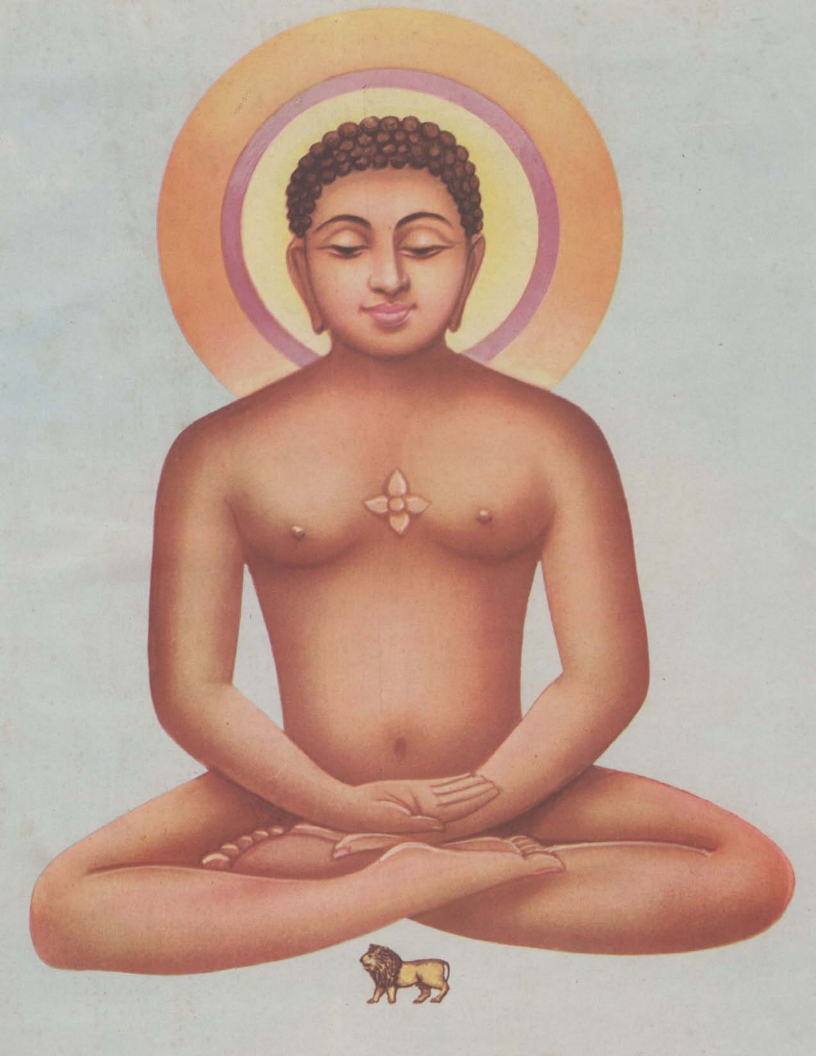
# व्यवेषातिषं



वावना प्रमुख आचार्य तुलसी सम्पादकः विवेचक मुनि नथमल

# जैन विश्व भारती प्रकाशन

भगवान् महावीर की पचीसवीं निर्वाण शताब्दी के उपलक्ष में



# निग्गंथं पावयणं

# दसवेआलियं

(मूलपाठ, संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद तथा टिप्पण)

<sub>वाचना प्रमुख</sub> आचार्य तुलसी

संपादक और विवेचक मुनि नथमल

प्रकाशक

जैन विठव मारती लाडनूं (राजस्थान)

# प्रकाशकः **जैन विश्व भारती** लाडन् (राजस्थान)

आर्थिक सहायता वेगराज भँवरलाल चोरड़िया चेरिटेवल ट्रस्ट

प्रबन्ध-सम्पादक श्रीचन्द रामपुरिया निदेशक आगम और साहित्य प्रकाशन (जै० वि० भा०)

प्रथम संस्करण १६६४ द्वितीय संस्करण १६७४ प्रकाशन तिथि : विकम संबत् २०३१ २५०० वां निर्वाण दिवस

पृष्ठांक : ६५०

मूल्य : रु० ८५.००

मुद्रक : उद्योगशाला प्रेस, किंग्सवे, दिल्ली-६

# DASAVEĀLIYAM

(Text, Sanskrit Rendering and Hindi Version with notes)

Vacana Pramukha ACARYA TULASI

Editor and Commentator

Muni Nathamal

Publisher

JAIN VISHWA BHARATI LADNUN (Raj.) Managing Editor
Sreechand Rampuria
Director
Agama and Sahitya Prakashan
Jain Vishwa Bharati

First Edition 1964 Second Edition 1974

Pages: 650 Price: Rs. 85.00

Printers
Udyogshala Press
Kingsway, Delhi-9

# समर्पण

11 8 11

पुर्ठो वि पण्णा-पुरिसो सुदवस्रो, आणा-पहाणो जणि जस्स निच्चं। सच्चप्पओगे पवरासयस्स, भिवस्तुस्स तस्स प्पणिहाणपुरुवं।। जिसका प्रज्ञा-पुरुष पुष्ट पट्ट, होकर भी आगम-प्रधान था । सत्य-योग में प्रवरिचत्त था, उस भिक्षु को विमल भाव से।।

11 5 11

विलोडियं आगमदुद्धमेव, लद्धं सुलद्धं णवणीयमच्छं । सज्झाय-सज्झाण-रयस्स निच्चं, जयस्स तस्स प्पणिहाणपुटवं।। जिसने आगम-दोहन कर-कर, पाया प्रवर प्रचुर नवनीत । श्रुत-सद्ध्यान लीन चिर चिन्तन, जयाचार्य को विमल भाव से ॥

 $\Pi \notin \Pi$ 

पवाहिया जेण सुयस्स धारा, गणे समत्थे मम माणसे वि। जो हेउभूओ स्स पवायणस्स, कालुस्स तस्स प्यणिहाणपुरुवं।। जिसने श्रुत की धार बहाई, सकल संघ में मेरे मन में । हेतुभूत श्रुत-सम्पादन में, कालुगणी को विमल भाव से ॥

# अन्तस्तोष

अन्तस्तोष अनिर्वचनीय होता है उस माली का, जो अपने हाथों से उप्त और सिंचित द्रुम-निकुंज को पल्लिबत, पुल्पित और फिलित हुआ देखता है, उस कल्पनाकार का, जो अपनी तूलिका से निराकार को साकार हुआ देखता है और उस कल्पनाकार का, जो अपनी कल्पना को अपने प्रयत्नों से प्राणवान् देखता है। चिरकाल से मेरा मन इस कल्पना से भरा था कि जन-आगमों का शोध-पूर्ण सम्पादन हो और मेरे जीवन के बहुश्रमी क्षण उसमें लगे। संकल्प फलवान् बना और वैसा ही हुआ। मुक्ते केन्द्र मान मेरा धर्म-परिवार उस कार्य में संलग्न हो गया। अतः मेरे इस अन्तस्तोष में मैं उन सबको समभागी बनाना चाहता हूँ, जो इस प्रवृत्ति में संविभागी रहे हैं। संक्षेप में वह संविभाग इस प्रकार है:

सम्पादक और विवेचक :: मृति नथमल

सहयोगी :: मुनि मीठालाल

ः मुनि दुलहराज

संविभाग हमारा धर्म है। जिन-जिन ने इस गुरुतर प्रवृत्ति में उन्मुक्त भाव से अपना संविभाग समर्पित किया है, उन सबको मैं आशीर्वाद देता हूँ और कामना करता हूँ कि उनका भविष्य इस महान् कार्य का भविष्य बने।

आचार्य तुलसी

# प्रकाशकीय

दसवेम्रालिय (दशवैकालिक) का यह दूसरा संस्करण जनता के हाथों में हैं। इसका प्रथम संस्करण सरावणी चेरिटेबल फण्ड के मनुदान से स्वर्गीय श्री महादेवलालजी सरावणी एवं उनके दिवंगत पुत्र पन्नालालजी सरावणी (एम० पी०) की स्मृति में श्री जैन श्वेताम्बर तेरापन्थी महासभा, कलकत्ता की छोर से माध-महोत्सव, वि० सं० २०२० (सन् १९६४) में प्रकाशित हुम्रां था। वह संस्करण कभी का समान्त हो गया था। उसके दूपरे संस्करण की माँग थी छौर वह 'जैन विश्व भारती', लाडनूँ के द्वारा प्रकाशित किया जा रहा है।

परमपूज्य श्राचार्यदेव एवं उनके इंगित श्रीर श्राकार पर सब कुछ त्यौछावर कर देने वाले मुनि-वृन्द की यह समवेत कृति श्रागमिक कार्यक्षेत्र में युगान्तरकारी है, इस कथन में श्रतिशयोक्ति नहीं, पर तथ्य है। बहुमुखी प्रदृत्तियों के केन्द्र प्राणपुञ्ज श्राचार्य श्री तुलसी ज्ञान-क्षितिज के महान् तेजस्वी रिव हैं श्रीर उनका मंडल भी शुस्त्र-नक्षत्रों का तपोपुञ्ज है, यह इस श्रम-साध्य कृति से स्वयं फलीभूत है।

श्राचार्यश्री ने ग्रागम-संपादन के कार्य के निर्णय की घोषणा सं० २०११ की चैत्र सुदी १३ को की। उसके पूर्व से ही श्रीचरणों में विनम्न निवेदन रहा—ग्रापके तत्वावधान में श्रागमों का संपादन श्रौर श्रनुवाद हो—यह भारत के सांस्कृतिक श्रश्युदय की एक मूल्यवान् कड़ी के रूप में श्रोपक्षित है। यह श्रत्यन्त स्थायी कार्य होगा जिसका लाभ एक, दो, तीन ही नहीं ग्रिपतु श्रीचन्त्य भावी पीढ़ियों को प्राप्त होता रहेगा। इस श्रागम-ग्रन्थ के प्रकाशन के साथ मेरी मनोभावना अंकुरित ही नहीं, फलवती श्रौर रसवती भी हुई थी। इसका प्रकाशन ग्रन्थन समादत हुन्ना श्रौर माँग की पूर्ति के लिए यह ग्रपेक्षित दूसरा संस्करण प्रकाशित हो रहा है।

मुनिश्ची नथमलजी तेरापंथ संघ के स्रप्रतिम मेधावी सन्त हैं। उनका श्रम पग-पग पर मुखरित हुम्रा है। स्राचार्यश्ची तुलसी की दृष्टि स्रौर मुनिश्ची नथमलजी की सृष्टि का यह मणि-कांचन योग है। स्रागम का यह प्रथम पृष्प होने के कारण मुनिश्ची की इसके विवेचन में सैकड़ों ग्रंथ देखने पड़े हैं। इनके दृढ़ स्रध्यवसाय स्रौर पैनी दृष्टि के कारण ही यह स्रन्थ इतना विशद स्रौर विस्तृत हो सका है।

मुनिश्री दुलहराजजी ने आद्योपान्त अवलोकन कर इस संस्करण को परिष्कृत करने में बड़ा श्रम किया है। उनके ध्रथक परिश्रम के बिना इतना शोध पुनःप्रकाशन कठिन ही नहीं असम्भव होता।

इस म्रागम ग्रन्थ के म्रथं-व्यय की पूर्ति बेगराज भैंबरलाल चेरिटेबल ट्रस्ट के मनुदान से हो रही है। इसके लिए संस्थान चोरिड्या बन्धु एवं उक्त न्यास के प्रति कृतज्ञ है।

र्जन विश्व भारती के श्रध्यक्ष श्री लेमचन्दजी सेठिया, मन्त्री श्री सम्पतरायजी मूतोड़िया श्रादि के प्रति भी मैं कृतज्ञ हूं, जिनका सहृदय सहयोग मुझे निरन्तर मिलता रहा।

श्री देवीप्रसाद जायसवाल (कलकता) एवं श्री मन्नालालजी बोरड़ के प्रति भी मेरी कृतज्ञता है जिनके सहयोग से कार्य समय पर सम्पन्न हो पाया है।

धाशा है, इस दूसरे संस्करण का पूर्ववत् ही स्वागत होगा।

दिल्ली कार्तिक कृष्णा १४, २०३१ (२४००वाँ महावीर निर्वाण दिवस)

श्रीचन्द रामपुरिया निदेशक आगम एवं साहित्य प्रकाशन

# सम्पादकीय

सम्पादन का कार्य सरल नहीं है—यह उन्हें सुविदित है, जिन्होंने इस विशा में कोई प्रयत्न किया है। दो-ढाई हजार वर्ष पुराने ग्रन्थों के सम्पादन का कार्य और भी जिटल है, जिनकी भाषा और भाव-धारा आज की भाषा और भाव-धारा से बहुत व्यवधान पा चुकी है। इतिहास की यह अपवाद-शून्य गित है कि जो विचार या आचार जिस आकार में आरब्ध होता है, वह उसी आकार में स्थिर नहीं रहता — या तो वह बड़ा हो जाता है या छोटा। यह हास और विकास की कहानी ही परिवर्तन की कहानी है। कोई भी आकार ऐसा नहीं है, जो कृत है और परिवर्तनशील नहीं है। परिवर्तनशील घटनाओं, तथ्यों, विचारों और आचारों के प्रति अपरिवर्तनशीलता का आग्रह मनुष्य को असत्य की ओर ले जाता है। सत्य का केन्द्र-बिन्दु यह है कि जो कृत है, वह सब परिवर्तनशील है। कृत या शाश्वत भी ऐसा क्या है, जहां परिवर्तन का स्पर्श न हो ? इस विश्व में जो है, वह वहीं है जिसकी सत्ता शाश्वत और परिवर्तन की धारा से सर्वधा विमुक्त नहीं है।

शब्द की परिधि में बंधने वाला कोई भी सत्य क्या ऐसा हो सकता है जो तीनों कालों में समान रूप से प्रकाशित रह सके ? शब्द के अर्थ का उत्कर्ष या अपकर्ष होता है— भाषा-शास्त्र के इस नियम को जानने वाला यह आग्रह नहीं रख सकता कि दो हजार वर्ष पुराने शब्द का आज वही अर्थ सही है जो वर्तमान में प्रचलित है। 'पाषण्ड' शब्द का जो अर्थ आगम-ग्रन्थों और अशोक के शिलालेखों में है, वह आज के श्रमण-साहित्य में नहीं है। आज उसका अपकर्ष हो चुका है। आगम-साहित्य के सैकड़ों शब्दों की यही कहानी है कि वे आज अपने मौलिक अर्थ का प्रकाश नहीं दे रहे हैं। इस स्थिति में हर चिन्तनशील व्यक्ति अनुभव कर सकता है कि प्राचीन साहित्य के सम्पादन का काम कितना दुरूह है।

मनुष्य अपनी शक्ति में विश्वास करता है और अपने पौरुष से खेलता है, अतः वह किसी भी कार्य को इसलिए नहीं छोड़ देता कि वह दुरूह है। यदि यह पलायन की प्रवृत्ति होती तो प्राप्य की सम्भावना नष्ट ही नहीं हो जाती किन्तु आज जो प्राप्त है, वह अतीत के किसी भी क्षण में विलुप्त हो जाता। आज से हजार वर्ष पहले नवांगी टीकाकार अभयदेवसूरि के सामने अनेक कठिनाइयां थीं। उन्होंने उनकी चर्चा करते हुए लिखा है—

- १. सत् सम्प्रदाय (अर्थ-बोध की सम्यक् गुरु-परम्परा) प्राप्त नहीं है।
- २. सत् ऊह (अर्थ की आलोचनात्मक कृति या स्थिति) प्राप्त नहीं है।
- ३. अनेक वाचनाएं (आगमिक अध्यापन की पद्धतियां) हैं।
- ४. पुस्तकों अशुद्ध हैं।
- ४. कृतियां सूत्रात्मक होने के कारण बहुत गंभीर हैं।

६. अर्थ विषयक मतभेद भी हैं। । इन सारी कठिनाइयों के उपरान्त भी उन्होंने अपना प्रयत्न नहीं छोड़ा और वे कुछ कर गए।

कठिनाइयां आज भी कम नहीं हैं, किन्तु उनके होते हुए भी आचार्यश्री तुलसी ने आगम-सम्पादन के कार्य को अपने हाथों में ले लिया। उनके शिक्तशाली हायों का स्पर्श पाकर निष्प्राण भी प्राणवान् बन जाता है तो भला आगम-साहित्य, जो स्वयं प्राणवान् है, उसमें प्राण-संचार करना क्या बड़ी बात है ? बड़ी बात यह है कि आचार्यश्री ने उसमें प्राण-संचार मेरी और मेरे सहयोगी साधु-साध्वियों की असमर्थ अंगुलियों द्वारा कराने का प्रयत्न किया है। सम्पादन कार्य में हमें आचार्यश्री का आशीर्वाद ही प्राप्त नहीं है किन्तु मार्य-दर्शन और सिन्नय योग भी प्राप्त है। ग्राचार्यवर ने इस कार्य को प्राथमिकता दी है और इसकी परिपूर्ण ता के लिए अपना पर्याप्त समय दिया है। उनके मार्ग-दर्शन, जिन्नन और प्रोत्साहन का संबल पा हम अनेक दुस्तर धाराओं का पार पाने में समर्थ हुए हैं।

प्रस्तुत पुस्तक के प्रथम संस्करण का विद्वानों ने जो स्वागत किया, वह उनकी उदार भावना का परिचायक है। आगम-सम्पादन कार्य के लिए ग्राचार्यश्री तुलसी द्वारा स्वीकृत तटस्थ नीति तथा सम्पादन-कार्य में संलग्न साधु-साब्वियों का श्रम भी उसका हेतु है। द्वितीय संस्करण में सागान्य संशोधनों के सिवाय कोई मुख्य परिवर्तन नहीं किया गया है। हमें विश्वास है कि यह द्वितीय संस्करण भी पाठकों के लिए उतना ही समरणीय होगा।

हमारे सम्पादन-क्षम में सबो पहला कार्य है संशोधित पाठ का संस्करण तैयार करना, फिर उसका हिन्दी अनुवाद करना । प्रस्तुत पुस्तक दशवँकालिक सूत्र का द्वितीय संस्करण है । इसमें मूल पाठ के साथ संस्कृत छाया, हिन्दी अनुवाद और टिप्परा हैं। इसके प्रथम संस्करण में शब्द-सूची थी, पर शब्द-सूची मूल पाठ के संस्करण के साथ रखी गई है, इसलिए इस संस्करण में उसे नहीं रखा गया है। प्रस्तुत सूत्र के भ्रानुवाद और संपादन कार्य में जिनका भी प्रत्यक्ष-परोक्ष योग रहा, उन सबके प्रति मैं विनम्न भाव से आभार व्यक्त करता हूँ।

अणुव्रत विहार नई दिल्ली २५०० वां निर्वाण दिवस मुनि नथमल

सन्सम्प्रदायहीनत्वात् सदूहस्य वियोगतः । सर्वस्वपरज्ञास्त्राणामदृष्टेरस्मृतेश्च मे ॥१॥ वाचनानामनेकत्वात्, पुस्तकानामशुद्धितः । सूत्राणामतिगामभीर्याद्, मतभेदाश्च कुत्रचित् ॥२॥

१. स्थानांगवृत्ति, प्रशस्ति १, २ :

# भूमिका

# क्वेताम्बर परम्परा के अनुसार आगमों का वर्गीकरण

ज्ञान पाँच हैं--- मित, श्रुत, अविध, मन:पर्यव और केवल । इनमें चार ज्ञान स्थाप्य हैं---वे केवल स्वार्थ हैं । परार्थज्ञान केवल एक है, वह है श्रुत ! उसी के माध्यम से सारा विचार-विनिमय और प्रतिपादन होता है ! व्यापक अर्थ में श्रुत का प्रयोग शब्दात्मक और संकेतात्मक--- दोनों प्रकार की अभिव्यक्तियों के अर्थ में होता है । अतएव उसके चौदह विकल्प बनते हैं ---

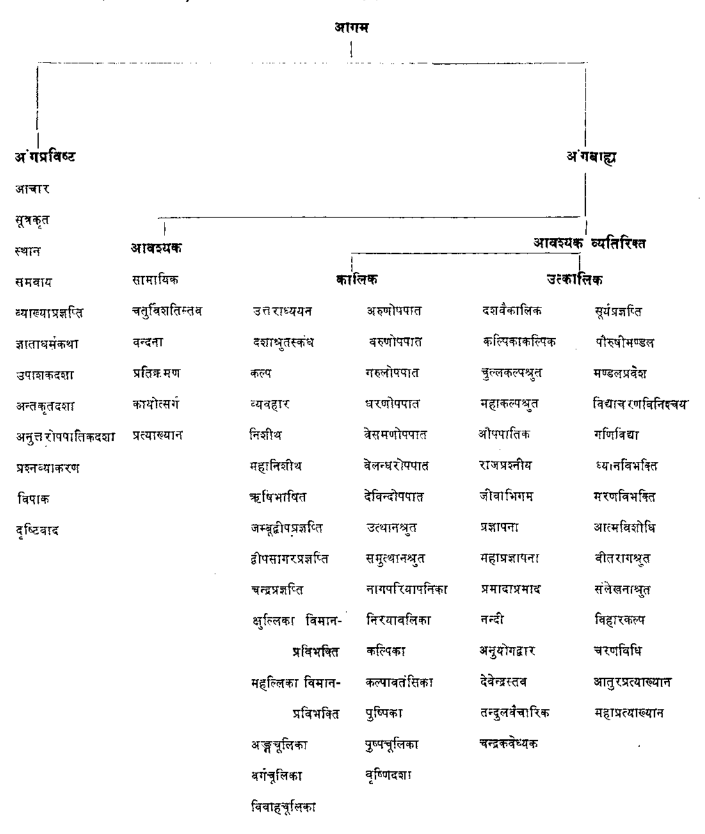
- (१) अक्षर-श्रुत ।
- (२) अनक्षर-श्रुत ।
- (३) संज्ञी-श्रुत।
- (४) असंज्ञी-श्रुत ।
- (५) सम्यक्-श्रुत ।
- (६) मिथ्या-श्रुत।
- (७) सादि-श्रुतः
- (८) अनादि-श्रुत ।
- (६) सपर्यवसित-श्रुत।
- (१०) अपर्यवसित-श्रुत ।
- (११) गमिक-श्रुतः।
- (१२) अगमिक-श्रुत।
- (१३) अंगप्रविष्ट-श्रुत ।
- (१४) अनगप्रविष्ट-श्रुत ।

संक्षेप में 'श्रुत' का प्रयोग शास्त्र के अर्थ में होता है। वैदिक शास्त्रों को जैसे 'वेद' और बौद्ध शास्त्रों को जैसे 'पिटक' कहा जाता है, वैसे ही जैन-शास्त्रों को 'आगम' कहा जाता है। आगम के कर्ता विशिष्ट ज्ञानी होते हैं। इसलिए शेष साहित्य से उनका वर्गीकरण भिन्न होता है।

कालक्रम के अनुसार आगमों का पहला वर्गीकरण समवायांग में मिलता है। वहां केवल द्वादशाङ्गी का निरूपण है। दूसरा वर्गी-करण अनुयोगद्वार में मिलता है। वहाँ केवल द्वादशाङ्गी का नामोल्लेख मात्र है। तीसरा वर्गीकरण नन्दी का है, वह विस्तृत है। जान पड़ता है कि समवायांग और अनुयोगद्वार का वर्गीकरण प्रासंगिक है। नन्दी का वर्गीकरण आगम की सारी शाखाओं का निरूपण करने के ध्येथ से किया हुआ है। वह इस प्रकार है—

१—अनुयोगद्वार सूत्र २ : तत्थ चत्तारि नाणाइं ठप्पाइं ठवणिज्जाइं णो उद्दिसंति णो समुद्धिसंति णो अणुण्णविज्ञांति, सुय-नाणस्स उद्देसोः अणुओगो य पवत्ताइ ।

२— नंदी सूत्र ५१ : से कि तं सुयनाणपरोक्खं : चौद्दसविहं पण्णत्तं तं जहा—अक्खरसुयं : अणंगपविद्ठं ।



|                 | <br>परिकर्म <sup>9</sup> |                 |                  |                 |  |  |
|-----------------|--------------------------|-----------------|------------------|-----------------|--|--|
|                 | ।<br>(२) मनुष्य          | (ξ) des         | ।<br>(४) अवगाढ़  | ्र ) उपसंपत्    |  |  |
| श्रेणिका        | श्रेगिका                 | श्रेणिका        | श्रेणिका         | श्रेणिका        |  |  |
| मातृका पद       | मातृका पद                | पृथक् आकाश पद   | पृथक् आकाश पद    | पृथक् आकाश पद   |  |  |
| एकाधिक पद       | एकाथिक पद                | केतुभून         | केतुभूत          | केतुभूत         |  |  |
| अर्थ पद         | अथं पद                   | राशिवद्ध        | राशिबद्ध         | राशिबद्ध        |  |  |
| पृथक् आकाश पद   | पृथक् आकाश पद            | एकगुण <u>्</u>  | एकगुण            | <b>एकगुष</b>    |  |  |
| केतुभूत         | केतुभूत                  | द्विगुण         | द्विगुण          | द्विगुण         |  |  |
| राशिबद्ध        | राशिबद्ध                 | त्रिगुण         | त्रिगुण          | त्रिगुण         |  |  |
| एकगुण           | एकगुण                    | केतुभूत         | केतु <b>भू</b> त | केतुभूत         |  |  |
| द्रिगुण         | द्विगुण                  | प्रतिग्रह       | प्रतिग्रह        | प्रतिग्रह       |  |  |
| त्रिगुण         | त्रिगुण                  | संसार-प्रतिग्रह | संसार-प्रतिग्रह  | संसार-प्रतिग्रह |  |  |
| केतुभूत         | केतुभूत                  | नन्दावर्त       | नन्दावर्त .      | नन्दावर्त       |  |  |
| प्रतिग्रह       | प्रतिग्रह्               | पृष्टावर्त      | अवगाढावर्त       | उपसंपदावर्त     |  |  |
| संसार-प्रतिग्रह | संसार-प्रतिग्रह          |                 |                  |                 |  |  |
| नन्दायर्त       | नन्दावर्त                |                 |                  |                 |  |  |
| सिद्धावर्त      | मनुष्यावर्त              |                 |                  |                 |  |  |

१-- नंदी सूत्र ६०-६७।

दृष्टिवाद |

| I               | <del></del>      |                        |                            |                   |                          |
|-----------------|------------------|------------------------|----------------------------|-------------------|--------------------------|
|                 | ··               | सूत्र³                 | ूर्वगत <sup>२</sup>        | !<br>अनुयोग³      | ्र<br>चूलिका             |
| (६) विप्रहाण    | (७) च्युताच्युत  | ऋजुसूत्र               | उत्पाद •                   | 1                 |                          |
| श्रेणिका        | श्रेणिका         | परिणतापरिण <u>त</u>    | अग्रायणीय                  |                   |                          |
| ृथक् आकाश पद    | पृथक् आकाश पद    | बहुभंगिक               | !<br>वीर्य <b>मुलप्रथम</b> | ानयो <del>ग</del> | गंडिकानुयोग <sup>४</sup> |
| <b>तेतुभू</b> त | केतुभून          | विजय चरित              | अस्तिनास्तिप्रवाद          | ··· <b>··</b>     | कुलकर गंडिका             |
| राशिबद्ध        | राशिबद्ध         | अनन्तर                 | ज्ञानप्रवाद                |                   | तीर्थंकर गंडिका          |
| एकगुण           | एकसुण            | परस्पर                 | सत्यप्रवाद                 |                   | चक्रवर्ती गंडिका         |
| द्वेगुण         | द्विगुण          |                        |                            |                   | i                        |
| त्रिगुण         | त्रिगुण          | समान<br>               | अस्मप्रवाद                 |                   | दशाई गंडिका              |
| <b>के</b> तुभूत | केतुभूत          | संयूथ                  | कर्मप्रवाद                 |                   | बलदेव गंडिका             |
| गतिग्रह         | प्रतिग्रह        | संभिन्न                | प्रत्यास्या <b>न</b>       |                   | वासुदेव गंडिका           |
| सार-प्रतिग्रह   | संसार-प्रतिग्रह  | यथात्याग               | विद्यानुप्रवाद             |                   | गणधर गंडिका              |
| स्दावर्त        | नन्दावतं         | सौवस्तिकघंट            | अवन्ध्य                    |                   | भद्रबाहु गंडिका          |
| वप्रहाणावर्त    | च्युताच्युतावर्त | नन्दावर्त              | प्राणायु                   |                   | तपःकर्मगंडिका            |
| 3461.11411      | 33               | बहुल                   | क्रियाविशाल                |                   | हरिवंश गंडिका            |
|                 |                  | पृष्टापृष्ट            | लोकबिन्दुसार               |                   | अवसर्पिणी गंडिका         |
|                 |                  | यावर्त                 |                            |                   | उत्सर्पिणी गंडिका        |
|                 |                  | एवं भूत<br>द्वयावर्त   |                            |                   | चित्रान्तर गंडिका        |
|                 |                  | वर्तमान पद             |                            |                   | İ                        |
|                 |                  | समभिरूढ़<br>सर्वतोभद्र |                            |                   |                          |
|                 |                  | पन्यास<br>इस्परियान    |                            |                   |                          |
|                 |                  | <b>दुष्</b> प्रतिग्रह  | _ 1 1                      |                   |                          |
|                 |                  |                        | उत्पादपूर्व अग्रायण<br>    | गीय वीर्य<br>     | अस्तिनास्तिप्रवाद<br>    |
|                 |                  |                        | चार बार                    | ह आठ              | दस                       |
|                 |                  |                        | चुलिकार्ये चूलिक           | ायें चूलिक        | गर्ये चूलिकार्ये         |

१—नंदी सूत्र ६६ । २— नंदी सूत्र १०१ । ३—नंदी सूत्र ११६ । ४—नंदी सूत्र ११८ । ४—चार पूर्वों के चूलिकायें हैं. क्षेष पूर्वों के चूलिकायें हैं. क्षेष पूर्वों के चूलिकायें नहीं हैं—नंदी सूत्र ११६ ।

# दिगम्बर परम्परा के अनुसार आगमों का वर्गीकरण

दिगम्बर परम्परा के अनुसार आगमों का वर्गीकरण इस प्रकार है $^{9}:$ —

#### आगम अंगबाह्य अंगप्रविष्ट सामायिक आचार चतुर्विशतिस्तव सूत्रकृत् वन्दना स्थान प्रतिक्रमण समवाय वैनयिक **व्या**ख्याप्रज्ञद्ति कृतिकर्म ज्ञात धर्मकथा दशवैकालिक उपासकदशा उत्तराध्ययन अन्तकृतदशा अनुत्तरोपपातिकदशा कल्प व्यवहार कल्पाकल्प प्रश्नव्याकरण महाकल्प विपाक पुंडरीक वृष्टिबाद महापुँडरीक अशीतिका प्रथमानुयोग सूत्र पूर्व गत परिकर्म चूलिका चन्द्रप्रज्ञप्ति जलगता उत्पाद अग्रायणीय सूर्यप्रज्ञप्ति स्थगलता वीर्यानुप्रवाद जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति अस्तिनास्तिप्रवाद मायागता ज्ञानप्रवाद द्वीपसागरप्रज्ञप्ति आकाशगता सत्यप्रवाद आत्मप्रवाद व्याख्यात्र**ज्ञ**प्ति रूपगता कर्मप्रवाद प्रत्याख्यानप्रवाद विद्यानुप्रवाद कल्याण प्राणावाय क्रियाविशाल लोकबिन्दुसार

१ – तत्त्वार्थ सूत्र १-२० (भुतसागरीय वृत्ति)।

# आगम-विच्छेद का ऋम

आगमों के ये वर्गीकरण प्राचीन हैं। दिगम्बर परम्परा के अनुसार आज कोई भी आगम उपलब्ध नहीं है। वीर निर्वाण से ६८३ वर्ष के परचात अंग साहित्य लुप्त हो गया। उसका कम इस प्रकार हैं —

|                      |            | तिलोयपण्यत्ती     | घवला<br>(वेदनाखंड) | जयधवला      | आदिपुराण   | श्रुतावतार        | काल                     |
|----------------------|------------|-------------------|--------------------|-------------|------------|-------------------|-------------------------|
| केवली:               | ₹.         | गौतम              | गौतम               | गौतम        | गौतम       | गौतम              | तीम केवली               |
|                      | ₹.         | सुधर्मा           | लोहार्य            | सुधर्मा     | सुधर्मा    | सुधर्मा           | ६२ वर्ष                 |
|                      | ₹.         | जम् <u>ब</u> ू    | जम्बू              | जम्बू       | जम्बू      | जम्बू             |                         |
| श्रुतकेवली           | ₹.         | नन्दि             | विष्णु             | विष्सु      | विष्सु     | विष्साु           | चार श्रुतकेवली          |
|                      | ₹.         | नन्दिमित्र        | न <b>िंद</b>       | नन्दिमित्र  | नन्दिमित्र | नन्दि             | १०० वर्ष                |
|                      | ₹.         | अपराजित           | अपराजित            | अपराजित     | अपराजित    | अपराजित           |                         |
|                      | ٧.         | गोवर्द्धन         | गोवर्द्धन          | गोबद्धं न   | गोवर्द्ध न | गोवर्द्ध <b>न</b> |                         |
|                      | 묏.         | भद्रबाहु          | भद्रबाहु           | भद्रवाहु    | भद्रबाहु   | भद्रबाहु          |                         |
| दशपूर्वधारी          | ₹.         | विशाख             | विशाख              | विशाखाचार्य | विशाख      | विशाखदत्त         | ग्यारह दशपूर्वधारी      |
|                      | ₹.         | प्रोष्ठि <b>ल</b> | प्रोप्ठिल          | प्रोष्ठिल   | प्रोष्ठिल  | प्रोष्ठिल         | १८३ वर्ष                |
|                      | ₹.         | क्षत्रिय          | क्षत्रिय           | क्षत्रिय    | क्षत्रिय   | क्षत्रिय          |                         |
|                      | ٧.         | जय                | जय                 | जयसेन       | जय         | जय                |                         |
|                      | ሂ.         | नाग               | न्ाग               | नागसेन      | नाग        | नाग               |                         |
|                      | ₹.         | सिद्धार्थ         | सिद्धार्थ          | सिद्धार्थ   | सिद्धार्थ  | सिद्धार्थ         |                         |
|                      | ৩.         | घृतिसेन           | धृतिसेन            | धृतिसेन     | धतिसेन     | धृतिषे <b>ण</b>   |                         |
|                      | 5.         | विजय              | विजय               | विजय        | विजय       | विजयसेन           |                         |
|                      | ٤.         | बुद्धिल           | बुद्धिल            | बुद्धिल     | बुद्धिल    | बुद्धिमान्        |                         |
|                      | १०.        | गंगदेव            | गंगदेव             | गगदेव       | गंगदेव     | ग्ग               |                         |
|                      | ११.        | रुष्धर्म          | धर्मसेन            | सुधम        | सुधर्म     | धर्म              |                         |
| <b>एकादशां</b> गधारं | ी १.       | नक्षत्र           | नक्षत्र            | নধাগ        | नक्षत्र    | नक्षत्र           | पांच एकादशांगधारी       |
|                      | ۶.         | जयपाल             | जयपाल              | जयपाल       | जयपाल      | जयपाल             | २२० वर्ष                |
|                      | ₹.         | पांडु             | पांडु              | पांडु       | पांडु      | पांडु             |                         |
|                      | 8.         | ध्रुवसेन          | ध्रुवसेन           | ध्रु वसेन   | ध्रुवसेन   | द्रुमसेन          |                         |
|                      | <b>X</b> . | कंसार्य           | कंस                | कंसाचार्य   | कंसार्य    | कंस               |                         |
| आचारांगधार           | ति १.      | सुभद्र            | सुभद्र             | सुभद्र      | सुभद्र     | सुभद्र            | चार आचारांगधारी         |
|                      | ₹.         | यशोभद्र           | यशोभद्र            | यशोभद्र     | यशोभद्र    | अभयभद्र           | <b>१</b> १८<br>६=३ वर्ष |
|                      | ₹.         | यक्षोबाहु         | यशोबाहु            | वशोबाहु     | भद्रबाहु   | जयबाहु            | ६८३ <sup>५०।</sup>      |
|                      | ٧.         | लोहार्य           | लोहाचार्य          | लोहार्य     | लोहार्य    | लोहार्य           |                         |

दिगम्बर कहते हैं कि अङ्ग-गत अर्द्धमागधी भाषा का वह मूल साहित्य प्रायः सर्व लुप्त हो गया। दृष्टिवाद अङ्ग के पूर्वगत-ग्रन्थ का कुछ अंग्र ईस्वी की प्रारम्भिक शताब्दी में श्रीधर सेनाचार्य को ज्ञात था। उन्होंने देखा कि यदि वह शेषांग्र भी लिपिबद्ध नहीं किया

१, -- जय धवला -- प्रस्तावना पृष्ठ ४६ ।

जायेगा तो जिनवाणी का सर्वया अभःव हो जायगा । अतः उन्होंने श्री पुष्पदन्त स्रौर श्री भूतविल सर्वश मेथावी ऋषियों को बुलाकर गिरि-नार की चन्द्रगुफा में उसे लिपिवड करा दिया । उन दोनों ऋषिवरों ने उस लिपिबड श्रुतज्ञान को जोष्ठ शुक्ला पंचमी के दिन सर्व संघ के समक्ष उपस्थित किया था । वह पवित्र दिन 'श्रुत पंचमी' पर्व के नाम से प्रसिद्ध है और साहित्योद्धार का प्रेरक कारण वन गया है ।

इवेताम्बर परम्परा के अनुसार भी आगमों का विच्छेद और हास हुआ है फिर भी कुछ आगम आज भी उपलब्ध हैं। उनके विच्छेद और हास का कम इस प्रकार है—

#### केवली:---

- १ सुधर्मा
- २ जम्बू

# चौदह पूर्वी:--

- १ प्रभव
- २ शथ्यंभव
- ३ यशोभद्र
- ४ संभूतविजय
- ५ भद्रवाह (बीर निर्वाण--१५२-१७०)
- ६ स्र्लभद्र (वीर निर्वाण १७०-२१४) र् स्वतः चौदहपूर्वी अर्थतः दसपूर्वी

## दसपूर्वीः -

- १ महागिरी
- २ सुहस्ती
- ३ गूणसुन्दर
- ४ श्यामाचार्य
- ५ स्कंदिलाचार्य
- ६ रेवतीमित्र
- ७ श्रीधर्म
- प्त भद्रगु<sup>द्</sup>त
- ६ श्रीगृप्त
- १० विजयसूरि

तोसलिपुत्र आचार्य के शिष्य श्री आर्यरक्षित नौ पूर्व तथा दसवें पूर्व के २४ यविक के ज्ञाता थे<sup>3</sup>। आर्यरक्षित के वंशज आर्यनंदिल (वि॰ ५६७) भी ६॥ पूर्वी थे ऐसा उल्लेख मिलता है<sup>४</sup>। आर्यरक्षित के शिष्य दुर्बलिका पृथ्यमित्र नौ पूर्वी थे।

<sup>🦜</sup> धवला टीका भा० १, भूमिका पृ० १३-३२ ।

<sup>(</sup>क) चोंदह पूर्वी की तरह १३, १२, ११, पूर्वी की परम्परा रही हो — ऐसा इतिहास नहीं मिलता। सम्भव है ये चारों पूर्व एक साथ ही पढ़ाये जाते रहे हों। आचार्य द्रोण ने ओधनिर्युवित की टीका (पत्र ३) में यह उल्लेख किया है कि १४ पूर्वी के बाद १० पूर्वी हो होते हैं।

<sup>(</sup>ख) चतुःशरण गाथा ३३ की वृत्ति में ऐसा उल्लेख है कि ये चारों पूर्व (११ से १४) एक साथ ब्युच्छिन्त होते हैं —अन्त्यानि चरवारि पूर्वाणि प्रायः समृदितान्येव ब्युच्छिदान्ते इति चतुर्वशपृब्यंन्तरं दशपृर्विणोऽभिहिताः ।

३. प्रभावक चरित्र—'आर्यरक्षित' इलोक ६२-६४।

**४. प्रबन्ध पर्यालो**चन पृ०२२ ।

प्रभावक चरित्र — 'आर्यमन्दिल' ।

दस पूर्वी या ६-१० पूर्वी के बाद देविद्धगणी क्षमाश्रमण का एक पूर्वी के रूप में उल्लेख हुआ है। प्रश्न होता है कि क्या ६, ८, ७, ६ आदि पूर्वी भी हुए हैं या नहीं ? इस प्रश्न का समुचित समाधान उल्लिखित नहीं मिलता। परन्तु यत्र-तत्र के विकीर्ण उल्लेखों से यह संभाव्य है कि ८, ७, ६ आदि पूर्वों के धारक अवश्य रहे हैं। जीतकल्प सूत्र की वृत्ति में ऐसा उल्लेख है कि आचार प्रकल्प से आठ पूर्व तक के धारक को श्रुत-व्यवहारी कहा है। इससे संभव है कि ग्राठ पूर्व तक के धारक अवश्य थे। इसके अतिरिक्त कई चूर्णियों के कर्ता पूर्व धर थे।

"आर्य रक्षित, निन्दलक्ष्मण, नागहस्ति, रेवितनक्षत्र, सिंहसूरि—ये साढ़े नौ और उससे अल्प-अल्प पूर्व के ज्ञान वाले थे । स्कन्दिलाचार्य, श्री हिमवन्त क्षमाश्रमण, नागार्जुनसूरि—ये सभी समकालीन पूर्ववित् थे । श्री गोविन्दवाचक, संयमविष्णु, भूतदिन्न, लोहित्य सूरि, दुष्यगणि और देववाचक — ये ११ अंग तथा १ पूर्व से अधिक के ज्ञाता थे <sup>३</sup>।"

भगवती (२०.८) में यह उल्लेख है कि तीर्थङ्कर सुविधिनाथ से तीर्थङ्कर शान्तिनाथ तक के आठ तीर्थङ्करों के सात अन्तरों में कालिक सूत्र का व्यवच्छेद हुआ। शेष तीर्थङ्करों के नहीं। दृष्टिवाद का विच्छेद महावीर से पूर्व-तीर्थङ्करों के समय में होता रहा है।

इसी प्रकरण में यह भी कहा गया है कि महाबीर के निर्वाण के बाद एक हजार वर्ष में पूर्वगत का विच्छेद हुआ और एक पूर्व को पूरा जानने वाला कोई नहीं बचा।

यह भी माना जाता है कि देविद्धिगणी के उत्तरवर्त्ती आचार्यों में पूर्व-ज्ञान का कुछ अंश अवश्य था। इसकी पुष्टि स्थान-स्थान पर उल्लिखित पूर्वों की पंक्तियों तथा विषय-निरूपण से होती है।<sup>3</sup>

प्रथम संहनन - वज्रऋषभनाराच, प्रथम संस्थान - समचतुरस्र और अन्तर् मुहूर्त्त में चौदह पूर्वी को सीखने का सामर्थ्य - ये तीनों स्थूलिभद्र के साथ-साथ व्युच्छिन हो गए।

अर्द्धनाराच संहनन और दस पूर्वी का ज्ञान वज्रस्वामी के साथ-साथ विच्छिन्त हो गया र

वज्जस्वामी के बाद तथा शीलांकसूरि से पूर्व आचारांग के 'महापरिज्ञा' अध्ययन का ह्रास हुम्रा। यह भी कहा जाता हैं कि इसी अध्ययन के आधार पर दूसरे श्रुतस्कंघ की रचना हुई।

स्थानांग में विणित प्रश्न व्याकरण का स्वरूप उपलब्ध प्रश्न व्याकरण से अत्यन्त भिन्न है। उस मूल स्वरूप का कब, कैसे ह्रास हुआ, यह अज्ञात है।

इसी प्रकार ज्ञाताधर्मकथा की भ्रनेक उपाल्यायिकाओं का सर्वथा लोप हुआ है। इस प्रकार द्वादशांगी के हास श्रीर विच्छेद का यह संक्षिप्त चित्र है।

#### उपलब्ध आगम

आगमों की संख्या के विषय में अनेक मत प्रचलित हैं। उनमें तीन मुख्य हैं-

- (१) ५४ आगम
- (२) ४५ आगम
- (३) ३२ आगम

१. सिद्धचक, वर्ष ४, अंक १२, पृ० २८४।

२. जैन सत्य प्रकाश (वर्ष १, अंक १, पृ० १५)।

३. आव० नि० पत्र ५६६।

४. आव० नि० द्वितीय भाग पत्र ३६५।

आ० नि० द्वितीय भाग पत्र ३६६ : तिम्म य भयवं ते अद्धनारायं दस पुख्या य बोच्छिन्ता ।

# भूमिका

#### २३

#### आगम

# श्रीमज्जयाचार्य के अनुसार ६४ आगम इस प्रकार हैं:

#### उत्कालिक:--

- (१) दश वैकालिक
- (२) कल्पिकाकल्पिक
- (३) क्षुल्लककल्प
- (४) महाकल्प
- ५) औपपातिक
- (६) राजप्रश्नीय
- (७) जीवाभिगम
- (८) प्रज्ञापना
- (१) महाप्रज्ञापना
- (१०) प्रमादाप्रमाद
- (११) नंदी
- (१२) अनुयोगद्वार
- (१३) देवेन्द्रस्तव
- (१४) तन्दुल वैचारिक
- (१५) चन्द्रवेध्यक
- (१६) सूर्यप्रज्ञप्ति
- (१७) पोरसीमंडल
- (१८) मंडलप्रवेश
- (१६) विद्याचरणविनिश्चय
- (२०) गणिविद्या
- (२१) ध्यानविभवित
- (२३) मरणविभक्ति
- ( २३) आत्मविशोधि
- (२४) बीतरागश्रुत
- (२४) संलेखनाश्रुत
- (२६) विहारकल्प
- (२७) चरणविधि
- (२८) श्रातुरप्रत्याख्यान
- (२६) महाप्रत्याख्यान

#### कालिक:---

- (१) उत्तराध्ययन
- (२) दशाश्रुतस्कं
- (३) बृहरकल्प

- (४) व्यवहार
- (४) निशीथ
- (६) महानिशीथ
- (७) ऋषिभाषित
- (८) जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति
- (१) द्वीपसागरप्रज्ञध्ति
- (१०) चन्द्रप्रज्ञन्ति
- (११) क्षुल्लिकाविमानविभक्ति
- (१२) महतीविमानविभितत
- (१३) अंग चूलिका
- (१४) बंग चुलिका
- (१५) विवाह चृलिका
- (१६) अरुणोपपात
- (१७) वरुणोपपात
- (१८) गरुडोपपात
- (१६) धरणोपपात
- (२०) वैश्वमणोपपात
- (२१) वेलन्धरोपपात
- (२२) देवेन्द्रोपपात
- (२३) उत्थानश्रुत
- (२४) समृत्थानश्रुत
- (२५) नागपरितापनिका
- (२६) कल्पिका
- (२७) कल्पवतंसिका
- (२८) पुष्पिका
- (२६) पुष्प चूलिका
- (३०) वृष्णी दशा

#### अंग : --

- (१) ग्राचार
- (२) सूत्रकृत
- (३) स्थान
- (४) समवाय

- (४) भगवती
- (६) ज्ञाताधर्म-कथा
- (७) उपासकदशा
- ( ६ ) अन्तकृतदशाः
- ( १ ) अनुत्तरोपपातिकदशा
- (१०) प्रश्नब्याकरण
- (११) विपाक
- (१२) दृष्टिबाद

(90 = 79 + 05 + 39)

- (७२) आवश्यक
- (७३) अन्तकृतदशा (अन्य वाचना का)
- (७४) प्रश्तव्याकरणदशा
- ( ७५ ) अनुरारोपपातिक दशा (अन्य वाचना का)
- (७६) बन्धदशा

- ( ७७ ) द्विगृद्धिदशा
- ( ७८) दीर्घदशा<sup>२</sup>
- (७६) स्वप्न भावना
- (८०) चारण भाबना
- (८१) तेजोनिसर्ग
- ( ५२ ) अशोविष भावना
- ( ६३ ) दृष्टिविष भावना<sup>3</sup>
- ( ८४ ) ५५ अध्ययन कल्याणफल विपाक ।

४४ अध्ययन पापफल विपाक ।

- अंग :—
- (१) आचार
- (२) सूत्रकृत
- (३) स्थान
- (४) समवाय
- (४) भगवती
- (६) ज्ञाताधर्म-कथा
- (७) उपासकदशा
- ( ८ ) अन्तकृतदशा
- ( ६ ) अनुत्तारोपपातिकदशा
- (१०) प्रश्नव्याकरण
- (११) विपाक
- उपांग :---
- (१) औपपातिक
- (२) राजप्रश्नीय

- (३) जीवाभिगम
- (४) प्रज्ञापना
- (१) सूर्यप्रज्ञप्ति
- (६) जम्बूद्वीपप्रज्ञाप्त
- (७) चन्द्रप्रज्ञप्ति
- ( ८) निरयावलिका
- ( ६ ) कल्पावतं सिका
- (१०) पुष्पिका
- (११) पृष्प चूलिका
- (१२) वृष्णिदशा

#### प्रकीर्णकः—

- (१) चतुःशरण
- (२) चन्द्रवेध्यक
- (३) आतुरप्रत्यास्यान
- (४) महाप्रत्याख्यान

- १. उपरोक्त ७२ नाम नन्दी सूत्र में उपलब्ध होते है।
- २. ये छह ( ७३ से ७८ ) स्थानांग ( सूत्र २३४७ ) में हैं।
- ३. ये पाँच (७२ से ८३) व्यवहार सूत्र में हैं।
- ४. सामाचारी ज्ञातक : आगमस्थापनाधिकार (३८ वां)--समयसुंदरगणि विरचित ।

- ( ५ ) भक्तप्रत्याख्यान
- (६) तन्दुल वैकालिक (वैचारिक)
- (७) गणिविद्या
- ( = ) मरणसमाधि
- (६) देवेन्द्रस्तव
- (१०) संस्तारक

## छेद :—

- (१) निशीथ
- (२) महानिशीथ
- (३) व्यवहार
- (४) बृहःकल्प
- (५) जीतकल्प
- (६) दशाश्रुतस्कंध

## मूल:--

- (१) ओषनिर्युक्ति अथवा
  - आवश्यकनिर्यु क्ति
- (२) पिण्डनियुं क्ति
- (३) दशवैकालिक
- (४) उत्तराध्ययन
- (१) नंदी
- (६) अनुयोगद्वार

#### ३२ आगम

#### अंग :---

- (१) आचार
- (२) सूत्रकृत
- (३)स्थान
- (४) समवाय
- (१) भगवती
- (६) ज्ञाताधर्म-कथा
- (७) उपासक-दशा
- ( 🖒 अन्तकृत-दशा
- (१) अनुत्तरोपपातिक दशा
- (१६) प्रश्नव्याकरण
- (११) विपाक

#### उपांग :—

- (१) औपपातिक
- (२) राजप्रश्नीय
- (३) जीवाभिगम
- (४) प्रज्ञापना
- (४) सूर्यप्रज्ञित
- (६) जम्बूद्वीप प्रज्ञप्ति
- (७) चन्द्रप्रज्ञित
- (८) निरयावलिका

- (१) कल्पावतंसिका
- (१०) पुष्पिका
- (११) पुष्पञ्जलिका
- (१२) वृष्णि दशा

## मूलः---

- (१) दशवैकालिक
- (२) उत्तराध्ययन
- (३) नन्दी
- (४) अनुयोगहार

# छेद :---

- (१) निशीथ
- (२) व्यवहार
- (३) बृहत्कल्प
- (४) दशाश्रुतस्कंध

(३२) आवश्यक

उपर्युक्त विभागों में त्वतः प्रमाण केवल ग्यारह अंग ही हैं। शेष सब

परतः प्रमाण हैं।

# अनुयोग

व्याख्याक्रम व विषयगत वर्गीकरमा की दृष्टि से आर्यरक्षित सूरि ने आगमों को चार भागों में वर्गीकृत किया

- (१) चरण-करणानुयोग---कालिक श्रुत ।
- (२) धर्मानुयोग ऋषि भाषित, उत्तराध्ययन आदि ।
- (३) गणितानुयोग--सूर्यप्रज्ञप्ति आदि ।
- (४) द्रव्यानुयोग दृष्टिवाद या सूत्रकृत आदि ।

यह वर्गीकरण विषय-सावृश्य की दृष्टि से है। व्याख्याकम की दृष्टि से ग्रागमों के दो रूप वनते हैं—

- (१) अपृथवस्वानुयोग ।
- (२) पृथवत्वानुयोग ।

आर्थरक्षित से पूर्व अपृथक्त्वानुयोग प्रचलित था। उसमें प्रत्येक सूत्र की चरण-करण, धर्म, गणित ग्रौर द्रव्यं की दृष्टि से व्याख्या की जाती थी। यह व्याख्या-क्रम बहुत जटिल और वहुत बुद्धि-स्मृति सापेक्ष था। ग्रार्थरिक्षित ने देखा कि दुर्विलका पुष्यिमित्र जैसा मेधावी मुनि भी इस व्याख्या-क्रम को याद रखने में श्रान्त-क्लान्त हो रहा है तो ग्रल्प मेधा वाले मुनि इसे कैसे याद रख पायेंगे। एक प्रेरणा मिली और उन्होंने पृथक्तवानुयोग का प्रवर्तन कर दिया। उसके अनुसार चरण-करण आदि विषयों की दृष्टि से आगमों का विभाजन हो गया।

सूत्रकृत चूर्णि के अनुसार अपृथक्त्वानुयोग काल में प्रत्येक सूत्र की व्यास्या चरण-करण आदि चार अनुयोग तथा सात सौ नयों से की जाती थी। पृथक्त्वानुयोग काल में चारों अनुयोगों की व्यास्या पृथक्-सृथक् की जाने लगी।

#### वाचना

वीर निर्वाण के ६८० या ६६३ वर्ष के मध्य में आगम साहित्य के संकलन की चार प्रमुख वाचनाएँ हुई:

## पहली वाचना

बीर निर्वाण की दूसरी शताब्दी में (वी० नि० के १६० के वर्ष पश्चात्) पाटलीपुत्र में बारह वर्ष का भीषण दुष्काल पड़ा। उस समय श्रमण संघ छिन्न-भिन्न हो गया। अनेक श्रुतधर काल-कवित हो गए। प्रन्यान्य दुविधाओं के कारण यथाविस्थित सूत्र-परावर्तन नहीं हो सका, अतः आगम ज्ञान की श्रृंखला हट-सी गई। दुर्भिक्ष मिटा। उस काल में विद्यमान विशिष्ट आचार्य पाटलीपुत्र में एकत्रित हुए। ग्यारह अंग एकत्रित किए। उस समय वारहवें अंग के एकमात्र ज्ञाता भद्रबाहु स्वामी थे और वे नेपाल में महाप्राण-ध्यान की साधना कर रहे थे। संघ के विशेष निवेदन पर स्थूलिभद्र मुनि को बारहवें अंग की वाचना देना स्वीकार किया। उन्होंने दस पूर्व अर्थ सहित सीख लिए। ग्यारहवें पूर्व की वाचना चालू थी। बहिनों को चमत्कार दिखाने के लिए उन्होंने सिंह का रूप वनाया। भद्रबाहु ने इसे जान लिया। आगे वाचना बन्द कर दी। फिर विशेष आग्रह करने पर अन्तिम चार पूर्वों की वाचना दी, किन्तु अर्थ नहीं वताया। अर्थ की दृष्टि से अन्तिम श्रुतकेवली भद्रबाहु ही थे। स्थ्रलिभद्र शाब्दिक दृष्टि से चौदह पूर्वों थे किन्तु आर्थी-दृष्टि से दस पूर्वी ही थे।

१--- आवश्यक निर्मुक्ति गाथा ७७३-७७४ : अपुहुत्ते अणुओगो चत्तारि दुवार भासई एगो ।
पहुत्ताणुओगकरणे ते अत्था तओ उ बुच्छिन्ना ।।
देविदवंदिएहि महाणुभावेहि रिव्छअअज्जेहि ।
जुममासज्ज विहत्तो अणुओगो ता कओ चउहा ।।

२—सूत्रकृत चूणि पत्र ४: जत्य एते चत्तारि अणुयोगा पिहण्पिहं वक्लाणिज्जति पुहुत्ताणुयोगो, अपृहुत्ताणुजोगो पुण जं एक्केक्कं सुत्तं एतेहि चउहि वि अणुयोगेहि सत्तिहि णयसतेहि वक्लाणिज्जति ।

#### दूसरी वाचना

आगम-संकलन का दूसरा प्रयत्न बीर निर्वाण ८२७ और ८४० के मध्यकाल में हुआ।

उस काल में बारह वर्ष का भीषण दुर्भिक्ष हुन्न: । भिक्षा मिलना अत्यन्त दुष्कर हो गया । साधु छिन्न-भिन्न हो गए। वै आहार की उचित गवेषणा में दूर-दूर देशों की ओर चल पड़े। अनेक बहुश्रुत तथा आगमधर मुनि दिवंगत हो गए। भिक्षा की प्राप्ति न होने के कारण ग्रागम का अध्ययन-अध्यापन, घारण और प्रत्यावर्तन सभी ग्रवहद्ध हो गए। धीरे-धीरे श्रुत का ह्रास होने लगा। अतिशायी श्रुत का नाश हुआ। अंगों और उपांगों का भी ग्रर्थ से ह्रास हुआ। उनका वहुत वड़ा भाग नष्ट हो गया। बारह वर्ष के इस दुष्काल के बाद सारा श्रमण संघ स्कन्दिलाचार्य की अध्यक्षता में मथुरा में एकत्रित हुआ। उस समय जिन-जिन श्रमणों को जितना-जितना समृति में था, उसका अनुसन्धान किया। इस प्रकार कालिक सूत्र ग्रीर पूर्वगत के कुछ अंश का संकलन हुआ। मथुरा में होने के कारण उसे ''माथुरी वाचना'' कहा गया। युगप्रधान ग्राचार्य स्कन्दिल ने उस संकलित-श्रुत के अर्थ की अनुशिष्ट दी, ग्रतः वह अनुयोग उनका ही कहलाया। माथुरी वाचना को ''स्कन्दिली वाचना'' भी कहा गया।

मतान्तर के अनुसार यह भी जाना जाता है कि दुर्भिक्ष के कारण किञ्चित् भी श्रुत नष्ट नहीं हुआ। उस समय सारा श्रुत विद्यमान था, किन्तु आचार्य स्कन्दिल के अतिरिक्त केष सभी अनुयोगधर मुनि काल-कविश्ति हो गए थे। दुर्भिक्ष का अन्त होने पर आचार्य स्कन्दिल ने मथुरा में पुनः अनुयोग का प्रवर्तन किया, इसीलिए उसे "माथुरी वाचना" भी कहा गया और वह सारा अनुयोग "स्कन्दिल सम्बन्धी गिना गया।

#### तीसरी वाचना

इसी समय (वीर-निर्वाण ६२७-६४०) वल्लभी में आचार्य नागार्जुन कौ अध्यक्षता में संघ एकत्रित हुआ। उस समय जिन-जिन श्रमणों को जितना-जितना याद था उसका संकलन प्रारंग्भ किया किन्तु यह अनुभव हुआ कि वे बीच-बीच में बहुत कुछ भूल चुके हैं। श्रुत की सम्पूर्ण व्यवच्छित्ति न हो जाए, इसलिए जो स्मृति में था उसे संकलित किया। उसे "वल्लभी वाचना" या "नामार्जुनीय वाचना" कहा गया।

#### चौथी वाचना

वीर-निर्वाण की दसवीं शताब्दी (६८० या ६६३ वर्ष) में देविडिंगणी क्षमाश्रमण की अध्यक्षता में बल्लभी में पुनः श्रमण संघ एकित हुआ। स्मृति-दौर्वत्य, परावर्तन की न्यूनता, ृति का ह्रास और परम्परा की व्यवच्छिति आदि-आदि कारणों से श्रुत का अधिकांश भाग नष्ट हो चुका था. किन्तु एकितत मुनियों को अविशष्ट श्रुत की न्यून या अधिक, त्रृटित या अत्रुटित जो कुछ स्मृति थी उसकी व्यवस्थित संकलना की गई। देविडिंगणी ने अपनी बुद्धि से उसकी संयोजना कर उसे पुस्तकाल्द किया। माथुरी तथा बल्लभी बाचनाओं के कंठगत आगमों को एकितित कर उन्हें एकरूपता देने का प्रयास हुआ। जहाँ अत्यन्त मतभेद रहा वहाँ माथुरी बाचना को मूल मानकर बल्लभी बाचना के पाठों को पाठान्तर में स्थान दिया गया। यही कारण है कि आगम के व्याख्या-ग्रन्थों में यत्र-तत्र "नागार्जुनीयास्तु पठन्ति" ऐसा उल्लेख हुआ है।

विद्वानों की मान्यता है कि इस संकलना से सारे आगमों को व्यवस्थित रूप मिला। भगवान् महावीर के पश्चात् एक हजार वर्षों में घटित मुख्य घटनाओं का समावेश यत्र-तत्र आगमों में किया गया। जहां-जहाँ समान आलापकों का बार-बार पुनरावर्तन होता था, उन्हें संक्षिप्त कर एक दूसरे का पूर्ति-संकेत एक दूसरे आगम में किया गया।

वर्तमान में जो आगम उपलब्ध हैं वे देविद्धिगणी क्षमाश्रमण की वाचना के हैं। उसके पश्चात् उनमें संशोधन, परिवर्धन या परिवर्तन नहीं हुआ।

यहाँ यह प्रश्न होता हैं कि यदि उपलब्ध आगम एक ही आचार्य की संकलना है तो अनेक स्थानों में विसंवाद क्यों ?

१-(क) नंदी गा० ३३, मलयगिरि वृत्ति पत्र ११।

<sup>(</sup>ख) नंदी चूर्णि पत्र ८ ।

इसके दो कारण हो सकते हैं---

- (१) जो श्रमण उस समय जीवित थे और जिन्हें जो-जो आगम कण्ठस्थ थे, उन्हीं के अनुसार आगम संकलित किये गए। यह जानते हुए भी कि एक ही बात दो भिन्न ग्रागमों में भिन्न प्रकार से कही गई है, देविद्धगणी क्षमाश्रमण ने उनमें हस्तक्षेप करना अपना अधिकार नहीं समभा।
- (२) नौवीं शताब्दी में सम्पन्न हुई माथुरी तथा बल्लभी वाचना की परम्परा के अविशष्ट श्रमणों को जैसा और जितना स्पृति में था उसे संकलित किया गया । वे श्रमण वीच-बीच में अनेक आलापक भूल भी गये हों—यह भी विसंवादों का मुख्य कारण हो सकता है।

ज्योतिष्करंड की वृत्ति में कहा गया है कि वर्तमान में उपलब्ध अनुयोगद्वार सूत्र माथुरी वाचना का है और ज्योतिष्करंड के कर्ती वल्लभी वाचना की परम्परा के आचार्य थे। यही कारण है कि अनुयोगद्वार और ज्योतिष्करण्ड के संख्या स्थानों में अन्तर प्रतीत होता है। व

अनुयोगद्वार के अनुसार शीर्षप्रहेलिका की संख्या १६३ अंकों की है और ज्योतिष्करण्ड के अनुसार वह २५० अंकों की।

ईसा पूर्व दूसरी शताब्दी के प्रारम्भ (लगभग १७५-१८२) में उच्छिन्न अंगों के संकलन का प्रयास हुआ था। चक्रवर्ती खारवेल जैन-धर्म का अनन्य उपासक था। उसके सुप्रसिद्ध ''हाथी गुम्फा'' अभिलेख में यह उपलब्ध होता है कि उसने उड़ीसा के कुमारी पर्वत पर जैन श्रमणों का संघ बुलाया और मौर्य काल में जो अंग उच्छिन्न हो गये थे उन्हें उपस्थित किया।

इस प्रकार आगम की व्यवस्थिति के लिए अनेक बार अनेक प्रयास हुए।

यह भी माना जाता है कि प्रत्येक अवसर्पिणी में चरम श्रुतधर आचार्य सूत्र-पाठ की मर्यादा करते हैं और वे दशवैकालिक का नवीन संस्करण प्रस्तुत करते हैं। यह अनादि संस्थिति है। इस अवसर्पिणी में अन्तिम श्रुतधर वज्जस्वामी थे। उन्होंने सर्वप्रथम सूत्र-पाठ की मर्यादा की। प्राचीन नामों में परिवर्तन कर मेधकुमार, जमालि आदि के नामों को स्थान दिया।

इस मान्यता का प्राचीनतम आधार अन्वेषणीय है। आगम-संकलन का यह संक्षिप्त इतिहास है।

# प्रस्तुत आगम : स्वरूप और परिचय

प्रस्तृत आगम का नाम दशवैकालिक है। इसके दस अध्ययन हैं और यह विकाल में रचा गया इसलिए इसका नाम दशवैकालिक रखा गया। इसके कर्ता श्रुतकेवली शय्यंभव हैं। अपने पुत्र शिष्य—मनक के लिए उन्होंने इसकी रचना की। वीर संवत् ७२ के आस-पास "चम्पा" में इसकी रचना हुई। इसकी दो चूलिकाएं हैं।

अध्ययनों के नाम, श्लोक संख्या और विषय इस प्रकार हैं-

| अध्ययन                            | इलोक संख्या           | विषय                               |
|-----------------------------------|-----------------------|------------------------------------|
| (१) द्रुमपुष्पिका <sup>१</sup>    | ય                     | धर्म-प्रशंसा श्रौर माधुकरी वृत्ति। |
| (२) श्रामण्यपूर्वक                | ११                    | संयम में धृति और उसकी साधना।       |
| (३) क्षुल्लकाचार-कथा              | १५                    | अाचार और अनाचार का वित्रेक ।       |
| (४) धर्म-प्रज्ञप्ति या षड्जीवनिका | सूत्र २३ तथा श्लोक २८ | जीव-संयम तथा आत्म-संयम का विचार ।  |

१--सामाचारी शतक-अागम स्थापनाधिकार----३८ वां।

२-(क) सामाधारो जतक -आगम स्थापनाधिकार--३८ वां ।

<sup>(</sup>ख) गच्छाचार पत्र ३-४ ।

३-- जर्नल आफ दी बिहार एण्ड ओड़िसा रिसर्च सोसाइटी, भा० १३, पृ० २३६

४--- प्रवचन परीक्षा, विश्राम ४, गाथा ६७, पत्र ३०७-३०६।

भ्—तत्त्वार्थं श्रुतसागरीय वृत्ति (पत्र ६७) में इसका नाम ''वृक्षकुसुम'' दिया है।

| (४) पिंडैषणा                | <b>8</b> % o                       | गवेषणा, ग्रहराषणा और भोगैषणा की झुद्धि । |
|-----------------------------|------------------------------------|------------------------------------------|
| (६) महाचार-कथा              | ६्द                                | महाचार का निरुपण ।                       |
| (७) वाक्यशुद्धि             | ५७                                 | भाषा-विवेक ।                             |
| (=) आचार प्रणिधि            | <b>६३</b>                          | आचारका प्रणिधान।                         |
| (६) विनय <sup>्</sup> समाधि | इलोक ६२ तथा सूत्र ७                | विनय का निरूपण ।                         |
| (१०) सभिक्षु                | 78                                 | भिक्षुके स्वरूप का वर्णन ।               |
| पहली चूलिका – रतिवाक्या     | श्लोक १८ <b>तथा</b> सूत्र <b>१</b> | संयम में अस्थिर होने पर पुन: स्थिरीकरण   |
|                             |                                    | का उपदेश।                                |
| दूसरी चूलिका—विविक्तचर्मा   | १६                                 | विविक्तचर्या का उपदेश ।                  |

# दशवैकालिकः विभिन्न आचार्यों की दृष्टि में

निर्युक्तिकार के अनुसार दशवैकालिक का समावेश चरण-करणानुषोग में होता है। इसका फलित अर्थ यह है कि इसका प्रतिपाद्य आचार है। वह दो प्रकार का होता है<sup>3</sup>—

- (१) चरण- व्रत आदि।
- (२) करण पंड-विशुद्धि आदि ।

धवला के अनुसार दशवैकालिक आचार और गोचर की विधि का वर्णन करने वाला सूत्र है। अंगपण्णित्त के अनुसार इसका विषय गोचर-विधि और पिड-विशुद्धि है। अ

तत्त्वार्थ की श्रुतसागरीय वृत्ति में इसे वृक्ष-कुसुम आदि का भेद कथक और यतियों के आचार का कथक कहा है। र

उनत प्रतिपादन से दशर्वकालिक का स्थूल रूप हमारे सामने प्रस्तुत हो जाता है, किन्तु आचार्य शय्यंभव ने आचार-गोचर की प्ररूपणा के साथ-साथ अनेक महत्वपूर्ण विषयों का निरूपण किया है। जीव-विद्या, योग-विद्या आदि के अनेक सूक्ष्म वीज इसमें विद्यमान हैं।

# दशवैकालिक का महत्त्व

दशवैकालिक अति प्रचलित और अति व्यवहृत आगम ग्रन्थ है। अनेक व्याख्याकारों ने अपने अभिमत की पुष्टि के लिए इसे उद्धृत किया है।

इसके निर्माण केपश्चात् श्रुत के अध्ययन-क्रम में भी परिवर्तन हुआ है । इसकी रचना के पूर्व आचारांग के बाद उत्तराध्ययन सूत्र पढ़ा जाता था । किन्तु इसकी रचना होते पर दशकैकालिक के बाद उत्तराध्ययन पढ़ा जाने लगा ।<sup>६</sup> यह परिवर्तन यौक्तिक था । क्योंकि साधु को

- १—दश्चवैकालिक निर्युक्ति गाथा ४ : अपृहुत्तपुहुत्ताइं निद्धिसउं एत्थ होइ अहिगारो । चरण करणाणुओगेण तस्स दारा इमे हुंति ॥
- २ धवला-संत प्ररूपणा पृ० ६७ : दसवेअ।लियं आचारगोयरविहि वण्णेइ ।
- ३ अंगपण्णित्त चूलिका गाथा २४ : जिंद गोचरस्स विहि पिडविसुद्धि च जं परूवेहि । दसवेआलिय सुत्तं दह काला जत्थ संवुत्ता ।।
- ४---तत्त्वार्थं श्रुतसागरीय वृत्ति पृ० ६७ : वृक्षकुसुमादीनां दशानां भेदकथकं यतीनामाचारकथकञ्च दशर्वकालिकम् ।
- ५---देखें उत्तरा० बृहद् वृत्ति, निशीय चूणि आदि-आदि ।
- ६—व्यवहार, उद्देशक ३, भाष्य गाथा १७५ (मलयगिरि-वृत्ति) : आयारस्स उ उवरि उत्तरक्भथणाउ आसि पुन्वं तु । दसवैआलिय उवरि इयाणि कि ते न होंती उ ।।

पूर्वमुत्तराध्यथनामि आचारस्याप्याचारांगस्योपर्यासीरन् इदानीं दशवैकालिकस्योपरि पठितन्थानि । किं तानि तथारूपाणि न भवन्ति ? भवन्त्येवेति भावः । सर्व प्रथम आचार का ज्ञान कराना आवश्यक होता है और उस समय वह आचारांग के अध्ययन-अध्यापन से कराया जाता था । परन्तु दश्रवैकालिक की रचना ने आचार-वोध को सहज और सुगम बना दिया और इसीलिए आचारांग का स्थान इसने ले लिया ।

प्राचीन-काल में आचारांग के अन्तर्गत 'शस्त्र-परिज्ञा' अध्ययन को अर्थतः जाने-पड़े बिना साधु को महाब्रतों की विभागतः उपस्थापना नहीं दी जाती थी, किन्तु बाद में दशवैकालिक सूत्र के चौथे अध्ययन 'षड्जीवनिका' को अर्थतः जानने-पढ़ने के पश्चात् महाब्रतों की विभागतः उपस्थापना दी जाने लगी ।<sup>९</sup>

प्राचीन परम्परा में आचारांग सूत्र के दूसरे अध्ययन 'लोक विजय' के पांचवें उद्देशक 'त्रह्मचर्य' के 'आमगन्धं' सूत्र को जाने-पढ़े विना कोई भी पिण्ड-कल्पी (भिक्षाग्राही) नहीं हो सकता था। परन्तु वाद में दशवैकालिक के पांचवें अध्ययन 'पिण्डैषणा' को जानने-पढ़ने वाला पिण्ड-कल्पी होने लगा। दशवैकालिक के महत्व और सर्वग्राहिता को बताने वाले ये महत्वपूर्ण संकेत हैं।

# निर्यूहण कृति

रचना दो प्रकार की होती है—स्वतन्त्र और निर्यूहण। दशवँकालिक निर्यूहण कृति है, स्वतंत्र नहीं। आचार्य शय्यंभव श्रुतकेवली थे। उन्होंने विभिन्न पूर्वों से इसका निर्यूहण किया—यह एक मान्यता है।<sup>3</sup>

दशर्वकाःलेक की निर्युक्ति के अनुसार चौथा अध्ययन आत्म प्रवाद पूर्व से; पाँचवाँ अध्ययन कर्मप्रवाद पूर्व से; सातवां अध्ययन सत्यप्रवाद पूर्व से और शेष सभी अध्ययन प्रत्याख्यान पूर्व की तीसरी वस्तु से उद्घृत किए गए हैं।

दूसरी मान्यता के अनुसार इसका निर्यूहण गणिषिटक द्वादशांगी से किया गया। किस अध्ययन का किस अंग से उद्धरण किया गया. इसका कोई उल्लेख प्राप्त नहीं है। किन्तु तीसरे अध्ययन का विषय सूत्रकृतांग १।६ से प्राप्त होता है। चतुर्थ अध्ययन का विषय सूत्रकृतांग १।६ से प्राप्त होता है। चतुर्थ अध्ययन का विषय सूत्रकृतांग १।११७,५, आचारांग १११ का क्वचित्र संक्षेप और क्वचित् विस्तार है। पांचवें अध्ययन का विषय आचारांग के दूसरे अध्ययन 'लोक विजय' के पाँचवें उद्देशक और आठवें 'विमोह' अध्ययन के दूसरे उद्देशक से प्राप्त होता है। छठा अध्ययन समवायांग १६ के 'वयछककं कायछक्कं' इस क्लोक का विस्तार है। सातवें अध्ययन के बीज आचारांग १।६।५ में मिलते हैं। आठवें अध्ययन का आंशिक विषय स्थानांग

१—व्यवहार भाष्य उ० ३ गा० १७५ : बितितंमि बंभचेरे पंचम उद्देसे आमगंधम्मि । सुत्तंमि पिडकप्पी इह पुण पिडेसणाए ओ ।।

मलयगिरि टोका—पूर्वमाचारा ङ्गान्तर्गते लोकविजयनाम्नि द्वितीयेऽध्ययने यो बह्यचर्याख्यः पञ्चम उद्देशकस्तस्मिन् यदामगन्धिसूत्रं सञ्वासगधं परिच्चयं इति तस्मिन् सूत्रतोऽर्थतश्चाधोते पिण्डकल्पो आसीत् । इह इदानीं पुनर्दशर्वकालिकान्तर्गतायां पिण्डेषणायामपि सूत्रतोऽर्थतश्चाधीतायां पिण्डकल्पिकः क्रियते सोऽपि च भवति तादृश इति ।

२--व्यवहार भाष्य उ० ३ गा० १७४ : पुव्वं सत्थपरिण्णा अधीयपिवयाइ होउ उवट्टवणा । इण्हि च्छव्जीवणया कि सा उ न होउ उवट्ठवणा ॥

मलयगिरि टोका - पूर्वं शस्त्रपरिज्ञायामाचाराङ्गान्तर्गतायामर्थतो ज्ञातायां पठितायां सूत्रत उपस्थापना श्रभूदिदानी पुनः सा उपस्थापना कि षट्जीवनिकायां दशवैकालिकान्तर्गतायामधीतायां पठितायां च न भवति भवत्येवेत्यर्थः ।

च्यावैकालिक निर्युक्ति गा० १६-१७ : आयप्पवायपुव्वा निज्जूढा होइ धम्मपञ्चती ।

कम्मप्पवायपुच्या पिडस्स उ एसणा तिबिहा ।। सच्चप्पवायपुच्या निज्जूढा होइ बक्कसुद्धी उ । अवसेसा निज्जूढा नवमस्स उ तहयबत्यूओ ।।

४ — वही १८ : वीओऽवि अ आएसो गणिपिडगाओ दुवालसंगाओ । एअं किर णिज्जूढं मणगस्स अणुग्गहट्ठाए ।

<! १६८, ६०६, ६१५ से मिलता है । आंशिक तुलना अन्यत्र भी प्राप्त होती है। "

आयारचूला के पहले और चौथे अध्ययन से क्रमशः इसके पाँचवें और सातवें अध्ययन की तुलना होती है। किन्तु हमारे अभिमत में वह दशवैकालिक के बाद का निर्यूहण है। इसके दूसरे, नवें तथा दसवें अध्ययन का विषय उत्तराध्ययन के प्रथम और पन्द्रहवें अध्ययन से तुलित होता है, किन्तु वह अंग-बाह्य आगम है।

यह सूत्र क्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराओं में मान्य रहा है। क्वेताम्बर इसका समावेश उत्कालिक सूत्र में करते हुए चरण-करणानुयोग के विभाग में इसे स्थापित करते हैं। इते मूलसूत्र भी माना गया है। इसके कर्तृत्व के विषय में भी क्वेताम्बर साहित्य में प्रामाणिक ऊहापोह है। क्वेताम्बर आचार्यों ने इस पर निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि, टीका, दीपिका, अवनुरी आदि-आदि व्याख्या-ग्रन्थ लिखे हैं।

दिसम्बर परस्परा में भी यह सूत्र प्रिय रहा है। धवला, जयधवला, तत्वार्थ राजवातिक, तत्वार्थ श्रुतसागरीय वृत्ति आदि में इसके विषय का उल्लेख मिलता है; परन्तु इसके निश्चित कर्तृत्व तथा स्वरूप का कहीं भी विवरण प्राप्त नहीं होता। इसके कर्तृत्व का उल्लेख करते हुए "आरातीयैराचार्यैनिर्यूढं" —इतना मात्र संकेत देते हैं। कब तक यह सूत्र उनको मान्य रहा और कव से यह अमान्य माना गया —यह प्रश्न आज भी असमाहित है।

#### व्याख्या-ग्रन्थ

दशर्वकालिक की प्राचीनतम व्याख्या निर्युक्ति है। उसमें इसकी रचना के प्रयोजन, नामकरण, उद्धरण-स्थल, अध्ययनों के नाम, उनके विषय ग्रादि का संक्षेप में बहुत ही सुन्दर वर्णन किया है। यह ग्रन्थ उत्तरवर्ती सभी व्याख्या-ग्रन्थों का आधार रहा है। यह पद्धात्मक है। इसकी गाथाओं का परिमाण टीकाकार के अनुसार ३७१ है। इसके कर्ता द्वितीय भद्रवाहु माने जाते हैं। इनका काल-मान विक्रम की पाँचवीं-छठी शताब्दी है।

इसकी दूसरी पर्यात्मक व्याख्या भाष्य है। चूर्णिकार ने भाष्य का उल्लेख नहीं किया है। टीकाकार भाष्य और भाष्यकार का अनेक स्थलों में प्रयोग करते हैं। टीकाकार के अनुसार भाष्य की ६३ गाथाएँ हैं। इसके कर्ता की जानकारी हमें नहीं है। टीकाकार ने भी भाष्यकार के नाम का उल्लेख नहीं किया है। वे निर्युक्तिकार के बाद और चूर्णिकार से पहले हुए हैं।

हरिभद्रसूरि ने जिन गाथाओं को भाष्यगत माना है, वे चूणि में हैं। इससे जान पड़ता हैं कि भाष्यकार चूणिकार के पूर्ववर्ती हैं। भाष्य के बाद चूणियाँ लिखी गई हैं। अभी दो चूणियां प्राप्त हैं। एक के कर्त्ता अगस्त्यसिंह स्थविर हैं और दूसरी के कर्ता

१---(क) आयारो, १३११८ :

संतिमे तसा पाणा तंजहा — अंडया पोयया जराउया रसया संसेयया समुच्छिमा उब्भिया ओववाइया । (क) दशवै० ४ सू०६:

अंडया पोयया जराउया रसया संसेइमा सम्मुच्छिमा उब्भिया उनवाइया।

(ख) आधारो, २।१०२:

ण मे देति ज कुप्पेज्जा।

(ख) दशर्बै० ५।२।२८ :

अदेतस्स न कुष्पेङजा ।

(ग) सूत्रकृत १।२।२।१८:

सामायिक माहु तस्स तं जं गिहिमत्तेऽसणं ण भक्खति ।

(ख) दशवै० ३।३:

••••गिहिमत्ते••••।

- २---(क) दशबै० हारिभद्रीय टीका प० ६४: भाष्यकृता पुनरुपन्यस्त इति।
  - (ख) दशबै० हा॰ टी॰ प॰ १२० : आह च भाव्यकार : ।
  - (ग) दशबै० हा॰ टी॰ प॰ १२८: ब्यासार्थस्तु भाष्यादवसेय:। इसी प्रकार भाष्य के प्रयोग के लिए देखें हा॰ टी॰ प॰: १२३, १२४, १२६, १२६, १३३, १३४, १४०, १६१, १६२, १७८।
- ३—दश्ये० हा॰ टी० प॰ १३२ : तामेव निर्युक्तिगायां लेशती व्याचिख्यासुराह भाग्यकारः । —एतदिष नित्यस्वादिशसाधकिमिति निर्युक्ति-गाथायामनुषन्यस्तमध्युक्तं सूक्ष्मधिया भाष्यकारेणेति गाथार्थः ।

जिनदास महत्तर (वि० ७वीं शताब्दी )। मुनि श्री पुण्यविजयजी के अनुसार अगस्त्यसिंह की चूर्णि का रचना-काल विक्रम की तीसरी शताब्दी के आस-पास है।

अगस्त्यसिंह स्थविर ने अपनी चूणि में तत्वार्थसूत्र, आवश्यक निर्युक्ति, ओघ निर्युक्ति, अवहार भाष्य, कल्प भाष्य आदि ग्रन्थ का उल्लेख किया है। इनमें अन्तिम रचनाएँ भाष्य हैं। उनके रचना-काल के आधार पर अगस्त्यसिंह का समय पुनः अन्वेषणीय है।

अगस्त्यसिंह ने पुस्तक रखने की औत्सर्गिक और आपवादिक दोनों विधियों की चर्चा की है। इस चर्चा का आरम्भ देविद्व-गणी ने आगम पुस्तकारूढ़ किए तब या उनके आस-पास हुआ होगा। अगस्त्यसिंह यदि देविद्धिगणी के उत्तरवर्ती और जिनदास के पूर्ववर्ती हों तो इनका समय विक्रम की पांचवीं-छठी शताब्दी हो जाता है।

इन चूर्णियों के आंतरिक्त कोई प्राकृत व्याख्या और रही है पर वह अब उपलब्ध नहीं है। उसके अवशेष हरिभद्रसूरि की टीका में मिलते हैं।

प्राकृत युग समाप्त हुआ और संस्कृत युग आया । आगम की व्याख्याएँ संस्कृत भाषा में लिखी जाने लगीं । इस पर हरि-भद्रसूरि ने संस्कृत में टीका लिखी । इनका समय विक्रम की आठवीं क्षताब्दी है।

यापनीय संघ के अपराजितसूरि ( या विजयाचार्य — विक्रम की आठवीं शताब्दी ) ने इस पर 'विजयोदया' नाम की टीका लिखी । इसका उल्लेख उन्होंने स्वरचित आराधना की टीका में किया है । परन्तु वह अभी उपलब्ध नहीं है। हरिभद्रसूरि की टीका को आधार मान कर तिलकाचार्य (१३-१४ वीं शताब्दी) ने टीका, माणिक्यशेखर (१४ वीं शताब्दी) ने निर्मुक्ति-दीपिका तथा समयसुन्दर (विक्रम १६११) ने दीपिका, विनयहंस (विक्रम १५७३) ने वृत्ति, रामचन्द्रसूरि (विक्रम १६७८) ने वार्तिक और पायचन्द्रसूरि तथा धर्मसिंह मुनि (विक्रम १८ वीं शताब्दी) ने गुजराती-राजस्थानी-मिश्रित भाषा में टब्बा लिखा । किन्तु इनमें कोई उल्लेखनीय नया चिन्तन और स्पष्टीकरण नहीं है। वे सब सामयिक उपयोगिता की दृष्टि से रचे गए हैं। इसकी महत्वपूर्ण व्याख्याएँ तीन ही हैं दो चूणियाँ और तीसरी हरिभद्रसूरि की वृत्ति।

अगस्त्यसिंह स्थिविर की चूर्णि इन सबमें प्राचीनतम है इसलिए वह सर्वाधिक मूल-स्पर्शी है। जिनदास महत्तर अगस्त्यसिंह स्थिवर के आस-पास भी चलते हैं और कहीं-कहीं इनसे दूर भी चले जाते हैं। टीकाकार तो कहीं-कहीं बहुत दूर चले जाते हैं। इनका उल्लेख यथास्थान टिप्पणियों में किया गया है।

लगता है चूर्णि के रचना-काल में भी दशवैका लिक की परम्परा अविच्छिन्न नहीं रही थी । अगस्त्यसिंह स्थिवर ने अनेक स्थलों पर अर्थ के कई विकल्प फिए हैं। उन्हें देखकर सहज ही जान पड़ता है कि वे मूल अर्थ के बारे में असंदिग्ध नहीं हैं।

आर्य सुहस्ती ने इस बार जो आचारशैथित्य की परम्परा का सूत्रपात किया वह आगे चल कर उम्र बन गया। ज्यों-ज्यों जैन आचार्य लोक-संग्रह की ओर अधिक भुके त्यों-त्यों अपवादों की बाढ़ सी आ गई। वीर निर्वाण की नवीं शताब्दी ८५० में चैत्य-वास का प्रारम्भ हुआ। इसके बाद शिथिलाचार की परम्परा बहुत ही उम्र हो गई। देविद्धिगणी क्षमाश्रमण (वीर निर्वाण की दसवीं शताब्दी)

१ - बृहत्करुप भाष्य, भाग ६, आमुख पृ० ४।

२ — दब्बवैकातिक १।१ अगस्त्य चूर्णि पृ० १२ : उवगरणसंजमो —पोत्थएसु घेप्पंतेसु असंजमो महाधणमोल्लेसु वा दूसेसु, वज्जणं तु संजमो, कालं पडुच्च चरणकरणट्टं अव्वोछितिनिमित्तं गेण्हंतस्स संजमो भवति ।

३--हा॰ टो॰ प॰ १६४: तथा च वृद्धन्यास्या-वेसादिगयभावस्स मेहुणं पीडिन्जइ, अणुवओगेणं एसणाकरणे हिंसा, पडुप्रवायणे अन्तपुच्छणअवलवणाऽसच्चवयणं, अणणुण्णायवेसाइदंसणे अवत्तादाणं, ममत्तकरणे परिग्गहो, एवं सन्ववयपीडा, दन्वसामन्ते पुण संसयो उण्णिक्खमणे ति ।

जिनदास चूर्णि (पृ० १७१) में इन आशय की को पंत्रितयां है, वे इन पंक्तियों से भिन्न हैं। जैसे—'जइ उण्णिवखमइ तो सब्ववया पीडिया भवंति, अहवि ण उण्णिवखमइ तोवि तग्गयमाणसस्स भावओं मेहुणं पीडियं भवइ, तग्गयमाणसो व एसणं न रक्खइ, तत्थ पाणाइवायपीडा भवति, जोएमाणो पुच्छिज्जइ—कि जोएसि? ताहे अवलवइ, ताहे मुसाबायपीडा भवति, ताओ य तित्थगरेहि णाणुण्णायाउत्तिकाउं अदिण्णादाणपीडा भवइ, तासु य ममत्तं करेंतस्स परिग्गहपीडा भवति।'

अगस्त्य चूर्णि पृ० १०२ की पंतितयां इस प्रकार हैं — चार्गाविचित्तीकतस्त सम्बमहन्वतपीला, अह उप्पन्वति ततो वय-च्छित्ती, अणुपन्वयतस्य पीडा वयाण, तासु गयचित्तो रियंण सोहेत्तित्ति पाणातिवातो । पुच्छितो कि जोएसित्ति ? अवसवित मुसावातो, अदत्तादाणमणणुण्णातो तित्वकरेहि मेहुणे विगयभावो मुख्छाए परिगाहो वि ।

४--गाया ११६७ की वृत्ति : दशवैकालिकटीकायां श्री विजयोदयायां प्रपंचिता उद्गमादिदोषा इति नेह प्रतन्यते ।

के बाद चैत्यवास का प्रभुत्व बढ़ा और वह जैन परम्परा पर छा गया । अभयदेवसूरि ने इस स्थिति का चित्रण इन शब्दों में किया है — देविद्धिगणी क्षमाश्रमण तक की परम्परा को मैं भाव-परम्परा मानता हूँ। इसके वाद शिथिलाचारियों ने अनेक द्रव्य-परम्पराओं का प्रवर्तन कर दिया ।''' आचार-शैथिल्य की परम्परा में जो ग्रन्थ लिखे गये, उनमें ऐसे अगवाद भी हैं जो आगम में प्राप्त नहीं हैं। प्रस्तुत आगम की चूर्णि और टीका तात्कालिक वातावरण से मुक्त नहीं है। इन्हें पढ़ते समय इस तथ्य को नहीं भूल जाना चाहिए।

उत्सर्ग की भांति अपवाद भी मान्य होते हैं। पर उनकी भी एक निश्चित सीमा है। जिनका बनाया हुआ आगम प्रमाण होता है उन्हीं के किए हुए अपवाद मान्य हो सकते हैं। वर्तमान में जो व्याख्याएँ उपलब्ध हैं, वे चतुर्दशपूर्वी या दशपूर्वी की नहीं हैं इसलिए उन्हें आगम (अर्थागम) की कोटि में नहीं रखा जा सकता।

दोनों चूिणयों में पाठ और अर्थ का भेद है। टीकाकार का मार्ग तो उनसे बहुत ही भिन्त है।

चैत्यवासी और संविग्न-पक्ष के आपसी खिचाब के कारण संभव है उन्हें (टीकाकार को) अगस्त्य चूणि उपलब्ध न हुई हो। उसके उपलब्ध होने पर भी यदि इतने बड़े पाठ और अर्थ के भेदों का उल्लेख न किया हो तो यह बहुत बड़े आश्चर्य की बात है। पर लगता यही है कि टीका-काल में टीकाकार के सामने अगस्त्यसिंह चूणि नहीं रही। यदि वह उनके सम्मुख होती तो टीका और चूणि में इतना अर्थ-भेद नहीं होता। टीकाकार ने 'अन्ये तु', 'तथा च वृद्धसम्प्रदाय', 'तथा च वृद्धन्याख्या' आदि के द्वारा जिनदास महत्तर का उल्लेख किया है पर उनके नाम और चूणि का स्पष्ट उल्लेख नहीं किया।

हरिभद्रसूरि संविग्न-पाक्षिक थे । इनका समय चैत्यवास के उत्कर्ण का समय है । पुस्तकों का संग्रह अधिकांशतया चैत्यवासियों के पास था । संविग्न पक्ष एक प्रकार से नया था । चैत्यवासी इसे मिटा देना चाहते थे । इस परिस्थित में टी-काकार को पुस्तक-प्राप्ति की दुर्लभता रही हो, यह भी आक्चर्य की बात नहीं है ।

आगमों की माथुरी और बल्लभी —ये दो बाचनाएँ हुईं। देर्बाद्धगणी ने अपने आगमों को पुस्तकारुढ़ करते हुए उन दोनों का समन्वय किया। माथुरी में उससे भिन्न पाठ थे। उन्हें पाठ-भेद मान शेष अंश को बल्लभी में समन्वित कर दिया। यह पाठ-भेद की परम्परा मिटी नहीं। कुछ आगमों के पाठ-भेद केवल आगमों की व्याख्याओं में उपलब्ब हैं। व्याख्याकार — "नागार्जुनीयास्तु एवं पठिन्त" लिखकर उसका निर्देश करते रहे हैं और कुछ आगमों के पाठ-भेद मूल से ही सम्बद्ध रहे, इस कारण से उनका परम्परा-भेद चलता ही रहा। दशवैंकालिक सम्भवतः इसी दूसरी कोटि का आगम है। इसकी उपलब्ध व्याख्याओं में सबसे प्राचीन व्याख्या अगस्त्य चूिण है। उसमें अनेक स्थलों पर परम्परा-भेद का उल्लेख है। इस सारी वस्तु-सामग्री को देखते हुए लगता है कि चूिणकार और टीकाकार के सामने भिन्न-भिन्न परम्परा के आदर्श रहे हैं, और टीकाकार ने अपनी परम्परा के आदर्श और व्याख्या-पद्धित को महत्व दिया हो और सम्भव है कि परम्परा-भेद के कारण चूिण्यों की उपेक्षा की हो। कल्पना की इस भूमिका पर पहुंचने के बाद चूिण और टीका के पाठ और अर्थ के भेद की पहेली सुलभ जाती है।

# अनुवाद और सम्पादन

हमने वि० सं० २०१२ औरंगावाद में महावीर-जयन्ती के अवसर पर जैन-आगमों के हिन्दी अनुवाद और सम्पादन के निश्चय की घोषणा की। उसी चातुर्मास (उज्जैन) में आगमों की शब्द-सूची के निर्माण से कार्य का प्रारम्भ हुआ। साथ-साथ अनुवाद का कार्य प्रारम्भ किया गया। उसके लिए सबसे पहले दशबैकालिक को चुना गया।

लगभग सभी स्थलों के अनुवाद में हमने चूणि और टीका का अवलम्बन लिया है फिर भी सूत्र का अर्थ मूल-स्पर्शी रहे, इस लिए हमने व्याख्या-प्रन्थों की अपेक्षा मूल आगमों का आधार अधिक लिया है। हमारा प्रमुख लक्ष्य यही, रहा है कि आगमों के द्वारा

१---देविड्ढलमासमणजा, परंपरं भावओ वियाणेमि । सिढिलायारे ठिवया, दब्वेण परंपरा बहुहा।

२—(क) हा० टी० प० ७; जि० चू० पृ० ४ : 'अन्ये तु'।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० १७१, जि० चू० पृ० १८०: 'एव च वृद्धसम्प्रदायः'।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १४२, १४३ जि॰ चू॰ पू॰ १४१-१४२ : 'तथा च बृद्धव्याख्या'।

३-- उदाहरण स्वरूप देखें -- पांचवें अध्यमन (प्रथम उद्देशक) का टि० २६ तथा ६।५४ का टिप्पण ।

ही आगमों की व्याख्या की जाए। आगम एक दूसरे से मुंथे हुए हैं। एक विषय कहीं संक्षिप्त हुआ है तो कहीं विस्तृत। दशवैकालिक की रचना संक्षिप्त शैली की है। कहीं-कही केवल संकेत मात्र है। उन सांकेतिक शब्दों की व्याख्या के लिए आयारचूला और निशीध का उपयोग न किया जाये तो उनका आशय पकड़ने में वड़ी कठिनाई होती है। इस कठिनाई का सामना टीकाकार को करना पड़ा। निदर्शन के लिए देलिए ४।१।६६ की टिप्पणी। दशवैकालिक की सर्वाधिक प्राचीन व्याख्याग्रन्थ चूरिंग है। उसमें अनेक स्थलों पर वैकल्पिक अर्थ किए हैं। वहाँ चूर्णिकार का बौद्धिक विकास प्रस्फुटित हुआ है पर वे यह बताने में सफल न हो सके कि यहाँ सूत्रकार का निश्चित प्रतिपाद्य क्या है। उदाहरण के लिए देलिए ३।६ के उत्तरार्द्ध की टिप्पणी।

अनुवाद को हमने यथासम्भव मूल-स्पर्शी रखने का यत्न किया है। उसका विशेष अर्थ टिप्पणियों में स्पष्ट किया है। व्याख्या-कारों के अर्थ-भेद टिप्पिएयों में दिए हैं। कालकम के अनुसार अर्थ कैसे परिवर्तित हुआ है, हमें बताने की आवश्यकता नहीं हुई क्योंकि इसका इतिहास व्याख्या की पंक्तियां स्वयं बता रशी हैं। कहीं-कहीं वैदिक और वौद्ध साहित्य से तुलना भी की है। जिन सूत्रों का पाठ-संशोधन करना शेष है, उनके उद्धरणों में सूत्रांक अन्य मुद्रित पुम्तकों के अनुसार दिए हैं। इस प्रकार कुछ-एक रूपों में यह कार्य सम्पन्न होता है।

## यह प्रयत्न क्यों ?

दशर्वकालिक की अनेक प्राचीन व्याख्याएँ हैं और हिन्दी में भी इसके कई अनुवाद प्रकाशित हो चुके हैं फिर नया प्रयत्न क्यों आवश्यक हुआ ? इसका समाधान हम अब्दों में देना नहीं चाहेंगे । वह इसके पारायण से ही मिल जाएगा ।

सूत्र-पाठ के निर्णय में जो परिवर्तन हुआ है --- कुछ, ब्लोक निकले हैं और कुछ नए आए हैं, कहीं शब्द बदले हैं और कहीं विभक्ति ---उसके पीछे एक इतिहास है । 'धूवणेत्ति वसणे य' (३।६) इसका निर्धारण हो गया था । 'धूवणे' को अलग माना गया और 'इति' को अलग । उत्तराध्ययन (३४,४) में धूप से सुवासित घर में रहने का निषेध है। आयारचूला (१३,६) में धूपन-जात से पैरों को धूपित करने का निषेध है। इस पर से लगा कि यहाँ भी उपाश्रय, कारीर और वस्त्र आदि के धूप खेरे को अनाचार कहा है। अगस्त्य चुणि में वैकल्पिक रूप में 'धूवणेत्ति' को एक शब्द माना भी गया है, पर उस ओर ध्यान आकृष्ट नहीं हुआ। एक दिन इसी सिलसिले में चरक का अवलोकन चल रहा था । प्रारम्भिक स्थलों में 'धूमनेत्र' शब्द पर ध्यान टिका और 'धूवणेत्ति' शब्द फिर आलोचनीय वन गया । उत्तराध्ययन के 'धूमणेत्त' की भी स्मृति हो आई । परामर्श चला और अन्तिम निर्एाय यही हुआ कि 'धूवणेत्ति' को एक पद रखा जाए । फिर सुत्रकृतांग में 'णो धूमरऐत्तं परियापिएज्जा' जैसा स्पष्ट पाठ भी मिल गया । इस प्रकार अनेक शब्दों की खोज के पीछे घटनाएँ जुडी हुई हैं। अर्थ-चिन्तन में भी बहुधा ऐसा हुआ है। मौलिक अर्थ को ढूंढ निकालने में तटस्थ दृष्टि से काम किया जाए, वहाँ साम्प्रदायिक आग्रह का लेश भी न आए — यह दृष्टिकोण कार्यकाल के प्रारम्भ से ही रखा गया और उसको पूर्ण सुरक्षा भी हुई है। घरम्परा-भेद के स्थलों में कुछ, अधिक चिन्तन हो, यह स्वाभाविक है। 'नियाग' का अर्थ करते रागय हमें यह अनुभव हुआ। 'नियाग' का अर्थ हमारी परम्परा में एक घर से नित्य आहार. लेना. किया जाता है । प्राचीन सभी व्याख्याओं. में इसका अर्थ — 'निमंत्रण पूर्वक एक घर. से. नित्य आहार लेना' मिला तो वह चिन्तन-स्थल वन गया । हमाे प्रयःन किया कि इसका समर्थन किसी दूसरे स्रोत से हो जाए तो और अच्छा हो । एक दिन भगवती में 'अनाहत' शब्द मिला । वृत्तिकार ने उसका वही अर्थ किया है, जो दशवैकालिक की व्याख्याओं में 'नियाग' का है । श्रीमज्जयाचार्य की 'भगवती की जोड़' (पद्यात्मक व्याख्या) को देखा तो उसमें भी यही अर्थ मिला। फिर 'निमंत्रणपूर्वक' इस वाक्यांश के आगम-सिद्ध होने में कोई सन्देह नहीं रहा। इस प्रकार अनेक अर्थो के साथ कुछ इतिहास जुड़ा हुआ है।

हमने चाहा कि दशवैकालिक का प्रत्येक शब्द अर्थ की दृष्टि से स्पष्ट हो--अमुक शब्द वृक्ष-विशेष, फल-विशेष, आसन-विशेष, पात्र-विशेष का वाचक है, इस प्रकार अस्पष्ट न रहे। इस विषय में आज के युग की साधन-सामग्री ने हमें अपनी कल्पना को सफल बनाने का श्रेय दिया है।

#### साधुवाद

इस कार्य में तीन वर्ष लगे हैं । इसमें अनेक साधु-साध्वियों व श्रावकों का योगदान है । इसके कुछ अध्ययनों के अनुवाद व टिप्पणियाँ तैयार करने में मुनि मीठालाल ने बहुत श्रम किया है । मुनि दुलहराज ने टिप्पणियों के संकलन व समग्र ग्रन्थ के समायोजन में

१. देखिए--नियाग (३१२) शब्द का टिप्पण।

सर्वाधिक प्रयत्न किया है। संस्कृत-छाया में मुनि सुमेरमल (लाउनूं) का योग है। मुनि सुमन तथा कहीं-कहीं हंनराज और बसंत भी प्रतिलिपि करने में मुनि नथमल के सहयोगी रहे हैं। श्रीचन्दजी रामपुरिया ने इस कार्य में अपने तीव्र अंध्यवसाय का नियोजन कर रखा है। मदनचन्दजी गोठी भी इस कार्य में सहयोगी रहे हैं। इस प्रकार अनेक साधु-साध्वियों व श्रावकों के सहयोग से प्रस्तुत ग्रन्थ सम्पन्न हुआ है।

दशवंकालिक सूत्र के सर्वाङ्गीण सम्पादन का बहुत कुछ श्रेय शिष्य मुनि नथमल को ही मिलना चाहिए, क्योंकि इस कार्य में अहींनश वे जिस मनोयोग से लगे हैं, इसीसे यह कार्य सम्पन्न हो सका है अन्यथा यह गुरुतर कार्य बड़ा दुरूह होता। इनकी दृत्ति मूलतः योगिनिष्ठ होने से मन की एकाप्रता सहज बनी रहती है, साथ ही आगम का कार्य करते-करते अन्तर्-रहस्प पकड़ने में इनकी मेधा काफी पैनी हो गई है। विनय-शीलता, श्रम-परायणता और गुरु के प्रति सम्पूर्ण समर्पण भाव ने इनकी प्रगति में बड़ा सहयोग दिया है। यह वृत्ति इनकी बचपन से ही है। जब से मेरे पास आए मैंने इनकी इस वृत्ति में कमशः वर्धमानता ही पाई है। इनकी कार्य-क्षमता और कर्तव्य-परता ने मुभे बहुत संतोष दिया है।

मैंने अपने संघ के ऐसे शिष्य साधु-साध्वियों के बल-बूते पर ही आगम के इस गुरुतर कार्य की उठाया है। अब मुक्ते विश्वास हो गया है कि मेरे शिष्य साधु-साध्वियों के निःस्वार्थ, विनीत एवं समर्पणात्मक सहयोग से इस बृहत् कार्य को असाधारण रूप से सम्पन्न कर सकूंगा।

मुनि पुण्यविजयजी का समय-समय पर सहयोग और परामर्श मिला है उसके लिए हम उनके कृतज्ञ हैं। उनका यह संकेत भी मिला था कि आगम कार्य यदि अहमदाबाद में किया जाये तो साधन-सामग्री की सुविधा हो सकती है।

हमारा साधु-साध्वी वर्ग और श्रातक-समाज भी चिरकाल से दशवैकालिक की प्रतीक्षा में है। प्रारम्भिक कार्य होने के कारण कुछ समय अधिक लगा फिर भी हमें संतोष है कि इसे पढ़कर उसकी प्रतीक्षा संतुष्टि में परिणत होगी।

आजकल जन-साधारण में ठोस साहित्य पढ़ने की अभिरुचि कम है। उसका एक कारण उपपुक्त साहित्य की दुर्लभता भी है। मुभे विश्वास है कि चिरकालीन साधना के पश्चात् पठनीय सामग्री सुलभ हो रही है, उससे भी जन-जन लाभान्वित होगा।

इस कार्य-संकलन में जिनका भी प्रत्थक्ष-परोक्ष सहयोग रहा, उन सबके प्रति मैं विनम्र भाव से आभार व्यक्त करता हूँ।

मिक्षु-बोधि स्थल राजसमन्द वि. सं. २०१६ फाल्गुन शुक्ला तृतीया

आचार्य तुलसी

विषय-सूची

# विषय-सूची

| प्रथम अध्यय  | ान <b>ः द्रुम</b> पु | थिका (धर्म प्रशंसा और मायुकरी वृत्ति)                               | पृ० ५          |  |  |  |  |  |
|--------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------|----------------|--|--|--|--|--|
| श्लोक        | ;                    | १ धर्मका स्वरूप और लक्षण तथा धार्मिक पुरुष का महत्व ।               | •              |  |  |  |  |  |
| ,,           | २,३,४,६              | र माधुकरी वृत्ति ।                                                  |                |  |  |  |  |  |
| द्वितीय अध्य | यन : श्राप           | ण्यपूर्व क (संयम में घृति और उसकी साधना)                            | १ <b>६-२</b> ० |  |  |  |  |  |
| लोक          | : {                  | १ श्रामण्य ग्रौर मदनकाम ।                                           |                |  |  |  |  |  |
| ,,,          | ۶,۶                  | ३ त्यागी कौन ?                                                      |                |  |  |  |  |  |
| 71           | ٧,١                  | ८ काम-राग निवारण या मनोनिग्रह के साधन ।                             |                |  |  |  |  |  |
| 27           | 6                    | मनोनिग्रह का चिन्तन-सूत्र, अगन्धनकुल के सर्प का उदाहरण ।            |                |  |  |  |  |  |
| "            | ৬,៹,8                | रथनेमि को राजीमती का उपदेश, हट का उदाहरण।                           |                |  |  |  |  |  |
| **           | १०                   | <ul> <li>रथनेमि का संयम में पुनः स्थिरीकरण।</li> </ul>              |                |  |  |  |  |  |
| 77           | 99                   | संबुद्ध का कर्तव्य                                                  |                |  |  |  |  |  |
| तृतीय अध्यय  | ानः क्षुरुल          | काचार-कथा (आचार और अनाचार का विवेक)                                 | ४३-४६          |  |  |  |  |  |
| <b>रलोक</b>  | १-१०                 | निर्ग्रन्थ के अनाचारों का निरूपण ।                                  |                |  |  |  |  |  |
| 17           | ११                   | निर्प्रन्थ का स्वरूप ।                                              |                |  |  |  |  |  |
| *11          | १२                   | निर्मन्थ की ऋतुचर्या ।                                              |                |  |  |  |  |  |
| 11           | १३                   | महर्षि के प्रक्रम का उद्देश्य—दुःख-मुक्ति ।                         |                |  |  |  |  |  |
| "            | १४,१५                | संयम-साधना का गीण व मुख्य फल ।                                      |                |  |  |  |  |  |
| चतुर्थ अध्यय | न : षड्जी            | विनिकाः (जीव-संयम और आत्म-संयम)                                     | १०५-११८        |  |  |  |  |  |
|              |                      | १. जीवाजीवाभिगम                                                     |                |  |  |  |  |  |
| सूत्र        | १,,२३,               | षड्जीवनिकाय का उपक्रम, षड्जीवनिकाय का नाम निर्देश ।                 |                |  |  |  |  |  |
| 13           | ४,४,६,७              | पृथ्वी, पानी, अग्नि और वायु की चेतनता का निरूपण ।                   |                |  |  |  |  |  |
| **           | ς                    | वनस्पति की चेतनता और उसके प्रकारों का निरूपण ।                      |                |  |  |  |  |  |
| **           | 3                    | त्रस जीवों के प्रकार और लक्षण ।                                     |                |  |  |  |  |  |
| 23           | १०                   | जीव-वध न करने का उपदेश ।                                            |                |  |  |  |  |  |
|              |                      | २. चारित ध <b>मं</b>                                                |                |  |  |  |  |  |
| ,,           | ११                   | प्राणातिपात-विरमण — अहिंसा महाव्रत का निरूपण ग्रौर स्वीकार-पद्धति । |                |  |  |  |  |  |
| • •          | १२                   | मृषावाद-विरमण — सत्य महाव्रत का निरूपण ग्रौर स्वीकार-पद्धति ।       |                |  |  |  |  |  |
| D            | १३                   | अदत्तादान-विरमणअचौर्य महाव्रत का निरूपण और स्वीकार-पद्धति ।         |                |  |  |  |  |  |
| ,,           | १४                   | अब्रह्मचर्य-विरमण —ब्रह्मचर्य महाव्रत का निरूपण और स्वीकार-पद्धति । |                |  |  |  |  |  |
| 17           | १५                   | परिग्रह्-विरमणअपरिग्रह महाव्रत का निरूपण और स्वीकार-पद्धति।         |                |  |  |  |  |  |

## विषय-सूची

- सूत्र १६ रात्रि-भोजन-विरमण व्रत का निरूपण और स्वीकार-पद्धति।
  - " १७ पाँच महावत और रात्रि-भोजन विरमण वत के स्वीकार का हेतु।

#### ३ यतन

- ,, १८ पृथ्वीकाय की हिंसा के विविध साधनों से वचने का उपदेश।
- ,, १६ अप्काय की हिंसा के विविध साधनों से बचने का उपदेश।
- ,, २० बायू काय की हिंसा के विविध साधनों से वचने का उपदेश।
- ,, २१ वनस्पतिकाय की हिंसा के विविध साधनों से वचने का उपदेश ।
- ., २२ त्रसकाय की हिंसा से बचने का उपदेश।

#### ४. उपदेश

- क्लोक <a>१ अयतनापूर्वक चलने से हिंसा, वन्धन और परिणाम ।</a>
  - ,, २ अयतनापूर्वक खड़े रहने से हिंसा, बन्धन और परिणाम ।
  - ,, ३ अयतनापूर्वक बैठने से हिंसा, वन्धन और परिणाम ।
  - ,, ४ अयतनापूर्वक सोने से हिंसा, वन्धन और परिणाम ।
- ,. ५ अयतनापूर्वक भोजन करने से हिसा, वन्धन और परिणाम ।
- , ६ अयतनापूर्वक वोलने से हिंसा, बन्धन और परिणाम ।
- , ७ प्रवृत्ति में अहिंसाकी जिज्ञा**स**ा।
- ,, ५ प्रवृत्ति में अहिंसाका निरूपण
- ु, ६ आत्मीपम्य-बृद्धि सम्पन्न व्यक्ति और अवन्ध ।
- ,, १० ज्ञान और दया (संयम) का पौर्वापर्य और अज्ञानी की भरर्सना।
- ,, ११ श्रुति का माहात्म्य और श्रेयस् के आचरएा का उपदेश ।

#### ४. धर्म-फल

,, १२-२५ कर्म-मुक्ति की प्रकिया —आत्म-शुद्धि का आरोह कम ।

संयम के ज्ञान का अधिकारी, गति-विज्ञान, बन्धन और मोक्ष का ज्ञान, आसक्ति व वस्तु-उपभोग का त्याय, संयोग का त्याय, मुनि-पद का स्वीकरण, चारित्रिक भावों की वृद्धि, पूर्वसंचित कर्मरजों का निर्जरण, केवलज्ञान और केवल-दशंन की संप्राप्ति, लोक-अलोक का प्रत्यक्षीकरण, योग-निरोध, शैंलेशी अवस्था की प्राप्ति, कर्मों का संपूर्ण क्षय, शास्वत सिद्धि की प्राप्ति।

- " २६ सुगति की दुर्लभता।
- ु, २७ सुगति की सुलभता ।
- ., २८ यतना का उपदेश और उपसंहार।

## पञ्चम अध्ययन : पिण्डैषणा (प्रथम उद्देशक) – एषणा-गवेषणा, ग्रहणैषणा और भोगैषणा की शुद्धि

820-888

#### १. गवेषणा

ब्लोक १,२,३ भोजन, पानी की गवेषणा के लिए कब, कहाँ और कैसे जाये ?

- 💎 ४ विषम मार्ग से जाने का निषेध !
  - ्र विषम मार्ग में जाने से होने वाले दोष ।
- ,, ६ सन्मार्ग के अभाव में विषम मार्ग से जाने की विधि ।
- . ७ अंगार आदि के अतिक्रमण का निषेध।
- दर्वा आदि में भिक्षा के लिए जाने का निषेध।
- ,, ६,१०, ११ वेश्या के पाड़े में भिक्षाटन करने का निषेध और वहाँ होने वाले दोषों का निरूपण ।
- ,, १२ आत्म-विराधना के स्थलों में जाने का निषेध।

```
दसवेआलियं (दशवेकालिक)
                                             80
रलोक
          १३ गमन की विधि।
          १४ अविधि-गमन का निषेध ।
  ;;
          १५ शंका-स्थान के अवलोकन का निषेध।
          १६ मंत्रणागृह के समीप जाने का निषेध।
          १७ प्रतिकृष्ट आदि कुलों से भिक्षा लेने का निषेध ।
          १८ साणी ( चिक ) आदि को खोलने का विधि-निषेध ।
          १६ मल-मूत्र की बाधा को रोकने का निषेध।
          २० अंधकारमय स्थान में भिक्षा लेने का निषेघ।
          २१ पुष्प, बीज आदि विखरे हुए और अधुनोपलिप्त आंगण में जाने का निषेध—एषणा के नवें दोष —'लिप्त'
              का वर्जन।
          २२ मेष, वत्स आदि को लांचकर जाने का निषेध।
          २३-२६ गृह-प्रवेश के बाद अवलोकन, गमन और स्थान का विवेक ।
                                 २. ग्रहणैषणा
               भक्तपान लेने की विधि:—
          २७ आहार-प्रहण का विधि-निषेध।
श्लोक
          २ प्षणा के दसवें दोष 'छर्दित' का वर्जन ।
  ,,
          २६ जीव-विराधना करते हुए दाता से भिक्षा लेने का निषेध।
      ३०,३१ एवणा के पाँचवें ( संहुत नामक ) और छद्धे ( दायक नामक ) दोष का वर्जन ।
          ३२ पुर:कर्मदोष का वर्जना
```

```
,,३३,३४,३५ असंसृष्ट और संसृष्ट का निरूपण तथा पश्चात्-कर्म का वर्जन ।
```

३६ संसृष्ट हस्त आदि से आहार लेने का निषेध।

३७ उद्गम के पन्द्रहवें दोष 'अनिसृष्ट' का वर्जन।

३८ निसृष्ट भोजन लेने की विधि।

३६ गर्भवती के लिए बनाया हुआ भोजन लेने का विधि-निषेध--एषणा के छट्ठे दोष 'दायक' का वर्जन :

४०,४१ गर्भवती के हाथ से लेने का निषेध !

४२,४३ स्तनपान कराती हुई स्त्री के हाथ से भिक्षा लेने का निषेध। ,,

४४ एषणा के पहले दोष 'शंकित' का वर्जन।

४४,४६ उद्गम के बारहवें दोध 'उद्भिन्न' का वर्जन। 11

४७,४८ दानार्थ किया हुआ आहार लेने का निषेध ।

४६,५० पुण्यार्थ किया हुआ आहार लेने का निषेध।

५१,५२ वनीपक के लिए किया हुआ आहार लेने का निषेध।

५३,५४ श्रमण के लिए किया हुआ आहार लेने का निषेध ।

५५ औदेशिक आदि दोष-युक्त आहार लेने का निषेध।

५६ भोजन के उद्गम की परीक्षा-विधि और शुद्ध भोजन लेने का विधान।

५७,५६ एषणा के सातवें दोष उन्मिश्र का वर्जन ।

५६-६२ एषणा के तीसरे दोष 'निक्षिप्त' का वर्जन।

६३,६४ दायक-दोष-युक्त भिक्षा का निषेध ।

६४,६६ अस्थिर शिला, काष्ठ आदि पर पैर रखकर जाने का निषेध और उसका कारण।

,,६७,६८,६६ उद्गम के तेरहवें दोध 'मालापहृत' का वर्जन और उसका कारण ।

```
७० सचित कन्द-मूल आदि लेने का निषेध।
       रलोक
               ७१,७२ सचित्त रज-संसृष्ट आहार आदि लेने का निषेध ।
               ७३,७४ जिसमें खाने का भाग थोड़ा हो और फेंकना अधिक पो, वैसी वस्तुएँ लेने का निषेध !
                   ७५ तत्काल के धोवन को लेने का निषेध-एषणा के आठवें दोष 'अपरिणत' का वर्जन।
               ७६-६१ परिणत धोवन लेने का विधान।
                       धोवन की उपयोगिता में सन्देह होने पर चखकर लेने का विधान ।
                       प्यास-शमन के लिए अनुषयोगी जल लेने का निषेध ।
                       असावधानी से लब्ब अनुपयोगी जल के उपभोग का निवेध और उसके परठने की विधि।
                                         ३. भोगैषणा
                       भोजन करने की आपवादिक विधि:--
               ६२.५३ भिक्षा-काल में भोजन करने की विधि।
          ,,द४,द४,द६ आहार में पड़े हुए तिनके आदि को परटने की विधि ।
                       भोजन करने की सामान्य विधि:
                   ६७ उपाथय में भोजन करने की विधि ।
                       स्थान-प्रतिलेखनपूर्वक भिक्षा के विशोधन का संकेत।
                   ६६ उपाश्रय में प्रवेश करने की विधि, ईर्यापियकीपूर्वक कायोत्सर्ग करने का विधान ।
               ८६,६० गोचरी में लगने वाने अतिचारों की यथाक्रम स्मृति और उनकी आलोचना करने की विधि ।
               ६१-६६ सम्यग् आलोचना न होने पर पुनः प्रतिक्रमण का विधान ।
                       कायोत्सर्ग काल का चिन्तन।
                       कायोत्सर्ग पूरा करने और उसकी उत्तरकालीन विधि ।
                       विश्राम-कालीन चिन्तन, साधुओं को भोजन के लिए निमंत्रण, सह-भोजन या एकाकी भोजन, भोजन-
                       पात्र और खाने की विधि।
          ,,६७,६८,,६६ मनोज्ञ या अमनोज्ञ भोजन में समभाव रखने का उपदेश ।
                  १०० मुधादायी और मुधाजीवी की दुर्लभता और उनकी गति।
पञ्चम अध्ययन : पिण्डैषणा (दूसरा उद्देशक)
                                                                                                      २६५-२७२
                    १ जूँठन न छोड़ने का उपदेश।
                  २,३ भिक्षा में पर्याप्त आहार न आने पर आहार-गवेषसा का विधान ।
                    ४ यथासमय कार्य करने का निर्देश ।
                    ५ अकाल भिक्षाचारी श्रमण को उपालम्भ ।
                    ६ भिक्षा के लाभ और अलाभ में समता का उपदेश।
                    ७ भिक्षा की गमन-विधि, भक्तार्थ एकत्रित पशु-पक्षियों को लांघकर जाने का निषेध।
                    प गोचाराग्र में बैठने और कथा कहने का निषेध।
                    ६ अर्गला आदि का सहारा लेकर खड़े रहते का निषेध।
               १०,११ र भिखारी आदि को उल्लंघ कर भिक्षा के लिए घर में जाने का निषेध और उसके दोषों का निरूपण, उनके
               १२,१३ रे लौट जाने पर प्रवेश का विधान ।
                १४,१७ हरियाली को कुचल कर देने वाले से मिक्षा लेने का निषेध।
               १८,१६, श्रपक्व सजीव वनस्पति लेने का निषेध ।
          11
                   २० एक बार भूने हुए शमी-धान्य को लेने का निषेध !
               २१-२४ अपनव, सजीव फल आदि लेने का निषेध।
```

२५ सामुदायिक भिक्षा का विधान।

,,

```
श्लोक २६ अदीनभाव से भिक्षा लेने का उपदेश !
```

- ,, २७,२८ अदाता के प्रति कोष न करने का उपदेश ।
- ,, २१.३० स्तुतिपूर्वक याचना करने व न देने पर कठोर वचन कहने का निर्षेध । उत्पादन के ग्यारहवें दोष 'पूर्व संस्तव' का निर्षेध ।
- ,, ३१,३२ रस-लोलुपता और तज्जनित दुष्परिणाम ।
- ,, ३३,३४ विजन में सरस आहार और मण्डली में विरस-आहार करने वाले की मनोभावना का चित्रण ।
- "३५ पूजार्थिता और तज्जनित दोष।
- "३६ मद्यपान करने का निषेध।
- ,, ३७-४१ स्तैन्य-वृद्धि से मद्यपान करने वाले मुनि के दोषों का उपदर्शन।
- ,,४२,४३,४४ गुणानुप्रेक्षी की संवर-साधना और आराधना का निरूपण ।
- , ४५ प्रणीतरस और मद्यपानवर्जी तपस्वी के कल्याण का उपदर्शन ।
- " ४६-४६ तप आदि से सम्बन्धित माया-मृषा से होने वाली दुर्गति का निरूपण और उसके वर्जन का उपदेश ।
- ,, ५० पिण्डैषणा का उपसंहार, सामाचारी के सम्यग् पालन का उपदेश।

#### षष्ठ अध्ययन: महाचारकथा (महाचार का निरूपण)

४०६-४३६

#### महाचार का निरूपण

- , १,२ निर्गन्थ के आचार-गोचर की पृच्छा।
- ,, ३-६ निर्म्नत्यों के आचार की दुश्चरता और सर्व सामान्य आचरणीयता का प्रतिपादन ।
- , ७ आचार के अठारह स्थानों का निर्देश ।

#### पहला स्थान : अहिंसा

,, ६,६,६० अहिंसा की परिभाषा, जीव-वध न करने का उपदेश, अहिंसा के विचार का व्यावह।रिक आधार ।

#### दूसरा स्थान : सत्य

,, ११,१२ मृषावाद के कारण ग्रौर मृष्य न बोलने का उपदेश।

म्याबाद वर्जन के कारणों का निरूपण।

#### तीसरा स्थान : अचीर्य

,, १३,१४ अदत्त ग्रहण का निषेध।

#### चौथा स्थान : ब्रह्मचर्य

,, १५,१६ अब्रह्मचर्य सेवन का निषेध और उसके कारए।

#### पाँचवाँ स्थान : अपरिग्रह

- ,, १७,१८ सन्निधि का निषेध, सन्निधि चाहने वाले श्रमण की गृहस्थ से तुलना ।
- , १६ धर्मोपकरण रखने के कारणों का निषेध।
- ,, २० परिग्रहकी परिभाषा ।
  - २१ निग्रन्थों के अमरत्व का निरूपण ।

#### छठा स्थान : रात्रि-भोजन का त्याग

- .. २२ एकभक्त भोजन कानिर्देशन ।
- ,,२३,२४,२५ रात्रि-भोजन का निषेध और उसके काररण ।

#### सातवाँ स्थान : पृथ्वीकाय की यतना

- ,, २६ श्रमण पृथ्वीकाय की हिंसा नहीं करते ।
- २७,२८ दोष-दर्शन पूर्वक पृथ्वीकाय की हिंसा का निषेध और उन्स्का परिणाम ।

#### आठवाँ स्थान : अप्काय की यतना

२६ श्रमण अप्काय की हिंसा नहीं करते ।

```
् ३०,३१ दोष-दर्शन पूर्वक अप्काय की हिसा का निषेध और उसका परिणाम ।
                                           नौवां स्थान : तेजस्काय की यतना
                  ३२ श्रमण अग्नि की हिंसा नहीं करते।
          ,,३३,३४,३५ तेजस्काय की भयानकता का निरूपरा।
                       दोष-दर्शनपूर्वक तेजस्काय की हिसा का निषेध और उसका निरूपसा।
                                       🧪 दसवां स्थान : बायुकाय की यतना
                  ३६ श्रमण वायु का समारम्भ नहीं करते ।
          ,,३७,३८,३६ विभिन्न साधनों से वायु उत्पन्न करने का निषेध । दोष-दर्शनपूर्वक वायुकाय की हिंसा का निषेध और
                       उसका परिणामः
                                        ग्यारहवां स्थान 🗧 वनस्पतिकाय की यतना
                  ४० श्रमण बनस्पतिकाय की हिसा नहीं करने ।
               ४१,४२ दोष-दर्शनपूर्वक बनस्पतिकाय की हिंसा का निर्पेध और उसका परिणाम ।
                                           बारहवां स्थान : त्रसकाय की यतना
                  ४३ श्रमण त्रसकाय की हिसा नहीं करते।
              ४४,४५ दोव-दर्शन पूर्वक त्रसकाय की हिंसा का निषेध और उसका परिणाम ।
                                                 तेरहवां स्थान : अकल्प्य
              ४६,४७ अकल्पनीय वस्तु लेने का निर्षेध ।
              ४५,४६ नित्याग्र आदि लेने से उत्पन्न होने वाले दोष ओर उसका निषेध ।
                                              चौदहवाँ स्थान : मृहि-भाजन
       ,, ५०,५१.५२ गृहस्थ के भाजन में भोजन करने से उत्पन्त होने वाले दौष और उसका निर्वेध ।
                                                 पम्द्रहवाँ स्थान : पर्यक
                  ५३ आसन्दी, पर्यंक आदि पर बैठने, सोने का निषेध ।
                  ५४ आसन्दी आदि विषयक निषेध और अपवाद।
                  ५५ आसन्दी और पर्यंक के उपयोग के निषेध का कारण।
                                                 सोलहवां स्थानः निषद्या
               पूर्-पूर गृहस्थ के घर में बैठने से होने वाले दोष, उसका निर्वेध और अ<mark>पवाद</mark> ।
                                                 सतरहवा स्थान : स्मान
        ,, ६०,६१,६२ स्नान से उत्पन्न दोष और उसका निषेध ।
                  ६३ गात्रोद्वर्तन का निषेध।
                                               अठारहवाँ स्थान : विभूषावर्जन
        ,, ६४,६५,६६ विभूषा का निषेध और उसके कारण ।
        ,, ६७,६८
                      उपसंहार ।
                       आचार निष्ठ श्रमण की गति
सप्तम अध्ययन : वाक्यग्रुद्धि (भाषा-विवेक)
                                                                                                              XX 5-0 5 5
                    १ भाषा के चार प्रकार, दो के प्रयोग का विधान और दो के प्रयोग का निषेध।
                    📭 अवक्तव्य सत्य, सत्यासत्य, मुबा और अनाचीर्ण य्यवहार भाषा बोलने का निषेध ।
                    ३ अनवद्य आदि विशेषणयुक्त व्यवहार और सत्य भाषा बोलने का विधान ।
                    ४ सन्देह में डालने वाली भाषा या भ्रामक भाषा के प्रयोग का निषेध ।
                    ५ सत्याभास को सत्य कहने का निषेध।
                  ६,७ जिसका होना संदिग्ध हो, उसके लिये निश्चयात्मक भाषा में बोलने का निषेध !
                    द अज्ञात विषय को निश्चयात्मक भाषा में बोलने का निषेध।
```

```
६ शंकित भाषा का प्रतिषेधा
                   १० नि:शंकित भाषा बोलने का विधान।
            ११,१२,१३ पुरुष और हिंसात्मक सत्य भाषा का निषेध।
                  ∖१४ तूच्छ और अपमानजनक सम्बोधन का निषेध ।
                   १५ पारिवारिक ममत्व-सूचक शब्दों से स्त्रियों को सम्बोधित करने का निषेध ।
                   १६ गौरव-बाचक या चाटुता-सूचक शब्दों से स्त्रियों को सम्बोधित करने का निर्धेध ।
                  १७ नाम और गोत्र द्वारा स्त्रियों को सम्बोधित करने का विधान ।
                  १८ पारिवारिक ममत्व-सूचक शब्दों से पुरुषों को सम्बोधित करने कः निर्षेध ।
                   १६ गौरव-वाचक या चाट्ता-सूचक शब्दों में पुरुषों को सम्बोधित करने का निर्षेध ।
                   २० नाम और गोत्र द्वारा पुरुषों को सम्बोधित करने का विधान ।
                   २५ स्त्री या पुरुष का सन्देह होने पर तत्सम्बन्धित जातिवाचक शब्दों द्वारा निर्देश करने का विधान ।
                   २२ अप्रीतिकर और उपघातकर वचन हारा सम्बोधित करने का निषेध ।
                   २३ शारीरिक अवस्थाओं के निर्देशन के उपयुक्त शब्दों के प्रयोग का विधान ।
               २४,२५ गाय और वैल के बारे में बोलने का विवेक।
               २६,३३ वृक्ष और उसके अवयवों के बारे में बोलने का विवेक।
               ३४,३५ अप्रैषधि (अनाज) के वारे में वोलने का विवेक ।
               ३६-३६ संखडि (जीमनवार), चोर और नदी के बारे में बोलने का विवेक।
           ४०,४२,४१ सावद्य प्रवृत्ति के सम्बन्ध में बोलने का विवेक ।
                   ४३ विक्रय आदि के सम्बन्ध में वस्तुओं के उत्कर्ष सुन्तक शब्दों के प्रयोग का निषेध।
                  ्४४ चिन्तनपूर्वक भाषा बोलने का उपदेश ।
               ४५,४६ लेने, वेचने की परामशंदात्री भाषा के प्रयोग का निर्धेष ।
                   ४७ असंयति को गमनागमन आदि प्रवृत्तियों का आदेश देने वाली भाषा के प्रयोग का निषेध।
                   ४८ असाध् को साधु कहने का निपेध।
                   ४६ गुण-सम्पन्न संयति को ही साधु कहने का विधान।
                   ५० किसी की जय-पराजय के बारे में अभिलाखात्मक भाषा बीलने का निषेध ।
                   ५१ पवन आदि होने या न होने के बारे में अभिलाषात्मक भाषा बोलने का निषेध ।
               ५२,५३ मेघ, आकाश और राजा के बारे में बोलने का विवेक !
         ,,
                   ५४ सावद्यानुमोदनी आदि विशेषणयुक्त भाषा बोलने का निषेध ।
               ५५,५६ भाषा विषयक विधि-निषेध।
                   ५७ परीक्ष्यभाषी और उसको प्राप्त होने वाले फल का निरूपण।
अध्ययन : आचार-प्रणिधि (आचार का प्रणिधान)
                                                                                                                       358
                    १ आचार-प्रणिधि के प्ररूपण की प्रतिज्ञा।
       श्लोक
                     २ जीव के भेदों क<sup>र</sup> निरूपण।
                 ३-१२ षड्जीवनिकाय की यतना-विधि का निरूपण।
                १३-१६ आठ सूक्ष्म-स्थानों का निरूपण और उनकी यतना का उपदेश ।
                १७,१८ प्रतिलेखन और प्रतिष्ठापन का विवेक ।
                    १६ गृहस्थ के घर में प्रविष्ट होने के बाद के कत्तंब्य का उपदेश ।
                २०,२१ दृष्ट और श्रुत के प्रयोग का विवेक और गृहियोग -- गृहम्थ की घरेलू प्रवृत्तियों में भाग लेने का निषेध ।
                    २२ गृहस्थ को भिक्षा की सरसता, नीरसता तथा प्राप्ति और अप्राप्ति के निर्देश करने का निषेध।
```

२३ भोजनगृद्धी और अप्रासुक-भोजन का विषेध।

- रेश स्थान-पान के संग्रह का निषेध ।

  , रेश स्थावृत्ति आदि विशेषण-युक्त मुनि के लिये कोश्रन करने का उपदेश ।

  , रेश प्रिय शब्दों में राग न करने और कर्कस सब्दों को सहने का उपदेश ।

  , रेश शारीरिक कष्ट सहने का उपदेश और उसका परिणाम-दर्शन ।

  , रेश रात्रि-भोजन परिहार का उपदेश ।

  , रेश अल्प लाभ में शान्त रहने का उपदेश ।

  , रेश अल्प लाभ में शान्त रहने का उपदेश ।

  , रेश वर्तमान पाप के संवरण और उसकी पुनरावृत्ति न करने का उपदेश ।

  , रेश अनाचार को न छिपाने का उपदेश ।

  , रेश अनाचार को न छिपाने का उपदेश ।

  , रेश जीवन की क्षण-भंगुरता और भोग-निवृत्ति का उपदेश ।

  हेश जीवन की क्षण-भंगुरता और भोग-निवृत्ति का उपदेश ।

  हेश प्रमुचरण की शबदता, शिन्त और रवारथ्य-सम्पन्न दशा में धर्माचरण का उपदेश ।
  - कषाय
  - ,, ३६ कषाय के प्रकार और उनके त्याग का उपदेश ।
  - .. ३७ कपाय का अर्थ।
  - ,, ३८ कषाय-विजय के उपाय ।
  - ,, ३६ पुनर्जन्यका मूल कषायः।
  - ु, ४० विनय, आचार और इन्द्रिय-संयम में प्रवृत्त रहने का उपदेश ।
  - ,, ४१ निद्रा आदि दोषों को वर्जने और श्वाध्याय में रत रहने का उपदेश ।
  - "४२ अनुत्तर अर्थकी उपलब्धिका मार्ग।
  - ,, ४ बहुश्रुतकी पर्युपासनाका उपदेश ।
  - ., ४४,४१ गुरु के समीप बैठने को विधि ।
  - ,,४६,४७,४८ वाणी का विवेक !
  - ,, ४६ वाणी की रखलना होते पर उपहास करने का निषेध ।
  - ,, ५० गृहस्थ को नक्षत्र आदि का फल बताने का निषेध।
  - ,, ५१ उपाश्रय की उपयुक्तता का निरूपण ।

## ब्रह्मचर्य की साधना और उसके साधन

- " ५२ एकान्त स्थान का विधान, रश्री-कथा और गृहस्य के साथ परिचय का निषेध, साधु के साथ परिचय का उपदेश।
- ., ५३ ब्रह्मचारी के लिए स्त्री की भयोत्पादकता।
- , ५४ द्ष्टि-संयम से बचने का उपदेश।
- .. ५५ स्त्री मात्र से बचने का उपदेश ।
- .. ५६ आत्म-गवेषिता और उसके घातक तत्त्व ।
- .. ५७ कामरागवर्धक अंगोपांग देखने का निधेध।
- ,, प्द,प्रध् पुद्गल-परिणाम की अनित्यता दर्शनपूर्वक उसमें आसक्त न होने का उपदेश ।
- , ६० निष्यसण कालीन श्रद्धा के निर्वाह का उपदेश ।
- .. ६१ तपस्वी, संयमी और स्वाध्यायी के सामर्थ्य का निरूपण ।
- ,, ६२ पुराकृत-मल के विशोधन का उपाय ।
- ,, ६३ आचार-प्रणिधि के फल का प्रदर्शन और उपसंहार।

```
नवम अध्ययन : विनय-समाधि (प्रथम उद्देशक) : (विनय से होनेवाला मानसिक स्वास्थ्य)
                                                                                                         853-838
                     १ आचार-दिक्षा के बाधक तत्त्व और उनमे ग्रग्त श्रमण की दशा का निरूपण ।
        श्लोक
                 २,३,४ अत्प-प्रज्ञ, अत्प-वयत्क या अत्प-धृत की अवहेलना का फल ।
                 ५-१० आचार्य की प्रसन्तता और अवहेलना का फल । उनकी अवहेलना की भयं करता का उपमापूर्वक निरूपण और
                       उनको प्रसन्त रखा का उपदेश।
                    ११ अनन्त-ज्ञानी को भी आचार्य की उपासना करने का उपदेश।
                    १२ धर्मपद-शिक्षक गुरु के प्रति विनय करने का उपदेश ।
                    १३ विशोधि के स्थान और अनुझासन के प्रति पूजा का भाव।
                १४,१५ आचार्यकी गरिमा और भिक्षु-परिषद् में आचार्यका स्थान ।
                    १६ आचार्यकी आराधनाका उपदेश ।
                    १७ आचार्यकी आराधनाकाफल।
नवम अध्ययन : विनय-समाधि (द्वितीय उद्देशक) : (अविनीत, सुविनीति की आपदा-सम्पदा)
                                                                                                          ४३५-४४८
                   १,२ द्रुम के उदाहरण पूर्वक धर्म के मूल और परम का निदर्शन ।
                     ३ अविनीत आत्माका संसार-भ्रमण ।
                     ४ अनुशासन के प्रति कोप और तज्जनित अहित।
                 ५-११ अविनीत और गृविनीत की आपदा और सम्पदा का तुलनात्मक निरूपण ।
                    १२ शिक्षा-प्रवृद्धि का हेतु – आज्ञानुवृत्तिता ।
           ,,१३,१४,१५ गृहस्थ के शिल्पकला सम्बन्धी अध्ययन और विनय का उदाहरण ।
                        शिल्पाचार्यं कृत यातना का सहन ।
                        यातना के उपरान्त भी गुरु का यत्कार आदि करने की प्रवृत्ति का निरूपण ।
                    १६ धर्माचार्य के प्रति आज्ञानुवर्तिता की सहजता का निरूपण।
                    १७ गुरु के प्रति नम्र व्यवहार की विधि ।
                    १८ अविधिपुर्वक स्पर्श होने पर क्षमा-याचना की विधि ।
                    १९ अविनीत शिष्य की मनोवृत्ति का निरूपण ।
                    २० विनीत की सूक्ष्म-दृष्टि और विनय-पद्धति का निरूपण ।
                    २१ शिक्षा का अधिकारी।
                    २२ अविनीत के लिये मोक्ष की असंभावना का निरूपण।
                    २३ विनय-कोविद के लिए मोक्ष की मूलभता का प्रतिपादन ।
नवम अध्ययन : विनय-समाधि (तृतीय उद्देशक) : (यूज्य कौन ? यूज्य के लक्षण और उसकी अर्हता का उपदेश)
                                                                                                          838-868
                     १ आचार्य की सेवा के प्रति जागरूकता और अभिप्राय की आराधना।
        श्लोक
                     २ आचार के लिए विनय का प्रयोग, आदेश का पालन और आशातना का वर्जन।
                     ३ रात्निकों के प्रति विनय का प्रयोग । गुणाधिक्य के प्रति न प्रता, वन्दनशीलता और आज्ञानुवर्तिता ।
                     ४ भिक्षा-विज्ञृद्धि और लाभ-अलाभ में समभाव !
                     ५ सन्तीष-रमण।
                      ६ वचनरूपी कांटों को सहने की क्षमता ।
                     ७ वचनरूपी कांटों की सुदु:सहता का प्रतिपादन ।
                      ८ दौमनस्य का हेत् मिल । पर भी सौमनस्य को बनाए रखना ।
                     ६ सदोष भाषा का परित्याग ।
                    १० लोलूपता आदिका परिस्याग ।
                    ११ आत्म-निरीक्षण और मध्यस्थता।
            11
```

१२ स्तब्धता और क्षोध का परित्याग । १३ पुज्य-पूजन, जितेन्द्रियता और सत्य-रतता । ,, १४ आचार-निष्णातता ।

१५ गुरुकी परिचर्याऔर उसका फल।

## नवम अध्ययन : विनय-समाधि (चतुर्थ उद्देशक) : (विनय-समाधि के स्थान)

४६२-४७३

सूत्र १,२,३, समाधि के प्रकार।

४ विनय-समाधि के चार प्रकार ।

, ५ श्रुत-समाधिके वार प्रकार ।

. ६ तप:समाधि के चार प्रकार।

७ आचार-समाधि के चार प्रकार ।

क्लोक ६,७ समाधि-चतुष्टय की आराधना और उसका फल **।** 

## दशम अध्ययन : सभिक्षु (भिक्षु के लक्षण और उसकी अर्हता का उपदेश)

४७४-४००

" १ जिल-समाधि, स्त्री-मुक्तता और वान्त-भोग का अनासेवन !

ु, २,३,४ जीव-हिसा, सचित्त व औद्देशिक आहार और पचन-पाचन का परित्याग ।

४ श्रद्धाः आत्मीषम्यबृद्धिः, महाव्रत-स्पर्शं और आश्रव का संवरण ।

६ कपाय∹याग, ध्रुव-योगिता, अकिचनता और गृहि-योग का परिवर्जन ।

,, ७ सम्यग्-दृष्टि, अभुदृता, तपन्विता और प्रवृत्ति-शोधन ।

,, = सन्तिधि-वर्जन ।

६ सार्धीमक-(नमंत्रणपूर्वक भोजन और भोजनोत्तर स्वाध्याय-रसता ।

🥟 १० कलह-कारक-कथा का वर्जन, प्रशान्त भाव आदि ।

,, ११ सुख-दुख में समभाव ।

,, १२ प्रतिमा-स्वीकार, उपसर्गकाल में निर्भयता और झरीर की अनासक्ति ।

**१३** देह-विसर्जन, सहिष्णुता और अनिदानता ।

, १४ परीषह-विजय और श्रामण्य-रतता ।

,, १५ संयम, अध्यात्म-रतता और सूत्रार्थ-विज्ञान ।

,, १६ अमूर्र्स, अज्ञात-भिक्षा, ऋय-विक्रय वर्जन और निस्संगता ।

**१**७ अलोलुपता, उंछचारिता और ऋद्धि आदि का त्याग ।

,, १८ वाणी का संयम और आत्मोत्कर्ष का त्याग।

.. १६ मद-वर्जना

, २० आर्यपद का प्रवेदन और कुशील लिंग का वर्जन ।

, २१ भिक्षुकी गतिकानिरूपण ।

## प्रथम चूलिका : रतिवाक्या (संयम में अस्थिर होने पर पुनः स्थिरीकरण का उपदेश)

५०१-५१६

व १ संयम में पुन: स्थिरीकरण के १६ स्थानों के अवलोकन का उपदेश और उनका निरूपण ।

क्लोक २-६ भोग के लिये संयम को छोड़ने वाले की भविष्य की अनभिज्ञता और पश्चात्तापपूर्ण मनोवृत्ति का उपमापूर्वक निरूपण।

श्रमण-पर्याय की स्वर्गीयता और नारकीयता का सकारण निरूपण !

् १० व्यक्ति-भेद से श्रमण-पर्याय में सुख:दुख का निरूपण और श्रमण-पर्याय में रमण करने का उपदेश ।

११,१२ संयम-भ्रष्ट श्रमण के होने वाले ऐहिक और पारलौकिक दोक्षों का निरूपण ।

१३ संयम-भ्रष्ट की भोगासक्ति और उसके फल का निरूपण।

,, १४,१५ संयम में मन को स्थिर करने का चिन्तन-सूत्र ।

,, १६ इन्द्रिय द्वारा अपराजेय मानसिक संकल्प का निरूपण ।

, १७-१⊏ विषय का उपसंहार ।

### द्वितीय चूलिका : विविक्तचर्या (विविक्तचर्या का उपदेश)

४१७-४३१

| श्लोक | 8 | चुलिका के | प्रवचन | की | प्रतिज्ञा | और | उसका | उद्देश्य । | ŧ |
|-------|---|-----------|--------|----|-----------|----|------|------------|---|
|       |   |           |        |    |           |    |      |            |   |

- ,, २ अनुस्रोत-गभन को बहुजनाभिमत दिखाकर सुमुक्षु के लिये प्रतिस्रोत-गमन का उपदेश ।
- ,, ३ अनुस्रोत और प्रतिस्रोत के अधिकारी, संसार और मृत्रित की परिभाषा ।
- ,, ४ साधू के लिये चर्या, गुण और नियमों को जानकारी की आवश्यकता का निरूपण ।
- ,, ५ अनिकेतबास आदि चर्या के अंगों का निरूपण।
- .. ६ आकीर्ण और अबमान संखडि-वर्जन आदि मिक्षा-विद्युद्धि के अंगीं का निरूपण व उपदेश ।
- ,, ७ श्रमण के लिथे आहार-विशुद्धि और कायोत्सर्ग आदि का उपदेश ।
- ु, इस्थान आदि के प्रतिबन्ध व गाँव आदि में ममत्व र करने का उपदेश ।
- ,, ६ गृहस्य की वैयाबृत्य आदि करने का निषेध और असंक्लिप्ट मुनिगण के साथ रहने का विधान ।
- , १० विधिष्ट संहनन-युक्त और श्रुत-सम्पन्न मुनि के लिए एकाकी विहार का विधान ।
- ,, ११ चार्रमास और मासकल्प के बाद पुनः चातुर्मात और मासकल्प करने का व्यवधान-काल । सूत्र और उसके अर्थ के चर्या करने का विधान ।
- ु,, १२,१३ आत्म-निरीक्षण का समय, चिन्तन-सूत्र और परिणाम ।
- , १४ दुष्प्रवृत्ति होते ही सम्हल जाने का उपदेश ।
- ु, १५ प्रतिबृद्धजीवी, जागरूकभाव से जीने वाले की परिभाषा ।
- ,, १६ आत्म-रक्षा का उपदेश और अरक्षित तथा सुरक्षित आत्मा की गति का निरूपण।

卐

# पढमं अज्झयणं दुमपुष्फिया

# प्रथम अध्ययन दुमपुष्पिका

#### आमुख

भारतीय चिन्तन का निचोड़ है -'ग्रस्तिवाद'। 'श्रात्मा है'- यह उसका ग्रमर घोष है। उसकी ग्रन्तिम परिरणित है--'मोक्षवाद'। 'ग्रात्मा की मुक्ति संभव है' --यह उसकी चरम ग्रनुभृति है। मोक्ष साध्य है। उसकी साधना है - 'धर्म'।

धर्म क्या है ? क्या सभी धर्म मंगल हैं ? ग्रनेक धर्मों में से मोक्ष-धर्म सत्य-धर्म की पहचान कैसे हो ? ये चिर-नित्य प्रश्न रहे हैं। व्यामोह उत्पन्त करनेवाले इन प्रश्नों का समुचित समाधान प्रथम श्लोक के दो चरणों में किया गया है। जो ग्रात्मा का उत्कृष्ट हित साधता हो वह धर्म है। जिनसे यह हित नहीं सधता वे धर्म नहीं, धर्माभास हैं।

'धर्म' का ग्रथं है - धारण करनेवाला । मोक्ष का साधन वह धर्म है जो श्वातमा के स्वभाव को धारण करे । जो विजातीय तत्त्व की धारण करे वह धर्म मोक्ष का साधन नहीं है । श्वातमा का स्वभाव श्वाहिसा, संयम श्वीर तप है । साधना-काल में ये श्वातमा की उपलब्धि के साधन रहते हैं श्वीर विद्धि-काल में ये श्वातमा के गुण । पहले ये साध जाते हैं किर ये स्वयं सुध जाते हैं ।

मोध परम मंगल है, इसलिए इसकी उपलब्धि के साधन को भी परम मंगल कहा गया है। वही धर्म परम मंगल है जो मोक्ष की उपलब्धि करा सके।

'धर्म' णब्द का यनेक यथों में प्रयोग होता है और मोक्ष-धर्म की भी यनेक व्याख्याएँ हैं। इसलिए उसे कसौटी पर कसते हुए बताया गया है कि मोक्ष-धर्म वही है जिसके लक्षण व्यहिसा, संयम और तप हों।

प्रश्न है -क्या ऐसे धर्म का पालन सम्भव है ? समाधान के शब्दों में कहा गया है जिसका मन सदा धर्म में होता है उसके लिए उसका पालन भी सदा सम्भव है। जो इस लोक में निस्पृह होता है उसके लिए कुछ भी दुष्कर नहीं।

सिद्धि-काल में शरीर नहीं होता, वाणी और मन नहीं होते, इसिलए आत्मा स्वयं र्माहसा बन जाती है। साधना-काल में शरीर, वाणी थौर मन थे तीनों होते हैं। शरीर याहार बिना नहीं टिकता। याहार हिंगा के बिना निष्पन्न नहीं होता। यह जटिल स्थिति है। यब भला कोई कैसे पूरा ग्रहिंगक बने ? जो ग्रहिंगक नहीं, वह धार्मिक नहीं। धार्मिक के बिना धर्म कोरी कल्पना की वस्तु रह जाती है। साधना का पहला चरण इस उलक्षत से भरा है। श्रेप चार श्लोकों में इसी समस्या का समाधान दिया गया है। समाधान का स्वरूप माधुकरी वृत्ति है। ताल्पर्य की भाषा में इसका ग्रंथ है:

- (१) मधुकर ग्रवधजीवी होता है । वह श्रपने जीवन-निर्वाह के लिए किसी प्रकार का समारम्भ, उपमर्दन या हनन नहीं करता । बैसे ही श्रमण-साधक भी त्रवधजीवी हो —िकसी तरह का पचन-पाचन ग्रौर उपमर्दन न करे ।
- (२) मधुकर पुष्पों से स्वभाव-सिद्ध रस ग्रह्ण करता है । वैसे ही श्रमण-साधक गृहस्थों के घरों से, जहाँ त्राहार-जल ग्रादि स्वाभाविक रूप से बनते हैं, प्रासुक ग्राहार ले ।
  - (३) मधुकर फूलों को म्लान किये बिना थोड़ा-थोड़ा रस पीता है। वैसे ही श्रमण ग्रनेक घरों से थोड़ा-थोड़ा ग्रहण करे।
- (४) मधुकर उतना ही रस ग्रहरा करता है जितना कि उदरपूर्ति के लिए ग्रावश्यक होता है। वह दूसरे दिन के लिए कुछ संग्रह कर नहीं रखता। वैसे ही थमरा संयम-निर्वाह के लिए ग्रावश्यक हो उतना ग्रहरा करे — संचय न करे।
- (४) मधुकर किसी एक वृक्ष या फूल से ही रस ग्रहरण नहीं करता परन्तु विविध वृक्षों और फूलों से रस ग्रहरण करता है। वैसे ही श्रमरण भी किसी एक गाँव, घर या व्यक्ति पर ग्राधित न होकर सामुदानिक रूप से भिक्षा करे।

अध्ययन : १ आमुख

इस ग्रथ्ययन में दुम-पुष्प ग्रीर मधुकर उपमान हैं तथा यथाकृत ग्राहार ग्रीर श्रमण उपमेय । यह देश उपमा है । निर्युक्ति के श्रनुसार मधुकर की उपमा के दो हेतु हैं — (१) त्रनियत-वृत्ति ग्रीर (२) ग्राहिसा-पालन ।

ग्रनियत-वृत्ति का सूचन—'जे भवंति ग्रिंगिस्सियां' (१.४) ग्रीर ग्रहिंसा पालन का सूचन —'न य पुष्फं किलामेइ, सो य पीरोइ ग्रप्पयं' (१.२) से होता है। दुप-पुष्प की उपमा का हेतु है —सहज निष्पन्नता। इसका सूचक 'ग्रहागडेसु रीयंति, पुष्फेसु भगरा जहां' (१.४) यह श्लोकाई है।

ग्रहिसा-पालन में श्रमण क्या ले ग्रौर कैसे ले— इन दोनों प्रश्नों पर विचार हुग्रा है ग्रौर श्रनियत-वृत्ति में केवल कैसे ले, इसका विचार है। कैसे ले—यह दूसरा प्रश्न है। पहला प्रश्न है—क्या ले? इससे मधुकर की ग्रपेक्षा द्रुम-पुष्प का सम्बन्ध निकटतम है।

श्रमर के लिए सहजरूप से भोजन प्राप्ति का श्राधार दुम-पुष्प ही होता है। माधुकरी वृत्ति का मूल केन्द्र दुम-पुष्प है। उसके बिना वह नहीं सधती। दुम-पुष्प की इस अनिवार्यता के कारण 'दुम-पुष्पिका' शब्द समूची माधुकरी-वृत्ति का योग्यतम प्रतिनिधित्व करता है। इस ग्रव्ययन में श्रमण को श्रामरी-वृत्ति से ग्राजीविका प्राप्त करने का बोध दिया गया है। इस वृत्ति का सूचन दुम-पुष्पिका शब्द से ग्रच्छी तरह होता है, ग्रतः इसका नाम दुम-पुष्पिका है। यहाँ यह स्मरणीय है कि सूत्रकार का प्रधान प्रतिपाद्य है—धर्म के ग्राचरण की सम्भवता। निःसन्देह यह ग्रध्ययन ग्राहिसा ग्रीर उसके प्रयोग का निर्देशन है। ग्राहिसा धर्म की पूर्ण ग्राराधना करनेवाला श्रमण ग्रपने जीवन-निर्वाह के लिए भी हिसा न करे, यथाकृत ग्राहार ले तथा जीवन को संयम ग्रीर तपोमय बना कर धर्म ग्रीर धार्मिक की एकता स्थापित करे।

धार्मिक का महत्त्व धर्म होता है। धर्म की प्रशंसा है वह धार्मिक की प्रशंसा है श्रौर धार्मिक की प्रशंसा है वह धर्म की प्रशंसा है। धार्मिक श्रौर धर्म के इस अभेद को लक्षित कर ही निर्युक्तिकार भद्रवाहु ने कहा है—''पढमे धरमपसंसा'' (नि० गा० २०) पहले अध्ययन में धर्म की प्रशंसा— महिमा है।

१ -- (क) नि० गा० ६६ : जह भमरोत्ति य एत्थं दिट्टंतो होइ आहरणदेसे ।

<sup>(</sup>ख) नि० गा० ६७ : एवं भमराहरणे अणिययवित्तित्तणं न सेसाणं । गहणं ......ाः

२— निर्णाः १२६ : उवमा खलु एस कथा पुण्युत्ता देसलक्लणोवणया । अणिययवित्तिनिमित्तं अहिसअणुपालणट्ठाए ॥

३--हा० टी० प० ७२ : 'अनिश्चिता:' कुलादिषु अप्रतिबद्धाः ।

पढमं अज्झयणं : प्रथम अध्ययन

# दुमपुष्फियाः द्रुमपुष्पिका

#### मूल

१—°धम्मो मंगलमुक्किट्टं अहिसा संजमो तवो। देवा थि तं नमंसंति जस्स धम्मे सया मणो।।

दुमस्स पुष्केसु २--जहा भमरो आवियइध रसं । किलामेइ पूरफं न य सो य पीणेइ अप्पर्य ॥ ३---एमेए<sup>°२</sup> समणा मुत्ता साहणो<sup>भ्य</sup>ा जे लोए संति विहॅगमा पुष्फेसु दाणभत्तेसणे रया ॥

४—वयं च वित्ति लब्भामो न य कोइ उवहम्मई । अहागडेसु रीयंति पुष्फेसु भमरा जहा ॥

५----महुकारसमा बुद्धा जे भवंति अणिस्सिया । नाणापिडस्या दंता तेण बुच्चंति साहुणो ।। स्ति बेमि

#### संस्कृत छावा

धर्मः मङ्गलमुत्कृष्टम् अहिंसा सयमः तपः। देवा अपि तं नमस्यन्ति यस्य धर्मे सदा मनः॥ १॥

यथा द्रुसस्य पुष्पेषु भ्रमर आपिबति रसम्। न च पुष्पं क्लामयति स च श्रीणाति आस्मकम्।। २।।

एवमेते श्रमणा मुक्ताः ये लोके सन्ति साधवः । विहङ्गमा इव पुष्पेषु दानभवतेषणे रताः ॥ ३ ॥

वयं च वृत्ति लष्स्यामहे न च कोष्युपहन्यते । यथाकृतेषु रीयन्ते पुष्पेषु भ्रमरा यथा ॥ ४ ॥

मधुकरसमा बुद्धाः
ये भवन्त्यनिश्चिताः ।
नानापिण्डरता दान्ताः
तेन उच्यन्ते साधवः ॥ ५ ॥
इति बवीमि

#### हिन्दी अनुवाद

धर्म<sup>र</sup> उत्कृष्ट मंगल<sup>3</sup> है । अहिसा<sup>४</sup>, संयम<sup>4</sup> और तप<sup>६</sup> उसके लक्षण हैं<sup>8</sup>। जिसका मन सदा धर्म में रमा रहता है, उसे देव भी<sup>द</sup> नमस्कार करते हैं।

जिस प्रकार भ्रमर द्रुम-पृष्पों से थोड़ा-थोड़ा रस पीता है, किसी भी पुष्प को के म्लान नहीं करता<sup>33</sup> और अपने को भी तृष्त कर लेता है—-

उसी प्रकार लोक में जो मुक्त<sup>93</sup> (अपरिग्रही)श्रमण<sup>98</sup> साधु<sup>98</sup> हैं वे दानभक्त<sup>98</sup> (दाता द्वारा दिये जानेवाले निर्दोष आहार) की एवणा में रत<sup>95</sup> रहते हैं, जैसे—भ्रमर पुष्पों में।

हम<sup>18</sup> इस तरह से इत्ति—भिक्षा प्राप्त करेंगे कि किसी जीव का उपहनन न हो। वयोंकि श्रमण यथाकृत<sup>२०</sup> (सहज रूप से बना) आहार लेते हैं, जैसे --श्रमर पुष्पों से रस।

जा बुद्ध पुरुष मधुकर के समान अनिश्चित हैं<sup>33</sup>—िकसी एक पर आश्चित नहीं, नाना पिड में रत हैं<sup>33</sup> और जो दान्त हैं<sup>33</sup> वे अपने इन्हीं गुणों से साधु कहलाते हैं<sup>34</sup>। ऐसा मैं कहता हूँ।

#### टिप्पण : अध्ययन १

#### श्लोक १

#### १. तुलनाः

'धम्मपद' (धम्मट्टवम्मो १६.६) के निम्नलिखित श्लोक की इससे आंशिक तुलना होती है:

यम्हि सच्चं च धम्मो च अहिंसा संयमो दमो । स वे वन्तमलो धीरो सो थेरो ति पचुच्चति ॥

इसका हिन्दी अनुवाद इस प्रकार है:

जिसमें सत्य, धर्म, आहंसा, संयम और दम होता है। उस मल रहित धीर भिक्षु को स्थविर कहा जाता है।।

## २. धर्म (धम्मो <sup>क</sup>):

'घृ' धातु का अर्थ है —घारण करना ! उसके अन्त में 'मन्' या 'म' प्रत्यय लगने से 'घमं' शब्द बनता है' । उत्पाद, ब्यय और स्थित ये अवस्थाएँ जो द्रव्यों को धारण कर रखती हैं — उनके अस्तित्व को टिकाए रखती हैं — 'द्रब्य-धमं' कहलाती हैं । गित में सहायक होना, स्थित में सहायक होना, स्थान देने में सहायक होना, मिलने और विछुड़ने की अधित से सम्पन्न होना, जानने देखने की क्षमता का होना, धमं आदि पाँच अस्तिकायों के ये स्वभाव या लक्षण —जो उनके प्रयक्त को सिद्ध करते हैं और उनके स्वरूप को स्थिर करते हैं — 'अस्तिकाय-धर्म' कहे जाते हैं । इसी तरह मुनना, देखना, सूचना, स्वाद लेना और स्पर्श करना जो जिस इन्द्रिय का प्रचार — विषय — होता है वह उसका 'इन्द्रिय-धर्म' कहलाता है । विवाह्याविवाह्य, भक्ष्याभक्ष्य और पेयापेयादि के नियम जो किसी स्थान की विवाह तथा खान-पान विषयक परम्परा के निर्णायक होते हैं 'गम्य-धर्म' कहलाते हैं । वस्त्राभूषणादि के रीति-रिवाज जो किसी देश की रहन-सहन विषयक प्रया के आधारभूत होते हैं 'देश-धर्म' कहलाते हैं । करादि के विधान जो राज्य की आधिक-स्थिति को संतुलित रखते हैं 'राज्य-धर्म' कहलाते हैं । गणों की पारस्परिक व्यवस्था जो गणों को संगठित रखती है 'गण-धर्म' कहलाती है । दरादि की विधा जो राजसत्ता को सुरक्षित रखती है 'राज-धर्म' कहलाती है ।

इस तरह द्रव्यों के पर्याय ग्रीर गुण, इन्द्रियों के विषय तथा लौकिक रीति-रिवाज, देशाचार, व्यवस्था, विधान, दण्डनीति आदि सभी धर्म कहलाते हैं, पर यहाँ उपर्युक्त द्रव्य आदि धर्मों, गम्य आदि सावद्य लौकिक धर्मों और कुप्रावचनिक धर्मों को उत्कृष्ट नहीं कहा है<sup>थ</sup>।

जो दुर्गति में नहीं पड़ने देता वह धर्म<sup>६</sup> यहाँ अभीष्ट है। ऐसा धर्म संयम में प्रवृत्ति और असंयम से निवृत्ति रूप है<sup>७</sup> तथा अहिसा, संयम और तप लक्षणवाला है। उसे ही यहाँ उत्क्रष्ट मंगल कहा है<sup>५</sup>।

- १-(क) जि० चू० पृ० १४: 'धृत्र् धारणे' अस्य धातोर्मन् प्रत्यथान्तस्येदं रूपं धर्म इति ।
  - (ख) हा० टी० प०२० : 'धृज् धारणे' इत्यस्य धातोर्मप्रत्ययान्तस्येदं रूपं धर्म इति ।
- २- नि० गा० ४० : दब्वस्स पज्जवा जे ते धम्मा तस्स दब्बस्स ।
- ३--जि॰ चू॰ पृ॰ १६ : अत्थि वेज्जति काया य अत्थिकाया, ते इमे पंच, तेसि पंचण्हवि धम्मो णाम सब्भावो लक्खणंति एगट्टा ....।
- ४.- जि॰ चू॰ पृ॰ १६: पयारधम्मा णाम सोयाईण इन्दियाण जो जस्त विसयो सो पयारधम्मो भवइ…।
- पू—(क) नि० गा० ४०-४२ : दब्वं च अत्यिकायष्पयारधम्मो अ भावधम्मो अ । दब्वस्स पज्जवा जै ते धम्मा तस्स दब्वस्स ॥ धम्मत्यिकायधम्मो पयारधम्मो य विषयधम्मो य । लोइयकुष्पावयणिअ लोगुत्तर लोगऽणेगविहो ॥ गम्मपसुदेसरज्जे पुरवरगामगणगोद्विराईणं । सावज्जो उ कृतित्थियधम्मो न जिणेहि उ पसत्थो ॥
  - (स) नि० गा० ४२, हा० टी० प० २२ : कुप्रावचनिक उच्यते असाविप सावद्यप्रायो लौकिककल्प एव ।
  - (ग) जि० चू० पृ० १७ : वज्जो गाम गरिहओ, सह वज्जेण सावज्जो भवइ ।
     (घ) वि० गा० ४२, हा० टी० प० २२ : अवद्य पाप, सह अवद्य न सावद्यम् ।
- ६—जि० चू० पृ० १५ : यस्मात् जीवं नरकतिर्यंग्योनिकुमानुषदेवत्वेषु प्रपतंतं धारयतीति धर्मः । उक्तं च— "दुर्गति-प्रसूतान् जीवान्, यस्माद् धारयते ततः ।

धत्ते चैतान् शुभे स्थाने, तस्माद् धर्मं इति स्थितः ॥''

- ७— जि॰ चू॰ पृ॰ १७ : असंजम्माउ नियसी संजमंमि य पवित्ती ।
- द---(क) नि० गा० दर्शः धम्मो गुणा अहिंसाइया उ ते परमसंगल पइन्ना ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १५ : अहिंसातवसंजमलक्लणे धम्मे ठिओ तस्स एस णिद्देसोत्ति ।

## ३. उत्कृष्ट मंगल ( मंगल मुक्तिह के ) :

जिससे हित हो, कल्याण सधता हो, उसे मंगल कहते हैं । मंगल के दो भेद हैं :— (१) द्रव्य-मंगल—औपचारिक या नाममात्र के मंगल और (२) भाव-मंगल—बास्तविक मंगल। संसार में पूर्ण-कल्या, स्विस्तिक, दही, अक्षत, शंख-ध्विन, गीत, ग्रह आदि मंगल माने जाते हैं । इनसे धन-प्राप्ति, कार्य-सिद्धि आदि मानी जाती है । ये लौकिक मंगल हैं —लोक-ट्रप्टि में मंगल हैं, पर ज्ञानी इन्हें मंगल नहीं कहते, क्योंकि इनसे आत्मा का कोई हित नहीं सधता । आत्मा के उत्कर्ष के साथ सम्बन्ध रखनेवाला मंगल 'भाव-मंगल' कहलाता है । धर्म आत्मा की शुद्धि या सिद्धि से सम्बन्धित है, अतः वह भाव-मंगल है ।

धर्म ऐकान्तिक और आत्यन्तिक मंगल है। वह ऐसा मंगल है जो सुख ही सुख रूप है। साथ ही वह दुःख का आत्यन्तिक क्षय करता है, जिससे उसके अंकुर नहीं रह पाते। द्रव्य मंगलों में ऐकान्तिक सुख व आत्यन्तिक दुःख-विनाश नहीं होता । धर्म आत्मा की सिद्धि करने वाला, उसे मोक्ष प्राप्त करानेवाला होता है (सिद्धि ति काउणं-- नि० ४४)। वह भव-- जन्म-मरण के बन्धनों को गलाने वाला-- काटने वाला होता है (भवगालनादिति-- नि० ४४; हा० टी० प० २४)। संसार-बंधन से बड़ा कोई दुःख नहीं। संसार-मृक्ति से बड़ा कोई सुख नहीं। मुक्ति प्रदान करने के कारण धर्म उत्कृष्ट मंगल अनुत्तर मंगल हैं।

### ४. अहिंसा ( अहिंसा <sup>ख</sup> ) :

हिसा का अर्थ है दुष्प्रयुक्त मन, यचन या काया के योगों से प्राण-व्यपरोपण करना । अहिसा हिसा का प्रतिपक्ष है। जीवों का अतिपात न करना अहिसा है अथवा प्राणातिपात-विरित अहिसा है । जिसे मुंभे सुख प्रिय है, वैसे ही सब जीवों को है। जैसे में जीने की कामना करता हूँ वैसे ही सब जीव जीने की इच्छा करते हैं, कोई मरने की नहीं। अतः मुभे किसी भी जीव को अल्प से अल्प पीड़ा भी नहीं पहुँचानी चाहिए"— ऐसी भावना को समता या आत्मौपम्य कहते हैं। 'सूत्रकृताङ्ग' में कहा है — ''जैसे कोई बेंत, हहड़ी, मुष्टि, कंवर, ठिकरी आदि से मारे, पीटे, ताड़े, तर्जन करे, दुःख दे, व्याकुल करे, भयभीत करे, प्राण-हरण करे तो मुभे दुःख होता है; जैसे मृत्यु से त्याकर रोम उखाड़ने तक से मुभे दुःख और भय होता है, वैसे ही सब प्राणी, भूत, जीव और सत्त्वों को होता है—यह सोच कर किसी भी प्राणी भूत, जीव और सत्त्व को नहीं मारना चाहिए, उस पर अनुशासन नहीं करना चाहिए, उसे उद्विग्न नहीं करना चाहिए। यह धर्म ध्रुव, नित्य और शाक्ष्यत है ।''

यहाँ 'अहिंसा' शब्द व्यापक अर्थ में ब्यवहृत है। इसलिए मृषावाद-विरित, अदत्तादान-विरित, मैथुन-विरित, परिग्रह-विरित भी इसमें समाविष्ट हैं।

## प्र. संयम ( संजमो <sup>ख</sup>):

जिनदास महत्तर के अनुसार 'संयम' का अर्थ है 'उपरम'। राग-द्रेष से रहित हो एकीभाव—समभाव में स्थित होना संयम है६। हरिमद्र सूरि ने संयम का अर्थ किया है—''आश्रवद्वारोपरमः''—अर्थात् कर्म आने के हिसा, मृषा, अदत्त, मैथुन और परिग्रह ये जो पाँच

१ - हा० टी० प० ३ : मंग्यते हितमनेनेति मंगलं, मंग्यतेऽधिगम्यते साध्यते इति ।

२—(क) नि० गा० ४४ : दब्वे भावेऽवि अ मंगलाइं दब्बम्मि पुण्णकलसाई । धम्मो उ भावमंगलमेत्तो सिद्धिति काऊणं ॥

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६: जाणि दव्वाणिं चेव लोगे मंगलबुद्धीए घेष्पंति जहा सिद्धत्थगदहिसालिअक्खयादीणि ताणि दव्यमंगल, भावमंगलं पुण एसेव लोग्सरो धम्मो, जम्हा एत्थ ठियाणं जीवाणं सिद्धी भवद्दा

३- (क) जि० चू० पृ० १६ : दब्बमंगलं अणेगंतिमं अणच्चिन्तयं च भवति, भावमंगलं पुण एगंतियं अच्चेतियं च भवइ।

<sup>(</sup>ख) नि॰ गा॰ ४४, हा॰ टी॰ प॰ २४: अयमेव चीत्कृष्टं प्रधानं मंगलम्, ऐकान्तिकत्वात् आत्यन्तिकत्वाच्च, न पूर्णकलशादि, तस्य नैकान्तिकत्वादनात्यन्तिकत्वाच्च।

४--जि० चू० पृ० १४ : उक्किट्टं णाम अणुत्तरं, ण तओ अण्णं उक्किट्टयरंति ।

५ — जि० चू० पृ० २० : मणवयणकार्एाह जोएहि दुप्पउत्तेहि जं पाणववरोवणं कज्जइ सा हिसा।

६---नि॰ गा॰ ४५ : हिसाए पडिवक्सो होइ....अहिसऽजीवाइबाओित्त ॥

७ - (क) जि० चू० पृ० १५: अहिंसा नाम पाणातिवायविरती।

<sup>(</sup>स) दी० टीका पू० १: न हिंसा अहिंसा जीवदया प्राणातिपातिवरति:।

द—-सू० २.१.१५ ।

६-- जि॰ चू॰ पृ॰ १४ : संजमो नाम उवरमो, रागद्दोसिवरहियस्स एगिभावे भवद्वति ।

द्वार हैं उनसे उपरमता — उनसे विरति । पर यहाँ 'संयम' शब्द का अर्थ अधिक व्यापक प्रतीत होता है । हिसा आदि पाँच अविरतियों का त्याग, कवायों पर विजय, इन्द्रियों का निग्रह, समितियों (आवश्यक प्रकृतियों को करते समय विहित नियमों) का पालन तथा मन, वचन, काया की गृष्ति – ये सब अर्थ 'संयम' शब्द में अन्तर्निहित हैं ।

अहिंसा की परिभाषा है - सब जीवों के प्रति संयम । संयम का अर्थ है - हिसा आदि अ।श्रवों की विरित्त । इस तरह जो अहिंसा है वहीं संयम है । अतः प्रश्न उठता है - जब अहिंसा ही तस्वतः संयम है तब संयम का अलग उत्लेख क्या अयुक्त नहीं है ? इसका उत्तर यह है कि संयम के विना अहिंसा टिक नहीं सकती । अहिंसा का अर्थ है सर्व प्राणातिपात-विरमण आदि पाँच महावत । संयम का अर्थ है उनकी रक्षा के लिए आवश्यक नियमों का पालन । इस प्रकार संयम का अहिंसा पर उपग्रहकारित्व है । इसरी वात यह है - अहिंसा से केवल नियत्ति का भाव परिलक्षित होता है । संयम में संयत प्रयत्ति भी अन्तिनिहित है । संयमी के ही भावतः सम्पूर्ण अहिंसा हो सकती है । अतः धर्म के अवयव रूप में अहिंसा के साथ संयम का उल्लेख आवश्यक है और किचित् भी अयुक्त नहीं ।

### ६. तप ( तवो <sup>ख</sup>):

जो आठ प्रकार की कर्म-प्रनिथयों को तपाता है—उनका गांग करता है, उसे तप कहने हैं? । तप बारह प्रकार का कहा गया है:—(१) अनक्षत —आहार-जल आदि का एक दिन, अधिक दिन पा जीवनपर्यन्त के लिए त्याम करना अर्थात् उपवास आदि करना; (२) उनोदरता —आहार की मात्रा में कभी करना, पेट को कुछ भूषा रखना, कोधादि को न्यून करना, उपकरणों को न्यून करना; (३) भिक्षाचर्या—अभिग्रहपूर्वक भिक्षा का संकोच करना; (४) रस-परित्याम—दूष, मक्खन आदि रसों का त्याम तथा प्रणीत पानभोजन का वर्जन; (१) कायक्लेश—वीरासन आदि उग्र आसनों में शरीर को स्थित करना; (६) प्रतिसंलीनता —इन्द्रियों के शब्द आदि विषयों में राग-द्रेष न करना; अनुदीर्ण कोध आदि का निरोध तथा उदय में आए कोध आदि को विफल करना, अकुशल मन आदि का निरोध और कुशल मन आदि करना; अनुदीर्ण कोध आदि का निरोध और कुशल मन आदि की प्रवृत्ति तथा स्त्री-पशु-नपुंसक-रहित एकान्त स्थान में वास; (७) प्रायश्चित्त —चित्त की विशुद्धि के लिए दोषों की आलोचना, प्रतिक्रमण आदि करना; (६) विनय—देव, गुरु और धर्म का विनय—उनमें श्रद्धा और उनका सम्यक् आदर, सम्मान आदि करना; (१) वैयावृत्य—संयमी साधु की शुद्ध आहार आदि से निरवद्य सेवा करना; (१०) स्वाव्याय—अध्यापन, प्रदन, परिवर्त्तना, अनुप्रेक्षा— चितन और धर्मकथा; (११) ध्यान—आर्त्त-ध्यान और रौद्र-ध्यान का त्याग कर धर्म्य-ध्यान या शुक्ल-ध्यान में आत्मा की स्थिरता और (११) व्युत्सर्ग--काया की हलन-चलन आदि प्रवृत्तियों को छोड़ धर्म के लिए शरीर तथा उपिध आदि का व्युत्सर्ग करना।

#### ७. लक्षरा हैं:

प्रका होता है कि अहिसा, संयम और तप से भिन्न कोई धर्म नहीं है और धर्म से भिन्न अहिसा, संयम और तप नहीं हैं, फिर धर्म और अहिसा आदि का पृथक् उल्लेख क्यों ?

इसका समाधान यह है कि 'घर्म' शब्द अनेक अर्थों में ब्यवहृत होता है। गम्य-धर्म आदि लौकिक-धर्म अहिसात्मक नहीं होते। उन धर्मों से मोक्ष-धर्म को पृथक् करने के लिए इसके अहिंसा, संयम और तप - ये लक्षण बतलाए गए हैं। तात्पर्य यह है कि जो धर्म अहिंसा, संयम और तपोमय है वही उत्कृष्ट मंगल है, शेप धर्म उत्कृष्ट मंगल नहीं हैं ।

दूसरी बात -- धर्म और अहिंसा आदि में कार्य-कारण भाव है। अहिंसा, संयम और तप धर्म के कारण हैं। धर्म उनका कार्य है। कार्य क

धट और मिट्टी को अलग-अलग नहीं किया जा सकता, इस दृष्टि से वे दोनों अभिन्न हैं, किन्तु घट मिट्टी से पूर्व नहीं होता, इस दृष्टि से दोनों भिन्न भी हैं। धर्म और अहिंसा को अलग-अलग नहीं किया जा सकता इसलिए ये अभिन्न हैं और अहिंसा के पूर्व धर्म नहीं होता इसलिये ये भिन्न भी हैं।

धर्म और अहिसा के इस भेदात्मक सम्बन्ध को समझाने श्रीर अहिसात्मक-धर्मों से हिसात्मक-धर्मों का पृथक्करण करने के लिए

१—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २०: सिस्सो आह—णणु जा चेव आहिसा सो चेव संयमोऽवि । आयरियो आह—अहिसागहणे पंच मह-व्ययाणि गहियाणि भवंति । संयमो पुण तीसे चेव आहिसाए उवग्गहे वहुइ । संपुष्णाय आहिसाय संयमोदि तस्स भवइ ।

<sup>(</sup>स) नि॰ गा॰ ४६, हा॰ टो॰ प॰ २६: आह—आहिसैव तत्त्वतः संयम इतिकृत्वा तद्भेदेनास्याभिधानमयुक्तम्, न, संयमस्या• हिसाया एव उपग्रहकारित्वात्, संयमिन एव भावतः खल्वहिसकत्वादिति कृतं प्रसंगेन ।

२ - जि॰ चू॰ पृ॰ १५ : तथो णाम तावयति अट्ठविहं कम्मगंठिः, नासेतित्ति वुत्तं भवइ।

३— नि० गा० द्वर : धम्मो गुणा अहिसाइया उ ते परममंगल पइन्ना ।

## दुमपुष्फिया ( हुमपुष्पिका )

धर्म और अहिसा आदि लक्षणों को अलग-अलग कहा गया है ।

### इ. देव भी ( देवा वि<sup>ग</sup>):

जैन-धर्म में चार गित के जीव माने गये हैं — नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव । इनमें देव सबसे अधिक ऐश्वर्यशाली और प्रभुत्व वाले होते हैं। साधारण लोग उनके अनुग्रह को पाने के लिए उनकी पूजा करते हैं। यहाँ कहा गया है कि जिसकी आत्मा धर्म में लीन रहती है उस धर्मात्मा की महिमा देवों से भी अधिक होती है, क्योंकि मनुष्य की तो बात ही क्या लोकपूज्य देव भी उसे नमस्कार करते हैं। कहने का तात्पर्य यह है कि नरपित आदि तो धर्मी की पूजा करते ही हैं, महाऋि सम्पन्न देव भी उसकी पूजा करते हैं। यह धर्म-पालन का आनुषंगिक फल है। यहाँ यह बतलाया गया है कि धर्म से धर्मी की आत्मा के उत्कर्ष के साथ-साथ उसे असाधारण सांसारिक पूजा — मान-सम्मान आदि मी स्वयं प्राप्त होते हैं। पर धर्म से आनुषंगिक रूप में सांसारिक ऋियाँ प्राप्त होने पर भी धर्म का पालन ऐसे सावद्य हेतु के लिए नहीं करना चाहिए। 'नन्नत्य निज्जरट्ठयाए'—निजंरा—आत्म-शुद्धि के अतिरिक्त अन्य किसी हेतु से धर्म की आराधना न की जाय, यह भगवान की आजा है।

3

### इलोक २:

## ε. थोड़ा-थोड़ा<sup>...</sup>पीता है ( आवियइ <sup>ख</sup> ) ः

'आवियइ' का अर्थ है थोड़ा-थोड़ा पीना अर्थात् मर्यादापूर्वक पीना। तात्पर्य है — जिस प्रकार फूलों से रस-ग्रहण करने में भ्रमर मर्यादा से काम लेता है उसी प्रकार गृहस्थों से आहार की गवेषणा करते समय भिक्षु मर्यादा से काम ले —थोड़ा-थोड़ा ग्रहण करे।

१०. किसी भी पुष्प को (पुष्फं<sup>ग</sup>):

द्वितीय इलोक के प्रथम पाद में 'पुष्फेसु' बहुवचन में है। तीसरे पाद में 'पुष्फं' एक वचन में है। 'न य पुष्फं' का अर्थ है — एक भी पुष्प को नहीं।

११. म्लान नहीं करता ( न य···किलामेइ ग ) :

यह मधुकर की वृत्ति है कि वह फूल के रूप, वर्णाया गन्ध को हानि नहीं पहुँचाता। इसी प्रकार श्रमण भी किसी को खेद-खिन्न किये बिना, जो जितना प्रसन्त सन से दे उतना ले। 'धम्मपद' (पुष्फवग्गो ४.६) में कहा है:

यथापि भमरो पुष्कं वण्णगन्धं अहेठयं। पलेति रसमावाय एवं गामे मुनी चरे।।

— जिस प्रकार पूल या फूल के वर्ण या गन्ध को बिना हानि पहुँचाये भ्रमर रस को लेकर चल देता है, उसी प्रकार मुनि गाँव में विचरण करे।

### इलोक ३:

१२. ( एमेए <sup>क</sup> ) :

'अगस्त्य-चूर्णि' में 'एमेए' (एवम् एते) के 'एवं' के 'वं' का लोप माना है । प्राकृत व्याकरण के अनुसार 'एवमेव' का रूप 'एमेव' बनता है । 'एमेव' पाठ अधिक उपयुक्त है। किन्तु सभी आदर्शों और व्याख्याओं में 'एमेए' पाठ मिलता है, इसलिए मूल-पाठ उसी को माना है।

१— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३७-३द्र: सीसो आह— धम्मग्गहणेण चेव आहंसासंजमतवा घेष्पति, कम्हा ? जम्हा आहंसा संजमे तवो चेव धम्मो भवइ, तम्हा आहंसासंजमतवगहणं पुनक्तं काऊण ण भणियव्वं। आचार्याह – अनेकान्तिकमेतत्, आहंसासंजमतवा हि धम्मंस्य कारणानि, धमंः कार्यं, कारणाच्च कार्यं स्याद् भिन्नं, कथमिति ? अत्रोध्यते, अन्यत्कार्यं कारणात्, अभिधानवृत्तिप्रयोजनभेददर्शनात् घटपडवत् अहवा आहंसासंजमतवगहणे सीसस्स संदेहो भवइ धम्मबहुत्वे कतरो एतेसि गम्मपसुदेसादीणं धम्माणं मंगलमुक्किट्टं भवइ ? आहंसासंजमतवगहणेण पुण नज्जइ जो आहंसासंजमतवजुत्तो सो धम्मो मंगलमुक्कट्टं भवइ।

<sup>(</sup>ख) नि॰ गा॰ ४८, हा॰ टी॰ प॰ ३२ : धर्मग्रहणे सित अहिसासंयमतपोग्रहणमपुक्तं, तस्य अहिसासंयमतपोरूपत्वाव्यभिचारा-विति, उच्यते, न अहिसादीनां धर्मकारणत्वाद्धम्मस्य च कार्यस्वात्कार्यकारणयोश्च कथञ्चिद्भेदात्, कथञ्चिद्भेदश्च तस्य द्रव्यपर्यायोभयरूपत्वात्, उक्तं च —'णित्थ पुढवीविसिट्ठो घडोत्ति जं तेण जुज्जद अणण्णो । जं पुण घडुत्ति पुट्वं नासी पुढवीद तो अन्नो ।' गम्यादिधर्मव्यवच्छेदेन तत्स्वरूपज्ञापनार्यं वार्डीहसादिग्रहणमदुष्टं इति ।

२ - अ० चू० प्०३२ : वकारलोपो सिलोगपायाणुलोमेणं।

३— हैमश० ८-१-२७१ : यावत्तावरुजीवितावर्तमानावटप्राधारकदेवकुलैवमेवेवः ।

अध्ययन १: इलोक ३ टि० १३-१४

## १३. मुक्त ( मृत्ता<sup>क</sup> ) :

पुरुष चार प्रकार के होते हैं 9—

- (१) बाह्य परिग्रह से मुक्त और आसक्ति से भी मुक्त ।
- (२) बाह्य परिग्रह से मुक्त किन्तु आसक्ति से मुक्त नहीं।
- (३) बाह्य परिग्रह से मुक्त नहीं किन्तु आसिक्त से मुक्त १
- (४) बाह्य परिग्रह से मुक्त नहीं और आसक्ति से भी मुक्त नहीं।

यहाँ 'मुक्त' का अर्थ है — ऐसे उत्तम श्रमण जो बाह्य-परिग्रह और आसक्ति दोनों से मुक्त होते हैं रे

#### १४. श्रमण (समणाक):

'समण' के संस्कृत रूप--समण, समनस्, श्रमण और शमन-- ये चार हो सकते हैं।

#### **ट्यु**त्पत्तिलभ्य अर्थ**—**

'समण' का अर्थ है सब जीवों को आत्म-तुला की दृष्टि से देखनेवाला समता-सेवी । 'समनस्' का अर्थ है राग-द्वेष रहित मनवाला - मध्यस्थवृत्ति वाला । ये दोनों आगम और निर्मृक्तिकालीन निरुक्त हैं। इनका सम्बन्ध 'सम' (सममणित और सममनम्) शब्द से ही रहा है। स्थाना क्ष-दृत्ति में 'समन' का अर्थ पवित्र मनवाला भी किया गया है । टीका-साहित्य में 'समण' को 'श्रम' घातु से जोड़ा गया और उसका संस्कृत रूप बना 'श्रमण'। उसका अर्थ किया गया है — तपस्या से श्रान्त या तपस्वी । 'रामन' की व्याख्या हमें अभी उपलब्ध नहीं है। 'समण' को कैसा होना चाहिए या 'समण' कौन हो सकता है - यह निर्मृतित में उपमा द्वारा समझाया गया है ।

### प्रवृत्तिलभ्य अर्थ---

'समण' की व्यापक परिभाषा 'सूत्रकृताःङ्ग' में मिलती है। ''जो अनिश्चित, ग्रनिदान —फलाशंसा से रहित, आदानरहित, प्राणाितपात, मृषाबाद, बहिस्तात् अदत्त, मैथुन और परिग्रह, कोध, मान, माया, लोभ, प्रेम, द्वेष और सभी आसवों से विरत, दान्त, द्वव्य – मुक्त होने के योग्य और व्युत्मृष्ट-काय-– शरीर के प्रति अनासक्त है, वह समण कहलाता है<sup>६</sup>।

#### पर्यायवाची नाम—

'समण' भिक्षु का पर्याय शब्द है। भिक्षु चौदह नामों से वचनीय है। उनमें पहला नाम 'समण' है। सब नाम इस प्रकार हैं--समण, माहन (ब्रह्मचारी या ब्राह्मण), क्षान्त, दान्त, गुप्त, मुक्त, ऋषि, मुनि, कृती (परमार्थ पंडित), विद्वान, भिक्षु, रूक्ष, तीरार्थी और चरण-करण पारविद्<sup>9</sup>।

निर्वृत्ति के अनुसार प्रविज्ञत, अनगार, पाखण्डी, चरक, तापस, परिव्राजक, समण, निर्मन्थ, संयत, मुक्त, तीर्ण, त्राता, द्रव्य, मुनि,

१—ठा० ४.६१२:चत्तारि पुरिसजाया पण्णता, तं० मुत्ते णामभेगे मुत्ते, मुत्ते णाममेगे अमुत्ते, अमुत्ते णाममेगे मुत्ते, अमुत्ते णाममेगे अमुत्ते।

२--हा० टी० प० ६८ : 'मुक्ता' बाह्याभ्यन्तरेण ग्रन्थेन ।

३---नि॰ गा॰ १५४ : जह मम न पियं दुक्खं जाणिय एमेव सञ्वजीवाणं । न हणइ न हणावेइ य सममणई तेण सो समणो ।।

४ — नि० गा० १५५-१५६ : नित्थ य सि कोइ वेसो पिओ व सब्वेसु चेव जीवेसु । एएण होइ समणो एसो अन्नोऽिव पज्जाओ ।। तो समणो जइ सुमणो भावेण य जइ न होइ पावमणो । सयणे य जणे य समो समो य माणावमाणसु ।।

५ -- स्था० टीका पृ० २६८ : सह मनसा क्षोभनेन निदान-परिणाम-लक्षण-पापरहितेन च चेतसा वर्त्तत इति समनसः ।

६ -- सू० १.१६.१ टी० प० २६३ । श्राम्यति --- तपसा खिद्यत इति कृत्वा श्रमण: ।।

७ - हा० टी० प० ६८ : श्राम्यन्तीति श्रमणाः, तपस्यन्तीत्यर्थः ।

द - ति० गा० १५७ : उरग-गिरि-जलण-सागर-नहयल-तरुगणसमो य जो होइ । भमर-मिग-घरणि-जलरुह-रवि-पवणसमो जओ समणो ।।

ह सु० १.१६.२ : एत्थिव समणे अणिस्सिए अणियाणे आदाणं च, अतिवायं च, मुसावायं च, बहिद्धं च, कोहं च, माणं च, मायं च, लोहं च, पिज्जं च, दोसं च, इच्चेव जओ जओ आदाणं अप्पणो पहोसहेऊ तओ तओ आदाणातो पुब्वं पिडविरते पाणाइवाया सिआदंते दिवए वोसट्टकाए समणेत्ति वच्चे ।

१०—मू० २.१.१४ : उपसंहारात्मक अंश्व : से भिक्खू परिण्णायकम्मे परिण्णायसंगे परिण्णायगेहवासे उवसंते समिए सहिए सथा जए, सेवं वयणिज्जे, तंजहा-समणेति वा, माहणेति चा, खंतेति वा, दंतेति वा, गुत्तेति वा, मुत्तेति वा, इसोति वा, मुणोति वा, कतीति वा, विक्रति वा, भिक्खूति वा, लूहेति वा, तीरट्टोति वा, चरण-करण-पारविज्ञति वेमि ।

ŞΫ

क्षान्त, दान्त, विरत, रूक्ष और तीरार्थी (तीरस्थ) --ये 'समण' के पर्यायवाची नाम हैं<sup>9</sup> । प्र<mark>कार---</mark>'समण' के पांच प्रकार हैं - निर्ग्रन्थ, शाक्य, तापस, सैरिक और आजीवक<sup>र</sup> ।

### १५. संति साहुगो ( ख ) :

'संति' के संस्कृत रूप 'संति' और 'शान्ति' दो बनते हैं । 'सन्ति' अस् धातु का बहुवचन है । 'सन्ति साहुणो' अर्थान् साधु हैं । 'शान्ति' के कई अर्थ उपलब्द होते हैं- सिद्धि, उपसम, ज्ञान-दर्शन-चारित्र, अकुतोभय और निर्वाण । इस व्याख्या के अनुसार 'सन्ति साहणो' का अर्थ होता है--- सिद्धि आदि की साधना करनेवाला ।

चूर्णि और टीका में इसकी उक्त दोनों व्याख्याएँ भिलती हैं।3

आगम में 'सन्ति' हिंसा-विरति अथवा शान्ति के अर्थ में भी व्यवहृत हुआ है<sup>४</sup> । उसके अनुसार इसका अर्थ होता है —अहिसा की साधना करनेवाला अथवा शान्ति की शाधना करनेवाला । प्रस्तुत प्रकरण में 'समण' शब्द निर्यन्थ श्रमण का द्योतक है ।

## १६. साधु हैं (साहुणो ख):

'साधु' शब्द का अर्थ है - सम्यक् ज्ञान-दर्शन-चारित्र के योग से अपवर्ग---मोक्ष की साधना करने वाला<sup>४</sup>। जो छह जीविनकाय का अच्छी तरह ज्ञान प्राप्त कर उनकी हिंसा करने, कराने और अनुमोदन करने से सर्वथा विरत होते हैं तथा अहिसा, सत्य, अचौर्य, ऋह्यचर्य और अपरिग्रह---इन पाँचों में सकल दुःख-क्षय के लिए प्रयत्न करते हैं, वे साधु कहलाते हैं ।

### १७. दानभवत (दाणभत्त ध):

श्रमण साधु सर्वथा अपरिग्रही होता है। उसके पास रुपये-पैसे नहीं होते। शिष्य पूछता है— 'तब तो जैसे श्रमर फूलों ने रस पीता है वैसे ही साधु वया इक्षों के फल और कन्द-मूल कादि तोड़कर ग्रहण करें ?' ज्ञानी कहते हैं— 'श्रमण फल-फूल, कन्द-मूल कैसे ग्रहण करेगा ? ये जीव हैं और वह सम्पूर्ण अहिसा का ब्रत ले फुका है। इक्षों के फल आदि को ग्रहण करेना इक्ष-सन्तान की चोरी हैं।' किष्य पूछता है — 'तब व्या श्रमण आटर-दाल आदि माँग कर आहार पकाएं?' ज्ञानी कहते हैं— 'अन्नि जीव है। पचन-पाचन आदि क्रियाओं— आरम्भों में अन्ति, जल आदि जीवों का हनन हंगा। अहिसक श्रमण ऐसा नहीं कर सकता।' शिष्य पूछता है 'तब श्रमण उदरपूर्ति कैसे करे?' ज्ञानी कहते हैं — 'वह दानभवत — दत्तभक्त की गवेपणा करे। चोरी से बचने के लिये वह दाता द्वारा दिया हुआ ले। बिना दी हुई कोई चीज कहीं से न ले और दत्त ले— अर्थात् दाता के घर स्व-प्रयोजन के लिए बना प्रामुक— निर्जीय ग्रहण-योग्य जो आहार-पानी हो वह लें । ऐसा करने से वह शिहसा-ब्रत की श्रमुण रक्षा कर सकेगा।' शिष्य ने पूछा— 'श्रमर बिना दिया हुआ कुसुम-रस पीते हैं और श्रमण दत्त ही ले सकता है, तब श्रमण को श्रमर की उपमा वयों दी गई है ?' आचार्य कहते हैं — 'उपमा एकदेशीय होती है। इस उपमा में अनियतवित्ता

१ - नि० गा० १५८, १५६ : पत्वइए अणगारे पासंडे चरग तावले भिक्खू। परिवाइये य समणे निग्गंथे संजए मुत्ते ॥ तिम्ने ताई दिवए मुणी य खंते य दंत विरए य । लूहे तीरट्ठेऽविय हवंति समणस्स नाभाइं ॥

२ - हा ब टी० प० ६८ : निग्गंथसक्कतावसगेरुयआजीव पंचहा समणा ।

३ - (क) हा० टी० प० ६८ : सन्ति--विद्यन्ते ः शान्ति :--सिद्धिरुच्यते तां साधयन्तीति शान्तिसाधत्रः ।

<sup>(</sup>ख) अ० चू० पृ० ३२, ३३ : सन्ति - विज्जेति खेत्तंतरेसुवि एवं धम्मताकहणत्यं । अहवा सन्ति -- विद्धि सार्थेति संतिसाधवः । उचसमो वा सन्ती तं साहेति सन्तिसाहवो । णेव्वाण-साहणेण साधवः ।

 <sup>(</sup>ग) जि० चू० पृ० ६६ : য়ান্तिनाम ज्ञानदर्शनचारित्राणि अभिधीयन्ते, तामेव गुणविशिष्टां য়ান্तি साधयन्तीति साधवः,
 अहवा संति अकुतोभयं भण्णदः।

४— (क) सु० १.११.११ : उड्ढं अहे य तिस्यिं, जे केइ तसथावरा । सन्त्रत्थ विरति विज्जा, सन्ति निन्वाणमाहियं ॥

<sup>(</sup>ख) उत्त ० १२.४४ : कम्मेहा संजमजोगसंती । उत्त ० १८.३८ : संती संतिकरे लोए ।

५ - नि० गा० १४६, हा० टी० प० ७६ : साधयन्ति सम्यग्दर्शनादियोगैरपवर्गमिति साधवः ।

६ — (क) नि॰ गा॰ ६३, हा॰ टी॰ प॰ ६३ : प्रव्रजिता: षड्जीवनिकायपरिज्ञानेन कृतकारितादिपरिवर्जनेन च ।

<sup>(</sup>ख) भाग्गा॰ १, हा॰ टी॰ प॰ ६३ : एस पद्दनासुद्धी, हेऊ अहिसाइएसु पंचसुवि । सब्भावेण जयंती, हेउत्रिसुद्धी इमा तत्थ ।।

७ - (क) नि॰ गा॰ १२३ : दाणेति दत्तगिण्हण भत्ते भज सेव फासुगेण्हणया । एसणितगिम निरया उवसंहारस्स सुद्धि इमा ॥

<sup>(</sup>অ) हा॰ टी॰ प॰ ६= : दानग्रहणाइसं गृह्धन्ति नादसम्, भवतग्रहणेन तदिष भक्तं प्रासुकं न पुनराधाकर्मादि ।

<sup>(</sup>ग) तिलकाचार्यं वृत्ति : दानभक्तैषणे -- दात्रा दानाय आनीतस्य भक्तस्य एषणे ।

१२ अध्य

आदि धर्मों से श्रमण की भ्रमर के साथ तुनना होती है, किन्तु सभी धर्मों से नहीं। भ्रमर अदत्त रस भले ही पीता हो किन्तु श्रमण अदत्त लेने की इच्छा भी नहीं करते ।

#### १८. एषणा में रत ( एसणे रया घ ):

साधु को आहारादि की खोज, प्राप्ति और भोजन के विषय में उपयोग – सावधानी रखनी होती है, उसे एषणा-समिति कहते हैं । एषसा तीन प्रकार की होती हैं : (१) गोचर्या के लिये निकलने पर साधु आहार के कल्प्याकल्प्य के निर्णय के लिये जिन नियमों का पालन करता है अथवा जिन दोषों से बचता है, उसे गो | एपणा - गवेषणा कहते हैं । (२) आहार आदि को ग्रहण करते समय साधु जिन-जिन नियमों का पालन करता है अथवा जिन दोषों से बचता है, उसे ग्रहणपणा कहते हैं । (३) मिले हुए आहार का भोजन करते समय साधु जिन नियमों का पालन अथवा दोषों का निवारण करता है, उन्हें परिभोगेषणा कहते हैं । वर्षितकार ने यहाँ प्रयुक्त 'एषणा' शब्द में तीनों एषणाओं को ग्रहण किया है अगस्त्यसिंह पूर्णि और हारिमदीय टीका में भी ऐसा ही अर्थ है । जिनदास महत्तर 'एषणा' शब्द का अर्थ केवल गवेषणा करते हैं । एषणा में रत होने का अर्थ है — एषणा-समिति के नियमों में तन्मय होना — पूर्ण उपयोग के साथ समस्त दोषों को टालकर गवेषणा आदि करना ।

### इलोक ४:

## १ ह. हम ( वयं क ) :

गुरु शिष्य को उपदेश देते हैं कि यह हमारी प्रतिज्ञा है—''हम इस तरह से दृत्ति —भिक्षा प्राप्त करेंगे कि किसी जीव का उपहनन न हो।''

यहाँ प्रथम पुरुष के प्रकरण में जो उत्तम पुरुष का प्रयोग हुआ है उसके आधार पर अन्य कल्पना भी की जा सकती है। ४।२।४ और =।२० के क्लोक के साथ जैसे एक-एक घटना जुड़ी हुई है, वैसे यहाँ भी कोई घटना जुड़ी हुई हो, यह सम्भव है। वहाँ (जि॰ च्व॰ पु॰ १९४, २८०) व्विणिकार ने उसका उल्लेख किया है, यहाँ न किया हो। जैसे कोई श्रमण भिक्षा के लिए किसी नवागन्तुक भक्त के घर पहुँचे। गृह-स्वामी ने बन्दना की और भोजन लेने के लिए प्रार्थना की।

श्रमण ने पूछा--- "भोजन हमारे लिए तो नहीं बनाया ?"

गृहस्वामी संकुचाता हुआ बोला---"इससे आपको क्या ? आप भोजन लीजिये।"

श्रमण ने कहा-"ऐसा नहीं हो सकता । हम उद्दिष्ट-अपने लिए बना भोजन नहीं ले सकते।"

गृहस्वामी--"उद्दिष्ट भोजन लेने से क्या होता है ?"

श्रमण- ''उद्दिष्ट भोजन लेनेवाला श्रमण त्रस-स्थावर जीवों की हिंसा के पाप से लिप्त होता है"।''

गृहस्वामी—-"तो आप जीवन कैसे चलायेंगे ?"

श्रमण -- "हम यथाकृत भोजन लेगे।"

## २०. यथाकृत ( अहागडेसु ग ) :

गृहस्थों के घर आहार, जरु आदि उनके स्वयं के उपयोग के लिए उत्पन्त होते रहते हैं। अग्नि तथा अन्य शस्त्र आदि से परिणत अनेक प्रासुक निर्जीव वस्तुएँ उनके घर रहती हैं। इन्हें 'यथाकृत' कहा जाता है<sup>च</sup>। इनमें से जो पदार्थ सेव्य हैं, उन्हें श्रमण लेते हैं।

१ - (क) नि० गा० १२६ : उबमा खलु एस कया पुन्वुत्ता देसलक्खणोवणया । अणिययवित्तिनिमित्तं अहिसअणुपालणट्ठाए ॥

<sup>(</sup>ख) नि॰ गा० १२४ : अवि भमरमहुयरिगणा अविदिन्नं आवियंति कुसुमरसं । समणा पुण भगवंतो नादिन्नं भोत्तुमिच्छंति ।।

२ - उत्त ० २४ : २ : इतियाभासेसणादाणे उच्चारे समिई इय ।

३ (क) उत्तर २४: ११: गवेसणाए गहणे य परिभोगेसणाय य । आहारोबिहिसेज्जाए एए तिन्नि विसोहए ॥

<sup>(</sup>स) उत्त० २४: १२: उग्गमुप्पायणं पढमे बीए सोहेज्ज एसणं । परिभोयम्मि च उक्कं विसोहेज्ज जयं जेई ॥

४—नि० गा० १२३ : एसणतिगंमि निरया'''।।

प्र -- (क) अ० चू०: एसगे इति गवेषण-महण-घासेसणा सूइता ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० ६८ : एषणाग्रहणेन गवेषणादित्रयपरिग्रह: ।

६ जि० चू० पृ० ६७ : एसणागहणेण दसएसणादोसपरिसुद्धं गेण्हंति, ते य इमे तंजहा :— संक्रियमविखयनिक्खित्तपिहियसाहरियदायगुम्मोसे । अपरिणयत्तिसछड्डिय एसणदोसा दस हवंति ॥

७ — भा ॰ गा॰ ३, हा॰ टी॰ प॰ ६४ : अप्कासुयकयकारियअणुमयउद्दिट्ठभोइणो हंदि । तसथावरिहसाए जणा अकुसला उ लिप्पति । इ—हा॰ टी॰ प॰ ७२ : 'यथाकृतेषु' आत्मार्थमभिनिर्वतितेष्वाहारादिषु ।

अध्ययन १ : इलोक ५ टि० २१-२३

समणसुविहिया गवेसंति ॥

न य रूक्खा सयसाला फुल्लिति कए महुयराण ।।

तत्थऽवि पुष्फंति दुमा पगई एसा दुमगणाण ॥

तत्थिव रंधंति गिही पगई एसा गिहत्थाणं।।

भत्तं सहावसिद्धं

उपमा की भाषा में — जैसे द्रुम स्वभावतः पुष्प और फल उत्पन्न करते हैं वैसे ही नागरिकों के गृहों में स्वभावतः आहार आदि निष्पन्न होते रहते हैं । जैसे भ्रमर अदत्त नहीं लेते वैसे मुनि भी अदत्त नहीं लेते । जैसे भ्रमर स्वभाव-प्रफुल्ल, प्रकृति-विकसित कुसुम से रस लेते हैं, वैसे ही श्रमण यथाकृत आहार लेते हैं ।

तृण के लिए वर्षा नहीं होती, हरिण के लिए तृण नहीं बढ़ते, मधुकर के लिए पेड़-पौधे पुष्पित नहीं होते<sup>3</sup>।

बहुत से ऐसे भी उद्यान हैं जहाँ मधुकर नहीं हैं, वहाँ भी पेड़-पौधे पुष्पित होते हैं। पुष्पित होना उनकी प्रकृति हैं<sup>४</sup>।

गृहस्थ श्रमणों के लिए भोजन नहीं पकाता । बहुत सारे गाँव और नगर ऐसे हैं जहाँ श्रमण नहीं जाते । भोजन वहाँ भी पकता है । भोजन पकाना गृहस्थ की प्रकृति हैं । श्रमण ऐसे यथाकृत— सहज-सिद्ध भोजन की गवेषणा करते हैं, इसलिए वे हिसा से लिस्त नहीं होते ।

#### इलोक ५:

### २१. ग्रनिश्रित हैं ( अग्रिस्सिया <sup>ख</sup>):

मधुकर किसी एक फूल पर आश्रित नहीं होता । वह भिन्न-भिन्न फूलों से रस पीता है, कभी किसी पर जाता है और कभी किसी पर । उसकी दृत्ति अनियत होती है । श्रमण भी इसी तरह अनिश्रित हो । वह किसी एक पर निर्भर न हो । वह अप्रतिबद्ध हो<sup>°</sup> ।

## २२. नाना पिंड में रत हैं ( नाणापिण्डरया ग ) :

इसका अर्थ है, साधु---

- (१) अनेक घरों से थोड़ा-थोड़ा ग्रहण करें।
- (२) कहाँ, किससे, किस प्रकार से अथवा कैसा भोजन मिले तो ले, इस तरह के अनेक अभिग्रहपूर्वक अथवा भिक्षाटन की नाना विधियों से भ्रमण करता हुआ ले<sup>द</sup> ।
  - (३) विविध प्रकार का नीरस आहार ले<sup>६</sup>।

जो भिश्रु इस तरह किसी एक मनुष्य या घर पर अध्धित नहीं होता तथा आहार की गवेषणा में नाना प्रकार के द्वित्तसंक्षेप से काम जेता है वह हिसा से सम्पूर्णतः बच जाता है और सच्चे अर्थ में साधुत्व को सिद्ध करता है।

## २३. दान्त हैं (दंता ग):

साधु के गुणों का उल्लेख करते हुए 'दान्त' शब्द का प्रयोग सूत्रों में अनेक स्थलों पर हुआ है। 'उत्तराध्ययन' में आठ 'सूत्रकृतांग' में नौ और प्रस्तृत सूत्र में यह शब्द सात बार व्यवहृत हुआ है। साधु दान्त हो, यह भगवान को अत्यन्त अभीष्ट था। शीलांकाचार्य ने 'दान्त' शब्द का अर्थ किया है—इन्द्रियों को दमन करनेवाला " पूर्णिकार भी यही अर्थ करते हैं। सूत्र के अनुसार 'दान्त' शब्द का अर्थ है—संयम और तप से आत्मा को दमन करनेवाला। " जो दूसरों के द्वारा वध और बन्धन से दिमत किया जाता है, वह द्रव्य-दान्त होता है, भाव-दान्त नहीं। भाव-दान्त वह साधु है जो आत्मा से आत्मा का दमन करता है।

- १—नि॰ गा॰ १२७ : जह दुमगणा उत्तह नगरजणवया पयणपायणसहावा । जह भमरा तह मुणिणो नवरि अदसं न भुंजंति ।
- २ नि० गा० १२ दः कुमुमे सहावफुल्ले आहारन्ति भमरा जह तहा उ.।
- ३ नि० गा० ६६ : वासइ न तणस्स कए न तणं वड्ढइ कए मयकुलाणं।
- ४-- नि॰ गा॰ १०६ : अस्थि बहू वणसंडा भमरा जस्थ न उवेति न वसंति।
- 🗴 नि० गा० ११३ : अत्थि बहुगामनगरा समणा जत्थ न उर्वेति न वसंति 📭
- ६ नि॰ गा॰ १२६ : उबसंहारो भमरा जह तह समणावि अवहजीवित्ति।
- ७ जि॰ चू॰ पृ० ६८ : अणिस्सिया नाम अपडिबद्धा ।
- द -- सू० २.२.२४।
- ६ (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ६६: णाणापिण्डरया णाम उक्कित्तचरगादी पिडस्स अभिग्गहिवसेसेण णाणाविधेसु रता, अहवा अंतपता-ईसु नाणाविहेसु भोयणेसु रता, ण तेसु अरइ करेंति। भणितं च — जंव तंच आसिय जत्थ व तत्थ व सुहोवगतिनद्दा। जेण व तेण संतुद्व धीर! मुणिओ तुमे अप्पा।।
  - (অ) नि॰ गा॰ १२६; हा॰ टी॰ प॰ ७३: नाना अनेकप्रकारोऽभिग्रहविशेषात्त्रतिगृहमल्पाल्पग्रहणाच्च पिड —आहारपिण्डः, नाना चासौ पिडश्च नानापिण्डः, अन्तप्रान्तादिर्वा, तस्मिन् रता — अनुद्वेगवन्तः ।
- १० सु०१६. १ टी० पृ० ४४४ : दान्त इन्द्रियदमनेन ।
- ११ -- उत्त० १ : १६ : वरं मे अप्पा दन्तो संजमेण तवेण य । माहं परेहि दम्मेतो बंधणेहि वहेहि य ॥

यह शब्द लक्ष्य के बिना जो नानापिण्ड-रत जीव हैं उनसे साधु को पृथक् करता है। नानापिण्ड-रत दो प्रकार के होते हैं--- द्रव्य से और भाव से । अश्व, गज आदि प्राणी लक्ष्यपूर्वक नानापिण्ड-रत नहीं होते, इसलिये वे भाव से दान्त नहीं बनते। साधु लक्ष्यपूर्वक नानापिण्ड-रत होने के कारण भावतः दान्त होते हैं ।

## २४. वे अपने इन्हीं गुणों से साधु कहलाते हैं ( तेण वुच्चंति साहुणो घ ) :

इस अध्ययन में अप्रत्यक्ष रूप से साधु के कुछ ऐसे महत्वपूर्ण गुणों का उल्लेख है जिनसे साधु साघु कहलाता है। साधु अहिसा, संयम और तपमय धर्म में रमा हुआ होना चाहिए। वह वाह्य-आभ्यन्तर परिग्रह से मुक्त, शान्ति की साधना करनेवाला और दान्त होना चाहिए। वह अपनी आजीविका के लिए किसी प्रकार का आरम्भ-समारम्भ न करे। वह अदत्त न ले। अपने संयमी-जीवन के निर्वाह के लिए वह भिक्षावृत्ति पर निर्भर हो। वह माधुकरी वृत्ति से भिक्षाचर्या करे। यथाकृत में से प्रासुक ले। वह किसी एक पर आश्रित न हो। यहाँ कहा गया है कि ये ही ऐसे गुण हैं जिनसे साधु साधु कहलाता है।

अगस्त्यसिह चूर्णि के अनुसार 'तेण बुच्चंति साहुणो' का भावार्थ है—वे नानापिण्डरत हैं, इसलिए साधु हैं<sup>र</sup> । जिनदास लिखते हैं—श्रमण अपने हित के लिए त्रस-स्थावर जीवों की यतना रखते हैं इसलिए वे साधु हैं<sup>3</sup> ।

एक प्रश्न उठता है कि जो अन्यतीर्थी हैं वे भी त्रस-स्थावर जीवां की यतना करते हैं—अतः वे भी साधु क्यों नहीं होंगे ? उसका उत्तर निर्युक्तिकार इस प्रकार देते हैं — 'जो सद्भावपूर्वक त्रस-स्थावर जीवों के हित के लिए यत्नवान् होता है, वही साधु होता है । अन्य-तीर्थी सद्भावपूर्वक यत्नायुक्त नहीं होते । वे छहकाय की यतना को नहीं जानते । वे उद्गम, उत्पात आदि दोषों से रहित शुद्ध आहार ग्रहण नहीं करते । वे मधुकर की तरह अवधजीवी नहीं होते और न तीन गुष्तियों से युक्त होते हैं । उदाहरणस्त्रक्ष्प कई श्रमण औहेशिक आहार में, जिसमें कि जीवों की प्रत्यक्ष घात होती है, कर्मवन्ध नहीं मानते । कई श्रमणों का जीवन-सूत्र ही है — 'भोगों की प्राप्त होने पर उनका उपभोग करना चाहिए।'' ऐसे श्रमण अज्ञानरूपी महासमुद्र में डूबे हुए होते हैं । अतः उन्हें साधु कैसे कहा जाय ? साधु वे होते हैं—जो मन, वचन, काया और पाँचों इन्द्रियों का दमन करते हैं, ब्रह्मचर्य का पालन करते हैं, क्षायों को संयमित करते हैं तथा तप से युक्त होते हैं । ये साधु के सम्पूर्ण लक्षण हैं । इन्हीं से कोई साधु कहलाता है। ' जिसमें ये गुण नहीं, वह साधु नहीं हो सकता । जो जिनवचन में अनुरक्त हैं, वे ही साधु हैं क्योंकि वे निकृति-रहित और चरण-गुण से युक्त हैं ।

उपसंहार में अगत्स्यसिंह कहते हैं--''अहिंसा, संयम, तप आदि साधनों से युक्त, मधुकरवत् अवध-आहारी साधु के द्वारा साधित धर्म ही उत्कृष्ट मंगल होता है $^{\xi}$ ।

१--जि॰ चू॰ पृ॰ ६६ : णाणापिण्डरता दुविधा भवंति, तंजहा --दब्बओ भावओ य, दब्बओ आसहत्थिमादि, ते णो दन्ता भावओ, (साहबो पुणो) इंदिएसु दन्ता ।

२-अ ० चू० पृ० ३४: जेण मधुकारसमा नाणापिडरता य तेण कारणेण।

३ जि० चू० पृ० ७० : जेण कारणेण तसथावराण जीवाणं अप्पणी य हियत्यं च भवड तहा जयंति अतो य ते साहुणी भण्णति ।

४—नि० गा० १३० : तसथावरभूयहियं जयंति सब्भावियं साह ॥

प्र अ० चू० पृ० ३४ : जित कोति भणेज्ज—ितत्यंतरिया वि अहिसादिगुवजुत्ता इति तेसि पि यम्मो भविस्सित तत्थ समत्थिमिद-मुत्तरं—ते छक्कायज्ञतन ण जाणीति, ण वा उग्गमउप्पायणासुद्धं मधुकरवदणुवरोहि भुजिति, ण वा तिहिं गुत्तीहि गुत्ता ।

६—जिं० चू० पृ० ७०: जहा जइ कोई भणेज्जा परिव्वायगरत्तपडादिणो तसथावरभूतिहतत्थमप्पहितत्थं च जयंता साहणो भवि-स्संति, तं च णेव भवइ, जेण ते सब्भावओ ण जयंति, कहं न जयंति?, तत्थ सक्काणं जं उद्दिस्स सत्तोवघातो भवइ ण तत्थ तेसि कम्मबंधो भवइ, परिव्वायगा नाम जइ किर तेसि सहाइणो विसया इंदियगोवर हव्वमागच्छंति, भणियं तेसि 'इंदियविसयपत्ताणं उवयोगो कायव्वो' एवं ते अण्णाणमहासमुद्दमोगाढा पदुष्पण्णभारिया जीवा ताणि आलंबणाणि काऊण तमेव परिकिलेसावहं गिहवासं अवलंबयंति ।

७—नि॰ गा॰ १३४, १३६ : कार्य वायं च मणं च इंदियाइं च पंच दमयंति । धारेंति बंभचेरं संजमयंति कसाए य ॥ जंच तवे उज्जुता तेणेंसि साहुलक्खणं पुण्णं। तो साहुणो ति भण्णति साहुवो निगमणं चेयं ॥

द-- जि० चू० पृ० ७०: ण तु सक्कादीणं णियडिवहुलाणं, तम्हा जिणवयणस्या साहुणो भवंति ।

६—अ० चू० पृ० ३४ (क) तम्हा अहिसा-संयम-तवसाहणोववेतमधुकरवयणवज्जाहारसाधुसाहितो धम्मो मंगलमुक्कट्टं भवित ।
पृ० ३४ (ख) तेहि समलसाधुलक्खणलविखतेहि साधूहि साधितो संसारनित्थरणहेऊ सव्वदुक्खविमोक्खमोकखगमणसफलो धम्मो मंगलमुक्कट्टं भवित ति सुट्ठु निद्दिट्टं ।

# बीयं ग्रज्झयणं सामण्युव्वयं

# द्वितीय ग्रध्ययन श्रामण्यपूर्वक

### आमुख

जो संयम में श्रम करे उसे श्रमण कहते हैं। श्रमण के भाव को श्रमणत्व या श्रामण्य कहते हैं।

बीज बिना वृक्ष नहीं होता - वृक्ष के पूर्व बीज होता है; दूध बिना दही नहीं होता—दही के पूर्व दूध होता है; समय बिना आविलका नहीं होती—आविलका के पूर्व समय होता है; दिवस बिना रात नहीं होती—रात के पूर्व दिन होता है। पूर्व दिशा के बिना अन्य दिशाएँ नहीं बनतीं—अन्य दिशाओं के पूर्व पूर्व दिशा होती है। प्रश्न है---श्रामण्य के पूर्व क्या होता है? वह कौन सी बात है जिसके बिना श्रामण्य नहीं होता, नहीं टिकता।

इस ग्रष्ट्ययन में जिस बात के बिना श्रामण्य नहीं होता, उसकी चर्चा होने से इसका नाम 'श्रामण्यपूर्वक' रखा गया है।

टीकाकार कहते हैं : ''पहले ग्रध्ययन में धर्म का वर्गान है। यह धृति बिना नहीं टिक सकता। ग्रत: इस ग्रध्ययन में धृति का प्रतिपादन है। कहा है :

> जस्स धिई तस्स तवो जस्स तवो तस्स सुग्गई सुलभा। जे अधिइमंत पुरिसा सवोऽपि खलु दुल्लहो तींस।।

—"जिसकी धृति होती है, उसके तप होता है। जिसके तप होता है, उसको सुगति सुलभ है। जो ग्रधृतिवान् पुरुष हैं, उनके लिए तप भी निश्चय ही दुर्लभ है।"

इसका अर्थ होता है: धृति, अहिंसा, संयम, तप और इनका समुदाय धामण्य की जड़ है। धामण्य का मूल बीज धृति है। धध्ययन के पहले ही श्लोक में कहा है—जो काम-राग का निवारण नहीं करता, वह धामण्य का पालन कैसे कर सकेगा ? इस तरह काम-राग का निवारण करते रहना धामण्य का मूलाधार है, उसकी रक्षा का मूल कारण है।

साधु रथनेमि साध्वी राजीमती से विषय-सेवन की प्रार्थना करते हैं। उस समय साध्वी राजीमती उन्हें संयम में दृढ़ करने के लिए जो उपदेश देती है ग्रथवा इस कायरता के लिए उनकी जो भर्त्सना करती है, वही बिना घटना-निदेश के यहाँ श्रंकित है।

चूिंग और टीकाकार सातवां, श्राटवां और नवां श्लोक ही राजीमती के मुंह से कहलाते हैं। किन्तु लगता ऐसा है कि 9 से ६ तक के श्लोक राजीमती द्वारा रथनेमि को कहे गए उपदेशात्मक तथ्यों के संकलन हैं। रथनेमि राजीमती से भोग की प्रार्थना करते हैं। वह उन्हें धिक्कारती है और संयम में फिर से स्थिर करने के लिए उन्हें (१) काम और श्रामण्य का विरोध (श्लोक १), (२) त्यागी का स्वरूप (श्लोक २-३) और (३) राग-विनयन का उपाय (श्लोक ४-४) बतलाती है। फिर संवेग भावना को जागृत करने के लिए उद्बोधक उपदेश देती है (श्लोक ६-६)। इसके बाद राजीमती के इस सारे कथन का जो श्रसर हुआ उसका उल्लेख है (श्लोक १०)। अन्त में संकलनकर्त्ता का उपसंहारात्मक उपदेश है (श्लोक १०)।

चूरिंगकार ग्रगस्त्यसिंह भ्लोक ६ ग्रौर ७ की भ्याख्या में रथनेमि श्रौर राजीमती के बीच घटी घटना का उल्लेख निम्न रूप में करते हैं :

१—अ० चू० पृ० ४६: अरिट्ठणेमिसामिणो भाषा रहणेमी भट्टारे पञ्चइतं रायमति आराहेति 'जति इच्छेज्ज' । सा निश्विणा-कामभोगा तस्स विदितामिष्पाया कल्लं मधु-धयसंजुत्तं पेज्जं पिबति आगते कुमारे मदणफलं मुहे पिक्खिष्प पात्रीए छड्डे तुमुवणि-मंतेति—पिबसि पज्जं ? तेण पडिवण्णे वंतभुवणयति । तेण 'किमिदं' ? इति भणिते भणित-इदमिव एवंप्रकारमेव, भावती हं भगवता परिच्चत्त ति वंता, अतो तुम्म मामभिलसंतस्सः.....

ग्रध्ययन २ : आमुख

"(जब ग्रिस्टिनेमि प्रविजित हो गये। तब उनके ज्येष्ठ-श्राता रथनेमि राजीमती को प्रसन्न करने लगे, जिससे कि वह उन्हें चाहने लगे। भगवती राजीमती का मन काम-भोगों से निविष्ण — उदासीन हो चुका था। उसे रथनेमि का ग्रीभ्याय ज्ञात हो गया। एक यार उसने मधु-धृत संयुक्त पेय पिया ग्रीर जब रथनेमि ग्राये तो मदनफल मुख में छे उसने उल्टी की ग्रीर रथनेमि से बोली 'इस पेय को पीग्रो।' रथनेमि बोले—'वमन किये हुए को कैसे पीऊँ?' राजीमती बोली—'यदि वमन किया हुया नहीं पीने तो मैं भी ग्रिरिष्टिनेमि स्वामी द्वारा वमन की हुई हूं। मुभे ग्रहरा करना क्यों चाहते हों? धिक्कार है तुम्हें जो बमी हुई वस्तु को पीने की इच्छा करते हो। इससे तो तुम्हारा मरना श्रेयस्कर हैं?' इसके बाद राजीमती ने धर्म कहा। रथनेमि समक गए श्रीर प्रवज्वा ली। राजीमती भी उन्हें बोध दे प्रवज्ञित हुई।

"बाद में किसी रामय रथनेमि द्वारिका में भिक्षाटन कर वापस ग्रिरिष्टनेमि के पास ग्रा रहे थे ।) रास्ते में वर्षा से घिर जाने से एक गुफा में प्रविष्ट हुए। राजीमती ग्रिरिटनेमि के वंदन के लिए गई थी। वन्दन कर वह वापस ग्रा रही थी। रास्ते में वर्षा ग्रुरू हो गई। भीग कर वह भी उसी गुफा में प्रविष्ट हुई, जहाँ रथनेमि थे। वहाँ उसने भीगे वस्त्रों को फैला दिया। उसके ग्रंग-प्रत्यंगों को देख रथनेमि का भाव कलुषित हो गया। राजीमती ने ग्रव उन्हें देखा। उनके ग्रंग भाव को जानकर उसने उन्हें उपदेश दिया ।

इस श्रध्ययन की सामग्री प्रत्याख्यान पूर्व की तृतीय वस्तु में से ली गई हैं, ऐसी पारम्परिक धारणा हैं' । इस यध्ययन के पाँच ज्लोक [७ से ११] 'उत्तराध्ययन' सूत्र के २२ वें श्रध्ययन के ख्लोक ४२. ४३, ४४, ४६, ४६ से ग्रधरणः मिलते हैं ।

> धिरत्यु ते जसोकामी जो तं जीवितकारणा । वंतं इच्छिसि आवेउं सेगं ते मरणं भवे ॥ ७ ॥

ं क्याति रहणेमी बारवतीतो भिक्लं हिडिकण सामिसगासमागच्छतो वहलाहतो एगं गृहमणुपविद्ठो । रातीमती य भगवंतमभि-विविद्रण तं लयणं गच्छती 'वासमुवगतं' ति तामेव गुहामुवगतः । तं पुष्यपविद्रुमपेक्लमाणी जवओल्लागुपरिचर्यं णिष्पिलेक विसारेती विवसणोपरिक्षरीरा दिष्ठा कुमारेण, वियलियधिती जातो । शा ह भगवती सनिष्वलसत्ता तं वद्ठुं तस्त वंसिकत्ति-कित्तणेण संजमे घीतिसमुष्पायणस्थमाह :—

> अहं च भोगरातिस्स तं च सि अंघगविष्हणो । मा कुले गंघणा होमो संजमं णिहुओ चर ॥ ५ ॥ जाति तं काहिसि भावं जा जा दच्छिसि णारीतो । बाताइखो व्व हढो अञ्चितपा भविस्ससि ॥ ६ ॥

अगस्त्यसिंह स्थियर ने रथनेमि को अरिष्टनेमि का भाई बतलाया है। किन्तु जिनदास महस्तर ने रथनेमि को अरिष्टनेमि का इयेष्ठ भ्राता वतलाया है---

- —जि॰ चू॰ पृ॰ ८७ : यदा किल अरिटुणेमी पव्वदेओ तथा रहणेमी तस्स जेट्टी भाउओ राइमई उवयरद ।
- १ चूर्णिकार और टीकाकार के अनुसार ७ वाँ इलोक कहा । टेखिए पाद-टिप्पणी १ ।
- २ उत्तराध्ययन सूत्र के २२ वें अध्ययन में अर्हत् अरिष्टनेमि की प्रवज्या का मार्मिक और विस्तृत वर्णन है। प्रसंगवश रथनेमि और राजीमती के बीच घटी घटना का उल्लेख भी आया है। कोष्ठक के अन्दर का चूर्णि लिखित वर्णन उत्तराध्ययन में नहीं मिलता।
- ३ चूर्णिकार और टीकाकार के अनुसार व वाँ और ६ वाँ श्लोक कहा। देखिए पाद-टिप्पणी १।
- ४ नि० गा० १७ : सच्चप्पवायपुच्वा निज्जूदा होइ वक्कसुद्धी उ । अवसेसा निज्जूदा नवमस्स उ तइयवत्थूओ ॥

#### बीयं अज्ञयणं : द्वितीय अध्ययन

# सामण्णपुन्वयं : श्रामण्यपूर्वक

मूल

१----'कहंनु कुज्जा सामण्णं जो कामे न निवारए। षए पए विसीयंतो संकष्पस्स वसं गग्रो।।

२—ज्ञत्थगन्यमलंकारं इत्थीस्रो सयणाणि य । स्रव्छन्दा जे न भुंजन्ति

चाइ ति बुच्चइ ॥

३—जे य कन्ते पिए भोए लद्धे विपिद्धिकुव्वई । साहीणे चयइ भोए से हु चाइ सि बुच्चइ ॥

४—समाए पेहाए परिव्वयंतो सिया मर्गो निस्सरई बहिद्धा । न सा महं नोवि अहं पि तीसे इच्चेव<sup>\*</sup> तास्रो विणएज्ज रागं ।।

५—<sup>२१</sup>आयावयाही चय सोउमल्लं कामे कमाही कमियं खु दुक्खं । छिन्दाहि दोसं विणएज्ज रागं एवं सुही होहिसि संपराए ।। संस्कृत छाया

कथं नु कुर्याच्छामण्य, यः कामान्त निवारयेत्। पदे पदे विवीदन्, सङ्कल्पस्य वशं गतः॥१॥

वस्त्रं गन्धं अलङ्कारं, स्त्रियः शयनानि च। ग्रन्छन्दायेन भुव्यस्ति, नतेत्यागिन इत्युच्यते॥२॥

यद्य कान्तान् त्रियान् भोगान्, लब्धान् विषुष्ठीकरोति । स्वाधीनः त्यजति भोगान्, स एव त्यागीत्युच्यते ॥ ३॥

समया प्रेक्षया परिव्रजन् (तस्य), स्यारमतो निःसरित बहिस्तात्। न सा मम नापि अहमपि तस्याः, इत्येवं तस्या विनयेद् रागम्।। ४॥

आतापय त्यज सौकुमार्यं, कामान् काम कान्तं खलु दुःखन्। छिन्धि दोषं विनयेद् रागं, एवं मुखी भविष्यसि सम्पराये॥ ४॥ हिन्दी ग्रनुवाद

वह कैसे श्रामण्य का पालन करेगा<sup>र</sup> जो काम<sup>3</sup> (विषय-राग) का निवारण नहीं करता, जो संकटा के बशीभूत होकर<sup>४</sup> पग-पग पर विषादग्रस्त होता है<sup>4</sup>?

जो परवश (या अभावग्रस्त) होने के कारण<sup>६</sup> वस्त्र, गंध, अलंकार, स्त्री और शयन-आसनों का उपभोग नहीं करता<sup>8</sup> बह त्यागी नहीं कहलाता<sup>2</sup>।

त्यस्मी वहीं कहलाता है जो कान्त और प्रिव<sup>18</sup> सोग<sup>9</sup> उपलब्ध होने पर उनकी ओर से पीठ फेर लेता है<sup>92</sup> और स्वाधीनता पूर्वक मोगों का त्याग करता है<sup>93</sup>।

समहिष्ट पूर्वक<sup>38</sup> विचरते हुए भी<sup>38</sup> यदि कदाचित्<sup>38</sup> मन (संयम से) बाहर निकल जाय<sup>38</sup> तो यह विचार कर कि 'वह मेरी नहीं है और न मैं ही उसका हूँ<sup>35</sup> मुमुक्षु उसके प्रति होने वाले विषय-राग को दूर करे<sup>38</sup>।

अपने को तपा<sup>२२</sup>। सुकुमारता<sup>२3</sup> का तथाग कर। काम - विषय-वासना का अति-कम कर। इससे दुःख अपने-आप अतिकांत होगा। द्वेष-भाव<sup>२४</sup> को छिन्न कर। राग-भाव<sup>२४</sup> को दूर कर। ऐसा करने से तू संसार (इहलोक और परलोक) में सुखी होगा<sup>२६</sup>।

## अध्ययन २ : इलोक ६-११

६---पवखन्दे जिलयं जोइं धूमकेउं दुरासयं। नेच्छन्ति वन्तयं भोर्तुं कुले जाया अगन्धणे।।

७—³³घिरत्थु ते जसोकामी जो तं जीवियकारगा। वन्तं इच्छसि आवेउं सेयं ते मरणं भवे॥

द—श्रहं च भोयरायस्स तं चऽसि ग्रन्धगवण्हिरगो । मा कुले गन्धणा होमो संजमं निहुओ चर ॥

६—जइ तं काहिसि भावं जा जा दच्छिसि नारिओ । वायाइद्धो व्व हडो ग्रिट्ठियप्पा भविस्सिसि ॥

१०—तीसे सो वयणं सोच्चा संजयाए सुभासियं। अंकुसेएा जहा नागो धम्मे संपडिवाइओ॥

११—एवं करेन्ति संबुद्धा पण्डिया पवियक्खणा। विशियट्टन्ति भोगेसु जहा से पुरिसोत्तमो।। प्रस्कन्दन्ति ज्वलितं ज्योतिषं, धूमकेतुं दुरासदम्। नेच्छन्ति वान्तकं भोक्तुं, कुले जाता अगन्धने॥६॥

धिगस्तु त्वां यशस्कामिन् !, यस्त्वं जीवितकारणात् । वान्तमिच्छस्यापातुं, श्रेयस्ते मरणं भवेत् ॥ ७ ॥

अहं च भोजराजस्य, त्वं चाऽसि अन्धकवृष्णेः। मा कुले गन्धनौ भूव, संयमं निभृतश्चरः॥ मः॥

यदि त्वं करिष्यसि भावं, या या द्रक्ष्यसि नारीः। वाताविद्ध इव हटः, अस्थितात्मा भविष्यसि ॥ ६ ॥

तस्याः स वचनं श्रुत्वा, संयतायाः सुभाषितम् । अंकुशेन यथा नागो, धर्मे सम्प्रांतपादितः ॥ १०॥

एवं कुर्वन्ति सम्बद्धाः, पण्डिताः प्रविचक्षणाः। विनिवर्तन्ते भोगेभ्यः, यथा स पुरुषोत्तमः॥ ११॥

इति ब्रबीमि ।

अगंधन कुल में उत्पन्न सर्प<sup>30</sup> ज्वलित, विकराल<sup>3</sup>ट, धूमकेतु<sup>3</sup>ट—अग्नि में प्रवेश कर जाते हैं परन्तु (जीने के लिए) वमन किए हुए विप को वापस पीने को इच्छा नहीं करते<sup>30</sup>।

हे यश:कामिन् ! <sup>32</sup> धिवकार है तुमें ! जो तू क्षणभंगुर जीवन के लिए <sup>33</sup> वमी हुई वस्तु को पीने की इच्छा करता है। इससे तो तेरा मरना श्रेय है <sup>38</sup>।

मैं भोजराज की पुत्री (राजीमती) हूँ अर्थ और तू अंचकवृष्णि का पुत्र (रथनेमि) है। हम कुल में गन्धन सर्थ की तरह नहों अर्थ तूर्निभृत हो—स्थिर मनहो—संयम का पालन कर।

यदि तू स्त्रियों को देख उनके प्रति इस प्रकार राग-भाव करेगा तो वायु से आहत हट<sup>39</sup> (जलीय वनस्पति) की तरह अस्थि-तात्मा हो जायेगा<sup>34</sup>।

संयमिनी (राजीमती) के इन सुभा-षित<sup>38</sup> वचनों को सुनकर रथनेमि धर्म में वैसे ही स्थिर हो गये, जैसे अंकुश से नाग — हाथी होता है।

सम्बुद्ध, पण्डित और प्रविचक्षराण्य पुरुष ऐसा ही करते हैं। वे भोगों से वैसे ही दूर हो जाते हैं, जैसे कि पुरुषोत्तम<sup>४०</sup> रथ-नेमि हुए।

मैं ऐसा कहता है।

टिप्पण : अध्ययन २

इलोक १:

#### १. तुलनाः

यह क्लोक 'संयुक्तिनिकाय' के निम्न क्लोक के साथ अद्भृत सामञ्जस्य रखता है । दुक्करं दुत्तितिक्खञ्च अद्यत्तेन हि सामञ्ज । बहूहि तत्थ सम्बाधा यत्थ बालो विसोदतीति । कतिहं चरेय्य सामञ्जं चितं चे न निवारये । पदे पदे विसीदेय्य संकप्पानं वसानुगोति ।। १.१७

इस क्लोक का हिंदी अनुवाद इस प्रकार है:

कितने दिनों तक श्रमण-भाव को पालेगा, यदि अपने चित्त को वश में नहीं ला सकता । पद-पद में फिसल जायगा, इच्छाओं के अधीन रहने वाला।।

संयुक्तनिकाय १।२।७ पृ० =

## २. कैसे श्रामण्य का पालन करेगा ? (कहं नु कुज्जा सामण्णं क) :

'अगस्त्य 'वूर्णि' में 'कहं' शब्द को प्रकार वाचक साना है और बताया है कि उसका प्रयोग प्रश्न करने में किया जाता है। वहा 'नु' को 'वितर्क' वाचक माना है । 'कहं नु' का अर्थ होता है — किस प्रकार — कैसे ?

जिनदास के अनुसार 'कहं नु' (सं० कथं नु) का प्रयोग दो तरह से होता है। एक क्षेपार्थ में और दूसरा प्रश्न पूछने में विका ने विका ने सिंदा माने किया ने सिंदा ने

जो ऐसे अपराध-पदों के सम्मुख खिन्न होता है, वह श्रामण्य का पालन नहीं कर सकता। शीलांगों की रक्षा के लिए आवश्यक है कि संयमी अपराध-पदों के अवसर पर ग्लानि, खेद, मोह आदि की भावना न होने दे।

हरिभद्र सूरी ने चुं को केवल क्षेपार्थक माना है ।

जिनदास ने इस चरण के दो विकल्प पाठ दिये हैं : (१) कइ Sहं कुज्जा सामण्णं (२) कयाऽहं कुज्जा सामण्णं । 'बह कितने दिनों तक श्रामण्य का पालन करेगा ?' 'मैं श्रामण्य का पालन कब करता हूं — ये दोनों अर्थ कमशः उपरोक्त पाठान्तरों के हैं । तीसरा विकल्प 'कहं ण कुज्जा सामण्णं' मिलता है। अगस्त्य चूणि में भी ऐसे विकल्प पाठ हैं तथा चौथा विकल्प 'कहं स कुज्जा सामण्णं' दिया है।

१ -- अ० चू० पृ० ३८ किसहोक्खेवे पुच्छाए य बहुति, खेवो णिंदा हसहो प्रकारवाचीति नियमेण पुच्छाए बहुति । णु--सहो वितक्के प्रकार वियक्केति, केण णु प्रकारेण सो सामण्णं कुज्जा ।

२ -- जि॰ चू॰ पृ० ७४ : कहणुत्ति -- कि -- केन प्रकारेण । ..... कथं नु शब्दः क्षेपे प्रक्ते च वर्त्तते ।

३ -- हा० टी० पृ० ५४ : 'कथं' केन प्रकारेण, नुक्षेपे, यथा कथं नुस राजा यो न रक्षति !, कथं नुस वैयाकरणो योऽप-बाब्दान् प्रयुङ्क्ते !

ग्रध्ययन २ : इलोक १ टि० ३

## ३. काम (कामे <sup>ख</sup>):

काम दो प्रकार के हैं : द्रव्य-काम और भाव-काम । विषयासक्त मनुष्यों द्वारा काम्य—ईष्ट शब्द, रूप, गन्ध, रस तथा स्पर्श को काम कहते हैं । जो मोह के उदय के हेतु भूत द्रव्य हैं —िजनके सेवन से शब्दादि विषय उत्पन्न होते हैं, वे द्रव्य-काम हैं ।

भाव-काम दो तरह के हैं इच्छा-काम और मदन-काम ह

इच्छा अर्थात् एपणा —िचत्त की अभिलाषा । अभिलाषा रूप काम को इच्छा-काम कहते हैं $^{3}$ । इच्छा प्रशस्त और अप्रशस्त — दो तरह की होती है $^{4}$ । धर्म और मोक्ष की इच्छा प्रशस्त इच्छा है। युद्ध की इच्छा, राज्य की इच्छा अप्रशस्त है $^{8}$ ।

वेदोपयोग को मदन-काम कहते हैं<sup>द</sup>ा स्त्री-वेदोदय से स्त्री का पुरुष की अभिलाषा करना अथवा पुरुष-वेदोदय से पुरुष का स्त्री की अभिलाषा करना तथा विषय-भोग में प्रदक्ति करना मदन-काम है<sup>६</sup>।

निर्युक्तिकार के अनुसार इस प्रकरण में काम शब्द मदन-काम का द्योतक है "।

निर्युक्तिकार का यह कथन —''विषय-सुख में आसक्त और काम-राग में प्रतिवद्ध जीव को काम धर्म से गिराते हैं। पिंडत काम को रोग कहते हैं। जो कामों की प्रार्थना करते हैं वे प्राणी निश्वय ही रोगों की प्रार्थना करते हैं के सम्बन्धित है। सम्बन्धित है।

पर वास्तव में कहा जाय तो श्रमणत्व-पालन करने की शर्त्त के रूप में अप्रशस्त इच्छा-काम और मदन-काम — दोनों के समान रूप से निवारण करने की आवश्यकता है।

११---नि० गा० १६४-१६५ : विसयसुहेसु पसत्तं अबुहजणं कामरागपडिबद्धं । उक्कामयंति जीवं धम्माओ तेण ते कामा ॥ अन्तंषि य से नामं कामा रोगस्ति पंडिया विति ॥ कामे पत्थेमाणो रोगे पत्थेइ खलु जन्तू॥

१ — नि॰ गा॰ १६१ : नामं ठवणा कामा दब्वकामा य भावकामा या

२--(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ७४: ते इट्टा सद्दरसरूवगंधकासा कामिङजमाणा विसयपसत्तेहि कामा भवंति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० पृ० ५५ : ब्रब्दरसरूपगन्धस्पर्काः मोहोदयाभिभूतैः सत्त्वैः काम्यन्त इति कामाः ।

३ -- (क) नि॰ गा॰ १६२ : सद्दरसङ्बर्गधाकासा उदयंकरा य जे दब्बा।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ७५ : जाणि य मोहोदयकारणाणि वियडमादीणि दव्वाणि तेहि अब्भवहरिएहि सद्दादिणो विसया उदिज्जंति एते दव्वकामा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ पृ॰ द्वप्र : मोहोदयकारीणि च यानि द्रव्याणि संघाटकविकटमांसादीनि तान्यपि मदनकामारूयभावकाम-हेनुत्वात् द्रव्यकामा इति ।

४--नि० गा० १६२ : दुविहा य भरवकामा इच्छाकामा मयणकामा ॥

प्र.--नि० गा० १६२: हा० टी० पृ० ६५: तत्रैयणिमच्छा सैव चित्ताभिलायरूपत्वात्कामा इतीच्छाकामा ।

६-- चि॰ गा॰ १६३ : इच्छा पसत्थमपसत्थिगा य .....।

७---जि॰ चू॰ पृ॰ ७६: तत्थ पसत्था इच्छा जहा धन्मं कामयित मोर्ग्बं कामयित, अपसत्था इच्छा रज्जं वा कामयित जुद्धं वा कामयित एवमादि इच्छाकामा ।

६ - (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ७६: जहा इत्थी इत्थिवेदेण पुरिसं पत्थेइ, पुरिसोवि इत्थी, एवमादी।

<sup>(</sup>ख) नि० गा० १६२ : १६३ हा० टी० प० ६५-६६ : मदयतीति तथा मदन: —िचत्रो मोहोदयः स एव कामप्रदृत्ति-हेतुत्वात्कामा मदनकामा —वेद्यत इति वेदः—स्त्रीवेदादिस्तदुपयोगः— तिद्वपाकानुभवनम्, तद्व्यापार इत्यन्ये, यथा स्त्रीवेदोदयेन पुरुषं प्रार्थयत इत्यादि ।

१०—ितः गा० १६३ .....मयशंनि वेयज्वओगो । तेणहिनारो तस्स उ वयंति धीरा निक्लिमणं ॥

अध्ययन २: इलोक १ टि० ४-४

## ४. संकल्प के वशीभूत होकर ( संकष्पस्स वसं गओ घ ):

यहाँ संकल्प का अर्थ काम-अध्यवसाय है'। काम का मूल संकल्प है। संकल्प से काम और काम से विषाद--यह इनके होने का कम है। सुवत के रूप में ऐसे कहा जा सकता है -- "संकल्पाण्जायते कामो, विषादो जायते तत:।"

२३

संकल्प और काम का सम्बन्ध बताने के लिए 'अगस्त्य-चूर्णि' में एक क्लोक उड्डत किया गया है —

"काम ! जानामि ते रूपं, सङ्कल्यात् किल जायसे । न त्वां सङ्कल्पविष्यामि, ततो मे न भविष्यसि ॥"

—काम ! मैं तुमें, जानता हूँ । तू संकल्प से पैदा होता है । मैं तेरा संकल्प ही नहीं करूंगा। तू मेरे मन में उत्पन्न ही नहीं हो सकेगा ।

#### प्र. पग-पग पर विषादग्रस्त होता हैं ( पए पए विसीयंतो ग ) :

स्पर्शन आदि इन्द्रिय, रपर्श आदि इन्द्रियों के विषय, कोछादि कपाय, धुधा आदि परीषह, बेदना (असुखानुभूति) और पशु आदि द्वारा कृत उपसर्ग अपराध पद कहे गये हैं । अपराध-पद अर्थात् ऐसे विकार-स्थल जहाँ हर समय मनुष्य के विचलित होने की सम्भावना रहती है।

क्षुधा, तृषा, सर्दी, गर्मी, डांस, मच्छर, यस्त्र की कमी, अलाभ-- आहारादि का न मिलता, शय्या का अभाव - ऐसे परीषह (कप्ट) साधु को होते ही रहते हैं। वथ- मारे जाने, आकोश- कठोर बचन कहे जाने आदि के उपसर्ग (यातनाएं) उसके सामने आती ही रहती हैं। रोग, तृष्ण-स्पर्श की वेदना, उम्र बिहार और मैल की असहाता, एकान्त-बास के भय, एकान्त में स्त्रियों द्वारा अनुगा किया जाना, सत्कार-पुरस्कार की भावना, प्रज्ञा और ज्ञान के न होने से हीन भावना से उत्पन्न हुई ग्लानि झादि अनेक स्थल हैं - जहाँ मनुष्य विचलित हो जाता है। परीपह, उपसर्ग और बेदना के समय आचार का भंग कर देना, खेद-खिन्न हो जाना, 'इससे तो पुन: गृहवास में चला जाना अच्छा' — ऐसा सोचना, अनुताप करना, इंद्रियों के विषयों में फँस जाना, कथाय (कोध, मान, माया, लोभ) कर बैठना - इसे विपादग्रस्त होना कहते हैं। संयम और धर्म के प्रति अरुचि की भावना को उत्पन्न होने देना विषाद है।

पग-पग पर विपाद-ग्रस्त होने की बात को समझाने के छिए एक कहानी मिलती है<sup>3</sup>, जिसके पूर्वार्द्ध का सार इस प्रकार है --

एक दृढ़ पुरुष पुत्र सहित प्रव्रजित हुआ । चेला दृढ़ साधु को अतीय इंटर था। एक बार दुःख प्रकट करते हुए वह कहने लगा: "बिना जूते के चला नहीं जाता।" अनुकम्पावश दृढ़ ने उसे जूतों की छुट दी। तब चेला बोला: "ऊपर का तला ठण्ड से फटता है।" दृढ़ ने मोजे करा दिये। तब कहने लगा—"सिर अत्यन्त जलने लगता है।" दृढ़ ने सिर ढँकने के वस्त्र की आज्ञा दी। तब बोला—"भिक्षा के लिये नहीं घूमा जाता।" दृढ़ ने वहीं उसे भोजन ला कर देना शुरू किया। फिर बोला—"भूमि पर नहीं सोया जाता।" वृद्ध ने बिछीने की आज्ञा दी। फिर बोला—"लोच करना नहीं चनता।" वृद्ध ने क्षुर को काम में लेने की आज्ञा दी। फिर बोला—"बिना स्नान नहीं रहा जाता।" वृद्ध ने प्रामुक पानी से स्नान करने की आज्ञा दी। इस तरह वृद्ध साधु स्नेहदश बालक साधु की इच्छानुसार करना जाता था। काल बीतने पर बालक साधु बोला। "मैं बिना स्त्री के नहीं रह सकता।" वृद्ध ने यह मानकर कि यह शठ है और अयोग्य है, उसे अपने अध्यय से दूर कर दिया।

इच्छाओं के वश होने वाला व्यक्ति इसी तरह बात-वात में शिथिल हो, कायरता दिखा अपना विनाश कर लेता है।

१-जि० चू० पृ० ७८: संकप्पोति वा छंदोत्ति वा कामज्झवसायो ।

२ — नि॰ गा॰ १७५ : इंदियविसयकसाया परीसहा वेयणा य उवसग्गाः।
एए अवराहपया जत्थ विसीयंती दुम्मेहा।।

३—(क) अ० चू० पृ० ४१ ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ०: ७८ ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ : द६।

४-हिरभद्रसूरि के अनुसार वह कोंकण देश का था (हा० टी० पृ० ८१)।

#### इलोक २:

# ६. जो परवश ( या अभावग्रस्त ) होने के कारण ( अच्छन्दा ग ) :

'अच्छन्दा' शब्द <mark>के बाद मूल चरण में</mark> जो 'जे' शब्द है वह साधु का द्योतक है। 'अच्छन्दा' शब्द साधु की विशेषता बतलाने वाला है। इसी कारण हरिभद्र **सूरी ने इ**सका अर्थ 'अस्ववशाः' किया है अर्थात् जो साधु स्वाधीन न होने से—परवश होने से भोगों को नहीं भोगता।

'अच्छन्दा' का प्रयोग कर्तृ वाचक बहुवचन में हुआ है । पर उमे कर्मयाचक बहुवचन में भी माना जा सकता है। उस अवस्था में बहु वस्त्र आदि वस्तुओं का विशेषण होगा और अर्थ होगा अस्यवस पदार्थ — जो पदार्थ पास में नहीं या जिन पर वश नहीं। अनुवाद में इन दोनों अर्थों को समायिष्ट किया गया है।

इसका भावार्थ समझने के लिये चूर्णि-द्वय और टीका में एक कथा मिलती है। उसका सार इस प्रकार है---

चन्द्रगृप्त ने तन्द को बाहर निकाल दिया था। नन्द का अधात्य सुदन्धु था। वह चन्द्रगृप्त के अमात्य चाणक्य के प्रति द्वेष करता था। एक दिन अवसर देखकर सुबन्धु ने चन्द्रगुप्त से कहा - "अ।प सुके धन नहीं देते तो भी आपका हित किसमें है --यह बताना मैं अपना कर्तव्य समझता हं—'आपकी माँ को चाणक्य ने मार डाळा है'।'' घाय से पूछने पर उसने भी राजा से ऐसा ही कहा। जब चाणवय राजा के पास आया तो राजा ने उसे स्नेह-एष्टि से नहीं देखा। चाणवय नाराजगी की बात समक्ष गया। उसने यह समझ कर कि मौत आ गई, अपनी सारी सम्पत्ति पुत्र-पौत्रों में बांट दी। फिर गंवसूर्ण इकट्ठा कर एक पत्र लिखा। पत्र को गंध के साथ डिब्बे में रखा। फिर एक के बाद एक, इस तरह चार मंजूबाओं के अन्दर उसे रखा। फिर मंजूबा को सूगन्धित कोठे में रख उसे कीलों से जड़ दिया । फिर जंगल के गोकुल में जा इंशिनी-मरण अनशन ग्रहण किया । राजा को घाय से यह बात मालूम हुई। वह पछताने लगा -- "मैंने बुरा किया।" वह रानियों सहित चाणन्य से क्षमा माँगने के लिए गया और क्षमा माँग उससे वापस आने का निवेदन किया। चाणक्य बोले — "मैं सब कुछ त्याग चुका। अब नहीं जाता।" मौका देख कर सुबन्ध बोला — "आप आज्ञा दें तो मैं इनकी पूजा करूँ।" राजा ने आज्ञा दी। सुबन्धु ने धूप जला वहां एकत्रित छानों पर अंगार फेंक दिया। भयानक अभिनुमें चाण्यय जल गया। राजा और सुबन्धु दापस आये। राजा को प्रसन्त कर मौकाषा सुबन्धु ने चाण्यय का घर तथा धर की सारी सामग्री माँग ली। फिर घर सम्भाला। कोठा देखा। पेटी देखी। अन्त में डिब्बा देखा। मुगन्धित पत्र देखा। उसे पढ़ने लगा। उसमें लिखा था--जो सुगन्धित चूर्ण सूँघने के बाद स्नान करेगा, अलंकार धारण करेगा, ठण्डा जल पीयेगा, महती क्षय्या पर शयन करेगा, यान पर चढ़ेगा, गन्धर्व-गान सुनेगा और इसी तरह अन्य इष्ट विषयों का भोग करेगा, साधु की तरह नहीं रहेगा, वह मृत्यू को प्राप्त होगा। और इनसे विरत हो साधु की तरह रहेगा, वह मृत्यु को प्राप्त नहीं होगा। सुबन्धु ने दूसरे मनुष्य को गन्ध सुंघा, भोग पदार्थों का सेवन करा, परीक्षा की । वह मर गया । जीवनार्थी सुबन्धु साधु की तरह रहने लगा ।

मृत्यु के भय से अकाम रहने पर भी जैसे वह सुबन्धु साधु नहीं कहा जा सकता, वैसे ही विवशता के कारण भोगों को न भोगने से कोई त्यागी नहीं कहा जा सकता।

## ७. उपभोग नहीं करता ( न भुं जन्ति ग ):

'भुंजन्ति' बहुयचन है । इसलिए इसका अर्थ 'उपभोग नहीं करते' ऐसा होना चाहिए था, पर श्लोक का अन्तिम चरण एकवचनान्त है, इसलिए एकवचन का अर्थ किया है । चूिण और टीका में जैसे एकवचन के प्रयोग को बहुवचन के स्थान में माना है, वैसे ही बहुवचन के प्रयोग को एकवचन के स्थान में माना जा सकता है ।

टीकाकार बहुवचन-एकवचन की असंगति देख कर उसका स्पष्टीकरण करते हुए लिखते हैं—सूत्र की गति (रचना) विचित्र प्रकार की होने से तथा मागरी का संस्कृत में विपर्यय भी होता है इससे ऐसा है अत्र सूत्रगतेविचित्रत्वात् बहुवचने अपि एकवचननिर्देश:, विचित्र-त्वात्सूत्रगतेविचित्रयंगश्च भवति एव इति कृत्वा।

# द. त्यागी नहीं कहलाता ( न से चाइ ति बुच्चइ <sup>घ</sup> )

प्रक्त है — जो पदार्थों का सेवन नहीं करता वह त्यागी क्यों नहीं ? इसका उत्तर यह है — त्यागी वह होता है जो परित्याग करता

१---अ० चू०, जि० चू० पृ० द१

२---हा० टी० पृ० ६१

२५

है । जो अपनी वस्तु का परित्याग नहीं करता केवल अपनी अस्ववशता के कारण उसका क्षेत्रत नहीं करता, यह त्यागी कैसे कहा जायेगा ? इस तरह वस्तुओं का सेवन न करने पर भी जो काम के संकल्पों से संस्क्लिप्ट होता है यह त्यागी नहीं होता ।<sup>9</sup>

#### से चाइ<sup>घ</sup>:

'ते'—बह पुरुष<sup>3</sup> । यहां यहुबचन के स्थान में एकबचन का प्रयोग हुआ है —त्यह व्याख्याकारों का अभिमत है । अगस्त्यसिह स्थिवर ने बहुबचन के स्थान में एकबचन का आदेश माना है<sup>3</sup> । जिनदास महत्तर ने एकबचन के प्रयोग का हेतु आगम की रचना-शैली का बैचिच्य, सुखोच्च।रण और प्रत्थलाधव माना है<sup>3</sup> । हरिभद्र सूरि ने बचन-परिवर्तन का कारण रचना-शैली की विचिवता के अतिरिक्त विपर्यय और माना है<sup>3</sup> । ब्राकृत में विभक्ति और बचन का विपर्यय होता है ।

स्थानांग में शुद्ध वाणी के दश अनुयोग बतलाए हैं । उनमें 'संक्रामित' नाम का एक अनुयोग है । उसका अर्थ है—विशक्ति और बचन का संक्रमण — एक विभवित का दूसरी विभवित और एकवचन का दूसरे वचन में बदल जाना । टीकाकार अभयदेव सूरि ने 'संकासिय' अनुयोग के उदाहरण के लिए इसी दलोक का उपयोग किया है<sup>ड</sup>़।

#### इलोक ३:

## १०. कांत और प्रिय ( कंते पिए क ) :

अगस्त्यसिंह मुनि के अनुसार 'कान्त' सहज मुन्दर भ्रौर 'प्रिय' अभिप्रायकृत सुन्दर होता है" ।

जिनदास महत्तर और हरिभद्र के अनुसार 'कान्त' का अर्थ है रमणीय और 'प्रिय' का अर्थ है इष्ट<sup>म</sup>।

शिष्य ने पुछा - "भगवन् ! जो कान्त होते हैं वे ही प्रिय होते हैं, फिर एक साथ दो विशेषण क्यों ?"

आचार्य ने कहा---"शिष्य ! (१) एक वस्तु कान्त होती है पर प्रिय नहीं होती । (२) एक वस्तु प्रिय होती है पर कान्त नहीं होती । (३) एक वस्तु प्रिय भी होती है और कान्त भी । (४) एक वस्तु न प्रिय होती है और न कान्त ।"

शिष्य ने पूछा - "भगवन् ! इसका वया कारण है ?"

आचार्य ने कहा ्षिशस्य ! किसी व्यक्ति को कान्त-वस्तु में कान्त-बुद्धि उत्पन्त होती है श्रीर किसी को अकान्त-वस्तु में भी कान्त-बुद्धि उत्पन्त होती है। एक वस्तु किसी एक के लिए कान्त होती है, वही दूसरे के लिए अकान्त होती हैं<sup>६</sup>। कोघ, असहिष्गुता, अकृतज्ञता और मिथ्यात्वाभिनियेश (बोध-विपर्यास)—इन कारणों से व्यक्ति विद्यमान गुणों को नहीं देख पाता किन्तु अविद्यमान दोष देखने लग जाता है, कान्त में अकान्त की बुद्धि वन जाती है<sup>98</sup>।

जो कान्त होता है, वह प्रिय होता है, ऐसा नियम नहीं है । इसलिए 'कान्त' और 'प्रिय'—ये दोनों विशेषण सार्थंक हैं ।

- १ (क) जि० चू० पृ० ६१ : एते बस्त्रादयः परिभोगाः केचिदच्छंदा न भुंजते नासौ परित्यागः ।
  - (स) जि० चू० पृ० ६२ : अच्छंदा अभुंजमाणा य जीवा णो परिचत्तभोगिणो भवंति ।.....एवं अभुंजमाणो काने संकष्ध-संकिलिट्टलाए चागी न भण्णइ ।
- २--से : अत एत सौ पु सि मागध्याम् -हैमश० : ६।४।२६७ ।
- ३ अ० चू० पृ० ४२ : से इति बहुवयगस्स त्थाणे एगवयणमादिङ्गः
- ४ –जि० चू० पृ० =२ : विचित्तो मुत्तमिबंधो भवति, मुहमुहोच्यारणत्थं गंथलाधयत्थं च ।
- ५ ... हा॰ टी॰ पृ॰ ६१: कि बहुतचनोट्देशेऽपि एकवचननिर्देशः ? विचित्रत्वात्सूत्रगतेविषयंग्रदच भवत्येवेति कृत्वा ।
- ६ -- ठा० १०। ६६ । बु० पत्र ४७० ।
- ७ अ० चू० पृ० ४३ : कंत इति सामन्नं,......प्रिय इति अभिन्नायकतं किचि अकंतमित्र कस्सति साभिन्नायलोप्रियम् ।
- ८ (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ६२ : कमनीयाः कान्ताः क्षोभना इत्यर्थः, पिया नाम इट्टा ।
  - (ख) हा॰ टी॰ प॰ ६२ : 'कान्तान्' कमनीयान् शोभनानित्यर्थः 'प्रियान्' इष्टान् ।
- ६—जि० चू० पृ० ६२ : एत्थ सीसो पुण चोएित णणु जे कंता ते चेव पिया भवंति ? आचार्यः प्रत्युवाच —कंता णामेगे णो पिवा
  - (१), पिया णामेगे णो कंता (२), एगे पियाबि कंताबि (३), एगे णो पिया णो कंता (४) । कि 'कारणं'? कस्सबि कंतेसु कंतबुद्धी उप्पज्जइ, कस्सइ पुण अकंतेसुबि कंतबुद्धी उप्पज्जइ, अहवा जे चेव अण्णस्स कंता ते चेव अण्णस्स अकंता।
- १०—ठा० ४।६२१ : चर्डाह ठाणेहि संते गुणे णासेज्जा, तंजहा-कोहेण, पडिनिवेसेण, अकयण्णुयाए, मिच्छत्तामिनिवेसेणं ।

अध्ययन २: क्लोक ३ टि० ११-१३

# ११. भोग ( भोए क ):

इन्द्रियों के विषय— स्पर्शे, रस, गन्ध, रूप और शब्द का आसेवन भोग कहलाता है ।

भोग काम का उत्तरवर्ती है- पहले कामना होती है, फिर भोग होता है। इसलिए काम और भोग दोनों एकार्थक जैसे बने हुए हैं। आगमों में रूप और शब्द को काम तथा स्पर्श, रस और गन्य को भोग कहा है। शब्द कोत्र के साथ स्पृष्ट-मात्र होता है, रप चक्षु के साथ स्पृष्ट नहीं होता और स्पर्श, रस तथा गंध अपनी ग्राहक इंद्रियों के साथ गहरा संबंध स्थापित करते हैं। इसिलए श्रोत्र और चक्षु इन्द्रिय की अपेक्षा जीव 'कामी' तथा स्पर्शन, रसन और धाण इंद्रिय की अपेक्षा जीव 'भोगी' कहलाता है। यह सूक्ष्महिट है। यहां ध्यवहारस्पर्शी स्थूलहिट से सभी विषयों के आसेवन को भोग कहा है।

#### १२. पीठ फेर लेता है ( विपिद्विकुब्वई <sup>ख</sup> ) ः

इसका भावार्थ है— भोगों का परिस्थाग करता है; उन्हें दूर से ही वर्जता है; उनकी ओर पीठ कर लेता है; उनके सम्मुख नहीं ताकता; उनसे मुंह मोड़ लेता है<sup>8</sup>।

हरिभद्र सूरि ने यहां 'विषिट्ठिकुव्यई' का अर्थ किया है - विविध— अनेक प्रकार की ग्रुप-भावना आदि से भोगों को पीट पीछे करता है— उनका परित्याग करता है<sup>द</sup>ा

'रुद्धेवि पिट्टिकुटवई' (सं० रुट्धानपि पृष्ठीकुर्यात्)—'वि' पर का 'पिट्टिकुटवई' के साथ योग न माना जाए तो इसकी अवि' (सं० अपि) के रूप में व्याख्या की जा सवती है— भोग उपरुद्ध होने पर भी। प्रस्तुत अर्थ में यह संगत भी है।

## १३. स्वाधीनता पूर्वक भोगों का त्याग करता है ( साहीणे चयइ भोए ग) :

प्रदेन हैं-- जब 'स्टब्व' कब्द है ही तब पुन: 'स्वाधीन' शब्द का प्रयोग वयों किया गया ? वया दोनों एकार्थक नहीं हैं ?

घूणिकार के अनुसार 'लब्ध' शब्द का सम्बन्ध पदार्थों से है और स्वाधीन का सम्बन्ध भोवता से । स्वाधीन अर्थात् स्वस्थ और भोग-समर्थ । उन्मत्त, रोगी और प्रोधित पराधीन हैं। इवे अपनी परवज्ञता के कारण भोगों का सेवन नहीं कर पाते । यह उनका त्याग नहीं है।

हरिभद्र सूरि ने व्याख्या में वहा है— किसी बन्धन में बंधे होने से नहीं, वियोगी होने से नहीं, परवश होने से नहीं, पर स्वाधीन होते हुए भी जो लब्ध भोगों का त्याग करता है, वह त्यागी हैं"।

जो विविध प्रकार के भोगों से सम्पन्न है, जो उन्हें भोगने में भी स्वाधीन है वह यदि अनेक प्रकार की शुभ-भावना आदि से उनका परित्याग करता है तो वह त्यागी है।

व्यास्याकारों ने स्वाधीन भोगों को त्यागनेवाले व्यक्तियों के उदाहरण में भरत चकवर्ती आदि का नामोल्लेख किया है। यहां प्रश्न उठता है कि यदि भरत और जम्बू जैसे स्वाधीन भोगों को परित्याग करनेवाले ही त्यागी हैं, तो क्या निर्धनावस्था में प्रबच्या लेकर अहिंसा आदि से युवत हो श्रामण्य का सम्यक् रूप से पालन करनेवाले त्यागी नहीं हैं ? आचार्य उत्तर देते हैं — ऐसे प्रव्रजित व्यक्ति भी दीन नहीं हैं ! वे भी तीन रत्नकोटि का परित्याग कर प्रवच्या लेते हैं । लोक में अग्नि, जल और महिला— ये तीन सार—रत्न हैं । इन्हें छोड़ कर वे प्रव्रजित होते हैं, अत: वे त्यागी हैं । विषय पूछता है— ये रत्न नैसे हैं ? आचार्य दृष्टान्त देते हुए कहते हैं : एक लकड़हारा ने सुधर्म-स्वामी के समीप प्रवज्या ली । जब वह भिक्षा के लिए धूमता तब लोग व्यंग में कहते— 'यह लकड़हारा है जो प्रव्रजित हुआ है ।'

१ - जि॰ चू॰ पृ॰ ६२: भोगा--सद्दादयो विसया।

२ - नं० सू० ३७ : गा० ७८ : पुट्ट सुणेइ सद्दं रूवं पुण पासई अपुट्ट तु । गंधं रसं च फासं च बद्धपुट्ट वियागरे ।।

३ -- भग० ७ । ७ : सोइंदियचिक्संदियाइं पहुच्च कामी घाणिदियजिन्धिदियफासिदियाइं पहुच्च भोगी ।

४— जि० चू० पृ० ६३ : तओ भोगाओ विविहेहि संपण्णा विपट्टीओ उ कुब्बइ, परिचयइत्ति वुत्तं भवइ, अहवा विप्पट्टि कुब्बंतित्ति दूरओ विवज्जयंती, अहवा विष्पट्टिन्ति पच्छओ कुब्बइ, ण मग्गओ ।

प्र-- हा० टी० प० ६२ : विविधम् -- अनैकैः प्रकारैः श्रुभभावनादिभिः पृष्ठतः करोति, परित्यज्ञति ।

६-जि॰ चु॰ पु॰ ८३ : साहिणो णाम करलसरीरो, भोगसमत्थोत्ति बुत्तं भवइ, न उम्मत्तो रोगिओ पवसिओ वा ।

७ - हा० टी० प० ६२ : स च न बन्धनबद्धः प्रोषितो वा किन्तु 'स्वाधीनः' अपरायत्तः, स्वाधीनानेव त्यजीत भोगान् ः स एव त्यागीत्युच्यते ।

अध्ययन २ : इलोक ४ टि० १४-१७

साधु बालक बुद्धि से आचार्य से बोला 'मुफे अन्यत्र ले चलें, मैं ताने नहीं सह सकता।' आचार्य ने अभयकुमार से कहा—'हम विहार करेंगे।' अभयकुमार बोला 'क्या यह क्षेत्र मासकल्प के योग्य नहीं कि उसके पहले ही आप विहार करने का विचार करते हैं?' आचार्य ने सारी वातें कहीं। अभयकुमार बोला 'आप विराजें। मैं लोगों को युक्ति से निवारित कहाँगा।' आचार्य वहीं विराजे। दूसरे दिन अभयकुमार ने तीन रत्नकोटि के हिंग स्थापित किये। नगर में उद्घोषणा कराई—'अभयकुमार दान देते हैं।' लोग आये। अभयकुमार बोले —'ये तीन रत्नकोटि के हिंग हैं। जो अग्नि, पानी और स्त्री—इन तीन को छोड़ेगा उसे मैं ये तीन रत्नकोटि दूंगा।' लोग बोले — 'इनके विना रत्नकोटि के दिंग हैं। जो अग्नि, पानी और स्त्री — इन तीन को छोड़ेगा उसे मैं ये तीन रत्नकोटि दूंगा।' लोग बोले — 'इनके विना रत्नकोटियों से क्या प्रयोजन ?' अभयकुमार वोले - 'तत्र क्यों व्यंग करते हो कि दीन लकड़हारा प्रश्नजित हुआ है ? उसके पास धन मसे ही न हो, उसने तीन रत्नकोटि का पौरत्यांग किया है।' लोग बोले - 'स्वामिन्! सत्य है।' आचार्य कहते हैं इस तरह तीन सार पदार्थ अग्नि, उदक और महिला को छोड़ कर प्रव्रज्या लेनेवाला धनहीन व्यक्ति भी संयम में स्थित होने पर त्यांगी कहलायेगा'।

#### इलोक ४:

## १४. समद्दृष्टि पूर्वक ( समाए पेहाए क ) :

पूर्णि और टीका के अनुसार 'समाए' का अर्थ है। अपने और दूसरे की समान देखते हुए, अपने और दूसरे में अन्तर न करते हुए। 'पेहाए' का अर्थ है। प्रेक्षा, जिन्ता, माबना, घ्यान या दृष्टिपूर्वक<sup>र</sup>।

पर यहाँ 'समाए पेहाए' का अर्थ —'रूप-कुरूप में समभाव रखते हुए —राग-द्वेष की भावना न करते हुए'—अधिक संगत लगता है । समद्राप्ट पूर्वक अर्थात् प्रसस्त व्यानपूर्वक ।

अगस्त्य पुणि में इसका वैकल्पिक पाठ 'समाय' माना है । उसका अर्थ होगा — "संयम के लिए प्रेक्षापूर्वक विचरते हुए ।"

#### १५ (परिन्वयंतो क):

अगस्त्य चूर्णि में 'परिथ्वयंतो' के अनुस्वार को अलाक्षणिक माना हैं । बैकल्पिक रूप में इसे मन के साथ जोड़ा है । इसका अनुवाद इन सब्दों में होता --साम्य-चितन में रमता हुआ मन ।

जिनदास महत्तर 'परिव्वयंतो' को प्रथमा का एकवचन मानते हैं और अगले चरण से उसका सम्बन्ध जोड़ने के लिए 'तस्स' का अध्याहार करते  $\tilde{\xi}^{\epsilon}$ ।

#### १६. यदि कदाचित् (सिया ख):

अगस्त्य चूर्णि में 'सिया' अब्द का अर्थ 'यदि' किया गया है"। इसका अर्थ — स्यात्, कदाचित् भी मिलता है<sup>द</sup> । भावार्थ है प्रशस्त-ध्यान-त्थान में वर्तते हुए भी यदि हठात् मोहनीय कर्म के उदय से<sup>६</sup> ।

## १७. मन (संयम से) बाहर निकल जाये ( मणो निस्सरई बहिद्धा ख ) :

'बहिद्धा' का अर्थ है बहिस्तात् --बाहर। भावार्थ है जैसे घर मनुष्य के रहने का स्थान होता है वैसे ही श्रमण - साधु के मन के

१ – अ॰ चू॰ पृ॰ ४३; जि॰ चू॰ पृ॰ ५४; हा॰ टी॰ प॰ ६३।

२—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ द४: समा णाम परमप्पाणं च समं पासइ, गो विसमं, पेहा णाम चिन्ता भण्णाइ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ६३ : 'समया' आत्मधरतुल्यया प्रेक्ष्यतेऽनयेति प्रेक्षा—दृष्टिस्तया प्रेक्षया —दृष्ट्या ।

३---अ० चू० पृ० ४४ : अहवा 'समाय' समी संजमी तदत्यं पेहा--प्रेक्षा।

४... अ० चू० पृ० ४४ : वृत्तभंगभयात् अलक्खणो अणुस्सारो ।

प्र अ॰ चु॰ पृ॰ ४४ : अहवा तदेव मणोऽभिसंबज्ज्ञति ।

६--जि॰ चू॰ पृ॰ ५४ : परिव्वयंतो णाम गामणगरादीणि उवदेसेणं विचरतोत्ति वृत्तं भवइ तस्स ।

७ - अ० चू० पृ० ४४ : सिय सहो आसंकावादी 'जति' एतम्मि अस्थे वट्टति ।

द-हा॰ टी॰ प॰ ६४ : 'स्यात्' कदाविदिचन्त्यत्वात् कर्मगतेः ।

६-जि॰ चू॰ पृ॰ द४: पसत्थेहि झाणठाणेहि वट्टांतस्स मोहणीयस्स कम्मस्स उदएणं ।

रहने का स्थान संयम होता है। कदाचित् कर्मोदय से भुगतभोगी होने पर पूर्व-कीड़ा के अनुस्मरण से अथवा अभुक्तमोगी होने पर कौतूहल-वदा मन कायु में न रहें - संयमरूपी घर से बाहर निकल जाये<sup>9</sup>।

स्थानाङ्ग-टीका में 'बहिद्धा' का अर्थ ''मैथुन'' मिलता है । यह अर्थ लेने से अर्थ होगा मन मैथुन में प्रकृत हो जाये ।

'कदाचित्' सब्द के साब को समझाने तथा ऐसे समय में क्या कर्तब्य है इसको बताने के लिये चूणि और टीकाकार एक दृष्टाक्त उपस्थित करते हैं 1 उसका भावार्थ इस प्रकार है : ''एक राजपुत्र बाहर उपस्थानभाला में खेल रहा था। एक दासी उसके पास से जल का भरा बड़ा लेकर निकली। राजपुत्र ने कंकड फेंक कर उसके घड़े में छेद कर दिया। दासी रोगे लगी। उसे रोती देख राजपुत्र ने फिर गोली चलाई। दासी सोचने लगी: यदि रक्षक ही भक्षक ही जाये तो पुकार कहाँ की जाये? जल से उत्पन्त अग्नि कैसे बुकायी जाये? यह सोच कर दासी ने कर्दम की गोली से तत्क्षण ही उस घट-लिद्र को स्थिगत कर दिया— ढेंक दिया। इसी तरह संयम में रमण करते हुए भी यदि संयमी का मन योगवश बाहर निकल जाये— भटकने लगे तो वह प्रशस्त परिणाम से उस अगुम संकल्य हवीं लिद्र की चरित्र-जल के रक्षण के लिए शीद्य ही स्थिगत करे।"

## १५. वह मेरी नहीं है और न में ही उसका हूँ ( न सा महं नोवि अहं पि तीसे <sup>ग</sup> ) :

यह घेद-चिन्तन का मूत्र है। लगभग सभी अध्यात्म-चिन्तकों ने भेद-चिन्तन को मोह-त्याग का बहुस बड़ा साधन माना है । इसका प्रारम्भ बाहरी बस्तुओं से होता है और अन्त में यह 'अन्यच्छरीरमन्योऽहम्', यह मेरा द्वारीर मुझसे भिन्न है और मैं इससे भिन्न हूं यहाँ तक पहुंच जाता है। धूणिकार ने भेद को समझाने के लिए रोचक उदाहरण प्रस्तुत किया है। उसका सार इस प्रकार है:

एक विणक्-पुत्र था। उसने स्वी छोड़ प्रवण्या ग्रहण की। वह इस प्रकार घोष करता—"वह मेरी नहीं है और न मैं भी उसका हूं।" ऐसा रटते-रटते वह सोचने लगा— "वह मेरी है, मैं भी उसका हूं। वह मुझ में अनुरक्त है। मैंने उसका त्याग क्यों किया?" ऐसा विचार कर वह अपने उपकरणों को ले उस ग्राम में पहुँचा जहाँ उसकी पूर्व स्त्री थी। उसने अपने पूर्व पित को पहचान लिया पर यह उसे न पहचान सका। विणक्-पुत्र ने पूछा—"अमुक की पत्नी मर चुकी या जीवित है?" उसका विचार था यदि वह जीवित होगी तो प्रव्रया छोड़ दूंगा, नहीं तो नहीं। स्त्री ने सोचा— यदि इसने प्रव्रव्या छोड़ दी तो दोनों संनार में भ्रमण करेंगे। यह सोच वह बोली —"वह दूसरे के साथ चली गई"। वह सोचने लगा— "जो पाठ मुके सिखलाया गया वह ठीक हैं। 'यह मेरी नहीं है और न मैं भी उसका हूं'।" इस तरह उसे पुनः परम संवेग उत्तन्त हुआ। वह बोला — "मैं वापस जाता हूँ।"

चौथे इलोक में कहा गया है कि यदि कभी काम-राग जागृत हो जाये, तो इस तरह विचार कर संयमी संयम में स्थिर हो जाये । संयम में विपाद-प्राप्त आत्मा को ऐसे ही चिन्तन-मंत्र से पुनः संयम में सुप्रतिष्ठित करे ।

#### १६. विषय-राग को दूर करे (विषए ज्ज रागं<sup>घ</sup>)

'राग' का अर्थ है रंजित होना । चरित्र में भेद डाल्ने वाले प्रसंग के उपस्थित होने पर विषय-राग का विनयन करे, उसका दमन करे अर्थात् सन का निग्रह करे ।

## २०. (इच्चेय घ):

मांसादेवीं--- हैमज्ञ० ⊏।१।२६ अनेन एवं शब्दस्य अनुस्वारलोपः---इस सूत्र से 'एवं' सब्द के अनुस्वार का लोप हुआ है ।

१—(क) जि० जू० प४ : बहिद्वा नाम संजमाओ बाहि गच्छइ, कहं ? पुब्बरयानुसरणेणं या भुत्तभोइणो अभुसभोगिणो वा कोङहलर्वासयाए ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ६४ : 'बिहर्धा' बिहः गुरतभोगिनः पूर्वकीडितानुस्मरणादिना अभुक्तभोगिनस्तु कुतूहलादिना मनः —अंतः-करणं निःसरति—निर्गच्छति बिहर्धा —संयमगेहाद्बहिरित्यर्थः ।

२---ठा० ४-१३६; टी० प० १६० : बहिद्धा -- मैथुनम् 1

३ - अ० सू० पृ० ४४; जि० सू० पृ० ८४; हा० टी० प० ६४।

४-- मोहत्यागाष्टकथ् : अयं ममेति मन्त्रोऽय, मोहस्य जगदान्ध्यकृत् । अयमेव हि नज्पूर्वः, प्रतिमन्त्रोऽपि मोहजित् ।।

अध्ययन २: इलोक ५ टि० २१-२५

#### इलोक धः

#### २१. श्लोक ५:

इस इलोक में विषयों को जीतने और भाव-समाधि प्राप्त करने के उपायों का संक्षिप्त विवरण है। इसमें विमन उपाय बताये हैं

- (१) आवापना,
- (२) सीकृमार्य का त्याम,
- (३) द्वेष का उच्छेद और
- (४) राग का दिनयन।

मैथून की उत्पत्ति चार कारणों से मानी गयी है --- (१) मांस-शोधित का उपचय—उसकी अधिवता, (२) मोहनीय क्षमें का उदय, (३) मति—तिहित्यक बुद्धि और (४) तिहित्यक उपयोग । यहाँ इन सबसे बचने के उपाय बतलाये हैं।

## २२. अपने को तस ( आधाववाही क ):

सन का निम्नह उपश्वित शरीर से संभव नहीं होता<sup>है</sup>। अत: सर्वप्रथम कायवळ-निष्कृ का उपस्य बराया गया है<sup>3</sup>---संस और सोणित के उपविश्वको घटाने का मध्ये दिखाया गया है ।

सर्वी-वर्षी में तितिका रखना, शीत-काल में आवरणरहिल होकर आंत सहना, ग्रीष्म-काल में मूर्याशिगुण होकर गर्मी सहना यह सब आतापना तप है । उपलक्षण रूप से अन्य तप करने का भाव भी उसमें समाया हुआ है<sup>8</sup> । इसीटिए 'आयावयाही' का अर्थ है--- 'अपने को तपा' अर्थान् तप कर ।

#### २३. सुकुमारसा ( सोउमल्लं <sup>क</sup> ) :

प्राक्ना में योजमस्ल, सीअमस्ल, सीगगस्ल, सीगुमस्ल -ये चारी रूप मिलते हैं।

जो सुकुमार होता है उसे काम- विषयेच्छा सताने लगती है तथा यह स्त्रियों का काम्य हो जाता है। अतः सौकुमार्य को छोड़ने को आवश्यकता बतलाई है<sup>8</sup>।

## २४. द्वेष-भाव ( दोशं <sup>ग</sup>):

रायम के प्रति अरुचिभाय ल्ष्टणा —अरित को द्वेप कहते हैं । अनिष्ट विषयों के प्रति घुणा को भी द्वेप कहा जाता है । अनिष्ट विषयों में द्वेप का छेदन करना चाहिए और इष्ट विषयों के प्रति मन का नियमन करना चाहिए । राग और द्वेप लये दोनों कर्म-बंध के हेतु हैं । अतः इस पर विजय पाने के छिए पूर्ण प्रयत्न आवश्यक है<sup>द</sup> ।

#### २४. राग-भाव ( रागं ग ) :

इष्ट सब्दादि विषयों के प्रति प्रेम-भाग - अनुराग को राग कहते हैं ।

१—ठा० ४१५८१: चर्जीह ठाणेहि मेहुणसण्णा समुष्पज्जति, तं० चितमंससोणिययाए, मोहणिज्जस्य कम्मस्स उदएण, मतीए, तदट्ठीवओगेणं।

२ — जि॰ चू॰ पृ॰ ६५ : सो य न सक्कइ उवचिषसरीरेण णिग्गहेउं ।

३ —जि० चू० पृ० ८५ : तम्हा कायबलिगगहे इसं सुत्तं भण्णइ ।

४ —(क) जि॰ बू॰ पृ॰ वद: एगमाह ने तज्जाइयाण गहणीत न केवलं आयावयाहि, —उणोदिस्यमिव करेहि।

<sup>(</sup>জ) हा० टी० प० ६५ : 'एकप्रहणे तज्जातीयप्रहण' मितिन्यायाद्यथानुरूपभूनोदरतादेरपि विधिः ।

४ (क) जि० खू० पु० म६ : शुक्रमालभाषो सोकमस्लं, सुकुमालस्य य कामेहि इच्छा भवइ, कमणिज्जो य स्त्रीणां भवति सुकुमालः, तन्हा एवं सुकुमारभावं छड्डेहिति ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ ६५ : सौकुमार्यातकाभेण्या प्रवर्तते योधितां च प्रार्थवीयो भवति ।

६---जि॰ चू॰ पृ॰ व६ : ते य कामा सद्दादयो जिसया तेनु अणिड्वेषु दोसी छिदियन्त्री, इट्वेसु बट्टांसी अस्सो इव अध्या विण-िषयन्त्री :: १ रागो दोसी य कम्मबंधस्स हेउणो भवंति, सन्वययत्तेण से वज्जणिज्जत्ति ।

३०

हु:ख का मूल कामना है । राग-द्वेष कामना की उत्पत्ति के आन्तरिक हेतु हैं । पदार्थ-समूह, देश, काल और सौकुमार्य ये उसकी उत्पत्ति के बाहरी हेतु हैं ।

कास-विजय ही सुख है। इसी दृष्टि से कहा है - 'कामना को ऋांत कर, दुःख अपने आप कांत होगा।'

## २६. संसार (इहलोक और परलोक) में सुखी होगा ( सुही होहिसि संपराए घ

'संपराय' शब्द के तीन अर्थ हैं - संसार, परलोक, उत्तरकाल - भविष्य<sup>9</sup>ा

'संसार में सुखी होगा' ⊹इसका अर्थ है : संसार हु:स्न-बहुल है । पर यदि तू वित्त-समाधि प्राप्त करने के उपर्युक्त उपायों को करता रहेगा तो मुक्ति पाने के पूर्व यहाँ सुखी रहेगा । भावार्थ है ⊹ जब तक मुक्ति प्राप्त नहीं होती तब तक प्राणी को संसार में जन्म-जन्मान्तर करते रहना पड़ता है । इन जन्म-जन्मान्तरों में तू देव और मनुष्य योनि को प्राप्त करता हुआ उनमें सुखी रहेगा । र

घूणिकारों के अनुसार 'संपराय' सब्द का दूसरा अर्थ 'संग्राम' होता है। टीकाकार हरिभद्र सूरि ने मतान्तर के रूप में इसका उल्लेख किया है। यह अर्थ ग्रहण करने से ताल्पर्य होगा--परीपह और उपसर्ग रूपी संग्राम में सुखी होगा--प्रसन्त-मन रह सकेगा। अगर तू इन उपायों को करता रहेगा, राग-द्वेष में मध्यस्थभाव प्राप्त करेगा तो। जब कभी विकट संकट उपस्थित होगा तव तू उसमें विजयी हो सुधी रह सकेगा<sup>3</sup>।

मंहिंदय से मनुष्य विचित्रित हो जाता है। उस समय वह आत्मा की ओर ध्यान न दे विषय-सुख की ओर दौड़ने लगता है। ऐसे संबट के समय संयम में पुन: स्थिर हीने के जो उपाय है उन्हीं का निर्देश इस श्लोक में है। जो इन उपायों को अवनाता है वह आत्म-संग्राम में विजयी हो सुखी होता है।

#### इलोक ६:

# २७. अगंधन कुल में उत्पन्न सर्प ( कुले जाया अगन्धणे ध ) :

सर्प दो प्रकार के होते हैं- गन्धन और अगन्धन । गन्धन जाति के सर्ग वे हैं जो डसने के बाद मन्त्र से आकृष्ट किये जाने पर क्रण से मुंह लगाकर विप को वापस पी लेते हैं। अगन्धन जाति के सर्प प्राण गर्वा देना पसन्द करते हैं पर छोड़े हुए विप को वापस नहीं पीते<sup>४</sup> । अगन्धन सर्प की कथा 'विसवन्त जातक' (क्रमांक ६६) में मिलती है । उसका सार इस प्रकार है:

- १ (क) अ० चू० पृ० ४५: संपराओ संसारो ।
  - . (ख) जि० चू० पृ० ६८: संपरातो —संसारो भण्णइ।
  - (ग) कठोपनिषद् शांकरभाष्यः १.२.६ः सम्पर इयत इति सम्परायः परलोकस्तत्प्राप्तिप्रयोजनः साधनविशेषः शास्त्रीयः साम्परायः ।
  - (घ) हलायुध कोख।
- २---(क) अ० चू० पृ० ४५: संपरायेचि दुब्खबहुले देवमणुस्सेसु सुही भविस्सिस ।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ ६६ : जाव ण परिणेव्वाहिसि ताव तुक्खाउले संसारे सुही देभमणुएसु भविस्ससि ।
  - (ग) हा० टी० प० ६५ : यावदपवर्गं न प्राप्स्यसि तावत्सुखी भविष्यसि ।
- ३ -- (क) अ० चू० पृ० ४४ : अुद्धं वा संपराओ वाबीसपरीसहोवसग्गजुद्धलद्धविजतो परममुही भविस्सिस ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पु॰ द६ : जुलं भण्णइ, जाया रागदोतेनु मण्झत्यो मःविस्ससि तओ (जिय) परीसहसंपराओ सुही भिवस्सिसित ।
  - (म) हा० टी० प० ६५ : 'संवराये' परीसहोपतर्गसंग्राम इत्यन्ये ।
- ४ 🖟 (क) अ० चू० पृ०४३ : गंधणा अगंधणा य सप्पा, गंधणा हीणा, अगंधणा उत्तमा, ते डंकातो विसं न पिबंति मरंता वि ।
  - (অ) जि॰ जू॰ पृ॰ ८७: तत्य नागाणं दो जातीथो —गंधणा य अगंधणा य, तत्य गंधणा नाम ने डसिङण गया मंतेहि आगच्छिया तमेव विसं वणमुहिद्विधा पुणी आवियंति ते, अगंधणा णाम मरणं ववसंति ण य वंतयं आवियंति ।
  - (ग) हा० टी० प० ६५ ।

खाजा खाने के दिनों में, मनुष्य संघ के लिए बहुत-सा खाजा लेकर आये। बहुत-सा (खाजा) बाकी बच गया। स्थितर में लोग कहने लगे,—"भन्ते! जो भिक्षु गांव में गये हैं, उनका (हिस्सा) भी ले लें।" उस समय स्थितर का (एक) बालक शिष्य गांव में गया था। (लोगों ने) उसका हिस्सा स्थितर को दे दिया। स्थितर ने जब उसे खा खिया, तो वह लड़का आगा। स्थितर ने उससे कहा—"आयुष्मान्! मैंने तेरे लिए रखा हुआ खाद्य खा लिया।" वह बोला "भन्ते! मधुर चीज किने अप्रिय लगती है?" महास्थितर को खेद हुआ। उन्होंने निश्चय किया —"अच इसके बाद (कभी) खाजा न खायेंगे।" यह वात भिक्षु संघ में प्रकट हो गई। इसकी चर्चा हो रही थी। शास्ता ने पूर्ज-जन्म कहा— "भिक्षुओं! एक बार छोड़ी हुई चीज को सारिपुत्र प्राण छोड़ने पर भी ग्रहण नहीं करता।" ऐसा कह कर शास्ता ने पूर्ज-जन्म की कथा कही —

पूर्व समय में वाराणसी में (राजा) ब्रह्मदत्त के राज्य करने के समय बोधिसत्त्र एक विष-वैद्य कुल में उत्पन्त हो, वैद्यक से जीविका चलाते थे। एक बार एक देहाती को साँप ने इस लिया। उसके रिश्तेदार देर न कर, जल्दी से वैद्य को बुला लाये। वैद्य ने पूछा — 'दबा के जोर से विष को दूर कर्फ ?' अथवा जिस साँप ने इसा है, उमे चुला कर, उमी के इसे हुए स्थान में विष निकलवाल ?' लोगों ने कहा—-'सर्प को चुला कर विष निकलवाओं।' वैद्य ने साँप को पुला कर पूछा -'इसे तूने इसा है ?' 'हाँ! मैंने ही' साँप ने उत्तर दिया। 'अपने इसे हुए स्थान से तू ही विष को निकाल।' साँप ने उत्तर दिया—'मैंने एक बार छोड़े हुए विष को फिर कभी ब्रहण नहीं किया; सो मैं अपने छोड़े हुए विष को नहीं निकालूँगा।' वैद्य ने लकड़ियाँ मँगवा कर आग बना कर कहा —'यदि! अपने विष को कही निकालूँगा।' वैद्य ने लकड़ियाँ मँगवा कर आग बना कर कहा —'यदि! अपने विष को फिर नहीं निकालता तो इस आग में प्रवेश कर।' सर्प बोना: 'आग में प्रविष्ट हो जाऊँगा, लेकिन एक बार छोड़े हुए अपने विष को फिर नहीं चाटूँगा।' यह कह कर उसने यह गाथा कही:

### धिरत्थु तं विसं दन्तं, यमहं जीवितकारणा । वन्तं पच्चाविमस्सामि, मतम्मे जीविता वरं ॥

'धिक्कार है उस जीवन को, जिस जीवन की रक्षा के लिए एक बार उगल कर में फिर निगलूं। ऐसे जीवन से मरना अच्छा है' यह कहकर सर्प अग्नि में प्रविष्ट होने के लिए तैयार हुआ। वैद्य ने उसे राक, रोगी को औपिंघ से निरोग कर दिया। फिर सर्प को सदाचारी बना, 'अब से किसी को दुःख न देना' यह कह कर छोड़ दिया।

"पूर्व जन्म का सर्प अब का सारिपुत्र है। 'एक बार छोड़ी हुई चीज को सारिपुत्र किसी प्रकार, प्राण छोड़ने पर भी, ग्रहण नहीं करता'. -इस सम्बन्ध में यह उसके पूर्व जन्म की कथा है रे।''

# २८. विकराल ( दुरासयं <sup>ख</sup> ) ः

र्ष्वूणिकार ने 'दुरासयं' शब्द का अर्थ 'दहन-समर्थ' किया है । इसके अनुसार जिसका संयोग सहन करना दुष्कर हो वह दुरासद हैं ।

टीकाकार ने इसका अर्थ 'दुर्गम' किया है। जिसके समीप जाना कठिन हो। उसे दुरासद कहा है<sup>४</sup>। 'विकराल' शब्द दोनों अर्थों की भावना को अभिव्यक्त करता है।

# २६. धूमकेतु (धूमकेउं ख):

षुणि के अनुसार यह 'जोइं'—ज्योति – अग्नि का ही दूसरा नाम है। धूम ही जिसका केतु —चिन्ह हो। उसको। धुमकेतु। कहते हैं और वह अग्नि ही होती है<sup>४</sup>। टीका के अनुसार यह 'ज्योति' सब्द के विद्येषण के खा में प्रयुक्त है और इसका अर्थ है : जो। ज्योति, उल्कादि रूप नहीं पर धूमकेतु, धूमचिन्ह, धूमध्यज्ञ वाली है<sup>६</sup> अर्थात् जिसमें धुआँ निकल रहा है वह अग्नि ।

१--जातक प्र० खं० प्० ४०४।

२-- जातक प्र० खं० पृ० ४०२ से संक्षिप्त।

३ जि० चू० पृ० ८७: दुरासयो नाम डहणसमत्थत्तणं, दुवलं तस्स संदोगो सहिज्जइ दुरासओ तेण ।

४- हा० टी० प० ६५ : 'दुरासदं' दुखेनासाद्यतेऽभिभूयत इति दुरासदस्तं, दुरिभभविषत्वर्थः ।

५—जि० चू० पृ० ८७: जोती अग्गी भण्णइ, घूमो तस्सेव परियायो, केऊ उस्सओ चिधं वा, सो धूमे केतू जस्स भवइ धूमकेऊ।

६--हा॰ टी॰ प॰ ६४ : अग्नि 'धूमकेतुं' धूमिन्ह्नं धूमध्वजं नोल्कादिरूपम् ।

अध्ययन २ : इलोक ७ टि० ३०-३४

#### ३०. बापस धीने की इच्छा नहीं करते ( नेच्छंति वन्तयं भोतुं ग )

प्राण भले ही चर्च जांय पर अगन्यन कुल में उत्पन्न सर्थ विष को वापस नहीं पीता। इस बात का महारा ले राजीभती कहती है: साबु को सीचना चाहिए। अविरत होने पर तथा धर्म को नहीं जानने पर भी केवल कुल का अवलम्बन ले तिर्वञ्च अगन्यन सर्प अपने प्राण देने को तैवार हो जाता है पर वमन पीने जैसा पृणित काम नहीं करता। हम तो मनुष्य हैं, जिन धर्म को जानते हैं फिर भला क्या हमें जाति-कुल के स्वाभिमान को त्याग, परित्यक्त भोगों का पुन: कायरतापूर्वक आधेवन करता चाहिए? हम दारण दुक्त के हेतुपुतत्यक्त-भोगों का फिर से सेवन कैंगे कर सकते हैं?

#### ३१. इलोक ७ से ११:

इक्की तुलना के लिए देखिए । 'उत्तराध्ययन' २२ । ४२, ४३, ४४, ४६, ४६ ।

#### इलोक ७ :

## ३२. हे यद्मानामिन् ! ( जसोकामी क ):

षूणि के अनुसार 'जस्तेकामी' सब्द का अर्थ हैं । हे क्षत्रिय<sup>3</sup> ! हरिभद्र गूरि ने इस बब्द को रोप में क्षत्रिय के आमंत्रण का। सूचक कहा है<sup>8</sup> । डा॰ बॉकोबी ने इसी कारण इसका अर्थ 'lamous knight' किया है<sup>8</sup> ।

अकार का प्रश्लेष मानने पर 'धिरत्यु तेऽजसोकामी' ऐसा पाठ बनता है । उस हालत में हे अयदा:कामिन् ! ऐसा सम्बोधन बनेगा। 'यदा' सब्द का अर्थ संयम भी होता हैं "। अतः अर्थ होगा कहे असंयग के कामी ! विककार है तुसे ।

इस इलोक के पहले चरण का अर्थ इस प्रकार भी किया जा सफता है जहे कामी ! तेरे यंत्र को विक्कार है।

## ३३. क्षणभंगुर जीवन के लिए ( जो तं जीवियकारणा ल ):

जिनदास महत्तर ने इसका अर्थ 'कुशाम्र पर स्थित जल-शिन्दु के समान संचल जीवन के लिए'<sup>द</sup> और हरिषद्र मूरि वे 'असंयमी जीवन के लिए' ेऐसा किया है<sup>ह</sup>ें।

## ३४. इससे तो तेरा मरना श्रेय है ! (सेयं ते मरणं भवे घ):

जैसे जीने के लिए वसन की हुई वस्तु का पुनः भोजन करने से गरना अधिक गौरवपुर्ण होता है वैसे ही परित्यक्त भोगों को भोगने की अपेक्षा मरना ही श्रेयस्कर है ।

१ जि० खू० पृ० द७: साहुणावि चितेयव्वं जद णामाविरएण होऊण धम्मं अयाणमाणेण कुलमवलंबतेण य जीवियं परिच्छत्तं ण य वन्तमाथीतं, किमंगपुण मणुरसेण जिणवदणं जाणमाणेण जातिकुलमत्तणो अणुर्गणितेणं ? तहा करणीयं जेण सद्देण दौसे ण भवद अविय-मरणं अज्झवसियव्वं, ण य सीलविराहणं कुज्जा ।

२-- हा० टी० प० ६५ : यदि तावत्तिर्थञ्चोऽध्यभिमानमात्रादिष जीवितं परित्यजन्ति न च वान्तं भुञ्जते तस्कथमहं जिनवद्यना-भिज्ञो विपाकदारुणान् विषयान् वान्तान् भोक्ष्ये ?

३--- जिउ चूठ पृठ दद: जसोकामिणो खिताया भण्णंति ।

४ - हा० टी० प० ६६ : हे यशस्कामिन्निति सासूर्य क्षत्रियामन्त्रणम् ।

<sup>4</sup> The Uttaradhyayana Sutra P. 118

६ -- (क) जि० चू० पृ० प्रयः अहवा धिरस्थु ते अयसोकामी, गंधलाघवत्थं अकारस्स लोवं काऊणं एवं षढिज्जद्र 'धिरस्थु तेऽजसो-कामी' ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ६६: अथवा अकारप्रश्लेषादयशस्कामिन् !

७ - (क) हा० टी० प० १८८: 'जसं सारक्खमण्यणी (द० ५.२.३६) -- यशःशब्देन संयमोऽभिभीयते ।

<sup>(</sup>ख) भगवती श्रव ४१ उ० १ : तेण भंते जीवा ! कि आयजसेणं उववज्जति ? · · · · आस्मनः सम्बन्धि यशो यशोहेतुत्वाद् यशः - - संयम: आत्मयशस्तेन ।

जि० चू० पृ० दद: जो तुमं इमस्स कुसागजलांबदुचंचलस्स जीवियस्स अट्ठाए ।

६-हा० टी० प० ६६ : 'जीवितकारणात्' असंयमजीवितहेतोः ।

भूखा मनुष्य कष्ट भते ही पाये पर धिवकारा नहीं जा सकता; पर वमन को खानेवाला जीते-जी विक्कारा जाता है। जो शील-भंग करने की अपेक्षा मृत्यु को बरण करता है वह एक बार ही मृत्यु का कष्ट अनुभव करता है, पर अपने गौरव और धर्म भी रक्षा कर लेता है। जो परित्यक्त भोगों का पुन: आसेवन करता है वह अनेक बार धिवकारा जा कर बार-बार मृत्यु का अनुभव करता है। इतना ही नहीं वह अनादि और टीर्घ संसार-अटबी में नाना योनियों में जन्म-मरण करता हुआ बार-बार कष्ट पाता है। अत: मर्यादा का उल्लंघन करने की अपेक्षा तो मरना श्रेयस्कर होता है।

#### इलोक दः

## ३४ में भोजराज की पुत्री (राजीमती) हूँ (अहंच भोयरायस्य · · क):

राजीमती ने रथने मिसे कहा — मैं भोजराज की संतान हूँ और तुम अन्यक-चृष्णि की सन्तान हो । यहाँ 'भोज' और 'अन्यक-वृष्णि' शब्द कुल के वाचक हैं<sup>3</sup>।

हरिभद्र सूरि ने 'भोय' का संस्कृत रूप 'भोग' किया है। शान्त्याचार्य ने इसका रूप 'भोज' दिया हैं । महाभारत श्रीर कौटिलीय अर्थवास्त्र में 'भोज' शब्द का प्रयोग मिलता है। महाभारत और विष्णुपुराण के अनुसार 'भोज' यादवों का एक विभाग है। कृष्ण जिस संघ-राज्य का नेतृत्व करते थे, उसमें यादय, कुकुर, भोज और अन्धक-वृष्णि सम्मिलत थे । जैनागमों के अनुसार कृष्ण उम्रसेन आदि सोलह हजार राजन्यों का आधिपत्य करते थे । अन्धक-वृष्णियों के संघ-राज्य का उल्लेख पाणिन ने भी किया है । वह द्वैध-राज्य था। अन्धक और वृष्णि ये दो राजनैतिक दल यहाँ का शासन चलाने थे। इस प्रकार की शासन-प्रणाली को विरुद्ध-राज्य कहा जाता रहा ।

अन्धर्कों के नेता अकूर थे । उनके दल के सदस्यों को 'अकूरवर्ग्य' और 'अकूरवर्गीण' कहा गया है । वृष्णियों के नेता वासुदेव थे । उनके दल के सदस्यों को 'बामुदेववर्ग्य' और 'वासुदेववर्गीण' कहा गया है<sup>93</sup>ा भोजों के नेता उग्रक्षेन थे ।

# ३६. कुल में गन्धन सर्प ... न हों ( मा कुले गंधणा होमो ग ) :

राजीमती कहती है हम दोनों ही महाकुल में उत्पन्त हैं। जिस तरह गंधन सर्प छोड़े हुए विष को वापस पी लेते हैं, उस तरह से हम परित्यक्त भोगों को पुन: सेवन करनेवाले न हों।

जिनदास महत्तर ने 'मा कुले गंधणा होमों' के स्थान में 'मा कुलगंधिणो होमों' ऐसा विकल्प पाठ बतला कर 'कुलगंधिणों' का अर्थ कुल-पूतना किया है अर्थात् कुल में पूतना की तरह कलंक लगानेवाले न हों 14

१— जि॰ चू॰ पृ॰ ८७ : अणाईए अणवदमो दीहमद्धे संसारकंतारे तासु तासु जाईसु बहूणि जम्मणमरणाणि पार्वति ।

२ - हा॰ टी॰ प॰ ६६: उत्कान्तमर्वादस्य 'श्रेयस्ते मरणं भवेत्' शोभनतरं तव मरणं, न पुनरिदमकार्यातेवनमिति ।

३ — जि॰ चू॰ पृ॰ ६६ : भोगा खत्तियाणं जातिविसेसो भण्णह।

<sup>····</sup>तुमं च तस्त तारिसस्सः अंधयविष्हणो कुले पसूओ समुद्दविजयस्स पुत्तो ।

४- हा० टी० प० ६७; उत्त०: २२.४३ वृ० ।

५—म० भा० शान्तिपर्वः **५१.१४**ः अकूरभोजप्रभवाः ।

६ – कौ० अ० १.६.६ : यथा दाण्डक्यो नाम भोज: कामाद् ब्राह्मणकन्यामभिगम्घमान: सबन्धुराष्ट्रो विननाश ।

७-- म० भा० सभापर्व : १४.३२।

८ विध्युपुराण: ४.१३.७।

म० भा० शान्तिपर्व : ८१.२६ : यादवाः कुकुरा भोजाः, सर्वे चान्धकवृष्णयः ।

त्वय्यायत्ता महाबाहो, लोका लोकेश्वराश्च ये ॥

१० -- अंत० १.१ : तत्थणं बारवर्दं णयरीए कण्हे नामं वासुदेवे राया परिवसद्व ा वलदेव-पामोक्खाणं पंचण्हं महावीराणं, पज्जुण्ण-पामोक्खाणं अद्युद्ठाणं ुकुमारकोडीणं व्यव्यणाए बलवयसाहस्सीणां, व्यग्सेण-पामोक्खाणं सोलसण्हं रायसाहस्सीणं व्या आहेवक्चं जाव पालेमाणे विहरद ।

११— अष्टाध्यायी (पाणिनि): ६.२.३४

१२--आ० चू० ३.११

१३ -- कात्यायनकृत पाणिनि का वार्तिक : ४.२.१०४

१४-- जि॰ चू॰ पृ॰ दह: अहवा कुलगंधिणो कुलपूर्यणा मा भवामो ।

#### अध्ययन २ : क्लोक ६ टि० ३७

#### इलोक ह:

## ३७. हट (हडो ग)

'सूत्रकृताङ्ग' में 'हड' को 'उदक-योनिक', 'उदक-संभव' वनस्पति कहा गया है। वहाँ उसका उल्लेख उदक, अवग, पणग, सेवाल, कलम्बुग के साथ किया गया है । 'प्रज्ञापना' सूत्र में जलहर वनस्पति के भेदों को बताते हुए उदक आदि के साथ 'हढ' का उल्लेख मिलता है । इसी सूत्र में साधारण-शरीरी बादर-वनस्पतिकाय के प्रकारों को बताते हुए 'हड' वनस्पति का नाम आया है । आचाराङ्ग निर्युक्ति में अनन्त-जीव वनस्पति के उदाहरण देते हुए सेवाल, कत्थ, भाणिका, अवक, पणक, किण्णव आदि के साथ 'हढ' का नामोल्लेख है । इन समान उल्लेखों से मालुम होता है कि 'हड' वनस्पति 'हढ' नाम से भी जानी जाती थी।

हरिभद्र सूरि ने इसका अर्थ एक प्रकार की अबद्धमूळ चनस्पति किया है<sup>9</sup> । जिनदास महत्तर ने इसका अर्थ द्रष्ट, तालाब आदि में होनेवाली एक प्रकार की छिन्नमूळ वनस्पति किया है<sup>5</sup> । इससे पता चलता है कि 'हड' बिन। मूल की जलीय वनस्पति है ।

'सुश्रुत' में सेवाल के साथ हट, तृष, पद्मपत्र आदि का उल्वेख है । इससे पता चलता है कि संस्कृत में 'हड' का नाम 'हट' प्रचलित रहा है । यहीं हट से आच्छादित जल को दूषित माना है" । इससे यह निष्कर्ष सहज ही निकलता है कि 'हड' वनस्पति जल को आच्छादित कर रहती है । 'हड' को संस्कृत में 'हट' भी कहा गया है<sup>फ</sup> ।

'हड' वनस्पति का अर्थ कई अनुवादों में घास<sup>६</sup> अथवा वृक्ष<sup>९०</sup> किया गया है। पर उपर्युक्त वर्णन से यह स्पष्ट है कि ये दोनों अर्थ अशुद्ध हैं।

'हट' का अर्थ जलकुम्भी किया गया है<sup>19</sup> । इसकी पत्तियाँ वहुत बड़ी, कड़ी और मोटी होती हैं । ऊपर की सतह मोम जैसी चिकनी होती है । इसलिए पानी में डूबने की अपेक्षा यह आसानी से तैरती रहती है । जलकुम्भी के आठ पर्यायवाची नाम उपलब्ब हैं<sup>98</sup>।

सेवालकत्थभाणियअवए पणए य किनए य हर्छ। एए अणन्तजीवा भणिया अण्णे अणेगविहा॥

कुम्भिका वारिपर्णो च, वारिसूली खमूलिका। आकाशमूली कुतूर्ण, कुमुदा जलवल्कलम्।।

१—सू० २.३.५४ : अहावरं पुरवसायं इहेगतिया सत्ता उदगजोणिया उदगसंभवा जाव कम्मनियाणेणं तत्थवुक्कमा णाणाविह-जोणिएसु उदएसु उदगत्ताए अवगत्ताए पणगत्ताए सेवालत्ताए कलंबुगत्ताए हडत्ताए कसेश्गत्ताए : विउट्टन्ति ।

२-- प्रज्ञा० १४३ : से कि तं जलरुहा ?, जलरुहा अभेगविहा पन्तत्ता, तजहा उदए, अवए, पणए, सेवाले, कलंबुया, हुढे य ।

३—प्रज्ञा० १.४४ : से कि तं साहारणसरीरबादरवणस्सइकाइया ? साहारणसरीरबादरवणस्सइकाइया अणेगविहा पन्नता । तंजहा .....किमिरासि भट्टमुत्था णंगलई पेलुमा इय । किण्हे पउले य हढे हरतणुया चेव लोयाणी ॥६॥

४--आचा० नि० गा० १४१:

५-- हा० टी० प० ६७ : हडो ... अबद्धमूलो वनस्पतिविशेष: ।

६—जि॰ चू॰ दर्ः हढो णाम वणस्सइयिसेसी, सो दहतलागादिषु छिण्णमूलो भवति ।

७ – सुश्रुत (सूत्रस्थान) ४४.७ : तत्र यत् पङ्कशैवालहटतृणपद्मपत्रप्रभृतिभिरवच्छन्तं शशिसूर्य्यकिरणानिलैनीभिजुष्टं गन्धवर्णरसोप-सृष्टञ्च तद्व्यापन्नमिति विद्यात् ।

अाचा० नि० गा० १४१ को टीका : सेवालकत्थभाणिकाऽवक्षयनकिण्वहटादयोऽनस्तजीवा गदिता ।

६—(क) Das. (का॰ वा॰ अभ्यञ्कर) नोट्स पृ० १३: The writer of the Vritti explains it as a kind of grass which leans before every breeze that comes from any direction.

<sup>(</sup>ख) समी सांजनो उपदेश (गो० जो० पटेल) पृ० १६: ऊंडां मूल न होवाने कारणे वायुथी आम तेम फॅकाता 'हड' नामना घास…।

१०---दश० (जी० घेलाभाई) पत्र ६ : हड नामा वृक्ष समुद्रनें कीनारे होय छे । तेनुं मूल बराबर होतूं नथी, अने माथे भार घणी होय छे अने समुद्रने किनारे पवननुं जोर घणुं होवाथी ते वृक्ष उखडीने समुद्रमा पडे अने त्यां हेराफेरा कर्या करे।

११—सुश्रुत० (सूत्रस्थान) ४५.७ : पाद-टिप्पणी न० १ में उद्धृत अंश का अर्थ : — हटः जलकुम्भिका, असूमिलग्नमूलस्तृणविशेषः इत्येके । १२ — शा० नि० पृ० १२३० :

## ३८. अस्थितात्मा हो जायेगा ( अद्ठियप्पा भविस्ससि <sup>घ</sup> ) :

राजीमती इस क्लोक में जो कहती है उसका सार इस प्रकार है : हड वनस्पति के मूल नहीं होता । वायु के एक हल्के से स्पर्श से ही यह वनस्पति जल में इधर-उधर बहने लगती है । इसी तरह यदि तू दृष्ट-नारी के प्रति अनुराग करने लगेगा तो संयम में ग्रबद्धमूल होने से तुफे संसार-समुद्र में प्रमाद-पवन से प्रेरित हो इथर-उधर भव-भ्रमण करते रहना पड़ेगा ।

पृथ्वी अनन्त स्वी-रत्नों से परिपूर्ण है। जहाँ-तहाँ स्वियाँ दृष्टिगोचर होंगी। उन्हें देख कर यदि तू उनके प्रति ऐसा भाव (अभिलापा, अभिप्राय) करने लगेगा जैसाकि तू मेरे प्रति कर रहा है तो संयम में अबद्धमूल हो, श्रमण-गुणों से रिक्त हो, केवल द्रव्यिलगधारी हो जायेगा ।

#### इलोक १०:

# ३९. सुभाषित ( सुभासियं <sup>ख</sup>):

यह बचन (बयगं) का विशेषण है। इसका अर्थ है  $\rightarrow$ अब्दे कहे हुए। राजीमती के बचन संसार-भय से उद्धिम करनेवाले $^3$ , संवेग  $\rightarrow$ वैराय्य उत्पन्न करनेवाले हैं $^5$ अतः सुभाषित कहे गये हैं।

#### क्लोक ११:

## ४०, संबुद्ध, पण्डित स्रोर प्रतिवक्षण ( संबुद्धा पंडिया पविय<del>व</del>लणा <sup>क ख</sup>) :

प्रायः प्रतियों में 'संबुद्धा' पाठ मिलता है । 'उत्तराध्ययन' सूत्र में भी 'संबुद्धा' पाठ ही है<sup>४</sup> । पर चूर्णिकार ने 'संपण्णा' पाठ स्वीकार कर व्याख्या की है ।

चूर्णिकार के अनुसार 'संप्राज्ञ' का अर्थ है --प्रज्ञा --बुद्धि से सम्पन्त । 'पण्डित' का अर्थ है --परित्यक्त भोगों के प्रत्याचरण में दोषों को जाननेवाला । 'प्रविचक्षण' का अर्थ है --पाप-भीठ --जो संसार-भय से उद्धिग्त हो योड़ा भी पाप करना नहीं चाहता ।

हरिभद्र सूरि के सम्मुख 'संबुढ़ा' पाठ वाली प्रतियाँ ही रहीं । उन्होंने निम्न रूप से व्याख्या की है : 'संबुढ़'—'बुढ़् बुद्धिमान् को कहते हैं । जो युद्धिमान् सम्यक्-दर्शन सहित होता है, यह संबुद्ध कहलश्ता है । विषयों के स्वभाव को जाननेवाला सम्यक्-द्यष्टि—'संबुद्ध' है । 'पण्डित'—जो सम्यक्-ज्ञान से सम्पन्न हो । 'प्रविचक्षण'—जो सम्यक्-चारित्र से युक्त हो<sup>६</sup> ।

हरिभद्र सूरि के सम्मुख चूणिकार से प्रायः मिलती हुई व्याख्या भी थी, जिसका उल्लेख उन्होंने मतान्तर के रूप में किया है"।

# ४१. पुरुषोत्तम ( पुरिसोत्तमो घ ) :

प्रश्न है ---प्रव्रजित होने पर भी रथनेमि विषय की अभिलाषा करने लगे फिर उन्हें पुरुषोत्तम क्यों कहा गया है ? इसका उत्तर

- १—हा० टी० प० ६७ : सकलढु:खक्षयनिबन्धनेषु संयमगुगेष्य (प्रति) बद्धमूलस्यात् संसारसागरे प्रमादयवनप्रेरित इतश्चेतश्च पर्यटिष्यसीति ।
- २---जि० चू० पृ० ६१: हढो ''वातेण य आइद्धो इओ इओ य निज्जइ, तहा तुर्माप एवं करेंतो संजमे अबद्धमूलो समणगुणपरिहीणो केवलं दर्वालगधारी भविस्सिस :
- ३-- जि० चू० पृ० ६१ : संसारभउन्वेगकरेहि वयगेहि ।
- ४-- हा० टी० प० ६७ : 'सुभाषितं' संवेगनिबन्धनम् ।
- ५--- उत्त० २२.४६।
- ६—जि० चू० पृ० ६२: संपण्णा णाम पण्णा—बुद्धी मण्णइ, तीय बुद्धीय उववेता संपण्णा भण्णंति ।
- ७ जि॰ चू॰ पृ॰ ६२: पंडिया णाम चलाण भोगाणं पडियाइणे जे दोसा परिजाणंती पंडिया।
- ह जि॰ चू॰ पृ॰ ६२ : पविक्खणा णामावज्जभीरू भण्णंति, वज्जभीरुणो णाम संसारभउव्विग्गा थोवमवि पावं णेच्छंति ।
- १---हा० टी० प० ६६: 'संबुद्धा' बुद्धिमन्तो बुद्धाः सम्यग्-दर्शनसाहचर्येण दर्शनैकीभावेन वा बुद्धाः संबुद्धाः विदित्तविषयस्वभावाः, सम्यग्दृष्टयः ''पण्डिताः---सम्यक्तानवन्तः प्रविचक्षणाः---चरणपरिणामवन्तः ।
- १०--हा० टी०प० ६६: अन्ये तु व्याचक्षते--संबुद्धाः सामान्येन बुद्धिमन्तः पण्डिता वान्तभोगासेवनदोषज्ञाः प्रविचक्षणा अवद्यभीरवः ।

इस प्रकार है: मन में अभिलाषा होने पर कापुरुष अभिलाषा के अनुरूप ही चेष्टा करता है पर पुरुषार्थी पुरुष मोहोदय के वश ऐसा संकल्प उपस्थित होने पर भी आत्मा को जीत लेता है —उसे पाप से वापस मोड़ लेता है। गिरती हुई आत्मा को पुनः स्थिर कर रथनेमि ने जो प्रवल पुरुषार्थ दिखाया उसी कारण उन्हें पुरुषोत्तम कहा है। राजीमती के उपदेश को मुन कर धर्म में पुनः स्थिर होने के बाद उनकी अथस्था का चित्रण करते हुए लिखा गया है: "मनगुष्त, वचनगुष्त, कायगुष्त तथा जितेन्द्रिय हो उन दृष्त्रती रथनेमि ने निश्चलता से जीवन-पर्यत्त श्रमण-धर्म का पालन दिया। उग्र तप का आचरण कर वे केवलज्ञानी हुए और सर्व कमों का क्षय कर अनुत्तर सिद्ध-गति को प्राप्त हुए ।" इस कारण से भी वे पुरुषोत्तम थे।

१-- उत्त० २२.४७,४८ :

मणगुत्तो वयगुत्तो, कायगुत्तो जिइन्दिओ। सामण्णं निच्चलं फासे, जावज्जीवं दढव्वओ।। उग्गं तवं चरिताणं, जाया दोणि वि केवली। सञ्चं कम्मं खवित्ताणं, सिद्धि पत्ता अणुत्तरं।।

# तइयं अ**ज्झयणं** खुड्डियायारकहा

# तृतीय अध्ययन क्षुल्लिकाचारकथा

#### आमुख

समूचे ज्ञान का सार स्राचार है। धर्म में जिसकी धृति नहीं होती उसके लिए श्राचार श्रौर श्रनाचार का भेद महत्व नहीं रखता। जो धर्म में धृतिमान् है वह ग्राचार को निभाता है ग्रीर ग्रनाचार से बचता है । निष्कर्ष की भाषा में ग्रहिंसा ग्राचार श्रीर हिंसा ग्रनाचार है। शास्त्र की भाषा में जो चनुष्ठान मोक्ष के लिए हो या जो व्यवहार शास्त्र-विहित हो वह चाचार है घौर शेष ग्रनाचार ।

याचरसीय वस्तु पाँच हैं - ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप ग्रौर वीर्य । इसलिए ग्राचार पाँच वनते हैं - ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चरित्राचार, तप-ग्राचार ग्रौर वीर्याचार<sup>र</sup>।

श्राचार से श्रात्मा संयत होती है या जिसकी श्रात्मा संयम से सुस्थित होती है वही श्राचार का पालन करता है। संयम की स्थिरता ग्रौर ग्राचार का गहरा सम्बन्ध है। ग्रनाचार ग्राचार का प्रतिपक्ष है। ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप श्रौर वीर्य का शास्त्र-विवि के प्रतिकृत जो श्रनुष्ठान है वह श्रनाचार है । मूल संख्या में ये भी पाँच हैं । विवक्षा-भेद से ग्राचार श्रौर श्रनाचार – इन दोनों के श्रनेक भेद हैं ।

'ग्रनाचार' का ग्रथं है प्रतिषिद्धि-कर्म, परिज्ञातन्य -- प्रत्याख्यातन्य-कर्म या ग्रनाचीर्गा-कर्म । ग्राचार धर्म या कर्तव्य है श्रीर भ्रनाचार ग्रधर्म या ग्रक्तेव्य ।

इस ग्रध्ययन में भ्रनाचीएों का निषेध कर म्राचार या चर्या का प्रतिपादन किया है, इसलिए इसका नाम 'म्राचार कथा' है। इसी सूत्र के छडे अध्ययन (महाचार-कथा) की अपेक्षा इस अध्ययन में आचार का संक्षिप्त प्रतिपादन है, इसलिए इसका नाम 'क्षुल्लिकाचार-कथा' है<sup>ड</sup>।

सूत्रकार ने संख्या-निर्देश के विना ग्रनाचारों का उल्लेख किया है। जूिंसहय तथा वृत्ति में भी संख्या का निर्देश नहीं है। दीपिकाकार चीवन की संख्या का उल्लेख करते हैं<sup>\*</sup>। इस परम्परा के अनुसार निर्ग्रन्थ के चौवन अनाचारों की तालिका इस प्रकार वनती है :

- १ औद्देशिक (साधु के निमित्त बनाये 👚 गये जाहारादि का लेना)
- २ -- क्रीतकृत (साधु के निमित्त क्रीत वस्तु का लेना)
- ३—नित्याग्र (निमन्त्रित होकर नित्य आहार लेना)
- ४ अभिहृत (दूर से लाये गये आहार ६ वीजन (पंखादि से हवा लेना)
  - आदि ग्रह्मा करना)
- <u> ५ -- रात्रि-भोजन</u>

६— स्नान

- ७- गन्ध-विलेपन
- मास्य (माला आदि घारण करना)
- १०--सन्निध (खाद्य, पेय आदि वस्तुओं का संग्रह कर रखना)
- ११ गृहि-अमत्र (गृहस्थ के पात्र में भोजन)
- १२ राज-पिण्ड (राजा के घर का आहार ग्रहण)
- १—(क) अ० चू० पृ० ४६ : धम्मे धितिमतो आयारसुट्ठितस्स फलोवदरिसणोवसंहारे ।
  - (ख) अ० चू० पृ० ४६ : इदाणि तु विसेसो णियमिज्जति धिती आयारे करणीय ति ।
  - (ग) जि॰ चू॰ पृ॰ ६२ : इदाणि दढिधितियस्स आयारो भाणितव्वो, अहवा सा धितो कहि करेय्या ?, आयारे ।
  - (घ) हा॰ टी॰ प॰ १०० : इह तु सा धृतिराचारे कार्या नत्वनाचारे, अयमेवात्मसंयमोपाय इत्येतदुच्यते, उक्तञ्च-''तस्यात्मा संयतो यो हि, सदाचारे रतः सदा।

स एव धृतिमान् धर्मस्तस्यैव च जिनोदितः॥"

- २—(क) ठा० ४.१४७ : पंचिवधे आयारे पं० तं० णाणायारे दंसणायारे चरित्तायारे तवायारे वीरियायारे ।
  - (ख) नि० गा० १८१: दंसणनाणचरित्ते तवआयारे य वीरियायारे। एसो भावायारो पञ्चिबहो होइ नायव्वो ॥
- ३-- नि० गा० १७८ : एएसि महंताणं पडिवक्से खुड्डया होति ॥
- ४-दी० पृ० ७ : सर्वमेतत् पूर्वोक्त चतुःपञ्चाञाङ्क्रे दिभाग्नमोहेशिकादिकं यदनन्तरमुक्तं तत् सर्वमनाचरितं ज्ञातव्यम् ।

अध्ययन ३ : आमुख

| १३ किमिच्छक (क्या चाहिए ? ऐसा           | २७                | ्रगृहि-निषद्या (गृही के घर बैठना)     | ३६सचित्त वीज               |
|-----------------------------------------|-------------------|---------------------------------------|----------------------------|
| पूछ कर दिया हुआ आहार आदि)               | २५                | ्गात्र-उद्वर्तन (शरीर मालिश)          | ४० - सचित्त सौवर्चल लवग    |
| १४ – संबाधन (शरीर-मर्दन)                | २१-               | गृहि-वैधातृत्य (गृहस्थ की सेवा)       | ४१ सचित्त सैंधव लवण        |
| १५ - दंत-प्रधादन (दांतों को धोना)       |                   | आजीववृत्तिता (शिल्प आदि से            | ४२- सचित्त लवण             |
| १६ संपृच्छन (गृहस्थों से सावद्य प्रश्त) |                   | आजीविका)                              | ४३ सचित्त रुमा लवण         |
| १७—-देह-प्रलोकन (आईने आदि में शरीर      | 38                | तुप्तानिर्दृतभोजिस्य (अनिर्दृत स्नान- | ४४ सचित्त सामुद्र लवण      |
| देखना)                                  | •                 | पान )                                 | ४५ - सचित्त पांझुआर स्वर्ण |
| १८ – अष्टायद (शतरंज खेलना)              | ३२                | ्<br>आतुर-स्मरण अथवा आतुर-शरण         | ४६ - सचित्त कृष्ण लवण      |
| १६ — नालिका (खूत विशेष)                 |                   | (पूर्वभोगों का स्मरण अथवा             | ४७ – धूमनेत्र (धूम्रपान)   |
| २० — छन्न-धारण                          |                   | चिकित्सालय में शरण नेना)              | ४८ वमन                     |
| २१ चिकित्सा                             | ३३.               | ्<br>सचित्रः मुळक                     | ४३ वस्तिकर्म               |
| २२ जगानह पहनना                          | 38-               | सचित्त शृंगवेर (अदरक)                 | ५० - विरे <b>चन</b>        |
| २३ – अन्नि-समारम्भ                      | ĘŲ.               | सचित्त इक्षु-खण्ड                     | ५१ अंजन                    |
| २४                                      | , <b>,</b><br>3 € | सचित कन्द                             | <b>५२</b> दन्तवन           |
| आहार लेना)                              |                   | मचित्त गुरु                           | <b>५३ गात्राभ्यङ्ग</b>     |
| २५— जासंदी का व्यवहार                   | <b>३</b> ७        | •                                     | •                          |
| २६ — पर्येच्छ (परुंग का व्यवहार)        | ३८                | सचित्त फल                             | ५४ विभूपा ।                |

अनाचारों को मंख्या बावन अथवा तिरपन होने की परम्पराएँ भी प्रचलित हैं । बावन और तिरपन की मंख्या का उब्लेख पहले-पहल किसने किया, यह अभी जोध का विषय है।

तिरपन की परम्परावाले 'राजपिण्ड' ग्रौर 'कि.मिन्छक' को एक मानते हैं। बाबन की एक परम्परा में 'ग्रासन्दी' ग्रौर 'पर्यञ्क' तथा 'गात्राभ्यञ्क' ग्रौर 'विभूषसा' को एक-एक माना गया है। इसकी दूसरी परम्परा 'गात्राभ्यञ्क' ग्रौर 'विभूषसा' को एक मानने के स्थान में लवसा को 'सैंधव' का विशेषसा मान कर दोनों को एक ग्रनाचार मानती है।

इस प्रकार उक्त चार परम्पराएँ हमारे सामने हैं । इनमें संख्या का भेद होने पर भी तत्वतः कोई भेद नहीं है ।

परन्तु श्रागम के छठे श्रध्ययन में प्रथम चार श्रनाचारों का संकेत 'श्रकल्प्य' शब्द द्वारा किया गया है<sup>3</sup>। वहीं केवल 'पिलियंक' शब्द के द्वारा श्रासंदी, पर्येङ्क, मंच, श्राशालकादि को संगृहीत किया गया है<sup>3</sup>। इसके श्राधार पर कहा जा सकता है कि उपर्युक्त श्रनाचारों में कुछ स्वतन्त्र हैं श्रोर कुछ उदाहरशास्त्रकृष । सौवर्चल, सैंधव श्रादि नमक के प्रकार स्वतन्त्र श्रनाचार नहीं किन्तु सचित्त लवशा श्रनाचार के ही उदाहरसा हैं।

इसी तरह सचित्त मूलक, मृंगवेर, इक्षु-खण्ड, कन्द, मूल, फल, बीज ग्रादि सचित्त वनस्पति नामक एक श्रनाचार के ही उदाहररा

१—अगस्त्यसिह चूणि के अनुसार अनाचारों की संख्या ५२ बनती है, क्योंकि इन्होंने राजपिण्ड और किमिच्छक को तथा सैंघव और लवण को अलग-अलग न मानकर एक-एक माना है ।

जिनदास चूर्णि के अनुसार भी अनाचारों की संख्या ५२ ही है। इन्होंने राजिपिण्ड और किमिच्छक को एक न मानकर अलग अलग माना है तथा सैंधव और लवण को एवं गात्राभ्यङ्ग और विभूषण को एक-एक माना है।

हरिभद्रसूरि एवं सुमितसाधु सूरि के अनुसार अनाचारों की संख्या ५३ बनती है। इन्होंने राजिपण्ड और किमिच्छक को एक तथा सैंधव और लवण को अलग-अलग माना है।

आचार्य आत्मारामजी के अनुसार अनाचारों की संख्या ५३ हैं। इन्होंने राजिपण्ड और किमिच्छक को अलग-अलग मान सैंधव और लवण को एक माना है।

२—दश० ६.८, ४८-५०।

३—-दश० ६.८, ४४-४६।

अध्ययन ३: आमुख

कहे जा सकते हैं। सूत्र का प्रतिपाद्य है -सजीव नमक न लेना, सजीव फल, बीज श्रौर शाक न लेना। जिनका श्रधिक व्यवहार होता था उनका नामोल्लेख कर दिया गया है।

सामान्यतः सभी सचित्त वस्तुर्यो का ग्रहरण करना श्रनाचार है । ऐसी दृष्टि से वर्गीकरण करने पर श्रनाचारों की संख्या कम भी हो सकती है ।

'सूत्रकृताङ्ग' में धोयरा (वस्त्र ग्रादि धोना), रयरा (वस्त्रादि रँगना), पामिच्च (साधु को देने के लिए उधार लिया गया लेना), पूय (ग्राधाकर्मी ग्राहार से भिला हुपा लेना), कप्रकिरिए (ग्रसंपम ग्रनुष्ठान की प्रगंसा), पिसराायतरासि (ज्योतिव के प्रश्नों का उत्तर), हत्यकम्म (हस्तकमें), विवाय (विवाद), परिकरियं (परस्पर की क्रिया), परवत्य (गृहस्य के वस्त्र का व्यवहार) तथा गामकुमारियं किंहुं (ग्राम के लड़कों का खेल) ग्रादि निर्ग्रन्थ के लिए वर्ज्य हैं । वास्तव में ये सब ग्रानार हैं।

इससे यह सिद्ध होता है कि ग्रनाचारों की जो तालिका प्रस्तुत ग्रागम में उपलब्ध है वह म्रन्तिम नहीं, उदाहरसम्बरूप ही है। ऐसे ग्रन्य ग्रनाचार भी हैं जिनका यहाँ उल्लेख नहीं पाया जाता किन्तु जो ग्रन्थत्र उल्लिखित थौर वीजत हैं। विवेकपूर्वक सोचने पर ऐसी बातें सहज ही समक्ष में ग्रा सकती हैं, जिनका ग्रनाचार नाम से उल्लेख भले ही न हो पर जो स्पष्टतः ही ग्रनाचार हैं।

अमस्त्यसिंह स्थविर ने औद्देशिक से लेकर विभूषा तक की प्रवृत्तियों को अनाचार मानने के कारणों का निर्देश किया है। वे इस प्रकार हैं

|             | अनाचार           |             | कारण                                                                 |
|-------------|------------------|-------------|----------------------------------------------------------------------|
| ₹.          | औहें शिक         |             | जीववध ।                                                              |
| ٦.          | क्रीतकृ <b>त</b> | _           | अधिकरण ।                                                             |
| ₹.          | नित्याग्र        |             | मुनि के लिए भोजन का समारंभ ।                                         |
| ٧.          | आहृत             | _           | षट्जीवनिकाय का वध ।                                                  |
| ሂ.          | रात्रिभवत        |             | जीववध ।                                                              |
| Ę.          | स्नान            | <del></del> | विभूषा और उत्प्लावन ।                                                |
| ৬.          | गंध माल्य        | _           | सूक्ष्म जीवों की घात और लोकापवाद ।                                   |
| <b>ς</b> ,  | वीजन             |             | संपारितम वायुका वध ≀                                                 |
| ٤.          | सन्निध           | _           | पिपीलिका आदि जीवों का वध ।                                           |
| <b>१०.</b>  | गृहस्थ का भाजन   |             | अय्कायिक जीवों का वय, कोई हरण कर लेया नष्ट हो जाए तो दूसरा           |
|             |                  |             | दिलाना होता है।                                                      |
| ११.         | राजपिड           | _           | भीड़ के कारण विराधना, उत्कृष्ट भोजन के प्राप्त होने से एपणा का घात । |
| १२.         | मदेन             |             | सूत्र और अर्थ की हानि।                                               |
| <b>१</b> ३. | दंतधावन          |             | विभूषा ।                                                             |
| १४.         | संप्रश्न         |             | पाप का अनुमोदन ।                                                     |
| १४.         | संलोकन           |             | ब्रह्मचर्य का घात ।                                                  |
| १६.         | <b>चू</b> त      |             | म्रहण का अदत्त, लोकापवाद ।                                           |

१-- मू० १.६.१२ : धावणं रयणं चेव, वमणं च विरेयणं ।

" १४: उद्देसियं कीयगडं, पामिच्चं चेव आहडं ।

पूर्ति अणेसणिज्जं च, तं विज्जं ! परिजाणिया ॥

'' १६: संपसारी कयकिरिए, पसिणायतणाणिय ।

" १७: हत्थकम्मं विवायं च, तं विज्जं ! परिजाणिया ॥

'' " १८ : परिकरियं अन्तमन्तं च, तं विज्जं ! परिजाणिया ॥

" २०: परवत्थं अचेलोऽवि, तं विक्रां ! परिजाणिया ॥

" "२६: बामकुमारियं किड्डं, णाइवेलं हसे मुणी ।।

अध्ययन ३ : आमुख

|             | (                                       |      |                                             |
|-------------|-----------------------------------------|------|---------------------------------------------|
| १७.         | नालिकाचूत                               | _    | ग्रहण का अदत्त, लोकापवाद ।                  |
| १≒.         | ন্তর                                    |      | लोकापवाद, अहंकार ।                          |
| 98.         | चिकित्सा                                |      | सूत्र और अर्थ की हानि ।                     |
| २०.         | उपानत                                   |      | गर्व आदि ।                                  |
| २१.         | अग्निसमारंभ                             | _    | जीववध ।                                     |
| २२.         | शय्यातरपिंड                             |      | एषणा दोष ।                                  |
| २३.         | आसन्दी और पर्यं ङ्क                     |      | शुषिर में रहे जीवों की विरादना की संभावना । |
| २४.         | गृहान्तरनिपद्या                         |      | ब्रह्मचर्य की अगुन्ति, शंका आदि दोप।        |
| २५.         | गात्र-उद्वर्तन                          |      | विभुषा ।                                    |
| २६.         | मृहिबैयापृत्य                           |      | अधिकरण ।                                    |
| <b>૨</b> ૭. | आजीवतृत्तिता                            | _    | आसरित ।                                     |
| २८.         | तप्तानिह <sup>°</sup> तभो <b>जि</b> त्व |      | जीववव !                                     |
| २१.         | आतुरस्मरण                               |      | दीक्षा त्याग ।                              |
| ₹◊.         | मूल आदि का ग्रहण                        |      | वनस्पति का घात ।                            |
| ₹१.         | सौबर्चेत आदि नमक का ग्रहण               | - ·- | पृथ्वीकाय का विघात ।                        |
|             |                                         |      |                                             |

उत्समें-विधि से —सामान्य-निरूपण की पद्धित से यहाँ जितने भी घ्रग्राह्म, ग्रमीग्य, श्रकरणीय कार्य बताये गये हैं वे सारे ग्रनाचार हैं। श्रपबाद-विधि के अनुसार विशेष परिस्थिति में कुछेक ग्रनाचीर्ण ग्रनाचीर्ण नहीं रह जाते। जो कार्य मूलतः सावद्य हैं या जिनका हिंसा से प्रत्यक्ष सम्बन्ध है, वे हर परिस्थिति में ग्रनाचीर्ण हैं, जैसे सिचत्त-भोजन, रात्रि-भोजन ग्रादि। जिनका निपेध विशेष विशुद्धि या संयम की उग्र साधना की दृष्टि से हुमा है वे विशेष परिस्थिति में श्रनाचीर्ण नहीं रहते, जैसे — गृहान्तर-निपद्या श्रह्मचर्य की दृष्टि से तथा दूसरों के मन में श्रङ्कान पड़े इस दृष्टि से श्रनाचार है। रुग्णावस्था, वृद्धावस्था ग्रादि में ब्रह्मचर्य भङ्ग ग्रथवा दूसरे के शंका की संभावना न रहने से स्थितर के लिए यह ग्रनाचार नहीं हैं। ग्रांजन-विभूषा शृङ्कार की दृष्टि से हर समय ग्रनाचार है पर नेत्र-रोग की ग्रवस्था में यह ग्रनाचार नहीं हैं। ग्रांच्य के लिए वसन, विश्वकर्म, विरेचन ग्रनाचार हैं, रुग्णावस्था में यह ग्रनाचार नहीं है। ग्रांभा या गौरव के लिए छत्र-धारण ग्रनाचार है। ग्रांत्य ग्रादि के निवारण के लिए भी इसका व्यवहार ग्रनाचार है, पर स्थविर के लिए नहीं ।

विभूषा । १

निर्युक्तिकार के अनुसार यह अध्ययन नवें पूर्व की तीसरी आचार वस्तु से उद्धृत है<sup>8</sup>।

धूपन आदि

३२.

कारण विनां साधव्यां, काजल घाले आंख्यां रे माहि कें। अणाचारणी त्यांनें कही, दसवीकालक तीजा अधेन रे माहि कें।।

छत्तं वा कह्यों छें ते तो छत्तरडो रे, ते कंबलादिक नों कर राखे ताम रे। ते राखे छे सीतापादिक टालवा रे, और मूतलब रो नहीं छे कांम रे।।

१—अ० चू० प० ६२, ६३: उद्देसियादि विभूषणंतं अणायरणकारणाणि - उद्देसिते सत्तवहो, कीतकडे गवादि अहिकरणं, णीताए तदहुमुपक्खडणं, आहडे छक्कायवहो, रातिभत्ते सत्तविराहना, सिणाणे विभूसाउप्पीलावणादि, गंध-मल्ले, सुहुमघाय-उड्डाहा, बीयणे संपादिम-वायुवहो, सिण्णहीए पिपीलियादिवहो, गिहिमत्ते आउक्कायवहो, हिय-णट्टे य द्वावणं, रायिण्छे संबाहेण विराहणा उक्कोसलंभे य एषणा-घातो, सवाहणे सुत्त-अत्यपलिसंथो (अ) तब्भावणं च (दंतपथोवणे) दंत-विभूसा, सम्युच्छणे पावाणुमोदणं, संलोयणेण बंभपीड़ा, अट्ठावय-णालीयाए गेण्हणादत्तो उड्डाहो य, छत्ते उड्डाहो गव्वो य, तिगिच्छे सुत्त-अत्यपलिसंथो, उवाहणाहि गव्वादि, जोतिसमारम्भे कायवहो, सेच्जातर-पिछे एसणा दोसा, आसंदी-पिवयंकेसु सुसिरदोसा, गिहंतरणिसेज्जाए अगुत्ती बंभचेरस्स संकादतो य, (गाउवट्टणाए गायविभूसा) गिहिणो वेताविष्ठए अहिकरणं, आजीविवत्ती अणिस्तंगता, तत्तानिव्युडभोइयत्ते सत्तवहो, आउरसरणे उप्पव्वावणादि, मूलादिग्गहणे वणस्सित्वातो, सोवच्चलादीणं पुडविकायवहो, धूवणादि विभूसा। एते दोसा इति ।

२ -- दश० ६.५६ : तिण्हमन्नयरागस्स निसेज्जा जस्स कप्पइ । जराए अभिभूष्यस्य वाहियस्स तवस्सिणो ॥

३—भिक्षु-ग्रन्थ० (प्र० ख०), पृ० ३४१; निन्हवरास १.६२ :

४-- भिक्षु-ग्रन्थ० (प्र० ख०) पृ० ३१३ जिनाख्या री चौपई ५.१५ :

५--- नि० गा० १७ : अवसेसा निज्जूढा नवमस्स उ तइयवत्थूओ ।

तइयं अज्ञयणं : तृतीय अध्ययन

खुड्डियायारकहाः क्षुल्लिकाचार-कथा

संस्कृत छाया

१—संजमे सुहिअःपाणं संयमे सुस्थितात्मनां विष्पसुक्काण ताइणं। विष्रमुक्तानां त्रायिणाम्। तेसिमेथमणाइण्णं तेषामेतदनाश्चीर्णं निग्गंथाण महेसिणं॥ निर्वन्थानां महर्षोणाम् ॥१॥

मूल

जो संयम में सुस्थितात्मा हैं,<sup>1</sup> जो विध-मुक्त है<sup>2</sup>, बाता हैं<sup>3</sup>,—उन निर्धन्थ<sup>3</sup> महर्षियों<sup>2</sup>

के छिए' ये (निम्नलिखित) अनाचीर्ण हैं' (अग्राह्य हैं, असेव्य हैं, अकरणीय हैं)-⊸

हिन्दी अनुवाद

औद्देशिकं कीतकृतं २—उद्देसियं कीयगडं नित्याग्रमभिहृतानि चा नियागमभिहडाणि य । रात्रिभक्तं स्नानं च सिणाणे राइभत्ते य वीयणे ॥ गन्धमाल्ये वीजनम् ॥२॥ गंधमल्ले

औहेशिक — निर्मत्य के निमित्त बनाया
गया। कीतकृत — निर्मत्य के निमित्त
खरीदा गया।। नित्याप्र — आदरपूर्वक
निमन्दित कर प्रतिदिन दिया जाने वाला।
अभिहृत । निर्मत्य के निमित्त दूर से
सम्मुख लाया गयाआहार आदि लेना। रात्र —
भक्त — रात्र – मोजन करना। स्नान ।
नहाना। गंध — गंध सूँचना या गन्ध द्रव्य
का विलेपन करना। माल्य अन्ता।।

गिहिमत्ते य संनिधिगृ ह्यमत्रं च ३---सन्निही किमिच्छकः। किमिच्छए । रायपिंडे राजपिण्ड: दंतपहोयणा य संबाहणा दन्तप्रधावनं सम्बाधन देहप्रलोकनं देहपलोयणा य ॥ च ॥३॥ संपुच्छणा संप्रच्छन

सन्तिश्वि -- खाध-वस्तु का संग्रह
करना -- रात-वासी रखना । गृहि-अमत्र -- गृहस्थ के पात्र में भोजन करना । राजिपण्ड -- मृधीभिषिक्त राजा के घर से भिक्षा लेना । किमिच्छक -- 'कौन बया चाहता है ?' यों पूछ कर दिया जानेवाला राजकीय-भोजन आदि लेना । संग्रच्छन -- खांत पखारना । संग्रच्छन -- खतंत पखारना । संग्रच्छन -- खरीर के अवयवों को पोंछना ) । देह- प्रलोकन रूप -- दर्षण आदि में शरीर देखना ।

88

अध्ययन ३: इलोक ४-८

४—ग्रद्वावए य नालीय छत्तस्स य धारणद्वाए। तेगिच्छं पाणहा पाए समारंभं च जोइणो।।

अब्दापदश्च नालिका छत्रस्य च धारणमनर्थाय। चैकित्स्यमुपानही पादयोः समारम्भश्च ज्योतिषः॥४॥

अध्दापद रवे — शतरंज खेलना । नालिका रवे जात से पासा डाल कर जुआ खेलना । छत्र रवे विशेष प्रयोजन के बिना छत्र धारण करना । चैकित्स्य रवे — रोग का प्रतिकार करना । चिकित्सा करना । उपानत् रवे — पैरों में जूते पहनना । ज्योति: समारमभ रवे अग्न जलाना ।

५ — सेज्जायरपिडं च आसंदीपिलयंकए । गिहंतरिनसेज्जा य गायस्मुख्वटृणाणि य ।। शब्यातरपिण्डश्च आसन्दी-पर्य (त्य)ङ्ककः । गृहस्तरनिषद्या च गात्रस्योद्वर्तनानि च ॥५॥ शय्यातरिषण्ड<sup>२९</sup> स्थान-दाता के घर से भिक्षा लेना । आसंदी<sup>3°</sup>— मञ्चिका। पर्यञ्ज<sup>39</sup>— पर्लग पर बैठना । गृहान्तर-निषद्या<sup>33</sup> - भिक्षा करते समय गृहस्थ के घर बैठना । गात्र-उद्वर्तन<sup>33</sup> - उबटन करना।

६—गिहिणो वेयावडियं जा य आजीववित्तिया। तत्तानिव्वुडभोइत्तं आउरस्सरणाणि य।।

गृहिणो वैयापृत्यं या च आजीववृत्तिता। तप्ताऽनिवृतभोजित्वं आतुरस्मरणानि च॥६॥ गृहि-वैयापृत्य<sup>38</sup>—गृहस्थ की भोजन का संविभाग देना, गृहस्थ की सेवा करना। आजीखवृत्तिला<sup>38</sup> जाति, कुल, गण, शिल्प और कर्म का अवलम्बन ले भिक्षा प्राप्त करना। तप्तानिवृत्तभोजित्व<sup>38</sup>—अर्द्ध-पत्रव सजीव वस्तु का उपभोग करना। आतुर-स्मरण<sup>38</sup>—आतुर-दशा में भुक्त भोगों का स्मरण करना।

७—मूलए सिंगबेरे य उच्छुखंडे अनिव्वुडे । कंदे मूले य सच्चित्ते फले बीए य आमए ।।

मूलकं शृंगवेरं च इक्षुखण्डमिनवृंतम् । कन्दो मूलं च सचित्तं फलं बीजं चामकम्॥७॥ अनिर्वृत<sup>34</sup> मूलक — सजीव मूली, अनिर्वृत भूगेबेर — सजीव अदरक, अनिर्वृत इक्षुलण्ड<sup>38</sup> — सजीव इक्षु-खंड, सचित्त कंद<sup>38</sup> — सजीव कंद, सचित्त मूल सजीव मूल, आमक फल — अपक्व फल और आमक बीज<sup>89</sup> — अपक्व बीज — लेना व खाना।

द—सोवच्चले सिंधवे लोणे रोमालोणे य आमए । सामुद्दे पंसुखारे य कालालोणे य आमए ॥ सीवर्चेलं सैन्धवं लवणं रुमालवणं चामकम्। सामुद्रं पांशुक्षारक्ष्व काललवणं चामकम्॥ऽ॥

आमक सीवर्चल अपक्व सीवर्चल नमक, सैन्धव — अपक्व सैन्धव नमक, स्मा लवण — अपक्य रुमा नमक, सामुद्र — अपक्व समुद्र का नमक, पांशु-क्षार — अपक्व ऊषर-भूमि का नमक और काल लवण — अपक्व कृष्ण-नमक — लेना व लाना।

# खुड्डियायारकहा (क्षुलिकाचार-कथा)

8¥

अध्ययन ३ : क्लोक ६-१३

धूम-नेत्रं वमनञ्च ६—धूव-णेत्ति वमणे य विरेयणे । वस्तिकर्भ विरेचनम् । वत्थीकम्म अंजन दन्तवणं ঝ अंजणे दंतवणे य गायाभंगविभू सर्षे मात्राभ्यङ्गविभूषणे แรม 11

धूम-नेत्र<sup>33</sup>—धूम्र-पान की नलिका रखना। वमन—रोग की संभावना से बचने के लिए, रूप-बल आदि को वनाए रखने के लिए वमन करना, वस्तिकर्म—अपान-मार्ग से तैल आदि चढ़ाना) और विरेचन<sup>88</sup> करना। अंजन अर्थेखों में अंजन आँजना। दंतवण<sup>32</sup> दाँतों को दतीन से धिसना, गात्र-अभ्यङ्ग<sup>88</sup>— शरीर में तैल-मर्दन करना। विभूषण<sup>38</sup>— शरीर को अंलकृत करना।

१०—सब्वमेयमणाइण्णं निग्गंथाण महेसिणं । संजमम्मि य जुत्ताणं लहुभूयविहारिणं ॥ सर्वमेतदनाचीणं
निर्प्रन्थानां महर्षीणाम् ।
संयमे च युक्तानां
सघुभूतविहारिणाम् ॥१०॥

जो संयम में लीन<sup>४६</sup> और वायु की तरह मुक्त बिहारी<sup>४६</sup> महिष निर्मन्थ हैं उनके लिए ये सब अनाचीर्ण हैं।

११—पंचासवपरिन्ताया
तिगुत्ता छसु संजया ।
पंचितग्गहणा धीरा
तिग्गंथा उज्जुदंसिणो ॥

परिज्ञातपञ्चाश्रवाः

त्रिगुप्ताः षट्सु संयताः । पञ्जनिग्रहणा धीराः निर्ग्रन्था ऋजुर्दाजनः ॥११॥ पांच आश्रवों का निरोध करनेवाले, <sup>१०</sup> तीन गुप्तियों से गुप्त, <sup>१०</sup> छह प्रकार के जीवों के प्रति संयत, <sup>१२</sup> पांचों इन्द्रियों का निग्रह करने वाले, <sup>१३</sup> धीर<sup>१४</sup> निर्ग्रन्थ ऋजुदर्शी<sup>१४</sup> होते हैं।

१२—आयावयंति गिम्हेसु हेमंतेसु अवाउडा । वासासु पडिसंलीणा संजया सुसमाहिया ।।

आतापयन्ति ग्रीब्मेषु हेमन्तेष्वावृताः । वर्षासु प्रतिसंत्रीनाः संयताः सुसमाहिताः ॥१२॥ सुसमाहित निर्ग्रन्थ ग्रीष्म में सूर्य की आतापना लेते हैं, हेमन्त में खुले बदन रहते हैं और वर्षा में प्रतिसंतीन होते हैं <sup>84</sup>—एक स्थान में रहते हैं।

१३—परीसहरिऊदंता ध्रुयमोहा जिइंदिया। सन्बदुक्खप्पहीणट्टा पक्वमंति महेसिणो॥ दान्तपरिषहरिपवः
धुतमोहा जितेन्द्रियाः ।
सर्वदुःखप्रहाणार्थं
प्रकामन्ति महर्षयः ॥१३॥

परीपहरूपी रिपुओं का दमन करने वाले<sup>४७</sup>, धुत-मोह<sup>४८</sup> (अज्ञान को प्रकंपित करने वाले), जितेन्द्रिय महर्षि सर्वे दुःखों के प्रहाण<sup>४६</sup>—नाशके लिए पराकम करते हैं<sup>६०</sup>। इसवेआलियं ( दशवैकालिक )

४६

अध्ययन ३ : श्लोक १४-१५

१४—दुक्कराइं करेत्ताणं दुस्सहाइं सहेत् य । केइत्थ देवलोएसु केई सिज्झंति नीरया ॥ दुष्कराणि कृत्वा दुस्सहानि सहित्वा च। केचिदत्र देवलोकेषु केचित् सिध्यन्ति नीरजसः ॥१४॥

दुष्कर<sup>६९</sup> को करते हुए और दुःसह<sup>६२</sup> को सहते हुए उन निर्मन्थों में से कई देवलोक जाते हैं और कई नीरज<sup>६३</sup>—कर्म-रहित हो सिद्ध होते हैं।

१५—खितता पुष्वकम्माइं संजमेण तवेण य। सिद्धिमग्गमणुष्पत्ता ताइणो परिनिब्बुडा॥ स्ति बेमि। क्षपियत्वा पूर्वकर्माणि संयमेन तपसा च । सिद्धिमार्गमनुप्राप्ता त्रायिणः परिनिर्वृताः ॥१५॥

स्व और पर के त्राता निर्ग्रन्थ संयम और तप द्वारा पूर्व-संचित कर्मों का क्षय कर<sup>६४</sup>, सिद्धि-मार्ग को प्राप्त कर<sup>६४</sup> परिनिर्द्धत<sup>६६</sup> — मुक्त होते हैं।

इति सवीमि। ऐसा मैं कहता है।

#### टिप्पण: अघ्ययन ३

#### क्लोक १:

## १. सुस्थितात्मा हैं ( सुद्ठिअप्पाणं क ) :

इसका अर्थ है अच्छी तरह स्थित आत्मावाले। संयम में सुस्थितात्मा अर्थात् जिनकी आत्मा संयम में भली-भांति —आगम की रीति के अनुसार—स्थित—टिकी हुई—रमी हुई है 1

अध्ययन २ इलोक ६ में 'अट्टिअप्पा' शब्द व्यवहृत हैं°। 'सुट्टिअप्पा' शब्द ठीक उसका विपर्धयवाची है।

# २. विप्रमुक्त हैं (विष्पमुक्काण ख):

वि विविध प्रकार से प्र--प्रकर्ष से मुक्त-रहित हैं अर्थात् जो विविध प्रकार से---तीन करण और तीन योग के सर्व भङ्गों से, तथा तीव्र भाव के साथ बाह्याभ्यन्तर ग्रंथ--परिग्रह को छोड़ चुके हैं, उन्हें विष्रमुक्त कहते हैं । 'विष्रमुक्त' शब्द अन्य आगमों में भी अनेक स्थलों पर व्यवहृत हुआ है <sup>४</sup>। उन स्थलों को देखने से इस शब्द का अर्थ सब संयोगों से मुक्त, सर्व संग से मुक्त होता है।

कई स्थलों पर 'सब्वओ विष्पमुक्के' शब्द भी मिलता है, जिसका अर्थ है ---सर्वत: मुक्त !

## ३. त्राता हैं (ताइणं <sup>ख</sup>):

'ताई', 'तायी' शब्द आगमों में अनेक स्थलों पर मिलते हैं<sup>थ</sup> । 'तायिणं' के संस्कृत रूप 'त्रायिणाम्' और 'तायिनाम्'—दो होते हैं ।

- १—(क) अ० चू० पृ० ५६ : तम्मि संजमे सोभणं ठितो अप्या जेसि ते संजमे सुद्ठितप्पाणो ।
  - (स) जि० चू० पृ० ११०।
  - (ग) हा० टी० प० ११६ : शोभनेन प्रकारेण आगमनीत्या स्थित आत्मा येखां ते सुस्थितात्मान: ।
- २-देखें-अध्ययन २, टिप्पण ४०।
- ३—(क) अ० चू० पृ० ५६ : विष्पमुक्काण-अविभंतर-बाहिरगंथबंधणविविह्प्पगारमुक्काणं विष्पमुक्काणं ।
  - (ख) जि० चू० पू० ११०-११।
  - (ेग) हा० टीं० पॅ० ११६ : विविधम् —अनैकैः प्रकारै:--प्रकर्षेण —भावसारं मुक्ताः --परित्यक्ताः बाह्याभ्यन्तरेण ग्रन्थेनेति विप्रमुक्ताः ।
- ४—(क) उत्तव १.१: संजोगा विष्पमुक्कस्स अणगारस्स भिक्खुणो । विषयं पाउकरिस्सामि, आणुपुर्विव सुणेह से ॥
  - (ख) वही ६.१६: बहुं खु मुणिणो भद्दं, अणगारस्स भिक्खुणो। सक्दओ विष्पमुक्तस्स, एमन्तमणुपरसओ।।
  - (ग) वही ११.१ : संजोगा विष्पमुक्कस्स, अणगारस्स भिक्खुणो । आयारं पाउकरिस्सामि, आणुपुष्टि सुणेह ने ॥
  - (घ) बही १४.१६ : असिष्पजीवी अगिहे अमित्ते, जिइंदिए सव्वओ विष्पमुक्के । अणुक्कसाई लहुअप्पभक्की, चेच्चा गिहं एगचरे स भिक्खु ॥
  - (ङ) वहीं १८.५३ : कांह धीरे अहेऊहि, अत्ताणं परियावसे । सब्वसंगविनिम्मुक्के, सिद्धे हवइ नीरए ।।
- ५---(क) दश० ३.१५; ६.३६,६६।
  - (स) उत्त० ११.३१; २३.१०; ८.६।
  - (म) सु० १।२.२.१७; १।२.२.२४; १।१४.२६; २।६.२०; २।६.२४; २।६.४४ ।

'त्रायी' का शाब्दिक अर्थ रक्षक है। जो शत्रु से रक्षा करे उसे 'त्रायी' कहते हैं'। छौकिक-पक्ष में इस शब्द का यही अर्थ है। आत्मिक-क्षेत्र में इसकी निम्नलिखित व्याख्याएँ मिलती हैं:

- (१) आत्मा का त्राण-रक्षा करनेवाला-अपनी आत्मा को दुर्गति से बचानेवाला ।
- (२) सदुपरेश-दान से दूसरों की आत्मा की रक्षा करनेवाला—उन्हें दुर्गति से बचानेवाला।
- (३) स्व और पर दोनों की आत्मा की रक्षा करनेवाला दोनों को दुर्गति से यचानेवाला ।
- (४) जो जीवों को आत्मतृल्य मानता हुआ उनके अतिपात से विरत है वह<sup>3</sup> !
- (४) सुसायु ।

'तायी' शब्द की निम्नलिखित व्याख्याएँ मिलती हैं :

- (१) सुदृष्ट मार्ग की देशना के द्वारा शिप्यों का संरक्षण करनेवाला ! ।
- (२) मोक्ष के प्रति गमनशील ।

प्रस्तुत प्रसंग में दोनों चूणियों तथा टीका में इसका अर्थ स्व, पर और उमय तीनों का त्राता किया है । पर यहां 'त्रायी' का उपर्युक्त चौथा अर्थ लेना ही संगत है। जो वातें अनाचीणं — परिहार्य कही गयी हैं, वे हिमा-चहुल हैं। निर्प्रत्य की एक विशेषता यह है कि वह त्रायी होता है चवह मन, तचन, काया तथा कृत, कारित, अपुमित से मर्व प्रकार के जीवों की सर्व हिमा से विरत होता है। वह छोटे-बड़े सब जीवों को अपनी आत्मा के तुल्य मानता हुआ उनकी रक्षा करता है — उनके अतिपात — विनाश से सर्वथा दूर रहता है। निर्मत्य को उसकी इस विशेषता की स्मृति 'ताइण' – त्रायी शब्द द्वारा कराते हुए कहा है — निम्न हिमापूर्ण कार्य उनके लिए अनाचीण हैं। अतः इस अब्द का यहाँ 'सर्वभूतसंयत' अर्थ करना ही समीचीन है। यह अर्थ आगमिक भी है। 'ताइण' सब्द 'उत्तराध्ययन' अ० २३ के १० वें इलोक में केसी और गौतम के शिष्य-संघों के विशेषण के रूप में प्रयुक्त है। वहाँ टीकाकार इसका अर्थ करते हैं : 'त्रायिणाम्'— षड्जीवरक्षाकारिणाम्। अतः पड्जीवनिकाय के अतिपात से विरत - सर्वतः अहिसक यही अर्थ संगत है।

## ४. निर्मन्थ ( निग्नंथाण <sup>घ</sup> ) :

जैन मुनि का आगमिक और प्राचीनतम नाम है निर्प्रन्थ<sup>म</sup>?

१-(क) अ० चू० पृ० ५६ : त्रायन्तीति त्रातारः ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १११ : अत्रो: परमात्मानं च त्रायंत इति त्रातारः।

२— (क) सू॰ १४.१६; टी॰ प॰ २४७ : आत्मानं त्रातुं शीलमस्येति त्रायी जन्तूनां सदुपदेशदानतस्त्राणकरणशीलो वा तस्य स्वपरत्रायिण: ।

<sup>(</sup>स) उत्त० ६.४: टो॰ पृ० २६१: तायते त्रायते वा रक्षति दुर्गतेरात्मानम् एकेन्द्रियादिप्राणिनो वाऽऽवश्यमिति तायी त्रायी वैति।

३—(क) दशः ६.३७: अनिलस्स समारंभं बुद्धा मन्नंति तारिसं। सावज्जबहुलं चेयं नेयं ताईहिं सेवियं।।

<sup>(</sup>ख) उत्त॰ ८.६ : पाणे य नाइवाएज्जा से समीए ति युज्बई ताई ।

४—-दश० ६,३७ : हा० टी० प० २०१ : 'ताईहि'—'त्रातृभिः' सुसाधुभिः ।

४.—हा० टी० प० २६२ : तायोऽस्यास्तीति तायी, तायः सुद्रुष्टमार्गोक्तिः, सुपरिज्ञातदेशनया विनेयपालियतिस्यर्थः ।

६—सु० २।६.२४ : टी० प० ३६६ : 'तायी अयवयपयमयचयतयणय गता' वित्यस्य दण्डकधातोणिनिप्रत्यये रूपं, मोक्षं प्रति गमनशील इत्यर्थः ।

७---(क) अ० चू० पृ० ५६ : ते तिविहा---आवतातिणो पस्तातिणो उभयतातिणो ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १११ : आयपरोभयतातीणं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११६ : त्रायन्ते आत्मानं परमुभयं चेति त्रातार: ।

द--(क) उत्त॰ १२.१६ : अवि एयं विणस्सउ अण्णपाणं, न य णं दहामु तुमं णियंठा ।।

<sup>(</sup>ख) उत्त० २१.२ : निम्मंथे पावधणे, सावए से वि कोविए ।

<sup>(</sup>स) उत्त० १७.१ : जे के इमे पन्वइए नियंठे।

<sup>(</sup>घ) जि० चू० पृ० १११: निग्गंथग्गहणेण साहूण णिद्देसी कओ।

'ग्रंथ' का अर्थ है बाह्य और आम्यन्तर परिग्रह । जो उससे—ग्रंथ से —सर्वथा मुक्त होता है, उसे निर्ग्रन्थ कहते हैं ।

आगम में 'निग्नंन्थ' शब्द की व्याख्या इस प्रकार है : ''जो राग-ढेष रहित होने के कारण अकेला है, बुद्ध है, निराश्रव है, संयत है, सिमितियों से युक्त है, सुसमाहित है, अत्मवाद को जानने वाला है, विद्वान् है, बाह्य और आभ्यन्तर—दोनों प्रकार से जिसके स्रोत छिन्न हो गए है, जो पूजा, सत्कार और लाभ का अर्थी नहीं है, केवल धर्मार्थी है, धर्मविद् है, मोक्ष-मार्ग की ओर चल पड़ा है, साम्य का आचरण करता है, दान्त है, बन्धनमुक्त होने योग्य है और निर्मम है वह निग्नंथ कहलाता है ।''

उमास्वाती ने कर्म-ग्रंथि की विजय के लिए यत्त करने वाले को निर्ग्रन्थ कहा है ।

## प्र. महबियों ( महेसिणं क ):

'महेसी' के संस्कृत रूप 'महर्षि' या 'महैषी'— दो हो सकते हैं । महर्षि अर्थात् महान् ऋषि और महैषी अर्थात् महान्—मोक्ष की एषणा करने वाला । अगस्त्यसिंह स्थविर<sup>४</sup> और टीकाकार<sup>४</sup> को दोनों अर्थ अभिमत हैं । जिनदास महत्तर ने केवल दूसरा अर्थ किया <mark>है<sup>६</sup> ।</mark> हरिभद्र सूरि लिखते हैं :—

"सुस्थितात्मा, विप्रमुक्त, त्रायी, निर्ग्रन्थ और महर्षि में हेतुहेतुमद्भाव है। वे सुस्थितात्मा हैं, इसीलिए विप्रमुक्त हैं। विष्रमुक्त हैं इसीलिए त्रायी हैं, त्रायी हैं इसीलिए निर्ग्रन्थ हैं और निर्ग्रन्थ हैं इसीलिए महर्षि हैं। कई आचार्य इनका सम्बन्द ब्युत्कम—पश्चानुपूर्वी से बताते हैं— वे महर्षि हैं इसीलिए निर्ग्रन्थ हैं, निर्ग्रन्थ हैं इसीलिए त्रायी हैं, त्रायी हैं इसीलिए विप्रमुक्त हैं और विप्रमुक्त हैं इसीलिए सुस्थितात्मा हैं"।"

## ६. उन<sup>्</sup> के लिए ( तेसिं <sup>क</sup> ) :

इलोक २ से ६ में अनेक कार्यों को अनाचीर्ण कहा है। प्रथम क्लोक में बताया है कि ये कार्य निर्मन्थ महिषयों के लिए अनाचीर्ण हैं । प्रश्न हो सकता है—ये कार्य निर्मन्थ महिष्यों के लिए ही अनाचीर्ण क्यों कहे गए ? इसका उत्तर निर्मन्थ के लिए प्रयुक्त महिष्, संयम में सुस्थित, विष्रमुक्त, त्रायी आदि विशेषणों में है। निर्मन्थ महान् की एषणा में रत होता है। वह महान्नती होता है—संयम में अच्छी तरह स्थित होता है। वह विष्रमुक्त होता है। वह त्रायी—अहिंसक होता है। वाद के क्लोकों में बताए गये कार्य सावद्य, आरम्भ और हिसा-बहुल हैं, निर्मन्थ संयमी के जीवन से विषरीत हैं, गृहस्थों द्वारा आचरित हैं। अतीत में निर्मन्थ महिष्यों ने उनका कभी आचरण नहीं किया। इन सब कारणों से मुक्ति की कामना से उत्कट साधना में प्रवृत्त निर्मन्थों के लिए ये अनाचीर्ण हैं।

ग्रन्थः कर्माष्टविधं, मिध्यात्वाविरतिदुष्टयोगाञ्च । तज्जयहेतोरञ्चठं, संयतते यः स निर्मन्थः ॥

१ - अ० चु० पृ० ५६ : निग्गंथाणं ति विष्यमुक्कत्ता निरूविज्जति।

२—सू० १.१६.६ : एत्थिव णिग्गंथे एगे एगविद् बुद्धे संछिन्तसोए सुसंजए सुसमिए सुसामाइए आतप्पवादयत्ते विक दुहओवि सोयपित्तिच्छिन्ने णो पूयासक्कारलाभट्टी धम्मट्टी धम्मविक्र णियागपडिवण्णे सिमयं चरे दंते दंविए वोसट्टकाए निग्गंथेति वस्त्वे । ३—प्रशम० देलोक १४२ :

४-- अ० चू० पृ० ५६: महेसिणं ति इसी--रिसी, महरिसी-परमरिसिणी संबज्झंति, अहवा महानिति मोक्षी तं एसंति महेसिणी।

५ — हा० टी॰ प॰ ११६ : महान्तश्च ते ऋषयश्च महर्षयो यतय इत्यर्थ:, अथवा महान्तं एषितुं शीलं येषां ते महैषिण:।

६ — जि० चू० पृ० १११: महान्मोक्षीऽभिधीयते ...... महातं एषितुं शीलं येषां .... ...ते महैषिणो ।

७--हा॰ टी॰ प॰ ११६ : इह च पूर्वपूर्वभाव एव उत्तरोत्तरभावो नियमितो हेतुहेतुमद्भावेन वेदितब्यः, यत एव संयमे सुस्थि-तात्मानोऽत एव विश्रमुक्ताः, संयमसुस्थितात्मनिबन्धनत्वाद्विश्रमुक्तेः, एवं शेषेध्विप भावनीयं, अन्ये तु पश्चानुपूर्व्या हेतुहेतुमद्भाव-मित्थं वर्णयन्ति---यत एव महर्षयोऽत एव निर्ग्रन्थाः, एवं शेषेब्बिप द्रब्टब्यम् ।

म्—(क) अ० चू० पृ० ५६: तेसि पुन्वभणिताणं बाहिर-अब्भेतरगंथबन्धन-विष्पमुक्काणं आयपरोभयतातिणं एतं जं उबरि एतम्मि अज्ज्ञयणे भण्णिहिति तं पच्चक्खं दिसेति ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १११: तेसि पुन्विनिद्द्वाणं बाहिब्भंतरगंथिवमुक्काणं आयपरोमयतातीणं एयं नाम जं उविर एयंमि अस्मयणे भिष्णिहिति एयं जेसिमणाइण्णं।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ ११६ : तेषामिदं--वक्ष्यमाणलक्षणम् ।

अध्ययन ३: इलोक १-२ टि० ७-६

श्रमण अनेक प्रकार के होते हैं। श्रमण निर्ग्रन्थ को कैसे पहचाना जाय—यह एक प्रश्न है जो नवागन्तुक उपस्थित करता है। आचार्य बतलाते हैं—निम्नलिखित बातें ऐसी हैं जो निर्ग्रन्थ द्वारा अनाचरित हैं। जिनके जीवन में उनका सेवन पाया जाता हो वे श्रमण निर्ग्रन्थ नहीं हैं। जिनके जीवन में वे आचरित नहीं हैं वे श्रमण निर्ग्रन्थ हैं। इन चिह्नों से तुम श्रमण निर्ग्रन्थ को पहचानों। निम्न विणित अनाचीणों के द्वारा श्रमण निर्ग्रन्थ का लिङ्ग निर्धारित करते हुए उसकी विशेषताएँ प्रतिपादित कर दी गई हैं।

#### ७ अनाचीर्ण हैं ( असाइण्णं ग ) :

'अनाचरित' का शब्दार्थ होता है—आचरण नहीं किया गया, पर भावार्थ है—आचरण नहीं करने योग्य—अकल्प्य । जो वस्तुएँ, बातें या क्रियाएँ इस अध्ययन में बताई गई हैं वे अकल्प्य, अग्राह्म, असेब्य, अभोग्य और अकरणीय हैं । अतीत में निर्ग्रन्थों द्वारा ये कार्य अनाचरित रहे अतः वर्तमान में भी ये अनाचीणं हैं ।

क्लोक २ से ६ तक में उल्लिखित कार्यों के लिए अकल्प, अग्राह्म, असेव्य, अभोग्य, अकरणीय आदि भावों में से जहाँ जो लागू हो उस भाव का अध्याहार समझना चाहिए।

#### इलोक २ः

### द्र. औहेशिक ( उहेसियं क ):

इसकी परिभाषा दो प्रकार से मिलती है:— (१) निर्मुन्य को दान देने के उद्देश्य से अथवा (२) परित्राजक, श्रमण, निर्मृन्य आदि सभी को दान देने के उद्देश्य से बनाया गया भोजन, वस्तु अथवा मकान आदि आँद्देशिक कहलाता है । ऐसी वस्तु या भोजन निर्मृत्य-श्रमण के लिए अनाचीण है — अग्राह्म और असेन्य है। इसी आग्रम (४.१.४७-५४) में कहा गया है — "जिस आहार, जल, खाद्य, स्वाद्य के विषय में साधु इस प्रकार जान ले कि वह दान के लिए, पुष्य के लिए, याचकों के लिए तथा श्रमणों — भितुओं के लिए बनाया गया है तो वह भक्त-पान उसके लिए अग्राह्म होता है। ग्रतः साथु दाता से कहे — 'इस तरह का आहार मुफे नहीं कल्पता'।' इसी तरह औद्देशिक ग्रहण का वर्जन अनेक स्थानों पर आया है । औद्देशिक का गम्भीर विवेचन आचार्य भित्रु ने अपनी साधु-आचार की ढालों में अनेक स्थलों पर किया है। इस विषय के अनेक सूत्र-संदर्भ वहाँ संगृहीत हैं ।

भगवान् महावीर का अभिमत था- 'जो भिक्षु औहेशिक-आहार की गवेषणा करता है वह उद्दिष्ट-आहार बनाने में होने वाळी वस-स्थावर जीवों की हिसा की अनुमोदना करता है—वहं ते समणुजाणन्ति'<sup>४</sup>। उन्होंने उद्दिष्ट-आहार को हिमा और सावद्य से युक्त होने के कारण साधु के लिए अग्राह्य बताया<sup>६</sup>।

१—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ५६: अणाचिण्णं अकप्पं। अणाचिण्णमिति जं अतीतकालनिद्देसं करेति तं आयपरोभयतातिणिवरिसणत्थं, जं पुब्धरिसीहि अणातिण्णं तं कहमायरितथ्वं ?

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १११: अणाइण्णं णाम अकप्पणिज्जंति वृत्तं भवइ, अणाइण्णग्गहणेण जमेतं अतीतकालग्गहणं करेइ तं आयपरोभयतातीणं कीरइ, किं कारणं ?, जइ ताव अम्ह पुब्वपुरिसेहि अणातिण्णं तं कहमम्हे आयरिस्सामोत्ति ?

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प० ११६ : अनाचरितम् — अकल्पम् ।

२---(क) जि० चू० प्० १११ : उद्दिस्स कज्जइ तं उद्देसियं, साधुनिमित्तं आरंभोत्ति बुत्तं भवति ।

<sup>(</sup>ख) अ० चू० पृ० ६० : उद्देसितं जं उद्दिस्स कडजति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११६ : 'उद्देसियं ति उद्देशनं साध्वाद्याश्चित्य दानारम्भस्येत्युदेशः तत्र भवमीदेशिकम् ।

३—-(क) दश्च० ४.१.४४; ६.४८-४६; ५.२३; १०.४।

<sup>(</sup>ख) प्रश्न० (संवर-द्वार) १,५।

<sup>(</sup>ग) सू० १.६.१४।

<sup>(</sup>घ) उत्त० २०.४७।

४— भिक्षु-ग्रन्थ० (प्र० स०) प्र० सहस-सह आ० चौ० : १६.१ - २२।

५---वश० ६.४८ ।

६---प्रक्त० (संवर-द्वार) २.५

अध्ययन ३ : इलोक २ टि० ६-१०

बौद्ध भिक्षु उद्दिष्ट खाते थे। इस सम्बन्य में अनेक घटनाएँ प्राप्त हैं। उनमें से एक यह है: --

बुद्ध वाराणसी से बिहार कर साढ़े बारह सी भिक्षुओं के महान् भिक्षु-संघ के साथ अंध्रकविंद की ओर चारिका के लिए बले। उस समय जनपद के लोग बहुत-सा नमक, तेल, तन्दुल और खाने की चीजें गाड़ियों पर रख 'जब हमारी बारी आएमी तब भोजन करायेंगे'—सोच बुद्ध सहित भिक्षु-संघ के पीछे-पीछे चलते थे। बुद्ध अंध्रकविंद पहुँचे। एक ब्राह्मण को बारी न मिलने से ऐसा हुआ — 'पीछे-पीछे चलते हुए दो महीने से अधिक हो गए बारी नहीं मित्र रही हैं। मैं अकेला हूँ, मेरे घर के बहुत से काम की हानि हो रही है। वयों न मैं भोजन परसने को देखूँ? जो परसने में न हो उसको मैं दूँ।' ब्राह्मण ने भोजन में यवागू और लड्डू को न देखा। तब ब्राह्मण आनन्द के पास गया और वोला: —'तो आनन्द! भोजन में यवागू और लड्डू मैंने नहीं देखा। यदि मैं यवागू और लड्डू को तैयार कराऊँ तो तया आप गीतम उसे स्वीकार वरेंगे?' 'ब्राह्मण! मैं इसे भगवान से पूर्छूगा।' आनन्द ने सभी बातें बुद्ध से कहीं। बुद्ध ने कहा 'तो आनन्द! वह ब्राह्मण तैयार करे।' आनन्द ने कहा —'तो ब्राह्मण तैयार करो।' ब्राह्मण दूसरे दिन बहुत-सा यवागू और लड्डू तैयार करा बुद्ध के पास लाया। बुद्ध और सारे संघ ने उन्हें ग्रहण कियां।

इस घटना से स्पब्ट है कि बौद्ध साथु अपने उद्देश्य से बनाया खाते थे और अपने लिए बनवा भी लेते थे।

## ह. क्रीतकृत (कीयगडं क):

चूणि के अनुसार जो इसरे से खरीदकर दी जाय वह वस्तु 'कीतकृत' कहलाती है। टीका के अनुसार जो साधु के लिए कय की गई हो — खरीदी गई हो वह कीत और जो उससे निर्वितित हैं — कृत है — बनी हुई है — वह कीतकृत है। इस शब्द के अर्थ — साधु के निमित्त खरीद की हुई वस्तु अथवा साधु के निमित्त खरीद की हुई वस्तु — दोनों होते हैं। कीतकृत का वर्जन भी हिंसा-परिहार की दृष्टि से ही है। इस अनाचीण का विस्तृत वर्णन आचार्य भिक्षु कृत साधु-आचार की ढालों में मिलता है । आगमों में जहाँ-जहाँ औद्देशिक का वर्जन है वहाँ-वहाँ प्राय: सर्वत्र ही कीतकृत का वर्जन जुड़ा हुआ है। बौद्ध भिक्षु कीतकृत लेते थे। उसकी अनेक घटनाएँ मिलती हैं।

## **१**०. नित्याग्न ( नियागं <sup>ख</sup> ) :

जहाँ-जहाँ औदे शिक का वजन है वहाँ-वहाँ 'नियाग' का भी वर्जन है।

आगमों में 'नियाग' शब्द का प्रयोग अनेक स्थानों पर हुआ है । 'नियागट्ठी' और 'नियाग-पडिवण्ण' ये भिक्षु के विशेषण हैं । 'उत्तराध्ययन', 'आचाराङ्ग' और 'सूत्रकृताङ्ग' में व्याख्याकारों ने 'नियाग' का अर्थ मोक्ष, संयम या मोक्ष-मार्ग किया है ।

अनाचार के प्रकरण में 'नियाग' तीसरा अनाचार है। छठे अध्याय के ४९ वें क्लोक में भी इसका उल्लेख हुआ है। दोनों चूिण-कार छठे अध्ययन में प्रयुक्त 'नियाग' शब्द के अर्थ की जानकारी के लिए तीसरे अध्ययन की ओर संकेत करते हैं। प्रस्तुत अध्ययन में उन्होंने 'नियाग' का अर्थ इस प्रकार किया है आदर पूर्वक निमन्त्रित होकर किसी एक घर से प्रतिदिन भिक्षा लेना 'नियाग', 'निय-तता' या 'निबन्ध' नाम का अनाचार है। सहज भाव से, निमन्त्रण के बिना प्रतिदिन किसी घर की भिक्षा लेना 'नियाग' नहीं है'। टीकाकार ने दोनों स्थलों पर 'नियाग' का जो अर्थ किया है वह चूिणकारों के अभिमत से भिन्न नहीं हैं।

१ -- विनयपिटक महावाग ६,४.३ यु० २३४ से संक्षिप्त ।

२---(क) अ० चू०: कीतकडं जं किणिऊण दिज्जिति ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १११: अन्यसत्कं यत्केतुं दीयते कीतकृतम्।

३ - हा० टी० प० ११६ : ऋषणं - क्रीतं, भावे निष्ठाप्रत्ययः, साध्वादिनिमित्तमिति गम्यते, तेन कृतं -- निर्वतितं क्रीतकृतम् ।

४— मिक्षु-ग्रन्थ (प्र० ल०) पृ० ८८६.६० आचार रो चौपाई : २६.२४-३१।

५---(क) अ० चू० पृ० ६० : नियागं---प्रतिणियतं जं निब्बंधकरणं, ण तु जं अहासमावतीए दिणे दिणे भिक्खागहणं ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ १११,११२: नियागं नाम निययत्ति बुत्तं भवति, तं तु यदा आयरेण आमेतिओ भवद जहा 'भगवं ! तुब्भेहिं मम दिणे दिणे अणुगाहो कायव्यो' तदा तस्स अब्भुवगच्छंतस्स नियागं भवति, ण तु जस्थ अहाभावेण दिणे दिणे भिक्खा लब्भद्द ।

६—(क) हा० टी० प० ११६ : 'नियाम' मित्यामन्त्रितस्य विण्डस्य ग्रहणं नित्यं न तु अनामन्त्रितस्य !

<sup>(</sup>ख) दश० ६.४८ हा० टी० प० २०३ : 'नियागं' ति —नित्यमामन्त्रितं पिण्डम् ।

अध्ययन ३ : इलोक २ टि० १०

आचार्य भिक्षु ने 'नियाग' का अर्थ नित्यिषड —प्रतिदिन एक घर का आहार लेना किया है । चूर्णिकार और टीकाकार के समय तक 'नियाग' शब्द का अर्थ यह नहीं हुआ। अवचूरिकार ने टीकाकार का ही अनुसरण किया है । दीपिकाकार इसका अर्थ 'आमन्त्रित- पिंड का ग्रहण' करते हैं, 'नित्य, शब्द का प्रयोग नहीं करते । स्तबकों (टबों) में भी यही अर्थ रहा है। ग्रर्थ की यह परम्परा छूटकर 'एक घर का आहार सदा नहीं लेना' यह परम्परा कब चली, इसका मूल 'नित्य-पिंड' शब्द है। स्थानकवासी संप्रदाय में सम्भवत: 'नित्य-पिंड' का उक्त अर्थ ही प्रचलित था।

निशीथ भाष्यकार ने एक प्रश्न खड़ा किया—जो भोजन प्रतिदिन गृहस्थ अपने लिए बनाता है, उसके लिए यदि निमन्त्रण दिया जाय तो उसमें कीन-सा दोष है ? इसका समाधान उन्होंने इन शब्दों में किया—निमन्त्रण में अवश्य देने की वात होती है इसलिए वहाँ स्थापना, आधाकर्म, कीत, प्रामित्य आदि दोषों की सम्भावना है। इसलिए स्वाभाविक भोजन भी निमन्त्रणपूर्वक नहीं लेना चाहिए । आचार्य भिक्षु को भी प्रतिदिन एक घर का आहार लेने में कोई मौलिक-दोष प्रतीत नहीं हुआ। उन्होंने कहा — इसका निषेध शिथलता-निवारण के लिए किया गया है ।

'दशवैकालिक' में जो अनाचार गिनाये हैं उनका प्रायश्चित्त निशीय सूत्र में बतलाया गया है। वहां 'नियाग' के स्थान में 'णितियं अग्गपिड' ऐसा पाठ है"। चूर्णिकार ने 'णितिय' का अर्थ शाश्चत और 'अग्न' का अर्थ प्रधान किया है तथा वैकल्पिक रूप में 'अग्नपिड' का अर्थ प्रथम बार दिये जाने वाला भोजन किया है"।

भाष्यकार ने 'णितिय-अगिषडं' के कल्पाकल्प के लिए चार विकल्प उपस्थित किये हैं—निमन्त्रण, प्रेरणा, परिमाण और स्वाभाविक । गृहस्थ साधु को निमन्त्रण देता है—मगवन् ! आप मेरे घर आएँ और भोजन लें—यह निमन्त्रण है । साधु कहता है—मैं अनुग्रह करूँ तो तू मुभे क्या देगा ? गृहस्थ कहता है—जो आपको चाहिए वही दूंगा । साधु कहता है —घर पर चले जाने पर तू देगा या नहीं ? गृहस्थ कहता है —दूंगा । यह प्रेरणा या उत्पीड़न है । इसके बाद साधु कहता है —तू कितना देगा और कितने सभय तक देगा ? यह परिमाण है । ये तीनों विकल्प जहाँ किए जायँ वह 'णितिय-पिड' साधु के लिए अग्राह्म है । और जहाँ ये तीनों विकल्प न हों, गृहस्थ के अपने लिए बना हुआ सहज-भोजन हो और साधु सहज-भाव से भिक्षा के लिए चला जाये, वैसी स्थिति में 'णितिय-अग्राह्म नहीं है । हि

इसके अगले चार सूत्रों में कमशः नित्य-पिंड, नित्य-अपार्ध, नित्य-भाग और नित्य-अपार्ध-भाग का भोग करने वाले के लिए प्रायश्चित्त का विधान किया है<sup>38</sup> । इनका निषेध भी निभन्त्रण आदि पूर्वक नित्य भिक्षा ग्रहण के प्रसंग में किया गया है।

निशीय का यह अर्थ 'दशवैकालिक' के अर्थ से भिन्न नहीं है। शब्द-भेद अवश्य है। 'दशवैकालिक' में इस अर्थ का वाचक 'नियाग'

नितको बहरे एकण घर को, स्थारां में एक आहार जी। दसवेकालक तीजा में कह्यो, साधु ने अणाचार जी।।

१—(क) भिक्षु-ग्रन्थ० (प्र० ख०) पृ० ७६२ आ० री चौ० १.११:।

<sup>(</sup>ख) भिक्षु-ग्रन्थ० (प्र० ख०) पृ० ८६०-६१ : २६.३२-४५।

२--दश० ३.२ अव० : नित्यं निमन्त्रितस्य पिण्डम् --नित्य-पिण्डकम् ।

३ - दी० ३.२: आमन्त्रितस्य विण्डस्य ग्रहणम् ।

४-- नि० भाग १००३।

५ -- नि० भा० १००४-६।

६—आधाकर्मी ने मोलरो लीघो, ओतो निश्चय उघाड़ो अधुद्ध । पिण नित्यपिंड तो ढीला पडता जाणने वरज्यो आ तो तीर्थंकरा रो बृद्ध ॥

७—नि० २.३१: जे भिक्खु णितियं अगापिड भुंजइ भुंजतं वा सातिज्जति ।

य—नि०२.३१: काभाष्य णितियं—धुवं सासयमित्यर्थः, अग्र--वरं--प्रधानं, अहवा जंपढमं दिल्जिति सो पुण भत्तहो वा भिक्लाए वा होज्जा ।

६---नि० भा० १०००-१००२

१० — नि॰ २.३२-३४: जे भिक्खू नितियं पिडं भुंजति, भुंजतं वा सातिज्जिति । जे भिक्खू नितियं अवड्ढं भुंजति, भुंजतं वा सातिज्जिति ।

जे भिवखू नितियं भागं भुजति, भुजतं वा सातिज्जति।

शब्द है। जबिक निशीथ में इसके लिए 'णितिय-अगापिड' आदि शब्दों का प्रयोग हुआ है। निशीथ-भाष्य (१००७) की चूिण में 'णितिय-अगापिड' के स्थान में 'णीयग्ग' शब्द का प्रयोग हुआ है । यहाँ 'णीयग्ग' शब्द विशेष मननीय है। इसका संस्कृत-रूप होगा 'नित्याग्र'। 'नित्याग्र' का प्राकृत-रूप 'णितिय-अग्ग' और 'णीयग्ग' दोनों हो सकते हैं। सम्भवतः नियाग' शब्द 'णीयग्ग' का ही परिवर्तित रूप है। इस प्रकार 'णियग्ग' और 'णितिय-अग्ग' के रूप में 'दशवैकालिक' और 'निशीथ' का शाब्दिक-भेद भी मिट जाता है।

कुछ आचार्य 'नियाग' का संस्कृत-रूप 'नित्याक' या 'नित्य' करते हैं, किन्तु उक्त प्रमाणों के आधार पर इसका संस्कृत-रूप 'नित्याप्र' होना चाहिए । निज्ञीथ 'वृश्विकार ने 'नित्याग्र पिंड' के अर्थ में निमन्त्रणादि-पिंड और निकाचना-पिंड का प्रयोग किया है । इनके अनुसार 'नित्याग्र' का अर्थ नियमित-रूप से ग्राह्म भोजन या निमन्त्रण-पूर्वक ग्राह्म भोजन होता है ।

'नियाग' नित्याग्रिपण्ड का संक्षिप्त रूप है। 'पिड' का अर्थ अग्र में ही अन्तर्निहित किया गया है। यहाँ 'अग्र' का अर्थ अपिरभुक्त<sup>४</sup>, प्रयान अथवा प्रथम हो सकता है<sup>४</sup>।

'णितिय-अग्ग' का 'नियाग' के रूप में परिवर्तन इस कम से हुआ होगा—णितिय-अग्ग = णिइय-अग्ग = णीय-अग्ग = णियगा = णियगा =

इसका दूसरा विकल्प यह है कि 'नियाग' का संस्कृत-रूप 'नियाग' ही माना जाए । 'यज्' का एक अर्थ दान है । जहाँ दान निदिचत हो वह घर 'नियाग' है<sup>६</sup>।

बौद्ध-साहित्य में 'अगा' शब्द का घर के अर्थ में प्रयोग हुआ है"। इस दृष्टि से 'नित्याग्र' का अर्थ 'नित्य-गृह' (नियत घर से भिक्षा लेना) भी किया जा सकता है। 'अग्र' का अर्थ प्रथम मानकर इसका अर्थ किया जाए तो जहाँ नित्य (नियमतः) अग्र-पिण्ड दिया जाए वहाँ भिक्षा लेना अनाचार है यह भी हो सकता है।

'आचाराङ्ग' में कहा है - जिन कुलों में नित्य-पिण्ड, नित्य ग्रग्न-पिण्ड, नित्य-भाग, नित्य-अपार्थ-भाग दिया जाए वहाँ मुनि भिक्षा के लिए न जाए। इससे जान पड़ता है कि उस समय अनेक कुलों में प्रतिदिन नियत-रूप से भोजन देने का प्रचलन था जो नित्य-पिण्ड कहलाता था और कुछ कुलों में प्रतिदिन के भोजन का कुछ अंश बाह्मण या पुरोहित के लिए अलग रखा जाता था, वह अग्र-पिण्ड, अग्रा-सन, अग्र-कूर और अग्राहार कहलाता था १ नित्य-दान वाले कुलों में प्रतिदिन बहुत याचक नियत-भोजन पाने के लिए आते रहते थे १ उन्हें पूर्ण-पोप, अर्ध-पोप या चतुर्थांश-पोप दिया जाता था १ नित्याग्र-पिण्ड और नित्य-पिण्ड से वस्तु के अंतर की सूचना मिलती है। जो श्रेष्ठ आहार निमन्त्रण-पूर्वक नित्य दिया जाता था उसके लिए 'नित्याग्र-पिण्ड' और जो साधारण भोजन नित्य दिया जाता था उसके लिए 'नित्याग्र-पिण्ड' का प्रयोग हुआ होगा।

पाणिनि ने प्रतिदिन नियमित-रूप से दिए जाने वाले भोजन को 'नियुक्त-भोजन' कहा है<sup>93</sup> । इसके अनुसार जिस व्यक्ति को पहले नियमित रूप से भोजन दिया जाए वह 'आग्रभोजनिक' कहलाता है । इस सूत्र में पाणिनि ने 'आग्र-पिण्ड' की सामाजिक परम्परा के अनुसार व्यक्तियों के नामकरण का निर्देश किया है । साधारण याचक स्वयं नियत भोजन लेने चले जाते थे । ब्राह्मण, पुरोहित और श्रमणों को

१-- नि० भा० १००७ : ताहे णीयग्गपिंड गेण्हति ।

२---उत्तराध्ययन २०.४७ को बृहद्वृत्ति ।

३— नि० भा० १००५ चू०: तस्मान्तिमन्त्रणादि-पिण्डो वर्ज्य:। नि० भा० १००६ चू०: कारणे पुण णिकायणा-पिंड गेण्हेज्ज ।

४---जी० वृ० ।

<sup>.</sup> ५.---नि० चू० २<sup>,</sup>३२: 'अग्रं' वरं प्रधानं ।

६ निश्चितो नियतो यागो दानं यत्र तन्त्रियागम् ।

७ - खुमा - क्षौर-गृहा

म आ० चू० १.१६ : इमेसु खलु कुलेसु णितिए पिडे दिण्जइ, णितिए अग्गपिडे दिज्जइ, णितिए भाए दिज्जइ, णितिए अवड्डभाए दिज्जइ—तहप्पगराई कुलाई णितियाई णितिउमाणाई णो भत्ताए वा पाणाए वा पविसेज्ज वा निक्खमेज्ज वा।

६ - आ० चु० १.१६ वृ: ज्ञात्योदनारवे : प्रथममुद्धृत्य भिक्षार्थं व्यवस्थाप्यते सोऽग्रपिण्ड: ।

१०--आ० चू० १.१६ : तहप्पगाराई कुलाई णितियाई णितिउमाणाई ।

११---आ० चू० १.१६ ।

१२---पाणिनि अष्टाध्यायी ४.४.४६ : तदस्मै दीयते नियुक्तम् ।

आमन्त्रण या निमन्त्रण दिया जाता था। पुरोहितों के लिए निमन्त्रण को अस्वीकार करना दोष माना जाता था। बौद्ध-श्रमण निमन्त्रण पाकर भोजन करने जाते थे। भगवान् महाबीर ने निमन्त्रणपूर्वक भिक्षा लेने का निषेध किया। भाष्य, चूर्णि और टीकाकार ने 'नियाग' का अर्थ आमन्त्रण-पूर्वक दिया जानेवाला भोजन किया। उसका आधार 'भगवती' में मिलना है। वहाँ विशुद्ध भोजन का एक विशेषण 'अना-हृत' हैं। बृत्तिकार ने इसके तीन अर्थ किये हैं —अनित्य-पिण्ड, अनभ्याहृत और अस्पर्धादत्ते। श्रीमद् जयाचार्य का अभिप्राय भी दृत्ति-कार से भिन्न नहीं हैं । 'प्रश्नव्याकरण' (संवर द्वार १) में भी इसी अर्थ में 'अणाह्य' शब्द प्रयुक्त हुआ है। इस प्रकार 'नियाग' और 'आहत' का अर्थ एक ही है। नियाग का संस्कृत रूप 'निकाच' (निमंत्रण) भी हो सकता है।

बौद्ध विनयिष्टिक में एक प्रसंग है जिससे 'नियाग' - नित्य आमिन्नित का अर्थ स्पष्ट हो जाता है: 'शाक्य महानाम के पास प्रमुर दबाइयाँ थीं। उसने बुद्ध का अभिवादन कर कहा 'भन्ते ! मैं भिक्षु-संघ को चार महीने के लिए दबाइयाँ ग्रहण करने के लिए निमंत्रित करना चाहता हूँ।' बुद्ध ने निमन्त्रण की आज्ञा दी। पर भिक्षुओं ने उसके निमन्त्रण से दबाइयाँ नहीं लीं। बुद्ध ने कहा 'भिक्षुओं! अनुमित देता हूँ चार महीने तक दबाइयाँ ग्रहण करने के निमन्त्रण को स्वीकार करने की।' दबाइयाँ काफी बच गईं। महानाम ने पुन: चार महीने के लिए दबाइयाँ लेने का निमन्त्रण किया। बुद्ध ने कहा—'भिक्षुओं! अनुमित देता हूँ पुन: चार महीने के लिए निमन्त्रण को स्वीकार करने की।' दबाइयाँ फिर भी बच गईं। महानाम ने जीवन-भर दबाइयां लेने का निमन्त्रण स्वीकार करने की विनर्ती की। बुद्ध ने कहा - 'भिक्षुओं! अनुमित देता हूँ जीवन-भर दबाइयाँ ग्रहण करने के निमन्त्रण को स्वीकार करने की है।'

इससे स्पष्ट है कि बौद्ध-भिक्षु स्थायी निमंत्रण पर एक ही घर से रोज-रोज दबाइयाँ ला सकते थे। भगवान महाबीर ने अपने भिक्षुओं के लिए ऐसा करना अनाचीर्ण बतलाया है।

## ११. अभिहृत (अभिहडाणि <sup>ख</sup>):

आगमों में जहाँ-जहाँ औद्देशिक, कीतकृत आदि का वर्णन है वहाँ अभिह्रत का भी वर्णन है।

अभिहत का शाब्दिक अर्थ है. सम्मुख लाया हुआ। अनाचीर्ण के रूप में इसका अर्थ है—साधु के निमित्त उसको देने के लिए गृहस्य द्वारा अपने प्राम, घर आदि से उसके अभिमुख लाई हुई वस्तु । इसका प्रवृत्ति-लभ्य अर्थ निशीय में मिलता है। वहाँ बताया है कि कोई गृहस्थ भिक्षु के निमित्त तीन घरों के आगे से आहार लाये तो उसे लेने वाला भिक्षु प्रायश्चित्त का भागी होता है । तीन घरों की सीमा भी बही मान्य है जहाँ से दाता की देने की प्रवृत्ति देखी जा सकती हो । पिण्ड-निर्यंक्ति में ती हाथ या उससे कम हाथ की दूरी से लाया हुआ आहार आचीर्ण माना है । वह भी उस स्थिति में जबिक उस सीमा में तीन घरों से अधिक घर न हों। अभिहडाणि शब्द बहुवचन में है। वृण्ण और टीकाकार के अभिमत से अभिहत के प्रकारों की सूचना देने के लिए ही बहुवचन

१ - भग० ७.१.२७० : अकयमकारियमसंकिष्यमणाहूयमकोयकडमणुदिठ्ठं ।

२ - उक्त सूत्र की टीका पृ०२६३: न च विद्यते आहू तमाह्वानमामंत्रणं नित्यं मद्गृहे पोषमात्रमन्नं ग्राह्यमित्येवं रूपं कर्म्मकराद्याकारणं वा साध्वर्थं स्थानान्तरादन्नाद्यानयनाय यत्र सोऽनाहूतः अनित्यिपण्डोऽनभ्याहृतो वेत्यर्थः, स्पर्धा वा आहूतं तिन्निषेघादनाहृतो दायकेनाऽक्रपर्थया दीयमानमित्यर्थः ।

३ — भग० जो० ढाल ११४ गाथा ४३ : गृही कहै नित्य प्रति मुज घर बहिरीय रे, ते नित्य पिंड न लेव मुनिराय रे।
अथवा साहमो आण्यो लेव नहीं रे, ए अणाह्यं नो अर्थ कहाय रे।।

<sup>4-</sup>Sacred Books of the Buddhists Vol XI, Book of the Discipline Part II pp. 368-373.

५---(क) अ० चू० पृ० ६० : अभिहडं जं अभिमुहामाणीतं उवस्सए आणेऊण दिण्णं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ११२ ।

<sup>(</sup>म) हा० टी॰ प॰ ११६ : स्वग्रामादेः साधुनिमित्तमभिमुखमानीतमभ्याहृतम् ।

६—ित ३.१५ : जे भिक्ख् गाहाचइ-कुलं पिण्डवाय-पिडयाए अणुपिबट्ठे समाणे पर ति-घरंतराओ अतर्ग वा पाणं वा खाइमं अ साइमं वा अभिहडं आहट्टु दिज्जमाणं पिडग्गाहेति पिडग्गाहेते वा सातिज्जति ।

७-- पि० नि० ३.४४ : आइन्नंमि (३) तिगिहा ते चिय उवशोगपुन्वागा ।

प० नि० ३.४४ : हत्थसयं खलु देसो आरेण होई देसदेसोय ।

का प्रयोग किया है<sup>9</sup>। पिण्ड-निर्मुक्ति और निशीथ-भाष्य में इसके अनेक प्रकार बतलाये हैं<sup>2</sup>।

बौद्ध-भिक्षु अभिहृत लेते थे। इसकी अनेक घटनाएँ मिलती हैं। एक घटना इस प्रकार है:

'एक बार एक ब्राह्मण ने नये तिलों और नये मधु को बुद्ध-सहित भिक्षु-संघ को प्रदान करने के विचार से बुद्ध को भोजन के लिए निमन्त्रित किया। वह इन चीजों को देना भूल गया। बुद्ध और भिक्षु-संघ बापस चले गए। जाने के थोड़ी ही देर बाद ब्राह्मण को अपनी भूल याद आई। उसको विचार आया: 'क्यों न मैं नये तिलों और नये मधु को कुण्डों और घड़ों में भर आराम में ले चलूं।' ऐसा ही कर उसने बुद्ध से कहा - 'भो गौतम! जिनके लिए मैंने बुद्ध-सहित भिक्षु-संघ को निमंत्रित किया था उन्हीं नये तिलों और नये मधु को देना मैं भूल गया। आप गौतम उन नये तिलों और मधु को स्वीकार करें।' बुद्ध ने कहा: 'भिक्षुओ! अनुमित देता हूँ वहां से (गृहपित के घर से) लाए हुए भोजन की पूर्ति हो जाने पर भी अतिरिक्त न हो तो उसका भोजन करने की'।"

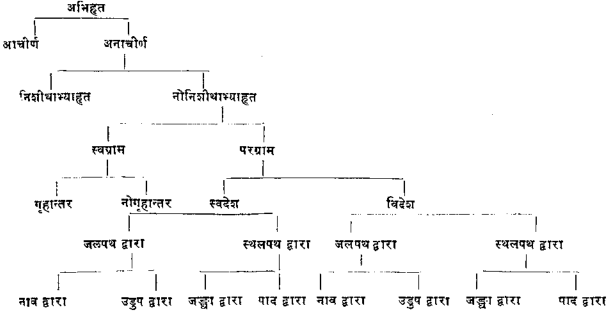
यह अभिहृत का अच्छा उदाहरण है। भगवान् महाबीर ऐसे अभिहृत को हिसायुक्त मानते थे और इसका लेना साधु के लिए अकल्प्य घोषित किया था।

'अगस्त्य वूर्णि' में 'णियागाऽभिहडाणि य' 'णियागं अभिहडाणि य' ये पाठान्तर मिलते हैं। यहाँ समास के कारण प्राकृत में बहुवचन के व्यवहार में कोई दोष नहीं है।

औद्देशिक यावत् अभिहृतः औद्देशिक, कीतकृत, नियाग और अभिहृत का निषेध अनेक स्थलों पर आया है। इसी आगम में देखिए—५।१.५५; ६.४७-५०; ८.२३। उत्तराध्ययन (२०.४८) में भी इसका वर्जन है। 'सूत्रकृताज्ज्ज' में अनेक स्थलों पर इनका उल्लेख है। इस विषय में महावीर के समकालीन बुद्ध का अभिप्राय भी सम्पूर्णतः जान लेना आवश्यक है। हम यहाँ ऐसी घटना का उल्लेख करते हैं जो बड़ी ही मनोरंजक है और जिससे बौद्ध और जैन नियमों के विषय में एक तुलनात्मक प्रकाश पड़ता है। घटना इस प्रकार है:

"निगंठ सिंह सेनापित बुद्ध के दर्शन के छिए गया । समझ कर उपासक बना । शास्ता के शासन में स्वतन्त्र हो तथागत से बोला :

२--पि० नि० ३२६-४६; नि०भा०१४६३-६६:



३—विनय पिटक: महावया ६.३.११ पू० २२८ से संक्षिप्त।

४---दञ्च० ६.४८ ।

१---(क) जि० चू० पृ०११२ : अभिहडाणित्ति बहुवयणेण अभिहडभेदा दरिसिता भवन्ति ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० ११६ : बहुबचनं स्वग्रामपरग्रामनिशीथादिभेदख्यापनार्थम् ।

<sup>(</sup>ग) अ० चू० : अहवा अभिहडभेदसंबंधणस्यं ।

'भन्ते ! भिक्षु-संघ के साथ मेरा कल का भोजन स्वीकार करें ।' तथागत ने मौन से स्वीकार किया । सिंह सेनापित स्वीकृति जान तथागत को अभिवादन कर, प्रदक्षिणा कर चला गया ।

तव सिंह सेनापित ने एक आदमी से कहा-- 'जा तू तैयार मांस को देख तो ।'

तब सिंह सेनापति ने उस रात के बीतने पर अपने घर में उत्तन खाद्य-भोज्य तैयार करा, तथागत को काल की सूचना दी। तथागत वहाँ जा भिक्ष-संघ के साथ बिछे आसन पर बैठे।

उस समय बहुत से निगंठ बैशाली में एक सड़क से दूसरी सड़क पर, एक चौरास्ते से दूसरे चौरास्ते पर, बाँह उठाकर चिरुलाते थे — 'आज सिंह सेनापित ने मोटे पशु को मारकर, श्रमण गौतम के लिए भोजन पकाया; श्रमण गौतम जान-बूझकर (अपने ही) उद्देश्य से किये, उस मांस को खाता है ।'

तब किसी पुरुष ने सिंह सेनापति के कान में यह बात डाली।

सिंह बोला: 'जाने दो आर्यो ! चिरकाल से आयुष्मान् (निगंठ) बुद्ध, धर्म, संघ की निन्दा चाहने वाले हैं। यह असत्, तुच्छ, मिथ्या =अ-भूत निदा करते नहीं शरमाते । हम तो (अपने) प्राण के लिए भी जान-बुक्तकर प्राण न मारेंगे ।'

सिंह सेनापति ने बुद्ध सहित भिक्षु-संघ को अपने हाथ से उत्तम खाद्य-मोज्य से संतर्पित कर, परिपूर्ण किया।

तब तथागत ने इसी सम्बन्ध में इसी प्रकरण में धार्मिक कथा कह भिक्षुओं को सम्बोधित किया—'भिक्षुओं! जान-बूझ कर (अपने) उद्देश्य से बने मांस को नहीं खाना चाहिए। जो खाये उसे दुक्कट का दोख हो। भिक्षुओं! अनुमित देता हूँ (अपने छिए मारे को) देखे, सुने, संदेहयुक्त इन तीन बातों से शुद्ध मछली और मांस (के खाने) की।''

इस घटना से निम्नलिखित बातें फिलित होती हैं: (१) सिंह ने किसी प्राणी को नहीं मारा था (२) उसने वाजार से सीधा मांस मँगवाकर उसका भोजन बनाया था, (३) सीधा मांस लाकर बौद्ध भिक्षुओं के लिए भोजन बना खिलाना बुद्ध की हिन्ट में औदेशिक नहीं था; (४) पशु को मार कर मांस तैयार करना ही बुद्ध-वृिट में औदेशिक था और (४) अशुद्ध मांस टालने के लिए बुद्ध ने जो तीन नियम दिये वे जैनों की आलोचना के परिणाम थे। उससे पहले ऐसा कोई नियम नहीं था।

उपर्युंक्त घटना इस बात का प्रमाण है कि बुद्ध और बौद्ध-भिक्षु निमन्त्रण स्वीकार कर आमन्त्रित मोजन ग्रहण करते थे! त्रिपटक में इसके प्रचुर प्रमाण मिलते हैं । संघ-भेद की दृष्टि से देवदत्त ने श्रमण गौतम बुद्ध से जो पाँच बातें मांगी थीं उनमें एक यह भी थी कि भिक्षु जिन्दगी-भर पिण्डपातिक (भिक्षा मांग कर खाने वाले) रहें। जो निमन्त्रण खाये उसे दोष हो। बुद्ध ने इसे स्वीकार नहीं किया। इससे यह स्पष्ट ही है कि निमन्त्रण स्वीकार करने का रिवाज बौद्ध-संघ में शुरू से ही था। बुद्ध स्वयं पहले दिन निमन्त्रण स्वीकार करते और दूसरे दिन सैंकड़ों भिक्षुओं के साथ भोजन करते। बौद्ध श्रमणोपासक भोजन के लिए बाजार से वस्तुएं बरीदते, उससे खाद्य वस्तुएँ बनाते। यह सब भिक्षु-संघ को उद्देश्य कर होता था और बुद्ध अथवा बौद्ध-भिक्षुओं की जानकारी के बाहर भी नहीं हो सकता था। इसे वे खाते थे। इस तरह निमन्त्रण स्वीकार करने से बौद्ध-भिक्षु औहें शिक, कीतकृत नियाग और अभिहृत -चारों प्रकार के आहार का सेवन करते थे, यह भी स्पष्ट ही है। देवदत्त ने दूसरी बात यह रखी थी कि भिक्षु जिन्दगी-भर मछली-मांस न खायें, जो खाये उसे दोष हो। बुद्ध ने इसे भी स्वीकार न किया और बोले: "अदृष्ट, अश्रुत, अपिरशंकित इन तीन कांटि से परिशुद्ध मांस की मैंने अमुजा दी है।" इसका अर्थ भी इतना ही था कि उपासक द्वारा पश्च नहीं मारा जाना चाहिए। उपासक ने भिक्षुओं के लिए पशु मारा है—यदि भिक्षु यह देख ले, सुन ले अथवा उसे इसकी शंका हो जाय तो वह ग्रहण व करे अन्यथा वह ग्रहण कर सकता है ।

बौद्ध-भिक्षुओं को खिलाने के लिए सीधा मांस खरीद कर उसे पकाया जा सकता था—यह सिंह सेनापित की घटना से स्वयं ही सिद्ध है। ऐसा करनेवाले के पाप नहीं माना जाता था किन्तु पुण्य माना जाता था; यह भी निम्नलिखित घटना से प्रकट होगा:

१---विनयपिटक: महावग्ग: ६.४.८ पु० २४४ से संक्षिप्त।

R-Sacred Books of The Buddhists Vol. XI: Book of the Discipline Part II & III: Indexes pp. 421 & 430. See "Invitation."

३—विनयपिटकः चुल्लवग्गः ७.२.७ पृ० ४८८ ।

"एक श्रद्धालु तरुण महामात्य ने दूसरे दिन के लिए बुढ़ सहित भिश्च-संघ को निमन्त्रित किया। उसे हुआ कि साढ़े बारह सौ भिश्चओं के लिए साढ़े बारह सौ थालियाँ तैयार कराऊँ और एक-एक भिश्च के लिए एक-एक मांस की थाली प्रदान करूँ। रात बीत जाने पर ऐसा ही कर उसनेत थागत को सूचना दी—'भन्ते! भोजन का काल है, भात तैयार है।' तथागत भिश्च-संघ सहित बिछे आसन पर जा बैटे। महामात्य चौके में भिश्चओं को परोसने लगा। भिश्च बोले: 'आवुस! थोड़ा दो। आवुस! थोड़ा दो।' 'भन्ते! यह श्रद्धालु महामात्य तरुण है— यह सोच थोड़ा-थोड़ा मत लीजिए। मैंने बहुत खाद्य-भोज्य तैयार किया है। साढ़े बारह सौ मांस की थालियां तैयार की हैं जिससे कि एक-एक भिश्च को एक-एक मांस की थाली प्रदान करूँ। भन्ते! खूब इच्छापूर्वक ग्रहण की जिए।' 'आवुस! हमने सबेरे ही भोज्य यवागू और मधुगोलक खा लिया है, इसलिए थोड़ा-थोड़ा ले रहे हैं।' महामात्य असन्तुष्ट हो भिश्चओं के पात्रों को भरता चला गया— 'खाओ या ले जाओ। खाओ या ले जाओ।'

"तथागत संतिपत हो वापस लौटे! महामात्य को पछतावा हुआ कि उसने भिधुओं के पात्रों को भर उन्हें यह कहा कि खाओ या ले जाओ। वह तथागत के पास आया और अपने पछतावे की बात बता पूछने लगा— मैंने पुण्य अधिक कमाया या अपुण्य?' तथागत बीले: 'आवुस! जो कि तूने दूसरे दिन के लिए बुद्ध-सिहत भिधु-संघ को निमन्त्रित किया इससे तूने वहुत पुण्य उपाजित किया। जो कि तेरे यहाँ एक-एक भिधु ने एक-एक दान ग्रहण किया इस बात से तूने बहुत पुण्य कमाया। स्वर्ग का आराधन किया।' 'लाभ हुआ मुभे, सुलाभ हुआ मुभे, मैंने बहुत पुण्य कमाया, स्वर्ग का आराधन किया'— सोच हिंदत हो तथागत को अभिवादन कर महामात्य प्रदक्षिणा कर चला गया?।''

यह घटना इस बात पर सुन्दर प्रकाश डालती है कि औह शिक, कीतकृत और नियाग आहार बौद्ध-भिश्रुओं के लिए वर्जनींय नहीं थे।

बुद्ध और महाबीर के भिक्षा-नियमों का अन्तर उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है। महाबीर औद्दीशक आदि चारों प्रकार के आहार ग्रहण में ही नहीं, अन्य वस्तुओं के ग्रहण में भी स्पष्ट हिंसा मानते जब कि बुद्ध ऐसा कोई दोष नहीं देखते थे और आहार की तरह ही अन्य ऐसी वस्तुएँ ग्रहण करते थे। बौद्ध-संघ के के लिए विहार आदि बनाये जाते थे और बुद्ध तथा बौद्ध-भिक्षु उनमें रहते थे जबिक महाबीर औदेशिक मकान में नहीं ठहरते थे।

महावीर के इन नियमों में अहिसा का सूक्ष्म दर्शन और गम्भीर विदेक है। जहाँ सूक्ष्म हिसा भी उन्हें मालूम दी वहाँ उससे वचने का मार्ग उन्होंने ढूंढ़ बताया। सूक्ष्म हिसा से बचाने के लिए ही उन्होंने भिक्षुओं से कहा था: "गृहस्थों द्वारा अनेक प्रकार के अस्त्रों से लोक-प्रयोजन के लिए कर्म-समारम्भ किये जाते हैं। गृहस्थ अपने लिए, पुत्रों के लिए, पुत्र-वध्यों के लिए, ज्ञातियों के लिए, वात्रियों के लिए, दासों के लिए, दासियों के लिए, कर्मकरों के लिए, कर्मकरियों के लिए, अतिथियों के लिए, विभिन्न उपहारों या उत्मवों के लिए, ज्ञाम के भोजन के लिए, प्रात:राश—कलेवे के लिए, संसार के किसी-न-किसी मानव के भोजन के लिए, सन्विध-संचय करते हैं। भिक्षा के लिए उठा हुआ आर्य, आर्यप्रज्ञ, आर्यदर्शी अनगार सर्व प्रकार के आमर्गथ—औह शिक आदि आहार को जान उसे ग्रहण न करे, न कराए, न उसके ग्रहण का अनुमोदन करे। निरामगंघ होकर विचरण करें।"

## १२. रात्रि-भक्त (राइभत्ते ग):

रात्रि-भक्त के चार विकल्प होते हैं '(१) दिन में लाकर दूसरे दिन, दिन में खाना (२) दिन में लाकर रात्रि में खाना (३) रात में लाकर दिन में खाना और (४) रात में लाकर रात में खाना। इन चारों का ही निषेध है<sup>४</sup>।

१ — विनयपिटकः महावसा ६.७५ पृ० २३५-३६ से संक्षिप्त।

२--- विनयपिटकः चुल्लवाम ६.३.१ पृ० ६४१-६२ ।

३ --आ० १।२।१०४-१०८ ।

४—(क) अ० चू० पृ० ६०: तं रातिभत्तं चतुन्विहं, तं जहा –िदवा घेतुं बितियदिवसे दिवा भुंजित १ दिवा घेतुं राति भुंजित २ राति घेतुं दिवा भुंजिति ३ राति घेतुं राति भुंजिति ४।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ ११२।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ ११६ : 'रात्रिभक्त' रात्रिभोजनं दिवसगृहीतदिवसभुक्तादिवतुर्भङ्गलक्षणम् ।

अध्ययन ३: इलोक २ टि० १३

रात्रि-भोजन वर्जन को श्रामण्य का अविभाज्य अङ्ग माना है। रात में चारों आहारों में से किसी एक को भी ग्रहण नहीं किया जा सकता ।

## १३. स्नान ( सिणाणे ग ):

स्नान दो तरह के होते हैं —देश-स्नान और सर्व-स्नान। शीच स्थानों के अतिरिक्त आँखों के भौतक का भी धोना देश-स्नान है। सारे शरीर का स्नान सर्व-स्नान कहलाता है । दोनों प्रकार के स्नान अनाचीर्ण हैं।

स्नान-वर्जन में भी अहिंसा की दृष्टि ही प्रधान है। इसी सूत्र (६.६१-६३) में यह दृष्टि बड़े सुन्दर रूप में प्रकट होती है। वहाँ कहा गया है--- "रोगी अथवा निरोग जो भी साधू स्नान की इच्छा करता है वह आचार से गिर जाता है और उक्षका जीवन संयम-हीन हो जाता है । अत: उष्ण अथवा शीन किसी जल से निर्धन्थ स्नान नहीं करते । यह घोर अस्नान-व्रत यावज्जीवन के लिए है ।'' जैन-आगमों में स्तान का वर्जन अनेक स्थलों पर आया है 31

स्नान के विषय में बुद्ध ने जो नियम दिया वह भी यहाँ जान लेना आवश्यक है। प्रारम्भ में स्नान के विषय में कोई निषेधात्मक नियम बौद्ध-संघ में था, ऐसा प्रतीत नहीं होता । बौद्ध-साधु निवगों तक में स्नान करते थे, ऐसा उल्लेख है । स्नान-विषयक नियम की रचना का इतिहास इस प्रकार है - उस समय भिक्ष तपोदा में स्वान किया करते थे 1 एक बार मगध के राजा सेणिय-विस्विसार तपोदा में स्नान करने के लिए गए। बौद्ध साध्ओं को स्नान करते देख वे एक ओर प्रतीक्षा करते रहे। साधु रात्रि तक स्नान करते रहे। उनके स्नान कर चुकने पर सेणिय-बिम्बिसार ने स्नान किया । नगर का द्वार बन्द ही जुका था । देर हो जाने से राजा को नगर के बाहर ही रात बितानी पड़ी । मुबह होते ही गन्ध-विलेपन किए वे तथागत के पास पहुँचे और अभिनन्दन कर एक ओर बैठ गए। बुद्ध ने पूछा— 'आवृत्त ! इतने सुबह गन्ध-विलेपन किए वैसे आए ?' सेणिय-बिम्बिसार ने सारी वात कही । बुद्ध ने धार्मिक-कथा कह सेणिय-बिम्बिसार को प्रसन्त किया। उनके चले जाने के बाद बुद्ध ने सिक्ष-संघ को बुलाकर पूछा-- 'क्या यह सत्य है कि राजा को देख चुकने के बाद भी तुम लोग स्नान करते रहे ?' 'सत्य है भन्ते !' भिक्षुओं ने जवाब दिया। बुद्ध ने नियम दिया: 'जो भिक्ष १५ दिन के अन्तर से पहले स्नान करेगा उसे पाचित्तिय का दोष लगेगा ।' इस नियम के बन जाने पर गर्मी के दिनों में भिक्ष स्नान नहीं करते थे। गात्र पसीने से भर जाता । इससे सोने के कपड़े गन्दे हो जाते थे । यह बात बुद्ध के सामने लाई गई । बुद्ध ने अपवाद किया — 'गर्मी के दिनों में १५ दिन से कम अन्तर पर भी स्नान किया जा सकता है। इसी तरह रोगी के लिए यह हुट दी। मरम्मत में लगे साधुओं के लिए यह छुट दी। वर्षा और आंधी के समय में यह छूट दी है।

महावीर का नियम था—''गर्मी से पीड़ित होने पर भी साधु स्नान करने की इच्छा न करें<sup>थ</sup>ा'' उनकी अहिसा उनसे स्नान के विषय में कोई अपवाद नहीं करा सकी । बुद्ध की मध्यम प्रतिपदा-बुद्धि सुविधा-असुविधा का विचार करती हुई अपवाद गढ़ती गई ।

भगवान् के समय में शीतोदक-सेवन से मोक्ष पाना माना जाता था । इसके विरुद्ध उन्होंने कहा -- "प्रातः स्नान आदि से मोक्ष नहीं है<sup>६</sup> । सायंकाल और प्रात:काल जल का स्पर्श करते हुए ज**ल-स्पर्श** से जो मोक्ष की प्राप्ति कहते हैं वे मिथ्यात्वी हैं । यदि जल-स्पर्श से मृक्ति

१— उत्त ० १६.३० : चउब्विहे वि आहारे, राईभोयणवज्जणा ।

२-(क) अ० चू० पृ० ६० : सिणाणं दुविहं देसती सञ्वती वा । देससिणाणं लेवाडं मोत्तूणं जं णेव त्ति, सञ्वसिणाणं जं ससीसोण्हाति ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ११२: सिणाणं दुविहं भवित, तं० देससिणाणं सध्वसिणाणं च, तत्थ देससिणाणं लेवाडयं मौतूण सेसं अच्छिपम्हप्रकालणमे तमिव देसिसणाणं भवइ, सन्वसिणाणं जो ससीसतो ण्हाइ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११६-१७ : 'स्नानं च' — देशसर्वभेदभिग्नं, देशस्नानमधिष्ठानशीचातिरेकेणाक्षिपक्षमप्रक्षालनमपि सर्व-स्नानं तु प्रतीतम् ।

३— उत्त० २.६; १४.५; आ० चू० २-२-२.१, २.१३; सू० १.७.२१-२२; १.६.१३।

<sup>8-</sup>Sacred Book of The Buddhists Vol. XI. Part II. LVII pp. 400-405.

५---उत्त० २.६: उण्हाहितत्ते मेहावी सिणाणं वि नो पत्थए। गायं नो परिसिचेज्जा न वीएज्जा य अध्ययं ॥

हो तो जल में रहते वाले अनेक जीव मुक्त हो जाएँ! जो जल-स्नान में मुक्ति कहते हैं वे अस्थान में कुशल हैं। जल यदि कर्म-मल को हरेगा तो सुख-पुण्य को भी हर लेगा। इसिलए स्नान से मोक्ष कहना मनोरच मात्र है। मंद पुरुष अन्धे नेताओं का अनुसरण कर केवल प्राणियों की हिंसा करते हैं। पाप-कर्म करने वाले पापी के उस पाप को अगर शीतोदक हर सकता तब तो जल के जीवों की घात करने वाले जल-जन्तु भी मुक्ति प्राप्त कर लेते। जल से सिद्धि बतलाने वाले मुखा बोलते हैं। अज्ञान को दूर कर देख कि त्रस और स्थावर सब प्राणी सुखाभिलाषी हैं। तू त्रस और स्थावर जीवों की घात की किया न कर। जो अचित्त जल से भी स्नान करता है वह नाम्न्य से—श्वमणभाव से दूर हैं। ''

# १४. गंध, माल्य ( गन्धमल्ले घ ) :

गन्य --इत्र आदि सुगन्धित पदार्थ<sup>र</sup>ा माल्य फूलों की माला<sup>३</sup>। इन दोनों शब्दों का एक साथ प्रयोग <mark>अनेक स्थलों पर मिलता</mark> है । गन्ध-माल्य साधु के लिए अनाचीर्ण है, यह उल्लेख भी अनेक स्थलों पर मिलता है<sup>४</sup> ।

'प्रश्तित्याकरण' में पृथ्वीकाय आदि जीवों की हिंसा कैसे होती है यह बताया गया है। वहाँ उल्लेख है कि गन्ध-माल्य के लिए मूढ़, दारुण-मित लोग वनस्पितकाय के प्राणियों का घात करते हैं । गन्ध बनाने में फूल या वनस्पित विशेष का मर्दन, घर्षण करना पड़ता है। माला में वनस्पितकाय के जीवों का विनाश प्रत्यक्ष है। गन्ध-माल्य का निषेध वनस्पितकाय और तदाश्वित अन्य त्रस-स्थावर जीवों की हिंसा से बचने की दृष्टि से भी किया गया है। विभूषा-त्याग और अपरिग्रह-महाब्रत की रक्षा की दृष्टि भी इसमें है। साधु को नाना पदार्थों की मनोक्ष और भद्र सुगन्ध में आसक्त नहीं होना चाहिए --ऐसा कहा है। चूर्णि और टीका में मालाएँ चार प्रकार की बताई गई हैं— ग्रिथत, वृष्टित, पूरिम और संघातिम"। बौद्ध-आगम विनयपिटक में अनेक प्रकार की मालाओं का उल्लेख हैं ।

# १५. वीजन ( वीयणे <sup>घ</sup> ):

तालवृन्तादि द्वारा शरीर अथवा ओदनादि को हवा डालना वीजन है<sup>६</sup>।

जैन-दर्शन में 'षड्जीवनिकाययाद' एक विद्येष वाद है<sup>9</sup> । इसके अनुसार वायु भी जीव है<sup>9</sup> । तालवन्त, पंखा, व्यजन, मयूरपंख आदि पंखों से उत्पन्न वायु के द्वारा सजीव वायु का हनन होता है तथा संपातिम जीव मारे जाते हैं<sup>9</sup> । इसीलिए व्यजन का व्यवहार साथु

- १ सू० १.७.१२-२२ ।
- २ -- (क) अ० चू० पृ० ६० : गंधा कोट्टपुडादतो ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ० ११२ : गंधरमहणेण कोट्टपुडाइणो गंधा गहिया ।
  - (ग) हा० टो० प० ११७ : गन्धग्रहणात्कोष्ठपुटादिपरिग्रह: ।
- ३ -- (क) अ० चू० पृ० ६०: मल्लं गंथिम-पूरिम-संघातिमं ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ११२ : मल्लग्गहणेण गंथिमवैद्धिमपूरिमसंघाइमं चउव्विहंपि मल्लं गहितं।
  - (ग) हा० टी० प० ११७: माल्यग्रहणाच्च ग्रथितवेष्टितादेर्माल्यस्य ।
- ४ सू० १.६.१३ ।
- ४ प्रश्न० १.१: गंध-मल्ल अणुलेवणं एवमादिएहि बहुदि कारणसर्तिहि हिसंति ते तहगणे, भिणता एवमादी सत्ते सत्तपरिविष्णया उवहणंति, दढमुद्दा दाहणमती ।
- ६ -- प्रश्न० २.५ ।
- ७ देखिए ऊपर पाद-टि० ३ :
- विनयपिटक: चुल्लवमा १.३.१ पृ० ३४६ ।
- (क) अ० चू० पृ० ६० : वीयणं सरीरस्स भत्तातिणो वा उक्लेवादीहि ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ११२ : वीयणं णाम घम्मत्तो अत्ताणं ओदणादि वा तालवेंदादीहि वीयेति ।
  - (ग) हा० टो० प० ११७ : बीजनं तालवृन्तादिना घर्म एव ।
- १०--- बश० ४; आ० १.१।
- ११— इश० ४ : वाऊ चित्तमंतमक्लाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्तत्थ सत्थपरिणएणं ।
- १२—(क) प्रक्रन १.१ : सुष्प वियण तालयंट पेहुण मुह करयल सागपत्त वत्थमाइएहि अणिलं हिसति ।
  - (ख) अ० चू० पृ० ६०: वीयणे संपादिमवायुवहो ।

अध्ययन ३ : इलोक ३ टि० १६-१७

के लिए अनाचीर्ण कहा है । इसी आगम में अन्य स्थलों तथा अन्य अत्मों में भी स्थान-स्थान पर इसका निषेध किया गया है। भीषण गर्मी में भी निर्फ्रन्य साधु पंखा आदि झलकर हवा नहीं ले सकता ।

#### इलोक ३:

# १६. सन्निध ( सन्निही <sup>क</sup> ) :

सन्तिबि का वर्जन अनेक स्थलों पर मिलता है। सन्निधि –संचय का त्याग श्रामण्य का एक प्रमुख अंग माना गया है। किहा है —'संप्रमी मुनि लेश मात्र भी संप्रह न करे<sup>थ</sup>।" "संप्रह करना लोभ का ब्रानुस्पर्श है। जो लवण, तेल, घी, गुड़ अथवा अन्य किसी वस्तु के संग्रह की कामना करता है वह पृहस्थ है साधु नहीं —ऐसा मैं मानता हुं<sup>द</sup>।"

सिनिधि शब्द बौद्ध-त्रिपिटकों में भी मिलता है। बौद्ध-साधु आरम्भ में सिनिधि करते थे। संग्रह न करने के विषय में कोई विशेष वियम नहीं था। सर्वप्रयम नियम बनाया गया उसका इतिहास इस प्रकार है —उस समय श्रमण वेलथसीस, आनन्द के गुरु, जंगल में ठहरे हुए थे। वे भिश्ना के लिए निकले और पक्के चावल लेकर आराम में वापस आए। चावलों को सुखा दिया। जब जरूरत होती पानी से भिसो कर खाते। अतेक दिनों के बाद फिर वे ग्राम में भिक्षा के लिए निकले। साधुओं ने पूछा—'इतने दिनों के बाद आप भिश्ना के लिए कैसे आए?' उन्होंने सारी बातें कही। साधुओं ने पूछा—'क्या आप सिनिधिकारक भोजन करते हैं?' 'हाँ, भन्ते।' यह बात बुद्ध के कानों तक पहुँची। बुद्ध ने नियम बनाया —'जो भी सिन्धिकारक भोजन खाएगा उसे पाचित्तिय दोष होगा ।' रोगी साधु को छूट थी: 'भिक्षु को घी, मक्खन, तेल, मथु, खांड ('''') आदि रोगी भिक्षुओं के सेवन करने लायक पथ्य (भैषज्य) को ग्रहण कर अधिक-से-अधिक सप्ताह भर रखकर भोग कर लेना चाहिए। इसका अतिकमण करने से उसे निस्सिग्यमाचित्तीय है ।'

रोगी साधु के लिए भी भगवान् महाबीर का नियम था --''साधु को अनेक प्रकार के रोग-आतंक उत्पन्न हों, बात-पित्त-कफ का प्रकोप हो, सिन्निपात हो, तिनक भी शान्ति न हो, यहाँ तक कि जीवन का अन्त कर देने वाले रोग उभस्थित हो जाएँ तो भी उसको अपने लिए या अन्य के लिए औषध, भैषज्य, आहार-पानी का संचय करना नहीं कल्पता ।''

# १७. गृहि-अमत्र ( गिहिमत्ते क )

अमत्र या मात्र का अर्थ है भाजन, बरतन । गृहि-अमत्र का अर्थ है गृहस्थ का भाजन वि । सूत्रकृताङ्क में कहा है--- "दूसरे के (गृहस्थ

```
१--- दश ० ४.१० ; ६.३८-४० ; ८.६ ।
```

२- आ० १.१.७ ; सू० १.६.८,६, १८।

३---उत्त० २.६ ।

४ उत्त० १६.३०: सन्निहीसंचओ चेव वज्जेयव्यो सुदुक्करं।

थू---(क) दश० ८.२४ : सन्निहि च न कुब्वेज्जा अणुमायंपि संजए ।

<sup>(</sup>জ) उत्तर ६.१४ : सन्निहिं च न कुव्वेज्जा लेवमायाए संजए ।

६—दश० ६.१८ ।

७ - ये हजार जटिल साधुओं के स्थविर नेता थे।

<sup>=-</sup>Sacred Books of the Buddhists Vol. VI: Book of Discipline Part II. pp. 338-440.

**६**—विनयपिटकः भिक्षु-पातिमोक्ष ४.२३।

१०—प्रकृत २.५ पृ० २७७-२७८: जं.पे य समगस्स सुविहियस्स उ रोगायंके बहुत्पकारं।म समुष्पन्ने वाताहिक-पित्त-सिभ-अतिरित्त कुविय तह सन्तिवातजाते व उदयपत्ते उज्जल-बल-विउल-तिउल-कक्खड-पगाढ-दुक्खे असुभ-कडुप फरसे चंडफल-विवागे महक्ष्मये जीवियंतकरणे सब्बसरीर-परितावणकरे न कप्पति तारिसे वि तह अप्पणो परस्स वा ओसह-भेसज्जं, भत्त-पाणं च तंपि सन्तिहिक्यं ।

११---(क) अ० चू० पू० ६० : अत्र गिहिमत्तं गिहिभायणं कंसपत्तादि ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ११२ : मिहिमत्ते गिहिभायणंति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११७ : 'गृहिमात्रं' गृहस्थभाजनम् ।

के) बरतन में साधु अन्त या जल कभी न भोगे'।' इस नियम का मूलायार अहिंसा की टब्टि है। दशर्वकालिक अ०६ गा० ५०-५१ में कहा है: ''ऐसा करनेवाला आचार से भ्रष्ट होता है। गृहस्थ बरतनों को धोते हैं, जिनमें सचित जल का आरम्भ होता है। बरतनों के घोवन के जल को यत्रन्तत्र गिराने से जीवों की हिंसा होती है। इसमें असंयम है।'' साधु के निमित्त गृहस्थ को पहले या बाद में कोई सावद्य किया—हलन-चलन न करनी पड़े—यह भी इसका लक्ष्य है?।

निर्मान्य-साघु ग्लान साघुओं के लिए आहार आदि लाते और उन्हें देते। अग्य दर्शनी आलोचना करते: 'तुम लोग एक दूसरे में मूब्लित हो और गृहस्थ के समान व्यवहार करते हो जो रोगी को इस प्रकार पिण्डपात लाकर देते हो। तुम लोग सरागी हो —एक दूसरे के वहा में रहते हो, सत्पथ और सद्भाव से हीन हो। अतः तुम इस संभार का पार नहीं पा सकते।'' संघजीवी और मोक्ष-विशारद भिजु को इसका किस प्रकार उत्तर देना चाहिए यह बताते हुए भगवान महावीर ने कहा — 'मिक्षुओं! ऐसा आक्षेप करने वालों को तुम कहना — 'तुम लोग दो पक्षों का सेवन करते हो। तुम लोग गृहस्थ के पात्रों में भोजन करते हो तथा रोगी साधु के लिए गृहस्थ द्वारा लाया हुआ भोजन ग्रहण करते हो। इस तरह बीज और कच्चे जल तथा उस साधु के लिए जो उद्दिष्ट किया है उसका उपभोग करते हो। तुम लोग सद्विकेक से रहित और असमाहित हो, तीव्र अभिताप से अभितप्त हो। वण को अत्यन्त खुजलाना अच्छा नहीं क्योंकि उससे उसमें विकार उत्पन्न होता है। अपने को अपरिग्रही मान तुम भिक्षा-पात्र नहीं रखते, उससे तुम्हें अग्रुद्ध आहार का परिभोग करना पड़ रहा है। यह तर्क कि गृहस्थ के द्वारा लाया हुआ आहार करना ध्रेय है और भिक्षु के द्वारा लाया हुआ नहीं, उतना ही दुर्वल है जितना कि बाँम का अग्रभाग। 'साधु को दान देकर उसका उपकार करना चाहिए'—यह जो धर्म-देशना है वह सारंभों —गृहस्थों को ग्रुद्ध करने वाली है, साधुओं को नहीं—तुम्हारी यह दृष्टि भी उचित नहीं है। भगवान् के द्वारा पहले कभी भी इस दृष्टि से देशना नहीं की गई थी कि एषणा में अनुपयुक्त गृहस्थ ग्लान साधु वा वैयावृत्य करे, एषणा में उपयुक्त साधु न करें ।'' इस प्रसंग में जहाँ औदेशिक और अभिहृत का खण्डन है वहाँ गृहस्थ के पात्र में भोजन करने पर भी आक्षेप है। इस प्रसंग से यह भी स्पष्ट है कि अन्य श्रमण गृहि-पात्र में भोजन करने पर भी आक्षेप है। इस प्रसंग से यह भी स्पष्ट है कि अन्य श्रमण गृहि-पात्र में भोजन करने थे।

### १८. राजपिण्ड, किमिच्छक (रायपिंडे किमिच्छए ख):

असस्त्यसिंह स्थविर और जिनदास महत्तर ने 'किमिच्छक' को 'रःजपिण्ड' का विशेषण माना है<sup>४</sup> और हरिभद्र सूरि 'किमिच्छक' को 'राजपिण्ड' का विशेषण भी मानते हैं और विकल्प के रूप में स्वतन्त्र भी<sup>४</sup>।

दोनों चूर्णिकारों के अभिमत से 'किमिच्छक-राजिपण्ड'—यह एक अनाचार है। इसका अर्थ है —राजा याचक को, वह जो चाहे वहीं दे, उस पिण्ड —आहार का नाम है 'किमिच्छक-राजिपण्ड'।

टीकाकार के अनुसार – कौन क्या चाहता है ? यों पूछकर दिया जाने वाला भोजन आदि 'किमिच्छक' कहलाता है ।

'निशीय' में राजिपण्ड के ग्रहण और भोग का चातुर्मासिक-प्रायश्चित्त बतलाया है । यहाँ किमिन्छिक' शब्द का कोई उल्लेख नहीं है।

इस प्रसंग में राजा का अर्थ 'मूर्धाभिषिक्त राजा' किया है।

निशीथ-चूणि के अनुसार सेनापति, अमात्य, पुरोहित, श्रेष्ठी और सार्थवाह सहित जो राजा राज्य भोग करता है, उसका पिण्ड

१-- सू० १.६.२० : परमते अन्तवाणं, ण भूंजेज्ज कयाइ वि ।

२-- दश० ६.४२।

३--- सू० १.३.३.८-१६ का सार ।

४— (क) अ० चू० पृ०६० : मुद्धाभिसित्तस्स रण्यो भिवला रार्यापडो । रार्यापडे-किमिच्छए । राया जो जं इच्छित तस्स तं देति — एस रार्यापडो किमिच्छतो । 'तेहि णियत्तणत्यं'—एसणा रक्लणाय एतेसि अणातिण्यो ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ ११२-१३ : मुद्धाभित्तित्तरण्णो : पिडः — राजिपिडः, सो य कित्मिच्छतो जित भवति, — किमिच्छओ नाम राया किर पिडं देंतो गेण्हंतस्स इच्छियं दलेइ, अतो सो रायिषडो गेहिषडिसेहणत्यं एसणारक्खणत्यं च न कप्पइ ।

५— हा० टी० प० ११७ : राजपिण्डो —नृपाहारः, कः किमिन्छतीत्येवं यो दीयते स किमिन्छकः, राजपिण्डोऽन्यो वा सामान्येन ।

६—मि० ६.१-२ : जे भिक्कू रायपिण्डं गेण्हति गेण्हंतं वा सातिज्जिति ।

जे भिक्लू रायपिण्डं भुंजिति भुंजंतं वा सातिज्जिति ।

अध्ययन ३: श्लोक ३ टि० १६-२१

नहीं लेना चाहिए । अन्य राजाओं के लिए विकल्प है—दोष की सम्भावना हो तो न लिया जाये और सम्भावना न हो तो ले लिया जाए<sup>9</sup> ।

राजधर का सरस भोजन खाते रहने से रस-लोलुपता न बढ़ जाये और 'ऐसा आहार अन्यत्र मिलना कठिन हैं' यों सोच मुनि अनेषणीय आहार लेने न लग जाये—-इन सम्भावनाओं को ध्यान में रख कर 'राजपिण्ड' लेने का निषेष किया है। यह विधान एषणा-अुद्धि की रक्षा के लिए है<sup>3</sup>। ये दोनों कारण उक्त दोनों सूत्रों की चूर्णियों में समान हैं। इनके द्वारा 'किमिच्छक' और 'राजपिण्ड' के पृथक् या अपृथक् होने का निर्णय नहीं किया जा सकता।

निशीय-चूर्णिकार ने आकीर्ण दोष को प्रमुख बतलाया है। राज-प्रासाद में सेनापित आदि आते-जाते रहते हैं। वहाँ मुनि के पात्र आदि फूटने की तथा चोट लगने की संभावना रहती है इसलिए 'राजिपण्ड' नहीं लेना चाहिए आदि-आदि<sup>3</sup>।

'निशीथ' के आठवें उद्देशक में 'राजिपण्ड' से सम्बन्ध रखने वाले छः सूत्र हैं अौर नवें उद्देशक में बाईस सूत्र हैं । 'दशबैकालिक' में इन सबका निषेध 'राजिपण्ड' और 'किमिच्छक' इन दो शब्दों में मिलता है। मुख्यतया 'राजिपण्ड' शब्द राजकीय भोजन का अर्थ देता है और 'किमिच्छक' शब्द 'अनाथपिण्ड', 'कृपणिंड' और 'वनीपकिंपड' (निशीथ ८.१६) का अर्थ देता है। किन्तु सामान्यतः 'राजिपड' शब्द में राजा के अपने निजी भोजन और 'राजिस्क' भोजन —राजा के द्वारा दिये जाने वाले सभी प्रकार के भोजन, जिनका उल्लेख निशीथ के उन्त सूत्रों में हुआ है —का संग्रह होता है। व्याख्या-काल में 'राजिपड' का दुहरा प्रयोग हो सकता है —स्वतन्त्र रूप में और 'किमिच्छक' के विशेष्य के रूप में। इसलिए हमने 'राजिपड' और 'किमिच्छक' को केवल विशेष्य-विशेषण न मानकर दो पृथक् अनाचार माना है और 'किमिच्छक' की व्याख्या के समय दोनों को विशेष्य-विशेषण के रूप में संयुक्त भी माना है।

# १६. संबाधन ( संवाहणा <sup>ग</sup>) :

इसका अर्थ है -- मर्दन । संवावन चार प्रकार के होते हैं:

- (१) अस्थि-मुख —हिंड्डयों को आराम देने वाला।
- (२) मांस-सुख मांस को आराम देने वाला।
- (३) त्वक् सुख—चमड़ी को आराम देने वाला।
- (४) रोम-सुख-- रोओं को आराम देने वाला<sup>६</sup>।

### २०. दंत-प्रधावन ( दंतपहोयणा ग ) :

देखिए 'दंतवण' शब्द का टिप्पण संख्या ४५।

### २१. संप्रच्छन ( संपुच्छर्णा घ ) ः

'संपुच्छगो' पाठान्तर है। 'संपुच्छणा' का संस्कृत रूप 'संप्रश्न' और संपूंछगो' का संस्कृत 'संघोञ्छक' होता है। इन अनाचीर्ण के कई अर्थ मिलते हैं:

- (१) अपने अंग-अयवयों के बारे में दूसरे से पूछता। जो अङ्ग-अवयव स्वयं न दील पड़ते हों, जैसे आँख, सिर, पीठ आदि उनके बारे में दूसरे से पूछता—ये सुन्दर लगते हैं या नहीं ? मैं कैसा दिखाई दे रहा हूँ ? आदि, आदि।
- (२) गृहस्थों से सावद्य आरम्भ सम्बन्धी प्रश्न करना ।

१ नि० भा० गा० २४६७ चू०:

२ - सु० १.३.३.५-१६।

३---नि० भा० गा० २५०३-२५१०।

४—नि० ८.१४-१६।

प्र-—िनo ६.१,२,६,द,९०,११,१३-१६,२१<del>-</del>२६ ।

६ - (क) अ० च्०पृ०६०: संवाधणा अद्ठिमुहा मंसमुहा तथामुहा (रोमसुहा)।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११३: संवाहणा नाम चउन्विहा भवति, तजहा-अद्ठिमुहा मंससुद्दा तयासुहा रोमसुहा।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११७।

- ६३
- (३) शरीर पर गिरी हुई रज को पोंछना, सूहना।
- (४) अमुक ने यह कार्य किया या नहीं, यह दूसरे व्यक्ति (गृहस्थ) के द्वारा पुछवाना ।
- (५) रोगी (गृहस्य) से पूछना तुम कैसे हो, कैसे नहीं हो अर्थात् (गृहस्य) रोगी से कुशल-प्रश्न करना ।

'अगस्त्य चूर्णि' में प्रथम तीनों अर्थ दिये हैं । तीसरा अर्थ 'संपुंछगो' पाठान्तर मानकर किया है । जिनदास महत्तर ने केवल पहला अर्थ किया है । हरिभद्र सूरि ने पहले दो अर्थ किये हैं । 'सूबकृताङ्ग चूर्णि' में पाँचों अर्थ मिलते हैं । शीलाङ्क सूरि ने प्रथम तीन अर्थ दिये हैं ।

चूणिकार और टीकाकार इस शब्द के बारे में संदिग्ध हैं। अतः इसके निर्णय का कोई निश्चित आधार नहीं मिलता कि यह अनाचार 'संपुच्छण' है या 'संपुंछगो'। इसके विकल्प से भी कई अर्थ मिलते हैं। इसलिए सूत्रकार का प्रतिपाद्य क्या है यह निश्चयपूर्व के नहीं कहा जा सकता। एक बात अवश्य ध्यान देने योग्य है कि छेद सूत्रों में 'संपुच्छण' के प्रायश्चित की कोई चर्चा नहीं मिलती किंतु शरीर को संवारने और मैल आदि उतारने पर प्रायश्चित का विधान किया है ।

'संपुंछग' का सम्बन्ध जल्ळ-परीसह से होना चाहिए । पंक, रज, मैळ आदि को सहना जल्ळ-परीषह हैं° ।

संबाबन, दंत-प्रधावन और देह-प्रलोकन —ये सारे शरीर से सम्बन्धित हैं और संपुच्छ (पुंछ)ण इनके साथ में है इसलिए यह भी शरीर से सम्बन्धित होना चाहिए। निशीथ के छ: सूत्रों से इस विचार की पुष्टि होती है<sup>ट</sup>। वहाँ कमशः शरीर के प्रमार्जन, संबाधन, अभ्यञ्ज, उद्वर्तन, प्रक्षालन और रंगने का प्रायश्चित कहा गया है।

- १— (क) अ० चू० पृ० ६० : संपुच्छणं —जे अंगावयवा सर्यं न पेच्छति अच्छि सिर-पिट्टमादि ते परं पुच्छति —'सोभित्त वा ण व त्ति'—अहवा गिहीण सात्रज्जारंभा कता पुच्छति ।
  - (ख) अ० चू० पृ० ६०: अहवा एवं पाढो "संपुं छगो" कहंचि अंगे रयं पडितं पुंछित --लूहेति ।
- २---जि० चू० पृ० ११३ : संपुच्छणा णाम अप्पणो अंगावयवाणि आपुच्छमाणो परं पुच्छइ।
- ३—हा० टी० प० ११७ : 'संप्रश्नः'—सावद्यो गृहस्थविषयः, राढार्थं कीट्टको वाऽहमित्यादिरूपः।
- ४ सू० १.६.२१ चू०: संयुच्छण णाम कि तत्कृतं न कृतं वा युच्छावेति अण्णे····ग्लानं युच्छति—कि ते बट्टति ? ण बट्टइ वा ?
- ५ सू० <mark>१.६.२१ ट</mark>ी० पृ० १८२ : तत्र गृहस्थगृहे कुञ्जलादिप्रच्छनं आत्मीयशरीरावयवप्रच्छ (पुच्छ)मं वा ।
- ६—(क) नि॰ ३.२२ : जे भिक्खू अप्पणी कायं आमज्जेज्ज वा पमजेज्ज वा ।
  - ्र (ल) नि०३.६६: जे भिक्खू अप्पणो काषाओ सेयं वा, जल्लं वा, पंकं वा, मलं वा णीहरेज्ज वा विसोहेज्ज वा ।
- ७—उत्त० २.३६-३७ : किलिन्नगाए मेहावी, पंकेण व रएण वा । धिसु वा परितावेण, सायं नो परिदेवए ॥ वेएज्ज निज्जरापेही, आरियं धम्मणुत्तरं । जाव शरीरभेउ त्ति, जल्लं काएण धारए ॥
- मिन्न ३.२२-२७ : जे भिक्लू अप्पणो कायं आमज्जेज्ज वा पमज्जेज्ज वा, आमज्जेतं वा पमज्जेतं वा सातिज्जिति ।। जे भिक्लू अप्पणो कायं संवाहेज्ज वा पितमहेज्ज वा, संवाहेतं वा पितमहेतं वा सातिज्जिति ।। जे भिक्लू अप्पणो कायं तेल्लेण वा, घएण वा बसाए वा, णवणीएण वा अव्भेगेज्ज वा भक्लेज्ज वा, अव्भेगेतं वा मक्लेंतं वा सातिज्जिति ।। जे भिक्लू अप्पणो कायं लोक्केण वा चुण्णेण वा वण्णेण वा उल्लोलेज्ज वा, उवट्टेज्ज वा, जल्लोलेंतं वा अध्यट्टेंतं वा सातिज्जित ।
  - जे भिक्खू अप्पणो कायं सीद्योदग-वियडेण वा उसिणोदग-वियडेण वा उच्छोलेज्ज वा पधोएज्ज वा, उच्छोलेंतं वा पधोवेंतं वा सातिज्जति ।
  - जे भिक्ख अप्पणी कार्य पूमेज्ज वा रएज्ज वा, फूमेंतं वा रएंतं वा सातिज्जिति।

# २२. देह-प्रलोकन ( देहपलोयणा घ ):

जिनदास महत्तर ने इसका अर्थ किया है - दर्पण में रूप निरखना । हरिभद्र सूरि ने इसका अर्थ किया है 'दर्पण आदि' में शरीर देखना ै। शरीर पात्र, दर्पण, तलवार, मणि, जल, तेल, मधु, घी, फाणित राब, गद्य और वर्बी में देखा जा सकता है । इनमें शरीर देखना अनाचार है और निर्थन्थ के ऐसा करने पर प्रायश्चित्त का विधान है ।

#### इलोक ४:

# २३. अष्टापद ( अट्ठावए क ) :

दशवैकालिक के व्याख्याकारों ने इसके तीन अर्थ किये हैं।

- (१) द्यूत³।
- (२) एक प्रकार का द्युत ।
- (३) अर्थ-पर--अर्थ-नीति<sup>४</sup> ।

शीलाङ्क सूरि ने सूत्रकृताङ्क में प्रयुक्त 'अट्ठावय' का मुख्य अर्थ-अर्थ-शास्त्र और गौण अर्थ द्यूत-कीड़ाविशेष किया है<sup>४</sup> ।

बहत्तर कलाओं में 'जूयं'—द्यूत दसवीं कला है और 'अट्टावय' - -अष्टापद तेरहवीं कला है<sup>६</sup>। इसके अनुसार द्यूत और अष्टापद एक नहीं है।

जिनदास महत्तर और हरिभद्र सूरि ने 'अष्टापद' का अर्थ द्यूत किय। है तथा अगस्त्यसिंह स्थविर और शीलाङ्क सूरि ने उसका अर्थ एक प्रकार का चूत किया है। इसे आज की भाषा में शतरंज कहा जा सकता है। चूत के साथ द्रव्य की हार-जीत का लगाव होता है अतः वह निर्ग्रन्थ के लिए सम्भव नहीं है । शतरंज का खेल प्रधानतया आमोद-प्रमोद के लिए होता है । यह द्यूत की अपेक्षा अधिक सम्भव है इमलिए इसका निषेध किया है-ऐसा प्रतीत होता है।

निशीथ चूर्णिकार ने 'अट्ठावय' का अर्थ संक्षेप में चूत या चउरंग झूत किया है" और वैकल्पिक रूप में इसका अर्थ—अर्थ-पद किया है । किसी ने पूछा—भगवन् ! क्या सुभिक्ष होगा ? अमण बोळा—मैं निमित्त नहीं जानता पर इतना जानता हूँ कि इस वर्ष प्रभात-

```
१— जि० चू० पृ० ११३: पलोयणा नाम अद्दागे रूवनिरिक्षणं ।
```

हा० टी० प० ११७ : 'देहप्रलोकनं च' श्रादर्शादावनाचरितम् ।

२-- नि॰ १३.३१-३८ : ने भिक्खू मत्तए अप्पाणं देहति, देहंतं वा सातिज्जिति ।

```
,, ,, अद्दाए ,,
```

३--- जि॰ चू॰ पृ० ११३: अट्ठावयं जूयं मण्णइ।

४—(क) अ० चू० पृ० ६० : अट्टाबयं जूयप्पकारो । राया रूहं णयजुतं गिहत्थाणं वा अट्ठावयं देति । केरिसो कालो ? सि पुच्छितो भणति ण याणामि, आगमेस्स पुण सुणका वि सालिकूरं ण भुंजंति ।

(ख) हा० टो० प० १९७ : 'अब्टापदं' द्यूतम्, अर्थपदं वा – गृहस्थमधिकृत्य नीत्यादिविषयम् ।

५-- सु० १.६.१७ प० १८१ : 'अट्ठावयं न सिक्खिज्जा'---अयंते इत्यर्थो -- धनधान्यहिरण्यादिक: पद्यते --गम्यते येनार्थस्तत्पदं ---शास्त्रं अर्थार्थपदमर्थपदं चाणावयादिकमर्थशास्त्र<sup>ं</sup> तन्त 'शिक्षेत्' नाभ्यस्येत् नाष्यपरं प्राण्युपमर्दकारि शास्त्रं शिक्षयेत्, यदिवा— 'अष्टापदं' द्युतक्रीडाविशेषस्तं न शिक्षेत, नापि पूर्वशिक्षतमनुशीलयेदिति ।

६--नया० १.२० ।

७ — नि० १३.१२ चू० २१ : अट्ठावदं जूतं । नि० भा० ४२७६ चू० अट्ठापदं चउरंगेहि जूतं ।

<sup>,, ,,</sup> असीए ,,

<sup>,, ,,</sup> मणीए ,,

<sup>,, ,,</sup> उड्डुपाणे ,,

<sup>,, ,,</sup> तेल्लं ,,

<sup>,, ,,</sup> काणिए ,,

<sup>,, ,,</sup> वसाए ,,

काल में कुत्ते भी दध्यन्त खाना नहीं चाहेंगे। यह अर्थ-पद है। इसकी ध्विन यह है कि मुभिक्ष होगा। अगस्त्यसिंह भी यही अर्थ करते हैं। दूसरे अर्थ की अपेक्षा पहला अर्थ ही वास्तिविक लगता है और चउरंग शब्द का प्रयोग भी महत्वपूर्ण है। वावदेर लिन्हें ने इस चउरंग (चतुरंग) शब्द को ही शतरंज का मूल माना है। मनमथ राय ने अध्टपद को शतरंज या उसका पूर्वज खेल माना है। वे लिखते हैं— ''उन दिनों शतरंज का आविष्कार हुआ था या नहीं, इस विषय में कुछ संदेह है, तथांग प्राचीन पाली और प्राकृत-साहित्य में 'अट्ठपद' और 'दस-पद' शब्दों का बारम्बार उल्लेख हुआ है। महापण्डित राहुल सांकृत्यायन जी ने इनको 'एक प्रकार का जुआ' कहकर अपना पिंड छुड़ाया है। सुमंगल विलासीनि से पता चलता है कि पटरी पर आठ या दस छोटे-छोटे चौकोर खाने बने रहते थें, तथा प्रत्येक खाने में एक एक गोटी होती थी। ऐसी दशा में यह समझना गलत नहीं होगा। कि यह एक प्रकार का शतरंज का खेल रहा होगा। कम से कम हम लोग इसे शतरंज का पूर्वज मान सकते हैं। इसका अंग्रेजी नाम 'ड्राफ्ट' है। प्राचीन मिस्र में यह खेल प्रचलित था? ।''

अन्यतीथिक, परिव्राजक व गृहस्थ को अष्टापद सिखाने वाला भिक्षु प्रायश्चित्त का भागी होता है<sup>3</sup>।

# २४. नालिका (नालीय क):

यह चूत का ही एक विशेष प्रकार है । 'चतुर खिलाड़ी अपनी इच्छा के अनुकूल पासे न डाल दे' —इसलिए पासों को नालिका द्वारा डालकर जो जुआ खेला जाये उसे नालिका कहा जाता है<sup>४</sup> । यह अगस्त्य 'पूर्णि की त्याख्या है । जिनदास महत्तर और हरिभद्र सूरि के अभिमत इससे भिन्न नहीं हैं<sup>8</sup> ।

सूत्रकृताङ्ग में 'अट्ठावय' का उल्लेख शु० १ अ० ६ के १७ वें क्लोक में और 'णालिय' का उल्लेख १८ वें क्लोक में हुशा है और उसका पूर्ववर्ती शब्द 'छत्र' है । दशवैंकालिक में 'णालिय' शब्द 'अट्ठावय' और 'छत्त' के मध्य में है । सम्भव है 'अट्ठावय' की सन्तिधि के कारण व्याख्याकारों ने नालिका का अर्थ द्याविशेष किया हो किन्तु 'छत्तस्स' के आगे 'धारणट्ठाए' का प्रयोग है । उसकी ओर ध्यान दिया जाए तो 'नालिका' का सम्बन्ध छत्र के साथ जुड़ता है । जिसका अर्थ होगा कि छत्र को धारण करने के लिये नालिका रखना अनाचार है ।

भगवान् महाबीर साधना-काल में वज्रभूमि में गए थे। वहाँ उन्हें ऐसे श्रमण मिले जो कुत्तों से बचाव करने के लिए यिष्ट और नालिका रखते थे" । वृत्तिकार ने यिष्ट को देह-प्रमाण और नालिका को देह से चार अंगुल अधिक लंबा कहा है<sup>ट</sup>ा भगवान् ने दूसरों को डराने का निषेध किया है<sup>8</sup>। इसलिये संभव है स्वतन्त्ररूप से या छत्र-घारण करने के लिये नालिका रखने का निषेध किया हो।

- १— नि॰ भा॰ गा॰ ४२८० चू॰ : अहवा इमं अट्ठापदं -- अम्मे ण वि जाणामो पुट्ठो अट्ठापयं इमं बेंति। सुणगा वि सालिकूरं, णेच्छन्ति परं पभातिम्म ॥
  - पुच्छितो अपुच्छितो ..... एतियं पुण जाणामो परम पभायकाले दिधकूरं सुणगा वि खातिउं पेच्छिहिति । अर्थपदेन ज्ञायने सुभिक्खं ।
- २- प्राचीन भारतीय मनोरंजन पृ० ५८।
- ३--नि० १३.१२ : जे भिक्लू अण्णउत्थियं वा गारत्थियं वा .....अट्ठावयं ......सिक्लावेति, सिक्लावेतं वा सातिज्जिति ।
- ४—अ० चू० पृ० ६१: णालिया जूयिवसेसो, जत्य 'मा इच्छितं पाडेहिति' त्ति णालियाए पासका दिज्जंति ।
- ५—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ११३ : पासाओ छोद्रण पाणिज्जति, मा किर सिक्खागुणेण इच्छंतिए कोई पाडेहिति ।
  - (ख) हा० टी० प० ११७ : 'नालिका चे' ति द्यूतिवशेषलक्षणा, यत्र मा भूत्कलयाऽन्यथा पाशकपातनिमिति नलिकया पात्यन्त इति ।
- ६---सू० १.६-१८: पाणहाओ य छत्तं च, णालीयं वालवीयणं ।
- ७.—आ॰ ६.३.४,६: एलिक्खए जणा भुज्जो, बहवे वज्जभूमि फरुसासी।
  लाँद्व गहाय णालियं, समणा तत्थ एव विहरिसु।।
  एवंपि तत्थ विहरता पुटुपुक्वा अहेसि सुणएहि।
  संलुंचमाणा सुणएहि दुच्चरगाणि तत्थ लाढेहि।।
- द---आ० ६.३.५,६ टीका : ततस्तत्रान्ये श्रमणाः शाक्यादयो यष्टि --देहप्रमाणां चतुरंगुलाधिकप्रमाणां वा नालिकां गृहीत्वा इवादिनियेधनाय विजह्णुरिति ।
- **९—नि० ११.६५: जे भिल्लू परं बीभावेति, बीभावेंतं वा सातिज्जिति।**

नालिका का अर्थ छोटी या बड़ी डंडी भी हो सकता है । जहाँ नालिका का उल्लेख है, वहाँ छत्र-धारण, उपानत् आदि का भी उल्लेख है । चरक में भी पदत्र-धारण, छत्र-धारण, दण्ड-धारण आदि का पास-पास में विधान मिलता है ।

नालिका नाम घड़ी का भी है। प्राचीन काल में समय की जानकारी के लिए तली वाली रेत की घड़ी रखी जाती थी। ज्योतिष्करण्ड में नालिका का प्रमाण बतलाया है। कौटिल्प अर्थ-शास्त्र में नालिका के द्वारा दिन और रात को आठ-आठ भागों में विभक्त करने का निरूपण मिलता है।

नालिका का एक अर्थ मुरली भी है। बांस के मध्य में पर्व होते हैं। जिस बांस के मध्य में पर्व नहीं होते, उसे 'नालिका', लोक-भाषा में मुरली कहा जाता है<sup>2</sup>।

जैन साहित्य में नालिका का अनेक अर्थों में प्रयोग हुआ है इसलिये ये कल्पनाएँ हो सकती हैं।

जम्बुद्दीप प्रज्ञप्ति (२) में बहत्तर कलाओं के नाम है। वहाँ चूत (जूय) दसवीं, अध्यापद (अट्ठावय) तेरहवीं और नालिका क्षेत्र (नालिया खेड) छियासठवीं कला है। वृत्तिकार ने चून का अर्थ साधारण जुआ, अस्ट<sup>ा</sup>पद का अर्थ सारी फलक से खेला जाने वाला जुआ और नालिका खेल का अर्थ इच्छानुकुल पासा डालने के लिए नालिका का प्रयोग किया जाये वैसा **यू**त किया है<sup>3</sup>।

इससे लगता है कि अनाचार के प्रकरण में नालिका का अर्थ चूत विशेष ही है।

# २५. छत्र धारण करना ( छत्तस्स य धारणट्ठाए ख):

वर्षा तथा आतप निवारण के लिए जिसका प्रयोग किया जाय, उसे 'छत्र' कहते हैं" । सूत्रकृता झू में कहा है ''छत्र को कर्मोत्पादन का कारण समझ विज्ञ उसका त्याग करे<sup>थ</sup> ।'' प्रश्नब्याकरण में छत्ता रखना साधु के लिए अकल्प्य कहा है <sup>६</sup>। यहाँ छत्र-थारण को अनाचरित कहा है । इससे प्रकट है कि साधु के लिए छत्र का धारण करना निषिद्ध रहा है ।

५—सू० १.६.१८ : पाणहाओ य छत्तं च, 
$$\times$$
  $\times$   $\times$  ।  $\times$   $\times$   $\times$   $\times$  , तं विज्जं परिजाणियाः ॥

१ - अधिकरण १ प्रकरण १६ : नालिकाभिरहरब्टधारात्रिक्च विभजेत् ।

२ — (क) निरुभारु गारु २३६: सुष्पेय तालवेटे, हत्थे मत्तेय चेलकण्णेयः। अच्छिफुमे पब्चए, णालिया चेव पत्तेयः।।

<sup>(</sup>জ) नि॰ भा॰ गा॰ २३६ चू॰ पृ॰ ६४: पञ्चए ति वंसी भण्णति, तस्स मङ्के पञ्चं भवति, णालिय ति अपञ्चा भवति, सा पुण लोए 'मुरली' भण्णति ।

३ दशवैकालिक के व्याख्याकार और जम्बुद्धीप प्रज्ञप्ति के व्याख्याकार नालिका के अर्थ में एकमत नहीं हैं। ये उनके व्याख्या शब्दों से (जो यहाँ उद्धृत हैं) जाना जा सकता है।

<sup>(</sup>क) जम्बू॰ वृत्ति पत्र॰ १३८, १३६ : द्यूतं सामान्यतः प्रतीतम् " "अष्टापदं सारिफलकद्यूतं तद्विषयककला "नालिकालेलं द्यूतिविशेषं मा भूदिष्टदायविषरीतपाशक निपातनमितिनालिकया यत्र पाशकः पात्यते, द्यूत ग्रहणे सत्यिप अभिनिवेश-निवन्धनत्वेन नालिकालेलं आधान्यज्ञापनार्थं भेदेन ग्रहः ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ११७ : अब्टापदेन सामान्यतो द्यूतग्रहणे सत्यप्यभिनिवेशनिबन्धनत्वेन नालिकायाः प्राधान्यख्यापनार्थं भेदेन उपादानम्; अर्थपदमेवोक्तार्थं तदित्यन्ये अभिद्धिति, अस्मिन् पक्षे सकलद्यूतोपलक्षणार्थं नालिकाग्रहणम्, अब्टापदद्यूत- विशेषपक्षे चोभयोरिति ।

 $<sup>\</sup>mathbf{v}-(\mathbf{v})$  अ० चू० पृ० ६१: छत्तं आतववारणं।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० ११३ : छत्तं नाम वासायवनिवारणं ।

टी० आतपादिनिवारणाय छत्रं त्यां पित्राम् 'न-पिडतः कर्मोपादानकारणत्वेन ज्ञपरिज्ञया परिज्ञाय प्रत्याख्यान-परिज्ञया परिहरेदिति ।

६—प्रश्न० स० ५ : न जाण-जुग्ग-सयणाइ ण छत्तंक ""कप्पइ मणसावि परिघेत्तुं।

अध्ययन ३: इलोक ४ टि० २५

आचाराङ्ग में कहा है---श्रमण जिनके साथ रहे उनकी अनुमति लिए बिना उनके छत्र यावत् चर्म-छेदनक को न ले<sup>9</sup> । इससे प्रकट होता है कि साधु छत्र रखते और धारण करते थे ।

आगमों के इन विरोधी विधानों की परस्पर संगति क्या है, यह एक प्रश्न है। कोई समाधान दिया जाय उसके पहले निम्न विवेचनों पर घ्यान देना आवश्यक है :

- (१) चूिष्यों में कहा है— 'अकारण में छत्र-धारण करना नहीं कल्पता, कारण में कल्पता है ।'' कारण क्या समफ्रना चाहिए। इस विषय में चूिण्यों में कोई स्पष्टीकरण नहीं है। यदि वर्षा और आतप को ही कारण माना जाय और इनके निवारण के लिए छत्र-धारण किल्पत हो तो यह अनाचार ही नहीं टिकता क्योंकि इन परिस्थितियों के अतिरिक्त ऐसी कोई दूसरी परिस्थिति साधारणतः किल्पत नहीं की जा सकती जब छाता लगाया जाता हो। ऐसी परिस्थिति में चूिण्यों द्वारा प्रयुक्त 'कारण' शब्द किसी विशेष परिस्थिति का द्योतक होना चाहिए, वर्षा या आतप जैकी परिस्थितियों का नहीं। इस बात की पुष्टि स्वयं पाठ से ही हो जाती है। यहाँ पाठ में 'छत्तस्स य' के बाद में 'धारणहुए' शब्द और है। 'अहाए' का तात्पर्य—अर्थ या प्रयोजन है। भावार्थ हुआ—अर्थ या प्रयोजन से छत्ते का धारण करना अर्थात् धूप या वर्षा से बचने के लिए छत्र का धारण करना अनाचार है ।
- (२) टीकाकार लिखते हैं—अनर्थ बिना मतलब अपने या दूसरे पर छत्र का धारण करना अनाचार है ⇒आगाढ़ रोगी आदि के द्वारा छत्र-धारण अनाचार नहीं है । प्रक्त हो सकता है टीकाकार अनर्थ छत्र धारण करने का अर्थ कहाँ से लाए ? इसका स्पष्टीकरण स्वयं टीकाकार ने ही कर दिया है । उनके मत से सूत्र-पाठ अर्थ की दृष्टि से "छत्तस्स य धारणमणट्ठाए" है । किन्तु पद-रचना की दृष्टि से प्रकृत शैली के अनुसार अनुस्वार, अकार और नकार का लोप करने से ''छत्तस्स य धारणट्ठाए" ऐसा पद शेष रहा है । साथ ही वे कहते हैं परम्परा से ऐसा ही पाठ मान कर अर्थ किया जाता रहा है । अतः श्रुति-प्रमाण भी इसके पक्ष में है 1 इस तरह टीकाकार ने 'अट्ठाए' के स्थान में 'अणट्ठाए' शब्द ग्रहण कर अर्थ किया है । उनके अनुसार गाढ़ रोगादि अवस्था में छत्र धारण किया जा सकता है और वह अनाचार नहीं है ।
- (३) आगमों में इस सम्बन्ध में अन्यत्र प्रकाश नहीं मिलता। केवल व्यत्रहार सूत्र में कहा है : "स्थविरों को छत्र रखना कल्पता हैं<sup>६</sup>।

उपर्युक्त विवेचन से निम्न निष्कर्प निकलते हैं:

- (१) वर्षा और आसप निवारण के लिए साधु के द्वारा छत्र-धारण करना अनाचार है।
- (२) शोभा महिमा के लिए छत्र-धारण करना अनाचार है।
- (३) गाढ़ रोगादि की अवस्था में छत्र धारण-करना अनाचार नहीं।
- (४) स्थविर के लिए भी छत्र-धारण करना अनाचार नहीं।
- ये नियम स्थिबिर-कल्पी साधुको लक्ष्य कर किए गये है । जिन-कल्पी के लिए हर हालत में छत्र-घारण करना अनाचार है । छत्ता घारण करने के विषय में वौद्ध-भिक्षुओं के नियम इस प्रकार हैं । नीरोग अवस्था में छत्ता घारण करना भिक्षुणी के लिए

१—आ० चू० ७.३ : जेहिवि सिंह संपन्वइए तेसिपि जाइ भिक्खू छत्तागं वा, मत्तर्यं वा, दंडगं वा, लिट्टियं वा, भिसियं वा, नालियं वा, चेलं वा, चिलिमिलि वा, चम्मयं वा, चम्मकोसयं वा, चम्छेयणगं वा— तेसि पुव्वामेय ओग्गहं अणणुण्णविय अपिडलेहिय अपमित्र्जिय णो गिण्हेज्ज वा पिग्ण्हेज्ज वा .... .... ... ... ... ।

२-(क) अ० चू० पृ० ६१: तस्स धारणकारणे ण कप्पति ।

<sup>(</sup>छ) जि० चू० पृ० ११३: छत्तं .... अकारणे धरिउं न कप्पइ, कारणेण पुण कप्पति ।

३—मिलाएँ: Dasavealiya sutta (K. V. Abhyankar) 1938: Notes chap. III p. 11: "The writer of the vritti translates the word as चारणसर्थाय, and explains it as 'holding the umbrella for a purpose'."

४ हा० टी० प० ११७ : 'छत्रस्य च' लोकप्रसिद्धस्य धारणमात्मानं परं वा प्रति अनर्थाय इति, आगाढग्लानाद्यालम्बनं मुक्त्वा-ऽनाचरितम् ।

५- हा० टी० प० ११७ : प्राकृतशँख्या चात्रानुस्वारलोपोऽकारनकारलोपौ च द्रव्टक्यौ, तथाश्रुतिप्रामाण्यादिति ।

६ व्यवः ८.५: थेराणं थेरभूमिपत्ताणं कष्यइ दंडए वा भंडए वा छत्तए वा ।

दोषकारक था? । भिक्षु पहले छत्ता धारण नहीं करते थे। एक बार संघ को छत्ता सिला। बुद्ध ने छत्ते की अनुमित दी। षड्वर्गीय भिक्षु छत्ता लेकर टहलते थे। उस समय एक बौद्ध उपासक बहुत से यात्री आजीवकों के अनुयायियों के साथ दाग में गया था। उन आजीवक-अनुयायियों ने यड्वर्गीय भिक्षुओं को छत्ता धारण किये आते देखा। देखकर वे उस उपासक से बोले: "आबुसो! यह तुम्हारे भदन्त हैं, छत्ता धारण करके आ रहे हैं, जैसे कि गणक महामात्य।" उपासक बोला: आर्यो! ये भिक्षु नहीं हैं, ये परिवाजक हैं।" पर पास में आने पर वे यौद्ध-भिक्षु ही निकले। उपासक हैरान हुआ--कैसे भदन्त छत्ता धारण कर टहलते हैं!" भिक्षुओं ने उपासक के हैरान होने की बात बुद्ध से कही। बुद्ध ने नियम किया - "भिक्षुओं! छत्ता न धारण करना चाहिए। यह दुक्कट का दोध है।" बाद में रोगी को छत्ते के धारण की अनुमित दी। बाद में अरोगी को आराभ में और आराम के पास छत्ता धारण की अनुमित दी।

### २६. चैकित्स्य ( तेगिच्छं <sup>ग</sup> )

चूर्णिकार और टीकाकार ने चैकित्स्य का अर्थ 'रोगप्रतिकर्म' अथवा 'व्याधिप्रतिक्रिया' किया है<sup>3</sup> अर्थात् रोग का प्रतिकार करना — उपचार करना चैकित्स्य है ।

उत्तराध्ययन में कहा है: रोग उत्पन्न होने पर वेदना से पीड़ित साधु दीनतारहित होकर अपनी बुद्धि को स्थिर करे और उत्पन्न रोग को समभाव से सहन करे। आत्मकोधक मुनि चिकित्सा का अभिनन्दन न करे। चिकित्सा न करना और न कराना-—यही निश्चय से उसका श्रामण्य है<sup>8</sup>।"

निर्ग्रन्थों के लिए निष्प्रतिकर्मता — चिकित्सा न करने का विधान रहा है। यह महाराज बलभद्र, महारानी भृगा और राजकुमार् भृगापुत्र के संवाद से स्पष्ट है। माता-पिता ने कहा: "पुत्र! श्रामण्य में निष्प्रतिकर्मता बहुत बड़ा दुःख है। तुम उसे कैसे सह सकोगे?" भृगापुत्र बोला: "अरण्य में पशु-पक्षियों के रोग उत्पन्त होने पर उनका प्रतिकर्म कौन करता है? कौन उन्हें औषध देता है? कौन उनसे सुख पूछता है? कौन उन्हें भोजन-पानी लाकर देता है? जब वे सहज-भाव से स्वस्थ होते है, तब भोजन पाने के लिए निकल पड़ते हैं। माता! पिता! मैं भी इस मृगचर्या को स्वीकार करना चाहता हूँ<sup>थ</sup>।"

```
१-- विनयपिटकः भिक्खुनी-पातिमोक्खः छत्त-वग्गः ऽऽ ४.५४ पृ० ५७ ।
```

#### ४---उत्त० २.३२-३३:

४- उत्त०१६.७४,७६,७८,७६ :

नच्चा उप्पद्दयं दुम्लं, वैयणाए दुह्द्विए । अदोणो थावए पन्नं, पुट्ठो तत्थिहियासए ॥ तेगिच्छं नाभिनस्टेज्जा, संचिक्लत्तगवेसए । एवं खु तस्स सामण्णं, जंन कृज्जा न कारवे ।।

तं बिन्तम्मापियरो, छन्देणं पुत्तः ! पथ्वया ।
नवरं पुण सामण्णे, दुक्खं निष्पडिकम्मया ।।
सो बित ऽ म्मापियरो !, एवमेयं जहाफुडं ।
पडिकम्मं को कुणई, अरण्णे मियपिक्खणं ? ।।
जया मिगस्स आयंको, महारण्णिम्म जायई ।
अच्छन्तं रुक्खमूलम्मि, को णंताहे तिगच्छिई ? ।।

को वा से ओसहं देइ, को वा से पुच्छाई सुहं ?ा को से भत्तं च पाणं च, आहरित्त पणामए॥

२ — विनयपिटकः चुल्लवग्ग ५ऽऽ३.३ पृ० ४.३६-३६

३— (क) अ० चू० पृ० ६१: तेगिच्छं रोगपडिकम्मं।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ ११३ : तिगिच्छा णाम रोगपडिकम्म करेइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११७ : चिकित्साया भावध्चैकित्स्यं – व्याधिप्रतिक्रियारूपमनाचरितम् ।

भगवान् महावीर ने अपने दीर्घ साधना-काल में कभी चैकित्स्य का सहारा नहीं लिया। आचाराङ्क में कहा है : ''रोग से स्पृष्ट होने पर भी वे चिकित्सा की इच्छा तक नहीं करते थे ।''

उत्तराव्ययन के अनुसार जो चिकित्सा का परित्याम करता है वही भिक्ष है?।

सूत्रकृताङ्क में कहा है—साधु 'आसूणि' को छोड़ें । यहाँ 'आसूणि' का अर्थ घृतादि के आहार अथवा रसायन किया द्वारा शरीर को बलवान बनाना किया गया हैं ।

उक्त संदर्भों के आधार पर जान पड़ता है कि निर्धन्यों के लिए निष्यतिकर्मता का विद्यान रहा है। पर साथ ही यह भी सत्य है कि साधु रोगोपचार करते थे। द्रव्य आँषध के रोवन द्वारा रोग-शमन करते थे। आगमों में यत्र-तत्र निर्धयों के औषधोपचार की चर्चा मिलती है।

भगवान् महावीर पर जब गोशालक ने तेजो लेश्या का प्रयोग किया तब भगवान् ने स्वयं औषध सँगाकर उत्पन्न रोग का प्रतिकार किया था<sup>थ</sup>ा श्रावक के बारहवें बत---अतिथि संविभाग बत का जो स्वरूप है उसमें साधु को आहार आदि की तरह ही श्रावक औषध-भैषज्य से भी प्रतिलाभित करता रहे ऐसा विधान है<sup>द</sup>।

ऐसी परिस्थित में सहज ही प्रश्न होता है -- जब चिकित्सा एक अनाचार है तो साधु अपना उपचार कैसे करते रहे? सिद्धान्त और आचार में यह असंगति कैसे? हमारे विचार में चिकित्सा अनाचार का प्रारंभिक अर्थ चिकित्सा न करना रहा, किन्तु जिनकल्प मुनि चिकित्सा नहीं कराते और स्थिवरकल्प मुनि विधिपूर्वक चिकित्सा करा सकते हैं इस स्थापना के बाद चिकित्सा अनाचार का अर्थ यह हो गया -- अपनी सावद्य चिकित्सा करना या दूसरे से अपनी सावद्य चिकित्सा करनाना। इसका समर्थन आगमों से भी होता है। प्रश्नब्याकरण सूत्र में पुष्प, फल, कन्द-मूल तथा सब प्रकार के बीज साधु को औषथ, भैषज्य, भोजन आदि के लिए अग्राह्य बतलाये हैं । क्योंकि ये जीवों की योनियां हैं। उनका उच्छेद करना साधु के लिए अकल्पनीय है । ऐसा उल्लेख है कि कोई गृहस्थ मंत्रवल अथवा कन्द-मूल, छाल या वनस्पित को खोद या प्रकाकर मुनि की चिकित्सा करना चाहे तो मुनि को उसकी इच्छा नहीं करनी चाहिए और न ऐसी चिकित्सा करानी चाहिए ।

१--- (क) आ॰ ६.४.१ : पुट्ठे वा से अपुट्टे वा णो से सातिज्जिति तेइच्छं।

<sup>(</sup>ख) आ॰ ६.४.१ टीका प॰ २८४ : स च भगवान् स्पृष्टो वा अस्पृष्टो वा कासब्वासादिभिर्नासौ चिकित्सामभिलवित, न द्रव्यौषधाञ्जुपयोगतः पीडोपशमं प्रार्थयतीति ।

२--- उत्त ० १५. म : आउरे सरणं तिगिच्छियं च, तं परिन्नाय परिव्वए स मिक्खू।

३---सू० ६.१४ : आसुणिमन्खिरागं च, ''''' ।
''''', तं विज्जं! परिजाणिया ।।

४ — स्० १.६.१५ की टीकाः येन घृतपानादिना आहार विशेषेण रसायनिकषा वा अञ्चनः सन् आ —समन्तात् शूनीभवति — बलवानुपजायते तदाञ्जनीत्युच्यते ।

५— भग० श० १५ पृ० ३६३-४ : तं गच्छह णं तुमं सीहा! में द्वियगामं नगरं, रेवतीए गाहावतिणीए गिहे, तत्थ णं रेवतीए गाहाव-तिणीए ममं अट्ठाए दुवे कवोयसरीरा उवक्खिडिया, तेहि नो अट्ठो, अत्थि से अन्ने पारियासिए मज्जारकडए कुक्कुडमंसए, तमाहराहि, एएणं अट्ठो । तए णं समणे भगवं महावीरे अमु च्छिए जाव अणज्मीववन्ने बिलिम्व पन्नगभूएणं अव्याणेणं तमाहारं सरीरकोट्ठगंसि पविख्वति । तए णं समणस्स भगवओ महावीरस्स तमाहारं आहारियस्स समाणस्स से विपुले रोगायंके खिप्पामेव उवसमं पत्त, हट्टे जाए, आरोग्गे, बिल्यसरीरे ।

६- उपा० १.५८ : कप्पइ मे समणे निगांथे फासुएणं एसिणज्जेणं असण-पाण-खाइम-साइमेणं "'ओसह-भेसज्जेणं च पिंडलाभेमाणस्स विहरिसए ।

७ ---प्रश्न० सं० ४ : ण यावि पुष्फफलकंदमूलादियाई सणसत्तरसाई सञ्वधन्नाई तिहिनि जोगेहि परिघेत्तुं ओसह-भेसज्ज भोयणट्ठाए संजयेणं ।

५ -- प्रश्न० सं० ५ : कि कारणं : जिणवरिदेहि एस जोणी जंगमाणं दिट्ठा ण कप्पइ जोणिसमुच्छेडोत्ति, तेण वज्जीत समणसीहा ।

६ आ० चू० १३.७८ : (से से परो) (से अण्यमण्णं) सुद्धेणं वा बइ-बलेणं तेइच्छं आउट्टे,

<sup>(</sup>से से परो) (से अण्णमण्णं) असुद्धेणं वा वइ-बलेणं तेइच्छं आउट्टे,

<sup>(</sup>से से परो) (से अण्णमण्णं) गिलाणस्स सिवताणि कंदर्शि वा, मूलाणि वा, तयाणि वा, हरियाणि वा, खणित्तु वा, कड्देत्तु वा, कड्डावेत्तु वा, तेइच्छं आउट्टेक्ना—णो तं साइए, णो तं णियमे ।

यहाँ यह उल्लेख कर देना आवश्यक है कि बीद्ध-भिशु चिकित्सा में सावद्य-निरवद्य का भेद नहीं रखते थे। बौद्ध-भिशुओं को रिछ, मछली, सोंस, सुअर आदि की चर्बी काल से ले, काल से पका, काल से मिला सेवन करने से दोप नहीं होता था। हल्दी, अदरक, वच तथा अन्य भी जड़ वाली दवाइयाँ ले बौद्ध-भिक्षु जीवन-भर उन्हें रख सकते थे और प्रयोजन होने पर उनका सेवन कर सकते थे। इसी तरह नीम, बुटज, तुलसी, कपास आदि के पत्तों तथा विडंग, पिष्पली आदि फलों को रखने और सेवन करने की छूट थी। अ-मनुष्य बाले रोग में कच्चे मांस और कच्चे खून खाने-पीने की अनुमति थी । निर्मन्थ-श्रमण ऐसी चिकित्सा कभी नहीं कर सकते थे।

चिकित्सा का एक अन्य अर्थ वैद्यकश्चित - गृहस्थों की चिकित्सा करना भी है।

उत्तराध्ययन में कहा है -''जो मंत्र, मूल -जड़ी-तूटी और विविध वैद्यविन्ता वैद्यक-उपचार नहीं करता वह भिक्षु हैंरे।''

सोलह उत्पादन दोषों में एक दोप चिकित्सा भी है । उसका अर्थ है—औपघादि बताकर आहार प्राप्त करना । साधु के लिए इस प्रकार आहार की गवेषणा करना वर्जित है । आगम में स्पष्ट कहा है —िभक्षु चिकित्सा, मन्त्र, मूल, भैषज्य के हेतु से भिक्षा प्राप्त न करें । चिकित्सा शास्त्र को श्रमण के लिए पापश्रुत कहा है ।

### २७. उपानत् ( पाणहा ग ) :

पाठान्तर रूप में 'पाहणा' सब्द मिलता है"। इसका पर्यायवाची सब्द 'वाहणा' का प्रयोग भी आगमों में हैं"। सूत्रकृंताङ्क में 'पाणहा' सब्द है<sup>६</sup>। 'पाहणा' सब्द प्राक्वत 'उवाहणा' का संक्षिप्त रूप है। 'पाहणा' और 'पाणहा' में 'ण' और 'ह' का व्यत्यय है। इसका अर्थ है —पादुका, पाद-रक्षिका अथवा पाद-वाण<sup>9°</sup>। साधु के लिए काष्ठ और चमड़े के जूते धारण करना अनाचार है।

व्यवहार सूत्र में स्थावर को चर्म-व्यवहार की अनुमति है<sup>19</sup>। स्थावर के लिए जैसे छत्र धारण करना अनाचार नहीं है, वैसे ही चर्म रखना भी अनाचार नहीं है।

अगस्त्य मुनि के अनुसार स्वस्थ के लिए 'उपानह' का निषेध है। जिनदास के मत से शरीर की अस्वस्थ अवस्था में पैरों के या चक्षुओं के दुईल होने पर 'उपानह' पहनने में कोई दोष नहीं। असमर्थ अवस्था में प्रयोजन उपस्थित होने पर पैरों में जूते धारण किये जा सकते हैं अन्य काल में नहीं<sup>12</sup>ा हरिभद्र सूरि के अनुसार 'आपत् काल' में जूता पहनने का कल्प है<sup>13</sup>।

- १ विनयपिटकः महावग्गः ६ ऽऽ १.२-१० पृ० २१६-१८।
- २ उत्त० १५.८: मन्तं मूलं विविहं वेज्जचिन्तं, ... ... ... ... ...
  - ... ... ... ... ..., तं परिन्नाय परिव्वए स भिक्खू ॥
- ३—पि० नि०: धाई दूई निमित्ते आजीव वणीमगे तिगिच्छा य ।
- ४ -- नि० १३.६६ : जे भिक्खू तितिच्छापिडं भुंजद भुंजंतं वा सातिज्जति ।
- ५-- प्रक्त० सं० १ : न तिगिच्छामंतमूलभेसज्जकज्जहेउं 🗥 भिक्खं गवेसियव्वं ।
- ६—ठा० ६.२७ : नविषये पावसुयपसंगे पं० तं० उप्पाते, णिमित्तो, मंते, आइक्खिए, तिगिच्छए । कला आवरणे अण्णाणे मिच्छापावयणेति य ।।
- ७ (क) दश्च सूत्रम् (जिनयशः सूरिजी ग्रन्थरत्नम।ल।याः प्रथमं (१) सूत्रम्)
  - (ख) श्रोदशवैकालिक सूत्रम् (मनमुखलाल द्वारा प्रकाशित); आदि
- ८ -- (क) नाया० अ० १५: अणुवाहणस्स ओवाहणाओ दलयइ।
  - (ख) भग० २.१ : वाहणाउ य पाउयाउ य ।
- ६ सू० १.६.१८: पाणहाओ य ""ा तं विज्जं परिजाणिया ॥
- १० (क) सू० १.६.१८ टी० प० १८१ : उपानही -- काष्ठपादके ।
  - (ख) भग० २.१ टी०: पादरक्षिकाम्।
  - (ग) अ० चू० पृ० ६१: उवाहणा पाद-त्राणम्।
- ११ व्यव० ८.५ : थेराणं थेर-भूमि-पत्ताणं कप्पइ.....चम्मे वरारासा
- १२ (क) अ० चू० पृ० ६१: पद्यते येन गम्यते यदुक्तं नीरोगस्स नीरोगो वा पादो ।
  - (स) जि० चू० पृ० ११३ : उवाहणाओं लोगसिद्धाओं चेव,'''''पायग्गहणेण अकल्लसरीरस्स गहणं कयं भवइ, दुब्बलपाओं चक्खुदुब्बलो वा उवाहणाओं आविधेज्जाण कोसो भवइत्ति, किंचपादग्गहणेणं एतं दंसेति परिग्गहिया उवाहणाओं असमत्थेण पओयणे उप्पण्णे पाएसु कायञ्चा, ण उण सेसकालं ।
- १३ —हा० टी० प० ११७ : तथोपानहौ पादयोरनाचरिते, पादयोरिति साभिन्नायकं, न त्वापत्करूपपरिहारार्थमुपप्रहघारणेन ।

'पाणहा' के बाद 'पाए 'शब्द है। प्रश्न उठता है जूते पैरों में ही पहने जाते हैं; हाथ में या गले आदि में नहीं। फिर 'पाणहा पाए' — 'पैरों में उपानत्' ऐसा क्यों लिखा? इसका उत्तर यह है कि गमन निरोग के पैरों से ही हो सकता है। 'पाद' शब्द निरोग शरीर का सूचक है। माव यह है कि निरोग श्रमण द्वारा 'उपानत्' घारण करना अनाचार है ।

बौद्ध-भिक्षुओं के जूता पहनने के नियम के विषय में बौद्ध-आगम 'विनयपिटक' में निम्नलिखित उल्लेख मिलते हैं ---

सोण कोटीबिश को अर्हत्व की प्राप्ति हुई उसके बाद बुद्ध बोले — "सोण ! तू सुकुमार है । तेरे लिए एक तल्ले के जूते की अनुमित देता हूं।" सोण बोला — "यदि भगवान् भिधु-संघ के लिए अनुमित दें तो मैं भी इस्तेमाल करूँगा, अन्यथा नहीं।" बुद्ध ने भिधु-संघ को एक तल्ले वाले जूते की अनुमित दी और एक से अधिक तल्ले वाले जूते के धारण करने में दुवकट दोप घोषित किया।

बाद में बुढ़ ने पहन कर छोड़े हुए बहुत तल्ले के जूते की भी अनुमित दी। नये बहुत तल्लेवाले जूते पहनना दुक्कट दोष था। आराम में जूते पहनने की मनाही थी। बाद में विशेष अवस्था में आराम में जूते पहनने की अनुमित दी। पहले बौद्ध-भिक्षु जूते पहनकर गाँव में प्रवेश करते थे। बाद में बुढ़ ने ऐसा न करने का नियम किया। बाद में रोगियों के लिए खूट दी।

बौद्ध-भिश्च नीले-पीले आदि रंग तथा नीली-पीली आदि पत्तीवाले जूते पहनते। बुद्ध ने दुक्कट का दोष बता उन्हें रोक दिया। इसी तरह एँड़ी ढँकतेवाले पुट-बद्ध, पिल गुंठिम, रुईदार, तीतर के पंथों जैसे, मेड़े के सींग से वँथे, बकरे के सींग से बँवे, विच्छू के डंक की तरह नोकवाले, मोर-पंख सिथे, चित्र जूते के धारण में भी बुद्ध ने दुक्कट दोष ठहराया। उन्होंने सिह-चर्म, ब्याघ्र-चर्म, चीते के चर्म, हरिण के चर्म, उद्धिलाव के चर्म, बिल्ली के चर्म, कालक-चर्म, उल्लू के चर्म से परिष्कृत जूतों को पहनने की मनाही की।

खट-खट आवाज करनेवाले काठ के खड़ाऊधारण करने में युक्कट दोष माना जाता था । भिन्नु ताड़ के पौथों को कटवा, ताड़ के पतों की पाटुका बनवा कर धारण करते थे। पत्तों के काटने से ताड़ के पौथे सूख जाते। लोग चर्चा करते -शाक्य-पुत्रीय श्रमण एकेन्द्रिय जीव की हिसा करते हैं। बुद्ध के पास यह बात पहुँची। बुद्ध बोले— "भिन्नुओं! (कितने ही) मनुष्य दक्षों में जीव का ख्याल रखते हैं। ताल के पत्र की पादुका नहीं धारण करनी चाहिए। जो धारण करे उसे दुक्कट का दोष हो।"

भिक्षु बाँस के पौधों को कटवाकर उनकी पादुका बनवा धारण करने लगे । बुद्ध ने उग्रयुक्त कारण से रुकावट की । इसी तरह तृण, भूंज, बल्वज, हिताल, कमल, कम्बल की पादुका के मण्डन में लगे रहनेवाले भिक्षुओं को इनके धारण की मनाही की । स्बर्णमयी, रौष्यमयी, मणिमयी, वैहूर्यमयी, स्फटिकमयी, काँसमयी, काँचमयी, रांगे की, शीशे की, ताँवे की पादुकाओं और काँची तक पहुँचनेवाली पादुका की भी मनाही हुई।

नित्य रहने की जगह पर तीन प्रकार की पादुकाओं के—चलने की, पेशाव-पाखाने की और आचमन की—इस्तेमाल की अनुमित थी। २८. ज्योति-समारम्भ (समारंभं च जोइणो घ):

ज्योति अग्नि को कहते हैं। अग्नि का समारम्भ करना अनाचार है<sup>3</sup>। इसी आगम में आगे कहा है<sup>8</sup>— "साधु अग्नि को सुलगाने की कभी इच्छा नहीं करता। यह बड़ा ही पापकारी शस्त्र है। यह लोहे के अस्त्र-शस्त्रों की अपेक्षा अधिक तीक्ष्ण और सब ओर से दुराश्रय है। यह सब दिशा-अनुदिशा में दहन करता है। यह प्राणियों के लिए बड़ा आधात है, इसमें जरा भी संदेह नहीं। इसलिए संयमी मुनि प्रकाश व शीत-निवारण आदि के लिए किचित् मात्र भी अग्नि का आरम्भ न करे और इसे दुर्गति को बढ़ागेवाला दोप जानकर इसका यावज्जीवन के लिए त्याग करे।" उत्तराध्ययन सूत्र में भी ऐसा ही कहा है<sup>8</sup>। 'अग्नि-समारम्भ' शब्द में अग्नि के अन्तर्गत उसके सब रूप —

१— (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६१: उबाहणा पादत्राणं पाए। एतं कि भण्णति ? सामण्णे विसेसं ण (? विसेसणं) जुत्तं निस्सामण्णं पाद एव उबाहणा भवित ण हत्थादौ, भण्णित—पद्यते येन गम्यते यदुक्तं नीरोगस्स नीरोगो वा पादो।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११३ : सीसो आह—पाहणागहणेण चेव नज्जइ-जातो पाहणाओ ताओ पाएसु भवंति, ण पुण ताओ गलए आविधिज्जंति, ता किमत्थं पायग्गहणंति, आयिरिओ भणइ—पायग्गहणेण सिसकालं।

२-विनयपिटक: महावरा : ५ऽऽ१.३-११ पृ० २०४ से २०८ तथा महावरा : ५ऽऽ२.८ पृ० २११।

३---(क) अ० चू० पृ० ६१: जोती अग्गी तस्स जं समारंभणं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११३ : जोई अग्गी भण्णइ, तस्स अग्गिणो जं समारम्भणं ।

४---दश० ६.३२-३३।

५—उत्त० ३४.१२: विसप्पे सम्बक्षो धारे, बहू पाणविणासणे । नित्य जोइसमे सत्ये, तम्हा जोइं न दीवए ।।

अङ्गार, मुर्मुर, अचि, ज्वाला, अलात, गुद्ध-अिन और उल्का आ जाते हैं। 'समारम्भ' शब्द में सींचना, संपष्ट करना, भेदन करना, उज्ज्विला करना, प्रज्विला करना, प्रज्विला करना, प्रज्वाला आदि सब भाव समाते हैं। अनिन-समारम्भ करने में - बराना और अनुमोदन करना ये भाव भी सिन्निहित हैं । भगवान महावीर का कहना था — "पकाना, पकवाना, जलाना, जलवाना, उजाला करना या बुझाना आदि कारणों से तेजस्काय की हिसा होती है। ऐसे सब कारण साबु-जीवन में न रहें ।" आचारांग सूत्र में इप विषय पर बड़ा गंभीर विवेचन है। वहाँ कहा गया है: "जो पुरुष अग्निकाय के जीवों के अस्तित्व का अपलाप करता है, वह अपनी अत्मा का अपलाप करता है। जो अपनी मात्मा का अपलाप करता है वह अग्निकाय के जीवों का अपलाप करता है। जो अग्नि के स्वरूप को जानता है वह अग्निकाय के स्वरूप को जानता है वह अग्निकाय के स्वरूप को जानता है वह प्राणियों को दण्ड देनेवाला है। अग्निकाय का आरम्म, करनेवाले के लिए अहित का कारण है, अबोधि का कारण है। यह ग्रन्थ है, यह मोह है, यह मार है, यह नरक है ।"

महातमा बुद्ध ने अग्नि-ताप का निषेध विशेष परिस्थित में किया था। एक वार बौद्ध-भिक्षु थोथे बड़े ठूँठ को जलाकर सर्दी के दिनों में अपने को तपा रहे थे। उसके अन्दर रहा हुआ काला नाग अग्नि से भुला गया। यह बाहर निकल भिनुओं के पीछे दौड़ने लगा। भिन्नु इधर-उथर दौड़ने लगे। यह बात बुद्ध तक पहुँची। बुद्ध ने नियम दिया—"जो भिन्नु नापने की इच्छा से अग्नि जलायेगा, अथवा जलवायेगा, उसे पाचित्तिय का दोष होगा।" इस नियम से रोगी भिक्षुओं को कष्ट होने लगा। बुद्ध ने उनके लिए अपवाद कर दिया। उपर्वं का नियम के कारण भिन्नु आताप-घर और स्नान-घर में दीपक नहीं जलाते थे। बुद्ध ने समुचित कारण से अग्नि जलाने और जलवाने की अनुमति दी। आरामों में दीपक जलाये जाते थें।

महावीर का नियम था — "शीन-निवारण के लिए पास में वस्त्र आदि नहीं हैं और न घर ही है, इसलिए मैं अग्नि का सेवन कहाँ — भिक्षु ऐसा विचार भी न करे रे।" "भिन्नु स्पर्शनेन्द्रिय को मनोज्ञ एवं मुखकारक स्पर्श से संख्त करे। उसे शीतकाल में अग्नि-सेवन — शीत ऋतु के अनुकूल सुखदायी स्पर्श में आसक्त नहीं होना चाहिए ।" उन्होंने कहा—"जो पुरुष माता और पिता को छोड़कर श्रमण ब्रत धारण करके शी अग्निकाय का समारंभ करते हैं और जो अपने लिए भूतों की हिसा करते हैं, वे कुशीलधर्मी हैं"।" "अग्नि को उज्ज्वलित करने वाला प्राणियों की घात करता है और आग बुझाने वाला मुख्यत्या अग्निकाय के जीयों की घात करता है। धर्म को सीख मेधावी पण्डित अग्नि का समारम्भ न करे। अग्नि का समारंभ करने वाला पृथ्वी, तुण और काठ में रहनेवाले जीयों का दहन करता है ।"

- १ दश० ४.२० तथा ५.५।
- २ —प्रश्त० (आस्रव-द्वार) १.३ पृ० १३ : पयण-पयावण-जलावण-विद्वांस लेहि अर्गाण ।
- ३—आ० १.६४,६६,६८,७६,७८ : जे लोयं अब्भाइक्लइ से अत्ताणं अब्भाइक्लइ, जे अत्ताणं अब्भाइक्लइ से लोयं अब्भाइक्लइ । जे दीहलीगसत्थस्स खेयन्ते से असत्थस्स खेयन्ते, जे असत्थस्स खेयन्ते से दीहलोगसत्थस्स खेयन्ते ।

जे पमत्ते गुणद्वीए, से हु दंडे पबुच्चति ।

तं से अहियाए, तं से अबोहियाए ।

एस खलु गंथे, एस खत्यु मोहे, एस खल मारे, एस खलु णरए।

- Y-Sacred Books of the Buddhists vol. XI. Book of the Discipline part II. LVI. p.p. 398-400
- ५--- उत्त० २.७: न मे निवारणं अस्थि, छविसाणं न विज्जई।

अहं तु अग्गिं सेवामि, इइ भिक्खू न चिन्तए ।।

- ६ —प्रश्त० (संवर-द्वार) ५ ः सिसिरकाले अंगारपतावणा य आयवनिद्वमउपसीयउसिणलहुषा य जे उउसुहफासा अंगसुहनिब्बुइकरा ते अन्नेसु य एवमादितेसु फासेसु मणुन्नभद्दएसु न तेसु समणेण सज्जियव्वं न रज्जियव्वं न गिज्भियव्वं न मुज्भियव्वं ।
- ७ सू॰ १.७.४ : जे मायरं वा पियरं च हिच्चा, समणव्वए अगणि समारभिज्जा । अहाहु से लोए कुसीलधम्मे, भूयाइ जे हिसति आतसाते ॥
- म् सू० १.७.६-७ : उज्जालओ पाण तिवातएज्जा, निव्वावओ अर्गाण इतिवात एज्जा । तम्हा उ मेहावि सिमक्स धम्मं, ण पंडिए अर्गाण समारिभज्जा ॥ पुढवीवि जीवा आऊवि जीवा, पाणा य संपाइम संपर्यति । संसेदया कठ्ठसमस्सिता य, एते दहे अर्गाण समारभंते ॥

मगवान् महावीर के समय में बड़े-बड़े यज्ञ होते थे। उनसे मोक्ष माना जाता था। उनमें महान् अग्नि-समारंभ होता था। महावीर ने उनका तीव विरोध किया था। उन्होंने कहा—"कई मुद्द हुत—अग्नि-होम से मोक्ष कहते हैं। प्रात:काल और सायंकाल अग्नि का स्पर्श करते हुए जो हुत —होम से मुक्ति बतलाते हैं वे मिथ्यात्वी हैं। यदि इस प्रकार सिद्धि हो तो अग्नि का स्पर्श करने वाले कुम्हार, लुहार आबि की सिद्धि सहज हो जाए । अग्नि-होम से सिद्धि माननेवाले बिना परीक्षा किये ही ऐसा कहते हैं। इस तरह सिद्धि नहीं होती। ज्ञान प्राप्त कर देखो —त्रस, स्थावर सब प्राणी सुखाभिलाधी हैं ..... ।"

#### इलोक प्रः

### २६. शय्यातरपिण्ड ( सेन्नायरपिंडं क ) :

'सेज्जायर' शब्द के संस्कृत रूप तीन बनते हैं.-- शय्याकर, शय्याधर और शय्यातर । शय्या को बनाने वाला, शय्या को धारण करने वाला और श्रमण को शय्या देकर भव-समुद्र को तैरने वाला --ये क्रमश: इन तीनों के अर्थ हैं<sup>8</sup>। यहाँ 'शय्यातर' रूप अभिप्रेत है<sup>8</sup>। शय्यातर का प्रवृत्ति-लभ्य अर्थ है ---वह गृह-स्वामी जिसके घर में श्रमण ठहरे हुए हों<sup>8</sup>।

शस्यातर कीन होता है ? कब होता है ? उसकी कितनी वस्तुएँ अग्राह्य होती हैं ? आदि प्रश्नों की चर्चा भाष्य ग्रंथों में विस्तार-पूर्वक है । निशीध-भाष्य के अनुसार उपाश्रय का स्वामी अथवा उसके द्वारा सदिष्ट कोई दूसरा व्यक्ति सस्यातर होता है ।

क्षस्यातर कब होता है ? इस विषय में अनेक मत हैं । निकीथ-भाष्यकार ने उन सबका संकलन किया है<sup>5</sup>----

"अगमा" रुक्खा, तेहि कतं "अगारं" घरं तेण सह जस्स जोगो सा सागरिउ त्ति भण्णति । जम्हा सो सिज्जं करेति तम्हा सो सिज्जं करेति तम्हा सो सिज्जं करेति तम्हा सो सिज्जं प्रमाणि छुज्ज-नेरपमा-दीहि घरेति तम्हा सेज्जाधरो अहवा—सेज्जादाणपाहण्णतो अप्पाणं णरकादिसु पडंतं घरेति ति तम्हा सेज्जाधरो । सेज्जाए संरक्खणं संगोवणं, जेण तरित काउं तेण सेज्जातरो । अहवा—तत्थ वसहीए साहुणो ठिता ते वि सारिक्खउं तरित, तेण सेज्जा-दाणेण भवसमुद्रं तरित ित सिज्जातरो ।

- पू (क) अ० चू० पृ० ६१ : सेज्जा वसती, स पुण सेज्जादाणण संसारं तरित सेज्जातरी, तस्स भिक्खा सेज्जातरिपडो ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११३ : शय्या आश्रयोऽभिघीयते, तेण उ तस्स य दाणेण साहूणं संसार तरतीति सेज्जातरो तस्स पिडो, भिक्खिरा बुत्तं भवइ ।
  - (ग) हा० टी० प० ११७ : शय्या —वसतिस्तया तरित संसारं इति शय्यातरः—साधुवसतिदाता, तित्पण्डः ।

६-- हा० टी० प० ११७।

७--नि० भा० गा० ११४४ : सेज्जातरो पभू वा, पभुसंदिठ्ठो व होति कातन्त्रो ।

द---नि० भा० गा० ११४६-४७ चू० : एत्थ णेगमणय-पक्खासिता आहु ।

एक्को भणति—अणुण्णविए उवस्सए सागारिओ भवति । अण्णो भणति जता सागारियस्स उगाहं पविद्वा ।

अण्णो भणति - जता अंगणं पविद्वा ।

अण्णो भणति — जता पाउग्गं तणडगसादि अणुणयवितं ।

अण्णो भगति -- जता वसहि पविद्वा ।

१--- सु० १.७.१२ : " " "हुएण एगे पवयंति मोवलं ॥

२--- सू० १.७.१८: हुतेण जे सिद्धिमुदाहरंति, सायं च पायं अर्गाण फुसंता।
एवं सिवा सिद्धि हवेज्ज तेसि, अर्गाण फुसंताण कुकिम्मणेपि।।

३-- सूठ १.७.१६ : अपरिच्छ दिद्धि ग हु एव सिद्धी, एहिति ते घायमबुज्फमाणा । भूएहिं जाण पडिलेह सातं, विज्जं गहाय तसथावरेहिं ॥

४—नि० भा० गा० २.४४-४६ : सेज्जाकर-दातारा तिन्णि वि जुगवं वक्खाणेति— अगमकरणादगारं, तस्स हु जोगेण होति सागारी । सेज्जा करणा सेज्जाकरो उ दाता तु तहाणा ॥

अध्ययन ३: क्लोक ५ टि० २६

- १. आज्ञा लेने पर .....
- २. मकान के अवग्रह में प्रविष्ट होने पर ......
- ३. आंगन में प्रवेश करने पर .....
- ४. प्रायोग्य तृण, ढेला आदि की आज्ञा लेने पर ……
- ५. वसति (मकान) में प्रवेश करने पर .....
- ६. पात्र विदेश के लेने और कुल-स्थापना करने पर .....
- ७. स्वाध्याय आरंभ करने पर .....
- उपयोग सहित भिक्षा के लिए उठ जाने पर\*\*\*\*\*\*
- भोजन प्रारम्भ करने पर……
- १०. पात्र आदि वसति में रखने पर ......
- ११. दैवसिक आवश्यक प्रारम्भ करने पर .....
- १२. रात्री का प्रथम प्रहर बीतने गर .....
- १३. रात्री का दूसरा प्रहर वीतने पर ......
- १४. रात्री का तीसरा प्रहर बीतने पर .....
- १५. रात्री का चौथा प्रहर वीतने पर .....
  - -- शय्यातर होता है।

भाष्यकार का अपना मत यह है कि श्रमण रात में जिस उपाश्रय में रहे, सोए और चरम आवश्यक कार्य करे उसका स्वामी श्रम्यातर होता है ।

श्चर्यातर के अलन, पान, खाद्य, वस्त्र, पात्र आदि अग्नाह्य होते हैं । तिनका, राख, पाट-वाजोट आदि ग्राह्य होते हैं ।

अण्णो भणति—जदा दोद्धियादिभंडयं दाणाति कुलठ्ठवणाए व ठवियाए ।

अण्णो भणति - जता राज्भायं आढता काउं।

अण्णो भणति – जता उवओगं काउं भिक्खाए गता ।

अण्णो भणति जता भुंजिउमारहः ।

अण्णो भणति - भावणेतु निविखरोसु ।

अण्णो भणति - जता देवसियं आवत्सयं कतं ।

अण्णो भणति । रातीए पढमे जामे गते ।

अण्णो भणति बितिए।

अण्णो भणति— ततिए।

अण्णो भणति—चउत्थे ।

१.—नि॰ भा० ११४८ नु॰ : जत्थ राउ द्विता तत्थेव सुता तत्थेव सरिमावस्सयं कयं तो लेज्जातरो भवति ।

२---नि० भा० गा० ११५१-५४ चू० : दुविह चउच्विह छउच्विह, अदुविहो होति वारसविधो वा ।

सेज्जातरस्स पिंडो, तब्बितरित्तो अपिंडो उ ॥

दुविहं चउ व्वहं छ व्विहं च एगगाहाए व्वखाणे ति-

आधारोवधि दुविधो, विदु अण्ण पाण ओहुवग्गहिओ ।

असणादि चउरो ओहे, उवग्गहे छिव्वधो एसो ॥

आहारो उवकरणं च एस दुविहो । वे दुया चउरो िहा, सो इमो-- अण्णं पाणं ओहियं उवग्गहियं च । असणादि चउरो ओहिए उवग्गहिए य, एसो छव्विहो ।

इमो अठ्ठविहो-

असणे पाणे वत्थे, पाते सूयादिमा य चउरहा। असणादी वत्थादी, सूयादि चउक्कमा तिष्णि॥ शय्यातर का पिण्ड लेने का निषेध उद्गम-शुद्धि आदि कई दृष्टियों से किया गया है ।

अगस्त्यसिंह स्थविर ने यहाँ एक वॅकल्पिक पाठ माना है ''पाठ विसेक्षो—'सेज्जातर पिंड च, आसण्णं परिवज्जए' ।'' इसके अनुसार —''शस्यातर-पिण्ड लेना जैसे अनाचार है, वैसे ही उसके घर से लगे हुए मात घरों का पिण्ड लेना भी ग्रनाचार है । इसलिए अमण को शस्यातर का तथा उसके समीपवर्ती सात घरों का पिंड नहीं लेना चाहिए<sup>९</sup> ।''

जिनदास महत्तर ने भी इस पाठान्तर व इसकी व्याख्या का उल्लेख किया है<sup>3</sup> । किन्तु टीका में इसका उल्लेख नहीं है । सूत्रकृताङ्क में 'शय्यातर' के स्थान में 'सागारियपिण्ड' का उल्लेख है<sup>3</sup> । टीकाकार ने इसका एक अर्थ —सागारिक पिण्ड — अर्थात् शय्यातर का पिण्ड किया है<sup>3</sup> ।

# ३०. आसंदी ( आसंदी <sup>ख</sup>):

आसंदी एक प्रकार का बैठने का आसन हैं। शीलाङ्क सूरि ने आसन्दी का अर्थ वर्दी, मूँज, पाट या सन के सूत से गुँथी हुई खिटया किया हैं। कियाय-भूषि में काष्ठमय आसंदक का उल्लेख मिलता हैं। जायसवालजी ने भी 'हिन्दू राज्य-तन्त्र' में इसकी चर्चा की है—'आविद् या घोषणा के उपरांत राजा काठ के सिहासन (आसंदी) पर आरूढ़ होता है, जिसपर साधारणत: शेर की खाल बिछी रहती हैं। आगे चलकर हाथी दाँत और सोने के सिहासन बनने लगे थे, तब भी काठ के सिहासन का व्यवहार किया जाता था (देखों महाभारत (कूंभ) शान्ति पर्व ३६, २.४.१३.१४)। यद्यपि वह (खिदर की) लकड़ी का बनता था, परन्तु जैसा कि ब्राह्मणों के विवरण से जान पड़ता है, विस्तृत और विशाल हुआ करता था वि

असणे पाणे वत्थे पादे, सुती आदि जेसि ते सूतीयादिया सूती पिष्पलगो नखरदनी कण्णसोहणयं । इमो बारसविहो — असणाइया चत्तारि, वत्यादया चतारि, सूतियादिया चत्तारि, एते तिष्णि चउनका बारस भवंति ।

इमो पुषो अपिडो — तण-डगल-छार-मल्लग, सेज्जा-संथार-पीह-लेवादी। सेज्जातरपिडेसो, ण होति सेहोव सीर्वाघ उ॥

लेवादी, आदिसद्दाती, कुडमुहादि, एसो सब्बो सेज्जातरपिंडो ण भर्वात । जित सेज्जापरस्स पुत्ती धूया वा वत्थपायसहिता पथ्यएज्जा सो सेज्जासरपिंडो ण भवति ।

- १ -- नि० भा० गा० ११४६, ११६८ : तित्यंकरपडिकुट्टो, आणा-अण्णाय-उग्गमो ण सुज्भे । अबिमुर्त्त अलाघवता, दुल्लभ सेज्जा य बोच्छेदो ॥ थल-देउलियट्टाणं, सति कालं दट्ठु दट्ठु तिह गमणं । णिग्गते वसही भुंजण, अण्णे उद्भामगा ऽऽउट्टा ॥
- २--अ० चू० पृ० ६१ : एतिम्म पाढे सेज्जातरिपड इति भणिते कि पुणो भण्णित -- "आसण्णं परिवण्जए ?" विसेसो दरिसिज्जिति -- जाणि वि तदासण्णाणि सेज्जातरतुल्लाणि ताणि सत्त वज्जैतव्वाणि ।
- ३ जि० चू० पृ० ११३-४ : अहवा एलं सुत्तं एवं पढिज्जइ 'सिज्जातर्रापडं च आसन्तं परिवज्जए '। सेज्जातर्रापडं च, एतेण चेव सिद्धे जं पृणो आसन्तरगहणं करेड तं जाणिवि तस्स गिहाणि सत्त अणंतरासण्णाणि ताणिवि । सेज्जातरतुल्लाणि दहुव्वाणि, तेहितोवि परओ अन्तर्शण सत्तवज्जेयव्वाणि ।
- ४-- सू० १.६.१६ : सागारियं च पिंड च, तं विज्जं परिजाणिया ।
- ५---सू० १.६.१६ टीका प० १८१: 'सागारिकः' शय्यातरस्तस्य पिण्डम् --आहारं ।
- ६ (क) अ० चू० ३.५ : आसंदी उपविसणं; अ० चू० ६.५३ : आसंदी आसणं ।
  - (ख) सू० १.६.२१ टीका प० १८२: 'आसन्दी' त्यासन विशेषः ।
- ७—सू० १.४.२. १५ टी० प० ११६ : 'आसंदियं च नवसुत्तं' असंदिकामुपवेशनयोग्यां मञ्चिकाम् ''' नवं —प्रत्यग्रं सूत्रं वल्कव-लितं यस्यां सा नवसूत्रा ताम् उपलक्षणार्थत्वाद्वर्ध्वचमिवनद्वां वा ।
- म-नि० भा० गा० १७२३ चू० : आसंदगो कठुमओ अज्भुतिरो लब्भिति ।
- ६---हिन्दू राज्य-तंत्र (दूसरा खण्ड) पृष्ठ ४८।
- १०—हिन्दू राज्य-तंत्र (दूसरा खण्ड) पृष्ठ ४८ का पाद-टिप्पण ।

कोशकार वेत्रासन को आसंदी मानते हैं । अथर्ववेद में आसंदी का साययव वर्णन मिलता है—

१५.३.१: स संवत्सरमूध्वों अतिष्ठत् तं देवा अन्नुवन् न्नात्य कि नु तिष्ठसीति ॥

वह संवत्सर (या संवत्सर भर से ऊपर) खड़ा रहा। उससे देवों ने पूछा : ब्रात्य, तू क्यों खड़ा है ?

१५.३.२ : सोऽब्रवीदासन्दीं में सं भरन्तिवति ॥ वह बोला मेरे लिए आसन्दी (बिनी हुई चौकी) लाओ ।

१५.३.२ : तस्मै ब्रात्यायासन्दी समभरन् ।। उस ब्रात्य के लिए (वह देव गण) आसन्दी लाए ।

१५.३.४: तस्या ग्रीष्मश्च वसन्तश्च द्वी पादावास्तां शरच्च वर्षाश्च द्वी ।। उसके (आसंदी के) ग्रीष्म और वसन्त दो पाये थे, शरद् और वर्षा दो पाये थे। ऐसा मानना चाहिए कि शिशिर और हेमन्त ऋतु की गणना शरद् में कर ली गई है।

१५.३.५ : खृहच्च रथन्तरं वानूच्ये आस्तां यज्ञायज्ञियं च वामदेव्यं च तिरश्च्ये ॥

बृह्त् और रथन्तर, अनूच्य और यज्ञायज्ञिय तथा वामदेव तिरश्च्य थे ।

(दाहिने-बायें की लकड़ियों को अनूच्य तथा सिरहाने-पैताने की लकड़ियों को तिरश्च्य कहते हैं ।)

१५.३.६ : ऋचः प्राञ्चस्तन्तवो यजुंषि तिर्यञ्चः ।। ऋक्, प्राञ्च और यजु तिर्यञ्च हुए। (ऋग्वेद के मंत्र सीधे सूत (ताना) और यजुर्वेद के मंत्र तिरछे सूत (बाना) हुए।)

१५.३.७ : वेद आस्तरणं ब्रह्मोपबर्हणम् ॥ वेद आस्तरएा (बिछौना) और ब्रह्म उपबर्हण (सिरहाना, तकिया) हुआ । (ब्रह्म से अथवार्ङ्किरस मंत्रों से तात्पर्य है)।

१५.३.८ : सामासाद उद्गीथोऽपश्रयः ।। साम आसाद और उद्गीथ अपश्रय था । (आसाद बैठने की जगह और ग्रपश्रय टेकने के हत्थों को कहते हैं । उद्गीथ प्रणव (ॐकार) का नाम है ।)

१५.३.६ : तामासन्दीं ब्रात्य आरोहत् ।। उस आसन्दी के ऊपर ब्रात्य चढ़ा । इसके लिए वैदिक पाठावली पृष्ठ १८५ और ३३६ भी देखिए ।

### ३१. पर्यंड्स (पलियंकए ख):

जो सोने के काम में आए, उसे पर्येङ्क कहते हैं<sup>र</sup>।

इसी सूत्र (६.५४-५६) में इसके पीछे रही हुई भावना का बड़ा सुन्दर उद्घाटन हुआ है। वहाँ कहा गया है: ''आसन, पलंग, खाट और आशालक आदि का प्रतिलेखन होना बड़ा कठिन है। इनमें गंभीर छिद्र होते हैं, इससे प्राणियों की प्रतिलेखना करना कठिन होता है। अत: सर्वज्ञों के वचनों को माननेवाला न इन पर बैठे, न सोए।''

सूत्रकृताङ्ग में भी आसंदी-पर्यं ड्रुको त्याज्य कहा है<sup>3</sup>!

मंच, आशालक, निषदा, पीठ को भी आसंदी-पर्यं क्क के अन्तर्गत समझना चाहिए ।

बौद्ध-विनयपिटक में आसंदी, पलंग को उच्चशयन कहा है और दुक्कट का दोष बता उनके धारण का निषेध किया है । पर चमड़े से बंधी हुई गृहस्थों की चारपाइयों या चौकियों पर बैठने की सिक्षुओं को अनुमति थी, लेटने की नहीं ।

# ३२. गृहान्तर-निषद्या ( गिहंतरनिसेज्जा ग ):

इसका अर्थ है---भिक्षाटन करते समय गृहस्थ के घर में बैठना ।

१--अ० चि ३.३४८ : स्याद् वेत्रासनमासन्दी ।

२—(क) अ० चू० पृ० ६१: पिलयंको सयणिज्जं।

<sup>(</sup>ख) सू० १.६.२१ टीका प० १८२— 'पर्यंकः' शयनिवशेषः ।

३ — सू० १.६.२१ : आसंदी पतियंके य, .... ... ... ... ।

<sup>... ...</sup> सं विज्जं परिजाणिया।।

४ — दश० ६.५४, ५५ ।

५ —विनयपिटक: महावग्ग ५ ऽऽ२.४ पृ० २०६।

६ -- विनयपिटक: महाचग्गः ५ ऽऽ२. = पृ० २१०-११ ।

जिनदास महत्तर और हरिभद्र सूरि ने इसका अर्थ किया है घर में अथवा दो घरों के अंतर में बैठना । शीलांकाचार्य ने भी ऐसा ही अर्थ किया है । बृहत्कल्प-भाष्य में गृहान्तर के दो प्रकार बतलाए हैं —सद्भाव गृह-अन्तर और असद्भाव गृह-अन्तर । दो घरों के मध्य को सद्भाव-गृह-अन्तर और एक ही घर के मध्य को असद्भाव गृह-अन्तर माना है ।

प्रस्तुत सूत्र (४.२.६) में कहा है : ''मोचराग्र में प्रविष्ट मुनि कहीं न वैठे''— (गोयरगगपविद्वो ज, न निसीएज्ज कत्थई) । 'कहीं' अब्द का अर्थ जिनदास महत्तर ने घर, देवकुल, सभा, प्रपा आदि-आदि किया हैं<sup>8</sup>। हरिभद्र सूरि ने भी 'कहीं' का ऐसा ही अर्थ किया हैं'।

दशर्वकालिक सूत्र (६.५७,५६) में कहा है : ''गोचराप्र में प्रविष्ट होने पर जो मृनि घर में बैठता है, वह अनाचार को प्राप्त होता है, अत: उसका वर्जन करना चाहिए ।''

अगस्त्यसिंह स्थिवर ने 'गृहान्तर' शब्द का अर्थ उपाथय से भिन्न घर किया है<sup>६</sup>। सूत्रकृताङ्ग (१.९.२६) में कहा है: "साधु पर-गृह में न बैठे (परमेहे ण णिसीयए)। यहाँ गृहान्तर के स्थान में 'पर-गृह' शब्द प्रयुक्त हुआ है। शीलाङ्क सूरि ने 'पर-गृह' का अर्थ गृहस्थ का घर किया है<sup>8</sup>।

उत्तराध्ययन सूत्र में जहाँ श्रमण ठहरा हुआ हो उस स्थान के लिए 'स्व-गृह' और उसके अतिरिक्त घरों के लिए 'पर-गृह' शब्द का प्रयोग किया गया है<sup>द</sup> । दशर्वकालिक में भी 'परागार' शब्द का प्रयोग हुआ है<sup>ह</sup> । उक्त सन्दर्भों के आधार पर 'गृहान्तर' का अर्थ 'पर-गृह'—उपाश्रय से भिन्न गृह होता है । यहाँ 'अन्तर' शब्द बीच के अर्थ में नहीं है किन्तु 'दूसरे के' अर्थ में प्रयुक्त है —जैसे — रूपान्तर, अदस्थान्तर आदि । अतः ''दो घरों के अन्तर में बैठना'' यह अर्थ यहाँ नहीं घटता ।

'गृहान्तर-निपद्या' का निषेध 'गोचराग्र-प्रविष्ट' श्रमण के लिए है, या साधारण स्थिति में, इसकी चर्चा अगस्त्यसिंह स्थिवर ने नहीं की है और आगम में गोचराग्र-प्रविष्ट मुनि के लिए यह अनाचार है, यह स्पष्ट है।

- १ (क) जि० चू० पृ० ११४ : गिहं चेव गिहंतरं तंमि गिहे निसेज्जा न कप्पइ, निसेज्जा णाम जिम निसत्थो अच्छइ, अहवा दोण्हं अंतरे, एत्थ गोचरगगतस्स णिसेज्जा ण कप्पइ, चकारग्गहणेण निवेसणवाडगावि सूइया, गोधरग्गगतेण न णिसियव्यंति ।
  - (ख) हा० टी० प० ११७ : तथा गृहान्तरनिषद्या अनाचरिता, गृहमेव गृहान्तरं गृहयोर्वा अपान्तरालं तत्रोपवेशनम्, च शब्दा-त्पाटकादिपरिग्रहः ।
- २-- सू० १.६.२१ टीका प० १२८ : णिसिज्जं च गिहंतरे--गृहस्यान्तर्थध्ये गृहयोर्वा मध्ये निषद्यां चाऽऽसनं वा संयमविराधना-भयात्परिहरेत् ।
- ३—बृहत्० भा० गा० २६३१ : सङ्भावमतङ्भावं, मज्भमपङ्भावतो उपासेणं ।
  निच्वाहिमनिच्वाहि, ओकमइंतेसु सङ्भावं ॥

मध्यं द्विधाः सद्भावमध्यमसद्भावमध्यं च । तत्र सद्भावमध्यं नःमः यत्र गृहपतिगृहस्य पावर्वेन गम्यते आगम्यते वा छिष्डि-कग्रेत्यर्थः, ''ओकमइ'तेसु'' ति गृहस्थानाम् ओकः — गृहं संयताः संयतानां च गृहस्था मध्येन यत्र 'अतियन्ति' प्रविशन्ति उपलक्षण-त्वाद् निर्गच्छन्ति वा तदेतदुभयमपि सद्भावतः —परमार्थतो मध्यं सद्भावमध्यम् ।

- ४ जि० चू० पृ० १६५: गोयरगगएण भिक्खुणा णो णिसियब्वं कत्थइ घरे वा देवकुले वा सभाए वा पवाए वा एवमादि ।
- पू हा० टी० प० १ प४ : भिक्षार्थं प्रविष्ट · · · नोपविशेत् ''क्वचिद्'' गृहदेवकुलादौ ।
- ६—अ० चू० पृ० ६१ : गिहंतरं पडिस्सय।तो बाहि जं गिहं, गेण्हतीति गिहं, गिहं अंतरं च गिहंतरं, गिहंतरनिसेज्जा जं उविद्विो अच्छति, चसदेण वाडगसाहिनिवेसणावीसु ।
- ७ सू० १.६.२६ टीका प० १५४ : साधुभिक्षादिनिमित्तं ग्रामादौ प्रविष्टः सन् परो गृहस्थस्तस्य गृहं परगहं तत्र *'न निषीदे*त्' ः नोपविशेत् ।
- = उत्तर् १७.१= : सयं गेहं परिच्चज्ज, परगेहंसि वावरे । ....पावसमणि सि बुच्चई ॥
- ६---(क्र) दश० द.१६ : पविसिन्ता परागारं, पाणहा भोयणस्स वा ।
  - (ल) जि० चू० पृ० २७६ : अगारं गिहं भण्णइ, परस्स अगारं परागारं।
  - (ग ) हा० टो० प० २३१ : 'पविसित्त्,' सूत्र', प्रविक्य 'परागारं' परगृहं ।

इन सब आधारों पर ही यहाँ 'गृहान्तर-निषद्या' का अर्थ—-"भिक्षा करते समय गृहस्थ के घर बैठना" केवल इतना ही किया है। जयाचार्य ने शयन-गृह, रसोई-घर, पानी-घर, स्नान-गृह आदि ऐसे स्थानों को, जहाँ बैठना श्रमण के लिए उचित न हो, गृहान्तर या अन्तर-घर माना है ।

निशीथ<sup>8</sup> और उत्तराध्ययन<sup>3</sup> में ''गिहि-निसेज्जा' (गृही-निषद्या) शब्द मिलता है। शान्त्याचार्य ने इसका अर्थ पलंग आदि शय्या किया है<sup>8</sup>। इसलिए यह गृहान्तर से भिन्न अनाचार है।

यहाँ यह समझ लेना जरूरी है कि रोगी, ग्रुढ, तपस्वी के लिए 'गृहान्तर-निषद्या' अनाचार नहीं है । प्रस्तुत आगम (६.६०) और सूत्रकृताङ्ग' के उस्लेख इसके प्रमाण हैं ।

गृहान्तर-निषद्या' को अनाचार क्यों कहा इस विषय में दशवैकालिक (६.५७-५६) में अच्छा प्रकाश डाला है। वहाँ कहा है: "इससे ब्रह्मचर्य को विपत्ति होती है। प्राणियों का अवध-काल में बध होता है। दीन भिक्षाधियों को बाधा पहुंचती है। गृहस्थों को कोध उत्पन्न होता है। कुशील की बृद्धि होती है।" इन सब कारणों से 'गृहान्तर-निषद्या' का वर्जन है।

# ३३. गात्र-उद्वर्तन ( गायस्सुव्यट्टणाणि घ ) :

शरीर में पीठी (उवटन) आदि का मलना गाव-उद्धर्तन कहलाता है । इसी आगम में (६.६४-६७) में विभूषा शरीर-शोभा — को वर्जनीय बताकर उसके अन्तर्गत गाव-उद्धर्तन का निषेध किया गया है। वहाँ कहा गया है: "संयमी पुरुष स्नान-चूर्ण, कल्क, लोध आदि सुनन्यित पदार्थों का अपने शरीर के उबटन के लिए कदापि सेवन नहीं करते। शरीर-विभूषा सावद्य-वहुल है। इससे गाढ़ कर्म- बन्धन होता है।" इस अनाचीर्ण का उल्लेख सूत्रकृताङ्क में भी हुआ है ।

# इलोक ६:

# ३४. गृहि-वैयापृत्य ( गिहिणो वेयावडियं क )

'वेयावडियं' शब्द का संस्कृत रूप 'वैयापृत्य' होता है<sup>फ</sup>ा गृहि-वैयापृत्य को यहाँ अनाचरित कहा है । इसी सूत्र की दूसरी चूलिका के ६ वें इलोक में स्पष्ट निषेध है —"गिहीणो वेयावडियं न कुज्जा''—मुनि गृहस्थों का वैयापृत्य न करें।

उपर्युक्त दोनों ही स्थलों पर चूर्णिकार और टीकाकार की व्याख्याएँ प्राप्त हैं। उनका सार नीचे दिया जाता है :

१---अगस्त्यसिंह स्थिवर ने पहले स्थल पर अर्थ किया है --गृहस्थ का उपकार करने में प्रवृत्त होना। दूसरे स्थल पर अर्थ किया है---गृहि-व्यापारकरण--गृहस्थ का व्यापार करना अथवा उसका असंयम की अनुमोदना करनेवाला प्रीतिजनक उपकार करना

१ - सन्देहिविशौषधी पत्र ३८ ।

२ - नि० १२.१२ : जे भिक्लू गिहिनिसेज्जं वाहेइ वाहेंतं वा सातिज्जिति ।

३ - उत्तरः १७-१६ : गिहिनिसेन्जं च वाहेइ पावसमाण श्लि बुच्चई ।।

४ - बृहद् बृह्मि : गृहिणां निषद्या पर्यञ्कत्त्यादि शय्या ।

५ ... सु० १.६.२६ : नन्नत्थ अंतराएणं, परगेहे ण णिसीयए ।

६ — (क) अ० चू० पृ० ६१ : गातं सरीरं तस्स उव्बट्टणं श्रवभंगणुव्वलणाईणि ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ११४।

<sup>(</sup>ग ) हा० टी० प० ११७ : गात्रस्य-कायस्योद्धर्तनानि ।

७ — सू० १.६.१५ : आसूणिमिक्सरागं च, गिद्धुवधायकम्मगं। उच्छोलणं च कक्कं च, तं विज्ञं! परिजाणिया।।

६— (क) अ० चू० गृ० ६१ : गिहीणं वेयाविडतं जं तेसि उवकारे वट्टति ।

<sup>(</sup>ख) वही : गिहीणो वेयाविडयं नाम तन्वावारकरणं तेसीं प्रीतिजणणं उपकारं असंजमाणुमीदगं न कुन्जा ।

अध्ययन ३ : इलोक ६ टि० ३४

२ जिनदास महत्तर ने पहले स्थल पर अर्थ किया है — गृहस्थों के साथ अन्नपानादि का संविभाग करना। दूसरे स्थल पर अर्थ किया है — गृहस्थों का आदर करना, उनका प्रीतिजनक असंयम की अनुमोदना करने वाला उपकार करना ।

हरिभद्र सूरि ने पहले स्थल पर अर्थ किया है -- गृहस्थ को अन्नादि देना। दूसरे स्थल पर अर्थ किया है -- गृहस्थों के उपकार के लिए उसके कर्म को स्वयं करना ।

अमस्त्यसिंह स्थिबर की व्याख्या के अनुसार प्रस्तुत अध्ययन में 'वैयापृत्य' का प्रयोग उपकार करने की व्यापक प्रदृत्ति में हुआ है —ऐसा लगता है और जिनदास महत्तर तथा हरिभद्र सूरि की व्याख्या से ऐसा लगता है कि इसका यहाँ प्रयोग —अन्तपान के संविभाग के अर्थ में हुआ है।

सूत्रकृताङ्क (१.६) में इस अनाचार का नामोल्लेख नहीं मिलता, पर लक्षण रूप से इसका वर्णन वहाँ आया है। वहीं इलोक २३ में कहा है - "भिक्षु अपनी संयम-यात्रा के निर्वाह के लिए अन्तपान ग्रहण करता है उसे दूसरों को —गृहस्थों को —देना अनाचार है ।

उत्तराध्ययन सूत्र के बारहवें अध्ययन में 'वेयाविडिय' शब्द दो जगह ब्यवहृत है'। वहाँ इसना अर्थ अनिष्ट निवारण के लिए अर्थात् परिचर्या के लिए ब्यापृत होना है। अध्यापक की बात सुनकर बहुत से कुमार दौड़ आये और भिक्षा के लिए ब्रह्मवाड़े में आये हुए ऋषि हरिकेशी को दण्ड, बेंत और चाबुक से मारने लगे। ऋषि हरिकेशी का 'वैयापृत्य' करने के लिए यक्ष कुमारों को रोकने लगार्थ। यक्ष ने कुमारों को बुरी तरह पीटा। पुरोहित ने मुनि से माफी मांगी। उनने कहा—"ऋषि महाकृपालु होते हैं। वे कोष नहीं करते।" ऋषि बोले—"मेरे मन में न तो पहले द्वेप था न अब है और न आगे होगा, किन्तु यक्ष मेरा 'वैयापृत्य' करता है, उसी ने इन कुमारों को पीटा है । अग्नामों में 'वेयावच्च' शब्द भी मिलता है । इसका संस्कृत रूप 'वैयादृत्य' है। इसका अर्थ

#### ४... उत्त० १२.२४.३२ :

एयाई तीसे वयणाइ सोच्चा, पत्तीइ भद्दाइ मुहासियाई। इसिस्स वैयावडियद्वयाए, जक्खा कुमारे विणिवाडयन्ति।। पुब्ति च इण्हि च अणागयं च, मणप्पदोसो न मे अस्थि कोइ। जक्खा हु वैयावडियं करेन्ति, तम्हा हु एए निह्या कुमारा।।

५— उत्ता० १२.२४ बृ० प० ३६५ : वैयावृत्त्यार्थमेतत् प्रत्यनीकनिवारणलक्षणे प्रयोजने व्यावृत्ता भवाम इत्येवमर्थम् ।

६-- उत्त० १२.३२ बृ० प० ३६७ : नैयावृत्त्यं प्रत्यनीकप्रतिघातरूपम् ।

७ - (क) उत्त० २६.४३ : वेयावच्चेणं भन्ते ! जीवे कि जणयइ ? वेयावच्चेणं तित्थयरनामगीत्तं कम्मं निबन्धइ ।

(জ) उत्त० ३०.३० : पायि च्छितं विणओ वेयावच्चं तहेव सज्भाओ । भाणं च विउत्सम्मो एसी अध्यिन्तरो तवो ॥

(ग) ठा० ६.६६।

(घ) भग० २४.७ १

(ङ) औप० सू० ३० ।

१ - (क) जि० चू० पृ० ११४ : गिहिवेयावडीयं जं गिहीण अण्णपाणादीहि विसूरताण विसंविभागकरणं, एयं वेयावडियं भण्णद ।

<sup>(</sup>ख) वही पृ० ३७३ : गिह-पुत्तदारं तं जस्स अन्थि सो गिही, एगवयणं जातीअत्थमविद्यस्ति, तस्त गिहिणो "वेपाविद्यं न कुज्जा" वेपाविद्यं नाम तथाऽऽदरकरणं, तेसि वा पीतिजणणं, उपकारकं असंजमाणुमोदणं ण कुज्जा।

२-(क) हा० टी० प० ११७ : व्यावृत्तभावो - वैयावृत्त्यं, गृहस्थं प्रति अन्नादिसंपादनम् ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २८१: 'गृहिणो' गृहस्थस्य 'वैयावृत्यं' गृहिभावोपकाराय तत्कर्मस्वात्मनो व्यावृत्तभावं न कुर्यात्, स्वपरोभयाश्रेयः समायोजनदोषात्।

३— सू० १.६.२३ : जेणेहं णिव्यहे भिनखू, अन्नपाणं तहाविहं। अणुप्पदाणमन्नेसि, तं विज्जं ! परिजाणिया ।।

है—साधु को ग्रुद्ध आहारादि से सहारा पहुंचाना । दिगम्बर साहित्य में अतिथि-संविभाग वृत का नाम वैयावृत्य है। उसका अर्थ दान है । कौटिलीय अर्थशास्त्र में वैयावृत्त्य और वैयापृत्य दोनों शब्द मिलते है। वैयावृत्य का अर्थ परिचर्य और वैयापृत्य का अर्थ फुटकर बिकी है । उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि गृहस्थ को आहारादि का संविभाग देना तथा गृहस्थों की रोवा करना ये दोनों भाव 'गिहिस्सो वेयाविदयं' अनाचार में समाए हुए हैं।

# ३४. आजीववृत्तिता ( आजीववित्तिया ख )

'आजीव' शब्द का अर्थ है—आजीविका के उपाय या साधन'। स्थानाङ्ग सूत्र के अनुसार जाति, कुल, कमं, शिल्प और लिङ्ग ये पांच आजीव हैं । पिण्ड-निर्युं वित, निषीय-भाष्य आदि ग्रन्यों में 'लिङ्ग' के स्थान पर 'गण का उल्लेख मिलता है"। व्यवहार-भाष्य में तप और श्रुत इन दो को भी 'आजीव' कहा है । इनसे जाति आदि से—जीवन-निर्वाह करने की वृत्ति को 'आजीववृत्तिता' कहते हैं । आजीविका के साधन जाति आदि भेदों के आधार से आजीववृत्तिता के निम्न आठ प्रकार होते हैं ---

१—जाति का अर्थ <mark>ब्राह्मण</mark> आदि जाति अथवा माठृपथ होटा है । अपनी जाति का आथय लेकर अर्थात् अपनी जाति बताकर आहारादि प्राप्त करना जात्याजीववृत्तिता हैं<sup>98</sup> ।

- १-- (क) भग० २५.७।
  - (ख) ठा० ६.६६ टी० प० ३४६ : व्यावृत्तभावो वैयावृत्त्यं धर्मसाधनार्थं अन्नादिदानमित्यर्थः ।
  - (ग) ठा० ३.४१२ टी० प० १४५ : ज्याबृत्तस्य भावः कर्म्म वा वैधावृत्त्यं भवतादिभिष्ठपद्धम्भः ।
  - (घ) औप० टी० पृ० ६१: 'वेआवन्चे' त्ति वैयातृत्यं भक्तपानादि भिरुपध्टम्भः ।
  - (ङ) उत्तर ३०.३३ बृर पर ६०८ : व्यावृत्तभावो वैयावृत्त्यम् उचित आहारादि सम्पादनम् ।
- २ रत्नकरण्ड श्रावकाचार १११ । दानं वैयावृत्यं, धर्माय तपोधनःय गुणनिधये ।
- ३ कौटिलीय अर्थशास्त्र अधिकरण २ प्रकरण २३.२० : तहैयावृत्त्यकार।णामर्धदण्डः । व्याख्या तहैयावृत्त्यकाराणां तस्य वैद्यावृत्त्यकाराः काराः विशेषेण आसमन्ताद् वर्तन्तः इति । व्यावृत्तः परिचारकः तस्य कर्म वैद्यावृत्त्यं परिचर्या तत् कुर्वन्तः परिचारिकाः तेषां अर्धदण्डः ।
  - वैयावृत्त्यं शब्द का प्रयोग कौ० अ० चतुर्थ अधिकरण प्रकरण ८३.११ में भी मिलता है।
- ४ वही, अधिकरण ३ प्रकरण ६४.२८ : वैद्यापृत्यिविकयस्तु । व्याख्या व्यापृतो व्याप्रियमःगस्तस्य कर्म वैद्यापृत्यं वैद्यापृत्यकरा इति वृ शब्द पाठे यथा कर्मकरार्थता तथा व्याख्यातमधस्तात् ।
- थू—(क) सू० १.१३.१२ टी० प० २३६ : आजीवम् । आजीविकाम् आत्मवर्तनोपाय।म् :
  - (জ্ব) सू॰ १.१३.१५ टो॰ प॰ २३७ : आ -- समन्ताज्जीवन्त्यनेन इति आजीवः ।
- ६ ठा० ४.७१ : पंचिवधे आजीविते पं० तं० जातिआजीवे कुलाजीवे कम्माजीवे सिप्पाजीवे लिगाजीवे ।
- ७---(क्र) पिं० नि० ४३७ : जाई कुल गण कम्मे सिप्पे आजीवणा उपंचिवहा।
  - (ख) नि॰ भा॰ गा॰ ४४११ : जाती-कुल-गण-कम्मे, सिप्पे आजीवणा उ पंचिवहा ।
  - (ग) ठा० ५.७१ टी० प० २८६ : लिङ्गस्थानेऽन्यत्र गणोऽधीयते ।
  - (घ) अ० चू० पृ० ६१ ; जि० चू० पृ० ११४ : 'जाती कुल गण कम्मे सिप्पे आजीवणा उ पंचिवहा ।'
- द—ख्य० भा० २५३: जाति कुले गणे वा, कम्मे सिप्पे तवे सूए चेव । सत्तविहं आजीवं, उवजीवद जो कुसोलो उ ।।
- ह हा० टी० प० ११७ : जातिकुलगणकर्मेशिल्पानामाजीवनम् आजीवः तेन वृत्तिस्तद्भाव अजीववृत्तिता जात्याद्याजीवनेनात्म-पालनेत्यर्थः, इयं चानाचरिता ।
- १०---(क) पि० नि० ४३६ टी०: जाति:---ब्राह्मणादिका .....अथवा मातुः समुत्था जातिः ।
  - (ख) ठा० ५.७१ टी० प० २८६ : जाति ब्राह्मणादिकाम् आजीवति—उपजीवति तज्जातीयमात्मानं सूचादिनोपदर्श्य ततो भक्तादिकं गृह्णातीति जात्याजीवकः, एवं सर्वत्र ।

- २ कुल का अर्थ उग्नादिकुल अथवा पितृपक्ष है । कुल का आश्रय लेकर अर्थीत् कुल बतलाकर आजीविका करना कुलाजीव-वृत्तिता है ।
- ३—कर्म का अर्थ कृषि आदि कर्म हैं। आचार्य आदि से शिक्षण पाए बिना किये जानेवाले कार्य कर्म कहे जाते हैं। जो कृषि आदि में कुशल हैं, उन्हें अपनी कर्म-कुशलता की बात कह आहारादि प्राप्त करना कर्माजीववृत्तिता है<sup>र</sup>।
- ४—बुनना, सिलाई करना आदि शिल्प हैं। शिक्षण द्वारा प्राप्त कौशल शिल्प कहा जाता है। को शिल्प में कुशल हैं, उन्हें अपने शिल्प-कौशल की बात कह आहारादि प्राप्त करना शिल्पाजीववृत्तिता है<sup>3</sup>।
- १- लिङ्क वेष को कहते हैं। अपने लिङ्क का सहारा ले आजीविका करना लिङ्काबीवरृत्तिता है<sup>8</sup>।
- ६ गण का अर्थ मल्लादि गएा (गण-राज्य) है। अपनी गणविद्याकुशलता को बतलाकर आजीविका करना गणाजीववृत्तिता है<sup>४</sup>।
- ७ अपने तप के सहारे अर्थात् अपने तप का वर्णन कर, आजीविका प्राप्त करना तप-आजीववृत्तिता है ।
- ६---श्रुत का अर्थ है शास्त्रज्ञान । श्रुत के सहारे अर्थात् अपने श्रुत ज्ञान का बलान कर आजीविका प्राप्त करना श्रुताजीव-द्वत्तिता है"।

जाति आदि का कथन दो तरह से हो सकता है: (१) स्पष्ट शब्दों में अथवा (२) प्रकारान्तर से सूचित कर। दोनों ही प्रकार से जात्यादि का कथन कर आजीविका प्राप्त करना आजीवदृत्तिता है<sup>द</sup>।

साधु के लिए आजीववृत्तिता अनाचार है । मैं अमुक जाति, कुल, गण का रहा हूँ । अथवा अमुक कर्म या शिल्प करता था अथवा मैं बड़ा तपस्वी अथवा बहुश्रुत हूँ —यह स्पष्ट शब्दों में कहकर या अन्य तरह से जताकर यदि भिक्षु आहार आदि प्राप्त करता है तो आजीव-वृत्तिता अनाचार का सेवन करता है ।

सूत्रकृताङ्क में कहा है—-"जो भिक्षु निष्किचन और सुरूक्षवृत्ति होने पर भी मान-प्रिय और स्तुति की कामना करनेवाला है उसका संन्यास आजीव है। ऐसा भिक्षु मूल-तत्त्व को न समझता हुआ भव-भ्रमण करता है<sup>६</sup>।"

- १--(क) पि० नि० ४३८ टी० : कुलम् उग्रादिः अथवा ..... पितृसमृत्यं कुलम् ।
  - (ख) च्य० भा० २५३ टी० : एवं सप्तविधम् आजीवं य उपजीवति—जीवनार्थमाश्रयति, तद्यथा —जाति कुलं चात्मीयं लोकेभ्यः कथयति ।
- २--पि० नि० ४३८ टी० : कर्म कृष्यादि: \*\*\* अन्ये त्वाहु: --अनाचार्योपदिष्टं कर्म ।
- ३---(क) पि० नि० ४३८ टी० : शिल्पं -तूर्णीद -तूर्णनसीवनप्रभृति । आचार्योपिदिष्टं तु शिल्पमिति ।
  - (ख) व्यव भाव २५३ टीव : कर्मशिल्पकुशलेभ्य: कर्मशिल्पकौशलं कथयित ।
  - (ग) नि॰ भा॰ गा॰ ४४१२ चू॰ : कम्मसिष्पाणं इमो विसेसो--विणा आयिरओवदेसेण जं कज्जित तणहारगादि तं कम्मं, इतरं पुण जं आयरिओवदेसेण कज्जित तं सिष्यं।
- ४--ठा० ५.७१ टी० प० २८६ : लिङ्गं -- साधुलिङ्ग तदाजीवति, ज्ञानादिशून्यस्तेन जीविकां कल्पयतीत्यर्थः ।
- पू-(क) पि० नि० ४३८ टी० : गणः मल्लादिवृन्दम् ।
  - (ख) व्यव भाव २५३ टीव : मल्लगणादिस्यो गणेस्यो गणविद्याकुञ्जलस्वं कथयति ।
- ६--व्यः भाः २५३ टीः : तपस: उपजीवना तपः कृत्वा क्षपकोऽहिमिति जनेभ्यः कथयति ।
- ७— ब्य० भा० २५३ टी० : श्रुतोपजीवना बहुश्रुतोऽहमिति ।
- म-(क) पि० नि० ४३७ : सूबाए असुबाए व अप्पाण कहेहि एक्केक्के ।
  - (ख) इसी सूत्र की टीका—सा चाऽऽजीवना एकैकस्मिन् भेदे द्विधा, तद्यथा—सूचया आत्मानं कथयति, असूचया च, तत्र 'सूचा' वचनं भिङ्गिविशेषेण कथनम्, 'असूचा' स्फुटवचनेन ।
  - (ग) ठा । ५.७० टी० प० २८६ : सूचया-व्याजेनासूचया-साक्षात् ।
- ६—सू० १.१३.१२ : णिक्किचणे भिष्यु मुलूहजीवी, जे गारवं होइ सिलोगगामी । आजीवमेयं तुंबुज्यसमाणो, पुणो पुणो विष्परियासुवेति ।।

अध्ययन ३: इलोक ६ टि० ३६

उत्तराध्ययन में कहा गया है—जो शिल्प-जीवी नहीं होता, वह भिक्षु । इसी तरह कृषि आदि कर्म करने का भी वर्जन है। जब गृहस्थावस्था के कर्म, शिल्प आदि का उल्लेख कर या परिचय दे भिक्षा प्राप्त करना अनाचार है, तब कृषि आदि कर्म व सूचि आदि शिल्पों द्वारा आजीविका न करना साधु का सहज धर्म हो जाता है।

व्यवहार भाष्य में जो आजीव से उपजीवन करता है उसे कुशील कहा है । आजीववृत्तिता उत्पादन दोशों में से एक है । विश्वीय सूत्र में आजीविषण्ड— आजीववृत्तिता से प्राप्त आहार — सानेवाले श्रमण के लिए प्रायश्चित्त का विधान है । भाष्य में कहा है । जो ऐसे आहार का सेवन करता है वह आजा-भंग, अनवस्था, मिथ्यास्व और विराधना का भागी होता है ।

जाति आदि के आश्रय से न जीनेवाळा साधु 'मुघाजीवा' कहा गया है<sup>द</sup>ा जो 'मुघाजीवी' होता है वह सद्-गति को प्राप्त करता हैं"। जो श्रमण 'मुघाजीवी' नहीं होता यह जिल्ला-लोलुप वन श्रामण्य को नष्ट कर डाळता है। इसिळए आजीववृत्तिता अनाचार है।

साधु सदा याचित ग्रहण करता है कभी भी अयाचित नहीं । अतः उसे गृहस्थ के यहाँ गवेषणा के लिए जाना होता है। संभव है गृहस्थ के घर में देने के योग्य अनेक वस्तुओं के होने पर भी वह साधु को न दे अथवा अल्प दे अथवा हत्की वस्तु दे। यह अलाभ परीषह है। जो भिक्षु गृहस्थ।वस्थ। के कुल आदि का उल्लेख कर या परिचय दे उनके सहारे भिक्षा प्राप्त करता है, वह एक तरह की दीनवृत्ति का परिचय देता है। इसलिए भी आजीववृत्तिता अनाचार है।

## ३६. तप्तानिवृंतभोजित्व (तत्तानिब्वुडभोइतं ग) :

तप्त और अनिर्दृत इन दो सब्दों का समास मिश्र (सिचत-अिचत्त) वस्तु का अर्थ जताने के लिए हुआ है। जितनी दृश्य वस्तुएँ हैं वे पहले सिचत होती हैं। उनमें से जब जीव च्युत हो जाते हैं, केवल शरीर रह जाते हैं, तब वे यस्तुएँ अिचत बन जाती हैं। जीवों का च्यवन काल मर्यादा के अनुसार स्वयं होता है और विरोधी-पदार्थ के संयोग से काल मर्यादा से पहले भी हो सकता है। जीवों की मृत्यु के कारण-भूत विरोधी पदार्थ शस्त्र कहलाते हैं। अग्नि मिट्टी, जल, वनस्पित और त्रस जीवों का शस्त्र है। जल और वनस्पित सिचत होते हैं। अग्नि से जवालने पर ये अिचत हो जाते हैं। किन्तु ये पूर्ण-मात्रा में उवाले हुए न हों उस स्थित में मिश्र बन जाते हैं -कुछ जीव मरते हैं कुछ नहीं मरते इमलिए वे सिचत-अिचत बन जाते हैं। इस प्रकार के पदार्थ को तप्तानिर्दृत कहा जाता है ।

प्रस्तृत सूत्र ५.२.२२ में तप्तानिर्वृत्त जल लेने का निर्पेष्ठ मिलता है तथा ५.६ में 'तत्तफासुय' जल लेने की आज्ञा दी है। इससे स्पट्ट होता है कि केवल गर्म होने मात्र से जल अचित्त नहीं होता। किन्तु वह पूर्णमात्रा में गर्म होने से अचित्त होता है। मात्रा की पूर्णता के बारे में चूर्णिकार और टीकाकार का आशय यह है कि त्रिदण्डोद्यृत्त तीन बार उबलने पर ही जल अचित्त होता है, अन्यथा नहीं कि

१ - उत्त० १५.१६ : असिष्पजीवी ....स भिक्खू।

२ -- व्यवहार भाष्य २५३।

३—श्रमण सूरु पृरु ४३२: धाई दूई निर्मित्ते आजीव वणीमगे तिगिच्छा य ।

कोहे माणे मत्या लोभे य हर्वित दस एए ॥

४ मि० १३.६७ : जे भिक्लू आजीवियपिंड मुंजित मुंजेतं वा सातिज्जित ।

५ - नि० भा० गा० ४४१० : जे भिक्खाऽऽजीवपिंड, गिण्हेज्ज सर्य तु अहव सातिज्जे । स्रो आणा अणवत्थं, भिच्छत्त-विराधणं पावे ॥

६ हा० टी॰ प॰ १८१। 'मुधाजीवी' सर्वथा अनिदानजीवी, जात्याद्यनाजीवक इत्यन्ये ।

७ - दश्च० ४.१.१०० : मुहादाई मुहाजीबी, थो वि गच्छन्ति सोग्गई ।

उत्त० २.२८ : सव्यं से जाइयं होइ, नित्थ किचि अजाइयं ।

६ अ० चू० पृ० ६१: जाव णातीवअगणिपरिणतं तं तत्ताअपरिणिन्बुडं ।

१० (क) अ० चू० पृ०६१ : अहवातसमःचितिः न्निवारे अणुब्बतां अणिब्बुडं।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ ११४ : अहवा तत्तमिव जाहे तिष्णि वाराणि न उब्बत्तं भवइ ताहे तं अनिब्बुडं, सिवतित बुत्तं भवइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११७ : 'तप्तानिर्वृ तभोजित्वम्'—तप्तं च तदनिर्वृ तं च—अत्रिदण्डोद्वृत्तं चेति विग्रहः, उदकिमिति विशेषणान्यथानुपपस्या गम्यते, तद्भोजित्वं—मिश्रसचित्तोदकभोजित्वम् इत्यर्थः ।

दश्र ५२.२२ में 'वियदं वा तत्तिनिवृदं और ५.६ में 'उसिणोदगं तत्तकासुयं' इन दोनों स्थलों में कमशः तप्तानिवृति जल का निषेध और तप्तप्रासुक जल का विवान है। किन्तु प्रस्तुत स्थल में तप्तानिवृति के साथ भोजित्व शब्द का प्रयोग हुआ है। इसिलए इनका सम्बन्ध भवत और पान दोनों से है। इसिलए एक बार भुने हुए शमी —धान्य को लेने का निषेय किया गया है'। गर्म होने के बाद ठंडा हुआ पानी कुछ समय में फिर सन्वित्त हो जाता है उसे भी 'तप्तानिवृति' कहा गया है।

अगस्त्यसिंह स्थिबिर के अनुसार ग्रीष्म-काल में एक दिन-रात के बाद गर्म पानी फिर सिंचत्त हो जाता है। तथा हेमन्त और वर्षा-ऋतु में पूर्वाह्न में गर्म किया हुआ जल अपराह्न में सिचत्त हो जाता है। जिनदास महत्तर का भी यही अभिमत रहा है । टीकाकार ने इसके बारे में कोई चर्चा नहीं की है। ओविनर्युक्ति आदि ग्रंथों में अचित्त वस्तु के फिर से सिचत्त होने का वर्णन मिलता है। जल की योनि अचित्त भी होती है ।

सूत्रकृताङ्ग (२.३.४६) के अनुसार जल के जीव दो प्रकार के होते हैं —त्रात-योनिक और उदक-योनिक । उदक-योनिक जल के जीव उदक में ही पैदा होते हैं। वे सचित्त उदक में ही पैदा हों, अचित्त में नहीं हों ऐसे विभाग का आधार नहीं मिलता क्योंकि वह अचित्त-योनिक भी है। इसलिए यह सूक्ष्म दृष्टि से विमर्शनीय है। प्राणी-विज्ञान की दृष्टि से यह बहुत ही महत्व का है।

भगवान् महाबीर ने कहा है "-"साधु के सामने ऐसे अवसर, ऐसे तर्क उपस्थित किए जा सकते हैं -- अन्य दर्शनियों द्वारा मोक्ष का सम्बन्ध खाने-पीने के साथ रहीं जोड़ा गया है और न सचित्त-अचित्त के साथ। पूर्व में तप तपने वाले तपोधन कच्चे जल का सेवन कर ही मोक्ष प्राप्त हुए। वैसे ही निम आहार न कर सिद्ध हुए और रामगुष्त ने आहार कर सिद्ध प्राप्त की। बाहुक कच्चा जल पीकर सिद्ध हुए और तारागण ऋषि ने परिणत जल पीकर सिद्धि प्राप्त की। ग्रांसिल ऋषि, देविल ऋषि तथा है पायन और पराशर जैसे जगत् विख्यात और सर्व सम्मत महापुरुष कच्चे जल, बीज और हरी वनस्पति का भोजन कर सिद्ध हो चुके हैं'।" उन्होंने पुनः कहा है -- "यह सुनकर मन्द बुद्धि साधु उसी प्रकार विषादादि को प्राप्त हो जाता है जिस प्रकार कि बोभ आदि से लदा हुआ गथा, अथवा आग्न आदि उपद्ववों के अवसर पर लकड़ी के सहारे चलने वाला लूला पुरुष।" महावीर के उपदेश का सार है कि अन्य दर्शनियों के द्वारा सिद्धान्तों की ऐसी आलोचना होने पर घवराना नहीं चाहिए। उत्तराध्ययन में कहा है "अनाचार से घृणा करने वाला लज्जावान् संयमी प्यास से पीड़ित होने पर सचित्त जल का सेवन न करे किन्तु प्रामुक पानी की गवेषणा करे। निर्जन मार्ग से जाता हुआ मुनि तीव्र प्यास से च्याकुल हो जाय तथा मुंह सूखने लगे तो भी दीनतारहित होकर कष्ट सहन करेष।"

१---दश० ५.२.२०।

२—-(क) अ० चू० पृ० ६१ : अहवा तत्तं पाणितं पुणो सीतलीक्षतं आउक्कायपरिणामं जाति तं अपरिणयं अणिब्बुडं, गिम्हे अहो-रत्तेणं सच्चित्ती भवति, हेमन्त-वासामु पुब्वण्हे कतं अवरण्हे ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ११४ : तर्स पाणीयं तं पुणो सीतलीभूतमिन्वुडं भण्णइ, तं च न गिण्हे, रस्ति पञ्जुसियं सिचसीभवइ, हेमन्तवासासु पुज्वण्हे कयं अवरण्हे सिचसी भवति, एवं सिचरों जो भुंजइ सो तत्तानिब्बुडभोई भवइ ।

३ - -ठा० ३.१०१ : तिविहा जोणी पण्णसा तं जहा --सचिसा अचिसा मीसिया । एवं एगिदियाणं विगलिदियाणं संमुच्छिमपीचिदिय-तिरिक्लजोणियाणं संमुच्छिममणुस्साण थ ।

५—उत्त॰ २.४,५ : तओ पुट्ठो पिवासाए, दोगुंछी लज्जसंजए । सीओदगं न सेविज्जा, वियडस्सेसणं चरे ॥ छिग्नावाएसु पग्थेसु, आउरे सुपिवासिए । परिसुक्खमुहेऽदीणे, तं तितिक्खे परीसहं ॥

## ३७. आतुर-स्मरण ( आउरस्सरणाणि घ ) :

सूत्रकृताङ्क में केवल 'सरण' शब्द का प्रयोग मिलता है । पर वहाँ चिंचत विषय की समानता से यह स्पष्ट है कि 'सरण' शब्द से 'आउरस्मरण' ही अभिन्नेत है। उत्तराध्यपन में 'आउरे सरण' पाठ मिलता है ।

'सरण' शब्द के संस्कृत रूप 'स्मरण' और 'शरण' —ये दो बनते हैं । स्मरण का अर्थ है — याद करना और शरण के अर्थ हैं — (१) त्राण और (२) घर —आश्रय — स्थान'।

इन दो रूपों के आधार से पाँच अर्थ निकलते हैं:

- (१) केवल 'सरण' अब्द का प्रयोग होने से सूत्रकृताङ्ग की चूणि में इसका अर्थ पूर्व-भुक्त काम-कीड़ा का रूमरण किया है । शीला झूसूरि को भी यह अर्थ अभिन्नेत है ।
- (२) दशर्वकालिक के भूणिकार अगस्त्यसिंह ने आउर शब्द जुड़ा होने से इसका अर्थ झुधा आदि से पीड़ित होने पर पूर्व-भुक्त वस्तुओं का स्मरण करना किया है<sup>द</sup>। जिनदास और हरिभद्र सूरि को भी यही अर्थ अभिन्नेत है<sup>द</sup>।
- (३) उत्तराध्ययन के वृत्तिकार नेमिचन्द्र सूरि ने इसका अर्थ —रोगानुर होने पर माता-विता आदि का स्मरण करना किया है °1
- (४) दशवैकालिक की चूर्णियों में 'शरण' का भयातुर को शरण देना ऐसा अर्थ है। हरिभद्र सूरि ने दोषातुरों को आश्रय देना अर्थ किया है<sup>19</sup>।
- (५) रुग्ण होने पर आतुरालय या आरोग्यशाला में भर्ती होना यह अर्थ भी प्राप्त है १२।

इस प्रकार 'आउस्सरण' के पाँच अर्थ हो जाते हैं। तीन 'स्मरए।' रूप के आधार पर और दो 'शरए।' रूप के आधार पर।

'आतुर' शब्द का अर्थ है---'पीड़ित'। काम, श्रुधा, भय आदि से मनुष्य आतुर होता है और आतुर दशा में वह उक्त प्रकार की सावद्य चेप्टाएँ करता है। किन्तु निर्मन्थ के लिए ऐसा करना अनाचार है।

प्रश्न उठता है—शत्रुओं से अभिभूत को शरण देना अनाचार वयों है? इसके उत्तर में चूणिकार कहते हैं—"जो साधु स्थान—आश्रय देता है, उसे अधिकरण दोष होता है। यह एक बात है। दूसरी बात यह है कि उसके शत्रु को प्रद्वेष होता है ।" इसी तरह आरोग्यशाला में प्रवेश करना साधुकों न कल्पने से अनाचार है ।

```
१— सूत्र० १.६.२१: स्रासंदी पिलयंके य, णिसिज्जं च गिहंतरे । संपुच्छणं सरणं वा, त विज्जं ! परिजाणिया ।।
```

२—सूत्र० १.६.१२, १३, १४, १४, १६, १७, १८, २०।

३—उत्त० १५.दः मन्तं मूलं विविद्वं वेज्जविन्तं, वमणविरेयणधूमणेरासिणाणं । आउरे सरणं तिगिच्छियं च, तं परिन्नाय परिव्वए स भिक्खू ।।

४--हा० टी० प० ११७-१८: आतुरस्मरणानि .....आतुरऋरणानि वा ।

५--अ० चि०४:५७।

६ - सू० चू० पृ० २२३ : सरणं पुब्बरतपुव्वकीलियाणं।

७ — सू० १.६.२१ टीका प० १८२ : पूर्वकीडितस्मरणम् ।

अ० चू० पृ० ६१ : छुहादीहि परीसहेहि आउरेणं सितोदकादिपुव्यभुत्तसरणं ।

६ - (क) जि॰ चू०पृ० ११४: आउरीभूतस्य पुट्यभुसाणुसरणं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ११७: क्षुधाद्यातुराणां पूर्वोपभुक्तस्मरणानि ।

१० — उत्त० १४. व ने० टी० प० २१७ : सुबन्धत्ययाद् 'आतुरस्य' रोगपीडितस्य स्मरणं 'हा तात ! हा मातः ! ' इत्यादिरूपम् ।

११ $oldsymbol{-}$ (क) अ० चू०पृ०६१ : सत्तूहिं वा अभिभूतस्स सरणं भवति वारेश्नि तोवासं वा देति ।

<sup>(</sup>ल) जि० चू० पृ० ११४: अहवा सत्त् हि अभिभूतस्स सरणं देइ, सरणं णाम उवस्सए ठाणंति वुत्तं भवइ.....।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० ११८ : आतुरश्चरणानि वा--दोबातुराश्रयदानानि ।

१२ -- (क) अ० चू० पृ० ६१ : अहवा सरणं आरोग्गसाला तत्य पवेसो गिलाणस्स ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ११४ : अहवा आउरस्सरणाणि ति आरोग्गसालाओ भण्णंति ।

१३ -(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६१ : तत्थ अधिकरण दोसा, पदोसं वा ते सत्तू जाएज्जा  $_1$ 

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११४: तत्थ उवस्सए ठाणं देतस्स अहिकरणदोसो भवति सो वा तस्स सत्तु पओसमावज्जेज्जा ।

१४—जि० चू० पू० ११४ : तस्थ न कप्पइ गिलाणस्स पवित्सिजं एतमवि तेसि अणाइण्णं ।

अध्ययन ३ : इलोक ७-८ टि० ३८-४२

### इलोक ७:

# ३८. अनिर्वृत, सचित्त, आमक ( अणिव्युडे <sup>ख</sup>, सन्चित्ते <sup>ग</sup>, आमए <sup>घ</sup> )

इन तीनों का एक ही अर्थ है। जिस वस्तु पर शस्त्रादि का व्यवहार तो हुन्ना है पर जो प्रामुक—जीव-रहित —नहीं हो पायी हो उसे अनिवृंत कहते हैं। 'तिवृंत' का अर्थ है शान्त । अनिवृंत--अर्थात् जिससे प्राण अलग नहीं हुए हैं। जिस पर शस्त्र का प्रयोग नहीं हुआ, अतः जो वस्तु मूलतः ही सजीव है उसे सचित्त कहते हैं। आमक का अर्थ है—कच्चा। जो फलादि कच्चे हैं, वे भी सिन्त होते हैं। इस सरह 'अनिवृंत' और 'आमक' ये दोनों शब्द सिन्त के पर्यायवाची हैं। ये तीनों शब्द सजीवता के द्योतक हैं।

# ३६. इक्षु-लण्ड ( उच्छुखंडे <sup>ख</sup> ) :

यहाँ सचित्ता इक्षु-खण्ड के ग्रहण को अनाचार कहा है। ५.१.७३ में इक्षु-खण्ड लेने का जो निषेध है, उसका कारण इससे भिन्न है। उसमें फेंकने का अंश अधिक होने से वहाँ उसे अग्राह्म कहा है।

चृश्विकार द्वयं और टीका के अनुसार जिसमें दो पोर विद्यमान हों, वह इक्षु-खण्ड सचित्त ही रहता है ।

# ४०. कंद और मूल ( कंदे मूले <sup>ग</sup> ) :

कंद-मूल तथा मूळ-कंद ये दो भिन्न प्रयोग हैं। जहाँ मूल और कंद ऐसा प्रयोग होता है वहाँ वे वृक्ष आदि की ऋमिक अवस्था के बोधक होते हैं। वृक्ष का सबसे निचला माग मूल और उसके ऊपर का भाग कंद कहलाता है। जहाँ कंद और मूल ऐसा प्रयोग होता है वहाँ कंद का अर्थ शकरकंद आदि कन्दिल जड़ और मूल का अर्थ सामान्य जड़ होता है<sup>3</sup>।

### ४१. बीज ( बीए <sup>घ</sup> ) :

बीज का अर्थ गेहैं, तिल आदि धान्य विशेष हैं ।

#### श्लोक दः

# ४२. सौवर्चल ( सोवच्चले क )

इस क्लोक में सीवर्चल, सैन्धव, रोमा लवण, सामुद्र, पांगुक्षार और काला लवण—ये छः प्रकार के लवण बतलाए गए हैं। अगस्त्यसिंह स्थिविर के अनुसार सौवर्चल नमक उत्तरााथ के एक पर्वत की खान से निकलता थार्थ। जिनदास महत्तर इसकी खानों को सेंधा नामक की खानों के बीच-बीच में बतलाते हैं<sup>द</sup>। चरक के अनुसार यह कृत्रिम लवण हैं<sup>°</sup>।

१---(क) अ० चू० पृ० ६२ : अणिब्बुडं · · · · तं पुण जीवअविष्पजढं, निब्बुडो सांतो मतो · · आमगं अपरिणतं · · आमगं सिच्चतां ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११५: निब्बुडं पुण जीवविष्पजढं भण्णइ, जहा निब्बातो जीवो, पसंतो सेबुत्तं भवइ·····आमगं भवति असत्थपरिणयं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११८ : अतिवृतम् अपरिणतम् ; .....आमकं आमगं सिचत्तं ।

२ — (क) अ॰ चू॰ पृ० ६२ : उच्छुखंडं दोसु पोरेसु धरमाणेसु अणिब्बुडं ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पू० ११५ : उच्छुलंडमवि दोसु पोरेसु वट्टमाणेसु अनिव्युडं भवइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११८ 'इक्षुलण्डं' चापरिणतं द्विपर्वान्तं यहतंते ।

३ (क) अ० चू० पृ० ६२: कंदा चमकादतो ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ११८ : 'कन्दो' — वज्रकन्दादिः मूलं च' सट्टामूलादि ।

४— (क) अ० चू० पृ०६२: बीता धण्णविसेसो ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ११५ : बीजा गोधूमतिलादिणो ।

५- अ० चू० पृ० ६२: सोवच्चलं उत्तरावहे पव्यतस्स लवणलाणीमु संभवति ।

६--जि० चू० पृ० ११४ : सोवच्चलं नाम सेंघवलोणपव्वयस्स अंतरंतरेसु लोणखाणीओ भवति ।

७—चरक० (सू०) २७.२६६ पृ० २४० पाद-टि० १ : सौवर्चलं प्रसारणीकल्कभनतलवणसंयोगात् । अग्निदाहेन निर्वृतम् । इति इत्हणः । आयुर्वेद के आचार्य सौवर्चल और बिड़ लवण को क्रिजम मानते हैं देखो रसतरंगिणी ।

सैन्धव नमक सिन्धु देश (सिंध-प्रदेश) के पर्वत की खान से पैदा होता है । आचार्य हेमचन्द्र ने सैन्धव को नदी-भव माना हैं । सैन्धव के बाद लोग शब्द आया है। चूर्णिकार उसे सैन्धव का विशेष्य मानते हैं और हरिभद्र सूरि उसे सांभर के लवण का बाचक मानते हैं ।

अगस्त्यसिंह स्थिविर के अनुसार जो रूमा में हो वह रोमा लवण हैं<sup>४</sup>। रोमक या रूमा-भव को कुछ कोषकार सामान्य नमक का वाचक मानते हैं और कुछ सांभर नमक का<sup>४</sup>। किन्तु रूमा का अर्थ है लवण की खान<sup>६</sup>। जिनदास महत्तर रूमा देश में होनेवाला नमक रूमा लवण इतना ही छिख उसे छोड़ देते हैं<sup>8</sup>। किन्तु वह कहाँ था, उगकी चर्चा नहीं करते।

सामुद्र — सांभर के लवण को सामुद्र कहते हैं । समुद्र के जल को क्यारियों में छोड़कर जमाया जानेवाला नमक सामुद्र है<sup>द</sup>ा पांजुक्षार<sup>६</sup>- खारी-मिट्टी (नोनी-मिट्टी) से निकाला हुआ नमक<sup>ा</sup>।

काला नमक — चूर्णिकार के अनुसार कृष्ण नमक सैन्धव-पर्वत के बीच-बीच की खानों में होता है<sup>19</sup> । कोषकारों ने कृष्ण नमक को सीवर्चल का ही एक प्रकार माना है, उसके लिए तिलक शब्द है<sup>18</sup>।

चरक में काले नमक और सौंबल (सौबर्चल) को गुण में समान माना गया है। काले नमक में गन्ध नहीं होती। सौबर्चल से इसमें यही भेद है<sup>93</sup>ाचक ने काले नमक का दक्षिण-समुद्र के समीप होना बतलाया है<sup>98</sup>।

#### इलोक ह:

## ४३. धूम-नेत्र (धूव-णेति क):

िशर-रोग से बचने के लिए धूम्प्र-पान करना अथवा धूम्प्र-पान की शलाका रखना अथवा शरीर व वस्त्र को धूप क्षेना—यह अगस्त्यसिंह स्थिवर की व्याख्या है<sup>92</sup>, जो कमशः धूम, धूम-नेत्र और धूपन शब्द के आधार पर हुई है।

धूम-नेत्र का निषेध उत्तराध्ययन में भी मिलता है कि। यद्यपि टीकाकारों ने धूम और नेत्र को पृथक् मानकर व्याख्या की है पर वह

```
१ ...(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६२ : सेन्धवं सेन्धवलोणपञ्चते संभवति ।
```

- a (क) अ० चू० पृ० ६२ : साँभरीलोणं सामुद्दं, सामुद्दपाणीयं रिणे केदारादिकतमाबद्वांतं लवणं भवति ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ११५ : समुद्दलोगं समुद्दपाणीयं तं खड्डीए निग्णंतूण रिणभूमीए आरिज्जमाणं लोणं भवद ।
  - (ग) हा० टी० प० ११८: सामुद्रे सामुद्रलवणमेव ।
- ६— चरक० सू० २७.३०६ टीका : पांशुजं पूर्वसमुद्रजम् ।
- १० (क) अ० चू० पृ० ६२ : पंसुखारो ऊसो कड्डिज्जंतो अद्दुप्पं भवति ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११५ : पंसुखारो ऊसो भण्णद ।
  - (ग) हा० टो० प० ११८: 'पांशुक्षारदच' अवरलवणं।
- ११—(क) अ० चू० पृ० ६२ : तस्सेव सेन्धवपव्यतस्स अंतरतरेसु (कालालोण) खाणीसु संभवति ।
  - (स) जि० चू० पृ० ११५ । तस्सेव सेन्धवपव्ययस्स अंतरंतरेसुकाला लोण खाणीओ भवंति ।
- १२—अ० चि० ४.६: सौवर्चलेऽक्षं रुचकं दुर्गन्धं ज्ञूलनाज्ञनम्, कृष्णे तु तत्र तिलकं '''''।
- १३ चरक० सू० २७.२६८ : न काललवर्गे गन्ध: सौदर्चलगुणाइच ते ।
- १४ चरक० सू० २७.२६६ पाद-टि० १ : चकस्तु काललवणटीकायां काललवणं सौवर्चलमेवागन्धं दक्षिणसमुद्रसमीपे भवतीत्याह ।
- १४—अ० चू० पृ० ६२ : धूमं पित्रति 'मा सिररोगातिणो भविस्संति' आरोगपडिकम्मं, अहवा "धूमणे" ति धूमपानसलागा, धूचेति वा अप्याणं वत्थाणि वा ।

१६—-उत्त० १५.द : · · · · · · · वमणविरेषणधूम गेत्तसिणाणं । आउरे सरणं तिगिच्छियं च, तं परिन्नाय परिव्वए स भिक्खू ॥

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ० ११५ : सेंधवं नाम सिंधवलोणपव्वए तत्थ सिंधवलोणं भवइ ।

२--अ० चि० ४.७: सैंधव तुनदी भवम्।

३-हा० टी० प० ११८ : 'लदणं च' सांभरिलवणं।

४-अ० चु० पृ०६२: रूमालोणं रूमाए भवति।

५--अ० चि०४.८ की रत्नप्रभाव्याख्या।

६-अ० चि० ४.७ : रुमा लवणखानि: स्यात् ।

७ — जि॰ चू॰ पृ॰ ११४: स्मालीणं स्माविसए भवइ।

अध्ययन ३: श्लोक ६ टि० ४३

अभ्रान्त नहीं है। नेत्र को पृथक् मानने के कारण उन्हें उसका अर्थ अञ्जन करना पड़ा<sup>9</sup>, जो कि बलात् लाया हुआ-सा लगता है।

जिनदास महत्तर के अनुसार रोग की आशंका व शोक आदि से बचने के लिए अथवा मानसिक-आह्लाद के लिए धूप का प्रयोग किया जाता था<sup>र</sup>।

निशीथ में अन्यतीर्थिक और गृहस्थ के द्वारा घर पर लगे धूम को उतरवाने वाले भिजु के लिए प्रायश्चित्त का विधान किया है। भाष्यकार के अनुसार दहु जादि की औषघ के रूप में धूम का प्रयोग होता थाँ। इसकी पुष्टि चरक से भो होती हैं'।

यह उल्लेख गृह-धूम के लिए है किन्तु अनाचार के प्रकरण में जो धूम-नेत्र (धूम्र-पान की नली) का उल्लेख है, उसका सम्बन्ध चरकोक्त वैरेचिनक, स्नैहिक और प्रायोगिक धूम से हैं। प्रतिदिन धूम-पानार्थ उपयुक्त होनेवाली विति को प्रायोगिकी-विति, स्नेहनार्थ उपयुक्त होनेवाली विति को स्नैहिकी-विति और दोष-विरेचन के लिए उपयुक्त होनेवाली विति को वैरेचिनकी-विति कहा जाता है। प्रायोगिकी-विति के पान की विधि इस प्रकार बतलाई गई है - बी आदि स्नेह से चुउड़ कर विति का एक पार्श्व धूम-नेत्र पर लगाएँ और दूसरे पार्श्व पर आग लगाएँ। इस हितकर प्रायोगिकी-विति द्वारा धूम-पान करें।

उत्तराव्ययन के व्याख्याकारों ने घूम को मैनसिल आदि से सम्बन्धित माना है"। चरक में मैनसिल आदि के धूम को शिरोविरेचन करने वाला माना गया है<sup>म</sup>ा

धूम-नेत्र कैसा होना चाहिए, किसका होना चाहिए और कितना बड़ा होना चाहिए तथा धूम-पान वयों और कब करना चाहिए, इनका पूरा विवरण प्रस्तुन प्रकरण में है। सुश्रुत के चिकित्सा-स्थान के चाळीसवें अध्याय में धूम का विशय वर्णन है। वहाँ धूम के पाँच प्रकार बतलाए हैं।

चरकोक्त तीन प्रकारों के अतिरिक्त 'सघ्न' और 'वामनीय' ये दो और हैं।

सूत्रकृताङ्क में घूपन और घूम-पान दोनों का निषेध है<sup>६</sup> । शीलाङ्क सूरि ने इसकी व्याख्या में लिखा है कि मुनि शरीर और वस्त्र को घूप न दे और खाँसी आदि को मिटाने के लिए योग-वित-निष्पादित धूम न पीए<sup>३</sup> ।

सूत्रकार ने धूप के अर्थ में 'धूवण' का प्रयोग किया है और सर्वनाम के द्वारा धूम के अर्थ में उसीको ग्रहण किया है। इससे जान पड़ता है कि नात्कालिक साहित्य में धूप और धूम दोनों के लिए 'धूवण' शब्द का प्रयोग प्रचलित था। हरिभद्र सूरि ने भी इसका उल्लेख किया है।

प्रस्तुत श्लोक में केवल 'धूबन' सब्द का ही प्रयोग होता तो इसके धूप और धूम ये दोनों अर्थ हो जाते, किन्तु यहाँ 'धूव-णेत्ति'

मनःशिलाले गृहधूम एला, काशीसमुस्तार्ज्जनरोध्रसर्जाः ॥ ४ ॥ कुष्ठानि कृष्छ्यणि नवं किलासं, सुरेन्द्रलुप्तं किटिभं सदद्व । भगन्दरार्शास्यपर्ची सपामां, हन्युः प्रयुक्तास्त्वचिरान्नराणाम् ॥ ६ ॥

१—उत्त० १४. द नेमि० वृ० प० २१७ : 'नेत्तं' ति नेत्रशब्देन नेत्रसंस्कारकमिह समीराञ्जनादि गृह्यते ।

२— जि॰ चू॰ पृ॰ ११५ : धूवणेत्ति नाम आरोग्गपडिकम्मं करेइ धूमंपि, इमाए सोगाइणो न भविस्संति ।

३ नि० १.४७ : जे भिक्खू गिह्धूमं अण्णउत्थिएण वा गारित्थएण वा परिसाडावेद, परिसाडावेंतं वा सातिज्जित ।

४ — नि॰ भा॰ गा॰ ७६८: घरधूमोसहकज्जे, दद्दु किडिभेदकच्छु अगतादी। घरधूमम्मि णिबंधो, तज्जातिअ सूयणठ्राए।।

४— चरक० सू० ३.४-६ पृ० २६ : कुष्ठ, दहु, भगन्दर, अर्श, पामा आदि रोगों के नाश के लिए छह योग बतलाए हैं। उनमें छठे योग में और वस्तुओं के साथ गृह-धूम भी है --

६—चरक० सू० ५.२१ : शुब्कां निगर्भां तां वित धूमनेत्रापितां तरः । स्नेहाक्तामस्निसंप्लुब्टां पिबेत्प्रायोगिकीं सुखाम् ।।

७-- उत्त० १४.८ नेमि० वृ० प० २१७ : धूमं - मनःशिलादिसम्बन्धि ।

८ — चरक० सूत्र० ५,२३ : श्वेता जोतिष्मतीं चैव हरितालं मनःशिला । गन्धाक्चागुरुपत्राद्या धूमः शीर्षविरेचनम् ॥

६-- (क) सू ० २.१.१५ : णो धूवणे, णो तं परिआविएङजा ।

<sup>(</sup>ख) वही २.४.६७ : णो धूवणित्तं पिआइते ।

१०—सू० २.१-१४ टी० प० २६६ : तथा नो शरीरस्य स्वीयवस्त्राणां वा धूपनं कुर्यात् नापि कासाद्यपनयनार्थं तं धूमं योगर्वातनिष्पा-दितमापिबेदिति ।

शब्द का प्रयोग है इसलिए इसका सम्बन्ध धूम-पान से ही होना चाहिए। वमन, विरेचन और वस्ति-कर्म के साथ 'धूम-नेत्र' का निकट सम्बन्ध है । इसिछिए प्रकरण की दृष्टि से भी 'धूपन' की अपेक्षा 'धूम-नेत्र' अधिक उपयुक्त है ।

अगस्त्यसिंह स्थविर ने 'धूवसोत्ति' पाठ को मूल माना है<sup>२</sup> और 'धूमणेत्ति ' को पाठान्तर । हरिभद्र सूरि ने मूल पाठ 'धूवणेत्ति' मान कर उसका संस्कृत रूप धूपन किया है और मतान्तर का उल्लेख करते हुए उन्होंने इसका अर्थ धूम-पान भी किया है<sup>3</sup>। अर्थ की हिंट से विचार करने पर धूर्णिकारों के अनुसार मुख्य अर्थ धूम-पान है और धूप-खेना गोण अर्थ है। टीकाकार के अभिमत में धूप-खेना मुख्य अर्थ है और धूम-पान गौग। इस स्थिति में मूल पाठ का निश्चय करना कठिन होता है, किन्तु इसके साथ जुड़े हुए 'इत्ति' सब्द की अर्थ-हीनता और उत्तराध्ययन में प्रगुक्त 'घूमणेत्तं' के आधार पर ऐसा लगता है कि मूल पाठ 'धूमणेत्त' या 'धूबणेत्त' रहा है । बाद में प्रतिलिपि होते-होते यह 'धुवणेत्ति' के रूप में बदल गया —ऐसा सम्भव है। प्राकृत के लिङ्ग अतन्त्र होते हैं, इसलिए सम्भव है यह घूवणेतिं या 'घूमगोति' भी रहा हो।

बौद्ध भिक्षु घूम-पान करने छगे तब महात्मा बुद्ध ने उन्हें घूम-नेत्र की अनुमति दी । ४ फिर भिक्षु सुवर्ण, रौष्य आदि के घूम-नेत्र रखने लगे<sup>र</sup> । इससे लगता है कि भिजुओं और संन्यासियों में धूम-पान करने के लिए धूम-नेत्र र<mark>खने</mark> की प्र<mark>था थी, किंतु भगवान्</mark> महाबीर ने अपने निर्ग्रंथों को इसे रखने की अनुमति नहीं दी !

# ४४ वमन, वस्तिकर्म, विरेचन ( वमणे य <sup>क ...</sup>वत्थीकम्म विरेयणे <sup>ख</sup>) :

वमन का अर्थ है उत्टी करना, मदनफल आदि के प्रयोग से आहार को बाहर निकालना। इसे ऊर्ध्व-विरेक कहा है":

अपान-मार्ग के द्वारा स्नेह आदि के प्रक्षेप को वस्तिकर्म कहा जाता है। आयुर्वेद में विभिन्न प्रकार के वस्तिकर्मी का उल्लेख मिलता है<sup>4</sup> । अगस्त्यितिह स्थविर के अनुसार चर्म की नली को 'वस्ति' कहते हैं । <mark>उसके द्वारा स्</mark>नेह का चढ़ाना वस्ति<mark>कर्म</mark> है । जिनदास और हरिभद्र ने भी यही अर्थ किया हैं "ा निशीध चूिसाकार के अनुसार वस्तिकर्म कटि-बात, अर्श आदि को मिटाने के लिए किया जाता था<sup>२०</sup>!

विरेचन का अर्थ है — जुलाब के द्वारा मल को दूर करना। इसे अग्रोबिरेक कहा है<sup>12</sup> । इन्हें यहाँ अतिचार कहा है। इनका निषेच सूत्रकृताङ्ग में भी आया है १३।

१ -- चरक० सू० ४,१७-३७।

२ अ० चू० पृ६२ : धूवणेत्ति सिलोगो ।

३ हा० टी० प० ११८ : धूपनिमत्यात्मवस्त्रादेरनाचरितम्, प्राकृतर्शत्या अनागतव्याधिनिवृत्तये धूमपानिमत्यन्ये व्याचक्षते ।

४ .. उसा० १४.५ ।

प्र विनयपिटक: महावग्ग ६.२.७: अनुजानामि भिक्खवे धूमनेसं ति ।

६ विनयपिटक: महावस्म ६.२.७ : भिक्लू उच्चावचानि धूमनेत्तानि धारेन्ति सोवण्णमयं रूपियमयं।

७— (क) अ० चू०ः बमणं छड्डणं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ११८ : वमनम् मदनफलादिना ।

<sup>(</sup>ग) सूत्र० १.६.१२ टी० प० १८० : वमनम् — ऊर्ध्वविरेकः ।

ह्र – चरक० सिद्धि० १

६—-अ० चू० पृ० ६२ : बत्थी—णिरोहादिदाणत्थं चम्ममयो णालियाउत्तो कोरति तेणं कम्मं अपाणाणं सिणेहादिदाणं बत्थि**कम्मं** ।

१०—(क) जि० चू० पृ० ११५ : वत्थीकम्मं नाम वत्थी दइओ भण्णइ, तेण दइएण घयाईणि अघिद्वाणे दिज्जंति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ११८ : वस्तिकर्म्म पुटकेन अधिष्ठाने स्नेहदानं।

११—-नि० भा० गा० ४३३० चूर्णि पृ० ३६२ : कडिबायअरिसिवणासणत्यं च अपाणद्दारेण वित्थिणा तेल्लादिप्पदाणं वित्थिकम्मं ।

१२—(क) अ० चू० पृ० ६२ : विरेयणं कसायादीहि सोधणं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ११८ : विरेचनं दन्त्यादिना ।

<sup>(</sup>ग) सू० १.६.१२ टी० प० १८० : विरेचनं—निरूहात्मकमधीविरेको ।

१३--- सू० १.६.१२ : घोषणं रयणं चेव, वत्यीकम्मं विरेषणं।

अध्ययन ३:इलोक ६ टि० ४५

निश्चीथ-भाष्यकार के अनुसार रोग-प्रतिकार के लिए नहीं किन्तु मेरा वर्ण सुन्दर हो जाय, स्वर मधुर हो जाय, बल बढ़े अथवा मैं दीर्घ-आयु बनूँ, मैं कृश होऊँ या स्थूल होऊँ —इन निमित्तों से वमन, विरेचन आदि करने वाला भिक्षु प्रायश्चित्त का भागी होता है ।

चूर्णिकारों ने वमन, विरेचन और वस्तिकर्म को आरोग्य-प्रतिकर्म कहा है। जिनदास ने रोग न हो, इस निमित्त से इनका सेवन अकल्प्य कहा है । इसी आधार पर हमने इन तीनों शब्दों के अनुवाद के साथ 'रोग की सम्भावना से बचने के लिए, रूप, बल आदि को बनाए रखने के लिए जोड़ा है।

निशीथ में वमन, विरेचन के प्रायश्चित्त-सूत्र के अनन्तर अरोग-प्रतिकर्म का प्रायश्चित्त सूत्र है । रोग की सम्भावना से बचने की आकांक्षा और वर्ण, बल आदि की आकांक्षा भिन्न-भिन्न हैं। वमन, वस्तिकर्म, विरेचन के निषेध के ये दोनों प्रयोजन रहे हैं, यह उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है।

# ४५. दंतवण ( दंतवणे ग ) :

श्लोक ३ में 'दन्तपहोयणा' अनाचार का उल्लेख है और यहाँ 'दन्तवणे' का। दोनों में समानता होने से यहाँ संयुक्त विवेचन किया जा रहा है।

'दन्तपहोयणा' का संस्कृत रूप 'दन्तप्रधावन' होता है । इसके निम्न अर्थ मिलते हैं :

- (१) अगस्त्यसिंह स्थविर और जिनदास महत्तर ने इस शब्द का अर्थ काष्ठ, पानी आदि से दाँतों को पखारना किया है ।
- (२) हरिभद्र सूरि ने इसका अर्थ दांतों का अंगुली आदि से प्रक्षालन करना किया है<sup>3</sup>। अंगुली आदि में दन्तकाण्ठ शामिल नहीं है। उसका उल्लेख उन्होंने 'दन्तवण' के अर्थ में किया है।

उक्त दोनों अर्थों में यह पार्थक्य ध्यान देने जैसा है। 'दन्तवण' के निम्न अर्थ किये गये हैं:

- (१) अगस्त्यसिंह स्थविर ने इसका अर्थ दांतों की विभूषा करना किया है ।
- (२) जिनवास ने इसे 'लोकप्रसिद्ध' कहकर इसके अर्थ पर कोई प्रकाश नहीं डाला। सम्भवतः उनका आशय दंतवन से है।
- (३) हरिभद्र सूरि ने इसका अर्थ दंतकाष्ठ किया है"!

जिससे दांतों का मल धिस कर उतारा जाता है उसे दंतकाष्ठ कहते हैं<sup>द</sup>।

'दंतवण' शब्द देशी प्रतीत होता है। वनस्पति, ब्रक्ष आदि के अर्थ में 'वन' शब्द प्रयुक्त हुआ है। सम्भव है काष्ठ या लकड़ी के अर्थ में भी इसका प्रयोग होता हो। यदि इसे संस्कृत-सम माना जाय तो दंत-पवन से दन्त-अवण चंतवण हो सकता है।

जिस काष्ठ-खण्ड से दांत पवित्र किये जाते हैं उसे दन्त (पा)वन कहा गया है<sup>8</sup>!

दंतवन अनाचार का अर्थ दातुन करना होता है।

अगस्त्यसिंह स्थावर ने दोनों अनाचारों का अर्थ जिलकुल भिन्न किया है पर 'दंतवण' शब्द पर से 'दांतों की विभूषा' करना —यह

```
१ — नि० भा० गा० ४३३१: वण्ण-सर-रूब-मेहा, बंगवलीपलित-णासणट्टा वा ।
दीहाउ तट्टता वा, थूल-किसट्टा व तं कुज्जा ।।
```

२---(क) अ० चू० पृ० ६२ : एतानि आरोग्गपडिकम्माणि रूवबलत्थमणातिण्णं।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ११४: एयाणि आरोग्ग (रिकम्मनिमितं वा ण कप्पइ।

३—नि० १३-३६,४०,४२ : जे भिक्खू वमणं करेति, करेंतं वा सातिज्जति । जे भिक्खू विरेयणं करेति, करेंतं वा सातिज्जति । जे भिक्खु अरोगे य परिकम्मं करेति, करेंतं वा सातिज्जति ।

४--- (क) अ० चू० पृ० ६० : दंतपहोवणं दंताण कट्ठोदकादीहि पक्खालणं ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० ११३ : दंतपहोयणं णाम दंताण कट्टोदगादीहि पक्खालणं।

५- हा० टी० प० ११७ : 'दन्तप्रधावनं' चांगुल्यादिना क्षालनम् ।

६ - अ० चू० पृ० ६२ : दंतमणं दसणाणं (विभूसा) ।

७--हा० टी० प० ११८: दन्तकाष्ठं च प्रतीतम्।

प्र--- उपा० १.५ टी० पृ० ७: दन्तमलापकर्षणकाष्ठम् ।

५--- प्रव० ४.२१० टी० प० ५१: दन्ताः पूयन्ते---पवित्राः ऋयन्ते येन काष्ठलण्डेन तद्दन्तपावनम् ।

अर्थ नहीं निकलता ! हरिभद्र सूरि ने अंगुली और काष्ठ का भेद कर दोनों अनाचारों के अर्थों के पार्थव्य को रखा है, वह ठीक प्रतीत होता है।

सूत्रकृताङ्ग में 'दंतपक्खालसां' शब्द मिलता है । जिससे दांतों का प्रक्षालन किया जाता है—दांत मल-रहित किये जाते हैं, उस काष्ठ को दंत-प्रक्षालन कहते हैं । कदम्ब काष्ठादि से दांतों को साफ करना भी दंत-प्रक्षालन है ।

शाब्दिक दृष्टि से विचार किया जाय तो दंतप्रधावन के अर्थ, दंत-प्रक्षालन की तरह, दतौन और दांतों को घोना दोनों हो सकते हैं जब कि दंतवन का अर्थ दतौन ही होता है। दोनों अनाचारों के अर्थ-पार्थक्य की दृष्टि से यहाँ 'दंतप्रधावन' का अर्थ दांतों को घोना और 'दंतवन' का अर्थ दातुन करना किया है।

सूत्रकृताङ्ग में कहा है: 'गो दंतपक्रखालणेणं दंत पक्खालेज्जा'! शीलाङ्कसूरि ने इसका अथ किया है – मुनि कदम्ब आदि के प्रक्षालन —दतौन से दांतों का प्रक्षालन न करे — उन्हें न घोए। यहाँ 'प्रक्षालन' शब्द के दोनों अर्थों का एक साथ प्रयोग है<sup>8</sup>। यह दोनों अनाचारों के अर्थ को समाविष्ट करता है।

अनाचारों की प्रायव्यित विधि निशीथ सूत्र में मिलती है। वहाँ दांतों से सम्बन्ध रखने वाले तीन सूत्र हैं 🕒

- (१) जो भिक्षु विभूषा के लिए अपने दांतों को एक दिन या प्रतिदिन घिसता है, वह दोष का भागी होता है।
- (२) जो भिक्षु विभूषा के लिए अपने दांतों का एक दिन या प्रतिदिन प्रकालन करता है, या प्रधावन करता है, वह दोष का भागी होता है।
  - (३) जो भिक्षु विभूषा के लिए अपने दांतों के फूंक मारता है या रंगता है, वह दोप का भागी होता है।

इससे प्रकट है कि किसी एक दिन या प्रतिदिन दतमंजन करना, दांतों को घोना, दंतवन करना, फूँक मारना और रंगना —ये सब साधू के लिए निषिद्ध कार्य हैं। इन कार्यों को करनेवाला साधु प्रायश्चित्त का भागी होता है।

प्रो० अभ्यंकर ने 'दंतमण्ण' पाठ मान उसका अर्थ दांतों को रंगना किया है। यदि ऐसा पाठ हो तो उसकी आर्थिक तुलना निशीय के दन्त-राग से हो सकती है।

आचार्य वट्टकेर ने प्रक्षालन, घर्षण आदि सारी कियाओं का 'दंतमण' शब्द से संग्रह किया है —अंगुली, नख, अवलेखिनी (दरीन) काली (तृण विशेष), पैनी, कंकणी, दक्ष की छाल (वल्कल) आदि से दांत के मैल की शुद्ध नहीं करना, यह इन्द्रिय-संयम की रक्षा करने वाला 'अदंतमन' मूल गुणवृत है<sup>६</sup>।

बौद्ध-भिक्षु पहले दतवन नहीं करते थे। दतवन करने से —(१) आँखों को लाभ होता है, (२) सुख में दुर्गन्थ नहीं होती, (३) रस वाहिनी नालियाँ शुद्ध होती हैं, (४) कफ और पित्त भोजन से नहीं लिपटते, (४) भोजन में रुचि होती हैं —ये पाँच गुण बता बुद्ध ने भिक्षुओं को दतवन की अनुमति दी। भिक्षु लम्बी दतवन करते थे और उसीसे श्रामसोरों को पीटते थे। 'दुक्कट' का दोष बता बुद्ध ने उत्कृष्ट में आठ अंगुल तक के दतवन की और जघन्य में चार अंगुल के दतवन की अनुमति दी"।

वैदिक धर्म-शास्त्रों में ब्रह्मचारी के लिए दन्तधावन वर्जित है । यतियों के लिए दन्तधावन का वैसा ही विधान रहा है जैसा कि गृहस्थों के लिए । वहाँ दन्तधावन को स्नान के पहले रक्का है और उसे स्नान और सन्ध्या का अङ्क न मान केवल मुख-शुद्धि का स्वतंत्र

१--- सू० १.६.१३ : गंधमरुळसिणाणं च, दंतपक्खालणं तहा । परिग्गहित्थिकम्मं च, त विज्ञं ! परिजाणिया ॥

२ - सु० १.४.२.११ टी० प० ११६ : दस्ता प्रक्षात्यस्ते --अपगतमलाः क्रियस्ते येन तद्दस्तप्रक्षालनं दस्तकाष्ठम् ।

३ -- सू० १.६.१३ टी० प० १८० : 'दन्तप्रक्षालनं' कदम्बकाष्ठादिना ।

४-- सू० २.१.१५ टी० प० २६६ : नो दन्तप्रक्षालनेन कदम्बादि काष्ठेन दन्तान् प्रक्षालयेत् ।

५— नि॰ १५.१३०-३१ : जे भिक्लु विभूसाविडयाए अप्पणो दंते आधंसेज्ज वा पधंसेज्ज वा,''' सातिज्जिति । जे भिक्लू विभूसाविडयाए अप्पणो दंते उच्छोलेज्ज वा पधोवेज्ज वा,'''सातिज्जिति । जे भिक्लू विभूसाविडयाए अप्पणो दंते फूमेज्ज वा रएज्ज वा,'''सातिज्जिति ।

६--मूलाचार मूलगुणाधिकार ३३ : अंगुलिणहावलेहिणीकालीहि, पासाण-छिलियादीहि । दंतमलासोहणयं, संजमगुत्ती अदंतमणं ॥

७—विनयपिटकः चुल्लवग्ग ५.५.२ वृ० ४४४ ।

८--विशष्ठ ७.१५ : लट्वाशयनदन्तथावनप्रक्षालमाञ्जनाभ्यञ्जनोपानच्छत्रवर्जी ।

E-History of Dharmasastra vol. II part II. p. 964: Ascetics have to perform saucha, brushing the teeth, bath, just as house holders have to do.

हेतु माना है'। दंतधावन की विधि इस प्रकार बताई गई है—अमुक द्रक्ष की छाल सहित टहनी को ले। उसका आठ अंगुल लम्बा टुकड़ा करें । दाँतों से उसका अग्रभाग कूँचे और कूँचा हो जाने पर दन्तकाष्ठ के उस अग्रभाग से दांतों को मलकर उन्हें साफ करे<sup>र</sup> । इस तरह दन्तधावन का ग्रर्थ दन्तकाष्ठ से दांतों को साफ करना होता है और उसका वहीं अर्थ है जो अगस्त्यसिंह ने दन्तप्रघावना का किया है ।

वैदिक शास्त्रों में दन्तधावन और दन्तप्रक्षालन के अर्थों में अन्तर मालूम देता है। केवल जल से मुख शुद्धि करना प्रक्षालन है और दन्तकाष्ठ से दाँत साफ करना दन्तधावन है। नदी में या घर पर दन्तप्रक्षालन करने पर मंत्र का उच्चारण नहीं करना पड़ता पर दन्तवावन करने पर मंत्रोच्चारण करना पड़ता है —''हे वनस्पति ! मुक्ते लम्बी आयु, बल, यश, वर्चस्, सन्तान, पशु, धन, ब्रह्म (वेद), प्रज्ञा और मेधा प्रदान कर ।''

प्रतिपदा, पर्व-तिथियाँ (पूर्णिमा, अष्टमी, चतुर्दशी), छठ और नवमी के दिनों में दन्तथावन वर्जित कहा है<sup>2</sup>। श्राद्ध दिन, यज्ञ दिन, नियम दिन, उपवास या ब्रत के दिनों में भी इसकी मनाही है<sup>६</sup>। इसीसे स्पष्ट है कि दन्तप्रधादन का हिन्दू शास्त्रों में भी धार्मिक क्रिया के रूप में विधान नहीं है। शुद्धि की क्रिया के रूप में ही उसका स्थान है।

## ४६. गात्र-ग्रभ्यङ्ग ( गायाभंग <sup>घ</sup> ) :

इसका अर्थ है। शरीर के तेलादि की मालिश करना<sup>७</sup>। निशीथ से पता चलता है कि उस समय गात्राभ्यङ्ग तैल, घृत, वसा — चर्बी और नवनीत से किया जाता था<sup>ट</sup>।

## ४७. विभूषण (विभूसणे घ):

सुन्दर परिधान, अलङ्कार और शरोर की साज-सज्जा, नख और केश काटना, बाल संवारना आदि विभूषा है । चरक में इसे 'संप्रसादन' कहा है। केश, श्मश्रु (दाढ़ी, मूँछ) तथा नखों को काटने से पुष्टि, दृष्यता और आयु की दृद्धि होती है तथा पुरुष पवित्र एवं सुन्दर रूप वाला हो जाता है "। 'संप्रसाधनम्' पाठ स्वीकार करने पर केश आदि को कटवाने से तथा कंघी देने से उपर्युक्त लाभ होते हैं।

प्रतिपत्पर्वषष्ठीमु नवम्यां चैव सत्तमाः । वन्तानां काष्ठसंयोगादृहत्या सप्तमं कुलम् ।। अभावे दन्तकाष्ठानां प्रतिषिद्धदिनेषु च । अपां द्वादशगण्डूषैमुंसर्गुद्धि समाचरेत् ॥

१--आह्निकप्रकाश पृ० १२१: अत्र संध्यायां स्नाने च दन्तधावनस्य नाङ्गत्त्वम् ः इति वृद्धशातातपवचनेन स्वतंत्रस्यंव शुद्धि-हेतुतयाभिधानात् ।

२ —गोभिलस्मृति १.१३८ : नारद्याद्युक्तवार्क्षं यद्दव्टाङ्गुलमपाटितम् । सत्वचं दंतकाष्ठं स्यात्तदग्रेण प्रधावयेत् ॥

३—(क) गोभिलस्मृति १.१३७ : दन्तान् प्रक्षाल्य नद्यादौ गृहे चेत्तदमन्त्रवत् ।

<sup>(</sup>स) वही १.१३६ : परिजय्य च मन्त्रेण भक्षयेद्दन्तधावनम् ॥

४- (क) गोभिलस्मृति १.१३७।

<sup>(</sup>ख) बही १.१३६ ।

<sup>(</sup>ग) वही १.१४०: आयुर्बल यशो वर्च: प्रजा पश्चन् वसूनि च । ब्रह्म प्रज्ञां च मेधां च त्वं नो देहि वनस्पते! ।।

५—(क) लघुहारीत १ पृ० १८३ ।

<sup>(</sup>ख) नृसिंह पुराण ४८.४०-४२ :

६ -- स्मृति अर्थसार पृ० २५ ।

७—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६२ : गायब्भंगो सरीरब्भंगणमहणाईणि ।

<sup>(</sup>ख) हा० टो॰ प० ११६ : गात्राम्यङ्गस्तैलादिना ।

या निर्वाश के भिन्त् अप्पणोकाए तेल्लेण वा, घएण वा, वसाए वा, णवणीएण वा अब्भंगेडज वा, भन्तेडज वा, अब्भंगेंतं वा मन्तेडज वा मन्तेडज वा, अब्भंगेंतं

६--अ० चू० पृ० ६२ : विभूसणं अलंकरणं ।

१० — चरक० सू० ५.६६ : पौष्टिकं वृष्यमायुष्यं, श्रुचि रूपविराजनम् । केशस्मश्रुनखादीनां कल्पनं संप्रसादनम् ॥

निशीय ( तृतीय अ० ) में अभ्यङ्ग, उद्वर्तन, प्रक्षालन आदि के लिए मासिक प्रायश्चित्त का विधान किया गया है और भाष्य तथा परम्परा के अनुसार रोग-प्रतिकार के लिए ये विहित भी हैं। सम्भवतः इसमें सभी ब्वेताम्बर एक मत हैं। विभूषा के निमित्त अभ्यङ्ग आदि करने वक्षे अमण के लिए चानुर्मासिक प्रायश्चित्त का विधान किया गया है ।

इस प्रायध्वित्त-भेद और पारंपरिक-अपवाद से जान पड़ता है कि सामान्यत: अभ्यङ्ग आदि निषिद्ध हैं; रोग-प्रतिकार के लिए निषिद्ध नहीं भी हैं और विभूषा के छिए सर्वथा निषिद्ध हैं । इसछिए विभूषा को स्वतन्त्र अनाचार माना गया है ।

विभूषा ब्रह्मचर्य के लिए घातक है। भगवान् ने कहा है—'ब्रह्मचारी को विभूषानुपाती नहीं होना चाहिए। विभूषा करने वाला स्वी-जन के द्वारा प्रार्थनीय होता है। स्वियों की प्रार्थना पाकर वह ब्रह्मचर्य में संदिग्ध हो जाता है और आखिर में फिसल जाता है । विभूषा-वर्जन ब्रह्मचर्य की रक्षा के लिए नवीं बाड़ है और महाचार-कथा का अठारहवाँ वर्ज्य स्थान है (६.६४-६६)। आत्म-गवेषी पुरुष के लिए विभूषा को तालपुट विष कहा है (८.५६)।

भगवान् ने कहा है: 'नग्न, मुंडित और दीर्घ रोम, नख वाले ब्रह्मचारी श्रमण के लिए विभूषा का कोई प्रयोजन ही नहीं है<sup>3</sup> ।''

विभूषण जो अनाचार है उसमें संप्रसादन, सुन्दर परिवान और अलङ्कार—इन सबका समावेश हो जाता है ।

### इलोक १०:

# ४८ संयम में लीन ( संजमिम्म य जुत्ताणं ग ):

'युक्त' शब्द के संबद्ध, उद्युक्त, सहित, समन्वित आदि अनेक अर्थ होते हैं"। गीता (६.८) के शांकर-भाष्य में इसका अर्थ समाहित किया है<sup>४</sup>। हमने इसका अनुवाद 'लीत' किया है। तात्पर्यार्थ में संयम में लीन और समाहित एक ही हैं।

जिनदास महत्तर ने 'संजमिन्म य जुत्ताणं' के स्थान में 'संजमं अणुपालंता' ऐसा पाठ स्वीकार किया है । 'संजमं अणुपालेंति'---ऐसा पाठ भी मिलता है । इपका अर्थ है —संयम का अनुपालन करते हैं, उसकी रक्षा करते हैं<sup>६</sup> ।

# ४६. वायु की तरह मुक्त विहारी (लहुभूयविहारिणं घ):

अगस्त्यसिंह स्थिवर ने 'लघु' का अर्थ वायु और 'मूत' का अर्थ सदश किया है। जो वायु की तरह प्रतिबन्ध रहित विचरण करता हो वह 'लघुभूतिवहारी' कहलाता है"। जिनदास महत्तर और हरिभद्र सूरि भी ऐसा ही अर्थ करते हैं न

आचाराङ्ग में 'लहुभूयगार्मा' शब्द मिलता है<sup>६</sup>। वृत्तिकार ने 'लहुभूय' का अर्थ 'मोक्ष' या 'संयम' किया है <sup>१९</sup>। उसके अनुसार 'लघुभूतविहारी' का अर्थ मोक्ष के लिए विहार करने वाला या संयम में विचरण करने वाला हो सकता है ।

- १ नि० १५.१०८: जे भिक्खू विभूसार्वाडयाए अप्पणो कायं तेत्लेण वा, घएण वा, वसाए वा, णवणीएण वा, अङभंगेरज वा, मक्खेरज वा, मक्खेंतं वा अङभंगेतं वा सातिरज्जति ।
- २— उत्तः १६.११: मो विभूसाणुवाई हवइ से निग्गन्थे। तं कहिमति चे ? आयरियाह विभूसावित्तए विभूसियसरीरे इत्थिजणस्य अभिलतिणिज्जे हवइ। तओ णं इत्थिजणेणं अभिलिसिज्जमाणस्स बम्भचेरे संका वा, कंखा वा, विइगिच्छा वा समुपिज्जिज्जा भेदं वा लभेज्जा, उम्मायं वा पाउणिज्जा, दीहकालियं वा रोगायंकं हवेज्जा, केवलिपन्नताओ धम्माओ भंसेज्जा। तम्हा खलु नो निगान्थे विभूसाणुवाई सिया।
- ३---दश० ६.६५।
- ४—हा० टी० प० ११८।
- प्र गीता ६. इ शां० ४१० पृ० १७७ : 'युक्त इत्युच्यते योगी' युक्त: समाहित: ।
- ६ जि॰ चू॰ पृ० ११५: संजमी पुटबभणियी, अणुपालयंति णाम तं संजमं रक्खयंति ।
- ७ अ० चू० पृ० ६३ : लहुभूतिबहारिणं । लहु जं ण गुरु, स पुण वाग्रुः, लहुभूतो लहुसरिसो विहारो जेसि ते लहुभूतिवहारिणो ।
- म (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ११५: भूता णाम तुल्ला, लहुभूतो लहु वाऊ तेण तुल्लो विहारो जैसि ते लहुभूतविहारिणो।
  - (स) हा० टी० प० ११८ : लघुभूतो-वायुः, ततश्च वायुभूतोऽप्रतिबद्धतया विहारो येषां ते लघुभूतविहारिणः ।
- ६ -- आ० ३.४६ : छिदेज्ज सोयं लहभूयगामी।
- १० -- आ० ३.४६ : वृत्ति पृ० १४८ : 'लघुभूतो' मोक्षः, संयमो वा तं गन्तुं शीलमस्येति लघुभूतगामी।

# अध्ययन ३ : क्लोक ११ टि० ५०-५१

### इलोक ११:

## ५०. पंचाश्रव का निरोध करनेवाले (पंचासवपरिन्नाया क):

जिनसे आत्मा में कर्मों का प्रवेश होता है उन्हें आश्रव कहते हैं । हिसा, भूठ, अदत्त, मैथुन और परिग्रह --ये पांच आश्रव हैं -इनसे आत्मा में कर्मों का स्नाव होता है<sup>3</sup>।

आगम में कहा है: "प्राणातिपात, मृषाबाद, अदत्तादान, मैंपुन, परिग्रह और रात्रि-भोजन से जो विरत होता है वह अनाश्रव होता है। साथ ही जो पाँच समिति और तीन गुष्तियों से गुष्त है, कषायरहित है, जितेन्द्रिय है, गौरवसून्य है, नि:शल्य है, वह अनाश्रव है<sup>र</sup>।"

आगमों में (१) मिथ्यात्व—मिथ्या दृष्टि, (२) अविरत अदयाग, (३) प्रमाद—धर्म के प्रति अरुचि अनुत्याह, (४) कथाय — क्रोध, मान, माया, लोभ और (५) योग —हिंसा, भूठ आदि प्रवृतियाँ --इनको भी आश्रव कहा है। हिंसा आदि पाँच योग आश्रव के भेद हैं।

परिज्ञात है निमान-परिज्ञा और प्रत्याख्यान-परिज्ञा। जो पंचाध्यव के विषय में दोनों परिज्ञाओं से युक्त है —वह पंचाध्यव-परिज्ञाता कहलाता है । किसी एक वस्तु को जानना ज्ञान-परिज्ञा है। पाप कर्मों को जानकर उन्हें नहीं करना प्रत्याख्यान-परिज्ञा है। निश्चयवक्तव्यता से जो पाप को जानकर पाप नहीं करता वही पाप-कर्म और आत्मा का परिज्ञाता है और जानते हुए भी जो पाप का आचरण करता है, वह पाप का परिज्ञाता नहीं है; क्योंकि वह बालक की तरह अज्ञानी है। बालक अहित को नहीं जानता हुआ अहित में प्रवृत्त होता हुआ एकांत अज्ञानी होता है पर वह तो पाप को जानता हुआ उससे निवृत्त नहीं होता और उसमें अभिरमण करता है, फिर वह अज्ञानी कैसे नहीं कहा जायेगा ? पंचाध्यवपरिज्ञाता —अर्थात् जो पाँच आध्यवों को अच्छी तरह जानकर उन्हें छोड़ चुका है — उनका निरोध कर चुका है।

# ५१. तीन गुष्तियों से गुष्त (तिगुत्ता <sup>ख</sup>):

मन, वचन और काया—इन तीनों का अच्छी तरह निग्रह करना कमशः मन गुप्ति, वचन गुप्ति और काय गुप्ति है। जिसकी आत्मा इन तीन गुप्तियों से रक्षित है, वह त्रिगुप्त कहलाता है<sup>ध</sup>।

- ३—(क) अ० चू० पृ० ६३ : परिण्णा दुविहा --जाणणापरिण्मा पच्यवसाणपरिण्णा य, जे जाणणापरिण्णाए जाणिकण पच्यवसाण-चरिष्णाए ठिता ते पंचासवपरिष्णाता ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ ११६: ताणि दुविहयरिणाए परिण्णाताणि, जाणणापरिण्णाए पच्चक्खाणपरिण्णाए य ते पंचासव-परिण्णाया भवंति ।
  - (ग) हा० टो॰ प॰ ११८: 'परिज्ञाता' द्विविधया परिज्ञया —जपरिज्ञया प्रत्याख्यानपरिज्ञया च परि --समन्तात् ज्ञाता वैस्ते पंचाश्रवपरिज्ञाताः ।
- ४—जि॰ चू॰ पृ॰ ११६ : तत्थ जाणणापरिण्णा णाम जो जं कि चि अत्थं जाणइ सा तस्स जाणणापरिण्णा भवति, जहा पढं जाणं-तस्स पडपरिण्णा भवति, घडं जाणंतस्स घडपरिण्णा भवति, एत्सा जाणणाजरिण्णा, पच्चक्लाणपरिण्णा नाम पावं कम्मं जाणि-ऊण तस्स पावस्स जं अकरणं सा पच्चक्लाणपरिण्णा भवति, किच—तेण चैवेशकेण पावं कम्मं अप्पाय परिण्णाशे भवइ जो पावं नाऊण न करेइ, जो पुण जाणितावि पावं आधरइ तेण निच्छ्यवत्तव्ववाए पावं न परिण्णायं भवइ, कहं ? सो बालो इव अआ-णत्रो दट्ठव्वो, जहा बालो अहियं अयाणमाणो अहिए पवत्तमाणो एगंतेणेव अयाणओ भवइ तहा सोवि पावं जाणिकण ताओ पावाओ न णियत्तइ तंमि पावे अभिरमइ।
- १--(क) अ० चू० पृ० ६३: मण-वयण-कायजोगः निग्नहपरा ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ११६ : तिविहेण मणवयणकायजोगे सम्मं निग्तहपरमा ।
  - (ग) हा० टो० प० ११८ : 'त्रिगुप्ता' मनोवाक्कायगुप्तिभिः गुप्ताः ।

१---(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६३: पंच आसवा पाणातिवातादीण पंच आसवदाराणि।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११४-६ : 'पंच' त्ति संखा, आसवगहणेण हिंसाईणि पंच कम्मरसासवदाराणि गहियाणि ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ ११८ : 'पञ्चाश्रवा' हिंसादयः ।

२ उत्तर् ३०.२-३: पाणबहमुसावाया अदत्तमेहुणपरिग्गहा विरक्षो ।
राईभोयणविरक्षो, जीवो भवइ अणासको ॥
पंचसिमको तिगुत्तो, अकसाक्षो जिइन्दिओ ।
अगारवो य निस्सल्लो, जीवो होइ अणासवो ॥

### ५२. छहः प्रकार के जीवों के प्रति संयत ( छसु संजया <sup>ख</sup>):

पृथ्वी, अप्, वायु, अग्नि, वनस्पति और त्रस प्राणी—ये छह प्रकार के जीव हैं। इनके प्रति मन, वचन और काया से संयतः— उपरत<sup>9</sup>ा

## ५३. पांचीं इन्द्रियों का निग्रह करने वाले ( पंचनिग्गहणा वा )

श्रोत-इन्द्रिय (कात), चक्रु-इन्द्रिय (आँख), श्राण-इन्द्रिय (नाक), रसना-इन्द्रिय (जिह्ना) और स्पर्शन-इन्द्रिय (त्वचा)—ये पाँच इन्द्रियाँ हैं। इन पाँच इन्द्रियों का दमन करने वाले-—पंचनिग्रही कहलाते हैं<sup>र</sup>।

## ५४. घीर ( घीरा <sup>ग</sup>):

धीर और भूर एकार्थक हैं<sup>3</sup>ा जो बुद्धिमान् हैं, स्थिर हैं, वे धीर कहलाते हैं<sup>\*</sup>। स्थिवर अगस्त्यसिंह ने 'वीरा' पाठ माना है, जिसका अर्थ भूर, विकास्त होता है<sup>8</sup>।

## ४५. ऋजुदर्शी ( उज्जुदंसिणो <sup>ध</sup> ) :

'उज्जु' का अर्थ संयम और सम है। जो केवल संयम को देखते हैं —संयम का घ्यान रखते हैं तथा जो स्व और पर में समभाव रखते हैं, उन्हें 'उज्जुदंसिणो' कहते हैं । यह जिनदास महत्तर की व्याख्या है। अगस्त्यसिंह स्थविर ने इसके राग-द्वेष रहित, अविग्रहयित-दर्शी और मोक्षमार्गदर्शी अर्थ मी किये हैं"।

मोक्ष का सीधा रास्ता संयम है। जो संयम में ऐसा विश्वास रखते हैं उन्हें ऋजुदर्शी कहते हैं "।

## इलोक १२:

## थू६. ग्रीब्म में "प्रतिसंलीन रहते हैं ( आयावयंति · पडिसंलीणा क-ग ) :

श्रमण की ऋतु-चर्या में तपस्या का प्रायान्य होता है। जिस ऋतु में जो परिस्थिति संयम में बाधा उत्पन्न करे उसे उसके प्रतिकूल आचरण द्वारा जीता जाए। श्रमण की ऋतुचर्या के विधान का अध्यार यही है। ऋतु के मुख्य विभाग तीन हैं: ग्रीष्म, हेमन्त और वर्षा। ग्रीष्म ऋतु में आतापना लेने का विधान है। श्रमण को ग्रीष्म ऋतु में स्थान, मौन और वीरासन आदि अनेक प्रकार के तप करने चाहिए। यह उनके लिए हैं जो आतापना न ले सकों और जो आतापना ने सकते हों उन्हें सूर्य के सामने मुंह कर, एक पैर पर दूसरा

१--(क) अ० च्र० पृ० ६३: छमु पुढविकायादिसु त्रिकरणएकभावेण जता संजता ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ ११६: छसु पुढविक्कायाइसु सोहणेणं पगारेणं जता संजता।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११६: षट्सु जीवनिकायेषु पृथिव्यादिषु सामस्त्येन यताः ।

२--(क) अ० पू० पृ० ६३ : पंच सोतादीण इंदियाणि णिनिण्हंति ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ११६ : पंचण्हं इंदियाणं निग्गहणता ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प॰ ११६ : निगृह्णन्तीति निप्रहणाः कर्तरि ल्युट् पंचानां निप्रहणाः पञ्चनिप्रहणाः, पञ्चानामिती निद्रयाणाम् ।

३--- जि० चू० पृ० ११६: धीरा णाम धीरिन वा सूरेति वा एगट्ठा।

४--हा० टी० प०११६: 'धीरा' बुद्धिमन्तः स्थिरा वा ।

५--- अ॰ चू॰ पृ॰ ६३: वीरा सूरा विकान्ताः।

६—-जि० चू० पृ० ११६ : उज्जु--संजमो भण्णइ तमेव एगं पासंती ते तेण उज्जुदं सेणो, अहवा उज्जुत्ति समं भण्णइ सममप्पाणं परंच पासंतित्ति उज्जुदंसिणो ।

७--अ० चू० पृ० ६३ : उज्जु--संजमो समया वा, उज्जू--रागद्दोसपक्खिवरिहता अविग्गहगती वा, उज्जू--मोक्खमग्गो तं पस्सं-तीति उज्जुदंसिणो, एवं च ते भगवंतो गच्छिवरिहता उज्जुदंसिणो ।

द---हा॰ टी॰ प॰ ११६ : 'ऋजुर्दाशन' इति ऋजुर्नोक्षं प्रति ऋजुत्वात्संयमस्तं पश्यन्त्युपादेवतयेति ऋजुर्दाशनः -- संयम-प्रतिबद्धाः ।

पैर टिका कर—एक पादासन कर, खड़े-खड़े आतापना लेनी चाहिए<sup>9</sup> । जिनदास महत्तर ने ऊर्ध्ववाहु होकर ऊकडू आसन में आतापना लेने को मुख्यता दी है । जो वैसा न कर सकें वे अन्य तप करें<sup>3</sup> ।

हेमन्त ऋतु में अप्राद्यत होकर प्रतिमा-स्थित होना चाहिए। यदि अप्राद्यत न हो सके तो प्रावरण सीमित करना चाहिए<sup>3</sup>।

वर्षा ऋतु में पवन रहित स्थान में रहना चाहिए, ग्रामानुग्राम विहार नहीं करना चाहिए । स्नेह — सूक्ष्म जल के स्पर्श से बचने के लिए शिशिर में निवात-लयन का प्रसंग आ सकता है। भगवान महावीर शिशिर में छाया में बैठकर और ग्रीष्म में ऊकडू आमन से बैठ, सूर्याभिमुख हो आतापना लेते थे<sup>४</sup>।

### इलोक १३:

## ५७. परीषह ( परीसह क ) :

मोक्ष-मार्ग से च्युत न होने तथा कर्मों की निर्जरा के लिए जिन्हें सम्यक् प्रकार से सहन करना चाहिए वेपरीषह हैं १ वे क्षुधा, तृषा आदि बाईस हैं १।

## ५८. धृत-मोह ( धुयमोहा ल ):

अगस्त्यसिंह ने 'खुतमोह' का अर्थ विकीर्गमोह, जिनदास ने जितमोह और टीकाकार ने विक्षिप्तमोह किया है । मीह का अर्थ अज्ञान किया गया है<sup>द</sup> । 'खुत' शब्द के कम्पित, त्यक्त, उच्छिलित आदि अनेक अर्थ होते हैं ।

जैन और बौद्ध साहित्य में 'धुत' सब्द बहुत व्यवहृत है। आचाराङ्ग (प्रथम श्रुतस्कंध) के छठे अध्ययन का नाम भी 'धुय' है। निर्युवितकार के अनुसार जो कर्मों को धुनता है, प्रकम्पित करता है, उसे भाव-धुत कहते हैं<sup>६</sup>। इसी अध्ययन में 'धुतवाद' शब्द मिलता है°ा 'खुतवाद' का अर्थ है—कर्म को नाग करने वाला वाद।

बौद्ध-साहित्य में 'घुत' 'घुतांग' 'घुतांगवादी' 'घुतगुण' 'घुतवाद' 'घुतवादो' आदि विभिन्न प्रकार से यह शब्द प्रयुक्त हुआ है। क्लेशों के अपगम से मिक्षु विशुद्ध होता है। यह 'धुत' कहलाता है। ब्राह्मण-धर्म के अन्तर्गत जो तापस होते थे, उन्हें वैद्धानस कहते थे। बौद्ध-भिक्षुओं में भी ऐसे भिक्षु होते थे, जो वैद्धानसों के नियमों का पालन करते थे। इन नियमों को 'घुतांग' कहते हैं। 'घुतांग' १३ होते हैं: दक्षमूल-निकेतन, अरण्यनिवास, इमशानवास, अभ्यवकासवास, पांशु-कूल-धारण आदि।

१--(क) अ० चू० पृ० ६३ : गिम्हासु थाणमोणवीरासणादि अणेग विधं तवं करेंति, विसेसेणं तु सूराभिमुहा एगपादिङ्ठता उद्धभूता आतार्वेति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ११६ : आताययन्ति—कर्ध्वस्थानादिना आतापनां कुर्वन्ति ।

२--जि॰ चू॰ पृ ११६ : गिम्हेसु उडुबाहुउक्कुदुगासणाईहि आयावॅति, जेवि न आयावॅति ते अण्णं तविवसेसं कुव्विन्त ।

३ (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६३: हेमंते अग्गिणिवातसरणविरहिता तहा तवोवीरियसंपण्णा अखंगुता पिडमं ठायंति।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११६ : हेमंते पुण अयंगुला पडिमं ठायंति, जेवि सिसिरे णावगुंडिता पडिमं ठायंति तेवि विधीए पाउणंति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११६: 'हेमन्तेषु' क्षीतकालेषु 'अप्रावृता' इति प्रावरणरहितास्तिष्ठन्ति ।

४--(क) अ॰ चु॰ पृ॰ ६३ : सदा इंदिय-नोइंदियपडिसमल्लोणा विसेसेण सिणेहसंघट्टपरिहरणत्यं णिवातलतणगता वासासु पडि-संलोणा ण गामाणुगामं दूतिज्जेति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११६ : वासासु पडिसल्लोणा नाम आश्रयस्थिता इत्यर्थः, तवविसेमेसु उज्जमंती, नो गामनगराइसु विहरंति ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ ११६ : वर्षाकालेषु 'संलीना' इत्येकाश्रयस्था भवन्ति ।

५ - (क) आ० १.४.३ : सिसिरंमि एगदा भगवं, छायाए झाइ आसीय ।

<sup>(</sup>ख) आ॰ ६,४.४ : आयावई य गिम्हाणं, अच्छइ उक्कुडुए अभितावे ॥

६---तत्त्वा० ६.द : मार्गाच्यवनिर्जरार्थं परिषोढट्याः परीषहाः ।

७--- उत्तराध्ययन - दूसरा अध्ययन ।

य- (क) अ० चू० पृ० ६४ : धुतमोहा विविकण्णमोहा । मोहो मोहणीयमण्णाणं वा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११७ : 'धुयमोहा' नाम जितमोहत्ति वुत्तं भवइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प॰ ११६: 'धुतमोहा' विक्षिप्तमोहा इत्यर्थ:, मोहः-अज्ञानम् ।

६ - आचा० नि० गा० २५१ : जो विहुणइ कम्माई भावधुयं तं वियाणाहि ।।

१०--आ० ६.२४: आयाण भो ! सुस्सूस भो ! धूयवायं पवेदइस्सामि ।

६६

### प्रह. सर्व दुःखों के (सव्वदुक्ख<sup>न</sup>):

भूणियों और टीका में इसके अर्थ सर्व बारीरिक और मानसिक दुःख किया गया है । उत्तराध्ययन के अनुसार जन्म, जरा, रोग और भरण दुःख हैं। यह संसार ही दुःख है जहाँ प्राणी विलप्ट होते है । उत्तराध्ययन में एक जगह प्रश्न किया है : "बारीरिक और मानसिक दुःखों से पीड़ित प्राणियों के लिए क्षेम, शिव और अनाबाध स्थान कौन-सा है ?" इसका उत्तर दिया है । "लोकाग्र पर एक ऐसा घ्रुव स्थान है जहाँ जरा, मृत्यु, व्याधि और वेदना नहीं हैं । यही सिद्धि-स्थान या निर्वाण क्षेत्र, शिव और अनाबाध है ।"

उत्तराष्ट्रपयन में अन्यत्र कहा है --- ''कर्म ही जन्म अं!र मरण के मूल हैं । जन्म और मरण ये ही दुःख हैं र ।''

जितेन्द्रिय महर्षि जन्म-मरण के दुःखों के क्षय के लिए प्रयत्न करते हैं अर्थात् उनके आधार-भूत कर्मों के क्षय के लिए प्रयत्न करते हैं। कर्मों के क्षय से सारे दुःख अपने-आप क्षय को प्राप्त हो जाते हैं।

## ६०. ( पक्कमंति महेसिणो ध ):

अगस्त्य घूणि में इसके स्थान पर 'ते वदंति सिवं गति' यह पाठ है और अध्ययन की समाप्ति इसीसे होती है। उसके अनुसार कुछ आचार्य अग्निम दो इलोकों को बृत्तिगत मानते हैं और कुछ आचार्य उन्हें मूल-सूत्रगत मानते हैं। जो उन्हें मूल मानते हैं उनके अनुसार तेरहवें इजोक का चतुर्य चरण 'पक्कमंति महेसिणो'' है।

'ते बद्दति सिवं गति' का अर्थ है -वे शिवगति को प्राप्त होते हैं।

## ६१. दुष्कर ( दुक्कर।इं क ) :

टीका के अनुसार औद्देशिकादि के त्याग अ!दि दुष्कर हैं । श्रामण्य में क्या-क्या दुष्कर हैं इसका गम्भीर निरूपण उत्तरा<mark>ध्ययन</mark> में हैं"।

- १ (क) अ० चु० पृ० ६४: सारीर-माणसाणि अणेगागाराणि सव्बद्दक्लाणि ।
  - (ल) जि० चू० पृ० ११७ : सन्वद्वस्थपहीणद्वानाम सम्वेसि सारीरमाणसाणं दुक्लाणं पहाणाय, खमणनिमित्तति दुत्तं भवद्य ।
  - (ग) हा० टी० प० ११६ : 'सर्वदु:खप्रक्षयार्थ' शारीरमानसाशेषदु:खप्रक्षयनिमित्तम् ।
- २ उत्त० १६.१५: जम्मं दुक्खं जरा दुक्खं, रोगाणि मरणाणि य । अहो दुक्खो हु संसारो. जस्थ कीसन्ति जन्तवो ।।

#### ३--- उत्त० २३.८०-८४:

सारीरमाणसे दुक्खे, बज्ज्ञमाणाण पाणिणं।
खेमं सिवमणाबाहं, ठाणं कि मन्नसी ? मुणी।।
अत्थि एगं धुवं ठाणं, लोगग्गंमि दुराहहं।
जत्थ निष्य जरा मच्चू, वाहिणो वेयणा तहा।।
ठाणे य इह के बुत्ते ? केसी गोयममब्बवी।
केसिमेवं बुवंतं तु, गोथमो इणमब्बवी॥
निब्वाणं ति अबाहं ति, सिद्धी लोगग्गमेव य।
खेमं सिवं अणाबाहं, जं चरन्ति महेसिणो॥
सं ठाणं सासयं वासं, लोगग्गंमि दुराहहं।
जं संपत्ता न सोयन्ति, भवोहन्तकरा मुणी॥

- ४ जतः ३२.७: कम्मं च जाइमरणस्स मूलं, दुक्लं च जाईमरणं वयन्ति ।
- ४ ---अ० चू० पृ० ६४ : 'ते वदंति सिवं गति' ···· केसिचि ''सिवं गति वदंती'' ति एतेण फलोवदरिसणोवसंहारेण परिसमत्तमिस-मज्झतणं, इति बेसि ति सहो जं पुण्वभणितं, तीस वृत्तिगतिमदमुक्कित्तणं सिलोकदुयं । केसिचि सूत्रम्, जेसि सूत्रं, ते पढंति सब्बदुक्खपहोणद्वा पक्कमंति महेसिणो ।
- ६-- हा० टी० प० ११६ : दुष्कराणिकृत्वीद्देशिकादित्यागादीनि ।
- ७--उत्त० १६.२४-४२।

## इलोक १४:

## ६२. दुःसह ( दुस्सहाइं ख ) :

आतापना, आक्रोश, तर्जना, ताड़ना आदि दुःसह्य हैं । उत्तराध्ययन सूत्र में कहा है : ''जहां अनेक दुस्सह परीषह प्राप्त होते हैं, वहाँ बहुत सारे कायर लोग खिन्न हो जाते हैं । किन्तु भिञ्ज उन्हें प्राप्त होकर व्यथित न बने — जैसे संग्राम-शीर्ष (मोर्चे) पर नागराज व्यथित नहीं होता । ''''मूनि शान्त भाव से उन्हें सहन करे, पूर्वकृत रजों (कर्मों) को क्षीण करे ।''

## ६३. नीरज (नीरया घ):

सांसारिक प्राणी की आत्मा में कर्म-पुद्गलों की रज कुंषी में काजल की तरह भरी हुई होती है। उसे सम्पूर्ण बाहर निकाल—कर्म-रहित हो अर्थात् अष्टविध कर्मों का ऐकान्तिक —आत्यन्तिक क्षय कर<sup>3</sup>। 'केइ सिज्झन्ति नीरया' की तुलना उत्तराध्ययन के (१८.५३ के चौथे चरण) 'सिद्धे हवइ नीरए' के साथ होती है।

### इलोक १४:

## ६४. संयम और तप द्वारा ··· कर्मों का क्षय कर ( खिवत्ता पुव्यकम्माइं, संजमेण तवेण य क-ख ) :

जो इसी भव में मोक्ष नहीं पाते वे देवलोक में उत्पन्न होते हैं। वहाँ से पुनः मनुष्य-भव में उत्पन्न होते हैं। मनुष्य-भव में वे संयम और तप द्वारा कर्मों का क्षय करते हैं।

कर्मक्षय के दो तरीके हैं—एक नये कर्मी का प्रवेश न होने देना, दूसरा संचित कर्मी का क्षय करना। संयम संवर है। वह नये कर्मी के प्रवेश को—आश्रव को रोक देता है। तप पुराने कर्मी को झाड़ देता है। यह निर्जरा है।

"जिस प्रकार कोई बड़ा तालाब जल आने के मार्ग का निरोध करने से, जल को उलीचने से, सूर्य के ताप से क्रमश: सूख जाता है उसी प्रकार संयमी पुरुष के पापकर्म आने के मार्ग का निरोध होने से करोड़ों भवों के संचित कर्म तपस्या के द्वारा निर्जीर्ण हो जाते हैं "

इस तरह संयम और तप आत्म-शुद्धि के दो मार्ग हैं। संयम और तप के साथनों से धर्माराधना करने का उल्लेख अन्यत्र भी है<sup>४</sup>। भावार्थ है— मनुष्य-भव प्राप्त कर संयम और तप के द्वारा क्रमिक विकास करता हुआ मनुष्य पूर्व कर्मों का क्रमशः क्षय करता हुआ उत्तरोत्तर सिद्धि-मार्ग को प्राप्त करता है<sup>६</sup>।

## ६५. सिद्धि-मार्ग को प्राप्त कर (सिद्धिमग्गमणुष्पत्ता ग ) :

अर्थात् -- ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप रूपी सिद्धि-मार्ग को प्राप्त कर" -- उसकी साधना करते हुए ।

से तत्थ पत्ते न वहिज्ज भिक्खू, संगामसीसे इव नागराया ॥

अकुक्कुओ तत्थऽहियासएक्जा, रयाई सेवेज्ज पुरेकडाई ॥

१-(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६४ : 'आतावयंति गिम्हासु' एवमादीणि दुस्सहादीणि [सहेत्तु य] ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११७ : आतापनाअकंड्रयनाक्रोशतर्जनाताडनाधिसहनादीनि, दूसहाइं सहिउं।

<sup>(</sup>म) हा० टी० प० ११६ : दुःसहानि सहित्वाऽऽतापनादीनि ।

२--- उत्त ० २१.१७-१८ : परीसहा दुव्विसहा अणेगे, सीयन्ति जत्था बहुकायरा नरा ।

३--(क) जि० चू० पृ० ११७ : णोरया नाम अहुकस्मपगडीविमुक्ता भग्णंति ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ ११६: 'नीरजस्का' इति अध्टविधकर्मवित्रमुक्ताः, न तु एकेन्द्रिया इव कर्मयुक्ताः।

४--- उत्त ० ३०.५-६ : जहा महातलायस्स, सन्निरुद्धे जलागमे । उस्सिचणाए तवणाए, क्रमेणं सोसणा भवे ।।
एवं तु संजयस्सावि, यावकम्मनिरासवे । भवकोडीसंचियं कम्मं, तवसा निज्जरिज्जइ ।।

४-- उत्त० १६.७७; २४.४४; २८.३६।

६— जि॰ चू॰ पृ॰ ११७ : सिद्धिमग्गमणुपत्ता नाम जहा ते तवनियमेहि कम्मखवणहुमब्भुज्जुत्ता अओ ते सिद्धिमग्गमणुपत्ता भण्णंति।

७—(क) अ० चू० पृ॰ ६४ : सिद्धिमग्गं दरिसण-नाण-चरित्तमत्तं अणुप्पत्ता ।

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ ११६ : 'सिद्धिमार्ग' सम्यग्दर्शनादिलक्षणमनुप्राप्ताः ।

केशी ने गौतम से पूछा: "लोक में कुमार्ग बहुत हैं, जिन पर चलने बाले छोग भटक जाते हैं। गौतम ! मार्ग में चलते हुए तुम कैसे नहीं भटकते ? " गौतम ने कहा — 'मुफे मार्ग और उन्मार्ग — दोनों का ज्ञान है। " जो कुश्वचन के ब्रती हैं, वे सब उन्मार्ग की ओर चले जा रहे हैं। जो राग-द्वेष को जीतने वाले जिन ने कहा है, वह सन्मार्ग है, क्यों कि यह सबसे उत्तम मार्ग है । मैं इसी पर चलता हूं।"

उत्तराध्ययन में 'मोक्खमसगर्द'—मोक्षमार्गगित नामक २८ वाँ अध्याय है। वहाँ जिनाख्यात मोक्षमार्ग — सिद्धिमार्ग को चार कारणों से संयुक्त और ज्ञानदर्शन लक्षणवाला कहा है । वहाँ कहा है : ''ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप यह मोक्ष-मार्ग है, ऐसा वरदर्शी अर्हतों ने प्ररूपित किया । ''ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप इस मार्ग को प्राप्त करने वाले जीव सुगित में जाते हैं ।'' अदर्शनी (असम्यक्त्वी) के ज्ञान (सम्यग् ज्ञान) नहीं होता, ज्ञान के बिना चारित्र-गुण नहीं होते । अगुणी व्यक्ति की मुक्ति नहीं होती । अमुक्त का निर्वाण नहीं होता ।'' जीव ज्ञान से पदार्थों को जानता है, दर्शन से श्रद्धा करता है, चारित्र से निग्रह करता है और तप से गुद्ध होता है ।''

### ६६. परिनिर्वंत ( परिनिब्वृडा घ ) :

'परिनिर्द्धत' का अर्थ है जन्म, जरा, मरण, रोग आदि से सर्वथा मुक्त<sup>४</sup>; भवधारण करने में सहायभूत घाति-कर्मों का सर्व प्रकार से क्षय कर जन्मादि से रहित होना<sup>४</sup> । हरिभद्र सूरि ने मूल पाठ की टीका 'परिनिर्वान्ति' की है और 'परिनिब्दुड' को पाठान्तर माना है । 'परिनिर्वान्ति' का अर्थ सब प्रकार से सिद्धि को प्राप्त होते हैं —िकया है<sup>६</sup> ।

दलोक १४ व १५ में मुक्ति के कम की एक निश्चित प्रक्रिया का उल्लेख है। दुष्कर को करते हुए और दुःसह को सहते हुए श्रमण वर्तमान जन्म में ही यदि सब कमों का क्षय कर देता है तब तो वह उमी भव में सिद्धि को प्राप्त कर लेता है। यदि सब कमों का क्षय नहीं कर पाता तो देवलोक में उत्पन्न होता है। वहाँ से च्यवकर वह पुनः सनुष्य-जन्म प्राप्त करता है। सुकुल को प्राप्त करता है। धर्म के साधन उसे सुलभ होते हैं। जिन-प्रकृषित धर्म को पुनः पाता है। इस तरह संयम और तप से कमों का क्षय करता हुआ वह सम्पूर्ण सिद्धि-मार्ग ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप — को प्राप्त हो अवशेष कमों का क्षय कर जरा-मररा-रोग आदि सर्व प्रकार

१ उत्तर २३.६०-६३ : कुप्पहा बहवो लोए, जेहि नासन्ति जंतवो । अद्धाणे कह दट्टन्ते, तं न नस्ससि गोयमा! ॥ कुप्पवयणपासण्डी, सब्वे उम्मग्गपद्विया । सम्मग्गं तु जिणक्खायं, एस मग्गे हि उत्तमे ॥

२--- उत्तः २ द्र.१: मोबखमग्गगदं तच्चं, सुणेह जिणभासियं। चउकारणसंजुत्तं, नाणदंसणलक्खणं।।

३--- उत्त०२८.२,३,३०,३४: नाणं च दंसणं चेव, चरित्तं च तवो तहा। एस मग्गो ति पन्नत्तो, जिणेहि वरदंसिहि॥ नाणं च दंसणं चेव, चरित्ते च तवो तहा।। जीवा गच्छन्ति सोग्गइं ॥ एयंमग्गमणुष्पत्ता, नादंसणिस्स नाणं, नाणेण विषा न हुन्ति चरणगुणा । अगुणिस्स नित्थ मोक्खो, नित्थ अमोक्खस्स निञ्बाणं ॥ नापेण जाणई भावे, दंसणेण य सहहे। परिसृज्झई ॥ चरित्तेण निगिण्हाइ, तवेण

४---जि० चू० पृ० ११७ : परिनिथ्वुडा नाम जाइजरामरणरोगादीहि सव्वप्पगारेणवि विष्पमुक्कित्त बुत्तं भवइ ।

५ - अ० चू० पृ० ६४ : परिणिब्बुता समंता णिब्बुता सञ्बद्धकारं घाति-भवधारणकम्मपरिक्खते ।

६—हा॰ टी॰ प॰ ११६: 'परिनिर्वान्ति' सर्वथा सिद्धि प्राप्नुयन्ति, अन्ये तु पठन्ति 'परिनिब्बुड' त्ति, तत्रापि प्राकृतर्शेल्या छान्दसत्वाच्चायमेव पाठो ज्यायान् ।

की उपाधियों से रहित हो मुक्त होता है। जघन्यतः एक भव में और उत्कृष्टतः सात-आठ भव ग्रहण कर मुक्त होता है । इस कम का उल्लेख आगमों में अनेक स्थलों पर हुआ है रे।

33

इस अध्ययन के रुलोक १३ और १५ की नुलना उत्तराध्ययन के निम्नलिखित रुलोकों से होती है:

खवेत्ता पुन्मकम्माइं, संजमेण तवेण य ! सन्बदुक्खपहीणट्टा, पक्कमन्ति महेसिणो ।। खितता पुन्वकम्माइं, संजमेण तवेण य । जयघोसविजयघोसा, सिद्धि पत्ता अणुत्तरं ।।

१---(क) अ० चू० पृ० ६४ : कदाति अणंतरे उक्कोसेण सत्त-ऽटुभवग्गहणेसु सुकुलपच्चायाता बोधिमुबलिभत्ता ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ ११७ : केइ पुण तेण भवग्गहणेण सिज्भंति, ''तत्थ जे तेणेव भवग्गहणेण न सिज्भंति ते वेमाणिएसु जववज्जंति, तत्तोवि य चइऊणं धम्मचरणकाले पुग्वकयसावसेसेणं सुकुलेसु पन्चायंति, तओ पुणोवि जिणपण्णतं धम्मं पडिवज्जिऊण जहण्णेण एगेण भवग्गहणेणं उक्कोरेणं सत्तिहं भवग्गहणेहि'''जाणि तेसि तत्थ सावसेसाणि कम्माणि ताणि संजमतवेहि खविऊणं ''जहा ते तवनियमेहि कम्मखवणहुङभुज्जुत्ता अओ ते सिद्धिमग्गमणुपत्ता '' जाइजरामरण-रोगादीहि सववप्पगरेणवि विष्पमुक्कत्ति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० ११६।

२-- उत्त० ३.१४-२०।

३—वही, २८.३६ ।

४--वही, २५.४३।

# चउत्थं अज्झयणं छज्जीवणिया

चतुर्थ अध्ययन षड्जीवनिका

#### आमुख

थामण्य का याधार है याचार । याचार का अर्थ है यहिसा । यहिंसा यर्थात् सभी जीवों के प्रति संयम---

ग्रहिंसा निज्ञ्सं दिद्वा, सन्व जीवेसु संजमी ॥ (दश० ६.८)

जो जीव को नहीं जानता, ग्रजीव को नहीं जानत<sup>ा</sup>, जीव श्रौर श्रजीव दोनों को नहीं जानता, वह संयम को कैसे जानेगा ?

> जो जीवे वि न यागााइ, श्रजीवे वि न यागाई। जीवाजीवे श्रयागांतो, कहं सो नाहिइ संजमं॥ (दश० ४.१२)

संयम का स्वरूप जानने के लिए जीव-श्रजीव का ज्ञान श्रावश्यक है। इसलिए श्राचार-निरूप<mark>सा के पश्चात् जीव-निकाय का</mark> निरूपस कम-प्राप्त है।

इस भ्रध्ययन में श्रजीव का साक्षात् वर्णन नहीं है। इस श्रध्ययन के नाम - "छण्जीविण्यं"— में जीव-निकाय के निरूपण की ही प्रधानता है; किन्तु भ्रजीव को न जानने वाला संयम को नहीं जानता (दश० ४.१२) और निर्युक्तिकार के श्रनुसार इसका पहला श्रधिकार है जीवाजीवाभिगम (दश० नि० ४.२१६) इसलिए श्रजीव का प्रतिपादन श्रपेक्षित है। श्रहिसा या संयम के प्रकरण में भ्रजीव के जिस प्रकार को जानना श्रावश्यक है वह है पुद्गल।

पुद्गल-जगत् सूक्ष्म भी है ग्रौर स्थूल भी । हमारा ग्रधिक सम्बन्ध स्थूल पुद्गल-जगत् से है । हमारा दृश्य ग्रौर उपभोग्य संसार स्थूल पुद्गल-जगत् है । वह या तो जीवच्छरीर है या जीव-मुक्त गरीर । पृथ्वी, पानी, ग्रग्नि, वायु, वनस्पति श्रौर त्रस (चर) - ये जीवों के गरीर हैं । जीवच्युत होने पर ये जीव-मुक्त शरीर बन जाते हैं ।

"श्रन्नत्थ सत्थपरिसाएसां" इस वाक्य के द्वारा इन दोनों दशाओं का दिशा-निर्देश किया गया है। शस्त्र-परिसाति या मारक वस्तु के संयोग से पूर्व ये पृथ्वी, पानी आदि पदार्थ सजीव होते हैं और उनके संयोग से जीवच्युत हो जाते हैं निर्जीव बन जाते हैं। तात्पर्य की भाषा में पृथ्वी, पानी आदि की शस्त्र-परिसाति की पूर्ववर्ती दशा सजीव है और उत्तरवर्ती दशा अजीव। इस प्रकार उक्त वाक्य इन दोनों दशाओं का निर्देश करता है। इसलिए जीव और अजीव दोनों का अभिगम स्वतः फलित हो जाता है।

पहले ज्ञान होता है फिर ग्रहिसा — "पढ़मं नार्ए तथो दया" (दश० ४.९०) । ज्ञान के विकास के साथ-साथ ग्रहिसा का विकास होता है। ग्रहिसा साधन है। साध्य के पहले चरएा से उसका प्रारम्भ होता है ग्रीर उसका पूरा विकास होता है साध्य-सिद्धि के ग्रन्तिम चरएा में। जीव ग्रीर ग्रजीव का ग्रिभिगम ग्रहिसा का ग्राधार है ग्रीर उसका फल है मुक्ति। इन दोनों के बीच में होता है उनका साधना-कम। इस विषय-वस्तु के ग्राधार पर निर्युक्तिकार ने प्रस्तुत ग्रध्ययन को पाँच (ग्रजीवाभिगम को पृथक् माना जाए तो छह) ग्रिधकारों — प्रकरएगों में विभक्त किया है—

जीवाजीवाहिंगमो, चरित्तधम्मो तहैव जयसा य । उवएसो धम्मफलं, छज्जीवसिंगाइ ग्रहिंगारा ॥ (दशः वि० ४.२१६)

नवें सूत्र तक जीव ग्रौर ग्रजीव का ग्रभिगम है। दसवें से सत्रहवें सूत्र तक चारित्र-धर्म के स्कीकार की पद्धति का निरूपरा है। ग्रठारहवें से तेइसवें सूत्र तक यतना का वर्रान है। पहले से ग्यारहवें श्लोक तक बन्ध ग्रौर ग्रबन्ध की प्रक्रिया का उपदेश है। बारहवें श्लोक से पच्चीसवें श्लोक तक धर्म-फल की चर्चा है। मुक्ति का ग्रधिकारी साधक ही होता है ग्रसाधक नहीं, इसलिए वह मुक्ति-मार्ग की ग्राराधना करे, विराधना से बचे,—इस उपसंहारात्मक वार्गी के साथ-साथ ग्राघ्यन

अध्ययन ४: आमुख

समाप्त हो जाता है। जीवाजीवाभिगम, ग्राचार, धर्म-प्रज्ञप्ति, चरित्र-धर्म, चरएा श्रौर धर्म—ये छहीं 'षड्जीविनका' के पर्यायवाची शब्द हैं:—

> जीवाजीवाभिगमो, श्रायारो चेव धम्मपन्तत्ती। तत्तो चरित्तधम्मो, चरएो धम्मे ग्र एगट्टा॥ (दश० नि० ४.२३३)

मुक्ति का ग्रारोह-क्रम जानने की दृष्टि से यह श्रध्ययन बहुत उपयोगी है। निर्युक्तिकार के मतानुसार यह ग्रात्म-प्रवाद (सातवें) पूर्व से उद्धृत किया गया है—-

यायपवायपुच्या निम्बूढा होइ धम्मपन्नत्ती ॥ (दश ० नि ० १.१६)

च उत्थं अज्ज्ञयणं : चतुर्थ अध्ययन

छज्जीवणियाः षड्जीवनिका

मूल

१—सुयं मे आउसं ! तेणं भगवया एवमव्लायं—इह खलु छुज्जीवणिया नामज्झयणं समणेणं भगवया महाबीरेणं कासवेणं पवेइया सुयक्लाया सुपन्नता । सेयं मे अहिज्जिजं अज्भयणं धम्मवस्तती ।

२—कयरा खलु सा
छज्जीवणिया नामज्भयणं समणेणं
भगवया महावीरेणं कासवेणं पवेइया
सुयक्खाया सुपन्नत्ता । सेयं मे
अहिज्जिउं अज्भयणं धम्मपन्नत्ती ।

३—इमा खलु सा छज्जीवणिया
नामज्भयणं समणेणं भगवया
महावीरेणं कासवेण पवेइया
सुयवलाया सुपन्तत्ता । सेयं मे अहिज्जिउं
अज्भयणं धम्मपन्तत्ती तं जहा—
पुढिविकाइया आउकाइया तेउकाइया
वाउकाइया वणस्सदकाइया तस-

४—पुढवी चित्तमंतमक्खाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्तत्य सत्य-परिणएणं । संस्कृत छाया

श्रुतं मया आयुष्मन् ! तेन भगवता एवमाध्यातम्—इह खलु षड्जीवनिका नामाध्ययनं श्रमणेन भगवता महा-वीरेण काश्यपेन प्रवेदिता स्वाख्याता सुप्रज्ञप्ता । श्रेयो मेऽध्येतुमध्ययनं धर्म-प्रज्ञप्ति: ॥१॥

कतरा खलु सा षड्जीविनका नामाध्ययनं श्रमणेन भगवता महा-वीरेण काइयपेन प्रवेदिता स्वाख्याता सुप्रश्नप्ता । श्रोयो मेऽध्येतुमध्ययनं धर्म-प्रज्ञप्तिः ॥२॥

इयं खलु सा षड्जीविनका नामा-ध्ययनं श्रमणेन भगवता महावीरेण काश्यपेन प्रवेदिता स्वाख्याता सुप्रज्ञप्ता । श्रेयो मेऽध्येतुमध्ययनं धर्मप्रज्ञप्तिः तद्यथा—-पृथिवीकायिकाः अप्कायिकाः तेजस्कायिकाः वायुकायिकाः वनस्पति-कायिकाः त्रसकायिकाः ॥३॥

पृथिवी चित्तवती आख्याता अनेकजीवा पृथक्सत्त्वा अन्यत्र शस्त्र-परिणतायाः ॥४॥ हिन्दी अनुवाद

१ - आयुष्मान् ! मैंने सुना है उन भगवान् ने देग प्रकार कहा निर्म्नत्थ-प्रवचन में निरुचय ही पड्जीवनिका नामक अध्ययन काश्यप-गोत्री अमगा भगवान् महाबीर द्वारा<sup>क</sup> प्रवेदित मुं आस्पात शौर सु प्रज्ञप्त है। इस धर्म प्रज्ञप्ति अध्ययन का पठन से से लिए का पठन है।

२ — वह षड्जीवनिका नामक अध्ययन कौन-सा है जो काश्यप-गोत्री श्रमण भगवान् महाबीर द्वारा प्रवेदित, सु-आरूपात और सु-प्रज्ञप्त है, जिस धर्म-प्रज्ञप्ति अध्ययन का पठन मेरे लिए श्रेय हैं ?

३ वह पड्जीवनिकानामक अध्ययन — जो काश्यप-गोत्री श्रमण भगवान् महाबीर द्वारा प्रवेदित, सु-आख्पात और सु-प्रज्ञप्त है, जिस धर्म-प्रज्ञप्ति अध्ययन का पठन मेरे लिए श्रेय है यह है जैसे पृथ्वीकायिक, अप्-काश्विक, तेजस्कायिक, बायुकायिक, वनस्पतिकायिक और त्रसकायिक<sup>79</sup>।

४—शस्त्र<sup>33</sup>-परिणति से पूर्व<sup>33</sup> पृथ्वी वित्तवती<sup>58</sup> (सजीव) कही गई है। वह अनेक जीव और पृथक् सत्त्वों (प्रत्येक जीव के स्वतन्त्र अस्तित्व) वाली<sup>38</sup> है।

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

१०६

### अध्ययन ४: सूत्र ५-६

५—आऊ चित्तामंतमवलाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्तत्थ सत्थ-परिणएणं । आपश्चित्तवत्यः आख्याता अनेक-जीवाः पृथक्सस्वा अन्यत्र शस्त्र-परिणताभ्यः ॥५॥ ५ - शस्त्र-परिसाति से पूर्व अप् चित्त-वात (सर्जीय) कहा गया है। यह अनेक जीव और पृथक् सत्त्यों (प्रत्येक जीव के स्वतन्त्र अस्तित्व) वाला है।

६—तेऊ चित्तामंतमक्खाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्तत्थ सत्थ-परिणएणं। तेजश्चिरावत् आख्यातं अनेक-जीवम् पृथक्सत्वम् अन्यत्र शस्त्र-परिणतात् ॥६॥

६ : अस्प-परिणति से पूर्व तेजस् चित्तः यान् (सजीव) कहा गया है। वह अनेक जीव और पृथव् सत्त्वों (प्रत्येक जीव के स्वतन्त्र अस्तित्व) वाला है।

७ — वाऊ चित्तामंतमवखाया अणेगजीया पुढोसत्ता अन्नत्थ सत्थ-परिणएणं। वायुश्चित्तावाम् आख्यातः अनेक-जीवः पृथक्सत्त्वः अन्यत्र झस्त्र-परिणतात् ॥७॥

७ सस्त्र परिणित से पूर्व वायु चित्तः वान् (गर्जाव) कहा गया है। वह अनेक जीव और पृथक् सत्त्वों (प्रत्येक जीतके स्वतन्त्र अस्तित्व) वाला है।

द वणस्सई चियमंतमवलाया

श्रणेगजीवा पुढोसत्ता अन्नत्थ

सत्यपरिणएणं, तं जहा—अग्गबीया

मूलबीया पोरबीया खंधबीया बीयरुहा

सम्मुच्छिमा तणलया।

वनस्पतिश्चित्तावान् आख्यातः अनेकजीवः पृथक्सत्त्वः अन्यत्र शस्त्र-परिणतात् तद्यथा—अग्रबीजाः मूल-बीजाः पर्वक्षीजाः स्कन्धबीजाः बीज-रुहा सम्मुच्छिमाः तुणलताः ।

म- सस्त्र-परिणित से पूर्व वनस्पति चित्तवती (सजीव) कही गई है । वह अनेक जीव और पृथक् सरवों (प्रस्के जीव के स्वतन्त्र अस्तित्व) वाशी है। उसके प्रकार ये हैं - अग्र-बीज<sup>55</sup>, मूल-बीज, पर्व-बीज, स्कत्य-बीज, बीज-स्ह, सम्मुछिम<sup>59</sup>, तृण<sup>52</sup> और लता<sup>16</sup>।

वणस्सइकाइया सश्रीया चित्तामंत-मक्खाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्तत्य सत्थपरिणएणं ।

वनस्पतिकायिकाः सबीजाः चिरावन्त आख्याताः अनेकजीवाः पृथक्सस्वाः अन्यत्र झस्त्रपरिणतेभ्यः ॥=॥ शस्त्र-परिणित से पूर्व बीजपर्यन्तर (मूल से लेकर वीज नक) वनस्पति-कायिक चित्त-वान् कहे गये हैं। वे अनेक जीव और पृथक् सत्त्वों (प्रत्येक जीव के स्वतन्त्र अस्तित्व) वाले हैं।

६--से जे पुण इमे अणेगे बहवे तसा पाणा तं जहा—अंडया पोयया जराउया रसया संसेइमा सम्मुच्छिमा उक्तिया उववाइया। अथ ये पुनिरमे अनेके बहुवः त्रसाः प्राणिनः तद्यथाः अण्डजाः पोतजाः जरायुजाः रसजाः संस्वेदजाः सम्मूच्छिमाः उद्भिदः औपपातिकाः । ६—-और ये जो अनेक बहुत त्रस प्राणी हैं, रें। जैसे— अण्डज, रेर पोतज, रें। जरायुज, रें पोतज, रें। जरायुज, रें। संस्वेदज, रें। सम्मूच्छनज, रें। उद्भिज, रें। औपपातिक रें। वे छटे जीव-निकाय में आते हैं।

जेति केसिचि पाणाणं अभिक्कंतं पडिक्कंतं संकुचियं पसारियं स्यं भंतं तसियं पलाइयं आगइगइविन्नायाः — येषां केषाञ्चित् प्राणिनाम् अभिकान्तम् प्रतिकान्तम् संकुचितम् प्रसारितम् स्तम् भ्रान्तम् त्रस्तम् पलायितम्, अग्गतिगति-विज्ञातारः जिन किन्हीं प्राणियों में सामने जाना, पीछे हटना, संकुचित होना, फैलना, शब्द करना, इधर उधर जाना, भयभीत होना, दौड़ना—ये कियाएँ हैं और जो आगति एवं गति के विज्ञाता हैं वे त्रस हैं। जे य कीडपयंगा, जा य कुंथुपिवीलिया,

सन्वे बेइंदिया सन्वे तेइंदिया सन्वे चर्डारदिया सन्वे पंचिदिया सन्वे तिरित्रखजोणिया सन्वे नेरइया सन्वे मणुया सन्वे देवा सन्वे पाणा परमाहम्मिया—

एसो खलु छट्ठो जीवनिकाओ तसकाओ सि पयुच्चई।

१०—इच्चेंसि छण्हं जीवनिका-याणं नेव सयं दंडं समारंभेज्जा नेव-न्नेहिं दंडं समारंभावेञ्जा दंडं समारंभंते वि अन्ने न समणुजाणेज्जा जाव-ज्जीवाए तिबिहं तिविहेणं भणेणं दायाए काएणं न करेमि न कारबेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि ।

तस्त भंते पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ।

११—पडमे भते ! महब्बए पाणाइवायास्रो वेरमणं ।

सव्व भंते ! पाणाइवायं पच्च-व्यामि—से सुहुमं वा बायरं वा तसं वा थावरं वा, नेव सयं पाणे अइ-वाएउजा नेवन्नेहि पाणे अइवाया-वेज्जा पाणे अइवायते वि अन्ते न समणुजाणेउजा जावउजीवाए ति वहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्तं न समणुजाणामि ।

तस्त भते! पडिश्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ।

पढमे भंते ! सहव्वए उविश्व-ओमि सब्वाओ पाणाइवायाओ वेरमणं। ये च कीटपतङ्गाः, यात्रचक्युपिपीलिकाः,

सर्वे द्वीन्द्रियाः सर्वे त्रीन्द्रियाः सर्वे चतुरि-निद्रयाः सर्वे पंचेन्द्रियाः सर्वे तिर्थग्योनिकाः सर्वे नैरियकाः सर्वे मनुजाः सर्वे देवाः सर्वे प्राणाः परम-धार्मिकाः

एष खलु षष्ठो जीवनिकायस्त्रसकाय इति प्रोच्यते ॥६॥

इत्येषां षण्णां जीवनिकायानां नैव स्वयं दण्डं समारभेत, नैवान्यर्दण्डं समारम्भयेत् दण्डं लमारभमाणनःय-न्यान् न समनुजानीयात् यावज्जीवं विविधं त्रिविधेन मनसा वाचा कायेन न करोमि न कारयामि कुर्वन्तमध्यन्यं न समनुजानामि।

तस्य भदन्त ! प्रतिकामामि निन्दामि गहें आत्मानं च्युत्सृजामि ॥१०॥

प्रथमे भदन्त ! महादाते प्रश्णाति-पाताद्विरमणम् ।

सर्व भदन्त ! प्राणातिपातं प्रत्थाएयामि—अथ सुक्ष्मं वा बादरं वा त्रसं वा
स्थावरं वा नंब स्वयं प्राणानितपातपामि
नैवान्यैः प्राणानितपातपामि प्राणानितपातयतोष्यन्यान्न समनुजानामि यावज्जीवं त्रिविधं
त्रिविधेन मनसा वाचा कायेग न करोमि न
कारपामि जुर्वन्तमध्यन्यं न समनुजानामि ।

तस्य भवन्तः! प्रतिकामामि निन्दामि गर्हे आत्मानं व्युत्सृजामि ।

प्रथमे भरन्त ! महाव्रते उपस्थितोऽस्मि सर्वस्मात् प्राणातिषाताद्विरमणम् ॥११॥ जो कीट, पतंग, कुंधु, पिपीलिका सब दो इन्द्रिय वाले जीव, सब तीन इन्द्रिय वाले जीव, सब चार इन्द्रिय वाले जीव, सब पाँच इन्द्रिय वाले जीव, सब तिर्यक्-योनिक, सब नैरियक, सब मनुष्य, सब देव और सब प्राणी सुख के इच्छुक हैं<sup>30</sup>—

यह छट्टा जीवनिकाय त्रसकाय कह-लाता है।

१०—इन<sup>39</sup> छह जीव-निकायों केन्न ति स्वयं दण्ड-रामारम्भ<sup>38</sup> नही करना चाहिए, दूसरों से दण्ड-समारम्भ नहीं कराना चाहिए और दण्ड-समारम्भ करनेवालों का अनुमोदन नहीं करना चाहिए। यावज्जीवन के लिए<sup>33</sup> तीन करण तीन योग से<sup>38</sup>—मन से, वचन से, काया से<sup>38</sup>—न कर्लंगा, न कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं कर्लंगा।

भंते <sup>34</sup> ! में अतीत में किए<sup>39</sup> दण्ड-समारम्भ से निवृत्त होता हूँ, <sup>34</sup> उसकी निदा करता हूँ, गर्हा करता हूँ <sup>38</sup> और आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ <sup>36</sup> 1

११--गंते ! पहले<sup>४९</sup> महाब्रत<sup>४२</sup> में प्राणातिपात से विरमण होता है<sup>९३</sup>।

भन्ते ! मैं सर्व अपातिपात का प्रत्याख्यान करता हूँ। सूक्ष्म या स्थूल, अप तस या स्थावर अही जो भी प्राणी हैं उनके प्राणों का अतिपात अप में स्वयं नहीं कहाँगा, अप दूसरों से नहीं कराऊँगा और अतिपात करने वालों का अनुमोदन भी नहीं कहाँगा, यावज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से—मन से, बचन से, काया से—न कहाँगा, व कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं कहाँगा अर

भन्ते ! मैं अतीत में किए प्राणातिपात से निवृत्त होता हूँ, उसकी निन्दा करता हूँ, गर्हा करता हूँ और आत्मा का ब्युत्सर्ग करता हूँ।

भन्ते ! मैं पहले महावत में उपस्थित हुआ हूँ । इसमें सर्व प्राणातिपात की विरति होती है । दसवेआलियं (दशवैकालिक)

१२—अहावरे दोच्चे भंते ! महब्बए मुसावायाश्रो बेरमणं।

सन्वं भंते ! मुसावायं पच्च-वलामि से को ावा लोहा वा भया वा हासा वा, नेव सयं मुसं वएज्जा नेवन्नेहि मुसं वायावेज्जा मुसं वयंते वि अन्ने न समणुजाणेज्जा जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करतं पि अन्ने न समणुजाणामि ।

तस्स भंते! पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ।

दोच्चे भंते ! महब्बए उविह-ओमि सब्बाओ मुसावायाओ वेरमणं।

१३ अहावरे तच्चे भंते ! महत्वए अदिन्नादाणाओ वेरमणं।

सव्यं भंते ! अदिन्नादाणं पच्च-क्लामि से गामे वा नगरे वा रण्णे वा अप्पं वा बहुं वा अणुं वा थूलं वा चित्तमंतं वा अचित्तमंतं वा, नेव सयं अदिन्तं गेण्हेज्जा नेवन्नेहि अदिन्नं गेण्हावेज्जा अदिन्नं गेण्हंते वि अन्ते न समणुजाणेज्जा जावज्जीवाए तिबिहं तिविहेसां मण्णें वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्तं न समणुजाणामि । १०५

अथापरे द्वितीये भदन्त ! महास्रते मृवावादाद्विरमणम् ।

सर्व भवन्त ! मृषावाद प्रत्याख्यामि—
अय कोबाद्वा लोगाद्वा भयाद्वा हासाद्वा
नैव स्वयं मृषा वदामि नैवान्यैमृ वा वादयामि मृषा वदतोऽप्यन्यान समनुजानामि
यावज्जीव त्रिविधं त्रिविधेन मनसा वाचा
कायेन न करोमि न कार्यामि भुवंन्तमण्यायं
न समनुजानामि ।

तस्य भदन्तः प्रितिकामामि निन्दामि गर्हे आत्मानं न्युत्सृजामि ।

द्वितीये भदन्त ! महाव्रते उपस्थितोऽस्मि सर्वस्माद् मृयावादाद्विरमणम् ॥१२॥

अथापरे नृतीये भदन्त ! महाक्रते अवत्तादानाहिरमणस्।

सर्वं भदन्तः अदलादानं प्रत्याख्यामि---अथ ग्रामे वानगरे वा अरण्ये वा अल्पं वा बहु दा अणु वा स्थूलं दा चित्तवद्वा अचित्तवद्वा नैव स्वयमदशं गृह्णामि, नवान्यैरदत्तं ग्राहयामि, अदसं गृह्णतो-समनुजानामि **ऽध्यन्यान्न** यावज्जीवं त्रिविधेन- मनसा त्रिविधं वाचा करोमि कायेन न न कारयामि फुर्बन्तमध्यन्यं न समनुजानामि ।

अध्ययन ४: सूत्र १२-१३

१२--भन्ते ! इसके पश्चात् दूसरे महावृत में मृपायाद<sup>१९</sup> की विरति हं!ती है ।

भन्ते ! में सर्व प्रधावाद का प्रत्या-स्यान करता हूँ। क्रोध से या लोभ से, <sup>१५</sup> भय से या हँसी से, मैं स्वयं असत्य नहीं वोलूँगा, दूसरों से असत्य नहीं बुलवाऊँगा और असत्य बोलने वालों का अनुमोदन भी नहीं कसँगा, यावज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से—मन से, वचन से, काया से— न कसँगा, न कराऊँगा और करने वाले का अनुमीदन भी नहीं असँगा।

भन्ते ! मैं अतीत के मृपावाद से निवृत्ता होता हूँ, उसकी निदा करता हूँ, गर्हा करता हूँ और आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ।

भन्ते ! मैं दूसरे महाबत में उपस्थित हुआ हूँ। इसमें सर्व मृपावाद की विरति होती है।

१३ — भंते ! इसके पत्त्वात् तीसरे मह।व्रत में अदत्तादान<sup>४३</sup> की विर<sup>्</sup>त होती है ।

मंते! मैं सर्व अदत्तादान का प्रत्याख्यान करता हूँ। गाँव में. नगर में या अरण्य में ४३ कहीं भी अल्प या बहुत, ४४ सूक्ष्म या स्थूल, ४४ सिन्त या अचित्त १६ किसी भी अदत्त-वस्तु का मैं स्वयं ग्रहण नहीं कहाँगा, दूमरों से अदत्त-वस्तु का ग्रहण नहीं कराँगा, अर अवत्त-वस्तु ग्रहण करने वालों का अनुमोदन भी नहीं कहाँगा, यावज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से—मन से, बचन से, काया से—न कहाँगा, न कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं कहाँगा।

छज्जीवणिया ( षड्जीवनिका )

तस्स भंते ! पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्याणं वोसिरामि ।

तच्चे भंते ! महन्वए उवद्विओिम सन्वाओ अदिन्नादाणाओ वेरमणं।

१४--- ग्रहावरे च उत्थे भंते ! महव्वए मेहुणाओ वेरमणं।

सव्यं भंते! मेहुणं पच्यवसामि—
से दिव्यं वा माणुसं वा तिरिक्यजोणियं वा, नेव सयं मेहुणं सेवेज्जा
नेवन्नेहि मेहुणं सेवावेज्जा मेहुणं
सेवंते वि अन्ते न समणुजाणेज्जा
जावज्जीवाए तिर्विह तिबिहेणं
मणेणं वायाए काएणं न करेमि न
कारवेमि करंतं पि अन्तं न समणुजाणामि।

तस्स भंते ! पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसि-रामि ।

च उत्थे भंते ! महब्बए उवट्ठि-ओमि सब्बास्रो मेहणाओ वेरमणं।

१५—अहावरे पंचमे अंते महत्वए परिग्गहाश्रो वेरमणं।

सन्वं भंते! परिग्गहं पच्चवलामि से गामे वा नगरे वा रण्णे वा अप्पं वा बहुं वा अणुं वा थूलं वा चित्तामंतं वा अचित्तमंतं वा, नेव सयं परिग्गहं परिगण्हेज्जा नेवन्नींह परिग्गहं परिगण्हावेज्जा परिग्गहं परिगण्हंते वि 308

तस्य भदन्तः ! प्रतिकामामि निन्दामि गर्हे आत्मानं व्युत्सृजामि ।

तृतीये भदन्त ! महावृते उपस्थितोऽस्मि सर्वस्माददत्तादानाद्विरमणम् ॥१३॥

अथापरे चतुर्थे भदन्त ! महाबते मैथुनाहिरमणम् ।

सर्वं भदन्त ! मेथुनं प्रत्याख्यामि अथ
दिव्यं वा मानुषं वा तिर्वग्यौनिकं वा नैय
स्वयं मैथुनं सेवे नैवान्थैनैंथुनं सेवयामि मैथुनं
सेवमानान्ध्यन्याञ्च समनुजानामि
यावज्जीवं त्रिविधं त्रिविधेन—मनसा
वाचा कायेन न करोमि न कार्यामि
कुर्वन्तन्ध्यन्यं न समनुजानामि।

तस्य भवन्तः! प्रतिकामामि निन्दामि गर्हे आत्मानं न्युत्मुजामि ।

चतुर्थे भदन्त ! महाब्रते उपस्थितोऽस्मि सर्वस्माद् मैथुनाहिरमणन् ॥१४॥

अथापरे पञ्चमे भदन्त ! महाव्रते परिग्रहाद्विरमणम् ।

सर्व भदन्त ! परिग्रहं प्रत्याख्यामि— अथ ग्रामे वा नगरे वा अरण्ये वा अर्त्यं वा बहुं वा अणुं वा स्थूलंबा चित्तवस्तं वा अवित्त-वन्तं वा — नैव स्वयं परिग्रहं परिगृह्णामि, नैवान्येः परिग्रहं परिग्राहयः वि, परिग्रहं अध्ययन ४ : सूत्र १४-१५

भते ! मैं अतीत के अदत्तादान से निवृत्त होता हूं, उसकी निय्स करता हूँ, गर्हा करता हूँ और आत्मा का ब्युस्मर्ग करता हूँ।

भंते ! भें तीसरे महाबत में उपस्थित हुआ हूँ। इसमें सर्वे अदलादान की विरक्षि होती है।

१४ भंते ! इसके पश्चात् चौथे महाब्रुत में मैंशुन की विरात होती है।

भंत ! मैं सब प्रकार के मैंधुन का प्रत्याख्यान करता हूँ। देव सरवस्त्री, मनुष्य सम्बन्धी अथवा निर्यंश्रच सम्बन्धी मैंधुन<sup>१७</sup> कः मैं स्वयं सेवन नहीं कहाँगा, और दूपमें से सैंधुन मेवन नहीं कराऊँगा और मैंधुन सेवन करने बालों का अनुमोदन भी नहीं कहाँगा, वावज्जीयन के लिए तीन करण तीन योग से -मन से, यचन से, काया से -न कहाँगा, न कराऊँगा और न करने बाले का अनुमोदन भी नहीं कहाँगा।

भंते ! मैं अतीन के मैथुन-सेवन से निवृत्त होसा हूँ, उसकी निन्दा करता हूँ, यहाँ करता हूँ और अस्मा का ब्युत्मर्ग करता हूँ ।

भंते ! मैं चीथे महाब्रत में उतस्थत हुआ हूँ । इसमें सर्व मैथुन की विरति होती है।

११ -- भंते ! इसके परचात् पांचर्ये महावत में परिग्रह<sup>9स</sup>की विरांत होती है ।

भंते ! मैं सब प्रकार के परिस्नह का प्रत्याख्यान करता हूँ । गाँव में, नगर में या अरण्य में कहीं भी, अल्प या बहुत, सूक्ष्म या स्थूल, सचित्त या अचित्त किसी भी परिप्रह का ग्रहण मैं स्वयं नहीं कहाँगा, दूसरों से परिग्रह का ग्रहण नहीं कराऊंगा और

अन्ते न समणुजाणेज्जा जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं रि अन्तं न समणुजाणामि ।

तस्स भंते पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ।

पंचमे भंते ! महब्वए उवद्विओमि सन्बाम्रो परिग्गहाओ वेरमणं ।

१६-अहाबरे छुट्ठे भंते ! वए राईभोषणाओं देरमणं ।

सच्चं भंते ! राईभोषणं पच्च-वलागि—ते असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा, नेव सयं राई भुंजेज्जाः नेवन्नेहि राई भुंजाषेज्जा राई भुंजते वि अन्ने न समगुजागेज्जा जावज्जोबाए तिबिहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं वि अन्नं न समगुजाणामि ।

तस्स भंते ! पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ।

हर्दु भंते ! वए उवट्ठिओमि सब्जाओ राईभोयणाओ वेरमणं ।

१७—इन्चेयाइं पंच महन्वयाइं राईभोयणवेरमणछुाइं अत्तर्धिय-ट्रयाए उवसंपज्जित्ताणं विहरामि ।

१८—से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयपिडहयपच्चक्खाय-पावकम्मे दिया वा राओ वा एगओ वा परिसागओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा—से पुर्ज्ञिवा भित्ति वा सिलं वा लेलुं वा ससरक्खं वा कायं ससरक्खं वा बत्थं हत्थेण वा पाएण वा कट्ठेण वा किल्वेण वा परिगृह्णतोऽप्यन्याञ्च समनुजानामि
यावज्जीवं त्रिविधं त्रिविधेन - मनसा
याचा कायेन न करोमि न कारवामि
कुर्धन्तमन्त्रस्यं न समनुजानामि ।

तस्य भदन्तः! श्रतिकामामि निन्दामि गर्हे आत्मानं व्यत्सृजामि ।

पञ्चमे भदन्त! महाव्रते उपस्थितोऽस्मि सर्वस्मात् परिज्ञहाहिरमणम् ॥१४॥

अथापरे पश्छे भदन्त ! इते राजि-भोजनाहिरमणम्।

सर्व भदन्त ! राजिभोडनं प्रत्यास्यामि— अथ अशनं वा पानं वा खाद्यं वा स्वाद्यं वा—नैव स्वयं राजौ भुञ्जे, नैवा यान् राजौ भोजयामि, राजौ भुञ्जानातप्यन्यान् न समनुजानःमि यावञ्जीवं विविधं त्रिविधेत सनसा वाचा कायेन न करोमि न कारयामि कुर्वन्तमप्यन्यं न समनुजानःमि।

तस्य भवन्तः ! प्रतिकामामि निन्दामि गर्हे अस्मानं न्युत्मृजामि ।

षष्ठे भदन्त ! व्रते उपस्थितोऽस्मि सर्वस्माद् रात्रिभोजनाद्विरमणम् ॥१६॥

इत्येताति पञ्च महाव्रतानि रात्रि-भोजन-विरमणषष्ठानि ग्रात्महितार्थं उपसम्पद्म विहरानि ॥१७॥

परिस्रह का ग्रहण करने वालों का अनुमोदन भी नहीं करूँगा, यावज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से — मन से, बचन से, काया से——न व क्ष्मा, न कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूँगा।

भंते ं मैं अतीत के परिग्रह से निष्ठत्त होता हूं, उसकी निन्दा करता हूं, गर्हा करता हूं और आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ।

भंते! मैं पाँचवें महाब्रत में उपस्थित हुआ हूँ। इसमें सर्व परिग्रह की विरति होती है।

१६ — भंते ! इसके पश्चात् छठे वृत में राजि-भोजन<sup>१६</sup> की विरति होती है ।

भंते ! में सब प्रकार के रात्रि-भोजन का प्रत्याख्यान करता हूँ । अझन, पान, खाद्य और स्वाद्य — किसी भी वस्तु को रात्रि में में स्वयं नहीं खाऊँगा, दूसरों को नहीं खिळाऊँगा और खानेवालों का अनुमोदन भी गहीं करूँगा, यावर्जा वन के छिए तीन करण तीन योग से — मन से, बचन से, कावा से न करूँगा, न कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूँगा।

भंते ! मैं अतीत के रात्रि-भोजन से निवृत्त होता हूँ, उसकी निन्दा करता हूँ, गर्हा करता हूँ और आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ ।

भंते ! में छठे वृत में उपस्थित हुआ हूँ। इसमें सर्व रात्रि-भोजन की विरति होती है।

१७—मैं इन पांच महाब्रतो और रात्रि-भोजन-विरति रूप छठे बन को आत्महित के लिए<sup>६९</sup> अंगीकार क**र** विहार करता हूँ<sup>६२</sup>।

१ च — संयत विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापवमि भिक्षु अथवा भिक्षुणी, दिन में या रात में, भ एकान्त में या परिपद् में, सोते या जामते — १ थवी, ६४ भित्ति, (नदी पर्वत आदि की दरार), ६६ शिला, भ ढेले, ६८ सिचत्त-रज से संमुख्ट ६० काय अथवा सिचत्त-रज से संमुख्ट यस्त्र या हाथ, पाँच, काष्ठ, खपाच, ४० अंगुली, शलाका अथवा शलाका-समृह ५१ से न आलेखन ५२ करे, न विलेखन ५३ करे, न घट्टन ४४

अंगुलियाए वा सलागाए वा सलागहत्थेण वा, न आलिहेज्या न विलिहेज्जा न घट्टेज्जा भिदेज्जा अन्तं न आलिहावेज्जा न विलिहावेज्जा **द्दावेज्जा** न भिदावेज्जा आलिहंतं वा अन्न विलिहेतं वा घट्टतं वा भिदेतं वा न समणुजाणेज्जा जावज्जीबाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए न करेमिन कारवेमि करंतं पि अन्त न समण्जाणामि।

तस्स भंते ! यडिल्कमासि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ।

१६ — से भिक्ख् वा भिक्खुणी बा संजयविरयपडिहयपच्चव वायपादकम्मे दिया वा राओ वा एगओ वा परिसामओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा-से उदगं वा ओसं वा हिमं वा महियं वा करगं वा हरतपुगं वा सुद्धोदगं वा उदओहलं वा कार्य उदओहलं वा बत्थं ससिणिद्धं वा कायं ससिणिद्धं वा वत्थं, न आमूसेज्जा न संफ्सेज्जा न आवीलेज्जा न पवीलेज्जा न अवखोडेज्जा न पक्लोडेज्जा न आयावेज्जा पयावेज्जा अन्तं न श्रामुसावेज्जा न संपूरावेज्जा न **प्रावील।वे**ज्जा पवीलावेज्जा न अवस्तोडावेज्जा पबखोडावेज्जा न आधावेःजा पयावेञ्जा आमुसंतं अन्न संफुसंतं वा श्रावीलंतं वा पवीलंतं वा श्रवखोडंतं वा पद्योद्धंतं वा पयावंत आयावंत वा न समणुजाणेज्जा जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेंमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि ।

विलिखेत् न घट्टयेत् न भिन्द्यात् अन्येन नालेखयेत् न विलेखयेत् न घट्टयेत् न भेदयेत् अन्यमालिखन्तं वा विलिखन्तं वा घट्टयन्तं वा भिन्दन्तं वा न समनुजानीयात् यावस्जीवं त्रिविधं त्रिविधेन मनसा वाचा कायेन न करोमि न कारयामि कुर्यन्तमप्यन्यं न समनुजानाभि।

तस्य भदन्तः ! अतिकामामि निन्दामि
गर्हे आत्मानं व्युत्मृजामि ॥१८॥

स भिक्षुर्वा भिक्षुको वा संयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्यास्यात-पापकर्मा दिवा राञ्जौ वा एकको वा पश्षिद्गतो वा सुप्तो वा जाब्रहा अथ उदकं वा 'ओस' वा हिम वा महिकांवा करके वा 'हरतनुकं' वा शुद्धोदकं वा उदकाई वा कायं उदकार्द्ववा वस्त्रं सस्मिग्धंवाकार्यं सस्तिग्ध वस्त्रं -- नाऽऽमृशेत न वा नाऽऽपीडयेत् संस्पृशेत् न प्रयोडवेत् प्र*स्फोटयेत्* नाऽऽस्फोटयेत् न नाऽऽतापयेत् न **अतापयेत्** अन्येन नाऽऽमर्शयेत् न संस्पर्शयेत् नाऽऽयोडयेत् न प्रपोडयेत् नाऽऽस्फोटयेत् न प्रस्फोटयेत् माऽऽतापयेत् न प्रतापयेत् अन्यमामृशस्तं संस्पुशन्तं वा आपोडयन्तं प्रपोडयन्त आस्फोटयन्त वा वा प्रस्फोटयन्तं वा आतापयन्तं स प्रतापयन्तं वा समनुजानीयात् त्रिविधं यावज्जीवं त्रिविधेन -- मनसा करोमि न कारयामि वाचा कायेन न कुर्दन्तमप्यन्य समनुजानामि । न

करे और न भेदन पर करे, दूसरे से न आलेखन कराए, न विलेखन कराए, न घट्टन कराए और न भेदन कराए, आलेखन, विलेखन, घट्टन या भेदन करने वाले का अनुमोदन न करे, यावज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से मन से, वचन में, काया से न करूँगा, न कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूँगा।

भंते ! मैं अतीत के पृथ्वी-सवारम्भ से निष्टत होता हूँ, उसकी निन्दा करता हूँ, गर्हा करता हैं और आत्मा का ब्युत्सर्ग करता हूँ ।

१६---मंयत-विरत-प्रतिष्ठत-प्रत्याद्यात-पापकर्मा भिक्ष अथवा भिक्षणी, दिन में बा रात में, एकान्त में या परिषद् में, सोते या जागते— उदक,<sup>७६</sup> ओस,<sup>७७</sup> हिम,<sup>७८</sup> धूं अर,<sup>७६</sup> ओले,<sup>५०</sup> थूमि को भेद कर निकले हुए जल बिन्दू,<sup>मा</sup> शुद्ध उदक (आन्तरिक्ष जल)<sup>दर</sup>, जल से भीगे<sup>द3</sup> शरीर अथवा जल से भीगे वस्त्र, जल से स्निग्ध<sup>म्</sup>र दारीर अथवा जल से स्निम्थ वस्त्र का न आमर्श करे, न संस्पर्श<sup>क्र</sup> करे, न आपीडन करे, न प्रपीडन करे, द न ऋारफोटन करे, न प्रस्फोटन करे, प न आतापन करे, और न प्रतापन<sup>६०</sup> करे. दूसरों से न आमर्श कराए, न संस्पर्श कराए, न आपीड़न कराए, न प्रपोड़न कराए, न आस्फोटन कराए, न. प्रस्फोटन, कराए, न अति।पन कराए, न प्रतापन कराए । आमर्श, संस्पर्श, आपीड्न, प्रशिद्न, आस्फोटन, प्रस्कोटन, आतापन या प्रतापन करने वाले का भ्रम्भोदन न करे, यावज्जीवन के लिए, तीन करण, तीन योग से मन से, वचन से, कायासे न करूँगा, न कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूँगा।

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

तस्स भंते ! पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं बोसिरामि ।

२०-से भिवखू वा भिवखुणी संजयविरयपडिहयपच्चवलाय-पावकःमे दिया a١ राम्रो वा परिसागग्री वा एमओ वा मुत्तो वा जातरमाणे वा—से अगणि वा इंगालं वा भुम्भुरं वा अस्वि वा जालं वा अलायं वा सुद्धागींग वा उक्कं वा,न उंजेज्जा न घट्टेजा उड्जालेड्जा न निब्वावेड्जा अन्मं न उंजावेज्जा न घट्टावेज्जा न उपजालावेप्जा न निच्चावेज्जा ग्रन्ते उंजते वा घट्टात निब्बावंतं वान उज्जालतं वा समणुजागेज्जा जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणेणं वायाए करेमि न कारवेमि ন্ काएणं करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि ।

तस्स भंते ! पडिनकमामि निदामि गरिहामि अपाणं वोसिरामि ।

२१—से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयपिडहयपच्चवखायपावकम्में दिया वा राओ वा एगओ वा पिरसागओ वा सुरो वा जागरमाणे वा—से सिएण वा विहुयणेण वा तालियंटेण वा परोगा वा साहाए वा साहाभंगेण वा पिहुणेण वा पिहुणहत्थेण वा चेलेण वा चेलकण्णेण वा हत्थेण वा मुहेण वा अप्पणो वा कायं वाहिरं वा वि पुग्गलं, न फुमेज्जा न वीएज्जा अन्नं न फुमावेज्जा

११२

तस्य भवन्तः ! प्रतिकामामि निन्दामि । गर्हे आत्मानं न्युतसृजामि ॥१६॥

स भिक्षुर्वा भिक्षुकी वा संयत-विरतप्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्मा दिवा वा राज्ञौ
या एकको वा परिषद्तो वा सुप्तो वा जाग्रहा
-- अथ अम्नि वा अङ्गारं वा मुर्मुरं वा
अच्चिर्वा ज्वालां वा अलातं वा गुद्धाग्नि वा
उरुकां वा नोत्सिञ्चेत् न घट्टयेत् नोज्ज्वालथेत् न निर्वापयेत् अग्येन नोत्सेचयेत् न
घट्टयेत् नोज्ज्वालयेत् व गिर्वापयेत् अग्यमुत्सिञ्चन्तं वा घट्टयग्तं वा उद्य्वालयग्तं
वा निर्वापयग्तं वा न समनुजानीयात्
यावज्जीवं जिविधं जिविधेन -- सनसा वाचा
कायेन न करोमि न कारपामि कुर्वन्तमण्यग्यं
न समनुजानामि।

तस्य भदन्तः ! प्रतिकामामि निन्दामि गर्हे आत्मानं व्युत्मुजामि ॥२०॥

स भिक्षुर्वा भिक्षुकी वा संयत-विरतप्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्मा दिवा वा रात्रौ
वा एकको वा परिषद्गतो वा सुप्तो वा जाग्रद्वा
— अथ सितेन वा विधुवनेन वा तालवृन्तेन
वा पत्रेण वा शाख्या वा शाखाभङ्गेन वा
पेहुणेण' वा 'पेहुण'हस्तेन वा चेलेन वा
चेलकर्णेन वा हस्तेन वा मुखेन वा आत्मनो
वा कार्य बाह्यं वाऽपि पुद्गलं —न फूत्कुर्यात्
न ब्यजेत् अन्येन न फूत्कारयेत् न ब्याजयेत्

अध्ययन ४: सूत्र २०-२१

भंते ! मैं अतीत के जल-समारम्भ से निवृत्त होता हूँ, उसकी निन्दा करता हूँ, यहि करता हूँ और आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ।

२० सयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्मा भिक्षु अथवा भिक्षुणी, दिन में या रात में,एकान्त में या परिषद् में, सोते या अगारे, <sup>६०</sup> मूर्म् र, <sup>६९</sup> जागतेः अग्नि,<sup>८</sup> अचि,<sup>९२</sup> ज्वाला,<sup>६३</sup> अलात (अधजली लकडी)<sup>हर</sup>, शुद्ध (काष्ठ रहित) अग्नि,<sup>९१</sup> अथवा उल्का<sup>६६</sup> का न उत्सेचन<sup>६७</sup> करे, न घट्टन<sup>१६</sup> करे, न उज्ज्वालन<sup>६६</sup> करे और न निर्वाण<sup>9°°</sup> करे (न बुझाए); न दूसरों से उत्सेचन कराए, न घट्टन कराए, न उज्ज्वा-लन कराए और न निव**णि कराए**; उत्से**चन**, धट्टन, उज्ज्वालन या निर्वाण करने बाले का अनुभोदन न करे, यावज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से - मन से, बचन से, काया से —न करूँगा, न कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूँगा।

भन्ते ! मैं अतीत के अग्नि-समारम्भ से निवृत्त होता हूँ, उसकी निन्दा करता हूँ, गर्हा करता हूँ और आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ।

२१ - संयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्मा भिक्षु अथवा भिक्षुणी, दिन में या रात में, एकान्त में था परिषद् में, सोते या जागते—चामर, १०१३ पंखे, १०१२ बीजन, १०१३ पत्र, १०१४ शाखा, शाखा के दुकड़े, मोर-पंख, १०१४ मोर-पिच्छी, १०१६ वस्त्र, वस्त्र के पल्ले, १०००, हाथ या मुंह से अपने शरीर अथवा बाहरी पुद्-गलों १०८६ को फूँक न दे, हवा न करे; दूसरों से फूँक न दिलाए, हवा न कराए; फूँक देने न वीयावेज्जा श्रन्तं फुमंतं वा वीयंतं वा न समणुजागेज्जा जावज्जीवाए तिविहं तिनिहेणं मणेणं वायाए काएणं न करेमि न कारवेमि करंतं पि श्रन्नं न समणुजाणामि ।

तस्स भंते ! पडिवकमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ।

२२— से भिवखू वा भिक्खुणी संजयविरयपिडहयपच्चक्खाय-पावकम्मे दिया वा राओ वा एगओ परिसागओ द्रा सत्ते वा जागरमाणे वा--से बीएस वा बीय-पइट्ठिएसु वा रूढेसु वा रूडपइट्ठिएसु वा जायपइट्ठिएस् जाएस् वा हरिएसु वा हरियपइट्टिएसु वा छिन्नेस् वा छिन्नपइट्टिएसु सच्चित्तकोलपडिनिस्सिएस् गच्छेज्जा न चिट्ठेज्जा न निसीएज्जा न त्यद्वेज्जा अन्नं न गच्छावेज्जा न चिट्ठावेज्जा न निसियावेज्जा न त्यदावेजना अन्नं गच्छंतं वा चिट्ठंतं वा निसीयंतं वा त्यट्टांतं वा न समणुजाणेज्जा जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणेंणं वायाए काएणं न करेमिन कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि ।

तस्स भते ! पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । अन्यं फ्र्क़ुर्वन्तं वा व्यजन्तं वा न समनुजा-नीयात् यावज्जीवं त्रिविधं त्रिविधेन मनसा वाचा कायेन न करोमि न कारयामि कुर्वन्त-मध्यन्यं न समनुजानामि ।

तस्य भदन्तः ! प्रतिकामःमि निन्दामि गर्हे आत्मानं ज्युत्सृजामि ।३२१॥

स भिक्षुर्वा भिक्षुकी वा संयत-विरतप्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्मा दिवा वा रात्रौ
वा एकको वा परिषद्गतो वा सुप्तो वा
जाग्रहा—अथ बीजेषु वा बीजप्रतिष्ठितेषु वा
कृढेषु वा कृढप्रतिष्ठितेषु वा जातेषु वा जातप्रतिष्ठितेषु वा हारतेषु वा हरितप्रतिष्ठितेषु
वा खिन्नेषु वा खिन्नप्रतिष्ठितेषु वा सचित्तकोलप्रतिनिश्चितेषु वा —न गच्छेत् न तिठेत्
न निषीदेत् न त्वग्वर्तेत अन्यं न गमयेत् न
स्थापयेत् न निषावयेत् न त्वग्वर्तयेत् अन्यं
गच्छन्तं वा तिष्ठन्तं वा निषीदन्तं वा त्वग्वर्तमानं वा — न समनुजानीयात् यावज्जीवं
विविधं विविधेन — मनसा वाचा कायेन न
करोमि न कारयामि कुर्वन्तमध्यन्यं न समनुजानामि।

तस्य भटन्तः ! प्रतिकामामि निन्दामि गहें आत्मानं व्युत्सृजामि ॥२२॥ वाले या हवा करने वाले का अनुमोदन न करे, यावज्जीवन के लिए, तीन करण तीन योग से -- मन से, वचन से, काया से -- न करूँगा, न कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूँगा।

भंते ! मैं अतीत के वायु-समारम्भ से निवत्त होता हूँ, उसकी निन्दा करता हूँ, गर्हा करता हूँ और आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ।

२२--संयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्मा भिश्र अथवा भिश्रणी, दिन में या रात में, एकान्त में या परिषद् में, सोते या जामते —बीजों पर, बीजोंपर रखी हुई वस्तुओं पर, स्फुटित बीजों पर, १०० स्फुटित बीजों पर रखी हुई वस्तुओं पर, पत्ते आने की अवस्था वाली वनस्पति पर,338 पत्ते आने की अवस्था बाली बनस्पति पर स्थित वस्तुओं पर, हरित पर, हरित पर रखी हुई वस्तुओं पर, छिन्न बनस्पति के अंगों पर, 953 छिन्न बनस्पति के अंगोंपर रखी हुई वस्तुओं पर, सचित्त कोल--अण्डों एवं काष्ठ-कीट -से युक्त काष्ठ आदि पर<sup>१९२</sup> न चले, न खड़ा रहे, न बैठे, न सोये; <sup>993</sup> दूसरों को न चलाए, न खड़ा करे, न बैठाए, न सुलाए; चलने, खड़ा रहने, बैठने या सोने वाले का अनुमोदन न करे, यावज्जीवन के लिए, तीन करण, तीन योग से—मन से, बचन से, काया से — न करूँगा न कराऊँगा और करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करूँगा।

भंते ! मैं अतीत के वनस्पति-समारम्भ से निवृत्त होता हूँ, उसकी निन्दा करता हूँ, गर्हा करता हूँ और आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ।

२३ — से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयशिडहयपच्चवखायपाव-कम्मे दिया वा राओं वा एगओं वा परिसागओ वा सुत्ते वा जागरमाणे वा—से कीडं वा पयंगं वा कुंथुं वा पिचीलियं वा हत्थंसि वा पायंसि वा बाहुंसि वा उत्तंसि वा उदरंसि सीसंसि वत्थंसि वा वा वा रयहरणंसि पडिग्गहंसि वा गोच्छगंसि उंडगंसि वा वा वा दंडगंसि पीदगंसि वा লা फलगंसि वा सेज्जंसि वा संथारगंसि अन्नयरंसि वा वा तहप्यगारे उवगरणजाए तओ संजयामेव पडिलेहिय पडिलेहिय पमज्जिय पमज्जिय एगंतमवणेज्जा नो णं संघायमावज्जेज्जा ।

स भिक्षुर्वा भिक्षुकी वा संयत-विरतप्रतिहत-प्रश्याख्यात-पापकर्मा दिवा वा राज्ञौ
वा एकको का परिषद्गतो वा सुग्तो वा
जाग्रहा — अथ कीटं वा पतद्भां वा कुंथुं वा
पिपीलिकां वा हस्ते वा पादे वा बाड़ौ वा
ऊरौ वा उदरे वा शीर्थे वा वस्त्रे वा प्रतिग्रहे
वा रजोहरणे वा गुच्छको वा उन्हुकें वा
वण्डके वा धीरुके ता फलके या सम्माधा वा
संस्तानको वा अन्यत्तरिमन् वा तथाप्रकारे
उपकरणजनते ततः संग्रतमेव प्रतिलिख्यप्रतिलिख्य प्रमुख्य प्रमुख्य एक। तम्यनमेव केलं
संघातमापादयेन ॥ २३॥

२३—संगत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्मा भिलु अथवा भिलुणी, दिन में या रात में, एकान्त में या परिषद् में, गांते या जागते — कीट, पतंग, कुंडु या पितीलिका हाथ, पैर, बाहु, ऊरु, उदर, सिर, १९४ वस्त्र, पात्र, रजोहरण, १९५ गोच्छम, १९६ उन्दक— स्थंडिल, दण्डक १९०, पीठ, फलक १८०, नयम या संरत.रक १९० पर तथा उधी प्रकार के किसी अन्य उपवरण पर १९० चढ़ जाए तो सावयानी पूर्व १९० पीते-बीस प्रतिलिशन कर, प्रमाजंब कर, उन्हें बहाँ से हटा एकान्स में १९० दसरे प्राणी को पीड़ा पहुँचे वैमे न रखे।

१—अजयं चरमाणो उ पाणभूयाइं हिंसई। बंधई पावयं कम्मं तंसे होइ कडुयं फलं।। अयतं चरंस्तु प्राणभूतानि हिनरित बध्नाति पापकं कर्स सत्तस्य भवति कटुक-फलम् ॥१॥ १--- अयतनापूर्वक चलने वाला त्रस और स्थावर<sup>328</sup> जीवों की हिंसा करता है <sup>328</sup> । उससे पाप-कर्म का बंध होता है<sup>328</sup> । यह उसके लिए कटु फल वाला होता है<sup>329</sup> ।

२-अजयं चिट्ठमाणो उ पाणभूयाइं हिंसई। बंधई पावयं कम्मं तंसे होइ कडुयं फलं॥

अयतं तिष्ठंस्तु प्राणभूतानि हिनस्ति बघ्नाति पापकं कर्म तत्तस्य भवति कटुक-फलम् ॥२॥ २... अयतनापूर्वक खड़ा होने वाला त्रस और स्थाबर जीवों की हिंसा करता है। उससे पाप-कर्म का बंध होता है। वह उसके लिए कटु फल वाला होता है।

## छज्जीवणिया (षड्जीवनिका)

११५

### अध्ययन ४: इलोक ३-६

३—अजयं आसमाणो उ पाणभूयाइं हिंसई। बंधई पावयं वस्मं तंसे होइ कडुयं फलं।। अयतमासीनस्तु
प्राणभूतानि हिनस्ति ।
बध्नाति पापकं कर्म
ततस्य भवति कदुक-फलम् ॥ ३ ॥

३ — अयतनापूर्वक बैठने वाला त्रस और स्थावर जीवों की हिंसा करता है । उससे पाप-कर्म का बंध होता है । यह उसके लिए कटु फल वाला होता है ।

४—अज्यं सयमाणो उ पाणभूयाइं हिंसई । बंधई पावयं कम्मं तंसे होइ कडुयं फलं॥ अयतं शयानस्तु प्राणभूतानि हिनस्ति । बध्नाति पापकं कर्म तत्तस्य भवति कटुक-फलम् ॥ ४ ॥ ४ अयतनापूर्वक सोने वाला त्रस और स्थावर जीवों की हिंसा करता है । उससे पाप-कमें का बंध होता है । वह उसके लिए कटु फल वाला होता है ।

५—अजयं भुंजमाणी उ पाणभूयाइं हिसई। बंधई पावयं कम्मं तं से होइ कडुयंफलं॥ अयतं भुज्जानस्तु प्राणभूतानि हिनस्ति । बध्नाति पापकं कर्म तत्तस्य भवति कटुक-फलम् ॥ ५ ॥ ५---अयतनापूर्वक भोजन करने वाला त्रस और स्थावर जीवों की हिंसा करता है। उससे पाप-कर्म का बंध होता है। वह उसके छिए कटु फल वाला होता है।

६—अजयं भासमाणी उ पाणभूयाईं हिंसई। बंधई पावयं कम्मं तंसे होइ कडुय फलं॥ अयतं भाषमाणस्तु प्राणभूतानि हिनस्ति । वध्नाति पापकं कर्म तत्तस्य भवति कडुक-फलम् ॥ ६ ॥

६ अयतनापूर्वक बोलने वाला विश्व त्रम और स्थावर जीवों की हिसा करता है। उससे पाप-कर्म का बंध हम्ता है। वह उसके लिए कटु फल वाला होता है विश्व

७—कहं चरे कहं चिट्ठे
कहमासे कहं सए।
कहं भुंजंतो भासंतो
पायं कम्मं न बंधई।।

कथं चरेत् कथं तिष्ठेत् कथमासीत कथं शयीत । कथं भुञ्जानी भाषमाणः पापं कमं न बध्नाति ॥ ७ ॥ ७० कैसे चरें ? कैसे खड़ा हो ? कैसे बैठे ? कैसे सोए ? कैसे खाए ? कैसे वोले ? जिससे पाप-कर्म का बन्धन न हो <sup>958</sup>।

यतनापूर्वक चलने, पतनापूर्वक

खड़ा होने,<sup>933</sup> यतनापूर्वक बैठने,<sup>938</sup> यतना-

पूर्वक सोने, 134 यातनापूर्वक खाने 134 और

यतनापूर्वक बोलने<sup>939</sup> वाला पाप-कर्म का

बन्धन नहीं करता।

द्र—<sup>भ्डल</sup>जयं चरे जयं चिट्ठे जयमाले जयं सए । जयं भुंजंतो भासंतो पावं कम्मं न बंधई ॥

यतं चरेद् यतं तिष्ठेत् यतमासीत यतं शयीतः। यतं भुञ्जानी भाषमाणः पापं कर्म न बध्नाति ॥ मा।

> ६ -जो सब जीवों को आत्मवत् मानता है, जो सब जीवों को सम्यक्-दृष्टि से देखता है, जो आस्रव का निरोध कर चुका है और जो दान्त है उसके पाप-कर्म का बन्धन नहीं होता विकास ।

६—सन्वभूयप्पभूयस्स सम्मं भूयाइ पासओ । पिहियासवस्स दंतस्स पावं कम्मं न बंधई ॥ सर्बभूतात्मभूतस्य सम्यम् भूतानि पश्यतः । पिहितास्रवस्य दान्तस्य पापं कर्मे न बध्यते ॥ ६ ॥

## दसवैआलियं ( दशवैकालिक )

११६

अध्ययन ४: इलीक १०-१६

१०—<sup>०३६</sup>पढमं नाणं तओ दया एवं चिट्टइ सव्वसंजए । अन्नाणी किं काही किं वा नाहिइ छेय-पावगं ॥

प्रथमं ज्ञानं ततो दया एवं तिष्ठति सर्वसंयतः । अज्ञानी कि करिष्यति कि वा ज्ञास्यति छेक-पापकम् ॥ १० ॥ १० -पहले ज्ञान फिर दया<sup>180</sup>—हस प्रकार सब मुनि स्थित होते हैं<sup>989</sup>। अज्ञानी नया करेगा ?<sup>982</sup> वह नया जानेगा - नया श्रेय है और न्या पाप ?<sup>983</sup>

११--सोच्चा जाणइ कल्लार्ग सोच्चा जाणइ पावगं। उभयं पि जाणई सोच्चा जं छेयं तं समायरे।। श्रुत्वा जानाति कल्याणं श्रुत्वा जानाति पापकम् । उभयमपि जानाति श्रुत्वा यच्छेकं तत्समाचरेत् ॥ ११ ॥ ११ जीव सुन कर<sup>१४४</sup> कल्याण को <sup>१४६</sup> जानता है और सुनकर ही पाप को <sup>१४६</sup> जानता है। कल्याण और पाप<sup>१४७</sup> सुनकर ही जाने जाते हैं। वह उनमें जो श्रेय है उसीका आचरण करे।

१२—जो जीवे वि न याणाइ
अजीवे वि न याणई।
जीवाजीवे अयाणंतो
कहं सो नाहिइ संजमं।।

यो जीवानिष न जानाति । अजीवानिष न जानाति । जीवाऽजीवानजानन् कथं स ज्ञास्यति संयमम् ॥ १२ ॥ १२ जो जीवों को भी नहीं जानता, अजीवों को भी नहीं जानता वह जीव और अजीव को न जानने वाला संयम को कैसे जानेगा?

१३—जो जीवे वि वियाणाइ अजीवे वि वियाणई। जीवाजीवे वियाणंतो सो हु नाहिइ संजमं।। यो जीवानिष विजानाति अजीवानिष विजाताति । जीवाऽजीवान् विजानन् स हि जास्यति संयमम् ॥ १३ ॥

१३ - जो जीवों को भी जानता है, अजीवों को भी जानता है वही, जीव और अजीव दोनों को जानने वाला ही, संयम को जान सकेगा<sup>986</sup>।

१४—जया जीवे अजीवे य वो वि एए वियाणई । तया गइं बहुविहं सब्वजीवाण जाणई ।। यदा जीवानजीवाँश्च द्वावप्येतौ विजानाति । तदा गति बहुविधां सर्वजीवानां जानाति ॥ १४ ॥

१४ — जब मनुष्य जीव और अजीव — इन दोनों को जान छेता है तब वह सब जीवों की बहुविध गतियों को भी जान लेता है <sup>188</sup>।

१५—जया गइं बहुविहं सच्वीजीवाण जाणई १ तया पुण्णं च पावं च बंधं मोक्खं च जाणई ॥

यदा गति बहुविधां सर्वजीवानां जानाति । तदा पुण्यं च पापं च बन्धं मोक्षं च जानाति ॥ १५ ॥ १५:--जब मनुष्य सब जीवों की बहु-विध गतियों को जान लेता है तब वह पुण्य, पाप, बन्ध और मोक्ष को भी जान लेता है<sup>९५०</sup>।

१६—जया पुण्णं च पात्रं च बंधं मोक्खं च जाणई। तया निव्विदए भोए जे दिब्बे जे य माणुसे॥ यदा पुण्यं च पापं च बन्धं मोक्षं च जानाति । तदा निर्विन्ते भोगान् यान् दिव्यान् याँश्च मानुषान् ॥ १६ ॥ १६ जब मनुष्य पृण्य, पाप, बन्ध और मोक्ष को जान लेता है तब जो भी देवों और मनुष्यों के भोग हैं जनसे विरक्त हो जाता है<sup>948</sup>।

## छज्जीवणिया (षड्जीवनिका)

११७

### अध्ययन ४ : सूत्र १७-२३

१७—जया निव्विदए भोए जे दिव्वे जे य माणुसे । तया चयइ संजोगं सर्विभतरबाहिरं । यदा निकिन्ते भोगान् यान् दिव्यान् याँश्च मानुषान् । तदा त्यजित संयोगं साभ्यन्तर-बाह्यम् ।। १७ ॥ १७ - जब मनुष्य दैविक और भानुषिक भोगों से विरक्त हो जाता है तब वह आभ्यन्तर और बाह्य संयोगों को त्याग देता है<sup>१४२</sup>।

१८—जया चयइ संजोगं
सिंहभतरबाहिरं ।
तया मुंडे भवित्ताणं
पव्वइए अणगारियं।।

यदा त्यजित संयोगं साभ्यन्तर-बाह्मम् । तदा मुण्डो भूत्वा प्रव्रजत्यनगारताम् ।। १८ ॥ १८ — जब मनुष्य आभ्यन्तर और बाह्य संयोगों को त्याग देता है तब वह मुंड होकर अनगार-वृत्ति को स्वीकार करता है वश्व ।

१६—जया मुंडे भवित्ताणं पव्वइए अणगारियं। तया संवरमुक्किट्टं धम्मं फासे अणुत्तरं॥ यदा मुण्डो भूत्वा प्रव्रजत्यनगारताम् । तदा संवरमुत्कृष्टं धर्मं स्पृशत्यनुत्तरम् ॥ १६ ॥ १६-- जब मनुष्य मुंड होकर अनगार-वृक्ति को स्त्रीकार करता है तब वह उत्कृष्ट संवरात्मक अनुत्तर धर्म का स्पर्श करता है<sup>928</sup>।

२०—जया संवरमुक्किट्टं धम्मं फासे अणुत्तरं । तया धुणइ कम्मरयं अबोहिकलुसं कडं ॥ यदा संवरमुत्क्रष्टं धर्मं स्पृश्चत्यनुत्तरम् । तदा धुनाति कर्मरजः अबोधि-कलुष-कृतम् ॥ २० ॥ २० - जब मनुष्य उत्कृष्ट संवरात्मक अनुत्तर धर्म का स्पर्श करता है तब वह अबोध-रूप पाप द्वारा संचित कर्म-रज को प्रकम्पित कर देता है <sup>१४१</sup>।

२१—जयाधुणइ कम्मरयं अबोहिकलुसं कड । तया सव्वत्तगं नाणं दंसणं चाभिगच्छई ॥ यदा धुनाति कर्मरजः अबोधि-कलुष-कृतम् । तदा सर्वत्रगं ज्ञानं दर्शनं चाभिगच्छति ॥ २१ ॥ २१ — जब मनुष्य अबोधि-रूप पाप द्वारा संचित कर्म-रज को प्रकम्पित कर देता है तब वह सर्वत्र-गामी ज्ञान और दर्शन — केवलज्ञान और केवलदर्शन को प्राप्त कर लेता है <sup>928</sup>।

२२—जया सब्बत्तमं नाणं दंसणं चाभिगच्छई। तया लोगमलोगं च जिणो जाणइ केवली।। यदा सर्वत्रमं ज्ञानं दर्शनं चाभिगच्छति । तदा लोकमलोकं च जिनो जानाति केवली ॥ २२ ॥ २२ जब मनुष्य सर्वत्र-गामी ज्ञान और दर्शन केवलज्ञान और केवलदर्शन को प्राप्त कर लेता है तब वह जिन और केवली होकर लोक-अलोक को जान लेता है वध्य ।

२३—जया लोगमलोगंच जिणो जाणइ केवली। तया जोगे निरुंभित्ता सेलेसि पडिवज्जई॥ यदा लोकमलोकं च जिनो जानाति केवली । तदा योगान् निरुध्य इंतिशीं प्रतिपद्यते ॥ २३ ॥ २३—जब मनुष्य जिन और केवली होकर लोक-अलोक को जान लेता है तब वह योगों का निरोध कर शैंलेशी अवस्था को प्राप्त होता है<sup>९५०</sup>।

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

२४—जया जोगे निरुमित्ता सेलेसि पडिवज्जई। तया कम्मं खिवत्ताणं सिद्धि गण्छइ नीरओ।।

२५—जया कम्मं खिवत्ताणं सिद्धि गच्छइ नीरओ । तया लोगमत्थयत्थो सिद्धो हवद्द सासओ ।।

२६ — सुहसायगस्स समणस्स सायाउलगस्स निगामसाइस्स । उच्छोलणायहोइस्स हुसा सुग्गइ तारिसगस्स ॥

२७—तबोगुणपहाणस्स उज्जुमइ खंतिसंजमरयस्स । परोसहे जिणंतस्स सुलहा सुग्गइ तारिसगस्स ॥

> [<sup>368</sup> पच्छा वि ते पयाया खिप्पंगच्छिति असरभवणाइं। जेसि पिओ तवो संजमो य खन्ती य बम्भचेरं च॥]

२८—इच्चेयं छज्जीवणियं सम्महिट्ठी सया जए। दुलहं लभित्तु सामण्णं कम्मुणा न विराहेज्जासि॥ स्ति बेमि॥

#### ११८

यवा योगान् निरुध्य शैलेशीं प्रतिपद्यते । तदा कर्मं क्षपयित्वा सिद्धि गच्छिति नीरजाः ॥ २४॥

यदा कर्म क्षपियत्वा सिद्धि गच्छति नीरजाः । तदा लोकमस्तकस्थः सिद्धो भवति ज्ञाक्वतः ॥ २४ ॥

सुखस्वादकस्य श्रमणस्य साताकुलकस्य निकामशायिनः। उत्क्षालनाप्रधाविनः दुर्लभा सुगतिस्तादृशकस्य ॥ २६ ॥

तपोगुणप्रधानस्य ऋजुमतेः क्षान्तिसंयमरतस्य । परीषहान् जयतः सुलभा सुगतिस्तादृशकस्य ॥ २७ ॥

[पश्चादिष ते प्रयाताः क्षित्रं गच्छन्ति अमरभवनानि । येषां प्रियं तपः संयमश्च क्षान्तिश्च ब्रह्मचर्यं च ॥]

इत्येतां षड्जोवनिकां सम्यग्-दृष्टिः सदा यतः। दुर्लभं लब्ध्वा श्रामण्यं कर्मणा न विराधयेत् ॥ २८ ॥

इति बवीमि।

### अध्ययन ४ : इलोक २४-२८

२४-- जब मनुष्य योग का निरोध कर शैलेशी अवस्था को प्राप्त होता है तब वह कर्मों का क्षय कर रज-मुक्त बन सिद्धि को प्राप्त करता है<sup>928</sup>।

२५ — जब मनुष्य कर्मों का क्षय कर रजमुक्त बन सिद्धि को प्राप्त होता है तब वह लोक के मस्तक पर स्थित शाक्वत सिद्ध होता है <sup>9६°</sup>।

२६—-जो श्रमण सुख का रसिक<sup>9६३</sup>, सात के लिए आकुल<sup>9६३</sup>, अकाल में सोने वाला<sup>9६३</sup> और हाथ, पैर आदि को वार-बार घोने वाला<sup>9६४</sup> होता है उसके लिए सुगति दुर्लभ है।

२७ जो श्रमण तपो-गुण से प्रधान, ऋजुमिति, १६४ क्षान्ति तथा संयम में रत और परीपहों को १६६ जीतने वाला होता है उसके लिए सुमित सुलभ है।

[जिन्हें तप, संयम, क्षमा, और ब्रह्मचर्य प्रिय हैं वे शीव्र ही स्वर्ग को प्राप्त होते हैं--भले हो वे पिछली अवस्था में प्रव्रजित हुए हों!]

२६ - दुर्लभ श्रमण-भाव को प्राप्त कर सम्यक्-दृष्टि<sup>१६८</sup> और सतत सावधान श्रमण इस पड्जीवनिका की कर्मणा<sup>१६६</sup> -- मन, वचन और काया से -- विराधना<sup>१७</sup> न करे।

ऐसा मैं कहता हूँ।

टिप्पण : अध्ययन ४

सूत्र : १

#### १. आयुष्मन् ! (आउसं !) :

इस सन्द के द्वारा जिष्य को आमन्त्रित किया गया है। जिसके आयु हो उसे आयुष्मान् कहते हैं। उसको आमन्त्रित करने का शब्द है 'आयुष्मन्' !' आउस अबद द्वारा थिएव को सम्बोधित करने की पद्धति जैन आगमों में अनेक स्थलों पर देखी जाती है। तथागत बुद्ध भी 'आउसी ग्रन्थ द्वारा ही विष्यों की सम्बोधित करते थे'। प्रश्न हो सकता है—शिष्य को आमन्त्रित करने के लिए यह सब्द ही त्यों पूना गणा। इसका उत्तर है जोगा शिष्य के सब गुणों में प्रथान गुणा दीर्घ-आयु ही है। जिसके दीर्घायु होती है वही पहले ज्ञान को प्राप्त कर गणा में दूसरों को दे सकता है। इस तरह सासन-परम्परा अनविद्यन्त चनती है। 'आयुष्मन्' शब्द देश-कुल-शीलादि समस्त गुणों का साकेतिक काव्द है। आयुष्मन् अर्थात् उत्तम देश, कुल, शीलादि समस्त गुण से संयुक्त दीर्घायुवालां ।

हरिभद्र सूरि लिखते हैं" अधानगुणनिष्यन्न आमन्त्रण वचन का आध्ययह है कि गुणी शिष्य को आगम-रहस्य देना चाहिए, अगुणी को नहीं। कहा है 'जिस प्रकार कच्चे घड़े में भरा हुआ जल उस घड़े का ही विनाश कर देता है वैसे ही गुण रहित की दिया हुआ सिद्धान्त-रहस्य उस अल्याधार का ही विनाश कर देता है।"

'आउसं' शब्द की एक व्याख्या उपर्युक्त है । विकल्प व्याख्याओं का इस प्रकार उल्लेख मिलला है :

- १ 'आउमं' के बाद के 'तेणं' बब्द को साथ लेकर 'आउसंतेणं' को 'भगवया' सब्द का विशेषण मानने से दूसरा अर्थ होता है— मैंने सुना चिरजीवी भगवान् ने ऐसा कहा है अथवा भगवान् ने साक्षात् ऐसा कहा है<sup>8</sup> ।
- २ -- 'आवसंतेणं' पाठान्तर मानने से तीसरा अर्थ होता है -- गुरुकुल में रहते हुए मैंने सुना भगवान् ने ऐसा कहा है<sup>द</sup>ा
- ३ 'आमुसंतेणं' पाठान्तर मानने से अर्थ होता है -- सिर से चरणों का स्पर्श करते हुए मैंने सुना भगवान् ने ऐसा कहा है°।

१ जि० चू८ पृ० १३० : आयुस् प्रातिपदिकं प्रथमासुः, आयुः अस्यास्ति मतुष्प्रत्ययः, आयुष्मान्! , आयुष्मन्तित्यनेत शिष्यस्यामन्त्रणं ।

२ विनयपिटक १ऽऽ३.१४ पृ० १२५।

३— जि० चू० पृ० १३०-१ : अनेन ····गुणाश्च देशकुलशीलादिका अन्वाख्याता भवंति, दीर्घायुष्कस्वं च सर्वेषां गुणानां प्रतिविशिष्टतमं, कहं ?, जम्हा दिग्घायू सीसो तं नागं अन्नेसिपि भवियाणं दाहिति, ततो य अञ्बोच्छित्ती सासणस्स कया भविस्सइत्ति, तम्हा आउसंतग्गहणं कर्यति ।

४--हा० टी० प० १३७ : प्रधानगुणनिष्पन्नेनामन्त्रणवचसा गुणवते शिष्यायागमरहस्यं देयं नागुणवत दृत्याह, तदनुकम्पाध्रवृत्तेरिति, उक्तं च --

<sup>&</sup>quot;आमे घडे निहत्तं जहा जलं तं घडं विणासेइ। इअ सिद्धंतरहस्सं अप्पाहारं विणासेइ।"

५---(क) जि॰ चू॰ पृ॰ १३१ : सुयं मयाऽऽयुषि समेतेन तीर्थंकरेण जीवमानेन कथितं, एष द्वितीयः विकल्प: 1

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ १३७ : 'आउसंतेणं' ति भगवत एव विशेषणम्, आयुष्मता भगवता —चिरजीविनेत्यर्थः मङ्गलवचनं चैतद्, अथवा जीवता साक्षादेव ।

६ (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १३१: श्रुतं मया गुरुकुलसमीपावस्थितेन तृतीयो विकल्पः।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १३७: अथवा 'आवसंतेणं' ति गुरुमूलमावसता ।

७-(क) जि॰ चू॰ पृ॰ १३१ : सुयं मया एयमज्भयणं आउसंतेणं भगवतः पादौ आमृषता ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १३७ : अथवा 'आमुसंतेणं' आमृशता भगवत्पादारविन्दयुगलमुत्तमाङ्गेन ।

अध्ययन ४ : सूत्र १ टि० २-३

### २. उन भगवान् ने ( तेणं भगवया ) :

'भग' शब्द का प्रयोग ऐदवर्य, रूप, यश, श्री, धर्म और प्रयत्न—इन छह अर्थों में होता है। कहा है:

ऐश्वर्येश्य ्समग्रस्य, रूपस्य यशसः श्रियः । श्रमेस्याथ श्रयस्तस्य, पण्णां भग ःतीङ्गना ॥

जिसके ऐश्वर्य आदि होते हैं उसे भगवान कहते हैं<sup>9</sup>।

'आयुष्मन् ! मैंने सुना उन भगवान ने इस प्रकार कहा' (सुयं मे आउसं तेणं भगवया एवमक्खायं) - इस वाक्य के 'उन भगवान्' शब्दों को टीकाकार हरिभद्र सूरि ने महाबीर का छोतक माना है । चूिणकार जिनदास का भी ऐसा ही आश्रय है । परन्तु यह ठीक नहीं लगता। ऐसा करने से बाद के संलग्न वाक्य 'इह खलु छज्जीविणया नाभिज्झयणं समणेणं भगवया महाबीरेणं कासवेणं पवेइया' की पूर्व वाक्य के साथ संगति नहीं बैठती। अतः पहले वाक्य के भगवान् शब्द को सूत्रकार के द्वारा अपने प्रज्ञापक आचार्य के लिए प्रयुक्त माना आय तो व्याख्या का कम अधिक संगत हो सकता है। उत्तराध्ययन के सोलहवें और इस सूत्र के नवें अध्ययन में इसका आधार भी मिलता है। वहां अन्य प्रसंगों में कमकः निम्न पाठ मिलते हैं:

- १-- मुयं मे आउसं तेणं भगवया एवमक्खायं । इह खलु थेरेहि भगवंतेहि दस बभ्भचेरसमाहिठाणा पन्नता (उत्त० १६.१)
- २—सुयं मे आउसं तेणं भगवया एवमक्खायं । इह खलु थेरेहि भगवंतेहि चत्तारि विणयसमाहिट्ठाणा पन्नता (दश० ९.४.१)

हरिभद्र सूरि दशबैकालिक मूत्र के इस स्थल की टीका में 'खेरेहिं' शब्द का अर्थ स्थिवर गणधर करते हैं । स्थिवर की प्रजिष्त को तीर्थंकर के मूंह से मुनने का प्रसंग ही नहीं आता। ऐसी हालत में उक्त दोनों स्थलों में प्रमुक्त प्रथम 'भगवान्' शब्द का अर्थ महाबीर अथवा तीर्थंकर नहीं हो सकता। यहाँ भगवान् शब्द का प्रयोग सूत्रकार के प्रजापक आचार्य के लिए हुआ है। उक्त दोनों स्थलों पर सूत्रकार ने अपने प्रजापक आचार्य के लिए 'भगवान्' शब्द का एक वचनात्मक और तत्त्व-निरूपक स्थिवरों के लिए उसका बहुवचनात्मक प्रयोग किया है। इससे भी यह स्पष्ट होता है कि भगवान् शब्द का दो बार होने वाला प्रयोग भिन्त-भिन्त व्यक्तियों के लिए है। इसी तरह प्रस्तुत प्रकरण में भी 'उन भगवान्' शब्दों का सम्बन्ध प्रजापक आचार्य से बैठता है। वे भगवान् महाबीर के द्योतक नहीं ठहरते।

### ३. काश्यप-गोत्री (कासवेणं)

'काश्यप' शब्द श्रमण भगवान् महावीर के विशेषण रूप से अनेक स्थलों पर ब्यवहृत मिलता है । अनेक स्थानों पर भगवान महावीर को केवल 'काश्यप' शब्द से संकेतित किया है<sup>2</sup> । भगवान् महावीर काश्यप क्यों कहलाए —इस विषय में दो कारण मिलते हैं :

१— जि० तू० पृ० १३१: भगशब्देन ऐऽवर्यरूपयश: श्रीधमंत्रयत्ना अभिधीयंते, ते यस्यास्ति स भगवान्, भगो जसादी भण्णह, सो जस्स अत्थि सो भगवं भण्णह ।

२-हा० टी० प० १३६ : 'तेने' ति भुवनभर्तृ: परामर्शः तेन भगवता वर्धमानस्वामिनेत्यर्थः ।

३ (क) जि० चू० पृ० १३१ : तेन भगवता—तिलोपबंधुणा ।

<sup>(</sup>ख) वही पृ० १३२ : 'सुयं मे आउसंतेणं' एवं णज्जति समणेणं भगवया महावीरेणं एयमज्भयणं पत्नत्तिर्मितं कं पुण गहणं कय-मिति ?, आयरिओ भणइ — 🗴 🗙 तत्थ नामठवणादव्वाणं पडिसेहनिमित्तं भावसमणभावभगवंतमहावीरग्गहणितिमित्तं पुणोगहणं कयं ।

४---हा० टी० प० २४५ : 'स्थविरेः' गणधरैः ।

५—(क) सू० १.६.७; १.१५.२१; १.३.२.१४; १.५.१.२; १.११.५,३२।

<sup>(</sup>स) भग० १४.८७, ८६।

<sup>(</sup>ग) उत्त० २.१, ४६; २६.१।

<sup>(</sup>घ) कल्प० १०८, १०६।

१- भगवान् महात्रीर का गीत्र काश्यप था। इसलिए ये काश्यप कहलाते थे 1

२—काश्य का अर्थ इक्षु-रस होता है । उसका पान करने वाले को काश्यप कहते हैं । भगवान् ऋषभ ने इक्षु-रस का पान किया था अतः वे काश्यप कहळाये । उनके गोत्र में उत्पन्न व्यक्ति इसी कारण काश्यप कहळाने रूपे । भगवान् महावीर २४ वें तीर्थङ्कर थे । अतः वे निश्चय ही प्रथम तीर्थङ्कर ऋषभ के घर्म-वंश या विद्या-वंश में उत्पन्त कहे जा सकते हैं । इपछिए उन्हें काश्यप कहा है<sup>२</sup> ।

घनञ्जय नासमाला में भगवान् ऋषभ का एक नाम काश्यप बतलाया है<sup>ड</sup> । भाष्यकार ने काश्य का अर्थ क्षत्रिय-तेज किया है और उसकी रक्षा करने वाले को काश्यप कहा है<sup>४</sup> । भगवान् ऋषभ के बाद जो तीर्थङ्कर हुए वे भी सामान्य रूप से काश्यप कहलाने लगे । भगवान् महावीर अन्तिम तीर्थङ्कर थे अतः उनका नाम अन्त्य-काश्यत मिलता है<sup>४</sup> ।

### ४. श्रमण…महाबीर द्वारा (समणेणं ... महावीरेणं) :

आचाराङ्ग के चौबीसवें अध्ययन में चौबीसवें तीर्थेङ्कर के तीन नाम बतलाए हैं। उनमें दूसरा नाम 'समण' और तीसरा नाम 'महावीर' है। सहज समभाव आदि गुण-समुदाय से सम्पन्न होने के कारण वे 'समण' कहलाए। भयकर भय-भैरव तथा अचेलकता आदि कठोर परीषहों को सहन करने के कारण देवों ने उनका नाम महावीर रखा<sup>द</sup>।

'समण' शब्द की व्याख्या के लिए देखिए अ० १ टि० १४।

यश और गुणों में महान् वीर होने से भगवान् का नाम महावीर पड़ा"। जो शूर —विकान्त होता है उसे वीर कहते हैं। कषायादि महान् आन्तरिक शत्रुओं को जीतने से भगवान् महाविकान्त — महावीर कहलाए । कहा है —

> विदारयति यत्कर्म, तपसा च विराजते । तपोवीर्येण युक्तश्च, तस्माहीर इति स्मृतः ॥

अर्थात् जो कर्मों को विदीर्ण करता है, तपपूर्वक रहता है, जो इस प्रकार तप और वीर्य से युवत होता है, वह वीर होता है। इन गुणों में महान् वीर वे महावीर<sup>६</sup>।

### प्र. प्रवेदित (पवेइया):

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार इसका अर्थ है -अच्छी तरह विज्ञात-अच्छी तरह जाना हुआ? । हरिभद्र सूरि के अनुसार केवलज्ञान

ऐक्ष्वाकुः (कः) काश्यपो ब्रह्मा गौतमो नाभिजोऽग्रजः ॥

नाथान्वयो वर्धमानो यत्तीर्थमिह साम्प्रतम् ॥

१---(क) जि० चू० पृ० १३२ : काश्ययं गोत्तं कुलं यस्य सोऽयं काशयगोत्तो ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १३७ : 'काश्यपेने' ति काश्यपसगोत्रेण ।

२ — (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ७३ : कासं - उच्छू, तस्स विकारो - काश्यः-रसः, सो जस्स पाणं सो कासवो उसभसामी, तस्स जो गोत्त-जाता ते कासवा, तेण वहमाणसामी कासवो,

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ० १३२ : काशो नाम इक्खु भण्णइ, जम्हा तं इक्खु पियंति तेन काश्यपा अभियीयंते ।

३ — धन० नाम० ११४ पृ० ५७ : वषीर्यान् वृषभो ज्यायान् पुरुराद्यः प्रजापतिः ।

४ – धन० नाम० पृ० ५७ : कार्यं क्षत्रियतेज: पातीति कारयप: । तथा च महापुराणे ---''काश्यमित्युच्यते तेज:काश्यपस्तस्य पालनात्''।

५---धन० नाम० ११५ पृ० ५६ : सन्मितर्महतीर्बीरो 🔝 महावीरोऽन्त्यकाश्यपः ।

६—आ० चू०१५.१६ : सहसंमुद्दए समणे, भीमं भयभेरवं उरालं अचेलयं परीसहं सहदक्तिकट्दु देवेहि से नामं कयं समणे भगवं महावीरे ।

७—जि० चू० पृ० १३२ : महंतो यसोगुणेहि वीरोत्ति महावीरो ।

८—हा० टी० प० १३७ : 'महाबीरेण' - 'शूरवीरविकान्ता' विति कथायादिशत्रुजयान्महाविकान्तो महावीरः ।

६—हा॰ टी॰ प॰ १३७ :महांश्चासौ वीरश्च महावीर: 1

१०-अ० चू० पृ० ७३ : 'विदज्ञाने' साधु वेदिता पवेदिता-साधुविण्णाता ।

अध्ययन ४: सूत्र १ टि० ६-१०

के आलोक द्वारा स्वयं अच्छी तरह देदित—जाना हुआ प्रदेदित हैै। जिनदास ने इस शब्द का अर्थ किया है। विविध रूप से—अनेक प्रकार से कथित<sup>र</sup>ा

#### ६--- मु-आख्यात ( सुयक्खाया ) :

इसका अर्थ है.— भली भाँति कहा<sup>3</sup> । यह बात प्रसिद्ध है कि भगवान् महावीर ने देव, मनुष्य और असुरों की सम्मिलित परिषद् में जो प्रथम प्रवचन दिया वह षड्जीवनिका अध्ययन हैं"।

#### ७—सु-प्रज्ञप्त ( सुपन्तत्ता ) :

'सु-प्रज्ञप्त का अर्थ है - जिस प्रकार प्ररूपित किया गया है उसी प्रकार आचीर्ण किया गया है। जो उपदिष्ट तो है पर आचीर्ण नहीं है वह सुप्रज्ञप्त नहीं कहलाता<sup>द</sup> ।

प्रवेदित, सु-आख्यात और सु-प्रज्ञप्त का मंयुक्त अर्थ है— भगवान् ने षड्जीवनिका को जाना, उसका उपदेश किया और जैसे उपदेश किया वैसे स्वयं उसका आचरण किया।

#### ५--धर्म-प्रज्ञप्ति ( धम्मपन्नत्ती ) :

'छज्जीवणिया' अध्ययन का ही दूसरा नाम 'धर्म-प्रज्ञप्ति' है<sup>६</sup> । जिससे धर्म जाना जाय उसे धर्म-प्रज्ञप्ति कहते हैं" ।

#### ६--पठन (अहिज्जिडं) :

इसका अर्थ है—अध्ययन करना<sup>म</sup> । पाठ करना, सुनना, विचारना । ये सब भाव 'अहिज्जिउं' शब्द में निहित हैं<sup>६</sup>।

#### १०--मेरे लिए (मे):

'में' शब्द का अर्थ है—अपनी आत्मा के लिए—स्वयं के लिए<sup>९०</sup>। कई व्याख्याकार 'में' को सामान्यतः 'आत्मा' के स्थान में

- १ -- हा० टी० प० १३७: स्वयमेव केवलालोकेन प्रकर्षेण वेदिता--विज्ञातेत्यर्थ:।
- २ जि० चू० पु० १३२ : प्रवेदिता नाम विविहमनेकपकारं कथितेत्युवतं भवति ।
- ३—(क) जि० चू० पृ० १३२ : सोभणेण पगारेण अक्लाता सुट्ठु वा अक्लाया ।
  - (ल) हा० टी० प० १३७ : सदेवमनुष्यासुराणां पर्वाद सुष्ठु आख्याता, स्वाख्याता ।
- ४--श्री महाबीर कथा पु० २१६।
- ५ (क) जि० चू० पृ० १३२ : जहेब परूविया तहेब आइण्णाबि, इतरहा जइ उवईसिऊण न तहा आघरंतो तो नो सुपण्णक्ता होतिक्ति ।
  - (ग) हा० टी० प० १३७ : सुष्टु प्रज्ञप्ता यथैव आख्याता तथैव सुष्टु—सूक्ष्मपिरहारासेवनेन प्रकर्षेण सम्यगासेवितेत्यर्थः,
     अनेकार्थस्वाद्धातूनां ज्ञपिरासेवनार्थः।
- ६ हा० टी० पु० १३८ : अन्ये तु व्याचक्षते अध्ययनं धर्मप्रज्ञप्तिरिति पूर्वोपन्यस्ताध्ययनस्यैवोपादेयतयाऽनुवादमात्रमेतदिति ।
- ७—(क) अ० चु० प्र० ७३ : धम्मो पण्णविज्जाए जाए सा धम्मपण्णत्ती, अज्झयणविसेसो ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १३२ : धस्मो पण्णविज्जमाणो विज्जति जत्थ सा धम्मपन्नत्ती ।
  - (ग) हा० टी० प० १३८ : 'धर्मप्रज्ञस्तेः' प्रज्ञपनं प्रज्ञस्तिः धर्मस्य प्रज्ञस्तिः धर्मप्रज्ञस्तिः ।
- ८ जि॰ च॰ पृ॰ १३२ : अहिज्जिउं नाम अज्भाइउं।
- €—हा० टी० प० १३८ : 'अध्येत्' मिति पठितुं श्रोतं भावियतुम् ।
- १०—(क) जि० चू० पृ० १३२: 'मे' सि अत्तणो निहेंसे।
  - (ख) हा० टी० प० १३७: ममेत्यात्मनिर्देश: ।

अध्ययन ४ : सूत्र ३ टि० ११

प्रयुक्त मानते हैं —ऐसा उल्लेख हरिभद्र सूरि ने किया है । यह अर्थ ग्रहण करने से अनुवाद होगा—'इस धर्म-प्रज्ञप्ति अध्ययन का पठन आत्मा के लिए श्रेष है।'

#### सूत्र ३:

## ११ पृथ्वी-कायिक " न्नस-कायिक ( पुडविकाइया तसकाइया) :

जित छह प्रकार के जीव-निकाय का उल्लेख है, उनका कमशः वर्णन इस प्रकार है:

- (१) कार्ठिन्य आदि लक्षण से जानी जानेवाली पृथ्वी ही जिनका काय—शरीर होता है उन जीवों को पृथ्वीकाय कहते हैं। पृथ्वीकाय जीव ही पृथ्वीकायिक कहलाते हैं। किस्ट्री, बालू, लवण, सोना, चाँदी, अभ्र आदि पृथ्वीकायिक जीवों के प्रकार हैं। इनकी विस्तृत तालिका उत्तराध्ययन में मिलती हैं<sup>3</sup>।
- (२) प्रवाहशील द्रव्य जल ही जिनका काय शरीर होता है उन जीवों को अप्काय कहते हैं । अप्काय जीव ही अप्कायिक कहलाते हैं<sup>8</sup> । शुद्धोदक, ओस, हरतनु, महिका, हिम—ये सब अप्कायिक जीवों के प्रकार हैं<sup>8</sup> ।
- (३) उष्पलक्षण तेज ही जिनका काय—शरीर होता है उन जीवों को तेजस्काय कहते हैं। तेजस्काय जीव ही तेजस्कायिक कहलाते हैं<sup>द</sup>। अंगार, मुर्मुर, अग्नि, अचि, ज्वाला, उल्काग्नि, विद्युत् आदि तेजस्कायिक जीवों के प्रकार हैं<sup>9</sup>।
- (४) चलनधर्मा वायु ही जिनका काय ---शरीर होता है उन जीवों को वायुकाय कहते हैं । वायुकाय जीव ही वायुकायिक कहलाते हैं<sup>द</sup>ा उत्कलिकावायु, मण्डिनकावायु, धनवायु, गुंजावायु, संवर्तकवायु आदि वायुकायिक जीव हैं<sup>ह</sup>ा
- (५) लतादि रूप वनस्पति ही जिनका काय शरीर होता है उन जीवों को वनस्पतिकाय कहते हैं। वनस्पतिकाय जीव ही वनस्पतिकायिक कहलाते हैं) । दक्ष, गुच्छ, लता, फल, तृण, आलू, मूली आदि वनस्पतिकायिक जीवों के प्रकार हैं ।
- (६) त्रसनशील को त्रस कहते हैं । त्रस ही जिनका काय —शरीर है उन जीवों को त्रसकाय कहते हैं । त्रसकाय जीव ही त्रसकायिक कहलाते हैं<sup>13</sup> । क्रिमि, झंख, कुंथु, पिपीलिका, मक्खी, मच्छर आदि तथा मनुष्य, पशु-पक्षी, तिर्यञ्च, देव और नैरियक जीव त्रसजीव हैं<sup>93</sup> ।

स्वार्थ में इकण् प्रत्यय होने पर पृथ्वीकाय आदि से पृथ्वीकायिक आदि शब्द बनते हैं "।

१- -हा० टी० प० १३७ : छान्दसत्वात्सामान्येन ममेत्यात्मिनर्देश इत्यन्ये ।

२—हा० टो० प० १३८ : पृथिवो—काठिन्यादिलक्षणा प्रतीता सैव कायः शरीरं येषां ते पृथिवीकायाःपृथिवीकाया एव पृथिवीकायिकाः।

३—उत्त० ३६.७२-७७।

४—हा० टी० प० १३८ : आपो —द्रवा: प्रतीता एव ता एव काय:—शरीर येथां तेऽप्काया: अप्काया एव अप्कायिकाः ।

४--- उत्त ० ३६.६४ ।

६ हा॰ टी॰ प॰ १३८ : तेज--उब्ललक्षणं प्रतीतं तदेव काय: -शरीरं येषां ते तेजःकायाः तेजःकाया एव तेजःकायिकाः ।

७ -- उत्त० ३६.११०-१।

द - हा० टी प० १३८ : वायु:--चलनधर्मा प्रतीत एव स एव काय: -- ज्ञारीरं येषां ते वायुकायाः वायुकाया एव वायुकायिकाः ।

६ -उत्त० ३६.११८-६।

१०---हा० टी० प० १३८ : वनस्पतिः-- लतादिरूपः प्रतीतः, स एव कायः--- झरीरं येषां ते वनस्पतिकायाः, वनस्पतिकायाः <mark>एव</mark> वनस्पतिकाश्यकाः ।

**११**—उत्त०—३६.६४-६ :

१२—हा०टी० प०१३८ : एवं त्रसनक्षीलास्त्रसाः-—प्रतीता एव, त्रसाः कायाः-—शरीराणि येषां ते त्रसकायाः, त्रसकाया एव त्रसकायिकाः।

१३ — उस० ३६.१२८-१२६, १३६-१३६, १४६-१४८, १५५ ।

१४ — हः० टी० प० १३८: स्वाथिकष्ठक् ।

अध्ययन ४ : सूत्र ४ टि०१२-१४

सूत्र : ४

#### १२. शस्त्र (सत्थ) :

घातक पदार्थ को सस्त्र कहा जाता है । व तीन प्रकार के होते हैं --स्यकाय-सस्त्र, परकाय-सस्त्र और उभयकाय-सस्त्र । एक प्रकार की मिट्टी से दूसरी प्रकार की मिट्टी के जीवों की घात होती है । वहाँ मिट्टी उन जीवों के लिए स्वकाय-सस्त्र है । वर्ण, गंध, रस, स्पर्श के भेद से एक काय दूसरे काथ का सस्त्र हो जाता है । पानी, अग्नि आदि से मिट्टी के जीवों की घात होती है । वे उनके लिए परकाय-सस्त्र है । स्वकाय और परकाय दोनों संयुक्त-रूप से घातक हो ते हैं तब उन्हें उभयकाय-सस्त्र कहा जाता है । जिस प्रकार काली मिट्टी जल में मिलने पर जल और घोली मिट्टी--दोनों का सस्त्र होती है ।

### १३. जस्त्र-परिणति से पूर्व (अन्नत्थ संस्थपरिणएणं ) :

पूर्व शब्द 'अन्तत्थ' का भावानुवाद है। यहाँ 'अन्तत्थ'--अन्यव - शब्द का प्रयोग 'वर्जन कर छोड़कर' अर्थ में है। 'अन्तत्थ सत्थपरिणएणं' का शाब्दिक अनुवाद होगा - शस्त्र-परिणत पृथ्वी को छोड़ कर -- उसके सिवा अन्य पृथ्वी 'सजीव' होती है<sup>र</sup>।

'अन्यत्र' अब्द के योग में पञ्चमी विभक्ति होती है । जैसे अन्यत्र भीष्माद् गाङ्गेयाद् अन्यत्र च हनूमत: ।

#### १४. चित्तवती (चित्तमंतं):

चित्त का अर्थ है जीव अथवा चेतना । पृथ्वी, जल अर्दि सजीव होते हैं, उनमें चेतना होती है इसलिए उन्हें चित्तवत् कहा गया है<sup>3</sup>। 'चित्तमंतं' के स्थान में वैकल्पिक पाठ 'चित्तमत्तं' है<sup>8</sup> । इसका संस्कृत रूप चित्तमात्र होता है। मात्र शब्द के स्तोक और परिमाण ये दो अर्थ माने हैं। प्रस्तुत विषय में 'मात्र' बब्द स्तोकवाची है<sup>8</sup>। पृथ्वीकाय आदि पाँच जीवनिकायों में चैतन्य स्तोक—

- १---(क) दश० नि० २३१, हा० टी० प० १३६ : किंचित्स्वकायशस्त्रं, यथा कृष्णा मृद् नीलादिमृदः शस्त्रम्, एवं गन्धरसस्पर्शं-भेदेऽपि शस्त्रयोजना कार्या, तथा 'किञ्चित्परकाये' ति परकायशस्त्रं, यथा पृथ्वी अप्तेजःप्रभृतीनाम् अप्तेजः प्रभृतयो वा पृथिव्याः, 'तदुभयं किञ्चि' दिति किञ्चित्तदुभयशस्त्रं भवति, यथा कृष्णा मृद् उदकस्य स्पर्शरसगन्धादिभिः पाण्डुमृदश्च, यदा कृष्णमृदा कलुषितमुदकं भवति तदाऽसौ कृष्णमृद् उदकस्य पाण्डुमृदश्च शस्त्रं भवति ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १३७: किबी ताव दब्बसत्थं सकायसत्थं किचि परकायसत्यं किचि उभयकायसत्यंति, तत्य सकायसत्यं जहा किण्हमट्टिया नीलमट्टियाए सत्यं, एवं पंचवण्णादि परोष्परं सत्यं भवति, जहा य वण्णा तहा गंधरसफासावि भाणियध्वा, परकायसत्यं नाम पुढविकायो आउक्कायस्स सत्यं पुढविकायो तेउक्कायस्स पुढिविकाओ वाउकायस्स पुढिविकाओ वणस्स- इकायस्स पुढिविकाओ तसकायस्स, एवं सब्वे परोष्परं सत्यं भवति, उभयसत्यं णाम जाहे किण्हमट्टियाए कलुसियमुदगं भवइ जाव परिणया।
- २—(क) अ० चू० पृ० ७४ : अण्णत्यसद्दो परिवज्जणे बट्टित ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १३६ : अण्णत्यसद्दो परिवज्जणे बट्टइ, कि परिवज्जइयइ ? सत्थपरिणयं पुढविं मोसूणं जा अण्णा पुढवी सा चित्तमंता इति तं परिवज्जयति ।
  - (ग) हा० टी० प० १३८-६: अन्यत्र सस्त्रपरिणतायाः' शस्त्रपरिणतां पृथिवीं विहाय परित्यज्यान्या चित्तवत्याख्यातेत्यर्थः ।
- ३--(क) जि० चू० पृ० १३५ : चित्तं जीवो भण्णइ, तं चित्तं जाए पुढवीए अध्यि सा चित्तमंता, चेयणाभावो भण्णइ, सो चेयणा-भावो जाए पुढवीए अध्यि सा चित्तमंता ।
  - (অ) हा० टी० प० १३८ : 'चित्तवती' ति चित्तं —जीवलक्षणं तदस्या अस्तीति चित्तवती ः सजीवेत्यर्थः ।
- ४— (क) जि॰ चू॰ पृ० १३४ : अहबा एवं पढिज्जइ 'पुढवि चित्तमसं अक्लायां ।
  - (ख) हा० टी० प० १३८: पाठान्तरं वा 'पुढवी चित्तमत्तमक्खाया'।
- ५—(क) अ० चू० पृ० ७४ : इह मत्तासहो योवे।
  - (ख) जि० चू० पृ० १३५: चित्तं चेयणाभावो चेव भण्णइ, मत्तासहो दोसु अत्थेसु बट्टइ, तं०—थोवे वा, परिमाणे वा थोवओ जहा सरिसवतीभागमत्तमणेण दत्तं, परिमाणे परमोही अलोगे लोगप्पमाणमेत्ताइं खंडाइं आणइ पासइ इह पुण मत्तासहो थोवे बट्टइ ।
  - (ग) हा० टी० प० १३८ : अत्र मात्रशब्द: स्तोकवाची, यथा सर्षपत्रिभागमात्रमिति ।

अध्ययन ४ : सूत्र ४ टि० १५

अल्य-विकसित है। उसमें उच्छवास, निमेप आदि जीव के व्यक्त चिह्न नहीं हैं।

'मत्त' का अर्थ मूच्छित भी किया है । जिस प्रकार चित्त के विघातक कारणों ये अभिभूत मनुष्य का चित्त मूच्छित हो जाता है वैसे ही ज्ञानावरण के प्रवलतम उदय से (टीकाकार के अनुसार प्रवल मोह के उत्य से) पृथ्वी आदि एकेन्द्रिय जीवों का चैतन्य सदा मूच्छित रहता है । इनके चैतन्य का विकास न्युनतम होता है<sup>द</sup> ।

द्वीन्द्रिय, बीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, असज्ञी-पंचेन्द्रिय-तिर्यव्यव व सम्मूच्छिम मनुष्य, गर्भज-तिर्यव्यच, गर्भज-मनुष्य, वाणव्यन्तर देव, भवन-बासी देव, ज्योतिष्क-देव और वैमानिक-देव (कल्पोषपन्न, कल्पातीत, र्यवेयक और अनुत्तर विमान के देव) इन सबके चीपन्य का विकास उत्तरोत्तर अधिक होता है । एकेन्द्रियों में चैतन्य इन सबसे जयन्य होता है ।

#### १५. अनेक जीव और पृथक् सत्वों वाली (अणेगजीवा पुढतता )

जीव या आत्मा एक नहीं है किन्तु संख्या-इष्टि से अनन्त है। वनसाति के सिवाय शेष पाँच जीय-निकायों में से प्रत्येक में असंख्य-असंख्य जीव हैं और वनस्पतिकाय में अनन्त जीव हैं। यहां असंख्य और अनन्त दोनों के लिए 'अनेक' शब्द का प्रयोग हुआ है। जिस प्रकार वेदों में 'पृथिवी देवता आपो देवता' द्वारा पृथिवी आदि को एक एक माना है उस प्रकार जैन दर्शन नहीं मानता। वहाँ पृथ्वी आदि प्रत्येक को अनेक जीव माना है'। यहाँ तक कि मिट्टी के कग, तल की बूंद और अनिन की चिनगारी में असंख्य जीव होते हैं। इनका एक शरीर दृश्य नहीं बनता। इनके शरीरों का पिण्ड ही हमें दीख सकता है ।

अनेक जीवों को मानने पर भी कई सब में एक ही भूतात्मा मानते हैं । उनका कहना है --जैसे चन्द्रमा एक होने पर भी जल में भिन्न-भिन्न दिखाई देता है इसी तरह एक ही भूतात्मा जीवों में मिन्त-भिन्न दिखाई देती है<sup>द</sup> । जैन-दर्शन में प्रत्येक जीव-निकायों के

१—(क) जि० चू० पृ० १३६ : चित्तमात्रमेव तेषां पृथिवीकाधिनां जीवितलक्षणं, न पुनवच्छ्वासादीति विद्यन्ते ।

<sup>(</sup>ख) हर० टी० प० १३८: ततस्च चित्तमात्रा स्तोकचित्तेत्यर्थः ।

२—(क) अ० चू० पृ० ७४ : अहवा चित्तं मतमेतींस ते चित्तमत्ता, जहा पुरिसस्स मञ्जपाणिवसोत्रशोग-सप्पावराह-हिप्पूरभक्खण-मुच्छादीहि चेतोविद्यातकारणेहि जुगपदिभिभूतस्स चित्तं मतं एवं पुढविक्कातियाणं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ०१३६ : जारिसा पुरिसस्स मञ्ज्ञपीतिविसोत्रभुतस्स अहिभिक्खियमुञ्छादीहि अभिभूतस्य चित्तमत्ता तओ पुढविक्काइयाणं कम्मोदएणं पावयरी, तत्थ सक्व जहण्णयं चित्तं एगिदियाणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १३८ : तथा च प्रबलमोहोदयात् सर्वजधन्यं चैतन्यमेकेन्द्रियाणाम् ।

३ — (क) अ० चू० पृ० ७४ : सव्य जहण्णं चित्तं एपिदियाणं, ततो विसुद्धतरं बेइन्दियाणं, ततो तेइन्दियाणं, ततो लोइन्दियाणं, ततो अवस्थिति असन्नीपींचदितिरिक्खजोणिताणं, संमूचिक्रममणूसाण य, ततो गढभवक्कंतियतिरियाणं, ततो गढभवक्कंतियंमणूसाणं, ततो वाणमंतराणं, ततो भवणवासिणं ततो जोतिसियाणं ततो सोधम्मताणं जाव सव्युक्कसं अणुत्तरोदवातियाणं देवाणं ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ १३६: तत्थ सञ्जलण्णयं चिसं एभिदियाणं, तओ विसुद्धयरं वेइंदियाणं, तओ विसुद्धतरागं तेइंदियाणं, तओ असण्णीणं पंचेंदियाणं संमुच्छिममणुषाणं य, तओ सुद्धतरागं पंचिदितिरियाणं, तओ गब्भवनकंतियमणुषाणं, तओ वाणमंतराणं, तओ भवणवासीणं ततो जोइसियाणं, ततो सोधम्माणं जाव सञ्जुतकोसं अणुत्तरोववाइयाणं देवाणंति ।

४—(क) जि॰ चू॰ षृ॰ १३६ : अणेगे जीवा नाम न जहा वेंदिएहि एगो जीवो पुढविस्ति, उक्तं - "पृथिवी देवता आगो देवता" इत्येवमादि, इह पुण जिणसासणे अभेगे जीवा पुढवी अवति ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ १३८ : इयं च 'अनेकजीवा' अनेक जीवा यस्यां साठनेकजीवा, न पुनरेकजीवा, यथा वैदिकानां 'पृथिबी देवते' त्येवमादिवचनप्रामाण्यादिति ।

प्र — (क) अ० चू० पु० ७४ : ताःणि पुण असंखेनजाणि समुदिताणि चनखुविसयमागच्छंति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १३६ : असंलेज्जाणं पुण पुढविजीवाणं सरीराणि संहिताणि सक्षुरिसधमागण्छेतित्ति ।

६—हा० टी० प० १३८ : अनेकजीवाऽपि कैश्चिदेकसूतात्मावेक्षयेष्यत एवः यथाहुरेके ''एक एव ही भूतात्मा, भूते पूते व्यवस्थित: ।
एकधा बहुधा चैत्र, दृश्यते जलचन्द्रवत् ।।'' अत आह - 'पृथक्सस्वा' पृथग्भूताः सत्था —आत्मानो यस्यां सा पृथक्सस्वा ।

अध्ययन ४: सूत्र ८ टि० १६

जीवों में स्वरूप की सत्ता है। वे किसी एक ही महान् आत्मा के अवयब नहीं हैं, उनका स्वतन्त्र अस्तित्व है इसीलिए वे पृथक्सत्त्व हैं। जिनमें पृथक्भूत सत्त्र — आत्मा हो उन्हें पृथक्सत्त्व कहते हैं। इनकी अवगाहना इतनी सूक्ष्म होती है कि अंगुल के असंख्येय भाग मात्र में अनेक जीव समा जाते हैं। याद इन्हें सिलादि पर बांटा जाय तो कुछ पिसते हैं कुछ नहीं पिसते। इससे इनका पृथक् सत्त्व सिद्ध होता है।

मुक्तिवाद और मितात्मवाद —ये दोनों आपस में टकराते हैं। आत्मा परिमित होगी तो या तो मुक्त आत्माओं को फिर से जन्म छेना होगा या संसार जीव-शून्य हो जाएगा। ये दोनों प्रमाण संगत नहीं हैं। आचार्य हेमचन्द्र ने इसे काव्य की भाषा में यों गाया है --

> "मुक्तोऽपि वाभ्येतु भवं भवो वा, भवस्थश्चर्योऽस्तु मितात्मवादे । षड्जीवकायं त्वमनन्तसंस्य-माख्यस्तथा नाथ यथा न दोषः ।"

#### सूत्र दः

## १६. ऋग्र-बीज " ( अग्गबीया )

वनस्पति के भिन्त-भिन्त भेद उत्पत्ति की भिन्नता के आधार पर किये गए हैं। उनके उत्पादक भाग को बीज कहा जाता है। वे विभिन्त होते हैं। 'कोरंटक' आदि के बीज उनके अग्र भाग होते हैं इसीलिए वे अग्रबीज कहलाते हैं । उत्पल-कंद आदि के मूल ही उनके बीज हैं इसलिए वे मूलबीज कहलाते हैं । इक्षु आदि के पर्व ही बीज हैं इसलिए वे 'पर्ववीज' कहलाते हैं । यूहर, अक्ष्यत्य, किपत्य (कैय) आदि के स्कंघ ही बीज हैं इसलिए वे 'स्कंघबीज' कहलाते हैं । शालि, गेहूं आदि मूल बीजरूप में ही हैं। वे 'वीजरह' कहलाते हैं ।

१--(क) जि० चू० पृ० १३६ . पुढो सत्ता नाम पुढिविक्कमोदएण सिलेसेण बहिया बही पिहप्पिह चऽवित्थियत्ति बुत्तं भवइ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १३६ : अंगुलासंख्येयभागमात्रावगाहनया पारमाथिक्याऽनेकजीवसमाश्रितेति भाव: ।

२ - अन्ययोगव्यच्छेदद्वात्रिशिका, दलो० २६ ।

३---(क) अ० चू० पृ० ७५ : कीरेंटगादीण अग्गाण रूपंति ते अग्गबीता।

<sup>(</sup>ল) जि॰ चू॰ पृ॰ १३८ : अग्गबीया नाम अगं बीयाणि जेसि ते अग्गबीया जहा कोरेंटगादी, तेसि अग्गाणि रुप्पंति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प०१३६: अग्रं बीजं येषां ते अग्रबीजाः — कोरण्टकादयः ।

४---(क) अ० चू० पृ० ७५ : कंदलिकंदादि मूलबीया।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ० १३८: मूलबीया नाम उपालकंदादी ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १३६: मूलं बीजं येथां ते मूल बीजा--- उत्पलकंदादयः ।

५--(क) अ० चू० पृ० ७५: इक्खुमादि पोरबीया।

<sup>(</sup>स) जि०चू० पृ० १३८: पोरबीया नाम उक्खुमादी।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १३६: पर्व बीजं येथां ते पर्वबीजा —इक्ष्वादयः ।

६—(क) अ० चू० पृ० ७४: णिहूमादी खंधबीया।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १३८: खंधबीया नाम अस्सोत्थकविट्ठसल्लादिमायी ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १३६: स्कंधो बीज येषां ते स्कंधबीजाः — शल्लक्यादयः ।

৬ — (क) अ॰ चू॰ पृ० ७५ : सालिमादी बीयरुहा।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १३८: बोयरुहा नाम सालीबीहीमारी।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १३६ : बोजाद्रोहन्तीति बीजरुहाः — शाल्यादयः ।

अध्ययन ४ : सूत्र ६ टि० १७-२१

### १७. सम्मूर्चिछम (सम्मुच्छिमा) :

पद्मिनी, तृण आदि को प्रसिद्ध बीज के बिना कैवल पृथ्वी, पानी आदि कारणों को प्राप्त कर उत्पन्न होते हैं वे 'सम्मूच्छिम' कहलाते हैं। सम्मूच्छिम उत्पन्न नहीं होते हैं ऐसी बात नहीं है। वे दग्य भूमि में भी उत्पन्न हो जाते हैं<sup>9</sup>।

#### १८. तुण (तण):

घास मात्र को तृण कहा जाता है । दूब, काश, नागरमोथा, कुश अथवा दर्भ, उशीर आदि प्रसिद्ध घास हैं । 'तृण' शब्द के द्वारा सभी प्रकार के तृणों का ग्रहण किया गया है<sup>व</sup> ।

#### १६. लता (लया):

पृथ्वी पर या किसी बड़े वृक्ष पर लिपटकर उत्पर फैलने वाले पौधे को लता कहा जाता है। 'छता' शब्द के द्वारा सभी छताओं का ग्रहण किया गया है<sup>3</sup>।

### २०. बीजपर्यन्त ( सबीया ) :

वनस्पत्ति के दस प्रकार होते है मूल, कन्द, स्कंध, त्वचा, शाखा, प्रवाल, पत्र, पुष्प, फल और बीज । सूल की अंतिम परिणति बीज में होती है इसलिए 'स-बीज' शब्द वनस्पति के इन दसों प्रकारों का संग्राहक है<sup>8</sup> ।

इसी सूत्र (=.२) में 'सबीयग' शब्द के द्वारा बनस्पति के इन्हीं दश भेदों को ग्रह्स किया गया है  $^{k}$  । शीलाङ्क्सूरि ने 'सबीयग' शब्द के द्वारा केवल 'अनाज' का ग्रहण किया है  $^{k}$  ।

#### सूत्र ६:

## २१. अनेक बहु त्रस प्राणी (अणेगे बहवे तसा पाणा):

त्रस जीवों की द्वीन्द्रिय आदि अनेक जातियां होती हैं और प्रत्येक जाति में बहुत प्रकार के जीव होते हैं इसिटए उनके गीछे 'अनेक' और 'बहु'—ये दो विशेषण प्रयुक्त किए हैं"। इनमें उच्छ्वासादि विद्यमान होते हैं अतः ये प्राणी कहलाते है<sup>म</sup> ।

- १ (क) अ० चू० पृ० ७५ : पर्जिमणिमादी उदगपुढविसिणेहसमुच्छणा संमुच्छिमा ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १३८ : संमुच्छिमा नाम जे विणा बीयेण पुढविवरिसादीणि कारणाणि पप्प उहुँ ति ।
  - (ग) हा० टी॰ प० १४० : संमूर्च्छन्तोति संमूर्च्छिमाः—प्रसिद्धबीजाभावेन पृथिवीवर्षादिसमुद्भवास्तथाविधास्तृणादयः, न चैते न संभवन्ति, दग्धभूमाविष संभवात् ।
- २-- जि० चू० पृ० १३८ : तस्थ तणग्गहणेण तणभेषा गहिया ।
- ३ जि॰ चू॰ पृ॰ १३८: लतागहणेण लताभेदा गहिया।
- ४—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ १३८ : सिबयग्गहणेण एतस्स चेव वणस्सइकाइयस्स बीयपज्जवसाणा दस भेदा गहिया भवंति तं जहा -मूले कंदे खंधे तया य साले तहप्पवाले य ।

पत्ते पुष्फेय फले बीए दसमे य नायव्वा ॥

- (ख) अ० चू० प० ७५: सबीया इति बीयावसाणा दस वनस्सतिभेदा संगहतो दरिसिता।
- ४--- जि० चू० पृ० २७४ : सबीयगहणेण मूलकन्दादिबीयपःजवसाणस्स पुन्वभणितस्स दसपगारस्स वणप्फितिणो गहणं ।
- ६-- सू० १.६.६ दी० प० १७६: 'पुढवी उ अगणी वाऊ, तणरुष्ख सबीयमा' सह बीजैर्वतंन्त इति सबीजाः, बीजानि तु शालिगोधू-मयवादीनि ।
- ७ (क) अ० चू० पृ० ७७ : 'अणेगा' अनेग भेदा बेइन्दियादतो । 'बहुचे' इति बहुभेदा जाति-कुलकोडि-जोणी-पमुहसतसहस्सेहि पुणरिव संखेज्जा।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १३६ : अणेगे नाम एक्काम चेव जातिभेदे असंखेज्जा जीवा इति ।
  - (ग) हा० टी० प० १४१ : ग्रनेके द्वीन्द्रियादिभेदेन बहवः एकंकस्यां जातौ ।
- द--(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ७७: 'पाणा' इति जीवाः प्राणंति वा निःश्वसंति वा ।
  - (ख) हा० टी० प० १४१: प्राणा उच्छ्वासादय एवां विद्यन्त इति प्राणिनः ।

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

त्रपादो प्रकार के होते हैं लिब्य-त्रस और गति-त्रम । जिन जीवों में माभिप्राय गति करने की शक्ति होती है वे लब्ध-त्रस होते हैं और जिनमें अभिजायपूर्वक गति नहीं होती, केवल गति मात्र होती है, वे गति-त्रम कहलाते हैं। अभिन और बागु को सूत्रों में त्रस कहा है पर वे गति-त्रप हैं। जिन्हें उदार त्रस प्राणी कहा है वे लब्बि-त्रम हैं। प्रस्तुत सूत्र में त्रस के जो लक्षण बतलाए हैं वे लब्बि-त्रस के हैं।

#### २२. अण्डन ( अंडमा ) :

अण्डों से उत्पन्न होने बाले मधुर आदि अण्डज कहरुाते हैं<sup>3</sup>।

#### २३. शेतज (पोयया) :

'फोट' या अर्थ शिशु है। जो किञ्रूष में उत्पन्न होते हैं, जिन पर कोई आवरण लिपटा हुआ नहीं होता, वे पोतज वहलाते हैं । हाथी, चर्म-जर्लोका आदि फोतज प्राणी हैं ।

#### २४. जरायुज ( जराउया ) :

जन्म के समय में जो जरायु-केष्टित दशा में उत्पन्न होते हैं ये जरायुज कहलाते हैं। भैंस, गाय आदि इसी रूप में उत्पन्न होते हैं। जरायुका अर्थ गर्भ-वेष्टन या वह शिल्ली है जो शियुको आवृत किए रहती हैं<sup>8</sup>।

### २५. रसज (रसया):

छाछ, दही आदि रसों में उत्पन्न होने वाले सुक्ष्म शरीरी जीव रसज कहलाते हैं<sup>र</sup>ा

#### २६. संस्वेदज ( संसेइमा ) :

पसीने से उलाना होने बाले खरमल, युका --जूँ आदि जीव संस्वेदज कहलाते हैं<sup>द</sup>ा

## २७. तम्सूर्च्छनज ( सम्मुन्छिमा ) :

बाहरी बातावरण के संघोग से उत्पन्न होने वाले शलभ, चींटी, मक्ती आदि जीव सम्मूच्छंनज कहलाते हैं"। सम्मूच्छिम मातृ-पितृहीन प्रजनन है। यह सदीं, गर्मी आदि बाहरी कारणों का संयोग पाकर उत्पन्न होता है। सम्मूच्छंन का शाब्दिक अर्थ है— घना होने,

१--ठा० ३.३२६ : तिविहा तसा प० तं० --तेउकाइया वाउकाइया उराला तसा पाणा ।

२--(क) अ० चू० पृ० ७७: अण्डजाता 'अण्डजा' मय्रादय: ।

(ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १३६ : अंडसंभवा अंडजा जहा हंसमयूरायिणो ।

(ग) हा व्ही० प० १४१: पक्षिगृहकोकिलादयः।

३ - - (क) अ० चू० पु० ७७ : पोतिमव सूयते 'पोतजा' वल्गुलीमादयः ।

(ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १३६ : पोतया नाम बग्गुलीमाइणी।

(ग) हा० टी० प० १४१ : पोता एव जायन्त इति पोतजाः .....ते च हस्तीयत्मुलीचर्मजलीकाश्रभृतयः।

४ -(क) अ० चू० पृ० ७७ : जराउन्नेहिता जायंती 'जराउजा' गवादय: ।

(ल) जि० चू० पृ० १३६-४० : जराउया नाम जे जरवेढिया जायंति जहा गोमहिसादि।

(ग) हा० टी० प० १४१ : जरायुवेष्टिता जायन्त इति जरायुजा—गोमिह्व्यजाविकमनुख्यादयः ।

५ ~(क) अ० चू० पृ० ७७ : रसा ते भवंति रसजा, तकादौ मुहुमसरीरा ।

(হা) जि० चु० पु० १४० : रसया नाम तक्कंबिलमाइसु भवंति ।

(म) हा० टी॰ प॰ १४१: रसाङजाता रसजाः—तकारनालदिधतीमनादिषु पायुक्तम्याकृतयोऽतिसूक्ष्मा भवन्ति ।

६ - (क) अ० चु० पृ० ७७: 'संस्वेदजा' यूमादतः।

(स) जि० चु० पु० १४०: संसेयणा नाम जुयादी।

७--(क) अ० चू० पू० ७७: सम्मुच्छिमा करीसादिसु मच्छिकादतो भवंति।

(ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४०: संमुच्छिमा नाम करीसादिसंमुच्छिया।

(ग) हा० टो० प० १४१ : संमूर्च्छनाज्जाता संमूर्च्छनजाः—- ज्ञलभिपपीलिकामक्षिकाशालूकादयः ।

358

बढ़ने या फैलने की किया। जो जीव नर्भ के बिना उत्पन्त होते हैं, बढ़ते हैं और फैलते हैं वे 'सम्मूच्छ्रंनज' या सम्मूच्छिम कहलाते हैं। वनस्पति जीवों के सभी प्रकार 'सम्मूच्छिम' होते हैं। फिर भी उत्पादक अवयवों के विवक्षा-भेद से केवल उन्हीं को सम्मूच्छिम कहा गया है जिनका बीज प्रसिद्ध न हो और जो पृथ्वी, पानी और स्नेह के उचित योग से उत्पन्न होते हों।

इसी प्रकार रसज, संस्वेदज और उद्भिज ये सभी प्राणी 'सम्मूच्छिम' हैं। फिर भी उत्पत्ति की विशेष सामग्री को ध्यान में रख कर इन्हें 'सम्मूच्छिम' से पृथक् माना गया है। चार इन्द्रिय तक के सभी जीव सम्मूच्छिम ही होते हैं और पञ्चेन्द्रिय जीव भी सम्मूच्छिम होते हैं। इसकी योनि पृथक्-पृथक् होती है जैसे पानी की योनि प्यन है, घास की योनि पृथ्वी और पानी है। इसमें कई जीव स्वतंत्र भाव से उत्पन्न होते हैं और कई अपनी जाति के पूर्वोत्पन्न जीवों के संसर्ग से। ये संसर्ग से उत्पन्न होने वाले जीव गर्भज समक्षे जाते हैं। किन्तु वास्तव में गर्भज नहीं होते। उनमें गर्भज जीव का छक्षण —मानसिक ज्ञान नहीं मिळता। सम्मूच्छिम और गर्भज जीवों में भेद करने वाला मन है। जिनके मन होता है वे गर्भज और जिनके मन नहीं होता वे सम्मूच्छिम होते हैं।

#### २८ उद्भिज ( उक्तिया ) :

ृथ्वी को भेदकर उत्पन्न होने वाले पतंग, खञ्जरीट (शरद् ऋतु से शीतकाल तक दिखाई देने वाला एक प्रसिद्ध पक्षी) आदि उद्भिष्ण या उद्भिष कहलाते हैं ।

छान्दोग्य उपनिषद् में पक्षी आदि भूतों के तीन बीज माने हैं —अण्डज, जीवज और उद्भिज्ज<sup>र</sup>। शाङ्कर भाष्य में 'जीवज' का अर्थ जरायुज किया है<sup>3</sup>। स्वेदज और संशोकज का यथासम्भव अण्डज और उद्भिज्ज में अन्तर्भाव किया है<sup>4</sup>। उद्भिज्ज जो पृथ्वी को ऊपर की ओर भेदन करता है उसे उद्भिद् यानी स्थावर कहते हैं, उससे उत्पन्न हुए का नाम उद्भिज्ज है, अथवा बाना (बीज) उद्भिद् है उससे उत्पन्न हुथा उद्भिज्ज स्थावर बीज अर्थात् स्थावरों का बीज है<sup>4</sup>।

ऊष्मा से उत्पन्न होने वाले बीजों को संशोकज माना गया है। जैन-हष्टि से इसका सम्मूच्छिम में अन्तर्भाव हो सकता है।

#### २१. औपपातिक ( उववाइया ) :

उपपात का अर्थ है — अचानक घटित होने वाली घटना। देवता और नारकीय जीव एक मुहूर्त के भीतर ही पूर्ण युवा बन जाते हैं इसीलिए इन्हें औपपातिक — अकस्मात् उत्पन्न होने वाला कहा जाता है । इनके मन होता है इसिलए ये सम्मूच्छिम नहीं हैं। इनके माता-पिता नहीं होते इसिलए ये गर्भज भी नहीं हैं। इनके औत्पत्तिक-योग्यता पूर्वोक्त सभी से भिन्न है इसिलए इनकी जन्म-पद्धित को स्वतंत्र नाम दिया गया है।

ऊपर में वर्णित पृथ्वीकायिक से लेकर वनस्पतिकायिक पर्यंत जीव स्थावर कहलाते हैं।

त्रसाजीवों का वर्गीकरएा अनेक प्रकार से किया गया है। जन्म के प्रकार की दृष्टि से जो वर्गीकरण होता है वही अण्डज आदि रूप हैं।

#### ३०. सब प्राणी सुख के इच्छुक हैं ( सब्वे पाणा परमाहम्मिया ) :

'परम' का अर्थ प्रधान है। जो प्रधान है वह सुख है। 'अपरम' का अर्थ है न्यून। जो न्यून है वह दुःख है। 'धर्म' का अर्थ है

१- (क) अ० चू० पू० ७७: 'उब्भिता' भूमि भिद्यिकण निद्धावति सलभादयो ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पु॰ १४० : उबिभया नाम भूमि भेतूण पंखालया सत्ता उपपन्नति ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ दी॰ प॰ १४१ : उद्भेदान्जन्म येषां ते उद्भेदाः, अथवा उद्भेदनमुद्भित् उद्भिन्जन्म येषां ते उद्भिन्जाः - पतङ्ग-सञ्जरीटपारिष्लवादय: ।

२--- छान्दो० ६.३.१ : तेषां खल्वेषां भूतानां त्रीण्येव बीजानि भवन्त्यण्डजं जीवजमुद्भिज्जिमिति ।

३ — वही, झाङ्कर भाष्य – जीवाज्जातं जीवजं जरायुजिमत्येतत्पुरुषपदवादि ।

४ -- वही, स्वेदजसंशोकजयोरण्डजोद्भिज्जयोरेव यथासंभवमन्तर्भाव: ।

५ — वही, उद्भिज्जमुद्भिनत्तीत्युद्भित्स्थावरं ततो जातमुद्भिज्जंधानावोद्भित्ततो जायत इत्युद्भिज्जं स्थावरबीजं स्थावराणां बीजमित्यर्थः''।

६-(क) अ० चू० पृ० ७७ : 'उववातिया' नारग-देवा ।

<sup>(</sup>জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १४० : उबवाइया नाम नारगदेवा ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १४१ : उपपाताज्जाता उपपातजाः अथवा उपपाते भवा औपपातिका—देवा नारकाइच।

स्वभाव । परम जिनका धर्म है अर्थात् सुख जिनका स्वभाव है वे परम-धार्मिक कहलाते हैं'। दोनों **चू**णियों में 'पर-धम्मिता' ऐसा पाठान्तर है। एक जीव से दूसरा जीव 'पर' होता है। जो एक का धर्म है वही पर का है -- दूसरे का है। सुख की जो अभिलाषा एक जीव में है वही पर में है -- शेष सब जीवों में है। इस दृष्टि से जीवों को 'पर-धार्मिक' कहा जाता है<sup>२</sup>।

धूणिकार 'सब्वे' झब्द के द्वारा केवल त्रस जीवों का ग्रहण करते हैं। किन्तु टीकाकार उसे त्रस और स्थावर दोनों प्रकार के जीवों का संग्राहक मानते हैं<sup>3</sup>।

सुख की अभिलादा प्राणी का सामान्य लक्षण है। त्रस और स्थावर सभी जीव सुखाकांक्षी होते हैं। इसलिए 'परमाहम्मिया' केवल त्रस जीवों का ही विशेषण वयों? यह प्रश्न होता है। टीकाकार इसे त्रस और स्थावर दोनों का विशेषण मान उक्त प्रश्न का उत्तर देते हैं। किन्तु वहाँ एक दूसरा प्रश्न और खड़ा हो जाता है। वह यह है—प्रस्तुत सूत्र में त्रस जीविनकाय का निरूपण है। इसमें त्रस जीवों के लक्षण और प्रकार बतलाए गए हैं। इसलिए यहाँ स्थावर का संग्रहण प्रासंगिक नहीं लगता। इन दोनों बाधाओं को पार करने का एक तीसरा मार्ग है। उसके अनुसार 'पाणा परमाहम्मिया' का अर्थ वह नहीं होता, जो चूणिकार और टीकाकार ने किया है। यहाँ 'पाणा' शब्द का अर्थ मातंग' और 'परमाहम्मिया' का अर्थ परमाधामिक देव होना चाहिए । जिस प्रकार तिर्यग्-योनिक, नैरियक, मनुष्य और देव वे त्रस जीवों के प्रकार बतलाये हैं, उसी प्रकार परमाधामिक भी उन्हीं का एक प्रकार है। परमाधामिकों का श्रेष सब जीवों से पृथक् उल्लेख आवश्यक' और उत्तराध्ययन' आगम में मिलता है। बहुत संभव है यहां भी उनका और सब जीवों से पृथक् उल्लेख किया गया हो। 'पाणा परमाहम्मिया' का उक्त अर्थ करने पर इसका अनुवाद और पूर्वापर शंगित इस प्रकार होगी—सब मनुष्य और सब मातंग स्थानीय परमाधामिक हैं— वे त्रस है।

#### सूत्र १०:

#### ३१. इत (इच्चेसि):

'इति' बब्द का ब्यवहार अनेक अर्थों में होता है । प्रस्तुत व्याख्याओं में प्राप्त अर्थ ये हैं --

हेतू--- वर्षा हो रही है इसलिए दौड़ रहा है ।

इस प्रकार -- ब्रह्मबादी इस प्रकार कहते हैं ।

आमंत्रण — धम्मएति हे वार्मिक, 'उवएसएति' हे उपदेशक !

परिसमाप्ति--इति खल् समणे भगवं महावीरे ।

प्रकार ।

उप-प्रदर्शन -- पूर्व वृत्तान्त या पुरावृत्त को बताने के लिए । इच्नेये पंचित्रहें वत्रहारे -ये पाँच प्रकार के व्यवहार हैं।

- १ (क) अ० चू० पृ० ७७ : सब्वेपाणा 'परमाहम्मिया' । परमं पहाणं, तं च सुहं । अपरमं ऊणं तं पुण दुक्खं । धम्मो सभावो । परमो धम्मो जेसि ते परमधम्मिता । यहुक्तम्---सुखस्वभावाः ।
  - (ख) जि० चू० पृ१४१ : परमाहम्मिया नाम अपरमं दुक्लं परमं सुहं भण्णाइ, सन्वे पाणा परमाधम्मिया-सुहाभिकं= खिणोस्ति बुनां भवइ ।
  - (ग) हा० टो० प० १४२ : परमधर्माण इति-अत्र परमं सुखं तद्धर्माणः मुखधर्माणः सुखाभिलाधिण इत्यर्थः ।
- २ (क) अ० चू० पृ० ७७ : पाठिवसेसो परधम्मिता—परा जाति जाति पडुच्च सेसा—जो त परेसि धम्मो सो तेसि, जहा एगस्स अभिलासत्रीतिप्पभितीणि संभवति तहा सेसाण वि असो परधम्मिता ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४१ : अहवा एयं सुत्तं एवं पढिज्जइ 'सब्वे पाणा परधम्मिता' इक्किक्कस्स जीवस्स सेसा जीवसेदा परा, ते य सब्वे सुहाभिकंखिणोत्ति बुत्तं भवति, जो तेसि एक्कस्स धम्मो सो सेसाणंपित्तिकाऊण सब्वे पाणा परमाहम्मिया।
- ३—(क) जि० चू० पृ० १४१: सब्वे तसा भवंति ।
  - (জ) हा० टी० प० १४२ : 'सर्वे प्राणिनः परमधर्माण' इति सर्व एते प्राणिनो --द्वीन्द्रियादयः पृथिन्यादयःच ।
- ४---वाइ० ना० १०५: मार्यमा तह जर्णगमापाणा।
- ५—सम० १५ टीका प० २६ : तत्र परमाञ्च तेऽधार्मिकाश्च संक्लिष्टपरिणामत्वात्परमाधार्मिकाः—असुरविशेषाः ।
- ६— आव० ४.६ : अउद्दर्साहं भूष-गामेहि, पन्नरसिंह परमाहम्मिएहि ।
- ७ उत्त ० ३१.१२ : किरियासु भूयगामेसु, परमाहम्मिएसु य । जे भिक्षु जयई निच्चं, से न अच्छइ मण्डले ।।

अध्ययन ४ : सूत्र १० टि० ३२-३३

अगस्त्यसिंह के अनुसार प्रस्तुत प्रकरण में 'इति' शब्द का प्रयोग 'प्रकार' अथवा 'हेतु' के अर्थ में हुआ है । जिनदास महत्तर के अनुसार उसका प्रयोग उप-प्रदर्शन के अर्थ में और हरिभद्र सूरि के अनुसार हेतु के अर्थ में हुआ है<sup>9</sup> ।

'इच्चेतेहिं छहिं जीवनिकाएहिं' अगस्त्यसिंह स्यविर ने यहाँ सप्तमी विभिन्ति के स्थान पर तृतीया विभिन्ति मानी है<sup>३</sup>। टीकाकार को 'इच्चेसि छण्हं जीवनिकायाणं' यह पाठ अभिमत है और उनके अनुसार यहाँ सप्तमी विभिन्ति के अर्थ में पण्ठी विभिन्ति का प्रयोग हुआ है<sup>3</sup>।

#### ३२. दंड-समारम्भ ( दंडं समारंभेज्जा ) :

अगस्त्य चूर्णि में 'दंड' का अर्थ शरीर आदि का निम्नह--दमन करना किया है<sup>४</sup> । जिनदास चूर्णि<sup>४</sup> और टीका<sup>६</sup> में इसका अर्थ संघट्टन, परितापन आदि किया है । **कौ**टिल्प ने इसके तीन अर्थ किए हैं : यध प्राणहरण, परिक्लेश बन्धन, ताड़ना आदि से क्लेश उत्पन्न करना और अर्थ-हरण—धनापहरण<sup>७</sup>।

'दण्ड' शब्द का अर्थ यहाँ बहुत ही व्यापक है । मन, वचन और काया की कोई भी प्रवृत्ति जो दृ:ख-जनक या परिताप-जनक हो वह दण्ड शब्द के अन्तर्गत है । समारम्भ का अर्थ है करना ।

#### ३३. यावज्जीवन के लिए (जावज्जीवाए)

'यावज्जीवन' अर्थात् जीवन-भर के लिए । जब तक दारीर में प्राण रहे उस समय तक के लिए' । हरिभद्र सूरि के अनुसार 'इच्चेसि ......न समणुजाणेज्जा' तक के शब्द आचार्य के हैं<sup>६</sup> । जिनदास महत्तर के अनुसार 'इच्चेसि ......निविहं तिविहेण' तक के शब्द आचार्य के हैं<sup>१९</sup> ।

- (ग) हा० टी० प० १४३ : 'इच्चेसि' इत्यादि, सर्वे प्राणिनः परमधर्माण इत्यनेन हेतुना ।
- २-अ० चू० पृ० ७८ : हिंसहो सप्तम्यथतिव ।
- ३—(क) अ० चू० पृ० ७८ : 'एतेहि छहि जीवनिकाएहि' ।
  - (ख) हा० टी० प० १४३ : 'एतेषां षण्णां जीवनिकायाना' मिति, सुपां सुपो भवन्तीति सप्तस्थर्थे षष्ठी ।
- ४--अ० चू० पृ० ७८: दंडोसरीरादिनिग्गहो।
- ५--जि० चू० पृ० १४२ : दंडो संघट्टणपरितावणादि ।
- ६—हा० टी० प० १४३ : 'दण्डं' संघट्टनपरितापनादिलक्षणम् ।
- ७ कौटिलीय अर्थं० २.१०.२८ : वक्ष:परिवलेकोऽर्थहरणं दण्ड इति (व्याख्या ) विधो व्यापादनं, परिवलेको बन्धनताउनादिभिर्दुःखो-त्यादनम्, अर्थं-हरणं धनापहारः, इदं त्रयं दण्डः ।
- द्र (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ७६ : असमारंभकालावधारणसिदम् 'जावज्जीवाए' जाव पाणा धारंति ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४२ : सीसो भणइ—केन्त्रियरं कालं ?, आयरिओ भणइ—जावजीवाए,ण उ जहां लोइयाणं विस्तवओ होऊण पच्छा पडिसेवइ, किन्सु अम्हाणं जात्रजीवाए बहुति ।
  - (ग) हा० टी॰ प॰ १४३: जीवनं जीवा यावज्जीवा यावज्जीवम् --अप्राणोपरमात् ।
- ६- हा॰ टो॰ प॰ १४३ : 'न समनुजानीयात्' नानुमोदयेदिति विधायकं भगवद्व वनम् ।

१ -- (क) अ० चू० पृ० ७ = : इतिसद्दो अणेगत्यो अत्यि, हेतौ -- विरस्तीति घावति, एवसत्थो -- इति 'ब्रह्मवादिनो' वदित, अःद्यर्थे - इत्याह भगवां नास्तिकः, परिसमाप्तौ -- अ अ इति, प्रकारे --- इति बहुविह-मुक्खा । इह इतिसद्दो प्रकारे --पुढविक्कातिषादिसु किण्हमिट्टतादिप्रकारेसु, अहवा हेतौ --जम्हा परधम्मिषा सुहसाषा दुःक्खपिड्यूला । 'इच्चेतेसु', एतेसु अणंतराणुक्कंतं पच्चक्खमुपदंसिक्जिति ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ १४२ : इतिसद्दो अभेगेसु अत्थेसु बट्टइ, तं —आमंतणे परिसमत्तीए उथप्पदिसणे य, आमंतणे जहा धम्म-एति वा उवएसएति वा एवमादी, परिसमत्तीए जहा 'इति ललु समणे भगवं! महावीरे' एयमादी, उदप्पदिसणे जहा 'इच्चेए पंजविहे बबहारे' एत्थ पुण इच्चेतींह एसो सद्दो उवप्पदिसणे दहुव्वो, कि उवप्पदिसथित ?, जे एते जीवाभि-गमस्स छ भेया भणिया।

## ३४. तीन करण तीन योग से ( तिविहं तिविहेणं ) :

किया के तीन प्रकार हैं - करना, कराना और अनुमोदन करना। इन्हें योग कहा जाता है। त्रिया के साधन भी तीन होते हैं मन, बाजी और शरीर। इन्हें करण कहा जाता है। स्थानांग में इन्हें योग, प्रयोग और करण कहा है।

हरिभद्र सूरि ने 'त्रिविध' से कृत, कारित और अनुमित का तथा 'विविधन' से मन, वाणी और सरीर इन तीन करणों का ग्रहण किया है । यहाँ अगस्त्यसिंह मुनि की परम्परा दूसरी है। वे 'तिविहें' से भन, वाणी और सरीर का तथा 'तिविहेण' से कृत, कारित और अनुमित का ग्रहण करते हैं । इसके अनुसार कृत, कारित और अनुमोदन को करण तथा मन, वाणी और सरीर को योग कहा जाता है। अगम की भाषा में योग का अर्थ है — मन, वाणी और शरीर का कर्म। साधारण दृष्टि से यह किया है किन्तु जितना भी किया जाता है, कराया जाता है और अनुमोदन किया जाता है उसका साधन मन, वाणी और शरीर ही है। इस दृष्टि से इन्हें करण भी कहा जा सकता है। जहाँ विया और विया के हेतु की अभेद-विवक्षा हो वहाँ ये किया या योग कहलाते हैं और जहाँ उनकी भेद-विवक्षा हो वहाँ ये करण कहलाते हैं। इस लिए इन्हें कहीं योग और कहीं करण कहा गया है ।

# ३५ मन से, बचन से, काया से ( मणेणं वायए काएणं ) :

मत, बचन और काया —कृत, कारित और अनुमोदन —इनके योग से हिंसा के नौ विकल्प बनते हैं। अगस्त्यसिंह स्थविर ने उन्हें इस प्रकार स्पष्ट किया है—

जो दूसरे को मारते के लिए सोचे कि मैं इसे कैसे मार्ड़ ? वह मन के द्वारा हिंगा करता है । वह इसे मार डाले —ऐसा नोचना मन के द्वारा हिंगा कराना है । कोई किमी को मार रहा हो — उससे सन्तुष्ट होना — राजी होना मन के द्वारा हिंसा का अनुगोदन है ।

वैसा बोलना जिससे कोई दूसरा मर जाए—यचन से हिसा करना है । किसी को मारने का आदेश देना वचन से हिसा कराना है । अच्छा मारा—यह कहना वचन से हिसा का अनुमोदन है ।

स्वयं किसी को मारे —यह काथिक हिसा है। हाथ आदि से किसी को मरवाने का संकेत करना ∵काया से हिसा कराना है। कोई किसी को मारे —उसकी शारीरिक संकेतों से प्रशंसा करना —काय से हिसा का अनुमोदन हैं'।

'मण्डेणं...न समस्पुजाणामि' इन शब्दों में शिष्य कहता है -- मैं मन, वचन, काया से षट्-जीवनिकाय के जीवों के प्रति दंड-समारंभ नहीं कहाँगा, नहीं कराऊँगा' और न करने वाले का अनुमोदन कहाँगा ।

१--ठा० ३.१३-१४: तिबिहे जोगे-- मणजोगे, वितजोगे, कायजोगे।

तिबिहे पओगे मणपओगे, वतिपओगे, कायपओगे।

तिबिहे करणे मणकरणे, वितकरणे, कायकरणे।

२---हा० टी० प० १४३: 'त्रिविधं त्रिविधेने'ति तिस्रो विधा विधानानि ज्ञतादिरूपा अस्येति त्रिविधः, दण्ड इति गम्यते, तं त्रिविधेन - करणेन, एतद्पन्यस्यति -- मनसा वाचा कायेन ।

३ - अ० चू० पृ० ७ : तिविहं ति मणो-वयण-कातो । तिविहेणं ति करण-कारायणा-अणुमोयणाणि ।

४ भगवती जोड़ श० १५ दु० १२१-११२ : अथवा तिविहेणं तिकी, त्रिविध त्रिभेदे शुद्ध ।

करण करावण अनुर्मात, द्वितीय अर्थ अनिरुद्ध ।।

त्रिकरण शुद्धेणं कहाौ, मन, वच, काया जोय।

ए तीनूइं जोग तसूं, शुद्ध करी अवलोय ।।

- ५—(क) अ० चू० पृ० ७८ : मणेण दंडं करेति—सयं मारणं चिन्तप्रति कहमद्दं मारेज्जािम, मणेण कारयित जिद एसो मारेज्जा, मणसा अणुमोदित मारेंतस्स तुस्सित, बायाए षाणातिवातं करेति तं भणित जेण अद्धितीए मरित, बायाए कारेति—मारणं संदिसित, बायाए अणुमोदित —सुटठु हतो; कातेण मारेति—सयमाहणित काएण कारयित पाणिष्य-हारादिणा, काएणाणुमोदित मारेतं छो डिकादिना पसंसित ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १४२-१४३: सयं मणसा न वितयइ जहा वहयामित्ति, वायाएवि न एवं भणइ जहा एस वहेज्जज, कायण सय न परिहणति, अन्तस्सवि णेतादीहिणो तारिसं भावं दरिसयइ जहा परो तस्स माणिसयं णाऊण सत्तोवधायं करेइ, वायाएवि संदेसं न देइ जहा तं घाएहित्ति, काएणवि णो हत्यादिणा सग्भेई जहा एयं मारयाहि, घातंतंपि अण्णं दट्ठूणं मणसा तुद्धि न करेइ, वायाएवि पुच्छिओ संतो अणुमइं न देइ, काएणावि परेण पुच्छिओ संतो हत्थुक्खेवं न करेइ ।

६ - हा० टी० प० १४३: मनसा वाचा कायेन, एतेषां स्वरूपं प्रसिद्धमेव, अस्य च करणस्य कर्म उक्तलक्षणो दण्ड: ।

अध्ययन ४ : सूत्र १० टि० ३६-३६

#### ३६. भंते ( भंते ) :

यह गुरु का सम्बोधन है। टीकाकार ने इसके संस्कृत रूप तीन दिए हैं अदन्त, भवान्त और भयान्त<sup>9</sup>। व्रत-ग्रहण गुरुके साक्ष्य से होता है। इसलिए शिष्य गुरु को सम्बोधित कर अपनी भावना का निवेदन करता है<sup>8</sup>।

इस सम्बोधन की उत्पत्ति के विषय में घूर्णिकार कहते हैं : गणधरों ने भगवान से अर्थ सुन कर वत ग्रहण किये। उस समय उन्होंने 'मंते' शब्द का ब्यवहार किया। तभी से इसका प्रयोग गुरु को आमन्त्रण करने के लिए होता आ रहा है<sup>3</sup>।

#### ३७. अतीत में किये ( तस्स ) :

यत काल में दण्ड-समारम्भ किये हैं उनसे ! सम्बन्ध या अवयव में वर्ष्टी का प्रयोग है<sup>४</sup>।

## ३८. निवृत्त होता हूँ ( पडिककमामि ) :

अकरणीय कार्य के परिहार की जैन-प्रक्रिया इस प्रकार है अतीत का प्रतिक्रमण, वर्तमान का संवरण और अनागत का प्रत्याख्यान । प्रतिक्रमण का अर्थ है अतीतकालीन पाप-कर्म से निदृत्त होना<sup>४</sup>।

# ३९. निन्दा करता हूँ, गर्हा करता हूँ ( निदामि गरिहामि ) :

निन्दा का अर्थ आत्मालोचन है। वह अपने-आप किया जाता है। दूसरों के समक्ष जो निन्दा की जाती है। उसे गर्हा कहा जाता है। हरिभद्र सूरि ने निन्दा तथा गर्हा में यही भेद बताया है<sup>६</sup>। पहले जो अज्ञान भाव से किया हो उसके सम्बन्ध में पश्चाताप से हृदय में दाह का अनुभव करना---जैसे मैंने बुरा किया, बुरा कराया, बुरा अनुमोदन किया---वह निन्दा है। गर्हा का अर्थ है—भूत, वर्तमान और आगामी काल में न करने के लिए उद्यत होना<sup>8</sup>।

- १ (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १४३: 'भंते !'ति भयवं भावान्त एवमादी भगवतो आमंतणं।
  - (ख) हा० टी० प० १४४ : भदन्तेति गुरोरामन्त्रणम्, भदन्त भवान्त भवान्त इति साधारणा श्रुतिः ।
  - (ग) अ० चू० पृ० ७= : भंते ! इति भगवतो आमंतणं ।
- २ हा० टो० प० १४४ : एतच्च गुरुसाक्षित्रयेव व्रतप्रतिपत्तिः साध्वीति जापनार्थम् ।
- ३ (क) अ० चू० पृ० ७६ : गणहरा भगवतो सकासे अत्थं सोऊण वतपडिवत्तोए एवमाहु -- तस्स भंते० । जहा जे वि इमस्मि काले ते पि वताइं पडिवज्जमाणा एवं भणंति—तस्स भंते !
  - (स) जि० चू० पृ० १४३ : गणहरा भगवओ सगासे अत्थं सोऊण वताणि पडिवज्जमाणा एवमाह ।
- ४ हा० टी० प० १४४ : तस्येत्यधिकृती दण्डः सम्बध्यते, सम्बन्धलक्षणा अवयवलक्षणा वा षष्ठी ।
- ५—(क) अ० चू० पृ० ७८ : पडिक्कमासि, प्रतीपं क्रमासि णियसामि ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४३ : पडिक्कमामि नाम ताओ दंडाओ नियत्तामित्ति बुत्तं भवइ ।
  - (ग) हा० टी० प० १४४ : योऽसौ त्रिकालविषयो दण्डस्तस्य संबंधिनमतीतमवयदं प्रतिकामामि, न वर्तमानमनागतं वा, अतीस्यैव प्रतिक्रमणात्, प्रत्युत्पन्नस्य संवरणादनागतस्य प्रत्याख्यानादिति । · · · · प्रतिक्रामामीति भूताद्व्यान्निवर्तेऽह-मित्युक्तं भवति, तस्माच्च निवृत्तिर्येत्तवनुमतेविरमणसिति ।
- ६ हा० टो० प० १४४: 'निन्दामि गर्हामी' ति, अत्रात्मसाक्षिकी निन्दा परसाक्षिकी गर्हा -- जुगुप्सोच्यते ।
- ७ -- (क) अ० चू० पृ० ७८ : जं पुच्यमण्णाणेण कतं तस्स णिदामि ''णिदि कुत्सायाम् इति कुत्सामि । गरहामि' 'गर्ह परिभाषणे' इति यगासीकरेमि ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४३ : जं पुण पुन्विं अन्ताणभावेण कयं तं णिदामिना । हा ! दुद्दु कयं हा ! दुद्दु कारियं अणुमयंपि हा दुद्दु । अंतो-अंतो डज्झइ, हिययं पच्छाणुतावेण ।, 'गरिहामि' णाम तिविहं तीताणागतबट्टमाणेसु कालेसु अकरणयाए अब्भुट्टेमि ।

अध्ययन ४: सूत्र १० टि० ४०

## ४०. आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ ( अप्पाणं वोसिरामि ) :

आत्मा हेय या उपादेय कुछ भी नहीं है । उसकी प्रवृत्तियाँ हेय या उपादेय बनती हैं । साधना की टिष्टि से हिंसा आदि असत्-प्रवृत्तियाँ, जिनसे आत्मा का बन्धन होता है, हेय हैं और अहिसा आदि सत्-प्रवृत्तियाँ एवं संवर उपादेय हैं ।

साधक कहता है—मैं अतीत काल में असत्-प्रवृत्तियों में प्रवृत्त आत्मा का व्युत्सर्ग करता हूँ अर्थात् आत्मा की असत्-प्रवृत्ति का त्याग करता हुँ<sup>9</sup>।

प्रश्न किया जा सकता है कि अतीत के दण्ड का ही यहाँ प्रतिक्रमण यावत् ब्युत्सर्ग किया है अतः वर्तमान दण्ड का संवर और अनागत दण्ड का प्रत्याख्यान यहाँ नहीं होता । टीकाकार इसका उत्तर देते हुए कहते हैं —ऐसी बात नहीं है । 'न करोमि' आदि से वर्तमान के संवर और भविष्यत् के प्रत्याख्यान की सिद्धि होती है<sup>र</sup> ।

'तस्स भंते ''वोसिरामि' दण्ड समारंभ न करने की प्रतिज्ञा ग्रहण करने के बाद शिष्य जो भावना प्रकट करता है वह उपर्युक्त शब्दों में व्यक्त है।

सूत्र ४-६ में पट्-जीविनकायों का वर्णन है। प्रस्तुत अनुच्छेद में इन पट्-जीविनकायों के प्रति दण्ड-समारंभ के प्रत्याख्यान का उल्लेख है। यह कम आकस्मिक नहीं पर सम्पूर्णतः वैज्ञानिक और अनुभवपूर्ण है। जिसको जीवों का ज्ञान नहीं होता, उनके अस्तित्व में श्रद्धा-विश्वास नहीं होता, वह व्यक्ति जीवत-व्यवहार में उनके प्रति संयमी, अहिसक अथवा चारित्रवान नहीं हो सकता। कहा है- "जो जिन-प्रकृषित पृथ्वीकायादि जीवों के अस्तित्व में श्रद्धा नहीं करता वह पुण्य-पाप से अनिभगत होने के कारण उपस्थापन के योग्य नहीं होता। जिसे जीवों में श्रद्धा होती है वही पुण्य-पाप से अभिगत होने के कारण उपस्थापन के योग्य होता है।"

बत ग्रहण के पूर्व जीवों के ज्ञान और उनमें विश्वास की कितनी आवश्यकता है, इसको बताने के लिए निम्नलिखित हण्टान्त मिलते हैं:

- १— जैसे मिस्ति वस्त्र पर रंग नहीं चढ़ता और स्वच्छ वस्त्र पर सुन्दर रंग चढ़ता है, उसी तरह जिसे जीवों का ज्ञान नहीं होता, जिसे उनके अस्तित्व में शंका होती है वह अहिंसा आदि महावतों के योग्य नहीं होता। जिसे जीवों का ज्ञान और उनमें श्रद्धा होती है वह उपस्थापन के योग्य होता है और उसी के व्रत सुन्दर और स्थिर होते हैं।
- २—जिस प्रकार प्रासाद-निर्माण के पूर्व भूमि को परिष्कृत कर देने से भवन स्थिर और सुन्दर होता है और अपरिष्कृत भूमि पर असुन्दर और अस्थिर होता है, उसी तरह मिथ्यात्व की परिशुद्धि किये बिना बत ग्रहण करने पर कत टिक नहीं पाते।
- ३ जिस तरह रोगी को औषधि देने के पूर्व उसे वमन-विरेचन कराने से औषधि लागू पड़ती है, उसी तरह जीवों के अस्तित्व में श्रद्धा रखते हुए जो बत ग्रहण करता है उसके महाव्रत स्थिर होते हैं।

सारांश यह है - जो जीवों के विषय में कहा गया है, उसे जानकर, उसकी परीक्षा कर मन, बचन, काय और कृत, कारित, अनुमोदित रूप से जो षट्-जीवनिकाय के प्रति दण्ड-समारम्भ का परिहार करता है वही चारित्र के योग्य होता है।

कहा है -- अशोधित शिष्य को व्रतारोहण नहीं कराना चाहिए, शोधित को कराना चाहिए। अशोधित को व्रतारूढ़ कराने से

१— (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ७६ : अप्पाणं सब्बसत्ताणं दिश्मिज्जए, बोसिरामि विविहेहि प्रकारेहि सब्बाधत्थं परिच्चयामि । दंड-समारंभपरिहरणं चरित्ताधम्मप्पमुहीमदं ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ १४४ : 'आत्मानम्' अतीतवण्डकारिणमञ्जाध्यं 'ब्युत्मृजामी'ति विविधार्थो विशेषार्थो वा विशब्दः उच्छव्दो भृशार्थः मृजामीति --त्यजामि, ततश्च विविधं विशेषण वा भृशं त्यजामि व्युत्सृजामीति ।

२—हा० टो० प० १४४ : आह -यद्येवमतीतदण्डश्रितक्रमणमात्रसस्यैदम्पर्यं न प्रत्युत्पन्नसंवरणमनागतप्रत्याख्यानं चेति, नै तदेवं, न करोमीत्यादिना तदुभयसिद्धेरिति ।

अध्ययन ४: सूत्र ११ टि० ४१

गुरु को दोष लगता है। शंश्वित को व्रतारूढ़ कराने से अगर वह पालन नहीं करता तो उसका दोष शिष्य को लगता है, गुरु को नहीं लगता ।"

#### सूत्र ११:

इसके पूर्व अनुच्छेद में शिष्य द्वारा सार्वित्रक रूप में दण्ड-समारम्भ का प्रत्याख्यान किया गया है। प्राणितपात, मृषावाद, अदत्ता-दान, मैथुन और परिग्रह – ये प्राणियों के प्रति सूक्ष्म दण्ड हैं। इन वृत्तियों से दूसरे जीवों को परिताप होता है। प्रस्तृत तथा बाद के चार सुत्रों में प्राणातिपात आदि सूक्ष्म दण्डों के त्याग की शिष्य द्वारा स्वतंत्र प्रतिज्ञाएँ की गई हैं ।

## ४१. पहले (पढमे):

सापेक्ष दृष्टि के अनुसार कोई वस्तु अपने आप में अमुक प्रकार की नहीं कही जा सकती । किसी अन्य वस्तु की अपेक्षा से ही वह उस प्रकार की कही जा सकती है । उदाहरणस्वरूप कोई वस्तु स्वयं में हल्की या भारी नहीं कही जा सकती । वह अन्य भारी वस्तु की अपेक्षा से ही हल्की और अन्य हल्की वस्तु की अपेक्षा से ही भारी कही जा सकती है । यहाँ जो 'पढ़में' पहले घल्द का प्रयोग है वह

- १---(क) जि० चू० पृ० १४३-४४: जो ऐसी दंडिनक्खें एवं महन्वयास्हणं तं कि सन्वीस अविसेसियाणं महन्वयास्हणं कीरित उदाहो परिक्लिकणं ?, आयिरो भणइ जो इमार्ण करणाणि सद्दृह, 'जीवे पुढिवक्काए न सद्दृह जे जिणेहि पण्णते । अणभिगयपुण्णपावो ण सो उवहावणं जोगी ।। १ ।। एवं आउक्काइए जीवे एवं जाव तसकाइए जीवे, एयारिस्स पुण समारुभिज्जति, तं० --'पुढिविकाइए जीवे सद्दृह जे जिणेहि पण्णते । अभिगतपुण्णपावो सो उवहावणाजोगों ।। १ ।। एवं आउक्काइए जीवे एवं जाव तसकाइए जीवे, अभिगतपुण्णपावो सो उवहावणाजोगों, छज्जीविनिकाए पिट्याए ताहे परिक्लिकज्जह, कि ? -- परिहरइण परिहरइति, जइ परिहरद तो उबहाविज्जह, इतरो न उवहाविज्जिति, कहं ?, जह मइलो पडो रंगिओ न सुंदरो भवइ सो, इयरो रंगिज्जमाणो सुंदरो भवइ, एवं जई असद्दियाए छज्जीविण्याए उवहाविज्जिद्द तो महञ्चयाणि न घरेइ, सद्दृहियाए छज्जीविण्याए उवहाविज्जमाणे थिरया भवंति सुंदरो य भवइ, जहा वा पासावो कज्जमाणो जई कयवरं सोहिता कज्जह तो सुंदरो य थिरो य भवइ, असोहिए पुण अथिरो भवइ, एवं कयवरथाणीए मिन्छने असोहिए उवहाविज्जद तो महन्वयाणि न थिराणि भवंति, जहा आउरस्स ओसहं वियरिज्जई तं जड वमणविरेयणाणि काळण विज्जद तो लग्गइ, एवं जद सहिताविसु उवहाविज्जित ता घरेइ महन्वए असद्दितासु अथिराणि भवित, जन्हा एते दोसा तम्हा पढियाए कहियाए सद्दियाए परिक्लिते परिहरिए, अभिगते णाम जित अपव्यावण्जिणों णण्णतरो ण भवित ताहे विसुद्धो उवहाविज्जिति, तस्स य महन्वयाणि अर्भाणयाणि न णज्जित तओ ताणि भण्णति।
- (क) हा० टी० प० १४५ : अनेन व्रतार्थपरिज्ञानादिगुणयुक्त उपस्थापनार्ह इत्येतवाह, उक्तं च —
  पांढए य किह्य अहिगय परिहरजवठावणाइ जोगोत्ति ।
  छक्कं तीहि विसुद्धं परिहर णवएण भेदेण ।। १ ।।
  पडपासाउरमादी दिहुंता होति वयसमारुहणे ।
  जह मिलणाइसु दोसा सुद्धाइसु णेविमहइंपि ।। २ ।।

इत्यादि, एतेसि लेसुद्देसेण सीसिह्यट्ठणाए अत्थो भण्णइ-पिंडपाए सत्थपरिण्णाए दसकालिए छुज्जीविणकाए वा, किह्याए अत्थओ, अभिगयाए संमं परिक्खिलऊण —परिहरइ छुज्जीविणियाए मण्ययणकाएिंह कयकारावियाणुमइमेदेण, तओ ठाविज्जइ, ण अन्तहा । इमे य इत्थ पडादी दिट्ठंता महलो पडो ण रंगिज्जइ सोहिओ रंगिज्जइ, असोहिए मूलपाए पासाओ ण किज्ज सोहिए किज्जइ, वमणाईहि असोहिए आउरे ओसहं न दिज्जइ सोहिए दिज्जइ, असंठिवए रयणे पडिबन्धो न किज्जइ संठिवए किज्जइ, एवं पिंडयकिह्याईहि असोहिए सीसे ण वयारोवणं किज्जइ, असंठिए य करणे गुरुणो दोसा, सोहियापलणे सिस्सस्स दोसो लि कयं पसंगेण।

२—हा॰ टी॰ प॰ १४४: अग्रं चात्मप्रतिपत्त्यहीं दण्डिनिक्षेप: सामान्यविशेषरूप इति, सामान्येनोक्तलक्षण एव, स तु विशेषतः। पञ्चमहावतरूपत्याऽध्यङ्गीकर्तव्य इति महावतान्याह।

भी बाद के अन्य मृषाबाद आदि की अपेक्षा से हैं । सूत्रकम के प्रमाण से पहला महाब्रत सर्व प्राणातिपातविरमण बन है।

#### ४२. महावत ( महन्वए ) :

'वत' का अर्थ है विरितिर । वह असत् प्रवृत्ति की होती हैं। उसके पाँच प्रकार हैं —प्राणातिपात-विरित्त, मृथावाद-विरित्त, अदत्तादान-विरित्त, मृथुन-विरित्त और परिग्रह-विरित्त । अकरण, निवृत्ति उपरम और विरित्त—ये पर्यायवाची शब्द हैं । 'वत' शब्द का प्रयोग निवृत्ति और प्रवृत्ति — दोनों अर्थों में होता है। 'वृष्ठान्नं व्रतयित' का अर्थ है वह शूद्र के अन्न का परिहार करता है। 'पयो व्रतयित' — का अर्थ है कोई व्यक्ति केवल दूध पीता है, उसके अतिरिक्त कुछ नहीं खाता । इसी प्रकार असत्-प्रवृत्ति का परिहार और सत्प्रवृत्ति का आसेवन — इन दोनों अर्थों में वृत शब्द का प्रयोग किया गया है। जो प्रवृत्ति निवृत्ति-पूर्वक होती है वही सत् होती है। इस प्रधानता की हिट से वृत का अर्थ उसमें अन्तिहित होता है ।

बत शब्द साधारण है। यह विरित्त-मात्र के लिए प्रयुक्त होता है। इसके अणु और महान्—ये दो भेद विरित्त की अपूर्णता तथा पूर्णता के आधार पर किए गए हैं। मन, बचन और शरीर से न करना, न कराना और न अनुमोदन करना ये तौ विकल्प हैं। जहाँ ये समग्र होते हैं वहाँ विरित्त पूर्ण होती है। इनमें से कुछ एक विकल्पों द्वारा जो विरित्त की जाती है वह अपूर्ण होती है। अपूर्ण विरित्त अणुवत तथा पूर्ण विरित्त महाव्रत कहलाती है । साधु त्रिविच पापों का त्याग करते हैं छतः उनके वृत महाव्रत होते हैं। श्रावक के त्रिविच द्विच छप से प्रत्याख्यान होने से देशविरित्त होती है, अतः उनके वृत अणु होते हैं। यहाँ प्राणातिपात-विर्ात आदि को महावृत और रात्रि-भोजन-विरित्त को वृत कहा गया है। यह वृत शब्द अणुवृत और महावृत दोनों से भिन्न है। ये दोनों मूल-गुण है परन्तु रात्रि-भोजन मूल-गुण नहीं है। वृत शब्द का यह प्रयोग सामान्य विरित्त के अर्थ में है। मूल-गुण—अहिंसा, सत्य, अवीर्य, ब्रह्मचयं और अपरिग्रह — पांच है। महावृत इन्हों की संज्ञा है।

## ४३. प्राणातिपात से विरमण होता है ( पाणाइवायाओं वेरमणं ) :

इन्द्रिय, अग्यु भ्रादि प्राण कहलाते हैं। प्राणातिपात का अर्थ है -प्राणी के प्राणों का अतिपात करना -जीव से प्राणों का विसंयोग

१-(क) जि० चू० पृ० १४४ : पढमंति नाम सेसाणि मुसावादादीणि पडुच्च एतं पढमं भण्णइ ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० १४४: सूत्रकमप्रामाण्यात् प्राणातिपातिवरमणं प्रथमम् ।

<sup>(</sup>ग) अ० चू० पृ० ८०: पढमे इति आवेक्खिगं, सेसाणि पडुच्च आदिल्लं, पढमे एसा सप्तमी, तम्मि उट्टावणाधारविविक्खिगा।

२ - तत्त्वा० ७.१ : हिंसानृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहेम्यो विरतिर्वं तम् ।

३ - तत्त्वा० ७.१ भा०: अकरणं निवृत्तिरुपरमो बिरतिरित्यनर्थान्तरम् ।

४---तत्त्वा० ७.१ भा० सि० टी०: व्रतशब्दः शिष्टसमाचारात् निवृत्तौ प्रवृत्तौ च प्रयुज्यते लोके । निवृत्ते चेद् हिसातो विरति:-निवृत्तिर्वतं, यथा---वृष्णान्तं व्रतयति --परिहरति । वृष्णान्नान्निर्वतंत इति, शात्वा प्राणिनः प्राणातिपातादेनिवतंते । केवलमहिसादिलक्षणं तु कियाकलापं नानुतिष्ठतीति तदनुष्ठानप्रवृत्त्यर्थश्च व्रतशब्दः । पयोवतयतीति यथा, पयोऽभ्यवहार एव प्रवर्तते नान्यत्रेति, एवं हिसादिभ्यो निवृत्तः शास्त्रविहितक्रियानुष्ठान एव प्रवर्तते, अतो निवृत्तिक्रयासाध्यं कर्मक्ष्यणमिति प्रतिपादयति ।

प्राधान्यात् तु निवृत्तिरेव साक्षात् प्राणातिपातादिभ्योदिश्ता, तत्पूर्विका च प्रवृत्तिर्गम्यमाना । अन्यथा तु निवृत्तिर्निष्फलैव
स्थादिति ।

५ — तत्त्वा० ७.२ भा० : एभ्यो हिसादिभ्य एकदेशविरतिरणुव्रतं, सर्वतो बिरतिर्महावतिमिति ।

६—(क) जि० चू० पृ० १४४ : महब्बयं नाम महेतं बतं, महब्बयं कथं ? सावगवयाणि खुडुगाणि, ताणि पदुच्य साहण वयाणि महंताणि भवंति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४६: जम्हा य भगवंतो साधवो तिविहं तिविहेण पच्चवलायंति तम्हा तेसि महच्वयाणि भवंति, सावयाणं पुण तिविहं दुविहं पच्चवलायमाणाणं देसविरईए खुडुलगाणि वयाणि भवंति।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १४४: महच्च तद्यतं च महावतं, महत्त्वं चास्य श्रावकसंबंध्यणुव्रतापेक्षयेति ।

<sup>(</sup>घ) अ० चू० पृ० ६०: सकले महित बते महस्वते ।

१३७

करना । केवल जीयों को मारना ही अतिपात नहीं है, उनको किसी प्रकार का कष्ट देना भी प्राणातिपात है<sup>9</sup> । पहले महाब्रत का स्वरूप है --प्राणातिपात-विरमण ।

विरमण का अर्थ है—ज्ञान और श्रद्धापूर्वक प्राणातिपात न करना—सम्यक्ज्ञान और श्रद्धापूर्वक उससे सर्वथा निध्त होना ।

# ४४. सर्व ( सब्वं ) :

मुनि कहता है—श्रावक वृत ग्रहण करते समय प्राणातिपात की कुछ छूट रख लेता है उस तरह परिस्थूर नहीं पर सर्व प्रकार के प्राणातिपात का प्रत्याख्यान करता हूँ। सर्व अर्थात् निरवक्षेष —अर्द्ध या त्रिभाग नहीं । जैसे ब्राह्मण को नहीं मार्ह्णा—यह प्राणातिपात का देश त्याग है। 'मैं किसी प्राणी को मन-वचन-काया और कृत-कारित-अनुभोदन रूप से नहीं मार्ह्णा'— यह सर्वप्राणातिपात का त्याग है।

प्रत्याख्यान में 'प्रति' शब्द निषेध अर्थ में, 'आ' अभिमुख अर्थ में और 'ख्या' धातु कहने के अर्थ में है। उसका अर्थ है— प्रतीप-अभिमुख कथन करना। 'प्राणातिपात का प्रत्याख्यान करता हूं' अर्थात् प्राणातिपात के प्रतीप —अभिमुख कथन करता हूँ—प्राणातिपात न करने की प्रतिज्ञा करता हूं। अथवा मैं संदतात्मा वर्तमान में समता रखते हुए अनागत पाप के प्रतिषेध के लिये आदरपूर्वक—भावपूर्वक अभिधान करता हूं। साम्प्रतकाल में संवृतात्मा अनागत काल में पाप न करने के लिये प्रत्याख्यान करता है —प्रतारोपण करता है ।

## ४५. सूक्ष्म या स्थूल ( सुहुमं वा बायरं वा ) :

जिस जीव की शरीर-अवगाहना अति अल्प होती है, उसे सूक्ष्म कहा है, और जिस जीव की शरीर-अवगाहना बड़ी होती है उसे बादर कहा है। सूक्ष्म नाम कर्मोदय के कारणा जो जीव अत्यन्त सूक्ष्म है, उसे यहाँ ग्रहण नहीं किया गया है वयोंकि ऐसे जीव की अवगाहता इतनी सूक्ष्म होती है कि उमकी काया द्वारा हिंसा संभव नहीं। जो स्थूल दृष्टि से सूक्ष्म या स्थूल अवगाहना वाले जीव हैं, उन्हें ही यहाँ सूक्ष्म या बादर कहा है ।

## ४६. त्रस या स्थावर (तसं वा थावरं वा):

जो सूक्ष्म और बादर जीव कहे गये हैं उनमें से प्रत्येक के दो-दो भेद होते हैं - त्रस और स्थावर । त्रस जीवों की परिभाषा पहले

- १— (क) अ० चू० पृ० ८० : पाणातिवाता [तो ] अतिवातो हिसणं ततो, एसा पंचमी अपादाणे भयहेतुलक्खणा वा, भीतार्थानां भयहेतुरिति ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४६ : पाणाइनाओ नाम इंहिया आउप्पाणादिणो छि। विवहो पाणा य जैसि अत्यि ते पाणिणो भण्णंति, तेसि पाणाणमहताओ, तेहि पाणेहि सह विसंजोगकरणन्ति युत्तं भवइ ।
  - (ग) हा० टी० प० १४४ : प्राणा इन्द्रियादयः तेषामतिपातः प्राणातिपातः जीवस्य महादुःखोत्पादनं, न तु जीवातिपात एव ।
- २— (क) अ० चू० पृ० ८०: वेरमणं नियत्तणं ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १४६ : पाणाइवायवेरमणं नाम नाउं सदृहिऊण पाणातिवायस्स अकरणं भण्णइ।
  - (ग) हा० टी॰ प॰ १४४ : विरमणं नाम सम्याज्ञानश्रद्धानपूर्वकं सर्वथा निवर्तनम्।
- ३ (क) अ० चू० पू० द०: सञ्चं ण विसेसेण, यथा लोके न ब्राह्मणी हन्तव्यः ।
  - (स) जि० चू० पृ० १४६ : सब्वं नाम तमेरिसं पाणाइवायं सब्वं निरवसेसं पच्चक्लामि नो अद्धं तिभागं वा पच्चक्लामि ।
  - (ग) हा० टी० प० १४४ । सर्वमिति—निरवशेषं, न तु परिस्थूरमेव ।
- ४ (क) अ० चू० पृ० ८०: पाणातिवातिमिति च पच्चक्खाणं, ततो नियत्तणं ।
  - (ल) जि० चू० पृ० १४६ : संपद्दकालं संविरियप्पणी अणागते अकरणणिमित्तं पच्चक्लाणं ।
  - (ग) हा० टी० प० १४४-४४ : प्रत्याख्यामीति प्रतिशब्दः प्रतिषेत्रे आङाभिमुख्ये स्या प्रकथने, प्रतीयमभिमुखं स्यापनं प्राणाति-पातस्य करोमि प्रत्याख्यामीति, अथवा-प्रत्याचके - संवृतात्मा साम्प्रतमनागतप्रतिषेधस्य आदरेणाभिधानं करोमीत्यर्थः ।
- ५-- (क) अ० चू० पृ० ६१: सुहुमं अतीव अप्पसरीरं तं वा, वातं रातीति 'वातरो' महासरीरो तं वा।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १४६ : सुहुमं नाम जं सरीरावगाहणाए सुद्व अप्पमिति, बादरं नाम थूलं भण्णह ।
  - (ग) हा० टी० प० १४५ : अत्र सूक्ष्मोऽल्पः परिगृह्यते न तु सूक्ष्मनामकर्मीदयात्सूक्ष्मः, तस्य कायेन व्यापादनासंभवात् .....बादरो पि स्थूरः ।

आ चुकी है। जो त्रास का अनुभव करते हैं, उन्हें त्रस कहते हैं। जो एक ही स्थान पर अवस्थित रहते हैं, उन्हें स्थावर कहते हैं। कुंपु आदि सूक्ष्म त्रस हैं और गाय आदि बादर त्रस हैं। साधारण वनस्पति आदि सूक्ष्म स्थावर हैं और पृथ्वी आदि बादर स्थावर है।

'सुहमं वा बायरं वा तसं वा थावरं वा' इसके पूर्व 'से' शब्द है। 'से' शब्द का प्रयोग निर्देश में होता है। यहाँ यह शब्द पूर्वोक्त 'प्राणातिपात' की ओर निर्देश करता है। वह प्राणातिपात सूक्ष्म शरीर अथवा बादर शरीर के प्रति होता है। अगस्त्य चूर्णि के अनुसार यह आत्मा का निर्देश करता है। इसका शब्दार्थ है। अथ। इसका प्रयोग किसी बात के कहने के आरम्भ में किया जाता है। दे

#### ४७. ( अइवाएज्जा ) :

हरिमद्र सूरि के अनुसार 'अइबाए ज्जा' सब्द 'अतिपातयामि' के अर्थ में प्रयुक्त है। प्राकृत सैंकी में आर्प-प्रयोगों में ऐसा होता है। इस प्रकार सभी महाव्रत और व्रत में जो पाठ है उसे टीकाकार ने प्रथम पुरुष मान प्राकृत सैंकी के अनुसार उसका उत्तम पुरुष में परिवर्तन किया है । अगस्त्य चूणि में सर्वत्र उत्तम पुरुष के प्रयोग हैं, जैसे—''नेव सबं पाणे अद्याएमि'। उत्तम पुरुष का भी 'अद्याएज्जा' रूप बनता है"। इसलिए पुरुष परिवर्तन की आवश्यकता भी नहीं है। उक्त स्थलों में प्रथम पुरुष की किया मानी जाय तो उसकी संगति यों होगी 'पढ़मे भंते ! महत्व्यए पाणाइवायाओं वेरमणं' से लेकर 'नेव सयं' के गहले का कथन शिष्य की ओर से है और 'नेव सयं' से आचार्य उपदेश देते हैं और 'न करेमि' से शिष्य अध्यार्य के उपदेशानुसार प्रतिज्ञा ग्रहण करता है। उपदेश की भाषा का प्रकार सूत्रकृताङ्ग (२.१.१५) में भी यही है।

आचारवूला (१५।४३) में महाबत प्रत्याख्यान की भाषा इस प्रकार है—"पढमं भंते ! महब्बयं - पच्चत्र्सामि सब्बं पाणाइवायं — से सुदुमं वा बायरं वा, तसं वा थावरं वा—णेवसयंपाणाइवायं कारेज्जा णेवण्णेहि पाणाइवायं कारवेज्जा, णेवण्णं पाणाइवायं करंतं समणुजा-णेज्जा, जावज्जीवाए तिविहं तिविहेणं मणसा वयसा कायसा । तस्स भंते ! पडिक्कमामि निदामि गरिहामि अप्पागं वोसिरामि ।"

स्वीकृत पाठ का अगस्त्य चूर्णि में पाठान्तर के रूप में उत्लेख हुआ है। पाँच महाव्रत और छट्ठे व्रत में अगस्त्य चूर्णि के अनुसार जो पाठ-भेद है उनका अनुवाद इस प्रकार है :—

''भंते ! मैं प्राणातिपात-विरति रूप पहले महाब्रव को ग्रहण करने के लिए उपस्थित हुआ हूँ ''। भंते ! मैं पहले महाब्रत में प्राणातिपात से विरत हुआ हूँ ।''

यही कम सभी महाव्रतों और व्रत का है।

# ४८-४६ — मैं स्वयं नहीं करूँ गा अनुमोदन भी नहीं करूँ गा ( नेव सयं पाणे अइवाएज्जा न समणुजाणेज्जा):

इस तरह त्रिविध-त्रिविध-तीन करण और तीन योग से प्रत्याख्यान करने वाले के ४६ भङ्गीं (विकल्पों) से त्याग होते हैं। इन

१---(क) अ० जू० पृ० ८१: 'तसं वा' 'त्रसी उद्वेजने' त्रस्यतीति त्रसः तं वा, 'थावरो' जो थाणातो ण विचलति तं वा। वा सहो विकष्पे, सब्वे पगारा ण हंतव्वा। वेदिका पुण ''श्रुद्रजन्तुषु णत्थि पाणातिवातो'' त्ति एतस्स विसेसणत्थं सहुमा-तिवयणं। जीवस्स असंखेज्जपदेसत्तो सब्वे सुहुम-बायरविसेसा सरीरदव्वगता इति सुहुम-बायरसंसद्गेण एगग्गहणे समाण-जातीयसूतणमिति।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४६-४७: तत्थ जे ते सुहुमा बादरा य ते दुविहा तं॰ तसा य थावरा वा, तत्थ तसंतीति तसा, जे एगंमि ठाणे अविद्विया चिट्ट ति ते थावरा भण्णंति।

२--हा० टी० प० १४५ : सूक्ष्मत्रसः कुन्थ्वादिः स्थावरो वनस्पत्यादिः, बादरस्त्रसो गवादिः स्थावरः पृथिव्यादिः।

३---जि० खू० पृ० १४६ : 'से' ति निद्देसे वट्टइ, कि निद्दिसित ?, जो सो पाणातिवाओ तं निद्देसेइ, से य पाणाइबाए सुहुमसरीरेसु वा बादरसरीरेसु वा होज्जा ।

४-अ० चू० पृ० दश: से इति वयणाधारेण अप्पणी निद्देसं करेति, सी अहमेव अब्भुवगम्म कत पच्चक्खाणी।

५- हा० टी० प० १४५ : 'से' शब्दो मागधदेशीप्रसिद्धः अथ शब्दार्थः, स चोपन्यासे ।

६—हा० टी० प० १४५ : 'णेव सयं पाणे अइवाएज्ज' त्ति प्राकृतशैल्या छान्दसत्वात्, 'तिङो तिङो भवन्ती' ति न्यायात् नैव स्वयं प्राणिन: अतिपातयामि, नैवान्यैः प्राणिनोऽतिपातयामि, प्राणिनोऽतिपातयतोऽप्यन्यान्न समनुजानामि ।

७ — हैमञ्च ३.१७७ वृ०: यथा तृतीयत्रये । अइवाएज्जा । अइवायावेज्जा । न समणुजाणामि । न समणुजाणेज्जा वा ।

| का विस्तार इस प्रकार है°ः<br>१—करण १ योग १, प्रतीः | क_थला ११            | भङ्ग ६ :                |                |                      |            |
|----------------------------------------------------|---------------------|-------------------------|----------------|----------------------|------------|
| ( ( (                                              | 31-                 | गञ्ज ८<br>नहीं          | मनसे           |                      | 8          |
|                                                    | २ करूँ              | <sup>२८</sup> )<br>नहीं | नग त<br>वचन से |                      | `<br>२     |
|                                                    | ३ कर्षे             | नहीं                    | काया से        |                      | 3          |
|                                                    | ⊀ ४९<br>४ कराऊँ     | नहीं                    | मन से          |                      | 8          |
|                                                    | ्र कराऊँ<br>५ कराऊँ | नहीं                    | वचन से         |                      | ų<br>X     |
|                                                    | २ कराऊँ<br>६ कराऊँ  | नहीं                    | काया से        |                      | É          |
| ,                                                  |                     | नहीं                    | मन से          |                      | છ          |
|                                                    | - अनुमोर्दू<br>-    | नहीं                    | वचन से         |                      | 5          |
|                                                    | ् अनुमोदू <u>ँ</u>  |                         | काया से        |                      | 3          |
| २करण १ योग २, प्रतीव                               | -                   | भङ्ग ६                  |                |                      |            |
|                                                    | १ करूँ              | नहीं                    | मन से          | वचन से               | १०         |
| ;                                                  | २ करूँ              | नहीं                    | मन से          | काया से              | ११         |
| :                                                  | ३ करूँ              | नहीं                    | वचन से         | काया से              | १२         |
| `                                                  | ४ कराऊँ             | नहीं                    | मन से          | वचन से               | १३         |
| •                                                  | ५ कराऊँ             | नहीं                    | मन से          | काया से              | १४         |
| ,                                                  | ६ कराऊँ             | नहीं                    | वचन से         | काया से              | १५         |
| ,                                                  | ७ अनुमोद्           |                         | मन से          | वचन से               | १६         |
| ;                                                  | = अनुमोद्ूँ         | नहीं                    | मन से          | काया से              | १७         |
| 1                                                  | ६ अनुमोर्द्         | नहीं                    | वचन से         | क <sub>⊺</sub> या से | १८         |
| ३करण १ योग ३, प्रती                                | क-अङ्क १३,          | भङ्ग ३                  | :              |                      |            |
|                                                    | १ करूँ              | नहीं                    | मन से          | यचन से काया से       | 39         |
|                                                    | २ कराऊँ             | नहीं                    | मन से          | वत्तन से काया से     | २०         |
|                                                    | ३ अनुमोद्           | नहीं                    | मन से          | वचन रो काया से       | २१         |
| ४ करण २ योग १, प्रतीक-अङ्क २१,                     |                     | भङ्ग ६                  | :              |                      |            |
|                                                    | १ करूँ              | नहीं                    | कराऊँ          | नहीं मन से           | २२         |
|                                                    | २ करूँ              | नहीं                    | कराऊँ          | नहीं बचन से          | २३         |
|                                                    | ३ करूँ              | नहीं                    | कराऊँ          | नहीं काया से         | २४         |
|                                                    | ४ करूँ              | नहीं                    | अनुमोद्ँ       | नहीं मन से           | २४         |
|                                                    | ५ कर्रू             | नहीं                    | अनुमोद्ूँ      |                      | २६         |
|                                                    | ६ वर्ह              | नहीं                    |                | नहीं काया से         | २७         |
| 1                                                  | ७ कराऊँ             | नहीं                    |                | नहीं मन से           | २८         |
|                                                    | ८ कराऊँ             | नहीं                    |                |                      | २६         |
|                                                    | ९ कराऊँ             | नहीं                    | अनुमोद्        | नहीं काया से         | ₹ 0        |
| ५—करण २ योग २, प्रती                               | -                   | भङ्गह                   |                | n                    |            |
|                                                    | १ करूँ              | नहीं                    | कराऊँ          |                      | ₹ <i>१</i> |
|                                                    | २ करूँ              | नहीं                    | कराऊँ          | नहीं वचन से काया से  | ३२         |
|                                                    |                     |                         |                |                      |            |

१ — हा० टी० प० १५०: "तिक्षि तिया तिक्षि दुया तिक्षिक्केक्का य होंति जीएसु । तिदुएक्कं तिदुएक्कं तिदुएक्कं चेव करणाइं॥"

| קי                             | करूँ नहीं          | कराऊँ      | नहीं | मन से     | काया से  |                | ३३ |
|--------------------------------|--------------------|------------|------|-----------|----------|----------------|----|
| Y                              | करूँ नहीं          | अनुमोद्ू   | नहीं | मन से     | कायाः से |                | ३४ |
| ሂ                              | करूँ नहीं          | अनुमोद्    | नहीं | वचन से    | काया से  |                | ३५ |
| Ę                              | करूँ नहीं          | अनुमोद्द्  | नहीं | मन से     | काया से  |                | ३६ |
| ৬                              | कराऊँ नहीं         | अनुमोद्    | नहीं | मन से     | वचन से   |                | ३७ |
| ធ                              | <b>क</b> राऊँ नहीं | अनुमोदूँ   | नही  | वचन से    | काया से  |                | ३८ |
| 3                              | कराऊँ <b>न</b> हीं | अनुमोद्    | नहीं | मन से     | काया से  |                | 38 |
| ६करण २ यं।ग ३, प्रतीक-         | अङ्क, २३, भङ्ग     | <b>}</b> : |      |           |          |                |    |
| 8                              | करूँ नहीं          | कराऊँ      | नहीं | मन से     | वचन से   | काया से        | ¥° |
| २                              | करूँ नहीं          | अनुमोद्ूँ  | नहीं | मन से     | वचन से   | कायासे         | 88 |
| 74                             | कगऊँ नहीं          | अनुमोद्ूँ  | नहीं | मन से     | वचन से   | काया से        | ४२ |
| ७करण ३ योग १, प्रतीक-          | अङ्क ३१, भङ्ग      | ₹:         |      |           |          |                |    |
| ę                              | करूँ <b>न</b> हीं  | कराऊँ      | नहीं | अनुमोद्   | नहीं     | मन से          | ४३ |
| २                              | करूँ नहीं          | कराऊँ      | नहीं | अनुमोद्ू  | नहीं     | वचन से         | 88 |
| ź                              | करूँ नहीं          | कराऊँ      | नहीं | अनुमोद्   | नहीं     | कायासे         | ХХ |
| च-∽करण ३ योग <b>२,</b> प्रतीक- | अङ्क ३२, भङ्ग      | ₹:         |      |           |          |                |    |
| १                              | करूँ नहीं          | कराऊँ      | नहीं | अनुमोर्द् | नहीं     | मनसे वचनसे     | ४६ |
| २                              | करूँ नहीं          | कराऊँ      | नहीं | अनुमोद्   | नहीं     | मनसे कावासे    | ४७ |
| 3                              | करूँ नहीं          | कराऊँ      | नहीं | अनुमोदूँ  | नहीं     | वचन से काया से | ४द |
| ६ ≔करण ३ योग ३, प्रतीक-        | अङ्क ३३, भङ्ग      | የ :        |      |           |          |                |    |
| ta di                          |                    | W-184 - W  | :O:  | ~~~~      | 34       | 2 2            | 5  |

१ कर्ष नहीं कराऊँ नहीं अनुमोर्दू नहीं मन से वचन से काया से ४६ इन ४६ भङ्कों को अतीत, अनागत और वर्तमान इन तीन से गुणन करने पर १४७ भङ्क होते हैं। इससे अतीत का प्रतिक्रमण, वर्तमान का संवरण और भविष्य के लिए प्रत्यास्थान होता है । कहा है— ''प्रत्यास्थान सम्बन्धी १४७ भङ्क होते हैं। जो इन भङ्कों से प्रत्यास्थान करता है वह कुशल है और अन्य सब अकुशल हैं ।''

(ल) अ० चू० पृ० दर : एते सब्बे वि संकलिज्जंति -ति.वहं अमुसंतेहि सत्त लद्धा, दुविहं तिविहेण ति.िण, एते संकलिता जाता दस । दुविहं दुविहेण यव लद्धा, ते दससु पत्थित्ता जाता एक्णवीसं । दुविहं एक्किविहेण यव लद्धा, ते एक्णवीसाए पत्थिता जाता एक्कितीसा । एक्किविहं दुविहेण यव लद्धा अक्षति । एक्किविहं दुविहेण णव लद्धा एक्कितीसा । एक्किविहं दुविहेण णव लद्धा एक्कितीसाए पिक्लिता जाता एतूणपण्णा । एते पद्धप्पण्णं संवरेति, एतूणपण्णा अतीतं णिदित, एतेच्चेव तहा अणागतं पच्चक्छाति, तिण्णि एगूणपण्णातो सत्त्रयत्तालं भंगसतं ।

एत्थपढमभंगो साथूण जुज्जिति तेण अधिकारो, सेसा सावगाणं संभवतो उच्चारितसरूव ति परूवणं । पाणासिवातः पच्चक्खाणं सविकत्यं भणितं ।

२— दशः नि गा ०२६६ : सीयालं भंगसयं पच्चक्खाणिम्म जस्स उवलद्धं । सी पच्चक्खाणकुसली सेसा सब्वे अकुसला उ ॥

१—- (क) हा० टी० प० १५१: "लद्धफलमाणमेयं भंगा उ हवंति अउणपन्नासं।
तीयाणागयसंपितगुणियं कालेण होइ इमं ॥ १ ॥
सीयालं भंगसयं, कह ? कालितएण होति गुणणा उ ।
तीतस्स पिडक्कमणं पच्चुष्पन्मस्स संवरणं॥ २ ॥
पच्चक्खाणं च तहा होइ य एसस्स एस गुणणा उ ।
कालितएणं भिणयं जिणगणधरवायएहि च ॥ ३ ॥"

प्रश्न हो सकता हैं अन्य वर्तों की अपेक्षा प्राणातिपात-विरमण व्रत को पहले क्यों रखा गया ? इसका उत्तर चूर्णिकारद्वय इस प्रकार देते हैं— ''अहिसा मूलव्रत है। अहिसा परम धर्म है। शेष महाव्रत उत्तरगुण हैं; उसको पुष्ट करने वाले हैं, उसी के अनुपालन के लिए प्रकृषित हैं ।''

#### सूत्र १२:

# ५०. मृषावाद का ( मुसावायाओ ) :

-मृषाबाद चार प्रकार का होता है<sup>र</sup>ः

- १ -सद्भाव प्रतिषेध : जो है उसके विषय में कहना कि यह नहीं है। जैसे जीव आदि हैं. उनके विषय में कहना कि जीव नहीं हैं, पृष्य नहीं है, पाप नहीं है, बन्ध नहीं है, मोक्ष नहीं है, आदि ।
  - २ असद्भाव उद्भावन : जो नहीं है उसके विषय में कहना कि यह है । जैसे आत्मा के सर्वगत, सर्वव्यापी न होने पर भी उसे वैसा बतलाना अथवा उसे स्थामांक तन्दुल के तुल्य कहना ।
  - ३ अर्थान्तर: एक वस्तु को अन्य बताना। जैसे गाय को घोड़ा कहना आदि।
  - ४ गर्हा: जैसे काने की काना कहना।

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार मिथ्या भाषण के पहले तीन भेद हैं।

## ५१. कोध से या लोभ से ..... (कोहा वा लोहा वा .....):

यहाँ म्रुपाबाद के चार कारण बतलाये हैं। बास्तव में मनुष्य कोध आदि की भावनाओं से ही भूठ बोलता है। यहाँ जो चार कारण बतलाये हैं वे उपलक्षण मात्र हैं। कोध के कथन द्वारा मान को भी सूचित कर दिया गया है। लोभ का कथन कर माया के ग्रहण की सूचना दी है। भय और हास्य के ग्रहण से राग, द्वेष, कलह, अभ्याख्यान आदि का ग्रहण होता है । इस तरह मुषाबाद अनेक कारणों से बोला जाता है। यही बात अन्य पापों के सम्बन्ध में लागू होती है।

- १ (क) अ० चू० पृ० द२: महब्बतादौ पाणातिवाताओ वेरमणं पहाणो मूलगुण इति, जेण 'अहिसा परमो धम्मो' सेसाणि महब्बताणि एतस्सेव अत्थविसेसगाणीति तदणंतरं । क्रमपिडिनिग्गमणत्थं पडुच्चारणमुक्तार्थस्य 'पढमे भंते ! महब्बते पाणातिवातातो वेरमणं'।
  - (त) जि॰ चू॰ पृ॰ १४७ : सीसी आह—िक कारणं सेसाणि वयाणि मोत्तूण पाणाइवायवेरमणं पढमं भणियति ?, आयरिओ भणइ -एयं मूलवयं 'अहिंसा परमो धम्मो' ति सेसाणि पुण महब्वयाणि उत्तरगुणा, एतस्स चेव अणुपालणत्यं परूवियाणि ।
- २ (क) अ० चू० पृ० ६२ : मुसाबातो तिविहो, तं० सब्भावपिडसेहो १ अभूतुब्भावणं २ अत्थंतरं ३ । सब्भावपिडसेहो जहा 'नित्थ जीवे' एवमादि १ । अभूतुब्भावणं 'अत्थि, सब्वगतो पुण' २ । अत्थंतरं गावि महिसि भणित एवमादि ३ ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४८: तत्थ मुसावाओ चउन्विहो, तं॰ —सब्भावपिडसेहो असब्भूयुब्भावणं अत्यंतरं गरहा, तत्थ सब्भाव-पिडसेहो णाम जहा णित्य जीवो नित्थ पुण्णं नित्थ पावं नित्थ बंधो णित्थ मोक्खो एवमादी, असब्भूयुब्भावणं नाम जहा अत्थि जीवो (सब्ववावी) सामागतंदुलमेत्तो वा एवमादी, पयत्थंतरं नाम जो गावि भणद एसी आसोत्ति, गरहा णाम 'तहेव काणं काणित्ति' एवमादी।
- ३----(क) अ० चू० पृ० द२ : मुसावातवेरमणे कारणाणि इमाणि—से कोहा वा लोभा वा भता वा हासा वा, ''दोसा विभागे समाणासता'' इति कोहे माणो अंतग्गतो, एवं लोभे माता, भतहस्सेसु पेज्जकलहादतो सविसेसा।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४८: सो य मुसावाओ एतेहि कारणेहि भासिज्जइ— से कोहा वा लोहा वा भया वा हासा वा' कोह-गहणेण माणस्सवि गहणे कयं, लोभगहणेण माया गहिया, भयहासगहणेण पेज्जदोसकलहअब्भक्खाणाइणो गहिया, कोहा-इस्गहणेण भावओ गहणे कयं, एगम्गहणेण गहणे तज्जातीयाणमितिकां सेसावि दञ्जलेत्तकाला गहिया।
  - (ग) हा० टी० प० १४६ : 'क्रोधाद्वा लोभाद्वे' त्यनेनाद्यन्तप्रहणान्मानमायायरिग्रहः, 'भयाद्वा हास्याद्वा' इत्यनेन तु प्रेमद्वेष कलहाभ्याख्यानादिपरिग्रहः ।

अध्ययन ४ : सूत्र १३-१४ टि० ५२-५७

#### सूत्र १३:

#### ४२. अदत्तादान का ( अदिन्नादाणाओ ) :

बिना दिया हुआ लेने की बुद्धि से दूसरे के द्वारा परिगृहीत अथवा अपरिगृहीत तृष, काष्ठ आदि द्रव्य-मात्र का ग्रहण करना अदत्तादान है ।

## ५३. गाँव में अरण्य में (गामे वा नगरे वा रण्णे वा ) :

ये शब्द क्षेत्र के द्योतक हैं। इस शब्दों के प्रयोग का मावार्थ है --- किसी भी जगह, किसी भी क्षेत्र में। जो बुद्धि आदि गुणों को ग्रस्त करे, उसे ग्राम कहते हैं<sup>3</sup>। जहाँ कर न हो उसे नकर -- नगर कहते हैं<sup>3</sup>। कानन आदि को अरण्य कहते हैं<sup>8</sup>।

## ५४. अल्प या बहुत (अप्पंचा बहुं वा):

अलप के दो भेद होते हैं - (१) मूल्य में अलप — जैसे जिसका मूल्य एक कौड़ी हो। (२) परिणाम में अलप — जैसे एक एरण्ड-काष्ट । इसी तरह 'बहुत' के भी दो भेद होते हैं — (१) मूल्य में बहुत — जैसे वैडूर्य (२) परिमाण में बहुत — जैसे तीन-चार वैडूर्य।

# ५५. सूक्ष्मयास्थूल (अर्णुवाथूलं वा):

सूक्षमः -जैसे--मूलक की पत्ती अथवा काष्ठ की चिरपट आदि । स्थूल-जैसे --सुवर्ण का टुकड़ा अथवा उपकरण आदि<sup>६</sup>।

# ५६. सचित्त या अचित्त ( चितमंतं वा अचित्तमंतं वा )

चेतन अथवा अचेतन । पदार्थं तीन तरह के होते हैं : चेतन, अचेतन और मिश्र । चेतन— जैसे मनुष्यादि । अचेतन — जैसे कार्पायण आदि । मिश्र — जैसे अवद्धारों से विभूषित मनुष्यादि ।

#### सूत्र १४:

#### पूछ. देव ···· ··· तिर्ये इच सम्बन्धी मैथुन ( में हुणं · दिव्यं वा · · · तिरिक्खजोणियं वा ) :

ये शब्द द्रव्य के द्योतक हैं। मैथुन दो तरह का होता है- (१) रूप में (२) रूपसहित द्रव्य में। रूप में अर्थात् निर्जीव वस्तुओं के

१— (क) अ० चू० पृ० ६३ : परेहि परिग्गहितस्स वा अपरिग्गहितस्स वा, अणणुण्णातस्स गहणमदिण्णादाणं ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १४६ : सीसो भणइ —तं अविष्णावाणं केरिसं भवइ ?, आयरिओ भणइ — ज अविष्णावाणबुद्धीए परेहिं परिगहियस्स वा अपरिग्गहियस्स वा तणकट्ठाइदन्वजातस्स गहणं करेइ तमविष्णावाणं भवइ ।

२ - हा० टी० प० १४७ : ग्रसति बुद्ध्यादीन् गुणानिति ग्राम: ।

३ —हाव टीव पर १४७ : नास्मिन् करो विद्यत इति नकरम् ।

४ - हा० टी० प० १४७ : अरण्णं - कामनादि ।

५---(क) अब् चूब् पृष्ट ६३ : अर्प परिमाणतो मुल्छतो वा; परिमाणतो जहा एगा सुवण्णा गुंजा, मुल्लतो कवड्वितामुल्भ वत्थुं । बहुं परिमाणतो मुल्लतो वा, परिमाणतो सहस्सपमाणं मुल्लतो एक्क वैरुलितं ।

<sup>(</sup>क्ष) जि॰ चू॰ पृ॰ १४६: अप्पं परिमाणओ य मुल्लओय, तत्थ परिमाणओ जहा एगं एरंडकहुं एवमादि, मुल्लओ जस्स एगो कबहुओ पूणी वा अप्पमुल्लं, बहुं नाम परिमाणओ मुल्लओ य, परिमाणओ जहा तिण्णि चत्तारिधि वइरा वेश्लिया, मुल्लओ एगमवि वेश्लियं महामोल्लं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १४७ : अल्पं — मूल्यतं एरण्डकाष्ठादि बहु — वज्यादि ।

६—(क) अ० चू० पू० द३: अणुं तण-मुगादि, थूलं कोयवगादी ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४६ : अणु मूलगपत्तादी अहवा कट्टं किलचं वा एवमादि, थूलं मुवण्णकोडी वेरुलिया वा उवगरणं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १४७ : अणु--प्रमाणतो वज्रादि स्थूलम्--एरण्डकाष्ठादि ।

७ - (क) अ० चू० प्० ६३ : चित्तमंतं गवादि । अचित्तमंतं करिसावणादी ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १८६ : सञ्चंपेयं सचित्तं वा होज्जा ग्रचित्तं वा होज्जा मिस्सयं चा, तत्थ सचित्तं मणुयादि अचित्तं काहाव-णादि मोसगं ते चेव मणुयाइ अलंकियविभूसिया ।

<sup>(</sup>म) हा० टी० प० १४७ : चेतनाचेतनमित्यर्थः ।

अध्ययन ४ : सूत्र १५-१६ टि० ५६-५६

साथ -जैसे प्रतिमा या मृत कारीर के साथ । रूप सहित मैथुन तीन प्रकार का होता है--दिब्ध, मानूपिक और तिर्धञ्च सम्बन्धी । देवी अप्सरासम्बन्धो मैथुन को दिब्य कहते हैं। नारी से सम्बन्धित मैथुन को मानुषिक और पशु-पक्षी आदि के साथ के मैथुन को तियं इच विषयक मैथुन कहते हैं । इसका वैकल्पिक अर्थ इस प्रकार है -- रूप अर्थात् आभरण रहित, रूपसहित अर्थात् आभरण सहित ।

#### सूत्र १५:

## ५८. परिग्रह की ( परिग्गहाओ ) :

चेतन-अचेतन पदार्थों में मुच्छीभाव को परिग्रह कहते हैं<sup>3</sup>ा

#### सूत्र १६:

# ५६. रात्रि-भोजन की (राईभोयणाओ):

रात में भोजन करना इसी सूत्र के तृतीय अध्ययन में अनाचीर्ण कहा गया है। प्रस्तुत अध्ययन में रात्रि-भोजन-विरमण को साधु का छट्टा ब्रत कहा है । सर्वे प्राणातिपात-विरमण आदि पाँच विरमणों का स्वरूप बताते हुए उन्हें महावत कहा है, जबकि सर्व रात्रि-में जन-विरमण को केवल 'ब्रत' कहा है । उत्तराध्ययन २३, १२, २३ में केशी-गौतम के संवाद में श्रमण भगवान् महावीर के मार्ग को 'पाँच क्षिक्षा वाला' और पार्श्व के मार्ग को 'चार याम-वाला' कहा है। आचार घूला (१५) में तथा प्रश्नव्याकरण सूत्र में संवरों के रूप में केवल पाँच महाबत और उनकी भावताओं का ही उल्लेख है । वहाँ रावि भोजन-विरमण का अलग उल्लेख नहीं है । जहाँ-जहाँ प्रवज्या-ग्रहण के प्रसंग हैं, वहाँ-वहाँ प्राय: सर्वत्र पाँच महावत ग्रहण करने का ही उल्लेख मिलता है। इससे प्रतीत होता है कि सर्व हिसा आदि के त्यास की तरह रात्रि-भोजन-विरमण वृत को याम, शिक्षा या महावृत के रूप में मानने की परंपरा नहीं थी ।

दुसरी ओर इसी सूत्र के छट्टे अध्ययन में श्रमण के लिए जिन अठारह गुणों की अखण्ड साघना करने का विधान किया है, उनमें सर्व प्रथम छ: ब्रतों (वयछक्कं) का उल्लेख है और सर्व प्राणातिषात यावत् रात्रि-भोजन-विरमण पर समान रूप से बल दिया है। उत्तराध्ययन सूत्र (अ०१६) में साधू के अनेक कठोर गुणों —आचार का--उल्लेख करते हुए प्राणातिपात-विरति आदि पाँच सर्व विरतियों के साथ ही रात्रि-भोजन त्याग (सर्व प्रकार के आहार का रात्रि में वर्जन) का भी उल्लेख आया है और उसे महावरों की तरह ही दृश्कर कहा है। रात्रि-भोजन का अपवाद भी कहीं नहीं मिलता। वैसी हालत में प्रथम पाँच विरमणों को महावत कहने और रात्रि-भोजन विरमण को ब्रत कहने में आचरण की दृष्टि से कोई अन्तर नहीं, यह स्पष्ट है। रात्रि-भोजन-विरमण सर्व हिंसा-त्यास आदि महावतों की रक्षा के लिए ही है इसिलए साधु के प्रथम पाँच ब्रतों को प्रधान गुणों के रूप में लेकर उन्हें महावृत और सर्व रात्रि-भोजन-विरमण वृत को उत्तर (सहकारी) गुणरूप मान उसे मूलगुणों से पृथक् समझाने के लिए केवल 'वत' की संज्ञा दी है। हालाँकि उसका पालन एक साथू के लिए उतना ही अनिवार्य माना है जितना कि अन्य महाब्रतों का । मैथून-सेवन करने वाले की तरह ही रात्रि-मोजन करने वाला भी अनुद्घातिक प्रायश्चित्त का भागी होता है।

सर्वे रात्रि-भोजन-विरमण दत के विषय में इसी सूत्र (६.२३-२४) में बड़ी ही सुन्दर गायाएँ मिलती हैं ।

रात्रि-भोजन-विरमण वृत में सन्निहित अहिसा-दृष्टि स्वयं स्पष्ट है।

रात को अग्नलोकित पान-भोजन और ईर्यासमिति (देख-देख कर चलने) का पालन नहीं हो सकता तथा रात में आहार का -संग्रह करना अपरिग्रह की मर्यादा का बाधक है। इन सभी कारणों से रात्रि-भोजन का निषेध किया गया हैं। आलोकित पान-भोजन और ईयांशमिति अहिंसा महावत की भावनाएँ हैं ।

१— (क) अ० चू० पृ० द४ : दब्दतो रूबेसु वा रूबसहगतेसु वा दब्बेसु, रूबं-पडिमामयसरीरादि, रूबसहगतं सजीवं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १४० : दब्वओ मेहुणं रूवेसु वा रूबसहगएसु वा दब्वेसु. तस्य रूवेत्ति णिजजीवे भवड, पडिमाए वा मय-सरीरे वा, रूवसहगयं तिविहं भवति, त० दिव्वं भाणुसं तिरिक्खजोणियंति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १४८ : देवीनामिद देवम्, अप्सरोऽमरसंबन्धीतिभावः, एतच्च रूपेषु वा रूपसहगतेषु वा द्रव्येषु भवति, तत्र रूपाणि —निर्जीवानि प्रतिमारूपाण्युच्यन्ते, रूपसहसतानि तु सजीवानि ।

२—(क) अ० चू० प्० द४ : अहवा रूवं आभरणविरहितं, रूवसहगतं आभरणसहितं।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ१५० : अहवा रूवं भूसणवज्जियं, सहगयं भूसणेण सह ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १४८: भूषणविकलानि वा रूपाणि भूषणसहितानि तु रूपसहगतानि ।

३— जि॰ चु॰ पृ॰ १५१ : सो य परिग्गहो चेयणाचेयणेसु दव्वेसु मुच्छानिमित्तो भवइ ।

४—(क) आ० चू० १५.४४ ।

<sup>(</sup>ख) प्रश्न० सं०१।

दशर्वकालिक (६.१७) में सन्तिधि को परिग्रह माना है और उत्तराघ्ययन (१६.३०) में रात्रि-भोजन और सन्तिधि-संचय के वर्जन को दरकर कहा है। वहाँ इनके परिग्रह रूप की स्पष्ट अभिष्यक्ति हुई है।

पाँच महावत मूलगुरा और रात्रि-मोजन-विरमण उत्तरगुण है । फिर भी यह मूल गुणों की रक्षा का हेतु है; इसलिए इसका मूल गुणों के साथ प्रतिपादन किया गया है —ऐसा अगस्त्यसिंह स्थविर मानते हैं<sup>9</sup> ।

जिनदास महत्तर के अनुसार प्रथम और चरम तीर्थ द्भार के मुनि ऋजुजड और वकजड होते हैं, इसिलए वे महाक्रतों की तरह मानते हुए इसका (रात्र-भोजन-विरमण का) पालन करें—इस टिप्ट से इसे महात्रतों के साथ बताया गया है। मध्यवर्ती तीर्थ द्भारों के मुनियों के लिए उत्तरगुण कहा गया है क्योंकि वे ऋजुप्रज्ञ होते हैं इसिलिए इसे सरलता से छोड़ देते हैं । टीकाकार ने इसे ऋजुजड और वक्षजड मुनि की अपेक्षा से मूलगुण और ऋजुप्रज्ञ की अपेक्षा से उत्तरगुण माना है ।

## ६०. अञ्चन, पान, खाद्य और स्वाद्य ( असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा ) :

- १--अशन-अधा मिटाने के लिए जिस वस्तु का भोजन किया जाता है, उसे अशन कहते हैं। जैसे कुर- ओदनादि।
- २--पान--जो पीया जाय उसे पान कहते हैं। जैसे मृद्वीका द्राक्षा का जल आदि ।
- ३ खाद्य-जो खाया जाय उसे खादिम या खाद्य कहते हैं। जैसे मोदक, खर्जुरादि :
- ४--स्वाद्य--जिसका स्वाद लिया जाय उसे स्वादिम अथवा स्वाद्य कहते हैं। जैसे ताम्बूल, सोंठ आदि ।

प्राणातिपात आदि पाँच पाप और रात्रि-भोजन के द्रव्य, काल, क्षेत्र और भाव की दृष्टि से चार विभाग होते हैं। अगस्त्य चूर्णि के अनुसार एक परम्परा इस विभाग-चतुष्ट्यी की मूल-पाठ में स्वीकृत करती है और दूसरी परम्परा उसे 'वृत्ति' का अंग मानती हैं यो जो इस विभाग-चतुष्ट्यी के प्ररूपक वाक्य-खंड को सूत्रगत स्वीकार करते हैं उनके अनुसार सूत्र-पाठ इस प्रकार होगा—तसं वा यावरं वा। जहां सेतं पाणिपाते चतुविहे, तं० — दव्वतो, खेततो, कालतो, भावतो नेव सयं पाणे ……।' यह क्रम सभी महाव्रतों और छट्ठे व्रत का है।

प्राणातिपात द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव - इन चार दृष्टिकोण से व्यवछित्र होता है :

१ -- द्रव्य-दृष्टि से उसका विषय छह जीवनिकाय है। हिंसा सूक्ष्म-वादर छह प्रकार के जीवों की होती है।

१—-ग्र० चू० पृ० ६६ : कि रातीभोयणं मूलगुणः उत्तरगुणः ? उत्तरगुणः एवायं । तहावि सव्वमूलगुणरक्खाहेतुत्ति मूलगुणसम्भूतं पढिज्जति ।

२—जि० चू० पृ० १४३ : पुरिमजिणकाले पुरिसा उज्जुजडा पिन्छमिजिणकाले पुरिसा वंकजडा, अतो निमित्तं महन्वयाण उर्वारं ठिवयं, जेण तं महन्वयिमव मन्नंता ण पिल्लेहिति, मिज्यमगाणं पुण एयं उत्तरगुणेसु कहियं, कि कारणं ?, जेण ते उज्जुपण्णत्तणेण सुहं चेव परिहरंति ।

३ - हा० टी० प० १५० : एतच्च रात्रिभोजनं प्रथमरचमतीर्थकरतीर्थयोः ऋजुजडवकजडपुरुषापेक्षया मूलगुणस्वस्यापनार्थं महाव्रतोपरि पठित, मध्यमतीर्थकरतीर्थेषु पुनः ऋजुप्रज्ञपुरुषापेक्षयोत्तारगुणवर्गं इति ।

४ -- (क) अ० चू० पृ० ६६ : ओदणादि असणं, मुद्दितापाणगाती पाणं, मोदगादी खादिमं, पिष्पलिमादि सादिमं।

<sup>(</sup>ख) जि॰चू॰ पृ॰ १६२: असिङ्जइ खुहितेहि जं तमसणं जहा क्रो एवमादीति, थिङ्जंतीति पाणं, जहा मुद्दियापाणगं एवमाइ, खङ्जतीति खादिमं, जहा मोदओ एवमादि, सादिङ्जति साविमं, जहा सुंठिगुलादी।

<sup>(</sup>ग) हा॰टी प॰ १४६ : अश्यत इत्यशनम् —ओदनादि, पीयत इति पानं — मृद्धीकापानादि । खाद्यत इति खाद्यं — खर्जूरादि । स्वाद्यत इति स्वाद्यं —ताम्बुलादि ।

५—अ० चू० पृ० व्हः के ति सुत्त मिमं पढंति, के ति वृत्तिगतं विसेसंति ।

६— जि॰चू॰पृ॰ १४७ : इयाणि एस एव पाणाइवाओ चउित्वहो सिवत्यरो भण्णाइ, तं॰ --दव्यओ खेसओ कालओ भावओ, दव्यओ छसु जीविनिकाएसु सुहुमबादरेसु भवित, खेसओ सव्वलोगे, किं कारणं ?, जेण सव्यलोए तस्स पाणाइवायस्स उपपत्ती अत्यि, कालओ दिया वा राओ वा ते चेव सुहुमबादरा जीवा ववरोविष्णंति, भावओ रागेण वा दोसेण वा, तत्य रागेण मंसादीणं अट्टाए, अहवा रागेण कोइ कंचि अणुसरति, दोसेण वितियं मारेइ।

- २--- क्षेत्र-दृष्टि से उसका विषय समूचा लोक है। लोक में ही हिंसा सम्भव है।
- ३— काल-हिष्ट से उसका विषय सर्वकाल है। रात व दिन सब समय हिंसा हो सकती है।
- ४—भाव-दृष्टि से उसका हेतु राग-द्वेष हैं। जैसे मांस के लिए राग से हिसा होती है। शत्रु का हनन द्वेपवश होता है। प्रषाबाद के चार विभाग इस प्रकार हैंं :
  - १---द्रब्य-दृष्टि से मृषाबाद का विषय सब द्रब्य हैं, वयोंकि मृषावचन चैतन तथा अवेतन सभी द्रब्यों के विषय में बोला जा सकता है।
  - २---क्षेत्र-दृष्टि से उसका विषय लोक तथा अलोक दोनों हैं, क्योंकि मृषावाद के विषय ये दोनों बन सकते हैं।
  - ३---काल-दृष्टि से उसका विषय दिन और रात हैं।
  - ४-भाव दृष्टि से उसके हेतु कोध, लोभ, मय, हास्य आदि हैं।

#### अवत्तादान के चार विभाग इस प्रकार हैं?:

- १-- द्रव्य-दृष्टि से अदत्तादान का विषय पदार्थ है।
- २—क्षेत्र-दृष्टि से उसका विषय अरण्य, ग्राम आदि हैं।
- ३ काल-हेष्टि से उसका विषय दिन और रात हैं।
- ४ -- भाव-दृष्टि से अल्पमूल्य और बहुमूल्य ।

#### मैथुन के चार विभाग इस प्रकार हैं<sup>3</sup>:

- १--- द्रव्य-हिंद्र से मैथुन का विषय चेतन और अचेतन पदार्थ हैं।
- २ क्षेत्र-दृष्टि से उसका विषय तीनों लोक हैं।
- ३--काल-दृष्टि से उसका विषय दिन और रात हैं।
- ४ माव-दृष्टि से उसका हेतु राग-द्वेष है।

#### परिग्रह के चार विभाग इस प्रकार हैं<sup>४</sup>:

- १--द्रव्य-दृष्टि से परिग्रह का विषय सर्व द्रव्य हैं।
- २---क्षेत्र-दृष्टि से उसका विषय पूर्ण लोक है।
- ३--काल-हब्टि से उसका विषय दिन और रात हैं।
- ४-- भाव-दृष्टि से अल्पमूल्य और बहुमूल्य ।

#### रात्रि-भोजन के चार विभाग इस प्रकार होते हैं?:

- १---द्रव्य-हष्टि से रात्रि-भोजन का विषय अशन आदि वस्तु-समूह हैं।
- २--- क्षेत्र-दृष्टि से उसका विषय मनुष्य लोक है।
- १ जि॰ चू॰ पृ॰ १४ द्र: इयाणि एस चउन्विहो मुसावाओ सवित्थरो भण्णइ, तं० दव्वओ खेत्तओ कालओ भावओ, तत्थ देव्वओ सन्वद्वेसु मुसावाओ भवइ, खेत्तओ लोगे वा अलोगे वा, णो भणेज्जा अणतपएसिओ लोगो एवमादी, अलोगे अत्थि जीवा पोग्गला एवमादी, कालओ दिया वा राओ वा मुसावायं भणेज्जा, भावओ कोहेण अव्भक्लाण देज्जा एवमादी।
- २—जि॰ चू॰ पृ॰ १४६: चउव्विहंपि अदिण्णादाणं वित्थरओ भण्णति, तं० दव्वओ खेत्तओ कालओ भावओ, तत्थ दव्वओ ताव अप्पं वा बहुं वा अणुं वा थूलं वा चित्तमंतं वा अचित्तमंतं वा गेण्हेज्जा, खेत्तओ जमेतं दव्वओ भणियं एयं गामे वा णगरे वा गेण्हेज्जा अरण्णे वा, कालओ दिया वा राओ वा गेण्हेज्जा, भावओ अपण्छे वा ।
- ३-- जि॰ चू॰ पृ॰ १४०: चउन्विहंपि मेहुणं वित्यरओ भण्णइ, तं॰ -दब्बओ खेत्तओ कालओ भावओ या, तत्थ दब्बओ मेहुणं रूवेसु वा रूवसहगएसु वा दब्वेसु, · ·खेताओ उड्डमहोतिरिएसु, · · · · कालओ मेहुणं दिया वा राओ वा, भावओ रागेण वा दोसेण वा होण्जा।
- ४—जि॰ चू॰ पृ॰ १४१: चउब्बिहोवि परिग्गहो वित्थरओ भण्णइ—दब्बओ खेत्तओ कालओ भावओ, तत्थदब्बओ सब्वदन्वेहि,... खेत्तओ सब्बिलोगे,....कालओ दिया वा राओ वा, भावओ अप्पग्धं वा महाधं वा ममाएज्जा ।
- ४— जि॰ चू॰ पृ॰ १४२ : चउव्विहंपि राईभोयणं वित्थरओ भण्णइ, तं०— बध्वओ क्षेत्तओ कालओ भावओ, तत्थ दव्वओ असणं वा,····खेत्तओ समयखेते····कालओ राई भूंजेज्जा, भावओ चउभंगो ।

अध्ययन ४ : सू० १७-१८ टि० ६१-६३

३---काल-दृष्टि से उसका विषय रात्रि है। ४---भाव-दृष्टि से चतुर्भेङ्गः।

#### सूत्र १७:

## ६१. आत्महित के लिए ( असहियद्वयाए ) :

अत्महित का अर्थ मोक्ष है। मुनि मोक्ष के लिए या उत्कृष्ट मङ्गलमय धर्म के लिए महावृत और वृत को स्वीकार करता है। अन्य हेतु से वृत ग्रहण करने पर वृत का अभाव होता है। आत्मिहित से बढ़कर कोई मुख नहीं है, इसलिए मगवान ने इहलौकिक मुख-समृद्धि के लिए आचार को प्रतिपत्न करने की अनुज्ञा नहीं दी। पौद्गलिक सुख अनैकान्तिक हैं। उनके पीछे दु:ख का प्रवल संयोग होता है। पौद्गलिक सुख के जगत् में ऐश्वर्य का तरतमभाव होता है। ईश्वर, ईश्वरतर और ईश्वरतम। इसी प्रकार हीन, मध्यम और उत्कृष्ट अवस्थाएँ होती हैं। मोक्ष जगत् में ये दोष नहीं होते। इसलिए समदर्शी श्रमण के लिए आत्मिहित—मोक्ष ही उपास्य होता है और वह उसी की सिद्धि के लिए महावृतों का कठोर मार्ग अङ्गीकार करता है।

#### ६२. अंगीकार कर विहार करता हूँ ( उवसंपज्जित्ताणं विहरामि ) :

उपसंपद्य का अर्थ है— उप— समीप, में संपद्य—अंगीकार कर अर्थात् गुरु के समीप ग्रहण कर सुसाधु की विधि के अनुसार विचरण करता हूँ । हरिभद्र सूरि कहते हैं ऐसा न करने पर लिए हुए ब्रत अभाव को प्राप्त होते हैं । भावार्थ है -आरोपित ब्रतों का अच्छी तरह अनुपालन करते हुए अप्रतिबंध विहार से ग्राम, नगर, पत्तन आदि में विहार कहाँगा।

चूरिंगकारों ने इसका दूसरा अर्थ इस प्रकार दिया है --''गणधर भगवान् से पांच महाबतों के अर्थ को सुनकर ऐसा कहते हैं--'इन्हें ग्रहण कर विहार करेंगे वा''

#### सूत्र १८:

## ६३. संयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्मा ( संजय-विरय-पडिहय-पच्चवलाय-पावकम्मे ) :

सतरह प्रकार के संयम में अच्छी तरह अवस्थित साधक को संयत कहते हैं<sup>3</sup>।

- १ (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ५६ : अत्तिहियद्वताए अप्पणोहितं जो धम्मो मंगलिमिति भणितो तदहुं।
  - (ख) जि० चू० पृ० १४३: अत्तिह्यं नाम मोक्खो भण्णह, सेसाणि देवादीणि ठाणाणि बहुदुक्खाणि अप्पसुहाणि य, कहं ?, जम्हा तत्थिव इस्सरो इस्सरतरो इस्सरतमो एवमादी हीणमिष्भिमउत्तिमिषिसेसा उवलब्भिति, अणेगंतियाणि य सोक्खाणि, मोक्खे य एते दोसा नित्थ, तम्हा तस्स अहुयाए एयाणि पंच महुव्वयाणि राईभोयणवेरमणछहुाई अत्तिह्यद्वाए उवसं-पिज्जताणं विहरामि।
  - (ग) हा० टी० प० १५०: आत्मिहतो—मोक्षस्तदर्थम्, अनेनान्यार्थं तत्त्वतो व्रताभावमाह, तदभिलाषानुमत्या हिसादावनुम-त्यादिभावात् ।
- २ (क) अ० चू० पृ० ८६ : ''उवसंपिष्जित्ताणं विहरामि'' ''समानकर्तृ'कयोः पूर्वकाले'' इति 'उपसंपद्य विहरामि' महब्वताणि पडिवज्जंतस्स वयणं, गणहराणं वा सुत्रीकरेंताणं ।
  - (ख) हा॰ टी॰ प॰ १५० : 'उपसंपद्य' सामीप्येनाङ्गीकृत्य व्रतानि 'विहरामि' मुसाधुविहारेण, तदभावे चाङ्गीकृतानामिष व्रतानामभावात् ।
  - (ग) जि॰ चू॰ पृ॰ १४३ : उवसंपिजिसाणं विहरामि नाम ताणि आरुहिङण अणुपालयंतो अन्भुज्जएण विहारेण अणिहिसयं गामनगरपट्टणाईणि विहरिस्सामि । अहवा गणहरा भगवती सगासे पंचमहब्वयाणं अत्थं सोऊण एयं भणित 'उवसंप- जिज्ञताणं विहरिस्सामि' ।
- ३---(क) अ० चू० पृ० ८७: संजतो एक्कीभावेण सत्तारसिवहे संजमे ठितो ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १५४: संजओ नाम सोभणेण पगारेण सत्तारसिवहे संजमे अविद्विओ संजतो भवित ।
  - (ग) हा० टी० प० १५२ : सामस्त्येन यतः संयतः सप्तदशप्रकारसंयमोपेतः ।

अध्ययन ४ : सूत्र १८ टि० ६४

असस्त्यसिंह के अनुसार पापों से निकृत्त भिक्षु विरत कहलाता है<sup>9</sup>। जिनदास और हरिभद्र सूरि के अभिमत से बारह प्रकार के तप में अनेक प्रकार से रत भिल्ल विरत कहलाता है<sup>9</sup>।

'पापकर्मा' शब्द का सम्बन्ध 'प्रतिहत' और 'प्रत्याख्यात' इनमें से प्रत्येक के साथ है<sup>3</sup>।

जिनदास और हरिभद्र के अनुपार जिसने ज्ञानावरणीय आदि आठ कर्मों में से प्रत्येक को हत किया हो वह प्रतिहत-पापकर्मा है । जिनदास और हरिभद्र के अनुसार जो आस्रवद्वार (पाप-कर्म आने के मार्ग) को निरुद्ध कर चुका वह प्रत्याख्यात-पापकर्मा कहलाता है ।

जिनदास महत्तर ने आगे जाकर इन शब्दों को एकार्थक भी कहा है ।

अनगार या साधु के विशेषण रूप से इन चार अध्दों का प्रयोग अन्य आगमों में भी प्राप्त है। संयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्याख्यात-पापकर्मा अनगार के विषय में त्रिविध प्रश्नोत्तर आगमों में मिलते हैं। अतः इन शब्दों के मर्म को समझ लेना आवश्यक है।

पाँच महावत और छट्टे रात्र-भोजन-विरमण वत को अंगीकार कर लेने के बाद व्यक्ति भिक्षु कहलाता है। यह बताया जा चुका है कि महावत ग्रहण करने की प्रिक्रिया में तीन बातें रहती हैं—(१) अतीत के पापों का प्रितंकमण (२) भविष्य के पापों का प्रत्याख्यान और (३) वर्तमान में मन-वचन-काया से पाप न करने, न कराने और न अनुमोदन करने की प्रितंक्षा। भिक्ष-भिक्षुणी के सम्बन्ध में प्रयुक्त इन चारों शब्दों में महाव्रत ग्रहण करने के बाद व्यक्ति किस स्थिति में पहुँचता है उसका सरल, सादा चित्र है। प्रतिहत-पापकर्मी वह इस लिए है कि अतीत के पापों से प्रतिक्रमण, निदा, गहीं द्वारा निष्टत्त हो वह अपनी आत्मा के पापों का व्यत्सर्ग कर चुका है। वह प्रत्याख्यात-पापकर्मी इसलिए है कि उसने भविष्य के लिए सर्व पापों का सर्वथा परित्याग किया है। वह संयत-विरत इसलिए है कि वह वर्तमान काल में किसी प्रकार का पाप किसी प्रकार से नहीं करता—उनसे वह निवृत्त है। संयत और विरत शब्द एकार्थक हैं। इस एकार्थकता को निष्प्रयोजन समझ संभवत: विरत का अर्थ तपस्या में रत किया हो। जो ऐसा भिक्षु या भिक्षुणी है उसका व्रतारोपण के बाद छह जीव-निकाय के प्रति कैसा बर्ताव रहना चाहिए उसी का वर्णन यहाँ से आरम्भ होता है।

## ६४. दिन में या रात में ( दिया वा राओ वा...):

अध्यात्मरत श्रमण के लिए दिन और रात का कोई अन्तर नहीं होता अर्थात् यह अकरणीय कर्म को जैसे दिन में नहीं करता वैसे रात में भी नहीं करता, जैसे परिषद् में नहीं करता वैसे अकेले में भी नहीं करता, जैसे जागते हुए नहीं करता वैसे शयन-काल में भी नहीं करता।

जो व्यक्ति दिन में, परिषद् में या जागृत दशा में दूसरों के संकोचवश पाप से बचते हैं वे बहिर्द प्रि हैं--आध्यात्मिक नहीं हैं।

जो व्यक्ति दिन और रात, विजन और परिषद्, सुप्ति और जागरण में अपने आत्म-पतन के भय से, किसी बाहरी संकोच या भय से नहीं, पाप से बचते हैं---परम आत्मा के सान्निध्य में रहते हैं वे आध्यात्मिक हैं।

'दिन में या रात में, एकान्त में या परिषद् में, सोते हुए या जागते हुए'—ये शब्द हर परिस्थिति, स्थान और समय के सूचक हैं । साधु कहीं भी, कभी भी आगे बतलाये जाने वाले कार्य न करे।

'साधु अकेला विचरण नहीं करता'—इस नियम को दृष्टि में रखकर ही जिनदास और हरिभद्र सूरि ने 'कारणवश अकेला' ऐसा

१-अ० चू० पृ० ५७: पावेहिन्तो विरतो पडिनियत्तो ।

२--(क) जि॰ चू॰ पृ० १५४: विरओ णामऽणेगपगारेण बारसविहे तवे रओ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १५२ : अनेकधा द्वादशिवधे तपिस रतो विरतः ।

३---(क) अ० चू० पृ० ८७ : पावकम्म सद्दो पत्तेयं परिसमप्पति ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ १५४ : पावकम्मसद्दो पत्तेयं पत्तेयं दोसुनि बट्टइ, तं॰ -- पडिहयपावकम्मे पच्चक्षायपावकम्मे य ।

४ - (क) जि० चू० पृ० १५४ : तत्थ पडिहथपावकम्मो नाम नाणावरणादीणि अहु कम्माणि पत्तेयं पत्तेयं जेण हयाणि सो पडिहय-पावकम्मो ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० १५२: प्रतिहतं — स्थितिह्नासतो ग्रन्थिमेदेन ।

५-(क) जि० चू० पृ० १५४ : पन्चक्लायपावकम्मो नाम निरुद्धासवदुवारो भण्णति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १४२ : प्रत्याख्यातं —हेत्वभावतः पुनर्वृ द्ध्यमावेन पापं कर्म--ज्ञानावरणीयादि येन स तथाविधः ।

६ — जि॰ चू॰ पृ॰ १५४ : अहवा सन्वाणि एताणि एगिहुयाणि ।

७—(क) अ० चू० पृ० ८७ : सब्दकालितो णियमो त्ति कालिवसेसणं—दिता वा रातो वा सब्वदा ।

<sup>(</sup>ख) वही, पू॰ ६७ : चेट्ठा अवत्यंतरविसेसणत्यमिदं —सुते वा जहामणितिनदामोक्खत्यसुत्ते जागरमाणे वा सेसं कालं।

अध्ययन ४ : सूत्र १८ टि॰ ६५-६६

अर्थ किया है । यहां 'एगओ' शब्द का वास्तविक अर्थ अकेले में —एकांत में है। कई साधु एक साथ हों और वहाँ कोई मृहस्थ आदि उपस्थित न हो तो उन साधुओं के लिए यह भी एकांत कहा जा सकता है।

## ६४. पृथ्वी ( पुढ्वि ) :

पाषाण, ढेला आदि के सिवा अन्य पृथ्वी र

## ६६. भित्ति ( भित्ति ) :

जिनदास ने इसका अर्थ नदी किया है<sup>3</sup> । हरिभद्र ने इसका अर्थ नदीतटी किया है<sup>3</sup> । अगरूयसिंह के अनुसार इसका अर्थ नदी-पर्वतादि की दरार, रेखा या राजि है<sup>4</sup> । यही अर्थ उचित लगता है ।

#### ६७. शिला (सिलं):

विशाल पाषाण या विच्छिन्न विशाल पाषाण को शिला कहते हैं ।

#### ६८. ढेले ( लेलुं ) :

मिट्टी वा लघु पिण्ड अथवा पाषाण का छोटा टुकड़ा ।

#### ६६. सचित्त रज से संसृध्ट ( ससरवखं ) :

अरण्य के वे रजकण जो गमनागमन से आक्रान्त नहीं होते सजीव माने गए हैं<sup>द</sup>ा उनसे संदिल्प्ट वस्तु को 'सरजस्क' कहा जाता है । (आवश्यक ४.१ की चूर्णि में 'समरवस्व' की व्याख्या—'सहसरवस्तेणं ससरवस्ते' की है ।)

हरिभद्र सूरि के अनुसार इसका संस्कृत रूप 'सरजस्क' हैं<sup>६</sup>। अर्थ की दिष्ट से 'सरजस्क' शब्द संगत है किन्तु प्राकृत शब्द की संस्कृत छाया करने की दिष्ट से वह संगत नहीं है। व्याकरण की दिष्ट से 'सरजस्क' का प्राकृत रूप 'सरयख' या 'सरवख' होता है। किन्तु यह शब्द 'समरवख' है इसलिए इसका संस्कृत रूप 'ससरक्ष' होना चाहिए। अगस्त्यसिंह स्थविर ने इसकी जो व्याख्या की है (प्र.८) वह 'ससरक्ष' के अनुकृल है। राख के समान अत्यन्त सूक्ष्म रजकणों को 'सरवख' और 'सरवख' से संश्लिष्ट वस्तु को 'ससरक्ख' कहा जाता है 'दे । ओघनिर्युक्ति की दृत्ति में 'सरवख' का अर्थ राख किया गया है 'दे ।

१---(क) जि॰ चू॰ पृ० १५४: कारणिएण वा एगेण।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १४२: कारणिक एकः।

२ -- (क) अ० चू० पृ० ८७: पुढवी सक्करादीविकष्पा।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ १५४: पुढविस्महणेणं पासाणलेट्दुमाईहि रहियाए पुढवीए गहणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५२:

३---जि० चू० पृ० १५४ : भित्ती नाम नदी मण्णइ ।

४— हा० टी० प० १५२ : भित्ति: — नदीतटी ।

<sup>🗴 :</sup> अ० चू० पृ० ५७ : भित्ती ... णदी-पव्यतादि तडी ततो वा जं अवद्दलितं ।

६--(क) अ० चू० पृ० ८७: सिला सवित्थारी पाहाणविसेसी।

<sup>(</sup>ल) জি০ चू० १५४: सिला नाम विच्छिण्णो जो पाहाणो स सिला।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५२: विशाल: पाषाण: ।

ও (क) अञ्चू पृष्ट : लेलू महियापिडो ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १५४ : लेलु लेट्ठुओ ।

द्र--ओ० नि० २४**∙२**४ ।

६ - हा० टी० प० १५२: सह रजसा -आरण्यपांश्रुलक्षणेन वर्तत इति सरजस्क: ।

१०- अ० चू० पृ० १०१: 'सरक्लो' सुसण्हो छारसरिसो पुढविरतो। सहसरक्लेण ससरक्लो।

११---ओघ नि० ३४६ वृत्तिः सरक्लो -- भस्म ।

अध्ययन: सूत्र १८ टि० ७०-७५

जिनदास महत्तर ने प्रस्तुत सूत्र की व्याख्या में 'सरक्ख' का अर्थ 'पांशु' किया है और उस अरण्यपांशु सहित वस्तु को 'ससरक्ख' माना है'। प्रस्तुत सूत्र की व्याख्या में अगस्त्यसिंह स्थविर के शब्द भी लगभग ऐसे ही हैं<sup>द</sup>ा

## ७०. खपाच (किलिचेण):

बाँस की खपची, क्षुद्र काष्ठ-खण्ड<sup>3</sup>।

## ७१. शलाका-समूह ( सलागहत्थेण ) ः

काष्ठ, ताँवे या लोहे के गढ़े हुए या अनगढ़ टुकड़े को शलाका कहा जाता है<sup>४</sup>ा हस्त भूयस्त्ववाची शब्द है<sup>४</sup>ा शलाकाहस्त अर्थात् शलाका-समूह<sup>६</sup>ा

#### ७२. आलेखन ( आलिहेज्जा ) :

यह 'श्रालिह' (आ + लिख्) धातु का विधि-रूप हैं । इसका अर्थ हैं - कुरेदना, खोदना, विन्यास करना, चित्रित करना, रेखा करना। प्राकृत में 'श्रालिह' धातु स्पर्श करने के अर्थ में भी है । किन्तु यहाँ स्पर्श करने की अपेक्षा कुरेदने का अर्थ अधिक संगत लगता है । जिनदास ने इसका अर्थ —'ईसि लिहणं' किया है । हरिभद्र 'श्रालिखेत्' संस्कृत छाया देकर ही छोड़ देते हैं ।

## ७३. विलेखन (विलिहेज्जा):

(वि + लिख्) आलेखन और विलेखन में 'धातु' एक ही है केवल उपसर्ग का भेद है । आलेखन का अर्थ थोड़ा या एक द्वार कुरेदना और विलेखन का अर्थ अनेक बार कुरेदना या खोदना है"।

## ७४. घट्टन ( घट्टेज्जा ) :

यह 'घट्ट' ( घट्ट् ) धातु का विधि-रूप है। इसका अर्थ है हिलाना, चलाना '।

#### ७४. भेदन ( भिदेज्जा ) :

यह भिद (भिद्) धातु का विधि-रूप है। इसका अर्थ है — भेदन कर स, तोड़ना, विदारण करना, दो-तीन आदि माग करना ।

१ - जि० चू० पृ० १५४ : सरक्लो नाम पंसू भण्णइ, तेण आरण्णवंसुणा अणुगतं ससरक्सं भण्णइ ।

२ -- अ० चू० प्० ५७ : सरक्लो पंसु, तेण अरण्यपंसुणासहगतं - ससरक्लं ।

३ -- (क) नि० चू० ४.१०७ : किलिचो -- वंशकष्परी ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४४ : कॉलचं - कारसोहिसादीणं लंडं।

<sup>(े</sup>ग) हा॰ टी॰ पे॰ १५२ : कलिङजैन वा—क्षुद्रेकाटठरूपेण ।

<sup>(</sup>ध) अ० चू० पृ० द७ : कॉल चंतं चेव सण्हं।

४ -- (क) अ० चु : सलागा कटूमेव घडितगं । अघडितगं कटठं ।

<sup>(</sup>ख) नि० चू० ४.१०७ : अण्णतरकद्ठघडिया सलागा ।

<sup>(</sup>ग) जि० चू० पृ० १५४ : सलागा घडियाओ तंबाईणं ।

५---अ० चि०: ३.२३२ ।

६ - (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १५४: सलागाहत्यओ बहुयरिआयो अहवा सलागातो घडिन्लियाओ तासि सलागाणं संवाओ सलागाहत्यो ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० पृ० १५२: शलाकया वा--अयःशलाकादिरूपया शलाकाहस्तेन वा--शलाकासंघातरूपेण ।

७ — (क) अ० चू० प्० द७ : इसि लिहणमालिहणं विविहं लिहणं विलिहणं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १५४ : आलिहणं नाम ईसि, विलिहणं विविहेहि पगारेहि लिहणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५२ : ईषत्सकृद्वाऽऽलेखनं, नितरामनेकको वा विलेखनम् ।

দ---(क) अ० चू० पृ० द७: घट्टणं संचालणं।

<sup>(</sup>জ) जि० चू० पृ० १५४ : घट्टणं बहूणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५२: घट्टनं चालनम् ।

६—(क) अ० चूप्० = ७: भिदणं भेदकरणम्।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ०१५४: भिदणं दुहावा तिहाबाकरणंति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १४२ । भेदी विदारणम् ।

अध्ययन ४ : सूत्र १६ टि० ७६-७६

न आलेखन करे .... न भेदन करे (न आलिहेज्जा ... न भिदेज्जा) : दसवें सूत्र में छह प्रकार के जीवों के प्रति त्रिविध-त्रिविध से दण्ड-समारम्म न करने का त्याग किया गया है। हिंसा, भूठ, चोरी, मैथुन और परिग्रह ये जीवों के प्रति दण्ड-स्वरूप होने से मुमुक्षु ने प्राणातिपात-विरमण आदि महाब्रत ग्रहण किये । सूत्र १८ में २३ में छड़ प्रकार के जीवों के कुछ नामों का उल्लेख करते हुए उनके प्रति हिंसक कियाओं से बचने का मार्मिक उपदेश है और साथ ही भिक्षु द्वारा प्रत्येक की हिंसा से बचने के लिए प्रतिज्ञा-ग्रहण है।

पृथ्वी, भित्ति, शिला, ढेले, सचित रज—ये पृथ्वीकाय जीवों के साधारण-से-साधारण उदाहरण हैं। हाथ, पाँव, काष्ठ, खपाच आदि उपकरण भी साधारण-से साधारण हैं। आलेखन, विलेखन, घट्टन और भेदन —हिसा की ये कियाएँ भी बड़ी साधारण हैं। इसका तात्पर्य यह है कि भिक्षु साधारण-से-साधारण पृथ्वीकायिक जीवों का भी साधारण-से-साधारण साधनों द्वारा तथा साधारण कियाओं द्वारा भी हनन नहीं कर सकता; किर कूर साधनों द्वारा तथा स्थूल कियाओं द्वारा हिसा करने का तो प्रश्न ही नहीं उठता। यहाँ भिक्षु को यह विवेक दिया गया है कि वह हर समय, हर स्थान में, हर अवस्था में किसी भी पृथ्वीकायिक जीव की किसी भी उपकरण से किसी प्रकार हिसा न करे और सब तरह की हिसक कियाओं से बचे।

यही बात अन्य स्थावर और त्रस जीवों के विषय में सूत्र १६ से २३ में कही गयी है और उन सूत्रों को पढ़ते समय इसे ध्यान में रखना चाहिए।

#### सूत्र १६ :

### ७६. उदक ( उदगं ) :

जल दो प्रकार का होता है---भौम और आन्तरिक्ष । जल को शुद्धोदक कहा जाता है<sup>9</sup> । उसके चार प्रकार हैं— (१) भारा-जल (२) करक-जल (३) टिप्र-जल और (४) तमार-जल । इनके अतिरिक्त ओम भी आन्तरिक्ष जल है । भ

(१) घारा-जल, (२) करक-जल, (३) हिम-जल और (४) तुषार-जल । इनके अतिरिक्त ओस भी आन्तरिक्ष जल है । भूम्याश्रित या भूमि के स्त्रोतों में बहने वाला जल भीम कहलाता है । इस भीम-जल के लिए 'उदक' शब्द का प्रयोग किया गया है । उदक अर्थात् नदी, तालाबादि का जल, शिरा से निकलने वाला जल ।

# ७७. ओस ( ओसं ) :

रात में, पूर्वाह्न या अपराह्न में जो सूक्ष्म जल पड़ता है उसे ओस कहते हैं। शरद ऋतु की रात्रि में मेघोत्पन्न स्नेह विशेष को ओस कहते हैं<sup>3</sup>।

# ७८. हिम (हिमं):

बरफ या पाला को हिम कहते हैं। अत्यन्त शीत ऋतु में जो जल जम जाता है उसे हिम कहते हैं<sup>४</sup>।

# ७६. धूँअर ( महियं ) :

शिशिर में जो अंधकार कारक तुषार गिरता है उसे महिका, कुहरा या धूमिका कहते हैं ।

- १ अ० चू० पू० पपः अन्तरिक्खपाणितं सुद्धोदगं ।
- २-(क) अ० चू० पू० दद: निव-तलागादिसंसितं पाणियमुदगं।
  - . (ख) जि० चु० पु० १४४: उदगग्गहणेण भोमस्स आउक्कायस्स गहणं कयं।
  - (ग) हा० टी० प० १५३ : उदकं शिरापानीयम् ।
- ३--(क) अ० चू० पृ० दद: सरयादौ णिसि मेघसंभवो सिणेहविसेसो तोस्सा ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १५५: उस्सानाम निर्सि पडइ, पुब्बण्हे अवरण्हे वा, सा य उस्सा तेहो भण्ण्इ ।
  - (ग) हा० टी० प० १५३ । अवश्यायः--- त्रेहः ।
- ४-(क) अ० चू० पृ० ८८ : अतिसीतावत्यंभितमुदगमेव हिमं ।
  - (ख) हा० टी० प० १५३ : हिमं स्त्यानोदकम् ।
- ५- (क) अ० खू० पृ० दद: पातो सिसिरे दिसामंधकारकारिणी महिता।
  - (क्त) जि० चू० पृ० १४५ : जो सिसिरे सारो पडइ सो महिया भण्डे।
  - (ग) हा० टो० प० १५३: महिका --धूमिका ।

अध्ययन ४ : सूत्र १६ टि० ८०-८६

## ८० ओले (करगं):

आकाश से गिरने वाले उदक के कठिन ढेले ।

# **८१. भूमि को भेदकर निकले हुए जल-बिन्दु (हरतणुगं)**:

जिनदास ने इस शब्द की व्याख्या करते हुए लिखा है—जो भूमि को भेदकर ऊपर उठता है उसे हरतनु कहते हैं। यह सीली भूमि पर स्थित पात्र के नीचे देखा जाता है । हरिभद्र ने लिखा है --भूमि को उद्भेदन कर जो जल-बिन्दु तृणाग्र आदि पर होते हैं वे हरतनु हैं । व्याख्याओं के अनुसार ये बिन्दु औद्भिद जल के होते हैं ।

#### ८२. शुद्ध-उदक ( सुद्धोदगं ) :

आन्तरिक्ष-जल को शुद्धोदक कहते हैं<sup>ध</sup>।

### द३ जल से भींगे ( उदओल्लं ) :

जल के ऊपर जो भेद दिये गये हैं उनके बिंदुओं से आई —गीला ।

#### द४. जल से स्निग्ध ( ससिणिद्धं ) :

जो स्निग्धता से युवत हो उसे सस्निग्ध कहते हैं। उसका अर्थ है जल-बिंदु रहित आर्द्रता । उन गीली वस्तुओं को जिनसे जल बिंद् नहीं गिरते, 'सस्निग्ध' कहते हैं"।

# ६५. आमर्श संस्पर्श ( श्रामुसेन्जा संकृतेन्जा ) :

आमुस (आ + मृश्) थोड़ा या एक बार स्पर्श करना आमर्श है; संफुस (सम् +स्पृश्) अधिक या बार-बार स्पर्श करना संस्पर्श है<sup>5</sup>।

## द्र६. आपीड्न**∵प्रपीड्न ( आवीलेज्जा** ∵पवीलेज्जा ) :

आवील (आ + पीड् ) थोड़ा या एक बार निचोड़ना, दबाना । पवील [प्र+पीड् ] प्रपीड़न--अधिक या बार-बार निचोड़ना, दबाना ।

१--(क) अ॰ चु॰ पृ॰ दद : वरिसोदगं कढिणीभूतं करगो ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १५३: करक: -- कठिनोदकरूप: ।

२--जि॰ चू॰ पृ॰ १४५ : हरतणुओ भूमि भेतूण उट्टेड, सो य उबुगाइसु तिताए भूभीए ठविएसु हेट्टा दीसित ।

३ - हा० टी० प० १५३ : हरतनुः - भूवम् द्भिद्य तृणाग्रादिषु भवति ।

४ प्र० चू० पृ० ८८ : किंचि सणिद्धं भूमि भेतूण किंहिच समस्सयित सफुसिती सिणेहविसेसी हरतणुती ।

५ (क) अ० चू० पुष्पः : अंतरिक्खपाणितं सुद्धोदगं।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १४४ : अंतलिक्खपाणियं सुद्धोदगं भण्णइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५३: शुद्धोदकम् अन्तरिक्षोदकम्।

६ -- (क) अ० चू० पृ० ८८ : तोत्लं उदओल्लं वा कातं सरीरं।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ १४४ : जं॰ एतेसि उदगभेएहि बिदुसहियं भवद तं उदउल्लं भन्नई ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५३ : उदकार्द्रता चेह गलद्बिन्दुतुषारादि अनन्तरोदितोदकभेदसंमिश्रता ।

७ - (क) अ० चू० पृ० मम : ससणिद्ध [म] बिख्युगं ओल्लं ईसि ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १५५ : सिसिणिड जंन गलित तितयं तं ससिणिड भणइ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १५३ : अत्र स्तेहमं स्निग्धमिति भावे निष्ठाप्रत्ययः, सह स्निग्धेन वर्तत इति सस्निग्धः, सस्निग्धता चेह बिन्दरहितानन्तरोदितोदकभेदसंमिश्रता ।

५-(क) अ० चू० पृ० ८८ : ईसि मुसणमामुसणं समेच्चमुसणं सम्मुसणं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १४४ : आमुसणं नाम ईषत्स्पर्शनं आमुसनं अहवा एगवारं फरिसणं आमुसणं, पुणो पुणो संफुसणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५३ : सक्टदीषद्वा स्पर्शनमामर्षणम् अतोऽन्यत्संस्पर्शनम् ।

६—(क) अ० चू० पू० दद: इसि पोलणमापीलण, अधिक पीलनं निप्पीलणं ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १५५ : ईसि निपीलणं आपीलणं ग्रन्चस्थं पीलणं पवीलणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५३ : सक्वदीषद्वा पीडनमापीडनमतोऽन्यत्प्रपीडनम् ।

अध्ययन ४ : सूत्र २० दि० ८७-६३

# द७. थ्रास्फोटन 'प्रस्फोटन ( अक्लोडेन्जा 'पक्लोडेन्जा ) :

अक्खोड ( आ क्सफोटय् ) —थोड़ा या एक बार झटकना । पक्लोड (प्रक्सफोटय् ) —बहुत या अनेक कार झटकना<sup>9</sup> ।

# ८८. आतापन प्रतापन ( आयावेज्जा प्रयावेज्जा ) :

आयाव (आ +तापय्)—थोड़ा या एक बार सुखाना, तपाना । पयाव (प्र +तापय्) —बहुत या अनेक वार सुखाना, तपाना ।

#### सूत्र २०:

### दृह. अग्नि ( अग्णि ) :

अभिन से लगा कर उत्का तक तेजस्-काय के प्रकार बतलाये गए हैं। अग्नि की व्याख्या इस प्रकार है : लोह-पिंड में प्रविष्ट स्पर्शग्राह्य तेजस् को अग्नि कहते हैं<sup>3</sup>।

## ६०. अंगारे ( इंगालं ) :

ज्वालारहित कोयले को अंगार फहते हैं। लकड़ी का जलता हुआ धूम-रहित खण्ड<sup>ह</sup>।

### ६१. मुर्मुर ( मुम्मुरं ) :

कंडे या करसी की आग, तुषानि—चोकर या भूसी की आग, क्षारादिगत अग्नि को मुर्मुर कहते हैं। भस्म के विरल अग्नि-कण मुर्मुर हैं<sup>थ</sup>।

# ६२. अचि (अच्चिं):

मूल अग्नि से विच्छिन्न ब्वाला, आकाशानुगत परिच्छिन्न अग्निशिखा, दीपशिखा के अग्रभाग को अचि कहते हैं<sup>६</sup>।

## ६३. ज्वाला (जालं):

प्रदीप्ताम्नि से प्रतिबद्ध अम्निशिखा को ज्वाला कहते हैं"।

- १—(क) अ० चू० पृ० ८८ : एक्कं खोडनं अक्लोडणं, भिसं लोडनं पक्लोडणं।
  - (ल) जि० चू० पृ० १५५ : एगं वारं जं अक्सोडेइ, तं बहुवारं पक्लोडणं।
  - (ख) हा० टी० प० १५३: सकृदीबद्धा स्फोटनमास्फोटनमतोऽन्यत्प्रस्फोटनम् ।
- २ (क) अ॰ चू॰ पृ॰ दद: ईसि तावणमातावणं, प्रगतं तावणं पतावणं ।
  - (জ) जि॰ चू॰ पू॰ १५५: ईसिन्ति तावणं आतावणं, अतीव तावणं पतावणं।
  - (ग) हा॰ टो॰ प॰ १५३ : सक्टदीबद्वा सापनमातापनं विपरीतं प्रसापनम् ।
- ३— (क) जि॰ चू॰ पू॰ १४४-४६ : अगणी नाम जो अर्थापडाणुगयो फरिसगेन्झो सो आर्यापडो भण्णह ।
  - (ख) हा० टी० प० १४४ : अयस्पिण्डानुगतोऽम्निः ।
- ४ (क) अ० चू० पृ० ८६: इंगालं वा खिंदरादीण णिद्दङ्वाण धूमविरहिती इंगाली ।
  - (ख) जि० चू० प० १५६ : इंगाली नाम जालारहिओ ।
  - (ग) हा० टो० प० १५४ : ज्वालारहितोऽङ्गार: ।
- प्र— (क) अ० चू० पृ० ८६: करिसगादीण किंचि सिट्ठो अगी मुम्मुरो ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १५६ : मुम्मुरो नाम जो छाराणुगओ अग्गी सो मुम्मुरो ।
  - (ग) हा० टी० प० १५४ : विरलाग्निकणं भस्म मुर्मुर: ।
- ६— (क) अ० चू० पृ० मधः दीवसिहासिहरादि अच्छी।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १५६ : अच्ची नाम आगासाणुगआ परिच्छिण्णा अगिसिहा ।
  - (ग) हा० टी० प० १५४ : मूलाग्निविच्छन्ना ज्याला अचि: ।
- ७—(क) अ० चू० पृ० द ह: उद्दितीपरि अविच्छिण्णा जाला ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १५६: ज्वाला पसिद्धा चेव।
  - (ग) हा० टी० प० १५४ : प्रतिबद्धा ज्वाला ।

अध्ययन ४ : सूत्र २१ टि० ६४-१०१

## ६४. अलात ( अलायं ):

अधजली लक्कड़ी

## ६५. शुद्ध अग्नि ( सुद्धागणि ) :

ईवनरहित अग्नि<sup>३</sup> ।

#### ६६. उल्का ( उक्कं ) :

गगनामिन विद्युत् अहि<sup>3</sup> ।

#### ६७. उत्सेचन ( उंजेज्जा ) :

उंज ( सिन् )—सीचना, प्रदीप्त करना<sup>ह</sup>।

#### ६८ घट्टन ( घट्टेज्जा ) :

सजातीय या अन्य द्रव्यों द्वारा च(लन या घर्षण्<sup>४</sup>।

#### ६६ उज्ज्वालन ( उज्जालेज्जा ) :

पंसे आदि से अग्नि को ज्वलित करना - उसकी बृद्धि करना 🗓

#### १००. निर्वाण करे ( निब्बावेज्जा ) :

निर्वाण का अर्थ है -- बुझाना"।

#### सूत्र २१:

#### १०१. चामर (सिएण):

सित का अर्थ चैवर किया गया है<sup>स</sup> । किन्तु संस्कृत साहित्य में 'सित' का चैवर अर्थ प्रसिद्ध नहीं है । 'सित' चामर के विशेषण के रूप में प्रयुक्त होता है--सित-चामर --श्वेत-चामर ।

- १:- (क) अ० चू० पृ० ८६: अलातं उमुतं ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १५६ : अलायं नाम उम्पुआहियं पंज (पज्ज) लियं ।
  - (ग) हा० टो० प० १५४ : अलातमुल्मुकम् ।
- २ (क) अ० चू० पृ० ८६ : एते विसेंसे भोत्तूण सुद्धागणि ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १५६ : इंधणरहिओ सुद्धागणी ।
  - (ग) हा० टी० प० १५४ : निरिन्धनः शुद्धोऽनिनः ।
- ३—(क) अ० चू० पृ० दह: उक्का विज्जुतादि ।
  - (स) जि० चू० पृ० १५६ : उक्काविष्जुगादि ।
  - (ग) हा० टी प० १५४: उल्का—गगनाग्नि:।
- ४ (क) अ० चू० पृ० ६६ : अवसंतुयणं उंजणं ।
  - (स) जि० चू० पृ० १५६ : उंजण णाम अवसंसुअणं ।
  - (ग) हा० टी० प० १५४ : उञ्जनमृत्सेचनम् ।
- ५— (क) अ० चू० पृ० दश् परोष्परमुमुतःणं अण्णेण वा आहणणं घट्टणं ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १५६ : घट्टणं परोप्परं उम्मुगाणि घट्टयति, वा अण्णेण तारिसेण व्ववज्ञाएण घट्टयति ।
  - (ग) हा० टी० प० १५४: घट्टनं सजातीयादिना चालनम्।
- ६—(क) अ० चू० ८६ : वीयणगादीहि जालाकरणमुख्यालणं ।
  - (स) जि० चू० पृ० १५६ : उज्जलण नाम वीयणमाईहि जालाकरणं ।
  - (ग) हा० टी० प० १५४ : जज्ज्वालनं व्यजनादिभिर्वृद्ध्यापादनम् ।
- ७---(क) अ० चू० पृ० दि: विज्ञतवर्ण निव्वावर्ण ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १५६: निब्वावणं नाम विज्ञक्षावणं।
  - (ग) हा० टी० प० १५४ : निर्वापणं विध्यापनम् ।
- द---(क) अ० चू० पृ०ः द६ : चामरं सितं।
  - (ख) जि॰ चू० पृ० १५६ : सीतं चामरं भण्णइ ।
  - (ग) हा० टी० पं० १५४ : सितं चामरम्।

आयार चूला (११६६) में वही प्रकरण है जो कि इस सूत्र में है । वहाँ पर 'सिएण वा' के स्थान पर 'सूचेण वा' का प्रयोग हुआ है ---सूत्रेण वा विहुणेण वा '''''' ।

निशीथ भाष्य (गा० २३६) में भी 'सुष्पं का प्रयोग मिलता है :—

सुषे य तालबेंटे, हत्थे मले य बेलकण्ये य ? अच्छिफुमे पव्यए, णालिया चेव परो य ॥

यह परिवर्तन विचारणीय है।

## १०२. पंखे ( विहुषणेण ) :

व्यजन, पंखा<sup>9</sup>।

#### १०३. बीजन (तालियंटेण):

जिसके बीच में पकड़ने के लिए छेद हो और जो दो पुर वाला हो उसे तालबृत्त कहा जाता है। कई-कई इसका अर्थ ताड़पत्र का पंखा भी करते है<sup>8</sup>।

## १०४. पत्र, शाखा, शाखा के दुकड़े ( पत्तेण वा साहाए वा साहाभंगेण वा ) :

'पत्तेण वा' 'साहाए वा' के मध्य में 'पत्तभंगेष वा' पाठ भी गिलता है । टीका-काल तक 'पत्तभंगेय वा' यह पाठ नहीं रहा । इसकी व्याख्या टीका की उत्तरवर्ती व्याख्याओं में मिलती है । आचाराङ्ग (२.१.७.२६२) में 'पचेण वा' के बाद 'साहाए वा' रहा है किन्तु उनके मध्य में 'पत्तभंगेण वा' नहीं है और यह आवश्यक भी नहीं लगता ।

पत्र पद्मिनी पत्र आदि<sup>3</sup>। शासा—स्थाकी डाल । शस्साके दुकड़े—डाल का एक अंश<sup>४</sup>।

## १०५. मोर-पंख ( पिहुणेण ) :

इसका अर्थ मोर-पिल्छ अथवा वैसा ही अन्य पिच्छ होता है ।

१ (क) अ० चू० घृ० ८६: बीयणं विहुवणं।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ०१५६ : जिहुवणं वीधनं णाम ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५४ : विधुवनं – व्यजनम् ।

२ (क) अ० चू० पृ० द धः तालवेंटमुक्खेवजाती ।

<sup>(</sup>ख) जि० चु० पु० १५६ : तालियंटी नाम लोगपसिद्धी ।

<sup>(</sup>ग) हा० दी० प० १५४: तालवृन्तं --- तदेव मध्यग्रहणच्छिहस् द्विपुटम् ।

३ -- (क) अ० चू० पृ० द श्चिमणिएण्णमादी पत्तं।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ०१५६: पत्तं नाम पोमिणिपत्तादी ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५४ पत्र - पिद्मनीपत्रादि ।

४-(क) अ० चू० पृ० व : ख्वलडालं साहा, तदेगदेसो साहा भंगतो।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ० १४६ : साहा रुबखस्स डालं, साहाभंगओ तस्सेव एगदेसो ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टो॰ प॰ १५४: शाखा— वृक्षडालं शाखाभङ्गः । तदेकदेश:।

५—(क) अ० चू०पृ० दर्ः पेहुणं मोरंगं।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १५६ पेहुणं मोरपिच्छमं वा अण्णं किचि वा तारिसं पिच्छं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५४ पेहुणं मयूरादिषिच्छम्।

१५५ अध्ययन ४: सूत्र २२ टि० १०६-१११

# १०६. मोर-विच्छी ( विहुणहत्थेण ) :

मोर-पिच्छों अथवा अन्य पिच्छों का समूह- एक साथ बंघा हुआ गुच्छी।

## १०७. वस्त्र के पत्ले ( चेलकण्णेंण ) :

वस्त्र का एक देश---भागर।

#### १०८. अपने क्षरीर अथवा बाहरी पुद्गलों को ( अप्पणो वा कायं बाहिरं वा वि पुग्गलं ) :

अपने गात्र को तथा उच्च ओदन आदि पदार्थी को ।

#### सूत्र : २२

#### १०६ स्फृटित बीजों पर (रूढेलु )ः

बीज जब भूमि को फोड़ कर बाहर निकलका है तब उसे रूड़ कहा जाता है<sup>7</sup>ा यह बीज और अंकुर के बीच की अबस्था है । अंकुर नहीं निकला हो ऐसे स्फूटित दीजों गर ।

## ११०. पत्ते आने की अवस्था वाली वनस्पति पर ( जाएसु ) :

अगस्त्य चूर्मि में बद्ध-पुरु यनस्पति को जात कहा है<sup>४</sup> । यह भ्रूणाग्न के बकट होने की अदस्या है । जिनदास चूर्णि और टीका में इस दशा को स्तम्ब कहा गया है ।

जो बनस्पति अंकृरित हो गई हो, जिसकी पतियाँ भूमि पर फैल गई हों या जो धास कुछ बढ़ चली हो--उसे स्तम्बीभूत कहा जाता है।

# १११. छिन्न वनस्पति के श्रङ्गों पर (छिन्नेसु ) :

वायु द्वारा भग्न अथवा परशु आदि द्वारा खुझ से अलग किए हुए आर्द्र अपरिणत डालादि अङ्गी परं°।

- १-(क) अ० चू० पू० ८६: तेसि कलावो पेहणहत्थतो
  - (छ) जि॰ चू॰ पृ॰ १५६ : पिहुणाहत्थओं मोरिगकुच्छको । ।বস্তুपिच्छाणि वा एगओ बद्धाणि ।
  - (ग) हरू टी॰ प॰ १५४: पेहुणहस्तः तरससूहः ।
- २ (क) अ० चू० पृ० दशः तदेकदेशो चेलकण्यो ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १५६: चेलकण्णो तस्सेव एगदेसो ।
  - (ग) हा० टी० प० १५४: चेलकर्णः तदेकदेशः।
- ३ -- (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ८६ : अन्यको सरीरं सरीरवन्नो बाहिरो पोग्मलो ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ११६: पोग्मलं -उक्षिणोदमं ।
  - (ग) हा० टी॰ प॰ १५४ : आत्मनी वा कार्य -स्वदेह भित्वर्थः, बाह्यं वा पुर्गलम् उष्णीवनादि ।
- ४ (क) अ० चू० ५० १० : उविभज्जंत रूढ ।
  - (स) ভিত বুত पूত १५७ : स्टं णाम दीयाणि चेव गुडियाणि, ण ताव अंकुरी निष्फरकड़ ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ १८५ : ल्डानि स्फुटितबीजानि ।
- ५- अ० चू० पृ० ६० : आबद्धसूलं जातं ।
- ६ (क) जि० चू० पृ० १५७ : जत्यं नतम एताणि चेव थंबीसूया छ ।
  - (ख) हा० टी० प० १५५ : जातानि स्तस्बोभुतानि ।
- ७ (क) अ० चू० पृ० ६० : छिण्णं पिहीकतं तं अपरिणतं ।
  - (জ) জি০ মৃ০ ৭০ १५७ : द्विष्णागहणेणं वाउणा भगगरस अवलेण द्वा परसुमाइणा द्विष्णरस अइशावे बहुगाणस्स अपरिणयस्स गहणं कयसिति ।
  - (ग) हा० टी० पु॰ १४४ : জিলান--परश्वादिनिवृं क्षात् पृथक्स्थापितान्याद्रीण अपरिणतानि तदङ्गानि गृह्यन्ते ।

### ११२. भ्रण्डों एवं काष्ठ-कीट से युक्त काष्ठ श्रादि पर ( सचित्तकोलपडिनिस्सिएसु ) :

सूत्र के इस वावयांश का 'प्रतिनिश्चित' सब्द सचित्त और कोल - दोनों से सम्बन्धित है। सचित्त का अर्थ अण्डा और कोल का अर्थ युण---काब्ठ-भीट होता है। प्रतिनिश्चित अर्थात् जिसमें अण्डे और काष्ठ-कीट हों वैसे काष्ठ आदि पर<sup>9</sup>।

# ११३. सोये (तुयट्टेज्जाः) :

(त्वग्-|-खुत्) — सोना, करवट लेना<sup>३</sup> ।

#### सूत्र २३:

## ११४. सिर ( सीसंसि ) :

अगस्त्य चूर्णि में 'बाहुंसि वा' के पश्चात् 'उद्देनीसंसि वा' है। अवचूरी और दोषिकाकार ने 'उदरंसिवा' के पश्चात् 'सीसंसिवा' माना है किन्तु टीका में वह व्याख्यात नहीं है। 'वस्थंसि वा' के पश्चात् 'पडिग्गहंसि वा' 'कंबलंसि वा' 'पायपुंछणंसि वा' ये पाठ और हैं, उनकी टीकाकार और अवचूरीकार ने व्याख्या नहीं की है। दीषिकाकार ने उनकी व्याख्या की है। अगस्त्य वृश्ति में 'वत्यंसि वा' नहीं है, 'कंबलंसि वा' है। पायपुंछण' (पादपुञ्चत) रयहरण (रजोहरण) का पुनस्कत है—'पादपुञ्चत्रशब्देन रजोहरणमेव गृह्यते' (ओघनिर्युक्ति गाथा ७०६ छत्ति)। पादप्रोञ्चनम् रजोहरणम् (स्थानाङ्क ४.७४ टी० गृ० २६०)। इसलिए यह अनावस्यक प्रतीत होता है। अगस्त्य वृश्णि में 'पडिग्गह' और 'पाय' दोनों पात्रवाचक हैं।

### ११५. रजोहरण ( रयहरणंसि ) :

स्थानाङ्ग (५.१६१) और वृहत्कला (२.२६) में ऊन, ऊँट के वाल, सन, बच्चक नाम की एक प्रकार की घाम और मूँज का रजोहरण करने का विधान है। ओघनियुंदित (७०६) में ऊन, ऊँट के वाल और कम्बल के रजोहरण का विधान मिलता है। ऊन आदि के घामों को तथा ऊंट आदि के वालों को बंट कर उनकी कोमल फलियाँ बनाई जाती हैं और वैसी दो सी फिलयों का एक रजोहरण होता है। रखी हुई वस्तु को लेना, किसी वस्तु को नीचे रखना, कायोतार्य करना या खड़ा होना, बैठना, सोना और धरीर को सिकोइना ये सारे कार्य प्रमार्जन पूर्वक (स्थान और घरीर को किसी साधन से फाइकर या साफकर) करणीय होते हैं। प्रमार्जन का साधन रजोहरण है। वह मुनि का चिह्न भी हैं —

### आयाणे निक्लेवे ठाणनिसीयणतुष्यद्वसंकोए । पुरुषं पमज्जणहा जिंगहा चेत्र रयहरणं ।। ओघनिर्युवित ७१०

इस गाथा में रात को चलते समय प्रमार्जन पूर्वक (भूमि को बुहारते हुए) चलने का कोई संकेत नहीं है । किन्तु रात को या अँधेरे में दिन को भी उससे भूमि को साफ कर चला जाता है । यह भी उसका एक उपयोग है । इसे पादबोव्छन<sup>४</sup> धर्मध्यज और ओद्या भी कहा जाता है ।

१ (क) अ० चू० पृ० ६० : सांचरा-कोलपडिणिस्सितेसु वा, पडिणिस्सित सद्दो घोसु वि, सचित्तेसु पडिणिस्सिताणि अंडग-उद्देहिमादिसु, कोला घुणा ते जाणि अस्सिता ते कोलपडिणिस्सिता ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १५७: सचित्तकोतपिंडिणस्तियसहो दोसु बटुइ, सचित्तसहे य कोलसहे यः, सचित्तपिंडिणस्सियाणि दारु-वाणि सचित्तकोलपिंडिनिस्सिताणि, तत्य सिचत्तमहणेण अंडयउद्देहिगादीहि अणुगताणि जाणि दारुगादीणिस चित्त-रणस्सियाणि, कोलपिंडिनिस्सयाणि नाम कोलो घुणो भण्णति, सो कोलो जेसु दारुगेसु अणुगओ ताणि कोलपिंडिनिस्सियाणि।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५४ : सचितानि —अण्डकादीनि, कोलः — घुणः ।

२ (क) अ० चू० पृ० ६० : गमणं चंकमणं, चिद्रुणं ठाणं, णिलीदणं उपविसणं, तुयहुणं निवज्जणं ।

<sup>(</sup>জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १५७ : गमणं आगमणं वा चंकमणं भण्गइ, चिट्ठणं दाम तेसि उवरि ठियस्त अञ्छणं, निसीयणं उवद्वियस्स जं आवेसणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५५ : गमन् म् — अन्यतोऽन्यत्र स्थानम् — एकर्त्रव निषीइनम् — उपवेशनम् ।

३ - जि० चू० पृ० १५७ : तुम्रट्टणं निवज्जणं ।

४--हा० टी० प० १६६ : 'पादपुंछन' रजोहरणम् ।

१५७

# ११६. गोच्छम ( गोच्छमंसि ) :

इसका अर्थ है एक वस्त्र जो पटल (पात्र को ढांकने के वस्त्र) को साफ करने के काम आता है।

#### ११७. दंडक ( दंडगंसि ) :

ओघनिर्युवित (७३०) में औपप्रहिक (विशेष परिस्थिति में रखे जाने वाले) उपियों की गणना है। वहाँ दण्ड का उल्लेख है। इसकी कोटि के तीन उपिय और बतलाए गये हैं - यिष्ट, वियिष्ट और विदण्ड। यिष्ट शरीर-प्रमाण, वियिष्ट शरीर से चार अंगुल कम, दण्ड, कंधे तक और विदण्ड कुक्षि (कोख) तक लम्बा होता है। यवनिका (पर्दा) बांधने के लिए यिष्ट और उपिथ्य के द्वार की हिलाने के लिए वियिष्ट रखी जाती थी। दण्ड ऋतुबद्ध (चातुर्मासानिरिक्त) काल में भिक्षाटन के समय पास में रखा जाता था और वर्षाकाल में भिक्षाटन के समय विदण्ड रखा जाता था। भिक्षाटन करते समय बरसात आ जाने पर उसे भींगने से बचाने के लिए उत्तरीय के भीतर रखा जा सके इसलिए वह छोटा होता था। वित्त में नालिका का भी उल्लेख है। उसकी लम्बाई शरीर से चार अंगुल अधिक बतलाई गई है। उसका उपयोग नदी को पार करते समय उसका जल मापने के लिए होता था।

व्यवहार सूत्र के अनुसार दण्ड रखने का अधिकारी केवल स्थविर ही है<sup>3</sup>।

## ११८. पीठ, फलक ( पीडगंसि वा फलगंसि वा ):

पीठ--काठ आदि का बना हुआ बैठने का बाजौट । फलक--लेटने का पट्ट अथवा पीड़ार ।

११६ शय्या या संस्तारक ( सेन्जंसि वा संथारगंसि वा ) :

शरीर-प्रमाण बिछौने को शस्या और ढाई हाथ लम्बे और एक हाथ चार अंगुल चौड़े बिछौने को संस्तारक कहा जाता है<sup>४</sup>।

## १२०. उसी प्रकार के अन्य उपकरण पर ( अन्तयरंसि वा तहप्पगारे उवगरणजाए ) :

साधु के पास उपयोग के लिए रही हुई अन्य कल्पिक वस्तुओं पर<sup>६</sup>। 'तहप्पगारे उवगरणजाए'—इतना पाठ भूणियों में नहीं है।

# १२१. सावधानी पूर्वक ( संजवामेव ) :

कीट, पतंग आदि को पीड़ा न हो इस प्रकार । यतनापूर्वक, संयमपूर्वक ।

#### १२२. एकान्त में ( एगंतं ) :

ऐसे स्थान में जहाँ कीट, पतङ्गादि का उपघात न हो ।

# १२३. संघात ( संघायं ) :

उपकरण आदि पर चढ़े हुए कीट, पतंग आदि का परस्पर ऐसा मात्रस्पर्श करना, जो उन प्राणियों के लिए पीड़ा रूप हो, संघात

१ - ओ० नि० ६६५ : होइ पमज्जणहेउं तु, गोच्छओ भाणवत्थाणं ।

२ ओः नि० ७३० वृत्ति : अन्या नालिका भवति आत्मप्रमाणाच्चतुर्धिरंगुलैरतिरिक्ता, तत्थनालियाए जलश्राओ गिज्भइ ।

३ -- ब्यं ० द.५ पृष्ट २६ : थेराकं थेरभूमिपत्ताणं कत्पइ दण्डए वा .....

४ - अ० चू० पृ० ६१ : पीढम कट्टमत छाणमतं वा । फलमं जत्थ सुप्पति चंपमपद्वाधिपेडणं वा ।

५--(क) अ० चू० पृ० ६१: सेन्जा सर्वंगिका। संथारगो यऽड्ढाइन्अहत्थाततो सजतुरंगुलं हत्थं वित्यिग्णो।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १५६ : सेज्जा सर्व्यगिया, संथारी अड्ढाइज्जा हत्था आवती हत्यं सवउरंगुलं विज्ञिलो ।

६ - (क) अ० चू० पृ० ६१: अण्णतरवयणेण तोवग्गहियमणेगावारं अणितं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १५८ : अध्णतरम्महणेण बहुविहस्स तहष्पगारस्स संजतपायीग्मस्स उद्यगरणस्स महणं कयंति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५६ : अन्यतरस्मिन् वा तथाप्रकारे साधुक्रियोपयोगिनि उपकरणजाते।

७ - (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६१ : संजतामेव जयणाए जहा ण परितानिक्जिति ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १५८ : संजयामेवित्त जहा तस्स पीडा ण भवित तहा धेत्तूणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५६: संयत एव सन् प्रयत्नेन वा।

द— (क) अ० चू० पृ० ६१ : एकंते जस्थ तस्स उवधातो ण भवति तहा अवणेज्ञा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १५८ : एगंते नाम जत्थ तस्स उवघाओ न भवइ तत्थ ।

<sup>(</sup>ग ) हा० टी० पृ० १५६ : तस्थानुपद्यातके स्थाने ।

कहलाता है । यह नियम है कि एक के य∴ण में जाति क⊨ ग्रहण होता है । अत: अवशेष परितापना, क्लामना आदि को भी संघात के साथ प्रहण कर लेना चाहिए। संवात के बाद का आदि शब्द खुप्त समफना चाहिए।

### इलोक १:

# १२४ त्रस और स्थादर (पाणभूषाई स ):

''प्राणा द्विति चतुः प्रोक्ता, भूतस्तु तरवः स्थताः'' - इस बहु प्रचलित इलोक के अनुसार दो, तीन और चार इन्द्रिय वाले जीव प्राण तथा तर (या एक इन्द्रिय थाले जीव) भूत कहलाते हैं। अगस्त्यसिंह स्थविर ने फ्राण और भूत को एकार्थक भी माना है तथा वैकस्पिक रूप में प्राप्त को त्रस और भूत को स्थावर अथवा जिनका क्यास-उच्छ्यास व्यक्त हो उन्हें प्राण और शेष जीवों को भूत माना है<sup>र</sup>ा

# १२५. हिसा करता है (हिसई ख):

'अयतनापूर्वक चलने, खड़ा होने आदि से साथु प्राण-भूतों की हिसा करता है'—इस याव<mark>य के दो अर्थ हैं — (१) वह वास्तव में ही</mark> जीवों का उपमर्दन करता हुआ उनकी हिंसा करता है और (२) कदाचित् कोई जीव न भी मारा जाय तो भी वह छह प्रकार के जीवों की दिया के पाप कर आगी होता है। प्रभत्त होने से जीव-हिंसा हो या न हो वह साधु भावत: हिंसक है ।

# १२६. एससे पापकर्म का बंध होता है ( बंधइ पावयं कम्मं ग ) :

अयतनापूर्वक चलने वाले को हिंसक कहा गया है भले ही उसके चलने से जीव भरे या न मरे । प्रभाद के सद्भाव से उसके परिणाम अकृबल और अशुभ होते हैं। इससे उसके विलष्ट झानावरणीय आदि कर्मों का बंध होता रहता है।

कर्म दो तरह के होते हैं - (१) पुण्य और (२) पाप । शुभ योगों से पुण्य कर्मी का बंब होता है और अशुभ से पाप कर्मी का । कर्म ज्ञानावरणीय आदि आठ हैं। उनके स्वभाव भिन्त-भिन्त हैं। अशुभ गोमों से साथु आठों ही पाप-कर्म-प्रकृतियों का बंध करता है।

आत्मा के ग्रसंस्य प्रदेश होते हैं। अशुभ कियाओं से राग-द्वेष के द्वारा खिच कर पुद्गल-निमित्त कर्म इन प्रदेशों में प्रदेश पा वहाँ रहे हुए पूर्व कमों से संबद्ध हो जाते हैं--एक-एक आत्नप्रदेश को आठों ही कर्म आवेष्टित-परिवेष्टित कर छेते हैं । यही कर्मों का बंध कहळाता है । पाप-कर्म का बंध अर्थात् अरयन्त स्निम्ध कर्मों का उपचय - संग्रह । इसका फल बुरा होता है<sup>४</sup> ।

# १२७. कट फल वाला होता है ( होइ कडुयं फलं घ ):

प्रमादी के मोहादि हेतुओं से पाप कर्मों का बंध होता है। पाप कर्मों का विपाक बड़ा दारुण होता है। प्रमत्त की कुदेव, कुमनुष्य आदि गतियों की ही प्राप्ति होती है। वह दुर्लभ-बोधि होता है ।

- १... (क) अ० चू० ए० ६१ : परिताव परोप्परं यसपीडणं संवातो । एत्य आदिसह्लोपो, संमट्टण-परितावणोह्वणाणि सूतिज्जंति ।
  - (ভা) জৈত জুত পুত ११८: संघातं नाम परोप्परतो सत्ताणं संविडणं, एनग्गहणेण महणं तज्जाईयाणंतिकाऊणं सेसावि परिता-वलकिस(बलादिनेदा गहिया ।
  - (ग ) हा० टी० प० १४६ : संघातं परस्परगात्रसंस्पर्धावीडारूपम् ।
- २ (क) अ० जू० पृ० ६१ : पाणाणि चेत्र भूताणि पाणभूताथि, अहवा पाणा तसा, भूता आवरा, फुडऊसासनीसासा पाणा सेसा
  - (অ) লি০ লু০ पृ० १६६ : पानुक्ति सेव श्रूकालि, अहवा पाधनहर्षेण तसागं महर्ग, सत्ताणं विविहेहि पगारेहि।
  - (म ) हा० टी॰ प० १४६ : प्राणिलो द्वीन्द्रियात्यः भूतानि एकेन्द्रियास्तानि ।
- ३ -- (क) अ० चू० ५० ६९ : हिन्नती सारेमाणस्य ।
  - (ख) हा॰ टी॰ प॰ १४६: क्षितित प्रमादानाभोगाभ्यां व्यापादयतीति भावः, तानि च हिसन्।
- ४ (क) अ० जून पुरु ६१ : पायमं कल्मं, बन्मित एक्किको जीवपनेसी अहींह कस्मपगडीहि आवेढिज्जति, पावमं कस्म अस्सायवे-यभिज्जाति । अञ्चयभाती हिता तती पायोजञ्जती ।
  - (ख) জি০ জু০ ণু০ १६८ : अंथड ्नःम एक्तेक्कं लीवण्यदेसं अट्टीह कम्मपगडीहि आवेडियपरिवेडियं करेति, पावगं नाम अतुसकस्मोजचर्या धणिकरूको भण्णह ।
  - (४) ह**ः डी॰ प॰ १४६** : अहुअलपरिणामादाउत्ते विलब्धं ज्ञानावरणीवादि ।
- ६--(क) अरु चूर्र पृर्व ६१: तस्त कर्त्र तं से होति कडुवं कर्त्र कडुविवामं कुमति अबोधिलाभनिव्यत्तमं ।
  - (छ) जि० ह्वे पृ० १५६ : कडुवं फलं न म कुवेब तकुमागुतल निक्यल के पमलस्स भवड़ ।
  - (ग ) हा**्टी**ं पर् १४६ : तत्—पत्पं वर्स से—तत्यायतचारिणो भवति, कटुकफलिसत्यमुस्वारोऽलाक्षणिकः अशुभफलं भवति, मोहास्तिहेतुतया विषाकदारणसिस्यर्थः ।

#### इलोक १-६:

## १२८ ग्रयतनापूर्वक चलनेवाला "ग्रयतनापूर्वक बोलनेवाला ( इलोक १-६ ) ,

सूत्र १८ से २३ में प्राणातिपात-विरमण महावत के पालन के लिए पृथ्यीकायादि जीवों के हनन की कियाओं का उल्लेख करते हुए उनसे बचने का उपदेश है। शिष्य उपदेश को सुन उन कियाओं को मन, वचन, काया से करने, कराने और अनुमोदन करने का यावज्जीवन के लिए प्रत्याख्यान करता है।

जीव-हिंसा की विविध कियाओं के त्याग-प्रत्याख्यान के साथ-गाथ जीवन-ध्यवहार में यतना ( सावयाना ) की भी पूरो आव-श्यकता है। अयतनापूर्वक चलने वाला, खड़ा होने वाला, बैठने वाला, भोजन करने वाला, सोने वाला, बोलने वाला हिसा का भागी होता है और उसको कैसा फल मिलता है, इसी का उल्लेख श्लोक १ से ६ तक में है।

साधु के लिए चलने के नियम इस प्रकार हैं — वह धीरे-धीरे युग-प्रमाण भूमि की देखते हुए चले; बीज, धास, जल, पृथ्वी, तस आदि जीवों का परिवर्जन करते हुए चले; सरजस्क पैरों से अंगार, छाई, गोबर आदि पर न चले; वर्षा, कुहासा गिरने के समय न चले; जोर से ह्या वह रही हो अथवा कीट-पतंग आदि सम्पातिम प्राणी उड़ते हों उस समय न चले; वह न ऊपर देखता चले, न नीचे देखता चले, न वातें करता चलें और न हँसते हुए चलें। वह हिलते हुए तस्ते, पत्थर, ईंट पर पैर रख कर कर्दम या जल के पार न हो।

चलने सम्बन्धी इन तथा ऐसे ही अन्य इर्या समिति के नियमों व शास्त्रीय आज्ञाओं का उल्लंबन तद्विषयक अयतना है 1

खड़े होने के नियम इस प्रकार हैं—सचित्त भूमि पर खड़ा न हो; जहाँ खड़ा हो वहाँ से खिड़कियों आदि की ओर न झिंके; खड़े-खड़े हाथ-पैरों को असमाहित भाव से न हिलाये-डुलाए; पूर्ण संयम से खड़ा रहे; हरित, उदक, उत्तिङ्क तथा पनक पर खड़ा न हो।

खड़े होने सम्बन्धी इन या ऐसे ही अन्य नियमों का उल्लंघन तद्विषयक अयतना है।

बैठते के नियम इस प्रकार हैं—सचित्त भूमि या आसन पर न बैठे; बिना प्रमार्जन किए न बैठे; गलीचे, दरी आदि पर न बैठे; गृहस्थ के घर न बैठे। हाथ, पैर, शरीर और इन्द्रियों को नियंत्रित कर बैठे। उपयोगपूर्वक बैठे।

बैठने के इन तथा ऐसे ही नियमों का उल्लंबन तद्विपयक अयतना है। बैठे-बैठे हाथ-पैरादि को अनुपयोगपूर्वक पसारना, संकोचना आदि अयतना है<sup>र</sup>ा

सोने के नियम इस प्रकार हैं---विना प्रमार्जिट भूमि, शय्या आदि पर न सोये; अकारण दिन में न सोये; सारी रात न सोये; प्रकास निद्रा सेवी न हो ।

सोने के विषय में इन नियमों का उल्लंघन तद्विषयक अयतना है31

भोजन के नियम इस प्रकार हैं—सचित्त, अर्द्धांग्यव न ले; सचित्त पर रखी हुई वस्तु न ले; स्वाद के लिए न खाये; प्रकासभोजी न हो; थोड़ा खाये; संग्रह न करे; औहेशिक, कीत आदि न ले; संविभाग कर खाये ; संतोष के साथ खाये; जूठा न छोड़े; मित मात्रा में ग्रहण करे; यृहस्थ के बरतन में भोजन न करे आदि।

१— (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६१: चरमाणस्स गच्छम।णस्स, रियास[मतिविरहितो सत्तोपधातमातोवधातं वा करेण्जा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४८ : अजयं नाम अणुबएतेणं, चरमाणो नःम गच्छमाणो ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५६ : अथतम् अनुपदेशेनासूत्राज्ञवा इति, किवाविशेषणमेतत् "अयतमेव चरन्, ईर्यांसिमितिमुल्जङ्घ्य ।

२ (क) अ० चू० पृ० ६२ : आसमाणो उवेट्ठो सरीरकुङ्कुतादि ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ १५६ : ब्रासमाणो नाम उविह्ठको, सो तत्थ सरीराकुं चणादीणि करेड्, हत्थपाए विच्छुभड्, तओ सो उवरोधे बहुद्द ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५७ : अयतमासीनी— निषण्यतया अनुपयुक्त आकुञ्चनादिभादेन ।

३ (क) अ ० चू० पृ० ६२ : आउंटण-पसारणादिसु एडिलेहणन्पमज्जणमकरितस्स पकाम-णिकाणं रिल दिवा य सुयन्तस्स ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १४६ : अजपंति आउंटेमाणो य ण पहिलेहइ ण पमज्जइ, सम्बराई सुबइ, दिवसओवि सुग्रइ, पगामं निगामं वा सुवई।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १५७ : अयतं स्वपन् — असमाहितो दिवा प्रकामशय्यादिना (वा) ।

१६० अध्ययन ४: इलोक ७ टि० १२६-१३०

भोजन विषयक इन या ऐसे ही अन्य नियमों का उल्लंघन तद्विषयक अयतना है । जो बिना प्रयोजन आहार का सेवन करता है, प्रणीत आहार करता है तथा काक-शृगाल आदि की तरह खाता है वह अयतनाशील है<sup>9</sup>।

बोलने के नियम इस प्रकार हैं-—चुगली न खाये; मुपाभाषा न बोले; जिससे दूसरा कृषित हो वैसी भाषा न बोले; ज्योतिष, मंत्र, वंत्र आदि न बताए; कर्करा, कठोर भाषा न वोले ; सावद्य अथवा सावद्यानुमोदिनी भाषा न बोले ; जो वात नहीं जानता हो उसके विषय में निश्चित भाषा न वोले ।

बोलने के विषय में इन तथा ऐसे ही अन्य नियमों का उल्लंबन तद्विषयक अयतना है। गृहस्थ-भाषा का वोलना, वैर उत्पन्न करने वाली भाषा का बोलना आदि भाषा सम्बन्धी अयतना है?।

जो साघु चलने, खड़ा होने, बैठने, आदि की विधि के विषय में जो उपदेश और आज्ञा सूत्रों में हैं उनके अनुसार नहीं चलता और उन आजाओं का उल्लंघन या खोप करता है वह अयतनापुर्वक चलने, खड़ा होने, बैठने, सोने, भोजन करने और बोलने वाला कहा जाता है<sup>3</sup>।

एक के ग्रहण से जाति का ग्रहण कर लेना चाहिए-- यह नियम यहाँ भी लागू है । यहाँ केवल चलने, खड़ा होने आदि का ही उल्लेख है, पर साधु जीवन के लिए आवश्यक भिक्षा-चर्या, आहार-गवेषणा, उपकरण रखना, उठाना, मल-मुत्र-विसर्जन करना आदि अन्य कियाओं के विषय में भी जी नियम सूत्रों में लिखित हैं उनका उल्लंघन करने वाला अयतनाशील कहा जायेगा।

#### १२६. इलोक (१-६):

अगस्त्य चूर्णि में 'चरमाणस्स' और 'हिंसओ' पब्डी के एकवचन तथा 'वज्झइ' —अकर्मक किया के प्रयोग हैं । इसलिए इन छ: इलोकों का अनुवाद इस प्रकार होगा ---

- १ -अयतनापूर्वक चलने वाले, त्रस और स्थावर जीवों की घात करने वाले व्यक्ति के पाप-कर्म का बंध होता है, वह उसके लिए कटू फल वाला होता है।
- २-अयतनापूर्वक खड़ा होने वाले, त्रस और स्थावर जीवों की घात करने वाले व्यक्ति के पाप-कर्म का वंश्र होता है, वह उसके लिए कटु फल वाला होता है।
- ३---अयतनापूर्वक बैठने वाले, त्रस और स्थावर जीवों की घात करने वाले व्यक्ति के पाप-कर्म का बंध होता है, वह उसके लिए कट्फल वाला होता है।
- ४---अयतनापूर्वक सीने वाले, त्रस और स्थावर जीवों की घात करने वाले व्यक्ति के पाप-कर्म का बंध होता है, वह उसके लिए कटुफल वाला होता है।
- प्र अयतनापूर्वक भोजन करने वाले, त्रस और स्थावर जीवों की घात करने वाले व्यक्ति के पाप-कर्म का बंध होता है, वह उसके लिए कट्र फल वाला होता है।
- ६--अयतनापूर्वक बोलने वाले, त्रस और स्थावर जीवों की घात करने वाले व्यक्ति के पाप-कर्म का बंध होता है, वह उसके लिए कटु फल वाला होता है।

#### इलोक ७:

## १३०. श्लोक ७ :

जब शिष्य ने सूना कि अयतना से चलने, खड़े होने आदि से जीवों की हिंसा होती है, पाप-बंध होता है और कट्र फल मिलता है, तब उसके मन में जिज्ञासा हुई-अनगार कैसे चले ? कैसे खड़ा हो ? कैसे बैठे ? कैसे बोले ? जिससे कि पाप-कर्म का बंबन न हो !

१-(क) अ० चू० पृ० ६२: अजतं ......सुरुसुरादि काक-सियालभुत्तं एवमादि ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पु॰ १५६: अजयं कायसिगाललइयाईहि भुंजइ तं च खद्धं एवमादि।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५७ : अयतं भुज्जानी - निष्प्रयोजनं प्रणीतं काकशृगालभक्षितादिना वा ।

२-(क) अ० चू० प० ६२ : तं पुण सावज्जं वा ढड्ढरमादीहि वा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चु० पु० १५६ : अजयं गारित्थयभासाहि भामइ ढड्वरेण वेरित्तयासु एवमादिसु ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५७ : अयतं भाषमाणो - गृहस्थभाषया निष्टुरमन्तरभाषादिना वा ।

३---(क) अरु चूरु पुरु ६२: अजयं अपयक्तेणं ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू० पृ० १५८: अजयं नाम अणुवएसेणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५६: अयतम् अनुपदेशेनासूत्राज्ञया इति ।

अध्ययन ४: इलोक ८ टि०१३१-१३४

यही जिज्ञासा इस श्लोक में गुरु के सामने प्रकट हुई। इस श्लोक की तुलना गीता के उस श्लोक से होती है जिसमें समाधिस्थ स्थितप्रज्ञ के विषय में पूछा गया है—-

> स्थितप्रज्ञस्य का भाषा, समाधिस्थस्य केशव। स्थितधीः कि प्रभाषेत, किमासीत व्रजेत किम्।।

> > अ० २ : ५४

#### इलोक द:

#### १३१. श्लोक 🖘 :

अनगार कैसे चले ? कैसे बेठे ? आदि प्रश्नों का उत्तर इस क्लोक में है।

श्रमण भगवान् महाबीर जब भी कोई उनके समीप प्रब्रज्या लेकर अनगार होता तो उसे स्वयं बताते — इस तरह चलना, इस तरह खड़ा रहना, इस तरह बैठना, इस तरह सोना, इस तरह भोजन करना, इस तरह बोलना आदि । इन बातों को सीख लेने से जैसे अनगार जीवन की सारी कला को सीख लेता है ऐसा उन्हें लगता । अपनी उत्तरात्मक वाणी में भगवान् कहते हैं — यतना से चल, यतना से खड़ा हो, यतना से बैठ, यतना से सो, यतना से भोजन कर, यतना से बोल। इससे अनगार पाप-कर्मों का बंघ नहीं करता और उसे कटु फल नहीं भोगने पड़ते।

श्लोक ७ और द के स्थान में 'मूलाचार' में निम्न श्लोक मिलते हैं :

कथं चरे कथं चिट्ठे कथमासे कथं सये।
कथं भुंजैज्ज भासिज्ज कथं पावं ण बज्किति।। १०१२
जवं चरे जवं चिट्ठे जदमासे जवं सये।
जवं भुंजेज्ज भासेज्ज एवं पावं ण बज्कित्री। १०१३
यतं तु चरमाणस्स दयापेहुस्स भिक्खुणो।
णवं ण बज्किते कम्मं योराणं च विध्यदि ।। १०१४

समयसाराधिकार १०

# १३२. यतनापूर्वक चलने ( जयं चरे क ):

यतनापूर्वक चलने का अर्थ है—ईर्यासमिति से युक्त हो त्रसादि प्राणियों को टालते हुए चलना। पैर ऊँचा उठाकर उपयोगपूर्वक चलना। युग-प्रमाण भूमि को देखते हुए शास्त्रीय विधि से चलना ।

# १३३. यतनापूर्वक खड़े होने ( जयं चिट्ठे <sup>क</sup> ) :

यतनापूर्वक खड़े होने का अर्थ है---क्सर्म की तरह गुप्तेन्द्रिय रह, हाथ, पैर आदि का विक्षेप न करते हुए खड़े होना ।

# १३४. यतनापूर्वक बैठने (जयमासे ख):

यतनापूर्वक बैठने का अर्थ है—हाथ, पैर आदि को बार-बार संकुचित न करना या न फैलाना<sup>४</sup>।

- १ -- नाया० सू० ३१ पृ० ७६ : एवं देवाणुष्पिया! गंतव्वं एवं चिद्ठियव्वं, एवं णिसीयव्वं, एवं तुयद्वियव्वं एवं भुंजियव्वं, भासियव्वं ।
- २— (क) अ० चू० पृ० ६२ : जयं चरे इरियासमितो दट्ठूण तसे पाणे "उद्धट्टु पार्द रीएज्जा॰" एवमादि ।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १६० : जयं नाम उवउत्तो जुगंतरिंद्दी बट्ठूण तसे पाणे उद्धट्टुपाए रीएन्जा।
  - (ग) हा० टी॰ प० १५७: यतं चरेत् सूत्रोपदेशेनेर्यासमितः ।
- ३---(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६२ : जयमेव कुम्मो इव गुत्तिदितो चिट्ठे ज्जा।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६०: एवं जयणं कुरुवंती कुम्मी इव गुत्तिविओ चिट्ठे ज्जा।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ १७४: यतं तिष्ठेत् समाहितो हस्तपादाद्यविक्षेपेण ।
- ४-(क) अ० चू० पृ० ६२: एवं आसेज्जा पहरमत्तं।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १६० : एवं आसज्जावि ।
  - (ग) हा० टी० प० १५७ : यसमासीत -- उपयुक्त आकुञ्चनाद्यकरणेन ।

# १३५. यतनापूर्वक सोने ( जयं सए <sup>ख</sup>):

यतनापूर्वक सोने का अर्थ है —पार्श्व आदि फेरते समय या अङ्गों को फैलाते समय निद्रा छोड़कर शब्या का प्रतिलेखन और प्रमार्जन करना । रात्रि में प्रकामशायी - प्रमाद निदावाला न होना, समाहित होना ।

## १३६ यतनापूर्वक खाने ( जयं भुंजंतो ग ) :

यतनापूर्वक खाने का अर्थ है--- दाास्त्र-विहित प्रयोजन के लिए निर्दोष, अप्रणीत (रसरहित) पान-भोजन को अगृद्ध भाव से खाना<sup>र</sup> ।

## १३७. यतनापूर्वक बोलने ( जयं भःसंतो ग ) :

यतनापूर्वक बोलने का अर्थ है: -ासी सूत्र के 'वाक्य-शुद्धि' नामक साववें अध्याय में विश्वत भाषा सम्बन्धी नियमों का पालन करना । मुन्ति के योग्य मृद्, समयोजित भाषा का प्रयोग करना<sup>8</sup> ।

#### इलोक ह:

# १३८. जो सद जीवों को आत्मवत् मानता है "उसके "बंधन नहीं होता ( इलोक ६ ) :

जब खिष्य के सामने यह उत्तर आया कि यतना से चळने, खड़ा होने आदि से पाप-कर्म का वंध नहीं होता तो उसके मन में एक जिज्ञासा हुई- त्यह छोक छह काय के जीवों से सनाकृष्ठ है। यतनापूर्वक चळने, खड़ा होने, बैठने, मोने, भोजत करने और बोळने पर भी जीव-बंध संभय है किर यतनापूर्वक चळने वाले अवगार को पाप-कर्म क्यों नहीं होगा ? शिष्य की इस शंका को अपने आन से समझ कर गुरू जो उत्तर देते हैं वह इस क्लोक में समाहित है।

इसकी तुलना गीता के (५१७) निम्न क्लोक से होती है :

# योगयुक्तो विशुद्धात्मः विज्ञितात्मा जितेन्द्रियः । सर्वभूतात्मभूतात्मा कुर्वञ्चपि न लिप्यते ॥

इम नौबें इन्होंक का भावार्थ यह है :

जिसके मन में यह बात अच्छी तरह जम चुकी है कि जैसा मैं हूँ वैसे ही सब जीव हैं, जैसे मुफ्रे दुःख अनिष्ट है वैसे ही सब जीवों को अनिष्ट है, जैसे पैर में काँटा चुभने से मुफ्रे वेदना होती है वैसे ही सब जीवों को होती है, उसने जीवों के प्रति सम्यक्-दृष्टि की उपलब्धि कर ली । वह 'सर्वभुतात्मभूत' कहलाता है<sup>थ</sup> ।

- १-(क) अ० चू० ५० ६२ : सुवणा जयणाए सुवेज्जा ।
  - (छ) जि॰ छु॰ पृ॰ १६० : एवं लिहःमोत्रलं करेमाणो आउंटणपसारणाणि पडिलेहिय पमिज्जय करेज्जा ।
  - (ग) हा० टी प० १५७ : यतं स्वपेत् । समहितो रात्रौ प्रकामशय्यादिपरिहारेण ।
- २— (क) अ० खू० पृ० ६२: दोसवन्जितं भुंजेन्ज ।
  - (स) जि॰ यू॰ पृ० १६० : एवं दोसवन्जियं भुंजेज्जा।
  - (ग) हा० टी० प० १५७ : यतं भुञ्जानः- सप्रयोजनमध्योतं प्रतरसिंहभक्षितादिना ।
- ३ (फ) अ० चू० पृ० ६२ : जहा 'वक्कसुद्धीए' भिष्णहिति तहा भासेण्या।
  - (स) हा० टी० प० १५७ : एवं यतं भाषमाणः साधुभाषया मृदुकालप्राप्तम् ।
- ४—(क) अ० नृ० पृ० ६३: सब्बभूता सब्बजीवा तेसु सब्बभूतेषु अप्पभूतस्य जहा अप्पाणं तहा सब्बजीवे पानित, जह मम दुक्खं अणिट्टं एवं सब्बसत्ताणं ति जाणिकण प हिसति, एवं सम्मं विद्वाणि भूताणि भवति तस्स ।
  - (ख) জি০ चू० पृ० १६० : सब्बभूता-—सब्बजीवा तेलु सब्बभूतेसु अप्पभूतो, कहं ? जहा मम दुक्खं अणिट्ठं इह एवं सब्ब-जीवार्णतिकाउं पोडा णो उपाबद्द, एवं जो सब्बभूएसु अप्पभूतो तेण जीवा सम्मं जवलद्धा भवंति, भणियं च —

"कट्ठेण कंटएण व पादे विद्वस्त वेदणा तस्त । जा होइ अणेक्वाणी णायक्वा सम्बजीवाणं॥"

(ग) हा० टी० प० १५७ : सर्वभूतेब्बात्मभूतः सर्वभूतात्मभूतो, य आत्मवत् सर्वभूतानि पश्यतीत्यर्थः, तस्यैवं सम्यग् — वीतरा-गोवतेन विधिना भूतानि पृथिच्यादीनि पश्यतः सतः ।

# छज्जीवणिया (षड्जीवनिका)

१६३

जो ऐसी सहज सम्यक्-इष्टि के साथ-साथ हिसा, फूठ, अदत्त, मैथुन और परिग्रह आदि आस्रवों को प्रत्याख्यान द्वारा रोक देता है अर्थात् जो महावर्तों को ग्रहण कर नए पाप-संचार को नहीं होने देता वह 'पिहितास्रय' कहळाता है<sup>9</sup> ।

जिसने श्रोत्र आदि पाँचों इन्द्रियों के विषय में राग-ढेष को जीत िटया है, जो कोध, मान, माया और लोभ का निष्रह करता है अथवा उदय में आ चुकने पर उन्हें विफल करता है, इसी तरह जो अकुशल मन, वचन और काषा का निरोध करता है और कुशल मन आदि का उदीरण करता है वह 'दान्त' कहलाता है<sup>द</sup> ।

इस श्लोक में कहा गया है कि जो श्रमण 'आत्मवन् सर्वभूतेषु' की भावना से सम्पन्न होता है, संख्त होता है, दिमतेन्द्रिय होता है उसके पाप कर्मों का बन्धन नहीं होता ।

जिसकी आत्मा 'आत्मवत् सर्वभूतेपु' की भावना से ओत-प्रोत है तथा जो उपयुक्त सम्यक्-दृष्टि आदि गुणों से युक्त है वह प्राणातिपात करता ही नहीं । उसके हृदय में सहज अहिंसा-दृक्ति होती है अतः यह कभी किसी प्राणी को पीड़ा उत्पन्न नहीं करता । इसलिए वह पाप से अलिप्त रहता है ।

कदाचित् जीव-वध हो भी जाय तो भी वह पाप से लिप्त नहीं होता। श्योंकि सर्व प्राणातिपात से मुक्त रहने के लिए वह सर्व प्राणातिपात-विरमण महावत प्रहण करता है। उसकी रक्षा के लिए अन्य महाव्रत ग्रहण करता है, इन्द्रियों का निग्नह करता है, क्षायों को जीतता है तथा मन, वचन और काया का लंगम करता है। अहिंसा के सम्पूर्ण पालन के लिए अन्वस्थक सम्पूर्ण निथमों का जो इस तरह पालन करता है, उससे कदाचिन् जीव-त्रश्र हो भी जाग तो वह उसका कामी नहीं कहा जा सकता। अतः वह हिंसा के पाप से लिप्त नहीं होता।

जलमज्भे जहा नावा, सव्वओ निपरिस्सवा । गच्छंति चिट्ठमाणा बा, न जलं परिगिण्हइ ॥ एवं जीवाउले लोगे, साहू संवरियासवो । गच्छंतो चिट्ठमाणो वा, पावं नो परिगेण्हइ ॥

जिस प्रकार छेद-रहित नौका में, भले ही वह जलराजि में चल रही हो या ठहरी हुई हो, जल प्रवेश नहीं पाता उसी प्रकार आसव-रहित संग्रतात्मा श्रमण में, भले ही वह जीवों से परिपूर्ण लोक में चल रहा हो या ठहरा हुआ हो, पाप प्रवेश नहीं पाता। जिस प्रकार छेद-रहित नौका जल पर रहते हुए भी दुवती नहीं और यसना से चलाने पर पार पहुँचती है, वैसे ही इस जीवाकुल लोक में यसनापूर्वक गमनादि करता हुआ संद्रतात्मा भिक्षु कर्म-यंथन नहीं करता और संसार-समृद्र को पार करता है

शीता के उपर्युक्त इलोक का इसके साथ अद्भुत शब्द-साम्य होने पर भी दोनों की भावना में महान् अन्तर है। गीता का इलोक अनासन्ति की भावना देकर इसके आधार से महान् संग्राम करते हुए व्यक्ति को भी उसके पाप से अलिप्त कह देता है जबकि

<sup>~</sup>\_\_\_(क) अ० चु० पृ० ६३ : पिहितासयस्स—ठइताणि पाणवहादीणि आसवदाराणि जस्स तस्त पिहितासवस्स ।

<sup>(</sup>स्त) जिं चू पृ १६०: पिहियाणि पाणिवधादीणि आसवटाराणि जस्स सो पिहियासवदुवारो तस्त पिहियासवदुवारस्स ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १२७ : 'पिहिताश्रवस्प' स्थाितप्राणाितपाताद्याश्रवस्य ।

२—(क) अ० चू० पृ० ६३ : बंतस्त - बंतो इंबिएहि णोइंबिएहि य । इंबियबसो सोइंबियययाराँणरोधो वा सद्दातिरागद्दोसिंगगाहो बा, एवं सेसेसु वि । णोइंबियदमो कोहोबयणिरोहो वा उदयप्पत्तस्त विफलीकरणं वा, एवं जाव लोभो । तहा अकुसलमणिरोहो वा कुसलमणउदीरणं वा, एवं वाया कालो य । तस्त इंबिय-णोइंबियवंतस्स पावं कम्मं ण बज्जति, पुष्वबद्धे च तवसा खीर्यति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६० : दंतो दुविहो - इंदिएहि नोइंदिएहि य, तत्त्र इंदियदंतो सोइंदियपयारितरोहो सोइंदियविसयपत्तेसु य सहेसु रागदोसिविनिग्गहो, एवं जाव फासिदिय विसयपत्तेलु यफातेसु रागदोसिविनिग्गहो, नोइंदियदंतो नाम कोहोदय-निरोहो उदयपत्तस्स य कोहस्स विफलीकरणं एवं जाव लोभोत्ति, एवं अकुसलमणितरोहो कुसलमणउदीरणं च, एवं वयीवि काएवि भाणियव्यं एवंदिहस्स इंदियनोइंदियदंतस्स पावं कम्भं न बंधइ, गुव्वबद्धं च बारसिवहेण तवेण सो झिज्झइ।

३—जि० चू० पृ० १५६ : जहा जलमज्भे गच्छमाणा अविरस्सवा नाता जलकंतत्र वीईवयइ, न य विकासं पावद, एवं साहूवि जीवाउले लोगे गमणादीणि कुव्वमाणो संविर्धासवदुवारत्तणेण संसारजलकंतारं बीयीवयद, संविर्धयासवदुवारस्स न कुओवि भयमत्थि ।

प्रस्तुत रुलोक हिंसा न करते हुए सम्पूर्ण विरत महात्यागी को उसके निमित्त से हुई अशक्यकोटि की जीव-हिंसा के पाप से ही मुक्त घोषित करता है। जो जीव-हिंसा में रत है, वह भले ही आवश्यकतावश या परवशता से उसमें लगा हो, हिंसा के पाप से मुक्त नहीं रह सकता। अनासक्ति केवल इतना ही अन्तर ला सकती है कि उसके पाप-कर्मों का बंध अधिक गाढ़ नहीं होता।

## स्लोक १०:

#### १३६. श्लोक १०:

इसकी तुलना गीता के (४।३८)—'निह ज्ञानेन सहशं पित्रितिमह विद्यते' के साथ होती है। पिछले क्लोक में 'दान्त' के पाप कर्म का बंधन नहीं होता ऐसा कहा गया है। इससे चारित्र की प्रधानता सामने आती है। इस क्लोक में यह कहा गया है कि चारित्र ज्ञान-पूर्वक होना चाहिए। इस तरह यहाँ ज्ञान की प्रधानता है। जैन धर्म ज्ञान और क्रिया -दोनों के युगपद्भाव से मोक्ष मानता है। इस अध्ययन में दोनों की सहचारिता पर बल है।

# १४०. पहले ज्ञान, फिर दया ( पढमं नाणं तओ दया क ) :

पहले जीवों का ज्ञान होना चाहिए। दया उसके बाद आती है । जीवों का ज्ञान जितना स्वल्प या परिमित होता है, मनुष्य में दया (अहिंसा) की भावना भी उतनी ही संकुचित होती है। अतः पहले जीवों का व्यापक ज्ञान होना चाहिए जिससे कि सब प्रकार के जीवों के प्रति दया-भाव का उद्भव और विकास हो सके और वह सर्वग्राही व्यापक जीवन-सिद्धान्त वन सके। इस अध्ययन में पहले पड् जीवनिकाय को बताकर बाद में अहिंसा की चर्चा की है, वह इसी दृष्टि से है। जीवों के व्यापक ज्ञान के बिना व्यापक अहिंसा-धर्म उत्पन्न नहीं हो सकता।

ज्ञान से जीव-स्वरूप, संरक्षणोपाय और फल का बोध होता है । अत: उसका स्थान प्रथम है । दया संयम है<sup>२</sup> ।

# १४१. इस प्रकार सब मुनि स्थित होते हैं (एवं चिट्टइ सव्वसंजए ख ) :

जो संयित हैं— सत्रह प्रकार के संयम को घारण किए हुए हैं, उनको सब जीवों का ज्ञान भी होता है। जिनका जीव-ज्ञान अपरिशेष नहीं उनका संयम भी सम्पूर्ण नहीं हो सकता और बिना सम्पूर्ण संयम के अहिंसा सम्पूर्ण नहीं होती क्योंकि सर्वभूतों के प्रति संयम ही अहिंसा है। यही कारण है कि जीवाजीव के भेद को जानने वाले निर्म्य श्रमणों को दया जहाँ सम्पूर्ण है वहाँ जीवाजीव का विशेष भेद-ज्ञान न रखने वाले वादों की दया वैसी विशास व सर्वग्राही नहीं। वहाँ वया कहीं तो मनुष्यों तक एक गयी है और कहीं थोड़ी आगे जाकर पशु-पक्षियों तक या कीट-पतंगों तक। इसका कारण पृथ्वीकायिक आदि स्थावर जीवों के ज्ञान का ही अभाव है।

संयति ज्ञानपूर्वक किया करने की प्रतिपत्ति में स्थित होते हैं, ज्ञानपूर्वक किया (दया) का पालन करते हैं ।

# १४२. अज्ञानी क्या करेगा? (अन्नाणी कि काही ग):

जिसे मालूम ही नहीं कि यह जीव है अथवा अजीव, वह अहिंसा की बात सोचेगा ही कैंसे ? उसे भान ही कैसे होगा

१-(क) अ० चू० पृ० ६३: पढमं जीवाऽजीवाहिगमो, ततो जीवेसु दता ।

<sup>(</sup>অ) জি০ चू० पृ० १६० : पढमं ताव जीवाभिगमी भणितो, तओ पच्छा जीवेसु दया ।

२—हा॰ टी॰ प॰ १५७: प्रथमम् अदौ ज्ञानं —जीवस्वरूपसंरक्षणोपायफलविषयं 'ततः' तथाविधज्ञानसमनन्तरं 'दया' संयम-स्तदेकान्तोपादेयतया भावतस्तत्प्रवृत्ते: ।

३—(क) अ० चू० पृ० ६३: 'एवं चिट्ठति' एवं सद्दो प्रकाराभिधाती, एतेण जीवादिविण्णाणप्पगारेण चिट्ठति अवट्ठाणं करेति । सन्वसंजते सन्वसद्दो अपरिसेसवादी, सन्वसंजता णाणपुट्वं चरित्तधम्मं पडिवालेंति ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १६०-६१: एव सद्दोऽवधारणे किमवधारयित ? साधूणं चेव संपुण्णा दया जीवाजीविवसेसं जाणमाणाणं, ण उ सक्कादीणं जीवाजीविवसेसं अजाणमाणाणं संपुण्णा दया भवइत्ति, चिट्ठइ नाम अच्छइ. सब्वसद्दो अपिरसेसवादी... सन्वसंजताणं अपिरसेसाणं जीवाजीवादिसु णातेसु सतरसिवधो संजमो भवइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५७ : 'एवम्' अनेत प्रकारेण ज्ञानपूर्वकिष्याप्रतिपत्तिरूपेण 'तिरुठित' आस्ते 'सर्वसंयतः' सर्वः प्रव्रजितः।

अध्ययन ४: इलोक ११ टि०१४३-१४४

कि उसे अमुक कार्य नहीं करना है क्योंकि उससे अमुक जीव की घात होती है। अतः जीवों का ज्ञान प्राप्त करना अहिसाबादी की पहली शर्त है। बिना इस शर्त को पूरा किये कोई सम्पूर्ण अहिसक नहीं हो सकता।

जिसके साध्य, उपाय और फल का ज्ञान नहीं, वह क्या करेगा? वह तो अन्धे के तुल्य है। उसमें प्रवृत्ति और निवृत्ति के निमित्त का अभाव होता है<sup>1</sup>।

# १४३. वह क्या जानेगा-क्या श्रेय है और क्या पाप (कि वां नाहिइ छेय पावगं घ):

श्रेय हित को कहते हैं, पाप अहित को । संयम श्रेय है — हितकर है । असंयम — पाप है — अहितकर है । जो अज्ञानी है, जिसे जीवाजीव का ज्ञान नहीं, उसे किसके प्रति संयम करना है, यह भी कैसे ज्ञात होगा ? इस प्रकार संयम के स्थान को नहीं जानता हुआ वह श्रेय और पाप को भी नहीं समभेगा ।

जिस प्रकार महानगर में दाह लगने पर नयनविहीन अन्धा नहीं जानता कि उसे किस दिशा-भाग से भाग निकलना है, उसी तरह जीवों के विशेष ज्ञान के अभाव में अज्ञानी नहीं जानता कि उसे असंयमरूपी दावानल से कैसे बच निकलना है<sup>र</sup> ?

जो यह नहीं जानता कि यह हितकर है ~कालोचित है तथा यह उससे विपरीत है, उसका कुछ करना नहीं करने के बराबर है । जैसे कि आग लगने पर अन्धे का दौड़ना औ**र** घुन का अक्षर लिखना<sup>3</sup> ।

# शलोक ११:

# १४४. सुनकर (सोच्चा क):

आगम रचना-काल से लेकर बीर निर्वाण के दसवें शतक से पहले तक जैनागम प्रायः कण्ठस्थ थे। उनका अध्ययन आचार्य के मुख से सुनकर होता था<sup>४</sup>। इसीलिए श्रवण या श्रुति को ज्ञान-प्राप्ति का पहला अंग माना गया है। उत्तराध्ययन (३.१) में चार परमाङ्गों को दुर्लभ कहा है। उनमें दूसरा परमाङ्ग श्रुति है<sup>2</sup>। श्रद्धा और आचरण का स्थान उसके बाद का है। यही कम उत्तराध्ययन

१—(क) अब्चू॰ पृ॰ ६३: अण्णाणी जीवो जीवविण्णाणिवरिहतो सो किं काहिति ? किं सद्दी क्षेत्रवाती, किं विण्णाणं विणा करिस्सिति ?

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ०१६१ : जो पुण अण्णाणी सो कि काहिई ?

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १५७ : यः पुनः 'अज्ञानी' साध्योषायफलपरिज्ञानविकलः सं कि करिष्यति ? सर्वत्रान्धतुल्यावात्प्रवृत्ति-निवृत्तिनिमित्ताभावात् ।

२—-(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६३ : कि वा णाहिति, वा सद्दो समुच्चये, 'णाहिति' जाणिहिति 'छेदं' जं सुगतिगमणलक्खातो चिट्ठति, पावकं तिब्बिरीतं । निदरिसणं जहा अंधो महानगरदाहे पलित्तमेव विसमं वा पविसति, एवं छेद पावगमजाणंतो संसारमेवाणुपडति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६१: तत्थ छेयं नाम हितं, पावं अहियं, ते य संजमो असंजमो य, दिट्टं तो अंधलओ, महानगरदाहे नयणविउत्तो ण याणाति केण दिसाभाएण मए गंतव्वंति, तहा सोवि अन्नाणी नाणस्स विसेसं अयाणमाणो कहं असंजम-दवाउ णिग्गच्छिहि ति ?

३---हा० टी० प० १५७ : 'छेकं' निपुणं हितं कालोखितं 'पापकं वा' अतो विपरीतमिति, ततःच तत्करणं भावतोऽकरणमेव, समग्र-निमित्ताभावात्, अन्धप्रदीप्तपलायनघुणाक्षरकरणवत् ।

४-अ० चू० पृ० ६३: गणहरा तित्थगरातो, सेसो गुरुपरंपरेण सुणेऊणं।

५—उत्त०३.१: चत्तारि परमंगाणि दुल्लहाणीह जन्तुणो । माणुसत्तं सुई सद्धा संजमंनि य वीरियं ॥

अध्ययन ४ : इलोक ११ टि० १४५

के तीसरे<sup>9</sup> और दसवें<sup>3</sup> अध्ययन में प्रतिपादित हुआ है। श्रमण की पर्युपासना के दस फल वतलाए हैं। उनमें पह<mark>ला फल श्रवण है। इसके</mark> बाद ही ज्ञान, विज्ञान आदि का क्रम है<sup>3</sup>।

स्वाध्याय के पाँच प्रकारों में भी श्रुति का स्थान है। स्वाध्याय का पहला प्रकार वाचना है। आजकल हम बहुत कुछ आँखों से देखकर जानते हैं। इसके अर्थ में वाचन और पठन शब्द का प्रयोग भी होता है। यही कारण है कि हमारा मानस वाचन का वही अर्थ ग्रहण करता है जो आँखों से देखकर जानने का है। पर वाचन व पठन का मूळ बोलने में है। इनकी उत्पत्ति 'वचंक् भाषणे' और 'पठ् वक्तायां वाचि' धातु से है। इसळिए वाचन और पठन से श्रवण का गहरा सम्बन्ध है। अध्ययन के क्षेत्र में आज जैसे आँखों का प्रभुत्व है वैसे ही आगम-काळ में काचों का प्रभुत्व रहा है।

'मृतकर' – इस शब्द की जिनदास ने इस प्रकार व्याख्या की है – सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ – इन तीनों को सुनकर अथवा ज्ञान, दर्शन और चारित्र को सुनकर अथवा जीव-अजीव आदि पदार्थों को सुनकर<sup>8</sup>। हरिभद्र ने इसकी व्याख्या इस प्रकार की है – मोक्ष के साधन, तत्त्वों के स्वरूप और कर्म-विपाक के विषय में सुनकर<sup>8</sup>।

## १४५ कल्याण को (कल्लाणं क):

जिनदास के अनुसार 'कल्ल' शब्द का अर्थ है 'नीरोगता', जो मोक्ष है। जो नीरोगता प्राप्त कराए वह है कल्याण अर्थात् ज्ञान-दर्शन-चारित्र⁵। हरिश्रद्र सूरि ने इसका अर्थ किया है—कल्य अर्थात् मोक्ष--उसे जो प्राप्त कराए वह कल्याण अर्थात् दया—संयम°। अगस्त्य चूर्णि के अनुसार इसका अर्थ है—आरोग्य। जो आरोग्य को प्राप्त कराए वह है कल्याण, अर्थात् संसार से मोक्षा संसार-मुक्ति का हेतु धर्म है, इसलिए उसे कल्याण कहा गया है<sup>द</sup>ा

#### १ - उत्त० ३.५-१० :

माणुस्सं विग्गहं लद्धुं, सुई धम्मस्स दुल्लहा । जं सोच्चा पडिवज्जंति, तवं खंतिमहिसयं ।। आहच्च सवणं लद्धुं, सद्धा परमदुल्लहा । सोच्चा नेआउयं मग्गं, बहवे परिभस्सई ।। सुइं च लद्धुं सद्धं च, वीरियं पुण दुल्लहं । बहवे रोयमाणा वि, नो एणं पडिवज्जए ।।

#### २-- उत्त० १०.१८-२० :

अहीणपंचेन्दियत्तं पि से लहे, उत्तमधम्ममुई हु दुल्लहा।
कुतित्थिनसेवए जणे, समयं गोयम ! मा पमायए।।
लद्धूण वि उत्तमं सुइं, सद्दृशा पुणरावि दुल्लहा।
मिच्छत्तनिसेवए जणे, समयं गोयम ! मा पमायए।।
धम्म पि हु सद्दृत्तया, दुल्लह्या काएण फासथा।
इह कामगुणेहि मुच्छिया, समयं गोयम ! मा पमायए।।

३ -ठा० ३,४१८ : सवणे णाणे व विन्नाणे पच्चक्लाणे य संजमे। अणण्हते तवे चेव वोदाणे अकिरिय निन्वाणे।

- ४ जि० चू० पृ० १६१ : सोच्चा नाम सुसत्थतदुभयाणि सोऊण णाणदंसणचरित्ताणि वा सोऊण जीवाजीबादी पयत्था वा सोऊण ।
- ५ हा० टी० प० १५८: 'श्रुत्वा' आकर्ण्य संसाधनस्वरूपविपाकम् ।
- ६-- जि० चू० पृ० १६१ : कल्लं नाम नीरोगया, सा य मोक्खो, तमणेइ जं तं कल्लाणं, ताणि य णाणाईणि ।
- ७--हा० टी० प० १५८ : कल्यो मोक्षस्तमणित -प्रापयतीति कल्याणं --दयाख्यं संयमस्वरूपम् ।
- u ---अ० चू० पू० ६३ : कल्लाणं कल्लं --आरोग्सं तं आणेइ कल्लाणं संसारातो विमोक्खणं, सो य धम्मो ।

## छज्जीवणिया (षड्जीवनिका)

१६७ अध्ययन ४: इलोक १२-१३ टि० १४६-१४८

## १४६ पाप को (पावगं ख):

जिसके करते से पाप-कर्मों का बन्ध हो उसे पापक - पाप कहते हैं। वह असंयम है ।

### १४७ कल्याण और पाप ( उभयं ग ) :

'उभय' शब्द का अर्थ हरिभद्र ने — 'श्रावकोषयोगी संयमासंयम का स्वरूप' किया है रे जिनदास के समय में भी ऐसा मत रहा है । जिनदास ने स्वयं 'कल्पाण और पाप' इसी अर्थ को ग्रहण किया है । अगस्त्यसिंह ने 'उभय' का अर्थ किया है — कल्पाण और पाप — दोनों को रे।

### इलोक १२-१३:

#### १४= व्लोक १२-१३:

जो साधु को नहीं जानता वह असाधु को भी नहीं जानता । जो साधु और असाधु —दोनों को नहीं जानता वह किसकी संगत करनी चाहिए यह कैसे जानेगा ?

जो साधुको जानता है वह असाधुको भी जानता है । जो साधुऔर श्रसाधुः—दोनों को जानता है वह यह भी जानता है कि किसकी संगत करनी चाहिए ।

उसी तरह जो सुनकर जीव को नहीं जानता, वह उसके प्रतिपक्षी अजीव को भी नहीं जान पाता । जो दोनों का जान नहीं रखता वह संयम को भी नहीं जान सकता ।

जो सुनकर जीव को जानता है वह उसके प्रतिपक्षी अजीव को भी जान लेता है। जो जीव और अजीव —दोनों को जानता है वह संयम को भी जानता है।

संयम दो तरह का होता है— जीव-संयम और अजीव-संयम । किसी जीव को नहीं मारना स्यह जीव-संयम है। मझ, मांस, स्वर्ण आदि जो संयम के घातक हैं, उनका परिहार करना अजीव-संयम है। जो जीव और अजीव को जानता है वही उनके प्रति संयत हो सकता है'। जो जीव-अजीव को नहीं जानता वह संयम को भी नहीं जानता, वह उनके प्रति संयम भी नहीं कर सकता। कहा है.—

१ -- (क) अ० चू० पृ० ६३: पावकं अकल्लाणं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६१ : जेण य कएण कम्मं बज्झइ तं पावं सो य असंजमो ।

<sup>(</sup>म) हा० टी० प० १५८: पापकम् - असंयमस्वरूपम् ।

२ हा० टी० प० १५६ : 'उभयमपि' संयमासंयमस्वरूपं श्रावकोपयोगि ।

३ — जि॰ चू॰ पृ॰ १६१ : केइ पुण आयरिया कल्लाणपावयं च देसविरयस्स पावयं इच्छंति ।

४-अ० चू० पृ० ६३: उभयं एतदेव कल्लाणं पावगं ।

५ - (क) अ० चू० पृ० ६४: 'जो' इति उद्देसवयणं। जीवंतीति 'जीवा' आउप्पाणा घरेति, ते सरीर-संठाण-संघयण-द्विति— पञ्जितिविसेसादीहि जो ण जाणाति, 'अञ्जीवे वि' रूवरसादिष्यभवपरिणामेहि 'ण' जाणित । 'सो' एवं जीवा अजीविविसेसे 'अजाणंतो कह' केण प्रकारेण णाहिति सत्तरसिवहं संजमंः ग्णाहिति जाणिहिति सव्वपञ्जाएहिं। कहं ? छेदं कूडमं च जाणंतो कूडगर्पारहरणेण छेदस्स उपादाणं करेति, जीवगतमुपरोहकतमसंजमं परिहरंतो अञ्जीवाण वि मञ्ज-संसादीण परिहरणेण संजमाणुपालणं करेति । जीवे नाऊण वहं परिहरमाणो ण वड्ढयति वेरं, वेरविकारविरहितो पाविति निरुवदृवं थाणं।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६१-६२: एत्थ निदित्सणं जो साहुं जाणइ सो तप्पडिपक्खमसाधुमीव जाणइ, एवं जस्स जीवाजीव-परिण्णा अत्थि सो जीवाजीवसंजमं वियाणइ, तत्थ जीवा न हंतव्वा एसो जीवसंजमो भण्णइ, अजीवावि मंसमञ्जिहरण्णा-दिद्व्वा संजमोवधाइया ण घेत्तव्वा एसो अजीवसंजमो, तेण जीवा य अजीवा य परिण्णाया जो तेसु संजमइ।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० १५८: यो 'जीवानिष' पृथिबीकायिकादिभेदिभिग्नान् न जानाति 'अजीवानिष' संयमोपधातिनो मद्यहिरण्या-दीन्न जानाति, जीवाजीवानजानन्कथमसौ ज्ञास्यति 'संयमं ? तद्विषयं, तद्विषयाज्ञानाति भावः । ततश्च यो जीवानिष जानात्यजीवानिष जानाति जीवाजीवान् विजानन् स एव ज्ञास्यति संयमिति ।

## दसवेआलियं (दशवैकालिक)

१६८ अध्ययन ४ : इलोक १४-१६ टि० १४६-१५१

जीवा जस्स परिन्नाया, वेरं तस्स न विज्जइ। न हु जीवे अयाणंतो, वहं वेरं च जाणइ।।

अर्थात् जिसने जीवों को अच्छी तरह जान लिया है उसके वैर नहीं होता। जो जीवों को नहीं जानता वह वध और वैर को नहीं जानता—नहीं त्याग पाता।

#### इलोक १४:

#### १४६. इलोंक १४:

भीदह से पचीस तक के दलोकों में सुनने से लेकर सिद्धि-प्राप्ति तक का ऋम बड़े सुन्दर ढङ्ग से दिया गया है।

जीव चार गतियों के होते हैं समनुष्य, नरक, तिर्यञ्च और देव। इन गतियों के बाहर मोक्ष में सिद्ध जीव हैं। जो सुनकर जीवाजीव को जान लेता है वह उनकी इन गतियों को और उनके अन्तर्मेंदों को भी सहज रूप से जान लेता है<sup>ग</sup>।

### इलोक १५:

### १५०. इलोक १५:

गितियों के ज्ञान के साथ ही प्रश्न उठता है—सब जीव एक ही गिति के क्यों नहीं होते ? वे भिन्न-भिन्न गितियों में क्यों हैं ? मुक्त जीव आंतिरिक्त क्यों हैं ? 'कारण के बिना कार्य नहीं होता', अत: गितिभेद के कारण पुण्य, पाप, बंध और मोक्ष को भी जान लेता है ! कमं दो तरह के होते हैं —पुण्य-रूप और पाप-रूप । जब पुण्य-कमों का उदय होता है तो अच्छी गिति प्राप्त होती है और जब पाप-कमों का उदय होता है तो नीच गित प्राप्त होती है । जीव समान होने पर भी पुण्य-पाप कमों की विशेषता से नरक, देवादि गितियों की विशेषता होती है । क्योंकि पुण्य-पाप ही बहुविध गितियों के निबन्ध के कारण हैं । जीव कमें का जो परस्पर बंधन है वह चार गितिस्प संसार में अमण का कारण है । यह भव-श्रमण दु:खरूप है । जीव और कमें का जो ऐकान्तिक वियोग है, वह मोक्ष—शाश्वत सुख का हेतु है । जो जीवों को नरक आदि नाना गितियों और मुक्त जीवों की स्थित को जान लेता है वह उनके हेतुओं और बन्धन सथा मोक्ष के अन्तर और उनके हेतुओं को भी जान लेता है ।

## क्लोक १६:

### १५१. श्लोक १६:

जो भोगे जाते हैं उन शब्दादि विषयों **को भोग क**हते **हैं। सांसारिक भोग किंपाक फल की तरह भोग**-काल में मधुर होते हैं परन्तु बाद में उनका परिणाम सुन्दर नहीं होता। जब मनुष्य पुण्य, पाप, बंध और मोक्ष के स्वरूप को जान लेता है तब वह इन काम-भोगों के

- १— (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६४: जवा जिम्मकाले, जीवा अजीवा भणिता ते जदा दो वि अणेगमेदिमण्णा अवि दो रासी एते इति, विसेसेण जाणित विजाणित, मितं णरगादितं अणेगमेदं जाणित, अहवा गितः — प्राप्तिः तं बहुविहं।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ० १६२ ः गति बहुविहं नाम एक्केक्का अणेगभेया जाणति, अहवा नारगादिमु गतिसु अणेगाणि तित्थगरादि उवएसेण जाणइ।
  - (ग) हा० टो० प॰ १४६: 'यदा' यस्मिन् काले जीवानजीवांश्च द्वावप्येतौ विजानाति—विविधं जानाति 'तदा' तस्मिन् काले 'गांत' नरकगत्यादिरूपां 'बहुविधां' स्वपरगतभेदेनानेकप्रकारां सर्वजीवानां जानाति, यथाऽवस्थितजीवाजीवपरिज्ञानमन्तरेण गतिपरिज्ञानभावात् ।
- २---(क) अ० चू० पृ० ६४ : तेसिमेव जीवाणं आउ-बल-विभव-मुखातिसूतितं पुण्णं च पावं च अट्टविहकम्मणिगलबंधण—मोक्खमिव ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६२ : बहुविधागहणेण नज्जइ जहा सभाणे जीवलेण विणा पुण्णपावादिणा कम्मिविसेसेण नारगदेवादि-विसेसा भवंति ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ १४६: पुण्यं च पापं च—बहुविधगतिनिबन्धनं [च] तथा 'बन्धं' जीवकर्मयोगदुःखलक्षणं 'मोक्षं च' तद्वियोगसुखलक्षणं जानाति ।

वास्तविक स्वरूप को भी जान केता है और इस तरह मोहाभाव को प्राप्त हो सम्यक् विचार से इन सुक्षों के समूह को दुःख स्वरूप समझ उनसे विरक्त हो जाता है।

मूल में 'निब्विदए' शब्द है। इसकी उत्पत्ति दो धातुओं से हो सकती है—निब्विद (निर्-निविद्)=निश्चयपूर्वक जानना, भलीभाँति विचार करना। निर्-निवद्= घृणा करना, विरक्त होना, असारता का अनुभव करना।

सूत्र में दिव्य और मानुषिक — दो तरह के भोगों का ही नाम है। चूिणकार द्वय कहते हैं — दिव्य में दैविक और नैरियक मोगों का समावेश होता है। 'चकार' से तिर्यञ्चयोनिक भोगों का बोध होता है। 'मानुषिक'—मनुष्यों के भोग का द्योतक है। हिरभद्र कहते हैं — बास्तव में भोग दो ही तरह के हैं -- दिव्य और मानुषिक। शेष भोग वस्तुत: भोग नहीं होते'।

### इलोक १७:

### १५२. इलोक १७:

संयोग दो तरह के होते हैं : बाह्य और आभ्यंतर । संयोग का अर्थ है –ग्रन्थि अथवा सम्बन्ध । स्वर्ण आदि का संयोग बाह्य संयोग है । कोघ, मान, माया और लोभ का संयोग आभ्यन्तर संयोग है । पहला द्रव्य-संयोग है दूसरा भाव-संयोग । जब मनुष्य दिव्य और मानुषिक भोगों से निट्रत्त होता है तब वह वाह्य और आभ्यन्तर पदार्थों व भावों की मूच्छी, ग्रंथि और संयोगों को भी छोड़ता है ।

### इलोक १८:

#### १५३. श्लोक १८:

जो केश-खुञ्चन करता है और जो इन्द्रियों के विषय का अपनयन करता है, उन्हें जीत लेता है, उसे मुण्ड कहा जाता है<sup>3</sup>। मुण्ड होने का पहला प्रकार शारीरिक है और दूसरा मानसिक। स्थानाङ्ग (१०.६६) में दस प्रकार के मुण्ड बतलाए हैं:—

- १---कोध-मुण्ड---कोध का अपनयन करने वाला।
- २-- मान-मुण्ड--- मान का अपनयन करने वाला।
- ३— **माया-**मुण्ड—माया का अपनयन करने वाला **।**
- ४---लोभ-मुण्ड---लोभ का अपनयन करने वाला।
- ५ शिर-मुण्ड शिर के केशों का लुञ्चन करने वाला ।
- ६ श्रोत्रेन्द्रिय-मुण्ड कर्णेन्द्रिय के विकार का अपनयन करने वाला।
- ७—चक्षुइन्द्रिय-मुण्ड—-चलुइन्द्रिय के विकार का अपनयन करने वाला।
- १—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६४, ६५: भुज्जंतीति भोगा ते णिविदिति णिचिछतं विदिति—विजाणाति, जहा एते बहुकिलेसेहि उप्पादिया वि किपागफळोवमा । जो दिव्वा दिवि भवा दिव्वा, मणूसेसु भवा माणुसा । ओरालियसारिस्सेण माणुसाभिधाणेण तिरिया वि भणिया भवंति । अहवा जो दिव्व-माणुसे परिजाणाति तस्स तिरिएसु कि गहणं ? जे य माणुसा इति चकारेण वा भणितिमदं ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १६२ : भुंजंतीति भोगा, णिन्छियं विदतीति णिन्विदित विविह्मणेगण्यगारं वा विदइ निन्विदइ, जहा एते कियागफलसमाणा दुरंता भोगत्ति, ते य निन्विदमाणो दिव्या वा णिन्विदइ माणुस्तवा, सीसो आह कि तेरिन्छा भोगा न निन्विदइ ?, आयरिओ आह दिव्यगहणेण देवनेरइया गहिया, माणुस्तगहणेण माणुसा, चकारेण तिरिन्खजोणिया गहिया।
  - (ग) हा० टी० प० १४६ . निर्विन्ते —मोहाभावात् सम्यग्विचारयत्यसारदुः खरूपतया 'भोगान्' शब्दादीन् यान् दिव्यान् याँश्च मानुषान् शेषास्तु वस्तुतो भोगा एव न भवन्ति ।
- २---(क) अ० चू० पृ० ६५ : परिच्चयति 'सब्भितरखाहिरं' अब्भितरो कोहादि बाहिरो सुबण्णादि ।
  - (स) जि॰ चु॰ पु॰ १६२ : बाहिरं अब्भंतरं च गंथ, तत्थ बाहिरं सुवन्नादी अब्भंतरं कोहमाणमायालोभाई।
  - (ग) हा० टी० प० १५६ : 'संयोगं' संबन्धं द्रव्यतो भावतः 'साभ्यन्तरबाह्य' क्रोधादिहिरण्यादिसंबन्धमित्यर्थः ।

३-अ० चू० पू० ६५ : 'मुंडे' इन्दिय-विसय-केसावणयणेण मुंडो ।

## दसवेआलियं (दशवैकालिक)

# १७० अध्ययन ४: इलोक १६-२० टि० १५४-१५५

प्राण इन्द्रिय-मुण्ड — छाण इन्द्रिय के विकार का अपनयन करने वाला ।

९ — रसन इन्द्रिय-मुण्ड — रसन इन्द्रिय के विकार का अपनयन करने वाला।

१०—स्पर्शन इन्द्रिय-मुण्ड —स्पर्शन इन्द्रिय के विकार का अपनयन करने वाला ।

जब सनुष्य भोगों से निवृत्त हो जाता है तथा बाह्याभ्यन्तर संयोगों का त्याग कर देता है तब उसके गृहवास में रहने की इच्छा भी नहीं रहती । वह द्रव्य और भाव-मुंड हो, घर छोड़, अनगारिता अर्थात् अनगार-पृत्ति को धारण करता है -प्रवृत्तित हो जाता है । जिसके अगार-प्यर नहीं होता उसे अनगार कहा जाता है । अनगारिता अर्थात् गृह-रहित अवस्था---श्रमणत्व --साधुत्व ।

### इलोक १६:

#### १५४. इलोक १६:

'संबर' का अर्थ है — प्राणातिपात आदि आस्त्रवों का निरोध । यह दो तरह का है : देश संवर और सर्व संवर । देश संवर का अर्थ है — आस्त्रवों का एक देश त्याग — आंशिक त्याग । सर्व संवर का अर्थ है - आस्त्रवों का सर्व त्याग सम्पूर्ण त्याग । देश संवर से सर्व संवर उस्कृष्ट होता है । जब सर्व भोग, बाह्याभ्यन्तर ग्रंथि और घर को छोड़कर मनुष्य द्रव्य और भाव रूप अनगारिता को ग्रहण करता है तब उसके उत्कृष्ट संवर होता है क्योंकि महाब्रतों को ग्रहण कर वह पापास्त्रवों को सम्पूर्णतः संवृत कर चुका होता है ।

जिसके सर्व संवर होता है उसके सम्पूर्ण चारित्र धर्म होता है। सम्पूर्ण चारित्र धर्म से बढ़कर कोई दूसरा धर्म नहीं है। अतः सकल चारित्र का स्वामी अनुत्तर धर्म का स्पर्ध करता है—उसका अच्छी तरह आसेवन करता है।

अनगार के जो जिल्हाष्ट संवर कहा है वह देश विरित के संवर की अपेक्षा से कहा है और उसके जो अनुत्तर धर्म कहा है वह पर-मतों की अपेक्षा से कहा है<sup>व</sup>।

#### इलोक २०:

#### १५५. इलोक २०:

जब अनगार उत्कृष्ट संवर और अनुत्तर धर्म का पालन करता है। तब उसके फलस्वरूप अवोधि—अज्ञान या मिथ्यात्व रूपी कलुष से सञ्चित कर्म-रज को धुन डालता है—विध्वंस कर डालता है ।

- १--(क) अ० चू० पृ० ६५ : मुंडो भविताणंपंचादि अणगारियं प्रव्रजित प्रपद्यते अगारं —घरं तं जस्स नित्य सो अणगारो, तस्स भावो अणगारिता तं पवज्जित ।
  - (ख) जि॰ चू॰ १६२ : अणमारियं नाम अगारं -- मिहं भण्णइ तं जेसि नित्थ ते अणगारा, ते य साहुणी, ण उद्देशियादीणि भुंजमाणा अन्तितिथया अणगारा भवंति ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ १५६ : मुण्डो भूत्वा द्रव्यतो भावतञ्च 'श्रव्रज्ञित' प्रकर्षेण वजस्यपवर्गे प्रत्यनगारं, द्रव्यतो भावतञ्चाविद्य-मानागारमिति भावः ।
- २ (क) अ० चू० पृ० ६५ : संवरं संवरो—पाणातिवातादीण आसवाण निवारणं, स एवं संवरो उक्कट्ठो धम्मो तं फासे ति । सो य अणुक्तरो, ण तातो अण्णो उत्तरतरो । अथवा संवरेण उक्करिसियं धम्ममणुक्तरं 'पासे' क्ति उक्किट्ठाणंतरं विसेसो उक्किट्ठो, जं णं देसविरती अणुक्तरो कुतित्थियधम्मीहितो पहाणो ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६२-६३ : संबरो नाम पाणवहादीण आसवाणं निरोहो भण्णइ, देससंवराओ सन्वसंवरो उक्किट्ठो, तेण सन्वसंवरेण संपुण्णं चरित्तधम्मं फासेइ, अणुत्तरं नाम न ताओ धम्माओ अण्णो उत्तरोत्तरो अत्थि, सीसो आह, जणु जो उक्किट्ठो सो चेव अणुत्तरो ? आयरिओ भणइ —उक्किट्ठगहणं देसविरइपडिसेहणत्थं कयं, अणुत्तरगहणं एसेव एक्को जिण्प्पणीओ धम्मो अणुत्तरो ण परवादिमताणित्ति ।
  - (ग) हा० टी० प० १५६ : 'संवरमुक्किट्ठं' ति प्राकृतशैल्या उत्कृष्टसंवरं धर्मं—सर्वप्राणातिपातादिविनिवृत्तिरूपं, चारित्रधर्म-मित्यर्थः, स्पृशत्यानुत्तरं— सम्यगासेवत इत्यर्थः ।
- ३—(क) अ० चू० पृ० ६५ : तदा धुणित कम्मरयं —धुणित विद्धंसयित कम्ममेव रतो कम्मरतो । 'अबोहिकलूसं कडं --अबोहि --अण्णाणं, अबोहिकलूसेण कडं अबोहिणा वा कलुसं कतं।
  - (स) हा० टी० प० १५६ : धुनोति--अनेकार्थत्वात्पातयित 'कर्मरजः' कर्मेंव आत्मरञ्जनाद्रज इव रजः, ··· 'अबोधिकलुषकृतम्' अबोधिकलुषेण मिथ्यादृष्टिनोपात्तमित्यर्थः ।

#### इलोक २१:

#### १५६. इलोक २१:

आत्मावरण कर्म-रज ही है । जब अनगार इसको धुन डालता है तब उसकी आत्मा अपने स्वाभाविक स्वरूप में प्रकट हो जाती है । उसके अनस्त ज्ञान और अनस्त दर्शन प्रकट हो जाते हैं, जो सर्वत्रग होते हैं ।

सर्वत्रम का अर्थ है—सब स्थानों में जानेवाले—सर्व व्यापी । यहाँ यह ज्ञान और दर्शन का विशेषण है। इसलिए इसका अर्थ है केवल-ज्ञान और केवल-दर्शन । नैयायिकों के मतानुसार आत्मा सर्व व्यापी है। जैन-दर्शन के अनुसार ज्ञान सर्व व्यापी है। यह सर्व-व्यापकता क्षेत्र की हिष्ट से नहीं किन्तु विषय की हिष्ट से है। केवल-ज्ञान के द्वारा सब विषय जाने जा सकते हैं इसलिए यह सर्वत्रम कहलाता है।

### इलोक २२:

#### १५७. श्लोक २२:

जिसमें धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, पुद्यलास्तिकाय, जीवास्तिकाय और काल ये छह द्रव्य होते हैं उसे 'लोक' कहते हैं । लोक के बाहर जहाँ केवल ग्राकाश है अन्य द्रव्य नहीं, वह 'अलोक' कहलाता है । जो सर्वत्रग ज्ञान-दर्शन को प्राप्त कर जिन — केवली होता है वह समूचे लोकालोक को देखने-जानने लगता है ।

### इल्डोक २३:

#### १५८ श्लोक २३:

आतमा स्वभाव से अप्रकम्प होती है। उसमें जो गति, स्पन्दन या कम्पन है वह आत्मा और शरीर के संयोग से उत्पन्न है। इसे योग कहा जाता है। योग अर्थात् मन, वाणी और शरीर की प्रवृत्ति । इसका निरोध तब्भव-मोक्षगामी जीव के अन्तकाल में होता है। पहले मन का, फिर वचन का और उसके पश्चात् शरीर का योग निरुद्ध होता है और आत्मा सर्वथा अप्रकम्प बन जाती है। इस अवस्था का नाम है शैंलेशी। शैंलेश का अर्थ है मेर। यह अवस्था मेरु की तरह अडोल होती है इसलिए इसका नाम शैंलेशी है<sup>3</sup>।

जो लोकालोक को जानने — देखनेवाला जिन — केवली होता है वह अन्तकाल के समय योग का निरोध कर निष्कंप शैलेशी अवस्था को प्राप्त होता है । निश्चल अवस्था को प्राप्त होने से अब उसके पुण्य कर्मों का भी बन्ध नहीं होता ।

### इलोक २४:

### १५६. इलोक २४:

जिन—केवली के नाम, वेदनीय, गोत्र और आयुष्य ये चार कर्म ही अवशेष होते हैं। ये केवल भवधारण के लिए होते हैं। जब वह सब सम्पूर्ण अयोगी हो शैनेशी अवस्था को धारण करता है तब उसके ये कर्म भी सम्पूर्णतः क्षय को प्राप्त हो जाते हैं और वह नीरज— कर्म रूपी रज से सम्पूर्ण रहित हो सिद्धि को प्राप्त करता है। सिद्धि लोकान्त क्षेत्र को कहते हैं<sup>8</sup>।

१-(क) अ० चू० पृ० ६५: सब्बत्थ गच्छती सब्बत्तर्ग केवलनाणं केवलदंसणं च।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पु० १६३:

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प॰ १५६ : 'सर्वत्रगं ज्ञानम् अशेषज्ञेयविषयं 'दर्शनं च' अशेषदृश्यविषयम् ।

२—हा० टी० प० १५६ : 'लोकं' चतुर्दशरज्ज्वात्मकम् 'अलोकं च' अनन्तं जिनो जानाति केवली, लोकालोकौ च सर्वं नान्यतर-मेवेत्यर्थः ।

३—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६६: 'तदा जोगे निरुंभिता' भवधारणिङ्जकम्मविसारणत्यं सीलस्स ईसति -वसयित सेलेसि ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० ५० १६३ : तदा जोगे निरुं भिऊण सेलेसि पडिवज्जइ, भवधारणिञ्जकस्मक्खयद्वाए ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प॰ १५६ : उचितसमयेन योगान्निरूद्धच मनोयोगादीन् शैलेशीं प्रतिपद्यते, भवोपप्राहिकमांशक्षयाय ।

४ - (क) अ० चू० पृ० ६६ : ततो सेलेसिप्पभावेण 'तदा कम्मं' भवधारणिङ्जं कम्मं सेसं खिनताणं सिद्धि गच्छिति णीरतो

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६३: भवधार णिज्जाणि कम्माणि खवेउं सिद्धिं गच्छइ, कहं ? जेण सो नीरओ, नीरओनाम अवगत-रओ नीरओ।

<sup>(</sup>म) हा० टी० प० १५६ : कर्म क्षपियत्वा भवोपग्राह्मपि 'सिद्धि गच्छिति', लोकान्तक्षेत्ररूपां 'नीरजाः' सकलकर्मरजोवितिम् क्तः ।

#### इलोक २५:

#### १६०. इलोक २५:

मुक्त होने के पश्चात् आत्मा लोक के मस्तक पर—ऊर्ध्व लोक के छोर पर—जाकर प्रतिष्ठित होती है इसलिए उसे लोकमस्तकस्य कहा गया है। भगवान् से पूछा गया—मुक्त जीव कहाँ प्रतिहत होते हैं? कहाँ प्रतिष्ठित होते हैं? कहाँ शरीर को छोड़ते हैं? कहाँ जाकर सिद्ध होते हैं? उत्तर मिला—वे अलोक में प्रतिहत हैं, लोकाग्र में प्रतिष्ठित हैं, यहाँ मनुष्य-लोक में शरीर छोड़ते हैं, और वहाँ—लोकाग्र में जाकर सिद्ध होते हैं—

र्काह पिंडह्या सिद्धा ? किह सिद्धा पइट्विया ? किह बोन्दि चइत्ताणं ? कत्थ गन्तूण सिज्झई ? अलोए पिंडह्या सिद्धा, लोयग्पे य पइट्विया। इहं बोन्दि चइत्ताणं, तत्थ गन्तूण क्षिज्भई ।।

उतराध्ययन ३६.४४,४६

लोक के मस्तक पर पहुँचने के बाद वह सिद्ध आत्मा पुनः जन्म घारण नहीं करती और न लोक में कभी आती है। अतः शास्त्रत सिद्ध रूप में वहीं रहती हैं।

### इलोक २६:

# १६१. सुख का रसिक ( सुहसायगस्स क ) :

सुख-स्वादक के अर्थ इस प्रकार किये गये हैं:

- (१) अगस्त्य सिंह के अनुसार जो सुख को चखता है वह सुखस्वादक है ।
- (२) जिनदास के अनुसार जो सुख की प्रार्थना --कामना करता है वह सुखस्वादक कहलाता है<sup>3</sup>।
- (३) हरिभद्र के अनुसार जो प्राप्त सुख को भोगने में आसक्त होता है उसे सुखस्वादक सुख का रसिक कहा जाता है<sup>४</sup>।

## १६२. सात के लिए आकुल ( सायाउलगस्स <sup>ख</sup> ) :

साताकुल के अर्थ इस प्रकार मिलते हैं:

- (१) अगस्त्यसिंह के अनुसार मुख के लिए आकुल को साताकुल कहते हैं<sup>ध</sup>ा
- (२) जिनदास के अनुसार 'मैं कब सुखी होऊँगा'—ऐसी भावना रखनेवाले को साताकुल कहते हैं ।
- (३) हरिभद्र के अनुसार जो भावी सुख के लिए व्याक्षिप्त हो उसे साताकुल कहते हैं"।

अगस्त्य चूर्णि में 'सुहासायगस्स' के स्थान में 'सुहसीलगस्स' पाठ उपलब्ध है । सुखशीलक, सुख-स्वादक और साताकुल में आचार्यों ने निम्नलिखित अन्तर बतलाया है :

- १—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६६ : लोगमत्थगे लोगसिरास ठितो सिद्धो कतत्थो [सासतो] सन्वकालं तहा भवति ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६३ : सिद्धो भवति सासयोत्ति, जाव य ण परिणेव्वाति ताव अकुच्छियं देवलोगफलं सुकुलुप्पत्ति च पावतित्ति ।
  - (ग) हा० टी० प० १५६ : त्रैलोक्योपरिवर्त्ती सिद्धो भवति 'शाश्वतः' कर्मबीजाभावादनुत्पत्तिधर्म इति भावः ।
- २ अ० चू० पृ० ६६ : 'सुहसातगस्स' तदा सुखं स्वादयति चक्खति ।
- ३ जि० चू० पृ० १६३ : सुहं सायतीति सुहसाययो, सायति णाम पत्थयतित्ति, जो समणो होऊण सुहं कामयति सो सुहसायतो भण्णइ ।
- ४ —हा० टी० प० १६० : सुखास्वादकस्य अभिन्वङ्गोण प्राप्तसुखभोश्तुः ।
- प्र अ० चू० पृ० ६६ : साताकुलगस्स —तेणेव सुहेण आउलस्स, आउलो अणेक्कागो ।
- ६ -- जि० चू० पृ० १६३ : सायाउलो नाम तेण सातेण आकुलीकओ, कहं सुहीहोज्जामित्ति ? सायाउलो ।
- ७ हा० टी० प० १६० : 'साताकुलस्य' भाविसुखार्थं व्याक्षिप्तस्य ।

- (१) अगस्त्य मुनि के अनुसार जो कभी-कभी सुख का अनुशीलन करता है उसे सुखशीलक कहा जग्ता है और जिसे सुख का सतत ध्यान रहता है उसे साताकुल कहा जाता है<sup>9</sup>।
- (२) जिनदास के अनुसार अप्राप्त सुख की जो प्रार्थना—कायना है वह सुख-स्वादकता है। प्राप्त-सात में जो प्रतिसंघ होता है वह साताकुलता है<sup>3</sup>।
- (३) हरिभद्र के अनुसार सुखास्वादकता का सम्बन्ध प्राप्त सुख के साथ है और साताकुल का सम्बन्ध अप्राप्त —भावी सुख के साथ<sup>3</sup> ।

आचार्यों में इन शब्दों के अर्थ के विषय में जो मतभेद है, वह स्पष्ट है।

अगस्त्य मुनि के अनुसार सुख और सात एकार्थक हैं। जिनदास के अनुसार सुख का अर्थ है---अप्राप्त भोग और सात का अर्थ है---प्राप्त भोग। हरिभद्र का अर्थ ठीक इसके विपरीत है: प्राप्त सुख सुख है और अप्राप्त सुख सात।

## १६३. अकाल में सोने वाला (निगामसाइस्स <sup>ख</sup>):

जिनदास ने निकामशायी को 'प्रकामशायी' का पर्यायवाची माना है<sup>४</sup> । हरिभद्र के अनुसार सूत्र में जो सोने की देला बताई गई है उसे उल्लंघन कर सोनेवाला निकामशायी है<sup>४</sup> । भावार्थ है —अतिशय सोनेवाला—अत्यन्त निद्वाशील । अगस्त्यसिंह के अनुसार कोमल विस्तर बिछाकर सोने की इच्छा रखने वाला निकामशायी है<sup>६</sup> ।

## १६४. हाथ, पैर आदि को बार-बार धोने वाला ( उच्छोलणापहोइस्स ग ) :

थोड़े जल से हाथ, पैर आदि को घोने वाला 'उत्सोलनाप्रधावी' नहीं होता । जो प्रभृत जल से बार-बार अयतनापूर्वक हाथ, पैर आदि को घोता है वह 'उत्सोलनाप्रधावी' कहलाता है । जिनदास ने विकल्प से—प्रभृत जल से भाजनादि का घोना—अर्थ भी किया है" ।

### इलोक २७:

## १६५. ऋजुमतो ( उड्युमइ ख ) :

जिसकी मित ऋजु—सरल हो उसे ऋजुमती कहते हैं अथवा जिसकी बुद्धि मोक्ष-मार्ग में प्रवृत्त हो वह ऋजुमती कहलाता है ।

- १--अ॰ चू॰ पृ॰ ६६: जदा सुहसीलगस्स तदा साताकुलएण विसेसो एगो सुहं कवाति अणुसीलेति, साताकुलो पुण सदा तदिभ-जभाणो ।
- २ जि॰ चू॰ पृ॰ १६३ : सीसी आह सुहसायगसायाउलाण को पतिविसेसी ? आयरिओ आह -सुहसायगहणेण अप्यक्तस्स सुहस्स जा पत्थणा सा गहिया, सायाउलम्यहणेण पत्ते य साते जो पडिबंधो तस्स महणं कर्य ।
- ३ हा० टी० प० १६० : सुखास्वादकस्य अभिष्वङ्गोण प्राप्तसुखभोक्तुः ..... 'साताकुलस्य' भाविसुखार्थ व्याक्षिप्तस्य ।
- ४—जि० चू० पृ० १६४: निगामं नाम पगामं भण्णइ, निगामं सुवतीति निगामसायी ।
- ५---हा० टी० प० १६० : 'निकामभायितः' सूत्रार्थवेलामप्युल्लङ्घ्य शयातस्य ।
- ६ -- अ० चू० पृ० ६६ : निकामसाइस्स सुपच्छणो मउए सुइतुं सीलमस्स निकामसाती ।
- ७—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६६ : उच्छोलणापहोती पभूतेण अजयणाए घोवति ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६४: उच्छोलणापहावी णाम जो पभूओदगेण हत्थपायादी अभिवखणं पक्खालयइ, थोवेण कुरुकुचियत्तं कुब्बमाणो (ण) उच्छोलणापहोवी लब्भइ, अहवा भायणाणि पभूतेण पाणिएण पक्खालयमाणो उच्छोलणापहोवी।
  - (ग) हा० टी॰ प० १६० : 'उत्सोलनाप्रधाविनः' उत्सोलनया—उदकायतनया प्रकर्षेण धावति—पादादिशुद्धि करोति यः स तथा तस्य ।
- प्र--- (क) अ० चू० पृ० ६७ : उज्जुया मती उज्जुमती---अमाती ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६४ : अज्जवा मती जस्स सो उज्जुमती।
  - (ग) हा० टी० प० १६०: 'ऋ जुमतेः' मार्गप्रवृत्तबुद्धेः ।

## दसवेआलियं (दशवैकालिक)

१७४ अध्ययन ४: क्लोक २८ टि० १६६-१७०

# १६६. परीवहों को (परीसहे ।):

क्षुधा, प्यास आदि वाईस प्रकार के कण्टों को । इसकी व्याख्या के लिए देखिए अ० ३ : टिप्पणी नं० ५७ पृ० १०३ ।

१६७.

कई ग्रादर्शों में २७ वें दलोक के पश्चात् यह ६लोक है। दोनों चूिणयों और टीका में इसकी व्याख्या नहीं है। इसलिए यह बाद में प्रक्षिप्त हुआ जान पड़ता है।

#### श्लोक २८: -

## १६८ सम्यग्-हिंद ( सम्मदिट्ठी <sup>ख</sup>):

जिसे जीव आदि तत्त्वों में श्रद्धा है वह<sup>र</sup>।

### १६६ कर्मणा (कम्मुणा घ):

हरिभद्र सूरि के अनुसार इसका अर्थ है—सन, बचन और काया की किया । ऐसा काम जिससे षट्-जीवनिकाय जीवों की किसी प्रकार की हिसा हो<sup>ड</sup> ।

### १७०. विराधना ( विराहेज्जासि <sup>घ</sup> ) :

विराधना का अर्थ है —दुःख़ पहुँचाने से लेकर प्राण-हरण तक की किया<sup>४</sup> । अप्रमत्त साधु के द्वारा भी जीवों की कथिंचत् द्रव्य विराधना हो जाती है, पर यह अविराधना ही है ।

१--(क) अ० चू० पृ० ६७ : परीसहे बावीसं जिणंतस्सं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६४ : परीसहा -- दिगिच्छादि बाबीसं ते अहियासंतस्स ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६० : 'परीषहान्' श्रुत्पिपासादीन् ।

२—हा० टी० प० १६० : 'सम्यगृहृष्टः' जीवस्तस्वश्रद्धावान् ।

३-(क) अ० चू० पृ० ६७ : कम्मुणा छुज्जीवणियजीवोवरोहकारकेण ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६४ : कम्मुणा णाम जहोवएसो भण्णइ तं छज्जीवणियं जहोवदिट्टं तेण णो विराहेज्जा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६० : 'कर्मणा' -- मनोवाक्कायक्रियया ।

४—(क)अ० चू० पू० ६७: ण विराहेज्जासि मिल्किमपुरिसेण वपदेसी एवं सोम्म ! ण विगणीया छक्कातो ।

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ १६० : 'न विराधयेत्' न खण्डयेत्, अत्रमत्तस्य तु द्रव्यविराधमा बद्यपि कथञ्चिद् भवति तथाऽण्यादिवरा-धनैवेत्यर्थः ।

पंचमं अज्झयणं पिंडेसणा (पहमोद्देसो)

पंचम अध्ययन पिणडैषणा ( प्रथम उद्देशक )

### आमुख

नाम चार प्रकार के होते हैं — गौएा, सामयिक, उभयज श्रौर श्रनुभयजे । गुएा, किया श्रौर सम्बन्ध के योग से जो नाम बनता है वह गौएा कहलाता है । सामयिक नाम वह होता है जो श्रन्वर्थ न हो, केवल समय या सिद्धान्त में ही उसका श्रयोग हुआ हो । जैन-समय में भात को प्राभृतिका कहा जाता है, यह सामयिक नाम है । 'रजोहरएा' शब्द श्रन्वर्थ भी है श्रौर सामयिक भी । रज को हरने वाला 'रजोहरएा' यह श्रन्वर्थ है । सामयिक-संज्ञा के श्रनुभार वह कर्म-रूपी रजों को हरने का साधन है इसलिए वह उभयज है ।

पिण्ड शब्द 'पिडि संघाते' धातु से बना है। सजातीय या विजातीय ठोस वस्तुओं के एकश्वित होने को पिण्ड कहा जाता है। यह ग्रान्वर्थ है इसिलए गौरा है। सामयिक परिभाषा के ग्रानुसार तरल वस्तु को भी पिण्ड कहा जाता है। ग्राचाराङ्ग के सातवें उद्देशक में पानी की एपरा। के लिए भी 'पिण्ड परा।' का प्रयोग किया है। पानी के लिए प्रयुक्त होने वाला 'पिण्ड शब्द ग्रान्वर्थ नहीं है इसिलए यह सामयिक है। जैन-समय की परिभाषा में यह ग्राग्न, पान, खाद्य और स्वाद्य इन सभी के लिए प्रयुक्त होता है ।

एषसा भव्द गवेषसौषसाः, ग्रहसौषसाः ग्रौर परिभोगैषसाः का संक्षिप्त रूप है।

इस ग्रध्ययन में पिण्ड की गवेपसा—शुद्धाशुद्ध होने, ग्रहरा (लेने) ग्रौर परिभोग (खाने) की एपसा का वर्सन है इसलिए इसका नाम है 'पिण्डेंषसा'।

ग्रायारचूला के पहले ग्रथ्ययन का इसके साथ बहुत बड़ा साम्य है। वह इसका विस्तार है या यह उसका संक्षेप यह निश्चय करना सहज नहीं है। ये दोनों ग्रथ्ययन 'पूर्व' से उद्धृत किए गए हैं।

भिक्षा तीन प्रकार की बतलाई गई है-दोन-वृत्ति, पौरुषघ्नी ग्रीर सर्व-संपत्करी ।

श्रनाथ ग्रौर ग्रपङ्ग व्यक्ति माँग कर खाते हैं, वह दीन-वृत्ति भिक्षा है। धम करने में समर्थ व्यक्ति माँग कर खाते हैं, वह पौरुषघ्नी भिक्षा है। संयमी माधुकरी वृत्ति द्वारा सहज सिद्ध ग्राहार लेते हैं, वह सर्व-संपत्करी भिक्षा है।

दीन-वृत्ति का हेतु ग्रसमर्थता, पौरुपघ्नी का हेतु निष्कर्मण्यता ग्रौर सर्व-संपत्करी का हेतु श्रीहसा है।

भगवान् ने कहा मृति की भिक्षा नवकोटि-परिणुद्ध होनी चाहिए—वह भोजन के लिए जीव-वध न करे, न करवाए और न करने वाले का अनुमोदन करे; न मोल ले, न लिवाए और न लेने वाले का अनुमोदन करे; तथा न पकाए, न पकवाए और न पकाने वाले का अनुमोदन करे<sup>8</sup>।

इस ग्रध्ययन में सर्व-संपत्करी-भिक्षा के विधि-निषेधों का वर्णन है।

निर्युक्तिकार के अनुसार यह अध्ययन 'कर्म प्रवाद' नामक आठवें 'पूर्व' से उद्धृत किया गया है<sup>प</sup> ।

१—पि० नि० गा० ६ : गोण्णं समयक्तयं वा, जं वावि हवेज्ज तदुभएण कर्य । तं बिति नामपिड, ठवणापिड अओ वोच्छं ॥

२- पि० नि० गा० ६।

३ —अ० प्र० ५.१: सर्वसम्पत्करी चैका, पौरुषघ्मी तथापरा।
वृत्तिभिक्षा च तत्त्वज्ञैरिति भिक्षा त्रिथीदिता।

४—ठा० ६.३०: समणेणं भगवता महावीरेणं समणाणं णिरगंथाणं णवकोडिपरिसुद्धे भिक्खे पं०तं—ण हणह, ण हणावह, हणंतं णाणुजाणित, ण किणति, ण किणाविति, किणंतं णाणुजाणित ।

#### निर्दोष भिक्षा

भिक्षु को जो कुछ मिलता है वह भिक्षा द्वारा मिलता है इसलिए कहा गया है—''सब्वं से जाईयं होई साल्य किंचि अजाईयं'' (उत्त० २.२८) भिक्षु को सब कुछ माँगा हुया मिलता है। उसके पास अयाचित कुछ भी नहीं होता। माँगना परीषह—कब्ट है (देखिए उत्त० २ गद्य भाग)

दूसरों के सामने हाथ पसारना सरल नहीं होता —"पाणी नो सुष्पसारए" (उत्त०२.२६)। किन्तु ग्रहिसा की मर्यादा का घ्यान रखते हुए भिक्षु को वैसा करना होता है। भिक्षा जितनी कठोर चर्या है उससे भी कहीं कठोर चर्या है उसके दोषों को टालना। उसके बयालीस दोष हैं। उनमें उदगम ग्रीर उत्पादन के सोलह-सोलह ग्रौर एपएगा के दस—सब मिल कर बयालीस होते हैं ग्रौर पाँच दोप परिभोगेषएगा के हैं—

> ''गवेसगाए गहरो य परिभोगेसगाय य । म्राहारोबिह्सेज्जाए एए तिन्नि विसोहए ॥ जग्गमुष्पायगां पढमे बीए सोहेज्ज एसगां । परिभोयोमि चलकं विसोहेज्ज जयं जई ॥" (उत्त० २४. ११, १२)

(क) गृहस्य के द्वारा लगने वाले दोष 'उद्गम' के दोष कहलाते हैं। ये म्राहार की उत्पत्ति के दोष हैं। ये इस प्रकार हैं

| 9          | <b>श्राहाक</b> म्म           |             | ग्राधाकर्म       |
|------------|------------------------------|-------------|------------------|
| २          | <b>उ</b> द्देसिय             | _           | यौद्देशिक        |
| ş          | पूइकम्म                      | _           | पूतिकर्म         |
| ٧.         | मीसजाय                       |             | मिश्रजात         |
| <b>Ł.</b>  | ठव <b>रा</b> ।               | <del></del> | स्थापना          |
| ₹.         | पाहु <b>डि</b> या            |             | प्राभृतिका       |
| ৩.         | पाश्रोयर                     | <del></del> | प्रादुष्करसा     |
| 5.         | कीश्र                        | <del></del> | ऋीत              |
| <b>ê</b> . | पामिच्च                      |             | प्रामित्य        |
| 90.        | परियट्टि                     | _           | परिवर्त          |
| 99.        | ग्रभिहड                      |             | ग्रभिहृत         |
| 97         | उ <b>ब्भिन्</b> न            | <del></del> | उद्भिन्न         |
| 9₹.        | माल <b>ो</b> हड              | <del></del> | मालापहृत         |
| 98.        | <b>শ্ব</b> হি <b>স্ত</b> ত্ত | —           | ग्राच्छेद्य      |
| ٩٤.        | श्र <i>रिगसि</i> हु          | _           | <i>यनिसृ</i> ष्ट |
| 98.        | ग्रज्भोयस्य                  |             | ग्रध्यवतरक       |

(ख) साधु के द्वारा लगने वाले दोष उत्पादन के दोष कहलाते हैं। ये श्राहार की याचना के दोष हैं---

| 9.        | धाई                                 | -           | धात्री               |
|-----------|-------------------------------------|-------------|----------------------|
| ₹.        | द्रई                                | <del></del> | द्रती                |
| ₹.        | निमित्त                             | <del></del> | निमित्त              |
| 8.        | ग्राजीव                             |             | ग्राजीव              |
| ¥.        | वरगीमग                              |             | वनीपक                |
| <b>Ę.</b> | तिगिच्छा ।                          | <del></del> | चिकित्सा             |
| ৬.        | कोह                                 |             | कोध                  |
| ₹.        | मारा                                | ~           | मान                  |
| €.        | माया                                |             | माया                 |
| 90.       | लोह                                 | <del></del> | लोभ                  |
| 99.       | पुर्विव-पच्छा <b>-</b> सं <b>थव</b> |             | पूर्व-पश्चात्-संस्तव |

| पिडेसणा ( पिण्डैषणा | )       | 308           | अध्ययन ५ : आमुख |
|---------------------|---------|---------------|-----------------|
| 97.                 | विज्जा  | _             | विद्या          |
| 93.                 | मंत     |               | मन्त्र          |
| 98.                 | चुण्स   | A11           | चूर्ग           |
| 9.8                 | जोग     | <del></del> - | योग             |
| 98.                 | मूलकम्म | LE/M          | मूलकर्म         |

(ग) साधु और गृहस्थ दोनों के द्वारा लगने वाले दोप 'एपएगा' के दोष कहलाते हैं। ये चाहार विधिपूर्वक न लेने-देने चौर शुद्धाशुद्ध की छानबीन न करने से पैदा होते हैं। वे ये हैं —

| 9.  | सं किय           |          | शिङ्कित          |
|-----|------------------|----------|------------------|
| ₹.  | म विखय           | <u> </u> | म्रक्षित         |
| ₹.  | निविखत्त         |          | निक्षिप्त        |
| ४   | पिहिय            |          | पिहित            |
| 乂.  | साहरिय           |          | संह्त            |
| ٤.  | दायग             |          | दायक             |
| છ.  | ज <b>म्मिस्स</b> | _        | उ <i>न्मिश्च</i> |
| ۲.  | ग्रपरिसाय        | -        | <b>अपरिर</b> मत  |
| .3  | लि त्त           |          | लि प्त           |
| 90. | छिड्डिय          | _        | छर्दित           |
|     | •                |          |                  |

भोजन सम्बन्धी दोष पाँच हैं। ये भोजन की सराहना व निन्दा ग्रादि करने से उत्पन्न होते हैं। वे इस प्रकार हैं ---

(१) ग्रङ्गार, (२) धूम, (३) संयोजन, (४) प्रमासातिरेक ग्रौर (४) कारसातिकांत ।

ये सैंतालिस दोष त्रागम साहित्य में एकत्र कहीं भी वर्णित नहीं हैं किन्तु प्रकीर्ण रूप में मिलते हैं। श्री जयाचार्य ने उनका अपुनरुक्त संकलन किया है।

ग्राधाकमं, ग्रौहेशिक, मिश्रजात, ग्रध्यवतर, पूर्ति-कमं, कीत-कृत, प्रामित्य, ग्राच्छेद्य, श्रितिसृष्ट ग्रौर ग्रभ्याहृत ये स्थानाङ्ग (६.६२) में बतलाए गए हैं। धात्री-पिण्ड, दूती-पिण्ड, िनित्त -पिण्ड, ग्राजीव-पिण्ड, वनीपकिपिण्ड, विकित्सा-पिण्ड, कोप-पिण्ड, मान-पिण्ड, माया-पिण्ड, लोभ-पिण्ड, विद्या-पिण्ड, मन्त्र-पिण्ड, पूर्ग-पिण्ड, योग-पिण्ड ग्रौर पूर्व-पश्चात्-संस्तव—ये निशीथ (उद्दे० १२) में बतलाए गए हैं। परिवर्त का उल्लेख ग्रायारचूला (१.२१) में मिलता है। ग्रङ्गार, धूम, संयोजना, प्राभृतिका—ये भगवती (७.१) में मिलते हैं। मूलकर्म प्रश्नव्याकरण (संवर १.१४) में है। उद्भिन्न, मालापहृत, ग्रध्यवतर, शङ्कित, म्रक्षित, निक्षित, पिहित, संहृत, दायक, उन्मिश्र, ग्रपरिणत, लिप्त ग्रौर छित —ये दश्वकेतिक के पिण्डैषणा ग्रध्ययन में मिलते हैं। कारणातिकान्त उत्तराध्ययन (२६.३२) ग्रौर प्रमाणातिरेक भगवती (७.१) में मिलते हैं। हमने टिप्पणियों में यथास्थान इनका निर्देश किया है।

पंचमं अज्ञयर्गः पञ्चम अध्ययन

पिंडेसणा : पिण्डैषणा

पढोमोहेसो : प्रथम उद्देशक

मूल

१—'संपत्ते भिक्षकालम्मि असंभंतो श्रमुच्छिओ। इमेण कमजोगेण भत्तपाणं गवेसए।।

२—<sup>ः</sup>से गामे वानगरेवा गोयरग्गगओ मुणी। चरे मंदमणुट्विग्गो अव्वविखत्तेण चेयसा॥

३— <sup>भ</sup>पुरओ जुगमायाए पेहमाणो महि चरे । वज्जंतो बीयहरियाइं पाणे य दगमट्टियं ।।

४—<sup>३६</sup>ओवायं विसमं खाणुं विज्जलं परिवज्जए । संकमेण न गच्छेञ्जा विज्जमाणे परक्कमे<sup>३</sup>४ ।।

५—ः पवडंते व से तत्थ पक्ललंते व संजए । हिसेज्ज पाणभूयाइं तसे अदुव थावरे ।।

६—तम्हातेण न गच्छेज्जा संजए दुसमाहिए। सइ अन्नेण मग्गेण जयमेव परकक्षमे<sup>२६</sup>॥ संस्कृत छाया

संप्राप्ते भिक्षाकाले, असंभ्रान्तोऽमूर्च्छितः । अनेन कमयोगेन, भक्तपामं गवेषयेत् ॥१॥

स ग्रामे वा तगरे वा, गोचराग्रगतो मुनि:। चरेन्मन्दमनुद्विग्नः, अव्याक्षिप्तेन चेतसा ॥२॥

पुरतो युगमात्रया, प्रेक्षमाणो महीं चरेत् । वर्जयन् बोजहरितानि प्राणाँश्च दक-मृत्तिकाम् ।।३।।

अवपात विषम स्थाणुं, 'विज्जलं' परिवर्जयेत्। संकमेण न गच्छेत्, विद्यमाने परकमे ॥४॥

प्रपतन् वा स तत्र, प्रस्खलन् वा संयतः। हिंस्यात् प्राणभूतानि, त्रसानथवा स्थावरान् ॥५॥

तस्मात्तेन न गच्छेत्, संयत: सुसमाहित:। सत्यन्यस्मिन् मार्गे, यतमेव पराकमेत्।।६।। हिन्दी अनुवाद

१- भिक्षा का काल प्राप्त होने पर<sup>२</sup>
मुनि असंभ्रांत<sup>3</sup> और अमूच्छित<sup>४</sup> रहता हुआ
इस-आगे कहे जाने वाले, कम-योग से
भक्त-पान की<sup>2</sup> गवेपणा करे।

२— गाँव या नगर में गोचराग्र के लिए निकला हुआ वह मीनि धीमे-धीमे, धे अनुद्धिग्न अर अन्याक्षिप्त चित्त से भे चले।

३—आगे<sup>98</sup> युग-प्रमाण भूमि को<sup>98</sup> देखता हुआ और बीज, हरियाली,<sup>98</sup> प्राणी,<sup>99</sup> जल तथा सजीव-मिट्टी को<sup>95</sup> टालता हुआ चले !

४ — दूसरे मार्ग के होते हुए गड्ढे<sup>10</sup>, उबड़ लाबड<sup>21</sup> भू-भाग, कटे हुए सूसे पेड़ या अनाज के डंठल<sup>22</sup> और पंकिल मार्ग को<sup>23</sup> टाले तथा संकम (जल या गड्ढे को पार करने के लिए काष्ट्र या पाषाण-र्याचत पुल) के ऊपर से<sup>23</sup> न जाये!

५-६ — वहाँ गिरने या लड़खड़ा जाने से वह संयमी प्राणी-भूतों — त्रस अथवा स्थावर जीवों की हिसा करता है, इसिलए सुसमाहित संयमी दूसरे मार्ग के होते हुए अ उस मार्ग से न जाये। यदि दूसरा मार्ग न हो तो यतनापूर्वक जाये ।

## पिडेबणा ( पिण्डैबणा )

१८१

वर्षति

## अध्ययन ५ (प्र०उ०) : इलोक ७-१३

के ढेर के<sup>33</sup> ऊपर होकर न जाये।

तो भिक्षा के लिए न जाये।

७—संयमी मुनि सचित्त-रज से भरे हुए

पैरों से<sup>ड</sup> कोयले<sup>डर</sup>, राख, भूसे और गोबर

७—ॐइंगालं छारियं रासि तुसरासि च गोमयं। ससरक्षेहि पाएहि संजओ तंन अक्कमे।। आङ्कारं क्षारिकं राशि, तुषराशि च गोमयम्। ससरक्षाभ्यां पादाभ्याम्, संयतस्तं नाकामेत्।।७॥

चरेद्वर्षे

ब्रह्मचर्यवशानुगः

बह्मचारिणो दान्तस्य,

८---वर्षा बरस रही हो,<sup>3५</sup> कुहरा गिर रहा हो,<sup>3६</sup> महावात चल रहा हो<sup>3७</sup> और मार्ग में तिर्यक् संपातिम जीव छा रहे हों<sup>35</sup>

महियाए व पडंतीए।

महियाए व पडंतीए।

महावाए व वायंते

तिरिच्छसंपाइमेसु वा॥

महिकायां वा पसन्त्याम् ।
महावाते वा वाति,
तिर्यक्संपातेषु वा ॥६॥
न चरेद वेशसामन्ते,

६— ब्रह्मचर्य का वशवर्ती मुनि<sup>४९</sup> वेश्या-बाड़े के समीप<sup>४९</sup> न जाये। वहाँ दिसतेन्द्रिय ब्रह्मचारी के भी विस्नोतिसका<sup>४२</sup> हो सकती है - साधना का स्रोत मुड़ सकता है।

६—³६न चरेज्ज वेंससामंते
बंभचेरवसाणुए ।
बंभयारिस्स दंतस्स
होज्जा तत्थ विसोत्तिया ।।

अनायतने चरतः, संसर्गेणाऽभीक्ष्णम् । भवेद् वतानां पीडा, श्रामण्ये च संज्ञयः ॥१०॥

भवेत्तत्र विस्रोतसिका ॥६॥

१०—अस्थान में अब दार-बार जाने वाले के (वेश्याओं का) संसर्ग होने के कारण अब ब्रतों की पीड़ा (विनाश) अर्थ और श्रामण्य में सन्देह हो सकता है अर्थ।

१०—अणावणे चरंतस्स संसम्गीए अभिवखणं । होज्ज वयाणं पीला सामण्णम्मि य संसओ ।।

> तस्मादेतद् विज्ञाय, दोषं दुर्गंति-वद्धं नम् । वर्जयेद्वेशसामन्तं, मुनिरेकान्तमाश्रितः ॥११॥

११ इमिलिए इसे दुर्गित बढ़ाने वाला दोष जानकर एकान्त (मोक्ष-मार्ग)<sup>४७</sup> का अनुगमन करने वाला मुनि वेश्या-वाड़े के समीप न जाये।

११—तम्हा एयं वियाणित्ता दोसं दुग्गइवड्ढणं। वज्जए वेससामंतं मुणी एगंतमस्सिए।।

> इवानं सूतिकां गां, दृष्तं गां हयं गजम्। 'संडिब्भं' कलहं युद्धं, दूरतः परिवर्जयेत् ॥१२॥

१२ स्वान, ब्याई हुई गाय,  $^{vc}$  उन्मत्त बैंल, अरव और हाथी, बच्चों के क्रीड़ा-स्थल,  $^{vc}$ , फलह $^{vs}$  और युद्ध (के स्थान) को  $^{vs}$  दूर से टाल कर जाये $^{vs}$ ।

१२—<sup>४८</sup>साणं सूइयं गावि दित्तं गोणं हयं गयं । संडिब्भं कलहं जुद्धं दूरओ परिवज्जए ॥

> अनुन्नतो नावनतः, अप्रहृष्टोऽनाकुलः । इन्द्रियाणि यथाभागं, दमियत्वा मुनिश्चरेत् ॥१३॥

१३—मुनि न ऊंचा मुहकर<sup>४४</sup>, न भुक-कर<sup>४६</sup>, न हुब्ट होकर<sup>४७</sup>, न आकुल होकर<sup>४८</sup>, (किन्तु) इन्द्रियों को अपने-अपने विषय के अनुसार<sup>४६</sup> दमन कर चले<sup>६०</sup>।

१३—<sup>४४</sup>अणुन्नए नावणए अप्पहिट्ठे अणाउले । इंदियाणि जहाभागं दमइत्ता मुणी चरे ॥

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

### १८२

# अध्ययन ५ (प्र॰ उ॰ ) : इलोक १४-२०

१४—<sup>६</sup>'दवदवस्स न गच्छेज्जा भासमाणो य गोयरे । हसंतो नाभिगच्छेज्जा कुलं उच्चावयं सया ॥

द्ववं द्ववं न गच्छेत्, भाषमाणद्व गोचरे । हसन् नाभिगच्छेत्, कुलमुच्चावचं सदा ॥१४॥

१४ उच्च-नीच कुल में ६२ गोचरी गया हुआ मुनि दौड़ता हुआ न चले, ६३ बोलता और हँसता हुआ न चले ।

१५—"आलोयं थिग्गलं दारं संधि दगभवणाणि य । चरंतो न विणिज्झाए संकट्ठाणं विवज्जए ॥ आलोकं 'थिग्गलं' द्वारं, सिन्धं दकभवनानि च। चरन् न विनिध्यायेत्, शङ्कास्थानं विवर्जयेत् ॥१५॥ १५: - मुनि चलते समय आलोक, ६४ थिगाल, ६६ द्वार, संधि६ तथा पानी-घर को ६८ ग देखे । शंका उत्पन्न करने वाले स्थानों से६९ बचता रहे ।

१६—<sup>»°</sup>रन्नो गिहवईणं च रहस्सारिक्खियाण<sup>ण्य</sup> य । संकिलेसकरं ठाणं दूरओ परिवज्जए ॥ राज्ञो गृहपतीनां च,
रहस्यारक्षिकाणाञ्च ।
संक्लेशकरं स्थानं,
दूरतः परिवर्जयेत् ॥१६॥

१६—राजा, गृहपित, अन्तःपुर और आरक्षिकों के उस स्थान का मुनि दूर से ही वर्जन करे, जहां जाने से उन्हें संक्लेश उत्पन्न हो। अ

१७—<sup>०४</sup>पडिकुट्ठकुलं न पविसे मामगं परिवज्जए। अचियत्तकुलं न पविसे चियत्तं पविसे कुलं।।

प्रतिकुष्ट-कुलं न प्रविशेत्, मामकं परिवर्जयेत् । 'अचियत्त'-कुलं न प्रविशेत्, 'चियत्तं' प्रविशेत् कुलम् ॥१७॥ १७ — मृति निदित कुल में १४ प्रवेश न करे। मामक (गृह-स्वामी द्वारा प्रवेश तिषद्ध हो उस) का १६ परिवर्जन करे। अप्रीतिकर कुल में १४ प्रवेश न करे। प्रीतिकर कुल में प्रवेश करे।

१८—<sup>श</sup>ःसाणोपावारपिहियं अप्पणा नावपंगुरे । कवाडं नो पणोल्लेज्जा ओग्गहं से अजाइया ।। ञाणी-प्रावार-पिहितं, आत्मना नापवृणुयात् । कपाटं न प्रणोदयेत्, अवग्रहं तस्य अद्याचित्वा ॥१८॥ १८—मुनि गृहपति की आज्ञा लिए बिना<sup>८०</sup> सन<sup>८९</sup> और मृग-रोम के बने वस्त्र से<sup>८०</sup> ढँका द्वार स्वयं न खोले,<sup>८३</sup> किवाड़ न खोले<sup>८४</sup>।

१६--गोचराग्र के लिए उद्यक्त मुनि

मल-मूत्र की बाधा को न रखे<sup>दह</sup>। (गोचरी

करते समय मल-मूत्र की बाधा हो जाए तो) प्रामुक-स्थान<sup>८७</sup> देख, उसके स्वामी की

अनुमति लेकर वहाँ मल-मूत्र का उत्सर्ग करे।

—१६<sup>न्य</sup>गोघरगगपिवट्ठो उ वच्चमुत्तं न घारए । ओगासं फासुयं नच्चा अणुन्नविय वोसि रे ।। गोचराग्रप्रविष्टस्तु, वर्चोमूत्रं न धारयेत् । अवकाशं प्रामुकं ज्ञात्वा, अनुज्ञाप्य व्युत्मृजेत् ।।१६॥

> २० - जहाँ चक्षु का विषय न होने के कारण प्राणी न देखे जा सकें, वैसे निम्न-द्वार वाले पर तमपूर्ण कोष्ठक का परिवर्जन करे।

२०—<sup>==</sup>नीयदुवारं तमसं कोटुगं परिवज्जए । अचक्खुविसओ जत्थ पाणा दुप्पडिलेहगा ॥ नीचद्वारं तमो(मयं), कोष्ठकं परिवर्जयेत् । अचक्षुविषयो यत्र, प्राणाः दुष्प्रतिलेख्यकाः ॥२०॥

## पिडेसणा ( फिण्डैबणा )

१८३

## अध्ययन ५ ( प्र० उ० ) : इलोक २१-२७

२१—ध्रात्य पुष्फाइ बीयाइं
विष्पइण्णाइं कोट्ठए।
अहुणीवलित्तं उल्लं
बट्ठूणं परिवज्जए।।

विप्रकीणिक्ति कोष्ठके । अधुनोपिलिप्तमार्द्रं, दृष्ट्वा परिवर्जयेत् ॥२१॥ एडकं दारकं झ्वानं,

यत्र पुष्पाणि बीजानि,

२१—-जहाँ कोष्ठक में या कोष्ठक द्वार पर पुष्प, बीजादि बिखरे हों वहाँ मुनि न जाये। कोष्ठक को तत्काल का लीपा और गीला<sup>६९</sup> देखे तो मुनि उसका परिवर्जन करे।

२२—६°एलगं दारगं साणं वच्छगं वावि कोट्ठए। उल्लंघिया न पविसे विऊहिताण व संजए॥ एडकं दारकं क्वानं, वत्सकं वार्ऽष कोप्ठके । उल्लंघ्य न प्रविशेत्, ब्यूह्य वा संयतः ॥२२॥ २२ — मुनि भेड़,  $^{E3}$  बच्चे, कुत्ते और बछड़े को लांधकर या हटाकर कोठे में प्रवेश न करे $^{E8}$ ।

२३—ध्यसंसत्तं पलोएज्जा नाइदूरावलोयए । उप्फुल्लं न विणिज्झाए नियट्टेज्ज अयंपिरो ॥ असंसक्तं प्रलोकेत, नातिदूरमवलोकेत । उत्फुल्लं न विनिध्यायेत्, निवर्त्तेताऽजल्पिता ॥२३॥ २३ - मुनि अनासक्त हिंद्र से देखे  $^{k\epsilon}$ । अति दूर न देखे  $^{k\epsilon}$ । उत्फुल्ल हिंद्र से न देखे  $^{k\epsilon}$ । पिक्षा का निषेध करने पर बिना कुछ कहे वापस चला जाये  $^{k\epsilon}$ ।

२४— "अइभूमि न गच्छेज्जा गोयरगगभो मुणी। कुलस्स भूमि जाणित्ता मियं भूमि परक्कमे॥ अतिभूमि न गच्छेत्, गोचराग्रगतो मुनिः। कुलस्य भूमि जात्वा, मितां भूमि पराकमेत्॥२४॥ २४—गोचराग्र के लिए घर में प्रतिष्ट भुनि अति-भूमि (अननुज्ञात) में न जाये<sup>१०३</sup> कुल-भूमि (कुल-मर्यादा) को जानकर<sup>९०३</sup> मित-भूमि (अनुज्ञात) में प्रवेश करे<sup>९०३</sup>।

२४—<sup>3° द</sup>तत्थेव पडिलेहेज्जा भूमिभागं वियवखणो। सिणाणस्स य वच्चस्स संलोगं परिवज्जए॥

तत्रेव प्रतिसिखेत्, भूमि-भागं विचक्षणः । स्तानस्य च वर्चसः, संसोकं परिवर्जयेत् ॥२५॥ २५ - विचक्षण मृति १९४ मित-भूमि में ही १९६ उचित भू-भाग का प्रतिलेखन करे। जहाँ से स्नान और शौच का स्थान १९४ दिखाई पड़े उस भूमि-भाग का १९५ परिवर्जन करे।

२६—<sup>९०६</sup>दगमट्टियआयाणं बीयाणि हरियाणि य । परिवज्जंतो चिट्ठोज्जा सींब्बदियसमाहिए ।।

दकमृतिकाऽ।दानं, बीजानि हरितानि च । परिवर्जयंस्तिष्ठेत्, सर्वेन्द्रिय-समाहितः ॥२६॥ २६ - सर्वेन्द्रिय-समाहित मुनि<sup>३९</sup> उदक और मिट्टी<sup>९३९</sup> लाने के मार्ग<sup>९३२</sup> तथा बीज और हरियाली<sup>९३३</sup> को वर्जकर खड़ा रहे।

२७— 'भ्वतस्थ से चिट्ठमाणस्स आहरे पाणभोयणं। अकप्पियं न इच्छेज्जा पडिगाहेज्ज कष्पियं <sup>११५</sup>॥ तत्र तस्य तिष्ठतः, आहरेत् पान-भोजनम् । अकल्पिकं न इच्छेत्, प्रतिगृह्णीयात् कल्पिकम् ॥२७॥ २७ वहाँ खड़े हुए उस मुनि के लिए कोई पान-भोजन लाए तो बहु अकल्पिक न ले । कल्पिक ग्रहण करें।

## दसवैआलियं ( दशवैकालिक )

**१**८४

## अध्ययन ५ ( प्र॰ उ॰ ) : इलोक २८-३४

२८—<sup>भ</sup> आहरंती सिया तत्थ परिसाडेज्ज भोयणं। देंतियं पडियाइक्खे न मे कप्पइ तारिसं॥

२६---सम्मद्दमाणी पाणाणि बीयाणि हरियाणि य । असंजमकरिं नच्चा तारिसं परिवज्जए ॥

३०—साहट्टु निविखवित्ताणं सच्चित्तं घट्टियाण य । तहेव समणट्ठाए उदगं संपणोल्लिया ॥

३१—ओगाहइत्ता चलइत्ता
आहरे पाणभोयणं।
देंतियं पडियाइक्ले
न मे कष्पइ तारिसं।

३२—पुरेकम्मेण हत्थेण दब्बीए भायणेण वा॥ देंतियं पडियाइक्खे नमेकप्पइ तारिसं॥

३३—<sup>१२४</sup>एवं उदओले सिसिणिद्धे ससरक्षे मट्टिया ऊसे । हिर्याले हिंगुलए मणोसिला अंजणे लोणे ।।

३४—गेरुय विष्णय सेडिय सोरिट्टिय पिट्ट कुक्कुसकए य । उक्कट्टमसंसट्टे संसद्घे चेव बोधव्वे ॥ आहरन्ती स्थात् तत्र, परिशाटयेद् भोजनम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते तादृशम् ॥२८॥

सम्मर्दयन्ती प्राणान्, बीजानि हरितानि च। असंयमकरीं ज्ञात्वा, तादृशं परिवर्जयेत् ॥२६॥

संहत्य निक्षिप्य, सचित्तं घट्टियत्वा च । तथैव श्रमणार्थं, उदकं संप्रणुद्य ॥३०॥

अवगाह्य चालियत्वा आहरेत्पान-भोजनम् । क्वतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते तादृशम् ॥३१॥

पुरःकर्मणा हस्तेन,
वर्घ्या भाजनेन वा ।
वदतीं प्रत्याचक्षीत,
न मे कल्पते तावृशम् ॥३२॥

एवं उदआर्द्रः सस्निग्धः, ससरक्षो मृत्तिका ऊषः । हरितालं हिंगुलकं, मनःशिला अञ्जनं लवणम् ॥३३॥

गैरिकं वर्णिका सेटिका, सौराष्ट्रिका पिष्टं कुवकुसकृतश्च । उत्कृष्टमसंसृष्टः, संसृष्टश्चेव बोद्धक्यः ॥३४॥ २५—यदि साधु के पास भोजन लाती हुई गृहिणी उसे गिराए तो मृनि उस देती हुई १९७ स्त्री को प्रतिषेध करे—इस प्रकार का आहार मैं नहीं ते सकता।

२६—प्रास्ती, बीज और १०६ हरियाली को कुचलती हुई स्त्री असंयमकरी होती है— यह जान ११६ मृनि उसके पास से भक्त-पान १२९ न ले।

३०-३१ - एक बर्तन में से दूसरे बर्तन में निकाल कर<sup>929</sup>, सिचत्त वस्तु पर रखकर, सिचत्त को हिलाकर, इसी तरह पात्रस्थ सिचत्त जल को हिलाकर, जल में अवगाहत कर, आंगन में ढुले हुए जल को चालित कर श्रमण के लिये आहार-पानी लाए तो मुनि उस देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे—इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता<sup>928</sup>।

३२ — पुराकर्म-कृत<sup>९३३</sup> हाथ, कड़छी और बर्तन से<sup>१२४</sup> भिक्षा देती हुई स्त्री को मुनि प्रतिषेध करे-—इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

३३-३४ -इसी प्रकार जल से आई. सस्निग्ध,<sup>१२६</sup> सचित्र रज-कण, १३७ मृत्तिका, <sup>१२६</sup> क्षार, <sup>१२९</sup> हरिताल, हिंगुल, मैनशिल, अञ्जन, नम्क, वणिका, १३१ व्वेतिका, १३२ सौराष्ट्रिका, १३३ तत्काल पीसे हुए आटे<sup>३३४</sup> या कच्चे चावलों के आटे, अनाज के भूसे या छिलके <sup>934</sup> और फल के सूक्ष्म खण्ड <sup>935</sup> से सने हुए (हाथ, कड़छी और बर्तन से भिक्षा देतीहुई स्त्री) को मुनि प्रतिषेध करे— इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता तथा संसृष्ट और असंसृष्ट को जानना चाहिये<sup>९३७</sup>।

## विडेसणा (विण्डेषणा)

१५४

## अध्ययन ५ (प्र० उ० ) : इलोक ३५-४१

३५-असंसहें पहत्थेण दक्वीए भायणेण दा । दिज्जमाणं न इच्छेज्जा पच्छाकम्मं जहिं भवे । असंसृष्टेन हस्तेन, दर्ग्या भाजनेन वा । दीयमानं नेक्छेत्, पश्चात्कर्म यत्र भवेत् ॥३५॥

३४ — जहाँ पश्चात्-कर्म का प्रसङ्ग हो<sup>१34</sup> वहाँ असंसूर्ट<sup>१38</sup> (भक्त-पान से अलिप्त) हाथ, कड़छी और बर्तन से दिया जाने वाला आहार मुनिन ले।

३६—संसट्टेण हत्थेण दव्वीए भायणेण वा । दिज्जमाणं पडिच्छेज्जा जं तत्थेसणियं भवे ।। संसुष्टेन हस्तेन, दर्ग्या भाजनेन वा। दीयमानं प्रतीच्छेत्, यस्तत्रैषणीयं भवेत्॥३६॥ ३६--संसृष्ट<sup>१३९</sup> (भक्त-पान से लिप्त) हाथ, कड़छी और बर्तन से दिया जाने वाला आहार, जो वहाँ एवणीय हो, मुनि ले ले।

३७— <sup>१४°</sup>दोण्हं तु भुंजमाणाणं एगो तत्य निमंतए । दिज्जमाणं न इच्छेज्जा छंदं से पडिलेहए ॥ ह्रयोस्तु भुञ्जानयोः, एकस्तत्र निमन्त्रयेत् । दीयमानं न इच्छेत्, छन्दं तस्य प्रतिलेखयेत् ॥३७॥ ३७ — दो स्वामी या भोकता हों १४१ और एक निमन्त्रित करे तो मुनि वह दिया जाने वाला आहार न ले। दूसरे के अभिप्राय को देखे १४२ — उसे देना अप्रिय लगता हो तो न ले और प्रिय लगता हो तो ले ले।

३६--- १४३दोण्हं तु भुंजमाणाणं दोवि तत्थ निमंतए। दिङ्जमाणं पडिच्छेज्जा जं तत्थेसणियं भवे।

द्वयोस्तु भुञ्जानयोः, द्वाविष तत्र निमन्त्रयेयाताम् । दीयमानं प्रतीच्छेत्, यत्तत्रैषणीयं भवेत् ॥३८॥ ३८-दो स्वामी या भोक्ता हों और दोनों ही निमन्त्रित करें तो मुनि उस दीयमान आहार को, यदि वह एषणीय हो तो, ले ले।

३६—गुव्विणीए उवन्नत्थं विविहं पाणभोयणं । भुज्जमाणं विवज्जेज्जा भुक्तसेसं पडिच्छए ॥ गुर्विण्या उपन्यस्तं, विविधं पान-भोजनम् । भुज्यमानं विवर्जयेत्, भुवतशेषं प्रतीन्छेत् ॥३६॥ ३६ — गर्मवती स्त्री के लिए बना हुआ विविध प्रकार का भक्त-पान वह खा रही हो तो मुनि उसका विवर्जन करे, १४४ खाने के बाद बचा हो वह ले ले।

४०—सिया य समणहाए गुव्विणी कालमासिणी। उद्विया वा निसीएङजा निसन्ना वा पुणुहुए।। स्थाच्य श्रमणार्थं,
गुविणी कालमासिनी ।
उत्थिता वा निषीदेत्,
निषण्णा वा पुनरुतिष्ठेत् ॥४०॥

४०-४१ काल-मासवती भर्म गिभणी खड़ी हो और श्रमण को भिक्षा देने के लिए कदाचित् बैठ जाए अथवा बैठी हो और खड़ी हो जाए तो उसके द्वारा दिया जाने वाला भक्त-पान संयमियों के लिए अकल्प्य होता है। इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे—इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

४१—तं भवे भत्तपाणं तु संजयाण अकप्पियं। देंतियं पडियाइक्खे न मे कप्पइ तारिसं<sup>१४६</sup>॥ तद्भवेद् भक्त-पानं तु, संयतानामकल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचशीत, न मे कल्पते ुताहश्रम् ॥४१॥

# दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

१८६

## अध्ययन ५ ( प्र० उ० ) : क्लोक ४२-४८

४२—थणगं पिज्जेमाणी दारगं वा कुमारियं। तं निविखवित्तु रोयंतं आहरे पाणभोयणं॥

४३—तं भवे भत्तपाणं तु संजयाण अकप्पियं। देंतियं पडियाइक्खे न मे कप्पइ तारिसं॥

४४—जं भवे भत्तपाणं तु
कप्पाकप्पम्मि संकियं।
देंतियं पडियाइक्खे
न मे कप्पइ तारिसं॥

४५—दगवारएण पिहियं नीसाए पीढएण बा। लोढेण वा वि लेवेण सिलेसेण व केणइ।।

४६—तं च उब्भिदिया देज्जा समणट्ठाए व दावए। देंतियं पडियाइक्ले न मे कप्पइ तारिसं<sup>98</sup>ी।

४७—असर्णं पाणगं वा वि स्नाइमं साइमं तहा। जंजाणेज्ज सुणेज्जा वा दाणट्टा पगडं इमं॥

४६—तं भवे भत्तपाणं तु
संजयाण अकप्पियं।
देंतियं पडियाइक्ले
न मे कप्पइ तारिसं॥

स्तनकं पाययन्ती, दारकं वा कुमारिकाम् । तं (तां) निक्षिप्य रुदन्तं, आहरेत् पान-भोजनम् ॥४२॥

तद्भवेद् भक्तपानं तु, संयतानामकत्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते ताष्ट्रशम् ॥४३॥

यद्भवेद् भक्त-पानं तु, कल्प्याकल्प्ये शिङ्कतम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते ताष्टशम् ॥४४॥

'दगदारएण' पिहितं, 'नीसाए' पीठकेन वा । 'सोढेण' वाऽपि सेपेन, इसेषेण दा केनचित् ।।४५।।

तच्चोद्भिद्य बद्यात्, श्रमणार्थं वा दायकः । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते तादृशम् ॥४६॥

अक्षनं पानकं वाऽपि, खाद्यं स्वाद्यं तथा । यज्जानीयात् शृणुयाद्वा, वानार्थं प्रकृतमिदम् ॥४७॥

तद्भवेद् भक्त-पानं तु, संयतानामकल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते ताहशम् ॥४८॥ ४२-४३ — बालक या बालिका को स्तन-पान कराती हुई स्त्री उसे रोते हुए छोड़ १४७ भक्त-पान लाए, वह भक्त-पान संयति के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे—इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

४४ — जो भक्त-पान कल्प और अकल्प की दृष्टि से शंका-युक्त हो, पश्च उसे देती हुई स्त्री को मुनि प्रतिषेध करे — इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

४५-४६ जल-कुंभ, चक्की, पीठ, शिलापुत्र (लोढ़ा), मिट्टी के लेप और लाख आदि क्लेष द्रब्यों से पिहित (ढँके, लिपे और मूंदे हुए) पात्र का श्रमण के लिए मुंह खोल कर, आहार देती हुई स्त्री को मुनि प्रतिपेध करे— इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

४७-४८—यह अशन, पानक, १४० खाद्य और स्वाद्य दानार्थ तैयार किया हुआ १४० है, मुनि यह जान जाए या सुन ले तो वह भक्त-पान संयति के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे---इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता ।

## पिंडेसणा ( पिण्डेंषणा )

१ ५ ७

## अध्ययन ५ ( प्र० उ०) : इलोक ४९-५५

४६--असणं पाणगं वा वि साइमं **खाइम** तहा । जं जाणेज्ज सुणेज्जा वा पुण्णट्टा पगडं इमं ॥ अशनं पानकं चाऽपि, खाद्यं स्वाद्यं तथा। यज्जानीयात् श्रृणुयाद्वा, पुण्यार्थं प्रकृतमिदम् ॥४६॥

४६-५०--यह अञ्चन, पानक, खाद्य और स्वाद्य पुण्यार्थ तैयार किया हुआ<sup>०५२</sup> है, मुनि यह जान जाये या सुन ले तो वह भक्त-पान संयति के लिये अकल्पनीय होता है, इसलिए गुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे---इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता ।

भवे ५०---तं भत्तपाणं तु अकष्पियं । संज्ञयाण हेंतियं पडियाइक्ले कप्पइ तारिसं॥ न मे

तद्भवेद् भक्त-पानं तु, संयताना**म**कल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न में कल्पते तादृशम् ॥५०॥

अञ्चनं पानकं वाऽपि, ५१-५२ -- यह अशन, पानक, खाद्यऔर खाद्यंस्वाद्यंतथाः। स्वाद्य वनीपकों---भिखारियों के निमित्त यज्जानीयात् शृणुवाहा, तैयार किया हुआ <sup>923</sup> है, मुनि यह जान जाये वनीपकार्थं प्रकृतिमदम् ॥५१॥ या सुन ले तो वह भक्त-पान संयति के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे—इस प्रकार का

४१---असणं पाणमं वा वि साइमं खाइमं तहा । जं जाणेज्ज सुणेज्जा वा वणिसट्टा पगड इसं ॥

> तद्भवेद् भक्त-पानं तु, संयतानामक ल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत,

५२---तं भवे भत्तपाणं तु अकप्पियं । संजयाण पडियाइक्खे देंतियं न में कल्पते ताहशम् ॥५२॥ न मे कप्पइ तारिसं।

> ५३-५४---यह अशन, पानक, खाद्य और स्वाद्य श्रमणों के निमित्त तैयार किया हुआ है, मुनि यह जान जाये या सुन लेतो वह भक्त-पान संयति के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे--इस प्रकार का आहार मैं नहीं लेसकता।

आहार मैं नहीं ले सकता।

५३---असणे पाणगं वा वि खाइम साइमं तहा । जंजाणेज्ज सुर्येज्जा वा। पगडं समणट्टा इमं ॥

अञ्चनं पानकं वाऽपि, खाद्यं स्वाद्यं तथा । यज्जानीयात् शृणुवाद्वा, श्रमणार्थं प्रकृतमिदम् ॥१३॥

५४---तं भवे भत्तपाणं त् अकप्पियं । संजयाण देतियं पडियाइक्खे तारिसं ॥ कप्पड न मे

तद्भवेद् भक्त-पानं तु, संयतानामकल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न में कल्पते ताहुशम् ॥५४॥

> ५५--- औहेशिक, कीतकृत, पूतिकमं, <sup>१५४</sup> आहत, अध्यवतर<sup>9५५</sup> प्रामित्य<sup>9५६</sup> और मिश्रजात<sup>१५७</sup> आहार मुनि न ले।

४४—उद्देसियं कीयगडं पूईकम्मं आहर्ड । अज्रुक्षोयर पामिच्चं मीसजायं वज्जए ॥

औद्देशिकं कीतकृतं, पूरिकर्म आहृतम् । अध्यवतर प्रामित्यं, मिश्रजातं च वर्जयेत् ॥५५॥

## दसवेआलियं ( दशवेकालिक )

१८८

## अध्ययन ५ ( प्र० उ० ) : क्लोक ५६-६२

५६ उग्गमं से पुच्छेज्जा कस्सट्ठा केण वा कडं। सोच्चा निस्संकियं सुद्धं पडिगाहेज्ज संजए।। उद्गमं तस्य पृष्छेत्, कस्यार्थं केन वा कृतम् । श्रुत्वा निःशिङ्क्तिं शुद्धं, प्रतिगृह्णीयात् संयतः ॥४६॥ ५६—संयमी आहार का उद्गम पूछे — किस लिए किया है ? किसने किया है ? — इस प्रकार पूछे । दाता से प्रश्न का उत्तर सुनकर निःशंकित और शुद्ध आहार ले ।

५७ अरुणं पाणगं वा वि खाइमं साइमं तहा। पुष्पेसु होज्ज उम्मीसं बीएसु हरिएसु वा।। अशनं पानकं वाऽपि, खाद्यं स्वाद्यं तथा । पुष्पैभंवेदुन्मिश्रं, बीजैर्हरितैर्वा ॥५७॥ ५७-५८—-यदि अशन, पानक, खाद्य और स्वाद्य, पुष्प, बीज और हरियाली से <sup>1५८</sup> उन्मिश्र हो <sup>1५९</sup> तो वह भनत-पान संयति के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मृनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे —इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

५६ तं भवे भक्तपाणं तु संजयाण अकप्पियं। देंतियं पडियाइक्खे न मे कप्पइ तारिसं॥ तःदूवेद् भक्त-पानं तु, संयतानामकत्पिकम् । ददतों प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते तादृशम् ॥४८॥

४६—असणं पाणगं वा वि खाइमं साइमं तहा । उदगम्मि होज्ज निक्खित्तं उत्तिगपणगेसु वा ॥ अञ्चनं पानकं चाऽषि, खाद्यं स्वाद्यं तथा । उदके भवेन्निक्षिप्तं, 'उत्तिङ्का'-'पनकेषु' वा ॥५६॥

६०— तं भवे भत्तपाणं तु संजयाण अकप्पियं । देंतियं पडियाइक्खे न मे कप्पइ तारिसं ॥ तद्भवेद् भक्त-पानं तु, संयतानामकल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते तादृशम् ॥६०॥

६१ - असणं पाणगं वा वि खाइमं साइमं तहा। तेउम्मि होज्ज निविखत्तं तं च संघट्टिया दए ॥ अञ्चनं पानक वाऽपि, खाद्यं स्वाद्यं तथा । तेजसि भवेश्निक्षिप्तं, तच्च सङ्घट्य दद्यात् ॥६१॥

६२—तं भवे भत्तपाणं तु
संजयाण अकप्पियं।
देतियं पडियाइक्ले
न मे कप्पइ तारिसं॥

तःद्भवेद् भवत-पानं तु, संयतानामकल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते ताहशम् ॥६२॥ ५६-६० - यदि अज्ञन, पानक, खाद्य और स्वाद्य, पानी, उत्तिग<sup>9६°</sup> और पनक<sup>9६°</sup> पर निक्षिप्त (रखा हुआ ) हो<sup>9६२</sup> तो वह भक्त-पान संयित के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे — इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

६१-६२—यदि असन, पानक, खाद्य और स्वाद्य अग्नि पर निक्षिप्त (रखा हुआ) हो और उसका (अग्नि का) स्पर्श कर<sup>भइ3</sup> दे तो वह भक्त-पान संयति के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

## पिंडेसणा ( पिण्डैषणा )

१८६

अध्ययन ५ ( प्र० उ० ) : इलोक ६३-६६

६३—<sup>998</sup>एवं उस्सक्किया ओसक्किया उज्जालियापज्जालिया निव्वाविया । उस्सिचिया निस्सिचिया ओवत्तिया ओयारिया दए ॥ एतमुत्व्वस्य अवव्वक्य, उज्ज्वाल्य प्रज्वालय निर्वाप्य। उत्सिच्य निविच्य, अपवर्त्य अवतार्य दद्यात् ॥६३॥

६४ तं भवे भत्तापाणं तु संजयाण अकप्पियं। देंतियं पडियाइक्खे न मे कप्पइ तारिसं॥ तद्भवेद् भक्त-पानं तु, संयतानामकल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते तादृशम् ॥६४॥

६५ —होज्ज कट्टं सिलं वा वि इट्टालं वा वि एगया। ठवियं संकमठ्ठाए तं च होज्ज चलाचलं॥ भवेत् काष्ठं शिला वाऽपि, 'इट्टालं' वाऽपि एकदा । स्थापितं संक्रमार्थं, तच्च भवेच्चलाचलम् ॥६५॥

६६—<sup>००१</sup>न तेण भिक्खू गच्छेज्जा दिट्ठो तत्थ असंजमो । गंभीरं झुसिरं चेव सव्विदियसमाहिए ॥ न तेन भिक्षुर्गच्छेद्, दृष्टस्तत्रासंयमः । गंभीरं जुषिरं चैव, सर्वेन्द्रिय-समाहितः ॥६६॥

६७—निस्सेणि फलगं पीढं उस्सवित्ताणमारुहे । मंचं कीलं च पासायं समणट्ठाए व दावए ॥ निश्चोंण फलकं पीठं, उत्सृत्य आरोहेत् । मञ्चंकीलं च प्रासादं, श्रमणार्थं वा वायकः ॥६७॥

६८ - दुरूहमाणी पवडेज्जा हत्थं पायं व लूसए । पुढविजीवे वि हिंसेज्जा जे य तन्निस्सिया जगा ॥ आरोहन्ती प्रपतेत्, हस्तं पादं वा लूषयेत् । पृथिवो-जीवान् चिहिस्यात्, याँक्च तन्निश्चितान् 'जगा' ॥६८॥

६६ एयारिसे महादोसे जाणिऊण महेसिणो । तम्हा मालोहडं भिक्खं न पडिगेण्हंति संजया ॥

एतादृशात्महादोषान्, ज्ञात्वा महर्षयः । तस्मान्माजापहृतां भिक्षां, न प्रतिगृह्यन्ति संयताः ॥६६॥ ६३-६४—इसी प्रकार (चूल्हे में) ईंधन डाळकर, १६९ (चूल्हे से) ईंधन निकाल कर, १६९ (चूल्हे को) उड्डविलत कर (सुलगा कर), १६९ प्रज्ञेच्य (प्रदीप्त कर), वुझाकर, १६९ अम्न पर रखे हुए, पात्र में से आहार निकाल कर, १९० पानी का छींटा देकर, १९० पात्र के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेश्व करे—इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

६५-६६ यदि कभी काठ, शिला या ईट के दुकड़े 100 संक्षमण के लिए रखे हुए हों और वे चलाचल हों तो सर्वे न्द्रिय-समाहित भिक्ष उन पर होकर न जाए। इसी प्रकार वह प्रकाश-रहित और पोली भूमि पर से न जाए। भगवान ने वहाँ असंयम देखा है।

६७-६६ — श्रमण के लिए दाता निसैनी, फलक और पीढें को ऊँचा कर, मचान, पर स्तम्भ और प्रासाद पर (चढ़ भक्त-पान लाए तो साधु उसे ग्रहण न करे)। निसैनी आदि द्वारा चढ़ती हुई स्त्री गिर सकती है, हाथ-पैर टूट सकते हैं। उसके गिरने से नीचे दत्त-कर पृथ्वी के तथा पृथ्वी-आश्रित अन्य जीवों की विराधना हो सकती है। अतः ऐसे महादोषों को जानकर संयमी महर्षि मालापहृत पर्ण भिक्षा नहीं लेते।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

039

# अध्ययन ५ ( प्र॰ उ॰ ) : इलोक ७०-७६

७० - कंदं मूलं पलंबं वा आमं छिन्नं व सन्निरं। तुंबागं सिंगबेरं च आमगं परिवज्ञए।। कन्दं मूलं प्रतम्बं वा, आमं छिन्नं वा 'सन्निरम्' : तुम्बकं शृङ्कवेरञ्च, आमकं परिवर्जयेत् ॥७०॥

७० — मुनि अपन्त्र कंद, मूल, फल, छिला हुआ पत्ती का शाक,<sup>९७८</sup> बीधा<sup>९७६</sup> और अदरक न ले।

७१ तहेव सत्तुबुण्णाइं कोलचुण्णाइं आवणे। सक्कुति फाणियं पूर्य अन्नं वा वि तहाविहं॥ तथैव सक्तु-चूर्णानि, कोल-चूर्णानि आपणे। शब्कुलीं फाणितं पूर्यं, अन्यद्वाऽपि तथाविधम् ॥७१॥

७१-७२—-इसी प्रकार सत्तू, वर्ष बेर का मूर्ण, कि तिल-पपड़ी, कि गीला-गुड़ (राब), पूआ, इस तरह की दूसरी वस्तुएँ भी जो बेचने के लिए दुकान में रखी हों, परन्तु न बिकी हों, कि रज से कि स्पृष्ट (लिप्त) हो गई हों तो मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करे इस प्रकार की वस्तुएं मैं नहीं ले सकता।

७२ - विक्कायमाणं पसढं रएण परिकासियं। देतियं पडियाइक्ले न मे कथ्पइ तारिसं॥ विकीयमाणं प्रसृतं,
रजसा परिस्पृष्टम् ।
ददतीं प्रत्याचक्षीत,
न मे कल्पते ताहशम् ॥७२॥

७३-७४—बहुत अस्थि वाले पुद्गल, बहुत कांटों वाले अनिमिष, १८५ आस्थिक, १८६ तेन्दू १८० और बेल के फल, गण्डेरी और फली १८८—जिनमें खाने का भाग थोड़ा हो और डालना अधिक पड़े—देती हुई स्त्री को मुनि प्रतिषेध करे—इस प्रकार के फल आदि मैं नहीं ले सकता।

७३ -बहु-अट्ठियं पुग्गलं अणिमिसं वा बहु-कंटयं। अस्थियं तिंदुयं बिल्लं उच्छुखंडं व सिंबलि॥

बह्वस्थिकं पुद्गलं, अनिमिषं बहुकण्टकम् । अस्थिकं तिन्दुकं बिल्वं, इक्षुखण्डं वा शिम्बिम् ११७३॥

७४ — अप्पे सिया भोयणजाए
बहु-उज्ज्ञिय-धम्मिए ।
देंतियं पडियाइक्ले
न मे कप्पइ तारिसं ॥

अल्पं स्याद् भोजन-जातं, बहु-उज्झित-धर्मकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते तादृशम् ॥७४॥

७५-७७-इसी प्रकार उच्चावन और बुरा पानी १६० था गुड़ के घड़े का धोवन, १६० आहे का धोवन, भे आहे का धोवन, भे आहे का धोवन, भे जात का धोवन, जो अधुनाधीत (तत्काल का धोवन) हो, १६३ उसे मुनि न ले। अपनी मिति १६४ या दर्शन से, पूछकर या सुनकर जान ले—'यह धोवन चिरकाल का है' और नि:शंकित हो जाए तो उसे जीव-

७५—<sup>९-६</sup>तहेवुच्चावयं पाणं अद्रुवा वारधोयणं। संसेइमं चाउलोदगं अहुणाधोयं विवज्जए।।

तथैबोच्चावचं पानं, अथवा वार-धावनम् । संस्वेदजं (संसेकजं) तण्डुलोदकं, अधुना-धौतं विवर्जयेत् ॥७४॥

७६ जं जाणेज्ज चिराधोयं
मईए दंसणेण वा ।
पडिपुचिछ्रऊण सोच्चा वा
जंच निस्संकियं भवे ।।

यज्जानीयान्चिराद्वौत, मत्या दर्शनेन वा । प्रतिपृच्छ्य श्रुत्वा वा, यच्च निःशङ्कित भवेत् ॥७६॥

## पिडेसणा ( पिण्डैवणा )

७८ - थोवमासायणद्राए

हत्थगम्म

939

अध्ययन ५ ( प्र० उ० ) : श्लोक ७७-८३

का निश्चय करे।

७७ - अजीवं परिणयं नच्चा पडिगाहेज्ज संजए । अह संकियं भवेज्जा रोयए ॥ असाइत्ताण

अजीवं परिणतं ज्ञात्वा, प्रतिगृह्णीयात् संयतः । अथ शंकितं भवेत्, आस्वाद्य रोचयेत् ॥७७॥

स्तोकमास्वादनार्थं, हस्तके देहि मे । मा मे अत्यम्लं पूर्ति, नालं तृष्णां विनेत्म् ॥७८॥

७८ — दाता से कहे — 'चखने के लिए थोड़ा-सा जल मेरे हाथ में दो । बहुत खट्टा, १६४ दुर्गन्ध-युवत और प्यास बुझाने में असमर्थ जल लेकर मैं क्या करूँगा?,

रहित और परिणत जानकर संयमी मुनि ले

ले। यह जल मेरे लिए उपयोगी होगा या

नहीं - ऐसा सन्देह हो तो उसे चलकर लेने

तण्हं विणित्तए । ७६ – तं च अच्चंबिलं पुइं विणित्तए । नालं तण्हं देंतियं प डियाहक्ले

मे

न

मा मे श्रज्वंबिलं

दलाहि मे ।

कष्वइतारिसं ॥

पुइं

तच्चाऽत्यम्लं पूति, नालं तृष्णां विनेतुम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न में कल्पते ताहशम् ॥७६॥

तच्च भवेदकामेन, विमनसा प्रतीप्सतम् । नो अपि अन्यसमें दापयेत् ॥५०॥

७६ यदि वह जल बहुत खट्टा, दुर्गन्ध-युक्त और प्यास बुझाने में असमर्थ हो तो देती हुई स्त्रीको मुनि प्रतिषेध करे - इस प्रकार का जल मैं नहीं ले सकता।

८०—तंच होज्ज अकामेण विमणेण पडिच्छियं । पिबे अध्वना वि अन्नस्स दावए ॥ तद् आत्मना न पिबेत्,

८०-५१ यदि वह पानी अतिच्छा या असावधानी से लिया गया हो तो उसे न स्वयं पीए और न दूसरे साधुओं को दे। परन्तु एकान्त में जा, अचित्त भूमि को १६६ देख, यतना-पूर्वक<sup>989</sup> उसे परिस्थापित करे<sup>वहरू</sup> । परिस्थापित करने के पश्चात स्थान में आकर प्रतिक्रमण करे<sup>गहर</sup>।

दश-एगंतम वक्कमित्ता पडिलेहिया । अचित्तं प रिट्टवेज्जा जयं परिद्रप्प पडिवकमे ॥ एकान्तमवक्रम्य, अचित्तं प्रतिलेख्य । यतं परिस्था(प्ठा)पयैत्, परिस्था(छा)ध्य प्रतिकामेत् ॥५१॥

द२- रें सिया य गोयरगगओ इच्छेज्जा परिभोत्तुयं । भित्तिमूलं वा कोट्टगं पडिलेहित्ताण फासुयं ॥ स्याच्च गोचराग्रगतः, इच्छेत् परिभोक्तुम्। कोष्टकं भित्तिमूलं वा, प्रतिलेख्य प्रासुकम् ॥५२॥

८३ - अणुन्तवेत्तु मेहावी पडिच्छन्नस्मि संवुडे । संपमज्जित्ता हत्थमं तत्थ भूजेज्ज संजए ॥ अनुज्ञाप्य मेधावी, प्रतिच्छन्ने संवृते । हस्तकं संप्रमृज्य, तत्र भुञ्जीत संयतः ॥५३॥

६२-६३—गोचराग्रकेलिए गया हुआ मुनि कदाचित् आहार करना चाहे तो प्रास्क कोष्ठक या भित्तिमूल रूप को देख कर, उसके स्वामी की अनुज्ञा लेकर रे॰ छ। ये हए एवं संवृत स्थल में २०३ बैठे, हस्तक से २०४ शरीर का प्रमार्जन कर मेधावी संयति वहाँ भोजन करे।

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

939

## अध्ययन ५ ( प्र० उ०) : इलोक ८४-६०

**८४—-तत्थ से भुजमाणस्स** सिया । अद्विषं कंटओ तण-कट्ट-सक्करं वा वि अन्नं चा वि तहाविहं॥ तत्र तस्य भूञ्जानस्य, अस्थिकं कण्टकः स्यात् । तुण-काष्ठ-शर्करा वाऽपि,

अन्यद्वाऽपि तथाविधम् ॥५४॥

**८४-८६**—वहाँ भोजन करते हुए मनि के आहार में गुठली, काँटा,<sup>२०५</sup> तिनका, काठ का टुकड़ा, कंकड़ या इसी प्रकार की कोई दूसरी वस्तु विकले तो उसे उठाकर न फेंके, मुँह से न थूके, किन्तु हाथ में लेकर एकान्त चला जाए । एकान्त में जा अचित्त भूमि को देख, यतना-पूर्वक उसे परिस्थापित करे। परिस्थापित करने के पश्चात् स्थान में आकर प्रतिक्रमण करे।

**८**५—तं उविखवित् न निक्खिवे आसएण न छडुए । गहेऊणं हत्थेण तं एगंतमव**क्क**मे Ħ तद् उत्किप्य न निक्षिपेत्, आस्यकेन न छर्दयेत् । हस्तेन तद् गृहीत्वा, एकान्तमवकामेत् ॥८५॥

८६-एगंतमवक्कमित्ता पडिलेहिया । अचित्तं परिट्ठवेज्जा जयं परिट्रप पडिवकमे ॥ एकान्तमवक्रम्य, अचित्तं प्रतिलेख्य । यतं परिस्था(ब्डा)पयेत्, परिस्था(का)व्य प्रतिकामेत् ॥५६॥

८७--- <sup>१०६</sup>सिया य भिक्खू इच्छेज्जा सेज्जमागःम भोत्तयं । सपिंडपायम। गम्म पडिलेहिया ॥ उंडुयं

स्याच्च भिक्षुरिच्छेत्, शब्यामागम्य भोनतुम्। सपिण्डपातमागम्य, 'उंडुयं' प्रतिलेख्य ॥**८७**॥

दद*-*--विणएण पविसित्ता। गुरुणो सगासे मुणी इरियावहियमायाय पडिक्कमे ॥ आगओ य

विनयेन प्रविश्य, सकाशे गुरोर्म् निः। ऐर्वापथिकीमादाय, आगतश्च प्रतिकामेत् ॥५८॥

द६--आभोएताण नीसेसं जहवकमं । अइवारं चेव गमणागमणे भत्तपाणे व संजए ।।

आभोग्य निश्लेषम्, अतिचारं यथाक्रमम्। गमनागमने चैव, भक्त-पाने च संयतः ॥६६॥

६०---उज्जुप्पन्नो अणुद्धिवागो अव्वक्षित्ररोण चेयसा । गुरुसगासे आलोए गहियं जं जहा भवे ॥ ऋजुप्रज्ञः अनुद्विग्नः, अन्याक्षिप्तेन चेतसा । आलोचयेत् गुरुसकारो, यद् यथा गृहीतं भवेत् ।।६०।।

८७-८८ कदाचित्<sup>२०७</sup> भिक्ष शय्या (उपाश्रय) में आकर भोजन करना चाहे तो भिक्षा सहित वहाँ आकर स्थान की प्रतिलेखना करे। उसके पश्चात् विनयपूर्वक<sup>र०६</sup> उपाश्रय में प्रवेश कर गुरु के सभीप उपस्थित हो, 'इर्यापथिकी' सूत्र को पढ़कर प्रतिक्रमण (कायोत्सर्ग) करे।

८६-६०---आने-जाने में और मक्त-पान लेने में लगे समस्त अतिचारों को यथाक्रम याद कर ऋजु-प्रज्ञ, अनुद्धिग्न संयति व्याक्षेप-रहित चित्त से गुरु के समीप श्रालीचना करे। जिस प्रकार से भिक्षा ली हो उसी प्रकार से गुरुको कहे।

## पिंडेसणा ( पिण्डैषणा )

838

## अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक ६१-६७

६१—न सम्ममालोइयं होज्जा
पुव्चि पच्छा च जं कडं।
पुणो पडिवकमे तस्स
वोसहो चितए इमं॥

न सम्यगालोचितं भवेत् पूर्वं पञ्चाद्वा यत्कृतम् । पुनः प्रतिकामेत्तस्य, च्युत्सुष्टश्चिन्तयेदिदम् ॥६१॥

६२—अहो<sup>२९९</sup> जिणेहि असावज्जा वित्ती साहूण देसिया। मोक्खसाहणहेउस्स साहुदेहस्स धारणा॥ अहो ! जिनैः असावद्या, वृत्तिः साधुभ्यो देशिता । मोक्षसाधनहेतोः, साधुदेहस्य धारणाय ॥६२॥

६३—नमोक्कारेण पारेताा करेता जिणसंथवं। सज्झायं पट्टवेत्ताणं वीसमेज्ज खणं मुणी।।

नमस्कारेण पारियत्वा, कृत्वा जिनसंस्तवम् । स्वाध्यायं प्रस्थाप्य, विश्राम्येत् क्षणं मुनिः ॥६३॥

६४—वीसमंतो इमं चिते हियमट्टं लाभमट्टिओ<sup>२९१</sup>। जइ मे अणुग्गहं कुज्जा साह होज्जामि तारिओ।। विश्राम्यन् इमं चिन्तयेत्, हितमर्थं लाभाधिकः, यदि मेऽनुग्रहं कुर्युः, साधवो भवामि तारितः ॥६४॥

६५—साहवो तो वियत्तेणं निमंतेज्ज जहक्कमं। जइ तस्थ केइ इच्छेज्जा तेहि सिंद्ध तु भुंजए॥ साधूस्तंतः 'चियत्तेण', निमन्त्रयेद् यथाक्रमम् । यदि तत्र केचित् इच्छेयुः, तैः सार्धं तु भुञ्जीत ॥६५॥

६६—अह कोइ न इच्छेज्जा तओ भुंजेज्ज एक्कओ। आलोए भायणे साह जयं अपरिसाडयं<sup>३९३</sup>॥ अथ कोपि नेच्छेत्, ततः भुञ्जीत एककः। आलोके भाजने साधुः, यतमपरिशाटयन्।।६६॥

६७—तित्तागं व कडुयं व कसायं अंबिलं व महुरं लवणं वा । एय लद्धमन्तद्र-पउत्तं महुधयं व भुंजेज्ज संजए ॥ तिक्तकं वा कटुकं या कषायं,
अम्लं वा मधुरं लवणं वा ।
एतल्लब्धमन्यार्थप्रयुक्तं,
मधुधृतमिव भुञ्जीत संयतः ॥६७॥

६१—सम्यक् प्रकार से आलोचना व हुई हो अथवा पहले-पीछे की हो (आलोचना का ऋम-भंग हुआ हो) उसका फिर प्रतिक्रमण करे, शरीर को स्थिर बना यह चिन्तन करे—

६२ — कितना आइचर्य है — भगवान् ने साधुओं के मोक्ष-साधना के हेतु-भूत संयमी-शरीर की धारणा के लिए निरवद्य-दृत्ति का उपदेश किया है।

६३—इस चिन्तनमय कायोत्सर्ग को नमस्कार मन्त्र के द्वारा पूर्ण कर जिन-संस्तव (तीर्थं द्धूर-स्तुति) करे, फिर स्वाष्याय की प्रस्थापना (प्रारम्भ) करे, फिर क्षण-भर विश्राम ले<sup>२९°</sup>।

६४—विश्राम करता हुआ लाभार्थी (मोक्षार्थी) मुनि इस हितकर अर्थ का चिन्तन करे—यदि आचार्य और साधु मुक्त पर अनुग्रह करें तो मैं निहाल हो जाऊँ—मानूं कि उन्होंने मुक्ते भवसागर से तार दिया।

६५ वह प्रेमपूर्वक साधुओं को यथाकम निमन्त्रण दे । उन निमन्त्रित साधुओं में से यदि कोई साधु भोजन करना चाहे तो उनके साथ भोजन करे ।

६६ — यदि कोई साधुन चाहे तो अकेला ही खुले पात्र में <sup>२१२</sup> यतना पूर्वक नीचे नहीं डालता हुआ भोजन करे।

६७ — गृहस्थ के लिए बना हुआ <sup>२३४</sup> — तीता (तिक्त)<sup>२१६</sup> या कडुवा,<sup>२१६</sup> कसैला<sup>२९७</sup> या लट्टा<sup>२९८</sup>, मीठा<sup>२९६</sup> या नमकीन<sup>२२०</sup> जो भी आहार उपलब्ध हो उसे संयमी मुनि मधुघृत की भाँति खाए। ६ म्न-अरसं विरसं वा वि सूइयं वा असूइयं। उल्लं वा जइ वा सुक्कं मन्थु-कुम्मास-भोयणं।।

६६—उप्पण्णं नाइहीलेज्जा अप्पं पि बहु फासुयं। मुहालद्धं मुहाजीवी भुंजेज्जा दोसवज्जियं।।

१००—दुल्लहा उ मुहादाई
मुहाजीवी वि दुल्लहा ।
मुहादाई मुहाजीवी
दो वि गच्छंति सोग्गई ॥
॥ ति बेमि ॥

अरसं विरसं वाऽिष, सूपितं (प्यं) वा असूपितम् (प्यम्) । आर्द्रं वा यदि वा शुष्कं, मन्थु-कुल्माष-भोजनम् ।। ६८ ॥

उत्पन्तं नातिहीलयेत्. अल्पमपि बहु प्रासुकम् । मुधालब्धं मुधाजीवी, भुञ्जीत दोषर्वाजतम् ॥ ६६ ।।

दुरुंभास्तु मुधादायिनः, मुधाजीविनोऽपि दुर्लभाः । मुधादायिनो मुधाजीविनः, द्वाविष गच्छतः सुपतिम् ॥१००॥ इति बवीमि । ६०-१६ — मुघाजीवी रेश्य मुनि अरस रेश्य या विरस, रेश्य व्यंजन सहित या व्यंजन रहित, रेश्य आर्द्रे या शुक्त, रेश्य मन्धु रेश्य और कुरुमाय रेश्य का जो भोजन विधिपूर्वक प्राप्त हो उसकी निन्दान करे। निर्दोष आहार अल्प या अरस होते हुए भी बहुत या सरस होता है रेश्य । इसिलिए उस मुघाल ब्यं रेश्य और दोष-विजित आहार को समभाव से ला ले रेश्य ।

१०० - मुधादायी <sup>२३३</sup> दुर्लभ है और मुधाजीवी भी दुर्लभ है। मुधादायी और मुधाजीवी दोनों सुमित को प्राप्त होते हैं। ऐसा मैं कहता हूँ।

पिण्डंबणायां प्रथमः उद्द शः समाप्तः।

## टिप्पण: अध्ययन ५ (प्रथम उद्देशक)

### इलोक १:

#### १. इलोक १:

प्रथम क्लोक में भिक्षु को यथासमय भिक्षा करने की आज्ञा दी गई है। भिक्षा-काल के उपस्थित होने के समय भिक्षु की वृत्ति कैसी रहे, इसका भी मार्मिक उल्लेख इस क्लोक में है। उसकी छत्ति 'संभ्रम' और 'मूर्च्छा' से रहित होनी चाहिए। इन शब्दों की भावना का स्पष्टीकरण यथास्थान टिप्पणियों में आया है।

# २. भिक्षा का काल प्राप्त होने पर (संपत्ते भिक्खकालिम क):

जितना महत्त्व कार्य का होता है, उतना ही महत्त्व उसकी विधि का होता है। बिना विधि से किया हुआ कार्य फल-दायक नहीं होता। काल का प्रश्न भी कार्य-विधि से जुड़ा हुआ है। जो कोई भी कार्य किया जाये वह क्यों किया जाये ? कब किया जाये ? कैसे किया जाये ? ये किष्य के प्रश्न रहते हैं। आचार्य इनका समाधान देते हैं —अमुक कार्य इसलिए किया जाये, इस समय में किया जाये और इस प्रकार किया जाये। यह उद्देश्य, काल और विधि का ज्ञान कार्य को पूर्ण बनाता है।

इस क्लोक में भिक्षा-काल का नामोल्लेख मात्र हैं। काल-प्राप्त और अकाल भिक्षा का विधि-निषेध इसी अध्ययन के दूसरे उद्देशक के चौथे, पाँचवें और छट्ठे क्लोक में मिलता है। वहाँ भिक्षा-काल में भिक्षा करने का विधान और असमय में भिक्षा के लिए जाने से उत्पन्न होने वाले दोषों का वर्णन किया गया है। प्रक्त यह है कि भिक्षा का काल कौन-सा है? सामाचारी अध्ययन में बतलाया गया है कि मुनि पहले प्रहर में स्वाध्याय करे, दूसरे में ध्यान करे, तीसरे में भिक्षा के लिए जाय और चौथे प्रहर में फिर स्वाध्याय करें

उत्सर्ग-विधि से भिक्षा का काल तीसरा प्रहर ही माना जाता रहा है। "एगभत्तं च भोयणं " के अनुसार भी भिक्षा का काल यही प्रमाणित होता है; किन्तु यह काल-विभाग सामयिक प्रतीत होता है। बौद्ध-ग्रन्थों में भी भियु को एकभक्त-भोजी कहा है तथा उनमें भी यथाकाल भिक्षा प्राप्त करने का विधान है ।

प्राचीन काल में भोजन का समय प्रायः मध्याह्नोत्तर था। संभवतः इसीलिए इस व्यवस्था का निर्माण हुआ हो अथवा यह व्यवस्था विशेष अभिग्रह (प्रतिज्ञा) रखनेवाले मुनियों के लिए हुई हो। कैसे ही हो, पर एक बार मोजन करने वालों के लिए यह उपयुक्त समय है। इस औचित्य से इसे भिक्षा का सार्वित्रक उपयुक्त समय नहीं माना जा सकता। सामान्यतः भिक्षा का काल वहीं है, जिस प्रदेश में जो समय लोगों के भोजन करने का हो। इसके अनुसार रसोई बनने से पहले या उसके उठने के बाद भिक्षा के लिए जाना भिक्षा का अकाल है और रसोई बनने के समय भिक्षा के लिए जाना भिक्षा का काल है।

- १—(क) अ॰ चू॰ : भिक्खाणं समूहो 'भिक्षादिभ्योऽण्' [पाणि॰ ४.२.३८] इति भैक्षम्, भेक्खस्स कालो तिम्म संपत्ते ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६६ : भिक्खाए कालो भिक्खाकालो तंमि भिक्खकाले संपत्ते ।
  - (ग) हा० टी० प० १६३ : 'संप्राप्ते' शोभनेन प्रकारेण स्वाध्यायकरणादिना प्राप्ते 'भिक्षाकाले' भिक्षासमये, अनेनासंप्राप्ते भवतपानैवणाप्रतिषेधमाह, अलाभाजाखण्डनाभ्यां दृष्टादृष्टिचरोधादिति ।
- २ उत्तः २६.१२ : पढमं पोरिसि सज्भायं, बीयं भाणं भियायई । तक्ष्याए भिक्खायरियं, पुणी चउत्थीइ सज्भायं ।।
- ३ उत्तः ३०.२१ बृ॰ वृ॰ : उत्सर्गतो हि तृतीयपौरुष्यामेव भिक्षाटनमनुज्ञातम् ।
- ४-- दश० ६.२२ ।
- ५ —(क) वि० पि०: महाबमा पालि ५.१२ ।
  - (ब) The Book of the Gradual Sayings Vol. IV. VIII. V. 41 page 171.

### ३. असंभ्रांत ( असंभंतो <sup>स</sup> ) :

भिक्षा-काल में बहुत से भिक्षाचर भिक्षा के लिए जाते हैं। मन में ऐसा भाव हो सकता है कि उनके भिक्षा लेने के बाद मुक्के क्या मिलेगा ? मन की ऐसी दशा से गवेषणा के लिए जाने में शीध्रता करना संभ्रान्त दृत्ति है।

ऐसी संभ्रान्त दशा में भिक्षु त्वरा—शीघ्रता करने लगता है। त्वरा से प्रतिलेखन में प्रमाद होता है। ईर्या समिति का शोधन नहीं होता। उचित उपयोग नहीं रह पाता। ऐसे अनेक दोषों की उत्पत्ति होती है। अतः आवश्यक है कि भिक्षा-काल के समय भिक्षु असंभ्रान्त रहे अर्थात् अनाकुल भाव से यथा उपयोग भिक्षा की गवेषणा के लिए जाए°।

## ४. अमूर्चिछत ( अमुच्छिओ <sup>ल</sup> ) :

भिक्षा के समय संयम-यात्रा के लिए भिक्षा की गवेषणा करना विहित अनुष्ठान है। आहार की गवेषणा में प्रवृत्त होते समय भिक्षु की दृत्ति मूच्छिरिहत होनी चाहिए। मूच्छी का अर्थ है—मोह, कालसा या आसक्ति। जो आहार में गृद्धिया आसक्ति रखता है, वह मूच्छित होता है। जिसे भोजन में मूच्छी होती है वही संभ्रान्त बनता है! यथा-लब्ध भिक्षा में संतुष्ट रहने वाला संभ्रान्त नहीं बनता। गवेषणा में प्रवृत्त होने के समय भिक्षु की चित्त-वृत्ति मूच्छीरिहत हो। वह अच्छे भोजन की लालसा या भावना से गवेषणा में प्रवृत्त न हो। जो ऐसी भावना से गवेषणा करता है उसकी भिक्षा-चर्या निर्दोष नहीं होती।

भिक्षा के लिए जाते समय विविध प्रकार के शब्द सुनने को मिलते हैं और रूप देखने को मिलते हैं। उनकी कामना से भिक्षु आहार की गवेषणा में प्रवृत्त न हो। वह अमूर्ष्किल रहते हुए अर्थात् आहार तथा शब्दादि में मूर्क्का नहीं रखते हुए केवल आहार-प्राप्ति के अभिप्राय से गवेषणा करे, यह उपदेश है<sup>र</sup>।

अमूच्छिभाव को समझने के लिए एक हण्टान्त इस प्रकार मिलता है: एक युवा विणक्-स्त्री अलंकृत, विभूषित हो, सुन्दर वस्त्र धारण कर गोवत्स को आहार देती है। वह (गोवत्स) उसके हाथ से उस आहार को ग्रहण करता हुआ भी उस स्त्री के रंग, रूप, आभरणादि के शब्द, गंध भौर स्पर्श में मूर्च्छित नहीं होता है। ठीक इसी प्रकार साधु विषयादि शब्दों में अमूर्च्छित रहता हुआ आहारादि की गवेषणा में प्रकृत्त हो<sup>3</sup>।

### थू. भक्त-पान (भत्तपाणं घ):

जो खाया जाता है वह 'मक्त' और जो पीया जाता है वह 'पान' कहलाता है<sup>8</sup>। 'भक्त' शब्द का प्रयोग छट्टे अध्ययन के २२ वें इलोक में भी हुआ है। वहाँ इसका अर्थ 'बार' है<sup>8</sup>। यहाँ इसका अर्थ तण्डुल आदि आहार है<sup>8</sup>। पूर्व-काल में बिहार

१---(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६६ : असंभंतो 'मा वेला फिट्टिहिति, विलुप्पिहिति वा भिक्खपरेहि भेक्खं' एतेण अत्थेण असंभंतो ।

<sup>(</sup>ख) जिञ्चू ०पृ०१६६: असंभंतो नाम सब्वे भिक्खायरा पविद्वा तेहि उञ्छिए भिक्खं न लिभस्सामित्तिकाउँ मा तूरेज्जा, तूरमाणो य पडिलेहणापमादं करेज्जा, रियं वा न सोधेज्जा, उवयोगस्स ण ठाएज्जा, एवमादी दोसा भवन्ति, तम्हा असंभन्तेण पडिलेहणं काऊण उवयोगस्स ठायित्ता अनुरिए भिक्खाए गंतव्वं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६३ : 'असंभ्रान्तः' अनाकुलो यथावदुपयोगादि कृत्वा, नान्ययेत्यर्थः ।

२-- (क) अ० चू० पृ० ६६ : अमुच्छितो अमूढो भत्तगेहीए सहातिसु य ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६६ : 'मूर्च्छा मोहसमुच्छाययोः' न मूर्चिछतः अमूर्चिछतः, अमूर्चिछतो नाम समुयाणे मुच्छं अकुव्वमाणो सेसेसु य सहाइविसएसु ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १६३: 'अमू चिख्रतः' पिण्डे शब्दादिषु वा अगृद्धो, विहितानुष्ठानिमितिकृत्वा, न तु पिण्डादावेवासकत इति ।

३—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ १६७-६≈ : दिट्टंतो वच्छओ वाणिगिणीए अलंकियविभूसियाए चारुवेसाएवि गोभत्तादी आहारं दलयंतीति तंमि गोभत्तादिम्मि उवउत्तो ण ताए इत्थियाए रूवेण वा तेसु वा आभरणसद्देसु ण वा गंधफासेसु मुच्छिओ, एवं साधुणावि विसएसु असज्जमाणेणः भिक्खाहिडियब्वित्त ।

४---अ० चू० पृ० ६६: भत्त-पाणं भजंति खुहिया तिमिति भत्तं, पीयत इति पाणं, भत्तपाणमिति समासो ।

५-एगभत्तं च भोयणं।

६---हा० टी० प० १६३: 'भक्तपानं' यतियोग्यमोदनारनालादि ।

आदि जनपदों में चावल का मोजन प्रधान रहा है। इसलिए 'भक्त' शब्द का प्रधान अर्थ चावल आदि खाद्य बन गया। कौटिल्य अर्थशास्त्र की व्याख्या में 'भक्त' का अर्थ तण्डुल आदि किया है'।

### इलोक २:

#### ६. इलोक २:

आहार की गवेषणा के लिए जो पहली किया करनी होती है वह है चलना। गवेषणा के लिए स्थान से बाहर निकल कर साधुकिस प्रकार गमन करे और कैंसे स्थानों का वर्जन करता हुआ चले, उसका वर्णन इस इलोक से १५ में इलोक तक में आया है।

## ७. गोचराग्र के लिए निकला हुआ (गोयरगगगग्रो ल ):

भिक्षा-चर्या बारह प्रकार के तपों में से तीसरा तप है<sup>र</sup>। 'गोचराग्र' उसका एक प्रकार है<sup>3</sup>। उसके अनेक भेद होते हैं<sup>3</sup>। 'गोचर' शब्द का अर्थ है गाय की तरह चरना—भिक्षाटन करना। गाय अच्छी-बुरी घास का भेद किए बिना एक ओर से दूसरी ओर चरती चली जाती है। वैसे ही उत्तम, मध्यम और ग्राधम कुल का भेद न करते हुए तथा प्रिय-अप्रिय आहार में राग-द्वेष न करते हुए जो सामुदानिक भिक्षाटन किया जाता है वह गोचर कहलाता है<sup>8</sup>।

चूर्णिकारद्वय लिखते हैं: गोचर का अर्थ है भ्रमण। जिस प्रकार गाय शब्दादि विषयों में गृद्ध नहीं होती हुई आहार ग्रहण करती है उसी प्रकार साधुभी विषयों में आसक्त न होते हुए सामुदानिक रूप से उद्गम, उत्पाद और एषणा के दोषों से रहित भिक्षा के लिए भ्रमण करते हैं। यही साधुका गोचराग्र है<sup>६</sup>।

गाय के चरने में शुद्धाशुद्ध का विवेक नहीं होता। मुनि सदोष आहार को वर्ज निर्दोष आहार छेते हैं, इसिछए उनकी भिक्षा-चर्या साधारण गोचर्या से आगेब ढ़ी हुई — विशेषता वाली होती है। इस विशेषता की ओर संकेत करने के छिए ही गोचर के बाद 'अग्न' शब्द का प्रयोग किया गया है। अथवा गोचर तो चरकादि अन्य परिवाजक भी करते हैं किन्तु आधाकमीदि आहार ग्रहण न करने से ही उसमें विशेषता आती है। श्रमण निर्ग्रन्थ की चर्या ऐसी होती है अत: यहाँ अग्र — प्रधान शब्द का प्रयोग हैं ।

कायकिलेसो संलीणया य बज्झो तवी होइ॥

३--- उत्त० ३०.२४ : अट्टबिहगोयरग्गं तु तहा सत्तेव एसणा।

अभिग्महा य जे अन्ने भिक्लाधरियमाहिया ॥

४ – उत्त० ३०.१६ : पेडा य अद्धपेडा गोमुत्तिपयंगवीहिया चेत्र ।

सम्बुक्काबद्वाययगन्तुं पच्चागया छट्टा ॥

- ६-- (क) अ० चू० पृ० ६६ : गोरिव चरणं गोयरो, तहा सद्दादिसु अमुन्छितो जहा सो वच्छगो ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६७-६८: गोयरो नाम भ्रमणं जहा गावीओ सहादिसु विसएसु असज्जनाणीओ आहारमाहारेंति, दिटुंतो वच्छओ एवं साधुणावि विसएसु असज्जमाणेण समुदाणे उग्गमउप्पायणासुद्धे निवेसियबुद्धिणा अरलदुट्टेण भिक्खा हिडियव्वत्ति ।
  - (ग) हा० टी० प० १६३ : गोरिव चरणं गोचरः --उत्तनाधनमध्यमकुलेब्बरक्तद्विष्टस्य भिक्षाटनम् ।
- ७—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६६ : गोयरं अग्गं गोतरस्स वा अग्गं गतो, अग्गं पहाणं । कहं पहाणं ? एसणादिगुणजुतं, ण उ चरगादीण अपरिक्खिते सणाणं ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १६६: गोयरो चेव अग्गं अग्नं तमि गओ गोयरग्गाओ, अग्नं नाम पहाणं भण्णइ, सो य गोयरो साहूणमेव पहाणो भवति, न उ चरगाईणं आहाकम्मुदेसियाइभुंजगाणंति ।
  - (ग) हा० टी० प० १६३ : अग्रः-प्रधानोऽम्याहृताधाकर्मादिपरित्यागेन ।

१-- कोटि० अर्थ० अ० १० प्रक ० १४८-१४६ : भक्तोपक रणं---( न्याख्या ) भक्तं तण्डुलादि उपकरणं वस्त्रादि च ।

२--उत्त० ३०.८: अणसणमूणोयरिया भिक्खायरिया य रसपरिच्चाओ ।

४ -- हा० टी० प० १८ : गोचरः सामयिकत्वाद् गोरिव चरणं गोचरोऽन्यथा गोचारः ''' गौइचरत्येवमिवशेषेण साधुनाऽन्यदितव्यं, न विभवमङ्गीकृत्योत्तमाधममध्यमेषु कुलेब्बिति, विणय्वत्सकदृष्टान्तेन वेति ।

### म वह (से<sup>क</sup>):

हरिभद्र कहते हैं 'से' अर्थात् जो असंभ्रांत और अमुछित है वह मुनि' । जिनदास लिखते हैं 'से' शब्द संयत-विरत-प्रतिहत-प्रत्यारूपात-पापकर्मा भिक्षु का सकेतक है<sup>र</sup> । यह अर्थ अधिक संगत है क्योंकि ऐसे मुनि की भिक्षा-चर्या की विधि का ही इस अध्ययन में वर्णन है । अगस्त्यसिंह के अनुसार 'से' शब्द वचनोपत्यास है<sup>3</sup>।

### ध्रुनि ( मुणी ल ) :

मुनि और ज्ञानी एकार्थक शब्द है। जिनदास के अनुसार मुनि चार प्रकार के होते हैं—नाम-मुनि, स्थापना-मुनि, द्रब्य-मुनि और भाव-मुनि। उदाहरण के छिए जो रत्न आदि की परीक्षा कर सकता है वह द्रब्य-मुनि है। भाव-मुनि वह है जो संसार के स्वभाव — असली स्वरूप को जानता हो। इस दृष्टि से सम्यग्दृष्टि साधु और श्रावक दोनों भाव-मुनि होते हैं। इस प्रकरण में माव-साधु का ही अर्थ ग्रहण करना चाहिए; क्यों कि उसी की गोचर्या का यहाँ वर्णन है ।

## १०. धीमे-धीमे ( मंदं ग ) :

असभ्रांत सब्द मानसिक अवस्था का द्योतक है और 'मन्द' शब्द चलने की विधा (चरे) का विशेषण । साधु जैसे चित्त से असंभ्रांत हो - किया करने में त्वरा न करे वैसे ही गति में मन्द हो धीमे-धीमे चले<sup>र</sup> । जिनदास लिखते हैं —मन्द चार तरह के होते हैं —नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव-मन्द । उनमें द्रव्य-मन्द उसे कहते है जो शरीर से प्रतनु होता हैं । भाव-मन्द उसे कहते हैं जो अल्पबुद्धि हो । यहाँ तो गति-मन्द का अधिकार है<sup>द</sup> ।

## ११. अनुद्विग्न ( अणुव्विग्मो <sup>ध</sup> ) :

अनुद्धिग्न का अर्थ है। परीषह से न डरने वाला, प्रशान्त । तात्पर्य यह है। भिक्षा न मिलने या मनोनुकूल भिक्षा न मिलने के विचार से व्याकुल न होता हुआ तथा तिरस्कार आदि परीषहों की आशंका से क्षुब्ध न होता हुआ गमन करें ।

## १२. अव्याक्षिप्त चित्ता से ( ग्रव्वित्तिण चेयसा घ ) :

जिनदास के अनुसार इसका अर्थ है --आर्तध्यान से रहित अंत:करण से, पैर उठाने में उपयोग युक्त होकर । हरिमद्र के अनुसार अव्यक्षिप्त चित्त का अर्थ है वत्स और वणिक् पत्नी के दृष्टान्त के न्याय से शब्दादि में अंत:करण को नियोजित न करते हुए, एषणा समिति से युक्त होकर ।

- १--हा० टी० प० १६३ : 'से' इत्यसंभ्रांतोऽमूच्छित: ।
- २—जि० चू० पृ० १६७ : 'से' त्ति निद्देसे, कि निद्दिसति ?, जो सो संजयविरयपिडहथपच्चक्खायपावकस्मो भिक्खू तस्स निद्देसोत्ति ।
- ३---अ० चू० पृ० १६ : से इति वयणोवण्यासे ।
- ४ (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६६: मुणी विण्णाणसंपण्णो, दब्वे हिरण्णाविमुणतो, भावमुणी विदितसंसारसब्भावो साधू।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १६८ : मुणीणाम णाणित्ति वा मुणिति वा एगट्टा, सो य मुणी चउव्विहो भणिओ, " द्व्यमुणी जहा रयणपरिवक्षमा एवमादि, भावमुणी जहा संसारसहावजाणमा साहुणो सावमा वा, एत्थ साहुहि अधिमारो ।
  - (ग) हा० टो॰ प० १६३ : मुनि: भावसाधु: ।
- ५ (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६६: मंदं असिग्घं। असंभंत-मंदविसेसो असंभंतो चेयक्षा, मंदो कियया।
  - (ख) हा० टी० प० १६३: 'मंदं' शनैः शनैनं द्रुतमित्यर्थः ।
- ६ जि० चूर पृ०१६८: मंदो चजब्विहो .....दब्बमंदो जो तणुयसरीरो एवमाइ. भावमंदो जस्स बुद्धी अप्<mark>षा एवमादो ......इइ</mark> पुण गतिमंदेण अहिगारो ।
- ७ (क) अ० चूर पृ० ६६ : अणुव्विग्गो अभीतो गोयरगताण परीसहोदसग्गाण ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६८: उविवस्तो नाम भीतो, न उविवस्तो अणुव्विस्तो, परीसहाणं अभीउत्ति वृत्तं भवति ।
  - (ग) हा० टी० प० १६३ : 'अनुद्धिग्न:' प्रज्ञान्तः परीवहादिभ्योऽविभ्यत् ।
- द जि० चू० पृ० १६८: अव्विविखसेण चेतसा नाम णो अट्टज्भाणीवगओ उक्खेवादिणुवउत्तो ।
- ६ हा० टी० प० १६३: 'अव्याक्षिप्तेन चेतसा' वत्सवणिग्जामादृष्टान्तात् शब्दादिष्वगतेन 'चेतसा' अन्तःकरणेन एषणोपयुक्तेन ।

# विडेसणा ( विण्डेषणा )

## १६६ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : क्लोक ३ टि० १३-१५

भावार्थं यह है कि चलते समय मुनि चित्त में आर्तध्यान न रखे । उसकी चित्तवृत्ति शब्दादि त्रिषयों में आसवत न हो तथा पैर आदि उठाते समय वह पुरा उपयोग रखता हुआ चले ।

गृहस्थों के यहाँ साधु को प्रिय शब्द, रूप, रस और गन्ध का संयोग मिलता है। ऐसे संयोग की कामना अयवा आसक्ति से साधु गमन न करे। वह केवल आहार गवेषणा की भावना से गमन करे।

इस सम्बन्ध में टीकाकार ने वत्स और विणक् वधू के हिण्टान्त की ओर संकेत किया है । जिनदास ने गोचराग्र शब्द की व्याख्या में इस हिष्टान्त का उपयोग किया है। हमने इसका उपयोग प्रथम श्लोक में आये हुए 'अमुच्छिओ' शब्द की व्याख्या में किया है। पूरा हिष्टान्त इस प्रकार मिलता है:

"एक दिन विणक् के घर एक छोटा बछड़ा था। वह सब को बहुत प्रियथा। घर के सारे लोग उसकी बहुत सार-सम्हाठ करते थे। एक दिन विणक् के घर जीमनवार हुआ। सारे लोग उसमें लग गये। बछड़े को न घास डाली गई और न पानी पिलाया गया। दुपहरी हो गई। वह भूस और प्यास के मारे रंभाने लगा। कुल-वधू ने उसको सुना। वह घास और पानी लेकर गई। घास और पानी को देख बछड़े की टिष्टि उन पर टिक गई। उपने कुल-वधू के बनाव और शृङ्कार की ओर ताका तक नहीं। उसके मन में विचार तक नहीं आया कि वह उसके रूप-रंग और शृङ्कार को देखे।"

इण्टान्त का सार यह है कि बछड़े की तरह मुनि भिक्षाटन की भावना से अटन करे। रूप आदि को देखने की भावना से चंचल-चित्त हो गमन न करे।

### इलोक ३:

#### १३. श्लोक ३:

द्वितीय श्लोक में भिक्षा के लिए जाते समय अन्याक्षिप्त चित्त से और मंद गति से चलने की विधि कही है। इस श्लोक में भिक्षु किस प्रकार और कहाँ दृष्टि रख कर चले इसका विधान है।

### १४. आगे ( पुरओ क ) :

पुरत: अग्रत: अग्रत: अगरे के मार्ग को । चौथे चरण में 'य' - 'च' शब्द आया है । जिनदास का कहना है कि 'च' का अर्थ है - कुत्ते आदि से रक्षा की दृष्टि से दोनों पार्श्व और पीछे भी उपयोग रखना चाहिए ।

## १५. युग-प्रमाण भूमि को ( ज्यमायाए<sup>क</sup> महिं<sup>ख</sup> ) :

ईर्या-समिति की यतना के चार प्रकार हैं<sup>3</sup>। यहाँ द्रव्य और क्षेत्र की यतना का उल्लेख किया गया है। जीव-जन्तुओं को देखकर चलना यह द्रव्य-यतना है। यूग-मात्र भूमि को देखकर चलना यह क्षेत्र-यतना है<sup>3</sup>।

जिनदास महत्तर ने युग का अर्थ 'शरीर' किया है<sup>४</sup> । शान्त्याचार्य ने युग-मात्र का अर्थ चार हाथ प्रमाण किया है<sup>५</sup> । युग शब्द का लौकिक अर्थ है—गाड़ी का जुआ । वह लगभग साढ़े तीन हाथ का होता है। मनुष्य का शरीर भी अपने हाथ से इसी प्रमाण का होता है; इसिलए 'युग' का सामयिक अर्थ शरीर किया है।

यहाँ युग शब्द का प्रयोग दो अर्थों की अभिव्यक्ति के लिए हैं। सूत्रकार इसके द्वारा ईर्या-समिति के क्षेत्र-मान और उसके संस्थान इन दोनों की जानकारी देना चाहते हैं।

युग शब्द गाड़ी से सम्बन्धित है। गाड़ी का आगे का भाग संकड़ा और पीछे का भाग चौड़ा होता है। ईर्या-सिमिति से चलने वाले मूनि की दृष्टि का संस्थान भी यही बनता है<sup>९</sup>।

जायणा चउव्विहा वुत्ता, तं मे कित्तयओ सुण ।।

१-- जि॰ चू॰ पृ॰ १६८: पुरओ नाम अगाओ ....चकारेण य सुणमादीण रक्खणहुा पासओवि पिठ्ठओवि उवओगो कायव्वो

२— उत्त० २४.६: बव्वओ खेतओ चेव, कालओ भावओ तहा।

३ - उत्त० २४.७ : दब्बओ चक्खुसा पेहे, जुगमित्तं च खेत्तओ ।

४—कि० चू० पृ० १६८: जुगं सरीरं भण्णइ ।

५--- उत्त० २४.७ वृ० वृ० : युगमात्रं च चतुर्हस्तप्रमाणं प्रस्तावात् क्षेत्रं ।

६-(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ६६ : जुगिमिति बिलवहसंदाणणं सरीरं वा तावम्मत्तं पुरतो, अंतो संकुषाए बाहि विस्थडाए दिहीए,

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६८ : तावमेत्तं पुरओ अंतो संबुडाए बाहि वित्थडाए सगडुद्धिसंठियाए विद्वीए ।

यदि चलते समय दृष्टि को बहुत दूर डाला जाए तो सूक्ष्म शरीर वाले जीव देखे नहीं जा सकते और उसे अत्यन्त निकट रखा जाए तो सहसा पैर के नीचे आने वाले जीवों को टाला नहीं जा सकता, इसलिए शरीर-प्रमाण क्षेत्र देखकर चलने की व्यवस्था की गई है ।

अगस्त्यसिंह स्थविर ने 'जुगमादाय' ऐसा पाठ-भेद माना है। उसका अर्थ है— युग को ग्रहरण कर अर्थात् युग जितने क्षेत्र को लक्षित कर— भूमि को देखता हुआ चलेरे।

'सब्बतो जुगमादाय' इस पाठ-भेद का निर्देश मी दोनों चूर्णिकार करते हैं । इसका अर्थ है थोड़ी दूर चलकर दोनों पार्की में और पीछे अर्थात् चारों ओर युग-मात्र भूमि को देखना चाहिए³ ।

## १६. बीज, हरियाली ( बीयहरियाइं स ) :

अगस्त्यसिंह स्थिविर की चूर्णि के अनुसार बीज शब्द से वनस्पति के दश प्रकारों का ग्रहण होता है<sup>४</sup>। वे ये हैं —मूल, कंद, स्कंघ, त्वचा, शाखा, प्रवाल, पत्र, पुष्प, फल और बीज। 'हरित' शब्द के द्वारा बीजरुह वनस्पति का निर्देश किया है<sup>४</sup>। जिनदास महत्तर की चूर्णि के अनुसार 'हरित' शब्द वनस्पति का सूचक है<sup>६</sup>।

## १७. प्राणी (पाणे<sup>ग</sup>):

प्राण शब्द द्वीन्द्रिय आदि त्रस जीवों का संग्राहक है"।

# १८. जल तथा सजीव-मिट्टी ( दगमट्टियं<sup>घ</sup> ) ः

'दगमट्टियं' शब्द आगमों में अनेक जगह प्रयुक्त है। अखण्ड-रूप में यह भीगी हुई सजीव मिट्टी के अर्थ में प्रयुक्त किया जाता है। आयारचूला (१।२,४२) में यह शब्द आया है। वृत्तिकार शीलाङ्काचार्य ने यहाँ इसका अर्थ उदक-प्रधान मिट्टी किया है<sup>प</sup>।

चूर्णिकार और टीकाकार इस क्लोक तथा इसी अध्ययन के पहले उद्देशक के २६ वें क्लोक में आए हुए 'दग' और 'मट्टिया' इन दोनों शब्दों को अलग-अलग ग्रहण कर व्याख्या करते हैं<sup>६</sup>। टीकाकार हरिभद्र ने अपनी आवश्यक वृत्ति में इनकी व्याख्या अखंड और

१—(क) अ० चू० पृ० ६६ : 'सुहुमसरीरे दूरतो ण पेच्छति' ति न परतो, 'आसण्णो न तरित सहसा वट्टावेतुं' ति ण आरतो।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६६ : दूरनिपायिदद्वी पुण विष्पिगद्वं सुहुमसरोरं वा सत्तं न पासइ, अतिसन्निविट्ठदिट्ठिव सहसा दहूण ण सक्केइ पादं पिंडसाहरिजं ।

२-अ० चू० पृ० ६६ : अहवा "पुरतो जुगमादाय" इति चक्खुसा तावतियं परिगिज्भ पेहमाण इति ।

३—(क) अ० चू० पृ० ६६: पाढंतरं वा ''सब्बतो जुगमादाय ।''

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० १६८ : अग्ने पढंति— 'सब्बत्तो जुगमायाए' नातिवूरं गंतूणं पासओ पिट्टओ य निरिक्षियव्वं ।

४---(क) अ० चू० पृ० ६६ : बीयवयणेण वा दस भेदा भणिता ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १६८ : बीयगहणेण बीयपज्जवसाणस्स दसभेदभिण्णस्स वणम्फइकायस्स गहणं कयं ।

५—अ० चू० पू० ६६ : हरितमाहणेण जे बीयरुहा ते भणिता ।

६—जि० चू० पृ० १६८: हरियमहणेण सस्ववणप्पर्द गहिया।

७-(क) अ० चू० पृ० ६६ : 'पाणा' बेइ'वियादितसा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६६ : पाणग्गहणेणं बेइंडियाईणं तसाणं गहणं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६४: 'प्राणिनो' होन्द्रियादीन्।

u--आ व्यू १।२।४२ वृ ः उदकप्रधाना मृत्तिका उदकमृत्तिकेति ।

६--- (क) अ० चू० पू० ६६ : ओसावि भेवं पाणितं दगं, मट्टिया-णवगणिवेसातिपुढविक्कातो ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६६: दगग्गहणेण आउक्काओ समेदो गहिओ, मट्टियागहणेणं ज्जो पुढविक्काओ अडवोओ आणिको सन्तिवेसे वा गामे वा तस्सगहणे।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६४ : 'उदकम्' अप्कायं 'मृत्तिकां च' पृथिवीकायं ।

खण्ड—दोनों प्रकार से की है । निशीथ चूर्णिकार ने भी इसके दो विकल्प किये हैं ।

हरिभद्र कहते हैं कि 'च' शब्द से तेजस्काय और वायुकाय का भी ग्रहण करना चाहिए । जिनदास के अनुसार दगमिष्टका के ग्रहण से अग्नि और वायु का ग्रहण स्वयं हो जाता है । अगस्त्यसिंह का अभिमत है कि गमन में अग्नि की संभावना कम है ग्रौर दाह के भय से उसका वर्जन हर कोई करता ही है। वायु आकाशव्यापी है, अतः उसका सर्वथा परिहार नहीं हो सकता। प्रकारान्तर से सर्वजीवों का वर्जन करना चाहिए—यह स्वतः प्राप्त है ।

#### १६. श्लोक ४-६:

चौथे श्लोक में किस मार्ग से साधु न जाये, इसका उल्लेख है। वर्जित-मार्ग से जाने पर जो हानि होती है, उसका वर्णन पाँचवें श्लोक में है। छट्ठे क्लोक में पाँचवें श्लोक में बताये हुए दोषों को देखकर विषम-मार्ग से जाने का पुनः निषेध किया है। यह औत्सर्गिक-मार्ग है। कभी चलना पड़े तो सावधानी के साथ चलना चाहिए — यह अपवादिक-मार्ग छट्ठे श्लोक के द्वितीय चरण में दिया हुआ है।

#### इलोक ४:

# २०. गड्ढे (ओवायं <sup>क</sup>):

जिनदास और हरिभद्र ने 'अवपात' का अर्थ 'खड्डा' या 'गड्डा' किया है<sup>६</sup> । अगस्त्यसिंह ने नीचे गिरने को 'अवपात कहा हैं" ।

# २१. ऊबड़-खाबड़ भू-भाग ( विसमं <sup>क</sup> ) :

अगस्त्यसिंह ने खड्डा, कूप, झिरिड (जीर्ण कूप) आदि ऊँचे-नीचे स्थान को 'विषम' कहा है । जिनदास और हरिभद्र ने निम्नोन्नत स्थान को 'विषम' कहा है ।

# २२ कटे हुए सूखे पेड़ या अनाज के डंठल (खाणुं क):

ऊपर उठे हुए काष्ठ विशेष को स्थाणु कहते हैं 9° ।

# २३. पंकिल मार्ग को (विज्जलं ख) :

पानी सूख जाने पर जो कर्दम रहता है उसे 'विजल' कहते हैं। कर्दमयुक्त मार्ग को 'विजल' कहा जाता है "।

२—आ० हा० वृ० पृ० ५७३ : दगमृत्तिका चिक्खलम् अथवा दकग्रहणादप्कायः मृत्तिका ग्रहणात् पृथ्वीकायः ।

२- नि॰ चू॰ (७.७४) वर्ग पाणीयं, कोमारा-महिया, अधवा उल्लिया महिया ।

३ — हा॰ टी॰ प॰ १६४: च शब्दात्तेजोबायुपरिग्रहः।

४--जि० चू० पृ० १६६ : एगरगहणे गहणं तज्जाईयाणमितिकाउं अगणिवाउणोवि गहिया ।

प्र—अ॰ चू॰ पृ॰ १००: गमणे अग्गिस्स मंदो संभवो, दाहमएण य परिहरिज्जिति, वायुराकाशन्यापीति ण सन्बहा परिहरणिमिति न साक्षादिभिधानिमिति । प्रकारवयणेण वा सन्वजीवणिकायाभिहाणं, तावमिप विज्जितो ।

६— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १६९ : ओवायं नाम खड्डा, जत्य हेठ्ठाभिमुहेहि अवयरिज्जड ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० १६४ : 'अवपातं' गर्तादिरूपम् ।

७-अ० चू० पृ० १०० : अहोपतणमोवातो ।

द—अ० चू० पृ० १०० : खड्डा-कूब-झिरिडाती णिण्णुण्णयं विसमं ।

६—(क) जि० चू० पृ० १६६ : विसमं नाम निष्णुष्णयं।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ १६४ : 'विषमं' निम्नोग्नतम् ।

१•—(क) अ० चू० पृ० १०० : णातिउच्चो उद्घट्टियदारुविसेसो लाणू ।

<sup>(</sup>ल) जि० चू० पृ० १६६ : खाणू नाम कट्ठं उद्घाहुत्तं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६४: 'स्थाणुम्' ऊर्ध्वकाष्ठम् ।

११— (क) अ० चू० पृ० १०० : विगयमात्रं जतो जलं तं विज्जलं (चिक्खलो)।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पु० १६६ : विगयं जलं जत्थ तं विजलं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६४ : विगतजलं कर्दमम्।

### दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

२०२ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक ५-६ टि० २४-२७

### २४. संक्रम ... के ऊपर से (संक्रमेण ग):

जल या गड्ढे को जिसके सहारे संक्रमण— पार किया जाता है — उसे 'संक्रम' कहा जाता है। संक्रम पाषाण या काष्ठ का बना होता है<sup>3</sup>।

कौटित्य अर्थशास्त्र में जल-संक्रमण के अनेक उपाय बताए गए हैं, उनमें एक स्तम्भ-संक्रम भी है । व्याख्याकार ने स्तम्भ-संक्रम का अर्थ खम्भों के आधार पर निर्मित काष्ठ फलक आदि का पूल किया है ।

यहाँ संक्रम का अर्थ है जल, गड्ढे आदि को पार करने के लिए काष्ठ आदि से बांधा हुआ मार्ग। संक्रम का अर्थ विकट-मार्गभी होता है<sup>थ</sup>।

## २५. ( विज्जमाणे परक्कमे घ ) :

हरिभद्र सूरि ने 'विज्जमाणे परक्कमे' इन शब्दों को 'ओवाय' आदि समस्त मार्गों के लिए अपवादस्वरूप माना है, जब कि जिनदास ने इसका संबंध केवल 'संक्रम' के साथ ही रखा है । इलोक ६ को देखते हुए इस अपवाद का सम्बन्ध सभी मार्गों के साथ है । अत: अर्थ भी इस बात को ध्यान में रखकर किया गया है ।

#### इलोक प्रः

#### २६. इलोक ५:

पाँचवें क्लोक में विषम-मार्ग में चलने से उत्पन्न होने वाले दोष बतलाए गए हैं। दोष दो प्रकार के होते हैं - आरीरिक और चारि-त्रिक। पहलें प्रकार के दोष शरीर की और दूसरे प्रकार के दोष चारित्र की हानि करते हैं। गिरने और लड़खड़ाने से हाथ, पैर आदि टूट जाते हैं यह आत्म-विराधना है--शारीरिक हानि है। त्रम और स्थावर जीवों की हिसा होती है यह संयम-विराधना है--चारित्रिक हानि हैं । अगस्त्यसिंह के अनुसार शारीरिक दोष का विधान सूत्र में नहीं है परन्तु यह दोष वृत्ति में प्रतिभासित होता है ।

### इलोक ६:

## २७. दूसरे मार्ग के होते हुए ( सइ अन्नेण मग्गेण ग ) :

अन्य मार्ग हो तो विषम मार्ग से न जाया जाए । दूसरा मार्ग न होने पर साधु विषम मार्ग से भी जा सकता है, इस अपवाद की सूचना इस श्लोक के उत्तरार्द्ध में स्पष्ट है ।

- १ (क) अ० चू० पृ० १०० : पाणिय-विसमत्थाणाति संकमणं कत्तिमसंकमो ।
  - (ख) जि॰ चू० पृ० १६६: संकमिज्जंति जेण संकमो, सो पाणियस्स वा गड्डाए वा भण्णइ।
  - (ग) हा० टी॰ प॰ १६४: 'संक्रमेण' जलगतीपरिहाराय पाषाणकाष्ठरचितेन ।
- २—कौटि० अर्थं० १०.२ः हस्तिस्तम्भसंक्रमसेतुबन्धनौकाष्ठवेणुसंघातेः, अलाबुचर्मकरण्डदृतिप्लवगण्डिकावेणिकाभिश्च उदकानि तारयेत् ।
- ३-वही [व्याख्या] : स्तम्भसंकमैः --स्तम्भानामुपरि दारुफलकादिघटनया कल्पितैः संकमैः ।
- ४---अ० चि० ६.१५३ : संक्षामसंक्रमौ दुर्गसञ्चरे ।
- ५—(क) हा० टी० प० १६४ : अपवादमाह—विद्यमाने पराक्रमे अन्यमार्ग इत्यर्थः ।
  - (ख) जि॰ चू० पृ० १६६: तेण संकमेण विज्जमाणे परवकमे णो गच्छेज्जा।
- ६--जि० च्र० पृ० १६६ : जम्हा एते दोसा तम्मा विज्जमाणे गमणपहे ण सपच्चवाएण पहेण संजएण सुसमाहिएण गंतव्वं ।
- ७— (क) जि० चू० पृ० १६६ : इदाणि आतिवराहणा संजमिवराहणा य दोवि भण्णंति । ते तत्थ पवडंते वा पवललंते वा हत्थाइ-लूसणं पावेञ्जा, तसथावरे वा जीवे हिसेज्जा ।
  - (ख) हा॰ टी॰ प॰ १६४: अधुना तु आत्मसंयमविराधनापरिहारमाहः आत्मसंयमविराधनासंभवात् ।
- म अ॰ चू॰ पृ॰ १०० : तस्स पवर्डेतस्स पक्खुलंतस्स जं हत्थ-पादादिलूसणं खयकरणाति तं सब्वजणप्रतीतिमिति ण सुत्तो, वृत्तीए विभासिज्जिति ।
- ६—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०० : सतीति विज्जमाणे ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६६: 'सति' ति जिद अण्णो मग्गो अत्थि तो तेण न गच्छेज्जा ।

## पिंडेसणा ( पिण्डैषणा )

## २०३ अध्ययन ५ ( प्र० उ० ) : क्लोक ७ टि० २८-३१

'अन्नेण मग्गेण' हरिभद्र सूरि के अनुसार यहाँ सन्तमी के अर्थ में तृतीया का प्रयोग है<sup>3</sup>।

## २८ यतनापूर्वक जाये ( जयमेव परक्कमे घ ) :

'जयं'(यतम्) शब्द किया-विशेषण है। परवक्षे (पराक्ष्मेत्) किया है। यतनापूर्वक अर्थात् आत्मा और संयम की विराधना का परिहार करते हुए चले। गर्ताकीर्ण आदि मार्गों से जाने का निषेध है, पर यदि अन्य मार्ग न हो तो गर्ताकीर्ण आदि मार्ग से इस प्रकार जाये कि आत्म-विराधना और संयम-विराधना न हो ।

२६. अगस्त्य चूणि में छठे श्लोक के पश्चात् निम्न श्लोक आता है :

## चलं कट्टं सिलं वा वि, इट्टालं वा वि संकमो । न तेण भिक्खू गच्छेज्जा, दिट्टो तत्थ असंजमो ॥

इसका अर्थ है हिलते हुए काष्ठ, शिला, ईंट एवं संक्रम पर से साधुन जाए क्योंकि ज्ञानियों ने वहाँ असंयम देखा है। चूर्णिकार के अनुसार दूसरी परम्परा के आदर्शों में यह श्लोक यहाँ नहीं है, आगे हैं<sup>3</sup> ; किन्तु उपलब्ध आदर्शों में यह श्लोक नहीं मिलता। जिनदास और हरिभद्र की व्याख्या के अर्ग्रेसार ६४ वें श्लोक के पश्चात् इसी आशय के दो श्लोक उपलब्ध होते हैं —

होज्ज कहुं सिलं वावि, इट्टालं वावि एगया।
ठिवयं संकमट्ठाए, तं च होज्ज चलाचलं ॥६४॥
ण तेण भिवल् गच्छेज्जा, दिहो तत्थ असंजमो।
गंभीरं झुसिरं चेव, सिंवदिए समाहिए॥६६॥

#### इलोक ७:

#### ३० श्लोक ७ :

चलते समय साधु किस प्रकार पृथ्वीकाय के जीवों की यतना करे—इसका वर्र्सन इस इलोक में है।

## ३१. सचित्त-रज से भरे हुए पैरों से ( ससरक्वेहि पायेहिं में ) :

जिनदास और हरिभद्र ने इसका अर्थ किया है—सिनत पृथ्वीकाय के रज-कण से गुण्डित पैरों से<sup>४</sup>। अगस्त्यसिंह स्थिवर ने राख-कण जैसे सूक्ष्म रज-कणों को 'ससरक्ख' माना है तथा 'पाय' शब्द को जाति में एकवचन माना है '। 'ससरक्खेहि' शब्द को विशेष व्याख्या के लिए देखिए ४.१६ का टिप्पण नं० ६६।

१ — हा० टी० प० १६४: 'सति-अन्येन' इति -अन्यस्मिन् समादौ 'मार्गेण' इति मार्गे, छान्दसत्वात्सप्तम्यथे तृतीया ।

२—(क) अ० चू० पृ० १०० : असित जयमेव ओवातातिणा परक्कमे ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६६ : जयभेव परक्कमे णाम जित अण्णो मग्गो नित्थ ता तेणिब य पहेण गच्छेज्जा जहा आयसंजमिबराहणा ण भवइ ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १६४ : असित त्वन्यस्मिन्मार्गे तेनैवावपातादिना .........यतमात्मसंयमविराधनापरिहारेण यायादिति । यतमिति ऋयाविशेषणम् ।

३—अ० चू० पृ० १०० : अयं केसिचि सिलोगो उर्वीर भिष्णिहिति ।

४  $-(\pi)$  जि॰ चू॰ पृ॰ १६६ : ससरक्लेहि —सचित्तरयाइण्लेहि पाएहि ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० १६४ : सिचत्तपृथिवीरजोगुण्डिताभ्यां पादाभ्याम् ।

४ — अ॰ चू॰ पृ॰ १०१: 'ससरवलेण' सरवलो---सुसण्हो छारसरिसो पुढिविस्तो, सह सरवलेण ससरवलो तेण पाएण, एगवयणं जातीए पयत्यो ।

### दसवैआलियं ( दशवैकालिक )

## २०४ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : श्लोक ८ टि० ३२-३८

### ३२. कोयले ( इंगालं : रासि क ) :

अङ्गार-राशि —अङ्गार के ढेर । अङ्गार —पूरी तरह न जली हुई लकड़ी का बुझा हुआ अवशेष । इसका अर्थ दहकता हुआ कोयला भी होता है ।

### ३३. ढेर के (रासिं अ):

मूल में 'राशि' शब्द 'छारिय', 'तुस' -इन के साथ ही है, पर उसे 'इंगालं' और 'गोमयं' के साथ भी जोड़ लेना चाहिए रे।

#### श्लोक दः

#### ३४. श्लोक ८:

इस क्लोक में जल, वायु और तिर्यग् जीवों की विराधना से बचने की दृष्टि से चलने की विधि बतलाई है।

## ३५. वर्षा बरस रही हो (वासे वासंते क):

भिक्षा का काल होने पर यदि वर्षा हो रही हो तो भिक्षु बाहर न निकले। भिक्षा के लिए निकलने के बाद यदि वर्षा होने लगे तो वह ढँके स्थान में खड़ा हो जाये, आगे न जाये<sup>3</sup>।

## ३६. कुहरा गिर रहा हो ( महियाए पडंतिए स ) :

कुहरा प्राय: शिशिर ऋतु में — गर्भ-मास में पड़ा करता है । ऐसे समय में भिक्षु भिक्षा-चर्या के लिए गमन न करें ।

## ३७. महावात चल रहा हो ( महावाये व वायंते ग):

महावात से रजें उड़ती हैं। शरीर के साथ उनका आघात होता है, इससे सचित्त रजों की विराधना होती है। अचित्त रजें आँखों में गिरती हैं। इन दोषों को देख भिक्षु ऐसे समय में गमन न करें<sup>2</sup>।

## ३ द. मार्ग में तिर्यक् संपातिम जीव छा रहे हों ( तिरिच्छसंपाइमेसु वा घ ) :

जो जीव तिरछे उड़ते हैं उन्हें तिर्यक् सम्पातिम जीव कहते हैं। वे भ्रमर, कीट, पतंग आदि जन्तु हैं ।

- १ (क) अ० चू० पू० १०१ : 'इंगालो' खदिराईण दड्ढणेव्वाणं तं इंगालं ।
  - (ख) हा० टी० प० १६४ : आङ्गारमिति अङ्गाराणामयमाङ्गारस्तमाङ्गारं राशिम् ।
- २--- (क) अ० चू० पृ० १०१ रासि सहो पुण इंगालछ।रियाए वट्टति । 'तुसरासिं' च 'गोमयं' ःः एत्थवि रासि ति उभये वर्तते ।
  - (ख) हा० टी० प० १६४: राज्ञिशब्दः प्रत्येकमभिसंबध्यते ।
- ३ (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०१: ण इति पडिसेहसद्दो, चरणं गोचरस्स तं पडिसेहेति, 'वासं' मेघो, तम्मि पाणियं मुयन्ते ।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १७० : नकारो पडिसेहे बहुइ, चरेज्ज नाम भिक्खस्स अठ्ठा गच्छेज्जित्ति, वासं पसिद्धमेव, तंमि वासे वरिस-माणेण उ चरियब्वं, उत्तिष्णेण य पवुट्ठे अहाछन्नाणि सगडगिहाईणि पविसित्ता ताव अच्छइ जाविद्वजो ताहे हिंडइ ।
  - (ग) हा० टी॰ प॰ १६४: न चरेद्वर्षे वर्षति, भिक्षार्थं प्रविष्टो वर्षणे तु प्रच्छन्ने तिष्ठेत् ।
- ४— (क) जि० चू० पु० १७० : महिया पायसो सिसिरे गब्भमासे भवइ, ताएवि पडन्तीए नो चरेज्जा।
  - (ख) हा० टी० प० १६४: महिकायां वा पतन्त्यां, सा च प्रायो गर्भमासेषु पतिति ।
- ५ (क) अ० चू० पृ० १०१ : बाउक्काय जयणा पुण 'महावाते' अतिसमुद्धुतो मारुतो महावातो, तेण समुद्धुतो रतो वाउक्कातो य विराहिज्जति ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १७० : महावातो रयं समुद्धुणइ, तत्थ सचित्तरयस्स विराहणा, अचित्तोवि अच्छीणि भरेज्जा एवमाई दोसत्तिकाऊण ण चरेज्जा ।
  - (ग) हा० टी० प० १६४: महावाते वा चाति सति, तदुत्खातरजोविराधनादीषात्।
- ६ (क) अ० चू० पृ० १०१: तिरिच्छसंपातिमा पतंगादतो तसा, तेसु पभूतेसु संपर्धतेसु ण चरेज्जा इति बट्टति ।
  - (ख) जि॰ चु॰ पृ॰ १७० : तिरिच्छं संपयंतीति तिरिच्छसंपाइमा, ते य पयंगादी।
  - (ग) हा० टी० प० १६४ : तिर्घवसंपतन्तीति तिर्घवसम्पाताः पतङ्कादयः ।

### इलोक हः

#### ३६. इलोक ६-११:

भिक्षा के लिए निकले हुए साधु को कैसे मुहल्ले से नहीं जाना चाहिए इसका वर्णन ६ वें श्लोक के प्रथम दो चरण में हुआ है। वहाँ वेश्या-गृह के समीप जाने का निषेध है। इस श्लोक के अन्तिम दो चरणों तथा १० वें श्लोक में वेश्या-गृह के समीप जाने से जो हानि होती है, उसका उल्लेख है। ११ वें श्लोक में दोष-दर्शन के बाद प्नः निषेध किया गया है।

### ४०. ब्रह्म चर्य का वशवर्ती मुनि ( बंभचेरवसाणुए ल ) :

अगस्त्यसिंह स्थिविर के अनुसार इसका अर्थ—'ब्रह्मचर्य का वशवर्ती' होता है और यह मुनि का विशेषण है'। जिनदास महत्तर ने 'बंभचेरवसाणए' ऐसा पाठ मानते हुए भी तथा टीकाकार ने 'बंभचेरवसाणए' पाठ स्वीकृत कर उसे 'वेससामंते' का विशेषण माना है और इसका अर्थ ब्रह्मचर्य को वश में लाने ( उसे अधीन करने ) वाला किया है'। किन्तु इसे 'वेससामंते' का विशेषण मानने से 'चरेज्ज' किया का कोई कर्ता शेष नहीं रहता, इसलिए तथा अर्थ-संगति की दृष्टि से यह साधु का ही विशेषण होना चाहिए। अगस्त्य चूणि में 'बंभचारि-वसाणुए' ऐसा पाठान्तर है। इसका अर्थ है—ब्रह्मचारी—आचार्य के अधीन रहने वाला मुनि'।

### ४१. बेश्या बाड़े के समीप ( बेससामंते क ) :

जहाँ विषयार्थी लोग प्रविष्ट होते हैं अथवा जो जन-मन में प्रविष्ट होता है वह 'वेश' कहलाता है<sup>8</sup>। इस 'वेश' शब्द का व्युत्पत्तिसम्य अर्थ है—नीच स्थियों का समवाय<sup>९</sup>। अमरकीति ने 'वेश' का अर्थ वेश्या का वाड़ा किया है<sup>8</sup>।

अभिधान चिन्तामणि में इसके तीन पर्यायवाची नाम हैं - वेश्याश्रय, पूरं, वेश ।

जिनदास महत्तर ने 'वेस' का अर्थ वेश्या किया है<sup>द</sup>। टीकाकार भी इसी का अनुसरण करते हैं किन्तु शाब्दिक दृष्टि से पहला अर्थ ही संगत है। 'सामन्त' का अर्थ समीप है<sup>98</sup>। सभीप के अर्थ में 'सामन्त' शब्द का प्रयोग आगमों में बहुत स्थलों में हुआ है<sup>99</sup>। जिनदास कहते हैं—साधू के लिये वेश्या-गृह के समीप जाना भी निषिद्ध है। वह उसके घर में तो जा ही कैसे सकता है<sup>98</sup>।

## ४२. विस्रोतसिका (विसोत्तिया क ):

विस्रोतिसका का अर्थ है —सारणिनिरोध, जलागम के मार्ग का निरोध या किसी वस्तु के आने का स्रोत रुकने पर उसका दूसरी ओर मुख़ जाना<sup>93</sup> । चूर्णिकार विस्रोतिसका की व्याख्या करते हुए कहते हैं : जैसे — कूड़े-करकट के द्वारा जल आने का मार्ग रुक

१--अ० चू० पू० १०१: 'बंभचेरवसाणुए' बंभचेरं मेहणवज्जणवृतं तस्स वसमणुगच्छति जं बंभचेरवसाणगो साधू ।

२—(क) जि० चू० पृ० १७० : जम्हा तंमि वेससामन्ते हिंडमाणस्स बंभचेरव्वयं वसमाणिज्जतिहा तम्हा तं वेससामंतं बंभचेर-बसाणुगं भण्णइ, तंमि बंभचेरवसाणुए ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १६५ : ब्रह्मचर्यवशानयने (नये)ब्रह्मचर्य -मैथुनबिरतिरूपं वशमानयति आत्मायत्तं करोति दर्शनाक्षेपा-दिनेति ब्रह्मचर्यवशानयनं तस्मिन् ।

३- अ० चू० पृ० १०१ : बंभचारिको गुरुको तेसि वसमणुगच्छतीति बंभचेर (?चारि) वसाणुए ।

४-अ० चू० पु० १०१ : 'वेससामन्ते' पविसंति तां विसयित्थणो त्ति वेसा, पविसति वा जणमणेसु वेसो।

५ - अ० चू० पृ० १०१ : स पुण णीयइत्थिसमवातो ।

६--- ध० ना० इलो० ३६ का भाष्य पू० १७: वेशे वेश्यावाटे भवा वेश्या ।

७ आ० चि० ४.६६ : वेश्याऽऽश्रय: पुरं वेश: ।

द— जि० चू० पृ० १७० : वेसाओ दुवन्खरियाओ, अ**ण्णाओ**वि जाओ दुवन्खरियाकम्मेसु बहु ति ताओवि वेसाओ चेव ।

<sup>€ -</sup> हा० टी० प० १६५ : 'न चरेद्वेद्यासामस्ते' न गच्छेद् गणिकागृहसमीपे ।

१० - अ० चू० पृ० १०१: सामंते समीवे वि, किमुत तम्मि चेव।

११-भग० १.१ पृ० ३३: अदूरसामन्ते ।

१२ - जि॰ चू॰ पू॰ १७॰ : सामतं नाम तासि गिहसमीवं, तमिव वज्जणीयं, किमंग पुण तासि गिहाणि ?

१३—अ० चू० पृ० १०१ : विस्रोतसा प्रवृत्तिः —विस्रोतसिका विसोत्तिका । सा चउव्विहा—णामट्टवणातो गतातो । दव्यविसोत्तिया कट्ठकलिचेहि सारणिणिरोहो अण्णतोगमणमुदगस्स । भावविसोत्तिता विसित्थिसविलासवियेक्खित-हसित-विब्भमेहि रागा-दरुद्वमणोसमाहिसारणीकस्स नाण-दंसण-चरित्तसस्सविणासो भवति ।

## २०६ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक १० टि० ४३-४५

जाने पर उसका बहाव दूसरी ओर हो जाता है, खेती सूख जाती है, वैसे ही वेश्याओं के हाव-माव देखनेवालों के जान, दर्शन और चारित्र का स्रोत रुक जाता है और संयम की खेती सूख जाती है।।

### इलोक १०:

## ४३. अस्थान में ( अणायणे क ) :

सावद्य, अशोधि-स्थान और कुशील-संसर्ग—ये अनायतन के पर्यायवाची नाम हैं<sup>३</sup>। इसका प्राकृत रूप दो प्रकार से प्रयुक्त होता है—अणाययण और अणायण । अणाययण के यकार का लोप और अकार की संधि करने से अणायण बनता है ।

## ४४. बार-बार जाने वाले के संसर्ग होने के कारण (संसम्मीए अभिक्खणं ख):

इसका सम्बन्घ 'चरंतस्स' से है । 'अमीक्ष्ण' का अर्थ है बार-बार । अस्थान में बार-बार जाने से संसर्ग (सम्बन्ध) हो जाता है । संसर्ग का प्रारम्भ दर्शन से और उसकी परिसमाप्ति प्रणय में होती है। पूरा कम यह है -दर्शन से प्रीति, प्रीति से रित, फिर विश्वास अरीर प्रणय<sup>3</sup>।

## ४४. वर्तों की पीड़ा (विनाश ) (वयाणं पीला ग ) :

'पीड़ा' का अर्थ विनाश अथवा विराधना होता है' । वेश्या-संसर्ग से ब्रह्मचर्य-व्रत का विनाश हो सकता है किन्तु सभी व्रतों का नाश कैसे संभव है ? इस प्रश्न का समाधान करते हुए चूर्णिकार कहते हैं —ब्रह्मचर्य से विचिलित होने वाला श्रामण्य को त्याग देता है, इसलिए उसके सारे वृत टूट जाते हैं। कोई श्रमण श्रामण्य को न भी त्यागे, किन्तु मन भोग में लगे रहने के कारण उसका बहाचर्य-वृत पीड़ित होता है। वह चित्त की चंचलता के कारण एषणा या ईर्या की शुद्धि नहीं कर पाता, उससे अहिसा-व्रत की पीड़ा होती है। वह इधर-उधर रमिषयों की तरफ देखता है, दूसरे पूछते हैं तब भूठ बोलकर हिष्ट-दोष की छिपाना चाहता है, इस प्रकार सत्य-व्रत की पीड़ा होती हैं । तीर्थ छूरों ने श्रमण के लिए स्त्री-संग का निषेध किया है । स्त्री-संग करने वाला उनकी आज्ञा का भंग करता है, इस प्रकार अचौर्य-वृत की पीड़ा होती है। स्त्रियों में ममत्व करने के कारण उसके अपरिग्रह-वृत की पीड़ा होती है। इस प्रकार एक ब्रह्मचर्य-व्रत पीड़ित होने से सब बत पीड़ित हो जाते हैं<sup>थ</sup>।

(ख) हा० टी० प० १६४ : विस्रोतसिका' तदूपसंदर्शनस्मरणापध्यानकचवरनिरोधतः ज्ञानश्रद्धाजलोज्भनेन संयमसस्य-

होषफला चित्तविक्रिया।

२---ओ० नि० ७६४ :

सावज्जमणायतणं असोहिठाणं कुसीलसंसग्गी । एगट्टा होंति पदा एते विवरीय आययणा ॥

३--(क) अ० चू० पृ० १०१ : तम्मि 'चरन्तस्स' गच्छन्तस्स 'संसम्गी' संप≆को ''संसम्गीए अभिक्खणं'' पुणो पुणो । किंच संबंसणेण पिती पीतीओ रती रतीतो बीसंभी। बीसंभातो पणतो पंचिवहं बहुई पेम्मं ।।

(ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७१ : वेससामंत अभिक्खणं अभिक्खणं एतजंतस्स ताहि समं संसम्मी जायति, भणियं च — संबंसणाओ पीई पीतीओ रती रती य वीसंभो। वीसंभाओ पणओ पंचिवहं वहुई पेम्मं ॥

४ - (क) अ० चू० पू० १०२ : बताणं बंभव्वतपहाणाण पीला किचियेव विराहणमुच्छेदी वा।

(सः) जि० चू० ए० १७१ : पीडानाम विणासो ।

(ग) हा० टी० पॅ० १६५ : 'व्रतानां' प्राणातियातिवरत्यादीनां पीडा तदाक्षिप्तचेतसो भावविराधना ।

प्र -- (क) अ० चू० पृ० १०२ : बताण बंभव्वतपहाणाण पीला किचिदेव विराहणमुच्छेदा वा समणभावे वा संदेहो अप्पणो परस्स वा । अप्येंगो 'विसयविचालितचित्तो समणभावं छड्डे मि मा वा ?' इति संदेहो, परस्स 'एवं विहत्थाणविचारी कि पव्वतितो विडो वेसच्छण्णो ?' ति संसयो। सित संदेहे चागविचित्तोकतस्य सव्वमहव्वसपोला, अहउप्पव्वति ततो वयिच्छत्ती, अणुप्पव्वयंतस्स पीडा वयाण, तासु गयचित्तो रियं ण सोहेति ति पाणातिपातो । पुच्छितो कि जोएसि ?' ति अवलवित मुसावातोः अदत्तावाणमणपुण्णातो तित्थकरेहि, मेहुणे विगयभावो, मुच्छाए परिगाहो वि ।

(ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७१ : जइ उण्णिक्लमइ तो सब्ववया पीडिया भवंति, अहवि ण उण्णिक्लमइ तोवि तग्गयमाणसस्स भावाओं मेहुण पीडियं भवइ, तग्ययमाणसो य एसणं न रक्खइ, तत्थ पाणाइवायपीडा भवति, जोएमाणो पुच्छिज्जइ— कि जोएसि ? ताहे अवलवइ, ताहे मुसावायपींडा भवति, ताओ य तित्थगरेहि णाणुण्णायाउत्ति काउं अदिण्णादाणपीडा

भवड, तासू य ममत्तं करॅतस्स परिगाहपीडा भवति ।

१---(क) जि॰ चू॰ पृ॰ १७१ : दब्बिसोत्तिया जहा सारणिपाणियं कयवराइणा आगमसीते निरुद्धे अण्णतो गच्छइ, तओ तं सस्सं सुनलंड, सा दव्यविसोत्तिया, तासि वेसाणं भावविष्येन्खियं णट्टट्टहसियादी पासंतस्स णाणदंसणचरित्ताणं आगमो निरु भति, तओ संजमसस्सं सुक्खइ, एसा भावविसीत्रिया।

## पिंडेसणा ( पिण्डेंचणा )

## २०७ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक ११-१२ टि० ४६-५०

यहाँ हरिभद्र सूरि 'तथा च वृद्ध व्याख्या' कहकर इसी आशय को स्पष्ट करने वाली कुछ पंक्तियाँ उद्धृत करते हैं । ये दोनों पूर्णिकारों की पंक्तियों से मिन्त हैं। इससे अनुमान किया जा सकता है कि उनके सामने पूर्णियों के अतिरिक्त कोई दूसरी भी वृद्ध-व्याख्या रही है।

### ४६. श्रामण्य में सन्देह हो सकता है ( सामण्णाम्म य संसओ घ ) :

इस प्रसङ्ग में श्रामण्य का मुख्यार्थ ब्रह्मचर्य है। इन्द्रिय-विषयों को उत्तेजित करने वाले साधन श्रमण को उसकी साधना में संदिग्ध बना देते हैं । विषय में आसक्त बना हुआ श्रमण ब्रह्मचर्य के फल में सन्देह करने लग जाता है। इसका पूर्ण कम उत्तराध्ययन में वतलाया गया है। ब्रह्मचर्य की गुष्तियों का पालन न करने वाले ब्रह्मचारी के शंका, कांक्षा और विचिक्तित्सा उत्पन्न होती है। चारित्र का नाश होता है, उन्माद बढ़ता है, दीर्घकालिक रोग एवं आतंक उत्पन्न होते हैं और वह केवली-प्रज्ञप्त-धर्म से श्रष्ट हो जाता है ।

### इलोक ११:

## ४७. एकान्त ( मोक्ष-मार्ग ) का (एगंतं घ ) :

सभी व्याख्याकारों ने 'एकान्त' का अर्थ मोक्ष-मार्ग किया है<sup>४</sup>। ब्रह्मचारी को विविक्त-शय्यासेवी होना चाहिए, इस दृष्टि से यहाँ 'एकान्त' का अर्थ विविक्त-चर्या भी हो सकता है।

### क्लोक १२:

#### ४८. इलोक १२:

इस क्लोक में भिक्षा-चर्या के लिये जाता हुआ मुनि रास्ते में किस प्रकार के समःगमों का या प्रसंगों का परिहार करता हुआ चले, यह बताया गया है। वह कुत्ते, नई ब्याई हुई गाय, उन्मत्त बैल, अक्व, हाथी तथा कीड़ाशील बालकों आदि के समागम से दूर रहे। यह उपदेश आत्म-विराधना और संयम-विरावना दोनों की दृष्टि से है।

### ४६. ब्याई हुई गाय ( सुइयं गावि क ) :

प्राय: करके देखा गया है कि नव प्रसुता गाय आहननशील —मारनेवाली होती है<sup>ध</sup>ा

### ५०. बच्चों के कीड़ा-स्थल ( संडिब्भं <sup>ग</sup>):

जहाँ बालक विविध कीड़ाओं में रत हों (जैसे धनुष् आदि से खेल रहे हों), उस स्थान को 'संडिब्भ' कहा जाता है<sup>६</sup>।

१--हा० टी० प० १६५ : तथा च वृद्धव्याख्या विसादिगयभावस्स मेहुणं पीडिज्जइ, अणुवओगेणं एसणाकरणे हिंसा, पाडुत्पायणे अन्तपुच्छणअवलवणाऽसच्चवयणं, अणणुण्णायवेसाइवंसणे अदत्तादाणं, ममत्तकरणे परिग्गहो, एवं सव्ववयपीडा, दव्वसामन्ते पुण संसयो उण्णिक्समणेण ति ।

२—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०२: समणभावे वा संदेहो अप्पणो परस्स वा। अप्पणो 'विसयविचालितचित्तो समणभावं छङ्कोम मा वा?' इति संदेहो, परस्स एवंबिहत्थाणविचारी कि पव्वतितो विडो वेसच्छण्णो ? त्ति संसयो।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७१: सामण्णं नाम समणभावो, तंभि समणभावे संसयो भवई, कि ताव सामण्णं धरेभि ?उदाहु उपपश्च-यामित्ति ? एवं संसयो भवद ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६४ : 'श्रामण्ये च' श्रमणभावे च द्रव्यतो रजोहरणाविधारणरूपे भूयो भावस्रतप्रधानहेतौ संशयः।

३ – उत्त० १६.१ : बम्भचेरे संका वा कंखा वा विद्यगिच्छा वा समुपन्जिज्जा भेदं वा लभेज्जा उम्मायं वा पाउणिज्जा दीहकालियं वा रोगायंकं हवेज्जा केवलिपन्तत्ताओ धम्माओ भंसेज्जा ।

४---(क) ब्र॰ पू॰ १०२ : एगंतो णिरपवातो मोक्लगामी मग्गो णाणादि ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १६५ : 'एकान्तं' मोक्षम् ।

५—(क) जि॰ चु॰ पु॰ १७१: सुविया गावी पायसी आहणणसीला भवइ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० १६६ : 'सूतां गाम्' अभिनवप्रसूतामित्यर्थः ।

६ — (क) अ० चू० पृ० १०२ : डिब्साणि चेडरूवाणि णाणाविहींह खेलणएहि खेलंताण तीस समागमो संडिब्स ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १७१-७२ : संडिब्भं नाम बालक्ष्वाणि रसंति धणुहि ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६६ : 'संडिम्भं' बालकीडास्थानम् ।

## दसवेआलियं (दशवैकालिक)

२०८ अध्ययन ५ ( प्र० उ० ) इलोक १३ टि० ५१-५५

## ५१. कलह (कलहं<sup>ग</sup>):

इसका अर्थ है - वाचिक झगड़ाै।

## १२. युद्ध (के स्थान ) को (जुद्धं म ):

युद्ध आयुष आदि से होने वाली हनाहनी —मार-पीट<sup>8</sup>। कलह और युद्ध में यह अन्तर है कि वचन की लड़ाई को कलह और सस्त्रों की लड़ाई को युद्ध कहा जाता है।

## ४३. दूर से टाल कर जाये ( दूरओ परिवज्जए <sup>ध</sup> ):

मृति उत्पर बतात् गए प्रसङ्ग या स्थान का दूर से परित्याग करे, क्योंकि उपर्युक्त स्थानों पर जाने से आत्म-विराधना और संयम-विराधना होती है । समीप जाने पर कुत्ते के काट खाने की, गाय, बैल, घोड़े एवं हाथी के सींग, पैर आदि से चोट लग जाने की संभावना रहती है। यह आत्म-विराधना है।

कीड़ा करते हुए बच्चे धनुष् से वाण चलाकर मुनि को आहत कर सकते हैं। यंदन आदि के समय पात्रों को पैरों से फोड़ सकते है; उन्हें छीन सकते हैं। हरिशद्र सूरि के अनुसार यह संयम-विराधना है।

मुनि कलह आदि को सहन न कर सकने से बीच में बोल सकता है । इस प्रकार अनेक दोष उत्पन्न हो सकते हैं<sup>४</sup> ।

### इलोक १३:

#### प्र४. श्लोक १३:

इस श्लोक में भिक्षा-चर्या के समय मुनि की मुद्रा कैसी रहे यह बताया गया है ।

## ५५. त ऊंचा मुंह कर (अणुन्नए <sup>क</sup>):

उन्नत दो प्रकार के होते हैं—द्रव्य-उन्नत और भाव-उन्नत । जो मुंह ऊँचा कर चलता है आकाशदर्शी होता है उसे 'द्रव्य-उन्नत' कहते हैं। जो दूसरों की हंसी करता हुआ चलता है, जाति आदि आठ मदों से मत्त (अभिमानी) होता है वह 'भाव-उन्नत' कहलाता है<sup>६</sup> । मुनि को भिक्षाचर्या के समय द्रव्य और भाव—दोनों दृष्टियों से अनुन्नत होना चाहिए।

१-- (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०२: कलहो श्राधा-समधिक्खेवादि ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ० १७२ : कसहो नाम वाइओ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६६ : 'कलहं' वाक्प्रतिबद्धम् ।

२— (क) अ० चू० पृ० १०२ : जुद्धं आयुहादीहि हणाहणी ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १७२ : जुद्धं नाम जं आउहकट्टादीहि ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १६६ : 'युद्ध'' खड्गादिभिः ।

३ - हा० टी० प० १६६ : 'दूरतो' दूरेण परिवर्जधेत्, आत्मसंयमविराधनासम्भवात् ।

४—(क) अ० चू० पृ० १०२ : अपरिवक्जणे दोसो — साणो खाएज्जा, गावी मारेज्जा, गोण हत-गता वि, चेडरूवाणि परिवारेतुं वंदताणि भाणं विराहेज्जा आहणेज्ज वा इट्टालादिणा, कलहे अणटहियासो किंचि हणेज्ज भणेज्ज वा अजुत्तं, जुद्धं उम्मत्त-कंडादिणा हम्मेज्ज ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १७२ : मुणओ घाएङजा, गावी मारिज्जा, गोणो मारेज्जा, एवं हय-गयाणवि-मारजादिदोसा भवंति, बाल-रूवाणि पुण पाएसु पडियाणि भाणं भिदिज्जा, कट्ठाकट्ठिव करेज्जा, घणुविष्पमुक्केण वा कंडेण आहणेज्जा ─तारिसं अणहियासंतो भणिज्जा, एवमादि दोवा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६६ : श्वसूतगोप्रभृतिभ्य आत्मिवराधना, डिम्भस्थाने वन्दनाद्यागमनपतनभण्डनप्रलुठनादिना संयम-विराधना, सर्वत्र चात्मपात्रभेदादिनोभयविराधनेति ।

प्र--अ० चू० पृ० १०२ : इदं तु सरीर-चित्तगतदोसपरिहरणत्थमुपदिस्सति ।

६—जि॰ चू॰ पृ॰ १७२ : ·····दब्दुण्णओ भावुण्णओ ·····दब्दुण्णओ जो उण्णतेण मुहेण गच्छाइ, भावुण्णओ हिट्ठो विहसियं क हेंतो गच्छाइ, जातिआदिएहि वा अट्ठींह मदेहि मत्तो ।

## पिडेसणा ( पिण्डैंघणा )

## २०६ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक १३ टि० ५६-५८

जो आकाशवर्शी होकर चलता है—ऊँचा मुँहकर चलता है वह ईर्या समिति का पालन नहीं कर सकता। लोग भी कहने लग जाते हैं—'देखो! यह श्रमण उत्मत्त की भाँति चल रहा है, अवश्य ही यह विकार से भरा हुआ है।'' जो भावना से उन्तत होता है वह दूसरों को तुच्छ मानता है। दूसरों को तुच्छ मानने वाला लोक-मान्य नहीं होता?।

## ४६. न भुककर ( नावणए क ) :

अवनत के भी दो भेद होते हैं: द्रव्य-अवनत और भाव-अवनत । द्रव्य-अवनत उसे कहते हैं जो भुककर चलता है। भाव-अवनत उसे कहते हैं जो दीन व दुर्मना होता है और ऐसा सोचता है — "लोग असंयितयों की ही पूजा करते हैं। हमें कौन देगा ? या हमें अच्छा नहीं देगा आदि।" जो द्रव्य से अवनत होता है वह मखौल का विषय बनता है। लोग उसे बगुलाभगत कहने लग जाते हैं। जैसे —बड़ा उपयोग-युक्त है कि इस तरह नीचे भुक कर चलता है। भाव से अवनत वह होता है जो क्षुद्र भावना से भरा होता है । श्रमणों को दोनों प्रकार से अवनत नहीं होना चाहिए।

## ५७. न हृष्ट होकर ( अप्पहिट्ठे ल ) :

जिनदास महत्तर के अनुसार इसका संस्कृत रूप 'अल्प-हृष्ट' या 'अहष्ट' बनता है । अल्प शब्द का प्रयोग अल्प और अभाव—इन दो अर्थों में होता है । यहाँ यह अभाव के रूप में प्रयुक्त हुआ है<sup>3</sup> !

अगस्त्य चूर्णि और टीका के अनुसार इसका संस्कृत रूप 'अप्रहुष्ट' होता है<sup>४</sup>। 'प्रहर्ष' विकार का सूचक है इसलिए इसका निषेध है।

## ५८. न आकुल होकर (अणाउले <sup>ख</sup>):

चलते समय मन नाना प्रकार के संकल्पों से भरा हो या श्रुत—सूत्र और अर्थ का चिन्तन चलता हो, वह मन की आकुलता है। विषय-भोग सम्बन्धी बातें करना, पूछना था पढ़े हुए ज्ञान की स्मृति करना वाणी की आकुलता है। अंगों की चपलता शरीर की आकुलता है। मुनि इन सारी आकुलताओं को वर्जकर चले<sup>8</sup>। टीकाकार ने अनाकुल का अर्थ कोधादि रहित किया है<sup>6</sup>।

१—जि० सू० पृ० १७२ : दब्बुन्नतो इरियं न सोहेइ, लोगोवि भण्णइ—उम्मत्तओविव समणओ वजइ सर्विगारोत्ति, मावेवि अस्थि से माणो, तुट्ठत्तेणं अस्थि, सम्बन्धो झस्थित्ति, अहवा मदाविलत्तो ण सम्मं लोगं पासित, सो एवं अणुवसंतत्तणेण न लोग-सम्मतो भवति ।

२—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०२, १०३: अवणतो चतुन्विहो—दग्वोणतो जो अवणयसरीरो गच्छति । भावोणतो 'कीस ण लभामि? विरूवं वा लभामि ? अस्तंजता पूतिज्जंति' इति दीणदूमणो । · · · · · द्व्वावणतो 'अहो ! जीवरक्खणुज्जुत्तो, सव्वपासंडाण वा णीयमप्पाणं जाणति' त्ति जणो वएज्जा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७२: ......दच्वोणओ जो ओणयसरीरो खुज्जो वा, भावोणयो जो दीणदुम्मणो, कीस गिहत्था भिक्खें न देंति ?, णवा सुन्दरं देंति ? असंजते वा पूर्यात, ... दच्वोणतेणिव उड्डुवंति जहा अहो जीवरक्खणुवउत्तो सुख्यत्तं एस (तेण) गो, अहवा सम्वपासंडाणं नीययरं अप्पाणं जाणमाणो वक्कमित एवमादि, एवं करेज्जा, भावोणते एवं चेवेति, जहा किमेतस्स पव्यद्दतेण ? कोहोऽणेण न णिज्जिओत्ति एवमादी।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टो॰ प॰ १६६: 'नावनतो' द्रव्यभावाभ्यामेव, द्रव्यानवनतोऽनीचकायः भावानवनतः अलब्ध्यादिनाऽदीनः द्रव्यावनतः बक इति संभाव्यते भावावनतः क्षुद्रसत्त्व इति ।

<sup>🤻</sup> जि॰ चू॰ पृ॰ १७२,७३ : अप्पसद्दो अभावे बहुइ, थोबे घ, इह पुण अप्पसद्दो अभावे दट्ठन्वो ।

४ - (क) अ० चू० पृ० १०३ : ण पहिट्ठो अपहिट्ठो ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १६६ : 'अप्रहृष्टः' अहसन् ।

४ — जि॰ चू॰ पृ॰ १७३ : अणाउलो नाम मणवयणकायजोगेहि अणाउलो । माणसे अट्टइहट्टाणि सुत्तत्यतदुमयाणि वा अचितंतो एसणे उवउत्तो गच्छेन्जा, वायाए वा जाणिवि ताणि अट्टमट्टाणि ताणि अभासमाणेण पुच्छणपरियट्टणादीणि य अकुव्वमाणेण हिडियय्वं, कायेणावि हत्यणद्वादीणि अकुव्यमाणो संकुचियहत्यपाम्रो हिडेज्जा ।

६—हा० टी० प० १६६ : 'अनाकुलः' क्रोधादिरहितः ।

## ५६. इन्द्रियों को अपने अपने विषय के अनुसार ( इंदियाणि जहाभागं ग ) :

जिनदास चूर्णि में जहाभागं के स्थान पर 'जहाभावं' ऐसा पाठ है। पाठ-भेद होते हुए भी अर्थ में कोई भेद नहीं है। 'यथाभाव' का अर्थ है—इन्द्रिय का अपना-अपना विषय। सुनना कान का विषय है, देखना चक्षु का विषय है, सन्ध लेना झाण का विषय है, स्वाद जिह्ना का विषय है, स्वर्श का विषय है।

## ६०. दान्त कर ( दमइत्ता घ ) :

कानों में पड़ा हुआ शब्द, आंखों के सामने आया हुआ रूप तथा इसी प्रकार दूसरी इन्द्रियों के विषय का ग्रहण रोका जा सके यह सम्भद्र नहीं किन्तु उनके प्रति राग-द्वेष न किया जाय यह शक्य है। इसी को इंद्रिय-दमन कहा जाता है<sup>२</sup>।

### इलोक १४:

#### ६१. इलोक १४:

इस श्लोक में मुनि आहार की गवेषणा के समय मार्ग में किस प्रकार चले जिससे लोकदृष्टि में बुरा न लगे और प्रवचन की भी लघुता न हो उसकी विधि बताई गई है।

## ६२. उच्च-नीच कुल में ( कुलं उच्चावयं <sup>घ</sup> ) :

कुल का अर्थ सम्बन्धियों का समवाय या घर है<sup>3</sup>। प्रासाद, हवेली आदि विशाल भवन द्रव्य से उच्च-कुल कहलाते हैं। जाति, धन, विद्या आदि से समृद्ध व्यक्तियों के भवन भाव से उच्च-कुल कहलाते हैं। तृणकुटी, झोंपड़ी आदि द्रव्य से अवच-कुल कहलाते हैं और जाति, घन, विद्या आदि से हीन व्यक्तियों के घर भाव से अवच-कुल कहलाते हैं<sup>8</sup>।

## ६३. दौड़ता हुन्रा न चले ( दवदवस्स न गच्छेज्जा क ) :

'दबदव' का अर्थ है दौड़ता हुआ। इस पद में द्वितीया के स्थान में प॰ठी है<sup>४</sup>। सम्भ्रान्त-गति का निषेध संयम-विराधना की दृष्टि से किया गया है और दौड़ते हुए चलने का निषेध प्रवचन-लाधव और संयम-विराधना दोनों दृष्टियों से किया गया है। संभ्रम (४.१.१) चित्त-चेष्टा है और द्रव-द्रव कायिक चेष्टा। इसलिए द्रुतगति का निषेध सम्भ्रान्त-गति का पुनरुक्त नहीं है<sup>६</sup>।

- १—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ १७३: जहाभावो नाम तेसिदियाणं पत्तेयं जो जस्स विसयो सो जहभावो भण्णइ, जहा सोयस्स सोयब्वं चक्ख्स्स दट्टव्वं घाणस्स अग्घातियव्वं जिब्भाए सादेयव्वं फरिसस्स फरिसणं।
  - (स) हा० टी० प० १६६ : 'यथाभागं' यथाविषयम् ।
  - (ग) अ० चू० पृ० १०३ : इंदियाणि सोतादीणि ताणि जहाभागं जहानिसतं, सोतस्स भागी सोतब्वं ।
- २—जि॰ चू॰ पृ॰ १७३: ण य सक्का सहं असुणितेहि हिडिउं, किं तु जे तत्थ रागदोसा ते वज्जेयव्वा, भणियं च ार्भन सक्का सहभस्सोउं, सोतगोयरमागयं। रागदोसा उ जे तत्थ, ते बुहो परिवज्जए ॥१॥'' एवं जाव फासोत्ति ।
- ३ -- अ० चू० पृ० १०३ : कुलं संबंधिसमवातो, तदालयो वा ।
- ४—हा० टी० प० १६६ : उच्चं —द्रव्यभावभेदाद्दिधा —द्रव्योच्चं धवलगृहवासि भावोच्चं जात्यादियुक्तम्, एवमवचमिष द्रव्यतः कुटीरकवासि भावतो जात्यादिहीनिमिति ।
- प्र....(क) जि॰ चू॰ पृ॰ १७३: दवदवस्स नाम दुयं दुयं ।
  - (ख) हा० टी॰ प॰ १६६ : 'द्रुतं-द्रुतं' त्वरितमित्यर्थः।
  - (ग) हैम० ८.३.१३४: क्वचिद् द्वितीय।दे:—इति सूत्रेण द्वितीया स्थाने बच्छी ।
- ६—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ १७३: सीसी आह—णणु असंभंती अमुन्छिओ एतेण एसी अत्थी गओ, किमत्यं पुणी गहणं ?, आयरिओ भणइ—पुग्वभणियं , जं भण्णति तत्थ कारणं अत्थि, जं तं हेट्टा भणियं तं अविसेसियं पंथे वा गिहंतरे वा, तत्थ संजम-विराहणा पाहण्णेण भणिया, इह पुण गिहाओ गिहंतरं गच्छमाणस्स भण्णइ, तत्थ पायसी संजमविराहणा भणिया, इह पुण पवयणलाघव संकणाइदोसा भवतित्ति ण पुणक्तं।
  - (ख) हा० टी० प० १६६ : दोषा उभयविराधनालोकोपधातादय इति ।

## इलोक १५:

#### ६४. श्लोक १५:

मुनि चलते-चलते उच्चावच कुलों की यसती में आ पहुँचता है। वहाँ पहुँचने के बाद वह अपने प्रति किसी प्रकार की शंका को उत्पन्न न होने दे, इस दृष्टि से इस क्लोक में यह उपदेश है कि वह झरोखे आदि को ताकता हुआ न चले।

## ६५. आलोक ( आलोयं क ) :

घर के उस स्थान को आलोक कहा जाता है जहाँ से बाहरी प्रदेश को देखा जा सके। गवाक्ष, झरोखा, खिड्की आदि आलोक कहलाते हैं ।

### ६६. थिग्गल ( थिग्गलं क ):

घर का वह द्वार जो किसी कारणवश फिर से चिना हुआ हो ै।

### ६७. संधि (संधि ख):

अगस्त्यसिंह स्थविर के अनुसार दो घरों के अंतर (बीच की गली) को संधि कहा जाता है<sup>3</sup>। जिनदास पूर्णि और टीकाकार ने इसका अर्थ सेंध किया है। सेंथ अर्थात् दीवार की ढकी हुई सुराख<sup>४</sup>।

### ६८ पानी-घर को ( दगभवणाणि ख):

अगस्त्यसिंह स्थविर ने इसका अर्थे जल-मंचिका, पानीय कर्मान्त (कारखाना) अथवा स्नान-मण्डप आदि किया है।

जिनदास ने इसका अर्थ जल-घर अथवा स्नान-घर किया है।

हरिभद्र ने इसका अर्थ केवल जल-गृह किया है<sup>४</sup>।

ऐसा प्रतीत होता है कि उस समय पथ के आस-पास सर्व साधारण की सुविधा के लिए राजकीय जल-मंचिका स्नान-मण्डप आदि रहते थे। जल-मंचिकाओं से औरतें जल भर कर ले जाया करती थीं और स्नान-मण्डपों में साधारण स्त्री-पुरुष स्नान किया करते थे। साधुको ऐसे स्थानों को ध्यानपूर्वक देखने का निषेध किया गया है।

गृहस्थों के घरां के अन्दर रहे हुए परेण्डा, जल-गृह अथवा स्नान-घर से यहाँ अभिप्राय नहीं है क्योंकि मार्ग में चलता हुआ साधु क्या नहीं देखे इसी का वर्णन है।

## ६६. शंका उत्पन्न करने वाले स्थानों से ( संकट्ठाणं <sup>घ</sup> ) :

टीकाकार ने शंका-स्थान को म्रालोकादि का द्योतक माना है । शंका-स्थान अर्थात् उक्त आलोक, थिग्गल---द्वार, सन्धि, उदक-भवन । इस शब्द में ऐसे अन्य स्थानों का भी समावेश समझना चाहिए ।

१- (क) अ० चू० पृ० १०३ : आलोगो - गवस्खगो ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० १७४: आलोगं नाम चोपलपादी।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६६: 'अवलोक' निर्यूहकादिरूपम्।

२ -- (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १७४ : थिमालं नाम जं घरस्स दारं पृत्वमासी तं पडिपूरियं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १६६ : 'थिग्गलं' चितं द्वारादि ।

३—अ० चू०पृ० १०३: संधी जमलघराणं अंतरं।

४—(क) जि० चू० पृ० १७४ : संधी खत्तं पडिडक्किययं ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० १६६: संधि:—चितं क्षेत्रम् ।

५—(क) अ० चू० पृ० १०३: पाणिय-कम्मंतं, पाणिय-मंचिका, ग्हाण मण्डपादि दगभवनानि ।

<sup>(</sup>অ) जि॰ चू॰ पृ॰ १७४ : दगभवणाणि—पाणियघराणि ण्हाणिगहाणि वा।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० १६६ : 'उदकभवनानि' पानीयगृहाणि ।

६ — हा ० टी० प० १६६ : शङ्कास्थानमेतदवलोकादि ।

### दसवेआलियं ( दशवंकालिक )

## २१२ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक १६ टि० ७०-७२

प्रवन हो सकता है—इन स्थानों को देखने का वर्जन क्यों किया गया है ? इसका उत्तर यह है कि आलोकादि को ध्यानपूर्वक देखने वाले पर लोगों को चोर और पारदारिक होने का सन्देह हो सकता है । आलोकादि का देखना साधु के प्रति शंका या सन्देह उत्पन्न कर सकता है अतः वे शंका-स्थान हैं।

इनके अतिरिक्त स्त्री-जनाकीर्ण स्थान, स्त्री-कथा आदि विषय, जो उत्तराध्ययन में बतलाए गए हैं , वे भी सब शंका-स्थान हैं। स्त्री-सम्पर्क आदि से ब्रह्मचर्य में शंका पैदा हो सकती है। वह ऐसा सोच सकता है कि अब्रह्मचर्य में जो दोष बतलाए गए हैं वे सचमुच हैं या नहीं ? कहीं मैं ठगा तो नहीं जा रहा हू ? आदि-आदि। अथवा स्त्री-सम्पर्क में रहते हुए ब्रह्मचारी को देख दूसरों को उसके ब्रह्मचर्य के बारे में संदेह हो सकता है। इसलिए इन्हें शंका का स्थान (कारण) कहा गया है। उत्तराध्ययन के अनुसार शंका-स्थान का संबन्ध ब्रह्मचारी की स्त्री-संपर्क आदि नौ गुष्तियों से हैं और हिरमद्र के अनुसार शंका-स्थान का संबंध आलोक आदि से हैं ।

### इलोक १६:

#### ७०. इलोक १६ :

इलोक १५ में इंका-स्थानों के वर्जन का उपदेश हैं। प्रस्तुत श्लोक में संक्लेशकारी स्थानों के समीप जाने का निर्पेध हैं।

## ७१. गृहपति ( गिहवईणं क ) :

गृहपति — इभ्य, श्रेष्ठी आदि । प्राचीनकाल में गृहपति का प्रयोग उस व्यक्ति के लिए होता था जो गृह का सर्वाधिकार-सम्पन्न स्वामी होता । उस युग में समाज की सबसे महत्वपूर्ण इकाई गृह थी। साधारणतया गृहपति पिता होता था। वह विरक्त होकर गृहकार्य से मुक्त होना चाहता अथवा मर जाता, तब उसका उत्तराधिकार ज्येष्ठ पुत्र को मिलता। उसका अभिषेक-कार्य समारोह के साथ सम्पन्न होता। मौर्य-शुंग काल में 'गृहपति' शब्द का प्रयोग समृद्ध वैश्यों के लिए होने लगा था।

## ७२. अन्तःपुर और आरक्षिकों के ( रहस्सारिक्खयाण ख ) ः

अगस्त्यामिह स्थिवर ने 'रहस्स-आरिक्खयाण' को एक शब्द माना है और इसका अर्थ राजा के अन्तःपुर के अमात्य आदि किया है। जिनदास और हिरभद्र ने इन दोनों को पृथक् मानकर अर्थ किया है। उन्होंने 'रहस्स' का अर्थ राजा, गृहपित और आरिक्षकों का मंत्रणा-गृह तथा 'आरिक्खयं' का अर्थ दण्डनायक किया है<sup>द</sup>।

१—अ० चू० पृ० १०३ : संकट्ठाणं विवज्जए, ताणि निज्भायमाणो 'किण्णु चोरो ? पारदारितो ?' सि संकेज्जेज्जा, 'थाणं' पदं तमेर्वेविहं संकापदं ।

२ - उत्त० १६.११-१४।

३ - वही १६.१४ : संकाट्राणाणि सच्वाणि, वज्जेज्जा पाणिहाणवं ।

४... हा० टो० प० १६६ ।

५-(क) अ० चू० पू० १०४: गिहवइणो इब्भादती।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १६६ : 'गृहपतीनां' श्रेष्ठिप्रभृतीनाम् ।

६—उवा १.१३: से णं आणंदे गाहावई बहूणं राईसर-तलवर-माडंबिय-कोडंबिय-इब्भ-सेट्टि-सेणावई सत्थवाहाणं बहूसु कज्जेसु य कारणेसु य कुडुंबेसु य भंतेसु य गुज्भेसु य रहस्सेसु य निच्छएसु य ववहारेसु य आपुच्छणिज्जे, पडिपुच्छणिज्जे, सयस्स वि य णं कुडुंबस्स मेढी पमाणं आहारे आलंबणं चक्खू, मेढीभूए पमाणभूए आहारभूए आलंबणभूए चक्खुभूए सव्वकज्जवड्ढावए याविहोत्था ।

७ —अ० चू० पृ० १०४ : रहस्सारिक्खता—रायंतेपुरवरा अमात्यादयो ।

द — (क) जि॰ चु॰ पु॰ १७४ : रण्णो रहस्सट्ठाणाणि गिहवईणं रहस्सट्ठाणाणि आरविलयाणं रहस्सट्ठाणाणि, संकणादिदोसा भवंति, चकारेण अण्णेवि पुरोहियादि गहिया, रहस्सट्ठाणाणि नाम गुज्कोवरगा, जत्थ वा राहस्सियं मंतेंति ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० १६६ : राज्ञ: चक्रबर्त्यादे: 'गृहपतीनां' श्रेष्ठिप्रभृतीनां रहसाठाणमिति योगः, 'आरक्षकाणां च' दण्डनायकादीनां 'रह:स्थानं' गुह्यापवरकमन्त्रगृहादि ।

## ७३. संक्लेश उत्पन्न हो ( संकिलेसकरं <sup>ग</sup> ) :

रहस्य स्थानों में साधु क्यों न जाये इसका उत्तर इसी क्लोक में है। ये स्थान संक्लेशकर हैं अतः वर्जनीय हैं।

गुह्य स्थान में जाने से साधु के प्रति स्त्रियों के अपहरण अथवा मंत्र-भेद करने का सन्देह होता है। सन्देहवश साधु का निग्नह किया जा सकता है अथवा उसे अन्य क्लेश पहुँचाये जा सकते हैं। व्यर्थ ही ऐसे संक्लेशों से सायु पीड़ित न हो, इस टिंड्ट से ऐसे स्थानों का निषेध है ।

संक्लेश का अर्थ है--असमाधि । असमाधि दस प्रकार की है ।

#### श्लोक १७:

#### ७४. इलोक १७ :

इस क्लोक में भिक्षाचर्या के लिए गये हुए मुनि को किन-किन कुलों में प्रवेश नहीं करना चाहिए, इसका उल्लेख हैं ।

## ७५. निदित कुल में (पडिकुर्ठकुलं क):

'प्रतिकुष्ट्' शब्द निन्दिन, जुगुप्सित और गहित का पर्यायवाची है । ब्याख्याकारों के अनुसार प्रतिकुष्ट दो तरह के होते हैं— अल्पकालिक और यावत्कालिक । मृतक और सूतक के घर अल्पकालिक—थोड़े समय के लिए प्रतिकुष्ट हैं। डोम, मातङ्ग आदि के धर यावत्कालिक -- सर्वदा प्रतिकुष्ट हैं"।

आचाराङ्ग में कहा है — मुनि अजुगुप्सित और अगहित कुलों में भिक्षा के लिए जाये ।

निशीय में जुगृप्सनीय-कुल से भिक्षा लेने वाले मुनि के छिए प्रायदिचत्त का विधान किया है<sup>६</sup>।

मुनियों के लिए भिक्षा लेने के सम्बन्ध में प्रतिऋष्ट कुल कौन से हैं—इसका आगम में स्पष्ट उल्लेख नहीं है। आगमों में जुगुिसत जातियों का नाम-निर्देश नहीं है। वहाँ केवल अजुगुिसत कुलों का नामोल्लेख है।

प्रतिकृष्ट कुळ का निषेध कब और नयों हुआ—इसकी स्पष्ट जानकारी सुलभ नहीं है, किन्तु इस पर लौकिक व वैदिक व्यवस्था का प्रभाव है, यह अनुमान करना कठिन नहीं है। टीकाकार प्रतिकृष्ट के निषेध का कारण शासन-लघुता बताते हैं। उनके अनुसार जुगृष्सित घरों से भिक्षा लेने पर जैन-शासन की लघुता होती है इसलिए वहां से भिक्षा नहीं लेनी चाहिए"।

१ (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०४ : जत्य इत्थीतो वा राति वा पतिरिक्कमच्छंति मंतित वा तत्थ जदि अच्छिति तो तेसि संकिलेसो भवित कि एत्थ समणयो अच्छिति ? कत्तो ति वा ? मन्त्रभेदादि संकेज्जा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७४: भवणगएत्य इत्थियाइए हियणट्ठे संकणादिदोसा भवंति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प॰ १६६ : 'संक्लेशकरम्' असदिच्छाप्रवृत्या मंत्रभेदे वा कर्षणादिनेति ।

२ --ठा० १०।१४ : दसविधा असमाधी पण्णत्ता, तं जहा—पाणातिवाते मुसावाए अदिण्णादाणे मेहुणे परिग्गहे इरियाऽसमिती आसाऽ-समिती एसणाऽसमिती आयाणभंड-मत्त-णिक्खेवणाऽसमिती उच्चार-पासवण-खेल-सिंघाणग-जल्ल-पारिट्ठावणियाऽसमिती ।

३--अ० चू० पृ० १०४ : इदं तु भिक्खाए थाणमुबदिस्सति 'जतो मन्गियब्वा' ?

४ (क) अ० चू० पृ० १०४ : पडिकुट्ठं निन्दितं, तं दुविहं–इत्तरियं आवकहियं च, इत्तरियं मयगसूतगादि, आवकहितं चंडालादी ।

<sup>(ं</sup>ख) जि० चू० पृ० १७४ : पडिकुट्ठं दुविधं - इस्तिरियं आवकिहयं च, इस्तिरियं मयगसूतगादी, आवकिहयं अभोज्जा डोंब-मायंगादी ।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० १६६ : प्रतिकृष्टकुलं द्विविधम्--इस्वरं यावस्कथिकं च, इस्वरं सूतकपुक्तम्, यावस्कथिकम् अभोज्यम्।

५— आ० चू० ११२३: से भिक्षू वा, भिक्षूणी वा, गाहावद्कुलं पिडवायपिडयाए अणुपिबट्ठे समाणे से जाई पुण कुलाई जाणिज्जा, तं जहा, उग्गकुलाणि वा, भोगकुलाणि वा, राइण्णकुलाणि वा, खित्तयकुलाणि वा, इक्खागकुलाणि वा, हित्वंसकुलाणि वा, एसियकुलाणि वा, वेसियकुलाणि वा, गंडागकुलाणि वा, कोट्टागकुलाणि वा, गामरक्खकुलाणि वा, पोक्कसालियकुलाणि वा, अण्णयरेमु वा तह्य्यगारेमु कुलेमु अदुगंछिएमु अगरिहएमु अमणं पाणं खाइमं साइमं वा फासुयं एसिणक्जं जाव मण्णमाणे लाभे संते पिडग्गाहेज्जा ।

६ -- नि० १६.२७ : जे भिक्लू दुर्गु छियकुलेसु असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं बा ... ...।

७—हा० टी० प० १६६ : एतन्न प्रविशेत् शासनलघुत्वप्रसंगात्।

निर्युक्तिकार भद्रवाह इसे गणधर की मर्यादा बताते हैं । शिष्य बीच में ही पूछ बैठता है—प्रतिकृष्ट कुल में जाने से किसी जीव का वध नहीं होता, फिर उसका निषेध वयों ? इसके उत्तर में वे कहते हैं जो मृनि जुगुप्सित कुल से मिक्षा लेता है उसे बोधि दुर्लभ होती है ।

आचाराङ्ग में केवल भिक्षा के लिए जुगुप्सित और अजुगुप्सित कुल का विचार किया गया है<sup>3</sup>। निशीथ में बस्ती आदि के लिए जुगुप्सित कुल का निषेव मिलता है<sup>9</sup>। ओघनियुँ क्ति में दीक्षा देने के बारे में जुगुप्सित और अजुगुप्सित कुल का विचार किया गया है<sup>8</sup>।

इस अध्ययन से लगता है कि जैन-शासन जब तक लोकसंग्रह को कम महत्व देता था, तब तक उसमें लोक-विरोधी भावना क तत्त्व अधिक थे। जैन-शासन में हरिकेशबल जैसे स्वपाक और आर्द्रकुमार जैसे दीक्षा पाने के अधिकारी थे, किन्तु समय-परिवर्तन के साथ-साथ ज्यों ज्यों जैनाचार्य लोक-संग्रह में लगे, त्यों-त्यों लोक-भावना को महत्त्व मिलता गया।

जाति और कुल शाश्वत नहीं होते । जैसे ये बदलते हैं वैसे उनकी स्थितियाँ भी बदलती हैं । िकसी देश-काल में जो घृणित, तिरस्कृत या निन्दत माना जाता है वह दूसरे देश-काल में वैसा नहीं माना जाता । ओघनियुं क्ति में इस सम्बन्ध में एक रोजक संवाद है । शिष्य ने पूछा : "भगवन् । जो यहां जुगुप्सित है वह दूसरी जगह जुगुप्सित नहीं है फिर किसे जुगुप्सित माना जाये ? किसे अजुगुप्सित ? और उसका परिहार कैसे किया जाये ?" इसके उत्तर में निर्युवितकार कहते हैं : "जिस देश में जो जाति-कुल जुगुप्सित माना जाए उसे छोड़ देना चाहिए ।" तात्पर्य यह है कि एक कुल किसी देश में जुगुप्सित माना जाता हो, उसे वर्जना चाहिए और वही कुल दूसरे देश में जुगुप्सित न माना जाता हो, वहाँ उसे वर्जना आवश्यक नहीं । अन्त में विषय का उपसंहार करते हुए वे कहते हैं, "वह कार्य नहीं करना चाहिए जिससे जैन-शासन का अयश हो, धर्म प्रचार में वाधा आये, धर्म को कोई ग्रहण न करे । ध्रावक या नव-दीक्षित मुनि की धर्म से आस्था हट जाए, अविश्वास पैदा हो और लोगों में जुगुप्सा घृषा फैले ।""

इन कारणों से स्पष्ट है कि इस विषय में लोकमत को बहुत ऊँचा स्थान दिया गया है। जैन-दर्शन जातिवाद को तास्विक नहीं मानता इसलिए उसके अनुसार कोई भी कुल जुगुष्सित नहीं माना जा सकता । यह व्यवस्था वैदिक वर्षाश्रम की विधि पर आधारित है।

```
१—ओ० नि० गा४४०:
```

ठबणा मिलक्खुनेड्डं अचियत्ताघरं तहेव पडिकुट्ठं ।। एयं गणधरमेरं अइक्कमंतो विराहेज्जा ।।

२ ओ० नि० गा० ४४१ : आह—प्रतिकुष्टकुलेषु प्रविशतो न किब्बत् षड्जीववधो भवति किमर्थं परिहार इति ?, उच्चते— छक्कायदयावंतोऽवि संजओ दुल्लहं कुणइ बोहि । आहारे नोहारे दुर्गु छिए पिडगहणे य ।।

३ आ० चू० १।२३

४ -नि १६.२६ : जे भिक्लु दुगु छिषकुलेमु वसिंह पिडिंगाहेद, पिडिंगाहेंतं वा सातिज्जिति ।

४ ओ० नि० गा० ४४३:

अट्ठारस पुरिसेसु वीसं इत्थीसु दस नपुंसेसु। पव्वावणाए एए दुर्गु छिया जिणवरमयंमि।।

६---ओ० नि० गा० ४४२ : ननु च ये इह जुगुिष्स्तास्ते चैवान्यत्राजुगुिष्स्तास्ततः कथं परिहरणं कर्राव्यम् ?, उच्यते---जे जिह दुगुं छिया खलु प॰वावणवसिहभरापाणेसु । जिणवयणे पडिकृट्ठा वज्जेयव्वा पयरोणं ।।

७ -- ओ० नि० गा० ४४४ :

दोसेण जस्स अयसो आवासो पत्रयणे य अग्गहणं । विष्परिणामो अपच्चओ य कुच्छा य उप्पन्जे ॥

सर्वथा येन केनचित् 'दोषेण' निभित्तोन यस्य सम्बन्धिना 'क्षयशः' अश्लाघा 'आयासः' पीडा प्रवचने सवित, अग्रहणं वा विपरिणामो वा श्रावकस्य शैक्षकस्य वा तस्न कर्ताच्यम्, तथाऽप्रत्ययो वा शासने येन भवित यदुर्तेतेऽन्यथा वदन्ति अन्यथा कुर्वन्ति एवंविधोऽप्रत्ययो येन भवित तन्न कर्ताव्यम् ।

### पिंडेसणा (पिण्डेंचणा)

## २१५ अध्ययन ५ (प्र०उ०) : इलोक १८ टि० ७६-७६

प्राचीन काल में प्रतिऋष्ट कुलों की पहचान इन बावों से होती थी—जिनका घर टूटी-फूटी बस्वी में होता, नगर के द्वार के पास (बाहर या भीतर) होता और जिनके घर में कई विशेष प्रकार के তুझ होते वे कुल प्रतिकृष्ट समक्षे जाते थे।

## ७६. मामक ( गृह-स्वामी द्वारा प्रवेश निषिद्ध हो उस ) का ( मामगं<sup>ख</sup> ) :

जो गृहपति कहे -- 'मेरे यहाँ कोई न आये', उसके घर का । 'भिक्षु बुद्धि द्वारा मेरे घर के रहस्य का जान जायगा' आदि भावना से अथवा यह साथु अमुक घर्म का है ऐसे द्वेष या ईर्ष्या-भाव से ऐसा निषेध संभव है ।

निषिद्ध घर में जाने से भण्डनादि के प्रसङ्ग उपस्थित होते हैं अत: वहाँ जाने का निषेध है<sup>र</sup>।

## ७७. अत्रीतिकर कुल में ( अचियत्तकुलंग ) :

किसी कारणदश गृहपित साधु को आने का निषेध न कर सके, किन्तु उसके जाने से गृहपित को अप्रेम उत्पन्न हो और उसके (गृहपित के) इंगित आकार से यह बात जान ली जाए तो वहाँ साधु न जाए। इसका दूसरा अर्थ यह भी है --जिस घर में भिक्षा न मिले, कोरा आने-जाने का परिश्रम हो, वहाँ न जाए। यह निषेध, गृनि द्वारा किसी को संक्लेश उत्पन्न न हो इस दृष्टि से हैं<sup>3</sup>।

## ७८. प्रीतिकर ( चियसं<sup>घ</sup> ) :

जिस घर में भिक्षा के निए साधु का आना-जाना प्रिय हो अथवा जो घर त्याग-शील (दान-शील) हो उसे प्रीतिकर कहा जाता है<sup>४</sup>।

### इलोक १८:

#### ७१. इलोक १८:

इस क्लोक में यह बताया गया है कि गोचरी के लिये निवला हुआ मुनि जब मृहस्थ के घर में प्रवेश करने को उम्मुख हो तब वह क्यान करें।

#### १---ओ० मि० गा० ४३६ :

पडिकुट्ठकुलाणं पुण पंचिवहा थूमिआ अभिन्नाणं। भग्गधरगोपुराई रुक्खा नाणाविहा चेव ॥

- २--(क) अ॰ चु॰ पृ॰ १०४ : 'मामकं परिवज्जए' 'मा मम घरं पविसन्तु' ति मामकः सो पुणपंतयाए इस्सालुयत्ताए वा ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७४: मामयं नाम जत्य गिहवती भणति—सा मम कोई घरमयित, पत्नत्तणेण मा कोई ममं छिड्डं लहिहेति, इस्सालुगदोसेण वा।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ १६६: 'मामकं' यत्राऽऽह गृहपति: मा सम किश्चत् गृहमागच्छेत, एतद् वर्जयेत् भण्डनादिप्रसंगात् ।
- ३— (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०४ : अञ्चियतं अप्पितं, अणिट्ठो पर्वेसो जस्स सो अञ्चियत्तो, तस्स जं कुलं तं न पविसे, अहवा ण चागो जन्थ पवत्तइ तं दाणपरिहीणं केवलं परिस्समकारी तं ण पविसे ।
  - (ल) जि॰ चू॰ पृ॰ १७४: अचियसकुलं नाम न सक्केति वारेजं, अचियत्ता पृण पविसंता, तं च इंगिएण णज्जिति, जहा एयस्स साधुणो पविसंता अचियत्ता, अहवा अचियत्तकुलं जत्य बहुणावि कालेण भिक्ला न लब्भइ, एतारिसेमु कुलेमु पविसंताणं पिलमंथो दीहा य भिक्लायरिया भवति ।
  - (ग) हा० टी० प० १६६ : 'अध्यअसकुलम्' अप्रीतिकुलं यत्र प्रविशक्तिः साधुभिरप्रीतिरुत्पद्यते, न च निवारयन्ति, कुतिश्चन्ति-मित्तान्तरात्. एतदपि न प्रविशेत्, तत्संकलेशनिभिन्तत्वप्रसंगात् ।
- ४---(क) अ० चू० पू० १०४ : चियत्तं इट्रणिवलमणपवेसं चागसंपण्णं चा ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७४: चियत्तं नाम जत्थ चियत्तो निक्लमणपवेसो चागसील या।

### द०. गृहपति की आज्ञा लिए बिना ( ओग्गहं से अजाइया<sup>ध</sup> ) :

यह पाठ दो स्थानों पर—यहाँ और ६,१३ में है। पहले पाठ की टीका 'अवग्रह्मयाचित्वा' और दूसरे पाठ की टीका— 'अवग्रह् यस्य तत्तमयाचित्वा' है। 'ओग्गहंसि' को सप्तमी का एकदचन माना जाए तो इसका संस्कृत-रूप 'अवग्रहें बनेगा और यदि 'ओग्गहंसि' ऐसा मानकर 'ओग्गहं को द्वितीया का एकदचन तथा 'से' को षप्ठी का एकवचन माना जाए तो इसका संस्कृत-रूप 'अवग्रहं तस्य' होगा।

## दशः सन ( साणी<sup>क</sup>):

'शाणी' का अर्थ है सन की छाल या अलसी का बना वस्त्र<sup>3</sup>।

## द२. मृग-रोम के बने वस्त्र से ( पावार के ) :

कौटिल्य ने मृग के रोएँ से बनने वाले वस्त्र को प्रावरक कहा है<sup>8</sup>। अगस्त्यचूणि में इसे सरोम वस्त्र माना है<sup>8</sup>। चरक में स्वेदन के प्रकरण में प्रावार का उल्लेख हुआ है<sup>8</sup>। स्वेदन के लिए रोगी को चादर, कृष्ण मृग का चर्म, रेशमी चादर अथवा कम्बल आदि ओढ़ाने की विधि है। हरिभद्र ने इसे कम्बल का सूचक माना है<sup>8</sup>।

## द३. स्वयं न खोले (अप्पणा नावपंगुरे <sup>ख</sup>):

शाणी और प्रावार से आच्छादित द्वार को अपने हाथों से उद्घाटित न करे, न खोले।

चूर्णिकार कहते हैं - "गृहस्य शाणी, प्रावार आदि से द्वार को ढांक विश्वस्त होकर घर में बैठते, खाते, पीते और आराम करते हैं। उनकी अनुमति लिए विना प्रावरण को हटा कोई अन्दर जाता है वह उन्हें अप्रिय लगता है और अविश्वास का कारण बनता है। वे सोचने लगते हैं — यह बेचारा कितना दयनीय और लोक-व्यवहार से अपरिचित है जो सामान्य उपचार को नहीं जानता। यों ही अनुमति लिए विना प्रावरण को हटा अन्दर चला आता है ।"

ऐसे दोषों को ध्यान में रखते हुए मुनि चिक आदि को हटा अन्दर न जाए<sup>६</sup>।

१-- हा० टी० प० : १६७ ।

२--- हा० टी० प० : १६७ ।

३ — (क) अरु चूरु पुरु १०४: सणो वक्कं, पडी साणी।

<sup>(</sup>ल) जि० चू० पृ० १७४ : साणी नाम सणवनकेहि विज्जइ अलसिमयी वा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६६-६७ : शाणी--अतसीवल्कजा पटी ।

४-- कौटि० अर्थे० : २.११.२६ ।

५ — अ० चू० पृ० १०४ : कप्पासितो पडो सरोमो पावारतो ।

६ — चरक० (सूत्र स्था०) १४.४६: कीरवाजिनकौषेयप्रावाराद्यः सुसंवृतः।

७---हा० टी० प० १६७ : प्रावार:---प्रतीतः कम्बल्याद्युपलक्षणमेतत् ।

द—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०४ : तं सत्तं ण अवंगुरेज्ज । कि कारणं ? तत्थ खाण-पाण-सइरालाव-मोहणारम्भेहि अच्छंताणं अचियत्तं भवति, तत एव मामकं लोगोवयारविरहितमिति पडिकुट्ठमिव । जत्थ जणा भणंति —एते बहल्ला इव अग्गर्लाहि रुभियव्वा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १७५ : तं काउं ताणि गिहत्थाणि बीसत्थाणि अच्छंति, खायंति पियंति या मोहंति या, तं नो अवपंगुरेज्जा, कि कारणं ?, तेसि अप्पाक्तयं भवइ, जहा एते ए।त्तल्लयंपि उवयारं न याणंति जहा भायगुणियव्वं, लोगसंवबहारबाहिरा वरागा, एयमादि दोसा भवंति ।

**९—हा० टी० प० १६७ : अलौकिकत्वेम तदन्तर्गतमुजिकियादिकारिणां प्रद्वेषप्रसंगात् ।** 

## ८४. किवाङ् न खोले ( कवाड नो पणोल्लेज्जा<sup>ग</sup> ):

आचाराङ्क में बताया है - घर का द्वार यदि काँटेदार फाड़ी की डाल से ढंका हुआ हो तो गृह-स्वामी की अनुमति लिए बिना, प्रतिलेखन किए बिना, जीव-जन्तु देखे बिना, प्रमार्जन किए बिना, उसे खोलकर भीतर न जाए । भीतर से बाहर न आए । पहले गृहपति की आज्ञा लेकर, काँटे की डाल को देखकर (साफ कर) खोले, फिर भीतर जाए-आए । इसमें किवाड़ का उल्लेख नहीं है ।

शाणी, प्रावार और कंटक-बोंदिका (कांटों की डाली) से ढंके द्वार को आज्ञा लेकर खोलने के बारे में कोई मतभेद नहीं जान पड़ता। किवाड़ के बारे में दो परम्पराएँ हैं —एक के अनुसार गृहपति की अनुमित लेकर किवाड़ खोले जा सकते हैं। दूमरी के अनुसार गृहपति की अनुमित लेकर प्रावरण आदि हटाए जा सकते हैं, किन्तु किवाड़ नहीं खोले जा सकते। पहली परम्परा के अनुसार 'ओम्गहंसि अजाइया' यह शाणी, प्रावार और किवाड़ —इन तीनों से सम्बन्ध रखता है। दूसरी परम्परा के अनुसार उसका सम्बन्ध केवल 'शाणी' और 'प्रावार' से हैं, 'किवाड़' से नहीं।

असस्त्र्यसिंह स्थविर ने प्रावरण को हटाने में केवल ब्यावहारिक असभ्यता का दोष माना है और किवाड़ खोलने में ब्यावहारिक असभ्यता और जीव-वध—ये दोनों दोष माने हैं<sup>र</sup>ा

हरिभद्र ने इसमें पूर्वोक्त दोष बतलाए हैं विशा जिनदास ने वे ही दोष विशेष रूप से बतलाए हैं जो बिना आज्ञा शाणी और प्रावार को हटाने से होते हैं हैं।

### इलोक १६:

#### ८५. इलोक १६:

गोचरी के लिए जाने पर अगर मार्ग में मल-मूत्र की बाधा हो जाय तो मुनि क्या करे, इसकी विधि इस क्लोक में बताई गई है। द्र. मल-मूत्र की बाधा को न रखे ( वश्चमुत्तं न धारए ):

साधारण नियम यह है कि गोचरी जाते समय मुनि मल-पूत्र की बाधा से निवृत्त होकर जाए। प्रमादवश ऐसा न करने के कारण अथवा अकस्मात् पुन: बाधा हो जाए तो मुनि उस वाधा को न रोके।

मूत्र के निरोध से चक्षु में रोग उत्पन्न हो जाता है—नेश-शक्ति क्षीण हो जाती है। मल की बाधा रोकने से तेज का नाश होता है, कभी-कभी जीवन खतरे में पड़ जाता है। वस्त्र आदि के बिगड़ जाने से अशोभनीय बात घटित हो जाती है।

मल-मूत्र की बाधा उपस्थित होने पर साधु अपने पात्रादि दूसरे श्रमणों को देकर प्राप्तुक-स्थान की खोज करे और वहाँ मल-मूत्र की बाधा से निवृत्त हो जाए।

जिनदास और वृद्ध-सम्प्रदाय की व्याख्या में विसर्जन की विस्तृत विधि को ओघनियुँ क्ति से जान लेने का निर्देश किया गया है रे। वहाँ इसका वर्णन ६२१-२२-२३-२४---इन चार श्लोकों में हुआ है ।

१— आ० चू० १।५४ : से भिक्लू वा भिक्लूणि वा गाहावइकुलस्स दुवारबाहं कंटकओदियाए पिडिपिहियं पेहाए, तेसि पुव्वामेव उग्गहं अणणुन्नविय अपिडिलेहिय अपमिष्जिय नो अवंगुणिज्ज वा, पित्रसेज्ज वा णिक्लमेज्ज वा। तेसि पुव्वामेव उग्गहं अणुन्नविय पिडिलेहिय-पिडिलेहिय पमिज्जिय-पमिज्जिय तओ संजयामेव अवंगुणिज्ज वा, पिवसेज्ज वा, णिक्लमेज्ज वा।

२ - अ० चू० पृ० १०४ : तहा कवाड णो पणोलेज्जा, कवाड दारिष्पहाणं तं ण पणोलेज्जा तत्थ त एव दोसा यंत्रे य सत्तवहो ।

३--हा० टी० प० १६७ : 'कपाटं' द्वारस्थगनं 'न प्रेरपेत्' नोद्घाटयेत्, पूर्वोक्तदोषप्रसङ्गात् ।

४ कि० चू० पृ० १७५ : कवार्ड साहुणा णो पणोल्लेयव्वं, तत्थ पुष्वभणिया दोसा सविसेसयरा भवंति, एवं उग्गहं अजाइया पविसंतस्स एते दोसा भवंति ।

५— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १७५ : पु॰िव चेव साधुणा उवओगो कायन्वो, सण्णा वा काइया वा होज्जा णवित्त वियाणिकण पविति-यन्वं, जइ वावडयाए उवयोगो न कओ कएवि वा ओतिण्णस्स जाया होज्जा ताहे भिक्लायिरयाए पविद्वेण वन्चमुत्तं न धारेयन्वं, कि कारणं ? मुत्तिनरोधे चक्खुवाघाओं भवित, वन्चिनरोहे य तेयं जीवियमिव रुंधेन्जा, तम्हा वन्चम्मुत्तिनरोधो न कायन्वोत्ति, ताहे संघाडयस्स भायणाणि (दाक्रण) पडिस्सयं आगन्छिता पाणयं गहाय सण्णाभूमि गंतूण फासुयमवगाने उग्गहमणुण्णावेकण वोसिरियम्बंति । वित्थारो जहा ओहनिज्जुत्तीए ।

## दसवेआलियं (दशवैकालिक) २१८ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक २०-२१ टि० ८७-६०

अमस्त्यसिंह स्थविर ने इस क्लोक की व्याख्या में एक बहुत ही उपयोगी गाथा उद्धृत की है- ''मूत्र' का देग रोकने से चक्षु की ज्योति का नाक्ष होता है । मल का देग रोकने से जीवनी-शक्ति का नाक्ष होता है । ऊर्ध्व-वायु रोकने से कुष्ठ रोग उत्पन्न होता है और बीर्य का देग रोकने से पुरुषत्व की हानि होती है<sup>5</sup> ।

### ८७. प्रामुक-स्थान ( फासुयं <sup>ग</sup> ) :

इसका प्रयोग ५.१.१६,८२ और ६६ में भी हुआ है । प्रस्तुत इलोक में टीकाकार ने इसकी व्याख्या नहीं की है, किन्तु ८२वें इलोक में प्रयुक्त 'फासुय' का अर्थ बीज आदि रहित<sup>र</sup> और ६६वें इलोक की व्याख्या में इसका अर्थ निर्जीव किया है<sup>3</sup> । बौद्ध साहित्य में भी इसका इसी अर्थ में प्रयोग हुआ है<sup>3</sup> । जैन-साहित्य में प्रासुक स्थान, पान-भोजन आदि-आदि प्रयोग प्रचुर मात्रा में मिलते हैं।

'निर्जीव'— यह प्रासुक का व्युत्पत्ति-लम्य अर्थ है । इसका प्रवृत्ति-लभ्य अर्थ निर्दोष या विशुद्ध होता है ।

#### इलोक २०:

#### ८८. इलोक २०:

साधु कैसे घर में गोचरी के लिए जाये इसका वर्णन इस क्लोक में है।

### द्रह. निम्न-द्वार वाले ( नीयदुवारं क ) :

जिसका निर्गम-प्रवेश-मार्ग नीच--निम्न हो । वह घर या कोठा कुछ भी हो सकता है<sup>५</sup> ।

निम्न द्वार वाले तथा अन्धकारपूर्ण कोठे का परिवर्जन क्यों किया जाए ? इसका आगम-गत कारए अहिसा की टिप्ट है । न देख पाने से प्राणियों की हिसा संभव है । वहाँ ईर्या-समिति की शुद्धि नहीं रह पाती । दायकदोष होता है<sup>द</sup>ा

### इलोक २१:

#### ६०. इलोक २१:

मृति कैसे घर में प्रवेश न करे इसका वर्णन इस श्लोक में है।

- (ख) हा० टी० प० १६७ : अस्य विषयो वृद्धसंप्रदायादवसेयः, स चायम्—पुट्यमेव साहुणा सन्नाकाइओवयोगं काऊण गोअरे पिवसिअव्वं, किंहिय ण कओ कए वा पुणो होज्जा ताहे वच्चमुत्तं ण धारेअव्वं, जओ मृत्तनिरोहे चक्खुवाधाओ भवति, वच्चिनरोहे जीविओववाओ, असोहणा क आयविराहणा, जओ भणिअं 'सन्वत्थ संजम'मित्यादि, अओ संघाडयस्स सयभायणाणि समिष्पिक पिडस्सए पाणयं गहाय सन्नाभूमीए विहिणा वोसिरिज्जा। वित्थरओ जहा ओहणिज्जुत्तीए।
- १— अ० चू० पृ० १०५ : मुत्तनिरोहे चवखुं वच्चिनरोहे य जीवियं चयति । उड्डनिरोहे कोढं सुक्किनरोहे भवे अपुमं ।। [ओ.नि.१५७]
- २---हा० टी० पृ० १७८: 'प्रासुकं' बीजादिरहितम् ।
- ३--हा० टी० प० १८१ : 'प्रासुक' प्रगतासु निर्जीवमित्यर्थः ।
- ४---(क) महावग्गो १.१.१ पृ० ३२८: भिक्लू फामु विहरेय्युं।
  - (स) महावग्गो : फासुकं वस्सं वसेयाम ।
- ५—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०५ : णीयं दुवारं जस्स सो णीयदुवारो, तं पुण फलिहयं वा कोहुतो वा जओ भिक्खा नीणिज्जिति । पलिहतदुवारे ओणतकस्स पडिमाए हिंडमाणस्स खद्धवेउित्वयाति बहुाहो ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १७४ : णीयदुवारं दुविहं—वाउडियाए पिहियस्स वा ।
  - (ग) हा० टी० प० १६७ : 'नीचद्वारं' नीचितर्गमप्रवेशम् ।
- ६---(क) अ० चू० पृ० १०४ : दायगस्स उक्खेवगमणाती ण सुज्कति ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७१ : जओ भिक्ला निक्कालिकमइ तं तमसं, तत्य अचक्लुविसए पाणा दुक्लं पच्चुवेक्लिक्जंतिति कार्ज नीयदुवारे तमसे कोट्टओ बक्जेयव्दो ।
  - (ग) हा० टी० प० १६७ : ईर्यागुद्धिनं भवतीत्यर्थः ।

## ११. तत्काल का लीपा और गीला ( अहुणोवितत्तं उल्लं <sup>ग</sup> ) ः

तत्काल के लीपे और गीले आँगन में जाने से सम्पातिम सत्त्वों की विराधना होती है। जलकाय के जीवों को परिताप होता है। इसलिए उसका निर्षेध किया गया है। तुरन्त के लीपे और गीले कोष्ठक में प्रवेश करने से आत्म-विराधना और संयम-विराधना –ये दोनों होती हैं<sup>9</sup>।

#### इलोक २२:

#### ६२. इलोक २२:

पूर्व की गाथा में आहार के लिए गये मुनि के लिए सूक्ष्म जीवों की हिसा से बचने का विधान है । इस गाथा में बादरकाय के जीवों की हिसा से वचने का उपदेश है<sup>र</sup> ।

## **६३. भेड़ ( एलगं** क ) :

चूर्णिकार 'एलग' का अर्थ 'वकरा' करते हैं । टीकाकार<sup>४</sup>, दीपिकाकार और अवचूरीकार इसका अर्थ 'मेप' करते हैं । हो सकता है— एलग का सामयिक ( आगमिक ) अर्थ बकरा रहा हो अथवा संभव है चूर्णिकारों के सामने 'छेलओ' पाठ रहा हो । 'छेलओ' का अर्थ छाग है<sup>४</sup> ।

### ह४. प्रवेश न करे (न पविसे <sup>ग</sup>):

भेड़ आदि को हटाकर कोष्ठक में प्रवेश करने से आत्मा और संयम दोनों की विराधना तथा प्रवचन की लघुता होती है<sup>६</sup>।

मेष आदि को हटाने पर वह सींग से मुनि को मार सकता है। कुत्ता काट सकता है। पाड़ा मार सकता है। बछड़ा भयभीत होकर बन्धन को तोड़ सकता है और बर्तन आदि फोड़ सकता है। बालक को हटाने से उसे पीड़ा उत्पन्न हो सकती है। उसके परिवार वालों में उस साधु के प्रति अप्रीति होने की संभावना रहती है। बालक को स्नान करा, कौतुक ( मंगलकारी चिन्ह ) आदि से युक्त किया गया हो उस स्थिति में बालक को हटाने से उस बालक के प्रदोष—अमङ्गल होने का लांछन लगाया जा सकता है। इस प्रकार एलक आदि को लांघने या हटाने से बारीर और संयम दोनों की विराधना होने की संभावना रहती हैं।

- १-- (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०५: उविलत्तमेसे आउक्कातो अपरिणतो निस्सरणं वा दायगस्स होज्जा अतो तं ( परि ) वज्जए।
  - (ख) जि० चू० पृ० १७६ : संपातिमसत्तविराहणत्यं परितावियाओ वा आउक्काओत्तिकाउं वज्जेज्जा ।
  - (ग) हा० टी० प० १६७ : संयमात्मिवराधनामत्तेरिति ।
- २- अ० चू० पु० १०४ : सुहमकायजयणाणतरं वासरकायजयणोवदेस इति फुडमभिधीयते ।
- ३ (क) अ० चू० पृ० १०४: एलओ बक्करओ।
  - (ख) जि० चू० ५० १७६ : एलओ छागो।
- ४--हा० टी० प० १६७ : 'एडकं' मेषम्।
- ५ - दे॰ ना॰ ३.३२ : छागम्मि छेलओ।
- ६- हा० टी० प० १६७ : आत्मसंयमविराधनादीषाल्लाघवाच्चेति सूत्रार्थः ।
- ७- (क) अ० चू० पृ० १०५ : एत्थ पच्चवाता—एलतो सिगेण फेट्टाए वा आहणेज्जा । दारतो खलिएण दुक्खवेज्जा, सयणो वा से अपित्तय-उप्फोसण-कोउयादीणि पडिलग्गे वा गेण्हणातिपसंगं करेज्जा । सुणतो खाएज्जा । वच्छतो वितत्थो बंधच्छेय-भायणातिभेदं करेज्जा । वियूहणे वि एते चेव सिवसेसा ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६ : पेल्लिओ सिगेहि आहणेन्जा, पहुं वा वहेन्जा, दारए अप्पत्तियं सयणो करेन्जा, उप्फासण्हाणको-उगाणि वा, पदोसेण वा पंताविज्जा, पिडभग्गो वा होज्जा साहे भणेन्जा—समणएण ओलंडिओ एवमादी दोसा, सुणए खाएडजा, वच्छओ आहणेन्जा वित्तसेन्ज वा, वितत्थो आयसजमविराहणं करेन्जा, विऊहणे ते चेव दोसा, अण्णे य संघट्टणाइ, चेडरूवस्स हस्थादी दुक्खावेन्जा एवमाइ दोसा भवंति ।

### इलोक २३:

#### **६५. श्लोक २३**:

इस क्लोक में बताया गया है कि जब मुनि आहार के लिए घर में प्रवेश करे तो वहाँ पर उसे किस प्रकार टिप्ट-संयम रखना चाहिए।

## १६. अनासक्त दृष्टि हो देखे ( असंसत्तं पलोएज्जा क ) :

स्त्री की दृष्टि में दृष्टि गड़ाकर न देखे अथवा स्त्री के अंग-प्रत्यंगों को निनिमेष दृष्टि से न देखे 1

आसक्त दृष्टि से देखने से ब्रह्मचर्य-व्रत पीड़ित होता है—क्षितिग्रस्त होता है । लोक आक्षेप करते हैं –'यह श्रमण विकार-ग्रस्त है ।' रोगोत्पत्ति और लोकोपघात— इन दोनों दोखों को देख मुनि आसक्त दृष्टि से न देखे<sup>3</sup> ।

मुनि जहाँ खड़ा रहकर भिक्षा ले और दाता जहाँ से आकर भिक्षा दे—वे दोनों स्थान असंसक्त होने चाहिए- श्रस आदि जीवों से समुपचित नहीं होने चाहिए । इस भावना को इन शब्दों में प्रस्तुत किया गया है कि मुनि असंसक्त स्थान का अवलोकन करे । यह अगस्त्य-चूर्णि की ब्याख्या है । 'अनासक्त दृष्टि से देखे' यह उसका वैकल्पिक अर्थ है<sup>3</sup> ।

## ६७. अति दूर न देखे (नाइदूरावलोयएं ख):

मुनि वहीं तक दृष्टि डाले जहाँ भिक्षा देने के लिए वस्तुएँ उठाई-रखी जाएं । वह उससे आगे दृष्टि न डाले । घर के दूर कोणादि पर टिष्ट डालने से मुनि के सम्बन्ध में चोर, पारदारिक आदि होने की आशंका हो सकती है । इसलिए अति दूर-दर्शन का निषेध किया गया है ।

अगस्त्य-चूर्णि के अनुसार अति दूरिस्थित साधु चींटी आदि जन्तुओं को देख नहीं सकता। अधिक दूर से दिया जाने वाला आहार अभिहृत हो जाता है, इसिलए मुनि को भिक्षा देने के स्थान से अति दूर स्थान का अवलोकन नहीं करना चाहिए—खड़ा नहीं रहना चाहिए। अति दूर न देखे --यह उसका वैकल्पिक रूप है<sup>द</sup>।

१ — (क) जि० चू० पृ० १७६ ः असंसत्तं पलोएज्जा नाम इत्थियाए दिट्ठि न बंधेज्जा, अहवा अंगपच्चंगाणि अणिमिस्साए दिट्ठीए न जोएज्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १६८ : 'असंसक्तं प्रलोकयेत्' न योधिद् वृष्टेर्वृष्टि मेलयेविस्यर्थः ।

२—(क) जि०्चू०पृ० १७६ : कि कारणं ?, जेण तत्थ बंभव्वयपीला भवइ, जोएंतं वा दट्ठूण अविरयगा उछ्डाहं करेज्जा – पेच्छह समणयं सर्वियारं ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ १६८: रागोत्पत्तिलोकोपघातदोषप्रसङ्गात् ।

३ अ० चू० पृ० १०६: संसत्तं तसपाणातीहि समुपिचत्तं न संसत्तं असंसत्तं, तं पलोएज्ज, जत्थ ठितो भिक्खं गेण्हिति दायगस्स वा आगमणातिसुःःःःःःः अह्वा असंसत्तं पलोएज्जा बंभव्वयरक्खणत्थं इत्थीए दिट्ठीए दिट्ठि अंगपच्चंगेसु वा ण संसत्तं अणुबंबेज्जा, ईसादोसपसंगा एवं संभवंति ।

४— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६: तावमेव पलोएइ जाव उक्लेवनिक्लेवं पासई।

<sup>(</sup>ল) हा॰ टी॰ प॰ १६८: 'नातिदूरं प्रलोकयेत्'— दायकस्यागमनमात्रदेशं प्रलोकयेत् ।

५—(क) जि॰ चू॰ पृ० १७६ : तओ परं घरकोणादी पलोयंतं दट्ठूण संका भवति, किमेस चोरो पारदारिओ वा होज्जा ? एव-मादि दोसा भवंति ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० १६८ : परतश्वीरादिशङ्कादोषः ।

६—अ० चू० पृ० १०६ : तं च णातिद्वरावलोयए अति दूरत्थो भिपीलिकादीणि ण पेक्खिला, अतो तिघरंतरा परेण घरंतरं भविति पाणजातियरक्खणं ण तीरित सि '''''(अहवा) णातिदूरगताए वत्तसस्णिद्धादीहत्यमत्तावलोयणमसंसत्ताए दिह्ठीए करणीयं ।

## ६ द्र. अत्फुल्ल दृष्टि से न देखे ( उप्फुल्लं न विणिज्झाए ग ) :

विकसित नेत्रों से न देखे -- औत्सुक्यपूर्ण नेत्रों से न देखे ।

स्त्री, रतन, घर के सामान आदि को इस प्रकार उत्सुकतापूर्वक देखने से गृहस्थ के मन में मुनि के प्रति छश्रुता का भाव उत्पन्न हो सकता है। वे यह सोच सकते हैं कि मुनि वासना में फँसा हुआ है। छाघव दोप को दूर करने के लिए यह निषेध है<sup>9</sup>।

## हह. बिना कुछ कहे वापस चला जाये ( नियट्टेज्ज अयंपिरो <sup>घ</sup> ) ः

घर में प्रवेश करने पर यदि गृहस्थ प्रतिषेध करे तो मुनि घर से बाहर चला आये । इस प्रकार भिक्षा न मिलने पर वह बिना कुछ कहे निदात्मक दीन यचन अथवा कर्कश वचन का प्रयोग न करते हुए मौन भाव से वहाँ से चला आये यह जिनदास और हरिभद्र सुरि का अर्थ है । अगस्त्यसिंह स्यविर ने -भिक्षा मिलने पर या न मिलने पर---इतना विशेष अर्थ किया है रे

'शीलाद्यर्थस्थेरः''<sup>3</sup> इस सूत्र से 'इर' प्रत्यय हुआ है । संस्कृत में इसके स्थान पर 'शीलाद्यर्थे <mark>तृन्'</mark> होता है । हरिभद्र **सू**रि ने इसका संस्कृत रूप 'अजल्पन्' किया है ।

### इलोक २४:

#### १००. इलोक २४:

आहार के लिए गृह में प्रवेश करने के बाद साधु कहाँ तक जाये इसका नियम इस क्लोक में है।

## १०१. अतिभूमि (ग्रननुकात) में न जाये ( अइभूमि न गच्छेज्जा क ) :

गृहपति के द्वारा अननुजात या विजित भूमि को 'अतिभूमि' कहते है । जहाँ तक दूसरे भिक्षाचर जाते हैं वहाँ तक की भूमि अति-भूमि नहीं होती । मृनि इस सीमा का अतिक्रमण कर आगे न जावे<sup>४</sup> ।

## १०२. कुल-भूमि (कुल-मर्यादा) को जानकर (कुलस्स भूमि जाणिता ग) :

जहाँ तक जाने में गृहस्थ को अप्रीति न हो, जहाँ तक अन्य भिक्षाचर जाते हों उस भूमि को कुल-भूमि कहते हैं<sup>४</sup> । इसका निर्णय ऐइवर्य, देशाचार, मद्रक-प्रान्तक आदि गृहस्थों की अपेक्षा से करना चाहिए ।

१---(क) अ० चू० पृ० १०६ : उष्फुल्लं ण विणिज्काए, उष्फुल्लं उद्धुराए दिट्ठीए, 'फुल्ल विकसणे' इति हासविगसंततारिगं ण विणिज्ञाए ण विविधं पेक्सेज्जा, दिट्ठीए विनियहणमिदं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू० पृ० १७६ : उप्कुलं नाम विगिसएहि णयणेहि इत्थीसरीरं रयणादी वा ण निज्झाइयव्वं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६८ : 'उत्फुल्लं' विकसितलीचनं 'न विश्विण्झाए' हि। न निरीक्षेत गृहपरिच्छयमपि, अवृष्टकःयाण इति स्राध्योत्पत्तोः ।

२— (क) अ० चू० पृ० १०६ : बाताए वि 'णियट्टेज्ज अयंपुरो' दिण्णे पश्यिंदणेण अदिण्णे रोसवयणेहि '''' एवमाबीहि अर्जा-पणसीलो 'अयंपुरो' एवंविधो णियट्टेज्जा ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६ : जदा य पडिसेहिओ भवति तदा अयंपिरेण णियत्तियव्वं, अन्झ समाणेणति बुत्तं भवति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६८ : तथा निवर्त्तेत गृहादलब्घेऽपि सति अजल्पन् वीनवचनमनुच्चारयन्ति ।

३ - हैम० म.२.१४५ ।

४ — (क) अ० चू० पृ० १०६ : भिक्लयरभूमिअतिक्कमणमितभूमी तंण गण्छेज्जा।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६ : अणणुण्णाता भूमी ....साहू न पिवसेण्जा।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६८ :अतिभूमि न गच्छेद् अननुज्ञातां गृहस्यैः, यत्रान्ये भिक्षाचरा न यान्तीत्यर्थः ।

४ (क) अ० चू० पृ० १०६ : किं पुण भूमिपरिमाणं ? इति भण्णति तं विभव-देसर-आय।र-भहग-पतंगादीहि 'कुलस्स भूमि णाऊण' पुरवपरिवकमणेणं अण्णे वा भिक्खयरा जाचितियं भूमिमुपसरंति एवं विण्णातं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६ : केवइग्राए पुण पविसियव्यं ?,·····जत्थ तेसि गिहत्थाणं अप्पत्तियं न भवइ, जत्थ अण्णेवि भिक्खायरा ठायंति ।

लाख का गोला अग्नि पर चढ़ाने से पिघल जाता है और उससे अति दूर रहने पर वह रूप नहीं पा सकता। इसी प्रकार गृहस्थ के घर से दूर रहने पर मुनि को भिक्षा प्राप्त नहीं हो सकती, एपणा की भी खुद्धि नहीं हो पाती और अत्यन्त निकट चले जाने पर अप्रीति या सन्देह उत्पन्त हो सकता है। अतः यह कुल की भूमि (भिक्षा लेते की भूमि) को पहले जान ले<sup>त</sup>ा

## १०३. मित-भूमि (अनुज्ञात) में प्रवेश करे ( मियं भूमि परक्कमे घ ) :

गृहस्य के द्वारा अनुजात — अवर्जित भूमि को मित-भूमि कहते हैं । यह नियम अप्रीति और अविश्वास उत्पन्न न हो इस दृष्टि से हैं ।

### इलोक २५:

#### १०४. इलोक २५:

मित-भूमि में जाकर साधु कहाँ और कैसे खड़ा रहे इसकी विधि प्रस्तुत इलोक में है।

## १०५. विचक्षण मुनि ( वियक्खणो <sup>ख</sup> ) :

विचक्षण का अर्थ---गीतार्थ या शास्त्र-विधि का जानकार है। अगीतार्थ के लिए भिक्षाटन का निषेध है। भिक्षा उसे लानी चाहिए जो शास्त्रीय विधि-निषेधों और लोक-व्यवहारों को जाने, संयम में दोष न आने दे और शासन का लाघय न होने दे<sup>8</sup>।

## १०६. मित-सूमि में ही (तत्थेव क ):

मित-भूमि में भी साथु जहाँ-तहाँ खड़ा न होकर इस बात का उपयोग लगाये कि वहाँ कहाँ खड़ा हो और कहाँ न खड़ा हो । वह उचित स्थान को देखे<sup>थ</sup> । साथु मित-भूमि में कहाँ खड़ा न हो इसका स्पष्टीकरण इस इलोक के उत्तराई में आया है ।

## १०७. शौच का स्थान ( वच्चस्स $^{1}$ ) :

जहाँ मल और मूत्र का उत्सर्ग किया जाए वे दोनों स्थान 'वर्वम्' कहलाते हैं।

(ख) हा० टी० प० १६ :

जह जडगोलो अगणिस्स, णाइबूरे ण आवि आसन्ते । सक्कइ काळण तहा, संजमगोलो गिहत्याणं ।। दूरे अणेसणाऽदंसणाइ, इयरिंग्म तेणसंकाइ । तम्हा मियभूमीए, चिद्ठिज्जा गोयरग्गओ ।।

- २—(क) अ० चू० पृ० १०६: 'मितं भूमि परक्कमे' बुद्वीए संपेहितं सब्बद्दोससुद्धं तावितयं पविसेज्जा ।
  - (ल) हा० टी० प० १६८: 'मितां भूमि' तैरनुज्ञातां पराकमेत्।
  - (ग) जि॰ चू॰ पृ॰ १७७ : मियं नाम अणुन्नायं, परक्कमे नाम पविसेज्जा ।
- ३ हा॰ टी॰ प॰ १६८ : यत्रैषामत्रीःतिनींपजायत इति सूत्रार्थः।
- ४---(क) अ० चू० पृ० १०६ : 'वियवखणो' पराभिष्पायजाणतो, कींह चियत्तं ण वा ? विसेसेण पवपणोवधातरक्खणत्थं ।
  - (ख) हा० टी० प० १६८ : 'विचक्षणो' विद्वान्, अनेन केवलागीतार्थस्य भिक्षाटनप्रतिषेधमाह ।
- ५ 🔐 (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १०६ : तत्थेति ताए मिताए भूमीए एवसहो अवधारणे । किमवधारयति ? पु॰बुद्धिं कुलाणुरूवं ।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १७७ : तत्तियाए मियाए भूमीए उवयोगी कायब्दो पंडिएण, कत्थ ठातियब्दं कत्थ न वत्ति, तत्थ ठातियब्दं जत्थ इमाइं न दीसंति ।
  - (ग) हा० टी० प० १६८ : 'तत्रैव' तस्यामेव मितस्यां भूमी ।
- ६---(क) अ० चू० पृ० १०६ : 'वच्चे' अमेज्भं तं जत्य । पंचप (?पसु-पं) डगादिसमीवथाणादिसु त एव दोसा इति ।
  - (ल) जि० चू० पृ० १७७ : वच्चं नाम जत्य वोसिरति कार्तिकाइसन्नाओ ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ १६८: 'वर्चसो' विष्टायाः।

१ - (क) अ० चू० पृ० दः गोले सि गहणेसणाए अतिभूमीगमणिणरोहत्थं भण्णति— जतुगोलमणया कातब्बा, जतुगोलतो अस्मि-नारोबितो विधिरति, दूरत्थो असंतत्तो रूवं ण निब्बतोति, साहू वि दूरत्थो अदीसमाणो भिक्खं न लभित एसणं वा न सोहेति, अप्पण्णे अप्पत्तियं भवति तेणातिसंका वा, तम्हा कुलस्स भूमि जाणेज्जा ।

## १०८. दिखाई पड़े उस भूमि-भाग का ( संलोगं घ ) :

'संलोक' शब्द का सम्बन्ध स्तान और वर्चस दोनों से है । 'संलोक'---संदर्शन अर्थात् चडाँ खड़ा होने से मुनि को स्तान करती हुई या मल-विसर्जन करती हुई स्त्री दिखाई दे अथवा वही सालु को देख सके ।

स्नान-गृह और शौच-गृह की ओर दृष्टि डालने से सासन की लघुता होती है। अविश्वास होता है और नम्न सरीर के अवलोकन से काम-बासना उभरती है<sup>र</sup>ा यहाँ आत्म-दोष और पर-दोप ंचे दो प्रकार के दोप उत्पन्न होते हैं। स्थियाँ सोचली हैं। हम मानुवर्ग जहाँ स्नान करती हैं उन ओर यह काम-बिह्नल होकर ही देख रहा है। यह पर-सम्बन्धी दोग है। अनावृत स्थियों को देखकर सुनि के चित्र का भंग होता है। यह आत्म-सम्बन्धी दोप है। ये ही दोप वर्चस्-दर्शन के हैं<sup>3</sup>ा मुनि इन दोपों को ध्यान में रख इस नियम का पाटन करे।

## इलोक २६:

#### १०६. इलोक २६:

भिक्षा के लिए मित-भूमि में प्रविष्ट साधु कहाँ खड़ा न हो, इसका कुछ और उल्लेख इस दलोक में है।

## ११०. सर्वेन्दिय-समाहित मुनि (सिन्विदियसमाहिए <sup>ध</sup>):

जो पाँचों इन्द्रियों के विषयों से आक्षिप्त - आक्रुष्ट न हो, उसे सर्वेन्द्रिय-समाहित कहा जाता है अथवा जिसकी सब इन्द्रियाँ समाहित हों अंतर्मुखी हों, बाह्य विषयों से विरत होकर आत्मलीन बन गई हों, उसे समाहित-सर्वेन्द्रिय कहा जाता है । जो मुनि सर्वेन्द्रिय-समाधि से संगन्त होता है, वही अहिंसा का सूक्ष्म विवेक कर सकता है।

## १११. मिट्टी ( मिट्टिय क ) :

अटवी से लाई गई सचित्त - सजीव मिट्टी<sup>१</sup>।

### ११२. लाने के मार्ग (आयाणं क):

आदान अर्थात् ग्रहण । जिस मार्ग से उदक, मिट्टी आदि ग्रहण की जाती- लाई जाती हो वह मार्ग ।

हरिभद्र ने 'आदान' को उदक और मिट्टी के साथ ही सम्बन्धित रखा है। जबकि जिनदास ने हरियाली आदि के साथ भी उसका सम्बन्ध जोड़ा है"।

- १-- (क) अ० चू० पृ० १०६ : 'संछोगो' जत्थ एताणि आलोइज्जंति तं परिवज्जए ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १७७ : आसिणाणस्ससंलोबं परिवज्जए, सिणाणसंलोगं वच्चसंलोगं व · · · · · संलोगं जत्य ठिएण हि दीसंति, ते वा तं पासंति ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ १६८: स्नानभूमिकायिकादिभूमिसंदर्शनम् ।
- २—हा० टी० प० १६८: प्रवचनलाघवप्रसङ्गात्, अप्रावृतस्त्रीदर्शनाच्च रागादिभावात् ।
- ३— जि० चू० पृ० १ : ७: तत्थ आयपर समुत्या दोसा भवंति, जहा जत्य अम्हे ण्हाओ जत्य य मातिवामो अम्हं ण्हायद्द तमेसो पिरभवमाणो कामेमाणो वा एथ्य ठाइ, एवमाई परसमुत्या दोसा भवंति, आयसमुत्या तस्सेव ण्हायंतिओ अवाउ डियाओ अवि-रितयाओ दहूण चरित्तभेदादी दोसा भवंति, वच्चं नाम जत्य वोसिरंति कातिकाइसन्नाओ, तस्सिव संलोगं वज्जेयव्वो, आय-परसमुत्था दोसा पवयणविराहणा य भवति ।
- ४-- (क) अ० चू० पृ० १०७ : सिंबिदियसमाहितो सब्बेहि इंदिएहि एएसि परिहरणे सम्मं आहितो समाहितो ।
  - (ख) जि० चू० गृ० १७७ : सिंव्विदयसमाहितो नाम नो सद्द्रवाईहि अक्खित्तो ।
  - (ग) हा० टी० प० १६८: 'सर्वेन्द्रियसमाहितः' शब्दादिभिरनाक्षिप्तचित्त इति ।
- ५ (क) अ० चू० प० १०७ : 'मट्टिया' सन्चित्त पुढविक्कायो सो जस्थ अधुणा आणीयो ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १७७ : मिट्टया अडवीओ सिचत्ता आणीया।
- ६ अ० चू० पृ० १०७ : जत्थ जेण वा थाणेण उदगमृहृयाओ गेण्हंति तं दगमृहृयाणं ।
- ७ (क) जि० चू० पृ० १७७ : आदाणं नाम गहणं, जेण मग्गेण गंतूण दगमद्वियहरियादीणि घेष्पंति तं दगमद्वियआयाणं भण्णइ ।
  - (ख) हा० टी० प० १६८ : आदीयतेऽनेनेत्यादानी --मार्गः, उदकमृत्तिकानयनमार्गमित्यर्थः ।

दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

२२४ अध्ययन ५ (प्र०उ०) : इलोक २७ टि० ११३-११५

### ११३. हरियाली (हरियाणि ख):

यहाँ हरित शब्द से समस्त प्रकार के ब्रक्ष, गुच्छादि, घासादि वनस्पति-विशेष का ग्रहण समझना चाहिए ।

### इलोक २७:

#### ११४. इलोक २७:

अब तक के दलोकों में आहाराणी मुनि स्व-स्थान से निकलकर गृहस्थ के घर में प्रवेश करे, वहाँ कैसे स्थित हो, इस विवि का उल्लेख है । अब वह क्या ग्रहण करे और क्या ग्रहण नहीं करे, इसका विवेचन आता है ।

जो कालादि गुणों से शुद्ध है, जो अनिष्ट कुलों का वर्जन करता है, जो प्रीतिकारी कुलों में प्रवेश करता है, जो उपदिष्ठ स्थानों में स्थित होता है और जो आस्मदोषों का वर्जन करता है उस मुनि को अब दायक-शुद्धि की बात बताई जा रही है<sup>3</sup>।

## ११५. ( अकिष्पयं <sup>म</sup>...किष्पयं <sup>घ</sup> ):

द्यास्त्र-विहित, अनुगत या अनिषिद्ध को 'कल्पिक' या 'कल्प्य' और शास्त्र-निषिद्ध को 'अकल्पिक' या 'अकल्प्य' कहा जाता है। 'कल्प' का अर्थ है---नीति, आचार, मर्यादा, विधि या सामाचारी और 'कल्प्य' का अर्थ है --नीति आदि से युक्त प्राह्म, करणीय और योग्य । इस अर्थ में 'कल्पिक' शब्द का भी प्रयोग होता है। उमास्वाति के शब्दों में जो कार्य ज्ञान, शील और तम का उपग्रह और दोषों का निग्रह करता है वहीं निश्चय-दृष्टि से 'कल्प्य' है और शेष 'अकल्प्य' । उनके अनुसार कोई भी कार्य एकान्तत: 'कल्प्य' और 'अकल्प्य' नहीं होता। जिस 'कल्प्य' कार्य से सम्यक्त्व, ज्ञान आदि का नाश और प्रवचन की निंदा होती हो तो वह 'अकल्प्य' भी 'कल्प्य' बन जाता है। निष्कर्ष की भाषा में देश, काल, पुरुष, अवस्था, उपयोग और परिणाम-विशुद्धि की समीक्षा करके ही 'कल्प्य' और 'अकल्प्य' का निर्णय किया जा सकता है, इन्हें छोड़कर नहीं ।

आगम-साहित्य में जो उत्सर्ग और अपवाद हैं वे रूगभग इसी आश्रय के द्योतक हैं। फिर भी 'कल्प्य' और 'अकल्प्य' की निश्चित रेखाएँ खिची हुई हैं। उनके लिए अपनी-अपनी इच्छा के अनुकूठ 'कल्प्य' और 'अकल्प्य' की व्यवस्था देना उचित नहीं होता। बहुश्रुत आगम-यर के अभाव में आगमोक्त विधि-निषेधों का यथावत् अनुसरण ही ऋजु मार्ग है। मुनि को कल्पिक, एपणीय या भिक्षा-सम्बन्धी बयाळीस दोष-वर्जित भिक्षा लेनी चाहिए। यह ग्रहणैषणा (भक्त-पान लेने की विधि) है।

- १ -- जि॰ चू॰ पु॰ १७७ : हरियम्बहुगेणं सब्वे रुक्लगुच्छ।इणो वणप्पइविसेसा गहिया ।
- २ (क) अ० चू० पृ० १०७ : एवं काले अपिडिसिद्धकुलिमयभूमिपदेसावित्थितस्स गवेषणाजुत्तस्स गहणेसणाणियमणत्थमुपदिस्सिति ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १७७: एवं तस्स कालाइगुणसुद्धश्स अणिट्टकुलाणि वज्जेंतस्स चियत्तकुले पिवसंतस्स जहोविद्दहे ठाणे ठियस्स आयसमुत्था दोसा वज्जेंतस्स दायगसुद्धी भण्णइ ।
- ३ (क) अ० चू० पृ० १०७ : किप्पतं सेसेसणा दोसपरिसुद्धम् ।
  - (ख) हा॰ टी॰ प॰ १६८। 'कल्पिकम्' एषणीयम् ।
- ४—(क) अ० चू० पृ० १०७ : बायालीसाए अण्णतरेण एसणादीसेण दुट्टं ।
  - (ख) हा० टी० प० १६८: 'अकल्पिकम्' अनैषणीयम्।
- प्र-- प्र० प्र० १४३ :

यज्ज्ञानशोलतपसामुपग्रहं निग्नहं च दोषाणाम् । कल्पयति निश्चये यस्तरकल्प्यमकल्प्यमवशेषम् ॥

#### ६ -- बही १४४-४६:

यत्पुनरुपद्यातकरं सम्यक्तवज्ञानशीलयोगानाम् । तत्कल्प्यमप्यकल्प्यं प्रवचनकुत्साकरं यच्च ॥ किच्चच्छुद्धं कल्प्यमकल्प्यं स्यादकल्प्यमपि कल्प्यम् । पिण्डः शय्या वस्त्रं पात्रं वा भैषजाद्यं वा ॥ देशं कालं क्षेत्रं पुरुषमवस्थामुपयोगशुद्धपरिणामान् । प्रसमीक्ष्यं भवति कल्प्यं नैकान्तात्कल्प्यते कल्प्यम् ॥ पिडेसणा ( पिण्डेषणा )

२२४ अध्ययन ४ (प्र०उ०) : क्लोक २८-३० टि० ११६-१२१

### इलोक २८:

### ११६. इलोक २८:

इस इलोक में 'छदिन' नामक एषणा के दसवें दोषयुक्त भिक्षा का निषेध हैं । तुलना के लिए देखिए - आवश्यक सूत्र ४.८ ।

### ११७. देती हुई ( देंतियं क ) :

प्रायः स्त्रियाँ ही भिक्षा दिया करती हैं, इसलिए यहाँ दाता के रूप में स्त्री का निर्देश किया है?।

#### इलोक २६:

## ११८ और ( य <sup>ख</sup>):

अगस्त्य चूिण में 'य' के स्थान पर 'वा' है। उन्होंने 'वा' से सब वनस्पति का ग्रहण माना है ।

## ११६. असंयमकरी होती है —यह जान ( असंजमकरि नच्चा ग ) :

मुनि की भिक्षाचर्या में अहिमा का बड़ा सूक्ष्म विवेक रखा गया है। भिक्षा देते समय दाता आरम्भ-रत नहीं होना चाहिए। अनंयम का अर्थ संयममात्र का अभाव होता है, किन्तु प्रकरण-संगति से यहाँ उसका अर्थ जीव-वध ही संभव लगता है। भिक्षा देने के निभिन्त आता हुआ दाता यदि हिसा करता हुआ आए अथवा भिक्षा देने के लिए वह पहले से ही वनस्पति आदि के आरम्भ में लगा हुआ हो तो उसके हम्थ से भिक्षा लेने का निषेध है।

### १२०. भक्त-पान (तारिसंघ):

दोनों **चू**णिकार 'तारिसं' ऐसा पाठ मानते हैं । उनके अनुसार यह गब्द भक्त-पान के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है<sup>४</sup> । टीकाकार तथा उनके उपजीको व्याख्याकार 'तारिसिं' ऐसा पाठ मान उसे देने वाली स्त्री के साथ जोड़ते हैं<sup>8</sup> । इसका अनुवाद होगा —उसे वर्जे --उसके दाथ से भिक्षा न ले ।

### इलोक ३०:

## १२१ एक वर्तन में से दूसरे बर्तन में निकाल कर ( साहस्टु क ):

भोजन को एक वर्तन से निकाल कर दूसरे वर्तन में डालकर दे तो चाहे वह प्रासुक ही क्यों न हो सुनि उसका परिवर्जन करे।

- १ पि० नि० ६२७-२८ :
  - सिन्चित्ते अन्वित्ते मीसग तह छड्डणे य चडभंगो । चडभंगे पिडलेहो गहणे आणाइणो दोसा । उसिणस्स छड्डणे देतेओ व डज्भेज्झ कायदाहो वा ।

सीयपडणंीम काया पडिए महबिद्आहरणं ॥

- २ -- (क) अ० चू० पृ० १०७ : 'पाएणं इत्योहि भिक्यादाणं' ति इत्योतिहेसो ।
  - (জ) जि० चू० १० ६ : पायसी इत्थियाओ भिनलं दलयंति तेण इत्थियाए निहेसी कओ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ १६८ : 'दवतीम्' · · स्त्र्येव प्रायो भिक्षां दवातीति स्त्रीग्रहणम् ।
- ३--अ० चू० पृ० १०७ : वा सद्देण सव्ववणस्सितिकार्य ।
- ४—(क) अ० चू० पृ० १०७ : तारिसं पुष्वमिकृतं पाणभोषणं परिवज्जए ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १७८ : तार्रिसं भक्तपाणं सु परिवज्जए ।
- ५---हा० टी० प० : १६६ : ताद्रशीं परिवर्जयेत् ।

### दसवेआलियं ( दशवंकालिक )

२२६ अध्ययन ५ (प्र० उ०): इलोक ३०-३१ टि० १२२

इस प्रकार के आहार की चौमङ्गी इस तरह है ।--

- (१) प्रासुक बर्तन से आहार को प्रासुक बर्तन में निकाले।
- (२) प्रामुक बर्तन से आहार को अप्रासुक बर्तन में निकाले।
- (३) अप्रासुक बर्तन से आहार को प्रासुक बर्तन में निकाले।
- (४) अप्रासुक बर्तन से आहार को अप्रासुक बर्तन में निकाले । प्रासुक में से प्रासुक निकाले उसके भङ्ग इस प्रकार है :--
  - (१) अल्प को अल्प में से निकाले।
  - (२) बहत को अल्प में से निकाले।
  - (३) अल्प को बहुत में से निकाले ।
  - (४) बहुत को बहुत में से निकाले।

विशेष जानकारी के लिए देखिए - पिण्डनिर्युक्ति गा० ५६३-६= ।

#### १२२. इलोक ३०-३१:

आहार को पाक-पात्र से दूसरे पात्र में निकालना और उसमें जो अनुपयोगी अंश हो उसे वाहर फैंकना संहरण कहलाता है। संहरण-पूर्वक जो भिक्षा दी जाए उसे 'संहत' नाम का दांष माना गया है। सिक्त-वस्तु पर रखे हुए पात्र में भिक्षा निकालकर देना, छोटे पात्र में न समाए उतना निकाल कर देना, बढ़े पात्र में जो बड़े कृष्ट से उठाया जा सके उनना निकाल कर देना, 'संहत' दोप है । जो देय-भाग हो, उसे सिक्त-वस्तु पर रख कर देना 'निक्षिप्त' दोप है । उदक का प्रेरण, अवगाहन और चालन सिक्त-स्पर्श के भीतर समाए हुए हैं। फिर भी इनका विशेष प्रसंग होने के कारण विशेष उल्लेख किया गया है। सिन्त वस्तु का अवगाहन कर या उसे हिलाकर भिक्षा दी जाए, यह एषणा का 'दायक' नामक छट्ठा दोप है।

#### २---पि० नि० ४६४-७१:

मत्तेण जेण दाहिइ तत्थ अदिक्जं तु होज्ज असणाई। छोदु तयम्नींह तेणं देई अह होइ साहरणं 🕫 भूमाइएसु तं पुण साहरणं होइ छसुवि काएसु। जं तं दुहा अचित्तं साहरणं तत्थ चउभंगो।<sup>।</sup> सुक्के सुक्कं पढमो सुक्के उल्लं तु विद्वधओ भंगो। उल्ले सुबकं तइओ उल्ले उल्ले चउत्थो उ ॥ एक्कें क्रके चउभंगो सुक्काईएस चउसु भगेसु। थोवे थोवं थोवे बहुं च विवरीय दो अन्ते।। जत्थ उथोवे थोवं सुक्के उल्लंच छुहइ तं भव्मं(गेज्झं)। तु समुक्लेउं थोबाभारं दलइ अन्तं। उक्षेवे निक्लिवे महल्लभाणंमि लुद्धवह डाहो। वोच्छेओ छक्कायवहो य गुरुमले।। थोवे थोवं सूढं सुक्के उल्लं तु तंतु आइन्नं। अणाइन्नं कडदोसो सोत्ति काअणं॥ बहुयं तु

१ – (क) अ० चू० पृ० १०७ : साहट्दु अण्णाम्म भावणे छोहूणं । एत्थ य कासुयं अकासुए साहरति चउभंगो । तत्थ जं कासुयं कासुयं कासुए साहरति तं सुक्खं सुक्खं साहरति एत्थ वि चउभंगो । भंगाण पिडनिज्जुत्तीए विसेसत्यो ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६ : साहट्टु नाम अन्तिम भायणे साहरिउं देति तं फासुगिप विवन्जए, तत्व फासुए फासुयं साहरइ १ फासुए अफासुए अफासुयं साहरइ २ अफासुए फासुयं साहरइ ३ अफासुए अफासुयं साहरित ४, तत्व जं फासुयं फासुएसु साहरित तं थेवं थेवे साहरित बहुए थेवं साहरइ येवे बहुयं साहरइ बहुए बहुयं साहरइ, एतेति भंगाणं जहा पिडनिज्जुसीए।

३ - देखिए 'संघट्टिया' का टिप्पण (५. १. ६१) संख्या १६३

| ~ `        | / C 4        | ٠. |
|------------|--------------|----|
| trestrat / | ( पिण्डैषराग | 1  |
| 140मधा ।   | 1475परा।     | J  |
|            |              |    |

२२७ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक ३२ टि० १२३-१२५

### इलोक ३२:

## १२३. पुराकर्म-कृत (पुरेकम्मेण क):

साधु को भिक्षा देने के निसित्त पहले सर्जीव जल से हाथ, कड्छी आदि धोना अथवा अन्य किसी प्रकार का आरम्भ — हिंसा करना पुर्व-कर्म दोष है<sup>9</sup>।

### १२४. बर्तन से ( भायणेण <sup>ख</sup>):

काँसे आदि के बर्तन को 'भाजन' कहा जाता है<sup>न</sup> । निशीथ <del>पू</del>र्णि के अनुसार मिट्टी का **बर्तन 'अमत्रक'** या **'मात्रक' और** कांस्य का पात्र 'भाजन' कहलाता है<sup>3</sup> ।

#### १२५. इलोक ३३-३४: पाठान्तर का टिप्पण:

एवं उदओल्ले ससिणिद्धं.....॥३३॥ गेह्य विषय .....।।३४॥

टीकाकार के अनुसार ये दो गाथाएँ हैं। चूर्णि में इनके स्थान पर सबह क्लोक हैं। टीकाभिमत गाथाओं में 'एवं' और 'बोधव्वं' ये दो शब्द जो हैं वे इस बात के सूचक हैं कि ये संग्रह-गाथाएँ हैं। जान पड़ता है कि पहले ये क्लोक भिन्न-भिन्न थे फिर बाद में संक्षेपी-करण की दृष्टि से उनका थोड़े में संग्रह किया गया। यह कब और किसने किया इसकी निश्चित जानकारी हमें नहीं है। इसके बारे में इतना ही अनुमान किया जा सकता है कि यह परिवर्तन चूर्णि और टीका के निर्माण का मध्यवर्ती है।

अगस्त्य चूर्णि की गाथाए इस प्रकार हैं:

| ۲. | . उदओल्लेण ह  | रुथे ग   | स्टबी १ | ए भाय           | गेण वा  | ı |
|----|---------------|----------|---------|-----------------|---------|---|
|    | देतियं पडियाः | इवस्वे प | गमे ब   | क्ष्यति         | तारिसं  | П |
| ₹. | सिमिणिडेण ह   | त्थेण    |         |                 | <b></b> |   |
| ₹. | ससरक्खेण हर   | थेण      |         | · • • • • • • • |         |   |

- ४ मट्टियागतेण हत्थेण...........
- ५. उसगतेण हत्थेण.....
- ६. हरित≀लगतेण हत्थेण…… .......
- ७. हिगोलुयगतेण हत्थेण .....
- मणोसिलाग्तेण हत्थेण.....
- ६. अंजणसतेण हत्थेण. .....
- १०. लोणगतेण हत्थेण..... ११. गेरुयगतेण हत्थेण .....
- १२. वण्णियगतेसा हत्थेण.....
- १३. सेडियगतेण हत्थेण ......
- १४, सोरट्ठियगतेण हत्थेण .....
- १५. पिट्ठगतेण हत्थेण.....
- १-(क) अ० चू० पृ० १०८ : पुरेकम्मं जं साधुनिमितं धोवणं हत्थादीणं ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७८: पुरेकम्मं नाम जं साधूणं दट्ठूणं हत्थं भायणं धोवइ तं पुरेकम्मं भण्णइ।
  - (ग) हा० टी० प० १७० : पुरः कर्मणा हस्तेन साधुनिभित्तं प्राक्कृतजलोज्झनव्यापारेण ।
- २ (क) जि० चू० पृ० १७६ : भायणं कंसभायणादि ।
  - (ख) हा० टी० प० १७० : 'भाजनेन वा' कांस्यभाजनादिना ।
- ३—(क) नि०४.३६ चू०: पुढविमओ मत्तओ। कंसमयं भावणं ।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक) २२६ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक ३३-३४ टि०१२६-१३० १६. कुक्कुसगतेण हत्थेण..... १७. उक्कुट्ठगतेण हस्थेण..... श्लोक ३३: १२६. जल से श्रार्द्ध, सस्तिग्ध ( उदओल्ले ससिणिद्धे <sup>क</sup> ) :

जिससे बुंदें टपक रही हों उसे आई अोर केवल गीला-सा हो उसे सस्निग्ध<sup>े</sup> कहा जाता है।

१२७. सचित्त रज-कण ( ससरक्खे<sup>३ ख</sup>):

विशेष जानकारी के लिए देखिए ४.१८ का टिप्पण संख्या ६६।

१२८. मृत्तिका (मदिटया <sup>ख</sup>) ः

इसका अर्थ है मिट्टी का ढेला या की चड़ रें!

१२६. क्षार ( उ.से <sup>ख</sup>):

इसका अर्थ है खारी या नोनी मिट्टी रा

#### श्लोक ३४:

# १३०. गैरिक ( गेरुय क ) :

इसका अर्थ है लाल मिट्टी<sup>६</sup>।

- १ -- (क) जि० चू० पृ० १७६ : उदउल्लं नाम जलतितं उदउल्लं।
  - (ख) हा० टी० प० १७० : उदकार्द्री नाम गलदुदक बन्दुयुक्त:।
- २---(क) नि० भा० गा० १४८ चूर्णि : जत्थूदर्पाबंदू ण संविज्जति तं सिसिणिद्धं ।
  - (জ) अ० चू० पृ० १०८ : ससिणिद्धं जं उदगैण किंचि णिद्धं, ण पुण गलति ।
  - (ग) जि० चू० पृ० १७६ : सिसणिद्धं नाम जंन गलइ।
  - (घ) हा० टी० प० १७० : सस्निग्धो नाम ईवद् दक्युक्तः ।
- ३ --- (क) अ० चु० पृ० १०६ : ससरक्लं पंसु -- रजग्यंडितं ।
  - (ল) जि० चू० पृ० १७६ : ससरवलेण ससरवलं नाम पंसुरजगुंडिये।
  - (ग) हा० टी० प० १७० : सरजस्को नाम पृथिवीरजोगुण्डित: ।
- ४ ... (क) अ० चू० पृ० १०६ : मट्टिया लेट्टुगो ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १७६ : मट्टिया कडउमट्टिया (चक्खल्लो ।
  - (स) हा० टी० प० १७० : मृद्गती नाम-- ऋर्दमयुक्तः ।
- ५ - (क) अ० चू० पृ० १०६ : उसी लवणपंसू।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६७: ऊसो णाम पंसुखारो ।
  - (ग) हा० टी० प० १७० : ऊष:—पांजु क्षारः ।
- ६—(क) अ० चू० पृ० ११० : गेरुयं मुवण्णगेरुतादि ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६ : गेरुअ सुवण्ण ( रसिया ) ।
  - (म) हा० टी० प० १७० : गैरिका—धातुः।

```
पिडेसणा (पिण्डैवणा)
```

### २२६ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : क्लोक ३४ टि० १३१-१३६

१३१. वर्णिका (विष्णय<sup>क</sup>):

्रसका अर्थ है पीली मिट्टी<sup>3</sup>।

१३२ व्येतिका (सेडिय के ):

इसका अर्थ है खड़िया मिट्टी<sup>र</sup>।

१३३. सौराष्ट्रिका ( सोरहिय <sup>ख</sup>) :

सौराष्ट्र में पाई जाने वाली एक प्रकार की मिट्टी। इसे गोपीचन्दन भी कहते हैं<sup>3</sup>। खूर्णिकारों के अनुसार स्वर्णकार सोने पर चमक लाने के लिए इस मिट्टी का उपयोग करते. थे।<sup>3</sup>

१३४. तत्काल पीसे हुए आटे (पिट्ठ <sup>ख</sup>):

चावलों का कच्चा और अपरिणत आटा 'पिष्ट' कहलाता है । अगस्त्यसिंह और जिनदास के अनुसार अस्ति की संद आँच से पंकाया जाने वाला अपत्रव पिष्ट एक प्रहर से परिणत होता है और तेज आँच से पंकाया जाने वाला बीछ परिणत हो जाता है<sup>8</sup>ा

१३५. अनाज के भूसे या छिलके ( कुक्कुस ख ) :

चावलों के छिलकों को 'कुक्कुस' कहा जाता है<sup>६</sup>।

१३६. फल के सूक्ष्म खण्ड ( उक्कट्ठं <sup>ग</sup> ) :

उत्कृष्ट शब्द के 'उक्किट्ठ'", 'उक्कट्ठ'<sup>८</sup> और 'उक्कुट्ठ'<sup>६</sup> ये तीन शब्द बनते हैं । भिन्न-भिन्न आदर्शों में इन सब का प्रयोग मिलता है । 'उत्कृष्ट' का अर्थ फलों के सुक्षम-लण्ड अथवा बनस्पति का चूर्ण होता है<sup>90</sup>।

- १---(क) अ० चू० पृ० ११० : विष्णता पीतमद्विया ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६: विष्णया पीयमट्टिया।
  - ् (ग) हा० टी० प० १७० : वर्णिका⊸ पीतमृत्तिका ।
- २—(क) अ० चू० पृ० ११० : सेडिया महासेडाति ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १७६: सेढिया गंडरिया।
  - (ग) हा० टी० प० १७०: इवेतिका --- शुक्लमृत्तिका।
- ३ शा० नि० पु० ६४ :

सौराष्ट्र्याढकीतुवरीपर्यटीकालिकासती । सुजाता देशभाषायां गोपीचन्दनमुच्यते ।।

- ४- (क) अ० चू० पृ० ११० : सोरहिया तूर्वरिया सुवण्यस्स ओप्पकरणमहिया ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६ : सोरट्ठिया उवरिया, जीए सुवण्णकारा उप्पं करेंति सुवण्णस्स पिडं।
- ५— (क) अ० चू० पृ० ११० : आमपिट्ठं आमओ लोट्टो । सो अप्लिधणो पोरुसीए परिणमति । बहुइंघणो आरतो चेव ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६ : आमलोट्ठो, सो अप्पेंधणो पोरिसिमित्तेण परिणमङ बहुङ धणो आरतो परिणमङ ।
- ६ (क) अ० चू० पृ० ११० : कुक्कुसा चाउलसया ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १७६ : कुनकुसा चाउलातया ।
  - (ग) हा० टी० प० १७० : कुक्कुसाः प्रतीताः ।
  - (घ) नि० ४.३६ चू०: तंडुलाण क्वकुसा।
- ७ हैम० इ.१.१२८ : 'उक्किट्ट' इत् कृपादी ।
- प् हैम॰ ८.१.१२६ : 'उक्कट्ट' ऋतोऽत्।
- ६— हैम० ८.१.१३१ : 'उक्कुट्ट' उट्टत्वादी ।
- १०— (क) नि० भा० गा० १४८ चू० : उक्कुट्टो णाम सचित्तवणस्सतिपत्तंकुर-फलाणि वा उद्गक्षले छुब्भंति तेहि हत्थो लित्तो, एस उक्कुट्ठो हत्थो भण्णति ।
  - (ख) नि॰ ४.३६ चू॰ : सचित्तवणस्सती-चुण्णो ओक्कुट्ठो भण्णति ।

## द्सवेआलियं (दशवैकालिक) २३० अध्ययन ५ (प्र० उ०) : श्लोक ३५ टि० १३७-१३८

दशर्वेकालिक के व्याख्याकारों ने उत्कृष्ट का अर्थ — सुरापिष्ट, तिल, गेहूँ और यवों का आटा या ओखली में क्रूटे हुए इसली या पीलुपर्णी के पत्र, लौकी, तरवूज आदि किया है 1

## १३७. अतंसुब्ट और संसुब्ट को जानना चाहिए (असंपट्ठे में संसट्ठे चेव बोधव्वे ध ):

सजीव पृथ्वी, पानी और वनस्पति से भरे हुए हाथ या पात्र को संसृष्ट-हस्त या संसृष्ट-पात्र कहा जाता है । निशीथ में संसृष्ट-हस्त के २१ प्रकार बतलाए हैं----

"उदउल्ले सिसिणि हो, ससरक्ले मिट्ट्या उसे लोणे य। हरियाले मणोसिलाए, रसगए गेरूय सेढीए ॥ १॥ हिंगुलु अंजणे लो हो, कुक्कुस पिट्ठ कंद मूल सिंगबेरे य। पुष्फक कुट्ठं एए, एक्कवीसं भवे हस्था ॥ २॥"

तिशीथ भाष्य गाथा १४७ की चूणि में संमुख्ट के अठारह प्रकार बतलाए हैं — 'पुरेकम्मे, पच्छाक्रम्मे, उदउल्ले, सिसणिढ़े, ससरक्से, मिट्ट-आऊमे, हरियाले, हिंगुलए, मणोसिला, अंजणे, लोणे, गेरुय, विणय, मेडिय, सोरिट्टय, पिट्ट, कुकुस, उक्कुट्टे चेव।' इनमें पुरा-कर्म, पश्चात्-कर्म, उदकाई और सिस्तम्ध —ये अप्काय से सम्बन्धित हैं। पिष्ट, कुक्स और उत्कृष्ट —ये वनस्पतिकाय से संबन्धित हैं। इनके सिवाय दोष पृथ्वीकाय से संबन्धित हैं।

आयार चूला १।२० में 'उक्कट्ठ' के आगे 'संसट्ठ' शब्द और है । यहाँ उसके स्थान में 'कए' है पर वह 'कुक्कुस' के आगे है। उक्कट्ठ के आगे 'कप, कड, संसद्व' जैसा कोई शब्द नहीं है, इसिलए अर्थ में थोड़ी अस्पष्टता आती है । यह मचित्त वस्तु से संसुष्ट आहार लेने का निषेध और उससे असंसृष्ट आहार लेने का विधान हैं<sup>3</sup>।

सजातीय प्रासुक आहार से भ्रसंमृब्ट हाथ आदि से लेने का निषेध और समृष्ट हाथ आदि से लेने का जो विधान है, वह असंसृष्ट और संसृष्ट शब्द के द्वारा बताया गया है। टीकाकार ''विधि पुनरत्रोध्वै वक्ष्यति स्वयमेव'' इस वाक्ष्य के द्वारा सजातीय प्रासुक आहार से असंमृष्ट और संसृष्ट हाथ आदि का सम्बन्ध अगले दो क्लोकों से जोड़ देते हैं।

तैतीसवीं गण्या के 'एवं' शब्द के द्वारा ''दब्वीए भायणेण वा, देंतियं पडियाइक्से न मे कप्पद तारिसं'' की अनुवृत्ति होती हैं।

### इलोक ३५:

## १३८ जहाँ पश्चात्-कर्म का प्रसङ्ग हो ( पच्छाकम्मं जीह भवे घ ) :

जिस वस्तु का हाथ आदि पर लेप लगे और उसे घोना पड़े वैसी वस्तु से अलिप्त हाथ आदि से भिक्षा देने पर पश्चात्-कर्म दोष का प्रसङ्ग आता है। भिक्षा देने के निमित्त जो हस्त, पात्र आदि आहार से लिप्त हुए हों उन्हें गृहस्य सचित्त जल से घोता है, अतः पश्चात्-कर्म होने की सम्भावना को ध्यान में रखकर असंमृष्ट हाथ और पात्र से भिक्षा लेने का निषेध तथा संमृष्ट हाथ और पात्र से भिक्षा लेने का विधान किया गया है । रोटी आदि सूखी चीज, जिसका लेप न लगे और जिसे देने के बाद हाथ आदि धोना न पड़े, वह असंमृष्ट हाथ आदि से भी ली जा सकती है ।

४ -- नि० भा० गा० १८५२ :

१—(क) अ० चू० पृ० ११० : उनकुट्ठं थूरो सुरालोट्टो, तिल-गोधूम-जविषट्ठं वा । अंबिलिया पौलुपिणियातीणि वा उक्खलकुण्णादि । (स) जि० चू० पृ० १७६ : उक्किट्ठं नाम दोद्धियकालिंगादीणि उक्खले छुब्मंति ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १७० : तथोत्कृष्ट इति उत्कृष्टशब्देन कालिङ्गालाबुत्रपूषफलादीनां शस्त्रकृतानि श्लक्षणखण्डानि भण्यन्ते चिक्रिचणिकादिपत्रसमुदायो वा उदुखलकण्डित इति ।

२ - नि० भा० गा० १४७ ।

३. -आ॰ चू॰ १/८० वृ : संसृष्टेन हस्तादिना दीयमानं न गृह्णीयात् इत्येवमादिना तु असंसृष्टेन तु गृह्णीयात् इति ।

मः किर पच्छाकम्मं, होज्ज असंसद्वर्ग तओ वज्जं । कर-मत्तेहिं तु तम्हा, संसद्वेहिं भवे गहणं ।।

५—(क) अ० चू० पृ० ११० : असंसट्टो अण्णादीहि अणुत्रलिसो तत्थ पच्छेकम्मदोसो । सुक्कपोयिलदमादि देतीए घेष्पति । (ख) जि० चू० पृ० १७६ : अलेवेणं दन्त्रं दिधमाइ देज्जा, तत्थ पच्छाकम्मदोसोत्तिकाउं न घेष्पद । सुक्खपूर्यालया दिज्जइ

तो घेप्पइ । (ग) हा० टी० प० १७० : शुब्कमण्डकादिवत् तदन्यदोषरहितं गृह्णीयादिति ।

## पिंडेसणा ( पिण्डैषणा )

## २३१ अध्ययन ५ (प्र० उ०): इलोक ३५ टि० १३६

पिण्डिनियुँ बित (गाथा ६१३-२६) में एपणा के लिप्त नामक नौबें दोष का वर्णन करते हुए एक बहुत ही रोचक संवाद प्रस्तुत किया गया है। आचार्य कहते हैं—"मुित को अलेपकृत आहार (जो जुपड़ा न हो, सूखा हो, वैसा आहार) लेना चाहिए, इससे पश्चात्-कर्म के दोष का प्रसङ्ग टलता है और रस-लोलुपता भी सहज मिटती है।" शिष्य ने कहा—"यदि पश्चात्-कर्म दोष के प्रसङ्ग को टालने के लिए लेप-कर आहार न लिया जाए यह सही हो तो उचित यह होगा कि आहार लिया ही न जाए जिससे किसी दोष का प्रसङ्ग हो न आए।" आचार्य ने कहा—"सदा अनाहार रहने से चिरकाल तक होने वाले तप, नियम और संप्रम की हानि होती है, इसलिए यावत्-जीवन का उपवास करना ठीक नहीं।" शिष्य फिर बोल उठा—"यदि ऐसा न हो तो छह-छह सान के सतत्त उपवास किए जाएं और पारणा में अलेप-कर आहार लिया जाए।" आचार्य दोले अपविद इस प्रकार करते हुए स्थम को नियाया जा सके यो भने किया जाए, रोकता कीन है ? पर अभी शारीरिक बल मुद्द नहीं है, इसलिए तप उतना ही किया जाना चाहिए जिसमें प्रतिक्रमण, प्रतिलेखन आदि मृित का आचार भली-भांति पाला जा सके।"

मुनि को प्रथा: विकृति का परित्याग रखना चाहिए। बारीर अस्वस्थ हो, संबम-संग की वृद्धि थे विश्व बित-संबय करना आवश्यक हो तो विकृतियाँ भी खाई जा सकती हैं। अलेप-कर आहार मुख्य होना चाहिए। कहा भी है -रअभिश्लाण निव्यादे गया यै। इसिकए सामान्य विधि से यह अहा गया है कि मुनि को अलेप-कर आहार जेना चाहिए। पश्चात्-कर्म दोष की वृष्टि से विचार किया जाए वहाँ उतना ही पर्याप्त है जिल्ला मूळ इस्तोकों में बताया गया है।

## १३६. असंसृष्ट संगृष्ट ( असंसट्ठेण, ३५ <sup>क</sup> संसट्ठेण ३६ <sup>क</sup> ) :

असंसुष्ट और संभुष्ट के आठ विकल्प होते हैं -

- १. संसुष्ट हस्त संसुष्टमात्र सावशेषद्रव्य ।
- २. संसृष्ट हस्त संसृष्टमात्र निरवशेषद्रव्य ।
- ३. संसुष्ट हस्त असंसृष्टमात्र सावशेषद्रव्य ।
- ४. संसुब्ट हस्त असंसुष्टमात्र निरवशेषद्रव्य।
- ५. असंसृष्ट हस्त संसृष्टमात्र सावशेषद्रव्य ।
- ६. असंसुब्ट हस्त संसुब्टमात्र निरवशेषद्रव्य ।
- ७. असंसुष्ट हस्त असंसुष्टमात्र सावशेषद्रव्य ।
- असंसृष्ट हस्त असंसृष्टमात्र निरवज्ञेषद्रव्य ।

इनमें दूसरे, चौथे, छट्ठे और आठवें विकल्प में पश्चात्-कर्म की भावना होने के कारण उन रूपों में भिक्षा लेने का निषेध हैं और शेष रूपों में उसका विधान है<sup>2</sup>।

१—दश० चू० : २.७ ।

२—(क) अ॰ चू॰ पृ० ११० : एत्थभंगा—संसट्ठो हत्थो संसट्ठो मत्तो सावसेसं दब्वं, संसट्ठो हत्थो संसट्ठो मत्तो णिरवसेसं दब्वं—
एवं अट्ट भंगा । एत्थ पढमो पसत्थो, सेसा कारणे जीव-सरीरपक्लणत्थमणंतरमपदिट्टं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६ : एत्थ अट्ठभंगा--हत्थी संसत्ती मत्ती संसही निरवसेसं दव्वं एवं अट्ठभंगा कायव्वा, एत्थ पढमो भंगो सञ्जुविकट्ठो, अण्णेसुवि जत्थ सावसेसं दव्वं तत्थ गेण्हति ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १७० : इह च वृद्धसंप्रदाय:--संसट्ठे हत्थे संसट्ठे मत्ते सावसेसे दब्वे, संसट्ठे हत्थे संसट्ठे मत्ते णिरवसेसे दब्वे, एवं अट्ठभंगा, एत्थ पढमभंगो सब्बुत्तमो, अन्तेसुऽवि जत्थ सावसेसं दब्वं तत्थ घिष्पद्द, ण इयरेसु, पच्छाकम्मदोसाउ त्ति ।

## इलोक ३७:

#### १४०. इलोक ३७:

इस रलोक में 'अनिमुख्ट' नामक उद्गम के पंद्रहवें दोष-युक्त भिक्षा का निषेध किया गया है । अनिमुख्न का अर्थ है - अनिनुज्ञात । वस्तु के स्वामी की अनुज्ञा--अनुमति के बिना उसे लेने पर 'उड्डाह' अपवाद होता है, चारी का दोष लगता है, निग्रह किया जा सकता है । इमलिए मुनि को वस्तु के नायक की अनुमति के बिना उसे नहीं लेना चाहिए ।

### १४१. स्वामी या भोक्ता हों ( भुंजमाणाणं क ) :

'भुञ्ज्' धातु के दो अर्थ हैं पालना और खाना । प्राकृत में धातुओं के 'परस्मै' और 'आत्मने' पद की व्यवस्था नहीं है, इसलिए संस्कृत में 'भुंजमाणाणं' कद के संस्कृत काान्तर दो बनते हैं— (१) भुञ्जतो: और (२) भुञ्जानयो: ।

'दोण्ह तु भुंजमाणाणं' का अर्थ होता है एक ही वस्तु के दो स्वामी हों अथवा एक ही भोजन को दो व्यक्ति खाने वाले हों।'

## १४२. देखे (पडिलेहए<sup>घ</sup>):

उसके चेहरे के हाब-भाव आदि से उसके मन के अभिप्राय को जाने ।

मुनि को वस्तु के दूसरे स्वामी का, जो मौन बैठा रहे, अभिप्राय नेत्र और मुँह की चेष्टाओं से जानने का प्रयत्न करना चाहिए। यदि उसे कोई आपत्ति न हो, अपना आहार देना इष्ट हो तो मुनि उसकी स्पष्ट अनुमति के बिना भी एक अधिकारी द्वारा दत्त आहार वे सकता है और यदि अपना आहार देना उसे इष्ट न हो तो मुनि एक अधिकारी द्वारा दत्त आहार भी नहीं वे सकता ।

### इलोक इद्ध :

#### १४३. श्लोक ३८

इस क्लोक में 'निसृष्ट' (अधिकारी के द्वारा अनुमत) भक्त-पान लेने का विधान है।

### इलोक ३६:

## १४४. वह खा र<sub>ी</sub> हो तो मुनि उसका विवर्जन करे ( भुज्जमाणं विवज्जेज्जा <sup>ख</sup> ) :

दोहद-पूर्ति हुए विना गर्भ का पात या भरण हो सकता है इसलिए गर्भवती स्वी की दोहद-पूर्ति (इच्छा-पूर्ति) के लिए जो आहार बने वह परिभित्त है। तो उसकी दोहद-पूर्ति के पहले मुनि को नहीं लेना चाहिए<sup>3</sup> ।

आगारिमित-चेट्ठागुर्गीहं, भासाविसेस-करणेहि । मुह-णयणविकारेहि य, घेष्पति अंतग्गतो भावो ।।

अध्भवहरणीयं ज दोण्हें उवणीय ण तार्व भुं जिउमारभंति, तं पि 'वर्तमानसामीप्ये०' [पाणि०३.३.१३१] इति वर्त-मानमेव । णाताभिष्पातस्त जिंद इट्ठं तो घेष्पति, ण अण्णहा ।

- (ल) जि॰ चू॰ पृ॰ १७६: णेसादीहि विगारेहि अभयंतस्सवि नज्जह जहा एयस्स दिज्जमाणं चियतं न वा इति अचियत्तं तो णो पहिगेहेज्जा।
- (ग) हा० टी० प० १७१ : तहीयमानं नेच्छेदुरसर्गतः, अपितु ः अभिप्रायं ः ः तस्य द्वितीयस्य प्रत्युपेक्षेत नेत्रवक्तादि-विकारैः, किमस्येदमिष्टं दीयमानं नदेति, इष्टं चेद् गृहणीयान्त चेन्नैवेति ।
- २ (क) अ० पू० पृ० १११ : इमे दोशा ः परिमितनुवर्णीतं, दिण्णे सेसमपज्जतः ति डोहलस्साविगमे सरणं गढभपतणं वा होज्जा तीसे तस्स वा गढभस्स सण्णीभूतस्स अप्पत्तियं होज्ज ।
  - (ख) जिल चूल पृत्र १८० : तत्थ जंसा भुजिङ कोइ ततो देइ तंण गेविहयन्वं, को दोसो ?, कदाइ तंपिसियं भवेज्जा, तीए यसद्धा प विजीया होज्जा, अविणीये य डोहले गव्भपडणं मरणं वा होज्जा।
  - (ग) हा० टी० प० १७१: तत्र भुज्जमानं तया विवज्यं मा भूसस्या अल्पत्वेनाभिलावानिवृत्या गर्भपतनाविदीव इति ।

१—(क) अ० चू० पृ० ११० : ''भुज पालनऽब्भवहरणयोः'' इति एवं विसेसेति । अब्भवहरमाणाण रक्खंताण वा विच्छपाताति अभोयणमवि सिवा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ सू॰ पृ॰ १७६ : भुंजसद्दी पालगे अब्भवहारे च वित्य पालने ताव एगस्स साहुपायोगास्स दोग्नी सामिया विकास अब्भवहारे दो जधा एक्कीम बिट्टियाए वे जणा भोत्तुकामा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७१: इयोर्भुञ्जतोः' पालनां कुर्वतोः एकस्य वस्तुनः स्वासिनं।रित्यर्थः∵ एत्रं सुञ्जानयोः अभ्यवहा-रायोद्धतयोरपि योजनीय, यतो भृजिः पालनेऽभ्यवहारे च वर्तत इति ।

२ (क) अ० चू० पृ० ११०:

## २३३ अध्ययन ५ (प्र० उ०): इलोक ४०-४२ टि०१४५-१४७

#### इलोक ४०:

## १४५. काल-मासवती (कालमासिणी ख):

जिसके गर्भ का प्रसूतिमास या नवां मास चल रहा हो उसे काल-मासवती (काल-प्राप्त गर्भवती) कहा जाता है ।

जिनदास धूर्णि और टीका के अनुसार जिन-किल्पिक मुनि गर्भवती स्त्री के हाथ से भिक्षा नहीं लेते, फिर चाहे वह गर्भ थोड़े दिनों का ही वयों न हो ।

काल-मासवती के हाथ से भिक्षा लेना 'दायक' (एषणा का छट्टा) दोप है।

#### इलोक ४१:

### १४६. इलोक ४१:

अगस्त्य चूर्णि में (अगस्त्य चूर्णिगत क्रमांक के अनुसार ५६ वें और ५७ वें तथा टीका के अनुसार ४० वें और ४२ वें क्लोक के पश्चात्) "तं भवे भत्तपागां तु, संज्याण अकिष्पयं"—ये दो चरण नहीं दिये हैं और 'देंतियं पडियाइनखे, न मे कष्पइ तारिसं'—इन दो चरणों के आश्चय को अधिकार-क्रम से स्वतः प्राप्त माना है। वैकित्पिक रूप में इन दोनों क्लोकों को द्वर्घर्थ (छह चरणों का क्लोक) भी कहा है ।

#### इलोक ४२:

## १४७. रोते हुए छोड़ ( निविखवित्तु रोयंतं <sup>ग</sup> ) :

जिनदास भूगि के अनुसार गच्छवासी स्थिवर मुनि और गच्छ-निर्गत जिनकल्पिक-मुनि के आचार में कुछ अन्तर है। स्तनजीवी बालक को स्तन-पान छुड़ा स्त्री भिक्षा दे तो, बालक रोए या न रोए, गच्छवासी मुनि उसके हाथ से भिक्षा नहीं लेते। यदि वह बालक कोरा स्तनजीवी नहीं, दूसरा आहार भी करने लगा हो और यदि वह छोड़ने पर न रोए तो गच्छवासी मुनि उसकी माता के हाथ से भिक्षा ले सकते हैं। स्तनजीवी बालक चाहे स्तन-पान न कर रहा हो फिर भी उसे अलग करने पर रोने लगे उस स्थिति में गच्छवासी मुनि भिक्षा नहीं लेते।

गच्छ-निर्गत मुनि स्तनजीवी बालक को अलग करने पर, चाहे वह रोए या न रोए, स्तन-पान कर रहा हो या न कर रहा हो, उसकी माता के हाथ से भिक्षा नहीं लेते। यदि वह बालक दूसरा आहार करने लगा हो उस स्थिति में उसे स्तन-पान करते हुए को छोड़कर, फिर चाहे वह रोए या न रोए, भिक्षा दे तो नहीं लेते और यदि वह स्तन-पान न कर रहा हो फिर भी अलग करने पर रोए तो भी भिक्षा नहीं लेते। यदि न रोए तो वे भिक्षा ले सकते हैं ।

१—(क) अ० चू० पृ० १११: प्रसुतिकालमासे 'कालमासिणी'।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १८० : कोलमासिणी नाम नवमे मासे गब्भस्स बट्टमाणस्स ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प० १७१ : 'कालमासवती' गर्भाधानान्तवसमासवती ।

२—(क) जि० चू० पृ० १८०: जा पुण कालमासिणी पुट्युद्विया परिवेसेंती य थेरकप्पिया गेण्हंति,, जिणकप्पिया पुण जिद्द्वसमेव आवन्नसत्ता भवति तओ दिवसाओ आरद्धं परिहरंति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १७१ : इह च स्थिवरकित्पकानामिनिषीदनीत्थानाभ्यां यथावस्थितया दीयमानं कित्पकं, जिनकित्पकानां त्वापन्नसत्त्वया प्रथमिदवसादारभ्य सर्वथा दीयमानमकित्पकमेवेति सम्प्रदायः ।

३ --अ० चू० पृ० ११२ : पुष्वभणितं सुत्त सिलोगढ्ढं वित्तीए अणुसरिज्जित — देतियं पडियाइक्ले, न मे कप्पति तारिसं । अहवा दिवड्ढसिलोगो अत्यनिगमणवसेणं ।

४—(क) अ० चू० पृ० ११२ : गज्छवासीण थणजीवी थणं पियंतो निक्खित्तो रोवतु वा मा वा अग्गहणं, अह अपिबंतो णिक्खित्तो रोवंते (अग्गहणं अरोवंते) गहणं, अह भत्तं पि आहारेति तं पिबंते निक्खित्ते अग्गहणं, अरोवंते गहणं। गच्छ-निग्गत्ताण थणजीविम्मि णिक्खित्ते पिबंते (अपिबंते) वा रोयंते (अरोयंते) वा अग्गहणं, भत्ताहारे पिबंते निक्खिते रोयमाणे अरोयमाणे वा अग्गहणं, अपिबंते रोयमाणे अग्गहणं, अरोयमाणे गहणं।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १८०: तत्थ गण्छवासी जित थणजीवी णिक्खित्तो तो ण गेण्हंति रोवतु वा मा वा, अह अन्तंपि आहारेति तो जित न रोवइ तो गेण्हंति, अह अपियंतओ णिविखसो थणजीवी रोवई तो ण गेण्हंति, गच्छिनिस्पया पुण जाव थण-जीवी ताव रोवड वा मा वा अपियंतओ पियंतिओ वा न गेण्हंति, जाहे अन्तंपि आहारेडं पयत्तो भवति ताहे जद पियं-तओ तो रोवइ मा वा ण गेण्हंति, अपियन्तओ जिद रोवइ परिहरंति अरोवंते गेण्हंति।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७२: चूर्णि का ही पाठ यहाँ सामान्य परिवर्तन के साथ 'क्षत्रायं वृद्धसम्प्रदायः' कहकर उद्धृत किया है।

## दसवेआिलयं ( दशवेकािलक ) २३४ अध्ययन ५ (प्र०उ०) : इलोक ४४-४७ टि० १४८-१५०

यह स्थूल-दर्शन से बहुत साधारण सी बात लगती है, किन्तु सूक्ष्म-दृष्टि से देखा जाये तो इसमें अहिंसा का पूर्ण दर्शन होता है। दूसरे को थोड़ा भी कष्ट देकर अपना पोषण करना हिंसा है। अहिंसक ऐसा नहीं करता इसलिए वह जीवन-निर्वाह के क्षेत्र में भी बहुत सतर्क रहता है। उक्त प्रकरण उस सतर्कता का एक उत्तम निदर्शन है।

शिष्य पूछता है—बालक को रोते छोड़कर भिक्षा देने वाली गृहिणी से लेने में क्या दोप है ? आचार्य कहते हैं —बालक को नीचें कठोर भूमि पर रखने से एवं कठोर हाथों से उठाने से वालक में अस्थिरता आती है। इससे परिताप दोप होता है। बिल्ली आदि उसे उठा के जा सकती हैं।

#### इलोक ४४:

## १४८ झंका-युक्त हो (संकियं ख):

इस बलोक में 'शंकित' (एषणा के पहले) दोष-युक्त भिक्षा का निर्पेध किया गया है। आहार बुद्ध होने पर भी कल्पनीय और अकल्पनीय—उद्गम, उत्पादन और एषणा से बुद्ध अथवा अशुद्ध का निर्णय किए बिना लिया जाए वह 'शंकित' दोष है। शंका सहित लिया हुआ आहार बुद्ध होने पर भी कर्म-बन्ध का हेतु होने के कारण अशुद्ध हो जाता है। अपनी ओर से पूरी जांच करने के बाद लिया हुआ आहार यदि अशुद्ध हो तो भी कर्म-बन्ध का हेतु नहीं बनता ।

### इलोक ४५-४६:

#### १४६. श्लोक ४५-४६:

इन दोनों श्लोकों में 'उद्भिन्न' नामक (उद्गम के बारहवें) दोष-युक्त भिक्षा का निर्णेष है। उद्भिन्न दो प्रकार का होता है— 'पिहित-उद्भिन्न' और 'कपाट-उद्भिन्न'। चपड़ी आदि से बंद पात्र का मुंह खोलना 'पिहित-उद्भिन्न' कहलाता है। बन्द कियाड़ का खोलना 'कपाट-उद्भिन्न' कहलाता है। पिधान सचित्त और अचित्त दोनों प्रकार का हो सकता है। उसे साधु के लिए खोला जाए और फिर बंद किया जाए वहाँ हिंसा की सम्भावना है। इसलिए 'पिहित-उद्भिन्न' भिक्षा निषिद्ध है। कियाड़ खोलने में अनेक जीवों के वय की सम्भावना रहती है इसलिए 'कपाट-उद्भिन्न' भिक्षा का निषेध है। इन श्लोकों में 'कपाट-उद्भिन्न' भिक्षा का उल्लेख नहीं है। इन दो भेदों का आधार पिण्डनिर्युक्ति (गाथा ३४७) है।

तुलना के लिए देखिए -- आयार चूला १।६०,६१।

### इलोक ४७:

## १४०. पानक (पाणगं क):

हरिभद्र ने 'पानक' का अर्थ आरनाल (कांजी) किया है । आगम-रचनाकाल में साधुओं को प्राय: गर्म जल या पानक (तुषोदक, यवोदक, सौवीर आदि) ही प्राप्त होता था। आयार 'चूला १।१०१ में अनेक प्रकार के पानकों का उल्लेख है। प्रवचन सारोद्धार के अनुसार 'सुरा' आदि को 'पान', साधारण जल को 'पानीय' और द्राक्षा, खर्जूर आदि से निष्यन्त जल को 'पानक' कहा जाता है ।

१— (क) अ० चू० पृ० ११२ : एत्थ दोसा—सुकुमालसरीरस्स खरीह हत्थेहि सयणोए वा पीडा, मझ्जाराती वा खाणावहरणं करेज्जा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १८०: सीसो आह—को तत्य दोसोत्ति ?, आयरिओ आह -तस्स निव्विष्यमाणस्स खरेहि हत्थेहि घेप्पमाणस्स य अपरित्तत्तलणेण परितावणादोसो मज्जाराइ व अवधरेज्जा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७२।

२--पि० नि० गा० ५२६-५३०।

३—हा० टी० प० १७३: 'पानकं' च आरनालादि ।

४—प्रव० सारी० गा० १४१७ : पाणं सुराइयं पाणियं जलं पाणगं पुणो एत्य । दश्खावाणियपमुहं ः।

### पिंडेसणा ( पिण्डैबणा )

## २३५ अध्ययन ५ (प्र०उ०) : इलोक ४६ टि० १५१-१५२

पानक गृहस्थों के घरों में मिलते थे। इन्हें विधिवत् निष्पन्न किया जाता था। भावप्रकाश आदि आयुर्वेद ग्रन्थों में इनके निष्पन्न करने की विधि निर्दिष्ट है। अस्वस्थ और स्वस्थ दोनों प्रकार के व्यक्ति परिमित मात्रा में इन्हें पीते थे।

सुश्रुत के अनुसार गृड़ से बना खट्टा या बिना अम्ल का पानक गुरु और मूत्रल हैं ।

मृद्धीका (किसमिस) से बना पानक श्रम, मूच्छी, दाह और तृषानाशक है । फालसे से और वेरों का बना पानक हृदय को प्रिय तथा विष्टम्मि होता है<sup>द</sup>ा

साधारण जल दान आदि के लिए निष्पन्न नहीं किया जाता। दानार्थ-प्रकृत से यह स्पष्ट है कि यहाँ 'पानक' का अर्थ द्राक्षा, खर्जूर आदि से निष्पन्न जल है।

## १५१. दानार्थ तैयार किया हुआ (दाणट्ठा पगडं घ ) :

विदेश-यात्रा से लौटकर या वैसे ही किसी के आगमन के अवसर पर प्रसाद-भाव से जो दिया जाए वह दानार्थ कहलाता है । प्रवास करके कोई सेठ चिरकाल के बाद अपने घर आये और साधुदृद्द पाने के छिए सर्व पाखण्डियों को दान देने के निमित्त भोजन बनाए वह दानार्थ-प्रकृत कहलाता है । महाराष्ट्र के राजा दान-काल में समान रूप से दान देते हैं । उसके लिए बनाया गया भोजन आदि भी 'दानार्थ-प्रकृत' कहलाता है<sup>3</sup> ।

#### इलोक ४६:

## १५२. पुण्यार्थ तैयार किया हुआ (पुण्णट्ठा पगडं घ ) :

जो पर्व-तिथि के दिन साबुवाद या क्लाघा की भावना रखे बिना केवल 'पुण्य होगा' इस धारणा से अशन, पानक आदि निष्पन्न किया जाता है – उसे 'पुण्यार्थ-प्रकृत' कहा जाता है<sup>४</sup> । वैदिक परम्परा में 'पुण्यार्थ-प्रकृत' दान का बहुत प्रचलन रहा है ।

प्रश्न हुआ कि शिष्ट कुलों में भोजन पुष्यार्थ ही बनता है। वे क्षुद्र कुलों की भांति केवल अपने लिए भोजन नहीं बनाते, किन्तु पितरों को बिल देकर स्वयं शेष भाग खाते हैं। अत: 'पुष्यार्थ-प्रकृत' भोजन के निषेध का अर्थ शिष्ट-कुलों से भिक्षा लेने का निषेध होगा? आचार्य ने उत्तर में कहा—नहीं, आगमकार का 'पुष्यार्थ-प्रकृत' के निषेध का अभिप्राय: वह नहीं है जो प्रश्न की भाषा में रखा गया है। उनका अभिप्राय यह है कि गृहस्थ जो अशन, पानक पुष्यार्थ बनाए वह मुनि न ले<sup>द</sup>।

गौडमम्लमनम्लं वा पानकं गुरु मूत्रलम्।

#### २- सु० सु० ४६.४३२-३३:

मार्ह्वोकं तुश्रमहरं, मूर्च्छादाहतृषापहम् । परूषकाणां कोलानां, हृद्यं विष्टम्भि पानकम् ॥

- ३ (क) अ० चू० पृ० ११३ : 'दाणटुप्पगडं' कोति ईसरो पवासागतो साधुसद्देण सव्वस्स आगतस्स सक्कारणिकमित्तं दाणं देति, रायाणो वा मरहट्ठगा दाणकाले अविसेसेण देति ।
  - (অ) जि॰ चू॰ पृ॰ १६१ : दाणट्ठापगडं नाम कोति वाणियगमादी दिसासु चिरेण आगम्म घरे दाणं देतित्ति सब्वपासंडाणं तं दाणट्ठं पगडं भण्णइ ।
  - (ग) हा० टी० प० १७३ : दानार्थं प्रकृतं नाम साधुवादिनिमित्तं यो ददात्यव्यापारपाखण्डिभ्यो देशान्तरादेरागतो विणक्-प्रभृतिरिति ।
- ४ (क) अ० चू० पृ० ११३: जं तिहि-पब्वणीसु पुण्णमुद्दिस्स कीरति तं पुण्णस्ठप्पगडं।
  - (ख) जि० चू० पृ० १८१: पुन्तत्थायगडं नाम जं पृष्णिनिमित्तं की रइ तं पुष्णद्वं पगडं भण्णइ ।
- ५—हा० टी० प० १७३ : पुण्यार्थं प्रकृतं नाम साधुवादानङ्गीकरणेन यत्पुण्यार्थं कृतिमिति । अत्राह् —पुण्यार्थप्रकृतपित्यागे शिष्टकुलेषु वस्तुनो मिक्षाया अग्रहणमेव, शिष्टानां पुण्यार्थमेव पाकप्रहृत्तोः, तथाहि न पितृकर्मादिव्यपोहेनात्मार्थमेव अद्वसत्त्ववत्प्रवर्तन्ते शिष्टा इति, नैतदेवम्, अभिप्रायापित्ज्ञानात्, स्वभोग्यातिरिक्तस्य देयस्यैव पुण्यार्थकृतस्य निषेवात्, स्वभृत्य-भोग्यस्य पुनरुचितप्रमाणस्येत्वरयष्ट्रच्छादेयस्य कुझलप्रणिधानकृतस्याप्यनिषेधादिति, एतेनाऽदेयदानाभावः प्रत्युक्तः, देयस्यैव यष्ट्रच्छादानानुपपत्तेः, कदाचिदिष वा दाने यदृच्छादानोपपत्तेः, तथा व्यवहारदर्शनात्, अनीदृशस्यैव प्रतिषेधात् तदारम्भदोषेण योगात्, यदृच्छादाने तु तदभावेऽप्यारमभप्रवृत्तेः नासौ तदर्थ इत्यारमभदोषायोगात्, दृश्यते च कदाचित् सूतकादाविव सर्वभय एव प्रदानविकस्य शिष्टाभिमतानामपि पाकप्रवृत्तिरिति, विहितानुष्ठानत्वाच्च तथाविधग्रहणान्न दोष इति ।

१- सु० सू० ४६.४३० :

## इलोक ५१:

### १५३. वनीपकों - भिलारियों के निमित्त तैयार किया हुआ ( विणमट्ठा पगडं घ ):

दूसरों को अपनी दरिद्रता दिखाने से या उनके अनुकूल बोलने से जो द्रव्य मिलता है उसे 'बनी' कहते हैं और जो उसको पीए—उसका आस्वादन करे अथवा उसकी रक्षा करे यह 'वनीपक' कहलाता है'। अगस्त्यसिंह स्थिवर ने श्रमण आदि को 'वनीपक' माना है', वह स्थाना ङ्गोक्त वनीपकों की ओर संकेत करता है। वहाँ पाँच प्रकार के 'वनीपक' बतलाए हैं —अतिथि-वनीपक, कृषण-वनीपक, ब्राह्मण-वनीपक, श्व-वनीपक, श्व-वनीपक और श्रमण-वनीपक'। द्रित्तकार के अनुसार अतिथि-भक्त के सम्मुख अतिथि-दान की प्रशंसा कर उससे दान चाहनेवाला अतिथि-वनीपक कहलाता है। इसी प्रकार कृषण( रंक आदि दरिद्र) भक्त के सम्मुख कृषण-दान की प्रशंसा कर और ब्राह्मण-भक्त के सम्मुख ब्राह्मण-वनीपक कहलाता है। इसी प्रकार कृषण( रंक आदि दरिद्र) भक्त के सम्मुख कृषण-वनीपक कहलाता है। इब- प्रकार कर उससे दान चाहने वाला क्ष्य-वनीपक कहलाता है। वह कहता है 'गाय आदि पशुओं को घास मिलना सुलभ है किन्तु छि: छि: कर दुरकारे जाने वाले कुत्तों को मोजन मिलना सुलभ नहीं। ये कैलास पर्वत पर रहने वाले यक्ष हैं। भूमि पर यक्ष के रूप में विचरण करते हैं ।' श्रमण-भक्त के सम्मुख दान की प्रशंसा कर उससे दान चाहने वाला श्व-वनीपक कहलाता है।

हरिभद्र सूरि ने 'वनीपक' का अर्थ 'कृपण' किया है<sup>४</sup>। किन्तु 'कृपण' 'वनीपक का एक प्रकार है इसलिए पूर्ण अर्थ नहीं हो सकता। इस शब्द में सब तरह के भिखारी आते हैं।

#### इलोक ५५:

## १५४. पूर्तिकर्म (पूईकम्मं ख):

यह उद्गम का तीसरा दोष है। जो आहार आदि श्रमण के लिए बनाया जाए वह 'आधाकर्म' कहलाता है। उससे मिश्र जो आहार आदि होते हैं, वे पूर्तिकर्मयुक्त कहलाते हैं । जैसे—अशुचि-गंध के परमाणु बातावरण को विषायत बना देते हैं, वेंसे ही आधाकर्म-आहार का थोड़ा अंश भी शुद्ध आहार में मिलकर उसे सदोष बना देता है। जिस घर में आधाकर्म आहार बने वह तीन दिन तक पूर्तिदोष-युक्त होता है इसलिए चार दिन तक (आधाकर्म-आहार बने उस दिन और उसके पश्चात् तीन दिन तक) मुनि उस घर से भिक्षा नहीं ले सकता ।

१---ठा० ४।२०० वृ०: परेषामात्मदुःस्थत्वदर्शनेनानुकूलभाषणतो यल्लभ्यते द्रव्यं सा वनी प्रतीता, तां पिबति-आस्वादयित पातीति वेति वनीपः स एव वनीपको---याचकः।

२-अ० चू० पृ० ११३: समणाति वणीमगा।

३—ठा० ५।२०० : पंच वणीममा पण्णसा तंजहा—अतिहिवणीमगे, किवणवणीमगे, माहणवणीमगे, साणवणीमगे, समणवणीमगे ।

४-- ठा० ४।२०० वृ० :

अवि नाम होज्ज सुलभो, मोणाईणं तणाइ आहारो । छिच्छिक्कारहयाणं न हु सुलभो होज्ज सुणताणं ।। केलासभवणा एए, गुज्झगा आगया महि। चरंति जक्खरूवेणं, पूयाऽपूया हिताऽहिता ।।

५—हा० टो० प० १७३: बनोपका:—कृपणा: ।

६---(क) पि० नि० गा० २६६ :

समणकडाहाकम्मं समणाणं जं कडेण मीसं तु । आहार उवहि-वसही सन्वं तं पूड्यं होइ ॥

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १७४: पूर्तिकर्म—संभाव्यमानाधाकर्मावयवसंमिश्रलक्षणम् ।

७-पि० नि० गा० २६८ :

पढमदिवसंमि कम्मं तिन्ति उ दिवसाणि पूड्यं होइ। पूर्डेसु तिसु न कप्पइ कप्पइ सड्ओ जया कप्पो।।

## १५५. अध्यवतर ( अज्झोयर ")

'अध्यवतर' उद्गम का सोलहवाँ दोष है। अपने के लिए आहार बनाते समय साधु की याद आने पर और अधिक पकाए उसे 'अध्यवतर' कहा जाता है । 'मिश्र-जात' में प्रारम्भ से ही अपने और साधुओं के लिए सम्मिलित रूप से भोजन पकाया जाता है और इसमें भोजन का प्रारम्भ अपने लिए होता है तथा बाद में साधु के लिए अधिक बनाया जाता है। 'मिश्र-जात' में चावल, जल, फल और सागु आदि का परिमाण प्रारम्भ में अधिक होता है और इसमें उनका परिमाण मध्य में बढ़ता है। यही दोनों में अन्तर है ।

टीकाकार 'अज्झोयर' का संस्कृत रूप अध्यवपूरक करते हैं। वह अर्थ की दृष्टि से सही है पर छाया की दृष्टि से नहीं, इसलिए हमने इसका संस्कृत रूप 'अध्यवतर' दिया है।

## १५६. प्रामित्य (पामिच्चं <sup>ग</sup>)

'प्रामित्य' उद्गम का नयाँ दोष है। इसका अर्थ है—साधु को देने के लिए कोई वस्तु दूसरों से उधार लेना । पिण्ड-निर्युक्ति (३१६-३२१) की वृत्ति से पता चलता है कि आचार्य मलयगिरि ने 'प्रामित्य' और 'अपिन्त्य' को एकार्थक भाना है। ६२ वीं गाथा की वृत्ति में उन्होंने लिखा है कि वापस देने की क्षतं के साथ साधु के निमित्त जो वस्तु उधार ली जाती है वह 'अपिन्त्य' हैं । इसका अगला दोष 'परिवर्तित' हैं । चाणक्य ने 'परिवर्तक', 'प्रामित्यक' और 'आपिन्त्यक' के अर्थ भिन्न-भिन्न किए हैं। उसके अनुसार एक धान्य से आवश्यक दूसरे धान्य का बदलना 'परिवर्तक' कहलाता है। दूसरे से धान्य आदि आवश्यक वस्तु को मांगकर लाना 'प्रामित्यक' कहलाता है। जो धान्य आदि पदार्थ लौटाने की प्रतिज्ञा पर ग्रहण किये जाते हैं, वे 'आपिनत्यक' कहलाते हैं"।

भिक्षा के प्रकरण में 'आपिसत्यक' नाम का कोई दोष नहीं है। साधु को देने के लिए दूसरों से मांग कर लेना और लौटाने की शर्त से लेना—ये दोनों अनुचित हैं। संभव है वृत्तिकार को 'प्रामित्य' के द्वारा इन दोनों अर्थों का ग्रहण करना अभिन्नेत हो, किन्तु शाब्दिक-हब्टि से 'प्रामित्य' और 'अपिमत्य' का अर्थ एक नहीं है। 'प्रामित्य' में लौटाने की शर्त नहीं होती। 'दूसरे से मांग कर लेना'— 'प्रामित्य' का अर्थ इतना ही है।

## १५७. मिश्रजात ( मोसजायं घ ) :

'मिश्र-जात' उद्गम का चौथा दोष है। गृहस्थ अपने लिए भोजन पकाए उसके साथ-साथ साधु के लिए भी पका ले, वह 'मिश्र-जात' दोष है<sup>८</sup>। उसके तीन प्रकार हैं—यावदर्थिक-मिश्र, पाखण्डि-मिश्र और साधु-मिश्र। भिक्षाचर (गृहस्थ या अगृहस्थ) और कुटुम्ब

अक्सोयरओ तिविहो जावंतिय सवरमीसपासडे । मूर्लिम य पृब्वकये ओयरई तिष्ह अट्टाए ।। तंडुलजलआयाणे पुष्फफले सागवेसणे कोणे । परिमाणे नाणसं अज्झोयरमीसजाए य ।।

सस्ययाचनमन्यतः प्रामित्यकम् । तदेव प्रतिदानार्थमापभित्यकम् ।

१ - हा० टी० प० १७४: अध्यवपूरकं - स्वार्थमूलाद्रहणप्रक्षेपरूपम् ।

२— हा० टी० प० १७४ : मिश्रजातं च -- आदित एव गृहिसंयतमिश्रोपस्कृतरूपम् ॥

३-पि० नि० गा० ३८८-५६:

४-- हा० टी० प० १७४ : प्रामित्यं -- साध्वर्थमुच्छिद्य दासलक्षणम् ।

थ् --- पि० ति० गा० ६२ वृत्ति : 'पामिच्वे' इति अपिनत्य --- भूयोऽपि तव दास्यामीत्येवमभिघाय यत् सार्थुनिमित्तमुच्छिन्नं गृह्यते तदपमित्यम् ।

६—पि० नि० गा० ६३ : परियद्विए ।

७—कौटि० अर्थ० २.१५. ३३ : सस्यवर्णानामर्घान्तरेण विनिमयः परिवर्तकः ।

द्र — (क) वि० नि० गा० २७३ : निर्माथट्ठा तइओ अलट्ठाएऽवि रंधते । वृत्ति —आत्मार्थमेव राध्यमाने तृतीयो गृहनायको सूते, यथा — निर्म्नथानामर्थायाधिकं प्रक्षिपेति ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ १७४ : मिश्रजातं च - आदित एव गृहिसंयतमिश्रोपस्कृतरूपम् ।

#### दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

## २३८ अध्ययन ५ (प्र०उ०) : क्लोक ५७-५६ टि०१५८-१६१

के लिए एक साथ पकाया जाने वाला भोजन 'घावदर्थिक' कहलाता है । पाखण्डी और अपने लिए एक साथ पकाया <mark>जाने वाला भोजन</mark> 'पाखण्डि-मिश्र' एवं जो भोजन केवल खाधु और अपने लिए एक साथ पकाया जाए वह 'साधू-मिश्र' कहलाता है<sup>9</sup> ।

#### इलोक ५७:

#### १४८. पुष्प, बीज और हरियाली से ( पुष्पेसु <sup>ग</sup>ं बीएसु हरिएसु खा <sup>ध</sup> ) :

यहाँ पूष्प, बीज और हरित शब्द की सप्तगी विभक्ति नृतीया के अर्थ में है।

## १५६. उन्मिश्र हों ( उम्मीसं म ) :

'उन्मिश्न' एपणा का सातवा दोष है । साधु को देने योग्य आहार हो, उसे न देने योग्य आहार (सचित्त या मिश्र) से मिला कर दिया जाए अथवा जो अचित्त आहार राचित्त या मिश्र वस्तु से सहज ही मिला हुआ हो वह 'उन्मिश्न' कहलाता है<sup>द</sup> ।

बिल का भोजन कणवीर अदि के फूलों से मिश्रित हो सकता है। पानक 'जाति' और 'पाटला' आदि के फूलों से मिश्रित हो सकता है। धानी अक्षत-बीजों से मिश्रित हो सकती है। पानक 'दाड़िम' आदि के बीजों से मिश्रित हो सकता है। भोजन अदरक, मूलक आदि हरित से मिश्रित हो सकता है। इस प्रकार खाद्य और स्वाद्य भी पुष्प आदि से मिश्रित हो सकते हैं<sup>3</sup>।

'संहृत' में अदेय-बस्तु को सिचत्त से लगे हुए पात्र में या सिचत पर रखा जाता है और इसमें सिच**त्त और अचित्त का मिश्रण** किया जाता है, इन दोनों में यही अन्तर है<sup>४</sup>।

#### इलोक ५६:

## १६०. उत्तिग ( उत्तिग <sup>घ</sup> ) :

इसका अर्थ है —कोटिका-नगर्<sup>४</sup>। विशेष जानकारी के लिए देखिए ५.१४, का इसी शब्द का टिपाण।

## १६१. पनक ( पणगेसु घ):

'पनक' का अर्थ नीली या फफूदी होता है<sup>६</sup>।

दायव्यमदायव्यं च दोऽवि दव्याइं वेइ मीसेउं। ओषणकुसुणाईणं साहरण तयन्नहि छोढुं।।

१—पि० नि० गा० २७१ : मीसज्जायं जावंतियं च पासंडिसाहुमीसं च ।

२ — पि० नि० गा० ६०७:

३—(क) अ० चू० पृ० ११४ : तेसि किचि 'पुष्केहि' बिल हरादि असणं उम्मिस्सं भवति, 'पाणं' पाडलादीहि कदितसीतलं वा किचि वासिसं, 'खादिमं' मोदगादी, 'सादिमं' चडिकादि । 'बीएहि' अक्खतादीहि, 'हरिएहि' भूतणातीहि जहासंभवं।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १८२: पुर्फोह उम्मिसं नाम पुर्फाण कणबीरमंदरादीण तेहि बिलमादि असणं उम्मिस्सं होज्जा, पाणए कणवीरपाडलादीणि पुर्फाणि परिकर्षित, अहवा बीयाणि जींह छाए पिडवाणि होज्जा, अक्खयमीसा वा धाणी होज्जा, पाणिए दालिमपाणगाइसु बीयाणि होज्जा, हरिताणि विरयसयाणेसु अस्लगमूलगादीणि पिक्खलाणि होज्जा, जहा य असणपाणाणि उम्मिस्सगाणि पुष्कादीहि भवंति एवं खाइमसाइमाणिवि भाणियव्वाणि ।

<sup>(</sup>ग) हा बोज प॰ १७४ : 'पुष्पै:' जातिपाटलादिभिः भवेदुन्मिश्रं, बोजैहेरितैर्वेति ।

४... पि० नि० गा० ६०७।

५---(क) अ० चू० पृ० ११४ : उत्तिमो कीडीयागगरं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पू॰ १६२ : उत्तिंगो नाम कीडियानगरयंः।

<sup>(</sup>ग) हा ∗ टी० प० १७५: कोटिकानगरं।

६---(क) अ० चूर पूर्व ११४: पणओ उल्ली, ओल्लियए कहिचि अणंतराविद्ववितं ।

<sup>(</sup>ख) जिल्चूलपुर १८२: पणको उल्ली भण्णइ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७५ : पनकेषु ...... उल्लीषु ।

## १६२ निक्षिप्त ( रखा हुआ ) हो ( निक्खित्तं <sup>ग</sup> ) :

निक्षिप्त दो तरह का होता है। अनन्तर निक्षिप्त और परंपर निक्षिप्त। नवनीत जल के अन्दर रखा जाता है। यह अनन्तर निक्षिप्त का उदाहरण है। संपातिम जीवों के अब से उधि आदि का वर्तन जलकुष्ड में रखा जाता है। यह परंपर निक्षिप्त का उदाहरण है। जहाँ जल, उत्तिम, पनक का अग्रन आदि के साथ मीधा सम्बन्ध हो जाता है वहां अश्वन आदि अनन्तर निक्षिप्त कहलाने हैं। जहाँ जल, उत्तिम, पनक आदि का सम्बन्ध अश्वन आदि के साथ सीधा नहीं होता केवल भोजन के साथ होता है वहाँ अश्वनादि परंपर निक्षिप्त कहलाते हैं। दोनों प्रकार के निक्षिप्त अश्वनादि साधु के लिए यजित हैं। यह ग्रहैपणा-दोप हैं।

#### कलोक ६१:

## १६३. उसका (अग्नि का) स्पर्श कर (संघट्टिया <sup>घ</sup>):

साधु को भिक्षा दूं उतने समय में रोटी आदि जल न जाये, दूध आदि उफन न जाये । ऐसा सोचकर रोटी या पूआ आदि को उलट कर, दूध आदि को निकाल कर अथवा जल का छींटा देकर अथवा जलते ईंथन को हाथ,। पैर आदि से छु कर देना ---यह संघट्य-दोष हैं ।

#### इलोक ६३:

#### १६४ स्लोक ६३:

अगस्त्य चूर्णि और जिनदास चूर्णि के अनुसार यह २लोक संग्रह-गाथा है। इस सग्रह-गाथा में आगस्त्य चूर्णि के अनुसार निम्न नौ गाथाएँ समाविष्ट हैं:

| απιια~c ε :                                                                   |         |           |                 |                 |         |                          |         |
|-------------------------------------------------------------------------------|---------|-----------|-----------------|-----------------|---------|--------------------------|---------|
| ۶.                                                                            | अस्र    | τ '       | दाणगं           | वावि            | खाइमं   | साइमं                    | तह्य ॥  |
|                                                                               | अगि     | णिम्म     | होडन            | निक्षिवर        | तंतंच इ | र <del>स्</del> सिक्किया | दण् ॥   |
| ₹.                                                                            | ••••    |           |                 | · • • • • · · · | ∵तंच    | ओसविकया                  | दण् स   |
| ₹.                                                                            | • • • • | ••••      | • • • • • •     | - · • · • · · · | ∵∵तं च  | उज्जालिय                 | । दए ॥  |
| ٧.                                                                            | • • • • | • • • • • |                 |                 | ∵तं च   | विज्झाविय                | ादपु ॥  |
| ¥.                                                                            |         |           | • • • • •       |                 | ∵तं च   | उस्सिचिया                | दए ।।   |
| ă.                                                                            |         | ••••      | • • • • • •     | • • • • • • •   | ∵तं च   | उक्कडिढ्य                | दिए ।।  |
| ७.                                                                            | ••••    |           |                 |                 | ∵तंच    | निस्सिचिय                | । दण् ॥ |
| ۲.                                                                            | ••••    |           | - • · · · · · · |                 | ''तं च  | ओवत्तिया                 | दए ॥    |
| 3                                                                             | • • • • | • • • • • | ,               |                 | ∵तंच    | ओतारिता                  | दए ॥    |
| जिनदास <b>चू</b> रिंग के अनुसार सात श्लोकों का विषय संगृहीत है <sup>४</sup> । |         |           |                 |                 |         |                          |         |

१ - (क) अ० चू० पृ० ११४ : निक्लित्तमर्थंतरं परंपरं च । अजंतरं णवणीय-पोर्यालयाति, परंपरनिक्लित्तमसणाति भायणस्यमुपरि जलकुंडस्स विण्णस्य ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू० पृ० १८२ : उदर्शमि णिक्खितं दुविहं, तं०—अणंतरणिक्खितं जधा नवनीतपोग्गलियमानि, परंपरिनिक्खितं दिहिंपडो संपातिमादिभयेग छोदूण जलकुंडस्स उवरि ठिवतं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७४ : उदयनिक्खित्तं दुविहं अर्णतंर परंपरं च, अर्णतरं जवशीतपोग्गलियमादि, परोष्परं जलघडोविर-भाषणत्थं दिधमादि ।

२ -- अ० चू० पृ० ११४ : एत्थ निविखवत्तमिति गहणेसणा दोसा भणिता ।

३— (क) अ० चू० पृ० ११४ : 'जाव साधूणं भिक्खं देमि ताव मा डज्झिहिती उब्भुतिहिति वा' आहट्टे ऊण देति, पूवलियं वा उत्थत्लेऊण, उम्मुयाणि वा हत्थपार्दीहं संघट्टेता ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू० पृ० १६२ : संघोद्वया नाम जाव अहं साहणं भिन्खं देमि ताव मा उञ्भराइऊणं छड्डिजिहिति तेण आवट्टेऊण देद ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७५ : तच्च संघट्ट्य, याविद्भक्षां ददामि तावतापातिशयेन मा भूदुद्रितिष्यत इत्याघट्ट्य दद्यादिति ।

४--जिनदास चूणि में क्लोक-संख्या २ और ५ नहीं हैं।

## १६५. (चूल्हे में) ईंधन डालकर (उस्सिकिया क):

मैं भिक्षा दूँ इतने में कहीं चुल्हा बुझ न जाए—इस विचार से चूल्हे में ईंधन डालकर<sup>9</sup>।

#### १६६. (चूलहे में) ईंधन निकाल कर (ओसविकया क):

मैं भिक्षा दूँ इतने में कोई वस्तु जल न जाए--इस भावना से चूल्हे में से ईंधन निकाल कर<sup>8</sup>।

## १६७. उज्ज्वलित कर (सुलगा कर) (उज्जालिया ख):

तृण, ईंधन आदि के प्रक्षेप से चूल्हे को प्रज्विलत कर। प्रश्न हो सकता है 'उस्सिकिया' और 'उज्जालिया' में क्या अन्तर है ? पहले का अर्थ है—जलते हुए चूल्हे में ईंधन डाल कर जलाना और दूसरे का अर्थ है—नए सिरे से चूल्हे को सुलगा कर अथवा प्राय: बुभे हुए चूल्हे को तृण आदि से जला कर ।

## १६८. प्रज्वलित कर (पज्जालिया <sup>ख</sup>) :

बार-बार ईंधन से चुल्हे को प्रज्वलित करें।

## १६६. बुझाकर (निन्वाविया ख):

मैं भिक्षा दूँ इतने में कहीं कोई चीज उफन न जाए- इस टिन्टि से चूल्हे को बुझा कर्र ।

## १७०. निकाल कर (उस्सिचिया म):

पात्र बहुत भरा हुआ है, इसमें से आहार बाहर न निकल जाए—इस भय से उत्सेचन कर—बाहर निकालकर अथवा उसको हिलाकर उसमें गर्म जल डालकर<sup>६</sup>।

१—(क) अ० चू० पृ० ११५ : उस्सिविकया अवसंतुद्दया । 'जाव भिक्लं देमि ताव मा विज्ञाहिति' त्ति सअट्ठाए तिनिमित्तं चेदहरालक्षे (?) वि परिहरितब्वं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६२: उस्सिकिया नाम अवसंतुद्दय साधुनिमित्तं उस्सिकिङजा तहा जहा अहं भिक्खं दाहामि ताव मा उद्भावेतित्ति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० १७५ : 'उस्तिकिय' ति याविद्भक्षां ददामि तावन्मा भूद्विध्यास्यतीत्युस्तिच्य दद्यात् ।

२---(क) अ० चू० पृ० ११४ : ओसन्किय उम्मुयाणि ओसारेऊण, मा ओदणो ष्ठिक्सहिति उवधुप्पिधिति वा किचि ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १७५ : 'ओसविकया' अवसर्प्य अतिदाहभयादुत्मुकान्युत्सार्येत्यर्थः ।

३—(क) अ० चू० पृ० ११५ : उज्जालिय कॉलच---कुतलगादीहि । उस्सिक्कणुञ्जलणिवसेसो-जलंताण चेव उम्मुयाणं विसेसुङ्जा-लणटुमुष्पुजणं उस्सिक्कणं, बहुविज्झातस्स तिणादीहि उज्जालणं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १८२-१८३: उज्जालिया नाम तणाईणि इ धणाणि परिक्लिबिऊण उज्जालयइ, सीसो आह— उस्सिकियउज्जालियाणं को पद्दविसेसो ?, आर्यारओ आह— उस्सिक्केति जलंतमिन, उज्जालयइ पुण संजतट्ठाए उठ्ठिता सब्बहा विज्ञायं अर्गाणं तणाईहि पुणो उज्जालेति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७५ : 'उज्ज्वास्य' अर्घविष्यातं सकृदिन्धनप्रक्षेपेण ।

४ — हा० टी० प० १७५ : 'प्रज्वात्य' पुनः पुनः (इन्धनप्रक्षेपेण) ।

५—(क) अ० चू० पृ० ११६ : पाणगादिणा देयेण विज्झवेंती देति ।

<sup>(</sup>ख) জি০ चू० पृ० १८३: णिव्वाविया नाम जाव भिक्खं देमि ताव उदणादी डज्झिहिति ताहे तं अर्गाण विज्झवेऊण देइ।

<sup>(</sup>ग) हा० टो॰ प॰ १७४ : 'निब्बाविया' निर्वाप्य दाहभयादेवेति भावः।

६-(क) अ० चू० पृ० ११६ : उस्सिचिया कढंताओ ओकड्ढिऊण उण्होदगादि देति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६३ : उस्सिचिया नाम तं अइभरियं मा उब्भुयाएऊण छड्डिजिजिहिति ताहे थोवं उक्कड्ढीऊण पासे ठवेइ, अहवा तओ चेव उक्किड्डिऊणं उण्होदगं दोच्चमं वा देइ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १७५: 'उह्सिच्य' अतिभृतादुज्भनभयेन ततो वा दानार्थं तीमनादीनि ।

## पिडेसणा ( पिण्डेंबणा )

## २४१ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक ६५-६७ टि०१७१-१७६

१७१. छींटा देकर (निस्तिचिया <sup>ग</sup>) :

उफान के भय से अग्नि पर रखे हुए पात्र में पानी का छींटा देकर अथवा उसमें से अन्न निकालकरी।

१७२. टेढ़ाकर (ओवत्तिया <sup>घ</sup>) :

अग्नि पर रखे हुए पात्र को एक ओर से भुकाकरे ।

१७३. उतार कर (ओयारिया <sup>घ</sup>):

साधू को भिक्षा दूँ इतने में जल न जाए-- इस भय से उतारकर<sup>3</sup>।

#### श्लोक ६५:

# १७४. ईंट के दुकड़े (इट्टालं ख):

मिट्टी के ढेले दो प्रकार के होते हैं --एक भूमि से सम्बद्ध और दूसरे असम्बद्ध । असम्बद्ध ढेले के तीन प्रकार होते हैं---उत्कृष्ट, मध्यम और जवन्य । पत्थर उत्कृष्ट् है, लोष्ट्र मध्यम है और इंट जवन्य है<sup>४</sup> ।

#### क्लोक ६६:

१७५.

अगस्त्य चूरिंग में ६६ वें श्लोक का प्रारम्भ 'गभीरं भुसिरं चेव'--इस चरण से होता है जब कि जिनदास और हरिभद्र के सम्मुख जो आदर्श था उसमें यह ६६ वें श्लोक का तीसरा चरण है<sup>६</sup>। अगस्त्यसिंह ने यहाँ 'अघोमालापहृत' की चर्चा की है<sup>६</sup>, जब कि जिनदास और हरिभद्र के आदर्श में उसका उल्लेख नहीं है।

#### श्लोक ६७:

## १७६. मचान (मंचं म):

चार लट्ठों को बाँधकर बनाया हुआ ऊँचा स्थान जहाँ नमी, सीलन तथा जीव-जन्तुओं से बचाने के लिए भोजनादि रखे जाते हैं। अगस्त्यसिंह स्थिवर के अनुसार यह सोने या चढ़ने के काम आता था<sup>थ</sup>।

१ — (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ११६ : जाव भिन्खं देमि ताव मा उन्भिहितित्ति पाणिताति तत्थ णिस्सिचिति ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चु॰ पृ॰ १८३ : निस्सिचिया णाम तं अद्दृहियं दब्वं अण्णत्थ निस्सिचिऊण तेण भायणेण ऊणं देइ तं अहवा तम-दृहियगं उदणपत्तसागादी जाव साहूणं भिवलं देमि ताव मा उब्भूयावेउत्तिकाऊण उदगादिणा परिसिचिऊण देइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७५: 'निषिच्य' तद्भाजनाद्रहितं द्रव्यमन्यत्र भाजने तेन दद्यात्, उद्घर्तनभयेन वाऽऽद्रहितमुदकेन निषिच्य ।

२—(क) अ० चू० पृ० ११६: अगणिनिनिखत्तमेव एक्कपस्सेण ओवत्ते तूण देति ।

<sup>(</sup>ল) जि॰ चू॰ पृ॰ १८३: उव्वित्तया नाम तेणेव अगणिनिविलत्तं ओयसेऊण एगपासेण देति।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १७५ : 'अयवत्यं' तेनेवाग्निमिक्षिन्तेन भाजनेनान्येन वा दद्यात्।

३—(क) जि० चू० पृ० १८३ : ओयारिया नाम जमेतमदृहियं जाव साधूणं भिक्खं देमि साव नो डिक्सिहिसिसि उत्तारेज्जा।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १७४ : 'अवतार्य' दाहभयाद्दानार्थं वा दद्यात्।

४—डगला पुण दुविधा—सम्बद्धा भूमिए होज्जा असम्बद्धा वा होज्जा। जे असम्बद्धा ते तिविधा "" उवला उनकोसा, लेट्ठू मसिणा मज्भिमा, इट्टालं जहन्ते ।

५ — अ० चू० पृ० ११६ : गहणेसणा विसेसो निविखत्तमुपिंदहुं, गवेषणा विसेसो पागडकरणमुपिंदस्सित जहा 'गंभीरं भुसिरं' सिलोगो ।

६-अ० चू० पृ० ११७ : एतं भूमिघरादिसु अहेमालोहडं ।

७--अ० चू० पृ० ११७ : मंचो सयणीयं चडणमंचिगा वा।

दसवेआलियं ( दशवेकालिक ) २४२ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : श्लोक ६९-७० टि० १७७-१७६

#### इलोक ६६:

#### १७७. मालापहत (मालोहडं म):

मालापहृत उद्गम का तेरहवां दोध है। इसके तीन प्रकार हैं---

- (१) ऊर्ध्व-मालापहृत--- ऊपर से उतारा हुआ।
- (२) अधो-मालापहृत--भूमि-गृह (तल-धर या तहलाना) से लाया हुआ।
- (३) तिर्यग्-मालापहत—— ऊँडे बर्तन या कोठे आदि में से भुककर निकाला हुआ ै।

यहाँ सिर्फ ऊर्ध्व-माळापहृत का निषेध किया गया है । अगस्त्य चूरिंग का मत इससे भिन्न है—-देखिए ६६ वें श्लोक का टिप्पण।

६७ वें क्लोक में निश्रोण, फलक, पीठ मंच, कील और प्रासाद —इन छः शब्दों के अन्वय में चूर्णिकार और टीकाकार एकमत नहीं हैं । चूर्णिकार निश्रोस्ग, फलक और पीठ को आरोहण के साधन तथा मंच, कील और प्रासाद को आरोह्य-स्थान मानते हैं ैं ।

आयार चूला के अनुसार चूणिकार का मत ठीक जान पड़ता है। वहाँ १। इब में अन्तरिक्ष स्थान पर रखा हुआ आहार लाया जाए उसे मालापहृत कहा गया है और अन्तरिक्ष-स्थानों के जो नाम गिनाए हैं उनमें 'शंगीसवा', मंचंसिवा, पासायंसि वा'—ये तीन शब्द यहाँ उल्लेखनीय हैं। इन्हें आरोह्य-स्थान माना गया है। १। इब वें सूत्र में आरोहण के साधन बतलाए हैं उनमें 'पीढं वा, फलगं वा, निस्सेणि वा' इनका उल्लेख किया है। इन दोनों सूत्रों के आधार पर कहा जा सकता है कि इन छहों शब्दों में पहले तीन शब्द जिन पर चढ़ा जाए उनका निर्देश करते हैं और अगले तीन शब्द चढ़ने के साधनों को बताते हैं।

टीकाकार ने 'मंच' और 'कील' को पहले तीन शब्दों के साथ जोड़ा उसका कारण इनके आगे का 'च' शब्द जान पड़ता है। संभवतः उन्होंने 'च' के पूर्ववर्ती पांचों को प्रासाद से भिन्न मान लिया ।

#### श्लोक ७०:

## १७८. पत्ती का शाक (सन्निरं स ):

अगस्त्यसिंह स्थिवर ने इसका अर्थ केवल 'शाक' किया है रें। जिनदास और हरिभद्र इसका अर्थ 'पत्र-काक' करते हैं'।

#### १७६. घीया (तुंबागं म ) :

जिसकी त्वचा म्लान हो गई हो और अन्तर्-भाग अम्लान हो, वह 'तुंबाग' कहलाता है"। हरिभद्र सूरि ने तुम्बाक का अर्थ छाल व

- ३—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ११७: निस्सेणी मालादीण आरोहण-कट्टं संघातिमं फलगं, यहुलं कट्टमेव ण्हणाति उपयोज्जं पीढं। एतानि उस्सवेत्ताण उद्धं ठवेऊण आरूहे चडेज्ज । मालादी सयणीयं चडणमंचिगा वा। खीली भूमिसमाकोट्टितं कट्ठं। पासादी समालको घरविसेसो । एताणि समणट्ठाए दाया चडेज्जा ।
  - (ख) जिल् चूर्ण १८३: णिस्सेणी लोगपसिद्धा फलगं-महल्लं सुवण्णयं भवइ, पीढयं ण्हाणपीढाइ, उस्सविता नाम एताणि उड्ढहुत्ताणि काऊण तिरिच्छाणि वा आक्हेज्जा, मंची लोगपसिद्धो, कीलो उड्डं व खाणुं, पासाओ पसिद्धो, एतेहि दायथे संजतट्ठाए आक्हेता भत्तपाणं आणेज्जा।
- ४—हा० टी० प० १७६ : निश्रीण फलकं पीठम् 'उस्सवित्ता' उत्सृत्य ऊर्द्धं क्रत्वा इत्यर्थः, आरोहेन्मञ्चं, कीलकं च उत्सृत्य कमारोहेदित्याह—प्रासादम् ।

५-अ० चू० १० ११७ : 'सर्ग्णरं' सार्ग ।

६—(क) जि० चू० पृ० १८४ : सन्निरं पत्तसागं ।

(ख) हा० टी० प० १७६ : सन्निरमिति पत्रशाकम् ।

- ७—(क) अ० चू० पृ० ११७ : तुम्बागं ज तयाए मिलाणममिलाणं अंतो त्वम्लानम् ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६४ : तुम्बार्ग नाम जं तयामिलाणं अब्भंतरस्रो अद्यं ।

१- पि० नि० गा० ३६३।

२-- तुलना के लिए देखिए आयारचूला ११८७-८६ । अधो मालापहृत के लिए देखिए आयारचूला ११८७-८६ ।

# पिडेसणा ( पिण्डैषणा )

## २४३ अध्ययन १ (प्र० उ०) : क्लोक ७१-७२ टि०१८०-१८३

मज्जा के बीच का भाग किया है और मतान्तर का उल्लेख करते हुए उन्होंने बताया है कि कई व्याख्याकार इसका अर्थ हरी तुलसी करते हैं ै। शालिग्रामिनवण्डु के अनुसार यह दो प्रकार का होता है—एक लम्बा और दूसरा गोल । हिन्दी में 'तुंबाक' को कद्दू, लौकी तथा रामतरोई और बंगला में लाउ कहते हैं।

#### इलोक ७१:

## १८०. सत्त् ( सत्तुचुण्णाइं क ) :

अगस्त्य चूणि में सत्तू और चूर्ण को भिन्न-भिन्न माना है । जिनदास महत्तर और हरिभद्र सूरि 'सत्तुचुण्णाइं' का अर्थ सत्तृ करते हैं ।

सत्तू और चूर्ण ये भिन्न शब्द हों तो चूर्ण का अर्थ चून, जो आटा और घी को कड़ाही में भूनकर चीनी मिलाकर बनाया जाता है, हो सकता है। हरियाना में चून के 'लड्डू' बनते हैं। सत्तू चूर्ण को एक माना जाए तो इसका अर्थ पिष्टक होना चाहिए। सत्तू को पानी से घोल, नमक मिला आग पर पकाया जाता है। कड़ा होने पर उसे उतार लिया जाता है। यह 'पिष्टक' कहलाता है।

## १८१. बेर का चूर्ण (कोलचुण्णाइं <sup>ख</sup>):

अगस्त्यसिंह और जिनदास ने इसका अर्थ बेर का चूर्ण अौर हरिभद्र ने बेर का सत्तू किया है । आयार चूला में पीपल, मिर्च, अदरक आदि के चूर्णों का उल्लेख है ।

## १८२. तिल-पपड़ी ( सक्कुलि <sup>ग</sup> ) .

चूिच और टीका में इसका अर्थ तिल-पपड़ी किया है । चरक और सुश्रुत की व्याख्या में कचौरी आदि किया गया है ।

## इलोक ७२:

## १८३. न बिकी हों ( पसढं क ):

जो विकेय बस्तु बहुत दिनों तक न बिके उसे 'प्रशठ' या 'प्रसृत' कहा गया है'°। टीकाकार ने इसका संस्कृत रूप 'प्रसह्स' किया है''।

- १ हा वि प० १७६ : 'तुम्बाकं' त्विम्मजान्तर्वित आर्द्रौ वा तुलसीमित्यन्ये ।
- २ -- शालि॰ नि॰ पृ॰ ८६० : ग्रलाबुः कथिता तुम्बी द्विधा दीर्घा च वर्त्तुला ।
- ३ अ० चू०पृ० ११७ : ''सत्तुया जवातिधाणाविकारो'' । ''चुण्णाइं'' अण्णे पिट्ठविसेसा ।
- ४ (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १८४: सत्तुचुण्णाणि नाम सत्तुना, ते य जवविगारो ।
  - (ख) हा० टी० प० १७६ . 'सक्तुचूर्णान्' सक्तून् ।
- ५ ---(क) अ० चू० पृ० ११७ : कोला बदरा तेसि चुण्णाणि ।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १८४: कोलाणि वदराणि तींस चुण्णो कोलचुण्णाणि ।
- ६ --हा० टा० प० १७६ : 'कोलचूर्णान्' बदरसक्तून्।
- ७ आ० चू० १।१०७ : पिप्पलिचुण्णं वा · · · · मिरियचुण्णं वा · · · · सिगबेरचुण्णं वा · · · · अन्नयरं वा तहप्पगारं ।
- द--(क) अ० चू० पृ० ११७ : सक्कुली तिलयप्पडिया।
  - (ख) जि० चू० पृ० १८४ : सक्कुलीति पप्पडिकादि ।
  - (ग) हा० डी० प० १७६ : 'शब्कुलीं' तिलपर्वटिकाम् ।
- ६...(क) सु० २७०.२६७।
  - (स) भक्ष्यपदार्थवर्गः ४६.५४४।
- १० (क) अ० चू० पृ० ११८ : पसङमिति पञ्चक्खातं तद्दिवसं विवकतं न गतं ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १८४ : तं पसढं नाम जं बहुदेवसियं दिणे दिणे विक्कायंते सं।
- ११---हा० टी० प० १७६ : 'प्रसह्य' अनेकदिवसस्थापनेन प्रकटम् ।

#### १८४. रज से (रएण ख):

रज का अर्थ है -- हवा से उड़कर आई हुई अरण्य की सूक्ष्म सिचत्त ( सजीव ) मिट्टी ।

#### श्लोक ७३:

## १८४. पुद्गल, ···अनिमिष (पुग्गलं के अणिमिसं ख) :

पुद्गल शब्द जैन-साहित्य का प्रमुख शब्द है। इसका जैनेतर साहित्य में क्वचित् प्रयोग हुआ है। बौद्ध-साहित्य में पुद्गल चेतन के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। कौटिलीय अर्थशास्त्र में इसका प्रयोग आभरण के अर्थ में हुआ है । जैन-साहित्य में पुद्गल एक द्रव्य है। परमागु और परमागु-स्कन्ध—इन दोनों की संज्ञा 'पुद्गल' है। कहीं-कहीं आत्मा के अर्थ में भी इसका प्रयोग मिलता है ।

प्रस्तुत श्लोक में जो 'पुद्गल' शब्द है उसके संस्कृत रूप 'पुद्गल' और 'पौद्गल' दोनों हो सकते हैं। चूिण और टीका-साहित्य में पुद्गल का अर्थ मांस भी मिलता है । यह इसके अर्थ का विस्तार है। पौद्गल का अर्थ पुद्गल-समूह होता है। किसी भी वस्तु के कलेवर, संस्थान या बाह्य रूप को पौद्गल कहा जा सकता है। स्थानांग में मेघ के लिए 'उदग्योगलल' (सं० उदक्यौद्गलम्') शब्द प्रयुक्त हुआ है । पौद्गल का अर्थ मांस, फल या उसका गूदा—इनमें से कोई भी हो सकता है। इसलिए यहाँ कुछ व्याख्याकारों ने इसका अर्थ मांस और कइयों ने वनस्पति—फल का अन्तर्भाग किया है।

इस प्रकार अनिधिष शब्द मी मत्स्य तथा वनस्पति दोनों का वाचक है। चूर्णिकार पुद्गल और अनिमिप का अर्थ मांस-मत्स्य-परक करते हैं । वे कहते हैं — साधु को मांस खाना नहीं कल्पता, फिर भी किसी देश, काल की अपेक्षा से इस अपवाद सूत्र की रचना हुई हैं । टीकाकार मांस-परक अर्थ के सिवाय मतान्तर के द्वारा इनका वनस्पति-परक अर्थ भी करते हैं ।

अधारधूला १।१३३-१३४ वें सूत्र से इन दो क्लोकों की तुलना होती है। १३३ वें सूत्र में इक्षु, शाल्मली इन दो वनस्पतिवाचक शब्दों का उल्लेख है और १३४ वें सूत्र में मांस और मत्स्य का ब्राव्द का उल्लेख है। वृत्तिकार शीलाङ्क सूरि मांस और मत्स्य का लोक-प्रसिद्ध अर्थ करते हैं, किन्तु वे मुनि के लिए इन्हें अभक्ष्य बतलाते हैं। उनके अनुसार बाह्योपचार के लिए इनका ग्रहण किया जा सकता है, किन्तु खाने के लिए नहीं ।

अगस्त्यसिंह स्थिवर, जिनदास महत्तर और हरिभद्र सूरि के तथा शीलाङ्कसूरि के दृष्टिकोण में अन्तर केवल आशय के अस्पष्टीकरण और स्पष्टीकरण का है, ऐसा सम्भव है। वे अपवाद रूप में मांस और मत्स्य के छेने की बात कहकर रुक जाते हैं, किन्तु उनके उपयोग की चर्चा नहीं करते। शीलाङ्कसूरि उनके उपयोग की बात बता सूत्र के आशय को पूर्णतया स्पष्ट कर देते हैं।

१---(क) अ० चू० पृ० ११८ : रयेण अरण्णातो वायुसमुद्धतेण समंततो घत्थं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू० पृ० १८४ : तत्थ वायुणा नद्धुएण आरण्णेण सचिरोण रएण ।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० १७६ : 'रजसा' पाथिवेन ।

२—कौटि॰ अर्थ॰ २.१४ प्र॰ ३२: तस्माद् वज्रमणिमुक्ताप्रवालक्ष्याणां जातिक्ष्यवर्णप्रमाणपुद्गललक्षणान्युपलभेत । व्याख्याः—उच्चावचहरणोपायसम्भवात्, वज्रमणिमुक्ताप्रवालक्ष्याणां वज्रादिक्ष्याणां चतुर्णां, जातिक्ष्यवर्णप्रमाणपुद्गल-लक्षणादि, जाति—उत्पत्तिः, रूपम् —आकारः, वर्णः—रागः, प्रमाणं —माषकादिपरिमाणं, पुद्गलम् । आभरणं, लक्षणं – लक्ष्म एतानि उपलभेत —विद्यात् ।

३--सू० १-१३.१५ : उत्तमपोग्गले । वृत्ति --उत्तमः पुद्गल--आत्मा ।

४-- नि॰ भा॰ गा॰ १३५ चूर्णिः पोग्गल मोयगदंते ..... पोग्गलं-- मंसं।

५--ठा० ३.३५६ वृ० : उदकप्रधानं पौद्गलम् --पुद्गलसमूहो मेघः इत्यर्थः, उदकपौद्गलम् ।

६—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ११८: पोग्गलं प्राणिविकारो । ..अणिमिसो वा कंटकायितो ।

<sup>(े</sup>र्स) जि० चूर्ण्पृ० १८४ : बहुआद्विय व मंसं मच्छं वा बहुकंटयं।

७-(क) अ॰ चू॰ पृ॰ ११८ : मंसातीण अग्गहणे सति देश-काल गिलाणावेक्लिमिदमववातसूत्तं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १८४: मंसं वा णेव कप्पति साहूणं कंचि कालं देसं पडुच्च इमं सुत्तमागतं।

म — हा॰ टी॰ प॰ १७६ : बह्वस्थि 'पुद्गलं' मांसम् 'अनिमिषं वा' मत्स्यं वा बहुकण्टकम्, अयं किल कालाद्यपेक्षया ग्रहणे प्रतिषेधः, अग्ये त्वभिदधति – वनस्पत्यधिकारात्तयाविधफलाभिधाने एते इति ।

६-—आ० चू० १।१३४ वृ० : एवं मांससूत्रमपि नेयम्, अस्य चोपादानं क्वचित्लूताद्युपशमनार्थं सद्वैद्योपदेशतो बाह्यपरिभोगेन स्वेदादिना ज्ञानाद्युपकारकत्वात् फलवद्दृष्टं, भुजिदचात्र बहिःपरिभोगार्थे, नाभ्यवहारार्थे, पदातिभोगवदिति ।

## २४५ श्रध्ययन ५ (प्र०उ०) : इलोक ७५ टि० १८६-१८६

#### १८६. आस्थिक (अतिथयं <sup>ग</sup>) :

दोनों चुणियों में 'अच्छियं' पाठ मिलता है । इसका संस्कृत रूप 'आक्षिक' बनता है। 'आक्षिक एक प्रकार का रंजक फल है । आक्षिकी नामक एक लता भी होती है। उसका फल पित्त-कफ नाशक, खट्टा तथा बातवर्धक होता है ।

हारिभद्रीय वृत्ति के अनुसार 'अित्थयं' पाठ है। वहाँ इसका अर्थ अस्थिक-वृक्ष का फल किया गया है । भगवती (२२.३) और प्रज्ञापना (१) में बहुबीजक वनस्पति के प्रकरण में 'अत्थिय' शब्द प्रयुक्त हुआ है। इसकी पहचान 'अगस्ति या अगस्त्य' से की जा सकती है। इसे हिन्दी में 'अगस्तिया', 'हियगा', 'हदगा' कहते हैं। अगस्तिया के फूल और फली होते हैं। इसकी फली का शाक भी बनता है ।

#### १८७. तेन्द्र (तिंदुर्य<sup>६ ग</sup>) :

तेन्द्र भारत, लंका, बर्मा और पूर्वी बंगाल के जंगलों में पाया जाने वाला एक मझोले आकार का वृक्ष है। इस वृक्ष की लकड़ी को आबनुस कहते हैं। इस वृक्ष का खाया जाने वाला फल नींबू के समान हरे रंग का होता है और पकने पर पीला हो जाता है"।

## १८८. फली (सिर्वाल घ):

अगस्त्य चूर्णि और हारिभद्रीय वृत्ति में 'सिबलि' का अर्थ निष्पाव (वल्ल धान्य) आदि की फडी और जिनदास चूर्णि में कैवल फली किया है<sup>द</sup>। शास्मलि के अर्थ में 'सिबलि' का प्रयोग देशी नाममाला में मिलता है<sup>द</sup>।

शिष्य ने पूछा—-७०वें श्लोक में अपनव प्रलम्ब लेने का निषेध किया है, उससे वे स्वयं निषिद्ध हो जाते हैं। फिर इनका निषेध क्यों ? आचार्य ने कहा --वहाँ अपनव प्रलम्ब लेने का निषेध है, यहाँ बहु-उज्झन-धर्मक वस्तुओं का । इसलिए ये पनव भी नहीं लेनी चाहिए १०।

#### इलोक ७५:

#### १८६. श्लोक ७४ :

अब तक के क्लोकों में मुनि को अकल्पनीय आहार का निषेध कर कल्पनीय आहार लेने की अनुझा दी है। अब ग्राह्म-अग्राह्म जल के विषय में विवेचन है<sup>98</sup>। जल भी अकल्प्य छोड़ कल्प्य ग्रहण करना चाहिए।

```
१ — (क) अ० चू० पृ० ११ व : अच्छियं।
```

<sup>(</sup>स) जि० चू० पू० १८४ : अच्छियं।

२---सु० ४६.२०१: फलवर्ग ।

३--च० सू० २७.१६० : पित्तक्षेष्मध्नमम्लं च वातलं चाक्षिकीफलम् ।

४—हा० टी० प० १७६: 'अत्थिकं' अस्थिकवृक्षफलम् ।

५ — **भाति० नि० भू० पृ० ५२३** ।

६—(क) जि०चू०पृ०१५४: तिदुयं--दिवस्यं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १७६: 'तेंदुकं' तेंदुरुकीफलम्।

७ - नालन्दा विशाल शब्द सागर।

५---(क) अ० चू० पृ ११८ : णिष्फवादि सेंगा -- सेंबलि ।

<sup>(</sup>ख़) हा० टी० प० १७६ : 'झाल्मील वा' वल्लादिफलिम्।

<sup>(</sup>ग) जि० चू० पृ०१६४ : सिबलि—-सिंगा।

ह— दे० ना० द.२३ : सामरी सिंब लिए — सामरी शाल्मलिः ।

१०—जि० चू० पृ० १८४-८४ : सीसो आह—णणु पलंबगहणेण एयाणि गहियाणि, आयरिओ भण्णइ —एताणि सत्थोबहताणिवि अन्नांमे समुदाणे फासुए लब्भमाणे ण गिण्हियव्वाणि ।

११—(क) अ० चू० पृ० ११८: 'एगालंभो अपज्जत्तं' ति पाण-भोयणसणाओ पत्युयाओ, तत्य किंचि सामण्णमेव संभवति भोयणे पाणे य, · · · अयं तु पाणग एव विक्षेसो संभवतीति भण्णति ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पू० १८५: जहा भोषणं अकत्प्वयं पिडसिद्धिं कप्पियमणुण्णायं तहा पाणगमिव भण्णइ।

#### १६० उच्चावच पानी ( उच्चावयं पाणं क )

उच्च और अवच शब्द का अर्थ है ऊँच और नीच । जरु के प्रसङ्ग में इनका अर्थ होगा- -श्रेष्ठ और अश्रेष्ठ । जिसके वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श श्रेष्ठ हो यह 'उच्च' और जिसके वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श श्रेष्ठ न हो वह 'अवच' कहलाता है ।

जो वर्ण में सुन्दर, गंध से अपूर्ति—दुर्गन्थ रहित, रस से परिपक्त और स्पर्श से स्निन्धता रहित हो वह उच्च जल है और वह साधु को कल्पता है। जो ऐसे वर्ण आदि से रहित है वह अवच और अग्राह्य है।

द्राक्षा-जल 'उच्च जल' है और आरनाल का पूर्ति—दुर्गन्धयुक्त जल 'अवच जल' है' : 'उच्चावच' का अर्थ नाना प्रकार भी होता है<sup>र</sup>।

## १६१. गुड़ के घड़े का घोवन ( वारधोयणं ख ) :

चूर्णि-द्वय में 'वालधोवणं' पाठ है ⊹ चूर्सिकार ने यहाँ रकार और लकार का एकत्व माना है°। 'वार' घड़े को कहते हैं । फाणित —गृड़ आदि से लिब्त घड़े का घोबन 'वार-धोवन' कहलाता है<sup>४</sup> ।

## १६२. आटे का धोवन ( संसेइमं <sup>ग</sup>)

'संसेइम का' अर्थ आटे का घोवन होता है<sup>9</sup> । शीलाङ्काचार्य इसका अर्थ तिल का घोवन और उबाली हुई माजी जिसे ठंडे जल से सींचा जाए, वह जल, करते हैं<sup>६</sup> । अगस्त्यसिंह स्थविर और अभयदेव सूरि शीलाङ्काचार्य के दूसरे अर्थ को स्वीकृत करते हैं<sup>8</sup> । निशीथ चूर्णि में भी 'संसेइम' का यह दूसरा अर्थ मिलता है<sup>द</sup> ।

## १६३. जो अधुना-धौत ( तत्काल का घोवन ) हो ( अहुणाधोयं घ ) :

यह एषणा के आठवें दोष 'अपरिणत' का वर्जन है। आयार चूला के अनुसार अनाम्ल-जिसका स्वाद न बदला हो, अध्युत्कान्त--

१ — (क) अ० चू० पृ० ११८ : 'उच्चावयं' अणेगविधं वण्ण-गंध-रस-फासेहि हीण-मज्किमुत्तमं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १८४ : उच्चं च अवचं च उच्चावचं, उच्चं नाम जं वण्णगंधरसकासेहि उववेयं, तं च मुह्यादिपाणगादी, चउत्थरिसयं वावि जं वण्णओ सोभणं गंधओ अपूर्य रसओ परिकल्परसं कासओ अपिच्छिलं तं उच्चं भण्णइ, तं कप्पइ, अवयं णाम जमेतेहि वण्णगंधरसकासेहि बिहोणं, तं अवयं भन्नित, एवं ता वसतीए घेष्पति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७७ : 'उच्च' वर्णाद्युपेतं द्राक्षापानादि 'अवचं' वर्णादिहीनं पूत्यारनालादि ।

२—जि० चू० पृ० १८५ : अहवा उच्चावयं णाम णाणापगारं भन्नइ ।

३—(क) अ० चू० पृ० ११८, ११६ : अदुवा वालधोवणं, 'वालो' वारगो र-लयोरेकत्वमिति कृत्वा लकारो भवति वाल:, तेण वार एव वालः ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १८५: रकारलकाराणमेगत्तमितिकाउं वारओ वालओ भन्तइ।

४—(क) अ० चू० पृ० ११६: तस्य घोवणं फाणितातीहि लित्तस्स वालादिस्स ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १८४ : सी य गुलफाणियादिभायणं तस्स धीवणंवारधीवणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० १७७ : 'वारकधावनं' गुडघटधावनमित्यर्थः ।

५—(क) जि० चू० पृ० १८५ : संसेइमं नाम पाणियं अद्देष्ठण तस्सोवरि पिट्ठे संतेइज्जेति, एवमादि तं संसेदियं भन्नति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १७७ : 'संस्वेदजं' पिष्टोदकादि ।

६--आ॰ चू॰ ११६६ वृ॰ : तिलथाबनोदकम्, यदिवाऽरणिकादिसंस्विन्नधावनोदकं ।

७ — (क) अ॰ चू॰ पृ॰ ११६: जिम्म किंचि सागादी संसेदेत्ता सित्तोसितादि कीरति तं संसेइमं ।

<sup>(</sup>ख) ठा० ३.३७६ वृ० : संसेकेन निर्वृत्तिमिति संसेकिमम् - अरणिकादिपत्रशाकमुक्ताल्य येन शीतलजलेन संसिच्यते ।

द— (क) नि० १५ गा० ४७०६ चू०: ससेतिमं णाम पिट्ठरे पाणियं तावेत्ता पिण्डियट्ठिया तिला तेण ओलहिज्जंति, तत्थ जे आमा तिला ते संसेतिमामं भण्णति । आदिग्गहणेणं जं पि अण्णं किवि एतेणं कमेणं संतिज्काति तं पि संसेतिमामं भण्णति ।

<sup>(</sup>ख) नि० १७.१३२ गा० ५६६६ चू० : संसेतिमं, तिला उण्हपाणिएण सिणा जित, सीतोदगा धोवंति तो संसेतिमं भण्णति ।

#### पिडेसणा (पिण्डैंबणा)

## २४७ अध्ययन ५ (प्र० उ०) इलोक ७६-७८ टि० १६४-१६५

जिसकी गन्ध न बदली हो, अपरिणत — जिसका रंग न बदला हो, अविध्वस्त — विरोधी शस्त्र के द्वारा जिसके जीव ध्वस्त न हुए हों, वह अधुनाधीत जल अप्रामुक (सजीव) होने के कारण मृनि के लिए अनेपणीय (अग्राह्य) होता है । जो इसके विपरीत आम्ल, ब्युत्कान्त, परिणत, विध्वस्त होने के कारण प्रामुक (अजीव) हो वह चिरधीत जल मृनि के लिए एषणीय (ग्राह्य) होता है। यहाँ केवल अधुनाधीत जल का निषेध और चिरधीत होने के कारण जो अजीव और परिणत (परिणामान्तर प्राप्त) हो गया हो उसे लेने का विधान किया गया है ।

जिनदास चूर्णि और टीका में 'संस्वेदज' जल लेने का जत्मर्ग-दिधि से निषेव और आपवादिक विधि से विधान किया है<sup>3</sup>।

परम्परा के अनुसार जिस धोवन को अन्तर्मुहर्न काल न हुआ हो वह अधुनाधौत और इसके बाद का चिरधौत कहलाता है। इसकी शास्त्रीय परिभाषा यह है जिसका स्वाद, गंध, रस और स्पर्श न बदला हो वह अधुनाधौत और जिसके ये बदल गए हो वह चिरधौत है । इसका आधार अधुनाधौत और अप्रासुक के मध्यवर्ती उक्त चार विशेषण हैं।

#### श्लोक ७६:

## १६४. मति ( मईए ख ) :

यहाँ मित शब्द कारण से उत्पन्न होने वाले ज्ञान के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। वर्ण आदि के परिवर्तन और अपरिवर्तन जल के अजीव और सजीव होने का निर्णय करने में कारण बनते हैं<sup>द</sup>।

मित द्वारा चिरघौत को जानने के लिए तीन उपाय बताए जाते हैं--

- १ पृष्पोदक का विगलित होना ।
- २ विन्दुओं का सूखना।
- ३ --चावलों का सीझना ।

चूर्णिकार के अनुसार ये तीनों अनादेश (असम्यग् विधान) हैं, क्योंकि पुष्पोदक कभी-कभी चिरकाल तक टिक सकता है। जल की बूंदें भी सर्दी में चिरकाल से सूखती हैं और गर्मी में शीद्रा सूख जाती हैं। कलम, शालि आदि चावल जल्दी सीझ जाते हैं। घटिया चावल देरी से सीझते हैं। पुष्पोदक के विगलित होने में, बिन्दुओं के सूखने में और चावलों के सीझने में समय की निश्चितता नहीं है, इसलिए इनका कालमान जल के सचित्त से अचित्त होने में निर्णायक नहीं बनता है।

#### श्लोक ७८:

## १६५. बहुत खट्टा (अच्चंबिलं<sup>ग</sup>):

आगम-रचना-काल में साधुओं को यवोदक, तुषोदक, सौवीर, आरनाल आदि अम्ल जल ही अधिक मात्रा में प्राप्त होते थे। उनमें

- १—आ॰ च्व॰ १।६६: से भिक्खू वा भिक्खुणी वाः से जं पुण पाणगजायं जाणिज्जा, तंजहा-—उस्सेड्मं वा, संसेड्मं वा, चाउलोदग वा, अन्नयरं वा तहप्पगारं पाणगजायं अहुणाधोयं अणंबिलं अन्वोक्कंतं अपरिणयं अविद्धत्थं अफासुयं अणेस-णिज्जं ति मण्णमाणे लाभे संते णो पडिगाहिज्जा ।
- २—अ० चू० पृ० ११६ : 'आउक्कायस्स चिरेण परिणामो' ति मुद्दियापाणगं पक्षित्तमेत्तं, वालगे वा घोयमेत्ते, सागे वा पक्षित्तमेत्ते, अभिणव-घोतेसु चाउलेसु ।
- ३---(क) जि० चू० पृ० १८५: तर्माव अन्नंमि लब्भमाणे ण पडिगाहेङजा ।
  - (ख) हा० टी० प० १७७ : एतदशनवदुत्सर्गापवादाभ्यां गृह्हीयादिति ।
- ४--जि॰ चू॰ पृ॰ १८४-८६ : अपुच्छिए वण्णगंधरसफासेहि णज्जेति, जया य पाणस्स य कुक्कुसावया हेट्ठीभूया सुट्ठु य पसण्णे भवति, फासुयं भवति, उसिणोदगमवि जदा तिन्ति वारे उच्वत्तं ताहे कप्पद्व ।
- ५—(क) अ० चू० पृ० ११६ : मतीए कारणेहि ।
  - (ख) हा० दी० प० १७७ : मत्या दर्शनेन वा, 'मत्या' तद्ग्रहणादिकमंजया।
- ६ जि॰ चू॰ पृ॰ १८५: मतीए नाम जं कारणेहि जाणइ, तत्थ केई इमाणि तिष्णि कारणाणि भणंति, जहा जाव पुष्कोदया विरा-यंति ताव मिस्सं, अण्णे पुण भणंति — जाव फुसियाणि सुक्कंति, अष्णे भणंति — जाव तंदुला सिण्झंति, एवइएण कालेण अचित्तं भवइ, तिष्णिव एते अणाएसा, कहं ?, पुष्फोदया कयायि चिरमच्छेज्जा, फुसियाणि वरिसारते चिरेण सुक्कंति, उण्हकाले लहु, कलमसालि-तंदुलावि लहुं सिज्झंति, एतेण कारणेण।

# दसवेआलियं ( दशवेकालिक ) २४८ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक ८१-८२ टि० १६६-२००

कांजी की भांति अम्लता होती थी। अधिक समय होने पर वे जल अधिक अम्ल हो जाते थे। उनमें दुर्गन्ध भी पैदा हो जाती थी। वैसे जलों से प्यास भी नहीं बुझती थी। इसलिए उन्हें चलकर लेने का विधान किया गया है।

#### इलोक ८१:

## १६६ अचित्तं भूमि को (अचित<sup>ं स</sup>):

दग्धस्थान आदि शस्त्रोपहत भूमि तथा जिस मूमि पर लोगों का आवागमन होता रहता है वह भूमि अचित्त होती है<sup>9</sup>।

## १६७. यतना-पूर्वक ( जयं म ) :

यहाँ 'यत' शब्द का अर्थ अत्वरित किया है रे।

# १६८. परिस्थापित करे ( परिटुवेज्जा <sup>ग</sup> ) ः

परिस्थापन (परित्याग) दश प्रायश्चित्तों में चौथा प्रायश्चित्त है । अयोग्य या सदोव आहार आदि वस्तु आ जाए तो उसका परित्याग करना एक प्रायश्चित है, इसे 'विवेक' कहा जाता है। इस श्लोक में परित्याग कहाँ और कैसे करना चाहिए, परित्याग के बाद क्या करना चाहिए—इन तीन बातों का संकेत मिलता है। परित्याग करने की भूमि एकान्त और अचित्त होनी चाहिए । उस भूमि का प्रतिलेखन और प्रमार्जन कर (उसे देख रजोहरण से साफ कर) परित्याग करना चाहिए ।

परित्याग करते समय 'वोसिरामि'— छोड़ता हूँ, परित्याग करता हूं— यों तीन बार बोलना चाहिए  $^{\epsilon}$  । परित्याग करने के बाद उपाश्रय में आकर प्रतिक्रमण करना चाहिए।

# १६६. प्रतिक्रमण करे (पडिक्कमे <sup>घ</sup>) :

प्रतिक्रमण का अर्थ है लौटना — वापस आना । प्रयोजन के बिना मुनि को कहीं जाना नहीं चाहिए। प्रयोजनवश जाए तो वापस आने पर आने-जाने में जान-अनजान में हुई भूलों की विशुद्धि के लिए ईर्यापथिकी का (देखिए आवश्यक चूर्णि ४.६) व्यान करना चाहिए। यहाँ इसी को प्रतिक्रमण कहा गया है<sup>°</sup>!

#### इलोक ८२:

#### २००. इलोक ५२:

इस इलोक से भोजन-विवि का प्रारम्भ होता है। सामान्य विधि के अनुसार मुनि को गोचराग्र से वापस आ उपाश्रय में भोजन करना चाहिए, किन्तु जो मुनि दूसरे गाँव में भिक्षा लाने जाए और वह बालक, बूढ़ा, बुभुक्षितया, तपस्वी हो या प्यास से पीड़ित हो तो

१—(क) अ० चू० पृ० १२० : अच्चित्तं भामथंडिल्लाति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १८६ : अचित्तं नाम जं सत्थोवहयं अचित्तं, तं च आगमणथंडिलादी ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १७८: 'अचित्तं' दग्धदेशादि ।

२-(क) जि० चू० पृ० १८६: जयं नाम अतुरियं।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ १७८: 'यतम्' अत्वरितम् ।

३ –ठा० १०।७३ ।

४-- विशेष स्पष्टता के लिए देखिए आयार चूला १।२,३।

५—जि॰ चू॰ पृ॰ १८६ : पडिलेहणागहणेण पमज्जणावि गहिया, चक्खुणा पडिलेहणा, रयहरणादिणा पमज्जणा ।

६ —हा० टी० प॰ १७८ : प्रतिष्ठापयेद्विधिना त्रिवन्यिपूर्व व्युत्सृजेत् ।

७—(क) अ० चू० पृ० १२०: पच्चागतो इरियावहियाए पडिवकमे ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चु॰ पृ॰ १८६-८७ : परिटठ्वेऊण उवस्सयमागंतूण ईरियावहियाए पिडक्कमेन्जा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० १७८: प्रतिष्ठाप्य वसतिमागत: प्रतिकामेदीर्यापथिकाम् । एतच्च बहिरागतिनयमकरणसिद्धं प्रतिक्रमणम-बहिरपि प्रतिष्ठाप्य प्रतिक्रमणनियमज्ञापनार्थमिति ।

उपाथय में ग्राने के पहले ही भोजन (कलेवा) कर सकता है। ब्लोक ६२ से ६६ तक इसी आपवादिक विधि का वर्णन है। जिस गाँव में वह भिक्षा के लिए जाए वहाँ साधु ठहरे हुए हों तो उनके पास जाकर आहार करना चाहिए। यदि साधु न हों तो कोष्ठक अथवा भित्ति-मूल आदि हों वहाँ जाना चाहिए ै। यदि उनका अधिकारी हो तो वहाँ ठहरने के लिए उनकी अनुमति लेनी चाहिए। आहार के लिए उपयुक्त स्थान वह होता है, जो ऊपर से छाया हुआ और चारों ओर से संवृत हो। वैसे स्थान में ऊपर से उड़ते हुए सूक्ष्म जीवों के गिरने की संभावना नहीं रहती। आहार करने से पहले 'हस्तक' से समूचे घारीर का प्रमार्जन करना चाहिए ।

## २०१. भित्तिमूल (भित्तिमूलं म):

व्याख्याकारों ने इसका अर्थ दी घरों का मध्यवर्ती भाग<sup>४</sup>, भिक्ति का एक देश अथवा भिक्ति का पार्श्ववर्ती भाग<sup>४</sup> और कुटीर या भींत किया है<sup>६</sup>।

#### क्लोक ८३:

## २०२. अनुज्ञा लेकर (अणुन्नवेत्तु क):

स्वामी से अनुजा प्राप्त करने की विधि इस प्रकार है—"हे श्रावक ! तुम्हें धर्म-लाभ है। मैं मुहूर्त भर यहाँ विश्वाम करना चाहता हूँ" मुनि यह कहे, 'किन्तु यहां खाना-पीना चाहता हूँ" यह न कहे, क्योंकि ऐसा कहने पर गृहस्थ कुत्रहलवश वहाँ आने का प्रयत्न कर सकता है।" अनुज्ञा देने की विधि इस प्रकार है—गृहस्थ नतमस्तक होकर कहता है—"आप चाहते हैं वैसे विश्वाम की अनुज्ञा देता हूँ।" २०३. छाए हुए एवं संवृत स्थल में (पिडच्छन्निम्म संवृडे ख):

जिनदास घूणि के अनुसार 'प्रतिच्छन्न' और 'संवृत'—ये दोनों शब्द स्थान के विशेषण हैं । अगस्त्य घूणि और टीका के अनुसार 'प्रतिच्छन्ने' स्थान का और 'संवृत' मुनि का विशेषण है । उत्तराध्ययन (१.३५) में ये दोनों शब्द प्रयुक्त हुए हैं । शान्त्याचार्य ने इन दोनों को मुख्यार्थ में स्थान का विशेषण माना है ।

- १-- (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १२०: गोतरम्ममतस्स भोत्तव्वसंभवो गामंतरं भिक्खायरियाए गतस्स काल-क्खमण-पुरिसे आसज्ज पढमालियं।
  - (स) जि० चू० पृ० १८७: जो य सो गोयरगगगओ भुंजइ सो अन्तं गामं गओ बालो बुढो छाआलू खमओ वा, अहवा तिसिओ तो कोई विलंबणं काऊण पाणयं पिबेज्जा, एवमावि, पढमालियं काउं, तं पुण अण्णसाधुउवस्सगऽसतीए कुहुए भित्तिमूले वा समुद्दिसेज्जा।
- २--देखिए टिप्पण संख्या २०४।
- ३---प्रदन० (सं०) पृ० २०२ : संपमन्जिऊण ससीसं कायं।
- ४--अ० चू० पृ० १२० : दोण्हं घराणं अंतरं भित्तिमूलं।
- ५ -- हा० टी० प० १७८ : 'भित्तिमूलं वा' कुड्येकदेशादि ।
- ६--- जि॰ चू॰ पृ० १८७ : भित्ती नाम कुडो कुड्डो ।
- ७ (क) अ० चू० पृ० १२० : धम्मलाभयुव्यं तस्स त्थाणस्स पभुमणुण्णवेति जदि ण उवरोहो एत्य मुहुत्तं वीससामि, ण भणति 'समुद्दिसामि' मा कोतुहल्लेण एहितो ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १८७ : तेण तस्थ ठायमाणेश तस्थ पह् अणुन्नवेयव्वो धम्मलाभो ते सावगा ! एस्थ अहं मुहुत्तागंमि विस्सामि, ण य भणयित जहा समुद्दिस्सामि आययामि वा, कोउएण पलोएहिति ।
  - (ग) हा० टी० प० १७८ : 'अनुज्ञाप्य' सागारिकपरिहारतो विश्रमणव्याजेन तत्स्वामिनमवग्रहम् ।
- ८— जि॰ चू॰ पृ॰ १८७: पडिच्छण्णे संबुडे ठातियव्वं जहा सहसत्ति न दीसती, जहा य सागारियं दूरओ जंन पासित तहा ठातियव्वं।
- ६—(क) अ० चू० पृ० १२० : पडिच्छण्णे थाणे संबुद्धो सयं जधा सहसा ण दीसति सयमावयंतं पेच्छति ।
  - (ख) हा० टी० प० १७६ : 'प्रतिच्छन्ने' तत्र कोष्ठकादी 'संवृत' उपयुक्तः सन् ।
- १०—उत्त॰ वृ॰ पत्र ६०,६१ : 'प्रतिच्छन्ने' उपरिप्रावरणान्विते, अन्यथा सम्पातिमसत्त्वसम्पातसम्भवात्, 'संवृते' पार्श्वतः कटकु-ट्यादिना सङ्कटद्वारे अटब्यां कुडङ्कादिषु वा……संवृतो वा सकलाश्रवविरमणात् ।

ब्हत्करूप के अनुसार मुनि का आहार-स्थल प्रतिच्छन्त—ऊगर से छाया हुआ और संवृत ⊸पार्श्व-भाग से आवृत होना चाहिए। इस इष्टि से 'प्रतिच्छन्त' और 'संवृत' दोनों स्थान के विशेषण होने चाहिए।

#### २०४. हस्तक से (हत्थगं म):

'हस्तक' का अर्थ —मुखपे तिका, मुख-वस्त्रिका होता है'। कुछ आधुनिक व्याख्याकार 'हस्तक' का अर्थ पूँजनी (प्रमार्जनी) करते हैं, किन्तु यह साधार नहीं लगता । ओघनियुं क्ति आदि प्राचीन ग्रन्थों में मुख-वस्त्रिका का उपयोग प्रमार्जन वतलाया है । पात्र-केसरिका का अर्थ होता है । पात्र-मुख-वस्त्रिका — पात्र-प्रमार्जन के काम आने वाला वस्त्र-खण्ड । 'हस्तक', मुख-'वस्त्रिका' और 'मुखान्तक'—ये तीनों पर्यायवाची शब्द हैं।

#### श्लोक ५४:

## २०५. गुठली, कांटा (अट्टियं कंटओ ख):

भूणिकार इनका अर्थ हड्डी और मछली का कांटा करते हैं और इनका सम्बन्ध देश-काल की अपेक्षा से ग्रहण किए हुए मांस आदि से जोड़ते हैं<sup>४</sup> ।

अस्थिक और कंटक प्रमादवश गृहस्थ द्वारा मुनि को दिए हुए हो सकते हैं —ऐसा टीकाकार का अभिमत है। उन्होंने एक मतान्तर का भी उल्लेख किया है। उसके अनुसार अस्थिक और कंटक कारणवश गृहीत भी हो सकते हैं । किन्तु यहाँ अस्थिक और कंटक का अर्थ हड्डी और मछली का कांटा करना प्रकरण-संगत नहीं है। गोचराग्र-काल में आहार करने के तीन कारण बतलाए हैं —असहिब्सुता, ग्रीब्सऋतु का समय और तपस्या का पारणा । ओधनियुं क्ति के भाष्यकार ने असहिब्सुता के दो कारण बतलाए हैं —भूख और प्यास । क्लान्त होने पर मुनि भूख की शांति के लिए थोड़ा-सा खाता है और प्यास की शांति के लिए पानी पीता है। यहाँ 'भूंजमाण' सब्द का अर्थ परिभोग किया जा सकता है। उसमें खाना और पीना—ये दोनों समाते हैं।

गुठली और कांटे का प्रसंग भोजन की अपेक्षा पानी में अधिक है। आयारचूला में कहा है कि आम्रातक, कपित्थ, बिजीरे, दाख, खजूर, नारियल, करीर (करील—एक प्रकार की कंटीली झाड़ी), बेर, आंवले या इमली का घोवन 'सअट्टियं' (गुठली सहित), 'सकग्णुयं' (खिलके सहित) और 'सबीयगं' (बीज सहित) हो, उसे गृहस्थ वस्त्र आदि से छानकर दे तो मुनि न ले।

इस सूत्र के 'सअट्ठियं' शब्द की तुलना प्रस्तुत श्लोक के 'अट्ठिय' शब्द से होती है । शीलाङ्काचार्य ने 'सअट्ठिय' शब्द का अर्थ गुठली सहित किया है<sup>६</sup> ।

१--- (क) जि० चू० पृ० १८७ : हत्थमं मुहपोत्तिया भण्णइत्ति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १७८ : 'हस्तकं' मुखबस्त्रिकारूपन् ।

२—ओ० नि० ७१२ वृ**ः** संपातिमसस्वरक्षणार्थं जल्पद्भिर्मु खे दीयते, तथा रजः—सिच्तपृथिवीकायस्तत् प्रमार्जनार्थं मुखवस्त्रिका गृह्यते, तथा रेणुप्रमार्जनार्थं मुखवस्त्रिकाग्रहणं प्रतिपादयन्ति पूर्वर्षयः । तथा नासिकामुखं बध्नाति तथा मुखवस्त्रिकया वर्सात प्रमार्जयन् येन न मुखादौ रजः प्रविशतीति ।

३ -- ओ० नि० ६६८ व०।

४— (क) अ० चू० पृ० १२१ : अट्टितं कारणगहितं अणाभोगेण वा, एवं अणिमिसं ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १८७ : जइ तस्स साहुणो तत्थ भुंजमाणस्स देसकालादीणि पहुच्च गहिए मंसादीए अन्नपाणे अट्टी कंटका वा हुज्जा।

५-हा० टी० प० १७८ : अस्थि कण्डको वा स्यात्, कथंचिद् गृहिणां प्रमाददोषात्, कारणगृहीते धृद्गल एवेत्यस्ये ।

६--ओ० नि० गा० २५०।

७-ओ० नि० भाष्य १४६।

य---आ० चु० १।१०४ <u>।</u>

६ - आ० चू० १११०४ वृ० : 'सास्थिक' सहास्थिना - कुलकेन यद्वर्तते ।

आयारचूला में जिन बारह प्रकार की वनस्पित के फलों के घोवन का उल्लेख किया गया है उनमें लगभग सभी फल गुठली या बीज वाले हैं और उनके कुछ पेड़ कंटीले भी हैं। इसीलिए दाता के प्रमादवश किसी घोवन में गुठली और काँटे का रहना संभव भी है। हो सकता है ये भोजन में भी रह जाएँ। किन्सु यहाँ ये दोनों शब्द हुड्डी और मत्स्य-कंटक के अर्थ में प्रयुक्त प्रतीत नहीं होते।

#### इलोक ८७:

#### २०६. इलोक ८७:

पिछले पाँच श्लोकों (८२-८६) में गोचराग्र-गत मुनि के भोजन की विधि का वर्णन है । आगे के दस श्लोकों (८७-९६) में भिक्षा लेकर उपाश्रय में आहार करने की और उसकी अन्तराल-विधि का वर्णन है । इसमें सबसे पहले स्थान-प्रतिलेखना की बात आती है ।

गृहस्थ के पास से भिक्षा लेने के <mark>बाद</mark> मुनि को उसका विशोधन करना चाहिए। उसमें जीव-जन्तु या कंटक आदि हों तो उन्हें निकाल कर अलग रख देना चाहिए।

अधिनयुँ क्तिकार ने भिक्षा-विशुद्धि के तीन स्थान बतलाए हैं ---शून्य-गृह, वह न हो तो देव-कुल और वह न मिले तो उपाश्रय का द्वार'। इसलिए आश्रय में प्रविष्ट होने से पहले स्थान-प्रतिलेखना करनी चाहिए और प्रतिलेखित स्थान में आहार की विशुद्धि कर फिर उपाश्रय में प्रवेश करना चाहिए। प्रवेश-विधि इस प्रकार है -- पहले रजोहरण से पादप्रमार्जन करे, उसके बाद तीन बार 'निसीहिया' (आवश्यक कार्य से निख्त होता हूँ) बोले और गुरु के सामने आते ही हाथ जोड़ 'णमो खमासमणाणं' बोले। इस सारी विधि को विनय कहा गया है ।

उपाश्रय में प्रविष्ट होकर स्थान-प्रतिलेखन कर भिक्षा की झोली को रख दे, फिर गुरु के समीप आ 'ईर्यापथिकी' सूत्र पढ़े, फिर कायोत्सर्ग (शरीर को निश्चल बना भुजाओं को प्रलंबितकर खड़ा रहने की मुद्रा) करने के लिए 'तस्सोत्तरी करणेणं' सूत्र पढ़े, फिर कायो- तसर्ग करे। उसमें अतिचारों की कमिक स्मृति करे, फिर 'लोगस्स उज्जोधगरे' सूत्र का चिन्तन करें ।

ओर्घानर्युं क्तिकार कायोत्सर्य में केवल अतिचार-चिन्तन की विधि बतलाते हैं। जिनदास महत्तर अतिचार-चिन्तन के बाद 'लोगस्स' सूत्र के चिन्तन का निर्देश देते हैं"। नमस्कार-मंत्र के द्वारा कायोत्सर्य को पूरा कर गुरु के पास आलोचना करे। चूर्णिकार और टीकाकार के अनुसार आलोचना करने वाला अव्याक्षिन्त-चित्त होकर (दूसरों से वार्तालाप न करता हुआ) आलोचना करें । ओघनिर्युं कित के अनुसार आचार्य व्याक्षिन्त न हों; वर्ष-कथा, आहार-नीहार, दूसरे से बातचीत करने और विकथा में लगे हुए न हों तब उनके पास आलोचना करनी चाहिए।।

आलोचना करने से पहले यह आचार्य की अनुजा ले और आचार्य अनुजा दे तब आलोचना करें । जिस कम से मिक्षा ली हो उसी कम से पहली भिक्षा से प्रारम्भ कर अन्तिम भिक्षा तक जो कुछ बीता हो वह सब आचार्य को कहे। समय कम हो तो आलोचना (निवेदन)

१--ओ० नि० गा० ५०३।

२--ओ० नि० गा० ५०६।

३--आव० ५.३।

४---आव०२।

भ्—जि० चू० पृ० १८८ ।

६---ओ० नि० गा० ५१२ ।

७--जि॰ चू॰ पृ॰ १८८ : ताहे 'लोगस्पुज्जोयगरं कडि्ढऊण तमतियारं आलोएइ ।

द---(क) जि० चू० पृ० १८८ : अव्वक्खित्तेण चेतसा नाम तमालोयंतो अण्णेण केणइ समं न उस्लावइ, अवि वयणं वा अन्तस्स न देई ।

<sup>(</sup>ख) हा० टो० प० १७६ : अन्याक्षिप्तेन चेतसा, अन्यत्रोपयोगमगच्छतेत्यर्थ. ।

६-- ओ० ति० मा० ५१४।

१०-- ओ० नि० गा० ४१४।

## दसवेआलियं (दशवैकालिक)

का संक्षेप भी किया जा सकता है । आलांचना आचार्य के पास की जानी चाहिए अथवा आचार्य-सम्मत किसी दूसरे मुनि के पास भी वह की जा सकती है । आलोचना सरल और अनुद्धिम भाव से करनी चाहिए। स्मृतिगत अतिचारों की आलोचना करने के बाद भी अज्ञात या विस्मृत पुरःकमं, पश्चात् कर्म आदि अतिचारों की विशुद्धि के लिए फिर प्रतिक्रमण करें 'पिंडकमामि गोयरचरियाए' सूत्र पढ़ें। फिर ब्युत्सृष्ट-देह (प्रलम्बित बाहु और स्थिर देह खड़ा) होकर निरवद्यवृत्ति और शरीर धारण के प्रयोजन का चितन करें । नमस्कार मंत्र पढ़कर, कार्यात्सर्ग को पूरा करे और जिन-संस्तव अलोगस्स सूत्र पढ़े। उसके बाद स्वाध्याय करें एक मण्डली में भोजन करनेवाले सभी मुनि एकत्रित न हो जाएँ तब तक स्थाध्याय करे। क्षोधनियुं क्ति के अनुसार आठ उच्छ्वास तक नमस्कार-मंत्र का ध्यान करे अथवा 'जइ मे अगुगाहं कुज्जा' इत्यादि दो बलोकों का ध्यान करें। फिर मुहूर्त तक स्वाध्याय करें (कम से कम तीन गाथा पढ़े) जिससे परिथम के बाद तत्काल आहार करने से होने वाले धानु-क्षोभ, मरण आदि दोष टल जाएँ ।

मृति दो प्रकार के होते हैं—

- १. मण्डल्युपजीवी मण्डली के साथ भोजन करने वाले ।
- २. अमण्डल्युपजीवी अकेले भोजन करने वाले ।

मण्डल्युपजीवी मृनि मण्डली के सब साधु एकत्रित न हो जाएँ तब तक आहार नहीं करता । उनकी प्रतीक्षा करता रहता है। अमण्डल्युपजीवी मृनि भिक्षा लाकर कुल क्षण विश्वाम करता है । विश्वाम के क्षिणों में वह अपनी भिक्षा के अर्पण का जिन्तन करता है। उसके बाद आचार्य से प्रार्थना करता है — "भंते ! यह मेरा आहार आप लें।" आचार्य यदि न लें तो वह फिर प्रार्थना करता है — "भंते ! आप पाहुने, तपस्वी, रुगण, बाल, वृद्ध या शिक्षक — इनमें से जिस किसी मृनि को देना चाहें उन्हें दें।" यो प्रार्थना करने पर आचार्य पाहुने आदि में से किसी मृनि को कुछ दें तो शेष रहा हुआ आचार्य की अनुमित से स्वयं खा ले और यदि आचार्य कहें कि साधुओं को तुम ही निमन्त्रण दो तो वह स्वयं साधुओं को निमंत्रित करे। दूसरे साधु निमन्त्रण स्वीकार करें तो उनके साथ खा ले और यदि कोई निमंत्रण स्वीकार न करें तो अकेवा खा लें

निमंत्रण क्यों देना चाहिए— इसके समाधान में ओघनिर्यु क्तिकार कहते हैं — जो भिश्रु अपनी लाई हुई भिक्षा के लिए सार्घिक साधुओं को निमंत्रण देता है उससे उसकी चित्त-शुद्धि होती है । चित्त-शुद्धि से कर्म का विलय होता है, आत्मा उज्ज्वल होती है°। निमंत्रण आदरपूर्वक देना चाहिए। जो अवज्ञा से निमन्त्रण देता है, वह साधु-संघ का अपमान करता है । जो एक साधु का

विणएण पहुवित्ता सज्भायं कुणइ तो महुत्तागं । पुल्वभणिया य दोसा, परिस्समाई जढा एवं ॥

१---ओ० नि० गा० ५१८, ५१६।

२---ओ० नि० गा० ५१७ ।

३--आव० ४-८ ।

४—ओ० नि० गा० ५१० वृ०: च्युत्सृष्टदेह: प्रलम्बितबाहुस्त्यक्तदेहः सर्पाद्य पद्रवेऽपि नोत्सारयित कायोत्सर्गम्, अथवा व्युसृष्टदेहो दिःयोपसर्गेऽविष न कायोत्सर्गभङ्गं करोति, त्यक्तदेहोऽक्षिमलदूषिकामिप नापनयित, स एवंविधः कायोत्सर्ग कुर्यात् । विशेष जानकारी के लिए देखिए १०.१३ के 'वोसट्ठ-चत्त-देहे' की टिप्पणी ।

५- अ० चू० पू० १२२ : वोसट्ठो इमं चितए जं अंतरं भणोहामि ।

६---ओ० नि० भाष्य २७४।

७--- ओ० नि० गा० ४२१:

क्र— (क) जि॰ चू॰पृ॰ १८६ : जई पुब्वं ण पट्ठवियं ताहे पट्ठिवऊण सज्भायं करेड, जाव साधुणो अन्ने आगच्छंति, जो पूण खमणो अत्तलाभिओ वा सो मुहुत्तमेलं व सज्झो (वीसत्थो) इमं चितेष्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८० : स्वाध्यायं प्रस्थाप्य मण्डल्युपजीवकस्तमेव कुर्यात् यावदन्य आगच्छन्ति, यः पुनस्तदन्यः क्षपकादिः सोजिप प्रस्थाप्य विश्राम्येत् 'क्षणं' स्तोककालं मुनिः ।

६-ओ० नि० गा०: ५२१-२४।

१०-ओ० नि० गा० ५२५।

## विडेसणा ( पिण्डैवणा )

## २५३ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक ८८ दि० २०७-२०८

अनादर करता है, वह सब साधुओं का अनादर करता है । जो एक साधुका आदर करता है, वह सब साधुओं का आदर करता है ।

कारण स्पष्ट है.—जिसमें साधुता, ज्ञान, दर्शन, तप और संयम है वह साघु है। साधुता जैसे एक में है वैसे सब में है। एक साधु का अपमान साधुता का अपमान है और साधुता का अपमान सब साधुओं का अपमान है। इसी प्रकार एक साघु का सम्मान साधुता का सम्मान है और साधुता का सम्मान सब साघुओं का सम्मान है । इसीलिए कहा है कि संयम-प्रधान साधुओं का वैयावृत्त्य करो —भक्त-पान का लाभ करो। और सब प्रतिपाती हैं, वैयावृत्त्य अप्रतिपाती है ।

इन दस क्लोकों में से पहले क्लोक का प्रतिपाद्य है—भिक्षा-विशुद्धि के लिए स्थान का प्रतिलेखन । दूसरे का प्रतिपाद्य है—उपाश्रय में प्रवेश की विधि, ईयिपिथिकी का पाठ और कायोत्सर्ग । भूलों की विस्मृति—यह तीसरे का विषय है । चौथे का विषय है—उनकी कालोचना । छोटी या विस्मृत भूलों की विशुद्धि के लिए पुन: प्रतिक्रमण, चिन्तन और चिन्तनीय विषय ये पाँचवें और छट्ठे में हैं । कायोत्सर्ग पूरा करने की विधि और इसके बाद किए जाने वाल जिन-संस्तव और स्वाध्याय का उल्लेख—ये सातवें क्लोक के तीन चरणों में हैं और स्वाध्याय के बाद भोजन करना यह वहाँ स्वयंगम्य है । चौथे चरण में एकाकी भोजन करने वाले मुनि के लिए विश्वाम का निर्देश दिया गया है । शेष तीन क्लोकों में एकाकी भोजन करने वाले मुनि के विश्वामकालीन चिन्तन, निमंत्रण और आहार करने के वस्तु-विषय का प्रतिपादन हुआ है ।

तुलना के लिए देखिए —प्रश्न व्याकरण (संवरद्वार-१: चौथी भावना) ।

## २०७. कदाचित् ( सिया क ):

यहाँ 'स्यात्' का प्रयोग 'यदि' के अर्थ में हुआ है<sup>४</sup> । आवश्यकतावश साधु उपाश्रय में न आकर बाहर ही आहार कर संकता है । इसका उल्लेख क्लोक ६२ और ६३ में है । विशेष कारण के अभाव में साधारण विधि यह है कि जहाँ साधु ठहरा हो वहीं आ<mark>कर भोजन</mark> करें । उसका विवेचन आगे किया जा रहा है ।

#### श्लोक ८८:

## २०८. विनयपूर्वक (विणएण क):

उपाश्रय में प्रवेश करते संचय नैषेधिकों का उच्चारण करते हुए अञ्जलिपूर्वक 'नमस्कार हो क्षमाश्रमण को'—ऐसा कहना विनय की पद्धति है। एक हाथ में झोली होती है इसलिए दाएं हाथ की अंगुलियों को मुकुलित कर, उसे ललाट पर रख 'नमो खमासमणाणं' का उच्चारण करे<sup>र</sup>। तुलना—णिक्समणपवेसणासु विणओ पउंजियव्यो – प्रश्न व्याकरण (संवरद्वार-३ पाँचवीं भावता )।

१--ओ॰ नि॰ गा॰ ५२६: एक्किम्म हीलियंमी, सब्वे ते हीलिया हुंति ।

२ ग्रो० नि० गा० ५२७ : एक्किम्म पूड्यंसी, सब्वे ते पूड्या हुंति ।

३ — ओ० नि० गा० ४२६-४३१ ।

४-- ओ० नि० गा० ५३२ ।

५—अ० चू० पृ० १२१: सिया य इति कदायि कस्सति एवं विता होज्जा 'कि मे सामाण्यितसंकडे बाहि समृद्दिट्टेणं ? उव-स्सए चेव भविस्सति' एवं इच्छेज्जा, एस नियतो विधिरिति एव सियासहो ।

६—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १२२ : निसीहिया, ''णमो लमासमणाणं' जिल ण ओलम्बगवावडो तो दाहिणहत्यमाकुंचियंगुन्ति णिडाले काऊण एतेन विणएण ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १८८: विणओ नाम पविसंतो णितीहियं काऊण 'नमो खमासमणाणं' ति भणतो जित से खिणओ हत्थो, एसो विणओ भण्यद्व ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १७६ : 'विनयेन' नैषेधिकी नमः क्षमाश्रमणेभ्योऽञ्जलिकरणलक्षणेन ।

दसवैआलियं (दशवैकालिक)

२५४ अध्ययन ५ (प्र०उ०) : बलोक ६२-६७ दि० २०६-२१४

#### श्लोक ६२:

## २०६. ( अहो <sup>क</sup>) :

व्याख्याकारों ने इसे विस्मय के अर्थ में प्रयुक्त माना है । इसे सम्बोधन के लिए भी प्रयुक्त माना जा सकता है।

#### इलोक ६३:

## २१०. क्षण भर विश्राम करे ( वीसमेज्ज खणं मुणी घ):

मण्डली-भोजी मुनि मण्डली के अन्य साधु न आ जाएँ तब तक और एकाकी भोजन करने वाला मुनि थोड़े समय के लिए विश्राम करे<sup>२</sup> ।

#### इलोक ६४:

# २११. (लाभमद्ठिओ <sup>ख</sup>):

यहाँ मकार अलाक्षणिक है।

#### इलोक ६६:

## २१२. खुले पात्र में ( आलोए भायणे <sup>ग</sup>) :

जिस पात्र का मुंह खुळा हो या चौड़ा हो उसे आलोक-भाजन कहा जाता है। आहार करते समय जीव-जन्तु भळीभाँति देखे जा सकें इस द्रष्टि से मृति को प्रकाशमय पात्र में आहार करना चाहिए<sup>3</sup>।

# २१३. ( अपरिसाडयं <sup>घ</sup>) :

इसका पाठान्तर 'अपरिसाडियं' है। भगवती अशेर प्रश्न व्याकररा<sup>थ</sup> में इस प्रसंग में 'अपरिसाडि' पाठ मिलता है। वहाँ इसका **अर्थ होगा, जै**से न गिरे वैसे।

#### इलोक ६७:

# २१४. गृहस्थ के लिए बना हुआ ( अश्नट्ठ पउत्तं <sup>ग</sup>) ः

अगस्त्य-चूरिं। में इसके दो अर्थ किए हैं परकृत और अन्नार्थ भोजनार्थ प्रयुक्त । जिनदास चूर्णि और दृत्ति में इसका अर्थ

१—(क) अ० चू० पृ० १२२ : अहोसद्दो विम्हए । को विम्हओ ? सत्तसमाकुले वि लोए अपीडाए जीवाण सरीरधारणं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १७६: 'अही' विस्मये।

२—(क) जि० चू० पृ० १८६: जाव साधुणो अन्ते आगच्छंति, जो पुण खमणो अतलाभिओ वा सो मुहुत्तमेत्तं वा सज्भो (वीसत्यो)।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८० : मण्डल्युपजीवकस्तमेव कुर्यात् यावदन्य आगच्छन्ति, यः पुनस्तदन्यः क्षपकादिः सोऽपि प्रस्थाप्य विश्राम्येतु 'क्षणं' स्तोककालं मुनिरिति ।

३—(क) अ० चू० पृ० १२३ : तं पुण कंटऽट्टि-मित्रिखता परिहरणत्यं, 'आलोगभावणे' पगास-विउलमुहे विल्लिकाइए ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १८६: तेण साहुणा आलोयभायणे समृद्दिसयव्व।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८० : 'आलोके भाजने' मक्षिकाद्यपोहाय प्रकाशप्रधाने भाजन इत्यर्थः ।

४---भग० ७.१.२२ : अपरिसाडि ।

५ — प्रक्न० संबर द्वार १: (चौथी भावना)।

६ — अ० चू० पृ० १२४: अण्णद्वापउत्तं - परकडं, अहवा भोयणत्थे पयोए एतं लद्धं अतो तं ।

मोक्षार्थ-प्रयुक्त किया है । उनके अनुसार मोक्ष की साधना शरीर से होती है और शरीर का निर्वाह आहार से होता <mark>है । मोक्ष-साधना के</mark> लिए शरीर का निर्वाह होता रहे इस दृष्टि से मुनि को आहार करना चाहिए, सौन्दर्य और बल बढ़ाने के लिए नहीं<sup>9</sup> ।

२१५ तीता (तिक्त) (तित्तमं क):

तिक्त के उदाहरएा-करेला<sup>3</sup>, खीरा, ककड़ी आदि हैं<sup>3</sup>।

२१६. कडुवा (कडुयं <sup>क</sup>):

कटुक के उदाहरण -- त्रिकटु<sup>४</sup> (सोठ, पीपल और कालीमिर्च) अश्वक<sup>४</sup> और अदरक<sup>६</sup> आदि हैं।

२१७. कसैला (कसायं क):

कषाय के उदाहरएा -- आवले अ, निष्पाव (वल्लधान्य) आदि हैं।

२१८ खट्टा ( अंबिलं ख ) :

खट्टे के उदाहरण तक, कांजी आदि है ।

२१६. मीठा ( महुरं <sup>ख</sup>):

मधुर के उदाहरण - क्षीर<sup>38</sup>, जल<sup>93</sup>, मधु<sup>92</sup> आदि !

२२०. नमकोन ( लवणं <sup>ग</sup> ) :

नमकीन के उदाहरण —नमक आदि<sup>93</sup>।

१— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १६० : 'एयलद्धमन्नत्थपउत्त' मिति अण्णो —मोक्खो तिण्णिमत्तं आहारेयव्वंति, तम्हा साहुणा सब्भावाणु-क्लेसु साधुत्ति (न) जिब्बियदियं उवालभइ, जहा जमेतं मया लढं एतं सरीरसगडस्स अक्खोवंगसिरसंतिकाळण पउत्तं न वण्णरूवबलाइनिमित्तंति ।

<sup>(</sup>स्त) हा० टी० प० १८० : 'अन्यार्थस्' अक्षोपाङ्गन्यायेन परमार्थतो मोक्षार्थं प्रयुक्तं तत्साधकम् ।

२--अ० चू० पृ० १२४ : 'तिलागं' कारवेल्लाति ।

३---(क) जि० चू० पृ० १८६ : तत्थ तित्तगं एलगवालुगाइ ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८० : तिक्तकं वा एलुकवालुङ्कादि ।

४ — अ० चृ० पृ० १२४ : 'कडुयं' त्रिकडुकाति ।

५—जि० चू० पृ० १८६ : कडुमस्सगादि, जहा पभूएण अस्सगेण संजुत्तं दोद्धगं ।

६—हा० टी० प० १८०: कटुकं वा आर्द्रकतीमनादि ।

७-अ० चू० पु० १२४ : 'कसाय' आमलकसारियाति ।

 $<sup>\</sup>mathbf{r} = (\mathbf{e})$  जि॰ चू॰ पृ० १८६ : कसायं निष्कावादी ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८०: कषायं वल्लादि ।

६— (क) अ० चू० पृ० १२४ : अंबिलं तक्क-कंजियादि ।

<sup>(</sup>অ) जि॰ चू॰ पृ॰ १८६: अंबिलं तक्कंबिलादि ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८० : अम्लं तकारनालादि ।

१०--अ० चू० पृ० १२४: मधुरं खीराति।

११---जि॰ चू० पृ० १८६: मधुरं जलखीरादि।

१२ — हा० टी० प० १८०: मधुरं क्षीरमध्वादि ।

१३— (क) अ० चू० पृ० १२४ : लवणं सामुद्दलवणातिणा सुपिडयुरामण्णं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १८६ : लवणं पसिद्धं चेव ।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० १८०: लवणं वा प्रकृतिक्षारं तथाविधं शाकादिलवणोत्कटं वाऽन्यत्।

## २२१. मधुघृत ( महु-घयं घ ) ः

जैसे मधु और घी सरस मानकर खाए जाते हैं बैंगे ही अस्वाद-वृत्ति वाला मुनि नीरस भोजन को भी सरस की भांति खाए। इस उपमा का दूसरा आश्रय यह भी हो सकता है कि जैसे मधु और घी को एक जबड़े से दूसरे जबड़े की ओर ले जाने की आवश्यकता नहीं होती किन्तु वे सीधे ही निगल लिए जाते हैं, उसी प्रकार स्वाद-विजिता मुनि सरस भोजन को स्वाद के लिए मुँह में इधर-उधर धुमाता न रहे, किन्तु उसे शहद और घी की भाँति निगल जाए?।

#### इलोक हदः

## २२२. मुधाजीवी ( मुहाजीवी ग ) :

जो जाति, कुल अ।दि के सहारे नहीं जीता उसे मुधाजीवी कहा जाता है ।

टीकाकार मुधाजीवी का अर्थ अनिदान-जीवी करते हैं और मतान्तर का भी उल्लेख करते हैं ।

मुधाजीवी या अनिदान-जीवी का अर्थ अनासक्त भाव से जीने वाळा, भोग का संकल्प किये बिना जीने वाला हो सकता है किन्तु इस प्रसङ्घ में इसका अर्थ — प्रतिफल देने की भावना रखे बिना जो आहार मिले उससे जीवन चळाने वाळा ≔संगत ळगता है।

एक राजा था। एक दिन उसके मन में विचार आया कि सभी लोग अपने-अपने धर्म की प्रशंसा करते हैं और उसको मोक्ष का साधन बताते हैं अत: कौन-सा धर्म अच्छा है उसकी परीक्षा करनी चाहिए। धर्म की पहचान उनके गुरु से ही होगी। वही सच्चा गुरु है जो अनिविष्ट मोजी है। उसी का धर्म सबै श्रेष्ठ होगा। ऐसा सोच उसने अपने नौकरों से घोषणा कराई कि राजा मोदकों का दान देना चाहता है। राजा की मोरक-दान की बात मुन अनेक कार्यटिक आदि वहाँ दान लेने आये। राजा ने दान के इच्छुक उन एक कर्कार्यटिक आदि से पूछा —"आप लोग अपना जीवन-निर्वाह किस तरह करते हैं?" उपस्थित मिशुओं में से एक ने कहा—"मैं मुख से निर्वाह करता हूँ।" दूसरे ने कहा—"मैं पैरों से निर्वाह करता हूँ।" तीसरे ने कहा—"मैं हाथों से निर्वाह करता हूँ।" चौथे ने कहा—"मैं लोकानुग्रह से निर्वाह करता हूँ।" पांचवें ने कहा—"मेरा क्या निर्वाह? मैं मुपाजीवी हूँ।" राजा ने कहा—"आप लोगों के उत्तर को मैं अच्छी तरह नहीं समझ सका अतः इसका स्पष्टीकरस्स करें।" तय पहले मिश्रु ने कहा—"मैं कथक हूँ, कथा कह कर अपना निर्वाह करता हूँ, अतः मैं मुख से निर्वाह करता हूँ।" दूसरे ने कहा—"मैं सन्देश पहुंचाता हूं, लेखबाहक हूं अतः पैरों से निर्वाह करता हूँ।" तीसरे ने कहा—"मैं लोका अनुशह प्रास्त कर निर्वाह करता हूँ।" पांचवें ने कहा—"मैं संसार से विरक्त निर्श्निय हूँ। संयम-निर्वाह के हेनु नि:स्वार्थ बुद्धि से लेता हूँ। मैं आहार आदि के लिए किसी की अधीनता स्वीकार नहीं करता, अतः मैं मुधाजीवी हूँ।" इस पर राजा ने कहा—"बास्तव में आप ही सच्चे साधु हैं।" राजा उस साधु से प्रतिबोध पाकर प्रविज्ञित हुआ।

## २२३. अरस (अरसं क) :

गुड़, दाड़िम आदि रहित, संस्कार रहित या बघार रहित भोज्य-वस्तु को 'अरस' कहा जाता है<sup>४</sup> ।

१—-(क) अ० चू० पृ० १२४: महुघतं व भुंजेज्ज-जहा मधुघतं कोति सुरसमिति सुमुहो भुंजित तहा तं सुमुहेण भुंजितव्वं, अहबा महु-घतिमव हणुयातो हणुयं असंचारंतेण ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६॰: तं मधुधयिमव भुंजियव्वं साहुणा, जहा महुघयाणि भुंजंति तहा तं असोहणमिव भुंजियव्वं, अहवा जहा महुघयं हणुगाओ हणुगं असंचारेहि भुंजितव्वं ।

<sup>(</sup>म) हा० टी० प० १८०: मधुघृतिमव च भुञ्जीत संयत:, न वर्णाद्यर्थम्, अथवा मधुघृतिमव 'णो वामाओ हणुआओ दाहिणं हणुअं संचारेज्ज' ।

२—जि० चू० पृ० १६० : मुहाजीवि नाम जं जातिकुलादीहि आजीवणविसेसेहि परं न जीवति ।

३---हा० टी० प० १८१: 'मुघाजोवी' सर्वथा अनिदानजीवी, जात्याद्यनाजीवक इत्यन्ये ।

४—(क) अ० चू० पृ १२४ : अरसं गुडदाडिमादिविरहितं।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६० : हिंगुलवणादिहि संभरेहि रहियं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८१ : अरसम् असंप्राप्तरसं हिङ्ग्वादिभिरसंस्कृतमित्यर्थः ।

#### २२४. विरस (विरसं क ):

जिसका रस बिगड़ गया हो, सत्व नष्ट हो गया हो उसे 'विरस' कहा जाता है, जैसे बहुत पुराने, काले और ठण्डे चावल 'विरस' होते हैं<sup>9</sup> ।

## २२५. व्यञ्जन सहित या व्यञ्जन रहित (सूइयं वा असूइयं ख):

सूप आदि व्यञ्जनयुक्त भोज्य-पदार्थ 'सूपित' या 'सूप्य' कहलाते हैं। व्यञ्जन रहित पदार्थ 'असूपित' या 'असूप्य' कहलाते हैं । टीकाकार ने इनके संस्कृत रूप 'सूचित' और 'असूचित' दिए हैं और चूिणकार द्वारा मान्य अर्थ स्वीकार किया है। उन्होंने मतान्तर का उल्लेख करते हुए इनका अर्थ—'कहकर दिया हुआ' और 'बिना कहकर दिया हुआ' किया है । चरक के अनुसार 'सूप्य' शीघ्र पकने वाला माना गया है ।

तुलना अवि सूद्यं वा सुवकं "सूद्यं' ति दध्यादिना भक्तमाद्रीकृतमि तथाभूतं शुष्कं वा वरलचनकादि —

भ्रायारो—६।४।१३, वृ० पत्र २८६।

## २२६. स्रार्द्ध ( उल्लं<sup>ग</sup> ) :

जिस भोजन में छौंका हुआ शाक या सूप यथेष्ठ मात्रा में हो उसे 'आई' कहा गया है रे।

## २२७. जुनक ( सुक्कं <sup>ग</sup> ) :

जिस भोजन में बघार रहित शाक हो उसे 'शुष्क' कहा गया है ।

## २२८. मन्थु ( मन्थु ध ) :

अगस्त्य चूर्णि और टीका में 'मन्थु' का अर्थ वेर का चूर्ण किया है"। जिनदास महत्तर ने वेर, जौ आदि के चूर्ण की 'मन्थु' माना है"। सुश्रुत में 'मन्य' शब्द का प्रयोग मिलता है। वह सम्भवतः 'मन्थु' का ही समानार्थक शब्द होना चाहिए। उसका लक्ष्मण इस प्रकार बताया गया है— जी के सत्तू घी में भूनकर शीतल जल में न बहुत पतले, न बहुत सान्द्र घोलने से 'मन्थ' बनता है । 'मन्थु' खाद्य द्रव्य भी रहा है और सुश्रुत के अनुसार विविध द्रव्यों के साथ विविध रोगों के प्रतिकार के लिए उसका उपयोग किया जाता था? ।

१-- (क) अ० चू० पू० १२४ : विरसं कालंतरेण सभावविच्चुतं उस्सिण्णोयणाति ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६० : विरसं नाम सभावओ विगतरसं विरसं भण्णइ, तं च पुराणकण्हवन्नियसीतोदणादि ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १८१: 'विरसं वापि' विशतरसमतिपुराणौदनादि ।

२--अ० चू० पृ० १२४ : सुवितं सच्वंजणं असूवितं णिव्वंजणं।

३—हा० टी० प० १८१ : 'सूचितं' व्यञ्जनादियुक्तम् 'असूचितं वा' तद्रहितं वा, कथयित्वा अकथयित्व। वा दत्तमित्यन्ये ।

४----च० सु० अ० २७.३०५ १

५---(क) अ० चू० पृ० १२४ : सुसूवियं 'ओल्लं'।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० १८१: 'आद्र<sup>8</sup>' प्रचुरव्यञ्जनम् ।

६—(क) अ० चू० पृ० १२४ : मंदस्वियं 'सुक्कं' ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प०१६१ : शुष्कं स्तोकव्यञ्जनम् ।

७—(क) अ० चू० पृ १२४ : ब्रदरामहितचुण्णं मन्यु ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० १८१: मन्यु वरस्तूर्णादि ।

द्र—जि० चू० पृ० १६० : मन्धू नाम बोरचुन्न जवचुन्नादि ।

६-- सु० सु० अ० ४६.४२५ :

सक्तवः सर्पिषाऽभ्यवताः, शीतवारिपरिप्लुताः । नातिद्रवा नातिसान्द्रा, मन्य इत्युपदिश्यते ॥

१०---सु० सू० अ० ४६,४२६-४२८ ।

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक ) २५६ अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक ६६ टि० २२६-२३१

यवश्वर्ण (सत्तू) लाया भी जाता था और पिया भी जाता था। इव-मन्थु के लिए 'उदमन्थ' शब्द का प्रयोग मिलता है। वर्षाऋतु में 'उदमन्थ' (जलयुक्त सत्तू), दिन में सोना, अवश्याय (ओस अर्थात् रात्रि में बाहर सोना), नदी का पानी, व्यायाम, आतप (धूप)-सेवन तथा मैथुन छोड़ दें ।

'मन्थु' के विविध प्रकारों के लिए देखिए ५.२.२४ 'फलमंथूणि' की टिप्पण।

## २२६. कुल्माष ( कुम्मास घ ) :

जिनदास महत्तर के अनुसार 'कुल्माष' जो के बनते हैं और वे 'गोल्ल' देश में किए जाते हैं"। टीकाकार ने पके हुए उड़द को 'कुल्माष' माना है और यवमास को 'कुल्माष' मानने वालों के मत का भी उल्लेख किया है 3ा भगवती में भी 'कुम्मासिविडिका' शब्द प्रयुक्त हुआ है 1 वहाँ विकार ने 'कुल्माप' का अर्थ अध्यके मूंग आदि किया है और केवल अध्यके उड़द को 'कुल्माप' मानने वालों के मत का भी उल्लेख किया है 2ा वाचस्पति कोश में अध्यक गेहूँ को 'कुल्माप' माना है और चने को 'कुल्माप' मानने वालों के मत का भी उल्लेख किया है 2ा वाचस्पति कोश में अध्यक्त गेहूँ को 'कुल्माप' माना है और चने को 'कुल्माप' मानने वालों के मत का भी उल्लेख किया है 3ा

अभिधान चिन्तामणि की रत्नप्रभा व्याख्या में अधपके उड़द आदि को 'कुल्माष' माना है"। चरक की व्याख्या के अनुसार जी के आटे को गूँथकर उबलते पानी में थोड़ी देर स्विन्न होने के बाद निकालकर पुनः जल से मर्दन करके रोटी या पूड़े की तरह पकाए हुए भोज्य को अथवा अर्ध स्विन्न चने या जौ को 'कुल्माप' कहा जाता है और वे भारी, रूखें, वायुवर्धक और मल को लाने वाले होते हैं।

#### इलोक हहः

## २३०. अल्प या अरस होते हुए भी बहुत या सरस होता है ( अप्पं पि बहु फासुयं ख ) :

अरुप और बहु की व्याख्या में चूिण और टीका में थोड़ा अन्तर है। चूिण के अनुसार इसका अर्थ — अरुप भी बहुत है है — होता है और टीका के अनुसार इसका अर्थ अरुप या बहुत, जो असार है — होता है  $^{3}$ 

## २३१. मुधालब्ध ( मुहालद्धं ग ) :

उपकार, मंत्र, तंत्र और औषधि आदि के द्वारा हित-सम्पादन किए विना जो मिले उसे 'मुधालब्ध' कहा जाता है पर

"उदमन्थं दिवास्वप्नमवश्याय नदीजलम् । वयायःसमातपं चैव व्यवायं चात्र वर्जयेत् ।"

१--- च० सू० अ० ६.३४-३४ :

२--जि॰ चू॰ पृ० १६० : कुम्मासा जहा गोल्लविसए जवमया करेंति ।

३-- हा० टी० प० १८१ : कुल्माषा: --सिद्धमाषाः, यवमाषा इत्यन्ये ।

४-- भग० १४.८: एगाए सणहाए कुम्मासपिडियाए ।

५ - भग० १५.१ वृ० : कुल्माषा अद्धं स्विन्ना मुद्गादयः, माषा इत्यन्ये ।

६ — अद्धं स्विन्नादच गोधूमा, अन्ये च चणकादयः । कुल्माषा इति कथ्यन्ते ।

७-अ० चि० काण्ड ४.२४१ : कुल्माष, यावकः द्वे अर्धपववमाषादेः ।

च० सू० अ० २७.२६२ : कुल्माषा गुरवो रूक्षा वातला भिन्नवर्चसः ।

६—(क) अ० चू० पृ० १२४ : 'अप्पं पि बहु फासुयं' 'फासुएसणिज्जं दुल्लभं' ति अप्पमिव तं पभूतं । तमेव रसादिपरिहीणमिव अप्पमिव।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६०: तत्थ साहुणा इमं आलंबणं कायव्यं, जहा मम संथवपरिधारिणो अणुवकारियस्स अप्यमिव परो देति तं बहु मण्णियव्यं, जं विरसमिव मम लोगो अणुवकारिस्स देति तं बहु मन्तियव्यं ।

१० - हा० टी० प० १८१: ग्रल्पमेतन्त देहपूरकमिति किमनेत ? बहु वा असारप्रायमिति, वा शब्दस्य व्यवहितः संबंधः, कि विशिष्टं तिहत्याह – 'प्रामुकं' प्रगतामु निर्जीविमित्यर्थः, अन्ये तु व्याचक्षते — अल्पं वा, वाशब्दाद्विरसादि वा, बहुप्रामुकं — सर्वथा शुद्धं नातिहीलयेदिति ।

११ — (क) अ० चू० पृ० १२४ : मुधालद्धं — वॅटलादिउवगारविज्जितेण मुहालद्धं।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६ • : मुहालद्धं नाम जं कोंटलवेंटलादीणि मोत्तूणिमतरहा लद्धं तं मुहालद्धं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८१: 'मुधालब्धं' कोण्टलादिव्यतिरेकेण प्राप्तम् ।

#### २३२. दोष-वर्जित आहार को समभाव से खा ले ( भुंजेज्जा दोसवज्जियं घ ) :

जिनदास महत्तर इसका अर्थ—आधाकर्म आदि दोष-रहित' और टीकाकार संयोजना आदि दोष-रहित करते हैं ै। आधाकर्म आदि गवेषणा के दोष हैं और संयोजना आदि भोगैषणा के। यहाँ भोगैषणा का प्रसङ्ग है इसलिए टीकाकार का मत अधिक संगत लगता है और यह मुनि के आहार का एक सामान्य विशेषण है, इसलिए पूर्णिकार का मत भी असंगत नहीं है।

परिभोगैषणा के पाँच दोष हैं :— (१) अंगार, (२) धूम, (३) संयोजना, (४) प्रमाणातिकान्त और (५) कारणातिकान्त । गौतम ने पूछा—''मगवन् ! अंगार, धूम और संयोजना से दोषयुक्त आहार व पान का क्या अर्थ है ?''

भगवान् ने कहा -- "गौतम ! जो साघु अथवा साध्वी प्रासुक, एषणीय, अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य ग्रहण कर उसमें मूर्च्छित, गृद्ध, स्नेहाबद्ध और एकाग्र होकर आहार करें वहं अंगार दोषयुक्त पान-भोजन है।

"जो साधु अथवा साध्वी प्रासुक, एषणीय, अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य ग्रहण कर उसमें बहुत द्वेष और कोघ करता हुआ आहार करें---वह धूम दोषयुक्त पान-मोजन है।

"जो साधु अथवा साध्वी प्रासुक, एषणीय, अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य ग्रहण कर स्वाद बढ़ाने के लिए उसे दूसरे द्रव्य के साथ मिलाकर आहार करे—वह संयोजना दोषयुक्त पान-भोजन हैं ।''

प्रमाणातिकान्त का अर्थ है—मात्रा से अधिक खाना। उसकी व्याख्या इस प्रकार है—जो साथु अथवा साध्वी प्रामुक, एषणीय, अक्षन, पान, खाद्य और स्वाद्य ग्रहण कर कुकड़ी के अण्डे जितने प्रमाण वाले (वृत्तिकार के अनुसार मुर्गी के अण्डे का दूसरा अर्थ है—जिस पुरुष का जितना भोजन हो उस पुरुष की अपेक्षा से उसका बत्तीसर्वा भाग) ३२ कौर (ग्रास) से अधिक आहार करे—वह प्रमाणाति-कान्त पान-भोजन है। जो मुर्गी के अण्डे जितने प्रमाण वाले आठ कौर आहार करे—वह अल्याहार है। जो मुर्गी के अण्डे जितने प्रमाण वाले बारह कौर आहार करे—वह अपार्घ —अवमोदिरका (भूख के अनुसार आधे से भी अधिक कम खाना) है। जो मुर्गी के अण्डे जितने प्रमाण वाले सोलह कौर आहार करे—वह अर्थ-अवमोदिरका है। जो मुर्गी के अण्डे जितने प्रमाणवाले चौदीस कौर आहार करे—वह अवमोदिरका है। जो मुर्गी के अण्डे जितने प्रमाणवाले चौदीस कौर आहार करे—वह अवमोदिरका है। जो मुर्गी के अण्डे जितने प्रमाण वाले ३२ कौर आहार करे—वह प्रमाणप्राप्त है। जो इससे एक कौर भी कम आहार करे—वह श्रमण निर्ग्रन्थ प्रकाम-रसभोजी नहीं कहा जाता ।

साधु के लिए छह कारणों से भोजन करना विहित है। उसके बिना भोजन करना कारणातिकान्त-दोष कहलाता है। वे छह कारण ये हैं<sup>थ</sup>—(१) क्षुधा-निवृत्ति, (२) वैयावृत्त्य--आचार्य आदि की वैयावृत्त्य करने के लिए, (३) ईर्यार्थ—मार्ग को देख-देखकर

वेयणवेयावच्चे, इरियट्ठाए य संजमाए। तह पाणवत्तियाए छट्ठं पुण धम्मचिताए।।

१—जि॰ चू॰ पृ॰ १६० : आहाकम्माईहि दोसेहि विजियं।

२ हा० टी० प० १८१: 'दोषवजितं' संयोजनादिरहितिमिति ।

३ -- भग० ७.१.२१ : अह भंते ! सइंगालस्स, सधूमत्स, संजोयणादोसदुद्ठस्स पाणभोयणस्स के अट्ठे पन्नत्ते ?, गोयमा ! जे णं विमाथे वा निग्गंथी वा फामुएसणिज्जं असण-पाण-खाइम-साइमं पडिग्गाहेत्ता मुच्छिए गिद्धे गढिए अज्भोववन्ने आहारं आहारेइ, एस णं गोयमा । सइंगाले पाण-भोयणे ।

जे णं निग्गंथे वा निग्गंथी वा फासुएसणिज्जं असण-पाण-खाइम-साइमं पडिग्गाहेत्ता महयाअप्पतियं कोहिकिलामं करेमाणे आहारमाहारेइ, एस णं गोयमा ! सधूमे पाण-भोयणे ।

जे णं निग्मंथे वा निग्मंथी वा जाव पडिग्गाहेसा गुणुष्पयणहेउं अन्नदब्वेणं सिद्धं संजीएसा आहारमाहारेइ, एस णं गोयमा ! संजीयणादोसदुद्वे पाण-भोयणे ।

४— भग० ७.१. २४ : जे णं निस्तंथे वा, निस्तंथी वा फासु-एसणिज्जं जाव साइमं पिडिस्ताहेत्ता परं बत्तीसाए कृक्कुडिअंडनपमाण-मेत्ताणं कवलाणं आहारमाहारेइ, एस णं गोयमा ! पमाश्वातिककंते पाण-भोयणे । अट्ट कुक्कुडिअंडगपमाणमेत्ते कवले आहार-माहारेमाणे अप्पाहारे, दुवालस कुक्कुडिअंडगपमाणमेत्ते कवले आहारमाहारेमाणे अवड्ढोमोयरिया, सोलस कुक्कुडिअंडगपमाणमेत्ते कवले आहारमाहारेमाणे दुभागप्पत्ते, चउन्वीसं कुक्कुडिअंडगपमाण मेत्ते कवले आहारमाहारेमाणे ओमोदिरए, बत्तीसं कुक्कुडिअंडगपमाणमेत्ते कवले आहारमाहारेमाणे पमाणपत्ते, एत्तो ए क्लेण वि घासेणे ऊणगं आहारमाहारेमाणे समणे निस्तंथे नो पकामरसभोईति वत्तव्वं सिया ।

४—**उत्त॰ २६.**३ :

#### दसवेआलियं (दशवैकालिक)

## २६० अध्ययन ५ (प्र० उ०) : इलोक १०० टि० २३३

चलने के लिए, (४) संयमार्थ —संयम पालने के लिए, (५) प्राण-धारणार्थ —संयम-जीवन की रक्षा के लिए और (६) धर्म-चिन्तनार्थ - -शुभ ध्यान करने के लिए।

गौतम ने एक दूसरे प्रश्न में पूछा - - ''भगवन् ं शस्त्रातीत, शस्त्रपरिणत, एषणा-युक्त, विशेष एषणा-युक्त और सामुदानिक पान-भोजन का क्या अर्थ है ?''

भगवान् ने कहा—"गौतम ! शस्त्र और शरीर परिकर्म-रहित निर्प्रत्य प्रासुक, अपने लिए अकृत, अकारित और असंकित्पत, अना-हूत, अकीतकृत, अनुद्दिष्ट, नवकोटि परिशुद्ध, दश दोष-रहित, विप्रयुक्त, उद्गम और उत्पादन की एषणायुक्त अंगार, धूम और संयोजना-दोष-रहित तथा सुर-सुर और चव-चव ( यह भोजन के समय होने वाले शब्द का अनुकरण है ) शब्द-रहित, न अित शीध्र और न अत्यन्त धीमे, नीचे न डालता हुआ, गाड़ी की धुरी में अंजन लगाने और ब्रण पर लेप करने के तुल्य केवल संयम-यात्रा के निर्वाह हेतु, संयम भार का वहन करने के लिए, अस्वाद द्विपूर्वक, जैसे बिल में सांप पैठता है वैसे ही स्वाद के निमित्त ग्रास को इधर-उधर ले जाए बिना आहार करता है—यह शस्त्रातीत, शस्त्रपरिणत, एषणा-युक्त, विशेष एषणा-युक्त और सामुदानिक पान-भोजन का अर्थ है ।

#### इलोक १००:

## २३३. मुधादायी ( मुहादाई क ) :

प्रतिफल की कामना किए बिना नि:स्वार्थ भाव से देने वाले को 'मुधादायी' कहा है।

इन चार क्लोकों ( १७-१०० ) में अस्वाददृत्ति और निष्कामदृत्ति का बहुत ही मार्मिक प्रतिपादन किया गया है। जब तक देहासिक्त या देह-लक्षी भाव प्रवल होता है, तब तक स्वाद जीता नहीं जा सकता। नीरस भोजन सधु और घी की माँति खाया नहीं जा सकता। जिसका लक्ष्य बदल जाता है, देह का रस चला जाता है, मोक्ष-लक्षी भाव का उदय हो जाता है, वही व्यक्ति स्वाद पर विजय पा सकता है, सरस और नीरस को किसी भेदभाव के बिना खा सकता है।

दो रस एक साथ नहीं टिक सकते, या तो देह का रस टिकेगा या मोक्ष का। भोजन में सरस और नीरस का भेद उसे सताता है जिसके देह में रस है। जिसे मोक्ष में रस मिल गया उसे भोजन में रस जैसा कुछ लगता ही नहीं, इसलिए वह भोजन को भी अन्यार्थ-प्रयुक्त ( मोक्ष के हेतु-भूत श्वरीर का साधन ) मानकर खाता है। इस दृत्ति से खाने वाला न किसी भोजन को अच्छा बताता है और न किसी को बुरा।

मुधादायी, मुधालव्ध और मुधाजीवी —ये तीन सब्द निष्कामद्यत्ति के प्रतीक हैं। निष्कामद्रत्ति के द्वारा ही राग-द्वेष पर विजय पाई जा सकती है। कहीं से विरस आहार मिले तो मुनि इस भावना का आलम्बन ले कि 'मैंने इसका कोई उपकार नहीं किया, फिर भी इसने मुक्ते कुछ दिया है। क्या यह कम बात है?' यों चिन्तन करने वाला द्वेष से बच सकता है।

'मुफ्के मोक्ष की साधना के लिए जीना है और उसी के लिए खाना है'—यों चिन्तन करने वाला राग या आसिक्त से बच सकता है।

साधु हमारा भला नहीं करते, फिर हम उन्हें क्यों दें ? यह प्रतिफल का विचार है, फल के प्रति फल और उपकार के प्रति उपकार— यह विनिमय है। उसका कोई स्वतंत्र परिणाम नहीं होता। इस भावना का प्रतिनिधित्व करने वाले लोग बहुधा कहा करते हैं - साधु, समाज पर भार हैं क्योंकि वे समाज से बहुत लेते हैं, देते कुछ भी नहीं। यह सकाम मानस का चिन्तन है।

१—भग० ७.१-२४ : अह भंते ! सत्थातीतस्स, सत्थपरिणामियस्स, ए सियस्स, वेसियस्स, सामुदाणियस्स, पाणभोयणस्स के अट्ठे पत्न ते ?, गोयमा ! जे णं निग्गंथे वा निग्गंथी वा निक्तित्स, सत्थ-मुसले ववगय-माला-वन्नगिवलेवणे ववगयचुयचद्वयचत्तदेहं, जीव-विष्णजढं, अक्यमकारियमसंकिष्प्यमणाहूयमकोयकड-मणुद्दिद्ठं, नवकोडीपरिसुद्धं, वस दोसविष्पमुक्कं, उग्गम-उप्पायणेसणासु-परिसुद्धं, वीतिगालं, वीतधूमं, संजोयणादोसविष्पमुक्कं, सुरसुरं, अचवचवं, अदुयमविलंबियं अपरिसाद्धं, अक्बोवंजणवणाणुले-वणभूयं संजम-जाया-माया-वत्तियं, संजम-भार वहणट्ठ्याए विलमिव पन्नगभूएणं अप्पाणेणं आहारमाहारेति । एस णं गोयमा ! सत्थातीतस्स, सत्थपरिणामियस्स, एसियस्स वेसियस्स सामुदाणियस्स पाणभोयणस्स अयमट्ठे पन्नस्ते ।

# पिंडेसणा (पिण्डैपणा) २६१ अध्ययन ५ (प्र०उ०) : क्लोक १०० टि० २३३

इसका अर्थ यह हुआ कि सकाम दृष्टि वाले लोग विनिमय से आगे कुछ देख नहीं पाते ; किन्तु जिन्हें निष्काम दृष्टि मिली है, वे लोग संयम का स्वतन्त्र मूल्य आंकते हैं और इसलिए वे प्रतिफल की कामना किए दिना संयम-साधना में सहयोगी बनते हैं।

एक सन्यासी था। वह एक भागवत के यहाँ आया और बोला — "मैं तुम्हारे यहाँ चातुर्मास-काल व्यतीत करना चाहता हूँ। मुझे विश्वास है कि तुम मेरे निर्वाह का भार वहन कर सकोगे।" भागवत ने कहा — "आप मेरे यहाँ वर्षाकाल व्यतीत कर सकते हैं किन्तु उसके लिए आपको मेरी एक वर्त स्वीकार करनी होगी। वह यह है कि आप मेरे घर का कोई भी काम न करेंगे।" परिव्राजक ने भागवत की वर्त मान ली। संन्यासी ठहर गया। भागवत भी संन्यासी की असन-बसन आदि से खूब सेवा करने लगा।

एक दिन रात्रि के समय आकर चोरों ने भागवत का घोड़ा चुरा लिया और प्रभात होता जानकर उसे नदी के तट पर के इस से बांध दिया। संन्यासी प्रात: नित्य नियमानुसार स्नान करने नदी पर गया। वहाँ उसने घोड़े को इक्ष से बंधा देखा। संन्यासी से रहा नहीं गया और वह झट से भागवत के घर आया। अपनी प्रतिज्ञा को बचाते हुए भागवत से बोला—"मैं नदी पर अपना वस्त्र भूल आया हूँ।" भागवत ने नौकर को वस्त्र लाने नदी पर भेजा। नौकर ने घोड़े को नदी के तट पर इक्ष से बंधा देखा और अपने स्वामी से सब बात कही। भागवत संन्यासी के भाव को ताड़ गया और संन्यासी से बोला—"आप अपनी प्रतिज्ञा को भूल गये। अब मैं आपकी सेवा नहीं कर सकता, व्योंकि निविष्ट —िकसी से सेवा की अपेक्षा रख कर उसकी सेवा करने —का फल अब्प होता है।"

पंचमं अज्झयणं पिंडेसणा (बीओ उद्देसो)

> पंचम अध्ययन पिण्डेषणा (द्वितीय उद्देशक)

#### पंचमं अज्झयणं : पंचम अध्ययन

# पिंडेसणा (बीओ उद्देसो): पिण्डैषणा (द्वितीय उद्देशक)

|   | • | _ |
|---|---|---|
| ٠ | ٠ | ল |
|   |   |   |

१----पडिग्गहं

दुगंधं

सब्बं

जइ

लेव-मायाए

## संलिहित्ताणं संजए । सुगंधं वा न छुडुए॥

संथरे ॥

न्

निसोहियाए २—सेज्जा गोयरे । समावन्नो भोच्चा णं अयावयद्वा

तेणं

वा

भुजे

कारणमुप्पन्ने ३---तओ गवेसए। भत्तपाणं विहिणा पुब्ब-उत्तेष इमेण उत्तरेण

४—कालेण निक्खमे भिक्ख पडिक्कमे । कालेण विवज्जेता अकालं च समायरे ॥ काले कालं

४—"अकाले चरसि भिक्खू पडिलेहसि । कालं किलामेसि अप्पाण सन्निवेसं गरिहसि ॥

काले चरे भिक्खू ६---सइ पूरिसकारियं । कुज्जा अलाभो तिन सोएज्जा अहियासए ॥ तवो

#### संस्कृत छाया

प्रतिग्रहं संलिह्य, लेपमात्रया संयतः । दुर्गन्धं वा सुगन्धं वा, सर्वं भुञ्जीत न छुर्देत् ॥१॥

शय्यायां नैषेधिक्यां. समापत्नो वा गोचरे । अयावदर्थं भुक्तवा 'णं', यदि तेन न संस्तरेत् ॥२॥

ततः कारणे उत्पन्ते, भक्तः-पानं गवेषयेत् । विधिमा पूर्वोक्तेम, अनेन उत्तरेण च ॥३॥

कालेन निष्कामेद भिक्षुः, कालेन च प्रतिकामेत्। अकालं च विवर्ज्यं, काले कालं समाचरेत् ॥४॥

अकाले चरसि भिक्षो ! कालं न प्रतिलिखसि। आत्मानं च क्लामयसि, सन्निवेशं च गर्हसे ॥५॥

सति काले चरेद् भिक्षुः, कूर्यात् पुरुषकारकम् । 'अलाभ' इति न शोचेत्, तप इति अधिसहेत ॥६॥

#### हिन्दी अनुवाद

१ -- संयमी मुनि लेप लगा रहे तब तक पात्र को पोंछ कर सब ला ले, शेष न छोड़े, भले फिर वह दुर्गन्धयुक्त हो या सुगन्धयुक्त ।

२-३ — उपाश्रय या स्वाध्याय-भूमि में 3 अथवा गोचर (भिक्षा) के लिए गया हुआ मुनि मठ आदि में अपर्याप्त<sup>१</sup> खाकर यदि न रह सके तो<sup>६</sup>कारण उत्पन्न होने पर<sup>क</sup> पूर्वोक्त विधि से और इस उत्तर (वक्ष्यमाण) विधि से भक्त-पान की गवेषणा करे।

४—भिक्षु समय पर भिक्षा के लिए निकले और समय पर लौट आए। अकाल को वर्जकर<sup>म</sup> जो कार्य जिस समय का हो, उसे उसी समय करे<sup>६</sup>।

५--भिक्षो ! तुम अकाल में जाते हो, काल की प्रतिलेखना नहीं करते, इसीलिए तुम अपने-आप को क्लान्त (खिन्न) करते हो और सन्निवेश (ग्राम) की निन्दा करते हो।

६-भिक्षु समय होने पर भ भिक्षा के लिए जाए; पुरुषकार (श्रम) करे; भिक्षा न मिलने पर शोक न करे; 'सहज तप ही सही'-यों मान भूख को सहन करे।

## दसवेआलियं (दशवैकालिक)

#### २६६

## अध्ययन ५ (द्वि॰ उ०) : इलोक ७-१३

७— ''तहेबुच्चावया पाणा
भत्तद्वाए समागया।
त-उज्जुयं न गच्छेज्जा
जयमेव परक्कमे॥

तथैवोच्चावचाः प्राणाः, भक्तार्थं समागताः । तदृ नुकं न गच्छेत्, यतमेव पराकामेत् ॥७॥

७ - इसी प्रकार नाना प्रकार के प्राणी भोजन के निमित्त एकत्रित हों, उनके सम्मुख न जाए। उन्हें त्रास न देता हुआ यतनापूर्वक जाए।

द--गोयरग्ग-पविद्वो उ न निसीएज्ज कत्थई। कहंच न पबंधेज्जा चिद्वित्ताण व संजए॥

गोचराग्र-प्रविष्टस्तु. न निषीदेत् कुत्रचित्। कथां च न प्रविष्नीयात्, स्थित्वा वा संयतः॥द॥ च ए)चराग्र के लिए गया हुआ संयमी
 कहीं न बैठे<sup>53</sup> और खड़ा रह कर भी कथा
 का प्रबन्ध न करे<sup>98</sup>।

६—<sup>9∤</sup>अग्गलं फलिहं दारं कवाडं वा वि संजए। अवलंबिया न चिट्ठेज्जा गोयरग्गअो मुणी।। अर्गलां परिघं द्वारं, कपाठं वाऽपि संयतः । अवलम्ब्य न तिष्ठेत्, गोचराग्रगतो मुनिः ॥६॥

६---गोचराम्र के लिए गया हुआ संयमी आगल, परिध<sup>98</sup>, द्वार या कियाड़ का सह।रा लेकर खड़ा न रहे।

१०—समणं माहणं वा वि किविणं वा वणीमगं। उवसंकमंतं भत्तट्ठा पाणट्ठाए व संजए॥

श्रमणं बाह्यणं वाऽपि, कृपणं वा वनीषकम् । उपसंकामन्तं भक्तार्थं, पानार्थं वा संयतः ॥१०॥ १०-११ - भक्त या पान के लिए उप-संक्रमण करते हुए (घर में जाते हुए) श्रमण, ब्राह्मरा, कृपण १० या वनीपक को लाँघकर संयमी मुनि गृहस्थ के घर में प्रवेश न करे। गृहस्वामी और श्रमण आदि की आँखों के सामने खड़ा भी न रहे। किन्तु एकान्त में जाकर खड़ा हो जाए।

११—तं अइक्कमित्तु न पविसे न चिट्ठे चक्खु-गोयरे । एगंतमवक्कमित्ता तत्थ चिट्ठोज्ज संजए ।। तमतिकम्य न प्रविशेत्, न तिष्ठेत् चक्षुगोंचरे । एकान्तमवकम्य, तत्र तिष्ठेत् संयतः ॥११॥

१**२**—वणीमगस्स वा तस्स दायगस्सुभयस्स वा। अप्पत्तियं सिया होज्जा लहुत्तं पवयणस्स वा॥ वनीपकस्य वा तस्य, दायकस्योभयोर्जा । अप्रीतिकं स्याद् भवेत्, लघुत्वं प्रवचनस्य वा 11१२॥ १२ -- भिक्षाचरों को लाँघकर घर में प्रवेश करने पर वनीपक या गृहस्वामी को अथवा दोनों को अप्रेम हो सकता है अथवा उससे प्रवचन की <sup>90</sup> लघुता होती है।

१३—पडिसेहिए व दिन्ने वा तओ तम्मि नियत्तिए। उवसंकमेज्ज भत्तद्वा पाणद्वाए व संजए।। प्रतिपिद्धे वा दत्ते वा, ततस्त्रस्मिन् निवृत्ते । उपसंक्रामेद् भक्तार्थं, पानार्थं वा संयतः ।।१३॥

१३ - - गृहस्वामी द्वारा प्रतिषेध करने या दान दे देने पर, वहां से उनके वापस चले जाने के पश्चात् संयमी मुनि भक्त-पान के लिये प्रवेश करे।

## पिडेसणा ( पिण्डैषणा )

२६७

## अध्ययन ५ (द्वि०उ०) : इलोक १४-२०

१४—उप्पलं पउमं वा वि कुमुयं वा मगदंतियं। अन्नं वा पुष्फ सच्चित्तं तं च संस्रुंचिया दए।। उत्पलं पद्मं वाऽपि, कुमुदं वा 'मगदित्तकाम्'। अन्यद्वा पुष्पं सचित्तं, तच्च संलुञ्च्य दद्यात् ।।१४॥

१५—<sup>२३</sup>तं भवे भत्तपाणं तु संजयाण अकप्पियं । देंतियं पडियाइक्से न मे कप्पइ तारिसं ।। तद्भवेद् भक्त-पानं तु, संयतानामकल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते तादृशम् ॥१४॥

१६—उप्पलं पडमं वा वि कुमुयं वा मगदंतियं। अन्नं वा पुष्फ सच्चित्तं तं च सम्मद्दिया दए।। उत्पलं पद्मं वाऽपि, कुमुदं वा 'मगदन्तिकाम्'। अन्यद्वा पुष्पं सचित्तं, तच्च संमृद्य दद्यात् ॥१६॥

१७—प्तं भवे भत्तपाणं तु संजयाण अकप्पियं । देंतियं पडियाइक्ले न में कप्पइ तारिसं ।।

तद्भवेद् भक्त-पानं तु, संयतानामकल्पिकम् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते तादृशम् ॥१७॥

१५—सालुयं वा विरालियं कुमुदुष्पलनातियं । मुणालियं सासवनातियं उच्छुखंडं अनिब्वुडं॥ ञालूकं वा विरासिकां, कुमुदोत्पलनालिकाम् । मृणासिकां सर्षपनालिकां, इक्षु-खण्डमनिवृत्तम् ॥१८॥

१६—तरूणगं वा पवास्तं रुक्खस्स तणगस्स वा । अन्नस्स वा वि हरियस्स आमगं परिवज्जए ।।

तरुणकं वा प्रवालं, रूक्षस्य तृणकस्य वा । अन्यस्य वार्जाप हरितस्य, आमकं परिवर्जयेत् ॥१६॥

२०—तरुणियं व छिवाडि
आमियं भिज्जियं सई।
देंतियं पडियाइक्खे
न मे कप्पद्द तारिसं॥

तरुणीं वा 'छिवाडि', आमिकां भजितां सकृत् । ददतीं प्रत्याचक्षीत, न मे कल्पते ताहुशम् ॥२०॥ १४-१४ — कोई उत्पल<sup>98</sup>, पद्म<sup>3°</sup>, कुमुद<sup>39</sup>, मालती<sup>32</sup> या अन्य किसी सिचत्त पुष्प का छेदन कर भिक्षा दे वह भक्त-पान संयति के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिषेध करें — इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

१६-१७—कोई उत्पल, पद्म, कुमुद, मालतीया अन्य किसी सचित्त पुष्प को कुचल कर<sup>२४</sup> भिक्षा दे, वह भक्त-पान संयति के लिए अकल्पनीय होता है, इसलिए मुनि देती हुई स्त्री को प्रतिष्ध करे—इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

१८-१६—कमलकन्द<sup>२६</sup>, पलाशक्त्द<sup>२७</sup>, कुमुद-नाल, उत्पल-नाल, पद्म-नाल<sup>२८</sup>, सरसों की नाल<sup>२६</sup>, अपथव गंडेरी<sup>३०</sup>, वृक्ष, तृण<sup>39</sup> या दूसरी हरियाली की कच्ची नई कोंपल न ले ।

२० - कच्चो <sup>32</sup> और एक बार भूनी हुई <sup>33</sup> फली <sup>34</sup> देती हुई स्त्री को मुनि प्रतिषेध करे — इस प्रकार का आहार मैं नहीं ले सकता।

## दसवेआलियं ( दशवंकालिक )

२६८

## अध्ययन ५ (द्वि० उ०): इलोक २१-२७

२१—तहा कोलमणुस्सिन्नं वेलुयं कासवनालियं। तिलपप्यडगं नीमं आमगं परिवज्जए।। तथा कोलमनुत्स्विन्नं, वेणुकं काद्ययनालिकाम् । तिलपर्पटकं नीपं, आमकं परिवर्जयेत् ॥२१॥ २१—इसी प्रकार जो उवाला हुआ न हो यह वर, वंश-करीर<sup>34</sup>, कश्यप-नालिका<sup>34</sup> तथा अपन्त तिल-पपड़ी <sup>39</sup> और कदम्ब-फल<sup>34</sup> न ले।

२२—तहेव चाउलं विट्ठं वियडं वा तत्तनिब्बुडं। तिलपिट्ठ पूइपिन्नागं आमगं परिवज्जए॥ तथैव 'चाउलं' पिष्टं, विकटं वा तप्त-निवृंतम् । तिलापेष्टं पूर्तिपिण्याकं, आमकं परिवर्जयेत् ॥२२॥

२२ — इसी प्रकार चावल का पिण्ट<sup>38</sup>, पूरा न उबला हुआ गर्म<sup>39</sup> जल<sup>89</sup>, तिल का पिण्ट, पोई-साग और सरसों की खली<sup>88</sup>— अपक्व न ले।

२३—कविट्ठं मार्जालमं च मूलगं मूलगत्तियं। आमं असत्थ<sup>्</sup>रिणयं मणसा वि न पत्थए॥ कपित्यं मातुलिङ्गं च, मूलकं मूलकर्तिकाम् । आमामशस्त्रपरिणतां, मनसाऽपि न प्राथयेत् ॥२३॥

२३ — अपक्व और शस्त्र से अपरिणत कैथ<sup>४३</sup>, बिजौरा<sup>४४</sup>, मूला और मूले के गोल टुकड़े<sup>४४</sup> को मन कर भी न चाहे।

२४—तहेव फलमंथूणि बीयमंथूणि जाणिया। बिहेलगं पियालं च आमगं परिवज्जए।।

तथैव फलमन्यून्, बीजमन्थून् झात्वा । विभीतकं प्रियालं च, आमकं परिवर्जयेत् ।।२४।। २४— इसी प्रकार अपक्व फलचूर्ण, बीजचूर्ण<sup>४६</sup>, बहेड़ा<sup>४७</sup> और प्रियाल-फल<sup>४८</sup> न से I

२५ -समुयाणं चरे भिक्खू कुलं उच्चावयं सया। नीयं कुलमइदकम्म ऊसढं नाभिधारए॥

समुदानं चरेद् भिक्षुः, कुलमुच्यावयं सदा । नीचं कुलमतित्रम्य, उच्छृतं (उत्सृतं) नाभिधारयेत् ॥२५॥ २४ -- मिशु सदा समुदान<sup>38</sup> भिक्षा करे, उच्च और नीच सभी कुलों में जाए, नीच कुल को छोड़कर उच्च कुल में न जाए।

२६ — अदीणो विक्तिमेसेज्जा

न विसीएज्ज पंडिए ।

अमुच्छिओ भोयणस्मि

मायन्ने एसणारए ।।

अदीनो वृत्तिमेखयेत्, न विषीदेत पण्डितः। अमूर्व्छितो भोजने, मात्राज्ञ एषणारतः।।२६॥ २६ भोजन में अमूच्छित, मात्रा को जानने वाला, एपणारत, पण्डित मुनि अदीन भाव से वृत्ति (शिक्षा) की एपणा करे। (भिक्षा न मिलने पर) विषाद न करे।

२७ - बहुं परघरे अत्थि विविहं खाइमसाइमं। न तत्थ पंडिओ कुप्पे इच्छा देज्ज परो न वा॥ बहु परमृहेऽस्ति, विविधं खाद्यं स्वाद्यम् । न तत्र पण्डितः कृष्येत्, इच्छा दद्यात् परो न वा ॥२७॥ २७ -- गृहस्थ के घर में नाना प्रकार का प्रचुर खाद्य-स्वाद्य होता है, (धिन्तु न देने पर) पण्डित मुनि कोय न करे। (यो चिन्तन करे कि) इसकी अपनी इच्छा है, दे या न दे।

## विडेसणा ( विग्डैंचणा )

२६६

## अध्ययन ५ (द्वि० उ०) : श्लोक २८-३४

२८—सयणासण वत्थं वा
भत्तपाणं व संजए।
अदेंतस्स न कुप्पेज्जा
पच्चक्खे वि य दीसओ।।

शयनासनं वस्त्रं वा, भक्त-पानं वा संयत: । अददतो न कुप्येस्, प्रत्यक्षेऽपि च दृश्यमाने ॥२८॥

२८—संयमी मुनि सामने दीख रहे शयन, आसन, वस्त्र, भक्त या पान न देने वाले पर भी कोप न करे।

२६—इत्थियं पुरिसं वा वि

डहरं वा महल्लगं।
वंदमाणो न जाएज्जा
नो य णं फहसं वए।।

स्त्रियं पुरुषं वाऽपि, डहरं वा महान्तम् । वन्दमानो न याचेत, नो चैनं परुषं बदेत् ॥२६॥ २६—मुनि स्त्री या पुरुष, बाल या वृद्ध की वन्दना (स्तुति) करता हुआ याचना न करे<sup>५०</sup>, (न देने पर) कठोर वचन न बोले।

३०—जे न वंदे न से कुष्पे
बंदिओ न समुक्कसे।
एवमन्नेसमाणस्स
सामण्णमणुचिट्ठई ॥

यो न वन्दते न तस्मै कुप्येत्, वन्दितो न समुत्कर्षेत् । एवमन्वेषमाणस्य, श्रामण्यमनुतिष्ठति ॥३०॥ ३० — जो बन्दना न करे उस पर कोष न करे, बन्दना करने पर उत्कर्ष न लाए — गर्व न करे। इस प्रकार (समुदानचर्या का) अन्वेषण करने वाले मुनि का श्रामण्य निर्दाण भाव से टिकता है।

६१—सिया एगइओ लद्घुं लोभेण विणिगूहई। मा मेयं दाइयं संतं दट्ठूणं सयमायए॥ स्यादेकको लब्ध्वा, लोभेन विनि्हते । मा मभेदं दिशतं सत्, दृष्ट्या स्वयमाद्यात् ॥३१॥ ३१-३२—कदाचित् कोई एक **मुनि** सरस आहार पाकर उसे, आचार्य आदि को दिखाने पर वह स्वय ने न ले,—इस लोभ से छिपा लेता है<sup>28</sup>, वह अपने स्वार्थ को प्रमुखता देने वाला और रस-छोलुप मुनि बहुत पाप करता है। वह जिस किसी वस्तु से संतुष्ट नहीं होता और निर्वाण को नहीं पाता।

३२—असहगुरुओ लुद्धी बहुं पावं पकुव्वई । दुत्तोसओ य से होइ निव्वाणं च न गच्छई ॥ आत्मार्थ-गुरुको जुब्ध:, बहु पार्थ प्रकरोति । दुस्तोषकदच स भवति, निर्वाणं च न गच्छति ।।३२॥

३३—सिया एगइओ ल**द्धुं** विविहं पाणभोयणं। भद्दगं भद्दगं भोच्चा विवण्णं विरसमाहरे।। स्यादेकको लब्ध्वा, विविधं पान-भोजनस् । भद्रकं भद्रकं भुनत्वा, विवर्णं विरसनाहरेत् ।।३३॥

३२ - कदाचित् कोई एक मुनि विविध प्रकार के पान और भोजन पाकर कहीं एकान्त में बैठ श्रेष्ठ-श्रेष्ठ खा लेता है, विवर्ण और विरस को स्थान पर लाता है।

३४—जाणंतु ता इमे समणा अव्यवद्वी अयं मुणी। संतुट्ो सेवई पंतं लूहवित्ती सुतोसओ।। जानन्तु तावदिमे श्रमणा, आयतार्थी अयं मुनिः । सन्तुष्टः सेवते प्रान्तं, रूक्षवृत्तिः सुतोषकः ॥३४॥

३४ - ये श्रमण मुफे यों जानें कि यह मुनि बड़ा मोक्षार्थी र है, सन्तुष्ट है, प्रान्त (असार) आहार का सेवन करता है, रूक्षवृत्ति र और जिस किसी भी वस्तु से सन्तुष्ट होने वाला है।

## दसवेआलियं ( दशवेकालिक )

200

## अध्ययन ५ (द्वि० उ०) : इलोक ३५-४१

३५—पूयणट्ठी जसोकामी

माणसम्माणकामए ।

बहुं पसवई पावं

मायासस्लं च कुव्बई ।।

यूजनार्थी यशःकामी, मान-सम्मान-कामकः । बहु प्रसूते पापं, मायाशस्यञ्च करोति ॥३५॥

३५ — वह पूजा का अर्थी, यज्ञ का कामी और मान-सम्मान की कामना करने वाला<sup>५४</sup> मुनि बहुत पाप का अर्जन करता है और माया-शल्य<sup>५२</sup> का आचरण करता है।

३६--सुरं वा मेरगं वा वि
अन्नं वा मज्जगं रसं।
ससक्षं न पिबे भिक्खू
जसं सारक्खमण्णणे।

सुरां वा मेरकं वाऽपि, अन्यहा माद्यकं रसम्। स्व (स) साक्ष्यं न पिबेद्भिक्षुः, यशः संरक्षन्तात्मनः ॥३६॥ ३६ — अपने संयम<sup>४६</sup> का संरक्षण करता हुआ भिश्व मुरा, मेरक<sup>४७</sup> या अन्य किसी प्रकार का मादक रस आत्म-साक्षी से<sup>४५</sup> न पीए।

३७—िपया एगइओ तेणो न मे कोइ वियाणई। तस्स पस्सह दोसाइं नियाँड च सुणेह मे।। पिबति एककः स्तेनः, न मां कोऽपि विजानाति । तस्य पश्यत दोषान्, निकृति च श्रृणुत मम ।।३७॥

३७ - जो मुनि --- मुफे कोई नहीं जानता (यों सोचता हुआ) एकान्त में स्तेन-वृत्ति से मादक रस पीता है, उसके दोषों को देखों और मायाचरण को मुक्तसे सुनो।

३६—वड्डई सोंडिया तस्स
मायामोसं च भिक्खुणो।
अयसो य अनिच्वाणं
सययं च असाहुया।।

वर्धते शौण्डिता तस्य, माया-मृषा च भिक्षोः । अयशस्चानिर्वाणं, सततं च असाधुता ॥३८॥ ३=-- उस भिक्षु के उन्मत्तता<sup>४६</sup>, माया-मृषा, अयश, अतृष्ति और सतत असाधुता ---ये दोष बढ़ते हैं ।

३६—निच्चुव्विग्गो जहा तेणो
अत्तकम्मेहि दुम्मई।
तारिसो मरणंते वि
नाराहेइ संवरं।।

नित्बोद्विग्नो यथा स्तेनः, आत्मकर्मभिर्दुर्मितः । तादृशो मरणान्तेऽपि, नाराधयति संवरम् ॥३६॥

३६ - बह दुर्मित अपने दुष्कर्मी से चोर की भांति सदा उद्धिग्न रहता है । मद्यप-मुनि मरणान्त-काल में भी संवर<sup>६</sup> की आराधना नहीं कर पाता।

४०—आयरिए नाराहेइ समणे यावि तारिसो। गिहस्था वि णं गरहंति जेण जाणंति तारिसं।। आचार्यान्नाराधयति. श्रमणांचापि तादृशः । गृहस्था अप्येनं गर्हन्ते, येन जानन्ति तादृशम् ॥४०॥

४०--- वह न तो आचार्य की आराधना कर पाता है और न श्रमणों की भी। मृहस्थ भी उसे मद्यप मानते हैं, इसलिए उसकी गहीं करते हैं।

४१—एवं तु अगुणप्पेही
गुणाणं च विवज्जओ।
तारिसो मरणंते वि
नाराहेइ संवरं॥

एवंतु अगुणप्रेक्षी,
गुणानां च विवर्जकः ।
तावृज्ञो मरणान्तेऽपि,
नाराधयति संवरम् ॥४१॥

४१ — इस प्रकार अगुणों की प्रेक्षा (आसेवना) करने वाला और गुणों को वर्जने वाला मुनि मरणान्त-काल में भी संवर की आराधना नहीं कर पाता।

## विडेसणा ( विण्डैवणा )

२७१

# अध्ययन ५ (द्वि०उ०): इलोक ४२-४८

४२ तवं कुट्वइ मेहावी पणीयं वज्जए रसं। मञ्जप्पमायविरओ तवस्सी अइउक्कसो।। तपः करोति मेधावी, प्रणीतं वर्जयेद् रसम् । मद्यप्रमादविरतः, तपस्वी अत्युत्कर्षः ॥४२॥

४३—तस्स पस्सह कल्लाणं अणेगसाहुपूद्यं । विडलं अत्थसंजुत्तं कित्ताइस्सं सुणेह मे ॥

तस्य पञ्यत कत्याणं, अनेक-साधु-पूजितम् । विपुलमर्थ-संयुवतं, कीर्तियिष्ये शृणुत मम ।।४३।।

४४ — एवं तु गुणप्पेही अगुणाणं च विवज्जओ । तारिसो मरणंते वि आराहेइ संवरं ॥ एवं तु गुण-प्रेक्षी, अगुणानां च विवर्जकः । तादृशो मरणान्तेऽपि, आराधयति संवरम् ॥४४॥

४५-आयरिए आराहेइ समणे यावि तारिसो। गिहत्था वि णं पूर्यति जेण जाणंति तारिसं॥ आचार्यानाराधयति, श्रमणांद्रचापि तादृ्शः । गृहस्था अप्येनं पूजयन्ति, येन जानन्ति तादृशम् ॥४५॥

४६ — तवतेणे वयतेणे स्वतेणे य जे नरे। आयारभावतेणे य कुट्वइ देवकि ब्बिसं॥

तपःस्तेन: वचःस्तेनः, रूपस्तेनश्च यो नरः । आचार-भावस्तेनश्च, करोति देव-किल्बिषम् ॥४६॥

४७ तद्धूण वि देवसं उववन्नो देविकिब्बिसे। तत्था विसे न याणाइ किमेकिच्चा इमंफलं?॥ लब्ध्वाऽपि देवत्वं, उपधन्नो देव-किल्बिषे । तत्राऽपि स: न जानाति, कि मे कृत्वा इदं फलम् ।।४७।।

४८—तत्तो वि से चइत्ताणं लब्भिही एलम्**ययं।** नरयं तिरिक्खजोणि वा बोही जत्थ सुदुल्लहा॥ ततोऽपि सः च्युत्वा, लप्स्यते एडमूकताम् । नरकं तिर्यग्योनि वा, बोधिर्यत्र सुदुर्लभा ॥४८॥ ४२-४३ - जो मेधावी<sup>६</sup> तपस्वी तप करता है, प्रणीत<sup>६२</sup> रस को वर्जता है, मद्य-प्रमाद<sup>६3</sup> से विरत होता है, गर्व नहीं करता, उसके अनेक साधुओं द्वारा प्रशंसित<sup>६४</sup>, विषुष्ठ और अर्थ-संयुक्त<sup>६६</sup> कल्याण को स्वयं देखो<sup>६६</sup> और में उसकी कीर्तना कहँगा वह सुनो।

४४-- इस प्रकार गुण की प्रेक्षा— (आसेवना) करने वाला और अगुणों को<sup>६७</sup> वर्जने वाला, शुद्ध-भोजी मुनि भरणान्तकाल में भी संवर की आराधना करता है।

४५ — वह आचार्य की आराधना करता है और श्रमणों की भी। गृहस्थ भी उसे शुद्ध-भोजी मानते हैं, इसिलए उसकी पूजा करते हैं।

४६ — जो मनुष्य तप का चोर, वाणी का चोर, रूप का चोर, आचार का चोर और भाव का चोर<sup>हम</sup> होता है, वह किल्बिषिक देव-योग्य-कर्म<sup>हह</sup> करता है।

४७—किल्बिषिक देव के रूप में उपपन्न जीव देवत्व को पाकर भी वहाँ वह नहीं जानता कि 'यह मेरे किस कार्य का फल है।'

४८ — वहाँ से च्युत होकर वह मनुष्य-गति में आ एडमूकता (गूँगावन) भ अथवा नरक या तिर्थञ्चयोनि को पाएगा, जहां बोधि अत्यन्त दुर्लभ होती है। दसवेआलियं (दशवैकालिक) अध्ययन ५ (द्वि० उ०) : इलोक ४१-५० २७२ ४६---एयं च बोसं दहूणं एनं च दोषं दृष्ट्या, ४६ - इस दोष को देखकर ज्ञातपुत्र ने ज्ञातपुत्रेण भाषितम् । कहा मेधावी मुनि अणु-मात्र भी माया-मुषा भासियं । नाधपुत्तेण अणुमात्रमपि मेघावी, न करे। अणुमायं मेहाबी माया-मृषा विवजंबेत् ॥४६॥ मायामोसं विवज्ञए ॥ ५० - सिविखऊण भिक्खेसणसीहिं शिक्षित्वा भिक्षेषणाशुद्धि, ५० संयत और बुद्ध श्रमणों के समीप संजयाण बुद्धाण सगासे। संयतानां बुद्धानां सकाशे । भिक्षैषणा की विशुद्धि सीखकर उसमें तत्र भिक्षुः सुप्रमिहितेन्द्रयः, सुप्रणिहित इन्द्रिय वाला भिक्ष उत्कृष्ट तत्थ भिक्ख सुप्पणिहिदिए तीवलज्जो गुणवान् विहरेत् ॥५०॥ संयम \* और गुण से सम्पन्न होकर विचरे। तिव्वलज्ज गुणवं विहरेज्जासि॥

पिण्डेषणायाः पञ्चमाध्ययने द्वितीय उद्देशकः समाप्तः ।

इति बयोमि।

इस प्रकार मैं कहता हूँ।

॥ त्ति बेमि ॥

# टिप्पण : अध्ययन ५ ( द्वितीय उद्देशक )

#### इलोक १:

## १. दुर्गन्धयुक्त हो या सुगन्धयुक्त ( दुर्गधं वा सुगंधं वा <sup>ग</sup> ) :

दुर्गन्व और सुगन्ध शब्द अमनोज्ञ ग्रौर मनोज्ञ आहार के उपलक्षण हैं। इसलिए दुर्गन्य के द्वारा अप्रशस्त और सुगन्ध के द्वारा प्रशस्त वर्ण, रस और स्पर्णयुक्त ग्राहार समझ लेना चाहिए।

शिष्य ने पूछा गुरुदेव ! यदि इलोक का पश्चाई पहले हो और पूर्वाई वाद में हो, जैसे — 'संयमी मुनि दुर्जन्य या सुगन्धयुक्त सब आहार खा ले, शेष न छोड़े, पात्र को पोंछ कर लेप लगा रहे तब तक' तो इसका अर्थ सुख-ग्राह्य हो सकता है ?

आचार्य ने कहा 'प्रतिग्रह' शब्द मांगलिक है। इसलिए इसे आदि में रखा है और 'जूठन न छोड़े' इस पर अधिक बल देना है, इसलिए इसे बाद में रखा है। अतः यह उचित ही है'। इस क्लोक का आशय यह है कि मुनि सरस-सरस आहार खाए और नीरस आहार हो उसे जूठन के रूप में डाले —ऐसा न करे किन्तु सरस या नीरस जैसा भी आहार मिले उन सब को खा ले।

तुलना के जिए देखिए आयार चुला ११६।

#### क्लोक २:

# २. उपाथय ( सेज्जा <sup>क</sup> ):

अगस्त्यसिंह ने इसका अर्थ 'उपाश्रय' , जिनदास महत्तर ने 'उपाश्रय' मठ, कोष्ठ और हरिभद्र सूरि ने 'वसति' किया है ।

# ३. स्वाध्याय भूमि में ( निसीहियाए क ) :

स्वाध्याय भूमि प्रायः उपाश्रय से भिन्न होती थी । वृक्ष-मूल आदि एकान्त स्थान को स्वाध्याय के लिए जुना जाता था<sup>४</sup>। वहाँ जनता के आवागमन का संभवतः निषेध रहता था। 'नैषेधिकी' शब्द के मूल में यह निषेध ही रहा होगा। दिगम्बरों में प्रचलित 'निसया' इसीका अपभ्रंश है।

१ - (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १६४ : सीसो आह—जइ एवं सिलोगपच्छद्धं पुष्टिंग पढिज्जइ पच्छा पडिग्गहं संविहिताणं, तो अत्थो सुहगेज्भवरो भवति, आयरिओ भणइ — सुहमुहोच्चारणत्थं, विवित्ता य सुत्तबंधा, पसत्यं च पडिग्गहगहणं उद्देसगस्स आदितो भण्णमाणं भवतित्ति अतो एयं सुत्तं एवं पढिज्जिति ।

<sup>(</sup>ख) अ० च्रु० पृ० १२५ : भुत्तस्स संलेहणविहाणे भणितव्वे अणाणुपुत्र्वीकरणं कींहचि आणुपुव्वित्यमो कींहचि पिकण्णकोपदेसो भवित ति एतस्स परूवणत्थं । एवं च घासेसणा विधाणे भणिते वि पुणो वि गोधरम्मपिवट्ठस्स उपदेसो अविरुद्धो । णग्गमुसितपयोग इवा वा 'दुग्गंधं' पयोगो उद्देसगादौ अप्पसत्थो ति ।।

२ अ० चू० गृ० १२६ : 'सेन्जा' उवस्सओ ।

३--- जि॰ चु॰ पु॰ १६४ : सेज्जा-उवस्सतादि मट्ठकोट्ठयादि ।

४ हा० टी० प० १८२: 'शय्यायां' वसतौ ।

थ - (क) अ० चू० पृ० १२६ : 'णिसीहिया' सज्झायथाणं, जिम्म वा रुक्लमूलादौ सैव निसीहिया।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ० १६४: तहा निसीहिया जत्य सज्भायं करेंति।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प० १८२ : 'नैषेधिक्यां' स्वाध्यायभूमी ।

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

२७४ अध्ययन ५ (द्वि० उ०) : श्लोक ३, ४ टि० ४-८

# ४. गोचर (भिक्षा ) के लिए गया हुआ मुनि मठ आदि में (समावन्नो व गोयरे <sup>ख</sup>):

गोचर-काल में छात्रावास आदि एकान्त स्थान में आहार करने का विधान बाल, बृढ़, तपस्यी या अत्यन्त ृधित और तृपित साधुओं के लिए हैं<sup>9</sup>। अगस्त्यसिंह ने इसका सम्बन्ध पूर्व व्याख्या (५.१.५२) से जोड़ा है<sup>9</sup>।

### ५. अपर्याप्त ( अयावयट्टा <sup>ग</sup> ) :

इसका अर्थ है — जितना चाहे उतना नहीं अर्थात् पेट भर नहीं । तुलना के लिए देखिए बृहत्कल्प (५.४८)।

## ६. न रह सके तो ( न संथरे <sup>घ</sup>) :

दूसरी बार भिक्षाचरी करना विशेष विधि जैसा जान पड़ता है। टीकाकार तपस्वी आदि के लिए ही इसका विधान वसलाते हैं, प्रतिदिन भोजन करने वाले स्वस्थ मुनियों के लिए नहीं । सूल सूत्र की ध्वनि भी लगभग ऐसी ही है।

### श्लोक ३:

## ७. कारण उत्पन्न होने पर ( कारणमुप्पन्ने <sup>क</sup> ) :

यहां 'कारण' शब्द में सप्तमी विभिन्त के स्थान में 'मकार' अलाक्षणिक है।

पुष्ट आलम्बन के बिना मुनि दूसरी बार गोचरी न जाए, किन्तु अधा की वेदना, रोग आदि कारण हो तभी जाए। साधारणतया जो एक बार में मिले उसे खाकर अपना निर्वाह कर ले।

मुख्य कारण इस प्रकार हैं—(१) तपस्या, (२) अस्यन्त भूख-प्यास, (३)हरणावस्था और (४) प्रायूर्णक साधुओं का आगमन ।

#### इलोक ४:

# द. अकाल को वर्जकर ( अकालं च विवज्जेता <sup>ग</sup> ) :

प्रतिलेखन का काल स्वाध्याय के लिए अकाल है। स्वाध्याय का काल प्रतिलेखन के लिए अकाल है। काल-मर्यादा को जानने वाला भिक्षु अकाल-किया न करे<sup>इ</sup>।

१-- (क) जि० चू० पृ० १६४ : गोयरग्यसमावण्णो बालबुड्ढखवगादि मट्ठकोट्ठगादिसु समुद्दिट्ठो होज्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८२ : समायन्तो वा गोचरे, क्षपकादेः छन्तमठादौ ।

२---अ० चू० पृ० १२६: गोयरे वा जहा पढमं भणितं ।

३ -- (क) अ० चू० पृ० १२६ : एतेसु 'अयावयट्ठं भोच्चा' णं जावदट्ठं यात्रदिभन्नायं तिव्ववरीय 'मतावयट्ठं' भुंजिता ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६४ : अयावयट्ठं नाम ण यावयहुं, उहुं (ऊणं)ति वुत्तं भवति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प० १८२: न यावदर्थम् —अपरिसमाप्तमिति ।

४- हा० टी० प० १८२: यदि तेन भुक्तेन 'न संस्तरेत्' न यापियतुं समर्थः, क्षपकी विषमवेलापत्तनस्थी ग्लानो वेति ।

पूर्क) अब्बुब्पूब् १२६: सो पुण खमओ वा जधा "वियट्टभित्तयस्स कप्पंति सब्वे गोयरकाला (दशाब्र्युब्द सूत्र २४४) सुधालु वा दोसीणाति पढमालियं काउं पाहुणएहिं वा उवउत्ते ततो एवमातिम्मि कारणे उप्पणो।

<sup>(</sup>জ) हा० टी० प० १६२ : ततः 'कारणे' वेदनादाबुत्पन्ने पुष्टालम्बनः सन् भक्त-पानं 'गवेषयेद्', अन्विषये (न्वेषये )त्, अन्यथा सकृद्भुक्तमेव यतीनामिति ।

६— (क) अ० चू० पृ० १२६ : जधोतियं विवरीयं 'अकालं च सित कालमवगतमणागतं वा एतं 'विवर्ण्जेत्ता' चित्रजण, ण केवलं भिक्छाए पडिलेहणातीणमिव जहोतिते ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६४ : 'अकालं च विवज्जेता' णाम जहा पंडिलेहणवेलाए सन्भायस्स अकालो, सन्भायवेलाए पंडिलेह-णाए अकालो एवमादि अकालं विवज्जिता।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८३ : 'अकालं च वर्जियत्वा' येन स्वाध्यायादि न संभाव्यते स खल्वकालस्तमपास्य ।

## ह. जो कार्य जिस समय का हो उसे उसी समय करे (काले कालं समायरे घ) :

इस श्लोक से छट्टे श्लोक तक समय का विवेक बतलाया गया है। मुनि को भिक्षा-काल में भिक्षा, स्वाध्याय-काल में स्वाध्याय और जिस काल में जो किया करनी हो वह उसी काल में करनी चाहिए।

सूत्रकृताङ्ग के अनुसार — भिक्षा के समय में भिक्षा करे, खाने के समय में खाए, पीने के समय में पिए, वस्त्र-काल में वस्त्र ग्रहण करे या उनका उपयोग करे, लयन-काल में (गुफा बादि में रहने के समय अर्थात् वर्षाकाल में) लयन में रहे और सोने के समय में सोए । काल का व्यक्तिकम मानसिक असन्तोष पैदा करता है। इसका उदाहरण अगले श्लोक में पढ़िए।

### श्लोक प्र:

#### १०. इलोक ५:

एक मुनि अकालचारी था। वह भिक्षा-काल को लाँघक्रर आहार लाने गया। बहुत घूमा, पर कुछ नहीं मिला। खाली झोली ले बापस आ रहा था। कालचारी सायु ने पूछा —''क्यों, भिक्षा मिली ?'' वह तुरन्त बोला —''इस गाँव में भिक्षा कहां है ? यह तो भिखारियों का गाँव है ।''

अकालचारी मुनि की इस आवेश-पूर्ण बाणी को सुन कालचारी मुनि ने जो शिक्षा-पद कहा वही इस रलोक में सूत्रकार ने उद्धृत किया है<sup>3</sup>। घटनाक्रम ज्यों का त्यों रखते हुए सूत्रकार ने मध्यम पुरुष का प्रयोग किया है, जैसे –चरसि, पडिलेहसि, किलामेसि, गरिहसि ।

### इलोक ६:

## ११. समय होने पर (सइ-काले क):

'सइकाले' का संस्कृत रूप 'स्मृतिकालें' भी ही सकता है। जिस समय मिक्षा देने के लिए भिक्षुओं को याद किया जाए उस समय को स्मृति-काल कहा जाता है<sup>8</sup>।

### इलोक ७ ः

### १२. श्लोक ७-८:

सातवें और आठवें ब्लोक में क्षेत्र-विवेक का उपदेश दिया गया है<sup>8</sup>। मुनि को वैसे क्षेत्र में नहीं जाना चाहिए जहाँ जाने से दूसरे जीव-जन्तु डर कर उड़ जाएँ, उनके खाने-पीने में विघ्न पड़े आदि-श्रादि<sup>६</sup>। इसी प्रकार भिक्षार्थ गए हुए मुनि को गृह आदि में नहीं बैठना चाहिए।

१ जि॰ चू॰ पृ॰ १६४-५: भिक्लावेलाए भिक्लं समायरे, पिल्लेहणवेलाए पिल्लेहण समायरे, एवमादि, भणियं च—'जोगो जोगो जिणसासणीम दुवलक्लया पडञ्जंतो । अण्णोऽण्यमबाहंतो असवस्रो होइ कायव्वो ।'

२ सू० २.१.१५: अन्नं अन्नकाले, पाणं पाणकाले, बत्थं बत्थकाले, लेणं लेणकाले, सर्यणं सयणकाले ।

३—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ १६५ : तमकालचारि आउरीभूतं दट्ठू ण अण्णो साहू भणेन्जा — लढा ते एथंमि निवेसे भिक्खिता ?, स्रो
भणदः -कुओ एत्थ थंडित्लगामे भिक्खिता । तेण साहुणा भण्णदः -तुमं अप्पणो दोसे परस्स उर्वीरिन वाडेहि, तुमं पमाददोसेण सज्कायलोभेण वा कालं न पच्चुवेवखिस, अप्पाणं अईहिडीए ओमोदिरयाए किलामेसि, इमं सन्निवेसं च गरिहिसि, जम्हा एते दोसा तम्हा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८३।

४—हा० टो० प० १८३ : 'सति' विद्यमाने 'काले' भिक्षासमये चरेद्भिश्वः, अन्ये तु व्याचक्षते—स्मृतिकाल एव निक्षाकालो-ऽभिधीयते, स्मर्थन्ते यत्र भिक्षाकाः स स्मृतिकालः ।

५. - हा० टी० प० १८४ : उक्ता कालयतना, अधुना क्षेत्रयतनामाह।

६---हा० टी० प० १८४ : तत्संत्रासनेनान्तरायाधिकरणादिदोषात् ।

### श्लोक दः

### १३. न बैठे (न निसीएज्ज <sup>ख</sup>) :

यहाँ बैठने के बारे में सामान्य निर्षेष किया गया है । इसके विशेष विवरण और अपवाद की जानकारी के लिए देखिए बृहत्कल्प सूत्र (३.२१-२२)।

अनुसंधान के लिए देखिए अध्याय ६ श्लोक ५६-५६।

### १४. कथा का प्रबन्ध न करे (कहंच न पबंधेज्जा ग):

कथा के तीन प्रकार हैं —धर्म-कथा, वाद-कथा और विग्रह-कथा। इस त्रिविध-कथा का प्रबन्ध न करे। किसी के पूछने पर एक उदाहरण बता दे किन्तु चर्चाकम को लम्बान करे<sup>र</sup>।

साधारणतया भिध्यु गृहस्थ के घर में जैसे बैठ नहीं सकता वैसे खड़ा-खड़ा भी घर्म-कथा नहीं कह सकता<sup>3</sup>। तुलना के लिए देखिए बृहस्कल्प (३.२२-२४)।

#### इलोक हः

#### १५. श्लोक हः

इस क्लोक में वस्तु-विवेक की शिक्षा दी गई है। मुनि को वस्तु का वैसा प्रयोग नहीं करना चाहिए जिससे लघुता लगे और चोट लगने का भी प्रसंग आए<sup>४</sup> ।

## १६. परिघ (फलिहं क) :

नगर-द्वार के किवाड़ को बन्द करने के बाद उसके पीछे दिया जाने वाला फलक्र ।

### इलोक १०:

# १७. कृपण (किविणं <sup>ख</sup>) :

इसका अर्थ 'पिण्डोलग' है<sup>६</sup>। उत्तराध्ययन (४.२२) में 'पिण्डोलग' का अर्थ —'पर-दत्त आहार से जीवन-निर्वाह करने वाला' — किया है<sup>8</sup>।

१—(क) अ० चू० पृ० १२७ : 'ण णिसिएन्ज' णो पविसेन्ज 'कस्थति' लि गिह-देवकुलादौ ।

<sup>(</sup>অ) जि॰ चू॰ पृ॰ १६५ : गोयरगगएण भिक्लुणा पो णिसियव्वं कत्थइ घरे वा देवकुले वा सभाए वा पवाए वा एवमादि ।

२—जि० चू० पृ० १६६ : षण्णत्थ एगणाएण वा एमवागरणेण वा ।

३ – जि० चू० पृ० १६५-१६६ : जहा य न निसिएज्जा तहा ठिओऽवि धम्मकहावादकहा-विगाहकहादि णो 'पबंधिज्जा' नाम ण कहेज्जद ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० १८४: 'कथां च' धर्मकथादिरूपां 'न प्रबध्नीयात्' प्रवन्धेन न कुर्यात्, अनेनैकव्याकरणैकज्ञातानुज्ञामाह, अत एवाह स्थित्वा कालपरिग्रहेण संयत इति, अनेषणाद्वेषादिदोषप्रसंगादिति ।

४ -- (क) जि० चू० पृ० १६६ : इमे दोसा—कयाति दुःबद्धे पडेज्जा, पडंतस्स य संजमविराहणा आयविराहणा वा होज्जित्त ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८४: लाघवविराधनादोषात्।

प्र—(क) अ० चू० पृ० १२७: णगरद्दारकवाडोवत्थंभणं 'फलिहं'।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८४ : 'परिघं' नगरद्वारादिसंबन्धिनम् ।

६—(क) अ० चू० पृ० १२७: किवणा पिंडोलगा।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६६ : किविणा—पिण्डोलगा।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८४: 'कृपणं वा' पिण्डोलकम् ।

७---उत्त० बु० वु० प० २५० ।

पिंडेसणा (पिण्डैषणा)

२७७ अध्ययन ५ (द्वि०उ०) : इलोक १२-१५ टि० १८-२३

## इलोक १२:

## १८. प्रवचन की (पवयणस्स घ):

प्रवचन का अर्थ द्वादशाङ्की है । प्रवचन के आधारभूत जैन-शासन को भी प्रवचन कहा जाता है।

### इलोक १४:

१६. उत्पल (उप्पलं <sup>क</sup> ) :

नील-कमल<sup>२</sup>।

२०. पद्म (पउमं<sup>क</sup>):

रक्त-कमल ।

अगस्त्वसिंह ने पद्म का अर्थ 'निलिन'' और हरिभद्र ने 'अरिवन्द' किया है $^{*}$  । 'अरिवन्द' रक्तोत्पल का नाम है $^{!}$  ।

२१. कुमुद (कुमुयं वा <sup>ख</sup>):

श्वेत-कमल । इसका नाम गर्दभ है<sup>६</sup> ।

२२. मालती (मगदंतियं ख):

यह देशी शब्द है । इसका अर्थ मालती और मोगरा है । कुछ आचार्य इसका अर्थ 'मल्जिका' (वेला) करते हैं" ।

### क्लोक १५:

#### २३. इलोक १४:

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार १४ वें और १५ वें क्लोक को इयर्घ क्लोक के रूप में पढ़ने की परम्परा रही है। चूर्णिकार ने इसके समर्थन में लौकिक क्लोक भी उद्धृत किया है<sup>न</sup>।

द—अ० ५० पृ० १२६ : 'तं भवे भत्तपार्ण' एतस्य तिजोगम्य प्रतिषं प्रस्कृद्धं पर्वति—देतियं पृष्ठियाद्वस्थे तं कि ? संजताणं अकिष्णिय पृणो ण मे कर्ष्यत पृरिसतिति पुनरुत्तं, तप्पण्डिरणायं श्रास्त्रक्षेत्र समाणसंबंधभतीताणंतरसिलोगसंबंधतं समाणेति, तहा य दिवङ्ढसिलोगो भवति, लोगे य मुग्गाहियत्यपण्डितवाशणेण दिवङ्द्धसिलोद्दया प्रयोगा उवलङ्भेति यथा —

> दश धर्म न नानंति, धृतराष्ट्र ! निजीयनात् । मत्तः प्रमत उन्मत्तो आंतः जुद्धः विवासितः ॥ स्वरमाणश्च भीरश्च चोरः कामी च ते दशः ।

१.—भग० २०.८.१४ : पवयणं पुण दुवालसंगे गणिपछो ।

२--(क) अ० चू० पृ० १२८: उप्पत्नं फीलं।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ १६६ : उप्पलं नीलोत्पला दे।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८५ : 'उत्पल' नीलोत्पलादि ।

३-- अ० चू० पृ० १२८: पडमं पलिएं।

४ –हा० टो० प० १८५ : 'पश्चम्' अरविन्दं वापि ।

५--- झा० नि० भू० पृ० ५३६ ।

६ -- (क) जि॰ चू॰ पृ॰ १२८ : 'कुमुदं' गह्भगं।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६६ : कुमुदं - गद्द भुष्यलं ।

<sup>(</sup>ग) हा० ठी० प० १८४ : 'कुमुदं वा' गईं महं वा ।

७ - (क) अ० चू० पू० १२८: 'मनदंतिगा' मेलिगा।

<sup>(</sup>অ) जिरु चूरु पुरु १६६: मवर्गतिआ मेलियः, अर्थः नर्गति-विग्रहस्तो मदर्गतिया भण्णह ।

<sup>(</sup>ग) हा बोर पर १८४ : 'मग्दंतिकां' मेलिकां, मल्लिकामित्वाये ।

### क्लोक १६:

## २४. कुचल कर (सम्महिया<sup>9 घ</sup>):

इसी ग्रन्थ (४.१.२६) में सम्मर्दन के प्रकरण में 'हरिय' शब्द के द्वारा समस्त वनस्पति का सामान्य ग्रहण किया है। यहाँ भेदपूर्वक उत्पन्न आदि का उल्लेख किया है इसलिए यह पुनरुक्त नहीं है<sup>२</sup>।

### इलोक १८:

#### २५. इलोक १८ :

शालूक आदि अपक्व रूप में खाए जाते हैं इसलिए उनका निषेध किया गया है3।

# २६. कमलकन्द (सालुयं क) :

कमल की जड़ ४।

# २७. पलाशकन्द (विरालियं <sup>क</sup>)ः

विदारिका का अर्थ पलासकन्द किया गया है। हरिभद्र सूरि ने यह सूचित किया है कि कुछ आचार्य इसका अर्थ पर्वविल्ल, प्रतिपर्वविल्ल, प्रतिपर्वविन्द करते हैं<sup>४</sup>। अगस्त्यसिंह ने वैकल्पिक रूप में इसका अर्थ 'क्षीर-विदारी, जीवन्ती और गोवल्ली' किया है<sup>६</sup>। जिनदास के अनुसार बीज से नाल, नाल से पत्ते और पत्ते से कन्द उत्पन्न होता है वह 'विदारिका' है<sup>8</sup>।

### २८. पद्म-नाल (मुणालियं ग):

पद्म-नाल पद्मिनी के कन्द से उत्पन्न होती है और उसका आकार हाथी दाँत जैसा होता है<sup>न</sup>।

- २—(क) अ० चू० पृ० १२८: 'सम्मद्माणी पाणाणि बीयाणि हरियाणी य।' उप्पलाबीण एत्थं हरियग्गहणेण गहणे विकाल-विसेसेण एतेसि परिणामभेदा इति इह समेदोपादाणं।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६६-१६७ : सीसो आह णणु एस अत्थो पुष्टिंव चेव भणिओ जहा 'सम्मद्माणी पाणाणि बीयाणि हरियाइं' ति हरियग्गहणेण वणप्फई गहिया, किमत्थं युणो गहणं कयंति ?, आयरिओ भणइ –तत्थ अविसेसियं वणप्फइ-गहणं कयं, इह पुण सभेदिभिष्णं वणप्फइकायम् च्चारियं ।
- ३ —जि॰ चू॰ पृ॰ १६७ : एयाणि लोगो खायति अतो पिडसेहणिनिमित्तं मालियागहणं कर्यति ....'सासवनालिअं' सिद्धतत्थमणालो, तमवि लोगो ऊणसंतिकाऊण आमगं चेव खायति ।
- ४ (क) अ० चू० पृ० १२६ : 'सालुमं उप्पलकंदो ।'
  - (ख) जि० चू० पृ० १६७ : 'सालुगं' नाम उप्पलकन्दो भण्णह ।
  - (ग) हा० टी० प० १८५: 'शालूकं वा' उत्पलकन्दम् ।
  - (घ) झा० नि० भू० पृ० ५३६: पद्मादिकस्दः झालूकम् ।
- ५ हा० टी० प० १८५: 'विरालिकां' पलाशकन्दरूपां, पर्वविल्लप्रतिपर्वविल्लप्रतिपर्वकन्दिमस्यन्ये ।
- ६— अ० चू० पृ० १२६ : 'विरालियं' पलासकंदो अहवा 'छीरविराली' जीवन्ती गोवल्ली इति एसा ।
- ७ --जि० चू० पृ०१६७ : 'बिरालियं' नाम पलासकंदी भण्णइ, जहा बीए बस्सी जायंति, तीसे पत्ते, पत्ते कंदा जायंति, सा विरालिया ।
- ६—-(क) अ० चु० पृ० १२६ : पउमाणमूला 'मुजालिया' ।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६७ : मुणालिया-गयदंतसन्विभा पउमिणिकंदाओ निग्गच्छति ।
  - (ग) हा० टी० प० १८५: 'मृणालिकां' पद्मिनीकन्दोत्थाम् ।
  - (ঘ) হাত নি০ মু০ पू० ५३८ : मृणाले पद्मनालञ्च ।

१—हा० टी० प० १८४ : संमृद्य दद्यात्, संमर्दनम् नाम पूर्विच्छिन्नानामेवापरिणतानां मदंनम् ।

## विंडेसणा ( विण्डेवणा )

२७६ अध्ययन ५ (द्वि० उ०) : इलोक १६-२० टि० २६-३३

## २१. सरसों की नाल (सासवनालियं ग)।

सरसों की नाल !

### ३०. अपक्व गंडेरी (उच्छूखंडं घ) :

पर्वाक्ष या पर्व-सहित इश्-खण्ड सचित्त होता है<sup>र</sup>ा यहाँ उसी को अनिवृत-अपक्व कहा है<sup>3</sup>ा

### इलोक १६:

## ३१. तृष (तषगस्स ख):

जिनदास पूर्णि में तृण शब्द से अर्जक अरेर मूलक आदि का ग्रहण किया है <sup>१</sup>।

अगस्त्यसिंह स्थविर और टीकाकार इससे मधुर-तृण आदि का ग्रहण करते हैं<sup>द</sup>ा मधुर का अर्थ —लाल गन्ना या चावल हो सकता है। संभव है तृषक जब्द तृण-द्रुम का संक्षेप हो। नारियल, ताल, खजूर, केतक और ख़ुहारे के वृक्ष को तृण-द्रुम कहा जाता है।

### इलोक २०:

## ३२. कच्ची (तरुणियं क):

यह उस फली का विशेषण है, जिसमें दाने न पड़े हों ।

# ३३. एक बार भूनी हुई (भिज्जियं सईं <sup>ख</sup>):

दो या तीन बार भूनी हुई फली लेने का निषेध नहीं है । इसलिए यहाँ सकृत् शब्द का प्रयोग किया गया है<sup>द</sup> । यहाँ केवल एक बार भूनी हुई फली लेने का निषेध है ।

आयारचूला १।७ में दो-तीन बार भूनी हुई फली लेने का विधान भी हैं ।

- १—(क) अ० चू० पृ० १२६ : सासवणालिया सिद्धत्थगणाला ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६७ : 'सासवनातिअं' सिद्धस्थगणालो ।
  - (ग) हा० टी० प० १८५ : 'सर्थपनालिकां' सिद्धार्थकमञ्जरीम् ।
- २ (क) अ० चू० पृ० १२६ : 'उच्छुगंडमणिव्वुडं' सपव्वच्छियं ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६७ : उच्छुखंडमिव पच्वेसु धरमाणेसु ता नेव अनवगतजीवं कप्पइ।
- ३ हा० टी० प० १८५: इक्षुखण्डम् --असिर्वृतं' सचित्तम् ।
- ४ ज्ञा० नि० भू० पृ० ५२६ : इसका अर्थ वन-तुलसी है।
- ५ जि॰ चू॰ पृ॰ १६७ : तणस्स जहा अज्जममूलादीणं ।
- ६ (क) अ० चू० पृ० १२६: तणस्स वा महुरतणातिकस्स ।
  - ्ख)हा० टी० प० १८५: 'तृणस्य वा' मधुरतृणादेः ।
- ७— (क) अ० चू० पृ० १३०: 'तरुणिया' अणापक्का ।
  - (स) जि० चू० पृ० १६७: 'तरुणिया' नाम कोमलिया।
  - (ग) हा० टी० प० १८५: 'तरुणां वा' असंजाताम् ।
- द (क) अ० चू० पृ० १३०: 'सतिभज्जिता' एक्किस भज्जिता।
  - (ख) जि० चू० पृ० १६७ : 'सइं भन्जिया' नाम एक्किस भन्जिया ।
  - (ग) हा० टी० प० १८५: तथा भजितां 'सकृद्' एकवारम् ।
- ह—आ० चू० १।७ : जे भिक्खू वा भिक्खूणी वा, गाहाबइकुलं पिडवायपिडयाए अणुपिवट्ठे समाणे, सेउनं पुण जाणेज्जा —पिहुधं वा, बहुरजं वा, भुज्जियं वा, मंथुं वा चाउलं वा, चाउलपलंबं वा असइं भिज्जियं दुक्खुत्तो वा भिज्जियं तिक्खुत्तो वा भिज्जियं कासुयं एसणिज्जं ति मुण्णमाणे लाभे सन्ते पिडिगाहेज्जा ।

# ३४.फली (छिवाडि<sup>क</sup>):

अगस्त्य चूर्णि में 'छित्राङ्गे' का अर्थ 'संबलिया' और जिनदास चूर्णि में 'सिगा' तथा टीका में मूंग आदि की फली किया है'। 'संबलिया' और 'सिगा' दोनों फली के ही पर्यायवाची नाम हैं।

### इलोक २१:

# ३५. वंश-करीर (वेलुयं ल) :

अगस्त्य चूिण में 'बेलुयं' का अर्थ 'बित्व' या 'बंशकरिल्ल' किया है । जिनदास महत्तर और टीकाकार के अनुसार इसका अर्थ 'बंशकरिल्ल' है । आचाराष्ट्र वृत्तिकार ने इसका अर्थ 'बिल्व' किया है । यहाँ 'बेलूय' का अर्थ 'बिल्व' संगन नहीं लगता, क्योंकि दशकैकालिक में 'बिल्व' का उल्लेख पहले ही हो खुका है । प्राकृत भाषा की टिव्टि से भी 'बिल्व' का 'बेलुय' रूप नहीं बनता, किन्तु 'बेणुक' का बनता है । यहाँ 'बेलुय' का अर्थ वंग्न-करोर —बांस का अंकुर होना चाहिए। अभिधान चिल्लामणि में दस प्रकार के शाकों में 'करीर' का भी उल्लेख है ।

अभिधान चिन्तामणि की स्वोपज्ञ टीका में 'करीर' का अर्थ वांस का अंकुर किया गया है<sup>र</sup> । सुश्रुत के अनुसार बांस के अंकुर कफकारक, मधुरविपाकी, विदाही, वायुकारक, कषाय एवं रूक्ष होते हैं<sup>8</sup> ।

# ३६. काइयपनालिका (कासवनालियं ख) :

व्याख्याकारों ने इसका अर्थ 'श्रीपणि फल' और 'कसार' किया है<sup>1°</sup> । 'श्रीपणि' के दो अर्थ हैं<sup>11</sup>- (१) कुंमारी और (२) कायफल ।

कुंभारी यह वनस्पति भारतवर्ष, सिलोन और फिलीपाइन द्वीप-समूह में पैदा होती है। इसका वृक्ष ६० फुट तक ऊँचा होता है। इसका पिड सीधा रहता है और उसकी गोलाई ६ फुट तक रहती है। इसकी छाल सफेद और कुछ भूरे रंग की रहती है। माध से चैत्र तक इसके पत्ते गिर जाते हैं और चैत्र-वैद्याख में नए पत्ते निकलते हैं। इसमें पीले रंग के फूल लगते हैं, जिन पर भूरे छीटे होते हैं। इसका फल १ इंच लम्बा, मोटा और फिसलना होता है। यह पकने पर पीला हो जाता है<sup>93</sup>।

```
१—(क) अ० चू॰ पृ० १३० : 'छिवाडिया' संदिलिया ।
```

विदाहिनो वातकराः सकषाया विरूक्षणाः ॥

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६७ : 'छिवाडी' नाम संगा।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८५ : 'छिवाडि' मिति मुद्गादिफलिम् ।

२-- अ० चू० पृ० १३० : 'बेलुयं' बिल्लं वंसकरिल्लो वा ।

३— (क) जि० चू० पृ० १६७ : वंसिकिरिल्लो वेलुयं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८५: 'वेणुक' वंशकरिल्लम् ।

४ - आ० चू० १।११८ वृ० : 'बेलुयं' वेलुयंति बिल्बम् ।

५—दश० ५.१.७३ : अत्थियं तिदुषं बिल्लं ।

६ — हैम० द.१.२०३ : वेणी णो वा।

७. -४.२४६-५० : 'मूलपत्रकरीराग्रफलकाण्डाविरूढकाः । त्वक् युष्पं फलके शाकं दशधा...।

द्य-वही पृ० ४७७ : 'करीर' वंशादेः।

ह—सु० (सू०) ४६,३**१**४ : 'वेणोः' करीराः कफला मधुरा रसपाकतः ।

१०--(क) अ० चू० पृ० १३० : 'कासवनालियं' सीवण्जी फलं कस्सारकं ।

<sup>(</sup>জ) जि॰ चू॰ पृ॰ १६७ : 'कासवनालिअं' सीवणिफलं भण्णह ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प॰ १८४ : 'कासवनालिअं' श्री-र्णीफलम् ।

११ - व० चं० पृ० ४१५, ५२७।

१२ - व० चं० पृ० ४१५।

## पिंडेसणा ( पिण्डैषणा )

## २८१ अध्ययन ५ (द्वि० उ•) : श्लोक २२ दि० ३७-३६

कायफल - यह एक छोटे कद का हमेशा हरा रहने वाला वृक्ष है। इसका छिलका खुरदरा, बादामी और भूरे रंग का होता है। इसके पत्ते गुच्छों में लगते हैं। उनकी सम्बाई ७.५ से १२.५ सेन्टिमीटर और चौड़ाई २.५ से ५ सेन्टिमीटर तक होती हैं।

कसार — कसेर नाम का जलीय कन्द है। यह एक किस्म का भारतीय घास का कंद है। इस घास से बोरे और चटाइयाँ बनती हैं। यह घास तालाबों और फीलों में जमती है। इस वृक्ष की जड़ों में कुछ गठाने रहती हैं जो तन्तुओं से ढँकी हुई रहती हैं। इसका फल गोल और पीले रंग का जायफल के बराबर होता है।

इसकी छोटे और बड़े के भेद से दो जातियाँ होती हैं। <mark>छोटा कसेर हल्का और आकृति में मोथे की तरह होता है। इसको हिन्दी</mark> में चिचोड़ और लेटिन में केपेरिस एस्वयूर्छेटस कहते हैं। दूसरी बड़ी जाति को राज कसेरु कहते हैं। सर्दी के दिनों में कसेरु जमीन से निकाले जाते हैं और उनके ऊपर का छिलका हटाकर उनको कच्चे ही खाते हैं<sup>8</sup>।

### ३७. अपक्व-तिलपपड़ी ( तिलपप्पडमं <sup>ग</sup> )

वह तिल-पपड़ी वर्जित है, जो कच्चे तिलों से बनी हो<sup>3</sup>।

## इद. कदम्ब-फल (नीमं ग):

हारिभद्रीय टीका में 'नीम' नीमफलम्— ऐसा मुद्रित पाठ हैं । किन्तु 'नीमं नीपफलम्'— ऐसा पाठ होना चाहिए । चूणियों में 'नीम' शब्द का प्रयोग उचित हो सकता है, किन्तु संस्कृत में नहीं । संस्कृत में इसका रूप 'नीप' होगा। 'नीप' का अर्थ 'कदम्ब' है और उस का प्राकृत रूप 'नीम' होता है ।

कदम्ब एक प्रकार का मध्यम आकार का वृक्ष होता है जो भारतवर्ष के पहाड़ों में स्वाभाविक तौर से बहुत पैदा होता है। इसका पुष्प सफेद और कुछ पीले रंग का होता है। इसके फूल पर पंखुड़ियाँ नहीं होतीं, बल्कि सफेद-सफेद सुगन्धित तन्तु इसके चारों ओर उठै हुए रहते हैं। इसका फल गोल नींबू के समान होता है।

कदम्ब की कई तरह की जातियाँ होती हैं। इनमें राज कदम्ब, धारा कदम्ब, धूलि कदम्ब, भूमि कदम्ब इत्यादि जातियाँ उल्लेख-नीय हैं ।

### इलोक २२:

## ३६. चावल का पिष्ट ( चाउलं पिट्ठं क ):

अगस्त्यसिंह ने अभिनव और अनिन्धन ( बिना पकाए हुए ) चावल के पिष्ट को सचित्त माना है<sup>८</sup>। जिनदास ने 'चावल-पिट्ठ' का अर्थ भ्राष्ट्र (भूने हुए चावल) किया है। वह जब तक अपरिणत होता है तब तक सचित्त रहता है<sup>६</sup>।

१- व० चं० पृ० ४२७।

२-वि० चं० पु० ४७६।

३---(क) अ० चू० पृ० १३० : 'तिलपप्पडगो' आमतिलेहि जो पप्पडो कतो।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पू० १६८: जो आमगैहि तिलेहि कीरइ, तमवि आमगं परिवज्जेक्जा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टो॰ प० १८५ : 'तिलपर्यटं' पिष्टतिलमयम् ।

४—हा० टो० प० १८५ : 'नीमं' नीमफलम् ।

५— (क) अ० चू० पृ०१३० : 'णीव' फलं ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० १६८: 'नीमं' नीमश्वसस्य फलं।

६---हैम० ८.१.२३४ : तीपापीडे मो वा ।

७--व० चं० पृ० ३७५।

८--अ० चू० पृ० १३० : चाउलं पिट्ठलोट्ठो । तं अभिणवमणिधणं सन्<del>चित्तं भवति ।</del>

कि० चू० पृ० १६८ : चाउलं पिट्ठं भट्ठं भण्णइ, तमपरिणतधम्मं सचित्तं भवति ।

# ४०. पूरा न उबला हुआ गर्म (तत्तनिव्वुडं स ):

पूर्णि और टीका में 'तत्त-निब्बुड' के 'सप्त-निर्दृत' और 'तप्त-अनिर्दृत'—इन दो संस्कृत रूपों के अनुसार अर्थ किए गए हैं। जो जल गर्म होकर फिर से सीत हो गया हो—विभिन्न काल-मर्यादा के अनुसार सचित्त हो गया हो —वह तप्त निर्दृत कहलाता है। जो जल थोड़ा गर्म किया हुआ हो वह तप्त-अनिर्दृत कहलाता है। पत्रव जल वही माना जाता है जो पर्याप्त मात्रा में उवाला गया हो। देखिए इसी सूत्र (३.६) की टि० संख्या ३६।

## ४१. जल (वियडं ख):

मुनि के लिए अन्तरिक्ष और जलाशय का जल लेने का निषेध है। वे अन्तरिक्ष और जलाशय का जल लेते भी हैं किन्तु वही, जो दूसरी वस्तु के मिश्रण से विकृत हो जाए। स्वाभाविक जल सजीव होता है और विकृत जल निर्जीव। मुनि के लिए विकृत जल (या इक्कीस प्रकार का द्राक्षा आदि का पानक। देखिए— आयारचुला १) ही ग्राह्य है। इसलिये अङ्ग-साहित्य में बहुधा 'वियडं' शब्द का प्रयोग जल के अर्थ में भी होता है<sup>२</sup>। अभयदेवसूरि ने वियड का अर्थ 'पानक' किया है<sup>3</sup>।

'वियड' शब्द का प्रयोग शीतोदक और उष्णोदक दोनों के साथ होता है<sup>8</sup> । अगस्त्यसिंह स्थविर 'वियड' का अर्थ गर्भ जल करते हैं<sup>8</sup> । जिनदास **पू**र्णि और टीका में इसका अर्थ शुद्धोदक किया है<sup>8</sup> ।

# ४२. पोई-साग और सरसों की खली (पूइपिन्नागं ग ):

अगस्त्य चूिण के अनुसार 'पूर्द पिन्नाम' का अर्थ है—सरसों की पिट्ठी"। जिनदास महत्तर सरसों के पिड (भोज्य)को 'पूर्द पिन्नाम' कहते हैं । टीकाकार ने इसका अर्थ सरसों की खली किया है । आयारभूला में भी 'पूर्द पिन्नाम' शब्द प्रयुवत हुआ है। वहाँ वृत्तिकार ने इसका अर्थ कुथित की खली किया है ''। सूत्रकृताङ्ग के वृत्तिकार ने 'पिण्याक' का अर्थ केवल खली किया है ''।

सुश्रुत में 'पिण्याक' शब्द प्रयुक्त हुआ है। व्याख्या में उसका अर्थ तिल, अलसी, सरसों आदि की खली किया है <sup>१२</sup>। उस स्थिति में 'पूइ पिन्नाय' का अर्थ सरसों की खली करना चिन्तनीय है।

शालिग्राम निघण्टु (पु० ८७३) के अनुसार 'पूड' एक प्रकार का साग है। संस्कृत में इसे उपोदकी या पोदकी कहते हैं। हिन्दी में इसका नाम पोई का साग है। बंगला में इसे पूइशाक कहते हैं।

पूइ और पिन्नाग को पृथक् मानकर व्याख्या की जाए तो पूइ का अर्थ पोई और पिण्याक का अर्थ सरसों आदि की खली किया जा सकता है।

१--(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १३० : तत्तिनित्वृद्धं सीतलं पहिसचित्तीभूतं अणुव्वत्तदंदं वा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी॰ प० १८५ : तस्तिनवृतं नविवतं सत् शीतीभूतम्, तस्तानवृतं वा—अप्रवृत्तत्रिवण्डम् ।

२--ठा० ३।३४६ : णिग्गंथस्स णं गिलायमाणस्स कप्पंति तओ वियडदत्तीओ पडिग्गाहित्तते ।

३--ठा० ३।३४६ वृ० : 'वियड'त्ति पानकाहारः ।

४ — आ० चू० ६।२४ : 'सिओदमिवयडेण वा, उसिणोदगिवयडेण वा' ।

५---अ० चू० पृ० १३० : वियडं उण्होयगं ।

६—(क) जि० चू० पृ० १६८: सुद्धमुदयं नियडं भण्णइ ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८४ : विकटं वा — शुद्धोदकम् ।

७---अ० चू० पृ० १३० : पूर्तिपिन्नागो सरिसविषट्टं ।

द्र जि० चू० पृ० १६८: 'पूर्तियं' नाम सिद्धत्थपिंडगो, तत्थ अभिन्ना वा सिद्धत्थगा भोज्जा, दरिभन्ना वा ।

६ - हा० टी० प० १८५ : 'पूर्तिपण्याकं' सर्वपललम् ।

१० आ० चू० १।११२ वृ०ः 'पूतिपिन्नाग'न्ति कुथितखलम् ।

११ - सू० २.६.२६ प० ३६६ वृष्टे: 'पिण्याकः' खलः ।

१२- सु० (सू०) ४६,३२१: "पिष्याकतिलकल्कस्थूणिकाशुष्कशाकानि सर्व्वदोधप्रकोपणानि ।

### श्लोक २३:

# ४३. कैथ<sup>१</sup> ( कबिटुं के ):

कैय एक प्रकार का कंटीला पेड़ है जिसमें बेल के आकार के कसैले और खट्टे फल लगते हैं।

## ४४. बिजौरा ( माउलिंगं क ) :

बीजपूर, मानुलुंग, रुचक, फलपूरक इसके पर्यायवाची नाम हैं<sup>3</sup>।

## ४४. मूला और मूले के गोल टुकड़े ( मूलगं मूलगितायं ख) :

'मूलक' शब्द के द्वारा पत्र-सहित-मूली अोर 'मूलक कित्तका' के द्वारा पत्र-रहित-मूली का ग्रहण किया है। **पू**णि के अनुसार यह पाठ 'मूलकित्तया'—'मूलकित्तका' और टीका के अनुसार 'मूलवित्तया' 'मूलवित्तका' है । सुश्रुत (४.६.२५७) में कच्ची मूली के अर्थ में 'मूलक-पोतिका' शब्द प्रयुक्त हुमा है। संभव है उसी के स्थान में 'मूलवित्तय' का प्रयोग हुआ हो।

### इलोक २४:

# ४६. फलवूर्ण, बीजवूर्ण (फलमंथूणि <sup>स</sup>; बीयमंथूणि <sup>स</sup>):

बेर आदि फलों के चूर्ण को 'फलमन्थु' कहते हैं' और जौ, उड़द, मूंग आदि बीजों के पूर्ण को 'बीजमन्थु' कहते हैं<sup>ड</sup>ा आयार चूला में उदुम्बर, न्यग्रोय (बरगद), प्लक्ष (पाकड़), अश्वत्य आदि के मन्युओं का उल्लेख है<sup>ड</sup>ा

देखिए 'मंथु' (४.१.६५) की टिप्पण संस्या २२५।

## ४७. बहेड़ा ( बिहेलगं ग ) :

अर्जुन वृक्ष की जाति का एक बड़ा और ऊँचा वृक्ष, जिसके फल दबा के काम में आते हैं। त्रिफला में से एक फल।

१—(क) अ० चू० पृ० १३०: कवित्थफलं 'कविट्टं'।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८५: 'कपित्थं' कपित्थफलम् ।

२--- (क) अ० चू० पृ० १३०: बीजपूरगं मातुर्लिगं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६८ : कविट्ठमाउलिगाणि पसिद्धाणि ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६५: 'मातुलिङ्गं च' बीजपूरकम्।

३ – কাত নিত মুত ২৩ द ।

४---जि० चु० पृ० १६८: मुलओ सपत्तपलासो ।

५-अ० चू० प्० १३० : मूलगकंदगचरकलिया ।

<sup>(</sup>অ) जि॰ चू॰ पृ० १६८: मूलकत्तिया--- मूलकंदा चित्तलिया भण्णदः

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० १८४ : 'मूलवर्त्तिकां' मूलकन्दचनकलिम् ।

६---(क) जि० चू० पृ० १६८।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८५।

७ - (क) जि० चू० पृ० १६८: मंथू - बदरचुण्णो भण्णइ, फलमंथू बदरओंबरादीणं भण्णइ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८६: 'फलमन्थून्' बदरचूर्णान्।

द्म (क) जि० चू० पृ० १६८ : 'बीयमंथू' जवमासमुग्गादीणि ।

<sup>(</sup>स्त) हा० टी० प० १८६ : 'बीजमन्थून्' यवादिचूर्णान् ।

६-- आ० चू० १।१११ : उंबरमंथुं वा, नग्गोहमंथुं वा, पिलुंखुमंथुं वा, आसोत्थमंथुं वा, अन्नयरं वा, तहप्पगारं मंथुजायं ।

१०---(क) अ० चू० पृ० १३०: 'विभेलगं' भूतरुक्खफल, तस्समाणजातीतं हरिडगाति वा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ १६८ : बिहेलगरुबंबस्स फलं बिहेलगं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० पे० १८६: 'बिभीतक' विभीतकफलम् ।

# दसर्वेआलियं (दशवैकालिक)

२६४ अध्ययन ५ (द्वि० उ०) : इलोक २५, २६ टि० ४८-५०

### ४८ प्रियाल फल' (पियालं <sup>ग</sup>):

प्रियाल को चिरौंजी कहते हैं।

'चिरौंजी' के दक्ष प्राय: सारे भारतवर्ष में पाये जाते हैं । इसके पत्ते छोटे-छोटे, नोकदार और ख़ुरदरे होते हैं । इसके फल करोंदे के समान नीले रंग के होते हैं । उनमें से जो मगज निकलती है उसे चिरोंजी कहते हैं ।

### इलोक २५:

### ४१: समुदान (समुयाणं क):

मुनि के लिए समुदान मिक्षा करने का निर्देश किया गया है। एक या कुछ एक घरों में से भिक्षा ली जाय तो एपणा की शुद्धि रह नहीं सकती, इसलिए अनेक घरों से थोड़ा-थोड़ा लेना चाहिए, ऊँच और नीच सभी घरों में जाना चाहिए?।

जो घर जाति से नीच कहलाएँ, धन से समृद्ध न हों और जहाँ मनोज आहार न मिले उनको छोड़ जो जाति से उच्च कहलाएँ, धन से समृद्ध हों और जहाँ मनोज आहार मिले वहाँ न जाए। किन्तु भिक्षा के लिए निकलने पर जुपृष्सित कुलों को छोड़कर परिपाटी (कम) से आने वाले छोटे-बड़े सभी घरों में जाए। जो भिक्षु नीच कुलों को छोड़कर उच्च कुलों में जाता है वह जातिवाद को बढ़ावा देता है और लोग यह मानते हैं कि यह भिन्नु हमारा परिभव कर रहा है ।

बोद्ध-साहित्य में तेरह 'खुताङ्क' बतलाए गए हैं। उनमें चौथा 'धुताङ्क' 'सापदान-चारिकाङ्क' है। गाँव में भिक्षाटन करते समय विना अन्तर डाले प्रत्येक घर से भिक्षा ग्रहण करने को 'सारदान-चारिकाङ्क' कहते हैं"।

### इलोक २६:

## प् •. वन्दना (स्तुति) करता हुन्ना याचना न करे (वंदमाणो न जाएउजा म) :

यहाँ उत्पादन के ग्यारहवें दोष 'पूर्व-संस्तव' का निषेध है।

दोनों चूर्णिकारों और टीकाकार ने 'वंदमाणं न जाएज्जा' पाठ को मुख्य मानकर व्याख्या की है और 'वंदमाणो न जाएज्जा' को पाठान्तर माना है<sup>द</sup>ा किन्तु मूल पाठ 'वंदमाणो न जाएज्जा' ही होना चाहिए । इस क्लोक में उत्पादन के ग्यारहवें दोप ्पृब्विपच्छा

१-(क) अ० चू० पृ० १३० : पियालं पियालरुक्खफलं वा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू० पृ॰ १६८ : पियालो रुक्खो तस्स फलं पियालं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८६: 'प्रियालं वा' प्रियालफलं च ।

२ — (क) अ० चू० पृ० १३१ : सपुषाणीर्षति —समाहरिज्जंति तदत्थं चाउलसाकतो रसादीणि तदुपसाधणाणीति अण्णमेव 'समुदाणं चरे' गच्छेदिति । अहवा पुरुवभणितमुग्गमुष्पायणेसणासुद्धमण्णं समुदाणीयं चरे ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० १६० : समुदाया णिज्जइति, थोवं थोवं पडिवज्जइति वुत्तं मवइ ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ १८६ : समुदानं भावभेध्यमाश्वित्य चरेद् भिक्षुः ।

कि चू० पृ० १६८-१६६: 'उच्च' नाम जातितो णो सारतो सारतो णो जातीतो, एगं सारतो व जाइओवि, एगं णो सारओ नो जाइओ, अवयमिव जाइयो एगं अवयं नो सारओ, सारओ एगं अवयं नो जाइओ, एगं जाइओऽवि अवयं सारओऽवि, एगं नो जाइओ अवयं नो सारओ, अहवा उच्चं जत्य मणुन्नाणि लब्भिति, अवयं जत्य न तारिसाणित्ति, तहत्यगारं फुलं उच्चं वा भवड अवयं वा भवड, सब्वं परिवाडीय समुदाणितव्वं, ण पुण नीयं कुलं अतिक्किमऊण उसदं अभिसंधारिक्जा, 'णीयं' नाय णीयंति वा अवयंति वा एगट्टा, दुगुं ख्रियकुलाणि वज्जेडण जं सेसं कुलं तमितकिकिमडणं मो उसदं गच्छेज्जा, उसदं नाम उसदंति वा उच्चंति वा एगट्टा, तंमि उसदे उक्कोसं लभीहामि बहुं वा लब्भीहामित्तिकाऊण णो णियाणि अतिक्किमेडजा, कि कारणं ? दीहा भिवखायरिया भवति, सुत्तत्थपलिमंथो य, जडजीवस्स य अण्णे न रोयंति, जे ते अतिक्किमिडजंति ते अप्पत्तियं करेंति जहा परिभवति एस अस्हेत्ति, पञ्चइयोवि जातिवायं ण मुयति, जातिवाओ य उचवुहिओ भवति ।

४ --- विशुद्धि मार्ग भूमिका पु० २४ । विशेष विवरण के लिए देखें पु० ६७-६८ ।

<sup>🗴 (</sup>कॅ) अ० चू० पृ० १३<sup>१</sup>२ : पाठविसेसो वा —'वंदमाणो न जाए<sup>क</sup>जा<sup>'</sup> ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २००: अथवा एस अःलावओ एवं पढिज्जइ 'वंदमःणो ण जाएज्जा' वंदमाणो णाम वंदमाणो सिराकंषं पंजलियादीहि णो जाएज्जा, वायाएवि वंदणसिरसाए ण जातिक्वो, जहा सामि भट्टि देवए वाऽम्स ।

# २८४ अध्ययन ५ (द्वि॰ उ॰) : इलोक ३१, ३४ टि॰ ५१-५३

सथव' (पूर्वपश्चात् संस्तव) के एक भाग 'पूर्व-संस्तव' का निषेध है । इसका समर्थन आयार चूळा के 'बंदिय वंदिय' शब्द से होता है<sup>9</sup> । ष्टत्तिकार शीळाञ्कम्परि के अनुसार इसका अर्थ यह है कि मुनि गृहपति की स्तुति कर याचना न करे<sup>3</sup> ।

आयार चूला के टिप्पणीगत दोनों वाक्य और प्रस्तुत क्लोक के उत्तराई के दोनों चरण केवल अर्थ-हिष्ट से ही नहीं किन्तु शब्द-हिष्ट से भी प्रायः तुन्य हैं। आचाराङ्ग के 'वंदिय' का अर्थ यहाँ 'वंदमाणों' के द्वारा प्रतिपादित हुआ है। निशीथ में 'पूर्व-संस्तव' के लिए प्रायिक्ति का विधान किया गया हैं । प्रक्त व्याकरण (संवरद्वार १) में 'ण वि वंदणाएं' के द्वारा उक्त अर्थ का प्रतिपादन हुआ है। इनके आधार पर 'वंदमाणों' पाठ ही संगत है। वन्दमान—वन्दना करते हुए व्यक्ति से याचना नहीं करनी चाहिए —यह अर्थ चूिणकार और टीकाकार को अभिन्नेत हैं । किन्तु यह व्याख्या विशेष अर्थवान नहीं लगती और इसका कहीं आयार भी नहीं मिलता। 'वंदमाणों न जाएडजा' इसका विशेष अर्थ भी है, आगमों में आधार भी है, इसलिए अर्थ की हिष्ट से भी 'वंदमाणों पाठ अधिक उपयुक्त है।

### इलोक ३१:

### ५१. छिपा लेता है (विणिगूहई ख):

इसका अर्थ है --- सरस आहार को नीरस आहार से ढाँक लेता है ।

### इलोक ३४:

## ५२. मोक्षार्थी (आययद्वी <sup>ख</sup>) :

इस शब्द को अगस्त्यचूरिं। में 'आयति-अर्थी' तथा जिनदास चूणि और टीका में 'आयत-अर्थी' माना है ।

### ५३. रूक्षवृत्ति (लूहवित्ती <sup>घ</sup>):

रूक्ष शब्द का अर्थ रूखा और संयम—दोनों होता है। जिनदास चूर्णि में रूक्षवृत्ति का अर्थ रूक्ष-भोजी और टीका में इसका अर्थ संयम-वृत्ति किया है<sup>9</sup>।

१-- आ० चू० १।६२ : 'नो गाहावइं वंदिय-वंदिय जाएज्जा' नो वर्ण फरुसं वएज्जा'।

२-आ० चू० ११६२ वृ० : गृहपति 'वंदित्वा' वाग्मिः स्तुत्वा प्रशस्य नो याचेत ।

३ नि० २.३८ : जे भिक्खू पुरे संथवं पच्छा संथवं वा करेइ करेंतं वा सातिज्जिति । चू० : 'संथवो' थुती, अटले दाणे पुष्वसंथवो, दिण्णे पच्छासंथवो । जो तं करेति सातिज्जिति वा तस्स मासलहुं ।

४ – (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १३२ : 'वंदमाणं ण जाएज्जा' 'जहा अहं वंदितो एतेण, जायामि णं, मद्दो अवस्स दाहिति । सो वंदिय-मेलेण जातिओ चितेज्ज भणेज्ज वा —चोरते वंदिहि सि, एणातियं एवमादि दोसा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २००: 'बंदमाणं न जाइज्जां जहा अहमेतेण बंदिउत्ति अवस्समेसी दाहेति, तस्य विपरिणामादिदोसा संभवंति, पुरिसं पुण वंदमाणं वंदमाणं अन्तं किचि वक्सेवं काऊण अण्णती वा मिनऊण पुणी तत्थेव गंतूण मगाइ, जइ ताहे पुणी वंदित तो मिमओ जइ कदापि पिडसेहेज्जा तत्थ नो अण्णं फह्सं वए, जहा होणं ते वंदितं, तुमं अवंदओ चेव, एवमादि।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८६ : वन्दमानं सन्तं भद्रकोऽयमिति न याचेत, विपरिणामदोषात्, अन्नाद्यभावेन याचितादाने न चौनं पहषं अपात्—वृथा ते वन्दनमित्यादि ।

५—(क) जि० चू० पृ० २०१ : विविहेहि पगारेहि गूहित विणिगुहित, अप्पसारियं करेइ, अन्नेण अन्तपन्तेण ओहाडेति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८७ : 'विनिगूहते' अहमेव भोक्ष्य इत्यन्तप्रान्तादिनाऽऽच्छादयति ।

६—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १३३ : [आयतठ्ठी] आगामिणि काले हितमायतीहितं, आतितिहितेण अत्थी आयत्थाभिलासी।

<sup>(</sup>ल) जि० चू० पू० २०२ : आयतो — मोक्लो भण्णइ, तं आययं अत्थयतीति आययद्ठी ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८७ : 'म्रायतार्थी' मोक्षार्थी ।

७—(क) जि० चू० पृ० २०२ : लूहाइ से वित्ती, एतस्स ण णिहारे गिद्धी अतिथ ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १८७ : 'रूक्षवृत्तिः' संयमवृत्तिः ।

## इलोक ३५:

### थ्थ. मान-सम्मान की कामना करने वाला (माणसम्माणकामए ख):

बंदना करना, आने पर खड़ा हो। जाना मान कहलाता है और वस्त्र-पात्र आदि देना सम्मान है अथवा मान एकदेशीय अर्चना है और सम्मान व्यापक अर्चना<sup>9</sup> ।

## ४४. माया-शल्य (मायासल्लं घ):

बहाँ शल्य का अर्थ आयुध (शरीर में घुसा हुआ कांटा) अथवा बाण की नोक है। जिस प्रकार शरीर में घुसी हुई अस्त्र की नोक स्यथा देती है उसी प्रकार जो पाप-कर्म मन को व्यथित करते रहते हैं उन्हें शल्य कहा जाता है।

माया, निदान और मिथ्यादर्शन — ये तीनों सतत चुभने वाले पाप-कर्म हैं, इसलिए इन्हें शल्य कहा जाता है ।

पूजार्थी-व्यक्ति बहुत पाप करता है और अपनी पूजा आदि को सुरक्षित रखने के लिए वह सम्यक् प्रकार से आलोचना नहीं करता किन्सु माया-शस्य करता है —अपने दोषों को छिपाने का प्रयत्न करता है<sup>४</sup> ।

## इलोक ३६:

## ४६. संयम (जसं <sup>घ</sup>):

यहाँ यश शब्द का अर्थ संयम है<sup>2</sup>। संयम के अर्थ में इसका प्रयोग भगवती में भी मिलता है<sup>६</sup>।

## ५७. सुरा, मेरक (सुरं वा मेरगं वा क):

सुरा और मेरक दोनों मदिरा के प्रकार हैं। टीकाकार पिष्ट आदि द्रव्य से तैयार की हुई मदिरा को सुरा और प्रसन्ना को मेरक मानते हैं"। चरक की व्याख्या में परिपक्ष्य अन्न के सन्यान से तैयार की हुई मदिरा को सुरा माना हैं"। भाविमश्र के अनुसार उवाले हुए शालि, पिष्टिक आदि चावलों को सन्धित करके तैयार की हुई मदिरा को सुरा कहा जाता है । मैरेय तीक्ष्ण, मधुर तथा गुरु होती है "। सुरा को पुनः सन्धान करने से जो सुरा तैयार होती है, उसे मैरेय कहते हैं अथवा धाय के फूल, गुड़ तथा धान्याम्ल (कांजी) के सन्धान से मैरेय तैयार होता है "। बढ़ शौनक के अनुसार आसव और सुरा को मिलाकर एक पात्र में सन्धान करने से प्रस्तुत मद्य को मैरेय कहा जाता है "। आयुर्वेद-विज्ञान के अनुसार कैथ की जड़, वेर तथा खांड—इनका एकत्र सन्धान करने से मैरेयी नाम की मदिरा तैयार होती है अ

### ४६. आत्म-साक्षी से (ससक्लं ग) :

इससे अगले श्लोक में लुक-छिपकर स्तेन-वृत्ति से मद्य पीने वाले का वर्णन किया है। प्रस्तुत श्लोक में आत्म-साक्षी से मद्य न पीए---

```
१ — (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २०२: माणो वंदणअन्भुद्वाणपच्चयओ, सम्माणो तेहि वंदणादीहि वत्थपत्तादीहि य, अहवा माणो एगदेसे कीरइ, सम्माणो पुण सन्वष्पगारेहि इति ।
```

(स) हा० टी॰ प० १६७ : तत्र वन्दनाभ्युत्थानलाभनिमित्तो मानः, बस्त्रपात्रादिलाभनिमित्तः सन्मानः ।

२-अ० चू० पृ० १३४ : सल्लं - आउधं देधलग्गं।

१-ठा० ३।३६५ ।

४ — जि० चू० पृ० २०२ : कम्मगरुययाए वा सो लङ्जाए वा अणालोएंतो मध्यासरूलमवि कुञ्चति ।

५ -- हा० टी० प० १८८: यश: शब्देन संयमोऽभिधीयते ।

६ - भग० ४१.१.६. : ते णं भंते ! जीवा कि आयजसेणं उववनजेति अतस्मनः संबन्धि यशो यशोहेतुत्वाद् यशः संयम आत्मयशस्तेन ।

७--हा० टी० प० १८८ : 'सुरां वा' पिष्टादिनिध्यत्नां, 'मेरकं वापि' प्रसन्नाख्याम् ।

्द पूर्व भा० (सूत्रस्थान) अ०२५. पृ०२०३ : 'परिपक्वान्नसम्धानसम्हणन्नां सुरां जगुः' ।

६ च० पूर्वं भा० (सूत्रस्थान) अ० २४. पृ० २०३: 'शालिषव्टिकपिष्टादिकृतं मद्यं सुरा स्मृता'।

१० — वही अ० २७ इसोक १६४।

११ — वही अ० २५ गृ० २०३ : मेरेयं धातकोषुष्पगुड्धान्यास्लसन्धितम्' ।

१२ - वही अ० २७ पृ० २४० : 'आसवस्य सुरायादच, द्वयोरेकत्र भाजने ।

संधानं तद्विजानीयान्मरेवमुभवाश्रयम् ॥

१३ - वही अ० २४. पृ० २०३ : 'मालूरमूलं बदरी, शर्करां च तथैव हि । पृषामेकत्रसन्धानातः, मैरेयी मदिरा समुता ॥'

# पिंडेसणा ( पिण्डैषणा ) २८७ अध्ययन ५ (द्वि०उ०) : इलोक ३८, ३६, ४२ टि० ५६-६३

यह बतलाया गया है। अगस्त्य चूिण में 'ससक्ख' का अर्थ स्वसाक्ष्य' ग्रीर वैकल्पिक रूप में 'ससाक्ष्य' गृहस्थों के सम्मुख किया है। जिनदास चूिण में इसका अर्थ केवल 'ससाक्ष्य' किया है । टीकाकार 'ससक्ख' का अर्थ—परित्याग में साक्षीभूत केवली के द्वारा प्रतिषिद्ध करते हैं और मद्य-पान का आत्यन्तिक निषेध बतलाते हैं । साथ ही साथ कुछ व्याख्याकार उस सूत्र की ग्लान विषयक अपवाद सूत्र मानते हैं—इस मतान्तर का उल्लेख भी मिलता है ।

### इलोक ३८:

## ४६. उन्मत्तता (सोंडिया क) :

'सोडिया' का अर्थ है सुरापान की आसवित या गृद्धि से होने वाली उन्मत्तता<sup>र</sup> ।

### इलोक ३६:

### ६०. संवर (संबरं घ):

अगस्त्यसिंह ने इसका अर्थ 'प्रत्याख्यान'", जिनदाय महत्तर ने 'संयम' तथा हरिभद्र सूरि ने 'चारित्र<sup>ध</sup> किया है।

### इलोक ४२:

## ६१. जो मेधावी ( मेहावी क ):

मेधाबी दो प्रकार के होते हैं —ग्रन्थ-मेधाबी और मर्गादा-मेथाबी । जो बहुश्रुत होता है उसे ग्रन्थ-मेघाबी कहा जाता है और मर्यादा के अनुसार चलने वाला मर्यादा-मेथाबी कहलाता है<sup>97</sup> ।

## ६२. प्रणीत ( पणीयं ध ) :

दूध, दही, घी आदि स्निम्ध पदार्थ या विकृति की प्रणीत-रस कहा जाता है<sup>11</sup> । विस्तृत जानकारी के लिए देखिए ८.५६ का टिप्पण।

# ६३. मद्य-प्रमाद ( भज्जप्पमाय ग ) :

यहाँ मद्य और प्रमाद भिन्नार्थक शब्द नहीं हैं, किन्तु मद्य प्रमाद का कारण होता है इसलिए मद्य को ही प्रमाद कहा गया है<sup>92</sup>।

१—अ० चू० पृ० १३४ : सक्खी भूतेण अप्पणा - सचेतणेण इति ।

२--अ० चू० पृ० १३४ : अहवा जया गिलाणकज्जे ततो 'ससक्खो ण पिबे' जणसिक्खगमित्यर्थः ।

३--जि॰ चू॰ पृ॰ २०२ : जित नाम शिलाणिनिधित्तं ताए कञ्जं भविज्जा ताहे 'ससक्खं नो पिबेञ्जा' ससक्खं नाम सागारिएहिं पहुष्पाइयमाणं ।

४—हा० टो० प० १८८ : 'ससाक्षिकं' सदापरित्यागसाक्षिकेवलिप्रतिषिद्धं न पिबेद् भिक्षुः, अनेनात्यन्तिक एव तत्प्रतिषेधः, सदासाक्षिभावात् ।

प्र—हा० हो० प० १८८: अन्ये तु ग्लानापवादविषयमेतत्सूत्रमत्पसागारिकविधानेन व्याचक्षते ।

६ (क) अ० चू० पृ० १३४ : सुरादिसु संगी 'सोंडिया' ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २०३ : सुंडिया नाम जा सुरातिसु गेही सा सुंडिआ भण्णति, ताणि सुरादीणि मोत्तूणं ण अन्न रोयइ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प॰ १८८: 'शीण्डिका' तदत्यन्ताभिष्वङ्गरूपा ।

७-अं चू े पु० १३४ 'संवर' पच्चक्खाणं ।

द--जि॰ चू॰ पृ॰ २०४: संवरो णाम संजमो।

E-हा॰ टी॰ प॰ १८८ : 'संवर' चारित्रम् ।

१० — जि० चू० पृ० २०३ : मेधावी दुविहो, त० - गथमेधावी मेराप्रेधावी य, तत्थ जो महंतं गंथं अहिज्जिति सो गंथमेधावी, मेरामेधावीणाम मेरा मज्जाया भण्णात तीए मेराए धावतित्ति मेरामेधावी।

११--(क) अ० चू० पृ० १३५ : पणीए पथाणे विगतीमादीते ।

<sup>(</sup>জ) জি০ चू০ पृ० २०३: पणीतस्स नःम नेहविगतीओ भण्णति:

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १८६ : 'प्रणीत' स्निग्धम् ।

१२ — ठा० ६।४४ वृ० : 'छव्बिहे पमाए पन्नत्ते तं जहां - मन्जपमाए ..... मद्यं - सुरादि तदेव प्रमादकारणत्वात् प्रमादो मद्यप्रमाद: ।

# दसवेआलियं( दशवेकालिक ) २८८ अध्ययन ५ (द्वि॰ उ॰) : श्लोक ४३, ४४, ४६ टि० ६४-६८

### श्लोक ४३:

## ६४. अनेक साधुओं द्वारा प्रशंसित ( अणेगसाहुपूड्यं ल ) :

अगस्त्य चूर्णि और टीका में 'अणेगसाहु' को समस्त-पद माना है<sup>9</sup> ! जिनदास चूर्णि में 'अणेगं' को 'कल्लाणं' का विजेषण माना है<sup>8</sup> ।

## ६५. विपुल और अर्थ-संयुक्त ( विउलं अत्थसंजुत्तं ग ) :

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार 'विउल' का मकार अलाक्षणिक है और विपुलार्थ-संयुक्त एक शब्द बन जाता है। विपुलार्थ-संयुक्त अर्थात् मोक्ष-पुरुवार्थ से युक्त<sup>3</sup>। जिनदास चूर्णि में भी ऐमा किया है, किन्तु 'अत्यसंजुत्तं' की स्वतंत्र व्याख्या भी की है<sup>४</sup>। टीका में 'विउलं' और 'अत्यसंजुत्तं' की पृथक् व्याख्या की है<sup>४</sup>।

## ६६. स्वयं देखो (पस्सह<sup>क</sup>):

देखना चक्षु का व्यापार है। इसका प्रयोग पूर्ण अवधारण के लिए भी होता है, जैसे — मन से देख रहा है। यहाँ सर्वगत अवधारण के लिए भी होता है, जैसे — मन से देख रहा है। यहाँ सर्वगत अवधारण के लिए 'पश्यत' का प्रयोग हुआ है — उस तपस्वी के कल्याण को देखो अर्थात् उसका निश्चित ज्ञान करो<sup>ह</sup>।

#### इलोक ४४:

# ६७. अगुणों को ( अगुणाणं ख ) :

जिनदास चूर्णि में जो नागार्जु नीय परम्परा के पाठ का उल्लेख है उसके अनुसार इसका अर्थ होता है— अगुण-रूपी ऋण न करने वाला । अगस्त्यसिंह ने इस अर्थ को विकल्प में माना है ।

### क्लोक ४६:

# ६८. तप का चोर ····भाव का चोर ( तवतेणे के ·····भावतेणे ग)

तपस्वी जैसे पतले दुवले शरीरवाले को देख किसी ने पूछा— - "वह तपस्वी तुम्हीं हो ?" पूजा-सत्कार के निमित्त "हाँ, मैं ही हूँ"—
ऐसा कहना अथवा "साधु तपस्वी ही होते हैं", ऐसा कह उसके प्रश्न को घोटाले में डालने वाला तप का चोर कहलाता है। इसी प्रकार
धर्मकथी, उच्चजातीय, विशिष्ट आचार-सम्पन्न न होते हुए भी मायाचार से अपने को वैसा बतलाने वाला कमशः वाणी का चोर, रूप का
चोर और आचार का चोर होता है।

१— (क) अ० चू० पृ० १३५ : अणगेहिं 'साधूहिं पूर्तियं' पसंसियं इह-परलोगहितं ।

<sup>(</sup>অ) हा॰ टी॰ प॰ १८६: अनेकसाधुपूजितं, पूजितमिति—सेवितमाचरितम् ।

२ - जि॰ चू॰ पृ॰ २०४ : अणेगं नाम इहलोइयपरलोइयं, जं च ।

३ अ० चू० पृ० १३५ : 'विपुलंअट्टसंजुर्स विपुलेण' वित्थिण्णेण 'अत्थेण संजुत्त'' अक्सयेण णेटवाणत्थेण ।

४— जि॰ चू॰ पृ॰ २०४ : 'विष्ठलं अत्थसंजुत्तं' नाम विपुलं विसालं भण्णति, सो य मोक्लो, तेण विष्ठलेण अत्थेण संजुत्तं विष्ठलस्थ-संजुत्तं, अत्थसंजुत्तं णाम सभावसंजुत्तं, ण पुण णिरत्थियंति ।

प्र.— हा० टी० प० १८६: 'विपुल विस्तीर्ण विपुलमोक्षावहत्वात् 'अर्थसंयुक्तं' तुच्छतादिपरिहारेण निरुपमसुखरूपमोक्षसाधनत्वात् ।

६--अ० चू० पृ० १३५ : पस्सणं णयणगतो चायारो सब्बगतावधारणे वि पयुज्जति, मनसा पश्यति । तस्य पश्यतेति ।

७ - जि० चू० पृ० २०४ : तहा नागज्जुष्णिया तु एवं पर्हति—'एवं तु अगुणप्पेही अगुणाणं विवज्जए' अगुणा एव अणं अगुणाणं, अर्घाति वा रिणंति वा एगट्ठा, तं च अगुणरिणं अकुव्वंतो ।

द---अ॰ चू॰ पृ॰ १३६ : अधवा अगुणी एवं रिणं तं विवज्जेति ।

### पिंडेसणा (पिण्डैंषणा )

२८६ अध्ययन ५ (द्वि० उ०) : इलोक ४७-४८ टि० ६६-७१

जो किसी सूत्र और अर्थ को नहीं जानता तथा अभिमानवश किसी को पूछता भी नहीं, किन्तु व्याख्यान या वाचना देते समय भाचार्य तथा उपाध्याय से सुनकर ग्रहण करता है और 'यह तो मुफ्ते ज्ञात ही था' इस प्रकार का भाव दिखाता है वह भाव-चीर होता है'।

## ६६. किल्बिधिक देव-योग्य-कर्म ( देवकिब्बिसं ध ) :

देवों में जो किस्विप ( अधम जाति का ) होता है, उसे देविकिस्विप कहा जाता है । देविकिस्विष में उत्पन्न होने योग्य कर्म या भाव दैविकिस्विष कहनाना है ।

"देविकिव्विसं" का संस्कृत रूप देव-किल्विष हो सकता है जैसा कि दीषिकाकार ने किया है। किन्तु वह देव-जाति का वाचक होता है इसलिए "कुव्वड" किया के साथ उसका संबंध नहीं जुड़ता। इसलिए उसका संस्कृत रूप "दैव-किल्विष" होना चाहिए। वह कर्म और भाव का वाचक है और उसके साथ किया की संगति ठीक बैठती हैं। किल्बिष देवताओं की जानकारी के लिए देखिए भगवती (६.३३) एवं स्थानाङ्ग (३,४६६)।

स्थाताङ्क में चार प्रकार का अपध्वंस बतलाया है—असुर, अभियोग, सम्मोह और दैविकित्बिष । द्वित्तिकार ने अपध्वंस का अर्थ चित्र और उसके फल का विनाश किया है। वह आसुरी आदि भावनाओं से होता है । उत्तराध्ययन में चार भावनाओं का उल्लेख हैं। उनमें तीमरी भावना किन्विषिकी है। इस भावना के द्वारा जो चिरित्र का विनाश होता है उसे दैविकित्बिष-अपध्वंस कहा जाता है। स्थानाङ्क (४.५००) के अनुसार अरिहन्त-ध्रज्ञ प्त-धर्म, आचार्य-उपाध्याय और चार तीर्थ का अवर्ण बोलने वाला व्यक्ति देविकित्बिषकत्व कर्म का वंध करता है। उत्तराध्ययन के अनुसार ज्ञान, केवली, धर्माचार्य, संघ और साधुओं का अवर्ण बोलने वाला तथा माया करने वाला किन्विषिकी भावना करता है ।

प्रस्तुत इलोक में किलिबंधिक-कर्म का हेतु माया है । देवों में किल्बिप पाप या अधम होता है उसे देवकिल्बिप कहा जाता है । माया करने बाला दैवकिल्बिप करता है अर्थात् -- देविकिल्बिप में उत्पन्न होने योग्य कर्म करता है ।

### इलोक ४७:

## ७०. ( किच्चा <sup>घ</sup> ) :

'कृत्वा' और 'कृत्यात्' इन दोनों का प्राकृत रूप 'किच्चा' बनता है ।

### इलोक ४८:

# ७१. एडमूकता (गूँगापन) ( एलमूययं ल ) :

एडमूकता ~ मेमने की तरह मैं-मैं करनेवाला एडमूक कहलाता है<sup>४</sup>। एडमूक को प्रवज्या के अयोग्य बतलाया है<sup>६</sup>।

१ जि० चू० पृ० २०४: तत्थ तवतेणो णाम जहा कोइ खमगसरिसो केणावि पुन्छिओ — तुमं सो खमओति ?, तत्थ सो पूयासकारनिमित्तं भणित ओमिति, अहवा भणइ — साहूणो चेव तवं करेंति, तुसिणो संविक्खइ, एस तवतेणे, वयतेणे णाम जहा कोइ धम्मकहिसरिसो वाईसरिसो अण्णेण पुन्छिओ जहा तुमे सो धम्मकिह वादी वा ?, पूयासकारिणमित्तं भण्णइ — आमं, तोण्हिको वा
अन्छइ, अहवा भणइ — साधुणो चेव धम्मकिहणो वादिणो य भवंति, एस वयतेणे, रूपतेणे णाम रूवस्ते कोइ रायपुत्तादी पद्वइओ,
तस्स सरिसो केणइ पुन्छिओ, जहा तुमं सो अमुगोत्ति ? ताहे भण्णिति — आमंति, तुसिणोओ वा अन्छइ, रायपुत्तादयो एरिसा वा,
एस रूपतेणे, आयारभावतेणे णाम जहा महुराए कोउहलित जहा आवस्सयचुण्णीए स आयारतेणो, भावतेणो णाम जो अण्डभुवगतं
किचि मुत्तं अत्थं वा माणावलेवेण न पुन्छइ, वक्खाणंसं वाएंतस्स वा सोऊण गेण्हइ।

२--ठा० ४। १६६ : चउविहे अवद्धंसे पन्नते तंजहा-आसुरे आभिओगे संमोहे वेविकब्बिसे ।

३ -- ठा० ४।५६६ वृ०: अपध्वंसनमपथ्वंसः --चारित्रस्य तत् फलस्य वा असुरादिभावनाजनितो विनाज्ञः।

४--- उत्त० ३६.२६४ : नाणस्स केवलीणं धम्मायरियस्स संघसाहूणं ।

माई अवण्णवाई किब्बिसियं भावणं कुणइ।।

५---हा० टी० प० १६० : 'एलमूकताम्' अजाभाषानुकारित्वं मानुषस्वे ।

६-अाव० हा० वृ० पृ० ६२८।

### दसवेआलियं ( दशवंकालिक )

२६० अध्ययन ५ (द्वि० उ०) : क्लोक ५० टि० ७२

तुलना—अन्तर्यसेषु आसुरिएस् किव्विसिएस् ठाणेसु उववत्तारो भवंति, ततो विष्यमृच्यमाणे भुज्जो गृज्जो एलसूयत्ताए, तावयत्ताए, जाइस्थत्ताए पच्चायंति —एलवन्सूका एलसूकास्तद् भावेनोत्पद्यन्ते ।...यथैलको भूकोऽब्यक्तवाक् भवति, एवमसावप्यव्यक्तवाक् समृत्यद्यत् .इति (सूत्र० २.२ वृत्ति)

इलोक ५०:

७२. उत्कृष्ट संयम ( तिन्वलज्ज घ ) :

यहाँ लज्जा का अर्थ संयम है 1

www.jainelibrary.org

१-- (क) अ० चू० पृ० १३७ : 'तिव्वलज्ज' तिव्वं अत्यर्थः लज्जा संजम एव जस्स स भवति तिव्वलज्जो ।

<sup>(</sup>ख) <sup>जि</sup>० चू० पृ० २०५ : लज्जा-संजमो -- तिव्वसंजमो, तिव्वसद्दो पकरिसे वट्टइ, उनिकट्टो संजमो जस्स सो तिव्वलज्जो भण्णइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६० : 'तीवलक्जः' उत्कृष्टसंयमः सन् ।

# छह्रं अज्झयणं महायारकहा

# षष्ठ अध्ययन महाचार कथा

#### आमुख

'शुल्लक-ग्राचारकथा' (तीसरे ग्रध्ययन ) की अपेक्षा इस ग्रध्ययन में ग्राचारकथा का विस्तार से निरूपस्प हुग्रा है इसलिये इसका नाम 'महाचार-कथा' रखा गया है।

> ''जो पुष्टि उद्दिट्ठो, यायारो सो ब्रहीरामइरित्तो । सच्चेय य होई कहा, ब्रायारकहाए महईए॥'' (नि० २४५)

तीसरे य्रध्ययन में केवल यनाचार का नाम-निर्देश किया गया है यौर इस ग्रध्ययन में ग्रनाचार के विविध पहलुओं को छुत्रा गया है। यौदेशिक, क्रीतकृत, नित्याप्र, ग्रम्याहृत, रात्रि-भक्त और स्नान—ये ग्रनाचार हैं (३.२)—यह 'क्षुल्लक-ग्राचारकथा' की निरूपशा-पद्धित है। 'जो निर्ग्रन्थ नित्याप्र, क्रीत, यौदेशिक और ग्राहृत भोजन ग्रादि का सेवन करते हैं वे जीव-वध का श्रनुमोदन करते हैं—यह महिष् महावीर ने कहा है, इसलिए धर्मजीवी-निर्ग्रन्थ कीत, शौदेशिक और ग्राहृत भोजन-पानी का वर्जन करते हैं (६.४८-४६) - यह 'महाचार-कथा' की निरूपशा-पद्धित है। यह श्रन्तर हमें लगभग सर्वत्र मिलेगा और यह सकारशा भी है। 'क्षुल्लक-ग्राचारकथा' की रचना निर्ग्रन्थ के ग्रनाचारों का संकलन करने के लिए हुई है (६.१-४)।

'क्षुरुलक-श्राचार-कथा' में स्रनाचारों का सामान्य निरूपण है। वहाँ उत्सर्ग धौर ग्रपवाद की चर्चा नहीं है। 'महाचार-कथा' में उत्सर्ग ग्रौर ग्रपवाद की भी यत्र-तत्र चर्चा हुई है।

एक घोर ग्रठारह स्थान बाल, वृद्ध थ्रौर रोगी सब प्रकार के मुनियों के लिये ग्रनाचरगीय बतलाए हैं (६.६-७, नि०६.२६७) तो दूसरी घोर निपद्मा ( जो ग्रठारह स्थानों में सोलहवाँ स्थान है ) के लिये ग्रपवाद भी वतलाया गया है —जराग्रस्त, रोगी ग्रौर तपस्वी निर्ग्रन्थ गृहस्थ के घर में बैठ सकता है (६.४६)। रोगी निर्ग्रन्थ भी स्नान न करे (६.६०)। यहाँ छट्ठे क्लोक के निषेध को फिर दोहराया है। इस प्रकार इस ग्रन्थयन में उत्सर्ग ग्रौर ग्रपवाद के ग्रनेक संकेत मिलते हैं।

ग्रठारह स्थान---

हिंसा, ग्रसत्य, ग्रदत्तादान, यत्रह्मचर्य, परिग्रह ग्रौर रात्रि-भोजन, पृथ्वीकाय, ग्रप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, वनस्पतिकाय ग्रौर त्रसकाय, ग्रकल्प, गृहि-भाजन, पर्यक, निपद्या, स्नान ग्रौर शोभा-वर्जन —ये ग्रटारह ग्रनाचार स्थान हैं—

> ''वयछनकं कायछनकं, श्रकप्पो गिहिभायरां । पितयंकिनसेज्जा य, सिसारां सोहवज्जरां ॥ ( नि ० २६८ )

तुलना---

'क्षुल्लक-ग्राचारकथा' में जो ग्रनाचार बतलाए हैं उनकी 'महाचार-कथा' से तुलना यों हो सकती है—

| थनाचार                                        | र्वागत स्थल    | तुलनीय स्थल           |
|-----------------------------------------------|----------------|-----------------------|
|                                               | (घ०३ का श्लोक) | ( ग्र०६ का श्लोक)     |
| ग्रौहेशिक, कीतकृत, नित्याग्र ग्रीर ग्रभ्याहृत | ₹              | <b>አ</b> ጸ-ጻ <i>€</i> |
| रात्रि-भोजन                                   | ₹              | २ <b>२-२</b> ४        |
| स्मान                                         | ₹              | <b>ξο-ξ</b> ₹         |
| सन्निधि                                       | ₹              | 96-95                 |
| गृहिपात्र                                     | ₹              | ५०-४२                 |
| ग्रन्नि समारम्भ                               | x              | ¥8-8 <b>X</b>         |

| श्रनाचार                                                                                                         | वरिंगत स्थल<br>( ग्र० ३ का ख्लोक ) | तुलनीय स्थल<br>( ग्र॰ ६ का प्लोक ) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|------------------------------------|
| श्रासन्दो <b>, पर्य</b> ञ्ज                                                                                      | ,<br>*                             | ४३-४४                              |
| <u>गृहान्तर निषद्या</u>                                                                                          | ¥                                  | 44-48                              |
| गान उद्वर्तन                                                                                                     | ¥                                  | <b>£</b> 3                         |
| ताप्तानिर्वृत भोजित्व                                                                                            | Ę                                  | 98-39                              |
| मूल, गृङ्गवेर, इक्षु-खण्ड, कन्द, मूल, फल ग्रौर बीज }<br>सोवर्चल, सैन्धव, रुमालवर्गा; सामुद्र, पांशुक्षार ग्रौर } | Ŀ                                  | 80-85                              |
| काला-लवरा                                                                                                        | ፍ                                  | २६-२८                              |
| धूम-नेत्र या धूपन                                                                                                | €                                  | . <del>३२-३४</del> या<br>          |
| वमन, वस्तीकमं, विरेचन, श्रंजन, दतौन श्रौर गात्र-श्रभ्यङ्ग                                                        | 3                                  | 79                                 |
| विभूपा                                                                                                           | 3                                  | ६४-६६                              |

इस प्रकार तुलनात्मक दृष्टि से देखने पर जान पड़ता है कि 'क्षुत्लक-द्याचार' का इस घष्ययन में सहेतुक निरूपणा हुया है।

इस श्रध्ययन का दूसरा नाम ''धर्मार्थकाम'' माना जाता रहा है। इसका कोई पुष्ट श्राधार नहीं मिलता किन्तु सम्भव है कि इसी ग्रध्ययन के चतुर्थ ब्लोक में प्रयुक्त 'धम्मत्यकाम' शब्द के श्राधार पर वह प्रयुक्त होने लगा हो। 'धर्मार्थकाम' निर्म्नत्थ का विशेषण है। धर्म का स्रयं है मोक्षा उसकी कामना करने वाला 'धर्मार्थकाम' होता है।

> "धम्मस्स फलं मोन्खो, सासयमङलं सिवं त्रगावा**हं**। तमभिप्पेया साह, तम्हा धम्मत्थकामत्ति॥" (नि०२६५)

निर्प्रन्थ धर्मार्थकाम होता है। इसीलिए उसका श्राचार-गोचर (किया-कलाप) कठोर होता है। प्रस्तुत श्रध्ययन का प्रतिपाद्य यही है। इसलिए संभव है कि प्रस्तुत श्रध्ययन का नाम 'धर्मार्थकाम'' हुग्रा हो।

प्रस्तुत अध्ययन में अहिंसा, परिग्रह आदि की परिष्कृत परिभाषाएँ मिलती हैं -

- (१) ग्रहिसा —'ग्रहिसा ः सन्वभूएसु संजमी' (६-८) ।
- (२) परिग्रह—'मुच्छा परिग्गहो वृत्तो' (६.२०)।

यह ग्रध्ययन प्रत्याख्यान प्रवाद नामक नौवें पूर्व की तीसरी वस्तु से उद्ध्त हुश्रा है ( नि० १.१७ )।

### छट्टं अन्त्रयणं : षष्ठ अध्ययन

### महायारकहाः महाचारकथा

मूल

१—नाणदंसणसंपन्नं संजमे य तवे रयं। गणिमागमसंपन्नं उज्जाणिम्म समोसढं॥

२—रायाणो रायमच्चा य माहणा अदुव खरिाया । पुच्छंति निहुअप्पाणो कहं भे आयारगोयरो ? ॥

३—तेसि सो निहुओ दंतो सन्वभूयमुहावहो । सिक्खाए सुसमाउत्तो आइक्खइ वियक्खणो॥

४—हंदि<sup>६</sup> धम्मत्थकामाणं निग्गंथाणं सुणेह मे। आयारगोयरं भीमं सयलं दुरहिद्वियं।।

५—नन्तत्थ एरिसं वुत्तं जंलोए परमदुच्चरं। विउल्लट्ठाणभाइस्स न भूयं न भविस्सई।।

६—सखुड्डगवियत्ताणं वाहियाणं च जे गुणा। अखंडफुडिया कायव्वा तं सुणेह जहा तहाः।। संस्कृत छाया

ज्ञानदर्शनसंपन्नं, संयमे च तपसि रतम् । गणिमागमसंपन्नम्, उधाने समवसृतम् ॥१॥

राजानो राजामात्याश्च, ब्राह्मणा अथवा क्षत्रियाः । पृच्छन्ति निभृतात्मानः, कथं भवतामाचारगोचरः? ॥२॥

तेभ्यः स निभृतो दान्तः, सर्वभूतसुखावहः । शिक्षया सुसमायुक्तः, आख्याति विचक्षणः ॥३॥

हंदि धर्मार्थकामानां, निर्ग्रन्थानां शृणुत मम । आचारगोचरं भीमं, सकलं दुरधिष्ठितम् ॥४॥

नान्यत्र ईष्ट्रशमुदसं, यत्लोके परम-दुश्चरम् । विषुलस्थानभागिनः, न मूतं न भविष्यति ॥४॥

सक्षुरुलक-व्यक्तानां, व्याधितानां च ये गुणाः । अखण्डास्फुटिताः कर्तव्याः, तान् शृणुत यथा तथा ॥६॥ हिन्दी अनुवाद

१-२—ज्ञान १-दर्शन २ से सम्पन्न, संयम और तप में रत, आगम-सम्पदा ३ से युक्त गणी को उद्यान में ४ समदसून देख राजा और उनके अमात्य ४, ब्राह्मण और क्षत्रिय द उन्हें नम्रतापूर्वक पूछते हैं---आपके आचार का विषय कैसा है ?

३--ऐसा पूछे जाने पर वे स्थितात्मा, दान्त, सब प्राणियों के छिए सुखावह, शिक्षा में समायुक्त और विचक्षण गणी उन्हें बताते हैं--

४---मोक्ष चाहने वाले<sup>9</sup> निर्ग्रन्थों के भीम, दुर्धर और पूर्ण आचार का विषय मुझसे सुनो ।

५ - लोक में इस प्रकार का अत्यन्त दुष्कर आचार निर्मन्य-दर्शन के अतिरिक्त कहीं नहीं कहा गया है। मोक्ष-स्थान की आराधना करने वाले के लिए ऐसा आचार अतीत में न कहीं था और न कहीं भविष्य में होगा।

६ — बाल, ब्रद्ध<sup>99</sup> अस्वस्थ या स्वस्थ — सभी मुमुञ्जुओं को जिन गुणों की आराधना अखण्ड और अस्फुटित<sup>92</sup> रूप से करनी चाहिए, उन्हें प्रधार्थ रूप से मुनो।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

२६६

अध्ययन ६: इलोक ७-१२

७--दस अट्र य ठाणाई जाई बालोऽवरज्भई। तत्थ अन्नयरे ठाणे निग्गंथत्ताओ भस्सई॥ दशाष्टी च स्थानानि, यानि बालोऽपराध्यति । तत्रान्यतरस्मिन् स्थाने, निर्ग्रन्थत्वाद् भ्रष्टयति ॥७१। ७ आचार के अठारह स्थान हैं <sup>93</sup> ! जो अज्ञ उनमें से किसी एक भी स्थान की विराधना करता है, वह निर्ग्रन्थता से भ्रष्ट होता है ।

[ वयछक्कं भ कायछक्कं अकप्पो मिहिभायणं । पत्तियंक निसेज्जा य सिणाणं सोहबज्जणं॥ ] [ व्रतघट्कं कायषट्कं, अकल्पो गृहि-भाजनम् । पर्धङ्को निषद्या च, स्नानं शोभा-वर्जनम् ॥ ] [अठारह स्थान हैं—छह वृत और छह काय तथा अकल्प, गृहस्थ-पात्र, पर्येङ्क, निपद्या, स्नान और योभा का वर्जन ।]

प्रतिथमं पढमं ठाणं महावीरेण देसियं। अहिंसा निउणं दिट्ठा सन्वभूएसु संजमो।। तन्नेदं प्रथमं स्थानं, महावीरेण देशितम् । अहिसा निपुणं दृष्टा, सर्वभूतेषु संपमः ॥८॥ ५— महावीर ने उन अठारह स्थानों में पहला स्थान अहिंसा का कहा है। इसे उन्होंने सूक्ष्मरूप से<sup>52</sup> देखा है। सब जीवों के प्रति संयम रखना अहिंसा है।

६——जाबंति लोए पाणा तसा अदुव थावरा। ते जाणमजाणं वा न हणे णो वि घायए॥ यावन्तो लोके प्राणाः, त्रसाः अथवा स्थावराः । तान् जानन्नजानन् वा, न हन्यात् नो अपि घातयेत् ॥६॥ ६— लोक में जितने भी त्रस और स्थावर प्राणी हैं, निर्ग्रन्थ जान या अजान में अनका हनन न करे और न कराए।

१०—सब्वे जीवा वि इच्छन्ति जीविउं न मरिज्जिउं। तम्हा पाणवहं घोरं निग्गंथा वज्जयंति णं॥

सर्वे जीवा अपीच्छन्ति, जीवितुं न मर्तुम् । तस्मात्प्राणवर्थे घोरं, निर्ग्रन्था वर्जयन्ति 'णं' ॥१०॥

१०-—सभी जीव जीना चाहते हैं, मरना नहीं । इसलिए प्राण-वध को भयानक जान-कर निर्म्रन्थ उसका वर्जन करते हैं।

११—अपणट्ठा परट्ठा वा कोहा वा जइ वा भया। हिंसगं़न मुसं बूया नो वि अन्नं वयावए।।

आत्मार्थं परार्थं वा, कोधाद्वा यदि वा भयात्। हिसकं न मुखा बूयात्, नो अप्यन्यं वादयेत्॥११॥

११—- निर्म्रन्थ अपने या दूसरों के लिए, क्रोध से<sup>98</sup> या भय से पीड़ाकारक सत्य और असत्य न बोले<sup>95</sup>, न दूसरों से बुळवाए!

१२—मुसावाओ य लोगम्मि
सम्बसाहूहिं गरहिओ।
अविस्सासो य भूयाणं
तम्हा मोसं विवज्जए।।

मृषावादश्च लोके, सर्वसाधुभिगीहतः । अविश्वास्यश्च भूतानी, तस्मान्मृषा विवर्जयेत् ॥१२॥ १२—इस समूचे लोक में मुषावाद सब साधुओं द्वारा गहित है<sup>38</sup> और वह प्राणियों के लिए अविश्वसनीय है। अतः निर्ग्रन्थ असस्य न बोले।

## महायारकहा ( महाचारकथा )

२६७

### अध्ययन ६: इलोक १३-१६

१३—चित्तमंतमचित्तं वा अप्पंवाजइवाबहं। दंतसोहणमेत्तं पि ओग्गहंसि अजाइया॥ चित्तवदिवतं वा,
अत्यं वा यदि वा बहु।
दन्तशोधनमात्रमित,
अवग्रहे अयाचित्वा ॥१३॥

१४—तं अप्पणा न गेण्हंति नो वि गेण्हावए परं । अन्नं वा गेण्हमाणं पि नाणुजाणंति संजया ।। तदात्मना न गृण्हन्ति, नाऽपि ग्राहयन्ति परम् । अन्यं वा गृण्हन्तमपि, नानुजानन्ति संयताः ॥१४॥

१५—अबंभचरियं घोरं पमायं दुरहिट्टियं। नायरंति मुणी लोए भेयाययणवज्जिणो ॥ अब्रह्मचर्यं घोरं, प्रमादं दुर्घिष्ठितम् । नाचरन्ति मुनयो लोके, भेदायतन-वर्जिनः ।।१५॥

१६—मूलमेयमहम्मस्त
महादोससमुस्तयं ।
तम्हा मेहुणसंसग्गि
निग्गंथा वण्जयंति णं॥

मूलमेतद् अधर्मस्य, महादोषसमुच्छ्यम् । तस्मान्मैथुनसंसर्गं, निर्ग्रन्था वर्जयन्ति 'णं' ॥१६॥

१७—बिडमुब्भेइमं लोण तेल्लं सप्पि च फाणियं । न ते सन्निहिमिच्छन्ति नायपुत्तवओरया ।। बिडमुद्भेद्यं लवणं, तैलं सिपश्च फाणितम् । न ते सिन्निधिमिच्छन्ति, ज्ञातपुत्र-वचोरताः ॥१७॥

१६—<sup>३३</sup>लोभस्सेसी अणुफासो मन्ते अन्तयरामवि<sup>३४</sup> । जे सिया<sup>३६</sup> सन्तिहीकामे<sup>३७</sup> गिही पव्वइए न से ॥ लोभस्यैषोऽनुस्पर्शः, मन्येऽन्यतरदपि । यः स्यात्सन्निधि-कामः, गृही प्रव्रजितो न सः ।।१८।।

१६—जं पि वत्थं व पायं वा कंबलं पायपुंछणं । तं पि संजमलज्जहा धारंति परिहरंति य । यदिप वस्त्रं वा पात्रं वा, कम्बलं पादप्रोञ्छनम् । तदिप संयमलज्जार्थं, धारयन्ति परिदधते च ॥१६॥ १३-१४--संयमी मुनि सजीव या निर्जीव<sup>२९</sup>, अला या बहुत<sup>२९</sup>, दन्तशोधन<sup>२२</sup> मात्र वस्तु का भी उसके अधिकारी की आज्ञा लिए बिना स्वयं ग्रहण नहीं करता, दूसरों से ग्रहण नहीं कर।ता और ग्रहण करने वाले का अनुमोदन भी नहीं करता।

१४ — अब्रह्मचर्य लोक में धोर<sup>3</sup> प्रमाद-जनक<sup>२४</sup> और दुर्बल व्यक्तियों द्वारा आसेवित है।<sup>३४</sup> चरित्र-भंग के स्थान **से बचने** वाले<sup>२६</sup> मुनि उसका आसेवन नहीं करते।

१६ — यह अब्रह्मचर्य अधर्म का मूल रें और महान् दोवों की राशि है। इसलिए निर्मन्थ मैथुन के संसर्ग का वर्जन करते हैं।

१७— जो महावीर के बचन में रत हैं, वे मुनि बिडलवण<sup>२८</sup>, सामुद्र-लवण<sup>२६</sup>, तैल, घी और द्रव-गुड़<sup>3°</sup> का संग्रह<sup>3°</sup> करने की इच्छा नहीं करते।

१८— जो कुछ भी संग्रह किया जाता है वह लोभ का ही प्रभाव<sup>33</sup> है — ऐसा मैं भानता हूँ<sup>38</sup>। जो श्रमण सन्निध का कामी है वह गृहस्थ है, प्रव्रजित नहीं है।

१६—जो भी वस्त्र, पात्र, कम्बल और रजोहरण हैं, उन्हें मुनि संयम और लज्जा की रक्षा के लिए<sup>3द</sup> ही रखते और उनका जपयोग करते हैं<sup>38</sup>।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

784

### अध्ययन ६: इलोक २०-२६

२०---न सो परिग्गहो बुत्तो नायपुत्तेण तःइणा । मुच्छा परिग्गहो बुत्तो इइ बुत्तं महेसिणा ॥ न संपरिग्रह उक्तः, ज्ञातपुत्रेण त्राधिणा (ताधिनः) । मूरुद्धी परिग्रह उक्तः, इत्युक्तं महिषणा । २०॥

२१—<sup>४३</sup>सब्बत्धुबहिणा बुद्धा संरक्खणपरिग्गहे । अवि अप्पणो वि देहम्मि नायरंति ममाइयं ॥

सर्वत्रोपधिना बुद्धाः, संरक्षणाय परिमृण्हन्ति । अप्यातमनोऽपि देहे, नाचरन्ति समायितम् ॥२१ ।

२२ — अहो निच्चं तवोकम्मं सव्बद्धद्वेहि विष्णियं। जाय<sup>४४</sup> लज्जासमा वित्ती एगभत्तं च भोयणं॥

अहो निस्यं तपःकमं, सर्वबुद्धं वेणितम् । या च लज्जासमा वृत्तिः, एक-भक्तं च भोजनम् ॥२२॥

२३ संतिमे सुहुमा पाणा तसा अदुव थावरा । जाइं राओ अपासंतो कहमेसणियं चरे ? ॥ सन्तीमे सूक्ष्माः प्राणाः, त्रसा अथवा स्थात्रशः । यान्रात्रौ अपस्यन्, कथमेषणीयं चरेत् ? ॥२३॥

२४— उदउल्लं बीयसंसर्ता पाणा निवडिया महि<sup>४६</sup> । दिया ताइं विवज्जेज्जा राओ तत्थ कहं चरे ? ॥

उदआर्ड बीजसंसक्तं, प्राणाः निपतिता मह्याम् । दिवा तान् विवर्जयेत्, रात्रौ तत्र कथं चरेत् ? ॥२४॥

२५—एयं च दोसं दट्ठूणं नायपुत्तेण भासियं। सन्वाहारं न भुंजंति निग्गंथा राइभोयणं॥

एतं च दोषं दृष्ट्वा, ज्ञातपुत्रेण भाषितम् । सर्वाहारं न भुञ्जते, निर्प्रन्था रात्रिभोजनम् ॥२५॥

२६—पुढविकायं न हिसंति
मणसा वयसा कायसा ।
तिविहेण करणजोएण
संजया सुसमाहिया ॥

पृथ्वीकायं न हिसन्ति, मानसा वचसा कायेन। त्रिविधेन करणयोगेन, संयताः मुसमाहिताः ॥२६॥ २० सब जीवों के बाता जन्तपुत्र महार्बार ने<sup>४४</sup> वस्त्र आहे को परिग्रह नहीं कहा है<sup>४९</sup> । मुच्छी परिग्रह हैं — ऐसा महिष (गणधर) मे<sup>४९</sup> कहा है।

२१ मत्र काल और सब क्षेत्रों में तिर्थिद्धार उपाध (एक द्वा चस्त्र) के साथ प्रवाजत होते हैं। प्रत्येत बुद्ध, जिनकल्पिक आदि भी संयम की रक्षा के निमित्त उपधि (रजोहरण, मुख-यस्त्र आदि) ग्रहण करते हैं। वे उपिष पर तो क्या अपने शरीर पर भी मसस्य नहीं करते।

२२ ---अहं ! सभी तीर्थं क्क्रुरों ने श्रमणों के लिए संयम के अनुकृत वृक्ति<sup>श्र</sup> और देह-पालन के लिए एक बार भोजन<sup>श्र</sup> (या ट्रा-द्वेष-रहित होकर भोजन करना) इस नित्य तप: कर्म<sup>श्रभ</sup> का उपदेश दिया है।

२३- जो त्रस और स्थावर सूक्ष्म-प्राणी हैं, उन्हें रात्रि में नहीं देखता हुआ निर्फ़न्य एपणा कैसे कर सकता है।

२४ उदक से आर्द्र और बीजधुक्त भोजन<sup>ाद</sup> तथा जीवाकुल मार्ग उन्हें दिन में टाला जा सकता है पर रात में उन्हें टालना शक्य नहीं—इसलिए निर्ग्रन्थ रात को भिक्षाचर्या कैसे कर सकता है ?

२५ ज्ञातपुत्र महावीर ने इस हिंसात्मक दोप को देखकर कहा "जो निर्मन्थ होते हैं वे रात्रि भोजन नहीं करते, चारों प्रकार के आहार में से किसी भी प्रकार का आहार नहीं करते।"

२६ -- सुसमाहित संयमी मन, वचन, काया इस त्रितिय करण और कृत, कारित एवं अनुर्मात इस त्रितिय योग से पृथ्वीकाय की हिंसा नहीं करते।

## महायारक हा ( महाचारकथा )

338

अध्ययन ६ : इलोक २७-३३

२७—पुढविकायं विहिसंतो हिसई उ तयस्सिए। तसे य विविहे पाणे चक्खुसे य अचक्खुसे।। पृथ्वीकायं विहिसन्, हिनस्ति तु तदाश्रितान्। त्रसाँदच विविधान् प्राणान्, चाक्षुषाँद्रचाचाक्षुषान् ॥२७॥

२ अ--- पृथ्वीकाय की हिसा करता हुआ उसके आश्रित अनेक प्रकार के चाशुष (इश्य), अचाशुष (अहत्रय) त्रस और स्थावर प्राणियों की हिसा करता है।

२८ तम्हा एयं<sup>२०</sup> वियाणित्ता दोसं दुग्गइवड्ढणं । पुडविकायसमारंभं<sup>२३</sup> जावज्जीवाए वज्जए ॥ तस्मादेतं विज्ञाय, दोषं दुर्गति-वर्द्धं नम् । पृथ्वोकाय-समारम्भं, यावज्जीवं वर्जयेत् ॥२८॥

२८ इसिलिए इसे दुर्गति-वर्धक दोप जानकर मुनि जीवन-पर्यन्त पृथ्वीकाय के समारम्भ का वर्जन करे।

२६—आउकायं न हिसंति
मणसा वयसा कायसा।
तिविहेण करणजोएण
संजया सुसमाहिया।

अप्-कायं न हिंसन्ति, मनसा बचसा कायेन । त्रिविधेन करणयोगेन, संयताः सुसमाहिताः ॥२६॥ २६ — सुसमाहित संयमी मन, वचन, काया- इस त्रिविध करण तथा कृत, कारित और अनुमति -इस त्रिविध योग से अप्काय की हिसा नहीं करते ।

३०—आउकायं विहिसंतो हिसई उ तयस्मिए। तसे य विविहे पाणे चक्खुसे य अचक्खुसे॥ अप्-कायं विहिसन्, हिनस्ति तु तदाश्रितान् । त्रसाँदच विविधान् प्राणान्, चाक्षुषाँदचाचाक्षुषान् ॥३०॥

३०— अप्काय को हिसा करता हुआ उसके आश्वित अनेक प्रकार के चाधुष (टब्य), अचाधुप (अटब्य) त्रस और स्थावर पाणियों की हिसा करता है।

३१ तम्हा एयं वियाणित्ता दोसं दुग्गइवड्ढणं। आउकायसमारभं जावज्जीवाए वज्जए।।

तस्मादेतं विज्ञायः, दोषं दुर्गति-बर्द्धनम् । अप्-काय-समारम्भं, यावज्जीवं वर्जयेत् ॥३१॥ ३१ इसलिए इसे दुर्गति वर्षक दोष जानकर मुनि जीवन-पर्यन्त अप्काय के समारम्भ का वर्जन करे।

३२—जायतेयं न इच्छंति पावगं जलइत्तए। तिक्खमन्तयरं स्त्थं सब्बओ वि दुरासयं।। जात-तेजसं नेच्छन्ति, पावकं ज्वालयितुम् । तीक्ष्णमन्यतरच्छस्त्रं, सर्वतोऽपि दुराश्रयम् ॥३२॥ ३२ -- मृनि जाततेज<sup>१२</sup> अग्नि<sup>५३</sup> जलाने की इच्छा नहीं करते। क्योंकि वह दूसरे शस्त्रों से तीक्ष्ण शस्त्र<sup>१४</sup> और सब ओर से दुराश्रय है<sup>११</sup>।

३३ - पाईणं पडिणं वा वि

उड्ढं अणुदिसामिव ।

अहे दाहिगओ वा वि

दहे उत्तरओ वि य ॥

प्राच्यां प्रतीच्यां वाऽपि, ऊर्ध्वमनुदिक्ष्यपि । अधो दक्षिणतो वापि, दहेदुत्तरतोऽपि च ॥३३॥ ३३—वह पूर्व, पश्चिम, दक्षिण, उत्तर, अध्वं, अधः दिशा और विदिशाओं में  $^{k}$  दहन करती है।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

300

# ग्रध्ययन ६: इलोक ३४-४०

३४ - भूयाणमेसमाघाओ हव्यवाहो न संसओ। तं पईवपयावट्टा संजया किंचि नारभे।

भूतानामेष आधातः, हव्यवाहो न संशयः। तं प्रदीपप्रतापार्थं, संयताः किञ्चिनारभन्ते ॥३४॥ ३४:—ित:सन्देह यह हब्यवाह (अग्नि<sup>४७</sup>) जीवों के लिए आघात है<sup>४८</sup> । संयमी प्रकाश और ताप के लिए<sup>९६</sup> इसका कुछ भी आरम्भ न करें ।

३४—तम्हा एयं वियाणित्ता दोसं दुग्गइवड्ःणं। तेउकायसमारंभं जावज्जीवाए वज्जए॥

तस्मादेतं विज्ञाय, दोषं दुर्गति-बर्द्धनम् । तेजः काय-समारम्भं, यावज्जीवं वर्जयेत् ॥३४॥ ३५ — (अग्नि जीवों के लिए आधात है) इसलिए इसे दुर्गति-वर्धक दोष जानकर मुनि जीवन-पर्यन्त अग्निकाय के समारम्भ का वर्जन करे।

३६ – अनिलस्स समारंभं बुद्धा मन्नंति तारिसं। सावण्जबहुलं<sup>श</sup> चेयं<sup>श</sup> नेयं ताईहि सेवियं॥ अनितस्य समारम्भं, बुद्धा मन्यन्ते तादृशम् । सावद्य-बहुलं चैतं, नैनं त्रायिभिः सेवितम् ॥३६॥ ३६ — तीर्थं च्कर वायु के समारम्भ को अग्नि-समारम्भ के तुल्य<sup>६०</sup> ही मानते हैं। यह प्रचुर पाप-युक्त है। यह छहकाय के बाता मुनियों के द्वारा आसेवित नहीं है।

३७ -तालियंटेण पतेण साहाविहुयणेण वा । न ते वीइउमिच्छन्ति वीयावेऊण वा परं ।। तालवृन्तेन पत्रेण, शाखा-विधुवनेन वा । न ते वीजितुमिन्छन्ति, बीजियतुं वा परेण ॥३७॥ ३७—इसलिए वे वीजन, पत्र, शाखा और पंखे से हवा करना तथा दूसरों से हवा कराना नहीं चाहते।

इद्र जंपि वत्थं व पायं वा कंबलं पायपुंछणं। न ते वायमुईरंति जयं परिहरंति यः॥ यदिष वस्त्रं वा पात्रं वा, कम्बलं पादप्रोञ्छनम् । न ते वातमुदीरयन्ति, यतं परिदधते च ॥३६॥

३८—जो भी वस्त्र, पात्र, कम्बल और रजोहरण हैं उनके द्वारा वे वायु की उदीरणा<sup>६3</sup> नहीं करते, किन्तु यतना-पूर्वक उनका परिभोग करते हैं।

३६—तम्हा एयं वियाणिता दोसं दुग्गइवढ्ढणं। वाउकायसमारंभं जावज्जीवाए वज्जए।। तस्मादेतं विज्ञाय, दोषं दुर्गति-वर्द्धनम् । वायुकाय-समारम्भं, यावञ्जीवं वर्जयेत् ॥३६॥ ३९---(वायु-समारम्भ सावद्य-बहुल है) इसलिए इसे दुर्गति-वर्षक दोप जानकर मुनि जीवन-पर्यन्त वायुकाय के समारम्भ का वर्जन करे।

४०—वणस्सइं न हिसंति
मणसा वयसा कायसा।
तिविहेण करणजोएण
संजया सुसमाहिया।।

वनस्पति न हिसन्ति, मनसा वचसा कायेन । त्रिवियेन करण-योगेन, संयताः सुसमाहिताः ॥४०॥ ४० — सुसमाहित संयमी मन, वचन, काया — इस त्रिविध करण तथा छुत, कारित और अनुमित --इस त्रिविध योग से वनस्पति की हिंसा नहीं करते।

# महायारकथा (महाचारकथा)

308

अध्ययन ६: इलोक ४१-४७

४१—वणस्सइं विहिसंतो हिसई उ तयस्मिए। तसे य विविहे पाणे चक्खुसे य अचक्खुसे॥ वनस्पति विहिसन्, हिनस्ति तु तदाश्रितान् । त्रसाँदच विविधान् प्राणान्, चाक्षुषाँदचाचाक्षुषान् । ४१॥

४१ - बनस्पित की हिसा करता हुआ उसके आश्रित अनेक प्रकार के चाक्षुष (ह्ह्य), अचाक्षुष (अह्ह्य) त्रस और स्थावर प्राणियों की हिसा करता है।

४२—तम्हा एयं वियाणिता दोसं दुग्गइवड्ढणं। वणस्सइसमारंभं जावज्जीवाए वज्जए।। तस्मादेतं विज्ञाय, दोषं दुर्गति-वर्द्धं नम् । वनस्पति-समारम्भं, यावज्जीवं वर्जयेत् ॥४२॥ ४२ इसलिए इसे दुर्गति-वर्धक दोष जानकर मुनि जीवन-पर्यन्त वनस्पति के समारम्भका वर्जनकरे।

४३—तसकायं न हिसंति मणसा वयसा कायसा। तिविहेण करणजोएण संजया सुसमाहिया।। त्रसकायं न हिंसन्ति, मनसा वचसा कायेन । त्रिविधेन करण-योगेन, संयताः सुसमाहिताः ॥४३॥

४३—-सुसमाहित संयमी मन, वचन, काया—इस त्रिविध करण तथा कृत, कारित और अनुमति इस त्रिविध योग से त्रसकाय की हिंसा नहीं करते।

४४—तसकायं विहिसतो हिंसई उ तयस्सिए। तसे य विविहे पाणे चक्खुसे य अचक्खुसे॥ त्रसकायं विहिसन्, हिनस्ति तु तदाश्रितान् । त्रसाँश्च विविधान् प्राणान्, चाक्षुषाँश्चाचाक्षुषान् ॥४४॥

४४—त्रसकाय की हिसा करता हुआ उसके आश्वित अनेक प्रकार के चायुष (दश्य), अचाक्षुष (अदृश्य) त्रस और स्थावर प्राणियों की हिसा करता है।

४५—तम्हा एयं वियाणिताः दोसं दुग्गइवड्ढणं। तसकायसमारंभं जावज्जीवाए वज्जए॥ तस्मादेतं विज्ञाय, दोषं दुर्गति-सर्द्धं नम् । त्रसकाय-समारम्भं, यावज्जीवं वर्जयेत् ॥४८॥

४५ --इसलिए इसे दुर्गति-वर्धक दोष जानकर मुनि जीवन-पर्यन्त त्रसकाय के समारम्भका वर्जन करे।

४६—'ःजाइं चत्तारिऽभोज्जाइं इसिणा<sup>६६</sup>–हारमाईणि<sup>६७</sup> । ताइं तु विवज्जंतो संजमं अणुपालए ॥

यानि चत्वारि अभोज्यानि, ऋषिणा आहारादीनि । तानि तु विवर्जयन्, संयममनुषालयेत् ॥४६॥

४६ — ऋषि के लिए जो आहार आदि चार (निम्न श्लोकोक्त) अकल्पनीय १४ हैं, उनका वर्जन करता हुआ मुनि संयम का पालन करे।

४७—पिंडं सेज्जं च बत्थं च चउत्थं पायमेव य। अकप्पियं न इच्छेज्जा पडिगाहेज्ज कप्पियं।।

पिण्डं शय्यां च वस्त्रं च, चतुर्थं पात्रमेव च। अकत्पिकं नेच्छेत्, प्रतिगृष्हीयात् कत्पिकम् ॥४७॥

४७—मुनि अकल्पनीय पिण्ड, शब्या— वसति, वस्त्र और पात्र को ग्रहण करने की इच्छा न करे<sup>६८</sup> किन्तु कल्पनीय ग्रहण करे।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

३०२

ग्रध्ययम ६: श्लोक ४८-५४

४६-—जे नियागं ममायंति कीयमुद्देसियाहडं । वहं ते समणुजाणंति इइ बुलं महेसिणा ॥ ये नित्याग्रं ममायन्ति, कीतमौदेशिकाहृतम् । वशं ते समनुजातन्ति, इल्युक्तं महविणा ॥४८॥

४६—तम्हा असणवाणाइं कीयमुद्देतियाहडं । वज्जयंति ठियप्पाणो निग्गंथा धम्मजीविणो ॥

तस्मादशनपानादि, कीतमौद्देशिकाहृतम् । वर्जयन्ति स्थितात्मानः, निर्ग्रन्था धर्मजीविनः ॥४६॥

५०—कंसेसु कंसपाएसु कुंडमोएसु वा पुणों°े। भुंजंतो असणपाणाइं आयारा परिभस्सइ ॥

कांस्येषु कांस्य-पात्रेषु, 'कुण्डमोदेधु' वा पुनः । भुञ्जानः अज्ञनपानादि, आचारात् परिश्रक्ष्यति ।४५०।।

५१—सीओदगसमारंभे
मत्तधोयगछड्डणे ।
जाइं छन्नंति<sup>°3</sup> भूयाइं
दिट्टो तत्थ असंजमो ।।

श्रीतोदक-समारम्भे, अमत्र-धावनच्छर्दने । यानि क्षण्यन्ते भूतानि, दृष्टस्तत्रासंयमः ॥५१॥

थ्र२—पच्छाकम्मं पुरेकम्मं सिया तत्य न कप्पई । एयमट्ठं<sup>श</sup> न भुंजंति निग्गंथा गिहिभायणे ।। पश्चात्कमे पुरःकर्म, स्यात्तत्र न कल्पते । एतदर्थं न भुञ्जते, निर्मन्था गृहिभाजने ॥५२॥

५३—आसंदीपलियंकेसु मंचनासालएसु वा । अणायरियमज्जाणं आसइसु सइसु वा ॥ आसन्दी-पर्यं द्भयोः, मञ्चाशालकयोवि । अनाचरितमार्याणां, आसितुं शयितुं वा ॥४३॥

५४—<sup>०८</sup>नासंदीपलियंकेसु न निसेञ्जा न पीढए। निग्गंथाऽपडिलेहाए बुद्धवुत्तमहिद्वुगा<sup>८९</sup> ॥ नासन्दी-पर्यञ्कयोः, न निषद्यायां न पीठके । निर्यान्थाः अप्रतिलेख्य, बुद्धोक्ताधिष्ठातारः ॥१४॥ ४८ जो नित्याग्न ( आदरपूर्वक निमन्त्रित कर प्रतिदिन दिया जाने वाला ) कीत (निर्ग्रन्थ के निमित्त खरीदा गया ) औदेशिक (निर्ग्रन्थ के निमित्त बनाया गया) और आहत (निर्ग्रन्थ के निमित्त बूर से सम्मुख लाया गया) आहार ग्रहण करते हैं वे प्राणि-वध का अनुमोदन करते हैं —ऐसा महिष महावीर ने कहा है ।

४६—इसिलिए धर्मजीवी, स्थितात्मा निर्य्रेन्थ कीत, औहे शिक और आहत अशन, पान आदि का वर्जन करते हैं।

५०—जो गृहस्थ के कांसे के प्याले हह, कांसे के पात्र और कुण्डमोद है (कांसे के बने कुण्डे के आकार वाले बर्तन) में अशन, पात आदि खाता है त्रह श्रमण के अधार से भ्रष्ट होता है।

५१ — वर्तनों को सचित्त जल<sup>93</sup> से धोते में और वर्तनों के घोए हुए पानी को डालने में प्राणियों की हिंसा होती है। तीर्थङ्करों ने वहाँ असंयम देखा है<sup>93</sup>।

५२ - गृहस्थ के वर्तन में भोजन करने में 'पश्चात् कर्म' और 'पुरःकमं' की संभावना<sup>98</sup> है । वह निर्ग्रन्थ के लिए करूप नहीं है । एतदर्थ वे गृहस्य के वर्तन में भोजन नहीं करते ।

५३ —आर्थों के लिए आसन्दी, पलंग, मञ्च और आगालक ( अवस्टम्भ सहित आसन<sup>७७</sup>) पर बैठना या सोना अनाचीर्ण है।

५४—तीर्थङ्करों के द्वारा प्रतिपादित विधियों का आचरण करने वाले निर्मन्थ आसन्दी, पलंग, आसन<sup>७६</sup> और पीढ़े का<sup>८९</sup> (विशेष स्थिति में उपयोग करना पड़े तो) प्रतिलेखन किए बिना उन पर न बँठे और न सोए।

## महायारकहा (महाचारकथा)

₹o₹

अध्ययन ६ : इलोक ५५-६१

५५ गंभीरविजया एए पाणा हुप्वडिलेहगा। आसंदीपलियंका य एयमट्टं विविज्ञया ॥

गम्भीरं विच (ज) या एते, प्राणा दुष्प्रतिलेख्यकाः । आसम्दो-पर्यञ्कश्च एतदर्थं विवर्जितौ । ४४॥

५६ गोघरम्मविद्यस्स निसेश्जा जल्स कष्पई। इमेरिसमणायारं आवज्जद्व अबोहियं॥ गोचराग्र-प्रविद्यस्य, निपद्या यस्य कल्पते । एतादृशमनाचारं, आपद्यते अबोधिकम् ॥५६॥

५७ <sup>–</sup>'विवत्ती बंभवेरस्स पाणाणं अवहे वहो । वणीमगपडिग्घाओ पडिकोहो अगारिणं ॥ विपत्तिबं हाचर्यस्य, प्राणानामवधे वधः । वनीपक-प्रतिघातः, प्रतिकोधोऽगारिणाम् ॥५७॥

५८ अगुली बंभवेरस्स इत्थीओ यावि संकणं। कुसोलवड्ःणं ठाणं दूरओ परिवज्जए॥ अगुष्तिन्नं ह्यचर्यस्य, स्त्रीतश्चापि शङ्कमम् । कुशीलवर्धनं स्थानं, दूरतः परिवर्जयेत् ॥५८॥

प्रह<sup>ि</sup>तिण्हमन्तयरागस्स निसेज्जा जस्स कप्पई। जराए अभिभूयस्स बाहियस्स तवस्सिणो।। त्रयाणामन्यतरकस्य, निषद्या यस्य कल्पते । जरयाऽभिभूतस्य, व्याधितस्य तपस्विनः ॥५६॥

६०—वाहिओ वा अरोगी वा सिणाणं जो उ पत्थए। वोवकतो होइ आयारो जढो हटइ संजमो।। व्याधितो वा अरोगी वा, स्नानं यस्तु प्रार्थयते । व्युत्कान्तो भवति आचारः, त्यक्तो भवति संयम: ॥६०॥

६१ — <sup>६°</sup>संतिमे सुहुमा पाणा घसासु भिलुगासु य । जे उ भिक्खू सिणायंतो वियडेणुप्पिलावए ॥ सन्ति इमे सूक्ष्माः प्राणाः, घसामु 'भिलुगामु'च । यांस्तु भिक्षुः स्नान्, विकटेन उत्प्लावयति ।।६१॥ ५५—आसन्दी आदि गम्भीर-छिद्र वाले<sup>टर</sup> होते हैं। इनमें प्राणियों का प्रतिलेखन करना कठिन होता है। इसलिए आसन्दी, पलंग आदि पर वैठना या सोना वर्जित किया है।

५६ — भिक्षा के ।लेए प्रविष्ट जो मुनि गृहस्थ के घर में बैठता है वह इस प्रकार के आगे कहे जाने वाले, अबोधि-कारक अनाचार को<sup>फ</sup> प्राप्त होता है।

५७— गृहस्य के घर में बैठने से ब्रह्मचर्य — आचार का विनाश, प्राणियों का अवधकाल में वध, भिक्षाचरों के अन्तराय और घर वालों को कोध उत्पन्न होता है —

१८ - बह्मवर्ष असुरक्षित होता है<sup>द</sup>र और स्त्री के प्रति भी शंका उत्पन्न होती है<sup>द्भा</sup> । यह (गृहान्तर निपद्या) कुशील वर्षक स्थान है इसलिए मुनि इसका दूर से वर्जन करे।

५६—जराग्रस्त, रोगी और तपस्वी— इन तीनों में से कोई भी साधु गृहस्थ के घर में बैठ सकता है।

६०—जो रोगी या नीरोग साधु स्नान करने की अभिलाषा करता है उसके आचार<sup>म्द</sup> का उल्लंघन होता है, उसका संयम परित्यक्त<sup>मह</sup> होता है।

६१—यह बहुत स्पष्ट है कि पोली भूमि<sup>६९</sup> और दरार-युक्त भूमि में<sup>६९</sup> सूक्ष्म प्राणी होते हैं। प्रामुक जल से<sup>६३</sup> स्नान करने वाला मिथु भी उन्हें जल से प्लावित करता है।

# दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

308

अध्ययन ६ : श्लोक ६२-६८

६२—<sup>६४</sup>तम्हा ते न सिणायंति सीएण उसिणेण वा। जावज्जीवं वयं घोरं असिणाणमहिद्वगा<sup>६६</sup> ॥ तस्मात्ते न स्नान्ति, श्रीतेन उष्णेन वा । यावज्जीवं व्रतं घोरं, अस्नानाधिष्ठातारः ॥६२॥

६२—इसलिए मुनि शीत या उष्ण जल से<sup>६४</sup> स्नान नहीं करते । वे जीवनपर्यन्त घोर अस्नान-व्रत का पालन करते हैं ।

६३ सिणाणं अदुवा कक्कं लोद्धं पडमगाणि य। गायस्सुब्बट्टणद्वाए नायरंति कयाइ वि॥ स्नानमथवा कत्कं, लोझं पद्मकानि च । गात्रस्योद्वर्तनार्थं, नाचरन्ति कदाचिदपि ॥६३॥

६३ — मुनि शरीर का उबटन करने के लिए गन्ध-भूर्ण<sup>६७</sup>, कल्क<sup>६८</sup>, लोध्र<sup>६६</sup>, पद्म-केसर<sup>९°°</sup> आदि का प्रयोग नहीं करते।

६४—निगणस्स वा वि मुंडस्स बीहरोमनहंसिणो । मेहुणा उवसंतस्स कि विभूसाए कारियं॥

नग्नस्य वापि मुण्डस्य, दीर्घरोमनस्रवतः । मैथुनाद् उपशान्तस्य, कि विभूषया कार्यम् ॥६४॥ ६४ - नम्न<sup>98</sup>, मुण्ड, दीर्घ-रोम और नख वाले<sup>982</sup> तथा मैथुन से निवृत्त मुनि को विभूषा से वया प्रयोजन है ?

६५ --- विभूसावित्तयं भिवखू कम्मं बंधइ चिवकणं। संसारसायरे घोरे जेणं पडइ दुक्तरे॥ विभूषाप्रत्ययं भिक्षुः, कर्म बध्नाति चिक्कणम् । संसार-सागरे घोरे, येन पतति दुरुत्तरे ।।६५॥ ६५ — विभूषा के द्वारा भिक्षु चिकने (दारुष) कर्म का बन्धन करता है। उससे वह दुस्तर संसार-सागर में गिरता है।

६६ विभूसावत्तियं चेयं बुद्धा मन्नति तारिसं। सावज्जबहुलं चेयं नेयं ताईहि सेवियं।। विभूषाप्रत्ययं चेतः, बुद्धा मन्यन्ते तादृशम् । सावद्य-बहुलं चेतत्, नेतत् त्राधिभिः सेवितम् ॥६६॥ ६६—विभूषा में प्रवृत्त मन को तीर्थं छूर विभूषा के तुत्य ही चिकने कर्म के बन्धन का हेतु मानते हैं। यह प्रचुर पापयुक्त है। यह छहकाय के त्राता मुनियों द्वारा आसेवित नहीं है।

६७ – खर्वेति अप्पाणममोहदंसिणो तवे रया संजम अज्जवे गुणे । धृणंति पावाइं पुरेकडाइं नवाइ पावाइं न ते करेंति ।।

क्षपयन्त्यात्मानममोहर्दाञ्चनः, तपित रताः संयमाजंवे गुणे । धुन्वन्ति पापानि पुराकृतानि, नवानि पापानि म ते कुवंन्ति ॥६७॥

६७ — अमोहदर्शी १०३, तप, संयम और ऋजुतारूप गुण में रत मुनि शरीर को १०४ कुश कर देते हैं। वे पुराकृत पाप का नाश करते हैं और नए पाप नहीं करते।

६८—सओवसंता अममा अकिंचणा सविज्जविज्जाणुगया जसंसिणी । उउप्पसन्ने विमले व चंदिमा सिद्धि विमाणाइ उवेंति ताइणो ॥ —ति बेमि ॥ सदोपशान्ता अममा अकिञ्चनाः, स्वविद्याविद्यानुगतायशस्त्रिनः । ऋतु-प्रसन्ने विमल इव चन्द्रमाः, सिद्धि विमानानि उपयन्ति त्रायिणः । इति ब्रवीसि ॥

६न सदा उपशान्त, ममता-रहित, अिकञ्चन, आत्म-विद्यायुक्त भेर्यशस्वी और त्राता मुनि शरद् ऋतु के भेर्य चन्द्रमा भेर्य की तरह मल-रहित होकर सिद्धिया सौधर्मा-वर्तसक आदि विमानों को भेर्य प्राप्त करते हैं। ऐसा मैं कहता हूँ। टिप्पण : अध्ययन ६

## इलोक १:

## १. ज्ञान ( नाण <sup>क</sup> ):

ज्ञान-सम्पन्न के चार विकल्प होते हैं---

- (१) दो ज्ञान से सम्पन्न -- मित और श्रुत से युक्त ।
- (२) तीन ज्ञान से सम्पन्न मिति, श्रुत और अविव से युक्त अथवा मिति, श्रुत और मन:पर्याय से युक्त।
- (३) चार ज्ञान से सम्पन्त -मित, श्रुत, अवधि और मन:पर्याय से युक्त ।
- (४) एक ज्ञान से सम्पन्त--केवलज्ञान से युक्त ।

आचार्य इन चारों में से किसी भी विकल्प से सम्पन्न हो सकते हैं।

## २. दर्शन ( दंसण <sup>क</sup> ) :

दर्शनावरण कर्म के क्षयोपशम या क्षय से उत्पन्न होने वाला सामान्यबोध दर्श नकहलाता है?।

### ३. आगम-सम्पन्न ( आगमसंपन्नं <sup>ग</sup> ) :

आगम का अर्थ श्रुत या सूत्र है। चतुर्दश-पूर्वी, एकादश अङ्गों के अध्येता या वाचक तथा स्वसमय-परसमय को जाननेवाले 'आगम-संपन्न' कहलाते हैं<sup>3</sup>। 'ज्ञान और दर्शन से सम्पन्न'—इस विशेषण से प्राप्त विज्ञान की महत्ता और 'आगम-सम्पन्न' से दूसरों को ज्ञान देने की क्षमता बताई गई हैं<sup>8</sup>। इसलिए ये दोनों विशेषण अपना स्वतंत्र अर्थ रखते हैं।

### ४. उद्यान में ( उज्जाणिम <sup>ध</sup> ) :

जहाँ कीड़ा के लिए लोग जाते हैं वह 'उद्यान' कहलाता है। यह उद्यान शब्द का ब्युत्पत्ति-लभ्य अर्थ है<sup>४</sup>। अभिधान चिस्तामणि के अनुसार 'उद्यान' का अर्थ कीड़ा-उपवन है<sup>६</sup>। जीवाभिगम वृत्ति के अनुसार पुष्प आदि अच्छे तृक्षों से सम्पन्त और उत्सव आदि में बहुजन उपभोग्य स्थान 'उद्यान' कहलाता है"। निशीथ **पू**र्णिकार के अनुसार उद्यान का अर्थ है—नगर के समीप का वह स्थान जहाँ लोग सहभोज

१ अ० चू० पृ० १३८: नाणं पंचिवहं मित-सुपा-ऽविध-मणपज्जव-केवलणामधेयं ......तत्थ तं दोहि वा मितसुत्तेहि, तिहि वा मितसुत्तावहीहि अहवा मितसुपमणपज्जवेहि, चतुहि वा मितसुतावहीहि मणपज्जवेहि, एक्केण वा केवलनाणेण संपण्णं।

२ जि॰ चू॰ पृ॰ २०७ : दर्शनं द्विप्रकारं क्षाधिकं क्षायोपशिमकं च, अतस्तेन क्षाधिकेण क्षायोपशिमकेन वा संपन्तम् ।

३—(क) अ० चू० पृ० १३८ : आगमो सुतमेव अतो तं चोद्दसपुर्विव एकारसंगसुयथरं वा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २०८ : आगमसंपन्नं नाम वायगं, एक्कारसंगं च, अन्नं वा ससमयपरसमयवियाणगं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६१ : 'आगमसंपन्नं' विशिष्टश्रुतधरं, बह्वागमत्वेन प्राधान्यख्यापनार्थमेतत् ।

४—-(क) अ० चू० पृ० १३८: नाणदंसणसंपण्णमिति एतेण आतगतं विण्णाणमाहृष्यं भण्णति, गर्णि आगमसंपण्णं एतेण परग्याहण-सामत्थसंपण्णं । 'संपण्णमिति' सद् पुणकत्तमिव न भवति, पढमे सयं संपण्णं, बितिये परसंघातगं एयं समरूवता ।

५ — हला० : उद्याति क्रीडार्थमस्मिन् ।

६—अ० चि० ४.१७८ : आफ्रीडः पुनरुद्यानम् ।

७--जीव० सू० २५८ वृ०: उद्यानं--पुष्पादि सद्वृक्षसंकुलमुत्सवादी बहुजनीयभोग्यम् ।

अध्ययन ६ : इलोक २ टि० ५-६

(उद्यानिका) करते हों<sup>9</sup> । समवायांग वृक्तिकार ने भी इसका यही अर्थ किया है<sup>3</sup> । आज की भाषा में उद्यान को पिक्निक प्लेस (गोब्ठी-स्थल) कहा जा सकता है ।

### श्लोक २:

### ५. राजा और उनके अमात्य ( रायाणो रायमच्चा क ) :

षूणि-द्वय में अमात्य का अर्थ दण्डनायक, सेनापित आदि किया है । टीकाकार ने इसका अर्थ मन्त्री किया है । कौटिल्य-अर्थशास्त्र की व्याख्या में 'अमात्य' को कर्मसिच्य और राजा का सहायक माना गया है । 'अमात्य' को महामात्र और प्रधान भी कहा जाता है । शुक्र ने अमात्य का मन्त्रि-परिपद् में नवां स्थान माना है । उनके अनुसार देश-काल का विशेष ज्ञाता 'अमात्य' कहलाता है । राज्य में कितने गाँव, कितने नगर और कितने अरण्य हैं ? कितनी भूमि जोती गई ? उसमें से राज्य को कितना अंग प्राप्त हो चुका है ? कितनी अभी प्राप्त करना है ? कितनी भूमि विना जोती रह गई ? इस वर्ष कितना कर लगाया गया ? भाग, दण्ड, शुल्क आदि से प्राप्तव्य वन कितना है ? बिना जोती भूमि से कितना अन्य उत्पन्न हुआ ? बन में कौन-कौन सी वस्तुएँ उत्पन्न हुई ? खातों में कितना धन उत्पन्न हुआ ? बानों के रत्न आदि से कितनी ग्राय हुई ? कितनी भूमि स्वामी-हीन हो गई ? कितनी उपज मारी गई और कितनी उपज चोरों के हाथ लगी ? इन समस्त विषयो पर विचार करना और फिर उसका विवरण राजा के समक्ष प्रस्तुत करना अमात्य का कर्तव्य माना गया है के । इस तरह यह मन्त्र-परिपद् का सदस्य कृषि, व्यापार आदि विभागों का अध्यक्ष रहा होगा ।

### ६, क्षत्रिय (खत्तिया<sup>ख</sup>):

अगस्त्यसिंह ने 'क्षत्रिय' का अर्थ 'राजन्य' आदि किया है<sup>39</sup>। जिनदास के अनुसार कोई राजा होता है, क्षत्रिय नहीं भी होता, कोई क्षत्रिय होता है, राजा नहीं भी होता। यहाँ उन क्षत्रियों का उल्लेख है जो राजा नहीं हैं<sup>37</sup>। हरिभद्र ने 'क्षत्रिय' का अर्थ श्रेष्ठि आदि किया है<sup>33</sup>।

```
१— नि॰ उ॰ म. सू॰ २. चू॰ : उज्जाणं जत्थ लोगो उज्जाणियाए वज्यति, जं वा ईसि णगरस्स उवकंठं ठियं तं उज्जाणं ।
२ - सम॰ ११७ वृ॰ : बहजनो यत्र भोजनार्थं यातीति ।
```

३- -- (क) अ० चू० पृ० १३८: रायमत्ता अमच्चसेणावतिपभितयो ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ २०८: रायमच्या अमच्या, डंडणायगा सेणावइप्पितयो ।

४-हा० टी० प० १६१: 'राजामात्याइच' मन्त्रिण: ।

५ -- कौटि० अ० ६.४ पु० ४४ ।

६ -- वही, ८.४ वृष्ठ ४१: असात्या नाम राज्ञः सहायाः ।

७-- अ० चि० ३.३५४ स्वोपज्ञवृत्तिः 'महामात्राः प्रधानानि'--अमात्यपुरोहितसेनापत्यादयः ।

द— शु० २.७०-७२ **।** 

६-- गु० २.५६ : देशकालप्रविज्ञाता ह्यमात्य इति कथ्यते ।

१० - श्रु० २.१०२-५ : पुराणि च कित ग्रामा अरण्यानि च सन्ति हि ।

किवता कित भूः केन प्राप्तो भागस्ततः कित ।।
भागशेषं स्थितं किसमन् कत्यक्रुष्टा च भूमिका ।
भागद्रव्यं वत्सरेऽस्मिञ्छुरुकदण्डादिजं कित ।।
अक्रुष्टपच्यं कित च कित चारण्यसंभवम् ।
कित चाकरसंजातं निविधाप्तं कितीति च ॥
अस्वामिकं कित प्राप्तं नाष्टिकं तस्कराहृतम् ।
सञ्चितन्तु विनिश्चित्यामात्यो राज्ञे निवेदयेत् ॥

११-- अ० चु० पृ० १३८: 'खत्तिया' राइण्णादयो ।

१२--- जि॰ चू॰ पृ॰ २०८-६ः 'खत्तिया' नाम कोइ राया भवइ ण खत्तियो, अन्तो खत्तियो भवित ण उ राया, तत्थ जे खिताया ण राया तेसि गहणं कयं ।

१३-- हा० टी० प० १६१ : 'क्षत्रियाः' श्रेष्ठचादयः ।

३०७ अध्ययन ६: इलोक ३-६ टि० ७-१२

'राजन्य' का अर्थ राजवंशीय या सामन्त तथा श्रेष्ठि का अर्थ ग्राम-महत्तर (ग्राम-शासक) या श्रीदेवताङ्कित-पट्ट घारण करने वाला है।

### ७. आचार का विषय ( आयारगोयरो <sup>घ</sup> ) :

आचार के बिषय को 'आचार-गोचर' कहते हैं'। स्थाना ङ्ग बृत्ति के अनुसार साधु के आचार के अङ्गभूत छह द्रतों को 'आचार-गोचरं कहा जाता है। वहाँ आचार और गोचर का अर्थ स्वतन्त्र भाव से भी किया गया है। ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप और वीर्य — यह पाँच प्रकार का आचार है। गोचर का अर्थ है 'भिक्षाचरी' ।

### इलोक ३:

## द्ध. शिक्षा में ( सिक्खाए<sup>ग</sup> ):

शिक्षा दो प्रकार की होती है। ग्रहण और आसेवन । सूत्र और अर्थ का अभ्यास करना ग्रहण शिक्षा है । आचार का सेवन और अनाचार का वर्जन आसेवन शिक्षा कहलाती है ।

### इलोक ४:

### ह. ( हंदि <sup>क</sup> ) :

यह अन्यय है इसका अर्थ है -- उपदर्शन ।

## २०. मोक्ष चाहने वाले ( घम्मत्थकामाणं क ) :

चारित्र आदि धर्म का प्रयोजन मोक्ष है। उसकी इच्छा करने वाले 'धर्मार्य काम' कहलाते हैं ।

### श्लोक ६:

# ११ बाल, वृद्ध ( सखुडुगवियत्ता<sup>णं क</sup> ) :

खुड्डग (क्षुद्रक) का अर्थ बाल और वियत्त (व्यक्त) का अर्थ दृद्ध है। 'सखुड्डगवियत्त' का शब्दार्थ है—सबालवृद्ध रा

## १२. अखण्ड और अस्फुटित ( अखंडफुडिया <sup>ग</sup> ) :

टीकाकार के अनुसार आंशिक-विराधना न करना 'अखण्ड' और पूर्णत: विराधना न करना 'अस्फुटित' कहलाता है"। अगस्त्य-

१—(क) अ० चू० पृ० १३६ : आयारस्स आयारे वा गोयरो--आयारगोयरो, गोयरो पुण विसयो ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० १६१ : 'आचारगोचरः' क्रियाकलाप: ।

२८-स्था० क.३.६५१ प० ४१६ वृ० : 'आचारः' साधुसमाचारस्तस्य गोचरो —विषयो व्रतषट्कादिराचारगोचरः अथवा आचारक्च-ज्ञाना{दिविषयः पञ्चधा गोचरइच — भिक्षाचर्येत्याचारगोचरम् ।

३---जि० चू० पृ० २०६: सिन्खा दुविया, तंजहा --गहणसिक्खा आसेवणासिक्खा य, गहणसिक्खा नाम सुत्तस्थाणं गहणं, आसे-वणासिक्खा नाम ने तत्थ करणिजना जोगा तेसि काएणं संफासणं अकरणिजनाण य वज्जणयाः

४--हा० टी० प० १६२ : 'हंदि' त्ति हन्दीत्युपप्रदर्शने ।

५ हा० टी० प० १६२ : धर्मः चारित्रधर्मादिस्तस्थार्थः --प्रयोजनं मोक्षस्तं कामयन्ति --इच्छन्तीति विशुद्धविहितानुष्ठानकरणे-नेति धर्मार्थकामा---मुमुक्षवस्तेषाम् ।

६—(क) अ० चू० पृ० १४३: खुड्डगो —बालो, वियत्तो व्यक्त इति सलुड्डएहि वियत्ता सलुड्डगवियत्ता, तेसि ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २१६ : सह खुड्डगेहि सखुड्डगा, वियत्ता नाम महल्ला, तेसि 'सखुड्डगवियत्ताणं' बालबुड्ढाणंति बुत्तं भवइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६५ : सह क्षुल्लकः --प्रव्यभावबालैयं वर्त्तन्ते ते व्यक्ता --प्रव्यभाववृद्धास्तेषां सक्षुल्लकव्यक्तानां,

७ — हा० टी० प० १६५-६६ : अखण्डा देशविराधनापरित्यागेन, अस्फुटिताः सर्वविराधनापरित्यागेन ।

३०८ अध्ययन ६ : इलोक ७ टि० १३-१४

सिंह स्थविर ने वैकल्पिक रूप से 'खण्डफुरल' शब्द मानकर उसका अर्थ विकल किया है । अखण्डफुरल अर्थात् अविकल — सम्पूर्णे ।

#### इलोक ७:

## १३. आचार के अठारह स्थान हैं ( दस ग्रट्ठ य ठाणाई के ):

आचार के अठारह स्थान निम्नोक्त हैं:

१. अहिंसा १०. वायुकाय-संयम २. सत्य ११. वनस्पतिकाय-संयम ३. अचीर्य १२. त्रसकाय-संयम ४. ब्रह्मचर्य १३. अकल्प वर्जन ५. अपरिग्रह १४. गृहि-भाजन-वर्जन ६. रात्रि-भोजन त्याग १५. पर्यंक-वर्जन

७. पृथ्वीकाय-संयम १६. गृहान्तर निषद्या-वर्जन

८ अप्काय-संयम १७. स्नान-वर्जन ६. तेजस्काय-संयम १८. विभूषा-वर्जन

#### १४. इलोक ७ :

कुछ प्रतियों में आठवाँ रुलोक 'वयछक्कं' मूल में लिखा हुआ है किन्तु यह दशवैकालिक की निर्मुक्ति का रुलोक है । चूिंगकार और टीकाकार ने इसे निर्युक्ति के क्लोक के रूप में अपनी व्याख्या में स्थान दिया है ।

हरिभद्रसूरि भी इन दोनों निर्युक्ति-गायाओं को उद्घृत करते हैं और प्रस्तुत साथा के पूर्व लिखते हैं :

''कानि पुनस्तानि स्थानानीत्याह निर्यु क्तिकारः वयछक्कं कायछक्कं, अक्रपो सिहिभायणं। पिलयंकितिसैज्जा य, सिंगाणं सोहवज्जणं''।। (हा० टी० प० १६६)

दोनों चुणियों में 'गिहिणिसेज्जा' ऐसा पाठ है जबकि टीका में केवल 'निसेज्जा' ही है ।

कुछ प्राचीन आदशों में 'निर्युक्तिगाथेयम्' लिखकर यह श्लोक उद्भृत किया हुआ मिला है। संभव है पहले इस संकेत के साथ लिखा आताथाऔर बाद में यह संकेत छूट गया और वह मूल के रूप में लिखा जाने लगा।

वादिवेताल शान्तिसूरि ने इस क्लोक को शय्यंभव की रचना के रूप में उद्धृत किया है 3 । समवायाङ्क (१८) में यह सूत्र इस प्रकार है :

समणाणं निरगंथाणं सखुड्डय-विअत्ताणं अट्टारस ठाणा प० तं० वयछक्तं कायछक्कं अक्त्यो गिहिभायणं।

पिलयंक निसिज्जा य सिणाणं सोभवज्जणं ।।

१-अ० चू० पृ० १४४ : 'खण्डा' विकला, फुल्ला-णट्टा, अकारेण पडिसेही उभयमणुसरित ..... अहवाऽविकलमेव खण्डफुल्लं।

२--(क) अ० चू० पृ० १४४ : निम्मं थभावातो भस्सति, एतस्स चेव अत्थस्स वित्यारणे इमा निज्जुत्ती --''अट्ठारस ठाणाइ'' गाहा । कंठा । तेसि विवरणत्थमिमा निज्जुत्ती --''वयछ≄कं कायछक्कं'' गाहा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २१६ : निर्गन्थभावाओ भण्ण (स्स) ति, एस चेव प्रत्थो सुराफासियनिज्जुत्तीए भण्णित तं० 'अट्टारस ठाणाइ'' गाथा भाष्मियव्या कयराणि पुण अट्ठारसठाणाइ' ?, एत्थ इमाए सुराफासियनिक्जुत्तीए भण्णइ--वयछक्कं कायछ्दकं ∜

३-- उत्त० बृ० वृ० पृ० २० : शय्यम्भवप्रणीताचारकथायामपि "वयछ्वककायछ्क्क" मित्यादिनाऽऽचारप्रक्रमेऽप्यनाचारवचनम् ।

### श्लोक द:

### १५. सूक्ष्म रूप से (निउणं न ):

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार 'निउण' शब्द 'दिहुा' का किया विशेषण है । जिनदास चूर्णि और टीकाकार के अनुसार वह 'अहिसा' का विशेषण है ।

#### श्लोक ६:

## १६ जान या अजान में (ते जाणमजाणं वा <sup>ग</sup>):

हिंसा दो प्रकार से होती है---जान में या अजान में । जान-बुझकर हिंसा करने वालों में राग-द्वेष की प्रवृत्ति स्पष्ट होती है और अजान में हिंसा करने वालों में अनुपयोग या प्रमाद होता है<sup>3</sup>।

### इलोक ११:

## १७. को बसे (को हा ख):

मृषावाद के छह कारण है - कोध, मान, माया, लोभ, भय और हास्य । दूसरे महाब्रत में कोध, लोभ, हास्य और भय - इन चारों का निर्देश हैं । यहाँ क्रांध और भय इन दो कारणों का उल्लेख है । चूणि और टीका ने इनको सांकेतिक मानकर सभी कारणों को समझ लेने का संकेत दिया है ।

- १. कोध-हेतुक मृषावाद : जैसे --तू दास है इस प्रकार कहना ।
- २. मान हेतुक मृषाबाद: जैसे अबहुश्रुत होते हुए भी अपने को बहुश्रुत कहना ।
- ३, माया-हेनुक मृषावाद : जैसे --भिक्षाटन से जी जुराने के लिए 'पैर में पीड़ा है' यों कहना ।
- ४. लोभ-हेतुक मृषावाद : जैसे सरस मोजन की प्राप्ति होते देख एषणीय नीरस को अनेषणीय कहना ।
- ५. भय-हेतुक मृषाबाद : जैसे दोष सेवन कर प्रायश्चित के भय से उसे स्वीकृत करना ।
- ६. हास्य-हेतुक मृषावाद : कुतुहलवश वोलना<sup>४</sup> ।

## १८. पीडाकारक सत्य और असत्य न बोले (हिंसगं न मुतं बूया ग ) :

'हिसक' शब्द के द्वारा परपीड़ाकारी सत्य वचन बोलने का निषेध और 'मृषा' शब्द के द्वारा सब प्रकार के मृषाबाद का निषेध किया गया है<sup>६</sup>।

१- अ० चू० पृ० १४४ : निपुणं--सब्बयाकारं सब्बसत्तगता इति ।

२—-(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २१७ : 'निउणा' नाम सब्बजीवाण, सब्वे वाहि अणववाएण, जे णं उद्दे सियादीणि भुंजंति ते तहेव हिसगा भवन्ति, जीवाजीवेहि संजमोत्ति सब्बजीवेसु अविसेसेण संजमो जम्हा अओ अहिंसा जिणसासणे निउणा, ण अण्णत्य ।

<sup>(</sup>ख) हा वि० प० १६६ : 'निपुणा' आधाकर्माद्यपरिभोगतः कृतकारितादिपरिहारेण सूक्ष्मा ।

३ —(क) जि॰ त्रू॰ पृ॰ २१७: 'जाणमाणी' नाम जेसि चितेजण रागद्दोसाभिभूओ घाएइ, अजाणमाणी नाम अपदुस्समाणी अणुव-ओगेणं इंस्वियाद्रणावी पमातेण घातर्यात ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १६६: तान् जानम् रागाद्यभिभूतो व्यापादनबुध्या अजानन्वा प्रमादपारतन्त्र्येण ।

४ जि० चू० पृ० २१८: कोहमहणेण माणमायालोमानि गहिया।

प्र हा० टी० प० १६७ : कोधाद्वा त्वं दास इत्यादि, 'एकग्रहणे तज्जातीयग्रहण' मिति मानाद्वा अबहुश्रुत एवाहं बहुश्रुत इत्यादि मापातो भिक्षाटनपरिजिहीर्षया पादपीडा ममेत्यादि लोभाच्छोभनतरात्नलाभे सित प्रान्तस्यंवणीयत्वेऽप्यनेवणीयमिदिमत्यादि, यदि वा भयात्' किञ्चिद्वित्यं कृत्वा प्रायिवित्तभयान्त कृतमित्यादि, एवं हास्यादिष्वित वाच्यम् ।

६ -- (क) अ० चू० पृ०१४५ : हिसगं जं सच्चमवि पीडाकारि, मुसा -- वितहं, तमुभयं ग बूया ण वयेज्ज ।

<sup>(</sup>स्त) जि० चू० पृ० २१८: 'हिंसमं' नाम जेण सच्चेण भणिएण पोडा उप्पन्जइ तं हिंसगं……ण पत्सामित्ति, सञ्चमेव तं अपि, अपि च न तच्चवचनं सत्यमतञ्चलचनं न च, यद् भूतहितमत्यन्तं तत्सत्यभितरं मृषा ।

### श्लोक १२:

# १६. सब साधुओं द्वारा गहित है ( सव्वसाहू हिं गरहिओं स )

मृषावाद सब गाधुओं द्वारा गहित है। इसके समर्थन में चूर्णिकार ने लिखा है कि बौद्ध आदि साधु भी मृषावाद की गहीं करते हैं। उनके पाँच शिक्षा-पदों में 'मृषावाद-परिहार' को अधिक महत्त्वपूर्ण माना गया है। इसका महत्त्व इसलिए है कि इसकी आराधना के बिना शेष शिक्षा-पदों की आराधना संभव नहीं होती।

एक श्रावक था। उसने मृषावाद को छोड़ चार अणुव्रत ग्रहण किए, मृषावाद का परित्याग नहीं किया। कुछ समय पश्चात् वह एक-एक कर सभी वृत तोड़ने लगा। एक बार उसके मित्र ने कहा—"तुम वृतों को क्यों तोड़ते हो?" उसने उत्तर दिया—"नहीं सो, मैं वृतों को कहाँ तोड़ता हूँ?" मित्र ने कहा —"तुम भूठ बोलते हो।" उसने कहा—"सैने भूठ बोलने का त्याग कब किया था?" सत्य-शिक्षापद के अभाव में उसने सारे व्रत तोड़ डाले।

### श्लोक १३:

# २० सजीव या निर्जीव ( चित्तमंतमचित्तं क ) :

जिसमें ज्ञान, दर्शन स्वभाव वाली चेतना हो उसे 'चित्तवान्' और चेतना-रहित को 'अचित्त' कहते हैं। द्विपद, चतुष्पद और अपद ये 'चित्तवान्' और हिरण्य आदि अचित्त हैं<sup>3</sup>।

# २१. अल्प या बहुत ( अप्पं <sup>...</sup> बहुं <sup>ख</sup> ) :

अल्प और बहुत के प्रमाण तथा मूल्य की दृष्टि से चार विकल्प बनते हैं:

- (१) प्रमाण से अल्प मूल्य से बहुत ।
- (२) प्रमाण से बहुत मुल्य से अल्प।
- (३) प्रमास से अल्प मूल्य से अल्प ।
- (४) प्रमाण से बहुत मूल्य से बहुत ।

मुनि इनमें से किसी भी विकल्प वाली वस्तु को स्वामी की आज्ञा लिए बिना ग्रहरा न करे है।

# २२. दन्तशोधन ( दन्तसोहण ग ) :

चरक में 'दन्तशोधन' को दन्तपवन और दन्तविशोधन कहा है<sup>४</sup>। वृद्ध वाल्लट ने इसे दन्तधावन कहा है<sup>४</sup>। मिलिन्दपञ्ह में इसके स्थान में 'दन्तपोण' और दशवैकालिक में 'दन्तवण' का प्रयोग हुआ है।

# श्लोक १५:

# २३. घोर ( घोरं <sup>क</sup> ) :

घोर का अर्थ भयानक या रीद्र है। अब्रह्मचारी के मन में दया का भाव नहीं रहता। अब्रह्मचर्य में प्रवृत्त मनुष्य के लिए ऐसा

१- (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २१८: जो सो मुसावाओ, एस सब्बसाहूहि गरहिओ सक्कादिणोऽबि मुसावादं गरहिति, तत्थ सक्काणं पंचण्हं सिक्खावयाणं मुसावाओ भारियतरोत्ति, एत्थ उदाहरणं एगेण उवासएण मुसावायवज्जाणि चत्तारि सिक्खावयाणि गहियाणि, तओ सो ताणि भंजिउमारुढो, अण्णेण य भणिओ, जहा-किमेयाणि भंजिसि ? तओ सो भणइ—िमच्छा णाहं भंजिमि । ण मए मुसावायस्स पच्चक्खायं तेसिपि सब्बाहियया णिच्छिता । एतेण कारणेण तेसिपि मुसावाओ भुज्जो सब्बसिक्खापदेहितो ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ १६७ : सर्वेस्मिन्नेव सर्वेसाधुभि: 'महिंतो' निन्दितः, सर्वव्रतापकारित्वात् प्रतिज्ञातापालकात् ।

२—जि॰ चू॰ पृ॰ २१८-१६ : चित्तं नाम चेतणा भण्णइ, सा च चेतणा जस्स अत्थितं चित्तमंतं भण्णइ, तं दुषयं च उष्पयं अपः वा होज्जा, 'अचित्तं' नाम हिरण्णादि ।

३—जि॰ चू॰ पृ॰ २१६ : अव्यं नाग पमाणओ मुल्लओ य, बहुमवि पमाणओ मुल्लओ य।

४---च० सूत्र अ० ४.७१-७२ ।

५-- च० पूर्वभाग पृ० ४६।

कोई भी कार्य नहीं होता जिसे वह न कह सके या न कर सके । अर्थात् अब्रह्मचारी रीद्र बन जाता है। इसलिए अब्रह्मचर्य को 'घोर' कहा गया है<sup>9</sup>ा

### २४. प्रमाद-जनक (पमायं ख):

अब्रह्मचर्य इन्द्रिय का प्रमाद है<sup>3</sup>। अब्रह्मचर्य से मनुष्य प्रमत्त हो जाता है। यह सब प्रमादों का मूल है। इसमें आसक्त मनुष्य का सारा आचार और किया-कळाप प्रमादमय या भूलों से परिपूर्ण बन जाता है। इसळिए अब्रह्मचर्य को 'प्रमाद' कहा गया है<sup>3</sup>।

# २५. दुर्बल व्यक्तियों द्वारा आसेवित है ( दुरहिट्टियं ख ):

जिनदास के अनुसार अब्रह्मचर्य घृणा प्राप्त कराने वाला होता है, इसलिए उसे 'दुरिधिष्ठित' कहा गया है<sup>8</sup> । अगस्त्य चूर्णि के अनुसार अब्रह्मचर्य जुगुष्सित जनों द्वारा अधिष्ठित -आधित है<sup>8</sup> । इसका दूसरा अर्थ यह हो सकता है कि अब्रह्मचर्य जन्म-मरण की अनन्त परम्परा का हेतु है --यह जानने वाले के लिए वह सहजतया, आसेवनीय नहीं होता । इसलिए उसे संयति के लिए 'दुरिबष्ठित' कहा गया है<sup>8</sup> ।

### २६. चरित्र-भंग के स्थान से बचने वाले ( भेयाययणविज्जिणो ध ):

चरित्र-भेद का आयतन (स्थान) मैथुन हैं। इसका वर्जन करने वाले 'भेदायतनवर्जी' कहलाते हैं"।

### इलोक १६:

# २७. मूल ( मूलं<sup>क</sup> ) :

सूत्र, बीज और प्रतिष्ठान ये एकार्थक शब्द हैं<sup>द</sup> ।

#### इलोक १७:

### २८. बिड-लवण (बिडं क ) :

यह कृत्रिम लवण गोमूत्र आदि में पकाकर तैयार किया जाता है। अतः यह प्रासुक ही होता है ।

# २६. समुद्र-लवण ( उब्भेइमं क ) :

उद्भिज लवण दो प्रकार का होता है --

(१) समुद्र के पानी से बनाया जाने वाला।

१---(क) अ० चू० पृ० १४६: घोरं भयाणगं।

<sup>(</sup>জ) जि॰ चू॰ पृ॰ २१६: घोरं नाम निरणुक्कोसं, कहं ? अबंभपवत्तो हि ण किंचि तं अकिच्चं जं सो न भणइ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६८: 'घोरं' रौद्रं रौद्रानुष्ठानहेतुस्वात् ।

२-- अ० चू० पृ० १४६ : स एवइ दियप्पमातो ।

३—(क) जि० चू० पृ० २१६ : जम्हा एतेण पमत्तो भवति अतो पमादं भणइ, तं च सब्वपमादाणं आदी, अहवा सब्वं चरण-करणं तमि वट्टमाणे पमादेतिसि ।

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ १६८: 'प्रमादं' प्रमादवत् सर्वप्रमादमूलत्वात् ।

४---जि० चू० पृ० २१६: दुरहिद्ठियं नाम दुगुच्छं पावइ तमहिद्द्वियंतोत्ति दुरहिद्वियं।

५---अ० चू० पृ० १४६ : 'दुरिहिद्ठयं' दुगु छियाधिद्वितं ।

६--हा॰ टी॰ प॰ १६८ : 'दुराश्रयं' दुस्सेवं विदितजिनवचनतेनानन्तसंसारहेतुस्वात् ।

७--(क) जि० चू० पृ० २१६ : भिज्जई जेण चरित्तपाली सो भेदो, तस्स भेदस्य पसूती आयतणं मेहुणंति, तं भेदायतणं वज्जंति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १६८: भेद:--चारित्रभेदस्तदायतनं--तत्स्थानिमदमवोक्तत्यायात्तद्वजिनः--चारित्रातिचारभीरव: 1

द--जि॰ चू॰ पृ॰ २१६ : मूलं नाम बीयंति वा पड्डाणंति वा मूलंति वा एगट्टा ।

६---(क) अ० चू० पृ० १४६ : 'विडं' जं मागजातं तं फासुगं।

<sup>(</sup>জ) জি০ সু০ पृ० २२० : बिलं (डं) गोमुत्तादीहिं पविऊण कित्तिमं कीरइ…अहवा बिलग्गहणेण फासुगलोणस्स गहणं कयं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० १६८ : 'बिडं' गोमूत्रादिपक्वम् ।

अध्ययन ६ : इलोक १८ दि० ३०-३३

(२) खानों से निकलने वाला । यहाँ 'सामुद्रिक' लवण का ग्रहण किया है । यह अप्रामुक होता हैं ।

### ३०. द्रव-गुड़ (फाणिय<sup>ं ख</sup>):

अगस्त्यसिह ने 'फाणित' का अर्थ इक्-विकार और हरिभद्र ने द्रव-गुड़ किया है<sup>र</sup> । भावप्रकाश के अनुगार कुछ गाढ़ और बहुत तरल ऐसे पकाए हुए ईख के रस को 'फाणित' कहा जाता है<sup>3</sup>।

### ३१. संग्रह ( सन्निहिं <sup>ग</sup>) :

लवण आदि वस्तुओं का संग्रह करना, उन्हें अपने पास रखना या रात को रखना 'सन्निधि' कहलाता है<sup>४</sup>। जो लवण आदि द्रव्य चिरकाल तक रखे जा सकते हैं उन्हें अविनाकी द्रव्य और जो दूध, दही थोड़े समय तक टिकते हैं उन्हें विनाकी द्रव्य कहा जाता है। यहाँ अविनाक्षी द्रव्यों के संग्रह की 'सन्निधि' कहा है<sup>४</sup>। निक्षिथ-चूणि के अनुसार विनाकी द्रव्य के संग्रह की 'सन्निधि' और अविनाकी द्रव्य के संग्रह को 'सञ्चय' कहा जाता है<sup>९</sup>।

#### श्लोक १८:

#### ३२. इलोकः १८ :

ब्यवहार भाष्य की टीका में आचार्य मलयगिरि ने इस क्लोक के स्थान पर दशवैकालिक का उल्लेख करते हुए जो श्लाक उद्धृत किया है, उसके प्रथम तीन चरण इससे सर्वथा भिन्न हैं।

वह इस प्रकार है -- "यत् दशवैकालिके उक्तमशनं पानं लादिमं तथा संचयं न कुर्यात् तथा च तद्ग्रन्थ:--

असणं पाणगं चेव, खाइमं साइमं तहा। जे भिवखू सन्निहिं कुज्जा, गिही पव्वइए न से ॥" (व्यव उ० ५ गा० ११४)

# ३३. प्रभाव (अणुफासो क):

अगस्त्यसिंह स्थविर ने 'अनुस्पर्श' का अर्थ अनुसरण या अनुगमन किया है" और जिनदास महत्तर ने अनुभाव—सामध्यं या प्रभाव किया है<sup>द</sup>ा

१—– (क) अ० चू० पृ० १४६ : 'उब्भेइम' सामुद्दोति लवणागरेसु समुप्पज्जति तं अफासुसं ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ १६८: 'उद्भेखं' सामुद्रादि ।

<sup>(</sup>ग) जि० चू० पृ० २२० : उब्नेड्मग्गहणेण सामुद्दाक्षीण गहणं कयं ।

२—(क) अ० चू० पृ० १४६ : 'काणितं' उच्छुविकारो ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ १६८: फाणितं द्रवगुड़ः।

३ ज्ञा० नि० भू० पृ० १०८४ : इक्षोरसस्तु यः यक्वः, किञ्चिद्गाढो बहुद्रवः । स एवेक्षुविकारेषु, ख्यातः फाणितसंज्ञया ।।

४-- (क) जिल चूल पृष् २२०: 'सन्निधि' नाम एतेसि दव्वाणं, जा परिवासणा सा सन्निधी भण्णति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० १६८: 'संनिधि कुर्वन्ति' पर्यु षितं स्थापयन्ति ।

५-- जि॰ चू॰ पृ॰ २२० : एताणि अविणासिद॰वाणि न कप्पंति, किमंग पुण रसादीणि विणासिदब्वाणित्ति ?, एवमादि सिण्णिधि न ते साधवो भगवन्तो णायपुत्तस्स वयणे रया इच्छंति ।

६ — नि० चु० उ० ८. सू० १७. चू०: सन्तिही णाम दिधलीरादि जं विणासि बब्बं, जं पुण धयतेल्ल-बत्थ-पत्त-गुल-खंड-सक्कराइयं अविणासि दब्बं, चिरमिव अच्छइण विणस्सइ, सो संचतो ।

७-अ० चू० पृ० १४७: अणुसरणमणुगमो अणुकासो ।

जि० चू० पृ० २२० : अणुफासो नाम अणुभावो भण्णति ।

# ३४. मैं मानता हूँ (मन्ने <sup>ख</sup>):

यह किया है। अगस्त्यसिंह स्थविर के अनुसार इसका कत्ती शय्यम्भव है'। जिनदास महत्तर के अनुसार इसका कर्ता तीर्थ द्वर हैं । हरिभद्र सूरी के अध्यमत में प्राकृत-शैली के अनुसार इसका पुरुप परिवर्तन होता है ।

3 ? 3

# ३५. ( अन्नयरामवि <sup>श</sup> ) :

चुर्णिका**र** के अनुसार यह सामान्य निर्देश है इसिछए इसका छिङ्ग नपुंसक है<sup>४</sup> । हरिभद्र सूरी ने इसे सन्निधि का विशेषण माना हैं" । किन्तु 'सन्निघि' पुंलिङ्ग-शब्द है इसलिए यह चिन्तनीय है ।

# ३६. ( सिया <sup>ग</sup> ):

अगस्त्यसिंह स्थविर ने सिया को किया माना है । जिनदास महत्तर और हरिभद्र सूरी ने 'सिया' का अर्थ कदाचित् किया है । ३७. ( सन्निहीकामे <sup>ग</sup>):

चूणिकारों ने 'सान्निधिकाम' --यह एक सन्द माना है"। टीकाकार ने 'कामें' को किया माना है। उनके अनुसार 'सन्निहि कामे' ऐसा पाठ बनता है है।

# इलोक १६:

# ३८. संयम और लक्जा की रक्षा के लिए ( संजमलक्जट्ठा ग ) :

बहाँ बस्ब, पात्र, कम्बल और पाद-प्रोञ्छन रखने के दो प्रयोजन बतलाए गए हैं: —

(१) संयम के निमित्त । (२) लज्जा के निमित्त ।

शीतकाल में शीत से पीड़ित होकर मुनि अग्नि क्षेत्रन न करे; उसके लिए वस्त्र रखने का विधान किया गया है। पात्र के अभाव में संसक्त और परिशाटन दोष उत्पन्न होते हैं इसिछए पात्र रखने का विधान किया गया है । पानी के जीवों की रक्षा के लिए कम्बल (वर्षाकल्प) रखने का विधान किया गया है।

लज्जा के निमित्त 'चोलपट्टक' रखने का विधान है ।

ब्याख्याकारों ने संयम और लज्जा को अभिन्त भी माना है। वहाँ 'संयम की रक्षा के लिए' → यह एक ही प्रयोजन फलित होता है <sup>90</sup> ।

२ जि॰ चू० पु० २२०: मन्ने णाम तित्थंकरो वा एवमाह।

४— (क) अ० चू० : अण्णतरामिति विडातीणं किंचि जहा अण्णं निहिज्जित ।

(ल) जि॰ चू॰ पृ॰ २२० : अन्ततरं णाम तिलतुत्ततिभागमेत्तमवि, अहवा अन्तयरं असणादी ।

५--- हार्व टो० प० १६८ : 'अन्यतरामधि' स्तोकामि ।

६ — अ० चू० पू० १४७ : 'सियादिति भवेज्ज' ।

७---(क) जि० चू० पु० २२०: 'सिया कदापि'।

(ख) हा० टी० प० १९८: 'यः स्यात्' यः कदाचित् ।

(क) अ० चू० पृ० १४७ : सिष्णधी भिषती, तं कामयतीति सिष्णधीकामो ।

(ख) जि० चू० पृ० २२० : सण्णिहि कामयतीति सन्निहिकामी ।

६—हा० टो० प० ११८: कदाचित्संनिधि कामयते' सेवते ।

१०—(क) जि० चू० पृ० २२१ : एतेसि वत्थादीणं जं घारणं तमित, संज्ञमिति मित्तं वा वत्थस्य गहणं कीरइ, मा तस्स अभावे अग्गिसेवणादि दोसा सदिस्संति, पाताभावेऽवि संसत्तर्पारसाडणादी होता. भवित्सति कम्बलं वासकप्पादी तं उदगादिर-दखणट्टा घेप्पति, लज्जानिःमित्तं घोलपट्टको घेप्पति. अहवा संजमो चेत्र लज्जा, भणितं च ा € इह तो लज्जा नाम लज्जा-मंतो भण्णह, संजयसंतोःत वुसं भवति," एताणि वत्यावीणि संजयलञ्जट्वा ।

(ख) हा**ः टी० प० १६६ : 'सयमलज्जार्थ' मिति संधमा**र्थं पात्रादि, तद्व्यतिरेकेण पुरुवमात्रेण गृहस्यभाजने सति संयमपा**लना**-भावात्, लज्जार्थं वस्त्रं, तद्व्यतिरेकेणाञ्जनादौ विशिष्टश्रुतपरिणत्यादिरहितस्य निर्लज्जतोपपत्तेः, अथवा संयम एव

लज्जा तदर्थ सर्वमेतद्वस्त्रादि धारयंति ।

१- अ० चू० पृ० १४७ : मणगपिता गणहरो सयं वाजस्था अप्पणो अभिष्पायमाह — मण्णे एवं जाणामि ।

३ हा⇒ टो० प० १६८ : 'मन्ये' भन्यन्ते, प्राकृतशैत्या एकवचनम्, एवमाहुस्तीर्थकरगणधराः ।

# ३६. रखते और उनका उपयोग करते हैं ( धारंति परिहरति ध ) :

प्रयोजन होने पर इसका मैं उपयोग कहँगा—इस द्विष्ट से रखना 'घारण' कहलाता है। और वस्त्र आदि का स्वयं परिभोग करना 'परिहरण' कहलाता है'। यह सामयिक घातु का प्रयोग है। इस धातु का लौकिक अर्थ छोड़ना होता है और सामयिक अर्थ है पहनना

### श्लोक २०:

# ४०. ज्ञातपुत्र महावीर ने ( नायपुत्तेण ख ):

भगवान् महावीर का एक नाम 'नायपुत्त' -- जातपुत्र भी है। यह नाम पितृवंश से संबन्धित है। भगवान् के लिए जात, जातकुल-निर्वृत्त और जातकुलचन्द्र आदि विशेषण भी प्रयुक्त हुए हैं। भगवान् के पिता सिद्धार्थ की 'जातकुल निर्वृत्ता' नाम से सम्बोधित किया गया है। इससे स्पष्ट होता है कि भगवान् के कुल का नाम 'जात' था। अगस्त्यसिंह स्थविर और जिनदास महत्तर के अनुसार 'जात' क्षत्रियों का एक कुल या जाति है। 'जात' सब्द से वे जातकुल-उत्पन्त गिद्धार्थ का ग्रहण करते हैं और 'ज्ञातपुत्र' से भगवान् का ।

आचाराङ्क (२.१५) में भगवान् के पिता को काश्ययगोत्री कहा गया गया है । भगवान् इक्ष्वाकुवंश में उत्पन्न हुए थे यह भी माना जाता है<sup>४</sup> । भगवान् ऋषभ इक्ष्वाकुवंशी और काश्ययगोत्री थे । इसलिए वे आदि-काश्यय कहलाते हैं । भगवान् महावीर भी **इक्ष्वाकुवंशी** और काश्ययगोत्री थे । ज्ञात या ज्ञातृ काश्ययगोत्रियों का अवान्तर भेद रहा होगा ।

हरिभद्र सूरि ने 'क्षात' का अर्थ उदार-अविय सिद्धार्थ किया है र । बौद्ध-माहित्य में भगवान् के लिए 'नानपुत्त' सब्द का अनेक स्थलों में प्रयोग हुआ है र । प्रो० वसन्तकुवार चट्टोपाध्याय ने लिखा है कि लिच्छियियों की एक बाखा या वंश का नाम 'नाय' (नात) था। 'नाय' शब्द का अर्थ संभवत: क्रांति (राजा के ज्ञातिजन) है ।

रवेताम्बर अङ्ग आगमों में 'नाया धम्मकहा' एक आगम है । यहाँ 'नाय' सब्द भगवान् के नाम का सूचक है । दिगम्बर-परम्परा में 'नायधम्मकहा' को 'नाथधम-कथा' कहा गया है<sup>द</sup> । महाकवि धनञ्जय ने भगवान् का वंश 'नाथ' माना है । इसलिए—भगवान् को 'नाथान्वय' नाम से संबोधित किया है<sup>द</sup> । नाथ 'नाय' या 'नात' का ही अपभ्रं से रूप प्रतीत होता है ।

# ४१. बस्त्र आदि को परिग्रह नहीं कहा है ( न सो परिग्गहो बुत्तो क ) :

मृति के वस्त्रों के सम्बन्ध में दो परम्पराएँ हैं। पहली परम्परा मृति को वस्त्र धारण करने का निषेध करती है और दूसरी उसका विधान । पहली परम्परा के अनुपायी अपने को दिगम्बर कहते हैं और दूसरी के अनुपायी स्वेताम्बर । दिगम्बर और स्वेताम्बर ये दोनों

१ -- जि० चू० पृ० २२१ : तत्थ धारणा णाम संपयोअणत्थं धारिज्जइ, जहा उप्पण्णे पयोयणे एतं परिभृंजिस्सामिति, एसा धारणा, परिहरणा नाम जा सयं बत्थादी परिभृंजइ सा परिहरणा भण्णइ ।

२ हा० टी० प० १६६ : 'परिहरन्ति च--'परिभुञ्जते च' ।

३ - (क) अ० चू०: णायकुलप्पभूयसिद्धस्थसित्तवसुतेण ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २२१: णाया नाम खिल्लयाणं जातिविसेसो, तिस्म संभूओ सिद्धस्थो, तस्य पुत्तो णायपुत्तो ।

४---अ० चि० १.३५ : इक्ष्वाकुकुलसम्मूताः स्याद्द्वाविश्वतिरहंताम् ।

५ — हा० टी० प० १६६ : ज्ञात उदारक्षत्रियः सिद्धार्थः तत्पुत्रेण ।

६ — (क) म० नि० १.२.४ ; ३.१.४ । (ख) सं० नि० ३.१.१ ।

७ — जै० भा० वर्ष २ अङ्क १४.१५ पृ० २७६: जेकोबो ने 'नाय' शब्द का संस्कृत प्रतिशब्द 'ज्ञात्रिक' व्यवहार किया है, परन्तु अर्थ-निर्णय की चेष्टा नहीं की है। मुक्ते ऐसा लगता है कि जिस वंश की पुत्र या कन्या का राजकन्या या राजपुत्र के साथ विवाह हो सकता था उसी वंश को 'ज्ञातिवंश' कहा गया है।

५ - जि॰ घ॰ भाग १ पृ० १२५ : णाहधम्मकहा णाम अंगं तित्थयराणं धम्मकहाणं सरुचं वण्णेदि ।

८—घ० ना० ११५ : सन्मितमंहितवींरो, महावीरोऽन्त्यकाव्यपः ।
 नाथान्वयो वर्धमानो यत्तीर्थमिह साम्प्रतम् ॥

शब्द अशास्त्रीय हैं जबिक दोनों के विचार शास्त्र-प्रमात हैं। भाषा और रचना-शैली की हिन्द से यह प्रमाणित हो चुका है कि उपलब्ध जैन-साहित्य में आचाराङ्ग (प्रथम श्रुतस्कन्ध) प्राचीनतम आगम है। उसकी चूला (आयार चूला) में मुनि को एक वस्त्र सहित, दो वस्त्र सिहत आदि कहा है। अन्य अग्यनों में मुनि की अदेन और सचेन --दोनों अवस्थाओं का उल्लेख मिलता है। जिनकत्त्री मुनि के लिए शीत ऋतु बीन जाने पर अचेल रहने का भी विधान है । वास्त्रव में वस्त्र रखना या न रखना कोई विवाद का विषय नहीं है। परिस्थित-भेद से सचेलता और अचेलता दोनों अनुजात हैं। अचेल को उल्कर्ष-भाव और सचेल को अपकर्ष-भाव नहीं लाना चाहिए और न आपस में एक दूसरे की अवज्ञा करनी चाहिए---

जोऽवि दुवत्थतिवत्थो, एगेण अचेलगो व संथरह ।
ण हु ते हीलंति परं, सब्वेऽिप य ते जिणाणाए ।।१।।
जे खलु विसरिसकष्पा, संघयणधिद्वयादिकारणं पष्प ।
णऽवमन्तद ण य हीणं, अष्पाणं मन्तई तेहि ।।२।।
सब्वेऽिव जिणाणाए, जहाविहि कम्मखवणअद्वाए ।
विहरंति उज्जया खलु, सम्मं अभिजाणई एवं ।।३।। (आवार वृरु पत्र २२२)

इन गाथाओं में समन्त्रय की भाषा का ज्वलन्त रूप है। आचार्य उमास्वाति (या उमास्वामी) को दोनों सम्प्रदाय अपना-अपना आचार्य मान रहे हैं। उन्होंने धर्म-देह रक्षा के निमित्त अनुज्ञात पिण्ड, शय्या आदि के साथ वस्त्रैवणा का उल्लेख किया है तथा कल्पाकल्प की समीक्षा में भी वस्त्र का उल्लेख किया है । इसी प्रकार एपणा-समिति की व्याद्ध्या में वस्त्र का उल्लेख है । स्थानाङ्ग में पाँच कारणों से अचेलता को प्रशस्त वतलाया है। वहाँ वौथे कारणा को तप और पाँचवें कारण को महान् इन्द्रिय-निग्रह् कहा है । संक्षेप में यही पर्याप्त होगा कि अवस्था-भेद के अनुसार अचेलता और सचेलता दोनों विहित हैं। परिग्रह का प्रश्त शेष रहता है। शब्द की दिख्ट से विचार किया जाए तो लेना मात्र परिग्रह है। स्थानांग में परिग्रह के तीन नाम बतलाए हैं —शरीर, कर्म-पुद्गल और भण्डोपकरणा। बन्धन की दिख्ट से विचार करने पर परिग्रह की परिभाषा मूच्छी है। सूत्रकार ने इसे बहुत ही स्पष्ट शब्दों में प्रस्तुत किया है। जीवन-यापन के लिए आवश्यक वस्त्र, पात्र आदि रखे जाते हैं वे संयम-साधना में उपकारी होते हैं इसलिए धर्मोपकरण कहलाते है। वे परिग्रह नहीं हैं। उनके धारण करने का हेतु मूच्छी नहीं है। सूत्रकार ने उनके रखने के दो प्रयोजन बतलाए हैं संयम और लज्जा। स्थानाङ्ग में प्रयोजन का विस्तार मिलता है। उसके अनुसार वस्त्र-धारण के तीन प्रयोजन हैं —लज्जा, जुगुप्ता-निवारण और परीषह —

एगयाऽचेलए होइ, सचेले आवि एगया। एयं धम्महियं नच्चा, नाणी नो परिदेवए।।

पिण्डः शय्या वस्त्रैषणादि पात्रैषणादि यच्चान्यत् । कल्प्याकल्प्यं सद्धर्मदेहरक्षानिमित्तोक्तम् ॥

४—प्र० प्र० १४५ :

किंचिच्छुद्धं कल्प्यमकल्प्यं स्यादकल्प्यमपि कल्प्यम् । पिण्डः झय्या वस्त्रं पात्रं वा भैषजाद्यं वा॥

अणुन्नाते, विजले इंदियनिग्गहे ।

१--आ० चू० ४।२ : जे निगांथे तरुणे जुगर्व बलवं अप्पायंके थिरसंघयणे से एगं वस्थ धारिएजा नो वीयं ।

२—उत्त० २.१३ :

३ —आ० ८.५०-५३ : उवाइक्कंते खलु हेमंते गिम्हे पडिवन्ने अहापित्रजुन्नाइं बत्थाइं परिद्वविज्जा, अदुवा संतरत्तरे अदुवा ओमचेले अदुवा एगसाडे अदुवा अचेले ।

४—प्र० प्र० १३द :

६ - त० भा० ६.५ : अन्नपानरजोहरणपात्रचीवरादीनां घर्मसाधनातामाश्रयस्य च उद्गमोत्पादनैषणादोषवर्जनम् — एषणा-समितिः । ७ ---ठा० ५.२०१ : पंचींह ठाणेहि अचेलए पसत्थे भवति, तंजहा — अप्पा पडिलेहा, लार्घावए पसत्थे, रूवे वेसासिते, तवे

द—ठा० ३.६५ : तिविहे परिग्गहे पं० तं० —कम्मपरिग्गहे, सरीरपरिग्गहे, बाहिरभंडमत्तपरिग्गहे ।

शीत, उष्ण और मच्छर आदि से बचाव करना<sup>9</sup> । प्रश्न व्याकरेशा में संयम के उपग्रह तथा वात, आतप, दंश और मच्छर से बचने के लिए उपिच रखने का विधान किया है<sup>9</sup> !

# ४२. महर्षि (गणधर) ने ( महेसिणा <sup>घ</sup> ):

जिनदास महत्तर ने 'महर्षि' का अर्थ गणधर या मनक के पिता शस्यंभव किया है और हरिषद्रमुदि ने केवल 'गणधर' किया है<sup>3</sup> ।

### इलोक २१:

#### ४३. इलोक २१ :

इस इलोक का अर्थ दोनों खूणिकार एक प्रकार का करते हैं । अनुवाद उन्हीं की व्यास्या के अनुमार किया गया है । टीकाकार का अर्थ इससे मिन्न हैं । वे दुष्ट का अर्थ जिन नहीं, किन्तु तत्त्व-वित् साधु करते हैं । जिनदास ने परिगाहें को किया माना है । टीकाकार ने परिगाहें को सप्तमी विभक्ति माना है । सर्वत्र का अर्थ खूणि में अतीन-अनागत-काल और सर्व भूणि किया है । टीकाकार ने सर्वत्र का अभिप्राय उचित क्षेत्र और काल माना है । टीका के अनुसार इस क्लोक का अर्थ इस प्रकार होता है - 'उनित क्षेत्र और काल में आगमोक्त उपित्र-सिहत, तत्त्वज्ञ मुनि छह जीवनिकाय के संरक्षण के लिए वस्त्र आदि का परियहण होने पर भी उसमें ममत्व नहीं करते । अरेर तो क्या, वे अपने देह पर भी ममत्व नहीं करते ।

### इलोक २२:

# ४४. संयम के अनुहल वृति (लज्जासमा विति ग):

यह द्वत्ति का विशेषण है। लज्जा का अर्थ है संयम । मुनि की छत्ति—जीविका संयम के अनुरूप या अविरोधी होती है इमिलए उसे "लज्जासमा" कहा गया है "।

- १ ठा० ३.३४७ : तिहि ठाणेहि वत्थं घरेज्जा, तंजहा —हिरियत्तियं दुर्नुछायस्तित, परीसहबत्तियं ।
- २ —प्रश्न (संवरद्वार १) : एमंपि संजमस्स उवग्गहणट्टाल् वालातवर्दसमसगत्तीयपरिरक्खणट्ठबाए उवगरणं रागदोसरहितं परिहरियव्वं ।'
- ३ -- (क) जि० चू० पृ० २२१: गणधरा भणगिया वा एतमाहुः ।
  - (ख) हा० टी० प० १२६ 'महिषणा' गणधरेण, सूत्रे सेन्जंभव आहेति ।
- ४ -(क) अ० चू० पृ० १४८ : सब्बत्थ उबिधणा सह सीयकरणा. बुद्धा --जिगा । स्वामाविकसिदं जिणलियमिति सब्बे वि एगदूसेण निग्गता । पत्तेयबुद्धजिणकिष्यादयोति रयहरणकुहणंतगातिला सह संज्ञमसारक्ष्यकते परिग्गहेण सुब्छानिसित्ते, तिमि विज्ञमाणे वि भगवंतो मुच्छं न गब्छंतीति अपरिग्गहा । कहं चंते भगवंतो उवकरणो मुच्छं काहिति बेहि जयणत्थमुवकरणं धारिक्जिति तीमि ? अवि अप्पणो वि देहीमि णाचरीति ममाइतं ।
  - (स) जि० चू० पृ० २२२ :
- ५--हा० टी० प० १६६ : 'बुद्धा' यथावद्विदितवस्तुतत्त्वाः साधवः ।
- ६ जि० चू० पृ० २२२ : 'तंरक्खण परिग्गहो' नाम संज्ञामरक्खणणिमित्तं परिभिण्हंति ।
- ७—हा० टी० प० १६६ : 'संरक्षणपरिग्रह' इति संरक्षणाय षण्णां जीवनिकाद्यानां चस्त्रादिपरिग्रहे सत्यपि नाचरन्ति समस्विमिति योगः ।
- द्र—जि॰ चू॰ पृ॰ २२१: सब्वेसु अतीताणागतेसु सब्वभूमिएसुत्ति ।
- ह--हा० टी० प० १६६ : 'सर्वत्र' उचिते क्षेत्रे काले च ।
- १०—(क) अ० वृ० पृ० १४८ : लक्जा —संजमो । लक्जासमा संजमाणुविरोहेण ।
  - (ख) हा टी० प० १६६ : लज्जा संयमस्तेन समा सदृशी तुल्या संयमाविरोधिनीत्यर्थः ।

४५. ( जा य<sup>ग</sup>):

दोनों चूर्णियों में 'जा य' (या च) और टीका में 'जाव' (यावत्) पाठ मानकर व्याख्या की है ।

# ४६. एक बार भोजन ( एगभल च भोयणं घ ):

अगस्त्यसिंह स्थविर ने 'एक-भक्त-भोजन' का अर्थ एक बार साना अथवा राग-ढेव रहित भाव से खाना किया है<sup>3</sup> । उवत वाक्य-रचना में यह प्रश्न केष रहता है कि एक बार कब खाया जाए ? इस प्रश्न का समाधान दिवस गट्द का प्रयोग कर जिनदास महत्तर कर देते हैं<sup>8</sup> । टीकाकार द्रव्य-भाव की योजना के साथ चूर्णिकार के सत का ही समर्थन करते हैं<sup>9</sup> ।

काल के दो विभाग हैं—दिन और रात । रात्रि-भोजन श्रमण के लिए सर्वथा निषिद्ध है। इसलिये इसे सतत तय कहा गया है। दोष रहा दिवस-भोजन । प्रश्न यह है कि दिवस-भोजन को एक-भक्त-भोजन माना जाए या दिन में एक बार खाने को ? भूणिकार और टीकाकार के अभिमत से दिन में एक बार खाना एक-भक्त-भोजन है। आचार्य बट्टकेर ने भी इसका अर्थ यही किया है —

# उदयत्थमणे काले णाजीतियः जिजयम्हि मण्झिन्हि । एकम्हि दुअ तिए वा मुहुत्तकालेयभत्तं तु ॥ (मूलाचार—मूल गुणाधिकार ३५)

'सूर्य के उदय और अस्त काल की तीन घड़ी छोड़कर या मध्यकाल में एक मुहूर्त्त, दो मुहूर्त या तीन मुहूर्त्त काल में एक बार भोजन करना, यह एक-भक्त-मूल मूल-गुण है।'

स्कन्दपुराण को भी इसका यही अर्थ मान्य है । महाभारत में वानप्रस्थ भिक्षु को एक वार भिक्षा लेनेवाला और एक वार भोजन करने वाला कहा है । मनुस्मृति और विश्वष्ठ स्मृति में भी एक वार के भोजन का उल्लेख मिलता है। उत्तराध्ययन (२७.१२) के अनुसार सामान्यतः एक बार तीसरे पहर में भोजन करने का कम रहा है। पर यह विशेष प्रतिज्ञा रखने वाले अमणों के लिए थाया सबके लिए इसका कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं मिलता। किन्तु आगमों के कुछ अन्य स्थलों के अध्ययन से पता चलता है कि यह कम सबके लिए या सब स्थितियों में नहीं रहा है। जो निर्मन्थ सूर्योदय से पहले आहार लेकर सूर्योदय के बाद उसे खाता है वह "अनातिकान्त पान-भोजन है' । निशीथ (१०.३१-३९) के 'उरगयवित्तीए,' और 'अणस्थिमयमणसंकष्पे' इन दो शब्दों का फलित यह है कि भिक्षु का भोजन-काल सूर्योदय से लेकर सूर्योस्त के बीच का कोई भी काल हो सकता है। यही आशय दशवैकालिक के निम्न श्लोक में मिलता है—

# अत्थंगयम्मि आइच्चे, पुरत्या य अणुग्गए। आहारमद्यं सन्वं, मणसा वि न पत्थए॥ (८.२८)

१ - (क) अ० चू० पृ० १४८ : जा इति वित्ती-उद्देसवयणं चकारा समुच्चये ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २२२: 'जा' इति अविसेसिया, खकारी सावेश्वे ।

२ - हा० टी० प० १६६ : यावल्लज्जासमा ।

३ - अ० चू० पृ० १४८ : एगवारं भोयणं एयस्स वा राग-होसरहियस्स भोयणं ।

४-- जि॰ चु॰ पृ॰ २२२ : एगस्स रामदोसरहियस्य भोअणं अहवा इक्कवारं दिवसओ भोयणंति ।

४—हा० टी० प० १६६ : द्रव्यत एकम् —एकसंख्यानुगतं, भावत एकं -कर्मवन्याभावादद्वितीयं, तद्द्विस एव रागादिरहितस्य अन्यया भावत एकत्वाभावादिति ।

६—दिनार्श्व समयेऽतीते, भुज्यते नियमेन यत् । एक भक्तमिति प्रोक्तं, रात्रौ तन्न कदाचन ।।

७—महा० झा० २४५.६: सकुदस्ननिषेविता ।

u -- म० स्मृ० ६.५५ : एककालं चरेद् भेक्षम् ।

६—व० स्मृ० ३.१६८ : ब्रह्मचर्योक्तमार्गेण सकृद्भोजनमाचरेत्।

१०--भगः ७.१ सू० २१: गोयमा ! जे णं निगांथो वा निगांथी वा फासुएसणिज्जं अक्षणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा अणुगाए सूरिए पडिग्गाहिता उग्गए सूरिए आहारं आहारेति, एस णं गहणेसणा ? खेलातिकंते पाणकोयणे ।

तात्पर्य यह है कि यदि केवल तीसरे पहर में ही भोजन करने का सार्वदिक विधान होता तो सूर्योदय या सूर्यास्त हुआ है या नहीं — ऐसी विचिकित्सा का प्रसंग ही नहीं आता और न 'क्षेत्रातिकान्त पान-भोजन' ही होता, पर ऐसी विचिकित्सा की स्थिति का भगवती, निशीथ और बृहत्कल्य में उल्लेख हुआ है। इससे जान पड़ना है कि भिक्षुओं के भोजन का समय प्रातःकाल और सायं-काल भी रहा है। अधिविर्युक्ति में विशेष स्थिति में प्रातः, मध्याह्न और सायं -इन तीनों समयों में भोजन करने की अनुज्ञा मिलती है'। इस प्रकार 'एक-भक्त-भोजन' के सामान्यनः एक बार का भोजन और विशेष परिस्थिति में दिवस-भोजन —ये दोनों अर्थ मान्य रहे हैं।

# ४७. अहो - नित्य तपः कर्म ( अहो निच्चं तबोकम्मं क ) :

जिनदास ने अहो शब्द के तीन अर्थ किए हैं :

- (१) दीनभाव।
- (२) विस्मय ।
- (३) आमंत्रण ।

उनके अनुसार 'अह' शब्द यहाँ विस्मय के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है<sup>र</sup> । टीकाकार का भी यही अभिमत है<sup>ड</sup> । आर्य-सध्यंभव या गणधरों ने इस 'नित्य-तप: कर्म' पर आश्चर्य अभिव्यक्त किया है<sup>8</sup> । तप: कर्म का अर्थ तप का अनुष्ठान है<sup>8</sup> ।

#### इलोक २४:

# ४८. उदक से आई और बीजयुक्त भोजन ( उदउल्लं बीयसंसत्तं क ):

'उद उल्लं' के द्वारा स्निग्य आदि (५.१.३३-३४ के) सभी शब्दों का संग्रहण किया जा सकता है<sup>६</sup> ।

'बीज' और 'संसक्त' शब्द की व्यास्या संयुक्त और वियुक्त दोनों रूपों में मिलती है । **वीज से संसक्त ओदन आदि –यह संयुक्त** व्या<mark>रु</mark>या है । 'बीज' और 'संसक्त'—िकसी सजीव वस्तु से मिला हुआ कांजी आदि –यह इसकी वियुक्त व्या<mark>रु</mark>या है" ।

# ४६. ( महिं <sup>ख</sup> ) :

यहाँ सप्तमी के स्थान में द्वितीया विभक्ति है।

#### इलोक २८:

### ५०. ( एयं ) :

टीकाकार ने 'एवं' का संस्कृत रूप 'एतत्' (४.१.११), 'एनं' (४.२.४६), 'एतं' (६.२४) और 'एवं' (६.२८) किया है।

- १-- ओ० नि० गा० २५० भाष्य गा० १४८-१४६।
- २— जि॰ चू॰ पृ॰ २२२ : अहो सद्दो तिसु अत्थेसु वट्टइ, तं जहा—दीणभावे विम्हए आमंतणे, तत्थ दीणभावे जहा अहो अहमिति, जहा विम्हए अहो सोहणं एवमादी, आमंतणे जहा आगच्छ अहो देवदत्तात्ति एवमादि, एत्थ पुण अहो सद्दो विम्हए दहुव्वो ।
- ३--हा० टी० प० १६६ : अही विरुमधे ।
- ४ अ० चू० पृ० १४८ : अज्जसेज्जभवो गणहरा वा एवमाहंसु ---अहो तिच्चं तवोकम्मं ।
- ५--(क) अ० चू० पृ० १४८: 'तबोकम्मं' तबोकरणं।
  - (ख) जि० चू० पृ० २२२: णिच्चं नाम निययं, 'तवोकम्म' तवो कीरमाणो ।
  - (ग) हा० टी० पू० १६६ : नित्यं नामायाणभावेन तदन्यगुणवृद्धिसंभवं प्रतिपात्येव तपःकमं—तपोऽनुष्ठानम् ।
- ६ हा० टी० प० २०० : उदकार्द्वं पूर्ववदेकग्रहणे तज्जातीयग्रहणात्सस्निग्धादिपरिग्रहः ।
- ७— हा० टी० प० २०० : 'बीजसंसक्तं' बीजैः संसक्तं—मिश्रम्, ओदनादीति गम्यते, अथवा बीजानि पृथग्भूतान्येव, संसक्तं चारनालाद्यपरेणेति ।
- ८—हा० टी० प० १६५ : 'तम्हा' एअं विआणित्ता —तस्मादेतत् विज्ञाय ।
- ६---हा० टी० प० १६०: एअ च दोसं दट्ठूण एनं च दोषश् --अनन्तरोदितम् ।
- १०--हा० टी० प० २०० : एअं च दोसं दट्ठूणं ---'एतं च' अनस्तरोदितम् ।
- ११--हा० टी० प० २०० : तम्हा एअं वियाणिता--तस्मादेवं विज्ञाय ।

अध्ययन ६ : इलोक ३२ टि० ५१-५४

यद्यपि इसके संस्कृत रूप ये सभी बन सकते हैं फिर भी अर्थ की टिंग्ट से यहाँ 'एवं' की अपेक्षा 'एतं' अधिक संगत है। यह 'दोष' शब्द का विशेषण है।

### ४१. समारम्भ ( समारंभं <sup>ग</sup>):

समारंभ का अर्थ आलेखन आदि किया है । आलेखन आदि की जानकारी के लिए देखिए टिप्पणी सं० ७२-७३ (४.१८)।

#### इलोक ३२:

# ४२. जाततेज ( जायतेयं <sup>ख</sup> ):

जो जन्म-काल से ही तेजस्वी हो वह 'जाततेज' कहलाता है । सूर्य 'जाततेज' नहीं होता । वह उदय-काल में शान्त और मध्याह्न में तीव्र होता है<sup>ड</sup> । स्वर्ण परिकर्म से तेजस्वी वनता है इसिलए वह 'जाततेज' नहीं कहलाता । जो परिकर्म के विता उत्पक्ति के साथ-साथ ही तेजस्वी हो उसे 'जाततेज' कहा जाता है<sup>3</sup> । अग्नि उत्पक्ति के साथ ही तेजस्वी होती है । इसीलिए उसे 'जाततेज' कहा गया है ।

# ४३. अग्नि (पावगं <sup>ख</sup>):

लौकिक मान्यता के अनुसार जो हुत किया जाता है वह देवताओं के पास पहुँच जाता है। इसलिए वह 'पायग' (प्रापक)। कहलाता है। जैन दृष्टि के अनुसार 'पायक' का कोई विशेष अर्थ नहीं है। जो जलाता है वह 'पायक' है'। यह अस्ति का पर्यायवाची नाम है और 'जाततेज' इसका विशेषण है। टीकाकार के अनुसार 'पायग' का संस्कृत रूप 'पापक' और उसका अर्थ अशुभ है। वे 'जाततेज' को अस्ति का पर्यायवाची नाम और 'पापक' को उसका विशेषण मानते हैं<sup>थ</sup>।

# थ्४. दूसरे शस्त्रों से तीक्ष्ण शस्त्र ( तिक्खमन्नयरं सत्थं ग ) :

जिससे शासन किया जाए उसे शस्त्र कहते हैं। कुछेक शस्त्र एक धार, दो घार, तीन घार, चार धार और पाँच धार वाले होते हैं, किन्तु अग्नि सर्वतोघार—सब तरफ से धार वाचा शस्त्र है। एक घार वाले परशु, दो घार वाले शलाका या एक प्रकार का बाण, तीन घार वाली तलवार, चार घार वाले चतुष्कर्ण और पाँच घार वाले अजानुफल होते हैं। इन सब शस्त्रों में अग्नि जैसा कोई तीक्ष्ण शस्त्र नहीं हैं। अगस्त्य पूर्णि के अनुसार 'तिक्खमन्त्रयरा सत्था' ऐसा पाठ होना चाहिए। इससे व्याख्या में भी बड़ी सरलता होती है। 'तिक्खमन्त्रयरा सत्था' अर्थात् अन्यतर शस्त्रों से तीक्ष्ण।

१— हा० टी० प० २००: समारम्भमालेखनादि:।

२-अ० चू० पृ० १४० : जात एव जम्मकाल एव तेजस्वी, ण तहा आदिच्यी उदये सोमो मज्के तिव्यो ।

३—जि० चू० पृ० २२४ : जायतेजो जायते तेजमुष्पत्तीसमकमेव जस्स सो जायतेयो भवति, जहा सुवण्णादीणं परिकम्मणाविसेसे<mark>ण</mark> तेयाभिसंबंधो भवति, ण तहा जायतेयस्स ।

४— (क) अ० चू० पृ० १५० : पावमं हब्वं, सुराणं पावयतीति पावक:—एवं लोइया भणंति । वयं पुण अविसेसेण 'डहण' इति पावकः तं पावकम् ।

<sup>(</sup>स्त) जि॰ चू॰ पृ० २२४: लोइयाणं पुण जंहूयइ तं देवसगासं (पावइ) अओ पावगो भण्णइ।

४— हा० टी० प० २०१: जाततेजा--अग्निः तं जाततेजसं नेच्छन्ति मनःप्रभृतिभिर्दा 'पापकं' पाप एव पापकस्तं, प्रभूतसत्त्वा-पकारित्वेनाञ्चभम् ।

६--(क) अ० चू० पृ० १४० : 'तं सत्थं एकधारं ईिलमादि, दुधारं करणयो, तिधार तरवारी, चउधारं चउक्कण्णओ, सन्वओ-धारं गहण विरिहतं चक्कं अग्गी समंततो सन्वतोधारं, एवमण्णतरातो सत्थातो तिक्लयाए सन्वतोधारता' ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ २२४: सासिज्जइ जेण तं सत्थं, किंचि एगधारं, दुधारं, तिधारं, चउथारं, पंचधारं, सञ्वतोधारं नित्थ मोत्तुमगणिमेगं, तत्थ एगधारं परसु, दुधारं कणयो, तिथारं असि, चउधारं तिपडतो कणीयो, पंचधारं अजानुकलं, सञ्वओ धारं अगगी, एतेहि एगधारदुधारितधारचउधारपंचधारेहि सत्थेहि अण्णं नित्थ सत्यं जगणिसत्थाओ तिक्ल-तरिमिति,।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

#### ३२० अध्ययन ६ : इलोक ३३-३४ टि० ४४-४६

ंतिक्लमन्त्यरं सत्थं' पाठ गातकर जो व्याख्या हुई है वह कुछ जाटेल वन पड़ी है —'तिक्लमन्त्रयरं सत्थं' अर्थात् अन्यतर अस्व — सबसे तीक्ष्ण क्षस्य अथवा सर्वतोधार' सस्य १ अन्यतर का अर्थ प्रधान है ।

# ४४. सब ओर से दुराश्रय है ( सन्वओ वि दुरासयं <sup>घ</sup> ) :

अग्नि सर्वतोधार है इसीलिए उसे सर्वतो दुराश्रय कहा गया है। इसे अपने आश्रित करना दुष्कर है<sup>3</sup>। इसकी दुराश्रयता का वर्णन ३३वें क्लोक में है।

# क्लोक ३३:

# ४६. विदिशाओं में ( अणुदिसां <sup>ख</sup>):

एक दिम् से दूसरी दिग् के अन्तरित आकाश को अनुदिशा या विदिशा कहते हैं । यहाँ सप्तमी के अर्थ में पष्ठी विभक्ति है ।

#### श्लोक ३४:

# ४७. अग्नि (हब्बवाहो ख):

'हब्बबाह' अग्नि का पर्यायवाची नाम है। लौकिक मान्यता के अनुसार देव-तृष्ति के लिए जो घृत आदि हब्य-द्रब्यों का वहन करे वह 'हब्यबाह' कहलाता है। धूर्गिकार ने अपना दृष्टिकोण प्रस्तुत करते हुए लिखा है कि जो जीवित प्राणियों के जीवन का 'वह' (संस्कृत में वध) करता है और पूर्तिमान अजीव द्रब्यों के विनाश का वहन करता है उसे 'हब्बवाह' कहा जाता है<sup>६</sup>।

### ४८. आदात है ( एसमाघाओ क ) :

यहाँ मकार अलाक्षणिक है। उपचार दृष्टि से आघात का हेतु भी आघात कहलाता है"।

# ४१. प्रकाश और ताप के लिए ( पईवपयावट्ठा <sup>ग</sup> ) :

अग्नि-समारम्भ के दो प्रयोजन बतलाए गए हैं — प्रदीप और प्रताप । अंधकार में प्रकाश के लिए अग्नि का प्रदीपन किया जाता है — दीप आदि जलाये जाते हैं । हिमकाल में तथा वर्षाकाल में लोग अग्नि-ताप लेते हैं । अग्नि-ताप में वस्त्रों को सुखाते हैं और ओदन आदि पकाते हैं । इन दोनों प्रयोजनों में अन्य मौण प्रयोजन स्वयं समा जाते हैं।

२--अ॰ चू॰ पृ॰ १४० : अण्णतराओत्ति पधाणाओ ।

३—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २२४: सञ्बक्षीच दुरासयं नाम एतं सत्थं सञ्बतीधारत्तणेण दुवलमाश्रयत इति दुराश्रयं। (स) हा॰ टी॰ प॰ २०१: सर्वतीधारत्वेनानाश्रयणीयभिति।

४--अ॰ चु॰ पृ॰ १५०: 'अणुदिसाओ' -- अंतरदिसाओ ।

५--हा० टी॰ प० २०१ : 'सुपां सुपो भवन्ती' ति सप्तम्यर्थे वच्छी ।

६ - (क) अ० चू॰ पू॰ १५० : हव्वाणि डहणीयाणि वहेति बिद्धंसयित एवं हव्ववाही, लोगे पुण हव्वं देवाण वहित हव्यवाही।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २२४ : हब्बं यहतीति हन्ववाही, तत्य लोगसिद्धं ते हब्बं देवाणं अहावरं दिव्वा तिप्पतीति, वहतीति वाही, वहति णाम णेति, हब्बं नाम जं हूयते घयादि तं हब्बं भण्णइ, अम्हं पुण जम्हा हब्बाणि जीवाणं जीवियाणि वधित अजीवदब्वाण य मुत्तिमंताणं विणासं बहतीति हब्बवाहो।

<sup>(</sup>ग) हा० डी० ५० २०१: 'हब्यवाह' अग्नि:।

७—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २२४ : तेसि भूताणं आपादे आद्यातो णाम जावंतो भूता अगणिसगासमिल्लियंते ते सन्वे घातयतीति आदातो।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी० प० २०१ : एष 'आघात' हेतुत्वादाघातः ।

द—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २२४ : तत्थ पदीवितिमित्तं जहा अंबकारे पगासत्थं पदीवो कीरई, प्रयावणितिमित्तं हिमागमे वरिसासु वा अप्पाणं तार्वति, वत्थाणि वा ओदणादीणि वा प्रयावति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २०१: 'प्रदीपप्रतापनार्थम्' आलोकशीतापनोदार्थम् ।

### क्लोक ३६:

# ६०. अग्नि-समारम्भ के तुल्य (तारिसं ख):

इसके पूर्ववर्ती इलोकों में अग्निकाय के समारम्भ का वर्णन किया गया है । यहाँ 'तारिसं' शब्द के द्वारा 'अनिल समारम्भ' की 'अग्नि समारम्भ' से तुलना की गई हैं° ।

# ६१. ( सावज्जबहुलं <sup>ग</sup>):

जिसमें बहुल (प्रचुर) सावद्य हो वह सावद्य-बहुल होता है<sup>९</sup> । जो अवद्य सहित होता है उसे सावद्य कहते हैं । अव<mark>द्य, वैर और</mark> पर—ये एकार्थक हैं<sup>3</sup> ।

# ६२. (च<sup>ग</sup>):

अगस्त्यसिंह ने<sup>प्र</sup> 'चकार' को हेतु के अर्थ में और जिनदास ने<sup>प्र</sup> पाद-पूर्ति के अर्थ में माना है ।

# श्लोक ३८:

# ६३. उदोरणा ( उईरंति ग ) :

इसका अर्थ है --प्रयत्नपूर्वक उत्पन्न करना --प्रेरित करना।

# इलोक ४६:

#### ६४. श्लोक ४६:

४५वें श्लोक तक मूलगुणों (ब्रत-षट्क और काय-षट्क) की व्याख्या है। इस श्लोक से उत्तरगुणों की व्याख्या प्रारम्भ होती है। प्रस्तुत अध्ययन में उत्तरगुण छह (अकल्प-वर्जन, गृहि-भाजन-वर्जन, पर्यक-वर्जन, गृहान्तर-निषद्या-वर्जन, स्वान-वर्जन और विभूषा-वर्जन) बतलाए हैं। वे मूलगुणों के संरक्षण के लिए हैं, जैसे—पाँच महाब्रतों की रक्षा के लिए २५(प्रत्येक की पाँच-पाँच)भावनाएँ होती हैं, वैसे ही ब्रत और काय-षट्क की रक्षा के लिए ये छह स्थान हैं। जिस प्रकार भीत और किवाइयुक्त गृह के लिए भी प्रदीप और जागरण रक्षा-हेतु होते हैं, वैसे ही पंचमहाब्रतयुक्त साथु के लिये भी ये उत्तरगुण महाब्रतों के अनुपालन के हेतु होते हैं। उनमें पहला उत्तरगुण 'अकल्प' है ।

१—(क) अ० चू० पृ० १५१ : 'तारिसं' अग्गिसमारभसरिसं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २०१: 'तावृशं' जाततेज:समारंभसदृशम्।

२—(क) अ० चू० पृ० १५१ : सावज्जं बहुलं जिम्म तं सावज्जबहुलं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २०१ : 'सावद्यबहुलं' पापभूचिष्ठम् ।

३--- जि॰ चू॰ पृ २२४ : सह वल्जेण सावज्जं, वल्जं नाम वल्जंति वेरंति वा परंति वा एगट्टा, बहुलं नाम सावज्जदोसाययणं।

४-अ० चू० पृ० १५१: चकारो हेती।

५ जि० चू० पृ० २२६: चकारः पादपूरणे।

६—जि० चू० पृ० २२६: कायछक्कं गतं, गया य मूलगुणा, इदाणि उत्तरगुणा, अकष्पादिणि छट्टाणाणि, ताणि मूलगुणसारक्खय-भूताणि, तं ताव जहा पंचमहब्वयाणं रक्खणिनिमित्तं पत्तेयं पंच पंच भावणाओ तह अकष्पादिणि छट्टाणाणि वयकायाणं रक्खणत्थं भणियाणि, जहा वा गिहस्स कुड्डकवाडजुत्तस्सिव पदीवजागरमाणादि रक्खणाविसेसा भवन्ति तह पंचमहव्वयजुत्तस्सिव साहुणो तेसिमणुपालणत्थं इमे उत्तरगुणा भवन्ति, तत्थ पढमं उत्तरगुणो अकष्पो ।

### ६५. अकरवनीय ( अभोज्जाइं क ) :

यहाँ अभोज्य (अभोग्य) का अर्थ अकल्पनीय है । जो भक्त-पान, शब्पा, वस्त्र और पात्र साधु के छिए अव्राह्म हो —विधि-सम्मत न हो, संयम का अपकारी हो उसे अकल्पनीय कहा जाता है ।

# ६६. ( इसिणा <sup>ख</sup>):

'वृश्विद्वय के अनुसार यह तृतीया का एक वचन है<sup>3</sup> और शिकाकार ने उसे पण्डी का बहुबचन माना है<sup>3</sup>।

### ६७. ( आहारमाईणि ख ):

यहाँ मकार अलाक्षणक है। आदि शब्द के द्वारा चय्या, वस्त्र और पात्र का ग्रहण किया गया है<sup>४</sup>।

#### श्लोक ४७:

# ६ द. अकत्पनीय की इच्छा न करे ( अकव्पियं न इच्छेज्जा म ) :

अकल्प दो प्रकार के होते हैं —शैक्ष-स्थापना अकल्प और अकल्प-स्थापना अकल्प । शैक्ष (जो कल्प, अकल्प न जानता हो) द्वारा आनीत या याचित आहार, बसित और पस्त्र प्रश्च करना, वर्षाधान में किसी को प्रश्चित करना या ऋतुवद्ध-काल (वर्षाकाल के अति एक्त काल) में अयोग्य को प्रव्रजित करना 'शैक्ष-स्थापना अकल्प' कह्लाता हैं । जिन्दास महत्तर के अनुसार जिसने पिण्डनियुँ कित का अध्ययन न किया हो उसका लाया हुआ भनत-पान, जिसने प्रथ्या (आधारचूला २) का अध्ययन न किया हो उसके द्वारा याचित वसति और जिसने वस्त्रैषणा (आयारचूला १) का अध्ययन न किया हो उसके द्वारा शानीत वस्त्र, वर्षाकाल में किसी को प्रव्रजित करना और ऋतुवद्ध-काल में अयोग्य को प्रव्रजित करना 'शैक्ष स्थापना अकल्प' कहलाता है । जिसने पात्रैपणा (आयारचूला ६) का अध्ययन न किया हो उसके द्वारा आनीत पात्र भी 'शैक्ष-स्थापना अकल्प' है"। अकल्पनीय भिण्ड आदि को 'अकल्पनना-अकल्प' कहा जाता है। यहाँ यही ग्रस्तुत हैं ।

- १---(क) अ० चू० पु० १५२ : 'अभोज्जाणि' अकस्पिताणि ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ० २२७: 'अभोज्जाणि' अकिष्पयाणि।
  - (ग) हा० टी० प० २०३ : 'अभोज्यानि' संयमापकारित्वेनाकल्पनीयानि ।
- २—(क) अ० वु० पृ० १५२ : 'इसिणा' साधुणा ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पु॰ २२७ : 'इसिणा' णाम साधुणा ।
- ३---हा० टो० प० २०३ : 'ऋषीणां' साधूनाम् ।
- ४- (क) अ० चू० पृ० १५२ : आहारी आदी जैसि ताणि आहारादीणि !
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ २२७ : आहारी आई जैसि ताणि आहारमादीणि ताणि अभोजजाणि !

दिविखज्जंती पार्थ ठवणाकष्यी इसी होइ ।।२।।

- (ग) हा० टी० प० २०३ : आहारशय्वावस्त्रवात्राणि ।
- ५ अ० चू० पृ० १५२ : पडमोत्तरगुणो अकष्पो । सो दुव्हिहो, तं —सेहठवलाकष्पो अकष्पटठवणाकष्पो य । पिडसेक्जवस्थपत्ताणि अष्पष्पणो अकष्पितेण उष्पाइषाणि ण कष्पेति, वासासु सब्बे ण पत्त्वात्रिजंति, उडुबद्धे अणला । अकष्पठवणाकष्पो इसो ।
- ६—जि॰ चू॰ पृ॰ २२६ : तत्थ सेहट्टमणाकरणे नाम जेण विण्डणिण्जुत्ती ण सुना तेसु आणियं न कप्पइ भोत्तुं, जेण सेल्जाओ ण सुयाओ तेण वसही उम्मित्ता ण कप्पइ, जेण बत्थेसणा ण सुवा तेण बत्यं, उडुवद्धे अणला ण पटवाविज्जीत, बासासु सब्बेऽवि ।
- ७—हा० टी० प० २०३ : अणहीआ खलु जेणं विडेसणसेज्जवस्थपाएसा । तेणाणियाणि जित्तको कप्पंति ण विडमाईणि ।११। उउबद्धामि न अणला वासावासे उ दोऽवि णो सेहा ।
- द्म-हा० हो० प० २०३ : अकल्पस्थापनाकल्पमाह--'जाइ' ति सूत्रम् ।

# ३२३

#### क्लोक ५०:

### ६६. कांसे के प्याते ( कंसेसु क ):

कांसे से बने हुए बर्तन को 'कंस' (कांस्य) कहते हैं। अगस्त्यर्सिह स्थविर ने प्याले या क्रीड़ा-पान के वर्तन को 'कंस' माना है'। जिनदाम महत्तर थाल वा खोरक मोलाकार वर्तन को 'कंस' मानते हैं'। टीकाकार के अनुसार कटोरा आदि 'कंस' कहलाता है<sup>3</sup>। कंस गगरी जैसा पात-विदेष है। कुछ लोग इसे फूल या कांसे का पात्र समझते हैं। यूचानियों का ध्यान इसकी ओर गया था। उन्होंने लिखा है कि वह गिरते ही मिट्टी के पात्र की तरह टूट जाता था<sup>र</sup>।

# ७०. कुंडमोद ( कुंडमोएसु छ ) :

अगस्त्यभूषि के अनुसार कच्छ आदि देशों में प्रचलित कुंह के आकार वाला कांसे का भाजन 'कुंडमोद' कहलाता है'। जिनदास भूषि ने हाथी के पाँव के आकार वाले वर्तन को 'कुंडमोद' माना हैं। टीकाकार ने हाथी के पांव के आकार वाले मिट्टी आदि के भाजन को 'कुंडमोद' कहा हैं'। भूषिद्विय में 'कुंडमोएसु' के स्थान में 'कोंडकोसेसु' पाठान्तर का उल्लेख है। 'कोंड' का अर्थ तिल पीलने का पात्र अथवा मिट्टो का पात्र और 'कोस' का अर्थ शराय सकोरा' किया गया है।

# ७१. (पुनो <sup>ख</sup>):

दोनों चूर्णिकारों के अनुसार 'पुनः' शब्द 'विशेषण' के अर्थ में है और इसके द्वारा संने, चांदी आदि के बर्तन सूचित किए गए हैं 13

#### व्लोक ५१:

#### ७२. सचित्त जल ( सीओदग <sup>क</sup> ) :

यहाँ शीत का अर्थ 'सचित्त' है<sup>13</sup>।

# ७३. ( छुन्नंति ग ) :

चूर्णिद्वय के अनुसार यह बातु 'क्ष्णु हिमायाम्' है। टीकाकार ने 'खिप्पंति' पाठ मानकर उसके लिए संस्कृत धातु 'क्षिपंनज् प्रेरणे' का प्रयोग किया है ।

- १--अ० चू० : कंसस्स विकारो कांसं तेसु बट्टगातिसु लीलापाणेसु ।
- २ -जि॰ चू॰ पृ॰ २२७ : कंदाओं जायाणि कंसाणि, तानि पुण थालाणि वा खोरगाणि वा तेसु कंसेसुत्ति ।
- ३ हा० टी० पर २०३: 'फंसेषु' करोटकादियु ।
- ४ -पा० भा० पृ० १४८ ।
- ५ अ० चू० प्० १५३: कुंडमीयं कच्छातिमु कुंडसंथियं कंसभायणनेव महते।
- ६-- जि अ चु ० पु ० २२७ : 'कुंडमोबो' नाम हत्थपदारिगतीसंछपं कुंडमोयं ।
- ७---हा० टी० प० २०३: 'कुंडमोदेषु' हस्तिपादाकारेषु मृन्मयादिषु ।
- द अ० चू० पृ० १५३: 'जे पढ़ित कोंडकोसेसु वा' तत्य 'कोंडमं' तिलपीलणगं।
- ६ जि० चू० ५० १५३: अन्ते पुण एव पठति 'कुंडकोसेसु वा पुणी' तत्थ कुण्डं पुढविमनं भवति ।
- १०--(क) अ० चू० पृ० १५३ : 'कोसे' सरावाती ।
  - ्ख) जि० चू० पृ० २२७ : कोसग्गहणेण सरावादीणि गहियाणि ।
- ११ -अ० चू० पृ० १५३: पुणा इति विसेसणो, रुप्यतलिकातिसुवा।
  - (জ) লি০ লু০ पृ० २२७: पुणो सद्दो विसेसणे बट्टति, कि विसेसयति ?, जहा अन्तेसु सुवन्नादिभाषणेसुत्ति ।
- १२ -- (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २२८ : सीतम्महणेण सचेधणस्स उदमस्स गहणं क्यं ।
  - (ख) हा॰ टी॰ प॰ २०४: 'श्रीतोदक......' सचेतनोदकेन।
- १३ (क) अ० चू० पृ० १५३ : 'छन्नंति' क्ष्णु हिसाया मिति हिसज्जंति ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २२८ : छण्णसद्दो हिसाए बहुद ।
- १४ —हा० डी० प० २०४ : 'क्षिप्यन्ते' हिस्यन्ते ।

# ७४. तीर्थंङ्करों ने वहाँ असंयम देखा है ( दिट्ठो तत्थ असंजमो घ ) ः

गृहस्थ के भाजन में भोजन करने से छहों प्रकार के जीवों की विराधना संभव है। क्योंकि जब गृहस्थ उस भाजन को सचित्त जल से घोता है तब अप्काय की और घोए हुए जल को फोंकने से पृथ्वी, पानी, अग्नि, वनस्पत्ति तथा त्रसकाय की विराधना होती है। उस पानी को अविधि से फोंकने से वायुकाय की विराधना होती है। यह असंयम है<sup>9</sup>।

#### इलोक ५२:

# ७४. संभावना ( सिया ख ) :

जिनदास ने 'सिया' शब्द को आशंका के अर्थ में और हरिभद्र ने 'कदाचित्' के अर्थ में माना है ।

# ७६, ( एयमट्ट<sup>ं ग</sup> ):

यहाँ मकार अलाक्षणिक है।

#### इलोक ५३:

# ७७. आसालक ( अवष्टम्भ सहित आसन ) ( आसालएसु ख ) :

अवष्टम्भ वाला (जिसके पीछे सहारा हो वैसा) आसन 'आसालक' कहलाता है । चूर्णि और टीका के अनुसार 'मंचमासालएसु वा' इस चरण में दूसरा शब्द 'आसालय' है<sup>3</sup> और अंगविज्जा के अनुसार यह 'मासालग' है<sup>8</sup> । 'मंचमासालय' में मकार अलाक्षणिक है—इसकी चर्चा चूर्णि और टीका में नहीं है ।

#### इलोक ५४:

#### ७८. इलोक ५४ :

पिछले ब्लोक में आसन्दी आदि पर बैठने और सोने का सामान्यत: निषेध है । यह अपत्राद सूत्र है । इसमें आसन्दी आदि का प्रति-लेखन किए बिना प्रयोग करने का निषेय है । जिनदास महत्तर और टीकाकार के अनुसार राजकुल आदि विशिष्ट स्थानों में घर्म-कथा के समय आसन्दी आदि का प्रतिलेखन-पूर्वक प्रयोग करना विहित है<sup>8</sup> । अगस्त्य **चूणि** के अनुसार यह ब्लोक कुछ परम्पराओं में नहीं <mark>है<sup>8</sup> ।</mark>

- १ जि॰ चू॰ पृ० २२८ : अणिह्टिहस्स असंजमस्स गहणं कयं, सो य इमो जेण आउक्काएण धोव्वंति सो आउक्काओ विराहिओ भवति, कदापि पूयरगादिवि तसा होज्जा, घोवित्ता य जस्य छिडुज्जिति तस्य पुढविआउतेउहरियतसिवराहणा वा होज्जा, वाउक्काओ अत्थि चेव, अजयणाए वा छिडुज्जिमाणे वाउक्काओ विराहिज्जइ, एवं छण्हं पुढविमाईणं विराहणा भवति, एसो असंजमो तित्थगरेहि विद्वो ।
- २—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २२६ : सियासही आसंकाए वट्टइ ।
  - (ख) हा० टी० प० २०४: स्यात्—तत्र कदाचित्।
- ३---(क) अ० चू० पृ० १५४ : 'आसालओ' --साबहु भमासण ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ० २२६: आसालओ नाम ससावंगमं (सावट्टांभ) आसणं।
  - (ग) हा० टी० प० ४०४ : आज्ञालकस्तु -- अवष्टम्भसमन्वित आसनविज्ञेष: ।
- ४--- (क) अंगविज्जा पृ० ५२ : सयणाऽऽसणे व फलगे वा मंच---मंचमासालगेसु वा''''''।।२४॥
  - (ख) वही पृ० ६५: मासाली मंचको व त्ति पल्लंको पडिसेण्जको .....।१७२॥
- ५—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २२६ : जया पुण कारणं भवइ तदा निग्गंथा पडिलेहाणिन्त, (एति) धम्मकहारायकुलादिसु पडिलेहेळण निसीयणादीणि कुन्वंति, पडिलेहाए णाम चक्खुणा पडिलेहेळण सयणादीणि कुन्वंति ।
  - (ख) हा० टी० प० २०४ : इह चाप्रत्युपेक्षितासन्द्यादौ निषीदनादिनिषेधात् धर्मकथादौ राजकुलादिषु प्रत्युपेक्षितेषु निषीदना-दिविधिमाह, विकेषणान्यथानुपपत्तेरिति ।
- ६—अ० चू० पृ० १५४ : णासन्दी पलियंकेसु एस सिलोगी केंसिचि णेव अत्थि। जैसि अत्थि तेसि तिग्हमण्णतरागस्स पत्तिए, अहवा तस्स जयणा एसा । जे ण पढित ते सामण्णमेव जयणोवदेसमंगीकरेंति, जता कारणं तदा पडिलेहणाए, ण अपडिलेहिय ।

# महायारकहा ( महाचारकथा )

३२५ अध्ययन ६: वलोक ५५-५७ टि० ७१-८४

# ७६. आसन ( निसेज्जा ल ) :

एक या अनेक वस्त्रों से बना हुआ आसन ।

# द्रo. पीढ़े का (पीढए ख):

जिनदास महत्तर के अनुसार 'पीढा' पलाल का अौर टीका के अनुसार बेंत आदि का होता है ।

# दर. ( बुद्धवुत्तमहिंदुगा <sup>घ</sup> ) :

यहाँ मकार अलाक्षणिक है।

#### इलोक ४५:

# ८२. गंभोर-छिद्र वाले ( गंभोरविजया क ):

गंभीर का अर्थ अप्रकाश और विजय का अर्थ विभाग है। जिनका विभाग अप्रकाशकर होता है वे 'गंभीरविजय' कहलाते हैं । जिनदास चूर्णि में मार्गण, पृथक्करण, विवेचन और विचय को एकार्थक माना है । टीकाकार ने 'विजय' की छाया विजय और उसका अर्थ आश्रय किया है । जिनदास चूर्णि में 'वैकल्पिक' रूप में 'विजय' का अर्थ आश्रय किया है। इनके अनुपार 'गंभीरविजय' का अर्थ 'प्रकाश-रहित आश्रय वाला' है । हमने 'विजय' की संस्कृत-छाया 'विचय' की है। अभयदेवसूरि ने भी इसकी छाया यही की है ।

# इलोक ५६:

# द्ध ३. अबोधि-कारक अनाचार को ( अबोहियं <sup>घ</sup> )

अगस्त्य चूर्णि और टीका में अबोधिक का अर्थ अबोधिकारक<sup>र</sup> या जिसका फल मिथ्यात्व हो वह<sup>52</sup> किया है । जिनदास **चूर्णि में** इसका अर्थ केवल मिथ्यात्व किया है<sup>95</sup> ।

### क्लोक ५७:

#### ८४. इलोक ५७:

चूिणिद्वय में गृहस्थ के घर बैंडने से होने वाले ब्रह्मचर्य-नाग आदि के कारणों का स्पर्धकरण इस प्रकार है : स्त्री को बार-बार देखने से और उसके साथ बातचीत करने से ब्रह्मचर्य का बिनाश होता है<sup>93</sup>।

१ – (क) जि० चू० पृ० २२६ : 'निसिज्जा' नाम एगे कष्पो अगेगा वा कष्पा ।

<sup>(</sup>स्र) हा० टो० प० २०४ : निषद्यायाम् एकादिकल्परूपायाम् ।

२ – जि॰ चू॰ पृ॰ २२६: 'पीढमं'—पलालपीठमादि ।

३ - हा० टी० प० २०४ : 'पीठके' -- वेत्रमयादौ ।

४--अ० चू० पृ० १५४: गंभीरं अपगासं, विजयो --विभागो । गंभीरो जेसि ते गंभीरविजया ।

पूर्व जिल्लू पृत् २२६ : मंभीरं अप्यमासं भण्णइ, विजओ नाम सम्मणंति वा पिषु ारणंति वा विवेयणंति वा विजओत्ति वा एगद्ठा ।

६ हा० टी० प० २०४ : गम्भीरम् – अप्रकाशं विजय — आश्रयः अप्रकाशाश्रयत 'एसे' ।

७ - जि॰ चू॰ पृ॰ २२६ : अहवा विजओ उवस्सओ भण्णइ, जम्हा तेसि पाणाणं गंभीरो उवस्सओ तओ दुव्विसोधगा ।

६---क्षग० २५.७ वृ० : आणाविजए --आज्ञा-जिनप्रथचनं तस्याविचयो विर्णयो यत्र तदाज्ञाविचयं प्राकृतस्वाच्च आणाविजयेति ।

अ० चू० पृ १५४ : अबोहिकारि अबोहिक ।

१० - हा० डी० प० २०५ : 'अबोधिकं' मिथ्यात्वफलम् ।

११ - जि॰ चू॰ पृ० २२६: 'अबोहियं' नाम मिच्छतं।

१२---जि० चू० पृ० २२६ : कहं बंभचेरस्स विवत्ती होज्जा ?, अवरोप्परओसभःसअन्नोऽन्तर्दसणादीहि बंभचेरिववत्ती भवति ।

# दसवेआलियं (दशवेकालिक)

३२६ अध्ययन ६: इलोक ५८ टि० ८५-८६

कोई वधक तीतर बेचने के लिए आया। गृहस्वामिनी मुनि के सामने लेने में सकुचाती है। वह वस्त्र मरोड़ने के व्याज से उसकी गर्दन तोड़ देने का संकेत जताती है और वह उस तीतर को असमय में ही मार डालता है—-इस प्रकार अवधकाल में प्राणियों का वध होता है ।

टीका में 'पाणाणं च वहे वहो' ऐता पाठ व्याख्यात है । इसका अर्थ है—गोचराग्र प्रविष्ट मुनि गृहस्थ के घर वैठता है तब उसके लिए भवत-पान बनाया जाता है---इस प्रकार प्राणियों का वध होता है<sup>२</sup> ।

भिक्षाचर घर पर मांगने जाते हैं। स्त्री सोचती है कि साधु से बात करते समय वीच में उठ इन्हें भिक्षा कैसे दूँ ? साधु को बुरा लगेगा, यह सोच वह उनकी ओर ध्यान नहीं देती। इससे भिक्षाचरों के अन्तराय होता है और वे साधु का अवर्णवाद बोलते हैं

स्त्री जब साधु से बातचीत करती है तब उसका पित, ससुर या बेटा सोचने लगता है कि यह साधु के साथ अनुचित बातें करती है। हम भूखे-प्यासे हैं, हमारी तरफ घ्यान नहीं देती और प्रतिदिन का काम भी नहीं करती । इस तरह घर वालों को कोघ उत्पन्न होता है<sup>8</sup>।

#### श्लोक ५८:

# द५ ब्रह्मचर्य असुरक्षित होता है ( अगुत्ती बंभचेरस्त क )

स्त्री के अङ्ग-प्रत्यङ्गों पर दृष्टि गड़ाए रखने से और उसकी मनोज्ञ इन्द्रियों को निरखते रहने से ब्रह्मचर्य असुरक्षित होता है ।

# द६. स्त्री के प्रति भी शंका उत्पन्न होती है (इत्थीओ यावि संकर्ण ख):

स्त्री के प्रफुल्ल बदन और कटाक्ष को देखकर लोग सन्देह करने लगते हैं कि यह स्त्री इस मुनि को चाहती है और वेंसे ही मुनि के प्रति भी लोग सन्देह करने लगते हैं। इस तरह स्त्री और मुनि दोनों के प्रति लोग सन्देहशील बनते हैं<sup>६</sup>।

१—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १५५ : अवधे वधो — अवहत्थाणे औरतो । कहं ? अविरतियाए सहालवेंतस्स जीवंते तिस्तिरए विक्केणुए उवणीए, कहं जीवंतमेतस्स पुरतो गेह्हामि ति वत्थद्धंतवलणसन्नाए गीवं बलावेति, एवं अवहे वधो संभवति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २२६-३० : पाणाणं अवधे वही भवित, तत्थ पाणा णाम सत्ता, तेसि अवधे वधो भवेजजा, कहं ? सो तत्थ उल्लावं करेद, तत्थ य तित्तिरओ...सो चितेति-कहमेतस्स अग्गओ जीवंतं गेण्हिस्सामि, ताहे ताए सण्णा कया, दिसया विलया, आगलियं, सेवि जा गिण्हामि ताहे मारिज्जेजजा, एवं पाणाण अवधे वधो भवित ।

२ - हा० टी० प० २०५ : प्राणिनां च वधे वधी भवति, तथा संबन्धादायाकर्मादिकरणेन ।

३ - जि॰ चु॰ पृ॰ २३० : तत्थ य बहवे भिरुखायरा एंति, सा चितेति - कहमेतस्स सगासाओ उट्ठेहामित्ति अपत्तियं से भविस्सति, ताहे ते अतित्थाविज्जेति, तत्थ अंतराइयदोसो भवति, ते तस्स अवण्णं भासंति ।

४— जि० चू० पृ० २३० : समंता कोहो पिडकोहो, समंता नाम सञ्जतो, तकारडकारलकाराणामेगत्तमितिकाउं पिडकोहो पिढज्जइ, सो य पिडकोघो इमेण पर्यारेण भवति— जै तीए पितसमुरपुत्तादी ते अपिडिगणिज्जमाणा मण्येज्जा-एसा एतेण समणएण पंमुलाए कहाए अविखता अम्हे आगच्छमाणे वा भुविखयितिसए वा णाभिजाणइ, त वा अप्पणो णिच्चकरणिज्जाणि अणुट्टोइ, अतो पिडकोघो अगारिणं भवइ।

५ जि॰ चू॰ पृ॰ २३०: इत्थीणं अंगपच्चंगेसु दिद्वनिवेसमाणस्स इ'दियाणि मणुन्नाणि निरिक्खंतस्स बंभवतं अगुत्तं भवइ।

६ - जि॰ चु॰ पृ॰ २३०: इत्थी वा पण्फुल्लक्यणा कडक्खविक्लित्तलोयणा संकिजेज्जा, जहा एसा एयं कामयति, चकारेण तथा सुभणियसुरूवादीगुणेहि उथवेतं संकेज्जा ।

### इलोक ५६:

#### ८७. इलोक ५६:

चूणि और टीका के अनुपार अतिजरायस्त, अनिरोगी और घोर तपस्त्री भिश्रा लेने के लिए नहीं जाते किन्तु जो असहाय होते हैं, जो स्वयं भिक्षा कर लाया हुआ खाने का अभिग्रह रखते हैं या जो साधारण तप करते हैं, वे भिक्षा के लिए जाने हैं । गृहस्थ के घर में स्वल्पकालीन विश्राम लेने का अपवाद इन्हीं के लिए है और वह भी ब्रह्मचर्य-विपत्ति आदि दोषों का सम्भव न हो, उस स्थिति को ध्यान में रखकर किया गया है ।

#### इलोक ६०:

# 4 प्राचार ( आयारो $^{1}$ ) :

इस क्लोक में आचार और संयम—ये दो शब्द प्रयुक्त हुए हैं । 'आचार' का तात्पर्य कायक्लेश आदि बाह्य तप और 'संयम' का तात्पर्य अहिसा—प्राणि-रक्षा हैं<sup>3</sup> ।

# ८६. परित्यक्त ( जहो <sup>ध</sup> ) :

'जढ' का अर्थ है परित्यक्त<sup>४</sup> । हेमचन्द्रावार्य ने 'त्यक्त' के अर्थ में 'जढ' को निपात किया है<sup>४</sup> और पड्भाषाचन्द्रिका में इसके अर्थ में 'जड' का निपात है<sup>६</sup> ।

### श्लोक ६१:

### १० इलोक ६१:

सचित्त जल से स्नान करने में हिसा होती है इसलिए उसका निषेध बुद्धिगम्य हो सकता है, किन्तु अचित्त जल से स्नान करने का निषेध क्यों ? सहज ही यह प्रश्न होता है। प्रस्तुत क्लोक में इसी का समाधान हैं°।

- १ (क) अ० चू० पृ० १४५ : अभिभूत इति अतिप्रयोडितो, एवं वाहितो वि, 'तदस्सी' पक्छमासातिखमणकिलंतो एतेसि णेव गोबरावतरणं । जस्स य पुण सहायासतीए अत्तलाभिए वा हिडेज्जा ततो एतेसि निसेज्जा अणुण्णाता ।
  - (ल) जि॰ चू॰ पृ॰ २३०-३१ : जराभिभूओं 'वाहिअस्स तबस्तिणों' ति अभिभूयग्गहणं जो अतिकट्ठपत्ताए जराए वञ्जइ, जो सो पुण वुड्दशावेऽिव सित समत्थो ण तस्स गहणं कर्यति, एते तिन्तिवि न हिडाविञ्जति, तिन्ति हिडाविञ्जति सेधो असलाभिओ वा अविकिद्दतवस्सी वा एवमादि, तिहि कारणेहि हिडेज्जा, तेसि च तिण्हं णिसेञ्जा अणुन्नाया ।
  - (ग) हा० टी० प० २०४ : 'जरबाऽभिभूतस्य' अत्यन्तवृद्धस्य 'स्याधिमतः' अत्यन्तमशक्तस्य 'तपस्विनो' विकृष्टक्षपकस्य । एते च भिक्षाटनं न कार्यन्त एव, आत्मलव्धिकाद्यपेक्षया तु सूत्रविषयः ।
- २  $(\mathbf{a})$  अ० चू० पृ० १५५ : एते $\mathbf{\tilde{t}}$ स बंभिवत्रत्ति -वणीमगपडिघातातिजयणाए परिहरंताणं णिसेज्जा ।
  - (स) जि० चू० पृ० २३१: तत्थ थेरस्स बंभचेरस्स विवत्तीमादी दोसा नित्थि, सो मुहुत्तं अच्छइ, जहा अन्तरातपडिघातादओ दोसा न भवंति, वाहिओऽवि मग्गति किंच तं जाव निक्कालिज्जइ ताव अच्छइ, विस्समणहुं वा, तवस्सीवि आतवेण किलामिओ विसमिज्जा।
- ३--(क) जि॰ चू॰ पृ० २३१ : आयारम्महणेण कायकिलेसादिणो बाहिरतवस्स महणं कर्य ।
  - (অ) हा० टी० प० २०४ : 'आचारो' बाह्यतपोरूपः, 'संयमः' प्राणिरक्षणादिकः ।
- ४--हा॰ टी॰ प० २०५ : 'जढः' परित्यक्तो भवति ।
- प्र हैम० ४.२५८ : 'जढं'—त्यक्तम्।
- ६ -- वड्भाषाचिन्द्रिका पृ० १७८: त्यक्ते जडम्।
- ७- हा॰ टी॰ प० २०५ : प्रामुकस्तानेन कथं संयमपरित्याग इत्याह ।

# दसवेआलियं ( दशवंकालिक )

३२८ अध्ययन ६ : इलोक ६२-६३ टि० ६१-६७

### ६१. पोली भूमि ( घसासु <sup>ख</sup> ):

'घमा' का अर्थ है – शुषिर भूमि, पुराने भूसे की राशि या वह प्रदेश जिसके एक सिरे का आक्रमण करने से सारा प्रदेश हिल उठे<sup>3</sup>।

### ६२. दरार-युक्त भूनि में ( भिलुगागु <sup>ख</sup>):

यह देशी शब्द है। इसका अर्थ है दरारे।

### **६**३. जल से ( विग्रडेण <sup>घ</sup> ) :

'विकृत' का अर्थ जल गा<sup>४</sup> प्रामुक जल है<sup>9</sup> ।

#### क्लोक ६२:

#### ह४. इलोक ६२ :

सूक्ष्म प्रार्गी की जहाँ हिंसा न होती हो उस स्थिति में भी स्तान नहीं करना चाहिए। जिनदास महत्तर ने इसके कारणों का उल्लेख करते हुए बताया है कि स्तान करने से ब्रह्मचर्य की अगुष्ति होती है, अस्तान रूप काय-वलेश तप नहीं होता और विभूषा का दोष रूगता है ।

# ६५. शीत या उष्ण जल से (सीएण उसिणेण वा <sup>ख</sup>):

अगस्त्यसिह स्थविर ने 'क्षीत' का अर्थ जिसका स्पर्श सुखकर हो वह जल और 'उष्ण' का अर्थ आयु-विनाशकारी जल किया है"। टीकाकार ने 'क्षीत' और 'उष्ण' का अर्थ प्राप्तुक और अश्रासुक जल किया है<sup>5</sup> ।

# ६६. ( असिणाणमहिद्ठगा व ) :

यहाँ 'मकार' अलाक्षणिक है ।

# इलोक ६३:

### ६७. गन्ध-चूर्ण ( सिणाणं क):

यहाँ 'स्नान' का अर्थ गन्ध-चूर्ण है । टीकाकार ने 'स्नान' को उसके प्रसिद्ध अर्थ अंग-प्रक्षालन में ग्रहण किया है<sup>६</sup> । बह सही नहीं है । चूर्णिद्वय में इसकी विस्तृत जानकारी नहीं मिलती फिर भी उससे यह स्पष्ट है कि यह कोई उद्वर्तनीय गन्ध द्वय्य है<sup>9</sup> । उमास्वाति ने

१ — (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १४६ : गसित सुहुमसरीरजीविवसेसा इति घिस, अंतो सुण्णो भूमिपदेसी पुराणभूसातिरासी वा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टो० प० २०५ : 'घसासु' शुषिरभूमिषु ।

२ — जि॰ चू॰ पृ॰ २३१ : घसा नाम जत्थ एगदेसे अवकममाणे सो पदेसो सर्व्यो चलइ सा घसा भण्णइ ।

३—(क) जि० चू० पृ० २३१: भिलुगा राई।

<sup>(</sup>स) हा० टी॰ प० २०५ : 'भिलुगासु च' तथाविधभूमिराजीषु च।

४ - जि० चू० पृ० २३१ : वियहं पाणयं भण्णइ ।

४—(क) अ० चू० पृ० १४६ : 'विगडेण' कासुपाणिएणावि **।** 

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २०६ : 'विकृतेन' प्रासुकोदकेन ।

६ जि० चू० पृ० २३२: जइ उप्पीलावणाविदोसा न भवंति, तहावि अन्ते ण्हायमाणस्स दोसा भवंति, कहं ?, ण्हायमाणस्स बंभचेरे अगुत्ति भवति, असिणाणपच्चइयो य कायिकलेसो तवो सो ण हवइ, विभूसादोसो य भवति ।

७ — अ० चू० पृ० १४६ : सीतेण वा सुहफरिसेण, उसिणेण वा आउविणासकारिणा ।

 <sup>=</sup> हा० टी० प० २०६ : शीतेन वोठणेनोदकेन प्रासुकेनाप्रासुकेन वेत्यर्थ: ।

६ — हा० टी० प० २०६: 'स्नानं' पूर्वोक्तम् ।

१०---अ० चू० पृ० १४६ : सिणाणं सामायिगं उवण्हाणं । अधवा गंधवट्टओ ।

इसको झाणेन्द्रिय का विषय बतलाया है<sup>9</sup>। उससे भी इसका *गन्ध-द्रव्य* होना प्रमाणित है । मोनियर-मोनियर विलियम्स ने भी अपने संस्कृत-अंग्रेजी कोष में इसका एक अर्थ सुगन्धित चूर्ण किया है<sup>3</sup> ।

### ६८. कल्क (कक्कं<sup>ख</sup>):

इसका अर्थ स्मान-द्रव्य, विलेपन-द्रव्य अथवा गन्बाह्क — गन्ध-द्रव्य का आटा है। प्राचीन काल में स्नान में सुगन्धित द्रव्यों का उपयोग किया जाता था। स्नान से पहले तेल-मर्बन किया जाता और उसकी विकनाई को मिटाने के लिए पिसी हुई दाल या आंवले का स्गन्धित उबटन लगाया जाता था। इसी का नाम कल्क है । इसे चूर्ण-कषाय भी कहा जाता है।

### हह. लोध्न (लोद्धं <sup>क</sup>)ः

लोध (गन्ध-द्रव्य) का प्रयोग ईषत् पाण्डुर छवि करने के लिए होता था । 'मेघदूत' के अनुसार लोध-पुष्प के पराग का प्रयोग मुख की पाण्डुता के लिए होता था । 'कालिदास का भारत' के अनुसार स्नान के बाद काला-गुरु, लोझ रेगु, धून और दूसरे सुवासित द्रव्यों (कोषेय) के सुगन्धमय धूप में केश सुलाए जाते थे । 'प्राचीन भारत के प्रसाधन' के अनुसार लोध ( पठानी लोध ) दक्ष की छाल का चूर्ण शरीर पर, मुख्यत: मुख पर लगाया जाता था। इसका रंग पाण्डुर होता है और पसीने को सुखाता है। संभवतः इन्हीं दो गुणों के कारण किवयों को यह प्रिय रहा होगा। इसका उपयोग स्वेतिमा गुसा के लिए ही हुआ है। स्वास्थ्य की दृष्टि से सुश्रुत में लोध के पानी से मुख को धोना कहा है। लोध के पानी से मुख धोने पर झांई, फुसी, दाग मिटाते हैं ।

लोध के इक्ष बंगाल, आसाम और हिमालय तथा खिसया पहाड़ियों में पाए जाते हैं। यह एक छोटी जाति का हमेशा हरा रहने बाला इक्ष होता है। इसके पत्ते हैं से ६ इंच नम्बे, अंडाकृति और कंपूरेदार होते हैं। इसके फूल पीले रंग के और सुगन्धित होते हैं। इसके प्राय: आधा इंच लम्बा और अंडाकृति का फल लगता है। यह फल पकने पर बैंगनी रंग का होता है। इस फल के अन्दर एक कठोर गुठली रहती है। उस गुठली में दो-दो बीज रहते हैं। इसकी छाल गेरुए रंग की और बहुत मुलायम होती है। इसकी छाल और पत्तों में से रंग निकाला जाता है।

१ (क) प्र० प्र० ४३ : स्नानाङ्गरागर्वातकवर्णकधूपाधिवासपटवासैः । गन्धभ्रमिसमनस्को मधुकर इव नाशमुपयाति ॥

<sup>(</sup>ख) प्र० प्र० ४३ अद०: स्नानमङ्गप्रक्षालनं चूर्णम् ।

R-A Sanskrit English Dictionary. Page 1266: Anything used in ablution (e.g. Water, Perfumed Powder) 1

३ — (क) अ० चू० पू० १५६: कक्कं ण्हाणसंजोगी वा।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २३२: कक्को लवन्तधो कीरइ, वण्णादी कक्को वा, उन्वलयं अट्टनमादि कक्को भण्णइ।

४—(क) अ० चू० प्० १५६ : लोद्धं कसायादि अपंडुरच्छदिकरणस्थं दिज्जति ।

<sup>.</sup> (स्र) हा० टी० प० २०६: सोध्रं—गन्धद्रव्यम् ।

भ्—मेघ० उ० २ : हस्ते लीलाकमलमलके बालकुन्दानुविद्धं, नीता लोध्रप्रसवरज्ञसा पाण्डुतामानने श्रीः । चूडापाशे नवकुरवकं चारुकणों शिरीषं, सीमन्ते च त्वदुपगमजं यत्र नीपं वध्नाम् ।।

६ - कालीदास का भारत पृ० ३२०।

७--- प्राचीन भारत पृ० ७४।

द—सु० चि० २४.६ : भिल्लोदककथायेण तथैवामलकस्य वा । प्रक्षालयेन्मुखं नेत्रे स्वस्यः शीतोदकेन वा ॥ नीलिकां मुखशोषं च पिडकां व्यंगमेव च । रक्तपिक्तकृतान् रोगान् सद्य एव विनाशयेत् ॥

६--वः चं भा ६ पृ ० २२१०।

# १००. पद्म-केसर (पउमगाणि ख):

अगस्त्य चूर्णि° के अनुसार 'पद्मक' का अर्थ 'पद्म-केसर' अथवा कुंकुम, टीकाकार<sup>3</sup> के अनुसार उसका अर्थ कुंकुम और केसर तथा जिनदास चूर्णि<sup>3</sup> के अनुसार कुंकुम है । सर मोनियर-मोनियर विस्तियम्स ने भी इसका अर्थ एक विशेष सुगन्धित द्रव्य किया है<sup>8</sup> ।

'पद्मक' का प्रयोग महाभारत में मिलता है—तुलाधार ने जाजिल से कहा—'मैंने दूसरों के द्वारा काटे गए काठ और घास-फूस से यह घर तैयार किया है। अलक्तक ( इक्ष-विशेष की छाल ), पद्मक ( पद्ममाख ), तुङ्गकाष्ठ तथा चन्दनादि गन्ध-द्रव्य एवं अन्य छोटी-बड़ी वस्तुओं को मैं दूसरों से खरीद कर बेचता हूँ<sup>2</sup>।' सुश्रुत में भी इसका प्रयोग हुआ है—न्यग्रोधादि गण में कहे आम्र से लेकर नन्दी हुस पर्यन्त इक्षों की त्वचा, शङ्का, लाल चन्दन, मुलैहठी, कमान, गैरिक, अंजन ( सुरमा ), मंजीठ, कमलनाल, पद्ममाख—इनको बारीक पीसकर, दूध में घोलकर, शर्करा-मधु मिलाकर भली प्रकार छानकर ठण्डा करके जलन अनुभव करते रोगी को बस्ति दे<sup>8</sup>।

# इलोक ६४:

# १०१. नम्न ( मगिणस्स क):

चूणिद्वय में 'निर्माण' का अर्थ नग्न किया है । टीका में उसके दो प्रकार किए हैं — औपचारिक नग्न और निरुपचरित नग्न। जिनकल्पिक वस्त्र नहीं पहनते इसलिए वे निरुपचरित नग्न होते हैं। स्थविर-कल्पिक मुनि वस्त्र पहनते हैं किन्तु उनके वस्त्र अल्प मूल्य वाले होते हैं, इसलिए उन्हें कुचेलवान् या औपचारिक नग्न कहा जाता है ।

# १०२. दीर्घ रोम और नख वाले ( दीहरोमनहंसिणो <sup>ख</sup> ) :

स्थविर-कित्पक मुनि प्रमाणयुक्त नख रखते हैं जिससे अन्वकार में दूसरे साधुओं के शरीर में वे लग न जाएं। जिन-कित्पक मुनि के नख दीर्घ होते हैं<sup>ह</sup>। अगस्त्य चूर्णि से विदित होता है कि नखों के द्वारा नख काटे जाते हैं किन्तु उनके कोण भलीभाँति नहीं कटते इसलिए वे दीर्घ हो जाते हैं<sup>98</sup>।

```
१--- अ० चू० पृ० १५७ : 'पउमें' पडमकेसरं क्ंकुमं वा ।
```

अलक्तं पद्मकं तुङ्कां गन्धांश्चोच्चावचांस्तथा 🕦

६—सु० उत्तरभागः ३६.१४८ : आम्रादीनां त्वचं शङ्खं चन्दनामलकोत्पर्लः ॥

गैरिकाञ्जनसञ्जिष्ठामृणालान्यय पद्मकम् । इलक्ष्णपिष्टं तु पयसा शर्करामधुसंयुतम् ॥

७—(क) अ० चू० पृ० १५७ : 'णगिणो' णग्गो ।

(ख) जि० चू० पृ० २३२ : णितणो — णग्गो भण्णइ ।

- द—हा० टी० प० २०६ : 'नग्नस्य वापि' फुचेलवतोऽप्युपचारनग्नस्य निरुपचरितस्य नग्नस्य वा जिनकल्पिकस्येति सामान्यमेव सूत्रम् ।
- ६--हा० टी० प० २०६ : 'दीर्घरोमनखबतः' दीर्घरोमवतः कक्षादिषु दीर्घनखबतो हस्तादौ जिनकल्पिकस्य, इतरस्य तु प्रमाणयुक्ता एव नखा भवन्ति यथाऽन्यसाधूनां ज्ञारीरेषु तमस्यपि न लगन्ति ।
- १०—अ० चू० पृ० १५७ : दीहाणि रोमाणि कक्लादिसु जस्स सो दीहरोमो, आश्री कोटी, णहाणं आस्त्रीयो णहस्सीयो, णहा जदि वि पडिणहादीहि अतिदीहा कप्पिज्जंति तहिव असंठिवताओ णह्यूराओ दीहाओ भवंति । दीहसद्दो पत्तेयं भवित, दीहाणि रोमाणि णहस्सीयो य जस्स सो दीहरोमणहस्सी तस्स ।

२---हा० टी० प० २०६ : 'पद्मकानि च' क्ंकुमकेसराणि ।

३—क्ति० चू० पृ० २३२ : पडमं कुंकुमं भण्णइ ।

<sup>\*-</sup>A Sanskrit English Dictionary. Page 584: Padmaka-A Particular fragrant Substance.

५— महा० झा० अ० २६२. इलोक ७ : परिच्छिन्नै: काष्ठतृणैर्मयेदं शरणं कृतम् ।

#### क्लोक ६७:

# १०३. अमोहदर्शी ( अमोहदंसिणो क ) :

मोह का अर्थ विपरीत है। अमोह इसका प्रतिपक्ष है। जिसका दर्शन अविपरीत है उसे अमोहदर्शी कहते हैं।

# १०४ शरीर को (अप्पाणं क):

'आतमा' शब्द शरीर और जीव—इन दोनों अर्थों में व्यवहृत होता है। मृत शरीर के लिए कहा जाता है कि इसका आतमा चला गया आतमा शब्द का यह प्रयोग जीव के अर्थ में है। यह कृशात्मा है, स्थूलात्मा है—आतमा शब्द का यह प्रयोग शरीर के अर्थ में है। प्रस्तुत श्लोक में आतमा शब्द शरीर के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। शरीर अनेक प्रकार के होते हैं। यहाँ कार्मण शरीर का अधिकार है। कार्मण शरीर —सूक्ष्म शरीर को क्षय करने के लिए तप किया गया है तब औदारिक शरीर—स्कूल शरीर स्वयं कृश हो जाता है अथवा औदारिक शरीर को तम के द्वारा कुश किया जाता है तब कार्मण शरीर स्वयं कृश हो जाता है?।

### श्लोक ६८:

# १०५. आत्म-विद्यायुक्त ( सविज्जविज्जाणुगया <sup>ख</sup>):

'स्विविद्या' का अर्थ अध्यातम-विद्या है। 'स्विविद्या' ही विद्या है, उससे जो अनुगत —युक्त है उसे 'स्विविद्याविद्यानृगत' कहते हैं<sup>3</sup>। यह अगस्त्य भूणि की ब्याख्या है। जिनदास महत्तर विद्या शब्द के पुन: प्रयोग को लौकिक-विद्या का प्रतिषेध करने के लिए ग्रहण किया हआ बतलाते हैं<sup>3</sup>। टीकाकार ने 'स्विविद्या' को केवल झान या श्रुत-ज्ञान रूप माना है<sup>8</sup>।

# १०६. शरत् ऋतु के ( उउप्पसन्ते ग ):

सब ऋतुओं में अधिक प्रसन्न ऋतु शरद है। इसलिए उसे 'ऋतु प्रसन्न' कहा गया है। इसका दूसरा अर्थ—प्रसन्न-ऋतु भी किया जा सकता है<sup>६</sup>।

### १०७. चन्द्रमा ( चंदिमा <sup>ग</sup> ) :

चुणि और टीका में 'चंदिमा' का अर्थ 'चन्द्र' किया है"। प्राकृत व्याकरण के अनुसार 'चंदिमा' का संस्कृत रूप चन्द्रिका होता है<sup>द</sup>ा

१ -- (क) अ० चू० पृ० १५७ : मोहं विवरीयं, ण मोहं अमोहं पस्संति अमोहदंसिणी ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ २३३ : अमोहं पासंतित्ति अमोहदंसिणो सम्मदिट्ठी ....।

२ (क) अ० चू० पृ० १५७ : 'अप्पाणं' अप्पा इति एस सद्दो जीवे सरीरे य दिट्ठप्रयोगो, जीवे जथा मतसरीरं भण्णति —गतो सो अप्पा जिस्समं सरीरं, सरीरे—थूलप्पा किसप्पा, इह पुण तं खविज्जति, ति अप्पवयणं सरीरे ओरालियसरीरखवणेण कम्मणं वा सरीरखवणमिति, उभयेणाधिकारो ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २३३ : आह—िंक ताव अप्पाणं खर्वेति उदाहु सरीरंति ?, आयरिओ भणइ—अप्पसद्दो दोहिवि दीसइ— सरीरे जीवे य, तत्थ सरीरे ताव जहा एसो संतो दोसई मा णं हिसहिसि, जीवे जहा गओ सो जीवो जस्सेयं सरीरं, तेण भणितं खवेति अप्पाणंति, तत्थ सरीरं औदारिकं कम्मगं च, तत्थ कम्मएण अधिगारो, तस्स य तवसा खए कीरमाणे औदारियमवि खिज्जइ।

३ — अ० चू० पृ० १५६ : सविज्जविज्जाणुगता 'स्व' इति अध्या, 'विज्जा' विस्ताणं, आत्मनि विद्या सविज्जा अज्भव्यविज्जा, विज्जागाणातो सेसिज्जति, अज्भव्यविज्जा जा विज्जा ताए अणुगता सविज्जविज्जाणुगता ।

४—जि० चू० पृ० २३४ : बीयं विज्जागहणं लोइयविज्जापडिसेहणत्यं कतं ।

प् हा० टी० प० २०७ : स्विवद्या -परलोकोपकारिणी केवलश्रुतरूपा ।

६—अ० चू० पृ० १५८ : उडू छ, तेसु पसन्नो उडुप्पसण्णो, सो पुण सरदो, अहवा उडू एव पसण्णो ।

७ --- (क) अ० चू० पृ० १५८ : चन्द्रमा चन्द्र इत्यर्थः।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २३४ : जहां सरए चंदिमा विसेसेण निम्मलो भवति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २०७ : चन्द्रमा इव विमलाः।

८---हैम० ८.१.१८५ : चन्द्रिकायां मः ।

337

अध्ययन ६: इलोक ६८ टि० १०६

१०८ सौधर्मावतंसक आदि विमानों को (विमाणाइ घ):

वैमानिक देवों के निवास-स्थान 'विमान' कहलाते हैं । सम्यग्-ज्ञान, दर्शन और चारित्र की आराधना करने वाले उत्कृष्टतः अनुत्तर विमान तक चले जाते हैं र

१---हा० दी० प० २०७ : 'विमानानि' सौधर्मावतंसकादीनि ।

२-अ० चू० पृ० १५८: विमाणाणि उक्कोसेण अणुत्तरादीणि ।

# सत्तमं अज्झयणं वक्कसुद्धि

# सप्तम अध्ययन वाक्यशुद्धि

#### **ऋामुख**

ग्राचार का निरूपरा उसी को करना चाहिए जिसे वाक्य-शुद्धि का विवेक मिला हो। मीन गुप्ति है, वाणी का त्रयोग समिति। गुप्ति का लाभ ग्रकेले साधक को मिलता है, समिति का लाभ वक्ता शौर श्रोता वोनों को मिलता है। वाणी का वही प्रयोग समिति है जो सावद्य ग्रीर ग्रनवद्य के विवेक से सम्बलित हो। जिसे सावद्य-ग्रनवद्य का विवेक न हो उसे बोलना भी उचित नहीं फिर उपदेश देने की वात तो बहुत दूर हैं।

प्रस्तुत ग्रध्ययन में ग्रसस्य ग्रौर सस्यासस्य भाषा के प्रयोग का निषेध किया गया है<sup>3</sup>, क्योंकि भाषा के ये दोनों प्रकार सावद्य ही होते हैं। सस्य ग्रौर ग्रसस्याऽमृषा (क्यवहार-भाषा) के प्रयोग का निषेध भी है<sup>3</sup> ग्रौर विधान भी है<sup>4</sup>।

सत्य श्रीर व्यवहार-भाषा सावद्य श्रीर निरवद्य दोनों प्रकार की होती है। वस्तु के यथार्थ रूप का स्पर्ग करने वाली भाषा सत्य हो सकती है, किन्तु वह वक्तव्य हो भी सकती है श्रीर नहीं भी। जिससे कर्म-परमाणु का प्रवाह श्राए वह जीव-वधकारक-भाषा सत्य होने पर भी श्रवक्तव्य हैं । इस प्रकार निर्मन्थ के लिए वया वक्तव्य श्रीर क्या श्रवक्तव्य—इसका प्रस्तुत श्रध्ययन में बहुत सूक्ष्म विवेचन है। श्रहिंसा की दृष्टि से यह बहुत हो मननीय है। दशवैकालिक सूत्र श्रीहंसा का श्राचार-दर्शन है। वाणी का प्रयोग श्राचार का प्रमुख श्रंग है। श्रहिंसक को बोलने से पहले श्रीर बोलते समय कितनी सूक्ष्म बुद्धि से काम लेना चाहिए, यह अध्ययन उसका निदर्शन है।

भाषा के प्रकारों का वर्णन यहाँ नहीं किया गया है। उसके लिए प्रज्ञापना (पद ११) ग्रीर स्थानाङ्क (स्था० १०) इष्टन्य हैं।

बाक्य-गृद्धि से संयम की गृद्धि होती है। प्रिंहिसात्मक वाणी भाव-गृद्धि का निमित्त बनती है। ग्रतः वाक्य-गृद्धि का विवेक देने के लिए स्वतन्त्र ग्रध्ययन रचा गया है । प्रस्तुत ग्रध्ययन सत्य-प्रवाद (छट्ठे) पूर्व से उद्धृत किया गया है । निर्यु क्तिकार ने मौन ग्रीर भाषण होनों को कसौटी पर कसा है। भाषा-विवेकहीन मौन का कोई विशेष मृत्य नहीं है। भाषा-विवेक-सम्पन्न व्यक्ति दिन-भर बोलकर भी मौन की ग्राराधना कर लेता है। इसलिए पहले बुद्धि से विमर्श करना चाहिए फिर बोलना चाहिए। ग्राचार्य ने कहा — शिष्य ! तेरी वाणी बुद्धि का वैसे ग्रनुगमन करे जैसे ग्रन्धा ग्रादमी ग्रपने नेता (ले जाने वाले) का ग्रनुगमन करता है ।

१—हा० टी० प० २०७: 'सावज्जषवज्जाणं, वयणाणं जो न याणइ विसेसं। बोत्तुं पि तस्स ण समं, किमंग पुण देसणं काउं।।

२ - वदा० ७.१,२।

३---वही, ७.२ ।

४--वही, ७.३।

५—वही, ७.११-१३।

६—दश० नि० २८८: जं वक्कं वयमाणस्स संजमो सुज्भई न पुण हिसा । न य अत्तकलुसभावो तेण इहं वक्कसुद्धित्ति ।।

७ — वही, १७ : सच्चप्पवायपुच्वा निज्जूढा होइ ववकसुद्धी उ ।

द्म-वही, २६०-२६२: वयणविभत्तिअकुसलो वओगयं बहुविहं अयाणंतो । जइवि न भासइ किंची न चेव वयगुत्तयं पत्तो ॥ वयणविभत्तीकुसलो वओगयं बहुविहं वियाणंतो । दिवसंपि भासमाणो तहावि वयगुत्तयं पत्तो ॥ पूर्व्वं बुद्धी६ पेहित्ता पच्छा वयमुयाहरे । अचक्ष्युओ व नेतारं बुद्धिमन्नेज ते गिरा ॥

सत्तमं अङ्झयणं : सप्तम अध्ययन

वक्कसुद्धिः वाक्यशुद्धि

#### मूल

१—चउण्हं खलु शाक्षाणं परिसंखाय पन्नवं। दोण्हं तु विषयं सिक्खे दो न भासेज्ज सव्वसो।।

२—जा य सच्चा अवत्तव्वा सच्चामोसा य जा मुसा। जा य बुद्धेहिऽणाइन्ना न तं भासेज्ज पन्नवं॥

३—असच्चमोसं सन्चं च अणवज्जमकवकसं । समुप्पेहगसंदिद्धं गिरं भासेज्ज पन्तवं।।

४—<sup>४</sup>एयं च अटुसन्तं वा जं तु नामेइ सःसयं<sup>द</sup>। स भासं सच्चमोसं पि तं पि धीरो विवण्जए।।

प्र—्<sup>ध्</sup>वितहं पि तहामुत्ति जं गिरं भासए नरो । तम्हा सो पुट्टो पावेणं किं पुण जो मुसं वए ।।

६—तम्हा गच्छामो वक्छामो अमुगं वा णे भविस्सई। अहं वा णं करिस्सामि एसों वा णं करिस्सई।।

#### संस्कृत छाया

चतसृषां खलु भाषाणां, परिसंख्याय प्रकावान् । दृश्यां तु विनयं शिक्षेत, द्वे न भाषेत सर्वशः ॥१॥

या च सत्या अवनतच्या, सत्यामृषा च या मृषा। या च बुद्धैरनाचीर्णा, न तां भाषेत प्रज्ञावान् ॥२॥

असत्यामृषा सत्यां च, अनवद्यामकर्कशाम् । समुद्रवेक्षां (क्ष्य) असंदिग्धां, गिरं भाषेत प्रजावान् ॥३॥

एतं चार्थमन्यं वा, यस्तु नामंग्रति स्वालयम् । स भाषां सत्यामृषा अपि, तामपि घोरो विवर्जयेत् ॥४॥

वितयामपि तथा-मूर्ति, यो गिरं भाषते नरः । तस्मात्स स्पृष्टः पापेन, कि पुनर्यो मृषा बदेत् ॥५॥

तस्माद् गच्छामः वक्ष्यामः, अमुकं वा नो भविष्यति । अहं वा इद करिष्यामि, एष वा इदं करिष्यति ॥६॥

#### हिन्दी अनुवाद

१—प्रज्ञावान् मृति चारों भाषाओं को जानकर दो के द्वारा विश्वय (शुद्ध प्रयोग) के सीखे और दो सर्वधान ग्रोले।

२-- जो अवक्तव्य-सत्य<sup>3</sup>, सत्यम्खा (मिश्च). एता और असत्याऽम्खा(व्यवहार) भाषा बुडों के हारा अनाचीर्ण हो<sup>3</sup> उसे प्रज्ञा-वान् मुनि न बोले।

३ प्रज्ञावान् मृति असत्याऽमृषा (व्यवहार-भाषा) और सत्य-भाषा—जो अनवद्य, मृदु और सन्देह-रहित हो, उसे सोच- विचार कर बोले ।

४--यह धीर पुरुष उस अनुज्ञात असत्याऽस्पा को भी न बोले जो अपने आशय को 'यह अर्थ है या दूसरा' ---इस प्रकार संदिग्ध बना देती हो।

- जो पुरुष सत्य दीलने वाली असस्य वस्तु का आध्य हेकर बोलता है (पुरुष-वेषवारी स्त्री को पुरुष कहता है) उससे भी वह पाप से स्पृष्ट होता है तो फिर उसका क्या कहना जो साक्षात् मृषा वोले ?

६-७ इसिन्। 'हम जाएंगे'', 'कहेंगे', 'हमारा असुक कार्य हो जाएगा', 'मैं यह कहंगा' अथवा 'यह (व्यक्ति) यह (कार्य) करेगा'— यह और इस प्रकार की

# दसवेआलियं( दशवेकालिक )

३३⊏

अध्यय ७: इलोक ७-१३

७—एवमाई उ जा भासा
एसकालम्मि संकिया।
संपयाईयमट्टे वा
तं वि धीरो विवज्जए।।

एवमादिस्तु या भाषा, एव्यत्काले शङ्किता। साम्प्रतातीतार्थयोर्वा, तामपि घीरो विवर्णयेत् ॥७॥

दूसरी भाषा जो भविष्य-सम्बन्धी होने के कारण (सफलता की दृष्टि से) शंकित हो अथवा वर्तमान और अतीत काल-सम्बन्धी अर्थ के बारे में शंकित करे हो, उसे भी घीर-पुरुष न बोले।

≒—<sup>₃</sup>अईयम्मि य कालम्मी पच्चुप्पन्नमणागए । जमट्टं तुन जाणेज्जा एवमेयं ति नो वए।। अतीते च काले, प्रत्युत्पन्नाऽनागते । यमर्थं तु न जानीयात्, एवमेतदिति नो वदेत् ॥द्या द—अतीत, वर्तमान और अनागत काल-सम्बन्धी जिस अर्थ को (सम्यक् प्रकार से) न जाने, उसे 'यह इस प्रकार ही है'—ऐसा न कहे।

६—अईयम्मि य कालम्मी पच्चुप्पन्नमणागए । जत्थ संका भवे तं तु एवमेयं ति नो वए।। अतीते च काले, प्रत्युत्पन्नाऽनागते । यत्र शंका भवेत्तत्तु, एवमेतदिति मो वदेत् ॥ ६॥

६--- अतीत, वर्तमान और असागत काल-सम्बन्धी जिस अर्थ में शंका हो, उसे 'यह इस प्रकार ही है'- ऐसा न कहे।

१० - <sup>भ्र</sup>अईयम्मि य कालम्मी पच्चुप्पन्तमणागए । निस्संकियं भवे जं तु एवमेयं ति निह्सि॥ अतीते च काले, प्रत्युत्पन्नाऽनागते । निश्शिक्कितं भवेद्यसाु, एवमेतदिति निदिश्चेत् ॥१०॥ १०---अतीत, वर्तमान और अनागत काल-सम्बन्धी जो अर्थ निःशंकित हो (उसके बारे में)'यह इस प्रकार ही है'--ऐसा कहे।

११—तहेव फरुसा भासा
गुरुभूओवघाइणी ।
सच्चा विसान बत्तव्या
जओ पावस्स आगमो ॥

तथैव परुषा भाषा, गुरुभूतोपघातिनी । सत्यापि सा न वनतन्या, यतः पापस्य आगमः ॥११॥ ११—इसी प्रकार परुष <sup>१४</sup> और महान् भूतोपधात करने वाली <sup>१६</sup> सत्य भाषा भी न बोले, क्योंकि इनसे पाप-कर्म का बंध होता है।

१२—तहेव काणं काणे ति पंडगं पंडगे ति वा। वःहियं वा विरोगि ति तेणं चोरे ति नो वए॥ तथैव कार्य 'काण' इति,
पण्डकं पण्डक इति वा ।
व्याधितं वाऽपि रोगीति,
स्तेनं ''चोर'' इति नो वदेत् ।।१२॥

१२ — इसी प्रकार काने को काना, मयुंसक को नपुंसक, रोगी को रोगी और चोर को चोर न कहं।

१३—एएणन्नेण बहुेण परो जेणुवहम्मई। आयारभावदोसन्तू न तंभासेज्ज पन्नवं।। एतेनाऽन्येन वाऽर्थेन, परो येनोपहन्यते । आचार-भाव-दोषज्ञः, न तं भाषेत प्रज्ञावान् ॥१३॥ १३—आचार (वचन-नियमन) संबंधी भाव-दोष (चित्त के प्रद्वेष या प्रमाद) को जानने वाला १० प्रजाबान् पुरुष पूर्व श्लोकोक्त अथवा इसी कोटि की दूसरी भाषा, जिससे दूसरे को चोट लगे—न बोले।

# वक्कसुद्धि ( वाक्यशुद्धि )

१४— "तहेव होले गोले ति साणे वा वसुले तिय। दमए दुहए वा वि नेवं भासेज्ज पस्तवं॥

१५—<sup>भ्</sup>अज्जिए पिज्जिए वा वि अम्मो माउस्सिय त्तिय। पिउस्सिए भाइणेज्ज त्ति धूए नत्तुषिए त्ति य॥

१६—"हले हले ति अन्ने ति
भट्टे सामिणि गोमिणि ।
होले गोले वसुले ति
इत्थियं नेवमालवे ॥

१७—नामधिज्जेण णं बूया इत्थीगोत्तेण<sup>३५</sup> वा पुणो। जहारिहमभिगिज्ञ आलवेज्ज लवेज्ज वा।।

१८—अज्जए पञ्जए वा वि बप्पो चुल्लपिउत्ति य । माउला भाइणेज्ज ति पुत्ते नत्तुणिय ति य ॥

१६—<sup>33</sup>हे हो हले ति अन्ने ति भट्टा सामिय गोमिए। होल गोल वसुले ति पुरिसं नेवमालवे॥

२०—नामधेज्जेण णं ब्रुया
पुरिसगोत्तेण वा पुणो।
जहारिहमभिगिज्झ
आलवेज्ज लवेज्ज वा॥

388

तथैव 'होलः' 'गोल' इति, 'क्वा' वा 'वृषल' इति च । 'द्रमको' 'दुर्भग' क्चाऽपि, नैवं भाषेत प्रज्ञावान् ।।१४॥

आर्थिके ! प्रार्थिके ! वाऽपि, अम्ब ! मातृष्वसः ! इति च । पितृष्वसः ! भागिनेथि ! इति, हुहितः ! नत्नुके ! इति च ॥१५॥

हले ! हला ! इति 'अन्ने' इति, 'भट्टे !' स्वामिनि ! गोमिनि ! 'होले' ! गोले ! 'वृषले' ! इति, स्त्रियं नैवमालपेत् ॥१६॥

नामधेयेन तां ब्रूयात्, स्त्री-गोत्रेण वा पुनः । यथार्हमभिगृह्य, आलपेत् लपेत् वा ॥१७॥

आर्यक ! प्रायंक ! वाऽषि, वप्त: ! क्षुल्लपितः ! इति च । मातुल ! भागिनेय ! इति, पुत्र ! नप्तः ! इति च ॥१८॥

हे ! भो ! हल ! इति 'अन्त !' इति, भट्ट ! स्वामिक ! गोमिक ! । 'होल !' 'गोल' 'वृषल !' इति पुरुषं नैवमालपेत् ।।१६।।

नामधेयेन तं झूयात्, पुरुष-गोत्रेण वा पुनः । यथार्हमभिगृह्य, आलपेत् लपेत् वा ॥२०॥

# अध्ययन ७: इलोक १४-२०

१४—इसी प्रकार प्रज्ञावान् मुनि रे होल !,रेगोल !,ओ कुत्ता!,ओ वृषल!, ओ द्रमक!,ओ दुर्भग!—ऐसा न बोले।

१५-१६-१७—हे आधिके! (हे दादी!, हे नानी!), हे प्राधिके! (हे परदादी!, हे परनानी!), हे अम्ब ! (हे मां!), हे मौसी!, हे बुआ !, हे भानजी! हे पुत्री!, हे पोती!, हे हले!, हे हला!, हे अन्ने!, हे भट्टे!, हे स्वामिनि!, हे गोमिनि!, हे होले!, हे गोले!, हे बृपले!—इस प्रकार स्त्रियों को आमंत्रित न करे! किन्तु (प्रयोजन वश) यथायोग्य गुण-दोष का विचार कर<sup>23</sup> एक वार या बार-बार उन्हें उनके नाम या गोत्र से आमंत्रित करे।

१६-१६-२०—हे आर्यंक !,(हे दादा!, हे नाना!), हे प्रार्यंक !, (हे परदादा!, हे परनाना!), हे पिता!, हे चाचा!, हे मामा!, हे मानजा!, हे पुत्र!, हे पोता!, हे हल !, हे अन्न!, हे भट्ट!, हे स्वामिन्!, हे गोभिन्!, हे होल !, हे गोल!, हे खब्त !—इस प्रकार पुरुष को आमंत्रित न करे। किन्तु (प्रयोजनवत्र) यथायोग्य पुण-दोष का विचार कर एक बार या बार-बार उन्हें उनके नाम या गोत्र से आमंत्रित करे।

# दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

हें हैं व

# अध्ययन ७: इलोक २१-२७

२१—अ्पेंचिदियाण पाणाणं एस इत्थी अयं पुत्रं। जाय णं न विजाणेल्ला ताय जाद सि आलवे॥

पञ्चेत्रियाणां प्राणानां, एषा तत्री अयं पुमान् । यावत्तां (तं) न विजानीयात्, तावत् 'जाताः' इत्यालपेत् ॥२१॥ २१ पंचे द्वय प्राणियं के बारे में जब तक यह स्था है या पुरुष -ऐसा न जान जाय तब तक गाय की जाति, योड़े की जाति --इस प्रशास बोले।

२२— "तहेव महुस्सं पसुं पित्स दा वि सरीसिवं। थूले पभेदले दज्जे पाइमे ति य नो वए॥

तथैव मनुष्यं पर्शुः पक्षिणं वाऽपि सरीमृषम् । स्थूलः प्रमेदुरो वध्यः (बाह्यः), पाक्ष्य (पात्य) इति च नो बदेल् ॥२२॥ २२-२३ - इसी प्रकार भनुष्य, पशु पक्षी और सांप का (देज यह) स्ट्रूज, प्रमेदुर, दथ्य (या वाह्य) र अथवा पानप है, ऐसा न कहे। (प्रयोजनयस कहना हो तो) उसे परिवृद्ध कहा जा सकता है, उपचित कहा जा सकता है अथवा संजात (युवा) अ, प्रीणित अरेर महाकाय कहा जा सकता है।

२३— "परिबुट्टे ति णं बूया बूथा उविचए ति य । संजाए पीणिए वा वि महाकाए ति आलवे ॥

परिवृद्ध इत्येनं ब्रूयात्, ब्रूयादुपिवत इति च । संजातः प्रीणितो वाऽपि, महाकाय इत्यालपेत् ॥२३॥

२४—तहेव गाओ दुज्ाओ दम्मा गोरहग ति छ। वाहिमा रहजोग ति नेवं भासेज्ज पन्तवं॥

तर्थेव मात्रो दोह्याः, दम्या 'गोरहगा' इति च । वाह्या रथयोग्या इति, नैवं माषेत प्रज्ञावान् ॥२४॥

२४-२५ - इसी प्रकार प्रज्ञावान् मुनि गायें दुहने योग्य हैं<sup>33</sup>, वैल<sup>33</sup> दमन करने योग्य है<sup>34</sup>, बहन करने योग्य है<sup>34</sup> और रथ-योग्य है<sup>39</sup>-- इस प्रकार न बोले 1

२५—<sup>35</sup>जुवं गवे ति णं ब्रूया धेणुं रसदय ति य। रहस्ये महल्लए वा वि वए संवहणे ति य॥ युवा गौरित्येनं ब्रूयात्, धेनुं ररादा इति च । ह्रस्वो वा महान् वाऽपि, वदेत् संवहन इति च ॥२५॥

२६—तहेव गंतुजुन्जाणं पव्नयाणि चणाणि स । रुक्ला महल्ल पेहाड नेवं भाक्षेज्ज पन्तवं ॥ तथैव गत्वोद्यानं, पर्वतान् बनानि च । रुक्षान् महतः प्रेक्ष्य, नैवं भाषेत प्रजावान् ॥२६॥ २६ -- इसी प्रकार उद्यान, पर्वत और वन में जा वहाँ बड़े दक्षों को देख प्रज्ञावान् मुनियों न कहे

२७—अलं पासायखंभाणं तोरणाणं मिहाण य । फलिहम्मलनावाणं अलं उदगदोणिणं ।।

अलं प्रासादस्कम्भोभ्यां, तोरणेभ्यो पृहेभ्यदच । परिद्यागंलनौभ्यः, अलं उदकडोण्यं ॥२७॥ २७—(ये ६४) प्रामाद<sup>४२</sup>, स्तम्भ, तोरण (नगरद्वार), घर, परिध, अर्गला<sup>४३</sup>, नौका और जल की कुंडी के लिए<sup>४४</sup> उपयुक्त (पर्यान्त या समर्थ) हैं।

# वनकसुद्धि ( वानयशुद्धि )

388

अध्ययन ७ : इलोक २८-३४

२६—यीःए खंग**ेरे य** नंगले म**्यं सिटाः** जंतलट्टी य नामी वा गंडिया<sup>ः</sup>ँ व अलं सिधाः॥ षीठकाय 'चंगजेराय' च, लाङ्गलाय 'मःविकाय' स्यात् । यन्त्रयष्ट्यं वा नाशये वा, गंडिकायं वा अलं स्यात् ॥२८॥

२ --- (ये दृक्ष) पीठ, काष्ठ-पात्री, ध्र्य हल, मिक्क <sup>४६</sup>, कोल्हू, नाभि (पहिए का मध्य भाग) अथवा अहरन के उपयुक्त हैं।

२६—आसणं सयणं जाणं होःजा वा किंद्युवस्सए। भूओवघाइि भारतं नेवं भारतेक धन्तवं॥ आसनं शयनं यानं, भवेद्वा किञ्चिदुपाश्रये । भूतोपघातिनीं भाषां, नैवं भाषेत प्रजावान् ॥२६॥ २६ (इन दृक्षों) में आसन, शयन, यान और उपाश्रय के<sup>४८</sup> उपयुक्त कुछ (काष्ठ) हैं--इस प्रकार भूनोपपातिनी भाषा प्रज्ञावान् भिधुन बोले।

३०—तहेव मंतुनुज्जाणं पव्यथाणि जणःणि थ। रुत्या महत्त पेहाए एवं भासेज्ज पन्नवं॥ तथैव गत्वोद्यानं, पर्वतान् बनानि च । रुक्षान् महतः प्रेक्ष्य, एवं भाषेत प्रज्ञावान् ॥३०॥

३०-३१ -इसी प्रकार उद्यान, पर्वत और वन में जा वहाँ बड़े दृक्षों को देख (प्रयोजनवश कहना हो तो) प्रज्ञावान् भिछु यों कहे--ये दृक्ष उत्तम जाति के हैं, लम्बे हैं, गोल हैं, महालय (बहुत विस्तार वाले अथवा स्कन्ध युक्त) हैं ४६, शाखा वाले हैं, प्रशाखा वाले हैं ४° और दर्शनीय हैं।

३१—जाइमंता इसे रुदखा बीहदट्टा महालया। प्यायसाला विडिमा वए दरिसणि सि य॥ जातिमन्त इमे रुक्षाः, वीर्घवृत्ताः महान्तः । प्रजातशाला विटर्भिनः, वदेद् दर्शनीया इति च ॥३१॥

३२—तहा फताई पनकाई रायलक्जाई नो दए। वेलोइयाई टालाई वेहिमाइ ति नो दए॥

तथा फलानि पक्कानि, पाकखाद्यानि नो बदेत् । वेलोिचतानि 'टालाइ', वेष्यानि इति नो बदेत् ।।३२।।

३३—<sup>११</sup>असं्डा इमे अंडा व्हुनिवहिधा<sup>श</sup>-फला । ६८७क ्हुसंभूषा भूयरूव लि**टा दुणो**।। असंस्कृता इमे आभ्राः, बहुत्वर्धातत-फलाः । वदेद् बहुसंभूता, भूतरूपा इति वा पुनः ॥३३॥

३४—तहेबोस्डीओ पण्डाक्रो नीडियाओ डबीह्य । लाइमा मज्जियाओं सि पिहखरज सि नो वए ॥ तथैबीषधयः पत्रवाः, नीलिकाः छविमत्यः। लवनीया भर्जनीया इति, पृथु-खाद्या इति नो बदेत् ॥३४॥ ३२ — तथा ये फल पत्रव हैं, पकाकर खाने योग्य हैं<sup>४१</sup> — इस प्रकार न कहे। (तथा ये फल) वेलोचिन (अविलस्य तोड़ने योग्य) हैं<sup>४२</sup>, इनमें गुठली नहीं पड़ी है<sup>४३</sup>, ये दो टुकड़े करने योग्य हैं<sup>४४</sup> (फांक करने योग्य हैं)—इस प्रकार न कहे।

३२—(प्रयोजनवश कहना हो तो) ये आम्न-वृक्ष अब फल-धारण करने में असमर्थ हैं, बहुनिर्वतित (प्राथः निष्पन्न) फल बाले हैं, बहु-संभूत (एक साथ उत्पन्न बहुत फल बाले) हैं अध्या भूतरूप (कोमल) हैं— इस प्रकार कहे।

३४-—इस प्रकार औषधियाँ<sup>१७</sup> पक गई हैं, अपक्ष हैं<sup>१८</sup>, छिव (फली) वाली हैं<sup>१६</sup>, काटने योग्य हैं, भूनने योग्य हैं, चिड़वा बनाकर खाने योग्य हैं—<sup>६°</sup>इस प्रकार न बोले।

# दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

382

अध्ययन ७ : इलीक ३४-४१

३५— <sup>१९</sup>रूढा बहुसंभूया थिरा ऊसढा वि य । गढिभयाग्रो पसूयाओ ससाराओ ति आलवे॥ रूढ़ा बहुसम्भूताः, स्थिरा उच्छृता अपि च । गभिताः प्रमृताः, ससारा इत्यालपेत् ११३५।।

३६—तहेव संखिंड नच्छा किच्चं कज्जं ति नो घए। तेणगंचा वि वज्झे सि सुतिस्थ सि य आवगा॥ तथैव संस्कृति ज्ञात्वा, कृत्यं कार्यमिति नो वदेत् । स्तेनकं वाऽपि वध्य इति, सुतीर्था इति चापगाः ॥२६॥

३७—संबर्धि संबर्धि घूया
पणियट्ठ त्ति तेणगं।
बहुसमाणि तित्थाणि
आवगाणं विद्यागरे।।

संस्कृति संस्कृति ब्रूयात्, पणितार्थ इति स्तेनकम् । बहुसमानि तीर्थानि, आपगानां व्यागृणीयात् ॥३७॥

३८—तहा नईओ पुण्णाओ कायतिज्ज<sup>ा</sup> ति नो वए। नावाहि तारिमाओ ति पाणिपेज्ज ति नो वए।। तथा नद्यः पूर्णाः, कायतार्या इति नो वदेत् । नौभिस्तार्या इति, प्राणिपेया इति नो वदेत् ॥३८॥

३६---बहुवाहडा अगाहा बहुसलिजुप्पिलोदमा । बहुवित्यडोदमा यावि एवं भासेजज पन्नवं।। बहुप्रमृता अगाधा, बहुसिललोत्पीडोदकाः । बहुविस्तृतोदकाद्यापि, एवं भाषेत प्रज्ञावान् ॥३६॥

४०—तहेव सावज्जं जोगं परस्सद्वाए निद्वियं। कीरमाणं ति वा नच्चा सावज्जं न लवे मुणी।। तथैव सावद्यं योगं, परस्यार्थाय निष्ठितम् । कियमरणमिति वा ज्ञात्त्रा, सावद्यं न लयेत् मुनिः ॥४०॥

४१—<sup>६°</sup>सुकडे ति सुपक्के ति सुछिन्ने सुहडे मडे। सुनिट्ठिए सुलट्ठे ति सावज्जं वज्जए **मु**णी॥ सुकृतिमिति सुपक्वमिति, सुन्छिन्नं सुहृतं मृतम् । सुनिष्ठितं सुरुष्टमिति, सावद्यं वर्जयेत् मुनि: ॥४१॥ ३४ - (प्रयोजनवस बोलना हो तो) औपिषर्या अंकुरित हैं, निष्पन्न-प्रायः हैं, स्थिर हैं, ऊपर उठ गई हैं, भृट्टों से रहित हैं, सुट्टों से सहित हैं, धान्य-कण सहित हैं -- इस

प्रकार बोले ।

३६-३७—इसी प्रकार संखंडी (जीमत-वार) इन और छत्य—मृतभोज को जानकर —ये करणीय हैं इन, चीर मारने योग्य है और नदी अच्छे घाट वाली है इस प्रकार न कहे। (प्रयोजनव्य कहना हो तो) संखंडी को संखंडी, चोर को पणितार्थ (धन के लिए जीवन की वाजी लगाने वाला) इस प्रकार कहा जा सकता है।

रेप-३६—तथा निध्याँ भरी हुई हैं, शरीर के हारा पार करने योग्य हैं, नौका के हारा पार करने योग्य हैं, नौका के हारा पार करने योग्य हैं और तट पर बैठे हुए प्राणी उनका जल पी सकते हैं—इस प्रकार न कहे। (प्रयोजनवश कहना हो तो) (निदयाँ) प्राय: भरी हुई हैं, प्राय: अगाव हैं, बहु-सिलला हैं, दूसरी निदयों के हारा जल का नेग बढ़ रहा हैं के इस प्रकार कहे।

४० — इसी प्रकार दूसरे के लिए किए गए अथवा किए जा रहे सावद्य व्यापार को जानकर मुनि सावद्य वचन न बोले। जैसे —

४१ — बहुत अच्छा किया है ६ (भोजन आदि), बहुत अच्छा पकाया है (धेवर आदि), बहुत अच्छा छेदा है (पत्र-शाक आदि), बहुत अच्छा हरण किया है (शाक की सिक्तता आदि), बहुत अच्छा मरा है (दाल या सत्तू में थी आदि), बहुत अच्छा रस निष्पन्न हुआ है (तेमन आदि में), बहुत ही इष्ट है (चावल आदि)— मुनि इन सावद्य वचनों का प्रयोग न करे।

# वक्कसुद्धि ( वाक्यश्द्धि )

383

#### अध्ययन ७ : श्लोक ४२-४८

४२-पयत्तपको ति व पक्कमालवे पयत्ताछित्त ति व छिन्तमालवे । पयत्तलहु सि व कम्महेउयं पहारगाढ ति व गाढमालवे ॥ प्रयत्नयक्वमिति वा पक्वमालपेत्, प्रयत्निक्षित्निमिति वा खिन्नमालपेत् । प्रयत्नलब्दमिति वा कर्महेतुकम्, गाढप्रहारमिति वा गाढमालपेत् ॥४२॥

४३---सब्बुक्कसं परम्बं वा अउलं नित्थ एरिसं। अचस्कियमवत्तस्वं अचितं चेव नो वए।। सर्वेत्कर्षं परध्यं वा, अतुलं नास्ति ईदृशम् । अशस्यभवदतस्यम्, अचिन्त्यं चैव नो बदेत् ॥४३॥

४४—सम्बमेयं वहस्सामि सम्बमेयं सि नो धए। अणुबीह सम्बं सम्बस्य एवं भासेज्ज पन्नवं॥ सर्वमेतद् बहिष्यामि, सर्वमेतियिति नो बदेत् । अनुविविच्य सर्व सर्वत्र, एवं माषेत प्रज्ञावान् ॥४४॥

४५--सुक्कीयं वा सुविक्कीयं अकेउजं केज्जमेव वा। इमं गेण्ह इमं मुंच पणियं नो विद्यागरे।। मुक्रीतं वा सुविक्षीतम्, अक्रयं क्रेयमेव वा । इदं गृहाणः इदं मुख्य, पण्यं नो व्यामुणीयात् ॥४५॥

४६--अप्पाधे वा महम्घे वा कए वा विवकए वि वा । पणियट्ठे समुप्पन्ने अणवज्जं वियागरे ॥ अल्पार्घे वा महार्घे वा, क्रये वा विक्रयेऽपि वा। पण्यार्थे समुत्पन्ने, अनवद्यं व्यागृणीयात् ॥४६॥

४७--- "तहेवासंजयं धीरो आस एहि करेहि वा। सय चिट्ठ वयाहि ति, नेवं भासेज्ज पम्नवं।। तथैवाऽसंयतं धीरः, आस्व एहि कुरु वा । शेष्व तिष्ठ वज इति, नैवं भाषेत प्रज्ञावान् ॥४७॥

४८ बहवे इमे असाह लोए बुच्चंति साहुणो। न लवे असाहुं साहु तिः साहुं साहु तिः आलवे॥ बहव इमे असाधवः, लोके उच्यन्ते साधवः । न लपेदसाधुं साधुरिति, साधुं साधुरित्यालपेत्।।४६॥ ४२ — (प्रयोजनवश कहना हो तो) सुपक्व को प्रयत्न-पक्व कहा जा सकता है। सुच्छिन्न को प्रयत्नच्छिन्न कहा जा सकता है, कर्म-हेनुक्र (शिक्षापूर्वक किए हुए) को प्रयत्न-लष्ट कहा जा सकता है। गाढ़ (यहरे घाव वाले) को प्रहार गाढ़ कहा जा सकता है।

४३ - ( कय-विकय के प्रसंग में ) यह वस्तु सर्वोत्कृष्ट है, यह वहुभूल्य है, यह तुलना-रहित है. उसके समान दूसरी वस्तु कोई नहीं है, इसका मोल करना शक्य नहीं है ", इसकी विशेषता नहीं कही जा सकती ", यह अचिन्त्य है—इस प्रकार न कहे।

४४ — (कोई सन्देश कहलाए तब) मैं यह सब पह दूंगा, (किसी को सन्देश देता हुआ) यह पूर्ण है (होजक या ज्यों का त्यों है) इस प्रकार व कहे। सब प्रसंगों में पूर्वोवत सब बनन-तिनियों का अनुचिन्तन कर प्रज्ञा-वान् सुनि बैरो तेले (जैसे कर्मवन्ध न हो)।

४५—पण्य वस्तु के बारे में (यह माल) अच्छा खरीदा (बहुत सस्ता आया), (यह माल) अच्छा देचा (बहुत नफा हुआ), यह बेचने योग्य है, इस माल को ले (यह महना होने वाला है), इस माल को ले (यह महना होने वाला है), वाला है)—इस प्रकार नकहे।

४६ — अल्पपूल्य या बहुमूल्य माल के लेने या वैचने के प्रसङ्घ में पुनि अनवद्य बचन बोले — कथ-विकय से विरत मुनियों का इस विषय में कोई अधिकार नहीं है इस प्रकार कहै।

४७ - इसी प्रकार धीर और प्रज्ञावान् मुनि असंयति (गृहस्थ) को बैठ, इबर आ (अमुक कार्य) कर, सो, ठहर या खड़ा हो जा, चला जा इस प्रकार न कहे।

४८ — ये बहुत सारे असाधु जन-साधारण में साधु कहलाते हैं । मुनि असाधु को साधु न कहै, जो साधु हो उसी को साधु कहे<sup>93</sup>।

# दसवेआलियं ( दशवेकालिक )

388

अध्ययन ७ : इलोक ४९-५५

४६ नाणदंसणसंकन्तं संजभे य तते रघं । एवंगुणसमाउत्तं संजयं साहुवालवे ॥ ज्ञानद र्शनसंपन्नं, संयमे च तपसि रतम् । एवं गुणसमायुक्तं, संयतं साधुमाठपेत् ॥४६॥

४६ जान और दर्शन से सम्पन्न, संयम और तप में एत - इस प्रशार पृण-समायुक्त संयमी को ही ताबु कहे ।

५०-- "देवाणं सणुयाणंच तिरियाणं च बुग्ग्हे। अमुयाणं जओ होउ मा वा होउ ति नो चए।। देवानां मनुजानाञ्च, तिरक्षां च व्युद्ग्रहे । अमुकानां जयो भवतु, मा वा भवतु इति नो वदेत् ॥५०॥ ५०-- देन, मनुष्य और तिर्यञ्चों (पशु-पशियों) का आतम में विवाह होने पर असुक की विजय हो अथया अमुक की विजय न हो—इस प्रकार न कहें।

५१ अवाओ बुट्ठं व सीउण्हं हेमं घाषं सिवं ति दा। क्या णु होज्ञ एयाणि मा वा होज ति नो दए।। वातो वृष्टं वा शीसोष्णं, क्षेमं 'धायं' शिवमिति वा । कदा तु भवेयुरेतानि, मा वा भवेयुरिति नो वदेत् ॥५१॥

2१---वायु, वर्षाः सती, गर्मी, क्षेम<sup>्ड</sup>, सुनिक्ष<sup>०७</sup> और शिष्ण<sup>०</sup>, ये कव होगे अथवा ये नहीं तो अच्छा रहे इस प्रकार न नहे ।

४२ - श्रतहेय मेहं व नहं व माणवं न देव देव क्ति गिरं वएज्जा । सम्मुक्टिए उन्तए या पश्रीए वएज्ज वा बुट्ट बलाहरु क्ति ।। तथैव मेघं वा नभो वा मानवं. न देव देव इति गिरं वदेत् । संमूच्छितः उन्नतो वा पयोदः, वदेव् वा वृष्टो बलाहक इति ॥५२॥ ५२---हर्सी प्रकार मेल, नभ<sup>2</sup> और मानव<sup>2</sup> के लिए 'ये देव हैं'--- ऐसी दाणी न बोले । पर्यावर सम्पूष्टिलत हो रहा है --- उमड़ रहा है, अथवा उन्तत हो रहा है --- भुक रहा है, अथवा मेत्र बरस पड़ा है --- इस प्रकार बोले ।

५३ — <sup>द</sup>अंतलिक्ले िं णं ब्रुया गुज्झाणुचरिय िं य । रिद्धिमंतं नरं दिस्स रिद्धिमंतं ित आलवे ।। अन्तरिक्षमिति तद् ब्रूयात,
गुह्यानुचरितमिति च ।
ऋहिमन्तं नरं दृष्ट्वा,
ऋहिमान् इत्यालपेत् ॥५३॥

५३ नभ और मेघ को अन्तरिक्ष अथवा गुह्यानुचरित कहे। ऋदिमान् नर को देखकर 'यह ऋदिमान् पुरुष हैं'ोरेशा कहे।

५४ – तहेव सावज्जणुमोयणी गिरा ओहारिणी जा य परोवधाइणी से कोह लोह भयसा व माणवो<sup>न</sup> न हासमाणों वि गिरं वएज्जा ॥

तथैव सावद्यानुमोदिनी गीः, अवद्यारिणी या च परोपद्यातिनी। सकोध-लोभ-भयेन वा मानवतः, न हसन्निप गिरं वदेत्।।४४॥ ५४ — इसी प्रकार मुनि सायद्य का अनु-मोदन अरनेदाली, अवशारिणी (संदिग्ध अर्थ के विषय में असंदिग्ध) भीर पर-उपघात-कारिणी भाषा, कोध, लोभ, भय, मान बा हास्यवद्य न बोले ।

५५—सवक्कर्मुद्धि समुपेहिया मुणी गिरंच डुट्टंपरिवज्जए सया। मियं अदुट्टं अणुवीइ भासए सयाण मज्झे लहई पसंसणं॥ सवाक्ष्यशुद्धि समुत्प्रेक्ष्य मुनिः, गिरं च दुष्टां परिवर्जयेत् सदा । मितामद्ष्टां अनुविविच्य भाषकः, सतां मध्ये लभते प्रशंसनम् ॥५५॥ ५५ - वह मुनि वाक्य-शुद्धि को भली-भाँति समझ कर दोषयुक्त वाणी का प्रयोग न करे। मित और दोष-रिह्त वाणी सोच-विचार कर वोलने वाला साधु सत् पुरुषों में प्रशंसा को प्राप्त होता है।

# वक्कसुद्धि (वाक्यशुद्धि )

५६-भासाए दोसे य गुणे य जाणिया तीसे य दुट्टे परिवज्जए सथा । छमु संजए सामणिए सया जए वएज्ज बुद्धे हियमाणुलोमियं ॥

५७-- परिक्खभासी सुसमाहिइंदिए चउक्कसायावगए अणिस्सिए। स निद्धुणे घुन्नमलं पुरेकडं आराहए लोगमिणं तहा परं॥

---- ति बेमि ॥

#### 38%

श्राषायाः दोषांश्च गुणांश्च ज्ञात्या, तस्याश्च दुष्टायाः परिचर्लकः सदा । षट्सु संयतः श्रामण्ये सदा यतः, बदेद् बुद्धः हितमानुलोखिकीम् ॥५६॥

परोक्ष्यभाषो सुसमाहितेन्द्रियः, अपगतचतुष्कपायः अनिश्वितः। स निर्द्ध्य धुन्नमलं पुराकृतं, आराधयेल्लोकिनमं तथा परम् ॥५७॥

इति ब्रवीसि

#### म्रध्ययन ७ : इलोक ५६-५७

४६—भाषा के दोषों और गुणों को जानकर दोषपूर्ण भाषा को सदा वर्जने वाला, छह जीवकाय के प्रति संयत, श्रामण्य में सदा सावयान रहने वाला प्रवुद्ध भिक्षु हित और आनुलोमिक वचन वोले।

५७—गुण-दोष को परख कर बोलने बाला<sup>८६</sup>, सुसमाहित-इन्द्रिय बाला, चार कपायों से रहित, अनिश्चित (तटस्थ) भिक्षु पूर्वकृत पाप-मल<sup>८०</sup> को नष्ट कर वर्तमान तथा भावी लोक की आराधना करता है।

ऐसा मैं कहता हूँ।

टिप्पण: अध्ययन ७

#### इलोक १:

### १. विनय ( ज्ञु प्रयोग ) ( विणयं <sup>ग</sup> ) :

जिनदास चूर्णि के अनुसार भाषा का वह प्रयोग, जिसमें धर्म का अतिकारण न हो, विनय कहलाता है । टीकाकार ने भाषा के शुद्ध प्रयोग को विनय कहा है । अगस्त्य चूर्णि में मूल पाठ 'विजय' है और 'विनय' को वहाँ पाठान्तर माना है । विजय (विचय) अर्थात् निर्णय । वहाँ जो चार भाषाएं बताई गई हैं उनमें से असत्य और मिश्र तो साधु को सर्वथा बोलनी ही नहीं चाहिए । शेष दो भाषाओं (सत्य और व्यवहार) का साधु को निर्णय करना चाहिए — उसे क्या और कैंसे बोलना या नहीं वोलना है – इसका विवेक करना चाहिए ।

#### इलोक २:

## २. अवक्तन्य-सत्य ( सच्चा अवत्तव्या क )ः

अवक्तव्य-सरय-भाषा का स्वरूप ग्यारहवें श्लोक से तेरहवें तक बतलाया गया है।

# ३. जो भाषा बुद्धों के द्वारा अनाचीर्ण हो ( जाय बुद्धे हिऽणाइन्ना ग ) :

क्लोक के इस चरण में असत्यामृषा का प्रतिपादन हुआ है । वह कम-दृष्टि से 'जाय सच्चा अवत्तव्वा' के बाद होना चाहिए था, किन्तु पद्य-रचना की अनुकूलता की दृष्टि से विभवित-भेद, वचन-भेद, लिङ्ग-भेद और कम-भेद हो सकता है । इसलिए यहाँ कम-भेद किया गया है<sup>8</sup> ।

#### इलोक ४ :

#### ४. इलोक ४:

इस क्लोक का अनुवाद चूर्णि और टीका के अभिमत से भिन्न है। हमारे अनुवाद का आधार इसके पूर्ववर्ती दो क्लोक हैं। दूसरे के अनुसार असत्य और सत्य-मृषा भाषा सर्वथा वर्जनीय है तथा सत्य और असत्यामृषा, जो बुद्धों के द्वारा अनाचीर्ण है वह वर्जनीय है। तीसरे क्लोक में आचीर्ण-सत्य और असत्यामृषा का स्वरूप बताकर उनके बोलने का विधान किया है। इसके पश्चात् क्रमशः चौथे में असत्यामृषा और पाँचवें में सत्य-भाषा के अनाचीर्ण स्वरूप का संक्षिप्त वर्णन किया गया है।

१--जि० चू० पृ० २४४ : जं भासमाणो धम्मं णातिक्कमइ, एसो विणयो भण्णइ।

२ - हा० टी० प० २१३ : 'विनयं' बुद्धप्रयोगं विनीयतेऽनेन कर्मे तिकृत्वा ।

३ — अ० चू० पृ० १६४ : विजयो समाणजातियाओ णिकरिसणं। जधा वितियो सुमिगयो, तत्थ वयणीयावयणीयत्तेण विजयं सिक्खे। केसिचि आलावओ 'विणयं सिक्खे' तेसि विसेसेण जो णयो आणितव्वो तं सिक्खे।

४—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २४४ : चउत्थीति जा अ बुद्धेहिं णाइन्नागहणेण असच्चामोसावि गहिता, उक्कमकरणे मोसावि गहिता, एवं बंधानुलोमत्थं, इतरहा सच्चाए उवरिमा भाणियन्वा, गंथाणुलोमताए विभक्तिभेदो होज्जा वयणभेदो वसु ( थी ) पुमलिंगभेदो व होज्जा अत्थं अमुंचंतो ।

<sup>(</sup>ख) हो ० टी प० २१३ : या च 'बुद्धै तीर्थंकरगणधरैरनाचरिता असत्यामृषा आमन्त्रव्याज्ञापन्यादिलक्षणा ।

'सासय' का संस्कृत रूप 'शाश्वतं' भी होता है। मोक्ष के लिए 'सासयं ठाणं' शब्द व्यवहृत होता है, जब कि स्वाशय यहाँ स्वतंत्र रहकर भी अपना पूर्ण अर्थ देता हैं। असत्याऽम्रवा (व्यवहार) भाषा के बारह प्रकार हैं उनमें दसवां प्रकार है— 'संशयकरणी' । जो भाषा अनेकार्थवाचक होने के कारण श्रोता को संशय में डाल दे उसे संशयकरणी कहा जाता है। जैसे — किसी ने कहा— "सैन्धव लाओ।" सैन्धव का अर्थ— नमक और सिन्धु देश का घोड़ा, पुरुष और वस्त्र होता है । श्रीता संशय में पड़ जाता है। वक्ता अपने सहजभाव से अनेकार्थवाचक शब्द का प्रयोग करता है। वह संशयकरणी व्यवहार-भाषा अनाचीर्ण नहीं है, किन्तु आशय को छिपाकर दूसरों को भ्रम में डालने के लिए अनेकार्थ शब्द का प्रयोग (जैसे—अश्वत्थामा हतः) किया जाए वह संशयकरणी व्यवहार-भाषा अनाचीर्ण है अथवा जो शब्द सामान्यतः संदिग्ध हों—सन्देह-उत्पादक हों उनका प्रयोग भी अनाचीर्ण है।

टीकाकार ने चौथे श्लोक में सत्यासत्य<sup>3</sup>, सावद्य एवं कर्कश सत्य और पाँचवें में असत्य<sup>8</sup> का निषेच बतलाया है, किन्तु वह आवश्यक नहीं लगता। वे सर्वया त्याज्य हैं, इसलिए उनके पुनर् निषेच की कोई आवश्यकता नहीं जान पड़ती। असत्य-भाषा सावद्य ही होती है इसलिए सावद्य आदि विशेषणयुक्त असत्य के निषेच का कोई अर्थ नहीं होता।

### ४. उस अनुज्ञात असत्याऽमृषा को भी ( स भासं सच्चमोसं पि <sup>ग</sup> तं पि <sup>घ</sup> ) :

अगस्त्यसिंह स्थविर इस क्लोक में सत्य और असत्यामृषा का प्रतिषेध बतलाते हैं<sup>द</sup>ा जिनदास महत्तर असत्यामृषा का प्रतिषेध बतलाते हैं<sup>द</sup> और टीकाकार सत्य तथा सत्य-मृषा का निषेध बतलाते हैं<sup>°</sup>।

हमारी धारणा के अनुसार ये दोनों क्लोक तीसरे क्लोक के 'असंदिग्य' कब्द से संबन्धित होने चाहिए--- वह व्यवहार और सत्य-भाषा अनाचीर्ण हैं जो संदिग्य हो। अगस्त्य चूर्णि के आधार पर इसका अनुवाद यह होगा यह ( सावद्य और कर्कश ) अर्थ या इसी प्रकार का दूसरा ( सिक्रिय, आस्नवकर और छेदनकर आदि ) अर्थ जो शाक्वत मोक्ष को भग्न करे, उस असत्यामृषा-भाषा और सत्य-भाषा का भी धीर पुरुष प्रयोग न करे।

### ६. यह ( एयं <sup>क</sup> ) :

दोनों चूर्णिकार और टीकाकार 'एयं' सब्द से सावद्य और कर्कश वचन का निर्देश करते हैं "।

### ७<sup>.</sup> दूसरा ( अन्नं <sup>क</sup> ) :

अगस्त्यांसह स्थविर अन्य शब्द के द्वारा सिक्कय, आस्तवकर और छेदनकर आदि का ग्रहण करते हैं । इसकी तुलना आयारचूला (४।१०) से होती है। वहाँ भाषा के चार प्रकारों का निरूपण करने के पश्चात् बतलाया है कि मुनि सावद्य, सिक्कय, कर्कश, कटुक,

१--पन्न० भा० ११ सू० १६५।

२--दश० नि० गाथा २७७; हा० टी० प० २१०; संशयकरणी च भाषा-- अनेकार्थसाधारणा योज्यते सैन्धविमत्यादिवत् ।

३ - हा० टी० प० २१३ : साम्प्रतं सत्यासत्यामृखाप्रतिषेधार्थमाह ।

४ —हा० टी० प० २१४ : साम्प्रतं मृषाभाषासंरक्षणार्थमाह ।

५ —अ० चू० पृ० १६५ : सा पुण साधुणो अब्भणुज्जतात्ति सच्चा,'''असच्चामोसा मपि तं पढममब्भणुज्जतामवि ।

६—जि० चू० पृ० २४५-२४६ : स भिक्षू ण केवलं जाओ पुब्बर्भाणयाओ सावज्जभासाओ वज्जेज्जा, किन्तु जावि अस<del>ब्बमोस</del>ा भासा तमवि घीरो विद्वहं अणेगप्पगारं वज्जए विवज्जएत्ति ।

७ हा॰ टी॰ प॰ २१३ : 'स' साधुः पूर्वोक्तभाषाभाषकत्वेनाधिकृतो भाषां 'सत्यामृषामिय' पूर्वोक्ताम्, अपिशब्दात्सस्यापि या तथाभूता तामिष 'धीरो' बुद्धिमान् 'विवर्जयेत्' न बूषादिति भावः ।

द—(क) अ० चू० पृ० १६५: एतिमितिसावज्जं करकसं च।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २४५: एयं सावज्जं कक्कसंच।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २१३ : 'एतं चार्थम्' अनन्तरप्रतिषिद्धं सावद्यकर्कशविषयम् ।

६—अ० चू० पृ०१६५: अण्णं सिकरियं अण्हयकरी च्छेदनकरी एवमादि ।

निष्ठुर, परुष, आस्तवकरी, छेदनकरी, भेदनकरी, परितायनकरी और भुतोपवातिनी सत्य-भाषा भी न वंली । हत्तिकार शीलाङ्कसूरि ने लिखा है - खुषा और सत्त्र-खुषा भाषा मुनि के िछ्ट् सर्वेता अवाच्य है । कर्कश आदि विशेषणयुक्त सत्य-भाषा भी उसे नहीं बोलमी चाहिए<sup>र</sup> ।

### s. ( सासयं <sup>ख</sup> ) :

अगस्त्य चूर्णि और टीका में इसका अर्थ मोक्ष है । हमने इसका अर्थ स्वाबय अपना आगय किया है । जिनदास चूर्णि के अनुसार 'साह्य' का अर्थ स्वायव -अपना श्रोता होना चाहिए" । आध्यव का अर्थ श्रोता मी है रे । इसका अर्थ वचन, प्रतिज्ञा और अंगीकार भी है । इसिल्ह इसका अर्थ अपना वचन, प्रतिज्ञा की र

#### इलोक ५:

#### ह् इलोक ५:

इस इलोक में बतलाया गया है कि सफेद भूठ बोलने वाला पाप से स्पृष्ट होता ही है, किन्तु बस्तु का यथार्थ निर्णय किए विना सत्य लगने वाली अवत्य बस्तु को सहसा सत्य कहने वाला भी पाप से बच नहीं पाता । इसलिए सत्य-भाषी पुरुष को अनुविचिन्त्य भाषा (सोच-विचार कर बोलने बाला) और विष्ठा-भागी (निश्चयपूर्वक बोलने वाला) होना चाहिए। इस श्वोक की तुलना आयारखूला (४१३) से होती है।

अग्रहस्यसिंह स्थाविर वितथ का अर्थ अन्यथावस्थित करते हैं"। जिनदास महस्तर अतत्रूप वस्तु को 'वितय' कहते हैं<sup>स</sup>।

टीकाकार 'वितथ' का अर्थ 'अतथ्य' करते हैं<sup>६</sup>। सूर्ति का अर्थ दोनों 'चूिकारों के अनुमार सरीर<sup>9</sup>' और टीकाकार के अनुसार स्वरूप है<sup>59</sup>।

अगस्त्यसिंह स्यविर ने 'अपि' कब्द को 'भी' के अर्थ में लिया है<sup>13</sup>ा जिनदास महत्तर 'अपि' शब्द को संभावना *के अर्थ में म्रहण* करते हैं<sup>93</sup>ा हरिभद्रसृरि 'अपि' का अर्थ 'भी' मानते हैं किन्तु उसे तथामूर्ति के आगे प्रयुक्त मानते हैं<sup>98</sup>ा

अगस्त्यसिंह स्थितर के अनुसार इस क्लोक के पूर्वीर्घ का अर्थ होता है --(१) जो पुरुष अन्ययायस्थित, किन्तु किसी भाव से तथा-भूतरूप वाली वस्तु का आध्य लेकर बोलता है; (२) जिनदास महत्तर के अनुसार इसका अर्थ है --जो पुरुष वितथ-भूति वाली यस्तु का

१ – आ० चू० ४।१० : तहप्पमारं पासं सावज्यं सिक्शियं कवनसं कहुयं निट्युरं फरले अण्हयकीर छेपणकीर भेयणकीर परिताबणकीर उद्दवणकीर भूओवधाइयं अधिकंस नो भानेज्जा ।

२ —आचा० ४६१० वृष् : तत्र मृषा सत्यामृषा च साधूनां तावन्न वास्था, सत्याऽपि या कर्कशादिगुणोपेता सा न वास्या ।

३— (क) अ० चू० पृ० १६४ : सासतो मोक्सो ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २१३: शास्त्रतम् मोक्षम्।

४ जि० खू० पृ० २४१ : जहां जं थोवमवि शुणणादि तं च सोवारस्स अप्पियं भवइ ।

४ पाइधसहमहण्यव पृ० १५७ ।

६-- वृहद् हिन्दी कोष ।

७ - अ० चु० पू० १६५ : अतथा वितहं - अण्णहायस्थितं ।

म---जि० चू० पृ० २४६ : वितहं नाम जं वत्थुं न तेण सगावेण अिथ तं वितहं भण्णइ।

ह— हा० टी० प० २१४ : 'जितथम्' अतथ्यम् ।

१०-अ० चू० पृ० १६५; जि० चू० पृ० २४६ : 'मुत्ती सरीर भणाइ ।'

११-हा० टी॰ प० २१४ : 'तथामुर्याप' कथं चित्तत्स्वक्रपमित वस्तु ।

१२ अ० चू० पृ० १६४ : अजिसद्देण केणतिभावेण तथाभूतमि ।

१३ -- जि० चू० पृ० २४६ : अविसदो संभावणे ।

१४---हा० टी० प० २१४ : अपिशब्दस्य व्यवहित: सम्बन्धः ।

आश्रव लेकर बोलता है और (३) हरिभद्रसूरि के अनुसार इसका अर्थ होता है—तथामूर्ति होते हुए भी जो वितथ हो, उसका आश्रय लेकर जो बालता है ।

चूणिकार और टीकाकार के उदाहरणों में बहुत बड़ा अन्तर है। अगस्त्यचूणि के अनुसार स्त्री-वेषघारी पुरुष को देखकर यह कहना कि स्त्री मुन्दर हैं। जिनवास चूणि के अनुसार स्त्री-वेषघारी पुरुष को देखकर यह कहना कि स्त्री गा रही है, नाच रही है, बजा रही है, जा रही है जा रहा है जा रहा है, जा रहा है सदोष हैं। टीका के अनुसार पुरुष-वेषघारी स्त्री को स्त्री कहना सदोष हैं। चूणिकार वेष के आधार पर किसी को पुरुष या स्त्री कहना सदोष मानते हैं और टीकाकार इसे निर्दोष मानते हैं। यह परस्पर विरोध है।

चुर्णि—पुरुष = स्त्रीवेष = स्त्री = सदोष

स्त्री = पुरुषवेष = पुरुष = सदोष

टीका -स्त्री = पुरुषवेष = स्त्री = सदोष

रूप-सरा भाषा की अपेक्षा टीकाकार का मत ठीक लगता है। उनकी दृष्टि से पुरुष-वेल्घारी स्त्री को पुरुष कहना चाहिए, स्त्री वहीं, किन्तु सातवें क्लोक की टीका में उन्होंने लिखा है कि जहाँ किसी व्यक्ति के बारे में उसके स्त्री या पुरुष होने का निश्चय न हो तब 'यह पुरुष हैं' ऐसा कहना वर्तमान शंकित भाषा है<sup>४</sup>। इससे चूणिकार के मत की ही पुष्टि होती है। वे उसको सन्देह-दशा की स्थिति में जोड़ते हैं। नाटक आदि के प्रसङ्क में जहाँ वेष-परिवर्तन की संभावना सहज होती है वहाँ दूसरों को भ्रम में डालने के लिए अथवा स्थयं को सन्देह हो वैसा स्थिति में तथ्य के प्रतिकूल, केवल वेष के अनुसार, स्त्री या पुरुष कहना सदोष है।

सत्य-भाषा का चीथा प्रकार रूप-सत्य है<sup>४</sup>। जैसे प्रव्रजित रूपथारी को प्रव्रजित कहना 'रूप-सत्य सत्य भाषा' है। इस क्लोक में बत्तळाया है कि परिप्रिति वेप वाळी स्त्री को स्त्री नहीं कहना चाहिए। इसका तात्पर्य यही है कि जिसके स्त्री या पुरुष होने में सन्देह हो उसे केवल बाहरी रूप या वेप के आधार पर स्त्री या पुरुष नहीं कहना चाहिए किन्तु उसे स्त्री या पुरुष का वेष धारण करने वाला कहना चाहिए। आधारचूला से भी इस आशय की पुष्टि होती है<sup>६</sup>।

### इलोक ६:

# १०. इसलिए (तम्हा <sup>क</sup>):

यस् और तत् शब्द का नित्य सम्बन्ध है । अगस्त्यसिंह ने इनका सम्बन्ध इस प्रकार मिलाया है — संदिग्ध वेष आदि के आधार पर बोलना भी सरोष है । इसलिए मृषावाद की संभावना हो वैसी बोकित भाषा नहीं बोलनी चाहिए° ।

होरमद्रसूरि के अनुसार सत्य लगने वाली असत्य वस्तु का आश्रय लेकर बोलने वाला पाप से लिप्त होता है, इसलिए जहाँ मृषावाद की संभावना है। वैशी संकित भाषा नहीं बोलनी चाहिए<sup>द</sup> । तात्पर्य यह है कि पूर्व श्लोकोक्त वेष-संकित भाषा बोलने वाला पाप से लिप्त होता है, इसलिए किया-संकित भाषा नहीं बोलनी चाहिए ।

१- अ० चू० पृ० १६५ : जहा पुरिसमित्थिनेवत्थं भणित । सोभणे इत्थी एवमादि ।

२ जि० जू० पृ० २४६ : तत्थ पुरिसं इत्थिणेवित्ययं इत्थि वा गुरिसनेवित्थियं दट्ठूण जो भासइ—इमा इत्थिया गायित णच्चइ' वाएइ तब्छइ, इमो बा पुरिसो गायइ णच्चइ वाएति गच्छइत्ति ।

३ - हा० टी० प<sup>्र</sup> २१४ : पुरुवनेपथ्यस्थितवनिताद्यप्यङ्गीकृत्य यां गिरं भाषते नरः, इयं स्त्री आगच्छति गायति वेत्यादिरूपाम् ।

४ -हा० टी० प० २१४ : साम्प्रतार्थे स्त्रीपुरुषाविनिश्वये एष पुरुष इति ।

भू । यस्त्र पद ११ ।

६—अरु खूर्व ४।५ : इत्थी वेस, पुरिस वेस, नपुंसग वेस एयं वा चेयं अन्नं वा चेयं अणुवीइ णिट्ठाभासी, समियाए संजए भासं भासेरुजा

ब्ंल -सथा स्त्रप्रादिके दृष्टे सित स्त्र्येवैषा पुरुषो वा नपुसकं वा, एवमेवैतदन्यद्वैतत्, एवम् 'अणुविधिनत्य' निश्चित्य निष्ठाभाषी सन सभित्या समतया संयत एव भाषां भाषेत ।

७ अ० चु० ५० १६६: जतो एवं नेवच्छादीण य संदिद्धे वि दोसो, तम्हा।

द्म--ह्या० टो० प० २१४ : 'तम्ह' सि सूत्रं, यस्माद्वितयं तथामूरयंपि वस्त्वङ्गीकृत्य भाषमाणो बद्धचते तस्मात् ।

अध्ययन ७ : इलोक ७-६ टि० ११-१३

### ११. हम जायेंगे (गच्छामो क):

यहाँ 'वर्तमान सामीप्ये वर्तमानवद्वा' इस मूत्र के अनुसार निकट भविष्य के अर्थ में वर्तमान विभिवत है।

#### इलोक ७:

### १२. वर्तमान और अतीत काल-संबन्धो अर्थ के बारे में शंकित (संपयाईयमट्ठे म):

काल की दृष्टि से शंकित भाषा के तीन प्रकार होते हैं:

(१) भविष्यकालीन (२) वर्तमानकालीन और (३) अतीतकालीन । भविष्यकालीन शंकित भाषा के उदाहरण छट्ठे श्लोक में आ चुके हैं। निश्चित जानकारी के अभाव में —अमुक वस्तु अमुक की हैं —इस प्रकार कहना वर्तमानकालीन शंकित भाषा है।

टीककार के अनुसार स्त्री या पुरुष हैं ऐसा निश्चय न होने पर किसी को स्त्री या पुरुष कहना वर्तमान शंकित भाषा है। बैल देखा या गाय, इसकी ठीक स्पृति न होते हुए भी ऐसा कहे कि मैंने गाय देखी थी - यह ब्रतीतकालीन शंकित भाषा है ।

#### इलोक ८-६:

#### १३. श्लोक ८-१० :

दोनों चूर्णियों में आठवें, नवें और दयवें इलोक के स्थान पर दो ही इलोक हैं और रचना-दृष्टि से वे इनसे भिन्न हैं। विषय-वर्णन की दृष्टि से कोई अन्तर नहीं जान पड़ता किन्तु सब्द-संकलन की दृष्टि से चूर्णि में व्याख्यात इलोक गम्भीर हैं।

टीकाकार ने 'चूर्णि से भिन्न परम्परा के आदर्शों का अनुसरण किया है। अगस्त्य चूर्णिगत इलोक और उसकी व्याख्या इस प्रकार है:

> तहेवाणागतं अट्टं जं वऽण्णऽणुवधारितं । संकितं पडुपण्णं वा एवमेयं ति णो वदे ॥६॥ तेहवाणागतं अट्टं जं होति उवधारितं । नीसंकितं पडुप्पणं थावथावाए णिहिसे ॥६॥

#### अनुवाद

इसी प्रकार सुदूर भविष्य और अतीत के अज्ञात तथा वर्तमान के संदिग्ध अर्थ के बारे में यह इस प्रकार ही है— ऐसा न कहै। इसी प्रकार सुदूर भविष्य और अतीत के सुज्ञात तथा वर्तमान के निश्चित अर्थ को हृदय में सम्यक् प्रकार से स्थापित कर उसका निर्देश करे —जैसा हो वैसा कहे।

छट्ठे तथा सातवें क्लोक में जिस किया का हो सकना संदिग्य हो उसे निश्चयपूर्ण शब्दों में कहने का निषेध किया है और इन दो इलोकों में अतीत, अनागत और वर्तमान की घटनाओं तथा व्यक्तियों की निश्चित जानकारी के अभाव में या संदिग्ध जानकारी की स्थिति में उनका निश्चित भाषा में प्रतिवादन करने का निषेध किया है। अगस्त्य चूणि में 'एष्यत्' का अर्थ निकट मविष्य और अनागत का अर्थ सुदूर भविष्य किया है । कल्की होगा —यह सुदूर भविष्य का अविज्ञात अर्थ है । दिलीप सुदूर अतीत में हुए हैं । उनके बारे में निर्धारित बातें कहना असत्य वचन है।

१ — भिक्षु० ४. ४. ७६ ।

२- हा० टो० प० २१४: तथा साम्प्रतातीतार्थयोरपि या बिङ्कता, साम्प्रतार्थे स्त्रीपुरुवाविनिश्चये एव पुरुव इति, अतीतार्थेऽप्येवमेव बलीवर्दतत्स्त्र्याद्यनिश्चये तदाऽत्र गौरस्माभिर्द्गेष्ट इति ।

३---अ० चू० प्० १६६ : एसी आसण्णी, अणागती विकिट्री ।

४—अ० चू० पृ० १६६ : अणुवधारितं —अविण्णातं ।

५ अ० चू० पृ० १६६ : जहा दिलीपादयो एवं विधा आसी ।

३५१

उप(अव)धारित का अर्थ वस्तू की सामान्य जानकारी (उपलब्यिमात्र) और निःशङ्कित का अर्थ वस्तु की विशिष्ट जानकारी (सर्वोपलब्धि) है ।

अतीत और अनागत के साथ उपधारित और वर्तमान के साथ निःशंकित का प्रयोग किया है वह सापेक्ष है । वर्तमान की जितनी पूर्ण जानकारी हो सकती है उतनी अतीत और भविष्य की नहीं हो सकती।

सामान्य बात यही है कि दोनों काल के अनवधारित और बांकित अर्थ के वारे में 'यह इसी प्रकार है' इस प्रकार नहीं कहना चाहिये किन्तु 'मैं नहीं जानता' इस प्रकार कहना चाहिए । मिथ्या वचन और विवाद से बचने का यह उत्तम उपाय है ।

जिनदास चूर्णि (१० २४८) में ये श्लोक इस प्रकार हैं:

तं तहेव अईयंमि, कालंमिऽणवधारियं। जं चण्णं संक्रियं वावि, एवमेवंति नो वए।। तहेवाणागयं अत्थं, जं होइ उवहारियं। निस्संकियं पङ्कष्पन्ने, एवमेयंति निद्दिसे ॥

#### अनुवाद

इसी प्रकार अतीत काल के अति दिचत अर्थ तथा अन्य (वर्तमान तथा भिविष्य) के संकित अर्थ के विषय में यह ऐसे ही है—इस प्रकार न कहे।

इसी प्रकार भविष्यकाल तथा वर्तमान और अतीत के निश्चित अर्थ के बारे में यह ऐसे ही है - इस प्रकार न कहे।

### क्लोक १०:

#### १४. इलोक १०:

छद्रे इलोक से नवें इलोक तक निरुचयात्मक भाषा बोलने का निषेध किया है और इस इलोक में उसके बोलने का विधान है। निश्चयात्मक भाषा बोलनी ही नहीं चाहिए, ऐसा जैन दृष्टिकोण नहीं है, किन्तु जैन दृष्टिकोण यह है कि जिस विषय के बारे में वक्ता की सन्देह हो या जिस कार्य का होना संदिग्ध हो उसके बारे में निश्चयात्मक भाषा नहीं बोलनी चाहिए - ऐसा करूँगा, ऐसा होगा, इस प्रकार नहीं कहना चाहिए । 'किन्तू मेरी कल्पना है कि मैं ऐसा करूँगा,' 'संभव है कि यह इस प्रकार होगा'—यों कहना चाहिए । स्याद्वाद को जो लोग सन्देहवाद कहते हैं और जो कहते हैं कि जैन लोग निश्चयात्मक भाषा में बोलते ही नहीं उनके लिए यह श्लोक सहज प्रसिवाद है।

### इलोक ११:

### १५. परुष ( फरुसा<sup>क</sup>) :

जिनदास और हरिभद्र ने 'परुष' का अर्थ स्नेह-वर्जित-रूखा किया है । शीलाङ्कपूरि के अनुसार इसका अर्थ मर्म का प्रकाशन करने वाली वाणी है<sup>3</sup>।

### १६. महान् भूतोपघात करने वाली ( गुरुभूओवघाइणी <sup>ख</sup>):

आयारघुला ४।१० में केवल 'भूओवघाइय' शब्द का प्रयोग मिलता है । यहाँ 'गुरु' शब्द का प्रयोग संभवत: पद-रचना की दृष्टि से हुआ है। 'गूरु' शब्द भूत का विशेषण हो तो अर्थ का विरोध आता है। छोटे या बढ़े किसी भी जीव की घात करने वाली भाषा मूनि के लिए अवाच्य है। इसलिए यह भूतोपघातिनी का विशेषण होना चाहिए। जिस भाषा के प्रयोग से महान् भूतोपघात हो उसे गुरु-भूतोपवातिनी भाषा कहा जा सकता है ।

१--अ० चू० पृ० १६७ : उवधारियं वत्थुमत्तं, नीसंकितं सव्वपगारं ।

२ — (क) जि० चू० पृ० २४६ : 'फह्सा' णाम णेहवज्जिया ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २१५ : 'परुषा भाषा' निष्ठुरा भावस्नेहरहिता।

३---आ० चू० ४।१० वृ० : 'परुषां' मर्मोद्घाटनपराम् ।

४- जि० चू० पृ० २४६ : जीए भासाए भासियाए गुरुओ भूयाणुवघाओ भवइ ।

३४२

अगस्य चूणि में 'णुरु-भूतोषघातिनी' के तीन अर्थ किए गए हैं: (१) दृद्ध आदि गुरुजन या सब जीवों को उपतृष्त करने वाली, (२) गुरु अर्थात् बड़े व्यक्तियों का उपघात करने वाली, जैसे —कोई विदेशागत व्यक्ति है। वह अपने को कुळ-पुत्र या ब्राह्मण वतलाता है। उसे दास अर्धि कहना उसके उग्घात का हेतु बनना है। (३) गुरु अर्थात् बड़ी भूतोपघात करने वाली, जैसे - कोई ऐसी वात कहना जिससे विद्रोह भड़क जाए, अन्तःपुर आदि को मार डाले ।

यहाँ उपघात के प्राणिवध, पीड़ा और अभ्यास्थान—ये तीन अर्थ हो सकते हैं<sup>च</sup>। प्रस्तृत क्लोक में स्नेह-वजित, पीड़ा और प्राणिवधकारक तथा अभ्यास्थानात्मक सत्य वचन वोलने का निर्पेध है ।

## इलोक १३:

### १७. आचार···सम्बन्धो भाव-दोत्र को जानने वाला ( आयारभावदोसन्तू ग ) :

जिनदास चूर्णि और टीका में 'आयार' का कोई अर्थ नहीं किया गया है । अगस्त्यसिंह स्थविर ने 'आयार' का अर्थ—'वचन-नियमन' किया है। भाव-दोष का अर्थ प्रदुष्ट चित्त है। काना किसी व्यक्ति का नाम हो उसे काना कहने में दोष नहीं है, किन्तु ढेेषपूर्ण चित्त से काने व्यक्ति को काना नहीं कहना चाहिए।

भाव दोष का दूसरा अर्थ प्रमाद है। प्रमादवश किसी को काना नहीं कहना चाहिए<sup>3</sup>।

## क्लोक १४:

#### १८. श्लोक १४:

होल, गोल आदि शब्द भिन्न-भिन्न देशों में प्रयुक्त होने वाले तुच्छता, दुश्चेष्टा, विग्रह, परिभव, दीनता और अनिष्टता के सूचक हैं<sup>४</sup>। एक शब्द में ये अवज्ञा-सूचक अब्द हैं। होल—निष्ठुर आमंत्रण। गोल—जारपुत्र। श्वान —कुत्ता। वृषल —सूद्र। द्रमक—रंक। दुर्भग—भाग्यहीन<sup>४</sup>।

तुलना के लिए देखिए आयारचूला ४।१२ तथा 'होलावायं सहीवायं, गोयावायं च नो वदे' (सूत्रकृताङ्ग १.६.२७) ।

### इलोक १५:

### १६. इलोक १५:

इन शब्दों का प्रयोग करने से स्नेह उत्पन्न होता है। 'यह श्रमण अभी भी लोक-संज्ञा को नहीं छोड़ रहा है, यह चाटुकारी है'—
ऐसा लोग अनुभव करते हैं, इसलिए इनका निषेष किया गया है ।

- १ अ० चू० पृ० १६७ : विद्वादीण गुरूण सन्वभूताण वा उवधातिणी, अहवा गुरूणि जाणि भूताणि महंति, तेसि कुलपुत्तबंभणत्त-भावितं विदेसागतं तहाजातीयकतसंबंध दासादि वदित जतो से उवघातो भवित गुरुं वा भूतोवघातं जा करेति रायंतेउरादि अभिद्रोहातिणा मारणंतियं।
- २ (क) ठा० १०.६० वृ० : उववातनिस्सते —उपघाते —प्राणिवधे निश्चितम् —आश्वितम्, दशमं मृषा ।
  - (ख) नि० चू० : उपघातः—पीडा व्यापादनं वा ।
  - (ग) प्र॰ वृ॰ ११: उवघाइयणिस्सिया—आधातनिःसृता चौरस्त्वमित्याद्यभ्याख्यानम् ।
- ३ अ० चू० पृ० १६८ : वयण-नियमणमायारो, एयंमि आयारे सित भाव दोसो पदुद्ठं चित्तं तेण भावदोसेण न भासेज्ज । जित पुण काण-चोर-ति कस्सिति णामं ततो भासेज्जावि । अहवा आयारे भावदोसो पमातो, पमातेण ण भासेज्ज ।
- ४ हा० टी० प० २१५ : इह होलाविशब्दास्तत्तह्रेशप्रसिद्धितो नैष्ठुर्यादिवाचकाः ।
- ५ अ० चू० पृ० १६८ : होलेत्ति निट्ठुरमामंतणं देसीए भविलवदणमिय । एवं गोले इति दुच्चेद्वितातो सुणएणोवमाणवदणं वसुलो सुद्दपरिभववयणं भोयणनिमित्तं घरे घरे द्रमति गच्छतीति दमओ रंको । दूभगो अणिद्वो ।
- ६—जि० चू० पृ० २५०: एयाणि अञ्जियादीणि णो भासेज्जा, कि कारणं? जम्हा एयं भणंतस्स णेहो जायइ परोप्परं, लोगो य भणेज्जा, एवं वा लोगो चितेज्जा, एसऽज्जवि लोगसन्तं ण मुयइ, चाटुकारी वा ।

# इलोक १६:

まとま

#### २०. इलोक १६:

अगस्त्य चूणि के अनुसार 'हले' और 'अन्ते' तरुणी स्त्री के लिए सम्बोधन-शब्द हैं। इनका प्रयोग महाराष्ट्र में होता था। लाट (मध्य और दक्षिणी गुजरात) देश में उसके लिए 'हला' शब्द का प्रयोग हुआ करता था। 'मट्टे' पुत्र-रहित स्त्री के लिए प्रयुक्त होता था। 'सामिणी' यह लाट देश में प्रयुक्त होने वाला सम्मात-सूचक सम्बोधन-शब्द है और 'गोमिणी' प्राय: सब देशों में प्रयुक्त होता था। होले, गोले और वसुले ये तीनों प्रिय वचन वाले आमंत्रण हैं, जो कि गोल देश में प्रयुक्त होते थें।

जिनदास के अनुसार 'हले' आमंत्रण का प्रयोग वरदा-तट में होता था, और 'हला' का प्रयोग लाट देश में । 'अन्ने' का प्रयोग महाराष्ट्र में वेश्याओं के लिए होता था। 'भट्टे' का प्रयोग लाट देश में ननद के लिए होता था। 'सामिणी' और 'गोमिणी'—ये चादुता के आमन्त्रण हैं। होले, गोले और वसुले —ये तीनों मधुर आमंत्रण हैं।

#### इलोक १७:

# २१. ( नामधिज्जे ण क ... ..गोसेण ख ) :

प्राचीन काल में व्यक्ति के दो नाम होते थे —गोत्र-नाम और व्यक्तिगत-नाम । व्यक्ति को इन दोनों नामों से सम्बोधित किया जाता था । जैसे —मगवान् महावीर के ज्येष्ठ शिष्य का नाम इन्द्रभूति था और वे आगमों में गौतम —इस गोत्रज नाम से प्रसिद्ध हैं।

पाणिनी ने गोत्र का अर्थ —पौत्र आदि अपत्य किया है । यशस्वी और प्रसिद्ध पुरुष के परंपर-वंशज गोत्र कहलाते थे। स्थानाङ्ग में काश्यप, गोतम, बत्स, कृत्स, कौशिक, मण्डव, वाक्षिष्ट—ये सात गोत्र बतलाये हैं ।

वैदिक साहित्य में गोत्र शब्द ब्यक्ति-विशेष या रक्त-सम्बन्ध से संबद्ध जन-समूह के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है<sup>थ</sup>।

बौधायन श्रौतसूत्र के अनुसार विश्वामित्र, जमदिग्न, भारद्वाज, गोतम, अत्रि, विशष्ठ और कदयप--ये सात गोत्र-कर्ता ऋषि हैं तथा आठवाँ गोत्र-कर्त्ता ऋषि अगस्त्य हैं। इनकी संतति या वंश-परम्परा को गोत्र कहा जाता है<sup>६</sup>।

इस इलोक में बताया गया है कि नाम याद हो तो नाम लेकर सम्बोधित करें, नाम याद न हो तो गोत्र से सम्बोधित करे अथवा नाम या गोत्र दोनों में से जो अधिक उचित हो उससे सम्बोधित करे। अयस्या आदि की टिष्टि से जिस व्यक्ति के लिए जो उचित हो उसी शब्द से उसको सम्बोधित करें। मध्य प्रदेश में वयोद्यक्षा स्त्री को 'ईश्वरा' कहा जाता है, कहीं उसे 'वर्म-प्रिया' और कहीं 'धर्मशीला'। इस प्रकार जहाँ जो शब्द उचित हो, उसी से सम्बोधित करें।

१—अ० चू० पृ० १६८: हले-अन्नेति मरहट्ठेसु तरुणित्थीमामंतर्ण । हले ति लाडेसु । भट्टे ति अब्भ-रहितवयर्ण पायो लाडेसु । सामि-णित्ति सब्वदेसेसु । गोमिणी गोल्लविसए । होले गोले वसुले त्ति देसीए लालणगत्थाणीयाणि प्रियवयणामंतणाणि ।

२—जि॰ चू॰ पृ॰ २५०: तत्थ वरदातडे हलेत्ति आमंतणं, लाडविसए समाणवयमण्णं वा आभंतणं जहा हिलिति, मरहट्ठविसए आमंतणं, दोम्लक्खरगाण चादुवयणं अण्णेत्ति, भट्टेति लाडाणं पतिभगिणी भण्णद्द, साम्रिणी गोमिणिओ चादुए वयणं, होलेत्ति आमंतणं, जहा- –'होलविणओ ते पुच्छद्द, सथक्कक परमेसाणो इंदो । अण्णियि किर बारसा इंदमहसतं समितरेकं ।। एवं गोलवसुगावि महुरं सिप्वासं आमंतणं।

३ पा० व्या० ४. १. १६२ : अपत्यं पौत्रप्रभृति गोत्रम्।

४---ठा० ७.३० : सत्त मूलगोत्ता प० तं०---कासवा गीतमा वच्छा कोच्छा कोसिता मंडवा वासिट्ठा।

५ - अ० वे० ५. २१. ३।

६---प्रवराध्याय ५४।

७ — जि॰ चू॰ पृ॰ २५१: जं तीए नामं तेण नामधिज्जेण सा इत्थी आलवियन्वा, जाहे नामं न सरेज्जा ताहे मोत्तेण आलवेज्जा, जहा कासवगोत्ते ! एवमादि, 'जहारिहं' नाम जा बुड्डा सा अहोत्ति वा तुज्केति वा भाणियन्वा, जा समावणया सा तुमंति वा वत्तन्वा, वन्छं पुणो पण्प ईसरोति वा, समाणवया ऊणा वा तहावि तुन्भेत्ति भाणियन्वा, जेणप्पगारेण लोगो आभासइ जहा भट्टा गोमिणित्ति वा एवमादि ।

म—हा० टी० प० २१६ : तत्र वयीवृद्धा मध्यदेशे ईश्वरा धर्मत्रियाऽन्यत्रोच्यते धर्मशीले इत्यादिना, अन्यथा च यथा न लोकोपघातः ।

## २२. गुण-दोष का विचार कर ( अभिगिज्झ ग ) :

'अभिगिज्झ' शब्द की तुलना आयारचूला ४।१० के 'अभिकंख' शब्द से होती है। टीकाकार ने इसका अर्थ किया है --'अभिकाङ्क्ष्य--पर्यालोच्य' अर्थात् पर्यालोचन कर । प्रस्तुत इलोक के 'अभिगिज्झ' शब्द का चूणिकार और टीकाकार दोनों को यही अर्थ अभिमत है<sup>9</sup>।

#### इलोक १६:

#### २३. क्लोक १६:

है ! और भो ! सामान्य आमंत्रण शब्द हैं । 'अण्णं' यह महाराष्ट्र में पृष्ण के सम्बोधन के लिये प्रयुक्त होता था । 'भट्टि', 'सामि' और 'गोमि'—ये पूजावाची शब्द हैं । 'होल' प्रमुवाची शब्द है । 'गोल' और 'वसुल' युत्रा पृष्प के लिए प्रयुक्त प्रिय-शब्द है<sup>द</sup> ।

#### इलोक २१:

#### २४. इलोक २१:

शिष्य ने पूछा---यदि पञ्चेन्द्रिय जीवों के बारे में स्त्री-पुरुष का सन्देह हो तो उनके लिए जाति शब्द का प्रयोग करना चाहिए तब फिर चतुरिन्द्रिय तक के जीव जो नपुंसक ही होते हैं, उनके लिये स्त्री और पुरुष लिङ्गवाची शब्दों का प्रयोग कैसे किया जा सकता है और यह जो प्रयोग किया जाता है, जैसे---

| < ·          |          |                      |
|--------------|----------|----------------------|
|              | पुरुष    | स्त्री               |
| पृथ्वी       | पत्थर    | मृतिका               |
| जल           | करक      | उस्सा (अवश्याय)      |
| अग्नि        | मुर्मुंर | ज्वाल <b>ा</b>       |
| बायु         | वात      | वातुली (वात्या)      |
| वनस्पति      | आम्र     | अंबिया               |
| द्वीन्द्रिय  | शंख      | য <del>়ুন্</del> নি |
| त्रीन्द्रिय  | मत्कोटक  | <b>पिपी</b> लिका     |
| चतुरिन्द्रिय | मधुकर    | मधुकरी               |
| -            | •        | <del>-</del>         |

#### क्या वह सही है ?

आचार्य ने कहा --- जनपद-सत्य और व्यवहार-सत्य भाषा की दृष्टि से यह सही है।

शिष्य-तब फिर पंचेन्द्रिय के लिए भी ऐसा हो सकता है ?

क्षाचार्य--पंचेन्द्रिय में स्त्री, पुरुष और नपुंसक तीनों होते हैं, इसलिए उनका यथार्थ निर्देश करना चाहिए। अमंदिग्ध जानकारी के अभाव में सही निर्देश नहीं हो सकता इसलिए वहाँ 'जाति' शब्द का प्रयोग करना चाहिए<sup>3</sup>।

### इलोक २२:

#### २४. इलोक २२:

इस क्लोक में मनुष्य, पश्च, पक्षी और अजगर को स्थूल, प्रमेदुर, बध्य और पाक्ष्य गहीं कहना चाहिए। उन्हें जो कहना है वह अगले क्लोक में प्रतिपाद्य है।

१— (क) जि० चू० पृ० २५१ : अभिभिज्ञ नाम पुव्वमेव दोसगुणे चितेळण ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २१६: 'अभिगृह्य' गुणदोषानालोच्य ।

२ - अ० चू० पृ० १६६ : हे भो हरेत्ति सामण्णमामंतणवयणं । 'अण्णं' इति मरहट्ठाणं । भट्टि सामिय घोमिया पूया वयणाणि । निद्देसातिस्र सन्वविभक्तिसु । होल इति पहुवयणं । गोल वसुल जुवाणित्रयवयणं ।

३—हा० टी० प० २१७: जइ लिंगवच्चए दोसो ता कीस पुढवादि नर्षुसगत्तेवि पुरिसित्थिनिहेसो पयट्टइ, जहा पत्थरो मट्टिआ करओ उस्सा मुम्मुरो जाला वाओ वाउली अंबओ अंबिलिया किमिओ जलूबा मक्कोडओ कीडिआ भमरओ मिच्छआ इच्चेवमादि? आयरिओ आह जणवयसच्चेण वयहारसच्चेण य एवं पयट्टइत्ति ण एत्थ दोसो पंचिदिएसु पुण ण एयमंगीकीरई गोवा-लादोणिव ण सुदिद्वधम्मत्ति विपरिणामसभवाओ, पुच्छि असामायारिकहणे वा गुणसंभवादिति ।

अध्ययन ७ : इलोक २३ टि० २-३०

# २६. बध्य ( या वाह्य ) ( बज्झे $^{4}$ ) :

शीलाङ्कम् रिने 'वजक्ष' शब्द के दो संस्कृत रूप दिए हैं ⊸वध्य और वाह्य । इनका कमश: अर्थ होता है---वध करने योग्य और वहन करने योग्य व

अगस्त्य चूर्णि में मनुष्य की वध्यता के लिए पुरुष-मेघ का उदाहरण दिया गया है ।

### २७. पाक्य (पाइमे घ):

टीकाकार ने इसका मूल अर्थ पकाने योग्य तथा मतान्तर के अनुसार काल-प्राप्त किया है<sup>3</sup>। शीलाङ्कमूरि ने इसके दो अर्थ किए हैं -पचन-योग्य और पातन-योग्य – देवता आदि के विल देने योग्य<sup>४</sup>।

#### इलोक २३:

#### २८. इलोक २३:

पूर्वोक्त क्लोक में स्थूल आदि जिन चार शब्दों के प्रयोग का निक्षेत्र किया है उनकी जगह आवश्यकता होने पर परिवृद्ध आदि शब्दों के प्रयोग का विधान इस ब्लोक में किया गया है ।

| अवाच्य        | वाच्य            |
|---------------|------------------|
| स्थूल         | परिवृद्ध         |
| प्रमेदुर      | उपचित            |
| वध्य या वाह्य | संजात और प्रीणित |
| प(वय          | महाकाय           |

आयारचूळा ४।२५ में स्थूळ आदि के स्थान पर परिवृद्ध-काय, उपचित-काय, स्थिर-संहनन, चित-मांस-शोणित और बहुप्रति-पूर्णेन्द्रिय शब्दों के प्रयोग का विधान है।

## २६. परिवृद्ध ( परिवृड्ढे <sup>क</sup> )

हरिभद्रसूरि ने इसका संस्कृत रूप 'परिष्टढ़' किया है और शीलाङ्कसूरि भी आयारचूला ४।२६ वृत्ति में इसका यही रूप मानते हैं। प्राकृत व्याकरण के अनुसार भी वृद्ध का बुड्ढ रूप बनता है<sup>४</sup>। चूर्णियों तथा कुछ प्राचीन आदर्शों में 'परिवृद्ध' ऐसा पाठ मिलता **है**।

उत्तराध्ययन (७. २,६) में 'परिवूढ' शब्द का प्रयोग हुआ है। शान्त्याचार्य ने इसका संस्कृत रूप 'परिवृढ' और इसका अर्थ 'समर्थ' किया है'।

उपाध्याय कमलसंयम ने एक स्थल पर उसका संस्कृत रूप 'परिवृढ' और दूसरे स्थल पर 'परिवृढ' किया है"।

### ३०. उपचित ( उविचए ख ) :

मांस के उपचय से उपचित्र ।

१--- आ० चू० ४।२५ वृ०: वध्यो वहनयोग्यो वा ।

२-- अ० चू० पृ० १७०: तत्थ मणुस्सो पुरिसमेघादिसु ।

३ हा० टो० प० २१७ : 'पाक्य:' पाकप्रायोग्यः, कालप्राप्त इत्यन्ये ।

४. आ० चू० ४।२५ वृ०: पचनयोग्यो देवतादेः पतनयोग्यो वेति ।

५ — हैम० ६.२.४० : दग्धविदग्ध-वृद्धि बृद्धेः ढः ।

६— उत्त० बृ० वृ० पत्र २७३, २७४।

७—उत्त० स० पत्र १४८-१५६ ।

द--अ० चू० पृ० १७०: उवचितो मंसोवचएण ।

अध्ययन ७ : इलोक २४-२५ टि॰ ३१-३८

## ३१. संजात ( युवा ) ( संजाए <sup>ग</sup> ) :

संजात का अर्थ युवा है।

### ३२. प्रीणित (पीणिए <sup>ग</sup>):

प्रीणित का अर्थ है -- आहार आदि से तृष्त<sup>२</sup>।

#### इलोक २४:

### ३३, दुहने योग्य हैं ( दुज्जाओ क ):

दोह्य का अर्थ है --- दुहने योग्य<sup>3</sup> अथवा दोहन-काल, जैसे --- अभी इन गायों के दुहने का समय है<sup>8</sup> ।

### ३४. बैल (गोरहग ख):

गोरहग—तीन वर्ष का बछड़। रथ की भांति दौड़ने वाला बैल, जो रथ में जुत गया वह बैल, पाणु-मथुरा आदि में होने वाला बछड़ा। कहीं-कहीं रथ में जुतने योग्य तरुण बैल को तथा अमदप्राप्त छोटे बैल को भी गोरहग कहा जाता है । टीका में 'गोरहग' का अर्थ कल्होड किया है । कल्होड देशी शब्द है। इसका अर्थ है—बत्सतर—बछड़े से आगे की और संभोग में प्रवृत्त होने के पहले की अबस्था ।

### ३४. दमन करने योग्य है ( दम्मा ख):

दम्य अर्थात् दमन करने योग्य । बिधया करने योग्य - कृत्रिम नपुंसक करने योग्य भी दम्य का अर्थ है।

## ३६. वहन करने योंग्य है ( बाहिमा ग ) :

वाह्य-गाड़ी का भार ढोने में समर्थ भी

## ३७. रथ-योग्य है ( रहजोग ग ) :

अभिनव युवा होने के कारण यह बैल अल्प-काय है, बहुत भार ढोने में समर्थ नहीं है, इसलिए यह रथ-योग्य है 33।

### इलोक २५:

#### ३८. श्लोक २५:

इस तथा पूर्ववर्ती रलोक के अनुसार—

- १--अ० चू० पृ० १७० : संजातो समत्तजोव्यणो।
- २--अ० चू० पृ० १७० : पीणितो आहारातितित्तो ।
- ३ हा० टी० प० २१७ : तथैय गावो 'दोह्या' दोहार्हा: ।
- ४ (क) आ० चू० ४।२७ वृ०: बोहनयोग्या एता गावो बोहनकालो वा वर्त्तते । (ख) जि॰ चू० पृ० २५३: बोहणिज्जा दुज्भा, जहा गावीणं बोहणवेला बट्टुइ।
- <u>५ सूत्र० १. ४. २. १३ वृ० : 'गोरहगं'ति त्रिहायणं बलीवर्दम् ।</u>
- ६—अ० चू० पृ० १७०: गोजोग्गा रहा गोएहजोग्यत्तणेण गच्छंति गोरहगा पण्डु-मधुरादीसु किसोर-सरिसा गोपोतलगा अण्णत्थ वा तदणतरुणारोहा जे रहम्सि वाहिज्जंति, अमदप्पत्ता खुल्लगवसभा वा ते वि ।
- ७-- हा० टी० प० २१७ : गोरथकाः कल्होडाः ।
- दे० ना० २.६. पृ० ५६ : कल्होडो वच्छ्यरे..... कल्होडो वस्सतरः ।
- ह--(क) अ० चू० पृ० १७० : दम्मा दमणपत्तकाला।
  - (ख) जि० चू० पृ० २५३: दमणीया दम्मा, दमणपयोग्गता बुत्तां भवइ।
- १० जि० चू० पृ० २५३ : वाहिमा नाम जे सगडादीभरसमत्था ।
- ११ जि॰ चू॰ पृ॰: २५३: रथजोत्मा णाम अहिणवजोव्वणत्ताणेण अप्पकाया, ण ताव बहुभारस्स समत्था, किन्तु संवयं रहजोग्गा एतेस्ति ।

#### अवाच्य

#### वाच्य

- १. गाय दुहने योग्य है।
  - धेनु दूध देने वाली है। बैल युवा है।
- २. बैल दम्य है।
- बैल हस्ब है--- छोटा है। ३. बैल हल में जोतने योग्य है।
- ४. बैल वाह्य है।
- बैल महालय --बड़ा है।
- बैल रथ-योग्य है।
- बैल संवहन है।

## ३६. बैल युवा है ( जुवं गवे क ):

युवाबैल, चार वर्षका बैल ै।

### ४०. बड़ा है ( महल्लए ग ) :

दोनों चूर्णियों में 'महल्लए' के स्थान पर 'महब्बए' पाठ है । आयारचुला ४।२८ में 'महल्लए ति वा' 'महब्बए ति वा' -- ये दोनों पाठ हैं।

## ४१. धुराको वहन करने वाला है ( संवहणे <sup>ध</sup>):

संवहण —जो धुरा को घारण करने में क्षम हो उसे संवहन कहा जाता है<sup>3</sup>ा

#### श्लोक २७:

#### ४२. प्रासाद ( पासाय क ) ः

एक खंभे वाले मकान को प्रासाद कहा जाता है"। पूर्णिकारों ने इसका ब्युत्पत्तिक-लभ्य अर्थ भी किया है - जिसे देखकर लोगों के मन और आँखें प्रसन्त हों वह प्रासाद कहलाता है<sup>४</sup>।

### ४३. परिघ, अर्गला (फलिहग्गल <sup>ग</sup>)ः

नगर-द्वार की आगरु को परिष और गृहद्वार की आगल को अगला कहा जाता है ।

## ४४. जल की कुंडी के लिए ( उदगदोणिणं घ ) :

अगस्त्यसिंह स्थिविर के अनुसार—एक काठ के बने हुए जल-मार्ग को अथवा काठ की बनी हुई जिस प्रणाली से रहँट आदि के जल का संचार हो उसे 'द्रोणि' कहा जाता है"।

१--जि॰ चू॰ पृ॰ २५४: जुवं गवो नाम जुवाणगोणोत्ति, चउहाणगो वा ।

२—(क) अ० चू० पृ० १७१ : वाहिममिव महन्यमालवे।

<sup>(</sup>ख) जि० चु० पृ० २५४ : जो बाहिमो तं महब्बयं भणेज्ञा ।

३--(क) दश० दी० ७.२५ : संवहनं धुर्पम् ।

<sup>(</sup>ल) जि० चू० प० २५४ : जो रहजोगो तं संबहणं भणेज्जा।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २१७ : संवहनिमिति रथयोग्यं संबहनं वदेत् ।

४—(क) जि॰ चू॰ पृ० २५४ : पासादस्स एगक्खंभस्स ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २१८ : एकस्तम्भः प्रासाद:।

५—(क) अ० च्० प्० १७१: पसीदंति जंमि जणस्स मणोणयणाणि सो पासादो ।

<sup>(े</sup>ख) जि० चू० पृ० २५४: पसीयंति जंमि जणस्स णयणाणि पासादो भण्णइ ।

६—हा० टी० प० २१८: तत्र नगरद्वारे परिधः गोपुरकपाटादिष्वर्गला ।

७---अ० चू० पु० १७१ : एग कट्टं उदगजाणमेव, जेण वा अरहट्टादीण उदगं संचरित सा दोणी।

अध्ययन ७ : इलोक २८ टि० ४५-४७

जिनदास महत्तर के अनुसार जिसमें रहँट की घड़ियाँ पानी डार्ल वह जल-कुंडी अथवा काठ की बनी हुई वह कुंडी जो कम पानी वाले देशों में जल से भरकर रखी जाती है और जहाँ स्नान तथा कुल्ला किया जाता है, वह 'उदगदोणि' कहलाती है'।

टीकाकार ने इसका अर्थ — रहँट के जल को धारण करने वाली - किया है । आयार चूला ४।२६ में 'यह दक्ष उदक द्रोणी के योग्य है' ऐसा कहने का निषेध मिलता है। 'द्रोणी' का अर्थ जल-कुंडी के सिवाय काष्ठमय नौका भी हो सकता है । अर्थकास्त्र में 'द्रोणी' का अर्थ काष्ठमय जलाधार किया है ।

#### वलोक २८:

### ४५. काष्ठ-पात्री ( चंगबेरे क ) :

काष्ठमयी या वंशमयी धात्री को 'चंगवेर' कहा जाता है<sup>६</sup>। प्रश्त व्याकरण में इसी अर्थ में 'चंगेरी' शब्द का प्रयोग मिलता है<sup>६</sup>। ४६. मियक ( महयं <sup>ख</sup>):

भइय अर्थात् बोए हुए खेत को सम करने के लिए उपयोग में आने वाला एक कृषि का उपकरण'। आयारधूला में 'मइयं' के स्थान पर 'कुलिय' शब्द का प्रयोग हुआ है । शीलाङ्काचार्य ने 'कुलीय' का अर्थ नहीं किया है। अनुपोगद्वार की वृत्ति में इसका अर्थ यह है— कृषि का उपकरण-विशेष जिसके नीचे तिरहें और तीखी लोह की पट्टियां बंधी हुई हों, वैसा लघुतर काष्ठ । इसका उपयोग खेत की घास काटने के लिये किया जाता है । प्रश्न व्याकरण में इसी अर्थ में 'मित्तय' शब्द मिलता है '।

### ४७. ( गंडिया <sup>घ</sup> ) :

गण्डिका अर्थात् अहरन<sup>१९</sup>, काष्ठफलक<sup>१२</sup> । कौटिलीय अर्थशास्त्र में एक स्थल पर गण्डिका को जल-संतरणका उपाय बतलाय हि<sup>९३</sup> । व्यास्याकार ने माधव को उद्भृत करते हुए उसका अर्थ प्लवन-काष्ठ किया है<sup>१४</sup> ।

१— जि० चू० पृ० २४४: उदगदोणी अरहट्टम्स भवति, जीए उवरि घडीओ पाणियं पार्डेति, अहवा उदगदोणी घरांगणए कट्टमयी अप्योदएसु देसेसु कीरइ, तत्थ मणूस्सा ण्हातंति आयमंति वा ।

२-- हा० टी० प० २१८: उदकद्रोण्योऽरहटूजलधारिकाः ।

३—(क) प्रश्न० (आश्रवद्वार) १.१३ वृ०: दोणि —द्रोणी नौः। (ख) अ० चि० ३.५४१।

४-कौटि० अर्थ० २.५६ : द्रोणी दारुमयो जलाधारी जलपूर्णः ।

५-जि॰ चू॰ पृ॰ २५४ : चंगबेरं कट्टमयभायणं भण्णइ, अहवा चंगेरी वंसमयी भवति ।

६--- प्रक्रन० (आश्रवद्वार) १.१३ वृ०: चंगेरी -चङ्गेरी महती काष्ठ-पात्री बहत्पटलिका वा ।

७--हा० टी० प० २१८ : मधिकम्--उप्तबीजाच्छादनम् ।

द-अा० चू० ४।२६: अग्गलमावा-उदगदोणि पोढचंगबेरनंगलकुलियजंतलद्वीनाभिगंडीआसणसयणजाणउवस्सयजोग्गा ति वा ।

९---अनु० वृ०: अधोनिबद्धतिर्यक्तीक्षणलोहपट्टिकं कुलिकं लघुतरं काष्ठं तृणाबिच्छेदार्थं यत् क्षेत्रे वाह्यते तन्मरुमंडलादि प्रतीतं कुलिकमुच्यते ।

१०---प्रश्न० (अध्यवद्वार) १ वृ० : मत्तियत्ति मत्तिकं, येन कृष्टं वा क्षेत्रं मृज्यते ।

११- (क) हा० टी० प० २१८ : गण्डिका सुवर्णकाराणामधिकरणी (अहिनरणी) स्थापनी !

<sup>(</sup>ख) कौदि॰ अर्थ॰ २. ३२ : गण्डिका — काष्ठाधिकरणी।

१२ - कौटि॰ अर्थ॰ २. ३१: गण्डिकासु कुट्टयेत्, (ब्याख्या) गण्डिकासु काष्ठफलकेषु कुट्टयेत् ।

१३---वही, १०.२।

१४- वही, १०.२ : गण्डिकाभि: प्लनवकार्क्टरिति माधव:।

अध्ययन ७ : इलोक २६-३२ टि० ४८-५३

### इलोक २६:

## ४८. उपाश्रय के ( उवस्सए <sup>ख</sup> ) :

उपाश्रय-चर अथवा साधुओं के रहने का स्थान ।

### श्लोक ३१:

## ४६. दीर्घ ... हैं, वृत्त ... हैं, महालय .. हैं ( दीहवट्टा महालया ख ) :

नालिकेर, ताड़ आदि वृक्ष दीर्घ होते हैं<sup>2</sup>। अशोक, निन्द आदि वृक्ष वृत्त होते हैं<sup>3</sup>। वरगद आदि दक्ष महालय होते हैं<sup>3</sup> अथवा जो **दक्ष** बहु विस्तृत होने के कारण नानाविध पक्षियों के आधारभूत हों, उन्हें महालय कहा जाता है<sup>3</sup>।

### ५०. प्रशासा वाले हैं (विडिमा <sup>ग</sup>):

विटपी — जिनमें प्रशाखाएं फूट गई हों ।

### इलोक ३२:

### ५१. पकाकर खाने योग्य हैं (पायखन्जाइं ख):

पाक-खाद्य-इन फलों में गुठलियाँ पड़ गई हैं, इसलिए ये भूसे आदि में पकाकर खाने योग्य हैं"।

## ५२. वेलोचित ः हैं ( वेलोइयाइं ग ) :

जो फल अति पक्व होने के कारण डाल पर लगा न रह सके —तस्काल तोड़ने योग्य हो उसे 'वेलोचित' कहा जाता है<sup>द</sup>ा

## ५३. इतमें गुठली नहीं पड़ी है (टालाइंग):

जिस फल में गुठली न पड़ी हो उसे 'टाल' कहा जाता है<sup>8</sup>ी

- १--अ० चू० पृ० १७२: उबस्सयं साधुणिलयणं।
- २—जि॰ चू॰ पृ॰ २४४: दीहा जहा नालिएरतालमादी।
- ३-(क) जि० चू० पृ० २४४ : वट्टा जहा असोगमाई।
  - (ख) हा० टी० प० २१८ : वृत्ता नन्दिवृक्षादयः ।
- ४—जि० चू० पृ० २४५: महालया नाम वडमादि ।
- ५ जि० चू० पृ० २५५: अहवा महसद्दो बाहुल्ले बट्टइ, बहुणं पिक्लसिघाण आलया महालया ।
- ६—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २५५ : 'बिडिमा' तत्थ जे खंधओ ते साला भण्णंति, सालाहितो जे णिग्गया ते बिडिमा भण्णंति ।
  - (ख) हा० टी० प० २१६: 'विटिपनः' प्रशाखावन्तः ।
- ७—(क) जि० चू० पृ० २५६: पाइलज्जाणि णाम जहा एताणि फलाणि बद्धिट्ठियाणि संपर्य कारसपलादिसु पाइ<mark>ऊण</mark> खाइयव्वाणिसि ।
  - (अ) हा० टी० प० २१८-१६ : 'पाकखाद्यानि' बद्धास्थीनीति गर्तप्रक्षेपकोद्रवपलालादिना विपाच्य भक्षणयोग्यानीति ।
- प्त (क) हा० टी० प० २१६ : 'वेलोचितानि' पाकातिशयतो ग्रहणकालोचितानि, अतः परं कालं न विषहन्ति इत्यर्थः ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २५६ : 'वेलोइयागि' नाम वेला-कालो, तं जा णिति वेला तेसि उच्चिणऊणं ते अतिपक्काणि एयाणि पडंति जद्द न उच्चिणिज्जंति ।
- (क) जि० चू० पृ० २५६ : टालाणि नाम अबद्धिद्ठिगाणि भन्निति ।
  - (ख) हा० टी० प० २१६ : 'टालानि' अबद्धास्थीनि कोमलानीति ।

### पूठ. ये दो टुकड़े करने योग्य हैं ( वेहिमाई <sup>घ</sup>):

जिन आसों में गुठली न पड़ी हों उनकी फांकें की जाती हैं<sup>3</sup>। वैसे आमों को देखकर उन्हें वेघ्य नहीं कहना चाहिए।

#### इलोक ३३:

#### ४४. श्लोक ३३:

मार्ग बताने के लिये दृक्ष का संकेत करना जरूरी हो तो—'दृक्ष पक्व हैं' के स्थान पर ये असंतृत हैं—फल धारण करने में असमर्थ हैं.- इस प्रकार कहा जा सकता है<sup>र</sup> ।

पाक-खाद्य के स्थान पर ये द्रक्ष बहुनिर्वितित फल (प्राय: निष्यन्न फल वाले हैं) इस प्रकार कहा जा सकता है<sup>3</sup>। 'वेलोचित' के स्थान पर ये वृक्ष बहुसम्भूत (एक साथ उत्पन्न बहुत फल वाले हैं) इस प्रकार कहा जा सकता है<sup>3</sup>। 'टाल— इन फलों में गुठली नहीं पड़ी हैं' के स्थान पर ये फल भूत-रूप (कोमल) हैं-—इस प्रकार कहा जा सकता है<sup>3</sup>।

'द्वैधिक — दो टुकड़े करने योग्य' के स्थान पर क्या कहना चाहिए ? यह न तो यहाँ बतलाया गया है और न आचराङ्ग में ही । इससे यह जाना जा सकता है कि 'टाल' और 'द्वैधिक' ये दोनों शब्द परस्पर सम्बन्धित हैं। अचार के लिए केरी या अंबिया (बिना जाली — अन्दर का तन्तु पड़ा आम का कच्चा फल) तोड़ी जाती है और उसकी फांकों की जाती हैं, इसलिए 'टाल' और 'देहिम' कहने का निषेध है।

### ४६. ( बहुनिबट्टिमा <sup>ख</sup>) :

इसमें मकार दीर्घ है, वह अलाक्षणिक है।

#### इलोक ३४:

### ४७. औषधियाँ ( ओसहीओ क ) :

एक फसला पौधा, चावल, गेहूँ आदि<sup>६</sup>।

### ४६. अपनव हैं ( नीलियाओ <sup>ख</sup> )

नीलिका का अर्थ हरी या अपक्व है ।

## ५६. छवि (फली) वाली हैं (छवी इय<sup>क</sup>):

जिनदास क्विणि के अनुसार 'नीलिया' श्रीपधि का<sup>म</sup> और टीका के अनुसार 'छवि' का विशेषण है<sup>६</sup>।

- १---(क) जि० चू० पृ० २५६ : वेहिमं, अबद्धिद्ठगाणं अंबाणं पेसियाओ कीरंति ।
  - (ख) हा० टी० प० २१६ : 'द्वैधिकानी' ति पेशीसंपादनेन द्वैधीभावकरणयोग्यानि ।
- २— हा० टी० प० २१६ : असमर्था 'एते' आम्राः, अतिभारेण न शक्तुवन्ति फलानि धारयितुमित्यर्थः ।
- ३ हा॰ टी॰ प॰ २१६: बहूनि निर्वेतितानि वद्धास्थीनि फलानि येषु ते तथा, अनेन पाकलाद्यार्थ उक्त: ।
- ४ -- हा० टी० प० २१६ : 'बहुसंभूताः' बहूनि संभूतानि —पाकातिशयतो ग्रहणकालोचितानि फलानि <mark>येषु ते तथा, अनेन वेलो</mark>-चितार्थ उक्त: ।
- प्र—(क) जि० चू० पृ० २५६: 'भूतरूवा' णाम फलगुणीववेया ।
  - (ल) हा० टी० पं० २१६ : भूतानि रूपाणि अबँदास्थीनि कोमलफलरूपाणि येषु ते तथा, अनेन टालाद्यर्थ उपलक्षित: ।
- ६ (क) अ० चू० पृ० १७३: ओसहिओ फलपाकपज्जताओ सालिमादिओ।
  - ् (ख) हा० टी० प० २१६ : 'ओषधयः' शाल्यादिलक्षणाः ।
- ७ अ० चू० पृ० १७३ : णवा पाकपत्ताओ णीलियाओ ।
- म जि॰ चू॰ पृ॰ २५६: तत्थ सालिबीहिमादियातो ताओ पश्काओ नीलियाओ वा णो भगेन्जा, छविगाहणेण णिप्पवालिसेंदगादीण सिगातो छविमंताओ णो भगेन्जा ।
- ६— हा० टी० प० २१६ : तथा नीलाइछवय इति वा वल्लचवलकादिफललक्षणाः ।

टीकाकार को संभवत: 'फलियाँ नीली हैं, कच्ची हैं', यह अर्थ अभिन्नेत रहा है । अगस्त्य वृश्यि के अनुसार 'पक्कान्नो' और 'नीलियाओं' 'छवी इय' के भी विशेषण होते हैं, जैसे---फिल्याँ पक गई हैं या अपक्व हैं' ।

आयारचूला के अनुसार पक्काओ, नीलियाओ, छवीइ, लाइसा, भिष्जमा, पिहुलबज्जा -ये सारे 'ओसहिओ' के विशेषण हैं ।

### ६०. चिड्वा बनाकर खाने योग्य हैं ( पिहखरूज घ ):

पृथुक का अर्थ चिड़वा है<sup>3</sup> । आयारपूला (४।३३) में 'बहुखज्जाति वा' ऐसा पाठ है । शीलाङ्कसूरि ने उसका वैकल्पिक रूप में वही अर्थ किया है जो 'पिहुखज्ज' का है<sup>४</sup> ।

#### इलोक ३५:

#### ६१. इलोक ३५:

(१) रूढ

(५) गर्भित

(२) बहुसम्भूत

(६) प्रसूत

(३) स्थिर

(७) ससार

(४) उत्मृत

वनस्पति की ये सात अवस्थाएँ हैं। इनमें बीज के अंकुरित होने से पुनर् बीज बनने तक की अवस्थाओं का कम है।

- (१) बीज बोने के पश्चात जब वह प्रादुर्भूत होता है तो दोनों बीज-पत्र एक दूसरे से अलग हो जाते हैं, भ्रूणाग्न को बाहर निकलने का मार्ग मिलता है- इस अवस्था को रूढ़ें कहा जाता है ।
- (२) पृथ्वी के ऊपर आने के पश्चात् बीज-पत्र हरे हो जाते हैं और बीजाङ्कुर की पहली पत्ती बन जाते हैं— इस अवस्था को 'सम्भूत' कहा जाता है।
  - (३) भ्रू ग्रामुल नीचे की ओर बढ़कर जड़ के रूप में विस्तार पाता है—इस अवस्था को 'स्थिर' कहा जाता है।
  - (४) भ्रूषाग्र स्तम्म के रूप में आगे बढ़ता है इसे 'उत्पृत' कहा जाता है।
  - (५) आरोह पूर्ण हो जाता है और भुट्टा नहीं निकलता उस अवस्था को 'गिभत' कहा जाता है।
  - (६) भुट्टा निकलने पर उसे 'प्रसूत' और
  - (७) दाने पड़ जाने पर उसे 'ससार' कहा जाता है।

अगस्य चूणि के अनुसार—(१) अंकुरित को रूढ़ (२) सुफलित (विकसित) को बहुसम्भूत (३) उपघात से सुक्त वीजांकुर की उत्पादक शक्ति को स्थिर (४) सुसंबंधित स्तम्भ को उत्शृत (४) सुट्टा न निकला हो तो उसे गभित (६३ मुट्टा निकलने पर प्रसूत और दाने पड़ने पर ससार कहा जातो है ।

जिनदास चूर्णि और टीका में मी शब्दान्तर के साथ लगभग यही अर्थ है<sup>६</sup>।

१-- अ० चू० पृ० १७३: छवीओ संबलीओ णिप्पावादीण तओ वि पक्काओ नीलिताओ वा ।

२-- आ० चू० ४।३३: से भिक्खू वा भिक्खुणी वा बहुसंभूवाओं ओसहीओ पेहाए तहावि ताओं न एवं वएज्जा तंजहा -पक्काति वा.....

३-(क) अ० चि० ३.६५ : पृथुकिविपटस्तुल्यौ ।

<sup>(</sup>ख) जि० च० पृ० २५६ : पिहुलज्जाओ नाम जवगोधूमादीण पिहुना कीरंति ताधे लज्जीत ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २१६ : पृथुका अर्धपक्वशाल्यादिषु क्रियन्ते ।

४— आ० चू० ४।३३ वृ०: 'बहुखज्जा' बहुभक्ष्याः पृथुकरणयोग्या वेति ।

५—अ० चू० पृ० १७३ : बिरूढा — अंकुरिता । बहुसम्भूता—सुफलिता । जोग्गादि उवघातातीताओ थिरा । सुसंबङ्खिता अस्तढा । अणिध्विसुणाओ गडिभणाओ । णिब्विसूताओ पसूताओ । सब्बोवघातविरहिताओ सुण्णिष्फणाओ ससाराओ ।

६— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २५७ : 'बिरूढा' णाम जाता, बहुसंभूया णाम निष्यन्ता, थिरा णाम निष्भयीभूया उवगया यति उस्सिया भण्णेति, गांदेभया णाम जासि ण ताव सीसयं निष्फिड इसि, निष्फांडिएसु पसूताओ भण्णेति, ससारातो नाम सहसारेण ससारातो सतंदुलाय्रोति बुतं भवद ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ २१६ : 'रूढाः' प्रादुर्भूताः त'बहुसंभूता' निष्यन्तप्रायाः प्राप्याः 'उत्सृता' इति उपघातेभ्यो निर्गता इति या, तथा 'गर्भिता' अनिर्गतकीर्षकाः 'प्रसूता' निर्गतकीर्षकाः 'ससाराः' संजाततन्दुलादिसाराः ।

#### इलोक ३६:

## ६२. संखंडि ( जीमनवार ) ( संखंडि <sup>क</sup> ) :

भोज ( जीमनवार या प्रकरण ) में जीव-वध होता है, इसिलए इसे 'संखडि' कहा जाता है । भोज में अन्त का संस्कार किया जाता है---पकाया जाता है, इसिलए इसे संस्कृति भी कहा जाता है ।

# ६३. मृतभोज (किच्चं <sup>ख</sup>):

किच्च — कृत्य अर्थात् पृत-भोज । पितर आदि देवों के प्रीति-सम्पादनार्थ 'कृत्य' किये जाते थे । 'गृहस्थ को ये कृत्य करने चाहिए'— ऐसा मुनि नहीं कह सकता । इससे मिथ्यात्व की वृद्धि होती है<sup>3</sup> ।

'कृत्य' शब्द का प्रयोग हरिभद्र सूरी ने भी किया है:

संखडि-पमुहे किच्चे, सरसाहारं खुजे पिगण्हंति । अत्तठं थुट्वंति, वणीमगा ते वि न हु मुणिणो ॥

#### इलोक ३७ :

# ६४. पणितार्थ ( धन के लिए जोवन की बाजी लगाने वाला ) ( पणियट्ट <sup>ख</sup> ) :

चोर धन के अर्थी होते हैं। वे उसके लिए अपने प्राणों की भी जाजी लगा देते हैं<sup>3</sup>। इसीलिए उन्हें सांकेतिक भाषा में पणितार्थं कहा जाता है। प्रयोजन होने पर भी भाषा-विवेक-सम्पन्न मुनि को वैसे सांकेतिक शब्दों का प्रयोग करना चाहिए जिससे कार्य भी सध जाए और कोई अनर्थ भी न हो।

#### इलोक ३८ :

# ६५. (कायतिज्ज <sup>ख</sup>):

इसका पाठान्तर 'कायपेज्ज' है । उसका अर्थ है काकपेया नदियाँ अर्थात् तट पर बैठे हुए कौए जिनका जल पी सकें वे नदियाँ', किन्तु इसी क्लोक के चौथे चरण में 'पाणिपेज्ज' पाठ है । जिनके तट पर बैठे हुए प्राणी जल पी सकें वे नदियाँ 'पाणिपेज्ज' कहलाती हैं<sup>थ</sup> । इसलिए उक्त पाठान्तर विशेष अर्थवान् नहीं लगता ।

### श्लोक ३६:

# ६६. दूसरी नदियों के द्वारा जल का वेग बढ़ रहा है ( उष्पिलोदगा ख ) :

्रदूसरी निदयों के द्वारा जिनका जल उत्पीड़ित होता हो वे या बहुत भरने के कारण जिनका जल उत्पीड़ित हो गया हो— दूसरी और मुड़ गया हो—वे निदयाँ 'उप्पिलोदगा' कहलाती हैं<sup>६</sup>।

१— (क) जि० चू० पृ० २५७ : छण्हं जीवनिकायाणं आउद्याणि संखंडिज्जंति जीए सा संखंडी भण्णइ ।

<sup>(</sup>ल) हा॰ टी॰ प॰ २१६ : संखण्ड्यन्ते प्राणिनामायूषि यस्यां प्रकरणिकवायां सा संखडी ।

२ --- (क) अ० चू० पृ० १७४ : किच्चमेव धरत्थेण देवपीति मणुस्सकज्जिमिति ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० २५७ : किच्चमेयं जं पितीण देवयाण या अट्टाए दिज्जई, करणिज्जमेयं जंपियकारियं देवकारियं वा किञ्जई।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २१६ : 'करणीये' ति पित्रादिनिमित्तं कृत्यैवैषेति नो बदेत् ।

३....हा० टी० प० २१६ : पणितेनाथोंऽस्येति पणितार्थः, प्राणद्युतप्रयोजन इत्यर्थः ।

४—जि० चू० पृ० ४२८: अण्णे पुण एवं पढंति, जहा-कायपेज्जंति नो वदे, काआ तडत्था पिबंतीति कायपेज्जातो ।

५—जि॰ चु॰ पु॰ २५८ : तडित्थएहि पाणीहि पिज्जतीति पाणिपिज्जाओ ।

६—जि॰ चू॰ पृ॰ २५८ : 'उप्पिलोदगा' नाम जासि परनदीहि उप्पीलियाणि उदगाणि, अहवा बहुउप्पिलोदओ जासि अइभरियत्त-णेण अण्णक्षो पाणियं बच्चड ।

अध्ययन ७: इलोक ४१-४३ टि० ६७-७०

### इलोक ४१:

#### ६७. इलोक ४१:

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार 'मुकृत' सर्व किया का प्रशंसक (अनुमोदक) वचन है। इसी प्रकार 'मुपक्व' पाक-किया, 'सुच्छिन' छेद-किया, 'मुहृत' हरण-किया, 'मुकृत' लीन-किया, 'मुनिष्ठित' सम्पन्न-किया, 'मुलष्ट' शोभन या विशिष्ट-क्रिया के प्रशंसक वचन हैं। दशवैकालिक-चूर्णिकार और टीकाकार इनके उदाहरण भोजन-विषयक भी देते हैं और सामान्य भी।

उत्तराध्ययन के टीकाकार कमल संयमोपाध्याय इसके सारे उदाहरण भोजन-विषयक देते हैं । नेमिचन्द्राचार्य इन सारे प्रयोगों की भोजन-विषयक व्याख्या कर विकल्प के रूप में सुपक्व शब्द को छोड़कर क्षेप शब्दों की सामान्य विषयक व्याख्या भी करते हैं ।

सुकृत आदि के प्रयोग सामान्य हो सकते हैं, किन्तु इस श्लोक में मुख्यतया भोजन के लिए प्रयुक्त हैं--ऐसा लगता है।

आचाराङ्क में कहा है -- भिक्षु बने हुए भोजन को देखकर 'यह बहुत अच्छा किया है' - इस प्रकार न कहे<sup>3</sup>।

दशर्वेकालिक के प्रस्तुत श्लोक की तुलना इसीसे होती है, इससे यह सहज ही जाना जाता है कि यहाँ ये सारे प्रयोग भोजन आदि से सम्बन्धित हैं।

सुकृत आदि शब्दों का निरवद्य प्रयोग किया जा सकता है । जैसे — इसने बहुत अच्छी सेवा की, इसका वचन-विज्ञान परिपक्व है। इसने स्नेह-बन्धन को बहुत अच्छी तरह छेद डाला है आदि-आदि<sup>४</sup>।

### ६८. बहुत अच्छा किया है ( सुकडे ति <sup>क</sup> ) :

जिसे स्नेह, नमक, काली मिर्च आदि मसाले के साथ सिद्ध किया जाए वह 'कृत' कहलाता है। सुकृत अर्थात् बहुत अच्छा किया हुआ ।

### इलोक ४२:

# ६६. कर्म-हेतुक ( कम्महेउयं ग ) :

कर्म-हेतूक का अर्थ है--शिक्षापूर्वक या सबे हुए हाथों से किया हुआ है।

### इलोक ४३:

# ७०. इसका मोल करना शक्य नहीं है (अचिकियं <sup>ग</sup>):

हस्तिलिखित (ख और ग) आदर्शों और अगस्त्य भूणि में अचिक्कय तथा कुछ आदर्शों में अविक्किय पाठ है। दोनों भूणिकारों

'अस्तेहलवणं सर्वमकृतं कटुकैविना। विज्ञेयं लवणस्तेह-कटुकै; संस्कृतं कृतम् ॥'

६ -जि॰ चू॰ पृ॰ २५६ : कम्महेउयं नाम सिक्खापुट्यगंति दुत्तं भवति ।

१ - उत्तरु सरु १.३६ : सुक्रुतम्—अन्नादि, सुपक्वं - घृतपूर्णादि, सुच्छिन्नं --पत्र-शाकादि, सुहृतं --शाकादेस्तिकततादि, सुमृतं --घृतादि सक्तुसूपादौ, सुनिष्ठितं - रसप्रकर्षतया निष्ठांगतम्, सुलष्टं--शोभनं शास्यादिअखण्डोज्वलादि प्रकारैरेवमन्यदिप सावद्यं वर्जयेत् मुनिः ।

२---उत्तः नेः १.३६ बृः यद्वा सुष्ठु कृतं यदनेनाऽरातेः प्रतिकृतं, सुपक्कं पूर्ववत्, सुच्छिन्नोऽयं न्यग्रोधद्रुमादिः, सुहतं कदर्यस्य धनं चौरादिश्मः सुमृतोऽयं प्रत्यनीकधिग्वर्णादिः, सुनिष्ठितोऽयं प्रासादादिः, सुलव्डोऽयं करितुरगादिरिति सामान्येनैव सावद्यं वचो वर्जयेद् मृनिः ।

३--आ० चू० ४।२३: से भिक्लू वा, भिक्लुणो वा असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा उवक्खिडियं पेहाए, तहावि तं णो एवं वदेण्जा, तंजहा --सुद्ठुकडे ति वा, सुकडे ति वा, साहुकडे ति वा, कल्लाणे ति वा, करणिज्जे ति वा। एयप्पगारं भासं सावज्जं जाव णो भासेज्जा ।

४——उत्त० ने० १.३६ वृ० : निरवद्यं तु सुकृतमनेन धर्मध्यानादि, सुपक्वमस्य वचनिवज्ञानादि, सुच्छिनं स्नेहनिगडादि, सुहृतोऽयमुत्प्र-ब्राजयितुकामेभ्यो निजकेभ्य: शैक्षकः, सुमृतमस्य पण्डितमरणेन, सुनिष्ठितोऽयं साध्याचारे, सुलब्दोऽयं दारको वतग्रहणस्यैत्यादि-रूपम् ।

४--च० (सू०): २७.२६४ की व्या**ख्या**:

अध्ययन ७: इलोक ४७-५० टि० ७१-७४

ने इसका अर्थ 'असक्कं' (अजवय) किया है 1

हरिभद्रसूरि ने इसका अर्थ-असंस्कृत-दूसरी जगह सुलभ किया है?।

### ७१. यह अचिन्त्य है ( अचितं घ ) :

अगस्त्यसिंह<sup>3</sup> और जिनदास<sup>8</sup> ने 'अचित' पाठ माना है । हरिभद्रसूरि<sup>४</sup> ने 'अचिअत्तं' पाठ मान कर उसका अर्थ अप्री<mark>तिकर</mark> किया है ।

#### इलोक ४७:

#### ७२. इलोक ४७ :

असंयमी को आ-जा आदि क्यों नहीं कहना चाहिए ? इस प्रत्न के समाधान में चूर्णिकार कहते हैं असंयमी पुरुष तपे हुए छोहे के गोले के समान होते हैं। गोले को जियर से छूओ वह उधर से जला देता है वैसे ही असंयमी मनुष्य चारों ओर से जीवों को कष्ट देने वाला होता है। वह सोया हुआ भी अहिसक नहीं होता फिर जायते हुए का तो कहना ही क्या<sup>4</sup> ?

#### इलोक ४८:

## ७३. जो साधु हो उसी की साबु कहे ( साहुं साहु त्ति आलवे घ):

साधु का वेष धारण करते मात्र से कोई साधु नहीं होता, वास्तव में साधु वह होता है जो निर्वाण-साधक-योग की साधना करें।

#### व्लोक ५०:

#### ७४. इलोक ५० :

अमुक व्यक्ति या पक्ष की विजय हो, यह कहने से युद्ध के अनुमोदन का दोष लगता है और दूसरे पक्ष को द्वेष उत्पन्स होता है, इसक्षिप पुनि को ऐसी भाषा नहीं बोलनी चाहिए"।

१ - (क) अ॰ चू॰ पृ॰ १७६ : अविकियमसन्तर्भ ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २६० : अचिकियं नाम असनकं, जहा कडएण विश्वकायएण वा पुन्छिओ इमस्स मंहलं करेहित्ति, ताहे भणियव्वं को एतस्स मोल्लं करेडं समस्योत्ति, एवं अविकियं भण्णइ ।

२—हा० टो० प० २२१ : 'अविविक्यअति' असंस्कृतं सुलभमोद्दशमन्यवः।पि ।

३ अ० चू० पृ० १७६: अचितितं चितेतुं पि ण तीरित ।

४ जि० चू० पृ० २६० : अचितं णाम ण एतस्स गुणा अम्हारिसेहि पागएहि चितिक्जीत ।

प् - हा० टी० प० २२१ : अचिअत्तं वा अत्रीतिकरम् ।

६ - जि॰ चू॰ पृ॰ २६१: अस्संजतो सब्बतो दोसमाबहित चिट्ठंतो तत्तायगोलो, जहा ततायगोलो जओ छिबद ततो डहइ तहा असंजओवि सुयमाणोऽवि णो जीवाणं अणुवरोधकारओ भवति, कि प्रुण जागरमाणोति ।

७- जि॰ चू॰ पृ॰ २६१ : जे णिग्वाणसाहए जोगे साधयंति ते साधसाधवी मण्णांत ।

द — (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २६२ : तत्थ असुयाणं जतो होउत्ति भिवाए अणुमइए दोसो भवति, तप्पिक्सओ वः पओसमावज्जेज्जा, अओ एरिसं भासं णो वएज्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २२२ : 'अमुकानां' ' जयो भवतु मा वा भवत्विति नो वदेद्, अधिकरणतस्वाम्याविद्वेपयोषप्रसङ्गादिति।

## श्लोक ५१:

#### ७५. क्लोक ५१:

जिसमें अपनी या दूसरों की शारीरिक मुख-सुविधा के लिए अमुकूल स्थित के होने और प्रतिकूल स्थिति के न होने की आशंसा हो वैसा वचन मुनि न कहे—इस दृष्टि से यह निर्षेध हैं ।

## ७६. क्षेम ( खेमं <sup>ख</sup>):

शत्रु-सेना तथा इस प्रकार का और कोई उपद्रव नहीं हो, तो उस स्थिति का नाम क्षेम है । व्यवहार भाष्य की टीका में क्षेम का अर्थ भ्रूम रुक्षण किया है। उससे राज्य मर में नीरोगता व्याप्त रहती है ।

### ७७. सुभिक्ष (धायं ख):

यह देशी शब्द है। इसका अर्थ है--सुभिक्ष ।

### ७८. शिव (सिवं<sup>ख</sup>):

शिव अर्थात् रोग, मारी का अभाव<sup>४</sup>, उपद्रव न होना<sup>६</sup>।

### इलोक ४२:

#### ७६. इलोक ५२:

मेघ, नभ और राजा देव नहीं हैं। उन्हें देव कहने से मिथ्यात्व का स्थिरीकरण और लघुता होती है, इसलिए उन्हें देव नहीं कहना चाहिए<sup>®</sup>।

वैदिक साहित्य में आकाश, मेघ और राजा को देव माना गया है किन्तु यह वस्तु-स्थित से दूर है। जनता में मिथ्या धारणा न फैले, इसलिए यह निषेध किया गया है।

तुलना के लिए देखिए आयारचूला ४।१६,१७।

## ८०. नभ ( नहं<sup>क</sup> ) :

मिथ्यावाद से बचने के लिए 'आकाश' को देव कहने का निषेध किया गया है। प्रकृति के उपासक आकाश को देव मानते थे। प्रश्न-उपनिषद् में 'आकाश' को देव कहा गया है। आचार्य पिप्पलाद ने उससे कहा वह देव आकाश है। वायु, अग्नि, जल, पृथ्वी, बाक् (सम्पूर्ण कर्मेन्द्रियाँ), मन (अन्तःकरण) और चशु (ज्ञानेन्द्रिय-समूह) (ये भी देव हैं)। ये सभी अपनी महिमा को प्रकट करते हुए कहते हैं—हम ही इस शरीर को आश्रय देकर धारण करते हैं।

१--अ० चू० पृ० १७७ : एताणि सरीरसुहहेउं पथाणं वा आसंसमाणी "णो वदे ।

२-(क) अ० चू० पृ० १७७ : लेमं परचक्कातिणिरुवद्वं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २२२: 'क्षेमं' राजविड्वरशून्यम् ।

३ - ब्य० उ० ३ गाथा २०६ : क्षेमं नाम सुलक्षणं यद् वज्ञात् सर्वत्र राज्ये नीरोगता ।

४--- (क) अ० चू० पृ० १७७ : घातं सुभिक्लं।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ २२२ : 'झातं' सुभिक्षम् ।

५--अ० चू० पृ० १७७ : कुलरोगमारिविरहितं क्षिवम् ।

६---हा० टी० प० २२२ : 'शिव' मिति चोपसर्ग रहितम् ।

७—(क) अ० चू० पृ० १७८: भिच्छत्तथिरीकरणादयो दोसा इति ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ २६२: तत्थ मिच्छत्तथिरीकरादि दोसा भवंति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २२३ : मिथ्यावादलाघवादिप्रसङ्गात् ।

द्म---प्र० उ० प्रश्न २.२: तस्मै स होवाचाकाशो ह वा एष देवो वायुग्निरापः पृथिवी वाङमञ्चक्षु श्रोत्रं च । ते प्रकाक्ष्याभिवदन्ति वयमेतद् वाणमवष्टम्य विधारयामः ।

३६६

### दश्. मानव ( माणवं क ):

यहाँ मानव (राजा) को देव कहने का निर्षेध किया गया है। टीकाकार के अनुसार मानव को देव कहने से मिथ्यावाद, लाघव आदि दोष प्राप्त होते हैं ।

प्राचीन ग्रंथों में राजा को देव मानने की परम्परा रही है। रामायण में स्वष्ट उल्लेख है कि राजा देव हैं, वे इस पृथ्वी तल पर मनुष्य-शरीर घारण कर विचरण करते हैं:

> तान्गीहरयान्तचात्रोशेन्नाक्षिपेन्नाधियं बदेत देवा माधुषक्षेण, चरन्त्येते महोतले॥

> > (बाल्मिकीय रामायण, किष्किन्धाकाण्ड, सर्ग १८.४३)

महाभारत के अनुसार राजा एक परम देव है जो मनुष्य रूप धारण कर पृथ्वी पर अवतरित होता है:

न हि जात्वयमन्तन्यो मनुष्य इति भूभिपः। महती देवता ह्योषा नररूपेण तिष्ठति॥

(महाभारत, शांतिपर्व, अ० ६८.४०)

मनुस्मृति में भी राजा को परमदेव माना सथा है:

बालोऽपि नावमन्तव्यो, मनुष्य इति भूसिपः । महती देवता ह्येषा, नररूपेण तिष्ठित ॥ (मनुस्मृति अ० ७.८)

चाणक्य ने भी ऐसा ही माना है:

'न राज्ञः परं दैवतम्' (चाणक्य सूत्र ३७२)

#### श्लोक ५३:

#### द२. इलोक ५३:

श्रंतिलिक्खे ति णं बूघा गुज्झाणुद्धरिय तियं निम्न भार मेघ को अन्तरिक्ष अथवा गृह्यानुद्धरित कहे। अन्तरिक्ष और गुह्यानुद्धरित मेघ और नम दोनों के वाचक है । गृह्यानुद्धरित का अर्थ दोनों खूणिकारों ने नहीं किया है। हरिभद्रसूरि इसका अर्थ देवसेवित' करते हैं ।

### इलोक ५४:

# = ३. अववारिणो (संदिग्ध अर्थ के वि । ध में असंदिग्ध) ( ओहारिणी <sup>ख</sup>) :

चूर्णियों में अवसारिणी का अर्थ संकित भाषा अर्थात् लंदिग्य वस्तु के बारे में असंदिग्ध बचन बोलना किया गया है<sup>४</sup>ा टीका में इसका मूल अर्थ निरुच्यकारिणी आवा वैकल्पिक अर्थ संशयकारिणी भाषा किया गया है<sup>४</sup>ा दश० ६.३ के स्लोक ६ में आये हुए इस शब्द का अर्थ भी चूर्णि और टीका में ऐसा ही है<sup>६</sup>।

१—हा० टी० प० २२३ : 'आनर्' राजार्ग । देव मिति को बदेन, मिथ्यातादलाघवादिशसङ्गात् ।

२ —(क) जि० चू० पृ० २६३ : तत्थ सभं अंतलिक्लंति वा वदेश्जा, गुरुफाणुर्वारतंति वा तं ःःः मेहोवि अंतरिक्लो मण्णइ, गुज्झगाणुर्वारओ भण्णः ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २२३।

३—हा० ही० प० २२३ : गुह्मानुचरितिषति वा, सुरसेवितमित्यर्थः।

४ — (क) अ० चू० पृ० १७= : संदिद्धे सु एवदमिति निच्छयवयग्रमवधारणम् ।

<sup>(</sup>জ) जि॰ जू॰ पृ॰ २६३ : ओहारिणी णाम संकिया, भणियं -- से नूणं भंते ! मन्नामीति ओहारिणी भासा ?, आलावगो ।

५ — हा० दी० प० २२३: 'अवधारिणी' इदिमत्थमेवेति, संशयकारिणी वा।

६— (क) अ० चू० पृ० १७६ : ओधारिकी मसंदिद्धक्वं संदिद्धे वि भणितं च तेपूर्णं भंते ! मण्णामीति ओधारिणी भासा।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ ३२१ : तत्थ ओहारिणी संकिया नण्णति, जहा एसी चोरो, पारदारिओ ?, एवमादि, भणियं च 'से भन्ते! मण्णामित्ति ओहारिणी पासा' आसावगो ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २५४ : 'अवधारिणीम्' अशोभन एवायमित्यादिरूपाम् ।

अध्ययन ७ : इलोक ५७ टि० ८४-८५

# द४. ( माणवो <sup>ग</sup>) :

अगस्त्यसिंह और जिनदास के अनुसार मनुष्य ही मुनि बन सकते हैं, इसलिए यहाँ उन्हें 'मानव' शब्द से सम्बोधित किया है'। हिरमद्र सूरि ने 'मानव' को कर्तृ पद माना है । 'माणवा' और 'माणवो' —ये दोनों मूल पाठ के परिवर्तित रूप प्रतीत होते हैं। मूलपाठ 'माणओ' होना चाहिए। यहाँ मानव का अर्थ प्रासंगिक नहीं है। मानवश बचन वोलना भाषा का एक दोष है। अतः कोश, स्थ और हास्य के प्रकरण में 'मान' शब्द ही अधिक संगत लगता है। किसी कारण से 'माणओ' का 'मानवो' में परिवर्तन हो गया तब व्याख्याकारों को खींचतान कर मानव शब्द की संगति विठानी पड़ी।

#### दर् इलोक ५७:

भगवान् महावीर ने अहिंसा की टिब्ट से सायद्य और निरवद्य भाषा का सूक्ष्म विवेचन किया है। प्रिय, हित, मित, मनोहर, वचन बोलना चाहिए—यह स्थूल बात है। इसकी पुब्टि नीति के द्वारा भी होती है किन्तु अहिंसा की दृष्टि नीति से बहुत आगे जाती है। ऋग्वेद में भाषा के परिष्कार को अभ्युदय का हेतु बतलाया है—

## सक्तुमिव तितउना पुनन्तो यत्र धीरा मनसा वाचमकत । अत्रा सखायः सख्यानि जानते भद्रैषां लक्ष्मीनिहिताधि वाचि ॥

जैसे चलनी से सत्तू को परिष्कृत किया जाता है, वैसे ही बुद्धिमान् लोग बुद्धि के बल से भाषा को परिष्कृत करते हैं। उस समय विद्वान् लोग अपने अभ्युदय को जानते है। विद्वानों के वचन में मंगळमधी छक्ष्मी निवास करती है<sup>3</sup>।

महात्मा बुद्ध ने चार अंगों से युक्त यचन को निरवय वचन कहा है :

''ऐसा मैंने सुनाः

एक समय भगवान् श्रावस्ती में अनाथ पिण्डक के जेतवनाराम में बिहार करते थे। उस समय भगवान् ने भिक्षुओं को सम्बोधित कर कहा—'भिक्षुओं! चार अंगों से युक्त बचन अच्छा है न कि बुरा; विज्ञों के अनुसार वह निरवद्य है, दोषरिहत है। कीन से चार अंग? भिक्षुओं! यहाँ भिक्षु अच्छा बचन ही बोलता है न कि बुरा, धार्मिक बचन ही बोलता है न कि अधार्मिक, प्रिय वचन ही बोलता है न कि अप्रिय, सत्य बचन ही बोलता है न कि असत्य। भिक्षुओं! इन चार अंगों से युक्त बचन अच्छा है न कि बुरा, यह विज्ञों के अनुसार निरवद्य तथा दोष-रहित है।' ऐसा बताकर भगवान् ने फिर कहा:

'सन्तों ने अच्छे वचन को ही उत्तम बताया है। धार्मिक वचन को ही बोले न कि अधार्मिक वचन को —यह दूसरा है। प्रिय वचन को ही बोले न कि अप्रिय वचन को —यह है तीसरा। सत्य वचन को ही बोले न कि असत्य बचन को '—यह है चौथा।। १।।

तब आयुष्मान बंगीस ने आसन से उठकर, एक कन्धे पर चीवर संभालकर, धगवान् को हाथ जोड़कर अभिवादन कर उन्हें कहा — 'भन्ते ! मुफ्रे कुछ सूझता है।' भगवान् ने कहा — 'बंगीस ! उसे सुनाओ ।' तब आयुष्मान् के सम्मुख अनुकूल गाथाओं में यह स्तुति की:

'वह बात बोले जिससे न स्वयं कष्ट पाए और न दूसरे को ही दुःख हो, ऐसी ही बात सुन्दर है।' 'आनन्ददायी प्रिय वचन ही बोलें। पापी बातों को छोड़कर दूसरों को प्रिय वचन ही बोले।' 'सत्य ही अमृत वचन है, यह सदा का धर्म है। सत्य, अर्थ और धर्म में प्रतिष्ठित सन्तों ने (ऐसा) कहा है।' 'बद्ध जो कल्याण-वचन निर्वाण प्राप्ति के लिए, दुःख का अन्त करने के लिए बोलते हैं, वही वचनों में उत्तम हैं ।''

१—(क) अ० चू० पृ १७८: माणवा ! इति मणुस्सामंतणं 'मणुस्सेसु धम्मोवदेस' इति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २६३ : माणवा इति मणुस्सजातीए एस साहुधम्मोतिकाळण मणुस्सामंतणं कयं, जहा हे माणवा !

२ -- हा० टी० प० २२३ : 'मानवः' पुमान् साधुः।

३—ऋग्वेद १०.७१।

४—सु० नि० सुभाषित सुत्त २.५ पृ० ८६।

## ८६. गुण-दोश को परख कर बोलने वाला ( परिक्लभासी क ):

गुण-दोष की परीक्षा करके बोलने वाला परीक्ष्यभाषी कहलाता है । जिनदास चूर्णि में 'परिज्जभासी' और 'परिक्खभासी' को एकार्थक माना गया है र

## द७. पाप मल (धुन्नमलं<sup>ग</sup>):

धुन्तका अर्थपाप है<sup>3</sup>।

१—(क) अ० चू० पृ० १७६ : परिक्स सुपरिविसत्तं तथाभासितुं सीलं यस्स सो परिक्सभासी ।

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ २२३: 'परीक्ष्यभाषी' आलोचितवक्ता।

२--जि॰ चू॰ पृ॰ २६४: 'परिज्जभासी' नाम परिज्जभासिति वा परिवल्लभासिति वा एगट्टा ।

३--(क) अ० चू० पृ० १७६ : धुग्णं पायमेव ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ २६४: तत्थ धुण्णंति वा पावंति वा एगट्टा।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २२४ : धुन्नमलं पापमलम् ।

# अट्टमं अन्झयणं आयारपणिही

# अन्दम अध्ययन आचार-प्रणिधि

#### आमुख

ग्राचार वही है जो संक्षेप में तीसरे श्रीर विस्तार से छठे ग्रध्ययन में कहा गया है° । इस श्रध्ययन का प्रतिपाद्य श्राचार नहीं है । इसका घभिधेय थर्ष है—-मानार की प्रणिधि या स्राचार-विषयक प्रणिधि । स्राचार एक निधि है । उसे पाकर निर्ग्रन्थ को जैसे चलना चाहिए उसका पथ-दर्शन इस श्रष्ययन में मिलता है। श्राचार की सरिता में निग्नेन्य इन्द्रिय ग्रीर मन को कैसे प्रवाहित करे, उसका दिशा-निर्देश मिलता है । प्रणिधि का दूसरा अर्थ है – एकाग्रता, स्थापना या प्रयोग । ये प्रशस्त और अप्रणस्त दोनों प्रकार के होते हैं । उच्छुङ्खल-अथ्य सारिथ को उन्मार्ग में ले जाते हैं वैसे ही दुष्प्रणिहित ( राग-देष प्रयुक्त ) इन्द्रियाँ थमण को उत्पथ में ले जाती हैं°। यह इन्द्रिय का दुष्प्रशिधान है।

शब्द, रूप, गन्ध, रस और स्पर्श में इन्द्रियों की मध्यस्थ प्रवृत्ति हो—राग और द्वेष का लगाव न हो यह उनका सुप्रिशिधान है । कोध, मान, माया श्रोर लोभ का संग्राहक शब्द हैं—कषाय । जिस श्रमण का कषाय प्रबल होता है उसका श्रामण्य ईक्षु-पुष्प की भांति निष्फल होता है<sup>3</sup> । इसलिए श्रमए। को कषाय का निग्रह करना चाहिए। यही है मन का सुप्रणिधान ।

''धमण को इन्द्रिय और मन का श्रप्रशस्त-प्रयोग नहीं करना चाहिए, प्रशस्त-प्रयोग करना चाहिए''—यह शिक्षरा ही इस ऋष्ययन की श्रात्मा है, इसलिए इसका नाम 'श्राचार-प्रणिधि' रखा गया है<sup>४</sup>।

कौटिल्य अर्थणास्त्र में गूढ़-पुरुष-प्रणिधि, राज-प्रणिधि, दूत-प्रणिधि आदि प्रणिधि उत्तरपद वाले कई प्रकरण हैं । इस प्रकार के नामकरण की पद्धति उस समय प्रचलित थी -ऐसा जान पड़ता है। श्रर्थणास्त्र के व्याख्याकार ने प्रणिधि का श्रर्थ कार्य में लगाना व व्यापार किया है। श्राचार में प्रवृत्त करना व व्यापार करना—⊬ये दोनों <mark>प्रर्थ यहाँ संगत होते</mark> हैं। यह 'प्रत्याख्यान प्रवाद' नामक नवें पूर्व की तीसरी वस्तु से उद्धृत हुमा है । इसकी दिणाएं प्रकीर्ण हैं। वे दैनंदिन व्यवहारों को बड़े मार्मिक ढंग से छुती हैं।

कान खुले रहते हैं, बहुत सुना जाता है; ग्राँखें खुली रहती हैं, बहुत दीख पड़ता है; किन्तु सुनी ग्रौर देखी गई सारी वातों को दूसरों से कहे- यह भिक्षु के लिए उचित नहीं है। श्रुत ग्रौर दृष्ट बात के ग्रौपघातिक ग्रंश को पचा ले, उसे प्रकाशित न करे (श्लोक २०-२१)।

'देह में उत्पन्त दुःख को सहना महान् फल का हेतु हैं'—इस विचार-मन्थन का नवनीत है ब्रहिंसा । एक दृष्टि से प्रस्तुत ब्रध्ययन का हृदय 'देहे दुक्खं महाफलं' (श्लोक २७) है । यह 'देहली-दीपक न्याय' से ग्रध्ययन के ग्रार ग्रीर पार —दोनों भागों को प्रकाशित करता है ग्रीर श्रामण्य के रक्त की शृद्धि के लिए शोधन-यंत्र का काम करता है।

इसमें कपाय-विजय, निदा-विजय, श्रट्टहास्य-विजय के लिए कड़े सुन्दर निर्देशन दिए गए हैं।

श्रद्धा का सातत्य रहना चाहिए । भाव-विशुद्धि के जिस उत्कर्ष से पैर बढ़ चलें, वे न रुकें ग्रौर न ग्रपने पथ से हटें – ऐसा प्रयत्न होना चाहिए (श्लोक ६१)।

स्वाध्याय ग्रौर ध्यान —ये ग्रात्म-दोषों को मांजने वाले हैं। इनके द्वारा ग्रात्मा परमात्मा वने (क्लोक ६३)। यहाँ पहुँचकर 'श्राच।र-प्रणिधि' सम्पन्त होती है।

१ — दश० नि० २६३: जो पुन्वि उदिह्ठी, आयारी सो अहीणमइरित्ती।

२--दश० नि० २६६: जस्स खलु दुष्पिविह्याणि, इंदिआइं तबं चरंतस्स ।

सो हीरड असहीर्णीह, सारही वा तुरंगेहि।।

२ व्हा० नि० ३०१ : सामन्तमणुचरंतस्स, कसाया जस्स उक्कडा होंति ।

मन्नामि उच्छुकुल्लं ब, निष्फलं तस्स सामन्तं॥

४--- दश० नि० ३०८ : तम्हा उ अप्पसत्थं, पणिहाणं उज्जिकण समर्भेणं ।

पणिहाणींम पसत्थे, भाणिओ 'आयारपणिहि' ति ॥

५—दश्च० नि० १-१७।

## आयारपणिही : आचार-प्रणिधि

# अट्ठमं अज्झयणं : अष्टम अध्ययन

मूल १—आयारप्पणिहि लद्बुं जहा कायव्व भिक्खुणा। तं भे उदाहरिस्सामि आणुपुद्वि सुणेह मे।।

- २ ेषुडिवदगअगिणमारुय तणरुक्ख संबीयगा<sup>र</sup>। तसा य पाणा जीव त्ति इइ वुत्तं महेसिणा ।।
- ३ —तेसि अच्छणजोएण निच्चं होयव्वयं सिया। मणसा कायवक्केण एवं भवइ संजए॥
- ४ पुढाँव भित्ति सिलं लेलुं नेव भिदे न संलिहे। तिविहेण करणजोएण संजए सुसमाहिए।।
- ५ सुद्धपुढवीए न निसिए ससरविष्मि य आसणे। पमिष्जित्तु निसीएज्जा जाइता जस्स ओग्यहं॥
- ६-सीओदगं न सेवेज्जा सिलाबुट्टं हिमाणि या उसिणोदगं तत्तफासुयं पडिगाहेज्ज संजए॥

संस्कृत आचार-प्रणिधि लड्टवा, यथा कर्तव्यं भिक्षुणा । तं भवद्भ्यः उदाहरिष्यामि, आनुपुर्व्या श्रृणुत मे ॥१॥

पृथिवीदकारिनमारुताः,
तृणरुक्षाः सबीजकाः ।
त्रसारुच प्राणाः जीवा इति,
इति उक्तं महिषणा ॥२॥

तेषामक्षण-योगेन, नित्यं भवितव्यं स्यात्। मनसा काय-वाक्येन, एवं भवित संयतः ॥३॥

पृथिवीं भित्ति शिलां लेण्डुं, नैव भिन्द्यात् न संत्तिखेत् । त्रिविधेन करण-योगेन, संयतः सुसमाहितः ॥४॥

शुद्धपृथिन्यां न निषीदेत्, ससरक्षे च आसने । प्रमृक्य निषीदेत्, याचित्वा यस्यावग्रहम् ॥५॥

शीतोदकं न सेवेत, शिला-वृष्टं हिमानि च । उष्णोदकं तप्तप्रासुकं, प्रतिगृष्हीयात् संयतः ।।६॥ हिन्दी अनुवाद

१ -आचार-प्रणिघि कां पाकर भिक्षु को जिस प्रकार (जो) करना चाहिए वह मैं तुम्हें कहूँगा। अनुक्रमपूर्वक मुझसे सुनो।

२—पृथ्वी, उदक, अग्नि, वायु, बीज-पर्यन्त तृण-वृक्ष और त्रस प्राणी ये जीव हैं—ऐसा महिंप महावीर ने कहा है।

र---भिक्षु को मन, वचन और काया से उनके प्रति सदा अहिंसक होना चाहिए। इस प्रकार अहिंसक रहने बाला संयत (संयमी) होता है।

४ - सुसमाहित संयमी तीन करण और तीन योग से पृथ्वी, मित्ति (दरार), शिला और ढेले का भेदन न करे और न उन्हें कुरेदे।

४--मुनि जुद्ध पृथ्वी अौर सचित-रज से समृष्ट आसन पर न बैटे । अचित्त-पृथ्वी पर प्रमार्जन कर<sup>9</sup> और वह जिसकी हो उसकी अनुमति लेकर<sup>98</sup> बैटे।

६--संयमी जीतोदक<sup>93</sup>, ओले, बरसात के जल और हिम का<sup>92</sup> सेवन न करे। तप्त होने पर जो प्रामुक हो गया हो वैसा जल<sup>94</sup> ले।

# दसर्वे आलियं ( दशवैकालिक )

३७४

## अध्ययन द : श्लोक ७-१३

७ उदउल्लं अप्पणो कायं नेव पुंछे न संलिहे। समुप्पेह तहाभूयं नो णं संघट्टए मुणी।।

उदआईमात्मनः कायं,
नैव प्रोञ्छेत न संलिखेत्।
समुत्प्रेक्ष्य न तथाभूतं
नैनं संघट्टयेत् मुनिः ॥७॥

७—मुनि जल से भीगे अपने शरीर को<sup>99</sup> न पोंछे और न मले<sup>95</sup>। शरीर को तथाभूत<sup>98</sup> (भीगा हुआ) देखकर<sup>39</sup> उसका स्पर्शन करे।

= अद्वांगालं अगींण अध्वि अलायं वा सजोइयं। न उंजेज्जा न घट्टेज्जा नो णं निव्वावए मुणी।। अङ्गारमस्निमिनः, अलातं वा सज्योतिः । नोत्सिञ्चेत् न घट्टयेत्, नैनं निर्वापयेद् मुनिः ॥द॥

५--- मुनि अङ्गार, अग्नि, अचि और ज्योतिसहित अलात (जलती लकड़ी) को न प्रदोष्त करे, न स्पर्श करे और न बुक्ताए।

६—तालियंटेण पत्तेण साहाविहुयणेण वा। न वीएज्ज अप्पणो कायं बाहिरं वा वि पोग्गलं।। तालवृन्तेन पत्रेण, शाखा-विधुवनेन वा । न व्यजेदात्मनः कायं, बाह्यं वाऽपि पुद्गलम् ॥६॥ ६ — मुनि वीजन, पत्र, शास्त्रा या पंखे से अपने शरीर अथवा बाहरी पुर्मलों पर<sup>२२</sup> हवान डाले ।

१० तणस्क्लं न छिदेज्जा फलं भूलं व कस्सई। आमगं विविहं बीयं मणसा वि न पत्थए।।

तृणरुक्षं न छिन्द्यात्, फलं मूलं वा कस्यचित् । आमकं विविधं बीजं, मनसापि न प्राथयेत् ॥१०॥ १०-- मुनि तृण, वृक्ष<sup>२३</sup> तथा किसी भी (वृक्ष आदि के) फल या मूल का छेदन न करे और विविध प्रकार के सचित्ता बीजों की मन से भी इच्छान करे।

११ गहणेसु न चिट्ठेज्जा बीएसु हरिएसु वा। उदगम्मि तहा निच्चं उत्तिगयणगेसु वा।। गहनेषु न तिष्ठेत्, बीजेषु हरितेषु वा । उदके तथा नित्यं, 'उत्तिङ्गपनकेषु' वा ॥११॥ ११--मुनि वन-निकुञ्ज के बीच्र $^{3}$  बीज, हरित, अनन्तकायिक-वनस्पति $^{3}$ , सर्पच्छत्र $^{3}$  और काई पर खड़ा न रहे $^{3}$ ।

१२— तसे पाणे न हिसेज्जा

वाया अदुव कम्मुणा।

उवरओ सव्वभूएसु

पासेज्ज विविहं जगं॥

त्रसान् प्राणान् न हिस्यात्, आचा अथवा कर्मणा । उपरतः सर्वभूतेषु, पश्येद् विविधं जगत् ॥१२॥ १२ - मुनि वचन अथवा काया से त्रस प्राणियों की हिंसा न करे। सब जीवों के वि वध से उपरत होकर विभिन्न प्रकार वाले वि जगत् को देखे --- अहमीपम्यट्टिट से देखे।

१३ — अह सुहुमाइं पेहाए जाइं जाणित्तु संजए । दयाहिगारी भ्रुएसु आस चिट्ठ सएहि वा ॥

अध्दी सूक्ष्माणि प्रेक्ष्य, यानि जात्वा संयतः। वयाधिकारी भूतेषु, आस्व उत्तिष्ठ शेष्व वा ॥१३॥ १३ --संयमी मुनि आठ प्रकार के सूक्ष्म (शरीर वाले जीवों) को देखकर बैठे, खड़ा हो और सोए। इन सूक्ष्म-शरीर वाले जीवों को जानने पर ही कोई सब जीवों की दया का अधिकारी होता है।

## आयारपणिही ( आचार-प्रणिधि )

३७४

अध्ययन ६: इलोक १४-२०

१४—कयराइं अट्ठ सुहुमाइं जाइं पुच्छेज्ज संजए। इमाइं ताइं मेहावी आइक्खेज्ज वियक्खणो।। कतराणि अप्टौ सूक्ष्माणि, याति पृच्छेत् संवतः । इमानि तानि मेथावी, आचक्षीत विचक्षणः ॥१४॥ १४ -- वे आठ सूक्ष्म कीन-कीन से हैं? संप्रमी झिष्य यह पूछे तब मेघावी और विचक्षण आचार्य कहें कि दे ये हैं --

१५—<sup>३°</sup>सिणेहं पुष्फसुहुमं च पाणुत्तिगं तहेव य। पणगं बीय हरियं च अंडसुहुमं च अट्टमं।। स्तेहं पुष्प-सूक्ष्मं च, 'प्राणोत्तिङ्ग' तथैन च। 'पनक' बीजंहरितं च, 'अण्डसूक्ष्मं' च अष्टमम् ॥१५॥ १४ -स्तेह, पुष्प, प्राण, उत्तिङ्का<sup>34</sup>, काई, बीज, हरित और अण्ड --ये आठ प्रकार के सूक्ष्म हैं।

१६—एवमेयाणि जाणिता सब्दभावेण संजए। अप्पमत्तो जए निच्चं सर्विवियसमाहिए ।

एवमेतानि ज्ञात्वा, सर्वभावेन संयतः । अप्रमत्तो यतेत निश्यं, सर्वेन्द्रिय-समाहितः ॥१६॥ १६ — सब इन्द्रियों से समाहित साथु इस प्रकार इन सूक्ष्म जीयों को सब प्रकार से<sup>3र</sup> जानकर अप्रमत्त-भाव से सदा यतना करे।

१७—थुवं च पडिलेहेज्जा जोगसा पायकंबलं। सेज्जमुच्चारभूमि च संथारं अदुवासणं।। ध्रुवं च प्रतिलेखयेत्, योगेन पात्र-कम्बलम् । शय्यामुच्चारभूगि च, संस्तारमथवासनम् ॥१७॥ १७—मुनि पात्र $^{33}$ , कम्बल $^{34}$  शय्या $^{34}$ , उच्चार-भू $^{135}$ , संस्तारक $^{29}$  अथवा आसन का $^{34}$  यथासमय $^{36}$  प्रमाणोपेत $^{39}$  प्रतिलेखन करे $^{43}$ ।

१८—<sup>४२</sup>डच्चारं पासवणं खेलं सिंघाणजिल्लयं । फासुयं पडिलेहित्ता परिद्वावेज्ज संजए ॥ उच्चारं प्रस्नवर्णः, 'खेलं' सिघाणं 'जल्लियम्' । प्रासुकं प्रतिलेख्यः, परिष्ठापयेत् संयतः ।।१८।। १८— संयभी मुनि प्रामुक (जीव रहित)
भूमि का प्रतिलेखन कर वहाँ उच्चार,
प्रस्रवण, श्लेष्म, नाक के मैल और शरीर के
मैल का<sup>83</sup> उत्सर्ग करे।

१६--पिवसित्तु परागारं पाणहा भोयणस्स वा<sup>४४</sup>। जयं चिह्ने मियं भासे ण य रूवेसु मणं करे।। प्रविष्टय परागारं, पानार्थं भोजनाय वा । यतं तिष्ठेत् मितं भाषेत्, न च रूपेषु मनः कुर्यात् ॥१६॥ १६ — मुनि जल या भोजन के लिए गृहस्थ के घर में प्रवेश करके उचित स्थान में खड़ा रहे<sup>82</sup>, परिमित बोले<sup>88</sup> और रूप में मन न करें<sup>89</sup>।

२०—<sup>४८</sup>बहुँ सुणेइ कण्णेहि बहुं अच्छीहि पेच्छइ। न य दिहुंसुयं सब्बं भिक्खु अक्खाउमरिहइ॥ बहु श्रृणोति कर्णैः, बह्नक्षीभिः प्रेक्षते । न च दृष्टं श्रुतं सर्वं, मिक्षुरास्यातुमहंति ॥२०॥ २०—कानों से बहुत सुनता है, आँखों से बहुत देखता है; किन्तु सब देखे और सुने को कहना भिक्षु के लिए उचित नहीं।

# दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

३७६

अध्ययन = : इलोक २१-२७

२१—सुयं वा जइ वा दिट्टं न लवेज्जोवघाइयं। न य केणइ उवाएणं गिहिजोगं समायरे।। श्रुतं वा यदि वा हृष्टं, न लपेद् औषधातिकम् । न च केनिवदुषायेन, गृहियोगं समाचरेत् ॥२१॥

२१ मुनी हुई<sup>४६</sup> या देखी हुई<sup>४०</sup> घटना के बारे में साधु औपघातिक-यचन न कहे और किसी उपाय से गृहस्थोचित कर्म का<sup>४०</sup> समाचरण न करे।

२२---निहाणं रसनिज्जूढं भद्दगं पावगं ति वा। पुद्दो वा वि अपुद्दो वा लाभालाभं न निद्दिसे।। निष्ठानं निर्यू ढरसम्, भद्रकं पापकिमिति वा । पृष्टो वाष्यपृष्टो वा, साभालाभं न निर्दिशेत् ॥२२॥ २२—किसी के पूछने पर या बिता पूछे यह सरस<sup>४२</sup> है, यह गीरस<sup>४३</sup> है, यह अच्छा है, यह दुरा हैं ऐसा न कहे और सरम या नीरस आहार मिला या न मिला यह भी न कहे।

२३—न य भोयणम्मि गिद्धो चरे उंछं अयंपिरो । अफासुयं न भुंजेज्जा कीयमुद्देसियाहडं ।।

न च भोजने गृद्धः, चरेदुञ्छमजित्यता । अप्रामुकं न भुञ्जीत, क्रीतभौद्देशिकाहृतम् ॥२३॥ २३— भोजन में गृद्ध होकर विशिष्ट घरों में न जाए<sup>१४</sup> किन्तु बाचालता से रहित होक<sup>२४६</sup> उञ्च<sup>१६</sup> (अनेक घरों से थोडा थोड़ा) ले । अप्रामुक, कीत, औद्देशिक और आहुत आहार प्रमादवश आ जाने पर भी न खाए।

२४—सन्तिहं च न कुव्वेज्जा अणुमायं पि संजए। प्रहाजीवी असंबद्धे हवेज्ज जगनिस्सिए॥ सन्निधि च न कुर्यात्, अणुमात्रमिप संयतः । मुधाजीवी असंबद्धः, भवे 'ज्जाग' निश्चितः ॥२४॥

२४ — संयमी अणुमात्र भी सन्निधि<sup>४७</sup> न करे । वह मुधाजीवी<sup>४८</sup>, असंबद्ध<sup>४६</sup> (अलिप्त) और जनपद के आश्रित<sup>५०</sup> रहे— कुल या ग्राम के आश्रित न रहे।

२५—लूहवित्ती सुसंतुट्टे अप्पिच्छे सुहरे सिया। आसुरत्तं न गच्छेज्जा सोच्चाणं जिणसासणं॥ रूक्षवृत्तिः मुसन्तुष्टः, अत्वेच्छः सुभरः स्यात् । आसुरत्वं न गच्छेत्, श्रुत्वा जिन-शासनम् ॥२५॥

२५--मुनि रूअवृत्ति,<sup>६१</sup>, सुसन्तुष्ट, अरुप इच्छा वाला<sup>६२</sup> और अरुपाहार से तृष्त होने वाला<sup>६३</sup> हो । वह जिन-शासन को <sup>६४</sup> सुनकर कोध<sup>६४</sup> न करे ।

२६—<sup>६९</sup>कण्णसोक्खेहिं सद्देहिं पेमं नाभिनिवेसए । दारुणं कक्कसं फासं काएण अहियासए ।। कर्णसीस्येषु शब्देषु, प्रेम नाभिनिवेशयेत् । दारुणं कर्कशं स्पर्शं, कायेन अध्यासीत ॥२६॥

२६ — कानों के लिए सुखकर<sup>६०</sup> शब्दों में प्रेम न करे, दारुण और कर्कश<sup>६८</sup> स्पर्श<sup>६६</sup> को काया से सहन करे।

२७—खुहं पिवासं दुरसेज्जं सीउण्हं अरई भयं। अहियासे अव्वहिओ देहे दुक्खं महाफलं।। कुथां विवासां दुश्यव्यां, शीलोब्जमरीतं भयम् । अध्यासीताऽव्यथितः, देहे दुःखं महाफलम् ॥२७॥ २७ — क्षुत्रा, प्यास, दु:शय्या (विषम भूमि पर सोना) भीता, उष्ण, अरति अति भय को भीत भय को भीता अवध्या अवध्या को भीता के सहन करे। क्यों कि देह में उत्पन्न कष्ट को अति सहन करना महाफल अर्थ का हेतु होता है।

# आयारपणिही (आचार-प्रणिधि)

३७७

### अध्ययन द : इलोक २८-३४

२६ - अत्थंगयम्मि आइच्चे
पुरत्था य अणुगगर ।
आहारमइयं<sup>७६</sup> सब्वं
मणसा वि न पत्थर ॥

अस्तङ्गते आदित्ये, पुरस्तात् चानुद्गते । आहारमयं सर्वं, मनसापि न प्राथंयेत् सर्दाः २८ — सूर्यास्त से लेकर<sup>ण्ड</sup> पुनः सूर्य पूर्व में<sup>ण्ण</sup> न निकल आए तब तक सब प्रकार के आहार की मन से भी इच्छा न करें<sup>ण्ड</sup>।

२६ - अतितिणे अचवले अप्पभासी मियासणे। हवेज्ज उयरे दंते थोवं लद्धुं न खिसए॥ 'अतितिणः' अचपलः, अल्पभाषी भिताशनः । भवेदुदरे दान्तः, स्तोकं छब्ध्वा न खिसयेत् ॥२६॥

१६ - आहार न मिलने या अरस आहार मिलने पर प्रलाप न करे<sup>म</sup>, चपल न बने, अलाभाषी<sup>मा</sup>, मितभोजी<sup>मा</sup> और उदर का दमन करने वाला<sup>23</sup> हो । थोड़ा आहार पाकर दाता की निन्दा न करे<sup>म्ब</sup>।

३०—<sup>द</sup>'न बाहिरं परिभवे अत्ताणं न समुक्तसे। सुयलाभे न मज्जेज्जा जच्चा तवसिबुद्धिए॥ न बाह्यं परिभवेत्, आत्मानं न समुत्कर्षयेत् । श्रुतलाभे न माद्येत, जात्या तपस्थि-बुद्ध्या ॥३०॥

३०—दूसरे का<sup>ष्ट्र</sup> तिरस्कार न करे। अपना उत्कर्षन दिखाए। श्रुत, लाभ, जाति, तपस्विता और बुद्धिक। <sup>८७</sup> मदन करे।

३१ — <sup>इट्</sup>से<sup>ट्</sup> जाणमजाणं वा कट्टु आहम्मियं पययं। संवरे खिप्पमप्पाणं बीयं तं न समायरे॥ अथ जानन्न जानन्वा, कृत्वा अधामिकं पदम् । संवृणुयात् क्षिप्रमात्मानं, द्वितीयं तं न समाचरेत् ॥३१॥ ३१—जान या अजान में <sup>६°</sup> कोई अधर्म-कार्य कर बैठे तो अपनी आत्मा की उससे तुरन्त हटा ले, फिर दूसरी बार<sup>६३</sup> वह कार्य न करे।

३२---अणायारं परक्कम्म नेव गूहे न निण्हवे। सुई सया वियडभावे असंसत्ते जिइंदिए॥ अनाचारं पराक्षम्य, नैव गूहेत न निन्हुवीत । शुच्चिः सदा विकटभावः, असंसक्तो जितेन्द्रियः ॥३२॥ ३२ --- अनाचार<sup>६२</sup> का सेवन कर उसे न छिपाए और न अस्वीकार करे<sup>६३</sup> किन्तु सदा पवित्र<sup>६४</sup>, स्पष्ट<sup>६४</sup>, अलिप्त और जितेन्द्रिय रहे।

३३ - अमोहं वयणं कुज्जा आयरियस्स महप्पणो । तंपरिगिज्झ वायाए कम्मुणा उववायए ॥ अमोघं वचनं कुर्यात्, आचार्यस्य महात्मनः। तत्परिगृह्य वाचा, कर्मणोपपादयेत्।।३३॥

३३ मुनि महान् आत्मा आचार्य के वचन को सफल करे। (आचार्य जो कहे) उसे वाणी से ग्रहण कर कर्म से उसका आचरण करे।

३४-अधुवं जीवियं नच्चा सिद्धिमग्गं वियाणिया। विणियट्ट ज्ज भोगेसु<sup>६७</sup> आजं परिमियमप्पणो ॥ अध्रुवं जीवितं ज्ञात्वा, सिद्धिमार्गं विज्ञाय । विनिवर्तेत भोगेभ्यः, आयुः परिमितमात्मनः ॥३४॥

३४ - मुमुक्षु जीवन को अनित्य और अपनी आयुको परिमित जान तथा सिद्धि-मार्ग का<sup>६६</sup> ज्ञान प्राप्त कर भोगों से निष्टत्त बने ।

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

३७८

अध्ययन 🖒 : इलोक ३५-३६

\* (बलं थामं च पेहाए सद्धामारोगमप्पणो । खेत्तं कालं च विन्नाय तहप्पाणं निजुंजए)।। बलं स्थाम च प्रेक्ष्य, श्रद्धामारोग्यमात्मनः । क्षेत्रं कालं च विज्ञाय, तथात्मानं नियुञ्जीत ॥

अपने बल, पराक्रम, श्रद्धा और आरोग्य को देखकर, क्षेत्र और काल को जानकर अपनी शक्ति के अनुसार आत्मा को तप आदि में नियोजित करे।

३५ जरा जाव न पीलेइ

वाही जाव न वड्दई।

जाविदिया न हार्यति

ताव धम्मं समायरे।।

जरा यावन्त पीडयित, व्याधियीवन्त वर्धते । यावदिन्द्रियाणि न हीयन्ते, ताबद्धमें समाचरेत् ॥३५॥

३५ — जब तक बुट्रापा पीड़ित न करे, ब्याधि न बढ़े और इन्द्रियाँ क्षीण न हों, तब तक धर्मका आचरण करे।

३६—कोहं माणं च मायं च लोभं च पाववड्ढणं। वमे चत्तारि दोसे उ इच्छंतो हियमप्पणो।। कोधं मानं च मायां च,
लोभं च पापवर्धनम्।
वमेण्चतुरो दोधांस्तु,
इच्छन् हितमात्मनः ॥३६॥

३६ — कोध, मान, माया और लोभ — ये पाप को बढ़ाने वाले हैं। आत्मा का हित चाहने वाला इन चारों दोपों को छोड़े।

३७— है नोहों पीइं पणासेइ माणो विषयनासणो। माया मित्ताणि नासेइ लोहो सब्बविणासणो।। कोधः प्रोतिः प्रणाशयति, मानो विनयनाशनः । माया मैत्र्याणि नाशयति. लोभः सर्वविनाशनः ॥३७॥

३७—कोध प्रीति का नाश करता है, मान विनय का नाश करने वाला है, माया मैत्री का विनाश करती है और लोग सब (प्रीति, विनय और मैत्री) का नाश करने वाला है<sup>88</sup>।

३८— <sup>९०°</sup> उवसमेण हणे कोहं <sup>२०२</sup> माणं मह्वया जिणे। यं/ माणं चज्जवभावेण लोभं संतोसओ जिणे।। उपक्षमेन हन्यात् कोधं, मानं मार्दवेन जयेत्। मायां च ऋजुभावेन, लोभं सन्तोषतो जयेत्॥३८॥

३८—उपशम से<sup>००३</sup> कोघ का हनन करे, मृदुता से<sup>००३</sup> मान को जीते, ऋजुभाव से माया को और सन्तोष से छोभ को जीते।

३६ कोहो य माणो य अणिग्गहीया
माया य लोभो य पवडुमाणा।
चत्तारि ए ए कसिणा कसाया
सिंचंति मुलाइं पुणब्भवस्स।।

कोधरच मानश्चानिगृहीती, माया च लोभरच प्रवर्धमानी । चरवार एते कृष्णाः कषायाः, सिचन्ति मूळानि पुनर्भवस्य ॥३६॥

३६-- अनिगृहीत कोध और मान, प्रवर्द्धमान माया और लोभ - ये चारों संविकष्ट<sup>५०४</sup> कषाय<sup>५०४</sup> पुनर्जन्मरूपी दक्ष की जड़ों का सिचन करते हैं।

<sup>\*</sup> यह गाथा कुछ प्रतियों में मिलती है, कुछ में नहीं।

## आयारपणिही (आचार-प्रणिधि)

308

अध्ययन द : क्लोक ४०-४६

४०—राइणिएसु विणयं पउंजे

पुवसीलयं सययं न हावएज्जा।

कुम्मो व्व अल्लोणपलीणगुत्तो

परकमेण्जा तवसंजमम्मि॥

रात्निकेषु विनयं प्रयुञ्जीत, ध्रुवशीलतां सततं न हापयेत् । कूर्म इवालीनप्रलीनगुप्तः, पराकामेत् तपस्संयमे ॥४०॥

४१—ितद्दं च न बहुमन्नेज्जा संपहासं विवज्जए। मिहोकहाहि न रमे े सज्झायम्मि रओ सया।। निद्रां च न बहु मन्येत, संप्रहासं विवर्जयेत्। मिथः कथासु न रमेत, स्वाध्याये रतः सदा ॥४१॥

४२--जोगं च समणधम्मिमि<sup>०१३</sup> जुंजे अणलसो धुवं। जुत्तो य समणधम्मिम अट्टं लहइ अणुत्तरं॥ योगं च श्रमणधर्में,
युञ्जीतानलसो झुवम् ।
युक्तश्च श्रमणधर्में,
अर्थं लभतेऽनुत्तरम् ॥४२॥

४३—<sup>१९०</sup>इहलोगपारस्तियं जेणं गच्छइ सोग्गइं। बहुस्सुयं पज्जुवासेज्जा पुच्छेज्जत्थविणिच्छयं ॥ इहलोकपरत्रहितं, येन गच्छितं सुगतिम् । बहुश्रुतं पर्युपासीत, पृच्छेदर्थविनिश्चयम् ॥४३॥

४४— ° '° हत्थं पायं च कायं च पिणहाय जिइंदिए। अल्लोणगुत्तो निसिए सगासे गुरुणो मुणी।।

हस्तं पादं च कायं च, प्रणिधाय जितेन्द्रियः । आलीनगुष्तो निषीदेत्, सकाशे गुरोर्मुनः ।।४४॥

४५—<sup>933</sup>न पक्खओ न पुरओ नेव किच्चाण पिट्ठओ। न य ऊरुं समासेज्जा चिट्ठेज्जा गुरुणंतिए॥ न पक्षतः न पुरतः, नैव कृत्यानां पृष्ठतः । न च ऊर्षं समाश्रित्य, तिष्ठेद् गुर्वन्तिके ॥४५॥

४६ अपुच्छिओ न भासेज्जा भासमाणस्स अंतरा। पिट्टिमंसं न खाएज्जा मायामोसं विवज्जए।। अपृष्टो न भाषेत, भाषमाणस्यान्तरा । पृष्ठमांसं न खादेत्, भायामृषा विवर्जयेत् ॥४६॥ ४० — पूजनीयों (आचार्य, उपाध्याय और दीक्षा-पर्याय में ज्येष्ठ साधुओं) के प्रति १ विनय का प्रयोग करे। ध्रुवशीलता (अष्टादश-सहस्र शीलाङ्कों १ ० की कभी हानि न करे। कुमंकी तरह आलीन-गुप्त और प्रलीन-गुप्त हो तप और संयम में पराक्रम करे।

४१—िनद्रा को बहुमान न दे<sup>9%</sup>, अट्ट-हास<sup>91°</sup> का वर्जन करे, मैथुन की कथा में<sup>993</sup> रमण न करे, सदा स्वाष्ट्राय में<sup>993</sup> रत रहे।

४२ — मुनि आलस्य-रहित ही श्रमणधर्म में योग (मन, बचन और काया) का यथो-चित<sup>998</sup> प्रयोग करे। श्रमण-धर्म में लगा हुआ<sup>992</sup> मुनि अनुत्तर फल<sup>998</sup> को प्राप्त होता है।

४३ — जिस श्रमणधर्म के द्वारा इहलोक और परलोक में हित होता है, मृत्यु के पश्चात् सुगति प्राप्त होती है, उसकी प्राप्ति के लिए वह बहुश्रुत<sup>अप</sup> की पर्युपासना करे और अर्थ विनिश्चय<sup>198</sup> के लिए प्रश्न करे।

४४ जितेन्द्रिय मुनि हाथ, पैर और शरीर को संयमित कर<sup>943</sup>, आलीन (न अतिदूर और न अतिनिकट) और गुष्त (मन और वाणी से संयत) हो कर<sup>944</sup> गुरु के समीप बैठे।

४१ — आचार्य आदि के बराबर न बैठे, असे और पीछे भी न बैठे। गुरु के समीप उनके ऊरु से अपना ऊरु सटाकर<sup>938</sup> न बैठे।

४६—िवना पूछे न बोले<sup>३२५</sup>, बीच में<sup>९२६</sup> न बोले, पृष्ठमांस—चुगली न खाए<sup>९२७</sup> और कपटपूर्ण असत्य का<sup>९२५</sup> वर्जन करे।

# देसवेआलियं (दशवैकालिक)

३८०

अध्ययन ६ : इलोक ४७-५३

४७--अप्पत्तियं जेण सिया
आसु कुष्पेज्ज वा परो।
सञ्बसो तं न भासेज्जा
भासं अहियगामिणि॥

अप्रीतियेंन स्यात्, आशु कुप्येद्वा परः । सर्वशस्तां न भाषेत, भाषामहितगामिनीम् ॥४७॥

४७ - जिससे अग्रीति उत्पन्न हो और दूमरा शीघ्र कुपित हो ऐसी अहितकर भाषा सर्वथा<sup>ऽर</sup>ेन बोले ।

४८—दिहुं मियं असंदिद्धं पडिपुन्नं <sup>५३४</sup>वियं जियं। अयं पिरमणुव्विग्गं भासं निसिर अत्तवं।। दृष्टां मितामसंदिग्धां, प्रतिपूर्णा व्यवतां चिताम् । अजल्पाकीमनुद्धिग्नां, भाषां निसृजेदात्मवान् ॥४८॥ ४८—आत्मवान् <sup>१३°</sup>, दृष्टु <sup>१३°</sup>, परि-मित<sup>१३२</sup>, असंदिग्ध, प्रतिपूर्ण<sup>१३३</sup>, व्यक्त, परि-चित, वाचाळता-रहित और भय-रहित भाषा बोले ।

४६— <sup>०३४</sup>आयारपन्नित्ताघरं दिद्विवायमहिज्जगं । वइविक्खलियं नच्चा न तं उवहसे मुणी ॥ आचार-प्रज्ञप्ति-धरं,
हृष्टियादमधीयानम् ।
वाग्विस्खलितं ज्ञात्वा,
न तमुपहसेन्मुनिः ॥४६॥

४६ - आचारांग और प्रज्ञप्ति— भगवती को धारणकरने वाला तथा इन्टिवाद को पढ़नेबाला <sup>५३६</sup> मुनि बोलने में स्खलित हुआ है <sup>९३५</sup> (उसने वचन, लिङ्ग और वर्ष का विपर्यास किया है) यह जान कर मुनि उसका उपहास न करे।

५०—<sup>भा</sup>नक्खत्तं सुमिणं जोगं निभित्तां मंत भेसजं। गिहिणो तं न आइक्खे भूयाहिगरणं पयं।। नक्षत्रं स्वप्नं योगं, निमित्तं मंत्र-भेषजम्, गृहिणस्तन्नाचक्षीत, भूताधिकरणं पदम् ॥५०॥ ५० -नक्षत्र<sup>138</sup>, स्वप्तफल<sup>969</sup>, वशी-करण<sup>989</sup>, निमित्त<sup>988</sup>, मन्त्र<sup>983</sup> और भेषज— ये जीयों की हिंसा के <sup>988</sup> स्थान हैं, इसलिए मुनि गृहस्थों को इनके फलाफल न बताए ।

५१—अन्नहुं पगडं लयणं भएज्ज सयणासणं। उच्चारभूमिसंपन्नं इत्थोपसुविवज्जियं ॥ अन्यार्थं प्रकृतं लयनं, भजेत शयनासनम् । उच्चारभूमिसम्पन्नं, स्त्रीपशुवियजितम् ॥११॥ ५१ — मुनि दूसरों के लिए बने हुए भर्य गृह भर्द , अपन और आसन का सेवन करे। वह गृह मल-भूत्र-विसर्जन की भूमि से युक्त तथा स्त्री और पशु से रहित भर्य हो।

५२ —िविविताा य भवे सेज्जा नारीणं न लवे कहं। गिहिसंथवं न कुज्जा कृज्जा साहूहिं संथवं॥ विविक्ता च भवेच्छय्या, नारीणां न लपेत् कथाम् । गृहि-संस्तवं न कुर्यात्, कुर्यात् साधुभिः संस्तवम् ॥५२॥

५२ जो एकान्त स्थान हो वहाँ मुनि केवल स्त्रियों के बीच व्याख्यान न दे<sup>1४८</sup>। मुनि गृहस्थों से परिचय न करे, परिचय साधुओं से करे<sup>948</sup>।

४३—<sup>५४°</sup>जहा कुक्कुडपोयस्स निच्चं कुललओ भयं≀ एवं खु बंभयारिस्स दृत्थीविग्गहओ भयं≀। यथा कुक्कुटपोतस्य,
नित्यं कुललतो भयम् ।
एवं खलु ब्रह्मचारिणः,
स्त्रीविग्रहतो भयम् ॥१३३॥

५३ -- जिस प्रकार मुर्गे के बच्चे को १४१ सदा बिल्ली से भय होता है, उसी प्रकार ब्रह्मचारी को स्त्री के शरीर से भय होता है १४२।

## आयारपणिहो (आचार-प्रणिधि)

३८१

#### अध्ययन ८ : इलोक ५४-६०

४४—चित्तभिति न निज्झाए नारि वा सुअलंकियं। भक्खरं पिव दट्ठूणं दिद्वि पडिसमाहरे॥ चित्रभिक्षित न निष्यायेत्, नारों वा स्वलङ्कृताम् । भास्करमिव दृष्ट्वा, दृष्टि प्रतिसमाहरेत् ॥५४॥

५५—हत्थपायपडिच्छिन्न कण्णनासविगिष्पप्रं<sup>ऽ४१</sup> । अवि <sup>३४३</sup>वाससइं नारि बंभयारी विवज्जए ॥ प्रतिच्छिन्त हस्तपादां, विकत्पित-कर्णनासाम् । अपि वर्षशतां नारीं, ब्रह्मचारी विवर्जयेत् ॥३५॥

५६ — विभूसा इत्थिसंसम्मी पणीयरसभोयणं । नरस्सत्तागवेसिस्स विसं तालउडं जहा ॥ विसूषा स्त्री-संसर्गः,
प्रणीत-रसभोजनम् ।
नरस्यात्मगवेषिणः,
विषं तालपुटं यथा ॥५६॥

५७--अंगपच्चंगसंठाणं चारुल्लविथपेहियं । इत्थीणं तं न निज्झाए कामरागविवडुणं ॥ अङ्ग-प्रत्यङ्ग संस्थानं, चारुल्लपितप्रेक्षितम् । स्त्रीणां तन्न निध्यायेत्, कामरागविवर्धनम् ॥५७॥

४८—विसएसु झणुन्तेसु
पेमं नाभिनिवेसए।
अणिच्चं तेसि विन्नाय
परिणामं पोग्गलाण उ॥

विषयेषु मनोज्ञेषु, प्रेम नाभिनिवेशयेत् । अनित्यं तेषां विज्ञाय, परिणामं पुद्गलानां तु ।।५५८।।

५६—पोग्गलाण परीणामं
तेसि नच्चा जहा तहा।
विणीयतण्हो विहरे
सीईभूएण अप्पणा।।

पुर्गलानां परिणामं,
तेषां ज्ञात्वा यथा तथा ।
विनीततृष्णो विहरेत्,
ज्ञीतीभूतेनात्मना ।।५६॥

६०—जाए<sup>२६६</sup> सद्घाए निक्लंतो । परियायट्ठाणमुत्तमं । तमेव अणुपालेज्जा गुणे आयरियसम्मए ॥ यया श्रद्धया निष्कान्तः पर्यायस्थानमुत्तमम् । तामेवाऽनुपालयेत्, गुणान् आचार्यसम्मतान् ॥६०॥ १४ चित्र-भिति<sup>५३</sup> (स्त्रियों के चित्रों से चित्रित भित्ति) या आभूषणों से सुसज्जित<sup>५४</sup> स्त्री को टकटकी लगाकर न देखे। उन पर टिंग्ट पड़ जाए तो उसे वैसे खींच ले जैसे मध्याह्न के सूर्य पर पड़ी हुई दिष्ट स्वयं लिंच जाती है।

५५ जिसके हाथ पैर कटे हुए हों, जो कान-नाक से विकल हो बैसी सौ वर्ष की बूढ़ी नारी से भी ब्रह्मचारी दूर रहे।

५६ आत्मगवेषी भेश पुरुष के लिए विभूषा <sup>१४८</sup>, स्त्री का संसर्ग और प्रणीत-रस<sup>३३६</sup> का भोजन तालपुट-विष<sup>५६°</sup> के समान है।

प्र७ — स्त्रियों के अङ्ग, प्रत्यङ्ग, संस्थान<sup>पद्द</sup>, चारु-भासित (मधुर बोली) और कटाक्ष<sup>पद्द</sup> को न देखे — उनकी ओर ध्यान न दे, क्योंकि ये सब काम-राग को बढ़ाने वाले हैं।

५८ — शब्द, रूप, गन्ध, रस और स्पर्श इन पुद्गलों के परिणमन को <sup>१६३</sup> अनित्य जानकर ब्रह्मचारी मनोज्ञ विषयों में राग-भाव न करे<sup>१६४</sup>।

५६ - इन्द्रियों के विषयभूत पुद्गलों के परिणमन को, जैसा है वैसा जानकर अपनी आत्मा को उपशान्त कर<sup>189</sup> सृष्णा-रहित हो विहार करे।

६० —जिस श्रद्धा से<sup>२६७</sup> उत्तम प्रव्रज्या-स्थान के लिएघरसे निकला, उस श्रद्धा को<sup>१६६</sup> पूर्ववत् बनाए रखे और आचार्य-सम्मतं<sup>१६६</sup> गुणों का अनुपालन करे।

# दसवैआलियं ( दशवैकालिक )

३८२

अध्ययन द : इलोक ६१-६३

६१—तवं चिमं संजमजोगयं च सज्झायजोगं च सया अहिटुए। सूरे व सेणाए" समत्तमा उहे अलमप्पणो होइ अलं परेसिं "।।

तपश्चेदं संयमयोगं च, स्वाध्याययोगं च सदाऽधिष्ठेत् । शूर इव सेनया समाप्तायुधः, अलमात्मने भवत्यलं परेभ्यः ॥६१॥

६२ - सज्झायसज्झाणरयस्स ताइणो अपावभावस्स तवे रयस्स । विस्जहाई जं सि "मलं पुरेकडं समीरियं रूपमलं व जोइणा ॥

स्वाध्याय-सद्ध्यानरतस्य त्रायिणः, अपापभावस्य तपसि रतस्य । विशुद्ध्यते यत् तस्य मलं पुराऋतं, समीरितं रूप्यमलिमव ज्योतिषा ॥६२॥

६३ से तारिसे दुवलसहे जिइंदिए सुयेण जुत्ते अममे अकिंचणे। विरायई कम्मघणिम्म अवगए १७६

त्ति बेमि।

स तादृशो दुःखसहो जितेन्द्रयः, श्रुतेन युक्तोऽममोऽकिञ्चनः । विराजते कर्मधनेऽपगते, कसिणब्भवुडावगमे व चंदिमा<sup>ान</sup>े ॥ कृत्सनाभ्रवुटापगमे इव चन्द्रमाः ॥६३॥

इति बवीमि।

६१ - जो मुनि इस तप, संयम-योग<sup>न७२</sup> और स्वाध्याय-योग में उ०३ सदा प्रदत्त रहता है १०४ वह अपनी और दूसरों की रक्षा करने में उसी प्रकार समर्थ होता है जिस प्रकार सेना से घर जाने पर आयुधों से मुसज्जित अध् वीर !

६२ - स्वाध्याय और सद्ध्यान में १७० लीन, त्राता, निष्पाप मन वाले और तप में रत मुनि का पूर्व संचित मल<sup>२७६</sup> उसी प्रकार विशुद्ध होता है जिस प्रकार अग्नि द्वारा तपाए हुए सोने का मल।

६३--जो पूर्वोक्त गृणों से युवत है, दु:खों को सहन करने वाला<sup>र्थंत</sup> है, जितेन्द्रिय है, श्रुतवान है, ममत्व-रहित<sup>१८२</sup> और अकि-ञ्चन<sup>पन्द</sup> है, वह कर्म रूपी बादलों के दूर होने पर उसी प्रकार शोभित होता है जिस प्रकार सम्पूर्ण अञ्चपटल से वियुक्त<sup>348</sup> चन्द्रमा ।

ऐसा मैं कहता है।

#### टिप्पण : अध्ययन द

### इलोक १:

#### १. आचार-प्रणिधि को ( आयारप्पणिहि <sup>क</sup> ) :

प्रणिधि का अर्थ समाधि या एकाग्रता है । आचार में सर्वात्मका जो अध्यवसाय (एकाग्र चिक्तन या दढ़ मानसिक संकल्प) होता है, उसे 'आचार-प्रणिधि' कहा जाता है ।

#### २. पाकर ( लद्धं <sup>क</sup> ) :

अगस्त्य चूर्णि<sup>3</sup> और टीका<sup>3</sup> के अनुसार यह पूर्वकालिक किया (क्त्वा प्रत्यय) का और जिनदास चूर्सिए<sup>4</sup> के अनुसार यह 'तुम्' प्रत्यय का रूप है। 'तुम्' प्रत्यय का रूप मानने पर 'आयार-पणिहि छद्धुं' का अनुवाद 'आचार-प्रणिधि की प्राप्ति के छिए' होगा।

#### वलोक २:

#### ३. इस्तोक २ :

तुलना कर्गजिए—पुढवोजीवा पुढो सत्ता, आउजीवा तहाऽगणी । वाउजीवा पुढो सत्ता, तणरुक्खा सबीयगा ॥ अहावरा तसा पाणा, एवं छक्काय आहिया । एतावए जीवकाए, षावरे कोइ विज्जई ।। (सूत्रकृताङ्क १.११.७-⊏)

#### ४. ( सबीयगा <sup>ख</sup> ):

देखिए ४.८ की टिप्पण संख्या २०।

#### श्लोक ३:

### प्र. अहिसक (अच्छणजोएण क ):

'क्षण' का अर्थ हिंसा है। न क्षण — अक्षण अर्थात् अहिसा । 'योग' का अर्थ सम्बन्य' या व्यापार है। जिसका प्रयत्न

१ - अ० चि० ६.१४ :अवधानसमाधानप्रणिधानामि तु समाधौ स्यु: ।

२ - अ० चू० पृ०१८४: आयारप्पणिधी अायारे सव्वत्पणा अस्मवसाती।

३ -- अ० चू० पृ० १८४: 'लद्धुं' पाविऊण ।

४ - हा० टी० प० २२७ : 'लब्ध्वा' प्राप्य ।

५— जि० चू० पृ० २७१ : (लब्धुं) प्राप्तये ।

६— अ॰ चू॰ पृ॰ १८४ : छणणं छणः क्षणु हिंसायामिति एयस्स रूवं, क्षगारस्स य छगारता पाकते, जधा अक्षीणि अच्छीणि अकारी पडिसेषे, ण छणः अद्यणः अहिंसणिमत्यर्थः ।

७---अ० चू०पृ० १८४ : जोगो सम्बन्धो ।

अध्ययन 🖒 : इलोक ४-५ टि० ६-६

अहिसक (हिसा-रहित) होता है, उसे 'अक्षण योग' कहा जाता है ।

#### इलोक ४:

#### ६. इलोक ४।

भेदन और लेखन करने से पृथ्वी आदि अचित्त हों तो उसके आश्रित जीवों की और सचित्त हों तो उसकी और उसके आश्रित जीव दोनों की हिंसा होती है<sup>3</sup>, इसलिए इसका निषेव हैं ।

### ७. भित्त (भित्ति क):

इसका अर्थ है - दरार³ । अनुसन्धान के लिए देखिए ४.१८ की टिप्पण संस्था ६६ ।

#### इलोक प्रः

### ь. शुद्ध पृथ्वी ( सुद्ध पुढवी ए <sup>क</sup> ) :

'शुद्ध पृथ्वी' के दो अर्थ हैं — शस्त्र से अनुपहत पृथ्वी अर्थात् सचित्त पृथ्वी और शस्त्र से उपहत — अचित्त होने पर भो जिस पर कंबल आदि बिला हुआ न हो वह पृथ्वी । गात्र की उपमा से पृथ्वी के जीवों की विराधना होती है, इसलिए सांचत्त पृथ्वी पर नहीं बैठना चाहिए और कंबल आदि बिलाए बिना जो अचित्त पृथ्वी पर बैठता है उसका शरीर धूलि से लिप्त हो जाता है अथवा उसके निम्न भाग में रहे हुए जीवों की गाव की उपमा से विराधना होती है, इसलिए अचित्त पृथ्वी पर भी आसन आदि बिलाए बिना नहीं बैठना चाहिए ।

### **ह.** ( ससरक्खिम्म <sup>ख</sup> ) :

सचित्त-रज से संसृष्ट<sup>६</sup> । अनुसन्धान के लिए देखिए ४.१८ की टिप्पण संख्या ६६ ।

- १ (क) अ० चू० पृ० १८५ : अहिसणेण अच्छणे जोगो जस्स सो अच्छणजोगो ।
  - (ख) जिं चूं पृष्ठ २७४ : अकारो पिडिसेहे बट्टा, छण्णसद्दो हिसाए बट्टा, जोगो मणवयणकाइओ तिविधो, ण छणजोगी अच्छणजोगो तेण अच्छणजोएण निव्वस्थाएण।
  - (ग) हा० टो० प० २२८: 'अक्षणयोगेन' अहिसाव्यापारेण ।
- २ जि० चू० पृ० २७५ : तत्थ अचित्ताए तन्मिस्सिया विराधिज्जंति, सचित्ताए पुढवीजीवा तण्णिस्सिया य विराहिज्जंति ।
- ३ (क) अ० चू० पृ० १८५: 'भित्ती' तडी ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २७१ : भितिमादि णदितडीतो जवीवद्दलिया सा भित्ती भन्नति ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ २२८: 'भिन्ति' तटीम् ।
- ४ - (क) अ० चू० पृ० १८५ : असत्योवहता सुद्धपुढवी, सत्योवहसावि कंबलिमातीहि अणंतरिया ।
  - (स्र) जि० चू० पृ० २७५: सुद्धपुढवी नाम न सत्थोवहता, असत्थोबह्यावि जा णो वत्थंतरिया सा सुद्धपुढवी भण्णइ।
  - (ग) हा० टी० प० २२८: 'शुद्धपृथिव्याम्' अज्ञस्त्रोपहतायामनन्तरितायाम् ।
- प्र जि॰ जु॰ पृ॰ २७५ : तःथ सिवत्तपुढवीए गायउण्हाए विराधिज्जइ, अन्वित्ताए एयाए पति (गायआ) सणायी गुंडिज्जिति, हेट्टिल्ला वा तण्णिस्सिता सत्ता उण्हाए विराधिज्जिति ।
- ६— (क) जि० चू० पृ० २७४ : ससरवलं नाम जंमि सन्चित्तरतो वाउद्धुतो तमासणं ससरवलं मण्णह।
  - (ख) हा० टी० प० २२८ : 'सरजस्के वा' पृथ्वीरजोऽवगुण्ठिते वा ।

अध्ययन = : इलोक ६ दि० १०-१६

#### १०. न बंठे ( निसिए क ):

बैठने का स्पष्ट निषेध है। इसके उपलक्षण से खड़ा रहने, सोने आदि का भी निषेध समझ लेना चाहिए।

### ११. प्रमार्जन कर (पमज्जित्तु <sup>ग</sup>):

सचित्त-पृथ्वी पर बैठने का सर्वथा निषेध है। अचित्त-पृथ्वी पर सामान्यतः आसन बिछाए बिना बैठने का निषेध है, किन्तु धूलि का प्रमार्जन कर बैठने का विधान भी है। यह उस सामान्य विधि का अपवाद है<sup>3</sup>।

#### १२ लेकर (जाइता <sup>ध</sup>):

चूणि और टीका के अनुसार यह पाठ 'जाणिता ' रहा —ऐसा संभित्र है। उसके संस्कृत रूप 'ज्ञात्वा' और 'ज्ञपयित्वा' दोनों हो सकते हैं। ज्ञात्वा अर्थात् पृथ्वी को अचेतन जानकर, ज्ञपयित्वा अर्थात् वह जिसकी हो उसे जताकर— अनुमति लेकर या मांगकर। टीका में 'जाइत्ता' की भी व्याख्या है<sup>3</sup>।

#### श्लोक ६:

### १३ शीतोदक (सीओदगं क):

यहाँ इसका अर्थ है-- भूम्याश्रित सचित्त जल ।

#### १४. ( बुट्ठं <sup>ख</sup> ) :

बरसात का पानी, अन्तरिक्ष का जलै।

#### १५. हिम का (हिमाणि ख):

हिम-पात शीतकाल में होता है<sup>६</sup> और वह प्राय: उत्तरापथ में होता है<sup>0</sup>।

# १६. तप्त होने पर जो प्रासुक हो गया हो वैसा जल ( उसिणोदगं तत्तकासुयं म ) :

शिष्य ने पूछा—भगवन् ! जो उष्णोदक होता है वह तप्त भी होता है और प्रामुक भी होता है तब फिर उसके साथ तप्त-प्रामुक विशेषण क्यों रुगाया गया ?

१---हा॰ टी॰ प॰ २२८ : न निबीदेत्, निबीदनग्रहणात् स्थानत्वग्वर्तनपरिग्रहः ।

२-हा॰ टी॰ प॰ २२८: अचेतनायां तु प्रमुख्य तां रजोहरणेन निषीदेत्।

३—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १८५ : जाणित् सत्थोवहता इति लिगतो पंचिवहं वा ओग्महं जाणित् तं जाइय अणुण्यवित ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ २७४ : जाणिउण जहा एसा अचित्तजयणा, अगणिमाई उवहयस्स य जस्स सो परिश्वहो तस्स उग्गहं अणुजाणावेऊण निसीदणादीणि कुरुजा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २२८ : 'ज्ञात्वे' त्यचेतनां ज्ञात्वा 'याचियत्वाऽवग्रह' मिति यस्य संबन्धिनी पृथिवी तमवग्रहमनुज्ञाध्येति ।

४—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १८५ : 'सीतोदगं' तलागादिसु भौमं पाणितं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २७५: सीतोदगगहणेण सचेतणस्स उदयस्स गहणं कयं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २२८: 'शीतोदक' पृथिव्युद्भवं सच्चित्तोदकम् ।

५—(क) अ० चू० पृ० १८५ : 'बुट्ठं' तक्कालवरिसोदगं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २७६ : बुट्ठम्महणेण सेसअंतरिक्सोदमस्स महणं कयं ।

६-अ॰ चू॰ पृ॰ १८४ : हिमं हिमवति सीतकाले भवति ।

७—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २७६ : हिमं पाउसे उत्तरापहे भवति ।

<sup>(</sup>অ) हा॰ टी॰ प॰ २२६: हिमं प्रतीतं प्राय उत्तरापये भवति ।

अध्ययन द : इलोक ७-६ टि० १७-२२

आचार्य ने कहा---सारा उष्णोदक तप्त-प्रासुक नहीं होता, किन्तु पर्याप्त मात्रा में उबल जाने पर ही वह तप्त-प्रासुक होता है। इसक लिए यह विशेषण सार्थक है। मुनि के लिए वही उष्णोदक ग्राह्म है, जो पूर्ण मात्रा में तप्त होने पर प्रामुक हो जाए?।

अनुसन्धान के लिए देखिए ४.२.२२ की टिप्पण संख्या ४०-४१।

#### इलोक ७:

# १७. जल से भीगे अपने शरीर को ( उदउल्लं अप्पणो कायं क ):

मुनि के शरीर भीगने का प्रसंग तब आता है जब वे नदी पार करते हैं या भिक्षाटन में वर्षा आ जाती है<sup>र</sup> ।

### १८ भोंछे मले ( पुंछे संलिहे ख):

वस्त्र तृण आदि से पोंछना 'प्रोञ्छन' और उंगली, हाथ आदि से पोंछना 'संलेखन' कहलाता है ।

### १६. तथाभूत (तहाभूयं ग):

'तथाभूत' का अर्थ आई या स्तिग्ध है<sup>४</sup>।

### २०. देखकर (समु<sup>ध्</sup>पेह<sup>ग</sup>)ः

टीका में इसका अर्थ 'देखकर' किया है<sup>४</sup> । चूर्णियों के अनुमार 'समुग्पेहे' पाठ है । इसका अर्थ है—सम्यक् प्रकार से देखे<sup>ड</sup>ा

#### श्लोक द:

#### २१. इलोक दः

अङ्कार आदि शब्दों की विशेष जानकारी के लिए देखिए ४.२० की टिप्पण संख्या ८९-१०० ।

#### इलोक ह:

# २२. बाहरी पुद्गलो पर ( बाहिरं···· पोग्गलं <sup>घे</sup> ) :

बाह्य पुद्गल का अर्थ व्यतिरिक्त वस्तु°—उष्णोदक आदि पदार्थ हैं<sup>द</sup> ।

१—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २७६ : तं पुण उण्होदगं जाहे तत्तं फासुगं भवित ताहे संजतो पिडम्गाहिज्जित्ति, आह — उण्होदगमेव वत्तव्यं तत्त फासुगं न कायव्यं, जम्हा जं उण्होदगं तमवस्सं तत्तं फासुगं च भिवस्सइ?, आयिरियो आह —न सन्वं उण्होदगं तत्तफासुगं भवित, जाहे सन्वत्ता डंडा ताहे फासुगं भवित, अतो तत्तफासुगं क्यं भवित ।

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ २२८: 'उष्णोदक' क्वथितोदकं 'तप्तप्रासुकं' तप्तं सत्प्रासुकं त्रिदण्डोद्वृत्तं, नोष्णोदकमात्रम् ।

२—हा० टी० प० २२= : नदीमुत्तीर्थो भिक्षात्रविष्टो वा वृष्टिहतः 'उदकार्द्रम्' उदकविन्दुचितमात्मनः 'कार्य' शरीरं स्निग्धं वा ।

३— (क) अ० चू० पृ० १६६ : पुंछणं वत्थादीहिं लूसणं संतेहणमंगुलिमादीहिं णिच्छोडणं ।

<sup>(</sup>জ) जि॰ चू॰ २७६ : तत्थ पुंछणं वत्थेहि तणादीहि वा भवड, संलिहणं जं पाणिणा संलिहिऊण णिच्छोडेड एवमादि ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टो॰ प॰ २२८ : 'पुञ्छयेद्' वस्त्रनृणादिभि: 'न संलिखेत्' पाणिना ।

४—(क) अ० चू० पृ० १८६ : तथाभूतमिति उदओल्लं सरिसं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २७६ : तहाभूअं णाम जं उदउल्लं ससिनद्धं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० : 'तथाभूतम्' उदकाद्रीदिरूपम् ।

प्र - हा० टी० प० २२**न : 'संप्रेक्ष्य' निरीक्ष्य** ।

६ -- (क) अ० चू०पृ० १८६ : समुखेहे उवेक्खेन्जा परिधारेन्जा ।

<sup>(</sup>জ) जि॰ चू॰ पृ॰ २७६ : समुष्पेहे नाम सम्मं उवेहे, संमं णिरिक्लितित्ति वुत्तं भवइ ।

७-अ० चू० पृ० १८६ : सरीरवितिरित्तं वा बाहिरं पोग्गलं ।

<sup>(</sup>क) जि० चू० पृ० २७७ : बाहिरपोग्गलग्गहणेणं उसिणोदयादीणं गहणं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २२६: 'बाह्यं वापि पुर्गलम् उष्णोदकादि ।

#### इलोक १०:

#### २३ तृण, वृक्ष (तणरुखं क ):

'तृण' सब्द से सभी प्रकार की घासों और 'दृक्ष' सब्द से सभी प्रकार के ब्रक्षों एवं गुच्छ, गुल्म आदि का ग्रहण किया गया है'। तृणद्रुम संयुक्त सब्द मी है। कोश में नालिकेर, खर्जूर और पूग आदि ताल जाति के ब्रक्षों को तृणद्रुम कहा है<sup>3</sup>, संभवत: इसीलिए कि तृणों के समान इनके भी रेशे समानान्तर और कांटे नुकीले होते हैं। किन्तु यहाँ इनका वियुक्त अर्थ-ग्रहण ही अधिक संगत है।

#### इलोक ११:

### २४. वन-निकुञ्ज के बीच ( गहणेसु क ) :

गहन का अर्थ है बृक्षाच्छन्न प्रदेश। गहन में हलन-चलन करने से बृक्ष की शाखा आदि का स्पर्ध होने की संभावना रहती है इस-लिए यहाँ ठहरने का निषेध हैं 3।

### २४. अनन्तकायिक वनस्पति ( उदगम्मि ग ) :

'उदक' के दो अर्थ किए गए हैं --अनन्तकायिक वनस्पति और जल"। किन्तु यह वनस्पति का प्रकरण है, इसिलए यहाँ इसका अर्थ वनस्पति-परक ही संगत है। प्रज्ञापना व भगवती में अनन्तकायिक वनस्पति के प्रकरण में 'उदक' नामक वनस्पति का उल्लेख हुआ है । जहाँ जल होता है वहाँ वनस्पति होती है अर्थात् जल में वनस्पति होने का नियम है। इस वनस्पति-प्रधान दृष्टि से इसका अर्थ जल भी किया जा सकता है।

#### २६. सर्पच्छत्र ( उत्तिग<sup>ध</sup>)ः

इसका अर्थ सर्पच्छत्र - कुकुरमुचा है। यह पौधा बरसात के दिनों में पेड़ों की जड़ो में या सील की जगह में उगा करता है।

### २७. खड़ा न रहे ( न चिट्ठेज्जा क ):

यह शब्द न बैठे, न सोए आदि का संग्राहक है ।

#### इलोक १२:

#### २८. सब जीवों के ( सब्वभू एसु ग ):

यह त्रस का प्रकरण है इसलिए यहाँ 'सर्वभूत' का अर्थ 'सर्व त्रस जीव' हैं ।

- १--(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २७७ : तत्थ तणं दब्भादि, रुक्लगहणेण एगद्वियाण बहुबीयाण य गहणं, 'एगग्गहणे गहणं तज्जातीयाण' मितिकाउं सेसावि गुच्छगुरमादि गहिया ।
  - (ख) हा० टी० प० २२६ : तृणानि --दर्भादीति, वृक्षाः --कदम्बादयः ।
- २-अमर० काण्ड २ वर्ग ४ श्लोक १७० : खर्जु रः केतकी ताली खर्जू री च तृणदुमाः ।
- ३···(क) जि० चू० पृ० २७७ : गहणं गुविलं भण्णइ, सत्थ उञ्चत्तमाणो परियत्तमाणो वा साहादीणि घट्टोइ तं गहणं, तत्थ नो चिट्ठेण्जा ।
  - (स) हा० टी० प० २२६ : 'गहनेषु' वननिकुञ्जेषु' न तिष्ठेत्, संघट्टनादिदोषप्रसङ्गात् ।
- ४ जि॰ चू॰ पृ॰ २७७ : तत्य उदगं नाम अणंतवणष्फई, से मणियं च ---'उदए अवए पणए सेवाले' एवमादि, अहवा उदगगहणेण उदगस्स गहणं करेंति, कम्हा ?, जेण उदएण वणष्फइकाओ अस्यि ।
- ५- पन्न १.४३ पृ० १०५ : जलरुहा अणेगिवहा पन्नत्ता, तंजहा--उदए, अवए, पणए .....।
- ६--हा० टी० प० २२६: 'उत्तिङ्गः'...सर्पच्छत्रादिः ।
- ७ अ० चू० पृ० १८७ : ण चिट्ठे णिसीदणादि सन्बं ण चेएउजा ।
- ५--अ० चू० पृ० १८७ : सञ्बभूताणि तसकायाधिकारोत्ति सञ्वतसा ।

अध्ययन द : इलोक १५ टि० २६-३१

### २६. विभिन्न प्रकार वाले ( विविहं क ):

इसका अर्थ हीन, मध्य और उत्कृष्ट अथवा कर्म की पराधीनता से नरक आदि गतियों में उत्पन्त है ।

#### इलोक १५:

#### ३०. इलोक १५:

आठ सूक्ष्मों की व्याख्या इस प्रकार है:

- १—स्नेहपुष्य के पाँच प्रकार हैं—ओस, बरफ, कुहासा ओला और उद्भिद् जलबिन्दु ।
- २-- पुष्पसूक्ष्म -- बड़, उम्बर आदि के फूल या उन जैसे वर्ण वाले दृविभाव्य फूल ।
- ३ -- प्राण सूक्ष्म--अगुद्धरी-कुंथु, जो चलने पर जाना जाता है किन्तु स्थिरावस्था में दुर्जोय हैं<sup>थ</sup>।
- ४—उत्तिग सूक्ष्म—कीटिका-नगर, जहाँ प्राणी दुर्जों य हों<sup>द</sup>ा
- ्र—प्तक सूक्ष्म——काई । यह पाँच वर्ण की होती है। वर्षा में भूमि, काठ और उपकरण (वस्त्र) आदि पर उस द्रव्य के समान वर्ण वाली उत्पन्न होती है°।
- ६ -बीज सूक्ष्म —सरसों और झाल के अग्रभाग पर होने वाली कणिका, जिसे लोग 'सुमधु' भी कहते हैं । स्थानाङ्ग वृत्तिकार के अनुसार इसे लोक-भाषा में 'तुपमुख' भी कहा जाता है<sup>६</sup>।
  - ७---हरित सूक्ष्म जो तत्काल उत्पन्न, पृथ्वी के समान वर्ण वाला और दुर्जोय हो वह अंकुर<sup>9°</sup>।

## ३१. उत्तिङ्ग ( उत्तिग ख):

स्थानाङ्ग में आठ सूक्ष्म बतलाए हैं<sup>?3</sup> । दशर्वकालिक और स्थानाङ्ग के सूक्ष्माष्टक में अर्थ-टब्टि से अभेद है । जो ऋम-भेद है उसका कारण गद्य और पद्य रचना है । अब्द-दृष्टि से सात अब्द तुल्य हैं केवल एक अब्द में अन्तर है । स्थानाङ्ग में 'लेण' है वहाँ दशर्वकालिक में 'उत्तिग' है । स्थानाङ्ग दृत्तिकार अभयदेव सूरि ने 'लेण' का अर्थ जीवों का आश्रय-स्थान किया है<sup>93</sup> । दशर्वकालिक

१ -- अ० चू०पृ० १८७ : विविधमणेगागारं हीणमज्भाधिकभावेण ।

२—हा० टी० प० २२६ : विविधं 'जगत्' कमेंपरतन्त्रं नरकादि गतिरूपम् ।

३— जि॰ चू॰ पृ॰ २७८: सिणेहमुहुमं पंचपगारं, तं ओसा हिमए महिया करए हरतणुए ।

४—जि० चू० प्० २७८ : पुष्कसुहुमं नाम वडउम्बरादीनि संति पुष्काणि, तेसि सरिवन्नाणि दुव्विभावणिज्जाणि ताणि सुहुमाणि ।

५ - जि० चू० पृ० २७६ : पाणसुहुमं अणुद्धरी कुंथू जा चलमाणा विभाविण्जइ थिरा दुव्विभावा ।

६ - अ० चू० पृ० १८८ : उत्तिगसुहुमं कीडियाधरगं, जे वा जत्थ पाणिणो दुव्विभावणिज्जा।

७ —जि० चू० पृ० २७६ : पणगसुहुमं णाम पंचवन्नो पणगो वासासु भूमिकट्टउवगरणादिसु तद्दवसमवन्तो पणगसुहुमं ।

द - जि॰ चू॰ पृ॰ २७ द : बीयसुहुमां नाम सरिसवादि सालिस्स वा मुहमूले जा कणिया सा बीयसुहुमां, सा य लोगेण उ सुमहु (धुम)ित्त भण्णइ ।

६ - ठा० ८.३५ वृ : लोके या तुषमुखमित्युच्यते ।

१०-- जि० चू० पृ० २७८ : हरितसुहुमां णाम जो अहुणुद्धियं पुढविसमाणवण्णं दुव्विभावणिज्जं तं हरियसुहुमा ।

११—अ० चू० पृ० १८८: उद्दंसंडं महुमिन्छ्यादीण । कीडियाअंडगं—िपपीलियाअंडं, उदकल्अंडं ल्रुयापडागस्स । हिलग्रंडंबंभणि-याअंडगं, सरडिअंडगं—हल्लोहिल्लिअंडं ।

१२ — ठा० ८ ३४ : अह सुहुमा पं० तं० पाणसुहुमे, पणगसुहुमे, बीयसुहुमे, हरियसुहुमे, पुष्फसुहुमे, अंडसुहुमे, लेणसुहुमे, सिणेहसुहुमे ।

१३ - ठा० ५.३४ वृ०: लयनम् - आश्रय: सत्वामाम्, तच्च कोटिकानगरादि, कोटिकाइचान्ये च सूक्ष्मा: सत्वा भवन्तीति ।

के टीकाकार हरिभद्र सूरि ने 'उत्तिग' का अर्थ 'कीटिका-नगर' किया है'। इन दोनों सूत्रों के शाब्दिक-भेद और आर्थिक-अभेद से एक बड़ा लाभ हुआ है, वह है 'उत्तिग' शब्द के अर्थ का निश्चय। विभिन्न ब्याख्याकारों ने 'उत्तिग' शब्द के विभिन्न अर्थ किए हैं, किन्तु प्रस्तुत श्लोक में प्रयुक्त 'उत्तिग' का अर्थ वही होना चाहिए जो 'लयन' का है। इस प्रकार 'लयन' शब्द 'उत्तिग' के अर्थ को कस देता है। इसी अध्ययन के ग्यारहवें श्लोक में जो 'उत्तिग' शब्द आया है वह वनस्पति का वाचक है। प्रस्तुत प्रकरण त्रसकाय से संबन्धित है। प्रकरण-भेद से दोनों में अर्थ-भेद है।

#### इलोक १६:

### ३२. सब प्रकार से ( सब्बभावेण ल ) :

अगस्त्य भूणि में लिङ्ग, लक्षण, भेद, विकल्य —यह सर्वभाव की ज्याख्या है । लिङ्ग आदि सर्व साधनों से जानना, सर्वमाव से जानना कहलाता है। इसका दूसरा अर्थ 'सर्वस्वभाव' किया है । जिनदास भूणि में वर्ण, संस्थान आदि को 'सर्वभाव' माना गया है । वहाँ एक विशेष जानकारी दी गई है कि छद्मस्थ सब पर्यायों को नहीं जान सकता। इसलिए 'सर्वभाव' का अर्थ होगा जिसका जो विषय है उसे पूर्णरूप से (जानकर) रे। टीकाकार ने इसका अर्थ 'अपनी शक्ति के अनुरूप स्वरूप-संरक्षण' किया है ।

### इलोक १७:

### ३३. पात्र (पाय ख):

यहाँ पात्र शब्द से काष्ठ, तुंबा और मिट्टी—ये तीनों प्रकार के पात्र ग्राह्य हैं°।

### ३४. कम्बल ( कंबलं ल ) :

यहाँ कम्बल शब्द से ऊन और सूत --दोनों प्रकार के वस्त्र प्राह्य हैं ।

### ३५. शय्या (सेज्जं ग):

शय्या का अर्थ है वसति - उपाश्रय । उसका दिन में दो या तीन वार प्रतिलेखन करने की परम्परा का उल्लेख हैं ।

१ - हा॰ टी॰ प॰ २३०: उत्तिगतूक्ष्मं -कीटिका-नगरम्। तत्र कीटिका अन्ये च सूक्ष्मसत्त्वा भवन्ति।

२-अ० चू० पृ० १८८: सन्वभावेणीलगलक्खणभेदिवकष्पेणं ।

३ - अ० चू० पृ० १८८ : अहवा सब्वसभावेण।

४-- जि॰ चु॰ पु २७८ : सब्बय्यगारेहि वश्णसंठाणाईहि णाऊणंति ।

४.—जि० चू० पृ० २७८-२७६: अहवा ण सव्वपरिवार्णीह छउमत्थो सक्केइ उवलिभउं, कि पुण जो जस्स विसयो ? तेण सब्वेण भावेण चाणिऊणीत ।

६—हा० टी० प० २३० : 'सर्वभावेन' शक्त्यनुरूपेण स्वरूपसंरक्षणादिना ।

७ -- (क) अ० चू० पृ० १८८ : पायं लाबुदारमट्टियामयं ।

<sup>(</sup>জ) जि॰ चू॰ पृ॰ २७६: पायग्गहणेण दारुअलाउयमट्टियपायाणं गहणं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३१ : पात्रव्रहणात् - अलाबुदाश्मवादिपरिग्रहः ।

५ — (क) अ० नू० पृ० १८८: कंबलोपरेसेण तज्जातीयं वत्थादि सञ्बमुपदिट्टं ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पू० २७६ : कम्बलगृहणेण उन्नियसोत्तियाण सन्वेसि गृहणे।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २३१: कम्बलप्रहणादूर्णासूत्रमयपरिग्रहः।

६--- (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २७६ : सेज्जाओ वसइओ भण्णइ, तमिव दुकालं तिकालं वा पडिलेहिङ्जा।

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ २३१ : 'शय्यां' वर्सात द्विकालं त्रिकालं च ।

#### 380

# ३६. उच्चार-भूमि ( उच्चारभूमि ग ) :

जहाँ लोगों का अवापात और अवंजोक हो अर्थात् लोगों का गमनागमन न हो और लोग न दीखते हों, वह उच्चार- मलोत्सर्ग करने योग्य भूमि हैं । साध् उसका प्रतिलेखन और प्रमार्जन कर उसमें प्रवेश करे<sup>9</sup> ।

### ३७. संस्तारक ( संथारं <sup>घ</sup> ) ः

संस्तारक-भूमि के लिए भी प्रतिलेखन और प्रमार्जन दोनों का विचान हैं।

### ३८. आसन का ( आसर्ण <sup>घ</sup> ):

बैठते समय आसन का प्रतिलेखन करने का विधान है ।

# ४६ यथासमय ( धुवं <sup>क</sup> ) :

इसका अर्थ नित्य-नियत समय या यथासमय है 1

# ४०. प्रमाणोपेत ( जोगसा ख ) ः

इसका अर्थ अन्युनाविरिक्त अर्थात् प्रमाणोपेत है । प्रतिलेखन न हीत करना चाहिए और न अविरिक्त, किन्तु प्रमाणोपेत करना चाहिए । जैसे योग-रक्त साड़ी का अर्थ प्रमाण-रक्त साड़ी होता है, वैसे ही जोयसा का अर्थ प्रमाण-प्रतिलेखन होता हैं<sup>प</sup> । व्याख्याओं में इसका भूल अर्थ —'सामर्थ्य होने पर'भी किया गया है<sup>इ</sup> ।

### ४१. प्रतिलेखन करे ( पडिलेहेज्ञा <sup>क</sup> ) :

प्रतिलेखन का अर्थ है देखना । मुनि के लिए दिन में दी बार (प्रात: और साय) वस्य आदि का प्रतिलेखन करना विहित है । प्रतिलेखन-विधि की जानकारी के लिए उत्तराध्ययन (२६.२२-३१) और ओधनिर्युक्ति गाथा (२५६-२७५) द्रष्टब्य हैं।

#### इलोक १८:

#### ४२. इलोक १८ ३

इस रुलोक में निर्दिष्ट उच्चार आदि की तरह अन्य शरीर के अवयव, आहार या **उपकरण आ**दि का भी प्रा<mark>सुक स्थान में उत्सर्ग</mark> करना चाहिए । यह उपाध्यय में उत्सर्ग करने की विवि का वर्णन हैं ।

१—(क) अ० चू० पृ० १८८: उच्दारो सरीरमलो तस्स भूमी उच्चारभूमी, तमिव अणावातमसंलोगादिविहिणा पडिलेहेज्जा, यडिलेहितपमज्जिते वा आयारेज्ज ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पू० २७६ : उच्चारभूमियवि अणावाग्रमसंत्रोयावित्रुपेहि जुत्तं गयमाणो ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३१ : उच्चारभुवं च—अनापातद्यादि स्थण्डिलम् ।

२-(क) जि० चू० पृ० २७६ : तहा संधारभूमिमिव पहिलेहिय पमिज्जिय अत्थुरेज्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३१: 'संस्तारकं' तृणगयादिख्यम् ।

३--जि॰ चू॰ पृ॰ २७६ : तहा आसणपित पटिलेहिऊण उवविसेज्ज ।

४ — (क) अ० चू० पू० १८८: धुवं णियतं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० ए० २७६ : धुवं गाम जो जस्स पच्चुवेयप्रगकालो तं तमि जिच्चं।

<sup>(</sup>ग) हर० टी० प० २३०: 'छ्रुवं च' निरयं ज को यस्य काल उक्तोऽनागतः परिभोगे च तस्मिन्।

५--जि० चू० पृ० २७६: जोगसा नाम सति सामत्थे, लहुया जोगसा णाम जं पमार्ण भणितं ततो पमाणाओ ण हीणमहितं वा पडिलेहिज्जा, जहा जोगरता साढिया पमाणरिजित्ति बुलं भवइ तहा यमाणपितिहा जोगसा भण्णई ।

६---(क) अ० चू० पृ० (== : जोगसा जोगसामत्थे सन्त । अहवा उपउज्जिकण पुन्ति ति जोगेण जोगसा उपातिरित्तपडिलेहणा-विज्ञितंदा।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३१: 'योगे सति' सति सामध्ये अन्यूनातिरियतम् ।

७--(क) जि॰ चू० पृ० २७६ : अन्मं वा सरीरावयवं आहारीवकरणादि वा, फासुयं ठाणं 'पिंडलेहिऊण परिदृवेज्ज संजए'सि, एस उवस्सए विधी भणिओ।

<sup>(</sup>ख) हा० टो० प० २३१ : उपाश्रयस्थानविधिरुक्त: ।

अध्ययन ६: श्लोक १९ टि०४३-४७

### ४३. शरीर के मैल का ( जिल्लयं <sup>ख</sup>):

'जिल्लिय' का अर्थ है सरीर पर जमा हुआ मैंल । चूर्णिइय के अनुसार मुनि के लिए उसका उद्वर्तन करना —मैंल उतारना विहित नहीं है । पसीने से गलकर मैंल उतरता है अथवा ग्लाव साधु शरीर पर जमे हुए मैंल को उतार सकता है । यहाँ मैंल के उत्सर्ग का उल्लेख इन्हीं की अपेक्षा से हैं<sup>9</sup> ।

अगस्त्यसिंह ने 'जाव सरीरभेओ' इस वाक्य के द्वारा 'जल्ळ परीषड' की आंट्र संकेत किया है। इसकी <mark>जानकारी के लिए देखिए</mark> उत्तराध्ययन (२.३७)।

#### इलोक १९:

#### ४४. ( वा <sup>ख</sup> ):

सामान्यत: गृहस्थ के घर जाने के भोजन और पानी । ये दो प्रयोजन बनलाए हैं । रुग्ण साधु के लिए औषध लाने के लिए तथा इसी कोटि के अन्य कारणों से भी पृहस्थ के घर में प्रवेश करना होता है --यह 'वा' शब्द से मुचित किया गया है<sup>3</sup>ा

### ४४. उचित स्थान में खड़ा रहे ( जयं चिट्टें ग ) :

इसका शाब्दिक अर्थ है -- यतनापूर्वक खड़ा रहे । इसका भावार्य है । गृहस्थ के घर में छुनि झरोखा, सन्धि आदि स्थानों को देखता हुआ खड़ा न रहे अर्थात् उचित स्थान में खड़ा रहे<sup>ड</sup> ।

#### ४६. परिमित बोले ( मियं भासे म ) :

गुहस्थ के पूछते पर मृति यतना से एक बार या दो बार बोले<sup>४</sup> अथवा प्रयोजन वश बोले<sup>४</sup> । जो बिना प्रयोजन बोळता है वह भले थोड़ा ही बोले, मितभाषी नहीं होता और प्रयोजनवश अविक बोळने वाळा भी मितभाषी है । आहार एषणीय न हो तो उसका प्रतिषेघ करे⁴ यह भी 'मियं भासे' का एक अर्थ है ।

### ४७. रूप में मन न करे (ण य रूवेसु मणं करे <sup>घ</sup>):

भिक्षाकाल में दान देने वाली या दूसरी स्त्रियों का रूप देखकर यह (चन्तन न करे -- इसका आश्चर्यकारी रूप है, इसके साथ मेरा संयोग हो आदि । रूप की तरह शब्द, रस, गन्ध और स्पर्श में भी मन न लगाए ---आगक्त न बने ।

१---(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १८६: जिल्लिया मलो, तस्त य जाव सरीरमेदाए वित्य उन्बद्धणं जदा पुण यस्तेदेण ग्रनित विलाणाति कन्जे वा अवकरिसणं तदा।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २७६ : जिल्लयं नाम सत्तो, णो कप्पइ उबहुँउं, जो पुण गिम्हकाले पस्सेयो भवति, अण्णीम गिलाणादि कारणे मलस्थे केरिसो कीरइ तस्स तं गहणं कर्यति ।

२---(क) जि० चू० गृ० २७६-२८० : अन्तेसु वा कारणेसु पविसिक्षण ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३१: ग्लानादेरीषथार्थं वा ।

३—–(क) जि० चू० पृ० २८० : तत्थ जयं चिट्ठे नाम तोम शिहदुवारे चिट्ठे, णो आलोग्रत्थिगलाईणि वज्जयेति, अव<mark>सेवं सोहयंती</mark> चिट्ठेज्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० दो० प० २३१: यतं--गवाक्षकादीग्यनवलोकयन् तिष्ठेदुचितदेशे ।

४--जि॰ सू॰ पृ॰ २८०: मितं भासेज्जा णाम पुच्छिओ संजओ जयणाए एवकं वा दो वा वारे भासेज्जा।

५--जि० चू० पु० २८० : कारणणिमित्तं वा भाराइ ।

<sup>्</sup> ६ — जि० चू० पृ० २८० : अणेसणं वा पडिसेहबइ ।

७—जि० चू० पृ० २८०: रूवं दायगस्स अण्णेसि वा दहूणं तेसु मणंण कुज्जा, जहा अहो रूवं, जित नाम एतेण सह संजोगो होज्जित्ति एवमादि ।

३६२ अध्ययन द : इलोक २०-२१ टि० ४८-५१

#### श्लोक २०:

#### ४८. इलोक २०:

चूणिकार ने इस क्लोक के प्रतिपाद्य की पुष्टि के लिए एक उदाहरण दिया है:

एक व्यक्ति पर-स्त्री के साथ मैथुन सेवन कर रहा था। किसी साथु ने उसे देख लिया। वह लज्जित हुआ और सोचने लगा कि साधु किसी दूसरे को कह देगा, इसलिए मैं उसे मार डालूँ। उसने आगे जाकर मार्ग रोका और मौका देखकर साधु से पूछा—'आज तूने मार्ग में क्या देखा ?' साधु ने कहा:

# बहुं सुणेइ कण्णेहि, बहुं श्रच्छीहि पिच्छइ। न य दिट्ठं सुयं सब्बं, भिक्खु अक्खाउमरिहइ॥

यह सुनकर उसने मारने का विचार छोड़ दिया'। इस प्रसंग से यह स्पष्ट होता है कि सत्य भी विवेकपूर्वक बोलना चाहिए। साधु को फूठ नहीं बोलना चाहिए, किन्तु जहाँ सत्य बोलने से हिंसा का प्रसंग हो वहाँ सत्य भी नहीं बोलना चाहिए। वैसी स्थिति में मौन रखना ही अहिंसक का धर्म है। इसका सम्बन्ध आचाराङ्ग से भी है। वहाँ वताया गया है—पथिक ने साधु से पूछा: 'क्या तुमने मार्ग में मनुष्य, वृषभ, महिंप, पशु, पक्षी, साँप, सिंह या जलचर को देखा? यदि देखा हो तो बताओ।' वैसी स्थिति में साधु जानता हुआ भी 'जानता हुँ'—ऐसा न कहे। किन्तु मौन रहे ।

#### इलोक २१:

### ४१. सुनी हुई ( सुयं क ):

किसी के बारे में दूसरों से सुनकर कहना कि 'तू चोर है'—यह सुना हुआ औपधातिक वचन है ।

#### ५०. देखी हुई (दिट्ठ <sup>ग</sup>):

मैंने इसे लोगों का धन चुराते देखा है -- यह देखा हुआ औपघातिक वचन है "।

# ४१. गृहस्थोचित कर्म का (गिहिजोगं घ):

'गृहियोग' का अर्थ है—गृहस्थ का संसर्ग या गृहस्थ का कर्म—व्यापार। 'इस लड़की का तूने वैवाहिक सम्बन्ध नहीं किया ?', 'इस लड़के को तूने काम में नहीं लगाया'—ऐसा प्रयत्न गृहियोग कहलाता हैं<sup>१</sup>।

१-- (क) अ० चू० पृ० १६० ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २८१।

२ — आ० चू० ३१५५ : तुसिणीए उवेहिल्जा, जाणं वा नो जाणंति वइज्जा।

३—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २८१: तत्थ सुतं जहा तुमं मए सुओ अट्ठाबद्धो चोरो एवमादि ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३१: यथा—चौरस्त्वमित्यादि ।

४---(क) जि॰ चू॰ पु॰ २८१ : दिट्ठो--- दिट्ठोसि मए परदन्वं हरमाणो एवमादि ।

<sup>(</sup>स्त) हा० टी० प० २३१ : यदि वा टब्टंस्वयमेव ।

५-(क) अ० चू० पृ० १६० : गिहिजोगं गिहिसंसींग गिहवावारं वा गिहिजोगं ।

<sup>(</sup>ख) जिल चूल पृथ २८१: गिहीहि समं णोगं गिहिजोगं, संसम्मित्ति बुत्तं भवति, अहवा गिहिकम्मं जोगो भण्णइ, तस्स गिहि-कम्माणं कयाणं अकयाणं च तत्थ उवेक्खणं सयं वाऽकरणं, जहा एस दारिया कि न दिज्जइ ? दारगो वा कि न निवे-सिज्जइ ?, एवमादि ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३१ : 'गृहियोगं' गृहिसंबन्धं तद्वालग्रहणादिरूपं गृहिव्यापारं वा ।

#### \$**&**\$

#### इलोक २२:

# ५२. सरस ( निट्ठाणं क ):

जो भोजन सब गुर्सों से युक्त और वेषवारों से संस्कृत हो उसे निष्ठान कहा जाता है , जैसे —चटनी, मसाला, छोंक (तेमन) आदि। दाल, शाक आदि भोजन के उपकरण भी निष्ठान कहलाते हैं। निष्ठान का मावार्य सरस है।

### ४३. नीरस ( रसनिज्जूढं क ):

रस-निर्युढ । जिनका रस चला गया हो उसे 'निर्यूढ रस' कहा जाता है । 'निर्यूढ रस' अर्थात् निकृष्ट या रस-रहित भोजन<sup>३</sup> ।

#### इलोक २३:

# ५४. भोजन में गृद्ध होकर विशिष्ट घरों में न जाए ( न य भोयणिम्म गिद्धो क चरे <sup>ख</sup> )ः

्ं भोजन से चारों प्रकार के आहार का ग्रहण होता है। भोजन की आसक्ति से मुनि नीच कुलों को छोड़कर उच्च कुलों में प्रवेश न करे<sup>3</sup> और विशिष्ट वस्तु की प्राप्ति के लिए दाता की श्लाघा करता हुआ भिक्षाटन न करे<sup>ड</sup>।

### ४४. वाचालता से रहित होकर (अयंपिरो <sup>ख</sup>)ः

चूणि काल में इसका अर्थ अजल्पनकील रहा है । टीकाकार ने -- 'धर्म-लाभ' मात्र बोलने वाला —इतना और विस्तृत किया है । भिक्षा लेने से पूर्व 'धर्म-लाभ' कहने की परम्परा आज भी दवेताम्बर मूर्ति-पूजक सम्प्रदाय में प्रचलित है ।

### ४६. उञ्छ ( उ<sup>.</sup>छं <sup>ख</sup>) :

'खञ्छ' शब्द मूलत: कृषि से सम्बन्धित हैं। सिट्टों या भुट्टों को काटा जाता है उसे 'शिल' कहते हैं और नीचे गिरे हुए धान्यकणों को एकत्र करने को 'खञ्छ' कहते हैं। यह विस्तार पाते-पाते भिक्षा से जुड़ गया और खाने के बाद रहा हुआ शेष भोजन लेना, घर-घर से थोड़ा-थोड़ा भोजन लेना — इनका वाचक बन गया और सामान्यतः भिक्षा का पर्यायवाची जैसा बन गया। महाभारत में भिक्षा के लिए 'खञ्छ' और 'शिल' दोनों शब्द प्रयुक्त हुए हैं"।

ंदरावैकालिक **में '**उञ्छ' शब्द का प्रयोग तीन स्थलों में 'अन्नाय' शब्द के साथ<sup>द</sup> और दो स्थलों में स्वतन्त्र रूप<sup>ह</sup> से हुआ है ।

१-(क) जि० चू० पृ० २८१: णिट्ठाणं णास जं सब्बगुणोववेयं सब्वसंभारसंभियं तं णिट्ठाणं भण्णह ।

<sup>(</sup>स्त) हार टी० प० २३१ : 'निष्ठानं' सर्वगुणोपेतं संभृतमन्नम् ।

२ — (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २८१ : रसणिज्जूढं णाम जं कदसणं ववगयरसं तं रसणिज्जूढं भण्णाइ ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३१ : रसं निय् ढमेतद्विपरीतं कदशनम् ।

३---जि० चू० पृ० २८१: भोयणगहणेण चउव्विहस्तिव आहारस्त गहणं कयं,तस्त भोयणस्त गेहीए ण णीयकुत्ताणि अतिक्कसमाणो उच्चकुलाणि पविसेज्जा ।

४—हा० टी० प० २३१: न च भोजने गृद्ध: सन् विधिष्टवस्तुलाभायेश्वरादिकुलेषु मुखमङ्गलिकया चरेत्।

प्—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १६० : अजंपणसीलो अयंपुरो ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ २८१: अयंपिरी नाम अजंपणसीली ।

<sup>्</sup>र १ – हा० टी० प० २३१ : अजल्पनशीलो धर्मलाभमात्राभिधायी चरेत् ।

७—महा० शान्ति० ३६३.४ : असङ्गितिरनाकाङ्क्षी नित्यभुञ्छशिलाशनः । सर्वभूतिहिते युक्त एष विश्रो भुजङ्गम ! ।।

द— **दश**० र.३.४; १०.१६; चु० २.४।

<sup>€—</sup>वश• द.२३; १०.१७ ।

#### इलोक २४:

# ५७ सन्निधि ( सन्निहिं <sup>क</sup> )

इसका शाब्दिक अर्थ है पास में रखना, जमा करना, संग्रह करना । इसका भावार्थ है रातवासी रखना । मुनि के लिए आगामी काल की चिन्ता से प्रेरित हो संग्रह करने का निषेध किया गया है ।

# ५८. मुधाजीवी ( मुहाजीवी <sup>ग</sup>)ः

यहाँ अगस्त्यसिंह ने 'मुहाजीवी' का अर्थ मूल्य के बिना जीने वाला अर्थात् अपने जीवन के लिए घन आदि का प्रयोग न करने वाला किया है<sup>3</sup> ।

अनुसन्धान के लिए देखिए ५.१ की टिप्पण संख्या १००।

# ४६. असंबद्ध ( अलिप्त ) ( असंबद्ध<sup>े ग</sup> ) :

इसका एक अर्थ है—सरस आहार में आसक्त न हो—बद्ध न हो<sup>४</sup>। दूसरा अर्थ है—जिस प्रकार कमल-पत्र पानी में लिप्त नहीं होता उसी प्रकार गृहस्थों से निलिप्त<sup>४</sup>।

# ६०. जनपद के आश्रित (जगनिस्सिए घ):

अगस्त्य च्रुणि के अनुसार मुनि एक कुल या ग्राम के निश्चित न रहे, किन्तु जनपद के निश्चित रहे<sup>६</sup>। जिनदास चूर्णि के अनुसार 'जगिनिश्चित' की व्याख्या इस प्रकार है—मुनि गृहस्थ के निश्चित रहे अर्थात् गृहस्थों के घर से जो भिक्षा प्राप्त हो वह ले, किन्तु मंत्र-तन्त्र से जीविका न फरें । टीका के अनुसार इसका अर्थ है — त्रस और स्थावर जीवों के संरक्षण में संलग्न । स्थानाङ्ग में श्रमण के लिए पाँच निश्चा-स्थान बतलाए गए हैं——छहकाय, गण—गणराज्य, राजा, गृहपति और शरीर भिक्षु इनकी निश्चा में विहार करता है । चूर्णियों के अर्थ टीका की अपेक्षा अधिक मूलस्पर्शी है ।

#### इलोक २५:

# ६१. रूक्षवृत्ति ( लूहवित्ती क ):

अगस्त्य पूर्णि के अनुसार 'रूक्षवृत्ति' के दो अर्थ हैं—संयम के अनुकूल प्रवृत्ति करने वाला अथवा चने, निष्पाव, कोद्रव आदि रूक्ष द्रव्यों से जीविका करने वाला<sup>3°</sup> । जिनदास चूर्णि और टीका को दूसरा अर्थ अभिनत है<sup>99</sup> ।

२ — जि० चू० पृ० २८२ : सिन्धीि — गुलघयतिल्लादीणं दव्वाणं परिवासणंति ।

२ - अ० चू० ५० १६० : सिष्णधाणं सिष्णधी उत्तरकालं भुंजीहामित्ति सिष्णचयकरणमणेगदेवसियं तं ण कुरुवेज्ज ।

है -- अ॰ चू॰ पृ॰ १६० : मुधा अमुल्लेण तथा जीवति मुधाजीवी जहा पढमपिडेसणाए ।

४ - अ० चू० पृ १६० : असंबद्धो रसादिपडिबंधेहि।

५---(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २८२ : असंबद्धे णाम जहा पुरुखरपत्तं तोएणं न संबष्भइ एवं गिहीहि समं असंबद्धेण भवियव्यंति । (ख) हा॰ टी॰ प॰ २३१ : असंबद्धः पश्चिनीपत्रोदकवद्गृहस्थैः ।

६ अ० चू० पृ० १६० : जगणिस्सितो इति ण एक्कं कुलं गामं वा णिस्सितो जणपदमेव ।

७---जि० चू० पृ० २६२ : 'जगिनिस्सिए' णाम तत्य पत्ताणि लिभिस्सामोत्तिकाऊण गिहत्थाण णिस्साए विहरेज्जा, न तेहि समं कुंटलाई करेज्जा ।

द हा० टी० प० २३१: 'जगिनिश्रितः' चराचरसंरक्षणप्रतिबद्धः ।

६.—ठा० ५।१६२ : धम्मं चरमाणस्स पंच णिस्साथाणा पं० तं — छक्काया गणे राया गाहावती सरीरं।

१० —अ० चू० पृ० १६१: लूहं संजमो तस्स अण्वरोहेण वित्ति जस्स सो लूहवित्ती, अहवा लूहदव्वाणि चणगनिष्फावकोद्वादीणि वित्ती जस्स ।

११—(क) जि० चू० पृ० २६२ : णिष्फावकोद्द्यातिलूहदव्वे वित्ती जस्स सो लूदिवत्ती भण्णद्द, णिच्चं साहुणा लूहिवित्तिणा भवियव्वं। (ख) हा० टी० प० २३१ : रूक्षे :—वल्लचणकादिभिर्वृ त्तिरस्येति रूक्षदृत्तिः।

अनुसन्धान के लिए देखिए ४.२.३४ की टिप्पण संख्या ४३।

# ६२. अल्प इच्छा वाला ( अप्पिच्छे ल ) :

जिसके आहार की जितनी मात्रा हो उससे कम खानेवाला 'अल्पेच्छ' अल्प-इच्छा वाला कहलाता है ।

# ६३. अल्पाहार से तृष्त होने वाला ( सुहरे <sup>ख</sup> ) :

रूक्षवृत्ति, मुसंतुष्ट, अल्पेच्छ और मुभर इनमें कारण-भाव—फल-भाव है। रूक्षवृत्ति का फल सुसंतीष का अल्पेच्छता और अल्पेच्छता का फल मुभरता है<sup>२</sup>।

# ६४. जिन-शासन को (जिणसासणं घ):

जिन-शासन को मुनकर—अकोघ की शिक्षा के लिए यह बहुत ही महत्त्वपूर्ण प्रयोग है। जिन-वचन में कोघ के बहुत ही कटु विपाकों का वर्णन किया है। जीव चार प्रकार से नारकीय कर्मों का बन्धन करता है। उनमें पहला है—कोध-शीलता<sup>3</sup>। कोध का कारण उपस्थित होने पर कोध न किया जाए इसके लिए जिन-शासन में अनेक आलम्बन बतलाए गए हैं, जैसे —कोई अज्ञानी-मिध्याटिष्ट पुरुष भिक्षु को गाली दे, मारे-पीटे तब वह सोचे कि यह मेरा अपराध नहीं कर रहा है। मुफ्ते कष्ट दे रहे हैं मेरे किए हुए कर्म। इस प्रकार सोचकर जो गाली और मार-पीट को सहन करता है वह अपनी आत्मा का शोधन करता है। देखिए उत्तराध्ययन (२.२४-२७)। अगस्त्य सिंह ने अकोध की आलम्बनभूत एक गाथा उद्युत की है:

# अक्कोसहणणमारण-धम्मव्भंसाण बालसुलभाण। लाभं मन्नति घोरो, जहुत्तराणं अभावंमि॥

इसका अर्थ है 'गाली देना, पीटना और मारना' — ये कार्य बालजनों के लिए सुलभ हैं। कोई आदमी गाली दे तब भिक्षु यह सोचे कि खैर, गाली ही दी, पीटा तो नहीं। पीटे तो सोचे कि चलो पीटा, पर मारा तो नहीं। मारे तब सोचे कि खैर, मेरा धर्म तो नहीं लूटा। इस प्रकार क्रोध पर विजय पाए।

### ६५. कोध ( आसुरत्तं <sup>ग</sup>):

'आसुर' शब्द का सम्बन्ध असुर जाति से हैं। आसुर अर्थात् असुर-संबन्धी। असुर कोध-प्रधान माने जाते हैं, इसलिए 'आसुर' शब्द कोध का पर्याय बन गया। आसुरत्व अर्थात् कोध-भाव<sup>४</sup>।

#### इलोक २६:

#### ६६. इलोक २६:

क्लोक के प्रथम दो चरणों में श्रोत्र-इन्द्रिय के ग्रीर अन्तिम दो चरणों में स्पर्शन-इन्द्रिय के निग्रह का उपदेश है। इससे मध्यवर्ती शेष इन्द्रिय चक्षु, ब्राण और रसन के निग्रह का उपदेश स्वयं जान लेना चाहिए। जिस प्रकार मुनि मनोज्ञ शब्दों में राग न करे उसी

१—(क) जि० चू० पृ० २८२ : अप्पिन्छो णाम जो जस्स आहारो ताओ आहारपमाणाओ ऊणमाहारेमाणो अप्पिन्छो भवति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३१: अल्पेच्छो न्यूनोदरतयाऽऽहारपरित्यागी ।

२---हा० टी० प० २३१ : सुभरः स्यात् अल्पेच्छत्वादेव दुर्भिक्षादाविति फलं प्रत्येकं वा स्यात् ।

३—ठा० ४.५६७ : चउहि ठाणेहि जीवा श्रामुरत्ताते कम्मं पगरेति, —कोवसीलाते, तं पाहुडसीलयाते संसत्ततवोकम्मेणं विमित्ता-जीवयाते ।

४—(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १६१ : अमुराणं एस विसेसेणं ति आमुरो कोहो, तब्मावो आमुरत्तं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २८२।

अध्ययन = : इलोक २७ टि० ६७-७१

प्रकार अमनोज्ञ शब्दों में द्वेष न करे । इसी प्रकार शेष इन्द्रियों के प्रिय और अप्रिय विषयों में राग और द्वेष न करे । जैसे वाहरी वस्तुओं से राग और द्वेष का निग्नह कर्म-क्षय के लिए किया जाता है, वैसे ही कर्म-क्षय के लिए आन्तरिक दु:ख भी सहने चाहिए<sup>9</sup> ।

### ६७. कानों के लिए सुखकर ( कण्णसोक्खेहि क ) :

वेण, बीणा आदि के जो शब्द कानों के सुख के हेतु होते हैं, वे शब्द 'कर्णसीख्य' कहे जाते हैं"।

### ६८. दारुण और कर्कश (दारुणं कक्कसं ग):

जिनदास चूर्णि के अनुसार 'दारुण' का अर्थ है विदारण करने वाला और कर्कश का अर्थ है शरीर को कृश करने वाले शीत, उष्ण आदि के स्पर्श । इन दोनों को एकार्थक भी माना है । तीव्रता बताने के लिए अनेक एकार्थक शब्दों का प्रयोग करना पुनरक्त नहीं कह-लाता<sup>3</sup> । टीका के अनुसार 'दारुण' का अर्थ अनिष्ट और 'कर्कश' का अर्थ कठिन है<sup>8</sup> । अगस्त्य 'चूर्णि के अनुसार शीत, उष्ण आदि दारुण स्पर्श हैं और कंकड़ आदि के स्पर्श कर्कश हैं । पहले का सम्बन्ध ऋतु-विशेष और दूसरे का सम्बन्ध मार्ग-गमन से हैं<sup>8</sup> ।

### ६६. स्पर्श (फासं<sup>ग</sup>):

स्पर्शका अर्थस्पर्शन-इन्द्रियका विषय (कठोर आदि) है। इसका दूसरा अर्थ दुःख या कष्ट भी है । यहाँ दोनों अर्थ किए जा सकते हैं।

#### क्लोक २७:

### ७०. दु:शय्या (विषम भूमि पर सोना) ( दुस्सेज्जं क ) :

जिन पर सोने से कब्ट होता है उन्हें दु:शय्या कहा जाता है। विषमभूमि, फलक आदि दु:शय्या हैं ।

### ७१. अरति ( अरई ल ) :

अरित भूख, प्यास आदि से उत्पत्न होती हैं । टीकाकार ने मोहजनित उद्देग को 'अरित' माना हैं ।

१—जि॰ चू॰ पृ॰ २८३: तत्य कण्णसोक्षींह सहेिंहित एतेण आदिल्लस्स सोइंदियस्स गहणं कर्य, दारुणं कक्कसं फासित — एतेण अतिल्लस्स फार्सिदियस्स गहणं कयं, आदिल्ले अंतिल्ले य गिहए सेसािव तस्स मन्झपिडया चक्लूबाणजीहा गिह्या, कन्नींह विरू-विहि रागं ण गन्छेज्जा, एवं गरहा, सेसेसुवि रागं न गन्छेज्जित्त, जहा एतेसु सहाइसु मणुण्णेसु रागं न गन्छेज्जा तहा अमणु-ण्णेसुवि दोसं न गन्छेज्जा, जहा बाहिरवत्थूसु रागदोसनिग्गहो कम्मखवणत्थं कीरइ तहा कम्मखवणत्थमेव अन्तविद्यमिष दुक्खं सहियन्वं ।

२---जि० चू० पृ० २८३: कन्नाणं सुहा कन्नसोक्खा तेसु कन्नसोक्खेसु वंसीवीणाइसद्देसु ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २३२ : कर्णसीस्यहेतवः कर्णसौख्याः शब्दा - वेणुवीणादिसंबन्धितः ।

३ —जि॰ चू॰ पृ॰ २८३: दारुणं णाम दारणसीलं दारुणं, कक्कसं नास जो सीउण्हकोसादिकासो सो सरीरं किसं कुट्वईति कक्कसं, तं कक्कसं फासं उदिण्णं काएण अहियासएसि, अहवा दारुणसद्दो कक्कससद्दोऽविय एगट्टा, अच्चस्थनिमित्तं पउञ्जमाणा णो पुणरुत्तं भवद ।

४ – हा० टी० प० २३२ : 'दारुणम्' अनिष्टं 'कर्कशं' कठिनम् ।

५— अ० चू० पृ० १६१ : दारुणः कष्टः तीतः, सीउण्हातितंककसो, वयत्थो वयत्थाए जो कासो सीवि वयत्थो, तं पुण रच्छादि-संकडेसु विपणिमगोसु वा फरिसितो ।

६---सू० १.५.२.२२ ।

७-(क) अ० चू० पृ० १९१ : विसमादिभूमिसुदु:खसयणं दुस्सेज्जा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चु० पृ० २०३: दुसिज्जा नाम विसमभूमिकलगमादी।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २३२: 'बु:शब्यां' विषमभूम्यादिरूपाम् ।

द— जि॰ चू॰ पृ॰ २८३ : अरती एतेहि खुप्पिवासादीहि भवइ ।

६—हा० टो० प० २३२ : 'अर्रात' मोहनीयो द्भवाम् ।

अध्ययन द : इलोक २८ टि० ७२-७८

#### ७२. भय को (भयं ख):

सिंह, सौंप आदि के निमित्त से उत्पन्न होने वाला उद्देग 'भय' कहलाता हैं ।

### ७३. अव्यथित ( अव्वहिओ ग ) :

अव्यथित का अर्थ-अहीन, अक्लीव ओर असीदमान -विषाद न करता हुआ है ।

### ७४. देह में उत्पन्न कट्ट को ( देहे दुक्लं घ ) :

कृष्ट दो प्रकार के होते हैं — उदीर्ण — स्वतः उत्पन्न और उदीरित — जान-बूझ कर उत्पादित । यहाँ 'देह' शब्द में सम्तमी विभिक्त है। इसके आधार पर अगस्त्यसिंह ने 'देहे दुक्ल' का अर्थ देह में उत्पन्न दुःख किया है । जिनदास इस विषय में मौन हैं । हिरिभद्र इनका सम्बन्ध इस प्रकार बतलाते हैं - देह होने पर दुःख होता है। देह असार है - यह सोचकर दुःख को सहन करना महा फल का हेतु होता है ।

मुनि की अनेक भूमिकाएँ हैं। जिन-कल्पी या विशिष्ट अभिग्रहधारी मुनि कष्टों की उदीरणा करते हैं। स्थविर-कल्पी का मार्ग इनसे भिन्न है। वे उत्पन्न कष्टों को सहन करते हैं। अगस्त्यसिंह की व्याख्या इस भूमिका-भेद को 'उत्पन्न' शब्द के द्वारा स्पष्ट करती है।

### ७४. महाफल ( महाफलं घ ) :

आत्मवादी का चरम साव्य मोक्ष है, इसलिए वह उसीको सबसे महान् फल मानता है। उत्पन्न दुःख को सहन करने का अंतिम फल मोक्ष होता है, इसलिए उसे महाफल कहा गया है<sup>द</sup>।

#### श्लोक २८:

### ७६. सूर्यास्त से लेकर ( अत्थंगयम्मि क ) :

यहाँ 'अस्त' के दो अर्थ हो सकते हैं - सूर्य का डूबना--अटश्य होना अथवा वह पर्वत जिसके पीछे सूर्य छिप जाता है"।

# ७७. पूर्व में ( पुरत्या <sup>ख</sup>

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार 'पुरस्तात्' का अर्थ पूर्व दिशा और टीका के अनुसार प्रात:काल है ।

## ७८. ( आहारमइयं ग ) :

यहाँ 'मइय' मयट् प्रत्यय के स्थान में है ।

१ - (क) अ० चू० पू० १६१: भयं उच्वेगो सीह-सम्पातीतो ।

<sup>ं (</sup>ख) जि० चू० पृ० २८३: 'भयं' सप्पसीहवाझादि वा भवति ।

<sup>(े</sup>ग) हा० टीं० पे० २३२ : 'भयं' व्याद्रादिसमुत्थम् ।

२—(क) जि० चू० पृ० २८३ : अव्वहिओ नाम अहीणो अविवकीयो असीयमाणोत्ति वृत्तं भवति ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प० २३२ : 'अन्यथितः' अदीनमनाः सन् ।

३---अ० चू० पृ० १६२ : देहो सरीरं तंमि उप्पण्णं दुवलं ।

४—जि॰ चू॰ पृ॰ २८३ : देहे दुक्लं महाफलं ।

४ - हा० टी० प० २३२ : देहे दुःखं महाफलं संचिन्त्येति वाक्यज्ञेषः ∃ तथा च शरीरे सत्येतद्दुखं, शरीरं चासारं, सम्यगतिसह्यमान ं च मोक्षफलमेवेदम् ।

६ - (क) अ० चू० पृ० १६२ : मोक्खपज्जवसाणफलत्तेण महाफलं ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० २८३ : महाफलं — महा मोक्सो भण्णइ, तं मोक्सपज्जवसाणं फलिर्मात ।

७ -(a) अ० चू० ए० १६२ : आइच्चादितिरोभावकरण पच्चयो अत्थो, खेत्तविष्पकरिसभावेण वा अदिरसणमत्थो त $\cdot$  गते ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २८३ : अत्थो णाम पव्यक्षो, त मि गतो आदिच्चो अत्थाओ, अहवा अचक्खुविसयपत्थो, अत्थंगते आदिच्चे

<sup>(</sup>ग) हा बटी ॰ प० २३ ४ : 'अस्तं गत आदित्ये' अस्तपर्वतं प्राप्ते अदर्शनीभूते वा ।

म-(क) अ० चू० पृ० १६२ : पुरत्था वा पुव्वाए दिसाए ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३२ : 'पुरस्ताच्चानुद्गते' प्रत्यूषस्यनुद्धिते ।

६---पोइयसद्दमहण्णव पृ० ८१८।

अध्ययन : क्लोक २६ टि० ७६-५४

### ७६. मन से भी इच्छा न करे ( मणसा वि न पत्थए घ ) :

मन से भी इच्छा न करे, तब वचन और शरीर के प्रयोग की कल्पना ही कैसे की जा सकती है - यह स्वयंगम्य है ।

#### इलोक २६:

#### द० प्रलाप न करे ( अतितिणे क ):

तेन्द्र आदि की लकड़ी को अग्नि में डालने पर जो तिण-तिण शब्द होता है उसे तितिण' कहते हैं। यह ध्विन का अनुकरण है। जो ध्यक्ति मनचाहा कार्य न होने पर बकवास करता है उसे भी 'तितिण' कहा जाता है। आहार न मिलने पर या मनचाहा न मिलने पर जो प्रलाप नहीं करता वह 'अतितिण' होता है<sup>3</sup>।

#### दशः अल्पभाषी ( अप्पभासी <sup>ख</sup> ) ः

अल्पभाषी का अर्थ है कार्य के लिए जितना बोलना आवश्यक हो उतना बोलने वाला<sup>3</sup>।

### दर. मितभोजी ( मियासणे ख ):

जिनदास भूणि के अनुसार इसका समास दो तरह से होता है।

- १. मित + अशन = मिताशन
- २. मित्- |- असन == मितासन

मिताशन का अर्थ मित्रमोजी और मितासन का अर्थ योड़े समय तक बैठने वाला है। इसका आशय है कि श्रमण भिक्षा के लिए जाए तब किसी कारण से बैठना पड़े तो अधिक समय तक न बैठें<sup>8</sup>।

# द्भ उदर का दमन करने वाला ( उयरे दंते म ):

जो जिस-तिस प्रकार के प्राप्त भोजन से संतुष्ट हो जाता है, वह उदर का दमन करने वाला कहलाता है<sup>थ</sup>।

# दथ. थोड़ा आहार पाकर दाता की निन्दा न करे ( थोवं लद्धुं न खिसए <sup>घ</sup>):

थोड़ा आहार पाकर श्रमण देय-- अन्त, पानी आदि और दायक की खिसना न करे, निन्दा न करें।

१-(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २६४ : किमंग पुण वायाए कम्मुणा इति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३२: मनसापि न प्राथंयेत्, किमङ्ग पुनर्वाचा कर्मणा वेति ।

२—(क) अ० चू० पृ० १६२ : तें बुरु विकट्ठडहणिमव तिणित्तिणणं तितिणं, तहा अरसादि न हीलिउमिच्छितिसि अतितिणे।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ २८४ : जहा टिबरुदयदारुअं अगणिमि पक्लिसं तडतडेती ण साहुणा तहावि तडतडियन्वं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३३ : अतिन्तिणो नामालाभेऽपि नेमद्यत्किचनभाषी ।

३-(क) अ० चू० पृ० १६२ : अपवादी जो कारणमत्तं जायणाति भासति

<sup>(</sup>ख) जि० चृ० पृ० २८४ : अप्पवादी नाम कज्जमेत्तभासी ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३३: 'अल्पभाषी' कारणे परिमित्तवक्ता ।

४—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २८४: मितासणे नाम मियं असतीति मियासणे, परिमितमाहारतित्ति वुतं भवति, अहवा मियासणे भिवलद्वाए णियाओ कारणे उवट्ठातुं मितं इच्छइ।

<sup>(</sup>स्त) हा॰ टी॰ प॰ २३३: 'मिताशनो' मितभोनता ।

थू-(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २६४: 'उदरं पोट्टं'-त मि संतेण होयव्वं, जेण तेणेव संतुसियव्वंति ।

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ २३३ : 'उदरे दान्तो येन वा तेन वा वृत्तिशीलः ।

६---(क) जि॰ चृ॰ पृ॰ २८४: तं वा अण्णं पाणं दायगं वा नो खिसेण्जा।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २३३: 'स्तोकं लब्ध्वा न खिसयेत्' देयं दातारं वा न हीलयेदिति ।

# इलोक ३०:

#### ८४. श्लोक ३०:

श्रुत मद की तरह मैं कुल-सम्पन्न हूँ, और बल-सम्पन्न हूँ और रूप-सम्पन्न हूँ—इस प्रकार मुनि कुल, बल और रूप का भी मद न करे ।

# द्भ६. दूसरे का (बाहिरं<sup>क</sup>):

बाह्य अर्थात् अपने से भिन्न व्यक्ति ।

# ८७. श्रुत, लाभ, जाति, तपस्विता और बुद्धि का ( सुयलाभे ग ···बुद्धिए घ ) :

श्रुत, लाभ, जाति, तपस्विता और बुद्धि—ये आत्मोत्कर्ष के हेतु हैं। मैं बहुश्रुत हूँ, मेरे समान दूसरा कौन है ? इस प्रकार श्रमण श्रुत का गर्व न करे। लाभ का अर्थ है—लब्धि, प्राप्ति। लब्धि में मेरे समान दूसरा कौन है ? इस प्रकार लाभ का गर्व न करे। मैं उत्तम जातीय हूँ, बारह प्रकार के तप करने में और बुद्धि में मेरे समान दूसरा कौन है ? इस प्रकार जाति, तप और बुद्धि का मद न करें। लाभ का वैकल्पिक पाठ लज्जा है। लज्जा अर्थात् संयम में मेरे समान दूसरा कौन है । इस प्रकार लज्जा का मद न करे।

#### इलोक ३१:

### ददः इलोक ३१-३३ :

जान या अजान में लगे हुए दोष को आचार्य या बड़े साधुओं के सामने निवेदन करना आलोचना है। अनाचार का सेवन कर गुरु के समीप उसकी आलोचना करे तब आलोचक को बालक की तरह सरल होकर सारी स्थिति स्पष्ट कर देनी चाहिए । जो ऋजु नहीं होता वह अपने अपराध की आलोचना नहीं कर सकता । जो मायाबी होता है वह (आकंपयित्ता) गुरु को प्रसन्न कर आलोचना करता है। इसके पीछे भावना यह होती है कि गुरु प्रसन्न होंगे तो मुभे प्रायश्चित्त थोड़ा देंगे।

जो मायावी होता है वह (अणुमाणइत्ता) छोटा अपराध बताने पर गुरु थोड़ा दण्ड देंगे, यह सोच अपने अपराध को बहुत छोटा बताता है। इस प्रकार वह भगवती (२५.७) और स्थानाङ्ग (१०.७०) में निरूपित आलोचना के दश दोपों का सेवन करता है। इसीलिए कहा है कि आलोचना करने वाले को विकट-भाव (बालक की तरह सरल और स्पष्ट भाव वाला) होना चाहिए । जिसका हृदय पवित्र नहीं होता, वह आलोचना नहीं कर सकता। आलोचना नहीं करने बाले विराधक होते हैं, यह सोचकर आलोचना की जाती है ।

<sup>-</sup>१—हा० टी० प० २३३ : उपलक्षणं चैतत्कुलबलरूपाणाम्, कुलसंपन्नोऽहं बलसंपन्नोऽहं रूपसंपन्नोऽहमित्येवं न माद्येतेति ।

२-(क) अ० चू० पृ० १६२: अध्याणवितिरित्तो बाहिरो ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २८४: बाहिरो नाम अत्तार्ण मोत्तूण जो सो लोगो सो बाहिरो भण्णइ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३३ : 'बाह्यम्' आत्मनोऽन्यम् ।

३ (क) जि० चू० पू० २८४: सुएण उक्करिसं गच्छेज्जा, जहा बहुस्सुतोऽहं को मए समाणोत्ति, (पाटवेण) लाभेणऽवि को मए अण्णो ?, सद्धीएवि जहा को मए समाणोत्ति एवमादिएअहियस्ति लज्जा (द्धी) संजमी भण्णइ, तेणवि संजमेण उक्करिसं गच्छेज्जा, को मए संजमेण सरिसोत्ति ?, जातीएवि जहा उत्तमजातीओऽहं तवेण को अण्णो बारसिंधे तवे समाणो मएस्ति ?, बुद्धिएवि जहा को मए समाणोत्ति एवमादि, एतेहि सुयादीहि णो उक्करिसं गच्छेज्जा।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३३: श्रुतलाभाभ्यां न माद्येत पण्डितो लिब्धमानहिमत्येवं, तथा जात्या — तापस्त्येन बुध्या वा, न माद्ये-तेति वर्त्तते, जातिसंपन्नस्तपस्वी बुद्धिमानहिमत्येवम् ।

४---भग० २४.७.६८; ठा० १०.७१।

५—ठा० ५.१५ ।

६ — अ॰ भू॰ पृ॰ १६३ : सदा विगडभावो सन्वावत्यं जधा बालो जंपतो तहेब विगडभावो ।

७—हा० ८.१८ ।

आलोचना करने पर अपराधी भी पवित्र हो जाता है अथवा पवित्र वही है जो स्पष्ट (दोष से निर्लिप्त) होता है<sup>9</sup>। आलोचना कर<mark>ने के</mark> पश्चात् आलोचक को असंसक्त और जितेन्द्रिय (फिर दोयपूर्ण कार्य न करने वाला) होना चाहिए<sup>3</sup>।

आलोचना करने योग्य साधु के दश गुण बतलाए हैं । उनमें आठवाँ गुण दान्त है<sup>3</sup> । दान्त अर्थात् जितेन्द्रिय । जो जितेन्द्रिय और असंसक्त होता है वही आलोचना का अधिकारी है ।

आलोचना के पश्चात् शिष्य का यह कर्तव्य होता है कि गुरु जो प्रायश्चित दे, उसे स्वीकार करे और तदनुकूल प्रवृत्ति करे, उसका निर्वाह करे<sup>8</sup>।

अनाचार-सेवन, उसकी आलोचना-विधि और प्रायश्चित्त का निर्वाह—ये तीनों तथ्य क्रमशः ३१,३२,३३—इन तीन क्लोकों में प्रतिपादित हुए हैं।

# दृह. ( से <sup>क</sup> ):

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार 'से' का अर्थ वाक्य का उपन्यास हैं<sup>९</sup> । जिनदास चूर्णि और टीका के अनुसार 'से' शब्द साधु का निर्देश करने वाला है<sup>६</sup> ।

# ६०. जान या अजान में (जाणमजाणं वा <sup>क</sup>)ः

अधर्म का आचरण केवल अजान में ही नहीं होता, किन्तु यदा-कदा ज्ञानपूर्वक भी होता है। इसका कारण मोह है। मोह का उदम होने पर राग और द्वेष से ग्रस्त मुनि जानता हुआ भी मूलगुण और उत्तरगुण में दोष लगा लेता है और कभी कल्प्य और अकल्प्य को न ज्ञानकर अकल्प्य का आचरण कर लेता है<sup>9</sup>।

### हर. दूसरी बार (बीयं प):

त्राकृत में कहीं-कहीं एक पद में भी सन्धि हो जाती है। इसके अनुसार 'बिइओ' का 'बीओ' बना है ।

#### क्लोक ३२:

### ६२. अनाचार ( अणायारं <sup>क</sup> ) :

अनाचार अर्थात् अकरणीय वस्तु<sup>६</sup>, उन्मार्ग<sup>97</sup>, सावद्यप्रवृत्ति<sup>99</sup> ।

१— जि॰ चू॰ पृ॰ २८४ : अहवा सो चेव सुई जो सदा वियडभावो।

२-अ० चू० प्०१६३: असंसत्तो दोसेहि गिहत्यकज्जेहि वा । जितसोतादिदिओ, ण पुण तहाकारी ।

३ — भग० २५.७.६६;ठा० ८.१६।

४--अ० चू० पृ० १६३ : एवं संदरिसितसञ्चसदभावो अणायारिवसोधणत्थं जं आणवेंति गुरवो तं ।

५ अ० चू० पृ० १६३: से इति वयणोवन्नासो ।

६—(क) जि० चू० पृ० २८४: सेलि साधुनिहेसे ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३३ : 'स' साधुः।

<sup>়</sup>ও— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २८४-८४ : तेण साहुणा जाहे जाणमाणेण रागद्दोसवसएण मूलगुणउत्तरगुणाण अण्णतरं आधम्मियं पयं पडिसेवियं भवद, अजाणमाणेण वा अकप्पिय बुद्धीए पडिसेवियं होज्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३३: 'जानन्नजानन् वा' आभोगतोऽनाभोगतःचेत्यर्थः ।

द—हैम० द∙१.५**।** 

६--अ० चु॰ पु० १६३: अणायारं अकरणीयं वत्थुं।

१०—जि० चू० पू० २८४ : अणायारो उम्मग्गोत्तिवृत्तं भव६ ।

११—हा० टी० प० २३३: 'अनाचारं' सावद्ययोगम् ।

# ६३. न छिपाए और न अस्वीकार करे ( नेव गूहे न निण्हवे <sup>ख</sup>):

पूरी बात न कहना, थोड़ा कहना और थोड़ा छिपा लेचा---यह 'गूहन' का अर्थ है' । 'निन्हव' का अर्थ है — सर्वथा अस्वीकार, इन्कार<sup>२</sup> ।

# ६४ पवित्र (सुई<sup>स</sup>):

शुचि अर्थात् आलोचना के दोषों को वर्जने वाला<sup>3</sup> अथवा अकलुषित मति<sup>४</sup> । शुचि वह होता है जो सदा स्पष्ट रहता है<sup>४</sup> ।

### ६५. स्पष्ट ( वियडभावे <sup>ग</sup>) :

जिसका भाव-मन प्रकट होता है-स्पष्ट होता है, वह 'विकटभाव' कहलाता है ।

#### इलोक ३४:

# ६६. सिद्धि मार्ग का (सिद्धिमम्प <sup>ख</sup>):

सिद्धि-मार्ग--सम्यग्-ज्ञान, सम्यग्-दर्शन और सम्यग्-चारित्रात्मक मोक्ष-मार्ग । विशेष जानकारी के लिए देखिए उत्तराध्ययन (अ०२८)।

# ९७. (भोगेसु <sup>ग</sup>) :

यहाँ पंचमी के स्थान पर सप्तमी विभक्ति है ।

#### इलोक ३७:

#### ९८. इलोक ३७ :

कोधादि को दश में न करने पर केवल पारलौकिक हानि ही नहीं होती किन्तु इहलौकिक हानि भी होती है । इस श्लोक में यही बतलाया गया है<sup>६</sup>।

# हर. लोभ सब 'का विनाश करने वाला है ( लोहो सब्बविणासियो घ ):

लोभ से प्रीति आदि सब गुर्सों का नाश होता है। जिनदास चूर्णि में इसे सोदाहरण स्पष्ट किया है। लोभवश पुत्र मृदु-स्वभाव वाले पिता से भी रुष्ट हो जाता है --- यह प्रीति का नाश है। धन का भाग नहीं मिलता है तब वह उड़त हो प्रतिज्ञा करता है कि धन का भाग अवस्य छूंगा —यह विनय का नाझ है । वह कपटपूर्वक धन लेता है और पूछने पर स्वीकार नहीं करता, इस प्रकार मित्र-भाव नब्ट हो जाता है। यह लोभ की सर्वगुण नाशक दृत्ति है। लोभ से वर्तमान और आगामी दोनों जीवन नब्ट होते हैं। इस दृष्टि से

१-(क) अ० चू० पृ० १६३ : गूहणं पडिच्छायणं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २८५: गूहणं किचि कहणं भण्णइ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३३: गूहनं किचित्कथनम् ।

२— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २८४ : णिण्हवो णाम पुच्छिओ संतो सव्वहा अवलवइ ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३३ : निह्नव एकान्तापलापः ।

३--अ० चू० पृ० १६३ : मुती ण आकंपतिसा अणुमाणतिसा ।

४ — हा० टी० प० २३३ : 'श्रुचि:' अकलुषितमतिः ।

५--- जि० चू० पृ० २८५: सो चेव सुई जो सदा वियडभावो ।

६—हा० टी० प० २३३: 'विकटभाव:' प्रकटभाव:।

७-(क) जि० चू० पृ० २८५ : सिद्धिमागं च णाणदंसणचरिसामइये ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३३ : 'सिद्धिमार्गं' सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रलक्षणम् ।

इा० टी० प० २३३ : भोगेम्यो बन्धंकहेतुम्य: 1

क्वि पु० पृ० २८६ : तेसि कोहादीणमणियाहियाणं (च) इहलोइओ इसो दोसो भवइ ।

### दसवेआलियं (दशवैकालिक)

४०२ अध्ययन द : इलोक ३८-३६ टि० १००-१०४

भी यह सर्वनाश करने वाता है ।

#### इलोक ३८:

#### १०० क्लोक ३८:

इस क्लोक में कोघादि चार कथायों के विजय का उपदेश है:
अनुदित कोध का निरोध और उदय-प्राप्त का विफलीकरण—यह कोध-विजय है<sup>र</sup>!
अनुदित मान का निरोध और उदय-प्राप्त का विफलीकरण—यह मान-विजय है<sup>3</sup>।
अनुदित माया का निरोध और उदय-प्राप्त का विफलीकरण यह माया-विजय है<sup>8</sup>।
अनुदित लोभ का निरोध और उदय-प्राप्त का विफलीकरण—यह लोभ-विजय है<sup>8</sup>।

# १०१. उपशम से ( उवसमेण क):

उपशम का अर्थ है क्षमा, शान्ति<sup>६</sup>।

### १०२. ( उवसमेण हणें को हं <sup>क</sup> ):

तुलना कीजिए— अक्कोधेन जिने कोधं · · · · · अर्थात् अक्रोध से कोघ को जीतो । [धम्मपद – क्रोधवर्ग, श्लोक ३]

### १०३. मृदुता से (महवया ख):

मृद्ता का अर्थ है — उच्छितता— उद्धतभाव न होना, न अकड़ना"।

#### इलोक ३६:

### १०४. संक्लिष्ट (कसिणा<sup>ग</sup>):

टीकाकार ने इसके दो संस्कृत रूप दिए हैं--कृत्स्न और कृष्ण । कृत्स्त अर्थात् सम्पूर्णः, कृष्ण अर्थात् संक्लिष्ट १ । कृष्ण का

१ — (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २८६ : लोभो पुण सञ्चाणि एयाणि पीतिविणयमित्ताणि नासेइत्ति, तं॰—भिउणोविय तायस्स पुत्तो लोभेण रूसेइ, भागे व अविज्ञमाणेण पिडण्णमारुभेज्जा, जहां अवस्सं मए भागं दवावेमि, मायाए तमत्यं गिण्हिऊण अवलवेज्जा, अओ लोभो सञ्बविणासणो, अहवा इमं लोगं परं वा लोगं दोऽवि लोभेण णासयइति सञ्बविणासणो य ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३४ : लोभः सर्वविनाशनः, तत्त्वतस्त्रयाणःमपि तद्भावभावित्वादिति ।

२- जि० सू० पृ० २८६: कोहस्स उदयनिरोधो कायव्वो, उदयपरास्स (वा) विकलीकरणं।

३- जि॰ चू॰ पू॰ २८६: माणोदयिनरोधो कायब्दो, उदयपसास्स (वा) विफलीकरणं ।

४ - हा० टी० प० २३४ : मायां च ऋजुभावेन -- अज्ञठतया जयेत् उदयनिरोधादिनैव १

प्र --जि० चू० पृ० २८६ : लोभोदयनिरोहो कायव्वो, उदय<del>परास्य</del> विफलीकरणं ।

६—(क) अ० चू० पृ० १६४: खमा उवसमो तेण।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २८६: उवसमो खमा भण्णइ, तीए।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३४: 'उपशमेन' शान्तिरूपेण ।

७—हा०टी० प० २३४ : मार्दवेन—अनुचिद्धततया ।

इ. हा व्टी० प० २३४ : 'कृत्स्नाः' सम्पूर्णाः 'कृष्णा वा' विलब्दाः ।

६- अ० चू० पृ० १६४ : कसिणा पडिपुण्णा ।

१० — जि० चू० पृ० २८६ : अहवा संकिलिट्टा कसिणा भवन्ति ।

प्रधान अर्थ काले रंग से सम्बन्धित है किन्तु मन के बुरे या दुष्ट विचार आत्मा को अन्धकार में ले जाते हैं, इसलिए कृष्ण शब्द मानसिक संक्लेश के अर्थ में प्रयुक्त होता है।

### १०५ कवाय (कसाया <sup>ग</sup>):

यह अनेकार्थक शब्द है। कुछ एक अर्थ, जो क्रोधादि की भावना से सम्बन्धित हैं, ये हैं—गेरुआ रंग, लेप, गोंद, भावावेशी। क्रोध, मान, माया और लोभ रंग है—इनसे आत्मा रंजित होता है। ये लेप हैं—इनके द्वारा आत्मा कर्म-रज से लिप्त होता है। ये गोंद हैं—इनके चेप से कर्म-परमाणु आत्मा पर चिपकते हैं। ये भावावेश हैं—इनके द्वारा मन का सहज सन्तुलन नष्ट होता है, इसलिए इन्हें 'कषाय' कहा गया है। प्राचीन व्याख्याओं के अनुसार 'कष' का अर्थ हैं संसार। जो आत्मा को संसारोन्मुख बनाता है, वह 'कषाय' है। कषाय-रस से भींगे हुए वस्त्र पर मजीठ का रंग लगता है और टिकाऊ होता है, वैसे ही कोधादि से भींगे हुए आत्मा पर कर्म-परमाणु चिपकते हैं और टिकते हैं, इसलिए ये क्याय कहलाते हैं।

#### इलोक ४०:

### १०६ पूजनीयों · के प्रति ( राइणिएसु क ) :

अगस्त्य चूिंग के अनुसार आचार्य, उपाध्याय आदि सर्व साधु, जो दीक्षा पर्याय में ज्येष्ठ हों, रात्निक कहलाते हैं । जिनदास महत्तर ने रात्निक का अर्थ पूर्व-दीक्षित अथवा सद्भाव (पदार्थ) के उपदेशक किया है । टीकाकार के अनुसार चिर-दीक्षित अथवा जो ज्ञान आदि भाव-रत्नों से अधिक समृद्ध हों वे रात्निक कहलाते हैं ।

रत्न दो प्रकार के होते हैं — ब्रव्य-रत्न और भाय-रत्न । पार्थिय-रत्न ब्रव्य-रत्न हैं । कारण कि ये परमार्थ-हिंदि से अकिचित्कर हैं । परमार्थ-हिंदि से भाव-रत्न हैं — जान, दर्शन और चारित्र । ये जिनके पास अधिक उन्नत हों उन्हें टीकाकार रत्नाधिक कहते हैं । अभयदेवसूरि ने 'रायणिय' का संस्कृत रूप 'रात्निक' दिया हैं । इसका सम्बन्ध रत्नी से हैं । रत्नी जयेष्ठ, सम्मानित या उच्चाधिकारी के अर्थ में प्रयुक्त होता रहा है । शतपथ ब्राह्मण (५.५.१.१) में ब्राह्मण अर्थात् पुरोहित, राजन्य, सेनानी, कोषाध्यक्ष, भागदुष्र् (राजग्राह्म कर संचित करने वाला) आदि के लिए 'रत्नी' का प्रयोग हुआ है । इसलिए रात्निक का प्रवृत्ति-लभ्य अर्थ पूजनीय या विनयास्पद व्यक्ति होना चाहिए।

स्थाना क्ल में साधु-साध्वी, श्रावक और श्राविका इन सभी के लिए 'राइणिते' और 'ओयरातिणिते'" तथा मूलाचार में साधुओं के लिए 'रादिणिय' और 'ऊणरादिणिक' शब्द प्रयुक्त हुए हैं । सूत्रकृता क्ल में 'रातिणिय' और 'समब्वय' शब्द मिलते हैं । ये दीक्षा-पर्याय की टिप्टि से साधुओं को तीन श्रेणियों में विभक्त करते हैं :

१---बु० हि० पु० २६६।

२--अ० चू० पृ० १६५ : रातिणिया पुट्वदिक्खिता आयि रियोवन्झायादिमु सन्वसाधुसु वा अप्पणतो पढमपत्वितियेसु ।

३ -- जि॰ चू॰ पृ॰ २८६ : रायाणिआ पुरुवदिविखया सब्भावीवदेसगा वा ।

४—हा० ढी० प० २३४: 'रत्नाधिकेषु' चिरदीक्षितादिषु ।

५ — हा० टी० प० २५२-२५३ : 'रत्नाधिकेषु' ज्ञानादिभावरत्नाभ्युच्छि तेषु ।

६—ठा० ५.४८ वृ० : रत्नानि द्विधा —द्रव्यतो भावतक्च, तत्र द्रव्यतः कर्केरानादीनि भावतो ज्ञानादीनि तत्र रत्नैः—ज्ञानादिभि-व्यवहरतीति रात्निकः—बृहत्पर्यायः ।

७ -- ठा० ४.४२६-४२६ बृ०: रत्नानि भावतो ज्ञानादीनि तैव्यंबहरतीति रात्निक पर्यायज्येष्ठ इत्यर्थ: ।

५---मूला० अधि० ५. गाँ० १८७ पृ० ३०३ : रादिणिए ऊणरादिणिएसु अ, अज्जासु चेव गिहिबगो । विणओ जहारिओ सो, कायन्वो अप्यमसेण ॥

६—सू० १.१४.७।

अध्ययन द्र: श्लोक ४० टि० १०७

- १. रात्निक-पूर्वदीक्षित
- २. समव्रत-सहदीक्षित
- ३. ऊनरास्निक---पश्चात्दीक्षित

श्रमण वसुनन्दी ने मूलाचार की टीका में 'रादिणिय' और 'ऊनरादिणिय' के संस्कृत रूप रास्तिक और ऊनरास्तिक किए हैं।

### १०७ ध्रुवशीलता की ( ध्वसीलयं <sup>ख</sup>) :

ध्रवशीलता का अर्थ चूर्णिकार और टीकाकार ने अष्टादश-सहस्र-शीलाङ्ग किया है । वह इस प्रकार है :

जे णो करंति मणसा, णिज्जियआहारसन्ना सोइंदिये।
पुढिवकायारंभं, खंतिजुत्ते ते मुणी वंदे ॥१॥

यह एक गाथा है। दूसरी गाथा में 'खंति' के स्थान पर 'मृत्ति' शब्द आएगा शेष ज्यों का त्यों रहेगा। तीसरे में 'अज्जव' आएगा। इस प्रकार १० गाथाओं में दश धर्मों के नाम ऋमशः आएँगे। फिर ग्यारहवीं गाथा में 'पृढवि' के स्थान पर 'आउ' शब्द आएगा। पुढिव के साथ १० धर्मों का परिवर्तन हुआ था उसी प्रकार 'आउ' शब्द के साथ भी होगा। फिर 'आउ' के स्थान पर ऋमशः 'तेउ', 'वाउ', 'वणस्सइ', 'बेइंदिय', 'तेइंदिय', 'चतुरिदिय', 'पंचेंदिय' और 'अजीव' ये दश शब्द आएंगे। प्रत्येक के साथ दश धर्मी का परिवर्तन होने से (१०×१०) एक सौ गाथाएँ हो जाएँगी। १०१ गाथा में 'सोइंदिय' के स्थान पर 'चक्ख्रिंदिय' शब्द आएगा। इस प्रकार पाँच इन्द्रियों की (१०० 🗙 ५) पाँच सौ गाथाएँ होंगी। फिर ५०१ में 'आहारसन्ना' के स्थान पर 'भयसन्ना' फिर 'मेहण-सन्ना'और 'परिग्यहसन्ना' शब्द आएँगे। एक संज्ञा के ५०० होने से ४ संज्ञा के (५०० 🗡 ) २००० होंगे। फिर 'मणसा' शब्द का परिवर्तन होगा। 'मणसा' के स्थान पर 'क्यसां फिर 'कायसां आएगा। एक-एक का २००० होने से तीन कायों के (२००० 🗙 ३) ६००० होंगे। फिर 'करंति' शब्द में परिवर्तन होगा। 'करंति' के स्थान पर 'कारयंति' और 'समण्जाणति' शब्द आएँगे। एक-एक के ६००० होने से तीनों के (६००० × ३) १८,००० हो जाएँगे। संक्षेप में यों कह सकते हैं ---दश धर्म कमश: बदलते रहेंगे। प्रत्येक धर्म १८०० बार आएगा । १० धर्मों के बाद 'पृढविकाय' में परिवर्तन आएगा । प्रत्येक दशक के बाद ये दश काय बदलते रहेंगे । प्रत्येक काय १८० बार आएगा । फिर 'सोइंदिय' शब्द बदल जाएगा । प्रत्येक सौ के बाद 'इंदिय' परिवर्तन होगा । प्रत्येक इंदिय ३६ बार आएगा । फिर 'आहारसन्ना' में परिवर्तन होगा। चारों संज्ञाएँ ऋमश: बदलती जाएँगी। प्रत्येक ५०० के बाद संज्ञा बदलेगी, प्रत्येक संज्ञा **६ बार आएगी।** फिर 'मणसा' शब्द में परिवर्तन होगा । तीन काय क्रमश: बदलती रहेंगी । प्रत्येक दो हजार के बाद काय का परिवर्तन होगा । प्रत्येक काय ३ बार आएगा। फिर 'करंति' में परिवर्तन होगा। प्रत्येक ६००० के बाद तीनों करण का परिवर्तन होगा। प्रत्येक करण एक-एक बार आएगा। इस प्रकार एक गाथा के १८,००० गाथाएँ बन जाएँगी। ये अठारह हजार शील के अंग हैं। इन्हें रथ से निम्न प्रकार उप-मित किया जाता है:

१--- (क) जि० चू० पृ० २८७: धुवसीलयं णाम अट्टारससीलंगसहस्साणि ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३५: 'श्रुवज्ञीलताम्' अष्टादशज्ञीलाङ्गसहस्रपालनरूपाम् ।

अध्ययन दः श्लोक ४० टि० १०८

| जे णो<br>करंति<br>६                             | जे णो<br>कारयंति<br>६                      | जे णो<br>समणुजाणति<br>६                       |                                              |                 |             |             |              |                     |         |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------|-------------|-------------|--------------|---------------------|---------|
| मणसा                                            | वयसा<br>२                                  | कायसा<br>२·····                               |                                              |                 |             |             |              |                     |         |
| णि ज्जिय<br>आहारसन्ना<br>५००<br>श्रोत्रेन्द्रिय | णिजिनय<br>भयसन्ना<br>५००<br>चक्षुरिन्द्रिय | णिज्जिय<br>मेहुणसन्ना<br>५००<br>घ्रामेन्द्रिय | णिष्जिय<br>परिभाहसन्ना<br>५००<br>रसनेन्द्रिय | स्पर्शनेन्द्रिय |             |             |              |                     |         |
| १००                                             | 800                                        | 800                                           | १००                                          | १००             |             |             |              |                     |         |
| पृथिवी                                          | अप्                                        | तेज                                           | गयु                                          | वनस्पति         | द्वीन्द्रिय | त्रीन्द्रिय | चतुरिन्द्रिय | पंचे न्द्रिय        | :       |
| १०                                              | 1                                          | 80                                            | <b>१</b> 0                                   | 80              | ₹0          | <b>१</b> 0  | , <b> </b>   | १०                  | :<br>:  |
| क्षान्ति                                        | मुक्ति                                     | आर्जव                                         | मार्दव                                       | लाघव            | सत्य        | संयम        | तप           | ब्रह्म <b>च</b> र्य | अकिञ्चन |
| <b>१</b>                                        | ₹                                          | 3                                             | 8                                            | ×               | Ę           | 9           | 5            | ۹                   | १०      |

श्रमण सूत्र (परिशिष्ट)

# १०८. कूर्म की तरह आलीन-गुप्त और प्रलीन-गुप्त ( कुम्मो व्व अल्लीणयलीणगुत्तो ग ) :

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार 'गुप्त' शब्द 'आलीन' और 'प्रलीन' दोनों से सम्बद्ध है अर्थात् आलीन-गुप्त और प्रलीन-गुप्त । कूर्म की तरह काय-चेष्टा का निरोध करे, वह 'आलीन-गुप्त' और कारण उपस्थित होने पर यतनापूर्वक शारीरिक प्रवृत्ति करे, वह प्रलीन-गुप्त कहलाता है । जिनदास चूर्णि के अनुसार आलीन का अर्थ थोड़ा लीन और प्रलीन का अर्थ विशेष लीन होता है । जिस प्रकार कूर्म अपने' अङ्गों को गुप्त रखता है तथा आवश्यकता होने पर उन्हें धीमे से फैलाता है, उसी तरह श्रमण आलीन-प्रलीन-गुप्त रहे ।

१--अ० चू० पृ० १६४ : कुम्मो कच्छभो, जवा सो सजीवितपालणत्थमंगाणि कशक्ते संहरति, यमणातिकारणे य सणियं पसारेति; तहा साधू वि संजमकडाहे इंदियप्ययारं कायचेट्टं निरुंभिऊण अल्लीणगुत्तो । कारणे जतणाए ताणि चेव पयत्तयंतो पल्लीणगुत्तो । गुत्तसद्दो पत्तेयं परिसमप्पति ।

२ — (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २८७ : जहा कुम्मो सए सरीरे अंगाणि गोवेऊण चिट्ठह, कारणेवि सणियमेव पसारेह, तहा साहूवि अल्लीण-पलीणगुत्तो परक्कमेज्जा तबसंजमित्ति, आह—आलीणाणं पलीणाणं को पद्दविसेतो ?, भण्णद्द, ईसि लीणाणि आली-णाणि, अच्चत्थलीणाणि पजीणाणित्ति ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २३४ : 'कूर्म इव' कच्छप इवालीनप्रसीनगुष्तः अङ्गोपाङ्गानि सम्यक् संयम्येत्यर्थः ।

# इलोक ४१ :

### १०६. निद्रा को बहुमान न दे (निद्दंच न बहुमन्नेज्जा क):

बहुमान न दे अर्थात् प्रकामशायी न वने —सोता ही न रहे<sup>3</sup>। सूत्रकृताङ्ग में बताया है कि मोने के समय में सोए "सयणं सयण-काले ।" वृत्तिकार के अनुसार अगीतार्थ दो प्रहर तक सोए और गीतार्थ एक प्रहर तक<sup>3</sup>।

#### ११०. अट्टहास ( संपहासं <sup>ख</sup>) :

संप्रहास अर्थात् समुदित रूप में होने वाला सक्षब्द हास्य<sup>3</sup>। जिनदास चूर्णि और टीका में 'सप्पहासं' पाठ है। उसका अर्थ है अट्टहास<sup>8</sup>।

## १११. मैथुन की कथा में ( मिहोकहाहिं <sup>स</sup> ) :

अगस्त्यसिंह ने इसका अर्थं स्त्री-सम्बन्धी रहस्य-कथा किया है । जिनदास महत्तर के अनुसार इसका अर्थं स्त्री-सम्बन्धी या भक्त, देश आदि सम्बन्धी रहस्यमयी कथा है । टीकाकार ने इसे राहस्यिक-कथा कहा है । अ।चाराङ्ग, उत्तराध्ययन और ओधनिर्युक्ति की टीका में भी इसका यही अर्थं मिलता है ।

### ११२. स्वाध्याय में ( सज्झायम्मि घ ) :

स्वाध्याय का अर्थ है — विधिपूर्वक अध्ययन । इसके पाँच प्रकार हैं ध

- १. वाचना-पढ़ाना।
- २. प्रच्छना संदिग्ध विषय को पूछना।
- ३. परिवर्तना--कण्ठस्थ किए हुए ज्ञान का पुनरावर्तन करना ।
- ४. अनुप्रेक्षा —अर्थ-चिन्तन करना ।
- ५. धर्मकथा -- श्रुत आदि धर्मकी ध्याख्या करना।

१—(क) जि० चू० पृ० २०७ : बहुमनिज्जानाम नो पकामसायी भवेज्जा।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ २३५ : 'निद्रां च न बहुमन्येत', न प्रकामशायी स्यात् ।

२—सू० २.१.१५ पृ० ३०१ वृ०: शय्यतेऽस्मिनिति शयनं—संस्तारकः स च शयनकाले, तत्राप्यगीतार्थानां प्रहरद्वयं निद्राविमोक्षो गीतार्थानां प्रहरमेकमिति ।

३ — अ० चू० पृ० १६५ : समेच्च समुदियाणं पहसणं सितरालावपुरुवं संपहासो ।

४— (क) जि० चू० पु० २८७ : सप्पहासो नाम अतीव पहासो सप्पहासो, परवादिउड सणादिकारणे जइ हुसेज्जा तहावि सप्पहास विवज्जए ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३५: 'सप्रहासं च' अतीवहासरूपम्।

५- अ० चू० पृ० १६५ : मिधुकहाओ रहस्सकधाओ इत्यी संबद्धाओ तयाभूताओ वा तायो ।

६---जि० चू० पृ० २८७: मिहोकहाओ रहसियकहाओ भण्णंति, ताओ इत्थिसंबद्धाम्रो वा होज्जा अण्णाओ वा भत्तदेसकहादियायो तासु !

७—हा० टी० प० २३४ : 'मिथ: कथासु' राहस्यिकीषु ।

द—(क) आ० ६।१।१० : गढिए मिहोकहासु, समयंगि नायसुए विसोगे अदबखु । टोका —'ग्रथित:' अवस्रहो 'मिथः' अन्योन्यं 'कथासु' स्वैरकथासु ।

<sup>(</sup>ख) उत्त० २६.२६ : पडिलेहणं कुणंतो, मिहोकहं कुणइ जणवयकहं दा । (बृहद्वृत्ति) 'मिश्रः कयां' परस्परसंभाषणात्मिकां •• स्त्र्यादिकथोपलक्षणमेतत् ।

<sup>(</sup>ग) ओ॰ नि० वृ० २७२: 'मियः कथां' मैथुनसंबद्धाम्।

६--औष० ३०: सज्भाए पंचविहे पण्णत्ते तं जहा - वायणा, पडिपुच्छणा, परियट्टणा, अणुप्पेहा, धम्मकहा ।

### आयारपणिही (आचार-प्रणिधि)

#### ४०७ अध्ययन द : इलोक ४२-४३ टि० ११३-११७

जिनदास चूर्णि में 'अज्झयलंमि रओ सवा' पाठ है और 'अध्ययन' का अर्थ स्वाध्याय किया है । हरिभद्रस्रे ने स्वाध्याय का अर्थ वाचना आदि किया है ।

#### इलोक ४२:

### ११३. श्रमण-धर्म में (समणधम्मिम क ):

यहाँ अनुप्रेक्षा, स्वाध्याय और प्रतिलेखन आदि श्रमण-चर्या को 'श्रमण-धर्म' कहा है । सूत्रकार का आशय यह है कि अनुप्रेक्षाकाल में मन को, स्वाध्याय-काल में वचन को और प्रतिलेखन-काल में काया को श्रमण-धर्म में लगा देना चाहिए और भङ्ग-प्रधान (विकल्प-प्रधान) श्रुत में तीनों योगों का प्रयोग करना चाहिए । उसमें मन से चिन्तन, वचन से उच्चारण और काया से लेखन--ये तीनों होते हैं<sup>3</sup> ।

#### ११४. यथोचित (धुवं ख):

ध्रुव का शब्दार्थ है निश्चित । यथोचित इसका भावार्थ है । जिस समय जो त्रिया निश्चित हो, जिसका समादरण उचित हो उस समय वहीं किया करनी चाहिए<sup>४</sup> ।

#### ११५. लगा हुआ (जुत्तो ग):

युक्त का अर्थ हैं व्यापृत--लगा हुआ<sup>ध</sup>।

### ११६-फल ( अट्ठं<sup>ग</sup> ) :

यहाँ अर्थ शब्द फलवाची है<sup>६</sup>। इसका दूसरा अर्थ है ज्ञानादि रूप वास्तविक अर्थ<sup>७</sup>।

#### इलोक ४३:

#### ११७ श्लोक ४३:

पिछले क्लोक में कहा है—श्रमाग-धर्म में लगा हुआ मुनि अनुत्तर फल को प्राप्त होता है, उसी को इस क्लोक के प्रथम दो चरणों में स्पष्ट किया है। श्रमण-धर्म में मन, वाणी और शरीर का प्रयोग करने वाला इहलोक में वन्दनीय होता है। श्रमण-धर्म में एक दिन के दीक्षित साधु को भी लोग विनयपूर्वक वन्दन करते हैं और वह परलोक में उत्तम स्थान में उत्तमन होता है । आगामी दो चरगों में श्रमण-धर्म की उपलब्धि के दो उपाय बतलाए हैं—(१) बहुश्रुत की उपासना और (२) अर्थ-विनिश्चय के लिए प्रश्निः।

१--- जि॰ चु॰ पु॰ २८७: 'अज्मयणंमि रओ सया' अज्झयणं सज्माओ भण्णइ, तमि सज्माए सदा रती भविज्जित्त ।

२ - हा० टी० प० २३५ : 'स्वाध्याये' वाचनादौ ।

३-- अ० चू० पृ० १६५ : जोगं मणोवयणकायमयं अणुष्पेहणसज्भायपिडलेहणादिसु पत्तेयं समुच्चयेण वा च सद्देण नियमेण भंगितसुते तिविधमवि ।

४--(क) अ० चू० पु० १६५ : अप्यणो काले अण्णोणमनाहंतं धुवं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी॰ प॰ २३५ : 'ध्रुवं' कालाद्यौचित्येन नित्यं संपूर्णं सर्वत्र प्रधानोपसर्जनभावेन वा, अनुष्रेक्षाकाले मनोयोगमध्ययन-काले वाग्योगं प्रत्युपेक्षणाकाले काययोगमिति ।

५- हा । टी० प० २३५ : 'ग्रुक्त' एवं न्यापृतः ।

६ - अ० चू० पृ० १६५: अत्थो सहो इह फलवाची।

७-- हा० टी० प० २३४ : भावार्थ ज्ञानादिरूपम् ।

म-अ० चू० पृ० १९५-१६ : इहलोगे एगदिवसदिक्खितोबि विणएणं वंदिज्जते य पूतिज्जते य अवि रायरायोहि । परसोए सुकुलसंभवादि ।

६—अ० चू० पृ० १६६ : सन्वस्सेयस्स उवलंभणत्यं बहुसुतं पज्जुवासेज्ज पञ्जुवासेज्जमाणो पुच्छेन्जस्थिविणिच्छयं।

# दसवेआलियं ( दशवैकालिक)

४०८ अध्ययन ८: इलोक ४४-४५ दि० ११८-१२३

# ११८. बहुश्रुत (बहुस्सुयं ) :

जो आगम-बद्ध हो — जिसने श्रुत का बहुत अध्ययन किया हो, वह बहुश्रुत कहलाता है?। जिनदास चूिंग ने आचार्य, उपाध्याय आदि को बहुश्रुत माना है?। बहुश्रुत तीन प्रकार के होते हैं — जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट । प्रकल्पाध्ययन (निशीथ) का अध्ययन करने वाला जघन्य, पतुर्दश पूर्वों के बीच का अध्ययन करने वाला मध्यम बहुश्रुत कहलाता है ।

#### ११६. अर्थ-विनिश्चय ( अस्थविणिच्छ्यं <sup>घ</sup> ) :

अर्थ-विनिश्चय - तत्त्व का निश्चय, तत्त्व की यथार्थता ।

#### इलोक ४४:

# १२०. इलोक ४४:

पिछले बलोक में कहा है--बहुश्रुत की पर्युपासना करे। इस बलोक में उसकी विधि बतलाई गई है<sup>ए</sup> ।

# १२१. संयमित कर' (पणिहाय ख):

इसका अर्थ है - हाथों को न नचाना, पैरों को न फैलाना और शरीर को न मोड़ना"।

#### १२२. आलीन···और गुप्त·· होकर ( अल्लीणगुत्तो ग):

आलीन का शाब्दिक अर्थ है—योड़ा लीन । तात्पर्य की भाषा में जो गुरू के न अति-दूर और न अति-निकट बैठता है, उसे 'आलीन' कहा जाता है<sup>द</sup> । जो मन से गुरु के वचन में दत्तावधान<sup>६</sup> और प्रयोजनवश बोलने वाला होता है, उसे 'गुप्त' कहा जाता है<sup>98</sup>। शिष्य को गुरु के समीप आलीन-गुप्त हो बैठना चाहिए।

#### इलोक ४५:

#### १२३. श्लोक ४४:

पिछले श्लोक में कहा है—गुरु के समीप बैठे। इस श्लोक में गुरु के समीप कैसे बैठना चाहिए उसकी विधि बतलाई गई है 1 शिष्य के लिए गुरु के पार्श्व-भाग में, आगे और पीछे, बैठने का निषेध है। इसका ताल्पर्य है कि पार्श्व-भाग में, कानों की समश्रोण में न बैठे। वहाँ बैठने पर शिष्य का शब्द सीघा गुरु के कान में जाता है। उससे गुरु की एकाग्रता का भंग होता है। इस आशय से कहा है कि

१- हा० टी० प० २३४ : 'बहुश्रुतम्' आगमवृद्धम् ।

२—जि॰ चू॰ पृ॰ २८७ : बहुसुयगहणेणं आयरियउवज्भागादीयाण गहणं ।

३----नि० पी० भा० (गाथा ४६५) : बहुस्सुयं जस्स सो बहुस्सुतो, सो तिविहो -- जहण्णो मिक्सिमो उक्कोसो । जहण्णो जेण पकष्पज्झयणं अधीतं, उक्कोसो चोद्दस्सपृथ्वधरो, तम्मज्भे मिक्सिमो ।

४—(क) अ० चू० पृ० १६६ : अत्थविनिच्छयो तब्भावनिण्णयो तः।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पु॰ २८७ : विणिञ्छओ णाम विणिञ्छओत्ति वा अवितहभावीति वा एगट्टं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३५: 'अर्थविनिश्चयम्' अपायरक्षकं कल्याणावहं वाऽर्थावितथभाविति ।

५-अ० चू० पृ० १६६ : पज्जुवासणे अधं बिही -- 'हत्थं पायं च कायं च' सिलोगो ।

६—हा० टी० प० २३४ : 'प्रणिधाये'ति संयम्य ।

७ — जि० चू० पृ० २८८: पणिहाय णाम हत्थेहि हत्थनट्टगादीणि अकरं पाएहि पसारणादीणि अकुव्वंतो काएण सासणदृशादीणि अकुव्वंतो ।

८--जि॰ चू॰ पृ॰ २८८ : अल्लोगो नाम ईसिलीगो अल्लोगो, णातिदूरत्थो ग वा अच्चासण्णो ।

६—अ० चू० पृ० १६६ : मणसा गुरुवयणे उवयुत्ती ।

१० — जि० चू० पू० २८६: वायाए करजमेत्तं भासंतो ।

११—अ० चू० पृ० १६६ : तस्स थाणनियमणमिमं ।

अध्ययन 🖒 : इलोक ४६ टि १२४-१२६

गुरु के पार्श्व-भाग में अर्थात् बराबर न बैठे<sup>1</sup> । आगे न वैठे अर्थात् गुरु के सम्मुख अत्यन्त निकट न बैठे । वैसा करने से अविनय होता है और गुरु को वन्दना करने वालों के लिए व्याघात होता है, इस आशय को 'आगे न बैठे' इन शब्दों में समाहित किया है<sup>3</sup> ।

पीछे न बैठे — इसका आशय भी यही है कि गुरु से सटकर न बैठे अथवा पीछे बैठने पर गुरु के दर्शन नहीं होते । उनके इङ्गित और आकार को नहीं समझा जा सकता, इसलिए कहा है 'पीछे न बैठे'। 'गुरु के उन्ह से अपना ऊरु सटाकर बैठना' अविनय है। इसलिए इसका निषेध है। सारांश की भाषा में असभ्य और अविनयपूर्ण ढंग से बैठने का निषेध है।

### १२४. ऊरु से अपना ऊरु सटाकर ( ऊरुं समासेज्जा ग ):

उठ का अर्थ है— घुटने के ऊपर का भाग । 'समासेज्जा' का संस्कृत रूप टीका में 'समाश्रित्य' है। समाश्रित्य अर्थात् करके । 'समासेज्जा' का संस्कृत रूप 'समाश्रेयं तें होना चाहिए। समासि (समा |-श्रि) घातु है। इसके अर्थ 'ज्जा' नगाने पर 'समासेज्जा' रूप बनता है। यदि 'समासाद्य' रूप माना जाए तो पाठ 'समास (सि) ज्जा' होना चाहिए। आयारो (८.८.१) में 'समासिज्जा' (या समासज्ज) शब्द मिलता है। उसका संस्कृत रूप 'समासाद्य' (प्राप्त करके) किया है । इन दोनों का शाब्दिक अर्थ है — ऊठ को कर या प्राप्त कर और उनका भावार्थ अगस्त्य चूर्णि के अनुसार 'अपने ऊठ से गुरु के ऊरु का स्पर्श कर' तथा जिनदास चूर्णि और टीका के अनुसार 'ऊठ रखकर' इन शब्दों में है।

उत्तराध्ययन (१.१८) में 'न जुंजे ऊरुणा ऊरुं' पाठ है । इसकी व्याख्या में चूिणकार ने अगस्त्य चूिण के शब्दों का ही अनुसरण किया है । शान्त्याचार्य ने भी इसका अर्थ — 'गुरु के ऊरु से अपना ऊरु न सटाए' है — किया है । इनके द्वारा भी अगस्त्य चूिण के आशय की पुष्टि होती है।

#### इलोक ४६:

### १२५. बिना पूछे न बोले ( अपुच्छिओ न भासेज्जा क ):

यहाँ निष्प्रयोजन — बिना पूछे बोलने का वर्जन है, प्रयोजनवश नहीं "।

### १२६. बीच में (भासमाणस्स अंतरा <sup>ख</sup>):

'आपने यह कहा था, यह नहीं' इस प्रकार बीच में बोलना असम्यता है, इसलिए इसका निषेध हैं<sup>39</sup>।

१--अ० चू० पृ० १६६ : समुष्पहृष्पेरिया सद्द्योग्गला कण्णविलमणुपविसंतीति कण्णसमसेढी पक्लो, ततो ण चिट्ठे गुरूण मंतिए तथा अणेगम्गता भवति ।

२—जि० चू० पृ० २८८ : पुरओ नाम अग्गओ, तत्थिव अविणओ वंदमाणाणं च वग्वाओ, एवमादि दोसा भवंतित्तिकाऊण पुरओ गुरूण नवि चिट्ठेज्जिति ।

३— हा॰ टी॰ प॰ २३४ : यथासंख्यमिवनयवन्दमानान्तरायादर्शनादिदोषप्रसङ्गात् ।

४--- हा० टी० प० २३५: समाश्रित्य ऊरोरुपर्युरुं कृत्वा ।

५—आचा० वृ० **१.**५.५.**१ :** 'समासाद्य' प्राप्य ।

६--अ० चू० पृ० १६६ : ऊरुगमूरुगे संघट्टेऊण एवमवि ण चिट्ठे ।

৬---(क) जि० चू० पृ० २८८ : 'ण य ऊरुं समासिज्जा' णाम ऊरुगं ऊरुस्स उर्वार काऊण ण गुरुसगासं चिट्ठेज्जिसि ।

<sup>(</sup>ख) हा॰ टी॰ प॰ २३४ : न च 'ऊरुं समाश्रित्य' ऊरोरुपर्यूरुं कृत्वा तिरुठेद्गूर्वन्तिके, अविनयादिदोधप्रसङ्गात् ।

चल व चू० पृ० ३५ : ऊक्तमूरुगेण संगट्टेऊण एवमिव ण चिट्ठेज्जा ।

६— उत्त० बृ० वृ० १.१८ : 'न युज्यात्' न सङ्घट्टयेद् अत्यासन्नोपवेशादिभिः, 'ऊरुणा' आत्मोयेन 'ऊरुं' कृत्य-संबन्धिनं, तथा-करणेऽत्यन्तावितयसम्भवात् ।

१० - (क) जि० चू० पृ० २८८: 'अपुच्छिओ' णिक्कारणे ण भासेज्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३५ : अपृष्टो निष्कारणं न भाषेत ।

११— जि० च्र० पृ० २८६ : भासमाणस्स अंतरा ण कुल्जा, जहा जं एयं ते मणितं एयं न ।

अध्ययन द : श्लोक ४७-४८ टि० १२-१३३

### १२७. चुगली न खाए ( पिट्टिमंसं न खाएज्जा ग ):

परोक्ष में किसी का दोष कहना — 'पृष्ठिमांसभक्षण' अर्थात् चुगली खाना कहलाता है'।

### १२८. कपटपूर्ण असत्य का ( मायामोसं <sup>ध</sup> ) :

'मायामृषा' यह संयुक्त शब्द हैं। 'माया' का अर्थ हैं कपट और 'सृषा' का अर्थ है ग्रसत्य। असत्य बोलने से पहले माया का प्रयोग अवश्य होता है। जो व्यक्ति असत्य बोलता है वह अयथार्थता को छिपाने के लिए अपने भावों पर भाषा का इस प्रकार से आवरण डालने का यत्त करता है जिससे सुनने वाले लोग उसकी बात को यथार्थ मान लें, इसलिए चिन्तनपूर्वक जो असत्य बोला जाता है उसके लिए 'मायामृषा' कब्द का प्रयोग किया जाता है । इसका दूसरा अर्थ कपट-महित असत्य बचन भी किया जाता है।

#### इलोक ४७:

### १२८ सर्वथा ( सब्वसो क ):

सर्वशः अर्थात् सब प्रकार से — सब काल और सब अवस्थाओं में रे।

#### वलोक ४८ :

### १३०. आत्मवान् ( अत्तवं <sup>घ</sup> ) :

'आत्मा' शब्द स्व, शरीर और आत्मा—इन तीन अर्थों में प्रयुक्त होता है। सामान्यतः जिसमें आत्मा है उसे 'आत्मवान्' कहते हैं. किन्तु अध्यात्म-शास्त्र में यह कुछ विशिष्ट अर्थ में प्रयुक्त होता है। जिसकी आत्मा ज्ञान, दर्शन और चारित्रसय हो, उसे 'आत्मवान्' कहा जाता है ।

### १३१. दृष्ट ( दिट्ट क ) :

जिस भाषा का विषय अपनी आँखों से देखा हो, वह 'दृष्ट' कहलाती है" ।

### १३२. परिमित ( मियं <sup>क</sup> ):

उच्च स्वर से न बोलना और जितना आवश्यक हो उतना बोलना - यह 'मितमापा' का अर्थ है।

#### १३३. प्रतिपूर्ण ( पडिपुःनं <sup>ख</sup> ) :

जो भाषा स्वर, ब्यञ्जन, पद आदि सहित हो, वह 'प्रतिपूर्णभाषा' कहलाती है<sup>६</sup> ।

१---(क) जि० चू० पृ० २८८ : जं परंमुहस्स अवबोलिज्जइ तं तस्स पिट्ठमंसभक्खणं भवइ ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३५ : 'पृष्ठिमांसं' परोक्षदोषकीतंतरूपम् ।

२— जि० चू० पृ० २८८ : मायाए सह मोसं मायामोसं, न मायामंतरेण मोसं भासइ, कहं ?, पुंच्यि भासं कुडिलीकरेड पच्छा भासइ।

३-- (क) जि॰ चू॰ पृ० २८८ : अहवा जं मायासहियं मोसं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३५: मायाप्रधानां श्याबाचम्।

४ जि० चू० पृ० २८६: सब्बसी नाम सब्बकालं सब्बाबत्थासु ।

५ -- (क) हा० टी० प० २३६: 'आत्मवान्' सचेतन इति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २८६: अत्तवं नाम अत्तवंति वा विन्नवंति वा एगट्टा।

६-अ० चू० पृ० १६७ : नाणदंसणचरित्तमयो जस्स आया अस्थि, सो असर्व ।

७ -- (क) जि० चू० पृ० २५६ : दिहुं नाम जं चक्खुणा सयं उवलद्धं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३५ : 'दृष्टां' दृष्टार्थविषयाम् ।

प-- (क) अ० चू० पृ० १६७ : अणुक्चं कज्जमेतं च मितं।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पू० २८६ : मितं दुविहं — सह्ओ परिमाणओ य, सह्ओ अणउन्वं उच्चारिज्जमाणं मितं, परिमाणओ कज्ज-मेत्तं उच्चारिज्जमाणं मितं ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३४ : 'मितां' स्वरूपप्रयोजनाम्याम् ।

६-(क) जि० चू० पृ० २८६: पडुप्पन्नं णाम सरवंजणपयादीहि उववेअं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३४ : 'प्रतिपूर्णा' स्वरादिभि:।

अध्ययन मः इलोक ४६ टि० १३४-१३५

#### १३४. ( वियं जियं ख ) :

अगस्त्य चूर्णि और टीका में 'वियं जियं' इन शब्दों को पृथक् मानकर व्याख्या की गई है। 'वियं' का अर्थ व्यक्त है । अगस्त्यसिंह स्थविर ने 'जियं' का अर्थ व्यक्तों हु । त्यक्त' का प्राकृत रूप 'वत्त' वा 'वियत्त' बनता है। उसका 'विय' रूप बहुत प्राचीन होना चाहिए। यजुर्वेद में व्यक्त करने के अर्थ में 'विव' शब्द का प्रयोग हुआ है । संभव है यह 'विव' ही आगे चल कर 'विय' बन गया हो।

४११

जिनदास महत्तर 'वियंजियं' को एक शब्द मानते हैं। उनके अनुसार इसका अर्थ तथ्य है । अनुयोगद्वार के आधार पर 'वियंजियं' की एक कल्पना और हो सकती हैं। वहाँ 'सिक्खितं ठितं जितं मितं परिजितं' ये गाँच शब्द एक साथ प्रयुक्त हुए हैं। जो पढ़ लिया जाता है उस पद को शिक्षत', जिस शिक्षत पद की विस्मृति नहीं होती उसे 'स्थित', जो पद परिवर्तन करते समय या किसी के पूछने पर शीघ याद आ जाए वह 'जित', जिसके श्लोक, पद और वर्ण आदि की संख्या जानी हुई हो वह 'मित' तथा परिवर्तन करते समय जिसे कम या उत्कम से —िकसी भी प्रकार से याद किया जा सके वह 'परिचित' कहलाता है । दशवैकालिक का प्रस्तुत प्रकरण भी भाषा से सम्बन्धित है, इसलिए कल्पना की जा सकती है कि लिपि-भेद के कारण 'ठियं जियं' के स्थान पर 'वियं जियं' ऐसा पाठ हो गया हो, जिसका होना बहुत संभव है। पूर्णिकार और टीकाकार के सामने वह परिवर्तित पाठ रहा है और वही उनके व्याख्या-भेद का हेतु बना है।

#### श्लोक ४६:

#### १३५. इलोक ४६:

प्रस्तुत श्लोक में आचार. प्रज्ञित और दृष्टिवाद —ये तीनों शब्द द्यर्थक हैं। द्वादशाङ्गी में पहला अङ्ग आचार, पाँचवाँ प्रज्ञित और वारहवाँ दृष्टिवाद है। अगस्त्यसिंह स्थिवर ने आचारघर और प्रज्ञित्वर का अर्थ भाषा के विनयों — नियमों को घारण करने वाला किया है"। जिनदास महत्तर के अनुसार 'आचारघर' शब्दों के लिङ्ग (स्थी, पुरुष और नपुंसक) को जानता है"। टीकाकार ने 'आचारघर' का अर्थ यही किया है। प्रज्ञिति प्रज्ञित अर्थ लिङ्ग का विशेष जानकार और दृष्टिवाद के अध्येता का अर्थ प्रकृति, प्रत्यय, लोव, आगम, वर्णविकार, काल, कारक आदि व्याकरण के अङ्गों को जानने वाला किया है। दीपिकाकार टीकाकार का अनुगमन करते हैं। अवञ्चरिकार ने आचारघर और प्रज्ञित्वयर का अर्थ कमशः आचाराङ्ग र और भगवतीधर किया है। आचार, प्रज्ञित और दृष्टिवाद — इनका सम्बन्ध भाषा-कौशल से है, इसलिए कहा गया है कि आचार और प्रज्ञित को धारण करने वाला तथा दृष्टिवाद को पढ़ने वाला बोलने में चूक जाए तो उसका उपहास न किया जाए।

१--(क) अ० चू० पृ० १६७ : वियं व्यक्तं ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २३५ : 'ग्यन्ताम्' अलल्लाम् ।

२ — अ० चू० पृ० १६७ : जितं म वामोहकरमणेकाकारं।

३ — हा० टी० प० २३४ : 'जितां' परिचिताम् ।

४ - अध्याय १३.३ १

५ -- जि॰ चू॰ पृ॰ २८६: 'वियंजितं' णाम वियंजितंति वा तत्थंति वा एगट्टा ।

६ – अनु० बृ० प्० १४।

७ - अ० चू० पृ० १६७ : आयारघरो भासेज्जा तेसु विणीयभासाविणयो, विसेसेण पन्तति-धरो प्रतं वयणीलगवण्णविवज्जासे ण अवधसे ।

८--- जि॰ चु॰ पृ॰ २८६ : आयारघरो इत्थिपुरिसणपुंसगलिंगाणि जाणइ ।

६—हा० टी० प० २३६ : आचारघर: स्त्रीलिङ्गादीनि जानाति प्रज्ञन्तिधरस्तास्यैत्र सविज्ञेवाणीत्थेवंभूतम् । तथा दृष्टिवादमधीयानं प्रकृतिप्रत्ययलोपागमवर्णविकारकालकारकादिवेदिनम् ।

४१२ अध्ययन = : इलोक ४६ टि० १३६

प्रस्तुत क्लोक में सैंद्वान्तिक भूल का प्रसंग नहीं है किन्तु बोलते समय लिङ्क, विभिक्त, कारक, काल आदि का विषयींस हो जाए अर्थात् वाक्य-रचना में कोई त्रृटि आए, उसे सुनकर उपहास न करने का उपदेश है। प्रसंग के अनुमार दिद्विवाय (दृष्टिपात या दृष्टिवाद) का अर्थ नयवाद या विभज्यवाद होना चाहिए। जो बात विभाग करके कही जानी चाहिए वह प्रमादवश अन्यथा कही जाए तो उपहास का विषय बन सकता है। प्रस्तुत क्लोक में उसका निषेध है। नंदी [सू० ४१] में दृष्टिवाद का प्रयोग सम्यक्तववाद के अर्थ में हुआ है जो नयवाद के अधिक निकट है। आचाराङ्क और प्रज्ञप्ति का वर्तमान रूप भाषा के व्याकरणबद्ध प्रयोग की कोई विशेष जानकारी नहीं देता। दृष्टिवाद में व्याकरण का समावेश होता है। सम्भव है आचार और प्रज्ञप्ति भी व्याकरण प्रन्थ रहे हों। दशवैकालिक निर्युक्ति में भी ये शब्द मिलते हैं।

# "आयारे ववहारे पन्नत्ती चेव दिद्विवाए य । एसा चउव्विहा खलु कहा उ अक्लेवणी होइ ॥" (१६४)

टीकाकार ने आचार का अर्थ आचरण, प्रज्ञप्ति का अर्थ समझाना और दृष्टिवाद का अर्थ सूक्ष्म-तत्व का प्रतिपादन किया है । धूषिकारों ने यहाँ इन्हें दृष्यर्थक नहीं माना है । टीकाकार ने मतान्तर का उल्लेख करते हुए आचार आदि को शास्त्र-वाचक भी माना है । स्थानाङ्ग में आक्षेपणी कथा के वे ही चार प्रकार बतलाये हैं जिनका उल्लेख निर्युक्ति की उक्त गाथा में हुआ है । इसकी व्याख्या के शब्द भी हिरभद्र सूरि की उक्त व्याख्या से गिन्न नहीं हैं । अभयदेव सूरि ने मतान्तर का उल्लेख भी हिरभद्र सूरि के शब्दों में ही किया है । व्यवहार (३) के 'पन्नित्त कुसले' की व्याख्या में वृत्तिकार ने प्रज्ञप्ति का अर्थ कथा किया है ।

भाष्यकार यहाँ एक बहुत ही रोचक उदाहरण प्रस्तुत करते हैं । क्षुत्लकाचार्य प्रज्ञान्त (कथा-कुशल) थे। एक दिन मुहण्डराज ने पूछा —भगवन् ! देवता गतकाल को कैसे नहीं जानते, इसे स्पष्ट कीजिए ? राजा ने प्रश्न पूछा कि आचार्य यकायक खड़े हो गए। आचार्य को खड़ा होते देख राजा भी तत्काल खड़ा हो गया। आचार्य के पास क्षीराश्रवलव्यि थी। उन्होंने उपदेश प्रारम्भ किया। उनकी वाणी में दूध की मिठास टपक रही थी। एक प्रहर बीत गया। आचार्य ने पूछा—राजन् ! तुभे खड़े हुए कितना समय हुआ है ? राजा ने उत्तर दिया—भगवन् ! अभी-अभी खड़ा हुआ हूँ । आचार्य ने कहा --एक प्रहर बीत चुका है । तू उपदेश-वाणी में आनन्द-मग्न हो गतकाल को नहीं जान सका, वैसे ही देवता भी गीत और वाद्य में आनन्द-विभोर होकर गतकाल को नहीं जानते । राजा अब निरुत्तर था ।

# १३६, पढ़ने वाला ( अहिज्जगं ख ) :

इसका संस्कृत रूप 'अधीयान' किया गया है<sup>3</sup>। चूर्णि और टीका का आशय यह है कि जो सम्पूर्ण दृष्टियाद को पढ़ लेता है, वह भाषा के सब प्रथोगों का अभिज्ञ हो जाता है, इसलिए उसके बोलने में लिङ्ग आदि की स्वलना नहीं होती और जो वाणी के सब प्रयोगों को जानता है उसके लिए कोई शब्द अशब्द नहीं होता। वह अशब्द को भी सिद्ध कर देता है। प्राय: स्वलना वही करता है, जो दृष्टिवाद का अध्ययन पूर्ण नहीं कर पाता । दृष्टिवाद को पढ़ने वाला बोलने में चूक सकता है और उसे पढ़ चुका वह नहीं चूकता — इस आशय को ध्यान में रखकर चूर्णिकार और टीकाकार ने इसे 'अधीयान' के अर्थ में स्वीकृत किया है।

१—हा० टो० प० ११० : आचारो —लोचास्नानादिः व्यवहारः —कथञ्चिदापन्नदोषव्यपोहाय प्रायश्चित्तलक्षणः प्रज्ञप्तिश्चैव— संशयापन्नस्य मधुरवचनैः प्रज्ञापना दृष्टिवादश्च—श्रोत्रपेक्षया सूक्ष्मजीवादि भावकथनम् ।

२-हा० टी० प० ११० : अन्ये त्विभिद्यति -आचारादयो ग्रन्था एव परिगृह्यत्ते, आचाराद्यभिधानादिति ।

३ — ठा० ४.२४७ : आयारअक्खेवणी ववहारअक्खेवणी पन्नत्तिअक्खेवणी दिद्विवातअक्खेवणी ।

<sup>8-</sup>Eto Hio 8'3 68X-688 1

५—(क) अ० चू० पृ० १६७ : दिहुवादमधिज्जगं—दिद्ठिवादमज्भयणपरं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३६ : दृष्टिबादमधीयानं प्रकृतिप्रत्यवलोयागमवर्णविकारकालकारकदिवेदिनम् ।

६—(क) अ० चू० पृ० १६७ : अधीतेसव्ववातो गतविसारदस्स नित्थ खलितं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० २८६ : अधिज्जयगहणेण अधिज्जमाणस्स वयणखलणा पायसो भवइ, अधिज्जिए पुण निरवसेसे दिद्विवाए सम्बद्ययोगजाणगत्त्रणेण अप्पमत्त्रणेण य वतिविक्खलियमेव नित्य, सन्ववयोगतिवयाणया असद्दमिव सद्दं कुज्जा ।

४१३ अध्ययन दः श्लोक ५० टि० १३७-१४ई

# १३७. बोलने में स्विलित हुआ है ( वइविक्खलियं <sup>ग</sup> ) :

वाग्स्खिलत का अर्थ है —बोलने में स्खिलित होना। जिनदास भूणि में इसके दो उदाहरण प्रस्तुत किए गए हैं —कोई व्यक्ति 'घड़ा ला' के स्थान में 'घड़ा लाता हूँ' और 'सोमशर्या' के स्थान में 'शर्मसोम' कहता है यह वाणी की स्खलना है ।

#### इलोक ५०:

#### १३८ इलोक ५०:

कोई व्यक्ति नक्षत्र आदि के विषय में पूछे तो उससे इस प्रकार कहना चाहिए कि 'यह हमारा अधिकार क्षेत्र नहीं हैं' इससे अहिसा की सुरक्षा भी हो जाती है और अप्रिय भी नहीं लगता ।

### १३६. नक्षत्र ( नक्खत्तं के ) :

कृत्तिका आदि जो नक्षत्र हैं उनके विषय में---आज चन्द्रमा अमुक नक्षत्र-युक्त है---इस प्रकार गृहस्थ को न बताए<sup>3</sup>।

### १४० स्वप्तफल ( सुमिणं क ) :

स्वप्न का शुभ-अशुभ फल बताना ।

#### १४१ वशीकरण (जोगं क):

यहाँ योग का अर्थ है—-औषध<sup>र</sup> या खाद्य आदि पदार्थों के संयोग की विधि अथवा वशीकरण<sup>६</sup>। संयोग की विधि, जैसे—दो पळ घी, एक पल मधु, एक आढक दही, बीस काली मिर्च और दो भाग चीनी या गुड़—ये सब चीजें मिलाने से राजा के खाने योग्य 'रसालू' नामक पदार्थ बनता है"। वशीकरण अर्थात् मन्त्र, खूर्ण आदि प्रयोगों से दूसरों को अपने वश में करना।

### १४२. निमित्त (निमिं<sup>ख</sup>):

निमित्त का अर्थ है अतीत, वर्तमान और भविष्य-संबन्धी शुभाशुभ फल बताने वाली विद्यान।

### १४३. मन्त्र ( मंत <sup>ख</sup>):

मन्त्र का अर्थ है — देवता या अलौकिक शक्ति की प्राप्ति के लिए जपा जाने वाला शब्द या शब्द-समूह। मंत्र के साथ विद्या का ग्रहण स्वत: प्राप्त है। ये दृश्चिक मंत्र आदि अनेक प्रकार के होते हैं<sup>द</sup>।

१—जि० चू० पृ० २८६: वायविक्खलियं नाम विविधमनेगप्पगारं वदणं खिलयं भण्णदः, जहा घडं आणेहित्ति (भाणियव्वे घडं आणेहिति) भणियं, पुट्वाभिहाणं वा पच्छा उच्चारयदः, जहा सोमसम्मोत्ति भणियव्वे सम्मसोमोत्ति भणियं च, एवमादि वायविक्खिलयं।

२ -- हा० टी० प० २३६: ततश्च तदप्रीतिपरिहारार्थिमस्यं ब्रूयाद्--अनिधकारोऽत्र तपस्विनामिति ।

३ — जि० चू० पृ० २८६: गिहत्थाण पुच्छमाणाण णो णक्खत्तं कहेज्जा, जहा चंदिमा अञ्ज अमुकेण णक्खत्तेण जुत्तोति ।

४— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २८६ : सुमिणे अव्वत्तदंसणे ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० २३६ : 'स्वप्नं' शुभाशुभफलमनुभूतादि ।

५ -- अ० चू० पृ० १६७ : जोगो ओसहसमवादो ।

६ — (क) जि० चू० पृ० २६० : अहवा निद्देसणवसीकरणाणि जोगो भण्णद ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३६ : 'योगं' वशीकरणादि ।

७ — जि० चू० पृ० २८६-२६० : जोगो जहा — दो घयपला मधु पलं दिहयस्स य आढयं मिरीय दीसा । संडमुला दो भागा एस रसालू निवइजोगो ।

य-(क) जि० चू० पृ० २६० निमित्तं तीतादी।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३६ : 'निमित्तं' अतीतादि ।

६— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २६०: मंतो असाहणो 'एगम्महणे महणं तज्जातीयाण'मितिकाउं विज्जा महिता।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३६ : 'मन्त्र' वृश्चिकमंत्रादि ।

### १४४. जीवों की हिंसा के ( भूयाहिगरणं घ ):

एकेन्द्रिय आदि भूत कहलाते हैं । उन पर संघट्टन, परितापन आदि के द्वारा अधिकार करना----उनका हनन करना, 'भूताधिकरण' कहलाता है<sup>9</sup> ।

#### इलोक ५१:

# १४५. दूसरों के लिए बने हुए ( अन्तट्ठं पगडं <sup>क</sup> ) :

अन्यार्थ - प्रकृत अर्थान् साधु के अतिरिक्त किसी दूसरे के लिए बनाया हुआ है। यहाँ अन्यार्थ बब्द यह सूचित करता है कि जिस प्रकार गृहस्थों के छिए बने हुए घरों में साधु रहते हैं, उपी प्रकार अन्य-बीथिकों के लिए निर्मित वसति में भी साधु रह सकते हैं ।

#### १४६. गृह ( लयणं ) :

'लयन' का अर्थ है पर्वतों में उत्क्षित पायाण-गृह । जिसमें कीन होते हैं, उसे लयन कहा जाता है<sup>४</sup>। लयन और घर एक अर्थवाले है<sup>४</sup>।

### १४७. स्त्री और पशु से रहित ( इत्थीपसुविविज्ञयं <sup>घ</sup> ) ः

यहाँ स्त्री, पशु के द्वारा नपुंसक का भी प्रहण होता है। विविधित का तात्पर्य है जहाँ ये दीखते हों वैसे मकान में साधु को नहीं रहना चाहिए ।

#### व्लोक ५२:

# १४८ केवल स्त्रियों के बीच व्याख्यात न दे (नारीणं न लवे कहं ल ):

'नारीण' यह षष्ठी का बहुवचन है। इसके अनुसार इस चरण का अर्थ होता है—स्त्रियों की कथा न कहे अथवा स्त्रियों को कथा न कहे। अगस्त्य खूणि के अनुसार इसका अर्थ है मुनि जहाँ विक्ति-सम्या में रहता है वहाँ अपनी इच्छा से आई हुई स्त्रियों को श्रुङ्गार-सम्बन्धी कथा न कहें"। जितदास चूणि और टीका में इसका अर्थ है मुनि स्त्रियों को कथा न कहें । हरिभद्र ने इस अर्थ का विचार

- १---(क) अ॰ चू॰ पृ॰ १६७ : भूताणि उपरोधिकयाए अधिकयंते जिम्म तं भूताधिकरणं ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २६० : भूताणि । एगिदियाईणि तेसि संघट्टणपरितावणादीणि अहियं कीरंति जीमि तं भूताधिकरणं ।
  - (ग) हा० टी० प० २३६ : भूतानि-एकेन्द्रियादीनि संघट्टनादिनाऽधि!ऋयंतेऽस्मिनिति ।
- २ हा० टी० प० २३६ : 'अन्यार्थं प्रकृतं' न साधुनिमित्तमेव निर्वत्तितम् ।
- ३--जि० चू० पू० २६० : अन्तद्वगहणेण अन्तउत्थिया गहिया, अट्ठाए नाम अन्तिनिस्तं, पगडं पकिष्यं भणाइ ।
- ४--- (क) अ० चू० पृ० १६८ : लीयंते जिम्म तं लेणं णिलयणमाश्रयः ।
  - (ख) हा ० टी० प० २३६: 'लयनं' स्थानं वसतिरूपम् ।
- ५- जि॰ चू॰ पृ॰ २६०: लयणं नाम लयणंति वा गिहंति वा एगहा ।
- ६—(क) जि० चू० पृ० २६० : तहा इत्थीहि विविज्जियं पश्चिहि य महीसुट्ठियएडगगवादीहि, 'एगग्गहणे गहणं तज्जातीयाण' मितिकाउं णपुंसगविविज्ज्यिपि, विविज्ज्यियं नाम जत्थ तेसि आलोगमादीणि णत्थि तं विविज्ज्यियं भण्णद्द, तत्थ आतपर-समुक्ष्या दोसा भवेतित्तिकाउं ण ठाइयव्वं ।
  - (ख) हा० टी० प० २३७ : स्त्रीपशुपण्डकविवर्जितं स्थ्याद्यालोकन<sup>ा</sup> दिरहितम् ।
- ७-अ० चू०: तत्थ जतिच्छोवगताण वि नारीण विपारातिमं विसेसेण कधे कहें।
- द्र (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २६० : तीए विवित्ताए सेज्जाए णारीण णो कहं कहेज्जा, कि कहेज्जा, कि कारण ?, आतपरसमुत्था बंभचेरस्स दोसा भवंतित्तिकार्ज ।
  - (ख) हा॰ टो॰ प॰ २३७ : 'विविधता च' तदन्यशाधुभी रहिता च, वशब्दात्तथाविधभुजङ्गप्रायैकपुरुषयुक्ता च भवेच्छय्या-वसितर्यदि ततो 'वारीणां स्त्रीणां न कथयेत्कथां श्रङ्कादिदोषप्रसङ्गात् ।

करते हुए लिखा हैं - औक्तिय देखकर पुरुषों को कथा कहनी चाहिए और स्थान अविविक्त हो तो स्त्रियों को भी कथा कहनी चाहिए । स्थानाङ्ग सूत्र के दित्तकार अभयदेत्रसूरि ने ब्रह्मचर्य की नौ युष्तियों के वर्णन में 'नो इत्थीण कहं कहेता भवड़' के दो अर्थ किए हैं — (१) केवल स्त्रियों को कथा न कहे (२) स्त्रियों के रूपादि से सम्बन्ध रखने वाली कथा न कहे । समवायाङ्ग सूत्र की दृत्ति में उन्होंने 'स्त्रियों को कथा न कहें - ऐसा एक ही अर्थ माना है ।

मूल आगम में इसका एक अर्थ और भी मिलता है नारीजनों के मध्य में श्रृंगार और करुणापूर्वक कथा नहीं करनी चाहिए । अगस्त्यसिंह स्थिवर का अर्थ इसीका अनुयामी है और आगे चल कर उन्होंने 'स्त्रियों को कथा न कहें'—यह अर्थ भी मान्य किया है।

देखिए अगले क्लोक का पाद-टिप्पण 1

# १४६ गृहस्थों से परिचय न करे, साधुओं से करे ( गिहिसंथवं न कुज्जा गे साहूहि संथवं <sup>घ</sup> ) :

संस्तव का अर्थ संसर्ग या परिचय है। स्नेह आदि दोषों की संभावना को व्यान में रखकर गृहस्थ के साथ परिचय करने का निषेध किया है और कुशल-पक्ष की दृद्धि के लिए साधुओं के साथ संसर्ग रखने का उपदेश दिया है<sup>8</sup>।

#### क्लोक ५३:

#### १५०. इलोक ४३ :

शिष्य ने पूछा - भगवन् ! विविक्त स्थान में स्थित मुनि के लिए किसी प्रकार आई हुई स्विधों को कथा कहने का निषेध है— इसका क्या कारण है ?

आचार्य ने कहा — बस्त  $\frac{1}{2}$  तुम सही मानो, चरित्रवान् पुरुष के लिए स्त्री बहुत बड़ा खतरा है। शिष्य ने पूछा  $\frac{1}{2}$  कैसे  $\frac{1}{2}$  इसके उत्तर में आचार्य ने जो कहा वही इस क्लोक में विणित है  $\frac{1}{2}$ 

### १५१. बच्चे को (पोयस्स क):

पोत अर्थात् पक्षी का बच्चा, जिसके पंख न आएं हों ।

# १५२. स्त्री के शरीर से भय होता है ( इत्थीविग्गहओ भयं घ ) :

विग्रह का अर्थ शरीर हैं । 'स्त्री से भय हैं' ऐसा न कहकर 'स्त्री के शरीर से भय हैं' ऐसा क्यों कहा ? इस प्रश्न का उत्तार हैं— ब्रह्मचारी को स्त्री के सजीव शरीर से ही नहीं, किन्तु मृत शरीर से भी भय हैं, यह बताने के लिए 'स्त्री के शरीर से भय हैं'—यह कहा हैं<sup>६</sup>।

१ हा० टा प० २३७: औचित्यं विज्ञाय पुरुषाणां तु कथयेत्, अविजिन्तायां नारीणामपीति ।

२ -- ठा० ६.३ वृ० : नो स्त्रीणां केवलानाभिति गम्यते 'कथां' धर्मदेशमादिलक्षणवानयप्रतिबन्धरूपां यदि वा---'कर्णाटी सुरतोपचार-कुशला, लाटो विदय्धप्रियां इत्यादिकां प्रामुक्तां वा जात्यादिचातूरूपां कथिया - तत्कथको भवति बह्मचारीति ।

३--सम० वृ० प० १५: नो स्त्रीणां कथा: कथियता भवतीति ।

४ - प्रश्नि० संवरद्वार ४ : 'वितियं नारीजणस्स मज्भे न कहेयव्वा कहा विचित्ता ..... ा

५—हा॰ टी॰ प॰ २३७ : 'गृहिसंस्तवं' गृहिपरिचयंन कुर्यात् तत्स्नेहादिदोषसंभवात् । कुर्यात्साधुभिः सह 'संस्तवं' परिचयं, कल्याण-मित्रयोगेन कुशलपक्षवृद्धिभावतः ।

६ — अ॰ चू॰ पृ १६८: को पुण निबंधों जं विवित्तलप्रणित्थितेणावि कहंचि उपमताण नारीण कहा ण कथणीया। भण्णित, वत्स ! नणु चरित्तवतो महाभयमिदं इत्थी णाम, कहं।

७— जि० चू० पृ० २६१ : पोतो णाम अपन्खजायओ ।

ष--(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २६१ : विग्गहो सरीर भण्णइ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३७ : 'स्त्रीविग्रहात्' स्त्रीशरीरात् ।

६—(क) जि० चू० पृ० २६१ : आह इत्थीओ भयंति माणियव्वे ता किमत्थं विग्गहगाहणं कयं ?, भण्णइ न केवलं सज्जीवई-त्थीसमीवायो भयं, किन्तु ववगतजीवाएवि सरीरं ततोऽवि भयं भवइ, अओ विगाहगहणं कयंति ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० २३७ : विग्रहग्रहणं मृतविग्रहादिप भयख्यापनार्थमिति ।

#### इलोक ५४:

### १५३. चित्र-भित्ति ( चित्तभित्ति <sup>क</sup> ) :

जिस भित्ति पर स्त्री अंकित हो, उसे यहाँ 'चित्र-भित्ति' कहा है'।

### १५४. आभूषणों से सुसज्जित ( सुअलंकियं <sup>ख</sup>):

मु-अलंकृत अर्थात् हार, अर्धहार आदि आभूषणों से सज्जित<sup>्</sup> ।

#### इलोक ५५:

### १५५. ( विगप्पियं ख ):

विकल्पित अर्थात्—कटा हुआ<sup>3</sup> । टीका में 'कर्णनासाविकृत्ताम्'इति विकृत्तकर्णनासाम्'—है । इसके आधार पर 'कण्णनास विकट्टियं' या 'विमत्तियं' पाठ की कल्पना की जा सकती है । विकट्टिय = विकृत कटा हुआ<sup>2</sup> ।

### १५६. ( अवि <sup>स</sup> ):

यहाँ 'अपि' शब्द संभावना के अर्थ में हैं । संभावना — जैसे जिसे हाथ, पाँव कटो हुई सौ वर्ष की बुढ़िया से दूर रहने को कहा है, वह स्वस्थ अंग वाली तरुण स्वी से दूर रहे —इसकी कल्पना सहज ही हो जाती है<sup>द</sup>ा

#### इलोक ५६:

# १५७ आत्मगवेषी ( ग्रहागवेसिस्स ग ) :

दुर्गति-गमन, मृत्यु आदि आत्मा के लिए अहित हैं। जो व्यक्ति इन अहितों से आत्मा को मुक्त करना चाहता है —आत्मा के अमर स्वरूप को प्राप्त होना चाहता है, उसे 'आत्मगवेषी' कहा जाता है"।

जिसने आत्मा के हित की खोज की उसने आत्मा को खोज लिया । आत्म-गवेषणा का यही मूल मंत्र है।

# १५८. विभूषा (विभूसा क):

स्नान, उद्वर्तन, उज्ज्वल-वेष आदि—ये सब विभूषा कहलाते हैं ।

- १- (क) अ० चू० पृ० १६८ : जस्थ इतथी लिहिता तहाविधं चित्तिर्भित्ति ....।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ २६१: जाए भित्तीए चित्तकया नारी तं चित्तभित्ति ।
- २ (क) जि॰ चू॰ पृ॰ २६१: जीवंति च जाहे सोभणेण पगारेण हारद्वहाराईहि अलंकिया दिट्टा भवइ ताहे तं नारि सुयलकितं तं।
  - (ख) हा० टी० प० २३७: नारीं वा सचेतनामेव स्वलङ्कृताम्, उपलक्षणमेतदनलङ्कृतां च न निरीक्षेत ।
- ३-- जि॰ चू॰ पृ॰ २६१: अणेगप्पगारं किष्पया जीए सा कन्तनासाविकिष्पया ।
- ४---हा० टी० प० २३७ ।
- ५ पाइयसद्महण्णव पृ० ६६० ।
- ६ -- जि॰ चू॰ पृ॰ २६१ : अविसदो संभावणे वट्टड, कि संभावयति ?, जहा जइ हत्यादिछिन्नावि वाससयजीवी दूरओ परिवर्जन णिष्जा, कि पुण जा अपलिन्छिन्ना वयत्था वा ?, एयं संभावयति !
- ७---(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २६२ : अत्तगवेसिणो, अहवा मरणभयभीतस्स असणो उवायगवेसित्तोण अता सुट्ठु वा गवेसियो जो एएहितो अप्पाणं विमोएइ ।
  - (ख) हा० टी० प० २३७ : 'आत्मगवेसिण' आत्मिहितान्देषणपरस्य ।
- द —अ० चू० पृ० १६६ : अप्पहितगवेसणेण अप्पा गविट्टो भवति ।
- ६—(क) जि० चू० पृ० २६१ : विभूसा नाम ण्हाणुव्वलणउज्जलवेसादी ।
  - (ख) हा॰ टी॰ प॰ २३७ : 'विभूसा' वस्त्राविरादा ।

# १५६. प्रणीत-रस ( पणीयरस ख ):

इसका शब्दार्थ है—रूप, रस आदि युक्त अन्तै, व्यञ्जन । पिण्डिनियुं कित में 'प्रणीत' का अर्थ गलत्स्नेह (जिससे घृत आदि टपक रहा हो वैसा भोजन) किया है । नेमिचन्द्राचार्य ने 'प्रणीत' का अर्थ अतिबृंहक—अत्यन्त पुष्टिकर किया है । प्रश्नव्याकरण में प्रणीत और स्निष्ध भोजन का प्रयोग एक साथ मिलता है । इससे जान पड़ता है कि प्रणीत का अर्थ केवल स्निष्य हो नहीं है, उसके अतिरिक्त भी है । स्थानाङ्ग में भोजन के छह प्रकार बतलाए हैं —मनोज, रसित, प्रोणनीय, बृंहणीय, दीपनीय और दर्पणीय'। इनमें बृंहणीय (धातु का उपचय करने वाला या बलवर्डक) और दर्पणीय (उन्मादकर या मदनीय—कामोत्ते जक) जो हैं उन्हीं के अर्थ में प्रणीत शब्द का प्रयोग हुआ है - ऐसा हमारा अनुमान है । इसका समर्थन हमें उत्तराध्ययन (१६.७) के 'पणीय भत्तपाणं तु, खिष्पं मयिववड्डणं' इस वाक्य से मिलता है। प्रणीत-भोजन का त्याग बह्मचर्य की सातवीं गृष्ति है । एक ओर प्रस्तुत क्लोक में प्रणीतरस भोजन को बह्मचारी के लिए ताल-पुट विष कहा है, दूसरी ओर मुनि के लिए विकृति—दूध, दही, घृत आदि का सर्वथा निषेध भी नहीं हैं । उसके लिए बार-बार विकृति को त्यागने का विधान मिलता है । मुनिजन प्रणीत-भोजन लेते थे, ऐसा वर्णन आगमों में मिलता है ।

भगवान् महावीर ने भी प्रणीत-भोजन लिया था । आगम के कुछ स्थलों को देखने पर लगता है कि मुनि को प्रणीत-भोजन नहीं करना चाहिए और कुछ स्थलों को देखने पर लगता है कि प्रणीत-भोजन किया जा सकता है। यह विरोधाभास है। इसका समाधान पाने के लिए हमें प्रणीत-भोजन के निर्णेध के कारणों पर दृष्टि डालनी चाहिए। प्रणीत-भोजन मद-वर्धक होता है, इसलिए ब्रह्मचारी उसे न खाए । ब्रह्मचर्य महावत की पाँचवीं भावना (प्रश्नक्याकरण के अनुसार) प्रणीत—स्निष्ध भोजन का विवर्जन है। वहाँ बताया है कि ब्रह्मचारी को दर्प कर — मदवर्धक आहार नहीं करना चाहिए, बार-बार नहीं खाना चाहिए, प्रतिदिन नहीं खाना चाहिए, शाक-सूप अधिक हो वैसा भोजन नहीं खाना चाहिए, डटकर नहीं खाना चाहिए। जिससे संयम-जीवन का निर्वाह हो सके और जिसे खाने पर विश्रम (ब्रह्मचर्य के प्रति अस्थिर भाव) और ब्रह्मचर्य-धर्म का श्रंश न हो वैसा खाना चाहिए। उनत निर्देश का पालन करने वाला प्रणीत-भोजन विरति की मावना से भावित होता है । प्रणीत की यह पूर्ण परिभाषा है। उनत प्रकार का प्रणीत-भोजन उन्माद बढ़ाता है, इसलिए उसका निर्णेध किया गया है। किन्तु जीवन-निर्वाह के लिए स्निष्ध-पदार्थ आवश्यक हैं, इसलिए उनका भोजन विहित भी है। मुनि का भोजन मंतुलित होना चाहिए। ब्रह्मचर्य की दृष्टि से प्रणीत-भोजन का त्याग और जीवन-निर्वाह की दृष्टि से उसका स्वीकार —ये दोनों सम्मत हैं। जो श्रमण प्रणीत-आहार और तपस्था का संतुलन नहीं रखता उसे भगवान् ने पाप-श्रमण कहा है अरेर प्रणीत-रस के भोजन को तालपुट-विष कहने का आश्रय भी यही है।

१--- अ० चि० स्वोपज्ञ टीका ३.७७ पू० १७० : 'प्रणीतमुषसंपन्तं'---प्रणीयतेस्म प्रणीतं रूपरसादिनिष्पन्नमन्नम् ।

२-हल० पृ० ४५२ : पाकेन रूपरसादिसम्पन्नं व्यञ्जनादि ।

६—पि० नि० गाथा ६४५ : जं पूण गलंतनेहं, पणीयमिति तं बुहा बेंति, वृत्ति—यत् पुनगंलत्स्नेहं भोजनं तत्प्रणीतं, 'बुधाः तीर्थकृदादयो बुवते ।

४--- उत्त० ३०.२६ ने० वृ० पृ० ३४१ : 'प्रणीतम्' अतिबृंहकम् ।

पू.— प्रश्न० संवरद्वार ४ : आहारपणीयनिद्धभोयण विवज्जते ।

६--ठा० ६.१०६: छव्यिहे भोयणपरिणामे पण्णत्ते, तंजहा - मणुन्ने, रसिए, पीणणिज्जे, बिहणिज्जे, मयणिज्जे, दप्पणिज्जे ।

७— उत्त० १६.७ : नो पणीयं आहार आहरित्ता हवइ से निग्गन्थे ।

५---दशः चू॰ २.७ : अभिक्खणं निव्विगईं गया य ।

६--अन्त० ५.१।

१०--भग० १५ ।

११--- उत्त० १६.७ ।

१२—प्रश्न० संवरद्वार ४: 'ण व्याणं, न बहुसो, न नितिकं, न सायसूपाहिकं, न खद्धं, तहा भोत्तव्वं जहा से जायामायाए भवद्द, न य भवद्द विक्समो न भंसणा य धम्भस्स । एवं पणीयाहारविरति समितिजोगेण भावितो भवति ।

१३—- उत्ता० १७.१५ : दुद्ध दही विगईओ, आहारेइ अभिक्खणं । अरए य तथोकम्मे, पावसमणि त्ति युक्चई ॥

# १६० तालपुट-विष ( विसं तालउडं <sup>घ</sup> ) ।

तालपुट अर्थात् ताल (हथेली) संपुटित हो उतने समय में भक्षण करने वाले को मार डालने वाला विष—तःकाल प्राणनाशक विष । जिस प्रकार जीविताकाङ्क्षी के लिए तालपुट विष का भक्षण हितकर नहीं होता, उसी प्रकार ब्रह्मचारी के लिए विभूषा आदि हितकर नहीं होते ।

#### इलोक ५७:

# १६१. अङ्ग, प्रस्यङ्ग, संस्थान ( अंगवच्चंगसंठाणं क ) :

हाथ-पैर आदि शरीर के मुख्य अवयव 'अङ्ग' और आँख, दांत आदि शरीर के गौण अवयव 'प्रत्यङ्ग' कहलाते हैं। चूणिद्वय में संस्थान स्वतंत्र रूप में और अङ्ग-प्रत्यङ्गों से सम्बन्धित रूप में भी व्याख्यात हैं, जैसे—(१) अङ्ग, प्रत्यङ्ग और संस्थान, (२) अङ्ग और प्रत्यङ्गों के संस्थान। संस्थान अर्थात् शरीर की आकृति, शरीर का रूपरे।

# १६२ कटाक्ष (पेहियं ख):

प्रेक्षित अर्थात् अपाङ्ग-दर्शन — कटाक्ष<sup>3</sup>।

#### क्लोक ५८:

# १६३ परिणमन को (परिणामं घ):

परिणाम का अर्थ है वर्तमान पर्याय को छोड़कर दूसरी पर्याय में जाना, अवस्थान्तरित होना । शब्द आदि इन्द्रियों के विषय मनोज्ञ और अमनोज्ञ होते रहते हैं । जो मनोज्ञ होते हैं वे विशेष मनोज्ञ या अमनोज्ञ हो जाते हैं और जो अमनोज्ञ होते हैं वे विशेष अमनोज्ञ या मनोज्ञ हो जाते हैं । इसीलिए उनके अनित्य-स्वरूप के चिन्तन का उपदेश दिया गया है ।

# १६४. राग-भाव न करे ( पेमं नाभिनिवेसए ख ):

प्रेम और राग एकार्थक हैं। जिस प्रकार मुनि मनोज्ञ विषयों में राग न करे, उसी प्रकार अमनोज्ञ विषयों से द्वेष भी न करे।

१—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ २६२ । तालपुडं नाम जेणंतरेण ताला संपुडिज्जंति तेणंतरेण मारयतीति तालपुडं, जहा जीवियकंखिणो नो तालपुडिवसभक्खणं मुहावहं भवति तहा धम्मकामिणो नो विभूसाईणि मुहावहाणि भवंतित्ति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी॰ प॰ २३७ : तालमात्रव्यापत्तिकरविषकल्पमहितम् ।

२—(क) अ० चू०पृ० १६६ : अंगाणि हत्थापीणं, पञ्चंगाणि णयणदंसणादीणि, संठाणं समचतुरंसादिसरीररूवं । अहवा अंगपञ्चंगाणि संठाणं अंगपञ्चंगसंठाणं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पू० २१२: अंगाणि हस्थपायादीणि, पञ्चंगाणि णयणदसणाईणि, संठाणं समचउरंसाइं, अहवा तेसि चेव अंगाणं पञ्चंगाण य संठाणगहणं कथंति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २३७: अङ्गानि--- शिरः प्रभृतीनि प्रत्यङ्गानि---नयनादीनि एतेषां संस्थानं---विन्यासिवशेषम् ।

३-अ० चू० पृ० १६६ : पेहितं सावंगं णिरियखणं ।

४— (क) जि० चू० पृ० २६२-२६३ : ते चेव सुब्भिसहा पोग्गला दुब्भिसहत्ताए परिणमंति, दुब्भिसहा पोग्गला सुब्भिसहत्ताए परिणमंति, ण पुण जे मणुन्ना ते मणुन्ना चेव भवंति, अमणुन्ना वा अच्चंतमणुन्ना एव भवंति, एवं रूवादिसुवि भाणियव्वं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३७ : 'परिणामं' पर्यायान्तरापत्तिलक्षणं, ते हि मनोज्ञा अपि सन्तो विषया: क्षणादमनोज्ञतया परिणमन्ति अमनोज्ञा अपि मनोज्ञतया ।

५—(क) जि० चू० पृ० २६२ : पेमं नाम पेमंति वा रागोत्ति दा एगट्टा, 'एगस्गहणे गहणं तज्जातीयाण' मितिकाउं अमणुन्नेसुवि दोसं न गच्छेज्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० डी० प० २३७ : 'प्रेम' रागम्।

४१६ अध्ययन द : इलोक ५६-६१ दि० १६५-१७०

#### इलोक ५६:

# १६४. उपशान्त कर (सीईभूएण घ):

श्रीत का अर्थ है उपशान्त<sup>3</sup> । कोघ आदि कषाय को उपशान्त करने वाला 'शीतीभूत' कहलाता हैं<sup>र</sup> ।

# इलोक ६०:

# १६६. ( जाए <sup>क</sup> ):

जिस अर्थात् प्रव्रजित होने के समय होने वाली (श्रद्धा) से ।

# १६७. श्रद्धा से (सद्धाए क):

धर्म में आदर<sup>४</sup>, मन का परिणाम<sup>४</sup> और प्रधान गुण का स्वीकार<sup>६</sup> —श्रद्धा के ये विभिन्न अर्थ किए गए हैं। इन सबको मिलाकर निष्कर्ष की भाषा में कहा जा सकता है —जीवन-विकास के प्रति जो आस्था होती है, तीज मनोभाव होता है वही 'श्रद्धा' है।

# १६८. उस श्रद्धा को (तमेव ग):

अगस्त्य चूर्णि और टीका के अनुसार यह श्रद्धा का सर्वनाम है अौर जिनदास चूर्णि के अनुसार पर्याय-स्थान का । आचाराङ्ग दृत्ति में इसे श्रद्धा का सर्वनाम माना है ।

# १६९. आचार्य-सम्मत ( आयरियसम्मए <sup>घ</sup> ) :

आचार्य-सम्मत अर्थात् तीर्थंकर, गणधर आदि द्वारा अनुमत<sup>9°</sup>। यह गुण का विशेषण है। टीका में उल्लिखित मतान्तर के अनुसार यह श्रद्धा का विशेषण है। श्रद्धा का विशेषण मानने पर दो चरणों का अनुवाद इस प्रकार होगा—आचार्य-सम्मत उसी श्रद्धा का अनु-पालन करे<sup>99</sup>।

# क्लोक ६१:

# १७०. ( सूरे व संणाए ग ) :

जिस प्रकार शस्त्रों से मुमञ्जित बीर चतुरङ्ग (घोड़ा, हाथी, रथ और पदाति) सेना से घिर जाने पर अपना और दूसरों का संरक्षण

१-- अ० चू० पृ० २०० : सीतभूतेण सीतो उवसंतो, जधा निसण्णो देवो, अतो सीतभूतेण उवसंतेण ।

२- हा० टी० प० २३८: 'शोतीभूतेन' कोधाद्यग्युपगमात्प्रशान्तेन ।

३-अ० चू० पृ० २०० : जाएति निवलमणसमकालं भण्णति ।

४--अ० चू० पृ० २०० : सद्धा धम्मे आयरो ।

१--जि० चू० पृ० २६३ : सद्धा परिणामो भण्णइ।

६--हा० टी० प० २३८ : 'श्रद्धया' प्रधानगुणस्वीकरणरूपया ।

७ - (क) अ० चू०: तं सद्धं पव्वजनासमकालिणि अणुपालेज्जा ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी० प० २३८ : तामेव श्रद्धामप्रतिपत्तितया प्रवर्द्ध मानाम् ।

द - जि० चू० पृ० २६३ : तमेव परिआयहाणं !

६—आ० ११३५ : 'जाए सद्धाए निक्लंतो तमेव अणुपालिज्जा, वृ० —'यया श्रद्धया' प्रवर्धमानसयमस्थानकण्डकरूपया 'निष्क्रान्तः' प्रवर्षयां गृहीतवान् 'तामेव' श्रद्धामश्रान्तो यावज्जीवम् 'श्रुपालयेव्'—रक्षेत् ।

१० — जि॰ चू॰ पृ॰ २६३ : 'आयरिअसंमओ'त्ति आयरिया नाम तित्थकरगणधराई तेसि संमए नाम संमओत्ति वा अणुमओत्ति वा एगद्रा ।

११ - हा॰ टी॰ प॰ २३८ : अन्ये तु श्रद्धाविशेवणमेतदिति व्याचक्षते, तामेव श्रद्धामनुपालयेद् गुणेषु, किभूताम् ? आचार्यसंमतां, न तु स्वाग्रहकलिङ्कृतामिति ।

करने में समर्थ होता है उसी प्रकार जो मुनि तप, संयम आदि गुणों से सम्पन्न होता है, वह इन्द्रिय और कषाय रूप सेना से घिर जाने पर अपना और दूसरों का बचाव करने में समर्थ होता है ।

# १७१. ( अलं परेसि <sup>घ</sup> ) :

'अलं' का एक अर्थ विधारण – रोकना भी है । इसके अनुसार अनुवाद होगा कि आयुवों से सुसज्जित वीर अपनी रक्षा करने में समर्थ और पर अर्थात् बात्रुओं को रोकने वाला होता है<sup>2</sup>।

# १७२. संयम-योग ( संजमजोगयं क ) :

जीवकाय-संयम, इन्द्रिय-संयम, मन:-संयम आदि के समाचरण को संयम-योग कहा जाता है। इससे सतरह प्रकार के संयम का ग्रहण किया है<sup>3</sup>।

# १७३. स्वाध्याय-योग में ( सज्झायजोगं <sup>ख</sup> ) :

स्वाध्याय तन का एक प्रकार है। तप का ग्रहण करने से इसका ग्रहण सहज ही हो जाता है किन्तु इसकी मुख्यता बताने के लिए यहाँ पृथक् उल्लेख किया है । स्वाध्याय बारह प्रकार के तपों में सब से मुख्य तप है। इस अभिमत की पुष्टि के लिए अगस्त्यसिंह ने एक गाथा उद्घृत की है:

# बारसिवहिम्म वि तवे, सिंब्भतरबाहिरे कुसलिदिहे । न वि अस्थि न वि अ होही, सण्झायसमं तबोकम्मं ॥ (कल्पभाष्य गा० ११६६)

# १७४. प्रवृत्त रहता है ( अहिट्ठए <sup>ख</sup> ) ः

टीका में 'अहिट्ठए' का संस्कृत रूप 'अधिष्ठाता' हैं<sup>2</sup> किन्तु 'तवं' आदि कर्म हैं, इसस्रिए यह 'अहिट्ठा' धातु का रूप होना चाहिए।

# १७५. आयुधों से सुसज्जित ( समत्तमाउहे ग ) :

यद्दां मकार अलाक्षणिक है। जिसके पास पाँच प्रकार के आयुध होते है, उसे 'समाप्तायुध' (आयुधों से परिपूर्ण) कहा जाता है ।

# इलोक ६२:

# १७६. (सि<sup>ग</sup>):

'सि' शब्द के द्वारा साधु का निर्देश किया गया है ।

१—जि० चू० पृ० २६३ : जहां कोई पुरिसो चउरंगबलसमन्तागताए सेणाए अभिरुद्धो संपन्नाउहो असं (सूरो अ) सो अप्पाणं परं च ताओ संगामाओ नित्थारेउति, अलं नाम समत्थो, तहां सो एवंगुणजुत्तो अलं अप्पाणं परं च इंदियकसायसेणाए अभिरुद्धें नित्थारेउति ।

२-अ० चू० पृ० २०० : अहवा अलं परेसि, परसद्दो एत्थ सत्ता सु बट्टति, अलं सद्दो विधारणे। सो अलं परेसि घारणसमस्यो सत्तूण।

३—(क) अर्ज्यू० पृ० २००: सत्तरसविधं संजमजोगं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३८ : 'संयमयोगं' पृथिन्यादिविषयं संयमव्यापारं ।

४ - (क) जि० चू० पृ० २६३ : णणु तबगहणेण सज्झाओ गहिओ ?, आयरिओ आह -सच्चमेयं, किंतु तबभेदोपदरिसणस्थं सज्झायगहणं कयं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २३८ : इह च तपोऽभिधानासन्यत्रहणेऽपि स्वाध्याययोगस्य प्राधान्यस्यापनार्थं भेदेनाभिधानम् ।

५— हा० टी० प० २३८: 'अधिष्ठाता' तपः प्रभृतीनां कर्ता ।

६-अ० चु० पृ० २०१ : पंचिव आउधाणि सुविहिताणि जस्स सो समत्तमायुधा ।

७-- जि० चू० पृ० २१४: सित्ति साहुणो निद्देसो ।

अध्ययन द : श्लोक ६३ टि० १७७-१८४

# १७७. सद्ध्यान में ( सज्झाण क ) :

ध्यान के चार प्रकार हैं --आर्त, रीद्र, धर्म्य और शुक्ल । इनमें धर्म्य और शुक्ल--ये दो सद्ध्यान हैं ।

# १७८. मल ( मलं<sup>ग</sup> ) :

'मल' का अर्थ हैं पापर। अगस्त्य चूर्णि में 'मलं' के स्थान में 'रयं' पाठ हैं। अर्थ की दृष्टि से दोनों समानार्थक हैं।

#### इलोक ६३:

# १७६. ( विरायई कम्मघणिम्म अवगए $^{n}$ ) :

अगस्त्य चूर्णि में इसके स्थान में 'विसुज्झती पुब्बकडेण कम्मुणा' और जिनदास चूर्णि में 'विमुच्चइ पुब्वकडेण कम्मुणा' पाठ है। इनका अनुवाद कमश: इस प्रकार होगा —पूर्वकृत कर्मी से विशुद्ध होता है, पूर्वकृत कर्मी से विमुक्त होता है।

# १८०. ( चंदिमा <sup>घ</sup> ) :

व्याख्याओं में इसका अर्थ चन्द्रमा हैं\*, किन्तु व्याकरण की दिष्ट से चन्द्रिका होता हैं\*।

# १८१. दुःखों को सहन करने वाला ( दुक्खसहे क ) :

दःखसह का अर्थ है शारीरिक और मानसिक दुःखों को सहन करने वाला या परीषहों को जीतने वाला ।

# १८२. ममत्व-रहित (अममे ल):

जिसके ममकार-मेरापन नहीं होता, वह 'अमम' कहलाता है<sup>फ</sup>।

# १८३. अकिञ्चन ( अकिंचणे <sup>ख</sup>):

जो हिरण्य आदि द्रव्य-किञ्चन और मिथ्यात्व आदि भाव-किञ्चन से रहित होता है, वह 'अकिञ्चन' कहलाता है<sup>ह</sup>ा

# १८४. अभ्रपटल से वियुक्त ( अन्भपुडावगमे <sup>घ</sup> ) :

अभ्रपुट का अर्थ — 'बादल के परत' है। भावार्थ की दिष्ट से हिम, रज, तुषार, कुहासा — ये सब अभ्रपुट हैं। अभ्रपुट का अपगम अर्थात् बादल आदि का दूर होना । शरद् ऋतु में आकाश बादलों से वियुक्त होता है, इसलिए उस समय का चांद अधिक निर्मल होता है। तात्पर्य की भाषा में कहा जा सकता है — शरद् ऋतु के चन्द्रमा की तरह शोभित होता है ।

धम्मसुक्ताइं भ्राणाइं .....।

(स) अ० चू० पृ० २०१ : सज्काणे धम्मसुक्के । २---जि० चू० पृ० २६४ : मलंति वा पावंति वा एगट्ठा ।

३—अ० चू० पृ० २०१ : विमुज्भती जं से रयं पुरेकडं "" रयो मली पावमुच्यते ।

४---अ० चू० पृ० २०१; जि० चू० पृ० २६४ : चंदिमा चन्द्रमा: ।

प्र—हैम० ६,१,१६५ : चन्द्रिकायां मः।

६-अ० चू० पृ० २०१: दुक्खं सारीरमाणसं सहतीति दुक्लसहो।

७--हा० टी० प० २३८ : 'दु:खसहः' परीषहजेता ।

द—अव चूव पृव २०१: णिम्ममते अममे ।

ह - जि॰ चू॰ पृ॰ २६४ : दब्बिकचणं हिरण्णादि, भाविकचणं मिच्छत्तअविरतीमादि, तं दब्बिकचणं भाविकचणं च जस्स णस्थि सी अकिचणो ।

१०-अ० चू० पृ० २०१: अन्भस्सपुडं बलाहतादि, अन्भपुडस्स अवगमो--हिमरजोतुसारधूमिगादीण वि अवगमो ।

११ -- अ० चू० पृ० २०१ : जधा सरदि विगतघणे णभसि संपुण्णमंडलो सिंस सोभते तथा सो भगवं ।

१—(क) उत्त० ३०.३५ : अहस्दाणि वज्जिता भाएज्जा सुसमाहिए ।

# नवमं अज्झयणं विणयसमाही (पढमो उद्देसो)

नवम अध्ययन विनय-समाधि (प्र० उद्देशक)

#### आमुख

धर्म का मूल है 'विनय' चौर उसका परम है 'मोक्ष' । विनय तप है चौर तप धर्म है, इसलिए विनय का प्रयोग करना चाहिए । जीन-आगमों में 'विनय' का प्रयोग आचार व उसकी विविध धाराओं के अर्थ में हुआ है। विनय का अर्थ केवल नम्रता ही नहीं है। नम्न-भाव आचार की एक धारा है। पर विनय को नम्रता में ही बांध दिया जाए तो उसकी सारी व्यापकता नच्ट हो जाती है। जीन धर्म वीनयिक (नमस्कार, नम्रता को सर्वोपिर मानकर चलने वाला) नहीं है। वह आचार-प्रधान है। सुदर्भन ने धावच्चापुत्त अणगार से पूछा—"भगवन्! आपके धर्म का मूल क्या है है। थावच्चापुत्त ने कहा—''सुदर्भन! हमारे घर्म का मूल विनय है। वह विनय दो प्रकार का है—(१) आगार-विनय (२) अणगार-विनय। पाँच अणुव्रत, सात शिक्षाव्रत और ग्यारह उपासक प्रतिमाएँ—यह आगार-विनय है। पाँच महाव्रत, अठारह पाप-विरति रावि-भोज-विरति, दशविध प्रत्याव्यान और बारह भिक्षु प्रतिमाएँ—यह अणगार विनय है। फिर भी विनय की दो धाराएँ अनुशासन और नम्रता अधिक प्रस्कुटित हैं।

विनय अंतरंग तप है। गुरु के माने पर खड़ा होना, हाव जोड़ना, ग्रासन देना, भिक्त भौर सुश्रूषा करना विनय है।

श्रौपपातिक सूत्र में विनय के सात प्रकार बतलाए हैं। उनमें सातवाँ प्रकार उपचार-विनय है। उक्त ब्लोक में उसी की व्याख्या है। जान, दर्शन, चारित्र, मन, वाणी श्रौर काय का विनय में छह प्रकार शेप रहते हैं। इन सबके साथ विनय की संगति उद्धत-भाव के त्याप के ग्रर्थ में होती है। उद्धत भाव श्रौर अनुशासन का स्वीकार —ये दोनों एक साथ नहीं हो सकते। श्राचार्य श्रौर साधना के प्रति जो नम्र होता है वही याचारवान् बन सकता है। इस श्रर्थ में नम्रता श्राचार का पूर्णरूप है। विनय के श्रर्थ की व्यापकता की पृष्ठभूमि में यह दृष्टिकोण ग्रवण्य रहा है।

बौद्ध साहित्य में भी विनय व्यवस्था, विधि व श्रनुशासन के श्रथं में प्रयुक्त हुआ है। बौद्ध-भिक्षुश्रों के विधि-ग्रन्थ का नाम इसी ग्रर्थ में 'विनयपिटक' रखा गया है।

प्रस्तुत ग्रथ्ययन के चार उद्देशक हैं। श्राचार्य के साथ शिष्य का वर्तन कैसा होना चाहिए—इसका निरूपण पहले में है। "श्रणंतनाणो-वगन्नो वि संतो"—शिष्य श्रनन्त ज्ञानी हो जाए तो भी वह श्राचार्य की श्राराधना वैसे ही करता रहे जैसे पहले करता था -यह है विनय का उत्कर्प। जिसके पास धर्म-पद सीखे उसके प्रति विनय का प्रयोग करें मन, वाणी ग्रीर शारीर से नम्न रहे (क्लोक १२)। जो गुरु मुझे श्रनुशासन देते हैं उनकी मैं पूजा करूँ (क्लोक १३) ऐसे मनोभाव विनय की परम्परा को सहज बना देते हैं शिष्य के मानस में ऐसे संस्कार वैठ जाएँ तभी आचार्य ग्रीर शिष्य का एकारमभाव हो सकता है श्रीर शिष्य श्राचार्य से इष्ट-तत्व पा सकता है।

दूसरे में ग्रविनय ग्रौर विनय का भेद दिखलाया गया है। ग्रविनीत विषदा को पाता है ग्रौर विनीत सम्पदा का भागी होता है। जो इन दोनों को जान लेता है वही व्यक्ति शिक्षा प्राप्त करता है (श्लोक २१)। ग्रविनीत ग्रसंविभागी होता है। जो संविभागी नहीं होता वह मोक्ष नहीं पा सकता (श्लोक २२)।

जो ग्राचार के लिए विनय का प्रयोग करे, वह पूज्य है (श्लोक २)। जो ग्रप्रिय प्रसंग को धर्म-बुद्धि से सहन करता है, वह पूज्य है (श्लोक ८)। पूज्य के लक्षणों का निरूपण —यह तीसरे का विषय है।

१-दश ६.२.२ : एवं धम्मस्स विणओ, मूलं परमो से मोक्खो ।

२--- प्रक्ष्म० संवरद्वार ३ पाँचवीं भावना : विणओ वि तसो तनो वि धम्मो तम्हा विणओ पर्जियव्यो ।

३--- जाता० ४।

४---- उत्त ० २०,३२ : अब्भुद्वाणं अंजल्किरणं, तहेवासणदायणं । गुरुभत्तिभावसुस्सुसा, विणओ एस वियाहिओ ।।

चौथे में चार समाधियों का वर्णन है। समाधि का ग्रर्थ है—हित, सुख या स्वास्थ्य। उसके चार हेतु हैं—विनय, श्रुत, तप ग्रौर ग्राचार। ग्रनुशासन को युनने की इच्छा, इसका सम्यक्-ग्रहण उसकी ग्राराधना ग्रौर सफलता पर गर्व न करना—विनय-समाधि के ये चार ग्रङ्ग हैं। विनय का प्रारम्भ ग्रनुशासन से होता है ग्रौर ग्रहंकार के परित्याग में उसकी निष्ठा होती है।

मुझे ज्ञान होगा, मैं एकाग्न-चित्त होऊँगा, सन्मार्ग पर स्थित होऊँगा, दूसरों को भी वहाँ स्थित करूंगा इमलिए मुझे पढ़ना चाहिए—यह श्रुत-समाधि है। तप वर्षों तपा जाए ? आचार क्यों पाला जाए ? इनके उद्देश्य को महत्वपूर्ण जानकारी यहाँ मिलती है। इस प्रकार यह श्रुध्ययन विनय की सर्वांगीण परिभाषा प्रस्तुत करता है।

इसका उद्घार नवें पूर्व की तीसरी वस्तु से हुम्रा है ।

१--दशः नि० १७ ।

#### नवमं अज्झयणं : नवम अध्ययन

# विणयसमाही (पढमो उद्देशो) : विनय-समाधि (प्रथम उद्देशक)

मूल

१---थंभा व कोहा च मयप्पमाया गुरुस्सगासे विणयं न सिक्खें। सो चेव उ तस्स अभूइभावो फलं व कीयस्स बहाय होइ॥

२—जे यावि मंदि ति गुरुं विइत्ता इहरे इमे अप्पसुए ति नच्चा । हीलंति" मिच्छं पडिवज्जमाणा

करेंति आसायण ते गुरूषं ।।

३—पगईए मंदा वि<sup>१</sup> भवंति एगे डहरा वि य जे सुयबुद्धोववेया । आयारमंता गुणसुद्धिग्रप्पा जे हीलिया सिहिरिव भास कुज्जा।।

४—जे यावि नागं डहरं ति नच्चा
आसायए से अहियाय होइ।
एवायरियं पि हु हीलयंतो
नियच्छई जाइपहं खु मंदे।।

४—''आसीविसो यावि परं सुरुट्टो कि जीवनासाओ परं नु कुज्जा । आयरियपाया पुण अप्पसन्ना अबोहिआसायण नित्थ मोक्खो ।। संस्कृत छाया

स्तम्भाद्वा कोधाद्वा मायाश्रमादात्, गुरु-सकारो विनयं न शिक्षेत । स चौव तु तस्याऽभूतिभावः, फलमिव कीचकस्य वधाय भवति ॥१॥

ये चापि ''मन्दे' इति गुरुं विदित्वा, ''डहरो''ऽयं ''अल्पश्रुत'' इति ज्ञात्वा । हीलयन्ति मिथ्या प्रतिपद्यमानाः. कुर्वन्त्याज्ञातनां ते गुरूणाम् ॥२॥

प्रकृत्या मन्दा अपि भवन्ति एके, डहरा अपि च ये श्रुत-बुद्ध्युपेताः । आचारवन्तो गुणसुस्थितात्मानः, ये होलिताः शिखीव भस्म कुर्युः ॥३॥

ये चापि नागं डहर इति ज्ञात्वा, आशातयेषुः तस्याहिताय भवति । एवसाचार्यमपि खलु होलयन्, निगँच्छति जातिपयं खलु मन्दः ॥४:।

आशोविषश्चापि परं मुख्हः, कि जीवनाशात् परं नु कुर्यात् । आचार्यपादाः पुनरप्रसन्नाः अबोधिमाशातनया नास्ति मोक्षः ॥५॥ हिंदी ग्रनुवाद

१—जो मुनि गर्व, क्रोध, माया या प्रमादवश गुरु के समीप विनय की शिक्षा नहीं लेता वही (विनय की अशिक्षा) उसके विनाश के लिए होती है, जैसे—कीचक (वांस) का फल उसके वधके लिए होता है।

२ - जो मुनि गुरु को - 'ये मंदि (अल्पप्रज्ञ) हैं', 'ये अल्पवयस्क और अल्प-श्रुत हैं,' — ऐसा जानकर उनके उपदेश को मिथ्या मानते हुए उनकी अवहेलना करते हैं, वे गुरु की अस्थातना करते हैं।

३ -- कई आचार्य वयोग्द होते हुए भी स्वभाव से ही मन्द (अल्प-प्रज्ञ) होते हैं और कई अल्पवयस्क होते हुए भी श्रुत और बुद्धि से सम्पन्न होते हैं। आचारवान् और गुणों में सुस्थितात्मा आचार्य, भले फिर वे मन्द हों या प्राज्ञ, अवज्ञा प्राप्त होने पर गुण-राशि को उसी प्रकार भस्म कर डालते हैं जिस प्रकार अग्न ईधन-राशि को।

४ -जो कोई - यह सर्प छोटा है - ऐसा जानकर उसकी आशातना (कदर्थना) करता है, वह (सर्प) उसके अहित के लिए होता है। इसी प्रकार अल्पवयस्क आचार्य की भी अव-हेलना करने वाला मन्द संसार में १२ परिश्रमण करता है।

५. -आशीविष सर्पं<sup>98</sup> अत्यन्त कुद्ध होने पर भी 'जीवन-नाश' से अधिक क्या कर सकता है ? परन्तु आचार्यपाद अप्रसन्त होने पर अबोधि के कारण बनते हैं। अतः आशातना से मोक्ष नहीं मिलता।

# विणयसमाही (विनय-समाधि)

४२८

अध्ययन ६ (प्र० उ०): इलोक ६-१२

६—जो पावगं जिलयमवक्कमेज्जा
आसीविसंवा वि हु कोवएज्जा।
जो वा विसंखायइ जीवियद्वी
एसीवमासायणया गुरूणं।

यः पावकं ज्वलितमपकामेत्, आशीविषं वाऽपि खलु कोपयेत्। यो वा विषं खादति जीवितार्थी, एथोपमाशातनया गुरूणाम् ॥६॥

६ कोई जलती अग्नि को लांघता है, आशीविष सर्प को कृपित करता है और जीवित रहने की इच्छा से विष खाता है, गुरु की आशातना इनके प्रमान है—ये जिस प्रकार हित के लिए नहीं होते, उभी प्रकार गुरु की आशातना हित के लिए नहीं होती।

७—िंसिया हु से पावय नो छहेज्जा आसीविसो वा कुविओ न भक्खे । सिया विसंहालहलं न मारे ≈ यावि मोक्खो गुरुहीलणाए ॥ स्याद् खलु स पावको नो दहेत्, आज्ञीविषो वा कुपितो न भक्षेत् । स्याद्विषं हलाहरूं न मारयेत्, न चापि मोक्षो गुरुहोलनया ॥७॥

७—सम्भव है कदाचित् अग्नि न जलाए, सम्भव है आजीविष सर्प कृषित होने पर भी न खाए और यह भी सम्भव है कि हलाहल विष भी न मारे, परन्तु गुरु की अबहेलना से मोक्ष सम्भव नहीं है।

जो पब्बधं सिरसा भेत्तुमिच्छे
 सुत्तं व सीहं पडिबोहएज्जा।
 जो वा दए सत्तिअग्गे पहारं
 एसोबमासायगया गुरूणं।

यः पर्वतं शिरसा भेतृमिच्छेत्, सुष्तं वा सिंह प्रतिबोधयेत् । यो वा ददीत अक्त्यये प्रहारं, एषोपमाञ्चातनया गुरूणाम् अस्ताः

५—कोई शिर से पर्वत का भेदन करने की इच्छा करता है, सोए हुए सिंह को जगाता है और भाले की नोक पर प्रहार करता है, गुरु की आशातना इनके समान है।

स्मिया हु सीसेण गिरि पि भिदे सिया हु सीहो कुविओ न भक्ले । सिया न भिदेज्ज व सत्तिअगं न यावि मोक्जो गुरुहीलणाए।। स्यात् खलु शिर्षेण गिरिमापि भिन्द्यात्, स्यात् खलु सिहः कुपितो न भक्षेत्। स्यान्न भिन्द्याद्वा शक्त्यमं, न चापि मोक्षो गुष्हतिलनया ॥६॥

६ सम्भव है शिर से पर्वत को भी भेद डाले, संभव है सिंह कृष्ति होने पर भी न खाए और यह भी संभव है कि भाले की नोक भी भेदन न करे, पर गुरु की अबहेलना से मोक्ष संभव नहीं है।

१०—आयरियपाघा पुण अप्पसन्ना अबोहिआसायण नित्थ मोनखो । तम्हा अणाबाहसुहाभिकंखी गुरुप्पसायाभिमुहो रमेज्जा ॥

आचार्यपादाः पुनरप्रसन्नाः अबोधिमाञ्चातनया नास्ति मोक्षः । तस्मादनाबाधसुखः[मकांक्षी, गुष्टप्रसादाभिमुखो रमेत ॥१०॥

१० - आचार्यपाद के अग्रसन्न होने पर बोधि-लाभ नहीं होता । आशातना से मोक्ष नहीं मिलता । इसलिए मोक्ष-सुख चाहने बाला मुनि गुरु-कृषा के अभिमुख रहे।

११—जहाहियगी जलणं नमंसे
नाणाहुईमंतपयाभिसित्तं ।
एवायरियं उविचट्टएज्जा
अणंतनाणीवगओ वि संतो ॥

यथाऽहिताग्निज्वैलनं नमस्येद्, नानाहुतिमन्त्रपदाभिषिक्तम् । एवमाचार्यमुपतिष्ठेत, अनन्तज्ञानोपमतोऽपि सन् ॥११॥

११ — जैसे आहिताग्नि झाह्मण<sup>२५</sup> विविध आहुति<sup>१६</sup> और मन्त्रपदों<sup>१७</sup> से अभिषिकत अग्नि को नमस्कार करता है, वैसे ही शिष्य अनन्तज्ञान-सम्पन्त होते हुए भी आचार्य की विनयपूर्वक सेवा करे।

१२--जस्संतिए धम्मपयाइ सिक्ले तस्संतिए वेणइयं पउंजे। सक्कारए सिरसा पंजलीओ कायग्गिरा भो मणसाय निच्चं॥ यस्यान्तिके धर्मपदानि शिक्षेत, तस्यान्तिके वैनयिकं प्रयुञ्जीत । सत्कुर्जीत शिरसा प्राञ्जलिकः, कायेन गिरा भो मनसा च नित्यम् ॥१२॥ १२—-जिसके समीप धर्मपदों की विश्वा लेता है उसके समीप विनय का प्रयोग करे। शिर को भुकाकर, हाथों को जोड़ कर विश्वा कु बन्दन कर) काया, वाणी और मन से सदा सत्कार करे।

#### विणयसमाही (विनय-समाधि)

४२६

अध्ययन ह (प्र० उ०): इलोक १३-१७

१३ - लज्जा दया संजम बंभचेरं
कल्लाणभागिस्स विसोहिठाणं।
जे मे गुरू सययमणुसास्यति।।
ते हं गुरू सययं पूययामि।)

लज्जा दया संयम ब्रह्मचर्यं, कल्याणभागिनः विशोधिस्थानम् । ये मां गुरवः सततमनुशासति, तानहं गुरुन् सततं पूज्यामि ॥१३॥

१३—-अज्जा<sup>२</sup>, दया, संयम और ब्रह्मचर्य कल्याणभागी साधु के लिए विशोधि-स्थल हैं। जा गुरु मुक्ते उनकी सतत शिक्षा देते हैं उनकी मैं सतत पूजा करता हूँ।

१४ जहा निसंते तवणच्चिमाली
पभासई केबलभारहं तु।
एवायरिओ सुयसोलबुद्धिए
विरायई सुरमज्झे व इंदो॥

यथा निशान्ते तपःनर्जनमिती, प्रभासते केवलभारतं तु । एवमाचार्यः श्रुत-शील-बुद्ध्या, विराजते सुरमध्य इव इन्द्रः ॥१४॥ १४—जैसे दिन में प्रदीष्त होता हुआ सूर्य सम्पूर्ण भारती (भरत क्षेत्र) को प्रकाशित करता है तैये ही श्रुत, शील और वृद्धि से सम्पन्न अभ्वार्थ विश्व को प्रकाशित करते हैं और जिस प्रकार देशताओं के बीच पन्द्र सो भिता होता है, उसी प्रकार साधुओं के वीच आवार्य सुशोभित होते हैं।

१४--जहा ससी कोमुइजोगजुत्तो नवस्रतारागणपरिवृद्या । स्रे सोहई विमले अब्भमुक्के एवं गणी सोहइ भिक्खुमज्झे ॥ यथा शशी कौमुदीयोगयुक्तः,
नक्षत्रतारागणपरिवृतात्मा ।
से शोभते विमलेऽभ्रमुक्ते,
एवं गणी शोभते भिक्षुमध्ये ॥१५॥

१६—जिस प्रकार यादलों से मुक्त विमल आकाश में नक्षत्र और नारागण से परिइत, कार्तिक-पूर्णिमा<sup>द</sup> में उदित चन्द्रमा शोभित होता है, उसी प्रकार भिक्षुओं के बीच गर्गा (अग्वार्य) शोभित होते हैं।

१६—महागरा आयरिया महेसी समाहिजोगे सुयसीलबुद्धिए। संपाविडकामे अणुत्तराइं आराहए तोसए धम्मकामी ॥ सहाकरान् आचार्यान् महेषिणः, समाधियोगस्य श्रुतशीलबुद्ध्याः । सम्प्राप्तुकामोऽनुत्तराणि, आराधयेत् तोषयेद्धमंकामी ॥१६॥ १६ - अनुत्तर ज्ञान आदि गुणों की सम्त्राप्ति की इच्छा रखने वाला मृति निर्जरा का अर्थी होकर समाधियोग, श्रुतजील और बुद्धि के वि महान् आकर, मोक्ष की एषणा करने वाले आचार्य की आराधना करे और उन्हें प्रसन्न करे।

१७—सोच्चाण मेहाबी सुभासियाइं सुस्सूसए आर्यारयप्पमत्तो । आराह्इत्ताण गुणे अणेगे से पावई सिद्धिमणुत्तरं ॥ श्रुत्वा मेधावी सुभाषितानि, शुश्रूषयेत् आचार्यमप्रमत्त:। आराध्य गुणाननेकान्. स प्राप्नोति सिद्धिमनुत्तराम् ॥१७॥

१७—मेधावी मुनि इन सुभाषितों को सुनकर अप्रमत्त रहता हुआ आचार्य की शुश्रूषा करें। इस प्रकार वह अनेक गुणों की आराधना कर अनुत्तर सिद्धि को प्राप्त करना है।

ति बेमि ।

इति ब्रवीमि ।

ऐसा मैं कहता हूं।

# टिप्पण : अध्ययन १ (प्रथम उद्देशक )

# इलोक १:

#### १. (विणयं न सिक्ले <sup>ख</sup>)।

अगस्त्यसिंह स्थविर और जिनदास महत्तर ने 'विणयं न सिक्खें' के स्थान पर 'विणए न चिट्ठें' पाठ मानकर व्याख्या की **है'** । टीकाकार ने इसे पाठान्तर माना है<sup>3</sup> । इसका अर्थ---विनय में नहीं रहता—किया है ।

# २. माया ( मय क ):

मूल शब्द 'माया' है। छन्द-रचना की दृष्टि से 'या' को 'य' किया गया है<sup>3</sup> ।

# ३. प्रमादवश (प्यमाया क) :

यहाँ प्रमाद का अर्थ इन्द्रियों की आसंक्ति, नींद, महा का आसेवन, विकथा आदि हैं<sup>४</sup>।

# ४. विनय की (विणयं <sup>ख</sup>):

यहाँ विनय शब्द अनुशासन, नम्नता, संयम और आचार के अर्थ में प्रयुक्त है। इन विविध अर्थों की जानकारी के लिए देखिए दशाश्रुतस्कन्य द० ४। विनय दो प्रकार का होता है—प्रहण-विनय और असेवन-विनय । ज्ञानात्मक विनय को ग्रहण-विनय और किया-तमक विनय को असेवन-विनय कहा जाता है। अगस्य चूणि और टीका में केवल आसेवन-विनय और शिक्षा-विनय—ये दो भेद माने हैं । आसेवन-विनय का अर्थ सामाचारी शिक्षण, प्रतिलेखनादि किया का शिक्षण या अभ्यास होता है और शिक्षा-विनय का अर्थ है—इनका जान।

१-(क) अ० चू० पृ० २०६ : विषए न चिट्ठे विषए प ट्ठाति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ० ३०२ : विनयेन न तिष्ठति ।

२---हा० टो० प० २४३ : अन्ये तु पठन्ति ---गुरो: सकाञे 'बिनये न तिष्ठति' विनये न वर्त्तते, विनयं नासेवत इत्यर्थः ।

३ - · (क) अ० चू० पृ० २०६ : मय इति मायातो, एत्थ आयारस्स ह्रस्सता, सरह्रस्सता य लक्खणविज्ञाए अस्थि जधा —'ह्रस्दो णपुंसके' प्रातिपदिकस्य पागते विसेसेण, जधा एत्थेव 'वा' सदृस्स ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३०१: मयगहणेण मायागहणं, मयकारहस्सत्तं बंधाणुलोमकयं।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २४२ : मायाती -- निकृतिरूपायाः।

४---(क) अ० चू० पृ० २०६ : इंदिय निद्दामञ्जादिष्यमादेण ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३०१ : प्रमावग्रहणेण णिद्दाविकहादिपमादट्ठाणा गहिया ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २४२ : प्रमादाद् -- निद्रादेः सकाशात् ।

५ -- जि० चू० पृ० ३०१ । विषये दुविहे - गहणविषए आसेवणाविषए ।

६---(क) अ० चू० पृ० २०६ : दुविहे आसेवण सिक्खा विणए।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २४२ : 'विनयम्' आसेवनाशिक्षाभेदभिन्तम् ।

# विणयसमाही (विनय-समाधि)

# ४३१ अध्ययन ६ (प्र० उ०): क्लोक २ टि० ५-६

# प्र. विनाश ( अभूइभावो <sup>ग</sup> ) :

अभूतिमाव — 'भूति' का अर्थ है विभव या ऋदि । भूति के अभाव को 'अभूतिभाव' कहते हैं । यह अगस्त्य चूणि और टीका की व्याख्या है' । जिनदास चूणि में अभूतिभाव का पर्शय शब्द विनाशमाव हैं ।

# ६. कीचक (बांस) का (कीयस्स <sup>ध</sup>):

हवा से शब्द करते हुए बांस को कीचक कहते हैं । वह फल लगने पर सूख जाता है। इसकी जानकारी चूणि में उद्धृत एक प्राचीन इलोक से मिलती है। जैसे कहा है-- चींटियो के पर, ताड़, कदली और हरताल के फल तथा अविद्वान्-- अविवेकशील व्यक्ति का ऐश्वर्य उन्हीं के विनाश के लिए होता है ।

# नुलना—यो सासनं अपहतं अरियानं धम्मजीविनं । पटिक्कोसित दुम्मेधो विद्वि निस्साय पापिकं ।। फलानि कट्ठकस्सेव अत्तहञ्जाय फुल्लिति ।। ( धम्मपद १२.८ )

— जो दुर्बुद्धि मनुष्य अरहन्तों तथा धर्म-निष्ठ आर्य-पुरुषों के शासन की, पापमयी दृष्टि का आश्रय लेकर, अवहेलना करता है, वह आत्मचात के लिए बांस के फल की तरह प्रफुल्लित होता है।

#### इलोक २:

# ७. ( हीलंति <sup>ग</sup> ) :

संस्कृत में अवज्ञा के अर्थ में 'हील्' बातु है। अगस्त्य चूर्णि में इसका समानार्थक प्रयोग 'ह्रोपयंति' और 'अहियालेंति' है ।

# **द. मंद** ( मंदि <sup>क</sup> ) :

मन्द का अर्थ सत्प्रज्ञाविकल अल्पबुढि है। प्राणियों में ज्ञानावरण के अयोपशम की विचित्रता होती है। उसके अनुसार कोई तीव्र बुढि वाला होता है—उनकी आलोचना में समर्थ होता है और कोई मन्द बुढि वाला होता है—उनकी आलोचना में समर्थ नहीं होता ।

# श्वातना (आसायण घ) :

आशातना का अर्थ विनाश करना या कदर्थना करना है। गुरु की लघुता करने का प्रयत्न या जिससे अपने सम्यय्दर्शन का ह्रास हो, उसे आशातना कहते हैं। भिन्न-भिन्न स्थलों में इसके प्रतिकूल वर्तन, विनय-भ्रंश, प्रतिषिद्धकरण, कदर्थना आदि ये भिन्न-भिन्न अर्थ भी मिलते है।

१--(क) अ० चू० पृ० २०६ : भूतीभावो ऋद्धो मूतीए अभावो अभूतिभावो ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २४३ : 'अभूतिभाव' इति अभूतेभीबोऽभूतिभावः, असंपद्भाव इत्यर्थः ।

२ - जि० चू० पृ० ३०२ : अभूतिभावो नाम अभूतिभावोत्ति वा विणासभावोत्ति वा एगद्वा ।

३-अ० चि० ४.२१६: स्वनन् वातात् स कीचकः।

४---अ० चू० पृ० २०६ : कीयो बंसो, सो य फलेण सुक्खित । उक्तं च---

पक्षाः पिषीलिकानां, फलानि तलकदलीवंशवत्राणाम् । ऐश्वर्यञ्चाऽविदुषामुत्पद्यन्ते विमाशायः ॥

५---अ० चू० पू० २०७ ।

६ हा० टो० प० २४३ : क्षयोपशमवैचित्र्यात्तन्त्रयुक्त्यालोचनाऽसमर्थः सत्प्रज्ञाविकल इति ।

४३२ अध्ययन ६ (प्र०उ०) : इलोक ३-५ दि० १०-१४

# श्लोक ३:

# १० ( पगईए मंदा वि क ) :

इसका अनुवाद 'वयोद्यद्व होते हुए भी स्वभाव से ही मंद (प्रज्ञा-विकल)' किया है। इसका आधार टीका है । अगस्त्य चूर्णि के अनुसार इसका अनुवाद—स्वभाव से मंद होते हुए भी उपशान्त होते हैं—यह होता है ।

# ११. श्रुत और बुद्धि से सम्पन्न ( सुयबुद्धोववेया खं ) :

अगस्त्यसिंह स्थिविर ने इसका अर्थ बहुथुत पण्डित किया है $^{3}$ , परन्तु टीकाकार ने भिविष्य में होने वाली बहुशृतता के आधार पर वर्तमान में उसको 'अल्पश्रुत' माना है $^{8}$ ।

#### इलोक ४:

# १२ संसार में (जाइपहंघ):

इसका अर्थ है 'संसार'। अगस्त्य चूर्णि में जातिवध को मूल और जातिपथ को बैकल्पिक पाठ माना है। जातिवध का अर्थ —जन्म-मरण और जातिपथ का अर्थ जातिमार्ग (सतार) है<sup>१</sup>। जिनदास चूर्णि और टीका में इसका अर्थ द्वीन्द्रय आदि की योनियों में भ्रमण करना किया है<sup>६</sup>।

#### इलोक ५:

#### १३. इलोक ५:

इस क्लोक के मृतीय और चतुर्थ चरण और दसवें क्लोक के प्रथम और द्वितीय चरण तुल्य हैं। टीकाकार अबोधि को कम मानते हैं और 'कुर्वन्ति' किया का अध्याहार करते हैं"। इनमें प्रयुक्त 'आसायण' शब्द में कोई विभवित नहीं है। उसे तीन विभवितयों में परिवर्तित किया जा सकता है: 'आशातनया, आशातनातः, सत्यामाशातनायाम्,'—आसातना से, आसातना के द्वारा, आसातना में। जिनदास चूर्ण (पृ० ३०६) में 'आसायणा दोसावहा' ऐसा किया है।

# १४. आज्ञीविष सर्प ( आसीविसो <sup>क</sup> ) :

इसका अर्थ सर्प है। अगस्त्य चूणि में 'आसी' का अर्थ सर्प की दाढ़ा किया है। जिसकी दाढ़ा में विष हो, उसे 'आसीविस' कहा जाता है<sup>द</sup>।

१---हा० टी० प० २४४ : 'पगइ'ित्त सूत्रं, 'प्रकृत्या' स्वभावेन कर्मवैचित्र्यात् 'मन्दा अपि' सद्बुद्धिरहिता अपि भवन्ति 'एके' केचत वयोवृद्धा अपि ।

२-अ० चू० पृ० २०७ : स्वधावो पगतो, तीए मंदा वि णातिवायाला उवसंता ।

३---अ० चू० पृ० २०७ : सुतबुद्धोववेता .....बहुसुता पंडिता ।

४---हा० टी० प० २४४ : भाविनी वृत्तिमाश्रित्यास्पश्रुता इति ।

५---अ० चू० पृ० २०७ : जाती---समुप्पत्ती, वधी---मरणं, जम्ममरणाणि, अधवा जातिपथं---जातिमग्गं संसारं ।

६---(क) जि० चू० पृ० ३०४ : बेइंदियाईसु जातीसु ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २४४ : 'जातीपन्थानं' द्वीन्द्रियादिजातिमार्गम् ।

७—(क) दश्च० ६.१.५ हा० टी० प० २४४ : कुर्वन्ति : अबोधिम् ।

<sup>(</sup>ख) वही, ६.१.१० हा० टी० पृ० २४५ : पूर्वार्ध पूर्ववत् ।

८-अ० चू० पृ० २०८ : सप्परत दाढा आसी, आसीए विसं जस्त सो आसीविसी ।

#### क्लोक ११:

# १४ आहितामिन बाह्मण ( आहियम्मो क ) :

वह ब्राह्मण जो अभिन की पूजा करता है और उसको सतत ज्वलित रखता है, आहिताग्नि कहलाता है ।

# १६ आहुति ( आहुई <sup>ख</sup>):

देवता के उद्देश्य से मन्त्र पढ़कर अग्नि में घी आदि डालना ।

# १७. मन्त्रपद्यों से ( मंतपय स्त्र ) :

मन्त्रपद का अर्थ 'अग्नये स्वाहा' आदि मन्त्र वाक्य हैं । जिनदास चूर्णि में 'पद' का अर्थ 'क्षीर' किया है ।

# इलोक १२:

# १८ धर्म-पदों को ( धम्मपयाइ <sup>क</sup> ) :

वे धार्मिक बाक्य जिनका फल धर्म का बोध हो<sup>9</sup>।

# १६ शिर को भुकाकर, हाथों को जोडकर (सिरसा पंजलीओ ग)

ये शब्द 'पञ्चाङ्ग-बंदन' विधि की ओर संकेत करते हैं। अगस्त्यसिंह स्थिवर और जिनदास महत्तर ने इसका स्पष्ट उल्लेख किया है। दोनों श्रुटनों को भूमि पर टिका कर, दोनों हाथों को भूमि पर रखकर, उस पर अपना मस्तक रखे यह पंचाङ्ग (दो पैर, दो हाथ और एक शिर)-बंदन की विधि है<sup>६</sup>। टीकाकार ने इस विधि का कोई उल्लेख नहीं किया है। बंगाल में नमस्कार की यह विधि आज भी प्रचलित है।

# क्लोक १३:

# २०. लज्जा (लज्जा क ):

इसका अर्थ है—अकर्णीय का भय या अपवाद का भय<sup>®</sup>।

- १---(क) अ॰ चू॰ : आहिअग्गी --एस वेदवादो जधा हब्बवाहो सब्बदेवाण हुन्वं पावेति भतो ते तं परमादरेण हणंति ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ३०६ : आहियअग्गी-बंभणो ।
  - (ग) हा० टी० प० २४५ : 'आहिताग्निः' कृतावसथादिवाह्मण: ।
- २--(क) जि० चू० पृ० ३०६ : णाणाविहेणघयादिणा मंतं उच्चारेळण आहु यं दलयइ ।
  - (ख) हा० टी० प० २४५: आहुतयो घृतप्रक्षेपादिलक्षणा ।
- ३ हा० टी० प० २४५ : मंत्रपदानि —अग्नये स्वाहेत्येवमादीनि ।
- ४—जिंद खु० पृ० २०६ : पर्न खोरं भण्णइ ।
- ५ —हा० टी० प० २४५ : 'धर्मपदानि' धर्मफलानि सिद्धान्तपदानि ।
- ६- (क) अ० हू॰: सिरसा पंजलितोत्ति-एतेण पंचांगितस्स वंदण गहणं ः जाणुदुवलपाणिततणदुरां सिरं च भूमिए णिमेऊण ।
  - (ख) जि० चू० पृ० २०६ : पंचंगीएण वंदणिएण, शंजहा —जाणुदुर्ग भूमीए निवडिएण हत्थदु<mark>एण भूमीए अवहुं मि</mark>य ततो सिर्च पंचमं निवाएण्जा ।
- ७ (क) अ० चू० : अकरणिज्जसंकणं लज्जा ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ३०६ : लज्जा अववादभयं ।
  - (ग) हा० टी० प० २४६ : 'लज्जा' अपवादभयरूपा ।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

४३४ अध्ययन ६ (प्र० उ०) : श्लोक १४-१६ टि० २१-२३

इलोक १४:

# २१ भारत (भारहं <sup>ख</sup>):

यहाँ भारत का अर्थ जम्बूद्वीप का दक्षिण भाग है।

#### इलोक १४:

# २२ कार्तिक-पूर्णिमा (कोमुइ क ):

दशर्वकालिक की व्याख्या में इसका अर्थ कार्तिक पूर्णिमा किया है<sup>3</sup>। मोनियर विलियम्स ने इसके कार्तिक पूर्णिमा और आश्विन पूर्णिमा —ये दोनों अर्थ किए है<sup>3</sup>। 'खे सोहइ विमले अब्भमुक्के' इसके साथ आदिवन पूर्णिमा की कल्पना अधिक संगत है। अरद् पूर्णिमा की विमलता अधिक प्रचलित है।

# क्लोक १६:

# २३. समाधियोग : और बुद्धि के ( समाहिजोगे · · बुद्धिए ख ) :

भूणिद्वय में इनका अर्थ पष्ठी विभिन्त और टीका में तृतीया विभिन्त के द्वारा किया है तथा सप्तमी के द्वारा भी हो सकता है। भूणि के अनुसार समाधियोग, श्रुत, शील और बुद्धि का सम्बन्ध 'महाकर' शब्द से होता हैं"- -जैसे समाधियोग, श्रुत, शील और बुद्धि के महाम् आकर। टीका के अनुसार इनका सम्बन्ध 'महेसी' शब्द से है—जैसे समाधियोग, श्रुत, शील और बुद्धि के द्वारा महान् की एषणा करने वाले '।

१--अ० चू० : सञ्वं दक्खिणं जंब्दीववरिसं ।

२ - (क) अ॰ चू॰ : कुमुदाणि उप्पलिवसेसो, कुमुदेहि प्रहसणभूतेहि कीडणं जिए सा कोमुदी, कुमुयाणि वा सन्ति सा पुण कत्तिय पुण्णिमा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३०७ ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २४६।

<sup>3 -</sup> A Sanskrit-English Dictionary, P. 316.

४ - (क) अ॰ चू॰ : महागरा समाधिजोगाणां सुतस्स वारसंगस्स सीलस्स य बुद्धिए य अधवा सुतसीलबुद्धीए समाधिजोगाणं महागरा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३०८।

प्र - हा० टी० प० २४६ : 'महैषिणो' मोक्षेषिणः, कथं महैषिण इत्याह—'समाधियोगश्रुतशीलबुद्धिभि' समाधियोगैः—ध्यान-विशेषैः श्रुतेन — द्वादशाङ्गाभ्यासेन शीलेन—परद्रोहविरतिरूपेण बुद्ध्या च औत्पित्तिक्यादिरूपया ।

# नवमं अज्झयणं विणयसमाही (बीओ उद्देसो)

नवम अध्ययन विनय-समाधि (द्वितीय उद्देशक)

#### नवमं अज्ञयणं : नवम अध्ययन

# विणयसमाही (बीओ उद्देसो): विनय-समाधि (द्वितीय उद्देशक)

#### मूल

१ — मूलाओ खंधव्यभवो दुमस्स खंधाओ पच्छा समुवेति साहा । साहत्पसाहा विरुहंति पत्ता तओ से पुष्फं च फलं रसो य ॥

२—एवं धम्मस्स विणओ मूरुं परमो से मोक्खो । जेंण कित्ति सुयं सिग्धं विस्सेसं चाभिगच्छई ॥

३—जे य चंडे मिए थद्धे दुव्वाई नियडी सहै। वुज्ञइ से अविणीयप्पा कट्ठं सोयगयं जहा॥

४—विणयं पि जो उवाएणं चोइओ कुप्पई नरो। दिव्वं सो सिरिमेज्जंति दंडेण पडिसेहए।।

भ्र—तहेव अविणीयप्पा उववज्झा हया गया। दीसंति दुहमेहंता आभिओगमुवहिठ्या ॥

#### संस्कृत छाया

मूलात् स्कन्धप्रभवो ह्मस्य, स्कन्धात्पद्भात्समुपयन्ति वाखाः । वाखाभ्यः प्रवाखा विरोहन्ति पत्राणि, ततस्तस्य पुष्पं च फलं च रसद्य ॥१॥

एवं धर्म स्य विनयो, मूलं परमस्तस्य मोक्षः । येन कीर्ति श्रुतं श्लाध्यं, निःशेषं चाधिगच्छति ॥२॥

यश्च चण्डो मृगस्तब्धः, दुर्वादी निकृतिः शठः । उह्यते सोऽविनीतात्मा, काष्ठं स्रोतोगतं यथा ॥३॥

विनयमित यः उपायेन, चोदितः कुप्यति नरः । दिव्यां स श्रियमायान्तीं. दण्डेन प्रतिवेधित ।।४॥

तथैवाऽविनीतात्मान:, उपवाह्या हया गजा:। दृश्यन्ते दु:खमेधमाना:, आभियोग्यमुपस्थिता: ॥५॥

तथैव सुविनीताःमानः, उपवाद्धाः हया गजाः । दृश्यन्ते सुखमेधमानाः, ऋद्धिः प्राप्ताः महायज्ञसः ॥६॥

#### हिन्दी अनुवाद

१ दक्ष के मूल से स्कन्ध उत्पन्न होता है, स्कन्ध के परचात् शाखाएँ आती हैं, और शाखाओं में से प्रशाखाएं निकलती हैं। उसके परचात् पत्र, पुष्प, फल और एस होता है।

२—इसी प्रकार धर्म का मूल है 'विनय' (आचार) और उसका परम (अंतिम) फल' है मोक्षा विनय के द्वारा मुनि कीर्ति, रलाधनीय थुन और समस्त इष्ट तत्त्वों को प्राप्त होता है।

३ - जो चण्ड, मृग<sup>3</sup> - अज्ञ,स्तब्ध, अश्विध-वादी, सायावी और शठ<sup>8</sup> है, वह अविनी-तात्मा संसार-स्रोत में वैसे ही प्रवाहित होता रहता है जैसे नदी के स्नात में पड़ा हुआ काठ।

४ - विनय में उपाय के द्वारा भी प्रेरित करने पर जो कुषित होता है, वह आती हुई दिन्य लक्ष्मी को डंडे से रोकता है।

५ - जो औपवाह्य घोड़े और हाथी अविनीत होते हैं, वे सेवाकाल में दुःख का अनुभव करते हुए देखे जाते हैं।

६--जो औपवाह्य घोड़े और हाथी सुविनीत होते हैं, वे ऋद्धि और महान् यश को पाकर सुख का अनुभव करते हुए देखे जाते हैं।

# दसवेआलियं ( दशवैकालिक)

४३८

# अध्ययन ६ (द्वि० उ०) : इलोक ७-१३

७—तहेव अविणीयप्पा लोगंसि नरनारिओ । दीसंति दुहमेहंता छाया विगलितेंदिया ।। तथैवाऽविनीतात्मानः, लोके नरनार्यः । दृश्यन्ते दुःखमेधमानाः, 'छाता' विकलितेन्द्रियाः ॥७॥

७-द — लोक में जो पूरुष और स्त्री अविनीत होते हैं, क्षत-विक्षत या दुर्बल, इन्द्रिय-विकल, दण्ड और शस्त्र से जर्जर, असम्य बचनों के द्वारा तिरस्कृत, करूण, परवश, भूख और प्यास से पीड़ित होकर दु:ख का अनुभव करते हुए देखे जाते हैं।

८— दंडसत्थपरि जुण्णा असब्भवयणेहि य । कलुणा विवन्नछंदा खुष्पिवासाए परिगया ॥ वण्डशस्त्राभ्यां परिजीणाः, असभ्यवचनैदच । करुणा विपन्नच्छन्दसः, क्षुत्विपासया परिगताः ॥ मा

६—तहेव सुविणीयप्पा लोगंसि नरनारिओ। दीसंति सुहमेहंता इडिंड पत्ता महायसा।। तथैव सुविनीतात्मानः, लोके नरनार्यः । हृश्यन्ते सुखमेधमानाः, ऋद्धि प्राप्ता महायशसः ॥६॥

६ -- लोक में जो पुरुष या स्त्री मुक्तिति होते हैं, वे ऋदि और महान्यग को पाकर मुख का अनुभव करते हुए देखे जाते हैं।

१०—तहेव अविणोयप्पा देवा जवला प गुज्भगा। दीसंति दुहमेहंता ग्राभिओगमुवद्विया ॥ तथेवाऽविनीतात्मानः, देवा यक्षाश्च गृह्यकाः । दृश्यन्ते दुःखमेधमानाः, आभियोग्यमुपस्थिताः ॥१०॥

१० — जो देव, यक्ष और गुह्यक (भवन-वासी देव) अविनीत होते हैं, वे सेवाकाल में दुःख का अनुभव करते हुए देखे जाते हैं।

११—तहेव सुविणीयपा
देवा जक्खा य गुज्भगा।
दीसंति सुहमेहंता
इडिड पत्ता महायसा।।

तथैव सुविनीतात्मानः, देवा यक्षाञ्च गुहाकाः । दृश्यन्ते सुखमेधमानाः, ऋद्धि प्राप्ता महायशसः ॥११॥

११—जो देव, यक्ष और मुह्यक सुविनीत होते हैं, वे ऋद्धि और महान् यश को पायर सुख का अनुभव करते हुए देखे जाते हैं।

१२—जे आयरियउवज्झायाणं
सुस्सूसावयणंकरा ।
तेसि सिक्खा पवड्ढंति
जलसित्ता इव पायवा॥

ये आचार्योपाध्याययोः, जुश्रूषावचनकराः । तेषां ज्ञिक्षाः प्रवर्धन्ते, जल्जित्तवता इव पादपाः ॥१२॥ १२—-जो मुनि आचार्य और उपाध्याय की<sup>६</sup> सुश्रूषा और प्राज्ञा-पालन करते हैं, उनकी जिला<sup>18</sup> उसी प्रकार बढ़ती है, जैसे जल में सींचे हुए हुला।

१३—-अप्पणट्ठा परट्ठा वा सिप्पा गेडणियाणि यः। गिहिणो उवभोगट्ठा इहलोगस्स कारणाः।। आत्मार्थं परार्थं वा, शिल्पानि नैषुण्यानि च । मृहिण उपभोगार्थं, इहलोकस्य कारणाय ॥१३॥

१३-१४ - जो गृही अपने या दूसरों के लिए, लौकिक उपभोग के निमित शिल्प<sup>२</sup> और नैंपुण्यं<sup>९2</sup> सीखते हैं---

# विणयसमाही (विनय-समाधि)

358

# अध्ययन ६ (द्वि० उ०) : इलोक १४-१६

१४—¹ःजेण बंधं वहं घोरं परियावं च दारुणं। सिक्खमाणा नियच्छंति जुत्ता ते ललिइंदिया।। येन बन्धं वधं घोरं, परितापं च दारुणम् । शिक्षमाणाः नियच्छन्ति, युक्तास्ते ललितेन्द्रियाः ॥१४॥

वे पुरुष लिलतेन्द्रिय<sup>ाड</sup> होते हुए भी शिक्षा-काल में (शिक्षक के द्वारा) घोर बन्ध, बच और दारुण परिताप को प्राप्त होते हैं।

१५—ते वि तं गुरुं पूर्यति तस्स सिप्पस्स कारणा। सक्तारेति नमंसति तुट्ठा निद्देसवित्तणो॥ तेऽपि तं गुरुं यूजयन्ति, तस्य शिल्पस्य कारणाय । सत्कुर्वन्ति नमस्यन्ति, तुष्टा निर्देशवर्तिनः ॥१५॥

१५ - फिर भी व उस शिल्प के लिए उस गुरु को पूजा करते हैं, सत्कार करते हैं<sup>94</sup>, नमस्कार करते हैं<sup>96</sup> और सन्तुष्ट होकर उसकी आज्ञा का पालन करते हैं।

१६—िक पुण जे सुयग्गाही
अणंतिह्यकामए ।
आयरिया जंबए भिक्खू
तम्हा तं नाइबत्तए॥

कि पुत्रयंः श्रुतवाही, अनन्तहितकामकः । आचार्या यद् वदेयुः भिक्षुः, तस्मात्तानातिवर्तयेत् ॥१६॥

१६-- आ आगम-ज्ञान को पाने में तत्पर और अनन्तिह्त (मोक्ष) या एक्ष्टुक है उपका फिर कहना ही क्या ? इसलिए आचार्य जो कहे भिट्ट उसका उल्लंघन न करे।

१७—नीयं सेज्जं गईं टाणं नीयं च आसणाणि या नीय च पाए वंदेज्जा नीयं कुज्जा य अंजलि ॥ नीवां शय्यां गीतं स्थानं, नीवं चासनानि च । नीवं च पादौ बन्देत, नीचं कुर्याच्चाञ्जलिम् ॥१७॥

१७—िम टु (आचार्य से) नीची शय्या करे<sup>99</sup>, नोची गति करे<sup>94</sup>, नीचे खड़ा रहे<sup>98</sup>, नीचा आसन करे<sup>89</sup>, नीचा होकर आचार्य के चरणों में बन्दना करे<sup>89</sup> और नीचा होकर अञ्जलि करे—हाथ जोड़े<sup>88</sup>।

१द—<sup>₃</sup>संघट्टइसा काएण तहा उवहिणामवि<sup>१</sup>ी खमेह अवराहं मे वएजज न पुणो सि स्रा। संघट्य कायेन, तथोपःघनापि । क्षमस्वापराधं मे, वदेन्नपुनीरति च ॥१८॥ १२ - अपनी काया से तथा उपकरणों से एवं किसी दूसरे प्रकार से<sup>प्</sup> आचार्य का स्पर्श हो जाने पर शिष्य इस प्रकार कहे -- "आप मेरा अपराध क्षमा करें, मैं फिर ऐसा नहीं कहें।।"

१६—³दुग्गओ वा पओएणं चोइओ वहई रहं। एवं दुबुद्धि किच्चाणं<sup>ॐ</sup> वुत्तो बुत्तो पक्टबई ॥ दुर्गवो वा प्रतोदेन, चोदितो वहति रथम् । एवं दुर्बुद्धिः कृत्यानां, उक्त उक्तः प्रकरोति ॥१६॥ १६ — जैसे दृष्ट बैल चात्रुक आदि से प्रेरित होने पर रथ को बहुन करता है, बैसे ही दुर्खु द्वि विषय आचार्य के बार-बार कहने पर कार्य करता है।

# दसवेआलियं (दशवंकालिक)

880

अध्ययन ६ (द्वि० उ०) : इलोक २०-२३

(आलवंते लवंते वा
न निसेच्जाए पडिस्सुणे।
मोत्तूणं आसणं धीरो
सुस्सूसाए पडिस्सुणे॥)

(आलपन्तं लपन्तं वा, न निविद्यायां प्रतिशृणुयात् । मुक्तवा आसनं घीरः, शुश्रुषया प्रतिशृणुयात् ॥) (बुद्धिमान् शिष्य गुरु के एक बार बुलाने पर या बार-बार बुलाने वर कभी भी बैठान रहे, किन्तु आसन को छोड़कर शुश्रूषा के साथ उनके वचन को स्वीकार करे।)

२०—कालं छंदोवयारं च पडिलेहित्ताण हेउहि । तेण तेण उवाएण तं तं संपडिवायए ॥ कालं छन्दोपचारं च, प्रतिलेख्य हेतुभि:। तेन तेनोपायेन, तत्तत्संप्रतिपादयेत् ॥२०॥

२०—काल<sup>२८</sup>, अभिश्राय<sup>२६</sup> और आराधन-विधि<sup>३°</sup> को हेतुओं से जानकर, उस-उस (तदनुकूल) उपाय के द्वारा उस-उस प्रयोजन का सम्प्रतिपादन करे— पूरा करे।

२१—विवत्ती अविणीयस्स संपत्ती विणियस्स य । जस्सेयं दुहओ नाय सिक्खं से अभिगच्छइ ॥ विपत्तिरविनीतस्य,
सम्पत्ति (सम्प्रास्ति) विनीतस्य च ।
यस्पैतद् द्विधा ज्ञात,
जिक्षां सोऽभिगच्छति ॥२१॥

२१—'अविनीत के विपत्ति और विनीत के सम्पत्ति <sup>33</sup> होती है'—ये दोनों जिसे ज्ञात हैं, वही शिक्षा को प्राप्त होता है।

२२—जे यावि चंडे मइइड्विंगारवे विसुणे नरे साहस होणपेसणे । अदिट्टधम्मे विणए अकोविए असंविभागी न हु तस्स मोक्खो।। यश्चापि चण्डो मितिऋद्विगौरवः, पिद्युनो नरः साहसो हीनप्रेषणः ।। अदृष्टश्चर्मा विनयेऽकोविदः, असंविभागी न खलु तस्य मोक्षः ॥२२॥ २२ — जो नर चण्ड है, जिसे बुद्धि और ऋदि का धर्व है<sup>32</sup>, जो पिशुत है, जो साहिसक है<sup>33</sup>, जो गुरु की आज्ञा का यथा-समय पालन नहीं करता<sup>84</sup>, जो अदृष्ट-(अज्ञात) धर्मा है, जो विनय में निपुण नहीं है, जो असंविभागी है<sup>34</sup> उसे मोश प्राप्त नहीं होता।

२३—निहेसवत्ती पुण जे गुरूणं सुयत्थधम्मा विणयम्मि कोविया । तरित्तु ते ओहमिणं दुरुत्तरं खवित्तु कम्मं गइमुत्तमं गय ॥

निर्देशवितनः पुनर्ये गुरूणां, श्रुतार्थधर्माणो विनये कोविदाः । तोर्खा ते ओघमिमं दुरुरारं, क्षपयिरवा कर्म गतिमुरामांगताः ॥२३॥ २३ - और जो गुरु के आज्ञाकारी हैं, जो गीतार्थ हैं<sup>32</sup>, जो विनय में कोविद हैं, वे इस दुस्तर संसार-समृद्र को तर कर कर्मों का क्षय कर उत्तम गति को प्राप्त होते हैं।

त्ति बेमि ।

इति ब्रवीमि।

ऐसा मैं कहता है।

मह गाथा कुछ प्रतियों में मिलती है,
 कुछ में नहीं ।

# टिप्पण: अध्ययन १ (द्वितीय उद्देशक)

# इलोक २:

# १. परम (अंतिम) फल (परमो <sup>ख</sup>):

उपमा में मूल और परम की मध्यवर्ती अपरम अवस्थाओं का उल्लेख हैं, परन्तु उपमेय में केवल मूल और परम का उल्लेख हैं। देवलोक-गमन, सुकुल में उत्पन्न होना, क्षीरास्रव, मध्वास्रव आदि यौगिक विभूतियों को प्राप्त होना विनय के अपरम तत्त्व हैं'।

# २. इलाघनीय ( सिग्घं <sup>ग</sup> ) :

प्राकृत में श्लाघ्य के 'सम्बं' और 'सिम्बं' दोनों रूप बनते हैं। यह श्रुत का विशेषण है। अगस्त्यसिंह स्थयिर ने 'सम्बं' का प्रयोग किया हैं<sup>8</sup>। सूत्रकृताङ्ग (१.३.२.१६) में भी 'सम्बं' रूप मिलता है—'मुंज भोगे इमे सम्बे'।

# ३. समस्त इब्ट तत्त्वों को (निस्सेसं घ ) :

जिनदास चूर्णि में इसका प्रयोग 'कीर्ति, श्लाघनीय श्रुत इत्यादि समस्त' इस अर्थ में किया है । टीका के अनुसार यह श्रुत का विशेषण है । अगस्त्य पूर्णि में इसे 'णिसेयसं' (निश्चेयस्—मोक्ष) शब्द माना है ।

# श्लोक ३:

# ४. मृग ( मिए क ) :

मृग-पशु की तरह जो अज्ञानी होता है, उसे मृग कहा गया है । मृग शब्द के अनेक अर्थ होते हैं। आरण्यक-पशु या सामान्य पशुआं<sup>द</sup> को भी मृग कहा जाता है।

# ५ मायावी और शठ (नियडी सढे ख):

अगस्त्य चूर्णि में इसका अर्थ 'माया के द्वारा शठ' किया है । टीका में इन दोनों को पृथक् मानकर 'नियडी' का अर्थ मायावी और 'सढे' का अर्थ संयम-योग में उदासीन किया हैं "।

१—(क) जि० चू० पृ० २०६ : अपरमाणि उ खंधो साहा पत्तपुष्फफलाणित्ति, एवं धम्मस्स परमो मोक्लो, अपरमाणि उ देवलोग-सुकुलपच्चायायांदीणि खीरासवमधुरासवादीणित्ति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २४७ ।

२-अ० चू०: सुतं च सम्धं साघणीयमविगच्छति ।

३- जि० चू० पृ० ३०६: एवमादि, निस्सेसं अभिगच्छतीति ।

४— हा० टी० प० २४७ : 'श्रुतम्' अङ्गप्रविष्टादि 'इलाध्यं' प्रशंसास्पदभूतं 'निःशेषं' 'सम्पूर्णम्' 'अधिगच्छति' ।

५-- अ० चू० : णिसेयसं च मोक्खमधिगच्छति ।

६ — अ० चू०: मंदबुद्धी मितो।

७—सूत्र० १.१.२.६ वृ०: मृगा आरण्याः पश्चः ।

<sup>=</sup> An animal in general (A Sanskrit English Dictionary). Page 689.

६--अ॰ चू॰ : नियडी मातातीए सही नियडी सही।

१०--हा० टी० प० २४७ : 'निकृतिमान्' मायोपेतः 'शठः' संग्रमयोगेध्यनावृतः ।

#### इलोक ५:

# ६. औपवाह्य ( उववज्ञा <sup>ख</sup>) :

इसके संस्कृत रूप 'उपवाह्य' और 'औपवाह्य'— दोनों किए जा सकते हैं'। इन दोनों का अर्थ — सवारी के काम में आने वाले अथवा राजा की सवारी में काम आने वाले वाहन —हाथी, रथ आदि है'। कारण या अकारण-—सब अवस्थाओं में जिसे वाहन बनाया जाए, उसे औपवाह्य कहा जाता है<sup>3</sup>।

#### इलोक ७:

# ७. क्षत-विक्षत या दुर्बल ( छाया घ ) :

अगस्त्यसिंह स्थिवर ने मूल पाठ 'छाया विगलिदिया' और वैकल्पिक रूप से 'छाया विगलितिदिया' माना है। उनके अनुसार मूल पाठ का अर्थ है—शोभा-रहित या अपने विषय को ग्रहण करने में असमर्थ-इन्द्रिय वाले काने, अंथ, विषर आदि और वैकल्पिक पाठ का अर्थ है—भूल से अभिभूत विगलित-इन्द्रिय वाले । वैकल्पिक पाठ के 'छाया' का संस्कृत रूप 'छाता:' होता है और इसका अर्थ है— दुर्बल । यह बुभुक्षित और कृश के अर्थ में देशी शब्द भी है ।

जिनदास महत्तर और टीकाकार ने यह पाठ 'छायाबिगलितेंदिया' माना है और छाया का अर्थ 'चाबुक के प्रहार से द्रणयुक्त शरीर वाला' किया हैं"।

# क इन्द्रिय-विकल ( विगलितेंदिया <sup>घ</sup> ) :

जिनकी इन्द्रियाँ विकल हों — अपूर्ण या नष्ट हों उन्हें 'विकलितेंदिय' (या विकलेन्द्रिय) कहा जाता है । काना, अन्धा, वहरा अथवा जिनकी नाक, हाथ, पैर आदि कटे हुए हों, वे विकलितेन्द्रिय होते हैं<sup>द</sup> ।

- १-- पाइयसद्महण्णव परिशिष्ट पृ० १२२४।
- २—-(क) हा० टो० प० २४६ : उपवाह्यानां राजादिवल्लभानामेते कर्मकरा इत्योपवाह्याः ।
  - (स) अ० चि० ४.२८८ : राजवाह्यस्तूपवाह्य: ।
  - (ग) बृ० हि० पृ० २००,२२८ ।
- ३--- (क) अ० चू० : उप्पेध सव्वावत्थं वाहणीया उवस्ता ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ३१० : कारणमकारणे वा उवेज्ज वाहिज्जंति उववज्झा ।
- ४— अ० चू० : छाया शोभा सा पुण सरूवता सिवसयगहणसामत्थं वा । छायातो विगर्लेदियाणि जेसि ते छायाविगर्लेदिया, काणंध-विधरादयो भट्टछायेदिया, अहवा छाया छुहाभिभूता विगर्लितिदिया विभंगीतिदिया ।
- ५-अ० चि० ३.११३ ..... दुर्बल: कुश: ।

क्षामः क्षीणस्तनुद्रञ्जातस्तिलनाऽमांसपेलवाः ॥

- ६—(क) दे० ना० वर्ग ३.३३ पु० १०४ : "छाओ बुभुक्षितः कृशश्च"।
  - (ख) ओ० नि० भा० २६०।
- ७—(क) हा० टी० प० २४८ : 'छाताः' कसघातवणाङ्कितशरीरा: ।
  - (ख) जि० च० प० ३११।
- द-(क) अ० चू०: विगलिदिया काणंधबिधरादयो ।
  - (ख) हा० टी० प० २४८ : 'विगलितेन्द्रिया' अपनीतनासिकादीन्द्रियाः पारदारिकादय: ।
  - (ग) जि॰ चू॰ पृ॰ ३११: विगलितेंदिया णाम हत्थपायाईहि छिन्ना, उद्धियणयणा य विगलिदिया भन्नेति ।

#### इलोक १२:

# ह. आचार्यं और उपाध्याय की (आयिरयउवज्झायाणं क) :

जैन परम्परा में आचार्य और उपाध्याय का स्थान बहुत ही महत्त्वपूर्ण है। परम्परा एक प्रवाह है। उसका स्रोत सूत्र है। उसकी आतमा है अर्थ । अर्थ और सूत्र के अधिकारी आचार्य और उपाध्याय होते हैं। अर्थ की वाचना आचार्य देते हैं। उपाध्याय का कार्य है सूत्र की वाचना देना । स्प्रतिकार की भाषा में भी आचार्य और उपाध्याय की सही व्याख्या मिलती है । अगस्त्य चूर्णि के अनुसार सूत्र और अर्थ से सम्पन्न तथा अपने गुरु द्वारा जो गुरु-पद पर स्थापित होता है, वह आचार्य कहलाता है । जिनदास चूर्णि के अनुसार सूत्र और अर्थ को जानने वाला आचार्य होता है और सूत्र तथा अर्थ का जानकार हो किन्तु गुरु-पद पर स्थापित न हो वह भी आचार्य कहलाता है ।

टीका के अनुसार सूत्रार्थ दाता अथवा गुरु —स्थानीय ज्येष्ठ-आर्य 'आचार्य' कहलाता है<sup>४</sup> । इन सबका तात्पर्य यही है कि गुरुपद पर स्थापित या अस्थापित जो सूत्र और अर्थ प्रदाता है, वह आचार्य है । इससे गुरु और आचार्य के तात्पर्यार्थ में जो अन्तर है, वह स्पष्ट होता है ।

# १०. शिक्षा ( सिक्खा <sup>ग</sup> ) :

शिक्षा दो प्रकार की होती है— (१) ग्रहण-शिक्षा और (२) आसेवन-शिक्षा । कर्तव्य का ज्ञान ग्रहण-शिक्षा और उसका आचरण का अभ्यास आसेवन-शिक्षा कहलाता है ।

#### इलोक १३:

# ११. ज्ञिल्प (सिप्पा ल ):

कारीगरी । स्वर्णकार, लोहकार, कुम्भकार आदि का कर्मं ।

१—ओ॰ नि॰ बृ॰ : 'अत्यं वाएइ आयरिओ' 'सुत्तं वाएइ उवज्झाओ' वृत्ति--सूत्रप्रदा उपाध्यायाः, अर्थप्रदा आचार्याः ।

२---वृष् गौ॰ स्मृ॰ अ॰ १४.५६,६० : "इहोपतयनं वेदान् योऽध्यापयति नित्यज्ञः । सुकल्पान् इतिहासांश्च स उपाध्याय उच्यते ॥ साङ्गान् वेदांश्च योऽध्याप्य ज्ञिक्षयित्वा व्रतानि च । विवृणोति च मन्त्रार्थानाचार्यः सोऽभिधीयते ।"

- ३-- अ० चू० ६.३.१ : मुत्तत्थतदुभयादि गुणसम्पन्नो अप्पणो गुरुहि गुरुपदे त्थावितो आयरिओ ।
- ४—ाजि० चू० पृ० ३१८ : आयरिओ सुत्तत्थतदुभअविक, जो वा अन्नोऽवि सुत्तत्थतदुभयगुर्गीह अ उववेओ गुरुपए ण ठाविओ सोऽवि आयरिओ चेव।
- ४--- हा० टी० प० २५२ : 'आचार्यं' सूत्रार्थप्रदं तत्स्थानीयं वाऽन्यं ज्येष्ठार्यम् ।
- ६—(क) जि० चू० पृ० ३१३ : सिक्खा दुविहा--गहणसिक्खा आसेवणसिक्खा य ।
  - (स) हा० टी० प० २४६ : 'शिक्षा' ग्रहणासेवनालक्षणा ।
- ७—(क) अ० चू० : सिप्पाणि सुवण्णकारादीणि ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ३१३ : सिप्पाणि—कुंभारलोहारादीणि ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ २४६: 'शिल्पानि' कुम्भकारिकयादीनि ।

दसवेआलियं ( दशवैकालिक ) ४४४ अध्ययन ६ (द्वि०उ०) : इलोक १४-१५ टि० १२-१६

# १२. नैपुण्य ( णेउणियाणि ख ) :

कौशल, वाण-विद्या<sup>9</sup>, लौकिक कला<sup>2</sup>, चित्र-कला<sup>3</sup>।

#### इलोक १४:

#### १३ क्लोक: १३.१४.

इनमें बन्ध, वध और परिताप के द्वारा अध्यापन की उस स्थिति पर प्रकाश पड़ता है जिस युग में अध्यापक अपने विद्यार्थियों को सांकल से बाँधते थे, चाबुक आदि से पीटते थे और कठोर वाणी से भर्त्सना देते थे ।

# १४. ललितेन्द्रिय (ललिइंदिया <sup>ध</sup>):

जिनकी इन्द्रियाँ लिलत कीडाशील या रमणीय होती हैं, वे लिलितेन्द्रिय कहलाते हैं<sup>थ</sup>। अगस्त्य **पूर्णि** में वैकल्पिक व्याख्या 'लालितेदिय' शब्द की हुई है। जिनकी इन्द्रियाँ मुख के द्वारा लालित होती हैं, उन्हें लालितेन्द्रिय कहा जाता है। 'लकार' को ह्रस्वादेश करने पर लिलितेन्द्रिय हो जाता है<sup>६</sup>।

#### क्लोक १५:

# १४. सत्कार करते हैं ( सक्कारंति $^{1}$ ) :

किसी को भोजन, वस्त्र आदि से सम्मानित करना 'सत्कार' कहलाता है"।

# १६. नमस्कार करते हैं ( नमंसंति ग ) :

गुरुजन के आने पर उठना, हाथ जोड़ना आदि 'नमस्कार' कहलाता है<sup>य</sup> । अगस्त्य**पू**णि में इसके स्थान पर 'समाणेंति' पाठ है और उसका अर्थ स्तुति-वचन, चरण-स्पर्श आदि किया है ।<sup>६</sup>

१--अ० चू० : ईसत्थसिक्खाकोसलादीणि ।

२— जि॰ चू॰ पृ० ३१३: गेउणिआणि लोइयाओ कलाओ ।

३— हा॰ टी॰ प॰ २४६ : 'नैपुण्यानि च' आलेख्यादिकलालक्षणानि ।

४—(क) अ॰ चू: बंधं णिगलादीहि बधं लकुलादीहि घोरं पासित्थपाण भयाणहां परितावणं अंगभंगादीहि ।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१३, ३१४ : तत्थ निगलादीहि बंधं पार्वेति, वेत्तासयादिहि य बंधं घोरं पार्वेति, तओ तेहि बंधेहि वधेहि य परिताबो सुदारणो भवइत्ति, अहवा परिताबो निट्ठुरचोयणतिज्जयस्स जो मिण संताबो सो परिताबो भण्णइ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० य० २४६ : 'बन्धं' निगडादिभिः 'वधं' कषादिभिः 'घोरं' रौद्रं परितापं च 'दारुणम्' एतज्जनितमिनष्टं निर्भत्सं-नादिवचनजनितम् ।

५---(क) अ० चू०: ललिताणि माडगातिसुबखसमुदिताणि इंदियाणि जेसि रायपुत्तप्पभीतीण ते लिलितेंदिया ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१४: ललिइंडिया णाम आगस्भाओ ललियाणि इंडियाणि जेसि ते ललिइंडिया, अञ्चन्तसृहितत्ति बुत्तं भवति, ते य रायपुत्तादि ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २४६: 'स्रुलितेन्द्रिया' गर्भेडवरा राजपुत्रादयः।

६--अ० चू० : लालितेंदिया वा सुहेहि, लकारस्स ह्रस्सादेसी ।

७—(क) अ० चू० : भोयणच्छादण गंधमल्लेण य सक्कारंति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१४ : सक्कारो भोजणाच्छादणादिसंपादणक्षो भवइ ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २५०: 'सत्कारयन्ति' वस्त्रादिना ।

म — (क) जि० चू० पृ० ३१४ : णमंसणा अब्भुद्वाणंजलिपम्महादी ।

<sup>(</sup>ख) हा० डी० प० २५० : 'नमस्यन्ति' अञ्जलिप्रग्रहादिना ।

अ० चु० : युतिवयणपादोवफिरसं समयक्करणादोहि य समार्णेति ।

# श्लोक १७:

# १७. नीची शब्या करे ( नीयं सेज्जं क ):

आचार्यं की शरया (बिछीने) से अपनी शय्या नीचे स्थान में करना ।

# १८ नोचो गति करे (गईं क):

नीची गति अर्थात् शिष्य आचार्य से आगे न चले, पीछे चले । अति समीप और अति दूर न चले । अति समीप चलने से रजें उड़ती हैं और अति दूर चलना प्रत्यनीकता तथा आशातना है<sup>2</sup>।

# १६. नीचे खडा रहे ( ठाणं क ):

मुनि आचार्य खड़े हों उनसे नीचे स्थान में खड़ा रहे<sup>3</sup>। आचार्य के आगे और पार्श्व भाग में खड़ा न हो<sup>8</sup>।

# २० नीचा आसन करे ( नीयं च आसणाणि ल ):

आचार्य के आसन—पीठ, फलक आदि से अपना आसन नीचा करना। हरिभद्र ने इसका अर्थ — लघुतर आसन किया है<sup>१</sup>।

# २१. नीचा होकर आचार्य के चरणों में वन्दना करे ( नीयं च पाए वंदेज्जा ग ) :

आचार्य आसन पर आसीन हों और शिष्य निम्न मूभाग में खड़ा हो फिर भी सीधा खड़ा-खड़ा वन्दना न करे, कुछ भुककर करे। शिर से चरण स्पर्श कर सके उतना भुककर वन्दना करें।

# २२. नीचा होकर अञ्जलि करे-हाथ जोड़े ( नीयं कुज्जा य अंजिंत घ ) :

वन्दना के लिए सीधा खड़ा-खड़ा हाथ न जोड़े, किन्तु कुछ भूककर वैसा करें ।

१ — (क) अ॰ चू॰ : तेज्जा संथारओ तं णीयतरमायरियसंथारगाओ कुज्जा ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१४: सेज्जा संथारओ भण्णइ, सो आयरियस्संतियाओ णीयतरी कायब्वो ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २५० : नीचां 'शय्यां' संस्तारकलक्षणामाचार्यशय्यायाः सकाशात्कुर्यादिति योगः ।

२—(क) अ० चू० : न आयरियाण पुरतो गच्छेज्जा ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१४-३१४: 'णोया' नाम आयिरियाण पिट्ठओं गंतन्वं, तमि णो अन्वासण्णं, न वा अतिदूरत्येण गंतन्वं, अन्वासन्ने ताव पादरेणुणा आयिरियसंघट्टणदोसो भवद, अद्वदूरे पिडिणीय आसायणादि बहवे दोसा भवंतीति, अतो णच्चासण्णे णातिदूरे य चंकमितव्वं।

<sup>(</sup>ग) हा० टो० प० २५० : नीचां गतिमाचार्यगतेः, तत्पृष्ठतो नातिदूरेण नातिह्तुतं यायादित्यर्थः ।

३—(क) जि० चू० पृ० ३१४ : तहा जीमिवि ठाणे आयरिया उविचट्ठा अच्छिति सत्यं जां नीययरं ठाणं तीम ठाइयव्वं ।

<sup>(</sup>ख) हा वर्षे प० २४०: नीचं स्थानमाचार्यस्थानात्, यत्राचार्यं आस्ते तस्मान्तीचतरे स्थाने स्थातव्यमितिभाव: ।

४ – अ० चू० : ठाणमिव जं ण पक्लतो ण पुरतो, एवमादि अविरुद्धं तं णीतं तहा कुन्जा।

५ — (क) अ० चू०: एवं पौढकलगादिमवि आसणं।

<sup>(</sup>ल) जि० चू० पृ० ३१४ : तहा नीयवरे पीढगाइं मि आसणे आयरिअणुन्नाए उविवसेज्जा।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २४० : 'नीचानि' लघुतराणि कदाचित्कारणजाते 'आसयानि' पीठकानि तस्मिन्नुपविष्टे तदनुजात: सेवेत ।

६—(क) जि० चू० पृ० ३१५ : जइ आयरिओ आसणे इतरो भूमिए नीययरे भूमिप्पदेसे वंदमाणो उवट्टिओ न वंदेण्जा, किन्तु <mark>जाव</mark> सिरेण फुसे पादे ताव णीयं वंदेण्जा ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २५०: 'नीचं' च सम्यगवनतोत्तमाङ्गः सन् पादावाचार्यसत्की बन्देत, नावज्ञशा ।

৩—(क) जि० चू० पृ० ३१५। तहा अंजलिमवि कुव्वमाणेण णो पहाणंमि उविविद्वोण अंजलो कायव्वा, किंतु ईसिअवणएण कायव्वा।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २५० : 'मीचं' नम्रकायं 'कुर्यात्' संपादयेग्चाञ्जील, न तु स्थाणुवत्स्तव्ध एवेति ।

# श्लोक १८:

#### २३. इलोक १८:

आसातना होने पर क्षमा-याचना करने की विधि इस प्रकार है -शिर भुकाकर गुरु से कहे -मेरा अपराध हुआ है उसके लिए मैं ''मिच्छामि दुक्कडं'' का प्रायश्चित्त लेता हूँ । आप मुभे क्षमा करें । मैं फिर से इसे नहीं दोहराऊँगा'।

# २४. ( उवहिणामवि ख ):

यहाँ मकार अलाक्षणिक है।

# २५ किसी दूसरे प्रकार से (अवि स्व ):

यह अपि शब्द का भावानुवाद है। यहाँ 'अपि' संभावना के अर्थ में हैं । अगस्त्य चूणि के अनुसार 'गमन से उत्पन्न वायु से' और जिनदास चूणि के अनुसार 'काया और उपिध —दोनों से एक साथ स्पर्श हो जाने पर' यह 'अपि' का संभावित अर्थ है ।

# क्लोक १६:

#### २६. पाठान्तर:

उन्नीसवें श्लोक के पश्चात् कुछ आदर्शों में 'आलवंते ' यह श्लोक है। किन्तु चूिण और टीका में यह व्याख्यात नहीं है। उत्तराध्ययन (१.२१) में यह श्लोक है। प्रकरण की दृष्टि से व्याख्या के रूप में उद्घृत होते-होते मूल में प्रक्षिप्त हो गया—ऐसा संभव है।

# २७. (किच्चाणंग):

'कृत्य' का अर्थ वन्दनीय या पूजनीय है। आचार्य, उपाध्याय आदि वन्दनीय गुरुजन 'कृत्य' कहलाते हैं । चूर्णियों में और वैकिएक रूप में टीका में 'किच्चाइं' पाठ माना है। उसका अर्थ है —आचार्य, उपाध्याय के द्वारा अभिलिषत कार्यं ।

# इलोक २०:

# २८. काल ( कालं<sup>क</sup>):

'काल को जानकर'— इसका आशय यह है कि शिष्य आचार्य के लिए शरद आदि ऋतुओं के अनुरूप भोजन, शयन, आसन आदि

- १—जि॰ चू॰ पृ॰ ३१५: सो य उवाओ इमो —सिरं भूमीए निवाडेऊण एवं वएज्जा, जहा —अवराहो मे, मिच्छामि दुक्कडं, खंतव्यमेयं, णाहं भुज्जो करिहामित्ति ।
- २-अ० चू०: अविसद्देण अच्चासण्णं गमण वायुणा वा ।
- ३ जि॰ चू॰ पृ॰ ३१४ : अविसहो संभावणे बट्टइ, कि संभावयति ?, जहा दोहिवि कायोवहीहि जया जमगसमगं घट्टिओ भवड़ ।
- ४ हा० टी० प० २५० : ऋत्यानाम्<sup>'</sup> आचार्यादीनाम् ।
- ५— (क) अ० चू० : आयरियकरणीयाणि ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१५: जाणि आवरियजवन्कायाईणं किच्चाइं सण्रह्याणि ताणि।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ २५० : 'कृत्यानि वा' तदिभवितकार्याणि ।

# विणयसमाहो (विनय-समाधि) ४४७ अध्ययन ६ (द्वि०उ०) : इलोक २१-२२ टि० २६-३२

लाए<sup>9</sup>। जैसे — शरद्-ऋतु में वात-पित्त हरने वाले द्रव्य, हेमन्त में उष्ण, वसन्त में इलेष्म हरने वाले, ग्रीष्म **में** शीतकर और वर्षा में उष्ण आदि-आदि<sup>२</sup>।

# २६. अभिप्राय ( छंदं <sup>क</sup> ) :

शिष्य का कर्तव्य है कि वह आचार्य की इच्छा को जाने। देश-काल के आधार पर इच्छाएँ भी विभिन्न होती हैं, जैसे —िकसी को छाछ आदि, किसी को सत्तू आदि इष्ट होते हैं। क्षेत्र के आधार पर भी रुचि की भिन्नता होती है, जैसे —कोंकण देश वालों को पेया प्रिय होती है, उत्तरापथ वासियों को सत्तू आदि-आदि<sup>3</sup>।

# ३०. आराधन-विधि ( उवयारं के ) :

अगस्त्य चूर्णि में 'उवयार' का अर्थ आज्ञा", जिनदास चूर्णि में 'विधि' और टीका में 'आराधना का प्रकार' किया है।

# इलोक २१:

# ३१. सम्पत्ति ( संवत्ती ख ) :

इसका अर्थ है सम्पदा"। अगस्त्य चूर्णि में इसका अर्थ कार्य-लाभ और टीका में सम्प्राप्ति किया है ।

# इलोक २२:

# ३२. जिसे बुद्धि और ऋद्धि का गर्व है ( मइइड्डिगारवे क ):

जो मित द्वारा ऋद्धि का गर्व वहन करता है <sup>२९</sup>, जो जातीयता का गर्व करता है <sup>२३</sup> और जो ऋद्धि-गौरव में अभिनिविष्ट है <sup>२२</sup>—ये क्रमश: अगस्त्य चूर्णि, जिनदास चूर्णि और टीका के अर्थ हैं। मित अर्थात् श्रुत और ऋद्धि-ऐश्वर्य का गर्व —यह इसका सरल अर्थ प्रतीत होता है।

१--अ० चू०: जधा कालं जोग्यं भोजणसयणासणादि उवणेयं।

२ - जि॰ चू॰ पृ॰: ३१४-१६: तत्य सरिद वातिपत्तहराणि दब्वाणि आहरित, हेमन्ते उण्हाणि, वसंते हिंभहराणि (सिंभहराणि), गिम्हे सीयकरणानि, वासासु उण्हवण्णाणि (उण्णवण), एवं ताव उडुं उडुं पष्प गुरूण अट्टाए दब्वाणि आहरिक्जा, तहा उडुं पष्प सेक्जमिव आणेज्जा।

३—-जि॰ चु॰ पृ॰ ३१६: छन्दो णाम इच्छा भण्णइ, कयाइ अणुदुष्पयोगमिव दश्वं इच्छति, भणियं च—'अण्णस्स विया छासी मासी अण्णस्स आसुरी किसरा । अण्णस्स घारिया पूरिया य बहुडोहली लोगो ॥' तहा कोई सत्तुए इच्छइ कोति एगरसं इच्छइ, देसं वा पष्प अण्णस्स पियं जहा कुदुक्काणं कोंकणयाण पेजजा, उत्तरापहगाणं सत्तुया, एवमादि ।

४--अ० चू०: उवयारो आणा कोति आणत्तिआए तुसित ।

५ -- जि॰ चू॰ पृ॰ ३१६ : 'उवयार' णाम विधी भण्णइ।

६--हा० टी० प० २५० : 'उपचारम्' आराधनाप्रकारम् ।

७ -- जि॰ चु॰ पृ० ३१६ : अट्टोहं विणीयस्स संपदा भवति ।

म-अ० चू०: संपत्ती कज्जलाभो।

६-हा० टी० प० २५१ : संप्राप्तिविनीतस्य च ज्ञानादिगुणानाम् ।

१०-अ० चू०: जो मतीए इड्डिगारवमुञ्बहति।

११—जि॰ चू॰ पृ॰ ३१६: जातीए इड्डिगारवं वहति, जहाऽहं उत्तमजातीओ कहमेतस्स पादे लिगाहामित्ति मिति इदृशी गारबो भण्णति ।

१२--हा० टी० प० २५१: 'ऋद्धिगौरवमितः' ऋद्धिगौरवे अभिनिविष्टः ।

# ३३. जो साहसिक है ( साहस <sup>ख</sup>):

इसका अर्थ है—-बिना सोचे-समफे आवेश में कार्य करने वाला अथवा 'अकृत्य कार्य करने में तत्पर''। इस शब्द के अर्थ का उत्कर्ष हुआ है। प्राचीन साहित्य में इसका प्रयोग चोर, हिसक, शोषक आदि के अर्थ में होता था, परन्तु कालान्तर में इसका अर्थ किक्तिशाली, संकल्पवान् हुआ है। प्रश्नव्याकरण सूत्र में 'साहस' को हिसा का पर्यायवाची शब्द माना है । कोशकार होरेस हेमेन विल्सन ने 'साहस' के हिसा और शक्ति दोनों अर्थ किए हैं परन्तु 'साहसक' का हिसापरक अर्थ ही किया है ।

# ३४. जो गुरु की आजा का यथासमय पालन नहीं करता ( होणपेसणे ख ):

'पेसण' का अर्थ है नियोजन, कार्य में प्रवृत्त करना, आज्ञा आदि । जो शिष्य अपने गुरु की आज्ञा को हीन— लघु करता है— यथासमय उसका पालन नहीं करता, वह होन-प्रेषण कहलाता है<sup>४</sup> ।

# ३४. जो असंविभागी है ( असंविभागी घ ) :

जो अपने लाए हुए आहार आदि का दूसरे समानधर्मी साधुओं को संविभाग नहीं देता, वह 'असंविभागा' कहलाता है<sup>४</sup> । 'असंविभागी न हु तस्त्र मोक्खो' —यह धर्म-सूत्र आधुनिक समाजवाद की भावना का प्रतिनिधि-बाक्य है ।

# इलोक २३:

# ३६. जो गीतार्थं हैं ( सुयत्थधम्मा ख ) :

अगस्त्य चूणि में इसका अर्थ गीतार्थ किया है और इसकी व्युत्पत्ति 'जिसने अर्थ और धर्म सुना है' की है । जिनदास चूणि में भी इसकी दो व्युत्पत्तियाँ (जिसने अर्थ-धर्म सुना है अथवा धर्म का अर्थ सुना हैं) मिलती हैं । टीकाकार दूसरे ब्युत्पत्तिक अर्थ को मानते हैं ।

१—(क) अ० चू०: रभसेण किञ्चकारी साधसो।

<sup>(</sup>ख) जि० चु० प्० ३१७ : साहसी णाम जं किंचि तारिसं तं असंकिओ चेव पडिसेवतित्तिकाऊण साहस्सिओ भण्णइ।

<sup>.</sup> (ग) हा० टी० प० २४१ : 'साहसिकः' अक्टत्यकरणपर: ।

२--- प्रदन० संवरद्वार १।

३ — A Sanskrit-English Dictionary. Page 986. : साहस oppression, cruelty, violence, strength. साहिसक violent, Brutal, etc.

४---(क) अ० चू०: पेसणं जधाकालं मुपपादियतुमसत्तो हीणपेसणो ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१७ : जो य पेसण तं अध्यरिएहि दिन्नं तं देसकालादीहि हीणं करेतिन्ति हीणपेसणे।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २५१ : 'हीनप्रेषणः' हीनगुर्वाज्ञायरः ।

५--(क) अ॰ चू॰ : असंविभयणसीलो —असंविभागी :

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१७ : संविभायणासोलो संविभागी, ण संविभागी असंविभागी ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २५१: यत्र क्वचन लाभे न संविभागवान् ।

<sup>(</sup>घ) उत्ता० १७.११ बृ० वृ०: संविभजति---गुरुग्लानवालाबिम्य उचितमशनाबि यच्छतीत्येवंशीलः संविभागी न तथा य आत्म-पोषकत्वेनेव सोऽसंविभागी।

६--अ० चू०: सुतो अत्यो धम्मो जेहि ते मुतस्थधम्मा।

७—जि॰च्न॰पृ॰३१७ : मुयोऽत्थघम्मो जेहि ते सुतत्थधम्मा, गीयत्थित्त बुत्तं भवइ,अहवा सुओ अत्यो धम्मस्स जेहि ते सुतत्थधम्मा । इ—हा॰ टी॰ प॰ २५१ : 'श्रुतार्थंधर्मा' इति प्राकृतर्शेल्या श्रुतधर्मार्था गीतार्या इत्यर्थ: ।

नवमं अज्झयणं विणयसमाही (तइओ उद्देसो)

नवम अध्ययन विनय-समाधि (तृतीय उद्देशक)

#### नवमं अज्ञयणं : नवम अध्ययन

# विणयसमाही (तइओ उद्देसो) : विनय-समाधि (तृतीय उद्देशक)

#### मूल

# १ -- आयरियं अग्गिमिवाहियम्गी मुस्सूसमाणो पडिजागरेज्जा । आलोइयं इंगियमेव नच्चा जो छन्दमाराहयइ स पुज्जो ।।

# संस्कृत छाया

आचार्यमस्तिमिकाहितास्तिः, शुश्रूषमाणः प्रतिजामृयात् । आलोकितं इङ्गितमेव ज्ञात्वा, यश्छन्दमाराधयति स पूज्यः ॥१॥

२ – आयारमट्टा विणयं पउंजे सुस्सूसमाणो परिगिज्झ बक्कं। जहोबइट्टं अभिकंखमाणो गुरुं तु नासाययई स पुज्जो ॥ आचारार्थं विनयं प्रयुञ्जीत, शुश्रू षमाणः परिगृह्य वाक्यम् । यथोपदिष्टमभिकाङ्क्षन्, गुरुं तु नाज्ञातयति स पूज्यः ॥२॥

३—राइणिएसु विषयं पउंजे डहरा वि य जे परियायजेट्टा । नियत्तणे वट्टइ सच्चवाई ओवावयं वक्ककरे स पुज्जो ॥ रात्निकेषु विनयं प्रयुञ्जीत, डहरा अपि ये पर्धायज्येष्ठा: । नीचस्वे वर्तते सस्यवादी, अवपातवान् वाष्यकर: स पूज्य: ग३॥

४ अन्नायउंछं चरई विसुद्धं जवणहुषा समुयाणं च निच्चं । अलद्धुयं नो परिदेवएज्जा लद्युं न विकत्थयई स पुज्जो ॥ अज्ञातोच्छं चरित विशुद्धं, यापनार्थं समुदानं च नित्यम् । अलब्ध्वा न परिदेवयेत्, लब्ध्वा न विकत्थते स पूज्य: ॥४॥

५—संथारसेज्जासणसत्तापाणे
अित्पच्छया अइलाभे वि संते ।
जो एवमप्पाणभितोसएज्जा
संतोसपाहन्तरए स पुज्जो ॥

संस्तार-शय्यासन-भक्तपाने, अत्पेच्छताऽतिलाभेषि सति। य एवमात्मानमभितोषयेत्, सन्तोषप्राधान्यरतः स पूज्यः ॥प्रश

#### हिन्दी अनुवाद

१ - जैसे आहितागिन अग्नि की सुश्रूषा करता हुआ जागरूक रहता है, वैसे ही जो आचार्य की सुश्रूषा करता हुआ जागरूक रहता है, जो आचार्य के आलोकित और इङ्गित को जानकर उनके अभिश्रय की आराधना करता है<sup>9</sup>, वह पूज्य हैं।

रे जो आचार के लिए विनय का प्रयोग करता है, जो आचार्य को सुनने की इच्छा रखता हुआ उनके बाक्य को ग्रहण कर उपदेश के अनुकूछ आचरण करता है, जो गुरु की आशातना नहीं करता, वह पूर्य है।

रे— जो अल्पत्रयस्क<sup>3</sup> होने पर भी दीक्षा-काल में ज्येष्ठ हैं- उन पूजनीय साधुओं के प्रति विनय का प्रयोग करता है, तम्र व्यवहार करता है, सत्यवादी है, गुरु के समीप रहने वाला है और जो गुरु की आज्ञा का पालन करता है, वह पूज्य है।

४—जो जीवन-यापन के लिए विशुद्ध सामुदायिक अज्ञात-उञ्ज (मिक्षा) की सदा चर्या करता है, जो भिक्षा न मिलने पर खिन्न नहीं होता , मिलने पर क्लाघा नहीं करता , वह पूज्य है।

५—संस्तारक, शब्बा, आसन, भक्त और पानी का अधिक लाभ होने पर भी जो अल्पेच्छ होता है <sup>9°</sup>, अपने आप को सन्तुष्ट रखता है और जो संतीय-प्रधान जीवन में रत हैं, वह पूज्य है।

# दसवेआलियं ( दशवेकालिक )

845

अध्ययन ६ (तृ०उ०) : इलोक ६-११

६ श्विक्ता सहेउँ आसाए कंट्या अओमया उच्छह्या नरेणं। अणासए जो उ सहेउज कंटए वईमए कण्णसरे स पुज्जो।।

शक्याः सोद्धमाशया कण्टकाः, अयोगया उत्सहमानेन नरेण । अनाशया यस्तु सहेत कण्टकान्, बाङ्मयान् कर्णशरान् स पूज्य ॥६॥

६- - पुरुष घन आदि की आया से लोह-मय कांटों को सहन कर सकता है परन्तु जो किसी प्रकार की आशा रखे बिना कानों में पैठते हुए<sup>32</sup> वचनरूपी कांटों को सहन करता है, यह पूज्य है।

७ — मुहुत्तादुक्खा हु हवंति कंटया
अओमया ते वि तओ सुउद्धरा।
वायादुरुत्ताणि दुरुद्धराणि
वेराणुद्धंधीणि महब्भयाणि॥

मुहूर्त दुःखास्तु भवन्ति कण्टकाः, अयोमयास्तेऽपि ततः सूद्धराः । वाग्-दुख्क्तानि दुरुद्धराणि, वैरानुबन्धीनि महाभयानि ।:७।।

७ -लोहमय कांटे अल्पकाल तक दु:ख-दायी होते हैं और वे भी शरीर से सहजतया निकाले जा सकते हैं<sup>33</sup> किन्तु दुर्वचनरूपी कांटे सहजतया नहीं निकाले जा सकते वाले, बैर की परम्परा की बढ़ाने वाले<sup>98</sup> और महा-भयानक होते हैं।

स—समावयंता वयणाभिघाया कण्णंगया दुम्मणियं जणंति । घम्मो ति किच्चा परमग्गसूरे जिद्दंदिए जो सहई स पुज्जो ।। समापतन्तो वचनाभिधातःः, कर्णयता दौर्मनस्यं जनयन्ति । धर्मेति कृत्वा परमाग्रशूरः, जितेन्द्रियो यः सहते स पूज्यः ॥ज॥  सामने से आते हुए बचन के प्रहार कानों तक पहुंचकर दौर्मनस्य उत्पन्न करते हैं। जो झूर ब्यक्तियों में अग्रणी<sup>18</sup>, जितेन्द्रिय पुरुष 'यह मेरा धर्म हैं' ऐसा मानकर उन्हें सहन करता है, वह पूज्य हैं।

६—अवण्णवायं च परम्मुहस्स
पच्चक्खओ पडिणीयं च भासं।
ओहारिणि अष्पियकारिणि च
भासंन भासेज्ज सया स पुज्जो।।

अवर्णवादञ्च पराङ्मुखस्य, प्रत्यक्षत: प्रत्यनीकाञ्च भाषाम् । अवधारिणीमप्रियकारिणीञ्च, भाषां न भाषेत सदा स पूज्य: ॥६॥ ६ जो पीछे से अवर्णवाद नहीं बोलता, जो सामने विरोधी<sup>१६</sup> वचन नहीं कहता, जो निरचयकारिणी<sup>१५</sup> और अप्रियकारिणी भाषा नहीं बोलता, वह पूज्य हैं।

१० — अलोलुए अक्कुहऐ<sup>३६</sup> अमाई अपिसुणे याचि अदीणिवत्ती । नो भावए नो वि य भावियणा अकोउहल्ले य सया स पुज्जो ॥

अलोलुपः अकुहकः अमावी, अपिशुनश्चापि अदीनवृत्तिः । नो भावयेत् नो अपि च भावितात्मा अकौतूहलश्च सदा स पूज्यः ॥१०॥

१० जो रसलेलुप नहीं होता<sup>१५</sup>, इन्द्र-जाल आदि के चमत्कार प्रदक्षित नहीं करता, गाया नहीं करता, चुगली नहीं करता<sup>३९</sup> दीनभाव से याचना नहीं करना<sup>३९</sup>, दूसरों से आत्मश्लाघा नहीं करवाता<sup>३९</sup>, स्वय भीआत्म-रलाघा नहीं करता और जो कुतूहल नहीं करता<sup>३3</sup>, वह पूज्य है।

११—गुणेहि साहू अगुणेहिऽसाहू गिण्हाहि साहूगुण मुंचऽसाहू । वियाणिया अप्पगमप्पएणं जो रागदोसेहि समो स पुज्जो ॥

गुर्णैः साधुरगुर्भरसाधुः, गृहाण साधुगुणान् मुङचाऽसाधून् । विज्ञाय आत्मकमात्मकेन, यो राग-द्वेषयोः समः स पूज्यः ॥११॥

११—गुणों से साधु होता है और अगुणों ने असाधु। इसलिए साधु-गुणों— साधुता को ग्रहण कर और असाधु-गुणों— असाधुता को छोड़<sup>२४</sup>। आत्मा को आत्मा से जानकर जो राग और द्वेष में सम (मध्यस्थ) रहता है, वह पूज्य है।

# विणयसमाही (विनयसमाधि)

४५३

अध्ययन ६: इलोक १२-१४

१२—तहेव डहरं व महल्लगं वा इत्थीपुमं पब्बइयं गिहिदा। नो हीलए नो विय खिसएज्जा थंभं च कोहं च चए सपुज्जो।। तथैव डहरं च 'महान्तं' वा, स्थिषं पुमांसं अविज्ञतं गृहिणं वा । भो होलथेन्सो अभि च जितथेत्, स्तम्भञ्च कोधञ्च त्यजेत् स पुज्य: ॥१२॥

१२—-बारक या छह, स्त्री या पुरुष, प्रव्रजित या पृहस्थ को दुश्चरित की याद दिलाकर जो लिज्जित नहीं करता, उनकी नित्या नहीं करता<sup>रह</sup>, जो गर्य और कोघ का त्याग करता है, यह पूज्य है।

१३— <sup>२६</sup>जे माणिया सययं माणयंति जत्तेण कन्नं च निवेसयंति । ते माणए माणरिहे तवस्सी जिइंदिए सच्चरए<sup>28</sup>स पुज्जो ।। ये मानिताः सततं मात्रयन्ति, यत्नेत कन्यानित्र निवेक्तपन्ति । तान्मानयेन्मानाहर्षत्तवस्त्विनः, जितेन्द्रियान् सत्यस्तान् स पूज्यः ॥१३॥ १६ - अन्युत्थात आदि के द्वारा सम्मानित किए जाते पर जो शिष्यों को सतत सम्मानित करते हैं - शृन प्रहण के लिए प्रेरित करते हैं, पिया उसे अपनी कन्या को यहन-पूर्विक सोस्य कुल में स्थापित करता है, वैसे ही जो आचार्य अपने शिष्यों को योग्य मार्ग में स्थापित करते हैं, इन माननीय, तपस्वी, जितेन्द्रिय और सत्यरत आचार्य का जो सम्मान करता है, वह पूज्य है।

१४—तेसि गुरूणं गुणसागराणं सोक्चाणमेहावि सुभासियाइं। चरे मुणी पंचरए तिगुत्ती चउपकसायावगएस पुज्जो।। तेवा गुरूणां गुणसागराणां, श्रुत्वा मेथाबी सुभाषितानि । चरेन्मुनिः पञ्तरचस्त्रिगुप्तः, अपगत-चतुरकषायः स पुरुषः ॥१४॥

१४ - जो मेबाबी मुनि उन पुण-सागर गुरुओं के सुभाषित मुनकर उनका आचरण करता है, पाँच महावतों में रत, मन, वाणी और शरीर से गुन्त<sup>२८</sup> तथा कोब, मान, माया और लोभ को दूर करता है<sup>२६</sup>, वह पूज्य है।

१५ —गुरुनिह सययं पडियरिय मुजी जिणमयनिउणे अभिगमकुसले । धृणिय रयमलं पुरेकडं भासुरमउलं गइं गय ।। मुहमिह सततं प्रतियर्थं जुनिः, जिनमतनिषुणोऽध्यिमकुञ्जलः । धूरवा रजोमलं पुरा कृतं, भास्यरामकुलां गति गतः ॥१५॥ १४-—इस लोक में गुरु की सतत सेवा कर<sup>3°</sup>, जिनमत-निपुण<sup>3°</sup> (आगम-निपुण) और अभिगम (विनय-प्रतिपत्ति) में कुशल<sup>3°</sup> मुनि पहले किए हुए रज और मल को<sup>33</sup> कम्पित कर प्रकाशयुक्त अनुपम गति को प्राप्त होता है।

लि बेमि।

इति ब्रवीमि ।

ऐसा मैं कहता हूँ।

# टिप्पण: अध्ययन ६ ( तृतीय उद्देशका )

### इलोक १:

### १. अभिप्राय की आरावना करता है ( छन्दमाराहयइ <sup>घ</sup> ) :

छन्द का अर्थ है इच्छा। विनीत शिष्य केवल गुए का यहा हुआ काम ही नहीं, हिस्सु उनके निरीशण और विनेत को समझ कर स्वयं समयोचित कार्य कर लेता है। शीतकाल की बहुतु है। आचार्य के प्रश्न की जीर देवा विलेख जगण गया। आचार्य को ठंड लग रही है, वस्त्र की आवश्यकता है। उसने वस्त्र लिया और आचार्य को देविया यह प्रश्निति ही गणन कर छन्द की आरायना का प्रकार है।

आचार्य के कफ का प्रकोग हो रहा है। औषण जी बगेशा है। उन्होंने कुछ भी नहीं पड़ांचार भी भिया उनका डिङ्मित—मन का भाव बताने वाली अङ्ग-चेष्टा देखकर सूँठ ला देता है। यह इिङ्मित के हारा करा की आरुषण मा प्रकार है। आलोकित और इङ्मित से जैसे अभिप्राय जाना जाता है, बैसे और-और सावनों से भी जाना जा सकता है। कहा भी है:

# इङ्गिताकारितैश्यैव, क्रियाभिभाितोन खः नेत्रवनत्रविकाराभ्यां, गृहातेन्तर्गतं ननः ॥ अ० खू० ॥

इङ्गित, आकार, किया, भाषण, नेत्र और मुँह का विकार – इनके द्वारा आन्तरिक विष्टाएँ जानी जाती हैं।

## इलोक २:

### २. आचार के लिए ( आयारमट्ठा क ) :

ज्ञान, दर्शन, तप, चारित्र और वीर्य —ये पांच आचार - शहराते हैं । वितय दन्हों को प्राप्ति के लिए प्रश्ना चाहिए<sup>ड</sup>ा यह परमार्थ का उपदेश हैं । ऐहिक या पारलौकिक पूजा, प्रतिष्ठा आदि के लिए वितय करता परमार्थ नहीं है ।

### इलोकः ३ :

# ३. अल्पवयस्क ( डहरा <sup>ख</sup>) ः

'डहर' और 'दहर' एक ही शब्द हैं। वेदान्तसूत्र में 'दहर' का प्रयोग हुआ है। उसका अर्थ ब्रह्म है ( इसके लिए १.३.१४ से १.३.२३ तक का प्रकरण द्रष्टव्य है)। छान्दोग्य उपनिषद् में भी 'दहर' कब्द प्रमुख्त हुआ है'।

शाङ्करभाष्य के अनुसार उसका अर्थ अल्प -- लघु है<sup>५</sup>।

१--हा० टी० प० २४२: यथा शीते पतित प्रावरणावलोकने तदानयने ।

२-- हा० टी प० २५२ : इङ्गिते वा निष्ठीवनादिलक्षणे शुष्ठ्याद्यानयनेन ।

३ — जि० चू० पृ० ३१८ : पंचविधस्स णाणाइआयारस्स अट्ठाए साधु आयरियस्स विषये एउँवेडजा ।

४—छान्दो ० ८.१.१ : यदिदमस्मिन् ब्रह्मपृरे दहरं पृण्डरीक वेदम दहरोऽ समन्तात आकाशस्त स्मिन् यद्भतस्तदन्येष्टव्यं तहाव विजिज्ञासितव्यमिति ।

४—वही, झा० भाष्यः दहरमस्यं पुण्डरीकं पुण्डरीकसदृत्रं वेश्मेव वेश्म द्वारपालादिमस्वात् । 'दहर' अर्थात् छोटा-सा कमल-सदृश गृह है—द्वारपालादि से पुक्त होने के कारण जो गृह के समान गृह है ।

अध्ययन ६ (तृ० उ०) : इलोक ४ टि० ४-६

### ४. दीक्षा-काल में ज्येष्ट (परीयायजेट्टा ब

ज्येष्ठ या स्थविर तीन प्रकार के होते हैं।

- (१) जाति-स्थिवर जो जन्म से ज्येष्ठ होते हैं।
- (२) श्रुत-स्थविर -- जो ज्ञान से ज्येष्ठ होते हैं।
- (३) पर्याय-स्थिवर-- जो दीक्षा-काल से ज्येष्ठ होते है ।

यहाँ इन तीनों में से 'पर्याय ज्वेष्ठ' की विशेषता यतलाई गई है' । जो जाति और श्रुत से ज्येष्ठ न होने पर भी पर्याय से ज्येष्ठ हो उसके प्रति विनय का प्रयोग करना चाहिए ।

### ५. जो गुरु के समीप रहने वाला है ( ओवायवं <sup>ध</sup> )

भागम-टीकाओं में 'ओवान' के संस्कृत रूप 'उत्पात और अवपात' दोनों दिये जाते हैं। उपपात का अर्थ है— समीप व आज्ञा और अवपात का अर्थ है वरदन, सेवा आदि। अगस्य वृणि में 'ओवायवं' का अर्थ 'आचार्य का आज्ञाकारी' किया है । जिनदास चूणि में भी 'ओवाय' का अर्थ आज्ञा—निर्देश किया है । टीकाकार ने 'ओवायवं' के दो अर्थ किए हैं—वन्दनशील या समीपवर्ती । 'अर्व को 'ओ' होता है परन्तु 'उप' को प्राकृत व्याकरण में 'ओ' नहीं होता। आर्ष प्रयोगों में 'उप' को 'ओ' किया जाता है, जैसे—उपवास अवास (पउमचरिय ४२, ६६)।

बन्दनशील के अतिरिक्त 'समीपवर्ती या आजाकारी' थर्थ 'उपपात' शब्द को ध्यान में रखकर ही किए गए हैं। 'ओवायवं' से अगला शब्द 'वक्ककर' है। इसका अर्थ है—मुरु की आजा का पालन करने वाला । इसलिए 'ओवायवं' का अर्थ 'वन्दनशील' और 'समीपवर्ती' अधिक उपयुक्त है। जिनदास महत्तर ने 'आजायुक्त कचन करने वाला'—इस प्रकार संयुक्त अर्थ किया है। परन्तु 'ओवायवं' शब्द स्वतन्त्र है, इसलिए उसका अर्थ स्वतंत्र किया जाए यह अधिक संगत है।

#### श्लोक ४:

### ६. जीवन-यापन के लिए ( जबणट्टया <sup>ख</sup>)

संयम-भार को वहन करने वाले छरीर को धारण करने के लिए—यह अगस्त्यसिंह स्थविर और टीकाकार की व्याख्या है । जिनदास महत्तर इसी व्याख्या को कुछ और स्पष्ट करते हैं, जैसे—यात्रा के लिए गाड़ी के पहिए में तेल चुपड़ा जाता है वैसे ही संयम-यात्रा को निभाने के लिए भोजन करना चाहिए"।

१ --- अ० चू० : जातिमुतथेरभूमीहितो परियागथेरेभूमिमुक्करिस्संतेहि विसेसिज्जिति डहराबि जो वयसा परियायजे**ट्टा पव्वज्जा-**महेल्ला ।

२-अ० चु०: आयरिअ आणाकारी ओवाधवं।

३--जि० चू० पृ० ३१६ : उबातो गाम आणानिहेसो ।

४-हा० टी० प० २५३: 'अवपातवान्' वन्दनशीलो निकटवत्तीं वा ।

५ — हा० टी० प० २५३ : 'वाक्यकरो' गुरुनिर्देशकरणशीलः ।

६---(क) अ० चू०: संजमभाष्ट्यह सरीरधारणस्थं जवणट्ठता।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २५३: 'यापनाथ' संयमभरोद्वाहिश्वरीरपालनाय नान्यथा ।

७—जि॰ चू॰ पृ॰ ३१६ : 'जवणट्ठया' णाम जहा सगडस्स अब्भंगो जत्तत्थं कीरइ, तहा संजमजत्ताविव्वहणत्यं अःहारेयव्यंति ।

### ७. अपना परिचय न देते हुए पडञ्छ ( भिक्षा ) की ( अन्नायउञ्छं क )

अगस्त्यसिंह स्थिविर ने 'अज्ञात और 'उञ्छ' की व्याख्याएँ भिन्न-भिन्न स्थलों में इस प्रकार की हैं —जो मित्र, स्वजन आदि न हो वह 'अज्ञात' कहलाता हैं । पुर्व-संस्तव — मातृ-पितृपक्षीय परिचय और पश्चात्-संस्तव — ससुरपक्षीय परिचय के बिना प्राप्त भैक्ष्य 'अज्ञात-उंछ' कहलाता हैं । उद्गम, उत्पादन और एषणा के दोपों से रहित जो भैक्ष्य उपलब्ध हो वह 'अज्ञात-उञ्छ' है । 'अज्ञात-उञ्छ' की द.२३ में भी यही व्याख्या हैं । उयत व्याख्याओं के आधार पर 'अज्ञात-उञ्छ' के फलितार्थ दो हैं :

१. अज्ञात घर का उञ्छ।

२. अज्ञात-अपना परिचय दिए बिना प्राप्त उञ्छ ।

जिनदास महत्तर के अनुसार भी 'अज्ञात उञ्छ' के ये दोनों अर्थ फलित होते हैं"। टीकाकार 'अज्ञात' को केवल मुनि का ही विशेषण मानते हैं । शिलाव्ह्वाचार्य ने 'अज्ञातिपण्ड' का अर्थ अन्त-प्रान्त और पूर्वापर अपिरिचितों का पिण्ड किया है "। उत्तराध्ययन की वृत्ति में 'अज्ञातैपी' का अर्थ अपने विशेष गुणों का परिचय न देकर गरेषणा करने वाला किया है । प्रश्नव्याकरण में शुद्ध उञ्छ की गरेषणा के प्रकरण में 'अज्ञात' सब्द भिक्षु के विशेषण रूप में प्रयुक्त हुआ हैं । यहाँ 'अज्ञात' मुनि का विशेषण है । इसका अर्थ यह है कि मुनि अपना परिचय दिए बिना शुद्ध उञ्छ की गरेषणा करे।

अनुसन्धान के लिए देखिए दशवैकालिक ८.२३।

### द. खिन्न.....होता (परिदेवएज्जा ग):

मिक्षा न मिलने पर खिन्न होना - "मैं मन्दभाग्य हूँ, यह देश अच्छा नहीं है"--इस प्रकार विलाप या खेद करना<sup>भ</sup>।

## €. इलाघा<sup>.....</sup>करता (विकत्थयई <sup>ल</sup>):

भिक्षा मिलने पर "मैं भाग्यशाली हूँ या यह देश अच्छा है"—इस प्रकार श्लाघा करना "।

१--अ० चू० ६.३.४. : अन्नातं जं न मित्तसयणादि ।

२--अ० चू० चूलिका २.५.: तमेव समुदाणं पुरुवपच्छा संथवादीहि ण उप्पादियमिति \*\*\* अञ्चातउंछ ।

३—अ० चु० १०.१६ : 'उग्ममुप्पायणेषणामुद्धं अन्नायमन्नातेण समुप्पादितं ""अन्नातउंछं ।

४ –अ० चू० : भावुंछं 'अन्नातमेषणा सुद्धमृपपातियं' ।

५ — जि॰ च्॰ ५० ३१६ : भावुं छं अन्नायेण, तमन्नायं उंछं चरति ।

६--हा० टी० प० २५३ : 'अज्ञातोञ्छं' परिचयाकरणेनाज्ञातः सन् भावोञ्छं गृहस्थोद्धरितादि ।

७ — सु० १.७.२७ व० : अज्ञातक्वासौ पिण्डक्वाज्ञातपिण्डः अन्तप्रान्त इत्यर्थः, अज्ञातेभ्यो वा पूर्वापरासंस्तृतेभ्यो वा पिण्डोऽज्ञातपिण्डः

८-- उत्त० १५. बृ० वृ० : अञ्चातः तपस्वितार्विभर्गुणैरनवगत एषयते ग्रासादिकं गवेषयतीत्येवंशीलोऽज्ञातैषी ।

**६—प्रश्न० संवरद्वार १.४ : चउत्थं आहारएषणाए सुद्धं उ**ञ्छं गवेसियव्वं अण्णाए अगड्डिए अदुट्ठे अदीणे ......

१० — (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१६ : परिदेवइज्जा, जहाऽहं मंदभागो न लभामि, अहो पंतो एस जणो, एवमादि ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २५३ : परिदेवयेत् खेदं बायात्, यथा-- मन्दभाग्योऽहमशोभनो वाऽयं देश इति ।

११—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३१६: तत्थ विकत्था णाम सलाघा भण्णति, जह अहो एसो सुग्गहियणामो जणो, जहा वा अहं सभामि, को अन्नो एवं लिभिहिति।

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ २५३: 'विकत्थते' इलाघां करोति—सपुण्योऽहं शोभनो वाऽयं देश इति ।

### श्लोक धः

### १०. जो भ्रत्येच्छ होता है ( अप्पिच्छ्या ख ) :

अरुपेच्छता का तात्पर्य है--प्राप्त होने वाले पदार्थों में मूच्छा न करना और आवश्यकता से अधिक न लेना।

### इलोक ६:

#### ११. इलोक ६:

पुरुष घन आदि की आज्ञा से लोहमय कांटों को सहन कर लेता हैं.—यहाँ सूत्रकार ने एक प्राचीन परम्परा का उल्लेख किया है। चूर्णिकार उसे इस भाषा में प्रस्तुत करते हैं—

कई व्यक्ति तीर्थ-स्थान में धन की आशा से भाले की नोक था बब्ल आदि के कांटों पर बैठ या सो जाते थे। उधर जाने नाले व्यक्ति उनकी दयनीय दशा से द्रवित हो कहते "उठो, उठो, जो तुम चाहोगे वही तुम्हें देंगे।" इतना कहने पर वे उठ खड़े होते ।

### १२. कानों में पैठते हुए ( कण्णसरे घ ) :

अगस्त्यसिंह स्थिवर ने इसके दो अर्थ किए हैं—'कानों में प्रवेश करने वाले अथवा कानों के लिए वाण जैसे तीखें,'। जिनदास और टीकाकार ने इसका केवल एक (प्रथम) अर्थ ही किया है।'

#### इलोक ७:

# १३. सहजतया निकाले जा सकते हैं ( सुउद्धरा <sup>ख</sup>):

जो बिना कब्ट के निकाला जा सके और मरहमपट्टी कर वर्ण को ठीक किया जा सके—यह 'सुउद्धर' का तात्पर्यार्थ है <sup>५</sup>।

# १४. वैर की परम्परा को बढ़ाने वाले (वेराणुबंधीण घ):

अनुबन्घ का अर्थ सातत्य, निरन्तरता है। कटु वाणी से वर आगे से आगे बढ़ता जाता है, इसलिए उसे वैरानुबन्धी कहा है<sup>६</sup>।

१—जि० चू० पृ० ३२० : अध्यिच्छ्या णाम णो मुच्छं करेइ, ण वा अतिरित्ताण गिण्हइ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २५३: 'अल्पेच्छता' अमूर्च्छया परिभोगोऽतिरिक्ताग्रहणं वा।

२--(क) अ॰ चू॰ : सक्कणीया सक्का सहितुं मरिसेतूं, लाभो आसा, ताए कंटगा बब्बूलपभीतीणं जधा केति तित्थादित्थाणेसु लोभेण अवस्स मम्हे धम्ममुद्दिस्स कोति उत्थावेहितित्ति कंटकसयणं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३२०: जहां कीयि लोहमयकंटया पत्थरेऊण संयमेव उच्छहमाणा ण पराभियोगेण तेसि लोहकंटगाणं उर्वीर णुविज्जिति, ते य अण्णे पासित्ता किवापरिगयचेतसा अहो वरागा एते अत्थहेडं इमं आवइं पत्तित्ति भन्नेति जहा उट्ठेह उट्ठेहिति, जं मग्गह तं भे पयच्छामो, तओ तिक्खकंटाणिभिन्नसरीरा उट्ठेति ।

३--अ० चू० : कण्णं सरंति पार्वेटि कण्णसरा अधवा सरीरस्स दुस्सहमायुधं सरी तहा ते कण्णस्स एवं कण्णसरा ।

४— (क) जि॰ चू॰ पृ ३१६ : कन्नं सरंतीति कन्नसरा, कन्नं पविसंतीति वुत्तं भवड ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २५३: 'कर्णसरान्' कर्णगामिनः।

थू- (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२० : सुहं च उद्धरिज्जंति, वणपरिकम्मणादीहि य उवाएहि रुज्अविज्जंति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २४३: 'सूद्धराः' सुक्षेनैबोद्ध्रयन्ते व्रणपरिकर्म च क्रियते ।

६—हा० टो० प० २५३: तथाश्रवणप्रद्वेषादिनेह परत्र च वैरानुबन्धीनि भवन्ति ।

४५६ अध्ययन ६ : (तु० उ०) इलोक ८-१० टि० १५-२०

#### श्लोक दः

# १५ जो शूर व्यक्तियों में अग्रणी (परमग्गसूरे $^{1}$ ):

स्थानाङ्ग सूत्र (४.३६७) में चार प्रकार के शुर बतलाए हैं:

(१) युद्ध-शूर, (२) तपस्या-शूर, (३) दान-शूर और (४) धर्म-शूर।

इत सब में धर्म-शूर (धार्मिक श्रद्धा से कब्टों को सहन करने वाला) परमाग्र-शूर होता है । अग्र का एक अर्थ लक्ष्य भी है । परम (मोक्ष) के लक्ष्य में जो शूर होता है, वह 'परमाग्र-शूर' कहलाता है।

#### इलोक ह:

### १६ विरोधो ( पडिणीयं ख ) :

प्रत्यनीक अर्थात् विरोधी, अपमानजनक या आपत्तिजनक <sup>३</sup>।

### १७. निश्चयकारिणी (ओहारिणि ग):

देखिए ७.५४ का टिप्पण, संख्या ६३ ।

#### इलोक १०:

### १८ जो रसलोलुप नहीं होता ( अलोलुए क ):

इसका अर्थ है--'आहार आदि में लुब्ध न होने वाला', स्वदेह में अप्रतिबद्ध रहने वाला' ।

### १६. ( अक्कुहए ) :

देखिए १०.२० का 'कुहक' शब्द का टिप्पण।

### २०. चुगली नहीं करता (अपिसुणे <sup>ख</sup>):

अपिशुन अर्थात् मिले हुए मनों को न फाड़ने वाला, चुगली न करने वाला<sup>४</sup>।

१—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२१: परमग्गसूरे णाम जुद्धसूर-तबसूर दाणसूरादीणं सूराणं सो घम्मसद्धाए सहमाणो परमग्गसूरो भवइ, सब्बसूराणं पाहण्णयाए उर्वार बट्टइत्ति बुत्तं भवति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २५४ : 'परमाग्रज्ञूरो' दानसंग्रामजूरापेक्षया प्रधान: जूर: ।

R-A Sanskrit-English Dictionary, P. 6.

३---हा० टी० प० २५४ : 'प्रत्यनीकाम्' अपकारिणीं चौरस्त्वमित्यादिरूपाम् ।

४--(क) अ० चू० आहारदेहादिमु अपडिबद्धे अलोलुए।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२१ : उक्कोसेमु आहारादिसु अलुद्धो भवइ, अहवा जो अप्पणीबि देहे अप्पडिबद्धो सो अलोलुओ भण्णइ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २५४ : 'अलोलुप' आहारादिब्बलुब्ध: ।

५—(क) अ० चू०: अभेदकारए।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३२२ : 'अपिसुणे' णाम नो मनोपीतिभेदकारए !

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २५४ : 'अपिशुनश्चापि' नो छेदमेदकर्ता।

### २१. दीन-भाव से याचना नहीं करता ( अदीणवित्ती क ):

अनिष्ट की प्राप्ति और इष्ट की अप्राप्ति होने पर जो दीन न हो, जो दीन-भाव से याचना न करे, उसे अदीन-ष्टत्ति कहा जाता है<sup>9</sup>।

# २२. दूसरों से आत्म-श्लाघा $\cdots$ करवाता (भावए $^{ij}$ ) :

'भाव' घातु का अर्थ है—वासित करना, चिंतन करना, पर्यालोचन करना। 'नो भावए नो वि य भावियप्पा'—इसका शाब्दिक अर्थ है—न दूसरों को अकुशल भावना से भावित —वासित करे और न स्वयं अकुशल भावना से भावित हो। 'जो दूसरों से आत्म-श्लाघा नहीं करवाता और जो स्वयं भी आत्म-श्लाघा नहीं करवाता और जो स्वयं भी आत्म-श्लाघा नहीं करता'—यह इसका उदाहरणात्मक भावानुवाद है ।

'भावितात्मा' मुनि का एक विशेषण भी है। जिसकी आत्मा धर्म-भावना से भावित होती है, उसे 'भावितात्मा' कहा जाता है। यहाँ भावित का अभिप्राय दूसरा है। प्रकारान्तर से इस चरण का अर्थ 'नो भाषयेद् नो अपि च भाषितात्मा—न दूसरों को डराए और न स्वयं दूसरों से डरे—भी किया जा सकता है।

# २३. जो कुतूहल नहीं करता ( अकोउहल्ले <sup>घ</sup> ) :

कुत्हल का अर्थ है — उत्सुकता, किसी वस्तु या व्यक्ति को देखने की उत्कट इच्छा, कीड़ा। जो उत्सुकता नहीं रखता. कीड़ा नहीं करता अथवा नट-नर्तक आदि के करतबों को देखने की इच्छा नहीं करता, वह अकुत्हल होता है<sup>3</sup>।

### श्लोक ११:

# २४- असाधुओं के गुण को छोड़ ( मुंचऽसाहू ख ) :

यहाँ 'असाहू' शब्द के अकार का लोप किया गया है। अगस्त्यसिंह स्थिवर ने यहाँ समान की दीर्घता न कर कितंत (कृतान्त—कृतो अन्तो येन) की तरह 'पररूप' ही रखा है । जिनदास महत्तर ने ग्रन्थ-लाघव के लिए आकार का लोप किया है—ऐसा माना है । टीकाकार ने 'प्राकृतशैली' के अनुसार 'अकार' का लोप माना है । यहाँ गुण शब्द का अध्याहार होता है—मुंचासाधुगुणा अर्थात् असाधु के गुणों को छोड़ ।

१—(क) अ० चू० : आहारोविहिमादीसु विरूवेसु लब्भमाणेसु अलब्भमाणेसु ण दीणं वत्तए अदीणिवत्ती ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२२: अदीणिवत्ती नाम आहारोविहिमाइसु अलब्भमाणेसु णो दीण गावं गच्छइ, तेसु लद्धे सुवि अदीण-भावो भवहत्ति ।

२—(क) अ॰ चू॰ : घरत्येण अण्णतित्थियेण वा मए लोगमञ्के गुणमत्तं भावेज्जासित्ति एवं णो भावये देतेसि वा कांचि अप्पणा णो भावये । अहमेवं गुण इति अप्पणा वि ण भावितपा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३२२।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २५४।

३--(क) जि० चू० पृ० ३२२ : तहा नडनट्टगादिसु फो कुउहलं करेइ ।

<sup>(</sup>ख) हार टीर पर २५४: अकौतुकश्च सदा नटनर्त्तकः दिखु ।

४ - अ० चू०: एत्थ ण समाणदीर्घता किंतु पररूकं कलंतवदिति ।

प्—जि॰ चृ॰ पृ॰ ३२२ : गंथलाघवत्थमकारलोवं काऊण एवं पढिज्जइ जहा मुंचऽसाधुत्ति ।

६—हा० टी० प० २५४।

७--अ० चू०: मुंचासाधुगुणा इति वयणसेसो ।

### इलोक १२:

### २५. जो लज्जित नहीं करता, उनकी निन्दा नहीं करता (होलए व्याप्त क्षेत्र ):

अगस्त्यसिंह ने किसी को उसके दुश्चरित्र की स्मृति कराकर लिज्जित करने को हीलना और बार-बार लिज्जित करने को खिसना माना है। जिनदास महत्तर ने —दूसरों को लिज्जित करने के लिए अनीश्वर को ईश्वर और दुष्ट को भद्र कहना हीलना है—ऐसा माना हैं ओर खिसना के पाँच कारण माने हैं:

- (१) जाति से, यथा -- तुम मलेच्छ जाति के हो।
- (२) कुल से, यथा---तुम जार से उत्पन्न हुए हो।
- (३) कर्म से, यथा तुम मुर्खी से सेवनीय हो।
- (४) शिल्प से, यथा तुम चमार हो।
- (५) व्याधि से, यथा—तुम कोड़ी हो।

आगे चलकर हीलना और खिसना का भेद स्पष्ट करते हुए कहते हैं:

दुर्वचन से किसी व्यक्ति को एक बार लज्जित करना 'हीलना' और बार-बार लज्जित करना 'खिसना' है, अथवा अतिपृष्ण वचन कहना 'हीलना' और सुनिष्ठुर वचन कहना 'खिसना' हैं ।

टीकाकार ने ईंड्याँ या अन-ईंड्यां से एक बार किसी को 'दुष्ट' कहना हीलना और बार-बार कहना खिसना—ऐसा माना है ।

### इलोक १३:

#### २६. इलोक १३:

अगस्त्य चूर्णि और टीका के अनुसार 'तवस्सी, जिइंदिए, सच्चरए'— ये 'पूज्य' के विशेषण हैं और जिनदास चूर्णि के अनुसार ये मानाई—आचार्य के विशेषण हैं । अनुवाद में हमने इस अभिमत का अनुसरण किया है। पूर्वोक्त अभिमत के अनुसार इसका अनुवाद इस प्रकार होगा—'जो तपस्वी है, जो जितेन्द्रिय है, जो सत्यरत है।'

# २७. ( सच्चरए <sup>घ</sup> ) :

सत्यरत अर्थात् संयम में रत । देखिए, पूर्वोक्त टिप्पणी के पादटिप्पण सं० ४-६ ।

१-अ० चू०: पुरुवदुरुचरितादि लज्जावणं हीलणं, अंवाडणाति किलेसणं खिसणं।

२—जि० चू० पृ० ३२३: तत्थ हीलणा जहा सूया अणीसरं ईसरं भण्णइ, दुट्टं भद्दगं भण्णइ, एवमादि खिसीद असूयाइ जाइतो कुलओ कम्मायो सिष्पयो वाहिश्रो वा भवति, जाइओ जहा तुमं मच्छजाइजातो, कुलओ जहा तुमं जारजाओ, कम्मओ जहा तुम जढेंहि भयणीज्जो, सिष्पयो जहा तुमं सो चम्मगारो, वाहिओ जहा तुमं सो कोढिओ, अहबा हीलनाखिसणाण इमो विसेसो— हीलणा नाम एककवारं दुव्वयणियस्स भवइ, पुगो २ खिसणा भवइ।

३--हा॰ टी॰ प॰ २५४ : सूयया असूयया वा सकृद्दुष्टाभिधानं हीलनं, तदेवासकृत्त्विसनिमिति ।

४-अ० चू०: बारस विहे सपोरते तबस्सी, जितसोतादिदिए, सच्चं संजमो तंमि जथा भणित विणयसक्चकरणे वा रते सच्चरते स एव पुज्जो भवति ।

५---हा० टी० प० २५५ : तपस्वी सन् जितेन्द्रियः सत्यरत इति, प्राधान्यख्यापनार्थं विशेषणद्वयम् ।

६—जि॰ चू॰ पृ॰ २२३: तबस्सी णाम तवो वारसविधो सो जेसि आयरियाणं अत्थिते तबस्सिणो, जिइंदिए णाम जियाणि सोयाईणि इंदियाणि जेहि ते जिइंदिया, सच्चं पुण भणियं जहा वक्कसुद्धीए संभि रओ सच्चरओ ।

## इलोक १४:

### २ मन, वाणी और शरीर से गुप्त (तिगुतो ग):

गुष्ति का अर्थ है—गोपन, संवरण 1 वे तीन हैं:
(१) मन-गुष्ति, (२) वचन-गुष्ति और (३) काय-गुष्ति ।
इन तीनों से जो युक्त होता है, वह 'त्रिगुष्त' कहलाता हैंरे।

### २६. कोध, मान, माया और लोभ को दूर करता है ( चउक्कसायावगए ध ):

कषाय की जागकारी के लिए देखिए ८.३६-३६।

### इलोक १५:

### ३० सेवा कर (पडियरिय के):

प्रतिचर्य अर्थात् विधिपूर्वक आराधना करके, शुश्रुषा करके, भवित करके ।

### ३१. जिनमत-निपुण ( जिणमयनिउणे ख )

जो आगम में प्रवीण होता है, उसे 'जिनमत-निपुरए' कहा जाता है"।

# ३२. अभिगम ( विनय-प्रतिपत्ति ) में कुशल ( अभिगमकुसले <sup>ख</sup> ) :

अभिगम का अर्थ है अतिथि—साधुओं का आदर-सम्मान व भक्ति करना। इस कार्य में जो दक्ष होता है, वह 'अभिगम-कुसल' कहलाता है<sup>थ</sup>।

# ३३. रज और मल को (रयमलं<sup>ग</sup>):

आश्रव-काल में कर्म 'रज' कहलाता है और बद्ध, स्पृष्ट तथा निकाचित काल में 'मल' कहलाता है । यह अगस्त्यसिंह स्थिवर की व्याख्या है। कहीं-कहीं 'रज' का अर्थ आश्रव द्वारा आकृष्ट होने वाले 'कर्म' और 'मल' का अर्थ आश्रव किया है।

१--- उत्त० २४.१६-२५ ।

२-- हा० टी० प० २५५ : 'त्रिगुप्तो' मनोगुप्त्यादिमान् ।

३—(क) अ॰ चू॰ : जधा जोगं सुस्सूसिऊण पडियरिय।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२४ : जिणोवइट्टोण विणएण आराहेऊण ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प० २५५ : 'परिचर्य' विधिना आराध्य ।

४-हा० टी० प० २५५ : 'जिनमतनिपुणः' आगमे प्रवीणः ।

५-(क) जि॰ चू॰ ॰ ३२४ : अभिगमी नाम साधूणमायरियाणं जा विणयपडिवत्ती सो अभिगमी भण्णइ, तिम कुसले ।

<sup>(</sup>ल) हा॰ टी॰ प॰ २५५ : 'अभिगमकुञ्जलो' लोकप्राचूर्णकादिप्रतिपत्तिदक्ष: ।

६---अ० चू० : आश्रवकालेरयो बद्धपुट्ठिन काइयं कम्मं मलो ।

# नवमं अज्झयणं विणयसमाही (चउत्थो उद्देशो)

नवम अध्ययन विनय-समाधि ( चतुर्थ उद्देशक )

#### नवमं अज्ञयणं : नवम अध्ययन

# विणयसमाही (चउत्थो उद्देसो): विनय समाधि (चतुर्थ उद्देशक)

मूल

संस्कृत छाया

हिन्दी अनुवाद

सुयं में आउसं तेणं भगवया एव-मक्खायं - इह खलु थेरेहि भगवंतेहि चत्तारि विणयसमाहिट्टाणा पन्नता। सू० १

श्रुतं मया आयुष्मन् ! तेन भग-वतैवमास्यातम्, इह खल् स्थविरे-र्भगवद्भिश्चत्वारि विनय-समाधि-स्थानानि प्रज्ञप्तानि ॥१॥

आयुष्मन् ! मैंने सुना है उन भगवान् (प्रज्ञापक आचार्य प्रभवस्वामी) ने इस प्रकार कहा---इस निर्फ़न्थ-प्रवचन में शस्यविर<sup>3</sup> भगवान् ने विनय-समाधि के चार स्थानों का प्रज्ञापन किया है।

कयरे खलु ते थेरीहं भगवंतेहि चत्तारि विणयसमाहिद्वाणा पन्नत्ता। सू० २

कतराणि खलु तानि स्थविरंभंग-वद्भिश्चत्वारि जिनय-समाधिस्थानानि प्रज्ञप्तानि ॥२॥

वे विनय-समाधि के चार स्थान कौन से हैं जिनका स्थविर भगवान् ने प्रज्ञापन किया

इमे खलु ते थेरेहि भगवंतेहि चत्तारि विणयसमाहिद्वाणा पन्नत्ता तंजहा —

- इमानि खलू तानि स्थविरेभंग-वद्भिश्चत्वारि विनय-समाधिस्थानानि प्रज्ञप्तानि । तद्यथा -- (१) विनय-समाधिः,
- (२) श्रुत-समाधिः, (३) तपः-समाधिः,
- (४) आचार-समाधिः।

वे विनय-समाधि के चार प्रकार ये हैं, जिनका स्थविर भगवान् ने प्रज्ञापन किया है, जैसे --- विनय-समाधि, श्रुत-समाधि, तप-समाधि और आचार-समाधि।

(१) विणयसमाही (२) सुयसमाही (३) तवसमाही (४) आयारसमाही ।

> विनये श्रुते च तपिस, आचारे नित्यं पण्डिता:। अभिरामयन्त्यात्मानं, ये भवन्ति जितेन्द्रियाः ॥१॥

१-- जो जितेन्द्रिय होते हैं वे पण्डित और आचार में लीन किए रहते हैं<sup>६</sup>।

तवे १---<sup>१</sup>विणए अ निच्चं आयारे पंडिया अभिरामयंति अप्पाणं जिइंदिया जे भवं ति सू० ३

चतुर्विधः खलु विनय-समाधिभेवति । तद्यथा— (१) अनुशास्यमान: शुश्रूषःते, (२) सम्यक् सम्प्रतिपद्यते, (३) वेदमाराध-यति, (४) न च भवति सम्प्रगृहीतात्मा,— चतुर्थं पदं भवति ।

भवति चाऽत्र इलोक: ----

चउव्विहा खलु विणयसमाही भवइ तंजहा-(१)अणुसासिज्जंतो सुस्सूसइ (२) सम्मं संपडिवज्जइ (३) वेय-माराहयइ (४) न य भवइ अत्त-संपग्गहिए । चडत्थं पयं भवइ ।

भवइ य इत्थ सिलोगो-

पुरुष अपनी आत्मा को सदा विनय, श्रुत, तप

विनय-समाधि के चार प्रकार हैं, जैसे ---

- (१) शिष्य आचार्य के अनुशासन की सुनना चाहता है"।
- (२) अनुशासन को सम्यग् रूप से स्वीकार करता है :
- (३) वेद (ज्ञान)<sup>८</sup> की आराधना करता है<sup>६</sup> अथवा (अनुशासन के अनुकूल आच**र**ण कर आचार्य की वाणी को सफल बनाता है)।

२ पेहें हियाणुसासणं सुस्सूसइ तं च पुणो अहिट्ठए । न य माणमएण मज्जइ विषयसमाही आययट्टिए<sup>९६</sup> ॥ सू० ४

स्पृहयति हितामुशासनं, शुश्रूषते तच्च पुनरधितिष्ठति । न च मान-मदेन माद्यति, विनयसमाधावायतायिकः ॥२॥

चउव्विहा खलु सुयसमाही भवइ तंजहा—(१) सुयं में भवित्सइ ति अज्झाइयव्वं भवइ (२) एगग्गचित्तो भवित्सामि ति अज्झाइयव्वं भवइ (३) अप्पाणं ठावइस्सामि ति अज्झाइयव्वं भवइ (४) ठिओ परं ठावइस्सामित्ति अज्झाइयव्वं भवइ। चउत्थं पर्यं भवइ।

भवइ य इत्थ सिलोगो-

३—नाणमेगग्गचित्तो य ठिओ ठावयई परंा सुयाणि य अहिज्जित्ता रओ सुयसमाहिए । सू० ५

चउव्विहा खलु तवसमाही भवइ त'जहा—(१) नो इहलोगट्टयाए तवमहिट्ठेज्जा (२) नो परलोगट्टयाए तवमहिट्ठेज्जा (३) नो कित्तिवण्णसद्द-सिलोगट्टयाए तवमहिट्ठेज्जा, (४) नन्नत्थ निज्जरट्टयाए तवमहिट्ठेज्जा। चउत्थं पर्य भवइ।

भवइ य इत्थ सिलोगो---

चतुर्विधः खलु श्रुतसमाधिभैवति । तद्यथा—(१) श्रुतं मे भविष्यतीत्यध्येतव्यं मवित, (२) एकाग्रचित्तो भविष्यामी-त्यध्येतव्यं भवित,(३)आत्मानं स्थापियध्यामी-त्यध्येतव्यं भवित, (४) स्थितः परं स्थापियध्यामीत्यध्येतव्यं भवित, चतुर्थं पदं भवित ।

भवति चाऽत्र इल्लोकः — ज्ञानमेकाग्रचित्तद्व, स्थितः स्थापयति परम् । श्रुतानि चाधीत्य, रतः श्रुतसमाधौ ॥३॥

चतुर्विधः खलु तपः समाधिभंवति ।
तद्यथा (१) नो इंहलोकार्थं तपोधितिष्ठेत्,
(२) नो परलोकार्थं तपोधितिष्ठेत्,
(३) नो कीर्ति वर्णज्ञब्दश्लोकार्थं तपोधितिष्ठेत्, (४) नान्यत्र निर्जरार्थात् तपोधितिष्ठेत् चतुर्थं पदं भवति ।

भवति चाऽत्र इलोकः ---

- (४) आत्मोत्कर्ष (गर्व)नहीं करता "— यह चतुर्थ पद है और यहाँ (विनय-समाधि के प्रकरण में) एक क्लोक है—
- (१) मोक्षार्थी मुनि<sup>३३</sup> हितानुशासन की अभिलाषा करता है<sup>९३</sup>—सुनना चाहता है।
- (२) शुश्रूषा करता है—अनुशासन को सम्यग्रूष से ग्रहण करता है।
- (३) अनुशासन के अनुकूल आचरण करता है<sup>93</sup>।
- (४) मैं विनय-समाधि में कुशल हूँ— इस प्रकार गर्व के उन्माद से<sup>क</sup> उन्मत्त नहीं होता।

श्रुत-समाधि के चार प्रकार हैं, जैसे —

- (१) 'मुक्ते श्रुत<sup>ाइ</sup> प्राप्त होगा', इसलिए अध्ययन करना चाहिए ।
- (२) 'मैं एकाग्र-चित्त होऊँगा', इस लिए अध्ययन करना चाहिए ।
- (३) 'मैं आत्मा को धर्म में स्थापित करूँगा', इसलिए अध्ययन करना चाहिए।
- (४) 'मैं घर्म में स्थित होकर दूसरों को उसमें स्थापित कर्लमा', इसल्लिए अध्ययन करना चाहिए। यह चतुर्थ पद है और यहां (श्रुत-समाधि के प्रकरण में) एक श्लोक है ---

अध्ययन के द्वारा ज्ञान होता है, चित्त की एकाप्रता होती है, घर्म में स्थित होता है और दूसरों को स्थिर करता है तथा अनेक प्रकार के श्रुत का अध्ययन कर श्रुत-समाधि में रत हो जाता है।

तप-समाधि के चार प्रकार हैं, जैसे-

- (१) इहलोक [वर्तमान जीवन की भोगभिलाथा] के निमित्त तप नहीं करना चाहिए।
- (२) परलोक[पारलौकिक भोगाभिलाषा] के निमित्त \*\* तप नहीं करना चाहिए ।
- (३) कीति, वर्ण, शब्द और श्लोक<sup>9</sup> के लिए तप नहीं करना चाहिए ।
- (४) निर्जरा के अतिरिक्त श्विम्य किसी भी उद्देश्य से तप नहीं करना चाहिए— यह चतुर्थ पद है और यहाँ (तप-समाधि के प्रकरण में) एर ोक है—

### णियसमाही (विनय-समाधि)

४—विविहगुणतवोरए य निच्चं
भवइ निरासएं निज्जरिट्ठए।
तवसा धुणइ पुराणपावगं
जुतो सया तवसमाहिए॥
सू०६

चउव्विहा खलु आयारसमाही
भवइ तंजहा—(१) नो इहलोगट्ठयाए आयारमहिट्ठेज्जा (२) नो
परलोगट्ठयाए आयारमहिट्ठेज्जा,
(३) नो कित्तिवण्णसद्दसिलोगट्ठयाए
आयारमहिट्ठेज्जा (४) नन्नत्य
आरहंतेहिं हेर्जीहं आयारमहिट्ठेज्जा।
चउत्यं पर्य भवइ।
भवइ य इत्थ सिलोगो—

प्र—जिणवयणरए अतितिणे पडिपुण्णाधयमाययदिठए । आयारसमाहिसंबुडे भवद य दंते भावसंधए³६॥ सू० ७

६—अभिगम चउरो समाहिओ सुविसुद्धो सुसमाहियप्पओ। विउलहियसुहावहं पुणो कुव्वइ सो पयखेममप्पणो।।

७—जाइमरणाम्रो मुच्चई इत्थंथं च चयइ सव्वसो। सिद्धे वा भवइ सासए देवे वा अप्परए महिड्डिए।।

त्ति बेमि ।

#### ४६७

विविधगुणतपोरतस्य नित्यं, भवति निराशकः निर्जराधिकः । तपसा धुनोति पुराण-पापकं, युक्तः सदा तपः-समाधिना ॥४॥

चतुर्विधः खल्वाचारसमाधिर्भवति । तद्यथा—-(१) नो इहल्लोकार्थ-माचारमधितिष्ठेत्, (२) नो पर-लोकार्थमाचारमधितिष्ठेत्, (३) नो कीर्तिवर्णञब्दञ्लोकार्थमाचारमधितिष्ठेत्, (४) नान्यत्रार्हतेस्यो हेतुस्य आचारमधितिष्ठेत् । चतुर्थं पदं भवति ।

भवति चाऽत्र इस्रोकः---

जिनवचनरतोऽतिन्तिणः, प्रतिपूर्ण आयतमायताथिकः । आचारसमाधिसंवृतः, भवति च दान्तो भावसम्धकः ॥५॥

अभिगम्य चतुरः समाधीन्, सुविशुद्धः सुसमाहितात्मकः । विपुलहितसुखावहं पुनः, करोति स पदं क्षेममात्मनः ।1६।।

जातिमरणात् मुच्यते, इत्यंस्थं च त्यजित सर्वशः । सिद्धो वा भवति शाश्वतः, देवो वाऽल्परजा महद्धिकः ॥७॥

इति स्रवीमि ।

### अध्ययन ६ (च० उ०) : इलोक ४-७

सदा विविध गुण वाले तप में रत रहने वाला मुनि पौद्गलिक प्रतिफल की इच्छा से रहित होता है। वह केवल निर्जरा का अर्थी होता है, तप के द्वारा पुराने कर्मों का विनाश करता है और तप-समाधि में सदा युक्त हो जाता है।

आचार-समाधि के चार प्रकार हैं, जैसे:

- (१) इहलोक के निमित्त आचार का पालन नहीं करना चाहिए।
- (२) परलोक के निभित्त आचार का पालन नहीं करना चाहिए।
- (३) कीर्ति, वर्ण, अब्द और क्लोक के निमित्त आचार का पालन नहीं करना चाहिए।

४—आहंत-हेतु के<sup>२२</sup> अतिरिक्त अन्य किसी भी उद्देश्य से आचार का पालन नहीं करना चाहिए—यह चतुर्थ पद है और यहां (आचार-समाधि के प्रकरण में) एक इलोक है —

५-- जो जिनवचन के में रत होता है, जो प्रलाप नहीं करता, जो सूत्रार्थ से प्रति-पूर्ण होता है के, जो अत्यन्त मोक्षार्थी होता है, वह आचार-समाधि के द्वारा संदत होकर इन्द्रिय और मन का दमन करने वाला है। तथा मोक्ष को निकट करने वाला होता है।

६ — जो चारों समाधियों को जानकर के सुविशुद्ध और सुसमाहित-चित्त वाला होता है, वह अपने लिए विपुल हितकर और सुख-कर मोक्ष-स्थान को प्राप्त करता है।

७—वह जन्म-मरण से<sup>२६</sup> मुक्त होता है, नरक आदि अवस्थाओं को<sup>२६</sup> पूर्णत: त्याग देता है। इस प्रकार वह या तो शास्त्रत सिद्ध अथवा अल्प कर्म वाला<sup>3°</sup> महर्द्धिक देव<sup>39</sup> होता है।

ऐसा मैं कहता हूँ।

# टिप्पण: अध्ययन ६ ( चतुर्थ उद्देशक )

#### सूत्र १:

#### १. इस निर्प्रत्थ-प्रवचन में ( इह ) :

'इह' शब्द के द्वारा दो अर्थ गृहीत किए गए हैं—(१) निर्फ्रन्थ-प्रवचन में और (२) इस लोक में—इस क्षेत्र में १।

#### २. ( खलु ) :

यहाँ 'खलु' शब्द से अतीत और अनागत स्थिवरों का ग्रहण किया गया है ।

#### ३. स्थविर ( थेरेहि ) :

यहाँ स्थविर का अर्थ गणधर किया है<sup>3</sup>।

### ४. समाधि ( समाहो ) :

समाधि शब्द अनेकार्थक है। टीकाकार ने यहां उसका अर्थ आत्मा का हित, सुख और स्वास्थ्य किया है<sup>४</sup>। विनय, श्रुत, तप और आचार के द्वारा आत्मा का हित होता है, इसलिए समाधि के चार रूप बतलाए गए हैं। अगस्त्यसिंह ने समारोपण और गुणों के समाधान (स्थिरीकरण या स्थापन) को समाधि कहा है। उनके अनुसार विनय, श्रुत, तप और आचार के समारोपण या इनके द्वारा होने वाले गुणों के समाधान को विनय-समाधि, तप-समाधि और आचार-समाधि कहा जाता है<sup>४</sup>।

### सूत्र ३:

### ५. (विषए सुए अ तवे .....):

यहाँ यह शंका हो सकती है कि इस श्लोक से पूर्व गद्य-भाग में चार समाधियों का नामोल्लेख हो चुका है तो फिर उसकी पुनरावृत्ति क्यों की गई ? अगस्त्यसिंह स्थविर एवं जिनदास महत्तर इस शंका का निरसन करते हुए कहते हैं कि उद्दिष्ट अर्थ की स्फुट

१--(क) जि॰ चू॰ पृ० ३२४ : इहत्ति नाम इह सासणे।

<sup>(</sup>ख) अ० चू०: इहेति इहलोगे सासणे वा ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २५५ : इह क्षेत्रे प्रवचने बा।

२--- (क) अ० चू० : खलु सद्दो अतीताणागत थेराण वि एवं पण्णवणा विसेसणत्थं ।

<sup>(</sup>ल) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२४ : खलुसहो .....विसेसयति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २५५ : खलुझब्दो विशेषणार्थ: न केवलमत्र कि त्वन्यत्राप्यन्यतीर्थकृत्प्रवचनेष्विप ।

३—(क) अ० चू०: थेरा पुण गणधरा।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२५: थेरगहणेण गणहराणं गहणं कयं।

<sup>(</sup>ग) हा बटी विषय २५६: 'स्थविरै:' गणधरै: ।

४--हा० टी० प० २५६ : समाधानं समाधि:--परमार्थत-आत्मनो हितं सुखं स्वास्थ्यम् ।

५ — अ० चू० : जं विणयसमारोवणं विणयेण वा जं गुणाण समाधाणं एस विणयसमाधी भवतीति ।

### विणयसमाही (विनय-समाधि)

# ४६६ अध्ययन ६ ( च० उ० ) : सूत्र ४ टि० ६-१०

अभिव्यक्ति के लिए क्लोक दिया जाता है'। इस अभिमत की पुष्टि के लिए वे पूर्वज आचार्यों के अभिमत का भी उल्लेख करते हैं। जो अर्थ गद्य में कहकर पुन: क्लोक में कहा जाता है, वह व्यक्ति के अर्थ-निश्चय (स्फुट अर्थ-निश्चय) में सहायक होता है और दुरूह स्थलों को सुगम बना देता है<sup>र</sup>।

### ६. लीन किए रहते हैं ( अभिरामयंति ) :

'अमिराम' का यहाँ अर्थ है जोतना, योजित करना³, विनय आदि गुणों में लगाना४, लीन करना ।

#### सूत्र ४:

### ७. सुनना चाहता है ( सुस्सूसइ ) :

'शुश्रुष्' घातुका यहाँ अर्थ है- सम्यक् रूप से ग्रहण करना । इसका दूसरा अर्थ है - सुनने की इच्छा करना या सेवा करना।

### द्र. (ज्ञान) की (वेयं):

वेद का अर्थ है ज्ञान<sup>६</sup> ।

#### श्वाराधना करता है ( आराहयइ ) :

आराधना का अर्थ है – ज्ञान के अनुकूल किया करना ।

### १०. आत्मोत्कर्ष .... नहीं करता ( अत्तसंपग्गहिए ) :

जिसकी आत्मा गर्व से संप्रगृहीत (अभिमान से अविलग्त) हो, उसे संप्रगृहीतारमा (आत्मोरकर्ष करने वालम्) कहा जाता है । मैं विनीत हैं, कार्यकारी हैं — ऐसा सोचना आत्मोरकर्ष हैं ।

- १--- (क) अ० चू० : उद्दिष्टस्स अत्थस्स फुडोकरणत्यं सुभणणत्यं सिलोगबंधो ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ३२४ : तेसि चेव अत्थाणं फुडीकरणणिमित्तं अविकप्पणानिमित्तं च ।
- २ (क) अ० चू०: गर्सेनोक्तः पुनः इलोके. योऽर्थ: समनुगीयते । स स्यक्तिस्यवसायार्थः दुरुक्तग्रहणाय च ॥
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२५ : ''यदुक्तो यः (ऽत्र) पुनः इलोकैरर्थस्समनुगीयते ।
- ३ जि० चू० पृ० ३२४ : अप्पाणं जोतंति त्ति ।
- ४ हा० टी० प० २५६ : 'अभिरमयन्ति' अनेकार्यत्वादाभिमुख्येन विनयादिषु युञ्जते ।
- ५-(क) अ० चू० सुस्सूसतीय परमेणादरेण आयरिओवज्झाए ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२७ : आयरिय उवन्झायारओ य श्रादरेण हिओवदेसगत्तिकाऊण सुस्सूसइ ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ २५६: 'शुश्रूषती' त्यनेकार्थत्वाद्यथाविषयमवबुध्यते ।
- ६ (क) अ० चू० : विदित जेण अत्थिविसेसे जंमि वा भणिते विदिति सो वेदो तं पुण नाणमेव ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ३२६: वेदो—नाणं भण्णह।
  - (ग) हा० टी० प० २४४ : वेद्यतेऽनेनेति वेद:—श्रुतज्ञानम् ।
- ७—(क) जि० चू० पृ० ३२६ : तत्थ जं जहा भणितं तहेव कुव्वमाणो तमायरइत्ति ।
  - (ख) हा० टी० प० २५६ : आराधयति .....यथोक्तानुष्ठानपरतया सफलोकरोति ।
- द---(क) अ॰ चु॰: संपग्गहितो गब्वेण जस्स अप्पा सो अत्तसंपग्गहितो ।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२६ : अतुक्करिसं करेइति, जहा विणीयो जहुत्तकारी य एवमादि ।

दसवेआलियं ( दशवंकालिक )

४७० अध्ययन ६ (च० उ०): सूत्र ५ टि० ११-१६

### ११. मोक्षार्थी मुनि ( आययदि्ठए ) :

आयतार्थी— मोक्षार्थी । इसका दूसरा अर्थ है भविष्यकालीन सुख का इच्छुक<sup>र</sup>।

### १२. अभिलाषा करता है ( पेहेइ ) :

इसके संस्कृत रूप तीन होते हैं:

- १. प्र | ईक्ष = प्रेक्षते देखना ।
- २. प्र÷इह=प्रेहते ।
- ३. स्पृह् —स्पृह्यति—प्रार्थना करना, इच्छा करना, चाहना<sup>3</sup> ।

### १३. आचरण करता है ( अहिट्ठए ) ः

अनुशासन के अनुकूल आचरण करना<sup>४</sup>।

### १४. गर्व के उन्माद से (माणमएण) :

मान का अर्थ गर्व और मद का अर्थ उन्माद हैं। टीका में मद का अर्थ गर्व किया है ।

#### १५. (विणयसमाही आययदिठए ) ः

इस चरण में विनय-समाधि और आयतायिक—इन दोनों का समास ै। विनय-समाधि में आयतायिक है—इसका विग्रह इस प्रकार किया है"।

#### सूत्र ५:

### १६. श्रुत ( सुयं )

गणिपिटक ।

- ३ --- (क) अ० चू०: पत्थयति वीहेति।
  - (स) जि॰ चू॰ पृ० ३२६: पेहितिसि वा पेच्छतिसि वा एगट्ठा।
  - (ग) हा० टी० प० २५६ : 'प्रार्थयते हितानुशासनम्' इच्छति ।
- ४—(क) अ० चू०: जधा भणितं करेति।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२७ : अहिट्ठेति नाम अहिट्ठयतिति वा आयरइत्ति वा एगट्ठा ।
  - (ग) हा० टी० प० २५६: अधितिष्ठति यथावत् करोति ।
- प्र अ० चू० : अप्पाण असमाण मण्णमाणो माण एव मतो माणमतो ।
- ६ हा० टी० प० २५६: मानगर्वेण ।
- ७—(क) हा॰ टी॰ प॰ २५६ : 'विनयसमाधी' विनयसमाधिविषये 'आयताथिको' मोक्षार्थी।
  - (ख) अ० चू० : विषयसमाधीए वा सुट्ठु आदरेण अत्थी विषयसमाधीआययद्ठिए ।
- 🖛 (क) जि० चू० पृ० ३२७ : दुवालसंगं गणिपिडमं ।
  - (ख) हा० टो० प० २५७ : आचारावि द्वादशाङ्गम् ।

१—(क) अ० चू० : विणयसमाधिमतेण विणयसमाधीए आयतमद्धाण विष्पकरिसतो मोक्खो तेण तंमि वा अत्थी सएक आययत्थिकः ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ ३२७ : आयओ मोक्लो भण्णइ, तं आययं कंखयतीति आययट्ठए ।

२—अ० चू० : अहवा आययो आगामीकालो तंमि सुहत्थी आययत्थी ।

#### सूत्र ६:

### १७. इहलोक के निमित्त परलोक के निमित्त (इहलोगट्ठयाए परलोगट्ठयाए) :

उत्तराध्ययन में कहा है— घर्म करने वाला इहलोक और परलोक दोनों की आराधना कर लेता है और यहाँ बतलाया है कि इहलोक और परलोक के लिए तप नहीं करना चाहिए। इनमें कुछ विरोधाभास जैसा लगता है। पर इसी सूत्र के क्लोकगत 'निरासए' शब्द की ओर जब हम हिष्ट डालते हैं तो इनमें कोई विरोध नहीं दीखता। इहलोक और परलोक के लिए जो तप का निषेध है उसका सम्बन्ध पौद्गलिक सुख की आशा से है। तप करने वाले को निराध (पौद्गलिक सुखल्प प्रतिफल की कामना से रहित होकर) तप करना चाहिए। तपस्या का उद्देश्य ऐहिक या पारलौकिक भौतिक सुख-समृद्धि नहीं होना चाहिए। जो प्रतिफल की कामना किए बिना तप करता है उसका इहलोक भी पवित्र होता है और परलोक भी। इस तरह वह दोनों लोकों की आराधना कर लेता है ।

### १८. कीर्ति, वर्ण, शब्द और क्लोक (कित्तिवण्णसद्दिसलोग):

अगस्त्यसिंह स्थविर इन चार शब्दों के अलग-अलग अर्थ करते हैं :

कीर्ति – दूसरों के द्वारा गुणकीर्तन ।

वर्ण – लोकव्यापी यश ।

शब्द --लोक-प्रसिद्धि ।

इलोक - स्याति ।

हरिभद्र के अर्थ इनसे भिन्न हैं। सर्व दिग्व्यापी प्रशंसा कीर्ति, एक दिग्व्यापी प्रशंसा वर्ण, अर्द्ध दिग्व्यापी प्रशंसा शब्द और स्थानीय प्रशंसा श्लोक

जिनदास महत्तर ने चारों शब्दों को एकार्थक माना है<sup>8</sup>।

#### ६६. निर्जरा के (निजरट्ठयाए) :

निर्जरा नव-तत्त्वों में एक तत्त्व है। मोक्ष के ये दो साधन हैं—संवर और निर्जरा। संवर के द्वारा अनागत कर्म-परमाणुओं का निरोध और निर्जरा के द्वारा पूर्व-संचित कर्म-परमाणुओं का विनाश होता है। कर्म-परमाणुओं के विनाश और उससे निष्यत्न आत्म-शुद्धि—इन दोनों को निर्जरा कहा जाता है । भगवान ने कहा—'केवल आत्म-शुद्धि के लिए तप करना चाहिए।' यह वचन उन सब मतवादों के साथ अपनी असहमति प्रगट करता है जो स्वर्ग या ऐहिक एवं पारलौकिक सुख-सुविधा के लिए धर्म करने का विधान करते थे, जैसे—'स्व:कामोग्नि यथा यजेत्' आदि।

### २०. अतिरिक्त (अन्तत्थ):

अतिरिक्त, छोड़कर, वर्जकर<sup>६</sup>। देखिए अ० ४ सू० ८ का टित्पण।

#### २१. (निरासए) :

पौद्गलिक प्रतिफल की इच्छा से रहित<sup>®</sup>।

१--- उत्त॰ द.२० : इह एस धम्मे अक्लाए, कविलेणं च विसुद्धपन्नेणं । तरिहिति जै उ काहिति, तेहि आराहिया दुवे लोग ॥

२--अ० चू०: परेहि गुणसंसद्दणं किसी, लोकव्यापी जसो वण्णो, लोके विदित्तया सद्दे, परेहि पर (य) णं सिलोगो ।

३—हा० टी० प० २५७ : सर्वदिक्यापी साधुवाद: कीति:, एकदिग्व्यापी वर्ण:, अर्द्ध दिख्यापी शब्द,: तत्स्थान एव इलाघा ।

४—जि० चू० पृ० ३२८: कित्तिवण्णसद्सिलोगद्ठया एगट्ठा।

५---जैन० सि० ५ १३.१५ ।

६—जि० चू० पृ० ३२८ : अन्नत्थसहो परिवज्जणे वट्टइ :

७—(क) जि० चू० पृ० ३२८: निग्गता आसा अप्पसत्या जस्स सो निरासए।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २५७: 'निराज्ञो' निष्प्रस्याञ्च इहलोकाविषु ।

#### सूत्र ७:

### २२. आईत-हेतु के (आरहंतेहि हेअहि) :

आहंत-हेतु — अहंन्तों के द्वारा मोक्ष-साधना के लिए उपदिष्ट या आचीर्ण हेतु । वे दो हैं — संवर और निर्जरा ।

#### २२. जिनवचन (जिणवयण):

इसका अर्थ जिनमत या आगम है<sup>२</sup>।

#### २४. जो सूत्रार्थ से प्रतिपूर्ण होता है (पडिपुण्णाययं) :

अगस्त्यसिंह ने इसका अर्थ 'पूर्ण भविष्यत्काल' किया है<sup>3</sup> । जिनदास और हरिभद्र ने 'पोडपुष्ण' का अर्थ सूत्रार्थ से प्रतिपूर्ण ओर 'आयर्य' का अर्थ 'अत्यन्त' किया है<sup>8</sup> ।

### २४. इन्द्रिय और मन का दमन करने वाला (दंते) :

इन्द्रिय और नो-इन्द्रिय का दमन करने वाला 'दान्त' कहलाता है ।

#### २६. (भावसंधए) :

मोक्ष को निकट करने वाला ।

#### श्लोक ६:

#### २७. जानकर (अभिगम) :

टीका के अनुसार यह पूर्वकालिक किया का रूप हैं"। 'अभिगम्य' के 'य' का लोप होने पर 'अभिगम्म' ऐसा होना चाहिए। किन्तु प्राप्त सभी प्रतियों में 'अभिगम' ऐसा पाठ मिलता है। इसलिए लिखित आधार के अभाव में इसी को स्थान दिया गया है।

#### ७—हा० टी० प० २५ द: 'अभिगम्य' विज्ञायासे**व्य**ा

१-(क) अ॰ चू॰ : जे अरहंतेहि अणासवत्तकंमनिङजरणादयो गुणा भणिता आधिण्णा वा ते आरहंतिया हेतवो कारणाणि ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पू०३२८ : जे आरहतेहि अणासवत्तणकम्मणिज्जरणमादि मोक्खहेतवो भणिता आचिन्ता वा ते आरहतिए हेऊ ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी॰ प॰ २४६ : 'आर्हतै:' अर्हत्संबन्धिभिहेंतुभिरनाश्रवत्वादिभि:।

२- (क) अ० चू० : जिणाणं वयणं जिणवयणं मतं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २५८: 'जिनवचनरत' आगमे सक्त:।

३-- अ० चू० : पडिपुण्णं आयतं आगामिकालं सन्व आगामिणं कालं पडिपुण्णावतं ।

४---(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२६ : पडिपुन्नं नाम पडिपुन्नंति वा निरवसेसंति वा एगट्ठा, सुत्तत्थेहि पडिपुण्णो, आयदा अच्चत्थं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २५८ : प्रतिपूर्णः सूत्रादिना, आयतम् — अत्यन्तम् ।

५--(क) अ० चू०: इंदियं णोइं दियदमेण इंते ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३२६ : दंते दुविहे---इंदिएहि य नोइंदिएहि य।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २४८ : बान्त इन्द्रियनोइन्द्रियदमाभ्याम् ।

६--(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२६: भावो मोक्खो तं दूरस्थमप्पणा सह संबंधए ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० ३५८: 'भावसंधकः' भावो —मोक्षस्तत्संधक आत्मनो मोक्षासन्नकारी ।

#### इलोक ७:

#### २८. जन्म-मरण से (जाइमरणाओ):

अगस्त्यसिंह स्थविर ने इसके दो अर्थ किए हैं—जन्म-मृत्यु और संसार<sup>9</sup>। जिनदास और हरिभद्र ने जाति-मरण का अर्थ संसार किया है<sup>3</sup>।

#### २६. नरक आदि अवस्थाओं को (इत्यंथं) :

इत्थं का अर्थ है —इस प्रकार । जो इस प्रकार स्थित हो — जिसके लिए 'यह ऐसा है' — इस प्रकार का व्यपदेश किया जाए उसे 'इत्थंस्थ' कहा जाता है । नरक, तिर्यञ्ज, मनुष्य और देव — ये चार गतियाँ, शरीर, वर्ण, संस्थान आदि जीवों के व्यपदेश के हेतु हैं। इत्थंस्थ को त्याग देता है अर्थात् उकत हेतुओं के द्वारा होने वाले अमुक-अमुक प्रकार के निश्चित रूपों को त्याग देता है । अगस्त्य पूर्णि में 'इत्थत्त' ऐसा पाठ है। उसका अर्थ है — इस प्रकार की अवस्था का भाव ।

#### ३०. अल्प कर्म वाला (अप्परए) :

इसका संस्कृत रूप है 'अल्परजाः' और इसका अर्थ है— थोड़े कर्म वाला<sup>४</sup> । टीकाकार ने इसका संस्कृत रूप **'अल्परतः' दे**कर इसका अर्थ 'अल्प आसक्ति वाला' किया है<sup>६</sup> ।

### ३१. महद्धिक देव (महिड्ढिए):

महान् ऋद्धि वाला, अनुत्तर आदि विमानों में उत्पन्न"।

१--अ० चू० : जाती समुप्पत्ती, देहपरिच्चागी भरणं अहवा जातीमरणं संसारो ।

२—(क) जि० चू०पृ० ३२६ : जातीमरणं संसारो।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २४६: 'जातिमरकात्' संसारात्।

३—(क) हा० टो० प० २५८: इदं प्रकारमापन्निस्थम् इत्थं स्थितमित्थंस्थं नारकादिव्यपदेशबीजं वर्णसंस्थानादि ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२६: 'इत्यत्थं' णाम जेण भण्णइ एस नरी वा तिरिओ मणुस्सी देवी वा एवमादि ।

४--अ० चू० : अयं प्रकार इत्थं -- तस्स भावो इत्थंत्तं।

५-(क) अ० चू०: अप्परते अप्पकम्मावसेसे।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३२६: थोवावसेसेसु कम्मत्तणेण ।

६—हा० टी० प० २५८ : 'अल्परतः' कण्डुपरिगतकण्डुयनकल्परतरहितः ।

७-- हा० टी० प० २५८ : 'महर्द्धिकः'-- अनुत्तरवैमानिकादि ।

# दसमं अज्झयणं स-भिक्खु

# दशम अध्ययन सभिक्षु

#### आमुख

सद्ग वेप श्रीर रूप के कारण मूलतः भिन्त-भिन्न वस्तुश्रों की संज्ञा एक पड़ जाती है।

जात्य-सोने श्रौर यौगिक-सोने — दोनों का रंग सदृश (पीला) होने से दोनों 'सुवर्ण' कहे जाते हैं।

जिसकी याजीविका फेवल भिक्षा हो वह 'भिक्षु' कहलाता है। सच्चा साधु भी भिक्षा कर खाता है ग्रौर ढोंगी साधु भी भिक्षा कर खाता है, इससे दोनों की संज्ञा 'भिक्षु' बन जाती है।

पर श्रसली सोना जैसे अपने गुणों से कृत्रिम सोने से सदा पृथक् होता है, वैसे ही सद्-भिक्षु ग्रसद्-भिक्षु से अपने गुणों के कारण सदा पृथक् होता है।

कसौटी पर कसे जाने पर जो खरा उतरता है, वह सुवर्ण होता है। जिसमें सोने की युक्ति —रंग ग्राबि तो होते हैं पर जो कसौटी पर अन्य गुणों से खरा नहीं उत्तरता, वह सोना नहीं कहलाता।

जैसे नाम और रूप से यौगिक-सोना सोना नहीं होता, वैसे ही केवल नाम और वेष से कोई सच्चा भिक्षु नहीं होता। गुणों से ही सोना होता है और गुणों से ही भिक्षु। विष की घात करने वाला, रसायन, मांगलिक, विनयी, लचीला, भारी, न जलने वाला, काट-रहित और दक्षिणा-वर्त्त ---इन गुणों से उपेत सोना होता है।

जो कप, छेद, ताप श्रौर ताडन—इन चार परीक्षाश्रों में विषघाती स्नादि गुणों से संयुक्त ठहरता है, वह भाव-सुवर्ण— ग्रसली सुवर्ण है श्रौर श्रन्य द्रव्य-सुवर्ण—नाम मात्र का सुवर्ण।

संवेग, निर्वेद, विवेक (विपय-त्याग), सुणील-संसर्ग, श्राराधना, तप, ज्ञान, दर्शन, चारित्र, विनय, क्षांति, मार्दव, ग्रार्जव, ग्रदीनता, तितिक्षा, श्रावण्यक-गुद्धि — ये सच्चे भिक्षु के लिंग हैं।

जो इनमें खरा ठहरता है, वही सच्चा भिक्ष है। जो केवल भिक्षा मांगकर खाता है पर भन्य गुर्गों से रहित है, वह सच्चा भिक्षु नहीं होता। वर्ण से जात्य-सुवर्ण के सदृश होने पर भी ग्रन्य गुर्गा न होने से जैसे यौगिक-सोना सोना नहीं ठहरता।

सोने का वर्ण होने पर भी जात्य-सुवर्ण वही है जो गुएा-संयुक्त हो । भिक्षाशील होने पर भी सच्चा भिक्षु वही है जो इस ऋध्ययन में वर्णित गुणों से संयुक्त हो ।

भिक्षु का एक निरुक्त है—जो भेदन करे वह 'भिक्षु'। इस अर्थ से जो कुल्हाड़ा ले वृक्ष का छेदन-भेदन करता है वह भी भिक्षु कह-लाएगा, पर ऐसा भिक्षु द्रव्य-भिक्षु (नाम मात्र से भिक्षु) होगा। भाव-भिक्षु (वास्तविक भिक्षु) तो वह होगा जो तपरूपी कुल्हाड़े से संयुक्त हो। वैसे ही जो याचक तो है पर अविरत है—वह भाव-भिक्षु नहीं द्रव्य-भिक्षु है।

जो भीख मांगकर तो खाता है पर स-दार ग्रीर ग्रारंभी है वह भाव-भिक्षु नहीं, इव्य-भिक्षु है।

जो मांगकर तो खाता है पर मिथ्या-दृष्टि है, त्रस-स्यावर जीवों का नित्य वध करने में रत है वह भाव-भिक्ष ु नहीं, द्रव्य-भिक्ष ु है।

जो मांगकर तो खाता है पर संचय करने वाला है, परिग्रह में मन, वचन, काया श्रौर कृत, कारित, श्रनुमोदन रूप से निरत — श्रासक्त है वह भाव-भिक्षु नहीं, द्रव्य-भिक्षु है।

जो मांगकर तो खाता है पर सचित्त-भोजी है, स्वयं प्काने वाला है, उद्दिष्ट-भोजी है वह भाव-भिक्षु नहीं, इव्य-भिक्षु है।

जो मांगकर तो खाता है पर तीन करण तीन योग से ग्रात्म, पर ग्रौर उभय के लिए सावद्य प्रवृत्ति करता है तथा ग्रर्थ-ग्रनर्थ पाप में प्रवृत्त है वह भाव-भिक्ष नहीं, द्रव्य-भिक्ष है।

प्रश्न है--फिर भाव-भिक्षु (सद्-भिक्षु) कीन है ?

उत्तर है-जो आगमतः उपयुक्त और भिक्षु के गुणों को जानकर उनका पालन करता है, वही भाव-भिक्षु है।

वे गुए। कौन से हैं ? इस ग्रध्ययन में इसी प्रश्न का उत्तर है।

इस श्रध्ययन का नाम 'स-भिक्षु' या 'सद्-भिक्षु' हैं । यह श्रस्तुत सूत्र का उपसंहार है। पूर्ववर्ती ६ श्रध्ययनों में विश्तित श्राचारनिधि का पालन करने के लिए जो भिक्षा करता है वहीं भिक्षु है, केवल उदर-पूर्ति करने वाला भिक्षु नहीं है —यह इस श्रध्ययन का प्रतिपाद्य हैं । 'सं' श्रीर 'भिक्षुं इन दोनों के योग से भिक्षु शब्द एक विशेष धर्थ में रूढ़ हो गया है। इसके श्रनुसार भिक्षाशील व्यक्ति भिक्षु नहीं है, किन्तु जो श्रीहसक जीवन के निर्वाह के लिए भिक्षा करता है वहीं भिक्षु है। इससे भिखारी श्रीर भिक्षु के बीच की भेद-रेखा स्पष्ट हो जाती है। इस श्रध्ययन की २१ गाथाएं हैं। सबके श्रन्त में 'सभिक्षु' शब्द का प्रयोग है। उत्तराध्ययन के पन्द्रहवें श्रध्ययन में भी ऐसा ही है। उसका नाम भी यही है। विषय श्रीर पदों की भी कुछ समता है। संभव है श्रध्यम्भवसूरि ने दसवें श्रध्ययन की रचना में उसे श्राधार माना हो।

भिक्षु-वर्ग विश्व का एक प्रभावशाली संगठन रहा है। धर्म के उत्कर्ष के साथ धार्मिकों का उत्कर्ष होता है। धार्मिकों का नेतृत्व भिक्षु वर्ग के हाथ में रहा। इसलिए सभी श्राचार्यों ने भिक्षु की परिभाषाएँ दीं और उसके लक्षण बताए। महात्मा बुद्ध ने भिक्षु के श्रनेक लक्षण बतलाए हैं। 'धम्मपद' में 'भिक्खुवग्ग' के रूप में उनका संकलन भी है। उसकी एक गाथा 'स-भिक्खु' श्रध्ययन की १५वें ख्लोक से तुलनीय है।

> हत्थसञ्ञातो पादसञ्ञातो, बाचायसञ्ञातो सञ्जातुत्तमो । श्रञ्भत्तरतो समाहितो, एको सन्तुसितो तमाहु भिवखू ।। (धम्म० २४.३) हत्थ-संजए पाय-संजए, वाय-संजए, संजई दिए । श्रज्भप्परए सुसमाहियप्पा, सुत्तत्थं च वियाणई जे स भिवखू ।। ( दश्र० १०.१४)

भिक्ष-ुचर्या की दृष्टि से इस श्रध्ययन की सामग्री बहुत ही अनुशीलन योग्य हैं । नोसट्टन्त्रदेहें (श्लोक १३), ग्रन्नाय उंछें (श्लोक १६), पत्तेयं पुण्णपावं (श्लोक १८) द्यादि-ग्रादि वाक्यांश यहां प्रयुक्त हुए हैं, जिनके पीछे श्रमणों का त्याग श्रोर विचार-मन्थन का इतिहास भलक रहा है।

यह नवें पूर्व की तीसरी वस्तु से उद्धृत हुम्रा है 3।

१--हैम० द.१.११: सर्-भिक्षु का भी प्राकृत रूप संभिक्षु बनता है । अन्त्यव्यव्यव्यवनस्य .....सिद्भुशु:=सिभक्षु ।

२—(क) दश० नि० ३३०: जे भावा दसवेआलिअम्मि, करणिण्ज विष्णिअ जिणेहि।

तेसि समावणंमिति (मी) जो भिनलू भन्नइ स भिनलू ॥

<sup>(</sup>অ) दश॰ नि० ३५६ : जो भिक्खू गुणरहिक्षो भिक्खं गिण्हइ न होई सो भिक्खू।

दसमं अज्झयणं : दशम् अध्ययन

स-भिक्खु : सभिक्षु

मूल

१—निक्खम्ममाणाए बुद्धवयणे निच्चं चित्तसमाहिओ हवेज्जा। इत्थीण वसं न यावि गच्छे वंतं नो पडियायई जे स भिक्खू।। संस्कृत छाया

निष्त्रम्याज्ञया बुद्धवचने, नित्यं समाहितचित्तो भवेत् । स्त्रीणां वशं न चापि गच्छेत्, वान्तं न प्रत्यापिबत्ति (प्रत्यादत्ते) यः स भिक्षुः ॥१॥ हिन्दी अनुवाद

१—जो तीर्थं द्धुर के उपदेश से पिष्क-मण कर (प्रव्रज्या ले ), निर्ग्रंथ-प्रवचन में भ सदा समाहित-चित्त होता है, जो स्त्रियों के अधीन नहीं होता, जो वमे हुए को वापस नहीं पीता (त्यक्त भोगों का पुनः सेवन नहीं करता)—वह भिक्ष है।

२---- पुढांव न खणे न खणावए सीओदगं न पिए न पियावए। अगणिसत्थं जहा सुनिसियं तं नजले न जलावए जे स भिक्खू।। पृथ्वीं न खनेन्न खानयेत्, शीतोदकं न पिबेन्न पाययेत् । अग्निशस्त्रं यथा सुनिशितं, तन्न ज्यलेन्न ज्वसयेयः स भिक्षुः ॥२॥

२ — जो पृथ्बी का खनन न करता है है और न कराता है, जो शीतोदक ° न पीता है और न पिलाता है और न के समान सुतीक्षण <sup>92</sup> अपन को न जलाता है और न जलवाता है <sup>93</sup> — वह भिक्षु है।

३—अनिलेण न बीए न बीयावए हरियाणि न छिंदे न छिंदावए। बीयाणि सया विवज्जयंतो सच्चित्तं नाहारए जे स भिक्ष्यु।। अनिलेन न ध्यजेन्न व्यजयेत्, हरितानि न छिन्द्यान्न छेदयेत् । बीजानि सदा विवर्जयन्, सचित्तं नाहरेत् यः स भिक्षुः ॥३॥ ३— जो पंखे आदि से<sup>98</sup> हवा न करता है और न कराता है<sup>98</sup>, जो हरित का छेदन न करता है और न कराता है<sup>98</sup>, जो बीजों का सदा विवर्जन करता है (उनके संस्पर्श से दूर रहता है), जो सचित्त का आहार नहीं करता<sup>98</sup>—वह भिक्षु है।

४---वहणं तसथावराण होइ
पुढवितणकट्टनिस्सियाणं ।
तम्हा उद्देसियं न भुँजे
नोविपएनपयावएजेसभिक्ख्ना।

हननं त्रसस्थावराणां भवति, पृथ्वीतृणकाष्ठिनिःश्रितासाम् । तस्मादीदेशिकं न भुञ्जीत, नो अपि पच्चेन्न पाचयेत्।

यः स भिक्षुः ॥४॥

४—भोजन बनाने में पृथ्वी, तृण और काष्ठ के आश्रय में रहे हुए त्रस-स्थावर जीवों का वध होता है, अतः जो औहेशिक '' (अपने निमित्त बना हुआ) नहीं खाता तथा जो स्वयं न पकाता है और न दूसरों से पकवाता है '६—वह भिक्षु है।

१—रोइय नायपुत्तवयणे अत्तसमे मन्नेज्ज छिप्प काए। पंच य फासे महव्वयाइं पंचासवसंवरे जे स भिक्खू॥

रोचियत्वा ज्ञातपुत्रवचनम्, आत्मसमान्मन्येत षडिप कायान्। पञ्च च स्पृशेन्महास्तानि, पंचाश्रवान् संवृणुयात् यः स भिक्षुः ॥५॥ ५—जो ज्ञातपुत्र के वचन में श्रद्धा रखकर छहों कायों (सभी जीवों) को आत्म-सम मानता है<sup>२०</sup>, जो पाँच महाव्रतों का पालन करता है<sup>२३</sup>, जो पाँच आस्त्रवों का संवरण करता है<sup>२३</sup>—वह भिश्न है।

# दशवेआलियं (दशवैकालिक)

४८०

अध्ययन १०: इलोक ६-११

६—चत्तारि वमे सया कसाए धुवयोगी य हवेज्ज बुद्धवयणे । अहणे निज्जायरूवरयेए गिहिजोगं परिवज्जए जे सभिक्खू ॥ चतुरो वमेत् सदा कषायान्, श्रुवधोगी च भवेद् बुद्धवचने। अधनो निर्जातरूपरजतः, गृहियोगं परिवर्जयेद् यः सः भिक्षुः ॥६॥

६—जो चार कषाय (कोघ, मान, माया और लोभ) का परित्याग करता है, जो निर्गन्थ-प्रवचन में घ्रुवयोगी वे है जो अधन है, जो स्वर्ण और चौदी से रहित है. जो गृही योग वे (कय-विकय आदि) का वर्जन करता है - वह भिक्षु है।

७—सम्महिट्टी सया अमूढे अत्थि हु<sup>००</sup> नाणे तवे संजमे य । तवसा घुणइ पुराणपावगं मणवयकायसुसंबुडे जे स भि∓खू ॥ सम्यग्दृष्टिः सदाऽमूढः. अस्ति खलु ज्ञानं तपः संयमश्च । तपसा धुनोति पुराणपापकं, सुसंवृतमनोवाक्-कायः

यः स भिक्षुः ॥७॥

७—जो सम्यक् दर्शी है, जो सदा अमूढ़ है द, जो जान, तप और संयम के अस्तित्व में आस्थावान् है, जो तप के द्वारा पुराने पापों को प्रकम्पित कर देता है, जो मन, वचन तथा काय से मुसंवृत्त है - बह मिक्षु है।

म—तहेव असणं पाणगं वा विविहं खाइमसाइमं लिभिता। होही अट्ठो सुए परे वा तंन निहेन निहावए जे सिम्ब्खू। तथैवाञ्चनं पानकं वा, विविधं खाद्यं स्वाद्यं लब्ध्वा। भविष्यत्यर्थः इव: परस्मिन्वा, तं न निदध्यान्न निधापयेद्

यः स भिक्षु ॥५॥

प पूर्वोक्त विधि से विविध अशान, पान, खाद्य और स्वाद्य को प्राप्त कर यह कल या परसों विकास आएगा - इस विचार से जो न सन्निधि (संचय) करता है अशेर न कराता है - वह भिक्षु है।

E—तहेव असणं पाणगं या विविहं खाइमसाइमं लिभत्ता । छंदिय साहिम्मयाण भुंजे भोच्चा सज्झायरए य जे स भिक्खू ॥ तथैवाशनं पानकं वा, विविधं खाद्यं स्वाद्यं लब्ध्वा । छन्दयित्वा साधमिकान् भुञ्जोत, भुक्त्वा स्वाध्यायरतञ्ज

यः स भिक्षुः ॥६॥

६—पूर्वोक्त प्रकार से विविध अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य को प्राप्त कर जो सार्धामकों को <sup>१९</sup> निमंत्रित कर <sup>३२</sup> भोजन करता है, जो भोजन कर चुकने पर स्वाध्याय में रत रहता है—वह भिक्षु है।

१०--न य वुग्गहियं कहं कहेज्जा न य कुष्पे निहुइंदिए पसंते । संजमधुवजोगजुरो उवसंते अविहेडए जे स भिक्खु ।। न च वैग्रहिकीं कथां कथयेत्, न च कुष्येन्निभृतेन्द्रियः प्रशान्तः । संयम-ध्रुवयोगयुक्तः उपशास्तोऽविहेठको यः स भिक्षुः ॥१०॥ १०—जो कलहकारी कथा<sup>33</sup> नहीं करता, जो कोप नहीं करता<sup>35</sup>, जिसकी इन्द्रियाँ अनुद्धत हैं<sup>32</sup>, जो प्रशान्त है, जो संयम में ध्रुवयोगी है<sup>36</sup>, जो उपशान्त है<sup>48</sup>, जो दूसरों को तिरस्कृत नहीं करता<sup>32</sup>—वह भिक्षु है।

११—जो सहइ हु गामकंटए अक्कोसपहारतज्जणाओ य। भयभेरवसद्संपहासे समसुहदुवखसहे य जे स भिक्खु।। यः सहते खलु ग्रामकण्टकान्, आकोशप्रहारतर्जनाश्च । भयभैरवशब्दसंप्रहासान्, समसुखदुःखसहश्च यः स भिक्षुः ॥११॥ ११—जो कांट के समान चुभने वाले इन्द्रिय-विषयों ३६, आकोश-वचनों, प्रहारों, तर्जनाओं ४० और बेताल आदि के अत्यन्त मयानक शब्दयुक्त अट्टहासों को ४० सहन करता है ४० तथा सुख और दु:ख को समभाव-पूर्वक सहन करता है —वह भिक्षु है।

### स-भिक्खु (सिभक्षु)

४८१

अध्ययन १० : इलोक १२-१७

१२—पडिमं पडिविज्ज्या मसाणे नो भाषए भयभेरवाइं दिस्स। विविह्युणतवोरए य निच्चं न सरीरं चाभिकंखई जेसभिक्खू।। न शरीरं चाभिकांक्षति

प्रतिमां प्रतिपद्य क्मकाने, नो विभेति भयभेरवानि हृष्ट्वा । विविधगुणतपोरतश्च मित्यं,

यः स भिक्षुः ॥१२॥

१२ — जो इमशान में प्रतिमा को ग्रहण कर<sup>४३</sup> अत्यन्त भयजनक हश्यों को देखकर नहीं डरता, जो विविध गुणों और तयों में रत होता है ४४, जो शरीर की आकांक्षा नहीं करता<sup>४५</sup>--वह भिक्षु है।

बोसद्रचत्तदेहे १३—असइ अक्कुट्टेब हए व लूसिए वा। समे मुणी हवेज्जा अनियाणे अकोउहल्लेय जे स भिक्षू ॥ श्रसकृद् व्युत्सृष्टत्यक्तदेह:, अध्यक्ष्टो बाहतो बालू वितो बा। पृथ्वीसमो मुनिभंबेत्, अनिदानोऽकौतूहलो

यः स भिक्षुः ॥१३॥

१३ -- जो मुनि बार-बार देह का ब्युत्सर्ग और त्याग करता है ४९, जो आक्रोश देने, पीटने और काटने पर पृथ्वी के समान सर्व-सह<sup>४७</sup> होता है, जो निदान नहीं करता<sup>४६</sup>, जो कुतूहल नहीं करता — वह भिक्षु है।

१४--अभिभूय काएण परोसहाइ समुद्धरे जाइपहाओ अप्पर्य । विइत्त् जाइमरणं महब्भयं तवे रए सामणिए जे स भिक्खू ॥

अभिभूय कायेन परिवहान्, समुद्धरेज्जातिपथादात्मकम् । विदित्वा जातिमरणं महाभयं, तपसि रतः श्रामण्ये यः स भिक्षुः ॥१४॥

१४--जो अरीर से<sup>४६</sup> परीषहों को<sup>५०</sup> जीतकर जाति-पथ (संसार) भ से अपना उद्धार कर लेता है, जो जन्म-मरण को महाभय जानकर श्रमण-सम्बन्धी तप में रत रहता है—वह भिक्षु है।

१५—हत्यसंजए पायसंजए वायसंजए संजइंदिए । अज्झप्परए सुसमाहियपा सुत्तत्थं च वियाणई जे स भिक्खू।। हस्तसंयतः पादसंयतः, वाक्संयत: संयतेन्द्रिय: । अध्यात्मरतः सुसमाहितात्मा, सूत्रार्थंच विजानातियः स भिक्षु:।।१५४।।

१५ — जो हाथों से संयत है, पैरों से संयत<sup>४३</sup> है, वाणी से संयत<sup>४४</sup> है, इन्द्रियों से संयत<sup>४६</sup> है, अध्यात्म<sup>४६</sup> में रत है, भलीमाँति समाधिस्थ है और जो सूत्र और अर्थ को यथार्थं रूप से जानता है - वह भिक्षु है।

१६-- उवहिम्मि अमुच्छिए अगिद्धे निप्पुलाए । अन्नायउद्घंपुल कयविक्कयसन्निहिओ विरए सब्वसंगावगए य जे स भिक्खू ॥

उपधौ अमूम्छितोऽमृद्ध:, अज्ञातोञ्छपुलो निष्पुलाकः । ऋयविऋयसन्निधितो विरतः, सर्वसङ्गापगतो यः स भिक्षुः ॥१६॥

१६--जो मुनि वस्त्रादि उपधि में मूच्छित नहीं है, जो अगृद्ध है<sup>४७</sup>, जो अज्ञात कुलों से भिक्षा की एषणा करने वाला है, जो संयम को असार करने वाले दोशों से रहित है<sup>१८</sup>, जो कय-विकय और सन्निध से<sup>४६</sup> विरत<sup>६०</sup> है, जो सब प्रकार के संगों से रहित है (निर्लेप है) ६१ — वह भिक्षु है।

१७-अलोल भिक्खू न रसेसु गिद्धे उंछं इ चरे जीविय नामिकं छे। इड्डिंच सक्कारण पूथणंच चए ठियप्पा अणिहे जे स भिवखू ॥

अलोलो भिक्षुनं रसेषु गृद्धः, उञ्छं चरेज्जीवितं नाभिकांक्षेत् । ऋद्धि च सत्कारणं पूजनञ्च, त्यजति स्थितात्मा अनिभो

यः स भिक्षुः ॥१७।

१७—जो अलोलुप है<sup>६२</sup>, रसों में गृद्ध नहीं है, जो उञ्छचारी है (अज्ञात कूलों से थोड़ी-थोड़ी भिक्षा लेता है), जो असंयम जीवन को आकांक्षा नहीं करता, जो ऋद्धि<sup>६४</sup>, सत्कार और पूजा की स्पृहा को त्यागता है, जो स्थितात्मा<sup>५५</sup> है, जो अपनी शक्तिका गोपन नहीं करता-वह भिक्षु है।

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

जाणिय पत्तेयं

१८—न परं वएज्जासि अयं कुसोले जेणऽन्नो कृष्पेज्ज न तं वएज्जा। पुण्णपावं अत्ताणं न समुक्कसेजे स भिक्खू ॥

#### ४८२

न परं बदेदयं कुशील:, यैनान्यः कुप्येन्न तद् वदेत् । ज्ञात्वा प्रत्येकं पुष्यपापं, आत्मानं न समुत्कर्षयेद्यः स भिक्षुः ॥१८॥ अध्ययन १०: इलोक १८-२१

१८---प्रत्येक व्यक्ति के पुष्य-पाप पृथक्-पृथक् होते हैं <sup>६६</sup> --ऐसा जानकर जो दूसरे को<sup>६७ -</sup>'यह कुर्झाल (दुराचारी)<sup>६८</sup> है'' ऐसा नहीं कहता, जिससे दूसरा कुपित हो ऐसी बात नहीं कहता, जो अपनी विशेषता पर उत्कर्ष नहीं लाता--वह भिक्षु है।

१६ – न जाइमत्ते न य रूवमत्ते न लाभमत्ते न सुएणमत्ते। मयाणि सव्वाणि विवज्जइत्ता धम्मज्झाणरए जे स भिक्खू।।

न जातिमत्तो न च रूपमत्तः, न लाभमतो न श्रुतेन महाः । मदान् सर्वान् विवर्ज्यं, धर्मध्यानरतो यः स भिक्षुः ॥१६॥

१९ — जो जाति का मद नहीं करता, जो रूप का सद नहीं करता, जो लाभ का मद नहीं करता, जो श्रुत का मद नहीं करता, जो सब मदों को <sup>६६</sup> वर्जता हुआ धर्म-ध्यान में रत रहता है-- वह भिक्षु है।

२०-- ववेयए अञ्जपयं महासुणी धम्मे ठिओ ठावयई परंपि। निक्खम्म वज्जेज्ज कुसीललिगं न यावि हस्सक्हए जे स भिक्खू ॥

प्रवेदयेदार्थपदं महामुनिः, धर्मे स्थितः स्थापयति परमपि । निष्कम्य वर्जयेत् कुशीललिङ्गः, न चापि हास्यकुहको यः स भिश्रुः ॥२०॥

२०-- जो महामुनि आर्यपद (धर्मपद) 📽 का उपदेश करता है. जो स्वयं धर्म में स्थित होकर दूसरे को भी धर्म में स्थित करता है, जो प्रवक्तित हो। कुशील-लिङ्ग का<sup>७९</sup> वर्जन करता है, जो दूसरों को हँसाने के लिए कुतू-हरू पूर्ण चेष्टा नहीं करता-—<sup>७२</sup> वह भिक्षु है।

२१—तं देहवासं असुइं असासयं सया चए निच्च हियद्वियपा। छिदित् जाईमरणस्स बंधणं उवेइ भिवख् अपुणरागमं गइं॥

तं देहवासमञ्जू चमञाञ्चतं, सदा त्यजेन्नित्यहितः स्थितात्मा । छित्वा जातिसरणस्य बन्धनम्, उपैति भिश्वरपुनरागमां गतिम् ॥२१॥

२१ -- अपनी आत्मा को सदा शाश्वत-हित में सुस्थित रखने वाला भिक्षु इस अंशुचि और अशास्वत देहवास को<sup>ण्ड</sup> सदा के लिए त्याग देता है और वह जन्म-मरसा के बन्धन को छेदकर अपुनरागम-गति (मोक्ष) को प्राप्त होता है।

त्ति बेमि ॥

इति अवीमि ।

ऐसा मैं कहता हूँ।

#### टिप्पण : अध्ययन १०

#### इलोक १:

#### १. ( निक्खम्ममाणाए <sup>क</sup> ) :

यहाँ मकार अलाक्षणिक है।

### २. तीर्थं कर के उपदेश से (आणाए क):

आज्ञा का अर्थ वचन, सन्देश<sup>9</sup>, उपदेश<sup>2</sup> या आगम है<sup>3</sup>। इसका पाठान्तर 'आदाय' है। उसका अर्थ है ग्रहणकर अर्थात् तीर्थ ङ्करों की वाणी को स्वीकार कर<sup>8</sup>।

### ३. निष्कमण कर (प्रव्रज्या ले) ( निक्खम्म के ):

निष्कम्य का मावार्थ ---

अगस्त्य चूर्णि में घर या आरम्भ-समारम्भ से दूर होकर, सर्वसंग का परित्याग कर किया है।

जिनदास चूरिंग में गृह से या गृहस्थभाव से दूर होकर द्विपद आदि को छोड़कर किया है।

टीकाँ में द्रव्य-गृह और भाव-गृह से निकल (प्रवज्या ग्रहण कर) किया है।

द्रव्य-मृह का अर्थ है—घर । भाव-गृह का अर्थ है गृहस्य-भाव —गृहस्थ-सम्बन्बी प्रपंच और सम्बन्ध । इस तरह चूणिकार और टीकाकार के अर्थ में कोई अन्तर नहीं है । टीकाकार ने चूणिकार के ही अर्थ को मूढ़ रूप में रखा है ।

#### ४. निर्ग्रन्थ-प्रवचन में ( बुद्धवयणे ) :

तत्त्वों को जानने वाला अथवा जिसे तत्त्वज्ञान प्राप्त हुआ हो, वह व्यक्ति बुद्ध कहलाता है। जिनदास महत्तर यहाँ एक प्रश्न उपस्थित करते हैं। शिष्य ने कहा कि 'वृद्ध' शब्द से शाक्य आदि का बोध होता है। आचार्य ने कहा—यहाँ द्रव्य-बुद्ध-पुरुष (और द्रव्य-भिक्ष) का नहीं, किन्तु भाव-बुद्ध-पुरुष (और भाव-भिक्षु) का ग्रहण किया है। जो ज्ञानी कहे जाते हैं पर सम्यक्-दर्शन के अभाव से जीवाजीव

१--अ० चू०: आणा वयणं संदेसो वा ।

२---हा० टी० प० २६५: 'आज्ञया' तीर्थकरगणधरोपदेज्ञेन ।

३---जि० चू० पृ० ३३८ : आणा वा आणित नाम उववायोत्ति वा उवदेसोत्ति वा आगमोत्ति वा एगट्टा ।

४--- जि० चू० पृ० ३३७ : अयवा आदाय, 'बुद्धवयणं' बुद्धाः---तीर्थकराः तेषां वचनमादाय गृहीत्वेत्यर्थः ।

५-अ० चू०: निरुखम्म निरुखम्मिकण निग्गच्छिकण गिहातो आरंभातो वा ।

६—जि० चू० पृ० ३३७ : निष्कम्य, तीर्थकरगणधराज्ञया निष्कम्य सर्वसंगपरित्यागं कृत्वेत्यर्थः ........ निक्खम्म नाम गिहाओ गिहस्य भावाओ वा दुपदावीणि य चइऊण ।

७---हा० टी० प० २६५ : 'निष्कम्य' द्रव्यभावगृहात् प्रव्रज्यां गृहीत्वेत्यर्थः ।

के भेद को नहीं जानते और पृथ्वी आदि जीवों की हिंसा करते हैं, वे द्रव्य-बुद्ध (और द्रव्य-भिक्षु) हैं—नाम मात्र के बुद्ध ्यौर नाम मात्र के भिक्षु) हैं। जो पृथ्वी आदि जीवों को जानकर उनकी हिंसा का परिहार करते हैं, वे भाव-बुद्ध (और भाव-भिक्षु) कहलाते हैं अर्थात् वे ही वास्तव में बुद्ध हैं (और वे ही वास्तव में भिक्षु हैं)। इसलिए यहाँ बुद्ध का अर्थ तीर्थङ्कर या गणधर है । जूजिकार ने इस आशंका में उत्तरकालीन प्रसिद्धि को प्रधानता दी है। महात्मा गौतम बुद्ध उत्तरकाल में बुद्ध के नाम से प्रसिद्ध हो गए। जैन साहित्य में प्राचीन काल से ही तीर्थंकर या आगम-निर्माता के अर्थ में बुद्ध शब्द का प्रचुर मात्र। में प्रयोग होता रहा है।

बुद्ध-प्रवचन का अर्थ द्वादशाङ्की (गणिपिटक) है<sup>3</sup> । द्वादशाङ्की और उपके आधारभूत धर्मशासन के लिए 'निग्रंन्थ-प्रवचन' शब्द आगम विश्वुत है । इसलिए हमने 'बुद्धवयणे' का अनुवाद यही किया ।

### ४. समाहित-चित्त ( चित्तसमाहिओ <sup>ख</sup> ) :

जिसका चित्त सम्—अच्छी तरह से आहित — लीन होता है, उसे समाहित-चित्त कहते हैं $^{x}$ । जो चित्त से अतिप्रसन्न होता है, उसे समाहित-चित्त कहते हैं $^{x}$ । समाहित-चित्त अर्थात् चित्त की समाधि वाला —प्रसन्नता वाला ।

चित्त-समाधि का सबसे बड़ा विघ्न विषय की अभिलाषा है। स्पर्श, रस आदि विषयों में स्त्री-सम्बन्धी विषयेच्छा सर्वाधिक दुनेंग है, इसलिए क्लोक के अगले दोनों चरणों में चित्त-समाधि की सबसे बड़ी व्याधि से बचने का मार्ग बताया गया है<sup>ड</sup>।

# ६. जो बमे हुए को वापस नहीं पौता ( वंतं नो पडियायई <sup>घ</sup> ) :

इसके स्पष्टीकरण के लिए देखिए २.६,७,८ का अर्थ और टिष्पण। यह वहाँ प्रयुक्त—'नेच्छंति वंतयं भोत्तूं, कुले जाया अगंधणे'। 'वंतं इच्छसि आवेडं सेयं ते मरणं भवे'—वाक्यों की याद दिलाता है।

### भिक्षु (भिक्खू <sup>घ</sup>) :

सूत्रकृताङ्क के अनुसार भिक्षु की व्यास्या इस प्रकार है—जो निरिभमान, विनीत, पाप-मल को घोने वाला, दान्त, बन्धन-मुक्त होते योग्य, निर्मम, नाना प्रकार के परीषह और उपसर्गों से अपराजित, अध्यात्मयोगी, विशुद्ध-चारित्र-सम्पन्न, सावधान, स्थितात्मा, यशस्त्री या विवेकशील और परदत्त-भोजी हो, वह मिक्षु कहलाता है<sup>8</sup>।

### इलोक २:

#### द्र. इलोक २-३ :

पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पित की हिसा के परिहार का उपदेश चौथे, पाँचवें, छट्टे और आठवें अध्ययन में दिया गया है। उसी को यहाँ दोहराया है। प्रश्न होता है एक ही आगम में इस प्रकार की पुनरुक्तियाँ क्यों ? आचार्य ने उत्तर दिया--शिब्य को स्थिर मार्ग पर आरूढ़ करने के लिए ऐसा किया गया है, इसलिए यह पुनरुक्त दोष नहीं है।

१—जि० चू० पृ० ३३६: आह —णणु बुद्धःगहणेण य सक्काइणो गहणं पावइ, आयरिओ आह —न एत्थ द्ववबुद्धाणं द्वविभिक्ष्वण य गहणं कर्य, कहं ते द्ववबुद्धा द्विभिक्ष्वुण ?, जम्हा ते सम्महंसणाभावेण जीवाजीवविसेसं अजाणमाणा पुढिविमाई जीवे हिंसमाणा द्ववबुद्धा द्वविभिक्ष्य भवंति, कहं तेहि चित्तसमाधियत्तं भविस्सइ जे जीवाजीवविसेसं ण उवलभंति ?, जे पुढिविमादि जीवे जाऊणं परिहरंति ते भावबुद्धा भावभिक्ष्यु य भन्नंति, छुज्जीविनकायजाणगो य रक्षणपरो य भावभिक्ष्यु भवति ।

२-- हा० टी॰ प॰ २६६ : 'बुद्धवचने' अवगततत्त्वतीर्थकरगणधरवचने ।

३ -- अ० चू० : बुद्धा जाणणा तेसि वयणं -- बुद्धवयणं दुवालसंगं गणिपिडगं ।

४--- जि॰ चू॰ पृ॰ ३३८ : चित्तं पसिद्धं तं सम्मं आहितं जस्स सो चित्तसमाहिओ ।

५--हा॰ टी॰ प॰ २६४ : 'चित्तसमाहितः' चित्तेनातिप्रसन्तो भवेत्, प्रवचन एवाभियुक्त इति गर्भः ।

६-अ० चू : चित्तसमाधाणविग्धभूता विसया तत्थिव पाहण्णेण इत्थिगतत्ति भणति - इत्थीणवसं ।

७ — सू० १.१६.३ : एत्थवि भिक्लू अणुन्नए विणीए नामए दंते दविए बोसट्ठकाए सविधुणीय विरूवरूवे परीसहोवसग्गे अज्भल्पजोग-सुद्धादाणे जबट्ठिए ठिअप्पा संखाए परदत्तभोई भिक्खुति वच्चे ।

अध्ययन १०: इलोक ३ दि० ६-१४

- (१) पुत्र विदेश जाता है तब पिता उसे शिक्षा देता है । कर्तव्य की विस्मृति न हो जाए, इसलिए वह अपनी शिक्षा की कई पुनरावृत्तियाँ कर देता है ।
  - (२) संभ्रम या स्नेहवल पुनरुक्ति की जाती है, जैसे-साँप है-आ, आ, आ।
  - (३) रोगी को बार-बार औपधि दिया जाता है।
- (४) मंत्र का जप तब तक किया जाता है जब तक वेदना का उपशम नहीं होता । इन सबमें पुनरावर्तन है पर उनकी उपयोगिता है, इसलिए वे पुनरुक्त नहीं माने जाते । वही पुनरावर्तन या पुनरुक्ति दोष माना जाता हैं जिसकी कोई उपयोगिता न हो ।

लौकिक और वैदिक-साहित्य में भी अनेक पुनरुक्तियाँ मिलती हैं। तात्पर्य यही है कि प्रकृत विषय की स्पष्टता, उसके समर्थन या उसे अधिक महत्त्व देने के लिए उसका उल्लेख किया जाता है, वह दोप नहीं है।

# ६. पृथ्वी का खनन न करता है (पुढ़िंव न खणे क):

पृथ्वी जीव हैं । उसका खनन करना हिसा है । जो पृथ्वी का खनन करता है, वह अन्य वस-स्थावर जीवों का भी वध करता है । खनन यहाँ सांकेतिक है । इसका भाव है — मन, वचन, काया से ऐसी कोई भी क्रिया न करना, न कराना और न अनुमादन करना जिससे पृथ्वी जीव की हिसा हो ।

देखिए --- ४ सु० १६; ४.**१.**३; ६.२७, ६८, २६; ६.४, ४ ।

### १०. शीतोदक (सीओदगं ख):

जो जल शस्त्र-हत नहीं होता ( सजीव होता है ) उसे शीतोदक कहते हैं । इसी सूख के चौथे अध्ययन ( सू० ५ ) में कहा है —-'आऊ चित्तमंतमक्खाया · · · · 'अन्नत्थ सत्थ परिणएणं ।'

# ११. न पीता है ऋौर न पिलाता है ( न पिए न पियावए ख ) :

पीना-पिलाना केवल सांकेतिक शब्द हैं। इनका भावार्थ है—ऐसी कोई क्रिया या कार्य नहीं करना चाहिए जिससे जल की हिंसा हो ।

देखिए-४ सू० १६; ६.२६, ३०, ३१; ७.३६; ८.६, ७,५१,६२।

# १२. जस्त्र के समान सुतीक्ष्ण ( सुनिसियं <sup>ग</sup>) :

जैसे शस्त्र की तेज धार घातक होती है, वैसे ही अग्नि छह जीवकाय की घातक है। इसलिए इसे 'सुनिशित' कहा जाता है ।

# १३. न जलाता है ग्रौर न जलवाता है ( न जले न जलावए <sup>घ</sup> ) :

'जलाना' केवल सांकेतिक शब्द है। भाव यह है कि ऐसी कोई भी किया नहीं करनी चाहिए जिससे अग्नि का नाश हो। देखिए---४ सू० २०; ६.३२, ३३, ३४, ३४; ५.५।

### श्लोक ३:

### १४. पंखे आदि से ( अनिलेण ):

चूिसाद्वय में 'अनिल' का अर्थ वायु<sup>४</sup> और टीका में उसका अर्थ 'अनिल' के हेतुभूत वस्त्र-कोण आदि किया है<sup>५</sup>।

- १--दश्चः ४ सू॰ ४ : पुढवी चित्तमंतमक्लायाः .....अन्नत्य सत्थपरिणएणं ।
- २ (क) अ० चू० : सीतोदगं अविगतजीवं।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३३६ : 'सिओहगं' नाम उदगं असत्यह्यं सजीवं सीतोदगं भण्णइ ।
  - (ग) हा० टी० प० २६५ : 'शीतोदक' सचित्तं पानीयम् ।
- ३-अ० चू०: जधा खग्गपरसुद्धुरिगादि सत्यमणुधारं छेदगं तथा समंततो दहणरूवं ।
- ४—(क) अ० चू० : अणिलो वायू ।
  - (स) जि॰ चू॰ ए॰ ३४० : अनिलो वाऊ भण्णइ।
- ४ हा० टी० प० २६५ : 'अनिलेन' अनिलहेतुना चेलकर्णादिना ।

अध्ययन १०: टि० १५-१७

### १५. हवा न करता है और न कराता है ( न वीए न वीयावए क ) :

हवा लेना केवल सांकेतिक है। ऐसी कोई किया नहीं करनी चाहिए जिससे वायु का हनन हो। देखिए —४ सु० २१; ६.३६,३७,३८,३८; ८.६

### १६. छेदन न करता है ग्रौर कराता है ( न छिदे न छिदावए <sup>ख</sup>):

छेदन शब्द केवल सांकेतिक हैं। ऐसी कोई किया नहीं करनी चाहिए जिससे वनस्पतिकाय का हनन हो। देखिए—४.२२; ६.४१,४२, ४३; ६.१०,११।

### १७. सचित्त का आहार नहीं करता ( सचित्तं नाहारए <sup>घ</sup> ) :

जैन-दर्शन के अनुसार वनस्पतिकाय सजीव है। भगवान् ने कहा है—सुममाहित संयमी मन, वचन, काय द्वारा तीन प्रकार से (करने, कराने और अनुमोदन रूप से) वनस्पतिकाय की हिंसा नहीं करते । जो साधु वनस्पतिकाय की हिंसा करता है, वह तदाश्रित देखें जाते हुए और नहीं देखें जाते हुए विविध त्रस प्राणियों की भी हिंसा करता है। साधु दुर्गित को बढ़ाने वाले इस वनस्पतिकाय के समारम्भ का यावज्जीवन के लिए त्याग करें (दश् ६.४१, ४२)। दश् ४ सूत्र २२ में वनस्पति की तीन करण तीन योग से विराधना न करने की बत-प्रज्ञावित दी है। दश् ६.१०,११ में कहा है—"साधु तृण-घास-वृक्षादि तथा किसी वृक्षादि के फल और मूल को न काटे तथा नान। प्रकार के सिचत्त बीजों के सेवन की मन से भी इच्छा न करें। वृक्षों के कुंज में एवं गहन वन में, बीजों पर अथवा दूब आदि हरितकाय पर, सर्पच्छत्रा पर, पनक पर एवं लोलन-फूलन पर साधु कभी भी खड़ा न हों।"

सूत्रक्वताङ्ग १.७,८,६ में कहा है—''हरित वनस्पित सजीव है। मूल, शाला और पत्रादि में पृथक्-पृथक् जीव हैं। जो अपने सुल के के लिए अाहार और देह के लिए उसका छेदन करता है, वह प्रगत्भ बहुत प्राणियों का अतिपात करता है। जो बीज का नाश करता है, वह जाति-अंकुर और उसकी वृद्धि का विनाश करता है, वह अनार्यधर्मी है।'' इसी तरह आचाराङ्ग १.१.५ में वनस्पितकाय के आरम्भ-त्याग का उपदेश दिया है। इस ब्लोक में मुनि के लिए सचित्त वनस्पित खाने का निषेध हैं।

जो वनस्पित सचित्त है—शस्तादि के प्रयोग से पूर्ण परिणत नहीं (अचित्त नहीं हुई) है उसका भक्षण साधुन करे। उसका भक्षण करना अनाचीर्ण है। प्रश्न हो सकता है शस्त्र-परिणत अचित्त जनस्पित कहाँ मिलेगी? इसका समाधान यह है—गृहस्थों के यहाँ नाना प्रयोजनों से कन्द, मूल, फल और बीज का स्वाभाविक रूप से छेदन-भेदन होता ही रहता है। खाने के लिए नाना प्रकार की वनस्पिता छेदी-भेदी और पकाई जाती हैं। साधु ऐसी अवित्त (प्रासुक निजींव) वनस्पित्यां प्राप्त हों सो ले, अन्यथा नहीं। कहा है — 'भूल से पीड़ित होने पर भी संयम-बल वाले तपस्वी साधु को चाहिए कि वह फल आदि को स्वयं न तोड़े, न दूसरों से तुड़वाए, न स्वयं पकाए, न दूसरों से पकवाएं।'

एक बार बुद्ध राजगृह के बेण्डन कलन्दक नियाप में बिहार करते थे। उनके पेट में बायु की पीड़ा उत्पन्न हुई। आनन्द ने स्वयं ितल, तन्दुल और मूँग को माँग, आराम के भीतर ला, स्वयं पका यवागू (खिचड़ी) बुद्ध के सामने उपस्थित की। बुद्ध ने यवागू कहाँ से आई, यह जाना। उसकी उत्पत्ति की बात जान फटकारते हुए बोले विश्व शिकानन्द ! अनुचित है, अकरणीय है। आनन्द ! जो कुछ भीतर रखा गया है यह भी निषद्ध है, जो कुछ भीतर पकाया गया है वह भी निषद्ध है। जो कुछ भीतर पकाया गया है वह भी निषद्ध है। जो भीतर

१ जि॰ चु॰ पु॰ ३४१: सचितमाहणेण सञ्बस्स परोयसाहारणस्स सभेदस्स वणप्फद्दकायस्स गहणं कयं, तं सचित्तं नो आहारेज्जा ।

२ उत्त० २.२ १

३—भिवलुनो पतिमोक्स अ० ४.७।

x ... " " %. द !

ሂ... " ሂ-୧१ ፡

अध्ययन १० : श्लोक ४-५ टि० १८-२२

रखे, भीतर पकाए और स्वयं पकाए को खाए उसे दुक्कट का दोष हो और द्वार पर पकाए तो दोप नहीं, बाहर क्खे, बाहर पकाए किन्तु दूसरों द्वारा पकाए का भोजन करे तो दोप नहीं की

एक बार राजगृह में दुर्भिक्ष पड़ा । बाहर रखने से दूसरे ले जाते थे । बुद्ध ने भीतर रखने की अनुमति दी । भीतर रखवाकर बाहर पकाने में भी ऐसी ही दिक्कत थी । बुद्ध ने भीतर पकाने की अनुमति दी । दूसरे पकाने वाले बड़ भाग ले जाते थे । बुद्ध ने स्वयं पकाने की अनुमति दी । नियम हो गया— "भिक्षुओं ! अनुमति देना हूँ भीतर रखे, भीतर पकाए और हाथ से पकाए की रा

#### इलोक ४:

### १८. औहेशिक ( उहेसियं <sup>ग</sup> ):

इसके अर्थ के लिए देखिए दशर ३.२ का अर्थ और टिप्पण।

### १६. न पकाता है और न पकवाता है ( नो वि पए न प्यावए घ):

'पकाते हुए की अनुमोरना नहीं करता' इतना अर्थ यहाँ और जोड़ लेना चाहिए। पकाने और पकवाने में वस-स्थावर दोनों प्रकार के प्राणियों की हिंसा होती है अत: मन, बचन, काया से तथा कृत, कारित, अनुमोदन से पाक का वर्जन किया गया है।

हलोक २ और ३ में स्थावर जीव (पृथ्वीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय और वनस्पतिकाय का खनन आदि कियाओ द्वारा वध करने का निषेध किया गया है। ब्लोक ४ में ऐसे कार्यों का निषेध आ जाता है, जिसमें बस-स्थावर जीवों का धात हा। बस जीवों के बात का वर्जन भी अनेक स्थलों पर आया है।

देखिए -- ४ मु० २३; ६.४३,४४,४५ ।

#### इलोक ५:

### २०. आत्म-सम मानता है ( असासमे मन्नेज्ज ख ) :

जैसे दुःख युभे अप्रिय है वैसे ही छह ही प्रकार के जीव-निकायों को अप्रिय है जो ऐसी भावना रखता है तथा किसी जीव की हिंसा नहीं करता, वहीं सब जीवों को आत्मा के समान मानने वाला होता है। इसी आगम में साधु को बार-बार 'छसु संजए'— छह ही प्रकार के जीवों के प्रति संयमी रहने वाला – कहा गया है।

देखिए--४ सू० १०; ६.८,६,१०;७.५६;८.२,३ 1

### २१. पालन करता है (फासे ग):

'स्पर्श' शब्द का व्यवहार साधारणत: 'छूने' के अर्थ में होता है । आगम-साहित्य में इसका प्रयोग पालन या आचरण के अर्थ में भी होता हैं<sup>3</sup>। यहां 'स्पृश्' धातु पालन या सेवन के अर्थ में व्यवहृत है<sup>४</sup>।

### २२ पाँच आस्रवों का संवरण करता है ( पंचासवसंबरे घ ) :

पाँच आसवों की गिनती दो प्रकार से की जाती है:

- १. मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग।
- २. स्पर्शन, रसन, झाण, चक्षु और श्रोत्र ।

१ — बि० पि० म० अ० ३.८।

२--वि० पि० म० अ० ६।

३— उस० १०.२० ।

४--- हा० टी० प० २६५ : सेवते महावतानि ।

यहां पांच आस्रव से स्पर्शन आदि विवक्षित हैं। अगस्त्य चूर्णि में 'संबरे' पाठ है और जिनदास चूर्णि एवं टीका में वह 'संवर' के रूप में व्याख्यात है?।

#### वलोक ६:

### २३ ब्रुवयोगी (धुवजोगी स ):

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार जो बुद्ध (तीर्थङ्कर) के वचनानुसार मानसिक, याचिक और कायिक प्रदक्ति करने वाला हो, प्रतिलेखन आदि आवश्यक कार्यों को नियमित रूप से करने वाला हो, वह 'श्रुवयोगी' कहलाता है। जहां भी है --जिनकायन बुढ़ों के वचनरूप द्वादशाङ्की --गणीपिटक में जिसका योग (मन, वचन और काया) हा, जो पाँच प्रकार के स्वाध्याय में रत हो, जिसके धन (चतब्पद) आदि न हों, वह 'ध्रुबयोगी' है<sup>3</sup>।

जिनदास महत्तर के अनुसार जो क्षण, लब और मुहर्त में जागरूकता आदि गुणयुक्त हो, प्रतिलेखन आदि संयम के कार्य को नियमित रूप से करने वाला हो, सावधान होकर मन, बचन और काया से प्रवृत्ति करने वाला हो, बुद्ध-वचन (द्वादशाङ्गी) में निश्चल योगवाला हो, सदा श्रुत में उपयुक्त हो, वह 'ध्रुवयोगी' कहलाता हैं<sup>४</sup>।

### २४. गृहियोग ( गिहिजोगं घ ) :

चूर्णियों में गृहियोग का अर्थ पवन-पाचन, ऋष-विऋष आदि किया है<sup>४</sup>। हरिभद्रसूरि ने इसका अर्थ-—मूच्छांवश गृहस्थ-सम्बन्ध किया है<sup>2</sup> ।

#### इलोक ७:

### २५ सम्यक्-दर्शी ( सम्महिद्री क ):

जिसका जिन-प्रतिपादित जीव, अजीव आदि पदार्थों में सम्यग्-विश्वास होता है, उसे सम्यक्-दर्शी -- सम्यक्-दृष्टि कहा जाता है ै।

### २६. अमूढ़ है ( अमूढ़े क ):

मिथ्या विश्वासों में रत व्यक्तियों का वैभव देखकर मूढ़ भाव लाने वाला अपने दृष्टिकोण को सम्यक् नहीं रख सकता । इसचिए

जोगो जोगो जिणसासणंमि द्वलबुद्धवयणे। द्वालसंगे मणिपिडए धुवजोगी पंचविध सन्भायपरो ॥

१ अ० चू० : पंचासवदाराणि इ दियाणि ताणि आसवा चेव तानि संवरे।

२ — (क) जि० चू० पृ० ३४१ : 'पंचासवसंवरे' णाम पंचिदियसंवुडे, जहा 'सद्देसु य भद्दयपावएसु, सोयविसयं उवगएसु । तुट्ठेण व रुट्टेण व समणेण सया न होयव्वं ।।' एवं सब्देस् भाणियव्वं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६५ : 'पञ्चाश्रवसंदृतहच' द्रव्यतोऽपि पञ्चेन्द्रियसंदृतहच ।

३--अ० चू०: बुढ़ा जा तेसि वयणं बुद्धवयणं तम्मि जोगो कायवातमणेमतं कम्मं सो धुवो जोगो जस्स सो धुवजोगीति जोगेण जहां करणीयमायुत्तेण पिंडलेहणादि जो जोगो तत्थ निच्वजोगिणाण प्ण कदापि करेति कदापि न करेति, भणितं च--

४ - जि॰ चू॰ पृ०३४१ धुवजोगी णाम जो खणलवमुहुत्तं पडिबुज्भमाणादिगुणजुत्तो सो धुवजोगी भवइ, अहवा जे पडिलेहणादि संजमजोगा तेसु धुवजोगी भवेजजा, ण ते अण्णदा कुज्जाः अहवा मणवयणकायए जोगे जुंजेमाणो आउत्तो जुंजेज्जा, अहवा बुद्धाणवयणं दुवालसंगं तमि धुवजोगी भवेज्जा, सुओवउत्तो सब्वकाल भवेज्जित्त ।

५ (क) अव्युव् गिहिजोगो—जो तेसि वायारी पयणप्यावणं तं।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ० ३४२ : सिहिजोमो नाम पयणविक्कमादि ।

६- हा० टी० प० २६६ : 'गृहियोगं' मूर्च्छया गृहस्थसम्बन्धम् ।

७—अ० चू०: सब्भावं सद्हणा लक्खणा समादिद्वी जस्स सो सम्मदिद्वी :

सम्यग्-दृष्टि बने रहने के लिए आवश्यक है कि वह अमूढ़ बना रहे। ज्ञान, तप और संयम हैं—पह श्रद्धा अमूढ़दृष्टि के ही होती है। मूढ़-दृष्टि को इस तत्व-त्रयी में विश्वास नहीं होता। इसलिए भिक्षु को अमूढ़ रहना चाहिए।

### २७. (अतिथ हु ख):

'ज्ञान, तप और संयम जिनशासन में ही हैं, कुप्रवचनों में नहीं हैं'—इस प्रकार भिक्षु को अमूढ़दृष्टि होना चाहिए। यह जिनदास चूर्णि में 'अत्थि हु' का अर्थ किया है और टीका में—'ज्ञान, तप और संयम है' भिक्षु अमूढ़ भाव से इस प्रकार मानता है—यह किया है 3।

### २८. मन, वचन तथा काय से सुसंवृत ( मणवयकायसुसंवुडे घ ):

अकुशल मन का निरोध अथवा कुशल मन की उदीरणा करना मन से सुपंद्रत होना है। अकुशल मन का निरोध और प्रशस्त वचन की उदीरणा अथवा मौन रहना वचन से सुसंद्रत होना है। विहित नियमों के अनुसार आवश्यक शारीरिक कियाएँ करना—काया से अकरणीय कियाएँ नहीं करना—काय से सुसंद्रत होना है<sup>8</sup>।

#### श्लोक द:

### २ ह. परसों ( परे <sup>ग</sup> ) :

इसका मूल 'परे' है। टीका में इसका अर्थ 'परसों' किया है अर्थ जिनदास मूर्णि में तीसरा, चौथा आदि दिन किया है ।

### ३० न सन्तिध (संचय) करता है ( न निहे <sup>ध</sup> ) :

जिनदास महत्तर ने इसका अर्थ किया है — वासी नहीं रखता<sup>ण</sup> । टीका में इसका अर्थ है — स्थापित कर नहीं रखता । भावार्थ है — संग्रह नहीं करता<sup>⊑</sup> ।

इस क्लोक के साथ मिलाएँ:

अन्तामथो पानानं खादनीयानमथोऽपि वत्थानं । लद्धा न सन्निधि कथिरा, न च परित्तासे तानि अलभमानो ॥ मुत्तनिपात ४२-१० ।

१—(क) अ० चू०: परितित्यिविभवादोहि अमूढे।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४२ : अण्णतित्थियाण सोऊण अण्णेसि रिद्धीओ दहूण अमूढो भवेज्जा, अहवा सम्मिद्दिष्टणा जो इदाणीं अत्थो भण्णइ तमि अत्थि सया अमूढा दिट्टी कायब्दा।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २६६ : 'अमूढः' अविष्लुतः ।

२ - जि॰ चु॰ पृ॰ ३४२: जहा अध्यि हु जोगे नाणे य, तस्स णाणस्स फलं संजमे य, संजमस्स फलं, ताणि य इमीमि चेव जिण-वयणे संप्रणाणि, णो अण्लेस् कृष्पावयणेस्कि ।

३—हा० टी० प० २६६ ः 'अमूढ़ः' अविष्लुत∶ सन्तेवं मन्यते—अस्त्येव ज्ञानं हेयोपादेयविषयमतीन्द्रियेष्विप तपश्च बाह्याभ्थन्तरकर्म-मलापनयनजलकर्त्वं संयमश्च नवकर्मानुपादानरूपः ।

४ — जि० चू० पृ० ३४२ : मणवयणकायजोगे सुट्ठु संवुडेत्ति, कहं पुण संवुडे ?, तत्थ मगेणं ताव अकुसलमणणिरोधं करेड. कुसलमणो-दोरणं च, दायाएवि पसत्थाणि वायणपरियट्ट्याईणि कुञ्वड, मोणं वा आसेवई काएण सयणासणआदाण णा≉क्षेण्णट्टाणचंक्कम-णाइसु कायचेट्ठाणियमं कुव्वति, सेसाणि य अकरणिङजाणि य ण कुव्वड ।

प्र— हा० टी० प० २६६ : परश्व: ।

६ - जि० चू० पृ० ३४२ : परम्गहणेण तइयच उत्थमादीण दिवसाण गहणं कयं।

७- जि० चू० पृ० ३४२ : 'न निहे न निहावए' णाम न परिवासिज्जित्त वुत्तं भवति ।

द्र - हा॰ टी॰ प॰ २६६: 'न निधक्ते' न स्थापयति ।

#### क्लोक ह:

### ३१. सार्धामकों को ( साहम्मियाण ग ):

सार्थीमक का अर्थ समान-धार्मिक साथु है । साथु भोजन के लिए विषम-भोगी साथु तथा गृहस्थ को निमन्त्रित नहीं कर सकता। अपने संघ के साधुओं को जो महावृत्त तथा अन्य नियमों की दृष्टि से समान-धर्मी हैं, उन्हें ही निमंत्रित कर सकता है।

#### ३२. निमन्त्रित कर ( छंदिय <sup>ग</sup> ) :

#### इलोक १०:

# ३३. कलहकारी कथा ( बुग्गहियं कहं <sup>क</sup> ):

विग्रह का अर्थ कलह, युद्ध या विवाद है। जिस कथा, चर्चा या वार्ता से विग्रह उत्पन्न हो, उसे वैग्रहिकी-कथा कहा जाता है। अगस्त्य चूर्णि के अनुसार अमुक राजा, देश या और कोई ऐसा है—इस श्रकार की कथा नहीं करनी चाहिए। प्राथ: ऐसा होता है कि एक ब्यक्ति किसी के बारे में कुछ कहता है और दूसरा तत्काल उसका विरोध करने लग जाता है। बात ही बात में विवाद बढ़ जाता है, कलह हो जाता है ।

जिनदास चूर्ण और टीका में इसका अर्थ कलह-प्रतिबद्ध-कथा किया है<sup>2</sup>। सारांश यह है कि युद्ध-सम्बन्धी और कलह या विपाद उत्पन्न करने वाली कथा नहीं करनी चाहिए। सुत्तनिपात (तुबटक-मुत्तं—५.२.१६) में भिक्षु को किया देते हुए प्रायः ऐसे ही शब्द कहें गये हैं:

#### न च कत्थिता सिया भिक्खु, न च वाचं पयुतं आसेय्य । 'पागब्भियं' न सिक्खेय्य, कथं विगाहिकं न कथयेय्य ।।

भिक्षु धर्मरत्न ने चतुर्थं चरण का अर्थ किया है—कलह की बात न करे। गुजराती अनुवाद में (प्र० २०१) अ० धर्मानन्द कोसम्बी ने अर्थ किया है—'भिक्षु को बाद-विवाद में नहीं पड़ना चाहिए।'

### ३४. जो कोप नहीं करता (न य कुप्पे ख):

इसका आशय है कि कोई विवाद बढ़ाने वाली चर्चा छेड़े तो उसे सुन मुनि कोघन करे अथवा चर्चा करते हुए कोई मतवादो कुतर्क उपस्थित करे तो उसे सुन कोघन करे<sup>६</sup>।

१ - अ॰ चू॰: साधिमया समाणधिमया साधुणो।

२ (क) अ० चू०: छंदो इच्छा इच्छाकारेण जोयणं छंदणं । एवं छंदिय ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २६६ : 'छन्दित्वा' निमन्त्र्य ।

३ — जि॰ चू॰ पृ॰ ३४३ : अणुग्यहिमिति मन्नमाणो धम्मयाते साहिम्मयाते छंदिया भुंजेज्जा छंदिया णाम निर्मितिकण, जइ पिडगाहता तक्षो तेसि दाक्रण पच्छा सर्थ भुंजेज्जा ।

४--अ० चू० : विग्गहो कलहो । तम्मि तस्स वा कारणं विग्गहिता जधा अमुगो, एरिसो रायादेसो वा । एत्थ सङ्जं कलहो समुपज्जति ।

५ — (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४३ : बुग्गहिया नाम कुसुम (कलह) जुत्ता, तं बुग्गहियं कहं णो कहिल्ला।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २६६: न च 'वैग्रहिकीं' कलहग्रतिबढ़ां कथां कथयति ।

६— (क) अ॰ चू॰ : जित वि परो कहेज्ज तथावि अम्हं रायाणं देसं वा णिदिसिन्ति ण कुष्येज्जा । वादादौ सयमवि कहेज्जा विग्गह कहं ण य पुण कुष्येज्जा ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पू० ३४३ : अयावि केगई कारणेण वादकहा जल्पकहादी कहा भवेज्जा, ताहे तं कुव्वमाणी नो कुष्पेल्जा।

# ३५. जिसको इन्द्रियाँ अनुद्धत हैं ( निहुइंदिए <sup>ख</sup> ) :

निभृत का अर्थ विनीत है । जिसकी इन्द्रियाँ विनीत हैं -उद्धत नहीं हैं, उसे निभृतेन्द्रिय कहा जाता है ।

# ३६. जो संयम में ध्रुवयोगी है (संजमधुवजोगजुत्ते ग ) :

'श्रुव' का अर्थ अवस्यकरणीय' और सर्वदा हैं । योग का अर्थ है—मन, वचन और काया । संयम में मन, वचन और काया—इन तीनों योगों से सदा संयुक्त रहने वाला श्रुवयोगी कहलाता है<sup>8</sup> ।

# ३७. जो उपशान्त है ( उवसंते <sup>घ</sup> ) :

इसक अर्थ अनाकुल, अन्याक्षिप्त भीर काया की चपलता आदि से रहित है ।

# ३८. जो दूसरो को तिरस्कृत नहीं करता ( अविहेडए घ ) :

विग्रह, त्रिकथा आदि के प्रसंगों में समर्थ होने पर भी जो ताड़ना आदि के द्वारा दूसरों को तिरस्कृत नहीं करता, उसे 'अविहेडक' कहा जाता है—यह चूर्णि की त्याख्या है । टीका के अनुसार जो उचित के प्रति अनादर नहीं करता, उसे 'अविहेडक' कहा जाता है। कोघ आदि का परिहार करने वाला अविहेडक कहलाता है —यह टीका में व्याख्यान्तर का उल्लेख है ।

#### इलोक ११:

# ३६. कांट्रे के समान चुभने वाले इन्द्रिय-विषयों ( गामकंटए क ) :

विषय, शब्द, अस्त्र, इत्द्रिय, भूत और पुग के आगे समूह के अर्थ में ग्राम शब्द का प्रयोग होता है —यह शब्दकोश का अभिमत है° । आगम के व्याख्या-प्रत्थों में ग्राम का अर्थ इत्द्रिय किया है° । जो इत्द्रियों को कांटों की भांति चुभें, उन्हें ग्राम-कण्टक कहा जाता है । जैसे शरीर में लगे हुए कांटे उसे पीड़ित करते हैं, उसी तरह अनिष्ट शब्द आदि श्रोत्र आदि इन्द्रियों में प्रविष्ट होने पर उन्हें

१ - अ० चि० ३.६५ : विनीतस्तु निभृतः प्रश्चितोऽपि च ।

२—हा० टी० प० २६६ : 'निभृतेन्द्रियः' अनुद्धतेन्द्रियः ।

३-अ० चू०: संजमे धुवो जोगो तदवस्सकरणीयाण संजमं धुवजोगो कायवायमणोमसंण जोनेण जुसे संजमधुवजोगजुत्ते ।

४--(क) जि॰ चू० पृ० ३४३ : 'धुर्व' नाम सख्वकालं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६६ : 'ध्रुवं' सर्वकालम् ।

५ - जि० चू० पृ॰ १४२ : संजमधुवजोग जुलो भवेज्जा, संजमो पुष्वभणिओ, 'धुवं' नाम सन्वकालं, जोगो मणसादि, तंमि संजमे सन्वकालं तिविहेण जोगेण जुलो भवेज्जा।

६ -- जि० चू० पृ० ३४३ : 'उवसंते' नाम अणाकुलो अटबिखत्तो भवेज्जत्ति ।

७---हा० दी० प० २६६ : 'उपशान्तः' अनाकुल: कायचापलादिरहितः ।

प --(क) अ० चू० : परे विग्गहविकथादियसंगेतु सनःयो वि ण तालणादिणा विहेडयति एवं स अविहेडए ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० ३४३ : 'अबिहेडए' जाम जे परं अक्कोसतेप्पणादीहि न विधेडयित से अविहेडए ।

६ —हा० टी॰ प० २६६ : 'अबिहेठकः' न क्वचिदुचितेऽनादरवान्, क्रोधादीनां विश्लेषक इत्यग्ये ।

१० — अ० चि० ६,४६ : ग्रामो विषयकाब्दाऽस्त्रभूतेन्द्रियगुणाद् स्रजे ।

११ — (क) जि० चू० पृ० ३४३ : गामगहणेण इंदियगहणं कयं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६७ : ग्रामा - इन्द्रियाणि ।

अध्ययन १० : इलोक १२ टि० ४०-४३

दुख:दायी होते हैं अत: कर्कश शब्द आदि ग्राम-कण्टक (इन्द्रिय-कण्टक) कहलाते हैं'। जो व्यक्ति ग्राम में काँटे के समान चुभने वाले हों, उन्हें ग्राम-कण्टक कहा जा सकता है। संभव है ग्राम-कण्टक की भांति चुभन उत्पन्न करने वाली स्थितियों को ग्राम-कण्टक' कहा हो। यह शब्द उत्तराध्ययन (२.२५) में भी प्रयुक्त हुआ हैं:

> सोच्चाणं फरुसा भासा, दारुणा गामकंटगा । तुसिणीज उवेहेज्जा ण ताओ मणसीकरे ॥

#### ४०. आक्रोश वचनों, प्रहारों, तर्जनाओं ( अक्कोसपहारतज्जणाओ ख):

आकोश का अर्थ गाली है। चाबुक आदि से पीटना, प्रहार और 'कर्मों से डर साधु बना है' इस प्रकार भर्त्सना करना तर्जना क कहलाता है। जिनदास पूर्णि और टीका में आकोश, प्रहार, तर्जना को ग्राम-कण्टक कहा है ।

### ४१. वेताल आदि के अत्यन्त भयानक शब्दयुक्त अट्टहासों को ( भयभेरवस इसंपहासे ग ) :

भय-भेरव का अर्थ अत्यन्त भय उत्पन्न करने वाला है। 'अत्यन्त भयोत्पादक शब्द से युक्त संप्रहास उत्पन्न होने पर'—इस अर्थ में 'भयभेरवसद्संपहासे' का प्रयोग हुआ है । टीका में 'संप्रहास' को शब्द का विशेषण मान वर व्याख्या की है — जिस स्थान में अत्यन्त रीद्र भयजनक प्रहास सहित शब्द हो, उस स्थान में ।

मिलाएँ मुत्तनिपात की निम्नलिखित गाथाओं से-

भिक्खुनो विजिगुच्छतो भजतो रित्तमासनं। रुक्खपूलं सुसानं वा पब्बतानं गुहासु वा।। उच्चावचेसु सयनेसु कीवन्तो तत्थ भेरवा। येहि भिक्खु न वेधेय्य निग्घोसे सयनासने।। (४४.४-५)

#### ४२. सहन करता है ( सहइ क ):

आकोश, प्रहार, वध आदि परीषहों को साधु किस तरह सहन करे, इसके लिए देखिए - उत्तराध्ययन २.२४-२७ ।

#### इलोक १२:

# ४३. जो इमशान में प्रतिमा को ग्रहणकर ( पडिमं पडिविज्जिया मसाणे क ) :

यहाँ प्रतिमा का अर्थ कायोत्सर्ग और आभग्रह (प्रतिज्ञा) दोनों संभव हैं । कुछ विशेष प्रतिज्ञाओं को स्वीकार कर कायोत्सर्ग की

१—जि॰ चू॰ पृ॰ ३४३ : जहा कंटगा सरीरानुगता सरीरं पडियंति तथा अणिट्ठा विषयकंटका सोताइ दियगामे अणुष्पविट्ठा तमेव इंदियं पोडयंति ।

२ -- हा० टी० य० २६७ : प्रहाराः कशादिभिः ।

३ — जि० चू० पृ० ३४३ : तज्जणाए जहा एते समणा किवणा कम्ममीला पव्वतिया एवमादि ।

४—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४३ : ते य कंटना इमे 'अक्कोसपहारतज्जणाओ ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६७ : 'ग्रामकण्टकान्' ग्रामा—इन्द्रियाणि तद्दुःखहेतवः कण्टकास्तान्, स्वरूपत एवाह—आक्रोशान् प्रहारान् तर्जनाक्ष्चेति ।

४—(क) अ० चू० : पच्चवायो भयं । रोद्दं भैरवं वेतालकास्त्रिवादीण सद्दो । भयभेरवसद्देहि समेच्च पहसणं भयभेरवसद्दर्सपहासो । तम्मि समुविश्यिते ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ २४३-३४४: भयं पसिद्धं, भयं च भेरवं, न सब्बमेव भयं भेरवं, किन्तु ?, तत्थिव जं अतीवदारुणं भयं तं भेरवं भण्णइ, वेतालगणादयो भयभेरवकायेण महता सद्देण जत्थ ठाणे पहस्रति सप्पहासे, तं ठाणं भयभेरवसप्पहास भण्णइ ।

६—हा० टी० प० २६७ : 'भैरवभया' अत्यन्तरौद्धभयजनका: शब्दा: सप्रहासा यस्मिन् स्थान धृति गम्यते तत्तथा तस्मिन्, वैतालादिकृतार्त्तनादाट्टहास इत्यर्थः ।

७--हा० डी० प० २६७ : 'प्रतिमां' मासाविरूपाम् ।

मुद्रा में स्थित हो इपशान में ध्यान करने की परम्परा जैन मुनियों में रही है। इसका सम्बन्ध उसी से हैं°। इमशानिकाङ्क बौद्ध-भिक्षुओं का ग्यारहवां धुताङ्क है । देखिए—विश्रुद्धिमार्ग पृ० ७५, ७६ ।

# ४४ जो विविध गुणों और तपों में रत होता है ( विविहगुणतवोरए म ) :

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार बौद्ध-भिक्षुओं को श्मशानिक होना चाहिए। उनके आचार्यों का ऐता उपदेश है<sup>र</sup>। जिनदास चूर्णि के अनुसार सब वस्त्रधारी संन्यासी श्मशान में रहते हैं वे भी नहीं डरते। केवल श्मशान में रहकर नहीं डरना ही कोई वड़ी बात नहीं है। उसके साथ-साथ विविध गुणों और तमों में नित्य रत भी रहना चाहिए<sup>3</sup>। निग्नेन्थ भिक्षु के लिए यह विशिष्ट मार्ग है।

# ४५. जो शरीर की आकांक्षा नहीं करता (न सरीरं चाभिकंखई घ):

भिक्षु शरीर के प्रति निस्पृह होता है । उसे कभी भी यह नहीं सोचना चाहिए कि मेरा शरीर उपसर्गों से बच निकले, मेरे शरीर को दू:ख न हो, वह विनाश को प्राप्त न हो ।

#### क्लोक १३:

# ४६. जो मुनि बार-बार देह का व्युत्सर्ग और त्याग करता है ( असई वोसट्टचत्तदेहे क ) :

जिसने शरीर का ब्युत्सर्ग और त्याम किया हो, उसे ब्युल्कुण्ट-त्यक्त देह कहा जाता है<sup>६</sup>। ब्युल्सर्ग और त्याम—ये दोनों लगभग समानार्थक हैं फिर भी आगमों में इनका प्रयोग विशेष अर्थ में रूढ़ है। अभिग्रह और प्रतिमा स्वीकार कर शारीरिक-क्रिया का त्याग करने के अर्थ में ब्युत्सर्ग का और शारीरिक परिकर्म (मर्दन, स्नान और विभूषा) के परित्याग के अर्थ में त्याग शब्द का प्रयोग होता है<sup>8</sup>।

जिनदास महत्तर ने वोसट्ट का केवल पर्याय-शब्द दिया है<sup>द</sup>ा जो कायोत्सर्ग, मौन और घ्यान के द्वारा शारीरिक अस्थिरता से निष्टत्त होना चाहता है, वह 'वोसिरइ' किया का प्रयोग करता है<sup>द</sup>ा

हरिभद्रसूरि ने प्रतिबन्ध के अभाव के साथ व्युत्सृष्ट का सम्बन्ध जोड़ा है<sup>98</sup>। व्यवहार भाष्य की टीका में भी यही अर्थ मिलता है<sup>98</sup>।

१—दशा० ७ ।

२ - अ० चू०: जधा सक्किभक्लुण एस उवदेसो मासाणिगेण भिवतव्वं । ण य ते तिस्मि विभेति तस्मितिणिसेधणत्थं विसेसिज्जिति ।

३—जि॰ चू॰ पृ॰ ३४४ : जहा रत्तपडादीवि सुसाणेसु अच्छंति, ण य बीहिति, तप्पडिसेश्रणत्यमिदं भण्णइ ।

४--हा॰ टी॰ प॰ २६७ : न शरीरमिकाङ्क्षते निस्पृहतया वार्त्तमानिकं भावि च ।

५ — जि॰ चू॰ पृ॰ ३४४ : ण य सरीरं तेहि उवसम्मेहि वाहिज्जमाणोऽवि अभिकंखद्द, जहा जद्द मम एतं सरीरं न दुक्खाविज्जेज्जा, न वा विणिस्सिज्जेज्जा ।

६ - अ० चू० : बोसट्ठो चत्तोय देहो जेण सो बोसट्ठचत्तदेहो ।

७ – अ० चू० : बोसट्ठो पडिमादिसु विनिद्दत्तिकयो । ण्हाणुमद्दणातिविभूषाविरहितो चत्तो ।

चल जिल्चूल पृत्र ३४४ : बोसट्वेति वा बोसिरियंति वा एगट्ठा ।

e—आव॰ ४ : ठाणेणं, मोणेणं, भागेणं, अप्पाणं वोसिरामि ।

१०—हा० टी० प० २६७ : ब्युत्सृष्टो भावप्रतिबन्धाभावेन त्यक्तो विभूषाकरणेन देह: ।

११—व्य० भा० टी० : व्युत्सृष्टः प्रतिबन्धाभावत: त्यक्तः परिकर्मकरणतो देहो येन स व्युत्सृष्टत्यक्तदेहः ।

४९४ अध्ययन १०: इलोक १४ टि० ४७-४६

ध्यवहार भाष्य में बोसटू, निसटू और चत्त—इन तीनों का भी एक साथ प्रयोग भिलता है<sup>9</sup>। तप के बारह प्रकारों में व्युत्सर्ग एक प्रकार का तप है। उसका संक्षिप्त अर्थ है — शरीर की चेष्टाओं का निरोध और विस्तृत अर्थ है — गण (सहयोग), शरीर, उपिघ और भक्त-पान का त्याग तथा कषाय, संसार और कर्म के हेनुओं का परित्याग<sup>3</sup>।

शरीर, उपि और भवत-पान के व्युत्सर्ग का अर्थ इस प्रकार है:

शरीर की सार-सम्हाल को त्यागना या शरीर को स्थिर करना काय-व्युत्सर्ग कहलाता है। एक वस्त्र और एक पात्र के **उपरा**न्त उपिध न रखना अथवा पात्र न रखना तथा चुल्ल्राट्ट और कटिबन्य के सिवाय उपिध न रखना उपिध-व्युत्सर्ग है। अनवान करना भनत-पान व्युत्सर्ग है<sup>४</sup>।

निशोध माष्य में संलेखना, ब्युत्मृष्टव्य और व्युत्मृष्ट के तीन-तीन प्रकार बतलाये हैं<sup>थ</sup> । वे आहार, शरीर और उपकरण हैं<sup>६</sup>। भगवान् महावीर ने अभिग्रह स्वीकार किया तब शरीर के समस्व और परिकर्म के परित्यास की संकल्प की भाषा में उन्होंने कहा-- 'मैं सब प्रकार के उपसर्गों को सहन करूँगा।' यह उपसर्ग-सहन ही शरीर का वास्तविक स्थिरीकरण है और जो अपने शरीर को उपसर्गों के लिए समर्पित कर देता है, उसी को व्यत्सृष्ट-देह कहा जाता है। भगवान् ने ऐसा किया था"।

भिक्ष को बार-बार देह का व्युत्सर्ग करना चाहिए। इसका अर्थ यह है कि उसे काया स्थिरीकरण वा कायोत्सर्ग और उपसर्ग सहने का अभिग्रह करते रहना चाहिए।

# ४७. पृथ्वी के समान सर्वसह ( पुढिव समे ग ) :

पृथ्वी आक्रोश, हनन और भक्षण करने पर भी द्वेप नहीं करती, सबको सह लेती है। उसी प्रकार भिक्षु आक्रोश आदि को निर्वेर भाव से सहन करे<sup>द</sup>।

# ४८. जो निदान नहीं करता ( अनियाणे <sup>घ</sup> ) :

जो ऋद्धि आदि के निमित्त तप-संयम नहीं करता<sup>६</sup> जो भावी फलाइंसा से रहित होता है<sup>99</sup>, जो किए हुए तप के बदले में ऐहिक फल भी कामना नहीं करता, उसे अनिदान कहते हैं।

### इलोक १४:

# ४६. श्वरीर (काएण क):

अधिकांश परीषह काया से सहे जाते हैं, इसलिए यहाँ—काया से परीपहों को जीतकर—ऐसा कहा है। बौद्ध आदि मन को ही सब

१—व्य० भा० : बोसट्टनिसट्टचत्तदेहाओ ।

२.-- उत्तव ३०.३६ : सयणासणठाणे वा जे उ भिवखू त वावरे । कायस्स विजन्सग्यो छट्टो सो परिकित्तिओ ।।

३ - भग० २४.७ : औप० तपोधिकार।

४--भग० जोड् २४.७।

५---माथा १७२०: संलिहितं पि य तिविधं, वोसिरियव्वं च तिविह वोसर्ह् ।

६-- नि० चू०: आहारो सरीरं उवकरणं च।

७--आ० चू० १५,३४. : तओ णं समने भगवं महावीरे ""इमं एयाख्वं अभिग्गहं अभिग्गिहड्--वारसवासाइं वीसटठकाए चिवत्तदेहे जे केइ उवसम्मा सभुष्परजंति, तंजहा--दिश्वा वामाजुस्ता वा तेरिन्छिया वा, ते सब्वे उवसमी समुष्पन्ने समाणे सम्मं सहिस्सामि खमिस्सामि अहिआसइस्सामि ।

द्र — जि॰ चु॰ पु॰ ३४४ : जहा पुढवी अक्कुस्समाणी हम्भमाणी भश्खिज्जमाणी च न य किंचि पओसं वहद, तहा भिक्ख्णावि सब्बकास-विसधेण होयव्वं ।

जि० च० प० ३४५: माणुसरिद्धिनिमित्तं तवसंजमं न कुव्वइ, से अनियाणे ।

१० — हा० टी० प० २६७ : 'अनिदानो' भाविफलाशंसारहित: ।

कुछ मानते हैं। उनसे मतभेद दिखाने के लिए भी 'काय' का प्रयोग हो सकता है<sup>9</sup>। जैन-दृष्टि यह है कि जैसे मन का नियन्त्रण आवश्यक है, वैसे काया का नियंत्रण भी आवश्यक है और सच तो यह है कि काया को समुचित प्रकार से नियंत्रित किए बिना मन को नियंत्रित करना हर एक के लिए संभव भी नहीं है<sup>9</sup>।

#### ५०. परीवहों को ( परीसहाइं क ) :

निर्जरा (आत्म-शुद्धि) के लिए और मार्ग से च्युत न होने के लिए। जो अनुकूल और प्रतिकूल स्थितियां और मनोभाव सहे जाते हैं, वे गरीपह कहलाते हैं<sup>3</sup>ा वे क्षुया, प्यास आदि बाईस हैं<sup>8</sup>ा

#### प्रश. जाति-पथ (संसार ) से (जाइपहाओ ख):

दोनों चूर्णियों में 'जातिवह' और टीका में 'जातिपह'—ऐमा पाठ है। 'जातिवह' का अर्थ जन्म और मृत्यु<sup>४</sup> तथा 'जातिपय' का अर्थ संसार किया है । 'जातिपथ' शब्द अधिक प्रचलित एवं गम्भीर अर्थवाला है, इसलिए मूल में यही स्वीकृत किया है।

# ४२. ( तवे <sup>घ</sup> ) :

चूणिद्वय में 'भवे' और टीका में 'तवे' पाठ है। यह सम्भवतः लिपिदोष के कारण वर्ण-विपर्यय हुआ है। श्रामण्य में रत रहता है यह सहज अर्थ है। किन्तु 'तवे' पाठ के अनुसार—श्रमण-सम्बन्धी तप में रत रहता है "—यह अर्थ करना पड़ा। श्रामण्य की तप का विशेषण माना है, पर वह विशेष अर्थवान् नहीं है।

#### श्लोक १५:

### ५३. हाथों से संयत, पैरों से संयत ( हत्यसंजर पायसंजर क ) :

जो प्रयोजन न होने पर हाथ-पैरों को कूर्म की तरह गुप्त रखता है और प्रयोजन पर प्रतिलेखन, प्रमार्जन कर सम्यक् रूप से ब्यवहार करता है, उसे हाथों से संयत, पैरों से संयत कहते हैं ।

देखिए -- 'संजईदिए' का टिप्पण ५५।

- १ (क) अ॰ चू॰ : परीसहा पायेण कायेण सहणीया अतो कायेणित भण्णात । जे बौद्धादयो चित्तमेवणियंतव्विमिति तथ्पिडसेधणस्थं कायवयणं ।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४५ : सक्काणं चेत्तवेतसिया धम्मा इति तं णिसेहणत्यिमदमुच्यते ।
- २ हा० टी० प० २६७ : 'कायेन' कारीरेणापि, म भिक्षुसिद्धान्तनीत्या मनोवाग्भ्यामेत्र, कायेनानभिभवे तत्वतस्तवनभिभवात् ।
- ३ -- तत्त्वा० ६.द : मार्गाच्यवत्रनिकंरार्थं परिसोढच्याः परीषहाः ।
- ४—उत्त० २।
- ५—(क) अ० चू०: जातिवधो पुब्दभणितो।
  - (জ) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४५ : जातिग्गहणेण जम्लणस्स गहणं कथं, वधगहणेणं मरणस्स महणं कथं।
- ६ हा० टी० प० २६७ : 'जातिपथात्' संसारमार्गात् ।
- ७—(क) अ० चू०: भवे रते सामणिए समगभावो सामणियं तम्मि रतो भवे।
  - (ख) जि० चू० पृ० ३४४ : सामण्णिए रते भवेज्जा, सामणभावो सामण्णियं भन्तइ ।
  - (ग) हा॰ टी॰ प॰ २६७ : 'तपित रतः' तपित सन्तः, किभूत इत्याह—'श्रमण्ये' श्रमणानां संबन्धिन, श्रुद्ध इति भावः ।
- ८----(क) जि० चू० पृ० ३४५ : हत्थपार्शह कुम्मो इव णिक्कारणे जो गुत्तो अच्छइ, कारणे पडिलेहिय पमण्जिय वावारं कुव्बद्द, एवं कुव्वमाणो हत्थसंजओ पायसंजओ भवदे ।
  - (ख) हा॰ टो॰ प॰ २६७ : हस्तसंयतः पादसंयत इति-कारणं विना कूर्मवल्लीन आस्ते कारणे च सम्यग्गच्छति ।

#### ५४. वाणी से संयत (वायसंजए ल):

जो अकुशल वचन का निरोध करता है और कार्य होने पर कुशल वचन की उदीरणा करता है, उसे वाणी से संयत कहते हैं । देखिए—'संजइंदिए' का टिप्पण ४५।

#### ५५. इन्द्रिय से संयत ( संजर्डेविए <sup>ख</sup>):

जो श्रोत्र आदि इन्द्रियों की विषयों में प्रविष्ट नहीं होने देता तथा विषय प्राप्त होने पर जो उनमें राग-द्वेष नहीं करता, उसे इन्द्रियों से संयत कहते हैं<sup>2</sup>ा

मिलाएँ —

चक्खुना संवरो साधु साधु सोतेन संवरो। धाणेन संवरो साधु साधु जिह्वाय संवरो।। कायेन संवरो साधु साधु वाचाय संवरो। मनसा संवरो साधु साधु सब्बत्थ संवरो। सब्बत्थ संवृतो भिक्खु सब्बदुक्खा पमुच्चति।। धम्मपद २४.१-२।

### प्रइ. अध्यातम ( अज्झटप <sup>ग</sup> ) :

अध्यातम् का अर्थ शुभ ध्यान है 3।

#### इलोक १६:

# ५७. जो मुनि वस्त्रदि उपिथ (उपकरणों) में मूर्चिछत नहीं है, जो अगृद्ध है ( उवहिम्मि अमुच्छिए अगिद्ध<sup>ेक</sup> ) ः

जिनदास महत्तर के अनुसार मूर्च्छा और गृद्धि एकार्थंक भी हैं। जहाँ बलपूर्वंक कहना हो या आदर प्रदर्शित करना हो वहाँ एकार्थंक शब्दों का प्रयोग पुनस्कत नहीं कहलाता और उन्होंने इनमें अन्तर बताते हुए लिखा है कि—'मूर्च्छां का अर्थ मोह और 'गृद्धि' का अर्थ प्रतिबन्ध है। उपिध में मूर्च्छित रहने वाला करणीय और अकरणीय को नहीं जानता और गृद्ध रहने वाला उसमें बंध जाता है। इसिलए मूनि को अमुर्च्छित और अगृद्ध रहना चाहिए ।

# धूद्र. जो अज्ञात कुलों से भिक्षा की एषणा करने वाला है, जो संयम को असार करने वाले दोषों से रहित है ( अन्नायउंछंपुल निष्पुलाए ख ) :

अगस्त्य चूर्णि के अनुसार 'अज्ञातोच्छपुल' का अर्थ है—अज्ञात-कुल की एषणा करने वाला<sup>५</sup> और 'निष्पुलाक' का अर्थ है—मूलगुण और उत्तरगुण में दोष लगाकर संयम को निस्सार न करने वाला<sup>९</sup>।

१— (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४४ : वायाएवि संजओ, कहं ?, अकुसलवइनिरोधं कुटवइ, कुसलवइउदीरणं च कज्जे कुटवइ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६७ : वाक्संयतः अकुश्चलवाग्निरोधकुञ्चलवागुदीरुणेन ।

२—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४५ : 'संजइंदिए' नाम इंदियविसयपयारणिरोधं कृष्वइ, विसयपत्ते सु इंदियत्थेसु रागद्दोसविणिग्यहं च कृष्वतित्ति ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६७ : 'संयतेन्द्रियो' निवृत्तविषयप्रसरः ।

३— (क) जि॰ चू॰ पृ० ३४५ : 'अङ्भत्परए' नाम सोधणज्भाणरए ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६७ : 'अध्यात्मरतः' प्रशस्तध्यानासकतः ।

४— जि॰ चू॰ पृ॰ ३४५-३४६ : मुच्छासहो य गिद्धिसहो य दोऽवि एगट्ठा, अच्चत्थणिमित्तं आयरणिमित्तं च पउंजमाणा ण पुणक्तं भवति, अहवा मुच्छियाहियाणं इमो विसेसो भण्णइ, तत्थ मुच्छासहो मोहे दट्टवो, गेहियसहो पडिबंधे दट्ठवो, जहा कोइ मुच्छिओ तेण मोहकारणेण कज्जाकज्जं न याणइ, तहा सोऽवि भिक्खू उर्वाहिमि अज्झोववण्णो मुच्छिओ किर कज्जाकज्जं न याणइ, तन्हा न मुच्छिओ अमुच्छिओ, अगिद्धिओ अबद्धो भण्णइ, कहं ?, सो तिम उर्वाहिमि निच्चमेव आसन्नभव्वत्तणेण अबद्धो इव दट्ठवो, णो गिद्धिए अगिद्धिए।

५—अ० चू० : तं पुरुएति तमेसति एस अण्णाउञ्खपुलाए ।

६—अ० चू० : मूलुत्तरगुणपडिसेवणाए निस्सारं संजमं करेंति एस भावपुलाए तथा णिपुलाए ।

#### स-भिक्ख (सिभक्ष)

जिनदास महत्तर ने 'पुल' को 'पुलाक' शब्द मानकर 'पुलाक निष्पुलाक' की व्याख्या इस प्रकार की है –मूलगृण और उत्तरगुण में दोष लगाने से संयम निस्सार बनता है, वह भावपुलाक है। उससे रहित 'पुलाक निष्पुलाक' कहलाता है अर्थात् जिससे संयम पुलाक (सार रहित) बनता हो, वैसा अनुष्ठान न करने वाला'।

*e38* 

टीकाकार ने भी 'पुल' को 'पुलाक' शब्द मानकर 'पुलाक निष्पुलाक' का अर्थ संयम को निस्सार बनाने वाले दोखों का सेवन न करने वाला किया है<sup>र</sup>।

हलायुध कोश में 'पुलक' और 'पुलाक' का अर्थ तुच्छ धान्य किया है। मनुस्मृति में इसी अर्थ में 'पुलाक' शब्द का प्रयोग हुआ है<sup>3</sup>।

# ५६. सन्निधि से ( सन्निहिओ <sup>ग</sup> ) :

अशन आदि को रातवासी रखना सन्निधि कहलाता है ।

# ६०. जो ऋय-विकय से ''विरत ( कयविक्कय ''विरए <sup>ग</sup> ) ः

कय-विकय को भिक्षु के लिए अनेक जगह वर्जित बताया है। बुद्ध ने भी अपने भिक्षुओं को यही शिक्षा दी थी<sup>ध</sup>ा

# ६१. जो सब प्रकार के संगों से रहित है ( निर्लेप है ) ( सब्बसंगावगए <sup>घ</sup> ) :

संग का अर्थ है इन्द्रियों के विषय । सर्वसंगापगत वही हो सकता है जो बारह प्रकारके तप और सतरह प्रकार के संयम में छीन हो ।

#### वलोक १७:

# ६२. जो अलोलुप है ( अलोल <sup>क</sup> ):

जो अप्राप्त रसों की अमिलापा नहीं करता, उसे 'अलोल' कहा जाता है"। दश् ० १.३.१० में भी यह शब्द आया है। यह शब्द बौद्ध-पिटकों में भी अनेक जगह प्रयुक्त हुआ है।

मिलाएँ---

#### चक्खूहि नेव लोलस्स, गामकथाय आवरये सोतं। रसे च नानुगिज्झेय्य, न च ममायेथ किञ्चि लोकस्मि ।। सुनिनिपात ५२.०

# ६३. ( उ<sup>.</sup>छं <sup>ख</sup> ) :

पिछले क्लोक में 'उंछं' का प्रयोग उपिथ के लिए हुआ और इस पद्य में आहार के लिए हुआ है। इसलिए पुनरकत नहीं है ।

# ६४. ऋद्धि ( इडि्ड ग ) :

यहाँ इड्डि—ऋद्धि का अर्थ योगजन्य विभूति है। इसे लब्धि भी कहा जाता है। ये अनेक प्रकार की होती हैं $^{\xi}$ ।

१——जि॰ चू॰ पृ॰ ३४६ : जेण मूलगुणउत्तरगुणपदेण पडिसेविएण णिस्सारो संजमो भवति सो भावपुलाओ, एत्थ भावपुलाएण अहिगारो, सेसा उच्चारियसरिसत्तिकाऊण परूविया, तेण भावपुलाएण निपुलाए भवेज्जा, णो तं कुव्वेज्जा जेण पुलागो भवेज्जिति ।

२-हा॰ टी॰ प॰ २६८: पुलाकनिष्पुलाक' इति संयमासारतापाददोषरहित:।

३---१०.१२५: पुलाकाव्चैव धान्यानां जीर्णाव्चैव परिच्छदाः ।

४--जि० चू० पृ० ३४६ : 'सण्णिही' असणादीणं परिवासणं भण्णा ।

प्र— सु० नि० ५२.१५ : 'कयविक्कये' न तिट्ठेय्य ।

६-- जि॰ चू॰ पृ॰ ३४६ : संगोत्ति दा इंदियत्थोति वा एगठ्ठा ।

७—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४६ : जइ तित्तकषुअकसायाई रसे अप्पत्ते णो पत्थेइ से अलोले।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६८: अलोलो नाम नाप्राप्तप्रार्थनपरः ।

द-हा॰ टी॰ प॰ २६८ : तत्रोपिधमाश्रित्योक्तिमह त्वाहारमित्यपौन रुक्त्यम् ।

६—जि॰ चू० पु० ३४७: इड्डि-विउव्यणमादि ।

### ६५. स्थितात्मा ( ठियप्पा घ ) :

जिसकी आत्मा ज्ञान, दर्शन और चारित्र में स्थित होती है, उसे स्थितात्मा कहते हैं।

#### इलोक १८:

### ६६. प्रत्येक व्यक्ति के पुण्य-पाप पृथक्-पृथक् होते हैं ( पत्तेयं पुण्णपावं म ) :

सबके पुण्य-पाप अपने-अपने हैं और सब अपने-अपने कृत्यों का फल मोग रहे हैं —यह जानकर न दूसरे की अवहेलना करनी चाहिए और न अपनी बड़ाई। हाथ उसीका जलता है जो अग्नि हात्र में लेता है। उसी तरह कृत्य उमी को फल देते हैं जो उन्हें करता है। जब ऐसा नियम है तब यह समझना चाहिए कि मैं क्यों दूसरे की निन्दा कहाँ और नयों अपनी बड़ाई ।

पर-निन्दा और आत्म-श्लाघा - ये दोनों महान् दोष हैं । भुनि को मध्यस्थ होना चाहिए, इन दोनों से बचकर रहना चाहिए । इस श्लोक में इसी मर्भ का उपदेश है और उस मर्म का आलम्बन सूत्र 'पत्तेयं पुण्णपाव' है । जो इस मर्म को समझ लेता है, वह पर-निन्दा और आत्म-श्लाघा नहीं करता ।

#### ६७. दूसरे को ( परं क):

प्रव्रजित के लिए अप्रव्रजित 'पर' होता है<sup>3</sup>ा जिनदास महत्तर 'पर' का प्रयोग गृहस्य और वेषधारी के अर्थ में बतलाते हैं<sup>8</sup>ा टीकाकार ने इसका अर्थ - अपनी परस्परा से अतिरिक्त दूसरी परस्परा का शिष्य —ऐसा किया है<sup>8</sup>ा

### ६८. कुशील ( दुराचारी ) ( कुसीले क ) :

गृहस्थ या वेषधारी साधु अव्यवस्थित आचार वाला हो फिर भी 'यह कुसील है'—ऐसा नहीं कहना चाहिए। इसरे के चोट लगे. अप्रीति उत्पन्न हो, वैसा व्यक्तिगत आरोप करना अहिंसक मुनि के लिए उचित नहीं होता<sup>द</sup>!

#### क्लोक १६:

### ६६. सब मदों को ( मयाणि सब्वाणि क ) :

मद के आठ प्रकार बतलाए हैं:

१. जाति-मद, २. कुल-मद, ३. रूप-मद, ४. तप-मद, ५. श्रुत-मद, ६. लाभ-मद, ७. ऐव्वर्ष-मद, ८. प्रज्ञा-मद ।

इस क्लोक में जाति, रूप, लाभ और श्रुत के मद का उल्लेख किया है और मद के ग्रेष प्रकारों का 'मयाणि सब्वाणि' के द्वारा निर्देश किया है"।

१—जि॰ चू॰ पृ॰ ३४७ : षाणदंसणचरित्तेसु ठिओ अप्या जस्स सो ठियापा ।

२—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४७ : आह -- कि कारणं परो न बत्तव्त्रो ?, जहां जो चेव अगणि गिण्हई सो चेव डज्भइ, एवं नाऊण पत्तेयं पत्तेयं पुण्णपावं अत्ताणं ण समुक्कसइ, जहाऽहं सोभणो एस असोभणोत्ति एवमादि ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २६८ : प्रत्येकं पुण्यपायं, नान्यसंबन्ध्यन्यस्य भवति अग्निदाहवेदनावत् ।

३--अ० चू०: परो पञ्जतियस्स अपञ्जतियो ।

४-- जि॰ चू॰ पु॰ ३४७ : परो णाम गिहत्थो लिगी वा।

भ् —हा० टी० प० २६ : 'परं' स्वपक्षविनेयव्यतिरिक्तम् ।

६—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४७ : जइित सो अप्पणो कम्मेमु अन्ववित्यओ तहािव न वत्तन्वो जहाऽयं कुत्थियसीलोत्ति, किं कारणं?, तत्थ अपत्तियमादि बहवे दोसा भवंति ।

<sup>(</sup>ल) हा॰ टो॰ प॰ २६८ : नः व्यवति --अयं कुन्नोलः, तदप्रीत्यादिदोषप्रसङ्गात् ।

७—हा॰ टी॰ प॰ २६६: न जातिमत्तो यथाऽहं ब्राह्मणः क्षत्रियो वा, न च रूपमत्तो यथाऽहं रूपवानादेयः, न लाभमत्तो यथाऽहं लाभान्, न श्रुतमत्तो यथाऽहं पण्डितः, अनेन कुलमदादिपरिग्रहः, अत एवाह—मदान् सर्वान् कुलादिविषयानिष ।

#### इलोक २०:

### ७०. आर्यपद ( धर्मपद ) ( अज्जपयं क ) :

चूर्णियों में इसके स्थान पर 'अज्जवयं' पाठ है और इसका अर्थ ऋजुभाव है । 'अज्जवयं' की अपेक्षा 'अज्जपयं' अधिक अर्थ-संग्राहक है, इसलिए मूल में वही स्वीकृत किया है ।

# ७१. कुशील-लिङ्ग का ( कुसीलॉलगं <sup>ग</sup> ) :

इसका अभिप्राय यह है कि परतीथिक या आचार-रहित स्वतीथिक साधुओं का वेष धारण न करें । इसका दूसरा वर्ष है जिस आचरण से कुशील है, ऐसी प्रतीति हो, वैसे आचरण का वर्जन करें । टीका के अनुसार कुशीलों द्वारा चेष्टित आरम्भ आदि का वर्जन करें ।

# ७२. ज्से दूसरों को हँसाने के लिए कुनुहलपूर्ण चेश्टा नहीं करता ( न यावि हस्सकुहए घ ) :

कुहक शब्द 'कुह्' धातु से बना है । इसका प्रयोग विस्मय उत्पन्न करने वाला, ऐन्द्रजालिक, वञ्चक आदि अर्थों में होता है । यहाँ पर विस्मित करने के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है । हास्यपूर्ण कुतूहल न करे अथवा दूसरों को हंसाने के लिए कुतूहलपूर्ण चेष्टा न करे – ये दोनों अर्थ अगस्त्यसिंह स्थियर करते हैं<sup>8</sup>, जिनदास महत्त्वर और हरिभद्रसूरि केवल पहला<sup>६</sup> ।

दशः ६.३.१० में 'अक्कुहए' अब्द प्रयुक्त हुआ है । वहाँ इसका अर्थ इन्द्रजाल आदि न करने वाला तथा वादित्र न बजाने वाला किया है ।

#### इलोक २१:

# ७३. अशुचि और ज्ञाज्ञ्वत देहवास को (देहवासं असुइं असासयं क ) :

अशुचि अर्थात् अगुचिपूर्णं और अशुचि से उत्पन्न । शरीर की अशुचिता के सम्बन्ध में सुत्तनियात अ० ११ में निम्न अर्थं की गाथाएँ मिलती हैं :

"हुड्डी और नस से संयुक्त, त्वचा और मांस का लेप चढ़ा तथा चाम से ढंका यह शरीर जैसा है वैसा दिखाई नहीं देता।

१---(क) अ० चू०: ऋजुभावं दरिसिज्जिति ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४८ : अञ्जवग्गहणेण अहिसाइलक्खणस्स एयारिसस्स धम्मस्स गहणं कयं, तं आयरियं धम्मपदं गिहीणं साधूण य पवेदेण्जा ।

२--हा० टी० प० २६६ : 'आर्यपदम्' शुद्धधर्मपदम् ।

३-अ० चू० : पंडुरंगादीण कुसीलार्गालग वज्जेन्जा । अधायरादिवा कुसीललिंगं न रक्खए ।

४—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४८ : जुसीलाणं पंडुरंगाईण लिगं ""अथवा जेण आयरिएण कुसीलो संभाविष्जति तं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६६ : 'कुशीललिङ्गम्' आरम्भादिकुशीलचेष्टितम् ।

पू—अ० चू०: हस्समेव कुहगं, तं जस्स अस्थि सो हस्सकुहतो । तथा न भवे । हस्सनिमित्तं वा कुहगं तथाकरेति जधा परस्स हस्स-मुप्पज्जिति । एवं ण यावि हस्सकुहए ।

६-(क) जि० चू० पृ० ३४८ : हासकुहए णाम ण ताणि कुहमाणि कुरजा जेण अन्ने हसंतीति ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २६६: न हास्यकारिकृहकपुक्तः।

७-(क) अ० चू० : इंद-जाल-कुहेडगादीहि ण कुहावेति णति कुहाविज्जति अकुहए।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ ३२१ : कुहगं - इंदजालादीयं न करेइत्ति अक्कुहएति ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २५४ : 'अकुहक' इन्द्रजालादिकहरकरहित: ।

जि० चू० पृ० ३२२ : अहवा वाइत्तादि कुहमं भण्णड, तं न करेइ अकुहएति ।

अध्ययन १०: इलोक २१ टि० ७३

"इस <mark>बरीर के भीतर</mark> हैं—आंत, उदर, यक्कत, वस्ति, हृदय, फुप्फुस, वक्क —तिल्ली, नासा-मल, लार, पसीना, मेद, लोहू, लसिका, पित्त और चर्बी ।

"उसके नौ द्वारों से हमेशा गन्दगी निकलती रहती है। आँख से आँख की गन्दगी निकलती है और कान से कान की गन्दगी। "नाक से नासिका-मल, मुख से पित्त और कफ, शरीर से पनीना और मल निकलते हैं।

"इसके सिर की खोपड़ी गुदा से भरी है। अविद्या के कारण मूर्ख इसे शुभ मानता है।

"मृत्यु के बाद जब यह शरीर स्जकर नीला हो स्मशान में पड़ा रहता है तो उसे बन्धु-बांधय भी छोड़ देते हैं।"

ज्ञाता धर्मकथा सूत्र में अरीर की अशाश्वता के बारे में कहा गया है कि 'यह देह जल के फैन की तरह अध्युव है; बिजली के अपकारे की तरह अशाश्वत है; दर्म की नोक पर ठहरे हुए जल-बिन्दु की तरह अनित्य है।'' देह जीवरूपी-पक्षी का अस्थिरवास कहा गया है क्योंकि जल्दी या देर से छसे छोड़ना ही पड़ता है।

# पढमा चूलिया रइवक्का

# प्रथम चूलिका रतिवाक्या

#### आमुख

इस चूलिका का नाम 'रितवाक्या-प्रध्ययन' है। असंयम में सहज ही रित और संयम में प्ररित होती है। भोग में जो सहज श्राकर्षण होता है वह त्याग में नहीं होता । इन्द्रियों की परिवृत्ति में जो सुखानुभूति होती है वह उनके विषय-निरोध में नहीं होती।

सिद्ध योगी कहते हैं - भोग सहज नहीं है, मुख नहीं है। साधना से दूर जो हैं वे कहने हैं - 'यह सहज है, युख है। 'पर वस्तुतः सहज क्या है? सुख क्या है? यह चिन्तनीय रहता है। खुजली के कीटाणु शरीर में होते हैं तब खुजलाने में सहज आकर्षरा होता है शौर वह सुख भी देता है। स्वस्थ ग्रादमी खुजलाने को न सहज मानता है शौर न सुखकर भी। यहाँ स्थिति-भेद है शौर उसके आधार पर अनुभूति-भेद होता है। यही स्थिति साधक शौर ग्रसाधक की है। मोह के परमाणु सिक्य होते हैं तब भोग सहज लगता है शौर वह सुख की ग्रनुभूति भी देता है। किन्तु श्रन्त-मोह या निर्मोह व्यक्ति को भोग न सहज लगता है शौर न सुखकर भी। इस प्रकार स्थिति-भेद से दोनों मान्यताओं का श्रपना-श्रपना ग्राधार है।

ग्रात्मा की स्वस्थ दशा मोहशून्य स्थिति या वीतराग भाव है। इसे पाने का प्रयस्त ही संयम या साधना है। मोह श्रनादिकालीन रोग है। वह एक वार के प्रयत्न से ही मिट नहीं जाता। इसकी चिकित्सा जो करने चलता है वह सावधानी से चलता है किन्तु कहीं-कहीं बीच में वह रोग उभर जाता है श्रीर साधक को फिर एक बार पूर्व स्थिति में जाने को विवश कर देता है। चिकित्सक कुशल होता है तो उसे सम्हाल लेता है श्रीर उभार का उपणमन कर रोगी को आरोग्य की श्रोर ले चलता है। चिकित्सक कुशल न हो तो रोगी की डावाँडोल मनोदणा उसे पीछे ढकेल देती है। साधक मोह के उभार में न डगमगाए, पीछे न खिसके—इस दृष्टि से इस अध्ययन की रचना हुई है। यह वह चिकित्सक है जो संयम से डिगते चरगा को फिर से स्थिर बना सकता है श्रीर भटकते मन पर अंकुश लगा सकता है।

इसीलिए कहा है—''ह्यरिस्सगयंकुसपीयपडागाभूयाई इमाई ग्रद्ठारसठाणाई''—इस ग्रध्ययन में विणित ये घ्रठारह स्थान—घोड़े के लिए वल्गा, हाथी के लिए अंकुण ग्रौर पोत के लिए पताका जैसे हैं। इसके वाक्य संयम में रित उत्पन्न करने वाले हैं, इसलिए इस ग्रध्ययन का नाम 'रितवानया' रखा गया है'।

प्रस्तुत ग्रध्ययन में स्थिरीकरण के ग्रठारह सूत्र हैं। उनमें गृहस्थ-जीवन की ग्रनेक दृष्टियों से ग्रनुपादेयता बतलाई है। जैन ग्रीर वैदिक परम्परा में यह बहुत बड़ा ग्रन्तर है। वैदिक व्यवस्था में चार ग्राथम हैं। उनमें गृहस्थाश्रम सब का मूल है ग्रीर सर्वाधिक महत्पूर्ण माना गया है। स्मृतिकारों ने उसे ग्रति महत्व दिया है। गृहस्थाश्रम उत्तरवर्ती विकास का मूल है। यह जैन-सम्मत भी है। किन्तु वह मूल है, इसलिए सबसे ग्रधिक महत्वपूर्ण है, यह ग्रभिमत जैनों का नहीं है। समाज-व्यवस्था में इसका जो स्थान है, वह निविवाद है। ग्राध्यात्मिक चिन्तन में इसकी उत्कर्षपूर्ण स्थित नहीं है। इसलिए 'गृहवास बन्धन है ग्रीर संयम मोक्ष', यह विचार स्थिर रूप पा सका।

"पुण्य-पाप का कर्तृ त्व श्रौर भोक्तृत्व श्रपना-श्रपना है।" "किए हुए पाप-कर्मों को भोगे बिना श्रथवा तपस्या के द्वारा उनको निर्वीयं किए बिना मुक्ति नहीं मिल सकर्ता<sup>3</sup>—" ये दोनों विचार श्रध्यात्म व नैतिक परम्परा के मूल हैं।

जर्मन-दार्शनिक काण्ट ने जैसे चात्मा, उसका चमरत्व और ईश्वर को नैतिकता का चाधार माना है वैसे ही जैन-दर्शन सम्यक्-दर्शन को घ्रध्यात्म का चाधार मानता है। चात्मा है, वह ध्रुव है, कर्म (पुण्य-पाप) की कर्त्ता है, भोक्ता है, सुचीर्ण और दुश्वीर्ण कर्म का फल है, मोक्ष का उपाय है और मोक्ष है— वे सम्यक्-दर्शन के अंग हैं। इनमें से दो-एक ग्रंगों को यहाँ वस्तु-स्थिति के सम्यक् निरीक्षण के लिए प्रस्तुत किया गया है। संयम का बीज वैराग्य है। पौद्गिवक पदार्थों से राग हटता है तब चात्मा में लीनता होती है, वही विराग है। "काम-भोग

१— हा० टी० प० २७० : 'धर्में' चारित्ररूपे 'रितकारकाणि' 'रितजनकानि तानि च वाक्यानि येन कारणेन 'अस्यां' चूडायां तेन निमित्तेन रितवाक्येषा चूडा, र्रातकर्तृणि वाक्यानि यस्यां सा रितवाक्या ।

२--चू० १, सूत्र १, स्था० १२ : बंधे गिहवासे मोक्खे परियाए ।

३-- चू० १, सूत्र १, स्था० १८ : पावाणं च खलु भो ! कडाणं कम्माणं पुटिंब दुच्चिण्णाणं दुप्पडिक्कंताणं वेयइत्ता मोरूको, नस्थि अवेयइत्ता, तवसा वा भोसइत्ता ।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

जन-साधारण के लिए सुप्राप्य हैं। किन्तु संयम वैसा सुलभ नहीं है। मनुष्य का जीवन ग्रानित्य है।" ये वाक्य वैराग्य की धारा को वेग देने के लिए हैं। इस प्रकार ये ग्रठारह स्थान बहुत ही ग्रथंवान् ग्रीर स्थिरीकरण के ग्रमोघ ग्रालम्बन हैं। इनके बाद संयम-धर्म से श्रष्ट होने वाले मुनि की ग्रनुतापपूर्ण मनोदशा का चित्रण मिलता है।

भोग श्रतृष्ति का हेतु है या श्रतृष्ति ही है। तृष्ति संयम में है। भोग का श्राकर्षण साधक को संयम से भोग में घसीट लेता है। वह चला जाता है। जाता है एक श्राकांक्षा के लिए। किन्तु भोग में श्रतृष्ति बढ़ती है, संयम का सहज श्रानन्द नहीं मिलता तब पूर्व दशा से हटने का श्रतृपति होता है। उस स्थिति में ही संयम श्रोर भोग का यथार्थ मूल्य समक्त में श्राता है।

"ग्राकाक्षा-होन व्यक्ति के लिए संयम देवलोक सम है भौर श्राकाक्षावान् व्यक्ति के लिए वह नरकोपम है।"

इस स्याद्वादात्मक-पद्धति से संयम की उभयरूपता दिखा संयम में रमण करने का उपदेश जो दिया है, वह सहसा मन को खींच लेता है। ग्राकांक्षा का उन्मूलन करने के लिए ग्रनेक ग्रालम्बन बताए हैं। उनका उत्कर्ष "चइज्जदेहं न हु धम्मसाससं"—शरीर को त्याग दे पर धर्म-शासन को न छोड़े—इस वाक्य में प्रस्फुटित हुग्रा है। समग्र-दृष्टि से यह ग्रध्ययन ग्रध्यात्म-ग्रारोह का ग्रनुपम सोपान है। पढमा चूलिया : प्रथम चूलिका

रइवक्का: रतिवाक्या

#### मूल

इह खलु भो ! पव्वइएणं, उप्पन्न-दुक्खेणं, संजमे अरइसमावन्नचित्तेणं, ओहाणु प्षेहिणा अणोहाइएणं चेव, हयरस्सि - गयंकुस - पोयपडागाभूयाइं इमाइं अट्ठारस ठाणाइं सम्मं संपंडि-लेहियव्वाइं भवंति । तंजहा—

#### १- ह भो ! दुस्समाए दुप्पजीवी ।

- २ लहुस्समा इत्तरिया गिहीणं कामभोगा ॥
- ३-भुज्जो य साइबहुला मणुस्सा ॥
- ४ इमे य में दुक्खे न चिरकालो-बट्टाई भविस्सइ।।
- प्र—ओमजणपुरक्कारे ॥
- ६-वंतस्स य पडियाइयणं ॥
- ७--अहरगइवासोवसंपया ॥
- इ--दुल्लभे खलु भो ! गिहीणं धम्मे गिहिवासमज्झे वसंताणं ।।
- ६-आयंके से वहाय होइ॥
- १०--संकप्पे से वहाय होइ ॥

#### संस्कृत छाया

इह खलु भोः ! प्रविज्ञतेन उत्पन्नदुःखेन संयमेऽरितसमापन्निच्ति न अवधा-वनोत्प्रेक्षिणा अनवधावितेन चैव हथरिहमगजांशकृश्योतपताकाभूतानि इमा न्यष्टादशस्थानानि सम्यक् संप्रति-लेखितव्यानि भवन्ति । तद्यथा :--

- (१) हं हो ! दुष्यमायां दुष्त्रजीविनः।
- (२) छघुस्वका इत्वरिका गृहिणां कामभोगाः।
- (३) भूयश्च साबि(ति) बहुला मनुष्या: ।
- (४) इदं च मे दुःखं न चिरकालो-पस्थायि भविष्यति ।
  - (५) अवमजनपुरस्कार: 1
  - (६) बान्तस्य च प्रत्यापानम् (दानम्)।
  - (७) अधरगतिवासोपसंपदा ।
- (द) दुर्लभ: खलु भो ! गृहिणां धर्मो गृहवासमध्ये वसताम् ।
  - (६) आतङ्कस्तस्य वधाय भवति ।
  - (१०) संकल्पस्तस्य वधाय भवति ।

#### हिन्दी अनुवाद

मुमुक्षुओ ! निर्ग्रन्थ-प्रवचन में जो प्रव-जित हैं किन्तु उसे मोहवश दु:ख उत्पन्न हो गया, संयम में उसका चित्त अरित-युक्त हो गया, वह संयम को छोड़ गृहस्थाश्रम में चला जाना चाहता है, उसे संयम छोड़ने से पूर्व अंठारह स्थानों का मलीमांति आलोचन करना चाहिए। अस्थितात्मा के लिए इनका वहीं स्थान है जो अश्व के लिए लगाम, हाथी के लिए अंकुश और पोत के लिए पताका? का है। अठारह स्थान इस प्रकार हैं:

- (१) ओह ! <sup>४</sup> इस दुष्यमा (दु:ल-बहुल पाँचवें आरे) में लोग बड़ी कठिनाई में जीविका चलाते हैं<sup>४</sup>।
- (२) गृहस्थों के काम-भोग स्वल्प-सार-सिहत<sup>६</sup> (तुच्छ) और अल्पकालिक हैं।
  - (३) मनुष्य प्राय: माया बहुल होते हैं।
- (४) यह मेरा परीषह-जनित दुःख चिरकाल स्थायी नहीं होगा।
- (५) गृहवासी को नीच जनों का पुर-स्कार करना होता है—सत्कार करना होता है।
- (६) संयम को छोड़ घर में जाने का अर्थ है यमन को यापस पीना !
- (७) संयम को छोड़ गृहवास में जाने का अर्थहै नारकीय-जीवन का अङ्गीकार।
- (८) ओह ! गृहवास<sup>८</sup> में रहते हुए गृहियों के लिए धर्म का स्पर्श निश्चय ही दुर्लभ है।
  - (१) वहाँ आतंक<sup>६</sup> वध के लिए होता
- (१०) वहाँ संकल्प<sup>९०</sup> वध के लिए होता है।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

५०६ प्रथम चूलिका : स्थान ११-१८ इलोक १-२

११—सोवक्केसे<sup>३३</sup> गिहवासे । निरुवक्केसे परियाए ॥

(११) सोपक्लेशो निरुपक्लेशः पर्यायः । **गृहवासः ।** (११) गृहवास क्लेश सहित है<sup>९९</sup> और मुनि-पर्याय<sup>३३</sup> क्लेश-रहित ।

१२—बंधे गिहवासे । मोक्ले परियाए।।

(१२) बन्धो गृहवासः । मोक्षः पर्यादः।

(१२) गृहवास बन्धन है और मुनि-पर्याय मोक्षा

१३—सावज्जे गिहवासे । अणवज्जे परियाए ॥ (१३) सावद्यो गृहवासः । अनवद्यः पर्यायः ।

(१३) गृहत्रास सावद्य है और मुनि-पर्याय अनवद्य ।

१४ -- बहुसाहारणा गिहीणं कामभोगा ॥

(१४) बहुसाधारणा गृहिणां काम-भोगाः ।

(१४) गृहस्थों के काम-भोग बहुजन सामान्य हैं—सर्व सुरुभ हैं।

१५- पत्ते यं पुण्णपावं ॥

(१५) प्रत्येकं पुण्यपापम् ।

(१५) पुष्य और पाप अपना-अपना होता है।

१६—आणच्छे खलु भो ! मणुयाण जीविए कुसग्गजलबिदुचंचले।। (१६) अनित्यं खलु भो ! मनुजानां जीवितं कुशाग्रजलविन्दुचङचलम्,"

(१६) ओह् ! सनुष्यों का जीवन अनिस्य है, कुश के अग्र भाग पर स्थित जल-जिन्दु के समान चंचल है।

१७--बहुंच खलु पावं कम्मं पगडं॥

(१७) बहु च खलु भो पाप-कर्म प्रकृतम्। (१७) ओह ! मैंने इससे पूर्व बहुत ही पाप-कर्म किए हैं।

१८—पावाणं च खलु भो ! कडाणं कस्माणं पुटिव दुच्चिण्णाणं दुप्प-दिवकंताणं वेयइत्ता मोक्खो, नित्थ अवेयइत्ता, तवसा वा झोसइत्ता।अट्टारसमं पयं भवइ ॥ सू० १ (१८) पापानां च खलु भो ! कृतानां कर्मणां पूर्वं दुक्ष्चीर्णानां दुष्प्रतिकान्तानां वेदियत्वा मोक्षः, नास्त्यऽवेदियत्वा, तपसा वा शोषियत्वा । अष्टादशं पदं भवति । (१८) ओह ! दुश्चरित्र और दुष्ट-पराक्रम के द्वारा पूर्वकाल में अर्जित किए हुए पाप-कर्मों को भोग लेने पर अथवा तप के द्वारा उनका क्षय कर देने पर ही मोक्ष होता है <sup>98</sup>— उनसे छुटकारा होता है। उन्हें भोगे बिना (अथवा तप के द्वारा उनका क्षय किए बिना) मोक्ष नहीं होता— उनसे छुट-कारा नहीं होता। यह अठारहनाँ पद है। अब यहाँ श्लोक है।

भवइ य इत्य सिलोगोभ्र-

भवति चाऽत्र श्लोकः--

१—जया य चयई घम्मं अणज्जो भोगकारणा। से तत्थ मुच्छिए बाले आयइं नावबुज्झइ॥ यदा च त्यजिति धर्म,
अनार्यो भोगकारणात् ।
स तत्र मूच्छितो बालः,
आयति नावबुध्यते ॥१॥

१—अनार्यं श्रं जब भोग के लिए धर्म को छोड़ता है तब बह भोग में मूच्छित अज्ञानी अपने भविष्य को १३ नहीं समझता।

२—जया ओहाविओ होइ इंदो वा पडिओ छमं। सव्वधम्मपरिब्भट्टो स पच्छा परितप्पद्दा।

यदाऽवधावितो भवति, इन्द्रो वा पतितः क्षमाम् । सर्वधर्मपरिभ्रष्टः, सः पञ्चात्परितष्यते ॥२॥

२ — जब कोई साधु उत्प्रव्रजित होता है — गृहवास में प्रवेश करता है — तब वह धर्मों से भ्रष्ट होकर वैसे ही परिताप करता है जैसे देवलोक के वैभव से च्युत होकर भूमितल पर पड़ा हुआ इन्द्र।

# रइवक्का (रतिवाक्या)

200

प्रथम चूलिका : श्लोक ३-८

३—जया य वंदिमो होइ पच्छा होइ अवंदिमो। देवया व चुया ठाणा स पच्छा परितप्पइ॥ यदा च बन्द्यो भवति, परचाद् भवत्यवन्द्यः । देवतेव च्युता स्थानात्, स परचात् परितप्यते ॥३॥

४--जया य पूइमो होइ पच्छा होइ अथूइमो। राया व रज्जपब्भट्ठो स पच्छा परितप्पइ॥

यदा च पूज्यो भवति, पश्चाद् भवत्यपूज्यः । राजेव राज्यप्रभ्रष्टः, स पश्चात्परितप्यते ॥४॥

प्र─जया य माणिमो होइ पच्छा होइ अमाणिमो। सेहि व्व कब्बडे छूढो स पच्छा परितप्पइ।।

यदा च मान्यो भवति, परचाद् भवत्यमान्यः । श्रेष्ठीय कर्बटे क्षिप्तः, स परचात्परितप्यते ॥५॥

६ जया य थेरओ होइ समइक्कंतजोब्बणो । मच्छो व्व गलं गिलित्ता स पच्छा परितप्पइ।। यदा च स्थविरो भवति, समितकान्तयौवनः । मत्स्य इव गलं गिलित्वा, स पञ्चात्परितप्यते ॥६॥

७—जया य कुकुडंबस्स कुतत्तीहिं विहम्मइ। हत्थी व बंधणे बढ़ी स पच्छा परितप्पइ॥ यदा च कुकुदुम्बस्य, कुतिप्तिभिविहन्यते । हस्तीय बन्धने बद्धः, स पश्चात्परितप्यते ॥७॥

पुत्तदारपरिकिण्णो
 मोहसंताणसंतओ
 पंकोसन्नो जहा नागो
 स पच्छा परितप्पइ।।

पुत्रदारपरिकीर्णः, मोहसन्तानसन्ततः । पङ्कावसन्तो यथा नागः, स पश्चात्परितप्यते ॥६॥ ३—प्रवृजित काल में साधु वंदनीय होता है, वही जब उत्प्रवृजित होकर अवन्दनीय हो जाता है तब वह वैसे ही परिताप करता है जैसे अपने स्थान से च्युत देवता।

४—प्रव्रजित काल में साधु पूज्य होता है, वही जब उत्प्रव्रजित होकर अपूज्य हो जाता है सब वह वैसे ही परिताप करता है जैसे राज्य-भ्रष्ट राजा।

५—प्रव्रजित काल में सम्धु मान्य होता है, वही जब उत्प्रव्रजित होकर अमान्य हो जाता है तब वह वैसे ही परिताप करता है जैसे कर्बट (छोटे से गाँव) में <sup>95</sup> अवरुद्ध किया हुआ श्रेष्ठी <sup>98</sup>।

६ — यौवन के बीत जाने पर जब वह उत्प्रव्रजित साधु वूढ़ा होता है, तब वह वैसे ही परिताप करता है जैसे कांटे को निगलने वाला मत्स्य।

७—वह उत्प्रव्रजित साधु जब कुटुम्ब की दुविचन्ताओं से प्रतिहत हाता है तब वह वैसे ही परिताप करता है जैसे बन्धन में वंधा हुआ हाथी।

५—पुत्र और स्त्री से घिरा हुआ और मोह की परम्परा से परिच्याप्त रेवह वैसे ही परिताप करता है जैसे पंक में फर्रसा हुआ हाथी।

# दसदेआलियं (दशवैकालिक)

४०५

प्रथम चूलिका : क्लोक ६-१४

६—अज्ज आहं गणी हुंतो भावियप्पा बहुस्सुओ। जइ हं रमंतो परियाए सामण्णे जिणदेसिए।। अद्य तावदहं गणी अभविष्यं, भावितात्मा बहुश्रुतः । यद्यहमरंस्ये पर्याये, श्रामण्ये जिनदेशिते ।।६॥ ६—आज मैं भावितात्मा<sup>२९</sup> और बहु-श्रुत<sup>२२</sup> गणी होता<sup>२३</sup> यदि जिनोपदिष्ट श्रमण-पर्याय (चारित्र) में रमण करता।

१०—देवलोगसमाणो उ परियाओ महेसिणं। रयाणं अरथाणं तु महानिरयसारिसो ॥ देवलोकसमानस्तु, पर्यायो महर्षीणान् । रतानामरतानां तु, महानरकसदृशः ॥१०॥ १० — संयम में रत महिषयों के लिए मुनि-पर्याय देवलोक के समान सुखद होता है और जो संयम में रत नहीं होते उनके लिए वही (मुनि-पर्याय) महानरक के समान दु:खद होता है।

११ अमरोवमं जाणिय सोक्खमुत्तमं रयाण परियाए तहारयाणं। तिरओवमं जाणिय दुक्खमुत्तमं रमेज्ज तम्हा परियाय पंडिए।। अमरोपमं ज्ञात्या सौख्यमुत्तमं, रतानां पर्याये तथाऽरतानाम् । निरयोपमं ज्ञात्वा दुःखमुत्तमं, रमेत तस्मात्पर्याये पण्डितः ॥११॥ ११ — संयम में रत मुनियों का सुख देवों के समान उत्तम (उत्कृष्ट)जानकर तथा संयम में रत न रहने वाले मुनियों का दुःख नरक के समान उत्तम (उत्कृष्ट) जानकर पण्डित मुनि संयम में ही रमण करें।

१२—धम्माउ भट्टं सिरिओ ववेयं जन्नग्गि विज्झायमिव प्पतेयं। होलंति णं दुव्विहियं कुसीला दाढुद्धियं घोरविसं व नागं।।

धर्माद्भ्रष्टं श्रियो व्यपेतं, यज्ञाग्नि विध्यातमिनात्पतेजसम् । होलयन्ति एनं दुर्विहितं कुशीलाः, उद्धृतदंष्ट्रं घोरविषमिय नागम् ॥१२॥ १२—जिसकी दाढ़ें उखाड़ ली गई हों उस घोर विषधर सर्प की साधारण लोग भी अवहेलना करते हैं वैसे ही धर्म-भ्रष्ट, चारित्र रूपी श्री से<sup>२४</sup> रहित, बुफो हुई यज्ञाप्ति की भाँति निस्तेज<sup>२५</sup> और दुविहित साधु की<sup>२६</sup> कुशील व्यक्ति भी निन्दा करते हैं<sup>२०</sup>।

१३—इहेवधम्मो अयसो अकिसी
दुन्नामधेज्जं च पिहुज्जणम्मि ।
चुयस्स धम्माउ अहम्मसेविको
संभिन्नवित्तस्स य हेट्टओ गई ।।

इहैव अधमोंऽयज्ञोऽकीतिः, दुर्नामधेयं च पृथग्जने । च्युतस्य धर्मादधर्मसेविनः, संभिग्नवृत्तस्य चाधस्ताद् गतिः ॥१३॥

१३ — घमं से च्युत, अधमंसेवी और चारित्र का खण्डन करने वाला साधु<sup>रम</sup> इसी मनुष्य-जीवन में अधमं का<sup>र्</sup> आचरण करता है, उसका अयश<sup>3</sup> और अकीर्ति होती है। साधारण लोगों में भी उसका दुर्नाम होता है तथा उसकी अधोगति होती हैं।

१४ — भुं जिल्लु भोगाइ पसज्झ चेयसा तहाविहं कट्टु असंजमं बहुं। गइंच गच्छे अणभिज्झियं दुहं बोहीयसे नो सुलभा पुणो पुणो ॥ भुक्त्वा भोगान् प्रसह्य चेतसा, तथात्विधं कृत्वाऽसंयमं बहुम् । गति च गच्छेदनभिष्यातां दुखां, बोधिश्च तस्य नो सुलभा पुनः पुनः ।।१४॥ १४—वह संयम से भ्रष्ट सायु आवेगपूर्ण चित्त से<sup>39</sup> भोगों को मोगकर और
तथाविध प्रचुर असंयम का आसेवन कर
अनिष्ट<sup>32</sup> एवं दु:खपूर्ण गति में जाता है और
बार-बार जन्म-मरण करने पर भी उसे
बोधि<sup>33</sup> मुरुभ नहीं होती।

# रइवक्का (रतिवाक्या)

30%

प्रथम चूलिका : इलोक १४-१८

१५ इमस्स ता नेरइयस्स जंतुणो दुहोवणीयस्स किलेसवित्तणो। पिलओवमं झिज्जइ सागरोवमं किमंग पुण मज्झ इमं मणोदुहं?।। अस्य तावन्नारकस्य जन्तोः, उपनीतदुःखस्य क्लेशवृत्तेः । पत्योपमं क्षीयते सागरोपमं, किमङ्ग पुनर्ममेदं मनोदुःखम् ॥१५॥

१५— दु:ख से युक्त और क्लेशमय जीवन बिताने बाले इन नारकीय जीवों की पल्यो-पम और सागरोपम आयु भी समाप्त हो जाती है तो फिर यह मेरा मनोदु:ख कितने काल का है ?

१६ - न मे चिरं दुक्खिमणं भविस्सई
असासया भोगिपवास जंतुणो।
न चे सरीरेण इमेणवेस्सई
अविस्सई जीवियपज्जवेण मे।।

न मे चिरं दुःखिमदं भविष्यति, अशाश्वती भोगिपपासा जन्तोः । न चेच्छरीरेणानेनापैष्यति, अपैष्यति जीवित-पर्यवेण मे ॥१६॥ १६—-यह मेरा दुःख चिर काल तक नहीं रहेगा । जीवों की भोग-पिपासा अशास्त्रत है। यदि वह इस गरीर के होते हुए न मिटी तो मेरे जीवन की समाप्ति के समय<sup>38</sup> तो वह अवस्य मिट ही जाएगी।

१७ जस्सेवमप्पा उ हवेज्ज निन्छिओ चएज्ज देहं न उ धम्मसासणं । तं तारिसं नो पयलेंति इंदिया उवेंतवाया व सुदंसणं गिरिं।

यस्यैवमात्मा तु भवेन्निश्चितः, त्यजेह् हं न खलु धर्मशासनम् । तं तादृशं न प्रचालयन्तीन्द्रियाणि, उपयद्वाता इव सुदर्शनं गिरिम् ॥१७॥

१७—जिसकी आत्मा इस प्रकार निश्चित होती है (हढ़ संकल्पयुक्त होती है)— 'देह को त्याग देना चाहिए पर धर्म-शासन को नहीं छोड़ना चाहिए'' —उस हढ़-प्रतिश्च साधु को इन्द्रियाँ उसी प्रकार विचलित नहीं कर सकतीं जिस प्रकार वेगपूर्ण गति से आता हुआ महावायु सुदर्शन गिरि को।

१८—इच्चेव संपस्सिय बुद्धिमं नरो आयं उवायं विविहं वियाणिया । काएण वाया अदु माणसेणं तिगुत्तिगुत्तो जिणवयणमहिद्विजासि ।।

त्ति बेमि ॥

इत्येवं संदृश्य बुद्धिमान्तरःः आयमुपायं विविधं विज्ञाय । कायेन वाचाऽय मानसेन, त्रिगुप्तिगुप्तो जिनवचनमधितिष्ठेत् ॥१८॥

इति बवीमि ।

१ द्या चुित्रमान् मनुष्य इस प्रकार सम्यक् आलोचना कर तथा विविध प्रकार के लाभ और उनके साधनों को अप जानकर तीन गुष्तियों (काय, वाणी और मन) से गुष्त होकर जिनवाणी का आश्रय ले। ऐसा मैं कहता हूँ।

### रतिवाक्या : प्रथम चूलिका

#### सूत्र १:

# १. किन्तु उसे मोहवश दुःख उत्पन्न हो गया (उप्पन्नदुक्लेणं)

दुःख दो प्रकार के हाते है:

- १. शारीरिक और
- २. मानसिक।

शीत, उष्ण आदि परीषह शारीरिक दु:ख हैं और काम. भोग, सत्कार, पुरस्कार आदि मानसिक । संयम में ये दोनों प्रकार के दु:ख उत्पन्न हो सकते हैं।

#### २. (ओहाण):

. अवधावन का अर्थ पीछे हटना है। यहाँ इसका आशय है संयम को छोड़ वापस गृहस्थवास में जाना ।ै

### ३. पोत के लिए पताका (पोयपडागा):

पताका का अर्थ पतवार होना चाहिए। पतवार नौका के नियन्त्रण का एक साधन है। जिनदास महत्तर और टीकाकार ने 'पताका' तथा अगस्त्यसिंह स्यविर ने 'पटागार' का अर्थ नौका का पाल किया है। यस्त्र के बने इस पाल के कारण नौका लहरों से क्षुब्ध नहीं होती और उसे इच्छित स्थान की ओर ले जाया जा सकता है।

# ४. ओह! (हं भो):

'हं' और 'भो'—ये दोनों आदर-सूचक सम्बोधन हैं। चूर्णिकार इन दोनों को भिन्न मानते हैं<sup>४</sup> और टीकाकार अभिन्न।<sup>४</sup>

### प्र लोग बड़ी कठिनाई से जीविका चलाते हैं (दुप्पजीवी) :

अगस्त्य चूर्णि में 'दु'पजीवं' पाठ है। इसका अर्थ है--जीविका के साधनों को जुटाना बढ़ा दुष्कर है। चूर्णिकार ने आगे

१—(क) जि० चू० पृ० ३५२ : दुवलं दुविधं —सारीरं माणसं वा, तत्थसारीरं सीउण्हदंसमसगाइ, माणसं इत्थीनितीहियक्कारपरी-सहादीणं एयं दुविहं दुक्लं उत्पन्नं जस्स तेण उप्पण्णदुक्लेण ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २७२: 'उत्पन्नदुःखेन' संजातशीतादिशारीरस्त्रीनिषद्यादिमानसदुःखेन ।

२—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३४२, ३४३ : अवहावणं अवसप्पणं अतिवकमणं, संजमातो अववकमणमवहावणं ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २७२: अवधावनम् —अपसरणं संयमात् ।

३—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३५३: जाणवत्तं पोतो तस्स पडागा सीतपडो, पोतोऽवि सीयपडेण विततेण वीयोहि न खोहिज्जई, इन्छियं च देसं पाविज्जई ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २७२ : अश्वखिलनगजाङ्कुशबोहित्थसितपटलुल्यानि ।

<sup>(</sup>ग) अ० चू०: जाणवत्तं पोतो तस्स पडागारोसीतपडो । पोतो वि सीतपडेण विततेण वीचिहिण खोभिज्जति, इच्छितं च देसं पाविज्जति ।

४-जि॰ चू॰ पृ० ३५३ : हंति भोत्ति संबोधनद्वयमादराय ।

५--हा० टी० प० २७२ : हंभी---शिष्यामन्त्रणे ।

प्रथम चूलिका : टि० ६-७

बताया है कि समर्थ व्यक्तियों के लिए भी जीविका का निविह कठिन है तब औरों की बात ही क्या ? राज्याधिकारी, व्यापारी और नौकर—ये सब अपने-अपने प्रकार की कठिनाइयों में फँसे हुए हैं ।

#### ६. स्वल्प-सार-रहित (तुच्छ) (लहुस्सगा):

जिन बस्तुओं का स्व (आत्म-तत्त्व) लघु (तुच्छ या असार) होता है, उन्हें 'लघुस्वक' कहा जाता है । चूर्णि और टीका के अनुसार काम-भोग कदलीगर्भ की तरह<sup>3</sup> और टीका के शब्दों में तुपमुष्टि की तरह असार हैं<sup>3</sup> ।

### ७. माया-बहुल होते हैं ( साइबहुला ) :

'साचि' का अर्थ कुटिल है"। 'यहुल' का प्रयोग 'चूर्णियों के अनुसार प्रायः र और टीका के अनुसार प्रचुर के अर्थ में हैं । 'साइ' अमत्य-वचन का तेरहवाँ नाम है"। प्रश्न व्याकरण की बृत्ति में उसका अर्थ अविश्वास किया है"। असत्य-वचन अविश्वास का हेतु है, इस लिए 'साइ' को भी उसका नाम माना गया। टीका में इसका संस्कृत रूप 'स्वाति' किया है। डा० वाल्टर खुश्चिग ने 'स्वाति' को बुटिपूर्ण माना है । 'स्वाद' का एक अर्थ कलुषता है "। 'चूरिए और टीका में यही अर्थ है।

'साय' (सं स्वाद) का अर्थ भी माया हो सकता है। हमते इसका संस्कृत रूप 'साची' किया है। 'साची' तिर्थक् का पर्यायवाची नाम है<sup>99</sup> ।

'साइबहुला' का आशय यह है कि जो पारिवारिक लोग हैं, वे एक दूसरे के प्रति विश्वस्त नहीं होते, वैसी स्थिति में जाकर मैं क्या सुख पाऊँगा—ऐसा सोच धर्म में रित करनी चाहिए । संयम को नहीं छोड़ना चाहिए<sup>९२</sup> ।

१ - (क) अ० चू० : दुवलं एत्य पजीव साधगाणि संपातिश्जंतीति ईसरेहि कि पुण सेसेहि ? रायादियाण चिताभरेहि, विणयाण भंडविणएहि, सेसाण पेसर्णोह य जीवणसंपादणं दुवलं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३५३ : दुष्पजीवी नाम दुन्खेण प्रजीवणं, आजीविआ ।

<sup>(</sup>ग) हा॰ टी॰ प॰ २७२ : दुःखेन कुच्छे,ण प्रकर्षेणोदारभोगापेक्षया जीवितुं शीला दुष्प्रजीविनः ।

२-अ० चू ः लहुसगाइत्तरकाला कदलीगब्भवदसारगा जम्हा गिहत्थ भोगे चितिऊण र्रात कुणइ थम्मे ।

३—हा० टी० प० २७२ : सन्तोऽपि 'लघवः' तुच्छाः प्रकृत्यैव तुषमुष्टिवदसाराः ।

४— अ० चू० : साति कुडिलं ।

५-- (क) अ० चू०: बहुलिमिति पायो दित्त ।

<sup>(</sup>জ) জি০ লু০ पृ० ३५४ : बहुला इति पायसो ।

६ - हा० टी० प० २७२ : 'स्वातिबहुला' माघाप्रचुरा ।

७-- प्रश्न० आस्रवहार २।

८-- प्रश्त० आस्त्रवद्वार २: साति--अविश्रम्भः ।

६--- दसवेआलिय मुत पृष् १२६: साय-बहुल = स्वाति (wrong for स्वात्ति) बहुल, माधाप्रचुर H. I think that the sense of this phrase is as translatad.

<sup>80-</sup>A Dictionary of Urdu, Classical Hindi and English, Page 691: Blackness, The black or inner part of the heart.

११-अ० चि० ६ १४१ : तिर्यक् साचिः ।

१२—(क) अ॰ चू॰ : पुणो २ कुडिल हियया प्रायेण भुज्जो सातिबहुला मणुस्सा ।

<sup>्</sup>ल) जि० चू० पृ० ३५४ : सःतिकुडिला, बहुला इति पायसो, कुडिलहियओ पाएण भुज्जो य साइबहुल्ला मणुस्सा ।

<sup>(</sup>ग) हा० टी० प० २७२: न कदाचिढिश्रम्भहेतवोऽसी, तद्रहितानां च कीदृक्सुखम् ? तथा मायावंघहेतुत्वेन दारुणतरी बन्ध इति कि गृहाश्रमेणेति संप्रत्युपेक्षितव्यमिति ।

प्रथम चूलिका : टि० द-१२

#### पृहवास ( गिहिवास ) :

चूर्णियों में 'गिहिवास' का अर्थ गृहवास° और टीका में गृहवाश किया है। चूर्णि के अनुसार गृहवास प्रमाद-बहुल होता है और टीका के अनुसार 'गृह' पाश्च है। उसमें पुत्र-पुत्री आदि का बन्धन है।

#### शातंक (आयंके):

हैजा आदि रोग जो शीघ्र ही मार डालते हैं, वे आतङ्क कहलाते हैं<sup>3</sup>।

#### १०. संकल्प ( संकष्पे ) :

आतंक सारीरिक रोग है और संकल्प मानसिक । इष्ट के वियोग और अनिष्ट के संयोग से जो मानसिक आतंक होता है, उसे यहाँ संकल्प कहा गया है<sup>४</sup>।

#### ११. ( सोवक्केसे...):

टीकाकार ने ब्रह्मभित्राय का उल्लेख किया है। उसके अनुसार प्रतिपक्ष सहित 'सोवक्केसे, निरुवक्केसे' आदि छह स्थान होते हैं और 'पत्तेयं पुण्णपावं' से लेकर 'भोसइत्ता' तक एक ही स्थान है। दूसरा मत यह है कि 'सोवक्केसे' आदि प्रतिपक्ष सहित तीन स्थान हैं और 'पत्तेयं पुण्णपावं' आदि स्वतन्त्र हैं<sup>थ</sup>। खद्ध शब्द का प्रयोग चूर्णिकारों के लिए किया गया है<sup>६</sup>। दूसरा मत किनका है---यह स्पष्ट नहीं होता। टीकाकार ने ब्रह्मभित्राय को ही मान्य किया हैं<sup>8</sup>।

# १२. क्लेश सहित है (सोवक्केसे):

कृषि, वाणिज्य, पशुपालन, सेवा, घृत-लवण आदि की चिन्ता—ये गृहि-जीवन के उपवलेश हैं, इसलिए उसे सोपक्लेश कहा गया है<sup>स</sup>।

- १---(क) अ० चू०: .....गिहत्थवासे।
  - (ল) जि० चू० पृ० ३५५ : '''''गिही (ण) वासे।
- २---हा० टी० प० २७३ : 'गृहपाशमध्ये वसता' मित्यत्र गृहशब्देन पाशकत्पाः पुत्रकलत्रादयो गृह्यन्ते ।
- ३—हा० टी० प० २७३ : 'आतङ्कः' सद्योघाती विष्वचिकादिरोगः ।
- ४ (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३५६ : आयंको सारीरं दुक्लं, संकष्पो माणसं, तं च पियविष्पोगमयं संवाससोगभयविसादादिकमणेगहा संभवति ।
  - (ल) हा० टी॰ प० २७३: 'संकस्प' इष्टानिष्टवियोगप्राप्तिजो मानसभातञ्जः।
- ५.—हा० टी० प० २७३ : एतदन्तर्गतो वृद्धाभित्रायेण शेषग्रन्थः समस्तोऽत्रेव, अन्ये तु व्याचक्षते सोपक्लेशो गृहिवास इत्यादिषु धट्सु स्थानेषु सप्रतिपक्षेषु स्थानत्रयं गृह्यते, एवं च बहुसाधारणा गृहिणां कामभोगा इति चतुर्दशं स्थानम् ।
- ६--जि० चू० पू० ३४६-४७ : मिलाइए--'सोवक्केसे गिहवासे'---- "एकारसमं पदं गयं ।
  - 'निरुवक्केसे परियाए' .....बारसमं पदं गतं ।
  - 'बंधे गिहवासे'.....तरसमं पदं गतं ।
  - 'मोक्खे परियाए'.....चोहसमं पदं गतं ।
  - 'सावज्जे गिहवासे'''''' '' पण्णरसमं पदं गतं ।
  - 'अणवज्जे परियाए'……सोलसमं पदं गतं।
- ७--हा० टी० प० २७३ : 'प्रत्येकं पुष्यपाप' मितिः एवमध्टावशं स्थानम् ।
- ह्म-हा० टी० प० २३७ : उपक्लेशाः--कृषिपाशुपाल्यवाणिक्या**द्यनु**ष्ठानानुगताः पण्डितजनगहिनाः श्रीतोष्णश्रमादयो धृतलवणचिन्ता दयश्चेति ।

प्रथम चूलिका : इलोक १-५ टि० १३-१६

#### १३. मुनि-पर्याय ( परियाए सू० स्था० ११ ) :

पर्याय का अर्थ प्रव्रज्याकालीन-दशा या मुनि-वृत है । प्रव्रज्या में चारों ओर से (परित:) पृण्य का आगमन होता है, इसलिए इसे पर्याय कहा जाता है। अगस्त्य भूणि के अनुसार यह प्रवृज्या शब्द का अपभ्रंश है ।

प्रश्च

१४. भोग लेने पर अथवा तप के द्वारा उनका क्षय कर देने पर ही मोक्ष होता है ( वेयइसा मोक्खो, नित्थ अवेयइसा,

### तवसा वा झोसइत्ता सू० १ स्था० १८):

किया हुआ कर्म भुगते बिना उससे मुक्ति नहीं होती। यह कर्मयाद का ध्रुव सिद्धान्त है। वह कर्म की मुक्ति के दो उपाय हैं— स्थिति परिपाक होने पर उसे भोगकर अथवा तपस्या के द्वारा। उसे आण-धोर्य कर नष्ट कर देना। सामान्य स्थिति यह है कि कर्म अपनी स्थिति पकने पर फल देता है, किन्तु तपस्या के द्वारा स्थिति। पकने से पहले ही कर्म को भोगा जा सकता है। इससे फल-शक्ति मन्द हो जाती है और वह फलोदय के बिना हो नष्ट हो जाता है।

#### १५. इलोक (सिलोगो सू० १ स्था० १८):

क्लोक सब्द जातिवाचक है, इसलिए इसमें अनेक क्लोक होने पर भी विरोध नहीं आता<sup>3</sup>।

#### इलोक १:

# १६. अनार्य ( अणज्जो ल ) :

अनार्य का अर्थ म्लेच्छ है। जिसकी चेष्टाएँ म्लेच्छ की तरह होती हैं, वह अनार्य कहलाता है<sup>8</sup>।

# १७. भविष्य को (आयइं घ):

आयित का अर्थ भविष्यकाल है<sup>४</sup> । भूणि में इसका वैकल्पिक अर्थ 'गौरव' व 'आत्महित' भी किया है ।

### क्लोक ५:

# १८. कर्बट (छोटें से गाँव ) में (कब्बडें <sup>ग</sup>):

कर्बट के अनेक अर्थ हैं:

- १. कृतगर जहाँ कय-विकय न होता हो <sup>घ</sup>।
- २. बहुत छोटा सम्निवेश<sup>६</sup> ।
- ३. वह नगर जहाँ बाजार हो।

१--हा० टी० प० २७३ : प्रव्रज्या पर्यायः ।

२-अ॰ चू॰ : परियाती समंतती पुन्नागमणं, पञ्चज्जासदृस्सेव अवब्भंसी परियाती ।

३— हा० टी० प० २७४ : ब्लोक इति च जातिपरो निर्देशः, तत: ब्लोकजातिरनेकभेदा भवतीति प्रभूतब्लोकोपन्यासिःपि न विरोधः ।

४ - (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३५६ : अणज्जा मेच्छादयो, जो तहाठिओ अणज्ज इव अणज्जो ।

<sup>(</sup>অ) हा॰ टी॰ प॰ २७४, २७५ : 'अनार्य' इत्यनार्य इवानार्यो — म्लेम्छचेष्टितः ।

प्र—हा० टी० प० २७४: 'आयतिम्' आगामिकालम् ।

६—अ० चू०: आतती आगामीकाल तं आतितिहतं आयित क्षमिन्त्यर्थः । व्येषी भण्णति—आयती गौरवं तं ।

७—जि० चू० पृ० ३५६: 'आवती' आगामिको कालो तं .... अथवा आयतीहितं आत्मनो हितमित्यर्थ: ।

द—जि० चू० पृ० ३६० : कब्बडं कुनगरं, जस्य जलत्यलसमुब्भवविचित्तसंडिविणयोगो णस्यि ।

६—-हा० टी० प० २७५ : 'कर्बटे' महाक्षुद्रसंविवेशे ।

# दसवेआलियं (दशवैकालिक)

५१४ प्रथम चूलिका: श्लोक द-६ टि० १६-२१

४. जिले का प्रमुख नगर ।

चूर्णियों के कर्बेट का मूल अर्थ माया, कुटसाक्षी आदि अप्रामास्मिक या अनैतिक व्यवसाय का आरम्भ किया है ।

# १६. श्रेड्टी ( सेटि्ट ग ):

जिसमें रुक्ष्मी देवी का चित्र अंकित हो वैसा वेष्टन बाँधने की जिसे राजा के द्वारा अनुज्ञा मिली हो, वह श्रेष्ठी कहलाता है<sup>3</sup>। 'हिन्दू राज्यतन्त्र' में लिखा है कि इस सभा (पौर सभा ) का प्रधान या सभापति एक प्रमुख नगर-निवासी हुआ करता था जो साधारणतः कोई व्यापारी या महाजन होता था । आजकल जिसे मैयर कहते हैं, हिन्दुओं के काल में वह 'श्रेष्ठिन' या प्रधान कहलाता था<sup>8</sup>।

अगस्त्यसिंह स्थिवर ने वहाँ 'श्रेष्ठी' को विणक्-ग्राम का महत्तर कहा है । इसिलए यह पौराध्यक्ष नहीं, नैगमाध्यक्ष होना चाहिए। वह पौराध्यक्ष से भिन्न होता है । संभवत: नैगम के समान ही पौर संस्था का भी अध्यक्ष होता होगा जिसे नैगमाध्यक्ष के समान ही श्रेष्ठी कहा जाता होगा, किन्तु श्रेणी तथा पूग के साधारण श्रेष्ठी से इसके अन्तर को स्पष्ट करने के लिए पौराध्यक्ष के रूप में श्रेष्ठी के साथ राजनगरी का नाम भी जोड़ दिया जाता होगा, जैसे — राजगृह श्रेष्ठी तथा श्रावस्ती श्रेष्ठी (निग्रोध जातक ४४५) में राजगृह सेट्ठी तथा एक अन्य साधारण सेट्ठी में स्पष्ट अन्तर किया गया है।

#### इलोकदः

# २०. परम्परा से परिव्याप्त ( संताणसंतओ <sup>ख</sup> ) :

'संताण' का अर्थ अव्यविच्छिति या प्रवाह है" और संतत का अर्थ है व्याप्त<sup>त</sup> ।

#### इलोक हः

#### २१. भावितास्मा (भावियया) :

ज्ञान, दर्शन, चारित्र और विविध प्रकार की अनित्य आदि भावनाओं से जिसकी आत्मा भावित होती है, उसे भावितात्मा कहा जाता है<sup>8</sup>।

<sup>4—</sup>A Sanskrit-English Dictionary, P.259. By Sir Monier Williams: Market-Town, the Capital of a district (of two or four hundred Villages.)

२—(क) अ० चू०: चाडचोचगक्डसिक्समुब्भावित दुव्ववहारारंभो कव्वडं।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० प्०३६० : बाडवोपम (चाडचोवग) कूडसिक्खसमुब्भाविय-दुक्खछलव्ववहारतं कव्वडं ।

३—नि०भा० ६.२५०३ चूर्णिः जम्मिय पट्टे सिरियादेवी कज्जिति तं बेंट्टणगं तं जस्स रण्णा अणुन्नातं सो सेट्ठी भण्णति ।

४--दूसरा खण्ड पु० १३२ ।

५—(क) अ० चू० : राजकुललद्धसम्माणो समाविद्धवेट्ठगो विणग्गाममहत्तरो य सेट्ठी ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० प्०३६०।

६--- 'धर्म-निरपेक्ष प्राचीन भारत की प्रजातन्त्रात्मक परंपराएं' पृ० १०६।

७--अ० चु० : संताणो अवोच्छित्ती।

हा॰ टी॰ प॰ २७५ : 'संततः' दर्शनादिमोहनीयकर्मप्रवाहेण व्याप्तः ।

६--अ० चू०: सम्महंसणेण बहुविहेहिय तबोजोगेहि अणिच्चयादिभावणाहि य भावितप्पा।

# २२. बहुश्रुत (बहुस्सुओ <sup>ख</sup>):

बहुश्रुत का अर्थ है--द्वादशाङ्गी (गणिपटक) का जानकार या बहुआगमवेत्ता ।

# २३. होता ( हुंतों <sup>क</sup> ) :

'अभविष्यत्' और 'भवन' इन दोनों के स्थान में 'हुंतो' रूप बनता है । अनुवाद में 'अभविष्यत्' का अर्थ ग्रहण किया है । 'भवन' के अनुसार इसका अनुवाद इस प्रकार होगा—आज में भावितात्मा और बहुश्रुत गणी होऊँ, यदि जिनोपांदष्ट श्रमण पर्याय —चरित्र में रमण करूँ ।

#### क्लोक १२:

# २४. चारित्र-रूपी श्री से ( सिरिओ क ):

जिनदास महत्तर ने इसका अर्थ श्रामण्यरूपी लक्ष्मी या शोभा और हरिभद्रसूरि ने तप रूपी लक्ष्मी किया है ।

### २४. निस्तेज ( अप्पतेयं ख ) :

इसमें अल्प शब्द अभाववाची है। अल्पतेज अर्थात् निस्तेज<sup>४</sup>। सिमधा, चर्बी, रुधिर, मधु, घृत आदि से हुत अग्नि जैसे दीप्त होती है और हवन के अन्त में बुझकर वह निस्तेज हो जाती है, वैसे ही श्रमण-धर्म की श्री को त्यागने वाला मुनि निस्तेज हो जाता है<sup>६</sup>।

# २६. दुविहित साधु की ( दुव्विहियं ग ) :

जिसका आचरण या विधि-विधान दुष्ट होता है, उसे दुर्विहित कहा जाता है। सामाचारी का विधिवत् पालन करने वाले भिक्षुओं के लिए सुविहित और उसका विधिवत् पालन न करने वालों के लिए दुर्विहित शब्द का प्रयोग होता है<sup>8</sup>।

# २७. निन्दा करते हैं (हीलंति ग):

चूर्णिद्वय के अनुसार 'होल्' धातु का अर्थ लज्जित करना है और यह नामधातु है<sup>द</sup> । टीका में इसका अर्थ कदर्थना करना किया है<sup>६</sup>।

#### श्लोक १३:

# २८. चरित्र को खण्डित करने वाला साधु ( संभिन्नवित्तस्स घ ) :

वृत्त का अर्थ शील या चारित्र है। जिसका शील संभिन्त —खण्डित हो जाता है, उसे संभिन्त-वृत्त कहा जाता है<sup>98</sup>।

१--जि॰ चू॰ पु॰ ३६१ : 'बहुस्सुओ'ति जइ ण ओहाधंतो तो दुवालसंगगणिपिडगाहिज्जणेण अञ्ज बहुस्सुओ ।

२-हा० टी॰ प॰ २७६ : 'बहुशुत' उभयलोकहितबह्वागमयुक्त: ।

३---हैम० इ.३.१६०,१६१ 1

४-(क) जि० चू० पू० ३६३ : सिरी लच्छी सोभा बा, सा पुण जा समणभावाणुरूवा सामण्णिसरी ।

<sup>(</sup>ल) हा० टी॰ प० २७६ : 'श्रियोऽपेतं' तपोलक्ष्म्या अपगतम् ।

थू—हा० दी० प० २७६ : अल्पज्ञब्दोऽभावे, तेज:शून्यं भस्मकल्पमित्यर्थः ।

६—अ॰ चू॰ : जधामधमुहेमुसमिधासमुदायवसारुहिरमहुघतादीहि हूयमाणो अग्गी सन्नावदित्तीओ अधिगं दिप्पति हवणावसाणे परि-विज्ञाण सुम्मुरंगारावत्थो भवति ।

७-(क) अ० चू०: विहितो उप्पादितो, दुर्ठ विधितो -- दुव्विहितो।

<sup>(</sup>छ) हा० टी० प० २७६ : 'दुविहितम' उन्निष्क्रमणादेव दुष्टानुष्ठाधिनम् ।

६--(क) अ॰ चू॰ : ह्री इति लज्जा, मुपणयंति हीलैति, यदुक्तम् - ह्रोपयंति ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३६३ : ही इति लज्जा, लज्जं वयति हीलंति — ह्रॅपयंति ।

E-हां टी पर २७६: 'हीलयन्ति' कदर्थयन्ति, पतितस्त्विमिति पङ्कत्यपसारणादिना ।

१०—(क) अ० चू०: वृत्तं शीलं।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २७७ : 'संभिन्नवृत्तस्य च' अखण्डनीयखण्डितचारित्रस्य च ।

# इसवेआलियं (दशवैकालिक)

५१६ प्रथम चूलिका: इलोक १४-१८ टि० २६-३५

### २६. अधर्म ( अधम्मो क ) ः

श्रमण-जीवन को छोड़ने वाला व्यक्ति छह काय के जीवों की हिंसा करता है, श्रमण-गुण की हानि करता है, इसलिए श्रमण-जीवन के परित्याग को अधर्म कहा है<sup>3</sup>।

#### ३०. अयश (अयसी):

'यह भूतपूर्व श्रमण है'—इस प्रकार दोष-कीर्तन अयश कहलाता है । टीकाकार ने इसका अर्थ 'अपराक्रम से उत्पन्त न्यूनता' किया है ।

#### इलोक १४:

# ३१. आवेगपूर्ण-चित्त से (पसज्ज्ञ चेयसा क ):

प्रसह्य का अर्थ हटात्, वेगपूर्वक, बलात्कारपूर्वक या प्रकट है। विषयों के भोग के लिए हिंसा, असत्य आदि में मन का अमिनिवेश करना होता है। वस्तु एक होती है पर जब उसकी चाह अनेकों में होती है तब उसकी प्राप्ति और संरक्षण के लिए बलात्कार का प्रयोग किया जाता है। इस प्रकार भोगों में चित्त की हटधर्मिता होती है<sup>8</sup>।

### ३२. अनिब्ट (अणभिज्ञियं <sup>ग</sup>):

इसका अर्थ अनभिल्पित, अनभिष्रेत या अनिष्ट हैर्।

### ३३. बोधि ( बोही ध ):

अर्हत धर्म की उपलब्धि को बोधि कहा जाता है ।

#### इलोक १६:

# ३४. जीवन की समाप्ति के समय ( जीवियपज्जवेण घ ) :

पर्यय और पर्याय एक र्थंक हैं। यहाँ पर्यय का अर्थ अन्त है। जीवित का पर्याय अर्थात् मरण ।

#### इलोक १८:

# ३५. लाभ और उनके साधनों को ( आयं उवायं ल ):

आय अर्थात् विज्ञान, सम्यम् ज्ञान आदि की प्राप्ति और उपाय अर्थात् आय के साधन् ।

- १---(क) अ॰ चू॰ : समणधम्मपरिच्चाग छवकायारंभेण अपुण्णमाचरति एस अधम्मो सामण्णगुणपरिहाणी ।
  - (ख) जि० चू० पृ० ३६३ : समणधम्मपरिच्चत्तो छक्कायारंभेण अपुत्नमायइ-रयए, अधम्मो सामण्णपरिच्छागो ।
- २-(क) अ० चू० : अयसो एस समणगभूतपुच्च इति दोसकित्तणं।
  - (ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३६३ : अयसो य, से जहा समणभूतपुरवो इति दोसिकिच्चणं।
- ३ हा० टी॰ प० २७६ : 'अयशः' अपराऋमऋतं न्यूनत्वम् ।
- ४----(क)अ०चू०ः वरिदायादतक्करादीण एग द्वाभिणिविट्ठाण बलक्कारेण एवं पसञ्झं विसयसंरक्षणेय हिंसामोसादि निविद्वचेतसा ।
  - (ख) हा० टी० प० २७७ : 'प्रसह्यचेतसा' धर्मनिरपेक्षतया प्रकटेन चित्तेन ।
- ५—(क) अ० चू०: अभिलासो अभिज्जा, सा जत्य समुष्पण्णा तं अभिज्ञितं, तब्विवरीयं अणभिज्ञितमणभिलसितमणभिन्नेतं।
  - (ख) हा० टी० प० २७७ : 'अनिभध्याताम्' अभिध्यात ে इंड्टा न तामनिष्टामित्यर्थः ।
- ६—जि० चू० पृ० ३६४ : अरहंतस्स धम्मस्स उवलद्धी बोधी ।
- ७—अ० चू०: परिगमणं पज्जायो अण्णगमणं तं पुण जीवितस्स पज्जायो मरणमेव।
- ५—(क) जि॰ चू॰ पृ० ३६६ : आओ विन्ताणादीण आगमो, उनायो तस्स साहणं अणुव्वातं ।
  - (स) हा० टी० प० २७८ : आयः सम्यग्ज्ञानादेश्यायः —तत्साधनप्रकारः कालविनयादिः ।

# बिइया चूलिया विवित्तचरिया

# द्वितीय चूलिका विविक्तचर्या

#### आमुख

इस ग्रध्ययन में श्रमण की वर्षा, गुणों ग्रीर नियमों का निष्ठाण हैं, इसलिए इसका नाम विविक्त-वर्षा है। 'रतिवाक्या' से इसका रचना-क्रम भिन्न है। उसका प्रारम्भ वर्णनीय विषय से होता हैं—''इह खलु भी ! पत्वइएणं उपन्नदुक्षेणं ''''।'' इसके ग्रादि-वाक्य में चूलिकाकार विविक्त-वर्षा के निर्माण थी प्रतिज्ञा करने हैं ग्रीर उसके नेवली-भाषित होने का उल्लेख करने हैं ''चूलियं तु पवक्खामि, सुपं केवलिभासियं।'' हरिभद्रसूरि ने इस दुसरे वरण की स्थादा में प्रश्तुत अध्ययन की सीपंत्रर स्वामी से प्राप्त कहा है ।

इसमें अनुकरण की श्रन्ध-प्रकृति पर तीव्र प्रहार किया गया है। जनता का बहुनत अनुस्रोतगामी होता है। इंद्रिय और मन के मनोज़ विषयों के श्रासेवन में रत रहता है, परन्तु साधक ऐसा न करे। वह प्रतिस्रोतगामी बने। उसका लक्ष्य अनुस्रोतगामियों से भिन्न है। साधना के क्षेत्र में बहुमत और अल्पमत का प्रकृत व्यर्थ है। यहाँ सत्य की एपणा और उपलब्धि का ही महत्व है। उसके साधन चर्या, गुण और नियम हैं। नियतवास न करना, सामूहिक भिक्षा करना, एकान्तवास करना, यह चर्या है। प्रस्तुत अध्ययन का मुख्य प्रतिपाद्य चर्या है। बीच-बीच में गुणों और नियमों की और मी संकेत किया गया है। गुण सूल और उत्तर इन दो भागों में विभक्त हैं। पाँच महाव्रत मूल गुण हैं और नमस्कार, पौक्षी आदि प्रश्याव्यान उत्तर-गुण हैं। स्वाध्याय, कायोरसर्ग आदि नियम हैं। इनका जागरूक-भाव से पालन करने वाला अमण ही 'प्रतिबुद्धजीवी' हो तकता है।

चर्या का स्वतः प्रमाणभूत नियामक व्यक्ति (म्रागम-विहारी) वर्तमान में नहीं है। इस समय चर्या का नियमन म्रागम सूत्रों से हो रहा है। इसलिए कहा गया है "सुत्तस्स मग्गेण चरेज्ज भिनखू"—भिक्षु को मूत्रोक्त मार्ग से चलना चाहिए। सूत्र का म्रथं है विमाल भावों को संक्षेप में कहना। इसमें म्रथं ग्रधिक होता है ग्रौर भव्द कम। इस स्थिति में भव्दों को खींच-तान होती है। इसलिए कहा गया है "सुत्तस्स मत्थों जह ग्राणवेड" सूत्र का म्रथं जैसे ग्राजा दे वैसे चलना चाहिए। चूिंगकार ने बताया है कि गुरु उत्सर्ग (सामान्य-विधि) ग्रौर ग्रापवाद (विभेष विधि) से जो मार्गदर्भन दे उसके ग्रानुसार चलना चाहिए।

पहले सूत्र होता है फिर यर्थ । सूत्रकर्ता एक व्यक्ति होता है किन्तु अर्थकार अनेक व्यक्ति हो सकते हैं । सूत्र की प्रामास्मिकता के लिए विशेष मर्यादा है । केवली, अविध-ज्ञानी, मनः-पर्यवज्ञानी, चतुर्दशपूर्वधर, दशपूर्वधर और अभिन्न-दशपूर्वधर द्वारा रिचत शास्त्र हो सूत्र— आगम होते हैं । किन्तु अर्थ की प्रामाणिकता के लिए कोई निश्चित मर्यादा नहीं है । साधारण ज्ञानी की व्याख्या को भी अर्थ कहा जाता है । आगमित्रहारी का किया हुआ अर्थ भी सूत्रवत् प्रमाण होता है । वे अर्थ-आगम अभी अनुपलब्ध हैं । इसलिए सूत्रकार ने निर्दिष्ट मार्ग से चलने की अनुमित दी है । निर्दिष्ट मार्ग कोई है हो नहीं । मार्ग सूच का हो है । अर्थ तो उसीका स्पष्टीकरण मात्र है । उसकी स्वतन्त्र सत्ता नहीं है । वह भूत्र — सूचित मार्ग से प्रवृत्त होता है । यह विचार व्याख्याकार की व्याख्या-पद्धि के आधार पर किया गया है । सूत्र-रचना की दृष्टि से विचार किया जाए तो सूत्र और अर्थ परस्पर संबद्ध हैं । उनमें कोई विरोध नहीं होता । विरोध का प्रश्न व्याख्याकार के लिए है । वह सूत्रकार की संक्षित्त भाषा द्वारा उसके प्रतिपाद्य को यथार्थतया पकड़ नहीं पाता वहाँ सूत्र और अर्थ परस्पर विरुद्ध हो जाते हैं । यहीं सतर्क रहने की आवश्यकता है ।

१-- इलोक ४: "चरिया गुणा य नियमा, य होंति साहूण बहुव्वा।"

२--देखिए क्लोक १, टिप्पण २।

३-अ० चू०: सूपणामेत्रोण सन्वं ण बुज्भिति ति विसेसो विकीरति -सुत्तास्य अत्थो जह आणवेति -तस्य सुत्तस्य मासकत्पादि सउस्सग्गापवाया गुरुहि निरूविज्जंति अत्थो जहा आणवेति, जधा सो करणीय - मग्गं निरूवेति ।"

४—अ० चू०: "मुत्तसूइएण मगोण अत्थो पवत्तइ।"

द्वितीय चुलिका: आमुख

सूत्र का ग्राणय समक्षते के लिए उसके पौर्वापर्य, उत्सर्ग-ग्रपवाद ग्रादि सारी दृष्टियों को ध्यान में रखना श्रावश्यक है। ऐसा करने पर ही यथार्थ ग्रर्थ का ग्रहण हो सकता है। सूत्र के कोरे एक शब्द या वाक्य को पकड़ कर चले, वह उसका हृदय नहीं समक सकता।

—छट्ठे ग्रध्ययन (ग्लोक ६,७) में कहा है ग्राटारह स्थानों का वर्जन बाल, वृद्ध ग्रीर रोगी —सभी निर्ग्न न्थों के लिए घनिवार्य है। इसका श्रखण्ड ग्रीर सस्पुटित रूप से पालन होना चाहिए। ग्राटारह में से किसी एक स्थान की विराधना करने वाला निर्ग्न न्थता से भ्रष्ट हो जाता है। इस शब्दावली में जो हृदय है, वह पूर्ण ग्रध्ययन को पढ़े बिना नहीं पकड़ा जा सकता। पर्ये छू (पन्द्रहर्वे स्थान) ग्रीर गृहान्तर-निपद्या (सोलहर्वे स्थान) के ग्रपवाद भी हैं। विशेष स्थित में भ्रवलोक नपूर्वक पर्य छू ग्रादि पर बैठने की ग्रानुमित भी दी है (देखो ६.४४)। वृद्ध, रोभी ग्रीर तपस्त्री के लिए गृहान्तर-निपद्या की भी ग्रानुमित है (देखो ६.४६)।

इन सामान्य और विशेष विधियों को विधियत् जाने बिना सूत्र का श्राष्ट्रय ग्राह्य नहीं बनता। छठ्ठे और सातवें श्लोक की भाषा में मूल-दोष का निषेध भी है। उसके लिए भाषा की रचना यही होनी चाहिए। किन्तु पर्यङ्क और निषद्या उत्तर-दोष हैं। इनके निषेध की भाषा इतनी कटोर नहीं हो सकती। इनमें श्रपवाद का भी श्रवकाश है। परन्तु सबका निषेध एक साथ है इसीलिए सामान्य विधि से निषेध की भाषा भी सम है। विशेष विधि का श्रवसर श्राने पर जिनके लिए श्रपवाद का स्थान था उनके लिए श्रपवाद बतला दिया गया है। इस प्रकार उत्सर्ग-श्रपवाद श्राद्वि श्रवेकान्त-दृष्टि से सूत्र के श्राष्ट्रय का निरूपण ही अर्थ है। यह सूत्र के मार्ग का श्रालोक है। इसे जानकर ही साधक सूत्रोक्त मार्ग पर चल सकता है।

ग्रध्ययन के उपसंहार में भ्रात्म-रक्षा का उपदेश है। श्रात्मा को रखते हुए देह की रक्षा की जाए, वह देह-रक्षा भी संयम है। ग्रात्मा को गैवाकर देह-रक्षा करना साधक के लिए इब्ट नहीं होता। ग्रात्मा की ग्ररक्षा व सुरक्षा ही दुःख ग्रौर दुःख-मुक्ति का हेनु है। इसलिए सर्व यत्न से श्रात्मा की ही रक्षा करनी चाहिए। समग्र दशवैक।लिक के उपदेश का फल यही है। बिइया चूलिया : द्वितीय चूलिका

विवित्तचरिया : विविक्तचर्या

#### मूल

#### संस्कृत छाया

#### हिन्दी अनुवाद

१—चूलियं तु पवक्लामि
सुयं केविलभासियं।
जं सुणित्तु सपुन्नाणं
धम्मे उपपन्जए मई॥

२—अणुसोयपहिएबहुजणम्मि
पडिसोयलद्धलक्खेणं ।
पडिसोयमेव अप्पा
दायव्यो होउकामेणं ।।

सूलिकां तु प्रवश्यामि,
श्रुतां केवलिभाषिताम् ।
यां श्रुत्वा सपुण्यानां,
धमें उत्पद्यते मितः ॥१॥
अनुस्रोतः प्रस्थिते बहुजने,
प्रतिस्रोतो लब्धलक्ष्येण ।
प्रतिस्रोत एवातमा,
दातन्यो भवितुकामेन ॥२॥

३—अणुसोयसुहोलोगो
पडिसोओ आसवो सुविहियाणं ।
अणुसोओ संसारो
पडिसोओ तस्स उत्तारो ॥

अनुस्रोतः मुखो लोकः, प्रतिस्रोत आश्रवः मुविहितानाम् ः अनुस्रोतः संसारः, प्रतिस्रोतस्तस्योत्तारः ॥३॥

४—तम्हा आयारपरक्कमेण संवरसमाहिबहुलेणं । चरिया गुणा य नियमा य होंति साहूण दट्टब्वा ।।

५—अणिएयवासो समुयाणचरिया
अन्नायजंछं पद्दरिक्कया य।
अप्पोवही कलहविवज्जणा य
विहारचरिया इसिणं पसत्था।।

तस्मादाचारपराक्रमेण, संवरसमाधिबहुलेन । चर्या गुणाइच नियमाइच, भवन्ति साधूनां द्रष्टव्याः ॥४॥ अनिकेतवासः समुदानचर्या, अज्ञातोञ्छं प्रतिरिक्तता च । अल्पोपधिः कलहविवर्जना च,

विहारचर्या ऋषीणां प्रशस्ताः ॥४॥

१-- मैं उस चूलिका को कहूँगा जो सुनी हुई है, केवली-भाषित है, जिसे सुन भाग्य-शाली जीवों की धर्म में मित उत्पन्त होती है।

२—अधिकांश लोग अनुस्रोत में प्रस्थान कर रहे हैं भोग-मार्ग की ओर जा रहे हैं। किन्तु जो मुक्त होना चाहता है, जिसे प्रतिस्रोत में गति करने का लक्ष्य प्राप्त हैं, जो विषय-भोगों से विरक्त हो संयम की आराधना करना चाहता हैं, उसे अपनी आरमा को स्रोत के प्रतिकृत ले जाना चाहिए —विषयानुरक्ति में प्रवृत्त नहीं करना चाहिए।

३—जन-साधारण को स्रोत के अनुकूल चलने में सुख की अनुभूति होती है, किन्तु जो सुविहित साधु हैं उसका आश्वर्य (इन्द्रिय-विजय) प्रतिस्रोत होता है। अनुस्रोत संसार है (जन्म-मरण की परम्परा है) और प्रतिस्रोत उसका उतार है (जन्म-मरण का परम्परा है)।

४—-इसलिए आचार में पराकम करने वाले<sup>९९</sup>, संवर में प्रभूत समाधि रखने वाले<sup>९३</sup> साधुओं को चय<sup>६९३</sup>, गुणों<sup>९४</sup> तथा नियमों की<sup>९४</sup> ओर दृष्ट्रिपात करना चाहिए।

५ — अनिकेतवास<sup>१६</sup> (गृहवास का त्याग), समुदान चर्या (अनेक कुर्लो से भिक्षा लेना), अज्ञात कुर्लो से भिक्षा लेना<sup>१६</sup> एकान्तवास<sup>१६</sup>, उपकरणों की अल्पता<sup>१६</sup> और कलह का वर्जन — यह विहार-चयिं (जावन-चर्या) ऋषियों के लिए प्रशस्त है।

# दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

४२२

### द्वितीय चूलिका : श्लोक ६-११

६—आइण्णओमाणविवज्जणा य ओसन्निद्दाहडभत्तपाणे । संसट्टकप्पेण चरेज्ज भिक्खू तज्जायसंसट्ट जर्ड जएज्जा ॥ आकीर्णावमानविवर्जना च, उत्सन्तवृध्टाहृतभवतपानं । संमृष्टकल्पेन चरेव् भिक्षुः, तज्जातसंमृष्टे यतिर्यतेत ॥६॥

७—अमञ्जमंसासि अमच्छरीया
अभिक्खणं निव्विगद्यं गओ य ।
अभिक्खणं काउस्सग्गकारी
सज्झायजोगे पयओ हवेज्जा ॥

अमद्यमांसाशी अमरसरी च, अभीक्ष्णं निविकृति गतश्च । अभीक्ष्णं कायोत्सर्गकारी, स्वाध्याययोगे प्रयतो भवेत् ॥७॥

म पडिन्नवेज्जा सयणासणाइं सेज्जं निसेज्जं तह भत्तपाणं। गामे कुले दा नगरे व देसे ममत्तभावंन किंह चि कुज्जा॥ न प्रतिज्ञापयेत् शयनासनानि, शय्यां निषधां तथा भवतपानम् । ग्रामे कुले वा नगरे वा देशे, ममत्वभावं न क्वचित् कुर्यात् ॥५॥

धिन्तिहणो वेयाविडियं न कुज्जा अभिवायणं वंदण पूर्यणं च। असंकिलिट्टोहि समं वसेज्जा मुणी चरित्तस्स जओ न हाणी।। गृहिणो बैयापृत्यं न कुर्यात्, अभिवादनं वन्दनं पूजनं च । असंक्लिष्टैः समं वसेत्, मुनिश्चरित्रस्य यतो न हानि: ॥१॥

१० - <sup>अ</sup>न या लभेज्जा निउणं सहायं गुणाहियं वा गुणओ समं वा। एक्को वि पावाइं विवज्जयंतो विहरेज्ज कासेसु असज्जमाणो॥ न वा सभेत निपुणं सहायं,
गुणाधिकं वा गुणतः समं वा ।
एकोऽपि पापानि विवर्जयन्,
विहरेत् कामेष्वसज्जन् ॥१०॥

११—संवच्छरं चावि परं पमाणं बीयं च वासं न तिह वसेज्जा । सुत्तस्स मग्गेण चरेज्ज भिवखू सुत्तस्स अत्थो जह आणवेद ॥ संबत्सरं चाऽिष परं प्रमाणं, द्वितीयं च वर्षं न तत्र वसेत्। सूत्रस्य मार्गेण चरेद् भिक्षुः, सूत्रस्यार्थो यथाज्ञापयति ।१११। ६—आकीर्ण<sup>२१</sup> और अवमान नामक मोज<sup>२२</sup> का विवर्जन, प्राय: हव्ट-स्थान से लाए हुए भक्त-पान का ग्रहण<sup>२3</sup> ऋषियों के लिए प्रशस्त है । भिशु संसृद्ध हाथ और पात्र से भिक्षा ले। दाना जो बस्तु दे रहा है उसीसे संसृद्ध हाथ और पात्र से निक्षा लेने का यहन करे<sup>२४</sup>।

७ -साधु मद्य और मांस का अभोजी <sup>१४</sup>, अमत्सरी, बार-बार विकृतियों को न खाने वाला<sup>२६</sup>, बार-बार कायोत्सर्ग करने वाला<sup>२७</sup> और स्वाध्याय के लिए विहित तपस्या में<sup>२८</sup> प्रयत्नशील हो ।

द—साधु विहार करते समय गृहस्थ को ऐसी प्रतिज्ञा न दिलाए कि यह सयन, आसन, उपाश्रय, स्वाध्याय-भूमि जब मैं लौटकर आऊँ तब मुफे ही देना । इसी प्रकार भक्त-पान मुफे ही देना—यह प्रतिज्ञा भी न कराए। गाँव, कुल, नगर या देश में—कहीं भी ममत्व भाव न करे।

६—साधु गृहस्य का वैयापृत्य न करे<sup>२६</sup>, अभिवादन, वन्दन और पूजन न करे । मुनि संक्लेश-रहित<sup>3°</sup> साधुओं के साथ रहे जिससे कि चरित्र की हानि न हो ।

१० -- यदि कदाचित् अपने से अधिक गृणी अथवा अपने समान गुण वाला निपुण साथी न मिले तो पाप-कर्नों का वर्जन करता हुआ काम-भोगों में अनासक्त रह अकेला ही (संध-स्थित) विहार करे।

११ — जिस गाँव में मुनि काल के उत्कृष्ट प्रमाण तक रह चुका हो (अर्थात् वर्षाकाल में चातुर्मास और क्षेष काल में एक मास रह चुका हो) वहाँ दो वर्ष (दो चातुर्मास और दो माम) का अन्तर किए बिना न रहे। भिश्न सूत्रोक्त मार्ग से चले, सूत्र का अर्थ जिस प्रकार आजा दे वैसे चले।

### विवितचरिया (विविक्तचर्या)

१२ - जो पुट्वरत्तावररत्तकाले संिपक्खई अप्पगमप्पएणं। कि मे कडं कि च मे किच्च सेसं कि सक्कणिङ्जं न समायरामि।।

#### ४२३

यः पूर्वरात्रापररात्रकाले, संप्रेक्षते आत्मकमात्मकेन । कि मया कृतं कि च मे कृत्यशेषं, कि शकनीयं न समाचरामि ॥१२॥

# द्वितीय चूलिका : क्लोक १२-१६

१२--- जो साधु रात्रि के पहले और पिछले प्रहर में अपने-आप अपना आलोचन करता है — मैंने क्या किया ? मेरे लिए क्या कार्य करना शेष है ? वह कौन सा कार्य है जिसे मैं कर सकता हूँ पर प्रमादवश नहीं कर रहा हूँ ?

१३ — कि मे परो<sup>33</sup> पासइ कि व अप्पा कि वाहं खलियं न विवज्जयामि। इंच्वेव सम्मं अणुपासमाणो अणागयं नो पडिबंध कृज्जा।। कि मम परः पश्यति कि वारमा, कि वाऽहं स्ललितं न विवर्जयामि । इत्येवं सम्यगनुपश्यन्, अनागतं नो प्रतिबन्धं कुर्यात् ॥१३॥ १३—वया मेरे प्रमाद को कोई दूसरी देखता है अथवा अपनी भूछ को मैं स्वयं देख लेता हूँ ? यह कौन सो स्खलना है जिसे मैं नहीं छोड़ रहा हूँ? इस प्रकार सम्यक्-प्रकार से आत्म-निरीक्षण करता हुआ मुनि अनागत का प्रतिबन्ध न करे असंयग में न बंधे, निदान न करे।

१४—जत्थेव पासे कई दुप्पउत्त काएण वाया अदु माणसेणं। तत्थेव धीरो पडिसाहरेज्जा आइग्नओ खिप्पमिव क्खलीणं।। षत्रैव पश्येत् नथितद् दुष्प्रयुक्तं, कायेन वाचाऽथ मानसेन । तत्रैव धीर: प्रतिसंहरेत्, आकीर्णंक: क्षिप्रमिव खलिनम् ॥१४॥ १४ जहाँ कहीं भी मन, वचन और काया को दुष्प्रवृत्त होता हुआ देखे तो धीर साधु वहीं सम्हल जाए। जैसे जातिमान् अश्व लगाम को खींचते ही सम्हल जाता है।

१५—जस्सेरिसा जोग जिइंदियस्स धिइमओ सप्पुरिसस्स निच्चं। तमाहु लोए पडिवुद्धजीवी सो जीवइ संजमजीविएणं।।

यस्येद्दशा योगा जितेन्द्रियस्य, घृतिमतः सत्पुरुषस्य नित्यम् । तमाहुर्लोके प्रतिबुद्धजीविनं, स जीवति संयमजीवितेन ॥१५॥ १४ — जिस जितेन्द्रिय, वृतिमान् सत्पुरुष के योग सदा इस प्रकार के होते हैं उसे लोक में प्रतिबुद्धजीवी कहा जाता है। जो ऐसा होता है, वहीं संयमी जीवन जीता है।

१६—अप्पा खलु सयघं रिवलयव्यो
स्विविदिएहि सुसमाहिएहि।
अरिवलओ जाइपहं उवेइ
सुरिवलओ सव्बद्धहाण भुष्चइ।।
सि बेमि।

आत्मा खलु सततं रक्षितव्यः, सर्वेन्द्रियः सुसमाहितः । अरक्षितो जातिपथमुपैति, सुरक्षितः सर्वदुःखेभ्यो सुच्यते ॥१६॥ इति द्रवोमि ।

१६ — सब इन्द्रियों को सुसमाहित कर आत्मा की सतत रक्षा करनी चाहिए<sup>36</sup>। अरक्षित आत्मा जाति-पथ (जन्म-मरण) को प्राप्त होता है और सुरक्षित आत्मा सब दु:खों से मुक्त हो जाता है।

ऐसा मैं कहता हूँ।

### विविक्तचर्याः द्वितीय चूलिका

#### इलोक १:

# १. ( तु<sup>क</sup>):

इसे भावचूला का विशेषण माना गया है'। इसके तीसरे चरण में आया हुआ 'जं' सर्वनाम सहज ही 'चूलियं तं' पाठ की कल्पना करा देता है।

### २. जो सुनी हुई है, केवली-भाषित है ( सुयं केवलिभासियं ख ):

श्रुत<sup>र</sup> और केवली-भाषित—ये दो शब्द उस दृद्धवाद की ओर संकेत करते हैं जिसमें इस चूलिका को 'सीमंधर केवली के द्वारा भाषित और एक साध्वी के द्वारा श्रुत' कहा गया है<sup>3</sup>। चूर्णियों के अनुसार शास्त्र के गौरव-समुत्पादन के लिए इसे केवली कृत कहा है। तात्पर्य यह है कि यह केवली की वाणी है, जिस किसी का निरूपण नहीं है।

कालकम की दृष्टि से विचार किया जाए तो यह श्रुत-केवली की रचना है—ऐसी संभावना की जा सकती है। 'सुयं केविलिभासियं' इस पाठ को 'सुयकेविलिभासियं' माना जाए तो इसका आधार भी मिलता है। 'सुयं' का ग्रर्थ 'श्रुत-ज्ञान' किया है। यह अर्थ यहाँ कोई विशेष अर्थ नहीं रखता। टीकाकार 'केवली-भाषित' के लिए दृद्धवाद का उल्लेख करते हैं, उसकी चर्चा चूणियों में नहीं हैं"। इसलिए 'श्रुतकेविलिभापित' इसकी संभावना और अधिक प्रबल हो जाती है।

#### ३. भाग्यशाली जीवों की ( सपुन्नाणं <sup>ग</sup>) :

चूरिंगयों में यह 'सपूण्य' है जब कि टीका में यह 'सुपुण्य' है । सपुण्य का अर्थ पुण्य-सहित<sup>४</sup> और सुपुण्य का अर्थ उत्तम पुण्य वाला होता है<sup>९</sup> ।

### इलोक २:

### ४. अनुस्रोत में प्रस्थान कर रहे हैं ( अणुसोयपट्टिए <sup>घ</sup> ) :

अनुस्रोत अर्थात् स्रोत के पीछे, स्रोत के अनुकूल । जब जल की निम्न प्रदेश की ओर गति होती है तब उसमें पड़ने वाली वस्तुएँ बह जाती हैं। इसलिए उन्हें अनुस्रोत-प्रस्थित कहा जाता है। यह उपमा है। यहां 'इव' शब्द का लोग माना गया है। अनुस्रोत-

१--हा० टी० प० २७८ : तुशब्दविशेषितां भावचूडाम् ।

२---अ० चू० : श्रुयते इति श्रुतं तं पुण सुतनाणं ।

३---हा० टी० प० २७८,२७६।

४—(क) अ० चू०: केवलिय भासितमिति सत्थगोरव मुन्पायणत्थं भगवता केवलिया भणितं न जेण केण ति।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३६८।

५—(क) अ० चू० : सहपुण्णेण सपुण्णो ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० ३६८।

६--हा० टी० प० २७६ : 'सुपुण्यानां' क्ञलानुबन्धिपुण्ययुक्तानां प्राणिनाम् ।

द्वितीय चूलिका : श्लोक ३ टि० ४-६

प्रस्थित काठ आदि की भाँति जो लोग इन्द्रिय-विषयों के स्रोत में बहे जाते हैं, वे भी अनुस्रोत-प्रस्थित कहलाते हैं।

# थ्र. प्रतिस्रोत ( पडिसोय <sup>ख</sup>):

प्रतिस्रोत का अर्थ है - जल का स्थल की ओर गमन । शब्दादि विषयों से निष्टत्त होना प्रतिस्रोत है ।

# ६. गति करने का लक्ष्य प्राप्त है ( लडलक्लेणं <sup>ख</sup>):

जिस प्रकार धनुर्वेद या बाण-विद्या में निपुण व्यक्ति बालाग्न जैसे सूक्ष्मतम लक्ष्य को बींघ देता है (प्राप्त कर छेता है) उसी प्रकार विषय-भोगों को त्यागने वाला संयम के छक्ष्य को प्राप्त कर खेता है<sup>3</sup>।

# ७. जो विषय-भोगों से विरक्त हो संयम की आराधना करना चाहता है ( होऊकामेणं घ ) :

यहाँ 'होउकाम' का अर्थ है—िनर्वाण पाने योग्य व्यक्ति<sup>४</sup>। यह शब्द परिस्थितिवाद के विजय की ओर संकेत करता है। आध्यात्मिक वही हो सकता है जो असदाचारी व्यक्तियों के जीवन को अपने लिए उदाहरए न बनाए, किन्तु आगमोक्त विधि के अनुसार ही चले। कहा भी है—मूर्ख लोग परिस्थित के अधीन हो स्वधर्म को त्याग देते हैं किन्तु तपस्वी और ज्ञानी साधुपुरूष घोर कष्ट पडने पर भी स्वधर्म को नहीं छोड़ते, विकृत नहीं बनते<sup>8</sup>।

#### श्लोक ३:

# दः आश्रव ( आसवो <sup>ख</sup> ) :

जिनदास चूर्णि में 'आसव' (सं० आश्रव) पाठ है। इसका अर्थ इन्द्रिय-जय किया गया है। टीका में 'आसमो' को पाठान्तर माना है । अगस्त्य चूर्णि में वह मूल है। उसका अर्थ तपोवन या व्रतग्रहण, दीक्षा या विश्वाम-स्थल है।

# अनुस्रोत संसार है (अणुसोओ संसारो ग) :

अनुस्रोत-गमन संसार (जन्म-मरण की परम्परा) का कारण है। अभेद-दृष्टि से कारण को कार्य मान उसे संसार कहा है ।

१—(क) अ० चू० : अणुसद्दो पच्छाभावे । सोयमिति पाणियस्स णिण्णप्पदेसाभिसप्पणं । सोतेण पाणियस्स गमणेपवत्ते जं जत्य पंडितं कट्ठाति बुज्झति, तं सोतमणुजातीति अणुसोतपंडितं । एवं अणुसोतपंडित इव । दव सद्द लोवो एत्थ बट्ठव्वो ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३६८।

२—(क) अ० चू० : प्रतीपसोतं पडिसोतं, जं पाणियस्स थलं प्रतिगमणं । ः सहादि विसयपडिलोमा प्रवृत्ती दुवकरा ।

<sup>(</sup>स) जि० चू० पृ० ३६६: प्रतीपं श्रोतं प्रतिश्रोतं, जं पाणियस्स थलं प्रति गमनं, तं पुण न साभावितं, देवतादिनियोगेण होज्जा, जहा तं असक्कं एवं सद्दादीण विसयाण पडिलोमा प्रवृत्तिः दुक्करा ।

३ - (क) अ० चू०: जधा ईसत्थं मुसिविखतो सुसुण्हमिव बालादिगं लक्खं लभते तथा कामसुहभावणाभाविते तप्परिच्चागेण संजम-लक्खं जो लभते सो पडिसोतलइलक्खो तेण पडिसोतलइलक्खेण।

<sup>(</sup>ख) चि० चू० पृ० ३६९।

४—जि० च० प्० ३६६ : णिव्वाणगमणारुहो 'भविउकामो' होउकामो तेण होउकामेण ।

५ हा० टी० प० २७६ : 'अवितुकामेन' संसारसमुद्रपरिहारेण मुक्ततया भवितुकामेन साधुना, न क्षुद्रजनाचरितान्युदाहरणोक्तत्या-सन्मार्गप्रवण चेतोऽपि कर्त्तं व्यम्, अपित्वागमेकप्रवणेनेव भवितव्यमिति, उक्तं च—''निमित्तमासाद्य यदेव किञ्चन, स्वधर्ममार्ग विमृजन्ति बालिज्ञाः । तपः श्रुतज्ञानधनास्तु साधवो, न यान्ति कृच्छ्रे परमेऽपि विक्रियाम् ।''

६-(क) जि० चू० पृ० ३६६ : आसवो नाम इंदियजओ ।

<sup>(</sup>জ) हा० टी० प० २७६ : 'आश्रवः' इन्द्रियजयादिरूपः परमार्थपेशलः कायवाङमनोव्यापारः 'आश्रमो वा' व्रतग्रहणादिरूपः ।

७—(क) जि० चू० पृ० ३६६ : अणुसोओ संसारो तहा अणुसोतसुहमुच्छिओ लोगो पवत्तमाणो संसारे निवडइ, संसारकारणं सद्दा-दयो अणुसोता इति कारणे कारणोवयारो ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २७६ : 'अनुस्रोतः संसारः' शब्दादिविषयानुक्त्यं संसार एव, कारणे कार्योपचारात्, यथा विषं मृत्युः दिध त्रपुषो प्रत्यक्षो ज्वरः ।

द्वितीय चूलिका: इलोक ४ टि० १०-१५

#### १०. प्रतिस्रोत उसका उतार है (पडिसोग्रो तस्स उत्तारो <sup>घ</sup>):

प्रतिस्रोत-गमन संसार-मुक्ति का कारण है । अभेद-दृष्टि से कारण को कार्य मान उसे संसार से उत्तरण या मुक्ति कहा है । चूणि में 'उत्तारों' के स्थान में 'निग्घाडों' पाठ है । इसका भावार्य यही है' ।

#### इलोक ४:

#### ११. आचार में पराक्रम करने वाले ( आयारपरक्कमेण क ) :

आचार में पराक्रम का अर्थ है – आचार को धारण करने का सामर्थ्या आचार में जिनका पराक्रम होता है, उन्हें आचार-पराक्रम कहा जाता है। यह साधु का विशेषण है<sup>3</sup>। टीकाकार ने इसका अर्थ 'ज्ञानादि में प्रवर्तमान शक्ति वाला' किया है<sup>3</sup>।

#### १२. संवर में प्रभूत समाधि रखने वाले ( संवरसमाहिबहुलेणं ख ) :

संवर का अर्थ इन्द्रिय और मन का संवर है<sup>5</sup>। समाधि का अर्थ समाधान, संवर-धर्म में अप्रकम्प<sup>४</sup> या अनाकुल रहना है। बहुल अर्थात् प्रभूत । संवर में जिनकी समाधि बहुत होती है, वे संवर-समाधि-बहुल कहलाते हैं<sup>६</sup>।

#### १३. चर्या ( चरिया ग ) :

चर्या का अर्थ मूल व उत्तरगुण रूप चरित्र हैं ।

#### १४. गुणों (गुणा म):

चरित्र की रक्षा के लिए जो भावनाएँ हैं, उन्हें गुण कहा जाता है ।

### १५. नियमों की (नियमा ग ):

प्रतिमा आदि अभिग्रह नियम कहलाते हैं<sup>६</sup>। आगमों में भिश्च के लिए बारह प्रतिमाओं का निरूपण मिलता है<sup>9</sup>।

१—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३६६ : तिव्ववरीयकारणे य पृण पिंडसोओ, तस्त लिग्बाडो, जहा पिंडलोमं गच्छंतो ष पाढिङजइ पायाले णदीसोएण तहेव सद्दादिसु अमुच्छिओ संसारपायाले ण पडइ ।

<sup>(</sup>स) हा॰ टी॰ प॰ २७६ : 'उत्तारः' उत्तरणमुत्तारः, हेती फलोपचारात् यथाऽऽयुर्वृ तं तन्दुलान्वर्षति पर्जन्य: ।

२—(क) अ० चू०: आयारोमूलगुणा परक्कमं बलं आयारघारणे सामत्थं आयारपरक्कमो जस्स अत्थि सो आयारपरक्कमदान् ननु लोचे कते आयारपरक्कमो साधुरेव ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३६६-७०: आयारपरकक्षेणं, आयारो-मूलगुणो परक्कमो-बलं, आयारधारणे सप्रत्थं, आथारे परक्कमो जस्स अत्थि सो आयारपरक्कमवान्, ननु लोए कए आयारपरिक्कमो साधुरेव ।

३ - हा० टी० प० २७६ : 'आचारपराक्रमेणे' त्याचारे - ज्ञानादी पराक्रमः -- प्रवृत्ति बलं यस्य स तथाविध इति ।

४—जि॰ चू॰ पृ॰ ३७० : संबरो इंदियसंबरो गोइंदियसंबरो य ।

५—जि० चू० पृ० ३७० : संवरे समाहाणं तओ अवकष्पण बहु लाति-बहुं गिण्हइ, संवरे समाहि बहुं पिंडवज्जाइ, संवरसमाधिबहुले, तेण संवरसमाधिबहुलेण ।

६--हा॰ टो॰ प॰ २७६: संवरे --इन्द्रियादिविषये समाधिः अनाकुलत्वं बहुलं -प्रभूतं यस्य सः।

७—कि० चू० पृ० ३७० : चरिया चरित्समेव, सूलुत्तरगुणसमुदायो ।

म्—जि० चृ० पृ० ३७० : गुणा तेसि सारक्खणनिमित्तं भावणाओ ।

६-जि॰ चृ॰ प्॰ ३७० : नियमा-पडिमादयो अभिगाहविसेसा ।

१०—दशा० ७वीं दशा ।

द्वितीय चूलिका : इलोक ५ टि० १६-२०

#### इलोक ५:

#### १६. अनिकेतवास (अणिएयवासी क ) :

निकेत का अर्थ घर है। ब्यास्याकारों के अनुसार भिश्च को घर में नहीं, किन्तु उद्यान आदि एकान्त स्थान में रहना चाहिए। आगम-साहित्य में मामान्तः भिश्चओं के उद्यान, शून्यगृह आदि में रहने का वर्णन मिलता है। यह शब्द उसी स्थिति की ओर संकेत करता है। इसका तात्पर्य 'विविक्त-शब्या' से है। मनुस्मृति में मुनि को अनिकेत कहा है । 'अनिकेतवास' का अर्थ गृह-त्याग भी हो सकता है। चृणि और टीका में इसका अर्थ अनियतवास---सदा एक स्थान में न रहना भी किया है ।

#### १७. अज्ञात कुलों से भिक्षा लेना (अन्नायउं छं ख ) :

पूर्व परिचित पितृ-पक्ष और पश्चात् परिचित श्वसुर-पक्ष से गृहीत न हो किन्तु अपरिचित कुलों से प्राप्त हो, उस भिक्षा को अज्ञानोञ्छ कहा जाता है<sup>४</sup> । टीकाकार ने इसका अर्थ विशुद्ध उपकरणों का ग्रहण किया है<sup>8</sup> ।

#### १८. एकान्तवास (पइरिक्कया ख):

इसका अर्थ है - एकान्त स्थान, जहाँ स्त्री, पुरुष, नयुंसक, पशु आदि रहते हों वहाँ भिक्षु-भिक्षुणियों की साधना में विघ्न उपस्थित हो सकता है, इसलिए उन्हें विजन-स्थान में रहने की शिक्षा दी गई है<sup>द</sup>ा

#### १६. उपकरणों की अल्पता ( अप्पोवही <sup>ग</sup> ) :

अल्पोपिक का अर्थ उपकरणों की अल्पता या अकोध-भाव—ये दोनों हो सकते हैं"।

#### २०. विहार-चर्या (विहारचरिया घ):

बिहार-चर्या का अर्थ वर्तन या जीवन-चर्या है<sup>द</sup> । जिनदास चूणि और टीका में इसका अर्थ विहार—पाद-यात्रा की चर्या <mark>किया है<sup>६</sup> ।</mark> पर यह विहार-चर्या शब्द इस क्लोक में उक्त समस्त चर्या का संग्राहक है, इसलिए अगस्त्य चूणि का अर्थ ही अधिक संगत लगता है । कुल विवरण में भी विहार का यही अर्थ मिलता है<sup>78</sup> ।

१---जि० चु० पृ० ३७० : अणिएयवासोत्ति निकेतं---घरं तंमि ण वसियव्वं, उज्जाणाइवासिणा होयव्वं ।

२ - म० स्पृत्थल ६४३: अनिनरनिकेत: स्यात्।

३-(क) अ० चू० : अणिययवासो वा जतो ण निच्चमेगत्थ वसियव्यं किन्तु विहरितव्यं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३७० : अणियवासो वा अनिययवासो, निच्चं एगेते न वसियव्वं ।

<sup>(</sup>त) हा० टी० प० २८० : अनियतवासो मासकल्पादिना 'अनिकेतवासो वा' अगृहे उद्यानादौ दास: ।

४-- जि० चू० पृ० ३७० : पुट्यपच्छासंथवादीहि ण उप्पाइयिमिति भावओ, अन्नायं उंछं ।

५---हा० टौ० प० २८० : 'अज्ञातोच्छं' विशुद्धोपकरणग्रहणविषयम् ।

६— (क) जि० चू० पृ० ३७० : पहरिक्कं विवित्तं भण्णइ, दब्वे जं विजणं भावे रागाइ विरिहतं, सपक्लपरपक्ले माणविज्जयं वा, तदभावा पहरिक्कयाओ ।

<sup>(</sup>स) हा० टी० प० २८० : 'पइरिक्कया य' विजनैकान्तसेविता च ।

७--(क) अ० चू० : उपधाणमुपिध । तत्थ दव्व अप्पोपधी जं एगेण वत्थेण परिवृक्षित एवमादि । भावतो अप्पकोधादी धारणं सपक्खपरपक्खगतं ।

<sup>(</sup>ख) जि० चू० पृ० ३७० : पहाणमुबही अं एगवत्थपरिच्चाए एवमादि, भावओ अप्पं कोहादिवारणं सप<del>र</del>खपरपक्खे गत**ं**।

द्म—अ० चू० : सब्दा वि एसा विहारचरिया इसिणं पसत्था—विहरण विहारो जं एव पवित्तयव्वं । एतस्स विहारस्स आचरणं विहारचरिया ।

६—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३७१ : बिहरणं विहारो, सो य मासकष्पाइ. तस्स विहारस्स चरणं विहारचरिया ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २८० : 'विहारचर्या' विहरणस्थितिविहरणमर्यादा ।

१० -- हा० कु० चतुर्थं विवरण : विहरणं विहार: -- सम्यक्समस्तयतिकियाकरणम् ।

द्वितीय चूलिका : क्लोक ६ टि० २१-२४

#### इलोक ६:

#### २१. आकोर्ण ( आइण्ण क ) :

वह भोज जहाँ बहुत भीड़ हो, आकीर्ण कहलाता है। भिक्षु आकीर्ण में भिक्षा लेने जाए तो वहाँ हाथ, पैर आदि के चोट आने की संभावना रहती है, इसलिए इसका निर्षेध हैं।

त्लना करिए- आयारवुला १.३४।

#### २२. अवमान नामक भोज ( ओमाण क ):

वह भोज, जहाँ गणना से अधिक खाने वालों की उपस्थिति होने के कारण खाद्य कम हो जाये, अयमान कहलाता है । जहाँ 'पिरगणित' लोगों के लिए भोजन बने वहाँ से भिक्षा लेने पर भोजकार अपने निमन्त्रित अतिथियों के लिए फिर से दूसरा भोजन बनाता है या भिक्षु के लिए दूसरा भोजन चनाता है या देता ही नहीं, इस प्रकार अनेक दोषों की संभावना से इसका निषेध है ।

त्लना करिए-अायारचुला १.३।

#### २३. प्रायः ट्रब्ट-स्थान से लाए हुए भक्त-पान का ग्रहण (ओसन्नदीट्ठाहडभत्तपाणे ख):

इसका अर्थ है प्रायः<sup>3</sup> हब्ट-स्थान से भक्त-पान लेना। इसकी मर्यादा यह है कि तीन घरों के अन्तर से लाया हुआ भक्त-पान हो, वह ले, उससे आगे का न ले<sup>४</sup>।

## २४. भिक्षु संसृष्ट हाथ और पात्र से भिक्षा ले। दाता जो वस्तु दे रहा है उसीसे संसृष्ट हाथ और पात्र से भिक्षा लेने का यत्न करे ( संसट्ठकप्पेण चरेज्ज भिक्लू म, तज्जायसंसट्ठ जई जएज्जा घ ):

लिप्त हाथ या भाजन से आहार लेना 'संसृष्टु कल्प' कहलाता है। सिचत्त वस्तु से लिप्त हाथ या पात्र से भिक्षा लेना मुनि के लिए निषद्ध है अतः वह 'तज्जात संसृष्टु' होना चाहिए। जात का अर्थ प्रकार है। जो एक ही प्रकार के होते हैं वे 'तज्जात' कहलाते हैं<sup>थ</sup>।

स्यानाङ्क दृत्ति के अनुसार 'तज्जात संसुष्ट्र' का अर्थ है-देय वस्तु के समान-जातीय वस्तु से लिप्त ।

सजीव वस्तु से संसृष्ट हाथ और भाजन से लेना निषिद्ध है और पश्चात् कर्म-दोष टालने के लिए तज्जातीय वस्तु से असंसृष्ट हाथ और भाजन से लेना भी निषिद्ध है।

इसके लिए देखिए दशवैकालिक ५.१.३५।

- १—जि॰ चू॰ पृ॰ ३७१ : 'आइण्ण' मिति अच्चत्थं आइन्नं, तं पुण रायकुलसंखिडमाइ, तत्थ महाजणविमहो पविसमाणस्स हत्थपादादिलूसणभाणभेदाई दोसा, उक्कट्टगमणा इंदिये दायगस्स सोहेइत्ति ।
- २ --- (क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३७१ : ओमाणविवज्जणं नाम अवमं-ऊणं अवमाणं ओमो वा मोणा जत्थ संभवइ तं ओमाणं ।
  - (ख) हा० टी० प० २८०-१ : अवमानं ---स्वपक्षपरपक्षप्राभृत्यजं लोकाबहुमान(दि :::अवमाने अलाभाधाकर्मादिदोषात् ।
- ३ (क) जि० चू० पृ० ३७१ : उस्सण्णसद्दो पाघोवित्तीए बट्टइ, जहा —'देवा ओसण्णं सातं वेदणं वेदेंति ।
  - (ख) हा० टी० प० २५१।
- ४—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३७१: दिद्वाहडं जं जत्थ उवयोगो कीरइ, तिआइघरंतराओ परतो, णाणिसि (दि) द्वाभिहडकरणं, एयं ओसण्णं दिट्ठाहडभत्तपाणं गेण्हिज्जत्ति ।
  - (জ) हा॰ टी॰ प॰ २८१: इदं चोत्सन्नहुष्टाहृतं यत्रोपयोगः शुद्धयति, त्रिगृहान्तरादारत इत्यथंः, 'भिक्खग्गाही एगत्थ कुणइ बीओ अ दोसुमुवओग' मिति वचनात्।
- थू....अ० चू०: तज्जाय संसट्ठमिति जात सद्दो प्रकारवाची, तज्जातं तथा प्रकारं जथा आमगोरसो आमस्स न गोरसस्स तज्जातो कुसणावि पुण अतज्जातं ।
- ६--स्था० ५.१ वृ० : तज्जातेन देयद्रव्याविरोधिना यत्संसृष्टं हस्तावि ।

द्वितीय चुलिका : क्लोक ७ टि० २४-२७

#### श्लोक ७:

#### २५ मद्य ग्रौर मांस का अभोजी ( ग्रमञ्जनंसासि ) कः

चूर्णिकारों ने यहाँ एक प्रश्न उपस्थित किया है — "पिण्डें क्णा — अध्ययन (४.१.७३) में केवल बहु-अस्थि वाले मांस लेने का निषेष किया है और यहाँ मांस-भोजन का सर्वथा वर्जन किया है यह विरोध है ?" और इसका समाधान ऐसा किया है — "यह उत्सर्ग सूत्र है तथा वह कारणिक — अपवाद सूत्र है। तात्पर्य यह है कि मुनि मांस न ले सामान्य विधि यही है किन्तु विशेष कारण की दशा में लेने को बाध्य हो तो परिशाटन-दोषयुक्त (देखें ४.१.७४) न ले ।"

यह चूर्णिकारों का अभिमत है। टीकाकार ने यहाँ उसकी चर्चा नहीं की है। चूर्णिगत उल्लेखों से भी इतना स्पष्ट है कि बौद्ध-भिक्षुओं की भाँति जैन-भिक्षुओं के लिए मांस-भोजन सामान्यतः विहित नहीं किन्तु अत्यन्त निषद्ध है। अपवाद विधि कब से हुई — यह अन्वेषणीय विषय है। आज क जैन-समाज का बहुमत इस अपवाद को मान्य करने के लिए प्रस्तुत नहीं है।

#### २६. बार-बार विकृतियों को न खाने वाला ( अभिक्खणं निव्विगई गया ख ) :

मद्य और मांस भी विकृति हैं<sup>2</sup>। कुछ विकृति-पदार्थ भक्ष्य हैं और कुछ अमक्ष्य । भूणियों के अनुसार भिक्षु के लिए मद्य-मांस का जैसे अत्यन्त निषेध है वैसे दूध-दही आदि विकृतियों का अत्यन्त निषेध नहीं है<sup>3</sup>। फिर भी प्रतिदिन विकृति खाना उचित नहीं होता, इसलिए भिक्षु बार-बार निविकृतिक (विकृति रहित रूखा) भोजन करने वाले होते हैं।

चूर्णियों में पाठान्तर का उल्लेख हैं — 'केयिपढंति' — अभिक्खणिब्बितिय जोगया य (अ० चू०) इसका अर्थ यही है कि भिक्षु को बार-बार निर्विकृतिक-योग स्वीकार करना चाहिए ।

#### २७. बार-बार कायोत्सर्ग करने वाला ( अभिक्खणं काउस्सग्गकारी ग ) :

गमनागमन के पश्चात् मुनि ईयिपिथिक ( प्रतिक्रमण-कायोत्सर्ग ) शिक्ष बिना कुछ भी न करे—यह टीका का आशय है ।

भूणियों के अनुसार कायोत्सर्ग में स्थित मृति के कर्म-क्षय होता है, इसलिए उसे गमनागमन, विहार आदि के पश्चात् बार-बार कायोत्सर्ग करना चाहिए"।

मिलाएं ---१०.१३।

१—(क) अ० चू०: तर्नुपिडेसणाए भणितं—बहुअट्ठितं पोग्गलं, अणिमिसं वा बहुकंटगं (५.१) इति तत्थ बहुअट्ठितं निसिद्धमिह सब्बहा । विरुद्धमिह परिहरणं, सेइमं उस्सग्ग सुत्तं । तं कारणीयं जताकारणे गहणं तदा परिसाडी परिहरणत्थं सुद्धं चेतव्वं - ण बहुयट्ठितमिति ।

<sup>(</sup>জ) जि॰ चू॰ पृ॰ ३७२ : अमन्जमंसासी भवेज्जा एवमादि, आह-णणु पिडेसणाए भणियं 'बहुअव्ठियं पोग्गलं अणिमिसं वा बहुकंटकं', आयरिओ आह—तत्थ बहुअव्ठियं णिसिद्धमितिऽत्थ सन्वं णिसिद्धं, इमं उस्सगं मुत्तं, तं तु कारणीयं, जदा कारणे गहणं तदा पडिसाडिपरिहरणत्थं मुत्तं घेत्तव्वं न बहुपडि(अव्ठि)यमिति ।

२--- प्रदन् संवरद्वार ४ भावना ४।

३ — (क) अ० चू० : अभिक्खण मिति पुणो पुणो निस्विइयं करणीयं । ण जधामज्जमंसाणं अन्चंत पिडसेघो तथा विगतीणं ।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३७२ : 'अभिक्खणं निब्विगतं गया ये' ति अप्पो कालविसेसो अभिक्खणमिति, अभिक्खणंणिव्यिययं करणोयं-जहा मञ्जमंसाणं अञ्चंतपडिसेघो (न) तहा बीयाणं।

४ जि॰ चू॰ पृ० ३७२ : केई पढंति - 'अभिक्खण णिब्वितीया जोगो पडिविज्जियक्वो' इति ।

५ —देखिए ५.१.८८ में 'इरियावहियमायाय, आगओ य पडिक्कमें का टिप्पण।

६ हा० टी० प० २८१: 'कायोत्सर्गकारी भवेत्' ईर्यापथप्रतिक्रमणकृत्वा न किञ्चिदन्यत् कुर्याद, तदशुद्धतापत्ते: ।

७---(क) अ० चु० : काउसग्रेसुद्ठितस्स कम्मनिज्जराभवतीति गमणागमणिवहारादिसु अभिक्खणं काउसम्मकारिणा भवितव्वं।

<sup>(</sup>स) जि॰ चू॰ पृ॰ ३७२ : काउसमी ठियस्स कम्मनिज्जरा भवइ, गमणागमणविहाराईसु अभिक्षण काउसमी 'सऊसियं नीससियं' पढियत्वा वाया ।

#### २८. स्वाध्याय के लिए विहित तपस्या में ( सज्झायजोगे थं ) ः

स्वाध्याय के लिए योग-वहन (आचामाम्ल आदि तपोनुष्ठान) करने की एक विशेष विधि है। आगम अध्ययन के समय मुनि इस तपोयोग को वहन करते हैं । इसकी विशेष जानकारी के लिए देखिए --विधिष्रपा।

#### इलोक हः

#### २६. साधु गृहस्थ का वैयापृत्य न करे ( गिहिणो वेयावडियं न कुज्जा क ) :

गृहि-वैयापृत्य—-गृहस्थ का आदर करना, प्रीतिजनक उपकार करना—ये असंयम का अनुमोदन करने वाले हैं, इसलिए मुनि इनका आचरण न करे<sup>२</sup>।

देखिए - ३.६ काटिपण ३४ ।

#### ३०. संक्लेश रहित ( असंकिलिट्टे हिं $^{11}$ ) :

गृहि-वैयापृत्य आदि राग-द्वेष के द्वारा जिसका मन बाधित होता है, उसे संक्लिष्ट कहा जाता है। असंक्लिष्ट इसका प्रति-पक्ष है<sup>3</sup>।

#### इलोक १०:

#### ३१. इलोक १०:

एकाकी-विहार प्रत्येक मुनि के लिए विहित नहीं है। जिसका ज्ञान समृद्ध होता है, शारीरिक संहनन सुटढ़ होता है, वह आचार्य की अनुमति पाकर ही एकल-विहार प्रतिमा स्वीकार कर सकता है। इस श्लोक में आपवादिक स्थिति की चर्चा है। इसका आशय है कि क्वचित् संयम-निष्ठ साधुओं का योग प्राप्त न हो तो संयमहीन के साथ न रहे, भने कदाचित् अकेला रहने की स्थिति आ जाए। जो मुनि रस-लोलुप हो आचार्य के अनुशासन की अवहेलना कर, संयम-विमुख बन अकेले हो जाते हैं और इस सूत्र के आशय को प्रमाण रूप में उपस्थित करते हैं, त्रह अभीष्ट नहीं है।

#### इलोक ११:

#### ३२. काल ( संवच्छरं <sup>क</sup> ) :

मुनि कारण के बिना एक स्थान में नहीं रह सकता<sup>४</sup>। उसके लिए अनियतवास को प्रशस्त कहा गया है<sup>४</sup>। विहार की दृष्टि से वर्षाकाल को दो भागों में बाँटा गया है—वर्षाकाल और ऋतुबढ़-काल। वर्षाकाल में मृनि एक स्थान में चार मास रह सकता है और ऋतुबढ़-काल में एक मास। चातुर्मास का काल मुनि के एक स्थान में रहने का उत्कृष्ट काल है, इसलिए यहाँ उसे संवत्सर कहा

१—(क) जि॰ चू॰ पृ॰ ३७२ : वायणादि बज्भो सङ्जाओ तस्स जं विहाणं आयंबिलाइजोगो तंमि ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २८१: 'स्वाध्याययोगे' वाचनाद्युपचारव्यापार आचामाम्लादौ ।

२ — जि० चू० पृ० ३७३ : वेयावडियं नाम तथाऽऽदरकरणं, तेसि वा पीतिजणणं, उपकारकं असंजमाणुमोदणं ण कुन्जा ।

३—(क) जि० चू० ए० ३७३ : गिहिवेयावडियादिरागदोसविबाहितपरिणामा संकिश्तिट्टा, तहा भूते परिहरिक्रण असंकितिह्रे हिं बसेज्जा, संपरिहारी संवसेज्जा ।

<sup>(</sup>ख) हा० टी० प० २६२ : 'असंविलय्टैः' गृहिवैधावृत्यकरणसंक्लेशरहितैः ।

४ -- बहुत्० भा० १,३६ : कप्पइ निग्यंथाण वा निग्यंथीण वा हेमंत गिम्हानु चारए ।

५---दश० चू० २.५ अ० चू०: जतो ण णिच्चमेगत्थ विसयव्यं किंतु विहरितव्यं ।

गया है'। जितदास महत्तर और हरिभद्रस्रिका अभिमत भी यही है। चूिणकार 'अवि' को सम्भावनार्थक मानते हैंरें। इनके अनुसार कारण विशेष की स्थित में उत्कृष्ट-त्रास मर्यादा से अधिक भी रहा जा सकता है----'अपि' शब्द का यह अर्थ है। हरिभद्रस्रि 'अपि' शब्द के द्वारा एक मास का सूचन करते हैं । आचाराङ्ग में ऋतु-बद्ध और वर्षाकाल के करूप का उल्लेख है। किन्तु वर्षाकाल और शेषकाल में एक जगह रहने का उत्कृष्ट करूप (मर्यादा) कितना है, इसका उल्लेख वहाँ नहीं है। वर्षावास का परम-प्रमाण चार मास का काल है अरेर शेषकाल का परम-प्रमाण एक मास का है । यहाँ बतलाया गया है कि जहाँ उत्कृष्ट काल का वास किया हो वहाँ दूसरी बार वास नहीं करना चाहिए और तीसरी बार भी। तीसरी बार का यहाँ स्पष्ट उल्लेख नहीं हैं किन्तु यहाँ चकार के द्वारा वह प्रतिपादित हुआ है, ऐसा चूिणकार का अभिमत है । ताल्पर्य यह है कि जहाँ मुनि एक मास रहे वहाँ दो मास अन्यत्र बिताए बिना न रहे। इसी प्रकार जहाँ चातुमीस करे वहाँ दो चातुमीस अन्यत्र किए बिना चातुमीस न करे।

#### क्लोक १२:

#### ३३. (किमे <sup>क</sup>):

यहां 'मे' पद में तृतीया के स्थान में षष्ठी विभक्ति का प्रयोग हैं"।

#### वलोक १६:

#### ३४. आत्मा की सतत रक्षा करनी चाहिए ( अप्पा खलु सययं रिक्खयव्वो क ) :

इस चरण में कहा गया है कि आत्मा की सतत रक्षा करनी चाहिए। कुछ लोग देह-रक्षा को मुख्य मानते हैं। उनकी धारणा ह कि आत्मा को गँवाकर भी शरीर की रक्षा करनी चाहिए। शरीर आत्म-साधना करने का साधन है। किन्तु यहाँ इस मत का खण्डन किया गया है और आत्म-रक्षा को सर्वोपरि माना गया है। महाब्रत के ब्रहण काल से मृत्यु-पर्यन्त आत्म-रक्षा में लगे रहना चाहिए। आत्मा मरती नहीं, अमर है फिर उसकी रक्षा का विधान क्यों? यह प्रश्न हो सकता है, किन्तु इसका उत्तर भी स्पष्ट है। यहाँ आत्मा से संयमात्मा [संयम-जीवन] का ब्रहण अभिन्नेत है। संयमात्मा की रक्षा करनी चाहिए। श्रमण के लिए कहा भी गया है कि वह संयम से जीता है । संयमात्मा की रक्षा कैसे हो? इस प्रश्न के सम्बत्ध में बताया गया है —इन्द्रियों को मुसमाहित करने से—उनकी विषयोन्पुक्षी या बहिर्मुक्षी दृत्ति को रोकने से आत्म-रक्षा होती है।

१--अ० चू० : संवच्छर इति कालपरिमाणं । तं पुण णेह वारसमासिगंसंवज्झति किंतु वरिसारत्त चातुमासितं । स एव जेट्रोग्गहो ।

२ -- (क) अ० चू०: अपि सद्दो कारण विसेसं दरिसयति।

<sup>(</sup>ख) जि॰ चू॰ पृ॰ ३७४ : अविसद्दो संभावणे, कारणे अव्छितव्यंति एयं संभावयित ।

३--हा० टी० प० २८३ : अविशब्दान्मासमयि ।

४ - बृहत्० भा० १.३६ ।

५ -- बृहत्० भा० १.६.७८ ।

६ - अ० चू० : बितियं च वासं--बितियं ततो अणंतरं च सहेण तित्यमित्र जतो भिणतं तदुगुण, दुगणेणं अपरिहरित्ता ण बहुति । बितियं तित्यं च परिहरिकण चउत्थे होज्जा ।

७- हा० टी० प० २६३ : 'कि मे कृत' मिति छांदसत्वात् तृतीयार्थे पष्ठी ।

म — दश० चू० २.१५ : सो जीवड् संजमजीबिएण ।

## परिशिष्ट

- १. टिप्पण-अनुक्रमणिका
- २. पदानुक्रमणिका
- ३. सूक्त और सुभाषित
- ४. प्रयुक्त ग्रंथ एवं संकेत-सूची

## १. टिप्पण-अनुक्रमणिका

| आधारभूत                             | चूड्ड       | टिप्पण <u>ो</u> | आधारभूत                      | पुष्ठ       | टिप्पणी    |
|-------------------------------------|-------------|-----------------|------------------------------|-------------|------------|
| शब्द⊺दि                             | संख्या      | संख्या          | शब्दादि                      | संख्या      | संख्या     |
| अइभूमि न गच्छेज्जा (५।१।२४)         | <b>२</b> २१ | १०१             | अद्वियप्पा भविस्ससि (२।६)    | ३५          | देट        |
| अइवाएउजा (४।स्०११)                  | <b>१</b> ३≂ | ૪૭              | अणज्जो (वृ०१।इलो०१)          | ५१३         | દુંદ       |
| अंगपच्चंग संठासां (८।५७)            | ४१५         | १६१             | अणाइण्यां (३।१)              | χo          | હ          |
| अंडया (४।सू०६)                      | १२५         | २२              | अणाउले (५।१।१३)              | २०६         | प्रद       |
| अंविलं (५।१।६७)                     | २५५         | २१=             | अणायरा (५।१।१०)              | २०६         | ४३         |
| अकब्पियं ''कब्पियं (५ा१।२७)         | २२४         | <b>१</b> १५     | अणायारं (८।३२)               | 800         | ६२         |
| अकप्पियं न इच्छेज्जा (६।४७)         | ३२२         | ६८              | अणिए गवासो (चू०२।५)          | ५२७         | १६         |
| अकालं च विवज्जेता (५।२।४)           | २७४         | ធ               | अणिभिजिक्तयं (चू०१।१४)       | ५१६         | <b>३</b> २ |
| अकिचरो (८।६३)                       | ४२१         | १८३             | अणिव्वुडे, सचिते आमए (३।७)   | दर्         | रेद        |
| अकोउहल्ले (६।३।१०)                  | 348         | २३              | अणिस्सिया (११७)              | १३          | <b>२</b> १ |
| अक्कुहए (६।३।१०)                    | ४४८         | 38              | अर्गुवा थूलं वा (४:सू०१३)    | १४२         | ५५         |
| अक्कोसपहार तज्जणाओ (१०।११)          | ४६२         | ४०              | असुदिसां (६।३३)              | ३२०         | ५६         |
| अक्लोडेज्जा ''पक्लोडेज्जा (४।सू०१६) | १५२         | <b>দ</b> ভ      | अरणुन्नए (५।१।१३)            | २०८         | ४४         |
| अखंड फुडिया (६।६)                   | ३०७         | १२              | अगुन्नवेत्तु (४।१।५३)        | 388         | २०२        |
| अगणि (४ःसू०२०)                      | १५२         | <i>⊊</i> €      | अरणुफासो (६।१८)              | <b>३१</b> २ | ३३         |
| अगुणाएां (५।२।४४)                   | २८६         | ६७              | असपुब्बिग्गो (५।१।२)         | ११५         | १३         |
| अगुत्ती बंभचेरस्स (६।५८)            | ३२६         | <b>ፍሂ</b>       | असुसोओ संसारो (चू०२।३)       | ५२५         | 3          |
| अग्गबीया (४।सू०८)                   | १२६         | १६              | अर्णुसोयपद्विए (चू०२।२)      | ४२४         | 8          |
| अचिकियं (७।४३)                      | ३६३         | ७०              | असोगजीवा पुढोसत्ता (४।सू०४)  | १२५         | <b>१</b> ሂ |
| अचित्तं (५।१६८१)                    | ₹४≒         | ११६             | असोग साहुपूड्यं (५।२।४३)     | २दद         | ६४         |
| अचितं (७।४३)                        | ३६४         | ७१              | अरोगे वहवे तसा पाणा (४।सू०६) | १२७         | 78         |
| अवियत्तकुलं (५।१।१७)                | २१५         | છછ              | अतितिसो (=।२६)               | ३६५         | দ্ৰ        |
| अच्चंबिलं (५।१।७८)                  | २४७         | १६५             | अत्तगवेसिस्स (८।५६)          | ४१६         | १५७        |
| अच्चि (४,सू०२०)                     | १५२         | ६२              | अत्तर्व (६।४८)               | ४१०         | १३०        |
| अच्छण जोएण (६।३)                    | ३८३         | ¥               | अत्तसंपमाहिए (१।४।सू०४)      | ४६६         | १०         |
| अच्छन्दा (२।२)                      | २४          | Ę               | अत्तसमे मन्तेज्ज (१०।५)      | ४८७         | २०         |
| अज्जपर्य (१०।२०)                    | 338         | 60              | अत्तह्यद्वयाग् (४.सू०१७)     | १४६         | ६१         |
| अजमस्प (१०।१४)                      | ४६६         | ५५६             | अत्र्यंगयम्मि (८।२८)         | ३६७         | ७६         |
| अज्भोयर (५।१।५५)                    | २३७         | १५५             | अत्थविणिच्छयं (८।४३)         | ४०८         | ११६        |
| अट्छं (६।४२)                        | ४०७.        | ११६             | अत्थियं (५।१।७३)             | २४५         | १५६        |
| अट्ठरेवए (३।४)                      | ६४.         | · २३            | अत्थिहु (१०।७)               | 858         | - २७       |
| अद्वियं कंटओ (४।१।८४)               | २५०         | २०५             | अदिसादाणाओ (४।सू०१३)         | १४२         | ४२         |

| आधीरभूत                                 | पृष्ठ             | टिप्पणी    | आधारभूत                         | पुष्ठ       | टिप्पणी    |
|-----------------------------------------|-------------------|------------|---------------------------------|-------------|------------|
| शब्दादि                                 | संख्या            | संस्था     | शब्द।दि                         | संख्या      | संख्या     |
| अदोणवित्ति (१।३।१०)                     | 3 ४४              | २ <b>१</b> | अभिक्लग् काउस्सगकारी            |             |            |
| अधम्मो (चु०१।इलो०१३)                    | ५१६               | 39         | (चू०२≀७)                        | १२६         | २७         |
| अनियाएों (१०।१३)                        | ४६४               | ४८         | अभिक्खरां निव्विगई गया (चू०२१७) | ४२६         | २६         |
| अनिलेण (१०।३)                           | ४५४               | १४         | अभिगम (६।४।६)                   | ४७२         | २७         |
| अन्नं (७।४)                             | ३४७               | ৬          | अभिगमकुसले (६।३।१५)             | ४६१         | <b>३</b> २ |
| अन्नद्वं-पगडं (८।५१)                    | ४१४               | १४४        | অभिगिज्भ (ভাংড)                 | ३५४         | २२         |
| अन्नद्र-पउत्तं (५।१।६७)                 | २५४               | २१४        | अभिरामयंति ( हा४:सु०३)          | ४६६         | Ę          |
| अन्नत्थ (६।४,६)                         | ४७१               | २०         | अभिहडाणि (३।२)                  | ጸጸ          | ११         |
| अन्नत्थ सत्थपरिणए <b>राां (४</b> ।सू०४) | १२४               | 8.3        | अभूइभावो (६।१।१)                | <b>४३</b> १ | ¥          |
| अन्नयरंसि वातहप्पगारे                   |                   |            | अभोज्जाइं (६।४६)                | ३२२         | ६४         |
| उदगरणजाए (४।सू०२३)                      | १५७               | १२०        | अमज्जमंसासि (चू०२।७)            | ३२४         | २५         |
| अन्नयरामवि (६।१८)                       | ₹₹३               | ३५         | अममे (८१६३)                     | ४२१         | १८२        |
| अन्नाणी किं काही (४।१०)                 | १६४               | १४२        | अमुच्छिओ (४।१।१)                | १६६         | ४          |
| अन्नायउञ्छं (६।३।४)                     | ४५६               | છ          | अमुढे (१०१७)                    | ४८८         | २६         |
| ;; (चू०२।५)                             | <del>प</del> ्र२७ | <b>१</b> ७ | अमोहदंसिणो (६।६७)               | ३३१         | १०३        |
| अन्नायउञ्छं पुलनिष्पुलाए (१०।१६)        | ४३४               | ५्         | अयंपिरो (८।२३)                  | ₹3₽         | ሂሂ         |
| अपरिसाडयं (५।१।६६)                      | २५४               | २१३        | अयतनापूर्वक चलनेवाला            | 328         | १२५        |
| अपिसुर्से (६।३।१०)                      | ४५्८              | २०         | (४।इलो०१ से६)                   |             |            |
| अपुच्छिओ न भासेज्जा (८।४६)              | 308               | १२५        | अयसो (चू०१।इलो०१३)              | ५१६         | ₹0         |
| अप्पं पि बहु फासुयं (५।१।६६)            | २५८               | २३०        | अयावयद्वा (५।२।२)               | २७४         | ሂ          |
| अप्पं · · · · वहुं (६।१३)               | ३१०               | २१         | अरई (८।२७)                      | ३९६         | ७१         |
| अप्पंदाबहुंवा (४।सू०१३)                 | १४२               | Xጸ         | अरसं (४।१।६८)                   | २५६         | २२३        |
| अप्पणा नावपंगुरे (५ः१ः१८८)              | २१६               | <b>द</b> ३ | अलं परेसि (८।६१)                | ४२०         | १७१        |
| अप्पणां वा कायं बाहिरं वा               |                   |            | अलायं (४.सू०२०)                 | १५३         | દ્દ&       |
| वि पुग्गलं (४।सू०२१)                    | १५५               | १०८        | अलोल (१०।१७)                    | ४६७         | ६२         |
| अप्पतेयं (चू०१ःश्लो०१२)                 | प्र१५             | २४         | अलोलुए ( ६।३।१० )               | ४४८         | १८         |
| अप्पभासी (दा२६)                         | ३६५               | <b>५</b> १ | अर्लाणगुत्तो (८।४४)             | ४०८         | १२२        |
| अप्परए (६।४।७)                          | ४७३               | ३०         | अवि (६।११)                      | ४१६         | १४६        |
| अप्पहिट्ठे (५!१।१३)                     | २०६               | ४७         | ;; (धारा१६)                     | ४४६         | २५         |
| अप्पा खलु सययं रक्खियव्यो               |                   |            | अविहेडए (१०।१०)                 | 888         | ₹5         |
| (चू०२।१६)                               | ५३१               | ₹४         | अव्वक्खित्तेसा चेयसा (५।१।२)    | 385         | <b>१</b> २ |
| अप्पासां (६।६७)                         | ३३१               | 808        | अञ्बहिम्रो (६।२७)               | ३६७         | ७३         |
| अप्पार्ग वोसिरामि (४:सू०१०)             | 638               | ४०         | असंकिलिट्ठेहिं (चू०२/६)         | ४्३०        | ₹०         |
| अप्पिच्छया (१।३।४)                      | ४५७               | 80         | असंजमकरि नच्चा (५।१।२६)         | २२४         | 388        |
| अप्पिच्छे (द!२४)                        | ¥8¥               | ६२         | . असंबद्धे (=।२४)               | ४३६         | 3 X        |
| अप्पोवही (चू०२।५)                       | ४२७               | 38         | असंभंतो (४।१।१)                 | १९६         | ₹          |
| अबोहियं (६।४६)                          | ३२४               | द ३        | असंसत्तं पलोएज्जा (५।१।२३)      | २२०         | દ ६        |
| अवभपुड,वगमे (८।६३)                      | ४२१               | १५४        | असंविभागी (६।२।२२)              | ४४५         | ₹४्        |

## परिशिष्ट-१: टिप्पण-अनुक्रमणिका

| X | Ę | e |
|---|---|---|
|   |   |   |

| आधारभूत                               | यहरू<br>संख्या | दिप् <b>वणी</b><br>संख्या | आधारभूत<br>शब्दादि                  | पृष्ठ<br>संख्या | टिप्पणी<br>संख्या |
|---------------------------------------|----------------|---------------------------|-------------------------------------|-----------------|-------------------|
| शब्दावि                               |                |                           |                                     |                 |                   |
| असंसट्ठेशा संसट्ठेशा (४।१।३४-३६)      | २३१            | 3 8 9                     | आयावयंति ''पडिसंलीग्गा (३।१२)       | 88              | ४६                |
| असंसट्ठे संसट्ठे चेव बोधव्वे (४।१।३४) | २३०            | १३७                       | आयावयाहि (२।४)                      | 35              | <b>२२</b>         |
| असइं वोसट्टचत्तदेहे (१०।१३)           | ४६३            | '४६                       | आयावेज्जा'''पयावेज्जा (४।सू०१६)     | १४१             | 55                |
| असर्गं वा पार्गं वा खाइमं वा          |                |                           | आरह तहि हेऊ हि (१।४।सू०७)           | ४७२             | २२                |
| साइमं वा (४।सू०१६)                    |                | ६०                        | आराहयइ (६।४।सू०४)                   | ४६८             | 3                 |
| असिणाणमहिंदुगा (६।६२)                 | ३२⊏            | દ દ્વ                     | आलिहेज्जा (४।सू०१६)                 | १४६             | ७२                |
| अहंच भोयरायस्स (२१८)                  | ₹₹             | ₹५                        | आलोए भायरा (४।१।६६)                 | २४४             | २१२               |
| अहागडेसु (१।४)                        | १२             | २०                        | आलोयं (५।१।१५)                      | २११             | ६४                |
| अहिसा (१।१)                           | હ              | 8                         | आवियइ (१।२)                         | 3               | 3                 |
| अहिज्जगं (८।४६)                       | ४१२            | १३६                       | आवीलेज्जा प्वीलेज्जा (४।सू०१६)      | १५१             | <b>द</b> ६        |
| अहिन्जिउं (४।मू०१)                    | <b>१</b> २२    | 3                         | आसंदी (३।५)                         | प्रथ            | ३०                |
| अहिट्टए (८।६१)                        | ४२०            | १७४                       | आसर्ग (६।१७)                        | 380             | ३६                |
| " (६।४.सू०४)                          | ४७०            | १३                        | आसवो (चू०२।३)                       | प्ररूप          | 독                 |
| अहुग्गाघोयं (४।१।७४)                  | २४६            | १६३ ∵                     | अन्सत्यसा (६।१।२)                   | ४३१             | 3                 |
| अहुस्मोवलित्तं उल्लं (५।१।२१)         | २ <b>१</b> ६   | <b>દ ?</b>                | आसालएसु (६।५३)                      | ३२४.            | ৩৩                |
| अहो (प्रा११६२)                        | २५४            | २०६                       | आसीविसो (६।१।५)                     | ३३२             | १४                |
| अहो निच्चं तवोकम्मं (६३२२)            | ३१५            | ४५०                       | आसुरत्तं (८।२५)                     | १८५             | ६५                |
| आइण्ण (चू० २।६)                       | ४२८            | २१                        | आहारमइयं (६।२५)                     | ७३६७            | ৬ন                |
| आउरस्सरसासाि (३।६)                    | ८१             | ३७                        | आहारमाईिए। (६।४६)                   | •३२२            | ६७                |
| आउसं (४.सू०१)                         | 399            | १                         | आह्यिग्गी (६।१।११)                  | ४३३             | १५                |
| आगमसंपन्नं (६।१)                      | 又の足            | ş                         | आहुई (६।१।११)                       | ४३३             | १६                |
| आजीववित्तिया (३/६)                    | ςο             | ३५                        | इंगालं (४स्०२०)                     | १४१             | 93                |
| आरणाए (१०।१)                          | ४८३            | ₹                         | इंगालंरासि (प्राश७)                 | २०४             | ३२                |
| आमुसेज्जा ''संफुसेज्जा (४।सू०१६)      | १५१            | <b>শ্ব</b>                | इंदियासि जहाभागं (४।१।१३)           | <b>२१</b> ०     | 3 X               |
| आयइं (चु०१।इलो०१)                     | ५१३            | १७                        | इच्चेव (२।४)                        | २८              | २०                |
| आयं उवायं (चू०१ःक्लो०१८)              | प्रइ           | ₹₹                        | इच्चेसि (४।सु०१०)                   | १३०             | ३१                |
| आयंके (चू०१।सू०१)                     | ४१२            | 3                         | इट्टालं (५।२।६५)                    | २४१             | १७४               |
| आययद्विए (श४.सू०४)                    | ४७०            | ११                        | इह्वि (१०११७)                       | ४५७             | ६४                |
| आययद्दी (४।२।३४)                      | २५५            | ५२                        | इत्यंथं (१।४।७)                     | ४७३             | २१                |
| अध्यरियउ वज्भायासं (६।२।१२)           | ४४३            | 3                         | इत्थीओ यावि संक <b>रा</b> (६५।८)    | ३२६             | द दि              |
| आवश्यिसम्मए (=।६०)                    | ४१६            | १६६                       | इत्थीपसुविवज्जियं (६।४१)            | ४१४             | १४७               |
| आयासां (४।१।२६)                       | २२३            | ११२                       | इत्थीविग्गहओ (८।५३)                 | ४१५             | १५२               |
| आयारगांवरो (६।२)                      | ३०७            | ড                         | इसिगा (६।४६)                        | ३२२             | ६६                |
| आयारपरक्कमेसा (जु०२।४)                | ध्र२६          | ११                        | इह (श्रामू०१)                       | ४६६             | १                 |
| आयारप्पर्सिह (६११)                    | ३५३            | १                         | इहलोगट्टयाएं परलोगट्टयाएं (शास्रवर् | ४७१             | १७                |
| आयारभावदोसन्दू (७।१३)                 | ३५२            | १७                        | उर्दरन्ति (६।३८)                    | <b>३२१</b>      | ६३                |
| आयारमद्वा (धा३।२)                     | ४५४            | ?                         | उड्डप्यसन्ते (६।६८)                 | 338             | १०६               |
|                                       | •              | दद                        | उंछं (दा२३)                         | ₹٤₹             | ५६                |
| आयारो (६।६०)                          | ३२७            | 64.64                     | الماري ( ۱۳۱۳)                      | , ~ ,           | •                 |

| आधारभूत                        | वृष्ठ       | टि <sup>ट्</sup> पणी | आधारभूत                                 | पृष्ठ  | टिप्पणी   |
|--------------------------------|-------------|----------------------|-----------------------------------------|--------|-----------|
| शब्दादि                        | संख्या      | संख्या               | शब्दादि                                 | संख्या | संख्या    |
| उंछं (१०।१७)                   | ४६७         | ६३                   | ਤਕਰ <b>ਾ</b> ਦ (2019)                   | V'Y2   | _         |
| उंजेब्जा (४:सू०२०)             | १५१         | <b>4</b> 3           | •                                       | . ४४२  | Ę.        |
| उक्को (४.सू०२०)                | 888         | <b>१</b> ६           | उववाइया (४.सू०६)                        | 358    | 37        |
| उक्कट्ठं (५।१।३४)              | 388         | १३६                  | उनसंते (१०।१०)                          | ४६१    | <b>३७</b> |
| उ <del>च्चारभूमि</del> (६।१७)  | २६०         | ३६                   | जबसंपिंजितासां विहरामि (४।मू०१७)        | १४६    | ६२        |
| उच्चावयं पासां (४१।७४)         | २४६         | 980                  | उत्रसमेसा (६:३६)                        | ४०२    | १०१       |
| उच्छुखंडे ५५:२३१८)             | ३७१         | ३०                   | उवसमेग हर्गे कोहं (६।३६)                | ४०२    | १०२       |
| उच्छुखंडे (३:७)                | 馬叉          | 3 £                  | उवस्सए (७।२६)                           | 325    | ४८        |
| उच्छोलगापहोइस्स (४।२६)         | <b>१</b> ७३ | १६४                  | उनहिंगामनि (६।२।१६)                     | ४४६    | २४        |
| उज्जासमि (६।१)                 | ३०५         | ጸ                    | उवहिम्मि अमुच्छिए अगिद्धे (१०।१६)       | ४६६    | ४७        |
| उज्जालिया (४।१।६३)             | २४०         | १६७                  | उसिसोदगं तत्तफासुयं (८।६)               | ३८४    | १६        |
| उज्जालेज्जा (४.स्०२०)          | १५३         | 33                   | उस्सर्विकया (४।१।६३)                    | २४०    | १६५       |
| उज्जुदंसिसो। (३।११)            | 83          | ሂሂ                   | उस्सिचिया (४।१।६३)                      | २४०    | १७०       |
| उज्जुमइ (४।२७)                 | १७३         | १६५                  | ऊसे (५:सू०३३)                           | २२द    | १२६       |
| उत्तिंग (४।१।४६)               | २३५         | १६०                  | एगंत (४।स०२३)                           | १५७    | १२२       |
| उत्तिग (८।११)                  | ইছড         | ₹₹                   | एगंतं (४।१।१६)                          | २०७    | 8.9       |
| उत्तिग (५।१४)                  | ३दद         | ३१                   | एगभत्तं च भोयगां (६।२२)                 | ३१८    | 80        |
| उदउल्लं अप्पर्गो कायं (५१७)    | ३८६         | १७                   | एमेए (११३)                              | 3      | १२        |
| उदउल्लं बीयसंसत्तं (६।२४)      | ३१⊏         | ሄፍ                   | एयं (७।४)                               | ३४७    | Ę         |
| उदओल्लं (४।सू०१६)              | १५१         | ८३                   | एयमद्वे (६।५२)                          | इ२४    | ७६        |
| उदओल्ते संसिर्गिछे (४।१।३३)    | २२८         | १२६                  | एलगं (५।२२)                             | २१६    | ६३        |
| उदगं (४।मू०१६)                 | १५०         | ७६                   | एलमूययं (४।२।४८)                        | रद६    | ৬१        |
| उदगदोसिएं (७१२७)               | ३५७         | 88                   | एवं चिट्ठइ सब्वसंजए (४।१०)              | १६४    | १४१       |
| उदगम्मि (नः११)                 | ঽৼ৽         | २४                   | एसऐो रया (१।३)                          | १२     | १८        |
| उद्दे सियं (३।२)               | Хo          | <b>प</b>             | एसमाघाओ (६।३४)                          | ३२०    | ५८        |
| उद्देशियं (१०।४)               | ४५७         | १न                   | ओगाहं सि अजाइया (५।१।१८)                | २१६    | 50        |
| उपन्तदुवक्षेगां (चूरासू०१)     | ሂየο         | १                    | अोमाण (चु० २।६)                         | ४२८    | २२        |
| उपलं (४।२।१४)                  | २७७         | 38                   | ओयारिया (५।१।६३)                        | २४१    | १७३       |
| उपिलोदगा (७:२६)                | ३६२         | ६६                   | ओविताया (४।१।६३)                        | १४१    | १७२       |
| उप्फुल्लं न विसिज्भाए (४।१।२३) | <b>२२१</b>  | ₹=                   | ओवायं (५।१।४)                           | २०१    | २०        |
| अब्भिया (४।सू०६)               | १२६         | २=                   | ओवायवं (१।३।३)                          | ४४५    | ሂ         |
| उदमेड्सं (६।१७)                | ₹११         | 35                   | ओसं (४।षू०१६)                           | १५०    | ৩৩        |
| उभयं (४।११)                    | १६७         | १४७                  | ओसिकिया (५।१।६३)                        | २४०    | १६६       |
| उम्मीसं (४।१।४४)               | ३२८         | 348                  | ओसन्नदिट्ठाहडभरापा <b>र्ग (पू०</b> २।६) | ५२५ -  | २३        |
| उमरे दंते (कार्र् <u>६</u> )   | <b>३</b> ७० | द<br>इ               | अोसहीओ (७।३४)                           | ३६०    | ধূত       |
| उहं समासेज्जा (=।४५)           |             | • <b>१</b> २४        | ओहाण (चु०१।१)                           | ४१०    | २         |
| उल्लं (४।१।६५)                 | २ <u>४७</u> | <b>२</b> २६          | ओहारिणि (६!३।६)                         | ४५५    | ૧૭        |
| उविचए (७।२३)                   | ३४४         | ₹0                   | ओहारिणी (७।५४)                          | ३६६    | ب<br>ج    |
|                                | ४४५<br>४४७  | ₹o                   | कंते पिए (२।३)                          | २४     | •         |
| <b>उ</b> वयारं (६।२।२०)        | - 4 9       | ₹.                   | 60.02 ( 0.0)                            | 1-3    | •         |

| •                                        | •               |                  | 4/6                                  |                        |                            |
|------------------------------------------|-----------------|------------------|--------------------------------------|------------------------|----------------------------|
| आघारभूत<br>ग्र <b>ब्दा</b> दि            | पृष्ठ<br>संख्या | संख्या<br>संख्या | आधारभूत<br>शब्दादि                   | <b>पृष्ठ</b><br>संख्या | टिप् <b>षणी</b><br>संख्या  |
| कंदेमूले (३७)                            | <b>=</b> ¥      | ४०               | कीयगडं (३।२ <b>)</b>                 |                        |                            |
| कंवलं (८।१६)                             | 3≈€             | ३४               | कीयस्स (६।१)                         | ५१                     | 3                          |
| कंसेसु (६।५०)                            | ३२३             | ६६               | कुक्कुस (५।१।३३)                     | ४३१                    | Ę                          |
| कक्कां (६।६३)                            | ३२६             | ६द               | कुण्डमोएसु (६।४०)                    | 3 <b>7</b> 5           | १३४                        |
| कडुयं (४।१।६७)                           | २५५             | २१६              | कुमुयंवा (४।२।१४)                    | ३२३                    | 90                         |
| कण्णसरे (६।३।६)                          | ४५७             | १२               | कुम्सास (४।१।६८)                     | <b>२</b> ७७            | <b>२१</b>                  |
| कण्णसोक्खेहिं (८।२६)                     | ३१६             | ६७               | कुम्मो व्व अल्लीगापलीगागुसो (८-४०)   | २५८<br>४०५             | २२ <b>६</b><br>९- <b>-</b> |
| कब्बडे (चू०१।५)                          | ५१३             | १८               | कुलं उच्चावयं (५।१।१४)               | २१०<br>२१०             | १०५                        |
| कम्महेउयं (७।४२)                         | ३६३             | \$ 8             | कुलस्स भूमि जागिता (४।१।२४)          | २ <i>६</i> ०<br>२२१    | ६२                         |
| कम्मुणा (४।२६)                           | १७४             | १६९              | कुले जाया अगन्धरो (२।६)              | 777<br>0 <i>ξ</i>      | १०२                        |
| कयविवक्रय विरए (१०।१६)                   | ४१७             | Ęo               | कुमीललिंगं (१०।२०)                   | 85 <i>6</i>            | २७                         |
| करग (४।सू०१६)                            | १५१             | <b>۾</b> و       | कुसीले (१०।१८)                       | ४६८<br>४६८             | ७१<br>-                    |
| कलहं (४।१।१२)                            | २०८             | ५१               | कोमुइ (६।१।१५)                       | ४३४                    | <b>६</b> द<br>२२           |
| कल्लाएां (४।११)                          | १६६             | १४४              | कोलचुण्णाइं (५।१।७१)                 | २४३                    |                            |
| कवाडं नो पणोल्लेज्जा (५।१।१८)            | २१७             | 58               | कोहा (६।११)                          | २०४<br>३०६             | १५१                        |
| कविद्वं (५।२।२३)                         | २८३             | ४३               | कोहा वा लोहा वा (४।सू०१२)            | 88 <b>6</b>            | १७<br>৮०                   |
| कसायं (५।१।६७)                           | २४४             | २१७              | बत्तिया (६।२)                        | ३०६                    | પ્ર <b>१</b><br>૬          |
| कसाया (८।३१)                             | ४०३             | १०५              | खलु (६१४।स्०१)                       | ४६ <del>६</del>        | ٠<br>٦                     |
| कसिषा (८।३६)                             | ४०२             | १०४              | खविता पुट्यकम्माइं संजमेगा           | . 4.2                  | τ,                         |
| क <mark>हं च न प</mark> बंधेज्जा (५।२।८) | २७६             | १४               | तवेसा य (३।१४)                       | હં3 (                  | ६४                         |
| कहं नु कुल्जा सामण्एां (२।१)             | २१              | 3                | खासुं (५११।४)                        | २०१                    | <b>५</b> ०<br>२२           |
| काएण (१०।१४)                             | ४३४             | 38               | खेमं (७।४१)                          | २ <b>६</b> ४           | ે <sup>૧</sup>             |
| कामे (२।१)                               | २२              | 3                | गइं १।२।१७)                          |                        | १ द<br>१ द                 |
| कायतिज्ज (७।३८)                          | ३६२             | ६४               | गंडिया (७।२८)                        | ₹ <b>火</b> ⊏           | ۲.<br>ولا                  |
| ्रकारसामुष्पन्ते (५।२।३)                 | २७४             | ৬                | गंभीरविजया (६।५५)                    | ₹ <b>२</b> ४           | د<br>د ج                   |
| कुमलं (हारार०)                           | ४४६             | २=               | गच्छामो (७।६)                        | ३५०                    | ११                         |
| कालमासिणी (५।१।४०)                       | २३३             | १४५              | गन्धमल्ले (३।२)                      | 38                     | १४                         |
| काले कालं समध्यरे (५।२।४)                | २७४             | 3                | गहरोसु (=1११)                        | ३८७                    | <b>7</b> 8                 |
| कासवनालियं (५।२।२१)                      | २८०             | ३६               | गामकंटए (१०।११)                      | 888                    | 38                         |
| कासवेसां (४।मु०१)                        | १२०             | ź                | गामे वा नगरे वा रण्ले वा (४।सू०१३)   | १४२                    | ५३                         |
| कि मे (चू०२।१३)                          | <b>५३</b> ₹     | ₹ ₹              | गायस्सुबट्टगागाि (३।५)               | ৬হ                     | 3 <b>3</b>                 |
| किंवा नाहिइ छेय पावगं (४।१०)             | १६५             | १४३              | गायाभंग (३।६)                        | 83                     | ४६                         |
| किच्चे कज्जे (७।३६)                      | ३६२             | ६३               | गिहंतरिनसेंज्जा (३।६)                | ७६                     | <b>३</b> २                 |
| किच्चा (५।२।४७)                          | २५€             | 90               | गिहवईसां (५।१।१६)                    | २१२                    | ७१                         |
| किच्चार्ग (६।२।१६)                       | ४४६             | २७               | गिहिजोगं (८।२१)                      | ३६२                    | * \$                       |
| कित्तिवण्णसद्दिसलोग (१।४सू०६)            | ४७१             | १=               | <b>गि</b> हिजोगं (१०/६)              | ४८८                    | ٠٠<br>۲४                   |
| किलिचेण (४।सू०१८)                        | १४६             | 60               | गिहिसो वेयावडियं (३।६)               | ७८                     | ₹ <b>४</b>                 |
| किविर्ण (५।२।१०)                         | २७६             | १७               | गिहिस्सो वेयावडियं न कुरुजा (चू०२।६) | ४३०                    | २६                         |

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

#### 780

| आधारभूत                                                       | पुष्ठ       | टिप्पणी     | आधारभूत<br>-                   | पृष् <b>ठ</b>       | टिप्पणी |
|---------------------------------------------------------------|-------------|-------------|--------------------------------|---------------------|---------|
| शब्दादि                                                       | संख्या      | संख्या      | <b>ञ</b> ब्दादि                | संख्या              | संख्या  |
| गिहिमत्ते (३।३)                                               | ६०          | १७          | छाया (६।२।७)                   | ४४२                 | ঙ       |
| गिहिवास (१।सू०१)                                              | ४१२         | দ           | छिन्नेसु (४।सू०२२)             | <b>१</b> ५५         | १११     |
| गिहिसंथवं न कुज्जा <sup>ः</sup> साह् <b>हिं</b> संथ <b>वं</b> |             |             | ख्रिवाडि ( <b>१।२</b> ।२०)     | २५०                 | ३४      |
| (=।५२)                                                        | ४१४         | १४६         | जगनिस्सिए (८।२४)               | 838                 | ६०      |
| गुराा (चू०२।४)                                                | ४२६         | 88          | जढो (६१६०)                     | ३२७                 | 3≈      |
| गुरुभुओवघाइसी (७।११)                                          | ३५१         | १६          | जयं (५।१।८१)                   | २४८                 | ७३१     |
| गेरुय (४।१।३४)                                                | २२=         | १३०         | जयं चरे (४।८)                  | १६१                 | १३२     |
| मोच्छगंसि (४।सू०२३)                                           | १५७         | ११६         | जयं चिट्ठे (४।८)               | १६१                 | १३३     |
| गोषरगगओ (४।१।२)                                               | १६७         | ৬           | जयं चिट्ठे (६।१६)              | १३६                 | ሄሂ      |
| गोरहग (७।२४)                                                  | ३५६         | 38          | जयं भासंतो (४।८)               | १६२                 | १३७     |
| घट्टेज्जा (४।सू०१८)                                           | 88€         | ७४          | जयं भुंजंतो (४।८)              | १६२                 | १३६     |
| घट्टेज्जा (४ <del>।</del> सू०२०)                              | <b>१</b> ५३ | ६८          | जयं सए (४।८)                   | १६२                 | १३५     |
| घसासु (६।६१)                                                  | ३२६         | £ \$        | जयमासे (४।८)                   | १६१                 | १३४     |
| घोरं (६।१५)                                                   | ३१०         | २३          | जयमेव परक्कमे (५।१!६)          | २०३                 | २८      |
| च (६।३६)                                                      | ३२१         | ६२          | जराउया (४।स्०६)                | १२८                 | २४      |
| चउक्कसायावगए (६।३।१४)                                         | ४६ <b>१</b> | 35          | जल्लियं (८११८)                 | <b>१</b> 3 <i>६</i> | ४३      |
| चंगवेरे (७।२५)                                                | ३४८         | ४४          | जवराटुया (६।३।४)               | ४५५                 | Ę       |
| चंदिमा (६।६८)                                                 | ३३१         | १०७         | जसं (५१२।३६)                   | २८६                 | ४६      |
| चंदिमा (८।६३)                                                 | ४२१         | १८०         | जसोकामी (२।७)                  | ३२                  | ३२      |
| चरिया (चू०२।४)                                                | प्ररइ       | ₹ ₹         | जाइत्ता (दाप्र)                | ३८४                 | १२      |
| च समस्रधम्मम्म (८।४२)                                         | ४०७         | <b>१</b> १३ | जाइपहं (६।१।४)                 | ४३२                 | १२      |
| चाउलं पिट्ठं (४।२।२२)                                         | २५१         | 38          | जाइपहाओ (१०।१४)                | ४६४                 | ५१      |
| चित्तभित्ति (८।५४)                                            | ४१६         | १५३         | जाइमरगाओ (१।४।७)               | ४७३                 | २द      |
| चित्तमंतं (४।सू०४)                                            | १२४         | १४          | जाए (८।६०)                     | ४१६                 | १६६     |
| चित्तमंतं वा अचित्तमंतं वा (४।सू०१३)                          | १४२         | ५६          | जाएसु (४।सू०२२)                | १५५                 | ११०     |
| चित्तामंतमचित्तं (६।१३)                                       | ३१०         | २०          | जाणमजारां वा (८।३१)            | ४००                 | 03      |
| चित्तसमाहिओ (१०।१)                                            | ጸ።ጸ         | ¥           | जा य (६।२२)                    | ३१७                 | γγ      |
| चियत्तं (५।१।१७)                                              | २१५         | ওদ          | जा य बुद्धे हिऽस्माइन्ना (७१२) | ३४६                 | ₹       |
| चेलकण्गेरा (४।मू०२२)                                          | १५५         | १०७         | जायतेयं (६।३२)                 | 38€                 | ५२      |
| छंदं (हारार०)                                                 | ४४७         | 35          | जालं (४ासू०२०)                 | १५१                 | €3      |
| छंदमाराहयइ (६।३।१)                                            | ४४४         | 8           | जावज्जीवाए (४।सू०१०)           | १३१                 | ३३      |
| छदिय (१०१६)                                                   | ४६०         | ३२          | जिणमयनिउसौ (६१३११४)            | ४६१                 | 38      |
| छत्तस्स य घारएष्ट्राए (३।४)                                   | ६६          | २५          | जिरावयरा (६।४।७)               | ४७२                 | २३      |
| छन्नति (६।५१)                                                 | ३२३         | ७३          | जिएसासर्गं (८१ <u>२</u> )      | ¥3 <i>\$</i>        | ६४      |
| छवी इय (७।३४)                                                 | ३६०         | 3 %         | जीवियपज्जवेसा (चू०१।१६)        | ५१६                 | ३४      |
| छसु संजया (३।११)                                              | Ex          | ५२          | जुगमायाएमहि (४।१।३)            | 338                 | \$\$    |

| आधारभूत<br>शब्दादि               | पृष्ठ<br>संख्या | टिप्पणी<br>संख्या | शाधारभूत<br>शब्दादि          | पृष्ठ<br>संस्या                                                    | टिप्पणी<br>संख्या        |
|----------------------------------|-----------------|-------------------|------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| जुतो (८।४२)                      | ४०७             | ११५               | तिरिच्छसंपाइमेसु (५।१।८)     | २०४                                                                | ३८                       |
| जुढं (५।१।१२)                    | २०५             | ५२                | तिलपप्पडगं (५।२।२१)          | २ <b>८१</b>                                                        | ₹ <i>∿</i><br>₹ <i>७</i> |
| जुवं गवे (७।२५)                  | ३५७             | 38                | तिविहं तिविहेसां (४।सू०१०)   | <b>१३</b> २                                                        | ₹ <i>∀</i>               |
| जोगं (दा५०)                      | ४१३             | १४१               | तिव्वलज्ज (४।२।५०)           | ? <b>{</b> {\begin{array}{c} \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | ७२                       |
| जोगसा (८११७)                     | ३६०             | ४०                | तु (चू० २।१)                 | ४२४                                                                | १                        |
| जो तं जीवियकारसा (२।७)           | <b>३२</b>       | <b>३</b> ३        | तुंबागं (५।१।७०)             | २४२                                                                | १७६                      |
| जो सव जीवों को आत्मवान् मानता है | •               |                   | तुयट्टे ज्जा (४।सू०२२)       | १५६                                                                | ११३                      |
| (318)                            | १६२             | १३=               | तेगिच्छं (३।४)               | . ` `<br>६८                                                        | २६                       |
| टालाइं (७१३२)                    | 378             | ५३                | ते जागामजारां वा (६१६)       | 308                                                                | રેદ્દે                   |
| ठार्ग (६।२।१७)                   | <b>አ</b> አአ     | 38                | तेएां भगवया (४।सू०१)         | १२०                                                                | ٠.<br>٦                  |
| ठियप्पा (१०।१७)                  | 885             | ६५                | तेसा वृष्चंति साहुणो (११५)   | 88                                                                 | २४                       |
| डहरा (६।३।३)                     | ४५४             | ₹                 | तेसि (३।१)                   | 38                                                                 | `<br>Ę                   |
| रा य रूबेसु मर्ग करे (५।१६)      | ३६१             | ४७                | थिग्गलं (५।१।१४)             | २११                                                                | ĘĘ                       |
| खेडिखयारिए (६।२।४३)              | <i>888</i>      | १२                | थेरेहिं (हा४।सू०१)           | ४६=                                                                | 3                        |
| तरा (४।सू०=)                     | १२७             | १८                | थोवं लढ़ें न खिसए (८।२६)     | ३६८                                                                | 58                       |
| तरागस्स (४।२।१६)                 | ३७१             | <b>३</b> १        | दंडं समारभेज्जा (४।सू०१०)    | १३१                                                                | ३२                       |
| तराह्यसं (८१९०)                  | ३६७             | २३                | दंडगंसि (४।३।२३)             | १५७                                                                | ११७                      |
| तत्तनिब्बुडं (४।२।२२)            | <b>२</b> ५२     | ४०                | दंतपहोयसा (३।३)              | ६२                                                                 | २०                       |
| तत्तानिव्युडभोइत्तं (३।६)        | <b>५</b> २      | ३६                | दंतवरो (३।१)                 | 32                                                                 | ४४                       |
| तत्थेव (४।१।२४)                  | २२२             | १०६               | दंतसोहरा (६।१३)              | ३१०                                                                | २२                       |
| तमेव (८।६०)                      | 388             | १६=               | दंता (१।५)                   | १३                                                                 | २३                       |
| तम्हा (७।६)                      | 388             | १०                | दंते (१।४।सू०७)              | ४७२                                                                | २५                       |
| तरुसियं (५।२।२०)                 | २७६             | ३२                | दंसर्ग (६११)                 | ३०५                                                                | २                        |
| तबतेखें '''भावतेखें (५।२।४६)     | २८८             | ६८                | दगभवस्मारिम (५।१।१५)         | २११                                                                | ६८                       |
| तवे (१०।१४)                      | X8X             | ४२                | दगमट्टियं (५।१।३)            | २००                                                                | १८                       |
| तवो (१।१)                        | 5               | ६                 | दमइत्ता (५।१।१३)             | २१०                                                                | ६०                       |
| तसं वा थावरं वा (४।सू०११)        | १३७             | ४६                | दम्मा (७१२४)                 | ३५६                                                                | 头                        |
| तस्स (४।सू०१०)                   | <b>१</b> ३३     | ३७                | दवदवस्स न गच्छेज्जा (५।१।१४) | २१०                                                                | ६३                       |
| तहाभूयं (८।७)                    | ३८६             | 38                | दस अट्ट य ठागाइं (६१७)       | ३०८                                                                | १३                       |
| ताइसां (३।१)                     | ४७              | ₹                 | दासाट्टा पगडं (४।१।४७)       | २३४                                                                | १५१                      |
| तारिसं (४।१।२६)                  | २२५             | १२०               | दाग्मत (११३)                 | ११                                                                 | १७                       |
| ,, (६।३६)                        | ३२१             | ६०                | दारुएां कवकसं (५।२६)         | ३१६                                                                | ६स                       |
| तालियंटेगा (४।सू०३१)             | १५४             | १०३               | दिट्ठं (51२१)                | ₹&₹                                                                | ५०                       |
| तिदुयं (५।११७३)                  | २४५             | १८७               | दिट्ठं (६१४५)                | ४१०                                                                | १३१                      |
| तिक्खमन्नयरं सत्थं (६।३२)        | 388             | ४४                | दिट्ठा तत्य असंजमो (६।५१)    | ३२४                                                                | ७४                       |
| तिगुत्ता (३।११)                  | ₹3              | ४१                | दिया वा राओ वा (४।सू०१८)     | १४६                                                                | ÉR                       |
| तिगुत्तो (६।३।१४)                | ४६१             | २८                | दीहरोमनहंसिंगो (६।६४)        | ३३०                                                                | १०२                      |
| तित्तगं (५।१।६७)                 | २४४             | २१५               | दीहवट्टा महालया (७।३१)       | 325                                                                | ٨¢                       |

| आधारभूत                      | দৃষ্ঠ       | टिप्पणी    | अधारभूत                         | पूच्ठ      | टिप्पणी    |
|------------------------------|-------------|------------|---------------------------------|------------|------------|
| शब्दादि                      | संस्या      | संख्या     | <b>शब्दा</b> दि                 | स्ख्या     | संख्या     |
| दुक्क्कराइं (३।१४)           | દ ૬         | <b>Ę १</b> | न निसीएज्ज (४३२६८)              | २७६        | १३         |
| दुक्ख्सहे (८१६३)             | ४२१         | १द१        | न निहे (१०।८)                   | ४८६        | ₹0         |
| दुगंघं वा सुगंधं वा (५१२११)  | २७३         | 8          | न पविसे (५।१।२२)                | 385        | 83         |
| दुज्भाओ (७।२४)               | ३४६         | 33         | न पिए न पियावए (१०।२)           | ४८४        | ११         |
| दुप्पजीवी (चृ० शसू०१)        | ५१०         | ¥          | न भुजिति (२।२)                  | २४         | છ          |
| दुरहिट्टियं (६।१५)           | <b>३११</b>  | २४         | नमंसति (६।२।१५                  | ४४४        | १६         |
| दुरासयं (२।६)                | ₹१          | २न         | न य…किलामेइ (१।२)               | 3          | ११         |
| दुव्विहियं (चू० १।१२)        | प्रश्प      | रेइ        | न य कुप्पे (१०।१०)              | ४६०        | 38         |
| दुस्सहाइं (३।१४)             | છ3          | ξŸ         | न य भोयणम्मि गिद्धो, चरे (८।२३) | \$83       | ጸጸ         |
| दुस्सेज्जं (८१२७)            | ३१६         | 90         | न यावि हस्सकुहए (१०।२०)         | 338        | ওই         |
| दूरओ परिवज्जए (४।१।१२)       | २०द         | ሂ३         | न वीए न वीयावए (१०।३)           | ४८६        | १५         |
| देंतियं (४।१।२५)             | २२४         | ११७        | न संथरे (५।२।२)                 | २७४        | Ę          |
| देविकिञ्बिसं (४।२।४६)        | २८१         | 33         | न सरीरं चाभिकंखई (१०।१२)        | ४६३        | xx         |
| देवा वि (१।१)                | 3           | <b>د</b>   | न सामहं नोवि अहं पि तीसे (२।४)  | २्द        | १५         |
| देहपलोयणा (३१३)              | ६४          | २२         | न से चाइ त्ति युच्चइ (२।२)      | २४         | ς          |
| देहवासं असुइं असासयं (१०।२१) | 338         | ७३         | न सो परिग्गहो बुत्तो (६।२०)     | <i>३१४</i> | ४१         |
| देहे दुक्खं (६१२७)           | ₹8७         | ৬४         | नहं (७।५२)                      | ३६५        | <u> ಇಂ</u> |
| दोसं (२।५)                   | 35          | २४         | नाइदूरावलोयए (५।१।२३)           | २२०        | છ3         |
| धम्मत्थकामारां (६।४)         | <b>२०७</b>  | १०         | नारण (६।१)                      | १०५        | \$         |
| धम्मपपन्नती (४।सू०१)         | <b>१</b> २२ | 5          | नासापिण्डरया (१।५)              | १२         | २२         |
| धम्मपयाइ (६।१।१२)            | ४३३         | १८         | नामविज्जेणगोत्तोण (७।१७)        | ३५३        | २१         |
| धम्मो (१।१)                  | Ę           | २          | नायपुरोण (६।२०)                 | ३१४        | ४०         |
| धार्य (७।५१)                 | ३६५         | છછ         | नारीएां न लवे कहं (८।५२)        | ४१४        | १४५        |
| धारंति परिहरंति (६।१६)       | ३१४         | 38         | नालीय (३४४)                     | ६५         | २४         |
| धीरा (३।११)                  | ६४          | ५४         | नावराए (४।१११३)                 | ३०६        | ध्र६       |
| धुन्गमलं (७।१७)              | ३६व         | <b>দ</b> ভ | निउसां (६।५)                    | 308        | १५         |
| धुयमोहा (३।१३)               | દપ્ર        | ४्८        | निदामि गरिहामि (४।सू०१०)        | १३३        | 3,5        |
| धुवं (८।१७)                  | 980         | 3\$        | निवसम्म (१०११                   | ४¤३        | ₹          |
| धुवं (५।४२)                  | ४०७         | ११४        | निक्खम्ममाणाए (१०।१)            | ४८३        | १          |
| धुवजोगी (१०।६)               | ४८८         | २३         | निक्लित्तं (४।१।४६)             | २३६        | १६२        |
| धुवसीलयं (६।४०)              | ४०४         | १०७        | निविखवित्ताु रोयंतं (५।१।४२)    | २३३        | १४७        |
| धूमकेउं (२।६)                | ३१          | 35         | निगामसाइस्स (४१२६)              | १७३        | १६३        |
| धूव-गोति (३।६)               | द६          | 83         | निग्गंथाण (३।१)                 | ४द         | Х          |
| नक्खतां (८१५०)               | ४१३         | 38\$       | निज्जरहुयाए (१।४।सू०६)          | ४७१        | 38         |
| नगिरास्स (६।६४)              | ३३०         | १०१        | निट्ठाएां (६१२२)                | ३६३        | प्र२       |
| न चिट्ठेज्जा (८।११)          | ३०७         | २७         | निद्ंच न बहुमन्नेज्जा (६।४१)    | ४०६        | 308        |
| न छिदेन छिदावए (१०।३)        | ४५६         | १६         | निमित्तां (द!५०)                | ४१३        | १४२        |
| न जले न जलावए (१०१२)         | ४८४         | १३         | नियट्टे ज्ज अयंपिरो (५।१।२३)    | २२१        | 33         |

| आधारभूत                         | पृष्ठ                 | <b>टि</b> प्पणी | आधारभूत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | দূত্ত        | <b>टि</b> प्पणी           |
|---------------------------------|-----------------------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|---------------------------|
| शब्दादि                         | संख्या                | सँख्या          | शब्दादि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | संख्या       | संख्या                    |
| नियडी सढे (६।२।३)               | <i>እ</i> .९ <i>\$</i> | X               | पडिक्कमे (५।१।≂१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २४द          |                           |
| नियमा (चू० २।४)                 | चू०५२६                | १५              | पडिच्छन्नस्मि संबुडे (४।१।८३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २४६          | 339                       |
| नियागं (३।२)                    | ५१                    | ξο              | पडिणीयं (१।३।१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४४६<br>४४६   | २०३                       |
| निरासए (२।४।६)                  | ४६७                   | २१              | पडिपुण्णाययं (हाशासू०७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ४५५<br>४७२   | १६<br>२४                  |
| निव्वाविया (५।१।६३)             | २४०                   | १६६             | पडियुन्तं (६।४६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४१०          | <b>१</b> ३३               |
| निव्वावेज्जा (४।सू०२०)          | <b>१</b> ५३           | १००             | पडिमं पडिवज्जिया मसासो (१०।१२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४६२          | ४२२<br>४३                 |
| निसीहियाए (४।२।२)               | २७३                   | 3               | पडियरिय (१।३।१५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४६१          | ३०                        |
| निसेज्जा (६।५४)                 | ३२४                   | 30              | पडिलेहए (४।१।३७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ? <b>३</b> २ | १४२                       |
| निस्सिचिया (४।१।६३)             | २४ <b>१</b>           | <b>१</b> ७१     | पडिलेहेज्जा (८।१७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 380          | ४१                        |
| निस्सेसं (६।२।२)                | 88 <b>6</b>           | ₹               | पडिसोओ तस्म उत्तारो (चू०२।३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ५२६          | १०                        |
| निहुइंदिए (१०।१०)               | 838                   | <b>* X</b>      | पडिसोय (चू०२।२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ५२४<br>४२४   | ų,<br>ų                   |
| नीमं (४।२।२१)                   | २ द १                 | ३८              | पढमं नाग तओ दया (४।१०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १६४          | १४०                       |
| नीयं कुज्जा य अंजिंत (६।२।१७)   | <u> የ</u> የያፈ         | २२              | पढमे (४।सू०११)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १३५          | <i>६</i> १                |
| नीयं च स्नासणाणि (६।२।१७)       | <b>እ</b> .የ.አ         | २०              | परागेसु (५।१।५६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २३८<br>२३८   |                           |
| नीयं च पाए वंदेज्जा (१।२।१७)    | ४४४                   | ₹ १             | पश्चिष्टहु (७१३७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3 <i>६</i> २ | <b>१</b> ६१<br><b>६</b> ४ |
| नीयं सेज्जं (६।२।१७)            | ४४४                   | १७              | पिस्तिय (५१४४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ₹ <b>₹</b> ₹ | <b>१</b> २१               |
| नीयदुवारं (४।१।१६)              | २१=                   | <b>द १</b>      | पणीयं (५।२।४२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २७६          | 28                        |
| नीरया (३।१४)                    | ७३१                   | ६३              | पर्णीयरस (८१५६)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ४१७          | 3×8                       |
| नीलियाओ (७।३४)                  | 93€                   | ५८              | पत्तीस वा साहाए वा साहाभंगेरा वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - 🕻 🗸        | 146                       |
| नेच्छंति वंतयं भोत्तुं (२।६)    | ३२                    | ३०              | (४।स्०२१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १५४          | १०४                       |
| तेव गूहे न निण्हवे (८१३२)       | ४०४                   | € ३             | पत्तोयं पुण्सा पावं (१०।१८)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ¥ξ=          |                           |
| नेव सर्य पासी अइवाएज्जान समस्यु |                       |                 | पमाया (६।१।१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ४३०          | ६६<br>३                   |
| जागोज्जा (४।                    | ११) १३६               | ४५-४६           | पमज्जित् (६१४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३५४          | ۲<br>११                   |
| नो वि पए न पयावए (१०।४)         | ४२७                   | 38              | पमायं (६।१५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ₹१           | र इ<br>२४                 |
| पइरिक्कया (चू०२।५)              | ४६९                   | १५              | परं (१०११=)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 8€=          |                           |
| पईवपयावट्ठा (६।३४)              | ३२०                   | 3.8             | परमग्गसूरे (१।३।८)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ४४८          | ६७<br>°"                  |
| पडमं (४।२।१४)                   | २७७                   | २०              | परमो (६।२।२)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ४११          | १५<br><b>१</b>            |
| पडमगारिंग (६।६३)                | ३३०                   | १००             | परिक्खभासी (७।५७)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 353          |                           |
| पष्ट्रपष्ट् विसीयंतो (२।१)      | २३                    | ¥               | परिग्गहाओ (४।सू०१५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १४२          | <b>६</b> व<br>१ –         |
| पंचित्मगहराग (३।११)             | 88                    | ሂ३              | परिट्ठवेज्जा (४।१।६१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २४८          | <u>५</u> ८                |
| पंचासवपरिन्नाया (३।१०)          | ₹3                    | ४०              | परिणामं (कार्रक)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४१६          | १६८                       |
| पंचासवसंवरे (१०।५)              | <b>४</b> ८७           | २२              | परिदेवऐज्जा (१।३।४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ४४६          | <b>१</b> ६३<br>           |
| पनकमंति महेसिणो (३।१३)          | ६६                    | ६०              | परिनिव्बुडा (३।१५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ध्यप<br>हिं  | <b>5</b>                  |
| पगईए मंदा बि (६।१।३)            | 835                   | १०              | परियाए (चू०१।सू०१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ५१३<br>४१३   | ६६<br>००                  |
| पच्छाकम्मं जहिं भवे (५।१।३५)    | २३०                   | १३न             | परियायजेट्ठा (६।३।३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ४४५<br>४४५   | १३<br>४                   |
| पज्जालिया (५।१॥६३)              | २३४                   | १४८             | परिबुड्ढे (७।२३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ०५२<br>३४⊏   |                           |
| पडिकुटुकुलं (५।१।१७)            | २१३                   | ७५              | परिन्वयंतो (२।४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ₹₹5<br>₹७    | 3 E                       |
| पडिवकमामि (४।सू०१०)             | <b>१</b> ३३           | ३५              | परीसह (३।१३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7.9<br>E.X   | <b>१</b> ५                |
|                                 |                       |                 | 11.10 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 × 11.40 | ~            | ५७                        |

| परिसहार्ष (२०११४)  ४६४  ४०  पुण्णहा वगर्ड (४।११४६)  १३४  १६६  पुण्णहा वगर्ड (४।११४६)  १३४  १६६  पुण्णहा वगर्ड (४।११४६)  १३८  १३८  १६६  पुण्णहा वगर्ड (४।११४६)  १६६  १४८  परिश्च (१२०)  १४८  १६६  १४८  परिश्च (१२०)  १४८  १४८  परिश्च (१२०)  १४८  १४८  पर्वे प्रस्ति (४।११४०)  १४८  १४८  पर्वे प्रस्ता (४।११६२)  १४८  पर्वे प्रसा (५०११४)  १४८  १८८  १८८  १८८  १८८  १८८  १८८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| परीसहे (४१२७) १७४ १६६ पुष्फें (११२) ६ १० १० १२ १२ १२ १२ १६६ १४ १६६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १४ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६ १८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| परीसहे (४१२७) १७४ १६६ पुष्फं (११२) ६ १० १० १२८ १२८ १८० १२८ १८० १२८ १८० १२८ १८० १२८ १८० १२८ १८० १२८ १८० १२८ १८० १८० १२८ १८० १८० १८० १८० १८० १८० १८० १८० १८० १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| परे (१०१०) ४८६ २६ पुष्केमुबीएमु हरिएमु वा (१११.५७) २३८ १५८ पिलबंकए (३ १६) ७६ ३१ पुरको (१११३) १६६ १५ पवयणस्स (११२११२) २७७ १८ पुरत्था (८१२८) ३६७ ७७ पवेइया (४.सू०१) १२१ १८१ १८१ १८१ १८१ १८१ १८१ १८१ १८१ १८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| पवयणस्स (प्राराश्त) २७७ १६ पुरस्या (६१६१) ३६७ ७७ विह्या (४.सू०१) १२१ प्र प्रकास वेया। (५०११४) प्र१६ ११ पुरेकामेण (प्राराश्त) २२७ १२३ प्रसं (प्राराश्त) १४३ १६३ पुरेकामेण (प्राराश्त) २६६ ४१ प्रकास वेया। (५०११४) प्र१६ ११ पुरेकामेण (प्राराश्त) २६६ ४१ प्रकास (प्राराश्त) २६६ ४१ प्रकास (प्राराश्त) २६६ ११४ प्रमाह (प्राराश्त) २६६ ११४ प्राम् (प्राराश्त) ११६ ११४ प्राम् (प्राराश्त) ११६ ११४ प्राम् (प्राराश्त) ११६ ११४ प्राम् (प्राराश्त) ११६ ११४ प्राम (प्राराश्त) ११६ ११६ ११६ ११६ ११६ प्राम् (प्राराश्त) ११६ ११६ ११६ प्राम् (प्राराश्त) ११६ ११६ ११६ प्राम् (प्राराश्त) ११६ ११६ ११६ ११६ प्राम् (प्राराश्त) ११६ ११६ ११६ ११६ ११६ ११६ ११६ ११६ ११६ ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| पवेडवा (४.सू०१) १२१ प्र पुरिसोत्तमो (२।११) ३५ ४१ पमज्फ चेयमा (चू०१।१४) प्र१६ ३१ पुरेकम्मेण (४।१।३२) २२७ १२३ पमंडं (४।१।७२) १४३ १८३ तृद विन्नामं (४।२।२२) २६२ ४२ पसंहं (४।१।७२) १४३ १८३ तृद विन्नामं (४।२।२२) २६६ १४४ पाइमे (७।२२) ३५४ २७ पेम नामिनिवेसए (८।६८) ४१६ १६४ पाएमं (४।१।४७) २३४ १४० पेहिंग (८।४७) ४१८ १६२ पाणमूरादं (४।१) १४८ १२४ पेहेंद्र (६।४।सू०४) ४७० १२ पाणहा (३।४) ७० २७ पोयपडामा (चू०१।सू०१) ४१० ३ पाणाहा (३।४) १३६ ४३ पोयया (४।सू०६) १२८ २३ पाणाहायाथो वेरमण् (४.सू०११) १३६ ४३ पोयया (४।सू०६) १२८ २३ पाणामच्चं (४।११४४) २३७ १४६ फच्चां (७।११) ३४१ १४१ १४१ १४१ १४१ १४१ १४१ १४१ १४१ १४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| पमज्रफ चेयसा (चू०११४) प्रश् ३१ पुरेकम्मेण (प्र1११३२) २२७ १२३ पसंडं (प्र1१७२) १४३ १८३ पूर्डकम्यं (प्र1२१२२) २६२ ४२ वस्सहं (प्र1२१४३) २८६ प्रश् पूर्डकम्यं (प्र1११४) २३६ १४४ वाइमें (७१२२) ३५४ २७ पेमं नामिनिनेसए (हाएह) ४१८ १६४ वाण्यां (प्र1११४७) २३४ १४० पेहियं (हा४७) ४१८ १६२ वाण्यां (प्र1११४७) १४८ १२४ पेहेड् (हाअसू०४) ४७० १२ वाण्यां (प्र1११४) ७० २७ पोयपडामा (चू०११म०१) ४१० ३ वाण्यां वायां वेरमणं (असू०११) १३६ ४३ पोयपडामा (चू०११म०१) १२८ २३ वाण्यां (प्र1१३४) २०० १७ पोयपडामा (चू०११म०१) १२८ २३ वाण्यां (प्र1१३४) २३७ १४६ फस्सा (७१११) ३४१ १४१ वाम (६१४०) ३८८ ३३ फलमंश्रुणि बीयमंश्रुणि (प्र1२१४) २८३ ४६ वायां (६१३२) ३४८ ४१ फलिहं (प्र1१६) २७६ १६ वायां (६१३२) ३१८ ४३ फणिसं (६१६) ३१८ ३३ वायां (६१३२) ३१८ ४३ फणिसं (६१६) ३१८ ३३ वायां (६१३२) ३१८ ४३ फणिसं (६१६) ३१८ ६६ वायां (६१३४) २६६ १३४ फासं (६१६०) १६६ ६६ वायां (७१३४) २६६ १३४ फासं (६१६०) १६६ ६६ वायां (७१३४) २६६ १३४ फासं (६१६०) १६६ ६६ वायां (५१३४) २६६ १३४ फासं (६१६०) १६६ ६६ विट्ठेमसं न साएज्जा (हा४६) ११० १२० वंबद वावां कम्मं (४११) १५८ १२६ विट्ठेमसं न साएज्जा (हा४६) २६० १२० वंवद वावां कम्मं (४११) १५८ १२६ विट्ठेमसं न साएज्जा (हा४६) २६० वंवद वावां कम्मं (४११) १५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| पसंडं (प्रशिष्ठ) १४३ १८३ पूर्ड पिन्नामं (प्रशिष्ठ) २६२ ४२ प्रसंह (प्रशिष्ठ) २६६ ४६ पूर्डकम्मं (प्रशिष्ठ) २३६ १४४ पाइमें (छा२२) ३५५ २७ पेमं नामिनिनेत्तए (८१६८) ४१८ १६४ पाण्यां (प्रशिष्ठ) २३४ १४० पेहेड (८१४सू०४) ४७० १२ पाण्यां (प्रशिष्ठ) १५८ १२४ पेहेड (८१४सू०४) ४७० १२ पाण्यां (प्रशिष्ठ) ७० २७ पोयमङामा (चू०शसू०१) ४१० ३ पाण्डां वायां वो देमण् (४.१५०१) १३६ ४३ पोयया (४१नू०६) १२८ २३ पाण्डां वायां वो देमण् (४.१५०१) २३७ १५६ फर्सा (७११) ३५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १५१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| पस्सह (प्रशिध्र) २०६ प्रद प्रदिक्तम्मं (प्रशिध्र) २३६ १५४ पाइमे (७१२) ३५५ २६ १६४ पाएमं (प्रशिध्र) २३४ १५० पेह्रें (त्राप्र्ज) ४१० १६२ पाएम् (प्रशिध्र) १३६ १६० पेह्रें (त्राप्र्ज) ४७० १२ पाणमू (प्रशिध्र) ७० २७ पोयपहामा (जु॰शमू०४) ५१० ३ पाणहा (३१४) ७० २७ पोयपहामा (जु॰शमू०४) ५१० ३ पाणहा व्याया वेरमएां (४.सू०११) १३६ ४३ पोयया (४।सू०६) १२८ २३ पाणा इवाया वेरमएां (४.सू०११) १३६ ४३ पोयया (४।सू०६) १२८ २३ पाणा ह्याया वेरमएां (४।सू०११) २०० १७ पोयस्स ( $\alpha$ ) १६५ १५१ पामा क्यं (प्रशिध्र) २३७ १६६ ५३ फह्मा (७११) ३५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १५१ १६१ १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| पाइमें (७।२२) ३ ४ ४ २७ पेमं नाभिनवेसए (=।४=) ४१= १६४ पाएगं (४।११४७) २३४ १४० पेह्रं (=।४७) ४१= १६२ पाएगं (४।११४७) १४= १६२ पोछ्याई (४।१) १४= १२४ पेह्रं (६।४।सू०४) ४७० १२ पाणस्वाई (४।१) ७० २७ पोयपडागा (चू०१।सू०१) ४१० ३ पाणाइबायाओ वेरमणां (४,सू०१) १३६ ४३ पोयया (४।सू०६) १२= २३ पाएगे (४।११३) २०० १७ पोयस्स (=।४३) ४१४ १४१ पामिच्चं (४।११४४) २३७ १४६ फरुसा (७।११) ३४१ १४१ पाय (=।१७) ३== ३३ फलमंश्रूणि बीयमंश्रूणि (४।२।२४) २=३ ४६ पाया (६।१०) २=३ ४६ पाचां (४।११०) २=३ ४६ पाचां (४।१११) १६७ १४६ फलिहं (४।२१६) २०६ १६ पाचां (६।३२) ३१६ ४३ फणियं (६।१६) ३१० ४३ पाचां (६।३२) ३१६ ४३ फणियं (६।१६) ३१० ३१० पादार (४।११६) २१= ६० पासाय (७।२०) ३४६ ४२ फासं (=।२६) ३६६ ६६ पासाय (७।२०) ३४६ ४२ फासुं (४।११६) २१= ६० पासाय (७।२०) ३४६ ४२ फासं (६।२६) १२= ६० पासाय (७।२०) ३४६ ४२ फासं (६।२६) १२= ६० पासाय (७।२०) ३४६ ४२ फासं (६।२६) १२= ६० पासाय (७।२०) ३४६ ४२ फासं (४।११६) २१= ६० पासाय (७।२०) ३४६ ४२ फासं (४।११६) २२= ६० पासाय (४।११३४) २२६ १२४ फासं (४।११६) २२० ४२० ४२० पासाय (४।११३४) ३६० १२० वंध्र पावयं कम्मं (४।११०) १५० १२६ ६२६ पायां कममं (४।११०) १५० १२६ १२६ ६२० पासाय (४।११४०) १२० १२० वंध्र पावयं कममं (४।११०) १५० १२६ १२६ १२६ १२६ एथा वंध्र पावयं कममं (४।११०) १२० १२६ १२६ १२६ १२६ १२६ १२६ १२६ १२६ १२६ १२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| पारागं (प्र1१४७) २३४ १४० पेहियं (ना४७) ४१८ १६२ पाणभूवाइं (४११) १४८ १२४ पेहेइ (हाअसू०४) ४७० १२ पाणभूवाइं (४११) ७० २७ पोयपडागा (चू०१सू०१) ४१० ३ पाणहा (३१४) ७० २७ पोयपडागा (चू०१सू०१) ४१० ३ पाणाह्वायाओ वेरमणं (४.सू०११) १३६ ४३ पोयया (४१सू०६) १२८ २३ पाणां (प्र1१३) २०० १७ पोयस्स (ना४३) ४१४ १४१ पामिच्चं (प्र1१४४) २३७ १४६ फहसा (७११) ३४१ १४१ पाय (ना१७) ३८६ ३३ फलमंशूण बीयमंशूण (प्र1२१४) २८३ ४६ पाय (ना१७) ३५६ ४१ फिलहं (प्र1२१८) २०६ १६ पावां (४१११) १६७ १४६ फिलहं (प्र1२१८) ३४७ ४३ पावां (६१३२) ३१६ प३ फिणयं (६१६०) ३४७ ४३ पावां (६१३२) ३१६ प३ फिणयं (६१६०) ३१२ ३० पावां (प्र1१६०) २१६ ६२ फासं (ना२६) ३६६ ६६ पासाय (७१२७) ३४६ ४२ फासुयं (प्र1११६०) २१८ न्छ पासाय (७१२७) ३६६ १६ पासाय (७१२७) ३४६ ४२ फासुयं (प्र1११६०) २१८ न्छ पासाय (७१२०) १६० १६० व्यवं कम्मं (४११६०) १८० १६० व्यवं कममं (४११०) १६० १६० व्यवं कममं (४११०) १८० १६० व्यवं कममं (४११०) १६० १८० व्यवं कममं (४११०) १६० १८० व्यवं कममं (४११०) १८० १८० व्यवं कममं (४११०)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| पाणभूयाई (४।१) १५६ १२४ पेहेइ (६।४।स्०४) ४७० १२ पाणहा (३।४) ७० २७ पोयपडागा (चू०१।सू०१) ५१० ३ पाणाइनायाओ वेरमण् (४.सू०११) १३६ ४३ पोयया (४।सू०६) १२८ २३ पाण् (५।१३३) २०० १७ पोयस्स (६।५३) ४१५ १५१ पामिन्चं (५।१३५४) २३७ १५६ फच्सा (७।११) ३५१ १५१ पामिन्चं (५।१३५४) २६६ ३३ फलमंश्रूणि बीयमंश्रूणि (५।२।२४) २८३ ४६ पाय (६।१७) २८६ ३३ फलमंश्रूणि बीयमंश्रूणि (५।२।२४) २८३ ४६ पावगं (४।३२) १५६ ५१ फलहां (५।३२) २७६ १६ पावगं (६।३२) ३१६ ५३ फणियं (६।१६) ३१२ ३० पावगं (६।३२) ३१६ ५३ फणियं (६।१६) ३१२ ३० पावगं (६।३२) २१६ ६२ फासं (६।२६) ३१६ ६६ पासाय (७।२७) ३५६ ४२ फासुं (६।२६) २१६ ६७ पासाय (७।२७) ३५६ ४२ फासुं (६।२६) २१८ ६७ पासाय (७।२७) १६६ १३४ फासे (१०१५) ४८७ २१ पाद्यं कम्मं (४।११६) २१६ ६७ पाद्यं कम्मं (४।११६) १६६ १६६ १६६ १६६ १६६ १६६ १६६ १६६ १६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| पाणहा (३१४) ७० २७ पोयपडागा (चू०११सू०१) ४१० ३ पाणाइवायाओ वेरमण् (४.सू०११) १३६ ४३ पोयया (४।सू०६) १२८ २३ पाण् (४।११३) २०० १७ पोयस्स (६।५३) ४१४ १४१ पामिच्चं (४।११४४) २३७ १४६ फच्सा (७।११) ३४१ १४१ पाय (६।१७) ३६६ ३३ फलमंश्रूणि बीयमंश्रूणि (४।२१२४) २८३ ४६ प यस्तजाइं (७:३२) ३४६ ४१ फिलहं (४।२१६) २७६ १६ पावगं (४।११) १६७ १४६ फिलहंगल (७।२७) ३४७ ४३ पावगं (६।३२) ३१६ ४३ फिणयं (६।१६) ३१२ ३० पावार (४।१११८) २१६ ६२ फासं (६।२६) ३६६ ६६ पासाय (७।२७) ३४६ ४२ फासुर्यं (४।११६) २६६ ६६ पासाय (७।२७) ३४६ ४२ फासुर्यं (४।११६) २१८ ६७ पिट्ठ (४।१३३४) २२६ १३४ फासे (१०१४) ४८७ २१ पिट्ठिमसं न साएज्जा (६।४६) ४१० १२७ बंघर पावयं कम्मं (४)१ १५६ १२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| पाणाइबायाओ वेरमणां (४.सू०११) १३६ ४३ पोयया (४१सू०६) १२८ २३ पाणे (५११३) २०० १७ पोयस्स (६१३३) ४१४ १४१ पामिच्चं (५१११४५) २३७ १४६ फस्सा (७११) ३५१ १४१ पाय (६१४०) ३६६ ३३ फलमंश्रीण बीयमंश्रीण (५१२१२४) २८३ ४६ प प्रतन्तां (७१३०) १६७ १४६ फलिहं (५१२१६) २७६ १६ प पावमं (६१३०) १६७ १४६ फलिहं प्रतिहं (५१२६) ३४० ४३ पावमं (६१३०) ३१६ ४३ फणियं (६१६०) ३१० ४३ पावमं (६१३०) ३१६ ४३ फणियं (६१६०) ३१८ ३० पावास (५१११६०) २१६ ६२ फासं (६१२६) ३६६ ६६ पासाय (७१२०) ३४६ ४२ फासुयं (५११६०) २१८ ६७ पासाय (७१२०) ३४६ ४२ फासुयं (५११६०) २१८ ६७ पासाय (७१२०) ३४६ ४२ फासुयं (५११६०) २१८ ६७ पासाय (७१२०) ३४६ १३४ फासे (१०१४) ४८७ २१ पिट्टिमंसं न खाएज्जा (६१४६) ४६० वंधइ पावयं कम्मं (४११) १५८ १२६ प्रतिहं (५१२१४) ३६४ ४० वंधइ पावयं कममं (४११) १५८ १२६ प्रतिहं (५१२१४) ३६४ ४० वंधइ पावयं कममं (४११) १५८ १२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| पासी (प्रशिष्ठ) २०० १७ पोयस्स (क्ष्रिक्च) ४१४ १४१ पामिन्नं (प्रशिष्ठ्र) २३७ १४६ फरुसा (७११) ३४१ १४ पाय (क्ष्रिक्च) २६६ ३३ फलमंथूणि बीयमंथूणि (प्रशिष्ठ) २६३ ४६ पाय (क्ष्रिक्च) २६६ ४१ फलिहं (प्रशिष्ठ) २७६ १६ पानमं (प्रार्थ) १६७ १४६ फलिहं (प्रशिष्ठ) २७६ १६ पानमं (प्रार्थ) १६७ १४६ फलिहंगान (७१७) ३४७ ४३ पानमं (६१३२) ३१६ ४३ फणियं (६१६६) ३१२ ३० पानार (प्रशिष्ठ) २१६ ६२ फासं (६१२६) ३६६ ६६ पासाय (७१२७) ३४६ ४२ फासुयं (प्रशिष्ठ) २१६ ६६ पानाय (७१२७) २६६ १३४ फासे (१९१४) ४६७ २१ पानुमं ने साएजा (क्ष्रिक्च) ४१० १२७ बंधह पानुमं कम्मं (४११) १५६ १२६ प्रार्थ (प्रारार४) ३६४ ४६ वंभनेरवसाएए (प्राराह्र) २०५ ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पामिन्नं (प्राश्तप्र) २३७ १४६ फरुसा (७।११) ३५१ १५ पाय (६।१७) ३६६ ३३ फलमंश्रूणि बीयमंश्रूणि (प्रारा२४) २६३ ४६ प यलज्जाइं (७:३२) ३४६ ४१ फिलहं (प्रारा६) २७६ १६ पावमं (४।११) १६७ १४६ फिलहमाल (७।२७) ३५७ ४३ पावमं (६।३२) ३१६ ५३ फिलं (६।१६) ३१२ ३० पावार (प्राश्तिक) २१६ ६२ फासं (६।२६) ३६६ ६६ पासाय (७।२७) ३५६ ४२ फासुयं (प्राश्तिक) २१६ ६७ पासाय (७।२७) ३५६ ४२ फासुयं (प्राश्तिक) ४६० २१ पिट्ठ (प्राश्तिक) २६६ १३४ फासे (१०।५) ४५७ २१ पिट्ठमंसं न खाएज्जा (६।४६) ४१० वंघइ पावयं कम्मं (४।१) १५६ १२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| पाय (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| पाय (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| प यखज्जाइं (७:३२) ३१६ ११ फिलहं (११२१६) २७६ १६ पावगं (४१११) १६७ १४६ फिलहंगाल (७:२७) ३१७ ४३ पावगं (६:३२) ३१६ १३ फिणयं (६:१६) ३१२ ३० पावार (१:११६) २१६ ६२ फासं (६:२६) ३६६ ६६ पासाय (७:२७) ३१६ ४२ फासुयं (१:११६) २१६ ६७ पासाय (७:२७) २१६ १३४ फासे (१:११६) ४६७ २१ पिट्ठ (१:१३४) ४६० १२७ बंधइ पावयं कम्मं (४:११) १५६ १२६ प्यालं (१:२१२४) ३६४ ४६ वंभवेरवसागुए (१:११६) २०१ ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| पावमं (४१११) १६७ १४६ फिलिहम्मल (७१२७) २४७ ४३ पावमं (६१३२) ३१६ ५३ फिलिहम्मल (७१२६) ३११ ३० पावार (५११११८) २१६ ६२ फासं (६१२६) ३६६ ६६ पासाय (७१२७) ३६६ ४२ फासुयं (५१११६) २१८ ६७ पासाय (७१२७) २१८ १३४ फासे (१०१४) ४८७ २१ पिट्ट मिसे न खाएज्जा (६१४६) ४१० १२७ बंधइ पावयं कम्मं (४११) १५८ १२६ प्यायालं (५१२१२४) ३६४ ४८ वंभवेरवसागुए (५१११६) २०५ ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| पावमं (६।३२) ३१६ ५३ फणियं (६।१६) ३१२ ३० पावार (५।११६) २१६ ६६ ६६ ५६ पासाय (७।२७) ३५६ ४२ फासुयं (५।१।१६) २१६ ६७ पासाय (७।२७) २१६ ४२ फासुयं (५।१।१६) ४६० २१ पाहु (५।१।३४) ४८० १२७ बंधह पावयं कम्मं (४।१) १५६ १२६ प्यायं (५।२।२४) ३८४ ४० वंभवेरवसागुए (५।१।६) २०५ ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पाबार (५११११६) २१६ ६२ फासं (६१२६) ३६६ ६६ पासाय (७१२७) ३५६ ४२ फासुयं (५१११६) २१६ ६७ पिट्ठ (५११३४) २२६ १३४ फासे (१०१६) ४६७ २१ पिट्ठमंसं न खाएज्जा (६१४६) ४१० १२७ बंधइ पावयं कम्मं (४११) १५६ १२६ पियालं (५१२१२४) ३६४ ४६ वंभचेरवसासुए (५१११६) २०५ ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पासाय (७।२७) ३५६ ४२ फासुयं (५।१।१६) २१६ ६७<br>पिट्ठ (५।१।३४) २२६ १३४ फासे (१०।५) ४५७ २१<br>पिट्ठिमंस न खाएज्जा (६।४६) ४१० १२७ बंधइ पावयं कम्मं (४।१) १५६ १२६<br>पियालं (५।२।२४) ३६४ ४६ बंभनेरवसागुए (५।१।६) २०५ ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| पिट्ठ (४।१।३४) २२६ १३४ फासे (१०।४) ४५७ २१<br>पिट्ठिमेस न खाएज्जा (८।४६) ४१० १२७ बंधइ पावर्य कम्मं (४।१) १५८ १२६<br>पियालं (४।२।२४) ३८४ ४८ बंभनेरवसासाुए (४।१।६) २०५ ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| पिट्टिमंसं न खाएज्जा (दा४६) ४१० १२७ बंधइ पावयं कम्मं (४।१) १५६ १२६<br>पियालं (५।२।२४) ३८४ ४८ वंभचेरवसागुए (५।१।६) २०५ ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| C C ()                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| The state of the s |
| पिहुणहत्थेण (४.सू०२१) १५५ १०६ वहुस्मुओ (१।६) ५१५ २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| पिहुगोण (४।सू०२१) १५४ १०५ बहुस्सुयं (चू०८।४३) ४०८ ११८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| पीढए (६१५४) ३२५ ८० वाहिरं (८१३०) ३६६ ५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| पीढगंसि वा फलगंसि वा (४.सू०२३) १५७ ११८ बाहिरं . पोग्गलं (८।६) ३८६ २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| पीणिए (७।२३) ३४६ ३२ विडं (६।१७) ३११ २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| पु छेसंलिहे (८१७) ३८६ १८ विहेलगं (४:२१२४) २८३ ४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पुग्गलं अणिमिसं (५।१।७३) २४४ १८५ बीए (३।७) ५५ ४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पुढाँव (४.सू०१८) १४८ ६५ बीयं (८१३१) ४०० ६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| पुढ़िंब न खरों (१०।२) ४८५ ६ बीयहरियाइं (५।१।३) २०० १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| पूढिविकाइयातसकाइया (४।सू०३) १२३ ११ बुद्धवयरो (१०।१) ४५३ ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| पुढिव समे (१०।१३) ४६४ ४७ बुद्धवृत्तमिहंटुगा (६।४४) ३२५ ५१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| पुणो (६।५०) ३२३ ७१ बोही (चू०१।१४) ५१६ ३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

## परिशिष्ट-१ : टिप्पण-अनुक्रमणिका

| ¥ | ጻ | ¥ |
|---|---|---|
| - | _ | - |

| आधारभूत                          | षृष्ठ        | टिप्पणी     | आधा <b>रभू</b> त           | ष्ट्रटक     | टिप्पणी     |
|----------------------------------|--------------|-------------|----------------------------|-------------|-------------|
| शब्दादि                          | संख्या       | संख्या      | शब्दादि                    | संख्या      | संख्या      |
| भंते (४।सू०१०)                   | १३३          | ३६          | मसो निस्सरई बहिद्धा (२४४)  | ঽ৬          | १७          |
| भज्जियं सइं (४।२।२०)             | २७६          | ३३          | मद्दवया (६१३८)             | 380         | <b>१</b> ३० |
| भत्तपार्ख (५।१।१)                | १६६          | X           | मन्थु (४।१।६८)             | २५७         | २२द         |
| भर्य (दा२७)                      | ३६७          | ७२          | मन्ने (६।१८)               | ३१३         | 38          |
| भयभेरवसद्संपहासे (१०।११)         | ४६२          | ४१          | मय (६।१।१)                 | ४३०         | २           |
| भायस्थेण (४।१।३२)                | २२७          | \$58        | मयाणि सव्वाणि (१०।१६)      | ४६=         | ६१          |
| भारहं (६।१।१४)                   | ४३४          | २१          | मलं (हा६२)                 | ४२१         | <b>१</b> ७८ |
| भावसंघए (६।४।७)                  | ४७२          | २६          | महल्लए (७।२४)              | ३५७         | ४०          |
| भावियप्पा (चू० १।६)              | ५१४          | २१          | महब्बए (४।स०११)            | <b>१</b> ३६ | ४२          |
| भासमाणस्य अंतरा (दा४६)           | 308          | १२६         | महाफलं (=।२७)              | 93,⊊        | ७४          |
| भिदेज्जा (४।सू०१५)               | <b>3</b> 88  | ७४          | महावाये व वायंते (५।१।८)   | २०४         | ३७          |
| भिनखु (१०।१)                     | ४५४          | ও           | महि (६।२४)                 | ३१८         | ४६          |
| भित्ति (४। <b>स्०</b> १८)        | १४८          | ६६          | महिद्विए (१।४।७)           | ४७३         | ₹१          |
| भित्ति (बा४)                     | ३५४          | ঙ           | महियं (४।सू०१६)            | १५०         | ७९          |
| भित्तिमूलं (४।१।५२)              | ३४६          | २०१         | महियाएं व पड़ितिए (५।१।८)  | २०४         | ३६          |
| भिलगासु (६।६१)                   | ३२⊏          | ६२          | महु-घयं (४११।६७)           | २५६         | २२१         |
| भु जमाणार्ग (५।१।३७)             | २३२          | १४१         | महुरं (४।१।६७)             | २४४         | 389         |
| भुं जेज्जास दोवज्जियं (५।१।६६)   | 3%5          | २३२         | महेसिसां (३।१)             | 38          | ¥           |
| भुज्जमार्गा विवज्जेज्जा (४।१।३६) | २३२          | 688         | महेसिणा (६।२०)             | ३१६         | ४२          |
| भूयाहिगरखं (८।५०)                | ४१४          | 888         | माउलिगं (प्रारा२३)         | २५३         | 88          |
| भेयाययणवज्जिसो (६।१५)            | ३११          | २६          | मा कुले गंबणा होमी (२।५)   | ३३          | ३६          |
| भोए (श३)                         | २६           | 99          | मासावो (७१४४)              | ३६७         | 58          |
| भोगेसु (वा३४)                    | ४१४          | ६७          | माणमएण (१।४।सू०४)          | ४७०         | १४          |
| मइइड्ढिगारवे (१।२। <b>२२)</b>    | ४४७          | ३२          | माणवं (७।५२)               | ३६६         | <b>5</b>    |
| मइयं (७।२८)                      | ३४८          | ४६          | माणसम्माणकामए (४।२।३४)     | रे≂६        | ХX          |
| मईए (४।४।७६)                     | २४७          | 83 <b>8</b> | मामगं (५।१।११)             | 28%         | ७६          |
| मंगलमुक्किट्टं (१।१)             | છ            | ₹           | मायामोसं (५१४६)            | ४१०         | १२८         |
| मंचं (प्राशा६७)                  | २४ <b>१</b>  | <b>१</b> ७६ | मायासल्लं (४।२।३५)         | र∓६         | ሂሂ          |
| मंत (दा४०)                       | 8 <b>8</b> 3 | १४३         | मालोहडं (५।१।६६)           | २४२         | <b>१</b> ७७ |
| मंतपय (६।१।११)                   | ४३३          | <b>१</b> ७  | मिए (६।२।३)                | ४४१         | ٧           |
| मंदं (४।१६२)                     | <b>१</b> ६⊏  | ₹0          | मियं (८१४८)                | ४१०         | १३२         |
| मंदि (६।१।२)                     | ४३१          | ς,          | मियं भासे (८।१६)           | ₹8₹         | ४६          |
| मगदंतियं (४।२।१२)                | २७७          | २२          | मियं भूमि परक्कमे (४।१।२४) | २२२         | १०३         |
| मज्जल्पमाय (४।२।४२)              | २८७          | ६३          | मियाससी (८।२६)             | ₹&5         | 52          |
| महिय (५।१।३६)                    | २२३          | १११         | मिहोकहाहिं (८।४१)          | ४०६         | १११         |
| महिया (४।१।३३)                   | २२६          | १२८         | मीसजायं (४।१।४५)           | २३७         | १५७         |
| मण्ययकायसुसंबुडे (१०।७)          | <b>ጸ</b> ደ ƙ | २८          | मुंचऽसाहू (६।३।११)         | 3 ×8        | २४          |
| मणसा वि न पत्थए (८।२८)           | ३६=          | 30          | मुणालिर्य (५।२।२५)         | २७⊏         | २<          |
| मसोसं वायाए काएसां (४।सू०१०)     | <b>१</b> ३२  | \$ X        | 3 ( ( )                    | •           | `           |

|                                       |                       |             |                                             | ~ ( ~~~~     | 11516                       |
|---------------------------------------|-----------------------|-------------|---------------------------------------------|--------------|-----------------------------|
| शब्दादि<br>-                          | संख्या                | संख्या      | शब्दादि                                     | संख्या       | संख्या                      |
| <b>स</b> ब्दादि                       | संख्या                | संख्या      | शब्दादि                                     | संख्या       | संख्या                      |
| मुखी (४।१।२)                          | १५५                   | 3           | सक्षरा हैं                                  | 3            | હ                           |
| मुत्ता (११३)                          | <b>१</b> ०            | \$3         | लाभमद्विओ (शाशहर)                           | २५४          | २११                         |
| मुम्मुरं (४१स्०२०)                    | 8 x <b>8</b>          | \$3         | लूहिंबती (४।२।३४)                           | २६४          | \ \<br>\ \ <del>\</del> \ \ |
| मुसावायाओं (४।सू०१२)                  | १४१                   | <b>২</b> ০  | लूहिवती (६।२५)                              | 13x<br>388   | ۰۲<br>۶ <b>१</b>            |
| मुहाजीवी (४।१।६५)                     | २५६                   | २२२         | लेलुं (४१स०१६)                              | <b>१</b> ४८  |                             |
| मुहाजीवी (=।२४)                       | ₹88                   | ሂሩ          | लोद्धं (६।६३)                               | <b>३</b> २६  | ६=                          |
| मुहादाई (५।१।१००)                     | २६०                   | २३३         | लोहो सव्वविगाससो (८१३७)                     | ४०१          | 33                          |
| मुहालद्वं (४।१।६६)                    | २४=                   | २३१         | वइविवस्तियं (८१४६)                          | -            | 33                          |
| मूलं (६।१६)                           | 388                   | २७          | वंतं नो पडियायई (१०११)                      | ४१३          | १३७                         |
| मूलगं मूलगत्तियं (४।२।२३)             | २≒३                   | ४४          | वंदमासो न जाएज्जा (४।२।२६)                  | ጸሩጻ          | Ę                           |
| मे (४।सू०१)                           | <b>१</b> २२           | १०          |                                             | २६४          | प्रव                        |
| मेहावी (५।२।४२)                       | २८७                   | £ \$        | वच्चमुतं न धारए (४।१।१६)<br>व=च्या (४।१२२४) | २१७          | <b>८६</b>                   |
| मेहुगांदिव्वं वातिरिक्खजोगाियं व      | 1                     |             | वच्चस्स (४।११२४)                            | २२२          | १०७                         |
| (४।स्०१४)                             | १४२                   | ५७          | वज्मे (७।२२)                                | ३४४          | २६                          |
| रए (४।१।७२)                           | २४४                   | 8=8         | विस्मिद्धा पगड (४।१।५१)                     | २३६          | १४३                         |
| रयमलं (६।३।१५)                        | ४६ <b>१</b>           | ३३          | विष्णिय (५।१।३४)                            | २२६          | ₹₹                          |
| रयहरएांसि ४(।सू०२३)                   | १५६                   | ११५         | वमरारे यवत्थीकम्मविरेयरारे (३।६)            | 44           | ४४                          |
| रसनिज्जूढं (८।२२)                     | ३८३                   | χą          | वर्ष (१।४)                                  | १२           | ३१                          |
| रसया (४।सू०६)                         | १२५                   | २३          | वयासां पीला (५।१।१०)                        | २०६          | ४४                          |
| रहजोग (७१२४)                          | ३४६                   | ३७          | वा (५११६)                                   | 93€          | 8.8                         |
| रहस्सारविखयाण (४।१।१६)                | २१२                   | ७२          | वायसंजए (१०१४५)                             | ४६६          | አጸ                          |
| राइिंगएसु (=।४०)                      | ४०३                   | १०६         | वारधोयसां (४।१।७५)                          | २४६          | १६१                         |
| राइभत्ते (३।२)                        | *19                   | १२          | वासे वासंते (४।३।८)                         | २०४          | ₹ ሂ                         |
| राईभोयणाओं (४।सू० १६)                 | १४३                   | ४२          | वाहिमा (७।२४)<br>-                          | ३४६          | ३६                          |
| रागं (२।४)                            | <b>२</b> १            | २४          | विउलं अत्थसंजुतं (४।२।४३)                   | २८८          | ६५                          |
| रायपिंडे किमिच्छए (३।३)               | ĘŶ                    | १८          | विकत्थयई (६।३।४)                            | ४५६          | 3                           |
| रायमच्चा (६।२)                        | ३०६                   | ر ·<br>ج    | विगप्पिय (८।५५)                             | ४ <b>१</b> ६ | १५५                         |
| रासि (४।१।७)                          | २०४                   | ₹₹          | विगलितेंदिया (१।२।७)                        | ४४२          | 5                           |
| रूढेसु (४।सू०२२)                      | १४४                   |             | विज्जमार्गे परक्कमे (५।१।४)                 | २०२          | २४                          |
| सज्जा (६।१।१३)                        | 833                   | . १०६<br>२० | विज्जल (४।१।४)                              | २०१          | २३                          |
| लज्जासमावित्ती (६।२२)                 | ₹ <b>₹</b> ₹          | 88          | विडिमा (७।३१)                               | 328          | χο                          |
| लद्धलक्षेर्ण (चू०२।२)                 | ४२४                   |             | विराएडज रागं (२।४)                          | २८           | 38                          |
| लहुं (६११)                            | ^ <b>^ ^ ^</b><br>३=३ | Ę           | विराएसा (४।१।८८)                            | २५३          | २०=                         |
| लयसां (नाप्र१)                        |                       | <b>२</b>    | ं विराए सुए अ तवे (१।४।सू०३)                | ४६द          | પ્ર                         |
|                                       | 85.0                  | <b>१</b> ४६ | विएाय (७।१)                                 | ३४६          | 8                           |
| लया (४।सू०८)                          | १२७                   | 38          | विराय (६।१।१)                               | ४३०          | `<br>*                      |
| ललिइंदिथा (६।२।१४)<br>लवर्एा (५।१।६७) | ልጸጸ                   | १४          | विरायं न सिक्खे (६।१।१)                     | ¥30          | ₹                           |
| •                                     | २४४                   | २२०         | विरायसमाही आययद्विए (१।४)सू०४)              | ४७०          | १५                          |
| लहुभूयविहारिसा (३।१०)                 | F3                    | 38          | विणिगूहई (४।२।३१)                           | २६४          | १५<br>५८                    |
| सहुस्सगा (चूरास्०१०)                  | ४११                   | Ę           | W                                           | 1.75         | 4,77                        |

## परिशिष्ट-१: टिप्पण-अनुक्रमिएका

#### ५४७

| आधारभूत                                   | यृष्ठ          | टिपणी       | आधारभूत                            | पृष्ठ       | टिप्पणी     |
|-------------------------------------------|----------------|-------------|------------------------------------|-------------|-------------|
| शब्दादि                                   | संस्या         | संख्या      | शब्दादि                            | संख्या      | संख्या      |
| विपिट्ठिकुरवई (२।३)                       | २६             | <b>१</b> २  | संकमेण (५११।४)                     | २०२         | २४          |
| विष्पमुक्काण (३।१)                        | ४७             | २           | संकियं (५।१।४४)                    | २३४         | <b>१</b> ४⊏ |
| विभूसर्गे (३।६)                           | 83             | <b>४</b> ७  | संकिलेसकरं (५।१।१६)                | २१३         | ७३          |
| विभूसा (दा५६)                             | ४१६            | १ሂፍ         | संखर्डि (७१३६)                     | ३६२         | ६२          |
| विमाणाइ (६।६८)                            | ३३२            | १०८         | संघट्टिया (५।१।६१)                 | 388         | १६३         |
| वियं जियं (८।४८)                          | ४११            | <b>१</b> ३४ | संघायं (४।सू०२३)                   | १५७         | १२३         |
| वियवखणो( ४।१।२४)                          | २२२            | १०५         | संजइंदिए (१०।१५)                   | ४१६         | ሂሂ          |
| विप्रड (४।२।२२)                           | २८२            | ४१          | संजमजोगयं (६।६१)                   | ४२०         | १७२         |
| वियडभावे (८१३२)                           | 808            | £ሂ          | संजमधुवजोगजुत्ते (१०।१०)           | ४६१         | ३६          |
| वियडेण (६।६१)                             | 398            | <i>ξ3</i>   | संजमम्मि य जुत्तार्ग (३।१०)        | 83          | ४५          |
| विरसं (शाश६८)                             | २४७            | २२४         | संजमो (१।१)                        | ও           | ሂ           |
| विरालियं (४।२।१८)                         | २७६            | २७          | संजय-विरय-पडिहय-पच्चवखाय-          |             |             |
| विराहेज्जासि (४।२६)                       | १७४            | १७०         | पावकम्मे (४।स्०१८)                 | १४६         | ६३          |
| विलिहेज्जा (४।सू०१६)                      | 389            | ७३          | संजयामेव (४।सू०२३)                 | १५७         | १२१         |
| विविहं <b>(</b> ६।१२)                     | ३८८            | २६          | संजाए (७।२३)                       | ३४६         | ₹ १         |
| विविहगुणतवोरए (१०। <b>१</b> २)            | ¥8 <b>₹</b>    | <b>አ</b> ጻ  | संडिटमं (५।१:१२)                   | २०७         | ४०          |
| विसं तालउडं (५।४६)                        | ४१=            | १६०         | संताणसंतओ (चू०१।⊭)                 | <b>46</b> 8 | २०          |
| विसमं (५।१।४)                             | २०१            | २१          | संति साहुणो (१।३)                  | ११          | <b>१</b> %  |
| विसोत्तिया (५।१।६)                        | २०४            | ४२          | संथारं (६।१७)                      | 380         | <b>ই</b> ও  |
| विहारचरिया (चू०२।५)                       | ४२७            | २०          | संघि (५।१।१४)                      | २११         | ६७          |
| विहुयराण (४:सू०२१)                        | <b>የ</b> ኧ፞፞፞፞ | १०२         | संपत्ती (११२१२१)                   | ४४७         | ₹ <b>१</b>  |
| बीयएो (३।२)                               | 3 %            | १५          | संपत्ते भिक्खकालम्मि (५।१।१)       | ¥3\$        | २           |
| वीसमेज्ज खगां मुणी (५।१।६३)               | २५४            | २१०         | संपयाईमहें (७।७)                   | ३५०         | <b>१</b> २  |
| वुरगहियं कहं (१०।१०)                      | ४६०            | ३३          | संपहासं (ष।४१)                     | ४०६         | ११०         |
| बुट्ठं (६।६)                              | ३८४            | 8.8         | संपुच्छगा (३।३)                    | ६२          | २ <b>१</b>  |
| वेयं (१।४।सू०४)                           | ४६६            | 3           | संबाहणा (३।३)                      | ६२          | 39          |
| वेयइता मोक्खो, नित्थ अवेयइता,             |                |             | संबुद्धा, पंडिया पवियक्खराा (२।११) | ३४          | ४०          |
| तवसावा भोसइत्ता (चु०१।सू०१)               | ११३            | १४          | संभिन्नवित्तस्स (चू० १।१३)         | ५१५         | २८          |
| वेरासुवंधीसि (६।३।७)                      | ४५७            | १४          | संलोगं (४।१।२४)                    | २२३         | १०५         |
| देलु <mark>ध</mark> (४।२ <del>।</del> २१) | २८०            | ३४          | संवच्छरं (चू०२।११)                 | ४३०         | ३२          |
| वेलोइयाइं (७१३२)                          | 328            | ५२          | संवरं (५।२।३६)                     | २८७         | ६०          |
| वेससामंते (५।१।६)                         | २०१            | ४१          | संवरसमाहिबहुलेर्ग (चू०२।४)         | ४२६         | १२          |
| वेहिमाइं (७।३२)                           | ३६०            | ४४          | संवहर्गे (७।२५)                    | ३४७         | 88          |
| सद् अन्तेण मरगेण (५।१।६)                  | २०२            | <i>5</i> /9 | संसम्गीए अभिक्लर्ग (५।१।१०)        | २०६         | ጻጸ          |
| सइ-काले (४।२।६)                           | २७५            | 88          | संसद्घकषेगा चरेज्ज भिक्खू तज्जाय   |             |             |
| संबद्घारां (५।१।१५)                       | २११            | 8,8         | संसट्ट जई जएज्जा (चू०२।६)          | ५२६         | २४          |
| संकष्पस्स वसं गओ (२।१)                    | २३             | २४          | संसेदमं (५१९७५)                    | २४६         | <b>?</b> 83 |
| सकप्पे (चू० १। सू० १)                     | ५१२            | 63          | संसद्भा (४।सू०६)                   | <b>१</b> २= | २६          |

| आधारभूत                         | <b>मृष्ठ</b> | टिव्पणी<br> | आधारभूत                               | पृष्ठ                       | दिध्वणी      |
|---------------------------------|--------------|-------------|---------------------------------------|-----------------------------|--------------|
| <b>शब्दादि</b>                  | संख्या       | संख्या      | शन्दादि                               | संख्या                      | संख्या       |
| सक्कारंति (६।२।१५)              | <i></i>      | १५          | सम्मद्दिया (४।२।१६)                   | २७६                         | २४           |
| सक्कुलि (४।११७१)                | २४३          | 8 = 5       | सम्मुच्छिमा (४।सू०८)                  | १२७                         | १७           |
| सखुड्डुगवियतार्गं (६१६)         | ₹०७          | 88          | सम्मुच्छिमा (४।सू०६)                  | १२ह                         | <b>7</b> 9   |
| सचितं नाहारए (१०।३)             | ४८६          | १७          | सलागहत्येगा (४।सू०१८)                 | 389                         | ٠ <u>٠</u>   |
| सचितकोलपडिनिस्सिएसु (४।सू०२२)   | १५६          | ११२         | सविज्जविज्जारगुगया (६।६८)             | ₹ <b>₹</b> १                | १०५          |
| सच्चरए (६।३।१३)                 | ४६०          | २७          | सब्बओ वि दुरासयं (६।३२)               | 370                         | ५५           |
| सच्चा अवतत्वा (७।२)             | ३४६          | २           | सव्वं (४।सू०११)                       | <b>१</b> ३७                 | **<br>**     |
| सज्भाण (५१६२)                   | ४२ <b>१</b>  | १७७         | सव्बदुवल (३।१३)                       | ६६                          | ४६           |
| सज्भायजोगं (¤।६१)               | ४२०          | १७३         | सव्वभावेगा (वा१६)                     | 33F                         |              |
| सज्फायजोगे (कू०२।७)             | ५३०          | २६          | सव्वभूएमु (=।१२)                      | २ <i>००</i><br>३ <i>६</i> ७ | ₹ ₹          |
| सज्भायम्मि (५।४१)               | ४०६          | ११२         | सव्वसाहूहि गरहिओ (६।१२)               |                             | २८           |
| सत्तुचुण्गाइं (४।१।७१)          | २४३          | १५०         | सब्बसो (६१४७)                         | ₹१ <i>६</i><br>४°-          | 33           |
| सत्य (४।सू०४)                   | १२४          | १२          | सब्ब संगावगए (१०।१६)                  | ४१०                         | १२६          |
| सद्घाए (६१६०)                   | 388          | <b>१</b> ६७ | सन्विदयसमाहिए (४।१।२६)                | 838<br>553                  | ६१           |
| सन्तिरं (४।१।७०)                | २४२          | <b>१</b> ৬5 | सब्वे पाणा परमाहम्मिया (शसू०१)        | २२₹                         | ११०          |
| सन्निहि (६।१७)                  | ३१२          | ₹ १         | सस≆सं (४।२।३६)                        | १२६                         | ₹0           |
| सन्तिहिं (५।२४)                 | ४३६          | ४७          | ससरक्लं (४।सु०१८)                     | २६६                         | ሂኳ           |
| सन्तिहिओ (१०।१६)                | ४६७          | 3 K         | ससरक्लम्म (८१४)                       | १४६                         | <i>\$</i> 8  |
| सन्निही (३।३)                   | ६०           | <b>१</b> ६  | ससरक्ले (५।१।३३)                      | \$35<br>835                 | 3            |
| सन्तिहीकामे (६।१८)              | ₹१३          | ₹:9         | ससरवलेहि पायेहि (प्राप्ताः)           | २२६                         | १२७          |
| सपुन्नासां (चू० २।१)            | ४२४          | ₹           | सप्तिसिंग्छ (४।सू०१६)                 | २०३                         | ₹ १          |
| सवीयगा (५।२)                    | ३८३          | R           | सहह (१०१११)                           | १५१                         | <i>۳</i> ۲   |
| सवीया (४।सू०⊂)                  | १२७          | হ্৹         |                                       | ४६२                         | ४२           |
| स भासं सच्चमोसं पि, तं पि (७।१) | ३४७          | ¥           | साइबहुला (चूलासू०१)<br>सार्खी (५।१६८) | * \$ \$                     | ড            |
| समग्रा (१।३)                    | १०           | 8.8         |                                       | २ <b>१</b> ६                | <b>५</b> १   |
| समर्गेरां महावीरेरां (४।सू० १)  | १२१          | ٧           | सामण्णम्मि य संसओ (४।४।१०)            | २०७                         | ४६           |
| समत्तमाउहे (८।६१)               | ४२०          | १७५         | सायाजलगस्स (४१२६)                     | १७२                         | १६२          |
| समाए पेहाए (२१४)                | २७           | १४          | सालुयं (५।२।१८)                       | २७६                         | २६           |
| समारंभं (६।२८)                  | 398          | ४१          | सावज्जबहुलं (६।३६)                    | ३२१                         | ξ <b>१</b>   |
| समारंभं य जोइगो (३।४)           | ७१           | २८          | सासयं (७।४)                           | ३४६                         | ς            |
| समावन्नो थ गोयरे (५।२।२)        | २७४          | Y           | सासवनालियं (५।२।१८)                   | ३७१                         | ३६           |
| समाहिजोगे बुद्धिए (१।१।१६)      | ४३४          | २३          | साहट्टु (४।१।३०)                      | २२४                         | १२१          |
| समाही (६।४।सू०१)                | ४६८          | 8           | साहम्मियासा (१०१६)                    | ४६०                         | ₹ १          |
| समुप्पेह (६१७)                  | ३६६          | २०          | साहस (६१२१२२)                         | 388                         | 33           |
| समुयार्ग (४।२।२४)               | २५४          | ४६          | साहीर्गे चयइ भोए (२।३)                | २६                          | <b>\$</b> \$ |
| सम्मदिट्ठी (४।२८)               | १७४          | <b>१</b> ६५ | साहुणो (११३)                          | १३                          | १६           |
| सम्मदिही (१०१७)                 | ४८८          | २४          | साहूं साहु ति आलवे (७४८)              | ३६४                         | ७३           |
|                                 |              |             |                                       |                             |              |

## परिशिष्ट-१: टिप्पण-अनुक्रमणिका

#### 38%

| आधारभूत                     | पृष्ठ      | टिप्पणी     | आधारमूत<br>-                        | पृष्ठ  | टिप्पणी     |
|-----------------------------|------------|-------------|-------------------------------------|--------|-------------|
| शब्दादि                     | संख्या     | संस्या      | शब्दादि                             | संख्या | संख्या      |
| सि (८।६२)                   | ४२०        | १७६         | सुयं (१।४।सू०५)                     | ४७०    | १६          |
| सिएग्। (४।सू०२१)            | १४३        | १०१         | सुयं केवलिभासियं (चू०२।१)           | ४२४    | २           |
| सिवलि (४।१।७३)              | २४५        | १दद         | सुयवलाया (४⊦सू०१)                   | १२२    | ६           |
| सिक्खा (६।२।१२)             | ४४३        | १०          | सुयत्थधम्मा (६।२।२३)                | ४४८    | ३६          |
| सिक्खाए (६।३)               | ३०७        | 5           | सुमबुद्धोववेया (१।१।३)              | ४३२    | ११          |
| सिग्धं (६।२।२)              | <b>ጸጸኔ</b> | २           | सुयलाभे वुद्धिए (८।३०)              | 338    | <b>দ</b> ড় |
| सिरगार्ग (६:६३)             | ३२⊏        | <i>७</i> ३  | सुरं वा मेरगं वा (५।२।३६)           | २८६    | ५७          |
| सिणाएरे (३।२)               | Xς         | १३          | सुस्सूसइ (६।४:सू०४)                 | ३६६    | છ           |
| सिडिमरगं (८१३४)             | ४०१        | ६६          | सुहरे (=।२४)                        | ५८५    | ६३          |
| सिद्धिमग्यमगुष्पत्ता (३।१४) | <i>e3</i>  | ६४          | सुहसायगस्स (४।२६)                   | १७२    | १६१         |
| सिप्पा (६।२।१३)             | ४४३        | 99          | सुही होहिसि संपराए (२।५)            | ३०     | २६          |
| सिया (२।४)                  | २७         | १८          | सुहुमं वा बायरं वा (४।सू०११)        | १३७    | ४४          |
| सिया (४।१।८७)               | २५३        | २०७         | सूइयं गावि (५।१।१२)                 | २८४    | 38          |
| सिया (६।१८)                 | ३१३        | ३६          | सूइयं वा असूइयं वा (५।१।६८)         | २५७    | २२५         |
| सिया (६।५२)                 | ३२४        | ৬५          | सूरे व सेेेे्णाए (८।६१)             | ४१६    | १७०         |
| सिरसा पंजलीओ (६।१।१२)       | ४३३        | 38          | से (५।१।२)                          | १६८    | 5           |
| सिरिओ (चू० १।१२)            | ४५५        | २४          | से (दा३१)                           | 800    | <i>८</i> ६  |
| सिलं (४।सू०१८)              | १४८        | ६७          | से चाइ (२।२)                        | २४     | ११          |
| सिलोगो (चू० १:सू०१)         | ¥ የ ३      | १५          | सेज्जं (८।१७)                       | ३८६    | ₹ %         |
| सीईभूएए। (५।५६)             | ४१६        | <b>१</b> ६५ | सेज्जं सि वा संथारगंसि वा (४।सू०२३) | १५७    | 388         |
| सीएगा उसिरोण वा (६।६२)      | 321;       | ¥3          | सेन्जा (४१२।२)                      | २७३    | ₹           |
| सीओदगं (कः६)                | ३८४        | १३          | सेज्जायरपिंडं (३।५)                 | ७३     | 35          |
| सीओदगं (१०।२)               | ४८४        | 80          | सेंट्ठिं (चू॰ १।५)                  | ५१४    | 38          |
| सीओदग (६।५१)                | ३२३        | ७२          | सेडिय (५।१।३४)                      | ३२१    | 835         |
| सीसंसि (४।सू०२३)            | १५६        | ११४         | सेयं ते मरसां भवे (२।७)             | ३२     | ६४          |
| सुअलंकियं (८।६४)            | ४१६        | १४४         | सोउमल्लं (२१४)                      | 35     | २५          |
| सुई (६।३२)                  | ४०१        | 88          | सोच्चा (४।११)                       | १६५    | १४४ .       |
| मुउद्धरा (६।३।७)            | ४५७        | १३          | सोंडिया (५।२।३८)                    | २५७    | 3.8         |
| सुक्कं (४।१।६८)             | २५७        | २२७         | सोरिंद्ठय (४।१।३४)                  | 355    | १३३         |
| सुकडे ति (७।४१)             | ३६३        | ६्ड         | सोवक्केसे (चू०।१सू०१)               | ५१२    | १२          |
| मुट्टि अप्पार्स (३।१)       | <b>४</b> ७ | १           | सोवच्चले (३।५)                      | ፍሂ     | ٠ ૪٦        |
| सुद्ध पुढवीए (६१४)          | इद्ध       | Ę           | हंदि (६।४ <b>)</b>                  | ३०७    | 3           |
| सुद्धागरिंग (४।सु०२०)       | १५१        | x3          | हं भो (चू०१।सू८१)                   | १५५    | 8           |
| सुद्धोदगं (४।सू०१६)         | १५१        | 43          | हडो (२।६)                           | ३४     | ३७          |
| सुनिसियं (१०१२)             | ४५४        | <b>१</b> २  | हत्यगं (४।१।५३)                     | २५०    | २०४         |
| सुपन्नसा (४:सू०१)           | १२२        | હ           | हत्यसंजए पायसंजए (५ १५)             | ¥3¥    | ₹\$         |
| सुभासियं (२।१०)             | ३५         | ४१          | हरतसुगं (४।सू०१६)                   | १५१    | <b>≒</b> ₹  |
| सुमिर्ग (८।५०)              | ४१३        | १४०         | हरियाणि (५।१।२६)                    | २२४    | ११३         |
| सुयं (६।२१)                 | ३६२        | 38          | हव्यवाहो (६।३४)                     | ३२०    | ४७          |

## ५५० दसवेआलियं (दशवैकालिक)

| आधारभूत                   | पृष्ठ       | टिप्पणी     | आधारभूत             | षुष्ठ         | टिप्पणी     |
|---------------------------|-------------|-------------|---------------------|---------------|-------------|
| शब्दादि                   | संख्या      | संस्या      | शब्दादि             | संख्या        | संख्या      |
| हिंसई (४।१)               | १५८         | <b>१</b> २५ | हीसंति (चू०।१२)     | प् <b>१</b> ५ | २७          |
| हिंसगं न मुसं बूया (६।११) | 30€         | १८          | हीलंति (६।१।२)      | ४३ <b>१</b>   | ৬           |
| हिमं (४।सू० <b>१</b> ६)   | <b>१</b> ५० | ৬ৢৢ         | हुंतो (चू०शह)       | <b>૫१</b> ૫   | 73          |
| हिमािए (८।६)              | ३≂४         | <b>8</b> x  |                     |               | •           |
| हीरापेसरारे (६।२।२२)      | ४४५         | ₹४          | होइ कडुयं (४।१)     | <b>१</b> ५८   | <b>१</b> २७ |
| हीलएखिसएज्जा (६।३।१२)     | ४६०         | २५          | होउकामेरां (चू०२।२) | प्र२५         | ৩           |

# परिशिष्ट-२ पदानुक्रमणिका

## पदानुक्रमणिका

| पद                             | स्थल                 | पद                       | स्थल                    | पद                             | स्थल              |
|--------------------------------|----------------------|--------------------------|-------------------------|--------------------------------|-------------------|
| अ                              |                      | अजयं चिट्टमासो उ         | ४।६                     | अगुन्नवेत्तु मेहावी            | प्राशाहर          |
| अइभूमि न गच्छेज्जा             | <b>४।</b> १।२४       | अजयं भासमासो उ           | ४।६                     | अरगुमायं पि मेहावी             | अशहाप्ट           |
| अइयम्मि य कालम्मि              | २१५,६,१०             | अजयं भुँजमागो उ          | ४।५                     | अर्णुमायं पि संजए              | ना२४              |
| अइयारं जहक्कमं                 | ५:१।८६               | अजयं सयमासो उ            | 818                     | असुवीइ सन्वं सन्वत्थ           | ७१४४              |
| अउलं नित्थ एरिसं               | ७१४३                 | अजीवं परिएायं नच्चा      | ५।१।७७                  | असुसोओ संसारो                  | चूलशि             |
| अओमया उच्छह्या नरेगां          | <b>ह</b> ।३।६        | अजीवे वि न यागाई         | 8185                    | अरणुसोय-पट्टिए बहु-जरामिम      | चूलरार            |
| अओमया ते वि तओ सु-उदा          | रा हाश्रेष           | अजीवे वि वियाए।ई         | ४।१३                    | अस्पुसोय-सुहो लोगो             | चू०।२।३           |
| अंकुसेंग् जहा नागो             | २।१०                 | अज्ज आहं गर्गी हु तो     | <i>चू</i> ः <b>१</b> ।६ | अरोग-साहु-पूइयं                | राशाप्र           |
| अंग-पच्चंग-सठारां              | বায়ও                | अज्जए पञ्जए वा वि        | ঙ <b>া१</b> দ           | अतितिरो अचवले                  | 2158              |
| अंजिए दंतवारी य                | ₹i€                  | अज्जिए पज्जिए वा वि      | ড়া <b>१</b> ४          | अत्त-कम्मेहि दुम्मई            | अश्वार            |
| अंड-सुहुमं च अटुमं             | ना शि                | अज्भन्प-रए सुसमाहियप्पा  | १०।१५                   | अराष्ट्र-गुरुओ लुद्धो          | प्राराहर          |
| अंतलिक्खे ति सं वूया           | ७।५३                 | अज्भोयर पामिच्चं         | प्राशिष्ट्र             | अत्त-समे मन्तेज्ज छप्पि काए    | १०।४              |
| **                             | ।१।२७; ६।४५          | अट्ठं लहइ असुत्त रं      | ना४२                    | अत्यासां न समुक्कसे            | <b>का</b> ६०      |
| अकालं च विवज्जेता              | प्रासा४              | अट्ट सुहुमाइं पेहाए      | <b>द। <b>१</b>३</b>     | अत्तारां न समुवकसे जे स भिक्ष् | ( १०।१८           |
| अकाले चरसि भि <del>क</del> ्षू | प्राराप्र            | अट्टावए य नालीय          | ४१६                     | अत्थंगयम्मि आइच्चे             | <b>द</b> !२८      |
| अकुट्ठे व हए व लूसिए वा        | 80183                | -<br>अद्विअप्पा भविस्ससि | 315                     | अस्थियं तिदुयं बिल्लं          | सारा७३            |
| अक्रेज्ज केज्जमन वा            | ७१४५                 | अद्वियं कंटओ सिया        | र्।१।८४                 | अत्थि हु नाएो तवे संजमे य      | र ०१७             |
| अको उहल्ने य सया स पुज्जी      | ०१।६।३               | असांतनासीवगओ वि संतो     | 881813                  | अदिट्ठ-धम्मे विराए अकोविए      | १।२।२२            |
| अक्कोस-पहार-तज्जसाओ य          | १०१११                | अस्तंतिह्यकामए           | हारा <b>१</b> ६         | अदीगो वित्तिमेसेज्जा           | ४।२।२६            |
| अखंड-फुडिया कायव्या            | ६।६                  | अगुज्जो भोग-कारगा        | चू०। <b>१</b> ।१        | अदुवा वार-धोयएं                | प्रशिष्ट          |
| अगश्चिसत्थं जहा सुनिसियं       | <b>१</b> ०।२         | अग्विज्जं वियागरे        | ७१४६                    | अर्देतस्स न कुष्पेज्जा         | प्रारारद          |
| अगुरणाणं विवज्जओ               | ધારા૪૪               | अगावज्जमकवकसं            | ६१७                     | अधुवं जीवियं नच्चा             | टा३४              |
| अगुत्ती बंभचेरस्स              | ६।५८                 | आगागयं नो पडिबंध कुज्जा  | चू०।२। <b>१</b> ३       | अनियाणो अको उहल्ले य जे स      |                   |
| अग्गलं फलिहं दारं              | प्राशह               | अगाययणे चरंतस्स          | ५१११ १                  | भिव                            | •                 |
| अचिक्यमवत्तव्यं                | ७।४३                 | अग्गायरियमज्जाणं         | ६१४३                    | अनिलस्स-समारंभं                | ६।३६              |
| अच्रस्यु-विसओ जत्थ             | ५।१।२०               | असायारं परक्कम्म         | दा३२                    | अनिलेशान वीएन वीयावए           | १०१३              |
| अचित्तं पडिलेहिया              | प्र <b>।१</b> ।५१,५६ | अग्गासए जो उ सहेज्ज कंटए | <b>हा३</b> १६           | अन्नं वा गेण्हमाण्यां पि       | ६।१४              |
| अचियत्तं चेव नो वए             | ७।४३                 | अणिएय-वासो समुयागा-चरिया | चूर्वास्य               | अन्नं वा गुष्फ सच्चित्तं       | प्रारा१४,१६       |
| अचियत्ताकुलं न पविसे           | ५।१।१७               | अग्गिच्चं तेसि विन्नाय   | <b>८</b> ।४८            | अन्नं वा मज्जगं रसं            | <b>५</b> ।२।३६    |
| अच्छंदा जे न भुंजंति           | सर                   | अग्गिमिसं वा वहु-कंटयं   | ४११।७३                  | अन्तं वा वि तहाविहं            | प्राशाज्य, द्रष्ट |
| अज्यं आसमासो उ                 | 813                  | अगुन्नए नावसाए           | ५११११                   | अन्तर्हं पगडं लयसां            | 51X {             |
| अज्यं चरमासो उ                 | ४।४                  | अगुन्नविय वोसिरे         | प्राशिष्ट               | अन्नागी किं काही               | ४।१०              |

| पद                           | ₹थल           | पद                            | स्थल            | पद                            | स्थल                      |
|------------------------------|---------------|-------------------------------|-----------------|-------------------------------|---------------------------|
| अन्नाय उंछं चरई विसुद्धं     | ४।६।३         | भ्रयसो य अनिव्वार्ण           | <b>४।२।३</b> ८  | अह संकियं भवेज्जा             | <u> थ।१।७७</u>            |
| अन्ताय-उंछं पइरिक्कया य      | चू०२।५        | अयावयद्वा भोच्चा गां          | प्रारार         | घ्रहागडेसु रीयंति             | श४                        |
| अन्नाय-उंछं पुल-निप्पुलाए    | १०११६         | अरक्खिओ जाइपहं उवेइ           | चू०२।१६         | अहावरे चउत्थे भंते ! महब्बए . | ४।सू०१४                   |
| अपाव-भावस्स तवे रयस्स        | ना६२          | अरसं विरसं वा वि              | 231812          | अहावरे छट्ठे भते ! महब्बए.    | ४सू०१६                    |
| अपिसुर्णे यावि अदीर्ग-वित्ती | 613180        | अलं उदगदोशािम्सं              | ७।२७            | अहाबरे तच्चे भते! महस्वए      | . ४।स्०१३                 |
| अपुच्छिओ न भासेज्जा          | <b>ट</b> 1,८६ | अर्ल प.सायखंभागां             | ७।२७            | अहावरे दोच्चे भते ! महब्वए .  | . ४।सू०१२                 |
| अप्प पि बहु फासुयं           | 331818        | म्रलद्भुयं नो परिदेवएज्जा     | દાર્રા૪         | अहावरे पंचमे भंते ! महब्बए    | . ४।सू०१५                 |
| अप्पं वा जइ वा बहु           | ६११३          | अलमप्पराो होइ अलं परेसि       | द् <u>या</u> ६१ | अहिंसा निउसां दिट्टा          | ६।८                       |
| अप्पग्येवा महस्येवा          | <b>હા</b> ૪૬  | अलाभो ति न सोएज्जा            | प्रारा६         | अहिंसा संजमो तवो              | १।१                       |
| अप्पराहा परहा वा ६।१         | ११; हारा१३    | अलायं व सजोइयं                | দার             | अहियासे अव्वहिओ               | <b>८</b> ।२७              |
| अप्यसाः नावपंगुरे            | प्राशादिक     | श्रलोल भिक्खून रसेसु गिद्धे   | १०११७           | अहुराा-घोयं विवज्जए           | दार्गक्र                  |
| अप्पत्तियं जेसा सिया         | <b>দ</b> া४७  | अलोतुए अक्कुहए अमाइ           | <b>१३११०</b>    | अहुरगोवलित्तं उल्लं           | दे।१।२ <b>१</b>           |
| अप्पत्तियं सिया होज्जा       | प्रासार       | ग्रल्लीण-गुसो निसिए           | टा४४            | ग्रहे दाहिएाओ वा वि           | ६१३३                      |
| अप्प-भासी मियासर्गे          | 5178          | अवण्ण-बायं च परम्मुहस्स       | 81318           | अहो जिसेहि ग्रसावज्जा         | <b>५</b> ।११६२            |
| अपमती जए निच्चं              | ६।१६          | <b>अव</b> लंबिया न चिट्ठेज्जा | શકાર્           | ्रश्रा                        |                           |
| अप्पहिट्ठे असाउले            | ५।१।१३        | ग्रवि अप्पर्गो वि देहम्मि     | ६१२१            | आइवलइ वियवलागे                | ६।३                       |
| अप्पा खलुसययं रक्लियव्दी     | चू०२।१६       | श्रवि वाससई नारि              | ना४५            | आइक्खेज्ज वियक्खगी            | ना१४                      |
| अप्पारां च किलामेसि          | प्राश्र       | अविस्सई जीविय-पज्जवेगां मे    | चू०१।१६         | आइण्ण-ओमाग्रा-विवज्जग्रा य    | चू०२।६                    |
| अप्पिच्छया अइलाभे वि संते    | ४१६१३         | अविस्सासो य भूयारां           | ६११२            | आइन्नओ खिप्पमिव क्खलीरां      | <b>ब्रॅ०</b> २।१४         |
| अप्पिच्छे मुहरे सिया         | ≒।२४          | ग्रव्वक्खित्तेसः चेथसा        | राशशराह०        | आउं परिमियमप्पर्गो            | <b>द</b> ।३४              |
| अप्पे सिया भोयगा-जाए         | प्राशुख्य     | असइं वोसट्ट-चत-देहे           | १०११३           | आउकायं न हिसंति               | ६।२६                      |
| अप्पोवही कलहविवज्जराग य      | चू०२।४        | असंकिलिट्ठेहि समं वसेज्जा     | चृ० २।€         | आउकायं विहिसंतो<br>           | ६।३०                      |
| अफासुयं न भुंजेज्जा          | ⊏।२३          | असंजमकरिं नच्चा               | 41१:२६          | आउकाय समारंभं                 | ६१३१                      |
| अबंभचरियं घोरं               | ६।१५          | असंथडा इमे अंवा               | ७१३३            | आउरस्सरएाएि। य                | ३1 <b>६</b>               |
| अबोहि-आसायमा नित्य मोक्खी    | हाशाप्र,१०    | ग्रसंभंतो अमुच्छिओ            | <b>५</b> ।१।१   | आऊ चित्तमतमक्खाया             | ४।सू ०५                   |
| अबोहिकलुसं कडं               | 8150,28       | असंविभागी न हु तस्स मोक्खं    | ो हाशहर         | भ्रागओं य पडिवकमे             | ४।१।८८                    |
| अभिक्खणं काउस्सग्गकारी       | चू०२।७        | असंसट्ठेएा हत्थेरा            | ४१११३४          | आगाहइता चलइता                 | <u> १।२।३</u> १           |
| अभिवस्त्रणं निन्विगइंगओ य    | चू०२।७        | असंसत्ते जिइंदिए              | <b>दा</b> ३२    | आसापुर्विव सुर्गोह मे         | দ <b>া ?</b>              |
| अभिगम चउरो समाहिओ            | शशह           | असंसत्तं पल्लोएज्जा           | प्राशास         | अाभिओगमुवट्टिया               | हाराप्र,१०                |
| अभिभूय काएगा परीसहाइ         | 80168         | असच्चमोसं सच्चं च             | <b>६</b> १७     | आभोए तासा नीसेसं              | ४।१।५६                    |
| अभिरामयंति अप्पार्गं         | 81,818        | असर्एं पारागं वा वि ४।        | १।४७,४६,४१,     | आमं छिन्नं व सन्निरं          | ४।१।७०                    |
| अभिवायणं वंदरा पूयरां च      | चू०२ा६        | لأ بي                         | १३,५७,५१,६१     |                               | ०;४।२।१६,                 |
| अमज्ज-मंसासि अमच्छरीया       | चू०२।२७       | श्रसब्भवयणेहि य               | शशा             | आमगं विविहं बीयं              | २१,२२,२४<br>=1 <b>१</b> ० |
| अमरोदमं जािग्य सोवखमुत्तमं   | चू०१।११       | असासया भोग-पिवास जंतुरारे     | चू०१।१६         | आमियं भज्जियं सइं             | प्रा <b>रा</b> र०         |
| अमुगंवा गो भविस्सई           | <i>७१६</i>    | असिएाग्।म हिट्टगा             | ६१६२            | भायइं नावबुज्भइ<br>-          | चु० १।१                   |
| अमुयाएां जओ होउ              | ७१५०          | अहं च भोयरायस्स               | राद             | ग्रायं उवायं विविहं विवाणिया  | चू०१।१८                   |
| अमोहं वयगां कुज्जा           | न। ३३         | अहं वा रां करिस्सामि          | <b>७</b> १६     | आययट्टी अयं मुणी              | प्रारा३४                  |
| अम्मो माउस्सिय ति य          | ७।१५          | अह कोइ न इच्छेज्जा            | ४।१।१६६         | आयरिए आराहेइ                  | <b>४।२।४</b> ४            |
| अयंपिरमसुव्विगा              | <b>ন</b> ।४५  | म्रहरो निज्जाप-रूव-रयए        | १०१६            | आयरिए नाराहेइ                 | प्रा <b>रा</b> ४०         |
|                              |               |                               |                 |                               | 31 11 " "                 |

## परिशिष्ट-२: पदानुक्रमणिका

#### ሂሂሂ

| पद                             | स्थल              | पव                           | स्थल                    | पद                            | स्थल                       |
|--------------------------------|-------------------|------------------------------|-------------------------|-------------------------------|----------------------------|
| आयरियं अग्गिमिवाहियग्गी        | 81813             | आसु कुःयेज्ज वा परो          | <b>দ।</b> ४७            | इमेरिसमणायारं                 | ६।५६                       |
| आयरिय-पाया पुरा अप्पसन्ना      | हा शिष्ट, १०      | आसुरत्तं न गच्छेज्जा         | <b>=12</b> 1            | इरियावहियमायाय                | प्राशान्द                  |
| आयरियस्स महप्पस्रो             | ≈।३३              | आहरंती सिया तत्थ             | ¥ाश्∓र⊏                 | इसिएाहार-माईिए।               | દા૪૬                       |
| आयरिया जंदए भिक्खू             | દારા १६           | आहरे पासा-भोयसां ५           | (१११२७,३१,४२            |                               | चू० १। सू० १               |
| आयार-गोयरं भीमं                | ६१४               | अहारमइः। सब्बं               | द,२६                    | इहलोग-पारत्त्रहियं            | न। <b>४</b> ३              |
| आयार-पन्न <del>त्ति-</del> धरं | 51४६              | इ                            | ,                       | इहलोग्गस्स कारणा              | <b>हा</b> शह               |
| आयार प्परिंहि तद्धुं           | <b>५</b> ११       | इइ वृत्तं महेसिसा            | ६१२०,४८,८१२             | इहेवधम्मो अयसो अकित्ती        | चू <b>ः १</b> ।१३          |
| आयार-भाव-तेसो य                | प्राराष्ट्र       | इंगालं अगिंग अस्चि           | দান                     | उ                             |                            |
| आयारमन्ता गुरासुद्वियप्पा      | <b>हा</b> ११३     | इंगाल छारियं रासि            | <u>لا</u> <b>ا ؟</b> ان | उउ-प्पसन्ने विमन्ने व चंदिमा  | ६।६८                       |
| आयारमट्ठा विरायं पउंजे         | 6131२०            | इंदियागाि जहा-भागं           | <b>र।१</b> !१३          | उक्कट्टमसंसट्टो               | ४।१।३४<br>४।१।३४           |
| आयारसमाहिसंबुडे                | <b>६।४।सू०।</b> ७ | इंदो वा पडिओ छमं             | चिंगशीर                 | उग्गमं से पुच्छेज्जा          | रा १।६४<br>इ।१।६४          |
| आयारापरिभ <del>स्</del> सड्    | ६१५०              | इच्चेइयाइ पंच महब्बयाई       | . ४।स्०१७               | उच्चारं पासवसां               | राराहर<br>द १द             |
| आयारे निच्चं पंडिया            | हा४।१।सू०३        | इच्चेयं छज्जीवसीयं           | ४।सू०२ <u>६</u>         | उच्चार-भूमिसंपन्नं            | नः<br>सः                   |
| आयावयंति गिम्हेसु              | ३:१२              | इञ्चेव ताओ विरगएउज रागं      | 318                     | उच्छु-खंडं अनिब्वृडं          | भार ६<br>द्रारा <b>१</b> व |
| आयावयाही चय सोउमल्लं           | २१४               | इच्चेव संपस्सिय बुद्धिमं नरो | ঘঁ০ 9 : 9 ⊏             | उच्छु-संडं व सिबलि            | x \$103                    |
| अःराहदत्ताग् गुर्गे अगोगे      | <b>६</b> ।१।१।७   | इच्चेसि छण्हं जीवनिकायास्    | ··· ४:र्ज्ञ ६०          | उच्छू-खंडे अनिब्बूडे          | ₹ (194<br>₹19              |
| आराहए तोसए धम्मकामी            | ह।१।१६            | इच्छंतो हियमप्पणो            | मा३६                    | उच्छोलणापहो <b>इस्स</b>       | राउ<br>४ा२६                |
| आराहए लोगमिएां तहा परं         | ७१४१७             | इच्छा देज्ज परो न वा         | ४१२ <sub>१</sub> २७     | उंछं चरे जीविय नाभिकंखे       | १०।१७                      |
| आराहेइ संवरं                   | 815488            | इच्छेज्जा परिभोत्तुयं        | ४।१≀८२                  | उज्जाण्मिम समोसढं             | ۱۶۲٬۵<br>۶۱ <b>१</b>       |
| आलवेज्ज लवेज्ज व।              | ७११७१२०           | इट्टालं वा वि एगया           | ४:१।४६                  | उज्जालिया पज्जालिया निस्वाविय |                            |
| आलोइयं इंगियमेव नच्चा          | 91713             | इड्डि पत्ता महायसा           | शशह,ह,११                | उज्जुप्पत्नो असुव्विमाो       | ४१११६०                     |
| आलोए गुम्-समासे                | ४१११६०            | इत्थंथं च चयइ सब्वसो         | છા૪ાઉ<br>છા૪ાઉ          | उज्जुमइ <b>संतिसंजमर</b> यस्स | ४।२७                       |
| आलोए भायसो साहू                | ४१११६             | इत्थियं नेवमालवे             | ७।१६                    | उद्विया वा निसीएज्जा          | या <b>र</b> ी४०            |
| आलोयं श्रिमालं दारं            | प्राक्षार्थ       | इत्थियं पुरिसंवा वि          | प्राशास                 | उंडुयं पडिलेहिया              | राराण्य<br>श <b>र</b> ाद७  |
| आवगाएां वियागरे                | ७१३७              | इत्थीओ यावि संकर्ण           | ६।५=                    | उड्डं असुदिसामिव              | रा <b>र</b> ाउ<br>६।३३     |
| आवज्जइ अवोहियं                 | ६।४६              | इत्थीओ सयणािंग य             | २।२                     |                               | १। <b>५६;</b> =,१ <b>१</b> |
| आसइत् सइत् वा                  | ६।५३              | इत्थी-गोरोण वा पुरागे        | ७११७                    | उदउल्लं अप्पर्गो कायं         | দ <b>্</b> তি              |
| आसएण न छड्डए                   | प्राशान्य         | इत्थीरां तं न निज्भाए        | <b>শ</b> ১              | उदउल्लं वीय-संसत्तं           | ६।२४                       |
| आस एहि करेहि वा                | ७१४७              | इत्यीरा वसं न यावि गच्चे     | १०११                    | उदगं संपणोल्लिया              | <b>४।१।३०</b>              |
| आसंदी पलियंकए                  | ₹1⊀               | इत्थी पसु-विवज्जियं          | দাই <b>ং</b>            | उदर्गाम्म तहा निच्चं          | 51 <b>2</b> 8              |
| आसंदी पलियंका य                | ६१५५              | इत्थी पुमं पव्वइयं गिहिं वा  | £13182                  | उदगम्मि होज्ज निक्खितां       | ४।१।४६                     |
| आसंदी पलियंकेसु                | ६।५३              | इत्थी विगाहओ भयं             | नाप्र३                  |                               | २; ५१६।५५                  |
| आस चिट्ठ सएहि वा               | <b>≃1 ξ 3</b> ·   | इमंगेण्ह इमं मुंच            | ७।४४                    | उपण्णां नाइहीलेज्जा           | प्रार्शहरू                 |
| आसएां सयएां जाएां              | <b>७१२</b> ६      | इस्प्सं ता नेरइयस्स जंतुणो   | चू०शारुप                |                               | प्राराहर, १६               |
| आसाइत्तास रोयए                 | ४।१।७७            | इमाइं ताइं मेहावी            | टा १४                   | उप्फुल्लं न विणिज्भाए         | <b>५</b> 1 <b>१</b> !२३    |
| आसायए से अहियाय होइ            | हा हा ४           | इमा खलु सः छज्जीवणिया        | . ४।पू०३                | उभयं पि जारगई सोच्वा          | 8188                       |
| आसीविसं वा वि हु कोवएज्जा      | <b>६</b> १११६     | इमे खलु थेरेहि भगवंतेहि      | १।४सू०३                 | उल्लंघिया न पविसे             | श्राशास्त्र                |
| आसीविसो यावि परं सुरुट्ठो      | 81818             | इमेरां उत्तरेण य             | प्रशि                   | उल्लंबाजइ वासुक्क             | प्राश्वा€=                 |
| आसीविसो व कुविओ न भक्षे        | 61819             | इमेगा कम-जोगेगा              | दाशा                    | उवरओ सम्बभूएसु                | <b>८।</b> १२               |
|                                |                   |                              |                         | n - <b>3</b>                  | ,,                         |

## दसवेआलियं (दशवैकालिक)

#### ५५६

| पद                                          | स्थल                                   | पद                                          | स्थल            | पद                            | स्थल           |
|---------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------|-------------------------------|----------------|
| उववज्भा हया गया                             | 7, 41913                               | एवमन्नेसमाणस्स                              | प्राशाहर        | करेंति श्रासायसा ते गुरूस्    | <b>१११३</b>    |
| उववन्नो देव-किब्बिसे                        | ३४।७।४६                                | एवमाइ उ जा भासा                             | ७!७             | करेता जिससंथवं                | १३।१:४         |
| उवसमेगा हगो कोहं                            | <b>८</b> ।३८                           | एवमेयं ति निद्सि                            | ७।१०            | कलुरा। विवन्न-छंदा            | <b>हा</b> राद  |
| उदसंकर्मतं भनाद्वा                          | प्र1 <b>२।१०</b>                       | एवमेयं ति नो वए                             | ও।ল,€           | कल्लारण-भाषिस्य विसोहि-ठासा   | 81813          |
| उवसंकमेज्ज भत्तेद्वा                        | प्रा <b>२।१३</b>                       | एवमेयाणि जाणिता                             | =1१६            | कवाडं नो परगृहोज्जा           | प्राशिष        |
| उबसंते अविहेडए जे स भिन्खू                  | १०११०                                  | एवायरियं उवचिट्ठएञ्जा                       | 81813           | कवाडं वा वि संजए              | प्रावृह्य      |
| उवहिम्मि अमुच्छिए अगिद्धे                   | १०।१५                                  | एवायरियं पि हु हीलयंतो                      | १।१।४           | कविट्टं माउलिंगं च            | द्राः।२३       |
| उवेइ भिनवू अपुणागमं गई                      | १०।२१                                  | एवायरिओ सुय-सील-बुद्धिए                     | 8171 <b>7</b> 8 | कसिरगटभपुडावाको व चंदिमा      | <b>द</b> ाइ३   |
| उवेत-बाया व सुदंसरां गिरि                   | चू० १।१७                               | एस इत्थी अयं पुमं                           | ७।१२            | कस्सट्टा केएा वा कडं          | प्राशिप्र६     |
| उसीगोदगं तत्त-फासुयं                        | न।६                                    | एस-कालम्मि संकिया                           | ডাভ             | कहं चरे कहं चिट्ठे            | ४।७            |
| उस्स वित्ताणमारुहे                          | ४। <b>१</b> ।६७                        | एसोवमासायणया गुरूरां                        | <b>६।६।६,</b> ८ | कहं नु बुज्जा सामण्एां        | 218            |
| उस्सिचिया निस्सिचिया                        | ५।१।६३                                 | एसो वा गां करिस्सई                          | ७।५             | कहं भुंजतो भासंतो             | ४१७            |
| क्रमहं नाभिधारए                             | ५।२।२५                                 | ओ                                           |                 | कहं मे आयारगोयरो              | ६।२            |
| ए                                           |                                        | ओगासं फासुयं नच्चा                          | अ१।११           | कहं सो नाहीइ संजमं            | ४१७            |
| -                                           | IA . 0 3                               | ओगाहइता चलइता                               | प्राशाहर        | कहमाने कहं सए                 | ६१२३           |
| एएणस्तेण बहुोण                              | ६१।७                                   |                                             | 8188,3818       | कहमेसणियं चरे                 | ६१२३           |
| एक्को वि पत्वाइं विवज्जयंतो                 | म्बु० २११०                             | ओवत्तिया ओधारिया दए                         | प्राशाद्द       | काएसा अहियासए                 | <b>=</b> ।२६   |
| •                                           | न्द्;५ <u>।२</u> ११                    | ओवायं विसमं खारां                           | शशा             | काएए। वाया अदु माग्।हेग्रां   | चू०१:१८;       |
| एगंतसवङ्कभेता<br>————                       | १।१।८१                                 | ओवायवं बङ्ककरे स पुज्जो                     | <b>हा</b> हे। इ |                               | चू० ा१४        |
| एग-भतां च भोयएां<br>> ि-ं                   | ६१२२                                   | ओसन्त-दिट्टाहड भत्तपारो                     | चू०२।६          | का <b>मँ</b> रागविवड्ढगां     | ८१४७           |
| एनो टत्थ निमंतए                             | ४।१।३७<br>• । ३                        | ओहारिणि अप्पियकारिणि च                      | દારાહ           | कामे कमाही कमियं खु दुवसं     | राष्ट्र        |
| एवेए समणा मुत्ता                            | <b>१।३</b><br>পোড                      | ओहारिणी जा य परोवघाइणी                      | હાય્ર૪          | कायिणिरा भो मगुसा य निच्चं    | 818183         |
| ्षं च अटुमन्नं वा                           |                                        | <b>a</b> n                                  | -,-,            | कायतिज्ञ ति नो वए             | ভাইদ           |
| , 6                                         | ११२४६;इ।२५                             | •                                           | 13.45           | कालं छंदोवयारं च              | हारा२०         |
| एथमट्टंन भुजति                              | ६१५२                                   | कए वाविककण, विवा                            | ७।४६            | कालं न पडिलेहिस               | द्राहा४,४      |
| एयमटुं विविज्ञिया                           | ************************************** | कंद्रं मूलं पलंबं वा                        | ३।७             | कालालोगों य कामए              | ३।८            |
| ह्य लद्धमस्तद्व-पउत्तं<br>— <del>ो</del>    | <b>७३।१।</b> १७                        | कंदे मूले य सन्चित्ती                       | ०७१४            | कालेण निक्खमे भिक्ख्          | प्राहाप्र      |
| एयारिसे महादीसे                             | प्राशिहरू                              | कंवलं पाय-पुंछ्णां                          | हा १६।३=        | कातेगा य पडिक्समे             | राश४           |
| एलगं दारगं सास्                             | યા <b>શ</b> ારર                        | कंसेसु कंस पाएसु                            | ६।७०<br>भारत    | कि जीवनासाओ परं नु कुज्जा     | X1813          |
| एवं उदओलेत सिंसिणिखें                       | प्रा <b>१</b> ।३३                      | कट्टु आहम्मियं पर्य                         | द1 <b>३</b> १   | कि पुरा जे सुयग्गाही          | शशि१६          |
| एवं उस्सक्षिया ओसक्किया                     | प्रा१६३                                | कट्ट सोय-गयं जहा                            | <b>६</b> ।२।३   | कि पुरा जो मुसं वए            | ७११            |
| एवं करेंति संयुद्धा                         | २।११<br>                               | कण्सं गया दुम्मणियं जराति                   | हा३=1<br>=288   | कि में कर्ड कि च में शिच्चतेस | चू० २।१२       |
| एवं खुबंभयारिस्स                            | ना <u>प्र</u> ३                        | कष्ण-नास-विगप्पियं                          | 51XX            | कि मे किच्चा इमं फलं          | प्रासा४७       |
| ए वं गसी सोहइ भिक्षू-मज्भे<br>              | हाश <b>१५</b>                          | कण्ण-सोवसेहि सद्देहि                        | दार <u>ि</u> ६  | कि मे परो पासइ कि व अप्पा     | चू०२।१३        |
| एव गुण-समाउत्तं<br>—: ६—— - <del>: —-</del> | 3810                                   | कष्पा कष्पस्मि संकियं                       | ४११४४           | कि वा नाहिङ्खेय पावगं         | 8150           |
| एवं चिट्ठइ संव्वसंजए                        | \$1 <b>8</b> 0                         | कम्मं वंधइ चिक्कगां                         | ६१६५            | कि सक्किंगिज्जं न समायशामि    | चू०२।१२        |
| एवं तु अगुण-पोही<br>∹ <del>ो-ी-</del>       | ग्रा <i>रा</i> ४१                      | कम्मुणा उववायए                              | द1 <b>३३</b>    | किंच्चं करजं ति नो दए         | <b>७</b> १३६   |
| एवं तु गुण-प्पेही                           | 812188                                 | कम्मुणा न विराहेज्जासि<br>स्टब्स्ट स्टब्स्ट | ४।२८            | कित्तइस्सं सुणेह मे           | प्र15!४३       |
| एवं दुबुद्धि किच्चाएां                      | 391513                                 | कयराइं अट्ट सुहुमाइं                        | दा१४<br>४०७-२   | कियंग पुरा मज्भ इमं मणोदुह    | **             |
| एवं धम्मस्स विसाओ                           | <i>६</i> !२।२                          | कयरा खलु सा छज्जीवरिएया                     |                 | कि वाहं खलियं न विवज्जयामि    | चू०२।१३        |
| एवं भवइ संजए                                | 513<br>VV 26 4 5 11                    | कयरे खलु थेरेहि भगवतिहि                     | <b>६</b> ।४सू०२ | किविसां वा वसीमगं             | <u> भारा१०</u> |
| -                                           | ¥¥,3 <i>€</i> ,0 <i>⊊</i> 10           | कय-विक्कय-सन्निहिओ विरए                     | १०११३           |                               | न,४६;≒।२३      |
| एवं सुही होहिसि संपराए                      | राष्ट्र                                | कया गु होज्ज एयागि                          | ७।५१            | कीरमाणं ति वा नच्चा           | ७१४०           |

| पद                                      | स्थल                                            | पद                                             | स्थल                  | पद                                                | स्थल             |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------------------------------|------------------|
| कुंडमोएसु वा पुर्गो                     | ६।५०                                            | गंभीर विजया एए                                 | ६१४४                  | <b>च</b>                                          |                  |
| कुज्जा पुरिसकारियं                      | प्राश्                                          | गस्गिमागम-संपन्नं                              | ६।१                   | -                                                 |                  |
| कुज्जा साहृहि संथवं                     | <b>५</b> ।४२                                    | गव्भियाओ पसूयाओ                                | ७।३४                  | चउक्कसायावगए अश्लिस्सए                            | ७१५७             |
| कुतत्तीहि विहम्मइ                       | चू०११७                                          | गमणागमगो चेव                                   | प्रशिद्ध              | चउक्कसायावगए स पुज्जो                             | <i>६१३</i> ११४   |
| <u>कुमुदुष्पलनालियं</u>                 | प्रास्थ                                         | गहरोसु न चिट्ठे ज्जा                           | 51 <b>१</b> १         | चउण्हं खलु भासागां                                | ড়া ই            |
|                                         | प्रासारकः, १६                                   | गाभे कुले वा नगरे व देसे                       | ष्तु०२६               | चउत्थं पायमेव य                                   | ६।४७             |
| कुम्मो व्व अल्ली <b>रा</b> पलीसा गुत्ती | <u>८</u> /४०                                    | गायस्सुव्वट्टसाट्ठाए                           | ६१४५                  | चउिवहा खलु आयारसमाही                              |                  |
| •                                       | १४; धारा२ध                                      | गायस्पुब्बट्टणाणि य                            | ३.५                   |                                                   | ६।४।सू०७         |
| कुलस्स भूमि जाखिला                      | श्राशार४                                        | गायाभंग विभूसरो                                | 318                   | चउन्विहा खलु तवसमाही                              |                  |
| कुले जाया अगंधरो                        | २।६                                             | निण्हाहि साहूगुण मुंचऽसाहू                     | ११६।उ                 |                                                   | ६।४।मू०६         |
| ु<br>कुट्वइ देविकिटिबसं                 | प्रारा४६                                        | गिरं च दुट्टं परिवज्जए संया                    |                       | चउव्विहा खलु विरायसमाही                           |                  |
| कुटबइ सो पयखेमप्पगो                     | <b>हा</b> ४।६                                   | गिरं भासेज्ज पन्नवं                            | ७।३                   |                                                   | . हाशसू०४        |
| केइत्थ देवलोएसु                         | ३११४                                            | गिहत्था वि एां गरहंति                          | प्रारा४०              | चउब्विहा खलु सुयसमाही                             |                  |
| केड्सिज्मति नीरया                       | ३११४                                            | गिहत्था वि र्ग पूर्यति                         | प्रा२४५               |                                                   | हा४।सू०४         |
| कोट्टगं परिवज्जए                        | <u> १।१।२०</u>                                  | गिहिजोगं परिवज्जए जेस भिनस्तू                  | १०१६                  | चएज्ज देहं न उ धम्मसासरां                         | चू०१।१७          |
| कोट्टगं भित्तिमूलं वा                   | ५1१।दर                                          | गिहिजोगं समायरे                                | दा२१                  | चए ठियप्पा असिहे जे स भिक्यू                      | १०।१७            |
| कोलचुण्णाइ आवर्ग                        | प्राशेख                                         | गिहिसो उवभोगद्वा                               | ह।२।१३                | ~ ~                                               | ,३०,४२,४५        |
| कोहं माणं च मायं च                      | 5 <del>13</del> €                               | मिहिस्रो तं न आइक्से                           | 514०                  | चत्तारि एए कसिए। कसाया                            | <b>5</b> 1३€     |
| कोहावाजइ व भया                          | ६।११                                            | गिहिस्गो वेयावडियं                             | ३।६                   | चतारि वमे सया कसाए                                | १०१६             |
| कोहो पीइं परगासेइ                       | ⊏!३७                                            | गिहिरगो वेयावडियं न कुज्जा                     | चू०२।६                | चरिया गुराा य नियमा                               | चू०२।४           |
| कोहो य मागाो य अगिगगहीया                | 5,13€                                           | गिहिसंथवं न कुज्जा                             | नापर                  | चरंतो न विशिज्भाए                                 | प्राशास्य        |
| ख                                       |                                                 | गिही पव्वइए न से                               | ६।१८                  | चरे उंछं अयंपिरो                                  | <b>द</b> ा२३     |
| खंधाओ पच्छा समुवेंति साहा               | १।१३                                            | गिहंतरिनसेज्जा य                               | <b>३</b> ।ሂ           | चरे मंदमगुटिवग्गो                                 | ५।१।२            |
| खनती य बम्भचेरं च                       | ४।२७                                            | गुज्भाराष्ट्रचरिय शिय                          | ५४३                   | चरे मुग्गी पंचरएतिगुत्तो                          | <b>१३११४</b>     |
|                                         | ह। २ <b>१</b> १८                                | मुगाएां च विवज्जओ                              | <u> १</u> ।२।४१       | चारुल्लवियपेहियं                                  | দঃখেও            |
| खमेह अवराहं मे<br>स्टिन्स प्रस्तरपूर्व  | ३११%                                            | गुणाहियं वा गुणओ समं वा                        | चू०२।१०               | चिट्ठिताएा व संजए                                 | प्राराद          |
| खिता पुव्यकम्माइं                       | सः ५६<br>१।२।२३                                 | गुरो आयरियसम्मए                                | ्ट हाई०               | चिट्ठेज्ञा गुरुसंतिए                              | দাধ্য            |
| खवित्तु कम्मं गइमुत्तमं गय              | रापार्य<br>इ।६७                                 | गुणेहि साहू अगुणेहिऽसाहू                       | 813188                | चित्तभित्ति न निज्भाए                             | <b>≃1</b> 1/8    |
| स्रवेति अप्पासमाहदंसिसो                 | ६१५७<br>११४७,४१,५११                             | गुरुं तु नासाययई स पुज्जी                      | <b>हा</b> ३।२         | चित्तमंतमचित्तं वा                                | ६११३             |
|                                         | २,५७,५ <b>२,</b><br>३,५७,५ <b>२,</b> ६ <b>१</b> | C22                                            | 618130                | चियत्तं पविसे कुलं                                |                  |
|                                         | २,२७,२८,५१<br>४१२८                              | गुरुभूओवघाइग्री                                | ७।११                  | चुयस्स धम्माउ अहम्मसेविगो                         | चू०१।१७          |
| खिप्पं गञ्छंति अमरभवणाई<br>             |                                                 | गुरुमिह सययं पडियरिय मुग्गी                    | ३।३।१५                | चूलियं तु पवक्खामि                                | चू०२।१           |
| खुष्पिवासाए परिगया                      | ह1२ <u>।</u> द                                  | गुरुस्समासे विरायं न सिक्खे                    | 81818                 | चोइओ कुष्पई नरो                                   | 81518            |
| खुहं पिवासं दुस्सेज्जं                  | दा२७<br>०                                       | गुब्दिसीए उवन्नत्थं                            | ४।१।३६                | चोइओ वहई रहं                                      | 391913           |
| खेम धार्य सिवं ति वा                    | ७।५१<br>5१।५                                    | गुन्यसार् <b>प</b> नारप<br>गृत्विसीं कालमासिसी | प्रारीहरू             | छ                                                 |                  |
| बेलं सिधास जिल्लयं                      |                                                 | गेरुय विष्ण्य सेडिय                            | प्राहा ३४             |                                                   | 0. 5.            |
| से सोहई विमले अव्भमुक्के                | १११५                                            |                                                | ४; ४ २।६              | छंदं से पडिलेहए                                   | प्राशाहे         |
| ग्                                      |                                                 | गोय रग्गपविद्वस्स                              | ६१४७                  | छंदिय साहम्मियाण भुंजे                            | 3108             |
| गइं च गच्छे अणभिज्भियं दुहं             | चू०१।३४                                         |                                                | ६; ५।२।५              | छत्तस्स य धारराष्ट्राए                            | ३।४              |
|                                         | ७।२८                                            | 114 / 114 AC A                                 | -, /                  | छसु संजए सामस्पिए सया जए                          | ७!५६             |
| गंडिया व अलं सिया                       | 9174                                            | _                                              |                       |                                                   | 6.5              |
|                                         | ३।२                                             | <b>घ</b><br>घसासु भिलुगासु य                   | <b>.</b> ६१६ <b>१</b> | छाया ते विगलितेंदिया<br>छिदाहि दोसं विसाएज्ज रागं | દારાહ<br>રાષ્ટ્ર |

#### ሂሂട

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

| पद                                                   | स्थल                   | पद                           | स्थल                 | पस्                            | स्थल           |
|------------------------------------------------------|------------------------|------------------------------|----------------------|--------------------------------|----------------|
| छिदित् जाइमरणस्य वंधरां                              | १०१२१                  | जया चयइ संजोगं               | ४।१८                 | जाइत्ता जस्स ओगाहं             | <b>द्धा</b> पू |
| <b>ज</b>                                             |                        | जया जीवे अजीवे य             | ४।१४                 | जाइमता इमे स्वखा               | ७१३१           |
| -                                                    | 5.5                    | जया जोगे निरुंभिता           | १।२४                 | जाइमरणाओ मुच्चई                | દાપ્રાં૭       |
| जइ तं काहिसि भावं<br>जइ तत्थ केड इच्छेज्जा           | 315                    | जया धुराइ कम्मरयं            | ४:२१                 | जाए सद्घाए निक्तंत्ती          | दा६०           |
| णइ तत्य कड्इच्छज्जा<br>जइतेसान संघरे                 | ४।१।६५                 | जया निव्विदए भोए             | ४।१७                 | जा जा दच्छिस नारिओ             | 318            |
|                                                      | प्र <u>श्</u> रीर      | जया पुण्एां च पार्व च        | ४११६                 | जारांतुता इमे समणा             | प्राशाहर       |
| जइ मे अगुग्गहं कुज्जा<br>जइ हं रमंतो परियाए          | ५।१।६४                 | जया मुंडे भवित्तार्ग         | अ११४                 | जाणिऊण महेसिणो                 | ५११।६⊏         |
| जुङ्ग स्मता पारवाए<br>जुओ पावस्स आगमो                | चू०१।६                 | जया य कुकुडंवस्स             | चू०१। ३              | जाणिय पत्तेयं पुष्णपावं        | १०।१=          |
| जंश पावस्त आगमा<br>जंगिर भासए नरो                    | ७।११                   | जवाय चयई धम्मं               | चृ० १।१              | जा य आजीववित्तिया              | ₹1६            |
| जानर मात्रपु नरा<br>जांच निस्संकियं भवे              | ७१ <u>५</u>            | जया य थेरओ होइ               | चू० श६               | जायतेयं न इच्छेति              | ६।३२           |
| ज च गस्याक्य मय<br>जं छेयं तं समायरे                 | ५११। उ६                | जया य पूरमो होइ              | चूँ०१।४              | जा य बुद्धे हिऽणाइन्ता         | 91२            |
| ज छव त समावर<br>जंजहा गहियं भवे                      | 3318                   | जया य भाश्मिमो होइ           | चु०श्र               | जा य लज्जासमा वित्ती           | ६।२२           |
| ज जहां महत्व मन<br>ज जागोज्ज चिराधोयं                | प्री१ाहे०              | जया य वंदिमो होइ             | चुं ७१३              | जा य सच्चा अवत्तव्वा           | ७।२            |
|                                                      | \$6191X                | जया लोगमलोगं च               | 818€                 | नावति लोए पाणा                 | ६१६            |
| ं कां जागोज्ज सुगोज्जा वा ५।१।<br>जंतलट्टी व नाभी वा |                        | जया सब्वतागं नास्पं          | <b>૪</b> (ર્ર        | जायज्ञीवं वयं घोरं             | ६।२५           |
| -                                                    | ७१२८                   | जया संवरमुक्किट्ट            | ४।२०                 | जावज्जीवाग् तञ्जर्             | ६।२५,३१,३४,    |
| जं तत्थेसरिएयं भवे                                   | प्राशाहेद,हेद          | जराए अभिभूयस्य               | ६१५६                 |                                | ३४,४२,४५       |
| जं तु नामेइ सामयं                                    | છે! જે                 | जरा जाव न पीलेइ              | <b>51</b> ३५         | जात्र सां न विज्ञासोङ्जा       | ७।२१           |
| जं पि बत्शं व पायं वा                                | ६।१६,२८                | जलसित्ता इव पायवा            | १११११                | जाविदिया न हायंति              | नार्ष्         |
| जंभवे भत्तपारां तु                                   | ५।१।४४,५०              | जवणहुया समुयार्ग च निच्छा    | 81318                | जिइंदिए जो सहई स पुज्जो        | 31512          |
| जं लोए परम-दुच्चर<br>: ८ — :                         | ६।४                    | जसं सारवसमप्पणो              | प्रशास्              | जिइ दिए सच्चरएं स पुज्जो       | \$13183        |
| जं मुश्चित्तु सपुन्नास्                              | चू०२।१                 | जस्संतिए धम्मपयाइ सिक्खे     | <u> ११११३</u>        | जिणमयनिउसी अभिगमकुसन           | प्रहाई।3       |
| जच्चा तत्रसि बुद्धिए                                 | elja                   | जस्स धम्मे सया मणी           | १।१                  | जिणवयणरए अतितिस्रो             | <b>हा</b> श्र  |
| जहां हवड संज्या                                      | ६।६०                   | जस्सेयं दुहओं नायं           | <b>टापाद१</b>        | त्रिणो जाणइ केवली              | ४।२२।२३        |
| जत्तेगा कन्न व निवेसयति                              | €1₹1₹₹                 | जस्सेरिसा जोग जिइंदियस्स     | ज्रु । १५            | जीवाजीये अयाग्तो               | ४:१२           |
| जन्य पुष्फाइ वीयाइ                                   | प्राशास्               | जस्सेवमप्पा उ हवेज्ज निच्छिओ | चु०१।१७              | जीवाजीवे वियासांतो             | ४।१३           |
| जत्थ संका भवे जंतु                                   | 31ઇ                    | जहा कायन्व भिक्ष्युसा        | <b>फ</b> 1 ?         | र्जीवंड न मरिडिजड              | ६।१०           |
| जल्बेब पासे कइ दुष्पउत्त                             | चू०२।१४                | जहा कुक्कुडपोयस्स            | कार्य है             | जुजे अणलसो धुवं                | 5,82           |
| जन्निग विज्ञायमिवप्पतेयं                             | चू० १।१२               | जहा दुमस्य पुष्केसु          | श२                   | जुत्ता वे ललिइंदिया            | 815188         |
| जमट्टं तु न जागोज्जा                                 | ৬¦ឝ                    | जहा निसंते तवणच्चियाली       | 8!१!१४               | जुत्तो य समणवस्मस्मि           | न,४२           |
| जयं अपरिसाडयं                                        | म् । १।४६              | जहारिहमभिगिज् <b>भ</b>       | <b>७:१७</b> ।२०      | जुत्तो सया तवसमाहिए            | 81818          |
| जय चरे जय चिट्ठे                                     | ४१८                    | जहा ससी कोमइजोगजुत्तो        | 818188               | जुनं गवे त्ति सां बूया         | ७।२४           |
| जयं चिट्ठे मियं भासे                                 | न। <b>१</b> ६          | जहा से पुरिसोत्तामो          | <b>?1</b> ? <b>?</b> | जे आवरिय उवाभ यागां            | <b>ह</b> ।स१२  |
| जयं परिदुवेज्जा                                      | भ्।१।≂१,⊏६             | जहाहियग्गी जलगां नमंसे       | 618188               | जे उ भिक्ष्यू सिणायतो          | ६।६१           |
| जयं परिहरति य                                        | ६।३८                   | जहोवइट्ट अभिकंखमाणो          | धाइ।२                | जेसा गच्छइ सोमाइ               | <b>5</b> १४३   |
| जय भुंजंतो भासतो                                     | ४।५                    | जाइं चत्तारिऽभोज्जाइं        | ६।४६                 | जेसां पडइ दुरुत्तरे            | ६१६४           |
| जयमास जयं सए                                         | ४।द                    | जाइं छन्नंति भूयाइं          | ६१५१                 | जेण कित्ति सुयं सिग्वं         | <b>ह</b> ।२।२  |
| जयमेव परक्कमे                                        | प्राश्वाह,प्राट्छ      | जाइं जाणित्तु संजए           | दा१३                 | जेण जारांति तारिसं             | प्राशायक,४५    |
| जया ओहाविओ होइ                                       | चू०१!२                 | जाइं पुच्छेज्ज संजए          | <b>51</b> १४         | जेणऽन्नो कुष्पेज्ज न तं वाएज्ज |                |
| जया कम्म खवित्ताग्                                   | <b>૪</b> ૧૨૫           | जाइं बालोऽवरज्भई             | <b>६१</b> ७          | जेण बंघं वहं घोरं              | हाराहर         |
| जया गइं वहुविहं                                      | <b>ે</b> શ <b>શ્</b> ય | जाइं राओ अपासंतो             | ६।२३                 | जे दिव्ये जेय मासासे           | ४।१६।१७        |
|                                                      |                        |                              |                      | 7.5                            | ,.,            |

## परिशिष्ट-२ पदानुक्रमणिका

#### 3XX

| पद                            | स्थल           | पद                             | स्थल        | पद                      | स्थल               |
|-------------------------------|----------------|--------------------------------|-------------|-------------------------|--------------------|
| जे न बंदे न से कुणे           | श्रास्त्रह     | ण                              |             | तणस्वस्त्रीयगा          | <b>द1</b> २        |
| जे नियागं ममायंति             | ६।५१           | ·                              |             | तत्तानिव्युडभोइत        | ₹1६                |
| जे भवंति अणिस्मिया            | 512            | ण य रूबेसु मर्गाकरे            | न।१६        | ततो विसेचइतासं          | <u> १</u> १२१४व    |
| जे भवंति जिहंदिया             | ફાષ્ટાર        | त                              |             | तत्थ अन्नयरे ठारा       | ६।३                |
| जे माणिया सत्रयं माणपति       | <b>६१३</b> १३३ | तउज्जुल च गन्छेज्जा            | श्रास्थ     | तत्य चिहुँ ज्य संजए     | शसारश              |
| जे मे गुरसययसमुदासमति         | ६११११३         | तओं कारणमुष्यन्त               | प्राहा३     | तत्थ भिक्ष् सुप्पणिहिदए | प्राशाप्रक         |
| जे व की पिए भीए               | श३             | तको तम्मि नियलिए               | प्रासाद्द   | तस्य भुजिङ्क स्वाप्     | प्राःीव३           |
| जे य चंडे सिए अही             | દારાર          | तक्षा भुजिन्न एक्कओ            | प्राक्षाहरू | तत्थं से चिट्ठमाग्रस्स  | ५।१।२७             |
| जे य तनिस्यिया जगा            | ४।१।६=         | तओं से पुष्फंच फलं रहां। य     | सरार        | तत्थ से भुंजमाग्यस्य    | राशक्ष             |
| जे याबि चांडे सद्दृष्टिगारवे  | है।साव्ह       | वं अइक्कमित्तु न पविसे         | प्रासाद्ध   | तत्था विसे न याणाइ      | ই।?:४७             |
| जे यावि सार्ग उहरं ति नव्चा   | 81813          | तं अपणा न सेण्हति              | ६११७        | तस्थिमं पढमं ठारा       | द्गान              |
| जे यावि मंदि ति गुर्भ विद्ता  | દાદાર          | तं अपणा <b>न</b> पिदे          | प्रार्थाद०  | तत्थेव घीरो पिडसाहरेजा  | ा चू०२।१४          |
| जे लोए संति साहुणो            | १।३            | तं उनिखबिन्तुं न निभिन्नवे     | राशहर       | तत्येव पडिलेहेज्जा      | ५। १।२५            |
| जेसि पिओ तवो संजमो य          | ४।२=           | तं च अच्चंबिलं पूर्य           | प्राशाउह    | तभाहु लोए पडिबुद्धजीवी  | चू० सरप            |
| जे सिया सन्तिहीकामे           | ६।१८           | तं च उब्भिदिया देज्जा          | ३।१।३६      | तमेव अगुपालेज्जा        | द्याद्             |
| ं होलिया सिहिरिव भाग कुज्जा   | शिशाइ          | तं च संघट्टिया दए              | ४,११६१      | तम्हा अणाबाहरपुहाभिकंखी | र हार्शरू          |
| जो एवमपाणभित्तोसएज्जा         | हाहार          | तं च संलु चिया दए              | 881818      | तम्हा अराणपाणाई         | કેશક               |
| जो कामे न निवारए              | २।१            | तं च सम्मद्या दए               | ४।२:१६      | तस्य आयारपरकक्षेण       | न्०२।४             |
| जोगं च समणधम्मिम              | द.४२           | तं च होज्ज अकामेएां            | X13120      | तम्हा उद्देसियं न भुजे  | 3018               |
| जोगसा पायकंदल                 | দ1 ( এ         | तं च होज्य चलाचलं              | प्रशिष्ट्र  | तम्हा एवं विवाणिता      | राशाश्शुद्दारुख,३२ |
| जो छन्दमाराहयइ स गुज्जो       | દાસાય          | तं चऽति स्रंथगवण्हिणो          | सम          | _                       | ३६,४०,४३,४६        |
| जो जीवे विन याणाइ             | ૪ા?ર           | तं नं संपडिबायए                | हार् २०     | तम्हा गच्छामी वक्लामी   | ভাই                |
| जो जीवे वि वियाणाइ            | ४।१३           | तं तारिषं नो पयलेति इंदिया     | चू०१।१७     | तम्हा तं नाइवत्तए       | ह। २। <b>१</b> ६   |
| जो तं जीवियकारणा              | 7,13           | तं देहवासं असुइं असासम         | 80158       | तम्हः तेण न ग÷छेज्जा    | प्राक्षाह          |
| जो पब्दबं सिरसा भेत्तमिच्छ    | ६१११≒          | ां न जरे न अलावए जे स भिक्यू   | १०१२        | तम्हा ते न निणायंति     | ६१६२               |
| जो पावमं जलियमवस्क्रमेज्जा    | 8121६          | ्तं न निहे न निहावए जे स भिवयू | १०१⊏        | तम्हा पाणवहं घोरं       | ६।१०               |
| जो पुत्रवरत्तावररत्तकाने      | जू०२।१२        | तं विक्षिवित्तु रोयतं          | ५११।४२      | तम्हा मालोहडं भिक्खं    | ४।१।६€             |
| जो रागदोसेहि समो रा पुज्जो    | है।३।११        | तं पईवपयावट्टा                 | ६१३४        | तम्हा महुणनंसिंग        | ६।१६               |
| जो वा दए सत्तिअमो पहारं       | हा शिष         | तं परिगिज्क बायाए              | दा३३        | तम्हा भोषं धिवज्ज्ञए    | ६।१२               |
| जो वा विशं खायइ जीवियर्ठी     | <b>हा</b> शह   | तं पि घीरो विवज्जए             | ৬,४।७       | तम्हा सो पुट्ठो पावेसां | ভাষ                |
| जो सहइ हु गामकंटए             | १०।११          | तं पि संजमलजहा                 | इ११६        | तया कम्मं खवितासां      | ४।२४               |
| -                             |                | तं भवे भत्तपाएां तु ५।१।४      | े,४३,४८     | तया गयं बहुविह          | ४।१४               |
| ਠ                             |                | ¥0, ¥3                         | २,५४,५८,    | सया चयइ संजोगं          | . ४।१७             |
| ठवियं संकमद्वाए               | प्राशस्य       | ६०                             | ,६२,,६४,    | तया जोगेनिस्भित्ता      | ४।२३               |
| ठिओ ठावयई पर                  | १।४।५          | प्रस्ति १८,                    | प्राप्तारे७ | तया बुणइ कम्यर्थ        | ४१२०               |
| <u>ड</u>                      |                | तं भे उदाहरिस्सामि             | <b>ب</b> 12 | तया निध्विदएभोए         | ४।१६               |
|                               |                | तं गुएोह जहा तहा               | ६१६         | तया पुण्संच पावंच       | ४।१५               |
| डहरं वा यहत्त्रमं             | श्रासार्ह      | -                              | ,३,४,५,६    | तया मुंडे भिवत्तास्     | ४।१५               |
| इहरा विय जे परिप्रक्षिड्डा    | <b>ह</b> ।इ।३  | तज्जायसंसद्घ जई जएज्जा         | च्०२।६      | तया लोग मत्ययत्थो       | ४।२५               |
| डहरा वि य जे सुषबुद्धोवत्रेया | \$1813         | तणकटुसक्करं वा वि              | र्।१।५४     | तञ्चा लोगमलोगं च        | ४।२२               |
| डहरे इमे अप्पसुए ति नच्वा     | १११३           | तणस्यद्यं न छिदेज्जा           | न।१०        |                         |                    |
|                               |                |                                |             |                         |                    |

#### प्र६०

| पद .                         | स्थल           | पद                        | स्थल            | यद                                        | स्थल          |
|------------------------------|----------------|---------------------------|-----------------|-------------------------------------------|---------------|
| तया संवरमुक्किट्ट            | 3118           | तहेव मेहं व नहं व माणवं   | ভাষ্থ           | ते जाणमजारणं वा                           | इ।ह           |
| तया सव्वत्तगं नाग्           | ४।२१           | तहेव संखडि नच्चा          | ७३६             | तेरां चोरे ति नो वए                       | ७।१२          |
| तरित्तु ते ओहमिगां दुरुत्तरं | <b>हारार</b> ३ | तहेव संजयं घीरो           | ভাষত            | तेणगं वा वि वज्भे ति                      | ७।३६          |
| तरुणगंवा पवालं               | 391712         | तहेव सत्तुनृण्णाइं        | ५।१।७१          | तेण तेण उवाएण                             | धारार०        |
| तरुणियं व छिवाडि             | प्रश्रा२०      | तहेव समणद्वाए             | ४।१।३०          | तेण वृच्चति साहुरगो                       | १।४           |
| तवं कुब्बइ मेहाबी            | ४१२।४२         | तहेव सावज्जं जोगं         | ७१४०            | ते माणए माणरिहे तबस्सी                    |               |
| तवं चिमं संजमजोगयं च         | ⊏1६१           | तहेव सावज्जरगुमोयणी गि    | रा ७।५४         | तेल्लं सर्िंप च फाणियं                    | ६।१७          |
| तबनेसो वयतेसो                | प्र-२।४६       | तहेव सुविणीयप्पा          | हाराइ,ह,११      | ते वितंगुरं पूर्यति                       | <b>हा</b> श्र |
| तवसा धुणइ पुराणपादगं         | हा४।४;१०१६     | तहेव होले गोले ति         | ७।१४            | तेसि अच्छणजोएण                            | <b>5</b> 13   |
| तवस्सी अइउक्कसो              | प्रारा४२       | तहेबूच्चावयं पार्गं       | प्राशाख्य       | तेसि गुरूसां गुणसायरासां                  | 88118         |
| तवे रए सामणिए जे स भिव       | ख् १०।१४       | तहेवुच्चावया पाणा         | ४।२।७           | तेसि नच्चा जहा तहा                        | नाप्तर        |
| तवे रया संजम अज्जर्वे गुर्गे | **             | तहेवोसहीओ पक्काओ          | હાર્₹           | तेमि सिक्खा पवड्ड ति                      | 591513        |
| तववोगुजपहारगस्स              | ४।२७           | ताइं तु विवज्जंतो         | <b>६</b> ।४६    | तेसिं सो निहुओ दंतो                       | ६।३           |
| तवो ति अहियासए               | प्रश्रा६       | ताइसो परिनिब्बुडा         | ३।१५            | तेसिमेयमणाइण्एां                          | \$18          |
| तसक₁यं न हिंसंति             | ६।४३           | तारिसं परिवज्ज्ष          | 271814          | ते हं गुरू सथयं पूयवामि                   | દાશાશ્ર       |
| तसकायं विहिसंतो              | ६।४४           | तारिसो मरएांते वि         | ४।२।३६,४१,४४    | तेहि सिंह तु भुंजए                        | ४।१।६५        |
| तसकायसमारंभं                 | १४४३           | तालियंटेण पत्तेण          | ६।३७,८।६        | तोरणास्यं गिहाण य                         | ७।२७          |
| तसा अदुव थावरा               | ६।६१२३         | ताव जाइ ति आलवे           | ७।२६            | থ                                         |               |
| तसा य पाणा जीव ति            | <b>5</b> 1२    | ताव धम्मं समायरे          | जा३४            |                                           |               |
| तसे अदुव थावरे               | धाराष्ट्र      | तिक्लमन्नयरं सत्थं        | ६।३२            | थमं च कोहं च चए स पुज्जे                  |               |
| तसे पार्गे न हिसेज्जा        | दा१२           | तिगुता छमु संजया          | ३।११            | थरागं पिज्जेमारगी                         | राशास्त्र     |
| तसे य विविहे पार्गे ६        | (१२७,३०,४१,४४  | तिगुत्तिगुत्तो            |                 | थंभा व कोहा व मयप्पमाया<br>थिरा ऊसढा वि व |               |
| तस्संतिए वेसाइयं पउंजे       | 591813         | जिण-वयरामहिद्धि           | ज्जासि चू० १।१८ |                                           | प्रहास        |
| तस्स पस्सह कल्लागां          | ४।२।४३         | तिण्हमन्नय रागस्स         | 341३            | धूले पमेइले वज्मे<br>भोने पन्ने न सिवार   | ७।२२          |
| तस्स पस्सह दोसाइं            | ४।२।३७         | तित्तगं व कडुयं व कसायं   | राशह            | थोवं लड्डं न खिसए<br>थोवमासायणट्टाए       | 3512          |
| तस्स सिप्पस्स कारएग          | ६।२।१५         | तिरिच्छसंपाइमेसु वा       | ¥।१ः≒           | _                                         | ४। १।७=       |
| तहा उवहिएामिव                | <b>६</b> ।२।१८ | तिरियासं च वुग्गहे        | ७१५०            | द                                         |               |
| तहा कोलमणुस्सिन्नं           | ५।२।२१         | तिलपप्पडगं नीमं           | प्रासारह        | दंड सत्थ परिज्जुण्णा                      | <b>६</b> ।२।८ |
| तहा नईओ पुण्णाओ              | ७१३८           | तिलिपट्ट पूड्पिन्नागं     | श्रारारर        | दंडेण पडियेहए                             | 81718         |
| तहा फलाइं पक्काइं            | ७१३२           | तिविहेण करणजोएण ६         | .१२६,२८,४०,४३;  | दंतसोहणमेत्तं पि                          | ६।१३          |
| तहाविहं कट्टु असंजमं बहुं    | चू०१।१४        |                           | या ४            | दंसए। चाभिगच्छई                           | ४।२१।२२       |
| तहेव अविणीयन्या              | &171X,6,80     | तिब्बलज्ज गुणवं विहरेज्जा |                 | दगमट्टियआयारां                            | 41815६        |
| तहेव असर्ग पाणगं वा          | , १०१८,६       | सीपे य दुट्टे परिवज्जए सब | T ७।४६          | दगवारएण पिहियं                            | राशकर         |
| तहेव कारणं कार्गो ति         | ७।१२           | तीने सो वयगं सोच्चा       | २११०            | दट्टूं स् परिवज्जए                        | प्राशास्त्र   |
| तहेव गंतुमुज्जार्ग           | ७।२६,३०        | तुट्ठा निद्देसवित्तणो     | x91713          | दहू एां सयमायए                            | ४।२।३१        |
| तहेव गाओ दुज्भाओ             | ७।२४           | तुबाग सिगबेर च            | प्राशाखन        | दमइत्ता मुणी चरे                          | प्राशाहर      |
| तहेव चाउनं पिट्ठं            | <u> ५।२।२२</u> | तुसरासि च गोमयं           | ५। १।७          | दमए दुहए वा वि                            | ७११४          |
| तहेव डहरं व महल्लगं वा       | १३।१३          | तेउकाय समारंभं            | ६।३६            | दम्मा गोरहग ति य                          | ७।२४          |
| तहेव फरुसा भासा              | १११७           | तेउभ्मि होज्ज निक्खित्तं  | <b>४</b> ।१।६१  | दयाहिगारी भूएसु                           | <b>६१</b> ३   |
| तहेव फलमंयूषि                | स्रश्र         | तेऊ चित्तमंतमक्खाया…      | ४।सू०।६         | दबदबस्स न गच्छेज्जा                       | ४।१।१४        |
| तहेव मर्गुस्सं पसुं          | ७१२२           | तेगिच्छं पाणहा पाए        | \$18            | दव्वीए भाषखेण वा                          | ४१११३२,३४,३६  |

| पद                           | स्थल                    | पद                         | स्थल                              | पद                                                 | स्थल                             |
|------------------------------|-------------------------|----------------------------|-----------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------------------|
| दस अट्ट य ठाणाइं             | ६।७                     | देवलोगसमाणो उ              | चू०१।१०                           | नक्खत्तं सुमिरां जोगं                              | <b>८</b> १५०                     |
| दहे उत्तरओ वि य              | ६।३३                    | देवा जक्खा य गुज्भगा       | हारा१०,११                         | नक्खत्ततारागणपरिवुडप्पा                            | हो १।१४                          |
| दाडुड्ढियं घोरविसं न नाग     | चू०१।१२                 | देवारां मराुवारां च        | ७।५                               | नियणस्स वा वि मुंडस्स                              | ६१६४                             |
| दाणट्टा पगडं इमं             | ४१११४७                  | देवा वि तं नमसंति          | १।१                               | न चरेज्ज वासे वासंते                               | ५।१।≒                            |
| दाणभरोसगो रया                | १।३                     | देवे वा अप्परए महिङ्किए    | १।४।७                             | न चरेज्ज वेससामंते                                 | अ१११४                            |
| दायगस्सुभयस्य वा             | <b>५</b> ।२। <b>१</b> २ | देहे दुवल महाफलं           | ८।२७                              | न चिट्ठे चक्खुगोयरे                                | ४११११                            |
| दायव्यो होउकामेएां           | च्०शर                   | दोण्हं तु भुं जमागाग्रां   | ४।१।३७।३८                         | न चे सरीरेण इमेण वेस्सई                            | <b>चू</b> ०१।१६                  |
| दारगं वा कुमारियं            | प्रास्थर                | दोण्हं तु विरायं सिक्खे    | ७।१                               | न जाइमते न य रूवमते                                | 39109                            |
| दारूणं कक्कसं फासं           | द्यारह                  | दो न भासेज्ज सब्वसो        | ७।१                               | न तं उवहसे मुणी                                    | दा४६                             |
| दिज्जमासां न इच्छेज्जा       | ४।१।३४,३७               | दो वि एए वियासाई           | 8158                              | न तं भासेज्ज पन्तर्व                               | ७१२,१३                           |
| दिज्जमार्गः पडिच्छेज्जा      | ५।१।३७,३५               | दो वि गच्छंति सोमाइं       | प्रश्रिक                          | न तत्थ पंडिओ कुष्पे                                | रारार७                           |
| दिट्टं मियं असंसिद्ध         | द१४५                    | दो वि तत्थ निमंतए          | प्राश्∣३=                         | न तेण भिक्खू गच्छेज्जा                             | प्राशिद्द                        |
| दिट्ठि पडिसमाहरे             | 51XX                    | दोसं दुग्गइवड्डुरां ५।१    | ।१;६ <del>।</del> २५,३ <b>१</b> , | न ते वायमुईरंति                                    | ६।३८                             |
| दिद्विवायमहिज्जगं            | 2188                    | -                          | <b>x</b> 8,88,38,x                | न ते वीइउमिच्छन्ति                                 | <b>६</b> ।३७                     |
| दिट्ठो तत्थ असंजमी           | ६१४०                    | ध                          |                                   | न ते सन्निहिमिच्छन्ति                              | ६।१७                             |
| दित्तं गोर्ण हयं गयं         | ४।१।१२                  |                            |                                   | न देव देव ति गिरं वएज्जा                           | ७१५२                             |
| दिया ताइं विवज्जेज्जा        | ६१२४                    | धम्मं फासे अस्पुत्तरं      | ४।१६,२०                           | न निसीएङज कत्थई                                    | श्राशद                           |
| दिव्त्रं सो सिरिमेज्जंति     | हारा४                   | धम्भज्भारारए जे स भिक्खू   | 35108                             | न निसेज्जा न पीढए                                  | ६।५४                             |
| दीसंति दुहमेहंता             | ६१२।४,७,१०              | धम्माउ भट्ठं सिरिओववेयं    | चू०१।१२                           | नन्नत्थ एरिसं वुत्तं                               | ६।५                              |
| दीसति सुहमेहंता              | ६।२।६,८,११              | धम्मे उप्पन्नए मई          | चू०२।१                            | न प₹खओ न पुरओ                                      | दा४४                             |
| दीहरोमनहंसिएो                | ६।६४                    | धम्मे ठिओ ठावयई परं पि     | १०।२०                             | न पडिगेण्हंति संजया                                | प्राशहर                          |
| दीहवट्टा महालया              | ७!३१                    | धम्मे संपडिवाइओ            | २।१०                              | न पडिन्नवेज्जा सयणासणाइं                           | पू०२ <b>।</b> द                  |
| दुक्कराइ करेताएां            | इ।१४                    | धम्मो ति किच्चा परमग्गसूरे | ६१३१८                             | न परं वएज्जासि अयं कुसीले                          | २०१९ ह                           |
| दुगंधं वा सुगंधं वा          | ५१२११                   | थम्मो मंगलमुक्किह          | १११                               | न बाहिरं परिभवे                                    | 2130                             |
| दुमाओ वा पओएगां              | ३१११३                   | धारंति परिहरंति य          | ६।१६                              | न भूयं न भविस्सई                                   | दा <del>र</del>                  |
| दुत्तंसओ य से होइ            | <b>४</b> ।२।३२          | विद्दमओ सप्पुरिसस निच्चं   | चू०२।१५                           | .,                                                 | २।२<br>३१,३२,४१,                 |
| दुत्नामगोत्तं च पिहुज्जणम्मि | चू०१।१३                 | धिरत्थु ते जसोकामी         | २!७                               |                                                    | ,85,47,47,<br>,85,40, <b>4</b> 7 |
| दुरूहमाणी पवडेज्जा           | <b>प्र</b> ।११६८        | धुर्गिति पावाई पुरेकडाई    | ६१६७                              |                                                    | ,६२,६४, <b>हुं</b> २             |
| दुलहा सुग्गई तारिसगस्स       | ४१२६,२७                 | धुणियं रयमलं पुरेकडं       | X\$1\$13                          | ५,४;३७,४७                                          |                                  |
| दुल्लहं लभित्तु सामण्यां     | ४।२६                    | धुयमोहा जिइंदिया           | १११३                              | न मे कोइ वियाणई                                    | ११२,१७,२०<br>प्राशाइ <b>७</b>    |
| दुल्लहा उ मुहादाई            | 2181800                 | धुवं च पडिलेहेज्जा         | <b>८</b> ।१७                      | न मे चिरं दुक्खमिरां भविस्सई                       |                                  |
| दुव्दाई नियडी सढे            | <b>ह1</b> 713           | धुवजोगी य हवेज्ज बुद्धवयएो | १०१६                              | न मापर पुरक्षान्ए। मायस्त्र<br>नमोक्कारेण पारेत्ता | चू०१। <b>१६</b><br>४।१1६३        |
| दुस्सहाइ सहेत्तु य           | <i>₹18</i>              | धुवसीलयं सययं न हावएज्जा   |                                   | न य ऊर्रुं समासेज्जा                               | रः ११७५<br>इ.४४                  |
| दुहोवणीयस्स किलेसवत्तिए      | गे चू०श१५               | धूए नत्तुणिएति य           | ७११४                              | न य कुष्पे निहुइंदिए व संते                        |                                  |
| दूरओ परिवज्जए ४              | ।१।१२,१६;६।५८           | धूमकेउं दुरासय             | २१६                               | न य केणइ उवाष् <b>रां</b>                          | ०११० <b>१</b><br>- ५२०           |
| देंतियं पडियादक्खे           | ४।१।२८८,३१,३२,          | धूवरोति वमर्गो य           | 318                               |                                                    | ⊏!२ <b>१</b><br>१।४              |
|                              | १५०,५२,५४,५८,           | घेणुं रस दय ति य           | ७।२५                              | न य कोइ उवहम्मई                                    |                                  |
| ६०,६२,६४,७२,७४               |                         | न                          |                                   | न य दिट्ठं सुयं सब्दं                              | द <b>ा</b> २०                    |
|                              | ु,५१२११५,१७,२०          |                            |                                   | न य पुष्फं किलामेइ                                 | \$15                             |
| - \                          | -,                      | च जंतिकसाच परीक्या         | #·1=                              | न य भोयणम्मि गिद्धो                                | द!२३<br>८।४८३                    |
| <b>3</b>                     | _ ^.~                   | न उंजेज्जान घट्टेज्जा      | द द<br>1812-र                     | न य माणमएण मज्जइ                                   | દાષ્ટાર<br>*                     |
| देवया व चुया ठाणा            | चू० १।३                 | नंगले मइयं सिया            | ७१२८                              | न य वुग्गहियं कहं कहेज्जा                          | १०।१०                            |

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

| पद                                         | स्थल                     | पद                                    | स्थल                   | पद                           | <b>स्थल</b>    |
|--------------------------------------------|--------------------------|---------------------------------------|------------------------|------------------------------|----------------|
| न वा लभेज्जा निउसां सहायं                  | चु०२।१०                  | निरगंथा उज्जुदंसिणो                   | ३।११                   | नेव पुंछे न संलिहे           | ⊏।७            |
| न यावि मोक्खे मुरुहीलणाए                   | ક<br>કાશાહ,≂,દ           | निगंथा गिहिभायसो                      | ६।५२                   | नेवं भासेज्ज पन्नवं ७।१४,२४, | २६,२१,४७       |
| न यावि हस्सकुहए जे स भिवखू                 | १०।२०                    | निगाथाण महेसिसां                      | 318,80                 | नेव भिदे न संलिहे            | নাপ            |
| नरयं तिरिक्खजोणि वा                        | <u> १</u> ।२।४६          | निग्गंथासा सुगोह म                    | ६।४                    | नो सां निब्बावए मुणो         | বাহ            |
| नरस्यत्तग्वेसिस्स                          | <b>८।</b> ५६             | निस्गंथा घम्मजीविणो                   | ६।४६                   | नो सां संघट्टए मुणी          | হাদ            |
| न लवे असाहुं साहु ति                       | ७।४८                     | निग्गंथा पडिलेहाए                     | ६।४                    | नो भायए भय-भेरवाई दिस्स      | १०११२          |
| न लवेज्जीवघाइयं                            | द।२१                     | निगंथा राइभोयसं                       | इ।२४                   | नो भावए नो वि य भावियापा     | ११३११०         |
| न लाभमत्ते न सुएणमत्ते                     | ३०११६                    | निगाया वज्जयंति सां                   | ६११०,१६                | नो य सां फहसं वार्           | पारारह         |
| नवाइ पावाइ न ते करेति                      | ६।६७                     | निच्चं कुललओ भयं                      | नाप्र                  | नो वि अन्नं वयावए            | ६३११           |
| न विसीएज्ज घंडिए                           | प्राचारह                 | निच्चं चित्तासमाहिओ हवेज्जा           | १०११                   | नो वि अन्तरस दावए            | ११११८०         |
| न वीएजज अपणो कार्य                         | جا <b>ر</b>              | निच्च होयव्ययं सिया                   | <b>51</b> 3            | नो वि गेण्हावए परं           | ६।१४           |
| न सम्ममालोइयं होज्जा                       | ५। १।६१                  | निच्चृब्विगो जहा तेणो                 | श्रासाइह               | नो वि पए न पयावए जे स भिक्यू | १०१४           |
| न सरीर चाभिकंखई जे स भिक्ष                 |                          | निट्ठारणं रसनिज्जूढं                  | <b>द</b> ।२२           | नो हीलए नो वि य खिसएऽजा      | 581813         |
| न सा महं नो वि अहं पि तीसे                 | य<br>२१४                 | निद्दंच न बहुमन्तेज्जा                | द१४१                   | प                            |                |
| न से चाइ नि वुच्चई                         | र्।र                     | निद्सवती पूण जे गुरूएां               | <b>६</b> १२१२३         | पण् पण् विसीयंतो             | २।१            |
| न सो परिगाहो वृत्तो                        | ६१२०                     | निमंतेज्ज जहक्कमं                     | प्राश्र                | पंकोसन्तो जहा नागो           | चू०१। द        |
| न हुएों जो वि घायए                         | ६।ह                      | निमित्तं मंत भेसजं                    | नाप्रव                 | पंचितगहणा यीरा               | ₹१११           |
| न हासमाणो वि गिरं वएज्जा                   | ७१५४                     | नियच्छई जाइपहं खु मंदे                | 81818                  | पंच य फासे महब्वयाई          | १०१४           |
| नाइदूरावलोयए                               | प्रा <b>श</b> २३         | नियटेज्ज अयंपिरी                      | प्राशास्त्र            | पंचासव परिन्नाया             | ३।११           |
| नाश्द्रसम्बद्धाः<br>नाशदसगसपन्नं           | ६११;७।४६                 | नियडिंच सुर्गोह मे                    | ४।२।३७                 | पंचासवसंवरे जे स भिक्खू      | १०१५           |
| नाणभगगचित्तोग य                            | 81813                    | नियत्तर्गे बट्टड सञ्चवाई              | \$1\$13                | पंचिदियाण पाणाएां            | ७१२१           |
| नाणापिडरया देता                            | १।५                      | नियागमभिहडाणि य                       | \$15<br>Citit          | पंडगं पंडगे सिवा             | ७।१२           |
| नाणासुर्दमंतपयाभिसित्तं                    | हाश <u>ा</u> श्          | निरओदमं जाणिय दुवखमुत्तमं             | चू०१।११                | पंडिया पवियक्षणा             | 5188           |
| नामाजाराति संजया                           | £188                     | निय्वासां च न सच्छई                   | प्राप्ता <b>३</b> २    | पक्कमंति महेसिणो             | ३:१२           |
| नामविज्जेण सं बुया                         | ७११७                     | निसन्ना वा पुराहुए                    | प्रा <b>१</b> १४०      | पक्षदे जलिय जोड              | रा६            |
| नामावज्यागाः स्वयाः<br>नामधेज्जेण एां वृया | ७१२०                     | निसेज्जा जस्स कप्पई                   | ६।५६,५ <u>६</u>        | पक्लले व संजए                | ४।१।५          |
| **                                         | ६।१७                     | निस्संकियं भवे जं तू                  | पानपान<br>७११०         | पश्चि वा वि सरीसिव           | ७१२२           |
| नायपुत्तवओरया                              | 4170<br><del>4</del> 170 | तिस्सेणि फलगं पीढं                    |                        | पगईए मंदा वि भवंति एगे       | £1813          |
| नायपुत्तेण ताइणा                           | २, ८०<br>१२।४६;६।२४      | तिस्सेसं चाभिगच्छई                    | प्र1१1६७<br>१1२1२      | पच्चक्लओ पडिणीयं च भासं      | 31513          |
|                                            | ११४५                     | नीयं कुरजा य अंजिल                    | धारार<br>धाराश्ख       | पच्चक्खे विय दीसओ            | <b>१</b> ।२।२५ |
| नायरित कयाइ वि                             | ६।२१                     | नाय कुल्लाच जजाल<br>नीयं कुलमइक्कम्म  | रारम्ख<br>सारारस       |                              | ७।८,६,१०       |
| नायरंति ममाइयं                             | ६११५                     | नीयं च आसणाणि य                       | रासास्य<br>हारा १७     | पच्छाकम्म जहिं भवे           | प्राशास्त्रप्र |
| नायरित मुणी लोए                            | १४,३६,४१                 | नाय प जासणाण य<br>नीयं च पाए वंदेज्जा | हारा १७<br>हारा १७     | पच्छाकम्मं पुरेकम्म          | ६।४२           |
| नाराहेइ संवर                               | दार्गर,                  | नीय सेज्जं गई ठारां                   | हारार् <b>७</b>        | पच्छा होइ अपूड्मो            | <i>च्</i> रिश  |
| नारि वा सुअलंकिय                           | प्राप्त                  | नीयदुवारं तमसं                        | रारार्ड<br>प्राशास्त्र | पच्छा होइ अवदिमो             | चू०१।३         |
| नारीएां न लवे कह                           |                          | नीलियाओं छवि इ य                      | प्राराहर<br>७।३४       | पडिकुटु कुलं न पविसे         | ४११११७         |
| नालं तण्हं विणित्तए                        | अध,२७१।<br>अहार          | नीसाए पीढएण वा                        | प्राहाद्वर<br>वार      | पडिकोहो अगरिएां              | ६१५७           |
| नावाहि तारिमाओ ति                          |                          | 5 F                                   | २:ऽ।॰२<br>२।६          |                              | २७;६।४७        |
| मासंदीपलियंनेसु<br>-                       | ६ <b>१५</b> ४ .          | ्नेयं ताईहि सेवियं                    |                        |                              | ४,७७;≂।६       |
| निवसम्ममाणाय बुद्धवयरा                     | \$10\$                   |                                       | ६१३६,६६<br>-1४७        | पडिग्गहं संलिहितार्एं        | <u> ५।२।१</u>  |
| निक्खम्म वज्जेज्ज कुसीललिगं                | १०।२०                    | नेव किच्चाण पिट्ठओ                    | =।४४                   | पडिच्छन्नम्मि संवुडे         | ४।१।५३         |
| निगांथताओ भस्सई                            | ६।५                      | नेव गूहे न निण्हवे                    | द <b>।</b> ३२          | पडिपुच्छिऊण सोच्चा <b>वा</b> | ५११।७६         |

| पद                           | स्थल           | पद                                      | स्थल           | पव                                       | स्थल                     |
|------------------------------|----------------|-----------------------------------------|----------------|------------------------------------------|--------------------------|
| पडिषुण्णाययमाययद्विए         | राष्ट्राय      | परीसहे जिणंतस्स                         | ४१२७           | पुढवी चित्तमंतमक्खायाः ः                 | ४।सू०४                   |
| पडिपुन्नं वियं जियं          | ना४द           | परोजेगाुवहम्मई                          | ७११३           | पुढवी समे मुणी हवेज्जा                   | £9109                    |
| पडिमें पडिवज्जिया मसारो      | १०११२          | पलिओवमं भिज्जइ सागरोवसं                 | चू०१।१५        | पुणो पडिक्कमे तस्स                       | प्राशाहर                 |
| पडिलेहित्ताण फासुयं          | ५।१।८२         | पवडंते व से तत्थ                        | प्राष्ट्राय    | -<br>पुण्णद्वा पगडं इमं                  | प्राशाप्र                |
| पडिलेहिताण हेउहि             | <b>१</b> ।२।२० | पविसित्तु परागारं                       | द।१६           | पुत्तदारपरिकिण्ण <u>ो</u>                | च्०१।व                   |
| पडिसेहिए व दिन्ने दा         | ५१२११३         | पवेयात् अज्जपयं महामुणी                 | १०१२०          | पुत्ते नत्तुणिय त्ति य                   | ७।१ <b>द</b>             |
| पडिसोत्रो आसमो सुविहियाएं    | चू०२।३         | पटबद्द् अणगारियं                        | ३।६८।६६        | पुष्पेसु भगरा जहा                        | ११४                      |
| परिसोओ तस्स उत्तारो          | चुँ ७२।३       | पत्र्वयाणि वणाणि य                      | ७।२६:३०        | पुरकेसु होज्ज उम्मीसं                    | प्राश्रप्र               |
| पडिसोयमेव अप्पा              | चू०२1२         | पहारगाढ़ ति व गाढमालवे                  | ५४१७           | पुरओ जुग-मायाए                           | ४।१।३                    |
| पडिसोयलद्धलक्षेणं            | चूं ०२।२       | पाइणं पडिणं वा वि                       | ६।३३           | पुरत्था य अगुगगए                         | 5125                     |
| पढम नासां तओ दया             | ४।१०           | पाणट्ठाए व संजए                         | ४१२११०,१३      | पुरिसं नेत्रमालवे                        | 3910                     |
| पढमे भते महत्वए              | 8166           | पाणहा भोयगस्स वा                        | 3912           | पुरिस गोत्तेण वा पुणो                    | ७१२०                     |
| पण्गं बीय हरियं च            | दा१५           | पाणभूयाइ हिंसई ४।                       | ११,२,३,४,५,६   | पुरेकम्मेण हत्थेएा                       | प्राशाइ२                 |
| पणियं नो वियागरे             | ७१४४           | पाणाणं अवहे वहो                         | ६१५७           | पुन्ति पच्छाव जंक इं                     | 418188                   |
| पणियट्ट कि तेणगं             | ७।३७           | पाणा दुष्पडिलेहगा ५                     | ।१।२०; ६।५५    | पूर्द-कम्मंच आहडं                        | X1818X                   |
| पणियट्टो समुपनो              | ७।४६           | पाणा निवडिया महि                        | ६ २४           |                                          |                          |
| पणिहाय जिइंदिए               | <b>~</b> {ሄሄ   | पाणियेज्ज ति नो वए                      | ७।३८           | पूर्यणही जसोकामी                         | <b>५</b> ।२।३५<br>=:२८:॥ |
| पणीयं वज्जए रसं              | प्रारा४२       | पासुतिसं त <b>हेव य</b>                 | <b>८११</b> ४   | पेमं नाभिनिवेसए                          | द!२६।५ <b>द</b>          |
| पणीयरसभोयरां                 | ⊏।५६           | पासे य दगमिट्टयं                        | <b>५</b> १११३  | पेहमासो महि चरे                          | ५।१।३                    |
| पभासई केवल भारहं तु          | 81818%         | पायखज्जाइं नो वए                        | ७।३२           | पेहेद हियाणुसामग्रं                      | 61813                    |
| पमज्जित् निसीएज्जा           | दार            | पात्रं कम्मं न वंधई                     | ४।७।८,६        | पोग्गलाण परिणामं                         | 3४१२                     |
| पमायं दुरहिद्वियं            | £1 <b>\$</b> X | पावगं जलइत्तए                           | ६≀३२           | फ                                        |                          |
| पयत्तछिन्न ग्ति व छिन्नमालवे | ७.४२           | पासेज्ज विविहं जगं                      | द <b>।</b> १२  | फलं मूलं व कस्सई                         | ट.1 <b>१</b> ०           |
| पयत्तपत्रके ति व पक्कमालवे   | ७।४२           | पिउस्सिए भाइरोज्ज ति                    | <b>७</b> ।१५   | फलं व कीयस्य वहाय होइ                    | <b>६।१</b> ।१            |
| पयतलट्ट ति व कम्महेउयं       | ७।४२           | पिट्टिमंसं न खाएज्जा                    | द।४६           | फलिहग्गलनावाणं                           | ७।२७                     |
| पयायसाला विडिमा              | ७।३१           | पिंड सेज्जं च वत्थं च                   | ६१४७           | फले बीए <b>य आमए</b>                     | ₹16                      |
| परयक्ष्मेज्जा तब संजमस्मि    | =120           | पिया एगइओ तेणो                          | ५।२।३७         | फासुयं पडिलेहित्ता                       | दा१द                     |
| परस्मद्वाण् निद्वियं         | ७१४०           | विमुर्ग नरे साहस हीरापेसरा              | <b>हारारर</b>  | _                                        |                          |
| परिक्लभासी सुसमाहिइंदिए      | ভাইভ           | पिहियासवस्स दंतस्स                      | 318            | <b>ब</b>                                 |                          |
| परिदृष्प पडिनकमे             | ५।१।८१         | पिहुखज्ज ताि नो वए                      | ७।३४           | बंधई पात्रयं कम्मं                       | ४।१,२,३,४,४,६            |
| परिट्रप्प परवकमे             | ४।१।८६         | पीढए चंगवेरे य                          | ७।२८           | बंधं मोवखं च जाणई                        | ४। १४                    |
| परिट्ठावेज्ज संजए            | <b>८</b> ११८   | षुच्छंति निहुअप्पाणो                    | ६।२            | बंभचेर वसागुए                            | 31515                    |
| परिणामं पोग्गलाण उ           | दार्द          | पुच्छेज्जत्थविशाच्छ्यं                  | द{४३           | बंभयारिस्स दंतस्स                        | 31918                    |
| परियाओं महेसिएां             | ्रु०१११०       | पुट्ठो वा वि अपुट्ठो वा                 | <b>मा</b> २२   | बंभयारी विवज्जए                          | ≒।१५                     |
| परियायहाणमुत्तमं             | ≂। <b>६०</b>   | पुढवि न खरारे न खणावए                   | १०१२           | बप्पो घुल्लपिउ त्ति य                    | ७।१८                     |
| परियावं च दारुग              | हाराहर         | पुढविं भित्तिं सिलं लेलुं               | ना४            | बहवे इमे असाह                            | ঙাধ্ব                    |
| परिवज्जंतो चिट्ठे ज्जा       | प्राशास्       | पुढविकायं न हिसंति                      | ६।२६           | बहुअट्ठियं पुरगलं                        | ४।११७३                   |
| परिवुड्ढे ति णं वूया         | ७१२३           | पुढविकायं विहिसंती                      | ६।२७           | बहुउज्भियधम्मिए                          | ४।११७४                   |
| परिसंखाय पन्नवं              | ७1१            | पुढविकायसमारभं<br>सर्वाट कोचे कि विकेचन | ६।२८           | बहुं अच्छिह् पेच्छइ                      | दा२०                     |
| परिसाडेज्ज भोयणं             | ५।१।२८         | पुढवि-जीवे वि हिंसेज्जा                 | <u> १</u> ११६८ | बहुं परघरे अतिथ                          | प्रारार्                 |
| परीसहरिऊदंता                 | ३११३           | पुढवि-तण-निस्सियाणं                     | -12<br>8018    | बहुं पसवई पार्व                          | प्राशाइप्र               |
|                              |                | पुढिव दग अगणि मास्य                     | <b>द1</b> २    | बहुं पार्व पनुब्बई                       | श्राशहर                  |
|                              |                |                                         |                | \$ " · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 2. /12./                 |

### ४६४

| पद                              | स्थल           | यब                          | स्थल            | पद                         | स्थल                     |
|---------------------------------|----------------|-----------------------------|-----------------|----------------------------|--------------------------|
| बहुं सुणेड कण्णेहि              | दा२०           | भासमाणस्स अंतरा             | <b>८</b> १४६    | महियाए व पडंतीए            | प्राशिष                  |
| बहुनिवट्टिमा फला                | ७१३३           | भासमाणो य गोयरे             | ४११११४          | महुकारसमा बुद्धा           | १।५                      |
| बहुवाहडा अगाहा                  | 3 ફા્          | भासाए दोसे य गुणे य जाणिया  | ७१५६            | महुघयं व भुंजेज्ज संज्र    | ల 31912                  |
| बहुवित्यडोदगा यावि              | ७।३६           | भासुरमडलं गई गय             | 813188          | माउला भाइणज्ज ति           | ७११८                     |
| बहुसमाणि तित्थाणि               | ७!३७           | भिक्खू अक्खाउमरिहइ          | दा <b>२</b> ०   | माकुले गंघणा होमी          | राद                      |
| बहुसिलनुष्यिलोदगा               | 3, इ। ७        | भुंजंतो असणपाणाइं           | ६।४०            | माणं मद्दवया जिले          | ₹1₹⊏                     |
| बहुस्सुयं पज्जुवासेज्जा         | ८।४३           | भुंजित्तु भोगाइ पसज्झ चेयसा | चू०१।१४         | माणसम्माणकामए              | प्रहारू                  |
| बाहिरं वा वि पोगालं             | दा६            | भुंजेज्जा दोसवज्जियं        | 331918          | माणो विषयनासणो             | ४।३७                     |
| बिडमुब्भेइमं लोणं               | ६।१७           | भुज्जमाणं विवज्जेज्जा       | 351912          | मामगं परिवज्जए             | ५।१।१७                   |
| बिहेलगं पियालं च                | प्रासार४       | भुत्तसेसं पडिच्छए           | 351812          | मामे अच्चंबिलं पूइं        | <u>भ्रा</u> ११७५         |
|                                 | प्रश्रिष दार्र | भूओवघाइणि भासं              | ७१२६            | मा मेयं दाइयं संतं         | धारा३१                   |
| बीयं च वासं न तर्हि वसेज्जा     | चु०२।११        | भूमिभागं वियक्खणो           | प्रशिष्         | मायं चज्जवभावेण            | <b>८१३</b> ८             |
| बीयं तं न समायरे                | <br>हा३१       | भूयरूव त्तिवापुणो           | ७।३३            | मायन्ते एसणारए             | ४।२।२६                   |
| बीयमंथूणी जाणिया                | प्राचार४       | भूयाणमेसमाघाओ               | ६१३४            | माया मित्ताणि नासेइ        | দ(३७                     |
| बीयाणि सया विवज्जयंती           | १०।३           | भूयाहिगरणं पयं              | 5140            | मायामोसंच भिन्छुणो         | <b>प्र</b> ।२ <b>।३८</b> |
| बीयाणि हरियाणि य                | ४१११२६,२६      | भेयाययणवज्जिणो              | ६११५            | मायामोसं विवज्जए ५         | १२१४६,८।४६               |
| बुद्धवुत्तमहिटुगा               | ६।५४           | भोच्चा सज्झायरए जे स भिवखू  | 3109            | माया य लोभो य पवड्डमाणाः   | ८।३८                     |
| बुद्धा मन्त्रेति तारि <b>सं</b> | ६।३६,६६        | -                           |                 | मायासल्लंच कुठवई           | प्राचाइप्र               |
| ब्रुधा उवचिए तिय                | ७।२३           | <del>म</del>                |                 | मावा हो उस्तिनो वए         | ७।५०,५१                  |
| बोही जत्थ सुदुल्लहा             | धारा४८         | मईए दंसणेण वा               | प्रशिष्ट        | माहुणा अदुव खत्तियाः       | <b>\$</b> 13             |
| बोही य से नो सुलभा पुणो पु      |                | मंचं कीलं च पासायं          | <u> ५</u> ।१।६७ | मियं अदुटुं अगुवीइ भासए    | ७।५५                     |
|                                 | 4              | मंचमासालएसु वा              | ६।५३            | मियं भूमि परक्कमे          | ४।१।२४                   |
| भ                               |                | मच्छो व्य गलं गिलिता        | खु०१।६          | मिहोकहाहि <b>न रमे</b>     | 2188                     |
| भएउज सयणासण                     | ५१४३           | मज्जप्पमाय विरक्षो          | र्याश्र         | मीसजायं च वज्जए            | या शक्ष्र                |
| भक्लरं पिव दहूणं                | Z148           | मणवयकायसुसंबुडे जेस भिक्खू  | १०।७            | मुच्छा परिगाहो बुत्तो      | ६।२०                     |
| भट्टा सामिय गोमिए               | ७।१६           | मणसा काय वक्केण             | 5}₹             | मुणालियं सासवनालियं        | <b>४।</b> २।१८           |
| भट्टे सामिणि गोमिणि             | ७।१५           |                             | २६,४०,४३        | मुणी एगंतमस्सिए            | ५१।११                    |
| भत्तद्वाए समागया                | प्राशाः        |                             | ।२३,५,,२५       | मुणीचरित्तस्स जओ न हाणी    | 'चू०२।६                  |
| भत्तपाण गवेसए                   | ५।१।१,५।२।३    | मणोसिला अंजणे लोणे          | १।१।३३          | मुसावाओ य लोगम्मि          | ६।१२                     |
| भत्तपासां व संजए                | ४।२।२ =        | मत्त्रधोयणछड्डणे            | ६।५१            | मुहत्तदुवखा हु हवंति कंटया | दा३।७                    |
| भत्तपाणे व संजए                 | ४११≀८६         | •                           |                 | मुहाजीवी असंबद्धे          | <b>द</b> ।२४             |
| भह्गं पावगंति त्रा              | =155           | मन्धुकुम्मासभोयणं           | ५।१।६५          | मुहाजीवी वि दुल्लहा        | ५।१।१००                  |
| भद्गं भद्गं भोच्चा              | प्राराइइ       | मन्ने अन्नयरामवि            | ६।१५            | मुहादाई मुहाजीवी           | ४११११७०                  |
| भमरो आवियइ रसं                  | १।२            | ममत्तभावं न कहिंचि कुज्जा   | <b>घु०२</b> ।ष  | मुहालढ़ मुहाजीवी           | 331818                   |
| भयभेरवसद्संपहासे                | १०१११          | मयाणि सन्वाणि विवज्जइत्ता   | १०।१६           | मूलए सिंगबेरे य            | ३।७                      |
| भवइ निरासए निज्जरिहुए           | 81813          | महाकाए ति आलवे              | ७।२३            | मूलं परमो से मोक्खो        | <b>१।२</b> ।२            |
| भवइ य दंते भावसंधए              | श्वार          | महागरा आयरिया महेसी         | <u>११११५</u>    | मूलगं मूलगत्तियं           | प्रारार३                 |
| भावियप्पा बहुस्सुओ              | <b>चू</b> ०१।६ | महादोससम <u>ुस</u> ्सयं     | ६११५            | मूलमेयमहम्मस्स             | ३११५                     |
| भासं अहियगामिणि                 | <b>দা</b> ४७   | महानिरयसारिसो               | चू०१।१०         | मूलाओ खंधप्पभवो दुमस्स     | 81718                    |
| भासंन भासेज्ज सया स पुज्य       |                | महावाए व वायंते             | ५।१।५           | मेहुणा उदसंतस्स            | ६१६४                     |
| भासं निसिर अत्तवं               | दा४७           | महावीरेण देसियं             | €15             | मोक्खसाहणहेउस्स            | <b>५।१।६२</b>            |
|                                 |                |                             |                 |                            |                          |

## परिशिष्ट-२: पदानुक्रमाणिका

### ४६४

| पद                                 | <b>₹</b> थल                    | पद                          | स्थल            | पद                             | स्थल           |
|------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------|-----------------|--------------------------------|----------------|
| मोहसंताणसंतओ                       | चु० शह                         | लोद्धं पउमगाणि य            | ६:६३            | वाओ बुट्ठं व सीउण्हं           | १४१७           |
| ₹                                  | ••                             | लोमं च पावयङ्ढणं            | <b>दा</b> ६३    | वायसंजए संजइंदिए               | १०।१५          |
| -                                  |                                | लोभं संतोसओ जिणे            | <b>द</b> 1३द    | वाया अदुव कम्मुणा              | द1१२           |
| रएण परिकासियं                      | प्राशाखर                       | लोभस्सेसो असुफासो           | ६।१५            | वायाइद्धो व्व हडो              | ₹1 <b>€</b>    |
| रओ सुयसमाहिए                       | £1813                          | लोभेण विणिगुहुई             | प्राशाइष        | वायादुक्ताणि दुरुद्धराणि       | शहा3           |
| रन्नो गिहवईणंच                     | प्राशाहर                       | लोहो सव्वविषासणो            | <b>দ1</b> ३७    | वासासु पडिसंलीणा               | ३११२           |
| रमेज्ज तम्हा परियाय पंडिए          | चू० १।११                       | ੇ<br><b>ਕ</b>               | •               | वाहिओ वा अरोगी वा              | ६।६०           |
| रयाणं अरयाणं तु                    | चू० १ <b>११०</b>               | •                           |                 | वाहिमा रहजोग त्ति              | ७।२४           |
| रयाण परियाए तहारयाण                | म्बू० १।११                     | वइविनखिलयं नच्चा            | मा४६            | वाहियं वा वि रोगि त्ति         | ७११२           |
| रहस्सारविखयाण य                    | प्राशाहि                       | वईमए कण्णसरे स पुज्जो       | १।३,६           | वाहियस्स तवस्सिणो              | ६।५६           |
| रहस्से महल्लए वा वि                | ७१२४                           | वएज्ज न पृणो तिय            | हार <b>।१</b> ८ | दाहियाणं च जे गुणा             | ६।६            |
| राइणिएसु विणयं पद्धंजे             | ना४०;६।३।३                     | वएज्ज बहुसंभूया             | ७।३३            | वाही जाव न वड्ढई               | दा३५           |
| राइभत्ते सिणाणे य                  | ₹1₹                            | वएज्ज बुद्धे हियमाणुलोमियं  | ७।५६            | विद्वतु जाईमरणं महब्भयं        | ४९१०१          |
| राओं तत्य कहं चरे                  | ६।२                            | वण्डज वा बुट्ठ बलाहए सि     | ७१५२            | विउलं अत्यसंजुत्तः             | प्रारा४३       |
| रायपिंडे किमिच्छए                  | ₹1\$                           | वए दरिसणि सि य              | ७।३१            | विउल्रट्ठाणभाइ <del>स्</del> स | ६१५            |
| रायाणो रायमच्या य                  | ६१२                            | वए संबहरा े ति य            | ७।२५            | विउलहियसुहावहं पुणो            | શપ્રાક્        |
| राया व रज्जपब्भट्टो                | म्बू० ११४                      | वंतं इच्छसि आवेउं           | 510             | विकहित्ताण व संजए              | प्राशास्त्र    |
| रिद्धिमंतं ति आलवे                 | ७१५३                           | वंतं नो पडियायई जे स भिक्खू | १०।१            | विकायमाणं पसढं                 | <b>५</b> ।१।७२ |
| रिद्धिमंतं नरं दिस्स               | ७१५३                           | वंदमाणो न जाएज्जा           | प्रारार्ह       | विज्जमाणे परवकमे               | ४।१।४          |
| रुवसस्स तणगस्स वा                  | ४!२।१६                         | वंदिओं न समुदक्तसे          | ४।२।३०          | विज्जलं परिवज्जए               | प्राशाप्र      |
| रुक्खा महत्स्य पेहाए               | ७१२६,३०                        | वच्चमुत्तं न धारए           | प्राशाहर        | विणएण पविसित्ता                | प्राशिदद       |
| रूढ़ा बहुसंभूया                    | ७।३५                           | वच्छगं वावि कोट्ठए          | प्राशास्त्र     | विषए सुए अ तवे                 | £181 <b>\$</b> |
| रूबते से य जे नरे                  | प्रारा४६                       | वज्जए वेससामतं              | प्रश्रा         | विणयं पि जो उवाएणं             | 81518          |
| रोइयनायपुत्तवयणे                   | १०।५                           | वज्जंतो बीयहरियाइं          | ५1१1३           | विणयसमाही आययटि्ठए             | 81813          |
| रोमालोगे य आमए                     | ३।=                            | वज्जयंति ठियप्पाणो          | ६१४६            | विणियट्टन्ति भोगेसु            | २।११           |
| ल                                  |                                | वड्ढई सोंडिया तस्स          | <b>४</b> ।२१३=  | विणियट्टे ज्ज भोगेसु           | दा३४<br>-      |
| लज्जा दया संजमबंभचेरं              | £1\$1\$                        | वणस्सइं न हिंसंति           | ६१४०            | विणीयतण्हो विहरे               | 5.1४.ह         |
| लद्भं न विकस्थयई स पुज्जो          | 81813                          | वणस्सइसमारं <b>भं</b><br>-  | ६।४२            | वितहं पि तहामुत्ति             | ভায়           |
| लडुण वि देवत्तं                    | प्रारा४७                       | वणस्सई चित्तमंतमक्लाया अणेग | ४।सू०=          | वित्ती साहूण देसिया            | <b>५</b> ।१।६२ |
| लद्धे विपिट्टिकुञ्चई               | २।३                            | जीवा पृद्धोसर               | ता              | विष्पइण्णाइं कोट्टए            | ५१२१           |
| लिक्सिही एलभूययं                   | ध्राशिष्ट                      | विणिमट्ठा पगडं इसं          | प्राश्रप्र      | विष्पमुक्काण ताइएां            | इ।१            |
| लहुत्तं पवयणस्य वा                 | प्राराश्य                      | वणीमगपिंडग्घाओ              | ६१५७            | विभूसा इस्थिससमी               | =1X <i>£</i>   |
| लहुभूयविहा <b>रिणं</b>             | 3180                           | वणीमगस्स वा तस्स            | धारा१२          | विभूसावित्तयं चेयं             | ६।६५           |
| लाइमा भन्जिमाओ सि                  | ४६१७                           | वत्थगंधमलंकारं              | २।२             | विभूसावत्तियं भिक्खू           | ` ` ` `        |
| लाभालाभं न निहिसे                  | द।२२                           | बत्थीकम्म विरेषणे           | ३१६             | विमणेण पडिच्छियं               | ५।११५०         |
| स्नृहवित्ती सुतोसओ                 | ¥ा२।३४                         | वमे चत्तारि दोसे उ          | <b>८।३</b> ६    | वियडं वा तत्तनिब्बुडं          | <b>४</b> ।२।२२ |
| भूहवित्ती सुसंदुट्टी               | ू: रा <b>र</b><br>=।२ <b>४</b> | वयं च वित्ति लब्भामो        | १।४             | वियडेगु प्पिलावए               | ६।६१           |
| त्रहाराम अगुड<br>लेवमायाए संजए     | <b>५</b> ।२।१                  | वहं ते समणुजाणंति           | ६।४८            | वियाणिया अप्पगमप्पएणं          | ह।३।११         |
| स्रोप व <del>ुच्</del> चंति साहुणो | ঙাধন                           | वहणं तसथावराण होइ           | 8018            | विरायई कम्म-घणम्मि अवगए        | दा६३           |
| लोगंसि नरनारिओ                     | हारा७,ह                        | वाउकायसमारंभं               | ६।३६            | विरायई सुरमज्के व इंदो         | हाशश्र         |
| लोढेण वा वि लेवेण                  | <b>५</b> ।१।४५                 | वाऊ चित्तामंतमवलाया         | ४।स्०७          | विवण्णं विरसमाहरे              | श्राशाइइ       |
| 1-4-30 4 44 4 1 78 5 °             | 4. 4 3                         |                             | W               | *                              | . , ,          |

### दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

| पर                            | स्थल                  | ्षद                              | ∓थल             | पद                           | स्थल                  |
|-------------------------------|-----------------------|----------------------------------|-----------------|------------------------------|-----------------------|
| विवत्ती अविणीयस्स             | <b>१</b> ।२।३         | संजमेण तवेण य                    | \$1 <b>\$</b> % | सखुड्डगवियत्ताणं             | ६१६                   |
| विवत्ती बंभचेरस्स             | ६।५७                  | संजमे य तवे रयं                  | ६११;७१४६        |                              | (।१।८८;८।४४           |
| विवित्ता य भवे सेज्जा         | <b>५</b> १४२          | संजमे सुद्ठिअप्पाणं              | ३।१             | सच्चामोसा य जा मुसा          | ७१२                   |
| विविहं खाइमं साइम             | ध्राशा                | संजयं साहुमालवे                  | ७१४६            | सच्चाविसान वत्तव्वा          | ७१११                  |
| विविहं खाइमं साइमं लिभत्ता    | १०।६,६                | संजयाए सुभासियं                  | २११०            | सच्चित्तं घट्टियासा य        | ४।१।३०                |
| •                             | ।३८,४।२।३३            | संजया किचि नारभे                 | ६।३४            | सन्चित्तं नाहारए जे स भिक्खू | 8013                  |
| विविह्मुणतवो रए य निच्चं ६    |                       | संजयाण अकप्पियं ५1१।४१,४३        | ,४६,४०,५२       | सज्झायं पट्ठवेत्ताणं         |                       |
| विसएसु मरणुरनेसु              | नार्रेड               | <b>५</b> ४, <b>५</b> ८,६०,६२,६४; | प्रारा१प्र,१७   | सज्भायजोगं च सया अहिट्ठए     | ४।११६३                |
| विसं तालउडं जहा               | ाप्र<br>ाप्रह         | संजवाण बुद्धाण सगासे             | प्राराष्ट्र     | सज्झायजोगे पयओ हवेज्जा       |                       |
| विसुज्झई जंसि मलं पुरेकड      | जार्<br>दा <b>६</b> २ | संजया सुसमाहिया ३।१२;६।२६        | ,२६,४०,४३       | सज्झायम्मि रओ सयः            | चु०२।७                |
| विहंगमाव पुष्केस्             | ۶۱۶<br>۱۶             | संजाए पीणिए वा वि                | ७।२३            |                              | दा४१                  |
| • • •                         |                       | संडिब्मं कलहं जुद्धं             | प्राशाहर        | सज्झाय-सज्झाण-रयस्स ताइण     | * *                   |
| विहरेज्ज कामेसु असज्जमाणो     | चू०२।१०               | संतिमे सुहुमा पाणा               | ६।२३,६१         | सनिद्धुणे धुन्नमळं पुरेकडं   | <i>७१</i> ४७          |
| विहारचरिया इसिग्गं गसत्था<br> | <sup>खू०२।५</sup>     | संतुट्टो सेवई पतं                | <b>५</b> ।२(३४  | सन्निवेसं च गरिहसि           | X151X                 |
| विहिणा पुरुवउत्तेण            | ४।२।३                 | संतोसपाहन्त रए स पूज्जो          | क्षाहाडु        | सन्तिहिंचन कुटवेजा           | <b>८।२४</b>           |
| वीयावेऊणवापरं                 | ६१३०                  | संधारं अदुवासणं                  | द1 <b>१</b> ७   | सन्निही गिहिमत्ते य          | ३।३                   |
| वीसमंतो इमं चित्ते            | प्राहाह४              | संथारसेज्जासणभद्तापाणे           | शहाड            | स पच्छा परितणइ चू०१।२        | ,३,४,४,६,७,≂          |
| वीसमेज्ज खणं मुणी             | ४।१।६३                | संधि दगभवणाणि य                  | प्राशाश्य       | सपिडपायमागम्म                | ४।११८७                |
| वुज्झइ से अविणीयप्पा          | ह।२।३                 | संपत्ती विणियस्स य               | <b>हारार</b> १  | सर्विभतरबाहिरं               | ४।१७,१८               |
| वुत्तो वुत्तो पक्रुव्वई       | 381813                | संपत्ते भिवसकालिम                | ५।१।१           | स भासं सच्चमोसं पि           | ७१४                   |
| वेरासुबंबीणि महन्भयाणि        | शहा3                  | संप्याईय मट्ठे वा                | ७।७             | समइक्कंतजोब्दणो              | चू०१।६                |
| वेलुयं कासवनालियं             | <b>४</b> ।२।२१        | संपहासं विवज्जए                  | =1,8,\$         | समर्णं माहरणं वा वि          | धारा१०                |
| वेलोइयाई टालाई                | 91३२                  | संपाविउकामे अगुत्तराइं           | ह। <b>१।१</b> ६ | समणट्ठाए व दावए              | <b>४</b> ११।४६,६७     |
| वेहिमाइ त्ति नो वए            | ७।३२                  | संपिक्सई अध्यगम्प्पण             | चृ०२⊧१२         | समणट्ठा पगडं इमं             | ५।१।५३                |
| वोक्कंतो होइ आयारो            | ६।६०                  | संपुच्छणा देहपलोबसा य            | ्र २<br>३।३     | समगो यावि तारिसी             | X15120'2X             |
| स                             |                       | संबाहरा। दंतपहोयणा य             | \$13            | समसुहदुक्ख सहेय जे स भिः     | मेख् १०।११            |
| 77                            |                       | संभिन्नवित्तस्स य हेट्ठओ गई      | चू०१।१३         | समाए पेहाए परिव्वयंतो        | २।४                   |
| सइ अन्तेण मन्गेण              | प्राशाद               | संरक्खणपरिस्महे                  | ६।२१            | समारंमं च जोइणो              | \$18                  |
| सद काले चरे भिवलू             | <br>प्राप्ताह         | संलोगं परिवज्जए                  | प्राशास्त्र     | समावन्तो व गोयरे             | <b>५</b> ।२1 <b>२</b> |
| सओवसंता अममा अकिचराः          | ६१६८                  | संवच्छरं चावि परं पमाणं          | चू०२।११         | समाहिजोगे सुयसीलवुद्धिए      | <u>६।१।१६</u>         |
| संकट्टाणं विवज्जए             | रार-<br>प्रारार्ध्य   | संवरसमाहिबहुलेणं                 | चू०२।४          | समीरियं रूपमलं व जोइणा       | दा६२                  |
| संकष्पस्स वसं गओ              | 71517                 | संबरे खिप्पमप्पाणं               | 3138            | समुच्छिए उत्नए वा पओए        | ७१५२                  |
| संकमेण न गच्छेज्जा            | प्रा <b>१</b> ।४      | संसम्गीए अभिक्खणं                | प्राशाश्व       | समुद्धरे जाइपहाओ अप्पयं      | १०११४                 |
| संकिलेसकरं ठाणं               | प्रा <b>रा</b> १      | संसट्ठकप्पेरा चरेज्ज भिक्खू      | चु०२।६          | समुष्पेह तहाभूयं             | <b>ন</b> 1/9          |
| संखिंड संखिंड बूया            | ७१३७                  | संसट्ठे चेव बोधव्वे              | પ્રાંશારૂજ      | समुप्पेहमसंदिद्धं            | ७१३                   |
| संघट्टइत्ता काएगां            | हारा <i>र्</i> ड      | संसट्ठेण हत्थेण                  | प्राशाइ६        | समुयाणं चरे भित्रखू          | प्रारार्ष्र           |
| संजए मुसमाहिए                 | श्राश्रह,का४          | संसारसायरे घोरे                  | ६।६४            | सम्मं भूयाइ पासओ             | 81€                   |
| संजओ तंन अक्कमे               | <b>५</b> ।११७         | संसेइमं चाउलोदगं                 | प्राशाज्य       | सम्महिद्धी सया जए            | ४।२८                  |
| संजमं अणुपालए                 | ६१४६                  | सक्कारए सिरसा पंजलीओ             | <b>ह1</b> १११२  | सम्मद्माणी पाणारिए           | 351818                |
| संजमं निहुओ चर                | २!द                   | सक्कारेंति नमंसंति               | £1518X          | सम्मद्दिट्ठी सया अमूढ़े      | १०१७                  |
| संजमधुवजोगजुत्ते              | १०११०                 | सक्का सहेउं आसाए कंटया           | ह1३1६           | सय चिट्ठ वयाहि त्ति          | ७१४७                  |
| संजमम्मिय जुत्ताणं            | ₹1 <b>१%</b>          | सक्कुलि फाणियं पूर्य             | ५।१।७१          | सयणासणं वत्थं वा             | <b>४</b> ।२।२८        |
| 444 4 3 44                    | 3,10                  |                                  | -7.7.07         |                              |                       |

| पद                          | स्थल                   | पद                           | स्थल          | पद                          | स्थल              |
|-----------------------------|------------------------|------------------------------|---------------|-----------------------------|-------------------|
| सययं च असाहुया              | धाराइद                 | सालुयं वा विरालियं           | प्राराहद      | सीउण्हं अरई भयं             | <b>५</b> ।२७      |
| सयलं दुरहिट्ठियं            | ४।६                    | सावञ्जं न लवे मुणी           | ७।४०          | सीएण उसिसेण वा              | ६।६२              |
| सया चए निच्च हियट्टिय       | या १०।२१               | सावज्जं वज्जए मुणी           | ७१४१          | सीओदगं न पिए न पियावए       | १०१२              |
| सयाण मज्भे लहई पसंसणं       |                        | सावज्ज बहुलं चेयं            | ६१३६,६६       | सीओदगं न सेवेज्जा           | -<br>- ا <b>٤</b> |
| सवक्कसुद्धि समुपेहिया मुर्ण |                        | साहट्टु निक्खिवत्ताणं        | प्रशाहर       | सीओदगसमारंभे                | ६।५१              |
| सविज्जविज्जागुगया जसंवि     |                        | साहप्पसाहा विरुहंति पत्ता    | <b>६</b> १२।१ | सुई सया वियडभावे            | <b>द!३</b> २      |
| सब्बओ वि दुरासयं            | ३।३२                   | साहवो तो चियत्तेणं           | ४।१।६५        | सुएण जुत्ते अममे अकिचणे     | हा ६३             |
| सब्बं भुंजे न छहुए          | ५१२।१                  | साहाविहुयणेण वा              | ६।३७,८८       | सुकडे ति सुपक्के ति         | ७।४१              |
| सब्दजीवाण जाणइ              | ४।१४।१४                | साहीणे चयइ भोए               | २।३           | सुक्कीयं वा सुविक्कीयं      | ७।४५              |
| सब्द्रथुवहिणा बुद्धा        | ६।२१                   | साहुं साहु त्ति आलवे         | ७१४८          | सुछिन्ने सुहडे मडे          | ७१४१              |
| सब्बदुऋषणहीश्ट्ठा           | ३।१३                   | साहुदेहस्स धारणा             | प्राशहर       | सुतित्थ ति य आवगा           | ७।३६              |
| सब्व धम्म परिवनट्ठो         | चु० १।२                | साहु होज्जामि तारिओ          | ४।१।६४        | सुत्तं य सीहं पडिबोहएज्जा   | <b>हाश</b> ह      |
| सन्बबुद्धेहि वण्णियं        | ६।२२                   | सिचंति मूलाइं पुणब्भवस्स     | 51३६          | सुत्तस्स अत्यो जह आणवेड     | चू०२।११           |
| सब्बभावेश संज्ञष            | द <b>।</b> १६          | सिवखं से अभिगच्छइ            | <b>१</b> इ। इ | सुत्तस्स मगोण चरेज्ज भिक्खू | चू०२।११           |
| सव्वभूएसु संजमो             | ६।<br>६                | सिक्खमाणा नियच्छंति          | <b>E17173</b> | सुद्धपुढवीए न निसिए         | नाप्र             |
| सन्त्रभूयप्पभूयस्स          | 31૪                    | सिक्खाए सु-समाउत्तो          | ६।३           | सुनिद्ठिए सुलहु ति          | ७।४१              |
| सब्बभूयसुहावहो              | ६।३                    | सिनिखऊण भिन्खेससासोहि        | ४।२।५०        | सुयं केवलिभासियं            | चू०२।१            |
| सब्बमेयं ति नो वए           | ७१४४                   | सिणाणं अदुवा कक्कं           | £1 <b>£</b> 3 | सुयं मे आउसं तेणं भगवया     | ४।सू०१,           |
| सब्बमेयं वड्स्सामि          | ७।४४                   | सिणाणं जो उपत्थए             | ६१६०          |                             | हाश्रासू० १       |
| सब्बमेयमणाइण्णं             | 3180                   | सिणागस्स य वच्चस्स           | प्राशास       | सुयं वा जइ वा दिट्ठं        | न।२१              |
| सब्वसंगावए य जे स भिवल्     |                        | सिणेहं पुष्फमुहुमं च         | <।१४्         | सुयत्यधम्मा विणयम्मि कोविया | <b>६</b> ।२।२३    |
| सब्बसाहूहि गरहिओ            | <b>ξ</b> 183           | सिद्धि गच्छइ नीरओ            | ४।२४,२४       | सुयलाभे न मज्जेज्जा         | दारा र<br>दा३०    |
| सब्बसो तंन भासेच्जा         | 5183                   | सिद्धि विमाणाइ उवेंति ताइणो  | ६१६८          | सुयाणि य अहिज्जित्ता        | £1813             |
| सब्दाहारं न भुंजंति         | ६।२५                   | सिद्धिमस्यं वियाणिया         | ६।३४          | सुरं वा मेरगं वा वि         | प्राशाइ६          |
| सब्विदिएहि सुसमाहिएहि       | <b>चु</b> ० २।१६       | सिद्धिमयामणुष्पत्ता          | ३।१५          | सुरविखओ सञ्बदुहाण मुच्चइ    | चू०रा१६           |
|                             | (1813 <b>६,६६,</b> =१६ | सिद्धे वा भवइ सासए           | <i>६</i> १४।७ | सुलहा सुग्गइ तारिसगस्स      | ४१२७              |
| सब्दुवकसं परम्घं वा         | ६४१७                   | सिद्धो हवइ सासवी             | ४१२४          | मुविसुद्धो सुसमाहियप्पओ     | £181£             |
| सब्वे जीवा वि इच्छंति       | ६।१०                   | सिप्पा नेडणियाणि य           | ११११३         | सुस्सूसइ तंच पुणो अहिट्ठए   | हा४। <b>२</b>     |
| ससवखं न पिवे भिवखू          | प्राशाइद               | सिया एगइओ लढ्                | प्राराइ१,३३   | सुस्सूसए आयरियपमत्तो        | हाश्रह            |
| ससरवल्लाम्म य आस्एो         | দায়                   | सिया तत्थ न कप्पई            | ६१५२          | सुस्सूसमाणो पडिजागरेज्जा    | \$1\$13           |
| ससरवले महिया ऊसे            | प्राशाइ३               | सिया न भिदेज्ज व सत्ति अग्गं | •             | सुस्सूसमाको परिगिज्झ वनकां  | 81313             |
| ससरक्खेहि पाएहि             | प्राशाध                | सिया मणो निस्सरई बहिद्धा     | रा४           | सुस्सूसावयणंकरा             | <b>ह</b> ।२।१२    |
| ससाराओं ति आलवे             | ७१३५                   | सिया य गोयरगगगओ              | ४।१।८२        | सुहसायगस्स समणस्स           | ४।२६              |
| साणं सूइयं गावि             | <b>४।१।१२</b>          | सियाय भिक्खू इच्छेज्जा       | ५(१)८७        | सूइयं वा असूइयं             | दाशहद             |
| साणीपावारपिहियं             | ५।१।१=                 | सिया य समराट्ठाए             | प्राहा४०      | सूरे व सेणाए समत्तमाउहे     | <b>८।</b> ६१      |
| साणे वा बसुले ति य          | ४११७                   | सिया विसंहालहुलं न मारे      | <b>८१११७</b>  | से कोह लोह भयसा व माणवो     | ७१५४              |
| सामण्एमगुचिट्ठई             | <b>५</b> ।२।३०         | सिया हु सीसेण गिरिंपि भिदे   | 31913         | मे गामे वा नगरे वा          | प्राशार           |
| सामण्णिम य संसओ             | प्राशाह०               | सिया हु सीहो कुविओ न भक्खे   |               | से जारामजाणं वा             | <b>दा</b> ३१      |
| सामण्णेजिण देसिए            | चू० १।६                | सियाहु से पावय नो डहेज्जा    | ह1११७         | से जे पुण इमे अणेगे बहवे    | ४।सू० ६           |
| सामुद्दे पंसुखारेयं         | ३। द                   | सिलाबुट्ठं हिमासि य          | न!६<br>॥३१८७  | सेज्जं निसेज्जं तह भत्तपाणं | चू०राद            |
| सायाउलगस्स निगामसाइस        |                        | सिलेसेण व केणइ               | ४१११४%        | सेज्जमागम्म भोतुयं          | र्श्शाद७          |
| ***                         | - •                    | सोईभूएण अप्पणा               | ना <b>५६</b>  | •                           | -                 |

### ४६६

## दसवेआलियं ( दशवैकालिक )

| पंद                            | स्यल             | पद                                            | स्थल                 | पद                             | स्थल          |
|--------------------------------|------------------|-----------------------------------------------|----------------------|--------------------------------|---------------|
| सेज्जमुच्चारभूमि च             | <b>८</b> ।१७     | सो जीवइ संजमजीविएणं                           | च्०२।१ <b>५</b>      | हवेज्ज उयरे दंते               | 51२६          |
| सेज्जा निसीहियाए               | प्राश            | सो य पीणेइ अप्पयं                             | ें १।२               | हवेज्ज जगनिस्सए                | <b>८।</b> २४  |
| सेज्जायरिंगडं च                | ₹1 <b>१</b>      | सोरट्ठिय पिट्ठ कुक्कुस कए य                   | ४११।३४               | हत्ववाहो न संसक्षो             | <i>६</i> १३४  |
| सेटिठ व्व कब्बडे छूढो          | चु०१।५           | सोवच्चले सिधवे लोणे                           | ३≀८                  | हसंतो नामिगच्छेज्जा            | ५।१-१४        |
| से तत्थ मुच्छिए बाले           | <b>च</b> ्च०१।१  | सोहु नाहीइ संजमं                              | ४।१३                 | *                              | ,१२७,३०,४१,४४ |
| से तारिसे दुक्ख सहे जिइंदिए    | <b>न</b> 1६३     | ह                                             |                      | हिसगंन मुसं वूया               | ६१११          |
| से पावई सिद्धिमणुत्तरं         | <b>६।१।१७</b>    | हंदि धम्मत्थकामाणं                            | ६१४                  | हिसेज्ज पाराभूयाई              | <b>४११</b> १४ |
| से भित्रखूवा भित्रखुणी वां ''' |                  | हत्थं पायं च कायं च                           | 5188                 | हियमट्ठं लाभमट्ठिओ             | प्राशहर       |
|                                | ०,२१,२२,२३       | हत्थं पायं व लूसए                             | ५।१।६न               | हीलंति णं दुव्विहियं कुसील     |               |
| सेयं ते मरणं भवे               | श ह              | हत्थ्यं संपमज्जिला                            | X18153               | हीलंति मिच्छं पडिवज्जमा        | णा ६।१।२      |
| सेलेसि पडिवज्जई                | ४।२३,२४          | हत्थग्मि दलाहि मे                             | ५।११७=               | हेमंतेसु अवाउडा                | ३।१२          |
| से हुचाइ ति बुच्चई             | राइ              | हत्यपायपडिच्छिन्नं                            | नार्य                | हे हो हल्ले ति अन्ने <b>ति</b> | ७।१६          |
| सो चेव उतस्स अभूइभावो          | \$1\$1\$         | हत्यसंजए पायसंजए                              | १०११५                | होति साहूण दट्ठव्वा            | चू ०२।४       |
| सोच्चा जाणइ कल्लाणं            | 8155             | हत्यसभाद पायसभाद<br>हत्यी व बंधणे बढ़ी        | चू०१।७               | होज्ज कट्ठं सिलं वा वि         | प्रशहर        |
| सोच्चा जागइ पावगं              | <b>४।</b> ११     |                                               | पूर्वराज्य<br>धारीनध | होज्ज दयाणं पीला               | प्राशाहर      |
| सोच्चाणं जिलसासणं              | द्रा <b>२</b> ५  | हत्थेण तं गहेऊणं<br>हरियाणि न छिंदे न छिंदावए | १०१३                 | होज्जा तत्थ विसोत्तिया         | प्राक्षा      |
| सोच्चाण मेहावी सुभासियाइं      | 618180;          | हरियाले हिंगुलए                               | <u>४</u> ११।३३       | होज्जा वा किंधुवस्सए           | કે જે છ       |
| सोच्चा निस्संकियं सुद्धं       | ४।११६४<br>४।११६४ | हले हले सि अन्ने सि                           | ७११६                 | होल गोल वसुवे ति               | ७।१९          |

# परिशिष्ट-३

सूक्त और सुभाषित

### सूक्त और मुभाषित

धम्मो मंगलमुक्किट्टं । (१११)

धर्म सबसे बडा मंगल है।

देवा वि तं नमंसंति

जस्स धम्मे सया मणो । (१।१)

उसे देवता भी वन्दना करते हैं, जिसका मन वर्म में रमता है। कहं न कुज्जा सामण्णं

जो कामे न निवारए। (२।१)

वह क्या श्रमण होगा जो कामनाओं को नहीं छोड़ता ? वत्थगंधमलंकारं इत्थीओ सयणाणि य । अच्छत्या जे न भूजन्ति न से चाइ ति बुच्चइ ॥ (२।२)

जो वस्त्र, गन्ध, अलंकार, स्त्रियों और पलंगों का परवश होने से (या उनके अभाव में) सेवन नहीं करता, वह स्यागी नहीं कहलाता ।

जे य कन्ते पिए भोए लढ़े विपिहिकुव्वई । साहीणे वयह भोए से हु चाइ सि बुच्चइ ॥ (२।३)

स्यागी वह कहलाता है जो कान्त और प्रिय भोग उपलब्ध होने पर भी उनकी ओर से पीठ फेर लेता है और स्वाधीनता-पूर्वक भोगों का त्याग करता है।

न सामहं नोवि अहं पितीसे।

इच्चेव ताओ विषएक्ज रागं ॥२।४)

'वह मेरी नहीं है. मैं उसका नहीं हूं'— इसका आलम्बन ले राग का निवारण करे।

आयावयाही चय सोउमल्लं

कामे कमाही कमियं खुदुक्खं।

छिन्दाहि दोसं विणएज्ज रागं ।

एवं सुही होहिसि संपराए ॥ (२।४)

अपने को तपा। मुकुमारता का त्याग कर। काम-विषय-वासना का अतिक म कर। इससे दुःख अपने-आप कान्त होगा। (संयम के प्रति) हेग-भाव को छिन्न कर। (विषयों के प्रति) राग-भाव को दूर कर। ऐसा करने से तूसंसार में सुखी होगा। वंतं इच्छिस आवेडं सेयं ते मरणं भवे। (२।७)

वमन पीने की अपेक्षा मरना अच्छा है। कहं चरे कहं चिट्ठे कहमासे कहं सए। कहं मुंजतो भासंतो पावं कम्म न बंधइ।। (४।७) कैसे चले ? कैसे खड़ा हो ? कैसे वैठे ? कैसे सीए ? कैसे खाए ? कैसे बोले ? जिससे पाप-कर्म का वन्य न हो। जयं चरे जयं चिट्ठे जयमासे जयं सए। जयं मुंजंतो आसंती पानं कम्मं न बंधई ॥ (४।८)

यतनापूर्वक चलने, यतनापूर्वक खड़ा होने, यतनापूर्वक बैठने, यतनापूर्वक सोने, यतनापूर्वक खाने और यतनापूर्वक बोलने वाला पाप-कर्म का बन्धन नहीं करता।

सव्व भूयः पभूयस्स सम्मं भूयाइ पासओ । पिहियासवस्स दंतस्स पावं कम्मं न बंधई (॥४।६)

जो सब जीवों को आत्मवत् मानता है, जो सब जीवों को सम्यक्-दृष्टि से देखता है, जो आस्त्रव का निरोध कर चुका है और जो दान्त है, उसके पाप-कर्म का वन्धन नहीं होता। पढमं नाणं तओ दया। (४।१०)

आचरण से पहले जानो । पहले ज्ञान है फिर दया । अन्नाणी कि काही कि वा नाहिइ छेय पाव्यां । (४।१०)

अजानी क्या करेगा जो श्रेय और पाप को भी नहीं जानता? सोच्चा जाणइ कल्लाणं सोच्चा जाणइ पावगं। उभयं पि जाणई सोच्चा जं छेयं तं समायरे।। (४।११)

जीव मुन कर कल्याण को जानता है और मुनकर ही पाप को जानता है। कल्याण और पाप मुनकर ही जाने जाते हैं। वह उनमें जो श्रेय है, उसी का आचरण करे।

जो जीवे वि न याणाइ अजीवे वि न याणई। जीवाजीवे अयाणंतो कहं सो नाहिइ संजमं ॥ (४।१२)

जो जीवों को भी नहीं जानता, अजीवों को भी नहीं जानता, वह जीव और अजीव को न जानने वाला, संयम को कैसे जानेगा? जो जीवे वि वियाणाइ अजीवे वि वियाणई। जीवाजीवे वियाणंतो सो हुनाहिइ संजमं ॥ (४११३)

जो जीवों को भी जानता है, अजीवों को भी जानता है, वही जीव और अजीव दोनों को जानने वाला, संयम को जान सकेगा।

वच्चमुत्तं न धारए । (४।१।१६) मल-मूत्र का वेग मत रोको।

```
अहो जिणेहि असावज्जा वित्ती साहण देसिया ।
मोक्लसाहणहेउस्स
                    साहुदेहस्स
                              ्धारणाः। (५।१।६२)
     कितना आश्चर्य है - जिनेश्वर भगवान ने साधुओं को मोक्ष-
साधना के हेतु-भूत संयमी शरीर की धारणा के लिये निरवद्य-
वृत्ति का उपदेश किया है।
दुरुलहा उ मुहादाई मुहाजीवी वि दुरुलहा।
मुहादाई मुहाजीवी दो वि गच्छंति सोगाई ।। (५:१११००)
     मुधादायी दुर्लभ है और मुधाजीवी भी दुर्लभ है। मुधादायी
और मुघाजीवी दोनों सुगति को प्राप्त होते हैं।
काले कालं समायरे । (४।२।४)
    हर काम ठीक समय पर करो।
अलाभो सिन सोएउजा
तवो त्ति अहियासए । (५१२१६)
    न मिलने पर चिन्ता मत करो, उसे सहज तप मानो।
अदोणो वित्तिमेसेज्जा। (५।२।२६)
    मुह्ताज मत बनो ।
जेन बंदेन से कुधे
वंदिओं न समुक्ति । (४।२।३०)
    सम्भान न मिलने पर क्रोध और मिलने पर गर्व मत करो।
पृष्ठणहो जसोकासी माणसम्माणकासए।
वहं पसव<sup>ृ</sup> पावं माथासत्लं च कुञ्बई ॥ (४।२।३४)
    पूजा का अर्थी, यश का कामी और मान-सम्मान की कामना
करने वाला सुनि बहुत पाप का अर्जन करता है और माया-श्रत्य
का आचरण करना है।
पषीयं वल्जए रलं ३ (४।२।४२)
विकार बढ़ाने दाली बन्तु मत खाओ ।
मायामोसं (धवज्जए । (४।२।४६)
    भूट-कपट से दूर रहो ।
अहिसा निउणं दिट्टा
सव्वभूएसु संजमो । (६१८)
    सय जीवों के प्रति जो संयम है, वही अहिंसा है।
सन्वे जीवा वि इच्छन्ति जीविउं न मरिज्जिउं।
तम्हा पाणवहं घोरं निग्गंथा वज्जयंति गं।। (६।१०)
    सभी जीव जीना चाहते हैं, मरना नहीं। इसलिये प्राण-बध
को भयानक जान कर निर्म्रन्थ उसका वर्जन करते हैं।
न ते सन्निहिमिच्छन्ति नायपुत्तवओरया । (६।१७)
    भगवान महावीर को माननेवाले संचय करना नहीं चाहते।
जे सिया सन्तिहीकामे गिही पव्यइए न से । (६।१८)
    जो संग्रह करता है वह गृही है, साधक नहीं।
मुच्छा परिग्गहो वृत्तो । (६।२०)
    मूर्च्छा ही परिग्रह है ।
```

```
अवि अप्पणो वि देहम्मि
नायरंति ममाइयं । (६।२१)
     अपने शरीर के प्रति भी ममत्व मत रखो।
सच्चा विसान बसञ्जा
जओ पावस्स आगमी (७।११)
     वैसा सत्य भी मत बोलो, जिससे पाप लगे, दूसरों का दिल दु:ले ।
बहवे इमे असाह लोए बुच्चन्ति साहणो।
न सबे असाहुं साहु ति साहुं साहु ति आलवे ॥ (७.४०)
    ये बहुत सारे असाधु लोक में साधु कहलाते हैं। असाधु को
साधु न कहे, जो साधु हो उसी को साधु कहे।
नाणदसणसंपन्न संजमे य तवे रयं।
एवंगुणसमाउत्तं संजयं साहुमालवे । (७।४६)
    ज्ञान और दर्शन से संम्पन्न - संयम और तप में रत — इस
प्रकार गुरा-समायुक्त संयमी को ही साधु कहे।
भासाए दोसे य गुने य जाणिया ।
तीसे य दृद्वे परिवज्जए समा। (७।५६)
    वाणी के दांध और गुण की जानो । जो दोपपूर्ण हो, उसका
प्रयोग मत् करो ।
वएन्ज बुद्धे हियमाणुलोमियं । (७१५६)
    हित और अनुक्छ वचन बोलो ।
धुवं च पडिलेहेज्जा । (८।१७)
    शास्यत की ओर देखों।
ण य रूवेलुमणं करे । (८।१६)
    रूप में भंगामत लो।
सियं भासे । (८।१६)
    कम बोलो ।
बहुं सुणेड कण्णेहि बहुं अच्छीहि पेच्छइ।
न य दिहुं मुयं सन्वं भिक्ख् अक्खाउमरिहइ ॥ (८१२०)
    वह कानों से बहुत सुनता है, आँखों से बहुत देखता है।
किन्तु सव देखे और सुने को कहना भिक्षु के लिये उचित नहीं।
न य भोयणम्मि गिद्धो । (८।२३)
    जिह्ना-लोलुप मत बनो ।
आसुरसं न गच्छेज्जा । (८।२४)
    कोध मत करो :
देहे दुरखं महाफलं। (८१२७)
    जो कब्ट आ पड़े, उसे सहन करो।
मियासणे। (८।२६)
    कम खाओ ।
सुयलाने न मन्जेन्हा । (८१३०)
    ज्ञान का गर्व मत करो।
से जाणमजाणं वा कट्टू आहम्मियं पयं ।
संबरे खिप्पमप्पाणं बीयं तं न समायरे। (दा३१)
```

जान या अजान में कोई अधर्म-कार्यकर बैठो तो अपनी आत्मा को उससे तुरन्त हटा लो, फिर दूसरी बार वह कार्य मत करो । अणायारं परक्कम्म । नेब गूहेन निष्हवे। (८।३२) अपने पाप को मत छिपाओ। जरा जाव न पोलेइ बाही जाव म अड्रई। जाविदिया न हार्यति ताद धम्मं समायरे ॥ (८।३५) जब तक जरा पीड़ित न करे, व्याघि न बढ़े और इन्द्रियाँ क्षीण न हों, तब तक धर्म का आचरण करे। कौहं माणंच मार्थंच लोभंच पाववडुणं। बमे चरारि दोसे उ इच्छंतो हियमपणो ॥ (८।३६) को६, मान, माया और लोभ -- ये पाप को बढ़ाने वाले हैं। आत्मा का हिस चाहने वाला इन चारों दोषों को छोड़े। क्रोहो पीइं पणासेद माणो विषयनासणो। माया मित्ताणि नासेड लोहो सव्वविणासणो ।। (८१३७) कोध प्रीति का नाश करता है, मान विनय का नाश करने वाला है, माया मित्रों का विनास करती है और लोभ सब (प्रीसि, बिनय और मैत्री) का नाश करने वाला है। उबसमेण हणे कोहं माणं मद्दया जिले। मायं चज्जवभावेण लोभं संतोसओ जिणे ॥ (८।३८) उपक्षम से कोध का हुनन करो, मृद्ता से मान को जीतो, ऋजूमाव से माया को जीतो और सन्तोष से छोभ को जीतो। राइणिएसु विगयं पडंजे । (८।४०) बड़ों का सम्मान करो। निहं च न बहुमन्नेज्जा। (८।४१) नींद को नहमान मत दो। बहुस्सुयं पज्जुत्रासेज्जा । (६४४३) बहुश्रुत की उपासना करो। अपूष्टिखें न भारेन्जा भासमाणस्स अंतरा ॥ (८।४६) बिना पूछे मत बोलो, बीच में मत बोलो। षिद्विमंसं न खाएज्जा । (८।४६) घुगली मत करो। अप्पत्तियं जेण सिया आसु कुप्पेज्ज वा परो । सन्वसो तं न भासेन्वा भासं अहियगः[मिणि ।। (८।४७) जिससे अप्रीति उत्पन्न हो और दूसरा शीझ कृपित हो ऐसी अहितकर भाषा सर्वथा न बोलो। दिद्वं मियं असंदिद्धं पडिपुन्नं वियं जियं। **अयंपिरमण्**विग्गं भासं निसिर अत्तवं ॥ (८।४८) आत्मवान् इष्ट, परिमित्त, असंदिग्ध, प्रतिपूर्ण, व्यक्त, परि-

चित, बाचालता-रहित और भय-रहित भाषा बोले। आयारपन्नतिधरं दिद्विवायमहिज्जगं। वइविक्खलियं नक्कान तं उवहसे मुणी 🗷 (८।४६) आचारांग और प्रज्ञप्ति को धारण करने वाला तथा दृष्टिदाद को पढ़ने वाला मुनि बोलने में स्खलित हुआ है (उसने वचन, **छिंग और वर्ण का विपर्यास किया है) यह जानकर भी मुनि** उसका उपहास न करे। गिहिसंथवं न कुज्जा। (८।४२) गृहस्थ से परिचय मत करो । कुज्जा साहाँह संथवं । (८।५२) भलों की संगत करो। हत्थपायपडिच्छिन्नं कण्णनासविगरिपयं। अविवाससई नारि बंभयारी विवज्जाए।। (८।५५) जिसके ह.य-पैरकटे हुए हों, जो कान-नाक से विकल हो वैसी सौ वर्ष की बूढ़ी नारी से भी बहाचारी दूर रहे। न यावि मोक्खो गुरुहीलणाए। (६।१।६) बड़ों की अवज्ञा करने वाला मुक्ति नहीं पाता। जस्सं तिए धम्मपयाइ सिक्खे त्तस्संतिए वेषद्यं पउंजे। सक्कारए सिरसा पंजलीओ कायग्गिरा भो मणसा य निच्चं ॥ (१।१।१२) जिसके समीप धर्मपदों की शिक्षा लेता है उसके समीप विनय का प्रयोग करे। शिर को भुकाकर, हाथों को जोड़कर, (पंचांग वन्दन कर) काया, वाणी और मन से सदा सत्कार करे। लज्जा दया संयम बंभवेरं। कल्लाणभागिस्स विसोहिठाणं ॥ (६।१।१३) विशोधी के चार स्थान हैं - लज्जा, दया, संयम और ब्रह्मचर्य । सुस्सूसए आयरियप्पमत्तो । (१।१।१७) आचार्यकी सुश्र्षाकरो। धम्मस्स विणओ मूलं । (१।२।२) धर्मका मूल विनय है। विवत्ती अविणीयस्स संपत्ती विणियस्स य। जस्तेयं दुहओ नायं सिक्खं से अभिगच्छइ ॥(१।२१) अविनीत के विपत्ति और विनीत के सम्पत्ति होती है--ये दोनों जिसे जात हैं, वही शिक्षा को प्राप्त होता है। असंविभागी नहुतस्त मोन्खो । (१।२।२२) संविमाग के बिना मुक्ति नहीं। आयारमट्टा विषयं पउंजे। (१।३।२) चरित्र-विकास के लिये अनुशासित बनो।

```
नियताणे बट्टइ सच्चवाई । (१।३।३)
    सत्य का शोधक नम्न होता है।
धक्ककरेस पुज्जो । (६।३।३)
    अनुशासन मानने वाला ही पूज्य होता है।
मुहुरादुक्खाहु हवंति कंटया
अओमयाते वित्तओ सुउद्धरा।
                 द्रुद्धराणि
वायादुरुसाणि
वेराणुबंबीणि महदभयाणि ।। (१।३१७)
    लोहमय कांटे अल्पकाल तक दुःखदायी होते हैं और वे भी
शरीर से सहजतया निकाले जा सकते हैं, किन्तु दुर्वचन रूपी कांटे
सहजतया नहीं निकाल जा सकने वाले, वैर की परम्परा को
बढ़ाने वाले और महागयानक होते हैं।
गुणेहि साह अगुणेहिऽसाह । (१।३।११)
    साधु और असाधु युण से होता है, जन्म से नहीं।
गिण्हाहि साहूगुण मुंचऽसाहू । (६।३।११)
    साधु बनो असाधु नहीं।
सुयं मे भविस्सइ सि अज्भाइयव्वं भवइ। (६।४।सू०५)
    मुके श्रुत प्राप्त होगा, इसलिए अध्ययन
चाहिए।
एगग्गचित्रो भविस्सामि ति अज्ञाइयव्वं भवइ। (६।४।सू०५)
     मैं एकाग्रचित्त होऊँगा, इसिंटए अध्ययन करना चाहिए ।
अप्पाणं ठावइस्सामि त्ति अज्भाइयध्यं भवद् । (६।४।सू०५)
     मैं आत्मा को धर्म में स्थापित कहुँगा, इसलिए अध्ययन
करना चाहिए।
ठिओ परं ठावइस्सामि लि अज्झाइयव्वं भवइ । (६।४।सू०५)
     मैं घर्म में स्थिर होकर दूसरों को उसमें स्थापित करूँगा,
इसलिए अध्ययन करना चाहिए।
नो
        इहलोगट्ठयाए
                          तवमहिट्ठेज्जा,
        परलोगट्ठयाए
                          तवमहिट्ठेज्जा,
नो कित्तिवण्णसद् सिलोगट्ठयाए तवमहिट्ठेज्जा,
नन्नत्थ निक्जरट्ठयाए तवमहिट्ठेज्जा । (६।४।सू०६)
     (१) इहलोक के निमित्त तप नहीं करना चाहिए।
(२) परलोक के निमित्त तप नहीं करना चाहिए।
(३) कीति, वर्ण, शब्द और श्लोक के लिए तप नहीं करना
 चाहिए। (४) निर्जरा के अतिरिक्त अन्य किसी भी उद्देश्य से
 तप नहीं करना चाहिए ।
 निच्चं चित्तसमाहिओ हवेज्जा। (१०।१)
     सदा प्रसन्न (आत्म-लीन) रही ।
 वंतं नो पडियायई। (१०।१)
     वमन को मत पीओ।
 अत्तसमे मन्नेज्ज छुप्पि काए। (१०१४)
```

```
सबको आत्म-तुल्य मानो ।
न य बुग्गहियं कहं कहेज्जा। (१०।१०)
    कलह को बढ़ाने वाली चर्चा मत करो।
समसुहदुश्खसहे । (१०।११)
    सुख-दुःख में समभाव रखो ।
न सरीरं चाभिकंखई। (१०।१२)
    शरीर में आसक्त मत बनो।
पुढिव समे मुणी हवेज्जा (१०।१०)
    पृथ्वी के समान सहिष्णु बनो ।
न रसेसु गिड़े। (१०।१७)
    स्वाद-लोलुा मत्र बनो ।
न परं वएक्जासि अयं कुतीले । (१०११७)
    दूसरों को बुरा-भला मन कहो।
अत्तार्णं न समुक्कसे । (१०।१८)
    अहंकार मत करो।
न जाइमते न य रूत्रमत्ते,
न लाभमत्ते न सुएणसत्ते । (१०।१६)
    जाति, रूप, लाभ और श्रुत का गर्व मत करो।
पत्ते यं पुण्णपावं । (चू०१।सू०१ स्था०५१)
    पुष्य और पाप अपना-अपना है।
मणुयाण जीविए कुसःगजलबिदुचंचले । (चू०१।सू०१ स्था०१६)
    यह मनुष्य-जीवन कुरा की नोक पर टिके हुए जल-बिन्दू की
तरह चंचल है।
देवलोगसमाणो उपरिवाओ महेसिणं।
रयाणं अरयाणं तु महान्दिरयसारिसो ॥ (चू०१।१०)
    संयम में रत महिंद्यों के लिए मुनि-पर्याय देवलोक के समान
ही सुखद होता है। और जो संयग में रत नहीं होते उनके लिए
वही महानरक के समान दुःखद होता है ।
संभिन्नवित्तस्स य हेट्ठओ गई। (चू० १।१३)
       आचार-भ्रष्ट को दुर्गति होती है।
न मे चिरं
                दुक्खिमणं भविस्सई
                भोगपिवास
असासया
                             जनुषो ।
              सरीरेण
                         इमेण वेस्सई
अविस्सई
               जीवियपण्जवेण मे ।। (चू० १।१६)
    यह मेरा दु:ख चिरकाल तक नहीं रहेगा। जीवों की भोग-
र्निपासा अशास्वत है। यदि वह इसः शरीर के होते हुए न मिटी
तो मेरे जीवन की समान्ति के समय तो अवश्य ही मिट जाएगी।
चएज्ज देहं न उ धम्मसासणं (चू० १११७)
     शरीर को छोड़ दो पर धर्म को मत छोड़ो।
 अणुसोओ संसारो । (चू० २!३)
```

### परिज्ञिष्ट-३ सूक्त और सुभाषित

प्रथप्र

जो लुभावना है, वह संसार है।

पिंडिसोओ तस्स उत्तारों (चू०२।३)

प्रतिस्त्रोत मोक्ष का पथ है—प्रवाह के प्रतिक्षल चलना मुक्ति का मार्ग है।

असंकिलिट्ठेहिं समं वसेज्जा। (चू०२।६)

क्लेश न करने वालों के साथ रहो।

सिपक्लई अप्पामप्पएणं। (चू०२।१२)

आत्मा से आत्मा को देखा।

तमाहु लोए पिंडबुढजीवी

सो जीवइ संजमजीविएणं। (चू०२।१५)

वहीं प्रतिबुढजीवी है, जो संयम से जीता है।

अण्या सनु सययं रिवखयन्त्रो ।
सिंग्विदिएहिं सुसमाहिएहिं।
अरिवखओ जाइपहं उनेइ
सुरिवखओ सन्वद्हाण मुच्चइ ।। (चू० २।१६)
सब इन्द्रियों को सुसमाहित कर आत्मा की सतत रक्षा
करनी चाहिए । अरिक्षित आत्मा जाति-पथ (जन्म-मरण) को
प्राप्त होता है और सुरिक्षित आत्मा सब दु:खों से मुक्त हो
जाता है।

## प्रयुक्त प्रनथ एवं संकेत-सूची

| ग्रन्थ संकेत                           | प्रयुक्त ग्रन्थ नाम                | ग्रन्थ संकेत            | प्रयु <b>€त ग्रन्थ</b> नाम    |
|----------------------------------------|------------------------------------|-------------------------|-------------------------------|
|                                        | अंगविज्जा                          |                         | ऋग्वेद                        |
| अग० चू०<br>अंत०                        | अंगपण्णत्ति चूलिका<br>अंतगडदशा     | ओ ० नि०<br>ओष० नि०      | ओधनियुं क्ति                  |
| अ॰ चू०                                 | अगस्त्यसिंह चूणि (दशवैकालिक)       | ओ० नि० भा०              | ओधनिर्युक्ति भाष्य            |
| अ० वे०                                 | ग्रथवंवेद                          | ओ ० नि० वृ०             | ओधनियुं क्ति वृत्ति           |
| अनु०                                   | अनुयोगद्वार                        | औप०                     | औपपातिक                       |
| अनु॰ व॰                                | अनुयोगद्वार दृत्ति                 | औप० टी०                 | अीपपातिक टीका                 |
| अन्त०                                  | अन्तकृतदशा<br>अन्तकृतदशा           |                         | कठोपनिषद् (शाङ्कर भाष्य)      |
|                                        | ्र<br>अन्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिशिका | कल्प०                   | करुपसूत्र                     |
| अ৹ বি•                                 | अभिधान चिन्तामणि                   |                         | कात्यायनकृत पाणिनि का बार्तिक |
| अमर०                                   | अमरकोष                             |                         | कालीदास का भारत               |
| স্ত স্ত                                | हारिभद्रीय अष्टक प्रकरण            | कौटि० अर्थे०            | कौटिल्य अर्थशास्त्र           |
|                                        | अष्टाध्यायी (पाणिनि)               | कौ० अ०                  | कौटलीय अर्थशास्त्र            |
| <b>সা</b> ০ স্ত                        | आगम अठोत्तरी                       |                         | गच्छाचार                      |
| आ०                                     | आयारो                              | गीता० शा० भा०           | गीता (शाङ्करभाष्य)            |
| आ० चू०                                 | आचारचूला                           | गोभिल स्पृ०             | गोभिल स्मृति                  |
| आचा० नि०                               | आचाराङ्ग निर्युक्ति                | च०                      | चरक                           |
| आचा० नि० दृ०                           | आचाराङ्ग निर्युक्ति वृत्ति         | चरक सिद्धि०             | चरक सिद्धिस्थान               |
| <b>ৰা</b> ৰা০ ৰূ০                      | आचाराङ्ग वृत्ति                    | च ० सू०                 | चरक सूत्रस्थान                |
| <b>अ</b> वि०                           | <b>अ</b> ।वश्यक                    | चू० (दश०)               | चूलिका (दशवैकालिक)            |
| आ० नि०                                 | आवश्यक नियुंक्ति                   | छान्दो०                 | छान्दोग्योपनिषद्              |
| आं० हा० वृ० }<br>आव० हा० वृ <b>०</b> } | आवश्यक हारिभद्रीय वृत्ति           | छान्दो० शा० भा०         | छान्दोग्योपनिषद् (शांकरभाष्य) |
|                                        | आह्निक प्रकाश                      | जम्बू०                  | जम्बूद्वीप प्रज्ञाप्ति        |
| <b>उत्त</b> ०                          | <br>उत्त <i>राध्यय</i> न           | ज <b>० घ०</b><br>घवला } | जय धवला                       |
| उत्ता० चू०                             | उत्तराध्ययन चूणि                   | সাত সত হোঁত             | जातक प्रथम खण्ड               |
| उत्त∘ नि०                              | उत्तराध्ययन तिर्युक्ति             | জি০ चৃ <b>০</b>         | जनदास चूर्णि(दशवैकालिक)       |
| उत्ता० ने० वृ०                         | उत्तराध्ययन नेमिचंद्रीय वृत्ति     | जीवा०वृ० }              |                               |
| उत्ताब्बृ० )                           | •                                  | जी०वृ० }                | जीवाभिगम वृत्ति               |
| उत्ता० वृ०<br>उत्ता० वृ० वृ०           | उत्तराध्ययन बृहद् वृत्ति           | স <b>ি মা</b> ০         | जैन भारती (साप्ताहिक पत्रिका) |
| बृ०वृ० }                               | -                                  |                         | जैन सत्य प्रकाश (पत्रिका)     |
| उत्ता० स०                              | उत्तराध्ययन सर्वार्थसिद्धि टीका    | जुँ० सिं० दी० }         | ्रेन सिद्धान्त दीपिका         |
| उपा <b>॰</b>                           | उपासकदशा                           | र्जे०सि० ∫              | चित्र । प्रकारण द्राप्ति।     |
| उपा० टी०                               | उपासकदशा टीका                      | शात <b>ः</b>            | ज्ञाताधम्बया                  |

#### ४७८

## यसवेआलियं (दशवैकालिक)

| ग्रन्थ-संकेत                      | प्रयुक्त ग्रन्थ-नाम                    | ग्रन्थ-संकेत                | प्रयुक्त ग्रन्थ-नाम               |
|-----------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------|
| <b>টা ০</b>                       | ठाणं                                   | TI - 511 -                  | पाइयसद्महण्णव                     |
| तत्त्वा०                          | तत्त्वार्थाधिगम सूत्र                  | Ho Hio                      | पाणिनिकालीन भारत                  |
| त०भा० }                           | तत्त्वार्थ भाष्य                       | पा० व्या०<br>पि० नि०        | पालित व्याकरस्<br>विकास निर्मालिक |
| तत्त्वाभाव ∫                      | तत्त्राय सम्ब                          | पि०नि०वृ० }                 | पिण्ड निर्युक्ति                  |
| तत्त्वा० भाग् टी०                 | तत्त्वार्थ भाष्य दोका                  | पि० नि० टी०                 | पिण्ड निर्यु क्ति टीका            |
| दशयै० }                           | दसवेशालियं सुत                         | प्रज्ञा०                    | प्रज्ञापना                        |
| दश० }                             | दशबैकालिक                              |                             | प्रबन्ध पर्यालोचन                 |
|                                   | (के० बी० अभ्यङ्कर)                     |                             | प्रभावक चरित्र                    |
|                                   | (मनसुख लाल)                            |                             | प्रवचन परीक्षा विश्वाम            |
|                                   | (जी० घेलाभाई)                          | प्रव० सारी० }               |                                   |
|                                   | (तिलकाचार्य वृत्ति)                    | प्र० सा०                    | प्रवचन सारोद्धार                  |
| दसवै० घु० }                       | दशवैकालिक चूलिका                       | प्रव० टी०                   | प्रवचन सारोद्धार टीका             |
| दश् चू े र्र                      | day with direct                        | प्रव∙                       | प्रवराध्याय                       |
| दशवै० दी० }<br>दी० }              | दशवैकालिक दीपिका                       | সৃত সৃত अव्                 | प्रशमरति प्रकरण अवचूरि            |
| दश्च० नि०                         | दश्चैकालिक निर्युवि                    | प्र <b>०प्र०</b><br>प्रशस्क | प्रशमरति प्रकरण                   |
| दशा०                              | दशाश्रुतस्कन्ध                         | য়০ উ০                      | प्रश्न उपनिषद्                    |
| दे० ना०                           | देशी नाममाला                           | प्रश्न० (आस्त्रव०)          | प्रश्न व्याकरण आस्त्रवद्वार       |
| द्वा० कु०                         | द्वादश कुलक                            | प्रश्न ०                    | प्रश्तव्याकरमा                    |
| घ० ना०                            | धनञ्जय नाममाला                         | স০ ৰৃ৹                      | प्रश्नव्याकरण वृत्ति              |
| धन० नाम०                          |                                        | प्रश्नि० सं०                | प्रश्नव्याकरण संवरद्वार           |
| ध्मर                              | भ्रमगद                                 |                             | श्राचीन भारत                      |
|                                   | घर्म निरपेक्ष भारत की प्रजातन्त्रात्मक |                             | प्राचीन भारतीय मनोरंजन            |
|                                   | परम्पराएँ                              | बृ० हि०                     | बृहद हिन्दीकोप                    |
| नं ०                              | ~                                      | 2 14                        | ब्रह्मचर्य<br>इस्मचर्य            |
| नं० सू०<br>नन्दी सू०              | नन्दी सूत्र                            | भग० जो ०                    | भगवती जोड़                        |
| नं ० सू० गा०                      | अन्त्री सल गाला                        | भग० जाए                     | भगवती                             |
| नाया•                             | नन्दी सूत्र गाथा                       |                             |                                   |
| 41410                             | नायायम्मकहा                            | भग०टा०<br>भग०वृ०            | भगवती टीका                        |
| for .                             | नालन्दा विशाल शब्द-सागर                | भा० गा०                     | भाष्य गाथा                        |
| नि ०<br>जिल्हा सम्बद्ध            | निशीय<br>विकास                         |                             |                                   |
| नि० चू० उ०<br>निः = -             | निशीय पूर्णि उद्देशक<br>निशीय पर्णा    | भिक्षु ग्रंथ०               | भियुग्रंथ रत्नाकर                 |
| नि० चू <b>०</b><br>नि० पी०        | निशीथ <b>पू</b> णि<br>निशीय पीठिका     | भिक्षु०                     | भिजुबन्दानुशासन                   |
|                                   | निशीय भाष्य<br>निशीय भाष्य             |                             | भिवखुनो पात्तिमोख                 |
| नि० भा०                           |                                        | माठ नि०                     | मज्झिम निकाय                      |
| नि॰ भा० गा०<br>जिल्हारिकार स्टब्स | निशीय माप्य गाथा                       | म० स्मृ०                    | मनुस्मृत <u>ि</u>                 |
| नि०पी०भा०चू०                      | निशोध पीठिका भाष्य <del>पू</del> णि    | म् भारक }<br>महा० }         | महाभारत                           |
| नि०पी० भा०<br>विकसार              | नियोध पीठिका भाष्य                     | ` ,                         |                                   |
| नि० गा०                           | निर्युवित गाथा (दशवैकालिक)             | महा० शा०                    | महाभारत शास्तिपर्व                |
| <b></b> -                         | नृसिंह पुराण<br>                       |                             | महावग्गो (विनय पिटक)              |
| पन्त्र ।                          | पन्तवणाः                               | मूला०                       | <b>भूलाचार</b>                    |
| पन्तर भार                         | पन्नवणा भाष्य                          | मेघ० उ०                     | मेघदूत उत्तरार्खं                 |
| पाइ० ना०                          | पाइय नाममाला                           |                             | मोहत्यागाष्टकम्                   |

| प्रथ संकेत  व   च      च  | प्रयुक्त प्रथ नाम  यजुर्वेद  रत्न करण्ड श्रावकाचार  रत्न करण्ड श्रावकाचार  रत्न करण्ड श्रावकाचार  रत्न करण्ड श्रावकाच्य  विश्व कर्मित  विनय पिटक  विनय पिटक महावग्ग  " " चुल्लवग्ग " भिन्न जुनी पातिमोक्ष छत्तवग्ग " भिन्न पातिमोक्ष  व्र० पातिमोक्ष  विश्व प्रातिमोक्ष  विश्व प्रात्म भूमिका  विष्णु पुर्गण  वृद्ध गौत्म स्मृति  व्यवहार भाष्य व्यवहार भाष्य व्यवहार भाष्य टीका  शालियाम निष्यं मूण्ण | प्रस्थ संकेत<br>सु० नि० (गुजन<br>सु० नि० (गुजन<br>सु० चि०<br>सु० चू०<br>सू० टी०<br>स्था० च०<br>स्था० च०<br>हल०<br>हल०<br>हल०<br>हैमश० | प्रयुक्त प्रस्थ-नाम सुत निपात ) सुत निपात (गुजराती) सुश्रुत सुश्रुत चिकित्सा स्थान सुश्रुत सूत्र स्थान सुश्रुत सूत्र स्थान सूत्रकृताङ्ग चूणि स्त्रकृताङ्ग टीका स्मन्त अर्थमास्त्र हलायुव कोप हारिभदीय टीका (दशवैकालिक) हिन्दू राज्यतन्त्र (दूसरा खण्ड) हैम सन्दानुशासन A Dictionery of Urdu, Classical Hindi & English A Sanskrit English Dictionery Dasavealiya Sutra By K. V. Abhyankar, M. A. Dasvaikalika Sutra: A Study By M. V. Patwardhan. History of Dharmashastra |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                           | " भिद्यु पातिमोक्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | हल० {                                                                                                                                 | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| •                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| f                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 810 610                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| -                         | <b>4</b> -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | हैम० }                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| -                         | भूक मन्यम रचुता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| >                         | व्यवहार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                       | A Dictionery of Urdu,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| व्यव भाव                  | व्यवहार भाष्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                       | A Sanskrit English Dictionery                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| व्यव माव टी०              | व्यवहार भाष्य टीका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                       | Dasavealiya Sutra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| शा० नि०                   | शालियाम निघंटु मूषण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                       | Dasvaikalika Sutra: A Study<br>By M. V. Patwardhan.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| शु <b>०</b><br>घुक० नी० } | <b>गुक्र</b> नीति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                       | By P. V. Kane, M. A. LL.M.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| श्रमण ०                   | श्रमण सूत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                       | Journal of the Bihar & Orissa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                           | श्री मह।वीर कथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                       | Research Society                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                           | षड्भाषा <b>च</b> न्द्रिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                       | The Book or Gradual Sayings                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| सं० नि०                   | संयुक्त निकाय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                       | Translated by E. M. Hare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                           | संदेह विषीपधि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                       | The Book of the Discipline (Sacred Books of the Buddhists)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| सम०                       | समवायाङ्ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                       | (Vol. XI)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| सम <b>०टी०</b><br>सम०वृ०  | समवायाङ्ग टीका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                       | The Uttaradhyayan Sutra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ,                         | सामाचारी शतक<br>समीसाँझनो उपदेश(गो.जी.पटेल)<br>सिद्ध चक्र (पत्रिका)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                       | By J. Charpentier, Ph. D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

