# શ્રી દરાવેકાલિક સૂત્ર

ં મૂળ, અર્થ અને વિવેચન સહિત

લેખક અને સંપાદકા-

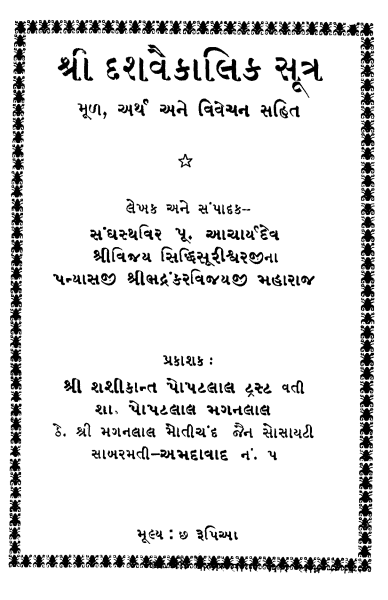
સંઘરલાંબર પ્રચાચાર્યદેવ શ્રીવિજય સિદ્ધિસ્ટ્રેશ્વિરજના પન્યારાજી શ્રીલાર્ડકરવિજયછે સહારાજ

#### 100

#### युर्धायुरु ।

ચા શચીકાન્લ પાપટલાલ ટ્સ્ટ વતી સા. પાપટલાલ અગનલાલ દે શ્રી મગનલાલ માતીચંક જૈન સામાથટી સાગરમતી–અમદાવાદ નં. પ

For Private & Personal Use Only



પ્રાપ્તિસ્થાન– (૧) પેાપટલાલ નગીનકાસ શાહ દે. મસ્કતી મારકીટ દુકાન નં. પ અમકાવાક-૨ (૨) શેઠ સુભાજી ૨વચંદ જેચંદ જૈન વિદ્યાશાળા. દાશીવાડાની પાેળ, અમકાવાદ ૧ (૩) પૂ. આ. શ્રી ઉદ્દયસૂરિજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા ઉમાજી ભુવન જૈન ધર્મશાળા પાલીતાણા (સૌરાષ્ટ્ર)

આવૃત્તિ બીજી

પ્રત ૧૦૦૦

नम्र सूचन

इस ग्रन्थ के अभ्यास का कार्य र्ण होते ही नियत समयावधि में ीघ्र वापस करने की कृपा करें. जेससे अन्य वाचकगण इसका उपयोग कर सकें. મુદ્રક :− જ્વણુલાલ પુરુષાેત્તમદાસ પટેલ ઉત્કૃષ્ટ મુદ્રણાલય ગાંધીરાેડ પુલ નીચે-અમદાવાદ-૧

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

### પ્રાસ્તાવિકમ્

ધર્મ શાસ્ત્રોની ઉપયાગિતા-આત્મશુદ્ધિમાં વિશિષ્ટ આલમ્બન ભૂત ધર્મ પ્રન્થા ઉપર પ્રાસ્તાવિક લખવા માટે તે વિષયનું જ્ઞાન, શ્રદ્ધા અને યાેગબળ, વગેરે આવશ્યક છે. એના અભાવે એ કામ અશકચ નહિ તાે દુઃશકચ તાે છે જ. એમ છતાં ગ્રન્થને લખતાં તેના જે કંઈ વિશેષ મહિમા સમજાયા છે, તે વાચકાના લક્ષ્યમાં આવે અને તેઓ ગ્રન્થ પ્રત્યે બહુમાનવાળા બને, એ આશયથી કંઈક લખવા પ્રયત્ન કરું છું.

વસ્તુને સમજવા કે મૂલ્યાંકન કરવા માટે તે સંબંધી જ્ઞાન, વિવેક અને શ્રદ્ધા જોઈએ, તેના અભાવે એક વિશિષ્ટ વસ્તુ પણ સામાન્ય-રૂપે અને સામાન્યવસ્તુ વિશિષ્ટરૂપે સમજાય. જેમ એક હીરાની કિંમત ઝવેરી જેટલી સમજે તેટલી સામાન્ય માણસ, કે ભોજનની આવશ્યકતા ભૂખ્યા સમજે તેટલી તૃપ્ત માણસ ન સમજી શંકે, તેમ આત્મશુદ્ધિમાં માનવજીવનની સફળતા માનનારા ધર્મગ્રન્થાનું જેટલું મૂલ્ય-મહત્ત્વ આંકી શંકે તેટલું કેવળ ભૌતિકસુખમાં રાચનારા ન આંકી શંકે, એ સામાન્ય છુદ્ધિથી સમજાય તેવું સત્ય છે. પણ તેથી વસ્તુની કિંમત ઘટતી નથી. હીરા તે હીરા અને ભોજન તે ભોજન છે જ. એમ ધર્મશાસ્ત્રો પણ ધર્મશાસ્ત્રો જ છે, અમૂલ્ય છે, આત્યન્ત ઉપકારી અને આવશ્યક છે. એના આશ્રય વિના કદાપિ સાચું સુખ મળે તેમ નથી.

<mark>બન્થની એાળખાણ</mark>ુ–દશવૈકાલિક નામના આ ગ્રન્થ એક વિશિષ્ટ મર્મગ્રન્થ છે. એમાં આત્મશુદ્ધિ માટેની વિવિધ સામગ્રી ભરેલી છે. આ ગ્રન્થના આલમ્બનથી આજ પૂર્વે સંખ્યાબદ્ધ આત્માએા સન્માર્ગને પામી સાચા સુખને સાધી શકવા છે, આજે પણુ સાધે છે અને ભવિષ્યમાં દુજરા વર્ષો સુધી ભવ્યજીવા સાધી શકશે, એમ જ્ઞાનીએા કહે છે. શ્રીગણુધરભગવ તા અને તે પછીના વિશિષ્ટગ્રાનીઓએ રચેલા હજારા ગ્રન્થા કાળબળે નાશ પામ્યા અને પામશે, તેને સમજવાની બુદ્ધિ પણ ઘટી છે અને ઘટશે, કિન્તુ પ્રસ્તુત ધર્મગ્રન્થ પ્રભુ શ્રીમહાવાર– દેવના શાસનકાળ સુધી વિદ્યમાન રહેશે, એના આલમ્બનથી પાંચમા આરાના છેડા સુધી ભવ્યજીવા આરાધના કરશે, એ તેની એક વિશિષ્ટતા છે. આ ગ્રન્થ કાણે, કચારે, કયા કારણે, કાને માટે રચ્યાે ? એ એક ઐતિહાસિક બીના છે, તેને સવિસ્તર લખવાનું આ સ્થળ નથી, તા પણુ ગ્રન્થના મહત્ત્વને સમજવા ઉપયાગી હાેવાથી અહીં ડુંકમાં તે જોઈ લઈએ.

રચયિતા, રચનાકાળ અને રચવાના હેતુ-ચરમતીર્થપતિ પ્રભુ શ્રીમહાવીરદવની પાટે પંચમગણધર શ્રુતકેવળા શ્રી સુધમાસ્વામિછ થયા, તેઓની પાટે નવાણું ક્રોડ સાનૈયાના અને પદ્મિની સરખી રૂપવતી ગુણવતી આઠ સ્ત્રીઓના લગ્ન સાથે જ ત્યાગ કરનારા અખંડ બ્રહ્મચારી, માતા-પિતા, સાસુ-સસરાઓ અને આઠે સ્ત્રીઓની (મતાન્તરે પાંચસા છવ્વીશની) સાથે દીક્ષા લેનારા ચરમકેવલી શ્રીજગ્ણૂસ્વામિછ થયા. પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવના નિર્વા-ણથી ચોસઠ વર્ષે તેઓ મુક્તિ પાગ્યા અને તેઓની પાટે ચારી કરવામાં વ્યસની બનેલા પ્રસિદ્ધ ચાર પ્રભવ નામના રાજપુત્ર, જે ઉપર્યુક્ત શ્રી-જગ્ળૂ કુમારની ત્યાગવૃત્તિ અને વૈરાગ્યને જાણી આશ્ચર્ય પાગ્યો અને તેઓના ઉપદેશથી વૈરાગી બનીને તેઓની પાસે જ દીક્ષા લોધી. તે સગ્પૂર્ણ શ્રુતનિધિ શ્રીપ્રભવસ્વામિછ થયા.

તેઓએ પાતાની પછી કાેણુ યાેગ્ય આત્મા શાસનની અને શ્રીસંઘની રક્ષા કરી શકશે ? તે જાણવા પાતાના વિશિષ્ઠત્તાનના પ્રભાવે જોયું. ત્યારે શ્રમણસંઘમાં કે શ્રાવકસંઘમાં કાેઈ આત્મા યાેગ્ય ન દેખાયા. યાેગ્યતા વિના આ જવાબદારીભર્યું સ્થાન જેને તેને આપવાથી શાસનને, સંઘને, આપનારને તથા લેનારને પણ અહિત કરે, એમ સમજતા તેઓએ અન્યધમાં આમાં ઉપયોગ મૂકચો. તે વખતે શ્રીરાજગૃહનગરમાં મેાટા યત્રને કરાવતા, સત્યનિષ્ઠ, લઘુકમાં એવા શય્ય ભવ નામના બ્રાહ્મણ તેઓને યાગ્ય જણાયા. તેથા વિહાર કરી તેઓ રાજગૃહ ગયા, ત્યાં ઉદ્યાનમાં રહી બે બ્રુદ્ધિમાન સાધુઓને સંકેત આપી ભિક્ષાર્થ નગરમાં માકલ્યા. ચરુના આદેશ પ્રમાણે ભિક્ષાર્થ કરતા તે મુનિઓ જ્યાં શય્ય ભવ અને તેના યત્તમંડપ હતા ત્યાં ગયા અને ધર્મલાભના આશીર્વાદ આપી પ્રવેશ કરતાં તેઓને યાત્તિકાએ અટકાવ્યા. તેથા તેઓ '**લહો कण્ટમદો જગ્દ', તત્ત્વ' ન જ્ઞાયતે પરમ્' !** એ શબ્દો બાલી પાછા ક્ર્યા. યત્તદાર પાસે બેઠેલા શય્ય ભવે એ શબ્દો સાંભળ્યા.

ખસ, શય્યંભવ માટે એટલા શબ્દો ઘણા હતા. મુનિઓના મુખે સાંભળેલા એ શબ્દોથી તે વિચારમાં પડી ગયેા. 'કદાપિ કોધાદિને વશ નહિ થનારા, નિઃસ્પૃહ અને સત્યના પાલક જૈન મુનિઓ કદાપિ અસત્ય બાેલે નહિ' એવી સચાટ શ્રહા ધરાવનાર તેને લાગ્યું કે જૈન મુનિઓ આ યત્રને તત્ત્વવિનાના કહી ગયા, તેમાં કંઈ કારણ હાેવું જોઈએ. એથી શંકાશીલ બનેલા તેણે પાતાના યાત્તિકગુરુને તેનું રહસ્ય જણાવવા આગ્રહ કર્યા. પ્રારંભમાં તા યાત્તિક 'વેદા જ એક પરમતત્ત્વ છે' એમ કહી તેના ચિત્તનું સમાધાન કરવા માંડ્યું, પણ શય્ય લવને એમાં તથ્ય લાગ્યું નહિ. એથી ક્ષાત્રતેજને પ્રકાશતા તેણે મ્યાનમાંથી શસ્ત્ર ખેંચીને સત્ય જણાવવા આગ્રહ કર્યા. તેથી ભય પામેલા ગ્રરુએ કહ્યું કે 'આ યત્તસ્ત ભાવા આગ્રહ કર્યા. તેથી ભય પામેલા ગ્રરુએ કહ્યું કે 'આ યત્તસ્ત જણાવવા આગ્રહ કર્યા. તેથી ભય પામેલા ગ્રરુએ કહ્યું કે 'આ યત્તસ્ત જણાવવા આગ્રહ કર્યા. તેથી ભય પામેલા ગ્રરુએ કહ્યું કે 'આ યત્તસ્ત જણાવવા આગ્રહ કર્યા. તેથી ભય પામેલા ગ્રરુએ કહ્યું કે 'આ યત્તસ્ત જણાવવા આગ્રહ કર્યા. તેથી ભય પામેલા ગ્રરુએ કહ્યું કે 'આ યત્તસ્ત જણાવવા આગ્રહ કર્યા. તેથી લય પામેલ ગ્રેન્થરની પ્રતિમા છે, તેનું ગ્રપ્ત પૂજન કરવાથી યત્ત નિવિધ્લ્ય આય છે, અન્યથા આહેત્ધર્મોપાસક પ્રહ્નચારી સિદ્ધપુત્ર નારદ યત્તને અવશ્ય વિઘ્ત કરે.'

યાગ્નિકગુરુના મુખે આ હક1કત સાંભળી સત્ય કહેવાથી શય્ય ભવે તેની પ્રશંસા કરી. પછી યગ્નસ્ત ભ નીચેથી તે રત્નપ્રતિમા કઢાવી દર્શન કર્યું અને તત્ત્વ જાણવા ઉત્સુક બનેલેા શય્ય ભવ તુર્ત જ તે સુનિઓના પગલે પગલે શીઘ ઉદ્યાનમાં પહેોચ્યાે. વિનયપૂર્વક શ્રીપ્રભવસ્વામિને વન્દન કરી પ્રમુદિત થએલાે તે ઉચિત સ્થાને બેઠાે અને પાતાની તત્ત્વજિજ્ઞાસા પ્રગટ કરી.

શ્રીપ્રભવસ્વામિએ પણ જીવ–અજીવ આદિ તત્ત્વાનું અને અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, હ્યહ્મચર્ય તથા અપરિગ્રહરૂપ માક્ષના ઉપાયાનું શુદ્ધજ્ઞાન કરાવ્યું. તેઓના અનહદ ઉપકારથી ઝડણી બનેલા શય્ય ભવે પ્રવજ્યા (જૈની દીક્ષા ) માટે પ્રાર્થના કરી અને શ્રી પ્રભવસ્ત્રિજીએ પણ તેને દીક્ષા આપી. એ રીતે શય્ય ભવ હ્યાહ્મણ મટીને જૈન મુનિ થયા.

દીક્ષા પછી ઘેાર પરીષહેાને અને ઉપસગેાંને સહન કરતા તેઓએ ઉગ્ર તપ કરવા માંડયેા. એક, બે, ત્રણ, વગેરે ઉપવાસના તપ અને નિરીહભાવે ગુરુના વિનય વૈયાવચ્ચ, આદિ સંયમની આરાધના કરતાં મહાછુદ્દિશાળી તેઓ થાેડા કાળમાં જ ચૌદપૂર્વો ભણી ગયા અને ગુરુના તુલ્ય જ્ઞાની થયા. જ્ઞાનાદિ ગુણાથી પાતાના તુલ્ય જાણી શ્રીપ્રભવસ્વામિજીએ પણ પાતાને સ્થાને તેઓને આચાર્ય બનાવ્યા. એમ શય્ય ભવમુનિ આગળ વધીને હવે સ્હરિ થયા. યાગ્ય પાત્રમાં જવાબદારીના ભાર મૂકવાથી નિવૃત્ત બનેલા શ્રીપ્રભવસ્વામિજી પણ અનિતમ આરાધના કરી સમાધિથી કાળધર્મ પામી સ્વર્ગે ગયા.

આ બાજી શય્ય ભવ દીક્ષિત થયા ત્યારે તેઓની પત્ની થાડા સમય પૂર્વે જ ગર્ભવતી થઇ હતી. 'પતિના વિરહમાં સ્ત્રી પુત્રના આધારે જીવી શકે' એમ સમજતાં સંબંધીઓએ તેને ગર્ભ સંબંધી પૂછ્યું, ત્યારે તેણે 'मनाक्' અર્થાત 'કંઇક ગર્ભની સંભાવના છે' એમ કહ્યું. તે પછી પૂર્ણ સમયે તેને એક ઉત્તમ પુત્રના પ્રસવ થયા અને તેણે ગર્ભના સંભવ 'मनाक्' છે, એમ કહેલું હાવાથા તે પુત્રનું મનક એવું નામ પ્રસિદ્ધ થયું. પતિના વિરહમાં એક પુત્રના જ આધાર માનીને અત્યંત કાળજી પૂર્વ કે લાલન-પાલન કરતી તે માતાના પુત્ર ક્રમશઃ માટા થતાં આડ વર્ષ ના થયા, ત્યારે એટલી લઘુવયમાં પણ લાકવ્યવહારને સમજતા તેણે માતાના શરીરે સધવા સ્ત્રીને યાગ્ય વેશ જોઇ પાતાના પિતા જીવે છે એમ માની લીધું. છતાં પિતાને આજ સુધી કદાપિ નહિ જોવાથી એક દિવસ તેણે મારા પિતા કાેણ અને કયાં છે ? એમ માતાને પૂછ્યું.

પ્રશ્નથી ભય પામેલી માતાએ પુત્રપ્રેમને વશ થઈ કહ્યું, બેટા ! તારા જન્મ પહેલાં જ તારા પિતા દિક્ષિત થયા છે, મેં જ તને પાળી પાષીને ઉછેર્યો છે. તે તેઓને જોયા નથી તેમ તેઓએ તને પણ જોયા નથી. બન્યું છે એમ કે જ્યારે તું ગર્ભમાં હતા ત્યારે સુસ્તવેદાન્તી, ધર્મનિષ્ઠ અને યત્તાદિ ક્રિયાઓમાં રસિક એવા તારા પિતાને કાઈ ધૂર્ત જૈન સાધુઓએ ઠગીને દીક્ષા આપી દીધી છે, તેથી તેઓ જૈનસાધુ તરીકે ગામાગામ કર્યા કરે છે.

આમ કહેવામાં પુત્રને જૈન સાધુઓ તથા શય્ય ભવ પ્રત્યે અસદ્ભાવ પ્રગટાવવાના માતાના આશય સ્પષ્ટ સમજાય તેવા છે, છતાં પુત્રને એની અસર બીજી જ થઈ. તેને લાગ્યું કે ચુસ્તવેદાન્તી યુદ્ધિમાન પિતા ડગાય અને જૈન સાધુઓ ડગીને દીક્ષા આપે, એમાં કંઇ તથ્ય નથી. અવશ્ય તેમાં કાઈ હેતુ હોવા જોઇએ. પુત્ર તરીકે પિતાનાં દર્શનથી મારે મારાં નેત્રાને પાવન કરવાં જોઇએ. પિતા ગુરુ છે, ઉપકારી છે, તેમનાં દર્શન અને સેવા વિનાનું પુત્રજીવન નિષ્ફળ છે. ખસ, સાત્ત્વિક અને સલ્યનિષ્ઠ પિતાના પુત્રના તે વિચાર અફર બન્યા.

તે સમજી ગયેા કે માતાની અનુમતિ દુર્લ બે એને તે મેળ-વવાનાે પ્રયત્ન વિઘ્નરૂપ છે, તેથી બાળક છતાં અળાળપરાક્રમી તે માતા ન જાણે તેમ એકદા ઘેરથી નીકળી ગયાે. તે દિવસામાં શ્રી– શય્ય ભવસૂરિજી ચમ્પાનગરીમાં હતા. પુણ્યભળે ખે ચાએલાે મનક પણ ભવિતવ્યતાથી ત્યાં જ પહેાંચી ગયા અને શરીરચિંતા માટ બહાર નીકળેલા સૂરિજીએ તેને નગરના પાદરમાં જ આવતા જોયા. એને જોતાં જ લાહીના સંબ ધથી તેઓને સ્નેહ પ્રગટવા અને મનકનું પણ એમ જ બન્યું. ચંદ્રને જોઈ કમળ વિકસે તેમ સરિજીને જોઈ મનકના હદયમાં કાઈ અપૂર્વ આનંદ ઉજીબ્યા. બન્ને મળ્યા અને સુરિજીએ તેને કાણ છે, કયાંથી આવ્યા, કાના પુત્ર છે, વગેરે પૂછ્યું. મનકે પાતાની આળખ કરાવી અને મારા પિતા કવાં છેા, એ જાણતા હો તા મને કહો, એવી પ્રાર્થના કરી. ઉપરાન્ત 'મારા પિતાનાં દર્શન થાય તા હું તેઓની પાસે દીક્ષા લઉં' એમ પણ કહ્યું.

સર્વ હંકીકત સાંભળીને 'પોતાના પુત્ર છે' એમ સમજેલા જ્ઞાની સૂરિજીએ પિતાની નિશ્રામાં દીક્ષિત થએલા પુત્ર ' આ મારા પિતા છે' એમ જાણે, કે અન્યમુનિઓ 'આ ગુરુપુત્ર છે' એમ જાણે તા તેને વિનય વૈયાવચ્ય વગેરે સંયમયાગાની આરાધના સારી રીતે ન કરાવી શકાય, માન–સન્માનથી પ્રમાદી બને, વગેરે સમજીને સ્પષ્ટ આળખાણ ન આપતાં ખાલ્યા કે, તારા પિતાને હું જાણું છું, તે મારા મિત્ર છે, સમજી લે કે અમે બન્ને એક જ છીએ, માટે હે ભાગ્યવાન ! તું મારી પાસે જ દીક્ષા લે. પિતામાં અને કાકામાં વળા ભેદ કેવા ? મનકને પણ સૂરિજી પ્રત્યે પિતાતુલ્ય પ્રેમ પ્રગટયા હતા, એથી એ વાત તેણે સ્વીકારી અને તેને સાથે લઈ ઉપાશ્રયે ગએલા શ્રીશય્યંભવસુરિજીએ બાળક છતાં ગંભીર અને વિશિષ્ટ્ણુદ્ધિવાળા તે પોતાના પુત્ર મનકને દીક્ષા આપી.

પછી કૃપાસાગરસ્તરિજીએ શ્રુતજ્ઞાનદ્વારા જાણ્યું કે આ મનક-મુનિનું આયુષ્ય માત્ર છ મહિના જ બાક્રી છે. તેથી આટલા ટુંકા સમયમાં તેને સાગર જેટલા શ્રુતજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કર્યા રીતે કરાવવી ? એ ચિંતામાં પડેલા તેઓએ વિચાર્યું કે 'ચૈાદપૂર્વી અથવા દશપૂર્વધરાે ક્રાઈ વિશિષ્ટ કારણે પૂર્વોમાંથી સારભૂત તત્ત્વેાનેા ઉદ્ધાર કરી શકે ' એવી જિના<sub>ર</sub>ા છે, માટે આ પાળમુનિના હિતાર્થે હુ**ં પ**ણ સિદ્ધા-ન્તના સારના ટું'કા ઉદ્ધાર (સંગ્રહ) કરું !

આ છે પ્રસ્તુત ઞન્થરચનાનું કારણ ! ઉપર્યું ક્ત પરાેપકાર– ભાવનાને વશ થઈ શ્રીશય્યંભવસૂરિજીએ પૂર્વોમાંથી જે સારભૂત વસ્તુઓને લઈ ગ્રન્થરૂપે ગુંથી, તે જ ગ્રન્થ આ દશવૈકાલિક. **તેમાં** અધ્યયન દશ હેાવાથી અને વિકાલવેળાએ રચેલું હેાવાથી 'દ્દશવૈકાલિક' એવું આનું સાન્વર્થ નામ છે.

પછી તેા ગુરુજીએ સ્વયં એ પ્રન્થ મનકમુનિને લણાવવા માંડયો. તે માત્ર ગેાખાવ્યાે એટલું જ નહિ, પણુ એમાં જણાવેલા અષ્ટ પ્રવચનમાતાથી માંડીને અહિંસા, સત્ય, આદિ મહાવતાનું પાલન કરવાપૂર્વંક વિનય, વૈયાવચ્ચ, ગુરુભક્તિ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, તથા ક્ષમાદિ દશવિધ યતિધર્મ, વગેરે વિવિધ ભાવાને પ્રગટાવ્યા અને સંયમમાં એવા રસ પ્રગટ કરાવ્યા, કે છ મહિનામાં તા જ્ઞાની બનેલા તે બાળમુનિ નિરતિચાર આરાધના કરીને સમાધિપૂર્વંક કાળધર્મ પામી સ્વર્ગે ગયા. સમાધિ એટલે શરીરથી માંડી સર્વ ભાહ્ય પદાર્થોની ઉપેક્ષા અને આત્મગુણાના આનંદ ! જૈન સાધુધર્મ વિના અનાદિ જડસંયાગાને તાડીને આવી આત્માની રમણતા કર્યા રીતે પ્રગટાવી શકાય ? અને એ પ્રગટવા વિના અનાદિ જડનાં બધ્ધનાનું દુ:ખ શી રીતે ટળે ? જેઓને નિમિત્તે આ ગ્રન્થ રચાયા તે આ મનકમુનિના ઉપકાર નાનાસુના ન લેખાય.

તે સમયે જ્ઞાનસમુદ્ર પણુ સ્વરિજીને મનકમુનિના સ્વર્ગવાસથી નેત્રોમાં આંસુની ધારા ચાલી, તે જોઈ શ્રીયશાેભદ્રાદિ તેઓના શિષ્યવર્ગ આશ્ચર્ય પામ્યાે. આજ પૂર્વે દીર્ઘપરિચિત, ગીતાર્થ અને ચારિત્રશીલ અનેક મુનિવરાેને આરાધના કરાવી પરલાેક સુધારનારા ગુરુજીને કાેઈના વિરહનું દુઃખ ન થયું અને માત્ર છ મહિનાના દીક્ષિત બાળમુનિના સ્વર્ગવાસથી નેત્રોમાં આંસુ કેમ ? એ જાણવા તેઓએ ગુરુજીને પૂછ્યું. તેઓએ પણ આજ સુધી ગુપ્ત રાખેલી વાત પ્રગટ કરતાં કહ્યું, મુનિવરાે ! મને બાળમુનિના મરણથી દુઃખ નથી થયું. તે થાેડા કાળમાં ઘણું સાધી ગયેા એના હર્ષનાં આંસુ આવ્યાં છે અને તેમાં પણુ સ્નેહરાગ હેતુ છે. કારણુ કે તે મારા પુત્ર હતાે, યાેગીને પણુ પુત્રસ્નેહ તજવાે દુષ્કર છે.

એ હક્રીકત જાણી વિનીત શિષ્યાને અપાર દુ:ખ થયું. ગુરુ-પુત્ર પણ ગુરુના જેટલા જ પૂજ્ય હાેવા છતાં તેની સેવાના લાભ ન મલ્યા, એના પશ્ચાતાપ થયા. એથી આ સંબંધ આજ સુધી આપે કેમ ન જણાવ્યા ? એમ પૂછ્યું. ત્યારે સૂરિજીએ કહ્યું કે તમારી સેવાના ળળે પ્રમાદ વધવાથી ટુંકા આયુષ્યમાં એની આરાધના ળગડે, એને વિનય વૈયાવચ્ચના લાભ ન મળે, વગેરે કારણે એ ન જણાવવું હિતકર હતું. આનું નામ પુત્રના-શિષ્યના સાચો સ્નેહ. આ ગુરુ અને એ જ સાચા પિતા, કે જે શિષ્ય યા પુત્રના શરીરની ચિંતા કરતાં ય અધિક ચિંતા તેના આત્મહિતની કરે.

તે પછી મનકને માટે રચેલા આ પ્રન્થને સંવરી લેવાની (આગળ ક્રાઈને નહિ આપવાની) પોતાની ઈચ્છા સરિજીએ શિષ્યોને જણાવી, તેઓએ પણ તે શ્રીસંઘને કહ્યું અને શ્રીશ્રમણસંઘે પણ હવે પછી ભરતક્ષેત્રમાં જવા ઉત્તરાત્તર મંદછ્યુલ્વિળા થશે, માટે ભાવિજીવાના ઉપકાર માટે ગ્રન્થને કાયમ રાખવાની પ્રાર્થના કરી. આ શ્રીસંઘની પ્રાર્થના એ ગ્રાની ગુરુએ માન્ય રાખી તે છે આ ગ્રન્થની હયાતિનું મૂળકારણ ! શ્રી મનકમુનિ, ગ્રન્થને રચનાર શ્રીશય્યંભવસૂરિજી અને શ્રીસંઘના આ ઉપકાર અમૂલ્ય છે. જેઓની કૃપાથી આ ગ્રન્થરત્ન વર્તમાન શ્રીસંઘને વારસામાં મલ્યું છે.

આટલું પ્રાસંગિક કથન એ કારણે કર્યું કે એમાં પ્રન્થનું ઐતિક્રાસિક મહત્ત્વ **રહે**લું છે. પ્રસ્તુત પ્રન્થ પ્રભુ શ્રીમહાવીરદેવના નિર્વાણ પછી એક શતાબ્દી પૂર્ણ થતાં પહેલાં જ, શ્રીજૈનશાસન અને સંધની અતૂટ જાહેાજલાલીના કાળમાં રચાએલાે હાેવાથી તે મુક્તિની સાધના માટેની નિભે<sup>૬</sup>ળ સામગ્રી પૂરી પાડે છે. વળી તેના રચયિતા શ્રુતકેવળી ચૌદપૂર્વધર હેાવાથી એમના શબ્દોમાં અચિંત્ય શક્તિ રહેલી છે. દશપૂર્વા<sup>°</sup> પણ વચનની લબ્ધિવાળા હેાય છે અને તેઓની વાણી જીવાેને વિશિષ્ટ ઉપકાર કરનારી હેાવાથી યાેગ્ય છતાં જિનકલ્પ વગેરે વિશિષ્ટ આરાધના છેાડીને સંઘના ઉપકારાથે ઉપદેશ કરવાની તેઓ પ્રત્યે જિનાત્રા છે, પછી સમ્પૂર્ણ શ્રુતકેવલીના વચનમહિમા માટેતા શું કહેવું ? તેઓને ત્રણે કાળનું ત્રાન હોય છે, તેઓનું એક એક વચત મંત્રની જેમ માહસર્પનું વિષ ઉતારવા સમર્થ છે. એવા સમર્થ જ્ઞાનીએ અને તે પણુ પાેતાના પુત્રને આરાધના કરાવવાની એક શુદ્ધભાવનાથી રચેલેા આ ગ્રન્થ છે, એ કારણે તેના અક્ષરે અક્ષરમાં એ ભાવનાનું ખળ છે. આ ગ્રન્થના માત્ર મૂળસૂત્રોનેા (ગાથાઓને!) સ્વાધ્યાય કરવાથી પણ વિશિષ્ટ કર્મનિજરા શાય છે. એવાે અદ્યાપિ તેના મહિમા છે. કારણુ કે ગ્રન્થકારનું વિશિષ્ટ ચારિત્ર-*ખળ એમાં* ભરેલું છે અને એ જ કારણે આજે પણ માટા ભાગના સાધુ-સાધ્વીવર્ગ એને અક્ષરશઃ કંઠે કરી નિત્ય સ્વાધ્યાય કરે છે.

એમ ગ્રન્થ કાેણે, કવારે, કયા કારણે રચ્યાે ? એ જાણ્યા પછી. હવે ગ્રન્થના વિષય અંગે થાેડુ' જોઈએ.

**ગ્રન્થનેા વિષય**—ર્જન સાહિત્યના કેટલાક ગ્રન્થેા તત્ત્વનું તા કેટલાક કેવળ ક્રિયાનું નિરૂપણુ કરનારા હેાય છે, ત્યારે આ ગ્રન્થ તત્ત્વજ્ઞાન સાથે ક્રિયાનું શિક્ષણુ આપનાર દ્વાઈ સમ્પૂર્ણું છે. એના પહેલા અધ્યયનમાં ધર્મનું લક્ષણુ જણાવીને એ ધર્મની પ્રાપ્તિ માટે જીવનના મુખ્ય આધારભૂત આહાર મેળવતાં પણુ કાઈનું મન સરખું દુ:ખાવવું નહિ, એ વાત ભ્રમરના દષ્ટાન્તથી સમજાવી છે. એમાં ગભિંત એ સૂચન છે કે-સાધુએ ન્હાનામાં ન્હાના પણુ કાઈ જીવને વિના કારણ ઈરાદાપૂર્વ ક લેશ પણ દુઃખ-દુર્ભાવ ન થાય તે રીતે જીવવુ ં જોઈએ. **ધ્વીજા અધ્યયનમાં** તજેલા ભોગાની પ્રાણાન્તે પણ ઈચ્છા ન કરવી, ઈચ્છા જ સર્વ પાપાતું મૂળ છે, તેને રાકવા બાહ્યવસ્તુના ત્યાગ ખૂબ હિતકર છે, ત્યાગના સંકલ્પ જેટલા દઢ તેટલું તેનું કળ વહેલું અને સારું આવે છે, સંકલ્પમળ એ જ સર્વ સિદ્ધિઓના પાયેા છે, માટે સત્ત્વ કેળવીને દઢસ કલ્પથી ઈચ્છાઓને રાકવી, ઈત્યાદિ શ્રીમતી રાજમતી અને રહનેમીના દર્ણાન્તપૂર્વક સમજાવ્યું છે. ત્રીજામાં પૂર્વમહર્ષિઓએ વર્જેલા (અનાચીર્જી)ભાવાના ત્યાગ કરવાનું કહી એનું કળ વર્ણવ્યું છે. અનાચીર્ણના ત્યાગ સાધજીવનના પ્રાણ અથવા અલંકાર સરખાે છે. એના પાલનથી સંયમનું તેજ પ્રગટે અને એથી સ્વ-પર હિત થાય, વગેરે કહ્યું છે. **ચાથા અધ્યયનમાં** જગતના વિવિધ પ્રકારના જીવાનું અને મહાવતાનું ત્રાન કરાવ્યું છે. એ ગ્રાનથી ઉત્તરાત્તર અહિંસાને સાધતાે આત્મા ેકવા ક્રમથી મુક્તિને પામે તે ક્રમ પણ જણાવ્યા છે. સર્વધર્મોનું મૂળ અહિંસા છે, તેની સિદ્ધિ માટે હિંસાના વિષયભૂત જીવાેનું ગ્રાન સૌથી પ્રથમ જરૂરી છે. જે છવ કે અજીવના ભેદને સમજી શકે નહિ તે સંયમને અને અહિંસાને શી રીતે સિદ્ધ કરે ? એ જ કારણે આ અધ્યયનને ભણ્યા વિના હિંસાવિરમણ વગેરે મહાવતા આપવાના નિષેધ છે. આથી સમજાય છે કે સંયમરૂપી વૃક્ષમાંથી માક્ષરૂપી કળ મેળવવાનું બીજભૂત જ્ઞાન આ અધ્યયનમાં છે. **પાંચમામાં** આહાર વસ્ત્ર, પાત્ર અને વસતિ (ઉપાશ્રય), એ ચાર પ્રકારના પિંડનું અને તેને મેળવવાના ઉપાયાેનું જ્ઞાન કરાવ્યું છે. અહિંસા–સંયમ અને તપરૂપ ધર્મનું સાધન ગ્રાનપૂર્વકની ક્રિયા છે, આ ક્રિયા દેહાધીન છે. દેહ નિર્વિકારી હેાય તાે ઇન્દ્રિયા અને મન નિર્વિકારી બને અને એ સર્વની શહિથી ધર્મક્રિયા શહ થાય. એમ ધર્મક્રિયાના . મુખ્ય સાધનભૂત દેહને પવિત્ર નિવિ<sup>°</sup>કારી **બનાવવા આહાર નિવિ<sup>°</sup>કારી**, નિર્દોષ અને નિર્જવ હાેવા ઉપરાન્ત સંયમપાષક શભભાવથી અને

શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક મેળવેલાે હાેવા જોઈએ. એ સર્વ આ અધ્યયનમાં જાણાવ્યું છે. **છઠ્ઠા અધ્યયનમાં** સાધુજીવનના કિલષ્ટ છતાં આવશ્યક અઢાર આચારાેનું વર્ણન કરી જૈન સાધુજીવનની વિશેષતા તથા સર્વેાપકારિતા જણાવી છે. **સાતમામાં** ભાષાશહિ માટે વિસ્તૃત વર્ષન છે, શબ્દમાં અચિંત્ય શક્તિ છે. હૃદયના ભાવેાને સમજાવ-વાનું તે સાધન છે, જગતના સર્વ વ્યવહારા શબ્દથી ચાલે છે, કેટલાક તાે શબ્દની શક્તિ બ્રહ્મ જેટલી માને છે. વિવિધમ ત્રો પગ્ શબ્દા જ છે અને તેના મહિમા આશ્ચર્ય ઉપજાવે છે, તે પણ શબ્દા-ચ્ચારનું જ એક બળ છે. એમ શબ્દની અચિંત્ય વિવિધ શક્તિઓનો સદુપયેાગ ત્યારે થાય કે બાલનાર જ્ઞાની અને ભાષાશદ્ધિના જાણ હેાય. એ કારણે આ અધ્યયનમાં તે શિક્ષણ આપેલું છે. એના ત્રાન વિના યથેચ્છ ખાેલવાથી ઘણા અનર્થો થાય છે, સ્વ–પર અહિત થવાથી સંસાર વધી જાય છે. એથી જ ભાષાસમિતિ અને વચન-ગુપ્તિનું શાસ્ત્રમાં વિધાન છે. એના પાલનથી ઘણાં કર્મો ખપી જાય છે. આડમામાં બાહ્યક્રિયાદ્વારા આત્મગુણોને પ્રગટાવવાનું સૂચવ્યું છે. અર્થાત ગુણપ્રાકટચના લક્ષ્ય વિનાની ક્રિયા માત્ર કાયક્લેશ *ખ*ની જાય છે, તેનાથી આત્માનું હિત થતું નથી, ક્રાઈ વાર તેા આત્મા એ ક્રિયાના દ્વેષા બની જીવનને નિષ્કળ કરી દે છે, માટે પ્રત્યેક ક્રિયાદ્વારા આત્મિક આનંદનાે અનુભવ કરાવનારા ગુણાેને પ્રગટાવવા એ સાધુ જીવનના સાર છે, વગેરે એમાં ગર્ભિત સૂચન છે. નવમા અધ્યયનમાં વિનયદારા સમાધિ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાયે કહેલા છે. સર્વ ગુણાનું મૂળ વિનય છે. વિનય એટલ સમર્પિતભાવ. તે આવ્યા પછી ગુરૂ–શિષ્ય વચ્ચે માત્ર શરીરનાે જ ભેદ રહે છે, બન્નેના આત્મા અભિન્ન બને છે, અને ત્યારથી ગુરુની આધ્યાત્મિક સમ્પત્તિ શિષ્યમાં ઉતરે છે. ભેદબુદ્ધિ ટળ્યા વિના વસ્તુતઃ ગુણપ્રાપ્તિ દુર્લભ છે. ગુરુને સ્વીકાર્યા પૂર્વે તેઓની યેાગ્યતા સંબંધી વિચારણા ભલે હેાય, પણ સ્વીકાર્યા પછી તેા આજીવન તેઓને પરમાત્માતુલ્ય

માનીને વિનય કરવા એ જ મુક્તિના માર્ગ છે, પરમાત્માએ સ્થાપેલા શાસનની અને સંઘની સેવા-રક્ષા કરનારા ગુરૂ પણ અપેક્ષાએ પરમાત્મા છે. તત્ત્વથી તેા ગુર્ને સમર્પિત થવું એ સમ્યગુદર્શન, ગ્રાન અને ચારિત્ર છે તથા એ જ મુક્તિની સાધના છે. ક્રાઈ અશુભ કર્મોદયે ગુરુ સંયમથી પરાઙ્મુખ બને, શિષ્યની સંયમરક્ષા ન થાય અને એથી છેાડવા પડે, તા પણ તિરસ્કારભાવથી નહિ, કિન્તુ પૂજ્યભાવથી જ છેાડાય, વગેરે ગુરુવિનયનું રહસ્ય અલૌકિક છે, તેના મહિમા અને કળ અચિંસ છે. એના વિના કાર્યસિદ્ધિ દુઃશકચ છે. માટે આમાં વિનય<mark>ની પ્</mark>રેરણા, તેના લાભાે અને સાથે અવિનયનાં કડ્રકળાનું પણ વર્ણન કર્યું છે. દશમામાં ગ્રન્થાક્ત સાધના કરતાે ભિક્ષુ–સાધુ કેવાે વિશિષ્ટ ખને, એ વર્ષુવીને સાધુતાની પરાકાષ્ઠાનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. અર્થાત્ ઉપસંહાર તરીકે ઉચ્ચ સાધુનાં લક્ષણા વર્ણવા આત્માને તેવા વિશુદ્ધિ માટે ગર્ભિત સચન કર્યું છે. તે પછી મૂળપ્રન્થમાં યક્ષાસાધ્વીને શ્રીસીમ ધરસ્વામીજીએ આપેલી બે ચૂલિકાએા ઉમેરાએલી છે. તેમાં પહેલી ચૂલિકામાં કાેઈ સાધુ તથાવિધ ક્લિષ્ટકર્મોદયથી સાધુજીવનને છેાડવા ઈચ્છે, તાે છેાડચા પછી તે કેવી વિષમ વિપત્તિએામાં કસાય, તે સમજાવવા સાધુ અને ગૃહસ્થના જીવનનું મેરુ અને સરસવ જેટલું યથાર્થ અંતર સમજાવ્યું છે અને પુનઃ સાધુજીવન પ્રત્યે પ્રીતિ પ્રગટાવવાના ઉપાયેારૂપ સુંદર ઉપદેશ કરેલાે છે. **બીજ ગ્રલિકામાં** લોકૈષણાને તજી જિનેાપદિષ્ટ માર્ગને અનુસરવાનું, અર્થાત્ સંસારના અનાદિ વિષમ પ્રવાહમાં સામા પૂરે તરવાનું વિધાન છે. એ વિના જિનાગ્રાનું પાલન યથાવત્ થઈ શકતું નથી, માટે લોકૈષણાના ત્યાગ કરી આત્માના સત્ત્વ અને ગુણાના બળે જીવવારપ સમ્પૂર્ણ સ્વાશ્રયી બનવાનાે ઉપદેશ છે.

આથી સમજાશે કે મેાક્ષના અનન્ય ઉપાયરૂપ પ્રાણાતિપાત-વિરમણાદિ વતાેનું યથાર્થ પાલન અને તેને સક્ષળ કરવાની સમગ્ર સામગ્રીનેા ખજાનેા આ ગ્રન્થ છે. મન વચન કાયારૂપ બાહ્યયેાગાની શુદ્ધિદ્વારા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રરૂપ ભાવયેાગાને પ્રગટાવવાનેા વિશિષ્ટ શિક્ષાગ્રન્થ છે.

વર્તમાનમાં વિદ્યમાન જૈનશાસનમાન્ય પીસ્તાલીશ આગમા પૈકી જે ચાર મૂળ આગમાે કહેલાં છે. તેમાંનું એક મૂળઆગમ દશવૈકાલિક છે. સાધુજીવનના પ્રાર ભમાં (મૂળમાં) જ અધ્યયન કરાતું હેાવાથી તે મૂળઆગમા કહેવાય છે. આ મૂળગ્રન્થ ઉપર ચૌદપૂર્વધર શ્રીભદ્રભાહસ્વામિજ જેએા પ્રભુ મહાવીરના નિર્વાણ્**થી** ૧૭૦મા વર્ષે સ્વર્ગે ગયા, તેએાએ નિયું કિત રચેલી છે. તેએાના કથન પ્રમાણે આનું ચાેશું અધ્યયન આત્મપ્રવાદપૂર્વમાંથી, પાંચમું કર્મ– પ્રવાદમાંથી, સાતમું સસપ્રવાદમાંથી અને શેષ અધ્યયના નવમા પ્રત્યાખ્યાનપૂર્વની ત્રીજી વસ્તુમાંથી ઉદ્ધરેલાં છે. આ ગ્રન્થ ઉપર ભાષ્ય, સમર્થ શાસ્ત્રકાર શ્રીહરિભક્સરિજીકૃત વૃત્તિ અને અવચૂરિ. તેથા પ્રાચીન શ્રીઅગસ્ત્યસિંહસરિકૃત ચૂર્ણિ છે, તે ઉપરાન્ત બીજા શ્રીસુમતિસરિકૃત ટીકા, શ્રીમાણેકચરોખરસરિકૃત અને ઉપા૦ શ્રી-સમયસુંદરજીકૃત દીપિકાએા, શ્રી રાજચંદ્રસરિકૃત વાર્તિક, શ્રી વિનય-હંસકત ટીકા, વગેરે અનેક સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ગ્રન્થેા રચાયાના ઉલ્લેખા મળે છે. આ ગ્રન્થ સવૈમાન્ય હેાવાથી ભિન્ન ભિન્ન ગચ્છના આચા-યેંની એ રચનાએા છે. ઉપરાંત ગુજરાતી અનુવાદાે. બાલાવબાધા. અને ગેયરૂપ ટુંકા ભાવાર્થયુક્ત સજ્ઝાયે। પણ રચાએલી છે, એમ વિવિધ સાહિત્ય ઉપલબ્ધ છતાં મંદબુદ્ધિ અને સંસ્કૃત–પ્રાકૃત ભાષાથી અત્રાત જીવાને પશુ ખાધ થાય એ દષ્ટિએ આ ભાષાન્તર કર્યું છે. આશા છે કે ભવ્યજીવા તેના સદ્રપયાગ કરી પ્રયત્નને સફળ કરશે.

**સ મ્પાકન શૈલી** - મૂળ ગાથાએા દેવનાગરીમાં, નીચે ભાવાર્થ-રપે શબ્દાર્થ ગુજરાતીમાં અને તેની નીચે પ્રસંગાનુસાર વિશેષાર્થ વગેરે નેાંધ ન્હાના અક્ષરામાં લીધી છે. અધ્યયન અને ગાથાના ક્રમાંક ગાથાની પછી મૂકવા છતાં પુનઃ ગાથાના પ્રારંભમાં કો સમાં ગુજરાતી અંકમાં સળંગ ક્રમાંક આપ્યા છે. મૂળશબ્દોના વિભક્તિ-વચના પ્રમાણે ગુજરાતીમાં લખેલું વાકય સમજવું ક્લિષ્ટ બને, મંદસુદ્ધિવાળાને ગેરસમજ ઉભી કરે, એ આશયથી ગુજેરભાષામાં સરળતાથી સમજાય તે રીતે ભાવાર્થ લખ્યો છે. મૂળશબ્દોના અર્થોને જીદા પાડવા ચાર અધ્યયનોમાં છેકેટ મૂકયા છે. પાંચમાથી ટાઇપા મેાટા રાખી શબ્દાર્થ જીદા પડયા છે. મૂળની સંસ્કૃતછાયા ઉપયોગી છતાં ગ્રન્થનું પ્રમાણ વધી જાય એ આશયથી આપી શકાઈ નથી. સ્વાધ્યાય સરળતાથી કરી શકાય માટે છેલ્લે ચાર ફાર્મમાં મૂળગ્રન્થ જીદા આપ્યા છે. અર્થ લખવામાં મુખ્ય આધાર શ્રીહરિલદ્રસરિજિકૃત ટીકાના લીધા છે, તથાપિ ઉપયોગશ્વન્યતા, છુદ્ધિક્સ દા ન વગેરે કારણે રહી ગએલી ક્ષતિઓના મિચ્છામિદુક્કડં દઈ સાર્થ અને મૂળ બન્ને ગ્રન્થનાં શુદ્ધિત્રજ્રે આપ્યાં છે તેના ઉપયોગ કરવા વાચક વર્ગને ખાસ વિનંતિ કરુ છું.

પ્રન્થ લખવાથી અને હપાવવાથી મને આરાધના થાય તથા બાળ⊙વાને એના અર્થનું ત્રાન મળે, એ ઉદ્દેશથી આ પ્રયત્ન કર્યા છે. લાંબા વખતથી કેટલાક પૂ. સાધુ–સાધ્વીગણની માગણીને સફળ કરવા આ યતિક ચિત્ પ્રયત્ન થયા છે, તેનાથી સ્વ−પરનું શ્રેય: થાએા, એમ ઈચ્છતાે હું વિરમું છું.

વિ. સં. ૨૦૧૫, અષાઢ સુદ૧૫, પૂજ્યગુરુદેવ આ. શ્રીવિજયમનાહર જૈનવિદ્યાશાળા; અમદાવાદ. સ્ટ્રિવર શિષ્ય પં. ભદ્ર કરવિજય

 $\star$ 

### પ્રત્રજ્યાભિલાષી ભાઈ શ્રી શશિકાન્ત પાપટલાલ

Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

### વ્યક્તિ મટી સમષ્ટિ અનનાર

### –ઃ શશિકાન્તની છવન સાધના :–

જીવન અખંડ પુણ્યપ્રવાહ છે, એથી તાે એક સંતે માનવીને ઉદ્બાધન કર્યું છેઃ

" કાં અસાધારણુ થજે અથવા નામનિશાનથી ટળી જજે. સૌના જેવા સાંજે સૂનારા અને સવારે ઊઠનારા માનવી ન રહેતા. ''

ભાઇ શ્રી શશિકાન્તે આમ અસાધારણ જીવનની કૈડી સ્વીકારી. તેમણે નિજ જીવનને ધન્ય બનાવ્યું, માતા–પિતાના કુળને અજવાળ્યું.

નાનકડું ગામ ચેખલાપગી (તા. દહેગામ) જ્યાં સ. ૧૯૯૮માં તા. ૨૦–૧–૪૨ ના રાેજ શશિકાન્તનાે માેસાળમાં જન્મ થયાે. ધર્મનિષ્ઠ માતા–પિતા દ્વારા તેમના જીવન-કવારામાં સુસ સ્કારના સિંચન થયાં.

પિતાનું નામ **શ્રી પાેપટલાલ**. આમ તેા વ્યવહારુ, વાણ્ગ્નિય ક્ષેત્રે સૂઝવાળા, પરંતુ જીવનની ઇમારતનાે પાયાે ધર્મભૂમિમાં. ધર્મ પ્રત્યે અત્યંત અનુરાગી.

માતાનું નામ **હીરાબહેન.** ભણુતર ખાસ નહિ પરંતુ આત્મજ્ઞાનનું અધિક અજવાળું, નમ્ર, મિલનસાર અને માયાળુ સ્વભાવ, અપાર દાનવૃત્તિ, એમના હૈયામાં સદા ધર્મશ્રદ્ધાના દીવડા ઝળહળતાે રહે.

જીવનના આરેાહ–અવરેાહમાં આ દ'પતિને વિશ્રામ મળે પૂ. સાધુભગવ'તાે આદિના સત્સ'ગમાં અને સન્નિષ્ઠ શ્રાવકાેની શુશ્રૂષામાં. એ જ એમના જીવનનાે આન'દ. શ્રી પાપટલાલને પ્રાપ્ત થયેલા જીવનપાથેયના પરિણામે તેમને વાર'વાર ભાગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરવાના વિચાર આવે. રાગ અને ત્યાગ વચ્ચે એમના જીવનહિંડાળા ઝાેલે ચઢ, પર'તુ વ્યવહાર અને વડીલાના આગ્રહને આધીન અની સ'સારના ત્યાગ કરી શકયા નહિ. કાસારમાં પાંગ-રેલું કમળ 'જળકમળવત્' કચાં નથી રહેતું ? તેઓ પણ સ'સારમાં રહેવા છતાં નિલે 'પપણે રહેતા.

માતા–પિતાના આ ધર્મસ સ્કારના આવિષ્કાર ભાઇ શશિકાન્તમાં થયા. તેઓના અંતરંગ ધર્મપ્રેમ અને બાહ્ય ધર્મ-અનુષ્ઠાનાની સ'સ્કારિતા ભાઇ શશિકાન્ત માટે કાેઈ અનન્ય જીવનપથદર્શિકા બની. ' असारः खलु संसारः ' ' આ સંસાર ખરેખર અસાર છે ' એનું સચાટ ભાન થયું. સાંસારિક પ્રવૃત્તિઓતું સ્થાન ધાર્મિક પ્રવૃત્તિઓએ લીધું. પૂ. ગુરુભગવ તાના સતત સમાગમ, તેઓશ્રીની લાક્ષણિક શૈલી, તલસ્પશી બ્યાખ્યાનશ્રવણ તથા સદ્ઉપદેશ દ્વારા દર્શન, વંદન, જિનપુજા, સાધમિંકવાત્સલ્ય, આવશ્યક ક્રિયા, વત, નિયમ, સ્વાધ્યાય આદિમાં શશિકાન્ત નિજ સમય વ્યતીત કરતા. તેમને મન વધુ પ્રિય વિષય પ્રભુભક્તિ હતા. ભાઇ શશિકાન્તનું શાળાકીય જીવન કેવળ અક્ષર-ત્રાન પ્રાપ્ત કરવાનું સાેપાન ન હતું પરંતુ તેઓએ સાથાસથ જીવનની કાેરી કિતાબમાં ધાર્મિકજ્ઞાનની લિપિકાને અંકિત કરવાનું ચાલુ જ રાખ્યું. મેટ્રીક ખાદ ફાર્મસી કાેલેજમાં પ્રવેશ મેળવ્યા પરંતુ ડીગ્રી મેળવવાના માહને બદલે તેમને બીએ જ કાેઈ પ્રકાશ પાતાના તરફ પ્રેરણા કરી રહ્યો હતા. પરિષ્ણામે કાેલેજના ત્રીજા વર્ષની પરીક્ષા ખાદ વ્યા-વહારિક અભ્યાસને તિલાંજલિ આપી, ધાર્મિંક અભ્યાસમાં આગેકૂચ કરી.

તેમના જીવનગ્ર'થતું એક બીજું ઉજજવળ પ્રકરણ પણ બૂલી શકાય તેમ નથી અને તે છે સત્સ'ગ. સરિતાતું સુમધુર જળ સાગરમાં જઈ ખારું કેમ થઈ જાય છે ? અમૃત જેવું મીઠું દ્રધ ખટાશના સ્પર્શ થતાં ફાટી કેમ જાય છે ? તેના ઉત્તર " સંસર્गजा देष-गुणा મવન્તિ !'' એ સંગતિતું પરિણામ છે. વિ. સં. ૨૦૧૨માં પૂ. પં. શ્રી મેરુવિજયજી ગણિ. (હાલ પૂ. આ. શ્રીવિજયમેટુ-પ્રભસ્ રીધજી મ. સા.) તથા પં. શ્રી દેવવિજયજી ગણિ. તથા તેમના શિષ્યરત્ન મુનિ શ્રી હેમચંદ્ર વિજયજી ગણિ. તથા તેમના શિષ્યરત્ન મુનિ શ્રી હેમચંદ્ર વિજયજી ગણિ. તથા તેમના શિષ્યરત્ન સુનિ શ્રી હેમચંદ્ર વિજયજી મ. સા. આદિ ઠાણાં ચાતુર્માસ બિરાજમાન હતા. તે સમયે તેઓ-શ્રીજીના અહન્દિશ સમાગમમાં આવ્યા. પારસમણિના ધ્પશે ભાઈ શશિકાન્તના જીવનને કંડારવામાં ઘણે અને વધુ મહત્વના ફાળા આપ્યા. તેઓશ્રીજીની અમૃતમય વાણીએ ઉપદેશ અને પત્રા દ્વારા પૂબ ખૂબ સિંચન કરેલ.

સ'સારની અનિત્યતા સમજાવી ત્યાગધર્મની પુષ્ટિ કરી. અહારથી માનવી ભલે દીન–હીન અને દુર્ભળ દેખાય પરંતુ ઘણી વખત તેનું અંતઃકરણ આત્મિક ઋદ્ધિ-સિદ્ધિથી સમૃદ્ધ, ઉન્નત અને સબળ હાેય છે. તેમના જીવનમાં પણ એકાગ્રતા, ભક્તિ, શ્રદ્ધા, સાહસ, ક્ષમા, ધૈર્ય, સહિષ્ણુતા, વિનય–વિવેક અને અનાસક્તિ વગેરે ગુણુા વણાયેલા હતા. પરિણામે સાધકજીવનના માગે પ્રસ્થાન કરતાં તેમને કાેણુ રાેકી શકે ?

રાગ કરતાં ત્યાગ ઊંચાે છે. ત્યાગ વિના જીવનનાે સાચાે ઉત્કર્ષ સાધી શકાતા નથી. અક્ષય, અનંત અને અવ્યાબાધ સુખને પ્રાપ્ત કરી શકાતું નથી. ત્યાગ.... સર્વત્યાગ વિના શાશ્વત અને અપ્રતિમ સુખ મેળવી શકાતું નથી. આ પવિત્ર ભાવનાથી પિતાએ પુત્રવાત્સલ્યના, માતાએ મમતાના ત્યાગ કર્યો અને પાતાના પુત્રને શ્રી જૈનશાસનના ચરણે સમર્પણ કર્યા. દીક્ષા અર્થે હર્ષોલ્લા-સપૂર્વક અંતઃકરણના ભાવભીના આશીર્વાદપૂર્વક અનુમતિ આપી. તેમની વિ. સં. ૨૦૨૪ ના વૈશાખ સુદ-૬ ને શનિવાર તા. ૪-૫-૬૮ ના મંગલ દિવસે ૫. ૫. આ **શ્રી વિજયનંદનસૂરીશ્વર**જી મ. સા. તથા પૂ. આ. શ્રી વિજયમેરુપ્રલસરીશ્વરજી મ. સા. આદિ વિપુલ મુનિમંડળ<mark>ની</mark> શુભ નિશ્રામાં દીક્ષ<mark>ા થયે</mark>લ. તેઓએ પારમેશ્વરી પ્રવજ્યાના પુનિત પંચે પ્રયાણ કર્યું. સંસારી શશિકાન્ત પૂ. આ. શ્રી વિજય મેરુપ્રસસૂરીશ્વરજી મ. સા. ના શિષ્ય મુનિ સિંહસેનવિજય તરીકે જાહેર થયા. તેઓ વ્યકિત મટી સમષ્ટિ અન્યા.

ધર્મ એ છે–જે જીવનના કરેક ક્ષેત્રને પવિત્ર ખનાવે છે, ધર્મ એ સુગંધી છે, તે જ્યાં હેાય ત્યાં મીઠી સૌરભથી વાતાવરઘુ મહેકી ઊઠે છે.

જીવનમાં ધર્મ પ્રેરનાર ને ઉજજવળ કરનાર સાધક પૂ૦ શ્રમણુ લગવ તાને કાેટિશઃ વદના હાે !....! !!....!!!

### શા. વાડીલાલ કેશવલાલ

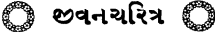
દાનવીર, ધર્મપ્રેમી શેઠ શ્રી નગીનદાસ મગનલાલ

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org





શ્રી નગીનભાઈ નાે જન્મ સંવત ૧૯૪૮ માં શ્રી વરસાેડા મુકામે તેમના માેસાળમાં થયેલા. તેમના પિતાશ્રીતું નામ મગનભાઈ અને માતુશ્રીતું નામ નાનીબહેન ઉર્ફે ઉમિયા-ખહેન. બન્ને બહુ જ ઉદાર સ્વભાવનાં હતાં. તેમના સદ્ગુણા સહેજે શ્રી નગીનદાસભાઈમાં ઊતરેલા.

તેમના પિતાશ્રી મૂળ તેા વરસેાડાના જ પ**ણ** ધ'ધાર્થ માણેકપુર ગયેલા. શ્રી નગીનભાઈ તેા વરસાેડામાં પાતાના માસાળમાં જ ઊછરેલા અને ગુજરાતી સાત ચાપડી સુધીનાે વિદ્યાલ્યાસ પણ ત્યાં જ કરેલાે.

શ્રી મગનભાઈના બીજા ચાર દીકરા–શ્રી મણિલાલ, શ્રી પાપટલાલ, શ્રી બખાભાઈ અને શ્રી શકરાભાઈ તથા એક દીકરી જોઈતીબેન. જે બધાંના જન્મ માણેકપુરમાં થયેલા અને ત્યાં જ ભણેલા.

શ્રી નગીનદાસભાઈ ક્રક્ત ગુજરાતી સાત જ ચાપડીના અલ્યાસ કરી મુંબઈ નાેકરી માટે ગયેલા; પણ ત્યાં ખાસ અનુકૂળતા નહિ આવવાથી અને તેમના પિતાશ્રીની મરજી પણ આટલી નાની વયમાં એટલે દ્વર રાખવાની નહિ હાેવાથી તેઓ અમદાવાદમાં શેઠ વીરચંદ દેવચંદની કાપડની પેઢીમાં નાેકરી રહેલા. ત્યારબાદ ક્રમે ક્રમે તેમણે પાતાના બીજ બીજ ભાઇઓને પણ અમદાવાદ લાવી ધ'ધે લગાડ્યા. પાતાની ચીવટ અને ધંધાની આવડતથી સંવત ૧૯૭૨ માં શ્રી ચંદુલાલ જેસીંગભાઈની પેઢીમાં ભાગીદારીમાં જોડાયા. તેઓશ્રીનું લગ્ન પણુ શ્રી રેવાબેન સાથે તે જ વરસમાં થયું અને ત્યારથી તેમના પુષ્ટયના સિતારા વધતા ચાલ્યા. પાતે પેઢીમાં સારું કમાવા લાગ્યા તેમ તેમ પાતાના પિતાશ્રીની ઉદારતાપૂર્ણુ પ્રેરણા અનુસાર ધનના સદ્વ્યય કરવા લાગ્યા.

શ્રી વરસેાડા સુકામે ચૈત્ર–આસાે માસની નવપદની એાળીઓ કરાવી, એાળી કરનાર ભાઈ-અહેનાને તેમજ સગાં-સંખંધીઓને શ્રી સિદ્ધાચળજીની યાત્રા કરાવી.

સંવત ૧૯૯૯માં વરસાેડા મુકામે પરમપૂજ્ય આચાર્ય શ્રીકીર્તિસાગરસ્ટ્રીશ્વરજી મ. સા. ની નિશ્રામાં ઉપધાન કરાવ્યાં અને ધનના સદ્વ્યય કર્યાે. ઉપધાન કરનાર આરાધકાને ચાંદીની ડબીઓાની પ્રભાવના કરી તથા ઉપધાન તપ વખતે થયેલ ઉપજમાંથી એક ચાંદી મઢેલું સિંહાસન ત્રિગડું બનાવી દેરાસરમાં મૂક્યું.

રેશનિ'ગના સમયમાં અનાજની માેઘવારી વખતે માણેકપુરમાં સસ્તા અનાજની દુકાન ખાેલી રાહત આપેલી.

વેપાર તાે અમદાવાદ જ રહ્યો પણુ રહેવા માટે સંવત ૧૯૯૩થી સાબરમતી આવેલા, ત્યારથી સાબરમતીમાં પણુ નાના માટા દરેક કામમાં સારાે ફાળાે આપવા લાગ્યા.

તેએાશ્રી કેળવણીક્ષેત્રે પણુ સારા કાળા આપતા.

સાબરમતી વિદ્યામ દિરમાં ઘણા વર્ષ પ્રમુખ તરીકે રહેલા અને તેની ઉન્નતિ માટે અથાગ પ્રયત્ન કરેલા.

સાબરમતી જૈનસ'ઘના તથા શ્રીસ'ઘના વર્ધ'માન તપ−આય'બીલ ખાતાના તેએા આગેવાન ટ્રસ્ટી હતા. અને જીવનપર્ય'ત ટ્રસ્ટી તરીકે કામ કરી શ્રી સ'ઘની ઉન્નતિમાં સારાે રસ લીધેલાે.

માતુશ્રી તથા પિતાશ્રી અનુક્રમે સંવત ૧૯૮૮-૮૯ માં દેવલાક પામ્યાં. તેમની યાદગીરીમાં સાબરમતીમાં એક સાર્વજનિક દવાખાના માટે મકાન બંધાવી આપ્યું તથા ત્યારબાદ તેમનાં માતુશ્રીના શ્રેયાર્થે તે દવાખાનામાં એક્-સરે વગેરે માટે બીજા રૂમ બંધાવી આપ્યા અને તે દવાખાનું સાબરમતી ગ્રામપંચાયતને ચલાવવા આપ્યું. જે હાલ અમદાવાદ મ્યુ. કાેપોરેશન શાહ મગનલાલ માેતીચંદના નામે દવાખાનું ચલાવે છે.

તેએાશ્રી ડાયાબિટીસના દર્દથી પીડાતા હતા છતાં તેમણે સ'વત ૨૦૧૨ માં શ્રી સમેતશિખરજી યાત્રા– પ્રવાસની પ૦૦ યાત્રાળુએાની સ્પેશિયલ ટ્રેનમાં આગેવાની-ભયેો ભાગ લઇ સારી રીતે યાત્રા કરી હતી.

તેઓશ્રીને સંતાનમાં ક્રક્ત ત્રણુ પુત્રીઓ જ હતી અને પુત્ર નહેાતેા. જેથી તેમના નાના ભાઇ શ્રી પાપટલાલના પુત્ર શ્રી ચીમનલાલ જેમને પાતે પાતાને ત્યાં જ ઉછેરી માટા કરેલા, તેમને ઈ. સ. ૧૯૪૭માં દત્તક તરીકે લીધેલા જે હાલ તેમનું કામકાજ સંભાળે છે. પાેતાના પ્રમળ પુરુષાર્થથી ઐહિક સમૃદિ પ્રાપ્ત કરી તથા ધર્મ-ધ્યાન, તીર્થયાત્રા, દાન દ્વારા જીવનને ધન્ય બનાવી સ્વ. નગીનદાસભાઇએ આ અસાર સંસાર-માંથી ઇ. સ. ૧૯૬૩ માં ચિરવિદાય લીધી. તેમની પાછળ પણુ શ્રી અઠ્ઠાઇમહેાત્સવ આદિ શુભ કાર્યો તેમના શ્રેયાર્થે કરવામાં આવ્યાં તેમજ એક શ્રી નગીનદાસ મગનલાલ હાઇસ્કૂલ હાલ તેમના નામથી ચલાવવામાં આવે છે.

ખહુ જ નાની વયથી ધ'ધે લાગી ઘણી જ મહેનત કરી અમદાવાદ જેવા શહેરમાં કાપડની આગવી પેઢી શરૂ કરેલી, જેના લાભ પાછળના અમા બધાને મલ્યો છે. તેમનું પૂરેપૂરું ૠણ તા અમે અદા કરીએ તેમ નથી પણ " કૂલ નહિ તા કૂલની પાંખડી" તેમ ઉપર મુજબ અમારાથી બનતું કર્યું છે અને યથાશક્તિ કરીશું. પરમાત્મા તેમના આત્માને શાંતિ આપે તેવી પ્રાર્થના કરીએ છીએ.

શા. મણીલાલ મગનલાલ

¥

## જગદુપકારી શ્રી જૈનશાસનની મહત્તા

વિશ્વ અનાદિ છે, આત્મા અનાદિ છે, આત્માનું ભવબ્રમણુ (સ'સાર) અનાદિ છે અને એ ભવબ્રમણુના કારણબૂત સહજમળ (જીવની કર્મના સંયાેગ થવાની યાેગ્યતા) પણ અનાદિ છે, તેના બળે (આત્મા) જીવ નવાં નવાં કર્મા બાંધે છે, એ કર્માના ફળ સ્વરૂપે નવા નવા જન્મ, નવા નવા દેહ, અને નવા નવા દેહના સ'બ'ધીઓના સ'બ'ધ થયા કરે છે. વિશ્વમાં એ રીતે માહનું શાસન અનાદિ છે. તેની પરાધીનતામાં ફસાયેલા જીવ ઉપર કહ્યું તે સહજમળના પ્રભાવે રાગ-દ્વેષાદિ વિકારને વશ થઇ વિવિધ કર્મા બાંધે છે અને અનાદિ કાળથી ભવબ્રમણ કરી દુઃખાને લાેગવે છે.

આ બધું જેમ અનાદિ છે તેમ એ ભવબ્રમણ અને દુઃખાેમાંથી મુક્ત કરનાર જૈન શાસન પણ અનાદિ છે. આ જૈનશાસનમાં અનંતા તીર્થંકરાે ભૂતકાળે થઇ ગયા, વર્તમાનમાં મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં વીશ વિચરતા વિદ્યમાન છે અને ભવિષ્યમાં અનંતા થવાના છે. કદાપિ એવું બન્યું નથી, બનતું નથી અને બનશે નહિ, કે શ્રી તીર્થ'કર– ભગવ તેનેને કે જૈન શાસનના વિશ્વમાં સર્વથા અભાવ હાય. મહાવિદેહ નામનું ક્ષેત્ર કે જે વિશ્વની બરાબર મધ્યમાં છે, ત્યાં કદાપિ તીર્થ કરોના અભાવ હાતા નથી. તે તીર્થ કરાનું શાસન (જૈનશાસન) સદાય જીવાને રાગ-દ્રેષાદિ વિકારામાંથી બચાવી નિર્વિકારી બનાવે છે. વિકાર એ રાગ છે, નિર્વિકારતા એ આરાગ્ય છે. રાગ એ દુઃખનું કારણ છે આરાગ્ય સુખતું કારણ છે, આત્માને સર્વથા રાગી-વિકારી બનાવવાનું કામ માહનું શાસન કરે છે, ત્યારે નિરાગી નિર્વિકારી બનાવવાનું કામ જૈનશાસન કરે છે.

જીવ માત્રને જે થાેડું કે ઘણું કેાઇ પણુ વિષયનું દુઃખ અનુભવાય છે તે માહના શાસનના પ્રભાવ છે. અને જીવમાત્રને થાેડું કે ઘણું આહ્ય કે અભ્યંતર કાેઇ પણ પ્રકારનું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે તે જૈનશાસનના ઉપકાર છે. કારણ એ છે કે માહ હંમેશાં બીજાનું સંખ લુંટીને, બીજાને દુઃખી કરીને જીવને સુખ ભાેગવવાનું શીખવે છે, તેથી ઉલટ જૈન શાસન હંમેશાં બીજાને સુખી કરીને બીજાને દુઃખમાંથી શકચતા મુજબ છાેડાવીને જીવને સુખી થવાનું શીખવે છે.

અનાદિ કાળથી વિશ્વના જીવેાનેા માેટો ભાગ આ તત્ત્વથી અજાણ–અજ્ઞ હેાવાથી માેહની જાળમાં સપડા-યેલાે છે અને માેહના શાસનને અનુસરતાે સુખની ઇચ્છાથી પ્રાયઃ બીજા જીવાને દુઃખી કરતાે આવ્યાે છે અને તેથી તે સુખી થવાને અદલે વસ્તુતઃ દુઃખમાં સપડાતા રહે છે. બહુ થાડા જીવા કે જેઓના ઉપરથી માહના પ્રભાવ ઘટી ગયા હાય છે તેઓ જ માહશાસનના અપકાર અને જૈનશાસનના ઉપકારને સમજી હેય-ઉપાદેયના વિવેક કરી શકે છે. આ વિવેકથી જીવ જૈનશાસન પ્રત્યે કુતજ્ઞ **બની તેની** સેવા કરવા ઉત્સાહી અને છે. માત્ર કુલથી જૈન કે નામ માત્રથી જૈન હાેય તેને આ વિવેક પ્રગટતા નથી. લલે તે જૈન કુળના પ્રભાવે દાનાદિ ધર્મની પ્રવૃત્તિ કરે પણ તેના ઉપર પ્રભાવ માહના શાસનના હાય છે, તેથી તેની ધાર્મિક પ્રવૃત્તિ પણ પ્રાયઃ જન્મ–મરણાદિ સંસારને વધારનારી અને છે. આત્માનું આરેાગ્ય તેને દુર્લલ ખનતું લય છે. ધર્મ પ્રવૃત્તિ કરવા છતાં રાગ-દેષાદિ અંતરંગ રાગા બેકાબ બનતા જાય છે. વર્તમાનમાં પંચમ કાળના પ્રભાવે ભરત ક્ષેત્રમાં અહુધા જીવેા આ પરિસ્થિતિને વશ પડેલા છે. અહુ થાેડા જીવાે જ ઉપર જણાવ્યાે તે વિવેકને પામી સુખના સાચા માર્ગને પામી-પાળી શકે છે. એ મહાભાગ પુષ્યવાનાના પુષ્યના પ્રભાવે થાડી પણ શાન્તિ જીવાે અનુસવી શકે છે. અવસર્પિણી કાળમાં-આવા મહા-ભાગાેની સંખ્યા ઘટી રહી છે તેવા કાળમાં પણ જે થાેડા ઊત્તમ લઘુકર્માં આત્માએા જૈન શાસનના ઉપકારોને સમજી તેની આરાધના માટે અનિવાર્ય એવેા સંયમનાે માર્ગ સ્વીકારે છે તેઓને સંયમની-જૈન શાસનની સેવામાં વિશિષ્ટ મદદ કરી શકે તેવા આ ગ્રન્થ છે.

આશા રાખીચે કે એવા પુષ્ટયવંત આત્માએ આ ગ્રન્થતું તત્ત્વદષ્ટિથી અધ્યયન કરી ઉચ્ચરેલાં પાંચ મહા-વતાનું યથાશકથ નિરતિચાર પાલન કરે. પંચ મહા-વતનું પાલન એટલે અપેક્ષાએ સ્વાશ્રચી જીવન. સમજી શકાય તેવી સાદી વાત છે કે-આપણા સુખની ઇચ્છાએ આપણે બીજાને ભારભૂત બનીએ તે અન્યાય છે. માટે જ સ્વાશ્રચી છવન એ ન્યાય છે. ન્યાય એજ **ધર્મ છે અથવા ધર્મના પ્રાણ છે.** ધર્મ ન્યાયથી (ન્યાયસ પદ્ય વૈભવથી) શરૂ થાય છે અને સંપૂર્ણ ન્યાયમાં એટલે સિદ્ધાવસ્થામાં પૂર્ણ થાય છે. જ્યાં કાઈ જડતત્ત્વના આશ્રય લેવાના રહેતા નથી. તાત્પર્ય એ થયું કે ધીમે ધીમે પણ મક્કમતાથી જરૂરીઆતેા ઘટાડતાં જરૂરીઆતામાંથી સંપૂર્ણ મુક્ત થવું તે જ મુક્તિ છે, તે જ સંપૂર્ણ સ્વાશ્રય છે, તે જ સંપૂર્ણ ન્યાય છે. શરીર, સંપત્તિ, સંબંધીએા કે એવા કાેઇપણ બાહ્ય સંચાેગાના આનંદ અનુભવવા તે અન્યાય છે તેમ ક્રીર્તિના કેાટડાં ઉભાં કરી તેના આનંદ અનુસવવા તે પણ અન્યાય છે. આ કારણે જ જ્ઞાનીઓ, ચાેગીઓ, મહાત્માઓ કીર્તિથી સકા દ્વર રહે છે. કર્મના આવરણના પડદા ચીરીને તેની નીચે ઢંકાએલા આત્માની નિર્મળતાના આનંદ અનુસવવા એજ સાચું સુખ-આત્માનંદ છે.

આ ગ્રન્થની પંક્તિ પંક્તિ આ<sub>ત</sub>માને પરાશ્રયમાંથી મુક્ત થવાનું–સ્વાશ્રયી <mark>ખનવાનું શી</mark>ખવે છે. જરૂરીયાતેા

ઘટાડવાનાે ઉપદેશ કરે છે કે જે સમગ્ર આગમ ગ્રન્થાના સાર છે. તે ગ્રન્થના ઉપદેશને ઝીલી ત્યાગ અને વૈરાગ્યની વૃદ્ધિદ્વારા સ્વાશ્રયી અની શહ્ય સ્વતંત્રતાને આત્માએા પ્રાપ્ત કરે એ આ ગ્રન્થનાે પ્રધાન સૂર છે. જે જૈનશાસને ભૂતકાળમાં અન'તા લવ્યજીવાને આ ઉપદેશ દ્વારા શુદ્ધ નિત્ય સ્વતંત્રતા પ્રાપ્ત કરાવી છે, આજે પણ ચાેગ્ય આતમાઓને એ કાર્યમાં સહાય કરી રહ્યું છે અને ભવિષ્યમાં અનંત આત્માઓને એ શુદ્ધ નિત્ય સ્વતંત્રતા પ્રાપ્ત કરાવનાર છે. તે જૈન શાસન એ જ એક સાચું પરમાર્થિક શાસન છે. જેના પ્રભાવે જવાને જવાડનારાં પૃથ્વી-પાણી-અગ્નિ-વાસુ વગેરે તત્ત્વાે પણ અનુકૂળ અની જીવનદાન આપે છે, તે શાસન સદા જયવ'તું રહેા, લગ્ય આત્માએ એની નિરતિચાર વિશુદ્ધ આરાધના કરી સ્વ-પર કલ્યાણને સાધા અને એ ભાવના સદાય ભવ્યજીવાના હૈયામાં જીવ'ત અને વૃદ્ધિવ'ત અનતી રહેા. એજ એક અભિલાષા-પૂર્વંક આ ચન્થનું પઠન પાઠન કરવા કરાવવા દ્વારા સ્વપર કલ્યાણ સાધા એ અભ્યર્થના. જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ લેશ પણ લખાણ અંગે મિચ્છામિ દુક્કડ

સાહ્યુંદ. છ. અમદાવાદ લી. પરાૈપકારી સ્વ. ગુરુદેવ શ્રી વિજય-૨૦૨૮, ચૈત્રી પૂર્ણિમા મનોહરસૂરીક્ષર શિષ્યાહ્યુ-ઝુધવાર. પં. ભદ્ર કરવિજય

## દિતીય આવૃત્તિ અંગે કિંચિત્

મહાજ્ઞાની પૂ. શ્રી શચ્ય ભવસૂરિજીએ રચેલ આ દશવેકાલિક સૂત્ર મૂળ, અર્થ અને વિવેચન સહિત આજથી તેર વર્ષ પહેલાં પૂ. પન્યાસજી ભદ્ર કરવિજયજી ગણિવરે (પૂ. આ. સિહિસૂરિજીના સમુદાયના) તૈયાર કરેલ અને બાઈ સમરથ જૈન શ્વે૦ મૂર્તિપૂજક જ્ઞાનાેહાર ડ્રસ્ટ. ઠે. મનસુખભાઇની પાેળ અમદાવાદ તરફથી પ્રગટ થયેલ.

અત્યંત ઉપકારી અને અતિશય ઉપયાગી આ ગ્રંથની ૧૦૦૦ નકલા પણ થાેડા જ સમયમાં ખલાસ થઇ ગયેલી. દિન પ્રતિદિન માગણી વધવાથી તથા પૂ. સાધુ-સાધ્વીઓને માટે આ ગ્રંથ ઘણા જ ઉપકારી હાેવાથી તેને કરી છપાવવાની જરૂરીઆત ઉભી થઈ. એ અરસામાં શ્રી શશીકાન્ત પાપટલાલ ટ્રસ્ટના સંચાલકાંએ પૂ. પન્યાસજી મહારાજ પાસે વિનંતી કરી કે અમારા ટ્રસ્ટ તરક્ષ્થી છાપવા ચાેગ્ય કાેઈ ઉપયાેગી ગ્રંથ જણાવા.

પૂ. પન્યાસજી મહારાજે આ ગ્રન્થતું સૂચન કર્ઝું. આ ગ્રંથતું પ્રુક્રરીડીંગ કાર્ય મને સાંપવામાં આવ્યું.

આ શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્રનાે મહિમા એટલાે અપાર છે કે તેના માટે મારા જેવા માણુસે શું લખવું ? આથી પૂ. પૂન્યાસજી મહારાજે પાેતે લખેલી પ્રસ્તાવનામાં તેના ઉદ્દલવ, તેનું માહાત્મ્ય અને તેની ઉપયાેગિતા વિસ્તારથી વર્ણુવેલ છે. તે વાંચી જવા ભલામણુ કરું છું. ધર્મ એટલે શું ? તેના પ્રાથુ આચાર એટલે શું ? અહિંસા, સ'યમ અને તપ આ ત્ર**ણે** અ'ગતું વાસ્તવિક નિદર્શન કરાવનાર આ ગ્ર'થ પ્રત્યેક સાધુ-સાધ્વી માટે અતિ આવશ્યક છે. શરૂઆતનાં ચાર અધ્યયના તા શ્રાવક માટે ભણી શકાય તેવાં અને અતિ આવશ્યક છે. આ આવૃત્તિની બીજી એક અદ્ભુત વિશિષ્ટતા એ છે કે. પૂ. પન્યાસજી મહારાજે ' જગદુપકારી શ્રી જૈન શાસનની મહત્તા નામના મનનીય લેખ આ પ્રકાશન પ્રસંગે લખી આપ્યા છે. આ લેખ દરેક માક્ષાભિલાષી આત્માઓઓ આસ વાંચી જવા જેવા છે.

વર્તમાનના વિષમ વાતાવરણમાં વિશ્વમાં વિલાસની અસર ચારે બાજીએ વ્યાપી ગઈ છે. ડગલે ને પગલે જ્યાં જીઓ ત્યાં વિલાસનાં સાધના ખડકાયાં છે અને અવનવાં સાધના ખડકાયે જાય છે. આ સંજોગામાં ધર્મના શુદ્ધ આચારાનું પાલન અતિશય કપરું કાર્ય છે.

જૈન શાસન ત્યાગપ્રધાન છે. વિલાસ અને ત્યાગ એ એ બેની દિશા સામસામી અર્થાત્ પરસ્પર વિરાધી છે, એટલે ધર્મનું આરાધન કરનારે વિલાસના અવશ્ય ત્યાગ કરવા જ પડે છે. વિલાસ વિનાશક છે, ત્યાગ ઉપકારક છે. આથી જ જ્ઞાની ભગવ તાએ ત્યાગપ્રધાન ધર્મના ઉપદેશ કર્યો છે. સર્વ વિલાસના ત્યાગમય શુદ્ધ સાધુધર્મ છે. તે શુદ્ધ સાધુધર્મનું પાલન કેવી રીતે થાય ? તેના પાલનમાં કર્યા કર્યા વિઘ્ના નડે ? તે વિઘ્નાને કેવી રીતે દૂર કરવાં ? વગેરે આબતાના અદ્દ્યુત રહરયોને પ્રદર્શિત કરનાર આ ગ્રંથ ધર્મના પ્રાણુ સમાન છે. કહ્યું છે કે: आयारो परमो धम्मो, आयारो परमो तवो । आयारो परमं नाणं, आयारेण न होइ कि ? ॥ ?॥ " આચાર પરમ ધર્મ છે, આચાર પરમ તપ છે, આચાર પરમ જ્ઞાન છે. આચારવડે શું થતું નથી ?" જેન શાસનમાં આચારની જ મહત્તા છે. આચારમાં તપ આદિ સર્વ ના સમાવેશ થાય છે. આથી જ આચારમાં તપ આદિ સર્વ ના સમાવેશ થાય છે. આથી જ આચારમાં વયાર્થ સ્વરૂપને નિરૂપણુ કરનાર આ ગ્રંથ ઉપકારક છે. આજે આ ગ્રંથનું પુનઃ પ્રકાશન પૂ. પન્યાસજી મહારાજની પ્રેરણા અને શ્રી. શશીકાન્ત પાપટલાલ ટ્રસ્ટની આર્થિક સહાયથી થઈ રહ્યું છે તે સુયાગ્ય જ છે. લગ્યા-તમાઓ આ ગ્રંથનું પરિશીલન કરી આત્મકલ્યાણુને સાધા એ જ મહેચ્છા.

આ ગ્રન્થને અંતે આપવામાં આવેલ શુદ્ધિપત્રક મુજબ સુધારી વાંચવા ભલામણુ કરું છું.

અત્યંત સાવધાનીપૂર્વંક પુર્ફેા વાંચવા છતાં દષ્ટિ– દેાષથી અથવા પ્રેસદેાષથી જે કાેઈ ભૂલાે રહી ગઈ હાેય તે બદલ મિચ્છામિ દુક્કડં.

ચૈત્રી પૂર્ણ્વિમા, વિ. સ<sup>:</sup>. ૨૦૨૮ **પં. બાય્યુભાઇ સવચંદ શાહ** મનસુખભાઈની પાેળ-અમદાવાદ.

5

। नमोत्थु णं समणस्स भगवओ महावीरस्स ।

। नमः श्रीविजयसिद्धि-मेघ-मनोहरस्र्रीशगुरुवरेभ्यः ।

શ્રુતકેવલિ-શ્રીશચ્ય ભવસૂરી ચરસ દૃબ્ધ

# શ્રીદરાવૈકાલિક સૂત્રં સાર્થમ્

[પંચમકાળે પૂ. સાધુ-સાધ્વીએા માટે આ સૂત્ર સમાધિનેા કુ'ડ છે. એમાં શબ્દે શબ્દે આત્મસુખનાં ઝરણાં ઝરે છે. એમાં જીવમાત્રના કલ્યાણુનું શુદ્ધ અને સર્વ'શ્રેષ્ઠ માર્ગદર્શન છે. ]

પહેલું દુમપુષ્પિકા અધ્યયન

 (१) घम्मो मंगलमुकिट्ठं, अहिंसा संजमो तवो ।
 देवा वि तं नमंसंति, जस्स धम्मे सया मणो ॥–१॥ अहिंसा संजमो तवो=अહिंसा संयभ अने तप, (એ त्रिणना सढिये। गर्२प) धम्मो=धर्भ डकिट्ठं= ઉत्ष्रृष्ट मंगलं= मंगलं स्वरूप छे. धम्मे= आ धर्भ भां सया=ढ मेशां जस्स= केनुं मणो= भन वते छे, तं=तेने देवा वि=टेवे। पणु नमंसंति=नभस्धार ४२ छे. (१) [વસ્તુત: અહિંસા એ જ પરમધર્મ છે. તેની સિદ્ધિ આ પ્રન્થમાં કહેલા સંયમના પાલનથી થાય છે અને એ સંયમની સિદ્ધિનેા આધાર બાર પ્રકારના (બાલ્લ-અભ્યન્તર) તપ છે. એમ તપથી સંયમની અને સંયમથી અહિંસાની સિદ્ધિ થાય છે. ત્રણેના પરસ્પર સાધ્ય-સાધનભાવ સંબંધ છે, અહીં સાધનમાં સાધ્યના ઉપચાર કરીને સંયમને અને તપને પણ ધર્મ કહ્યો છે. આ ધર્મ મહામંગળ-સ્વરૂપ હોવાથી સર્વ-વિધ્ના એનાથી નાશ થાય છે. તેની આરાધના મનુષ્યા અને તેમાં પણ સાધુઓ જ પૂર્ણ તથા કરી શકે છે. દેવા અચિન્ત્યશક્તિવાળા છતાં અહિંસા, સંયમ અને તપ કરવા અસમર્થ છે, માટે દેવા પણ આ ધર્મના આરાધકને નમે છે. પ્રન્થમાં ધર્મની સ્તુતિરૂપ આ આદિ મંગળ સમજવું. ૧.]

આવા ધર્મની સિદ્ધિ માટે આહારાદિપિંડ નિર્દોષ (અહિંસક) જોઇએ, માટે તેને મેળવવાના વિધિ કહે છે કે-

(२) जहा दुमस्स पुष्फेसु, भमरो आवियइ रसं।

ण य पुष्फं किलामेइ, सो अ पीणेइ अप्पयं ॥१–२॥ (3) एमेए समणा मुत्ता, जे लोए संति साहुणो ।

विहंगमा व पुण्फेस, दाणभत्तेसणे रया ॥१-३॥

जहा=જેમ दुमस्स=વૃक्षनां पुष्फेसु=પુષ્પામાં भमरो=ભમરા (થાડા થાડા) रसं=રસને (મકર દને) आवियइ=ચૂસે (પીવે) છે, य=અને पुष्फं=પુષ્પને ળ किलामेइ=પીડા (કીલામણા) કરતા નથી, अ=તથા सो=તે ભમરા अप्पयं=પાતાને पीणेइ=તૃપ્ત કરે છે. (૨) एमेए તે રીતે मुत्ता=(બાહ્ય-અભ્યંતર પરિગ્રહથી) મુક્ત થએલા जे समणा=જે શ્રમણા (તપસ્વી) એવા साहुणो= સાધુઓ लोए=આ લાકમાં संति=છે, તેઓ पुष्फेसु=પુષ્પામાં विहंगमा व=ભમરા રસ ચૂસે છે, તેમ दाण=ગૃહરથ આપે તે અધ્યયન પહેલું]

મત્त=આહાર–પાણી આદિની एसणे=એષણા સમિતિમાં (દેાષ ટાળવામાં) रया=રક્ત હેાય છે. (૩)

િભમરાે જેમ પીડા ઉપજાવ્યા વિના અલ્પ અલ્પ રસ જાદાં બ્રુદાં પુષ્પાેમાંથી ચુસે છે, તેમ સાધુઓને આહાર પાણી આદિવસ્ત **અને**ક ઘરાેમાં કરીને અલ્પ અલ્પ લઈ નિર્વાહ કરવા કહ્યું છે. <mark>તે પણ</mark> ગૃહસ્થની ભાવના અને દ્રવ્યસંપત્તિને અનુસરીને તેને અસદ્ભાવ ન થાય તે રીતે–તેટલું તેણે પાતાને અથે તૈયાર કરેલું અને સંયમમાં કલ્પે તેવું લેવું જોઈએ. એ ત્યારે બની શકે કે સાધુ તપસ્વી હોય, ઉપરાંત ત્રણ વેદ, હાસ્યાદિ છ, મિથ્યાત્વ અને ક્રોધાદિ ચારે કષાયોરપ ચોદ અભ્યંતર તથા ધન–ધાન્યાદિ નવવિધ બાહ્ય પરિગ્રહની (મૂર્છા) રહિત હેાય, માટે અહીં શ્રમણ અને મુક્ત બે વિશેષણાે આપ્યાં છે. આહારની પવિત્રતા વિના લાેહીની અને **સાેહીની** પવિત્રતા વિ**ના મન--વચન-**કાયાના યેાગાેની શહિ થવી કુ:સંભવિત છે. કહ્યું છે કે 'આહાર તેવેા એાડકાર,' આહારશહિ એ સંયમમાં શુદ્ધ અને વૃદ્ધિનું મુખ્ય કારણ છે. એ હેતુથી આઠ પ્રવચનમાતાઓમાં પણ 'એષણા' નામની એક સમિતિ કહેલી છે. આહાર, આહારને આપનાર અને લેનાર, વગેરે જેટલા પ્રમાણમાં નિર્દોષ હેાય તેટલાે તે આહાર ઉપકાર કરે છે. એ કારણે ૪૨ દાષ ટાળાને આહાર લેવાનું અને વાપરતાં પાંચ દાેષોને ટાળવાનું શાસ્ત્રીય વિધાન છે. શ્રહા અને જ્ઞાન બન્તેનું કળ ચારિત્ર છે અને ચારિત્રના આધાર આહાર ક્રેપર છે. એ કારણે જ ગૃહસ્થને ન્યાયાપાજિત વૈભવનું અને સાધુને નિર્દોષ આહાર લેવાનું અતિ આવશ્યક વિધાન છે. ૨–૩]

®त्तभ साधुओ। सहैव डेवु ध्यान डरे ? ते डढे छे डे— (४) वयं च वित्ति लब्भामो, न य कोइ उवहम्मई । अहागडेसु रीयंते, पुष्फेसु भमरा जहा ॥१–४॥

जहा=જેમ ममर=ભમરાઓ अहागडेसु=યथाકૃત (પાતાના ઉદ્દેશ વિના ઉગેલાં) पुत्फेसु=પુષ્પામાં (રસ ચૂસીને) તૃપ્ત થાય છે, તેમ વર્ચ=અમે च=પણ (યથાકૃત એટલે ગૃહસ્થે અમારા ઉદ્દેશથી નહિ કરેલાં, નહિ કરાવેલાં અને અનુમતિ નહિ આપેલાં, કિન્તુ સ્વપ્રયાજને તૈયાર કરેલાં-કરાવેલાં આહારાદિ મેળવવારૂપ)वित्तिं=पृत्तिने(આજીવિકાને)लडमामो= મેળવીએ, य=અને कोइ=કાેઇ न उवहम्मई=દુ:ખી ન થાય. (૪)

[ ગૃહસ્થે સાધુને માટે નિર્જવ કરેલાં, ખરીદેલાં કે પકાવેલાં આહારાદિ લેવાથી તેમાં થયેલી હિંસાદિની અનુમોદનાનો દોષ સાધુને લાગે અને તેને આપતાં દુ:ખ-નારાજી થાય તે ગૃહસ્થને મોહનીય કર્મના બધ્ધ થવાથી બાધિદુર્લાભ થાય અને પરિણામે ધર્મના દ્વેષી થાય એથી તેનું ભવભ્રમણ વધવારપ જન્મ-મરણ થવાથી મોટી હિંસા થાય અને તેમાં નિમિત્ત બનવાથી સાધુને પણ તેનું મોહનીયકર્મ બધાય. પરિણામે ધર્મની અને સંયમની પ્રાપ્તિ દુર્લભ થવાથી ઘણી મોટી હાનિ થાય. એ કારણે કાઈ અનાદર-અસદ્ભાવ ન કરે તે રીતે પ્રત્યેક વર્તન કરવાની ભાવના સાધુ સતત ભાવે અને તેવું વર્તન કરવા કાળજી રાખે, એ અહીં સચવ્યું છે. (૪) ] હવે ભમરાની અપેક્ષાએ સાધુઓ કેમ ઉત્તમ છે ? તે કહે છે-

(५) महुगारसमा बुद्धा, जे भवंति अणिस्सिआ। नाणापिंडरया दंता, तेण बुच्चंति साहुणो 'त्ति बेमि' ॥१-५॥

ભિક્ષા લેવામાં મુનિએા महुगारसमा=બ્રમર તુલ્ય (હેાવા છતાં) बुद्धा=જ્ઞાની,अणिस्सिआ=પ્રતિબંધ(રાગ)વિનાના,नाणापिंडरया= વિવિધ પ્રકારના પિંડ લેવાની વૃત્તિવાળા, અને दंता=ઇંદ્રિયાને

لا

#### અધ્યયન પહેલું]

हमन ४२नारा मवंति=छाेथ छे, तेण=ते ४।रणे ते साहुणो= સાધુએ। વુच્चંતિ=કહેવાય છે. ત્તિ=એ પ્રમાણે (પ્રલુ મહાવીરે કહેતું હે મનક ! હું તને) વેમિ=કહું છું: (૫)

[ ભિક્ષા લેવામાં બ્રમરતુલ્ય છતાં સાધુએા જ્ઞાની=ભમરાની જેમ ભિક્ષા લેવાના લાભ વગેરેના જાણ હોય છે. ઉપરાંત કાઇ અમુક જ ઘરની, ભક્તના ઘરની, શ્રીમંત કે રાજા આદિના ઘરની ભિક્ષા લેવાની વૃત્તિવાળા હેાતા નથી, કિંતુ અજાણ્યા ઘરામાંથી લેનારા હેાય છે. વળી એવી પણ એક જ જાતિની અમુકજ વસ્તુ લેનારા નહિ, પણ અભિગ્રહાદિકરીને જે મળે તે તુચ્છ-પ્રાન્ત વસ્તુમાં સંતાષ માનનારા ક્રોય છે અને આહાર પણ મન–ઈન્દ્રિયાના આરામ માટે નહિ, કેવળ સંયમના પાેષણ માટે લે છે. તેથી તેઓને સાધ્ર કહેલા છે. સાધુતારૂપ એ ગુણા પ્રગટાવવા જોઈએ. (૨) ]

અહીં પહેલું અધ્યયન સમાપ્ત થયું. આ અધ્યયનનું નામ ' દ્રમપુષ્પિકા ' છે, તેનું કારણ એ છે કે તેમાં દ્રમપુષ્પ= વૃક્ષનાં કૂલ, તેમાંથી બ્રમરાે રસ ચૂસે તે દેશાન્તથી સાધુને ભિક્ષા લેવાના વિધિ કહેલાે છે. વસ્તુતઃ આ અધ્યયનમાં સાધુધર્મની પ્રશંસા કરી છે.

#### પ્રથમમુ અધ્યયન સમાપ્તમ્

ኻ

# બીજીં શ્રામણ્યપૂર્વિકા અ<sup>ક્</sup>યયન

શ્રમણપજીાનું પૂર્વ કારણ ઘૈર્ય છે, તેનેા ઉપદેશ આ અધ્યયનમાં કરેલા હાેવાથી તેનું નામ 'શ્રામણ્યપૂર્વિ'કા ' છે.

(९) कहं न कुज्जा सामन्नं ?, जो कामे न निवारए ।

पए पए विसीअंतो, संकष्पस्स वसंगओ ॥२-१॥ जो=જે સાધુ संकष्पस्स= संंध्र भग वसंगओ= वश थ अे दे। (હાવાથી) पए पए= ५ ग दे ५ ग दे (वारंवार- अत्ये ४ अ संगे। भां) विसी अंतो = विषाइ ने ( अ देश – जे ह ने) भा मे, ते जे का मे = જ ડ ઇ ગ્છા એ। ने न निवारए = रे। हे न હि, ते। सामन्नं = साधु पशु। ने

कहं=કેવી રીતે कुज्जा=કરે ? (શી રીતે પાળે ?) (૨-૧) [ જીવને અનાદિ ઇચ્છાઓનો અંત આવતો નથી. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં ઈચ્છાઓને આકાશની ઉપમા આપી છે. જેમ આકાશનો છેડો નથી તેમ ઈચ્છાઓનો અંત આવતો જ નથી. આ જડ ઇચ્છાઓને આત્મગુણે પ્રગટ કરવામાં વાળવી એ સાધુપણું છે. સાધુ બનવા છતાં જો વિવિધ સંકલ્પા-ઇચ્છાઓ થાય તા સ્થાને સ્થાને ચિત્તમાં વિષાદ-ખેદ-સંતાપ કરીને ચિત્ત ઉદ્ધિગ્ન બની જાય. જો તે મનને જડ ભાવામાંથી રાષ્ઠા સંયમમાં ન વાળ, તા સાધુ ધર્મની પ્રાપ્તિ-રક્ષા કે વૃદ્ધિ શી રીતે કરી શકે ? એમ અહીં તર્કરપે શિષ્યને પ્રશ્ન કરવામાં આવ્યા છે. ૧ ]

ढवे साधुनुं इत्तंव्य लखाववा भाटे साधुताना व्याण्या इरे छे (७) वत्थगंधमलंकारं, इत्थीओ सयणाणि अ (य)।

अच्छंदा जे न मुंजंति, न से चाइ त्ति वुचइ ॥२-२

(८) जे अ कंते पिए भोए, लद्धे वि पिट्टि कुच्चई । साहीणे चयई भोए, से हु चाइ त्ति वुच्चइ ॥२-३॥ અધ્યયન બીજીં

वत्थ=વસ્ત્રો, गंध = (સુગ ધિ ચૂર્ણાદિ) ગન્ધદ્રવ્યા, अलंकारं= આલરણા–અલંકારા, इत्थीओ-સ્ત્રીએ! (સ્ત્રીની અપે-ક્ષાએ પુરુષા) अ=અને सचणाणि=શયના (પલંગાદિ), તથા ઉપલક્ષણથી ખુરસી ટેબલ પાટ પાટલાદિ આસના, એ સઘળું जે=જેઓ अच्छंदा=પરાધીનપણે (એટલે નહિ મળવાથી, કે મળવા છતાં રાગાદિની પરાધીનતાથી) ન મુંગંતિ=લાગવી શકતા નથી. સે=તેઓ चाइ त्ति=ત્યાગી તરીકે ન વુચइ= કહેવાતા નથી. (૨) કિન્તુ जે=જે कંતે=મનાહર अ=અને पिए=પ્રિય એવા રુદ્ધે वि મોए=મળેલા-સ્વાધીન પણ લાગાને પિટ્ટ कुटवइ=પીઠ કરે છે (સામે જોતા નથી-તજી દે છે) અર્થાત્ साहणि=સ્વાધીનપણે (ભાગવી શકે તેમ છતાં) મોए=લાગાને चયई=તજે છે. સે=તે हु=નિશ્ચે ત્યાગી કહેવાય છે. (૩)

[સાગ અને વૈરાગ્ય બે ભિન્ન છે, વૈરાગ્ય સાધ્ય છે અને સાગ સાધન છે. જડના રાગની મંદતા થવી એને વૈરાગ્ય કહેવાય છે. તેની સિદ્ધિ માટે રાગના કારણભૂત જડ પદાર્થોના ત્યાગ કરવા જરૂરી છે. સાગ કરવા છતાં રાગ ન તૂટે તા (વૈરાગ્યરૂપ) સાધુપણાની સિદ્ધિ થતી નથી. એ કારણે આ બે ગાથાઓમાં રાગ–ઈચ્છાને તજવા પ્રેરણારપે એમ કહ્યું છે કે જે પરાધીનપણે ભાગના ત્યાગ કરે છે, પણ તેના રાગને તજી શકતા નથી તે સાધુ કહેવાતા નથી. સમજપૂર્વ ક જે સ્વાધીન, સુંદર અને પ્રિય પણ પદાર્થોને તજે છે, તે રાગને તજવાથી સાધુ કહેવાય છે. જો કે અહીં નિશ્વયની અપેક્ષા રાખીને ઇચ્છાએાના સાગને સાધુપણું કહ્યું છે, તા પણ ઇચ્છાઓના નાશ કરવા માટે જે પ્રાપ્ત નહિ થએલી વસ્તુઓનો પણ ત્યાગ કરે તે વ્યવહાર નથથી સાધુ કહેવાય છે. પરાધીનપણે, કે નહિ

મળેલી વસ્તુઓનો ત્યાગ પણ ધીમે ધીમે પ્રાપ્ત-સ્વાધીન પદાર્થાની ઈચ્છાઓનો નાશ કરાવે છે, અપ્રાપ્ત ભોગોનો પણ ત્યાગ આત્માના સત્ત્વ વિના થતો નથી, હા, પ્રાપ્ત સ્વાધીન ભોગોનો પણ ત્યાગ કરવાનું તેમાં ધ્યેય હેાવું જોઇએ. એ ધ્યેય સિદ્ધ થયા પછી તે યથાર્થ સાધુ બને છે. ત્યાં સુધી સાધક કહેવાય છે. ત્યાગના ધ્યેય વિનાના ત્યાગ તાે માત્ર કાયકલેશ બને છે. દરિદ્રમાં દરિદ્ર પણ દીક્ષા લેતાં અગ્નિ, સચિત્ત જળ અને સ્ત્રીના સ્પર્શના ત્યાગ તાે કરે છે, એ ત્રણની કિંમત ક્રોડાે રત્ન સાનૈયા અને રૂપીયા જેટલી છે, એ મંત્રીશ્વર અભયકુમારે રાજગૃહનગરની પ્રજાને પૂરવાર કરી જણાવ્યું હતું. દરિદ્રશિરામણી કઠીયારા પણ દીક્ષા લઇને પરિણામે ભાગાની ઈચ્છા-ઓના પણ ત્યાગ કરી શક્યો હતા. માટે અપ્રાપ્ત ભાગોના દ્વાગ કરનાર પણ વ્યવહારથી સાધુ ગણાય છે. હા, તેનું ધ્યેય વૈરાગ્યનું જોઇએ, તે ન હોય તાે ભાગાને તજવા છતાં સાધુ ન કહેવાય ર–૩]

હવે કેાઇને તજેલા લાેગાના પુનઃ ઈચ્છા∶થાય તા ચિત્તને શાન્ત કરવા માટે અભ્યન્તર∽ખાદ્ય ઉપાયાે કહે છે.

(१) समाइ पेहाइ परिव्वयंतो, सिया मणो निस्सरई बहिद्धा। न सा महं नो वि अहंपि तीसे, इच्चेव ताओ विणइज्ज रागं ॥२-४॥

(१०) आयावयाही चय सोगमछं, कामे कमाही कमिअं खु दुक्खं।

> छिंदाहि दोसं विणइज्ज रागं, एवं सुही होहिसि संपराए ॥२-५॥

समाइ=શુભાશુભમાં સમાન, વિરાગવાળી, અથવા સ્વ– પરમાં સમાન, એવી पेहाइ=દેષ્ટિથી परिव्वयंतो=વર્તન કરતા -સ યમનું રક્ષણુ કરતા સાધુને સિચા=કદાચિત્ (કર્મોદયનું ખળ અચિંત્ય હેાવાથી તેવા કાઇ નિમિત્તને પામીને) मणो= भन बहिद्धा=(संयभ३५ धरनी)अढार निस्सरई=नीडणे, ( अर्थात् અસ યમની ઇચ્છા થાય, તેા તેણે એમ ચિંતવવું કે) સા તે (ભેાગસામગ્રી તે**ની** ઇચ્છા અથવા અમુક સ્ત્રી) मह'= મારી ન=નથી અને अह ં વિ=હું પણ તીસે=તેને નો=નથી, (અર્થાત્ મારે તેને કંઈ સંબંધ નથી), इच्चेव=એ રીતે (ચિંતન કરતેા) તાओ=તેના (તે સ્રીના કે ભાેગસામગ્રીના) रागं=रागने विणइःज= तल् हे. (४) બાહ્ય પ્રચરના કરવા માટે કહે છે કે-હે સાધુ ! તું સંયમરૂપ ઘરમાંથી ચિત્તને બહાર જતું રાેકવા માટે આયાવચાહ્તી=આતાપના લે, (ઉપ-લક્ષણથી ઉનેાદરિતા વગેરે તપ પણ કર, અને) सोगमहं= સૌકુમાર્ય (સુકુમારતાને) चय=તજી દે, (કારણ કે તેનાથી કામની-ભાગની ઇચ્છા જન્મે છે. એ બાહ્ય અભ્યંતર પ્રયત્ના દ્વારા कामे=ભાગની ઇચ્છાઓને कमाही=ઓળંગી જા. (કારણ કે એ ઇચ્છાએાનું) कमिञं=આક્રમણુ (કરતાં) ख़=નિશ્ચે दुक्खं= દુઃખનું આક્રમણુ થશે (અવશ્ય દુઃખાે ઉલ્લ'ઘી જવાશે, માટે સમ્યગ્ વિચાર કરીને બન્ને પ્રકારના પ્રયત્નાથી) दोसं=देषने छिंदाहि=छेदी नाभ अने रागं=रागने विणइःज=हर કરી દે. एવં=એમ કરવાથી તું સંવરાષ્ટ=આ સ'સારમાં (મુક્તિ ન થ ય ત્યાં સુધી) સુही=સુખી દ્વોદ્વિસિ=થઇશ. (૫) [અનાદિ ભેાગની વાસનાનું ખીજ એવું સૂક્ષ્મ હેાય છે કે તે નિર્મૂળ નીકળી જવા જેવું દેખાવા છતાં સામાન્ય નિમિત્ત મળતાં તેમાંથી ઈચ્છારૂપ અંકુરા કૂટી નીકળે છે, પછી તેને રાેકવા અતિદુષ્કર બને છે, માટે મુખ્ય માર્ગે તેા અહીં કહ્યું તેમ પૂર્ણ વિરાગી બની સમ-

# [ દશ વૈકાલિક

દર્ષિથી સંયમની રક્ષા કરવી. છતાં ચિત્ત ચંચળ બને તાે જ્ઞાનરૂપી અંકુશ દ્વારા તેને વશ કરવું અને આતાપના તથા તપ વગેરેથી નિર્ભળ બનાવવું. અન્યથા ઈચ્છાને વશ થતાં દુ:ખાને વશ થવું જ પડે છે. એ જ કારણે ક્ષણવિનશ્વર જડપદાર્થાના શુભાશુભ શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ પ્રત્યેના રાગ-દ્વેષ તજવા હિતકર છે. એમ કરવાથી સંસારમાં પણ મુક્તિસુખના સ્વાદ ચાખી શકાય છે. એક રાજપુત્રે કૃતૂહલવૃત્તિથી પોતાની દાસીના માથે રહેલા

જળપાત્ર ઉપર કાંકરા ફેંડી તેને કાણું કરવાથી તેમાંથી પાણી નીકળવા માંડયું ચતુર દાસીયે વિચાર્યું કે 'રક્ષક ભક્ષક બને ત્યાં ફરીઆદ કાને કરવી ?' માટે સ્વયં પાણીને ભચાવી લઉં, એમ વિચારી તુર્ત ભીની માટીથી છિદ્ર પૂરી નાખી પાણીની રક્ષા કરી. એમ જે મનથી સંયમતી સિદ્ધિ કરવાની છે તે જ ચંચળ બને ત્યારે જ્ઞાની પુરુષે ઉપર કહેલા ઉપાયો દ્વારા સંયમની રક્ષા કરવી જોઇએ. ૪-૫]

મન સ'યમથી ચ'ચળ ન ખને, તે માટે કહે છે કે—

(1१) पक्संद जलिअं जोइं, धूमकेउं दुरासयं । नेच्छंति वंतयं भोत्तुं, कुले जाया अगंधणे ॥२-६॥ अगंधणे कुल्ले=અગ'धन કुળમાં जाया=ઉપજેલા સપે (તિય ચ છતાં એવા અભિમાની હાેય છે કે કાઇને દ'શ દેવાદ્વારા) वंतयं=વમેલા વિષને પુનઃ મોત્તું=ચૂસવા માટે નેच्छंति=ઇચ્છા પણ કરતા નથી, પણ (કાઇ ગારુડી મ'ત્ર-દ્વારા તે વિષને ચૂસાવવા પ્રયત્ન કરે તેા) दुरासयं=અતિ સખ્ત-દુ:ખે અચી શકાય તેવા, ઘૂમकेउं=ધૂમાડાવાળા (સળ-ગતા) અને जल्जिं=જ્વાલાઓ સળગતી હાેય તેવા जोइं= અગ્નિને पक्संदे = ભેટવા (બળીને મરી જવાનું) ઇચ્છે છે, કિન્તુ વમેલું વિષ પાછું ચૂસવા ઇચ્છતા નથી. તાે હું મનુષ્ય અને સાધુ છતાં જે ભાેગાને વમીને (તજીને) દીક્ષિત થયા તે ભાેગાની પુનઃ ઇચ્છા કેમ કરું ? એમ ચિંતન કરે. (૬)

[અહીં બીજીં ઉદાહરણ કહ્યું છે કે જ્યારે રાજીમતીને તજીને શ્રી નેમકુમારે દીક્ષા લીધી ત્યારે પાછળથી રથનેમિજી રાજીમતી પ્રત્યે રાગી થયા. તેમને સમજાવવા એકદા રાજીમતીએ ખીરઘૃતનું ભાજન જમી મીંઢળના પ્રયાગથી તેનું વમન કરી રથનેમિને કહ્યું 'આનું ભાજન કરા ! ' રહનેમી ખાલ્યા 'વમેલું કેમ ખવાય ? ' ત્યારે રાજીમતીએ કહ્યું ' શ્રીનેમકુમારે વમેલી રાજીમતીને પણ કેમ ભાગવાય ? '

એ પ્રસ'ગને અહીં કહે છે કે—

(१२) धिरत्थु ते जसोकामी !, जो तं जीवियकारणा । वंतं इच्छसि आवेउं, सेयं ते मरणं भवे ॥२-७॥

રાજીમતીએ રહનેમિને તિરસ્કારતાં કહ્યું-હે जसो-कामी=યશની ઈચ્છાવાળા ! (અથવા ' જ ' નાે પ્રક્ષેપ કરતાં अजसोकामी=અપયશની ઈચ્છાવાળા હે ક્ષત્રિય !) તે ધિરત્શુ= તને ધિક્કાર થાએા ! કારણ કે जો તં=જે તું (ક્ષત્રિય છતાં) जीवियकारणा=(અસંયમરૂપ) જીવનના કારણે વંતં=વમેલું आવેઙં=પીવાને इच्छसि=ઈચ્છે છે. (આ રીતે કુળને કલ કિત કરવાને બદલે) તે=ત્હારે मरणं=મરી જવું સેયં=શ્રેયસ્કર મવે=થાય. અર્થાત્ કુળ કે ધર્મને કલ કિત કરીને જીવવું તે મરણથી પણ વધારે દુષ્ટ છે. (છ)

[રાજીમતીએ જેમ રહનેમાને સમજાવ્યા તેમ આત્માથી'એ ચિત્ત ઉન્માર્ગ ન ચઢી જાય તે માટે પાેતાના આત્માને એ રીતે વાર'વાર સમજાવવા જોઇએ. ૭ ]

એ રીતે રથનેમાને સમજાવીને રાજીમતીએ દીક્ષા લીધી અને રથનેમા પહ્યુ દીક્ષિત થયા. પુનઃ એકદા વર્ષાના પાહ્યીથી

ભ્રષ્ટ થઇશ' એમ ભય જણાવ્યાે છે. સંયમગુણ ઉત્તમકળ-ઉચ્ચગાેત્રના

वायाविद्भव्व हडो, अद्विअप्पा भविस्ससि ॥२-९॥ जइ तं=ले तुं जा जा नारीओ= के के स्रीओने મચેલી-મૂળ વગરની हडોઘ્વ=હડનામની વનસ્પતિની જેમ अट्रिअपा=અસ્થિરાત્મા(સંયમથી ચલિત)મविस्ससि=થઇશ.(૯) િઆઠમી ગાથામાં કળના મહત્ત્વને જણાવીને ઉપદેશ કરતી રાજીમતીએ નવમી ગાથામાં 'જો કામવાસનાને નહિ રોકે તા સંયમથી

(१४) जइ तं काहिसि भावं, जा जा दिच्छसि नारीओ । दिच्छसि=देभीश, ते प्रत्येक्षमां मार्वं काहिसि=शणने क्ररीश (તેને ભેાગવવાની ઈચ્છા કરીશ,) તેા વાર્યાવદ્ધ=પવનથી હચ-

એમ કહીને પુનઃ રાજીમતીએ સમજાવ્યું કે---

(१३) अहं च भोगरायस्स, तं च सि अंधगव(वि)ण्हिणो। मा कुले गंधणा होमो, संजमं निहुओ चर ॥२-८॥ अहं-હું भोगरायस्स-ले। श्र - ઉअसेननी (पुत्री) छं च= અने तं=तुं अंधगवण्हिणा= अंधsवृष्णि= समुद्रविजय राजने। (પુત્ર) છે. એમ કુઝે=ઉત્તમ કુળમાં (જન્મેલા આપણે અન્ને

વમેલા ભાેગની પુનઃ ઇચ્છા કરીને) નંઘળા=ગ ધન કુળના નાગ लेवा तुव्छ मा होमो=न थधंग्रे, भाटे निहुआे=निलुत थधंने (કાચબા ઇન્દ્રિયને ગાયવે તેમ ઇચ્છાને દાબીને) संजर्म=સ'य-મને चर=આચર ! અર્થાત દ્રષ્ટ ઈચ્છાને તજી દે. (૮)

સી' જાએલાં રાજી મતી ગિરનારની ગુફામાં અપુકાયની જયાછા માટે વસ્ત્ર રહિત થયાં, ત્યારે પૂર્વે તે જ ગુફામાં ગઐલા રહનેમી તેને જોઇને કામવિવશ બન્યા. તેને રાજમતીએ કહ્યું કે--

ઉદયવાળાને સ્પર્શે છે, અને કાેઇ વાર તેનું ચિત્ત ચલિત થાય તા કુળના મહત્ત્વથી બચાવી શકાય છે, આ કારણે દીક્ષાથી 'ઉત્તમકુળમાં જન્મેલા' જોઇએ એમ શાસ્ત્રોમાં કહેલું છે. ઉંચા હાેય તેને જ પડવાના ભય હાેય છે, હીનકુલવાળાને તેવા ભય લાગતા નથી. ભયમાહનીય-કર્મના ઉદયે જીવને 'ઇહલાક ભય' વગેરે અપ્રશસ્ત ભયા હાેય છે, પણ ઉત્તમ આત્માને સંયમના બળે એ ભય નબળા બની જતાં પાપના ભય જાગે છે, એથી થાેડા પણ ઉપદેશથી તે પાપથી અટકી જાય છે. બીજા અપ્રશસ્ત ભયા પાપને કરાવે છે અને પાપના ભય મિથ્થાભયાના નાશ કરાવે છે. ૯]

રાજીમતીના ઉપદેશનું જે પરિષ્ણામ આવ્યું, તે કહે છે-

(१५) तीसे सो वयणं सोचा, संजयाइ सुभासियं । अंकुसेण जहा नागो, धम्मे संपडिवाइओ ॥२-१०॥

संजयाइ=સ'યમવતી तीसे=તે રાજીમતીના सुभासियं= સ'વેગ(વૈરાગ્ય)જનક वयणं=વચનને सेाचा=સાંભળીને जहा= જેમ अंकुसेण=અંકુશથી नागो=હાથી સન્માર્ગે આવે, શાન્ત બને તેમ =सोતે રહનેમી धम्मे=ધર્મમાં संपडिवाइओ=સ્થિર થયા. (૧૦)

[અહીં રથનેમીને હાથીની અને રાજીમતિના ઉપદેશને અંકુશની ઉપમા આપી છે. તેમાં રહસ્ય એ છે કે હાથી પોતાના હિતસ્વી અલ્પળળવાળા પણ માવતના એક માત્ર અંકુશને વશ થાય છે, તે પશુ જાતિમાં તેની ઉત્તમતાને આભારી છે. તેમ ઉત્તમ મનુષ્ય હિતસ્વીનું એક સામાન્ય વચન પણ અવગણતાે નથી. આવાે ઉત્તમ આત્મા ગુરુની આજ્ઞાને સ્હેલાઇથી પાળી શકે અને ગુરુને પણ પ્રસન્નતાનું કારણ બને. ક્ષુદ્રાત્મા ગુરુને આત્ત ધ્યાનનું નિમિત્ત બને, માટે આત્માથી એ પોતાની ઉત્તમતા છેાડવી નહિ. એ જ કહે છે. (૧૦)]

[ દશ વૈકાલિક

(१६) एवं करंति संबुद्धा, पंडिआ पविअक्खणा । विणिअट्टंति भोगेसु, जहा से पुरिसुत्तमो 'त्ति वेमि' ॥२-११॥

संबुद्धा=સમ્યગ્યુદ્ધિ (સમકિત)વાળા, વળી पंडिआ=સમ્યગ્ ગ્રાનવાળા (સાવદ્ય-નિરવદ્દના ભેદને સમજનારા-પાપભીરુ) અને पविअक्खणा=સમ્યગ્ચારિત્રના પાલનમાં ચતુર-વિચક્ષણ્ મુનિવરાે एवं करंति=એ પ્રમાણે કરે છે. શું ? તે કહે છે जहा=જેમ से=તે पुरिसुत्तमा=પુરુષેામાં ઉત્તમ રથનેમી ભાેગથી અટકચા તેમ માંગેસુ=ભાેગાને વિષે विणिअट्टंति=સર્વથા નિવૃત્ત થાય છે. ભાેગાને તજી દે છે. ત્તિ=એમ શ્રીમહાવીરદેવે કહેલું હું बेमि=કહું છું. (૧૧)

[અહીં બીજીં અધ્યયન પૂર્ણ થયું. એમાં રથનેમિ અને રાજીમતિના દષ્ટાન્તથી ભોગેાની ઇચ્છાને તજવારૂપ સાધુનું કર્તવ્ય જણાવવા સાથે તુચ્છભાગેાની અભિલાષા તુચ્છ પુરુષને થાય છે, એમ જણાવાને ઉત્તમપુરુષને અનુસરવાના ઉપદેશ આપ્યા છે. જે નવા નવા આત્મગુણા પ્રગટાવવાની ઇચ્છા પૂર્વક પ્રયત્ન કરે તે ઉત્તમ, જેને ગુણા વધારવાની ઇચ્છા ન થાય તે પ્રમાદી મધ્યમ, જેને દાેષા સેવવાની ઇચ્છા થાય તે અધમ અને જે પ્રતિજ્ઞાને તાડીને પણ દાેષોને સેવે તે અધમાધમ જાણવા. ઉત્તમતા તથા અધમતા પાતાની ઇચ્છાઓ અને પ્રવૃત્તિ દ્વારા સમજી શકાય છે. મન વચન અને કાયા ઉપર સંયમ-અંકુશ રાખવાથી ઈચ્છાનિરોધ થાય છે, એથી ચિત્ત શાન્ત બને છે અને પરિણામે વૈરાગ્યભાવ દઢ થતાં આકરાં કષ્ટો વેઠવા છતાં શુદ્ધ આનંદના સાક્ષાત્કાર થાય છે.–૧૧]

### દ્વિતીયમ્ અધ્યયનં સમાપ્તમ્ ક્રિ ક્રિ

# ત્રીજીં ક્ષુલ્લકાચાર અધ્યયન

બીજા અધ્યયનમાં અધૈર્યના (દીનતાના) ત્યાગ કરી ધીરતા (સત્ત્વ) પ્રગટાવવા કહ્યું. તે ધીરતારૂપ સત્ત્વ સદાચારના પાલન માટે આવશ્યક છે-અસદાચાર સેવવા માટે નહિ. એ સંદાચારા એક પ્રધાન (માટા) અને બીજા ક્ષુલ્લક (ન્હાના) એમ બે પ્રકારના છે. અહીં ક્ષુલ્લક આચારાનું વર્ણુન હાવાથી આ અધ્યયનનું ક્ષુલ્લકાચાર નામ છે. તેની પહેલી ગાથામાં સાધુની ઉત્તમતાને વર્ણુવી અસદ્આચારાને તજવાનું કહે છે—

(१७) संजमे सुद्विअप्पाणं, विप्पमुक्काण ताइणं ।

तेसिमेअमणाइत्रं, निग्गंथाण महेसिणं ॥३-१॥

પૂવે જેનું વર્ણન કર્યું તે સંजમે સ્યમમાં સુદ્રિ લપાળં જેઓના આત્મા સુસ્થિર છે. જે વિપ્યમુक્काળં = બાહ્ય – અલ્યંતર પરિગ્રહથી મુક્રત છે, જે તાइળં = સ્વ – પર ઉભયના તારક છે. તિમાં થાળ = જે ગ્રંથીથી (બાહ્ય – અલ્ય તર પરિગ્રહથી) રહિત છે, અને તેથી જેઓ મફેસિળં = મહર્ષિઓ (મહાત્માઓ) છે, તેસિં = તેઓને एઝં = આ કહીશું તે અળાइન્નં = અના ચીર્થુ એટલે નહિ આચરવા યાગ્ય છે. (૧)

[અહીં 'સુસ્થિર' એટલે ત્રાન અને શ્રદ્ધાપૂર્વંક સંયમને-જિનાત્રાને પાળનારા, વિપ્રમુક્ત=પહેલા અન્ની ત્રીજી ગાથાના અર્થમાં કહેલા પરિગ્રહ એટલે બાહ્ય ધનધાન્યાદિની તથા અભ્યંતર કષાયાદિની મૂર્છા-પક્ષ નહિ કરનારા, 'ત્રાતા' એટલે સ્વ-પર તારક (તીર્થં કરેા પરને અને પ્રત્યેકછુદ્ધો સ્વને તારે છે, માટે) સ્થવિરા, અને નિર્યન્થ=સંયમમાં જરૂરી પણ ઉપકરણાદિ અધિક પ્રમાણુમાં નહિ રાખનારા, એમ સમજવું. તેઓને સદાચારાનું પાલન અનાચીર્ણુના ત્યાગથી થાય માટે તે તજવાનું કહ્યું.-૧]

[ દશ વૈકાલિક

હવે ખાવનની સંખ્યામાં તે અનાચીર્જી ભાવાને કહે છે.

(१८) उद्देसिअं कीयगडं, नियागमभिहडाणि य । राइभत्ते सिणाणे य, गंधमल्ले य वीयणे ॥३-२॥

૧-૩દ્દેસિયં=ઔદેશિક (સાધુને ઉદ્દેશીને કર્યું હાેય), ર-कीयगडं-કીતકીત (સાધુને ઉદ્દેશીને ખરીઘું હાય), ૩-नियागम्=('મારે ઘેર નિત્ય આવલું' એ પ્રમાણે આમંત્રણ કરનાર અમુકના ઘરનાે પિંડ પ્રતિદિન લેવાે તે) 'નિ<sub>ત્ય</sub>પિંડ,' ४-अभिहडाणि=(સ્વચામ કે પરચામથી પણ દાન દેવા માટે સામે લાવેલા) 'અભ્યાહતપિંડ ૫-રાइમત્તે=(દિવસે ગ્રહણ કરેલું બીજા દિવસે વાપરલું' વગેરે ચાર દાષા પૈકી એક પણ દાેષ લાગે તેવું) 'રાત્રિભાજન', ૬-સિળાળે=(દેશથી કે સર્વથી) સ્તાન કરવું, (તેમાં હાથ-પગ કે આંખની પાંપણ માત્ર પણુ ધાેવી તે દેશસ્નાન કહેવાય, સર્વસ્નાન પ્રસિદ્ધ છે) ૭-નંઘ=(ચ'દનાદિનાં) સુગંધિ ચૂર્ણો-તેલ-અત્તરાે ઇત્યાદિ સંઘલું. ૮-मल्ले=(સુકેામળ સ્પર્શ'ની ઇચ્છાએ ગુ'થેલાં કે નહિ ગુંચેલાં) પુષ્પાેનાે ઉપલાેગ કરવા, ૯ વીચળે≂વીંજણા (કે યીજા કાેઈપણ સાધનથી પવનનાે ઉપલાગ કરવા.) (ર) િઔદેશિકમાં જીવહિંસા, ક્રીતક્રીતમાં ગૃહસ્થે પાપથી મેળવેલા

્રિંગાવા સાથે કામ વિકારના છપાલ સા, ક્રાતકાતમાં ગૃહસ્ય પાપવા મળવલા ધનના પાતાને માટે વ્યય થવાથી પાપની અનુમાદના, નિયાગમાં ગૃહસ્થના અને અમુકવસ્તુના રાગ-પ્રતિબંધ, અબ્યાહતમાં આવવા વગેરેથી ઇર્યાસમિતિના ભંગ, અનુમાદના અને પાત્ર ખરડવાદિ વિવિધ દાષ, રાત્રિભાજનમાં સંનિધિદાષ ઉપરાંત રાત્રિભાજનનું પાપ, અને સ્નાન, ગંધ, પુષ્પા તથા વીંજણામાં અનુક્રમે સ્પર્શ-ગંધ વગેરેના પ્રતિબંધ (રાગ) થવા સાથે કામ વિકારના ઉપડવ, એમ પ્રત્યેકનું અનાસાર્ણપણું

ain Education Internation

ર

અધ્યયન ત્રીજીં ]

આારસાદિમાં મુખ-રારાયાદ જાવા. અ સપ અનાચાહ છે.(૩) [ એમાં સંનિધિયી પરિગ્રહ, ગૃહસ્થભાજનથી તે ચારાઇ જવાના કે ગૃહસ્થને અપ્રીતિ આદિ થવાના ભય વગેરે વિવિધ દાષા, રાજપિંડથી રસનેન્દ્રિયનું પાષણ, લાકમાં લઘુતા, અપશુકનછુદ્ધિથી સામન્તાદિને ક્રોધ થવાના સંભવ ઇત્યાદિ, કિમિચ્છકથી આધાકમિંકાદિ દાષ, સંવાહનથી સુખશીલપહું, પ્રમાદ, ઇત્યાદિ, દંતપ્રધાવનથી બાહ્ય શૌથના પ્રતિબધ, હિંસાદિ, સંપ્રશ્નથી સાવદ્યમાં પ્રવૃત્તિ-અનુમાદના કે

॥३–३॥ ૧૦- संनिही=(ધી-ગેાળ ઇત્યાદિનેા) સ'ચય (સ'ગ્રહ) કરવા. ૧૧- गिहिमत्ते=ગૃહસ્થનાં ભાજના વાપરવાં, ૧૨– रायपिंडे=રાજાની માલિકીવાળા પિંડ લેવા, ૧૩– किमिच्छए='શું જોઇએ છે ?' (એમ પૂછીને ઇચ્છિત વસ્તુ આપનાર રાજા કે ગૃહસ્થ કાઇના પણ પિંડ લેવા, ૧૪– संवाइणा=(હાડ, માંસ, ચામડી કે રામરાજી, એ ચારેના કે કાઈ એક બે આદિના સુખ માટે)શરીરના અવયવા દબાવવા– મસળાવવા– ચાંપવા- ચંપાવવા વગેરે, ૧૫– दंतपहोचणा=(અંગુલી કે બીજા કાઈ પણ સાધનથી) દાંત– મુખ આદિનું પ્રક્ષાલન કરવું, ૧૬– સંવુच્છળા=(ગૃહસ્થને સાવદ્ય પાપ બ'ધાય તેવું કે પાતાના મહત્ત્વને માટે 'હું કેવા છું' વગેરે) પૂછવું, ૧૭ देहपऌोयणा= આરિસાદિમાં મુખ–શરીરાદિ જોવાં. એ સર્વ અનાચીર્ણ છે.(૩)

(१९) संनिही गिहिमत्ते अ, रायपिंडे किमिच्छए । संवाहणा दंतपहोयणा अ, संपुच्छणा देद्दपलोयणा य ॥३-३॥

યથામતિ વિચારવું. અનાચીર્ણુંને આચરવાથી સંયમ દૂષિત થાય અને જ્ઞાનાદિ ગુણા હણાય–ર ]

[ દશ વૈકાલિક

અભિમાનાદિ, અને દેહપ્રલાકનથા શરીરનાે રાગ–માહાદિ થવાનાે સંભવ ઇત્યાદિ બીજા પણ વિવિધ દાેષાે સ્વમતિ અનુસારે વિચારવા. ૩]

(२०) अट्ठावए अ नालीए, छत्तरस य धारणट्ठाए। तेगिच्छं पाहणा पाए, समारंभं च जोइणो ॥३–४॥ १८-अट्ठावए=लुगार (घूत) रभवुं, अथवा (गृढस्थने અર્થ મેળવવાનાં) અર્થશાસ્ત્રીય નિમિત્તો કહેવાં, ૧૯ नालीए= ઘૂતમાં વિજય માટે નાલિકાના પ્રયોગ કરવા, અથવા ઉપલક્ષણથી કાેઈ પણ પ્રકારનું ઘૂત રમવું, ૨૦-छत्तस्स धारणट्ठाए=પાતાને કે બીજાને (ગ્લાનત્વાદિ આંગાઢ કારણ વિના)છત્ર ધરવું, ૨૧-તેगिच्छं=(રોગના પ્રતિકાર માટે)ઔષધ લેવું, ૨૨-पाहणा पाए=(આપત્તિ પ્રસંગ વિના)પગમાં પગરખાં પહેરવાં અને ૨૩-जोइणो समारंग्तं=અગ્નિનો આરંભ કરવો (૪)

[એમાં જીગાર તાે મહાવ્યસન છે, ઉપરાંત આર્ત્ત-રૌદ્રનું કારણ છે, છત્ર પાતાને ધરવાથી ઉષ્ણપરીષહથી પરાભવાદિ અને પરને ધરવાથી લઘુતાદિ થાય, પગરખાંથી જિનાગ્રાના ભંગ, ઇર્યાસમિતિની વિરાધના, સુખશીલપણું ઈત્યાદિ થાય અને અગ્નિના આરંભથી હિંસા થવા સાથે શીતપરિષહથી પરાભવ-લઘુતાદિ થાય, માટે અનાચીર્જુ સમજવાં, બીજા પણ અનેક દાષો સંભવિત છે તે યથામતિ વિચારવા. ૪]

(२१) सिज्जायरपिंडं च, आसंदी-पलिअंकए । गिहंतरनिसिज्जा य, गायस्सुवद्टणाणि य ॥३–५॥ २४-सिज्जायरपिंडं=(ઉપાશ्રય આપનાર)શય્યાતરના પિંડ લેવા, २૫-आसंदी=(લાકપ્રસિદ્ધ માંચી-ખુરસી-ડાળી-સાદડી ઇત્યાદિ) આસના વાપરવાં, ૨૬-पलिअंकए=પલ્ય'ક (અર્થાત્ પલંગ-માંચા-ખાટ-ખાટલા-પથારી) ઇત્યાદિ વાપરવાં, ૨૭-गिहंतरनिसिड्जा=(ગૃહસ્થના વાસવાળા ઘરમાં કે કેાઇ બીજાં) ઘરાેની વચ્ચે રહેવું-એસવું ઇત્યાદિ, ૨૮-गायस्सु-बट्टणाणि=शरीरનાં ગાત્રોનું (અવયવાનું) ઉદ્વર્તન અર્થાત્ મેલ ઉતારવા માટે પીઠી આદિ ચાળવું-ચાળાવવું) (૫)

[શય્યાતરપિંડ લેવાથી એષણાસમિતિમાં દેાષો, વસતિની દુર્લભતા, ગૃહસ્થના પ્રતિબંધ કે દ્વેષ ઇત્યાદિ, આસન અને પલંગાદિથી લઘુતા,શાસનની અપભ્રાજના, સુખશીલપણું, હિંસા ઇત્યાદિ,ગૃહસ્થવાળા ઘરમાં રહેતાં વ્રદ્ધચર્યાની વિરાધના, લઘુતા, પ્રતિબંધ અને બે ઘરાેની વચ્ચે બેસતાં ધર્મની અપભ્રાજના, લઘુતા, ચારી આદિનું કલંક, ઇત્યાદિ વિવિધ દાેષા તથા પીઠી આદિ ચાળતાં-ચાળાવતાં મલપરિષહથી પરાભવ, શરીરશાભા, કામવિકાર, ઈત્યાદિ દાેષા યથામતિ વિચારવા. પ]

(२२) गिहिणो वेयावडियं, जा य आजीववत्तिया।

तत्तानिव्युडभोइत्तं, आउरस्सरणाणि अ ॥३–६॥ २૯-गिहिणो वेयावडियं=(અन्नवस्त्राहि આપવા અપાવવા-દિરૂપ) ગૃહસ્થની વૈયાવચ્ચ કરવી, ૩૦-આजीववत्तिआ=(પેા-તાના ઉચ્ચ-નીચાદિ જાતિ-કુલ-ગુણ-કર્મ-શિલ્પ ઇત્યાદિના ભળે)આજીકવૃત્તિ ચલાવવી-આજીવિકા મેળવવી (આજીવક-પિંડલેવેા), ૩૧- तत्तानिव्युडभोइत्तं=માત્ર તપેલું-ત્રણ ઉકાળાથી પૂર્ણ ઉકાળ્યા વિનાનું-મિશ્ર પાણી લેવું, વાપરવું-પીવું ઇત્યાદિ, ૩૨-આजरस्सरणाणि=क्षुधाદિની પીડાથી આત્ત્રધ્યાનને વશ થઈ પૂર્વે ભાગવેલા આહારાદિનું સ્મરણ કરવું-ઇચ્છા કરવી ઇત્યાદિ, એ સર્વ અનાચીર્ણુ કહેલાં છે. (૬)

[ગૃહસ્થની વૈયાવચ્ચથી અવિરતિનું પાેષણુ–અનુમાદનાદિ, આજીવકવૃત્તિથી ધર્મની અપભ્રાજના-લઘુતાદિ, મિશ્રપાણીથી હિંસાદિ

દિશ વૈકાલિક

અને આતુરસ્મરણુથી આર્ત્તરૌદ્રધ્યાન, અસમાધિ ઈત્યાદિ વિવિધ દાેષોના સંભવ યથામતિ વિચારવાે. ક]

(२३) मूलए सिंगबेरे य, उच्छुखंडे अनिव्वुडे । कंदे मूले य सचित्ते, फले बीए अ आमए ॥३–७॥

33-मूल्लए=(લેાકપ્રસિદ્ધ) મૂળા, 3४-સિંगवेरे=લીલું આદુ, 3પ-अनिव्वुडे उच्छुखंडे=અચિત્ત નહિ થએલા શેરડીના ડુકડા, 3६-3७-कंदे मूले य सचित्ते=સચિત્ત ક'દા અને મૂળિયાં, (તેમાં થડના મૂળમાં હાેય તે ક'દ અને ક'દમાંથી નીકળેલા ભૂમિગત તાંતણા તે મૂળીયાં) ૩૮-૩૯ आमए फल्ठे वीए य=અચિત્ત નહિ થએલાં આમ્રાદિ ફળા

તથા ઘઉં આદિના કણીયારૂપ વનસ્પતિનાં બીજો. (૭) [મૂળા, આદુ, કંદ અને મૂળ એ ચારે અનંતકાયિક તથા સચિત્ત શેરડી, ફળા અને બીજ, એ સર્વ વાપરવાથી અહિંસાવતના ભંગ, વિકારક હાેવાથી ચતુર્થ વૃતમાં અતિચાર, મનની અસમાધિ, સ્વાદની ગૃદ્ધિ, વગેરે પરિણામે પાંચ વૃતાની વિરાધના યથામતિ વિચારવા. ૭]

(२४) सोवचले सिंधवे लोगे, रोमालोगे अ आमए। साम्रुद्दे पंसुखारे य, कालालोगे य आमए॥३–८॥ ४०-सोवचले=संथल, ४१-सिंधवे=सिंधव ४२-लोगे= सांकर जतिनुं लव्य अने ४३-रोमालोगे=३भालवयु, એ प्रत्येक लेक्षिप्रसिद्ध क्षारे। आमए=काया (सचित्त अनायी थु छे,) तथा ४४-४५-४६आमए=कायुं सामुद्दे पंसुखारे कालालोगे= समुद्रमां पक्षवातुं लूखु, पांशुआर (धुडीये। आरे।) अने (सिंधवनी એक्र जतिनुं) क्षणुं लूखु, એ पछ अनायीर्षु छे. (८)

#### અધ્યયન ત્રીજી']

[ ૪૦ થી ૪૬ સુધી પ્રત્યેક ક્ષારા તે તે નામે ભિન્ન ભિન્ન દેશમાં પ્રસિદ્ધ છે, તે સર્વ સચિત્ત વાપરતાં હિંસા થાય, આ કેટલાક ક્ષારા પાણીમાં અને કેટલાક પર્વતામાં પાકે છે. ૮ ]

(२५) ध्वणे त्ति वमणे य, बत्थीकम्म-विरेयणे । अंजणे दंतवणे अ, गायाब्भंग विभूसणे ॥३–९॥ ४७-ध्वणे=(વस्ताहिने सुग'धाथे) धूप દेवे। અथवा ધૂસપાન કરવું, ४८-वमणे=(भी'ढળ वગेरेना પ્રયાગથી) વમન કરવું, ४૯-वत्शीक्रम्म=પીચકારી વગેરેથી પુ'ઠ (ગુદા) માગે ચાપડ, સાખૂનું પાણી કે કાેઇ ઔષધ ચઢાવવું (એનીમા લેવી), ૫૦-विरेयणे=(ત્રિફળા-હરડે-હીમજ કે અન્ય ઔષધિ દ્વારા) રેચ લેવા, ૫૧-અંजणे=નેત્રોમાં અંજન આંજવું, ૫૨-द'तत्रणे=દाતાથી મુખશુદ્ધિ કરવી, ૫૩=गायाव्मंग= શરીરનાં ગાત્રોને તૈલાદિ ચાળવું ચાળાવવું, અને ૫૪-विभूसणे=(અલ'કારાદિથી શરીરની) વિભૂષા કરવી. (૯)

[ધૂપ કે ધૂમ્રપાનથી અગ્નિકાયની વિરાધના અને વિષયાની ગૃદ્ધિ, વમન, બસ્તીકર્મ અને વિરેચનથી શરીરમાં રહેલા કૃમિ આદિ ત્રસ સંમૂર્છિમ જીવાની હિંસા, અંજનથી શરીરશાભા નેત્રોના વિકાર, દાતજીથી વનસ્પતિકાયની વિરાધનાની અનુમાદના વિભૂષા વગેરે, ગાત્ર ચાળવાથી સુખશીલપછું, હિંસાદિ અને વિભૂષાથી નવવાડની વિરાધના, કામવિકાર, હાલચર્યનું ખંડન વગેરે વિવિધ દોષા પ્રગટ છે.

અહીં ચાેપન અનાચીર્જુ કહ્યાં, તેમાં ૧ર–રાજપિંડ અને ૧૩– ક્રિમિચ્છ પિંડ એ બેનેા એક તથા ૧૮–જીગાર અને ૧૯–નાલિકા એ બેનેા એક ગણી ળાવનની સંખ્યા ઘણુા ગ્રન્થામાં કહેલી છે અને પ્રસિદ્ધિમાં પણ ળાવન છે. એમ સમજવું.

[ દ્રશ વૈકાલિક

ઉત્સર્ગપદે આ બાવન પ્રકારનું અનાચીર્બુ મુનિઓને નિષિક્ષ છતાં દેશ–કાળ-બળની હાનિને યોગે રાગાદિક આપત્તિ કાળે જરૂ જણાય તેા પણુ ગીતાર્થ ગુવાદિકની અનુમતિથી તેઓની આત્ર પ્રમાણે સંયમની રક્ષાના ધ્યેયથી અલ્પદાેષ અને અધિકલાભનું કારણ હોય તેા અપવાદપણે આચરી શકાય. સર્વત્ર અમાયી અને સંયમન ખપી થવું હિતકર છે. ૯]

હवे કेवा ञुनिओने आ અનાચરિત છે ? ते કહે छे-(२६) सव्वमेयमणाइन्नं, \*निग्गंथाण महेसिणं । संजमंमि अ जुत्ताणं, लहुभूयविहारिणं ॥३–१०॥

ષ્યં=આ સર્વ્વં=સર્વ अणाइत्रं=(મુનિવરાને) અનાચીર્જુ (નહિ આચરવા યેાગ્ય) છે. (કારણ કે તેએા) નિર્ગ્રન્થ છે, મહાત્માઓ છે, પ્રતિદિન સ'યમમાં जुत्ताणं=ચુક્ર્ત(અપ્રમત્ત) હાય છે અને ऌहुમૂચ=લઘુભૂત (એટલે હલકા વાચુની પેઠે) विहारिणं=(અપ્રતિબદ્ધપણે ગ્રામાનુગ્રામ) વિચરનારા હાેય છે. અર્થાત્ ઉપર્શું ક્રત ગુણવાળા હાેવાથી મુનિવરાને એ આવન પ્રકારની સ'યમની વિરાધના અકરણીય છે. (૧૦) [ઉત્તમ સત્ત્વશાળી આત્માએા કદી ક્ષુદ્રલાેકાએ સ્વીકારેલ નીચ (દુષ્ટ) માર્ગને પસંદ કરતા નથી, માટે અહીં મુનિની ઉત્તમત જણાવી છે. આ બાવનને વર્જવાથી જ મુનિ જગતમાં ઉત્તમ-શ્રેષ્ઠ પૂજ્ય ગણાય છે. ૧૦]

\***નિ**क्सं**થાण મहेसिण રા**બ્દોના અર્થ પ્રથમ કહેલા હેાવાથી અહીં પુ<sup>,</sup> કહ્યા નથી, એમ હવે પછી પણુ સમજી લેવું. રાબ્દાર્થ વિલક્તિને અનુસ લખવા જોઇએ, તાે પણુ વિશેષણાના અર્થ વિલક્તિ પ્રમાણુ લખત ગુજરાતી ભાષામાં વાકચની અસંગતિ થતી હેાવાથી વિભક્તના અ સાચવી શકાયા નથી, માટે તે વિશેષ્યને અનુસારે સમજી લેવા.

રર

અધ્યયન ત્રીજીં]

એ ઝુનિવરાના શેષ ઉત્તમતાને જ ત્રહ્યુ ગાથાથી કહે છે-(२७) पंचासवपरिण्णाया, तिगुत्ता छसु संजया ।

पंचनिग्गहणा धीरा, निग्गंथा उज्जुदंसिणो ॥३-११॥

(२८) आयावयंति गिम्हेसु, हेमंतेसु अवाउडा । वासासु पडिसंलीणा, संजया सुसमाहिया ॥३-१२॥

(२૯) परीसहरिऊदंता, धूअमोहा जिइंदिआ । सव्वदुखप्पहीणद्वा, पक्कमंति महेसिणो ॥३-१३॥

વળી મુનિવરાે પંચાસવ=હિંસાદિ પાંચે આશ્રવાના परिण्णाया=પૂર્ણ જાણ હેાય છે, (ગ્રાનથી તેને જાણે છે અને ક્રિયાથી તેને તજે છે) એ કારણે તેએ। तिगुत्ता=ત્રણ ગુપ્તિથી ગુપ્ત (મન--વચન કાયાને સાવઘમાં જતાં રાેકનારા) હાેય છે, તેથી छस=છ જીવનિકાયની રક્ષામાં संजया=ઉદ્યત (જયણા वाणा) हाेय छे. वणी पंचनिम्महणा= पांच धन्द्रियाने। निअह (ઇષ્ટ--અનિષ્ટ વિષયેામાં સમતાને) કરનારા હાેય છે, તે પણ અજ્ઞાન કે દીનતા<mark>થી</mark> નહિ, કિન્તુ ધીરા=જ્ઞા<mark>ની (</mark>અથવા ધૈર્યવાળા) હેાવાથી એ સઘળું પ્રસન્નપણે કરે છે, વળી તેએ। નિર્ગન્થ અને उज्जुद सिणो=(માક્ષ માટે સરળતા= સંયમ આવશ્યક હેાવાથી) ઋજુ એટલે સંયમને જેનારા--સંયમમાંજ ઉપાદેય ખુદ્ધિવાળા-સંયમપ્રતિબદ્ધ હેાય છે. (૧૧) वणी विशेष निर्જंश भाटे ते संजया=साधुओ। गिम्हेस= ઉષ્થુઋતુમાં आयાવયંતિ=(તાપમાં) આતાપના લે છે, દેમંતેસુ≃ શીતઋતમાં अवाउडा=અવસ્તા (વસ્ત્રો છેાડીને) શીતપરિષહને સહે છે અને वासास=વર્ષાકાળમાં (જીવરક્ષા માટે) पडि-

# [ દરા વૈકાલિક

संलीणा=એક આશ્રયમાં સ્થિર રહે છે, એમ सुसमाहिया= (જ્ઞાનાદિ ગુણે!ને પ્રાપ્ત--સફળ કરવામાં તત્પર હેાય છે. (૧૨) એ रीते परीसहरिऊदंता=(क्षुधा-पिपासा-शीत-ઉष्णुहि) પરિષહેારૂપ શત્રુઓનેા પરાભવ કરનારા, ઘૂઞ્રમોहા≕મેાહને (ઉદયને) નિષ્ફળ કરનારા અને જિતે દ્રિય (અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ વિષયેામાં રાગ–દ્વેષ નહિ કરનારા તે) મહર્ષિએ। सव्वदुक्ख-ष्पहीणट्रा= सर्व दुः भाना क्षय भाटे पक्कमंति= प्रवर्ते छे. (१३) [૧૧ મી ગાથામાં કહેલા ગુણે৷ પરસ્પર અપેક્ષાવાળા હેાવાથી એક હેાય ત્યાં બીજા પણ હેાય જ. એ રીતે મુનિજીવનમાં સાચા એક પણ ગુણ સર્વ ગુણોને પ્રકટ કરે છે. શાસ્ત્રામાં કહ્યું છે કે સાચા એક ગુણ પણ મુક્તિ આપવા સમર્થ છે, તે યથાર્થ છે. બારમી ગાથામાં ધનના અથી<sup>૬</sup>ને 'લાભ થાય તેમ લાભ વધે' એ રીતે સંયમના અથા<sup>૬</sup> જેમ જેમ ચુર્ણા પ્રગટે તેમ તેમ નિર્જરાના વિશેષ પ્રયત્ન કરે છે. જે શીત-ઉષ્ણાદિ પ્રસંગાે જગતને મુંઝવે છે તેના સામના કરીને ઉત્તમમુનિ સવ<sup>દ</sup>દુઃખાેના મૂળભૂત અનુકૂળતાના રાગનાે અને પ્રતિકૃળતાના દેષના જય કરે અને પ્રાપ્ત થએલાં જ્ઞાનાદિને એ રીતે સક્ષળ કુરે. વસ્તુત: ત્રાનાદિની પ્રાપ્તિ તેને કહેવાય કે જે જ્ઞાનાદિના બળે કર્માની નિજવા કરી તેને સફળ કરે. 'પ્રાપ્ત થયેલા ગ્રાન પ્રમાણે શક્તિ છતાં વર્તે નહિ. તેને જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું કહેવાય નહિ' એ અહીં ગર્ભિત સચન છે પછી તેરમી ગાથામાં મુનિના ધ્યેયનું વર્ણન કરવા સાથે અપ્રમત્તતા વર્ણવેલી છે, ધ્યેય વિનાનેા ઉદ્યમ કે ઉદ્યમ વિનાનું ધ્યેય નિરર્થક છે, માટે સાધુએ એક કર્મધાતના ધ્યેયથી અપ્રમત્તપણે જીવવું જોઇએ. ૧૧-૧૨-૧૩] હવે આવા ચારિત્રનું કળ શું મળે ? તે કહે છે---

(३०) दुवकराइं करित्ता णं, दुस्सहाइं सहेत्तु य । के इत्थ देवलोएसु, केइ सिझंति नीरया ॥३–१४॥

અપ્ધ્યયન ત્રીમ્છું]

એ પ્રમાણે દુજ્ઞરાइ =(અનાચીર્ણનું વજ ન વગેરે) દુષ્કર કાચેને करित्ता=કરીને અને દુસ્સहાइં=ભ્રુધાદિ દુસ્સહપરીષહાને સहेत्तु=સહન કરીને के=કેટલાક મુનિવરા इત્થ દેવਲોણ્સુ= આ સ સારમાં જ સૌધર્માદિક દેવ (થાય છે) અને केइ= કાેઇ (વિશિષ્ટ નિજ રા કરીને) નીરવા=આઠકર્મારૂપ રજરહિત (નીરજ) થઇને સિज्झ ति=સિદ્ધ થાય છે. (૧૪)

[ઉત્ર આરાધના કરતાં કાઇ વાર નિકાચિત પુણ્યભંધ થવાથી, કે ભવસ્થિતિ આદિના યથાયાગ્ય પરિપાક નહિ થવાથી ઉગ્ર આરાધના કરવા છતાં કેટલાક વૈમાનિક દેવપણે ઉપજે અને તથાવિધ ભવ્યત્વાદિ પાંચે કારણાના સુમેળ મળતાં કાઇ સિદ્ધિગતિને પામે છે. અર્થાત્ ઉત્તમ ચારિત્રની આરાધનાનું ફળ મુક્તિ છે, તે ન થાય તાે અવશ્ય વૈમાનિકદેવપણું તાે મળે જ છે. ૧૪]

દેવલાકમાં ગએલાને શું કળ મળે ? તે કહે છે-

(३१) खवित्ता पुव्वकम्माइं, संजमेण तवेण य । सिद्धिमग्गमणुपत्ता, ताइणो परिनिव्वुडे-त्ति बेमि ॥३–१५॥

દેવલેાકમાં ઉપજેલા ત્યાં પુષ્ટ્યકર્મને ભાેગવીને ત્યાંથી આચુષ્ય પૂર્ણ થતાં ચવીને સંયમની (દેશ--કાળ વગેરે) સામગ્રીવાળા મનુષ્યભવ પામે છે અને ત્યાં पુव्वकम्माइ = પૂર્વાપાર્જિત ભુક્તશેષકર્માને संज्ञमेण तवेण=સંયમ અને તપથી स्ववित्ता=क्षય કરીને સિદ્ધિમग्गमणुपत्ता=( જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર--રૂપ) માક્ષમાર્ગ ને પામીને તાइणो=સ્વ--પરને–તારતા परिनिब्वुडे=પરિનિર્વાણુ (માક્ષને) પામે છે, ત્તિ વેમિ=એ પૂર્વે તીર્થ કર--ગણધરાએ કહેલું હું તને કહું છું. (૧૫)

# [ દશ વૈકાલિક

[ચારિત્રની નિર્મળ આરાધનાથી બંધાએહું પુણ્ય ભાેગવવા છતાં તે માહનું પાષક બનતું નથી, એ કારણે દેવલેાકમાં દૈવી સુખા ભાગવવા છતાં પુનઃ મનુષ્યભવ પામીને મુક્તિની આરાધના કરીને નિર્વાણ પામે છે. કર્ણોને સમાધિથી ભોગવતાં બ'ધાએલા પુર્ણ્યને ભાેગવવા છતાં નિરપેક્ષ રહી શકાય છે. દુઃખમાં જે સમાધિ રાખી શકે નહિ, તેને સુખમાં સમાધિ રહે જ નહિ. માટે સુખમાં પણ સમાધિ ટકાવવાની ઈચ્છાવાળાએ પહેલાં કષ્ટોને સમાધિથી સહન કરવાં જોઇએ. શ્રી જિનશાસનમાં ધર્માનહાના કષ્ઠકારક હાેવાથી તેના અભ્યાસથી જીવ સુખને પચાવવાની કળા (સમાધિ) પ્રાપ્ત કરી શકે છે અને દુ:ખ–સુખ ઉભયમાં સમાધિને સાચવીને તે અવશ્ય મુક્તિમાં જાય છે. સુખ-દુ:ખનાં નિમિત્તો આવે સારે રાગ-દ્વેષ નહિ કરતાં અનિસાદિ ભાવનાઓના બળે અને અંતે આત્માના સહજસ્વભાવખળે તેને ભાગવી લેવાં તેને સમાધિ કહેવાય છે. સાધ્રજીવનનું સાધ્ય આ સમાધિ જ છે અને તે વ્યવહારસામાયિકાદિના ખળે સિદ્ધ કરી શકાય છે, માટે જ મુક્તિનું અનંતર કારણ ચારિત્ર કહ્યું છે. જ્ઞાન-દર્શન મુક્તિમાં પર પર કારણ છે. ૧૫]

# भ भ भ

# તૃતીયમ્ અધ્યયનં સમાપ્તમ્

ચાેશું ષડ્જીવનિકાય અધ્યયન

બીજા અધ્યયનમાં ધૈય'નુ' વર્ણુ'ન કશુ', તે ધૈય' સદાચાર વિષયમાં રાખવુ' હિતકર હાેવાથી ત્રીજા અધ્યયનમાં અના-ચીર્લુંના વર્જનાદિરૂપ સાધુના આચાર કહ્યો. હવે એ આચાર છ જવનિકાય અ'ગે પાળવાના હાેવાથી આ અધ્યયનમાં છ જવનિકાયનું વર્લુંન કશું' છે, એથી તેને ' ષડજીવનિકાય ' જીધ્યયન કહેલું છે. આને ' ધર્મ પ્રદ્રાપ્તિ ' પછું કહેવાય છે. તેમાં પંદર સૂત્રા અને આગલ્યુત્રીશ ગાથાઓ છે અને ૧-જીવ-અજીવનું સ્વરૂપ, ર-તેને જાણીને છકાય જીવની હિંસાથી અડકવાનું વિધાન, ૩-તે માટે મહાવતારૂપ ચારિત્રધર્મ'નું પાલન, ૪-છ જીવનિકાયની યતનાના વિધિ, પ-ઉપદેશ અને ક-ચારિત્રધર્મ'નું ફળ, એમ છ અધિકારા છે.

તેનું પહેલું સૂત્ર કહે છે.

\*सुअं मे आउसं! तेणं भगवया एवमक्खायं-इह खलु छज्जीवणिया नामज्झयणं समणेणं भगवया महावीरेणं कासवेणं पवेइआ, सुअक्खाया, सुपन्नत्ता, सेअं मे अहिज्जिउं अज्झयणं धम्मपन्नत्ती ॥ आ० १ ॥

શ્રીસુધર્માસ્વામિજીએ પાેતાના શિષ્ય શ્રીજમ્બૂને કહ્યું છે કે -- आउसं=હે આયુષ્યમાન્ જમ્બૂ ! मे सुअं=मे

★ દરાવૈકાલિક સૂત્ર શ્રીશચ્ય ભવસૂરિજીએ પૂર્વેમાંથી ઉદ્ધરેલું હોવાથી શ્રીસુધર્માસ્વામિજીયે કહેલા આ પાઠ પૂર્વમાંથી એ જ શબ્દામાં તેઓએ લોધેલા છે, એમ માનવાથી અસંગતિ નથી રહેતી. કારણ પૂર્વાચાર્યાની એ પદ્ધતિ હતી કે પાતાના પૂર્વપુરુષોથી ખાલાએલા શબ્દાના ઉપયોગ કરવામાં તેઓ ગુરુલક્તિ સમજતા. આજે પણ એનું અનુકરણ કરનારા છે.

સાંભળ્યું છે, તેળં મગવચા एવં अक्खायं=તે ભગવંતે આ પ્રમાણે કહ્યું છે, શું કહ્યું છે ! इह=આ જગતમાં સજી=નિશ્ચે छज्जीवणिया नामज्झयणं=७ ९०वनिशय नाभनुं अध्ययन కह्यं છે, કેવા ભગવ તે કહ્યું છે ? समणेળં=મહાતપસ્વી, મગવચા= સમગ્ર ઐશ્વર્યાદિ(ભગ)વાળા-ભગવ'ત, महावीरेणं=કષાયાદિ મહાવૈરિનેા પરાલવ કરનારા મહાસુલટ હેાવાથી દેવાેએ જેઓને 'મહાવીર'એવું ઉપનામ આપ્યું છે અને कासवेण= કાશ્યપગેાત્રવાળા છે. તે ભગવ તે કહ્યું છે. કેવી રીતે કહ્યું છે? સ્વય પવેદ્રઆ≓કેવળજ્ઞાનથી જાણીને કહ્યું છે, કાેઇ એકની સામે જ નહિ પણ ખાર પર્ષદામાં સુअक्खाया=સારી રીતે કહ્યું છે. (એટલું જ નહિ, જેમ કહ્યું તેમ સૃક્ષ્મ પણ અતિ-ચાર ન લાગે તે રીતે) सुपन्नत्ता= પાળ્યું છે, માટે मे अज्झयणं अहिज्जिज सेयं≃મારે આ ષડ્જીવનિકાય અધ્યયન ભણવું તે શ્રેયઃ છે, સાંભળવું-કહેવું તે હિતકર છે. એમાં ધર્મ ની પ્રજ્ઞપ્તિ (વ્યાખ્યા) કરેલી હાેવાથી એને धम्मपन्नत्ती='ધર્મ'પ્રજ્ઞ-પ્તિ' પણ કહેવાય છે. (પવેરૂआ વગેરે પદેા સ્ત્રીલિંગે પ્રથમાન્ત છે, તે ધર્મપ્રજ્ઞપ્તિનાં વિશેષણા સમજવાં.) (૧)

[आउस તેण એ બે પદાને એક જ ગણી બુદા બુદા સ સ્કૃત પર્યાયથી ભિત્રભિત્ર અર્થ કર્યો છે. આયુષ્મતા એવું ભગવાનનું વિશેષણ કરવાથી ' ચિરંજીવી શ્રીભગવાને ' આ કહ્યું છે, એમ મ ગળસચક અર્થ થાય. આવસંતેળ એવું સુધર્માસ્વામીનું વિશેષણ કરવાથી ' ગુરુની નિશ્રામાં વસતા' અથવા અથવા આમુસતેળ પર્યાય કરવાથી ભગવાનનાં પાદકમળમાં ' મસ્તકથી સ્પર્શ કરતા ' એવા સુધર્માસ્વામીએ, ભગવ તના મુખે આ સાંભળ્યું છે, એવા પણ અર્થો થાય છે. ૧] कयरा खलु सा छज्जीवणिया नामज्झयणं समणेणं भगवया महावीरेणं कासवेणं पवेइआ सुअक्खाया सुपन्नत्ता ? सेयं मे अहिज्जिउं अज्झयणं धम्मपन्नत्ती ॥ आ० २ ॥

कयरा=કથી ? બાકીના અર્થ ઉપર પ્રમાણે. માત્ર અહીં શ્રીજમ્બૂસ્વામીએ પાતાના ગુરુને મુખે સાંભળીને પ્રક્ષ કર્યો છે કે એ ધર્મપ્રજ્ઞપ્તિ કથી છે ? (૨)

[ આમાં એવું સૂચન છે કે આત્માથી શિષ્યે અભિમાન છાેડીને સર્વ કાર્યામાં ગુરુને પૂછવું. ર ]

इमा खलु सा छज्जीवणिया नामज्झयणं समणेणं भगवया महावीरेणं कासवेणं पवेइआ सुअक्खाया सुपन्नत्ता सेयं मे अहिज्जिउं अज्झयणं धम्मपन्नत्ती ॥ आ० ३ ॥

इमा=આ, બાકી અર્થ ઉપર પ્રમાણે, માત્ર જમ્બૂસ્વા-મીને ગુરુએ ઉત્તર આપેલાે છે કે ધર્મ પ્રજ્ઞપ્તિ આ (આગળ કહેવાશે તે) (3)

[ આમાં ગુરુએ પણ શિષ્યના વિનયની રક્ષા માટે ઉત્તર આપવા જોઇએ એ ભાવ છે.]

હવે તે ધર્મપ્રદ્વપ્તિને કહે છે, તેમાં પ્રથમ છવ-અજીવનું સ્વરૂપ કહે છે-

तं जहा–पुढविकाइया १, आउकाइआ २, तेउकाइआ ३, वाउकाइआ ४, वणस्सइकाइआ ५, तसकाइआ ६ ॥

ुढवी चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता अत्रत्थ सत्थपरिणएणं-१।।

आऊ चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अन्नत्थ सत्थरिणएणं-२॥ तेऊ चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अन्नत्थ सत्थपरिणएणं–॥३

वाऊ चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अन्नत्थ सत्थपरिणएणं–॥४

वणस्सई चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अन्नत्थ सत्थपरिणएणं, तं जहा-अग्गबीआ, मूलबीआ, पोरबीआ, खंधबीआ, बीअरुहा, संम्रुच्छिमा, तणलया। वणस्सइकाइआ सबीआ चित्तमंतमक्खाया अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अन्नत्थ सत्थ-परिणएणं-५॥

से जे पुण इमे अणेगे, वहवे, तसा, पाणा, तं जहा-अंडया, पोयया, जराउया, रसया, संसेइमा, संग्रुच्छिमा, उब्भिया, उववाइया, जेसिं केसिंचि पाणाणं अभिक्कंतं पडिक्कंतं संकुचियं पसारियं रुयं भंतं तसियं पलाइयं आगइगइविन्नाया, जे य कीडपयंगा, जा य कुंथुपिपीलिया, सब्वे बेइंदिया, सब्वे तेइं-दिया, सब्वे चउरिंदिया, सब्वे पंचिंदिया, सब्वे तिरिक्खजोणिया, सब्वे नेरइया, सब्वे मणुया, सब्वे देवा, सब्वे पाणा परमाह-म्मिया। एसो खलु छट्टो जीवनिकाओ तसकाओ त्ति पबुच्चइ-६ ॥ स्रत्र-१ ॥

तंजहा=તે આ પ્રમાણે पुढविकाइया=પૃથ્વીકાચિકા– ૧, એ પ્રમાણેआऊ=અપકાચિકા ૨, તેऊ=તેજસ્ (અગ્નિ)-કાચિકા ૩, वाऊ=વાચુકાચિકા ૪, वणस्सई=વનસ્પતિકાચિકા પ, અને તस=ત્રસકાચિકા ૬.

#### અધ્યયન ચેહયું]

सत्थपरिणएणं=શસ્ત્રના ઉપઘાતથી પરિણત (નિર્જવ) થયા अन्तत्थ=વિનાની पुढवी=પૃથ્વી अणेगजीवा=અનેક જીવેા-વાળી, તે પણ पुढोसत्ता=પ્રત્યેક શરીરમાં જુદા જુદા જીવેા-વાળી, चित्तमंतं=જીવવાલી (સચિત્ત), अक्खाया=કહી છે. (૧) એ પ્રમાણે-શસ્ત્રથી હણાયા વિનાના પાણી(જળ)રૂપ જીવા અનેક જુદા જુદા શરીરવાળા સચિત્ત કહેલા છે. (૨) શસ્ત્રથી હણાયા વિનાના તૈજસ્ (અગ્નિ)કાયજીવા પણ અનેક જુદા જુદા શરીરવાળા સચિત્ત કહેલા છે. (૩) શસ્ત્રથી હણાયા વિનાના વાશુકાયિક અનેક જીવા

જીદા જીદા શરીરવાળા સચિત્ત કહ્યા છે. (૪) શસ્ત્રથી હણાયા વિનાના વનસ્પતિકાયિક અનેક જીવેા ભિન્ન ભિન્ન શરીરવાળા સચિત્ત કહ્યા છે.

આ વનસ્પતિકાયજીવા વિવિધ પ્રકારના છે, કાેઇ અગ્ર એટલે જેના છેડા(ટાંચ) વાવવાથી ઉગે તે 'કાેર'ટ' વગેરે વૃક્ષામાં બીજ છેડે હાેવાથી તેને अग्गबीआ=અગ્રબીજ કહ્યા છે. એ પ્રમાણે ઉત્પલકમળ કે ક'દા ઈત્યાદિ જેનાં બીજ મૂળીયામાં હાેય તે મૂહ્વીઆ=મૂળબીજ જાણવા. પર્વ(ગાંઠા)-માં બીજ હાેય તે શેરડી વગેરે પોરવીઆ=પર્વબીજ કહેવાય. શલ્લકી-વડ ઈત્યાદિ જેને સ્ક'ધમાં બીજ હાેય તે સંઘવીઆ= સ્ક'ધબીજ જાણવા, જે અનાજ ડાંગર-ઘઉ વગેરે બીજમાંથી ઉગે તે વીઝરहा=બીજરુહ જાણવા અને જેનું બીજ પ્રસિદ્ધ ન હાેવા છતાં પૃથ્વી-પાણીના ચાેગે ઉગે છે તે તળજ્યા= તૃણ્લતા(વેલા-વેલડીઓ)સર્વ સંમુદ્ય્છિમા=સ'મૂર્છિમ જાણવા.

# [ દશ વૈકાલિક

એ સર્વ જાતિના વનસ્પતિકાયજીવેા બીજસહિત હાેય છે, જ્યાં સુધી કાેઇ શસ્ત્રથી હણાયા ન હાેય ત્યાં સુધી તે જીદા જીદા શરીરાેમાં એક–અનેક જીવવાળા સચિત્ત કહેલા છે. (પ)

से=હવે पुण=વળી जे इमे=જે આ अणेगे=અનેક (એ-ઇન્દ્રિય તેઇન્દ્રિય વગેરે ભિન્નભિન્ન જાતિએાવાળા)बहवे=धण्डા પ્રકારના तसा पाणा=ત્રસજીવેા છે. तं जहा=તે આ પ્રમાણે છે-૧-ઇડાથી ઉપજતા(પક્ષિએા ઘીરાલીએા વગેરે) અંહया=અંડજા, ૨- ઓવાળ રહિત જન્મે તે હાથી, વાગાળ, ચામાચીડીયાં વગેરે पोयया=પાતજા. ૩-જરાયુથી વી'ટાએલા જન્મે તે ગાય, ભેસ, વગેરે તિર્થ' ચા અને મનુષ્યા जराज्या= જરાયુજા, ૪-દહીં, દ્રધ વગેરે રસાળ વસ્તુઓમાં ઉપજે તે રસया=રસજા, પ-જૂ-લીખ-સવા વગેરે પરસેવાથી ઉપજે તે સંસેइमा=સ સ્વેદિમ, ६-નર-માદાના યાગ વિના ઉપજે તે પત ગીયાં કીડીઓ માખીએા ઇત્યાદિ संमुच्छिमा=સ મૂર્છિમ, ૭-પૃથ્વીને ભેદીને ઉપજે તે તીડ વગેરે उદ્યમआ=ઉદ્ભિન્ન, અને ૮-સ્વય ઉપપાતથી ઉપજનારા દેવા-નારકા હત્રવાइआ=

ઔપપાતિક, આઠ પ્રકારામાં સર્વ ત્રસજીવા કહ્યા. હવે તેનાં લક્ષણા કહે છે કે-जेसिं केसि चि पाणाणं=જે કાેઈ જીવાનું अभिक तं=सा મેઆવવું. पडिक तं=પાછા ખસવું, संकुचियं =ગા ત્રાથી સંકાેચ પામવું, पसारियं=ગા ત્રોથી પહાેળા થવું, હ્રયં= શબ્દ કરવા, મ तं=લમવું, तसियं=ત્રાસ પામવું, पळाइयं=નાસવું તથા आगइगइ–આવવું જવું હાેય, અને જેઓ તે તે (સ જ્ઞારૂપ) विन्नाया=વિજ્ઞાનવાળા હાેય, એવા जે य कीडपयंगा=જે કીડા (કૃમિઓ) પત ગીયા (ઉપલક્ષણથી સર્વ બેઇન્દ્રિય તેઇન્દ્રિય અને ચૌરિન્દ્રિય) जा च कुंधुपिपीलिया=જે કુન્થુ આ-કીડીઓ (સર્વ તેઇન્દ્રિય) ઇત્યાદિ સર્વ બે ઇન્દ્રિયેાવાળા, સર્વ ત્રણ ઇન્દ્રિયેાવાળા, સર્વ ચાર ઇન્દ્રિયેાવાળા અને સર્વ પ'ચેન્દ્રિયેા. એમાં પણ સર્વ તિર્ય ચ્યેાનિવાળા, સર્વ નારકા, સર્વ મનુષ્યા અને સર્વ દેવા, એ પ્રત્યેક ત્રસ જાણવા. એ સગ્વે पાળા परमाहम्मिया=સર્વ જીવા પરમધર્મવાળા (એટલે સુખની ઈચ્છા-દુ:ખના દેષવાળા) છે. एसો छट्ठो जीवनिकाओ=આ છઠ્ઠો જીવનિકાય खलु=નિશ્વે તસकाओ= ત્રસકાય છે. इति पयुच्चइ=એમ (સર્વ તીર્થ કરાએ-ગણ-ધરાએ) કહેલું છે. (૬)

[પૃથ્વી-પાણી-અગ્નિ-વાયુ અને વનસ્પતિરૂપે જે દેખાય છે તે અનેકાનેક એકેન્દ્રિય જીવાનાં શરીરા છે. જેમ મનુષ્ય, તેનું શરીર અને વળી એ શરીરમાં ઉપજતા કૃમિઆ વગેરે જીવા બુદા છે, તેમ પૃથ્વી આદિ પાંચે અનેક જીવાનાં શરીરા છે, તે એક એક શરીરમાં એક એક અને વનસ્પતિમાં તા એક શરીરમાં અનંતા પણ જીવા હાેય છે, માટે તેને અનંતકાયિક પણ કહેવાય છે. એ ઉપરાંત પૃથ્વીઆદિના આધારે જીવનારા બીજા ત્રસ જીવા બુદા હાેય છે. દેખાતી પૃથ્વી વગેરે જીવાનાં શરીર છે, એ એનાં લક્ષણાથી સ્પષ્ટ સમજ્ય છે. ચેબ્ટા સ્પષ્ટ નહિ દેખાવા છતાં એકેન્દ્રિયમાં પણ જીવના લક્ષણરૂપ ઉપયોગ, યોગબળ, અધ્યવસાય, જ્ઞાન, દર્શન, આઠે કર્મોના ઉદય, બધ, લેશ્યા, શાસાસ્જ્વાસ, કષાયો, ઈત્યાદિ સઘળું અસ્પષ્ટ પણ હાેય જ છે. આહાર પણ હાેય છે, તેથી અનુકૂળ આહાર મળતાં પ્રકુલ્લ થાય (વધે) છે, આહાર ન મળે કે પ્રતિકૂળ મળે તા શાષાય-કરમાય છે-ઘટે છે. જેમ કે માટીના ટેકરાઓ–પર્વતો વગેરે પૃથ્વીજીવા કાળે કાળે વધે છે–ઘટે છે. ગર્ભમાં કલલ અવસ્થામાં હાથીનું શરીર કે પક્ષીનાં ઈડાના રસ દ્રવ (પ્રવાહી)

# [ દશ વૈકાલિક

છતાં વધે છે, જન્મે છે, માટે જીવ છે, તેમ જળ પણ દ્રવ-પ્રવાહી છતાં સજીવ છે. દેખાતું પાણી તે જલીયજીવાનાં શરીરોના સમૂહ છે. અગ્નિ પણ વાયું, કાઇ કે તેલ વગેરે ખારાક મળતાં વધે છે, ન મળે તા આલવાય છે, માટે તે સજીવ છે. માનવદેહમાં જઠરની ગરમી હાેય છે તે જીવ હેોવાની નિશાની છે, જીવ ચાલ્યાે જતાં ગરમાં તેની સાથે ચાલી જાય છે અને શરીર ઠંડું થવા માંડે છે, તેમ અગ્નિની ઉષ્ણતા પણ સજીવની નિશાની છે. જીવ ચાલ્યા જતાં કાલસા-રાખ વગેરે ઠંડાં પડી જાય છે, ઈત્યાદિ અનેક યુક્તિઓથી અગ્નિનું સજીવપહ સિદ્ધ છે. વાયુ પણ સજીવ છે, અચેતન પદાર્થને કાેઈ પ્રેરક જીવન હાેય તાે તે સ્વય ગતિ કરી શકતાે નથી. જડ પણ શરીરમાં હલન ચલન આદિ દેખાય છે તે તેમાં રહેલા જવની પ્રેરણાને આભારી છે. મનુષ્યમાં તેની બુદ્ધિ, ઇચ્છા, સંગ્રાદિના બળે જે અમુક નિયત હલન–ચલન આદિ દેખાય છે, તે તેમાં રહેલા જીવની પ્રેરણાને આભારી છે. મનુષ્ય તેની સુદ્ધિ ઇચ્છા સંગ્રાદિના બળે હલન ચલનાદિ સઘળું અમુક નિયત કરે છે અને વાયુમાં તેવી વ્યકત સ રા કે બુદ્ધિ નહિ હેાવાથી અનિયત તિર્છું ગમન હોય છે. કેવળ જડતું ગમન થઈ શકે નહિ. તિર્છું ગમન થાય છે માટે વાયુ સજીવ છે જ. વનસ્પતિકાયમાં તાે ઘણાં લક્ષણાે મનુષ્યના જેવાં દેખાય છે. કેતકી-આંબા-વડ વગેરેનું મૂળમાંથી બહાર નીકળવું તે તેના જન્મ છે, પછી તેમાં બાલ્યાદિ અવસ્થાએા ક્રમશઃ પ્રગટ છે. લજામણી-બહુલવૃક્ષ વગેરમાં લજ્જા સ્પષ્ટ દેખાય છે. મનુષ્યના અવયવાની પેઠે વનસ્પતિમાં અંકુરા પત્રો શાખા પ્રશાખાઓ પ્રગટ છે. સ્ત્રીને યેાનિ હેાય છે તેમ વૃક્ષોને પુષ્પાે હાેય છે. તેમાં સંતતિની જેમ કળો નીપજે છે, મનુષ્યને નિદ્રા-જાગરણ હેાય તેમ ધાવડી-પ્રપુનાટ વગેરેનાં પત્રો, સૂર્ય વિકાશી કમળો, ઈત્યાદિ સૂર્યાસ્ત સમયે સંક્રાચાય છે, ઉદય વખતે ખીલે છે. ઘુવડ વગેરે રાત્રિયે કરનારા જીવાની જેમ ચંદ્રવિકાસી કમળો રાત્રે વિકાસ અને દિવસે સંક્રાચ પામે છે. શરીરથી કપાયેલા અવયવા શાેષાય તેમ પત્ર–કળ–પુષ્પાે–શાખાદિ પણ કપાયા પછી

#### અધ્યયન ચાેશું]

સુકાવા માંડે છે. મનુષ્યની જેમ વનસ્પતિ પણ આહાર–પાણી લે છે, તે મળે તેા જીવે-વધે છે. અનેક સારવાર છતાં આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં મનુષ્ય જીવી શકતાે નથી તેમ વનસ્પતિનું પણ રક્ષણ કરવા છતાં અમુક સ્વ-સ્વકાળ પૂર્ણ થતાં અચિત્ત બને જ છે. તેને પણ મનુષ્યની જેમ વિવિધ રાેગા થાય છે અને ચિકિત્સાથી મટે પણ છે. મનુષ્યના અવયવામાં ખાેડ-ખાંપણ આવે છે તેમ વૃક્ષામાં પણ કાેઇના પત્રો ખરી જાય છે, કાેઈની શાખા-પ્રશાખાએા વાંકી વળી જાય છે. લકવાની જેમ વક્ષ જીવતું હેાવા છતાં કાેઈ શાખા સકાય છે, વન્ધ્યા સ્ત્રીની જેમ ક્રાઇ વૃક્ષેાને કળા આવતાં જ નથી. વૃક્ષાની કેટલીય જાતિઓમાં ું . આદાના ભેદ પણ હાેય છે. ઇત્યાદિ વૃક્ષેમાં અનેક લક્ષણા મનુષ્યના જેવાં સ્પષ્ટ દેખાય છે. જન્મ, બાલ્યકાળ, યૌવન, વૃદ્ધત્વ, મરણ, લજ્જ, &ર્ષ, શાેક, રાેગ, સંગ્રા, શીતાદિ અનુકૂળ–પ્રતિકુળ સ્પર્શાની અસર, ઈત્યાદિ જીવત્વની સિદ્ધિનાં ઘણું પ્રમાણે વનસ્પતિમાં સ્પષ્ટ હેાય છે. આધુનિક વૈજ્ઞાનિકા તેા પૃથ્વી આદિ પાંચેય એકેન્દ્રિયામાં જીવ માને છે. એ પાંચ જ્યાં સુધી શસ્ત્રથી હણાય નહિ ત્યાં સુધી સજીવ ર્શિય છે. આ શસ્ત્રા ત્રણ પ્રકારનાં કહ્યાં છે. ૧–સ્વકાય. ૨-પરકાય અને ૩-- ઉભયકાય. તેમાં કાળી પૃથ્વીને લાલ પૃથ્વી, ખારા પાણીને મોડુ કે ઉષ્ણુને ઠંડુ પાણી હણે છે, માટે તેનું તે સ્વકાય શસ્ત્ર છે. પૃથ્વીને પાણી-અગ્નિ-વાયુ વગેરેના, પાણીને અગ્નિ-માટી-વાયુ વગેરેના, અગ્નિને પાણી–પૃથ્વીન્વાયુ વગેરેના, વાયુને પૃથ્વી–પાણી–અગ્નિ આદિના, અને વનસ્પતિને પૃથ્વી-જળ-અગ્નિ-વાયુ આદિના બળવાન પ્રત્યાઘાતાે લાગતાં તે હણાય છે, તે તેઓનું પરકાય શસ્ત્ર છે અને પૃથ્વીને કાદવવાળું પાણી, કે પાણીને ભીની માટી હણે છે તે તેનું (સ્વ–પર ઉભય અંગે હોવાથી) ઉભયકાય શસ્ત્ર કહેવાય છે.

ં મનુષ્યને આહાર જીવાડનાર છતાં પ્રમાણાતીત હાેય તાે જીવલેણ ત્યને, તેવું એકેન્દ્રિયમાં પણ છે. અગ્નિ વાયુથી જીવે છે, પણ આકરા વાયુ લાગે તાે નાશ પામે છે. પાણી, વાયુ, વગેરે પૃથ્વીનાે ખારાક છે,

# [ દશ વૈનાલિક

પણ અધિક પાણી કે સખત વાયુ વગેરેથી તે હણાય છે. પાણી પણ પૃથ્વી-અગ્નિ અને વાયુથી સૂકાય છે વનસ્પતિને પણ પૃથ્વી-પાણી-વાયુ અને સૂર્યના તાપ (અગ્નિ), એ દરેક ખાેરાક છતાં તે ઘણાં કે આકરાં હેાય તા વૃક્ષા સૂકાય છે, એમ વિવિધ રીતે એકેન્દ્રિયા હણાય છે. જે જેનાથી હણાય તે તેનું શસ્ત્ર કહેવાય.

વનસ્પતિકાયના 'અગ્રબીજ' વગેરે ભેદાે કહીને તેની ઉત્પત્તિના પ્રકારો, વિવિધ જાતિઓ, વગેરે વર્ણુવ્યું છે. એ રીતે ત્રસકાયને ઓળખવા માટે પણ 'અંડજ' વગેરે ઉત્પત્તિના પ્રકારો, તથા સામે આવવું–જવું વગેરે તેની વિવિધ ચેષ્ટાઓ કહીને કીડીયા, પતંગીયાં વગેરે જાતિઓ દ્વારા બેઈન્દ્રિયથી માંડી પંચેન્દ્રિય સુધીના સર્વ ત્રસ જીવાને જીુદી જીુદી રીતે ઓળખાવ્યા છે. પૃથ્વી વગેરે ચારમાં ભેદાની સ્પષ્ટતા નથી કરી, તાે પણ તે ચારેમાં જીુદી જીુદી અનેકાનેક જાતિઓ છે, તે જીવવિચાર વગેરે ગ્રંથામાંથી જાણી લેવી.

આ પાંચે સ્થાવર જીવાને પણ જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ દેહપ્રમાણ– આયુષ્ય-પ્રાણ-યાનિએા ત્રાન, દર્શન, લેશ્યા, કષાયા, સંત્રાએા, સ્વકાયસ્થિતિ, યાગળળ, પર્યાપ્તિએા, ઇત્યાદિ સઘળું આછા વધુ પ્રમાણમાં હાેય છે અને તે સૂક્ષ્મબુદ્ધિથી સમજાય તેવું પણ છે.

ઇત્યાદિ છકાયજીવાને એાળખાવીને 'વરમાદ્દમ્મિચા' પદથી એ સર્વ જીવેા સુખના અર્થા –દુઃખના દેષી છે, માટે કાેઇ જીવને દુઃખ થાય નહિ તેમ વર્તવાનું અહીં વિધાન કર્યું છે. સ–૧]

હવે હિંસા નહિ કરવારૂપ બીજો અધિકાર કહે છે—

इच्चेसि छण्हं जीवनिकायाणं नेव सयं दंडं समारंभिज्जा नेवन्नेहिं दंडं समारंभाविज्जा, दंडं समारंभंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं-तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि–न कारवेमि–करंतं पिअन्नं न समणुजाणामि,

રક

### અધ્યયન ચાંશું]

तस्स भंते! पडिवकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वेसिरामि ॥ स. २॥

इच्चेसिं (इति एतेषाम् )=એ रीते (आ ઉपर ४ह्या) ते છ જીવનિકાયના દું ૬'=દ'ડને (સંઘટ્ટનં પરિતાપનં સંક્રમણું वगेरेने) सयं नेव समारंभिःजा=स्वयं निि क ४२वे।, ने।४२ ચાકરાદિ બીજા કાેઇના દ્વારા એવા દંડ નહિ જ કરાવવા અને કાેઇ બીજાઓ એવા દંડ કરતા હાેય તેઓને (કે તે દંડને) નહિ જ અનુમાદવા જોઇએ. (એ પ્રમાણે લગવાનનું ઉપદેશ વચન સાંભળીને શિષ્ય સ્વગુરુ સમક્ષ કહે છે કે)મંતે !=હે ભગવ ત ! (હું પણ) જીવતાં સુધી તિવિદં= त्रध् प्रકारना ह'उने, (એ त्रध् प्रકारे। કહે છે કે-)न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि=स्वयं ४२ं न ि, ક્રગવું નહિ અને બીજા કરનારને સારાે માનું નહિ, तिवि-हेणं=ત્રણુ સાધનેા વડે, (એ સાધને। કહે છે કે–) मणेणं बायाए काएणं=भनथी, વચનથી અને કાયાથી, (એમ દંડને તજીને પુર્વે કરેલા દંડતું પ્રાયશ્ચિત્ત કરતાં કહે છે કે-) त्रसा=तेनुं (ભૂતકાળે કરેલા દ'ડનું) મંતે !=હે ભગવ'ત ! **વडिक्र**मामि=પ્રતિક્રમણ કરું છું. (મિચ્છામિ દુક્ષડં દઉં છું,) निंदामि=(आत्मसाक्षीओ तेने) निंदुं छुं, गरिहामि=( शुरुनी સાક્ષીએ) ગહુ" છું (અને મારા તે પાપકારી) अप्पाणं= आत्माने ( पर्यायने ) वोसिरामि=वे। सिरावुं ( तजुं ) छुं . ( सू. २ ) જિનાથી અન્ય જીવને કાેઈ પ્રકારનું દુઃખ થાય તેવી સઘળી પ્રવૃત્તિને દંડ કહેવાય. ગુર્ ભગવ તાે ઉપદેશ સંભળાવે ત્યારે શિષ્યનું કર્તવ્ય છે કે તેણે તેના સ્વીકાર કરવા જોઈએ. એથી અહીં શિષ્ય

# [ કરા વૈકાલિક

જાવજ્જીવ માટે પ્રતિજ્ઞા કરે છે. મૂળ પાઠમાં 'करेमિ ' વગેરે પદેામ વર્તમાનકાલના પ્રયોગ છે તે ભવિષ્ય અર્થે સમજવા. અર્થાત આજથી જીવતાં સુધી દંડના ત્યાગની પ્રતિજ્ઞા સમજવી. વળી ગુરુન આમ ત્રણ માટે 'મંતે' પદ છે, એથી ' પ્રત્યેક પ્રતિજ્ઞા-નનત-નિયમાધિ ગુરુસમક્ષ કરવાં જોઇએ' એમ સમજાવ્યું છે. ત્રિવિધ-ત્રિવિધર્થ એટલે 'ત્રણ યાગ દ્વારા-ત્રણ પ્રકારની ક્રિયાથી' વિરામ પામવાન સમજવું. પૂર્વ પાપનું પ્રતિક્રમણ એટલે અનુમાદનાના ત્યાગ, નિંદ એટલે આત્મસાક્ષિએ પ્રતિપક્ષ અને ગર્હા એટલે ગુરુ સમક્ષ પાપન કંબૂલાત કરી તેના વિરાધ કરવા, એમ ભેદ સમજવા. 'આત્માં વાસિરાવું છું' એટલે ભૂતકાળના પાપી પર્યાયને તજી છું. એગ તે તે શબ્દોના તે તે ભાવ હવે પછીનાં સૂત્રોમાં પણ સમજવા આ રીતે પાપાનું પ્રતિક્રમણ-નિંદા, ગર્હા વગેરે કરવાથી પાપન અનુમાદના અટકે છે,માટે તે કરણીય છે.ન કરવાથી 'અનિષિદ્ધ' અનુમત એ ન્યાયે અનિષધ–અનુમાદનાદ્વારા કર્મભાધ ચાલુ રહે છે. સ–ર] એ કારણે હવે મહાવતાના ત્રીઓ અધિકાર કહે છે-

पढमे भंते ! महव्वए पाणाइवायाओ वेरमणं । सव्वं भरे पाणाइवायं पच्चक्खामि. से सुहुमं वा-वायरं वा, तसं वा-था वा, नेव सयं पाणे अइवाइज्जा-नेवन्नेहिं पाणे अइवायाविज्जा पाणे अइवायंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए. तिि तिविहेणं, मणेणं-वायाए-काएणं, न करेमि-न कारवेमि-क पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदा गरिहामि अप्पाणं वेसिरामि । पढमे भंते ! महव्वए उवद्विओ सच्वाओ पाणाइवायाओ वेरमणं ॥१॥ स. ३॥ ગुरुने ઉदेशीने भंते !=हे सगवन् ! (पहेका महावतम छवाना प्राह्याने नाश ४२वा ३५ प्राह्यातिपा तथी विरमव

3८

-અટકવાનું શ્રીતીર્થ કરલગવ તે કહેલું છે, માટે તે કરવું જોઇએ એમ સમજીને) હે લગવ'ત ! હું सव्वं=સવ' જીવાના સર્વ પ્રકારના) પ્રાણાતિપાતનું પચ્ચકુઆણ કરું છું. (તેને તજાં છું), તે આ પ્રમાણે-સૂક્ષ્મ કે બાદર, (તેમાં પણ) ત્રસ કે સ્થાવર (કાેઈ પણ) જીવના પ્રાણોના, (અર્થાત્ ઇન્દ્રિચેા-અળ-શ્વાસાે૦કે-આસુષ્યનાે) હું સ્વયં અતિપાત (નાશ કરું નહિ, બીજા કાેઇના દ્વારા પ્રાણાના અતિપાત કરાવું નહિ અને બીજો કાેઇ પ્રાણાના અતિપાત કરે તેને સારા માતું નહિ. (અતુમાદું નહિ.) જીવું ત્યાં સુધી, ત્રિવિધ-ત્રિવિધથી, એટલે મન-વચન અને કાયાથી,સ્વય કરું નહિ, બીજા દ્વારા કરાવું નહિ અને બીજો કરે તેને સારા માનું નહિ. હે ભગવ'ત ! (ભૂતકાળમાં કરેલા) તમ્સ=તે પ્રાણાતિ-પાતનું પ્રતિક્રમણ કરું, છું(આત્મ સાખે) નિન્દું છું, (આપની સમક્ષ) ગહા કરું છું, અને મારા તે આત્માને વાેસિરાવું છું. (તજું છું). હે ભગવ'ત ! પહેલા મહાવતમાં હું સવ પ્રકારના પ્રાણાતિપાતથી વિરમવા માટે હવદ્વિओમિ=ઉપસ્થિત ુ(આદરવાળેા) થયેા છું, અર્થાત્ પ્રાણાતિપાતથી અટકવાના પરિણામ (અધ્યવસાયેા)વાળા થયેા છું-૧. (સૂ. ૩)

[ શબ્દાર્થ ઉપરના સત્ર પ્રમાણે. સક્ષ્મનામકર્મના ઉદયવાળા જીવેાની હિંસા થઇ શકતી નથી માટે અહીં 'સક્ષ્મ' એટલે 'અલ્પ (ન્હાનેા)' સમજવેા. આ સક્ષ્મ અને ળાદર બન્તેના ત્રસ અને સ્થાવર એમ બે બે ભેદા છે, તેમાં કુન્યુઆ વગેરે સક્ષ્મત્રસ અને અતિ---બારીક વનસ્પતિ આદિ સક્ષ્મસ્થાવરાે જાણવા. ગાય-બળદ વગેરે બાદરત્રસ અને પ્રગટ દેખાય તેવા પૃથ્વી પાણી વગેરે બાદરસ્થાવર જાણવા.

[દશ વૈકાલિક

'સર્વ' પ્રાણાતિપાતનું પચ્ચક્રખાણ કરું છું' એમાં 'સર્વ' શબ્દથી સંતાપ-સંઘટન-ઉપદ્રવ વગેરે કાઇ પ્રકારે પીડા કરવાનું પણ તજા છું. એમ કહેલું છે. '૩વટ્ઠિઝોમિ' પદથી અધ્યવસાય વિના પચ્ચક્રખાણ નિષ્ફળ છે, એમ કહી પ્રત્યેક પચ્ચકખાણ તેના પરિણામપૂર્વક કરવું જોઇએ' એમ નિશ્વયનયને આશ્રીને કહેલું છે.વ્યવહારનયથી પણ તે તે અધ્યવસાયોને પ્રગટાવવાનું ધ્યેય તાે હાેવું જ જોઇએ, જેમાં અધ્યવસાય ન હેાય કે તેને પ્રગટાવવાનું ધ્યેય પણ ન હેાય, તે પચ્ચક્રખાણને મુષાવાદ કહ્યો છે. ક્રિયા ધર્મના પ્રયત્ન∽સાધનરૂપ છે અને ધર્મ આત્માના અધ્યવસાયરૂપ છે, માટે અધ્યવસાય કે તેને પ્રગટાવવાનું ધ્યેય, એકે ન હોય તેા ક્રિયા કરવા છતાં ધર્મ ગણાતાે નથી. પ્રાણાતિપાતના દ્રવ્યથા, ક્ષેત્રથા, ક:ળથી અને ભાવથી, એમ ચાર ભેદાે છે. તેમાં ૧-દ્રવ્યથી છ જીવ-નિકાય પૈકી કેાઈપણ જીવદ્રવ્યનાે પ્રાણાતિપાત, ૨-ક્ષેત્રથી ઊર્ધ્વ– અધેા કે તિચ્ર્ઝાલેાકમાં ક્રાઇ સ્થળે ૩–કાળથી ભૂત–ભવિષ્ય કે વર્ત<sup>°</sup>માન-કાળે, અથવા રાત્રે કે દિવસે ક્રોઇ સમયે, અને ૪-ભાવથી રાગ દ્રેષાદિ કાેઇપણ દુષ્ટ **અ**ધ્યવસાયને યાેગે થએલાે પ્રાણાતિપાત સમજવાે. એમાં પહ્યુ ક્રવ્ય અને ભાવ બે ભેદોની ચતુર્ભ ંગી થાય છે, જેમ કે-કેાઇપહ્યુ દુષ્ટ પરિણામને વશ થઈ પ્રાણાતિપાત કરવા તે ૧–દ્રવ્ય અને ભાવ ઉસયથી પ્રાણાતિપાત, જયણાના પરિણામ છતાં અનુપયોગાદિ**થી** થાય તે ૨-દ્રવ્યથી પ્રાણાતિપાત ભાવથી નહિ, પ્રાણાતિપાતની ઇચ્છા કરવી, કે તેવાે ઉપાય કરવા છતાં કાેઇ કારણે સામાે જીવ બચી જાય ત્યારે ૩-દ્રવ્યથી નહિ પણ માત્ર ભાવથી અને શુભ અધ્યવસાયથી ઉપયેાગપૂર્વંક જયણાથી વર્તવા છતાં આકસ્મિક રીતે કાેઈ છવ મરે તે ૪–દ્રવ્યથી નહિ અને ભાવથી પણ નહિ. એ ચારમાં પહેલેા–ત્રીજો એ ભાંગા દુષ્ટઅપ્યવસાય યુકત હેાવાથી તેનાથી વ્રતની વિરાધના થાય, બીજાથી અતિચાર લાગે અને ચાેથાે શુદ્ધ કહ્યો છે. ઈત્યાદિ પ્રાણાતિપાતનું સ્વરૂપ સમજીને વ્રતપાલન માટે ઉદ્યત રહેવું. સૂ૦-૩]

80

હવે બીજાું મક્રાવત કહે છે—

अहावरे दुचे भंते ! महव्वए मुसावायाओ वेरमणं । सव्वं भंते ! मुसावायं पच्चक्खामि. से कोहा वा-लोहा वा-भया वा-हासा वा, नेव सय मुस वइज्जा-नेवन्नेहिं मुसं वायाविज्जा-मुसं वयते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं तिवि-हेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि, न कारवेमि, करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि. तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । दु(दो)च्चे भंते ! महव्वए उवट्टि-ओमि सव्वाओ मुसावायाओ वेरमणं ॥२॥ स्न. ४॥

अहावरे=હવે અપર એટલે પછીના दुच्चे महत्वए= બીજા મહાવતમાં મૃષાવાદથી અટકવાનું (જિનેશ્વરોએ કહ્યું છે. માટે તેને ઉપાદેય સમજીને) હે ભગવ'ત ! હું સર્વ પ્રકારના મૃષાવાદને પચ્ચક્ પ્યું (તજીં) છું તે આ પ્રમાણે– कोहा-કે ોધથી, लोहा=લાભથી,मया=ભયથી, हासा=હાસ્થથી, (સર્વત્ર 'वा=અથવા' સમજવું) સ્વયં મૃષા વદુ' નહિ, બીજા દ્વારા વદાવું (બાેલાવરાવું) નહિ અને બીજા કાેઈ વદે તેને પણ સારા માનું નહિ. જીવતાં સુધી, ત્રણ સાધનાથી (એટલે) મનથી વચનથી અને કાયાથી, ત્રણ પ્રકારે (એટલે) સ્વયં લેશમાત્ર મૃષાભાષણ કરું નહિ, બીજા દ્વારા કરાવું નહિં અને બીજો કાેઇ કરે તેને સારા માનું નહિ. હે ભગવ'ત ! ભૂતકાળમાં કરેલા તમ્સ=તે મૃષાભાષણને હું પ્રતિકમું છું, નિંદુ છું, ગહું' છું અને મારા તે આત્માને (પર્યાયને) વાસિરાવું (તજું) છું. હે ભગવ'ત ! બીજા મહા- વ્રતમાં હું સર્વ પ્રકારના મૃષાવાદથી અટકવાના પરિણામ-વાળાે થયાે છું. (સુ. ૪)

[અહીં ક્રોધ અને લાેભ, એ પહેલા-છેલ્લા બે કષાયા કહેવાથા વચ્ચેના બે-માયા અને લાેભ પણ સમજી લેવા. તથા ભયથી અને હાસ્યથી કહ્યું તેના ઉપલક્ષણુથી રાગથી દ્વેષથી કે અભ્યાખ્યાન વગેરેથી, એમ સર્વ દાેષાથી મૃષા બાેલવાના ત્યાગ સમજી લેવા. તથા સર્વ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ અને ભાવ સંબંધી પણ મૃષા ભાષણુના ત્યાગ સમજવા. જેમ હણવાથી હિંસા થાય છે તેમ મૃષા બાેલવાથી પણ હિંસા થાય છે. અહીં પણ દ્રવ્ય-ભાવ બેની પહેલા વ્રતની જેમ ચતુર્ભંગી થાય છે. તેમાં છેલ્લા ભાંગા શ્રન્ય સમજવા.

ભાષા એક પ્રકારનું ચિત્ર છે, ચિત્રની જેમ તે શુભ (સસ) બાલાય તાે શ્રોતાને શુભભાવ અને અસત્ય બાલાય તાે અશુભભાવ પ્રગટ કરે છે. કર્યુ વચન સત્ય કહેવાય ? વગેરે વિસ્તારથી પછીના વાક્રશુદ્ધિ અધ્યયનમાં કહેવાનું હોવાથી ભાષા, તેના પ્રકારા વગેરે ત્યાં કહેવાશે. સ.- ૪]

હવે ત્રીજું મહાવત કહે છે---

अहावरे तचे भंते ! महव्वए अदिन्नादाणाओ वेरमणं। सच्वं भंते ! अदिन्नादाणं पच्चक्खामि. से गामे वा-नगरे वा-रण्णे वा, अप्पं वा-बहुं वा, अणुं वा-धूरुं वा. चित्तमंतं वा-अचित्तमंतं वा. नेव सयं अदिन्नं गिण्हिज्जा, नेवन्नेहिं अदिन्नं गिण्हाविज्जा, अदिन्नं गिण्हंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए. तिविहं तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरि-हामि अप्पाणं वोसिरामि । तच्चे भंते ! महव्वए उवडिओमि सव्वाओ अदिन्नादाणाओ वेरमणं ॥३॥ स्. ५॥

४२

અધ્યયન ચાેશું]

હવે અપર એટલે પછીના ત્રીજા મહાવતમાં હે ભગવ'ત ! अद्निनादाणाओ=અદત્ત વસ્તુ લેવાથી વિરમવાનું (અટકવાનું) કહેલું છે, માટે હે ભગવંત ! હું સર્વ अદ્-न्नादाणं=અદત્તાદાનને પચ્ચકુણું છું. તે આ પ્રમાણે-ગામમાં નગરમાં કે અરણ્યમાં, એના ઉપલક્ષણથી ક્ષેત્રમાં ખળામાં વગેરે સર્વત્ર अप्पં=મૂલ્યથી અલ્પ કે बहં=મૂલ્યવાન રત્નાદિ, अणું= પ્રમાણથી ન્હાનું (હીરા–માણેક માેતી આદિ) કે ચૂરું= પ્રમાણથી માેડુ (લાકડુ વગેરે), તે પણ चित्तमंतं=ચૈતન્યયુક્ત (સજીવ), અથવા अचित्तमंत=ચૈतन्य રહિત (નિર્જવ), કંઈ अदिन्नं=માલિકે આપ્યા વિના હું સ્વયં લઉં નહિ. આપ્યા વિનાનું બીજા દ્વારા લેવરાવું નહિ અને માલિકે આપ્યા વિનાનું કાેઇ બીજા લે તેઓને સારા માનું નહિ. જીવતાં સુધી, ત્રિવિધ-ત્રિવિધથી, એટલે મનથી-વચનથી અને કાયાથી-એ અદત્તાદાન હું કરું નહિ, કરાવું નહિં, કે બીજા કરનારને સારાે માતું પણ નહિ. હે ભગવ'ત ! પૂર્વે કરેલા તે અદત્તાદાનને પ્રતિક્રમું છું, નિન્દું છું, આપની સમક્ષ ગહું છું અને તે મારા આત્માને (પર્યાયને) તજી છું. હે ભગવ'ત ! (એ રીતે) હું ત્રીજા મહાવતમાં સર્વ અદત્તાદા-નથો અટકવા ઉપસ્થિત(આદરવાળા) થયા છું. ૩-(સૂ. ૫)

[અદત્તાદાન દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી એમ ચાર પ્રકારે થઈ શકે, કાેઈ દ્રવ્ય લેવું તે દ્રવ્યથી, ઘર–ગામ વગેરેમાં ક્ષેત્રથી, રાત્રે કે દિવસે લેવું તે કાળથી અને રાગાદિ દાેષોને વશ બનીને લેવું તે ભાવથી જાણવું. મહાવ્રતીને માલિકની સંમતિ વિના તૃણુ-ભસ્મ જેવી ક્ષુદ્ર વસ્તુ લેવાની, કે રજા વિના માલિકાના સ્થળે ઉભા રહેવાની કયારે પણ. કાંઇ પણ પરિસ્થિતિમાં આજ્ઞા નથી અદત્ત લીધા વિના જ. માત્ર લેવાનું વિચારવાથી પણ ભાવથી કર્મભધ થાય છે. એટલું જ નહિ, બીજાને અપ્રીતિ આદિ થાય તે રીતે રાજમાર્ગનો ઉપયોગ કરવાથી પણ અતિચાર કહ્યો છે. પહેલા વતની જેમ આમાં પણ દ્રવ્ય–ભાવના યાેગે ચાર ભાંગા થાય છે, તેમાં ચાેથા ભાંગા શન્ય સમજવા. સૂ૦ પ]

હવે ચાેશું મહાવત કહે છે—

अहावरे चउत्थे भंते ! महव्वए मेहुणाओ वेरमणं । सव्वं भंते ! मेहुणं पच्चक्खामि, से दिव्वं वा—माणुसं वा-तिरिक्ख-जोणियं वा, नेव सयं मेहुणं सेविज्जा, नेवऽन्नेहिं मेहुणं सेवा-विज्जा, मेहुणं सेवंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविद्दं-तिविहेणं, मणेणं-वायाए-काएणं,न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । चउत्थे भंते ! महव्वए उवट्ठिओमि सव्वाओ मेहुणाओ वेरमणं ॥४॥ स्न. ६॥

હવે પછીના ચાથા મહાવતમાં હે ભગવ'ત ! મેઠુળાઓ= 'સ્ત્રી-પુરુષના) મૈશુનકર્મથી અટકવાનુ' કહેલું છે. માટે હે ભગવ'ત ! હું સર્વ મૈશુનને પચ્ચક્ષ્પું છું. તે આ પ્રમાણે दिव्वं=દિવ્ય (દેવ-દેવી સંખંધી), मાળુસં=મનુખ્યનું (પુરુષ-સ્ત્રી સંબંધી), અથવા તિરિત્ર્खजોળિયં=તિર્ય ચ- પશુયાનિનું (નર-માદા સંખંધી), હું સ્વયં એ મૈશુનને સેવું નહિ. બીજાઓને સેવરાવું નહિ અને બીજા સેવનારાઓને સારા માનું નહિ. છવતાં સુધી, ત્રિવિધ-ત્રિવિધ ભાંગે, (એટલે)

88

મનથી વચનથી અને કાયાથી, એ મૈથુનકર્મને હું કરું (સેવું) નહિ, કરાવું નહિ અને બીજા કરનારને સારાે માનું નહિ. હે ભગવંત ! પૂર્વે સેવેલા તે મૈથુનનું હું પ્રતિક્રમણ કરું છું, નિન્દું છું, ગહાં કરું છું અને સેવનારા તે મારા પાપી આત્માને (પર્યાયને) તજીં છું, (એ રીતે) હે ભગવંત ! હું ચાથામહાવતમાં સર્વમૈથુનથી અટકવા માટે ઉપસ્થિત (આદરવાળેા) થયેા છું-૪. (સૂ. ૬)

[મૈથુનના પણ દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી એમ ચાર ભાંગા થાય છે. તેમાં દ્રવ્યથી રૂપી કે રૂપસહગત સ્ત્રી પુરુષ સાથે મૈથુન. અહીં નિર્જવ પ્રતિમા ચિત્રો ઈત્યાદિ 'રૂપી' અને સજીવ સ્ત્રી કે પુરુષ વગેરે 'રૂપસહગત' જાણવા અથવા બીજી રીતે એ બે ભેદા સજીવ - નિર્જીવ બન્ને પ્રકારનાં સ્ત્રી પુરુષ આદિના સમજીને વસ્ત્રા-ભૂષણાદિ રહિત તે 'રૂપી' અને સહિત હેાય તે 'રૂપસહગત એમ બેમાં ભેદ સમજવા. અહીં પણ દ્રવ્ય અને ભાવની ચતુર્ભેંગી થાય છે. મૈથુન-સંગ્રાપરિણત આત્માને ભાગની પ્રાપ્તિ ન થાય તા પણ ભાવથી, પ્રાપ્તિ થાય તા દ્રવ્ય--ભાવ ઉભયથી, સંગ્રાના અભાવે પણ કાેઇ બલાત્કાર કરે તા માત્ર દ્રવ્યથી મૈથુન અને ચાથા ભાંગા શન્ય છે સૂ૦-ક]

હવે પાંચસું મહાવત કહે છે—

अहावरे पंचमे भंते ! महव्वए परिग्गहाओ वेरमणं । सच्वं भंते ! परिग्गहं पच्चक्खामि,से अप्पं वा-बहुं वा, अणुं वा-धूलं वा, चित्तमंतं वा अचित्तमंतं वा, नेव सयं परिग्गहं परिगिण्हिज्जा, नेवऽन्नेहिं परिग्गहं परिगिण्हाविज्जा, परिग्गहं परिगिण्हंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविद्दं तिवेहेणं, मणेणं

[ દશ વૈકાલિક

वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतंपि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । पंचमे भंते ! महव्वए उवद्विओमि सव्वाओ परिग्गहाओ वेरमणं ॥५॥ स्र. ७॥

હવે તે પછીના પાંચમા મહાવતમાં હે ભગવત ! પરિગ્રહથી અટકવાનું કહેલું છે, માટે હે ભગવત ! હું સર્વપરિગ્રહને પચ્ચક્ ખું છું. તે આ પ્રમાણે–મૂલ્યથી અલ્પ કે બહુ (મૂલ્યવાન) તે પણ પ્રમાણથી ન્હાનું કે માટું, તે પણ સચિત્ત કે અચિત્ત, એવા કાેઇ પદાર્થમાં હું સ્વયં પરિગ્રહ (મૂર્છા–મમત્વ) કટું નહિ, બીજા દ્વારા કાેઇ વસ્તુમાં પરિગ્રહ કરાવું નહિ, અને બીજાઓ કાેઇ પદાર્થમાં પરિગ્રહ કરાવું નહિ, અને બીજાઓ કાેઇ પદાર્થમાં પરિગ્રહ કરો તેને સારા માનું નહિ. જીવતાં સુધી, ત્રિવિધ–ત્રિવિધથી, (એટલે) મનથી વચનથી કે કાયાથી– કરું નહિ, કરાવું નહિ અને બીજા કરનારને સારા માનું નહિં, હે ભગવ'ત ! ભૂતકાલમાં મેં કરેલા તે પરિગ્રહને (મમત્વને) પ્રતિક્રમું છું, નિન્દું છું, ગહું છું અને મારા તે આત્માને (પાપી પર્યાયને) વાસિરાવું છું. હે ભગવ'ત ! પાંચમા મહાવતમાં સર્વપરિગ્રહથી અટકવા માટે માટે હું ઉપસ્થિત (આદરવાળા) થયા છું. (પ) (સૂત્ર–૭)

['પછી કહેવાશે તે 'मुच्छा परिग्गहो वुत्तो' એ વચનથી વસ્તુ રાખવી કે ભોગવવી તે પરિગ્રહ નથી, પણ 'છતી–અછતી વસ્તુમાં મમત્વ કરવું' તે પરિગ્રહ છે. અન્યથા શરીર પણ પરિગ્રહરૂપ બને, 'કાઇને દીક્ષા અપાય નહિ, ઇત્યાદિ સંયમના (માક્ષના) માર્ગ જ અટકી જાય. અહીં સચિત્તપરિગ્રહના પણ નિષેધ કરવાથી શિષ્યાદિ અધ્યયન ચાેશું]

પ્રત્યે મમત્વ થાય તેા તે પણ પરિગ્રહ ગણાય. એ પ્રમાણે વસ્ત્ર–પાત્ર–આહાર–સ્થાન કે શ્રાવકાદિ ગહસ્થાના પ્રતિબંધને (મમત્વને) પણ પરિશ્રહ સમજવા. રાગનાે ઉદય હાેય ત્યાં સુધી સર્વથા પરિગ્રહથી ખચવું દુષ્કર છે, માટે આ વૃતપાલનથી સૂક્ષ્મ-બાદર અતિચારોને ટાળવા સતત ઉદ્યમ રાખવા. નિશ્ચયથી તાે સંયમનાં અનુષ્રાનનાે દુરાગ્રહ કરવાે, ગુર્વાદિની આજ્ઞા-ઈચ્છા વિના પણ તપ-જપ-કે ઉત્ર વિહારાદિ કરવા, ઇત્યાદિ સ્વઇચ્છાના આગ્રહરપ હોવાથી પરિગ્રહ કહ્યો છે. પરિગ્રહના પણ દ્રવ્યાદિ ચાર ભેદાે છે. <u> દ્રવ્યથી</u>−વિવિધ દ્રવ્યામાં, ક્ષેત્રથી--સર્વલાકમાં, કાળથી--કાે⊌પણ કાળમાં અને ભાવથી-ન્રાગ--દેષાદિના પક્ષને પરિત્રહ સમજવા. પરિત્રહ રાગથી થાય તેમ ક્રોઈ ઉપરના દેષથી પણ થાય, એમ અનેક પ્રકારે ભાવપરિત્રહ ગણાય. આ વર્તમાં પણ દ્રવ્ય--ભાવ ભેદે ચાર ભાંગા <mark>થાય છે. ર</mark>ાગ--દ્રેષ વિના ધર્માપકરણ રાખવાં તે ૧--દ્રવ્યથી પરિગ્રહ અને ભાવથી અપરિગ્રહ, મૂર્છા કરવા છતાં તેની પ્રાપ્તિ ન થાય તેા ૨ ભાવથી પરિગ્રહ અને દ્રવ્યથી અપરિગ્રહ, મમત્વવાળાને ઈષ્ટ વસ્તુ મળે તા <u> દ્રવ્ય</u>-ભાવ ઉભયથી પરિગ્રહ અને ચોથા ભાંગા શ્રન્ય છે. સૂ૦-૭]

હવે છટ્ડું વત કહે છે---

अहावरे छट्ठे भंते ! वए राईभोयणाओ वेरमणं । सच्वं भंते ! राईभोयणं पच्चक्खामि. से असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा, नेव सयं राइं स्रंजिज्जा नेवऽन्नेहिं राइं स्रंजाविज्जा, राई स्रंजंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं – तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिक्कमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । छट्ठे भंते ! वए उवद्विओमि सच्वाओ राईभोयणाओ वेरमणं ॥६॥ स्. ८ ॥

४७

| દશ વૈકાલિક

હવે તે પછીના છટ્ઠા વતમાં હે ભગવત ! રાત્રિ– ભાજનથી અટકવાનું કહેલું છે, માટે હે ભગવત ! હું સર્વ– રાત્રિભાજનના ત્યાગ કરું છું. તે આ પ્રમાણે–અશન, પાન, ખાદિમ કે સ્વાદિમને (ચારે આહારને), હું સ્વયં રાત્રે ભાજન કરું નહિ, બીજાઓ દ્વારા રાત્રે ભાજન કરાવું નહિ અને બીજા રાત્રે ભાજન કરનારાને સારા માનું નહિ, જીવતાં સુધી, ત્રિવિધ–ત્રિવિધથી, (અર્થાત્ ) મનથી વચનથી અને કાયાથી–(રાત્રિ ભાજન) કરું નહિ, કરાવું નહિ, બીજા કરનારને સારા માનું નહિ. હે ભગવત ! (ભૂતકાલે કરેલા) તે રાત્રિભાજનને પ્રતિકમું છું, નિન્દું છું, ગહું છું અને મારા તે આત્માને (પર્યાયને ) તજા છું. હે ભગવત ! છટ્ઠા વતમાં હું સર્વથા રાત્રિભાજનથી અટકવા માટે આદરવાળા થયા છું. (૬) (સ. ૮)

इच्चे(इ)याईं पंचमहव्वयाइं राइभोयणवेरमणछद्वाई

अत्तहियट्टयाए उवसंपज्जित्ता णं विहरामि ॥सू० ९॥ इच्चेइयाइं=એ રીતે પાંચમહાવ્રતાને, જેની સાથે રાત્રિભાેજન વિરમણ વ્રત છટ્ઠું છે, તેને (છને) अत्तहियट्टयाए=આત્મહિ-તાથે (માક્ષ માટે, उवसंपज्जित्ता=સ્વીકારીને विहरामि=વિચ-રીશ. (સદાચારાના પાલનથી તેતું હું પાલન કરીશ.) (સુ. ૯) [આ રાત્રિભાેજન વિરમણ વ્રત પહેલા-છેલ્લા તીર્થ કરીના

શાસનમાં મૂલગ્રેણ તરીકે જણાવેલું હાેવાથી મહાવતાની સાથે તેને છટ્ટું વત કહ્યું છે અને બાવીસ તીર્થ કરાના શાસનમાં તેને ઉત્તરગ્રણ કહેલાે છે. આહારસંત્રા એવી બળવતી છે કે તે સંત્રાને વશ છવ હિંસાદિ સર્વ પાપા અનંતા કાળથી કરતાે આવ્યા છે. ક્રૂર માંસાહારી

#### અધ્યયન ચાેશું]

વગેરે જીવન મળે તે આ સંગ્રાનું કુળ છે, શુધાપીડિત પ્રાણીઓ શું શું અકાર્ય **નથી કરતા ? અને** કયાં કયાં દુ:ખાે નથી વેઠતા ? તે કહી શકાય તેમ નથી. એ કારણે સર્વથા આહાર વિના જીવાય નહિ સાં સુધી શક્ય ત્યાગ કરવેા આવશ્યક છે, શારીરિક દષ્ટિએ પણ રાત્રિભાજન અહિતકર છે. રાત્રિભાજનના વિવિધ દેાષા અનેક શાસ્ત્રામાં કહેલા છે. વિદ્વદર્ય ઉપા૦ શ્રી યશાેવિજયજી ગણિવરે તે**। निજ्ञामक्ते** स्वरूपतो दुषितत्वविचारप्रकरणम् नाभने। अन्थ रथीने रात्रि-ભોજનની પણ હિંસા-જૂડ વગેરે આશ્રવાની જેમ સ્વરૂપથી દુષ્ટતા વર્ણવી છે. એમ રાત્રિભાજન હિંસાની અપેક્ષાયે ત્યાજ્ય છે અને સ્વરૂપથી પણ દુષ્ટ છે. તેના ત્યાગ કર્યા વિના અહિંસાદિનું શુદ્ધ પાલન શક્ય જ નથી, માટે શ્રમણધર્મમાં આકરી આપત્તિ પ્રસંગે પણ ચારે આહારના રાત્રિભાજનના સર્વથા ત્યાગ કહેલાે છે. તેના પણ દ્રવ્યાદિ ચાર ભેદાે છે, તેમાં દ્રવ્યથી–અશનાદિ ચારે પ્રકારન <u>ક્રવ્ય,</u> ક્ષેત્રથી–(અઢી દ્વીપમાં જ દિવસ–રાત્રિ હેાવાથી) અઢીદ્વીપ ક્ષેત્ર, કાળથી-રાત્રે કે દિવસે (ચાર પૈક્રી કેાઇ દેાષવાળું વાપરવું, તે ચાર દોષોમાં એક-રાત્રિએ લાવેલ રાત્રે, ખીજો-રાત્રિએ લીધેલું દિવસે, ત્રીજો-દિવસે લીધેલું રાત્રે અને ચાેથા-દિવસે લીધેલું અન્ય દિવસે વાપરવું એમ ચાર દેાષા કહ્યા છે ) અને ભાવથી શુભાશુભ વર્ણાદેમાં રાગ-દેષાદિને વશ થવું, એમાં પણ દ્રવ્ય-ભાવ ભેદે ચતુર્ભ'ગી થાય છે, તેના ચોથા ભાંગા શ્રન્ય સમજવા. સ. ૮]

[આ ઇએ વર્તા વિના આશ્રવરોધ થતો નથી અને આશ્રવ-રોધ વિના મુક્તિ થતી નથી. માેક્ષના જ ઉદ્દેશથી કરેલું વર્તાનું પાલન સફળ થાય છે, માટે 'આત્મહિતાથે<sup>૬</sup>' પદ કહ્યું છે અને વતના સ્વીકાર માત્રથી સફળતા થતી નથી, યથાર્થ પાલન કરવું જોઈએ, માટે '**વિદરામિ'** પદ કહ્યું છે. વ્રતાે સ્વીકારીને તેના પાલન માટે સત્ત્વ કેળવવાથી જ દીક્ષા સફળ થાય છે, અન્યથા ભવભ્રમણુ વધવાનાે

કરા વૈકાલિક

સંભવ છે. અહિંસાદિ વ્રતાેના અનાદરથી અનુ₃મે અલ્પાયુ છદ્દવા– છેદ, દરિદ્રતા, નપુંસકતા, વગેરે વિવિધ દુઃખાે ભાગવવાં પડે છે.

[આ પ્રત્યેક વ્રતના અસ યોગી ભાંગા ૧૪૭ થાય છે. તેમાં સાધુને છેલ્લા ૧૪૭મા ભાંગે વ્રત પાલન કરવાનું કહ્યું છે. તે ભાંગા આ પ્રમાણે સમજવા. ૧–મનથી, ર–વચનથી, ૩–કાયાથી, ૪-મન–વચનથી, ૫–મન–કાયાથી, ૬–વચન-કાયાથી ૭–મન–વચન કાયાથી, (પ્રાણાતિ-પાનાદિ) કરું નહિ. એ (એક–દ્રિ–ત્રિસ યોગી મળાને) સાત ભાંગા માત્ર 'કરું નહિ' એ એક ક્રિયાના થાય. એ જ પ્રમાણે ર–કરાવું નહિ, ૩ અનુમાદું નહિ, ૪–કરુ –કરાવું નહિ, ૫–કરું અનુમાદું નહિ, ૬– કરાવું-અનુમાદું નહિ અને ૭–કરું-કરાવું–અનુમાદું નહિ, એમ સાત પ્રકારની ક્રિયાના સાત ગણતાં ઓગણપચાસ ભાંગા થાય, તેને ત્રણ કાળના પ્રાણાતિપાતાદિને મન–વચન–કાયાથી, ન કરું ન કરાવું અને ન અનુમાદું, એ ત્રિવિધ ભાંગાથી ત્યાગ કહ્યો છે.]

હવે ચાેથા અધિકારમાં છ કાયની યતના કહે છે, તેમાં પ્રથમ પૃથ્વીકાયની યતના માટે કહે છે કે—

से भिक्खू वा, भिक्खुणी वा संजयविरयपडिहय९च्चक्खाय-पावकम्मे, दिआ वा, राओ वा, एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से पुढवीं वा मित्तिं वा सिरुं वा लेखं वा ससरक्खं वा कायं ससरक्खं वा वन्थं, हत्थेण वा पाएण वा कट्ठेण वा किल्तिंचेण वा अंगुलियाए वा सिलागए वा सिला-गहत्थेग वा, न आलिहिज्जा न विलिहिज्जा न घट्टिज्जा न भिदिज्जा, अन्नं न आलिहाविज्जा न विलिहाविज्जा न घट्टा-विज्जा न भिंदाविज्जा, अन्नं आलिहंतं वा विलिहंतं वा घट्टंतं અધ્યયન ચાેશું]

वा भिंदंतं वा न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥१॥ सत्र १०॥

संजय=(सत्तरविध संयभ पालवाथी) संयत, विरय= (વિવિધ પ્રકારના તપમાં રત હેાવાથી) વિરત અને पडिहय-पच्चक्खायपावकम्मे= रेखे पापर्धभीने प्रतिद्धत रहीने पथ्य-કર્યું છે, ( તેમાં ગ્રન્થિભેદથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ કુખાણ કમાની સ્થિતિ ડુંકી કરવી તે પ્રતિહત અને એ સ્થિતિ બાંધવાના હેતુઓ તજીને પુનઃ તેને વૃદ્ધિ ન પમાડવી તે પ્રત્યાખ્યાત=પચ્ચક઼ખાણ કર્સું કહેવાય) એવેા સે=તે મિક્સ્ટૂ= સાધુ અથવા મિક્સ્ જૂળી=સાધ્વી, દિવસે કે રાત્રે, (કારણુ– વશાત ) એકલાે કે પરિસાગઓ=સાધુની પર્યદામાં રહેલા, सत्ते=(રાત્રીએ) સતેલે। કે जागरमाणे=દિવસે જાગતા, એવા સે-તે સાધુ પુઢવીં =(ઢેફાં કાંકરા રહિત) પૃથ્વીને, મિત્તિં-નદીના કાંઠાને (તઽને), સિરું વા≕(પત્થરની) શિલાને, જેજું≃લેષ્ટુને (भाटीना ढेझाने), ससरक्रवं=अरण्यनी अचित्तरज्थी अरुऽा-એલી काર્ય=કાયાને, એ વી રજથી ખરડાયેલા વ<sup>ૃ</sup>યાં=વસ્ત્રને (તથા ઉપલક્ષણથી પાત્રાદિ કાેઇ ઉપકરણને, એ પદાર્થોને) હાથથી, પગથી, कट्ठेण=કાષ્ઠથી, किल्टिंचेण=क्षुद्रકાષ્ઠથી (સાંઠીગડાથી કે અ'ગુલીથી), सिलागए=(લેાખ'ડની સળી) સળીયાથી, सिलाग-हત્થેળ=અનેક સળીયાથી (સાણુસા આદિથી, એવા કાેઈ પણ્ સાધન વડે)સ્વયં ન આભિદિગ્जा=આલેખન કરે નહિ. (ખાદે-

ખાતરે નહિ. ન વિસ્તિइज्जा=વિલેખન કરે નહિ, (વાર વાર કે જેરથી ખાદે–ખાતરે નહિ,) ન ઘટ્ટિज્जा=સંઘટ્ટન કરે (હલાવે ચલાવે) નહિ અને ન મિંદિગ્जा=ભેદ (ડુકડા કરે નહિ. બીજા દ્રારા પણ એ આલેખન, વિલેખન, સંઘટ્ટન, તથા ભેદ કરાવે નહિ અને બીજો કાેઇ આલેખન, વિલેખન, સંઘટ્ટન કે ભેદ કરે તેને સારા માને નહિ. (માટે) હું જીવતાં સુધી ત્રિવિધ ત્રિવિધથી, અર્થાત્ મનથી વચનથી અને કાયાથી, એવું કરું નહિ, કરાવું નહિ, કે કરતા બીજાને સારા માનું નહિ, હે ભગવંત ! (પૂર્વે કરેલા) તે પાપને પ્રતિક્રમું છું, નિન્દું છું, ગહું છું અને મારા તે આત્માને (પર્યાયને) તળ્યું છું–૧ (સૂ. ૧૦)

[છ કાયના આરંભને ત્યાગ કરેલાે હાેવાથી ધર્મના સાધનભૂત દેહતા રક્ષણ માટે ભિક્ષાવૃત્તિથી જીવવું જોઈએ, એમ જણાવવા માટે 'मिक्खू' કહ્યું છે. સંયત-વિરત-પ્રતિહતપ્રત્યાખ્યાતપાપકર્મા, વગેરે ગુણા વિના સાધુધર્મનું પાલન ન થાય, માટે તે વિશેષણા છે. શુભા-શુભ નવ કારણે સાધુ એકલાે પણ હાેય, માટે 'એકલા' એમ કહ્યું છે. નિદ્રામાં પ્રમાદથી પણ વિરાધના સંભવિત હાેવાથી 'સુપ્ત' કહ્યું છે. અરણ્યની રજ સચિત્ત-મિશ્ર હાેવાથી 'સરજસ્ક' પદ કહ્યું છે. એમ પધ્છીના સ્ત્રોમાં પણ સમજવું. ૧૦]

હવે અપુકાચની ચતનાનાે વિધિ કહે છે—

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजय-विरय-पडिहयपच-क्खायपावकम्मे, दिआ वा राओ वा,एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से उदगं वा ओसं वा हिमं वा महियं वा करगं वा हरतणुगं वा सुद्वोदगं वा उदउछं वा कायं उदउल्लं वा वत्थं, ससिणिद्धं वा कायं ससिणिद्धं वा वत्थं, न आम्रुसिज्जा न संफुसिज्जा न आवीलिज्जा न पवीलिज्जा न अक्स्वोडिज्जा न पक्स्वोडिज्जा न आयाविज्जा न पयाविज्जा, अन्नं न आम्रुसाविज्जा न संफुसाविज्जा न आवीलाविज्जा न पवीला विज्जा न अक्स्वोडाविज्जा न पक्स्वोडाविज्जा न आयाविज्जा विज्जा न अक्स्वोडाविज्जा न पक्स्वोडाविज्जा न आयाविज्जा न पयाविज्जा, अन्नं आम्रुसंतं वा संफुसंतं वा आवीलंतं वा पवीलंतं वा अक्स्वोडंतं वा पक्स्वोडंतं वा आयावंतं वा पयावंतं वा पवीलंतं वा अक्स्वोडंतं वा पक्स्वोडंतं वा आयावंतं वा पयावंतं वा वा पर्वालंतं वा अक्स्वोडंतं वा पक्स्वोडंतं वा आयावंतं वा पयावंतं वा न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं-तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणु-जाणामि, तस्स मंते ! पडिक्कामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं, बोसिरामि ॥ २ ॥ स्त्र ११ ॥

(ઉપર કહ્યો તેવા) સ'યત-વિસ્ત અને પ્રતિહત તથા પ્રત્યાખ્યાત કર્યા છે પાપક માં જેણે એવા તે સાધુ કે સાધ્વી, દિવસે કે રાત્રે, એકલા કે પર્ષદામાં રહેલા, ઊંઘતા કે બગતા, હ્રइगં=(કુવા-વાવ-બારિંગ-પ'પ આદિના) જમીન-માંધી નીકળતા(ઝરણાંના) પાણીને, બોસં=ઝાકળના (ઠારના પાણીને, દ્વિમં=(કૃત્રિમ અકૃત્રિમ) ખરક્ષને, મहिયં=(વાદળની) ધુમ્મસને करगં=(વરસાદના)કરાને, हरतणुगं=(જમીન ભેદીને) લીલી વનસ્પતિ ઉપર આઝેલાં જળબિંદુઓને, सुद्धोदगं=(વર્ષાના શુદ્ધ પાણીને, વળી એવા કાઇ સચિત્ત પાણીથી હ્વ હ્રસ્ટં=ભીના નીતરતા काયં=શરીરને, (એ રીતે ભીના નીતરતા) વસ્તને, (કે પાત્રાદિ ઉપકરણોને), તથા સસિणિદ્ધં=નહિ નીતરતા

ભીના શરીરને, તેવા વસ્ત્રાદિને, (એવા કાેઇ પાણીને કે શરીર-વસ્તાદિને) સ્વયં न आमुसिज्जा≒અલ્પ (કે એકવાર પણુ) સ્પશ'ન કરે, ન સંफુસિગ્जा=જોરથી (કે વારવાર) ન સ્પશે, ન આવી ઝિડ્ડ ગા=અલ્પ (કે એકવાર) પણ ન પીડે (કચરે નહિ); न पवीलिज्जा=लेश्थी (કે અનેકવાર) પીડે નહિ, न अक्लोडिःजा=અલ્પ (કે એકવાર પણ) સ્ફેાટન કરે નહિ (ઝાટકે નહિ), ન प≉खोडिज्जा=ેજેરથી (કે વાર વાર ઝાટકે નહિ, न आयाविज्जा=અલ્પ (કે એકવાર પણુ) તપાવે નહિ, न पयाविज्जा=ઘણું ( કે ઘણીવાર) તપાવે નહિ, એ રીતે બીજાએા દ્વારા એ આઠ પૈકી કાૈઈ વિરાધના કરાવે નહિ અને બીજા કેાઇ એ આઠ પ્રકારો પૈકી કેાઈ પ્રકારની વિરાધના કરે તેને સારા માને નહિ, (માટે) હું પણ જીવતાં સુધી, ત્રિવિધ-ત્રિવિધથી (એટલે) મનથી, વચનથી કે કાયાથી-એવું કરું નહિ, કરાવું નહિ, અને બીજા કરનારને સારાે માનું નહિ. હે ભગવંત ! (ભૂતકાળમાં કરેલા) તે પાપનું પ્રતિક્રમણ, નિંદા અને ગહો કરું છું તથા મારા તે પાપી આત્માને (પર્યાયને) વાેસિરાવું છું-૨. (૧૧)

હવે તેઉકાયના જયણાના વિધિ કહે છે--

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयपडिहयपच्चक्खाय-पावकम्मे, दिआ वा राओ वा, एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से अगणि वा, इंगाल वा, मुम्मुरं वा, अचिं वा, जालं वा, अलायं वा, सुद्धागणि वा, उक्कं वा, न उंजिज्जा न घट्टिज्जा (न भिंदेज्जा)न उज्जालिज्जा (न पज्जालिज्जा)न निव्वाविज्जा अन्नं न उंजाविज्जा न घट्टाविज्जा(न भिंदाविज्जा) न उज्जालाविज्जा (न पज्जालाविज्जा) न निव्वाविज्जा, अन्नं उंजंतं वा, घट्टंतं वा, (भिंदंतं वा) उज्जालंतं वा (पज्जालंतं वा) निव्वावंतं वा न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं-न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥३॥ स० १२ ॥

સંયત વિરત અને પ્રતિહત-પ્રત્યાખ્યાત કર્યાં છે પાપકર્મ જેણે એવેા તે ભિક્ષુક કે ભિક્ષુણી, દિવસે કે રાત્રે, એક્લાે કે પર્ષદામાં રહેલા, ઊંઘતાે કે જાગતા, अगणिं=(તપાવેલા લેાખંડમાં રહેલા) અગ્નિને, इंगालं=(ધૂમ-જવાળા રહિત) અંગારાને, मुम्मुरं=(ભરસાડમાં રહેલા) ઝીણા અગ્નિના કણિઆને, अच्चिं=અગ્નિથી છૂટી પડેલી જ્વાલાને, जાਲં= અગ્નિ સાથે સળગતી જવાલાને अलायं=ઉ'બાડીયાને सुद्धा-गणिं=(ઇંધણ, રહિત) શુદ્ધ અગ્નિને, કે उक्तं=ઉલ્કાને (આકાશથી પડતા વિજળી વગેરેના અગ્નિને), એ કેાઇ પ્રકારના અગ્નિને સ્વય ન= રંગિગ્ગા=ઉંજે નહિ (વધારવા માટે તેમાં કાષ્ઠાદિ કંઇ નાખે નહિ), न घ'ट्रज्जा=સ'ઘટ્ટન ન કરે (હલાવે નહિ), न भिंदेज्जा=लेहे नહि (८ुइडा न हरे), न उउजालिज्जा=(પંખાદિથી પવન નાખીને) ઉજવાલે નહિ, (પ્રદીપ્ત કરે નહિ), न पज्जालिज्जा=(વિશેષ પવનથી કે વારંવાર) પ્રદીપ્ત કરે નહિ અને ન નિગ્વાविज्ञा=બૂઝાવે નહિ. એ રીતે अન્નં=ખીજા દ્વારા ઉંજન, ઘટ્ટન, ભેદ,

િ દશ વૈકાલિક

ઉજવાલન, પ્રજ્વાલન કે નિર્વાપન કરાવે નહિ, તથા એ (ઉજનાદિ વિરાધના) કરતા બીજા કેાઈને અનુમાદે નહિ (માટે) હું પણ જીવું ત્યાં સુધી, ત્રિવિધ ત્રિવિધથી (અર્થાત્) મનથી વચનથી કાયાથી, તેવું કરું નહિ, કરાવું નહિ અને બીજા કરનારને સારા માનું નહિ. હે ભગવ'ત ! (પૂર્વે કરેલા) તે પાપને હું પ્રતિક્રમું છું, નિન્દું છું, ગહું છું અને મારા તે પાપી આત્માને વાસિરાવું છું-૩ (સૂ. ૧૨) [આ સત્રના કો સમાં મૂકેલાં સત્રો હારિ૦ ટીકામાં, દીપિકામાં તથા બીજા કેટલાક મળ પ્રન્થોમાં પણ નથી.]

વાયુકાયની જયણાનાે વિધિ કહે છે—

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयपडिहयपच्चक्खाय-पावकम्मे, दिआ वा राओ वा, एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से सिएण वा, विहुयणेण वा, तालिअंटेण वा, पत्तेण वा, पत्तमंगेण वा, साहाए वा, साहामंगेण वा, पिहुणेण वा, पिहुणहत्थेण वा, चेलेण वा, चेलकण्णेण वा, हत्थेण वा, म्रुहेण वा, अप्पणो वा कायं, बाहिरं वा वि पुग्गलं, न फुमेज्जा न वीएज्जा, अन्नं न फुमाविज्जा न वीआविज्जा, अत्रं फुमंतं वा वा वीयंतं वा न समणुजाणामि, जावज्जीवाए तिविहं-तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥ ४ ॥ १३ ॥

સંયત, વિરત અને પ્રતિહત-પ્રત્યાખ્યાત-પાપકર્મા,

એવાે તે ભિક્ષુ કે ભિક્ષુણી, દિવસે કે રાત્રે એકાકી કે પર્ષદામાં રહેલાે ઊંઘતાે કે જાગતાે, સિણ્ળ≕ચામરવડે, વિहुચળેળ=વીંઝણા વડે, તાਲિઅંટેળ=તાલવૃન્ત (મધ્યમાં છિદ્ર− બે પડેાવાળા પ ખા) વડે, पत्तेળ=(પન્નિની વગેરેના) પાંદડા વડે, पत्तभंगेण=પાંદડાના કકડા વડે, साहाए=(વૃक्षनी शाआ) वडे, साहाभंगेण=शाआना ४४८। वडे, पिहुणेण=(भधूराहिना) પિછાવડે, पिहुणहत्थेण=પિછાંના સમૂહ વડે, चेलेण=વસ્ત્રવડે, चेलकण्णेण=વસ્ત્રના છેડા વડે, हत्थेण=હાથ વડે, मुहेण=મુખ વડે, એવા કાેઈ સાધન વડે अप्पणो काરં=પાેતાના શરીરને **કे बाहिरं पुग्गलं=अ**ढारना डेे।ઇ पटार्थ'ने पखुन फुमेज्जा= કૂંકે નહિ, કે ન વીષ્ઢ્ઞા=વી ઝે નહિ (ચામરાદિ દ્વારા પવન નાખે નહિ), એ રીતે अन્નં=બીજા દ્વારા ફુંકાવે નહિ કે વીંઝાવે નહિ. તથા બીજા કૂંકતાને કે વીંઝતાને સારા માને નહિ, (માટે) હે ભગવ તે ! હું પણ જીવતાં સુધી ત્રિવિધ ત્રિવિધથી (એટલે) મનથી વચનથી અને કાયાથી એમ કરું નહિ, ઈત્યાદિ શેષ અર્થ ઉપર પ્રમાણે−૪ (સૂત્ર. ૧૩) વનસ્પત્તિકાયની જયણાનેા વિધિ કહે છે-

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयपडिहयपचक्स्वाय-पावकम्मे दिआ वा राओ वा, एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से बीएसु वा, बीयपइट्टेसु, वा रूढेसु वा, रूढपइ-ट्रेसु वा, जायेसु वा, जायपइट्टेसु वा, हरिएसु वा, हरियपइट्टेसु वा, छिन्नेसु वा, छिन्नपइट्टेसु वा, सचित्तेसु वा, सचित्तकोल-पडिनिस्सिएसु वा, न गच्छेज्जा न चिट्टेज्जा न निसीएज्जा न तुअट्टेज्जा, अन्नं न गच्छावेज्जा न चिट्ठावेज्जा न निसीआ वेज्जा न तुअट्टावेज्जा अन्नं गच्छंतं वा चिट्टंतं वा निसीयंतं वा तुअट्टंतं वा न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं-तिविहेणं, मणेणं, वायाए, काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥ ५ ॥ स्त्र० १४ ॥

સંયત. વિરત અને પ્રતિહત-પ્રત્યાખ્યાતપાપકર્મા એવા તે ભિક્ષુક કે ભિક્ષુણી, દિવસે કે રાત્રે, એકાકી કે પર્ષદામાં રહેલા, ઊંઘતાે કે જાગતા, સચિત્ત बीएस=બીને ઉપર (અનાજના કણ વગેરે સચિત્ત ઉપર) કે वीयपइटठेस= બીજોના ઢગલા ઉપર મૂકેલી (શયનાદિ સચિત્ત અચિત્ત કાેઇ) વસ્તુઓ ઉપર, એમ સર્વ પદેામાં પરૂટઠેસ ને। અર્થ ઉપર મૂડેલી વસ્તુએ। કરવેા.) रूढेसु=તુર્ત ઉગેલા અંકુરાએ। ઉપર, કે તેવા અંકુરા ઉપર મૂકેલી કાેઈ વસ્તુઓ ઉપર, जायेसु=(ધાન્યાદિના)છે।ડવાએ। ઉપર, કે તેવા છેાડવાએ। ઉપરની કેાઇ વસ્તુએ। ઉપર, हरिएस=દુર્વા (ધ્રો) વગેરે લીલા ઘાસની ઉપર. કે તેના ઉપર રહેલા કાેઈ આસનાદિ સચિત્ત અચિત્ત પદાર્થ ઉપર छिन्नेस=(વૃક્ષાદિની) કપાએલી શાખા-પત્ર-પુષ્પાે કે ફળાદિ ઉપર, કે તેના આધારે મૂકેલી અન્ય કેાઇ આસનાદિ વસ્તુ ઉપર, सचित्तसु=સજીવ (ઇંડાં વગેરેના) ઉપર કે सचित्तकोळ**५डिनिस्मिए्सु=(**લાકડામાં થતા) ઘુણુ નામના કીડા વગેરે જવા જેમાં આશ્રય કરીને રહેલા (ઉપજેલા) હાેય તેવા કાષ્ઠાદિ ઉપર, એવી કેાઈ વસ્તુ ઉપર

42

#### અધ્યયન ચેાશું]

ન गच्छेब्जा=ચાલે નહિ, ન चिट્ठेब्जा=ઉભેા રહે નહિ, ન નિसीएज्ञा=એસે નહિ અને ન તુઝટ્ટેज्ञा=સુવે (પણ્) નહિ. એ રીતે બીજાને ચલાવે, ઉભેા રાખે, બેસાડે, કે સુવાડે નહિ, અને બીજો કાેઇ ચાલે, ઉભેા રહે, બેસે કે સુવે, તેને સારા માને નહિ. (એમ કહેલું હાવાથી) હું પણ છવતાં સુધી, ત્રિવિધ-ત્રિવિધથી, (એટલે) મનથી, વચનથી અને કાયાથી-એવું કરું નહિ, કરાવું નહિ અને બીજા કરનારને સારા માનું નહિં. હે ભગવ'ત ! (પૂર્વે કરેલા) તે પાપને પ્રતિક્રમું છું. ઇત્યાદિ અર્થ ઉપર કહ્યા પ્રમાણે -પ. (સૂ. ૧૪)

હવે ત્રસકાચની જયણાનાે ઉપાય કહે છે—

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयपडिहयपच्चक्खाय-पावकम्मे, दिआ वा राओ वा, एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से कीडं वा, पयंगं वा, कुंथुं वा, पिपीलियं वा, हत्थंसि वा पायंसि वा बाहुंसि वा ऊरुंसि वा उदरंसि वा सीसंसि वा वत्थंसि वा पडिग्गहंसि वा कंबलंसि वा पायपुंछणंसि वा रयहरणंसि वा गोच्छगंसि वा उंडगंसि वा दंडगंसि वा पीढ-गंसि वा फलगंसि वा सेज्जंसि वा संथारगंसि वा अन्नयरंत्ति वा तहप्पगारे उवगरणजाए, तओ संजयामेव पडिलेहिय पडिलेहिय, पमज्जिय पमज्जिय, एगंतमवणेज्जा, नो णं संघायमावज्जेज्जा ॥ ६ ॥ सू० १५ ॥

સંયત, વિરત અને પ્રતિહત-પ્રત્યાખ્યાતપાપકર્મા એવાે તે ભિક્ષુક કે ભિક્ષુણી, દિવસે કે રાત્રે, એકલાે કે

[ દશ વૈકાલિક

પર્ષદામાં રહેલા, ઊંઘતાે કે જાગતા, क્રીહં=કાેઇ કીડાને, વરંગ'=પત'ગીયાને, જુંચું=કુંચુઆને કે વિવીજ્રિયં=કીડીને, (અહીં ઉપલક્ષણથી કીડાની સાથે બેઇન્દ્રિય જાતિના સર્વ ત્રસ જીવેા, પત ગીયાની સાથે સર્વ ચૌરિન્દ્રિય જીવેા, અને <u>કું લુઆ–કીડીની સાથે સર્વ</u> તેઇન્દ્રિય જીવેા પણુ સમજી લેવા.) તે કાેઇ પણ ત્રસ જીવાે हત્યંસિ=હાથ ઉપર, पायंसि=પગ ઉપર, बाहું सि=બુજા ઉપર, उक्तंसि=સાથળ ઉપર, **હર્**રાંસિ=પેટ ઉપર,સીસંસિ=માથા ઉપર, વર્ત્યાંસ=વસ્ત્ર ઉપર पडिगगहंसि=डे। ध पात्रनी ઉપર, कंबलंसि=धंभण ઉपर षायपुंछणंसि=દંડાસણુ ઉપર, (અથવા એાઘારીયા ઉપર) रयहरणंसि=२केे ७२७ (એ।धा) ઉપર, गोच्छगंसि=(પાત્રસ્थापन) ગુચ્છા ઉપર, **૩ ં**डગંસિ=કુંડી ઉપર કે સ્થ ડિલમાં(જીવ વિનાની શુદ્ધ ભૂમિમાં)दंडगंसि=દાંડા ઉપર पीढगंसि=પીઠ (પાટલા) ઉપર, फलगંसિ=પાટીયા ઉપર, સેન્ન્નંસિ=શચ્યામાં (ઉપાશ્રયમાં અથવા સાડા ત્રણ હાથ સંસ્તારકમાં), અથવા अन्नयरंसि= २भन्य डेाઇ तहप्पगारे=तेवा प्रકारना उवगरणजाए=(संयमभां ઉપકારી) ઉપકરણા ઉપર ચઢવા હાેય તેને) તઓ=ત્યાંથી संजयामेव=સभ्यગ્ યતના પૂર્વ'ક (એટલે એકાન્તે, અનુપદ્રવ સ્થળે, પરસ્પર પીડાય નહિ, ત્રાસ પામે નહિ, કિલામણા થાય નહિ, એ રીતે) પુનઃ પુનઃ પ્રતિલેખનપૂર્વંક એકાન્ત સ્થળે મૂકે, પણ તેનાં સંઘાત (ઢગલાે) ન કરે. (અહીં ઉપલક્ષણથી બીજા પાસે પણ તેવી અજયણા કરાવે નહિ. બીજો કરે તેને સારા માને નહિ ) વગેરે પણ પાઠ સમજી લેવેા, તથા 'તેને હું જીવતાં સુધી ત્રિવિધ-ત્રિવિધેન' વગેરે

### અધ્યયન ચાેશું]

સઘળેા પાઠ પણ ઉપરના સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે સમજી લેવેા. ૬ (સૂત્ર ૧૫.)

[આ દરેક સૂત્રોથી શિષ્ય પ્રતિન્ના કરે છે, તેનું કારણુ એ છે કે પ્રતિન્ના કાેઇ પણ કાર્યની સિદ્ધિ માટે આવશ્યક અને આદરણીય તત્ત્વ છે. દઢસંકલ્પ વિના સાધ્યની સિદ્ધિ થતી નથી. સંકલ્પનું બળ પ્રતિન્નાથી સહજ પ્રગટે છે. લોકિક વ્યવહારો પણ પ્રતિન્ના ઉપર ચાલે છે, તેા લાેકાત્તર માટે પૂછવું જ શું ? પ્રતિન્ના સાધકની એક સહચરી છે, તેા લાેકાત્તર માટે પૂછવું જ શું ? પ્રતિન્ના સાધકની એક સહચરી છે, કાેઇપણ નિશ્ચયના પ્રાણ કે તેના વિકાસની ભૂમિકા પ્રતિન્ના છે. ઉન્માર્ગે જતા મનને ભાંધવા માટે પ્રતિન્ના વજની સાંકળ તુલ્ય છે. નટ દાેર ઉપર લક્ષ્ય રાખી પગલાં ભરવાથી પડતા નથી, તેમ સાધક પ્રતિન્નાના લક્ષ્યમાં જાગ્રત હાેય તા ગમે તેવાં આશા, તૃષ્ણા, ઇચ્છા કે માહનાં તાેફાના તેને નડતાં નથી, બધાં નિર્ભળ બની જાય છે અને પોતે જીવનના અંત સુધી સ્વીકારેલા માર્ગે આગળ વધી શકે છે. પ્રતિન્નાના ભય કાર્ય પ્રત્યે અનાદરના કે પોતાની નિઃસત્ત્વતાના સૂચક છે.

એમ છતાં પ્રતિત્તા પાલન થાય તેવી હોવી જોઈએ, શું ઉપર કહી તેવી અહિંસા પાળવી શકય છે ? એવા પ્રશ્ન થાય, વિચારકને થવા જોઈએ. એના ઉત્તર એ છે કે-બગરુક આત્માને કંઈ અસાધ્ય નધી. સાધુજીવન એટલે બગરુક જીવન. પ્રત્યેક પળે, પ્રત્યેક કાર્યોમાં સાવધતા સાધુજીવન છે. 'મનુષ્યને લાગણી અને દુ:ખ થાય છે તેવું દુ:ખ સૂક્ષ્માં સૂક્ષ્મ જીવને પણ બીજા તરફથી અયતના-પીડા થતાં થાય છે અને પૃથ્વીકાયઆદિ જીવા તા અલ્પમાત્ર પીડા-તાપ-ઠંડી-ઠાકર-સ્પર્શ કે એવા કાઈ નિમિત્તથી તુર્ત મરી જાય છે' એ વાત શ્રદ્ધાગત થઇ જાય અને 'એનાથી બધાતાં કર્માનું કારમું વેદન જીવને ભાગવવું પડે છે' એ સમજાઈ જાય, તા સર્પાના જંગલમાં નિદ્રા આવે નહિ, કે કાંટાવાળી ભૂમિમાં ચાલતાં ઉપયોગ ચૂક.ય નહિ, તેમ કાેઇ કાર્યમાં અનુપયાગ થાય નહિ. શ્રદ્ધાળુ અને જાગરુક મુનિને આ

[ દશ વૈકાલિક

પ્રતિજ્ઞાઓનું પાલન અશકય નથી, કઠિન છે, પણ તેથી તા સાધુનાં વતાને મહાવતા કહ્યાં છે. ગૃહસ્થા ન કરી શકે તેવું દુષ્કર કાર્ય કરવાની પ્રતિજ્ઞા અને પાલન કરવાથી જ સદૈવ ત્યાગીઓ પૂજનીય– વંદનીય મનાયા છે. સ્થાન જેટલું ઊંચું તેટલી જવાબદારી પણ માટી હાેય જ, તેના પાલન માટે જાગ્રત રહેવું એ સાધુના ધર્મ છે. ઇત્યાદિ 'पढमે મંત્તે महब्बए' વગેરે અહીં સુધી કહેલાં પ્રત્યેક સૂત્રો સાધુ જીવનની શ્રેષ્ઠતા સાથે ગહનતાને સૂચવનારાં તથા તેના પાલનના માર્ગ બતાવનારાં છે. ]

ચાથા અધિકાર પૂર્શ્વ થયા, પાંચમામાં ઉપદેશ કરે છે કે-(3ર) अजयं चरमाणो उ (य), पाणभूयाइं हिंसइ । बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४-१॥ अजय= અયતના પૂર્વ ક (જિનાજ્ઞા-ગુર્વાજ્ઞા વિરુદ્ધ) चरमाणो= ચાલતા સાધુ पाण= (બેઇન્દ્રિય વગેરે) ત્રસને અને મૂચાइ = (એકેન્દ્રિય પૃથ્વી કાયાદિ) સ્થાવર જીવાને હણે છે, તેનાથી પાપ (દુષ્ટ જ્ઞાનાવરણીયાદિ) કર્મને આંધે છે અને તં=તે કર્મ સે=તેને कडुयं फलं= કડુકળને (અતિ આકરાં દુ:ખાને) આપનારું થાય છે. (४-૧)

[चरमाणो'ने। અર્થ નિશ્વયશ્રી 'તપ-જપ-ગ્રાન-ધ્યાનાદિ પ્રવૃત્તિ કરતાે અર્થાત્ ચારિત્ર પાળતાે, એમ પણુ થાય. ]

(33) अजयं चिट्ठमाणो उ, पाणभूयाईं हिंसइ ।
 बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४–२॥
 (38) अजयं आसमाणो उ, पाणभूयाईं हिंसइ ।
 बंधई पावयं कम्मं. तं से होइ कडुयं फलं ॥४–३॥

કર

(३५) अजयं सयमाणो उ, पाणभूयाईं हिंसइ। बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४-४॥

(३९) अजयं ग्रंजमाणो उ, पाणभूयाइं हिंसइ । बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४-५॥

(३७) अजयं भासमाणो उ, पाणभूयाई हिंसइ । बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४-६॥ દરેક ગાથાઓના અર્થ પહેલી ગાથાના પ્રમાણે છે, માત્ર બીજીમાં चिट्टमाणो=ઉભા રહેતા, ત્રીજીમાં आसमाणो= બેસતા, ચાથીમાં सयमाणो=શયન કરતા, પાંચમીમાં મુंजमाणो=ભાજન કરતા અને છઠ્ઠીમાં भासमाणो=ભાષણ કરતા બાલતા એમ સમજવું. પાંચે ગાથાના સળંગ

અર્થ અયતનાથી ઉભાે રહેતા, બેસતા, શયન કરતા, ભાેજન કરતા કે બાેલતા સાધુ પ્રાણ-ભૂતાેની (ત્રસ-સ્થાવર જીવાની) હિંસા કરે છે, તેનાથી પાપકર્મ બાંધે છે અને કર્મ તેને કટુકળ (દુ:ખા) આપનારું થાય છે. (૪-૨ થી ૬)

[અહીં ચાલવામાં ઈર્ધાસમિતિ નહિ પાળવી, ઉભા રહેવામાં હાથ-પગ જેમ તેમ રાખવા કે દષ્ટિ જેમ તેમ ફેરવવી, બેસવામાં-પગ લાંબા પહેાળા રાખવા, જ્યાં ત્યાં બેસવું, અપ્રમાજિંત ભૂમિ ઉપર બેસવું, પૂજ્યભાવાની આશાતના થાય તેમ પીડાદિ કરીને બેસવું વગેરે, શયન કરવામાં-ઘણા વખત સુધી, વાર વાર, કે અકાળે સુધ રહેવું, સંથારા પાથરી રાખવા વગેરે, ભાજનમાં-વિના કારણે કે કારણે પણ માદક આહાર લેવા, સાદાે આહાર પણ કાગ-શિયાળની જેમ અવિધિએ વાપરવા વગેરે અને બાલવામાં ગૃહસ્થની ભાષામાં, નિષ્ઠુર

િ દશ વૈકાલિક

કઠેાર શબ્દામાં, કે ગુરુની વાતમાં વચ્ચે બાેલવું, વગેરે તે તે વિષયમાં અયતના સમજવી. ]

એ સાંભળીને શિષ્ય પૂછે છે અને ગુરુ કહે છે કે-(3८) कहं चरे कहं चिंहे, कहमासे कहं सए । कहं ग्रुंजंतो भासंतो, पावं कम्मं न वंधई ॥४-७॥ कहं = डेवी रीते ચાલે, કेવી रीते ઉભેા રહે, કેવી રીતે બેસે, કેવી રીતે શયન કરે, કેવી રીતે ભાજન કરે અને કેવી રીતે બાલે, તા પાપકર્મ ન આંધે ? (४-७) (3૯) जयं चरे जयं चिंहे, जयमासे जयं सए । जयं ग्रुंजंतो भासंतो, पावं कम्मं न वंधई ॥४-८॥ जयं=यतनाथी ચાલે, યતનાથી ઉભેા રહે, યતનાથી બેસે, યતનાથી શયન કરે, યતનાથી ભાજન કરે તથા યતનાથી બાલે, તા પાપકર્મ આંધે નહિ. (४-८)

[ ઉપર કહી તે અયતનાને ટાળાને ઈર્યાસમિતિપૂર્વક ચાલવાથી, હાથ-પગ વગેરે-લાંબા-પહાેળા કર્યા વિના શાન્ત સભ્યતાથી ઉભા રહેવાથી, ઉચિત પ્રમાર્જેલી ભૂમિ ઉપર ઉપયાગપૂર્વક અંગાપાંગ પૂંજી પ્રમાર્જિને બેસવાથી, રાત્રે મર્યાદિત સમય સુધી-સમાધિપૂર્વક-શયન કરવાથી, કારણે કલ્પ્ય-નિર્દોષ પ્રમાણેાપેત--પથ્ય આહારનું 'સિંહભક્ષિત--પ્રતરબક્ષિત' આદિ વિધિપૂર્વક ભોજન કરવાથી અને કામળ શબ્દામાં હિતકર--અવસરાચિત વચન સાધુની ભાષામાં બાલવાથી તે તે વિષયમાં યતના થાય છે. યતના કરવાથી આશ્રવના રોધ અને સાધુઆચારનું પાલન થવાથી પાપકર્મ બંધાતું નથી.]

## (४०) सच्भूयप्पभूयस्स, सम्मं भूयाईं पासओ । पिहिआसवस्स दंतस्स, पावं कम्मं न बंधई ॥४–९॥

સચ્વમૂચ-સર્વ જીવાને अપ્પમૂચસ્સ=આત્મતુલ્ય (મારી જેમ સર્વ સુખના અર્થી, દુઃખના દ્વેષી છે, એમ) સમજતા, અર્થાત્ મૂચાइં-સર્વ જીવાને સમ્મં=સમ્યગ્-જિનકથિત વિધિએ पાसओ=જોતા, पिहिचासवस्स=(હિંસાદિ) આશ્રવાને જેણે રાકવા છે (અને એ માટે) दंतस्स=મન અને ઇન્દ્રિયાના જય કર્યા છે, તેવા સાધુને પાપકર્મ અધાતું નથી (૪-૯)

કર્યા છે, તેવા સાલુન પાયડન બે વાતુ નથા. (૦-૯) [ધર્મનું બીજ મૈત્રી આદિ ભાવેામાં છે, સર્વ સુખી થાએા ! કાઈ દુઃખી ન થાએા ! ઈત્યાદિ ભાવનાને મૈત્રીભાવના કહી છે. તે ભાવના વિના અશુભ કર્મ બધ્ધ અટકતાે નથી. માટે અહીં મૈત્રી-ભાવનાનું વિધાન કર્યું છે. નિશ્ચયનયે સર્વ જીવેાને સમાન દષ્ટિથી જેતેવા આત્મતુલ્ય માનવા, આશ્રવાના રાધ કરવા અને ઈન્દ્રિયાનું દમન કરવું, એ ચારે આત્મવિકાસનાં પ્રાથમિક સાધના છે. એના અભાવે આકરાં પણ તપ-જપ વગેરે અનુષ્ઠાના કરવા છતાં ગુણાનું પ્રગટીકરણ થતું નથી.]

હवे सर्व क्रियामां ज्ञानना अण्यता कहे छे— (४१) पढमं नाणं तओ तया, एवं चिट्ठइ सव्वसंजए । अन्नाणी किं काही ?, किं वा नाहीइ छेअ-पावगं

118-8011

પ્રથમ જ્ઞાન અને પછી દયા (સ'યમ), એ રીતે સગ્વસંજ્રણ્=સર્વ કાર્યોમાં સ'યત (સ'યમી) રહી શકે, (અ'ધતુલ્ય) અજ્ઞાની શું કરશે ? અથવા છેલ્લ=હિત (પુષ્ટયને) पાવग'=અહિતને (પાપને) किं नाहीइ=શું જાણશે ? (૪-૧૦) [અહી' જ્ઞાન એટલે જીવાનું (દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયથી) સ્વરૂપ, તેની રક્ષાના ઉપત્રો અને તેનું ફળ વગેરે વિષયોનું જાણપણું તથા દયા એટલે સ'યમનાં સર્વ અનુષ્ઠાના સમજવાં. આત્મસ્વરૂપને એ રીતે જાણ્યા વિના કે એવા જ્ઞાનીની નિશ્રા મેળવ્યા વિના સ્વકલ્પનાનુસાર પ

[ દશ વૈકાલિક

કરેલ અનુષ્ડાન દેખીતું શભ હોય તેા પણ સાધ્યશન્ય હેાવાથી નિષ્કળ થાય છે, અર્થાત્ કરવા હતાં તે વસ્તુતઃ નહિ કરવા તુલ્ય ખને છે. અજ્ઞાની પણ જ્ઞાનીની આજ્ઞાનુસાર વર્તે તે। 'માસતુષ' મુનિની જેમ કમેનિ કાપી શંકે છે. વર્ત માનમાં તેા ગુરૂ આત્રાનું પ્રાધાન્ય સવિશેષ સમજવું આવશ્યક છે. ગુરૂઆજ્ઞાને આધીન થતાં મનની દેાડધામ અટકે છે, ઈચ્છાઓના રાધ થાય છે, વિનય થાય છે, એમ આજ્ઞાપાલનથી વિવિધ લાભા થાય છે. એ વિના સ્વમતિઅનુસાર વર્તવામાં વસ્તૃત: મનની જ સેવા થતી હેાય છે અને પરિણામે દેાયનેા પક્ષ, ગુણોનો દેષ, ઉત્સુત્ર વચન, આદિ વિવિધ દેષેષ પ્રગટે છે. વર્તમાનમાં વિશિષ્ટ ત્રાનીઓના અભાવ છે, તાે પણ 'સંજમ ખપ કરતા મુનિ નમીએ દેશકાળ અનમાને રે ભવિકા૦' એ ઉપા૦ **શ્રી યશાવિજયજીના** વચન પ્રમાણે દેશ-કાળાદિને અનુસરીને સંયમમાં ખપી હોય તેને ઉત્તમ ગુર સમજી તેઓની આગ્રાના પાલનથી આરાધક થવું હિતકર છે. એકલા ત્તાનને પાંગળું અને ત્રાન વિનાની ક્રિયાને નિષ્કળ કહી છે. કહ્ય छे हे 'ज्ञानस्य फलं विरतिः' । अर्थात त्याग-वैराज्य विनानं ज्ञान કળરહિત-વ'ધ્યાતુલ્ય છે અને કેવળ ક્રિયાનાે પક્ષ અંધની ક્રિયા તુલ્ય અહિતકર છે. વગેરે આ વિષયમાં નિશ્ચય-વ્યવહારનયથી ઉત્સર્ગ-અપવાદેા ઘણા છે, માટે આત્મસાક્ષીએ ઋજીભાવે બહિરાત્મદશા ટળે અને અંતરાત્મદશા પ્રમટે તે માર્ગે ચાલવું હિતકર છે. ]

ज्ञाननुं अधेत्वन लखावे छे डे— (४२) सोच्चा जाणइ कल्लाणं, सोचा जाणइ पावगं। उभयं पि जाणइ सोचा, जं सेयं तं समायरे ॥४–११॥

(શ્રાવક જિનવચન) सोच्चा=સાંભળવાથી कझाणं=સંયમને જાણે છે અને સાંભળવાથી पावगं=પાપને (અસ'યમને) પણ જાણે છે. ઉભયને પણ સાંભળવાથી જાણે છે, (એમ જાણ્યા પછી દેશકાલાદિને અનુસરીને તેમાં) जं सेયં=જે (જેટલું) શ્રેયઃ હેાય, તે (તેટલું) આચરી શકે છે. (૪-૧૧)

(४३) जो जीवे वि न याणेइ, अजीवे वि न याणइ। जीवाजीवे अयाणंतो, कहं सो नाहीइ संजमं ॥४-१२॥

(४४) जो जीवे वि वियाणेइ, अजीवे वि वियाणइ जीवाजीवे वियाणंतो, सो हु नाहीइ संजमं ॥४-१३॥

જેપૃથ્વીકાયાદિ ભિન્નભિન્ન પ્રકારના જીવાને પણ જાણતાે નથી, અને સંયમમાં ખાધાકારક સુરાપાન કે સુવર્ણાદિ અજીવાને પણ જાણતાે નથી, જીવ-અજીવને નહિ જાણતાે સો=તે સંયમને જરૂં=કેમ નાहીइ=જાણી શકશે ? (૧૨) જે સર્વ પ્રકારના જીવાને પણ (સર્વ પ્રકારે) જાણે છે, અને સંયમમાં ઉપકારી-અપકારી અજીવાને પણ જાણે છે. તે જીવાજીવને જાણતાે हુ=નિશ્ચે સંયમને જાણી શકશે. (૧૩)

[ ગ્રાન પ્રાણ્તુલ્ય અને ક્રિયા શરીરતુલ્ય છે, અન્નેનું મહત્ત્વ સ્વ-સ્વ અપેક્ષાએ વિશિષ્ટ હાેવા છતાં ગ્રાનનું મહત્ત્વ વિશેષ છે, એ જણાવીને અહીં ક્રિયાના રાગીને પણ ક્રિયા સફળ બનાવવા ગ્રાનની સવિશેષ આવશ્યકતા જણાવી છે. એટલું જ નહિ શ્રાવકધર્મના પાલન માટે પણ ગ્રાન આવશ્યક છે, એ વિના કર્તવ્ય-અકર્તવ્યના વિવેક થઇ શકતા નથી અને સંયમના પક્ષ થતા નથી, એમ કહ્યું છે.]

्યાંચમાં અધિકાર કહી હવે છટ્ઠામાં જ્ઞાન-ક્રિયા ઉભયના યાગથી ક્રમશઃ આત્મવિકાસ કેવા થાય તે કહે છે--(४५) जया जीवमजीवे य, दो वि एए वियाणइ । तया गईं बहुविहं, सव्वजीवाण जाणइ ॥४-१४॥ આત્મા जया=જ્યારે જીવને અને અજીવને, એ અન્નેને

[ દશ વૈકાલિક

જાણે છે, तया=ત્યારે સર્વજીવેાની ઘણા પ્રકારની (નરકાદિ શુભાશુભ) ગતિને જાણે છે. (૪-૧૪)

[્રવ્ય ગુણ પર્યાયથી જીવ અજીવ પદાર્થનું ત્રૈકાલિક ગ્રાન થવાથી જ આતમા, તેને બંધાતાં કર્મો, તેનાં શુભાશુભ ક્ષળા, ઈત્યાદિ સર્વ જાણી શકાય છે. ક્રેાઇપણ પદાર્થનું ગ્રાન તેના ડ્રવ્ય ગુણ અને પર્યાયના ગ્રાન વિના અધુરું જ રહે છે. જિનવચના જ્વસ્થ જીવા માટે ઉપકારક એ માટે છે કે તે પૂર્ણગ્રાન પ્રગટવા પછી બાલાએલાં છે. જ્વસ્થનું ગ્રાન ગમે તેટલું પણ સાગર સામે બિન્દુ તુલ્ય અને રાગાદિ દોષયુક્ત હોવાથી જિનવચન વિનાનાં બીજાં ગમે તેવાં સાધનાથી પણ પૂર્ણ અને નિર્દોષ ગ્રાન થવું શકચ જ નથી. એ કારણે જિનેશ્વરા જેટલા કે તેથી પણ વધારે ઉપકાર શ્રી જિનવચનના છે, એમ સમજવાનું છે.]

(४९) जया गईं बहुविहं, सव्वजीवाण जाणइ।

तया पुण्णं च पावं च, बंधं मुक्खं च जाणइ ॥४-१५॥

જ્યારે સર્વજીવાેની અહું પ્રકારની ગતિને (ભૂત–ભાવિ અવસ્થાએાને) જાણે છે, ત્યારે તેના કારણભૂત પુણ્યને, પાપને અને એ પુણ્યપાપરૂપ કર્માના બંધને તથા માેક્ષને પણ જાણે છે. (૪–૧૫)

(४७) जया पुण्णं च पावं च, बंधं मुक्खं च जाणइ। तया निव्विंदए भोए, जे दिव्वे जे अ माणुसे

118-9811

જ્યારે પુણ્યને અને પાપને જાણે છે અને એના બ'ધને

તથા માક્ષને જાણે છે, ત્યારે જ જે દેવસંબંધી અને

મનુષ્યસ અ ધી લાેગા (પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયા) છે, તેના

[અહીં બે ગતિના ભાેગાેના નિવેદ કહ્યાે, તેમાં એ કારણ છે હે બાકાની ગતિમાં ભાેગા વસ્તુતઃ સુખરૂપ નથી, દુઃખરૂપ છે.]

(४८) जया निर्विदए भोए, जे दिव्वे जे अ माणुसे । तया चयइ संजोगं, सब्भिंतरं वाहिरं ॥४–१७॥ ज्यारे देवना अने भनुष्यना लेागे। प्रत्ये निवेर्ध थाय, त्यारे सब्भिंतरं=अल्य'तर (४षायादिना) अने बाहिरं=आह्य (धन-धान्यादिना) स'येागने (स'अ'धने) तरु છे. (४-१७)

(४९) जया चयइ संजोागं, सब्भिंतरं बाहिरं। तया म्रुंडे भवित्ता णं, पव्वइए अणगारिअं ॥४-१८॥ ज्यारे अल्य'तर અને બાહ્ય સ'યાગાને તજે છે, ત્યારે मुंडे भवित्ता=भुंડ થઈ ને अणगारियं=અનગારિતાને (મુમુક્ષુપણાને-સાધુજીવનને) पव्वइए=स्वीકारे છે. (४-१८)

(५०) जया मुंडे भवित्ता णं, पव्वइए अणगारिअं । तया संवरमुकिट्टं, धम्मं फासे अणुत्तरं ॥४-१९॥ ज्यारे भुंડ थर्धने अनगारिताने (साधुताने) स्वीधारे छे, त्यारे जक्किट्ठं= अट्ट (सर्वंथा प्राण्ठातिपात विरमण्डादि) संवरं=संवर (यारित्र) ३५ अणुत्तरं धम्मं=अनुत्तर धर्भने फासे=स्पर्शे छे (निरतियार पादन करे छे). (४-१८) (५१) जया संवरमुक्तिट्टं, धम्मं फासे अणुत्तरं । तया धुणइ कम्मरयं, अचोहिकलुसं कडं ॥४-२०॥ ज्यारे सर्वंथा प्राण्ठातिपात विरमण्डादि अत्धृष्ट संवर-(यारित्र)३५ अनुत्तरधर्भने स्पर्शे छे, त्यारे अचोहिकलुसं=

[ દશ વૈકાલિક

અબેાધિ (મિથ્યાત્વ) રૂપ કલુષથી (કલેશથી) कडं=કરેલી (ખાંધેલી) कम्मरयं=કર્મ રૂપરજને घुणइ=ખંખેરે છે (આત્મ-પ્રદેશાથી દૂર કરે છે). (४-२०)

(५२) जया धुणइ कम्मरयं, अवोहिकलुसं कडं । तया सव्वत्तगं नाणं, दंसणं चाभिगच्छइ !।४–२१।। જ્યારે અબેાધિથી બાંધેલી કર્મરજને દ્વર કરે છે, ત્યારે सव्वत्तगं=સર્વ'કાળના સર્વ' પદાર્થાને જણાવનારા જ્ઞાનને અને દર્શાનને अभिगच्छइ=પાને છે (પ્રગટ કરે છે.) (४-२૧)

(५३) जया सव्वत्तगं नाणं, दंसणं चाभिगच्छइ। तया लोगमलोगं च, जिणो जाणइ केवली ॥४-२२॥

જ્યારે સર્વ વસ્તુવિષયનું જ્ઞાન અને દર્શન પામે (પ્રગટ થાય) છે, ત્યારે जिणो=(રાગદ્વેષાદિના સર્વથા જય કરનાર) જિન અને केवळी=કેવલી (સમ્પૂર્ણ જ્ઞાન-દર્શનના ધારક) તે ਲોનં=લાેકને (ચૌદરાજ પ્રમાણ લાેકમાં રહેલા સર્વ ભાવાેને) અને अਲોનં=અનંત અલાેકને જાણે છે. (૪-૨૨)

(૫४) जया लोगमलोगं च, जिणो जाणइ केवली । तया जाेगे निरुंभित्ता, सेलेसिं पडिवज्जइ ॥४--२३॥ ज्यारे जिन अने કेवणी એવા તે લાકને અને અલાકને જાણે છે, त्यारे (છેલ્લા અ'તર્મુ હૂર્તમાં) મન-વચન-કાયારૂપ સૃક્ષ્મ આદર સર્વ जोगे=યાેગાને નિરું મિત્ता=રાેકીને (વ્યાપાર તજીને) सेलेसिं=રાેલેશીને (આત્મપ્રદેશાની મેટુપર્વત જેવી નિશ્ચળ અવસ્થાને) पडिवज्जइ=પ્રાપ્ત કરે છે. (४-२३) અ<sup>હ્</sup>યયત ચાેશુ' ]

(५५) जया जाेगे निरुंभित्ता, सेलेसिं पडिवज्जइ । तया कम्मं खवित्ता णं, सिद्धिं गच्छइ नीरओ ॥४–२४॥

જ્યારે યેાગાને રાેકીને શૈલેશી અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે સર્વંકર્માના ક્ષય કરીને નીરજો=કર્મરજરહિત થએલાે આત્મા સિદ્ધિને (સિદ્ધશિલારૂપ સ્થાનને) પામે છે. (૪-૨૪)

(५६) जया कम्मं खवित्ता णं, सिद्धिं गच्छइ नीरओ तया लोगमत्थयत्थो, सिद्धो हवइ सासओ ॥४-२५॥ ज्यारे सर्वं ४मेंनि अपावीने २००२ डित ते सिद्धिने पामे છे, त्यारे लोगमत्थयत्थो=त्रष् देा ४ना मस्त ३ रडेदे। (४र्भ ३प थीळना अलावे पुनःसंसारमां ઉत्पन्न न डि थवा ३प) सासओ=शाश्वत सिद्धो हवइ=सिद्ध थाय छे. (४-२प)

[ઉપરની ગાથાઓમાં જિનેશ્વરાએ કહેલા સમ્યગ્ ગ્રાન-ક્રિયાને પામીને આત્મા ઉત્તરાત્તર ગ્રણોના પ્રગટીકરણરૂપ ગ્રણત્રેણીમાં કેવા ક્રમે ચઢે છે અને અંતિમ ધ્યેયને કેવી રીતે સિદ્ધ કરે છે, એ જણાવીને ગ્રાન-ચારિત્રધર્મનું ઉત્તમ ફળ બતાવ્યું છે. એમાં વસ્તુતા વીતરાગપ્રરૂપિત ધર્મના અનુપમ મહિમા અને અનિવાર્ય આવશ્યકતા સમજાવી છે.] ધર્મનાં એ ફળા કાને દુલ લ-ગ્રુલલ થાય તે કહે છે– (પછ) सुहसायगस्स समणस्स, सायाउलगस्स निगामसाइस्स । उच्छोलणापद्दोअस्स, दुल्लहा सुगई तारिसगस्स ॥ ११–२६॥

सुहसायगस्स (पौइ्शलिङ विषयसुणेनि ले। शववामां

91

આસક્ત)સુખશીલ, सायाउछगस्स=(ભાવિ તેવાં) સુખાને મેળવવામાં એકચિત્ત, निगामसाइस्स=(જ્ઞાન-ક્રિયા પ્રત્યે અના-દર કરીને વાર વાર-ઘણું) કાયમ શયન કરનાર અને उच्छोळणा-पहोअस्स=વાર વાર હાથ-પગ- મુખ કે વસ્ત્રાદિ ધાવાની ટેવવાળા तारिसगस्स समणस्स=तेवा (શિથિલાચારી) શ્રમણુને सुगई= दुल्ल्हहा=(માક્ષપ્રાપ્તિ પર્ય ન્તની) સફગતિ દુર્લભ છે. (૪ ૨૬)

(५८) तवोगुणपहाणस्स, उज्जुमइ खंतिसंजमरयस्स । परीसहे जिणंतस्स, सुलहा सुगई तारिसगस्स ॥४-२७॥

છઠ્ઠ-અઠ્ઠમ આદિ तवोगुणपहाणस्स=તપ ગુણ જેનામાં શ્રેષ્ઠ હાેય, उज्जुमइ=(માક્ષમાર્ગને પાળવામાં) સરળખુદ્ધિવાળાે હાેય, खंतिसंजमरयस्स=क्षમાપૂર્વ'ક સંચમમાં રક્ત અને ક્ષુધાદિ પરીષહાેને જીતનાર હાેય, तारिसगस्स=તેવા સાધુને ઉપર કહેલી સદ્દગતિ સુલભ છે. (४-૨७)

# (५३) पच्छावि ते पयाया, खिप्पं गच्छंति अमरमवणाईं । जेसिं पिओ तवो संजमो य, खंती य बंभचेरं च

118–2511

જેએ। पच्छा=પછી (વૃદ્ધાવસ્થામાં, અથવા ચારિત્રિને વિરાધીને પાછળથી પ્રાયશ્ચિત્ત અંગીકાર કરવાથી, કે કુરીથી) पयाया=પ્રજાતા (દીક્ષિત થયા હેાય, અને)जેसिं= જેએાને (તથાવિધ નિરતિચાર પાલન નહિ કરી શકવા છતાં) તપ, સંયમ, ક્ષમા અને બ્રહ્મચર્ય પ્રિય હેાય તે=તેએા खિप्पं= શીધ अमरभवणाइ'=દેવલાકને गच्छंति=પામે છે. (૪-૨૮)

#### અધ્યયન ચેાશું]

[તથાવિધ કિલષ્ટ અંતરાયકર્મ આદિના ઉદયે ચારિત્ર ન લઇ શકે, લીધેલું છેાડીને પુનઃ વૈરાગી બની સ્વીકારે, કે લેવા છતાં ગ્રાન કે સંઘયણુબળના અભાવે નિરતિચાર પાળી ન શકે, તા પણ જેને ચારિત્રના પક્ષ ન ત્રું, ઉત્તમચારિત્રના મનારથા પૂર્વ ક જે વિશિષ્ટ ચારિત્રવંતાના વિનયાદિ કરે, તે માર્ગના આરાધક હાેવાથી દેવગતિને પામે છે. અર્થાત ચારિત્રના પક્ષ-રાગ પણ આત્માને અતિઉપકાર કરે છે, કારણ કે તે સંસારના (માહના) પ્રતિપક્ષરપ છે અને માહના પ્રતિપક્ષ એ સર્વ સુખપ્રાપ્તિના પાયા છે. આ ગાથા માટી ટીકા અને દીપિકામાં નહિ હાેવાથી પ્રક્ષિપ્ત જણાય છે.] હવે અધ્યયનના ઉપસંદ્ય કરે છે-

(६०) इच्चेअं छज्जीवणियं, सम्मदिट्ठी सया जए । दुल्लहं लहित्तु सामन्नं, कम्मुणा न विराहिज्जासि-त्ति बेमि ॥४-२९॥

सम्महिट्ठी=સમ્યગ્દેષ્ટિ અને सया जए=સદા યતનાવાળા (સાધુ સાધ્વી) दुल्ळहं सामन्नं=દુર્લ ભ શ્રમણુપણાને (સાધુતાને)

(સાલુ સારબા) હુલ્જર સામબ-દુલ લ બપલ પ્લાપ્ત (તાલુ તાળુ તાળુ સારબા) હુલ્જર સામબ-દુલ લ બપલ પ્લાપ્ત (તાલુ તાળુ તાળુ જોતું સ્વરૂપ કહ્યું તે) છ જીવનિકાયને कम्मुणा=(અકુશળ મન-વચન-કાયાથી કે પ્રમાદથી થતી કાેઇ) કિયાદ્વારા ન विराहिज्जासि=વિરાધે નહિ, એમ હું કહું છું. (૪-૨૯) કાર્યાકાર્યના અવિવેક કે વિવેક છતાં પણ પ્રમાદ કરવા, એ

સર્વ દુ:ખાેનું અને સમ્યગ્ ગ્રાનજન્ય વિવેકપૂર્વકના અપ્રમાદ એ સર્વ સુખાેનું મૂળ છે. માટે ગ્રાનથી જીવનિકાયને જાણીને ક્રિયાથી તેની વિરાધના ન થાય તેમ જીવવું એ આ અપ્યયનનાે સાર છે.]

સમાપ્ત ચતુર્થ ષડ્જવનિકાય–અધ્યયનમ્ ક્રા ક્રા ક્રા

### પાંચમું પિંડેષણા અધ્યયન

આ અધ્યયનમાં પિંડ એટલે આહાર-વસ્ત્ર-પાત્ર-વસતિ વગેરે સંયમ અને શરીર માટે ઉપકારક પદાર્થાને મેળવવાના एषणા નિર્દોધ માર્ગ બતાવેલાે હાેવાથી તેનું પિંડ+एषणा= પિંડેષણા એવું નામ છે. પિંડશુદ્ધિ સાથે જવું—આવવું-બાલવું-ભાજન કરવું વગેરેનાે પણ ઉત્તમ વિધિ અને પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિ કરતાં શરીર, સંયમ અને શાસનની રક્ષા થાય તેવા વિશિષ્ટ ઉપાયાે કહેલા છે—

[બીજને લેશ પણ દુ:ખ ન થાય, એ રીતે આત્મવિકાસમાં અનન્યસાધનભૂત માનવદેહને ટકાવવાના ધ્યેયથી અનાસક્તભાવે અન્નાદિ મેળવવું તેને ભિક્ષા કહેવાય છે. સર્વ પરિગ્રહના ત્યાગી સાધુ-વર્ગ આવી ભિક્ષા મેળવવાના અધિકારી બને છે. એને ભિક્ષા આપવાથી ગૃહસ્થને પણ ધર્મની સિદ્ધિ અને પાપથી શુદ્ધિ થાય છે. કારણ કે સર્વજીવાની દયા-રક્ષા કરનારા સાધુઓ જીવમાત્રના ઉપકારી છે. એની સેવા કરવાના ચેક પ્રકાર ભિક્ષા આપવી તે પણ છે. કાઇને દુ:ખ ન થાય, કે ન્હાનામાં ન્હાના જીવની પણ હિંસા ન થાય, એ રીતે ભિક્ષા મેળવીને જીવનનિર્વાહ કરવા, તે ખાંડાની ધાર ઉપર ચાલવા તુલ્ય કિલષ્ટતમ કાર્ય છે. તેમાંથી કેવી રીતે પાર ઉતરવું તે આ અધ્યયનમાં વિસ્તારથી--શકચ બને તે રીતે બણાવેલું છે. સંયમની રક્ષા માટે ઉપરના અધ્યયનમાં કહ્યું, હવે સંયમ જેટલી જ અગત્ય દેહરપ સાધનની પણ હાેવાથી અહીં તેના નિર્વાહના ઉપય બતાવે છે. અથવા ચાથા અધ્યયનમાં પ્રાણાતિપાતવિરમણાદિ મૂળ ગુણા કહ્યા અને આમાં ઉત્તરગુણા કહે છે, એમ ચોથા પાંચમાના સંબંધ સમજવા.] (६१) संपत्ते भिक्खकालंमि, असंभंतो अम्रुच्छिओ। इमेणं कमजागेणं, भत्तपाणं गवेसए ॥१-१॥

भिक्खकालंमि= सिक्षा કાળ संपत्ते = સ' પ્રાપ્ત થતાં असंम'तो = અના કુળ પણે (વિધિપૂર્વ'ક પાત્ર પ્રતિલે ખનાદિ કરીને) अमुच्छिओ = (શબ્દાદિ અન્ય વિષયે ામાં કે અશનાદિમાં) મૂછી રહિત સાધુ इमेળં = આ કહીશું તે कमजोगेणं = ક્રમિક પ્રવૃત્તિથી મત્તવાળં = નિર્દોષ આહાર – પાણીની गवे सण्= શાેધ કરે. (૧-૧)

[ આ ગાથાથી અકાળે ગાેચરી જવાનાે નિષેધ સમજવાે. સામાન્યતયા ગૃહસ્થાેના ભાજનનાે જે કાળ હાેય તેને અને મુખ્યમાર્ગે સૂત્ર-અર્થપારિસી પછીના કાળને અહીં કાળ સમજવાે. 'પ્રાપ્ત' નહિ કહેતાં 'સંપ્રાપ્ત' કહ્યું, તેથી સ્વાધ્યાયાદિ સંયમ– યાેગામાં વર્તાનારને પ્રાપ્ત થએલાે સમજવાે. સંયમયાેગમાં પ્રમાદીને યાેગ્ય કાળે પણ ભિક્ષા માટે અનધિકારી સમજવાે. એમ મૂર્છાવાળા વગેરેને અગે પણ સમજ લેવું.]

હવે ભિક્ષાએ નાકળેલાને ચાલવાના વિધિ કહે છે—

(९२) से गामे वा नगरे वा, गोयरग्गगओ मुणी । चरे मंदमणुव्विग्गो, अव्वक्तिलत्तेण चेयसा ॥१–२॥

ગામમાં કે નગરમાં गेायरगगगओ=ગાચરીમાં અગ્રગત (અધિકારી) સે મુળી=તે સુનિ अणुव्विग्गा= ઉદ્વેગ રહિત, अव्वक्तिखत्तेण चेयसा=અવ્યાક્ષિપ્ત ચિત્તથી (ઉપયાગયુક્ત) मंदं=धीमे धीमे આલે. (૧-૨)

#### [ દશ વૈકાલિક

[અહીં ગાયરીના 'આધાકમે' આદિ સર્વ દોષોનો જાણ હોય તે અત્રગત=અગ્રેસર, ન મળે કે અનિષ્ઠ મળે તા પણ ઉદ્દેગ નહિ કરનારા, એવા મુનિ ગાયરી માટે અધિકારી સમજવા. ઉત્તમ મધ્યમ કે જધન્ય ઘરામાં, વાછરડાના દષ્ટાન્તે સમદષ્ટિથી રાગદ્રેષાદિ રહિત ચિત્તે, આહાર મેળવવા માટે ક્રરવું, તેને જૈન પરિભાષામાં 'ગાયરી' કહેવાય છે, એ દષ્ટાન્ત આ પ્રમાણે છે. એક વણિકને ત્યાં વાછરડો હતા, એકદા ઘેર જમણવાર હાવથી તેની સંભાળ કાઈ કરી શકયું નહિ, મધ્યાદ્વે ભૂખ્યા વાછરડા બૂમા નાખવા લાગ્યા, ત્યારે મહાત્સવ હાવાથી વસ્ત્રાભૂષણથી સજ્જ બનેલી શેઠના દીકરાની વહુએ તેને ચારા–પાણી ખવડાવ્યું–પીવડાવ્યું. તે વેળા વાછરડાની દષ્ટિ માત્ર ચારા–પાણીમાં જ હતી, સ્ત્રીએ પહેરેલાં વસ્ત્રાભૂષણ કે તેના રપ–રંગ પ્રત્યે ન હતી. એમ સાધુએ પણ વહારાવનારના રપરંગમાં લક્ષ્ય આપવા વિના સદોષ–નિર્દોષ પિંડ (અશનાદિ) તરક જ લક્ષ્ય આપવાનું હોવાથી તેને ગા+ચરી=ગાચરી કહેવાય છે.] (**૬૩) પ્રસી ગ્રુગમાયાણ, પેદમાળો મદીં चરે !** 

वज्जंतो बीअहरियाइं, पाणे य दगमट्टियं ॥१-३॥ जुगमायाए=धुं सरी भभाखु (साडात्रखु-ચार હાથ) महीं=भृथ्वीने पुरओ=आगलपेहमाणो=कोते। અને સચित्त थीके, वनस्पति, पाणे=लेधन्द्रियादि त्रसछवे। दगमट्टियं= पाछी अने भृथ्वीने तथा ઉपबक्षखुथी अभिकाय-वायुकायने, એ सर्वने वज्जंतो=त्यकते। (नહि विराधते।) चरे=यादे. (१-3)

[ઇર્ચાંસમિતિનું પાલન કરતેા અને ઉંચે, બાજીમાં કે પાછળ જ્યાં ત્યાં દષ્ટિ નહિ ફેરવતેા–નીચી દષ્ટિએ ચાલે, છતાં બાજીમાં કે પાછળથી કેાઇ ઉપદ્રવ ન થવાનું પણુ પૂર્ણુ લક્ષ્ય રાખે.] અધ્યયન પાંચમુ' ]

(६४) ओवायं विसमं खाणुं, विजलं परिवज्जए । संकमेण न गच्छिज्जा, विज्जमाणे परकमे ॥१–४॥

રસ્તે ચાલતાં ओवायं=ખાઇ-ખાડાને विसमं=ખાડા-ટેકરાને (કે આકરા ઢાળને) खाणुं=ખીલા-ખુંટા વગેરેને અને विजलं=કાદવને परिवज्जए=સર્વ રીતે તજે. સંચમ-શરીર ઉભયની રક્ષા માટે विज्जमाणे परक्रमे= भीજો માર્ગ હોય તા संकमेण= સંક્રમ માર્ગે (પાછ્યી કે ખાડા વગેરેના ઉલ્લંઘન માટે મૂકેલાં કાષ્ઠ-પત્થર વગેરે ઉપર) ન ચાલે. બીજા માર્ગના અભાવે પછુ કાેઈ જીવ હછાય નહિ તેમ સાવધ થઇને ધીમે ધીમે ચાલે. (૧--૪)

(९५) पवडंते व से तत्थ, पक्खलंते व संजए।

हिंसेज्ज पाणभूयाईं, तसे अदुव थावरे ॥१-५॥

કારણ કે-ખાઇ-ખાડા-ટેકરા વગેરે ઉપર ચાલતાં સે= તે સંजરુ=સાધુ તત્ય=ત્યાં પવહંતે=પડે, અથવા પવ્સ્લરુંતે= પગ વગેરે ખસે તો પાળ=બેઇન્દ્રિયાદિ તસે=ત્રસ અથવા મૂચાई=એકેન્દ્રિય થાવરે=સ્થાવર જીવાને હણે. એથી સંયમની અને પડી જાય તાે શરીરની (પાતાની) વિરાધના થાય. (૧-૫)

(१९) तम्हा तेण न गच्छिज्जा, संजए सुसमाहिए । सइ अन्नेण मग्गेण, जयमेव परकमे ॥१-६॥

તે કારણે સંયત અને સુસમાહિત (જિનાજ્ઞાપાલક) સુનિ ઉત્સર્ગથી તેવા નિષિદ્ધ માગે<sup>°</sup>ન ચાલે. અપવાદે બીજો

[ દરા વૈકાલિક

[અહીં સરૂ પદ अસરૂ અર્થમાં સમજવું. પ્રાકૃત નિયમ પ્રમાણે અ લુપ્ત સમજવેા जयં ક્રિયાવિશેષણ અને અન્મેળ વગેરે પદેામાં તૃતીયા વિભક્ત સપ્તમીના અર્થમાં સમજવી.]

સામાન્ય વિધિ કહીને હવે પૃથ્વીકાયની યતના કહે છે--(६७) इंगालं छारिअं रासिं, तुसरासिं च गोमयं।

ससरक्खेहिं पाएहिं, संजओ तं नइकमे ॥१–७॥ इ'गालं=अ'ગાराना ढगक्षाने छारियं रासिं=सरभ डे क्षारना ढगकाने तुसरासिं=डे।ઇ जतिनां ट्रे।तरांना ढगक्षाने अने गामयं=छाष्धांना ढगक्षाने (એ वस्तुओ अधित्त હे।य ते। पष्) तं=तेने संजओ=साधु ससरक्खेहिं= सथित्त पृथ्वीनी रुજथी ખरडायेक्षा पगे, नइक्रमे=न ઉदक्ष'घे (ઉपर न याक्षे.) १–७)

[અંગારા કાલસારૂપ સમજવા. એ દરેક અચિત્ત ઉપર ચાલતાં પણ પગે લાગેલી સચિત્ત રજરૂપ પૃથ્વીકાયની હિંસા થાય. ] હવે અપકાય આદિના ચતના માટે કહે છે—

(६८) न चरेज्ज वासे वासंते, महियाए व पडंतिए । महावाए व वायंते, तिरिच्छसंपाइमेसु वा ॥१–८॥ वासे वासंते= १२ साट वरसते કे महियाए= धूभ्भ स પડે ત્યારે, અપ્કાયની યતના ઇચ્છતા સાધુ રસ્તે ન ચાલે. (નીકબ્યા પછી વરસે તાે એકાન્ત સ્થાને ઉભાે રહે) તથા મહાવાત (આકરા પવન) વાતે છતો અને तिरिच्छसंपाइमेसु= તિર્છા છીવા પડતે છતે, અર્થાત્ પત'ગીયાં-તીડ આદિ ઉડે ત્યારે પણુ (વાચુકાય અને ત્રસકાયની યતના ઇ≈છતેા) સાધુ ન ચાલે. (૧−૮)

હવે ચતુર્થ વતની ચતના માટે કહે છે—

(se) न चरेज्ज वेससामंते, बंभचेखसाणुए ।

बंभयारिस्स दंतस्स, होज्जा तत्थ विसोत्तिया ॥१-९॥ वंभचेरवसाणुए=श्रक्षस्थर्धने वश (नाश) अरे तेवा वेससामंते=वेश्याना वसवाटवाणा भार्भे न थाखे, क्षरणु के ढान्त એवा पणु ख्रक्षथारीने त्यां विसात्तिआ हेाज्जा= विस्रोतसिक्ष थाय (तेना ३५ने जेवाथी क्षामनुं स्मरणु अने दुर्ध्यानमेलथी ज्ञान-श्रद्धा३५ शुष्ठेा मक्षीन थाय) (१-८)

[ ઝેર ખાવું એ દુઃસાહસ છે, તેમ ગમે તેવા મન અને ઇન્દ્રિયેાના વિજેતાના પણ સ્ત્રીના પરિચય હાનિ કરે છે. પછી વેશ્યા માટે તા પૂછવું જ શું ? માહના મૂલમાંથી નાશ ન થાય ત્યાં સુધી અનાદિ વાસનાનાં બીજ, વિષયાના દર્શન-શ્રવણુ કે સ્મરણુ માત્રથી પણુ અંકુરિત થાય છે. એટલું જ નહિ, આકરા ત્યાંગ પાળનારા વિરાગીના ચિત્તને પણુ ચલિત કરી શકે છે. માટે વેશ્યા રહેતી હાેય તે રસ્તા પણુ ઉત્તમ મુનિએગ તજે.]

(७०) अणायणे चरंतस्स, संसग्गीए अभिक्खणं । होज्ज वयाणं पीला, सामन्नंमि य संसओ ॥१-१०॥ (ज्यां वतादिनुं आयतन=रक्षा न थाय तेवा) अणायणे=अनायतन स्थाने वारंवार वाबता (जता-आवता) साधुने अभिक्खणं वारंवार तेवा संसर्भधी वतेाने पीला= भीडा थाय (इषणु क्षागे) अने सामन्नंमि= इव्य-साव साधुताभां पणु संसओ=संशय थाय. (१-१०)

[ દરા વૈકાલિક

[ વૃદ્ધવાદ એવા છે કે-ચિત્તનું આકર્ષજી થવાથી ચાેશ વતમાં આહારાદિ લેતાં એષણા શુદ્ધિમાં ઉપયોગ ન રહેતાં હિંસા થવાથી પહેલા વ્રતમાં, તે સ્ત્રીને મેળવવા-એાળખવા માટે પૂછવાથી-બાેલવાથી ખીજા વ્રતમાં, જિનાત્રા વિરુદ્ધ તીર્થ કર અદત્ત થવાથી વીજા વ્રતમાં અને સ્ત્રીમાં મમત્વ થવાથી પાંચમા વ્રતમાં પીડા એટલે અતિચારા લાગે. પરિણામે ભાવથી સંચમના પરિણામાના પણ નાશ થાય અને દ્રવ્યથી વેષ પણ છેાડવાનું ખને. એમ એક દાેયથી પાંચે મહાવતાને અને તેથી દ્રવ્ય-ભાવ ચારિત્રને હાનિ પહેાંચે છે.]

(७१) तम्हा एयं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं। वज्जए वेससामंतं, मुणी एगंतमस्सिए ॥१-११॥ ×××तम्हा=ते भाटे एरंं=એ ઉપર કહેલા दोसं= દेाधने लाष्ट्रीने, एगंतं=भेक्षिने अस्सिए=आश्रित (साधते।) मुनि ढुर्गतिने वधारनार वेश्याना वसवाटवाणा रस्ताने वज्जए=वर्ले. (१-११)

(७२) साणं स्वयं गाविं, दित्तं गेाणं हयं गयं। संडिब्भं कल्लहं जुद्धं, दूरओ परिवज्जए ॥१-१२॥ ××× वणी भेक्षिने। साधक भुनि भागे<sup>6</sup> आक्षतां साणं=कुतराने, सूयं गाविं= तुर्ता वीआओक्षी गायने, दित्तं=भटेान्भत्त गोणं हयं गर्य=अणहने, धेाडाने, छाथीने, (अर्थात् ते छाय तेवा भागंने) अने संडिब्भं= णाक्षठे। रभतां छाेय, कलहं=वाइककछ (ठल्ल्ये।) याक्ष छाेय, जुद्धं=शस्त्रीथी युद्ध थतुं छाेय ते भागंने इरथी क तल् हे. એ रस्ते न जय. (१-१२) [કુતરાં વગેરે શરીરને ઉપદ્રવ કરે, બાળકાે વંદન માટે દાેડે તાે પડી જવા વગેરેથી સંયમ વિરાધના વગેરે અને કલહ કે યુદ્ધવાળા માગે ચાલવાથી ઉભય વિરાધના સંભવિત છે.]

(७३) अणुत्रए नावणए, अप्पहिट्ठे अणाउले । इंदियाणि जहाभागं, दमइत्ता म्रुणी चरे ॥१-१३॥ वणी भुनि भागे चाबतां अणुन्नए=**ઊ चे थि थया विना,** नावणए=**अवनत-अर्डु नीचे थया विना,** अप्पहिट्ठे=नर्डि **હ**सते।, अणाउले=क्रोधादिथी आर्डुण-व्या**डुण थया विना,** जहाभागं=यथाविषय (ते ते शण्हाहि विषयमां) ઇन्द्रियेाने दमइत्ता=टमन डरीने (राग-द्वेष विना) याबे. (१-१३)

[ઉંચે જોઈને ચાલવું તે દ્રવ્યથી ઉંચાે, અભિમાન પૂર્વક ચાલવું તે ભાવથી ઉંચાે, એ રીતે બહુ નીચા નમીને ચાલે તે દ્રવ્યથી અવનત અને લબ્ધિના અભાવે દીનતા કરવી તે ભાવથી અવનત, એવું કંઈ પણુ ન કરે.]

(७४) दवदवस्स न गच्छेज्जा, भासमाणो अ गोअरे । इसंतो नाभिगच्छिज्जा, कुलं उच्चावयं सया ॥१-१४॥ वળી મુનિ સદા उच्चावयं=ઊંચાં नीચાં કુળામાં તોअरे= ગાચરી જતાં दवदवस्स=જલ्દી જલ્દી ન ચાલે, બાલતા બાલતા કે હસતા હસતા પણ ન ચાલે, કિન્તુ મધ્યમ-ગતિએ ગ'ભીરતા ધીરતાપૂર્વક મૌનપણે ચાલે. (૧-૧૪)

[મેાટી હવેલી વગેરે અથવા જાતિ વગેરેથી શ્રેષ્ડ હેાય તેઓનાં ઊંચા કુળા અને નાનાં ઝુપડાં કે સામાન્ય જાતિવાળાનાં હેાય તે નીચકુળા, એમ ભેદ સમજવાે. બન્નેમાં જવાનાે વિવેક સાચવે.

ş

િ દશ વૈકાલિક

અન્યથા શરીરવિરાધના અને લાેકામાં હલકાઈ થવાથી સંયમ– વિરાધના, એમ બન્ને વિરાધના થાય.]

(७५) आलोअं थिग्गलं दारं, संधिं दगभवणाणि अ । चरंतो न विनिज्झाए, संकद्वाणं विवज्जए ॥१–१५॥

વળી માગે ચાલતા મુનિ आलोअं=ગાખ બારી વગેરેને ચિमાलं=પૂરી દીધેલા इारं=ભી'ત વગેરેના દ્વારને સંધિં=પૂરી દીધેલા સાંધાને (ખાતર વગેરે માટે કરેલા છિદ્રાદિને) दगभवणाणि=પાણીઆરાંને, ઇત્યાદિ બીજાને શ'કા થાય તેવાં स'कट्ठाणं=શ'કારથાનોને, न विनिज्झाए=

**ધારી ધાર્સીને ન જીવે, કિન્તુ જોવું વર્જે. (૧-૧૫)** [એવું જોવાથા બીજાને 'આ ચાર હશે એવી, કે ચારી થઇ હાેય તાે એ ચારી ગયા હશે' વગેરે શંકા થાય, એથી સંયમની હલકાઈ થાય ને શિક્ષા વગેરેથી શરીરની વિરાધના પણ થાય.]

(७९) रन्नो गिहवईणं च, रहस्सारविखयाण य । संकिलेसकरं ठाणं, दूरओ परिवज्जए ॥१-१६॥

रन्नो=ચક્રવર્તા આદિ રાજાના गिहवईणं=ધનિક-ગહસ્થાનાં, आरक्खियाण=આરક્ષકાનાં(કાટવાળાનાં)ખને रहस्स=ગુપ્ત આરડા વગેરે स'किलेसकरं=સ'કલેશ કરનારા ठाणं=સ્થાનોને દૂરથી જ તજે, ધારીને જુવે નહિ. (૧-૧૬)

[ રાજા કે શ્રીમ તાનાં સ્થાનાે જોવાથી અસ યમની દુષ્ટ ઈચ્છાએા થાય અને કાેટવાળ વગેરેની ગુપ્ત વાત પ્રગટ થઈ હાેય કે થાય તાે જોનાર સાધુને ગુન્હેગાર માની શિક્ષા કરે, વગેરે વિવિધ કલેશાનાે સ લવ સમજવાે.] હવે કેવા ઘરામાં જવું કે ન જવું તે કહે છે-

(७७) पडिकुट्टं कुरुं न पविसे, मामगं परिवज्जए । अचिअत्तं कुरुं न पविसे, चिअत्तं पविसे कुरुं ॥१–१७॥

पडिक्रुट्ठं=निषिद्ध કુળમાં પ્રવેશ ન કરે, मामगं=(મારા ઘેર કેાઇએ આવવું નહિ એવાે નિષેધ કરે તે મામક કહેવાય, તેવા) મામકના ઘરના ત્યાગ કરે, નિષેધ નહિ કરવા છતાં જવાથી अचिअत्तं=પ્રસન્ન ન થાય, અપ્રીતિ ધરે તેવાના ઘરમાં પ્રવેશ ન કરે, કિન્તુ चिअत्तं=સાધુના આગમનથી પ્રસન્ન થનારના ઘરમાં પ્રવેશ કરે. (૧-૧૭)

[નિષિદ્ધ ઘરા બે પ્રકારનાં છે, એક સૂતકવાળાં તે અમુક મર્યાદિત કાળ માટે નિષિદ્ધ, બીજાં નીચ આજીવિકા મેળવનાર અસ્પૃ-શ્ય-નારુ-કારુ કે માંસાહારીઓ વગેરેનાં, તે કાયમ માટે નિષિદ્ધ. આ બન્નેમાં જવાથી સંયમની હલકાઇ થાય. મામકને ઘેર જતાં અપશબ્દો કહે, અપમાન કરે. અપ્રીતિ કરનારના ઘેર જતાં તેને સંક્લેશ થવાથી અને સાધુ તેમાં નિમિત્ત થવાથી બન્નેને મિથ્યાત્વમાહનીય કર્મ બંધાય, 'છ કાયની દયાવાળાને પણુ બાધિ દુર્લભ થાય' એમ શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે, માટે પ્રત્યેક કાર્યમાં કાઈને અપ્રીતિ કે લાકમાં ધર્મની હલકાઈ ન થાય અને પાતાને સંયમહાનિ કે બીજો કાઇ ઉપદ્રવ ન થાય, ઈત્યાદિ વિચારીને વર્તવું, એ સાધુના મુખ્ય માર્ગ છે.] (૭૮) **સાળીવાવારપિદિર્ઝ. अપ્યળા નાવવંગુરે !** 

कवाडं नो पणुल्लिज्जा, उग्गहंसि अजाइआ ॥१-१८॥ वणी साणी=शाखुना (अंतानना) भडदाथी, के पावार= भावरखुथी (क्षेधि वस्त्रथी) અने ઉપલक्षखुथी आमणी वगेरेथी पिह्लिं=प्रवेशनुं द्वार भ'ध डयु<sup>6</sup>' હोय, तेने उग्गहंसि=અવગ્રહને अजाइआ=યાચ્યા વિના (અનુમતિ વિના) अप्पणा≕પાતે (સ્વયં) न अवपंगुरे=ન ઉઘાડે. તથા બંધ કરેલા कवाडं=કમાડને પણુ પાતાની મેળે ન पणुहिज्जा=ન ઉઘાડે. સબળ કારણે તેા 'ધર્મલાલ' ઉચ્ચારીને અનુમતિ મળે તેા ઉઘાડે. (૧-૧૮)

[અનુમતિ વિના અદત્તાદાન અને ઉધાડતાં દ્વેષાદિના સંભવ રહે.]

(७८) गोअरग्गपविद्वो य, वच्चग्रत्तं न धारए। ओगासं फासुअं नचा, अणुत्रविय वोसिरे ॥१–१९॥

વળી ગાચરી માટે જનારા સાધુ વच્चमुत्तं=**ગડી-**લઘુ-નીતિને ન ધારણ=રાકે નહિ, નીકળતાં પહેલાં ખાધા ટાળે, એમ છતાં કાેઈ કારણે ખાધા સહિત નીકળવું પડે કે પુનઃ ખાધા થાય, તાે फાसुઝં=પ્રાસુક (નિર્જવ) ઓगાસં=અવકાશને (સ્થાનને) નच્चा=જાણીને (શાધીને) अणुन્नविय=તેના સ્વામીની અનુજ્ઞા (અનુમતિ) મેળવીને ત્યાં વોસિરે=વાસિરાવે (ખાધા ટાળે). (૧-૧૯)

[વડીનીતિ રાકવાથી જીવિતને અને લઘુનીતિ રાકવાથી નેત્રોને ઉપધાત થાય, એવા ઉપધાત હિતકર નથા, માટે સાથેના સંધાટકને પાત્રાદિ સાંપીને યોગ્ય ભૂમિમાં ભાધા ટાળવી જોઈએ. આેધનિશું ક્તિ પ્રન્થમાં વિસ્તારથી કહેલાે તેનો વિધિ જાણવા યોગ્ય છે.] (૮૦) नीयदुवारं तमसं, कुट्ठगं परिवज्जए । अचक्खुविसओ जत्थ, पाणा दुप्पडिलेहगा ॥१–२०॥ जत्थ=જ્યાં अचक्खुविसओ=नेत्रोधी न દेખી શકાય તેલું નીચदुवारं=ધરનું દ્વાર નીચું (કે ન્હાનું) હોય, तमसं= અધાર: હાય, ત્યાં અને જ્યાં कुट्टग'= કાેઠાર-ઓરડા વગેરેમાં જઈને ભિક્ષા લેવાની હાેય, તે ઘરાને તજે. કારણ કે તેવા સ્થાને पाणा=-ત્રસાદિ જીવો કે સ્થાવર સજીવ પદાર્થા દુલ્પક્રિજ્રેहगा=દુષ્પ્રતિલેખ્ય બને. (જયણા થઇ શકે નહિ.) (૧-૨૦)

[અંધારામાં ઇર્યાસમિતિનું પાલન ન થાય. વિશેષમાં ચાેરી, અબ્લહ્મ વગેરેના કલંકનો પણુ સંભવ રહે. દ્વાર નાનું હોવાથી પ્રવેશમાં કષ્ટ પડે, તેથી શરીરે બાધા પણુ થાય, વગેરે દોષો જાણુવા.]

### (८१) जत्थ पुप्फाइं बीआइं, विप्पइन्नाइं कोट्ठए । अहुणोवलित्तं उल्लं, दट्ठूणं परिवज्जए ॥१–२१॥

વળી જ્યાં સચિત્ત પુષ્પાે કે અનાજના કણુ વગેરે બીજો વિષ્પइન્નાइં=ઘણુા પ્રમાણમાં વેરાએલાં હાેય તેને અથવા कोट્ઠए=ધાન્ય ભરવાના કાેઠારના દ્વારને, અથવા अहुणा=હમણાં उवलित्तं=લીંપેલા હਲં=લીલા (નહિ સુકાએલા) કાેઠારને કે તેવા અન્ય સ્થાનને પણ જોઇને (જાણીને) તજે–ત્યાં ન જાય. (૧–૨૧)

[ં તેવા સ્થાને સચિત્ત પુષ્પાદિની કે અપ્કાયાદિની વિરાધના થવાના સ ભવ છે. સચિત્ત પુષ્પાદિ હોવા છતાં કવચિત્ પડેલાં હોય તાે યતના પૂર્વ કે જઈ શકાય.]

(८२) एलगं दारगं साणं, वच्छगं वा वि कुट्टए । उल्लंघिया न पविसे, विउहित्ताण व संजए ॥१–२२॥ कुट्टए=डे।ठारना (धरना) द्वारमां छेठेक्षा ठे छला रહेक्षा एल्लगं=अडराने दारगं=आणडने साणं=ुइतराने वच्छग वा वि=અથવા વાછરડાને પણુ उल्लंघिआ= ઓળ'ગીને, કે विउहित्ताण=હાંકીને (કાઢી મૂકીને) કે ખસેડીને संजए=સાધુ પ્રવેશ ન કરે. (અર્થાત્ પ્રવેશની દુષ્કરતા હાય ત્યાં ન જાય.) (૧-૨૨)

[પશુએાથી શરીરને બાધા અને અસભ્ય વર્તન થવાથી અપભ્રાજનારૂપ સંયમને પણુ બાધા થાય. ઉપલક્ષણુથી ઘેટા ઘેટી બકરી કુતરી આદિ પણુ સમજી લેવાં.]

(८३) असंसत्तं पलोइज्जा, नाइदूरावलोअए । उप्फुल्लं न विनिज्झाए, नियद्विज्ज अयंपिरो ॥१-२३॥

વળી સાધુ (દાત્રી-સ્ત્રી વગેરેને) असंसत्तं=અનાસક્ત દષ્ટિથી જીવે, (નજર સાથે નજર મેળવે નહિ), ઘરમાં પણ અતિ દૂર (લાંબી નજરે) ન જીવે, (ઘરના બીજા પરિવારને પણ) उक્फુદ્ધં=ફાટી આંખે (ધારી ધારીને) ન જીવે અને (અશનાદિ ન મળે તાે પણ દીન કે કઠાેર વચનને) અર્થપિરો=ન બાલતાં નિયદ્વિज्ज=પાછા ફરે. (૧-૨૩)

[વિકારીદષ્ટિથી, લાંબીનજરે, કે ફાટીનજરે જોવાથી લઘુતા, કુશીલપણાની શંકા થાય અને દીન કઠોર બાલતાં સંયમની અપભ્રાજના થાય, વગેરે દાેષા સમજવા. કેટલાક આ ગાથાના 'માર્ગે ચાલતાં એ પ્રમાણે ન જોવું,' એવા અર્થ કરે છે.]

(८४) अइभूमिं न गच्छेज्जा, गोअरग्गगओ मुणी। कुलरस भूमिं जाणित्ता, मियं भूमिं परकमे ॥१-२४॥ गे। थरी गच्छेदे। भुनि घरमां अइभूमिं=भर्थादा ઉपरांत અ'दर न जय, डिन्तु कुलरस भूमिं=उत्तम-भध्यम અધ્યયન પાંચમું]

ઘરની મર્યાદા જાણીને-જ્યાં બીજા ભિક્ષાચરાને ઉભા રાખી દાન દેવાતું હાેય તેટલી નિયં=પ્રમાણોાપેત (દાતારની અનુમતિ હાેય તે) ભૂમિમાં (જગ્યામાં) ઉભાે રહે. (૧-૨૪) ચિન્યથા અપ્રીતિ આદિ થાય. અહીં 'ગાેચરી ગએલો' એમ

ા અન્યયા અપ્રાત આદિ થાય. અહા 'ગાચરા ગઅલા' અમ્ કહ્યું, તેથી ગાચરી વિના સાધુને ગૃહસ્થના ઘેર જવાય નહિ.]

(८५) तत्थेव पडिलेहिज्जा, भूमिभागं विअक्खणो । सिणाणस्स य वच्चस्स, संलोगं परिवज्जए ॥१-२५॥

જ્યાં ઉભેા રહે તત્થેવ=ત્યાં જ વિચક્ષણ મુનિ ભૂમિ પ્રદેશને પડિલેહે, અર્થાત્ સૂત્રાક્રત વિધિથી ઉચિતભૂમિ પ્રદેશને દષ્ટિઆદિથી જોઇને ત્યાં ઉભેા રહે, તથા सिणाणस्स=સ્નાન ઘરને (બાથરૂમને) અને वज्ञस्स= વડી નીતિના સ્થાનને (સ'ડાસને) संलोग=દેખી શકાય તેવા સ્થાનને તજે, ત્યાં ન ઉભેા રહે. (૧-૨૫)

[ ઉચિત સ્થાને સૂત્રોક્ત વિધિથી ઉભા રહેવ.નું જણાવ્યું, એથી સૂત્રાર્થના અજાણ–અગીતાર્થને ગાેચરી માટે અનધિકારી કહો. સ્નાનઘર કે સંડાસ પાસે ઉભા રહેતાં સંયમની લઘુતા અને સ્ત્રી આદિને સ્નાન વગેરે કરતી જોવાથી રાગોત્પત્તિ થાય, વગેરે દેણે৷ જાણવા.]

### ८६) दगमट्टियआयाणे, बीयाणि हरियाणि अ । परिवज्जंतो चिट्ठिज्जा, सव्विदियसमाहिए ॥१–२६॥

વળી दगमहिय=જળ–માટીને (સચિત્ત વસ્તુને) आयाणे=**ક્ષાવવા લઈ જગના માર્ગને** તથા (ધાન્ય કણાદિ) બીજોને અને લીલી વનસ્પતિને તજીને (તે ન હેાય

୧७

[ દશ વૈકાલિક

[a. ( & ) ... ? a. (-)

ત્યાં) सच्विंदियसमाहिए=સર્વ ઇન્દ્રિયેાથી સમાહિત– (શબ્દાદિ વિષયેામાં આસક્તિ તજીને) ઉભેા રહે. (૧–૨૬) માર્ગ`માં ચાલવાના, ઘરમાં પેસવાના અને ઉભા રહેવાના વિધિ કહ્યો, હવે અશનાદિ લેવાના વિધિ કહે છે–

(८७) तत्थ से चिट्ठमाणस्स, आहरे पाणभोअणं। अकप्पिअं न गेण्हिज्जा, पडिगाहिज्ज कप्पिअं ॥१–२७॥

ત્યાં ઉભા રહેલા સે=તે સાધુને (વહેારાવવા માટે) પાણી, ભાેજન, आहरे=ગૃહસ્થ લાવે તેમાંથી અકલ્પ્યને ગ્રહણ ન કરે, કલ્પ્યને પ્રતિગ્રહણ કરે. (સ્વીકારે) (૧–૨૭)

[અકલ્પ્યના નિષેધથી કલ્પ્યનું વિધાન થવા છતાં પુનઃ 'કલ્પ્યને ગ્રહેણ કરે' એમ કહ્યું, તેથી એમ સમજવું કે કલ્પ્યવસ્તુમાં સારા–નઠારાના વિકલ્પ કર્યા વિના સમભાવે લેવી. 'ગિણ્હિજ્જા'ને ખદલે 'ઇચ્છિજ્જા' એવા પણુ પાઠ અન્ય ગ્રન્થામાં છે.]

(८८) आहरंती सिया तत्थ, परिसाडिज्ज भोयणं। दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं॥१-२८॥

आहरंती=આહાર-પાણીને લાવતી ગૃહસ્થ સ્ત્રી सिया= કદાચિત્ ત્યાં ભાજનને પરિसाडिग्ज=વેરે-ઢાળે, તા दिंतिअं=તે દાત્રીને पडिआइक्खे=પ્રતિષેધ કરે, કે मे=भने तारिसं=तेवुं (લાવતાં ઢાળાયું હાય તે) કલ્પે નહિ. (આ ગ્રહણ્યેષણાના દશ પૈકી દશમા છર્દિત દાષ કહ્યો.) (૧-૨૮) [ પ્રાય: રસાઇમાં કે દાનમાં સ્ત્રીના અધિકાર હોવાથા અહીં સ્ત્રીને ઉદ્દેશીને કહેલું છે, હતાં ઉપલક્ષણથી વહાેરાવનાર સ્ત્રી કે પુરુષ જે હોય તેને અંગે એમ સમજવું 'ઢોળવાથી દોષ લાગે માટે મારે કલ્પે નહિ, એમ કહે, અને તે ઇચ્છે તેા શાસ્ત્રોકત દર્ણાન્ત કહીને પણ સમજાવે. તે દર્ણાન્ત ટુંકમાં આ પ્રમાણે છે—

એક મંત્રીને ત્યાં ધમ°ધોષ નામના મુનિ ભિક્ષા માટે ગયા. મંત્રીની પત્નીએ ઘી-ખાંડ મિશ્રિત ખીર વહોરાવવા પાત્ર ઉપાડયું, તેમાંથી એક બિન્દુ નીચે પડસું. તેથી અકલ્પ્ય જાણીને મુનિ પાછા ફર્યા. ગોખે બેઠેલાે મંત્રી મુનિને પાછા કરવાનું કારણ વિચારતા હતા, તે જ સમયે ખીરના બિન્દુ ઉપર માખીઓ બેઠી, તેને પકડવા ઘીરાેલી આવી, તેને પકડવા કાર્કિડા આવ્યા. એથી ખીલાડીએ દેાટ મારી અને મહેમાન આવેલા તેમની સાથેના કુતરા ખીલાડી ઉપર તૂટી પડયા. એ કતરા ઉપર શેરીનેા કતરા ઉછળા પડયાે અને બન્નેને લઢતા જોઇ તેના માલિકા શસ્ત્રા લઈ પાતપાતાના કુતરાના રક્ષણ માટે ઉઠી આવ્યા. પરસ્પર તેઓનું જ યુદ્ધ શરૂ થયું. એમ એક બિન્દુ પડવાથી પર પરાએ ઉભા થએલા આ અનર્થને જોઇ રહેલાે મંત્રી સાધુને પાછા કરવાનું કારણ સમજી ગયે। અને એમના આચાર પ્રત્યે તથા એવા આચારને જણાવનારા શ્રીજિનેશ્વરાે તથા જિનશાસન પ્રત્યે રાગી ખન્યો, દીક્ષા લઇને તેનું નિરતિચાર પાલન કરીને તે જ ભવે મકત થયો. એમ નાના-મોટા પ્રત્યેક આચારનું પાલન બીજા ભવ્યજીવાને ધર્મપ્રાપ્તિનું અને અતિચાર ધર્મથી વિમુખ થવાનું નિમિત્ત થાય છે.]

(८६) संमदमाणी पाणाणि, बीआणि हरिआणि अ। असंजमकरिं नचा, तारिसिं परिवज्जए ॥१–२९॥

વળી દાત્રી સ્ત્રી (આહાર લાવતાં, લેતાં, મૂકતાં) પ્રાથુ (ત્રસ), બીએ (ધાન્યકથુ વગેરે) અને હરિત (લીલી ધ્રો વગેરે) ને संमदमाणी=પગથી ખૂંદતી-સ્પર્શ કરતી ચાલે તેા તેને અસ યમ(હિંસા)કારિણી नच्चा=જાણીને તારિલિં= **તેલું કરનારીને** તજે. અર્થાત્ 'મારે એ રીતે લાવેલું કલ્પે નહિ' એમ પ્રતિષેધ કરે. ( આ છટ્ઠા દાયક દેાષનેા પ્રકાર સમજવેા (૧–૨૯)

( < ০) साहट्र निक्लिवित्ता णं, सचित्तं घडिआणि य । तहेव समणद्वाए, उदगं संपणुल्लिआ ॥१-३०॥

( १) ओगाहइत्ता चलइत्ता, आहरे पाणभोअणं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–३१॥

समणट्ठाए**≕સાધુને (**દાન કરવા) **માટે** દાત્રી साहट्टु= **સંહરીને (**મૂળ ભાજનમાંથી બીજા ભાજનમાં લઇને) કે

સ હરાન (મૂળ સાજનમાંથા બાજા સાજનમાં લઇન) ક બીજા ભાજનમાં નિक्सिवित्ता=નાખીને (વહેારાવવા માટે ભાજન ખાલી કરીને), સચિત્તને ઘટ્ટિગાળિ=સ ઘટ્ટીને (સ્પશીંને) ત્તદેવ=તે જ રીતે સચિત્ત જળને (પાત્રને) સંવળુ-ઝિआ=હલાવીને (૧-૩૦) તથા વર્ષાકાળે આંગણામાં ઝીલેલા જળને ઓगાहइत्ता=પાતાની પાસે લાવીને (સ ઘટ્ટીને અથવા તેમાં ચાલીને), चल्ठइत्ता=તેવા જળને હલાવીને, पाणमोअणं=આહારપાણી વગેરેને आहरे=લાવે, તા તે દાત્રીને પ્રતિષેધ કરવા કે મારે (તે રીતે લાવેલું) કલ્પે નહિ. (અહીં એષણાના દશ દાેષો પૈકી નિક્ષિપ્ત, પિહિત, સંહત, તથા દાયક દાેષના પણ પ્રકારા જણાવ્યા છે.) (૧-૩૧)

[સાધુને અર્થે સંહેરણ કરતાં ૧–પ્રાસુકવસ્તુ પ્રાસુકમાં, ર–પ્રાસુક અપ્રાસુકમાં, ૩ અપ્રાસુક પ્રાસુકમાં અને ૪–અપ્રાસુક અપ્રાસુકમાં લેવી, એમ ચાર ભાંગા થાય, (અહીં પ્રાસુક એટલે નિર્જવ અને અપ્રાસુક એટલે સજીવ સમજવું.) તેમાં પ્રાસુકને પ્રાસુકમાં લેવી એ

[પહેલાં જે વસ્તુને સચિત્તપાણી આદિથી શુદ્ધ કરી હોય તે

पुरेकम्मेण=**પુર:કર્મ થયું હેાય** તેવા હાથવડે, તેવી दब्वीए=**કડછી (ચ**મચા–ડાેયા વગેરે) **વડે,** અથવા તેવા ભાજનવડે આપનારીને પ્રતિષેધ કરવા કે મારે તેવું કલ્પતું નથી, (અહીં પુરઃકર્મ દાેષ તથા દશ એષણા પૈકી લિપ્ત દાેષ કહ્યો છે.) (૧–૩૨)

(९९) अरकम्मण इत्यण, दव्याएं मायणण वा । दितिअं पडिआइक्खे, न में कप्पइ तारिसं ॥१–३२॥

અધ્યયન પાંચમી લ્૧ પહેલાે ભાંગો શુદ્ધ છે, તેના પણ ૧-ચાેડામાં ઘર્ણ, ૨-ચાેડામાં ચાેડું, ૩–ઘણામાં ઘણું અને ૪–ઘણામાં થાેડ્ર' લેવું, એમ ચાર પ્રકાર થાય, તેમાંના ખીજો ચાેથા પ્રકાર કલ્પ્ય સમજવા. એમ અન્ય પાત્રમાં નાખીને વહેારાવતાં પણ ભાજનમાં રહેલી નહિ દેવા યોગ્ય વસ્તુને છ જીવનિકાય ઉપર નાખીને વહેારાવે તેા દેાષ જાણવા, સચિત્ત ઉંખાડીયાને કે પુષ્પાદિને સંઘટ કરવાથી પણ જીવવિરાધના થાય. સચિત્ત પાણીને સ્પર્શવાથી, હલાવવાથી, ઉપાડવાથી, કે તેની ઉપર ચાલવાથી પણ અપ્કાયની વિરાધના થાય. ૩૦ મી ગાથામાં 'સચિત્તને સંઘટ્ટીને એમ કહેવા છતાં પાણીના વિવિધ સંઘટાને બુદાે કહ્યો, તેમાં '**जત્થ** जल तत्थ वण'' અર્થાત 'જ્યાં જ્યાં સચિત્ત પાણી હોય ત્યાં ત્યાં અનંતકાયવનસ્પતિ પણ હાેય જ' એવાે નિયમ હાેવાથી પાણીના સ ઘટથી માેટી વિરાધના થાય છે, એમ જણાવ્યું છે. આ કારણાથી ભિક્ષા માટે નીકળેલા સાધુએ એકાગ્ર **(**સાવધ) રહેવું જોઈએ. દાતાર વહોરાવવાની વસ્તુ કયાંથી-કેવી રીતે લાવે છે, કેવી ભૂમિ ઉપર ચાલે છે. લાવતાં વચ્ચે શી શી વિરાધના કરે છે, કેવા ભાજનમાં લેવં-મુક્વું કરે છે, શં શં હલાવે-ચલાવે છે, ઇત્યાદિ સઘળુ લક્ષ્યમાં લેવું જોઈએ અને વિરાધના ન કરે તેા વહોરવું જોઈએ ] (८२) पुरेकम्मेण हत्थेण, दव्वीए भायणेण वा।

#### [ દશ વૈકાલિક

સાધુને નિમિત્તે ખરડાય, તેા એ વિરાધનાના દાષ સાધુને લાગે, તેને પુરઃકર્મ કહ્યું છે. માટે જ ખરડાએલા હસ્તપાત્રથી સાવશેષ દ્રવ્ય લેવાનું વિધાન છે. તેના આઠ ભાંગા ગા૦ ૩૫ માં કહેવાશે.]

## ( < 3) एवं-उदउल्ले ससिणिद्धे, ससरक्खे मडिया ऊसे । हरियाले हिंगुलए, मणोसिला अंजणे लोणे ॥१-३३॥

એ પ્રમાણે उदउल्ले=**નીતરતા** પાણીવાળા હાથ વડે, ('દ્દત્યેળ' પદ પાછળની ગાથાનું અહીં જોડવું.) સસિળિદ્રે= નહિ ગળતા પ**ણ ભીંજાએલા હાથે,** સસરक्खे=(પૃથ્વી-કાયથી) રજથી ખરડાએલા, મટ્ટિયા=માટીવાળા, કસે=ઊસ (પાણીના ક્ષાર)વાળા, દ્દરિયાल्ले=હડતાલવાળા, કંસે=ઊસ (પાણીના ક્ષાર)વાળા, દ્દરિયાल્ले=હડતાલવાળા, દંદ્યુત્રણ્=હિંગલાકવાળા, મળોસિला=મનશિલવાળા, લંજળે=રસ અંજન (સુરમા)વાળા, ત્રોળે=સમુદ્ર વગેરેમાં પકાવેલા લૂણ્વાળા, એવા હાથ કે કડછી આદિથી વહાેરાવનારને પણ નિષેધ કરવા. (૧-૩૩)

[पाण्डी, २०४, भाटी वगेरे डेाઇ पणु सचित्तथी ખરડાયેલા હાથ કે સાધનથી વહાેરતાં તે તે જીવાની વિરાધના થાય. હડતાલ, હિંગલાેક, મનશીલ, અંજન અને લૂગુ, એ સર્વ સચિત્ત પૃથ્વીકાય છે.] (૯૪) गेरुअ-वन्निअ-सेढिअ, सोरद्विअ पिट्ठकुक्कुसकए (य)। उक्तिट्टमसंसटे, संसटे चेव बोधव्वे ॥१-३४॥ (૯૫) असंसटेण हत्थेण, दव्वीए भायणेण वा। दिज्जमाणं न इच्छिज्जा, पच्छाकम्मं जहिं भवे ॥१-३५॥ **મ**ધ્યયન પાંચમું]

ગેરુઝ=લાલ સાનાગેરુ, વન્નિઝ=વર્ણિકા (પીળી માટી), सेढिअ= सेड्रेट भाटी (ચાક–ખડી આદિ), सेारंट्रिअ= **સાેરઠી** (તુવરિકા નામની માટી–તરી ?) વિદ્ર=કાચા ચાેખા વગેરેને લોટ, અને कुक्कुस=(તુર્તના ખાંડેલા) કુકસા, એ વસ્તુઓથી कए=ખરડ કરેલા (ખરડાએલા હાથ વગેરેથી) जकिट्र=(કાલિંગડાં, તુંબડાં, કાકડી આદિ કાપવાં તથા શાક કરવું, અથવા આમલી આદિનાં પત્રા ખાંડવાં-વાટવાં. ઇત્યાદિ) ઉ**ત્કષ્ટ ક્રિયાથી** ખરડાએલા હાથ–કડછી ભાજનાદિ વડે (વહેરાવનારને પ્રતિષેધ કરે) અથવા અસંસદ્ઠે−સંસઠ્ટે=<mark>નહિ ખરડાએલા</mark> અને ખરડાએલા હાથ–ભાજનાદિથી (લેવા–ન લેવાના વિધિ) चेव=નિશ્ચે **વોઘ**ઘ્વે=**જાણ્વા ચાેગ્ય છે. (**તે ૩૫ મી ગાથામાં કહે છે. (१-3४) जहिं= के भां पच्छाकम्मं= **પશ્चात् ક**र्भ भवे= થવાના સંભવ હાય, તેવા असंसट्ठेण=નહિ ખરડાએલા પણ હાથ, કડછી કે વાટકી થાળી આદિ ભાજન વડે दिज्जमाणं= देवाता हानने न ध२छे. (१-३५)

[ગેરુ, વર્ષ્ડ્રિકા, ચાક–ખડી, તુવરિકા, એ સર્વ સચિત્ત પૃથ્વીકાય છે. તુર્તના દળેલા લાેટ કે ખાંડેલાના કુકસા મિશ્ર છે, ઉત્કૃષ્ટ ક્રિયામાં વનસ્પતિકાયથી હાથ વગેરે ખરડાએલા હાેવાથી તે પણ મિશ્ર હાેય, એ કારણે નિષેધ સમજવા. સાધુને દાન દેવા ખરડેલા હાથ-પાત્ર વગેરેને વહાેરાવ્યા પછી ધાવા–ઉટકવામાં સચિત્ત પાણી આદિ વપરાતાં વિરાધના થાય, તેથી 'પશ્ચાત્કર્મ' દાષ લાગે, માટે નિષેધ સમજવા. એની અષ્ટભંગી આ પ્રમાણે થાય છે. (જીએા કાષ્ટક બાજીમાં) એમાં સંરષ્ટ એટલે ખરડાએલું, અસંરષ્ટ એટલે નહિ ખરડાએલું, સાવશેષ

### [ દ્રશ વૈકાલિક

| <u>-</u><br>१ | સંવ્હાથ         | સંગ્પાત્ર            | સાવશેષ દ્રવ્ય | એટલે અસમ્પૂર્ણ                     |
|---------------|-----------------|----------------------|---------------|------------------------------------|
| २             | <b>33</b> 33    | ,, ,,                | નિરવશેષ "     | વસ્તુ લેવી અને<br>નિરવશેષ એટલે     |
| 3             | <b>2</b> 7 27   | અસં૦,,               | સાવશેષ "      | સમ્પર્શ વસ્તુ લેવી.                |
| ४             | <b>27</b> 73    | 33 33                | નિરવશેષ "     | તેમાં ૧-૩-૫-૭                      |
| પ             | અસં૦,,          | સં૦પાત્ર             | સાવશેષ ,,     | ભાંગા કલ્પ્ય અને                   |
| ş             | <b>,,</b> ,,,   | <b>,</b> ,,,,        | નિરવશેષ "     | શેષ અકલ્પ્ય છે,<br>તેમાં પણ પહેલાે |
| ৩             | · <b>'</b> ' ,, | અસં૦,,               | સાવશેષ ,,     | ્તમાં પણ પહલા<br>સર્વથા શુદ્ધ અને  |
| Ľ             | <b>3</b> 7 97   | <b>&gt;&gt; &gt;</b> | નિરવશેષ "     | છેલ્લાે સર્વથા અ-                  |

શુદ્ધ છે, ત્રીજા પાંચમા સાતમામાં હાથ પાત્ર અસંસૃષ્ટ છતાં વહાેરવાની વસ્તુ સમ્પૂર્ણ નહિ વહાેરવાથી પાત્ર–હાથ તુર્ત ધાેવાના સંભવ ન હાેવાથી કલ્પ્ય સમજવું. બન્ને ગાથામાં ભાવ એ છે કે દાન લેતાં કે લીધા પછી પૃથ્વીકાયાદિની વિરાધના થાય તેવું ન લેવું.]

( ६ ६) संसद्वेण य हत्थेण, दव्वीए भायणेण वा । दिज्जमाणं पडिच्छिज्जा, जंतत्थेसणियं भवे ॥१-३६॥

સંસ્ટ (ગૃહુસ્થે પોતાના અર્થે ખરડેલા) હાથ, કડછી કે વાટકી આદિ પાત્રથી दिज्जमाणं=દેવાનું હાેય તત્ય=તેમાં પણ जं=જે एसणियं=શુદ્ધ ( સંસ્ટ દાષ સિવાય પણ આધાકર્મ વગેરે) દાેષાથી રહિત હાેય, તેને पडिच्छिज्जा=ગ્રહણ કરે. (આ ચાર ગાથાઓમાં પશ્ચાત્કર્મ અને લિપ્ત દાષ જણાવ્યા.) (૧-૩૬)

(६७) दुण्हं तु भुंजमाणाणं, एगो तत्थ निमंतए। दिज्जमाणं न इच्छिज्जा, छंदं से पडिलेहए ॥१-३७॥

68

અધ્યયન પાંચસુ]

(<<) दुण्हं तु ग्रुंजमाणाणं, दो वि तत्थ निमंतए । दिज्जमाणं पडिच्छिज्जा, जं तत्थेसणियं भवे।।१-३८।।

દુण्हं મુંजमाणाणं=જેના એ પાલક (માલીક) હાય, તે વસ્તુ દેવા એક નિમંત્રણ કરે તાે તે दिज्जमाणं=અપાતું લેવા ઇચ્છવું નહિ. કિન્તુ સે=તે બીજાની છંद = ઇચ્છાને पहिलेहए= જોવી. જો 'બીજો પણ આપવા ઇચ્છે છે' એમ તેના મુખ-નેત્રાદિના વિકારથી સમજાય તાે લેવું, અન્યથા ન લેવું. (૧–૩૭) એ પાલક (માલીક) હાેય, ખન્ને નિમંત્રણ કરે, તે દાનમાં પણ દાેષ રહિત–એષણીય હાેય તે લેવું. (આ અનિસ્ષષ્ટ દાેષ જણાવ્યાે) (૧-૩૮)

[ઇચ્છા વિના લેવાથી અર્પ્રાતિ થાય, તેથી બન્નેને કર્મબ'ધ થાય. અહીં '**મુ**ज़્ ' ધાતુના અર્થ પાલન અને ભોજન બે થતા હેાવાથી બે સાથે ભાજન કરતા હાેય, કે ભાજન માટે તૈયારીવાળા હાેય તેના માટે પણ એ જ વિધિ સમજવાે**.**]

( ५ ) गुव्विणीए उवन्नत्थं, विविहं पाणभोअणं ।

गुव्विणीए=**ગર્ભ વતી માટે** उवन्नत्थं=કલ્પેલું (તેના માટેનું) વિવિધ પાન–ભાજન દ્રાક્ષાપાણી કે સાકર, ખાજા વગેરે) મુંजमाणं=જે તેને ખાવાનું (અભિલષિત) હાેય તેને તજવું, મુત્તત્તે સં=ખાતાં વધેલું શુદ્ધ હાેય તે લેવું. (૧–૩૯)

[ ઈચ્છા અપૂર્ણ રહેવાથી ગર્ભને પીડા–પાત થાય, વગેરે દાેષો સંભવિત છે. તેની ઇચ્છા પૂર્ણ થયા પછી તે દેવા ઈચ્છે તેા લેવાથી તેને અનુગ્રહ-ઉપકાર થાય માટે કલ્પ્ય છે.] (१००) सिया य समणद्वाए, गुव्विणी कालमासिणी । उद्विआ वा निसीइज्जा, निसन्ना वा पुणुद्वए ॥१–४०॥

(१०१) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं। दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–४१॥

सिया= કદાચિત્ कालमासिणी= પ્રસૂતિકાળના નવમા મહિનાવાળી ગર્ભવતી समणट्ठाए સાધુને માટે (દાન આપું, એ ઈચ્છાથી) ઉભી હાેય તા નીચે બેસે, અથવા બેઠેલી હાેય તા = पुणुट्टए= પુનઃ ઉડે– ઉભી થાય, (૧–૪૦) તા તેના બેસવા ઉઠવાથી ગર્ભને પીડા થવાના દાેષ દાન લેવાથી સાધુને લાગે, માટે તેવું ભાજન– પાણી संजयाण= જિનાજ્ઞાપાલક સાધુઓને અકલ્પ્ય થાય, માટે દાત્રીને પ્રતિષેધ કરે કે મને તેવું કલ્પતું નથી. (આ દાયક દાેષના ગર્ભિણી નામના પ્રકાર કહ્યો.) (૧–૪૧)

[અદ્ધસંપ્રદાય એવા છે કે ગચ્છવાસી (સ્થવિરકલ્પી) સાધુને એકેલી કે ઉભી જે અવસ્થામાં હાેય તે અવસ્થામાં આપે તાે કાલ માસમાં પણ કલ્પે. તે પહેલાનાં માસમાં ખેસે ઉઠે તાે પણ દાેષ નથી. જિનકલ્પિક તાે વિશિષ્ટ ગ્રાનને યાેગે ગર્ભાધાન દિવસને જાણી શકે, માટે પહેલા દિવસથી જ તે ગર્ભવતીના હાથે દાન ન લે.] (૧૦૨) થળગં पिज्जएमाणी, दारगं वा कुमारिअं। तं निक्खिवित्तु रोअंतं, आहरे पाणभोअणं ॥१–४२॥

(१०३) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं। दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–४३॥

वारगं= भुन्नने, कुमारिअं= भुन्नीने, डे वा=न धुंस ५ -**भाण कर्ने** थणगं पिडजएमाणी=स्तन पान करावती स्त्री yत्राहिने रोअंतं=२ऽतुं निक्सिवित्त=भूडीने आહार કे पाणी લાવે (૧-૪૨) તે આહાર પાણી સંયતાને અકલ્પ્ય થાય, માટે દાત્રીને પ્રતિષેધ કરવા કે મારે તેવું કલ્પતું નથી. (આ બાલવત્સા નામના દાયકદાષના પ્રકાર કહ્યો.) (૧-૪૩) િભાળકને રડવામાં નિમિત્ત ખનવાથી સાધુને કર્મભંધ થાય, વળી તે અસ્થિરતાથી પડી જાય, કે નજીકમાં જન્મેલું હાય તા માંસાહારી ખીલાડાં-કુતરાં વગેરે તેને ખેંચી જાય, ઇત્યાદિ દાેષા સમજવા. અહીં વૃદ્ધસંપ્રદાય એવે છે કે--ગચ્છવાસી સાધુ કેવળ સ્તનપાનથી જીવતા બાળકને માતા ધાવતા છેાડીને વહાેરાવે તા ન વહેરે. ભલે પછી તે રડે કે ન રડે. ધાવણ સાથે આહાર લેતા હોય તેવા બાળક જો મુકીને વહેારાવતાં રડે તા ન વહેારે. ન રડે તા વહેારે અને કેવળ સ્તનપાનજીવી ધાવતા ન હોય ત્યારે નીચે મુક્રીને વહેારાવતાં ૨ડે તાે ન વહોરે અને ન ૨ડે તાે વહાેરે. જિનકલ્પિકાદિ તાે કેવળ સ્તનપાનજીવી ખાળક ધાવતા હોય કે નહિ અને રડે કે ન રડે, પણ તેની માતાના હસ્તે ન વહોરે. ધાવણ સાથે આહાર લેતા બાળક પણ ધાવતા નીચે મૂકતાં તે રડે કે ન રડે પણ ન વહોરે અને ધાવણ છેાડી દીધું હોય તેવા આહારથી જીવતા બાળકને પણ નીચે મૂકતાં તે રડે તેા ન વહોરે-ન રડે તેા જ વહોરે.] (१०४) जं भवे भत्तपाणं तु, कप्पाकपंमि संकिञं । दितिअं पडिआइक्खे. न मे कप्पइ तारिसं ॥१-४४॥

જે આહાર કે પાણી कप्पकपंमि=કલપ્ય-અકલપ્ય વિષયમાં संकिअं=શાંકાવાળું હાેય, તેની દાત્રીને પ્રતિષેધ

છ

#### [ દશ વૈકાલિક

**કરે કે મારે તેવું કલ્પતું નથી. (આ શંકિતદેાષ કહ્યો.) (૧–૪૪)** [બાણી ન શંકે કે આ ઉદ્દગમાદિ દોષવાળું છે કે નિદોષ છે, ત્યાં સુધી તે શંકિત બાણવું. શંકા છતાં લેવાથી નિદોષ હોય તેા પણ જે દેાષની શંકાપૂર્વ કે લે તે દેાષ લાગે.]

(१०५) दगवारेण पिहिअं, नीसाए पीढएण वा । लोढेण वा विलेवेण, सिलेसेण व केणइ ॥१-४५॥

(१०६) तं च उब्मिंदिउं दिज्जा, समणद्वा एव दावए । दिंतिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-४६॥

दगवारेण= પાણી ભરેલા ઘડાથી (પાત્રથી), नीसाए= વાટવાના સાધનભૂત પત્થરની નીશાથી, पीढएण=કાષ્ઠના પાટલાદિથી, लोढेण=શિલાપુત્રથી, (નીસાતરાથી) लेवेण= માટી છાણ વગેરે લેપથી, केणइ व=અથવા કાંઇ (લાખ મળી વગેરે) सिलेसेण=ચીકાશથી દાન દેવાની વસ્તુને કે વસ્તુ જેમાં હાય તે પાત્રને પિદ્દિગ્રં=ઢાંકશું કે લીંપ્યું હાય, (1-૪૫) અને તેને સાધુને અર્થ જ उદ્ય્મિંદિગ્રં= ઉદ્યાડીને કે ઉખાડીને दावए=દાયક दिज्जा=આપે, તે દાત્રીને પ્રતિષેધ કરવા કે મારે તેવું કલ્પતું નથી. (આ ઉદ્દભિન્ન દાેષ કહ્યો.) (૧-૪૬)

[સચિત્તથી ઢાંકેલું લેતાં સંયમવિરાધના, પત્થર-પાટલાે આદિ પડી જતાં શરીર વિરાધના અને લીંપેલાને લેવાથી પૂર્વકર્મ-પશ્ચાત્કર્મ વગેરે દાેષો જાણવા.]

### (१०७) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । जं जाणिज्ज सुणिज्जा वा, दाणद्वा पगडं इमं।।१–४७

અધ્યયન પાંચમુ' ]

(१०८) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–४८॥

અશન, પાણી, ખાદિમ, તથા સ્વાદિમ, જે જે આમન્ત્રણ કરનારના બાલવા વગેરેથી કે બીજા કાેઈ દ્વારાં સાંલળીને જાણે કે इ**મં=આ दाणट्ठा=દાન માટે પગ**હં=ક**રેલું** છે, (૧-૪૭) તે લક્ત અને પાણી સંચતને અકલ્પ્ય કહ્યું છે, માટે દાત્રીને પ્રતિષેધ કરે કે મારે તેલું ન કલ્પે. (આ ઔદ્દેશિકદેાધના પ્રકાર જાણવા.) (૧-૪૭)

[ંક્રાઇએ ક્વર્તિ મેળવવા સંન્યાસી, ભીખારી, વટેમાર્ગ્ડ, વગેરેને માટે તૈયાર કરવાથી ઔદ્દેશિક દેાષ, આપવા માટે મૂક્વ રાખવાથી સ્થાપના દેાષ અને ઇતર ભિશુક્રોને ન મળવાથી કે આછું મળવાથી અપ્રીતિ થાય, વગેરે દેાષો જાણવા. 'અશન'=જેનાથી શુધા શમે તેવા આહાર, 'પાન'=તૃષા છીપે તેવાં વિવિધ પાણી, 'ખાદિમ'=સુકાં શેકલાં ભુંજેલાં અનાજ તથા કૃષા, મેવા વગેરે, અને 'સ્વાદિમ'=સ્વાદના ઉદ્દેશથી ખવાતી વસ્તુઓ ચૂર્ણાદિ સમજવું.]

(१०८) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । जं जाणिज्ज सुणिज्जा वा, पुण्णद्वा पगडं इमं ॥१–४९॥

(૧૧૦) तं मवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दिंतिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–५०॥ અર્થ ઉપર પ્રમાણે જાણવા, માત્ર કાૈઈના મરણાદિ પછી લિક્ષુકાેને કે પશુઓાને ખવરાવવારૂપ पुण्णहा=પુષ્ટ્ય માટે, (દાેષા પણ ઉપર પ્રમાણે જાણવા) (૧-૪૯-૫૦) [અહીં પ્રશ્ન થાય કે-આ નિષેધથી તા ઉત્તમઘરાનાં આહારાદિ

[ દશ વૈકાલિક

ન લેવાય, કારણ કે શિષ્ટપુરુષા પુણ્યના અર્થા હોય છે, બીજા ક્ષુદ્રોની જેમ આત્મંભરી હોતા નથી. એને હિતર એ છે કે શુભ (ઉદાર) પરિણામથી પોતાના, કુટુંબના અને નાકર–ચાકર વગેરેના અર્થે તૈયાર કરેલામાંથી અમુક પ્રમાણમાં ઇચ્છાનુસાર આપે તે લેવાના નિષેધ નથી, પુણ્યાર્થે અધિક કર્યું હોય તેના અહીં નિષેધ કર્યો છે. ઉદારપ્રકૃતિવાળા ઔદાર્થથી સ્વપ્રયોજને તૈયાર કરેલી વસ્તુને પુણ્યકર્મ સમજીને નિત્ય આપે તેમાં આપવા માટે આરંભ થતા નથી. ઉદ્દેશ– પૂર્વ કનો આરંભ તા અમુક દિવસે દાનના ઇરાદે તૈયાર કરવાથી થાય માટે તે નિષેધ છે. આથી એમ પણ નહિ કહી શકાય કે ઉદ્દેશ વિનાનું દાન કદી મળે જ નહિ. વગેરે સમાધાન અષ્ટકપ્રકરણાદિમાંથી જેવું]

(१९१) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । जं जाणिज्ज सुणिज्जा वा, वणिमद्वा पगडं इमं ॥१–५१॥

(११२) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-५२॥

અર્થ ઉપર પ્રમાણે, માત્ર वणिमहा=કૃપણેાને માટે.

(દાેષા પણ ઉપર પ્રમાણે.) (૧-૫૧-૫૨)

(११३) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । जं जाणिज्ज सुणिज्जा वा, समणद्घा पगडं इमं ॥१–५३। (११४) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे फप्पइ तारिसं ॥१–५४॥ અर्थ ઉપર પ્રમાણે. માત્ર समणद्घा=श्रमाधे्।ने माटे (देाषे। पण ઉपर प्रमाणे) (१–५३-५४) [શાસ્ત્રોમાં શ્રમણેા પાંચ કહ્યા છે. ૧-નિર્ગ્નન્થ, ૨-શાકચમતવાળા, ૩-તાપસા, ૪-ગૈરિક (રાતાં વસ્ત્રવાળા) અને ૫-આજીવકમતાનુયાયી. એ ક્રોઇને માટે કરેલ હોય તે શ્રમણાને માટે કરેલ સમજવું]

(११५) उद्देसियं कीअगडं, पूइकम्मं च आहडं । अज्झोअरपामिचं, मीसजायं वि वज्जए ॥?-५५॥ उद्देसियं=औदेशिऽ, कीअगडं= भरीटेक्षं, पूइकम्मं=टेाषित वस्तुना અंशवाળુं, आहडं= साभे क्षावेक्षं, अज्झोअर= अध्य-वभूरક-पाछणथी અધिક नाभीने तैयार ठरेक्षं, पामिच्चं= ઉછીનું क्षावेक्षुं अने मीसजायं=(પ्रथमथी અધिક नाभीने) क्षेणुं अनावेक्षुं, એ प्रत्येક साधुने माटे ठरेक्षं वज्जए=

[આ દરેક દેાષાનું વિશેષ વર્ણુંન ધર્મસંગ્રહ ભાષાન્તર ભાગ ખીજાના પૃ. ૧૦૮ થી જોઈ લેવું. વિસ્તારના ભયે અહીં લખ્યું નથી.]

વર્જવું. (આ સાેળ ઉદ્ગમ દાેષા પૈકીના દાેષા કહ્યા.) (૧-૫૫)

(११६) उग्गमं से अ पुच्छिज्जा, कस्सद्वा केण वा कडं । सुचा निस्संकियं सुद्धं, पडिगाहिज्ज संजए ॥१–५६॥

પૂર્વે શાંકિત લેવાના નિષેધ કચેા તેમાં વિશેષ કહે છે કે-સે=તે દાત્રીને (આહારાદિની) उगगमं= ઉત્પત્તિને પૂછે કે कस्सट्टा=કાેને અર્થે केળ व=અથવા કાેણુ कडं=તૈયાર કરેલું છે ? सुचा=તેના ઉત્તર સાંભળીને જાણે કે શાંકા વિનાનું શુદ્ધ છે, તાે સાંયત-સાધુ તેને ગ્રહણુ કરે. (૧-૫૬) [જો કે ગાયરી ગએલા સાધુને ઉત્સર્ગથી ગૃહસ્થાદિની સાથે વાતા કે ઉપદેશ કરવાના નિષેધ છે, તા પણ આહારશુદ્ધિ માટે જરૂરી બાલવા-પૂછવામાં દાષ નથી.] (१९७) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । पुष्फेसु हुज्ज उम्मीसं, बीएसु हरिएसु वा ॥१–५७॥

(૧૧૮) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दिंतिअं पडिआइक्से, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–५८॥

અશન, પાન, ખાદિમ અને સ્વાદિમ પૈકી કાેઈ પણ દેવાની વસ્તુ જાઇ-જીઈ આદિ કાેઈ સચિત્ત પુષ્પાેની સાથે, ધાન્યના કણીઆ વગેરે બીજેની સાથે, કે કાેઈ પણ લીલી વનસ્પતિ સાથે उम्मीसं=મિશ્ર થએલી (ભળેલી) હાેય, (૧-૫૭) તાે તેવું ભક્ત પાન સાધુઓને અકલ્પ્ય થાય, માટે દાત્રીને પ્રતિષેધ કરવા કે મારે તેવું કલ્પતું નથી. (આ એષણાના દશ દાેષા પૈકી 'ઉન્મિશ્ર' દાેષ કદ્યો.) (૧-૫૮)

(૧૧૯) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तदा । उदगम्मि हुज्ज निक्खित्तं, उत्तिग-पणगेसुवा ॥१-५९॥

(૧૨૦) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दिंतिअं पडिआइक्रुखे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–६०॥

અર્થ ઉપર પ્રમાણે, માત્ર उदगम्मि=સચિત્ત પાણી ઉપર, उत्तिंग=કીડીનાં નગરાં અને पणगेसु=લીલ–કુગ ઉપર, निक्खित्तं=મૂકેલું, એમ સમજવું. (આ નિક્ષિપ્ત દેાષ કહ્યો.) (૧–૫૯-૬૦)

[અહીં અનંતર અને પરંપર એમ મૂકવાના બે ભેદો છે. તેમાં પાણીમાં તરતું મૂકેલું માખણ, ઘી વગેરે અનંતર અને પાણીના ઘડા ઉપર મૂકેલું દહીંનું પાત્ર વગેરે પરંપર નિક્ષિપ્ત એ પ્રમાણે ક1ડીનગર, લીલકુગ વગેરેમાં પણ સમજવું. એના ઉપલક્ષણ્થી દેનાર કે દેવાની વસ્તુ પણ પાણી આદિને સ્પર્શતી હેય તે અકલ્પ્ય જાણુવી.]

(१२१) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । तेउम्मि हुज्ज निक्खित्तं, तं च संघड्डिआ दए ॥१-६१॥

(૧૨૨) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दिंतिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–६२॥ અર્થ ઉપર પ્રમાણે, માત્ર तेउम्मि=અગ્તિકાય ઉપર અને तं च संघट्टिआ दए=દાત્રી तेने (અગ્તિને) સંઘટ્ટીને આપે તા, એમ અર્થ કરવા.(દાષા ઉપર પ્રમાણે)(૧–૬૧–૬૨)

[અહીં પણ ચુલ્લી વગેરે ઉપર મૂંકેલું, કે સળગતાં કાર્ય્ડ, સળગતી છૂટી ચુલ્લી, વગેરેને સ્પર્શતું પણ અકલ્પ્ય સમજવું. સાધુને વહેારાવતાં ચુલ્લી ઉપર મૂંકેલી વસ્તુ ઉભરાઇ જવાના ભયથી દાત્રી અગ્નિ મંદ કરવા સંઘટ કરે, ઇત્યાદિ સંઘટવાનાં અનેક કારણા જાણવાં.] (૧૨૩) एवं-उस्सकिया ओसकिया,

उज्जालिआ पज्जालिआ निव्याविआ । उस्सिचिया निस्तििया,

उव्वत्तिया ओयारिया दए ॥१-६३॥

(૧૨૪) तं भवे अत्तपाणं, तु, संजयाण अकष्पिअं । दिंतिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–६४॥ એ પ્રમાણે સાધુને નિમિત્ત દાત્રી અગ્નિ મંદ પડવાના ભયે તેમાં उस्सक्किया=थीलं કાष્ઠાદિ નાખીને, તાપ અધિક હેાગ્ તાે ओसक्किया=સળગતા કાષ્ઠાદિને એંચી

[ દશ વૈકાલિક

લઇને, અથવા ખૂઝાતાે હાય તા उज्जालिआ=એક વાર (ઇંધનાદિ નાખીને) સળગાવીને, કે पज्जालिआ=વારવાર (ઇંધનાદિથી) પ્રજવલિત કરીને, (અથવા વસ્તુ બળી જવાના ભયે નિદ્ધાવિઆ=(સ્ટવ કે ચુલ્લી વગેરેને) ખૂઝાવીને-એાલવીને, તથા અધિક (ઉભરાય તેમ હાવાથી, કે દાન દેવા માટે, ચુલ્લી ઉપરની વસ્તુમાંથી) जस्सिंचिया=થાેડું કાઢી લઇને, કે ઉભરાવાના ભયે અગ્નિમાં, ઉપર મૂકેલી વસ્તુમાં કે હાથમાં લીધેલી વસ્તુમાં, ચુલ્લી ઉપરનું કે બીજું પાણી નિસ્લિંચા=સિંચન કરીને, અથવા ચુલ્લી ઉપરથી ભાજન કે તેમાંથી વસ્તુ લઇને, અથવા અળી જવાના ભયે કે દેવા માટે ઉપરની વસ્તુ નીચે ઉતારીને, એમ કાેઈ પ્રકારે અગ્નિને સ્પર્શીને કે વિરાધીને વૃણ્=આપે, (૧-૬૩) તા તે ભક્ત-પાન સંયતાને અકલ્પ્ય થાય, માટે દાત્રીને પ્રતિષેધ કરે કે મારે તેવું કલ્પતું નથી. (૧-૬૪)

(१२५) हुज्ज कहं सिलं वा वि, इहालं वा वि एगया । ठविअं संकमद्वाए, तं च होज्ज चलाचलं ॥१–६५॥ (१२६) च वेण जिवस मन्द्रिया कियो का लांचले ।

(१२६) न तेण भिवखू गच्छिज्जा, दिद्वो तत्थ असंजमो । गंभीरं झूसिरं चेव, सव्विदिअसमाहिए ॥१-६६॥ ગૃહસ્થે વર્ષાઋતુ આદિ एगया=કે।ઇ એક કાળે (ઘર કે આંગણામાં ખાઈ--ખાડા-ટેકરા ઉપર) संकमट्टाए=ચાલવા માટે कट्ट = કાષ્ઠ (પાટીઉ વગેરે) કે सिलं=शिલા (પત્થર વગેરે), इट्टालं वा= અથવા ઇટ (ઈટાળા વગેરે) ठविअं हुज्ज=भूક्युं હોય, तं च=અने ते चलाचलं= અસ્થિર -હાલતું ચાલતું હોય તે। (१-६५) तेण=ते भाગે (ઉપર ૫ગ મૂકીને) સર્વ ઇન્દ્રિઓના વિષયમાં समाहिए=२ागादि રહિત એવા સાધુ ન ચાલે, કારણ કે तत्थ=ત્યાં ત્રસાદિ છવાની વિરાધનારૂપ અસંયમ થવાના સંભવ दिट्ठो=જ્ઞાની એાએ જાણ્પા છે. चेव=અને એ રીતે गंभीरं=ઊંડી (પ્રકાશ વિનાની) તથા झूसिरं=પાेझી (અંદરથી ખવાઇ ગએલી) ભૂમિ ઉપર કે ત્યાં મૂકેલી સ્થિર વસ્તુ ઉપર પણ ન ચાલે, ઉપલક્ષણથી એવા રાજમાગે પણ ન ચાલે. (૧-૬૬) (૧૨৩) निस्सेणि फलगं पीढं, उस्सवित्ताणमारुहे ।

(१२७) निस्सीण फलग पीढ, उस्सवित्ताणमारुहे । मंचं कीलं च पासायं, समणद्वा एव दावए ॥१–६७॥

(१२८) दुरूहमाणी पवडिज्जा, हत्थं पायं व ऌसए । पुढवीजीवे वि हिंसिज्जा, जे अ तन्निस्सिआ जगे ॥१-६८॥

समणट्टा एव= સાધુને માટે જ दावए= દાન દેનાર निस्तेणिं= नि स् २ श्वीने, फलगं= પાટીયાને, पीढं= પાટલા वગેરેને, मंचं= માંચાને, કે कीलं= (કાષ્ઠની વળી વગેરે) ખીલાને उस्सवित्ता= ઉભું કરીને पासायं= પ્રાસાદ (માળ- મેડા વગેરે) ઉપર आरुहे= ચઢે, તા તે રીતે દેવાતું દાન સાધુને ન કલ્પે (૧- ૬૭) કારણ કે- दुस्हहमाणी= દુ: ખ પૂર્વ ક ચઢતી (દાત્રી કે તે નિસ્સરણી આદિ) पवडिज्जा= પઢે, અથવા હાથ કે પગ વગેરે જ્વપ દ ભાગે, તથા पुढवीजी वे= પૃથ્વી કાયાદિ છ વાને जે अ= તથા જે तन्नि सिआ= त्यां નિશ્ચિત (રહેલા) હાય તે जમે ત્રસાદિ પ્રાણીઓને, वि हिं सिज्जा= પણ હણે. (૧- ૬૮)

૧૦૫

િદશ વૈકાલિક

(१२८) एआरिसे महादोसे, जाणिऊण महेसिणो । तम्हा (हंदि) मालौहडं भिक्खं, न पडिगिण्हंति संजया ॥१-६९॥

તે માટે એવા (ઉપર કહ્યા તેવા તે) માટા દાષાને જાણીને સ'યત મહર્ષિઓ નિશ્વે मालोइडं=**માલા પહુત** દેાષવાળી ભિક્ષાને ગ્રહણ કરતા નથી. (આ ત્રણ ગાથા-ઓમાં માલાપહુતદાષ કહ્યો) (૧-૬૯)

[માલ એટલે માળાયું, તેમાંથી લઇને વહેારાવવું તે 'માલાપહત' કહેવાય. તેના ૧–ઊચા થઇને છાજલી–શીંકા વગેરેમાંથી લેવું પડે તે ઊધ્વ સ્થિત, ૨-નીચે ભાંયરા વગેરેમાંથી નીચા નમીને લેવું પડે તે અધાસ્થિત, ૩-ઉંચા કાંઠારાદિમાંથી લેતાં પગથી ઊંચા અને મસ્તકથી નીચા થઈને લેવું પડે તે ઉભયસ્થિત, તથા ૪–તિર્છું (ગેમ્બ-ભાંત-કળાટ વગેરેમાં) મૂકેલું છતાં લેતાં મુશ્કેલી પડે તેવું તિર્ય ક્રસ્થિત કહેવાય. એ ચારે ભેદો વર્જવા.]

(૧૩૦) कंदं मूलं पलंबं वा, आमं छिन्नं च सन्निरं । तुंबागं सिंगवेरं च, आमगं परिवज्जए ॥१–७०॥ कंदं=(सूरण्डादि सर्व) डंटे।, मूलं=(सर्व) भूणिआं, पलंबं=ताडनं इंग (वगेरे), आमं छिन्नं च सन्निरं=डाखं डे डापेक्षुं पत्रशाड (लाल्ट), तुंबागं=तुं भढुं (डे अन्य मते લीલी तुलसी) सिंगवेरं=सीक्षुं आदु, એ दरेड आमगं= डायां-सचित्त (तथा भिश्रने पण्ड) वर्ळवां. (आ अपरिण्त देाष डह्यो.) (१-७०)

[કંદ–મૂલ વગેરે અન તકાયિક હેાવાથી, ભાજી વગેરે સચિત્ત હેાવાથી અને તેમાં ત્રસજીવેાની પણુ સંભાવના હેાવાથી નિષેધ કર્યો છે.] (૧૩૧) तहेव सत्तुचुन्नाईं, कोलचुन्नाई आवणे । सक्कुलिं फाणिअं पूअं, अन्नं वा वि तहाविहं ॥१–७१॥ (१३२) विकायमाणं पसढं, रएण परिफासिअं ।

दिंतिअं पडिआइवखे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–७२॥

તે જ રીતે आवणे= २ સ્તામાં દુકાને सत्तुचुन्नाइं= શેકેલાે ઘઉં-ચણાનાે લાેટ (સાથવાે), कोलचुन्नाइं= બાેરનું ચૂર્ણુ (બાેરકૂટા) सक्कुलिं= તલસાંકળી, फाणियं= દીલા (પ્રવાહી) ગાેળ વગેરે, पूअं= પૂર્રાઓા, तहाविहं वा अन्नं= અથવા તેવું બીજીં (હરકાેઇ મિષ્ટાન્ન-લાડુ વગેરે) (૧– ૭૧) विकायमाणं= (સ્તામાં- દુકાનામાં) વેચાતું, पसढं= ઘણા દિવસ પ્રગટ (ઢાંકચા વિના) રાખેલું અને તેથી रएण परिफासिअं= માર્ગની રજથી સ્પર્શિત થએલું (સચિત્ત રજવાળું) એવું દાન દેનારીને પ્રતિષેધ કરે, કે મારે તેવું કલ્પતું નથી. (૧– ७૨)

[तैयार ક्યનિ ઘણા દિવસા થવાથા વર્ણાદ બદલાતાં અભક્ષ્ય થયું હાેય, ઈત્યાદિ વિવિધ દાષોના સંભવ યથામતિ વિચારવા.] (૧૩૩) बहुअडिअं पुग्गलं, अणिमिसं वा बहुकंटयं । अत्थियं तिंदुयं बिछं, उच्छुखंड व सिंबलिं॥१–७३॥ (૧૩૪) अप्पे सिया भोयणजाए, बहुउज्झियधम्मिए । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–७४॥ बहुअट्ठिअं=धणु ठेणीयावाणु (सीताईणाहि) पुग्गलं= 'पुद्दगक्ष (ईण), અથવા अणिमिसं=એ નામનું ફળ, અથવા

[ ક્રશ વૈકાલિક

बहुकंटयं= धणु કાંટાવાળું ફળ, अत्थियं= અસ્થિક વૃક્ષનું (અગથીયાનું) ફળ, तिंदुयं= तिंદુક વૃક્ષનું ફળ, बिह्वं= બી લીનું ફળ, उच्छुखंडं= શેરડીના કકડા, सिंबलिं= શાલ્મલી (વાલ વગેરેની) ફળી એં, વગરે અચિત્ત હાેય તાે પણ (૧-७૩) अप्पे= અલ્પ મોअणजाए= ખાવાનું અને बहु= ઘણું उज्झियधम्मिए= છાડી દેવા (પરઠવવા) ચાેગ્ય સિया= હાય, તેવું દેનારી આઇને પ્રતિષેધ કરે, કે મારે એવું કલ્પતું નથી. (૧-૭૪)

જિતે કે પુદ્દગલના માંસ અને અનિમિષના માહલું એવા અર્થ થાય છે, છતાં સહમજીવની પણ વિરાધના સર્વથા તજેલી હેાવાથી લેતાં મૂકતાં–હાલતાં–ચાલતાં, કે કેામ પ્રવૃત્તિ કરતાં જેએા કામ જીવની મનથી પણ હિંસા ઈચ્છતા નથી, તેવા સાધુઓ પંચેન્દ્રિય જીવેાના ધાત વિના જેનેા સંભવ નથી જ, તેવું માંસ કે છવતું માંછલું લેવા ⊎ચ્છે, એવો કલ્પના કરવી તે પણ છુદ્ધિની એક ભારે હાંસી છે–વિડ'બના છે. હજારો વર્ષોથી નિષ્પક્ષ અને સમર્થગ્રાની ગ્રન્થકારો જે શબ્દોને અર્થ તે તે વનસ્પતિનાં કળરૂપે કરે છે, તેના વિરદ્ધ અર્થ કરવા તે માધ્યસ્થ્ય નહિ પણુ પરમતઅસહિષ્ણતાનું કે જડબ્રુદ્ધિનું પરિણામ ગષ્ડાય. જેમ મનુષ્યનાં હાડકાંને અસ્થિક અને શરીરને પુદ્દગલ કહેવાય છે, તેમ વનસ્પતિના ઢળીયાને અસ્થિક અને તેના શરીરરૂપ ફળને પુદ્રગલ કહેવાય, એ સાદી સમજમાં આવે તેવી વાત છે. વળી પરડવવા જેટલી 'અલ્પ પણ હિંસા ન કરવી ' તેવું જણાવનારી આ જ ગાથાના શબ્દોના હિંસાજન્ય માંસ અને મત્સ્છ વગેરે અર્થ કરવા તે કેમ ઘટી શકે ? આવી કલ્પના વસ્તુતઃ ધર્મ, ધર્મી, કે ગ્રાનીઓ પ્રત્યેનાે પૂજ્યભાવ એાછેા હાેવાથી તેઓના અછતા દાેષાનું ઉદ્ભાવન કરવારૂપ છે, પાેતે દાેષાે સેવીને નિદેષિમાં ખપવાનાે એક ક્ષુદ્ર પ્રયાસ છે. કાંઈપણ શાસ્ત્રનાે અર્થ કેવળ શબ્દને અનુસરીને કરવાથી સાચાે થઈ

અધ્યયન પાંચમુ']

શકે નહિ. પણ ' सिद्धस्य गतिश्चिन्तनीया ' એ ન્યાયે ગ્રન્થકારતે. આશય સિદ્ધ થાય તેમ વાકચ, પ્રકરણ અને સમગ્રશાસ્ત્રને સંમત. તાત્પર્યાર્થને સત્ય માનવા જોઇએ.]

અહીં સુધી અશનના વિધિ કહીને હવે પાણીના વિધિ કહે છે.

- (१३५) तहेचुचावयं पाणं, अदुवा वारधोवणं । संसेइमं चाउलोदगं, अहुणाधोअं विवज्जए ॥१-७५॥
- (१३९) जं जाणिज्ज चिरा धोयं, मईए दंसणेण वा । पडिपुच्छिऊण सुचा वा, जं च निस्संकियं भवे।।१-७६॥
- (૧૩७) अजीवं परिणयं नचा, पडिगाहिज्ज संजए । अह संकिअं भविज्जा, आसाइत्ता णं रोअए ॥१–७७॥
- (१३८) थोवमासायणद्वाए, इत्थगंमि दलाहि मे । मा मे अच्चंबिलं पूअं, नालं तण्हं विणित्तए ॥१–७८॥
- (१३८) तं च अचिंबिलं पूअं, नालं तण्दं विणित्तए । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–७९॥

(જે રીતે ઉપર અશન માટે કહ્યું) તદ્દેવ=તે રીતે उच्चावयं=(જેના વર્ણાદિ ઉત્તમ હાેય તે દ્રાક્ષા વગેરેનું શ્રેષ્ઠ) ઉચ્ચ અને (કાંજી વગેરેનું કે વાસી-દુર્ગન્ધવાળુ) અશ્રેષ્ઠ પાળાં=પાણી, अदुवा=અથવા વારઘોવળં=ગાેળના માટ- લાદિનું ધાવણુ, સંસેફમં=લાેટથી ખરડાએલા હાથ કે પાત્રાદિનું ધાવણુ, તથા વાહજોદ્યાં=કાચા ચાખાનું ધાવણુ, એ દરેક अहुणાઘોઝં=તત્કાળ ધાએલાં, (મિશ્ર હાેય, માટે) વિવડ્ઝ ણ=વર્જવાં. (૧-૭૫)

(વારંવાર વહેારવાથી થએલા અનુભવરૂપ)मईए= अुद्धि વડે અથવા दंसणेण=(વર્ણોદિ) જોવા વડે, पडिपुच्छिऊण= પૂછીને, કે બીજ દ્વારા सुचा= સાંભળીને जं= જેને जाणिड्जा= જાણી શકે કે चिराधोअं= ઘણા સમય પૂવે ધાએલું છે, તેને (તથા ધાયા પછી નીતરેલું વગેરે જોઇને નિશ્વયથી) जं निस्संकियं= જે શંકા વિનાનું હાય, તેને (૧- ૭૬)

તથા જે ત્રણ ઉકાળા પૂર્વક ઉકાળેલું હેાવાથી अजीa= જીવરહિત परिणयं= પ્રાસુક (તથા ખુદ્ધિ આદિથી મીઠું, સડ્યા વિનાનું, આરેાગ્યજનક વગેરે સમજાય, તેને તેવું) नज्ञा= જાણીને સંયત એવા સાધુ ગ્રહણ કરે अह=જો (દુર્ગન્ધી કે ખારું ખાટું રાગજનક હશે, એમ) संकिअं= શંકાવાળું મविडजा= થાય (દેખાય) તાે ગં= તેને आसाइत्ता= ચાખીને રોअए= પસંદ કરે– નિર્ણ્ય કરે. (૧–૭૭)

તે માટે દાત્રીને કહે કે आसायणट्टाए=**ચાખવા માટે** થોવં=થેાડું, मे इत्थंमि=મારા હાથમાં दल्लाहि=આપ, अच्चंबिलं=અતિખાડું કે पૂअं=દુર્ગન્ધવાળું मे तण्ह विणित्तए=મારી તૃષા શમાવવા માટે નાलં=સમર્થ ન હૈાય, मा=(એવું અનુપયાેગી મારે) મારે જરૂરી નથી. (ચાખ્યા પછી શરીર-સંયમને યાેગ્ય–ઉપયાેગી હાેય તાે ગહેહ કરી શકાય, અન્યથા નિષેધ કરાય.) (૧–૭૮)

છતાં દાત્રી અતિખાટું, દુર્ગન્ધવાળું, તૃષા શમાવી ન શકે તેવું પાણી આપે તેા તેને પ્રતિષેધ કરે કે મારે તેવું કલ્પતું નથી. (૧-૭૯)

### અધ્યયન પાંચમુ']

િં ેક સાધુને વિવિધ અચિત્ત પાણી લેવાનું શાસ્ત્રોમાં વિધાન છે, તાે પણ લેનાર–આપનારના ભાવધર્મની રક્ષાના ધ્યેયથી કે અન્ય કારણાેથી આ વિધિ વૃદ્ધપર પરાયા બંધ થએલાે દેખાય છે. વર્તમાનમાં તાે કેવળ ત્રણ ઉકાળા આવે તે રીતે પર્શ ઉકાળેલું શુદ્ધપાણી લેવાય છે. ગેાળ-સાકરાદિનાં ધાવણ, દ્રાક્ષાદિનું કે ફળાનું પાણી તૈયાર કરવાથી અથવા લેવામાં લાલપતા થવાથી આધાકર્મ આદિ દેાષોના સંભવ છે તેમ ઉકાળેલા પાણીમાં પચુ બહુધા આધાકર્મ વગેરે દાેષા લાગે છે, તાે પણ ઉકાળેલું પાણી લેવામાં રસલેાલુપતાથી ળચવારૂપ ભાવધર્મની રક્ષા શક્ય છે. હા, જોઈતા પ્રમાણુમાં મળવાથી તેની વપરાશ વધે તે હિતકર નથી, માટે આત્માર્થી સાધુએ વિવેક કરવાે આવશ્યક છે. ગૃહસ્થ– જીવનમાં ધનની મુખ્યતા હેાવાથી જેમાં ધનખર્ચન થાય કે આેછા થાય તે વસ્તુના દાનની ગૃહસ્થ કદાચ બહુ કિંમત ન કરી શકે, પણ સાધુજીવનમાં ધર્મની મુખ્યતા હાવાથી સંયમધર્મ હણાય તેવી વસ્તું બહુમૂલ્યવાળી હાય તાે પણ કિમત વિનાની અને સંયમમાં ઉપકારી અલ્પ–મૂલ્યવાળા હાય તાે પણ બહુ કિંમતવાળી માનવી જોઈએ. અર્થાત સાધુને ઘી કે પાણી નિર્દોષ હેાય તેા બન્ને સમાન ઉપકારક છે. દેાષિત આહારની જેમ દેાષિત પાણી પણુ સંયમને હાનિ કરે જ છે, છતાં અનિવાર્ય હેાવાથી દેાષિત લેવું પડે, ત્યારે તેા તેની વપરાશ બને તેટલી એાછી કરવી જોઇએ. પૂર્વકાળના મહર્ષિઓ અલ્પજરૂરીઆતવાળા હેાવાથી કળાદિનાં કે ધાવણ આદિનાં અલ્પ પ્રમાણમાં મળતાં પાણીને ધેરધેરથી મેળવી નિર્વાક કરતા અને એથી સંયમની પણ નિર્મળતા રહેતી. એ વિધિ નષ્ટ થતાં ઉકાળેલું પાણી વધુ પ્રમાણમાં મળવાથી જરૂરીઆત પણ વધતી ગઈ, પ્રાય: દાેષિત હેાવાથી સંયમ મલિન થવા લાગ્યું અને આશીર્વાદરૂપ સાધુજવન ગૃહસ્થાેને પણ ભારરૂપ બનતું ગયું. એમ લાભને બદલે હાનિ થવાના પ્રસંગને વિચારીને સંયમના ખપી આત્માએ એનેા વિવેક કરવાે ઘટે. ઘી હાેય કે પાણી હાેય, તેનું એક બિન્દુ પણ નિરર્થક વાપરવામાં કે પરડવવામાં સમાન દેાષ છે. એ વચન

પુનઃ પુનઃ યાદ કરીને આત્માર્થાએ સંયમ જેમ નિર્મળ અને પ્રભાવક બને તેમ વર્તવું હિતાવહ છે.]

(१४०) तं च हुज्ज अकामेणं, विमणेण पडिच्छिअं।

तं अप्पणा न पिबे, नो वि अन्नस्स दावए ॥१–८०॥ (१४१) एगंतमवक्तमित्ता, अचित्तं पडिलेहिआ ।

जयं परिट्टविज्जा, परिट्टप पडिकमे ॥१-८१॥

(નિષેધવા છતાં દાતારે આગ્રહ કરીને વહેારાવવાથી अकामेणं=ઇચ્છા વિના કે विमणेण=બે-ચિત્તથી (અનુ-પયાંગથી) त' च=તેવું (ખાટું કે દુર્ગન્ધી, વગેરે અચેાગ્ય) પાણી पडिच्छिभं=લીધું હાય, તા તે अप्पणा=પાતે ન પીવે અને બીજાને પણ ન આપે. (૧-૮૦) કિન્તુ एगंतं= એકાન્તે अवक्रमित्ता=જઇને अचित्तं=અચિત્ત (નિજીવ-યાગ્ય) ભૂમિને પडिलेहिआ=ચक्षુથી જોઇ-પ્રમાજી'ને जयं=જયણા પૂર્વક પરઠવે, પરઠવીને વસતિમાં આવી पडिक्रमे=(ઇર્યાપથિકી) પ્રતિક્રમે. (૧-૮૧)

[કાઇવાર ગૃહસ્થની દાક્ષિણ્યતાથી કે તેની ભાવનાની રક્ષા માટે ગીતાર્થ સાધુ ઇચ્છા વિના પણ લે, કારણ કે ગાચરીએ ગએલા ગીતાર્થ તે સ્યાદ્વાદદષ્ટિએ લાભ હાનિના વિચાર કરી વર્તવાના અધિકાર છે. એમ છતાં 'સવ<sup>6</sup>ત્ર સંયમની અને સંયમમાં અપવાદ સેવીને પણ આત્માની રક્ષા કરવી' એમ કહેલું હાવાથી અયાગ્ય વસ્તુને વાપરે કે વપરાવે નહિ, આથી રત્નાધિક પણ અયાગ્ય વસ્તુ લઘુ સાધુને પણ આપવી નહિ, એમ જણાવ્યું. બહારથી આવીને ઈર્યા પ્રતિક્રમણ કરવાનું વિધાન સામાન્ય હોવા છતાં અહીં પુનઃ કહ્યું, તે વસતિમાં પરડવે તા પણ પરડવ્યા પછી ઈર્યા પ્રતિક્રમણ અવશ્ય કરવું જોઈએ, એમ જણાવવા માટે સમજવું.]

૧૧ર

હવે કારણે વસતિ મહાર ભાજન કરવાના વિધિ કહે છે

(१४२) सिआ अ गोअरग्गगओ, इच्छिज्जा परिभ्रुत्तुअं । कुट्ठगं भित्तिमूलं वा, पडिलेहित्ताण फासुअं।।१–८२

(१४३) अणुत्रवित्तु मेहावी, पडिच्छन्नंमि संवुडे । हत्थगं संपमज्जित्ता, तत्थ सुंजिज्ज संजए ॥१–८३। સિआ**₌કદાચિત્ (**તપસ્વી હેાય, બીજે ગામ દ્વર ગયેા હેાય, કે શ્રમિત અથવા તૃષાતુર થયેા હેાય, તેથી) નોઝ-रगगगओ=**ગાચરી ગએલે। સુ**નિ ત્યાં જ परिमुत्तुअं=**લે।જન** કરવા ઈચ્છે, ત્યારે फासुअं=ત્રસ-ખીજ વગેરે છેવાથી રહિત कुट्रगं=શून्य ઘર−મઠ વગેરેને, કે તેવું સ્થળ ન મળે તે। मित्तिमूलं= डे। धनी सींतना भूणने (पाछणना देश सागने) पडिलेहित्ता=नेत्रे। थी जेध-भ्रमार्जने (१-८२) मेहावी= **સુદ્ધિમાન** સાધુ अणुन्नवित्तु= વિશ્રામ કરવાના બહાને તેના સ્વામિ**ની) અનુમતિ મેળવીને** (કાેઈ ત્યાં ન દેખે એવી વ્યવસ્થા કરીને) पडिच्छन्नंमि=ઉ**પર દાંકેલા** (છાપરાદિવાળા તે સ્થાને) સંવુહે=સંવૃત થઇને (ઉપયાગ પૂર્વક) ઇર્યા૦ પ્રતિક્રમણુ કરીને **ह**त્થગં=(ઉપલક્ષણુથી)**હાથમાં મુખવસ્ત્રિકા લઇને** संपमज्जित्ता=વિધિપૂર્વક કાયાને **પ્રમાજ**ેને, संजए= **સમાધિયુત સાધુ (**રાગ-દ્રેષ વિના) મુંजिज्ज=આહાર-પાણી આદિ **વાપરે. (**૧-૮૩)

[ૅકાઇ તપસ્વીને, વિશિષ્ટ નિર્જરા માટે અભિગ્રહ ધારીને અથવા કાેઇ સામાન્ય સાધુને પણુ ધારવા કરતાં દૂર અન્ય ગામમાં જવું પડે, ઈત્યાદિ કારણે આવેા પ્રસંગ સંભવિત છે. તથા ભોજન કરતાં કે ગાેચરી આલાેચતાં પહેલાં મસ્તક વગેરેનું પ્રમાજન કરવું જોઈએ.]

(१४४) तत्थ से सुंजमाणस्स, अद्विअं कंटओ सिआ । तणकट्ठसकरं वा वि, अत्रं वा वि तहाविहं ॥१-८४॥

(१४५) तं उक्खिवित्तु न निक्खिवे, आसएण न छड्डए । हत्थेण तं गहेऊण, एगंतमवकमे ॥१–८५॥

आसएण= मे। देथी न छड्डए= ફે કે (શ્ કે) નહિ, કિન્તુ તેને હાથ વડે ગ્રહણ કરીને એકાન્તમાં अवक्कमे=જાય. (૧-૮૫) 'એકાન્તે જઇને' વગેરે ૮૬ મી ગાથાના અર્થ ૮૧ મી ગાથા પ્રમાણે. (૮૬)

[ જ્યાં ત્યાં ફે કવાથી કે થૂંકવા વગેરેથી ગૃહસ્થને અપ્રીતિ, પારિષ્ઠાપનિકાસમિતિના ભંગ, અસભ્ય વર્ત નથી સંયમની લઘુતા, તથા શાસનની અપભ્રાજના, વગેરે અનેક દાેષા સમજવા.]

# હવે વસતિમાં ભાજન કરવાના વિધિ કહે છે– (૧૪૭) सिया य भिक्खू इच्छिज्जा, सिज्जमागम्म भुत्तुअं । सपिंडपायमागम्म, उंडुअं पडिलेहिआ ॥१–૮७॥

અધ્યયન પાંચમું]

(१४८) विणएण पविसित्ता, सगासे गुरुंणो मुणी। इरियावद्वियमायाय, आगओ अ पडिकमे ॥१-८८॥ સિआ=કદાચિત (બહાર ભાજનનું કારણ ન હાેવાથી) ભિક્ષુ (સાધુ) सिब्जं= ઉપાશ્ચર્યે आगम्म=આવીને ભાેજન કરવા ઈચ્છે, ત્યારે સવિંહવાય = આહારપાણી સહિત. आगम्म=(ઉપાશ્રયના દ્વાર પાસે)આવીને. ઉપાશ્રયની અહાર <del>ં</del>ંહુબં=**રથંડિલને (શુદ્ધ નિ**ર્જીવ બ્રિમિને)पडिलेहिआ=**જો**ઇ**ને** પ્રમાજે, (ત્યાં ઉભા રહીને આહારની શુદ્ધિ કરે, અર્થાત્ કાેઇ જીવ, સચિત્ત, કે કાંટાે, કાંકરાે, તૃણ, વગેરે આવ્યું હેાય તેા ત્યાં પરઠવી દે.) (૧–૮૭) પછી વિનયથી (ત્રણુ નિસીહિ પૂર્વ ક 'नमो खमासमणाणं' ઇત્યાદિ બાેલતા વસતિમાં પ્રવેશ કરીને ગુરુની **સ**गાसે=**પાસે (**સમક્ષ) આવેલા તે મુનિ इरियावहियमायाय='इच्छामि पडिक्कमिउ ० इरियावहियाए० ' ઈत्याहि पाठ आे बीने पडिक्कमे= धरि० भडि अने ते કાચાત્સર્ગમાં જવા–આવવા ઉપરાંત ગાચરી લેતાં લાગેલા દેાષેાનું પણ ચિંતન-સ્મરણ કરે. (૧-૮૮) (१४८) आभोइत्ता णं नीसेसं, अइआरं जहकमं । गमणागमणे चैव, भत्ते पाणे व संजए ॥१–८९॥ (१५०) उज्जुप्पन्नो अणुव्विग्गो, अव्वक्खित्तेण चेअसा । आलोए गुरुसगासे, जं जहागहिअं भवे ॥१–९०॥

गारगर गुरतगास, ज जहागाहज मव ॥ (-< ગ गमणा०=(કાયાત્સગ્ર કરતાં) જતાં-આવતાં તથા આહાર-પાણી લેવા વગેરેમાં લાગેલા नीसेसं=સઘળા અતિચારાને जहक्तमं=યથાક્રમે (નીકળ્યેા ત્યારથી વસતિમાં

[ દરા વૈકાલિક

આવતાં સુધી જે જે ક્રમે દેાષાે લાગ્યા હાેય તે ક્રમથી) आमोइत्ता= જાણીને (હૃદયમાં ધારણુ કરીને) णं=વાકચાલ કારે संजए=(રાગદ્વેષ રહિત) સાધુ (કાયાત્સર્ગ પારે.) (૧-૮૯) પછી उज्जुपन्नो=સરળ અને બુદ્ધિમાન ક્ષુધાદિને જીતનાર હાેવાથી अणुव्विग्गो=ઉદ્વેગ વિનાના, अव्वक्सितेण= અવ્યાક્ષિપ્ત ચિત્તે (એકાગ થઇને) જે જે વસ્તુ જે રીતે લીધી મવે=હાેય તે તે ગુરુની સમક્ષ આલાેચે (કહી જણાવે.) (૧-૯૦)

[આ ચાર ગાથાઓમાં ગાચરી લઇને પાછા આવ્યા પછીના પ્રાચાન વિધિ છે. વર્તમાનમાં એ વિધિ ત્રુટક જોવામાં આવે છે. તેનું કારણુ અજેનેાની વચ્ચે રહેવાનું હાવાથી અપભ્રાજનાના સંભવ છે. ગાચરી આલાચવાના વિધિ સાધુને મમત્વ-લાેલુપતાદિ ઘણા દાષામાંથી બચાવી લે છે. અનુપયાગથી કે અજ્ઞાનથી દાષિત કે અનુપયાગી આવ્યું હાેય તાે ગુરુને કહેવાથી સમજવામાં આવે છે. વહાેરવામાં કંઇ અનુચિત વર્તન થયું હાેય તાે સુધરે છે, ઇત્યાદિ અનેક લાભા છે. માત્ર સૂત્રપાઠ બાેલીને આલાેચવાથી આલાેચના યથાર્થ થતી નથી. આલાેચનાનો અર્થ 'કહી જણાવવુ'' એવા છે, માટ

अभशः याद ४२ीने अरुने ४७ेवाथी यथार्थ आक्षीयना थाय छे.] (१५१) न सम्ममालोइअं हुज्जा, पुच्चि पच्छा व जं कडं। पुणो पडिकमे तस्स, वोसट्टो चिंतए इमं ॥१–९१॥ (१५२) '' अहो! जिणेहिं असावज्जा, वित्ती साहूण देसिआ। मुक्स्वसाहणहेउस्स, साहुदेहस्स धारणा ॥"॥१–९२॥ विशिष्ट ज्ञानना अलावे सूक्ष्म अतियारे। नडि

विशिष्ट शानना अलाप रहन आर्पयारा गाड समलवाथी सम्मं न आलोइअं सम्यग् न आदेाऱ्युं हुज्जा= द्वाय, अथवा ले पुव्विं पच्छा= भछीतुं भडेतां अने પહેલાંનું પછી (કે પૂર્વ-પશ્ચાત્કર્મ દોષવાળું અથવા પૂર્વ-પશ્ચાત્ સંસ્તવદેાષવાળું) कडं=કર્ઝું હાય, तस्स=તેને 'इच्छामि पडिक्रमिउं' गोअरचरिआए०=ઇત્યાદિ પાઠથી पुणो पडिक्कमे= પુન: પ્રતિક્રમે वोसट्ठो=કાચાત્સર્ગંમાં રહેલા આ પ્રમાણે ચિંતવે-(૧-૯૧) अहो=આનંદ સાથે આશ્ચર્ય (પામતાે એમ વિચારે કે) માક્ષની (સમ્યગ્ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની) સાધનામાં હેતુબૂત એવા સાધુના શરીરની ધારणा= (નિદાંષ) રક્ષા માટે શ્રીજિનેશ્વરદેવાએ असावज्ञा= પાપરહિત વિત્તી=આછવિકા દેસિआ=કહી છે.(૧-૯૨)

[આ એક ઉત્તમ ચિંતન છે, તેમાં શ્રીજિનેશ્વરદેવનો ઉપકાર, સાધુનું કર્તવ્ય, ભોજન લેવાના ઉદ્દેશ, દાેષ ટાળવાની પ્રેરણા અને શરીરરક્ષાની આવશ્યકતા, વગેરે વિવિધ સૂચના છે. એમાં ભાજનની લાેલુપતા અને શરીરની મમતા ટળે, આરાધનામાં અપ્રમત્તતા, નિર્દોષ આહાર મેળવવાની વૃત્તિ અને પરમાપકારી શ્રીતીર્થં કરદેવા પ્રત્યે કૃતગ્રભાવ પ્રગટે તેવું એક અમૃત છે. આ ચિંતન યથાર્થ બનતાં સાધુજીવન દાેષ રહિત બની જાય છે. વસ્તુતા ગાચરીની આલાેચના

એક શુભભાવથી ભરપૂર સુંદર આત્માપકારક અનુષ્ઠાન છે.]

(१५३) णम्रुक्कारेण पारित्ता, करित्ता जिणसंथवं । सज्झायं पट्टवित्ता णं, वीसमेज्ज खणं मुणी ॥१–९३॥

'નમો અરિદ્રંતાળં ' કહેવા પૂર્વંક કાયાત્સર્ગ પારીને, ઉપર जिणसंथवं= ચતુર્વિંશતિસ્તવને (લાેગસ્સને) કહીને, સज्झायं पट्टवित्ता= સજઝાય પઠાવીને (જો ભાેજન માંડલીમાં કરવાનું હાેય તાે બીજા સાધુઓ આવે ત્યાં સુધી માંડલીમાં એસીને સ્વાધ્યાય કરે અને (તપસ્વી આદિ) એકલભાેજી

[ અહીં સજ્ઝાય પઠાવવાનું કહ્યું, તેથી 'પચ્ચક્રખાણુ પારતાં સજ્ઝાય કરવી' એ માટે સંભવે છે. વર્તમાનમાં ભાજન પૂર્વે સજ્ઝાય પઠાવવાના ભીજો વિધિ જોવામાં આવતા નથી. વળી બીમાર, તપસ્વી, ક્ષુધાળુ, બાળ વગેરે સાધુઓને ગુરુની આજ્ઞાથી એકાકી ભાજન કરવાના વિધિ પણ છે. શેષ સાધુઓ સમપ્ર સાધુમંડલની સાથે જ ભાજન કરે એ વિધિને ભાજનમંડલી કહેલી છે.]

(१५४) वीसमंतो इमं चिंते, हियमद्वं लाभमद्विओ । जह मे अणुग्गहं कुज्जा, साहू हुज्जामि तारिओ ॥१-९४॥

वीसमंतो=વિસામા લેતા लाभमट्टिओ=झाभने। અથી સાધુ इमं=આ हिअमट्टं=હિતકારી અર્થને (લાલને) चिंते=ચિંતવે 'जइ मे=જો મારા ઉપર साहू=સાધુએ। અનુગ્રહ કરે તે। तारिओ हुज्जामि=(હું સંસાર સમુદ્રથી) તરેલા થાઉં (તરું).' (૧-૯૪)

[સાધુને પછુ આ વિધિથી દાનધર્મ સાથે ગુજુવાનાની સેવા દારા ગુજ્રાની સેવા થાય, ઉદર ભરિતા ૮ળે, ઔચિત્યધર્મનું પાલન થાય. તથા પરસ્પર મૈત્રી-પ્રીતિ અને વાત્સલ્ય વધે. ગૃહસ્થાની જેમ રત્નાધિક સાધુના પછુ ધર્મ છે કે સૌને સંભાળાને (સંતાધીને) ભાજન કરે.] (૧૫૫) साहवो तो चिअत्तेणं, निमंतिज्ज जहक्कमं । जइ तत्थ केइ इच्छिज्जा, तेहिं सर्द्धि तु ग्रुंजए ॥१-९५॥ (૧૫૬) अह कोइ न इच्छिज्जा, तओ ग्रुंजिज्ज एक्क[ग]ओ। आलोए भायणे साहू, जयं अपरिसाडिअं ॥१-९६॥

અધ્યયન પાંચમું]

પછી ગુરુને વિન તિ કરે કે-'હે લગવ ત! આ લાેજન-માંથી ઇચ્છા પ્રમાણે આપ ગ્રહણ કરા.' જો તેઓ સ્વીકારે તેા અતિસુંદર. ન સ્વીકારે તા ' બીજાઓને આપા ' એમ વિન તિ કરે. એથી તેઓ આપે તા ઘણું સારુ', અને ' તું આપ ' એમ કહે તો=ત્યારે चिअत्तेणं=પ્રશસ્ત મનથી (પ્રણિધાન પૂર્વ ક) जहक्रमંરત્નાધિકના ક્રમથી (અન્ય મતે પાળ, પ્રાઘૂર્જ ક, વૃદ્ધ, તપસ્વી, વગેરે ક્રમથી) સાધુઓને નિમ ત્રણ કરે-વિનવે, જો તેઓ કાેઈ ઇચ્છે તાે તેઓની સાથે (તેઓને આપીને) ભાજન કરે. (૧-૯૫) જો કાેઈ ન ઇચ્છે તાે સાધુ आऌોષ=પ્રકાશવાળા (પહાેળા) માથળે=ભાજનમાં (પાત્રમાં) जયં=યતનાથી અવરિસાહિગ્રં=(હાથ કે મુખમાંથી એક કણ–બિંદુ પણ)નીચે ન પડે તેમ ણ્ક્ત્ર્ઝો મુંગિંગ્ગ= એકલાે ભાજન કરે. (૧-૯૬)

[ગુરુને નિમંત્રણ કરવાથી તેઓના વિનય થાય અને વ્યવસ્થા જળવાય. સ્વયં ગમે તેને આપવાથી ગુરુ આજ્ઞાના ભંગ થાય 'કાને આપવું યાેગ્ય કે અયાેગ્ય છે' વગેરે જાણીને ગુરુ આપે તે લેવાથી લાલુપતાની પુષ્ટિ ન થાય અને લેનારના ગુરુ પ્રત્યે પૂજ્યભાવ વધે. ગુરુ આજ્ઞા વિના સ્વયં આપવાથી પરસ્પર અપ્રશસ્ત રાગ વધે. ગુરુનું બહુમાન ન સચવાય, અનધિકાર ચેષ્ટાના દાષ લાગે અને પરિણામે વૈરાગ્યને હાનિ પહેાંચે. એથી અસંયમ વધે અને વિરાધક પરિણામ પ્રગટે. 'કાને કચારે કેટલું શું આપવું – ન આપવું ' એ જ્ઞાની ગુરુ સમજી શકે, માટે તેઓને પૂછીને જ વર્તવું, એ સાધુનું કર્તવ્ય છે. જમવાનું ભાજન પહેાળું હોય તા પડેતા કે ઉડતા જવા માખી વગેરેને બચાવી શકાય. ખાતાં નીચે ઢાળવાથી કીડી આદિના ઉપદવ થાય, તે ખેંચી જાય તા અવિરતિનું પાયણુ થાય અને

छे।ऽ।ववा कतां ले।गांतराय ४२ थांधाय, वगेरे होषे। समकवा.] (१५७) तित्तगं व कडुअं व कसायं, अंबिलं व महुरं लवणं वा। एयलद्धमन्नत्थपउत्तं, महुघयं व म्रुंजिज्ज संजए॥१–९७।

तित्तगं= કડુ, कडुअं= ति इ्भुं, कसायं= तुरुं, अंबिलं= आढुं, महुरं= भधुर-भीठुं डे लवणं= आरुं एयलद्वं= शेवुं के (शास्त्रविधिथी) भट्युं હૈ। यते अन्नत्थपउत्तं= अन्यार्थ भयुक्रतं, अर्थात् (गाडाना यडमां ઉंજखनी केम) मे।क्षतुं साधड છे, એમ સમજીને संजए= राग-देष रહित साधु महुषयं व= भधु-धृतनी केम (ઉत्तम मानीने) मुंजिज्ज-से। जन डरे. (१-८७)

[સ્વાદિષ્ટ કે સ્વાદ વિનાનું ભોજન રસનેન્દ્રિયની અપેક્ષાએ સારું નરસું મનાય છે. રસનાના વિજેતા મુનિ માક્ષ સાધક દેહને માત્ર ટકાવવાના ધ્યેયથી રાગ-દ્રેષ વિના શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી મળેલું, જે જે નિદોષ કલ્પ્ય અને શરીરને પથ્ય હોય તે સઘળું સંયમની અપેક્ષાએ ઉત્તમ સમજીને મીઠા ભાજનની જેમ વાપરે અને અવિધિથી લાવેલું, દોષિત અકલ્પ્ય તથા કુપથ્ય વસ્તુ વર્ણાદિથી શ્રેષ્ઠ હોય તાે પણુ તજે. અહીં 'મધુઘૃત'માં મધુ શબ્દ સ્વાદની ઉપમા માટે કહેલા છે, માટે મધને ભક્ષ્ય નહિ સમજવું.]

(१५८) अरसं विरसं वा वि, स्रइअं वा अस्रइअं । उछं वा जइ वा सुक्कं, मंथुकुम्मास भोअणं ॥१–९८॥ (१५८) उप्पन्नं नाइहीलिज्जा, अप्पं वा बहु फासुअं । सुहालद्वं सुहाजीवी, सुंजिज्जा दोसवज्जिअं ॥१–९९॥ अरसं=(भसाक्षा के वधार वगेरे क्या विनानु) रस

રહિત, અથવા विरसं=વિપરીત રસવાળું (કે અતિપુરાહું) સૂइअં - શાક સહિત, અથવા असूइअं - શાકરહિત उहं-(ઘણા વધારાદિથી સુક્રત) રસદાર, અથવા सुक्तं=અલ્પશા-કવાળું-સુકું (રસરહિત) અર્થાત્ મંશુ=બાેરનું ચૂર્ણુ, कुम्मास=અડદાદિના બાકળા (ટેાઠા) વગેરે જે જે (૧-૯૮) फासअं=नि96व उपन्नं=शास्त्रोक्त विधिथी मेणवेदं हे।य તેને नाइहीलिज्जा=અતિનિ દેનહિ, અર્થાત્ अपं=અતિ-અલ્પ છે, बहુ=ઘણું છતાં અસાર (શક્તિ ન આપે તેવું છે, વગેરે નિંદા કરે નહિ, પણ મૌનપણે, મુખ બગાડ્યા વિના, લાેકાેએ પાતાની દાનરુચિથી જે આપ્યું હાેય તેને . શ્રેષ્ઠ માનતે। મુનિ) मुहालद्वं=(મ'ત્ર-ત'ત્રાદિ પ્રચાેગ કર્યા વિના) સહજ ભાવે મળેલું દ્વોત્તવહ્નિઝં=દાેષરહિત હેાય એવા અશનાદિને મુहाजीवी=(કેાઇ નિયાણા વિના કેવળ સંયમ) **માેક્ષની સાધના માટે જીવન**ા**રાે** મુંजि₅जा≕ ભાજન કરે. (૧-૯૯)

[બારનું ચૂર્બું કે બાકળા જેવી સામાન્ય વસ્તુમાં પણ અસદ્ભાવ ન કરતાં, થાડું કે ઘણું જે જે નિર્જીવ, શાસ્ત્ર વિધિથી, દોષરહિત, વિના બલાત્કારે મલ્યું હોય તે સર્વ માક્ષમાર્ગમાં ઉપકારી છે એમ સમજી બળ વીર્ય-પુષ્ટિ-શાભા આદિ ક્રાઈ જડભાવની અપેક્ષા વિના માત્ર શરીરને ટકાવવાની યુદ્ધિએ લીધેલાે આહાર સંયમસાધક બને છે. તેથી વિપરીત અતિરાગ-દ્વેષાદિ પૂર્વ ક લેવાય તાે તે ઘણા કે એક પણ આહાર સંયમના પરિણામમાં વૃદ્ધિ કરી શકતા નથી જેમ આહાર નિર્દોષ-શુદ્ધ જોઈએ, તેમ ખાનારનું ચિત્ત પણ શાન્ત અને શુદ્ધ જોઈએ. ખારાકનાં પુદ્દગલા શુભાશુભભાવરૂપ જે અસર ઉપજાવે છે તેથી કેઈ ગ્રુણી અસર ખાનારના અધ્યવસાયા ઉપજાવે છે. માટ ઉભયની શુદ્ધિ જોઇએ. ભાેજન કરનારની શુભાશુભ વૃત્તિઓ ભાજનથી પાેષાય છે. માટે આહાર મેળવવાની જેમ વાપરતાં પણ ઉપશમભાવ કેળવવા જોઈએ. એ કારણે જ પ્રાસૈષણાના પાંચ દાેષા જીદા કહ્યા છે. મંત્ર તંત્રાદિ પ્રયાગ કે બલાત્કારાદિ કર્યા વિના મેળવેલું પણ જડ લાલસાને પાેષવાના ધ્યેય વિના કેવળ ધર્મના સાધનભૂત કાયાને ટકાવવાના ધ્યેયથી વાપરવું જોઇએ]

(१६०) दुल्लहा उ म्रहादाई, म्रहाजीवी वि दुल्लहा । म्रहादाई म्रहाजीवी, दो वि गच्छंति सुग्गई-त्ति बेमि ॥१-१००॥

પ્રાયઃ સર્વત્ર મુધાદાચી દુર્લભ છે અને મુધાજીવી પણ દુર્લ છે. મુધાદાચી અને મુધાજીવી બન્ને (પાતપાતાના તે ગુણાથી) સદ્દગતિને પામે છે, એમ હું કહું છું. (૧-૧૦૦)

[ ક્રાઇપણ બદલાની આશા વિના કેવળ સ્વધર્મ સમજીને આપનારા મુધાદાયા અને પાતાની જાતિ-ગ્રણ-બુદ્ધિ-ત્રાન કે કળા વગેરે સર્વ આલ બનને તજીને દીનતા કે બદલા આપવાની ભાવના વિના કેવળ સ્વગ્રણોના બળે જીવનારા મુધાજીવી સમજવા. નિષ્કામ વૃત્તિવાળા તે બન્ને પાતાના એ મહાન ગ્રણથી નિર્દોષ જીવન જીવીને સદ્દગતિને પામે છે. મુધાદાયી માટે કહ્યું છે કે-કાઇ વૈષ્ણવે પાતાના ત્યાં એક પરિવાજકને સેવાના કાઇપણ બદલા નહિ આપવાની શરતે ચામાસું રાખ્યા અને પાતે સ્વધર્મ સમજીને તેની સેવા કરવા લાગ્યા. એકદા તેના ઘાડા ચારા લઇ ગયા, પ્રભાત થઈ જવાથી ચારાએ તેને આગળ ન લઇ જતાં નદી કાંઠે છાડી દીધો, સવારે પરિવાજક સ્નાન માટે નદીએ ગયા, ત્યાં તેણે ઘોડા જોયા, પણ શરત કરેલી હાેવાથી વૈષ્ણવને કહી શકાય તેમ ન હાેવાથી 'મારુ' વસ્ત્ર નદી ઉપર રહી ગયું છે

#### <del>અ</del>ધ્યયન પાંચમું]

એમ વૈષ્ણવને કહી વસ્ત્ર લાવવા માણસ મેાકલ્યો, તે માણસે ત્યાં ઘેાડાને જોયેા અને પાછા આવી પાતાના સ્વામાને કહ્યું. એથી વૈષ્ણવે પરિવાજકના ધ્યેયને સમજી લીધું અને કહ્યું કે દાતારને બદલેા આપવાની વૃત્તિવાળાને દાન આપવાથી ધર્મન થાય માટે અહીંથી ચાલ્યા જાએો, તાત્પર્ય કે સ્વકર્તવ્ય સમજીને નિષ્કામ વૃત્તિથી દાન કરનારાે ગૃહસ્થ મુધાદાયી જાણવાે. મુધાજીવી માટે પણ કહ્યું છે કે-એક રાજાએ ધર્મની પરીક્ષા માટે ધર્માંઓને આમંત્રણ આપ્યું. કાર્પટિક વગેરે વિવિધ લોકો આવ્યા. તેઓને જીવન ઉપાય માટે પૂછતાં એકે કહ્યું હું મુખબક્ષે ( કથા સંભળાવવાથી મળતી આજીવિકાથી) જુવું છું, ખીજાએ કહ્યું હું પગના બળે (લેખા-પત્રો પહેાંચાડીને તેના બદલે મળતી આજીવિકાથી) જુવું છું. ત્રીજાએ કહ્યું હું હાથના ભળે (લેખનાદિ હસ્તકળાથી આજવિકા મેળવીને) જીવું છું. ચાથાએ કહ્યું હું પ્રવજિત હાેવાથી લાેકાની ભક્તિના ખળે જીવું છું, ત્યારે પાંચમા ક્ષુલ્લક સાધુએ કહ્યું હું સંસારથી વિરક્ત થએલે મુધા (`કાઇ આશા–આલંખન વિના) ્રજીવું છું. તે સાંભળી રાજાએ તેના ધર્મ<sup>°</sup>ને શ્રેષ્ઠ માની સ્વીકાર્યો. અર્થાત વૈરાગ્યના બળે જીવનાર મુધાજીવી સમજવા.]

## पंचमाज्झयणस्स पढमो उद्देसो सम्मत्तो

િદ્રશ વૈકાલિક

પાંચમા અધ્યયનના બીજાે ઉદ્દેશા પહેલા ઉદ્દેશામાં શેષ રહેલા ભાજનવિષિ બાજામાં કહે છે–

(१९१) पडिग्गहं संलिहित्ता णं, लेवमायाइ संजए । दुगंधं वा सुगंधं वा, सब्वं ग्रुंजे न छड्डए ॥२--१॥ संजए=(२ाग-द्वेषादिने। विकेता) सुनि दुर्ग-धवालुं डे सुग'धी सब्वं=सधलुं लेवमायाइ=क्षेभ सुधी (पात्रने तर्જनी अंशुक्षीथी) संलिहित्ता=संक्षेभन डरीने (धसीने) लेगकन ठरे, देश पणु छंडे नढि. (२-१)

[ લેશ પણુ નહિ છાંડતાં પૂર્ણુ ભોજન કરવાના વિધાનથી અધિક લાવવું નહિ, સંગ્રહ કરવા નહિ, મૂર્છા થાય નહિ, દાનરુચિની રક્ષા થાય-વધે અને પાત્ર વગેરે સ્વચ્છ રહે, ઈત્યાદિ અનેક લાભ થાય. ર–૧]

(૧૬૨) सेज्जानिसीहियाए, समावन्नो अ गोअरे । अयावयट्ठा ग्रुचा णं, जइ तेणं न संथरे ॥२–२॥ (૧૬૩) तओ कारणमुप्पन्ने, भत्तपाणं गवेसए । विहिणा पुव्वउत्तेण, इमेणं उत्तरेण य ॥२–३॥ सेज्जा=3 पाश्रय કे निसीहियाए=स्वाध्याय ભूभिभां (तपस्वी કे ग्લान साधु) गोअरे=આહાર કરવાના સ્થળે अयावयट्टा=(निर्वाह न थाय तेटलुं) અપૂર્ણુ (ભ्राજન મલ્યું હોય તેને) मुच्चा=वापरीने (ले तेटला वडे) न संथरे= निर्वाह न કરી શકે (२-२) तओ=ते। ('क्षुधानी वेदना न सहाय, ज्ञानाल्यासाहि डायें। न थर्ड शहे' वगेरे पुष्ट કારણે) पुव्वउत्तेण=**પહેલા ઉદ્દેશામાં કહ્યો તે** અને इमेणं उत्तरेण=આ પછી કહેવાતા વિધિ વડે આહાર પાણીની गवेसए=(બીજ વાર) **રોાધ કરે**. (२-३)

[મુખ્ય માર્ગે સાધુને એક જ વાર અને કાેઇ તપસ્વી-બીમાર વગેરેને નિર્વાહ ન થાય તાે પુષ્ટ કારણે બીજી-ત્રીજીવાર ભોજન વિહિત છે. તેનાે વિવેક, લાેલુપતાનાે નાશ, સમયનાે બચાવ, આરાેગ્ય અને સંયમની શુદ્ધિ વૃદ્ધિ વગેરે વિવિધ લાભાે છે. 'સ્વાપ્યાયભૂમિ' એટલે ઉપાશ્રય અથવા બીજે જ્યાં અધ્યયન કરાવું હાેય તે સ્થળ, **गો કારે** પદનાે અર્થ પ્રસંગાનુસાર લખ્યો છે. ટીકામાં **છન્નમठાવો ક**ર્યો છે. ૩]

હવે કાળની યતના કહે છે.

(१९४) कालेण निक्खमे भिक्खू, कालेण य पडिक्कमे । अकालं च विवज्जित्ता, काले कालं समायरे ॥२–४॥

સાધુ ચાેગ્યકાળે ગાેચરી માટે નીકળે, અને યાેગ્યકાળે પडिक्कमे='પાછા ફરે. (સ્વાધ્યાયાદિ માટે અકાળ માનેલા સ'ધ્યાદિ) अकालं=અકાળને વર્જીને ચાેગ્યકાળે कालं=લિક્ષાને (ઉપલક્ષણથી જ્ઞાન, ધ્યાન, પ્રતિક્રમણ, પ્રતિલેખનાદિ સર્વ કાર્યોને તે તે ચાેગ્યકાળે) કરે. (ર-૪)

[જે ગામ નગરાદિમાં ગૃહસ્થાને ભાજનના જે સમય હાેય તે ભિક્ષા માટે પણ યાેગ્યકાળ કહ્યો છે. સ્વાધ્યાયાદિ ન સીદાય તે રીતે પુનઃ સ્થાનમાં આવી જવાય તે પાછા કરવાના યાેગ્યકાળ સમજવા. જે જે કાર્ય જે જે કાળે કરણીય હાેય તેના તે કાળ. વિના કારણે ગમે ત્યારે માેડું વહેલું કરવું તે અકાળ સમજવા. તે તે કાર્યો કાળે કરવાથી પ્રમાદને કારણ મલતું નથી, સવિશેષ આરાધના થઇ શકે છે અને અમૂલ્ય સમયના દુરુપયાેગ થતા નથી. માનવ જીવનના સમય

\_\_\_\_\_

સમયની કિંમત અમૂલ્ય છે. 'गोयमा ! समयं मा पमायप ' । એ પ્રભુ મહાવીર દેવનું વચન એનું સૂચક છે. અનંતાનંત પુદ્ગલ પરાવર્તન સુધી ન થાય તે આત્મશુદ્ધિ મનુષ્યની ટુંકી જુંદગીની થાેડી ક્ષણ્રોમાં થઈ શકે છે. માટે અનંતા જન્માે કરતાં ય મનુષ્યના ધર્મસામગ્રી યુક્ત એક ભવ અધિક મૂલ્યવાળાે છે. ૪]

અકાળે નીકળવાથી ભિક્ષા ન મળતાં કાેઇ સાધુ કલેશ કરે, કે દાતારની નિંદા કરે, તેને અન્ય સાધુ કહે છે—

(१९५) अकाले चरसि भिक्खू, कालं न पडिलेहसि । अप्पाणं च किलामेसि, संनिवेसं च गरिहसि ॥२–५॥

હે ભિક્ષુક ! તું અકાળે ભિક્ષાર્થે ફરે છે, ભિક્ષા-કાળને न पडिलेहसि=**વિચારતા નથી,** તેથી अप्पाणं= પાતાને किलामेसि= **શકવે છે** અને संनिवेसं= ગામને (ગૃહસ્થાને) गरिहसि=નિંદે છે. (ર-૫)

[અત્ઞાન, પ્રમાદ કે સ્વાધ્યાયાદિના લાભથી અકાળે કરવાનું સંભવિત છે. પણ તેમાં અત્રાન અને પ્રમાદ સ્પષ્ટ અહિતકર છે જ. સ્વાધ્યાયના પણ લાભ માહના ઉદયરૂપ હાવાથી શાસ્ત્રાત્રાના ભંગ કરાવે છે. પ્રત્યેક કાર્યા તે તે કાળે કરવાની જિનાત્રા હાવાથી તે તે કાળે કરાતું ભાજન, ભિક્ષાબ્રમણ કે સ્થંડિલ ગમન, વગેરે સર્વ શરીર-ચિંતાનાં કાર્યો પણ નિર્જરાનાં કારણ છે. ભણવા જેટલું પ્રત્યેક સાધુક્રિયાનું પણ મહત્ત્વ છે, એમ સમજતા મુનિ એક કાર્યના લાભથી અન્ય કાર્યની ઉપેક્ષા કરે નહિ. ગ્રાનાદિ આરાધનાના લાભ પણ બીજા યાગામાં અનાદર ન પ્રગટાવે તા જ પ્રશસ્ત ગણાય. વસ્તુતઃ જિનાત્રાને અનુસરવા પૂર્વકના મન વચન અને કાયાના વ્યાપાર તે જ ત્રાન દર્શન અને ચારિત્ર છે. પ] **મ**ધ્યયન પાંચસુ]

(१९९) सइ काले चरे भिक्खू, क्रुज्जा पुरिसकारिअं । अलाग्र त्ति न सोइज्जा, तवु त्ति अहिआसए॥२–६॥

काले= **બિક્ષાકાળ સરૂ=થયે છતે** (અથવા ગૃહરથા દાન દેવા માટે સાધુની સ્મૃતિ (સ્મરણ) કરે તે સમયે) સાધુ બિક્ષાર્થ चરે=ફરે, જંઘાબળ હાય ત્યાં સુધી पुरिस– कारिअं=પુરુષકાર (પુરુષાર્થ) કરે (પ્રમાદ ન કરે), કરવા છતાં આહાર अलाમु=ન મળે ત્તિ=તા 'ન મલ્યું ' એવા ન सोइज्जा= શાક ન કરે કિન્તુ તવુ ત્તિ= ઉપવાસ, ઉણેહરતા અ દિ 'તપ થશે' એમ વિચારી अहिआसए=ક્ષુધાને સહન કરે. (ર-૬)

[શરીરબળને સદુપયાંગ થવાથી વીર્યાન્તરાય કર્મ તૂટે છે, પ્રમાદથી બંધાય છે, માટે જંઘાળળ હાેય ત્યાં સુધી સાધુએ વિહાર, ભિક્ષાભ્રમણ આદિ કરવું જોઇએ. આહાર ન મળે તાે પણ જિનાગ્રાનું પાલન, વીર્યાન્તરાયના ક્ષયાપશમ, વગેરે લાભ તાે થાય જ છે. સુખ્યતયા કેવળ આહાર માટે નહિ, પણ વીર્યાન્તરાયના ક્ષયાપશમ માટે ગાચરી કરવાનું હાેવાથી શાકનું કાઇ કારણ નથી. સાધુને જિનાગ્રા મુજબ સંયમની પ્રવૃત્તિ નિષ્ફળ થતી નથી. કારણ કે 'અમુક કાર્ય કરવું' એ ધ્યેય ન રાખતાં 'જિનાગ્રાને અનુસરુ'' એ ધ્યેય રાખવાથી આગ્રાપાલનનું માટું ફળ મળે છે. માટે આહાર ન મળે તાે પણ ઢંઢણ મુનિના દષ્ટાન્તે સમાધિ રાખવી. ક]

હવે ક્ષેત્રની યતના માટે કહે છે—

# (१९७) तहेवुचावया पाणा, भत्तद्वाए समागया। तं उज्जुअं न गच्छिज्जा, जयमेव परक्कमे ॥२–७॥

કાળ યતનાદિ કહી તहेव=તેમ (ક્ષેત્રયતના માટે પણ) જ્યાં उचावया=सારા નરસા (હંસ વગેરે કે કાગડા વગેરે) पाणा=જીવા મત્તદ્દાણ=(અલી-નૈવેદ્ય વગેરે) ભાજન માટે (આશાએ)આવ્યા હાય, તં उच्जुअं=તેએાની સામે ન જાય, (પણ તેમને ઉદ્દેગ, ત્રાસ, ભય ન થાય તે રીતે) जयमेव परक्कमे=યતના પૂર્વક જાય. (ર-૭)

[પક્ષી આદિ ભયથી ઉડી જતાં તેઓને વિઘ્નભૂત થવાથી કર્મ ય'ધાય. લેાકમાં પણુ સાધુ હલકા–ભીખારી તુલ્ય મનાય અને એથી શાસનની પણુ લઘુતા થાય. હ]

(१६८) गोअरग्गपविद्वो अ, न निसीइज्ज कत्थई । कहं च न पबंधिज्जा, चिट्ठित्ताण व संजए ॥२-८॥

ભિક્ષા માટે ગએલે। સંजण्=સાધુ ન નિસીइज्ज=બે**સે** નહિ, અથવા चिट्टित्ता=ઉ**ભા રહીને** (પણ અમુક સમય સુધી) कहं=કથાને ન पर्वधिज्जा=**પ્રબ'ધ પૂર્વ'ક ન કરે. (**ર-૮)

[અર્થાપત્તિએ પ્રસંગને અનુરપ આવશ્યક પ્રશ્નાદિ કે ક્રાઈ પ્રસંગે થેાડાે માત્ર ઉપદેશ કરી શકાય. ગૃહસ્થને ત્યાં અધિક રાેકાવા બેસવાથી સંયમની હાનિ અને ધર્મકથા કરવાથી ભક્ત હાેય તાે આહારમાં દાેષ લાગવાનાે અને દ્વેષી હાેય તાે દ્વેષ થવાનાે વગેરે પ્રસંગ આવે. ૮]

#### હવે દ્રવ્યયતના માટે કહે છે-

(१९८) अग्गलं फलिहं दारं, कवाडं वा वि संजए । अवलंबिया न चिद्विज्जा, गोअरग्गगओ मुणी ॥२-९॥

Jain Education International

ગેાચરી માટે ગએલાે સંजણ્=સંયત મુનિ अगगलं= (દરવાજાના કમાડની) સાંકળને, फलिइं=પરિઘને (કમાડની પાછળ ભરાવવાના કાષ્ઠને), દ્વારં=(ખારણાની) શાખને, કે कवाडं=કમાડને अवलंबिआ=અવલંબીને (આઠિંગણ્યુ કરીને) ઉભાે ન રહે. (કારણ કે એથી લઘુતા-હલકાઈ તથા સંયમ વિરાધનાદિ દાેષા થાય.) (૨-૯)

હવે ભાવયતના કહે છે—

१७०) समणं माहणं वा वि, किविणं वा वणीमगं । उवसंकमंतं भत्तद्वा, पाणद्वाए व संजए ॥२-१०॥ १७१) तमइक्कमित्तु न पविसे, न वि चिट्ठे चक्खुगोअरे । एगंतमवक्कमित्ता, तत्थ चिट्ठिज्ज संजए ॥२-११॥

(અન્યમતવાળા નિર્બન્ય, શાકચ, તાપસ, ગેરિક અને બોહ, પૈકી કાેઇ) समणं= શ્રમણુને, माहणं= श्राह्माधुने, કૃપણુતાથી ભીખ માગતા किविणं= કૃપણુને, કે वणीमगं = (પાંચ પ્રકારના યાચકાે પૈકી કાેઇ) યાચકને ભાજન કે પાણી માટે उवसंकमंतं= ગૃહસ્થના ઘેર જતા હાેય ત્યાર સંયત મુનિ ( ર-૧૦ ) तमइक्तमित्तु=તેને ઉલ્ટાંદીને (પહેલાે) પ્રવેશ ન કરે, ગૃહસ્થ કે યાચકની चक्स्युगो अरे દૃષ્ટિએ દેખાય ત્યાં ઉભાે પણ ન રહે, કિન્તુ શ્યાંતં= એકાન્તે अवक्रमित्ता= અસીને (જઇને) संजए= રાગ-દ્રેષ વિના ત્યાં चिट्ठिज्ज= ઉભાે રહે. (ર-૧૧) કારણ કે--

(१७२) वणीमगस्स वा तस्स, दायगस्सुभयस्स वा । अपत्तिअं सिया हुज्जा, लहुत्तं पवयणस्स वा ॥२-१२॥ ते वणीमगस्स=थाथअने, तस्स दायगस्स=तेने दान दिनारने अथवा ઉसयने सिया=अदायित् अप्पत्तिअं= अप्रीति थाय, अथवा (ते साधुनुं क्रे) पवयणस्स=र्थन स्थासननुं लहुत्तं=झधुत्व (હલકाઈ) थाय. (२-१२)

[ ભાગ પડવાના ભયે લેનારાનું અને અનુચિત વર્તન જોઇને દ્વાતારનું મન દુભાય, સાધુની પણ કદર તે ભીખારી જેટલી હલકી ચાય અને એથી કર્મળંધ તથા પ્રવચનનાે ઉડ્ડાહ વગેરે પણ થાય, ખાટે જૈનસાધુને છતે ઉપાયે કાેઈનું મન પણ દુભાવવાથી હિંસારૂપ અત્તિયાર કલો છે. ]

(१७३) पडिसेहिए व दिन्ने वा, तओ तग्मि नियत्तिए । उवसंकमिज्ज भत्तद्वा, पाणट्वाए व संजए ॥२-१३॥ हातारे ते श्रमण्जाहिने पडिसेहिए=भतिषेध डथें छते, दिन्ने वा अथवा दान दीधे छते तग्मि=ते तओ=त्यांथी नियत्तिए=भाछे। इर्था भछी स'यत सुनि लेालन माटे डे षाण्जी माटे गृढरथनी सभीप जय. (२-९३) ढवे परपीडाना परिखारना भर्यादा डढे छ डे-(१७४) उप्पलं पउमं वा वि, क्रुमुअं वा मगदंतिअं । अत्रं वा पुप्फसचित्तं, तं च संछंचिआ दए ॥२-१४॥
(१७४) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दितिअं पडिआइक्से, न मे कप्पइ तारिसं ॥२-१५॥ उष्पलं= नीલક મળને, पउमं= शता ક મળને, कुमुअं = ચંદ્ર વિકાસી દ્વેત કમળને, मगदंतिअं = માલતીને (અથવા માંગરાને), કે બીજાં પણ પુષ્પાદિ સચિત્તને આપે, અથવા તં સંજું चिआ = વૃક્ષાદિ ઉપરથી તેને ચૂંટીને (સ્પશીં ને બીજી વસ્તુ પણ ! આપે (૨ – ૧૪) તાે તે આહાર કે પાણી સંચત મુનિઓને અકલ્પ્ય થાય, માટે આપનારીને

પ્રતિષેધ કરે કે મારે તેવું કલ્પતું નથી. (ર-૧૫)

(१७६) उप्पलं पउमं वा वि, क्रुमुअं वा मगदंतिअं । अन्नं वा पुप्फसचित्तं, तं च सम्मदिआ दए ॥२–१६॥

(१७७) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं। दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं॥२–१७॥

અન્ને ગાથાઓના અર્થ ઉપર પ્રમાણે. માત્ર सम्मद्दिआ=( પૂર્વે ચૂટેલાં પણ અચિત્ત ન થયાં હેાય તે પુષ્પાને) મર્દન કરીને (મસળીને કે પગ નીચે કચરીને,

વગેરે પીડા કરીને), એમ સમજવું. (ર-૧૬-૧૭) [પહેલા અધ્યયનની રહ મી ગાથામાં 'संमद्दमाणी' વગેરે પાઠથી નિષેધ સામાન્યરૂપે કર્યો અને અહીં નામનિદે શપૂર્વક કર્યો, માટે પુનરક્તદોષ નથી ]

(१७८) साखुअं वा विरालिअं, क्रुमुअं उप्पलनालियं । मुणालिअं सासवनालिअं, उच्छुखंडं अनिव्वुडं ॥२–१८॥

# (१७४) तरुणगं वा पवालं, रुक्खस्स तणगस्स वा । अन्नस्स वा वि हरिअस्स, आमगं परिवज्जए ॥२-१९॥

વળી-અત્તિચ્વુક = અચિત્ત નહિ થયેલા સાਲુઝ = નીલકમળના કંદને, વિરાસ્ઝિ = પલાશવૃક્ષના કંદને, (બીજાઓ પર્વોવાળા પ્રત્યેક વેલાને અને પવંરૂપ પ્રત્યેક કંદોને, એમ પણ કહે છે) તથા જીમુઝ = શ્વેતકમળને, અને ઉપ્પરુનાસ્ટિંગ્ = નીલકમળના નાળને (દાંડાને) તથા કમલિનીમાંથી નીકળેલા મુળાસ્ઝિં = બીસત તુને, સાસવના સ્ઝિં = શ્વતસર્ધવની મંજરીને (ફળીને) ઉત્સ્છુસંદં = શેરડીના કંકડાને, (ર-૧૮) તથા કાંઈ પણ રુક્સ હાદં = શેરડીના ગત્સ વા= અથવા તૃષ્યુના કે કાંઈ अન્નસ્સ = બીજા પણ્ દ્વરિઅસ્સ = વનસ્પતિના આમગં તરુળગં પવાસ્ટં = કાચા તાજા પ્રવાલને (અંકરાને) તજે. (ન સ્વીકારે.) (ર-૧૯)

(१८०) तरुणिअं वा छिवार्डि, आमिअं भज्जिअं सयं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥२–२०॥

તથા તરુणિઅં=અતિકામળ (દાણા થયા વિનાની) आमिअं=(દાણા થવા છતાં) કાચી (નહિ પકાવેલી), અથવા सयં મज्जिअं=એક વાર (કાચી-પાકી) પકાવેલી, એવી છિवાહિં=ફળીને (મગ વગેરેની શિંગોને) આપનારી દાત્રીને પ્રતિષેધ કરે કે મારે તેવું કલ્પતું નથી. (૨-૨૦)

(१८१) तहा कोलमणुस्सिन्नं, वेलुअं कासवनालिअं । तिलपप्पडगं नीमं, आमगं परिवज्जए ॥२-२१॥ तथा अणुस्सिन्नं=(पाध्गी અने અગ્નિના સંચાગ પૂર્વંક) नહि રાંધેલા कोलं=બારને, वेलुअं=व'शडारेेલाने कास- वनालिअं=श्रી પર્ણુનિ ફળને, तिलपपडगं= ખાંડેલા તલને, અને નીમં=લીં મડાની લીમ્બાેળીને, એ સર્વ आमगं=કાચાં સચિત્તને તજવાં. (૨-૨૧)

[અગ્નિમંચનનું, કઃયક્ષળનું, શામળાનું, ગાંભારીનું, વગેરે વૃક્ષેને શ્રીપણી કહેવાય છે]

(૧૮૨) तहेव चाउलं पिट्टं, विअडं वा तत्तऽनिव्वुडं । तिलपिट्टपूइपिन्नागं, आमगं परिवज्जए ॥२–२२॥ તેવી રીતે आमगं=કાચા-પૂર્ણ અચિત્ત નહિ થએલા चाउलं पिट्टं=ચાेખાના લાેટને, તથા तत्तऽनिव्वुडं=ત્રણ ઉકાળાથી પૂર્ણ તપીને અચિત્ત નહિ થએલા विअडं= શુદ્ધપાણીને तिलपिट्ट= तલना લાેટને (ખાેળને) पूइपिन्नागं= સરસવના ખાેળને, એ સર્વ પણ પૂર્ણ અચિત્ત નહિ થએલાંને વર્જવાં. (૨-૨૨)

(१८३) कविट्ठं माउलिंगं च, मूलगं मूलगत्तिअं। आमं असत्थपरिणयं, मणसा वि न पत्थए ॥२-२३॥

आमं= કાચા अतत्थपरिणयं= અગ્નિ આદિ શસ્ત્રથી અચિત્ત નહિ થએલા कविट्टं= કાઠીના ફળને, माडलिंगं= थीको राने तथा मूलगं= 4ત્ર સહિત મૂળાને અને मूलग-(ब)त्तिअं= भूणानी (કંદની) કાત્રીને તે। મનથી પણ न पत्थए= ન ઇ ગ્છે. (२-२३)

(१८४) तहेव फलमंथूणि, बीअमंथूणि जाणिआ । बिहेलगं पिआलं च, आमगं परिवज्जए ॥२–२४॥

તેવી રીતે फलमंथूणि=(બાર વગેરે) ફળાનું ચૂર્ણુ, बीअमंथूणि=भी જચૂર્ણુ (જવ-ચણા-ઘઉં વગેરેના લાટ), बिहेलगं=બિભીતક (બહેડાં) અને पिआलं= પિયાલ ફળ, એ પ્રત્યેકને जाणिआ=જાણીને=(શાસ્ત્રવચનથી આેળખીને) કાચાં (પૂર્ણ અચિત્ત ન થયાં) હાય તા વર્જવાં. (૨-૨૪)

[અહીં સુધી સ્થાવરને પણુ પીડા ન થાય તે રીતે આહાર લેવા કહ્યું, તેમાં પ્રિયાલ એટલે રાયણુ અથવા દ્રાક્ષા જાણવી. અહીં સચિત્ત કે મિશ્ર વરતુ લેવાના નિષેધ કર્યાં તે નિશ્વયનયની અપેક્ષાએ સમજવા. વ્યવહારનયથા તા અચિત્ત પણુ જે જે સંયમમાં હાનિ કરે, ગૃહસ્થાને પણ અભક્ષ્ય-અનંતકાય તરીકે ત્યાજ્ય હાેય, જે લેવાથા લાેકમાં લાેલુપી ગણાય, કે જે જે દેશ-કાળાદિને અનુસર્રાને વ્યવહારથા અભક્ષ્ય કહી હાેય, તે સર્વ વસ્તુ લેવાના નિષેધ સમજવા. ૨૪]

(१८५) सम्रुयाणं चरे भिवखू, कुलं उच्चावयं सया। नीयं कुलमइकम्म, ऊसढं नाभिधार(व)ए ॥२-२५॥

સાધુ પ્રતિદિન समुयाणं=શુદ્ધ-સંયમાપકારક-નિદાંષ-ભિક્ષા મેળવવાના **ધ્યેયપૂર્વક** उच्चावरं=ઉચ્ચ (ધનિકના) અને હલકા (દરિદ્રના) कुल्öं=ઘેર (ભેદ વિના) चरे=ફરે. કિન્તુ णीअं=હલકા કુળને ઉલ્લંધીને-છેાડીને उसढं=अડહિ-મંતના ઘેર न अभिधावए=न જાય (અથવા न अभिधारए= જવાનું ન ચિંતવે) (ર-૨૫)

[અવચૂરીમાં 'नामिधावेत् ' પાક પણ છે. ૨૫ ] (૧૮૬) अदीणो वित्तिमेसिज्जा, न विसीइज्ज पंडिए । अम्रुच्छिओ भोयणंमि, मायन्ने एसणारए ॥२–२६॥ વળી પડિત, ભાેજનની મૂર્છા રહિત, मायन्ने= (પાેતાના આહારની। માત્રાના (પ્રમાણને!) જાણ, અને एसणारए=એષણાનો (દાેષ ટાળવામાં ) રાગી, એવા સાધુ अदीणो=દીનતા વિના वित्तिं=આછવિકાને (આહારને) एसिःजा=શાેધે (મેળવે), ન મળે તા પછ્ય ન विसीइःज=विषाદ (ખેદ) ન કરે. (ર-૨૬)

[ ગ્રાનનું ફળ અહીં કહ્યા પ્રમાણે શુભાશુભ નિમિત્તોમાં સમતા કરવી તે જ છે. ૨૬ ]

(१८७) बहुं परघरे अस्थि, त्रिविहं खाइमसाइमं । न तत्थ पंडिओ कुप्पे, इच्छा दिज्ज परो न वा॥२-२७॥

परघरे=ગૃહસ્થના ઘેર વિવિધ (અશન, પાન, ઉપરાંત) ખાદિમ, સ્વાદિમ પણુ બહુ अત્યિ=હેાય, છતાં ન આપે તાે તત્ય=તાે ગૃહસ્થ ઉપર પંડિત સાધુ કાેપ ન કરે, (કિન્તુ એમ વિચારે કે) परो=ગૃહસ્થ પાેતાની ઇચ્છા હાેય તાે दि्ज्जा=આપે, न वा= ઇચ્છા) ન હાેય તા ન આપે. (ર-૨૭)

[હક્કથી લેવું તેને ભિક્ષા જ કેમ કહેવાય ? દાતાર ઇચ્છ નુસાર આપે કે ન આપે તેા પણ પ્રસન્ન રહેવું તેમાં સામાયિક છે. કાે**પથી** એ સામાયિકની વિરાધના થાય, માટે કાેપ તહિ કરવા. ૨૭]

# (१८८) सयणासणवत्थं वा, भत्तपाणं व संजए । अदितस्स न कुप्पेज्जा, पच्चक्खे वि अ दीसओ ॥२-२८॥ (એ જ વાતને વિશેષતયા કહે છે કે-) શયન, આસન, કે વસ્ત્ર, અથવા ભાજન કે પાણી પ્રત્યક્ષ दीसओ=

િ દ્રશ વૈકાલિક

**હેખાતાં છતાં** નહિ આપનાર ઉપર સંચત (સાધુ) **ૈકાપે નહિ (**૨–૨૮**)** 

(१८८) इत्थिअं पुरिसं वा वि, डहरं वा महछगं। वंदमाणं न जाइज्जा, नो अ णं फरुसं वए ॥२–२९॥ श्रीने पुरुषने अथवा वि=न धुंस 5 ने, ते पणु डहरं= त्ररुष्धुने, महहुगं=ष्ट्रध्देने, अथवा वा= भध्य भवयवाणाने, वंदमाणं=वंदन करते। लेधने (क्षफ्रत समछने) (आढाशहि) व जाइज्जा=याये (भागे) नढि अने भागवा छतां न आपे ते। नो फरुसं वए= 5 रे। २ शण्हे। न कढि. (२-२८) [भागवायी असद्साव थाय अने क्रोर शण्हो कढेवायी भपमानाहि करे. अथवा जीको अर्थ न जाइज्जा=वंदन करते। देणीने क्षाड न करे अने न वांहे के न आपे ते। पणु 'तुं वृथा पंदन करे छे' वगेरे करु-ठठेर शण्हे। न कढे. २८-२८]

<ि (१८०) जे न बंदे न से कुप्पे, बंदिओ न सम्रुकसे। एवमन्नेसमाणस्स, सामण्णमणुचिद्वइ ॥२-३०॥

જે ગૃહસ્થાદિ ન વાંદે તેના પ્રત્યે કાેપે નહિ, અને ક્રાઈ રાજાદિ માટા પણ પુરુષ વાંદે તાે ન समुक्कसे=ઉત્કર્ષ (અભિમાન) કરે નહિ. एवं=એ પ્રમાણે अन्नेसमाणस्स= અન્વેષણુ કરનારનું (આહારાદિને શાધનારનું) सामण्णं= झમણુપાણું अणुचिट्टइ=અખંડ રહે છે. (ર-૩૦)

હવે બીજા સાધુઓથી છુપાવનારને કહે છે-

(१૯९) सिया एगइओ लखुं, लोभेण विणिगृहइ । मामेयं दाइयं संतं, दट्रूणं सयमायए ॥२-३१॥ અધ્યયન પાંચમું-ઉ૦ બીજો]

(૧૯૨) अत्तद्वागुरुओ छद्वो, बहुं पावं पकुव्वइ । दुत्तोसओ य सो होइ, निव्वाणं च न गच्छइ ॥२-३२॥

सिया= કદાચિત્ (કાઇ ક્ષુદ્રસાધુ) एगइओ=એકલા (ગાચરી કરતાં અશનાદિ શ્રેષ્ઠ આહારને) लुद्धुं= મેળવીને लोमेण=રસના લાહ્યથી (એમ વિચારે કે) एयं= આ ભાજન ગુરુને दाइयं संतं= દેખાડવાથી તેને શ્રેષ્ઠ दर्टठूणं= જોઇને તેઓ मा आयए= રખે લઇ ન લે, (માટે છુપાવું) એવી ચારબુદ્રિથી મળેલી સારી વસ્તુને બીજી સામાન્ય વસ્તુ નીચે विणिग्हइ = છુપાવે. (૨-૩૧) તા તે अत्तद्वागुरुओ= આત્માથે ગુરુ-શ્રેષ્ઠ વસ્તુને પાતે ઇચ્છતા, રસમાં लुद्धो= લુબ્ધ (ભાજન જેવી ક્ષુદ્ર વસ્તુ માટે માયા કરીને) बहुं= ઘણા पार्व= પાપને पकुब्वइ= કરે (બાંધ, તે પાપ-કર્મના ઉદયથી અન્યભવે દરિદ્ર થાય, આ ભવમાં પણ) સો=તે दुत्तोसओ= દુસ્તાથી (અસંતાથી) થાય અને નિત્ર्वाणं= સુડિતને (અથવા ચિત્તની શાન્તિને) ન પામે. (૨-૩૨)

[ગુરુ આજ્ઞાથી અને સર્વ સાધુઓના પુષ્ય તથા પવિત્ર ચારિત્રના પ્રભાવથી મળેલી સર્વ વસ્તુ ગુરુને સાંપી તેઓ જે જેટલું આપે તે વાપરવાથી મનના સંયમ તથા અનાદિ વાસના મંદ થાય અને વૈરાગ્યાદિ ગુણા પ્રગટે. અન્યથા જડવૃત્તિને જેમ જેમ પાષણુ મળે તેમ વધે અને પરિણામે ચારી કરવાના પણુ પ્રસંગ આવે. ગુરુને યથાર્થ કહેવું, બતાવવું અને સાંપી દેવું, તેને ગાચરીની આલાચના કહી છે. એનાથી આત્માને ઘણા લાભ થાય છે. હદયને ચેરવાથી ગુરુની સાથે રહી ન શકાય, પતન થાય અને સ્વછંદીપણાથી ભવભ્રમણ વધે. 'કર્મમાં માહનીય, ઈન્દ્રિયામાં રસના, વ્રતામાં હાસચર્ય અને ગુપ્તિઓમાં

મનાગ્રિ, એ ચારને જીતવાં દુષ્કર છે' એમ વિચારીને આત્માર્થીએ આત્મવંચના ન કરવી, એ માટે આ સૂચન છે. ગુરુ પણ શિષ્યોને જડના પક્ષ ન વધે તેમ ત્યાગભાવે વતે<sup>°</sup>, શિષ્યને હૃદય છુપાવવા જેવા મલિન પરિણામ ન થાય તેમ તેની વૃત્તિઓને ઓળખીને સન્માર્ગ<sup>°</sup> વાળવા પ્રયત્ન કરે, એમ કરવાથી ઉભયને પરસ્પર પૂજ્યભાવ અને વાત્સલ્ય વધતાં બન્ને આરાધક થાય. અન્યથા 'શિષ્ય જે જે દેાષો સેવે તે સર્વ દોષો ગુરુને પણ લાગે' એમ શાસ્ત્રવચન છે વગેરે આત્માર્થી એ વિચારવું. પ્રત્યક્ષ દરિદ્રો, ભીખારીઓ, રાગીઓ, નિરાધાર કે દીન-દુ:ખીયાં વગેરે પૂર્વ આ રીતે બાંધેલા કર્માનાં પ્રત્યક્ષ ઉદાહરણા છે. ૩૧-૩૨]

હવે પરાક્ષમાં દાષ સેવનારને કહે છે-

(१८३) सिआ एगइओे लढुं, विविहं पाणभोअणं । भदगं भद्दगं भुचा, विवन्नं विरसमाहरे ॥२-३३॥

(१८४) जाणंतु ता इमे समणा, आययद्वी अयं मुणी । संतुट्ठो सेवए पंतं, ऌइवित्ती सुतोसओ ॥२-३४॥

કદાચ કાેઇ એકલાે સાધુ વિવિધ (શ્રેષ્ઠ વર્ણાદિવાળા) પાણી તથા ભાજનને મેળવીને મદ્દ્યાં =સારૂં સારૂં ખાઇને विवज्ञ = વર્ષ્ણ રહિત અને વિરસ= રસ વિનાનું બેલ્વાદ) आहरे= ઉપાશ્ર યે લાવે. (૨-૩૩) તાે તે એવી માયા એ કારણે કરે છે કે-મને इमे समणा=આ બીજા સાધુએા અચં મુળી=આ સુનિ आययट્टी=આયતાથી<sup>6</sup> (ભવિષ્યના સુખનાે-માક્ષના અથી<sup>6</sup>) હાેવાથી (મળવા ન મળવામાં સમવૃત્તિ-વાળાે) સંતુટ્ટો= સંતાેખી છે, પંત્તં= તુચ્છ પદાર્થાને સેવણ્ સેવે (ખાય) છે, વિષયા પ્રત્યે સ્દ્દ વિત્તી= રૂક્ષ વૃત્તિ વાળાે

અધ્યયન પાંચમુ'-ઉ૦ બીજો]

છે, અને જેવી તેવી વસ્તુથી સુતોસઓ=સ તાેલ પામે છે, એમ जाणंतु=જાણે (સમજે). (૨-૩૪)

[ઝીર્તિ'ની લાલસા પણ વિવિધ દેાષોનું કારણ બને છે, વસ્તુતઃ ઝીર્તિ'ના લાેભને તજી ગુણેાનું સેવન કરવાથી જ ઝીર્તિ પણ વધે છે, છતાં અત્રાન અને માહેથી ઘેરાએલા જીવને સાધુજીવનમાં પણ આવી ભૂલાે થવી સંભવિત્ત છે. પણ એથી ઝીર્તિ વધવાને બદલે નાશ પામે, દુર્ગું શુનું ઘર બનેલું જીવન જ્યાં ત્યાં અપમાન પામે અને ઈચ્છાએ અધુરી જ રહે વગેરે ઉપદેશ કરેલાે છે. ૩ર-૩૩-૩૪]

(१८५) प्रणद्वा जसोकामी, माणसंमाणकामए । बहुं पसवई पावं, मायासछं च कुव्वइ ॥२-३५॥

સાધુઓ અને ગૃહસ્થેામાં पूयणट्टा= પૂજાવા માટે, जसोकामी= યશની ઇચ્છાવાળા તથા माणसंमाणकामए= માન-સન્માતની ઇચ્છાવાળા, (ઉપર કહ્યું તેમ માયા કરે, એથી) ઘણા પાપને पसवई= ઉપાજે (અને પાપથી ભારે થએલા એ પાપની આલાચના ન કરી શકવાથી) मायासहं= ભાવશલ્યને કરે (માયાના પરિણામવાળા થાય). (ર-૩૫)

(૧૯૬) सुरं वा मेरगं वा वि, अन्नं वा मज्ज्ञगं रसं । ससक्खं न पिबे भिक्खू, जसं सारक्खमप्पणो ॥२-३६॥ अप्पणो- पे।ताना जसं- संथभनुं सारक्खं- संरक्षध् કरते। भिक्खू= उत्तभ सुनि सुरं- सुराने (ढाइने) मेरगं= प्रसन्न जतिना ढाइने अथवा अन्तं= श्रील पणु (डेाઈ ભાંગ- ચડસ) वगेरे मज्ज्ञगं= भाढ कर्स = रसं = रसने ससक्खं= डेवसीनी साक्षीओ न पिवे= भीओ नહि. (२-३६)

280

એમ કહ્યું તેથી તેઓ કેવળત્તાનથી હંમેશાં જોતા હેાવાથી 'કદાપિ ન પીએ' એમ સમજવું. અન્ય આચાર્યો કહે છે કે કાઈ આગાઢ-માંદગી આદિ કારણે બાહ્ય ઉપચાર કરે તાે પણ કાેઇના દેખતાં ન કરે. ૩૬]

## (१८७) पियइ एगइओ तेणो, न मे कोइ विआणइ । तस्स पस्सह दोसाइ, नियडिं च सुणेह मे ॥२-३७॥

કાેઈ અધર્મો (જિનાજ્ઞા અને ગુર્વાજ્ઞાનાે ભ'ગ કરવાથી દેવગુરુને।) तेणो= शेर साधु भने है। धन विआणइ= आध्तुं (જોતું) નથી, એમ માનીને એકલાે (એકાન્તમાં) પીએ, तस्स=तेना (आલे।४–५२ से।४ना) दोसाइ= टेेा थे।ने હे शिष्थे। ! તમે परसह= જીઓ ! અને તેના नियडिं= भाषा દાષને (કળને) (જણાવનારું) મે=મારું વચન સુળેદ્દ=સાંભળા !! (૨-૩૭) (१५८) वड्ढइ सों(सुं)डिआ तस्स, मायामोसं च भिक्खुणो। अयसो अ अनिव्वाणं. सययं च असाहुया ॥२–३८॥ (१८८) निच्चुव्विग्गो जहा तेणो, अत्तकम्मेहिं दुम्मई । तारिसो मरणंते वि. न आराहेइ संवरं ॥२-३९॥ (२००) आयरिए नाराहेइ, समणे आवि तारिसो । गिहत्या वि णं गरिहंति, जेण जाणंति तारिसं ॥२-४०। (२०१) एवं तु अगुणप्पेही, गुणाणं च विवज्जओ । तारिसो मरणंते वि, ण आराहेइ संवरं ॥२-४१॥ तत्स=તે ભિક્ષુકને પરાક્ષમાં તેવાં પાપ કરવાના સોંહિआ=આકરા રા થાય, માયાપૂર્વક મુષાવચન બાેલે,

અધ્યયન પાંચસુ - ઉ૦ બીજો]

(તેથી ભવપર પરા વધે,) સાધુ અને ગૃહસ્થામાં અપયશ થાય, મનમાં સતત अनिव्वाणं= અશાન્તિ અને (વ્યવહારથી લાકમાં તથા ભાવથી આત્મામાં) અસાધુતા થાય. (૨– ૩૮) વળી દુમ્મई=દુર્મ તિવાળા તે પાતાનાં (પાપ) કર્માથી जहा तेणो=शेरनी जेभ निच्चुव्विग्गो=नित्य ઉद्विग्न (સંતાપથી અળતાે જ) રહે. તેવા સાધુ મરણાન્તે (અંત કાળે) પણ સંવરં=**ચારિત્રને** આરાધી શકે નહિ. (ર-૩૯) વળી તેવા સાધુ ( ગુરુ પ્રત્યે પૂજ્યભાવના અભાવે ) આચાર્યને અને समणे आवि= भील श्रमણોને પણ न आराहेइ=**આરાધી ન શકે. (** બાહ્ય વિનય-વૈયાવચ્ચાદિ કરવા છતાં પૂજ્યભાવના અભાવે આરાધક થાય નહિ. ) ગૃહરથા પણ તેની ગહાં (ભુગુપ્સા) કરે, जेण=કારણ કે તેએ તેને તેવે (પતિત) જાણે. (૨-૪૦) ણ્વં તુ=ઉપર કહ્યું તેમ (પ્રમાદાદિ) અવગુણાને જેનારા (અવગુણના પક્ષપાતી), અને (સ્વય ગુણાને નહિ સેવવાથી તથા બીજાઓના ગુણાના દેષ કરવાથી) गुणाणं=ગુણાનો વિवज्जओ=ત્યાગી (પ્રતિપક્ષી અનેલા) તે સાધુ (કિલષ્ટ ચિત્તને કારણે) મરણકાળે

પણ સંવરં=ચારિત્રને આરાધી શકે નહિ. (૨૪૧) [વિષયો વિષ કરતાં પણ ભયંકર છે, કારણ કે અનંત સંસાર રઝળાવે છે, પ્રારંભમાં નાના પણ જણાતાે દાષ પરિણામે અનેક દાષોને વધારી આખરે અનંતકાળે મળેલા ચારિત્રના નાશ કરે છે. એ જ કારણે અનેકવાર ચારિત્ર લેવા છતાં મુક્તિ દુર્દ્વભ કહી છે. ચારિત્ર લેવા કે કોડપૂર્વ વર્ષ સુધી તેનાં કષ્ટો વેઠવા છતાં પણ જો થોડા દુર્ગુ બુના પક્ષ હાેય અને જો તેવું વિશિષ્ટ આલંબન ન મળે ડર

તો જીવ આકરાં કર્મા બાંધી, કારમાં દુઃખાેનું ભાજન બને છે, આ ગાથાએામાં સાધુને દાષ સેવવાનાં કડવાં ફળા વર્જુવીને લાંધેલું ચારિત્ર શુભ નિરતિચાર પાલન કરવાની એકાન્ત હિતકારી પ્રેરણા છે. ૩૮ થી ૪૧ ]

હवे निर्भाળ साधुता अने तेना पालनतुं इण કહे छ– (२०२) तवं कुव्वइ मेहावी, पणीअं वज्जए रसं । मज्जप्पमायविरओ, तवस्सी अइउकसो ॥२–४२॥

(२०३) तस्स पस्सह कल्लाणं, अणेगसाहुपूइअं। विउरुं अत्थसंजुत्तं, कित्तइस्सं सुणेह मे ॥२–४३॥

(२०४) एवं तु स गुणप्पेही, अगुणाणं विवज्जओ । तारिसो मरणंते वि, आराहेइ संवरं ॥२-४४॥

(२०५) आयरिए आराहेइ, समणे आवि तारिसो । गिहत्था वि णं पूर्यति, जेण जाणंति तारिसं ॥२-४५॥

(સાધુતાની મર્યાદાના જાણ એવા) બુદ્ધિમાન અને તપસ્વી જે સાધુ (બાહ્ય-અભ્ય'તર) તપને કરે, પ્રણીત (માદક) આહારને અને (ધી-દ્રધ વગેરે)રસાને વજે, તથા મઘ (ઉન્માદ-જનક કેફી પીણાં તથા નિદ્રા વિકથાદિ) પ્રમાદથી विरझो= વિરત (દ્રર રહે) અને (મરણાન્તે પણ 'હું તપસ્વી-જ્ઞાની' છું એવા) अइउक्कसो=ઉત્કર્ષ રહિત હાય (ર-૪૨) तस्स=તેની कल्लाणं=ગુણસ'પત્તિને (અર્થાત્ ચારિત્રને) હે શિષ્ધા ! તમે परसह=જીઓ! (સાંભળા). તેનું ચારિત્ર अणेगसाहुपूइअं=અનેક સાધુઓથી પૂજિત અને છે, (સેવાય છે. અર્થાત્ બીજા પણ તેના જેવું ચારિત્ર પાળે છે, અથવા તેના ચારિત્રની

સેવા--રક્ષા કરે છે, અથવા ' ગુણીની પૂજાથી ગુણુની પૂજા થાય એમ' સમજી ચારિત્રગુણની સેવા માટે તે સાધુની સેવા કરે છે), વળી તેનું ચારિત્ર મુક્તિને આપનાર હેાવાથી વિ૩૨ં= વિ**શાળ** ખને છે, ઝત્થસં**ज़ત્તં=(મેાક્ષસાધક હેાવાથી તુ**ચ્છ-તાદિ દેાષેાથી જન્ય દુઃખાેરહિત અને ઉપશામ–જ્ઞાન વગેરે ગુણેાના નિરુપમ આનંદને આપનારું હાેવાથી) અર્થ સુક્રત હાય છે. હું તે સાધુનું कित्तइस्सं=વર્ણન કરીશ, તે मे= મારું વચન હે સાધુઓ ! તમે સુળેઢ=સાંભળાે ! (ર-૪૩) એ પ્રમાણે <del>સ</del>=**તે સાધુ** અપ્રમાદાદિ ગુણેાને જોનારા (પક્ષ કરનારેા, સ્વયં અવગુણને નહિ સેવવાથી અને બીજાના ગુણેાની અનુમાદના કરવાથી) અવગુણોાના ત્યાગી અનવાથી મરણાન્ત કષ્ટ આવે તેા પણ અથવા અંતકાળ–સુધી સંવर =**ચારિત્રને** આરાધે છે. (ર–૪૪) તેવા સાધુ આચાર્યને તથા બીજા શ્રમણોને પણ (તેઓના પ્રત્યે સદ્ભાવવાળા હાેવાથી) આરાધે છે અને ગૃહસ્થા પણ તેને (भान-सन्भान-सत्धार वगेरे धरीने) पूळे छे, जेण=डार्ण् કે તેએા તેને તેવા (ઉત્તમ) જાણે છે. (ર-૪૫)

[ત્રણે લેાકના ભાગાના આનંદ પણ ગ્રણના અનુભવરૂપ આત્મા-નંદની તુલનામાં આવી શકતા નથી. ગુણેા દુર્લભ છે, સૌ ગુણને ઈચ્છે છે, ગુણવાન પ્રાયઃ ઉપકારક હાેય છે, વગેરે કારણે અનાદિ કાળથી લાક ગુણાના પક્ષપાતી છે અને તેથી ગુણવાન ન ઈચ્છે તા પણ લાક તેને પૂજે છે-ગુણ ગાય છે. એટલું જ નહિ, તેના ત્યાગને જોઇને તેને જરૂર ઉપરાંત આહારાદિ વસ્તુ આપવાના આગ્રહ કરે છે, છતાં તે મહામુનિ એમાં લેપાયા વિના નિસ્પૃહતાના અનુપમ આનંદ

( દરા વૈકાલિક

અનુભવે છે. એમ જિનાજ્ઞાને અનુસરવાના લાભે આ જન્મમાં પણુ અનુભવાય છે. ૪૨–૪૫ ]

(२०६) तवतेणे वयतेणे, रूवतेणे य जे नरे । आयारभावतेणे अ, कुव्वइ देवकिव्विसं ॥२-४६॥ तवतेणे=त पनो थे।२ वयतेणे=वयननो थे।२, तथा रूवतेणे=इपनो थे।२ अने आयार-भावतेणे=आया२ तथा सावनानो थे।२ હे।य, ते देवकिव्विसं=डिल्आिषड देवपछु भणे तेवे। (४५ अंध) कुव्वइ=डरे છे. (२-४९)

કાિંઈ સાધુને પૂછવામાં આવે કે તમે તપસ્વી છેા ? ત્યારે તપ– રહિત છતાં તે કહે હા, હું તપસ્વી છું. અથવા કાેઇ રાગાદિ કારણે દુર્ભળ હેાય તેને પૂછે કે શું તમે કાેઈ કિલષ્ટ તપ કરા છે ? ત્યારે પાેતાને તપસ્વી મનાવવા કહે કે સાધુ તાે સદા તપસ્વી હાેય ! એમ ભળતું ખાેલે, અથવા મૌન રહે, એ રીતે મિથ્યા તપસ્વી ગણાવા દાેષ સેવે તે 'તપચાર' સમજવા. એમ જ્ઞાન રહિત એવા ક્રાઈ વચન ચતવને કાઇ પૂછે કે તમે યહુશાસ્ત્રોને જાણા છેા ? ત્યારે હા કહે, ભળતું ખાેલે, કે મૌન રહે, એ રીતે પંડિતમાં ખપવા દાષ સેવે તે 'વચનચાર' જાણવા. ક્રાઈ રૂપવાન સાધુને ખીજો પૂછે કે શું તમે રાજપુત્ર હતા ? ત્યારે તે હા કહે, ભળતું ખાલે, મૌન રહે, વગેરે રૂપ માટે દોષેા સેવે તે રૂપચાર સમજવા. કોઈ દેખાવ કરવા માટે બાહ્ય આચાર પાળતાે હાેય તેને કોઇ પ્રછે કે અમુક આચાર્યના વિશિષ્ટ આચારવાળા અમુક શિષ્ય સંભળાય છે, તે શું તમે જ છેા ? ત્યારે હા કહે, કે મૌન સેવે વગેરે દોષ સેવે તે આચારચોર અને બીજાનું કહેલું સાંભળીને સંભળાવે, કે પાતે ન જાણતા હાય તે વિષયને કોઈ ત્રાનીને પૂછી જાણે, છતાં 'હું એ પ્રમાણે જાણતાે જ હતા ' એમ કહે ઈત્યાદિ પોતાના દાેષને છુપાવનારા ભાવચાર જાણવા. પ્રશંસાના

અર્થા પ્રાયઃ આવા દાષો સેવે અને સ્વશ્લાઘા-પરનિંદા વગેરે દેાષો તેને પ્રકૃતિરૂપ બની જાય, ઇત્યાદિ સમજીને તેવા દોષોને ન તજે તા અજ્ઞાન-કષ્ટ્રરૂપ ચારિત્રના બળે તેને હલક્રા-ચંડાળતુલ્ય દેવના ભવ મળે અને દીર્ઘકાળ સુધી ત્યાં અપમાન સહવાં પડે. [૪૬]

# (२०७) लढूण वि देवत्तं, उववन्नो देवकिव्विसे ।

तत्थावि से न याणाइ, किं मे किचा इमं फरुं ॥२-४७॥

દેવપહ્યું પામીને પણ, કિલ્બિષિક દેવની ગતિમાં ઉત્પન્ન થએલે સે**વ્તે સાધુ** તત્થાવિ=**ત્યાં પણુ** (વિશુદ્ધ અવધિજ્ઞાનના અભાવે) ન જાણી શકે કે **શુ** કરવાથી મને આ કળ મલ્યું <sup>૧</sup> અર્થાત્ પૂર્વજન્મના દાષાને ત્યાં પણ જાણી–સમજી ન શકે. (ર–૪૭)

(२०८) तत्तो वि से चइत्ता णं, लब्भिहि एलमूअकं । नरयं तिरिक्खजोणिं वा, बोही जत्थ सुदुल्लहा ॥२–४८॥ त्यांथी पख ચવીને તે (भनुष्थपखुं पामे ते। पखु) एल्स्मूअकं=(अકरानी જેમ બાલનારેા) બાબડા–મુંગા પહુ भળે એવા લવને પામે, અથવા તિર્ય'ચયાનિમાં ઉપજે અને ત્યાંથી નરક ગતિને પામે, કે જ્યાં (સકળ સુખ

અન ત્યાથા નરક ગાલન પાન, ૩ જ્યા (સકળ સુખ સંપત્તિને આપનાર) બાેધિ (જિનશાસનના રાગ) અતિ ્દુર્લંભ થાય. (ર−૪૮)

(૨૦૯) एअं च दोसं दट्टूणं, नायपुत्तेण भासिअं । अणुमायं पि मेहावी, मायामोसं विवज्जए ॥२–४९॥ (ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે) एअं दोसं=આ દેાષને ଜાણીને नायपुत्तेण=ज्ञातापुत्रे(श्रीवर्द्धभान स्वाभीએ)भासिअं=

#### [ દશ વૈકાલિક

કહ્યું છે કે (કાર્ય-અકાર્યને અર્થાત્ શાસ્ત્રમર્યાદાને જાણ્ એવેા) मेहावी=અહિમાન્ સાધુ अणुमायं पि=અણુમાત્ર (લેશ) પણુ मायामोसं=માયામૃષાવાદને વર્જે. (ર-૪૯) (૨૧૦) सिक्सिज्ज भिक्सेसणसोहिं, संजयाण बुद्धाण सगासे। तत्थ भिक्सू सुप्पणिहिइंदिए,

तिव्वलज्जगुणवं विहरिज्जासि-त्ति बेमि ॥२-५०॥

बुद्धाण= પ ડિત (ગીતાર્થ) એવા संजयाण=વૈશગી સાધુઓના सगासे= પાસેથી ઉદ્દગમાદિ દોષોથી રહિત भिक्खेसणसोहिं= किक्षा લેવારૂ પ એષણા શુદ્ધિને વિનયાદિ ગુણપૂર્વ કે सिक्खिऊण= શિખીને तिव्वलज्जगुणवं= તીવલ-જજા ગુણુવાળા (ઉત્કૃષ્ટ સ'યમી) તથા सुप्पणिहिइंदिए= ઇન્દ્રિયાના સુપ્રણિધાનવાળા (ઉપયાગવાળા) બનીને भिक्खू= સાધુ તત્થ= તેમાં (એષણા સમિતિમાં) विहरिज्जासि= વિચરે. (તેનું પાલન કરે) त्ति= એમ (કહેલું હું તને) वेमि= કહું છું. (ર-૫૦)

[પ્રથમ ગુણ-દાષનું જ્ઞાન કરાવ્યું અને અહીં તે દેાષોને તજીને ગુણુાનું પાલન કરવારૂપ ક્રિયા જણાવી. એમ આ અધ્યયનમાં પિંડ-સંબંધી જ્ઞાન-ક્રિયારૂપ સંયમનાે ઉપદેશ કરેલાે છે. જ્ઞાન ક્રિયારૂપે જીવનમાં ઉતારવાથી સફળ થાય છે. માટે "જ્ઞાનक्रियાभ્યાં मોક્ષ:" અર્થાત્ જ્ઞાન અને ક્રિયા બેના યાગથી માક્ષ થાય છે એમ કહ્યું છે. ૫૦]

## समत्तो बीओ उद्देसो ।

#### समत्तं पंचमं अज्झयणम्।

Чfi

46

#### છટ્ઠું મહાચારકથા અધ્યયન

આ અધ્યયનમાં ઉદ્યાનમાં પધારેલા ગીતાર્થ ગુરુની સમક્ષ રાજા અને બીજા પણ પ્રાહ્મણ-ક્ષત્રિય વગેરે નગરવાસી જने। એ પૂછવાથી ज्ञानी शुरु के 'वयछक का यछक ं ? ગાથામાં કહેલા સાધુના અઢાર આચારાની દુષ્કરતા સાથે તેનું વિસ્તૃત વર્ણન કરેલું છે. એમ આચારની કથા હેાવાથી 'આચારકથા' અને ત્રીજા અધ્યયનમાં કહેલા ક્ષુદ્વક– આચારાની અપેક્ષાએ અહીં કહેલા આચારા માટા હાવાથી 'મહાચારકથા' એવું નામ છે. પાંચમા અધ્યયનની ૧૦૮મી ગાથામાં જણાવ્યા પ્રમાણે ગાેચરી ગએલા સાધુને ઉપદેશ કરવાના નિષેધ હેાવાથી ગાેચરી કરતા કાેઈ સાધુને ગૃહરથાેએ ધર્મનું સ્વરૂપ પૂછયું, ત્યારે તેણે ઉદ્યાનમાં જઇ ગુરુ પાસે ધર્મ સાંલળવા કહ્યું, તેથી રાજા વગેરે ઉદ્યાનમાં આવી જ્ઞાની ગુરુને ધર્મ પૂછે છે અને ગુરુ તેના ઉત્તર આપે છે, એ રીતે પાંચમાની પછી આ અધ્યયનના સંબંધ છે. (२११) नाणदंसणसंपन्नं, संजमे अ तवे रयं। गणिमागमसंपन्नं, उज्जाणंमि समोसढं ॥६-१॥ (२१२) रायाणो रायमचा य, माहणा अदुव खत्तिआ । पुच्छंति निहुअप्पाणो, कहं भे आयारगोयरो ॥६-२॥ જ્ઞાન દર્શન (બ્રહ્યા)થી સુક્ત, (પાંચ આશ્રવના રાેધરૂપ)

સંયમમાં અને (બાર પ્રકારના) તપમાં રક્ત તથા आगम-संपन्नं=વિશિષ્ટ શ્રુતज्ञानी, એવા ઉદ્યાનમાં समेासढं=સમ-વસરેલા (પધારેલા) गળિं=આચાર્ય ભાગવ'તને (૧) रायाणो= **રાજાએા**, रायमचा= **રાજાના અમાત્યાે** (મંત્રીએા), माहणा= श्राक्ष છે।, अदुव= અને खत्तिआ = क્ષત્રિયાે શેઠી આએા સેનાપતિએા વગેરે) निहुअप्पाणो= શાન્તચિત્તવાળા (અર્થાત્ બ્રમરહિત બે હાથથી અંજલિ કરીને) પૂછે છે કે-મે= (હે ભગવ'ત !) આ પના आयारगोयरो= આચાર વિષય (અર્થાત્ ક્રિયારૂપ આચાર) कहं ?= કેવા છે.

[પહેલી ગાથામાં ગચ્છાધિપતિ આચાર્યનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે અને ખીજી ગાથામાં રાજા વગેરે ધર્મના સ્વરૂપને પૂછે છે. એમાં એ સાર છે કે-રાજા–મંત્રી–શેડ-શાહુકાર દરેકે પોતપાતાના કર્તવ્યને ધર્મ-ગુરુદ્વારા સમજવું જોઈએ. ધર્મગુરુ માનવજાતિના નેતા છે, સર્વને પાેતાના પૂર્વ કૃતકર્માના ઉદયથી મળેલી ભિન્નભિન્ન અવસ્થાએા અને પ્રાપ્ત થએલા સુખ-દુઃખનાં નિમિત્તોને આત્માપકારક બનવાના માર્ગ ળતાવનારાે છે. આર્યરાંગએા રાજ્યતંત્ર ચલાવવામાં ગુરુની સલાહને અનુસરે તાે તેઓનું રાજ્યસંચાલન ધર્મવરપ બને, રાજ્યધર્મ અખંડ રહે અને રાજ્ય ચલાવવા છતાં સદ્દગતિને પામે. અન્યથા રાજ્ય નરક જેવી માઠી ગતિનું કારણ ખને. ભૂતકાળના રાજાઓનો ઈતિહાસ આ હાઝીકતથી ભરપર છે. તે કાળની પ્રજા અને રાજાના સંબંધ પિતા પુત્ર જેવા હતા અને ન્યાય, નીતિ, સદાચાર, ધર્મવ્યવહારા, નિર્વિધ્ને પળાતા, તેમાં ધર્મગુરુએાની સલાહ મુખ્ય રહેતી. સર્વ જીવા પ્રાયઃ સુખ-દુઃખને ભાગવવાની આવડત વિનાના હાેય છે, બહુધા મનુષ્ય સુખમાં ઉન્માદી–અભિમાની અને દુઃખમાં દીન બની જાય છે, તેને સુખ–દુ:ખમાં સમભાવ કેળવીને સ્વ–સ્વ અવસ્થાને ઉચિત કર્તવ્ય શિખવાડવું એ ગુરુનું કર્તવ્ય છે, માટે ગુરુપદને પામેલાે આત્મા વિશિષ્ટ ગ્રાની અને નિર્મળ-નિર્દોષ આચારવાળા તથા જીવમાત્રના કલ્યાણની ભાવનાવાળા હાેવા જોઇએ. એવા વિશિષ્ટ ગ્રહોાવાળો કે તેવા ગ્રહા-વાનની આત્રામાં જીવનારાે સાધુ સ્વ–પરનું હિત સાધી શકે છે, અન્યથા સાધુ પણ કર્તવ્યબ્રષ્ટ થવાથી સદ્દગતિને પામી શકતાે નથી.]

અધ્યયન છર્ડું]

(२९३) तेसिं सो निहुओ दंतो, सव्वभूयसुहावहो । सिक्खाए सुसमाउत्तो, आयक्खइ विअक्खणो ॥६–३॥

निहुओ=९ મરહિત ઔચિત્યયુક્ત, दंतो=(મન-ઇન્દ્રિ-યેાને) દમનાર, सव्वभूयसुहावहो=સર્વ પ્રાણીઓનું હિત કરનાર, सिक्खाए=(अહણ અને આસેવન) શિક્ષા (અર્થાત્ શાન-ક્રિયાને) सुसमाउत्तो=સમ્યક્ પાળનાર (જ્ઞાન ક્રિયાનું ઐક્ય સાધનાર) અને ઉપદેશ આપવામાં विअक्खणो=પંડિત, એવા सो=તે આચાર્ય તેસિં=તેઓને आयक्खइ=કહે છે કે-(૪)

[ઉપદેશ કરનાર ધર્મગુરુમાં આ ગુણા હાેવાથી તેનું વચન સ્વાર્થ વિનાનું અને સવે ને ગ્રાહ્ય-ઉપકારક બને છે. અન્યથા બાેલવામાં ચતુર છતાં વાસ્તવિક ઉપકાર કરી શકતા નથી, માત્ર ક્ષણિક અસર ઉપજાવે છે અને આખરે તેના ઉપદેશ નિરર્થક બને છે. એથી આગળ વધીને ઉપદેશક અવગુણી હાેય તા શ્રોતાઓને હાનિ પણ થાય છે. આ કારણે જ વિદ્વાન પણ જડના રાગથી રંગાએલાે ગૃહસ્થાદિ ઉપદેશક બની શકતાે નથી. સામાન્ય ગ્રાની પણ ધર્મગુરુ સદાચારી અને આત્માનુલક્ષી હાેવાથી તેની પાસેથી ઉપદેશ સાંભળવાના વ્યવહાર છે તે હિતકર છે]

(२१४) हंदि धम्मत्थकामाणं, निग्गंथाणं सुणेह मे । आयारगोअरं भीमं, सयलं दुरहिट्ठिअं ॥६-४॥ हंदि=અव्यय ઉत्तर आपवा अर्थभां छे, अर्थात् डे श्रोताबने। ! धम्मत्थकामाणं=धर्भना भये।जन३प मे।क्षनी धय्छावाणा (स्रेवा यौद प्रधारना अल्यन्तर अने नवविध आह्य) निग्गंथाणं= परिअडथी रહित साधुओने। धर्भ३प शत्रुओने मीमं= सयं ५२ सयलं= सम्पूर्ण् अने सत्त्व विनाना

#### [ દશ વૈકાલિક

છવેાથી दुरहिट्टिअं=દુ ખે પાળી શકાય તેવા (દુઃશક્ય) आयारगोअरं=આચારરૂપ ક્રિયાકાષ્ટ્રડને मे=મારા કથનને सुणेह=સાંભળા ! (૪)

<mark>સિત્ત્વગ્ર</mark>ણ વિના જડ ઈચ્છાના ત્યાગરૂપ આચારોનું પા<mark>લન</mark> દુષ્કર ખને છે. કારણ કે જડના રાગ સદાચારામાં આદર–બહુમાન પ્રગટવા દેતેા નથી, માત્ર બાહ્યદષ્ટિએ પળાતા–મનને નહિ ગમતા આચારા દુષ્કર ન હાેય તાે પણ દુષ્કર લાગે છે. સત્ત્વશાળી જીવ જડના <mark>રાગને</mark> તેાડવા શક્તિમાન્ હેાવાથી દુષ્કર આચારા તરફ પણ આદર--બહુમાન પ્રગટાવી શકે છે. માટે અહીં સાધૂના **ધમ્મત્થતામાળાં** વિશેષણો અર્થ 'ચારિત્રધર્મદારા માેક્ષરપ અર્થને મેળવવાની **ઇચ્છાવાળા' એવેા કર્યો છે. અનાદિ કાળથી અર્થાન્તરે** જીવનું એ વિશેષણ તેા છે જ, પણ તેના અર્થ 'ધર્મદ્વારા અર્થ એટલે ધન વગેરે મેળવવાની ઇચ્છાવાળાે' એવાે કરે છે. એ રીતે વ્યવહારનયથા અનેક-વાર ભારવતેારૂપ ગૃહસ્થના અને ક્ષમા વગેરે દશ પ્રકારના સાધુના ધર્મ પાળવા છતાં જીવનાે સંસાર તૂટયાે નથી, તેમ વર્તમાનમાં પણ ધર્મના કડક આચારા પાળવા છતાં અર્થ અને કામની (વિષયોની) ઇચ્છા ન મરે તેા સંસારથી મુક્તિ થાય તેમ નથી. માટે અહીં નિર્બ્રન્થ સાધુનું સ્વરૂપ ખતાવવા એ વિશેષણદ્વારા એવું સૂચન કર્યું ' છે કે 'ધર્મદ્વારા જે માેક્ષરૂપ અર્થ ને ( પ્રયોજનને ) સાધવા ઇચ્છે' તેવા માેક્ષાથી સાધુના આ આચારાે કહું છું. અર્થાત સાધુએ આચારાતું પાલન અર્થ-કામની ઈચ્છાએાનાે નાશ કરી માક્ષની એક ઇચ્છાથી કરવું જોઈએ. અન્યથા એ ઈચ્છાએાથી ક્રોધાદિ કષાયા ઈચ્છા ન હેાય તેા પણ પાષાતા રહે છે અને સંસાર વધી જાય છે.]

સાધુના આચારાનું મહત્ત્વ જણાવે છે કે— (૨૧૫) नन्नत्थ एरिसं वुत्तं, जं लोए परमदुचरं । विउलट्ठाणभाइस्स, न भूयं न भविस्सइ ાદ્–૫ા

240

जं=જે ( સામાન્ય રીતે ) લાેકમાં ( પ્રાણીઓને ) परमदुच्चरं=અતિદુશ્ચર ( દુષ્કર ) છે, તે एरिसं=આવા આચારને ( વ્રતપાલનરૂપ ક્રિયાનુષ્ઠાનને ) अन्नत्थ=બીજે ( અન્ય ધર્મશાસ્ત્રોમાં ) કયાંય ન વુત્તં=કહ્યું નથી. વસ્તુતઃ विउलट्ठाणभाइस्स=વિપુલસ્થાન ( માક્સ )ને ભજનારા સુસુક્ષુને (જૈનમત સિવાય બીજે આવું આચરણ વર્તમાનમાં છે નહિ), ન મૂચં=ભૂતકાળે થયું (મલ્યું) નથી અને ન મવિસ્સइ=સવિષ્યમાં થવાનું (મળવાનું) નથી. (૫)

[રાગના સર્વથા નાશ કર્યા વિના મુક્તિ નથી અને એવા નાશ વીતરાગ સિવાય બીજા ક્રોઇએ ત્રણું કાળમાં કર્યા નથી, માટે વીતરાગ સિવાય મુક્તિના શુદ્ધ અને પૂર્ણુ ઉપાય ક્રોઈ કહી શકે તેમ નથી. એ જ કારણું મુક્તિના અહીં કહેલા આચારા બીજા દેશ્ઈ દર્શનમાં નથી. મુક્તિની ઈચ્છાવાળાને જ્યારે ત્યારે પણ આ આચારાનું પાલન કરવું જ પડશે. આજે તે અજ્ઞાનતાથી અન્યદર્શનના કડક આચારાને પાળતા હાય પણ વીતગગકથિત ચારિત્રના સ્પર્શ વિના ત્રણ કાળમાં ક્રોઈની મુક્તિ શક્ય નથી. આથી એ સૂચવ્યું છે કે આ આચારા દુષ્કર છતાં દુર્લભ છે, માટે તેની દુષ્કરતાથી દીનતા સેવવી નહિ પણ સત્ત્વને પ્રગટાવીને પ્રસન્નપણે આરાધના કરવી. કારણ કે ગમે ત્યારે પણ આ આચારા વિના મુક્તિ નથી જ. તા વર્તમાનમાં મળેલાને કેમ ન પાળવા ?]

(२९६) सखुड्डगविअत्ताणं, वाहिआणं च जे गुणा । अखंडफुडिआ कायव्या, तं सुणेह जहा तहा ॥६–६॥ सखुड्डगविअत्ताणं=भाળ सહित पृद्धोने, वाहिआणं= रे।ગીએાને च=અને નિરે।ગીએાને जे गुणा=જે આ આ રો। जहा=જે રીતે अखंडफुडिआ=દेशविराधना અને સર્व-

[ દ્રશ વૈકાલિક

વિરાધના રહિત कायच्वा=કરવા પાળવા ચેાગ્ય છે तं=તેને (હું કહું) तहा=તે રીતે सुणेह= સાંભળેા ! (६) [બાળના ૧-ઉમ્મરથી બાળ અને ર-ઉમ્મર વધારે છતાં યુદ્ધિ-પરિણતિથી બાળ એમ બે, તથા વૃદ્ધના પણ ઉમ્મરથી વૃદ્ધ અને પરિણતિથી વૃદ્ધ એમ બે ભેદો જાણવા. દેશવિરાધનાથી રહિત તે અખંડ અને સર્વવિરાધનાથી રહિત એ અસ્કુટિત, એમ ભેદ સમજવા. અર્થાત્ હવે કહેવાશે તે આચારા બાળ-વૃદ્ધ, રાગી-નીરાગી સર્વને નિરતિયાર અખંડ પાલન કરવા યોગ્ય છે.]

(२९७) दस अह य ठाणाइं, जाइं वालोज्वरज्झइ । तत्थ अन्नयरे ठाणे. निग्गंथत्ताओ भस्सइ ॥६–७॥

(વિરાધનાના) દશ અને આઠ (એટલે અઢાર) સ્થાના છે, જેને બાળ (અજ્ઞાન) હાેય તે જ अवरज्झइ=અપરાધે છે. (આચરે છે, કારણુ કે) तत्थ=તેમાંના अन्नयरे= કાેઇ એક પણુ સ્થાનને આચરવાથી=निगर्गथत्ताओ= નિર્જીન્થપણાથી मस्सइ=ભ્રષ્ટ થાય છે. (७)

[રાજદિએ પૂછવાથી આચાર્ય 'દુષ્કર અઢાર આચારોને અખંડ આરાધવા તે સાધુના ધર્મ છે' એમ કહી તેની વિરાધનાના અઢાર પ્રકારા કહીને આરાધનાનું સ્વરૂપ સમજવે છે. અર્થાત્ આરાધના માટે વિરાધનાનું સ્વરૂપ કહે છે. જે રાગના કારણા જાણે નહિ તે નિરાગી રહી શકે નહિ, જે દુઃખને જાણે નહિ તે સુખના ઉપાયા કરી શકે નહિ, તેમ વિરાધનાને જાણે નહિ તે ધર્મની આરાધના કરી શકે નહિ. માટે સર્વત્ર વિરાધનાનું જ્ઞાન અતિ આવશ્યક છે, એમ સમજાવ્યું છે.] એ વિરાધનાને નામપૂર્વ ક કહે છે

# (२९८) वयछक्कं कायछकें, अकप्पो गिहिभायणं । पलियंकं निसिज्जा य, सिणाणं सोहवज्जणं ॥६-८॥

www.jainelibrary.org

અધ્યયન છર્ડે]

वयछकं= છ વતો (ની વિરાધના) ૬, कायछकं= છકાય (જીવેાની હિંસા) ૧૨, अकप्पो= અકલપ-૧૩, गिहिमायणं= ગૃહ સ્થનાં પાત્ર-૧૪, पलियંकं= પલ ગ (વગે રે સુવાનાં સાધના)-૧૫, (એક કે અનેક) निसिझ्जा= ઘર (અથવા આસના)-૧૬, (ચાંડું કે સમ્પૂર્ણ) सिणाणं= સ્નાન-૧૭, અને (વસ્ત્ર– આભૂષણાદિથી શરીરની કે પાત્ર– ઉપકરણાદિની) सोह= રોાલા–૧૮, એ સર્વનું वज्जणं= વર્જન કરવું જોઇએ. (૮)

[અહીં અંતે 'વર્જવાનું' કહેવાથી '**ચયદ્યક્રં**' ને અર્થ છવતોને વિરાધના તજીને પાળવાં. ઇત્યાદિ દરેકમાં એમ સમજવું. 'અકલ્પ' એટલે શૈક્ષ્યસ્થાપનાકલ્પ અને અકલ્પંસ્થાપનાકલ્પ આગળ કહેવાશે. તેને નહિ પાળવારૂપ અકલ્પ સમજવા. આ ગાથા મૂળસૂત્રની નથી, પણ દશવૈકાલિક ઉપર શ્રીભદ્રભાહુસ્વામીએ રચેલી નિર્શુક્તિની છે, તેથી ટીકાકારે મૂળમાં રાખી નથી. પણ ઘણા શ્રન્થોમાં મૂળગાથા તરીકે છે તેથી અહીં પણ આઠમી મૂળ ગાથા તરીકે લીધેલી છે. નિર્શુક્તિમાં '**પસ્ટિય'क निसेडजा થ**' એ પ્રમાણે ત્રીજા પાદમાં પાઠાન્તર છે, પણ સમાસાન્ત હાેવાથી અર્થથી ભેદ નથી.]

હવે એ અહાર પ્રકારાનું ક્રમશઃ વર્ણુન કરે છે,

(२९८) तत्थिमं पढमं ठाणं, महावीरेण देसिअं। अहिंसा निउणा दिद्वा, सव्वभूएसु संजमो ॥६-९॥

(२२०) जावंति लोए पाणा, तसा अदुव थावरा । ते जाणमजाणं वा, न हणे णो विघायए ।।६–१०।।

(२२९) सब्वे जीवा वि इच्छंति, जीविउं न मरिज्जिउं। तम्हापाणिवहं घोरं, निग्गंथा वज्जयंति णं॥६–११॥ તत्थ= ते भाં ભગવાન્ શ્રીમહાવી રદેવે પહેલું સ્થાન इमं=આ देसिअं= કહ્યું છે. શું કહ્યું છે ? 'અર્હિસા' નામતું ૧૮ આચા રામાં પહેલું સ્થાન કહ્યું છે. (અર્હી પ્રશ્ન થાય કે અર્હિસા તા સર્વ ધર્મ વાળાઓ એ કહી છે, એમાં નવું શું છે ? તેના ઉત્તર એ છે કે ' આધા કર્મ ' વગે રે દો ધો ના ત્યાગ કરવાતું જણાવીને હિંસા થાય તેવું કાેઈ કાર્ય કરવા, કરાવવા અને અનુ માદવાના પણ નિષેધ કરેલા હાેવાથી) શ્રી મહાવી રે કહેલી અહિંસા નિ ગળા= સૂક્માતિ સૂક્ષ્મ છે. (એવી અહિંસા બીજાઓએ કહી નથી. તે પણ માત્ર ઉપદેશ જ કર્યો છે એમ નહિ, કિન્તુ ધર્મની સાધના તરી કે પાતે) વિદ્રા= પાળી છે. (કારણ કે-એવી અહિંસામાં જ) સગ્વ સૂણ્ સુ સર્વ જીવા મત્યે સંગ્ર મો=સ યમ(દયા-રક્ષા)થાય છે. (૯)

(એ જ સ્પષ્ટ જણાવે છે કે-)લાકમાં જેટલા ત્રસ અથવા સ્થાવર જીવા છે, તેઓને जાળં-જાણુવા છતાં (રાગાદિને વશ મારવાની બુદ્ધિથી) કે अज्ञाणं-અજાણુપણું (પ્રમાદ-અનુપયાગ વગેરેથી) પણ સ્વય નો દ્વળે-હણું નહિ અને બીજા પાસે ળો વિષાચણ-હણાવે નહિ તથા ઉપલક્ષણથી હણનારને અનુમાદે પણ નહિ. (૧૦)

(કારણુ કે–)સર્વ પણુ જીવેા જીવવાને ઈચ્છે છે, મરવાને ઇચ્છતા નથી, तम्हा=**તે માટે** દુઃખના કારણુબૂત घोरं**=ભાયંકર पા**णिवह**ं=જીવવધને** (હિંસાને) નિર્ચન્થ સાધુઓ વર્જે છે. (૧૧)

['અહિંસા પરમાે ધર્મઃ ' એમ કહેવા છતાં અહિંસાનું પાલન

#### અધ્યયન છર્ડુ']

થાય તેવા આચારા અન્ય ધર્મોમાં કહ્યા નથી, માટે તેમની અહિંસા કહેવા માત્ર છે, સાેનાનાે ગીલેટ ચડાવેલા પિત્તળ જેવી છે, છેદ કે તાપની પરીક્ષામાં ટંક તેવી નથી. હૈય–ઉપાદેય તત્ત્વાનું અથવા કર્તવ્ય-અકર્લવ્યનું વર્ણન જેવું કર્યું હોય તેને પાળી શકાય તેવા આચારા પણ કહ્યા હેાય તેા તે કથન સત્ય કહેવાય. જૈનશાસનમાં અહિંસાનું જેવું વર્ષ્ટન (વિધાન) કરૈલું છે, તે જ રીતે તેનું પાલન થાય તેવા આચારા પણુ કહેલા છે, જેમ સાેનાની પરીક્ષા કસાેટીથી, છેદથા તાપથી કરાય છે, તેમ ધર્મશાસ્ત્રોની પણ પરીક્ષા કષ, છેદ અને અને તાપથી કરવાની છે. ત્રણે પરીક્ષામાં શુદ્ધ હેાય તે શાસ્ત્ર શુદ્ધ ગણાય છે. કરણીયનું વિધાન અને અકરણીયનાે નિષેધ કહેલાે હાેય તે શાસ્ત્ર કષશુદ્ધ ગણાય અને વિધિ–નિષેધને અનુસરતા આચારા જેમાં કહેલા હેાય તે છેદશુદ્ધ ગણાય. હિંસા વગેરે પાપાના નિષધ કરવા છતાં ધર્માનુષ્ટાના હિંસાદિ પાપકારક જણાવ્યાં હાેય તાે છેદ પરીક્ષામાં અશહ-અસસ ગણાય. એ ખન્ને છતાં આત્માદિ દ્રવ્યા એકાન્ત નિત્ય કે અનિત્ય જણાવ્યાં હેાય તેા ધર્મનું ફળ આત્માને મળે જ નહિ, માટે વસ્તુને એકાન્ત નિત્ય કે એકાન્ત અનિત્ય જણાવનારાં શાસ્ત્રા તાપથી અશહ સમજવાં. જે શાસ્ત્રમાં સ્યાદ્વાદ દષ્ટિથા આત્માદિ પદાર્થોને કથાંચિત નિત્યાનિત્ય વગેરે જણાવ્યા હેાય તે જ શાસ્ત્ર તાપથી પણુ શુદ્ધ હેાવાથી સમ્પૂર્ણ શુદ્ધ ગણાય. પ્રભુ મહાવીરે કહેલી અહિંસા કષ-છેદ-તાપથી શુદ્ધ અને સૂક્ષ્મ છે, તેના પાલન માટે મન અને ઈન્દ્રિયેાનાે પૂર્ણુ સંયમ જરૂરી છે. માટે ત્રિવિધ ત્રિવિધ ભાંગે હિ<sup>\*</sup>સાનાે ત્યાગ કરી અહિ<sup>\*</sup>સાનું પાલન કરવું તે શ્રમણ આચારાનું પહેલું સ્થાન કહ્યું છે. ]

# હवे आलुं स्थान डढे छे— (२२२) अप्पणट्ठा परट्ठा वा, कोहा वा जइ वा भया। हिंसगं न मुसं बूआ, नो वि अन्नं वयावए।।६–१२।।

[ દ્રશ વૈકાલિક

(२२३) मुसावाओ उ लोगम्मि, सव्वसाहू हिं गरिहिओ । अविस्सासो अभूआणं, तम्हा मोसं विवज्जए ॥६-१३॥ अपणट्रा=**પોતાના અથે**, અથવા પરના અથે कोहा वा=डीधने वश थर्धने जइ वा=अथवा भया= स्य પામીને દ્વિંતનં=પરપીડાકારી એવા મુલં=સૃષાવચનને (સ્વય') न बुआ=भे। से नહि અને બીજાને મુખે नो વયાવણ=બો**લાવે નહિ.** (૧૨) કારણ કે લેાકમાં મુષાવાદને સર્વ સાધુઓએ गरिहिओ=ગહ્યો છે (દુષ્ટ કહ્યો છે ). મૃષાવાદથી મુઝાળં=પ્રાણિઓને अविस्सासो= અવિદ્યાસ થાય છે, તે માટે મૂષા બાલવાનું વર્જ. (૧૩) િહું ખીમાર છું, મારે અમુક જરૂર છે, એમ પોતાને અર્થે અથવા એ રીતે બીજાને અર્થ પણ ક્રોધથી 'તું દાસ છે' વગેરે કડવું કે અસત્ય નહિ બાલવું. એમ માનથી 'હુ' બહુશ્રત છું ' વગેરે, માયાથી ક્રોઈ કામ ન કરવા માટે ' મારા પગ દુઃખે છે ' વગેરે અને લાેભથી અણગમતી વસ્તુ કલ્પ્ય હાેય તાે પણ મનગમતી મેળવવા અકલ્પ્ય કહેવી, વગેરે પણ ન ખાલવું. એમ પ્રાયશ્ચિત્તના ભયથી ભૂલ કરવા છતાં ' મે' નથી કરી ' વગેરે પણ ન ખાલવું, એવું હાસ્ય વગેરે નાેકષાયાેને વશ થઇને પણ ન ખાલવું. ગાયામાં ક્રોધથી અને ભયથી કહેલું છે, તેના ઉપલક્ષણથી ચારે કષાયેા અને નવ નાકષાયાને વશ મૃષા ન ખાલવાનું, નહિ ખાલાવવાનું અને નહિ અનુમાદવાનું પણ સમજી લેવું. મૃષાવાદથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ ઘાતીકર્મોના બ'ધ ઉપરાંત અશાતા, અશુભનામકર્મ, નીચગાત્ર વગેરે દુષ્ટ કર્મોના બધ ચાય છે, અન્ય ભવમાં એકેન્દ્રિય જાતિમાં જન્મ, પંચેન્દ્રિય થાય તા પણ જીહાના રાગ, મુખના રાગ, મુંગા-બાેબડાપણું તથા અનાદેય, ુદુઃસ્વર, અપયશ, દુર્ભાગ્ય વગેરે વિવિધ દુઃખાેને વશ થાય છે.

મૃષાવચન વસ્તુતઃ જિનવચન વિરુદ્ધ હેોવાથી ભવાન્તરમાં જિનવચનના વિશ્વાસ કે દ્રવ્યપ્રાપ્તિ પણ થતી નથી. આ જન્મમાં પણ વિવિધ કષ્ટો ભોગવવાં પડે છે. એમ મૃષાવાદથી આત્માને ઘણું અહિત થાય છે. સત્ય વચન સાથે તેવું આચરણ કરે તેના દેવા પણ દાસ બને છે.] હવે ત્રીજ઼ સ્થાન કહે છે—

(२२४) चित्तमंतमचित्तं वा, अप्पं वा जइ वा बहुं।

दंतसोहणमित्तं पि, उग्गहंसि अजाइया ॥६-१४॥

(२२५) तं अप्पणा न गिण्हंति, नोऽवि गिण्हावए परं । अन्नं वा गिण्हमाणं पि, नाणुजाणंति संजया ॥६–१५॥

મતુખ્ય, પશુ, કે કળ કૂલાદિ चित्तमंतं=સચित्तने કે (સાનું-રૂપુ'-વગેરે) અચિત્તને, તે પણ મૂલ્યથી કે માપથી अત્વં=અલ્પને કે बहુ' = ઘણુાને, વધારે શુ' કહેવું ? द'तसोहण-मित्तंषि=દાંત ખાતરવા માટે ઘાસની સળી માત્ર પણ તે જેના उग्गहंसि=અવગ્રહમાં (સત્તામાં) હાેય તેને अज्ञाइआ= યાચ્યા સિવાય (૧૪) संजया=સાધુઓ अप्पणा=સ્વયં ન गिण्ह'ति=લેતા નથી. બીજદ્ધારા લેવરાવતા નથી અને બીજા લેનારને પણ ન अणुजाणंति=અનુમાદતા નથી. (૧૫)

[અન્ય જન્મમાં દરિદ્રતા, દુર્ભાગ્ય, અને પરિણામે નરકગતિનાં માઠાં દુઃખાે ભાગવવાં, આ જન્મમાં પણ ભયથી શલ્યની જેમ દુઃખે જીવવું, સ્વજન પરજનાના પણ અનાદર થવા, વગેરે અદત્તાદાનનાં કૃળા ભાગવતા અનેક જીવા પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. અદત્ત લેવાથી આકરું પણ સંયમનું અનુષ્ઠાન નિષ્ફળ જાય છે અને આખરે દુર્ધ્યા-નથી મરે છે. ભાગ્ય કરતાં અધિક સુખ ભાગવવાની લાલસા અદત્ત લેવામાં મુખ્ય કારણ છે. પણ એથી હોય તે પણ સુખને ભાગવી શકાતું નથી. સ્વકૃત કર્મોદયને અનુસારે મળેલી સામગ્રીમાં સંતાેષ– સમતા કેળવવી એ જ સંયમના સાર છે. અદત્ત લેવાનું ત્યારે બને કે તે વસ્તુથી જીવ પરાધીન બન્યાે હાેય, તેના વિના ચલાવી લેવાનું સત્ત્વ ન હાેય. જો આવી પરિસ્થિતિ હાેય તાે વાસ્તવિક વૈરાગ્યની જ ખામી ગણાય. જિનાત્રા મુજબ મળે તેમાં જ પ્રસન્ન રહી સંયમ માટે વાપરવું એ વૈરાગ્ય છે, વૈરાગ્ય વિના સંયમના સ્વાદ સમજતાે નથી. બીજો આપે તેમાં પણ અનાસક્તિ કેળવવાના ધર્મવાળા સાધુને અદત્ત લેવાનું ક્રાઈ કારણ નથી.]

હવે ચાંશું સ્થાન કહે છે-

(२२६) अबंभचरिअं घोरं, पमायं दुरहिट्ठिअं । नायरंति मुणी लोए, भेयाययणवज्जिणो ॥६–१६॥

(२२७) मूलमेयमहम्मस्स, महादोससम्रस्यं । तम्हा मेहणसंसग्गं, निग्गंथा वज्जयंति णं ॥६-१७॥

अबंभचरिअं=અश्रक्षચર્ય (વિષયેાનું સેવન) लोए= મનુષ્યલાકમાં घોરં=ભયં કર (દુઃખદાયી) पमायं=भभाદ३૫ (જડના બંધનરૂપ) અને અન'તસંસારનું કારણ હાવાથી दुरहिट्ठिअं=દુષ્ટ આશ્રયરૂપ ( દુરાચાર ) છે એ કારણે મેયાયयण=ચારિત્રની વિરાધનાના સ્થાનાને वर्ज्ञिणो= વર્જનારા મુનિએા તેને ન आयरंति=સેવતા નથી. (૧૬) एअं=આ અધ્રહ્યચર્ય अहम्मस्स=પાપનું મૂળ. છે (એથી પરલાકમાં વિવિધિ કબ્ટાનું કારણ છે અને આ લાકમાં ચારી-અસત્ય-હિંસા વગેરે) महादोससमुस्सयं=માટા દાષાના લ'ડાર છે. તે કારણે નિર્ગન્થ મુનિઓ मेहुणसंसगं=મૈશુનના સંસર્ગને (સ્ત્રીઓ સાથે બાલવું વગેરે સામાન્ય પણ) વર્જે છે. (ળં અવ્યય વાકચની શાભા પૂરતા સમજવા. (૧૭)

#### અધ્યયન છર્ડું]

[ બ્રહ્મચર્યને વાસ્તવિક અર્થ ' બ્રહ્મ એટલે આત્મા, તેના સ્વરૂપમાં રમવું ' એવા અને વ્યવહારથી મૈથુન તજીને વીર્યની રક્ષા કરવી એવા થાય છે. ત્રણે જગતમાં બ્રહ્મચર્યનું મહત્ત્વ સર્વાધિક રહ્યું છે, દેવાને પણ તે અસાધ્ય છે, દૈવી શક્તિ ન કરી શકે તેવાં દુષ્કર કાર્યો બ્રહ્મચારી મનુષ્ય કરી શકે છે. આત્માના ન્હાના માટા સર્વ ચુણાના વિકાસ બ્રહ્મચર્યથી થાય છે. તેનું પાલન દુષ્કર–અતિદુષ્કર હોવાથી તેને મહાવતમાં ગણ્યું છે.

મનુષ્યની જ મુક્તિ થઈ શકે છે, કારણ કે બ્રહ્મચર્ય ને યથાર્થ રૂપે મનુષ્ય જ પાળી શકે છે. એ શક્તિ હેાવાથી જ ત્રાનીઓએ મનુષ્યને મુક્તિની સાધનાનેા ઉપદેશ કર્યો છે. બ્રહ્મચર્ય દ્વારા વીર્ય ની રક્ષા કર્યા વિના શેષ સ્થાનાેનું પાલન દુઃશકચ છે. વીર્ય મનુષ્યની સર્વ દેશીય શક્તિ છે.

वीर्थने 'धातु ' પણ કહેવાય છે. જેમ गम् रम् नम् वगेरे ધાતુઓથી અનેક શબ્દા બને છે, સુવર્ણ, ત્રાંણુ, વગેરે ધાતુઓથી સર્વ સમ્પત્તિ સર્જ શર્કાય છે. તેમ શરીરની વિવિધ શક્તિએાનું મળ વીર્ય નામની ધાતુ છે. વીર્યમાં ઉષ્ણતા, પ્રકાશ, વીજળી, આકર્ષણ વગેરે એવી શક્તિએ છે, કે જેના બળે શારીરિક, માનસિક, બૌદ્ધિક અને આધ્યાત્મિક શક્તિએ ખીલે છે અને તેનાથી જગતનાં સ્થૂલ કે સક્ષ્મ સર્જના થઇ શકે છે. વીર્યથી શરીરબળ, તેમાંથી મનેાબળ, તેમાંથી ખુદ્ધિ અને ખુદ્ધિથી આત્મયળ પ્રગટે છે. વસ્તુતઃ મૈથુનસેવનથી વિકાર ઘટતાે નથી, પણ વૃદ્ધિ પામે છે અને તેથી શારીરિક તેમજ આપ્યાત્મિક બળ નાશ પામે છે. બ્રહ્મચર્ય દ્વારા વીર્યની રક્ષાથી પ્રગટેલા સત્ત્વગ્રણથી અનાદિ વાસના ઉપર વિજય મેળવી શકાય છે. મનુષ્ય જેમ જેમ ક્ષીણવીર્ય ખંને તેમ તેમ પાંચે ઇન્દ્રિયાની વાસના વધે છે અને પ્રકૃતિ ઉપરના કાળૂ ગુમાવે છે, કાઇ ઉન્માદી પાગલ પણુ બને છે અને ક્રોઈ માતને વશ પણ થાય છે. હલસ્ચર્યથી વીર્યની રક્ષા કરનાર યોગીનું સત્ત્વ ખીલતું જાય છે. તેથી કાયા વચન અને મન ઉપર પણ કાબૂ મેળવીને તેના દારા ક્રમશઃ સમ્યગ્ર દર્શન-ગ્રાન અને ચારિત્રને

[ દશ વૈકાલિક

વિકસાવતાે યાવત્ સંસારથી મુક્તિ પણુ મેળવે છે.

શ્રુતજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પણ વીર્યરક્ષાર્ને આધીન છે, માટે અન્ય-ધર્મીઓ બ્લસ્ચર્યાશ્રમને પહેલાે માને છે અને એ અવસ્થામાં સર્વ કળાઓનું જ્ઞાન આપે છે. સર્વકાળે સર્વ દેશામાં વિદ્યાભ્યાસ માટે પ્રાથમિક વય યાેગ્ય મનાઈ છે તેનું મુખ્ય કારણ એ અવસ્થામાં– અબ્લસ્તાે અભાવ (બ્લસ્ચર્ય) છે. કામ ક્રોધાદિ આંતરંગ શત્રુઓ ઉપર વિજય મેળવવા પણ વીર્યનું રક્ષણ અતિ આવશ્યક છે, વગેરે અનેક કારણે બ્લસ્ચર્યનું અને તે માટે બાળદીક્ષાનું મહત્ત્વ છે.

વીર્યના રક્ષચુની સાથે તેની શુદ્ધિ માટે આહાર પણ નિદેષિ, અહિંસક અને પવિત્ર જોઈએ. માટે જૈન સાધુની ભિક્ષાના વિધિ સર્વ થી વિશિષ્ટ–નિદેષ અને અહિંસક કહ્યો છે. આહારશુદ્ધિ ન હાેય તા પ્રહ્નચર્ય થી વીર્ય રક્ષા કરવા છતાં એ જ વીર્ય થી કામ કોધાદિને વશ થઇ પ્રહ્નચર્ય ના નાશ કરે છે. અતિશયાકિત વિના એમ કહી શકાય કે સર્વ આશાઓ અને ઈચ્છાઓના જય કરવા માટે પ્રહ્નચર્ય એક અમાઘ અને સર્વ શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે.

કર્મસાહિત્યમાં ' વીર્યાન્તરાય ' નામનું કર્મ માન્યું છે, તેના ક્ષયેાપશમાદિ બ્રહ્મચર્યાથી થાય છે, વિનય, વૈયાવચ્ચ, કે અનશન– ઉપવાસાદિ તપ વગેરે પણ અપેક્ષાએ બ્રહ્મચર્યના જ અંશા છે. માટે તેનાથી વીર્યાન્તરાયના ક્ષયાપશમ વગેરે થાય છે. સ્પર્શનેન્દ્રિયના જયની સાથે પાંચે ઇન્દ્રિયાનો જય કરવાથી બ્રહ્મસ્વરૂપ પ્રગટે છે, માટે પૂર્ણ બ્રહ્મચર્ય પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિજયરૂપ છે.

વીર્ય જેમ મૈશુનથી નાશ પામે છે, તેમ શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ વગેરે વિષયેામાં આસક્તિથી, રાગ-દેષ કરવાથી, કષાયેાથી, ચિંતાથી, વગેરે અનેક દોષોથી નાશ થાય છે. કામની બાવીશ અવસ્થાએામાં દશ અસંપ્રાપ્ત કામની અને બાર સંપ્રાપ્ત કામની છે, તે દરેકથી પ્રક્ષચર્યના નાશ થાય છે. એનું સ્વરૂપ અન્ય પ્રન્થાથી જાણીને બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવું અતિ આવશ્યક છે.

٩٩

जे सिआ सन्निहिं कामे. गिही पव्वइए न से ॥६–१९॥ (२.३०) जं पि चत्थं व पायं वा, कंबलं पायपुंछणं । तं पि संजमलज्जद्वा, धारति परिहरंति अ ॥६-२०॥

(२२८) बिडमुब्भेइमं लोणं, तिल्लं सप्पि च फाणिआं। न ते संनिहिमिच्छन्ति, नायपुत्तवओरया ॥६–१८॥

(२२८) लोहस्सेस अणुफासे, मन्ने अन्नयरामवि ।

આ ગાથાઓમાં અબ્રહ્મની દુષ્ટતા વર્ણવી છે તે અર્થા– પત્તિથી પ્રક્ષચર્યના મહત્ત્વને જણાવવા માટે છે. અપ્રક્ષ ભયંકર, પ્રમાદ, દ્રાચાર, અધર્મનું મૂળ અને મહાદોષોનું ઘર છે, તેથી વિરુદ્ધ <u>બ્ર</u>હ્મચર્ય ભદ્રંકર, અપ્રમાદ, સદાચાર, ધર્મનું મૂળ અને સર્વગુણાનું નિધાન છે. એના વિના અહિંસાદિ શેષ સ્થાનાનું પાલન શકચ નથી, માટે એતું મહત્ત્વ સર્વાધિક છે. એની રક્ષા માટે કહેલી નવવાડોને બ્રહ્મચર્ય જેટલું જ મહત્ત્વ આપી તેનું પાલન કરવાથી બ્રહ્મચર્યનું રક્ષણ થઇ શક છે. નવ વાડોનાે અનાદર કરનાર મહાયાેગીનું પણ બ્રહ્મચર્ય સરક્ષિત રહી શકરાં નથી અને રહી શકે તેમ પણ નથી.] હવે પાંચમું સ્થાન કહે છે-

વીર્યનું અપર નામ 'બીજ' પણ છે, કારણ કે તે સર્વ સુખાનું બીજ છે. શિવસંહિતામાં એક 'બિન્દુનું પતન એટલે મરણ, અને બિન્દુની રક્ષા એટલે જીવન' કહ્યું છે, તે વચન પણ એની શક્તિનં જ્ઞાપક છે. સાેળમા ઉત્તરાધ્યયનની ૧૪મી ગાથામાં પણ પ્રક્ષચર્ય ને ધ્રવ, નિત્ય અને શાશ્વતધર્મ કહી એના બળે અનંતા આત્માએ સિદ્ધિપદને વર્યા, વરે છે અને વરશે, એમ કહ્યું છે. સર્વધર્મોમાં પ્રક્ષચર્ય નું મહત્ત્વ વિશેષતયા ગાયું છે. એનું યથાર્થ સ્વરૂપ તાે જ્ઞાનીથી પણ વર્ણવી શકાય તેમ છે જ નહિ

(२३१) न सो परिग्गहो बुत्तो, नायपुत्तेण ताइणा । मुच्छा परिग्गहो बुत्तो, इइ बुत्तं महेसिणा ॥६–२१॥

(२३२) सच्वत्थुवहिणा बुद्धा, संरक्खण-परिग्गहे । अवि अप्पणो वि देहंमि, नायरंति ममाइयं ॥६-२२॥ नायपुत्त-बओ-रया= झात पुत्र श्री वर्द्ध भान स्वाभीना (निस्संगताने જણावनारा) वयन मां २४ता ( જિनाज्ञा पालक भुनिओ) विडं = भीड सवखुने ( अथवा अयित्त सवछने), उब्मेइमं = सभुद्र वगेरेना सूखुने ( अथवा सयित्त सूखुने), तेसने सप्पिं = धीने, अने फाणिअं = भवादी गेाजने (तथा थील पछ अेवी केार्ध आद्य-पेय वस्तुने)

રાત્રે सन्तिहिं= वाસી રાખવાને ઇચ્છતા નથી. (૧૮) [સંનિધિ શબ્દની વ્યુત્પત્તિ શાસ્ત્રકારે એવી કરી છે કે જેનાથી આત્માની નરક વગેરે દુર્ગતિમાં સંનિધિ કરાય (સ્થાપના થાય), તે સંનિધિ કહેવાય. ગ્રાનીઓનું વચન કદાપિ અન્યથા થતું નથી, એમ સમજીને સંનિધિદેાષથી બચવું જોઈએ. સાધુના આચાર મુખ્યતયા એવા છે કે---ઔષધાદિ આવશ્યક અને દુર્લભ વસ્તુ પણ જરૂર હાેય તા ગૃહસ્થને ઘેરથી પ્રતિદિન જરૂર જેટલી લે, પણ એક સાથે લઇ પેતાની પાસે ન રાખે.]

કારણ કે एस लोहस्स अणुफासे=आ ( સ'નિધિ ) લેાબનેા અનુસ્પર્શ છે. (લેાબ સ્વરૂપ છે.) (શ્રી તીર્થ'કરેા અને ગણધરેા એવું) मन्ते=કહે છે કે જે अन्नयरामवि= કાેઇ અલ્પ પણુ સ'નિધિને (વાસી રાખવાને) सिया= કાેઇ પ્રસ'ગે कामे=ઇચ્છે (રાખે), से गिही=તે ગૃહસ્થ છે, न पव्यइए=પ્રવજિત (સાધુ) નથી. (૧૯) [આ ગાથામાં પ્રાકૃતશૈલીથી मन्તે ના અર્થ ' કહે છે ' એવા કરેલાે છે. સંનિધિ રાખનાર બાહ્યદષ્ટિએ સાધુના વેષ ધારણ કરવા છતાં તત્ત્વદષ્ટિએ 'સંનિધિરૂપ ગૃહસ્થને ઉચિત કાર્ય કરતા હાેવાથી ગૃહસ્થ છે' એમ અહીં કહ્યું, તેમાં એ હેતુ જણાવ્યા છે કે પ્રવજિત (સાધુ) દુર્ગતિમાં જાય નહિ અને સંનિધિથી દુર્ગતિ થાય માટે તે પ્રવજિત (સાધુ) દુર્ગતમાં જાય નહિ અને સંનિધિથી દુર્ગતિ થાય માટે તે પ્રવજિત ગણાય નહિ. વસ્તુતઃ સંનિધિની ઇચ્છા લાભરૂપ છે અને લાભ એવા દુષ્ટ કષાય છે કે તેના સક્ષમ વિકાર પણ આત્માને ત્રેણીથી બ્રષ્ટ કરે છે.] અહીં કાેઈ પૂછે કે તેના વસ્તાદિ કેમ રખાય ? તેને કહે છે કે-શાસ્ત્રોક્ત રીતે જં પિ=જે પણ વસ્ત્ર, કે પાત્ર, અથવા કામળ કે રજોહરણને ઘારંતિ=રાખે છે અથવા પરિ-દૂરંતિ=પહેરે છે (ભાગવે છે) તે સંથમ અને લજ્જાર્થે છે. (૨૦)

પાત્ર વગેરેને સ'યમ માટે અને વસ્ત્રોને લાકવ્યવહારરૂપ લજ્જાને અર્થ રાખવાં આવશ્યક છે. પાત્ર વિનાના કે ગૃહસ્થનાં ભાજનને વાપરનારાે સાધુ સંયમ પાલા શકતાે નથી. પાત્ર વિના આહારમાં ભક્ષ્ય-અભક્ષ્ય વસ્તુના વિવેક કે કાેઈ ત્રસજીવ હાેય તાે તેની રક્ષા થઈ શકે જ નહિ. પાત્ર ભાજનની અનુકૂળતા માટે નથા, પણ જીવરક્ષા અને સિંહભક્ષિતાદિ વિધિપૂર્વ કે ભાજન માટે આવશ્યક છે. વસ્ત્રો વિના સ્ત્રીઆદિની હાજરીમાં લજ્જના નાશ (નિલ<sup>°</sup>જ્જતા) થાય. સંયમીને લજ્જન ગુણ વ્યવહારનયથી ઉપકારક છે. નિશ્વયદષ્ટ્રિએ વિશિષ્ઠ જ્ઞાનીઓને લજ્જ હેાતી નથી, તેા પણ લાેકવ્યવહારને અનુસરીને તેઓ વસ્ત્રનાે ઉપભાગ કરે છે. હા, એમાં શરીરને આરામ આપવાનું ધ્યેય ન હેાવું જોઈએ. ખૂદ તીર્થ કર ભગવ તાે પણ બહુધા સચેલક હતા. ઈન્દ્રના કલ્પ પ્રમાણે તે લક્ષમૂલ્ય દેવદુષ્ય વસ્ત્ર તીર્થ કરોના ખાંધે દીક્ષા વખતે સ્થાપન કરે છે અને ગુહ્ય ભાગ ઢંકાય તે રીતે તે રહે છે, એ જગપ્રસિદ્ધ છે. વસ્તુત: તીર્થ કરદેવાના ગુહ્વભાગ શરીરમાં ગુપ્ત (અદશ્ય) હાય છે, તેઓના કલ્પ વિશિષ્ટ છે, તથાપિ વ્યવહારને

### [ કરા વૈકાલિક

તેએ અનુસરે છે અને ગણુધરાદિ સર્વ તેા વસ્ત્રોના ધારક હેાય છે. મૂર્છા વિના જેમ શરીરનાે સાથ લેવાય છે, તેમ વસ્ત્રાદિને પણ નિર્મમભાવે વાપરવાં એ જ યુક્તિયુક્ત છે. આ ગાથાના **પરિદ્વરંતિ** ને સ્થાને **પરિદ્વિંતિ** એવા પાઠ પણ છે.]

કમંબન્ધને। હેતુ નથી માટે ताइणा=त्राता (સ્વ-પરની રક્ષા કરવામાં સમર્થ) नायपुत्तेण=श्री વર્ધ્વ માન સ્વામીએ (નિર્મમભાવે વસ્ત્રપાત્રાદિ રાખવાં) તેને પરિગ્રહ નથી કહ્યો. (કિન્તુ અસત્ વસ્તુમાં પણ કરેલી મૂર્છા કર્મ'બ'ધનું કારણ હાેવાથી તત્ત્વથી) મૂર્છાને પરિગ્રહ કહ્યો છે. इइ=એ પ્રમાણે (તીર્થ'ંકર પાસેથી જાણીને) महेसिणा=

ગણુધર ભગવંતે વુત્તં=(સ્ત્રમાં) કહ્યું છે. (૨૧) [શ્રીશય્ય ભવસૂરિજીએ મનકમુનિને તીર્થ કરોએ કહેલી અને ગણધરોએ સત્રરૂપે ગ્રન્થમાં ગૂંથેલી-આ પરિગ્રહની વ્યાખ્યા કહી છે. તત્ત્વથી જે કર્મ બન્ધનો હેતુ બને તે શાસ્ત્રવિહિત પણ તજવું જોઈએ અને જેથી કર્મ બન્ધન થાય તે સંયમની દષ્ટિએ સ્ત્રતિષિદ્ધ પણ કરવું અહિતકર નથી. એનાં દષ્ટાન્તાે મહાત્મા સ્થૂલભડજી અને સિંહ-ગુફાવાસીમુનિ વગેરે છે. નવવાડનું પાલન શાસ્ત્રવિહિત છતાં સ્થૂલ-ભડજી વેશ્યાને ત્યાં રહી સંયમની રક્ષા કરી શકયા અને ઉગ્રતપસ્વી છતાં સિંહગુફાવાસી સુનિ વેશ્યાને દેખવા માત્રથી સંયમથી ચલિત થયા. વર્તમાનમાં વિશિષ્ટ ગ્રાનીઓનો અભાવ હેાવાથી શાસ્ત્રોકત વિધિ-નિષેધાને અનુસરવું હિતકર છતાં દષ્ટિ તત્ત્વને અનુસરતી હેવી જોઈએ.] અહીં પ્રશ્ન થાય કે-વસ્ત્રાદિના અભાવે પણ મમત્વ થાય તેા વસ્ત્રાદિ રાખવા છતાં કેમ ન થાય ? તેનું સમાધાન એ છે કે મમત્વ વસ્તુતઃ અજ્ઞાનથી થાય છે, જ્ઞાનીઓને મમત્વ થવામાં બીજભૂત અજ્ઞાન ટળી જવાથી વસ્ત્રાદિ--હેાવા છતાં મમત્વ ન થાય. એ વાત કહે છે કે વસ્ત્રાદિ डवहिणा= ઉપધિ સહિત એવા પણ बुद्धा=જ્ઞાની મુનિએા सव्वत्थ= સવ<sup>6</sup>દા-સવ<sup>6</sup> ક્ષેત્રમાં છ જીવનિકાયના संरक्खण-परिग्गहे= સંરક્ષણ માટે વસ્ત્રાદિ રાખવા છતાં अबि=પણ ममाइअं=**મમત્વને ન आ**यरंति=કરતા નથી. એટલું જ નહિ, अप्पणो देहंमि वि=પાતાના શરીરમાં પણ મમત્વને કરતા નથી. (૨૨)

[જડ-ચેતનના ત્રાનથી આત્મામાં પ્રગટેલેા વિવેક સર્વ આરાધનાનું મૂળ છે. સમ્યગ્ત્રાનીઓમાં એ વિવેક પ્રગટે છે, એથી જ છતી પણ વસ્તુને-ભોગોને-સંપત્તિને તજીને અનગાર (સાધુ) બને છે, તેઓ આહાર-વસ્ત્ર-પાત્રાદિ રાખવા કે ભોગવવા છતાં જે શરીરને માટે એના ઉપયોગ કરે છે, તે શરીરને પણ પર-અનિત્ય સમજતા હોવાથી શરીરની વેઠ સમજે છે. માત્ર કર્મનિર્જરામાં એના સાથ જરૂરી હાવથી સાથ આપે ત્યાં સુધી એની રક્ષા માટે સંયમને હાનિ ન પહેાંચે તે રીતે વર્તે છે. જ્યારે શિથિલ બનતાં સંયમની સાધનામાં સહાયક નથી રહેતું ત્યારે શરીરને પણું વાસિરાવે છે-અનશન કરે છે. અને ત્યાં સુધી પણુ મમતા વિના આહારાદિ આપે છે.]

७वे ७८्ठुं स्थान ४७ छि— २३३) अहो निचं तवोकम्मं, सव्वबुद्धेहिं वण्णिअं । जा य लज्जासमा वित्ती, एगभत्तं च मोअणं ॥६–२३॥ २३४) संतिमे सुहुमा पाणा, तसा अदुव थावरा । जाइं राओ अपासंतो, कहमेसणिअं चरे ?॥६–२४॥ २३५) उदउल्लं बीअसंसत्तं, पाणा निवडिआ महि । दिआ ताईं विवज्जिज्जा, राओ तत्थ कहं चरे ?॥६–२५॥

[ દ્રશ વૈકાલિક

(२३९) एअं च दोसं दट्टूणं, नायपुत्तेण भासिअं। सव्वाहारं न ग्रंजंति, निग्गंथा राइमोअणं ॥६–२६॥

અહેા ! ( આશ્ચર્ય છે કે-) सव्वचुढ़ेहिं= सर्व તીર્થ કરોએ તપ અનુષ્ઠાનને निच्चं= नित्य (અપ્રતિપાતિ) કહ્યું છે. તે તપ અનુષ્ઠાન કેવું છે ? ઉ૦ जा= જે लज्जा= સ'યમ समा= तुલ्ય (સરખી-સ'યમને અનુસરતી) वित्ती= દેહની રક્ષા કરવી અને एगમत्तं मोयणं= એકવાર ભાજન કરવું. (એ સાધુના અપ્રતિપાતી તપ છે.) (૨૩)

[તપ નિત્ય-અપ્રતિપાતી એ કારણે છે કે-તેમાં અહિત કંઈ થતું નથી અને તપ ઉપરાંત બીજા પણ ગુણેાની વૃદ્ધિ થાય છે. એમ એકાન્ત લાભનેા વ્યાપાર હેાવાથી તે નિત્ય છે, અર્થાત્ કદાપિ નુકશાન કરતા નથી. લજ્જ એટલે સંયમને બાધા ન થાય-સંયમમાં અનુકૂળ રહે તેવી શરીરની રક્ષાપૂર્વક એકવાર ભોજન કરવું, તેમાં સંતાષ, લાેલુપતાના અભાવ, રસનાના વિજય અને સંયમની વૃદ્ધિ વગેરે વિશિષ્ટ ગુણેાનું ધ્યેય હાેવાથી ઉપવાસાદિ તપ કરતાં પણ વધારે નિર્જરા છે. એકભક્તના દ્રવ્યથી અને ભાવથી એમ બે ભેદા છે, તેમાં એકવાર ભાજન લેવું, તે દ્રવ્યથી એકભક્ત અને કર્મબન્ધ ન થાય તેમ રાગ-દેષ વગેરે તજીને લેવાથી એક એટલે ત્રેષ્ડ-અદ્વિતીય માટે ભાવથી એકભક્ત સમજવું. તે માત્ર દિવસે જ અને રાગ-દેષાદિ દોષા સેવ્યા વિના કરે તા જ બને, અન્યથા દ્રવ્યથી એકવાર ભાજન કરવા છતાં ભાવથી એકભક્ત ન ગણાય.]

રાત્રિભાેજનમાં દાષા હાેવાથી તે એક (શ્રેષ્ઠ) ન ગણાય, કિન્તુ સાથે કર્મબન્ધ થતાે હાેવાથી બે ગણાય. તે દાેષા કહે છે કે इમે**=આ** ત્રસ અથવા (અને) સ્થાવર पाणा= છેવા એવા सुहुमा= સૂક્ષ્મ संति= છે કે जाइं = જે राओ= રાત્રે (દેખાય નહિ, તેને) अपासंतो= નહિ દેખી શકતા સાધુ રાત્રે एसणिअं= निદીષ આહાર માટે कहं = કેવી રીતે चरे ?= ફરે ? અર્થાત્ ન કરે ! (૨૪)

ં [રાત્રે પાત્ર પડિલેહણ ન થાય કારણ કે એવા પણ જીવા ઉડતા હોય કે જે દેખાય નહિ અને દેખવા છતાં અહિંસા થઈ થકે નહિ.]

उदउछ = પાણીથી ભીંજાએલું કે નીતરતું, તથા वीअसंसत्त = સચિત્ત બીજોથી મિશ્ર (અથવા बीअं= અનાજના કણ વગેરે અને संसत्त = ત્રસાદિ જીવસ સક્ત, એમ બીજી રીતે અર્ધ જુદેા કરવા) તથા महिं निवडिआ पाणा=ભૂમિ ઉપર પડેલા જીવા (એ સર્વ હાેય) તાइं= तेने दिआ= દિવસે તા विवज्जिज्ञा= वर्જ શકાય राओ= રાત્રે તત્થ= ત્યાં कह चरे ?= કેવી રીતે ચાલે ? અને એ સર્વની યતના શી રીતે કરી શકે ? (૨૫)

માટે એ દેાયોને જોઈને (જ્ઞાનથી જાણીને) જ્ઞાતપુત્ર શ્રીવર્દ્ધમાનસ્વામીએ કહ્યું છે કે-નિર્ગન્થ સાધુઓ અશન-પાન-ખાદિમ-સ્વાદિમ, એમ સદવાદારં=સવ્વ આહારને આશ્રીને રાત્રિભાજન કરતા નથી, (૨૬)

[મનુષ્યને મળેલા તેત્રોનો સદુપયોગ જીવરક્ષા અને તેને માટે અધ્યયન વગેરે કરવા સિવાય બીજો કાેઇ જ નથી. એની ઉપેક્ષા કરીને રાત્રે ચાલનાર-ફરનારને નેત્રોનેા અનાદર થવાથી અન્યભવમાં હતે તેત્રે અંધત્વ કે એકેન્દ્રિયાદિ જાતિમાં ઉપજવાનું થાય. મનુષ્યને માટે સામાન્ય રીતે એમ કહી શકાય કે તેને શરીર-ઈન્દ્રિયા, સમ્પત્તિ, બુદ્ધિ, બળ વગેરે પુષ્યથી જે કંઈ મળે છે, તેના તે દુરુપયોગ કે અનાદર કરે તેા અન્યભવમાં તે તે વસ્તુની પ્રાપ્તિ ન થાય, કે થાય તેા પણ હિતને બદલે અહિત કરે. એ કારણે મનુષ્યે સર્વત્ર વિવેકી અને આત્મહિતના ધ્યેયવાળા બનવું જોઇએ.]

છ વતાે કહીને હવે સાતમું સ્થાન કહે છે—

- (२**७७) पु**ढविकायं न हिंसंति, मणसा वयसा कायसा । तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिआ ॥६–२७॥
- (२३८) पुढविकायं विहिंसंतो, हिंसइ उ तयस्सिए । तसे अ विविहे पाणे, चक्खुसे अ अचक्खुसे ॥६-२८॥

(२३८) तम्हा एअं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं । पुढविकायसमारंभं, जावजीवाइ वज्जए ॥६–२९॥ सुसमाहिआ=थतनाभां ઉद्यत संजया=साध्र्य्भे। भनथी

वचनथी अने डायाथी तिविहेण करणजोएण=त्र भु भडारना डरणु द्वारा पृथ्वीडायछवाने ढणुता नथी. (२७)

[ત્રણ કરણ એટલે (મન-વચન-કાયાથી) હણવા હણાવવા કે હણનારની અનુમાદના કરવી, તે રીતે હિંસા (અર્થાત ચાથા અધ્યયનમાં કહ્યા પ્રમાણે આલેખન, વિલેખન, ઘટ્ટન, ભેદન વગેરે કરતા નથી. 'कायसા' શબ્દની સિદ્ધિ પ્રાકૃતના 'आर्थम્' સૂત્રથી કરી શકાય છે.] પૃથ્વીકાયની હિંસા કરનારા-તચસ્તિણ=તેમાં આશ્રિત (રહેલા) चक्स्बुसे=ચક્ષુથી દેખાય તેવા અને अचक्स्बुसे= ન દેખાય તેવા (બેઇન્દ્રિયાદિ) વિવિદ્દે=વિવિધ જાતિના તસે=ત્રસ च=અને શેષ સ્થાવર પાળે=જીવાને દિંસइ=હણે જ છે. (૨૮).

तम्हा=ते भाटे દુર્ગ'તિ(રૂપ સ'સારને) વધારનારા આ

950

(પૃથ્વીજીવાેના અને તેના આશ્રિત જીવાેની હિંસારૂપ) દાેધને વિચાળિત્તા=સમ્યગ્ જાણીને પૃથ્વીકાયના ( આલેખન– વિલેખન વગેરે ) આરંભને જીવતાં સુધી વજે. (૨૯) હવે આઠસ સ્થાન કહે છે–

- (२४०) आउकायं न हिंसंति, मणसा वयसा कायसा । तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिआ ॥६–३०॥
- (२४१) आउकायं विहिंसंतो, हिंसइ उ तयस्सिए । तसे अ विविहे पाणे, चक्खुसे अ अचक्खुसे ।।६–३१।।
- (२४२) तम्हा एअं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं । आउकायसमारंभं, जावजीवाइ वज्जए ॥६–३२॥ ३०-३१-३२ त्रह्ये ગાથાઓને। અर्थ અनुक्रमे

ર૭-૨૮-૨૯ ગાથા પ્રમાણે સમજવા. માત્ર 'आउकायं= અપ્કાયને' સમજવું. (૩૦-૩૧-૩૨)

[ પૂર્વે જણાવ્યા પ્રમાણે વિવિધ પ્રકારનું જળ એ અપ્કાય જવાનાં શરીરાનાે સમૂક છે, તેના આશ્રયે એકેન્દ્રિયથી પ'ચેન્દ્રિય સુધીના વિવિધ જાતિના જીવા રહેલા હેાય છે, તે સર્વ'ની વિરાધના જળની વિરાધના કરવાથી થાય છે, માટે ચાેથા અધ્યયનમાં જણાવ્યા પ્રમાણે 'આમર્ષ', સંસ્પર્શ' વગેરે સર્વ પ્રકારનાે આરંભ વર્જવા ]

ંહવે નવસું સ્થાન કહે છે—

(२४३) जायतेअं न इच्छंति, पावगं जलइत्तए । तिक्खमन्नयरं सत्थं, सव्वओऽवि दुरासयं ॥६–३३॥ (२४४) पाईणं पडिणं वा वि, उड्ढं अणुदिसामवि । अहे दाहिणओ वावि, दहे उत्तरओ वि अ ॥६–३४॥ (२४५) भूआणमेसमाघाओ, हव्ववाहो न संसओ। तं पईवपयावद्वा, संजया किंचि नारभे ॥६-३५॥

(२४९) तम्हा एअं विआणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं । तेउकायसमारंभं. जावजीवाइ वज्जए ॥६-३६॥

ઘણા જીવાના ઘાતક હાવાથી મુનિએા पावगं= 'પાપકારી એવા जायતેએ=અગિતને जलइत्तए=જગાવવાને (પ્રગટાવવા કે વધારવાને) ઈચ્છતા નથી. (કારણ કે (અગ્નિ) तिक्खं=તીક્ષ્ણુ એવું अन्नयरं=સવ શસ્ત્રોરૂપ सत्यं=શસ્ત્ર છે. તેથી તે सव्वओऽवि=સવ થા પણ दुरासयं=આશ્રય કરવા ચાેગ્ય નથી. (૩૩)

(એનું સર્વતઃ શસ્ત્રપશું કહે છે કે) પાईળં વહિળં વાવિ= તેની પૂર્વ અને પશ્ચિમમાં પણ તથા ડદ્દઢં अणुदिसामવિ= ઊધ્વ અને અનુદિશાઓમાં પણ તથા ઝદ્દે=અધા-દિશામાં અથવા દાદ્દિળએ=દક્ષિણ દિશામાં પણ તથા ડત્તરઓ=ઉત્તરમાં પણ (જે હેાય તે વસ્તુને) દદ્દે=બાળે છે. (અર્થાત્ ચારે દિશાઓ, વિદિશાઓ અને ઊધ્વ-અધા, એમ દશે દિશામાં રહેલી વસ્તુને અગ્નિ આળે છે.) (૩૪)

एस=આ हव्ववाहो=અગ્નિ મૂआणं=(ત્રસ સ્થાવર વગેરે) જીવાના आघાओ=धાતક છે (એમાં) न संसओ= સંશય નથી. તેથી સંजया=સાધુઓ તં=તેને पईवपयावट्टा= પ્રકાશ કે તાપવાને અર્થે किंचि=લેશ પણુ (સંઘટ્ટનાદિ પણુ) नारमे=આરંભ કરે નહિ. (૩૫) तम्हा=ते કારણે આ દુર્ગતિ (३૫ સ'સાર) વધારનારા દેાષને સમ્યગ્ જાણીને તેઉકાયના (અગ્નિનેા) સમાર'ભ જીવતાં સુધી વજવે જોઈએ. (૩૬)

હવે દશસું સ્થાન કહે છે-

- (२४७) अणिलस्स समारंभं, बुद्धा मन्नंति तारिसं । सावज्जबहुलं चेअं, नेअं ताईहि सेविअं ॥६–३७॥
- (२४८) तालिअंटेण पत्तेण, साहा-विहुअणेण वा । न ते वीइउमिच्छंति, वेआवेऊण वा परं ॥६-३८॥
- (२४८) जं पि वत्थं व पायं वा, कंबरुं पायपुंछणं । न ते वायम्रुईरंति, जयं परिहरंति अ ॥६–३९॥

(२५०) तम्हा एअं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवइढणं । वाउकायसमारंभं, जावजीवाइ वज्जए ॥६-४०॥ अणिलस्स=वायुना आरंभने बुद्धा=तीथ<sup>:</sup> डरे। तारिसं= तेवे। (अञ्निधायना आरंभ तुल्य) मन्नंति=भाने छे. एअं च=अने એ सावज्जबहुलं=धधा पापइप छे. भाटे ताईहि=छवे।ना वाता-सुसाधुओओ एअं=ओने-वायुना आरंभने न सेविअं=सेव्ये। नथी. (३७)

એ વાતને સ્પષ્ટ કરે છે કે તાસ્ઝિંટેળ=વી ઝાણા વડે, વૃક્ષના પાંદડા(ના વીંઝણા) વડે, કે વૃક્ષની શાખાને હલાવવા વડે, (એવા કાઇ સાધનથી) તે સાધુઓ સ્વયં (પવનને) વીંઝવા ઇચ્છતા નથી, અથવા બીજાદ્વારા વીંઝાવવાનું ઇચ્છતા નથી (અને બીજા વીંઝનારને અનુમતિ આપતા નથી.) (૩૮)

#### [ દ્વરા વૈકાલિક

વળી-વસ્ત્ર, પાત્ર, કામળ કે રજોહરણ (વગેરે) જે ધર્મના ઉપકરણેા રાખે છે તેનું અજયણાથી પડિલેહણ વગેરે કરવાદ્વારા પણુ તે ન વાર્ય उईरंતિ=**પવનની ઉદીરણા** કરતા નથી. કિન્તુ જયણા પૂર્વક પહેરે (વાપરે) છે (અને જયણાથી રાખે છે.) (૩૯)

[ વસ્ત્રાદિને ઝાટકવાથી, જેરથી લેવાથી, મૂકવાથી, ફેંકવાથી, અતિપવન વાતો હાેય ત્યાં સુકવવાથી, કે રસ્તે ચાલતાં પણ છેડાે ઉડે તે રીતે પહેરવાથી, એમ અનેક રીતે વાયુજીવાની હિંસા થાય છે.] તેથી આ દુર્ગતિને (સંસારને) વધારનારા દાેષને જાણીને ( સુસાધુઓ ) જીવે ત્યાં સુધી વાચુકાયના સમાર બને વર્જે છે. (૪૦)

હવે અગીઆરસું સ્થાન કહે છે—

 (२५१) वणस्सइं न हिंसंति, मणसा वयसा कायसा । तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिआ ॥६–४१॥
 (२५२) वणस्सइं विहिंसंतो, हिंसइ उ तयस्सिए । तसे अ विविहे पाणे, चक्स्युसे अ अचक्खुसे ॥६–४२॥
 (२५३) तम्हा एअं विआणित्ता, दोसं दुग्गइवइढणं । वणस्सइसमारंभं, जावजीवाइ वज्जए ॥६–४३॥ २५–४२–४३ गाथाने। अर्थ अनुक्रमे २७-२८– २५ गाथा प्रभाषे समल्ये।. मात्र 'वणस्सइं=वनस्पतिष्ठाय

જીવાને' એટલા ભેદ સમજવા. (૪૧ થી ૪૩) બારસ સ્થાન કહે છે--

(२५४) तसकायं न हिंसंति, मणसा वयसा कायसा । तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिआ ॥६-४४॥ (२५५) तसकायं विहिंसंतो, हिंसइ उ तयस्सिए । तसे अ विविहे पाणे, चक्खुसे अ अचक्खुसे ॥६–४५॥

(२५९) तम्हा एअं विआणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं । तसकायसमारंभं, जावजीवाइ वज्जए ॥६–४६॥

४४-४५-४६ ગાથાના અર્થ અનુક્રમે ૨૭-૨૮-૨૯ ગાથા પ્રમાણે કરવા. માત્ર 'तत्तकायं=त्रसडायજીવાને' એટલાે લેદ સમજવા. (४४-४५-४९)

અહીં સુધી કહ્યાં તે છ વતા અને છકાયની જયણારૂપ ખાર સ્થાના સાધુના મૂળગુણા સમજવા. હવે તેની રક્ષા માટે વાડતુલ્ય ' अकप્पો गिદ્દિમાયળં '=વગેરે ઉત્તર ગુણાનાં છ સ્થાના કહે છે, તેમાં પ્રથમ કલ્પ છે પ્રકારના છે, ૧- શૈક્ષ્યકસ્થાપના કલ્પ અને ર-અકલ્પસ્થાપના કલ્પ. પિંડનિર્ચું ક્તિ વગેરેને નહિ જાણતા અજ્ઞ શિષ્યના લાવેલા આહાર, વસ્ત્ર, પાત્રાદિ નહિ વાપરવા તથા ૠતુખદ્ધ કાળમાં અચાગ્યને તથા વર્ષાકાળે ચાગ્ય અચાગ્ય બન્નેને દીક્ષા નહિ આપવી, તે રાક્ષ્યકસ્થાપનાકલ્પ જાણવા, તેથી વિરુદ્ધ અકલ્પ સમજવા. બીજો અકલ્પસ્થા-પનાકલ્પ અન્થકારે સ્વય અહીં તેરમા સ્થાનમાં કહ્યો છે.

७वे तेरश्च स्थान ४७ छे— (२५७) जाइं चत्तारि सुज्जाइं, इसिणाऽऽहारमाइणि । ताइं तु विवज्जंतो, संजमं अणुपालए ॥६-४७॥ (२५८) पिंडं सिज्जं च वत्थं च, चउत्थं पायमेव य ।

[દશ વૈકાલિક

अकप्पिअं न इच्छिज्जा, पडिगाहिज्ज कप्पिअं ।।६–४८।।

(२५८) जे निआगं ममायंति, कीअ-मुद्देसि-आहडं । वहं ते समणुजाणंति, इड् वुत्तं महेसिणा ॥६-४९॥

(२६०) तम्हा असणपाणाइं, कीअम्रुदेसिआहडं । वज्जयंति ठिअप्पाणो, निग्गंथा धम्मजीविणो।।६–५०

इसिण= સાધુએાને ( સ'યમમાં અપકારી એવા ) अमुज्जाइं= અકલપ્ય जाइं= જે चत्तारि= ચાર आहारमाइणि= આહાર વગેરે (આહાર-વસ્ત્ર-પાત્ર અને વસતિ), ताइं= तेने विवज्जतो= વજે તા (ઉત્તમ સાધુ સત્તર પ્રકારના ) संजमं= સ'યમને પાળે. (४७)

'**મુ**ज्ज्ञाइ''પદમાં અકારનાે લાેપ સમજવાે. અકલ્પ્ય આહારા-દિના<sub>ત્</sub>યાગ વિના સંયમનાે અભાવ કહ્યો છે. કારણ કે મન–ઈન્દ્રિયોનાે વિજય કરવાે તે સંયમ છે, એ વિજય થયાે હાેય તાે અકલ્પ્ય વસ્તુ લેવાનું કારણ રહે નહિ અને અકલ્પ્ય લે તાે સંયમની રક્ષા બને નહિ.]

એ જ સ્પષ્ટ કરે છે કે-अकष્पिअं=અકલ્પ્ય એવાં (અશનાદિ ચારે પ્રકારના આહારરૂપ) પિંડને, શચ્યાને (વસતિને), વસ્ત્રને અને પાત્રને (લેવાની) न इच्छिज्जा= ઇચ્છા પણ ન કરવી, પણ कष્પિअं=કલ્પ્ય (પિંડ વગેરેને) पडिगाहिज्ज=ગ્રહણ કરવાં (૪૮)

जे=જે વેષધારી સાધુઓ નિआगं=નિત્ય પિંડને અને ક્રીત, ઔદેશિક તથા आहडं=અલ્યાહૃત ( દેાષવાળા ) પિંડાદિમાં ममायंति=भभत्व કરે છે (ગ્રહણ કરે છે) તેઓ (એ પિંડાદિને અંગે ગૃહસ્થે કરેલા છકાય જીવેાના) वहं= વધને समणुजाणंति=અનુમાદે છે. इइ=એમ महेसिणा= श्रीवर्द्ध°भानस्याभीએ वुत्तं=કહ્યું છે. (૪૯)

[નિત્ય આમ ત્રણ કરનારના ત્યાંથી લેવાય તે નિત્યપિંડ, સાધુ માટે વેચાણ લાવેલા ક્રીતપિંડ, વગેરે ત્રીજા અધ્યયનમાં કહ્યું તેમ સમજવું. દાનરુચિથી ગૃહસ્થ દાેષિત વસ્તુ તૈયાર કરે છતાં ન લેવાથી સાધુને દાષ લાગતા નથી. લેવાથી ઉપભાગ કરવારૂપ અનુમાદના થવાથી તે દાષ સાધુને પણ લાગે છે. તૈયાર થવાથી હિંસા તા થઇ ગઇ, હવે લેવામાં શા દાષ ? એવા તર્ક કરવા તે અજ્ઞાન છે. વસ્તુતઃ દાનની ભાવનાથી ગૃહસ્થ તેયાર કરે તા પણ તેના દાન દેવાના ધર્મ હોવાથી તેને લાભ છે. દાષિત જાણ્યા પછી સાધુએ લેવાના ધર્મ નથી, છતાં લે તા અનુમાદના થવાથી દાષ લાગે જ. ન લેવાથી સાધુના અને ગૃહસ્થનો ઉભયના ધર્મ સ્થવાય અને ળન્ને આરાધક ખને. અહીં પ્રભ મહાવીરદેવ અને જીર્ણ શેડતું દર્ણાન્ત વિચારવું.]

તે માટે (ઉપર કહ્યાં તે) ક્રીત, ઔદેશિક અને અભ્યાહુત (દેાષવાળા) અશન પાન વગેરે (ચારે પ્રકારનેા પિંડ, વસ્ત્ર, પાત્ર અને વસતિને) ઠિअप्पाणो=સત્ત્વવાળા धम्मजीत्रिणो=એક સંયમ ધર્મ માટે જીવનારા નિર્ગ્રન્થ સાધુઓ વર્જે છે (લેતા નથી). (પ૦)

[દાેષોના પરિહારપૂર્વક નિર્મળ સંયમ પાળવા માટે ત્યાગ કરવાનું સત્ત્વ અને સંયમનાે રાગ, બે ગુણાં મહત્ત્વના છે, એમ અહીં આપેલા સાધુનાં વિશેષણાેથી સૂચવ્યું છે.]

# ७वे चौदञ्च स्थान ४७ छे--(२९१) कंसेसु कंसपाएसु, कुंडमोएसु वा पुणो । ग्रुंजंतो असणपाणाइं, आयारा परिभस्सइ ॥६--५१॥

[ દશ વૈકાલિક

(२६२) सीओदगसमारंभे, मत्तघोअणछड्डणे । जाइं छिन्नंति [छिप्पंति] भूआइं, दिद्वो तत्थ असंजमो ॥६–५२॥

(२६३) पच्छाकम्मं पुरेकम्मं, सिआ तत्थ न कप्पइ । एअमट्ठं न ग्रुंजंति, निग्गंथा गिहिभायणे ॥६-५३॥ कंसेसु= अ्येगिादिभां, कंसपाएसु=थाल अ्थरेाट वगेरेभां, अथवा कुंडमोएसु=હाथीना पगना आक्षारवाला भाटीना पात्रोभां ( भाटीनां ઉलां भाटां क्रुंडाभां ) अशन-पान वगेरेनुं लेल्निन करते। साधु आयारा=साधुना आयारथी परिमस्सइ= आ्रष्ट थाय છे. (५९)

[ગૃહસ્થજીવનના આચરણથી, વેષથી, કે તેવાં ભાજન-આસન-શયન ઈત્યાદિ વાપરવાથી 'હું સાધુ છું' એવેા ખ્યાલ આવતા નથી અને એવા ખ્યાલ વિના સંયમની રક્ષા થતી નથી. એ કારણે સાધુ જીવનના પ્રત્યેક વ્યવહારા ગૃહસ્થના વ્યવહારાથી ભિન્ન અને સંયમના આદર્શભૂત છે, તેને તજવાથી સંયમના પરિણામ પ્રગટતા નથી કે પ્રગટેલા હોય તે ટકતા નથી.]

ગૃહસ્થના ભાજનમાં ભાજન કરવાથી 'સાધુઓ ગૃહસ્થના ભાજનમાં ભાજન કરે છે' એવી માન્યતા થવામાં, અથવા તે ભાજનને ગૃહસ્થના વ્યવહાર પ્રમાણે શુદ્ધ કરતાં થનારા સીઓવગસમારંમે=શીત (સચિત્ત) પાણીના આર'ભમાં તથા मत્तघોअण=પાત્રના ધાવણુને છદ્દ્દળે=છાંડવામાં (કુંડા-કુંડી વગેરેમાં ધાવણ નાખવામાં) जाइં મૂआइं=જે છેવા છિત્રંતિ ( છિત્વંતિ )=હણુાય છે તત્થ તેમાં (કેવળજ્ઞાનીઓએ) અસ'યમને (જાણ્યા) છે. (પર)

૧૨

અધ્યયન છડ્ડું]

[સાધુધર્મની હલકાઇથી જૈનશાસનની હલકાઇ છે. એના જેવે બીજો અધર્મ નથી અને શાસનની પ્રભાવના જેવેા કાઈ શ્રેષ્ઠ ધર્મ નથી. ગૃહસ્થના જેવા વ્યવહારોથી છકાય જીવેાની વિરાધના થાય માટે એવા વ્યવહારો કરવાથી સાધુનું અહિંસાવત સચવાય નહિ, વગેરે જાણીને ગ્રાનીઓએ ગૃહસ્થનાં ભાજનોના નિષેધ કર્યો છે. પૂર્વકાળે લાકડાના પાત્રમાં લાવેલું પાણી તેવું જ વાપરવાને વ્યવહાર હતા અને આજે પણ સંયમના અર્થા કાઈ ક્રાઇ એનું યથાશક પાલન કરતા દેખાય છે.] તત્ત્ય=તેમાં (ગૃહસ્થના પાત્રમાં ભાજન કરવામાં) પશ્ચાત્કર્મ અને પુર:કર્મ દાષા સિચા=થાય, તે સાધુઓને ન સવાવ-ત કલ્પે પ્રચાર અધ્ય મતાઓ

न कप्पइ=ન કલ્પે एअमट्टं=એ કારણે નિર્ગન્થ મુનિઓ ગૃહસ્થના ભાજનમાં ભાજન કરતા નથી. (૫૩) [પશ્વાત કર્મ-પુરઃકર્મનું સ્વરૂપ પાંચમા અધ્યયનની ૩૨-૩૫

ાપવા(રક્રમ – પુરારકમ પુરારમ પાપમાં ગામમાં શા ( - ડ્રા ગાથામાં કહ્યું છે. ભોજન કર્યા પછી ભાજન ધોવાથી પશ્ચાત્તકર્મ સ્પષ્ટ છે અને સાધુઓને ભોજન કરાવીને પછી ભોજન કરવાની ભાવનાવાળા ગૃહસ્થતા ભાજનમાં પહેલું ભોજન કરવાથી પુરઃકર્મ પણ લાગે. સાધુને ગૃહસ્થના ભાજનમાં કે ગૃહસ્થભાજનના આકાર જેવા લાકડા વગેરેના ભાજનમાં કે ગૃહસ્થભાજનના આકાર જેવા લાકડા વગેરેના ભાજનમાં પણ ભોજન કરવું ઉચિત નથી, કારણ કે એથી સાધુ ગૃહસ્થ તુલ્ય દેખાય. સ્થૂલદષ્ટિએ જોતાં આ દાષ સામાન્ય લાગે તેવો હોવા છતાં વિશેષ–મોટા દોષોનું કારણ હેાવાથી તજવાનું વિધાન છે. જેમ કિલ્લાની એક ઇંટ નીકળ્યા પછી કિલ્લાની, સ્ટીમરમાં નાનું છિદ્ર પડતાં સ્ટીમરની કે શરીરમાં ન્હાનો રોગ થતાં શરીરની સલામતી રહેતી નથી, તેમ જીવનમાં એક નાના પણ દાષ ધીમે ધીમે અનેક નાના દોષોને અને પરિણામે મેટા દોષોને પ્રગટાવી આખરે સંયમના નાશ કરે છે. 'આઝી કીડીઓ સાપને તાણું તેમ નાના પણ દોષની ઉપેક્ષા એ સંયમની ઉપેક્ષા છે.]

୧୯୦

(२६४) आसंदी-पलिअंकेसु, मंचमासालएसु वा । अणायरिअमज्जाणं, आसइत्तु सइत्तु वा ॥६–'५४॥

(२९५) नासंदी-पलिअंकेसु, न निसिज्जा न पीढए । निग्गंथाऽपडिलेढाए, बुद्धवुत्तमहिट्टगा ॥६-५५॥

(२६६) गंभीरविजया एए, पाणा दुप्पडिलेहगा । आसंदी पलिअंको अ, एअमट्ठं विवज्जिआ ॥६–५६॥

आसंदी= अरेલી ગૂંથેલી ખુરશીએ। વગેરે આસને।

તથા पછિअंकेसु=માટા પલ ગામાં मंचं=નાના માંચામાં (આટલામાં) आसाछएसु=પાછળ પીઠવાળાં આસનામાં (આરામખુરશી વગેરેમાં) आसइत्तु=બેસવાનું અથવા सइत्तु=શયન કરવાનું अज्ञाणं=આર્યોને (સાધુઓને) अणायरिअं=અનાચરિત છે. (આચાર વિરુદ્ધ છે.) (૫૪) बुद्धवुत्तमहिंदूगा=ज्ञानीओाना वચनने 'પાળનારા

નુદ્ધ નુત્તમાદ્દુના–શાનાઓના પંચનન પાળનાં શ નિર્ગ્રન્થ સાધુઓ अपडिलेहाए=ચક્ષુ આદિથી પ્રતિલેખન-પ્રર્માજન કર્યા વિનાનાં આસનામાં પલંગામાં નિસિज्जा= નિષદ્યામાં (એક પાટીયાવાળા આસન ઉપર) पीढ़ए=પીઠ ઉપર (નેતરના આસને) બેસે કે સુવે न=નહિ. (૫૫) [આ વિધાન કાઈ વિશિષ્ટ લાભના પ્રસંગે નિષિદ્ધ આસના-દિના પણ અપવાદથા ઉપયાગ કરવા પડે ત્યારે પણ પ્રતિલેખના-પૂર્વક ઉપયાગ કરવા માટે છે, ઉત્સર્ગથી તા નિષેધ સમજવા. ગાથામાં બેસે-સુવે એવા શબ્દા નથી તા પણ પ્રસંગાનુસાર સમછ દેવા. ઉપલક્ષણથી વર્તમાનમાં ગૃહસ્થા વાપરે છે તેવાં કાઈ પણ આસના-પલંગ-ખુરશી-ચેર-ટેબલ વગેરે સર્વના નિષેધ સમજવા.]

292

एए=એ આસન, પલ'ગ વગેરે અન્ય જીવેાને રહેવાના ગંમીરવિज्ञया=ઊંડા આશ્રચેા છે ( અર્થાત્ તેમાં માંકડ વગેરે જીવેા એવી રીતે ભરાઇને ગુપ્ત રહી શકે છે કે દેખી પણ ન શકાય) તેથી તેમાં રહેલા पाणा=માણીઓ દુષ્પઢિल्रेहगा=પ્રતિલેખવા દુષ્કર છે. (જોવા, જયણા કરી અચાવવા વગેરે દુષ્કર છે) एअमद्ठं=એ કારણે સાધુઓએ આસન, પલ'ગ અને અ=માંચા માંચી વગેરે સવ<sup>°</sup>ને વિવज्जिआ=વજ્યાં છે (બેસવાનું સુવાનું તજ્યું છે). (૫૬)

હવે સાેળમું નિષદ્યા સ્થાન કહે છે—

- (२९७) गोअरग्गपविद्वस्स, निसिज्जा जस्स कप्पइ । इमेरिसमणायारं, आवज्जइ अबोहिअं ॥६–५७॥
- (२६८) विवत्ती बंभचेरस्स, पाणाणं च वहे वहो । वणीमगपडिग्घाओ, पडिकोहो अगारिणं ॥६–५८॥
- (२९८) अगुत्ती बंभचेरस्स, इत्थीओ वा वि संकणं । कुसीलवड्ढणं ठाणं, दूरओ परिवज्जए ॥६–५९॥
- (२७०) तिण्हमत्रयरागस्स, निसिज्जा जस्स कप्पइ। जराए अभिभूअस्स, वाहिअस्स तवस्सिणो ॥६-६०॥

ગાચરી (લિક્ષા) માટે (ગૃહસ્થના ઘરમાં) पविट्ठस्स= ગએલા जस्स=જે સાધુને નિસિગ્जा=નિષદ્યા (આસનાદિ) જળ = કલ્પે છે-અર્થાત્ જે ગૃહસ્થના ઘરમાં બેસે (રહે) છે, તે इमेरिसं=આ પ્રમાણુ આવા (કહીશું તેવા) अणायारं= અનાચારને આવગ્ज = પામે છે. વશ થાય છે. (તે જ કહે

ક્રશ વૈકાલિ

છે કે−)अबोहिअं=અબે<mark>ાધિને</mark> પામે છે. ( મિથ્યાત્વના **બીજભૂ**ત અબેાધિને ઉપાજે છે.) (૫૭)

वंभचेरस्स=थ्रह्म ચર્ય ની विवत्ती= વિપત્તિ, पाणाणं= પ્રાણીઓને वहे= વધ થવાથી वहो= (સ'યમને ) વધ, वणीमग= બીજા ભીખારીઓને पडिग्घाओ= પ્રતિદ્યાત (આક્રમણ) અને अगारिणं= ગૃહ સ્થાના पडिकोहो= કોધ, એ વગેરે દાેષા થાય. (૫૮)

[ગૃહસ્થના ઘરમાં બેસવાથી કે રહેવાથી સ્ત્રીનેા પરિચય ક્યલચ્યર્યની વિરાધના, અને સાધુ માટે ભાજનાદિ કરે તેમાં જીવહિંસ થાય, તેથી સંયમના વધ, ખીજા ભિક્ષુકા આવે તેને ગૃહસ્થ પાછ કાઢે તેથી તેઓ સામા થાય અને એથી ઘરના માણુસાેને પણ્ ક્રોધ વગેરે થાય. એમ સમજવું.]

સ્ત્રીઓનાં અંગેાપાંગાદિ જોવાથી વિકાર થવારૂપ પ્રદ્રાચર્ય**ની** અગુપ્તિ (વિરાધના) થાય અને इत्यीओ=સ્ત્રી **લરફથી** પણુ संकर्ण=પ્રદ્રાચર્યનેા નાશ થવાની શંકા થાય. માટે જ્યાં कुसीलवड्ढणं=અસ'યમની વૃદ્ધિ થાય તેવા ગૃહસ્થના ठाणं=સ્થાનને दूरओ परिवज्जए=દૂરથી વર્જે-એની ઈચ્છા પણ ન કરે (૫૯)

जस्स=જે तिण्ह = ત્રણુમાંથી अन्नयरागस्स=અન્યતર (કાેઇ) અવસ્થાવાળાને (તેની અવસ્થાને ઉચિત હાેવાથી ભિક્ષાર્થે ગયા હાેય ત્યાં કારણે બેસનું વગેરે) कप्पइ=કલ્પે તે ત્રણ કહે છે-એક जराए=ઘડપણુથી अभिમૂअस्स= પરાભૂતને (અશક્ત બનેલાને), બીજા वाहिअस्स=રાગીને અને ત્રીજા ક્લિષ્ટ તપ કરનારા तवस्तिओ=તપસ્વીને. (૬૦)

१८०

### અધ્યયન છર્ડુ]

[અપવાદ પણ જિનકથિત હેાવાથી જિનાત્રારૂપ છે. સંયમની રક્ષા માટે નિષ્કપટ ભાવે એનાે આશ્રય લેનારને આરાધક કહ્યો છે. એથી વિપરીત વિના કારણે, પ્રમાદથી, કે કપટથી અપવાદ સેવે તે વિરાધક બને છે. ઉત્સર્ગ-અપવાદ બન્ને જિનકથિત હેાવા છતાં અવસ્થાથી વિરુદ્ધ અપવાદ સેવવાથી કે કારણ છતાં અત્રપણે ઉત્સર્ગના દુરાશ્રહ કરવાથી પણ વિરાધક બને છે, અપવાદ સેવવા યાગ્ય ઉચિત અવસ્થાઓમાં જ અપવાદ સેવવા ઉચિત છે.]

હવે સત્તરસું સ્થાન કહે છે-

- (२७१) वाहिओ वा अरोगी वा, सिणाणं जो उ पत्थए । बुकंतो होइ आयारो, जढो हवइ संजमो ॥६-६१॥
- (२७२) संतिमे सुहुमा पाणा, घसासु भिछगासु अ । जे अ भिक्खू सिणायंतो, विअडेणुप्पलावए ॥६-६२।
- (२७३) तम्हा ते न सिणायंति, सीएण उसिणेण वा । जावज्जीवं वयं घोरं, असिणाणमहिद्रगा ॥६-६३॥
- (२७४) सिणाणं अदुवा ककं, छद्धं पउमगाणि अ। गायस्सुव्वट्टणट्टाए, नायरंति कयाइ वि ॥६-६४॥ वाहिओ=रे।शी अरोगी वा=डे अरे।शी, जो उ=जे साधु स्नानने प्रार्थ (४२) तेने। आयारो=आधार (अस्नान-परिषढ नढि सढवाथी) वुकंतो=व्युत्डान्त होइ=थाय (अर्थात् साधुता चाली जय) अने (જીवरक्षा वगेरे) संयम जढो= तले देा थाय (अर्थात् संयमने। परित्याग थाय). (६९) इमे=आ (प्रत्यक्ष देणाता) सूक्ष्म (ठेामण संधयण्ड-वाणा-केઇन्द्रियाहिइ) छ्वे। घसासू= पाक्षी क्रिमां अने

[ કરા વૈકાલિક

मिलुगासु=**ફાટેલી ભૂમિમાં** संति=છે, કે जे=જેઓને સ્નાન કરતાે ભિક્ષુક (સાધુ) સ્નાનક્રિયાથી ઢળતા વિઝહેળ= **વિકૃત પાણીથી** (મેલથી ઝેરી બનેલા અચિત્ત પાણીથી)

डप्पलावए=ડુ**બાડે.** (નાશ કરે.) (૬૨).

[પૃથ્વી અનેક જાતિના ત્રસજીવાેને ઉપજવાનું અને રહેવાનું સ્થાન છે અને પાણીના સ્વભાવ પૃથ્વીને ભેદીને નીચે જવાના છે. શરીરનાે મેલ એક ઝેરરૂપ છે, તેનાથી સ્નાનનું પાણી ઝેરી ખને છે અને તેથી તે અનેક જીવાના પ્રાણ લે છે. એમ સ્નાન કરવામાં અહિંસાવતના નાશ સ્પષ્ટ છે.]

तम्हा=ते કારણે घोरं=અતિદુષ્કર એવા असिणाणं= અરનાન वयं=व्रतने अहिट्टगा=પાળતા (સાધુઓ) છવતાં સુધી सीएण=ઠંડા उसिणेण वा=કે ઉષ્ણુપાણીથી न सिणायंति=સ્નાન કરતા નથી. (૬૩)

[સ્નાન શરીરને આરામ આપે છે, મનને પ્રસન્ન કરે છે અને સદૈવ અંદરથી બહાર નીકળતા વિવિધ મેલને દૂર કરી સૌન્દર્યની વૃદ્ધિ કરે છે. ઇત્યાદિ કારણે બાહ્ય સુખના અર્થા સવ<sup>6</sup> જીવા સ્નાન વિના રહી શકતા નથી. એ પરિસ્થિતિમાં જીવન પર્યન્ત ન્હાના-મોટા સવ<sup>6</sup> સ્નાનના ત્યાગ કરવા એ આકરા મનાવિજય હાેવાથી દુષ્કર છે, માટે એને ઘાેરવત કહ્યું છે. અન્ય-ધર્માઓએ બાહ્ય શૌચને મહત્ત્વ આપી જળસ્નાનને વિશેષતથા કરણીય માન્યું છે. જેઓ જળસ્નાનમાં દાેષ માને છે તેઓ પણ અગ્નિસ્નાબ (ભસ્મ ચાેળવી) સર્ય સ્નાન, વગેરેથી બચ્યા નથી. જૈનશ્રમણ-શ્રમણીઓ જ સર્વ પ્રકારના ન્હાના કે મોટા સ્નાનના ત્યાગ પાળે છે. કારણ કે સ્નાન બ્રહ્મચર્યનું ઘાતક છે. સ્નાનથી પણ અધિક દેહશુદ્ધિ સચવાય તેવા જૈન સાધુના આચારા છે. ] (वળી તેએા) गायरस=शरीरना અવયવાના उठ्वहुणट्टाए =ઉદ્વર્તાન અર્થે નાના-માટા સ્નાનને, ककं=ચંદન રસા-દિના, लुद्धं= सिंधना ( देाहरना), पडमगाणि= कुं के भ- के सर वगेरेना અને अ= भीज पणु એવા કાઇ विदेपनने कयाइ वि= क्र दी पणु नायरंति=आग्धरता नथी. ( १४)

[આહાર, નિહાર, વિહાર વગેરેમાં જિનકથિત મર્યાદાનું પાલન કરવાથી આરોગ્ય, પવિત્રતા વગેરે અખંડ રહે છે, પરસેવાે અલ્પ થવાથી મેલ પણ અલ્પમાત્ર થાય છે અને સદ્દવિચારરપ માર્ગાનુસારિણી બુદ્ધિ પ્રગટવાથી મલિન દેહાદિનું ક્રષ્ટ થતું ન હોવાથી સ્નાનનું પ્રયોજન રહેતું નથી]

હવે શાભાવજ નરૂપ અહારસું સ્થાન કહે છે-

- (२७५) नगिणस्स वा वि म्रुंडस्स, दीहरोमनहंसिणो । मेहुणा उवसंतस्स, किं विभूसाइ कारिअं १ ॥६–६५॥
- (२७९) विभूसावत्तिअं भिक्खू, कम्मं बंधइ चिकणं । संसारसायरे घोरे, जेणं पडइ दुरुत्तरे ॥६–६६॥
- (२७७) विभूसावत्तिअं चेअं, बुद्धा मन्नंति तारिसं । सावज्जबहुरुं चेअं, नेयं ताईहिं सेविअं ॥६--६७॥ नगिणस्स=न०नने, मुंडस्स=भुंडाओक्षाने, दीहरोमन-हंसिणो=क्षांध्या रेाम नखवाणाने, अने मैथुनथी ઉपशान्तने (विधार रહितने) विभूसाइ=विभूषानुं किं

कारिअं=શું પ્રયાજન છે ? અર્થાત્ કંઈ નથી. (૬૫) [અહીં સાધુને નગ્ન કહ્યા તે છર્ણ-તુચ્છવસ્ત્ર ધારીને ઉપચારથી, અથવા તદ્દન વસ્ત્રરહિત જિનકલ્પિકને અંગે સમજવું. સુંડ એટલે દ્રવ્યથી કેશાદિ રહિત અને ભાવથી કષાયાદિ રહિત સમજવા. કક્ષા

# [ દશ વૈકાલિક

વગેરેમાં લાંભારામવાળા અને હાથે પગે લાંબા નખવાળા તે જિનકલ્પિક સમજવા, ગચ્છવાસીઓને તાે અધારામાં બીજા સાધુઓને લાગે નહિ તેવા પ્રમાણોપેત નખ હાેય એમ સમજવું. આ રીતે શરીરની પણ ઉપેક્ષા કરનાર સાધુને વિભૂષા કરવી નિરર્થંક છે, સ્નાનની જેમ વિભૂષા પણ બ્રહ્મચર્યની ઘાતક છે, માટે સાધુએ વર્જવી એ તાત્પર્ય છે.]

विभूसावत्तिअं=વिભૂષાનિમિત્તે (કરવાથી) સાધુ ચિક્કણાં (દારૂણુ) કર્મ બાંધે, કે जेणं=જે કર્મ બાંધથી दुरुत्तरे=અતિ-દીર્ઘ અને घोरे=ભયંકર એવા સંસાર સમુદ્રમાં પડે. (૬૬)

[વિભૂષાથી સાધુને એવું ચિક્કહ્યું કર્મ ળ'ધાય, તેનું કારણ એ છે કે તેણે જીવનપર્યન્ત વિભૂષાના ત્યાગ કરેલાે છે, એથી જિનાત્રાની વિરાધનાના નિષ્ઠુર પરિણામ વિના સાધુ વિભૂષા કરે નહિ અને કરે તા પરિણામ નિષ્ઠુર થવાથી કર્મ આકરું બ'ધાય. ગૃહસ્થને એવા પરિણામ ન થાય, કે તજેલા ભાવને આચરતાં સાધુને જેવા નિષ્ઠુર પરિણામ થાય. આ કારણે સાધુના નાના પણ અતિચાર ગૃહસ્થના માટા અતિચારથી પણ વધી જાય. એ યુક્તિસંગત છે.]

विभूसावत्तिअं=**વિભૂષામાં વર્તતા चેં**अं=**ચિત્તને** (હું આમ કરું, તેમ કરું, વગેરે વિભૂષાના વિચાર પણ) રૌદ્ર કર્મબંધનું કારણ હાેવાથી તેને बुद्धा=**શ્રી તીર્થ કરા** તારિસં=**તેવું** (વિ**भૂષાક્રિયાની તુલ્ય) માને છે અને चेअं**= આવું ચિત્ત सावज्जबहुलं=ઘા**શું સાવદ્ય (દુષ્ટધ્યાનવા**ળું) હાેવાથી ताईहिं=ઉત્તમ સાધુઓએ एअं=એવું न सेविअं= સેવ્યું નથી. અર્થાત્ ઉત્તમ સાધુ આત્ત ધ્યાનાદિ રૂપ અકુશળ ચિત્તને સેવે નહિ. (૬७)

[અનિત્ય અને દુર્ગન્ધની પેટી જેવા શરીરની શાેભા કરવા ગ્રાની પુરુષાે ઇચ્છે જ નહિ, કારણુ કે તે સ્વરૂપે દુષ્ટ છે. શાેભા કરવાથી ત્રાનીની દષ્ટિએ આત્માની શાભા ઘટે છે, માત્ર આત્મહિતમાં સહાયક થવા સિવાય બીજો કાેઈ ગુણુ શરીરમાં નથી. એથી જ્ઞાનીઓ શરીર દ્વારા એ સાધના કરી લેવામાં જ તન્મય હેાય છે અને તે ઉદ્દેશથી જ તેની સંભાળ કરે છે. બહિરાત્મભાવ તજીને અંતરાત્મદશામાં રમતા સાધુને સ્નાન, વિલેપન કે વિભૂષા સર્વ અકરણીય દેખાય છે, એવી કચ્છા પણુ બહિરાત્મદશારૂપ છે. 'ગુણુા જ સાચા અલંકારા છે' એમુ સમજતા સાધુ બાહ્ય વિભૂષાને કદી પણુ ન ઈચ્છે.]

હવે આ અઢાર સ્થાનાનું ફળ કહી ઉપસંહાર કરે છે-(२७८) खवंति अप्पाणममोहदंसिणो,

तवे रया संजमअज्जवे गुणे।

धुणंति पावाई पुरेकडाई,

नवाईं पावाईं न ते करंति ॥६–६८॥ (२७८) सओवसंता अममा अकिंचणा,

सविज्जविज्जाणुगया जसंसिणो ।

उउप्पसन्ने विमले व चंदिमा,

सिद्धिं विमाणाइं, उवेंति ताइणो-त्ति बेमि ॥६-६९॥ अमोहदंसिणो= અમૂઢ ( યથાર્થ ) દષ્ટિવાળા જે મુનિએા સંजमअज्जवे गुणे= સ'યમ અને આજવ (ઋજીતા) જેના ગુણેા છે, (તેવા બાર પ્રકારના શુહ) तवे रया= તપમાં રક્ત રહીને अप्पाणं= (બહિરાત્મદશાવાળા) યોતાના આત્માને ( તે તે કુશળ ચિત્તવડે) खaंति= ખપાવે છે (ઉપશાન્ત કરે છે), તે= તેએા पुरेकडाइं= પૂર્વ કરેલાં (જન્માન્ત રીય) પાપાને ઘુળંતિ= ધાેવે છે (ખપાવે છે) અને નવાં પાપાને કરતા નથી. (૬૮)

વળી सओवसंता= सदा ઉપशान्त (ક્રોધરહિત), अममा= **મમત્વ રહિત, (**મિથ્યાત્વ વગેરે અભ્ય ંતરદ્રવ્યથી અને સુવ-ર્ણોદિ બાહ્યદ્રવ્યથી) अकिंचणा=धन२હित, (પરલેાકે।પકારક કેવળ શ્રુત**ગ્રાન**રૂપ) सविज्ज=**સ્વવિદ્યાર્થી** विज्जाणुगया=વિ**દ્યા**-વાળા અને (પારલૌકિક શુદ્ધ) जसंसिणो=યશવાળા એવા ताइणो=स्व परतारक साधुओ उउप्पसन्ते= प्रशान्त (शरह-કાળ વગેરે) ઋતુના विमळे=નિમ ળ चंदिमा व=ચંદ્રની જેમ (ભાવમેલથી રહિત થએલા) સિદ્ધિ=સિદ્ધિગતિને અથવા विमाणाइं=(જેને કર્મ બાકી રહે તે) વૈમાનિક દેવસવને उवेंति= भाप्त કरे છे त्ति वेमि= એમ હું કહું છું. ( ६ -)

**િંપર જણાવેલાં અઢારે સ્થાનાનું પાલન કરવા**થી માહુનું જોર મંદ પડે છે. અનાદિ વાસનાએા નિષ્ફળ થાય છે અને એથી અહીં કહેલા ગુણે કે જે આત્મસ્વરૂપ છે, તે (ઉપરના મેલ દૂર થવાથી જેમ સુવર્ણ ઝળકે તેમ) પ્રગટ થાય છે. એમ ઉત્તરાત્તર પ્રગટેલા ગુણોનેા આનંદ અનુભવતાે આત્મા સંસારમાં પણ મુક્તિ જેવે આનંદ અનુભવીને આખરે સર્વ કર્મોના ક્ષય કરી શકે છે. અનાદિ મિથ્યાત્વ, કષાયેા અને અજ્ઞાનરૂપી મહારોગોને દૂર કરવાનું પરમઔષધ આચારા છે, તેનાથી કર્મરાેગ રહિત બનીને અનંતા આત્માઓ મુક્તિપદને વર્યા છે, વર્ત માનમાં વરે છે અને ભવિષ્યમાં અનંતા વરશે. ક્રોઈ કાળે પણ જીવને આ શહ આચારાના પાલન વિના સંસારના અંત થાય તેમ નથી જ. માટે જ આત્માથી એ અહીં કહેલા શુભ આચારાનું પાલન બને તેટલું નિર્મળ અને અખંડ કરવું.]

समत्तं छद्वं अज्झयणम्।

For Private & Personal Use Only

46

# સાતમું વાકચશુદ્ધિ અધ્યયન

[સમ્યગ્ દર્શન–ત્રાન અને ચારિત્રરૂપ માક્ષમાર્ગને શાસ્ત્રકારોએ અભ્યંતરયોગા કહ્યા છે, માનવનું (સાધુજીવનનું) મુખ્ય કાર્ય એ ચુણોને પ્રગટ કરી મુક્તિ મેળવવાનું છે અને તે ગુણસ્વરૂપ હાેવાથી તેનું આવરણ કરનાર કર્મોના વિલય થતાં તે આત્મામાં પ્રગટે છે. આ આવરણોને ટાળવાનાં સાધન તરીકે જીવને મળેલાં–મળતાં મન વચન અને કાયા જો કે જડ છે, તથાપિ જિનાત્રાને અનુસરીને કુશળ બનાવવાથી તે માક્ષ સાધક બની શકે છે. માનવદેહની કિંમત સર્વાધિક કહી છે, તેનું કારણ આ એક જ છે કે મનુષ્ય મન વગેરેને કુશળ બનાવી આ કાર્યને સાધી શકે છે.

મન વચન કાયાની કુશળ પ્રવૃત્તિથી જેમ મુક્તિ સાધી શકાય છે તેમ અકુશળ પ્રવૃત્તિથી મનુષ્ય જન્મ નિષ્ફળ પણ બને છે. એટલું જ નહિ, ભય ંકર સંસારવર્ધ ક પણ બની જાય છે. આ કારણે જ મનુષ્યની ધાર્મિક જીવન જીવવાની જવાબદારી ઘણી મોટી અને અનિવાર્ય છે. શ્રી તીર્થ કરદેવાએ મુખ્યતયા મનુષ્યને ઉદ્દેશીને ધર્મ ઉપદેશ્યેય છે, તેનું કારણ પણ એ છે કે જો મનુષ્ય મન–વચન–કાયાના સર્વ– શ્રેક સદુપયાગ કરે તાે મુક્તિ જેવા પરમાચ્ચ પદને તે પામી શકે છે અને દુરુપયાગ કરે તાે સુક્તિ જેવા પરમાચ્ચ પદને તે પામી શકે છે અને દુરુપયાગ કરે તાે અન્ય સર્વગતિના જીવા કરતાં સવિશેષ દુઃખી થાય છે. મનુષ્યના જેટલા લાભ કે હાનિ અન્ય ગતિના જીવાને શક્ય નથી, માટે મનુષ્યને ધર્મનું આરાધન કરવું એ અતિ આવશ્યક છે. સમગ્ર દ્વાદશાંગીના સારરૂપે મનુષ્યે 'ત્રણે યાંગાદ્વારા કુશળ પ્રવૃત્તિ કરીને મુક્તિ સાધવી' એ જ ઉપદેશ છે, એમ કહી શકાય.

કાયાને સદાચારી બનાવવી જેટલી દુષ્કર છે તેનાથી વચનનેા સદુપયાેગ કરવાે અતિદુષ્કર છે અને મનને ઉન્માર્ગથી રાેકી શુભધ્યા-નમાં જોડવું તે તેા અતિતમ દુષ્કર છે, તેા પણ એકે અશકચ નથી. ચાેગ્ય આત્મા મનુષ્ય જીવનમાં જિનાજ્ઞાને બળે ત્રણે યાેગાના સદુપયાેગ કરી શકે છે, માટે જિનેશ્વર દેવાેએ એ માર્ગ તેને ઉપદેશ્યા છે.

જેમ કાયાને સદાચારી બનાવવાના ઉપાયા કલા છે, તેમ વચનને કુશળ બનાવવાના માર્ગ પણ બતાવ્યા છે. આ અધ્યયનમાં ભાષા, તેના પ્રકારા, વગેરે વર્ણવીને કયારે કેવા સંયોગામાં કેટલું કેવું બાલવું કે ન બાલવું વગેરે સમજાવ્યું છે. ઉત્સર્ગ-અપવાદના પ્રસંગે બાલવાના ન બાલવાના વિધિ-નિષેધા જણાવીને સાધુ જીવનને સફળ કરવાના એકાન્ત કલ્યાણકારી માર્ગ બતાવ્યા છે.

ચારિત્રને જન્મ આપી તેનું રક્ષણ પાલન અને પેાષણ કરનારી આઠ પ્રવચનમાતાઓ ખરેખર ! સાધુની માતાઓ છે. તેમાંની ભાષાસમિતિ અને વચનગુપ્તિ એ બેનું પાલન આ અધ્યયનના અભ્યાસથી જ થઈ શકે તેમ છે. જેમ નેત્રોના અભાવે અંધ જોઇ શકતા નથી, કાન વિના બહેરા સાંભળી શકતા નથી, તેમ આ અધ્યયન ભણ્યા વિના સત્ય વચન બાેલી શકાય તેમ નથી. જેઓ આના અભ્યાસ વિના બાેલે છે તેઓ દુઃસાહસ કરે છે અને સ્વ-પરનું અહિત કરીને દુર્ગતિને નેાંતરે છે.

સામાન્ય રીતે સાધુ ઉપદેશક મનાય છે, બીજાની અપેક્ષાએ ઉપદેશકનું સ્થાન ઊંચું હોય છે, કારણ કે તે સ્વ-પર ઉપકાર કરી શકે છે. લેાક પણ તેનું બહુમાન સવિશેષ કરે છે, તેથી તેની જવાબદારી પણ માેટી છે. કહેવાય છે કે 'જીભમાં અમૃત અને ઝેર બન્ને રહેલાં છે' શ્રોતાના કષાયો શમે, જડની વાસના ઘટે અને નિષ્પાપ જીવનના પક્ષ વધે, એવું બાલવું એ જહ્વાનું અમૃત છે, એથી વિરુદ્ધ કષાયો, વાસનાઓ અને પાપવૃત્તિ વધે એવું બાલવું તે જીહ્વાનું ઝેર છે. બીજાં ઝેર એક જ જન્મના નાશ કરે છે અને જિહ્લાનું ઝેર સ્વ-પરના અનેક જન્મોના નાશ કરે છે. મનની દુષ્ટતાથી બહુધા પાતાને હાનિ થાય છે અને દુષ્ટ વચનથી તાે બીજા પણ અનેકાનેક આતમાઓને હાનિ થાય છે. ઈત્યાદિ બાલવાની જવાબદારી (જોખમ) અધ્યયન સાતમું]

સમજીને મનુષ્યે અને તેમાં પણુ સાધુએ તા ભાષાનું સ્વરૂપ અવશ્ય જાણવું જોઇએ.

'છહ્વા મળી છે માટે બાેલવુ'' એ માન્યતા અજ્ઞાનમૂલક છે. છે. બાેલવાની આવશ્યકતા હાેય ત્યારે, પરિમિત, નિષ્પાપ, હિતકર અને સત્ય બાેલવું, તેમાં મળેલી જીહ્વાની સફળતા છે. એથી વિરુદ્ધ ગમે તેમ બાેલનાર વાચાળ ગણાય છે, તેનું વચન અનાદર પામે છે અને પરિણામે અન્ય જન્મમાં મુંગા-બાેબડાપહું, જીહ્વાના વિવિધ રાંગા, મૂર્ખતા, ઇત્યાદિ દુષ્ટ કષ્ટોને ભાેગવવાના પ્રસંગા આવે છે. વર્તમાનમાં દેખાતા એવા મનુષ્યા કે તિર્ય ચા વગેરે એના પ્રત્યક્ષ દષ્ટાન્તા છે, માટે દુર્લભ માનવભવને અને તેમાં પણ સાધુતાને પામેલા આત્માએ સ્વ-પરહિતાર્થ આ અધ્યયનના વારવાર અભ્યાસ કરીને ભાષાસમિતિ અને વચનગ્રુપ્તિના પાલનપૂર્વક પાતાના અને પરના કલ્યાણને સાધવું જોઈએ.]

(२८०) चउण्हं खलु भासाणं, परिसंखाय पन्नवं ।

दुण्हं तु विणयं सिक्खे, दो न भासिज्ज सव्वसो ॥७–१॥

चउण्हं खलु=**ચાર પ્રકારની** ભાષાઓનું સ્વરૂપ પરિ-સંखाय=**જાણીને વન્નવં=પ્રજ્ઞાવાન્ (**ભુદ્ધિમાન્ સાધુ) તેમાંની દુજ્દં બે દ્વારા વિળયં=**શુદ્ધ ભાષા પ્રયાગને** सिक्खे=શીખે –જાણે. (અર્થાત્ 'આ બે ભાષાનું મારે પ્રયાજન છે' એમ સમજે) અને दो=શેષ બે સવ્વસો ન માસિક્ज=સવધા ન બાેલે. (૧)

[શાસ્ત્રમાં ભાષાના ૧–સત્ય, ૨–અસત્ય, ૩–સત્યાસત્ય (મિશ્ર) અને ૪–ન સત્ય ન અસત્ય (વ્યવહાર), એમ ચાર જ પ્રકારો કહ્યા છે. તેમાં પહેલી અને ચાેથી વિવેકપૂર્વ'ક બાેલવી અને બીજી–ત્રીજી સર્વ'થા ન બાેલવી. અન્યત્ર ન બાેલવા યાેગ્ય ભાષાના આ છ પ્રકારાે

## [ દશ વૈકાલિક

પણ કલા છે. ૧-હીલિતા=બીજા પ્રત્યે અસ્યા-અવજ્ઞાપૂર્વક બાેલવું, ૨. ખિંસિતા=નિન્દાવચન, ૩-પરુષા=કર્કશ-કઠાેર વચન, ૪-અસ-ત્યા=જીકુવચન, પ-ગાર્હ સ્થી=ગૃહસ્થની ભાષાથી (સાધુએ પુત્ર, ભાણેજ, પિતા, માતા, વગેરે ) કહેવું અને ક-કલેશાદી રહી=શાન્ત થએલા કલેશ-કષાય વગેરેને પુનઃ પ્રગટ કરનારી. આ છ ભાષાઓ ઉપરાંત યોગશાસ્ત્રમાં તા 'અન્યને પીડા થાય તેવું સત્ય પણ નિષેધ્યું છે.

ભાષાના ઉપર જણાવેલા ચાર પ્રકારો પણ વ્યવહારનયથી જાણવા. નિશ્ચયનયથી તાે ૧-સત્ય અને ૨ અસત્ય, બે જ પ્રકારો કહ્યા છે અને તે યુક્તિસંગત પણ છે. તેની વ્યાખ્યા એવી કરી છે કે-જેનાથી સ્વ–પર હિત થાય તે સત્ય અને અહિત થાય તે અસત્ય અર્થાત્ આરાધક-વિરાધક બે ભાવાે હાેવાથી નિશ્ચયનયથી ભાષાના પણ બે જ પ્રકારા છે, બેમાં સર્વ પ્રકારા અંતર્ગત છે.

અહીં કહેલા ચાર પ્રકારોને વિશેષતયા સમજવા માટે તેના

અનુક્રમે-૧૦-૧૦-૧૦ અને ૧૨ એમ ૪૨ ઉત્તર ભેદો કહ્યા છે. તેમાં સત્યના દશ ભેદો ટુંકમાં આ પ્રમાણે છે. ૧-તે તે દેશમાં બોલાતા રઢ શબ્દો બીજા ક્ષેત્રમાં તે અર્થમાં ન બોલાતા હોય તેા પણ સત્ય માનવા તે જનપદસત્ય (જનપદ એટલે દેશ). ૨-સર્વ લેાકમાં સામાન્યતયા જે સત્ય મનાય તે સમ્પતસત્ય. (જેમ કે કુમુદા-દિ-અન્ય કમળા પણ કાદવમાં (પંકમાં) ઉપજે છે, છતાં અરવિન્દ પુષ્પતે જ સૌ 'પંકજ' માને છે ) ૩-એકડાની સામે બે મીડાં સ્થાપવાથી સા, ત્રણથી હજાર, ચારથી દશહજાર, વગેરે મનાય છે, અથવા માટી-લેપ-ચુનેા-પત્થર, વગેરેની પ્રતિમાઓમાં તે તે વ્યક્તિની સ્થાપના કરી તેને 'અરિહ'ત' વગેરે મનાય છે, તે સર્વ સ્થાપનાસત્ય. ૪-દરિક છતાં નામ કુબેર રાખ્યું હોય તેને નામ માત્રથી કુબેર (ધનપતિ) કહેવા--માનવા તે નામસત્ય. પ-સાધુતા વિના દંભથી સાધુવેષ ધારણ કરનારને સાધુ, કે સ્ત્રીનો વેષ પહેરનાર પુરુષને સ્રી **અ<sup>ક્</sup>યયન સાતસુ**ં]

વગેરે કહેવું તે **રૂપસત્ય**, ક-કનિષ્ઠાની અપેક્ષાએ અનામિકા અંગુલીને મેાટી અને મધ્યમાની અપેક્ષાએ ન્હાની કહેવી, ઇત્યાદિ અપેક્ષાથી બાેલાય તે પ્રતીત્યસત્ય, હ-લાેકવ્યવહારમાં 'ઘાસ બળવા છતાં પર્વત બળે છે, પાણી ગળવા છતાં ભાજન ગળે છે ' વગેરે બાેલાય છે તે વ્યવહારસત્ય, ૮-પાંચે વર્ણા હાેવા છતાં 'ભમરા કાળા છે, શંખ ધાળા છે ' વગેરે અમુક વર્ણાદિની વિશિષ્ટતાથી વસ્તુને તેવી કહેવી તે ભાવસત્ય, ૯-છત્ર રાખે તે છત્રધર, દંડ રાખનારને દંડી, વગેરે તે તે સંયોગથી વસ્તુને તેવી કહેવી તે **યાગસત્ય અને** ૧૦ -'માટા તળાવને સમુદ્ર, છુદ્દિહીનને પશુ ' કહી તે તે ઉપમા આપવી ત ઉપમાસત્ય સમજવું.

બીજ અસત્યભાષાના ૧૦ ભેદા આ પ્રમાણે છે. ૧-ક્રોધને વશ થઈ દાસને દાસ, આંધળાને અંધ, વગેરે કહેવું તે **ક્રોધઅસત્ય**, ર-અભિમાનને વશ થઈ સ્વામી નહિ છતાં પોતાને સ્વામી કહેવેા. વગેરે માનઅસત્ય. ૩-અન્યને ઠગવા માટે માયાથી ખાલવું તે માયા-અસત્ય, ૪-લાેભથી અલ્પમુલ્યવાળી વસ્તુને બહુમૂલ્ય કહેવી, વગેરે લાભગ્યસત્ય, પ-કામરાગને વશ બની ' સ્ત્રીને હું તારા દાસ છું ' વગેરે રાગથી ખાલવું તે પ્રેમઅસત્ય, ક-એ પ્રમાણે દેવથી ' ગુણ-વાનને પણ નિર્ગુણી' વગેરે કહેવાે તે દ્વેષચ્યસત્ય, ૭-હાસ્ય (મશ્કરી) કરતાં ' કૃપણને દાતાર ' કહેવા, વગેરે હાસ્યઅસત્ય ૮-ભયથી ગભરાઈને યદ્વા તદ્વા બાલવું તે ભાચ અસત્ય, ૯ વાત (ધર્મ કથા) કરતાં ન બન્યું હેાય તેવું પણ વર્ણન કરવું તે 'કથા ' એટલે આ-ખ્યાયિકાઅસત્ય અને ૧૦ ખીજાના વચનના પ્રતિધાત કરવા માટે 'ચાર કહેનારને તું ચાર ' વગેરે ખાલવું તે ઉપઘાતઅસત્ય જાણવું. ત્રીજ મિશ્રભાષાના દશ પ્રકારા આ પ્રમાણે છે-૧ ઉત્પન્ન થએલી વસ્તુ ન્યૂનાધિક છતાં ' દશ કમાયેા, દશ બાલકા જન્મ્યાં, સાે રૂપીયા આપીશ ' વગેરે બાલવામાં ખરાખર તેટલી જ સંખ્યા ન હેાવાથી એટલે અંશે અસત્ય અને ' જન્મ્યા, કમાયેા, આપ્યા ' વગેરે

[ દ્વરા વૈકાલિક

અંશા સત્ય હેાવાથા મિશ્ર ગણાય, આવા વચનને ઉત્પન્નમિશ્રિત જાણવું. ૨-નાશ પામેલી વસ્તુ માટે પણ ન્યૂનાધિક છતાં 'દશ મરણ થયાં, પચીસ ગુમાવ્યા, પચાસ માણસાે પરદેશ ગયા ' વગેરે <mark>બાેલવું તે વિગતમિશ્રિત</mark> જાણવું, એ રીતે ૩-ઉત્પન્ન અને વિગત ખન્નેને આશ્રયાને બાલાય તે ઉત્પન્નવિગતમિશ્રિત. ૪-ઘણા જીવતા અને થાેડા મરેલા જીવાના સમૂહને ' આ બધા જીવે છે' કહેલું તે **જવમિશ્રિત**, ૫-ધણા મરેલા અને થોડા જીવતા જીવસમૂહને 'આ <mark>ખધા</mark> અજીવ છે' કહેવું તે અજીવમિશ્રિત, ક-તેવા સમૃહમાં નિશ્વય વિના આટલી સંખ્યામાં જીવતા અને આટલી સંખ્યામાં મરેલા છે' એમ આશરે કહેવું તે છવાછવમિશ્રિત, ૭-એ રીતે અન તકાયમાં અન્ય વસ્તુ ભળેલી હોય કે અમુક અંશથી અનન્તકાય ન હાય તને અનન્તકાય કહેવું તે **અનન્તમિશ્રિત**, ૮-પ્રત્યેક વનસ્પતિ અનન્ત-કાયથી મિશ્રિત છતાં પ્રત્યેક કહેવી તે પ્રત્યેકમિશ્રિત. ૯ શીઘ્રતાદિ કરવા–કરાવવા અરુણોદય વખતે ' દિવસ ઉગી ગયેા ' કે દિવસ છતાં રાત્રી થઈ ' વગેરે ખાલવું તે અ**હામિશ્રિત** અને ૧૦ દિવસે-સવારને મધ્યાહ્ન કે રાત્રીએ –પરાેઢ થયા વિના પરાેઢ થઇ ગયું, વગેરે ખાલવ' તે **અન્દ્રાદ્રામિશ્રિત** ભાષા સમજવી.

ઉપર કહી તે ત્રણથી ભિન્ન સસ નહિ અને અસસ પણ નહિ છતાં સર્વ વ્યવહારોમાં ઉપયોગી ચોથી અસસ -અમૃષા (વ્યવહાર) ભાષા છે, તેના ૧૨ પ્રકારો આ પ્રમાણે છે. ૧-'હે દેવદત્ત ! હે પુત્ર ! હે પિતાજી ' વગેરે આમન્ત્રણ માટે બાલાય તે આમન્ત્રણી, ૨–અમુક કાર્ય 'આ રીતે કરા, આ ન કરા, ' વગેરે આત્રા કરવી તે આજ્ઞા-પની, ૩-મને ભાજન આપા, ભણાવા, દુ:ખમાંથી ઉગારા ' વગેરે યાચના કરવી તે **યાચની**, ૪ જાણવા કે સંદેહ ટાળવા 'આ કાંભ છે ? કયાંથી આવ્યા ? હું શું કરું ? ' વગેરે પૂછ્યું તે પૃચ્છની, પ-પ્રશ્નના ઉત્તર આપવા, કે ' અહિંસાથી આયુષ્ય પૂર્ણ ભાગવાય ' ઇત્યાદિ સમજાવવું, તે પ્રજ્ઞાપની, ૬–નિષેધ માટે બાલવું (નકારા કરવા) તે ભાષાના આ ચાર (મૂળ તથા ૪૨ ઉત્તર) ભેદાને સમજીને

તેમાંની પહેલી અને છેલ્લી ભાષાનાે વિવેક પૂર્વક પ્રયાગ કરવાે તેને વાકચશુદ્ધિ કહેવાય છે. ગ્રન્થકારે આ અધ્યયનમાં ભિન્ન સિન્ન રીતે એ જ હકીકત જણાવી છે

સામાન્ય રીતે કચી ભાષા ન બાલવી તે કહે છે-(२८१) जा अ सचा अवत्तव्वा, सचामोसा अ जा मुसा । जा अ बुद्धेहिं नाइन्ना, न तं भासिज्ज पन्नवं ॥७-२॥ जा=(सावध હेावाथी) के १-सच्चा अवत्तव्वा=सत्य છતાં નહિ બાલવા ચાેગ્ય, ર--સच्चामोसा=સત્યામૃષા (મિશ્ર ), ૩–મુसा=**મુષા (** સર્વથા અસત્ય ) અને ४– (આમંત્રણી, આજ્ઞાપની, વગેરે વ્યવહાર ભાષા છતાં સાધુને ખાલવા ચાગ્ય નહિ હાેવાથી ) નુદ્ધેદિ નાइન્ના= જ્ઞાનીઓએ નહિ આચરેલી, તં=તે ભાષાને पन्नवं= **ણહિદ્માન્** સાધુ ન માસિ⁼્<mark>ઞ=બેાલે નહિ.</mark> ٩3

પ્રત્યાખ્યાની, ૭–સામા મનુષ્યની ઈચ્છા જાણી તેમાં સંમતિ આપવી તે **ઇંચ્છાનુલેામા,** ૮–કાેઇ પૂછે શું કરું ? ત્યારે 'ઈચ્છા પ્રમાણે કરાે !' વગેરે પ્રશ્નનું નિશ્ચિત સમાધાન ન મળે તેવું બાલવું તે અનભિગ્રહિતા, ૯-એયા વિરુદ્ધ નિશ્ચિત-સ્પષ્ટ કહેવું તે **અભિથહિવા,** (અથવા તા કાઇ પૂછે ત્યારે 'આ કંઈક છે, અમુકના જેવું લાગે છે ' વગેરે અનિશ્ચિત બાેલવું. તે અનભિગ્રહિતા અને 'અમુક વૃક્ષ છે, કે સુવર્ણ છે' વગેરે નિશ્ચિત ખાેલવું તે અભિગ્રહિતા) ૧૦ વિવિધ અર્થ સમબ્તય તેવા શબ્દ પ્રયાગ કરી સાંભળનારને સંશય પ્રગટાવવા તે સ શયકરણી, ૧૧-અર્થ સ્પષ્ટ સમજાય તેવા શબ્દોથી ખાલવું તે વ્યાકૃતા અને ૧૨–ગૂઢાર્થ કે અસ્પષ્ટ ઉચ્ચાર કરીને સામાને ન સમજ્ય તેમ બાલવું તે અવ્યાકૃતા ભાષા જાણવી.

હવે કયી ભાષા કેવી રીતે બાલવી તે કહે છે-

(२८२) असचमोसं सचं च, अणवज्जमककसं । सम्रुप्पेहमसंदिद्धं, गिरं भासिज्ज पत्रवं ॥७-३॥

पन्नवं=अधिभान् साधु अणवज्जं=अनवध (निष्पाप) અने अककसं=अકर्रश (मत्सर रહित) એવી असच्चमोसं= असत्याभृषा (વ્યવહાર) सचं च=अने सत्य गिरं= ભાષાને અહિપૂર્વક समुप्पेहं=विद्यारीने (ઉપકારક થાય તેમ) असंदिद्वं=असंदिऽध (संदेख न थाय तेम) जाेेे. (3)

અહિતકર સત્યનેા અને મિશ્રનાે નિષેધ કરે છે-

(२८३) एअं च अट्टमत्रं वा, जं तु नामेइ सासयं । स भासं सचमोसंपि, तं पि घीरो विवज्जए ॥७-४॥ एअं अट्टं=अपर ४ढी तेवी सावध- ५५ श्राने अने अन्नं= अेवी थी छ (सत्य) भाषाने, वा= अथवा जं सासयं= के शाश्वत भावने (भाक्षने) नामेइ= अुधु न ५२ (प्रतिधूण ढेाय) तेवी सच्चमोसं= भिश्रभाषाने अपि= डे सत्य भासं= भाषाने घीरो= शुद्धिभान् स=ते साधु वर्ले. (४)

[સત્ય કે વ્યવહાર ભાષા પણ માેક્ષમાં બાધક (કર્મબ'ધનું કારણુ) થાય તેમ ન બાેલાય. આથી 'નગ્ન સત્ય' નામ આપીને બીજાના દાષાને પ્રગટ કરવા બાલવું એ અસત્ય–અહિતકર છે, એમ સમજવું. શ્રોતાને સર્વ જીવા પ્રત્યે મૈત્રી, ગુણાના રાગ દ્રવ્ય ભાવ દુઃખાથી પીડાતા જીવા ઉપર કરુણા અને અયાગ્ય જીવા પ્રત્યે ઉપેક્ષાભાવ–માધ્યસ્થ્યગુણ પ્રગટે, દેવ-ગુરુ ધર્મ કે ધર્મસામગ્રી પ્રત્યે પૂજ્યભાવ પ્રગટે, પાતાના દાષા પ્રત્યે ભુગુપ્સા પ્રગટે, તેવું ગુણકારી વચન બાલવા–સાંભળવાથી લાભ થાય છે, માટે નિશ્ચયથી તેને સત્ય ભાષા કહેવાય છે અને સ્વરૂપે સત્ય છતાં દુર્ભાવથી બાેલાય કે સાંભળનારને કર્મ બાંધના કારણભૂત રાગ-દેષાદિ વધે, પૂજ્યભાવા પ્રત્યે અનાદર થાય, વિષય કષાયાના પક્ષ થાય, વગેરે જેનાથી અહિત થાય તે સઘળું મૃષા-અસત્ય કહેવાય છે. 'સત્ય' શબ્દના અર્થ સંતાને હિતકર, કે સત્ (શ્રેય:)ભાવાને પ્રકાશક, એવા થાય છે. અહીં ગ્રન્થકારે સાધુને બદલે 'પ્રગ્નાવાન્-ધીર' શબ્દા કહ્યા છે, તેનું એ કારણ છે કે ખુદ્ધિમાન-ધીર પુરુષને જ બાલવાના અધિકાર છે. સર્વને બાેલવું હિતકર નથી.]

(२८४) वितहंपि तहाम्रत्ति, जं गिरं भासए नरो । तम्हा सो पुद्वो पावेणं, किं पुणं जो म्रुसं वए ? ॥७–५॥

तहामुत्तिं=કथ ચિત્ તેવા રૂપમાં દેખાતી (અર્થાત્ 'પુરુષના વેષ પહેરેલા હાય તેવા સ્ત્રાને સ્ત્રી કહેવા' વગેરે) પણુ મનુષ્ય जં गिरं=જે ભાષાને બાલે (અર્થાત્ 'આ સ્ત્રી આવે છે' વગેરે કહે) તા तम्हा=તે કારણુથી (બાલવાથી) સો વાવેળ=તે પાપ સાથે પુટ્ઠો=જોડાય (પાપથી લેપાય), તા જે મનુષ્ય મુષાભાષાને બાલે તેને પુનઃ શું (ન થાય) ? અર્થાત્ તે અવશ્ય પાપકર્મથી અંધાય. (પ)

[ કૃત્રિમ જાણ્યા પછી કૃત્રિમને અકૃત્રિમ કહેવું, તે પ**ણ** અસત્યનેા જ પ્રકાર છે.]

હવે નિશ્ચયાત્મક વચનનાે નિષેધ કરે છે---

(२८५) तम्हा गच्छामो वक्खामो, अम्रुगं वा णे भविस्सइ । अह वा ण करिस्सामि, एसो वा णं करिस्सइ ॥७–६॥ (२८६) एवमाई उ जा भासा, एसकालंमि संकिआ । संपयाईअमट्ठे वा, तं पि धीरो विवज्जए ॥७–७॥

[ દશ વૈકાલિક

(કૃત્રિમસત્યને પણ સત્ય કહેવાથી કર્મ બંધાય તા જેને એક ક્ષણ કે મુહૂત જેટલું પણ ભૂત-સવિષ્ય કાળનું જ્ઞાન નથી તે નિશ્વચાત્મક બોલે તાે કર્મ બંધાય જ.) તમ્દા=તે કારણે (અમે કાલે અન્યત્ર) गच्छामो=જઇશું જ, (તને કાલે અમુક) वक्सामो=કહીશું જ, અથવા ળે=અમારું (અમુક કાર્ય આમ) મવિસ્સइ=થરી જ, (અમુક લાેચ વગેરે કાર્ય નિયમા) अहં करिस्सामि=હું કરીશ જ, અથવા एसो=આ (અમુક સાધુ અમારું અમુક કાર્ય) करिस्सइ=કરશે જ. (૬)

एवमाई=એવી અને આદિ શબ્દથી બીજી પણ एसकालंमि=ભવિષ્યકાલ સ'બ'ધી (તેવા જ્ઞાનના અભાવે संकिया=શંકાવાળી जा भासा=જે ભાષા અથવા સંવયાईંગં= સ'પ્રતિ અને અતીત સંબંધી (વર્તમાન અને બૂતકાળ સ'બ'ધી) अट्ठे=ભાવમાં પણ જે જે શ'કિત હાેય, તં पि= તેને પણ ધીરો=બુદ્ધિમાન્ વર્જે. (ન બોલે) (છ)

[ ભવિષ્યકાળનું એક મુદ્રત પણ અનેક વિઘ્નાેથી ભરપૂર છે, માટે ધારવા પ્રમાણે ન પણ થાય. વર્તમાનમાં 'નજરે જોએલી પણ વાત ખાેટી પડે' એ કહેવતને અનુસરીને પ્રયત્ક્ષ જોવા-સાંભળવા કે અનુભવવા છતાં અસત્ય ઠરે અને ભૂતકાળના ભાવેા અંગે પણ એવું બનવું સંભવિત છે, માટે છ્વસ્થ-સાધુ તથાવિધ વિશિષ્ટત્રાન પ્રગટ્યા વિના ત્રણે કાળ સંબંધી શંકિત ભાવાને અવધારણુ (નિશ્વય) પૂર્વક ન બાેલે. કારણ કે ભૂત-વર્તમાનભાવા અસત્ય ઠરે તા મૃષાવાદ થાય અને ભવિષ્યમાં કહેવા પ્રમાણે ન બને તા સાધુધર્મની, શાસ-નની અને પાેતાની પણ લઘુતા થાય, માટે વિચારીને સઘળું અવસરાે– ચિત બાેલવું.]

165

અધ્યયન સાતસું]

(२८७) अईअंमि अ कालंमि, पच्चुप्पण्णमणागए । जमदं तु न जाणिज्जा, एवमेअं ति नो वए ॥७-८॥

(२८८) अईअंमि अ कालंमि, पच्चुप्पण्णमणागए । जत्थ संका भवे तं तु, एवमेअं ति नो वए ॥७–९॥

(२८८) अईअंमि अ कालंमि, पच्चुप्पण्णमणागए । निस्संकिअं भवे जं तु. एवमेअं तु निद्दिसे ॥७-१०॥

अईअंमि कालंमि=भूत डाળમાં, तथा पच्चुप्पण्णं= वर्त-भानમાં અને अणागए= ભવિષ્યમાં (થયેલા, થતા અને થનારા) जं अट्टं= के અર્થ ने (જે જે ભાવાને) न जाणिज्जा= ન જાણતા હાય (તેને સાધુ) एवमेअं= આ આમ હતું,

છે, કે થશે, ति=એ પ્રમાણુ नो वए=न બાલે. (८) तथा भूतक्षणमां, वर्तभानमां અने भविष्यमां (थयेक्षा, यता के थनारा) जत्थ-જે અર્ध मां (भावमां) संका भवे=श ंडा डेविय तेने पण् 'आ आम હतुं, छे, के थशे' એમ न ખોલે. (૯) हिन्तु भूतक्षणमां, वर्तभानमां अने भविष्यमां ( थयेक्षा, थता के थनारा ) जं=के भावे। निस्संकियं= नि:श डित डाय (ज्ञानथी निश्चित जण्जुते। डाय) तेने तु=असावद्य (डिसाहि न थाय तेम) 'आम ढतु', छे, के थशे' એम परिभित शण्हामां निद्दिसे=डडे. (१०) (२८०) तहेव फरुसा मासा, गुरुभूओवधाइणी । सच्चा वि सा न वत्तव्वा, जओ पावस्स आगमो ॥७~११॥ (२८९) तहेव काणं काणेत्ति, पंडगं पंडगेत्ति वा । वाहिअं वा विरोगित्ति, तेणं चोरे त्ति नो वए ॥७-१२॥ તેવી રીતે फरुसा=નિષ્ઠુર ( સદ્દભાવ રહિત ) જે गुरुभूओवघाइणी=માેટી જીવહિંસાને કરનારી થાય, जओ=જેનાથી, पावस्स आगमो=પાપનું આગમન (દુષ્ટ-કર્મબ'ધ) થાય सा=તે सच्चा=સત્યભાષા પણ न वत्तव्वा= બાેલવી નહિ. (૧૧)

તે રીતે કાણાને કાણેા, पंडगं=નપુંસકને નપુંસક, वाहिअं=વ્યાધિવાળાને રાગી કે તેળં=સ્તેનને ( ચારને ) ચાર, એલું પણ नો वए=ન કહે. (૧૨)

િકઠોર વચન સાંભળનારને અસદ્ભાવ થાય, વૈર થાય અને લાભ કે ઉપકાર થવાને બદલે સ્વ-પરને પાપકર્મના બંધ થાય. સદ્-ભાવ વિનાનું વચન હિતણદ્ધિએ કહેલું પણ ત્રાહ્ય થતું નથી. જેમ દેખાવમાં સુંદર પણ સ્વાદ વિનાનું કે ઘી સાકર રહિત ભોજન ભાવતું નથી, સ્વાદિષ્ટ કે મિષ્ટ દેખાવમાં સામાન્ય છતાં ભાવે છે, તેમ વચન પણ વિનય-બહુમાનરૂપી સ્વાદ કે સદભાવ-હિતણદિરૂપી મીઠાશથી યુક્ત હેાય તેા સાંભળનારને ગમે છે, અન્યથા ભાવ વિનાના ભાજનની જેમ દેખાવમાં સુંદર હેાય તેા પણ અવિનયાદિથી કે અસદભાવથી <mark>ે</mark>બોલાય તેા ગ્રાહ્ય થતું નથી. માટે સત્ય પણ અસુયાથી કઠેાર કરીને નહિ ખાલવું, કારણ કે સાંભળનારમાં તેવી યાગ્યતાના અભાવે અહિતકર ખને છે. રાગીને સ્વાદિષ્ટ અને પથ્ય એવું પણ ભોજન ગમતું નથી, તેમ ક્રાઈ માની કે અન્ન જીવને તેના તથાવિધ કર્મરોગને યેાગે હિતકર અને ક્રામળ વચન પણ ગમતું નથી, અહિત કરે છે, વગેરે <mark>બાલનારે શ્રોતાની યા</mark>ગ્યતાને વિચારવાની પણ જરૂર રહેછે. કાેઈની ઈજ્જતને હાનિ પહેાંચે તેવું બાલવાથી સાંભળનાર કદાચ સાંભળીને આપઘાત કરે. કે બીજી રીતે પણ અહિત થાય, માટે સત્ય છતાં **બી**જાની ઈજ્જતને હાનિ પહેાંચે તેવું પણ ન બાલવું.]

166

(२८२) एएणऽन्नेण अट्ठेणं, परो जेणुवहम्मइ। आयार-भावदोसन्नू, न तं भासिज्ज पन्नवं ॥७-१३॥

एएण=आ ( ઉપર કહેલા કઠેાર વગેરે શખ્દાેથી ) અને अन्नेण जेण अट्ठेणं=भील પણ જે કાેઇ ભાવથી (વિષયથી) परो=भीलो (श्रोता) उवहम्मइ=हु:भी थाय तं=तेने आयार-भावदोसन्नू=आयार અને ભાવના દાેષાના જાણ બુદ્ધિમાન્ સાધુ ન ખોલે. (૧૩)

[ જે જે બાલવાથા શ્રોતાને કર્મભંધ થાય તેવું સર્વ જ્ઞાની સાધુ ન બાલે. અહીં આચાર એટલે બાહ્ય આચરણરૂપ સામાચારી-સાધુના આચારા અને ભાવ એટલે અંતઃકરણના અધ્યવસાયા, બેના ગુણ-દાેષના જાણ, અર્થાત્ દ્રવ્ય-ભાવ ઉભયથા ધર્મ-અધર્મને સમજનારા, એમ સમજવું. ]

(२८३) तहेव होले गोलित्ति, साणे वा वसुलित्ति अ । दमए दुइए वा वि, नेवं भासिज्ज पन्नवं ॥७–१४॥

तहेव=तथा पत्नवं=सुद्धिभान् સાધુ (અપ્રીતિકારક) હાેલે=હે હેાલા ! (મૂર્ખ), गोळे=હે ગાલા ! (બે બાપના), साणे=હે કુત્તા ! वसुळे=હે વ્યભિચારી ! दमए=હે દ્રમ્મક ! (ભીખારી), કે दुहए=હે દુર્ભાગ ! (નિર્ભાગી) एवं न भासिक्ज=એવું ન બાેલે. (૧૪)

[ મનુષ્યમાં પ્રાયઃ માન અધિક હેાવાથી સાચું પણ અપમાન--કારક સાંભળવા તે અસમર્થ હેાય છે, તેથી અપમાનકારક બાેલવાથી સ્વ-પર હાનિ થવા સંભવ છે. કો સમાં લખેલા પર્યાયશબ્દાે અવ-ચૂરિના આધારે લખ્યા છે. '**दमप**'ના સ્થાને '**દુમप દુમ્મપ**' એવા

[ દ્વરા વૈકાલિક

------

પાઠાંતરે। છે પણ ટીકામાં द्रमक પર્યાય કરેલે। હેાવાથી 'द्मप' શુદ્ધ જણાય છે.]

ઉપર સામાન્ય નિષેધ કરીને હવે સ્ત્રીને અંગે કહે છે કે-

(२૯४) अज्जिए पज्जिए वा वि, अम्मो माउसिअत्ति अ । पिउस्सिए भायणिज्जत्ति, घूए णत्तुणिअ त्ति आ ॥७-१५॥ (२૯५) हले हलेत्ति अन्नित्ति, घृट णत्तुणिअ त्ति आ ॥७-१५॥ होले गोले वसुलित्ति, मट्टे सामिणि गोमिणि । होले गोले वसुलित्ति, इत्थिअं नेवमालवे ॥७-१६॥ अज्जिए= डे आर्था ! (हाही), पज्जिए= डे भार्थि हा ! .(परहाही) अम्मो= डे आभ्धा ! (हाही), पज्जिए= डे भार्थि हा .(परहाही) अम्मो= डे अभ्धा ! (भाता ) माउसिअ= डे भासी ! पिउस्सिए= डे देहा ! भायणिज्ज= डे लाखु ! धूए= डे पुत्री ! पत्रुणिअ= डे नप्त्री ! (पुत्रनी पुत्री,) अने ઉपलक्षण्यी डे हो डित्री ! (पुत्रीनी पुत्री), (वगेरे सगार्ध वायक शण्होथी कन्या, वृद्धा के युवती वगेरे के हि स्त्रीने साधु न ओकावे.) (१४)

[ગૃહસ્થ જીવનના તે તે સંબંધવાળાને કે બીજાને પણ સગાઇ-વાચક શબ્દોથી બાેલાવી શકાય નહિ, કારણ કે એથી સંબંધ અતૂટ રહે અને સંબંધ ચાલુ રહેવાથી તેઓ પાપ કરે તેની અનુમાદના થવાથી સાધુ પણ કમથી બંધાય.]

વળી इસ્ત્રે દ્વસ્ત્રે=હે હલા ! હે સખી ! વગેરે મૈત્રીવાચક શખ્દાેથી કે અન્તે=ખીજા મંટ્રે=હે ભદિનિ ! સામિળિ=હે સ્વામિનિ, ગોમિળિ=હે ગામિની ! વગેરે પૂજ્યભાવ વાચક શખ્દાેથી અને દ્વાેસ્ત્રે=હે હાેલા ! (મૂખીં), ગોરું=હે ગાેલી (બે ખાપની) ! વસુરું=હે છીનાળ ! એવા અપશખ્દાેથી પણુ કાેઇ સ્ત્રીને ન ખાલાવે ! (૧૬) [ વિદ્યાગુરુની સ્ત્રી ભટિની, શેડ-માલિકની સ્ત્રીને સ્વામિની અને ભૌદ્ધધર્મ-પાળનારી ઉત્તમ સ્ત્રીને ગામિણી સમજવી. ગામિણીના ભીજા પણ અનેક અર્થો થાય છે. સાધુને ગૃહસ્થા સાથે મૈત્રી હાેય નહિ, પૂજ્ય શબ્દો બાલવાથી સાધુતાની હલકાઈ થાય અને અપશ-બ્દોથી અપ્રીતિ વગેરે વિવિધ હાનિ થાય, માટે એવું બાલે નહિ]

સ્ત્રીને કારણે કેવી રીતે બાલાવે? તે કહે છે—

(२८९) नामधिज्जेण णं ब्आ, इत्थीगुत्तेण वा पुणो । जहारिहमभिगिज्झ, आलविज्ज लविज्ज वा ॥७-१७॥

કાઇ કારણે સ્ત્રીને બાલાવવી પડે તાે તેના नामधिज्जेण= નામપૂર્વ ક (હે દેવદત્તા ! વગેરે) बूआ=બાલે. पुणो=પુન: (નામ ન આવડે તાે) इत्थागुत्तेण=સ્ત્રીના ગાેત્રવડે ( હે ક્ષત્રિયાણી ! હે કાશ્યપગાત્રી ! વગેરે) जहारिहं=યથાયાગ્ય (તેની વય, દેશ, ઐશ્વર્ય વગેરેને) अभिगिज्झ=વિચારીને आहविज्ज=એકવાર કે અલ્પ બાલે, અથવા કારણે हविज्ज=અનેકવાર કે અધિક બાલે. (૧૭)

[મધ્યદેશમાં વૃદ્ધાને ઈશ્વરા, કે ધર્માચારવાળા હોય તા ધર્મ– પ્રિયા કહે છે, એમ તે તે દેશમાં જેને જે રીતે ખાલાવવાથી લાેકામાં ધર્મની અપભ્રાજના ન થાય તેમ ખાલવું.]

હवे पुरुषने ઉद्देशाने निषेध तथा विधि કહे छे--(२८७) अज्जए पज्जए वा वि, बप्पो चुल्लपिउत्ति अ । माउलो भाइणिज्ज त्ति, पुत्ते णत्तुणिअ त्ति अ ॥७-१८॥ (२८८) हे भो हलित्ति अन्नित्ति, भट्टे सामिअ गोमिअ । होल गोल वसुल त्ति, पुरिसं नेवमालवे ॥७--१९॥

ર૦૧

(२८८) नामधिज्जेण णं ब्रुआ, पुरिसगुत्तेण वा पुणो । जहारिहमभिगिज्झ, आलविज्ज लविज्ज वा ॥७–२०॥

(૧૮-૧૯-૨૦ ગાથાને શખ્દાર્થ-ભાવાર્થ ક્રમશ: ૧૫-૧૬-૧૭ ગાથાને અનુસરતા છે) હે દાદા !, હે માટા દાદા !, હે બાપા !, चुल्लपिअ=હે કાકા ! માડ્લો=હે મામા !, હે ભાણેજ ! હે પુત્ર ! હે નપ્તર્ ! (પુત્રના પુત્ર,) હે દૌહિત્ર !,

વગેરે સગાઇવાચક શખ્દાેથી સાધુ ન બાેલાવે. (૧૮) તથા ' હે મિત્ર ! ' વગેરે મૈત્રીવાચક શખ્દાેથી, કે બીજા ' હે ભટ્ટજી ! હે સ્વામિન્ ! ' વગેરે માનાહ શખ્દાેથી અને ' હે મૂર્ખ ! હે દુરાચારિણીપુત્ર ! હે દુરાચારી ! વગેરે અપશખ્દાેથી પણુ પુરુષને ન બાેલાવે. (૧૯)

કિન્તુ કારણે તેના નામપૂર્વક બાેલાવે અને નામ ન આવડે તેા પુરુષના ગાેત્રથી હે ક્ષત્રિય ! વગેરે કહીને યથાયાેગ્ય વિચારીને એકવાર કે અનેકવાર બાેલે. (૨૦)

પ ચેન્દ્રિય તિર્ય ચેાને આશ્રીને બાલવાના વિધિ કહે છે-

(३००) पंचिंदिआण पाणाणं, एस इत्थी अयं पुमं। जाव णं न विजाणिज्जा, ताव जाइत्ति आलवे ॥७-२१॥ ( કેાઇ દूर ઊ ચે નીચે રહેલા ગાય બળદ વગેરે ) पंचिंदिआण='પંચેન્દ્રિય पाणाणं='પશુઓાને जाव=જ્યાં સુધી एस इत्थी=आ स्त्री (ગાય, લેંસ વગેરે) કે अयं पुमं=आ नर (બળદ, ઘાડા વગેરે) છે એવું न विजाणिज्जा=न જાણે, ताव-त्यां सुधी ( કેાઇ પ્રયાજને છાલવું પડે તા ) તેને અધ્યયન સાતમું]

जाइ त्ति=**જાતિથી (** ઘેાડું, ગધેડું, કુતરું, વગેરે કહીને) જણાવે. (૨૧)

[ સત્ય છતાં નિશ્ચય વિના ધેાડા, ધાેડી, વગેરે ખાેલે ત્યારે પણ અસત્ય બાલવાના ભય ન રહેવાથી, તથા અસત્ય હાેય તા તેવું બાેલવાથી મૃષાવાદ દાેષ લાગે. અહીં એ પ્રશ્ન થાય કે-નપુંસકલિંગ-વાળા એકેન્દ્રિયાદિમાં પત્થર, માટી, કરા, જ્વાળા, વાત, આંબા, આંબલી, મં'કાડા, માંકડ, ક્વીડી, ભમરા, માખી, વગેરે પુંલ્લિંગ કે ર્સ્વાલિંગનાે વ્યવહાર ક્રેમ કરી શકાય ? તેનું સમાધાન એ છે કે લાકમાં તે તે દેશમાં એ રીતે બાલવાના વ્યવહાર હાેવાથી તે જનપદ સત્ય કે વ્યવહારસત્ય ગણાતું હેાવાથી દુષ્ટ નથી. પંચેન્દ્રિય માટે તા તેવા વ્યવહાર ન હાેવાથી દાેષ લાગે, એમ સમજવું.] (३०१) तहेव माणुसं पसुं, पक्तिसं वा वि सरिसवं । थुले पमेइले वज्झे, पायमित्ति अ नो वए ॥७-२२॥ (३०२) परिवृढत्ति णं बूआ, बुआ उवचिअ त्ति अ। संजाए पीणिए वा वि, महाकायत्ति आलवे ।।७–२३।। (३०३) तहेव गाओ दुज्झाओ, दम्मा गोरहगत्ति अ। वाहिमा रहजोगित्ति, नेवं भासिज्ज पन्नवं ॥७-२४॥ (३०४) जुवं गवित्ति णं बूआ, धेणुं रसदय त्ति अ। रहस्से महल्लए वा वि, वए संवहणि त्ति अ ॥७-२५॥ ते रीते भनुष्यने, पशने, पक्षीने, सरिसवं वा डे सरि-સ્**પને (**સર્પ-નેાળીઆ વગેરે ઉરઃપરિસર્પ-લુજપરિસર્પને) a=પણ (તેવાં તેવાં જોઇને આ) થુજ્રે=સ્થૂલ (માંસથી પુષ્ટ), पमेडले=મેદવાળે। बज्झे=હણવાચાેગ્ય पायं=પકાવવા ચાેગ્ય (એના કાળ પાકી ગયેા) છે, इતિ=એલું નો વણ=ન બાલે. (૨૨)

Jain Education International

[ કરા વૈકાલિક

કિન્તુ (માગે જતાં માર્ગ ઓળખાવવા માટે ત્યાં રહેલા પશુ વગેરેની નિશાની આપવા વગેરે કારણે બાલવું પડે તાે) સ્થૂલ મનુષ્યાદિને પરિવૃદ=અતિવૃદ્ધ (વધેલાે) કે હવચિલ=ઉપચિત (પુષ્ટ) बૂआ=કહે, સંजाए=સંજાત, पीणिए=પ્રીણિત, અથવા महाकाय=માટીકાયાવાળા, વગેરે કહીને आਲવે=બાલે. (સમજાવે) (૨૩)

[પશુને પહ્યુ અપમાનજનક શબ્દો સાંભળીને દુષ્ટ અસર થાય છે, માટે તે નારાજ થાય, વૈરી થાય, તથા સાંભળનારને પહ્યુ તેવા શબ્દો સાંભળીને તેને હહ્યુવાની (માંસની) ઈચ્છા થાય તેવું ન બોલવું. અહીં સંજાતં≂યુવાન, પ્રીહ્યિત=પ્રસન–આનંદી, મહાકાય=ઊંચો--માટા, વગેરે યથાયોગ્ય અર્થ સમજવા.]

એ રીતે गावो=ગાયાને दुज्झाओ=દાહવા યાગ્ય, गोरहग=वाછરડાઓને दम्मा=દभवायाग्य (વાહનમાં જોડવા યાગ્ય) અને वाहिमा=धाડાઓને रहजाग=રથમાં જોડવા

**ચેાગ્ય છે ત્તિ=એલું બુદ્ધિમાન્ સાધુ ન બાેલે. (૨૪)** [એવાં વચનાેથી સાવઘ પ્રવૃત્તિ વધે અને તે તે પ્રાણીઓને કષ્ટ સહવાં પડે, માટે કરુણાસમુદ્ર મુનિ કાેઈને દુઃખ થાય, કે પાપ વધે તેલું ન બાેલે.]

કારણ પડે તાે વાહને જોડવા ચાેગ્ય વૃષભને जुवं ग-विक्ति बूआ=' **ચુવાન વૃષભ ' એમ કહે,** घेणुं = हू अણી ગાયને रसदा= રસદા (રસાળી) કહે, વાછરડા નાનાે હાેય તાે रहस्से= હ્રસ્વ (ન્હાના) અને માટાે હાેય તાે महल्लए= માટા વए= કહે. એમ રથમાં જોડવા ચાેગ્ય ઘાેડાને સંવદ્દ णं= સંવહનં (સમર્થ) કહે. (પણ સાવઘ ન બાેલે.) (૨૫) અ<sup>દ્</sup>યયન સાતમુ']

હવે વનસ્પતિને અ'ગે બાલવામાં વિવેક જહ્યાવે છે કે-(३०५) तहेव गंतुमुज्जाणं, पव्वयाणि वणाणि अ। रुक्खा महल्ल पेहाए, नेवं भासिज्ज पन्नवं ॥७-२६॥ (३०६) अलं पासायखंभाणं, तोरणाणं गिहाण अ। फलिह—जगल-नावाणं, अलं उदगदोणिणं ॥७-२७॥ (३०७) पीढए चंगबेरे [रा] अ. नंगले मइयं सिआ । जंतलद्वी व नाभी वा, गंडिआ व अलं सिआ ॥७–२८। (३०८) आसणं सयणं जाणं, हुज्जा वा किंचुवस्सए । भूओवघाइणि भासं, नेवं भासिज्ज पत्नवं ॥७–२९॥ (३०८) तहेव गंतुम्रुज्जाणं, पव्वयाणि वणाणि अ। रुक्ला महल्ल पेहाए, एवं भासिज्ज पन्नवं ॥७–३०॥ (३१०) जाइमंता इमे रुक्खा, दीहवट्टा महालया। पयायसाला विडिमा, वए दरिसणित्ति अ ॥७–३१॥ तहेव=ते रीते उज्जाणं=ઉद्यानमां, पव्वयाणि=५व-તામાં અથવા વળાળિ=**વનામાં** ગન્તુ = જઇને ( વિહાર કરતાં ગએલેા) **બુદ્ધિમાન્ સાધુ ત્યાં महल्लरुक्**खा=**મે**ાટાં વૃક્ષાને પેદાપ=જોઇને તેવં માસિज्ज=આવું ત બાેલે. (२६) डेवुंन भासे ? ते डडे छे-(આ વૃક્ષેા) પાસાયલંમાળં=પ્રાસાદ અને સ્ત ભાને માટે, तोरणाणं=ते। २ छे। भाटे, (-હાનાં-માટાં) गिहाण=ઘરે। માટે અત્રં=સમર્થ (યેાગ્ય) છે વળી फलिहमालनावाणं=

પરિઘ, અર્ગલા અને નાવ માટે અને उदगदोणिणं= પાણીની દ્રોણીઓ માટે યાગ્ય છે. એવું ન બાલે. (२७)

# [ દશ વૈકાલિક

[પ્રાસાદ=એકસ્તંભી મહેલ, તાેરણેા=નગરના દરવાજાની કમાના, પરિઘ=નગરદ્વારના કમાંડનાં પાટીયાં, અર્ગલા=કમાંડની પાછળના આત્રળાઓ (આડું લાકડું), નાવ--નાવડીનાં પાટીયાં, અને પાણીની દ્રોણી=રેંટની પાણીની ઘડીયાે (રેંટ) માટે, એમ યથાયોગ્ય સમજવું.] વળી-માળ માટે, पीढए=**પીઢ-પાટડા**, चंगवेरा= કાષ્ઠની પાત્રી (ખાંડણી), નંગરુ=લાઙ્ગલ (હળ) मइयं= માયિક (ખેતરમાં બીજ વાવીને ઉપર ફેરવે છે તે સમાર), जंतरुट्टी=ઘાણાની લાઠી (લાઠી), નામી=ચક્રની નાભી (પૈડાની વચ્ચેનું કાષ્ઠ) ગંહિआ=(સાનીની) એરણાનું કાષ્ઠ, ઇત્યાદિને માટે અરું સિયા=સમર્થ છે. એવું ન ખાલે (૨૮) અથવા આસળં=આસન (પાટ વગેરે), સયજાં=પલ-

ગાદિ, जाणं=યાન (ગાડાં વગેરે) किंचुवस्सए वा=અથવા ઉપાશ્રયમાં કંઇક (બારણું-કમાડ-વગેરે) हुज्जा=થાય (તેવાં છે), એમ ખુદ્ધિમાન્ સાધુ મૂओवघाइणिं=છવાને ઉપઘાલક (હિંસક) ભાષાને ન બાલે. (૨૯) બાલવું પડે તાે કેવું બાલે ? તે કહે છે કે-

તે રીતે (વિહારાદિ પ્રસંગે) ઉદ્યાનમાં, પર્વતામાં અને વનામાં ગએલાે બુદ્ધિમાન્ સાધુ ત્યાં માટા વૃક્ષાને જોઇને (કારણ પડે તાે) આ પ્રમાણે બાેલે. (૩૦)

इमे रुक्खा=आ '2 क्षे। (અશેાક આમ વગેરે ઉત્તમ) जाइमंतः=જાતિવાળાં છે, दीह=ઊ'ચાં, वट्टा=ગાળ, महालया=માટાં पयायसाला=માટીશાખાવાળાં, विडिमा= પ્રશાખાવાળાં અને दरिसणि=દર્શનીય (સંદર-સુશાભિત) છે, त्ति वए=એમ બાેલે. (૩૧) [ 'નાળાએરી' આદિ ઊંચાં, 'નંદીવૃક્ષ' વગેરે ગાળ અને 'વડ' વગેરે વૃક્ષે મોટાં હોય છે. અહીં કહ્યું તેમ 'ઉત્તમ જાતિના, સુંદર, શાભાવાળા' વગેરે કહેવાથી પ્રયોજન હોય તેા પણુ સાંભળનાર તેને કાપે નહિ તેથી જીવરક્ષા થાય, માટે કારણે એવું બાેલવું એમ કહ્યું છે. અર્થાત બાેલવાનું વિધાન કર્યું નથી, પણુ કારણે બાેલવું પડે તા પણ એ પ્રમાણે બાેલવું, એમ વિવેક જણાવ્યા છે. એ રીતે પછી પણ વિવેક સમજવા. કારણું કે વિના કારણે સારા પદાર્થની પણ રાગજનક પ્રશંસા કરવાના સાધુના આચાર નથી. પ્રત્યેક વસ્તુમાં અંશે સારા– નરસાપણું હાેય છે. તેમાં સારાની અનુમાદના અને નરસાની ઉપેક્ષા કરવી, એ સાધુઆચાર છે. પ્રશંસા તા કારણે પણ તેની--તે રીતે કરાય કે જેથી સાંભળનારને, જેની પ્રશંસા કરે તેને, કે બીજા--કાેઇને પણ હાનિ ન થાય. એમ અનુમાદના અને પ્રશંસાના વિષયમાં વિવેક સમજવા. પ્રશંસનીય વસ્તુ અનુમાદનીય હાેય, પણ અનુમાદનીય દરેક વસ્તુઓ પ્રશંસનીય હાેય એવા નિયમ નથી, માટે વિવેક કરવા જોઇએ.]

(३११) तहा फलाइं पकाइं, पायखज्जाइं नो वए । वेलोइयाइं टालाइं, वेहिमाइं ति नो वए ॥७–३२॥

(૩૧૨) असंथडा इमे अंबा, बहुनिव्वडिमा फला । वइज्ज बहुसंभूआ, भूअरूवत्ति वा पुणो ॥७–३३॥ तथा ते वृक्षे। ઉપર કળાને જોઇને આ કળા पक्काइं= પાકી ગયાં છે, पायखज्जाइं=પકાવીને ખાવા ચાેગ્ય છે, वेलोइयाइं=तुर्त ઉतारी લેવા ચાેગ્ય છે, टालाइं=કાેમળ (ખાવા ચાેગ્ય) છે, वेहिमाइं=ફાડવા ચાેગ્ય છે, त्ति नो वए=એવું ન બાેલે. (૩૨)

[ જેમકે આંબા પાકી ગયા છે, પકાવવા યેાગ્ય છે, શીઘ્ર નહિ

[ દરા વૈકાલિક

ઉતારવાથી બગડી જાય તેવા છે, કાેમળ (શાકને માટે યેાગ્ય) છે, અને કાપવા (છેાડીયાં કરવા) યેાગ્ય છે, વગેરે ન બાેલે એમ બીજાં કૃળા માટે પણ યથાયાગ્ય સમજવું. અર્થાત્ સાંભળનારને તે કૃળાને કાપવાની, ઉતારવાની, ખાવાની, વગેરે ⊎ચ્છા થાય તેવું નબાેલે.]

(કારણે કેવું ખાલે ? તે કહે છે કે-) इमे अंबा=આ આંબા કળા પાઠી જવાથી હવે ભાર ઝીલવા માટે અસંથडा=અસમર્થ છે, પકાવવા ચાગ્ય હાય તેને बहुनिव्वडिमा फला=ફળા પાકવા આવ્યાં છે (ગાટલી બંધાણી છે પણ પૂર્ણ પાકવાં નથી), કળા ઉતારવા ચાગ્ય હાય તેને बहुસંમૂआ= પ્રાય: પાકેલાં છે, અને કળ કાચાં હાય તેને મૂઝાહ્ત્વ= ફળા આવેલાં છે. (એમ યથાયાગ્ય હિંસા ન થાય તેવું ખાલે. (33)

(૩૧૩) तहो[तहेवो]सहिओ पकाओ, नीलिआओ छवीइ अ । लाइमा भज्जिमाउ त्ति, पिहुखज्जत्ति नो वए ॥७–३४॥

(३१४) रूढा बहुसंभूआ, थिरा ओसढा वि अ । गब्भिआओ पद्धआओ, संसाराउ त्ति आलवे ॥७–३५॥

તે રીતે ત્યાં ઉગેલાં ધાન્ય વગેરેને જોઈ ને પણ બુદ્ધિમાન્ સાધુ આ ઓસફિઓ=ઔષધીઓ पक्काओ-પાકી ગઇ છે, વાલ-ચાળાદિની કળીઓને નીજિઆઓ છવીइ= છાલથી લીલી થઇ ગઇ છે (લીલી છમ હાવાથી કાચી ખાવા યાગ્ય છે), જાइमा=લણુવા યાગ્ય છે, મગ્ગિમાઓ= શેકીને ખાવા યાગ્ય છે, અથવા એને પિદુखज्ज=પાંખ રૂપે ખાવા યાગ્ય છે, ત્તિ નો વણ=એમ ન બાલે. (૩૪) કિન્તુ એાલવું પડે તેા રુઢા=ઉગેલી, बहુસંમૂआ= લગભગ પાકેલી, થિરા=પાકેલી, ઓસઢા=કણુ બાઝેલી (દાણા થએલી-નિવાલવાળી), गદ્મિआओ=ડેાડાં વિનાની, પસ્આઓ=ડેાડાં આવેલી, સંસારાઓ=સારવાળી (તંદુલાદિ થએલી) એમ (જે જેવા સ્વરૂપમાં હેાય તેને તે રીતે) आलવે=કહે (જણાવે.) (૩૫)

(३९५) तहेव संखर्डि नचा, किचं कज्जं ति नो वए । तेणगं वा वि वज्झित्ति, सुतित्थित्ति अ आवगा ॥७–३६॥ (३९९) संखर्डि संखर्डि बूआ, पणिअट्ठं ति तेणगं । बहुसमाणि तित्थाणि, आवगाणं विआगरे ॥७–३७॥

તે પ્રમાણે સંચર્લિં=સ ખડીને નચ્चા=જાણીને किંગ कગ્जं='આવું કાર્ય કરવા ચાેગ્ય છે' એમ ન બાેલે, તેળનં= ચારને વગ્જ્ર= વધ કરવા ચાેગ્ય છે એમ ન કહે, તથા કાઇએ પૂછવાથી આવગા= નદી સુત્તિત્થ= સારા તીર્થ વાળી છે, જ્ઞ= કે અસાર તીર્થ વાળી છે, વગેરે ન બાેલે. ( અહી તીર્થ એટલે પાણીમાં ઉતરવાના માર્ગ સમજવા.) (૩૬) [જમણવાર આદિ જે કિયામાં જવાનાં આયુખ્ય ખંડાય (તૂટે) અર્થાત જવા મરે તે કિયાને 'સંખડી' કહેવાય છે. માટે લોકિક્લ્રાહ, હલભોજન, લગ્નનાં જમણ, મરણ પછીનાં જમણ, વગેરેતે સંખડી

કહે છે. સામાન્યતયા સાધુને ત્રીસથી અધિક મનુષ્યાે જમનાર હાેય તેવા લૌકિક કે ધાર્મિક જમણવારામાં વહાેરવા જવાના વ્યવહારથી નિષેધ છે, કારણ કે–તેથી 'મિષ્ટાન્ન લેવા જાય છે' વગેરે લાેકમાં સાધુધમ**ેના** અપભ્રાજના, પ્રમાદ, લાેલુપતા, ગૃહસ્થનાે પ્રતિભ'ધ, વગેરે દાેષાે થવા

[ દશ વૈકાલિક

સંભવિત છે. એવાં કાર્ય 'કરવા યેાગ્ય છે' એમ કહેવાથી આરંભ થાય, ચાેરને મારવા યાેગ્ય કહેવાથી શિક્ષા થાય, નદી વગેરે જળાશયાે સારા ઉતારવાળાં છે એમ જાણીને ખીજા ન્હાવા-ધાવા જાય, અહીં તીર્થ એટલે જળાશયમાં ઉતરવાનાે માર્ગ, તેને પણ સારા-ખાેટા કહેવાથી સાવદ્ય પ્રવૃત્તિ થાય.]

કિન્તુ કારણે સાધુને જણાવવા માટે બાલવું પડે તા સંખડીને સંખડી અને ચારને पणिअट्टं=પણિતાર્થ કહે, आवगाणं तित्थाणि=नદીએાના ઉતારને (પાણીમાં ઉતરવાનાં સ્થળાને ) बहुसमाणि=પ્રાય:સમ (અવિષમ) છે, એમ विआगरे=કહે. (૩७)

[ગૃહસ્થને તેા સંખડી વગેરે ન કહે, સાધુને કહે તેા સંખડીને સંખડી અર્થાત્ જમણવાર કહે, બાળ કે અન્ય સાધુઓને વૈરાગ્ય પ્રગટાવવા માટે પણિતાર્થ=ધન માટે પ્રાણેાની પણ હેાડ કરનાર (જુગારી) છે, એમ કહે અને નદી સરળતાથી ઉતરાય તેવી-અવિષમ છે, એમ કહે.]

(३९७) तहा नईओ पुष्णाओ, कायतिज्जत्ति नो वए । नावाहिं तारिमाउत्ति, पाणिपिज्जत्ति नो वए ॥७-३८॥

(3૧૮) बहुबाहडा अगाहा, बहुसलिखण्पिलोदगा। बहुवित्थडोदगा आवि, एवं भासिज्ज पन्नवं ॥७–३९॥ तथा नदीओने पुण्णाओ=पूर्ध् (सरेबी), कायतिज्ज= કાયાથી તરાય તેવી, નાવાદિથી तारिमाज=તરાય તેવી તથા કાંઠે બેસીને पाणिपिज्ज=प्राधिुओा पी શકે તેવી છે, એમ ન બાેલે. (3૮)

રા૦

[પૂર્ણ કહેવાથી ભય પામીને સાંભળનાર પાછેા ફરે, કાયાથી તરાય તેવી જાણીને તરવા માંડે, નાવડીની જરૂર જાણીને એવા સાધનના પ્રયોગ કરે, કે પાછેા ફરીને ખીજી સાવદ્ય પ્રવૃત્તિ કરે અને પી શકાય તેવી જાણીને પશુ આદિને પાણી પાવા લઈ જાય, કે પાતે પાણી પીવા જાય, વગેરે સાવદ્ય પ્રવૃત્તિના સંભવ છે.]

સાધુને માર્ગ ઓળખાવવા વગેરે પ્રયાેજને બાલે તા ( પૂર્ણ નદીને ) बहुबाहडा=લગભગ ભરેલી કહે, (નાવાથી તરવા જેવીને) अगाहा=અગાધ ( ઊંડી ) કે बहुसलिलुप्लिलोदगा=પાય: પાણીથી ઉભરાઇને ઉન્માગે<sup>6</sup> વહેતી અને (કાયાથી તરાય તથા સરળતાથી પાણી પીવાય તેવીને) बहुवित्थडोदगा=બહુ વિસ્તારમાં વહેતી (પહાેળી) છે, એમ બુદ્ધિમાન્ સાધુ બાલે. (૩૯)

(પહાળા) છે, અમ બુાદ્ધમાન્ સાધુ બાલ. (૩૯) [પૂછવા છતાં ન બાલવાથી પ્રત્યક્ષ મૃષાવાદી ગણાય અને તેથી સામાને પણ દ્વેષ થાય, માટે સાંભળનારને સાવદ્ય વિચારા ન સૂઝે તેવા શબ્દામાં જવાબ આપે.]

(3१८) तहेव सावज्जं जोगं, परस्सद्वाए निद्विअं । कीरमाणं ति वा नचा, सावज्जं न लवे मुणी ॥७-४०॥ ते रीते परस्सट्टाए= ५२ना निभित्ते निट्रिठअं= थध अओक्षा, (वर्तभानभां) कीरमाणं= अराता, वा= अथवा क्षवि-७ थभां थना श सावज्जं जोगं= 'भा ५०था भा रने नचा= आधीने भुनि सावज्जं= 'भा ५ अन्म अ (निंदावयन) न छा र्वे. (४०) [जीजना भा भा धर्मनी भर्शु निन्दा अरवाने। भुनिने। धर्म नथी, आरर्शु के ते भा भीनी निन्दा ३५ खाया सां क्षणना रने साधु प्रत्ये असद्द काव, देष, के वैर वगेरे पर्श्य थाय.]

[ દશ વૈકાલિક

(૩૨૦) सुकडित्ति सुपकित्ति, सुछिन्ने सुहडे मडे । सुनिद्विए सुलद्वित्ति, सावज्जं वज्जए मुणी ॥७-४१॥ (કાઇ મકાન વગેરેને) सुकडं=सारुं કર્યું છે, (रસાઇ, તેલ, મિષ્ટાન્ન, ઇંટો, વગેરેને) सुपक्कं=सारुं 'પકાવ્યું છે, (वनस्पति આદિને) सुछिन्ते= सारुं 'કાપ્યું છે, (કૃપણ નું ધન વગેરે) सुहडे= ઠીક ચારાયું, (શત્રુ આદિ) मडे= ઠીક મર્ચા, (ધનના અભિમાની) सुनिट्टिए= ઠીક ખાલી થયા (લુ'ટાયા), કાઈ વિવાહાદિ થયા હાય તા વર-કન્યાને, કે ઘર-નાકરી વગેરે મલ્યું હાય તેને સુलट्टं= સારું (મલ્યું), इति= એવા सावज्जं= પાપવચનને (પાપની પ્રશ'સાને) મુનિ વર્જે. (૪૧)

[પાપની પ્રશંસાથી પાપ વધે, જેને હાનિ થઈ હોય તેને દ્વેષ, વૈર વગેરે થાય અને બાલનારને પાપની અનુમાદનાથી અશુભક્રમોંના બંધ થાય. નિરવદ્ય વચન (પ્રશંસા)તાે ન વર્જે-પણ કરે, જેમ કે-'વૈયા-વચ્ચ વગેરે સારું કર્યું, સાધુનું બ્રહ્મચર્ય પાકું છે, અમુક માણસે રાગને ઠીક છેદ્યો, વસ્ત્રાદિ ચારાયું તાે પણ ઉપસર્ગ પ્રસંગે સાધુ ન ડગ્યાે તે ઠીક થયું, મરણ સારું (પંડિતમરણ) થયું, કર્મ ઠીક ઓછાં થયાં (નિર્જરા સારી થઈ), અમુકનાં તપ-ધ્યાન-ક્રિયા વગેરે સારાં છે. ઇત્યાદિ સત્કાર્યની પ્રશંસા તાે વિવેક પૂર્વક કરે.]

(**३२९) पयत्तपकत्ति व पकमालवे,** पयत्तछित्रत्ति व छिन्नमालवे। पयत्तलद्वित्ति व कम्महेउअं,

पहारगाढत्ति व गाढमालवे ॥७–४२॥ કેાઇ અપવાદે બેહલવું પડે તેા पक्ष = पા કેલાને पयत्त-पक्क = भयत्नथी (મુશીબતે) પકાવેલું आलवे=કહે. એ રીતે

રાર

છેદેલાને પ્રયત્નથી છેદેલું, કન્યા વગેરેને વયત્ત સ્ટ્ર સ્યત્નથી સુંદર (દીક્ષા યાગ્ય) થઇ છે અને માઢં સખ્ત પ્રહારને पहारगाढं મહાર આકરા થયે છે, એમ કહે. અથવા સર્વત્ર कम्महे ડ્લં = (શુમા શુભ) કર્મના ઉદયથી (પાક્યું, છેદાયું, સારું થયું, પ્રહાર થયા, વગેરે) કહે. કારણ કે-એવું ખાલવાથી રાગ-દ્રેષ વગેરેન થાય. (૪૨)

(३२२) सव्युक्कसं परग्वं वा. अउलं नत्थि एरिसं । अविकिअमवत्तव्वं, अचिअत्तं चेव नो वए ॥७-४३॥

વળી-ખુદ્ધિમાન્ સાધુ ક્રચ-વિક્રચના વિષયમાં ઘણી વસ્તુઓમાં આ અમુક સચ્चुक्कसं=સર્વેાત્કૃષ્ટ (સ્વભાવે સુંદર) છે, કે આ અમુક પરગ્વં=થ્રષ્ઠ મૂલ્યનું (મેાંઘું છતાં સસ્તું મલ્યું) છે, ઝા અનુક પરગ્વં=થ્રષ્ઠ મૂલ્યનું (મેાંઘું છતાં સસ્તું મલ્યું) છે, ઝા અન્યત્ર નરિય હરિસં=આવું નથી, અથવા अविक्रिअं=સ સ્કાર રહિત (સર્વત્ર મળે તેલું) છે, અવત્તચ્વં=અવક્તવ્ય (ઘણા ગુણવાળું-વર્ણન કરી ન શકાય તેલું), કે અન્યિત્ર નંગપ્રીતિકર છે, એવું નો વણ=ન બોલે. (કારણ કે એલું બાલવાથી હિંસક પ્રવૃત્તિ વધે, બીજાઓને એ વસ્તુ ન મળવાથી અંતરાય કર્મ બંધાય વગેરે દોષા સમજવા.) (૪૩)

(3२3) सच्वमेअं वइस्सामि, सच्वमेअं ति नो वए । अणुवीइ सच्वं सव्वत्थ, एवं भासिज्ज पन्नवं ॥७--४४॥ वणी કાેઈ કંઈ સ'દેશા લઈ જવા કહે, ત્યારે (તારુ કહેલું) सच्वमेअं=આ સવ वइस्सामि=કહીશ, કે કાેઇને સ'દેશા પહેાંચાડતાં પાતે सच्वमेअं=આ સવ (કહું છું, કે તું કહેજે), તિ=એમ નો વણ=ત કહે. (કારણ કે એકતું કહેલું સર્વ સ્વર-વ્યંજનાદિ પૂર્વક તેવા જ શબ્દોમાં અને તેવા જ ભાવામાં બીજાએ કહેવું અશકય અને અને અસંભવિત કહેવાથી મૃષાવાદ લાગે, માટે) સદ્વત્થ=સવ કાર્યોમાં સદ્વં=સઘળું अणुत्तीइ=વિચારીને આ પ્રમાણે ખુદ્ધિમાન્ સાધુ બાલે. (૪૪)

(**३२४) सुक्कीअं वा सुविक्कीअं, अकि**ज्जं किज्जमेव वा । इमं गिण्ह इमं ग्रुंच, पणीअं नो विआगरे ॥७–४५॥

( ३२५) अप्पग्घे वा महग्घे वा, कए वा विक्कएवि वा । पणिअडे समुप्पन्ने, अगवज्जं विआगरे ॥७-४६॥ વળી કેાઈ એ ખરીદેલું જાણીને તે पणीयं=કરીયાણાને सुक्रीअं=સારું ખરીદ્યું, કે વેચ્યું જાણીને सुविक्रीअं=ઠીક **વેચ્યું,** અથવા કાેઇએ પૂછવાથી આ अकिज्जं=ખરીદવા ચેાગ્ય નથી, કે कિન્जમેવ=ખરીદવા ચેાગ્ય છે જ, એમ ન કહે, વળી લવિષ્યમાં માંઘુ થશે માટે इ**મં=આ અસુકને** गिण्ह= અરીદ કર, કે ભાવ ઘટશે માટે આને મુંच= મૂકી દે (વેચી દે), એવું નો વિઞાगરે=ન બેાલે. (૪૫) કિન્તુ પળિअट्ठे=કરીયાણાને અંગે કેાઇએ પૂછવા**થા** એાલવાનાે પ્રસંગ સમુપ્વન્તે=ઉત્પન્ન ચતાં અપ્યચે=સાંઘી 24 भहग्वे= मेंधी वस्तुने कए विक्रए वा वि= भरीटवा भां અથવા વેચવામાં પણ અળવક્તં=નિર્દીષ વચન બાેલે. જેમ કે 'સાધુઓએ વ્યાપાર છેાડેલેા હેાવાથી તેઓ**ને** આવું કંઈ બાલવાના અધિકાર નથી,' વગેરે બાલે. (૪૬)

(३२६) तहेवासंजयं धीरो, आस एहि करेहि वा । सय चिद्व वयाहित्ति, नेवं भासिज्ज पन्नवं ॥७–४७॥

તે રીતે પન્નવં=ખુદ્ધિમાન્ ધીરો=સંયમ પાલવામાં ધીર એવા સાધુ અસંચતં=અસંયતને (ગૃહસ્થને) અહીં આસ= બેસ ! एहि=આવ ! અથવા આ અમુક करेहि= કર ! સચ=શયન કર, चિટ્ટ=ઉભાે રહે ! वयाहि=જા ! એ પ્રમાણે (સાવઘ આદેશ) ન બોલે. (૪૭)

[સાધુએ વિરતિવંતને (સાધુને) પગ્નુ મુખ્ય માર્ગે આદેશ વાકચ કહેવું યોગ્ય નથી, તાે ગૃહસ્થને તાે આદેશ ન જ કરી શકાય એ સ્પષ્ટ છે. આવા આદેશથી જયણાને નહિ સમજતાે ગૃહસ્થ તે તે કાર્ય કરતાં જે હિંસાદિ કરે તેમાં સાધુ નિમિત્ત બને અને તેથા હિંસાદિ કરવામાં પાપના ભાગી થાય.]

( ३२७) बहवे इमे असाहू, लोए वुच्चंति साहुणो ।

्न लवे असाहुं साहुत्ति, साहुं साहुत्ति आलवे ॥७–४८॥

જોષ્≕ **લેા કમાં इमे** = આ (ળૌહ, શાકચ, સંન્યાસી વગેરે માેક્ષસાધક અનુષ્ઠાનના અભાવે) असाहૂ = અસાધુઓ છતાં સામાન્ય રીતે साहुओ વુરુવંતિ=સહ્યુઓ કહેવાય છે. તેવા असाहું = અસાધુને (ખુહિમાન્ મુનિ) साहु = આ સાધુ છે એમ ન કહે, કિન્તુ साहું = સાધુ હાય તેને साहुत्ति= સાધુ છે, એમ કહે. (૪૮)

[અસાધુને સાધુ કે સાધુને અસાધુ કહેવાે તેને મિથ્યાત્વની સંત્રા કહી છે. એવું બાલવાથી અસાધુઓ પૂજાય. સુસાધુઓના અનાદર થાય, અધર્મ વધે, ઇત્યાદિ અનર્થમાં નિમિત્ત બનવાથી મિથ્યાત્વ માહનીય કર્મના બ'ધ થાય]

િદ્રશ વૈકાલિક

કેવા સાધુને સાધુ કહે ? नाणदंसणसंपन्न = જ્ઞાન દશ<sup>-</sup> નથી સમૃદ્ધને, તથા (યથ્રાશક્તિ) સંજમમાં અને તપમાં રક્તને, एवंगुणसमाउत्त = એવા ગુણ્થી ચુક્ત संजयं= સંયતને સાધુ કહે. (માત્ર વેશધારીને સાધુ ન કહે.) (૪૯)

[સાધુતા ગુણસ્વરૂપ હેાવાથી નિશ્વયનયથી ગુણવાનને જ સાધુ કાહેવાય, વ્યવહારથી મૂળગુણુ વિરાધના જેવા દાેષો પણ ન જાણ્યા હોય ત્યાં સુધી સાધુવેષવાળા જોઇને સાધુ કહે, દાેષો જાણ્યા પછી પણ સંઘમાન્ય હોય અને કાેઈ સંઘનાં કાર્યોમાં તેની સહાય જરૂરી હોય તેા બાહ્ય દેખાવ રૂપે પણ સાધુ કહે. એમ કહેવામાં સંઘનાં-શાસનનાં કાર્યો કરવાનું ધ્યેય હેાવાથી દાેષ નથી. તત્ત્વથી સાધુ માને તા દાેષ લાગે, માટે સાધુ કહેવા છતાં તેને સાધુ માને નહિ.]

(७२८) देवाणं मणुआणं च, तिरिआणं च वुग्गहे । अम्रुगाणं जओ होउ,मा वा होउ त्ति नो वए॥७-५०॥

વળી દેવાના, મનુષ્યાના, કે તિર્ય'ચાના નુग્ગहे= ચુદ્ધમાં અમુકના જય થાએા ! અથવા અમુકના જય मा होउ=न **શાઓ**, એમ ન બાેલે. (૫૦)

[એવું બેલવાથી કષાય અને તેથી કર્મભાધ વગેરે થાય; તે પશુના સ્વામિને પણ દ્વેષાદિ થાય, વગેરે સમજવું.] (૩૩૦) वाओ बुद्वं च सीउण्हं, खेमं धायं सिवं ति वा। कया णु हुज्ज एआणि, मा वा होउत्ति नो वए ॥७–५१॥ વળી મલયપર્વત વગેરે દિશાના बाओ=वाथु, बुट्टं=વર-'

285

साह, सीउण्हं=3'ડી-ગરમી, રાજયાદિ ઉપદ્રવના અસાવ-રૂપ खेमं=क्षेभ, धायं=सुભिक्ष ( સુકાળ ) તथा सिवं= ઉપદ્રવના અભાવ, एआणि=એ कया णु हुज्जा= કथारे थरे।?

અથવા मा होड=ન થાએા ! એવું પણ ન બાેલે. (પ૧) [એવું બેલવાથી અધિકરણ (હિંસાદિ) થાય, વાયુ, ઠંડી-તાપ, વરસાદ, વગેરે થવાથી અનેક ક્ષુદ્ર જીવાેને પીડા-મરણ થાય, કહેલું ન બને તાે કહેનારને-સાંભળનારને આત્ત ધ્યાન થાય વગેરે દાેષા સમજવા.]

(**३३१) तहेव मेहं व नहं व माणवं,** न देवदेवत्ति गिरं वइज्जा ।

समुच्छिए उन्नए वा पओए,

वइज्ज वा चुट्ठ बलाहयत्ति । ७–५२॥

(३३२) अंतलिक्खत्ति णं बूआ, गुज्झाणुचरिअत्ति अ । रिद्धिमंतं नरं दिस्स, रिद्धिमंतं ति आलवे ॥७-५३॥

તે રીતે ઊ ચ ચઢલા મેદ્રં=વાદળાંને નદ્દં=આકાશને, અથવા રાજદિ માનવં=મનુષ્યને, આ દ્વેવદ્વેવ=દેવના દેવ છે, એવી गिरं=વાણીને ન બોલે. (એવું બોલવાથી મિથ્યા-વાદ વધે અને સાધુની હલકાઈ વગેરે થાય, માટે આકાશમાં ચઢેલા વાદળના ઘેરાવાને) પઓણ=વાદળાં સમુच્છિણ=ચઢી આવ્યાં છે, અથવા उन્નણ=ઉન્નત (ઘણાં)છે અથવા વઝાદ્ય= બલાહક (મેઘ) વુટ્ટ=વરસ્યા ત્તિ વइડ્ડ=એમ બાલે. (પર) (ઉપર મેઘને અંગે બોલવાના વિધિ કહ્યો તેમ આકાશને પણ દેવદેવ નહિ કહેતાં) અંતતિક્ત્હાં=આંતરિક્ષ (આકાશ), કે गुज्झाणूचरिअ=ગ્રહ્યાનુચરિત (દેવાથી સેવાએલું સ્થળ)

त्ति वूआ=**એમ કહે. (**આ બે શખ્દો વાદળને અંગે પણ કહે.) તથા ઋહિમન્ત (રાજા, ધનાઢચ વગેરે) नरं=**મનુષ્યને** दिस्स=जेट'ने આ 'ઋહિમાન્ છે' એમ કહે. અર્થાત્ મિથ્યા 'દેવદેવ' ન કહેતાં યથાર્થ શખ્દેા બાેલે (પ૩)

(३३३) तहेव सावज्जणुमोअणी गिरा, ओहारिणी जा य परोवघाइणी।

से कोह लोह भय हास माणवो,

न हासमाणोऽवि गिरं वइज्जा ॥७–५४॥

તે રીતે ('ગામ ઠીક લુંટવુ'' વગેરે) सावज्जणुमोअणी= પાપનું અનુમાદન કરનારી, ('આ આમ જ છે' વગેરે) ઓहारिणी=નિશ્ચયાત્મક કે સંશય કરનારી, जા ચ=અને જે ('માંસ ખાવામાં દેાષ નથી' વગેરે) પરોવघાइणी=પરને ઉપઘાતક गिरा=વાણી સે=તેને माणव= મનુષ્ય-સાધુપુરુષ કાેધ, લાેભ, ભય, હાસ્ય અને ઉપલક્ષણથી માન, રાગ, વગેરેને વશ થઇને, કે हासमाणे= હસતાં હસતાં પણ ન બોલે. (પ૪)

[ંકાઈ કારણે કડવા-મીઠા વગેરે શબ્દોનાે પ્રયાગ કરવા પડે, તાે પણુ હૃદયમાં તેવા દુષ્ટ ભાવ કરવાનાે સાધુનાે આચાર નથી. હિતબ્રુદ્ધિએ કડવું પણ કહેવાથી નિર્જરા થાય માટે સારણા–વારણા ચાયણા-પડિચાયણા કરવાનું વિધાન છે. તે ન કરે તાે ગુરુ પાતાના ધર્મ ચૂક્રાને શિષ્યને ઉન્માર્ગે જવામાં નિમિત્ત બને. માટે કડવું કહેવું પડે તાે પણુ કાેધાદિ ભાવાને વશ ન થવું. હાસ્યાદિ કાઠીઆઓને વશ થઇને તાે હિતકારી મીઠું પણુ બાલવાથી માહનીયાદિ કર્માના બંધ થાય છે, માટે તેવું કદી ન બાલવું.] અધ્યયન સાતસું]

હવે ઉપદેશપૂર્વક અધ્યયનના ઉપસંહાર કરે છે---(३३४) स्(स)वक्कसुद्धिं समुपेहिआ मुणो, गिरं च दुइं परिवज्जए सया। मिअं अदुद्रं अणुवीइ भासए, सयाण मज्झे लहइ पसंसणं ॥७-५५॥ (३३५) भासाइ दोसे अ गुणे अ जाणिआ, तीसे अ दुद्दे परिवज्जिए सया । छस संजए सामणिए सया जए, वइज्ज बुद्धे हिअमाणुलोमिअं ॥७-५६॥ (७३९) परिक्खभासी सुसमाहिइंदिए, चउकसायावगए अणिस्सिए। स निद्धुणे धुन्नमलं पुरेकडं, आराहए लोगमिणं तहा परं-ति बेमि ॥७-५७॥ सवकसुद्धिं=सद्वाકચશુદ્ધिने (અથવા સ્વવાકચશુદ્ધિને, કે स=ખોલનારા તે વાકચશુદ્ધિને) समुपेहिआ=સ+યગ્ જોઇને (જાણીને) (ઉપર કહી તેવી) દુષ્ટ गिरं=क्सापाने સદા તજે અને ઉચ્ચારથી તથા પ્રમાણથી મિઝં**≕પ્રમાણેાપેલ** अદુદ્ઠં= અદુષ્ટ (દેશ-કાળાદિથી અવિરુદ્ધ એવું) अणुचीइ=विચારીને બોલે, તેવું માसए=બાલનારાે મુળી=સાધુ सयाण=સાધુઓ∙ માં (સજ્જનામાં) પ્રશ'સાને પામે છે. (૫૫)

માટે बुद्धे= પંડિત સાધુ ભાષાના દાેષાને અને ગુણે ને (આ અધ્યયનના અભ્યાસ દ્વારા યથાયાગ્ય) जाणिआ=

ર૧૯

**अध्िने** तीसे दुद्रठे=तेमांनी हुष्टसाथाने परिवज्जए= ५२िव-**જે<sup>°</sup> (**સર્વથા તજે) અને સક્ષ छसु=છ **છવનિકાયમાં (**ત્રસ-સ્થાવર જીવેામાં) સંजल्=સં**યત (**જયણાવાળા) અને सामणिए= **શ્રમણપણામાં** सया जए=સદા યતનાવાન્ થઇને हિअं= હિતકર અને अणुलोमं=भने।હર (પ્રિય) वइज्जा= <mark>બાલે.</mark> (૫૬)

[ દુષ્ટનાે ત્યાગ કર્યા વિના સદ્વાકચ બાેલાય નહિ અને સદ્-વાકય વિના અહિંસાદિનું કે સાધુતાનું રક્ષણ થાય નહિ, માટે દુષ્ટના ત્યાગ પૂર્વ<sup>°</sup>ક સદ્દવાકયના ખળે **સ**ંયમની આરાધના કરવાનાે ઉપદેશ છે.]

परिक्खभासी=विद्यारीने थे।अते।, सुसमाहिंइंदिए= સુસમાહિતેન્દ્રિય (જિતે દ્રિય), चउक्कसायावगण्=અપગત-કષાય (કષાય નિરાધક) અને अणिस्तिए=निश्रारुહित (द्रव्यलाव प्रतिभंध रહित), से= अवे। ते साधु पुरेकडं= भूर्व'ईत धुन्नमलं=भाभभ**णने (**४भ'ने) निद्धणे=निर्धूनन (લય) કરીને इणं=આ તहा=તથા परं=પર છોનં=લાેકને (જન્મને) आराहए=આરાધે છે (અર્થાત્ આ જન્મમાં સદ્વાકચદ્વારા આરાધક બનીને યથાસંભવ અન'તર કે પરંપર જન્મમાં માક્ષને સાધે છે.) એમ કહું છું. (૫૭) [ભાષા ઔષધ તુલ્ય છે. ઔષ**ધ**–શરીરને હિત કરે, તેમ ભાષા આત્માનું હિત કરે છે માટે આત્મહિત થાય તે રીતે તેનેા પ્રયોગ કરવા

એ પુણ્યપ્રાપ્ત વાગ્યાગની (વાણીની) સફળતા છે. અનંતકાળ પછી જીવને કર્મા હલકાં થવારૂપ પુણ્યના ખળે એઈન્દ્રિયાદિ જાતિમાં ભાષાની (જીહ્વાની) પ્રાપ્તિ થાય છે, એના સદુપયોગદ્વારા કર્મોને હલકાં કરીને ઉત્તરાત્તર આત્મવિકાસ સાધવાે એ જીવનું કર્તવ્ય છે.

#### અધ્યયન સાતમું]

નિશ્ચયથા બીજાના લાભ માટે નહિ, પંચ પોતાનાં કર્મો ખપાવવા બાલવાનું છે. માટે એ લક્ષ્યથી બાલાએલા શબ્દા પરાપકારી પણ અને છે, જે ભાષકને પાતાને કર્મ બંધ થવાના ખ્યાલ કે ભય ન હાેય તેના વચનથી પ્રાયઃ અન્યને ઉપકાર થતાે નથી, ઉલટા અપકાર થવાના સંભવ છે. માટે ખાલેલું સ્વ-પર આત્મહિત કરે એ રીતે બાલવાનું શિક્ષણ મેળવવું ખૂબ અગત્યનું છે. જગતમાં દેખાતાં ઝેર-વે**ર** પ્રાયઃ બોલવાની અનાવડતનું પરિણામ છે. ઔષધ ગમે તે**ને**, ગમે તે રીતે, ગમે તેટલું, ગમે તે, કે સૌ ક્રાઈ આપી શકે નહિ, તે માટે વૈદ્યકશાસ્ત્રોના અભ્યાસ કરી ચિકિત્સામાં નિષ્ણાત ભનવું પડે છે, ડાેકટરાેની કે વૈદ્યોની કિંમત ઔષધને નહિ પણ ઔષધ-યેાજનાની આવડતને આભારી છે. લૌકિક વ્યવહારોમાં વક્ષીલેા– ખેરીસ્ટરા કે અભ્યાસ કરાવતા શિક્ષકોનું સ્થાન બોલવાની આવડતને કારણે ઉંચું છે, તેમ લાેકાત્તર ચિકિત્સક સાધ્ર પુરષાનું સ્થાન પણ સદ્પદેશ દેવાના કારણે ઉંચું છે, કાેને-કયારે-કેટલં-કયું ઔષધ કેટલા પ્રમાણમાં કયા પથ્યથી હિત કરશે એ સમજને ડા. વૈદ્યો ઔષધ આપે છે, તેમ સાધુઓએ અને અધિકારી ગહસ્થોએ પણ પાતાનાં કર્માની નિર્જરા સાથે શ્રોતાને હિત થાય તેવું–તેટલું–ત્યારે–તે વચન તેવા ભાવ પૂર્વ ક બોલવું, એ શીખવાડવાનું જૈનદર્શનનું ધ્યેય છે. આ અધ્યયનમાં ગ્રન્થકારે તે વાતને ખાલક પણ સમજે તે રીતે સમજાવી છે, તેના યથાયોગ્ય અભ્યાસ કરીને ખાલતાં શાખવું અને અને તે પ્રમાણે જરૂર પડે ત્યારે જેને જે વચનથી લાભ થાય તેને તેટલું ત્યારે તેવા ભાવ પૂર્વક કહેવું. એ આખા પ્રકરણના સાર છે.]

#### समत्तं सत्तमं अज्झयणम्।

5

<del>ال</del>ا

રર૧

# આઠમું 'આચારપ્રણુધિ' અધ્યયન

પ્રિવે<sup>૬</sup> ક્ષુલ્લકાચાર અને મહાચારકથા અધ્યયનામાં કહ્યા તે આચારોના પ્રણિધિ એટલે સંગ્રહ કેવી રીતે કરવા ? તે આ અધ્યયનમાં કહેલું હેાવાથી એવું 'આચારપ્રણિધિ' નામ છે. આચારા ક્રિયા રૂપ છે, તેનેા સંગ્રહ થઇ શકે નહિ, માટે એના આલંખને આત્મધર્મના સંગ્રહ કરવાે તેને અહીં આચારપ્રણિધિ સમજવાે. પ્રત્યેક આચારના *ખળે ધર્મધનને એટલે આત્મ*સ્વરૂપને પ્રગટાવવું જોઈએ. વ્યાપારી ન્હાના માટા પ્રમાણમાં ક્રય-વિક્રય કરવા છતાં ધનની કમાણી નથાય તેા પ્રસન્ન થતાે નથી. તેનું લક્ષ્ય ધન-મેળવવાનું હેાય છે, એ રીતે સાધુએ તપ જપ વગેરે ન્હાનાં-માટાં અનુષ્ઠાનામાં જ સંતાષ નહિ માનતાં એના આલંખને સમ્યગ્ર્ગાનાદિ આત્મગુણોને પ્રગટાવવાનું લક્ષ્ય નિશ્વિત કરવું જોઇએ. ક્રિયા કષ્ટ આપનારી છે, આનંદના <del>ચ્યતુભવ</del> તેા ગુણે જ કરાવી શકે છે. માટે સુખની ઇચ્છાવાળા આત્માએ ગુણોને પ્રગટાવવા એ જ તેનું કર્તવ્ય છે. આ ગુણોના પ્રગટીકરણમાં વિઘ્નકારક (અકુશળ) ઇન્દ્રિયોના અને મનના વિજય કરીને એ જ ઈન્દ્રિયેાને તથા મનને ગુણેા પ્રગટાવવા માટે સાધનભૂત (ક્શળ) વ્યનાવવાં જોઈએ. ઇન્દ્રિયોના અને મનના આવા વિજય (संयम) ते ते आयाराना पालन विना शडय नथी, ओथी ज्ञानादि ગુણોના જેટલી જ મહત્તા અને આવશ્યકતા આચારોની પણ છે. પૂર્વનાં અધ્યયનામાં કાયસંયમ અને વચનસંયમ દ્વારા કાયાને અને વચનને શુદ્ધ બનાવવાનાે ઉપાય કહ્યો. અહીં એ વચનને આચારમાં ઉતારવું જોઈએ, અર્થાત વાણી અને વર્તન તુલ્ય બનાવવાં જોઇએ, એમ કહી એના બળે મનેાસંયમ કરી મનની શુદ્ધિ કેવી રીતે કરી શકાય તે જણાવેલું છે. એ જ વાત હવે તેના ઉપાયભૂત આચારાના વર્ણન દ્વારા અહીં ક્રમશઃ જણાવે છે.]

અધ્યયત આઠમું]

(३३७) आयारप्पणिहिं लढुं, जहा कायव्वं भिवखुणा । तं मे ! उदाहरिस्सामि, आणुपुव्वि सुणेह मे ॥८-१॥ भिक्खुणा=किक्षुडे आयारप्पणिहिं=आधारना संश्रखने लढुं=पाभीने जहा=रेभ कायव्वं=કरवा थे।०थ છे (वर्त्त वा थे।०थ छे.)तं=तेने मे !=(હે સાધુઓ !)तभने उदाहरिस्सामि= ढुं કહीश, ते मे=भारुं डधन आणुपुव्वि=डभशः सुणेह= तमे सांक्यो। ! (એभ श्रीगौतभप्रक्ष आहिએ पाताना शिष्योने डढेढुं अढीं अन्धक्षर ठढे छे.) (१) (३३८) पुढवि-दग-अगणि-मारुअ, तणरुवखरसवीयगा ।

(૩૭૮) પુઢાવ-દ્વા-બનાળ-નારઝ, પગરવસસાવાના तसा अ पाणा जीव त्ति, इइ वुत्तं महेसिणा ॥८–२॥ પૃથ્વી, ઉદક (પાણી), અસિ, મારુત (વાશુ), तणरु-क्खरसबीअगा= तृखु(धास) તथा थीજ સહિત વૃક્ષે અને तसा पाणा= त्रस प्राधिओ, એ સર્વ जीव त्ति= છે वा છે, तसा पाणा= त्रस प्राधिओ, એ સર્व जीव त्ति= છે वा છે, केम महेसिणा= श्री वर्द्ध भान प्रक्षुએ वुत्तं= કહેલું છે. (२) [પૃથ્વી આદિ સર્વ છવા છે એ પૂર્વ પૃ. ૩૩ થા ૩૬ માં સમજાવ્યું છે]

(૨૩૯) तेर्सि अच्छणजोएण, निचं होअव्वयं सिआ । मणसा कायवक्केणं, एवं हवइ संजए ॥८–३॥ તે પૃથ્વી આદિ જીવાના अच्छणजोएण=અહિંસક યાગથી (હિસા ન થાય તેવી પ્રવૃત્તિથી) નિત્ય મનથી કાયાથી અને वक्केणं=वाકચથી (વચનથી) होअव्वयं सिआ= वर्त वुं लेधंએ. એ પ્રમાણે (વર્ત તે।-અહિંસક થયા થકા) જીવ संजए=સ'યત (સ'યમી) થાય. અન્યથા વેશ ધરવા માત્રથી કે બાલવા માત્રથી સ'યમી ન થઈ શકાય. (3)

[ દશ વૈકાલિક

(૩૪૦) पुढविं भित्ति सिरुं लेखुं, नेव भिंदे न संलिहे । तिविहेण करण-जोएणं, संजए सुसमाहिए ॥८-४॥ શુહ્ર પૃથ્વીને (માટીને), ભिત્તિને એટલે નદીના તટને અને શિલાને= પત્થરને, અથવા માટીના ઢદ્દા વગેરેને, ત્રણ પ્રકારના કરણ અને ત્રણ પ્રકારના યાગોથી सुसमाहिए= समा-દિવાળા (મન-ઇન્દ્રિયાથી ઉપશ:ન્ત) એવા સંયત (સાધુ)નેવ મિંदे= ભેદે (તાડે) નહિ અને न संलिहे= ખાદે-ખાતરે નહિ. (૪) [શબ્દાર્થ પ. પર માં કહ્યા છે. ત્રણ કરણે એટલે કરવું, કરાવવું, અને અનુમાદવું તથા ત્રણ યાગા એટલે મન, વયન, અને કાયા, એમ હવે પછી પણ યથાસ્થાન સમજી લેવું.]

(३४९) सुद्रपुढवीए न निसीए, ससरक्खंमि अ आक्षणे । पमज्जित्तु निसीइज्जा, जाइचा जस्स उग्गहं ॥८-५॥

તથા सुद्धपुढवीए= સચિત્ત પૃથ્વી ઉપર અને ससर-क्खंमि= २ જ્યુ ડ્વા आसणे= આસન ઉપર પશુ न निसीए= એસે નહિ, અચિત્ત પૃથ્વી કે રજરહિત આસન ઉપર પશુ તે जस्स जगहं= જેના અધિકારમાં હાય તેને जाइत्ता= या-ચીને અને पमज्जित्तु= પ્રમાર્જને બેસે. ઉપલક્ષણથી ઉભા રહેવામાં અને શયન કરવામાં પશુ એ વિધિ સમજવા. (૫)

(३४२) सीओदगं न सेविज्जा, सिलावुट्ठ हिमाणि अ । उसिणोदगं तत्तफासुअं, पडिगाहिज्ज संजए ॥८-६॥ (३४३) उदउल्लं अप्पणो कायं, नेव पुंछे न संलिहे । सम्रुप्पेह तहाभूअं, नो णं संघट्टए म्रुणी ॥८-७॥

રર૪

પૃથ્વીમાંથી નીકળેલા સીઓવનં=સચિત્ત પાણીને, વરસાદના સિला=કરાને વુટ્ટું=વરસેલા પાણીને અને हिमा-णि=(કૃત્રિમ અકૃત્રિમ) બરફને સંયત-સાધુ સેવે (વાપરે) નહિ, કિન્તુ तत्तफासुअं=તપવાથી પ્રાસુક (ત્રણ ઉકાળાથી પૂર્ણ ઉકળીને અચિત્ત) થએલા उसिणोदगं=3કાળેલા પાણીને બ્રહ્યુ કરે. (વાપરે) (૬)

વળી નદી ઉતરવાથી કે ભિક્ષાદિ માટે નીકળ્યા પછી વર્ષાથી उदउछं=**ભીંજાએલા** अप्पणो कायं=**પેાતાના શરીરને** (વસ્તાદિ વડે) નેવ પુંછે=**લું છે નહિ અને હાથ વગેરેથી** ન સંતિहे=**ઘરો નહિ.** કિન્તુ तहाમૂअं=**તેવા (**ભીંજાએલા કે પાણી ગળતા) શરીરાદિને સમુપ્પેह=જોઇને મુનિ લેશ સંઘટ્ટન પણ ન કરે. (૭)

[કાયાની જેમ સચિત્તથી ભાંજાએલી અન્ય વસ્તુ માટે પણ આ નિયમ જાણવા.]

(३४४) इंगालं अगणि अचि, अलायं वा सजोइअं। न उंजिज्जा न घट्टिज्जा, नो णं निव्वावए मुणी ॥८-८॥ मुनि भंगाराने, शुद्ध भक्षिने, क्वाक्षाने अने सज्ञा-इअं= सणगता ઉंબાડी आने ઉंकन न ४रे, संघट्टन न ४रे अने એાલવે પણ नહિ શબ્દાર્થ પૃ. પપમાં કહ્યા પ્રમાણે. (८) (३४५) तालिअंटेण पत्तेण, साहाए विहुयणेण वा। न वीइज्जऽप्पणो कायं, वाहिरं वा वि पुग्गलं ॥८-९॥ (भुनि) वीं अण्डा वरे, (पद्मिनी आदिना) पांहडा वरे, (वृक्षनी) डाणी वरे, डे पंभावरे, पातानी डायाने अथवा

[ દ્રશ વૈકાલિક

બાહ્ય (બીજા) કાેઈ પુદ્ગલને (પદાર્થને) વીંઝે (પવન નાખે) નહિ. (શબ્દાર્થ પૃ૦ પ૭ પ્રમાણે.) (૯)

(३४६) तणरुक्खं न छिंदिज्जा, फलं मूलं च कस्सइ । आमगं विविहं बीअं, मणसा वि न पत्थए ॥८–१०॥

(સુનિ ધ્રો વગેરે) તૃણને, (આસ્રાદિઃ વૃક્ષને અને અન્ય कस्सइ=કેાઈ પણ વૃક્ષાદિના ફળને કે મૂળને છેદે નહિ અને आमगं= **સચિત્ત** એવાં વિવિધ જાતનાં બીજને મનથી न पत्थए=ઇંચ્છે પણ નહિ (પછી આવાનું તેા હાેય જ કેમ ? અર્થાત્ ન આય.) (૧૦)

(३४७) गहणेसु न चिट्ठिज्जा, बीएसु हरिएसु वा। उदगंमि तहा निचं, उत्तिंगपणगेसु वा ॥८-११॥

સુનિ गहणेसु=વનના નિકું જોમાં (ગાઢ ઝાડીમાં), (સચિત્ત ડાંગર વગેરે) બીજોના ઉપર; (ધ્રો વગેરે) લીલાં તૃણુ ઉપર, સચિત્ત પાણી ઉપર, તથા उત્તિંग=સર્પછત્રાદિ (નાગદ તી આદિ) વનસ્પતિ અને पणगेसु=લીલ (અનંતકાય) ઉપર નિच્च = નિત્ય (કદાપિ) ઉભાે ન રહે. (૧૧)

[વનસ્પતિકાયને અધિકાર હેાવાથી અહીં સચિત્ત પાણીના નિદેશ્થી અનંતકાય નિગાદ સમજવી. કારણ કે ' જ્યાં જ્યાં પાણી હાેય ત્યાં ત્યાં નિશ્રાગત વનસ્પતિ હાેય' એમ કહેલું છે. ઉત્તિંગ એટલે કીડીનગરા નહિ, પણ તે જાતિની વિવિધ વનસ્પતિ અને પનક એટલે લીલા રંગની લીલ (અનંતકાય વનસ્પતિ) સમજવી. તે દરેક ઉપર ઉભા રહેવાની જેમ બેસવાના, સુવાના, ચાલવાના વગેરે નિષેધ પણ અધ્યાહારે સમજી લેવા.] અધ્યયન આઠસું]

(३४८) तसे पाणे न हिंसिज्जा, वाया अदुव कम्म्रणा । उवरओ सव्वभूएसु, पासेज्ज विविहं जगं ॥८–१२॥

[વચનમાં અને ક્રિયામાં મનના સહકાર હાેવાથા 'મનથા' ા હણું, એમ પણુ સમજવું. ગ્રાની મુનિ વિવિધ જીવાની વિવિધ ષેષ્ઠાઓને-અગ્રાન-માહજન્ય કષ્ટોને જોઈને કાેઈ જીવને પીડા કરી શકતા નથા. કારણ કે ભૂતકાળમાં પાતાના આત્માએ પણુ તે તે દુ:ખા માગવ્યાં છે, તેવી તેવી ચેષ્ટાએા કરી છે અને હવે 'જો જિનેશ્વરની માગ્રાનુસાર કર્માને નહિ તાંડું તા ભવિષ્યમાં મારે પણુ આવા જન્મા ક્ષેવા પડશે' એમ સમજે છે, પાતાના ત્રણું કાળના જીવનને (પર્યા-ક્ષેવો પડશે' એમ સમજે છે, પાતાના ત્રણું કાળના જીવનને (પર્યા-ક્ષેવો) પ્રત્યક્ષ આળખાવતા જીવાને ઉપકારી માની તે તે પ્રત્યેક છવાની દયા-રક્ષા (સુખી કરવાની ચિંતા) કરે છે અને સંસારથી નિવે<sup>દ</sup> પામીને ચારિત્રના નિરતિચાર પાલન માટે સાવધ બને છે. અર્થાત્ જગતને જોઈને 'તે સર્વ પાતાનું ભૂત–ભાવિસ્વરૂપ છે' એમ માનતા શબ્દાદિ વિષયોમાં કે કથાયોમાં લેપાતા નથી.]

છકાય જીવાની સ્થૂલયતના કહી, વિશેષયતના માટે ષાઠ સૂક્ષ્મ સ્થાનાને જહ્યાવે છે.

## ३४८) अद्व सुहुमाइ पेहाए, जाइं जाणित्तु संजए । दयाहिगारी भूएसु, आस चिट्ठ सएहि वा ॥८–१३॥

[ દશ વૈકાલિક

(३५०) कयराईं अट्ठ सुहुमाईं ?, जाई पुच्छिज्ज संजए । इमाईं ताईं मेहावी, आइक्खिज्ज विअक्खणे ॥८-१४॥

(૩૫૧) सिणेहं पुष्फसुहुमं च, पाणुत्तिंगं तहेव य । पणगं बीअ हरिअं च, अंडसुहुमं च अद्रमं ॥८-१५॥ जाइं= જેને ( ગ્રાનથી) जाणित्तु= જાણીને સંયત મूएसु= માણીઓ પ્રત્યે (ક્રિયા દ્વારા) दयाहिगारी= દયાને અધિ-કારી (રક્ષક) થાય છે, તે अट्ठ=આઠ सुहुमाइं= સૂ સ્મને (જીવસ્થાનાને) पेहाए= જોઇને (તેવા જીવા જ્યાં ન હાેય ત્યાં) आस= એસે, चिट्ठ= ઉભે રહે અને सएहि= શયન કરે. (૧૩) [ જીવાના સંભવવાળા સ્થાનાને જાણ્યા વિના દયા કરી શકાય

જ નહિ, માટે તેનું ગ્રાન મુનિએ અવશ્ય મેળવવું જોઈએ.] આઠ સૂક્ષ્મની વાત સાંભળીને ' હું દયાળુ હાેઇશ કે નહિ ? ' એવા ભયથી સંયત પૂછે છે કે जाइ = જે આઠ સૂક્ષ્મ (કદ્યાં) તે कयराइ = કેવાં (ક્રયાં છે ? ત્યારે ખુડિમાન્ અને (સમજાવવામાં) વિચક્ષણ (ગુરુ) તાइ इमाइ आइक्खिडजा=તે આ પ્રમાણે કહે છે. (૧૪)

[આવેા પ્રશ્ન તેને જ થાય કે જે દવાળુ હાેય. દયાળુ હાેય તે પાતાના દયાધર્મ સુરક્ષિત છે કે હણાય છે ? તે વિષયને જાણ્યા વિના ન રહી શકે. જીવાજીવાદિને ઓળખવાના આદર આત્મામાં પ્રગટેલા અહિંસકભાવના અને અનાદર હિંસકભાવના સાક્ષી છે. આવા ઉત્તમ આત્માને એ ઓળખવાના ધર્મ હાેવાથી ગુરુ કહે છે કે–]

૧-સિणेह=२नेહસૂક્સ (સૂક્ષ્મ અપ્કાય), २-पुप्फसु-हुमं=સૂક્ષ્મપુષ્પા, ૩-पाण=સૂક્ષ્મપ્રાણીઓ, ४-उत्तिंग= કીડી ગીરાેલી વગેરેનાં), એ આઠ સૂક્ષ્મ છે. (૧૫) [તેમાં **૧-સૂક્ષ્મપાણી** પાંચ પ્રકારે છે, ૧**–**આકાશથી પડતેા ઝીણે**ા** ારસાદ (ઝાકળ), ૨–હીમ (ખરક્), ૩–ધૂમ્મસ, ૪–વર્ષાના કરા (પત્થર ∀ેવા પાણીના કકડા) અને પ–જમીનમાંથી ક્ર્ટીને વનસ્પતિના છેડે હાના જળબિ દુએ થાય છે તે. ૨-સૂક્ષ્મપુષ્પા પાંચ પ્રકારનાં હાેય છે, ૧ કાળાં, ૨-નીલવર્ણુનાં, ૩-રાતોં, ૪-પીળાં અને ૫-<sup>શ્વે</sup>ત. **કેપ**લક્ષુણ્થી બદામી કેસરી વગેરે સર્વ મિશ્રવર્ણુનાં પણ સમજી લેવાં. મૂળ રંગેા પાંચ છે, માટે અહીં પાંચ વર્ણનાં કહ્યાં છે, તેા પણ સર્વ વર્ષુંનાં પુષ્પા હેાય છે અને તે એવાં બારીક અને તે તે વક્ષના વર્ષુ જેવા વર્ણવાળાં હેાય છે કે જે સૂક્ષ્મદષ્ટિથી જ ઐાળખી શકાય. 3– સુરમજવા પણ ઉપર કહ્યા તે મૂળ પાંચવર્ણના, તે એક એક વર્ષમાં હજારા અવાન્તર વર્ષ્ટવાળા તથા ભિન્ન ભિન્ન જાતિ અને ભિન્ન ભિન્ન આકારવાળા હાેય છે. કુંચુઆ વગેરે એવા બારીક હાેય છે કે જે હાલે ચાલે તાે જ એાળખાય. અન્યથા 'આ જીવ છે' એમ ઐાળખી પણ ન શકાય. ૪-**સૃક્ષ્મકીડીનગરેા** (જીવેાનાં ઘરેા) પણ પાંચ પ્રકારનાં હાેય છે. ૧-ઉત્તિંગ જાતિના જમાન કાેતરીને અંદર યાલાણ કરીને રહેનારા જવાે ગધૈયાના આકારવાળા હાેય છે. ૨– પાણી સુકાઈ ગયા પછી જળાશયાની પૃથ્વીમાં ક્રાટા પડે છે તેને "ભુગુ' કહેવાય છે, તેમાં અનેક જાતિના છવેા રહે છે**. ૩-સરળ** ખોલ, તે પૃથ્વીમાં ઊંડાં હેાય છે, વિવિધ જાતિના જીવા પૃથ્વી ખાેદીને તેવાં દર કરીને અંદર રહે છે. ૪-તાલમૂળના આકાર જેવું ખીલ, તે ક્રિપરથી બહુ નાનું હાેવા છતાં અંદર માટું પહાેળું હાેય, તેમાં પણ

## [ દશ વૈકાલિક

વિવિધ જીવેા રહે છે અને પ–ભમરા ભમરીઓનાં દરા-ઘરાે. એમ અહીં પાંચ પ્રકારા કહ્યા, તાે પણ ઉપલક્ષણથા વિવિધ જાતિના જીવાે પ્રથ્વીમાં વિવિધ પ્રકારનાં દરાે કરીને રહે છે, ભીંતાના ખૂણાએામાં લાકડા વગેરેની કારણીમાં, ઇત્યાદિ ખાંચાવાળા અનેક સ્થાનામાં જાળાં ભાંધીને, માટીનાં ઘર બનાવીને અથવા બીજી પણ રચના કરીને **રહ**તા વિવિધ જીવેા સક્ષ્મદષ્ટિએ જોવાથી દેખાય તેવા હેાય છે. ૫-સુક્ષ્મ **પનક,** તે પણ પુષ્પાના કહ્યા તેવા પાંચ વર્ણવાળી અને એકેક વર્ણના હજારો પેટા વર્ણવાળી હોય છે. પનકને 'લીલક્ર્ગ' કહેવાય છે, તે જે જે પદાર્થમાં જળનાે અ'શ હોય, કે વર્ષાની ભીની હવા જેને લાગી હોય તે તે પદાર્થમાં ઉપજે છે. તેના વર્ષ પદાર્થના વર્ષ જેવા હોવાથી તેને એાળખવી મુશ્કેલ છે. વસ્ત્રાદિનાં મેલાં પાણીથી કે સ્નાનનાં પાણીથી ભાંજાએલી જે જમીન સુકાયા વિનાની ભીની રહે છે અને શ્યામ બની જાય છે ત્યાં શ્યામવર્્ુની પનક હોય છે. સૂર્યના તાપ પડતાં તે લીલા વર્ણુની થઇ જાય છે બહુધા લીલાવર્ણ્વાળીને પનક માનવાનાે વ્યવહાર હોવાથી શ્યામવર્ણની, કે પાપડ વગેરે પૂર્ણ સૂકાયા વિના ડબ્બા વગેરેમાં ઢાંકી દેવાથી તેમાં થતી, ચાેપડ વગેરે ભરવાનાં પાત્રો ઉપર થતી તે તે વર્હ્યવાળા, કેળાં કેરી વગેરે કળા અધિક પાકા (સડી) જતાં તેના ઉપર થતી સફેદ વર્ણવાળી અને કાચી ચાસણીવાળાં (નરમ કર્ણસાઇ, લાખણુસાઇ, પેંડા, બરફી, વગેરે) મિષ્ટાન્નમાં થતી, એમ પનક પૃથ્વીમાં, કાષ્ઠાદિમાં અને મિષ્ટાન્નાદિ અનેક પદાર્થોમાં થાય છે. કણસાઇ કે ચૂરમાના પૂર્ણ તળાયા વિનાના લાડુ બે ત્રણ દિવસ પછી ભાંગતાં વચ્ચે સફેદ વર્ણ દેખાય છે તે પણ પનક હેાય છે, એમ પનક વિવિધ વસ્તુએામાં વિવિધ વર્ણુવાળા હેાય છે, તેને આળખવા જોઈએ. ૬-સૂદ્ધમળી જોપણ પાંચ મૂળ વર્ણતથા હજારા અવાન્તર વર્ણવાળાં-તે તે વનસ્પતિના વર્ણ જેવાં હેાય છે. વખદાનાં, વડનાં અને કેટલાંક પુષ્પઝાડાનાં બીજ એવાં સક્ષ્મ હાેય છે કે બારીક દષ્ટિએ જોવાથી જ એાળખાય. મૂળવર્ણાની અપેક્ષાએ તેના પાંચ પ્રકારા કહ્યા છે, ધાન્યના

કણેામાં જે નખીશું હોય છે તેમાં પ્રાયઃ ખીજના છત્ર રહે છે, એથી કણના ટુકડા થવા છતાં નખીશું અખંડ હાેય તાે તે સજવ હાેવાના સંભવ છે, ૭ સૂક્ષ્મવનસ્પતિ પણ પૃથ્વીના સમાન વર્ણવાળી હાેય છે અને અવાન્તર અનેકાનેક વર્ણવાળી હાેય છે. વર્ષાના પ્રારંભમાં એવા સક્ષ્મ અંકુરાએા ઉગે છે કે જે સક્ષ્મદષ્ટિએ જોવા છતાં કષ્ટથી જ દેખાય. ૮-સૂક્ષ્મઇંડાંના પણ પાંચ પ્રકારા કહ્યા છે. ૧–મધમાખી માંકડ વગેરેનાં ઉદ્દેશઅંડ, ર–કરાળિયા વગેરેનાં ઉત્કલિકાઅંડ, ૩–૪ાડીઓનાં ઈંડાંને પિપીલિકાઅંડ, ૪–ઘીરાલીનાં (ધાલણીનાં) ઈંડાંને હલિકાઅંડ અને પ–કાર્કિડીનાં ઇંડાંને હલ્લાલિકા અંડ કહે છે. એના ઉપલક્ષણથી બીજા પણ બેઈન્દ્રિયાદિ વિવિધ સંમર્જિમ જ્વાનાં ઇંડાં સમજી લેવાં. ઈંડાં જવને ઉત્પન્ન થવાની યાનિ રપે સચિત્ત હાેય છે, તે પ્રત્યેકને ગુરુગમથી આંળખવાં જોઈએ.

આ આઠે પ્રકારના જીવાનાં સૂક્ષ્મ સ્થાનાને જાણ્યા વિના યથાર્થ અહિંસા (દયા) થઈ શકે નહિ, એ માટે સર્વ'થા પ્રાણાતિ-પાતના ત્યાગી સાધુને એનું ગ્રાન આવશ્યક છે. એ ગ્રાન વિનાના સાધુ વિશિષ્ટગ્રાનીની નિશ્રા વિના બેસવા ઉડવા કે જવા આવવાના અધિકારી ગણાય નહિ. કારણ કે પૂર્વે કહ્યું તેમ 'જે જીવને જાણે નહિ, અજીવને જાણે નહિ, કે જીવાજીવને જાણે નહિ તે કેવી રીતે સંયમને જાણી (પાળી) શકે ?' આ કારણે વિશિષ્ટગ્રાન મેળવ્યા વિના ગુરુથી અલગ રહેવાના નિષધ કરેલા છે. જિનાગ્રાના અનાદર કરીને સંયમની રક્ષા કદી કાેઈ કરી શક્યું નથી, ઉલટું ભવભ્રમણ વધે, માટે ઉપકારી ગ્રાની પુરુષોએ તે તે ગ્રાન પ્રાપ્ત કરવા ભારપૂર્વ ક જણાવ્યું છે.]

# (३५२) एवमेआणि जाणित्ता, सव्वभावेण संजए । अप्पमत्तो जए निच्चं, सव्त्विदिअसमाहिए ॥८-१६॥ એ પ્રકાર આ આઠ સૂક્ષ્મને જાણીને સર્વ ઇન્द्રि-

ચાેથી ઉપશમવાળા (શબ્દાદિ તે તે વિષયામાં રાગ-દ્વેષ નહિ કરતા) સ યત-સાધુ सव्वभावेण=સર્વ ભાવથી (શક્તિને ગાપગ્યા વિના) अप्पमत्तो=નિદ્રાદિ મમાદ તજીને નિત્ય (મન વચન કાયાથી સર્વ જીવાની રક્ષામાં) जए= મયત્ન કરે. (૧૬) વસતિમાં એ પ્રયત્ન કેવા રીતે કરે? તે કહે છે કે-

(३५३) धुवं च पडिलेहिज्जा, जोगसा पायकंबलं । सिज्जमुचारभूमि च, संथारं अदुवासणं ॥८-१७॥ साधु जागसा=छते थे।गे (सामर्थ्य छे।य त्यां सुधी) धुवं=धुव' (नित्य-अवश्य) पायकंक्लं= पात्रने, કાંબળનे, सिज्जं = शाय्याने, जचारभूमिं= क्षधु-वडीनीतिनी कूभिने, संथारं= संथाराने, अदुवासणं= अथवा आसनने पडिबेछे. (१७)

[રાગાદિ કાઃ ણે કે સામર્થ્ય હણાયું હોય ત્યારે અન્ય સાધુઓને તેનાં વસ્ત્રાદિ પડિલેહવાના અધિકાર હોવાથી અહીં 'સામર્થ્ય હોય ત્યાં સુધી' કહ્યું. એથી સાધુ છતે સામર્થ્ય બીજાની પાસે કામ કરાવવા ઇચ્છે નહિ, પણ બીજા વૈયાવચ્ચાદિ કરનારા નિર્જરાના અર્થ કરે તા નિષધ ન કરે. પાત્રથી સર્વ પાત્રોનું અને કાંબળથી સર્વ વસ્ત્રોનું પ્રતિલેખન ઉભય ટાઈમ કરવાનું સમજવું. શય્યા એટલે વસતિ-ઉપા-શ્રયનું પડિલેહણ કાજો ઉદ્ધરીને જીવોના ઉપદ્રવ ન હોય તા વિધિપૂર્વક ઝાતુબદ્ધકાળે બે વખત અને વર્ષાકાળે ત્રણ વખત કરે, જીવાના ઉપદ્રવ હોય તા વાર વાર કરે. લઘુ–વડિનીતિની ભૂમિ ૧–અનાપાત–અસ લાક, ર-અનુપધાત, ૩–સમ, ૪-અશુષિર, ૫ અચિરકાલકૃત, ૬–વિસ્તીર્ણ, હાય તો વારાંગ, ૮-અનાસન્ન, ૯-બીલવજિત અને ૧૦–ત્રસ–પ્રાણ–બીજાદિ રહિત, ઓદસ ગુણા અને તેના સ યાગી ભાંગાઓવાળી શુદ્ધ મેળવવી, તે તેનું પડિલેહણ સમજવું. આ ગુણા અને ભાંગાઓવાળી શુદ્ધ મેળવવી, તે ભાષાન્તર ભાગ બીજાના પ્- ૧૪ થી છે, તે ઉપરાંત સ્થંડિલ માટે બીજો પણ વિધિ જાણવા યેાગ્ય છે, તે ત્યાંથી જોઈ લેવા. સર્વ વસ્ત્રો કહેવા છતાં સંથારા જીદાે કહ્યો, તેથી સંથારાનું એટલે તૃણુ કે પાટનું પડિલેહણ સમજવું અને આસનથી પાટલા વગેરે સમજવા.

પાંડલહેલું સમળવું અને આસંતવા વાટલા વગર વાગર વા 'પ્રતિલેખના' સંસ્કૃત અને 'પડિલેહેણા' પ્રાકૃત ભાષાને જેનાના અર્થમાં વપરાય છે. આ ક્રિયાનું મહત્ત્વ-રહસ્ય ઘણું છે. વર્તમાનમાં પ્રતિદિન પ્રતિલેખન કરનારા જેનામાં પણ તેને સમજનારા એાછા થતા જાય છે કેટલાક તો તેને માત્ર કાયકલેશ સમજવાથી કરવા છતાં કળથી વચિત રહે છે. પ્રતિલેખનામાં સામાન્ય હેતુઓ 'જીવરક્ષા અને જિનાન્નાનું પાલન' છે અને મુખ્ય હેતુ 'મન મર્કટને વશ કરલું' તે છે. મનને વશ કરવા માટે વસ્ત્રાદિની પ્રતિલેખના કરતી વળા તે તે ખાલો બાલવાનું વિધાન છે. તે પ૦ ખાલા કયા, કેવી રીતે, કયા સ્થાનને સ્પર્શાંને ખાલવા ? તેનું વર્ષ્યન ધર્મસંગ્રહ વગેરે અન્ય પ્રન્થામાંથી જાણી લેવું. અહીં એનું રહસ્ય કંઈક માત્ર કહીએ છીએ.

'સૂત્ર-અર્થ તત્ત્વ કરી સદ્દહું' વગેરે ૫૦ બાેલના સામાન્ય અર્થ વિચારતાં સમજ્ય તેવું છે કે-એ માત્ર બાેલ નથી, પણ આત્મશુદ્ધિ સાથે આત્માને સંયમમાં સ્થિર કરનારા મહામ'ત્રો છે. પ્રતિલેખના માત્ર વસ્ત્ર-પાત્રને લાગેલી રજ વગેરે દૂર કરવા પૂરતી જ નથી. જિનેશ્વરાએ કહેલાં પ્રત્યેક અનુષ્ઠાનામાં આત્મશુદ્ધિના ઉદ્દેશ રહેલા છે. 'શ્રી જિનેશ્વરાએ કહેલી અને ગણધરભગવ તાથી માંડીને આજ સુધીના મહાન ઝાયઓએ-ગ્રાનીઓએ આચરેલી માંડીને આજ સુધીના મહાન ઝાયઓએ-ગ્રાનીઓએ આચરેલી એ ક્રિયા કાઈ વિશિષ્ટ રહસ્યપૂર્ણ હાેવી જોઇએ' એટલી શ્રદ્ધા તા અવશ્ય જોઇએ. પ્રતિલેખના કરતાં તે તે અંગોને વસ્ત્રના સ્પર્શ કરવા પૂર્વક બાલાતા બાેલામાં 'પરિંહર,'' શબ્દ તે તે દાયોના નાશ અને 'આદર,'' શબ્દ ગુણાના પ્રાદુર્ભાવ કરનાર છે. જીવને હાસ્પ, શાક, રતિ, અરતિ, ભય, દુર્ગ છા વગેરે ભાવા

િ દ્રશ વૈકાલિક

તે તે પ્રકારના નામવાળા માહનીય કર્મના ઉદયથી થાય છે, આ કર્મો પુદ્દગલ--રજસ્વરૂપ છે. જેમ વસ્ત્રના છેડાથી રજ દૂર કરી શકાય છે તેમ પ્રતિલેખનથા કર્મરૂપા રજ દૂર થઇ શકે છે. જેમ શરીરના અમુક અંગાને સ્પર્શવાથી કામવાસના, હર્ષ, શાક, અભિમાન ક્રે રાેષ વગેરેની લાગણી પ્રગટે છે, તેમ પ્રતિલેખના કરતાં મુહપતિ આદિથી તે તે અંગાને સ્પર્શ કરવાથી તે તે દેાષા દૂર થાય એ યુક્તિસ**ં**ગત **છે. વર્ત માનમાં 'મેસમેરિઝમ'ની ક્રિયાથી પૂરવાર** થયેલું આ તત્ત્વ છે. તેને અનુસરીને રાગાદિની શાન્તિ માટે કેટલાક વ્યવહારા આજે લેાક પણ કરે છે. જેમ કે નેત્રમાં લાગેલા ઝાેકા વગેરેની લાલાશ, સાપ-વિંછી આદિનાં ઝેર, ભૂત-પ્રેતાદિના વળગાડ, ગરમીથી લાગેલી લૂ. ઈત્યદિને ઉતારવા વસ્ત્રના છેડાથી તે તે અંગાને સ્પર્શ કરીને મંત્રોચ્ચાર કરાય છે, અને તેથી લાભ પણ થાય છે. માતા પુત્રના શરીરે, કે માલિક પાતાના ધાડા, બળદ, ગાય, ભેંસ વગેરે પશુઓની ઉપર પ્રેમપૂર્વક હાથ ફેરવે છે તા તેઓના શાક, થાક વગેરે દૂર થાય છે અને પ્રસન્નતા પ્રગટે છે, વગેરે અનુભવ સિદ્ધ છે ધાર્મિક અનુષ્ડાનામાં પણ આવા વ્યવહાર ચાલે છે. જેમ કે-બ્રાહ્મણે ગાયત્રીના જાપ વખતે હાથથી અંગાને સ્પર્શ છે. કાંઇ ડાલ નામની વનસ્પતિથી તેા કાેઈ ઝ્રુતિથી અંગાને સ્પર્શે છે, મુસલમાના નિમાજ પઢતાં પઢતાં જાદી જાદી રીતે અંગોને સ્પર્શે છે, જૈના આત્મરક્ષાદિ સ્તાેત્રોનાે ઉચ્ચાર કરીને વિવિધ અંગાેને સ્પર્શે છે. એમ ધર્મ ક્રિયાઓમાં પણ અંગરુપર્શ કરાય છે અને તે દરેકથી લાભ પણ થાય છે. લાભ ન થાય તેને તે તે વિષયનું જ્ઞાન અથવા શ્રદ્ધાની ખામી કારણભ્રુત છે. આ હકીકત આવ્યાલ–ગાેપઃલ પ્રસિદ્ધ હોવા સાથે માેટા ત્રાનીઓએ આજ સુધી માનેલી અને આચરેલી છે.

પ્રતિલેખના કરતાં અંગસ્પર્શાદિ કરવા સાથે તે તે બેાલેાને (મંત્રોને) બેાલવામાં પણુ આ હેતુ છે તે તે અંગેાને મુખવસ્ત્રિકાદિથા સ્પર્શ કરવા પૂર્વક તે તે બેાલને બેાલવાથી તે તે દેાષા ટળે છે અને ગુણા પ્રગટે છે. શ્રી જિનકથિત ભાવા કદાપિ મિથ્યા થયા નથી અને થવાના નથી આજે પણ તે સફળ છે. માત્ર ગ્રાન અને શ્રદ્ધાપૂર્વક આદરથી તે તે આચારોનું પાલન જોઇએ. જૈનશાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ મહાત્મા વલ્કલચિરી જૈન દીક્ષા વિના પણ ડેવળગ્રાન પામ્યા તે પૂર્વજન્મની પ્રતિ-લેખનાની ક્રિયાના ઉત્તમ સંસ્કારોનું ફળ હતું, એ વાત પ્રસિદ્ધ છે. એ કારણે શ્રાવકને પૌષધાદિમાં અને સાધુને પ્રતિદિન બે વાર પ્રતિલેખના કરવાનું વિધાન ઘણું ઉપકારક છે. મનાગુપ્તિ અને અહિંસાનું પાલન કરવા માટે પ્રતિલેખના અનન્ય આલંબન છે. એના રહસ્યને સમજીને બાલ બાલવા પૂર્વક યાગ્ય સમયે ઉપયાગ પૂર્વક-પ્રતિદિન પ્રતિલેખના કરવાથી ઘણી કર્મનિર્જરા થાય છે. વગેરે સ્વયં વિચારવા યાગ્ય છે.

(३५४) उचारं पासवणं, खेलं सिंघाणजल्लिअं।

फासुअं पडिलेहित्ता, परिट्वाविज्ज संजए ॥८-१८॥

उचारं=वडीनीतिने, पासवणं=क्षधुनीतिने, खेलं=

શ્લેષ્મને (શૂંક-અળખા વગેરેને), सिंघाण=નાસિકાના મેલને (લીંટને) અને जझिअं=શરીરના મેલને, સંયત સાધુ फासुअ-પ્રાસુક (ત્રસ-સ્થાવરાદિ જીવ રહિત અચિત્ત) ભૂમિને पडिलेहित्ता=જોઇને ત્યાં परिट्ठाविज्ज=પરઠવે. (૧૮)

[પરડવવું એટલે યેાગ્ય સ્થળે, તેના સ્વામિની અનુમતિ પૂર્વક જીવહિંસા કે અન્યને અપ્રીતિ આદિ ન થાય તેમ, શાસ્ત્રોક્ત વિધિ પ્રમાણે નિરુપયાગી વસ્તુને તજી દેવી. આ ક્રિયાને કરતાં જ્ઞાની મુનિને સવિશેષ નિર્જરા થાય છે ઢંઢણ મુનિ અકલ્પ્ય આહારને પરડવતાં શુભધ્યાનારઢ થઈને કેવલજ્ઞાની બન્યા હતા, તેમ અન્ય સાધુને પણ પરડવવાની ક્રિયાથી માટા લાભ થાય છે. પરડવવા માટે મુખ્યતથા ગીતાર્થ-જ્ઞાની અધિકારી છે. પરડવવાની વસ્તુ સચિત્ત, અચિત્ત, તે પણ અન્યના ઉપયોગમાં આવે તેવી, કે અપ્રીતિ થાય તેવી,

[ દશ વૈકાલિક

વિવિધ પ્રકારની હેાવાથી તેને પરઠવવાનાે વિધિ પણ ભિન્ન ભિન્ન છે, એને જે ગુરુગમથી અને શાસ્ત્રાભ્યાસથી જાણે તે પરઠવવવાનાે અધિકારી ગણાય છે.]

હवे ગેग्ચरी ગએલે કેવા પ્રયત્ન કરે તે કહે છે— (૩૫૫) पवि सित्तु परागारं, पाणद्वा मोअणस्स वा । जयं चिद्वे मिअं भासे, न य रूवेसु मणं करे ॥८–१९॥

મોअणस्स= ભાજનના કે पाणट्टा= પાણીના અથે परागार = ગૃહ સ્થના ઘરમાં પ્રવેશ કરીને (ઉત્તમ મુનિ) ચતના પૂર્વ ક ઉભાે રહે, मिअ = પ્રમાણે ાપેત (અલ્પ) બાલે, અને ગૃહસ્થની સ્ત્રી આદિના रूवेसु= રૂપમાં મળં न करे= મનને ન લગાડે. (૧૯)

[ઉભેા રહેલાે સાધુ ગવાક્ષ, આરડા, હાટિયાં, કળાટ વગેરેને ન જુવે, જરૂર પડે તાે વાકચશુદ્ધિને અનુસારે થાેડા શબ્દાે બાેલે અને દાત્રીનાં અંગાપાંગાદિને આસક્તિપૂર્વક ન જીવે. કિન્તુ તેના હાથ, વસ્ત્રાદિ સચિત્ત પાણી આદિથી ખરડાએલા ન હાેય તે ઉદ્દેશથી જીવે રાગ ન કરે. ભાેજન અને પાણી માટે કહ્યું, તેના ઉપલક્ષણથી ગ્લાનાદિના ઔષધ વગેરે માટે જાય. એ સિવાય ગૃહસ્થના ઘેર જવા–આવવાનાે સાધુનાે આચાર નથી.]

(३५९) बहुं सुणेहि कन्नेहिं, बहुं अच्छीहिं पिच्छइ । न य दिद्वं सुअं सब्वं, भिक्खू अक्खाउमरहइ ।।८–२०।।

(ગેાચરી ગએલા મુનિને કાેઇ તેવું પૂછે તાે તે કહે કે–) बहुं=धाधु (सारुं-ખાેડુ અનેક પ્રકારનું) कन्नेहिं=કર્ણા વડે सुणेहि=सांભળે અને ઘહ્યું (સારું-ખાેડુ) अच्छीहिं= **અધ્યયન આ**ઠમું]

नेत्रे।થી જીવે, તે જેએલું અને સાંભળેલું સર્વ अक्खाउं= કહેવા માટે ભિક્ષુ न अरहइ=અધિકારી નથી. (૨૦)

[ગૃહસ્થને પણ જાણેલું સઘળું બાલવામાં લાભ ન થાય, તેના ગૃહસ્થાશ્રમ કે વ્યાપાર-વણજ ચાલે નહિ, માટે હિતકર હોય તે જ તેટલું બાલે, તાે જેણે પાતાના સ્વાર્થ માટે પણ કાેઇનું અહિત ન કરવાની પ્રતિત્તા કરી હાેય તે સાધુ તાે સઘળું બાલે જ કેમ ? મનુષ્યને અધાવસ્ત્ર પહેર્યા વિના ચાલે જ નહિ અને વિના કારણ ઉપરના અંગા પણ ખુલ્લાં રખાય નહિ, તેમાં પણ આ રહસ્ય રહેલું છે. ગુદ્ધભાગને સદૈવ છૂપાવવા અને કારણે જ ઉપરનાં અંગા ખુલ્લાં રાખવાની જેમ અહિતકર બાબતાને જાણવા છતાં કદાપિ પ્રગટ ન કરવી અને હિતકર પણ દરૈકને નહિ કહેતાં જેને હિત થાય તેને જ જણાવવી, એ સ્વ-પર હિતકારી વ્યવહાર છે. બીજાનાં દૂષણાને 'નગ્ન સત્ય 'ના આરોપ કરીને બાલવાં તે સત્યને કલંકિત કરવા જેવી અત્રાનમૂલક ચેષ્ટા છે.]

(३५७) सुअं वा जइ वा दिट्ठ, न लविज्जोवघाइअं । न य केण[इ] उवाएणं, गिहिजोगं समायरे ॥८–२१॥

(બીજાના મુખે) સાંભળ્યું હાેય, કે સ્વયં દેખ્યું હાેય, તે (પણ उवघाइअं=ઉપઘાતકારક (સ્વ-પર હાનિકારક 'તું ચાર છે ' વગેરે વચન) न लंविज्ज=ન બાેલે, जइ वा= અથવા (કાેઈપણ) उवाएणं=ઉપાયથી (કારણથી) गिहिजागं= ગૃહસ્થના સંબંધને (તેનાં બાળકાેને રમાડવાં વગેરે) ન समायरे=ન કરે. (૨૧)

[દુષ્ટભાવેા વિષ્ઠાની જેમ દુર્ગન્ધ ફેલાવીને સાંભળનારમાં રાગ– દેષ વગેરે આત્માના રાગેાને અને શુભભાવેા પુષ્પાની જેમ સુવાસ

[ દ્રશ વૈકાલિક

ફેલાવી ક્ષમાદિ આરેાગ્યને પ્રગટ કરે છે, માટે વિષ્ઠાદિની જેમ અશુભ બાબતાેને દાટવી છૂપાવવી-ભૂલી જવી જોઈએ, અને આત્મહિત થાય તેવી શુભ બાબતાેને પણ વિધિપૂર્વક કહેવી જોઇએ. બાળકને રમાડવાં વગેરેથી ગૃહસ્થાેના પરિચય અને રાગ વધવાથી પરિણામે સંયમનાે ઘાત થાય માટે તે પણ નહિ કરવું.]

હવે સરસ-નિરસ આહારાદિની પ્રાપ્તિને અંગે કહે છે-

(३५८) निद्वाणं रसनिज्जूढं, भद्दगं पावगं ति वा । पुद्वो वा वि अपुद्वो वा, लाभालामं न निद्दिसे ॥८-२२।

સાધુ નિટ્ટાળં=(સર્વ ગુણ-સ્વાદ ચુક્ત) શ્રેષ્ઠ અન્નને આ મદ્દ્યાં=સારું છે, કે रसनिज्जूढं (ગુણ સ્વાદ રહિત) કનિષ્ઠ અન્નને આ વાવગં='પાપ છે (નિરસ-વિરસ છે), ति=એન બીજાથી વુટ્ટો=પૂછાએલાે કે अपुट्टो=નહિ પૂછાએલાે (સ્વય') સારી-ખરાબ વસ્તુના લાભાલાભને न निद्दिसे=ન જણાવે. (૨૨)

[અન્નાદિ ભોગ્ય વસ્તુ પ્રત્યે રાગ-દેષ કરવાથી પોતાને અને સારું ખાટું કહેવાથી સાંભળનારને રાગ-દેષાદિ થાય, સારું મેળવવા કે મળેલું ખરાળ જાણી પરડવવા વગેરેમાં જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ વર્તન થાય, નિન્દા–પ્રશંસા કરવાથી સાધુની હલકા**ષ્ઠ થાય, અને દાતારને** પણ અપ્રીતિ આદિ થાય, વગેરે દોષો જાણવા]

(૩૫૯) न य भोयणंमि गिद्धो, चरे उंछं अयंपिरो । अफासुअं न म्रंजिज्जा, कीअम्रुद्देसिआहडं ॥८-२३। લેાજનમાં गिद्धो=ગૃद्ध (આસક્ત) થઇને (સારી વસ્તુ મેળવવા ગૃહસ્થાને પ્રસન્ન કરતા ગાચરી માટે) ન કરે, કિન્તુ उंछं=भौनપણે માટે 'ધર્મલાભ' સિવાય બીજું अयंपिरो=નહિ બાલતા કરે. કદાચિત્ अफासुअं=અપ્રાસુક (સચિત્ત કે મિશ્ર ભાેજન આવી જાય, તાે તેને) અને ક્રીત ઔદ્દેશિક તથા અભ્યાહુતદાેષવાળું અને વિશાધિકાેટી– દાેષવાળું પણુ ન મુંजिज्जा=ખાય નહિ. (૨૩)

[મૌનપણે એટલે ગ્રાત-અગ્રાત બીજી કાઈ વાતા નહિ કરતા કરે. અપ્રાસુકાદિના ઉપલક્ષણથી સર્વ અવિશાધિકાટીદાષવાળું અને વિશાધિકાટી દાષવાળું પણ ન ખાય, ગાઢ કારણે તા અવિશાધિકાટીના તેટલા અંશ તજીને શેષ વાપરે, એમ સમજવું.]

(३६०) संनिहिं च न कुव्विज्जा, अणुमायं पि संजए । मुद्दाजीवी असंबद्धे, हविज्ज जगनिस्सिए ॥८–२४॥

સંયત, મુધાજીવી અને ગૃહસ્થાેની સાથે असंबद्धे= સંબંધ વિનાનાે સાધુ અણુમાત્ર પણુ સંનિધિને કરે નહિ, કિન્તુ जगनिस्सिए=જગજ્ઞિશ્રિત(ત્રસ–સ્થાવર–જીવોની રક્ષામાં દત્તચિત્ત) हविज्ज=બને. (૨૪)

[સંયત=સમાધિવ'ત, અસંબદ્ધ=પદ્મિનીના પત્રમાં પાણીનેા લેપ લાગે નહિ તેમ ગૃહસ્થના સંસર્ગમાં આવવા છતાં સંબંધ વિનાનેા (ધનિક કેસામાન્ય કુળામાં રાગ દ્વેષ વિના સમદષ્ટિએ વર્ત્તો) અને મુધાજીવીનું સ્વરૂપ પૂર્વે પૃ. ૧૨૧ માં કહ્યા પ્રમાણે સમજવું.]

(३६१) ऌहवित्ती सुसंतुद्दे, अप्पिच्छे सुहरे सिआ । आसुरत्तं न गच्छिज्जा, सुचा णं जिणसासणं ॥८--२५॥

ॡहवित्ती=३क्ष9ूति (વાલ ચણાદિ રુક્ષ વસ્તુએાથી જીવનારા) જે મળે તેમાં सुसंतुट्ठे=સુસ તાેષી, ઊણેાદરિતા કરવાના ધ્યેયથી अष्पिच्छे=અલપ ઇચ્છાવાળા (ઉણે રહેનારેા) અને તેથી જ દુષ્કાળમાં કે આહારની દુર્લભતાના પ્રસ<sup>:</sup>ગે પણ सुहरे=**સુભર** (ધરાએલેા) सिआ=થાય વળી जिणसासणं=**જિનવચનાને (**ક્રોધાદિના કટુક વિપાકાેને) સાંભળીને आसुरत्तं=ક્રોધના પરિણામને ન કરે. (૨૫)

[રૂક્ષવૃત્તિથી સંતાષ, સંતાષથી અલ્પ ઇચ્છાવાળા અને તેથી ધરાએલાે (પ્રસન્ન), એમ ઉત્તરોત્તર લાભ થાય, એવાે પણ અર્થ સમજવા. તથા ક્રોધના ઉપલક્ષણથી માનાદિ કષાયોને ન કરે એમ પણ સમજવું. વિના કારણે ક્રોઈ આક્રોશ કરે તાે પણ પાતાનાં પૂર્વકૃત કમોંનાે ઉદય સમજી ઉપશાન્ત રહે.]

(३६२) कन्नसुक्खेहिं सदेहिं, पेम्मं नाभिनिवेसए । दारुणं ककसं फासं, काएण अहिआसए ॥८-२६॥

વીણા-વાંસળી વગેરેના કે પ્રશ'સાના कन्नसुक्खेहिं= કાનને સુખ આપનારા શખ્દાે સાંભળવાથી पेम्मं=રાગને न अभिनिवेसए= १ લ થાય (ન કરે) અને दारुणं=અનિષ્ટ તથા कक्कसं= કઠાર फासं= સ્પર્શને હોઈ કરે, કે થાય તા પણ) કાયાથી अहिआसए= સહન કરે. (દ્વેષ ન કરે.) (૨૬) [અહીં શબ્દ અને સ્પર્શએ પહેલા અને છેલ્લા બે વિષયાને કહેવાથી મધ્યના રૂપ-રસ-ગંધ પણ સમજી લેવા. અર્થાત્ પાંચે ઇન્દ્રિયાના ઈષ્ટ અનિષ્ટ વિષયામાં રાગ-દ્વેષ નહિ કરતા સામાયિકની (સમતાની) રક્ષા કરે.]

(૩૬૩) खुहं पिवासं दुस्सिज्जं, सीउण्हं अर्र्ड भयं । अहिआसे अव्वहिओ, देहदुक्खं महाफलं ॥८–२७॥ क्षुधाने, તृषाने, ખાડા-ટેકરા કે ઠંડી-ગરમીવાળા દુક્ષિક્ઝં=દુ:ખદ ઉપાશ્રયને,સી૩ળ્દં=ઠંડીને અને ગર-મીને ( માહનીયના ઉદયરૂપ ) અરતિને, તથા (વ્યાઘ્ર વગેરેના) ભયને, ઝગ્वहिओ=**અવ્યથિત** (દ્વીન થયા વિના) સત્તવથી अहिआसे=સહન કરે. એવું ચિંતવે કે દેહનું દુઃખ (સહવું તે) આત્માને મહાકળદાયી છે. (૨૭)

પરીષહેા સહન કરવા એ જ સશક્ત અને નીરાેગી શરીરનં તથા ણુદ્ધિનું કળ છે. શારીરિક સુખની ઈચ્છા માહજન્ય છે, માટે સાધુએ વિવિધ પરીષહેાને સહવા જોઈએ, એવું વિધાન કર્યું છે. એને સહવાથી માહનું જોર ઘટે છે. જીવને સવ<sup>6</sup>થી અધિક રાગ શરીર ઉપર છે અને તેના સવ<sup>્</sup>થી અધિક દોહ શરીર કરે છે. આ વિષમતામાંથી લગરવા માટે મહાવતાના પાલન વગેરેની જેમ ખરાદા પૂર્વક પરીષહાે સહવા અને એ માટે વિવિધ અભિગ્રહાે કરવા, એ સાધુનાે આચાર છે. અહીં દેહના દુઃખને સહવું મહાકળદાયી કહ્યું, તેનું કારણ એ છે કે–શરીર આત્માનું સર્વાધિક અહિત કરે છે. ]

३६४) अत्थंगयंमि आइच्चे, पुरत्था अ अणुग्गए। आहारमइअं सन्त्रं, मणसा वि न पत्थए ॥८–२८॥ आइच्चे=સૂર્ય अत्थंगयंमि=અસ્ત થયે છતે અને पुरत्था=भूव દिશામાં अणुगण्= ઊગ્યા भूवे आहारमइअं= આહારાત્મક (અશન-પાન-ખાદિમ-સ્વાદિમ) સર્વ્વ= सर्व मणसा=भनथी पश न पत्थए=न ध्रेथ्छे. (२८) દિવસે પણ આહાર ન મળે તા શંકરવું?

३६५) अतितिणे अचवले, अप्पभासी मिआसणे ।

हविज्ज उअरे दंते, थोवं लद्धं न खिसए ॥८ ... २९॥

સાધુ अतिंतिणे=અત ંતિલા (ન મળે તા પણ જેમ તેમ નહિ બાલનારા) अचवले=સ્થિર (મનવાળા), (કારણે) અલ્પભાષી, તથા મિआसणे=મિતભાજી (થાડું ભાજન લેનારા) इविज्ज=હાય વળી उअरे दंते=ઉદરને દમનારા (આેછી વસ્તુથી નિર્વાહ કરનારા) હાવાથી થાડું (અલ્પ ભાજન) રુદ્ધું=પામીને (પૂર્ણ ન મળે તા) પણ ભાજનને કે દાતારને ન સિંસણ=નિન્દે નહિ. (૨૯)

[ ગાંભીર્ય અને સત્ત્વને કેળવ્યા વિના અજ્ઞાનથી પરીષહેા સહવા છતાં નિર્જરા થતી નથી. ધર્મઅનુકાનાે કષ્ટદાયા છે, માટે ધર્મપ્રાપ્તિની ભૂમિકારૂપ આ ગુણુાની આવશ્યકતા છે. ]

હवे भढना त्याञ भाटे કહे छे કे– (उ६६) न बाहिरं परिभवे, अत्ताणं न समुकसे । सुअलाभे न मज्जिज्जा, जच्चा तवस्सिबुद्धिए ॥८–३०॥

बाहिरं=अહારનાના ( પાેતાના સિવાય બીજાના ) પરાભવ ન કરે, अत्ताणं=પાેતાના ('હું આવા છુ' વગેરે) સસુત્કર્ષ ( વડાઇ ) ન કરે અને સુअळाમં=શ્રુતજ્ઞાનની પ્રાપ્તિથી, जज्ञा=ઉચ્ચ જાતિથી तवस्सि=તપસ્વિપણુાથી કે વિશિષ્ટ बुद्धिए=**સુધ્દિથી** न मक्जिज्जा=भद्द ન કરે. (૩૦)

[ જે જે વિષયમાં મદ થાય તે તે ભાવા અન્યજન્મમાં હીન મળે છે. કાેઇ પણ પુણ્યપ્રાપ્ત વસ્તુથી કે આત્મગુણેાથી સ્વ–પર કલ્યાણુ કરવું, એ જ તેની સફળતા છે. એથી વિરુદ્ધ પ્રાપ્ત થએલા તે ગુણા કે ઋદિ વગેરેથી અન્યના પરાભવ કરવા, મદ કરવા, વગેરે એના દુરુપયાંગ છે અને તેને કલ કિંત કરવા તુલ્ય છે. ] હવે જાણતાં અજાભુતાં ચએલા દાેષને અંગે એાઘથી કહે છે—

(३९७) से जाणमजाणं वा, कट्डु आहम्मिअं पयं ।

संवरे खिप्पमप्पाणं, बीअं तं न समायरे ॥८–३१॥ से=ते साध्य लखुतां કे અलखुतां आहम्मिअं=

અધાર્મિક (ધર્મવિરુદ્ધ) પ્યં=સ્થાનને (કાઇ વર્તનને) અધાર્મિક (ધર્મવિરુદ્ધ) પ્યં=સ્થાનને (કાઇ વર્તનને) જ્ટ્ટુ=કરીને શીઘ આત્માને સંવરી લે. (અર્થાત્ મૂલગુણ-ઉત્તરગુણ સંગંધી કાઇ દાષ સેવાય તા તુર્ત તે દુષ્ટભાવથી પાછા કરીને આલાચનાદિદ્વારા તેને રાકી દે) અને નીઝં=

અીજી (બીજીવાર) તં=તેને ન આચરે-ન કરે. (૩૧) [કાઇ પણ ગુણ કે દોષનું સેવન થયા પછી પશ્ચાત્તાપ, નિન્દા, કે અણગમાં પ્રગટે તા તે સેવન નિષ્ફળ થાય છે અને પુનઃ પુનઃ સેવન થાય તા તેના સંસ્કારા દઢ થવાથી તે તે કમોંના અનુબ ધ (પાર'પ-રિક ખધ) થાય છે. અર્થાત ગુણાનું સેવન વાર'વાર કરવાથી અન્ય જન્મામાં તેના સંસ્કારથી ગુણાનો તીવ્ર પક્ષ થાય અને મરણાન્ત આપત્તિ આવે તા પણ ગુણાનું રક્ષણ કરી શકે છે. એથી વિપરીત દોષા માટે પણ એવું જ બને છે. એ કારણે ગ્રાનીઓએ દોષ સેવન થતાં તરત જ પ્રાયશ્વિત્ત વગેરેથી શુદ્ધિ કરીને પુનઃ તેવા દોષા સેવન ન કરવા જણાવ્યું છે. પ્રાયશ્વિત્ત કરવા છતાં વાર'વાર એ દોષને સેવવાથી પ્રાયશ્વિત્ત નિષ્ફળ થાય છે અને પરિણામે નિઃગ્રકતા પ્રગટે છે. વસ્તુતઃ તેટલા જ તીવ્ર પશ્ચાત્તાપ વિના સાચું પ્રાયશ્વિત્ત થતું જ નથી, માટે દોષનો પ્રતિપક્ષ અને ગુણના પક્ષ પ્રગટાવવા જોઇએ. ]

७वे એ જ વાત ઉપદેશ३પે કહે छे— (उ६८) अणायारं परक्कम्म, नेव गृहे न निह्ववे । सुई सया विअडभावे, असंसत्ते जिइंदिए ॥८−३२॥

### [ દશ વૈકાલિક

માટે સુई=શુદ્ધ (નિર્મળ) આશયવાળા, યથાર્થતયા विअडमावे= सावने પ્રગટ કરતા, બાહ્ય પદાર્થીમાં असंसत्ते= અપ્રતિબદ્ધ અને જિતેન્દ્રિય ( એવા સાધુ પૂર્વવાસનાથી કે અનુપયાગાદિથી) કાેઈ અનાચારને परक्रम्म= सेવીને પણુ (ગુરુથી) नेव गृहे= ગાેપવે નહિ અને न निह्नवे= છુપાવે નહિ. (૩૨)

[ અધૂરું કે અયથાર્થ કહેવું તે ગેાપવ્યું અને સર્વથા ન કહેવું તે છુપાવ્યું કહેવાય, એમ ભેદ સમજવા. ઘરના ચારના શરમથી પક્ષ કરી છુપાવે તાે ઘરની સંપત્તિના નાશ થાય, તેમ આત્માના ચાેર– રૂપ દાેષોના પક્ષ કરી લજ્જાથી પણુ છુપાવે તાે આત્મધનના નાશ થાય જ. કાેઈ અકાર્ય કરતાં પહેલાં શરમાવું તે લજ્જા ગુણ કહેવાય છે. કરેલી ભૂલનું પ્રાયશ્વિત્ત કરતાં શરમાવું તે લજ્જાગુણ નહિ પણ અપયશના ભયરૂપ હેાવાથી દાેષ છે. ]

(३६८) अमोईं वयणं कुज्जा, आयरिअस्स महप्पणो । तं परिगिज्झ वायाए, कम्म्रणा उववायए ॥८–३३॥

[ શ્રુત–ચારિત્રવ ત ગુરુનું વચન (આદેશ કે ઉપદેશ) પ્રાયઃ અમેાધ હાય છે, નિષ્ફળ થતું નથી. માટે તેને સાંભળતાં જ ' તહત્તિ ' કહીને સ્વીકારવું અને તે પ્રમાણું આચરણ કરીને સફળ કરવું જોઇએ. 'તહત્તિ' એ એવા મહામ ત્ર છે કે તેને ઉચ્ચારતાં તુર્ત જ કર્મા તૂટે છે અને કાર્યમાં સફળતા મળે છે. ' **પથમેશં, તદ્દમેગં, अचितद्दमેગં,** 

288

प्रसंदिद्वमेथ, इच्छियमेथं, पडिच्छियमेथं, इच्छिअं पडिच्छि-अमेअं, सच्चेणं, पसमहे से जहेअं तुब्भे वयह त्ति ' अर्थात, માં એમ જ છે. તેમ જ છે. સસ છે, સંદેહ વિનાનું છે, હું એ જ ઈચ્છું છું, વાર વાર ઇચ્છું છું, ઇચ્છું છું અને વાર વાર ઇચ્છું છું, મા સાચું જ છે કે જે તમે કહેા છેા' વગેરે કલ્પસૂત્રાદિ મૂળ આગ-માના શબ્દો વિનયરૂપ છે. વિનયથી તુર્ત વિઘ્નભૂત અંતરાયો તૂટે *કે* અને કાર્ય નિર્વિઘ્ને પૂર્ણ થાય છે. ઉત્તમ ગુર્વાદિનું વચન ઉત્તમ ર્જ્યાં તેના સ્વીકાર કે અમલ કરવાની આવડત ન હાેય તા તે નિષ્ફળ યને એટલું જ નહિ. અનાદરથી–અનાદરનામની આશાતનાદારા મેહનીયાદિ કર્મોનાે બંધ પણ થાય છે. વ્યાખ્યાન સાંભળતાં શ્રાવકાે યુર્ના વચનનાે વિનયપૂર્વક સ્વીકાર કરવા માટે 'છ' 'છ છ' વગેરે મેલે છે. દશ પ્રકારની સામાચારીમાં 'તહકાર' સામાચારી પણ આ કારણે કહી છે. માટે ગુરુના વચનને નિષ્કપટભાવે આદરપૂર્વક સ્વીકારવું અને એ પ્રમાણે આચરવું, એ સાધુતાને સફળ કરવા માટે ઘણું જરૂરી છે. સંપર્ણુશ્રુતધર શ્રીગૌતમસ્વામીજી પણ વાર**ંવા**ર પ્રભુ મહાવીરદેવને પૂછતા અને ઉત્તર સાંભળીને 'તહત્તિ' કહેતા, તાે સામાન્ય આત્માએ તાે અવશ્ય તેમ કરવું જોઈએ. ]

.३७०) अधुवं जीविअं नच्चा, सिद्धिमग्गं विआणिआ । विणिअद्विज्ज भोएसु, आउं परिमिअमप्पणो ॥८–३४॥

છવિતને (છવનને) अघुवं=અનિત્ય જાણીને અને (એ અનિત્ય જીવનમાંથી મુક્ત થવા માટે શ્રીજિનેશ્વરદેવાએ કહેલા સમ્યગ્ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ) સિહિના (મુક્તિના) માર્ગને विआणिआ=જાણીને (સમજીને કર્મઅન્ધમાં હેતુબૂત) બોગોથી विणिअट्रिज्ज=નિવૃત્ત થવું (અનાસક્ત રહેવું), કારણ કે अपणो=આપણું આયુબ્ય પરિમિત છે. (૩૪)

કાળની કાળ અતકિંત કચારે આવશે, તે ગ્રાની વિના જાણી શકાય તેમ નથી અને મરણ પછી પુનઃ આ ધર્મસામગ્રી મળવી સુલભ નથી. કારણ કે સારી આરાધના કરનારને પ્રાયઃ દેવને ભવ મળે અને ન કરવા વગેરેથી તિર્ધ ચ વગેરે ગતિમાં જાય. અર્થાત મનુષ્યે મરીને મનુષ્ય થવું એ દેવભવ કરતાંય દુર્લ છે, છતાં કદાચ મનુષ્યભવ મળે તાે પણ આર્યદેશ, ઉત્તમકુળ, વગેરે ધર્મસામગ્રી તાે એક કરતાં એક અધિકતર દુર્લભ છે. માટે મળેલી સામગ્રીને પ્રમાદ તજી સકળ કરી લેવાની ગ્રાનીઓએ ભલામણુ કરેલી છે.]

(३७१) बलं थामं च पेहाए, सद्धामारुग्गमप्पणो । खित्तं कालं च विन्नाय, तहऽप्पाणं निजुंजए ॥८-३५

अप्पणो= पेाताना बलं=भनेाभणने, थामं=शरी२-ખાતને. શ્રદ્ધાને તથા આરોગ્યને સમજીને અને વર્તમાન क्षेत्र-કાળને लखीने (એાળખીને) अप्पाणं=आत्माने तहा= તે તે રીતે (આરાધનામાં) નિનુંન્ર જોડવા જોઇએ. (આ ગાથા ટીકામાં નથી, માટે પ્રક્ષિપ્ત સંભવે છે.) (૩૫)

મિનાેખળ અને શરીરઞળ બે પરસ્પર બાધક ન થતાં સહાયક થાય તે રીતે આરાધના કરવી જોઈએ. અન્યથા મનની ઈચ્છાએા તીવ છતાં શરીરબળ ન પહેાંચે તેવું કાર્ય કરવાથી શરીર થાકે કે રાેગી થાય, શરીરબળ અધિક હાેય છતાં મનને ગમતું ન હાેય તેવું કરવાથી મન દુર્ધ્યાનથી તેને નિષ્ફળ કરે અને આક્રમણ કરીને પરિણામે આરાધના છોડાવી દે. માટે ગ્રાનથી મનને સમજાવીને-મનમાં ભાવના પ્રગટાવીને શરીર ન બગડે-ન થાકે તે રીતે પ્રત્યેક કાર્યો કરવાં. જો કે પ્રત્યેક વ્યક્તિ માટે આ માર્ગ નથી, તાે પણ ખન્નેનાં બળને અનુ-સરવું તે રાજમાર્ગ છે. કાેઇ વાર મન ન માને તેવું, કે શરીરયળ ન પદેાંચે તેવું પણ કરવાથી લાભ થાય છતાં એ રાજમાઈ નથી: અપવાદ

285

માર્ગ છે. અહીં બળ અને થામ બન્નેને જોવાં તે રાજમાર્ગ બતાવ્યે છે. શ્રદ્ધા અને આરોગ્ય માટે પણુ એ જ કરવા યોગ્ય છે. માટે ચારેના બળાબળને વિચારવું. 'ક્ષેત્ર–કાળ' વિચારવાનું કારણુ એ છે કે પ્રત્યેક ક્ષેત્ર કે પ્રત્યેક કાળમાં કર્તવ્ય એકસરખું હોતું નથી, કાળાદિ બદલાય સારે કર્તવ્ય અકર્તવ્ય અને અકર્તવ્ય પણુ કર્તવ્ય બની જાય છે. માટે પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં કે પ્રત્યેક કાળમાં દષ્ટિ આત્મહિત સામે રાખી આરાધના જેમ નિર્વિધ્ને થઇ શકે તેમ વર્તવું. ભયના સમયે ઘરને કે તીજોરીને વધારે સંભાળવાં જરૂરી છે, તેમ કાળ વગેરે ભાવા જેમ જેમ હીન થતા જાય તેમ તેમ આત્મા લૂંટાય નહિ, આરાધના નિર્વિધ્ને થઈ શકે અને મોહાદિનું આક્રમણુ અટકાવી શકાય, તેવી મર્યાદાઓને તથી કરવાથી આખરે સર્વનાશ થાય છે અને મર્યાદાઓને મજબૂત કરતાં થાડું થાય તા પણ સંગીન-જિતાજ્ઞાને અનુસરતું થવાથી વધારે ઉપકાર કરે છે. માટે માર્ગાનુસારિણી સુદ્ધિ વડે પરિણામદ્રષ્ટા બનીને વર્તમાન સુધારવું.

(૩૭૨) जरा जाव न पीडेइ, वाही जाव न वड्ढइ । जाविंदिया न हायंति, ताव धम्मं समायरे ॥८–३६॥ (ष्टद्धत्व, व्याधि અને ઇન્દ્રિયાની क્षीखता ધર્મકાર્યમાં આધાકારી છે, માટે વચની હાનિરૂપ) જરા જ્યાં સુધી પીડે નહિ, ક્રિયાના સામથ્ય ના શત્રુ એવા) વ્યાધિ જ્યાં સુધી વધે નહિ અને (ક્રિયાના સામથ્ય માં ઉપકારક) ઇન્દ્રિયા જ્યાં સુધી न हायंति=क्षीिख થાય નહિ, ત્યાં સુધી (તે પહેલાં) (ચારિત્ર) ધર્મ ને સમ્યગ આચરવા જોઇએ, (૩૬) [ મનના પરિણામ હાેવા છતાં જરા, વ્યાધિ અને ઇન્દ્રિયાની ક્ષીણતા થતાં તે સફળ થતા નથી. એ કારણે જ જ્ઞાનીઓ કહે છે કે

#### [કરા વૈકાલિક

' શુભ મનેારથા લાંબા ટકતા નથી અને ટકે તો પણુ સામગ્રી અનિત્ય હાેવાથી ટકવી દુ:શકચ છે ' માટે શુભકાર્યોમાં વિલ'બ નહિ કરવા.] એના ઉપાય કહે છે કે---

(303) कोहं माणं च मायं च, लोभं च पाववड्दणं । वमे चत्तारि दोसे उ, इच्छंतो हिअमप्पणो ॥८-३७॥ पाववड्ढणं=भाभने वधारनारा डोधने, भानने, भायाने अने देालने, એ ચાર દेાષાને अप्पणो=आत्माना હિतने ઈચ્છતાે મુનિ वमे=तळे (तेना ઉદયને વશ ન થાય). કારણ કે એ ચારને તજવાથી સર્વસ પદાઓ સ્વયમેવ પ્રગટે છે. (30)

તેને ન તજે તેા આ જન્મના અપાયા જણાવે છે કે-

(३७४) कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणयनासणो । माया मित्ताणि नासेइ, लोभो सव्वविणासणो ॥८-३८॥

કોધ પ્રીતિના મૂળથી નાશ કરે છે, માન વિનયના નાશ કરનાર છે, માયા મિત્રાના નાશ કરે છે અને લાભ સર્વના નાશ કરે છે. (૩૮)

[ કાેધને વશ થઇને બાેલાએલું વચન કે કરેલું વર્ત તે પ્રીતિને તોડે છે, માનથી વિનય કરવા યાેગ્ય ગુરુનાે પણ અવિનય થાય છે, કારશ કે વન્દન વૈયાવચ્ચ વગેરે કરવા યાેગ્ય પૂજ્યાેથી પાતે અલ્પ છે એવું માનવું એ વિનયનું લક્ષણ છે, માની પ્રાયઃ સર્વ ત્ર પાતાને અધિક માનતાે હાેવાથી ' બીજો પાતાનાથી અધિક છે ' એવું સમજી પણ શકતાે નથી, પછી માને તાે શી રીતે ? એ કારણે માન વિનયઘાતક બને છે. મૈત્રીભાવનું મળ સહદયતા–નિખાલસપણું છે. માનવીનું હૃદય સદાય ચાર હાેય છે, તેથી તે મૈત્રી કરે તાે પણ ટકી શકતી નથી અનેલાેભ તાે પ્રાયઃ ક્રોધાદિ ત્રણેનાે ઉત્પાદક હાેવાથી પ્રીતિ, વિનય, મૈત્રી અને ખીજા પણ સર્વગ્રણે!નાે ઘાત કરે, એ ઘટિત છે જ.]

# (३७५) उवसमेण हणे कोहं, माणं मददया जिणे । मायं चऽज्जवभावेण, लोभं संतोसओ जिणे ॥८--३९॥

( માટે ) ક્રોધને ઉપશમભાવથી હણવા, માનને (માર્દવથી) (નમ્રતાથી) જીતવું, માયાને આજવભાવથી (સરળતાથી) જીતવી અને લાેભને સંતાેબથી જીતવાે. (૩૯)

િક્રોધાદિ ભાવેા કર્મજન્ય હેાવાથી જડ છે અને ઉપશમ વગેરે ક્રમેની મંદતાથી પ્રગટેલા આત્માના ચૈતન્યરૂપ છે, ઘાસની માટી ગંજીને એક ચિનગારી બાળી મૂકે તેમ ચૈતન્યનેા અંશ પણ જડભાવના નાશ કરવા સમર્થ છે, માટે ઉદયમાં નહિ આવેલા ક્રોધાદિના ઉદય રાેકીને અને ઉદયમાં આવેલાને નિષ્ફળ કરીને જીતવા. વસ્તુતઃ સામાના ક્રોધ-માન–માયા કે લેાભ આપણામાં ક્રોધાદિ ભાવાે હાેય તાે જ ખટકે છે. આપણા ક્રોધાદિ પરિણામા મંદ થયા હોય, ઉપશમાદિ ચૈતન્ય પ્રગટવું હોય, તા સામાના ક્રોધાદિથી ઊલટા અધિક લાભ થાય છે. સંગમ અને ચંડકૌશિક જેવા ક્રોધીએાના ક્રોધની સામે પ્રભુ મહાવીરદેવ નિરાકુળ રહી શકચા, તેમાં તેમનું ઉપશમ બળ સહાયક હતું. કાેધની સામે કાેધ, કે માનની સામે માન, વગેરે દુર્ગુ હની સામે દુર્ગુ હુને અથડાવવાથી બન્નેમાં દુર્ગું વધે અને દુર્ગું ણી સામે ગુણુનું શસ્ત્ર ધરવાથી પાતાનામાં રહેલા થાેડા–નિર્બંળ પંણ દાેષા મૂળમાંથી નાશ થાય અને સામાના પણુ દુર્ગું હ્યુાને રક્ષણુ નહિ મળવાથી ઉધાડા પડી નાશ પામે. ચંડકૌશિક, સંગમ, કે કમઠ જેવાનાે જાજ્વલ્યમાન ક્રોધ, બાહુબલીનું પર્વત જેવું માન, વગેરે નાશ પામ્યા તેનું કારણ એ હતું કે સામે ગુણોનું શસ્ત્ર ધરવામાં આવ્યું હતું. માટે સ્વ-પર કલ્યાણને ઈચ્છનારે દેાષનેા યદલા ગુણથા વાળવા એ જ શ્રેયસ્કર છે.]

[ દશ વૈકાલિક

डोधादिने नदि छतवाथी परक्षे। इना अपाये। इने छे-(उ७६) कोहो अ माणो अ अणिग्गहिआ, माया अ लोभो अ प(वि)वड्ढमाणा । चत्तारि एए कसिणा कसाया, सिंचंति मूलाइं पुणब्भवस्स ॥८-४०॥ अणिगहिआ=नडि छतेवा (निरङ्ध्रश) डेाध अगिगहिआ=नडि छतेवा (निरङ्ध्रश) डेाध अने मान, तथा पवड्ढमाणा=प्टर्धिइ पामता माया अने वेका को साथे कप्रिणा-हिक्षध (अध्रया २८ शक्षेक्ष)

લેાલ, એ ચારે कसिणा=કિલષ્ટ (અથવા રૂઢ થએલા) કષાયા ( અશુલલાવનારૂપ જળ વડે તે તે પ્રકારના કર્મબ'ધ કરાવીને) પુનર્જન્મનાં મૂળિયાંને સી'ચે છે. (૪૦)

[સંસારનું બીજ કષાયે৷ અને કષાયેાના આધાર વિષયે৷ છે, માટે વિષયેાના ત્યાગદ્વારા કષાયેાને નળળા કરી સંસારની પરંપરા રાેકી શકાય છે, અર્થાત્ વિષયેાના વિરાગથી કષાયાેના મૂળમાંથી નાશ કરીને જન્મમરણની પરંપરાંના પણ સમૂલનાશ કરી શકાય છે.]

કષાયાના નિચઢ માટે વિશેષ ઉપાયા કહે છે-(૩৩૭) रायणिएसु विणयं पउंजे, धुवसीलयं सययं न हावइज्जा । कुम्मुव्व अल्लीणपलीणगुत्तो, परक्कमिज्जा तवसंजमंमि ॥८–४१॥ ચिरદીक्षितादि અन्य रायणिएसु=२त्नाधिडेाने। विनय (અભ્યુત્થાનાદિ) पउंजे=કरे, અઢાર હજાર શીલાજ્ગના પાલનરૂપ ઘુवसीलयं=धुवशीक्षिताने (નિત્ય આચારને) શકિત ગે। પગ્યા વિના સતત ( પ્રતિદિન ) न हाबइच्जा=ध८वा न दे, (અખંડ પાળે) અને कुम्मुच्व=કાચબાની જેમ अल्लीण=અંગાને ગેાપવવા पलीण=ઉપાંગાને ગાપવવા દ્વારા गुत्तो=ગુપ્ત (એવાે સુનિ) तवसंजमंमि=તપપ્રધાન સાંયમમાં परक्षमिच्जा=પરાક્રમ કરે. (૪૧)

[સંયમમાં બાહ્ય-અભ્યંતર બાર પ્રકારના તપની મુખ્યતા છે, કારણુ કે તેના વિના સંયમમાં વિકાસ થતાે નથી. અભ્યંતર તપ સંયમના પ્રાણભૂત અને બાહ્યતપ સંયમના શરીરરૂપ છે, એમ બાહ્ય અભ્યંતર ઉસય તપની આરાધના એ સંયમની આરાધના છે.]

(३७८) निदं च न बहुमनिज्जा, सप्पद्दासं विवज्जए । मिहोकहाहि न रमे, सज्झायंमि रओ सया ॥८–४२॥

નિદ્રાને અહુમાને નહિ (નિષ્કામશાયી અને પ્રકામ-શાયી ન બનતાં વિશેષ આરાધનાના આશયથી શરીરની સહાય મેળવવા પૂરતાે તેને આરામ આપે.) सप्पहासं=આતિહાસ્યને વર્જે, મિદ્દોकहाहिं=ગુપ્તવાતામાં રમે નહિ (કાઇની ગુપ્ત વાતાના રસ ન રાખે) અને સ્વાધ્યાયમાં સદા રકત રહે (૪૨) [વિના કારણે નિદ્રા કરવાથી પ્રમાદના પક્ષ વધે, અતિ

ાવના કારણ ાનવા કરવાવા પ્રમાદના પદ્મ પદ્ય, આત હસવાથી ગાંભીર્યના નાશ અને સાધુતાની લઘુતા થાય, બીજાની ગુપ્ત વાતાના રસથી કાઈને આપઘાત વગેરે કરવાના કે પાતાને શિરે કલંક આવવાના સંભવ રહે, માટે એ સઘળું તજીને સ્વાધ્યાયમાં સદા રક્ત રહે. સ્વાધ્યાય કરવાથી નવા નવા શુભ પરિણામા પ્રગટે છે અને ત્રણે યાેગાની અકુશળ પ્રવૃત્તિ અટકે છે.]

(३७८) जोगं च समणधम्मंमि, जुंजे अनलसो धुवं । जुत्तो अ समणधम्मंमि, अद्वं लहइ अणुत्तरं ॥८-४३॥

ર્પર

॥८-४४॥ जेणं=જે ज्ञानादि સમ્પત્તિ વડે इहलोग-पारत्त-हिअं= आલાેક અને પરલાેકના હિતને અને પર'પરાએ सुग्गइं= સિષ્દિગતિને પામે, (તે ज्ञानादिनी પ્રાપ્તિ માટે) बहुस्सुअं= આગમવૃદ્ધને (આગમના જાણ ગુર્વાદિને) સેવે (વિનયાદિ પૂર્વક તેઓની આજ્ઞાનું પાલન કરી પ્રસન્ન કરે) અને તેઓને अત્थविणिच्छ्यं=અર્થના નિશ્ચયને (તે તે હિતકર-અહિતકર ભાવાના નિશ્ચય કરવા) पुच्छिज्ज=પૂછે. (૪૪)

(३८०) इहलोगपारत्तहिअं, जेणं गच्छइ सुग्गइं । बहुस्सुअं पज्जुवासिज्जा, पुच्छिज्जत्थविणिच्छयं

શ્રષ્ઠ અદું = અર્થ ને (સંપત્તિને) પામે. (૪૩) [ઉત્સાહ વિના પ્રવૃત્તિ કરવા છતાંય યથાર્થ કળ મળતું નથી, માટે 'ઉત્સાહપૂર્વ ક' કહ્યું છે. 'યોગોનો મુખ્ય-ગૌણભાવ કરવા' અનુપ્રેક્ષાસ્વાધ્યાયમાં મનોયોગને, શેષ સ્વાધ્યાયમાં વચનયોગને, પ્રતિલેખનાદિમાં કાયયોગને મુખ્ય રાખવા અને અન્યયોગને ગૌણ કરવા. જે કાળે જેનું મહત્ત્વ હાય તે કાર્યમાં તે યોગોને જોડવા. અર્થાત ભોજનકાળે અધ્યયન કે અધ્યયનકાળે ભોજન વગેરે ન કરતાં પ્રત્યેક કાર્યો યથાકાળ કરવાં. તે પણ એક બે દિવસ પૂરતાં નહિ પણ નિત્ય-જીવતાં સુધી, એમ 'ધ્રુવનો' અર્થ સમજવા. એ રીતે વર્તતા સાધુ જ્ઞાનાદિ સમ્પત્તિને અવશ્ય પામે.]

अनलतो= ३ त् साહવાન્ घुवं= धुव (નિત્ય કાળાદિને અનુસરીને ગૌણ-મુખ્યભાવે મન વચન કાયાના વ્યાપારરૂપ) जोगं= त्र શુ ચાગાને ક્ષમાદિ દશ પ્રકારના समणधम्मंमि= શ્રમણુધર્મમાં जुंजे= જો ડે. (એ રીતે) શ્રમણધર્મમાં जुत्तो= જો ડાએલા (મુનિ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપ) अणुत्तरं= શ્રષ્ઠ अट्टं= અર્થને (સંપત્તિને) પામે. (૪૩)

રપર

અધ્યયન આઠસું]

[તથાવિધ વિનયાદિદ્વારા પ્રસન્ન થએલા ગુરુ શિષ્યને પાત્ર જાણીને શાસ્ત્રોની રહસ્યભૂત વાતા સમજાવે. માટે નિર્મળ ગ્રાનના અર્થાએ ગુર્વાદિ ગ્રાનીઓનો વિનય કરી તેઓને પ્રસન્ન કરવા જોઈએ. વિનય કરવાથી પાત્રતા પ્રગટે છે અને આવરણેારૂપ કર્મોના ક્ષયાપશમ થાય છે, એથી આત્મામાં ગ્રાનના પ્રકાશ થાય છે. સ્વયં પુસ્તકા વાંચીને મેળવેલું ગ્રાન માહેના ઘાત કરી શકતું નથી, વિનયથી ગ્રાનાવરણીયાદિ કર્મા ખપવાથી પ્રગટ થયેલા ગ્રાન પ્રકાશ માહના અંધકારને નાશ કરે છે, માટે અહીં ભણવાને બદલે બહુશ્રુતની ઉપાસના કરવાનું કહ્યું છે. વિનયથી જેટલું કે જેવું ગ્રાન પ્રગટે છે, તેટલું કે તેવું ગ્રાન સ્વયં કે વિનય વિના અયોગ્ય પાસે ભણુવાથી પણ કદી મળતું નથી.]

(३८१) हत्थं पायं च कायं च, पणिहाय जिइंदिए । अल्लीणगुत्तो निसिए, सगासे गुरुणो मुणी ॥८-४५॥

(ગુરુનેા પશું પાસક મુનિ કાયસ યમ માટે) ગુરુની સગાસે=પાસે હાથને, પગને અને શરીરને પળિદ્દાય=સ યત કરીને (ઇન્દ્રયાના વિજય કરીને) અસ્ત્રીળગુત્તો=કંઇક લીન–ગુપ્ત (શરીર સંકાચીને) બેસે. (૪૫)

[વિનીત સાધુ શકચતા મુજબ ગુરુની દષ્ટિએ દેખાય તેમ, શરીરતે, હાથ-પગતે સંક્રાચીતે, તેત્રોને જ્યાં ત્યાં ફેરવ્યા વિના અને કાનથી બીજાનું સાંભળવાનું લક્ષ્ય છેાડીને, ઈત્યાદિ ઇન્દ્રિયોના અંકુશ કરીતે અવયવાને ગાપવીને (સ્થિર આસનથી) એકાત્ર થઈને બેસે.] (૩૮૨) न पक्खओ न पुरुओ, नेव किचाण पिट्टओ । न य ऊरुं समासिज्ज, चिट्टिज्जा गुरूणंतिए ॥८-४६॥ किचाण=ગुરુની બરાબર पक्खओ=પડખે, અરાબર पुरुओ=સામે, पिट्टओ=પાછળ, કે ऊरं=સાથળને समासिज्ज=

[ દ્વરા વૈકાલિક

દાબીને (સાથળ ઉપર સાથળ મૂકીને) गुरूणंतिए=ગુરુની નજીક न चिट्ठिज्जा=બેસે નહિ. (४६)

['**ન**' સર્વત્ર નિષેધ માટે છે. બરાબર પડખે એસવાથી તુલ્ય દેખાવાથી અવિનય અને આગળ બેસવાથી વંદન કરતા બીજાઓને અંતરાય થાય, પાછળ બેસવાથી ગુરુ જોઇ ન શકે, અંગને સ્પશી<sup>૬</sup>ને બેસવાથી અવિનય–આશાતના થાય અને બહુ દૂર બેસવાથી ગુરુનું પ્રયોજન ન કરી શકે, વગેરે દોષો સમજવા.]

હવે ઉપાસના માટે વાણીનાે સંયમ કરવા કહે છે—

(३८३) अपुच्छिओ न भासिज्जा, भासमाणस्स अंतरा । पिड्रिमंसं न खाइज्जा, मायामोसं विवज्जए ॥८-४७॥

ગુર્વાદિએ પૂછચા વિના (વિના કારણે) **બાલે નહિ, તે** બાલતા હાેય તેમાં પણ વચ્ચે ('આ આમ નહિ પણ આમ છે' વગેરે ) બાલે નહિ, **પિટ્ટિમંસં=પરેાક્ષમાં દાેષાને ન** खाइज्जा=ન બાલે અને માયાપૂર્વક મૃષા બાલવાનું વજે'. (૪૭)

(३८४) अप्पत्तिअं जेण सिआ, आसु कुप्पिज्ज वा परो । सव्वसो तं न भासिज्जा, भासं अहिअगामिणि॥८-४८॥

વળી જેનાથી માત્ર અપ્રીતિ થાય તેવી, કે પરો= બીજો आसु=તુર્ત કાેપ કરે તં=તેવી अहिअगामिणिं= (ઉભય લાેકમાં) અહિત કરનારી ભાષાને સવ્વસો=સવ<sup>°</sup> અવસ્થામાં (કઠી પણ) ન બાેલે. (૪૮)

[ગ્રાનગંભીર ગુર્વાદિને અપ્રીતિ ન થાય, તેા પણ તેઓના ભક્ત અન્ય સાધુ આદિને તેા અપ્રીતિ થાય કે રાષ પ્રગટે, માટે તેવી ભાષા ઉભય લાેકનું અહિત કરે. કારણુ કે અતુલ ઉપકારી વિનયના પાત્રભૂત ગુરુનેા પણ અવિનય કરનાર અન્ય ક્રાઇનેા વિનય કરી શકે નહિ. સાધુનેા ક્રોધ કરવાનેા આચાર નથી, તેા પણ ગુર્વાદિ પૂજ્યોનેા અનાદર કે અપમાનાદિ કરનાર પ્રત્યે રાેષ પ્રગટે, કારણ કે તે ગુરુભક્તિરૂપ હોવાથી પ્રશસ્ત છે. કરણીય નથી છતાં યેાગ્ય શિષ્યને તે થયા વિના ન રહ. એવા રાેષ કૃતગ્રતા અને ગુણાનુરાગથી થાય માટે તે ગુણરૂપ છે. સદ્દગતિનું કારણ છે. આ વિષયમાં ગાેશાળકે કરેલું અપમાન સહન નહિ કરનારા પ્રભ્ન મહાવીરદેવના શિષ્યો દ્રણાન્તભૂત છે.]

(૩૮૫) दिइं मिअं असंदिद्धं, पडिपुत्रं विअं जिअं । अयंपिरमणुव्विग्गं, भासं निसिर अत्तवं ॥८-४९॥ ( કિન્તુ ) दिट्ठं=कोએેલું-બાણેલું, मिअं=भित, असंदिद्धं=सं દેહરહિત, पडिपुन्नं=પૂર્ણુ, विअं=व्यक्त (સ્પષ્ટ), जिअं=પરિચિત શબ્દેામાં, अयंपिरं=ઊંચું નીચું નહિ અને अणुव्विगं=ઉદ્વેગ ન થાય તેવું માસં=વચન अत्तवं=આત્મવાન્ (ગ્રાની) निसिर=બોલે. (४૯)

[ચાક્કસ જાણતાં હાેય તેવું, મિત=અલ્પશબ્દામાં-ખાસ પ્રયાજને, પર્ણુ=સ્વરાદિ પૂર્ણ ઉચ્ચારવાળું, સ્પષ્ટ સમજાય તેવું બહુ માટેથી કે ધીમેથી નહિ પણ મધ્યમ અવાજથી અને સાંભળતાં પ્રસન્નતા થાય તેવા પ્રસન્ન ચિત્તથી બાલવું, તે વાણીના વિનય છે.]

(३८६) आयारपन्नत्तिधरं, दिट्ठिवायमहिज्जगं। वायविक्खलिअं नच्चा, न तं उवहसे मुणी ॥८-५०॥ आयार=आग्धाश ७२० तथा पन्नत्तिधरं=भन्न पित (ભગવતી) સूत्रने लखेला અने दिदिठवाय = दृष्टिवाटने अहिज्जगं= सखुता એવા ज्ञानीनी पखु वायविक्खलिअं= वयननी विविध रुभक्षनाओाने लखीने मुनि तं=तेने न उबहसे= ७ से नहि. (ઉपढास-भश्धरी ४२ नहीं) (५०)

#### [ દશ વૈકાલિક

[આચારાંગ ભણવાથી શબ્દોના લિંગા વગેરેનું સામાન્ય અને ભગવતીથી એ જ લિંગ વગેરેનું વિશેષ જ્ઞાન થાય છે. દષ્ટિવાદથી પ્રકૃતિ, પ્રત્યય, લાપ, આગમ, વર્જુ વિકાર (ભેદ), કાળ, વિસક્તિ આદિ વ્યાકરણ સંબંધી સમ્પૂર્જુ બાધ થાય, છતાં છન્નસ્થ હાેવાથી જ્ઞાનીની પણ ભૂવ થાય, માટે ઉત્તમ મુનિ સ્ખલના સાંભળીને મશ્કરી ન કરે. પછી સામાન્ય બાધવાળાની સ્ખલનાની તા હાંસી થાય જ કેમ ? અર્થાત્ કાઇની ભૂલ જાણીને મુનિ હસે-મશ્કરી કરે નહિ. દષ્ટિવાદને 'ભણેલા' નહિ કહેતાં 'ભણતા' કહ્યો, તેમાં એ હેતુ છે કે દષ્ટિવાદને ભરથા પછી વિશિષ્ટ જ્ઞાનને કારણે પ્રાય: તેની સ્ખલના ન થાય.]

(३८७) नक्खत्तं सुमिणं जोगं, निमित्तं मंतभेसजं । गिहिणो तं न आइक्र्खे, भूआहिगरणं पर्य ॥८–५१॥

५छवा छतां गिहिणो= 2 ७२ थने (शुक्षाशुक्ष) नक्खत्तं = नक्षत्रने, स्वप्नने, (वशी ४२ छाहि) जोगं = थे। शने (शूर्छाहिने) (अतीत अनागत विषय ४) निभित्तोने, मंतं = डेा ४ भन्त्रने अने (अतिसार वगेरे रे। गे।ना) मेसजं = औषधने वगेरे तं=ते ते भूआहिगरणं पयं = छवाने ઉ ५ द्रव ४ रना श अधि ४२ खु स्थानने न आइक्खे=न ४ छे. (५१)

[એકને ઉપકાર કરતાં બીજાને અપકાર થાય તે વાસ્તવિક ઉપકાર નથી, માટે મુનિ કોઈ જીવને ઉપક્રવ થાય તેવી વ.ત ઉપકાર માટે પણ ન કહે, કિન્તુ સ્વકર્મોદયરૂપ દુઃખને સમતાથી ભાગવી લેવા ઉપદેશ કરે. દુઃખમાંથી છૂટવાના ઉપાય દુઃખના નિમિત્તાથી દૂર થવું તે નથી, પણ સમતાથી ભાગવી લેવાં તે છે. દુઃખથી કંટાળીને તેનાં નિમિત્તાને દૂર કરવા ઇચ્છા કરવી તે આત્ત ધ્યાન છે, એમ સમજતા મુનિ નિમિત્તાદિના કે મંત્ર તંત્રાદિના ઉપદેશ ન કરે.] (3८८) अन्नद्वं पगडं लयणं, भइज्ज सयणासणं । उच्चारभूमिसंपत्रं, इत्थीपसुविवज्जिअं ॥८–५२॥ अन्नट्ठं=अीलना भाटे पगडं=अनेक्षुं (अनावेक्षुं), उच्चारभूमिभसंपन्नं=वडी-क्षधुनीति भाटेनी कूभिथी युठ्त, तथा इत्यीपसुविवज्जिअं=स्त्रीपशुभंडम्बर्कित એवा लयणं=स्थानने ( ઉपाश्रयने ) तथा सयणासणं=शयन-आसनने भुनि भइज्ज=स्रेागवे. (५२)

[વસતિ ઉચ્ચાર-પ્રસ્તવણની સગવડ વિનાની હાેય તાે આગાઢ પ્રસંગે હાજત રાકવા વગેરેથા અસંયમ થાય. શયન-આસન વગેરે પણ પાતાના નિમિત્તે કરેલાં-ખરીદેલાં વગેરે દાષિત ન વાપરે.] (૩૮૯) विवित्ता अ भवे सिज्जा, नारीणं न रुवे कहं ।

गिहिसंथवं न कुज्जा, कुज्जा साह हिं संथवं ॥८-५३॥

એ सिज्जा=વસતિ (કાેઇ કારણે) विवित्ता=અન્ય સાધુ વગરની (પાતે એકલાે હાેય, અથવા અનાચારી કાેઈ બીજો) હાેય તાે ત્યાં नारीणं=સ્ત્રીઓને कहं= ધર્મ કથા ન ऌवे=ન સંભળાવે. गिहिसंथवं=ગૃહસ્થાેના

**પરિચય ન કરે, સાધુઓની સાથે પરિચય કરે. (પ3)** [એકલાે હાેય છતાં સ્ત્રીઓને ધર્મકથા કહે તાે તેના પ્રહ્નચર્યમાં શ કા વગેરે થાય, માટે ઔચિત્ય સમજીને પુરુષાને અને અન્યસાધુઓ સાથે હાેય તાે સ્ત્રીઓને પણ સંભળાવે ગૃહસ્થના પરિચયથા સ્તેહ-પ્રતિભ ધ-લઘુતાદિ દાેષા થાય માટે તે વર્જવા અને સાધુના પરિચય કલ્યાહમિત્રના યાગતલ્ય હાેવાથી સંયમમાં વૃદ્ધિ થાય માટે કરવા.]

(३८०) जहा कुक्कुडपोअस्स, निचं कुललओ भयं। एवं खु बंभयारिस्स, इत्थीविग्गहओ भयं ॥८–५४॥

[ દ્રશ વૈકાલિક

જેમ कुक्कुडपोअस्स=ક્રૂકડાના **બચ્ચાને** નિત્ય कुलल्लओ=<mark>બિલાડાથી ભય</mark> રહે, એ પ્રમાણે પ્રક્ષચારીને खु=નિશ્ચે સ્ત્રીના શરીરથી ભય રહે. (૫૪)

ં ['શરીરથી' ભય કહેવાનું કારણ એ છે કે સ્ત્રીનેા મૃતદેહ જોવાથી પણ રાગ થવાના સંભવ છે.]

(તુર્ત) દર્ષિને पडिसमाहरे=પાછી ખેંચી લેવી. (૫૫) [સૂર્યની સામે દષ્ટિ જોડવાથી નેત્રનું તેજ હણાય, તેમ સ્ત્રોની સાથે દષ્ટિ જોડતાં આત્મતેજ (ત્રાનાદિ ગુણોની શક્તિ) હણાય છે અને માહના (વિકારના) અધકાર છવાઈ જતાં પાતાના કર્તવ્યનું-જતિનું-કુળનું ભાન કે ભવિષ્યના સંકટોનો ભય, કંઈ દેખાતું નથી.]

(૩૯२) इत्थपायपलिच्छिन्नं, कण्णनासविगप्पिअं। अवि वाससयं नारिं, बंभयारी विवज्जए ॥८-५६॥ અધિક શું કહેલું ? હાથ-પગથી पलिच्छिन्नं=छेदाओे सी, કાન-નાકથી-विगप्पिअं= ક'पाओे सी, અને वाससयं=से। वर्ष'नी पृद्धा पणु नारीने प्रक्षयारी विवज्जए=वर्ले', (तेना पश्चियथी द्वर रહे, पछी ३पवती युवती माटे ते। કહेલुं જ શું ? અર્થાત્ તેના પરિચય તે। અવશ્ય વર્જે.) (પક) [ધનિક જેમ ચાેરાેથી દૂર અને ચાેકી-રક્ષણપૂર્વક રહે, તેમ ચારિત્રરૂપી ધનવાળા મુનિ સ્ત્રીથી દૂર રહે અને સદા નવવાડાેરૂપી ચાેકી-રક્ષણમાં રહે. એક વાડના પણ ભંગ ન કરે.]

(૩૯૩) विभूसा इत्थिसंसग्गो, पणीअं रसभोअणं । नरस्सऽत्तगवेसिस्स, विसं तालउडं जहा ॥८–५७॥ जहा=જેમ तालउडं = ताલપુટ विसं= ઝેર (શરીરને) હાનિ કરે તેમ अत्तगवेसिस्स=આત્મહિતના ગવેષક (અથીં) नरस्स= પુરુષને (વસ્ત્રાદિથી કરાતી) विभूसा= શ રીરશાભા, સ્ત્રીના સ'સર્ગ અને पणीअं रसमोअणं= ઘી આદિ રસાવાળું અને સ્વાદિષ્ઠ ભાજન (હ્રહ્મચર્યની) હાનિ કરે છે. (૫७)

[ઉપલક્ષણથી 'વસતિ' આદિ એક પણ વાડની ઉપેક્ષા બ્રહ્મચર્ય ના ધાત કરે છે. સ્ત્રીના સંભાગથી બ્રહ્મચર્ય ના ધાત થાય. તેમ વિકારી વિચાર માત્રથી પણ બ્રહ્મચર્ય ઘવાય છે. વિભૂષા વગેરે પણ વિકારનાં ઉત્તેજક છે, માટે આત્માર્થી એ તેને વિશેષતયા વર્જવાં જોઈએ. જેમ ધરના માલિક ઘરના બારણાથી ઘરમાં પ્રવેશ કરે છે અને ઠગારાએા પણ એ જ બારી બારણાંથી ઘરમાં પેસી ઠગે-લૂંટે છે, તેમ જે જે નિમિત્તા શરીરને સુખ આપવાની બ્રુદ્ધિએ સેવાય તે જ નિમિત્તાેથી વિકારા પણ આત્મામાં પ્રગટ થઇને ચારિત્રધનને લૂંટ છે.]

(3૯४) अंगपच्चंगसंठाणं, चारुल्लविअपेहिअं। इत्थीणं तं न निज्झाए, कामरागविवड्ढणं ॥८-५८॥ इत्थीणं-स्त्रीनां तंन्ते कामरागविवड्ढणं=आभरागने वधारनारां भस्तआदि अंगं=अङ्गाने नेत्रादि पच्चंगं= प्रत्यङ्गाने (ઉपाङ्गादिने) संठाणं=आआरने चारुल्ल-विअपेहिअं=सुंदर आक्षापने (शण्हाने) तथा प्रेक्षणुने (४टाक्षाने), न निज्झाए=न कुओ. (पट) [મેાહનેા ઉદય હેાવાથી આત્માને એ જોતાં મૈથુનની અભિલાષા થાય, માટે અહીં સ્ત્રીને જોવાનેા નિષેધ કરવા છતાં પુનઃ અંગ− ઉપાંગ–આકાર–શબ્દો કે કટાક્ષેા જીદા જીદા નિષેધ્યા. કારણ કે એ એકમાં પણ એવું સામર્થ્ય છે કે બ્રહ્મચર્યાનેા સર્વથા નાશ કરે.

અહીં પુરુષપ્રધાન ઉપદેશ હેાવાથી પુરુષને અંગે કહ્યું છે, તેા પણ એના ઉપલક્ષણથી સ્ત્રીને પણ પુરુષના પરિચય વિભૂષા પ્રણીત– આહાર વગેરે સઘળું તજવાનું સમજવું.]

(३८५) विसएसु मणुन्नेसु, पेमं नाभिनिवेसए ।

अणिचं तेसि विन्नाय, परिणामं पुग्गलाण उ ॥८-५९॥

तेसिं=ते ते पुग्गलाणं= पुद्द श्रे शिना अने ड= शरूटा दि विषये।ना परिणामं= विविध ३ पान्तरे।ने अणिचं= अनित्य विन्नाय= आधीने मणुन्नेसु= भने। इ. (ઇन्द्रिये। ने अनु १०) शर्ण्हा दि विषये। भां पेमं= २। शने न अभिनिवेसए= न डरे. (प्रतिहुण शण्हा दिभां द्वेषने पणु न हरे.) (पक्ष)

[શબ્દાદિ વિષયાના પુદ્દગલાનાં ક્ષણિક રૂપાંતરા (મનાર્ગ્ર હોય તે અમનાર્ગ્ર અને અમનાર્ગ્ર હોય તે મનાર્ગ્ર થતાં) પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. એથી તેની અનિત્યતા-ક્ષણવિનશ્વરતાના જાણ મુનિ મનાર્ગમાં રાગ કે અમનાર્ગમાં દ્વેષ ન કરે. જ્ઞાનીના જ્ઞાનનું આ જ ફળ છે એ વિના ગમે તેટલું જ્ઞાન પણ ભારભૂત છે, આત્માને ઉપકાર કરી શકતું નથી.]

(૩૯૬) पोग्गलाणं परिणामं, तेसिं नचा जहां तहा । विणीअतण्हो विहरे, सीईभूएण अप्पणा ॥८-६०॥ (ते ते शण्डाहि विषयेाना) पुइग्र्याना परिखामा (३पान्तरेा) जहा-केके रीते अद्दयाय छे तहा-ते ते रीते लखीने (એ लखुवाथी) विणीअतण्हो=तृष्णुाथी रહित

२६०

અ<sup>હ્</sup>યયન આઠસું]

(બનેલેા સુનિ) સ'તાપરૂપ અગ્નિના અભાવે सीईभूषण= ઉપશાન્ત થએલા પાતાના अप्पणा=આત્મા સાથે विहरे=વिશ્વરે-२મે. (૬૦)

[દાહરાગવાળાને કચાંય શાન્તિ મળતી નથી તેમ સંતાપથી (કલેશ-સંતાપ-ચિંતા-ખેદ વગેરેથી) બળતા આત્માને બાલ્થ વિષયાદિની કે અભ્યંતર ગ્રાનાદિ સમ્પત્તિ હેાવા છતાં કચાંય ચેન પડતું નથી, સતત દુઃખના અનુભવ થાય છે. આ સંતાપ વિષયોમાં મિથ્યા રાગ-દેષ થવાથી થાય છે. પુદ્લાના સારા-ખાટાપણાનું યથાર્થ ગ્રાન થતાં વિષયાની અભિલાષા તૂટે છે અને તેથી કષાયા ઉપશાન્ત થાય છે. વિષયાના રાગથી ઉદ્દભવતી વિવિધ ઇચ્છાઓના નાશ થયા પછી દેહના આરોગ્યની જેમ ઉપશમભાવરૂપ આત્માના આરોગ્યના અનુપમ (સાંસારિક સર્વ સુખાના આનંદથી પણ અધિકતર) આનંદ અનુભવતા આત્મા સર્વ સંગ(ઇચ્છાઓથી) રહિત થઇ આત્મામાં (ગ્રણામાં) રમે છે.]

(૩૯૭) जाइ सद्धाइ निक्खंतो, परिआयद्घाणग्रुत्तमं । तमेव अणुपालिज्जा, गुणे आयरिअसंमए ॥८–६१॥ ઉत्तम ગુણેાને પ્રાપ્ત કરવા માટે जाइ सढाइ=જે શ્રद्धा વડે (અવિરતિરૂપ કાદવમાંથી) निक्खंतो=નીકળ્યા અને उत्तमं=श्रेष्ठ परिआयट्ठाणं=પ્રવજ્યારૂપ અન્ય પર્યાય– સ્થાનને ( વિરતિ ગુણસ્થાનને ) પામ્યા, तमेव=તે જ શ્રદ્ધાને પ્રયત્ન પૂર્વક अणुपालिज्जा=पाલન કરે. કયા વિષયમાં શ્રદ્ધાનું પાલન કરે ? તે કહે છે आयरिअसंमए= તીર્થ`કરાદિને સંમત એવા ચારિત્રના મૂળ અને ઉત્તર गुणे=ગુણામાં, (એ શ્રદ્ધાને સ્થિર કરે) અર્થાત્ ગુણ્ટુદ્ધિ માટે સતત પ્રયત્ન કરે. (૬૧)

[ દ્રશ વૈકાલિક

સર્વ દુઃખાના નાશ કરી શકાય છે, વગેરે ચિંતન દારા શ્રહાને અખંડ ળનાવે અને વિષયાદિ જડભાવામાં સખની શ્રદ્ધા ન કરે.] હવે આચારપ્રણિધિનું કળ કહે છે-(३५८) तवं चिमं संजमजोगयं च, सज्झायजोगं च[स] सया अहिट्टिए । सुरे व सेणाइ समत्तमाउहे, अलमपपणो होइ अलं परेसि ॥८-६२॥ ભાર પ્રકારના इमं तवं**≕આ ત`પને** તથા ( પૃથ્વી– કાયાદિ જીવાેની રક્ષારૂપ) સ'યમ યાેગાેને અને (વાચનાદિ) સ્વાધ્યાયયેાગને સચा=સદા अहिट्रिए=આચરતા (તે તે તપ વગેરેમાં સ્થિર અનેલેા) સ=તે સુનિ સેળાइ=ચતુરહ્ગી સેનાવડે હુરેવ-શૂર-વીર-લટ સમર્થ બને તેમ (ઇંદ્રિયાેના વિષયાેથી અને કષાયાેથી ઘેરાએલાે પણુ) તપ વગેરે समत्तमाडहे= समस्त શસ્त्रीवाणे। ते ભાવશસ્त्रीथी अप्पणो= પાેતાના (રક્ષણુ) માટે ઝરું=સમર્થ અને પરેસિં= બીજાઓને માટે પણ अलं=સમર્થ होइ=થાય છે. (૬૨)

ચારિત્રગુણ જ સંયમનું સાધ્ય છે, એનાથી જ સંસારનાં

[અહીં તપમાં સ્વાધ્યાય અંતર્ગત છતાં ભાર પ્રકારના તપમાં તેનું પ્રધાનપણું જણાવવા માટે પુનઃ જીદાે કહ્યો છે. આ તપ, સંયમ અને સ્વાધ્યાયરૂપ શસ્ત્રોથી આત્મા અનાદિ વિષય–કષાયાની વાસનાના ચૂરાે કરી પાતાનું (ગુણાનું) રક્ષણ અને પાતાનું રક્ષણ કરવામાં સમર્થ થવાથી બીજાઓનું પણુ રક્ષણ કરી શકે છે. એથી એમ સચવ્યું કે જે પાતાના સંયમમાં અસમર્થ હાેય, તે બીજાઓના સંયમની રક્ષા માટે પ્રાયઃ અસમર્થ નીવડે છે, માટે પરાપકારની વૃત્તિવાળાએ પણ સ્વઉપકારનું લક્ષ્ય મુખ્ય રાખવું જોઇએ. સ્વઉપકારથી જ સઃચેા પરાેપકાર થાય છે.]

(३८८) सज्झायसज्झाणरयस्स ताइणो, अपावभावस्स तवे रयस्स। विसुज्झई जंसि मलं पुरेकडं, समीरिअं रुप्पमलं व जोइणा ॥८-६३॥

जं सि=કારણુ કે સ્વાધ્યાયરૂપ ઉત્તમધ્યાનમાં રક્ત, ताइणो=સ્વપર રક્ષક, (લબ્ધિઆદિ કાેઇ બાદ્ય ઇચ્છાએાના અભાવે) अपावमावस्त=શુદ્ધ ચિત્તવાળા અને બાર પ્રકારના તપમાં યથાશકિત रयस्त=રક્ત આત્માના पुरेकडं= પૂર્વ કૃત મરું=કર્મ રૂપ મેલ जोइणा=અગ્નિવડે समीरिअं= પ્રેરિત (હટાવેલા) रुप्पमरुं व=રૂપાના મેલની જેમ विसुड्झई=દૂર થાય છે. (૬૩)

[સ્વાધ્યાય શુભ ધ્યાનનું પ્રબળ કારણ હેાવાથી અહીં ઉપચારથી સ્વાધ્યાયને ધ્યાન કહ્યું છે. કારણ કે સ્વાધ્યાયથી મન વચન કાયાની અકુશળ વૃત્તિઓનાે રાધ થવા સાથે નવા નવા સંવેગરૂપ કુશળ પ્રવૃત્તિઓ પ્રગટે છે.]

(४००) से तारिसे दुक्खसहे जिइंदिए, सुएण जुत्ते अममे अकिंचणे। विरायई कम्मघणंमि अवगए, कसिणब्भपुडावगमे व चंदिमि त्ति-बेमि ॥८-६४॥ ते ( ઉपर કહ્યા પ्रभाधे आराधना अरते। ) इःभने सढन अरनारे।, लितेन्द्रिय, सुएण जुत्ते=श्चतज्ञानथी थुक्रत,

### [ દશ વૈકાલિક

अममे=निभ भ (માેહ રહિત) અને अर्किचणे=દ્રવ્યભાવ કિંચન રહિત तारिसे=તેવા આત્મા તેનાં कम्मघणंभि= કર્મ રૂપ પડળા (વાદળા) अवगए=દૂર થતાં (આકાશનાં વાદળા દૂર થવાથી) चंदिमे व=ચંદ્ર શાભે તેમ विरायई= શાભે છે. त्ति वेमि=એમ હું કહું છું. (૬૪)

[દ્રવ્યથી ધનધાન્યાદિ નવવિધ પરિગ્રહથી અને ભાવથી કષાયાદિ અભ્ય તર ગ્રન્થીથી રહિત તે દ્રવ્ય-ભાવ અકિ ચન સમજવેા.]

આ અધ્યયનમાં આત્મવિશુદ્ધિ માટે ખતાવેલા ક્રમિક ઉપાયેારૂપ આચારાથી ઉત્કટ પણુ રાગ-દ્વેષાદિ અંતરંગ શત્રુએાનાે નાશ થઈ શકે છે, એમ આત્માર્થીને સમજાય અને રુચે તેલું સ્પષ્ટ વર્ણુન સ્વ-સ્વ ક્ષયાેપશમાનુસાર સમજાય તેલું હાેવા છતાં સૂસ્મ ચિંતનથી વિશિષ્ટ બાેધ થાય તેલું છે.

#### समत्तमहममज्झयणम् ।

#### આઠેસું અધ્યયન સમાપ્ત.

#### 55 55 55

### નવમું વિનયસમાધિ અધ્યયન

[ સાતમા અધ્યયનમાં વચનશુદ્ધિનું સ્વરૂપ જણાવ્યું, તે વચનશુદ્ધિ આચારમાં સ્થિર હેાય તેને જ પ્રાપ્ત થાય, આચારબળ વિના તે પ્રાપ્ત થવી દુર્લભ હેાવાથી આઠમા અધ્યયનમાં આચારમાં સ્થિર થવા જણાવ્યું. એ આચારસ્થિરતા વિનય વિના પ્રગટતી નથી, માટે હવે આ નવમા અધ્યયનમાં વિનયનું સ્વરૂપ વર્ણુવી તેના બળે આચારમાં આત્મસમાધિ પ્રગટાવવાના ઉપદેશ કરેલા છે, માટે તેનું નામ **વિનયસમાધિ છે.** એ રીતે પૂર્વ અધ્યયનની સાથે નવમા અધ્યયનના સંબંધ સમજવા.

વિનય એટલે 'પેાતે માન મૂકીને બીજાને માન આપવું– સન્માનનું દાન કરવું' એમ અપેક્ષાએ કહી શકીએ તા વિનય ઔદાર્ય વિના કરી શકાય નહિ. બાહ્ય સમ્પત્તિરૂપ ધન ધાન્યાદિનાં માટાં દાન કરવાં જેને સહેલાં છે, તેને પણ સન્માનનું દાન કરવું દુષ્કર છે. કારણ કે બાહ્ય સમ્પત્તિના દાનમાં માન મૂકવું પડતું નથી, અર્થાત્ પાતાનું માન ઓછું થતું નથી, ઉલટું વધે છે. વિનયમાં પાતાનું માન જતું કરી અન્યનું માન વધારવાનું હોય છે.

સામાન્યતયા મનુષ્ય માનનાે અર્થા હાેય છે, માન મેળવવા વિવિધ કણે વેઠે છે, વહાલી વસ્તુઓ પણ આપી શકે છે અને બીજા માટા લાભને પણ જતા કરી શકે છે. પ્રાય: માટા ગણાતા માણસાે પણ બીજાને માન આપવામાં કૃપણ હાેય છે. એક રાજા બીજા રાજાની સામે યુદ્ધ ખેલે, યુદ્ધમાં અનેક મનુષ્યા વગેરેના નાશ થાય, રાજ્ય ગુમાવે, જંગલમાં નાસી છૂટે, પણ હાર કળૂલ કરી શકતા નથી. શાસ્ત્રકારા પણ ચારે ગતિના જીવામાં મનુષ્યને સૌથી અધિક માની કહે છે. સમ્યગ્ ત્રાન વિનાના અત્રાનીને બીજાનો વિનય કરવામાં પાતાની માનહાનિ થતી દેખાય છે, તેથી તેને વિનય કરવા દુષ્કર બને છે.

### [ દશ વૈકાલિક

બીજી બાજી વિચારતાં વિનય વિના એક ન્હાનાે પણ ગુણ સાચા સ્વરૂપમાં પ્રગટ થતાે નથી અને પ્રગટે તાે આત્માને ઉપકાર કરી શકતાે નથી. આ સામાન્ય હડીકત નથી, પણ પરમ સત્ય છે. માટે જ શાસ્ત્રકારાએ વિનયને સર્વ ગુણેાનું મૂળ કહ્યું છે. સર્વ ગુણા વિનયથી જ પ્રગટે છે અને પર પરાએ વિનયથી માક્ષ (સર્વ દુ:ખાનાે નાશ અને સર્વ સુખાની પ્રાપ્તિ) પણ થાય છે. વિનય વિનાના ગુણા ઠગારા નીવડે છે અને આખરે નાશ પામે છે.

અત્રાની મનુષ્યને જે કંઇ સુખના અનુભવ થાય છે તે પ્રાયઃ આભિમાનિક હાેય છે, 'હું જ્ઞાની છું, સુખી છું, તપસ્વી છું, યશસ્વી છું, માટા છું,' વગેરે અહત્વનાં અને મમત્વનાં જ વિવિધ રૂપાે છે. તેના આનંદ એ સાચા આનંદ નથી, પણ કૃત્રિમ છે. છતાં અજ્ઞાની તેને સાચા માની લે છે, એનાથી કુલાય છે અને ભવાેભવ ખુવાર થાય છે.

એથી વિરુદ્ધ જ્ઞાની પુરુષ ગુણુસમ્પત્તિના સ્વાભાવિક આનંદ અનુભવે છે. આ સ્વાભાવિક આનંદમાં અભિમાન હોતું નથી, પણ નિરભિમાનતા હાેય છે. આ નિરભિમાનતા વિનયથી પ્રગટ છે, વિનયથી અખંડ રહે છે, વિનયથી વધે છે, વિનયથી શાભે છે અને વિનયના બળે માક્ષ પર્યન્તનાં સુખા આપે છે. એ કારણે સાચા જ્ઞાની ગમે તેટલી બાહ્ય સમ્પત્તિ મળે કે અભ્યન્તર ગુણુસમ્પત્તિ પ્રગટ તા પણ વિનયને તજી શકતા નથી. ઊલટું જેમ જેમ સમ્પત્તિ વધે તેમ તેમ તેનામાં વિનય વધે છે અને એ વિનયના બળે બાહ્ય-અભ્યન્તર સમ્પત્તિના સહકારથી સર્વ કર્મોનો નાશ કરી શકે છે.

અભ્યત્તર સમ્પાત્તના સહકારયા સવ કમાના નાશ કરા શક છ. મનુષ્યમાં માન અધિક હોય છે, તેમ સમજપૂર્વક (સ્વાધીન-પણે ) માનને તજવાની અને બીજાએાને માન આપવાની (વિનય કરવાની) શક્તિ પણ વસ્તુતઃ મનુષ્ય જીવનમાં જ પ્રગટી શકે છે, માટે મનુષ્ય મુક્તિને અધિકારી છે, મનુષ્ય જન્મ સિવાય અન્ય ગતિમાંથી જીવ મુક્તિને પામી શકતાે નથી તેમાં આ પણ કારણ છે. અધ્યયન નવસું]

સ્થૂલદષ્ટિએ જોતાં વિનય કરવામાં બીજાને માન અપાતું દેખાય છે, પણ વસ્તુતઃ તેમ નથી, વિનય કરવાથી પોતાનું માન– મહત્ત્વ વધે છે, આત્મસમ્પત્તિના વિકાસ થાય છે અને શિષ્ટ લાેકમાં તે મહાપુરુષ તરીકે લેખાય છે એટલું જ નહિ તે મહાપુરુષ બની જાય છે. અનેક આત્માઓ તેના આશ્રય-શરણું સ્વીકારે છે અને તે સવ<sup>6</sup>ને માર્ગે દાેરવાની-સુખી કરવાની શકિત વિનીતમાં પ્રગટ થાય છે. વગેરે એવી વિશિષ્ટતા છે કે વિનયગુણુને યથાર્થ સ્વરૂપે વર્ણવવાની શકિત મનુષ્યમાં હાેતી નથી.

વૈરીને પણ વશ કરવાની શકિત વિનયમાં છે. શાસ્ત્રામાં વિનયનું વર્ણન વિવિધ રીતે કરેલું છે, તે સઘળું અહીં કરી શકાય તેવું નથી. છતાં ભાળ જીવાને ઉપકારક થાય તે રીતે વિનયનું ટુંકું પણ સુંદર વર્ણુન ગ્રન્થકારે આ અધ્યયનમાં કરેલું છે, તેને આત્માથી ભવ્યજીવા યથામતિ સમન્ગે અને જીવનમાં પ્રગટાવી માનવભવમાં પણ સર્વબ્રેક સાધુધર્મને પામીને આત્મકલ્યાણ સાધે એ કર્તવ્ય છે.

મનુષ્ય માત્રના સાચા શણુગાર વિનય છે, તા સાધુતા જેવા ઉચ્ચપદે રહેલા આત્માને માટે તા કહેવું જ શું ? રાજ્યસિંહાસના-ધિરઢ ચક્રવર્તા પાતાની છ ખંડની ઝાહિથી જેટલાે શાભતાે નથી તેથા અધિક શાભા ગુરુના સામે નતમસ્તકે ઉભા રહેલા વિનીત સાધુ પામે છે. રાજા મહારાજાઓ પણુ સાધુઓને નમે છે તેનું એ પણુ કારણુ છે કે સાધુમાં જે વિનય હાેય છે તે દેવ–દાનવામાં કે રાજા-મહારાજાઓમાં પણુ દુર્લલ છે.

દ્રવ્યવિનય અને ભાવવિનય એમ વિનયના બે પ્રકારા પડે છે. તેમાં નેતર, સુવર્ણુ વગેરે જે વસ્તુઓ નમે, વાળા વળે. તે તે વસ્તુઓના દ્રવ્યવિનય સમજવા. ભાવવિનયના પાંચ પ્રકારા છે–૧ લાેકનુ આવર્જન, ઔચિત્ય, વગેરે કરવા માટે લાેકને અનુસરવું, અર્થાત્ ઊભા થવું, હાથ જોડવા, આસન આપવું, અતિથિઓને પ્રજવા, કે વૈભવને

[દરા વૈકાલિક

ચ્અનુસારે <del>ઇ</del>ષ્ટ દેવની પૂજા વગેરે કરવું, તે **લેાકાેપચાર વિનય, ર**∽ ધન મેળવવા માટે રાજા, શેડ વગેરેના વિનય કરવા તે અર્થ-વિનય, 3-કામવાસનાને વશ થઈ વેશ્યા, પરસ્ત્રી કે સ્વસ્ત્રી વગેરેને અનુકળ કરવા વિનય કરવા તે કામવિનય, ૪-ભયથી તે તે વ્યક્તિના વિનય કરવા તે **ભયવિનય**, અને પ-માક્ષ માટે વિનય કરવા તે **માક્ષવિનય,** તેમાં લાેકાપચાર વિનય ઔચિત્યરૂપ છે, બાકીના ત્રચુ માહના ઉદયરૂપ હેાવાથી અહિતકર છે. અને માક્ષવિનય આત્માને સર્વ દુઃખામાંથી મુક્ત કરનાર હેાવાથી ઉપાદેય–આત્માને ઉપકારક છે. આ મેાક્ષવિનયના પાંચ પ્રકારા છે. જિનેશ્વરાએ સર્વ ભાવાને જે જે સ્વરૂપે જણાવ્યા છે તેને તે તે રીતે સત્ય માનવા તે પહેલે! **કરા નવિનય,** આત્માપકારક જ્ઞાનને ભણવું, ગણવું અને તેને અનુસારે સર્વ કાર્યો કરવાં, કે જેથી નવાં કર્મા ન બ'ધાય અને જાૂનાં છુટી જાય તે બીજો **ગ્રાનવિનય,** આઠ પ્રકારનું પૂર્વે બાંધેલું કર્મ હલકું - એાછું થાય અને ખીજું નવું સંસારવર્ધક કર્મન ખંધાય તે તે પ્રકારની ક્રિયારૂપ ચારિત્રમાં પ્રયત્ન કરવા તે ત્રીજો **ચારિત્રવિનય**, જે જે તપથી અજ્ઞાન ટળે અને આત્મા માક્ષની નજીક થતા જાય તેવા તે તે તપને આચરવામાં દઢનિશ્રયા થવું તે ચાેથા **તપાવિનય,** અને મન વચન કાયાના યાગાને ઉચિત માર્ગ જોડવા અને પૂજ્યપદાની અશાતના ન કરવી એ બે પ્રકારે પાંચમા ઉપચારવિનય જાણવા. આ ઉપચાર વિનયમાં કાયિકવિનય આઠ પ્રકારના. વાચિક ચાર પ્રકારના અને માનસિક બે પ્રકારના છે. કા**યાથી** પૂજ્યોની સામે ઊભા રહેવું, બે હાથ જોડવા, આસન આપવું, ગુરુઆદેશને અનુસરવાના અભિગ્રહ કરવા, વન્દન કરવું, વિધિપૂર્વંક સેવા કરવી, આવતાની સામે જવું અને જતાની પાછળ વળાવવા જવું, એ આઠ પ્રકારે વિનય થાય, પરિણામે હિતકર, થાેડા અક્ષરામાં મિત, સદ્ભાવ પૂર્વક, કાેમળ અને વિચારીને ખાલવું તે ચાર પ્રકારે **વચનથી** થાય અને આત્ત વગેરે દષ્ટુ ધ્યાનના ત્યાગરૂપ અકશળ મનના નિરાધ તથા

ધર્મ-શુકલ ધ્યાનરૂપ કુશળ મનની ઉદીરણા, એમ બે પ્રકારે માન-સિક વિનય જાણવા. આ ઔચિત્યવૃત્તિરૂપ ઉપચાર વિનય છલ-સ્થાને પાતાનાં કર્મા ખપાવવા માટે પ્રાય: પાતાનાથી અધિક ગુણવાન્ પ્રત્યે કરવાના હાેય છે અને કેવળીઓને જ સ્વયં કર્મા ખપાવવાનાં હાેવાથી તે અન્યનું ઔચિત્ય નહિ કરવારૂપે હાેય છે. અનાશાતનારૂપ ઉપચાર વિનય બાવન પ્રકારે કહેલા છે, તે તીર્થ કરેર, સિદ્ધ, કુળ, ગણ, સંઘ, ક્રિયા, ધર્મ, જ્ઞાન, જ્ઞાની, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સ્થવિર અને ગણી, એ તેર પૂજ્યભાવાની અનાશાતના, બાહ્યભક્તિ, હાર્દિક બહુમાન અને તેઓની પ્રશાંસા એમ ચાર ચાર પ્રકારે કરવાથી બાવન પ્રકારા થાય છે.

આ ઉપર કહ્યો તે મેાક્ષવિનયથી આત્માએ દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર અને તપ એ ચારમાં સમાધિ એટલે પ્રશસ્ત અધ્યવસાયેા `કેળવવા–પ્રગટાવવા એ તેનું કર્તવ્ય છે. માટે આ અધ્યયનમાં વિનય દ્વારા સમાધિ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપદેશ કરેલા છે.

આ અધ્યયનના ચાર ઉદ્દેશા (પેટા વિભાગેા) છે, તેમાં પહેલામાં આચાર્યાદિના વિનયનું વિધાન તથા વિનય કરવાનાં–નહિ કરવાનાં શુલ-અશુલ પરિણામો ઉદાહરણ પૂર્વક જણાવે છે.]

### ઉદ્દેશા પઢમા

(४०१) थंभा व कोहा व मयप्पमाया, गुरुसगासे विणयं न सिक्खे । सो चेव उ तस्स अभूइभावो, फल्ठं व कीअस्स वहाय होइ ॥९-१-१॥ थंभा=भानथी, અथवा कोहा=क्वोधथी (અक्षभाथी),

मयप्पमाया=भायाथी અथवा भभादथी (साधु) गुरुसगासे=

ગુરુની પાસે (આસેવનાશિક્ષારૂપ) વિનયને न सिक्खे= શીખતા (મેળવતા) નથી, સો चेव=તે જ અવિનય तस्स=તે સાધુને (જેમ) कीअस्स=વ શવૃક્ષનું ફળ (વ શના) वहाय= નાશ માટે થાય તેમ તેને અમૂइમાવો=અભૂતિભાવરૂપ (ગુણુસમ્પત્તિના અભાવ-દરિદ્રતારૂપ) होइ=થાય છે. (૧-૧)

[સાધુએ ગ્રાન અને વિનય શરુ પાસેથી શીખવાં તે ગ્રહણ-શિક્ષા અને આસેવનશિક્ષા કહેવાય છે. અહીં કહેલા માન-કોધ– માયા અને પ્રમાદ વિનયના ઘાતક કહેવાથી તેવા દાેષવાળા ગુરુ પાસે આસેવન શિક્ષા લઈ શકે નહિ તેથી નિર્ધનની જેમ ગુણથી તે દ્દરિંદ્ર જ રહે અને ગુણુના અભાવે જીવન નિષ્ક્ળ ખને, નાશ થાય. જેમ વાંસને કળ આવે એટલે વાંસના નાશ થાય છે તેમ જીવમાં પ્રગટેલા દેાષાે જ તેના જીવનનાે (ભાવપ્રાણાેના) નાશ કરે છે. તે તે ઉચ્ચજાતિ– કુળ વગેરેના નિમિત્તે પ્રગટેલા મદથી 'હું એને કેમ નમું' એમ માનથી, કાેઈ પ્રસ ગે ગુરુએ કઠાેર વચન કહેવાથી કે સારણા-વારણાદિ કરવાથી ચએલા ખેદ, સંતાપ કે અક્ષમા વગેરે ક્રોધથી, 'મારું શિર દુ:ખે છે, ચલથી પીડા થાય છે' વગેરે કપટ કરવાથી અથવા નિદ્રા, વિકથા વગેરે પ્રમાદથી તેમ થવાના સંભવ છે. તેમાં પણુ માની વિનય ન કરે ત્યારે ચરુ સા**ર**ણા–વારણાદિ કરે અને તેથી ક્રોધ પ્રગટ, પછી વિનય ન કરવાના ખચાવમાં કપટ કરે અને વિનયના અભાવે નિદ્રા–વિકથાદિ પ્રમાદ પણ થાય. એમ માન વગેરેતે તે ક્રમે પ્રગટતા હેાવાથી અહીં એ ક્રમ જણાવ્યાે છે. ગૃહસ્થને ધનસમ્પત્તિની જેમ સાધુને ગુણસમ્પત્તિ એ જ સાચું ધન છે, વિનયના અભાવે તે ન મળવાથી સાધુ દરિદ્ર (ગ્રણુહીન) રહે અને એ ગ્રણુહીનતા જ (ઉપલક્ષણુથી અવગુણું જ) તેના જન્મને નાશ કરે-નિષ્ક્ળ ખનાવે, માટે આત્માથી એ ગુરુની આગળ માન મૂકીને વિનય કરવા-શીખવા જોઇએ.]

અધ્યયન નવસું]

(४०२) जे आवि मंदि त्ति गुरुं विइत्ता, डहरे इमे अप्पसुअत्ति नचा । हीलंति मिच्छं पडिवज्जमाणा,

करंति आसायण ते गुरूणं ॥९-१-२॥

जे आवि=જે કાેઇ પણ (ક્ષુદ્રપ્રકૃતિવાળા સાધુ) गुरुं=ગુરુને (પાતાના આચાર્યને) मंदत्ति='મંદ છે' એમ विइत्ता=જાણીને, અથવા इमे डहरे=આ ન્હાના (વયથી લઘુ) છે, કે अप्पसुअत्ति=અલપશ્રુતવાળા છે, એમ नचा= જાણીને તેઓની ही हंति=અવહેલના કરે છે, તે=તે સાધુઓ मिच्छं पडिवज्जमाणा=મિથ્યાબુધ્દિને પામેલા ('ગુરુની હીલના નહિ કરવી' એ તત્ત્વને નહિ સમજતા) ગુરુની આશાતનાને કરે છે. (૧-૨)

[કાઇ અલ્પસુદ્ધિવાળાને પણુ સૌભાગ્ય વગેરે બીજા ગુણ્રોની વિશિષ્ટતાને કારણે આચાર્યપદે સ્થાપ્યા હેાય, અન્ય યોગ્ય સાધુના અભાવે કે બીજા કારણે પણુ વયથી ન્હાના કે અલ્પશ્રુતવાળાને આચાર્યપદ આપ્યું હોય, તેને કાઇ અભિમાની ક્રુદ્ર સાધુ 'હે સુદ્ધિમાન, હે વયેાવૃદ્ધ, હે બહુશ્રુત' વગેરે કહી હાંસી કરે અથવા 'હે મન્દસુદ્ધિ, હે બાળ, હે અણપઢ' વગેરે કહી અપમાન કરે તેા ગુરુની એવી ઘેાર આશાતના કરવાથી તેનું ભવબ્રમણ વધી જાય. માટે આશાતના કરવી નહિ. થાેડા પણ સાચા ગુણવાળા કદી કાઈનું અપમાન, નિન્દા વગેરે કરતા નથી. કાઈ અયાગ્યને દેખીને પણ કર્મના વિપાકને અને તેની ભાવદયાને ચિંતવે છે. જેને અયાગ્ય ખટકે છે તે સ્વયં અયોગ્ય હાેય છે, માટે આત્માર્થી એ કાઇનું અપમાન નિન્દા–હીલના વગેરે કરવું નહિ, એવા દુષ્ટ વિચારા થાય તા પણ તે પાતાની જ ખામી–દુષ્ટતા સમજવી.]

⊺દ્રશ વૈકાલિક

યાગ્ય સાધુ એવી આશાતના નથી કરતા, પહ્યુ એમ વિચારે છે કે—

(४०३) पगईइ मंदा वि भवंति एगे,

### डहरा वि अ जे सुअबुद्धोववेआ ।

आयारमंतो गुणसुट्ठिअपा,

जे हीलिआ सिहिरिव भास क्रुज्जा ॥९–१-३॥

કર્મની વિચિત્રતાથી पगईइ=પ્રકૃતિથી (સ્વભાવે) मन्दावि=સદ્દબુધ્દિરહિત પણ एगे=કેાઇ (વયથી વૃદ્ધ) હોય છે अ=અને डहरा वि=વયથી લઘુ પણ जे=કેાઇ सुअ– बुद्धोववेआ=सद्दशुद्धिवाणा (અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાનથી પરિકર્મિત-તિર્મળ બુદ્ધિવાળા) તથા ભવિષ્યની અપેક્ષાએ વર્તમાનમાં લઘુવય હાવાથી શ્રુત અને બુદ્ધિથી અલ્પ હાેવા છતાં आयारमंतो=ज्ञाનાદિ પાંચે આચારમાં પ્રવીણ અને (ગચ્છને માટે ઉપધિ આદિના સગ્રહ કરવા, સારણા– વારણાદિ કરવું, વગેરે) गुणसुट्टिअप्पा=ગુણેામાં સ્થિર પરિણામવાળા હાેય છે. (માટે તેઓની હીલના કરવી બેઈએ નહિ. કારણ કે) સિદ્દિત્વ=અગ્નિની જેમ દ્યીંત્રિआ=હેલના કરાએલા जે=જેઓ માસ=ભરમસાત્ कुज्जा=કરે છે. (૧-૩)

[ગ્રાન ગ્રાનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમાનુસારે અને સદાચારા મેાહનીય કર્મના ક્ષયોપશમને અનુસારે પ્રગટે છે, ઉમ્મર સાથે તેને આવશ્યક સંબંધ નથી. જો કે, મતિ-ઝ્રતગ્રાન ઈન્દ્રિયજન્ય હેાવાથી ઈન્દ્રિયેાનું બળ તેમાં આવશ્યક છે, તાે પણ મુખ્યતયા ગ્રાન આત્માનેા ગુણુ હેાવાથી ક્ષયાપશમના પ્રમાણમાં તે પ્રગટે છે. એ કારણે ઉમ્મર

માેટી અને શરી**ર** ખલવાન છતાં ક્ષયોપશમ મંદ હાેય તાે જ્ઞાન એાછ પણ હાેય અને ઉમ્મર ઓછી અને શરીર નિર્ભળ છતાં ક્ષયાપશ્રમ તીવ્ર હેાય તેા વધારે પણ હેાય. સદાચારનાે ગ્રાન સાથે સંબંધ છતાં કાેઇ ઉત્તમ જીવને માહનીયકર્મના ક્ષયાપશમ વિશિષ્ટ હાેવાથી વિષય કષાયેાની મંદતાને કારણે જ્ઞાન એાછું છતાં સદાચારા પ્રત્યે વિશેષ આદર પણ હોય. એમ તે તે ગુણા કર્મોની લઘુતાને આશ્રયીને કાઇમાં થાેડા તાે કાઇમાં વિશેષ પણ હાેય, માટે ઉમ્મરથી ન્હાના કે જ્ઞાન-ઝુદ્ધિથી ન્યૂન પણ ક્રાઈ ચારિત્રગુણની વિશિષ્ટતાને કારણે આચાર્ય− પદને યાગ્ય <mark>હોવાથી</mark> આચાર્ય થયા હેાય તેની હીલના ન કરવી જોઈએ, એમ ઉત્તમ સાધુ સમજે છે. એટલું જ નહિ, આચાર્ય ઉત્તમ હેાવાથી કોઇનું અહિત કરે નહિ, તાે પણ તેઓની આશાતના કરનારાે સ્વય આશાતનાજન્ય પાપકર્મથી પાતાના જ્ઞાનાદિ ગુણોને બાળીને ભસ્મસાત (નાશ) કરે છે. અગ્નિને અડપલું કરનારા પાતાના દાષથી જ બળ છે, અગ્નિને 'હું બાળી નાખું' એવી યુદ્ધિ હેાતી નથી, તેમ ઉત્તમ આત્માએ કાઈ અપરાધીનું પણ અહિત કરતા નથી, છતાં અપરાધ કરનારને હાનિ થાય છે. તેમ આચાર્યની પણ આશાતના કરનાર સ્વયં ગુણભ્રષ્ટ થાય છે, એમ સમજીને આશાતના કરે નહિ.]

એ અર્થ'ને ઉદાહરણ્રથી વિશેષતયા સમજાવે છે કે---(४४०) जे आवि नागं डहरं ति नचा,

आसायए से अहिआय होइ। एवायरिअंपि हु हीलयंतो, निअच्छई जाइपहं खु मंदो ॥९--१-४॥ जे आवि-જે કાઇ પણ (અજ્ઞપુરુષ) नागं=સર્પને डहरं=બાળ (નાને।) છે, ति नचा=એમ જાણીને आसायए= આશાતના (ઉપદ્રવ) કરે, से=તેને (તે સર્પ) अहिआय= ૧૮

[ દ્વરા વૈકાલિક

અહિતકર (પ્રાણઘાતક) થાય છે, एव=તે મમાણે (કારણ-વશાત અપરિણતવય કે અલ્પજ્ઞાનવાળાને પણ આચાર્ય પદે સ્થાપ્યા હાેય તેવા) आयरिअं पि=આચાર્યને પણ દ્દીਲયંતો= હીલના કરનારાે મંદ્દો=અજ્ઞાની खु=નિશ્ચે (બેઇન્દ્રિયાદિ હલકી) जाइपहं=જાતિમાં ઉત્પન્ન થવાના માર્ગે નિअच्छइ= નીકળે છે (પ્રયાણ કરે છે), અર્થાત્ સંસારમાં ભમે છે. (૧-૪)

[પુણ્યવાનના પુણ્યને સહન નહિ કરનારા-એના તેજોદ્રેષ કરનારા વસ્તુત: ઉચ્ચસ્થાને જીવવા માટે અયાેગ્ય હેાય છે, નીચી ગતિમાં-હલક્રીજાતિમાં જીવવાની યાેગ્યતાવાળા હેાય છે. એ કારણે તેને તેજો-દ્રેષ કરવાથી નીચગાત્ર વગેરે અશુભ કમોંના બધ્ધ થાય છે અને એના પરિણામે પુનઃ તે હલકા જન્મને પામે છે. જે બીજાના મહત્ત્વને સહન કરી શકે-માન આપી શકે તે જ મહાન બનવા યાગ્ય હાેય છે, એથી વિપરીત માટાઓને માન-સન્માન આપી શકે નહિ તે પાતે જ અયાેગ્ય બનતા જાય છે. નિશ્વયથી પાતાને મહાન બનાવવા બીજાતા વિનય કરવા કહ્યું છે, તેમ નહિ કરનારા પાતાને હલકા બનાવે છે. આ અટલ સિદ્ધાન્તને અનુસરીને અહીં કહ્યું કે આચાર્ય જેવા મહાન આત્માની આશાતનાથી હલકી જાતિમાં ઊપજે છે.]

સપ'માં અને આચાર્ય'માં મેાહુ' અ'તર જણાવે છે– (૪૦૫) आसीचिसो वा वि परं सुरुद्दो, किं जीवनासाउ परं नु कुज्जा ? । आयरिअपाया पुण अप्पसन्ना, अबोहि–आसायण नत्थि मुक्खो ॥९-१-५॥ परं=બીજા પત્યે सुरुद्दो=અત્ય ત રાષે ભારાએલાે वि=પણ आसीविसो=સર્પ जीवनासाउ=પાણેાના નાશથી

205

परं=અન્ય किं नु कुन्जा ?=શું કરે ? અર્થાત્ કંઇ ન કરે, માત્ર એક જ જન્મમાં પ્રાણ લે ! पुण=પુન: (આશાતના કરવાથી) अप्पसन्ना=અપ્રસન્ન થયેલા (આશાતના કરનારને કુપાત્ર જાણી અનુગ્રહ નહિ કરતા) आयरिअपाया=આચાર્ય-લગવ ત પણ अबोहिं=અબાેધિને (આશાતનાથી બાંધેલા મિથ્યાત્વકર્મના ઉદયના ખળે સમ્યક્ત્વથી વ'ચિત) કરે છે. માટે ગુરુની आसायणा=આશાતનાથી મુक्खो=માેક્ષ (સ'સારના અ'ત) નત્થિ=થતા નથી. (૧-૫)

(४०६) जो पावगं जलिअमवकमिज्जा, आसीविसं वा वि हु कोवइज्जा । जो वा विसं खायइ जीविअद्वी, एसोवमाऽऽसायणया गुरूणं ॥९-१-६॥

जो=જે (કાેઇ) जलिअं पावगं=સળગેલા અગ્નિને अवक्कमिड्जा=સ્પર્શીને ઉભાે રહે, અથવા आसीविसं=સર્પને कोवइड्जा=કુપિત કરે, અથવા જે जीविअट्ठी=જીવવાના અર્થી (જીવવા માટે) ઝેરને खायइ=ખાય, एसोवमा=એ ઉપમા गुरूणं=ગુરુએાની आसायणया=આશાતના વડે સમજવી. અર્થાત્ અગ્નિ, સર્પ અને ઝેરથી જેમ અહિત થાય તેવી રીતે ગુરુની આશાતનાથી અહિત થાય. (૧-૬)

[સળગતા અગ્નિ વગેરેથી દ્રવ્યપ્રાણે!ને! નાશ થાય છે, તેમ ગુરુની આશાતનાથી સમ્યગ્ રાાનાદિ ભાવપ્રાણે!ને! નાશ થાય છે પરન્તુ ગુરુનું કંઈ અહિત થતું નથી.] એ ઉપમાઓમાં પહ્ય અપવાદ કહે છે-(૪૦૭) सिआ हु से पावय नो डहिज्जा, आसीविसो वा कुविओ न मक्से । सिआ विसं हालहरुं न मारे, न आ [या]वि ग्रुक्सोलणाए॥९-१-७। सिआ=કદાચિત્ મન્ત્ર વગેરેના પ્રયાગથી से=તેને સળગતા પહ્ય पावय=અગિન नो डहिज्जा=न બાળે, અથવા કુપિત પહ્ય સર્પ न मक्से=ન ડેસે અને કદાચિત્ हालहलं विसं=અતિ રીદ્ર (આકરું) ઝેર પહ્ય ન મારે, એવું બને आवि=તथાપિ गुरुहीलणाए=ગુરુની આશાતનાથી न मुक्सो=भुક्ति न જ થાય. અર્થાત્ આશાતનાનું પાપ લોગગ્યા વિના ન છૂટે. (૧-૭)

[અગ્નિને સ્પર્શવા, સર્પને સતાવવા, કે ઝેર ખાવું, વગેરે લૌકિક ભૂલા કરવા છતાં તેનાથા ભચવાના ઉપાયા જગતમાં છે. મંત્ર તંત્ર વગેરે અગ્નિને કે સર્પાદિને પણ વશ કરી શકે છે. લાેકાત્તર ભૂલા કર્યા પછી તેમાંથા ભચવાના કાઈ ઉપાય નથી, તેનાથા ભંધાએલું કર્મ અવશ્ય દુઃખા કરે છે. જગતની સર્વસત્તાઓથા ભળવાન એક કર્મ સત્તા અદષ્ટપણે એવું સંચાલન કરી રહી છે કે તેના પાશમાંથી કાઈ છૂટી-છાેડાવી શકતું નથી. જિનેશ્વરાની આગ્રાનું પાલન કરવારપ એક જ ધર્મસત્તા એવી છે કે જે કર્મસત્તામાંથી છાેડાવી શકે છે. અપેક્ષાએ એમ કહી શકાય કે ધર્મસત્તાથા બેવધા જીવાને કર્મસત્તા પાતાના બળ નીચે દબાવીને ધર્મસત્તાના વધાદાર 'બનાવે છે. માટે જ 'કર્મથી ગભરાએલાને ધર્મનું શરણ સ્વીકારવા સિવાય સુખા થવાના બીજો કાઈ ઉપાય નથી' એમ શ્રી જિનેશ્વરાએ ભારપૂર્વક જાહેર કર્યું છે. જે ધર્મને અને કર્મને અવગ્રણે તે કદાપિ સુખ પામી શકે નહિ કાેઈ વાર જીવન સામગ્રીના સંયાગરૂપ આપાતમધુર સુખા મળે તા પણ તે ભવિષ્યમાં વધારે દુઃખી કરે. માટે જ જ્ઞાનીઓએ 'संजोगमूला जीवेण पत्ता दुक्खपरंपरा' એમ કહ્યું છે. ગુરુના વિનય પણ એ અહિતકર સર્વ સંયોગામાંથી છૂટવા માટે જ આવશ્યક છે, તેને બદલે ઊલટી આશાતના કરે તા દુઃખી થાય. એ સ્પષ્ટ સમજાય તેવી નક્કર સત્ય હડીકત છે.]

(४०८) जो पव्वयं सिरसा भित्तुमिच्छे,

सुत्तं व सीहं पडिबोहइज्जा ।

जो वा दए सत्तिअग्गे पहारं,

एसोवमाऽऽसायणया गुरूणं ॥९–१–८॥

जो=જે सिरसा= भस्त કવડે पव्वयं= પર્વતને भित्तुं= તાડવા ઇચ્છે, सुत्तं व सीहं= અથવા સૃતેલા સિંહને पडिबोहइड्ड्जा= જગાડે, અથવા જે सत्तिअगे=શક્તિની તીક્ષ્ણુ અણી ઉપર पहारं=હાથવડે પ્રહાર दए=દે, એ ઉપમા ગુરુની આશાતના વડે સમજવી. અર્થાત્ ગુરુઆશાતનાથી તેવું અહિત થાય. (૧-૮)

[અહીં શક્તિ એટલે ભાલા જેવું તીક્ષ્ણુ અણીદારે શસ્ત્ર સમજવું. તેને હાથથી પ્રહાર કરતાં હાથ વીંધાય, પર્વતને તાેડતાં ખાેપરી કૂટે અને સતેલા સિંહ જગાડનારને ભરખી ખાય, તેમ ગુરુની આશાતનાથી ગુરુનું અહિત ન થાય પણુ આશાતના કરનારનું અવશ્ય અહિત થાય.] ૪૦૯) સિआ हु सीसेण गिरिंपि भिंदे,

# सिआ हु सीहो कुविओ न भक्खे । सिआ न भिदिज्ज व सत्तिअग्गं, न आ(या)वि ग्रुक्खेा गुरुहीलणाए ॥९–१–९॥

सिआ=**કદાચિત્** કાંઈ ઉત્તમદેવ વગેરેના પ્રભાવથી (સહાયથી) સીસેળ=મસ્તકવડે गिरિં पि=પર્વતને પણ મિંદે=તાડે, કદાચિત્ (મંત્ર વગેરેના સામથ્ય થી) કુપિત સિંહ-ભક્ષણ ન કરે અને કદાચિત્ (દેવની સહાયથી) શક્તિને પ્રહાર કરે (પ્રહાર કરવા છતાં હાથ ન છેદાય), પણ ગુરુની હીલના(આશાતના)થી મુક્તિ ન થાય. (અર્થાત્ અવશ્ય આશાતના કરનારનું અહિત થાય.) (૧-૯)

(४१०) आयरियपाया पुण अप्पसना,

अबोही आसायण नत्थि मुक्खो।

तम्हा अणाबाहसुहाऽभिकंखी,

गुरुप्पसायाऽभिम्रहो रमिज्जा ॥९–१–१०॥

વળી અપ્રસન્ન થએલા આચાર્યલગવંત અબેધિને કરે, માટે ગુરુઆશાતનાથી મુક્તિ થતી નથી. (એમ પૂર્વાર્હને। અર્થ પાંચમી ગાથાના ઉત્તરાર્ક્સ તુલ્ય સમજવેા.) तम्हा= તે કારણે अणावाहसुहाऽभिकंखी=મેક્સિના સુખનેા અભિ-લાષી મુનિ ગુરુષ્પસાચાડમિમુદ્દો=(આચાર્યાદિ) ગુરુએાના પ્રસાદને મેળવવા માટે ઉદ્યુક્ત (ઊજમાળ) થઇને રમિज्जा=રમે (વર્તે), અર્થાત્ તેઓના હાર્દિક આશયને જોઈ-જાણીને સર્વ કાર્યો તે પ્રમાણે કરે. (૧-૧૦)

[કહ્યું છે કે-"ध्यानमूलं गुरोर्मूतिं, पूजामूलं गुरोः पदौ । मन्त्रमूलं गुरोर्वाक्यं, मोक्षमूलं गुरोः रूपा ॥१॥ ગુરુની આકૃતિનું ધ્યાન સર્વશ્રેષ્ઠ ધ્યાન છે, ગુરુના પગની પૂજા એ સર્વથી શ્રેષ્ઠ પૂજા છે, ગુરુનું વાકય (આદેશ) સર્વ મંત્રોમાં શ્રેષ્ઠ મંત્ર છે અને

૨૭૮

ગુરુની કૃપા એ મેાક્ષનું મૂળ છે" અર્થાત્ મેાક્ષાર્થાએ સૌથી પ્રથમ ગુરુકૃષા મેળવવી જોઇએ, કારણુ કે એ સિવાય ન્હાનાે માટા કાેઇ ગુણુ પ્રગટતાે નથી અને પ્રગટે તાે આત્મહિત કરી શકતાે નથી. ગુરુકૃપા વિના ગમે તેવાે જ્ઞાની કે ક્રિયાવાન્ પણુ પ્રશમભાવ વગેરે સમાધિનાં અંગાને પામી શકતાે નથી અને સમાધિ (સામાયિક) વિના મુક્તિ કદાપિ થતી નથી. માટે અહીં ગુરુની પ્રસન્નતા જોઇ– જાણીને તે પ્રમાણે વર્તવાનાે ઉપદેશ કર્યા છે.]

હવે ગુરુના વિનય કેવા કરવા જોઇએ તે સમજાવે છે-(૪૧૧) जहाहिअग्गी जलणं नमंसे, नाणाहुईमंतपयाभिसित्तं । एवायरिअं उवचिट्ठइज्जा, अणंतनाणोवगओऽवि संतो ॥९-१-११॥

जहा=જે રીતે आहिअमी=અગ્નિદેવના પૂજક (ઘરમાં અગ્નિને સતત જાગતા-સળગતા રાખીને પૂજનાર અગ્નિના પૂજક-પ્રાહ્મણ) नाणाहुई=વિવિધ આહુતિએાથી (ઘી વગેરેના સિંચનથી) અને 'अग્नये नमः स्वाहा' વગેરે मंतपय=મંત્ર પદાથી अમિसित्तं=સંસ્કાર કરાએલા जलणं= અગ્નિને નમંસે=નમે છે, एवं=એ રીતે अणंतनाणोवगओ वि संतो=અન 'तज्ञानने પામેલા છતા પણ (સાધુ) आयरिजं=આચાર્યને (શુરુને) उवचिट्टइज्जा=સમીપ રહે, અર્થાત્ સેવે-તેઓના વિનય કરે. (૧-૧૧)

[દેવસેવાની જેમ ગુરુસેવા કરવી, અગર અપેક્ષાએ દેવથી પર્ણ ગુરુના વિનય અધિક કરવા. શાસ્ત્રામાં કહ્યું પણ છે કે 'તીર્થ કર

[ દશ વૈકાલિક

કરતાં તીર્થના મહિમા વધારે છે' અર્થાત્ તીર્થ કરા તા માક્ષમાર્ગને બતાવતારા-તીર્થ પ્રવર્તાવનારા હાેવાથી તીર્થ કર છે. તીર્થ સ્વરૂપ હાેવાથી તારક તાે ગુરુ છે, માટે તીર્થ કરા કરતાંય ગુરુના ઉપકાર વધારે છે. તીર્થ કરે સ્થાપેલા તીર્થને સર્વ દેશામાં અને સર્વ કાળમાં પ્રચારનારા– ચલાવનારા ગુરુઓ છે. 'દેવ, ગુરુ અને ધર્મ' એ ત્રણ તત્ત્વામાં 'દેહલી-દીપક' ન્યાયે દેવ અને ધર્મ ને ઓળખાવનારા હાેવાથી પણ ગુરુ અધિક ઉપકારી છે, જે ગુરુને પ્રસન્ન કરી શકતા નથી. તે દેવને કદાપિ પ્રસન્ન કરી શકતા નથી. કહ્યું છે કે ગુરુની આગ્રાના વિરાધક જિનકથિત તપ-જપ વગેરે ઉત્કૃષ્ટ અનુષ્ઠાનાને કરે તાે પણ જિનાગ્રાના પાલક નથી. માટે ગુરુને ધર્મનું સર્વ સ્વ માનીને વિનયથી સેવવા જોઈએ.]

(४૧२) जस्संतिए धम्मपयाइं सिक्खे, तस्संतिए वेणइयं पउंजे।

सकारए सिरसा पंजलीओ,

कायगिगरा भो ! मणसा अ निचं ॥९-१-१२॥ भो= छे शिष्थ ! जस्स अंतिए= केनी पासे घम्मपयाइं= धर्भनां पटेाने (धर्भशास्त्रे।ने) शी भे तस्स अंतिए= तेनी पासे (तेने।) लखुवाना डाणे क नढि, पछ निचं= ७ मेशां-सतत वेणइयं=विनय पउंजे= डरे. डेवी रीते डरे ? ते डर्छ छे डे- उला थवुं वगेरे सकारए= सत्झार डरे, सिरसा= भस्त डवरे नभे, अथवा भस्तड साथे पंजलीओ= भे ढाथ कोडीने अर्धा काय (देहेन)= शरीरथी नभे, गिरा= वयनथी 'मत्थएण वंदामि ' वगेरे मणसा अ= अने भनथी लावप्रतिणंध એટલे पूळ्यलाव- णढुभान-घुत स्वा-गुश्चानुराग वगेरे प्रशस्तलाव राभे. स्वेभ भन,

२८०

ઉપકારી મે પ્રકારે છે, એક અનંતર અને બીજા પરંપર. જેઓના સાક્ષાત ઉપકાર હૈાય તે અનંતર અને પરાક્ષ ઉપકારી હાેય **તે પ**રાંપર કહેવાય. તીર્થ કરાથી માંડીને પૂર્વ મહર્ષિઓ પરાંપર ઉપકારી છે અને સંયમને શીખવાડનાર ગુરુ સાક્ષાત્ ઉપકારી દ્વાથી

(આર્દ્રહુદય), પૃથ્વીકાયાદિ છવાના संजम=रक्षा અને बंमचेरं=थ्रह्म ચર્ય (પાંચે ઇન્દ્રિયે। અને મનની પવિત્રતારૂપ **વિશુદ્ધ તપનું સેવન), આ ગુણે**। कल्लाणभागिस्स= ઉत्त भ આત્માને (દેાષામાંથી બચાવીને ધર્મમાર્ગમાં જોડવારૂપ) **વિ**સોहिठाणं=વિશુષ્દિનાં સ્થાના છે. (આત્માના કર્મ મેલના નાશ કરનારા છે) એ ગુણા मे=भने जे=के गुरू=आ शाय सययं=સતત (હંમેશાં) अणुसासयंति=શી. ખવાડે છે. અર્થાત્ એ ગુણા દારા મને જે ગુરુ સતત ચાેગ્ય (પવિત્ર) भनावे छे ते गुरू=ते शुरुने अहं=हुं सययं=सतत पूययामि= પૂજી – સેલું – વિનય કરું, (તેમની તુલ્ય બીજા કાેઈ મારા હિતસ્વી નથી, એવી ભાવના–સફભાવ રાખે.) (૧–૧૩)

**ऌज्जा=લજજા (દેાષ સેવવાને। ભય), द्**या=**અનુક+પા** 

तेऽहं गुरू सययं दूययामि ॥९–१-१३॥

कल्लाणभागिस्स विसोहिठाणं । जे मे गुरू सययमणुसासयंति.

મનથી ગુરુ પ્રત્યે કેલું સન્માન રાખે તે કહે છે કે—

વચન અને કાયાથી ગુરુનાે સદા (રાત્રિ-દિવસ) સતત વિનય કરવા જોઇએ. (૧૨)

અધ્યયન નવમુ'-ઉ૦ ૧]

(४१३) लज्जा-दया-संजम-वंभचेरं.

[ દશ વૈકાલિક

અન તર ઉપકારી છે. એમ તેઓ સૌથી વધારે-નજીકના ઉપકારી ગણાય છે, માટે તેમની તુલ્ય બીજા ક્રાઈ ઉપકારી નથી એમ માને.]

# (४९४) जहा निसन्ते तवणचिमाली, पभासई केवलभारहं तु । एवायरिओ सुअसीलबुद्धिए, विरायई सुरमज्झे व इंदो ॥९–१–१४॥

વળી આચાર્ય એ કારણે પૂજ્ય છે કે-जहा=જેમ निसन्ते= रात्रिने અંતે (દિવસે) तवणचिमाली= ત પતા એવા સૂર્ય केवल= સમ્પૂર્ણ મારદું= ભરતક્ષેત્રને અને કમશઃ પરિબ્રમણ કરતા તુ= અન્ય ક્ષેત્રાને પમાસદ્દે= પ્રકાશિત કરે છે, एवं= એ પ્રમાણે आचरिओ= આચાર્ય सुअसील बुद्धिए= श्रुतज्ञानथी, સદાચારથી અને સ્વાભાવિક युद्धिए= श्रुतज्ञानथी, સદાચારથી અને સ્વાભાવિક युद्धिए= श्रुतज्ञानथी, સદાચારથી અને સ્વાભાવિક અહિથી જીવ અજીવાદિ ભાવાને પ્રકાશે છે-સમજાવે છે. અને सुरमज्झे इंदो व દેવામાં ઇદ્ર શાભે તેમ (ઉત્તમ સાધુ-ઓથી પરિવરેલા) તેઓ સાધુઓમાં વિરાયર્ફ= શાભે છે. (૧-૧૪)

(४१५) जहा ससी कोम्रइजोगजुत्तो, नक्खत्त-तारागणपरिवुडप्पा। खे सोहई विमले अब्भम्रुक्के, एवं गणी सोहइ भिक्खुमज्झे॥९-१-१५॥ लेभ कोम्रुइजोगजुत्तो=**डोसुद्दीना स**ं**थे।गथी थुऊ्त** (धार्तिक पूर्खिभानी रात्रे ઊગેલे।) नक्खत्त-तारागण-परिवु- डप्पा=नक्षत्र અને તારાએાના સમૂહથી પરિવરેલા अब्भमुक्को=वाદળ રહિત ससी=ચંદ્ર विमल्ले=નિર્મળ खे= આકારામાં सोहइ=રોાલે, एवं=એ રીતે भिक्खुमज्झे= સાધુઓ મધ્યે (રહેલા) गणी=આચાર્ય રોાલે છે. (અર્થાત્ એવું વિચારે.) (૧-૧૫)

આિ બે વૃત્તોમાં આચાર્યને સૂર્ય અને ચંદ્રની સાથે સરખાવ્યા છે, તેમાં એ ભાવ છે કે આચાર્ય પોતાના જ્ઞાનદારા પ્રત્યક્ષ--પરાેક્ષ ભાવાને પ્રકાશ કરનારા. તપના તેજથી દીપતા અને સદાચારથી શાેભતા હેાવાથી સૂર્યની જેમ જગતને ઉપકાર કરનારા હોય છે. ઘુવડની જેમ ભારેકમું આત્માને આવા આચાર્યનું વાસ્તવિક દર્શન થતું નથી, તેએાના ગુણા કે ઉપકાર એાળખાતા નથી. એથી દુરાચારીએા સૂર્યના દ્વેષ કરે તેમ દુર્જના આચાર્યના દ્વેષ-આશાતના કરે છે. ઘુવડ સૂર્ય ની સામે ટકી શકતેા નથી તેમ મિથ્યાવાદીઓ પણ ઉત્તમ આચાર્યથી નાસતા કરે છે, વગેરે વિવિધ રીતે સૂર્ય ની ઉપમા આચાર્ય માં ઘટે છે. ચંદ્રની ઉપમા પણ એ રીતે ઘટે છે કે દિવસે તાપથી સંતપ્ત થએલા જવાને ચંદ્ર શીતલતા ઉપજાવે છે, તેમ વિષય-કષાયની પરાધીનતા વગેરે સંસારનાં દુ:ખાેથી સંતપ્ત થએલા જવાને. આચાર્ય ઉપશમભાવનું સાન્ત્વન આપે છે. સૂર્યમાં ભીમ ગુણ અને ચંદ્રમાં કાન્ત ગુણ છે, ત્યારે આચાર્યમાં ભીમ–કાન્ત બન્ને ગુણા હેાય છે. લીમ ગુણથી ભવ્ય પ્રાણીઓને અસંયમથી બચાવે છે અને કાન્તગ્રણથી તેઓનું આવર્જન કરી સન્માર્ગે દોરે છે, વગેરે યથાઘટિત વિચારીને તેઓ પ્રત્યે પુજ્યભાવ પ્રગટાવવા જોઈએ.]

# (४१९) महागरा आयरिआ महेसी, समाहिजोगे सुअसीलबुद्धिए ।

[ દ્વરા વૈકાલિક

#### संपाविउकामे अणुत्तराई,

आराहए तोसइ धम्मकामी ॥९–१–१६॥

आयरिआ=આચાર્ય જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વગેરે ભાવ-રત્નાની महागरा=માટી ખાણુ છે. તથા समाहिजोगे= સમા-ધિરૂપ યાંગાથી (વિશિષ્ટ ધ્યાનથી) सुअ= ટ્રાતજ્ઞાનથી (દ્વાદશાઙ્ગીરૂપ આગમના અળે), सील्ल= સદાચારથી અને ઔત્પાતિકી વગેરે बुદ્ધિ – બુદ્ધિથી મहेसी= માક્ષની ઇચ્છા-વાળા છે. (અન્ય આચાર્યો 'ધ્યાન યાગ શ્રુત શીલ અને બુદ્ધિની ખાણુ સરખા આચાર્ય માક્ષની ઇચ્છાવાળા છે' એમ અર્થ કરે છે) તેઓને अणुत्तराइं= અપૂર્વ જ્ઞાનાદિગુણેાને संपाविडकामे= मेળવવાની ઇચ્છાવાળા (માત્ર જ્ઞાનાદિ ગુણેાને મેળવવાની ઇચ્છાથી જ નહિ, પણ) धम्मकामी= કર્મની નિર્જરાને ઇચ્છતા સાધુ એવી રીતે વિનય કરીને આરાइए=આરાધે કે તેઓને તોસइ=સંતાય પમાડે, અર્થાત્ અમુક કારણે– અમુક પ્રસંગે જ વિનય કરીને અટકી ન જતાં વાર'વાર સતત વિનય કરીને પ્રસન્ન કરે. (૧-૧૬)

[માત્ર ગ્રાનાદિ મેળવવાના ધ્યેયથી વિનય કરનાર યથાર્થ વિનય કરી શકે નહિ. કર્માની નિજરાના ધ્યેયથી વિનય કરનારને નિજરા થવાથી ગુણે તો પ્રગટે અને ઉપરાંત મુક્તિ પણ થાય. માટે ગુરુને વિનય એક મુક્તિના ધ્યેયથી કરવા. એ રીતે કરેલાે વિનય ગુરુને પ્રસન્ન કરી શકે છે અને ગુરુની એવી પ્રસન્નતાથી– આશીર્વાદથી સર્વકાર્યોની સિદ્ધિ થાય છે.]

# (४९७) सुचाण मेहावि सुमासिआइं,

सुस्द्रसए आयरिअप्पमत्तो।

#### आराहइत्राण गुणे अणेगे,

से पावइ सिद्धिमणुत्तरं-ति बेमि ॥९-१-१७॥ मेहावि=**અુષ્દ્રિમાન્** સાધુએા(ગુરુવિનયના ફળને જण्यवनारां) सुभासिआइं=सद्दवाडथेाने सुचा=सांसिणीने આચાર્યને अल्पमत्तो=अभनत थर्धने सुस्सूसए=शुश्रूषा (સેવા) કરે (જે એ રીતે ગુરુસેવામાં તત્પર અને) સે=તે शानाहि अणेगे गुणे अनेक गुणि।ने आराहइत्ताण= આરાધીને તે જ ભવમાં કે અન્યભવામાં સુકુલમાં જન્મ વગેરે ધર્મસામગ્રી પામીને પર પરાએ अणुतरं सिद्धि= અનુત્તર સિદ્ધિને અર્થાત્ મુક્તિને पावइ=પામે, ति

વેમિ=એ પ્રમાણે હું (કહેલું) કહું છું. (૧-૧૭) [અહીં બુદ્ધિમાન્ કહેવામાં આશય એ છે કે જે સદ્વાકયોને સાંભળીને તે પ્રમાણે આરાધે તે જ બુદ્ધિમાન છે. વળી જે એ પ્રમાણે વિનય કરે તેની તે ભવમાં કે અન્ય ભવામાં અવશ્ય મુક્તિ થાય જ, એ નિશ્ચિત જણાવ્યું છે. અપ્રમત્તપણે ન આરાધે તેા વચ્ચે વચ્ચે અકશળ પરિષ્ણામા (દ્રષ્ટ ભાવા) આવી જતાં કરેલી આરાધના નિષ્કળ જાય, સાનુબાંધ આરાધના ન થાય અને તેથી મુકિત ન થાય, માટે અપ્રમત્તપણે અટલે સતત સાવધાનીપૂર્વ કે આરાધે. આ કારણે જ નાનું પણ ધર્માનુષ્ઠાન સતત સેવવું એમ ગ્રાનીઓએ કહેલું છે. ક્રિયામાં સાતત્ય ગુણ ક્રિયાને શીઘ કળવતી બનાવનાર છે. એના વિના તૂટક મોટી આરાધના કરે તાે પણ તેનું કળ યથાર્થ કેશીઘ મળતું નથી.]

#### समत्तो नवमज्झयणस्स पढमौ उद्देसो । નવમા અધ્યયનનાે પહેલાે ઉદ્દેશા સમ્પૂર્ણ. 46 5

# અધ્યયન નવમું–ઉદ્દેશા બીજો

[આ ઉદ્દેશામાં વિનયને ધર્મના મૂળ તરીકે ઓળખાવી તેનાં ક્રમિક ફળા જણાવ્યાં છે. તે પછી 'રીસ કરે દેતાં શિખામણ, ભાગ્યદશા પરવારી' એ કહેવતને ચરિતાર્થ કરતું અવિનીતને આ જન્મમાં કેવી હાનિ થાય છે તે જણાવ્યું છે, તે પછી તિર્ય ચ, મનુષ્ય અને દેવ– ગતિમાં પણ જીવા–વિનય-અવિનયનાં કેવાં ફળા અનુભવે છે તે કહ્યું છે અને લૌકિક વિદ્યા માટે પણ વિવિધ કષ્ટો ભાગવવાં પડે છે તથા વિનય કરવા પડે છે, તા લોકાત્તર વિદ્યા (ગ્રાન–ક્રિયા) માટે તા ગુરુ– વિનય અવશ્ય કરવા જ જોઇએ, એમ વિધાન કરી વિનય કરવાની રીત અને અવિનય થઈ જાય તા તા ગુરુને તુર્ત ખમાવવા વગેરે કહ્યું છે. ઉત્તમ આત્મા પ્રકૃતિથી વિનીત હાવાથી તે વિનયને સ્વય' સમન્ે છે અને કરે છે, એથી વિપરીત ભારેકમાં મૂઢ વાર વાર પ્રેરણા કરવા છતાં વિનય કરતા નથી, કરે તા પણ અપ્રસન્ન રહે છે, ઈત્યાદિ ઉત્તમ-અધમ જીવનું અંતર જણાવ્યું છે. પ્રાન્તે વિનીતના અવશ્ય માક્ષ થાય છે, માટે વિનય કરવા જોઈએ, એમ કહીને બીજા ઉદ્દેશાને પૂર્ણ કર્યો છે. તે ક્રમશઃ ગાથાઓથી સમજી શકાશે.]

(४१८) मूलाउ खंघण्पभवो दुमस्स, खंघाउ पच्छा सम्रुविति साहा । साहण्पसाहा विरुहंति पत्ता, तओ से पुण्फं च फलं रसो अ ॥९–२–१॥ लेभ दुमस्स=प्टक्षना मूलाउ=भूक्षभांथी खंघण्पभवो= २**६ धनी ઉત્પત્તि** થાય છે, पच्छा=ते पछी २६ धभांथी साहा=मे।टी शा**भाग्धे**। समुविंति=ઊ**ગे (**પ્રગટे) छे, साहा

225

पपसाहा पत्ता=शाआમાંથી પ્રશાખાઓ (અને તેમાંથી) પત્રો विरुहन्ति=ઊપજે (પ્રગટે) છે, तओ=તે પછી से= તે વૃक्षने ક્રમશઃ पुष्फं च फलं रसो अ=પુષ્પ અને ફળ (તથા ફળમાં) રસ પ્રગટે છે. (२-१)

(४१८) एवं धम्मस्स विणओ, मूलं परमो से मुक्सो । जेण कित्ति सुअं सिग्धं, नीसेसं चाभिगच्छइ॥९–२-२॥

एवं=9ृक्षना भूળની જેમ धम्मरस=धर्भ३्भ પરમકલપવૃક્ષનું મૂળ વિનય છે અને સે=તેના परमो= છેલ્લે। લાભ मुक्खो=**મેાક્ષ છે.** વચ્ચેના સ્કંધ, શાખા વગેરેને સ્થાને દેવલવની પ્રાપ્તિ, મતુષ્યલવ તેમાં આર્યદેશ, સુકુલમાં જન્મ, દીર્ઘાયુષ્ય, વગેરે મળે છે. માટે વિનય કરણીય છે. તે કેવાે કરવાે ? તે કહે છે કે-जेग=જે विनयथी सर्वत्र अश'साइप कित्तिं=डीति ने, द्वादशाउंगी વગેરે સુઝં=શ્રુતજ્ઞાનને, च= અને (બીજું પણ જે જે) સિગ્ઘં=શ્**લાઘનીય (**પ્રશ સનીય હેાય તે) નીસેસં**=સઘળુ**ં– સ'પૂર્ણ अभिगच्छइ=પામી શકાય. (ર-ર) (४२०) जे अ चंडे मिए थद्धे, दुव्वाई नियडी सढे। वुज्झइ से अविणीअप्पा, कहुं सोअगयं जहा ॥९-२-३॥ (४२१) विणयंपि जो उवाएणं, चोइओ कुप्पई नरो । दिव्वं सो सिरिमिज्जंति, दंडेण पडिसेहए ॥९-२-४॥ जे अ=**અને જે** चंडे=રીસાળ (કાેધી), મિए=અજ્ઞ (હિતવચન કહેવા છતાં રાેષ કરનારાે અજ્ઞાની), ચદ્ધે=

[કશ વૈકાલિક

( જાતિમદ વગેરેથી ) અભિમાની, દુव्वाई=દુષ્ટભાષી (અપ્રિયવાદી), नियडी=કપટી અને સદે=શઢ ( સ'યમના કાર્યોમાં અનાદરવાળા), એવા જે એ દાેષાથી વિનય કરતા નથી સે=તે अविणीअप्पा=અવિનીત આત્મા जहा= જેમ સોअगयं=(નદી વગેરેના) પ્રવાહમાં પડેલું कट्टं= કાબ્ઠ તણાય તેમ સ'સારના પ્રવાહમાં વુज्झइ=તણાય છે. અર્થાત્ ચારે ગતિમાં બ્રમણ કરે છે. (२-૩)

વળી ગુર્વાદિએ એકાન્ત મૃદુ અને હિતકર વચન કહેવારૂપ उत्राएणं=મયત્નપૂર્વ ક अपि=પણુ વિનયં=વિનય મત્યે વોइओ=પ્રેરેલા जો નરો=જે મનુષ્ય कुप्पई=કાપ કરે છે सो-તે इज्जंतिं=આવતી दिव्वं सिरिं=દિવ્ય લક્ષ્મીને दंडेण=દંડા વડે पडिसेहए=રાકે છે-પાછી વાળે છે. (૨-૪) [હારિભદ્રીય ટીકામાં 'विणयंपि' પાઠ છે અને અન્ય ગ્રંથામાં 'विणयंमि' પાઠ છે, અહીં ભાવાર્થ એ છે કે વિનયથી સગ્પત્તિ મળે છે, તેમાં બલ થતાં કાઈ સુધારે તા તે ઉપકારી છે, છતાં તેના ઉપર કાપ કરે તા તે વસ્તુતઃ વિનયથી મળનારી સંપત્તિ જ ધક્કો મારે છે. એમ સમબ્લવ્યું છે.]

તિર્ય<sup>ઃ</sup>ટ્યા પહ્યુ વિનયથી સુખી અને અવિનયથી *દુ*ઃ**ખી** થાય છે તે કહે છે—

(४२२) तहेव अविणीअप्पा, उववज्झा हया गया । दीसंति दुहमेहंता, आभिओगम्रुवद्विआ ॥९-२-५॥

(४२३) तहेव सुविणीअप्पा, उववज्झा हया गया । दीसंति सुहमेहंता, इड्दि पत्ता महायसा ॥९-२-६॥

૧૯

### ४२५) दण्ड–सत्थ-परिजुण्णा, असब्भवयणेहि य । कऌणा विवन्नछंदा, खुप्पिवासा परिगया ॥९-२-८॥

दीसंति दुहमेहंता, छाया विगलितेंदिआ ॥९-२-७॥ [ येथे। पाद ' छाया ते विगलेंदिआ ' એમ पथ छे ]

छ त ३७ छ-(४२४) तहेव अविणीअप्पा, लोगंसि(मि) नरनारीओ ।

(ત્રુ-(પા પા પા (પા પા પુરુષ ગયા ગય) (પ્લાહપ ઉપવાદ્ય એવા ઘેાડાઓ, હાથીઓ, વગેરે રાજદિનું સેવક-પણું (વેઠ) પામેલા જે જે સુવિળી अप्या=સુંદર વિનીત હાેય છે, તેઓ (માલીકનું વાત્સલ્ય, પ્રેમ, સુંદર આહાર પાણી, આરામ, ઈત્યાદિ વિવિધ इड्દિં= ઋદાદ્ધને (સુખ સમૃદ્ધિને) पत्ता= પામેલા महायसा= માટાયશવાલા ( ઉત્તમ તરીકે પ્રસિદ્ધ થએલા) સુખને અનુભવતા પણ દેખાય છે. (ર-- ૬) હવે મનુષ્ય વિનય-અવિનયથા કેલું સુખ-દુ:ખ પામે

(રાજા વગેરે પુષ્ટયવ તોને) ઉપવાહ્ય (અર્થાત્ સ્વારી વગેરે કરવા ચેાગ્ય) हया गया=ઘેાડાએા, હાથીઓ, (અને ઉપલક્ષ-ઘુથી પાડા) વગેરે તિયે ચા પણુ રાજા વગેરેનું आમિओगं= સેવકપણું (વેઠ) उत्रट्ठिआ=પામેલા જે જે अविणीअप्पा= અવિનીત હાેય છે તેઓ (ભાર ઉપાડવા, ભૂખ્યા રહેવું, માર ખાવા, મકાનમાં પૂરાઇ રહેવું વગેરે વિવિધ) दुहं= દુ:ખને एहंता=અનુભવતા दीसति=દેખાય છે. (ર-પ) તहेव=તેવી રીતે (વિનીત મનુષ્યની જેમ) રાજાદિને

तहेव=तेेवी रीते (અવિનીત મનુષ્યની જેમ) उववज्झा=

(४२६) तहेव सुविणीअप्पा, लोगंसि नरनारीओ । दीसंति सुहमेहंता, इड्दि पत्ता महायसा ॥९-२-९॥ तहेव=ते दीते (तिर्थ`चेानी જેभ) लोगंसि=भनुष्य લे। કમાં अत्रिणीअप्पा=અविनीत नरनारीओ=પुरुषे। अने स्त्रीओ छाया=(यालूड वगेरेना भारथी शरीर ઉपर पडेलां) चांदावाणा अने (परदारा सेवन वगेरे अडार्थ डरवाथी) विगलिते दिआ=नाड डान वगेरे डपाओसी ઇन्द्रियेावाणा हु: भने अनुसवता प्रत्यक्ष देणाय છे. (२-७)

તથા વण્ड=દ ડાએા (નેતરની સાેઠી વગેરે), સત્ય= તલવાર વગેરે શસ્ત્રો (વગેરે પ્રહારને સહન કરતા) असन्भ-પરાસવ પામતા), તેથી परिजुण्णा=સવ પ્રકાર વગેરેથી क्षीणु (दीन) थ्येक्षा अने तेथी सक्ल्क्रने।ने कलुणा= કરુણાપાત્ર (દીન) અનેલા તથા વિવન્નજીં વા=પરાધીનપણાથી નિષ્કળ મનેારથવાળા અને खुष्पिवासा≕ભૂખ તૃષાને परिगया= ભे। ગવતા, ( અર્થાત્ આહાર-પાણી નહિ મળવાથી કે અલ્પ મળવાથી ભૂખ–તરસથી પીડાતા,) એમ પૂર્વે અવિ-નય કરવાથી આંધેલાં કર્મોને વશ રહેલા આ જન્મમાં વિવિધ કષ્ટોને ભેાગવે છે તથા વર્તમાનમાં વિનયાદિ નહિ કરવાથી અન્ય જન્મમાં એથી પણ ઘણાં અને આકરાં કષ્ટોને દીઘ કાળ સુધી લેાગવનારા થાય છે, એમ સમજવું. (૨-૮) તે રીતે (વિનીત તિર્ય`ંચાની જેમ) મનુષ્યલેાકમાં સુંદર વિનયવાળા પુરુષેા અને સ્ત્રીએા (આર્યદેશ, ઉત્તમકુળ,

નિરેાગી સુંદર શરીર, પાંચે ઇન્દ્રિયેાની પટુતા, દીર્ઘ આયુષ્ય, ધન, ધાન્યાદિ, ઉત્તમ પરિવાર તથા દેવ-ગુરુ-ધર્મની આરાધના માટેની સામગ્રી વગેરે વિવિધ) इड्ढिं= अકહિિને पत्ता= પામેલા અને महायसा= માટા યશવાળા વિવિધ सुहं एहंता= सुणेाने અनुભવતા દેખાય છે. (२-૯)

[અવિનીત મનુષ્ય આ જન્મમાં વિવિધ દુઃખાેને ભાેગવે છે અને પરલાેકમાં પણ એથી ય વધારે આકરાં દુઃખાે ઘણા કાળ સુધી ભાેગવે છે, એથી વિપરીત જેણે સુંદર રીતે વિનય કર્યા હાેય તે વિનીત આત્મા આ જન્મ–પરજન્મરૂપ ઉભયલાેકમાં ઉત્તમ સુખાેને પામે છે.]

હવે દેવગતિમાં વિનય-અવિનયનું કળ કહે છે-(૪૨७) तहेव अविणीअप्पा, देवा जक्स्वा य गुज्झगा । दीसंति दुइमेइंता, आभिओगम्रुवद्विआ ॥९-२-१०॥ (४२८) तहेव सुविणीअप्पा, देवा जक्स्वा य गुज्झगा । दीसंति सुहमेहंता, इड्दिं पत्ता महायसा ॥९-२-११॥ અન્ને ગાથાઓનો અર્થ પાંચમી છટ્ઠી ગાથા તુલ્ય છે. માત્ર અહીં દેવગતિને પામેલા સમજવા. તેમાં देवा= વૈમાનિક જ્યાતિષી દેવા, जक्खा=**૦યન્તરા** અને गुज्झगा= લવન પતિનિકાયના દેવા સમજવા. પૂર્વ જન્મમાં કરેલા અવિનયના કળરૂપે તેઓ ઇન્દ્રો વગેરે બીજા મહર્ફિક-દેવાનાં કાર્યો કરવાં, ઉપરાન્ત આભિયાગિક (ચાકર) દેવપણાને પામેલા હાવાથી બીજાની આજ્ઞાને ઉઠાવવી, બીજા દેવાની વિશિષ્ટ ઋદ્વિને જોઇને સ'તાપ કરવા, નાકરની તે રીતે (પૂર્વ જન્મમાં કરેલા વિનયરૂપ નિરતિચાર ધર્મની આરાધનાના કળરૂપે દેવગતિમાં ઉપજેલા) વૈમાનિક, જ્યાતિષી દેવા, વ્યંતરા અને ભવનપતિ દેવા ( ઇન્દ્રની કે મહર્દ્ધિક દેવ વગેરેની) ઋદિને પામેલા અને (સદ્ગુણી તરીકે પ્રસિદ્ધ, માટે) મહાયશવાળા (શ્રીતીર્થ કરાનાં કલ્યા-થુકાે ઉજવવાં વગેરે) સુખને અનુભવતા દેખાય છે. (ર-૧૧)

[ઉપરની ગાથાએામાં નારકાે સિવાયના જે જીવાેને વ્યવહારનયથી સુખ–દુઃખનાે સંભવ છે, તેએાને વિનયનું અને અવિનયનું કેવું ફળ મળે છે તે કહ્યું.]

હवे क्षेडिंग्सर विनयनु विशिष्ट इण अछावे छे— (४२८) जे आयस्थिउवज्झायाणं, सुस्ससावयणंकरा । तेसि सिक्खा पवड्ढंति, जलसित्ता इव पायवा ॥९–२–१२॥

जे=જે સાધુએા આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયના (ઉપલ-& હાથી બીજા પણ ગણી-પ્રવર્તક-સ્થવિર-રત્નાધિક વગેરેના) सुग्सूसावयणंकरा=શુશ્રૂષા વચનને કરનારા (પ્રજયભાવ પૂર્વક તેઓની આજ્ઞાને અનુસરનારા) હેાય છે, તેસિં= તેઓને (ઉત્તમ વિનય દ્વારા તે તે જ્ઞાનાવરણીયાદિ આવારક કમોના ક્ષયાપશમ વગેરે થવાથી) जर्लासत्ता पायवा इव= પાણીથી સિંચાયેલા વૃક્ષા વધે તેમ सिक्खा=ગ્રહણ-આસેવન શિક્ષા (અર્થાત્ જ્ઞાન અને ક્રિયા) સાચારૂપમાં

રહર

પવड्ढंति=વ**ધે છે.** ( વિના પ્રયત્ને કે અલ્પ પ્રયત્ને તેઓમાં જ્ઞાનાદિ ગુણેા વિશિષ્ટરૂપે પ્રગટે છે.) (ર−૧૬)

[વસ્તુતઃ ગુણુ માત્ર આત્માના સ્વભાવરૂપ હેાવાથી તે આત્મામાં પ્રગટે છે, બહારથી મેળવી શકાતા નથી. માત્ર તે તે ગુણુેાને આચ્છાદન કરનારાં આવારક કર્મોના નાશ કરવાની જરૂર છે, તે તેવા તેવા ગુણુવાળા ઉત્તમ પુરુષની સેવા કરવી વગેરે વિનયથી નાશ થાય છે, માટે વિનય કરવાની આવશ્યકતા છે.]

(४३०) अप्पणद्वा परद्वा वा, सिप्पा णेउणिआणि य ।

गिहिणो उवभोगद्वा, इहलोगस्स कारणा ॥९-२-१३॥ (४३१) जेण बंधं वहं घोरं, परिआवं च दारुणं ।

> सिक्खमाणा नियच्छंति, जुत्ता ते ललिइंदिआ ॥ ॥९-२-१४॥

गिहिणो=ગૃહરથે। अप्पणट्ठा= પાતાના નિभित्ते (હું આ કળાથી આજીવિકા મેળવીશ, એમ માનીને) परट्ठा वा=અથવા બીજાને નિમિત્તે (આ કળા શીખીને હું પુત્રાદિને શીખવાડીશ, એમ માનીને) उवमोगट्ठा= ઉપલાગ માટે ( તે તે અન્ન પાન વસ્તાદિ મેળવવા ) અર્થાત્ इहलोगस्स कारणा=આ જન્મના કારણે सिप्पा= શિલ્પાને (કું ભાર વગેરેનાં કાર્યોને) णेउणिआणि च=અને બુદ્ધિ સાધ્ય ( લેખન વગેરે ) કળાઓને શીખે છે. ( 'શીખે છે' એ

 શિલ્પાદિને) શીખતા जेण=જે (કળાએ વગેરે) શીખવા માટે દેાર વગેરેનાં વંધં=બંધનને, ચાબૂક વગેરેના घોરં वहं= આકરા પ્રહારોને च=અને (ગુર્વાદિના અનાદર, તિરસ્કાર, ઠપકાે, વગેરેથી ચુક્ત શખ્દા સાંભળવારૂપ) दारुणं परिआवं= હ્રદયભેદક સંતાપને નિयच्छ ति=પામે છે. (૨-૧૪)

(४३२) तेऽवि तं गुरुं पूअंति, तस्स सिप्पस्स कारणा। सकारंति नमंसंति, तुद्धा निद्देसवत्तिणो ॥९-२-१५॥ (४३३) कि पुण जे सुअग्गाही, अणंतहिअकामए।

अगताइअकामए । आयरिआ जं वए भिक्खू, तम्हा तं नाइवत्तए ॥ ॥९–२-१६॥

तस्स सिप्पस्स कारणा=ते ( अલ્પકાળ ઉપકારી ) शिલ्पना કारणे (लख्वा निभित्ते) 'अभे आ ગુરુ પાસेथी आटतुं लख्या' એમ સમજીને तुट्ठा=હर्षित थता अने तेथी निद्देसवत्तिणो=ગुरुनी आज्ञाने अनुसारे वर्तानारा तेथी निद्देसवत्तिणो=ગुरुनी आज्ञाने अनुसारे वर्तानारा तेवी निद्देसवत्तिणो=ગुरुनी आज्ञाने अनुसारे वर्तानारा तेवी निद्देसवत्तिणो=गुरुनी आज्ञाने जिन्सारे वर्तानारा तेवी निद्देसवत्तिणो=गुरुनी आज्ञाने जिन्सारे वर्तानारा तेवी निद्देसवत्तिणो=गुरुनी आज्ञानी जिन्सारे वर्तानारा तेवी निद्देसवत्तिणो=गुरुनी आज्ञानी जिन्मारा तेवी निद्देसवत्तिन्युले छे, (सामान्यतया मधुरवयन वगेरेथी प्रसन्न करे छे,) वस्त वगेरेथी सक्कारंति=सत्झारे छे अने नमंसंति=(जे ढाथे अज्बीपूर्वक्ष) नचे छे. (२-१५) पुण=पुनः सुअगाही=(वीतराग प्रखीत) श्रुतज्ञानने श्रढख़ करनारा अणंतहिञकामए=अनंतर्डितने (भाक्षने) ध्विछता जे=ले साधुओा तेओने किं=शुं कढुवुं ? (आ जन्म पूरते। उपकार करनारी क्षणओा माटे पख् राज- અ<sup>હ્</sup>યયન નવમુ'−ઉ૦ ર]

પુત્રાદિ ગુરુના વિનય કરે છે, તાે માક્ષના અથી સાધુએ તા શ્રુતજ્ઞાન મેળવતાં ગુર્વાદિના વિનય અવશ્ય કરવા જ જોઇએ.) तम्हा=તે કારણે आयरिआ=આશાર્ય जं वए=જે જે કહે (આજ્ઞા કરે) तं=તેને भिक्खू=સાધુ न अइवत्तए=ન ઉલ્લ ઘે. અર્થાત્ ગુરુ જે જે કહે તે ચાેગ્ય હાેવાથી તેઓના કહ્યા પ્રમાણે કરે. (ર-૧૬) હવે કાચિક વાચિક વગેરે વિનયના વિધિ કહે છે—

७५ आप पाया पाया पर्वा प्रमुख कुल्जा पर्वा कि कुल्जा य अंजलि ।। (४३४) नीअं सि(से)ज्जं गईं ठाणं, नीअं च आसणाणि य। नीअं च पाए वंदिज्जा, नीअं कुज्जा य अंजलिं ।। ।।९–२–१७।।

(४३५) संघट्टइत्ता काएणं, तहा उत्रहिणामति । ' खमेह अवराहं मे,' वइज्ज 'न पुणु' त्ति अ ॥ ॥९-२-१८॥

(४३६) दुग्गओ वा पओएणं, चोइओ वहई रहं । एवं दुबुद्धि किचाणं, वुत्तो वुत्तो पकुव्वइ ॥९–२–१९॥

સેગ્ઝં=શચ્યા (સંથારા વગેરે) ગુરુની શચ્યાથી નીઝં=નીચી રાખે. એમ गइं=ગતિને, ठाणं=સ્થાનને, आसणाणि च= અને આસનાને નીઝં=નીચાં રાખે. વળી નીચા નમીને ગુરુના पाए=ચરણોને વંદિગ્जा=વાંદે અને નીઝં=મસ્તકથી નમીને ઝંज્ञलिं=બે હાથથી અંજલિ જીગ્जा=કરે. (ર-૧૭)

[ચુરુની શય્યાથી એાછા મૂલ્યવાળા, નીચી ભૂમિમાં પાથરેલી અને ઉંચાઈ વગેરે પ્રમાણમાં પણ ન્યૂન હેાય તે શય્યા નીચી જાણવી. ચુરુની સાથે ચાલવાના પ્રસંગે ગુરુથી બહુ દૂર નહિ, ચાલતાં ત્વરા વિના

પાછળ પાછળ ચાલવું તે ગતિ (ચાલ) નીચી-મંદ કહેવાય. ગ્રુરુ ઉભા હાય તેનાથી નીચાણ પ્રદેશમાં ઉભા રહેવું તે નીચું સ્થાન જાણવું તથા કાેઈ કારણે પાટ-પાટલા ઉપર બેસવું પડે તા ગ્રુરુએ પ્રથમ ભાગવેલા અર્થાત તેઓના ઉતરેલા આસને આદેશથી બેસવું તે આસન નીચું સમજવું. વંદન કરતાં મસ્તકને અને હૃદયને નમાવીને સન્માનપૂર્વક વાંદવા તે નીચું એટલે નમ્ર વન્દન સમજવું અને ક્રાઈ પણ પ્રશ્ન વગેરે પૂછતાં શરીરને નમાવીને બે હાથ જોડી અંજલી કરવી, અભિમાન-અક્ષ્ડડાઈ છોડવી તે નમ્ર અંજલી સમજવી. એમ વિવિધ પ્રકારે કાયાથી વિનય કરવા.]

(હવે વચનવિનય કહે છે કે-) કાઈ કારણે તેવા કાઈ પ્રદેશમાં બેઠેલા આચાર્ય ને काएण=શ રીર સાથે तहा उवहि-णामवि= તથા (વસ્ત્રાદિ) ઉપધિ સાથે संघट्टइत्ता= સંઘટીને અર્થાત્ સ્પર્શ થઈ જાય તે। (મિથ્યાષ્કૃત દેવા પૂર્વક નમીને) 'खमेह अवराहं मे'= મારે અપરાધ ક્ષમાં કરા! ન पुणु त्ति='પુન: એવું નહિ કરું' એમ वइज्ज= કહે. (અર્થાત્ પ્રગટ બાલીને અપરાધને ખમાવે.) (ર-૧૮)

(આવી ક્ષમાપના બુદ્ધિમાન્ સ્વયં કરે, પણ નિર્બુદ્ધિ આશાતના કરીને શું કરે તે કહે છે કે-) દુમાઓ વા= અથવા **દુષ્ટબળદ જેમ** પઓएणં=પરેાણાથી चોइઓ= માર ખાઇને રદ્દં=રથને વદ્દદ્દ=ખેંચે, ણ્વં=એ રીતે દુવ્રુદ્ધિ=દુષ્ટબુદ્ધિવાળા શિબ્ય (આચાર્ય વગેરે ગુરુવર્ગનાં) किचाणं=કાર્યાને વુત્તો વુત્તો=વારંવાર કહેવાથી પજીગ્વદ કરે. (અર્થાત્ ઉત્તમ સાધુ 'વિનયથી મારાં કર્મા ખપે છે' એમ સમજીને સ્વયં વિનય કરે અને મંદબુદ્ધિ અભિમાની સાધુ વારંવાર પ્રેરણા કરવાથી કરે.) (ર-૧૯) અધ્યયન નવમું-ઉ૦ ર]

[ટીકામાં 'किच्चाण'' પદને। પર્યાય ' छत्यानाम् ' કરીને 'આચાર્યાદિ પૂજ્યોના ' એવે। અર્થ વિકલ્પે કરેલે। છે.]

[ '' आलवंते लवंते वा, निसिज्जाइ पडिस्सुणे ।

मुत्रण आसणं धीरो, सुस्ससाए पडिस्सुणे ॥ "]

ઉત્તમ સાધુ ગુરુ आलवंતે=એક વાર કહે, लवंતે वा= અથવા વાર વાર કહે તો પણ નિસિગ્ઝાइ=સ્વ આસત ઉપર બેઠા કે ઉભા રહીને ન પહિસ્સુળે=પ્રત્યુત્તર ન આપે, કિન્તુ ધીરો=તે ધીર સાધુ आसળં=આસનને મુત્તૂળ= મૂકીને (પાસે આવીને) સુસ્સૂસાણ=વિનયથી બે હાથથી અંજલી કરીને પહિસ્સુળે=પ્રત્યુત્તર આપે. (સાંભળે.) [આ ગાથા દીપિકા સિવાય અન્ય પ્રન્થામાં નહિ હાેવાથી પ્રક્ષિપ્ત હોવાની માન્યતા છે, તેના ક્રમાંક ટીકા વગેરેમાં નહિ હાેવાથી અહીં પણ રાખ્યા નથી.]

(४३७) कालं छंदोवयारं च, पडिलेहित्ताण हेउहि । तेण तेण उवाएणं, तं तं संपडिवायए ॥९–२–२०॥

(૧૯ મી ગાથામાં જણાવ્યા પ્રમાણે ગુરુનાં કાર્યો અવિનયથી કરવાં હિતકર નથી, માટે કેવી રીતે કરવાં તે કહે છે કે) कારું=શરદ, વર્ષા, વગેરે ઋતુઓરૂપ કાળને, છ' दं=ગુરુની ઇચ્છાને, હવચારં= આરાધનાના પ્રકારને (વિષયને), च=અને તે તે દેશ વગેરેને દેહદિં=તે તે કારણો વડે पडिलेहित्ता=જાણીને (સમજીને), ગૃહરથાને પણ આદર પમાડવા વગેરે તેળ તેળ હવાણ્ળં=તે તે ઉપાયા વડે તં તં સંપદિવાયણ=તે તે વસ્તુને મેળવી આપે. (ર-૨૦) [પોતાની ઇચ્છા પ્રમાણે, અથવા ગ્રુરુને ન રુચે કે અહિત થાય તે રીતે વિનય કરવા છતાં વસ્તુતઃ તે અવિનય ગણાય. જેને વિનય કરવાના હાેય તેને અનુકૂળ અને હિતકર બને તેમ વર્તવું તે વિનય ગણાય. માટે તે તે ઋતુને અનુકૂળ-પિત્તાદિ રાગને શમાવે તેવું ભાજન તથા હવા વગેરે પ્રમાણેાપેત મળી શકે તેવું સ્થાન મેળવી આપવું, તેઓની પ્રકૃતિને અનુકૂળ બને-રુચે તેવું બાલવું, પ્રન્થાને વાંચવા-ભણવા, કે વૈયાવચ્ચાદિ કરવું, ઈત્યાદિ જે આરાધના તેઓને ઈષ્ટ હાેય તે કરવી-કરાવવા. કક્ષ વગેરે શરીરના તે તે ચેષ્ટાઓથી શ્લેષ્મ વગેરે વિકાર થયા છે એમ સમજી તેને યાેગ્ય ઔષધાદિ મેળવા આપવું, વગેરે વિનય સમજવા.]

(४३८) विवत्ती अविणीअस्स, संपत्ती विणीअस्स य । जस्सेयं दुहओ नायं, सिक्खं से अभिगच्छइ ॥ ॥९-२-२१॥

"अविणीअस्स=અવિનીતને જ્ઞાનાદિ ગુણેાની विवत्ती= વિપત્તિ (નાશ) અને વિનીતને સંવત્તી=સંપ્રાપ્તિ (લાભ) થાય છે" एयं=એ (એમ) जस्स=જેને દુદ્દ ગ્રો=-બન્ને પ્રકા રેાથી (અર્થાત્ વિનયથી લાભ અને અવિનયથી હાનિ થાય, એમ ઉભય રીતે જેના) નારં=જાણુવામાં આવ્યું છે સે=તે સિત્રત્વં=શિક્ષાને (ગ્રહણુશિક્ષારૂપ જ્ઞાનને અને આસેવન શિક્ષારૂપ ક્રિયાને) अभिगच्छइ=પ્ર પ્ત કરે છે. (ર-૨૧) [ વસ્તુતઃ જીવને હાનિ કે લાભની દઢ પ્રતીતિ ન થાય ત્યાં સુધી તે હાનિથી બચવાનો કે લાભ મેળવવાના સાચા ઉદ્યમ કરી શકતો નથી. માટે અહીં કહ્યું છે કે અવિનયનું અને વિનયનું ફળ યથાર્થ જાણે તે ઉભય પ્રકારની શિક્ષાને પામી શકે છે. તાત્પર્ય કે અવિન- યને ભય અને વિનયના આદર જેનામાં પ્રગટ તે યથાર્થ વિનય કરી શકે, અવિનયથી બચી શકે અને તે જ જ્ઞાન-ક્રિયાને પ્રાપ્ત કરી શકે]

એ જ વાતને દઢ કરીને અવિનયનું દુષ્ટપરિણામ કહે છે-

(४३८) जे आवि चण्डे मझ्इड्ढिगारवे, पिसुणे नरे साहसहीणपेसणे । अदिद्रधम्मे विणए अकोविए.

असंविभागी न हु तस्स मुक्खो ॥९–२–२२॥

जे आबि=જે કાઇ પણ દીક્ષા લેવા છતાં चण्डे= કોધી (રીસાળ), मइइड्ढिगारवे=ઋદિગૌરવની મતિવાળા (ઋદ્ધિના અભિમાનવાળા), पिसुणे=ચાડી-નિંદા કરનારા નરે=નામથી મનુષ્ય (માનવતા રહિત), साहस=નહિ કરવા યાગ્ય કાર્યને કરનારા-સાહસિક, हीणपेसणे=ગુરુ આજ્ઞાથી એાછું કરનારા (આજ્ઞાને સમ્પૂર્ણ નહિ પાળનારા), अदिट्ठधम्मे=श्रुत અને ચારિત્રરૂપ ધર્મને થથાર્થ નહિ પામેલા, विणए=વિનય કરવામાં अकोविए= અપ ડિત (અજ્ઞ) અને असंविभागी=સ વિભાગ નહિ કરનારા (જે કંઈ મળે તે બીજાને નહિ આપતાં પાતે ભાગવનારા) હોય તત્સ=તેના માક્ષ થાય નહિ. (ર-૨૨)

[ આ ક્રોધી વગેરે દુષ્ટ પ્રકૃતિવાળાને સમ્યગ દર્શન અને ચારિત્ર હાેય નહિ તેથા તેના માક્ષ થાય નહિ. કારણ કે સમ્યગ્દષ્ટિ એવા ચારિત્રવ તને આવા તીવ સંકલેશ (દુષ્ટ પરિણામ) સંભવે નહિ, એથી સમજવું કે એવા સંકલેશવાળાને સમ્યગ્ દર્શનાદિ પ્રગટયાં નથી ]

300

46

છેલ્લે વિનયતું કળ જણાવીને ઉપસંહાર કરે છે–

(४४०) निदेसवित्ती पुण जे गुरूणं,

सुअत्थधम्मा विणयंमि कोविआ ।

तरित्तु ते ओघमिणं दुरुत्तरं,

खवित्तु कम्मं गइग्रुत्तमं गय–त्ति बेमि ॥९–२–२३॥

पुण जे=वणी જેએા गुरूणं=ગુરુએાના निद्देसवित्ती= આદેશ પ્રમાણે વર્તનારા, सुअत्थधम्मा=ગીતાર્થી (બણેલો છે ધર્મના અર્થ જેએાએ) અને વિનય કરવામાં कोविआ= ચતુર-બુદ્ધિમાન્ હાય તે=તેઓ દુરુત્તરં=દુ:ખે તરી શકાય તેવા इणं=આ ओघं=સ સાર સસુદ્રને तरित्तु=તરીને (ચરમલવ અને કેવલીપણાને પામીને) कम्मं=શેષ લવાપથાહી (અધાતી) કર્મોને खवित्तु=ખપાવીને उत्तमं=ઉત્તમ (માેક્ષ) गइं=ગતિને गया=પામ્યા, 'એમ કહું છુ'' (२-२३)

[ચુરુની આજ્ઞામાં રહેવા માટે સ્વચ્છંદતાના (ઇચ્છાઓના) રાેધ કરવા પડે, ઇચ્છારાેધ એ મહાન તપ હાેવાથી એનાથી ઇન્દ્રિયાેની અને મનની દાેડધામ અટકે, એટલું જ નહિ શુભમાર્ગે વળે, એથી કર્માની નિર્જરા થાય, એના ફળરૂપે કેવળજ્ઞાનાદિ ગુણા પ્રગટે અને તે જ ભવમાં સર્વ કર્માના ક્ષય થવા રૂપ માક્ષને પામે. એમ વિનયના બળે મન–ઇન્દ્રિયોના વિજય કરી મુક્તિ મેળવી શકાય છે.]

# समत्तो नवमज्झयणस्स बीओ उद्देसो ।

નવમા અધ્યયનનેા બીજો ઉદ્દેશાે સમ્પૂર્ણ.

чп

અધ્યયન નવસું-ઉ૦ ૩]

#### અધ્યયન નવમું-ઉદ્દેશા ત્રીજો

આ ઉદ્દેશામાં ' પૂજ્યને પૂજવાથી પૂજક પણ પૂજ્ય ખને' એ વાકચને અનુસારે આચાર્યાદિના વિનય કરનારાે પણ ક્રમશઃ પ્રગટતા વિવિધ ગુણાને યાેગે પૂજ્ય બને છે, એમ જણાવ્યું છે અને સાથે સાથે માેક્ષાર્થીએ વિનય માટે શું શું કરવું જોઈએ ? તે સમજાવ્યું છે. વિનય કરવાથી જેમ જેમ કર્મોના ભાર એાછા થાય છે તેમ તેમ આકરી પણ વિશિષ્ટ જીવનચર્યા વિનય પૂર્વ કે સહેલાઇથી જીવી શકાય છે. જ્યાં સુધી જીવનમાં સાચેા વિનય પ્રગટ્યો નથી ત્યાં સુધી જ વિષય-કષાયેો વગેરે જીવને સતાવી શકે છે. કહ્યું છે કે '' નિર્મળ-શીતલ અને મીઠું પણ જળ લીમડા વગેરેનાે સંયાગ પામાને કડલું ખની જાય છે. જીવનના આધારભૂત દૂધ પણ સપેના મુખમાં જતાં પ્રાણના નાશ કરનાર વિષ બની જાય છે અને નિર્મળ શ્રુતત્તાન જેવી ઉત્તમાત્તમ સમ્પત્તિ પણ દુરાચારીને મળી જાય તેા અપક્ષીતિ<sup>૬</sup>ને પામે છે–કલ કિત થાય છે. એક વિનય જ એવાે વિશિષ્ટ ગુણ છે કે જે દુર્જન જેવા કુપાત્રને પણ સુપાત્ર બનાવીને તે આત્માના સાચા શણગાર બની જાય છે." લખલૂટ લક્ષ્મીથી જે કામ થતાં નથી તે વિનયથી વિના પ્રયાસે સિદ્ધ થાય છે. બળ ખુદ્ધિ કે બીજી શક્તિએા જે કામ ન સાધી શકે તે કામ એક વિનય સાધી શકે છે. આ ઉદ્દેશામાં વિનીતની વિશિષ્ટતા સાથે તે કેવી રીતે પૂજ્ય બને છે, તે સુંદર રીતે સમજાવ્યું છે.] (४४१) आयरिअं अग्गिमिवाहिअग्गी.

> सुस्ससमाणो पडिजागरिज्जा । आलोइअं इंगिअमेव नचा

जो छंदमाराहयइ स पुज्जो ॥९-३-१॥ आहिअग्गी=अभिद्धेात्री थ्राह्मणु अग्गि=अभिने सुरसूसमाणो=सभ्यङ् सेवते। के रीते पडिजागरिज्जा=ते

તે કાર્યોને કરે, इव=તેની પેઠે સાધુ પણ ગુરુએ आलोइअं જોએલું, (અર્થાત્ ઠડી પડતાં આચાર્ય વસ્તની સામે નજર કરે, ત્યારે ગુરુ વસ્તને ઈચ્છે છે એમ સમજી લે, એ રીતે પાતાને જોઇતી જે જે વસ્તુ ઉપર આચાર્ય દષ્ટિ કરે તે તે વસ્તુને) અને इ'गिअमेव=દહુંગિતને જ (શરીરની ચેષ્ટા, સુખાકૃતિ, વગેરેથી 'શું ઇચ્છે છે ?' તે) नज्ञा-જાણીને (સમજીને) जो=જે સાધુ છંद = આચાર્યના અલિમાયને (ઇચ્છાને) આરાहयइ=આરાધે ( પૂર્ણ કરે ) स पुक्जो= તે સાધુ પૂજ્ય (કલ્યાણના લાગી) છે, એમ જાણવું. (૩-૧)

[ગુરુના આશયને સમજીને વિના પ્રેરણાએ સ્વયં વિનય કરનારા ઉત્તમાત્તમ, કહ્યા પછી પણ પાતાનું હિત સમજીને કરનારા ઉત્તમ, ક્રજ સમજીને કરનારા મધ્યમ, અનાદરથી જેમ તેમ કરનારા અધમ અને કડુ શબ્દ કહેનારા અધમાધમ સમજવા. એક જ જાતના વિનય કરવા છતાં આશયભેદે તેનું કૂળ ભિન્ન ભિન્ન મળે છે. માટે આત્માર્થીએ સ્વયં ગુરુના ચિત્તને આંળખીને પાતાના કલ્યાણુ માટે તેઓનો વિનય પ્રસન્નચિત્તે કરવા જોઈએ.]

(४४२) आयारमट्ठा विणयं पउंजे, सुरस्रसमाणो परिगिज्झ वक्कं । जहोवइट्ठं अभिकंखमाणो, गुरुं तु नासाययइ स पुज्जो ॥९-३-२॥ आयारमट्ठा=इगनाथारादि पांथ आधारोना 'पाલन भाटे (शुरु ४'ई आज्ञा ४रे ते। सारु', એभ शुरुना आदेशने) सुस्सूसमाणो=सांल्श्वावानी ध्रच्छावाणे। (ज्यारे शुरु ४'ई ४डे त्यारे तेओाना) वक्च=वाडयने (आदेशने) परिगिज्झ= અધ્યયન નવમું-ઉ૦ ૩]

ગ્રહણુ કરીને (શિરસાવન્ઘ કરીને) માયા રહિત શ્રદ્ધા પૂર્વક પૂજ્યભાવે जहोवइट्टं=(ગુડુએ) જેમ કહ્યું હાય તેમ अभिकंखमाणो=કરવાને ઇચ્છતા શિષ્ય विणयं पउंजे= વિનયને કરે, પણ (તેથી વિપરીત, માડુ –વહેલું, અધુડું કે અનાદરથી કરવા દ્વારા) गुरुं=ગુરુને न आसाययइ=આશા-તના ન કરે स पुज्जो=તે સાધુ પૂજ્ય છે. (3-૨)

[દુકાને એકેલાે વ્યાપારી ધરાકનું વચન સાંભળવા માટે જેટલા આતુર હાેય તેથી કંઈ ગુણા આતુરતા ગુરુના વચનને સાંભળવા માટે રાખવી, એ વિનયનું પ્રથમ પગથીશું છે, તે પછી આદેશ સાંભળાને હર્ષિત થવું, સઘળાં કામ છાડી ગુરુની આજ્ઞાનુસાર કરવું-વર્તવું ' આ રીતે મને ઉપકાર કર્યો' એમ કૃતજ્ઞતા ધરાવવી અને પુનઃ પુનઃ વિનય કરવાના પ્રસંગ મળે એ ભાવનાપૂર્વક કરેલા વિનયની અનુમાદના કરવી, વગેરે તેની ઉત્તરાત્તર ભૂમિકાઓ છે. ગુણાનુરાગ અને કૃતજ્ઞ-તાથી આ ભૂમિકાઓ પ્રાપ્ત થાય છે, માટે વિનયના અર્થાએ તે ગુણા પ્રગટાવવા જોઈએ.]

(४४३) राय(इ)णिएसु विणयं पउंजे,

### डहरा वि य जे परियायजिद्वा ।

नीअत्तणे वट्टइ सच्चवाई,

ओ(उ)वायवं वक्तकरे स पुज्जो ॥९–३–३॥ राइणिण्सु=(ज्ञान, દर્શन, ચારિત્ર, વગેરે ભાવરત્નાથી જે અધિક હેાય તે) રત્નાધિક સાધુઓાનો डहरा वि अ= जे=અને જે (વય તથા શ્રુતથી ન્યૂન) નાના છતાં परि-यायजिट्ठा=ચારિત્ર પર્યાથથી જયેષ્ઠ (માટા) હેાય તેઓાનો विणयं पउंजे=વિનય કરે, એમ અધિક ગુણુવાળાઓ પ્રત્યે नीअत्तणे=नभ्रसावे वट्टइ=वते, सचवाई=(તेओनी आशा-तना न थाय तेवुं) હિतકર બોલે અને તેઓને ओवायवं=नभवाना અથવા નિકટ રહેવાના સ્વસાવ-વાળા જે वक्ककरे=वाકય પ્રમાણે કરે (તેઓની આજ્ઞાને

પાળે) સ=તે પુજ્ઞો=પૂજ્ય છે. (3-3)

(४४४) अन्नायउंछं चरइ विसुद्धं,

जवणद्वया समुआणं च निर्च ।

अलद्धुअं नो परिदेवइज्जा,

ल्डंडुं न विकत्थयइ स पुज्जो ॥९−३−४॥

अन्नायउंछं= અज्ञात અને વધેલું નિરુપયાગી, (અર્થાત્ અપરિચિત ગૃહસ્થના ઘરથી તેને નિરુપયાગી-વધી પડેલાં આહાર પાણી વગેરે), તે પણ चरइ=ઘર ઘર ફરીને લાવેલું ખાય, (પરિચિત ગૃહસ્થનું કે તેણે માહથી આપેલું ન ખાય), તે પણ विसुद्धं= विशुद्ध (ઉદ્દગમાદિ દાષ વિનાનું). તે પણ जवणट्टया= સ'યમના ભાર વહન કરતા શરીરને ટકાવવા માટે, (પાષણના કે બળ રૂપ વગેરે વધારવાના આશય વિના) समुयाणं च= અને ઉચિત ભિક્ષાદ્વારા મળેલું ખાય. તે પણ નિच = નિત્ય, (અર્થાત્ તુચ્છ પણ કાઇક દિવસે કે એક જ ઘેરથી ઘણું મળેલું નહિ, પણ નિત્ય ઘર ઘરથી થાડું થાડું મેળવેલું), તેલું પણ अल्द्धું અન્ય તે તો ('હું મ'દભાગ્ય છું, અથવા આ દેશ કૃપણ છે' એમ) નો પરિદ્વે इज्जा= ખેદ ન કરે અને બેઇતા પ્રમાણમાં મળે તે ા ત્સું=મેળવીને ન વિક્ત સ્થય દ્વ= ('હું પુણ્યવાન – લબ્ધિમાન્ છું, અધ્યયન નવસું-ઉ૦ ૩]

અથવા દેશ ઉઠાર છે' વગેરે) પ્રશાંસા ન કરે स= તે સાધુ पुज्जो=પૂજ્ય છે. (3−૪)

[આહારની શુદ્ધિ અને નિરીહતા ગુણેાના પ્રગટીકરણનું પ્રયળ નિમિત્ત છે, અશુદ્ધ કે આસક્તિપૂર્વ'ક લેવાએલાે આહાર જડતાને પાેષે છે, એથી ઇન્દ્રિયા અને મન વિકારી બને છે, તેથી વિનયમાં તે સહાયક થતાં નથી. માટે જ જિનેશ્વરદેવાએ આહારની શુદ્ધિ અને અનાસક્તિનું વિધાન કર્યું છે. વિનય વિના એ શુદ્ધિ કે અનાસક્તિ થાય નહિ અને એના વિના વિનય થઇ શકે નહિ. માટે વિનયાર્થી આત્મા આ ગાથામાં જણાવ્યું તેવા આહારને લેનાર હાેય. જે એ રીતે રસનેન્દ્રિયના અને મનાેગુપ્તિના વિજય કરે તે જ સંયમની વિશિષ્ટ આરાધના કરી શકે.]

(४४५) संथारसि(से)ज्जासणभत्तपाणे,

अपिच्छया अइलामेऽवि संते ।

### जो एवमप्पागभितोसइ(ए)ज्जा;

संतोसपाहन्नरए स पुज्जो ॥९–३–५॥

સંથાર-સેક્जासण-भत्तपाणे=સ થારેા, શચ્યા, આસન, આહાર અને પાણીમાં अष્પિच્छया=અલ્પ ઇચ્છાવડે (અર્થાત્ મૂર્છા વિના વાપરવાના અથવા અધિક નહિ રાખવાના ધ્યેયથી) ગૃહસ્થાની પાસેથી અइलामे संते वि=ઘણા પ્રમાણ-માં મળે તેમ છતાં પણ एवं=એ રીતે अप्पाणं=આત્માને થાડામાં अभितोसइब्जा=સ તોષે, અથવા જેવા તેવા વડે નિર્વાહ કરે, એમ संतोसपाइन्नरए=સ તાપમાં સુખ્ય-તયા રક્ત રહે સ=તે સાધુ पुज्जो=પૂજ્ય છે. (3-૫) ર ગ

િ દ્રશ વૈકાલિક

[ વૈરાગ્ય વિના ત્યાગના સાચા આનંદ અનુભવાતા નથી. સાચા વિરાગીને અધિક જરૂરીઆતા બન્ધનરૂપ લાગે તેથી તે શકચ હાય તેટલી જરૂરીઆત ઘટાડવા પ્રયત્ન કરે અને જેમ જેમ ઘટે તેમ તેમ આનંદ અનુભવે. રાગીને મેળવવામાં અને વિરાગીને તજવામાં આનંદ હાય છે. વસ્તુતઃ પાતાની જરૂરીઆતામાં ગુંચવાએલા ગુર્વાદિના વિનય કરી શકે નહિ, કારણ કે સર્વ વિષયમાં એને પાતાની ચિંતા આગળ આવે. માટે ભાગ-ઉપભાગનાં સાધના પ્રત્યે આવા સંતાષ– વિરાગ પ્રગટ્યો હોય તે જ સાચા વિનય કરી શકે. અર્થાત સંતાષ એ વિનયનું એક અંગ છે, માટે વિનયના અર્થીએ સંતાપી થવું જોઈએ.]

(४४६) सका सहेउं आसाइ कंटया, अओमया उच्छहया नरेणं।

अणासए जो उ सहेज्ज कंटए,

वईमए कन्नसरे स पुज्जो ॥९–३–६॥

ત્યાગી પણ વૈરાગી પૂજ્ય છે, એમ જણાવીને હવે

સમાધિવ'ત પૂજ્ય છે તે કહે છે કે-ધન માટે उच्छहया= नरेणं= 3 દ્યમ કરતા મનુષ્યે आसाइ= 'મને અમુક લાભ થશે' એવી આશાએ अओमया= दे। ખાંડના પણ कंटया= કાંટા સદેરં= સહન કરવા सक्का= શક્ય છે, ( અર્થાત્ ધન કીર્તિ વગેરે આ જન્મના લાભની, કે 'દેવ, ચક્રવતી<sup>°</sup> વગેરે થાઉ ' ઇત્યાદિ અન્ય જન્મના સુખની આશાએ લેાખ'ડના કાંટાની શચ્યામાં સુવાનાં કષ્ટો વેઠવાં સહેલાં છે,) પણ जो= જે अणासए= કાેઇ આશા વિના જ कन्ન सરે= કાનમાં પેસતા વર્ફ મણ= વચનના कंटए= કાંટાઓને (કઠાેર-કટુ-અપમાનજનક શખ્દોને) સદ્દેગ્ज= સહન કરે સ= તે નિરભિમાની-વિનીત આત્મા પુગ્ગો= પૂજ્ય છે. ( 3- ૬) [અપમાનને સહન કરવું દુષ્કર છે, એ વાત આ અધ્યયનના પ્રારંભમાં જ કહી છે. જે સાચેા વિનયી છે તે નિરભિમાની હેાવાથી કડવા પણ હિતકારી ગુરુના વચનને પ્રસન્નતાપૂર્વ્યક સાંભળી (સહી) શકે છે. એમ નિરભિમાનિતા એ જ વિનયના પ્રાણ છે, માટે વિનયની ઈચ્છાવાળાએ અભિમાનને તજવું જોઇએ.]

એ જ વાતને વિશેષતયા જણ્યુવે છે કે—

(४४७) म्रुहुत्तदुक्खा उ हवंति कटया,

अओमया तेऽवि तओ सुउद्वरा ।

वाया दुरुत्ताणि दुरुद्धराणि,

वेराणुबंधीणि महब्भयाणि ॥९–३–७॥ अओमया= दे। भंडना કांटा ( वेध व भते क प्रायः **૬ુઃખ આપતા હાૈવાથી) મુ**हुत्तदुक्खा=**સુહૂતૈમાત્ર (**અલ્પ કાળ માટે) દુ: ખ દેનારા हવંતિ=હાય છે, તેડવિ=અને તે પણુ તઓ=તેમાંથી (શરીરમાંથી) સુરદ્ધરા=સુખપૂર્વ ક કાઠી શકાય છે, ( અને ઔષધિ વગેરેથી ઘા રઝવી શકાય છે,) પણ વાચા દુરુત્તાળિ=વાણીવડે બાલેલા દુષ્ટ (વચનરૂપ) કાંટાએો (મનરૂપ લક્ષ્યને વિંધવાથી) दुरुद्धराणि=हः भे डाढी शडाय तेवा, वेराणुवंधीणि=(ते रीते સાંભળવાથી પ્રગટેલા દેષથી આભવ–પરભવમાં ) વૈરની પર પરાને કરનારા અને (તેથી) महब्भयाणि=કુગતિમાં રખડાવવારૂપ માટા ભયને કરનારા અને છે. (3-૭) શારીરિક કછો સહવાં જેટલાં દુષ્કર છે તેથી અપમાન–આક્રોશ વગેરે દુર્ભાવથી બાેલાએલાં વયનાે અતિ દુઃસહ્ય છે. એ કારણે જ ગુર્વાદિએ કહેલા પ્રેરણાદિના શબ્દા હિતકર છતાં પ્રાયઃ મનુષ્ય સાંભળા

રહેલાને પહિળી લ = ('તું ચાર છે' ઇત્યાદિ) વેરકારક વચનને,

શકતા નથી. જે તેને પ્રસન્નતાથી સાંભળી-સહી શકે, તે જ માન-કષાયનાે વિજય કરનાર વિનીત હાેવાથી પૂજ્ય છે.] (४४८) समावयंता वयणाभिघाया, कत्रंगया दुम्मणिअं जणंति । धम्मुत्ति किचा परमग्गसरे, जिइंदिए जो सहइ स पुज्जो ॥९-३-८॥ मगवयंता=भाभे आदी 'पडता सेवा वयणाभिघाया= વચનના પ્રહારે। (વચનરૂપી આણે) कन्नंगया=કાનમાં પેસીને (પ્રાયઃ અનાદિ અભ્યાસથી શ્રોતાને) दुम्मणियंं≕ **દુષ્ટ મનોભાવને (**દુર્ભાવને) जणंति=પ્રગટાવે છે, માટે जो= જે ( કર્મશત્રુ સાથે સંગ્રામ કરનારાે બીજા દાનશૂર– સ ગામશૂર વગેરેની અપેક્ષાએ) परमगत्तूरे=અધિકતર શરે। થઈને धम्मुत्ति किज्ञा=એ વચન સાંભળવાનાે મારાે **ધર્મ** છે. એમ સમજીને ગ્રિइંદિए=જિતેન્દ્રિય થઇને દીનતા વગેરેથી નહિ પણ સમભાવથી-પ્રસન્નતા પૂર્વંક सहइ= સહન કરે છે स पुज्जा=ते પૂજ્ય છે. (3-८) વળી (४४८) अवण्णवायं च परम्महस्स, पच्चक्खओ पडिणीअं च भासं । ओहारिणि अप्पिअकारिणि च, भासं न भासिज्ज सया स प्रज्जो ॥९-३-९॥ परम्मुहस्स= भराङु सुभना ( ५रे।क्ष २७काना) अवण्ण-वारं=अवर्धावादने (निंहाने), पद्यक्खओ च=अने भत्यक्ष

ओहारिणिं=અવધારણી ('અમુક દુષ્ટ છે જ' ઇત્યાદિ નિશ્ચિત) ભાષાને अप्पिअकारिणिं च=અને (ત્હારા અમુક સંબંધી મરે' ઇત્યાદિ ) અપ્રીતિકારક માસં=ભાષાને जो=જે मया=સદા (કદાપિ ) न भासिब्ज=ન બાેલે स पुब्जा=ते પૂજ્ય જાણુવા. (3-૯) (४૫૦) अलोलुए अक्कुहए अमाई,

अपिसुणे आवि अदीणवित्ती ।

नो भावए नोऽविअ भाविअप्पा,

अकोउहल्ले अ सया स पुज्जो ॥९-३-१०॥ (आહाराદिમાં) જे सया=सदा अलोलुए=अक्षेाक्षुपी, (धन्द्रलाण वगेरे) अक्कुहए=आश्चर्य रહित (नर्ि इरनारे।), अमाई=५ पट रહित, अपिसुणे=अपिशुन (याडी डरीने लेद-वर-विरोध नर्डि डरावनारे।), आवि= अने वणी (आढारादि न भणतां) अदीणवित्ती=दीनता नर्डि डरनारे।, જे जीलदारा 'त्ढारे मारी प्रश'सा डरवी' वगेरे नो मावए=न विद्यारे, नोऽविअ माविअप्पा=अने वणी स्वय' जीलनी सामे पातानी प्रश'सादि न डरे, तथा (नाटड, नाच वगेरे लेवामां) अकोउहल्ले=डुत्र्डण विनाने। डाय स पुज्जो=ते पूल्य लख्वे। (३-१०) (४५१) गुणेहि साहू अगुणेहिऽसाहू, गिण्हाहि साहू गुण ग्रंचऽसाहू । विआणिआ अप्यामप्पएणं.

जो रागदोसेहिं समो स पुज्जो ॥९-३-११॥

"(ઉપર કહ્યા તે) गुणेहि साहू=ગુણેાથી સાધુ (ઉત્તમ) અને (એથી વિપરીત) अगुणेहि आहू=અવગુણેાથી અસાધુ થવાય છે, માટે साहू गुण गिण्हाहि=(સાધુ) ઉત્ત મ ગુણેાને ગ્રહણુ કર ! અને असाहू मुंच(અસાધુના) દુષ્ટ અવગુણેાને છેાડ !" (એવું) अप्यगमप्पएणं=પાતાના આત્માને પાતે विआणिआ=विविधतया સમજાવે અને जो=જે राग-दोसेहि= રાગ અને દ્વેષમાં (તેવા નિમિત્તોમાં) समो=સમાન રહે (સમતાને ન ચૂકે), स पुड्जो=તે પૂજય છે. (3-99) [ત્રીજા પાદના અર્થ પ્રાકૃત શૈલીથી કરેલા છે, એમ સમજવું.] (૪૫૨) तहेव डहरं च महल्लगं वा,

इत्थी पुमं पव्वइअं गिहिं वा ।

नो हीलए णोऽविअ खिंसइज्जा,

કરવારૂપે माणचंति= सन्भाने છે અને (માતા-પિતા યાગ્ય) कन्तं= अन्याने जत्तेण=यत्न पूर्वा अ्रिनि-येाण्य अनावीने ચાેગ્ય સ્થાને પરણાવે તેમ જે ગુરુ શિષ્યાને જ્ઞાન-ક્રિયાદ્વારા ચેાગ્ય અનાવીને આચાર્યાદિ તે તે પદે) નિવેસચંતિ=સ્થાપે છે, ते माणरिहे=तेवा भानवा थे।०४ ગુરुने माणए=भाने (विनय કરે), એવે। જે તપસ્વી, જિતેન્દ્રિય અને सचरए=**सत्यनो** (માક્ષના) રાગી હાય, स पुज्जो=તે પૂજ્ય જાણવા. (3-૧૩) [ અહીં શિષ્યનેા વિનય કરવાનેા અને ગુરુનેા યાેગ્ય શિષ્યને ગીતાર્થ બનાવી યાેગ્યપદે સ્થાપવાના ધર્મ સૂચવ્યા છે. આવા ગુરુ–

શિષ્યના યાેગ પરસ્પર હિતકર અને પરિણામે માક્ષસાધક બને છે.

બીજાની હલકાઈ કે તિરસ્કાર કરવાનું સામાના દેાષોથી નહિ, પણુ માન, ક્રોધ વગેરે પાેતામાં રહેલા દાેષાેથી થાય છે, માટે તેવું કરનારાે પાેતે પોતાના દેણોથી કર્મો બાંધી ભારે થાય છે અને સામાનું હિત કરી શકતાે નથી. એ કારણે કાેઇને કડવું કહેવું પડે તાે પણ<sup>ં</sup> અભિમાન કે ક્રોધ વગેરે દેાષેાથી પર રહી સામાનું હિત કરવાની ખુદ્ધિએ કહેવું, એ સાધુના ધર્મ છે. અહીં એકવાર દાષ કહેવારૂપ હીલના અને વાર વાર દેાષ જાહેર કરવારૂપ ખિંસા સમજવી. આવી હીલના અને ખિંસાનાં કારણા માન અને ક્રોધ હાેવાથા તેને પણ તજવાં જોઇએ. કારહ્યુ કે મૂળ કારહ્યને છેાક્યા વિના તેમાંથી પ્રગટતા દાષોથી બચાય નહિ.]

(४५३) जे माणिआ सययं माणयंति, जत्तेण कन्नं व निवेसयंति । ते माणए माणरिहे तवस्सी;

जिइंदिए सचरए स पुज्जो ॥९-३-१३॥

(अल्युत्थानाहि द्वारा) सययं=सतत माणिआ=भाने आ

(વિનય કરાએલા જે ગુરુ શિષ્યાને શ્રુત ભણવા વગે રેની પ્રેરણા)

311

વિશેષમાં 'તપસ્વી, જિતેન્દ્રિય અને સત્યના રાગી' એવાં વિશેષણાે કહ્યાં છે તે શિષ્યના યાગ્યતાને સૂચવનારાં છે. અર્થાત્ એ ગુણાથી તેને ગુરુ યાગ્યપદે સ્થાપે છે અને તે પૂજ્ય બને તેમાં પણ તેના તે ગુણા હેતભૂત છે, માટે વિનીતસાધુએ તે ગુણા કેળવવા બહલક્ષ્ય બનવું.] (૪૫૪) तेसिं ग्ररूणं गुणसायराणं,

## सुचाण मेहावि सुभासियाई । चरे मुणी पंचरए तिगुत्तो,

चउनकसायावगए स पुज्जो ॥९-३-१४॥

गुणसायराणं= ગુણેાના સસુદ્ર એવા તેસિં गुरूणं= ઉપર કહ્યા તે ગુરુનાં सुभासियाइं= સુભાષિતાને (પરલાેકા પકારી વચનાને) सुचाण= સાંભળીને જે मेहावि= અહિમાન્ मुणी= સુનિ चरे= तेने આચરે– પાળે અને पंचरए= પાંચ મહા-वताમાં (નિરતિચાર પાલનમાં) રક્ત, तिगुत्तो= મનાગુપ્તિ આદિ ત્રણુ ગુપ્તિથી ગુપ્ત અને તેથી चडक्कसायावगए= આર કષાયાથી રહિત હાય स पुज्जो= તે પૂજ્ય જાણ્વા. (3-98)

[ગુરુનાં હિતાપદેશનાં વચનાે એવા અગમ્ય ઉપકાર કરે છે કે શ્રોતા પ્રારંભમાં તા તેને સમજી પણ શકતા નથા. એ વચનાને સાંભળવામાં અને આચરવામાં જેટલાે આદર વધારે તેટલાે લાભ વિશુદ્ધ અધિક અને શાઘ્ર થાય છે. મહાવતાના ભાર ઉપાડવાની શક્તિ પ્રગટાવવી, મનાેગુપ્તિદ્વારા મનના વિજય કરવા, કષાયાને જીતવા, વગેરે દુષ્કર દુષ્કર કાર્યા પણ ગુરુઆગ્રાને આધીન રહેલા કરી શકે છે અને અનાદિકાળથા ઘર કરી રહેલા આકરા પણ દાેષોને દૂર કરે છે.] (૪૫૫) गुरुमिद्द सययं पडिअरिअ मुणी, जिणमयनिउणे अभिगमकुसले । धुणिअ रयमलं पुरेकडं;

भासुरमउलं गई व(य)इ–त्ति बेमि ॥९–३–१५॥

इह= આ મનુષ્યલાકમાં ઉપર કહ્યું તેમ गुरुं= આચાર્યાદિને सययं= સતત (જીવતાં સુધી) पडिअरिअ= સેવીને (વિધિપૂર્વક ગુટુની આરાધના કરીને) जिणमयनिउणे= આગમમાં પ્રવીણ (ગીતાર્થ) તથા अभिगमकुसल्ठे=લાેકની અને પ્રાઘુર્જીક વગેરે મુનિઓાની ઉચિત સેવામાં કુશળ અનેલા મુणी= સુનિ (ઉત્તમ સાધુ) પુરેकडं= પૂર્વાપાર્જિત रयमलं= કર્મ રજરૂપ મેલને (આઠે પ્રકારનાં કર્માનાં ખંધનાેને) ધુળિअ= ખપાવીને માસુરં= કેવળજ્ઞાન રૂપ સૂર્યના પ્રકાશ-વાળી અને તેથી જ अडलं= અતુલ (સર્વ શ્રેષ્ઠ) गइं= સિધ્દિ-ગતિને વયइ= પામે છે ત્તિ વેમિ= એમ કહ્યું છું. (3-૧૫)

[ મનુષ્ય જન્મમાં જ આવેા વિનય શકચ છે. ઉપર કલા તેવા વિનયને કરતાે ઉત્તમ સાધુ ઉત્તરોત્તર વ્યવહારકુશળ બની બાલ ઔચિત્યને અખંડ સાચવે છે. આ બાલાઔચિત્યરૂપ શુદ્ધ વ્યવહારના યોગે આત્મામાં સમાધિનું-સમતા સામાયિકનું (નિશ્ચયનું) બળ વધતું જાય છે અને પરિણામે સામાયિકચારિત્રમાંથી યથાખ્યાતચારિત્રને પામેલાે તે સર્વક્રમોંના ક્ષય કરી અજરામર-માક્ષપદને પ્રાપ્ત કરે છે. અહીં કહેલું 'અભિગમકુશળ' વિશેષણુ એમ સૂચવે છે કે આગમમાં પ્રવીણુ સાધુ લાકવ્યવહારની જેમ લોકોત્તરવ્યવહારોમાં પણ કુશળ હોય ]

# समत्तो नवमज्झयणस्स तइओ उदेसो । नवभा અધ્યયનનાે ત્રીજાે ઉદ્દેશા સમ્પૂર્ણુ.

.us. us

For Private & Personal Use Only

46

### નવમા અધ્યયનનાે ચાેથા ઉદ્દેશા

[ ત્રણ ઉદ્દેશામાં વિનયનું સ્વરૂપ, તેની ઉપાદેયતા, વિનય– અવિનયનાં સુખદ-દુઃખદ કળા અને વિનીતનાં ઉત્તરાત્તર થતા આત્મ– વિકાસ, વગેરે જણાવ્યું. હવે ચાથા ઉદ્દેશામાં માક્ષના અનન્ય સાધનરપ સમાધિનું વર્ણુન કરે છે. તેમાં સમાધિના પ્રકારા, ભેદા, ઉપાયા, વગેરે ટુંકમાં પણ સચાટ વર્ણુવ્યું છે. ક્રમશઃ–વિનય-શ્રુત–તપ અને આચાર– દ્વારા સમાધિને કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરી શકાય, તે જણાવીને એ વિનય-શ્રુત તપ અને આચારને સિદ્ધ કરવાના ચાર ચાર પ્રકારા કહ્યા છે. વસ્તુતઃ અધ્યાત્મપ્રિયમુનિને માક્ષના સરળ અને શુદ્ધ માર્ગ જણાવ્યા છે.]

ત્રહ્યુ ઉદ્દેશાએામાં સામાન્યતયા કહેલા વિનયને અહીં વિશેષતયા વર્હ્યુવે છે-

(सू-१६) सुअं मे आउसं ! तेणं भगवया एवमक्खायं-इह खलु थेरेहिं भगवंतेहिं चत्तारि विणयसमाहिद्वाणा पत्नत्ता । कयरे खलु ते थेरेहिं भगवंतेहिं चत्तारि विणयसमाहिद्वाणा पत्नत्ता ? इमे खलु ते थेरेहिं भगवंतेहिं चत्तारि विणयसमाहि-द्वाणा पत्नत्ता, तंजहा-विणयसमाही, सुअसमाही, तवसमाही, आयारसमाही ॥अ० ९-उ० ४-सू-१॥

શ્રીસુધર્મા સ્વામીએ પાતાના શિષ્ય શ્રીજમ્બૂસ્વામીને (કહેલાં વચનાે અહીં') કહે છે કે-आउसं=હે આશુષ્મન્ જમ્બૂ ! તેળં મળવયા=તે ભગવાન શ્રીવર્દ્ધ માન સ્વામીએ एવં अक्खायं=આ પ્રમાણે કહેલું मे सુअं=મે સાંભળેલું છે. (તે સાંભળેલું કહે છે કે-)

इह=આ ભરત ક્ષેત્રમાં, અથવા આ શાસનમાં,

भगवंतेहिं= ५२भ ઐશ્વર્ય વગેરે ભાગ્યવાળા थेरेहिं= રથવિરે એ (શ્રીગણધરભગવ તાેએ) खलु= આ ભરતક્ષેત્રની જેમ थીજાં પણ ક્ષેત્રોમાં, અથવા આ શાસનની જેમ थીજા પણ ગણધરાએ પાત પાતાના શાસનામાં वत्तारि विणयसमाहिद्राणा पन्नत्ता=था२ विनयसभाधि स्थानोने (લેદોને કહ્યાં છે (અર્થાત તીર્થ કર લગવંતના મુખે સાંભળીને શ્રીગણધર ભગવ તે એ ગન્થરૂપે શાસ્ત્રોમાં ગૂથ્યાં છે.) એમ શ્રીસુધર્માસ્વામીએ કહેવાથી શ્રીજમ્બૂસ્વામી પૂછે છે કે-थेरेहिं भगवंतेहिं=(હे लगवंत !) श्री श्यविर लगवं-ते। छे ते कयरे=ते ध्यां ध्यां चत्तारि विणयसमाहिदाणा पन्नत्ता ?= આર વિનયસમાધિસ્થાનોને કહ્યાં છે ? (તેનેા ઉત્તર શ્રી સુધર્માસ્વામીજી આપે છે કે) તે શ્રીસ્થવિર-ભગવ તાેએ इमे**⇔આ** ચાર વિનયસમાધિસ્થાનાેને કહ્યાં છે. (खलु ને। અર્થ ઉપર કહ્યો તેમ પ્રશ્નમાં અને ઉત્તર વાકચમાં પણ સમજી લેવેા) તં जहा=તે આ પ્રમાણે ૧-विणयसमाही-विनयसभाधि, २-सुअसमाही=श्रुतसभाधि, 3-तवसमाही=त **પસ भाधि** अने ४-आयारसमाही-आश्रा २-સમાધિ. તેમાં સમાધિ એટલે આત્માનું નિરુપચરિત-પારમાર્થિક હિત, સુખ, અથવા સ્વાસ્થ્ય સમજવું વિનય કરવામાં કે વિનયદ્વારા એવી સમાધિ કેળવવી તેને વિનયસમાધિ કહી છે. એ પ્રમાણે શ્રતને ભણતાં કે શ્રતદ્વારા સમાધિ મળે તે શ્રુતસમાધિ, તપ કરતાં કે તપથી સમાધિ મળે તે તપસમાધિ અને આચાર પાળતાં કે આચારથી સમાધિ તે આચારસમાધિ સમજવી. (અ૦૯ ઉ૦૪ સ૦૧)

[આ ઉદ્દેશામાં સૂત્રના ક્રમાંક ચાેથા અપ્યયનના છેલ્લા સૂત્રના જે ક્રમાંક ૧૫ છે, તેના અનુસંધાનમાં ૧૬ માથી રાખ્યા છે અને ગાથાના ક્રમાંક ત્રીજા ઉદ્દેશાની છેલ્લી ગાથાના ક્રમાંક ૪૫૫ છે તેના અનુ-સંધાનમાં ૪૫૬ રાખ્યા છે ' આ **રસં તેળ**''ના અર્થ ચાેથા અધ્યયનની આદિમાં વિવિધ રીતે કર્યા છે તે અહીં પણ સમજવા. અહીં સર્વાક્ષરસન્તિપાતી એવા સમ્પૂર્ણ શ્રુતધર છતાં શ્રીશય્ય ભવસ્રસ્ઝિ શ્રીભગવાને ગણધરાને કહેલા શબ્દાને કહી સંભળાવે છે, તે વિનયના એક પ્રકાર છે. એથી આત્માર્થીએ શકચ હાેય ત્યાં સુધી પૂર્વપુરુષોનાં કહેલાં વચના સાંભળીને તેઓનું બહુમાન કરવું, એમ સૂચવ્યું છે.] એ જ સમાધિશ્લાકદ્વારા જણાવે છે કે--

(४५९) विणए सुए अ तवे, आयारे निचपंडिआ । अभिरामयंति अप्पाणं, जे भवंति जिइंदिआ ॥९-४-१॥

ઉપર કહ્યો તે विण्ण्=विनયમાં, सुए-श्रुतમાં (આગમમાં), तवे-આર પ્રકારના તપમાં અને મૂલગુણ-ઉત્તરગુણુના પાલનરૂપ आयारे-આચારમાં निचपंडिआ-સર્વદા પંડિત (પરમાર્થને સમ્યગ્ જાણુનારા) એવા जे-જે મુનિએા जिइंदिआ-ઇન્દ્રિયેાના વિજેતા મવંતિ-હેાય છે, તેઓ अप्पाणं-પાતાના આત્માને अभिरामयंति-વિનય વગેરેમાં જોડે છે (વિનયાદિ ગુણામાં રમે છે-સમાધિને અનુભવે છે) અર્થાત્ તે જ પરમાર્થથી વિનયાદિ કરવામાં પંડિત છે, એમ સ્યુચ્બ્યું છે. (અ૦ ૯ ઉ૦ ૪-૧)

તેમાં હવે વિનયસમાધિને જણાવે છે કે—

### (सू-१७) चउन्विहा खलु विणयसमाही भवइ, तं जहा-अणुसासिज्जंतो सुस्सुसइ-१, सम्मं संपडिवज्जइ-२, वेयमाराहइ

અધ્યયન નવસુ'-ઉ૦ ૪]

-३, न य भवइ अत्तसंपग्गहिए-४, चउत्थं पर्यं भवइ ॥अ० ९-उ० ४, सू० २॥ भवइ अ इत्थ सिलोगो ॥

વિનય સમાધિ નિશ્વે ચાર પ્રકારની, છે તે આ પ્રમાણે− તે તે વિષયમાં ગુરુદ્રારા अणुसासिज्जंतो=शिआमणु દેવાતે। शिष्य शुरुनी હितशिक्षाने। अर्था अनीने सारससइ=तेने સાંભળવા ઇચ્છે (૧), ઇષ્ટ હાેવાથી ગુરુએ આપેલી હિतशिक्षाने सम्मं संपहिवज्जद= सम्य कु स्वी डारे-यथार्थ રૂપે માને (૨), એવા વિશિષ્ટ સ્વીકારથી વેચં=ગુરુદ્વારા भणेता श्रुतज्ञानने यथे। ४त अनुष्ठानद्वारा आहरथी आराहइ= આરાધે, અર્થાત સફળ કરે (૩) અને એ રીતે વિશિષ્ટ विनय प्रगटवा छतां अत्तसंपगगहिए-'હુं विनीत छुं, હुं सुसाधु છું' વગેરે પાેતાનો ઉત્કર્ષ કરનારાે ન ચ મવइ=ન થાય (૪). એમ સૂત્રમાં કહેલા ક્રમે ઉત્તરાત્તર ગુણની વૃદ્ધિદ્વારા च उत्थं पयं भवइ= શાધું ૫૬ પ્રાપ્ત થાય છે. અર્થાત્ એ રીતે વિનયથી શિષ્ય અંતે આત્મપ્રશ સારૂપ દેાષથી રહિત થવાથી યથાર્થ સમાધિને પ્રાપ્ત કરે છે. (ઉ૦ ૪-સૂ૦ ૨) इत्थ=આ વિષયમાં સિलोगो=શ્લાકનીચે પ્રમાણે મવર=છે. (४५७) पेहेइ हिआणुसासणं, सुस्स्रसई तं च पुणो अहिडिए। न य माणमएण मज्जइ, विणयसमाहिआययद्रिए ॥ 118-8-211

(આચાર્યાદિની પાસે) આલેાક-પરલેાકમાં हिआणु-सासणं=<mark>હિત કરનારા ઉપદેશને</mark> સાંભળવા पेहेइ=**પ્રાર્થ**ના **કરે-**૧, सुरसूसई=ગુરુના ઉપદેશદ્વારા **તે તે વિષયને સાંભળે** 

319

२, तं च पुणो= અને વળી તેને अहिट्ठिए= યથાર્થ રીતે આચરે– પાલન કરે– ૩, અને આચરવા છતાં विणयसमाहि= વિનય સમાધિદ્વારા आययट्ठिए– માક્ષતો અર્થી મુનિ माणमएण= भाન કે ગર્વથી न य मज्जइ- भદ ન કરે- ४ (ઉ૦ ૪-૨)

હવે શ્રુતસમાધિતું સ્વરૂપ કહે છે—

(सत्र-१८) चउव्विहा खलु सुअसमाही भवइ, तं जहा-सुअं मे भविस्सइत्ति अज्झाइअव्वं भवइ-१, एगग्गचित्तो भवि-स्सामित्ति अज्झाइअव्वं भवइ-२, अप्पाणं ठावइस्सामित्ति अज्झाइअव्वं भवइ-३, ठिओ परं ठावइस्सामित्ति अज्झाइअव्वं भवइ-४, चउत्थं पयं भवइ ॥अ०९-उ० ४, सू-३॥ भवइ अ इत्थ सिलोगो-

खलु=ને। અર્થ સાેળમા સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે, चडव्विहा= **શાર** પ્રકારની સુअसमाही= શ્રુતસમાધિ મવરૂ= છે. તે આ પ્રમાણે-(હું જ્ઞાની-માટા ગણાઉ' એ આશયથી નહિ, પણ) मे= મને સુલં= આચારાઙ્ગ વગેરે આગમાનો બાધ મવિસ્સર્જ્તિ= થશે, એવી ભાવનાથી લગ્લ્झाइअव्वं= અધ્યયન કરવા યાગ્ય મવરૂ= છે-૧, તથા અધ્યયન કરતાં હું एगમ્ત चित्तो= એકાગ્ર ચિત્તવાળા મવિસ્સામિત્તિ= થઇશ, એવી ભાવ-નાથી અધ્યયન કરવા યાગ્ય છે-૨, તથા અધ્યયન કરવાથી થએલા તત્ત્વજ્ઞાનને યાગે મારા લવ્લાળં= આત્માને શુદ્ધ ધર્મમાં ઠાવરૂસ્સામિત્તિ= સ્થિર કરીશ-જોડીશ, એવી ભાવનાથી અધ્યયન કરવા યાગ્ય છે-૩, અને ઠિओ= અધ્યયન નવસું-ઉ૦ ૪]

**સ્થિર થએલેા હું પરં-બીજાને (શિષ્યાદિને) શુદ્ધ ધર્મમાં** ठावइस्सामित्ति-સ્થિર કરીશ-જોડીશ, એલી ભાવનાથી ભાષુવું જોઇએ. તેમાં ચાેશું પદ શ્રતસમાધિરૂપ છે. અર્થાત્ નિર્મળ ધ્યેયથી વિધિપૂર્વક ભણેલેા પાતાનું અને પરનું હિત કરી શકે છે અને એ રીતે સ્વ-પર કલ્યાણ કરતા સમાધિમાં-સમતામાં રહી કર્માની નિર્જરા કરી મે લસુખને પામી શકે છે. (ઉ૦ ૪-સૂત્ર ૩) મવદ્દ અ इત્થ સિજોગો-આ **વિષયમાં સંગ્રહ-શ્લાક આ પ્રમાણે છે**--

(४५८) नाणमेगग्गचित्तो अ, ठिओ अ ठावए परं । सुआणि अ अहिज्जित्ता. रओ सुअसमाहिए ॥९–४–३॥

અધ્યયનમાં ઉદ્યમ કરનારને નાળં-ગ્રાન બાેધ થાય છે-૧, વળી ભણવાની તત્પરતાથી एगमाचित्तो अ-એકાશ્ર-ચિત્ત (દત્તચિત્ત) થાય છે-૨, ભણવાથી થએલા બાધદ્વારા તત્ત્વાતત્ત્વમાં પ્રગટેલા વિવેકના અળે ધર્મમાં ઠિઓ-સ્થિર થાય છે-૩, અને સ્વયં સ્થિર થએલાે શિષ્યાદિ વરં-થાય છે-૩, અને સ્વયં સ્થિર થએલાે શિષ્યાદિ વરં-બીજાને ઠાવए-ધર્મમાં સ્થિર કરે છે-૪, એમ સુआળિ-વિવિધ આગમાને-ગ્રન્થાને अहिક્તિત્તા-ભણીને ઉપર કહી તે ચાર પ્રકારની સુઝસમાहિए-શ્રુતસમાધિમાં રઓ-રાગી-રક્ત (લીન) થાય છે. (ઉ૦ ૪-૩)

હવે તપસમાધિનું વર્ણુન કરે છે—

(खत्र-१९) चउव्विहा खलु तवसमाही भवइ, तं जहा-नो इहलोगट्टयाए तवमहिट्टिज्जा-१, नो परलोगट्टयाए तवमहि-

डिज्जा २, नो कित्तिवण्णसदसिलोगद्वाए तवमहिडिज्जा-३, नन्नत्थ निज्जरद्वयाए तवमहिडिज्जा-४। चउत्थं पर्य भवइ ।।अ० ९-उ० ४, सूत्र-४ ॥ भवइ अ इत्थ सिलोगो-

તપસમાધિ ચાર પ્રકારની છે. (खજી નાે અર્થ સાેળમા સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે) તે આ પ્રમાણે-ધમ્મિલની જેમ इहलोगट्रयाए–**આ લેાકનાં** સુખ (લબ્ધિઆદિ પ્રગટાવવા) निभित्ते तत्र-तपने अहिट्रिज्जा-नહि કરવા, (અર્થાત્ તપ કરીને આ લાકના કળના આશ'સા નહિ રાખવી)-૧; થ્રક્ષદત્તની જેમ વરજ્ઞોવદ્રચાષ−અન્યજન્મમાં સુખ (ભાેગાદિ સામગ્રી મેળવવાના) નિમિત્તે તપને નહિ કરવા, અર્થાત્ તપ કરવામાં પરલેાકના સુખાદિની આશંસા નહિ રાખવી)-२; એ રીતે कित्तिवण्णसद्दसिलोगट्टयाए-डीर्ति, वर्ध-વાદ, શબ્દ અને પ્રશંસાને નિમિત્તે પણ તપ નહિ કરવેા, (અર્થાત્ તપ કરવામાં સર્વદિગ્વ્યાપી (ખ્યાતિ રૂપ) કીર્તિની, એક દિશાવ્યાપી ખ્યાતિરૂપ વર્ણવાદની, અર્હદિગ્-વ્યાપી ખ્યાતિરૂપ શબ્દની અને તે જ સ્થાને સ્તુતિ થવી વગેરે પ્રશાંસાની આશાંસા નહિ રાખવી)-3, નન્નત્થ નિज्जरदूयाए-અને નિજ રા સિવાય અન્ય કાેઇ આશાએ તપને નહિ કરવેા, અર્થાત્ તપ કરવામાં માત્ર એક કર્મનિર્જરાનેા ઉદ્દેશ રાખવા. ૪. આ चडત્થં <mark>પરં–ચેાશું ૫દ</mark> તપ સમાધિરૂપ મવરૂ–છે. અર્થાત્ નિમ'ળ તપથી આત્માને એ ચાેથા પદની પ્રાપ્તિ (કર્માનેજરા) થાય છે. (ઉ૦ ૪-સૂત્ર-૪) इत્થ-આ વિષયમાં સિજોગો-સંગ્રહશ્લાક આ પ્રમાણે મવર-છે.

(४५८) विविहगुणतवोरए निचं, भवइ निरासए निज्जरद्विए । तवसा धुणइ पुराणपावगं, जुत्तो सया तत्रसमाहिए ॥ ॥९-४-४॥

विविहगुण= અનશન વગેરેની અપેક્ષાએ ઉત્તરાત્તર વિશિષ્ટ-ગુણુકારી એવા तत्रोरए= તપમાં રક્ત જે સાધુ निचं= नित्य निरासए= આલેાક પરલાકની સર્વ આશાઓ રહિત निज्जरट्टिए= કેવળ નિજેરાના અર્થી मक्द= હાય (થાય) છે. તે सया= હંમેશાં तक्समाहिए जुत्तो= તપ-સમાધિથી (તપના આનંદથી) ચુક્ત तक्सा= વિવિધ તપ-વડે पुराणपावगं= જૂનાં પાપાને (કર્માને) घुणइ= નિજેરે છે (અને નવાં આંધતા નથી, એમ ક્રમશઃ સર્વકર્મોથી મુક્ત થાય છે. (४ – ४)

હવે ચાેથી આચાર સમાધિને વર્ણવે છે—

(सत्र-२०)चउव्विहा खलु आयारसमाही भवइ, तं जहा-नो इहलोगट्टयाए आयारमहिट्ठिज्जा-१, नो परलोगट्टयाए आया-रमहिट्टिज्जा-२, नो कित्ति-वण्ण-सद-सिलोगट्टयाए आयारम-हिट्टिज्जा-२, नन्नत्थ आरहंतेहिं हेऊहिं आयारमहिट्टिज्जा-४। चउत्थं पर्यं भवइ।।अ०९ उ०-४ स०५।। भवइ अइत्थ सिलोगो-

(खलु)ને। અર્થ ૧૬ મા સૂત્ર પ્રમાણે) आयारसमाही= આચારસમાધિ चडव्विहा=ચાર પ્રકારની મदद=છે, તે આ પ્રમાણે-इहलोगट्टयाए=આ લાકના નિभित्ते नो आयार-महिट्टिडजा=(મૂળગુણ-ઉત્તરગુણના પાલનરૂપ) આચારોને ર૧

ન રોવે, અર્થાત્ આચારને પાળવામાં આલેાકના સુખની આશાંસા ન રાખે-૧, એ પ્રમાણે પરલેાકના સુખની આશાંસા ન રાખે-૨, ઈર્તિ-વર્ણવાદ-શબ્દ-પ્રશાંસાની પણ આશાંસા ન રાખે ૩, આરદંતેદિં દેઝદિં=અરિહાલ ભગ-વંતોએ કહેલા (અનાશ્રવ-સંવર-નિર્જરા વગેરે) હેતુઓ નન્નત્ત્ય=સિવાય બીજા કાઇ હેતુએ આયાર્ર નો અદ્દિટ્ટિંગ્ગા= આચારને ન રોવે, અર્ધાત્ કેવળ કર્મનિજેશ-સંવર-અનાષ્ઠ્રવ સિવાય કાઇ ફળની ઇચ્છા ન કરે, આલેાક-પરલેાકની સર્વ ઇચ્છાઓથી સુકત થઇને નિરીહપણે આચારને પાળે, કે જેથી માક્ષ થાય. એ પ્રમાણે चગ્લ્યં પયં મલરૂ=ચાછું પદ પ્રાપ્ત ધાય છે, અર્ધાત્ નિષ્કામભાવનાથી આચારને પાળતાં સર્વ સંતાપરહિત શાશ્વતી સુક્તિ થાય છે. (ઉ૦ ૪– સ્ત્ર-પ)મલર્ અ ક્લ્ય સિલોગો=આ વિષયમાં આ શ્લાક છે.

(४६०) जिणवयणरए अतितिणे, पडिपुन्नाययमाययद्विए । आयारसमाहिसंवुडे, भवइ अ दंते भावसंघए॥९-४-५॥

जिणवयणरए=જિનવચનમાં (આગમમાં) રક્ત, अतिंतिणे=એકની એક વાત અસ્યાથી વારંવાર કહેવારૂપ તંતિલપણાથી રહિત, पडिपुन्न-સૂત્ર-અર્થ વગેરેથી પૂર્ણ (ગીતાર્થ), आययं=અત્યન્ત आययट्ठिजे=આત્માથી (માક્ષાભિલાષી) आयारसमाहिसंबुडे=આચાર પાલનમાં સમાધિથી એટલે આનંદથી આશ્રવદ્વારાને બંધ કર-નારો, दंते ज=અને મન તથા ઇન્દ્રિયાતું દમન કરનારો અધ્યયન નવમું-ઉ૦ ૪]

(વિજેતા), એવાે સાધુ માવસંઘણ્વભાવ એટલે માક્ષના સાધક (માક્ષની નજીક) થાય છે. ૪-૫) (४૬૧) अभिगम चउरो समाहिओ, सुविसुद्धो सुसमाहिअप्पओ। विउलहिअं सुहावहं पुणो, कुव्वइ अ सो पयखेममप्पणो॥ ॥९-४-६॥

હવે સવ'સમાધિનું ફળ કહે છે—

चउरो समाहिओ=ઉપર કહ્યા પ્રમાણે ચાર સમા-ધિએ। ने अभिगम= જાણીને અથવા પાળી ને મન, વચન તથા કાયાથી સુવિસુદ્ધો**≃અતિવિશુદ્ધ (**અતિ કુશળચેાગ– વાળા), सुसमाहिअप्पओ=सत्तर પ्रधारना संयमभां आति સ્થિર છે આત્મા જેનેા (નિશ્વળ), એવેા સો≕તે ધર્મનું સામ્રાજ્ય પામીને પુળો=વળા વર્તમાનમાં વિ૩ऌहિઝં= अतिशायी હितने अने सविष्यमां सहावहं= ित आरे **સુખને** પમાડનાર, એવા अप्पणो=આત્માના पયં=પદને (માક્ષને) खेमं पकुव्वइ=**क्षेभ (**એટલે નિર્વિધ્ને પામી શકાય તેલું) કરે છે. અર્થાત્ ચાર સમાધિએાને જ્ઞાનપૂર્વક આરાધીને મનવચન કાયાથી શુદ્ધ અને સ યમમાં અતિસ્થિર (નિશ્ચલ) એવા તે મુનિ ધર્મના સામ્રાજ્યને લાેગવતા, 'વર્તમાનમાં અતિશય હિતકારી અને ભવિષ્યમાં નિર્મળ સુખને આપનાર એવા માક્ષપદને' ક્ષેમ કરે છે. અર્થાતુ નિર્વિઘ્ને પ્રાપ્ત કરી શકાય તેવું કરે છે. તાત્પર્ય કે માક્ષપ્રાપ્તિ માટે પાતાના આત્માને લાયક બનાવી શકે છે. (૪-૬)

[ टीआमां कुव्वइ ने अध्से पकुव्वइ पाठ छे. ]

એ જ વાતને સ્પષ્ટ કરે છે કે--

388

(४९२) जाइमरणाओ मुचइ, इत्थत्थं च चयइ सव्वसो । सिद्धे वा हवइ सासए, देवे वा अप्परए महड्ढिए– चि बेमि ॥९–४-७॥

આ સમાધિઓનો આરાધક ઉત્તમ સાધુ जाइमरणाओ= જન્મ-મરણ્થી (સંસારથી) મુચદ્દ= મુડ્ત થાય છે, દ્રસ્થત્યં च= અને આ સંસારમાં થતું (અનુભવાતું અને તિર્થ આદિ નામથી ઓળખાતું) પોદ્દગલિક બંધન સચ્વસો= સર્વ પ્રકારોથી (પુનઃ કદી ગહણ કરવું ન પડે તે રીતે) चयद्द= તજે છે. એમ સાસલે સિદ્ધે= શાદ્ધત (સાદિ અનંત ભાંગે) સિદ્ધ, વા= અથવા (અનુત્તર વિમાન વગેરેમાં) લપ્પલે= અલ્પરત (કામની અલ્પ વાસનાવાળા) મદદ્દ દિલે= મહર્ધ્વિક દેવે= દેવ દ્વદ્દ= થાય છે, ત્તિ વેમિ= એમ હું કહું છું. (૪-૭)

> ॥ समत्तो चउत्थो उद्देसो ॥ चेाथे। उद्देशे। सम्पूर्णुः ॥ समत्तं नवममज्झयणम् ॥ नवभुं અध्ययन सम्पूर्णुः

5

卐

## દશમું સભિક્પુ અધ્યયન

[ઉપરનાં નવ અધ્યયને માં સાધુની ચર્યાનું વર્જીન કરવા દ્વારા વિશુદ્ધ અહિંસાદિનું પાલન કેવી રીતે કરી શકાય, અર્થાત્ સર્વથા પ્રાણાતિપાત વિરમણાદિ મહાવતાનું નિરતિચાર પાલન કરવા માટે ભાજ્ય-અભ્યંતર કેવા આચારા પાળવા જોઇએ ? એ સમજ્યવા ધર્મની વ્યાખ્યા, બ્રમરવૃત્તિએ ભિક્ષા, નિર્મળ બ્રહ્મચર્ય, અનાચરિતના પરિહાર, છ જીવનિકાયની આળખ, તેની અહિંસા માટે જરૂરી નિર્દોધ– વિશુદ્ધ આહારનું સ્વરૂપ અને તેને મેળવવાના ઉપાયા, કાયશુદ્ધિ માટે સાધુના આચારનું, વચનશુદ્ધિ માટે ભાષાનું સ્વરૂપ, પ્રકારા અને બાેલ-વામાં વિવેક, એ સર્વ દ્વારા આત્મશુદ્ધિ કરવા માટે આચારની એકાગ્રતા અને છેલ્લે એ સઘળા ગ્રણાની પ્રાપ્તિના બીજભૂત વિનયનું સ્વરૂપ, વિનય–અવિનયનાં ફળા, વગેરે વર્ણવી સાધુતાનુ સર્વ દેશીય વર્ણન કર્શું.

હવે આ અધ્યયનમાં એ જ હડીકતને ટું કમાં વર્ણવવા પૂર્વ ક-'સદ્ ભિશુ' એટલે ઉત્તમસાધુ કેવા હાેય ? અથવા તાે તે ગુણા જેનામાં હાેય '**સ भिक्खू**=તે ભિશુ કહેવાય' એમ કહી ઉત્તમસાધુનું સ્વરૂંપ બતાવ્યું છે, માટે આ અધ્યયનનું નામ 'સભિક્ષ્પુ' રાખેલું છે.

વર્તમાનમાં દિનદિન જડના રાગે રંગાતી દુનિયામાં આત્માનું રક્ષણ જોખમાઇ રહ્યું છે, જેનેતરા અને કુળથી જૈના પણ આત્માને ભૂલી રહ્યા છે, તેવા કપરા કાળમાં સાધુધર્મનું નિરતિચાર પાલન કરવા માટે આ અધ્યયન પરમ આલંબનભૂત છે. ત્યાગ ઉચ્ચ કાેટીનાે છતાં હદય વૈરાગ્યવાસિત ન બને ત્યાં સુધી ત્યાગનાે આનંદ અનુભવી શક્ષતો નથી. ત્યાગ વૈરાગ્યને પ્રગટાવે અને વૈરાગ્ય ત્યાગનાે આનંદ આપે, એમ બન્ને પરસ્પર સહકૃત બનીને આત્માને પરમાચ્ચદશાએ પહેાંચાડે, તેવી બન્નેની અખંડ અને આકરી આરાધના ગુરુની છાયા વિના શક્ય નથી. વિદ્યા સાધવામાં ઉત્તરસાધકની જેટલી જરૂર છે, તેથી ય હજારા ગુણી જરૂર ત્યાગ–વૈરાગ્યની સાધના માટે ગુરુની છે. કાઈ સ્વચ્છંદી તથાવિધ યોગ્યતા વિના સ્વયં સાધના કરવા ઈચ્છે તા તે એવી વિષમ પરિસ્થિતિમાં મૂકાય કે જેનું વર્ણન કરવું દુષ્કર છે. માટે જ મુમુક્ષુએ ગુરુઆત્રાને શિરસાવન્દ્ય કરીને તેએાની નિશ્રામાં રહી સમર્પિતભાવે સાધુતાને આત્મસાત કરવા પ્રયત્ન કરવા જોઇએ, એ હડીકત સમગ્ર ગ્રન્થના સાર તરીકે આ અધ્યયનમાં કહેલી છે. આતમાર્થીએ ત્રાન અને ક્રિયા ઉભયના સહયાગથી એને જીવનમાં ઉતારવા યથાશકચ પ્રયત્ન કરવા, એ આ અધ્યયનના સાર છે.]

## (४६३) निक्खम्ममाणाइ अ बुद्धवयणे, निच्चं चित्तसमाहिओ हविज्जा । इत्थीण वसं न आवि गच्छेः

वंतं न पडिआयइ जे स भिक्खु ॥१०-१॥

आणाइ=જિનેશ્વરની આજ્ઞા પ્રમાણે (અર્થાત્ સ'યમ માટે પોતાની યાગ્યતા જોઇને) निक्खम्म=નિષ્ક્રેમ્ય (અર્થાત્ પ્રવજ્યા સ્વીકારીને, તત્ત્વાતત્ત્વના જાણ) जे=જે वयणे=જિન-વચનમાં નિच्चं=હંમેશાં चित्तसमाहिओ=પ્રસન્ન ચિત્ત-વાળા हविज्जा=अने, અર્થાત્ જિનાજ્ઞાનું પ્રસન્નચિત્ત પાલન કરે, आवि=અને વળી इत्यीण=स्त्रीओने वसं न गच्छे= વશ ન થાય અને વંતં=તજેલા ભાગોને જાણતાં અજાણતાં પણ) ન पडिप्रायइ=ન સ્વીકારે, स भिक्ष्यू=તે ભાવભિક્ષુ (યથાર્થ સાધુ) છે. (૧૦૧)

[સંયમના સ્વીકાર માટે શાસ્ત્રમાં કહેલી યેાગ્યતા વિના સંયમ સ્વીકારનાર પ્રાયઃ જિનવચનના પાલનમાં પ્રસન્ન રહી શકતો નથી. પાંચ મહાવ્રતોના પાલન માટે કષ્ટો સહવાનું સત્ત્વ, વિષયોનો વિરાગ. વગેરે યેાગ્યતા પામેલા જીવ (વ્યાપારી વ્યાપારનાં કષ્ટો સહવા હતાં લાભને જોઈ જેમ આનંદ અનુભવે તેમ) સંયમનાં કષ્ટો વેડવા છતાં. આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિથી આનંદ અનુભવે છે, માટે ' આજ્ઞાને અનુસારે અર્થાત ચારિત્રની યાગ્યતાને પામાને દીક્ષિત થંએલાે' એમ કહ્યું છે. એવા પણ પાછળથી પ્રમાદી બની જાય તાે દીક્ષા નિ**રર્થક** કરે, માટે 'જિનવચનના પાલનમાં નિત્ય પ્રસન્ન રહે' એમ કહ્યું, એવા પણ બીજી બાજી દાષાને સેવે તાે દીક્ષા નિરર્થક થાય, માટે 'સ્ત્રીને વશ ન થાય, અર્થાત્ તજેલા કાેઈપણ ભાગાદિને ન વાંછે' એમ કહ્યું.]

(४६४) पुढर्विन खणेन खणावए, सीओदगंन पिए न पिआवए । अगणि-सत्थं जहा सुनिसिअं; तंन जलेन जलावए जे स भिक्खू ॥१०-२॥ (४६५) अनिलेण न वीए न वीयावए,

हरियाणि न छिंदे न छिंदावए ।

बीआणि सया विवज्जयंतो,

सचित्तं नाहारए जे स भिक्स् ॥१०-३॥ पुढविं= સચિત્ત પૃથ્વી કાયને न खणे= ખાદે (તાેડે-ભાંગે) નહિ, તथा न खणावए= બીજા દ્વારા ખાદા વે નહિ. (ઉપલક્ષણથી ખાદનારને સારા માતે નહિ, એમ અહીં તથા આગળના વર્જુનમાં પણ સમજી લેવું.) સી જો दगं= સચિત્ત પાછીને પીએ નહિ, અને બીજા કાેઇને પાય નહિ, (સરાણ ઉપર ચઢાવીને ઘસેલું) सत्य = શાસ્ત્ર जहा सुनिसिअं= જેમ અતિ તી સ્ણુ ધારવાળું (છ કાય જીવાના નાશ કરે તેમ) अगणिसत्य = અસિકાયરાસ્ત્ર (જીવ ઘાતક)

⊺ દશ વૈકાલિક

37(

છે. માટે जે=જે તં ન जले=તેને સ્વયં સળગાવે નહિ અને ન जलावए=સળગાવરાવે નહિ તેને ભિક્ષુ સમજવાે. (૧૦-૨) વળી–

अनिलेण=વાયુ નાખવાના સાધનભૂત વસ્ત્રના છેડા કે વીંઝણા વગેરેથી (પાતાને કે પરને સ્વય') न वीए= વીંઝે નહિ. (પવન નાખે નહિ) અને બીજા દ્વારા ન वीयावए=વીંઝાવે નહિ. इरिआणि=સચિત્ત (ધાસ વગેરે) વનસ્પતિને સ્વય' न छिंदे=છેદે નહિ અને અન્ય દ્વારા ન છિંदावए=છેદાવે નહિ, તથા सया=હ'મેશાં बीआणि= (વનસ્પતિનાં) બીજ કે ધાન્યના કણીયા વગેરેને विव-ब्जयंतो=તજતા (સંઘટ્ટન, પરિતાપન, વગેરે નહિ કરતાે) जे=જે સાધુ सच्तित्तं=સજીવ પદાર્થને ન आहारए=ખાય નહિ, તે ભિક્ષુ સમજવા. (૧૦-૩)

[ જો કે પૂર્વ નાં અધ્યયનામાં આ હક્યકત કહી છે, તાે પણ ત્યાં માત્ર સાધુના આચારને આશ્રયાને વિધિ–નિષેધરૂપે કહી છે અને અહીં 'તેને ક્રિયારૂપે પાળે તે સાધુ' એમ કહેવા માટે કહી છે, માટે પુનરુક્ત દેાષ નથી. ટુંકમાં પૃથ્વીકાય આદિ કાેઈ જીવની હિંસા કરે નહિ, કરાવે નહિ અને ઉપલક્ષણુથી અનુમાદે નહિ તે સાધુ કહેવાય. માટે સાધુએ છકાયની હિંસા થાય તેવી સર્વ પ્રવૃત્તિથી દૂર રહેવું.]

હवे सडारष्ड पष्ड હिसाने। निषेध डरे छे-(४९९) वहणं तसथावराण होइ, पुढवितणकट्ठनिस्सिआणं । तम्हा उद्देसिअं न मुंजे; नो वि पए न पयावए जे स भिक्खू ॥१०-४॥

(સાધુના ઉદ્દેશથી આહાર–પાણી આદિ તૈયાર કરવામાં) पुढवितणकट्रनिस्सिआणं=પૃથ્વી (માટી વગેરે),

તૃણ્ (ઘાસ) અને કાષ્ઠ (ઇંધણાં વગેરે∖ની નિશ્રાએ રહેલા तस-थावराण=त्रस स्थावर छवे।नं वहणं=હनन (હिंसा) **દો**इ=થાય, તम्हा=તે કારણે उद्देसिअं=સાધુને ઉદ્દેશીને કરેલું વસ્ત્ર, પાત્ર, આહાર પાણી, કે મકાન, કંઇ પણ (સાધુ) न मुंजे= से। गवे (वापरे) न छि. એટલું જ न छि, जे नो वि પए=જે પકાવે પણ નહિ અને ન પચાવए=પકાવરાવે પણ નહિ, स भिक्खू=તે સાધુ સમજવા. (૧૦-૪)

(४६७) रोइअ(य) नायपुत्तवयणे,

अत्तसमे मन्निज्ज छप्पि काए।

पंच य फासे महव्वयाईं:

पंचासवसंवरे जे स भिक्खू ॥१०–५॥

नायपुत्तवयणे= ગ્રાતપુત્ર શ્રીમહાવીરપ્રભુના વચન-માં રોइअ=રુચિ કરીને (જ્ઞાનરૂપે જાણીને અને કિયારૂપે પાળીને) जे= જે સાધુ છલ્વ काए=પૃથ્વીકાયાદિ છ એ કાયના જીવાને अत्तसमे=પાેતાના તુલ્ય मन्निज्ज=भाने, पंच महब्वयाइं= પાંચ મહાવતાને फासे= સ્પરા અને પંચાસવસંવરે=પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિકારને રાેકે, स મિक्सू=**તે ભિક્ષુ સમજવા.** (૧૦-૫)

જિનવચનમાં પ્રતીતિ-શ્રદ્ધા પ્રગટચા વિના પૃથ્વીકાયાદિ છવાની દયા કે રક્ષાના પરિણામ પ્રગટે નહિ. જીવદયાના પરિણામ વિના અહિં-સાદિ વ્રતાનું યથાર્થ-નિરતિચાર પાલન અને તે માટે આવશ્યક ઈન્દ્રિયાને

વળી ક્ષમા-નસ્રતા-સરળતા અને સંતાષરૂપ પ્રતિપક્ષ-शुष्रेना अल्यास द्वारा सया=नित्ध चत्तारि कमाए वमे= (કાેધાદિ) ચાર કષાયાને વમે (જીતે), बुद्धवरणे=(અહીં સપ્તમી તૃતીયાના અર્થમાં હેાવાથી) જિનવચન વડે ધુવजोगी=**નિત્ય ઉચિત ચાેગવાળાે** (એટલે સ'યમને ચાેગ્ય સઘળી કરણી કરનારા, અર્થાત્ આગમને અનુસરનારા) हविज्ज=डे।य, अहणे=आधनि ५, (ચતુષ્પદ વગેરે ધન વિનાને।)

## धुवजोगी हविज्ज बुद्धवयणे । अहणे निज्जायरूवरयएः गिहिजोगं परिवज्जए जे स भिक्खू ॥१०-६।

અપ્રાપ્ત ગુણોને પ્રગટાવવા ઇન્દ્રિયોના જય કરે, એમ કહ્યું છે.] (४९८) चत्तारि वमे सया कसाए,

સંવર (વિજય) થઈ શકે નહિ. એમ પાયામાં જિનવચનના યથાર્થ-પણાની શ્રહ્યા અને તેના આધારે પ્રગટેલી દયા, વ્રતપાલન, ઇન્દ્રિય-જય, વગેરે સાધુતાનાં જરૂરી અંગાે છે. તે જેનામાં પ્રગંટતે ભાવસાધુ કહેવાય. સર્વ જીવાને સુખના રાગ, દુઃખ પ્રત્યે દ્વેષ, મરણનાે ભય, જીવવાની ઇચ્છા, વગેરે સમાન હેાવાથી જીવ માત્ર પાતાના તુલ્ય છે. માટે 'પોતાને ન ગમતું દુઃખ ખીજાને પણ નહિ કરવું' એમ સમજતો સાધુ અહિંસાદિ વતાેને પાળતાે પરપીડાને તજે. અહીં મહાવતાેને 'સ્પર્શે' એમ કહ્યું તેમાં એ આશય છે કે કેવળ–ક્રિયાથી વતાનું પાલન કરે, એટલું જ નહિ કિન્તુ આત્માને અહિંસા-સત્ય-અચૌર્ય <u> લક્ષ અને અપરિગ્રહના પરિણામવાળા બનાવે, અર્થાત ભાવથા</u> સર્વવિરતિ ગુણસ્થાનકને પ્રગટ કરે. એમ છતાં ઇન્દ્રિયાે નિરંકશ રહે તેા સર્વ' ગુણાથી ભ્રષ્ટ થાય, માટે પ્રાપ્ત ગુણાની રક્ષાપૂર્વક

332

હાય, निज्जायह्वरयए=३ પું- સાનું જેની પાસે ન હાય, અને जे=જે મુનિ गिहिजोगं=ગૃહસ્થના સંબંધને परि-वज्जए=સર્વથા તજે, (અર્થાત્ ગૃહસ્થાનું મમત્વ ન રાખે,) તે ભિક્ષુ જાણ્વા. (૧૦-૬)

અધ્યયન દશમું]

[ક્યાયના ત્યાગ દ્વારા અભ્યંતર અને ધન, સુવર્શ્ક, રપું વગેરે આહ્ય પરિશ્રહને તજીને પૂર્વોપાજિત કર્માની નિજરા માટે વિનય-વૈયાવચ્ચ, સ્વાધ્યાય, તપ, જપ. ધ્યાન, વગેરે સંયમયાગાનું સતત સેવન કરે, તથા ભક્તગૃહસ્થના પણ પ્રતિબધ્ધ (સંબધ કે મમત્વ) વર્જે, તે સાધુ નિરતિયાર ચારિત્રને પાળવાથી ભાવસાધુ જાણ્યવા.] (૪૬૯) सम्मद्दिद्वी सया अमूढे, अत्थि हु नाणे तवे संजमे अ। तवसा धुणइ पुराणपावगं, मणवयकायसुसंवुडे जे स मिक्ष्यू ॥१०–७॥

વળી समहिट्टी=સમ્યગ્દષ્ટિ (ગુણવાળા હાેવાથી) સદા अम्दे=મૂહતા રહિત એવું માને કે જ્ઞાન, તપ અને સંચમ એ (આત્માના ગુણા મારામાં) हु=નિશ્ચે અત્થિ=છે જ. એવા દઢ પરિણામવાળા जे=જે સાધુ तवसा=(બાહ્ય અભ્ય-તર) તપ વડે पुराणपावगं=પૂર્વ બાંધેલા પાપકર્માને ધુणइ= ખપાવે (તાેડે) તથા मणवयकायसुसंघुडे= મન-વચન અને કાયાથી સંઘૃત (ત્રણ ગુપ્તિઓથી ગુપ્ત) હાેય, स મिक्स्=તે ભાવસાધુ જાણવા. ૧૦-૭)

સિમ્યગ્દર્શન હેાવાથી મૃઢતા ટળે, મૃઢતાના અભાવે તત્ત્વાતત્ત્વને વિવેક પ્રગટ અને તેથી અતીન્દ્રિય પદાર્થામાં પણુ હેય-ઉપાદેયને વિવેક કરાવનારું જ્ઞાન, કર્મરૂપ મેલને ધાવામાં નિર્મળજળ તુલ્ય તપ, તથા નવા કર્માના બંધને રાકવારૂપ સંયમ એટલે સંવર, વગેરે ગુણુોને

તેને સ્રમિત્તા=**મેળવીને** તે**=જે સાધુ સુણ=આવતી કાલે** પરે વા=અથવા પરમ દિવસે अઠ્ઠો દોइ=મેચેાજન પડશે એમ માની તં=તેને ન નિદે=સંઘરે નહિ, કે ન નિहાવણ=સંઘરાવે નહિ, (અર્થાત્ રાત્રે સંનિધિ રાખે કે રખાવે નહિ,) તે ભાવસાધુ જાણવાે. (૧૦-૮)

વળી એ જ રીતે પૂર્વમુનિઓની જેમ આહાર, અથવા પાણી, કે વિવિધ ખાદિમ, સ્વાદિમને મેળવીને साह-म्मिआण=**સાધર્મિક સાધુઓને** છંदिय=નિમ <mark>ત્રણા કરીન</mark>ે

પીછાને, અર્થાત્ ગુણુાના મહિમાને સમજે. એના દ્વારા જ્ઞાનચક્ષુર્થ હેય-ઉપાદેયનેા વિવેક કરી ઈન્દ્રિયાના સંવરદ્વારા નવા કર્મબંધને રાકે અને તપ દ્વારા પૂર્વે બાંધેલાં કર્મોને ખપાવે. એમ સર્વથા કર્મ રહિત થવાની સામગ્રીને આળખે અને સફળ કરે. તે સાધ્ર કહેવાય

विविहं खाइमसाइमं लभित्ता ।

विविहं खाइमसाइमं लभित्ता ।

तहेव= પૂર્વ સુનિઓાની જેમ અશન(આહાર), અથવા

પાણી, કે વિવિધ પ્રકારનું ખાદિમ (ક્ષીલેા–સુકાે મેવાે, ક્ળ-શેકેલું ધાન્ય વગેરે), કે સ્વાદિમ (ગ્રૂર્ણ વગેરે),

तं न निहे न निहावए जे स भिक्खू ॥१०–८

भुचा सज्झायरए य जे स भिक्खू ॥१०-९

(४७०) तहेव असणं पाणगं वा.

(४७९) तहेव असणं पाणगं वा,

होही अद्रो सुए परे वाः

छंदिअ(य) साहग्मिआण भुंजेः

પછી મુંजे= આય અને ખાઇને (વાચનાદિ પાંચ પ્રકારના) સ્વાધ્યાયમાં તથા च= **રોષ** (વિનય વૈયાવચ્ચ વગે**રે) અનુ-**છાનામાં પણ રક્ત રહે. તે ભાવસાધુ જાણવાે. (૧૦-૯)

[આહાર વગેરેમાં અનાસક્તભાવ એ સર્વ ગુણેાનું બીજ છે, વિનય પણ તે જ કરી શકે કે જેણે આહારસંત્રાને અને રસસંત્રાને વિજય કર્યો હોય. એ કારણે મુનિને કુક્ષિસંબલ ( જરૂર જેટલું જ મેળવનારા) કહ્યા છે, પાણી પણ વિના પ્રયોજને અધિક લાવવું કે રાખવું તેને સંનિધિ દેષ કહ્યો છે. માટે આ બે ગાથાઓમાં સંનિધિ નહિ કરવારૂપે તથા અન્ય સાધુઓને નિમંત્રણ કરવા રૂપે આહાર પ્રત્યે અનાસકત ભાવને પ્રગટાવવા અને ગૃહસ્થને સંયમાર્થ આપેલા આહારાદિને સફળ કરવા સ્યવ્યું. સર્વ ગુણેાની ભૂમિકારૂપે આ ગુણને ઉત્તમ સાધુએ અવશ્ય પ્રગટાવવા જોઈએ.]

(४७२) न य बुग्गहियं कहं कहिज्जा, न य कुप्पे निहुइंदिए पसंते ।

संजमे धुवं जोगेण जुत्ते;

उवसंते अविहेडए जे स भिक्खू ॥१०-१०॥ य=वणी जे=જે સાધુ वुग्गहिर्य=કલહકારિણી कहं કथाने (વચનાને) ન રહે, (હિતકર વાત કરતાં પણ બીજાની ઉપર) न कुप्पे=કાેપે નહિ, કિન્તુ निहुइंदिए=જિતેન્દ્રિય અને पसंते=(રાગ-દ્રેષ રહિત) પ્રશાન્ત રહે, घुवं=નિત્ય संजमे= સંયમમાં जाेगेण=भन-વચન અને કાયાથી તે તે કરવા યાેગ્ય કાર્યામાં जुत्ते=જોડાએલાે રહે, डवसंते=(કાયાની ચપલતા રહિત) ઉપશાન્ત રહે, अविहेडए=કાેઇ ઔચિત્ય પ્રવૃત્તિના અનાદરન કરે. તે ભાવસાધુ જાણવાે. (૧૦-૧૦)

િ દશ વેકા**લિક** 

#### (४७३) जो सहइ हु गामकंटए,

अकोसपहार-तज्जणाओ अ।

भय-भेरव-सद-सप्पहासे;

समसुहदुक्खसहे अ जे स भिक्ख् ॥१०-११॥

जाे= જે મહાત્મા अक्वोस=આક્રોશને- તિરસ્કારને (तथा ચાબુક વગેરેના) पहार= મહારોને अ= અને तज्जणओ= (દુર્ભાવથી બાલાએલા) કડવા શખ્દાે (મેણાં ટાણાં) વગેરે गाम=ઇન્દ્રિયાના कंटए=દु: ખદેનારા કાંટાએાને सहइ= સહન કરે, તથા जे=જે વેતાલ-રાક્ષસ વગેરેના તથા મચમેરવसदसप्पहासे= ભયાનક અને અત્યન્ત રૌદ્ર શખ્દાવાળા અદલાસાને સાંભળવા છતાં समसुहदुक्खसहे= સુખ-દુ: ખને સમતાથી સહન કરે (રાગ-દ્રેષ-ભયથી પર રહી સમતા સામાયિકમાં રમે), स મિक्स्यू=તો ઉત્તમસાધુ બાણુવા. (૧૦-૧૧)

(४७४) पडिमं पडिवर्जिआ मसाणे,

नो भीयए भयभेरवाई दिस्स ।

विविहगुणतवोरए अ निचं;

न सरीरं चाभिकंखए जे स भिक्खू ॥१०–१२। जे=જે સુનિ मसाणे=સ્મશાનમાં માસની, બે માસની, વગેરે पडिमं=પ્રતિમાને (વિશિષ્ટ અભિગ્રહને)पडिवज्ज्ञ्आ= વિધિ પૂર્વ ક સ્વીકારીને (તેમાંથી ચલાયમાન કરવા માટે વૈતાલ વગેરેએ કરેલાં અટ્હાસાદિનાં) મયમેરવાइં=ભયાનક निभित्तोने दिस्स= कोधने नो भीयए= क्रिय न भाभे, निचं= नित्य विविहगुणतवोरए= (मूल- ઉत्तर शुख वगेरे) विविध शुछेामां अने तभां रेड्त रहे च= अने वर्तभान डे कविष्यने आंगे सरीरं= शरीरने न अभिकंखए= २.५ छ। (हर-डार) न डरे, ते ઉत्तमसाधु लाखवे।. (१०-१२) डिग्रे स्थले दिस्स ने यहवे दिअस्स पाडान्तर छे.]

(४७५) असई वोसद्वचत्तहेहे,

अक्कुट्ठे व हए व ऌसिए वा।

पुढवीसमे मुणी हविज्जा;

अनियाणे अकोउहल्ले जे स भिक्खू ॥१०-१३॥

असइं=वार वार (સંદાય) वोसट्ठ=वे।સિરાવ્યું (અને)

चत्त= તજ્યું છે દેદે=શર્રીર જેણે એવા મુનિ (અહીં રાગને તજવા તે વાસિરાવ્યું અને શાભા-સંસ્કાર વગેરે નહિ કરવાં તે તજ્યું કહેવાય, એમ ભેદ સમજવા.) अक्कुट्ठे= (અપમાનવાચક શખ્દાેથી) આક્રોશ થવા છતાં દૃષ્ વ= અથવા દ'ડ વગેરેથી મારવા છતાં ત્ર્સિષ્ वा= અથવા તલવાર વગેરે શસ્ત્રોથી છાલવા છતાં (કે સિંહ શિયાળ વગેરેથી ઉપદ્રવ થવા છતાં) जे=જે મુળી= સાધુ પુઢ વીસમે= પૃથ્વીની સમાન (સર્વ ઉપસગોને સમતાથી સહન કરનારા દ્વિગ્जा= હાય (થાય), અને આ લાક-પરલાક સંબંધી ફળની ઇચ્છારૂપ અનિયાળે= નિયાણા વિનાના તથા નાટક વગેરે જોવા સાંભળવામાં અનો ગ્દદ્ર સ્તુહલ વિનાના હાય, તે ઉત્તમસાધુ જાણવા. (૧૦-૧૩) (४७९) अभिभूय काएण परीसहाई,

समुद्धरे जाइपहाउ अप्पर्यं ।

विइत्तु जाईमरणं महब्भयं;

तवे रए सामणिए जे स भिक्ख् ॥१०-१४।

जेन्के मुनि काएण-શારીર દ્વારા પણુ परीसहाइं= क्षुधा, તृषा, વગેરે વિવિધ પરીષહાને अभिभूय=પરાભવ કરીને (જીતીને) अप्पयं=આત્માને जाइपहाउ=જન્મના માર્ગે થી (સ'સારથી) समुद्धरे=પાર ઉતારે અને તે માટે जाईमरणं=જન્મ-મરણુને महब्मयं=મહાભયાનક विइत्तु= જાણીને सामणिए=સાધુતાને ચાેગ્ય તવે=તપમાં रए= રક્ત રહે, તે ઉત્તમભિક્ષ જાણ્વેા. (૧૦-૧૪)

[અહીં કાયાથી પરીષહાને પરાભવ કરવાનું કહ્યું, તેમાં એ આશય છે કે પરીષહા આવે ત્યારે મનથી આત્ત ધ્યાન ન કરે અને વચનથી દીનતાભર્યું વચન ન બાેલે, છતાં જો કાયાથી સહન ન કરે તેા વિજય થતા નથી, માટે કાયાથી પણ કષ્ટોને સહન કરીને જીતે તા જ આત્માને સંસારથી પાર ઉતારી શકાય. તેવું ત્યારે જ બને કે જન્મ-મરણના તીવ્ર ભય પ્રગટથો હોય. માટે જે જન્મ-મરણના મહાભયને સમજે તે પ્રારંભમાં કષ્ટકારી છતાં પરિણામે સર્વકષ્ટોથી છેાડાવનાર તપને આદરપૂર્વ ક કરી શકે. અહીં સાધુતાને યાગ્ય એટલે પ્રાયશ્વિત-વિનયાદ અભ્યંતર સાથે શરીરબળને અનુસરીને બાહ્ય તપ પણ કરે, એમ સમજવું. તે પણ તપસ્વી તરીકેની ખ્યાતિ માટે નહિ પણ કર્મનિર્જરાના ધ્યેયથી ગ્રપ્ત કરે, એમ સમજવું.] (૪૭૭) **દરચયંનંજણ પાયસંज**ણ,

#### (७७) हत्थसजए पायसजए, वायसंजए संजइंदिए ।

अज्झप्परए सुसमाहिअप्पा;

सुत्तत्थं च वियाणइ जे स भिक्खू ॥१०-१५॥

हत्थसंजए=હાથને। સ'યમી, पायसंजए=૫ગને। સ'યમી, वायसंजए=વચનને। સ'યમી, संजइंदिअे=ઇન્દ્રિ-યેાના સ'યમવાળા, अज्झप्परए=અધ્યાત્મમાં ૨૪તા, सुसमाहिअप्पा=આત્માની સમાધિવાળા હેાય, सुत्तत्थं च= અને સૂત્ર તથા અર્થને जे वियाणइ=જે જાણુ તે ઉત્તમ ભિક્ષુ જાણુવા. (૧૦-૧૫)

[ હાથ–પગને કાચભાની જેમ સંક્રાચી રાખનાર અને કારણે સમ્યગ્ (હિંસાદિ ન થાય તેમ) જ્યણાથી કામ કરનાર, તેને હાથ– પગના સંયમી સમજવા. એ રીતે અહિતકર વચનને રાેકીને કારણે હિતકર વચનને બાેલનાર વાક્સંયમી, વિષયોથી ઈન્દ્રિયાને રાેકનાર તે ઈન્દ્રિયાના સંયમી, ધર્મ-શુકલ ધ્યાનમાં રમનાર તે અધ્યાત્મમાં રક્ત, ગુણામાં રમનાર તે આત્મસમાધિવાળા, અને શાસ્ત્રોક્તવિધિ– પૂર્વંક ગુર્વાદિના વિનય કરીને ભણેલા તે સમ્યક્ સૂત્ર-અર્થના (અને ઉભયના) જ્ઞાતા, વગેરે યથાયોગ્ય સમજવું. હાથ–પત્રના સંયમથી કાયયાગના, વચનસંયમથી વચનયોગના અને અધ્યાત્મરક્ત, સમાધિવંત તથા સૂત્રાર્થના જાણ, વગેરેથી મનાયોગના સંયમ સમજવા. એમ ત્રણે યાેગાથી સંયમસાધકને ઉત્તમસાધુ સમજવા.]

४७८) उवहिम्मि अम्रुच्छिए अगिद्धे, अन्नायउंछं पुलनिप्पुलाए । कयविकवयसंनिहिओ विरए; सव्वसंगावगए अ जे स भिक्खू ॥१०-१६॥ २२

[ દશ વૈકાલિક

વસ્તાદિ उन्नहिम्मि=ઉપદિમાં (મેાહ તજવાથી) अमु-चिछए=भूछो विनाने। તથા (આસક્તિ તજવાથી) अगिद्धे= ગૃદ્ધિ વિનાને! અને એ રીતે ઉપધિમાં લાેલુપતાદિ ન હાેવાથી अन્नायउंछं=અજાણ્યા ઘરે!માંથી થાેડું થાેડું લઇને નિર્વાહ કરનારા, સ'યમને નિર્ળળ-અસાર કરનારા પુરુત્તિવ્યુહાए=દાેષાથી રહિત, (વસ્ત-પાત્ર-આહાર વગેરેના) બચ-विक्कय-संनिहिओ=ક્રય, વિક્રય અને સ'નિધિથી (સ'ગ્રહથી) વિરए=અટકેલા (એવું નહિ કરનારા), એવા जે=જે દ્રગ્ય-સાવ સગ્વસંगावगए=સવ સ'ગથી (પરિગ્ર-હથી) રહિત હાય, તે ઉત્તમસાધુ જાણ્વા. (૧૦-૧૬)

[પંદરમી ગાયામાં ત્રણુ યાેગાની શુદ્ધિદ્વારા અહિંસા, સત્ય અસ્તેય અને બ્લહ્મચર્ય રૂપ ચાર મહાવ્રતાના રક્ષક-પાલક કલ્લો, અહીં કહેલાં વિશેષણાથા પરિત્રહવજ નરૂપ પાંચમા વર્તના તથા સંનિધિ-વર્જ ક વિશેષણાથા રાત્રિભાજનવિરમણવર્તના પણ આરાધક કલ્લો. કય એટલે દ્રવ્ય-ભાવ ઉભય ક્રીતદાષથા રહિત, વગેરે યથાયાગ્ય સમજવું.] (૪૭૯) अलोल-भिक्खू न रसेसु गिज्झे (द्वे),

उंछं चरे जीविअ नाभिकंखे ।

इड्हिं च सकारणपूअणं च,

चए ठिअप्पा अणिहे जे स भिक्स् ॥१०-१७ अल्रोल=અલાેલુધી (માગી માગીને નહિ મેળવનારાે) भिक्स्तू=સાધુ (મળેલા પણ ઘી-દ્ધ-મિષ્ટાન્ન વગેરે) रसेसु= રસામાં न गिज्झे=ગૃદ્ધિ ન કરે, ઘેર ઘેરથી उंछं=થાેડું થાડુ લઈને चरे=નિર્વાહ કરે, કિન્તુ जीविअ=અતિચાર-વાળુ –દાેષિત જીવન જીવવાને ન अभिकंखे=ન ઇચ્છે. તે ઉત્તમભિક્ષુક સમજવા.]

जेणन्न कुप्पेज्ज न तं वएज्जा। जाणिय पत्तेयं पुष्णपावं;

(४८०) न परं वएज्जासि 'अयं क्रुसीले',

अत्ताणं न समुकसे जे स भिक्ख् ॥१०-१८॥ जे=જે સાધુ पत्तेयं= भत्येક જીવને બાંધેલાં पुज्ज-पावं= પુષ્ઠ્ય કે પાપ સ્વયં ભાગવવાં પડે છે, એમ जाणिय= સમજીને (પાપ બંધાય તે રીતે સ્વસાધુમંડલ સિવાયના) परं= પર સાધુને 'अयं क्रसीले'='આ કુશીલ છે' વગેર न वएक्जासि=ન કહે. એટલું જ નહિ, जेजन्न=જે બાલવાથી બીજો कुप्पेक्ज=કાપે तं=तेવું વચન સર્વધા ન वएक्जा=ન બાલે અને अत्ताणं= પાતાને न समुक्कसे= પ્રશાંસે નહિ, તે ઉત્તમસાધુ જાણવા. (૧૦-૧૮)

અધ્યયન કશમું] =- લળી =ે - જે લિવિધ લાખધ

च= वળી जे= જે વિવિધ લખ્ધિએ રૂપ इड्हिं= अध्दिने, वस्त्र વગે रेनी લેટરૂપ सकारण= सत्झारने અને સ્તુતિ, પ્રશ સાદિ-રૂપ पूअणं= પૂજાને चए= ते जे, (માન સન્માન વગે रेने ન ઇ ગ્છે,) જ્ઞાનાદિમાં જેના ठिअप्पा= આતમા સ્થિર હાય અને अणिहे=

માયા રહિત હાય, તે ભાવભિક્ષ જાણવા. (૧૦-૧૭) [સાળમા ગાથામાં उંજીં વિશેષણ વસ્ત્ર-પાત્રાદિ ઉપધિને અંગે અને અહીં આહારને અંગે કહેલું હાવાથા પુનરુક્તદાય નહિ સમજવા. સંયમના પાલનમાં તે તે લબ્ધિ કે માન સન્માન વગેરે મેળવવાનું ધ્યેય સંસારવર્દ્ધ હાવાથા તેને તંજે, જ્ઞાનાદિમાં રમણતા હાય તે જ જડવૃત્તિઓને ટાળા અધ્યાત્મભાવમાં રહી શકે અને એ સઘળા ગુણા છતાં માયા હોય તા સર્વ ગુણોનો નાશ થાય, માટે માયારહિત હાય

[ દ્વરા વૈકાલિક

[ પરનિન્દા અને આત્મશ્લાધા કરવાથી જીવ નીચગાત્ર, દુર્ભાગ્ય, અનાદેય, અપયશ, અશાતા, વગેરે પાપકર્મના બાધ કરે છે. ઉપરાંત-પરની નિન્દાથી જ્ઞાનાવરણીયાદિ ધાતી કર્માના બાધ પણ થાય છે. પરિણામે ભવભ્રમણ વધી જાય છે, બાધિ દુર્લભ થાય છે અને જિનશાસનથી ભ્રષ્ટ થવાય છે, માટે કાઈને અપ્રીતિ થાય તેવું ન બાલવું. અહીં ' પર સાધુને ' કુશીલ વગેરે કહેવાના નિષેધ કર્યો તેમાં આશય એ છે કે પોતાની નિશ્રામાં હાય તેને તા જ્ઞાન-ક્રિયા શીખ-વાડવા માટે કહેવું પણ પડે, ત્યારે ગુર્વાદિ વડીલા તેવું કડવું પણ વચન કહેવાના અધિકારી છે. તેમાં નિંદાના આશય નહિ પણ હિત-ણુદ્ધિ રહેલી હાવાથી અશુભ કર્મ બધ્ધ થતા નથી. હા, વિના કારણે કે અસ્યાભાવથી તા પોતાના સાધુને પણ દુઃખ થાય તેવું બાલવું ન જોઈએ. પોતાની પ્રશંસા પોતે કરવી તે તા સૌથી મોટા દાય છે.

બીજાને મુખે પણ પાતાની પ્રશંસા સાંભળી ન શકે તે સાધુ સ્વમુખે સ્વપ્રશંસા કેમ કરે ? અર્થાત ઉત્તમસાધુ કદાપિ સ્વપ્રશંસા ન કરે.]

(४८१) न जाइमत्ते न य रूवमत्ते,

न लाभमत्ते न सुएण मत्ते । मयाणि सव्वाणि विवज्जइत्ता; धम्मज्झाणरए जे स भिक्खू ॥१०-१९। 'હું ધ્રાદ્મણુ છું, क्षत्रिय છું' વગેરે न जाइमत्ते= ભાતિમદવાળા ન હાય, હું રૂપવાળા છું' ઈત્યાદિ न य रूवमत्ते=**રૂપના મદવાળા ન હાય,** 'હું લખ્ધિવાળા છું, વગેરે न लाभमत्ते=**લાભના મદવાળા ન હાય,** અને હું 'સવ' શાસ્ત્રના ભણુ છું' વગેરે સुएण=श्रुतथी પણુ न मत्ते=**મદ** ન કરે. એમ કુળમદ વગેરે सब्वाणि=સવ' मयाणि=**મદાને** 

3%0

અધ્યયન દશમું]

विवज्जइत्ता=सर्वथा तछने जे=के साधु धम्मज्झाणरए= **ધર્મ ધ્યાનમાં રક્ત રહે,** તે ભાવસાધુ જાણવા. (૧૦-૧૯) િકાઈ પણ સમ્પત્તિ કે ગુણોને પામીને તેના મદ કરવાથી ભવિષ્યમાં તે ભાવા મલતા નથી. વત્ત<sup>૬</sup>માનમાં પણ તેના દુરુપયાગ ચવાથી લાભ થતા નથી અને પ્રાય: ચાલ્યા જાય છે. પાતાને ઉચ્ચ માનવાથી ઉંચે જવાનું લક્ષ્ય અટકે છે અને અભિમાનરૂપ દુર્ગું જુના ભારથી દબાએલાે આત્મા નીચે ઉતરે (અયાેગ્ય બનતાે જાય) છે. માટે ઉત્તમસાધુ ઉત્તમકુળ-જાતિ, રૂપ-બળ વગેરે પુણ્યથી મળેલાં હેાવાથી નાશવંત છે-પારકાં છે. એમ સમજી મદ કરતા નથી અને તપ, શ્રુત, લાભ વગેરે પણ તે તે આવરણાના ક્ષયાપશમાદિથા પ્રગટેલાં છે, સૌને તે ગુણા સત્તામાં પડેલા છે, એમ સમજી અભિમાન કરતાે નથી. કિન્તુ ક્ષમા–નમ્રતા વગેરે આત્મગુણામાં રમણતારૂપ ધર્મધ્યાનમાં રક્ત રહે છે. તેવા સાધુ જ પાતાના અને પરના ઉપકાર કરી શકે છે, માટે તે ઉત્તમસાધું કહેવાય છે. પ્રભુ મહાવીરદેવે મરિચીના ભવમાં કુળમદ કર્યો હતા તે સાચા હતા, છતાં સંસારમાં રખડવું પડચું, તાે મિથ્યામદ કરનારની દુર્દશા થાય તેમાં આશ્ચર્ય શું ? માટે આત્મહિતના અર્થી જ્ઞાની મુનિ કદાપિ મદ કરે નહિ.]

(૪૮૨) पवेअए अज्जपयं महाम्रुणी, धम्मे ठिओ ठावयइ परं पि । निक्खम्म वज्जेज्ज कुसीललिंगं; न आवि हासं कुहए जे स भिक्खू ॥१०–२०॥ જે શીલાઙ્ગરથના ધારી જ્ઞાની महामुणी=श्रेष्ठश्चनि હાય તે (પરાપકાર માટે) अज्जपयं=शुद्धभाना पटने (માર્ગને) पवेअए=કહે, કારણુ કે પાતે घम्मे ठिओ=धभामां સ્થિત (ધર્મના રાગી) હાય તે परं पि थीलने પણ ધર્મમાં ठावयइ=સ્થાપે-સ્થિર કરે, એવું સમજતા જે निक्खम्म= મવજ્યા લઇને कुसीललिंगं= કુશીલની ચેષ્ટા-એાને (દુરાચરણને) वज्जेज्ज=वर्જे आवि=અને વળી न हासं कुहए=હાસ્યજનક કુત્રહલવાળા ન હાય, તે ઉત્તમસાધુ જાણવા. (૧૦-૨૦)

હવે આ ઉત્તમસાધુતાનું ફળ કહે છે-

(४८३) तं देहवासं असुइं असासयं,

सया चए निच्चहिअद्विअप्पा।

छिदित्तु जाइमरणस्स बंधणं;

ડવેइ भिक्खू अपुणागमं गईं-ति वेमि ॥१०-२१। ઉપર કહ્યો તેવેા ઉત્તમ(ભાવ) સાધુ (આ પ્રત્યક્ષ અતુ-ભવાતા શુક-રુધિરથી બંધાએલું અને રસ-રુધિર-માંસ મેદ-હાડકાં-ચરબી અને શુક એ સાત ધાતુઓથી ભરેલું હોવાથી) असुइ ं-અપવિત્ર અને પ્રતિક્ષણુ રૂપાન્તરને પામનારું હોવાથી असासयं=અનિત્ય એવા તં વેદ્દવાસં=તે શરીરરૂપ ઘરને (જેલને) સया=હ મેશાં चए=(મમત્વ છેાડવારૂપે) તજે, અર્થાત્ શરીરની મમતા છેાડે અને એ મમતા છેાડવાપૂર્વક નિજ્ઞદ્વિ=નિત્યહિતમાં (અર્થાત્ શાશ્વતું સુખ જેમાં છે તે માક્ષમાં) દ્રિअप्पा=અત્યન્ત સ્થિર છે આત્મા જેના એવા મિक्स्यू=સાધુ जाइमरणस्स=જન્મ-મરણનાં (સ સારનાં) અધનોને છેદીને अપુणागમં=જ્યાંથી પુન: પાછ્યું આવવાનું નથી તે गइ'=સિધ્ધિ ગતિને હવેદ્વ= નજીક કરે. અર્થાત્-પામે. 'એમ હું કહું છુ'' (૧૦-૨૧)

## <del>ચ્યધ્</del>યયન દ્રશસુ<sup>•</sup>] ૩૪૩

િઆ છેલ્લા અધ્યયનમાં સમગ્ર પ્રન્થના ઉપસંહાર તરીકે ઉત્તમસાધુનાં લક્ષણા જણાવી આત્માર્થીએ પાતાની સાધુતાને અને તેટલી નિર્મળ અને વિશિષ્ટ બનાવવાનું સૂચન કર્યું છે. વર્તમાનમાં કાળ–સંઘયણ ણુદ્ધિ વગેરેની હાનિના કારણે અહીં જણાવેલા ગુણે આત્મામાં ન પ્રગટાવી શકાય તેા પણ લક્ષ્ય-ધ્યેય ઉંચું રાખવાથી વિઘ્નભ્રત કર્મોના ક્ષયાપશમ થાય. ઉપરાંત પાતાની આરાધનાનું અભિમાન ન થાય, પૂર્વ<sup>°</sup>ના મહર્ષિઓના ચારિત્ર પ્રત્યે **માન** અખંડ રહે, તેથા તેઓના વિનય થાય અને આ વિનયદારા પાતાની યાેગ્યતા વધતી જાય. ક્રાઈ પણ ગુણ કે વસ્તુને મેળવવા માટે તેવી યાગ્યતા પ્રગટાવવી જરૂરી છે. વસ્તુ કે ગુણને મેળવવાના તે જ સાચા ઉપાય છે. બીજ એ વાત પણ સમજવાની છે કે અવસર્પિણી કાળના પ્રભાવે ઉત્તરાેત્તર શભ ભાવાે ઘટે અને અશુભભાવાે વધે, એ અનિવાર્ય છે. તેથી તે તે કાળે તે તે ક્ષેત્રમાં જે જે મહાત્માંએા સંયમના ખપી અને નિરુપાયે અપવાદને સેવતા હોય તેઓને સાધુ તરીકે વન્દનીય પૂજનીય અને માનનીય કહ્યા છે. તેવા સાધુઓથી પ્રભુનું શાસન ચાલવાનું છે અને તેઓની સેવાથી આત્મહિત સાધવાનું છે. માટે આત્માર્થીએ પોતાના કાળમાં જે વિશિષ્ટ ગુણવ'ત હોય તેઓના વિનય વગેરે કરીને સ્વહિતની સાધના કરવી.]

# समत्तं दसममज्झयणम् । દશસું અધ્યયન સમ્પૂર્ણુઃ फ्रार्भी फ्रार्भी

## દશવૈકાલિકસુત્રની 'રતિવાક્યા' ચૂલિકા પહેલી

િઉપર દશ અધ્યયનાે કહ્યાં. તેમાં છેલ્લા અધ્યયનમાં આદર્શ સાધુનાં લક્ષણા જણાવીને સાધુતાની સુંદરતા વર્ણવી. એવી વિશિષ્ટ સાધુતા<mark>ના સાધક આ</mark>ઠે કર્મોનાે ક્ષય કરી અજરામર પદને પ્રાપ્ત કરી શકે છે, અર્થાત્ ' મેાક્ષ સુખની પ્રાપ્તિ માટે એવું વિશિષ્ટ સાધુપણું પાળવું જોઈએ, એમ સચવ્યું છે. હવે સંયમનાે અર્થી પણ કાેઈ આત્મા અનાદિમાહની વાસનાના ખળે, અજ્ઞાનને કારણે, કે કાેઈ વિશિષ્ટ આલંબનના અભાવે, ચારિત્રનાં કષ્ટોને સહન કરતાં થાકે, તથાવિધ માહના ઉદયને વશ થઈ ચારિત્રના પરિણામથી ભ્રષ્ટ થાય, અને તેથી ચારિત્ર છેાડવાની પણ ઈચ્છા કરે, તા તેને ચારિત્ર પ્રત્યે પુનઃ ' **રતિ '** એટલે પ્રીતિ ઉત્પન્ન કરવા માટેનાં 'વાકચો' (ઉપ-દેશક વચનેા) આ ચૂલિકામાં રહેલાં છે. તેથા તે **'રતિવાકચા ચૂલિકા'** અથવા ' રઇવકા ચૂલિઆ ' કહેવાય છે. આ ચૂલિકામાં આપાતમધુર પણ પરિણામે દુ:ખેજનક ગૃહસ્થજીવનનું અને પ્રારંભમાં કષ્ટકારી છતાં અખંડ સુખને આપનારા શ્રમણ જીવનનું પરસ્પર સરસવ અને મેરુ જેટલું અંતર સમજાવ્યું છે અને પરમપુષ્યે પ્રાપ્ત થએલા સંયમ-જીવનરૂપી ચિંતામણીની સહર્ષ રક્ષા કરવાનાે એકાન્ત કલ્યાણકારી ઉપદેશ કર્યો છે. એનું ચિંતન-મનન કરનાર અનેરાે આત્મપ્રકાશ પામીને સંયમની આરાધનામાં ઉત્સાહી બને તેવું તેમાં મધુર છતાં હિતકર અને તલસ્પર્શી વર્ણન કરેલું છે. દરેક મુમુક્ષુએ પ્રતિદિન એના અધ્યયનદ્વારા આત્માને જાગૃત રાખવા હિતકર છે.]

(सूत्र २१) इह खलु भो पव्वइएणं उप्पन्नदुक्खेणं संजगं अरहसमावन्नचित्तेणं ओहाणुप्पेहिणा अणोहाइएणं चेव हयरस्सि-गयंकुस–पोयपडागाभूआई इमाईं अद्वारस ठाणाईं सम्मं संपडि-लेहिअव्वाईं भवंति ॥ इह=આ જિનશાસનમાં खलु=નિશ્ચે मो=હે મહા-ભાગ મુનિ ! संजमे=સ'યમના પાલનમાં (ઠ'ડી-ગરમી– ભૂખ-તૃષા-વગેરે શારીરિક અને શ્રીપરીષહ-નિષદ્યાપરીષહ વગેરે માનસિક) उप्पन्नदुक्खेणं=દु:ખ જેને પ્રગટગ્ર હાય अरइसमावन्नचित्तेणं=અને તેથી ચિત્ત અરતિને પામ્યું હાય અને તેથી ઓहाणुप्पेहिणा=દીક્ષા છાડવાની ઇચ્છા થઈ હાય, કિન્તુ अणोहाइएणं=દીક્ષા છાડવાની ઇચ્છા થઈ હાય, કિન્તુ अणोहाइएणं=દીક્ષા છાડી ન હાય, चेव=તેવા પ્રસંગે (છાડયા પહેલાં જ) पच्वइएणं=દીક્ષિતે (સાધુએ) हयरस्सि=ધાડાને લગામ, गयंकुस=હાથીને અં કુશ અને पोयपडागाभूआइं=વહાણુને સહ જેવાં इमाइ = આ अट्टारस=અહાર ठाणाइ = સ્થાનાને (ઉપદેશ વાકચાને) सम्मं=ભાવપૂર્વ ક (હિત–અહિતના ખ્યાલ પૂર્વ ક) સંપક્રિકે-દિગ્રच्वाइ = સારી રીતે વિચારવા ચેલ્ગ્ય મવંતિ=છે.

[ ઉન્માર્ગ જતા ધોડાને લગામ, હાથાને અંકુશ અને વહાણુને સંઢ જેમ માર્ગ લાવે તેમ અજ્ઞાન કે માહ વગેરેને વશ થઇને અસં-ચમની ભાવનાને વશ થએલા સાધુને જ્ઞાનીપુરુષાનાં હિતવચના સંયમ-માર્ગ વાળા ચારિત્રધર્મમાં સ્થિર કરી શકે છે. માટે એવા પ્રસંગે દુઃસાહસ નહિ ખેડતાં જ્ઞાનીઓનાં વચનાને ખૂબ સ્થિર અને સૂક્ષ્મ-યુદ્ધિથી વિચારવાં જોઈએ. લાભ–હાનિના વિચાર કરીને ઉન્માર્ગથી અટકી સંયમમાં સ્થિર થવું જોઈએ.]

હવે એ જ અહાર સ્થાનાને કહે છે-

तं जहा-हंभो ! दुस्समाए दुप्पजीवी-१, लहुसगा इत्तरिआ गिहीणं कामभोगा-२, मुज्जो अ सायबहुला मणुस्सा-३, इमे अ मे दुक्खे न चिरकालोवट्ठाई भविस्सइ-४, ओमजणपुरकारे-

[ દશ વૈકાલિક

4, वंतस्स य पडिआयणं-६, अहरगइवासोवसंपया-७, दुल्लहे खलु भो ! गिहीणं धम्मे गिहवासमज्झे वसंताणं-८, आयंके से वहाय होइ-९, संकप्पे से वहाय होइ-१०, सोवक्केसे गिहवासे निरुवक्केसे परिआए-११, बंधे गिहवासे मुक्खे परिआए-१२, सावज्जे गिहवासे अणवज्जे परिआए-१३, बहुसाहारणा गिहीणं कामभोगा-१४, पत्तेअं पुण्णपावं-१५, अणिच्चे खलु भो ! मणुआण जीविए कुसग्गजलबिंदुचंचले-१६, बहुं च खलु भो ! पावं कम्मं पगडं-१७, पावाणं च खलु भो ! कडाणं कम्माणं पुच्चि दुच्चिन्नाणं दुप्पडिकंताणं वेइत्ता मुक्खो, नत्थि अवेइत्ता, तवसा वा झोसइत्ता-१८, अद्वारसमं पयं भवइ ! (जू०१-सत्न १)

(૧) તં जहा=તે આ પ્રમાણે દંમो=હે મહાભાગ મુનિ ! दुस्समाए=દુષ્ધમા (નામના આ અવસર્પિણીના પાંચમા) આરામાં દુભ્પત્તીची=પ્રાણિએા દુઃખથી છવે છે, (અર્થાત્ પ્રાયઃ પુષ્ટ્યાદયવાળા પણ દુઃખી હાય છે.)

[ તાત્પર્ય કે આ કાળમાં ભરતક્ષેત્રમાં પ્રાયઃ બહુલ(ભારે)કર્મી જીવા હાેય, તેઓ સ્વકૃતકર્માદયથા સ્વભાવે વક્ર અને જડ હાેવાથા પાતાની પ્રકૃતિથા દુઃખ ભાગવે, શુભાશુભ નિમિત્તામાં સમતા સાધવા માટે સત્ત્વ ઓછું હાેવાથા અને રજોગ્રણ–તમાગ્રણ–પ્રધાન જીવન હાેવાથા સ્વય રાગ દ્વેષથા સંતપ્ત રહે-દુઃખા થાય, એવા આ કાળના મહિમા છે, માટે ગૃહસ્થ બનવા જ્તાં મારું દુઃખ પ્રકૃતિજન્ય હાેવાથા ત્યાં પણ તે ભાગવવું જ પડશે. વસ્તુતઃ શ્રમણજીવનમાં જે કબ્ટા દેખાય છે તે મારી પ્રકૃતિના જદાષ છે, માટે શ્રમણપછું છાેડવું ઉચિત નથા. ચારિત્ર છાેડવાથા તા દુઃખ ટળવાને બદલે વધશે, રાજાઓ -

#### ચૂલિકા પહેલી ]

શેઠ–શાહુકારાે વગેરે સુખની વિપુલ સામગ્રી પામેલાએં પણ ઘણા દુઃખી દેખાય છે, માટે પરિણામે વિડ'બના અને દુર્ગ'તિના ભાેગ થવું પડે તેવા ગૃહસ્થાશ્રમથા મારે સર્યુ`, ઈત્યાદિ વિચારવું.]

(२) गिहीणं=ગૃહસ્થાેના कामभोगा=વિકારને કરનારા (શખ્દ-રૂપ-ગ'ધ-રસ-સ્પર્શ વગેરે) વિષયા દુષ્ષમાકાળમાં लहुसगा=હલકા-તુચ્છ અને इत्तरिआ=અલ્પકાલ ટકનારા દ્વાય છે.

[અર્થાત ભાગની ભાવનાથી ચારિત્ર છેાડવાની ઈચ્છા થઈ હાેય તાે પણ ઉચિત નથી કારણ કે ચારિત્રના પાલનથી મળનારા દેવ– ગતિના ભાેગા સુંદર અને સાગરાેપમા સુધી ટકે તેવા હાેય છે, તેની અપેક્ષાએ મનુષ્યના ભાેગા ગમે તેટલા શ્રેષ્ઠ હાેય તાે પણ તુચ્છ અને અલ્પકાલમાં નાશ પામનારા છે, માટે પણ ગૃહસ્થાશ્રમની ઈચ્છા કરવી હિતકર નથી.]

(૩) મુગ્ગો अ=અને વળી દુખ્યમાકાળમાં મणुस्सा= મનુષ્યા (પ્રાણીએા) सायबहुला=બહુધા માયાવી હેાય છે.

[ દુષ્યમાકાળે જીવા વિશેષતયા માયાવી હેાવાથી તેઓના વિશ્વાસ થાય નહિ અને વિશ્વાસના અભાવે સુખ મળે નહિ. ઉલટું કપટીઓના સહવાસમાં રહેતાં કલુષિત વાતાવરણથી મનાદુઃખ થાય અને માયાને યાેગે દુષ્ટ કમેંનાિ બધ તથા તેના કડવા વિપાક ભાગવવા પડે તે વધારામાં. માટે ગૃહસ્થાશ્રમથી સયું, એમ ચિંતવવું.]

(४) इमे अ मे दुक्खेः અને આ મારાં (સ'યમનાં) દુઃખા (કષ્ટો) न चिरकालोवट्टाई भविस्सइ=દીર્ઘ કાળ રહે તેમ થવાનું નથી.

[ પરીષહેંા કે ઉપસર્ગો થાેડા કાળ માટે–મર્યાદિત હેાવાથી તેનાં દુ:ખા ચિરસ્થાયા નથા. સાધુતાના નિરતિચાર પાલનથી પરીષહેા– ઉપસર્ગે ટકા શકતા નથી, ઉપસર્ગે કરનારા ઉલટા વશ થઈ જાય

કરા વૈકાલિક

છે અને દુઃખાે સુખના રૂપમાં બદલાઈ જાય છે. એટલું જ નહિ, પરીષહાદિ સહવાથી ક્રમોની માેટી નિજરા થાય છે, એથી સંયમ સામ્રાજ્યના અપૂર્વ આનંદનાે અનુભવ થાય છે અને ભાવિકાળે સદ્દગતિનાં સુખાે મળે છે. એથી વિપરીત દીક્ષા છાેડી દેવાથી આ જન્મ ઉપરાંત અન્ય જન્મામાં નરકાદિ માઠી ગતિઓનાં આકરાં દુઃખા ભાગવવાં પડે છે, માટે ગૃહસ્થાશ્રમનું કંઈ પ્રયાજન નથી. એમ વિચારવું.]

(૫) ओमजणपुरकारे=દીक्षा છે।ડવાથી હલકા લાેકાનાં પણુ સન્માન કરવાં પડશે.

[ચારિત્રધર્મના પ્રભાવથી સાધુને રાજા-મંત્રી-શેઠ-સામંતાદિ મેાટા માણુસા પણુ-સન્માન કરે છે. તેને બદલે દીક્ષા છેાડવાથી પાતાના દેાષ ઢાંકવા માટે હલકા લોકાનાં પણુ માન-સન્માન કરવાં પડે છે, અર્થાત હલકાથી પણુ હલકા બનવું પડે છે. એટલું જ નહિ, દીક્ષા તજવાથી દુષ્ટરાજ્યમાં 'રાજાની વેઠ કરવી' વગેરે આ જન્મમાં જ કડવાં ફળા આવે છે. માટે ગૃહાશ્રમથી સર્યું ! એમ વિચારવું.]

(૬) વંતાસ ચ પહિआચળં=લીધેલી દીક્ષા છેાડવી તે વમેલાનું ભક્ષણુ છે.

[ખાધેલાનું વમન કરીને પુનઃ તેનેા આહાર કરવા એ જેમ કુતરાં– શિયાળ વગેરે નીચનું કર્તાવ્ય છે, એ રીતે વમેલા ભોગોને પુનઃ ભાગવવાની ઈચ્છા કરવી તે પણુ ક્યુદ્રનું કર્ત્તવ્ય છે, સત્પુરુષામાં પણ નિન્દા થાય તેવું છે. માટે જાતિવ'ત પશુઓ પણ ન કરે તેવું હલકું હું મનુષ્ય અને તેમાં પણ સાધુ થઇને કેમ કરું ? ઈત્યાદિ વિચારે.]

(७) પ્રવજ્યાના ત્યાગ એ વસ્તુતઃ अहरगइ=અધા-ગતિમાં वास=વસવાના उवसंपया=સ્વીકાર છે.

િ [િદીક્ષાના ત્યાગથી નરક અથવા તિર્ય`ચ જેવી દુર્ગતિમાં ઉત્પન્ન થવાના નિમિત્તભૂત કર્મના બ'ધ થશે, એથી ચિરકાળ દુર્ગતિમાં

૩૪૮

ચૂલિકા પહેલી ]

દુઃખાે સહવાં પડશે, માટે પણુ સાધુપણું છેાડવા યાેગ્ય નથી, એમ વિચારે.]

(८) મो=હે છવ ! (દીક્ષાને તજીને ગૃહસ્થાશ્રમી અનીશ પણ ત્યાં) गिहवासमज्झे=धરવાસમાં (સ્રી-પુત્રાદિનાં) વિવિધ અધનામાં) वसंताणं=ફસેલા गिहीणं=ગૃહસ્થાને धम्मे=સમાધિરૂપ ધર્મ खल्ठ=નિશ્ચે दुल्लहे=દुर्લ લ છે.

[અનાદિ અભ્યાસથી વિના કારણે પણ પુત્ર-કલત્રાદિના સ્તેહનું બંધન, ગ્રહસ્થજીવનનાં તે તે આરંભમય કાર્યો કરતાં ચિત્તસમાધિરૂપ ધર્મની દુર્લભતા, ભાગના રાગરૂપ પ્રમાદ, પ્રમાદ્દમાંથી બચાવનારના અભાવ, વગેરે ગ્રહસ્થને ધર્મસાધનામાં અનેક વિઘ્ના નડે છે. એ કારણે જ સાધુધર્મનું જ્ઞાનીઓએ વિધાન કર્યું છે, છતાં તેને છાડીને પુનઃ ગ્રહસ્થાત્રમને સ્વીકારવા તે હીરાને બદલે કાચમાં રાચવા જેવું મૂઢનું કાર્ય છે, માટે ગ્રહસ્થાશ્રમથી સર્યું, એમ વિચારી આત્માને સ્થિર કરે.]

(૯) તથા आयंके=આત'ક એટલે તત્કાળ મરણ થાય તેવાં વિસૂચિકા વગેરે શારીરિક રાગાદિ નિમિત્તા से= ગૃહસ્થને वहाय=અસમાધિમરણુનું કારણુ होइ=બને.

[ધર્મધ્યાનમાં સ્થિર કરનાર–નિર્યામક એવા ધર્મબન્ઘુના અભાવે ગૃહસ્થને મરણાન્ત કષ્ટા કે રાગા આવે, સારે આત્તધ્યાનમાં મરવાના પ્રસંગ આવે અને એવું એક અસમાધિમરણુ અનેક મરણાવું (લવાની પરંપરાવું) કારણુ બને, તે કારણું પણ ગૃહસ્થાશ્રમ સ્વીકારવા હિતકર નથી.]

(૧૦) संकर्षे=भानसिક સંકલ્પ (અર્થાત્ ઇષ્ટના વિયાેગ કે અનિષ્ટના સંચાેગ, વગેરે અનિષ્ટ પ્રસંગામાં પ્રગટેલી ચિત્તની અસમાધિ) પણુ से वहाय होइ=ગૃહસ્થને અસમાધિમરણુનું કારણુ બને. [સ્વકૃતકર્માદયને સમભાવે ભાગવવાનું સત્ત્વ ન હાેવાથા પગલે પગલે થતા આર્ત્ત ધ્યાનમાંથા ગુરુના વિરહે કાેજી બચાવે ? પરિજ્ઞામે મરવાનું બને અને એવું એક અત્તાનમરજી અનેક જન્મ-મરણાનું કારજી બને, અર્થાત્ સંસાર વધી જાય. વસ્તુતઃ માનવલવનું ફળ સમાધિમરજી છે. શ્રી જિનશાસનની આરાધનાના સાર પજ્યુ તે જ છે અને વિવિધ ધર્માનુષ્ઠાનાના સેવનથા એ જ શાખવાનું છે. જેમ રાગીને વૈદ્યની જરૂર છે, તેમ કર્મરૂપરાગથા પીડાતા જીવને જ્ઞાની ગુરુ જ ધન્વત્તરી વૈદ્ય છે. તેઓના અભાવે અસમાધિથા બચવું દુષ્કર છે. ખધકમુનિએ ગુરુનું કર્તવ્ય બજાવી પાતાના પાંચસાે શિષ્યાને આરાધક બનાવ્યા, પજી પાતાને ગુરુની નિશ્રા ન મળવાથી કષાયરૂપ અમિને વશ પડી વિરાધક થયા. તેમ ગૃહસ્થને રાગ-દ્વેલ-કામ-કાધાદિનાં વિવિધ નિમિત્તોની વચ્ચે જીવતાં દુર્ધ્યાનથા બચાવનાર ગુરુના અભાવે સમાધિમરજી દુર્લભ છે, માટે પજ્ય ગૃહાશ્રમ હિતકર નથી એમ વિચારી સંયમમાં સ્થિર થાય.]

(૧૧) गिहवासे=ગહસ્થાશ્રમ सोवकेसे=વિવિધ કલેશચુક્લ છે અને परिआए=સાધુપર્યાય (સાધુજીવન) निरुवकेसे=કલેશરહિલ છે.

[ખેતી, પશુઓનું પાલન, વેપાર, નેાકરી, વગેરે આજીવિકાની વિડ'બના, પંડિતાને ગર્જણીય એવાં ટાઢ-તડકાનાં કષ્ટા સહવાં, વાર'વાર ઘી-વસ્ત્ર-અનાજ-ઘર વગેરે જીવનસામગ્રીની ચિંતા, ઈત્યાદિ શરીરનાં અને મનનાં વિવિધ કષ્ટા ગૃહસ્થને સહવાં પડે છે, છતાં ધર્મ સાધી શકાતા નથી. સાધુજીવન એવા કલેશા વિનાનું વિદ્વાનાને પણ પ્રશ'સા કરવા યાગ્ય અને આત્માને પણ એકાન્ત હિતકારી છે, માટે ગૃહસ્થજીવનથી સર્યું, એમ વિચારી સંયમમાં સ્થિર થાય.] (૧૨) गिहवासे=ગૃહાશ્રમ (ત્યાં સદાય કર્મના બંધ

થાય તેવાં કાર્યો કરવાનાં હાેવાથી) વંઘે=બાંધન છે અને

परिआए=<mark>સાધુ છવન</mark> (સતત કર્મરૂપી બેડીએાના બંધન તાેડવાનાે પ્રયત્ન કરવાનાે હાેવાથી) मुक्खे=**સુ**ક્<mark>રિત છે</mark>.

[વસ્તુતઃ ગૃહસ્થજીવનમાં હિંસાદિ આશ્રવેાથી જીવ નવાં નવાં કર્માની જાળમાં બ'ધાતેા જ હેાય છે અને સાધુ જીવનમાં એ આશ્રવેાના રાધ થવાથી તથા જૂનાં કર્માની નિર્જરા કરવાની હેાવાથી મુક્ત થવાય છે, માટે પણુ સાધુપણું તજવું હિતકર નથી.]

(૧૩) કારણ કે गिहवासे=ગ<mark>હાશ્રમ</mark> सावज्जे=પાપ-ચુક્તા છે અને परिआए=- સાધુ પર્યાય अणवज्जे=નિ**ષ્પાપ છે.** 

[ હિંસા–જીક-ચાેરી–અપ્લુહ્ન–પરિગ્રહ વગેરે પાપા ગૃહસ્થને અનિવાર્ય હાેવાથી તે પાપયુક્ત અને સાધુને એવું પાપ કરવાનું કાેઈ કારણ નથી માટે તે પાપરહિત છે. માટે પણ ગૃહસ્થાશ્રમ હિતકર નથી.]

(१४) गिहीणं= 262थे। ना काममोगा= '41 ही हिंद्र-

ચાેના વિષયાે बहुसाहारणा=સર્વ'ને સરખાં છે.

[અર્થાત રાજા કે રંક, પંડિત કે મૂર્ખ, ધનિક કે નિર્ધન, સર્વને વિષયો આપાતમધુર અને પરિણામે દારૂણ છે, અનિસ છે, મરણુકાળે સર્વને જેટલા હાેય તેટલા સર્વ બોગા છાડવાના હાેય છે, રાજાને રાણીઓના ભાગ અને રંકને પાતાની સ્ત્રીના ભાગ એ બન્ને સમાન છે, એમ ભાગામાં વસ્તુતઃ કંઈ બેદ નથી. સારા-નઠારાની માન્યતા માત્ર મનની કલ્પના છે. ભાગા સ્વરૂપે સર્વ ને અહિતકારી છે, માટે પણ એવા ભાગાની લાલચે-પ્રવજ્યા તજવી હિતકર નથી.] (૧૫) ગૃહાશ્રમમાં માતા-પિતા-સ્ત્રી-પુત્ર વગેરેને નિમિત્ત કરેલું પુળળવાં=પુણ્ય પાય પત્તે અં=પ્રત્યેક

કરનારને જ ભાગવવાનું છે.

[ ગૃહસ્થજીવનમાં કુટું બાર્દિને નિમિત્તે પરસ્પર કરેલાં પુણ્ય કે પાપ સર્વ ને જીદાં જીદાં ભાગવવાનાં છે, બીજાના નિમિત્તે કરેલું પણ

[ દરા વૈકાલિક

કરનારને જ ભાેગવવું પડે છે, એમાં બીજો કાેઈ ભાગી થતા નથી. અર્થાત એ રીતે કુટુંબ વગેરેના નિમિત્તે કરેલાં કર્મા મારે જ ભાેગવવાં પડશે. બીજા કાેઈ તેમાં સહાય કરશે નહિ, માટે પણુ ગૃહસ્થાશ્રમને સ્વાકારવામાં હિત નથી.]

(૧૬) મો=હે આત્મન મળુआण जीविष्=મનુષ્યાેનું જીવન (આશુઃ) खलु=નિશ્ચે कुसगगजल्लबिंदुचंवले= ડાભના છેડે રહેલા જળબિન્દુના જેવું ચ ચળ હાવાથી अणिच्चे-અનિત્ય છે.

[ વર્તમાનમાં ભરતક્ષેત્રમાં મનુષ્યાેનું આયુષ્ય નિશ્ચે સાેપક્રમી એટલે ક્રાઈ ન્હાના-માેટા અકસ્માત્ થતાં તૂટી જાય તેવું, ડાભ નામની વનસ્પતિના છેડે રહેલું પાણીનું બિન્દુ સામાન્ય નિમિત્ત મળતાં જેમ નીચે પડી જાય તેમ અણુધાયું તૂટી જાય તેવું-અનિસ છે. ભાવિ– જીવનની ખળર નથી. માટે પણુ મનકલ્પિત ભાવિ સુખા ભાગવવાની આશાએ વર્તમાનમાં ચારિત્રને તજવું હિતકર નથી, વગેરે વિચારી આત્માને સંયમમાં સ્થિર કરે.]

(૧७) મો=હે આત્મન્ (તેં) खलु=નિશ્ચે (ચારિત્ર-માહનીય વગેરે) बहुं च=धखुं જ पावकम्मं= ૫ાપકમ पगडं=आंधेद्धं છે.

[ઝવને તથાવિધ અશુભકર્મના ઉદય વિના પ્રાયઃ દુષ્ટઅુદ્ધિ પ્રગટતી નથી, આવું ઉત્તમ ચારિત્ર પામીને પણ છેાડવાની ઇચ્છા થાય તેા સમજવું જોઇએ કે મિથ્યાત્વમેાહનીયાદિ તીવ કર્માના વિપાંકાદયનું એ ફળ છે. કર્મનાે ઉદય તાે પ્રત્યેક અવસ્થામાં સાથે જ રહે છે, એટલે ચારિત્ર છેાડીશ તાે પણ સુખની આશા નિષ્ફળ છે. કંઈ દુઃખથી નાસી છૂટવાથી દુઃખ ટળતું નથી. ઉલટું એથી પણ વધારે આવે છે અને સુખની ઇચ્છા નિષ્ફળ થાય છે. માટે પણ ગૃહસ્થાશ્રમની ઇચ્છા ઉચિત નથી. એ જ વાત નીચેના વાક્ર ચમાં કહે છે]

Jain Education International

ચૂલિકા પહેલી]

(૧૮) મો=હે આત્મન્ ! पुव्वि=પૂર્વ જન્મામાં दुष्पडिकंताणं=દુષ્પરાકાંત એટલે મિથ્યાત્વ અવિરતિ વગેરેના યેાગે ઉન્માર્ગસેવન, તેનાથી दुच्चिन्नाणं=દુરાચરણુર્ગ્યે कडाणं=કરેલાં તથા खलु=કરાવેલાં કે અનુમાદેલાં पावाणं=પાપ, કે च=પુષ્ટય कम्माणं=કર્માનાં તે તે કળાને वेइत्ता=ભાગવાને तवसा वा झोसइत्ता=અથવા (બાહ્ય– અભ્યન્તર) તપ દ્વારા ખપાવીને જ मुक्खो=માક્ષ થાય છે. अवेइत्ता=તેનાં ફળાને ભાગવ્યા વિના (કે તપદ્વારા ખપાવ્યા વિના) નત્થિ=થતાે નથી. અટ્ટારસમં પયં મવદ્દ= આ અહારમું પદ છે (સૂત્ર ૧)

િઅહીં ' દુપ્પડિક્રાંત ' એટલે ખીજાતે મારવાે, બાંધવાે વગેરે અને ' દુચ્ચિન્ન ' એટલે મઘપાન કરવું, અસત્ય–અશ્લીલ વગેરે દુર્વચન બાલવું ઈત્યાદિ, એમ બન્નેમાં ભેદ સમજવા. એવાં દુરાચરણા આત્માને પૂર્વકર્મના કારણે થતાં હેાવાથી કારણમાં કાર્યના, અથવા તે નવાં કર્મ-<u>બન્ધનાં હેતુ</u> હેાવાથી કળમાં હેતુનાે ઉપચાર કરીને દુરાચરણ<mark>ે</mark>ાને કમેશ કહ્યાં છે. એમ સમન્વય કરવા. વળી તથાવિધ કર્મોના બંધ થયા પછી તેને પ્રાયશ્ચિત્તાદિ અભ્યન્તર અને સાથે ઉપવાસાદિ બાહ્ય તપ કરીને તાેડી શકાય છે, છતાં એ રીતે નહિ તાેડેલાં, કે ન તટે તેવાં. કર્મા ઉદય આવીને જે જે દુઃખ વગેરે કળ આપે તે કળને ભાગવ-વાથી જ તે કર્મોથી છૂટકારા થાય છે. એનાં ફળાને ભાગવતાં જે મુંઝાય **છે,** આત્ત<sup>6</sup>–રૌદ્રધ્યાન કરે છે, તેને ઉલટુ<sup>•</sup> વધારે અશુભકર્મ ખંધાય છે અને એથી વધારે દુઃખ ભાગવવાના પ્રસંગ આવે છે. અનાદિ કાળથી જીવને કર્મ ખાંધતાં આવડે છે, તેથા ખાંધા ખાંધાને ભારે થાય છે, પણ ભાેગવતાં આવડતાં નથી, એથી મક્તિ થતી નથી વીતરાગનું શાસન વસ્તુતઃ 'નવાંને નહિ ખાંધવાનું અને જીનાં 23

[ દશ વૈકાલિક

ક્રમોંને ભાગવવાનું શિક્ષણુ આપે છે. એ માટે ચારિત્રધર્મ સર્વ શ્રેષ્ઠ સાધન છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં કર્મના બંધ સર્વથા અટકા શકતા નથી અને નિર્જરા અલ્પ થાય છે. સાધુતાથી નવાં કર્મા બંધાતાં નથી અને જીનાંની નિર્જરા સમ્પૂર્ણ પણ કરી શકાય છે. માટે સાધુતાથી દુ:ખ-મુક્તિ થઇ શકે છે. મુક્તિનું (સર્વ દુ:ખાથી છૂટવાનું) ચારિત્રરૂપ આવું સુંદર સાધન પામીને પુનઃ ગૃહસ્થાશ્રમની ઇચ્છા કરવી તે સુખને માટે ઓલામાંથી અકળાઈને ચૂલામાં પડવા જેવું અજ્ઞાનભર્યું સંસારભ્રમણ વધારવાનું કાર્ય છે, માટે ગૃહસ્થાશ્રમની ઇચ્છા હિતકર નથી, એમ સમજાવીને આત્માને સંયમમાં સ્થિર કરે.

આ અઢાર વાકચો ખૂબ મનનીય છે, ખરાબે ચઢેલા વહાણુને બેટનું આલમ્પન મળવાથી જેમ બચી જાય તેમ સાધુધર્મરૂપી મેરુપવ<sup>દ</sup>તથી પડતા આત્માને આ વાકચોનું આલ'બન બચાવી શકે તેવું છે, માટે આત્માર્થીએ એનું સતત અધ્યયન કરવું જોઇએ.]

#### भवइ अ इत्थ सिलोगो ।।

इत्थ=આ વિષયમાં સિરુોગો=શ્લાેક મવરૂ=છે. અર્થાત્ અઢાર વાઠચોમાં કહેલા, કે નહિ કહેલા વિષયને જણાવનારા શ્લાેકા હવે કહીયે છીએ.

[ જો કે 'શ્લેક' શબ્દના 'એક જ શ્લેક' એવા અર્થ થાય, તા પણ અહીં તે જાતિવાચક હાેવાથી અનેક શ્લાેકા સમજવા. તે હવે ક્રમશ: કહેવાય છે.]

ઉપરના શીખામણેાનેા અનાદર કરવાથી શું થાય ? (૪૮૪) जया य चयइ धम्मं, अणज्जो भोगकारणा ।

से तत्थ म्रुच्छिए बाले, आयइं नावबुज्झइ ॥चू० १–१। ७५२ प्रभाखे यारित्रमां स्थिर थवानां અढार ७५देश-वाકचोनी ७५ेक्षा કरीने अणड्जो=अनार्थ (भूर्भ) जया= क्यारे शण्डाहि जड भोगकारणा= से। गे।ने आरे धम्मं= ધર્મ ને चयइ=તજી દે, ત્યારે સમજવું કે તત્ય=તે ભાેગામાં મુચ્છિષ્ઽમૂર્છિત ચએલેા સે बાજે=તે બાળ ( અજ્ઞાન સાધુ) आयइं=પાતાના ભવિષ્યને ન अवबुज्झइ=સમજતા **નથી**. (ચૂo ૧-૧)

િભૂતકાળના અનુભવામાંથી મળેલા ગ્રાનદ્વારા ભવિષ્યત હિત વિચારીને વર્તમાનમાં વર્તવું, એ બુદ્ધિનું બળ છે. કેવળ તાત્કાલિક સુખ-દુઃખનેા વિચાર કરનાર, ભવિષ્યને ભૂલી જનાર, કે ભૂતકાળના અનુભવેાનાે અનાદર કરનાર કદાપિ સન્માર્ગને પામી શકતાે નથી, પાગ્યા હાેય તા ટકી પણ શકતા નથી. ગુરુના ઉપદેશને કે પાતાની સદ્દબુદ્ધિને અવગણીને જે ભોગાની લાલચમાં પડે છે, તેનું ભવિષ્ય કદી સારં, આવતું નથી. એવેા જીવ ગમે તેટલું ભણ્યેા હેાય તેા પણ મૂર્ખ અને ગમે તેવા સદાચારી હાેય તાે પણ અનાર્ય છે, એમ સમજવું.]

(४८५) जया ओहाविओ होइ, इंदो वा पडिओ छमं। सव्वधम्मपरिब्भद्रो. सं पच्छा परितप्पइ ॥ चू० १-२॥

(એ જ સમજાવે છે કે) जया=जयारे ओहाविओ= સંયમથી ભ્રષ્ટ होइ=થાય છે, ત્યારે છમં=પૃથ્વી ઉપર पडिओ= ५ डेस। इंदो वा= धन्द्रनी केभ स=ते सव्वधम्मप-રિ**ઢ્મદ્રો=(લૌકિક−લેાકે**ાત્તર) **સવ'ધર્મ'થી ભ્રષ્ટ થએલેા** पच्छा=પાછળથી परितप्प स्थितिशय એદ પામે છે. 'અરે રે ! મેં વગર વિચારે બહુ ખાંદુ' કર્યું' એમ સદાય બળે છે. (ગૂ૦ ૧-૨)

[ ઇન્દ્ર પાતાના ઇન્દ્રાસનથી ભ્રષ્ટ થતાં જેમ ઠેર ઠેર અપમાન અને વિવિધ કષ્ટોને પામે. તેમ સંયમથી બ્રષ્ટ થયેલા સાધુ ક્ષમાદિ

[ દશ વૈકાલિક

દરોય શ્રમણુધર્મથી અને માન સન્માન વગેરે લૌકિક સુખાથી પણ બ્રષ્ટ થાય છે. સીડીનું એક પગથીયું ચૂકેલા જેમ જમીન ઉપર પટકાય તેમ એક પ્રતિજ્ઞાથી ચૂકેલા સર્વ પ્રતિજ્ઞાએાથી બ્રષ્ટ થાય છે. જ્યારે તેનાં કડવાં ફળા (અપમાનાદિ) ભાગવવાં પડે છે ત્યારે સંયમની કિંમત સમજ્ય છે, પણ પછી તાે પાતાની સંયમ અવરથાને યાદ કરી કરીને ઝૂરવું પડે છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં ચેન પડવું નથી.

પ્રાય: જીવને પાતાની પ્રાપ્તઅવસ્થામાં સંતાષ ન થવાથી તે 'અપ્રાપ્તપ્રિય ' હોય છે. અર્થાત્ નહિ મળેલું મેળવવાની આશામાં મળેલાને ગુમાવે છે અને ઉભયભ્રષ્ટ થાય છે. તેમાં પણ મૂઢ જવ તા હીરાને ગુમાવીને કાચને સ્વીકારવાની જેમ ઉત્તમતાને છેાડીને અધમતાને પસંદ કરે છે. એમાં એ પણ કારણ છે કે જેમ હીરા કરતાં કાઇ કાચ વધારે દેદીપ્યમાન હોય છે. તેમ સાચાં કરતાં કૃત્રિમ સુખા દેખાવમાં-પ્રારંભમાં સુંદર હોય છે, તેથા તેમાં ભ્રમિત થએલાે જીવ સાચાં સુખાથી ભ્રષ્ટ થાય છે અને પાછળથી જીવનભર પશ્વાત્તાપ-ખેદ કરી કરીને ઝૂરે છે.]

(४८६) जया अ वंदिमो होइ, पच्छा होइ अवंदिमो । देवयाव चुआ ठाणा, स पच्छा परितप्पइ ।। चू० १-३। जया=ज्यारे साधुपधामां वंदिमो=वन्दनीय होइ= હાेय पच्छा अ=अने पाछणथी ( ગૃહस्थाश्रममां ) अवंदिमो=अवन्दनीय होइ=थाय, त्यारे ठाणा=पे।ताना स्थानथी (पहथी) चुआ=स्प्रष्ट थओसी देवया व=देवीनी

(ઇન્દ્રાણી વગેરેની) જેમ स=તે સાધુ પાછળથી परितपड= અત્ય ત દુ:ખી થાય છે. (ગ્રૂ૦ ૧-૩)

[ અર્થાત્ સાધુપણું છેાડી ગૃહસ્થ બનનાર, ક્રેાઇ ઇન્દ્રાણી વગેરે મહાદેવી પાેતાના સ્થાનથી ભ્રષ્ટ થતાં જેવું દુઃખ (અપમાન−અનાદર

૩૫૬

તિરસ્કાર વગેરે) ભાેગવે તેવું દુઃખ ભાેગવે છે અને માનસિક સંતાેષ તેના ચિત્તને ચિતાની જેમ સળગાવે છે]

(४८७) जया अ पूड्मो होइ, पच्छा होइ अपूड्मो । राया व रज्जपब्भद्वो, स पच्छा परितप्पइ ॥ चू० १-४॥

જ્યારે (સાધુ જીવનમાં) પૂજ્ય હાેય અને પાછળથી ( ગૃહવાસમાં ) અપૂજ્ય બને, ત્યારે रज्जपज्मट्रो=રાજ્યથી સર્વા ભ્રષ્ટ થએલા राया व રાજાની જેમ તે સાધુ પાછળથી અત્યંત દુ:ખી થાય છે. (ગ્રૂ૦ ૧-૪)

[મંત્રીએા, સામંતરાજાએા, પ્રજા, વગેરે જેમ ભ્રષ્ટ થએેલા રાજાને પૂજતા નથી તેમ સાધુજીરનથી ભ્રષ્ટ થએેલા સાધુને ચતુવિ<sup>6</sup>ધ સંઘ વગેરે ક્રાઇ પૂજતું નથી.]

(४८८) जया अ माणिमो होइ, पच्छा होइ अमाणिमो ।

सिट्ठि व्व कव्वडे छूढो, स पच्छा परितप्पइ ।। चू० १-५॥ જ્યારે (સાધુપર્યાયમાં) माणिमो=भाननीय હોય અને પાછળથી (ગૃહાશ્રમમાં) અમાનનીય થાય, ત્યારે કાેઇ कव्वडे=કર્બેંટમાં (ખરાબ ગામડામાં) छूढो=(નિર્વાસિત) રાખેલા सिट्ठि व्व=નગરશેઠની જેમ તે પાછળથી દુઃખી થાય છે. (ચૂ૦ ૧-૫)

[ ક્રાઈ ધનવાનને નગરશેકની પદવી મળવાથી માન સન્માન વગેરે મળતાં હેાય અને પાછળચી ક્રાઇ કારણે રાજા તેને નગરમાંથી કાઢી મૂંકે, તેથી ક્રાઇ હલકી વસતિવાળા સ્થાનમાં જઈને રહે ત્યાં માન-સન્માનાદિ ન મળવાથી દુ:ખી થાય તેમ સંયમથી બ્રષ્ટ થએેલાે પણ પાછળથી દુ:ખી થાય છે.

અહીં ત્રણ ગાથાઓમાં જુદા જુદા દષ્ટાન્તથી પતિતના દુઃખનું

વર્જીન કર્યું છે. તેમાં વન્દ્રન એટલે મન-વચન-કાયાની પ્રશસ્ત પ્રવૃત્તિ, અર્થાત્ ત્રણે યેાગાેદ્વારા સદ્ભાવ. પૂજન એટલે સુગ<sup>:</sup>ધી પુષ્પેા વગેરેથી પૂજન, અર્થાત્ તે તે ઉત્તમ ભાગ પદાર્થીની ભેટ, અને માન એટલે ઉત્તમ વસ્ત્ર આભરણ-અલંકાર વગેરેથી ' સત્કાર ' તથા-પ્રેમ-પૂર્વ ક વિનય-પ્રશંસાદિ કરવારૂપ 'સન્માન ' સમજવાં. એમ ત્રણે પ્રકારનાં સુખાેથી ભ્રષ્ટ થએલાે અને એથી વિપરીત અવન્દન, અપજન અને અપમાન રૂપ ત્રણે પ્રકારનાં દુઃખાને ભાેગવતાે તે અત્યંત પસ્તાવા કરી દુઃખી થાય છે, અહીં આપેલાં સ્થાનબ્રષ્ટ થએલી દેવી, રાજા અને શેઠનાં દર્ણાતા તે તે પ્રકારના સુખ-દુઃખને સમજાવવા માટે છે. અર્થાત્ ઇન્દ્રાણીને ઇન્દ્રાદિના સદ્ભાવરૂપ વન્દનના, રાજાને આશ્રિત વર્ગ તરકથી મળતા પૂજનના અને શેઠને મળતાં સત્કાર-સન્માનરપી માનના નાશ થાય છે. તેમ સંયમ છેાડનારને એ ત્રણે પ્રકારનાં સુખાના નાશ થાય છે, તેથી તે સંયમનાં શારીરિક કષ્ટોથી પણ અતિ આકરાં સન્તાપ વગેરે મનનાં કછોને ભાગવતા જીવનપર્યન્ત દુઃખી થાય છે.]

હવે કાળાંતરે જે દાખા આવે તે વર્ણવે છે-(४८८) जया अ थेरओ होइ, समइकंतजुव्वणो ।

मच्छ व्व गलं गिलित्ता, स पच्छा परितप्पइ । चू० १-६॥

સાધુતાને છેાડીને ગૃહસ્થાશ્રમી ખનેલા જ્યારે समइकंत= सम्पूर्श व्यतीत थयुं छे जुव्वण= यौवन केनुं એવે। (વૃદ્ધ અને ત્યારે) गलं=લાેખંડના કાંટામાં ભરાવેલા માંસને गिलित्ता=ગળીને (ગળામાં લાેખંડને। કાંટે। વાગવાથી) मच्छु व्व=માછલું જેમ દુ:ખી થાય તેમ તે પાછળથી દુઃખી થાય છે. (ચૂ૦ ૧−૬) [માછીમારાે માછલાં પકડવા માટે સુતરની દાેરીની જાળમાં ગુ થેલાં લાેખ ડેના અણીદાર કાંટાઓમાં માંસના કકડાઓ ભરાવે છે,

346

તેને ખાવાની લાલચથી માછલું માંસને મુખમાં લઈને મુખ બધ કરે ત્યારે લાેખંડના કાંટાથી તાળવું વિધાઇ જતાં નાસી શકતું નથી, માછીમારના પંજામાં કસાઇને છેવટે પ્રાણ ગુમાવે છે, તેમ વૃદ્ધાવસ્થામાં ભાેગ-ત્યાગ ઉસય માટે અયાગ્ય બનેલાે તે ઘરનાં બધનેામાં કસાઇ આર્ત્ત-રૌદ્રધ્યાન પૂર્વક મરીને દુર્ગતિમાં જાય છે. અર્થાત્ વૃદ્ધાવસ્થામાં દુ:ખ ભાેગવતી વેળા સંયમનાં સુખાેને યાદ કરી કરીને ઝુરે છે, ભાેગ કે ત્યાગ એક પણ સાધી શકતાે નથી અને સ્વાર્થી કટું બીજનાેનાં અપમાન, અનાદર, તિરસ્કાર, વગેરેથી જીવનપર્યન્ત દુ:ખી થાય છે.]

હવે હાથીની ઉપમાથી એ વાતને સમજાવે છે-

(૪૯૦) जया अ कुकुडुंबस्स, कुतत्तीहिं विहम्मइ । हत्थी व बंधणे बद्धो, स पच्छा परितप्पइ ॥ चू० १–७॥ જ્યારે તે कुकुडुंबस्स=(સ્વાથીં) દુષ્ટ કુ**ડું બીજનેાની** (ભરણુ પાેષણુની) कुतत्तीहिं=દુષ્ટ ચિંતાદ્વારા विहम्मइ= (વિષય ભાેગાથી) હણાય છે, ત્યારે (કાઇ દરિદ્ર એવા નીચ માલીકના) बंधणे=અંધનમાં बद्धो=અંધાએલા हत्थी व=હાથીની જેમ તે (સ યમ છાેડનાર) પાછળથી અતીવ દુ:ખી થાય છે. (ચૂ૦ ૧–७)

[જેમ ભાેગની લાલચથી અત્તાનપણે પકડાઇને પરવશ બનેલા હાથીને તેના નીચ માલીક મજીરી કરાવે, લાકડાં વગેરે હલકી ચીજો ઉપડાવે, ગધેડાની જેમ ભાર ભરે, પૂર્ણુ ઘાસ પણ ખાવા ન આપે એ રીતે તેની ઉત્તમતાને કલકિત કરે, તેમ સંયમબ્રષ્ટ થએલા અને ભોગાની લાલચે દુષ્ટ કુટું બના પાશમાં ફસેલા પતિતને પણ દુષ્ટ-કુટુંબના ભરણપાષણુ માટે હલકાં કાર્યો કરવાં પડે, ત્યારે તે બંધનમાં પડેલા હાથીની જેમ અતિ દુઃખી થાય છે.]

[ દશ વૈકાલિક

(४८१) पुत्तदारपरीकिण्णो, मोहसंताणसंतओ । पंकोसन्नो जहा नागो, स पच्छा परितप्पइ ॥चू० १-८॥ जहा= क्रेभ (પાણીની તૃષાથી સરાવરમાં પ્રવેશ કરતાં भाग ने। अलण्) नागो=क ंग सी હाथी पंकोसन्नो= । दवभां ખું ચેલાે (નીર અને તીર ઉભયથી બ્રષ્ટ થએલાે જેમ જેમ નીકળવાના પ્રયત્ન કરે તેમ તેમ કાદવમાં વધારે ખૂંચવાથી) દુ:ખી થાય તેમ વિષયભાેગાની તૃષ્ણાથી पुत्तदार– પરીकिण्णो=પુત્ર-પુત્રી અને સ્ત્રી આદિ પરિવારથી . ખંધાએલે। (રાગમાં કુસાએલે।) અને તેથી मोहसंताળसंतओ= મિથ્યાત્વમાહનીય:દિ દ્રષ્ટકર્મોની જાળથી બંધાએલા તે (પતિત) પણ પાછળથી ઘણા દુઃખી થાય છે. (ગૂ૦ ૧-૮) [આ બે ગાથાઓમાં દુષ્ટ માલીકને વશ પડેલા, કે પરાધીન નહિ છતાં કાદવમાં ખૂંચેલા વનહસ્તીની ઉપમાથી પતિત થએલાનાં દુઃખાેનું વર્જુન કરીને તેની ભાવિ સ્થિતિના સાક્ષાત્કાર કરાવ્યાે છે. આ આઠ ગાથાઓમાં સંયમ છેાડનારની મૂર્ખતા, અનાર્યતા, સર્વ સદાચારાથી પતન, પ્રાય: સર્વની અપ્રીતિનું પાત્ર, પૂજા-સત્કાર અને સન્માનના નાશ, ઉપરાંત પરવશતાનાં અને કુટુમ્બની ચિંતાનાં

દુ:ખા, વગેરે સંસારની વિષમતાનું એક ચિત્ર ખતાવ્યું છે.] • કાઇ ઉપશામ પામેલા પાછળથી ખેદ કરે તે કહે છે-

(४८२) अज्ज आऽहं गणी हुंतो, भाविअप्पा बहुस्सुओ । जइऽहं रमंतो परिआए, सामण्णे जिणदेसिए ॥चू०१-९

जइ= जो अन्ज आऽहं= આજ સુધી હું जिणदेसिए= જિનેશ્વરે કહેલા सामण्णे परिआए= श्रमणुना 'પર્યાયમાં (ચારિત્ર ધર્મમાં) रमंतो= २ भते। (સ્થિર રહ્યો) હેાત, તે। (પ્રશસ્ત યાગાથી અને ભાવનાઓથી) માવિअप्पा= ભાવિત અને बहुस्सुओ= ઉ भय લેા કમાં હિત કારી ઘણાં આગમાના ભણ જ્રદ્દં = હું गणी= આ ચાર્ય દુંતો = થયા હેાત. (ગ્રૂ૦ ૧-૯) [ आहं નું आ+ अहं - માનીને તેમાંના आ અવ્યયના મર્યાદા

અર્થ કરતાં ઉપરના અર્થ થાય.]

સ'યમથી ઉદ્વિગ્ત થએલાને સ્થિર કરતાં કહે છે-

(४८३) देवलोगसमाणो अ, परिआओ महेसिणं । रयाणं अरयाणं च, महानरयसारिसो ॥ चू० १-१०॥

(શ્રમણુપર્યાયમાં એટલે ચારિત્રધર્મમાં) रयाणं= २ ક્ત (રાગી) એવા महेसिणं= મહર્ષિઓના (સુસાધુઓના) परि-आओ= ચારિત્ર પર્યાય દેવलोगसमाणो= દેવલેાકના સરખા (આનંદ આપનાર) अ= અને સંયમમાં अरयाणं= રાગ વિનાના च= તथા વિષયાની અભિલાષાવાળા (જડ) આત્માઓના महानरयसारिसो= મહાન રકના જેવા (દુ: ખદાયી) હાય છે. (યૂ૦ ૧-૧૦)

[ શ્રમણપણાનેા આનંદ આત્મસ્વરૂપ હોવાથી નિરુપાધિક હાેય છે અને દેવલાેકના આનંદ સંયોગજન્ય હાેવાથી ઉપાધિરૂપ તુચ્છ-કૃત્રિમ હાેય છે. શાસ્ત્રમાં સંયમના પાલનથી નિમ<sup>6</sup>ળ થતા આત્માના આનંદનું પ્રમાણ જણાવતાં કહ્યું છે કે-એક મહિનાના પર્યાયવાળા સાધુના સંયમના આનંદ વાણવ્યન્તર દેવાના આનંદથી પણ અધિક હાેય છે, બે માસ પર્યાયવાળાના અસુરકુમાર નિકાયથી, ત્રણુ માસ થતાં શેષ ભવનપતિ દેવાથી, ચાર મહિને ગ્રહાે વગેરે જ્યાતિષી દેવાથી, પાંચ મહિને ચન્દ્ર-સૂર્યથી, છ મહિને સૌધર્મ-ઇશાન કલ્પના દેવાથી, સાત

[ દશ વૈકાલિક

મહિને સનત અને માહેન્દ્ર દેવલેાકના દેવેાથી, આડ મહિને પાંચમા-છટ્ડા દેવલાકના દેવાથી, નવ માસ થતાં સાતમા આડમા દેવલાકના દેવાેથી, દશ મહિને આનતાદિ ચાર સ્વર્ગના દેવાેથી, અગીયાર મહિને નવગ્રૈવેયકવાસી દેવેાથી, અને ખાર મહિનાના પર્યાય થતાં અનુત્તર વિમાનવાસી દેવાના આનંદથી પણ અધિક આનંદ હેાય છે. તે પછી પર્યાય વધતાં જેમ જેમ આત્મશહિ વધે તેમ તેમ 'શુકલ'= અખંડચારિત્ર, અમાત્સર્ય, કુતગ્રતા, વગેરે ગુણવાળા થઈને 'શુકલા-ભિજાત્ય' એટલે પરમનિર્મળ થએલેા તે શાશ્વતસુખને પામે છે. સંયોગનાં સુખા પરિણામે વિયાગજન્યદુ:ખમાં પરિણમે છે અને સ્વભાવતું સુખ શાશ્વતું બની જાય છે. માટે દૈવી સુખની ઉપમા સંયમના સુખ સાથે ઘટે તેમ નથી, તાે પણ સંયમનું મહત્ત્વ સમજાવવા અન્ય ઉપમાના અભાવે દૈવી સુખાની સાથે તેને સરખાવ્યું છે. જેમ નાટક ગીત વાજિંત્ર વગેરેનાં સખાે ભાગવતા દેવા અદીન મનવાળા હાય છે, તેમ પ્રતિક્રમણ-પડિલેહણુ-સ્વાધ્યાય-વિનય, વૈયાવચ્ચ, તપ-જપ, ધ્યાન વગેરે કાર્યોમાં શાન્તરસનેા આસ્વાદ લેતા સાધુઓ પ્રસન્નતાનેા અતુલ આનંદ અનુભવે છે. હાસ્ય, શુંગાર, વગેરે સર્વ રસાેના આન દથા વધા જાય તેવા શ્રેષ્ઠ આનંદ શાન્તરસના હે.ય છે અને સાધુની સર્વ ક્રિયાએા શાન્તરસમાં પરિણમનારી હાેવાથી શ્રમણપણાના આનંદની તલનામાં એકેય આનંદ આવી શકતા નથી. ]

(४૯४) अमरोवमं जाणिय सुक्खम्रुत्तमं, रयाण परिआइ तहाऽरयाणं । निरओवमं जाणिअ दुक्खम्रुत्तमं; रमिज्ज तम्हा परिआइ पंडिए ॥चू० १–११॥ तम्हा-ते કારણે परिआइ=श्रभए पर्यायभां रयाण= २४९९ सुनिओानां अमरोवमं=देवना केवां उत्तमं सुक्खं= શ્રેષ્ઠ સુખને जाणिय=સમજીને तम्हा=તथા સાધુપર્યાયમાં अरयाणं=રાગ રહિત (મૂઢ) જીવાનાં નિरओवमं=નરક સદૃશ उत्तमं दुक्खं=આકરાં (તીવ્ર) દુઃખને સમજીને पंडिए=શાસ્ત્રાર્થના જાણુ પંડિત સાધુ परिआइ=ચારિત્ર પર્યાયમાં रमिक्ज=રમે-રાગ કરે. (ચૂ૦ ૧-૧૧)

[ચારિત્રપર્યાયને પાળવામાં અને છેાડવામાં ભાવિ સુખ-દુઃખનેા વિચાર કરીને જે ચારિત્રને નિર્મળ પાળે તે જ સાચા પંડિત-શાસ્ત્રાર્થના બાણ છે.]

(४८५) धम्माउ भइं सिरिओ अवेयं,

जन्नग्गि विज्झाअमिवऽप्पतेअं।

हीलंति णं दुव्विहिअं कुसीला;

दाढुडुढिअं घोरविसं व नागं ॥चू० १-१२॥

धम्माउ= ચારિત્ર ધ મ બી મટ્ટું = ભ્રષ્ટ અને તેથી જ્ઞાન−

ધ્યાન-તપ-જપ વગેરે સ'યમની सिरिओ= झक्ष्મીથી अवेअं=રહિત ( દક્તિ ) થએલા णं=એવા તે ચારિત્રને છેાડી દેવારૂપ દુવ્विहियं= દુષ્ટવર્ત નવાળાને, कुसीलाः-(તેના જેવા અન્ય) દુર્જના विज्झाअं= અુઝાઇ ગએલા અને अत्पतेअं = અલ્પતેજવાળા (ભસ્મરૂપ અનેલા) जन्नगिमिव= યજ્ઞના અગ્નિની જેમ તથા दाढुड्ढिअं = દાઢા ખેંચી લીધેલા घોરવિસં= ભયંકર ઝેરવાળા નાગં व= સ'પેની જેમ ही लंति= હેલના કરે છે. (ચૂ૦ ૧-૧૨)

[યર્ત્રને৷ બૂઝાએલે! અગ્નિ જેમ લાકાના પગ નીચે ખૂંદાય અને નિવિધ્યસર્પને ગારુડિકા જેમ ખેલાવે તેમ સંયમબ્રષ્ટને લાકા વિવિધ કબ્ટા આપે છે અને મૂર્ખની જેમ નચાવે છે.]

∫ દશ વૈકાલિ

ઉપર ચારિત્રભ્રષ્ટનાં આલેાકનાં કષ્ટેા કહ્યાં, હવે આલેાક પરલેાકનાં ઊભય જણાવે છે–

(४९८) इहेवऽधम्मो अयसो अकित्ती,

## दुन्नामधिज्जं च पिहुज्जणंमि ।

चुअस्स धम्माउ अहम्मसेविणोः

संभित्रवित्तस्स य हिंद्रओ गई ॥चू० १-१: ચારિત્ર છેાડવાનાં દુષ્ટ ફળાે પરલાેકમાં તાે ભાેગવવ પડે, કિન્તુ **રૂદ્વેવ=આ જન્મમાં જ (**ચારિત્રનેા ત્યાગ) अधम्मो=અધર્મમાં ગણાય છે, એ કારણે पिहुब्जणंमिः સામાન્યલાકમાં પણ अयसो=અપયશ (સામાન્ય-લાેકથી પણ હલકાપ**ણું :, अकिત્તા=અપકીર્તિ** ( દુર્ભાર્ગ વગેરેમાં ગણાવાપહ્યું ) टुन्नामधिःजं च=અને દુષ્ટનામ પ્રસિદ્ધ થાય છે, અર્થાત્ લાેક 'પતિત' વગેરે શખ્દાેથી એાળખાવે છે. એમ ध**म्माउ=ધર્મથી** चुअस्त=**પ**ડેલા **અને** સ્ત્રી–પુત્રાદિના નિમિત્તે છ કાયની વિરાધનારૂપ अहम्मसेविणो= अधर्भ ने सेवता એवा संभिन्नवित्तरस= ચારિત્રવતના વિરાધકની અન્ય જન્મમાં हिंદ્રओ=નીચી નરકાદિ) गई=ગતિ શાય છે. ( અર્થાત્ નરક-તિય ચ જેવી નીચી ગતિઓમાં ઉપજે છે. એમ તેના ઉસય જન્માે દુ:ખમય બની જાય છે.) (ચૂ૦ ૧-૧૩)

જન્માં દુઃ બમવ બધા જાવ છે.) (પૂઇ ૧-૧૩) [સામાન્ય નિયમ એવા છે કે, 'ગતિ તેવી મતિ અને મતિ તેવી ગતિ' અર્થાત્ જેનું ભાવિ દુષ્ટ હાેય તેની બુદ્ધિ પહેલેથી જ બગડે છે અને તેવી બુદ્ધિથી બાંધેલાં દુષ્ટકર્મોને ભાગવવા તેને નીચ ગતિમાં જવું પડે છે. એથી વિરુદ્ધ જેનું ભાવિ ઉજ્વલ હાેય તેન

સુદ્ધિ વિશદ—વિવેકી બને છે અને એથી ઉત્તમ કાર્યાને કરી તેનાં કળા ભાગવવા તે સદ્દગતિમાં ઉપજે છે. માટે દુર્ગતિના દૂત સરખી આ દુષ્ટસુદ્ધિને અવકાશ નહિ આપતાં પૂર્વ પુરુષોના નિર્મળ ચારિત્રનું આલં બન લઇને સુદ્ધિને નિર્મળ અને વિવેકી બનાવવી, એ જ પુરુષના સાચો પુરુષાર્થ છે. આ પુરુષાર્થ, કર્મ વગેરે અન્ય કારણોને પંણ અનુકૂળ બનાવી સર્વકાર્યાની સિદ્ધિ કરે છે. શારીરિક કે વાચિક સદ્દપ્રવૃત્તિ એ બાહ્ય પુરુષાર્થ રૂપ છે અને સદ્દસુદ્ધિદ્ધારા માનસિક સદ્દવિચાર કે ઉત્તમ ભાવના ભાવવી, વગેરે અભ્યન્તર પુરુષાર્થ છે. શુભાશુભ કર્મ બંધ મુખ્યતથા અભ્યન્તર પુરુષાર્થ ને આશ્રયાને થાય છે.] (૪૯૭) મુંजित्त भोगाइं पसज्झचेअसा,

तहाविहं कट्डु असंजमं बहुं ।

गई च गच्छे अणभि(हि)ज्झिअं दुहं;

बोही अ से नो सुलहा पुणो पुणो ॥ चू० १-१४॥ આરિત્રથી બ્રષ્ટ થએલે અબવે કી આત્મા पसःझचे असा= પ્રગટ ચિત્તથી, અર્થાત્ આસક્તિપૂર્વક, મોगाइं मुंजित्तु (પાંચે ઇન્દ્રિયેાના શબ્દાદિ) ભાગાને ભાગવીને बहुं= ઘણા તहा बिहं= तेवा असंजर्म= ખેતી આદિ છ કાયની વિરાધના રૂપ અસ યમને कट्टु= કરીને દુहं= સ્વરૂપે દુષ્ટ- દુ: ખદાચી એવી अणहि झि अं= અનિષ્ટ गइं च गच्छे= ગતિને પામે છે. બ= અને (ત્યાં) से= તેને बोही= જિન ધર્મ ની પ્રાપ્તિ पुणो पुणो= પુન. પુન: (જન્મ લેવા છતાં, અર્થાત્ ઘણા જન્મા થવા છતાં) નો सुल्हा= સુલભ નથી. (દુર્લભ થાય છે.) (ચૂ૦૧-૧૪) [ગુણ કે અવગુણના પક્ષ થવાથી આત્મામાં પડેલા તે તે પ્રકારના સ સ્કારા ઉત્તરાત્તર દઢ થતા જાય છે, તેના નાશ કરવા ઘણા કાળ આકરા પ્રયત્ના કરવા પડે છે. ભગવાન શ્રીમહાવી રના આત્માએ

મરિચીના ભવમાં ચારિત્રને છેાડી ત્રિદંડીપણાનેા સ્વીકાર કર્યો, તેના સંસ્કારોથી વારંવાર મનુષ્યભવ મળવા છતાં જૈનશાસનની પ્રાપ્તિ ન થઈ, પ્રત્યેક ભવમાં ત્રિદંડીપણું જ પામ્યા. છેક સાળમા ભવે જૈની દીક્ષા પ્રાપ્ત થઇ. એમ ગુણુના પ્રતિપક્ષ થવાથી ગુણા દુર્લલ થાય છે. એ રીતે દીક્ષાના પ્રતિપક્ષ અને ભાગાના પક્ષ થતાં ખાધિ દુર્લલ થાય, તે સ્પષ્ટ સમજાય તેવું છે.]

# (४८८) इमस्स ता नेरइअस्स जंतुणो,

#### दुहोवणीअस्स किलेसवत्तिणो ।

#### पलिओवमं झिज्झइ सागरोवमं;

किमंग पुण मज्झ इमं मणोदुहं ? ॥ चू०१-१५।

ઉપર પ્રમાણે વિચારીને સંયમનાં કષ્ટોથી ઉભગી ગયેા હેાય તેા પણ દીક્ષા ન છેાડે, પણ એમ વિચારે કે-તા=તે કારણે (ચારિત્રબ્રષ્ટ થવાથી) इमस्स=આ તેરइअस्स= નરકમાં ઉપજેલા (ત્યાં) દુદ્દોવળીअસ્स=દુઃખમાં પડેલા અને તેથી किऌेसवत्तिणो=એકાન્ત કલેશમાં ખેલતા એવા તે जंतुणो=જીવનાં પલ્યાપમા અને (ક્રમશઃ) સાગરાપમા પણ झिज्झइ-ક્ષય થાય છે, તા તેની સામે પુળ=વળી મज્झ=મારું इमं=આ (તેવા કલેશ અને કષ્ટો વિનાનું) સંયમનું મળોવુદ્દં=માનસિક દુ:ખ किमंग=કથી ગણત્રીમાં છે ? (ગૂ૦૧-૧૫)

[અર્થાત દીક્ષા છેાડીને નરકનાં પલ્યાપમ–સાગરાપમ સુધીનાં દુ:ખા ભાગવવાં તેની અપક્ષાએ આ સ'યમનું દુ:ખ અલ્પ છે અને પરિણામે સુખ આપનારું છે, તાે એનાથી અકળાઇને ચારિત્ર શા માટે છેાડું ? એમ વિચારતાે સ'યમમાં સ્થિર થાય.] ચૂલિકા પહેલી]

(४८८) न मे चिरं दुक्खमिणं भविस्सइ, असासया भोगपिवास जंतुणो ।

न चे सरीरेण इमेणऽविस्सइ;

अविस्सइ जीवियपज्जवेण मे ॥चू० १-१६॥ વળી એમ વિચારે કે-મે इणं दुक्खं= મારું આ (સ'યમનું) દુ:ખ चिरं= दीर्ध કાળ સુધી न मविस्सइ= રહેવાનું નથી, કારણ કે जंतुणो= છવને (ચુવાવસ્થાના) કારણે પ્રગટેલી હાવાથી) મોगपिवास= ભાગોની લાલસા असासया= આશા દ્વતી છે, વૃદ્ધાવસ્થા આવતાં સ્વયમેવ નાશ પામે તેવી છે. એમ છતાં चे=(ચેત્) જો इमेण सरीरेण= આ શરી રથી ન अविस्सइ=નાશ નહિ પામે, અર્થાત્ વૃદ્ધ થવા છતાં ભાગની લાલસા રહેશે, તા પણ મે= મારા जीवियपज्जवेण= છવિત પર્યાયની સાથે, અર્થાત્ મરણ સાથે અવશ્ય अविस्सइ=નાશ પામરો. (કારણ કે ભાગની ઇચ્છા શારી રિક સુખ માટે હાય છે, માટે શરી રના નાશ થતાં આખરે તે નાશ પામશે જ.) (ચૂ૦ ૧-૧૭)

[મરણ સુધી રહે તેા પણ ગણત્રીનાં વર્ષથી વધારે ભોગવવી નહિ જ પડે, ચારિત્ર છેાડવાથી નરકાદિ ગતિઓમાં પલ્યોપમ અને સાગરાેપમા સુધી ભોગવવી પડશે. માટે પણ ચારિત્ર છેાડવું હિતકર નથી એમ વિચારે.]

(५००) जस्सेवमप्पा उ हविज्ज निच्छिओ, चइज्ज देहं न हु धम्मसासणं; तं तारिसं नो पइलंति इंदिआ । उर्वितवाया व सुदंसणं गिरिं ॥चू० १–१७॥

ં [ દશ વૈકાલિક

एवं=એ પ્રમાણે ( ઉપર કહ્યું તેમ) जम्स अपा= જેના આત્મા निच्छिओ=નિश्चित (દઢ) हविज्ज=હાય, તે (કાઇવાર ચારિત્ર છાડવાનાં નિમિત્તો ઉનાં થાય તા પણ) देहं चइज्ज=શરીરને છાંડે, (અનશનાદિ દ્વારા મરણને સ્વીકારે) પણ धम्मसासणं=ધર્મ શાસનને ( જિનઆગ્રાને ) न हु= ન જ છાંડે. એવી દઢતાના પરિણામે તારિસં तं=તેવી દઢતાવાળા તેને '' उविंतवाया=ઉડતા પવના (પવનનાં તાક્ષાને) सुदंसणं गिरिं व=સુદર્શન નામના (જગ્બૂદીપના મેરુ) પર્વતને ચલાવી ન શકે તેમ" इंदिआ=ઇન્દ્રિયા નો पइलंति=ચલાયમાન કરી શકતી નથી. (ગ્રૂ૦ ૧-૧૭)

[આત્માના બળની સામે દુન્યવી બળા સઘળાં ભેગાં થાય તાે પણુ થાકે છે. કારણુ કે-દઢનિશ્વય એક આત્મળળ હાેવાથી ઇન્દ્રિયા, કે દેવ-દાનવા પણુ તેને ચલાવી શકતા નથી. સ્ત્રી છતાં સીતાને રાવ**ણુ** ચલાવી શકયાે નહિ, સંગમ જેવા દેવ છતાં પ્રભુ મહાવીરને ચલાવી શકચો નહિ, એમાં આત્મબળની અચિત્ય શક્તિ જ કારણભૂત હતી. માટે સર્વ દુ:ખાના નાશ કરી શકે તેવા આત્મબળને–નિશ્વયને શરણે રહી ઇન્દ્રિયા વગેરેના ઉત્પાતથી આત્માને વિજયા બનાવવા સુલભ છે.] હવે છેટલા ઉપસંહાર કરે છે કે–

હव छट्सा उपस खार उर छ उ-(५०१) इच्चेव संपस्सिअ बुद्धिमं नरो, आयं उवायं विविहं विआणिआ । काएण वाया अदु माणसेणं; तिगुत्तिगुत्तो जिणवयणमहिद्विज्जासि– त्ति बेमि ।।चू० १-१८।। इच्चेव=ओम आ (अध्ययनमां ४७ेका) ७ पटेशने

संपस्सिअ= સમ્યગ્ વિચારીને (આદિથી અ'ત સુધી યથાથ સમજીને) बुद्धिमं नरो= સમ્યગ્ બુદ્ધિવાળા મનુષ્ય (તેમાં કહેલા) સમ્યગ્ ગ્રાનાદિ ગુણારૂપ विविहं= विविध आयं= લાભને અને તેના (વિનય-વૈયાવચ્ચ-સ્વાધ્યાય વગેરે વિવિધ) उत्रायं= ઉપાયાને विआणिआ= જાણીને (સમજીને), काएण= કાયાથી વાચા= વચનથી, अदु माणसेणं= અને મનથી (સમ્યક્ પ્રવૃત્તિ કરવા પૂર્વક) तिगुत्तिगुत्तो= ત્રણ ગુપ્તિથી ગુપ્ત થએલા जिणवयणं= જિન વચનને आहिट्ठिज्जासि= પાળા. (અર્થાત્ શુભભાવપૂર્વક નિરતિચાર ચારિત્રનું પાલન કરે.) ત્તિ વેમિ= એમ હું કહેલું કહું છું. (ગ્રૂ૦ ૧-૧૮)

[જિનવચન તો અનાદિ કાળથી જગતમાં શુભાશુભ ભાવોને પ્રકાશે જ છે, માત્ર મેાહમૂઢ જીવ તેને યથાસ્વરૂપે સમજ્યો નહિ, એથી જ સુખની આશાએ દુ:ખી થતા રહ્યો. જિનાગ્રાના પાલન વિના ક્રમોંના બ ધ છૂટે તેમ છે જ નહિ, કારણુ કે અપરાધીને દંડતા રાજા વસ્તુતઃ જેમ તેને સન્માર્ગની પ્રેરણા કરે છે તેમ નિશ્વયથી કર્મનાં બ ધનો પણ જીવને જિનાગ્રાનું પાલન કરવાની પ્રેરણા આપનારાં છે, માટે જિનાગ્રા પ્રમાણે જીવ વર્તે તો જ કર્મા તેને છેાડે, અન્યથા કર્મોના બ ધ ચાલુ રહે અને તેના ફળ સ્વરૂપ સંસાર પણ ચાલુ જ રહે.]

આ ચૂલિકામાં ચારિત્રમાં સ્થિર થવાનાે અને પ્રસન્ત– ચિત્તે ચારિત્રનાં કષ્ટો સહી શકાય તેવા ભાવ પ્રગટાવવાનાે અતિ ઉત્તમ ઉપદેશ છે. એમ કહી શકાય કે આખા ગ્રન્થમાં કહેલા આચારાનું પાલન કરવાની દૈવી શક્તિ આપતાર હેાવાથી આ ચૂલિકા દશવૈકાલિકના સુગટ તુલ્ય છે.

# समत्ता दसवेयालियस्स पढमा चूलिआ । દશવૈકાલિકસૂત્રની પહેલી ચૂલિકા પૂર્ણ થઇ. ५५ ५५ ५५

# ' વિવિક્ત ચર્યાં' ચૂલિકા બીજી

ચૂલિકાઓ માટે કલિકાલસર્વત્ત શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યજી સ્વકૃત પરિશિષ્ટપર્વમાં એવે વૃદ્ધવાદ જણાવે છે કે-જૈન જગત્પ્રસિદ્ધ યુવતીપ્રતિભાધકુશળ-મહાત્મા શ્રીસ્થૂલભદ્રનાં સાત બ્હેનાની સાથે તેઓના નાનાભાઈ શ્રીયક પણ દીક્ષિત થયા, તપ કરવાની શક્તિના અભાવે દ્રવ્ય તપ તેઓ કરી શકતા ન હતા, એકદા પર્યુષણા પર્વ આવ્યું, તે દિવસે તેઓનાં બ્હેન શ્રી યક્ષાસાધ્વીએ આરાધના કરાવવાના પવિત્ર ધ્યેયથી માતા ભાળકને તપમાં જોડે તેમ શ્રીયક મુનિને પોરિસી, સાર્દ્ધપોર્સ્સી, પુરિમાર્દ્ધ, અપાર્દ્ધ, વગેરે પચ્ચક્ ખાણ કરાવતાં કરાવતાં છેલ્લે ઉપવાસ કરાવ્યા. મહાત્મા શ્રીયક પણ કરેલા પચ્ચક્ ખાણનું પાલન કરતાં પ્રસન્નતાથી દિવસ પર્ણ કર્યો, રાત્રે મધ્યરાત્રીના સમયે કુધાવેદનીયની પીડાને સહન કરતાં પણ ગુર્વાદિકનું સ્મરણ કરતા તેઓ કાળધર્મ પામીને સ્વર્ગ ગયા.

આ બનાવથી યક્ષા સાધ્વીને ખૂબ દુ:ખ થયું, ' પોતે આગ્રહથી તપ કરાવ્યો, તેના પરિણામે શ્રીયક કાલધર્મ પામ્યા ' એમ સમજીને તેઓ પ્રાયશ્ચિત્ત કરવા શ્રીશ્રમણ સંઘ પાસે હાજર થયાં. ગીતાર્થ સંઘે ' તમે શુભ ભાવનાથી તપ કરાવ્યો હતા માટે નિર્દોષ છેા ' એમ કહેવા છતાં તેઓના ચિત્તને સમાધિ ન થઈ, એથી તેઓએ ' શ્રીજિનેશ્વર સાક્ષાત કહે તા મારા ચિત્તમાં શાન્તિ થાય ' એમ શ્રીસંઘને જણાવ્યું. સંઘે પણ કાયોત્સર્ગ કરી શાસનદેવીને પ્રત્યક્ષ કરી, તે દેવી શ્રીયક્ષા– સાધ્વીને મહાવિદેહમાં શ્રીસીમંધરસ્વામી પાસે લઈ ગઈ અને ત્યાં શ્રીસીમંધરજિનેશ્વરે સ્વમુખે યક્ષા સાધ્વીને 'તમે નિર્દોષ છેા' એમ કહ્યું. ઉપરાંત ભરતક્ષેત્રના સંઘને ભેટ માકલવા ચાર અધ્યયના શ્રી યક્ષાસાધ્વીને સંભળાવ્યાં. એક જ વાચનાએ તે અધ્યયના તેમણે ધારી લીધાં અને દેવીની સહાયથી પાછાં ભરતક્ષેત્રમાં આવીને તે ચારે અધ્યયના શ્રી-સંઘને (સંભળાવીને) યથાવત્ આપ્યાં, તેમાંથી શ્રી સંઘે ભાવના અને ચૂલિકા બીજી] વિમુક્તિ નામનાં એ અધ્યયના શ્રીઆચારાંગસત્રમાં એ ચૂલિકાએા-

રૂપે જોડવાં અને રતિકલ્પ તથા વિચિત્રચર્યા એ બે દશવૈકાલિકમાં ચૂલિકાએ। તરીકે જોડચાં. આ 'રતિકલ્પ ' એ રતિવાકચાતું અને વિચિત્રચર્યા એ વિવિક્તચર્યાનું અપર નામ સંભવે છે.

એમાંથી રતિવાકવા કહી, હવે એની સાથેની વિવિક્તચર્યા ચૂલિકા કહે છે. પૂર્વની ચૂલિકામાં મંદપરિણામીને સંયમમાં પુનઃ પ્રીતિ ઉપજાવવાનાે ઉપાય–ઉપદેશ છે અને આ ચૂલિકામાં લાેક્ષણાના વિજય કરી લાેકપ્રવાહથા ઉલટ-સંયમમાર્ગે ચાલવાનું (સામે પૂરે તરવાનું) વિધાન છે. લાેકેષણાને વશ પડેલા ઘણા જવા ગાડરીયા પ્રવાહની જેમ સ્વ-પરના હિતાહિતના વિચાર કર્યા વિના લાેકના પ્રવાહમાં તણાયા કરે છે. કેટલાક આત્માએ લાકપ્રવાહને અસત્ય સમજવા છતાં છાડી શકતા નથી, ક્રાઈ સત્ત્વશાળી ગ્રાની પુરુષ જ લાકસંગ્રાને જીતીને વીતરાગ-કથિત માક્ષમાર્ગને અનુસરે છે. એ રીતે લેાકપ્રવાહથી ભિન્ન સત્ય માર્ગને આચરવા તે વિવિક્તચર્યા જાણવા. આ ચૂલિકામાં એને ઉપદેશ હેાવાથી તેનું નામ વિવિક્તચર્યા છે. તે હવે ક્રમશઃ કહેવાય છે.]

(५०२) चूलिअं तु पवक्खामि, सुअं केवलिभासिअं । जं सुणित्तु सुपुण्णाणं, धम्मे उप्पजए मई

॥ चू० २-१॥

केवलिभासिअं=કેવલગ્રાનીએ ( શ્રીસીમ ધરપ્રભુએ )

क्लामि=કહું છું, કે जं=જેને सुणित्तु=સાંભળીને सुपुज्जाणं= પુષ્ટયાનુભંધિ પુષ્ટયવાળાઓને घम्मे= આરિત્ર-

ધર્મમાં મई=બુદ્ધિ उपपज्जए=પગટે છે. (ગૂ૦ ૨-૧) િભાવ એટલે ગુણ અર્થાત્ ઝુતગ્રાન, તે રૂપ ચૂલિકા એમ અર્થ સમજવા. કેવલીએ ભાખેલી એટલે સાક્ષાત તીર્થ કરના મુખે

સાંભળેલી હેાવાથી આ ચૂલિકાને ' અન'તરઆગમ ' જાણવું. શબ્દોના કહેનારની પવિત્રતા અને શ્રોતાની યેાગ્યતા બન્નેનાે સહયાગ થતાં સાંભળવા-સંભળાવવાનું કળ મળે છે. અહિં કહેનાર ખૂદ તીર્થ કર અને સાંભળનાર પુણ્યાનુબંધિ પુણ્યવાન આત્મા, એમ બન્નેનાે સુયાગ થવાથી આ ચૂલિકાના શ્રવણુથી ચિંતામણીરત્નતુલ્ય ચારિત્રધર્મના અધ્યવસાયા પ્રગટે છે. વધે છે અને અખંડ બને છે.]

(५०३) अणुसोअपद्विअबहु-जणंमि पडिसोअलद्धलक्खेणं । पडिसोअमेव अप्पा, दायव्वो होउकामेणं ॥ चू० २–२॥

**ઝ**ળુસોअવટ્ટિઅ=અનુસ્રોત (લેાકપ્રવાહમાં) પ્રસ્થિત

(ગતિ કરતા) बहुजणंमि-ઘણા પાણીએામાં पडिसोअ= પ્રતિસ્રોત (પ્રવાહથી ઉલટું) પયાણુ કરવાના छद्धछक्रखेणं=લक्ष्યવાળા होउकामेणं=માક્ષાથી આત્માએ अप्पा=પાતાના આત્માને पडिसोअमेव=प्रतिस्रोत જ (લાકપ્રવાહથી ઉલટા જ) दायय्वो=ચલાવવા. (૨૦ ૨-૨)

[ નદીના પ્રવાહમાં તણાતું કાષ્ઠ જેમ સમુદ્રમાં પહેાંચે, તેમ વિષયસેવનરૂપ ઉન્માર્ગે ચઢેલા-માત્ર દ્રવ્યક્રિયારૂપ અનુકૂળતાને વશ પડેલા અને તેથી ધર્મક્રિયા કરવા છતાં સંસારરૂપી સમુદ્રમાં ભમતા ઘણા લાકમાં કથંચિત્ વિષયવિમુખતારૂપ સંયમનું લક્ષ્ય પામેલા માક્ષાર્થી જીવે અનુકૂળતારૂપ લાકપ્રવાહને છાડીને પાતાના આત્માને પ્રતિકૂળતારૂપ સામાપૂરે ચલાવવા. અર્થાત્ અનુકૂળતાના પક્ષ તજીને સંયમનાં વિવિધ કષ્ટોને પ્રસન્નચિત્તે સ્વીકારવારૂપ પ્રતિકૂળતાના પક્ષ કરીને આત્માને સંસાર સમુદ્રથી પાર ઉતારવા.

અનુકૂળતા આપાતમધુર હેાવાથી ગમી જાય તેવી હાેવા છતાં પરિણામે કાતિલ ઝેરની જેમ આત્માના ભાવપ્રાણરૂપ જ્ઞાનાદિ ગુણેના નાશ કરે છે અને પ્રતિકૂળતા પ્રારંભમાં કટુ-દુઃખદાયી છતાં ઔષધની જેમ પરિણામે જીવને કર્મરાગથી મુક્ત કરે છે, છતાં મૂઢરાગી જેમ ઔષધના પ્રતિપક્ષી હાેય, તેમ ઘણા આત્માઓ માહમૂઢ હાેવાથી પ્રતિકૂળતાથી ડરે છે, અનુકૂળતાને વશ થઈ કર્મરૂપી રાગને વધારે છે. તેઓના પ્રવાહમાં તણાવું (અનુકરણ કરવું) તે કાેઈ રીતે હિતકર નથી, માટે તેઓનું અનુકરણ છાેડીને પરીષહા, ઉપસર્ગા, વગેરેનાં કછો સહવારૂપ સામાપૂરે તરવા તુલ્ય શ્રી જિનવચનનું અખંડ-નિરતિચાર પાલન કરવું, એમ કરનારના જ માક્ષ થાય છે. જે લજ્જ કે દાક્ષિણ્યતાથી પણ લાેકનું અનુકરણ કરે છે તે સંસારમાં ભમે છે. જિનવચનથી વિપરીત બીજાનું અનુકરણ કરવું તેમાં વસ્તુતઃ લજ્જા પણ નથી અને દાક્ષિણ્યતા પણ નથી.]

(५०४) अणुसोअसुहो लोओ, पडिसोओ आसवो सुविहिआणं । अणुसोओ संसारो, पडिसोओ तस्स उत्तारो ॥ चू० २-३॥

જોઓ=સામાન્ય લાેક (કર્મના ભારેપણાથી)

अणुसोअसुहो=અનુકૂળ પ્રવૃત્તિમાં સુખી હૈાય છે, એથી વિપરીત સુવિદ્વિआणं=સાધુ પુરુષાને पडिसोओ= પ્રતિકૂળ માર્ગ માં आसवो=આશ્રવ (આદર) હૈાય છે. કારણ કે अणुसोओ=અનુકૂળ માર્ગ એ संसारो=સંસાર છે અને पडिसोओ=પ્રતિકૂળ માર્ગ તત્સ ઉત્તારો= સંસારના ઉતાર (પાર ઉતારનાર) છે. (ગ્રૂ૦ ર-૩)

[જેમ પાણીના પ્રવાહમાં તરનારને પરિશ્રમ-કષ્ટના અનુભવ થતા નથી, સામે પૂરે તરનારને બહુ પરિશ્રમ લાગે છે, તેમ કષ્ટથી ડરનારા ઘણા જનસમૂહ અનાદિ લાેકપ્રવાહને અનુસરવામાં આનંદ માને છે. વિવેક્રી એવા થાેડા સાધુપુરુષા જ (અનુકૂળતાના આશ્રય લેવાથી ભાગવવાં પડતાં ભાવિકષ્ટોના ભયથી) વર્તમાનમાં કષ્ટોને સહવારૂપ પ્રતિકૂળતામાં આનંદ અનુભવે છે. તેથી જ તેઓ સંસારથી પાર ઉતરે છે. કારણ કે અનુકૂળતા એ સંસાર અને પ્રતિકૂળતા એ મોક્ષમાર્ગ છે.]

[ કરા વૈકાલિક

(५०५) तम्हा आयारपर कमेणं, संवरसमाहिबहुलेणं । चरिआ गुणा अ नियमा अ, हुंति साहूण दहुव्वा ॥ ॥ चू० २–४॥

तम्हा=તે કારણે (અર્થાત્ અનુકૂળતા સ'સારનું કારણ છે, માટે) आयारपरक्षमेणं= જ્ઞાનાચારાદિ પાંચ આચારમાં પરાક્રમવાળા અને સંવર=ઇન્દ્રિયોના વિષયેાથી અટકવામાં સમાદિबहुल्लेणं= ઘણી સમાધિવાળા (રુચિ-વાળા) આત્માએ સાદૂળ=સાધુઓની चरिआ= બાહ્યકિયા, (ભાવધર્મના સાધનભૂત એવી અપ્રતિઅદ્ધવિદ્ધાર વગેરે સાધુચર્યા,) गુળા= મૂળ-ઉત્તર ગુણા (ચરણ-કરણ સિત્તરી), अ=અને તે મૂળ-ઉત્તરગુણાની શુદ્ધિ-વૃદ્ધિને કરનારા વિવિધ નિયमा=નિયમા (અભિગ્રહાે) दटठवा हुंति= જોવા યાગ્ય છે. અર્થાત્ સારી રીતે જાણવા યાગ્ય, પાળવા-આચરવા યોગ્ય અને પ્રરૂપણાદ્ધારા પ્રચારવા યાગ્ય છે. (ચૂ૦ ૨-૪)

[' આચારમાં પરાક્રમવાળા અને વિષયોથી અટકવામાં ઘણી સમાધિ (રુચિવાળા)' એ બે વિશેષણા એ કારણે છે કે એવા ગુણવાળા હોય તે જ સાધુ, સાધુની બાહ્યક્રિયા, અબ્યંતર ગુણા અને તેની વૃદ્ધિ કરનારા ઉપાયેામાં કુશળ બની શકે છે. પંચાચારના પાલનમાં અનાદર કરવાથી કે વિષયાના રાગ કરવાથી સાધુતાના પરિણામરૂપ અબ્યંતર-શુદ્ધિ થતી જ નથી. ઉપરાંત એ પણ આશય છે કે પંચાચારના પાલનથી વિષયાના વિરાગની રુચિ થાય છે અને વિષયાના વિરાગની રુચિ ગમે ત્યારે પણ બાહ્ય-અબ્યંતર ગુણા તથા તેના વિકાસમાં કારણુબૂત નિયમારૂપ નિશ્ચયધર્મને (ગુણસ્થાનકને) પ્રગટાવી શકે છે. એમ જીવનમાં સાધુચર્યાદિ ઉપકારક હોવા સાથે પરસ્પર એક બીજાના કારણબૂત છે.]

હવે એ સાધુચર્યાતું વર્જીન કરે છે-(५०६) अनिएअवासो सम्रआणच(चा)रिआ, अन्नायउंछं पडरिकया अ। अप्पोवही कलहविवज्जणा अः विहारचरिआ इसिणं पसत्था ॥ चू० २-५। अनिएअवासो=અનિયતવાસ અથવા અનિકેતવાસ (તેમાં માસકલ્પાદિના ક્રમે વિચરલું તે અનિયતવાસ અને ઉદ્યાન પર્વત સ્મશાન વગેરેમાં રહેવું તે અનિકેતવાસ સમજવા.) समुआणचरिआ= घर-ઘરમાંથી ભિક્ષા મેળવીને નિર્વાહ કરવા. अन्नायउंछं=(निर्दाेष આહારાદિ મેળવવાના ધ્યેયથી) અજાણ્યા ઘરામાંથી થાેડું થાેડું લેવું, पइरिकया अ= અને (મનુખ્યાદિ ન હાેય ત્યાં) નિજંન સ્થળામાં રહેવું-એકાન્તવાસ સેવવા, अप्पोवही=થાેડી સામાન્ય ઉપધિથી નિર્વાહ કરવા (બહુમૂલ્ય વસ્તુઓને તજીને અલ્પજરૂરી-આતવાળા થવું), कलहविवज्जणा अ= अने डलडने तकवे. (અર્થાત બીજાની સાથે ઝઘડલું નહિં, ઝઘડા થાય તેવાં વચનાે કહેવાં-સાંભળવાં નહિ, વગેરે કલહનાં કારણાને તજવાં. ) એ પ્રકારની विहारचरिआ= 3 वननी 22 (भर्याहा) इसिणं= સાધુઓને पसत्था=પ્રશ'સનીય છે. (અર્થાત્ જિનાજ્ઞાના પાલનરૂપ **હે**ાવાથી એ જીવનમર્યાદા ભાવચારિત્રની સિદ્ધિ કરે છે, માટે પ્રશ'સનીય અને ઉપાદેય છે.) (ઝૂ૦ ર–ષ) ઉપયું ક્ત ચર્યા કચા કારણે પ્રશસ્ત છે? તે કહે છે— (५०७) आइन्नओमाणविवज्जणा अ.

ओसन्नदिट्ठाहडभर्त्तपाणे ।

િદશ વૈકાલિક

#### 395

#### संसद्वकप्पेण चरिज्ज भिक्खु;

तज्जायसंसद्घ जई जइज्जा ॥ चू० २-६॥ भिक्ख्= उत्तम साधु लिक्षा माटे ज्यां आइन्न=आ-डी शुं अने ओमाण= अपमान थाय तेवां धरेाने। विवज्जणा= त्याग डरे, ओसन्न= प्राय: दिट्टाहड= झावतां न करे टेणाय तेवुं मत्तपाणे= आહार पाध्मी वगेरे अढण् डरे, संसट्टकप्पेण= संस्पृष्ठ ६ पथी चरेज्ज= वि श्व रे, (अर्थात् संसट्टकप्पेण= संस्पृष्ठ ६ पथी चरेज्ज= वि श रे, (अर्थात् संसट्ट ढस्त; संस्पृष्ठ पात्र अने सावशेष द्रव्य वगेरे अष्टलं गी पृ० ६४ मां डढी छे, तेमांना शुद्ध लांगे अढण् डरे,) तेमां पण् जई= सुनि तज्जायसंसट्ठ= तळ्लात सं-स्पृष्ठ ६ ५ मां जइज्जा= थतना डरे. ( यू० २-६ )

[ આકીણ<sup>5</sup> : ઘણા માણસા જ્યાં જમતાં હાેય તેવાં રાજકુળ કે જમણસ્થાન વગેરેમાં ન જાય, કારણ કે સંકડાશથી ચાલતાં હાથ-પગ વગેરેના સંઘટ કે ભાંગવા-તૂટવાના પ્રસંગ આવે, ઉપરાંત સાધુતાની હલકાઈ થાય. જ્યાં અર્જન કે જૈન પણ રાજ્યાદિના અધિકારી-સત્તાધીશ હાેય ત્યાં સામાન્યતયા અપમાન થવાના, કાેઇ ભક્ત હાેય તા દાયિત વસ્તુ વહાેરાવવાના અને અભક્ત-દેધી હાેય તા અપમાનના કે આહાર વિના પાછા ક્રરવું પડે તેવા સંભવ હાેવાથી તેવા સ્થાને ન જાય. વળી દાત્રી આહારાદિ વહાેરાવવા લાવે ત્યારે તેને લેનાં-ચાલતાં-આવતાં નજરે જોઈ શકાય તે દબ્ટઆહત કહેવાય. તેવું લેવાથી વહાેરાવનારદ્વારા તે પ્રસંગે થતા દાષોથી બચી શકાય, માટે પ્રાય: (શકચ હાેય ત્યાં સુધી) નજરે દેખાય તે રીતે લાવેલા આહારાદિને વહાેરે. સંસ્મૃબ્ડકલ્પન્રું કારણ પૂર્વ પ. ૯૪ માં જણાવ્યું છે, તેમાં પણ હાથ-પાત્ર વગેરે એક જ જતિના દ્રવ્યથી ખગરાયેલાં હાેય તે તજજાતસંસબ્દ કલ્પ કહેવાય. જેમ કે હાથ-પાત્ર ભન્ને છાશથી, દૂધથી, દહિંચી કે બીજી કેાઇ એક જ અતિની વસ્તુથી ખરડાયેલાં હાેય તા તે તજ્ઞતસંસુષ્ટ કહેવાય. વિઅતીય જીદાં દ્રવ્યાેથી ખરડાએલાંને વિજાતસંસુષ્ટ કહેવાય, તેમાં પણ વિદળ થાય તેવાં વિરુદ્ધ દ્રવ્યાથી ખરડાયેલાં હાેય ત્યારે તા ખરડાએલા પણ હાથ અને પાત્રથી ન લેવાય, કારણ કે સંમૂર્જિમ જીવાની ઉત્પત્તિ થાય, વગેરે યથામતિ વિચારવું.]

(५०८) अमज्जमंसासि अमच्छरीआ, अभिक्खणं निव्विगइं गया अ । अभिक्खणं काउस्सग्गकारी;

सज्झायजोगे पयओ हविज्जा ॥ चू० २-७॥

વળી अमज्जमंसासि= भध માંસના લક્ષણુના ત્યાગી, अमच्छरीआ= પરઉત્કર્ષ માં દ્વેષ વિનાને, વિશેષ કારણ વિના अभिक्सणं= વાર વાર નિદ્વિगइं गया= વિગઇ એાને નહિ ખાનારા, વાર વાર काउस्सग्गकारी= ઇર્ચા પથિકી કાચાત્સર્ગ કરનારા (અર્થાત્ ગયા આવ્યા પછી ઇરિંગ પ્રતિક્રમણ કર્યા વિના કાઈ અન્ય કામ નહિ કરનારા,) अ= અને सज्झायजागे= વાચનાદિ સ્વાધ્યાયમાં તથા સૂત્રોના યાગમાં (આયંબિલ આદિ તપમાં) पयओ= અતિ પ્રયત્ન-શીલ (અપ્રમાદી) हविज्जा= હે ય (થાય). (ગૂગ ૨- છ)

્ાલ (ગાંગ માંસના ઉપલક્ષણથી બીજી પણ મધ–માખણ વગેરે મહાવિગઇઓના સર્વથા ત્યાગી, ભક્ષ્ય વિગઈઓને પણ માંદગી આદિ પુષ્ટકારણ વિના વારંવાર નહિ ખાનારેા, પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિમાં છદ્મસ્થ-ભાવને યાેગે સંભવિત ભૂલાની-અતિચારાની વારંવાર શુદ્ધિ કરનારાે અને સ્વાધ્યાય તથા યાેગમાં અપ્રમાદી એમ અર્થ સમજવાે.

#### [ દશ વૈકાલિક

અહીં કાઈ માંસાહારના પક્ષપાતી એમ કહે છે કે માંસના ત્યાગ કરવાથી ખીજી પણ ઘણી વસ્તુઓનો ત્યાગ જ કરવા પડશે, કારણ કે અનાજ વગેરે, કે દહીં છાશ વગેરે ઘણા પદાર્થો જીવાનાં શરીર-રપ હેાવાથી તેને પણ માંસ જ કહેવાય. તેને એમ સમજાવવા જોઈએ કે અનાજ અને દહીં છાશ વગેરે લાકમાં માંસ તરીક મનાતાં નથી. લાેકમાં જેને માંસ તરીકે માનવામાં આવે છે તેના ત્યાત્ર કરવાનું અહીં કહ્યું છે. જે જે જીવાનું શરીર હાેય તે સર્વને માંસ ગણવાનાે લાેકવ્યવહાર નથી. એવી વ્યાખ્યા કરવાથી તાે મહાઅ**નર્થ** થાય. કારણ કે જળ પ્રવાહી છે તેમ મૂત્ર પણ પ્રવાહી છે. તેથી જળપાનની જેમ મૂત્રપાન કરવાના પ્રસંગ આવે, પત્ની સ્ત્રી છે તેમ માતા પણ સ્ત્રી છે માટે પત્નીની જેમ માતાની સાથે પણ મૈથુન સેવવાના પ્રસ ગ આવે. એકેન્દ્રિયાદિ જીવાનાં શરીરરૂપ પદાર્થોને લાકમાં માંસ મનાતું નથી પણ પંચેન્દ્રિયના શરીરનાં કાપેલાં અંગા જ માંસ મનાય છે, માટે તેના ત્યાગ અવશ્ય કરવા જોઈએ. અનાજ વગેરે એકેન્દ્રિય જીવેાના અંગાનું ભક્ષણ કરી શકાય છે, તેમ પંચેન્દ્રિય પણ જીવ છે માટે તેનાં અંગાન પણ ભક્ષણ કરી શકાય, એમ કહેવું તે માંસાહાર કરવા છતાં નિર્દોષમાં ખપવા માટેની ક્યુક્તિ છે.

અહીં વાર'વાર કાયોત્સર્ગ કરવાનું કહ્યું, તેને અન્ય આચાર્યો કારણે વિગ⊎ વાપરવા માટેનાે કાયોત્સર્ગ કહે છે.

સ્વાધ્યાય સાથે આયંબિલ આદિ (યાેગવિધિમાં કરાય છે તે) તપ કરવાનું કહ્યું, તેમાં પહ્યુ એ હેતુ રહેલાે છે કે-શાસ્ત્રોક્ત તપ સાથે સ્વાધ્યાય (અધ્યયન) કરે તાે જ તે તે અધ્યયન ઉપકાર કરે, એથી હલટું તપ વિના આગમા ભણવાથી ઉન્માદ વગેરે દાષાના સંભવ છે. મુખ્ય માર્ગે વિગઇઓ વાપરનારને આગમા અને વિગઈઓના રાગીને છેદ સત્રો વાંચવા-ભણવાના અધિકાર નથી, એમ કહેલું છે. માટે પ્રત્યેક શાસ્ત્રવચનને આત્મહિત થાય તે રીતે વિચારવું.]

ચૂલિકા બીજી]

(५०८) ण पडिन्नविज्जा सयणासणाइं, सिज्जं निसिज्जं तह भत्तपाणं । गामे कुले वा नगरे व देसे; ममत्तभावं न कहिं पि कुज्जा ॥चू० २---८।।

વળી માસકલ્પ વગેરે પૂર્ણ થયા પછી વિહાર કરતી વેળા આ સચળાસળાइ'=સ'થારા વગેરે શયના, પાટ-પાટલા વગેરે આસના, સિज्जं=શચ્યા (વસતિ-મકાન), निसिज्जं=સ્વાધ્યાદિ માટે ઉપયાગી ભૂમિ, तह भत्तपाणं= તથા આહાર-પાણી, વગેરે અમે પાછા આવીએ ત્યારે અમને તમારે આપવું, એમ ગૃહસ્થને ળ પઉન્નવિન્जा= પ્રતિજ્ઞા ન કરાવે, ઉપલક્ષણથી એવી ભલામણ કે ઈચ્છા પણ ન કરે. તથા ગામે=ગામમાં, कुल्ले=શ્રાવક વગેરે ગૃહસ્થના ઘરમાં, નગરે વા=અથવા માટા નગરમાં, રેસે व=કે દેશમાં (જ્યાંથી વિહાર કરવાના હાય ત્યાં કે બીજે) कहिं पि=કચાંય પણ (આ મારાં ભકત છે, મે પ્રતિબાધેલાં છે, માટે મારાં છે, વગેરે) ममत्तમાવં= મમત્વ ભાવને ન कुज्जा=ન કરે. (ચૂ૦ ર-૮)

[એ પ્રમાણે ગૃહસ્થા પ્રત્યે, તેઓની વસ્તુઓ પ્રત્યે અને મકાન કે ગામ નગર દેશ વગેરેમાં મમત્વ રાખવાથા પરિગ્રહવિરમણવતની વિરાધના થાય અને મમત્વભાવથી આત્માના નિર્મમભાવ (વૈરાગ્ય) હણાય. એમાંથી વિવિધ દાષા પ્રગટે અને સંયમના નાશ (અભાવ) થાય.] (૫૧૦) गिद्दिणो वेआवडिअं न कुज्जा, अभिवायणवंदण प्रअणं वा ।

[ દશ વૈકાલિક

### असंकिलिट्ठेहिं समं वसिज्जा;

मुणी चरित्तस्स जओ न हाणी ॥ चू० २-९॥ मुणी=भुनि गिहिणो=ગૃહસ્થાેની वेयावडिअं=વૈયા-વચ્ચ ( અર્થાત્ ગૃહસ્થાશ્રમને ઉપકાર થાય તેવાં તેનાં કાયેાંને ) न कुज्जा=ન કરે, अभिवायणवंदणपूअणं वा= અથવા અભિવાદન ( વચનથી નમસ્કાર ), વંદન (કાયાથી પ્રણામાદિ) અને પૂજન (વસ્તાદિથી સત્કારાદિ) ન કરે, તથા जओ=જેની સાથે વસવાથી चरित्तस्स=ચારિત્રને ન हाणी=હાનિ ન થાય તેવા असंकिलिट्ठेहिं समं= (ગૃહસ્થાેની વૈયાવચ્ચ વગેરે) સંકલેશથી રહિત હાેય તેવા ઉત્તમ સાધુઓની સાથે वसिज्जा=રહે. (ચૂ૦ ૨-૯)

[ગૃહસ્થાેની ઉપર કહી તેવી વૈયાવચ્ચ વગેરે કરવાથી સાધુને અવિરતિનું પાેષણ, પ્રશંસા, અનુમાદના, વગેરે થાય અને ગૃહસ્થને પણ ગૃહવાસ પ્રત્યે રાગ વધે, સાધુ પ્રત્યે સન્માન ઘટવાથી સાધુને દાન વંદન, પૂજન, વગેરે કરવા છતાં વિરતિના રાગી ન થાય, ઇસાદિ આવકધર્મથી પણ વંચિત થાય. એમ બન્નેને વિવિધ દાષા થાય, માટે ઉત્તમ સાધુ સ્વય' તેવું કરે નહિ અને તેવું કરનારા શિથિલ સાધુએાની સાબતમાં રહે પણ નહિ. સાબતનું વાતાવરણ સંયમના રાગી સાધુને પણ ભવિષ્યમાં નિષ્ઠુર બનાવી સંયમથી ચલિત કરી શકે છે. વર્તમાનમાં તા પ્રાય: ઉત્તમ આત્મા પણ શ્રેષ્ઠ આલંબન દ્વારા જ વિકાસ સાધી શકે તેમ છે, તેથી ઉત્તમ ગુરુઓની નિશ્રા જીવતાં સુધી ન છોડવી એમ કહ્યું છે, તેને બદલે શિથિલાચારીઓની નિશ્રામાં રહે તા આવશ્ય મંદપરિણામી થાય અને પરિણામે સંયમના પરિણામ સર્વથા ચાલ્યા પણ જાય, માટે જ ગૃહસ્થાના પરિચયના ત્યાંગ અને ઉત્તમ ગુરુની નિશ્રા અતિ આવશ્યક છે. શિથિલાચારીઓની સાથે રહેનાર કદાચ શિથિલ ન બને તેા પણ સાથે રહેવાથી તેને શિથિલાચારની (સંવાસ) અનુમાદના લાગે, એથી પણ તેને કર્મબન્ધન થાય, ઇત્યાદિ.]

હવે ઉત્તમ સહાય ન મળે તા શું કરે? તે કહે છે---(૫૧૧) न या लमेज्जा निउणं सहायं,

गुणाहिअं वा गुणओ समं वा ।

इको वि पावाई विवज्जयंतो;

विहरिज्ज कामेसु असज्जमाणो ॥ चू० २-१०।।

(એમ છતાં) गुणाहिअं=અધિકગુણુવાળા, गुणओ सम= ગુણેાથી તુલ્ય, वा=કે ગુણુથી હીન છતાં ઉત્તમ જાતિવ ત, એવા નિઉળં सहायं= ઉત્તમ સાધુની સહાય ન या लमेक्जा= को ન મળે તા સ્વય ं पावाइ ं= પાપકાર્થોને (અસદાચરણને) विवज्ज्यंतो= સવર્ધ રીતે વર્જતા અને कामेसु= ઇચ્છાઓમાં (જડ વિષયાદિમાં અને માન-સન્માન કે અનુકૂળતા વગેરેમાં) असज्जमाणो= રાગ નહિ કરતા इक्को वि विहरिज्ज= એકલા પણ વિચરે. (અર્થાત્ સ યમના અર્થી સ યમ રક્ષાની ખાતર એકલા પણ રહે.) (ગૂ૦ ર-૧૦)

[આ વિધાન ઉત્સર્ગફ્રેપ છે, તે દઢસ ધયણ, મનેાબળ, ઉત્સર્ગ-અપવાદનું વિશિષ્ટ જ્ઞાન, વગેરે ગુણા હાેવાથી જેએા ગમે તેવા ઉપસગે કે પ્રલાેલના થવા છતાં સ યમના પરિણામથી ચલાયમાન ન થાય, તેવાને માટે પૂર્વ કાળને આશ્રયીને સમજવું. વર્ત માનમાં તાે તેવા દઢસ ધ– યણના અભાવે મનાબળ નબળું અને વિશિષ્ટ બુદ્ધિળળ કે અધ્યાત્મબળની પણુ મ દતા, ઈત્યાદિ કારણુ સ યમસાધક વિશિષ્ટ સહાયક ન મળે ત્યાં સુધી શિથિલાચારીઓની સાબતમાં રહેવું, પણ એકાકી ન વિચરવું, એવું શાસ્ત્રકારા જણાવે છે. ઔષધની જેમ વિધિ

ઉપાદેય હેાતાં નથી. જેને જેનાથી ઉપકાર (આત્મહિત) થાય તે જ વચન તેને માટે ઉપાદેય છે, વગેરે મધ્યસ્થ અને સૂક્ષ્મણુદ્ધિથી વિચારીને સંયમની રક્ષા કરવી.] હવે વિહારનું કાળમાન કહે છે-(५९२) संवच्छरं वाऽवि परं पमाणं, बीअं च वासं न तहिं वसिज्जा । सुत्तस्स मग्गेण चरे(रि)ज्ज भिक्खु; सुत्तस्स अत्थो जह आणवेइ ॥ चू० २-११॥ संवच्छरं=थातुर्भास ४९५ वाऽवि=अने ઉपर भास-કલ્પ (અર્થાત્ પાંચ માસ સુધી એક જ ક્ષેત્રાદિમાં રહેવાનું) परं= ઉત્કુષ્ટ पमाणं= કાળ માન છે. (જ્યાં એક વર્ષા કલ્ય= ચાતુર્માસ રહે ) તદ્દિં=ત્યાં લીઝં વાસં=બીજો વર્ષાકલ્પ च= अने (भासहरूप रहे त्यां) थीले भासहरूप न वसिज्जा= ન રહે. (હવે વધારે શું કહેવું ?)મિक્સૂ=સાધુ સર્વ વિષયમાં सुत्तस्स मगोण=सूत्रना भागे (सूत्रानुसारे) चरिज्ज=यासे (वते ), डे जह=के रीते सुत्तस्स=सूत्रने। अत्थो=अर्थ आणवेइ=આ જ્ઞા કરતા હાય. (અર્થાત સૂત્રાર્થ દારા જે રીતે વર્તવાનું જિનેશ્વરાએ કહ્યું હાેય તેમ વતેં) (ચૂબ ર-૧૧) િત્રીજા પાદમાં ' સૂત્ર પ્રમાણે વતે<sup>૬</sup> ' એમ કહેવા છતાં ચાેથા પાદમાં ' સૂત્રના અર્થની આત્રા પ્રમાણે વતે ' એમ કહ્યું, તેનું એ કારણ છે કે સૂત્રથી અર્થની પ્રધાનતા છે. અર્થના કહેનાર જિનેશ્વરી છે અને સૂત્ર રચનારા ગણધરાે હાેય છે. વળી આઘથી સૂત્રના શબ્દોને

ેક નિષેધ વાકચો પણ સર્વંકાળે સઘળાં સર્વત્ર સર્વ જીવાને માટ

પકડીને વર્તે તાે વિસંવાદ થવાનાે સંભવ છે, કારણ કે સૂત્રો વિવિધ

For Private & Personal Use Only

#### **ગ્**લિકા બીજ ]

વિવક્ષાયુક્ત હાેવાથી વિવિધ અર્થોને સચવનારાં હાેય છે અને તે અર્થના શાનદારા જ સ્પષ્ટ થાય છે. માટે જ પૂર્વાપર અવિરાધી વ્યાખ્યાથી ઘટતા એવા ઉત્સર્ગ-અપવાદરૂપ તાત્ત્વિક અર્થથી જેમ વર્તવાનું કહ્યું દ્વાય તેમ વર્તવું તે જ સૂત્રનું -જિન આગ્રાનું પાલન છે, કેવળ એાધથા સૂત્રના શબ્દોને પકડીને તેના અર્થ કરવાથી અનર્થ થવા સંભવ છે. સત્રોની વ્યાખ્યા ૧-શબ્દાર્થ, ૨-વાકયાર્થ, ૩-મહાવાકયાર્થ અને ૪-ઐદંપર્યાર્થ, એમ ચાર પ્રકારે થાય છે. તેમાં છેલ્લી ઐદંપર્યાર્થ એટલે શાસ્ત્રતું ક્રાઈ પણ વચન પરસ્પર બાધક ન થાય, તેવા પારમાર્થિક અર્થને સમજીને તે પ્રમાણે વર્તવું, એવી જિનાગ્રા છે. એ જ આગમની (જિનવચનની) સાચી સેવા છે અને એથી જ મેાક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. જેમ કે સ્થિરવાસના વિષયમાં અપવાદથી એક જ ક્ષેત્રાદિમાં રહેવાની આગ્રા છે તેા પણુ માસકલ્પ વગેરે પૂર્ણુ થતાં મહેાલ્લા, મકાન કે ખુણા વગેરે પણ બદલવું અને એ રીતે પણ નવકલ્પી વિહારનું વિધાન સાચવવું જોઇએ, અન્યથા કેવળ અપવાદમાર્ગને અનુસરે તાે જિનાત્રાનાે વિરાધક બને. એ પ્રમાણે સર્વ વિષયામાં ઉત્સર્ગ-અપવાદ ઉભય માર્ગના સમન્વય સાધવા જોઈએ. સર્વત્ર માર્ગાનુસારિણી સદ્ધમણુદ્ધિએ સમજવું યાેગ્ય છે.]

હवे એ ઉત્તમચર્યા પાળવા છતાં ચારિત્રમાં શૈથિલ્ય ન આવે તે માટે કરવા યાગ્ય ઉપાયા કહે છે-(૫૧૩) जो पुव्वरत्तावररत्तकाले, संपेह(पिक्ख)ए अप्पगमप्पमेणं ।

#### किं मे कडं किं च मे किचसेसं;

किं सक्कणिज्जं न समायरामि? ॥चू० २-१२॥ (५९४) किं मे परो पासइ किं च अप्पा, किं वाऽहं खलिअं न विवज्जयामि ।

[ કરા વૈકાલિક

### इच्चेव सम्मं अणुपासमाणो;

अणागयं नो पडिबंध कुज्जा ॥ चू० २-१३। जो=જે पुटवरत्त-अवररत्तकाल्ठे='પૂર્વ' રાત્રીના અને 'પાછલી રાત્રીના સમયે (રાત્રીના પહેલા-છેક્ષા પ્રહરમાં) अप्पगेणं='પાતાની જાતે अप्पगं='પાતાને संपिक्खइ=સમ્યગ્ જીવે (વિચારે), કે मे='મે' (તપ સ્વાધ્યાયાદિ કરવા યાગ્ય) किं कडं=શું શું કર્યુ' ? च=અને मे=भारे किं=શું શું किंचसेसं=કરવા યાગ્ય બાકી રહ્યુ' ? તથા सक्तणिज्जं= (ઉમ્મર અવસ્થાને અનુરૂપ) કરી શકાય તેવું ( વિનય, વૈયાવચ્ચ વગેરે ) किं=શુ' શુ' न समायरामि=હું કરતા નથી ? (ગૂ૦-૧૨)

વળી મે=મારી જિં=કથી સ્ખલનાને (સ્વપક્ષીય સાધુ કે પરપક્ષીય સાધુ-ગૃહસ્થાદિ) પરો=બીજો पासइ=જી વે (જાણે) છે ! च=અને (કાઇવાર સ'વેગભાવને પામેલેા) अप्पा= મારેા આત્મા (સ્વય') જિં=કથી સ્ખલનાને જાણે-સમજે છે ! अह वा=અથવા (જાણવા સમજવા છતાં) જિં खलિઝં= કથી કથી સ્ખલનાને ન વिवज्जयामि=(સ'યમના આદર-પૂર્વ'ક) તજતા નથી ! इच्चेवं=એ રીતે (ઉપર કહ્યું તેમ) सम्मं=સમ્યગ્ (શાસ્ત્ર વચનાને અનુસારે શુદ્ધ પરિણામથી) अणुपासमाणो=આત્માને જોતા (વાર'વાર વિચારતા) તે અળાगय લ્ભવિષ્યકાળ સ'બ'ધી પહિંચંધ=પ્રતિબ'ધને (અસ'યમના રાગને) ન જીગ્जा=ન કરે (અર્થાત્ એથી ભવિષ્યમાં અસ'યમના પક્ષપાત ન થાય.) (ગ્રૂ૦ ર-૧૩)

#### ચૂલિકા બીજી]

િઆરાધના કરવી જેટલી આવશ્યક છે તેનાથી તેની રક્ષા વધારે આવશ્યક છે. ધન કમાવા છતાં રક્ષણ કરતાં ન આવડે, કે ન કરે તાે તે નાશ પામે, ચાેરાઇ-લુંટાઈ જાય, તેમ ધર્મના પરિણામની પણ રક્ષા ન થાય તા નાશ પામે અને અધર્મના પક્ષ થઇ જાય. માટે આત્માર્થાએ સમાધિ માટે પાતાના આત્માનું દર્શન ( નિરીક્ષણ ) વાર વાર કરવું જોઇએ. ઉત્તમધ્યાનરૂપ આ શ્રેષ્ઠ અનુષ્ઠાન છે. તપ–જપ–ધ્યાન પછી સમાધિ પ્રગટે છે, આ સમાધિ વસ્તુત: સુખને અનુભવ કરાવે છે. તપ કરવા છતાં જપ ન હોય કે તપ-જપ કરે પણુ ધ્યાન ન હેાય તાે સમાધિ પ્રગટ થતી નથી. માટે આ રીતે ભૂલાે ન થવા માટે આત્માનું ધ્યાન વાર વાર કરવું જોઈએ. શુભધ્યાનથી અશુભ પરિણામા ટક્તા નથી, એથી ભવિષ્યમાં અશુભનાે (અસંયમનાે) અનુબંધ થતાે નથી (પરંપરા ચાલતી નથી) અને શુભને અનુબંધ થવાથી અન્ય જન્મોમાં પણ એવે જ શુભમાર્ગ રુ**ચે** છે. એમ ઉત્તરાત્તર શુભના અનુબ<sup>.</sup>ધથી આત્મા સર્વધ્યા શુદ્ધ (કર્મદરહિત) થાય છે, માટે પાેતાના આત્માનું વારાંવાર નિરીક્ષણ કરવાની આ એક ભવ્ય શીખામણુ છે.]

<sup>ઉ</sup>પર્યું ક્ત ધ્યાનથી દુષ્ટપ્રતિઅધ ન થાય તે સમજાવે છે-(પ૧પ) जत्थेव पासे कइ दुप्पउत्तं,

#### काएण वाया अदु माणसेणं । तत्थेव धीरो पडिसाहरिज्जाः

आइन्नओ खिप्पमिव कखलीणं ॥ चू० २–-१४। ઉપર કહ્યા પ્રમાણે આત્મનિરીક્ષણ દ્વારા जत्थेव कइ=જે કાેઇ વિષયમાં (સ'યમના પરિણામમાં કે અનુષ્ઠાનાદિમાં) काण्ण=કાયાથી, वाया=વચનથી अदु माणसेणं=અને મનથી (કાેઇ કારણથી) થએલી દુપ્पउत्तं=પાતાની દુષ્ટ પ્રવૃત્તિને

[ દશ વૈકાલિક

पासे= બુવે (બણે), तत्येव=त्यां જ (તે જ સંયમન્સ્થાનના અવસરે, અર્થાત્ તેવા પરિણામ વર્તતા હાેય ત્યારે તુર્ત જ) धीरो= अधिमान् સાધુ आइन्नओ= જાતિવ ત અશ્વ જેમ ( નિયમિત ગતિએ ચાલવા માટે ) खलिणं= લગામને खिल्पमिव= तुर्त स्વીકારે તેમ पडिसाहरिज्जा= આત્માને પાછે વાળે. (શભમાર્ગે વાળે.) (ગ્રૂ૦ ર-૧૪)

[પાણીની જેમ માહયુક્ત આત્માની સ્વાભાવિક ગતિ અના કાળથી નીચી થયા કરે છે, પાણીને રાેકવા પાળ ભાંધવી પડે છે તેમ આત્માને નીચે જતાે રાેકવા માટે સંયમની મર્યાદાઓના યહે ભાંધવા આવશ્યક છે. વળી ભાંધેલા ભંધમાંથી પાણીને ઉંચે ચઢાવવા માટે યંત્રો કે યાગ્ય સ્થળે પહેાંચાડવા માટે નહેરા–નીઠા કરવી પડે છે તેમ સંયમમાં વર્તતા આત્માને પણ ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધ પરિણામાં ખનાવવા માટે સતત આત્મચિંતનરૂપ આલંબનની જરૂર છે. એક ક્ષણુ પણુ ચિંતન અટકે તાે તે તુર્ત નીચે ઉતરવા માંડે છે. માટે જ ખુદ પ્રભુમહાવીરદેવે ત્રાની એવા શ્રીગૌતમસ્વામીને ઉદ્દેશીને પણ 'गोयमा ! समय मा एमायह' हे गौतभ ! सभय भात्र पश प्रभाह કરીશ નહિ, એમ કહ્યું હતું. એ જ ન્યાયને અનુસરીને અહીં 'આતમાએ પોતે પોતાને ક્ષણ ક્ષણ જોયા કરવા જોઇએ' એમ કહ્યું છે, તેમ છતાં પ્રમાદ થઈ જાય અને પરિષ્ટામ મંદ થવાથી ભૂલ <mark>થાય, તે</mark>ા જ્યા**રે** જાગૃતિ આવે અને ભૂલ સમજાય ત્યારે જાગૃતિના પરિણામા વર્તતા હાય તે જ વેળા એ ભૂલ દૂર કરી દેવી જોઇએ. કારણ કે-બ્રૂલને ટાળવા માટે ઉચ્ચ પરિણામનું બળ જોઇએ છે, તે સાલ્યું ગયાં પછી ઈચ્છવા છતાં ભૂલ ટળતી નથી. એટલું જ નહિ તે ભૂલ જેટલી વધારે વખત રહે તેટલાં દઢ થાય છે અને પછ ટાળવી દુષ્કર થઇ પડે છે, માટે શુભપરિણામ વખતે એટલે આત્મ નિરીક્ષણ કરતાં ભૂલ જણાય તે તે જ વખતે દૂર કરવી. એમ કરવાર્થ ભૂલની પર પરા અટકે છે અને પરિણામ વધારે શુદ્ધ બનવાથી શુલ

અનુબંધ થાય છે, વગેરે આત્મગવૈષણાપૂર્વક વિચારીને હિતમાર્ગ ચાલવું. જાતિવંત અશ્વ માલિકના બલાત્કારથી નહિ પણ પોતાના ઉત્તમ સ્વભાવથી જ લગામને તુર્ત સ્વીકારે છે, તેમ ઉત્તમ સાધુએ ગુર્વાદિના આદેશ-ઉપદેશની પણ અપેક્ષા રાખ્યા વિના પોતાના આત્માની રક્ષા માટે સ્વયં ભૂલને સુધારવી જોઈએ.]

હવે આવા સાધુના પ્રશં'સા સાથે ઉપસ'હાર કરે છે-(49९) जस्सेरिसा जोग जिइंदिअस्स,

धिइमओ सप्पुरिसस्स निर्च।

तमाहु लोए पडिबुद्धजीवी;

सो जीअइ संजमजीविष्णं ॥ चू० २-१५॥ जिइंदिअस्त=कितेन्द्रिय, घिइमओ= परिषढादि સહવામાં ધૈર્ય વાન અને सप्पुरिसस्स= પ્રમાદને જીતવાથી મહાપુરુષ, એવા जस्स= के સાધુને निच्चं= ( કીક્ષા કાળથી માંડીને ) પ્રતિદિન एरिसा= આવા (સ્વહિત ચિંતનરૂપ) जोन= થાગા ( મન વચન કાયાના વ્યાપારો ) હોય તં= तेने लोए= લેાકમાં ( જગતમાં ) વિદ્વાના पडिंगुद्धजीवी= જાગતા છવનવાળા ( પ્રમાદ-નિદ્રાર્થી દાષાથી રહિત નિદોષ જીવનવાળા ) आहु= કહે છે અને सो=તે આવા ગુણોના યોગે કુશળાનુબ ધી થઈને સર્વથા સંગ્રમजीविष्णं= સંયમને જ પાણુ માનીને जी आइ= છવે છે. અર્થાત પ્રાથુાન્તે પણ સ'યમની રક્ષા કરે છે. ( ગ્રૂ૦ ૨-૧૫)

હવે છેલ્લે ઉપસંહાર રૂપે સર્વ ઉપદેશતું રહસ્ય કહે છે-(૫૧૭) अप्पा खलु सययं रविखअव्वी.

सम्विदिएहिं सुसमाहिएहिं।

[ દશ વૈકાલિક

सुरक्खिओ सव्वदुहाण मुचइ-ति बेमि

॥ चू० २-१६॥

सुसमाहिषहिं= 3 त्तभ સभાધિને પામેલી (વિષયે!ના વિરાગદ્ધારા શાન્ત થએલી) सविंवदिषहिं= સ્પર્શન વગેરે સર્વ ઇન્દ્રિયાદ્ધારા સથયં= સર્વદા अप्पा= આત્માનું खलु= અને (શક્તિ હે!ય તે!) બીજાનું પણુ रक्खिअव्वो= રક્ષણુ કરવું. કારણુ કે अरक्खिओ= રક્ષણુ નહિ કરેલા આત્મા जाइपहं= જન્મના માર્ગને ( સંસારને ) उवेइ= પામે છે (અર્થાત્ સંસારમાં જન્મમરણાદિ કરતા ભટકે છે ) અને સુરक्खिओ= અપ્રમાદપૂર્વક શાસ્ત્રાનુસારે રક્ષણ કરેલા સવ્वदुहाण= શારીરિક માનસિક વગેરે સર્વ દુ: ખાથી મુच્चइ= મુક્ત થાય છે. એમ હું કહું છું. (ગૂ૦ ર-૧૬)

[વસ્તુતઃ માનવદેહ, એમાં મળેલી ઈન્દ્રિયેા, મન અને છુદ્ધિ, સઘળું આત્માની રક્ષા માટે, અર્થાત્ રાગ-દ્રેષ-કામ-ક્રોધ-મદ-માન વગેરે અંતરંગ શત્રુઓથી ભચવા માટે છે. કારણ કે એ સઘળું પુણ્યથી મળે છે, પુણ્ય તેને કહેવાય કે જેના ભળે આત્મા નિર્ભય– સુખી થાય. જો એ સઘળું પુણ્યદ્વારા મળવા છતાં તેનાથી આત્મા સુખી ન થાય તા એ પુણ્ય કહેવા માત્ર જ ગણાય. વસ્તુતઃ પાપા– નુભ ધી હેાવાથી તેને પાપ કહેવાય. એ કારણે જો પુણ્યવંત આત્મા પાતાને સાચા પુણ્યવંત સમજતો હેાય તા પુણ્યથી મળેલી સામગ્રીથી તેણે આત્માને સર્વથા સુખી કરવા જોઇએ. પુણ્યદ્વારા કેવળ શારીરિક સુખ ભાગવવું એ વસ્તુતઃ સુખ નથી. સુખની બ્રમણા છે. આત્મા સુખી થાય તે જ સાચું સુખ છે. આત્માની રક્ષાને ભૂલીને શરીરની રક્ષા કરનાર આખરે ઠગાય છે, સારી રીતે પાળેલું પેણેલું પણ શરીર નાશ પામે છે અને રક્ષા વિનાના આત્મા જન્મ-મરણની મહા વિડંબનાએા ભાગવતા રહે છે. માટે અહીં 'આત્માના રક્ષણમાં સર્વધર્મ સમાઈ જાય છે' એમ કહ્યું છે. એ રીતે સુરક્ષિત બનેલાે આત્મા સર્વકાળને માટે સર્વ પ્રકારે દુઃખથી છૂટી શાક્ષત સુખનાે ભાગી મુક્તાત્મા બને છે.]

समत्ता बीइआ चुलिआ। બીજી ચૂલિકા સમ્પૂર્ણુ થઈ અને તેની સાથે શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર સમ્પૂર્ણ થયું. એ પ્રમાણે શ્રુતકેવલી શ્રી શચ્ય લવસૂરિવિરચિત મૂળ દશ-વૈકાલિક સૂત્રના યાકિનીમહત્તરાસૂતુ **શ્રીહરિભદ્રસ્**રિજી– કુત ટીકાના આધારે, સંઘસ્થવિર તપગચ્છાચાર્ય શ્રીવિજયસિદ્ધિસ્ રીશ્વરજી પદુધર સ્વ૦ **શ્રીવિજયમેઘસરીશ્વરજી** પડ્ધર શ્રીવિજયમનેાહરસ્રરિવર શિષ્ય સુનિભદ્ર કરવિજયે લખેલા સટીપ્પણ ગૂર્જર અનુવાદ સમ્પૂર્ણ થયેા. શુલં ભવત વિ૦ સં૦ ૨૦૧૫–વી૦ સં. ૨૦૮૫ | સ્થળ-અમદાવાદ શ્રી અહાતી આ સામ દેવાળા સ્થળે સંવેગીના ઉપાશ્રય શ્રી મહાવીર જન્મ કલ્યાણુક હાજાપટેલની પાેળ 46 46 5

# दशवैकालिक-मूलसूत्रम् ।

અધ્યયન પહેલું

- (१) धम्मो मंगलमुक्तिटं, अहिंसा संजमो तवो । देवा वि तं नमंसंति, जस्स धम्मे सया मणो ॥१-१॥
- (२) जहा दुमस्स पुष्फेसु, भमरो आवियइ रसं । ण य पुष्फं किलामेइ, सो अ पीणेइ अप्पयं ॥१–२॥
- (3) एमेए समणा ग्रुत्ता, जे लोए संति साहुणो । विहंगमा व पुष्फेसु, दाणभत्तेसणे रया ॥१-३॥
- (४) वयं च वित्तिं लब्भाभो, न य कोइ उवहम्मई । अहागडेसु रीयंते, पुष्फेसु भमरा जहा ॥१-४॥
- (५) महुगारसमा बुद्धा, जे भवंति अणिस्सिआ । नाणापिंडरया दंता, तेण बुच्चंति साहुणो-त्ति बेमि ॥१-५॥

#### અધ્યયન બીજીં

(९) कहं नु कुज्जा सामन्नं ?, जेा कामे न निवारए। पए पए विसीअंतो, संकप्पस्स वसंगओ ॥२-१॥

- (७) वत्थगंधमलंकारं, इत्थीआ सयणाणि अ (य)। अच्छंदा जे न भुंजंति, न से चाइ त्ति वुच्चइ ॥२-२॥
- (८) जे अ कंते पिए भोए, लंद्धे विपिद्धि कुव्वइ । साहीणे चयई भोए, से हु चाइ ति वुचइ ॥२–३॥

(८) समाइ पेहाइ परिव्वयंतो, सिया मणो निस्सरइ बहिद्धा। न सा महं नो वि अहंपि तीसे. इच्चेव ताओ विणइज्ज रागं ॥२-४॥ (१०) आयावयाही चय सोगमल्लं. कामे कमाही कमिअं खु दुक्खं । छिंदाहि दोसं विणइज्ज रागं. एवं सुही होहिसि संपराए ॥२-५॥ (११) पक्संदे जलिअं जाेई, धूमकेउं दुरासयं । नेच्छंति वंतयं भोत्तुं, कुले जाया अगंधणे ॥२-६॥ (१२) घिरत्थु ते जसोकामी, जेा तं जीवियकारणा । वंतं इच्छसि आवेउं, सेयं ते मरणं भवे ॥२-७॥ (१३) अहं च भोगरायस्स, तं च सि अंधगव(वि)ण्हिणो । मा कुले गंधणा होमो, संजमं निहुओ चर ॥२–८॥ (१४) जइ तं काहिसि भावं, जा जा दिच्छसि नारीओ । वायाविद्धव्व हडो अद्विअप्पा भविस्ससि ॥२–९॥ (१५) तीसे सो वयणं सोचा, संजयाइ सुभासियं । अंकुसेण जहा नागो, धम्मे संपडिबाइओ ॥२-१०॥ (१६) एवं करंति संबुद्धा, पंडिआ पविअक्खणा । विणिअइंति भोगेस. जहा से पुरिसत्तमो 'त्ति बेमि' 112-2211

િ દ્વરા વૈકાલિક

#### અધ્યયન ત્રીજીં

- (१७) संजमे सुद्धिअप्पाणं, विप्पम्रुकाण ताइणं । तेसिमेअमणाइत्रं, निग्गंथाण महेसिणं ॥३–१॥
- (१.८) उद्देसिअं कीयगडं, नियागमभिहडाणि य । राइभत्ते सिणाणे य, गंधमल्ले य वीयणे ॥३–२॥
- (१८) संनिही गिहिमत्ते अ, रायपिंडे किमिच्छए । संवाहणा दंतपहोयणा अ, संपुच्छणा देहपलोयणा य॥३-३।
- (२०) अद्वावए अ नालीए, छत्तस्स य धारणद्वाए । तेगिच्छं पाहणा पाए, समारंभं च जाेइणो ॥३-४॥
- (२१) सिज्जायरपिडं च, आसंदी-पलिअंकए । गिहंतरनिसिज्जा य, गायस्सुवद्टणाणि य ॥३–५॥
- (२२) गिहिणो वेयावडियं, जा य आजीववत्तिया । तत्तानिव्वुडभोइत्तं, आउरस्सरणाणि अ ॥३–६॥
- (२३) मूलए सिंगबेरे य, उच्छुखंडे अनिव्वुडे । कंदे मूले य सचित्ते, फले बीए अ आमए ॥३–७॥
- (२४) सोवचले सिंधवे लोणे, रोमालोणे अ आमए । साम्रदे पंसुखारे य, कालालोणे अ आमए ॥३–८॥
- (२५) धूवणे त्ति वमणे य, बत्थीकम्म-विरेयणे । अंजणे दंतवणे अ, गायाब्भंग विभ्रसणे ॥३-९॥
- (२९) सच्वमेयमणाइन्नं, निग्गंथाण महेसिणं । संजमंमि अ जुत्ताणं, लहुभूयविहारिणं ॥३-१०॥

(२७) पंचासवरिष्णाया, तिगुत्ता छसु संजया । पंचनिग्गहणा धीरा, निग्गंथा उज्जुदंसिणो ॥३-११॥

- (२८) आयावयंति गिम्हेसु, हेमंतेसु अवाउडा । वासासु पडिसंलीणा, संजया सुसमाहिया ॥३–१२॥
- (२८) परीसहरिऊदंता, धूअमोहा जिइंदिआ । सव्वदुक्खप्पहीणद्वा, पक्तमंति महेसिणो ॥३-१३॥
- (३०) दुकराइं करित्ता णं, दुस्सहाइं सहेत्तु य । के इत्थ देवलोएसु, केइ सिज्झंति नीरया ॥३–१४॥
- (३९) खवित्ता पुव्वकम्माइं, संजमेण तवेण य । सिद्धिमग्गमणुपत्ता, ताइणो परिनिव्वुडे-त्ति बेमि ॥३–१५॥

અધ્યયન ચાેશું

सुअं मे आउसं ! तेणं भगवया एवमक्खायं-इह खलु छज्जीवणिया नामज्झयणं समणेणं भगवया महावीरेणं कासवेणं पवेइआ, सुअक्खाया, सुपत्नत्ता, सेअं मे अहिज्जिउं अज्झयणं धम्मपत्नत्ती ॥ आ० १॥

कयरा खल्छ सा छज्जीवणिया नामज्झयणं समणेणं भगवया महावीरेणं कासवेणं पवेइआ सुअक्खाया सुपन्नत्ता ? सेयं मे अहिज्जिउं अज्झयणं धम्मपन्नत्ती ।। आ० २ ।।

इमा खलु सा छज्जीवणिया नामज्झयणं समणेणं भगवया महावीरेणं कासवेणं पवेइआ सुअक्खाया सुपन्नत्ता, सेयं मे अहिज्जिउं अज्झयणं धम्मपन्नत्ती ।। आ० ३ ।।

[ દશ વૈકાલિક

तं जहा-पुढविकाइया १, आउकाइया २, तेउकाइआ ३, वाउकाइआ ४, वणस्सइकाइआ ५, तसकाइआ ६ ॥

पुढवी चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अन्नत्थ सत्थपरिणएणं-१॥

आऊ चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अत्रत्थ सत्थपरिणएणं–२॥

तेऊ चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अन्नत्थ सत्थपरिणएणं–३॥

वाऊ चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अन्नत्थ सत्थपरिणएणं–४॥

वणस्सई चित्तमंतमक्खाया, अणेगजीवा, पुढोसत्ता, अन्नत्थ सत्थपरिणएणं, तं जहा—अग्गबीआ, मूलबीआ, पोरबीआ, खंधबीआ, बीअरुहा, संग्रुच्छिमा, तणलया। वणस्सइकाइआ सबीआ चित्तमंतमक्खाया अणेगजीवा पुढोसत्ता अन्नत्थ सत्थ-परिणएणं-५॥

से जे पुण इमे अणेगे, बहवे, तसा, पाणा, तंजहा-अंडया, पोयया, जराउया, रसया, संसेश्मा, संमुच्छिमा, उब्भिया, उववाइया, जेसिं केसिंचि पाणाणं अभिक्तंतं पडिक्कंतं संकुचियं पसारियं रुयं मंतं तसियं पलाइयं आगइगइविन्नाया, जे य कीड-पयंगा, जा य कुथुपिपीलिया, सब्वे बेइंदिया, सब्वे तेइंदिया, सब्वे चउरिंदिया, सब्वे पंचिंदिया, सब्वे तिरिक्खजोणिया, सव्वे नेरइया. सव्वे मणुया, सव्वे देवा, सव्वे पाणा परमाह-म्मिया। एसो खलु छद्वो जीवनिकाओ तसकाओ त्ति पवुच्द= ६ ॥ सू–१ ॥

इच्चेसि छण्हं जीवनिकायाणं नेव सयं दंडं समारंभिज्जा, नेवन्नेहिं दंडं समारंभाविज्जा, दंडं समारंभंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं-तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं, न करेमि-न कारवेमि-करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥ सू० २ ॥

पढमे भंते ! महव्वए पाणाइवायाओ वेरमणं । सव्वं भंते ! पाणाइवायं पच्चक्खामि, से सुहुमं वा-बायरं वा, तसं वा-थावरं वा, नेव सयं पाणे अइवाइज्जा-नेअन्नेहिं पाणे अइवायाविज्जा-पाणे अइवायंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं तिविहेणं, मणेणं-वायाए-काएणं, न करेमि-न कारवेमि-करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । पढमे भंते ! महव्वए उवट्ठिओमि सव्वाओ पाणाइवायाओ वेरमणं ॥१॥ सू० ३ ॥

अहावरे दुच्चे भंते ! महव्वए म्रसावायाओ वेरमणं । सव्वं भंते ! म्रसावायं पच्चक्खामि, से कोहा वा-लोहा वा-भया वा-हासा वा, नेव सयं म्रसं वइज्जा-नेवन्नेहिं म्रसं वायाविज्जा-म्रसं वयंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविद्वं

િ દશ વૈકાલિક

तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न काखेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि, दु(दो)च्चे भंते ! महव्वए उवट्ठि ओमि सव्वाओ मुसावायाओ वेरमणं ।।२।। सू० ४ ॥

अहावरे तच्चे भंते ! महव्वए अदिन्नादाणाओ वेरमणं । सव्वं भंते ! अदिन्नादाणं पचक्र्यामि, से गामे वा-नगरे वा-रण्णे वा, अप्पं वा-बहुं वा, अणुं वा-धूलं वा, चित्तमंतं वा-अचित्तमंतं वा, नेव सयं अदिन्नं गिण्हिज्जा-नेवन्नेहिं-अदिन्न गिण्हाविज्जा-अदिन्नं गिण्हंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जाव-ज्जीवाए, तिविहं तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिक मामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । तच्चे भंते ! मह-व्वए उवद्विओमि सव्वाओ अदिन्नादाणाओ वेरमणं ।।३।। स्व० ५॥

अहावरे चउत्थे भंते ! महव्वए मेहुणाओ वेरमणं ! सव्वं भंते ! मेहुणं पच्चक्खामि, से दिव्वं वा-माणुसं वा-तिरिक्ख-जोणियं वा, नेव सयं मेहुणं सेविज्जा-नेवऽन्नेहिं मेहुणं सेवा-विज्जा-मेहुणं सेवंते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं-तिविहेणं, मणेणं-वायाए-काएणं, न करेमि न कार-वेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि। चउत्थे भंते ! महव्वए उवट्ठिओमि सव्वाओ मेहुणाओ वेरमणं ॥४॥ स० ६॥

अहावरे पंचमे भंते ! महव्वए परिग्गहाओ वेरमणं । सव्वं भंते ! परिग्गहं पच्चक्खामि, से अप्पं वा-बहुं वा, अणुं वा-थूरुं वा, चित्तमंतं वा अचित्तमंतं वा, नेव सयं परिग्गहं परिगिण्दिज्जा, नेवऽन्नेहिं परिग्गहं परिगिण्हाविज्जा, परिग्गहं परिगिण्हंते वि अन्ने न समणुजाणामि; जावज्जीवाए, तिविहं तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतंपि अन्नं न समणुजाणामि; तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि । पंचमे भंते ! महव्वए उवद्विओमि सव्वाओ परिग्गहाओ वेरमणं ॥५॥ सू० ७॥

अहावरे छहे भंते ! वए राईभोयणाओ वेरमणं । सच्चं भंते ! राईभोयणं पच्चक्खामि, से असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा, नेव सयं राइं श्वंजिज्जा, नेवऽन्नेहिं राइं श्वंजाविज्जा, राइं श्वंजते वि अन्ने न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं– तिविहेणं, मणेणं कायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ! छट्ठे भंते ! वए उवट्ठिओमि सव्वाओ राईभोयणाओ वेरमणं ॥६॥ स० ८॥

इच्चे(इ)याइं पंचमहव्वयाइं राईभायणवेरमणछद्वाइं अत्त-हियद्वाए उवसंपज्जित्ता णं विहरामि ॥ स्र० ९ ॥

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा, संजयविरयपडिहयच्चक्खाय-पावकम्मे, दिआ वा, राओ वा, एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से पुढवीं वा भित्ति वा सिरुं वा लेखुं वा ससरवस्तं वा कायं ससरक्तं वा वत्थं, इत्थेण वा पाएण वा कट्ठेण वा किलिंचेण वा अंगुलियाए वा सिलगाए वा सिला-गहत्थेण वा, न आलिहिज्जा न विलिहिज्जा न घट्टिज्जा न भिदिज्जा, अन्नं न आलिहाविज्जा न विलिहाविज्जा न घट्टा-विज्जा न भिंदाविज्जा, अन्नं आलिहंतं वा विलिहंतं वा घट्टंत वा भिदंतं वा न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥१॥ सत्र १०॥

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजय-विरय-पडिहयपच क्खायपावकम्मे, दिआ वा राओ वा, एंगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से उदगं वा ओसं वा हिमं वा महियं वा करगं वा हरतणुगं वा सुद्धोदगं वा उदउछं वा कायं उद-उल्लं वा वत्थं, ससिणिद्धं वा कायं ससिणिद्धं वा वत्थं, न आम्रुसिज्जा न संफुसिज्जा न आवीलिज्जा न पवीलिज्जा न अक्सोडिज्जा न पक्सोडिज्जा न आवीलिज्जा न पयाविज्जा, अन्नं न आम्रुसाविज्जा न संफुसाविज्जा न आवीलाविज्जा न पवीलाविज्जा न अक्सोडाविज्जा न पक्सोडाविज्जा न आया-विज्जा न पयाविज्जा, अन्नं आम्रुसंतं वा संफुसंतं वा आवीलंतं वा पवीलंतं वा अक्सोडंतं वा पक्सोडंतं वा आयावंतं वा पयावंतं

वा न समणुजाणामि जावज्जीवाए, तिविहं-तिविहेणं, भणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ।। २ ।। स्त्र ११ ।।

से भिक्ख् वा भिक्खुणी वा संजयविख्यपडिह्यपचक्खाय-पावकम्मे, दिआ वा राओ वा, एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से अगणि वा, इंगारुं वा, मुम्मुरं वा, अच्चि वा, जारुं वा, अलायं वा, सुद्धागणि वा, उक्कं वा, न उंजिज्जा न घट्टिज्जा (न भिंदेज्जा) न उज्जालिज्जा (न पज्जालिज्जा) न निव्वाविज्जा, अन्नं न उंजाविज्जा न घट्टाविज्जा (न भिंदा-विज्जा) न उज्जालाविज्जा (न पज्जालाविज्जा) न निव्वाविज्जा, अन्नं उंजंतं वा, घट्टंतं वा, (भिंदंतं वा) उज्जालंतं वा (पज्जालंतं वा) निव्वावंतं वा न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं-तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं—न करेमि न काखेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥३॥ सू० १२ ॥

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयपडिहयपच्चक्खाय-पावकम्मे, दिआ वा राओ वा, एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से सिएण वा, विहुयणेण वा, तालिअंटेण वा, पत्तेण वा, पत्तभंगेण वा, साहाए वा, साहाभंगेण वा, पिहुणेण वा, पिहुणहत्थेण वा, चेलेण वा, चेलकण्णेण वा, हत्थेण वा, मुहेण वा, अप्पणो वा कायं, बाहिरं वा वि पुग्गलं, न फुमेज्जा न वीएज्जा, अन्नं न फुमाविज्जा न वीआविज्जा, अन्नं फुमंतं वा वीअंतं वा न समणुजाणामि, जावज्जीवाए तिविहं-तिविहेणं मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स भंते ! पडिकमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥ ४ ॥ सू० १३ ॥

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयपडिहयपचक्खाय-पावकम्मे, दिआ वा राओ वा, एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से बीएसु वा, बीअपइटेसु वा, रूढेसु वा, रूढपइटेसु वा, जायेसु वा, जायपइटेसु वा, हरिएसु वा, हरि-अपइटेसु वा, छिन्नेसु वा, छिन्नपइट्टेसु वा, सचित्तेसु वा, सचित्तकोरुपडिनिस्सिएसु वा, न गच्छेज्जा न चिट्ठांज्जा न निसीएज्जा न तुअट्टेज्जा, अन्नं न गच्छावेज्जा न चिट्ठांवेज्जा न निसीआवेज्जा न तुअट्टांवेज्जा, अन्नं गच्छांवेज्जा न चिट्ठांवेज्जा न निसीआंतं वा तुअट्टंतं वा न समणुजाणामि, जावज्जीवाए, तिविहं-तिविहेणं, मणेणं वायाए काएणं, न करेमि न कारवेमि करंतं पि अन्नं न समणुजाणामि, तस्स मंते ! पडिक्कमामि निंदामि गरिहामि अप्पाणं वोसिरामि ॥ ५ ॥ सू० १४ ॥

से भिक्खू वा भिक्खुणी वा संजयविरयपडिहयपच्चक्खाय-पावकम्मे, दिआ वा राओ वा एगओ वा परिसागओ वा, सुत्ते वा जागरमाणे वा, से कीडं वा, पयंगं वा, कुंथुं वा, पिपीलियं

वा, हत्थंसि वा पायंसि वा बाहुंसि वा ऊरुंसि वा उदरंसि वा सीसंसि वा वत्थंसि वा पडिग्गहंसि वा कंबलंसि वा पायपुंछणंसि वा रयहरणंसि वा गोच्छगंसि वा उंडगंसि वा दंडगंसि वा पीढ-गंसि वा फलगंसि वा सेज्जंसि वा संथारगंसि वा अन्नयरंसि वा तहप्पगारे उवगरणजाए, तओ संजयामेव पडिलेहिय पडिलेहिय, पमज्जिय पमज्जिय, एगंतमवणेजा, नो णं संघायमावज्जेज्जा ।) ६ ।। स० १५ ॥

- (3२) अजयं चरमाणो उ (य), पाणभूयाई हिंसइ । बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४–१॥
- (33) अजयं चिट्ठमाणो उ, पाणभूयाईं हिंसइ। बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४–२॥
- (३४) अजयं आसमाणो उ, पावभूयाईं हिंसइ । बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४–३॥
- (अ) अजयं सयमाणो उ, पाणभूयाईं हिंसइ । बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४-४॥
- (३९) अजयं ग्रेजमाणो उ, पाणभूयाई हिंसइ । बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४-५॥
- (30) अजयं भासमाणो उ, पाणभूयाई हिंसइ । बंधई पावयं कम्मं, तं से होइ कडुयं फलं ॥४–६॥
- (3८) कहं चरे कहं चिंहे, कहमासे कहं सए । कहं रजेंती भासती, पावं कम्मं न बंधइ ॥४-७॥

⊺ દશ વૈકાલિક

(३८) जयं चरे जयं चिहे, जयमासे जयं सए । जयं भुजंतो भासंतो, पावं कम्मं न बंधइ । ४-८॥ (४०) सव्वभूयप्पभूयस्स, सम्मं भूयाई पासओ। पिहिआसवस्स दंतस्स, पावं कम्मं न बंधइ ॥४-९॥ (४१) पढमं नाणं तओ दया. एवं चिद्रइ सव्वसंजए । अन्नाणी किं काही ?,किं वा नाहींइ छेअ-पावगं ॥४-१०॥ (४२) सोचा जाणइ कल्लाणं. सोचा जाणइ पावगं । उभयं पि जाणइ सोचा, जं सेयं तं समायरे ॥४-११॥ (४३) जो जीवे वि न याणेइ, अजीवे वि न याणइ। जीवाजीवे अयाणंतो. कहं सो नाहीइ संजमं ॥४-१२॥ (४४) जो जीवे वि वियाणेइ, अजीवे वि वियाणइ । जीवाजीवे वियाणंतो, सो हु नाहीइ संजमं ॥४-१३॥ (४५) जया जीवमजीवे य, दो वि एए वियाणइ । तया गइं बहुविहं, सव्वजीवाण जाणइ ॥४-१४॥ (४९) जया गईं बहुविहं, सव्वजीवाण जाणइ । तया पुण्णं च पावं च, बंधं मुक्खं च जाणइ ॥४-१५॥ (४७) जया पुष्णं च पावं च, बंधं मुक्खं च जाणाइ । तया निव्विंदए भोए, जे दिव्वे जे अ माणुसे॥४-१६॥ (४८) जया निच्चिंदए भोए, जे दिव्वे जे अ माणुसे । तया चयइ संजाेगं, सब्भितरबाहिरं ॥४-१७॥ (४८) जया चयइ संजाेगं, सब्भितरबाहिरं । तया मुंडे भवित्ता णं, पव्वइए अणगारिअं ॥४-१८॥

| (५०) जया मुंडे भवित्ता णं, पव्वइए अणगारिअं ।     |
|--------------------------------------------------|
| तया संवरमुकिंहं, धम्मं फासे अणुत्तरं ॥४–१९॥      |
| (५१) जया संवरमुक्तिंं, धम्मं फासे अणुत्तरं ।     |
| तथा धुणइ कम्मरयं, अबोहिकऌसं कडं ॥४–२०॥           |
| (५२) जया धुणइ कम्मरयं, अबोहिकलुसं कडं ।          |
| तया सव्वत्तगं नाणं, दंसणं चाभिगच्छइ ॥४-२१॥       |
| (५३) जया सव्वत्तगं नाणं, दंसणं चाभिगच्छइ।        |
| तया लोगमलोगं च, जिणो जाणइ केवली ॥४–२२॥           |
| (५४) जया लोगमलोगं च, जिणो जाणइ केवली ।           |
| तया जागे निरुंभित्ता, सेलेसिं पडिवज्जइ ॥४–२३॥    |
| (५५) जया जाेगे निरुंभित्ता, सेलेसिं पडिवज्जइ ।   |
| तया कम्मं खवित्ताणं, सिद्धिं गच्छइ नीरओ ॥४–२४॥   |
| (५९) जया कम्मं खवित्ता, णं, सिद्धिं गच्छइ नीरओ । |
| तया लोगमत्थयत्थो, सिद्धो हवइ सासओ ॥४–२५॥         |
| (५७) सुहसायगस्स समणस्स, सायाउलगस्स निगामसाइस्स । |
| उच्छोलणापहोअस्स, दुल्लहा सुगई तारिसगस्स ॥४–२६॥   |
| (५८) तवोगुणपहाणस्स, उज्जुमइ खंतिसंजमरयस्स ।      |
| परीसहे जिणंतस्स, सुलहा सुगई तारिसगस्स ॥४–२७॥     |
| (५८) पच्छावि ते पयाया, खिप्पं गच्छंति अमरभवणाई । |
| जेसि पिओ तवो संजमो य, खंती य बंभचेरं च ॥४-२८॥    |
|                                                  |

(९०) इच्चेअं छज्जीवणियं, सम्मदिट्ठी सया जए।

४२४ ix.

[ દ્વશ વૈકાલિક

| दुल्लहं लहित्तु सामन्नं, कम्मुणा न विराहिज्जासि–<br>त्ति बेमि ॥४–२९॥ |
|----------------------------------------------------------------------|
| અધ્યયન પ સું                                                         |
| [ पढमो उद्देसो ]                                                     |
| (६१) संपत्ते भिक्लकालंमि, असंभंतो अम्रुच्छिओ ।                       |
| इमेणं कमजागेणं, भत्तपाणं गवेसए ॥१-१॥                                 |
| (६२) से गामे वा नगरे वा. गोयरग्गगओ मणी।                              |
| चरे मंदमणुविग्गो, अव्वक्खित्तेण चेयसा ॥१–२॥                          |
| (६३) पुरओ जुगमायाए, पेहमाणो महीं चरे।                                |
| वज्जंतो बीअहरियाई, पाणे य दगमट्टियं ॥१-३॥                            |
| (६४) ओवायं विसमं खाणुं, विजलं परिवज्जए ।                             |
| संकमेण न गच्छिज्जा, विज्जमाणे परकमे ॥१-४॥                            |
| (६५) पवडंते व से तत्थ, पक्खलंते व संजए।                              |
| हिसेज्ज पाणभूयाई, तसे अदुव थावरे ॥१–५॥                               |
| (६६) तम्हा तेण न गच्छिज्जा. संजए ससमाहिए ।                           |
| सइ अन्नेण मग्गेण, जयमेव परकमे ॥१-६॥                                  |
| (९७) ईंगालं छारिअं रासिं, तुसरासिं च गोमयं ।                         |
| ससरक्खेहि पाएहिं, संजऔ तं नइकमे ॥१–७॥                                |
| (६८) न चरेज्ज वासे वासंते, महियाए व पडंतिए ।                         |
| महावाए व वायंते, तिरिच्छसंपाइमेसु वा ॥१-८॥                           |
| (९८) न चरेज्ज वेससामंते, बंभचेरवसाणुए ।                              |
| वंभयारिस्स दंतस्स, होज्जा तत्थ विसोत्तिया ॥१-९॥                      |
|                                                                      |

K. 804

| (७०) | अणायणे चरंतस्स, संसग्गीए अभिक्खणं ।                 |
|------|-----------------------------------------------------|
|      | होज वयाणं पीला, सामन्नंमि य संसओ ॥१–१०॥             |
| (૭૧) | तम्हा एयं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं ।           |
|      | वज़ए वेससामंतं, मुणी एगंतमस्सिए ॥१–११॥              |
| (૭૨) | साणं स्यं (सड्अं) गाविं, दित्तं गोणं हयं गयं ।      |
|      | संडिब्मं कलहं जुद्धं, दूरओ परिवज़ए ॥१–१२॥           |
| (૭૩) | अणुन्नए नावणए, अप्पह्तिट्ठे अणाउले ।                |
|      | इंदियाणि जहाभागं, दमइत्ता मुणी चरे ॥१–१३॥           |
| (૭૪) | दब्दुवस्स न गच्छेजा, भासमाणो अ गोअरे ।              |
|      | इसंतो नाभिगच्छिजा, कुलं उचावयं सया ॥१–१४॥           |
| (૭૫) | आलोअं थिग्गलं दारं, संधि दगभवणाणि अ ।               |
|      | चरंतो न विनिज्झाए, संकट्ठाणं विवज्रए ॥१–१५॥         |
| (७६) | रन्नो गिहवईणं च, रहस्सारक्खियाण य ।                 |
|      | संकिलेसकरं ठाणं, दूरओ परिवज्जए ॥१–१६॥               |
| (৩৩) | पडिकुट्ठं कुलं न पविसे, मामगं परिवज्जए ।            |
|      | अचिअत्तं कुरुं न पविसे, चिअत्तं पविसे कुरुं।।१–१७।। |
| (৩८) | साणीपावारपिहिअं, अप्पणा नावपंग्ररे ।                |
|      | कवार्ड नो पणुछिजा, उग्गहंसि अजाइआ ॥१-१८॥            |
| (৩৬) | गोअरग्गपविद्वी य, वच्चमुत्तं न धारए ।               |
|      | ओगासं फासुअं नचा, अणुन्नविय वोसिरे ॥१-१९॥           |
| (८०) | नीयदुवारं तमसं, क्रुट्टगं परिवज्रए ।                |
|      | अचकलविस्थो जन्म गणा टणनिनेनग ॥१२०॥                  |

अचक्**खुविसओ जत्थ, पाणा दुप्पडिलेहगा ॥१–२०**॥

[ દરા વૈકાલિક

| -                                                   |
|-----------------------------------------------------|
| (८१) जत्थ पुप्फाइं बीआइं, विप्पइन्नाइं कोट्टए ।     |
| अहुणोवलित्तं उल्लं, दट्रूणं परिवज्जए ॥१–२१॥         |
| (८२) एलगं दारगं साणं, वच्छगं वा वि कुट्टए ।         |
| उछंघिया न पविसे, विउहित्ताण व संजए ॥१–२२॥           |
| (८३) असंसत्तं पलोइज्जा, नाइद्रावलोअए ।              |
| उप्फुल्लं न विनिज्झाए, नियद्विज्ज अयंपिरो ॥१–२३॥    |
| (८४) अइभूमि न गच्छेज्जा, गोअरग्गगओ मुणी ।           |
| कुलस्स भूमिं जाणित्ता, मियं भूमिं परकमे ॥१–२४॥      |
| (८५) तत्थेव पडिलेहिज्जा, भूमिभागं विअक्खणो ।        |
| सिणाणस्स य वचस्सं, संंलोगं परिवज्जए ॥१–२५॥          |
| (८९) दगमट्टियआयाणे, बीयाणि हरियाणि अ।               |
| परिवज्जंतो चिट्ठिज्जा, सव्विदियसमाहिए ॥१–२६॥        |
| (८७) तत्थ से चिट्ठमाणस्स, आहरे पाणभोअणं ।           |
| े अकप्पिअं न गेण्हिज्जा, पडिगाहिज्ज कप्पिअं ॥१–२७॥  |
| (८८) आहरंती सिया तत्थ, परिसाडिज्ज भोयणं ।           |
| दिंतिअं पडिआइक्षे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–२८॥         |
| (८८) संमदमाणी पाणाणि, बीआणि हरिआणि अ।               |
| असंजमकरिं नच्चा, तारिसिं परिवज्जए ॥१–२९॥            |
| (४०) साहट्दु निक्खिवित्ता णं, सचित्तं घट्टिआणि य ।  |
| तहेव समणद्वाए, उदगं संपणुछिआ ॥१–३०॥                 |
| (८१) ओगाहइत्ता चलइत्ता, आहरे पाणभोअणं ।             |
| दितिअं पडिआइक्से, न मे कप्पइ तारिसं॥१–३१॥           |
| i Train in Marid i Vib. is in the Arit / (117 & 21) |

(८२) पुरेकम्मेण हत्थेण, दव्वीए भायणेण वा । दिंतिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-३२॥ (८३) एवं-उदउल्ले ससिणिद्धे, ससरबखे मट्टियाउसे । हरियाले हिंगुलए, मणोसिला अंजणे लोणे ॥१–३३॥ (८४) गेरुअ-वन्निअ-सेढिअ, सोरहिअ पिट्ठकुक्कुसकए (य)। उकिद्वमसंसहे, संसहे चेव बोधव्वे ॥१–३४॥ (८५) असंसहेण हत्थेण, दन्वीए भायणेण वा । दिजमाणं न इच्छिज्जा, पच्छाकम्मं जहिं भवे ॥१–३५॥ (८९) संसद्देण य इत्थेण, दव्वीए भायणेण वा । दिज्जमाणं पडिच्छिज्जा, जं तत्थेसणियं भवे ॥१–३६॥ (८७) दुण्हं तु ग्रंजमाणाणं, एगो तत्थ निमंतए । दिज्जमाणं न इच्छिज्जा, छंदं से पडिलेहए ॥१–३७॥ (८८) दुण्हं तु संजमाणाणं, दो वि तत्थ निमंतए । दिज्जमाणं पडिच्छिज्जा, जं तत्थेसणियं भवे ॥१–३८॥ (८८) गुच्चिणीए उवन्नत्थं, विविहं पाणभोअणं । र्भुजमाणं विवज्जेज्जा, सुत्तसेसं पडिच्छए ॥१-३९॥ १००) सिआ य समणद्वाए, गुव्विणी कालमासिणी। उद्विआ वा निसीइजा. निसन्ना वा पुणुद्वए ॥१-४०॥ १०१) तं भवे भत्तपाणं, तु, संजयाण अकप्पिञं । दिंतिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-४१॥ **२०२) थणगं पिज़एमाणी, दारगं वा कुमारि**अं । तं निक्खिवित्तु रोअंतं, आहरे पाणमोअणं ॥१–४२।

[ દશ વૈકાલિક

(१०३) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं। दिंतिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-४३॥ (१०४) जं भवे भत्तपाणं तु, कप्पाकप्पंमि संकिअं । दितिअं पडिआइवखे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-४४॥ (१०५) दगवारेण पिहिअं, नीसाए पीढएण वा । लोढेण वा चिलेवेण, सिलेसेण व केणइ ॥१–४५॥ (१०९) तं च उब्भिंदिउं दिजा, समणद्वा एव दावए । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-४६॥ (१०७) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । जं जाणिज सुणिजा वा, दाणद्वा पगडं इमं ॥१–४७॥ (१०८) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं। र्दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–४८॥ (१०८) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । जं जाणिज्ज सुणिज्जा वा, पुण्णद्वा पगडं इमं ॥१--४९॥ (૧૧૦) तं भवे मत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-५०॥ (१९१) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । जं जाणिज्ज सुणिजा वा, वणिमद्वा पगडं इमं ॥१–५१॥ (१९२) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं। र्दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-५२॥ (१९३) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । जं जाणिज्ज सुणिज्जा वा, समणद्वा पगडं इमं ॥१–५३॥

(११४) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-५४॥ (११५) उद्देसियं कीअगडं, पूइकम्मं च आहडं । अज्झोअरपामिचं, मीसजायं विवज्जए ॥१-५५॥ (११९) उग्गमं से अ पुच्छिज्जा, कस्सद्वा केण वा कडं । सुचा निस्संकियं सुद्धं, पडिगाहिज्ज संजए॥१–५६॥ (१९७) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । पुष्फेसु हुज्ज उम्मीसं, बीएसु हरिएसु वा ॥१–५७॥ (११८) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१-५८॥ (१९८) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । उदगम्मि हुज निक्लित्तं, उत्तिग-पणगेसु वा ॥१-५९॥ (१२०) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकष्पिअं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं । १-६०॥ (१२१) असणं पाणगं वा वि, खाइमं साइमं तहा । तेउम्मि हुज्ज निक्खित्तं, तं च संघट्टिआ दए॥१-६१॥ (१२२) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दितिअं पडिआइक्खे. न मे कप्पइ तारिसं ॥१-६२॥ (१२३) एवं-उस्सकिया ओसकिया. उज्जालिआ पज्जालिआ निव्वाविआ। उस्सिचिया निस्तििया. उव्वत्तिया ओयारिया दए ॥१–६३॥

[ દશ વૈકાલિક

(१२४) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं । दिंतिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–६४॥
(१२५) हुज्ज कटं सिरुं वा वि, इट्टालं वा वि एगया । ठविअं संकमद्वाए, तं च होज्ज चलाचलं ॥१–६५॥
(१२६) न तेण भिक्ख् गच्छिज्जा, दिट्टो तत्थ असंजमो । गंभीरं द्यसिरं चेव, सव्विदिअसमाहिए ॥१–६६॥
(१२७) निस्सेणि फल्जगं पीढं, उस्सवित्ताणमारुहे । मंचं कीलं च पासायं, समणट्ठा एव दावए ॥१–६६॥
(१२८) दुरूहमाणी पवडिज्जा, हत्थं पायं व ऌसए । पुढवीजीवे विहिंसिज्जा, जे अतन्तिस्सिआ जगे॥६८॥
(१२८) एआरिसे महादोसे, जाणिऊण महेसिणो । तम्हा [इंदि] मालोहडं भिक्खं, न पडिगिण्इंति संजया

118-8911

- (१३०) कंदं मूलं पलंबं वा, आमं छिन्नं व सन्निरं । तुंबागं सिंगबेरं च, आमगं परिवज्जए ॥१–७०॥
- (१**३१) तहेव सत्तुचुन्नाइं, कोल**चुन्नाइं आवणे । सक्कुलिं फाणिअं पूअं, अन्नं वा वि तहाविहं ॥१–७१॥
- (१३२) विकायमाणं पसढं, रएण परिफासिअं । दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–७२॥
- (૧૩૩) बहुअट्ठिअं पुग्गलं, अणिमिसं वा बहुकंटयं । अत्थियं तिंदुयं बिछं, उच्छुखंडं व सिंबलिं ॥१–७३॥

| મૂળ સૃ        | त्र] ४११                                                                                              |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (૧૩૪)         | अप्पे सिया भोयणजाए, बहुउज्झियधम्मिए ।                                                                 |
|               | दिंतिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–७४॥                                                           |
| (૧૩૫)         | तहेनुचावयं पाणं, अदुवा वारधोवणं ।                                                                     |
|               | संसेइमं चाउलोदगं, अहुणाधोअं विवज्जए ॥१–७५॥                                                            |
| (१३६)         | जं जाणिज्ज चिराधोयं, मईए दंसणेण वा ।                                                                  |
|               | पडिपुच्छिऊण सुचा वा, जं च निस्संकियं भवे।।१-७६।।                                                      |
| (૧૩૭)         | अजीवं परिणयं नचा, पडिगाहिज्ज संजए ।                                                                   |
|               | अह संकिअं भविज्जा, आसाइत्ताण रोअए ॥१–७७॥                                                              |
| (१७८)         | थोवमासायणद्वाए, हत्थगंमि दलाहि मे ।<br>मा मे अच्चंबिलं पूअं, नालं तण्हं विणित्तए ॥१-७८॥               |
| (૧૩૯)         | तं च अच्चंबिलं पूअं, नालं तण्हं विणित्तए ।                                                            |
|               | दितिअं पडिआइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ॥१–७९॥                                                            |
| (૧૪૦)         | तं च हुज्ज अकामेणं, विमणेण पडिच्छिअं ।                                                                |
|               | तं अप्पणा न पिबे, नो वि अन्नस्स दावए ॥१–८०॥                                                           |
| (૧૪૧)         | एगंतमवक्तमित्ता, अचित्तं पडिलेहिआ ।                                                                   |
|               | जयं परिट्वविज्जा, परिट्ठिप पडिकमे ॥१–८१॥                                                              |
| (૧૪૨)         | सिआ अ गोअरग्गगओ, इच्छिज्जा परिभुत्तुओं।<br>कर्त्रा शिविषयं य प्रतिहेतिन्या परिभुत्तुओं ।              |
| $(9\times 2)$ | कुट्टगं भित्तिमूलं वा, पडिलेहित्ताण फासुअं॥१–८२॥<br>अणस्वतिन्त्र प्रेतानी प्रतिन्तन्त्रेलि केन्द्रे । |
| (100)         | अणुत्रवित्तु मेहावी, पडिच्छन्नंमि संचुडे ।<br>हत्थगं संपमज्जित्ता, तत्थ                               |
| (१४४)         | वत्थ से ग्रंजमाणस्स, अद्विअं कंटओ सिआ ।                                                               |
|               | तणकट्ठसकरं वा वि, अन्नं वा वि तहाविहं ॥१–८४॥                                                          |
|               | ા ગાળવા ગામ ગામ ગામ પશામહાડ – ૯૪ []                                                                   |

Jain Education International

| ૪૧૨                                      | [ દશ વૈકાલિક                                                                             |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| (१४५)                                    | तं उक्सिवित्तु न निक्सिवे, आसएण न छड्डए ।                                                |
|                                          | हत्थेण तं गहेऊण, एगंतमवक्तमे ॥१–८५॥                                                      |
| (१४६)                                    | एगंतमवकमित्ता, अचित्तं पडिलेहिआ ।<br>जयं परिट्टविज्जा, परिट्ठप्प पडिकमे ॥१–८६॥           |
| (୧୪७)                                    | सिया य भिक्खू इच्छिज्जा, सिज्जमागम्म अुतुअं ।                                            |
|                                          | सपिंडपायमागम्म, उंडुअ पडिलेहिआ ॥१–८७॥                                                    |
| (१४८)                                    | विणएण पविसित्ता, सगासे गुरुणो मुणी ।                                                     |
|                                          | इरियावहियमायाय, आगओे अ पडिकमे ॥१–८८॥                                                     |
| (૧૪૯)                                    | आभोइत्ताण नीसेसं, अइआरं जहकमं ।                                                          |
|                                          | गमणागमणे चेव, भत्ते पाणे व संजए ॥१–८९॥                                                   |
| (૧૫૦)                                    | उज्जुपन्नो अणुव्विग्गो, अव्वक्खित्तेण् चेअसा ।                                           |
| (                                        | आलोए गुरुसगासे, जं जहागहिअं भवे ॥१–९०॥                                                   |
| (૧૫૧)                                    | न सम्ममालोइअं हुज्जा, पुव्विं पच्छा व जं कडं ।                                           |
|                                          | पुणो पडिकमे तस्स, वोसद्वो चिंतए इमं ॥१-९१॥                                               |
| (૧૫૨)                                    | " अहो जिणेहि असावज्जा, वित्ती साहूण देसिआ।                                               |
|                                          | मुक्खसाहणहेउस्स, साहुदेहस्स धारणा ॥''॥१-९२॥                                              |
| (૧૫૩)                                    | ) णमुकारेण पारित्ता, करिता जिणसंथवं ।                                                    |
| (- • · · · · · · · · · · · · · · · · · · | सज्झायं पट्टवित्ता णं, वीसमेज्ज खणं मुणी ॥१-९३।                                          |
| (૧૫૪)                                    | वीसमंतो इमं चिंते, हियमदं लाभमद्विओ ।<br>जन के आणमान कड़ा गाद हरवाणि वासिओ ॥१ ०००        |
| (0.2121)                                 | जइ मे अणुग्गहं कुजा, साहू हुज्जामि तारिओ ॥१-९४।<br>जन्मने जो जिल्लोलं जिलंगित्व जन्मां । |
| (144)                                    | साहवो तो चिअत्तेणं, निमंतिज्ज जहकमं ।                                                    |
|                                          | जइ तत्थ केइ इच्छिज्जा, तेहिं सद्धि तु सुंजए ।।१–९५।।                                     |

Jain Education International

813

(१५९) अह कोइ न इच्छिज्जा, तओ ग्रंजिज्ज एक[ग]ओ। आलोए भायणे साहू, जयं अपरिसाडिअं ॥१–९६॥

- (१५७) तित्तगं व कडुअं व कसायं, अंबिरुं व महुरं लवणं वा । एयलद्रमन्नत्थपउत्तं, महुघयं व ग्रुंजिज्ज संजए।।१-९७।।
- (१५८) अरसं विरसं वा वि, ख्रड़अं वा अख्रइअं । उल्लं वा जइ वा सुक्कं, मंथुकुम्मास भोअणं ॥१–९८॥
- (१.५૯) उप्पन्नं नाइहीलिज्जा, अप्पं वा बहु फासुअं । मुहालद्वं मुहाजीवी, भुंजिज्जा दोसवज्जिअं ॥१–९९॥
- (१९०) दुल्लहा उ मुहादाई, मुहाजीवी वि दुल्लहा । मुहादाई मुहाजीवी, दो वि गच्छंति सुग्गईं-ति बेमि ॥१-१००॥

## બાને ઉદ્દેસા

- (१९१) पडिग्गहं संलिहित्ताणं, लेवमायाइ संजए। दुग्गंधं वा सुगंधं वा, सव्वं भुंजे न छड्डए ॥२-१॥
- (१९२) सेज्जानिसीहियाए, समावन्नो अ गोअरे । अयावयट्ठा ग्रुचा णं, जइ तेणं न संथरे ॥२–२॥
- (१९३) तओ कारणमुप्पन्ने, भत्तपाणं गवेसए । विहिणा पुव्वउत्तेण, इमेणं उत्तरेण य ॥२–३॥
- (१९४) कालेण निक्लमे भिक्खू, कालेण य पडिकमे । अकालं च विवजिजत्ता, काले कालं समायरे ॥२–४॥
- (१९५) अकाले चरसि भिक्खू !, कालं न पडिलेहसि । अप्पाणं च किलामेसि, संनिवेसं च गरिहसि ॥२–५॥

818 🖉

[ દશ વૈકાલિક

| (१९६)          | सइ काले चरे भिक्खू !, कुज्जा पुरिसकारिअं ।        |
|----------------|---------------------------------------------------|
|                | अलाग्र त्ति न सोइज्जा, तवु त्ति अहिआसए ॥२–६॥      |
| (૧૬७)          | तहेवुचावया पाणा, भत्तद्वाए समागया ।               |
|                | तं उज्जुअं न गच्छिज्जा, जयमेव परकमे ॥२–७॥         |
| <b>(</b> ૧૬૮)  | गोअरग्गपविद्वो अ, न निसीइज्ज कत्थई ।              |
|                | कहं च न पर्वधिज्जा, चिट्ठित्ताण व संजए ॥२-८॥      |
| (१६૯)          | अग्गलं फलिहं दारं, कवाडं वा वि संजए ।             |
|                | अवलंबिया न चिद्विज्जा, गोअरग्गगओ मुणी ॥२–९॥       |
| (૧૭૦)          | समणं माहणं वा वि, किविणं वा वणीमगं ।              |
|                | उवसंकमंतं भत्तद्वा, पाणद्वाए व संजए ॥२–१०॥        |
| (૧૭૧)          | तमइकमित्तु न पविसे, न चिंदे चक्खुगोअरे ।          |
|                | एगंतमवर्कमित्ता, तत्थं चिट्ठिज्ज संजए ॥२-११॥      |
| (૧૭૨)          | वणीमगस्त वा तस्स, दायगस्सुभयस्स वा ।              |
|                | अप्पत्तिअं सिया हुज्जा, लहुत्तं पवयणस्स वा ॥२-१२॥ |
| (૧૭૩)          | पडिसेहिए व दिन्ने वा, तओ तम्मि नियत्तिए ।         |
|                | उवसंकमिज्ज भत्तहा, पाणहाए व संजए ॥२-१३॥           |
| (૧૭૪)          | उप्परुं पउमं वा वि, कुमुअं वा मगदंतिअं ।          |
|                | अन्नं वा पुष्फसचित्तं, तं च संछंचिआ दए ॥२-१४॥     |
| (૧૭ <b>૫</b> ) | तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पिअं ।             |
|                | दितिअं पडिआइक्से, न मे कप्पइ तारिसं ॥२-१५॥        |
| (૧७ <b>೯</b> ) | उप्परुं पउमं वा वि, कुमुअं वा मगदंतिअं ।          |
|                |                                                   |

- (१८४) तहेव फलमंथूणि, बीअमंथूणि जाणिआ । बिहेलगं पिआलं च, आमगं परिवज्जए ॥२–२४॥
- (१८५) सम्रयाणं चरे भिक्खू, कुलं उच्चावयं सया । नीयं कुलमइकम्म, ऊसढं नाभिधार(व)ए ॥२–२५॥
- (१८६) अदीणो वित्तिमेसिज्जा, न विसीइज्ज पंडिए । अम्रुच्छिओ भोयणंमि, मायन्ने एसणारए ।।२–२६।।
- (१८७) बहुं परघरे अस्थि, विविहं खाइमसाइमं । न तत्थ पंडिओ कुप्पे, इच्छा दिज्ज परो न वा॥२–२७॥

| <u>(</u> १८८)       | सयणासणवत्थं वा, भत्तपाणं व संजए ।                |
|---------------------|--------------------------------------------------|
|                     | अदिंतस्स न क्रुप्पेज्जा, पचक्खे वि अ दीसओ ॥२–२८॥ |
| (१८९)               | इत्थिञं पुरिसं वा वि, डहरं वा महल्लगं ।          |
|                     | वंदमाणं न जाइज्जा, नो अ णं फरुसं वए ॥२–२९॥       |
| (૧૯૦)               | जे न वंदे न से कुप्पे, वंदिओ न सम्रुकसे ।        |
|                     | एवमन्नेसमाणस्स, सामण्णमणुचिद्वइ ॥२–३०॥           |
| (૧૯૧)               | सिया एगइओ लखुं, लोभेण विणिगूहइ ।                 |
|                     | मामेयं दाइयं संतं, दट्टूणं सयमायए ॥२-३१॥         |
| (૧૯૨)               | अत्तद्वागुरुओ खुद्धो, बहुं पावं पकुव्वइ ।        |
|                     | दुत्तोसओ य सो होइ, निव्वाणं च न गच्छइ ॥२-३२॥     |
| (૧૯૩)               | सिआ एगइओ लढुं, विविहं पाणभोअणं ।                 |
|                     | भइगं भइगं भुचा, विवन्नं विरसमाहरे ॥२-३३॥         |
| (१८४)               | जाणंतु ता इमे समणा, आययद्दी अयं मुणी।            |
|                     | संतुद्धों सेवए पतं, ऌहवित्ती सुतोसओं ॥२-३४॥      |
| (૧૯૫)               | पूयणहा जसोकामी, माणसंमाणकामए ।                   |
| <b>4</b> - <b>1</b> | बहुं पसवई पावं, मायासछं च कुव्वइ ॥२-३५॥          |
| ( <b>१</b> ८९)      | सुरं वा मेरगं वा वि, अन्नं वा मज्जगं रसं ।       |
|                     | ससक्तवं न पिबे भिक्खू , जसं सारक्तवमप्पणो ॥२-३६॥ |
| (୧୯७)               | पियइ एगओ तेगो, न मे कोइ विआणइ ।                  |
|                     | तस्स परसह दोसाई, नियडिं च सुणेह मे ॥२-३७॥        |
| (૧૯૮)               | वड्दइ सों(सु)डिआ तस्स, मायामोसं च भिक्खुणो।      |
|                     | अयसो अ अनिव्वाणं, सययं च असाहुया ॥२–३८॥          |

|               | -                                              |
|---------------|------------------------------------------------|
| <b>(૧</b> ૯૯) | निच्चुव्विग्गो जहा तेणो, अत्तकम्मेहिं दुम्मई । |
|               | तारिसो मरणंते वि, न आराहेइ संवरं ॥२–३९॥        |
| (२००)         | आयरिए नाराहेइ, समणे आवि तारिसे ।               |
|               | गिहत्था विणं गरिहंति, जेण जाणंति तारिसं ॥२-४०॥ |
| (२०१)         | एवं तु अगुणप्पेही, गुणाणं च विवज्जओ ।          |
|               | तारिसो मरणंते वि, ण आराहेइ संवरं ॥२–४१॥        |
| (२०२)         | तवं कुव्वइ मेहावी, पणीअं वज्जए रसं ।           |
|               | मज्जप्पमायविरओ, तवस्सी अइउकसो ॥२-४२॥           |
| (२०३)         | तस्स पस्सह कल्लाणं, अणेगसाहुपूइअं ।            |
|               | विउलं अत्थसंजुत्तं, कित्तइस्सं सुणेह मे ॥२–४३॥ |
| (२०४)         | एवं तु स गुण्पेही, अगुणाणं विवज्जओ ।           |
|               | तारिसी मरणंते वि, आराहेइ [अ] संवरं ॥२-४४॥      |
| (૨૦૫)         | आयरिए आराहेइ, समणे आवि तारिसे ।                |
|               | गिहत्था वि णं पूर्यति, जेण जाणंति तारिसं॥२-४५॥ |
| (२०६)         | तवतेणे वयतेणे, रूवतेणे युजे नरे।               |
|               | आयारभावतेणे अ, कुव्वइ देवकिव्विसं ॥२-४६॥       |
| (२०७)         | लढूण वि देवत्तं, उववन्नो देवकिव्विसे ।         |
|               | तत्थावि से न याणाइ, कि मे किचा इमं फलं ॥२-४७॥  |
| <b>(</b> २०८) | तत्तो वि से चड्ताणं, लब्भिहि एलम्अकं ।         |
|               | नरयं तिरिक्खजाणि वा, बोही जत्थ सुदुछहा ॥२-४८॥  |
| (२०८)         | एअं च दोसं दट्टूणं, नायपुत्तेण भासिअं ।        |
|               | अणुमायं पि मेहावि, मायामोसं विवज्जए ॥२–४९॥     |

િ કરા વૈકાલિક

(२१०) सिक्खिऊण भिक्खेसणसो हिं, संजयाण बुद्धाण सगासे। तत्थ भिक्खू सुप्पणिहिइंदिए, तिव्वलज्जगुणेवं विहरिज्जासि-ति बेमि ॥२-५०॥ અધ્યયન છટ્ઠું (२११) नाणदंसणसंपन्नं, संजमे अ तवे रयं । गणिमागमसंपन्नं, उज्जाणंमि समोसढं ॥६-१॥ (२९२) रायाणो रायमचा य, माहणा अदुव खत्तिआ । पुच्छंति निहुअप्पाणो, कहं मे आयारगोयरो ॥६–२॥ (२९३) तेसिं सो निहुओ दंतो, सव्वभूयसुहावहो । सिक्खाए सुसमाउत्तो, आयक्खइ विअक्खणो ॥६-३॥ (२१४) हंदि धम्मत्थकामाणं. निग्गंथाणं सुणेह मे । आयारगोअरं भीमं, सयलं दुरहिट्विअं ॥६-४॥ (२९५) नन्नत्थ एरिसं वुत्तं, जं लोए परमदुचरं । विउलद्वाणभाइस्स, न भूयं न भविस्सइ ॥६-५॥ (२१९) सखुड्डगविअत्ताणं, वाहिआणं च जे गुणा । अखंडफ़डिआ कायव्वा, तं सुणेह जहाँ तहा ॥६-६॥ (२१७) दस अद्व य ठाणाइं, जाइं, बालोऽवरज्झइ । तत्थ अन्नयरे ठाणे, निग्गंथत्ताओं भस्सइ ॥६–७॥ (२१८) वयछक्कं कायछकं, अकृष्णे गिहिभायणं । पलियंक निसिजा य, सिणाणं सोहवजणं ॥६-८॥ (२१८) तत्थिमं पढमं ठाणं, महावीरेण देसिअं । अहिंसा निउणा दिट्ठा, सव्वभूएसु संजमो ॥६-९॥

(२२०) जावंति लोए पाणा, तसा अद्व थावरा । ते जाणमजाणं वा, न हणे णोवि घायए ॥६–१०॥ (२२१) सब्वे जीवा वि इच्छंति, जीविउं न मरिज्जिउं । तम्हा पाणिवहं घोरं, निग्गंथा वजयंति णं ॥६--११॥ (२२२) अप्पणद्वा परद्वा वा, कोहा वा जइ वा भया। हिंसगं न मुसं बुआ, नो वि अन्नं वयावए ॥६-१२॥ (२२३) मुसावासो उ लोगम्मि, सव्वसाहूहिं गरिहिओ । अविस्साओ अ भूआणं, तम्हा मोसं विवजण ॥६-१३॥ (२२४) चित्तमंतमचित्तं वा, अप्पं वा जइ वा बहुं। दंतसोहणमित्तं पि, उग्गहंसि अजाइया ॥६–१४॥ (२२५) तं अप्पणा न गिण्हंति, नोऽवि गिण्हावए परं । अत्रं वा गिष्हमाणं पि, नाणुजाणंति संजया ॥६-१५॥ (२२६) अवंभचरिअं घोरं, पमायं दुरहिद्रिअं। नायरंति मुणी लोए, भेयाययणवजिणो ॥६-१६॥ (२२७) मूलमेयमहम्मस्स, महादोससम्रुस्सयं। तम्हा मेहुणसंसग्गं, निग्गंथा वज्जयंति णं ॥६-१७॥ (२२८) बिडमुब्भेइमं लोणं, तिछं सप्पि च फाणिअं । न ते संनिहिमिच्छन्ति, नायपुत्तवओरया ॥६-१८॥ (२२८) लोहस्सेस अणुफासे, मन्ने अन्नयरामवि । जे सिआ सन्निद्दि कामे. गिही पव्वइए न से ॥६-१९॥ (२३०) जं पि वत्थं व पायं वा, कंबलं पायपुंछणं ।

तं पि संजमलज्जद्वा, धारंति परिहरंति अ ॥६-२०॥

[ દશ વૈકાલિક

|       | L L L L                                            |
|-------|----------------------------------------------------|
| (૨૩૧) | न सो परिग्गहो वुत्तो, नायपुत्तेण ताइणा।            |
|       | म्रुच्छा परिग्गहो बुत्तो, इइ बुत्तं महेसिणा ॥६–२१॥ |
| (૨૩૨) | सब्वत्थुवहिणा बुद्धा, संरक्खण-परिग्गहे ।           |
|       | अवि अपणो वि देहंमि, नायरंति ममाइंय ॥६–२२॥          |
| (૨૩૩) | अहो निचं तवोकम्मं, सव्वषुद्वेहिं वण्णिअं ।         |
|       | जा य लज्जासमा वित्ती, एगभत्तं च भोअणं।।६–२३॥       |
| (૨૩૪) | संतिमे सुहुमा पाणा, तसा अदुव थावरा ।               |
|       | जाई राओं अपासंतो, कहमेसणिअं चरे ? ॥६-२४॥           |
| (૨૩૫) | उदउल्लं बीअसंसत्तं, पाणा निवडिआ महिं।              |
|       | दिआ ताइं विवज्जिजा, राओ तत्थ कहं चरे ? ॥६-२५॥      |
| (२३६) | एअं च दोसं दट्रूणं, नायपुत्तेण भासिअं ।            |
|       | सव्वाहारं न सुंजंति, निग्गंथा राइभोअणं ॥६–२६॥      |
| (૨૩૭) | पुटविकायं न हि्संति, मणसा वयसा कायसा ।             |
| , ,   | तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिआ ॥६-२७॥             |
| (२३८) | पुढविकायं विहिसंतो, हिंसई उ तयस्तिए ।              |
|       | तसे अ विविहे पाणे, चक्खुसे अ अचक्खुसे ॥६-२८॥       |
| (૨૩૯) | तम्हा एअं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं ।          |
|       | पुढविकायसमारंभं, जावजीवाइ वज्जए ।।६–२९।।           |
| (२४०) | आउकायं न हिंसंति, मणसा वयसा कायसा ।                |
| , .   | तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिआ।।६-३०।।            |
| (૨૪૧) | आउकायं विहिसंतो, हिंसई उ तयस्तिए ।                 |
|       | तसे अ विविहे पाणे, चक्खुसे अ अचक्खुसे ॥६–३१॥       |

17

४२०

Jain Education International

(२४२) तम्हा एअं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं । आउकायसमारंभं, जावजीवाइ वज्जए ॥६–३२॥ (२४३) जायतेअं न इच्छंति, पावगं जलइत्तए । तिक्लमन्नयरं सत्थं, सन्वओऽनि दुरासयं ॥६–३३॥ (२४४) पाईणं पडीणं वा वि, उड्ढं अणुदिसामवि । अहे दाहिणओ वावि, दहे उत्तरओ वि अ ॥६–३४॥ (२४५) भूआणमेसमाघाओ, हव्ववाहो न संसओ । तं पईवपयावद्रा. संजया किंचि नारभे ॥६-३५॥ (२४६) तम्हा एअं विआणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं । तेउकायसमारंभं, जावजीवाइ वर्ज्जए ॥६-३६॥ (२४७) अणिलस्स समारंभं, बुद्धा मन्नंति तारिसं । सावज्जबहुलं चेअं, नेअं ताईहि सेविअं ॥६–३७॥ (२४८) तालिअंटेण पत्तेण, साहा-विहुअणेण वा । न ते वीइउं इच्छंति, वेआवेऊण वा परं ।।६-३८।। (२४८) जं पि वत्थं व पायं वा, कंबलं पायपुंछणं । न ते वायम्रईरंति, जयं परिहरंति अ ॥६-३९॥ (२५०) तम्हा एअं वियाणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं । वाउकायसमारंभं, जावजीवाइ वज्जए ॥६-४०॥ (२५९) वणस्सइं न हिंसंति, मणसा वयसा कायसा । तिविहेण करणजाएण, संजया सुसमाहिआ ॥६-४१॥ (२५२) वणस्सइं विहिंसंतो, हिंसई उ तयस्सिए ।

િ દશ વૈકાલિક

(२५३) तम्हा एअं विआणित्ता, दोसं दुग्गइवड्ढणं । वणस्सइसमारंभं, जावजीवाइ वर्जे जर ॥६-४३॥ (२५४) तसकायं न हिंसंति, मणसा वयसा कायसा। तिविहेण करणजोएण, संजया सुसमाहिआ ॥६-४४॥ (२५५) तसकायं विहिसंतो, हिंसई उ तयस्सिए। तसे अ विविहे पाणे. चक्खुसे अ अचक्खुसे ॥६–४५॥ (२५६) तम्हा एअं विआणित्ता, दोसं दुग्गइव<sup>ड्</sup>ढफं । तसकायसमारंभं, जावजीवाइ वज्जए ॥६-४६॥ (२५७) जाइं चत्तारि सुज्जाइं. इसिणाऽऽहारमाइणि । ताई तु विवज्जेतो, संजमं अणुपालए ॥६-४७॥ (२५८) पिंडं सिज्जं च वत्थं च, चउत्थं पायमेव य । अकप्पिअं न इच्छिज्जा, पडिगाहिज्ज कप्पिअं ॥४८॥ (२५८) जे निआगं ममायंति, कीअ-मुद्देसि-आहडं । वहं ते समणुजाणंति, इइ वुत्तं महेसिणा ॥६-४९॥ (२६०) तम्हा असणपाणाइं, कीअमुद्देसिआहडं । वज्जयंति ठिअप्पाणो, निग्गंथा धम्मजीविणो ॥६-५०॥ (२६१) कंसेसु कंसपाएसु, कुंडमोएसु वा पुणो । ग्रंजंतो असणपाणाई, आयारा परिभस्सइ ॥६–५१॥ (२९२) सीओदगसमारंभे, मत्तधोअणछड्डणे । जाई छिन्नंति[छिप्पंति]भूआई,दिद्वो तत्थ असंजमो ॥५२॥ (२९३) पच्छाकम्मं पुरेकम्मं, सिआ तत्थ न कप्पइ । एअमहं न ग्रंजति, निग्गंथा गिहिभायणे ॥६–५३॥

| (२६४)   | आसंदी—पलिअंकेसु, मंचमासालएसु वा ।                                                  |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------|
|         | अणोयस्अिमज्जाणं, आसइतु सइतु वा ॥६-५४॥                                              |
| (२९५)   | नासंदी-पलिअंकेसु, न निसिज्जा न पीढए ।                                              |
|         | निग्गंथाऽपडिलेहाए, बुद्रवुत्तमहिद्वगा ।।६–५५।।                                     |
| (२९९)   | गंभीरविजया एए, पाणा दुप्पडिलेहगा ।                                                 |
|         | आसंदी पलिअंको अ, एअमईं विवजिआ ॥६–५६॥                                               |
| (२९७)   | गोअरग्गपविद्वस्स, निसिज्जा जस्स कप्पइ ।                                            |
|         | इमेरिसमणायारं, आवज्जइ अबोहिअं ॥६–५७॥                                               |
| (२६८)   | विवत्तो बंभचेरस्स, पाणाणं च वहे वहो ।                                              |
|         | वणीमगपडिग्घाओ, पडिकोहो अगारिणं ॥६-५८॥                                              |
| (२६८)   | अगुत्ती बंभचेरस्स, इत्थीओ वा वि संकणं ।                                            |
|         | कुसीलवड्दणं ठाणं, दूरओ परिवज्जए ॥६–५९॥                                             |
| (२७०)   | तिण्हमन्नयरागस्स, निसिज्जा जस्स कृप्पइ।                                            |
| (       | जराए अभिभूअस्स, वाहिअस्स तवस्सिणो ॥६-६०॥                                           |
| (२७१)   | वाहिओ वा अरोगी वा, सिणाणं जेा उ पत्थए ।                                            |
| (202)   | वुक्कंतो होइ आयारो, जहो हवइ संजमो ॥६-६१॥                                           |
| (२७२)   | संतिमे सुहुमा पाणा, घसासु भिछगासु अ।                                               |
| (210.2) | जे अ भिक्खू सिणायंतो, विअडेणुप्पलावए ॥६-६२॥                                        |
| (२७३)   | तम्हा ते न सिणायंति, सीएण उसिणेण वा ।<br>जावज्जीवं वयं घोरं, असिणाणमहिद्वगा ॥६-६३॥ |
| (JIOV)  | सिणाणं अदुवा कर्क, छद्वं पउमगाणि अ।                                                |
| (~~0)   | गायस्तुव्बद्दणद्वाए, नायरंति कयाइ वि ॥६-६४॥                                        |
|         | गावरखन्तद्वणहाए, नावरात कवाइ ।व ॥६६४॥                                              |

⊺ દશ વૈકાલિક

(२७५) नगिणस्स वा वि ग्रंडस्स, दीहरोमनहंसिणी । मेहुणा उवसंतस्स, किं विभूसाइ कारिअं ? ॥६–६५॥ (२७६) विभूसावत्तिअं भिक्खू, कम्मं वंधइ चिक्तणं । संसारसायरे घोरे. जेणं पडइ दुरुत्तरे ॥६-६६॥ (२७७) विभूसावत्तिअं चेअं, बुद्धा मन्नंति तारिसं । सावजजबहुलं चेअं, नेयं ताईहिं सेविअं ॥६-६७॥ (२७८) खवंति अप्पाणममोहदंसिणो, तवो खा संजमअज्जवे गुणे । धुगंति पावाईं पुरेकडाई, नवाई पावाई न ते करंति ॥६-६८॥ (२७८) सओवसंता अममा अकिंचणा, सविज्जविज्जाणुगया जसंसिणो । उउप्पसन्ने विमले व चंदिमा. सिद्धि विमाणाई उवेंति ताइणो-त्ति बेमि ॥६-६९॥ અધ્યયન સાતમું (२८०) चउण्हं खलु भासाणं, परिसंखाय पन्नबं । दुण्हं तु विणयं सिक्खे, दो न भासिज्ज सव्वसो 119–811 (२८१) जा अ सचा अवत्तव्वा, सचामोसा अ जा मुसा । जा अ बुद्धेहिं नाइना, न तं भासिज्ज पत्रवं ॥७-२॥ (२८२) असचमोसं सचं च, अणवज्जमकक्सं । समुप्पेहमसंदिद्धं, गिरं भासिज्ज पन्नवं ॥७--३॥ (२८३) एअं च अद्वमन्नं वा, जं तु नामेइ सासयं ।

स भासं सचमोसंपि, तं पि धीरो विवज्जए ।।७−४।।

(२८४) वितहंपि तहामुत्ति, जं गिरं भासए नरो । तम्हा सो पुद्वो पावेणं, कि पुणं जो मुसंवए ?।।७–५।। (२८५) तम्हा गच्छामो वक्खामो, अम्रगं वा णे भविस्सइ । अहं वा णं करिस्सामि, एसी वा णं करिस्सइ ॥७-६॥ (२८९) एवमाई उ जा भासा, एसकालंमि संकिआ । संपयाईअमटे वा, तं पि धीरो विवज्जए ॥७-७॥ (२८७) अईअंमि अ कारुंमि, पच्चुप्पण्णमणागए । जमदं तु न जाणिजा, एवमेअं ति नो वए ॥७--८॥ (२८८) अईअंमि अ कालंमि, पच्चुपण्णमणागए । जत्थ संका भवे तं तु, एवमेअं ति नो वए ॥७-९॥ (२८८) अईअंमि अ कालंमि, पच्चुप्पण्णमणागए । निस्संकिअं भवे जं तु, एवमेअं तु निद्दिसे ॥७–१०॥ (२८०) तहेव फरुसा भासा, गुरुभुओवघाइणी । सच्चा वि सा न वत्तव्वा, जओ पावस्स आगमो।1७-११।। (२८१) तहेव काणं काणेत्ति, पंडगं पंडगेत्ति वा । वाहिअं वा वि रोगित्ति, तेणं चोरे त्ति नो वए ॥७-१२॥ (२८२) एएणऽन्नेण अद्वेणं, परो जेणुवहम्मइ । आयार-भावदोसन्तू, न तं भासिज पन्नवं ॥७-१३॥ (२८३) तहेव होले गोलित्ति. साणे वा वसुलित्ति अ । दमए दुहए वा वि, नेवं भासिज्ज पन्नवं ॥७-१४॥ (२८४) अजिए पजिए वा वि, अम्मो माउसिअत्ति अ। पिउस्सिए भायणिञ्जत्ति, धूए णत्तुणिअ त्ति अ॥७–१५॥

[ દશ વૈકાલિક

(२८५) हले हलेत्ति अन्नित्ति, भट्टे सामिणि गोमिणि । होले गोले वसुलित्ति, इत्थिअं नेवमालवे ॥७–१६॥ (२८९) नामधिज्जेण णं बूआ, इत्थीगुत्तेण वा पुणो । जहारिहमभिगिज्झ, आलविज लविज वा ॥७-१७॥ (२८७) अज्जए पज्जए वा वि, बप्पो चुछपिउत्ति अ। माउलो भाइणिज त्ति, पुत्ते णत्तुणिअ त्ति अ ॥७-१८॥ (२८८) हे हो हलित्ति अनित्ति, भट्टे सामिअ गोमिअ। होल गोल वसुल त्ति, पुरिसं नेवमालवे ॥७–१९॥ (२८८) नामधिज्जेण णं बुआ, पुरिसगुत्तेण वा पुणो । जहारिहमभिगिज्झे, आलंबिज लविज वा ॥७-२०॥ (३००) पंचिंदिआण पाणाणं, एस इत्थी अयं पुमं । जाव णं न विजाणिजा, ताव जाइत्ति आलवे ॥७--२१॥ (३०१) तहेव माणुसं पसुं, पक्सिं वा वि सरीसवं । थूले पमेइले वज्झे, पायमित्ति अ नो वए ॥७–२२॥ (३०२) परिवूढत्ति णं बूआ, बूआ उवचिअ त्ति अ । संजाए पीणिए वा वि, महाकायत्ति आलवे ॥७–२३॥ (३०३) तहेव गाओ दुज्झाओ, दम्मा गोरहगत्ति अ। वाहिमा रहजेागित्ति, नेवं भासिज पन्नवं ॥७-२४॥ (३०४) जुवं गवित्ति णं बूआ, घेणुं रसदय त्ति अ। रहस्से महल्लए वा वि, वए संवहणि त्ति अ ॥७-२५॥ (३०५) तहेव गंतुमुज्जाणं, पव्वयाणि वर्णाण अ।

रुक्खा महल्ल पेहाए, नेवं भासिज्ज पन्नवं ॥७-२६॥

(३०९) अलं पासायखंभाणं, तोरणाणं गिहाण अ। फलिह-ऽग्गल-नावाणं, अलं उदगदोणिणं ॥७-२७॥ (३०७) पीढए चंगवेरे(रा) अ, नंगले मइयं सिआ । जंतलद्वी व नाभी वा,गंडिआ व अलं सिआ ॥७–२८॥ (३०८) आसणं सयणं जाणं, हुज्जा वा किंचुवस्सए । भूओवघाइणि भासं, नेवं भासिज्ज पन्नवं ॥७--२९॥ (३०८) तहेव गंतुमुज्जाणं, पव्वयाणि वणाणि अ। रुक्खा महल्ल पेहाए, एवं भासिज्ज पन्नवं ॥७–३०॥ (३१०) जाइमंता इमे रुक्खा, दीहवट्टा महालया । पयायसाला विडिमा, वए दरिसणित्ति अ ॥७–३१॥ (३११) तहा फलाई पकाई, पायखज्जाई नो वए । वेलोइयाइं टालाइं, वेहिमाइं ति नो वए ॥७–३२॥ (३१२) असंथडा इमे अंबा, बहुनिव्वडिमा फला। वड्ज्ज बहुसंभूआ, भूअरूवत्ति वा पुणा ॥७-३३॥ (३९३) तहो(तहेवो)सहिओ पकाओ, नीलिआओ छवीइ अ । लाइमा भजिमाउ त्ति, पिहुखज्जत्ति नो वए ॥७--३४॥ (३१४) रूढा बहुसंभुआ, थिरा ओसढा वि अ। गब्भिआओ पेसुआओ, ससाराउ त्ति आलवे ॥७–३५॥ (३१५) तहेव संखडि नचा, किचं कज्जं ति नो वए । तेणगं वा वि विज्झित्ति,सुतित्थित्ति अ आवगा।।७-३६।। (३१९) संखर्डि संखर्डि बुआ, पणिअटं ति तेणगं । बहुसमाणि तित्थाणि, आवगाणं विआगरे ॥७–३७॥

[ દ્વરા વૈકાલિક

- (३९७) तहा नईओ पुण्णाओ, कायतिज्जत्ति नो वए । नावाहि तारिमाउत्ति, पाणिपिजत्ति नो वए ॥७–३८॥
- (३१८) बहुवाहडा अगाहा, बहुसलिखुप्पिलोदगा । बहुवित्थडोदगा आवि, एवं भासिज पन्नवं ॥७–३९॥
- (३१८) तहेव सावज्जं जाेगं, परस्सद्वाए निद्धिअं । कीरमाणं ति वा नच्चा, सावज्जं न लवे मुणी ॥७–४०॥
- (३२०) सुकडित्ति सुपक्तित्ति, सुच्छिन्ने सुद्दडे मडे । सुनिट्टिए सुलट्टित्ति, सावज्जं वज्जए मुणी ॥७–४१॥
- (३२१) पयत्तपकत्ति व पक्षमालवे, पयत्तछिन्नत्ति व छिन्नमालवे । पयत्तलद्वित्ति व कम्महेउअं, पहारगाढत्ति व गाढमालवे ॥७–४२॥
- (३२२) सव्वुकसं परग्घं वा, अउलं नत्थि एरिसं । अविकीअमवत्तव्वं, अविअत्तं चेव नो वए ॥७–४३॥
- (३२३) सव्वमेअं वइस्सामि, सव्वमेअं ति नो वए । अणुवीइ सव्वं सव्वत्थ, एवं भासिज्ज पन्नवं ॥७–४४॥
- (३२४) सुकीअं वा सुविकीअं, अकिज्जं किज्जमेव वा । इमं गिण्ह इमं मुंच, पणीअं नो विआगरे ॥७–४५॥
- ( ३२५) अप्पग्घे वा महग्घे वा, कए वा विकए वि वा । पणिअद्वे सम्रुप्पन्ने, अणवज्जं विआगरे ॥७–४६॥
- (३२६) तहेवासंजयं धीरो, आस एहि करेहि वा । सय चिट्ठ वयाहित्ति, नेवं भासिज पन्नवं ॥७-४७॥
- (३२७) बहवे इमे असाहू, लोए वुच्चंति साहुणो । न लवे असाहुं साहुत्ति, साहुं साहुत्ति आलवे ॥७-४८॥

૪ર૯

મૂળ સૂત્ર ]

| (૩૨૮)           | नाणदंसणसंपन्नं, संजमे अ तवे रयं ।                           |
|-----------------|-------------------------------------------------------------|
|                 | एवंगुणसमाउत्तं, संजयं साहुमालवे ॥७–४९॥                      |
| (उ२८)           | देवाणं मणुआणं च, तिरिआणं च चुग्गहे ।                        |
|                 | अम्रगाणं जओ होउ, मा वा होउ त्ति नो वए ।।७-५०।।              |
| (३३०)           | वाओ वुद्वं च सीउण्हं, खेमं धायं सिवं ति वा ।                |
|                 | कया णु हुज एआणि, मा वा होउत्ति नो वए।।७–५१।।                |
| (૩૩૧)           | तहेव मेहं व नहं व माणवं, न देवदेवत्ति गिरं वइजा।            |
|                 | सम्रुच्छिए उन्नए वा पओए, वइज्ज वा वुट्ठ बलाहयत्ति॥          |
|                 | ા૭–૫૨૫                                                      |
| (૩૩૨)           | अंतलिक्खति णं ब्आ, गुज्झाणुचरिअत्ति अ।                      |
|                 | रिद्धिमंतं नरं दिस्स, रिद्धिमंतं ति आलवे ॥७–५३॥             |
| <b>(</b> ३३३)   | तहेव सावज्जणुमोअणी गिरा, ओद्दारिणी जा य                     |
|                 | परोवघाइणी । से कोह लोह भय हास माणवो,                        |
|                 | न हासमाणोऽवि गिरं वइंज्जा ॥७-५४॥                            |
| (३३४)           | स[सु]वकसुद्धिं सम्रुपेहिआ मुणी, गिरं च दुइं                 |
|                 | परिवज्जए सया । मिअं अदुइं अणुवीइ भासए,                      |
|                 | सयाण मज्झे लँहइ पसंसणं ॥७-५५॥                               |
| (૩૩૫)           | भासाइ दोसे अ गुणे अ जाणिआ, तीसे अ दुहे                      |
|                 | परिवज्जए सया । छसु संजए सामणिए सया जए,                      |
|                 | वइज्ज बुद्धे हिअमाणुलोमिअं ॥७–५६॥                           |
| (३३६)           | परिक्लभासी सुसमाहिइंदिए, चउकसायावगए                         |
|                 | अणिस्सिए । स निद्रुणे धुन्नमलं पुरेकडं,                     |
|                 | आराहए लोगमिण तहाँ परं-ति बेमि ॥७-५७॥                        |
|                 |                                                             |
| in Education Ir | nternational For Private & Personal Use Only www.iainelibra |

#### અધ્યયન આઠમું

(३३७) आयारपणिहिं लद्धं, जहा कायव्व भिक्खुणा । तं मे ! उदाहरिस्सामि. आणुप्रव्वि सुणेह मे ॥८-१॥ (३३८) पुढवि-दग-अगणि-मारुअ, तणरुक्खस्सवीयगा । तसा अ पाणा जीव त्ति, इइ वुत्तं महेसिणा ॥८–२॥ (३३८) तेसि अच्छणजेाएण, निच्चं होअव्वयं सिआ । मणसा कायवक्केणं, एवं हवइ संजए ॥८-३॥ (३४०) पुढर्बि भित्ति सिलं लेलुं, नेव भिंदे न संलिहे । तिविहेण करण-जोएणं, संजए सुसमाहिए ॥८-४॥ (३४१) सुद्धपुढवीए न निसीए, ससरक्खंमि अ आसणे । पमज्जित्त निसीइज्जा, जाइत्ता जस्स उग्गहं ॥८-५॥ (३४२) सीओदगं न सेविज्जा, सिलावुद्वं हिमाणि अ । उसिणोदगं तत्तफासुअं, पडिगाहिज संजए ॥८-६॥ (३४३) उदउल्लं अप्पणो कायं, नेव पुंछे न संलिहे । सम्रप्पेह तहाभूअं, नो णं संघट्टए मुणी ॥८-७॥ (३४४) इंगालं अगणि अचि, अलायं वा सजोइअं । न उंजिज्जा न घट्टिजा, नो णं निव्वावए मुणी॥८-८॥ (३४५) तालिअंटेण पत्तेण, साहाए विहुयणेण वा । न वीइज्जऽप्पणो कायं, बाहिरं वा वि पुग्गलं ॥८-९॥ (३४६) तणरुक्खं न छिंदिज्जा, फलं मूलं च कस्सई।

आमगं विविहं बीअं, मणसा वि न पत्थए ॥८–१०॥

(३४७) गहणेसु न चिट्ठिजा, बीएसु हरिएसु वा । उदगंमि तहा निचं, उत्तिगपणगेसु वा ॥८-११॥ (३४८) तसे पाणे न हिंसिजा, वाया अदुव कम्मुणा । उवरओ सन्वभूएसु, पासेज विविहं जगं ॥८-१२॥ (३४८) अट सुहुमाई पेहाए, जाई जाणित्र संजए । दयाहिगारी भूएसु, आस चिट्ठ सएहि वा ॥८-१३॥ (३५०) कयराइं अद्व सुहुमाइं ?, जाइं पुच्छिज संजए । इमाई ताई मेहावी, आइक्लिज विअक्खणे ॥८-१४॥ (३५१) सिणेहं पुष्फसुहुमं च, पाणुत्तिंगं तहेव य । पणगं बीअहरिअं च, अंडसुहमं च अट्टमं ॥८-१५॥ (३५२) एवमेआणि जाणित्ता, सव्वभावेण संजए । अप्पमत्तो जए निर्च, सव्विदिअसमाहिए ।।८-१६।। (३५३) धुवं च पडिलेहिजा, जाेगसा पायकंबलं । सिजमुचारभूमिं च, संथारं अदुवासणं ॥८-१७॥ (३५४) उच्चारं पासवणं, खेलं सिंघाणजस्त्रिअं । फासुअं पडिलेहित्ता, परिद्राविज संजए ।।८–१८।। (अभभ) पविसित्त परागारं, पाणद्रा भोअणस्स वा । जयं चिहे मिअं भासे, न य रूवेसु मणं करे ॥८--१९॥ (अपर) बहुं सुणेहि कन्नेहिं, बहुं अच्छीहिं पिच्छइ । न य दिद्वं सुअं सव्वं, भिक्खू अक्खाउमरहइ ॥८–२०॥ (३५७) सुअं वा जइ वा दिंह, न लविज्जेावघाइअं । न य केण(इ) उवाएणं. गिहिजाेगं समायरे ॥८-२१॥

મૂળ સૂત્ર ]

(३६८) अमोहं वयणं क्रुज्जा, आयरिअस्स महप्पणो। तं परिगिज्झ वायाए, कम्म्रणा उववायए ॥८–३३॥ (३७०) अधुवं जीविअं नचा, सिद्धिमग्गं विआणिआ । विणिअद्विज्ज मोएसु, आउं परिमिअमप्पणो ॥८–३४॥ (३७१) बलं थामं च पेहाए, सद्धामारुग्गमप्पणो । खित्तं कालं च वित्राय, तद्वप्पाणं निज़ुंजए ॥८–३५॥ (३७२) जरा जाव न पीडेइ, वाही जाव न वडुढइ । जाविंदिया न हायंति, ताव धम्मं समायरे ॥८-३६॥ (३७३) कोहं माणं च मायं च, लोभं च पाववइढणं । वमे चत्तारि दोसे उ, इच्छंतो हिअमप्पणो ॥८–३७॥ (७७४) कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणयनासणो । माया मित्ताणि नासेइ, लोभो सव्वविणासणो ॥८–३८॥ (३७५) उवसमेण हणे कोहं, माणं मदवया जिणे । मार्यं चऽजजवभावेण, लोभं संतोसओ जिणे ॥८–३९॥ (३७९) कोहो अ माणो अ अणिग्गहीआ, माया अ लोभो अ प(वि)वड्ढमाणा । चत्तारि एए कसिणा कसाया, सिंचंति मूलाइं पुणब्भवस्स ॥८-४०॥ (३७७) रायाणिएसु विणयं पउंजे, धुवसीलयं सययं न हावइज्जा । कुम्मुच्व अल्लीणपलीणगुत्तो. परकमिज्जा तवसंजमंमि ॥८-४१॥ (३७८) निद्दं च न बहुमन्निज्जा, सप्पहासं विवज्जए ।

मिहोकहाहिं न रमे, सज्झायंमि रओ सया ॥८-४२॥

[ દશ વૈકાલિક

(३७८) जोगं च समणधम्मंमि, जुंजे अनलसो धुवं । जुत्तो अ समणधम्मंमि, अटं लहइ अग्रत्तरं ॥८-४३॥ (३८०) इहलोगपारत्तहिअं, जेणं गच्छइ सुग्गइं । बहुस्सुअं पञ्जुवासिजा, पुच्छिजऽत्थविणिच्छयं ॥८-४४। (3८१) हत्थं पायं च कायं च, पणिहाय जिइंदिए। अल्लीणगुत्तो निसिए, सगासे गुरुणो मुणी ॥८-४५॥ (३८२) न पक्खओ न पुरओ, नेव किचाण पिट्ठओ । न य ऊरुं समासिज, चिट्ठिजा गुरूणंतिए ॥८-४६॥ (३८३) अपुच्छिओ न भासिज्जा, भासमाणस्स अंतरा । पिट्विमंसं न खाइज्जा, मायामोसं विवज्जए ॥८–४७॥ (३८४) अप्पत्तिअं जेण सिआ, आसु कुप्पिज्ज वा परो। सन्वसो तं न भासिजा, भासं अहिअगामिणि ॥८-४८। (३८५) दिहं मिअं असंदिद्धं, पडिपुन्नं विअं जिअं । अयंपिरमणुव्विग्गं, भासं निसिर अत्तवं ॥८-४९॥ (३८६) आयारपन्नत्तिधरं, दिद्विवायमहिज्जगं । वायविक्खलिअं नचा, न तं उवहसे मुणी ॥८-५०॥ (३८७) नक्खत्तं सुमिणं जे।गं, निमित्तं मंतभेसजं । गिहिणो तं न आइक्खे, भूआहिगरणं पर्य ॥८–५१॥ (३८८) अन्नद्वं पगडं लयणं, भइज्ज सयणासणं । उच्चारभूमिसंपन्नं, इत्थीपसुविवज्जिअं ॥८-५२॥ (३८८) विवित्ता अ भवे सिज्जा, नारीणं न लवे कहं । गिहिसंथवं न कुज्जा, कुज्जा साह हिं संथवं ।।८–५३।।

| <u>e , , e</u> |                                                |
|----------------|------------------------------------------------|
| (360)          | जहा कुक्कुडपोअस्स, निच्चं कुललओ भयं ।          |
|                | एवं खु बंभयारिस्स, इत्थीविग्गहओ भयं ॥८-५४॥     |
| (૩૯૧)          | चित्तमित्ति न निज्झाए, नारिं वा सुअलंकिअं ।    |
|                | भक्खरं पिव दट्ठूणं, दिर्द्धि पडिसमाहरे ॥८–५५॥  |
| (૩૯૨)          | हत्थपायपलिच्छित्रं, कण्णनासविगप्पिअं ।         |
|                | अवि वाससयं नारिं, वंभयारी विवज्जए ॥८-५६॥       |
| (૩૯૩)          | विभूसा इत्थिसंसग्गो, पणीअं रसमोअणं ।           |
|                | नरस्सेऽत्तगवेसिस्स, विसं तालउडं जहा ॥८-५७॥     |
| (૩૯૪)          | अंगपच्चंगसंठाणं, चारुछविअपेह्रिअं ।            |
|                | इत्थीणं तं न निज्झाए, कामरागविवड्ढणं ॥८-५८॥    |
| (૩૯૫)          | विसएसु मणुन्नेसु, पेमं नाभिनिवेसए ।            |
|                | अणिचं तेसिं विन्नाय, परिणामं पुग्गलाण उ ॥८-५९॥ |
| (३८९)          | पोग्गलाणं परिणामं तेसिं नचा जहा तद्दा ।        |
|                | विणीअतण्हो विहरे, सीईभूएण अप्पणा ॥८–६०॥        |
| (ওলে)          | जाइ सद्वाइ निक्खंतो, परिआयद्वाणम्रत्तमं ।      |
|                | तमेव अणुपालिज्जा, गुणे आयरिअसंमए ॥८–६१॥        |
| (૩૯૮)          | तवं चिमं संजमजागयं च, सज्झायजागं च(स) सया      |
|                | अहिट्टिए । सुरे व सेणाइ समत्तमाउहे,            |
|                | अलमप्पणो होइ अलं परेसि ॥८–६२॥                  |
| (૩૯૯)          | सज्झायसज्झाणरयस्स, ताइणो, अपावभावस्स तवे       |
|                | रयस्त । विसुज्झई जंसि मलं पुरेकडं,             |
|                | समीरिअं रुप्पमलं व जाइणा ॥८-६३॥                |
|                |                                                |

| ४३६   | ( દરા વૈકાલિક                                       |
|-------|-----------------------------------------------------|
| (४००) | से तारिसे दुक्खसहे जिइंदिए, सुएण जुत्ते अममे        |
| •     | अकिंचणे । विरायई कम्मघणंमि अवगए,                    |
|       | कसिणब्भपुडावगमे व चंदिमि–त्ति बेमि ।।८–६४॥          |
|       | અધ્યયન સાતમું                                       |
| (४०१) | थंभा व कोहा व मयप्पमाया, गुरुसगासे विणयं न          |
|       | सिकुखे । सो चेव उ तस्स अभूइमावो,                    |
|       | फलं व कीअस्स वहाँय होई ॥९–१–१॥                      |
| (४०२) | जे आवि मंदित्ति गुरुं विइत्ता, डहरे इमे अप्पसुअत्ति |
|       | नचा । हीलंति मिच्छं पडिवज्जमाणा,                    |
|       | करंति आसायण ते गुरूणं ॥९–१-२॥                       |
| (४०३) | पगईइ मंदा वि भवंति एगे, डहरा वि अ जे                |
|       | सुअबुद्धोववेआ । आयारमंतो गुणसुद्विअप्पा,            |
|       | जे हीलिआ सिहिरिव भास क्रुज्जा ॥९–१–३॥               |
| (४०४) | ) जे आवि नागं डहरं ति नचा, आसायए से अहिआय           |
|       | होइ । एवायरिअंपि हु हीलयंतो,                        |
|       | निअच्छई जाइपहं खु मंदो ॥९-१-४॥                      |
| (४०भ) | ) आसीविसो वा वि परं सुरुद्दो, कि जीवनासाउ परं नु    |
|       | कुज्जा १ । आयरिअपाया पुण अप्पस्न्ना,                |
|       | अबोहि-आसायण नत्थि ग्रुक्खो ॥९-१-५॥                  |
| (४०९) | ) जो पावगं जलिअमवक्तमिज्जा, आसीविसं वा वि हु        |
|       | कोवइज्जा । जे्ा वा विसं खायइ जीविअही,               |
|       | एसोवमाऽऽसायणया गुरूणं ॥९–१–६॥                       |

-----

(४०७) सिआ हु से पावय नो डहिज्जा, आसीविसो वा कुविओ न भक्खे। सिआ विसं हालहलं न मारे, न आ[या]वि मुक्खो गुरुहीलणाए ॥९-१-७॥ (४०८) जो पव्वयं सिरसा भित्तमिच्छे, सुत्तं व सीहं पडिबोहइज्जा । जो वा दए सत्तिअग्गे पहारं, एसोवमाऽऽसायणया गुरूणं ॥९-१-८॥ (४०८) सिआ हु सीसेण गिरिंपि भिंदे, सिआ हु सीहो कुविओ न भक्खे। सिआ न भिंदिज्ज व सत्तिअग्गं, न आ(या)वि मुक्लो गुरुहीलणाए ॥९-१-९॥ (४१०) आयरियपाया प्रण अप्पसन्ना, अबोही आसायण नत्थि ग्रुक्खो । तम्हा अणाबाहसुहाऽभिकंखी. गुरुपसायाऽभिम्रहो रमिज्जा ॥९-१-१०॥ (४११) जहाहिअग्गी जलणं नमंसे, नाणाहईमंतपयाभिसित्तं । एवायरिअं उवचिद्रइजा, अणंतनाणोवगओऽवि संतो ॥ (४९२) जस्संतिए धम्मपयाईं सिक्खे, तस्संतिए वेणइयं पउंजे। सकारए सिरसा पंजलीओ, कायग्गिरा भो ! मणसा अ निर्च ॥९--१-१२॥ (४१३) लज्जा-दया-संजम-वंभचेरं, कल्लाणभागिस्स विसोहिठाणं । जे मे गुरू सययमणुमासयंति, तेऽहं गुरू सययं पूथयामि ॥९-१-१३॥ (४९४) जहा निसन्ते तवणचिमाली, पभासई केवलभारहं तु । एवायरिओ सुअसीलबुद्धिए, विरायई सुरमज्झे व इंदो ॥ 118-8-8811

∫ દશ વૈકાલિક

(४९५) जहा ससी कोम्रइजोगजुत्तो, नक्खत्त-तारागणपरिवुडप्पा । खे सोहई विमले अब्भमुके, एवं गणी सोहइ भिक्खुमज्झे ॥९-१-१५॥ (४१९) महागरा आयरिआ महेसी, समाहिजोगे सुअसीलबुद्धिए । संपाविउकामे अणुत्तराई, आराहए तोसइ धम्मकामी ॥९-१-१६॥ (४१७) सचाण मेहावि सभासिआई, सुस्ससए आयरिअमप्पमत्तो । आराहइत्ताण गुणे अणेगे, से पावइ सिद्धिमणुत्तरं-ति बेमि ॥९-१-१७॥ અ૦ ૯. ઉદેસા બીજો (४१८) मूलाउ खंधपभवो दुमस्स, खंधाउ पच्छा सम्रुविति साहा । साहप्पसाहा विरुहंति पत्ता, तओ से प्रपंत च फलं रसे। अ ॥९-२-१॥ (४१८) एवं धम्मस्स विणओ, मूलं परमो से मुक्खो । जेण कित्ति सुअं सिग्घं,नीसेसं चाभिगच्छइ ॥९–२-२॥ (४२०) जे अ चंडे मिए थद्वे, दुव्वाई नियडी सढे। वुज्झइ से अविणीअप्पा, कटं साअगयं जहा ॥९-२-३। (४२९) विणयंपि जो उवाएणं, चोइओ कुप्पई नरो । दिव्वं से। सिरिमिजंति, दंडेण पडिसेहए ॥९-२-४॥ (४२२) तहेव अविणीअप्पा, उववज्झा हया गया । दीसंति दुहमेहंता, अभिओगमुवद्विआ ॥९–२-५॥ (४२ ३) तहेव सुविणीअप्पा, उववज्झा हया गया ।

મૂળ સૂત્ર ]

दीसंति सुहमेहंता, इड्हिं पत्ता महायसा ॥९-२-६॥ (४२४) तहेव अविणीअप्पा, लोगंसि(मि) नरनारीओ । दीसंति दुहमेहंता, छाया विगलितेंदिआ (पाठान्तरे-छाया ते विगलिदिआ) ॥९-२-७॥ (४२५) दण्ड-सत्थपरिजुण्णा, असब्भवयणेहि य । कळुणा विवन्नछंदा, खुप्पिवासापरिगया॥९-२-८॥ (४२६) तहेव सुविणीअप्पा, लोगंसि नरनारीओ । दीसंति सुहमेहंता, इड्हिं पत्ता महायसा ॥९-२-९॥ (४२७) तहेव अविणीअप्पा, देवा जनस्वा य गुज्झगा । दीसंति दृहमेहंता. आभिओगमुवद्विआ ॥९-२-१०॥ (४२८) तहेव सुविणीअप्पा, देवा जक्खा य गुज्झगा। दीसंति सहमेहंता, इड्डिं पत्ता महायसा ॥९-२-११॥ (४२८) जे आयरिअउवज्झायाणं, सुस्ससावयणंकरा । तेसिं सिक्खा पवडढंति, जलसित्ता इव पायवा ॥१२॥ (४३०) अप्पणद्वा परद्वा वा, सिप्पा णेउणिआणि य । गिहिणो उवभोगद्रा, इहलोगस्स कारणा ॥९-२-१३॥ (४३१) जेण बंधं वहं घोरं, परिआवं च दारुणं । सिक्खमाणा नियच्छंति, जुत्ता ते ललिइंदिआ ॥२-१४॥ (४३२) तेऽवि तं गुरुं पूअंति, तस्स सिप्पस्स कारणा । सकारंति नमंसंति, तुट्ठा निदेसवत्तिणो ॥९-२-१५॥ (४३३) कि प्रण जे सुअग्गाही, अणंतहिअकामए ।

आयरिआ जंवए भिक्खू , तम्हा तं नाइवत्तए ॥२–१६॥

િ દ્રશ વૈકાલિક 880 (४३४) नीअं सि(से)ज्जं गईं ठाणं, नीअं च आसणाणि य। नीअं च पाए वंदिजा, नीअं कुजा य अंजलिं ॥१७॥ (४३५) संघट्टइत्ता काएणं, तहा उवहिणामवि । 'खमेह अवराहं मे,' वइज 'न पुणु' त्ति अ ॥९–२–१८॥ (४३६) दुग्गओ वा पओएणं, चोइओ वहई रहं । एवं दुबुद्धि किचागं, वुत्तो वुत्तो पकुव्वइ ॥९–२–१९॥ ['' आलवंते लवंते वा, न निसिज्जाइ पडिस्सुणे । म्रूज्रणं आसणं धीरो, सुस्स्माए पडिस्सुणे ॥''] (४३७) कालं छंदोवयारं च, पडिलेहित्ताण हेऊहिं। तेण तेण उवाएणं, तं तं संपडिवायए ॥९–२–२०॥ (४३८) विवर्त्ता अविणीअस्स, संपत्ती विणीअस्स य । जस्सेयं दुहुओ नायं, सिक्खं से अभिगच्छइ ॥२-२१॥ (४३८) जे आवि चण्डे मइइडढिगारवे, पिसुणे नरे साहसहीणपेसणे । अदिद्रधम्मे विणए अकोविए. असंविभागी न हु तस्स मुक्खो ॥९-२-२२॥ (४४०) निद्देसवित्ती पुण जे गुरूणं, सुअत्थधम्मा विणयंमि कोविआ । तरिचू ते ओघमिणं दुरुत्तरं, खवित्रु कम्मं गइम्रुत्तमं गय–त्ति बेमि ॥९–२–२३॥ અ૦ ૯, ઉદ્દેસાે ત્રીને (४४९) आयरिअं अग्गिमिवाहिअग्गी, सुस्सूसमाणो पडिजागरिज्जा । आलोइअं इंगिअमेव नचा. जो छंदमाराहयइ स पुज्जो ॥९-३-१॥

મૂળ સૂત્ર ]

(४४२) आयारमद्वा विणयं पउंजे, सुम्सूसमाणो परिगिज्झ वनकं । जहोवइद्रं अभिकंखमाणो. गुरुं तु नासाययइ स पुज्जो ॥९-३-२॥ (४४३) राय(इ)णिएस विणयं पउंजे. डहरा वि य जे परियायजिद्वा । नीअत्तणे वट्टइ सच्चवाई. ओ(उ)वायवं वक्तकरे स पुज्जो ॥९–३–३॥ (४४४) अन्नायउंछं चरइ विसुद्धं, जवणद्वया समुआणं च निच्चं । अलद्धअं, नो परिदेवइज्जा, लढुं न विकत्थयइ स पुज्जो ॥९–३–४॥ (४४५) संथारसि(से)ज्ञासणभत्तपाणे, अप्पिच्छया अइलामेऽवि संते । जेा एवमप्पाणभितोसइ(ए)आ; संतोसपाहन्नरए स पुज्जो ॥९-३-५॥ (४४६) सका सहेउं आसाइ कंटया, अओमया उच्छहया नरेणं । अणासए जेा उ सहेज्ज कंटए. वईमए कन्नसरे स पुज्जो ॥९-३-६॥ (४४७) मुहुत्तदुक्खा उ हवंति कंटया. अओमया तेऽवि तओ सुउद्धरा । वाया दुरुत्ताणि दुरुद्धराणि, वेराणुवंधीणि महब्भयाणि ॥९–३–७॥ (४४८) समावयंता वयणाभिघाया, कन्नंगया दुम्मणिअं जणंति । धम्मुत्ति किचा परमग्गसरे, जिइंदिए जेा सहइ स पुज्जो ॥९–३–८॥

[ દશ વૈકાલિક

(४४८) अवण्णवायं च परम्प्रहस्स, पच्चक्खओ पडिणीअं च भासं । औहारिणि अप्पिअकारिणि च. भासं न भासिज्ज सया स प्रज्जो ॥९-३-९॥ (४५०) अलोखए अक्क्रुहए अमाई, अपिसणे आवि अदीणवित्ती । नो भावए नोऽविअ भाविअप्पा. अकोउहल्ले अ सया स पुज्जो ॥९–३–१०॥ (४५१) गुणेहि साहू अगुणेहिऽसाहू, गिण्हाहि साहूगुण मुंचऽसाह । विआणिआ अप्पगमप्पएणं, जाे रागदोसेहिं समाे स पुज्जाे ॥९–३–११॥ (४५२) तहेव डहरं च महल्लगं वा, इत्थी प्रमं पव्वइअं गिहिं वा। नो हीलए णोऽविअ खिंसइज्जा. थंभं च कोहं च चए स पुज्जेा ॥९–३–१२॥ (४५३) जे माणिआ सययं माणयंति. जत्तेण कन्नं व निवेसयंति । ते माणए माणरिहे तवस्सीः जिइंदिए सचरए स पुज्जेा ॥९–३–१३॥ (४५४) तेसिं गुरूणं गुणसायराणं, सुचाण मेहावि सभासियाइं । चरे मुणी पंचरए तिगत्तो. चउकसायावगए स पुज्जेा ॥९-३-१४॥ (४५५) गुरुमिह सययं पडिअरिअ म्रणी. जिणमयनिउणे अभिगमक्कसले । धुणिअ रयमलं पुरेकडं: भासुरमउलं गइं वइ–त्ति बेमि ॥९–३–१५॥

## અ૦ ૯, ઉદ્દેસા ચાેથા

(सूत्र-१६) सुअं मे आउसं ! तेणं भगवया एवमक्खायं-इह खलु थेरेहिं भगवंतेहिं चत्तारि विणयसमाहिद्वाणा पत्रत्ता, कयरे खलु ते थेरेहिं भगवंतेहिं चत्तारि विणयसमाहिद्वाणा पन्नत्ता ? इमे खलु ते थेरेहिं भगवंतेहिं चत्तारि विणयसमाहि-द्वाणा पत्रत्ता, तंजहा-विणयसमाही, सुअसमाही, तवसमाही, आयारसमाही ॥अ० ९-उ० ४-सू-१॥

(४५९) विणए सुए अ तवे, आयारे निच्चपंडिआ ।

अभिरामयंति अप्पाणं, जे भवंति जिइंदिआ॥९-४-१॥ (सत्र-१७) चउच्विहा खलु विणयसमाही भवइ, तं जहा-अणुसासिज्जंतो सुस्ससइ-१, सम्मं संपडिवज्जइ-२, वेयमाराहइ -२, न य भवइ अत्तसंपग्गहिए-४, चउत्थं पर्यं भवइ

॥अ० ९-उ० ४, स० २॥ भवइ अ इत्थ सिलोगो॥ (४५७) पेहेइ हिआणुसासगं, सुस्सूसई तं च पुणो अहिट्टिए।

न य माणमएण मज्जइ, विणयसमाहिआययट्ठिए ॥९-४-२॥

(सत्र-१८) चउच्चिहा खलु सुअसमाही भवइ, तं जहा-सुअं मे भविस्सइत्ति अज्झाइअव्वं भवइ-१, एगग्गचित्तो भवि-स्सामित्ति अज्झाइअव्वं भवइ-२, अप्पाणं ठावइस्सामित्ति अज्झाइअव्वं भवइ-३, ठिओ परं ठावइस्सामित्ति अज्झाइअव्वं भवइ-४, चुउत्थं पर्यं भवइ ॥अ० ९-उ० ४, सू-३॥ भवइ अ इत्थ सिलोगो---

[ દશ વૈકાલિક

(४५८) नाणमेगगगचित्तो अ, ठिओ अ ठावए परं । सुआणि अअहिजित्ता, रओ सुअसमाहिए॥९-४-३॥ (स्रत्र-१९) चउच्विहा खलु तवसमाही भवइ, तं जहा-नो इहलोगट्टयाए तवमहिट्टिजा-१, नो परलोगट्टयाए तवमहिट्टिजा २, नो कित्तिवण्णसदसिलोगट्टयाए तवमहिट्टिजा-३, नन्नत्थ निज्जरट्टयाए तवमहिट्टिज्जा-४। चउत्थं पयं भवइ॥ अ० ९-उ०४, स्रत्र-४॥ भवइ अ इत्थ सिलोगो--(४५८) विविहगुणतवोरए निचं, भवइ निरासए निज्जरट्टिए। तवसा धुणइ पुराणपावगं, जुत्तो सया तवसमाहिए॥

॥ धुणइ पुराणपावग, जुत्ता संया तवसमाहिए ॥ ॥९–४–४॥

(सूत्र-२०)चउव्विहा खलु आयारसमाही भवइ, तं जहा-नो इहलोगडुयाए आयारमहिडिज्जा-१, नो परलोगडुयाए आया-रमहिडिजा-२, नो कित्ति-वण्ण-सइ-सिलोगडुयाए आयारम-हिडिज्जा-३, नन्नत्थ आरहंतेहिं हेऊहिं आयारमहिडिजा-४। चउत्थं पयं भवइ ॥ ९-४-सत्र ५ ॥ भवइ अ इत्थ सिलोगो-

(४६०) जिणवयणरए अतितिणे, पडिपुन्नाययमाययद्विए । आयारसमाहिसंबुडे, भवइ अ दंते भावसंधए ॥४–५॥

(४९१) अभिगम चउरो समाहिओ, सुविसुद्धो सुसमाहिअप्पओ। विउलहिअं सुहावहं पुणो, कुव्वइ अ सो पयखेममप्पणो॥

(४९२) जाइमरणाओ मुच्चइ, इत्थंत्थं च चएइ सव्वसो । सिद्धे वा हवइ सासए, देवे वा अप्परए महडूढिए--चि बेमि ॥९-४--७॥ મૂળ સૂત્ર ]

# અધ્યયન દશમું (४६३) निक्खम्ममाणाइ अ बुद्धवयणे, निच्चं चित्तसमाहिओ हविज्जा। इत्थीण वसं न आवि गच्छेः वंतं न पडिआयइ जे स भिक्ख ॥१०-१॥ (४६४) पुढविं न खणे न खणावए, सीओदगं न पिए न पिआवए । अगणि-सत्थं जहा सुनिसिअं: तं न जले न जलावए जे स भिक्खु ॥१०–२॥ (४९५) अनिलेण न वीए न वीयावए. हरियाणि न छिंदे न छिंदावए । बीयाणि सया विवज्जयंतोः सचित्तं नाहारए जे स भिक्खु ॥१०-३॥ (४६६) वहणं तसथावराण होइ, पुढवितणकट्ठनिस्सिआणं । तम्हा उद्देसिअं न ग्रंजेः नो वि पए न पयावए जे स मिक्खु ॥१०-४॥ (४९७) रोइअ(य)नायपुत्तवयणे, अत्तसमे मनिज्ज छप्पि काए । पंच य फासे महन्त्रयाईः पंचासवसंवरे जे स भिक्खू ॥१०–५॥ (४६८) चत्तारि वमे सया कसाए, धुवजोगी हविज्ज बुद्धवयणे । अहणे निज्जायरूवरयएः गिहिजाेगं परिवज्जए जे स भिक्खु ॥१०-६॥ (४९८) सम्मदिट्ठी सया अमूढे, अत्थि हु नाणे तवे संजमे अ। तवसा धणइ पुराणपावगं; मणवयकायसुसंवुडे जे स भिक्खू ॥१०–७॥

િ દશ વૈકાલિક

(४७०) तहेव असणं पाणगं वा, विविहं खाइमसाइमं लभित्ता। होही अट्टो सुए परे वा; तं न निहे न निहावए जे स भिक्खू ॥१०–८॥ (४७१) तहेव असणं पाणगं वा, विविहं खाइमसाइमं लभित्ता । छंदिअ(य) साहग्मिआण ग्रंजे: ग्रुचा सज्झायरए जे स भिक्खू ॥१०-९॥ (४७२) न य बुग्गहियं कहं कहिज्जा, न य कुप्पे निहुइंदिए पसंते । संजमे धुवं जोगेण जुत्ते; उवसंते अविहेडए जे स भिक्खू ॥१०-१०॥ (४७३) जो सहइ हु गामकंटए, अकोसपहारतज्जणाओ अ। भयभेरवसदसण्पहासे; समसुहदुक्खसहे अ जे स भिक्ख् ॥१०-११॥ (४७४) पडिमं पडिवज्जिआ मसाणे, नो भीयए भयभेरवाई दिस्स । विविहगुणतवोरए अ निचं; न सरीरं चाभिकंखए जे स भिक्खू ॥१०–१२॥ (४७५) असई वोसद्वचत्तदेहे, अक्कुद्वे व हए व ऌसिए वा । पुढवीसमे मुणी हविज्जा, अनियाणे अकोउहल्ले जे स भिक्खु ॥१०-१३॥ (४७९) अभिभूय काएण परीसहाइं, समुद्धरे जाइपहाउ अप्पर्य। विइत्त जाईमरणं महब्भयं: तवे रए सामणिए जे स भिक्खू ॥१०-१४॥

મૂળ સૂત્ર]

(४७७) हत्थसंजए पायसंजए, वायसंजए संजइंदिए । अज्झप्परए सुसमाहिअप्पा; सुत्तत्थं वियाणइ जे स भिक्खू ॥१०-१५॥

(४७८) उवहिम्मि अमुच्छिए अगिद्धे, अन्नायउंछं पुलनिप्पुलाए । कयविकयसंनिहिओ विरए; सव्वसंगावगए अ जे स भिक्ख ॥१०-१६॥

(४७८) अलोल-भिवखू न रसेसु गिज्झे(द्रे), उंछं चरे जीविअ नाभिकंखे । इड्दिं च सक्कारण-पूअणं च, चए ठिअप्पा अणिहे जे स भिक्खू ॥१०-१७॥ (४८०) न परं वएज्जासि 'अयं कुसीले', जेणत्र कुप्पेज न तं वएज्जा । जाणिय पत्तेयं पुण्णपावं;

अत्ताणं न सम्रुकसे जे स भिक्खू ॥१०-१८॥ (४८१) न जाइमत्ते न य रूवमत्ते, न लाभमत्ते न सुएण मत्ते । मयाणि सव्वाणि विवज्जइत्ता;

धम्मज्झाणरए जे स भिक्खू ॥१०-१९॥ (४८२) पवेअए अज्जपयं महाम्रुणी, धम्मे ठिओ ठावयइ परं पि । निक्खम्म वज्जेज्ज क्रसीऌऌिंगं:

न आवि हासं कुहए जे स भिक्खू ॥१०–२०॥

(४८३) तं देहवासं असुईं असासयं, सया चए निच्चहिअद्विअप्पा । छिंदित्तु जाईमरणस्स वंधणं, उवेइ भिक्खू अपुणागमं गईं--ति वेमि ॥१०-२१॥

#### ચૂલિકા પહેલી

(स्रत्र-२१) इह खलु भो पव्वइएणं उप्पन्नदुक्खेणं संजमे अरइसमावन्नचित्तेणं ओहाणुप्पेहिणा अणोहाइएणं चेव हयरस्सि-गयंकुस-पोयपडागाभूआईं इमाईं अद्वारस ठाणाइं सम्मं संपडि-लेहिअव्वाइं भवंति ॥

तं जहा-हंभो ! दुस्समाए दुप्पजीवी-१, लहुसगा इत्तरिआ गिहीणं कामभोगा-२, गुज्जो अ सायबहुला मणुस्सा-३, इमे अ मे दुक्खे न चिरकालोवद्वाई भविस्सइ-४, ओमजणपुरकारे-५, वंतस्स य पडिआयणं-६, अहरगइवासोवसंपया-७, दुल्लहे खुळ भौ ! गिहीणं धम्मे गिहवासमज्झे वसंताणं–८, आयंके से वहाय होइ-९, संकप्पे से वहाय होइ-१०, सोवक्केसे गिहवासे निहुवककेसे परिआए-११, बंधे गिहवासे मुक्खे परिआए-१२, सावज्जे गिहवासे अणवज्जे परिआए-१३, बहुसाहारणा गिहीणं कामभोगा-१४, पत्तेअं पुण्णपावं-१५, अणिच्चे खढु भो ! मणुआण जीविए, कुसग्गजलबिंदुचंचले-१६, बहुं च खलु भो ! पावं कम्मं पगडं-१७, पावाणं च खलु भो ! कडाणं कम्माणं पुटिंच दचिन्नाणं दुप्पडिकंताणं वेइत्ता मुक्खो, नत्थि अवेइत्ता, तवसा वा झोसइत्ता, १८, अट्टारसमं पयं भवइ। (चू० १-स०१)।। भवड अ इत्थ सिलोगो ॥

(४८४) जया य चयइ धम्मं, अणज्जो भोगकारणा । से तत्थ मुच्छिए बाले, आयइं नावबुज्झइ।।चू० १–१।।

### મૂળ સૂત્ર] ୪୪ଽ (४८५) जया ओहाविओ होइ, इंदो वा पडिओ छमं । सव्वधम्मपरिब्भद्रो. स पच्छा परितप्पइ ॥चू० १–२॥ (४८६) जया अ वंदिमो होइ. पच्छा होइ अवंदिमो । देवया व चुआ ठाणा, स पच्छा परितप्पइ ॥चू० १–३॥ (४८७) जया अ पूडमो होइ, पच्छा होइ अपूडमो । राया व रज्जपब्भद्रो. स पच्छा परितप्पइ।।चू० १–४।। (४८८) जया अ माणिमो होइ, पच्छा होइ अमाणिमो । सिद्धिव्व कब्बडे छुढो, स पच्छा परितप्पइ ॥चू० १–५॥ (४८८) जया अ थेरओ होड. समडकंतजुव्वणो । मच्छ व्व गलं गिलित्ता, स पच्छा परितप्पइ।।चू० १-६॥ (४८०) जया अ कुकुडुंबस्स, कुतत्तीहिं विहम्मइ । हत्थी व बंधणे बद्धो, स पच्छा परितप्पइ ॥चू० १–७॥ (४८१) पुत्तदारपरीकिण्णो. मोहसंताण-संतओ । पंकोसन्नो जहा नागो, स पच्छा परितप्पइ ।।चू० १-८।। (४८२) अज्ज आहं गणी हुंतो, भाविअप्पा बहुस्सुओ । जइऽहं रमंतो परिआए, सामण्णे जिणदेसिए ॥चू० १–९॥ (४८३) देवलोगसमाणो अ. परिआओ महेसिणं । रयाणं अरयाणं च, महानरयसारिसो ॥चू० १-१०॥ (४८४) अमरोवमं जाणिय सुक्खमुत्तमं, रयाण परिआइ तहाऽरयाणं । निरओवमं जाणिअ दुक्खम्रत्तमं:

रमिज्ज तम्हा परिआइ पंडिए ॥चू० १-११॥

[ દ્રશ વૈકાલિક

(४८५) धम्माउ भटं सिरिऔ अवेयं, जन्नग्गि विज्झाअमिवऽप्पतेअं । हीऌंति णं दुव्विहिअं कुसीला; दाढुड्ढिअं घोरविसं व नागं ॥ चू० १-१२॥ (४८६) इहेवऽधम्मो अयसो अकित्ती, दुन्नामधिज्जं च पिहुज्जणंमि । चुअस्स धम्माउ अहम्मसेविणो; संभिन्नवित्तस्स य हिट्ठओ गई ॥चू० १-१३॥ (४८७) ग्रंजित्तु भोगाइं पसज्झचेअसा, तदाविहं कट्दु असंजमं बहूं। गइं च गच्छे अणभि(हि) जिझअं दहं: बोही अ से नो सुलहा पुणो पुणो ।। चू० १–१४।। (४८८) इमस्स ता नेरइअस्स जंतुणो, दुहोवणीअस्स किलेसवत्तिणो । पलिओवमं झिज्जइ सागरोवमं; किमंग पुण मज्झ इमं मणोदुई ? ॥चू० १-१५॥ (४८८) न मे चिरं दुक्खमिणं भविस्सइ, असासया भोगपिवास जंतणो । न चे सरीरेण इमेणऽविस्सइ; अविस्सइ जीवियपज्जवेण मे ॥चू० १–१६॥ (५००) जस्सेवमप्पा उ हविज निच्छिओ, चइज देहं न हु धम्मसासणं । तं तारिसं नो पइलंति इंदिआ: उर्वितवाया व सुदंसणं गिरिं।।चू० १-१७।। (५०१) इच्चेव संपस्सिअ बुद्धिमं नरो, आयं उवायं विविदं विआणिआ। काएण वाया अदु माणसेणं: तिगुत्तिगुत्तो जिणवयणमहिद्विजासि--त्ति बेमि ॥चू० १-१८॥

#### ચૂલિકા બીજી

(५०२) चूलिअं तु पवक्खामि, सुअं केवलिभासिअं । जं सुणित्तु सुपुण्णाणं, धम्मे उप्पज्जए मई ॥ चू० २–१॥

(५०३) अणुसोअपद्विअबहु–जणंमि पडिसोअलद्धलेक्खेणं । पडिसोअमेव अप्पा, दायव्वो होउकामेणं ।।चू० २–२।।

(५०४) अणुसोअसुहो लोओ, पडिसोओ आसवो सुविहिआणं । अणुसोओ संसारो,

पडिसोओ तस्स उत्तारो ॥ चू० २-३॥

(५०५) तम्हा आयारपरकमेणं, संवरसमाहिबहुलेणं । चरिआ गुणा अ नियमा अ, हुंति साहूण दद्वव्वा ॥ चू० २-४॥

(५०९) अनिएअवासो समुआणच(चा)रिआ, अन्नायउंछं पइरिकया अ। अप्पोवही कलहविवजज्णा अ; विहारचरिआ इसिणं पसत्था ॥चू० २-५॥

(५०७) आाइनओमाण विवज्रणा अ, ओसन्नदिट्ठाहडभत्तपाणे । संसट्ठकप्पेण चरिज्ज भिक्खू;

तज्जायसंसद्घ जई जइज्जा ॥ चू० २–६॥ (५०८) अमज्जमंसासि अमच्छरीआ, अभिक्खणं निव्विगइं गया अ । अभिक्खणं काउस्सग्गकारी; सज्झायजागे पयओ हविज्जा ॥चू० २–७॥

દિશ વૈકાલિક ४५२ (५०८) ण पडिन्नविज्जा सथणासणाई, सिजं निसिजं तह भत्तपाणं । गामे कुले वा नगरे व देसेः ममत्तभावं न कहिं पि कुज़ा ।।चू० २-८।। (५१०) गिहिणो वेआवडिअं न कुज़ा, अभिवायणवंदण-पूअणं वा । असंकिलिट्ठेहिं समं वसिजाः मणी चरित्तस्स जओ न हाणी ॥चू० २-९॥ (५९९) न या लभेजा निउणं सहायं, गुणाहिअं वा गुणओ समं वा । इको वि पावाइं विवजयंतोः विहरिज कामेसु असजमाणो ॥घू० २-१०॥ (५१२) संवच्छरं वाऽवि परं पमाणं, बीअं च वासं न तहिं वसिजा । सुत्तस्स मग्गेण चरे(रि)ज्ज भिक्खु; सुत्तस्स अत्थो जह आणवेइ ॥चू० २-११॥ (५९३) जो पुव्वरत्तावररत्तकाले, संपेह(पिक्ख)ए अप्पगमप्पगेणं। किं में कडं कि च में किचसेसं: किं सक्कणिज्जं न समायरामि ? ॥चू० २-१२॥ (५९४) कि मे परो पासइ कि च अप्पा, कि वाऽहं खलिअं न विवज्जयामि । इच्चेव सम्मं अणुपासमाणोः अणागयं नो पडिबंध कुज्जा ।।चू० २–१३।। (५९५) जत्थेव पासे कइ दुप्पउत्तं, काएण वाया अदु माणसेणं । तत्थेव धीरो पडिसाहरिज्जाः आइन्नओ खिप्पमिवमकुखलीणं ॥चू० २–१४॥ (५९६) जस्सेरिसा जोग जिइंदिअस्स, घिईमओ सप्पुरिसस्स निचं । तमाहु लोए पडिबुद्धजीवी; सो जीअइ संजमजीविएणं ॥चू० २-१५॥ (५९७) अप्पा खलु सययं रक्खिअव्वो, सव्विदिएहिं सुसमाहिएहिं । अरक्खिओ जाइपहं उवेइ; सुरक्खिओ सव्वदुहाण मुच्चइ-त्ति बेमि ॥चू० २-१६॥

॥ समत्तं दसवेयालियं मूलसुत्तं ॥

# <sup>૧</sup>શુદ્ધિપત્રક

| પૃષ્ઠ–પંક્તિ | અશુ <b>દ્ધમ્</b> | શુદ્ધમ્           | પૃષ્ઠ-પંક્તિ અશુદ્ધમ્ <b>શુદ્ધમ્</b>  |
|--------------|------------------|-------------------|---------------------------------------|
| ४–१४         | તેનું            | તેવુ'             | ૨૨–૨૫ વિભક્તના                        |
| ૧–૧૨         | છે છે.           | સાધુએ             | વિભક્તિનેા                            |
| 8-8          | न                | नु                | ૨૮-૧૫ શ્રયઃ શ્રેયઃ                    |
| 6-5          | ત્યાગના <b>ત</b> | યાગના             | ૨૮-૨૩ અથવાઅ થવા                       |
|              |                  | રાગ્યના)          | અથવા<br>२८-२३ आमुसतेणं आमुसंतेणं      |
| ૯–૨૧         | થય               | થાય               | ૩૨–૧૬ પતગીયાં પતંગીયાં                |
| ૧૨–૧૯        | ०ा वद्धु         | ० विद्धु।         | ૩૨–૧૯ આઠ આ આઠ                         |
| ૧૩-૧૭        | =सोते            | सो=ते             | ૩૩–૨ પતગીયા પતંગીયા                   |
| ૧૫–૧૪        | ताइण             | ताइणं             | <b>३८–९८ वायरं घायरं</b>              |
| ૧૯–૧૯        | આજીકવ<br>આજી     | ति<br>वक्ष्वृत्ति | ,,-૨૬ પ્રાણાતિપા તથી<br>પ્રાણાતિપાતથી |
|              |                  |                   |                                       |

૧. આ શુદ્ધિપત્રક પ્રમાણે સુધારીને જ ભણુવું.

| [ દશ વૈકાલિક                       |
|------------------------------------|
| પૃષ્ઠ–પંક્તિ અશુદ્ધમ્ શુદ્ધમ્      |
| ૮૦-૩ વ્રતમાં વ્રતમાં,              |
| ૮૮-૧૪ (ગિષ્હજળ,                    |
| (ગેષ્ડિહનના'                       |
| ૧૦૪-૭ ઉપરની ઉપરની)                 |
| ,,-૭ વસ્તુમાંથી)                   |
|                                    |
| વસ્તુમાંથી<br>૧૦૮-૨૩ મત્સ્છ મત્સ્ય |
| ૧૧૧–૫ પણું પૂર્ણ                   |
| ૧૨૭–૧૦ અદિ આદિ                     |
| ૧૩૧-૩ શ્વત શ્વેત                   |
| ૧૩૨-૫ શ્વત૦ શ્વેત૦                 |
| ,,-૮ શ્વત૦ શ્વેત૦                  |
| 1.33–७ पिट्ठ पिट्र'                |
| ૧૩૫-૧૬ ઇચ્છા) (ઇચ્છા)              |
| "-२२ अदितरस अदिंतस्स               |
| ૧૩૮–૧૮ એ સ્વાદ (એસ્વાદ)            |
| १४२–१० कित्तइस्स कित्तइस्सं        |
| ,,-११ एव एवं                       |
| 1                                  |
| १४३-१४ संवर संवरं                  |
| ,,−૧૯ આનદ આનંદ                     |
| ૧૪૬-૮ પડિત પંડિત                   |
| ૧૪૮–૧૩ અનવાને৷                     |
| અનાવવાના                           |
|                                    |

| શુદ્ધિપત્રક ]                        | ૪૫૫                                             |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------|
| પૃષ્ઠ-પંક્તિ અશુદ્ધમ્ શુદ્ધમ્        | પૃષ્ઠ–પંક્તિ અશુહ્રમ્ શુદ્ધમ્                   |
| ૧૫૦–૨ ૬ખે ૬ઃખે<br>૧૫૯–૧૫ શર્કાય શકાય | ૨૩૨-૩ સયત- સંયત-                                |
|                                      | ,,-८ ०भूमि भूमिं                                |
| ૧૬૨-૧૯ પેતાની પાતાની                 | ર૩૩-૨ ૦૬૪ ૧૬૪                                   |
| ૧૬૮-૧७ વગેરે વગેરે)                  | ૨૩૭-૧૬ દ્દિટ્ટ, દ્દિટ્ટં,                       |
| १९५-९ हिसंति, हिंसंति,               | ·0 ·                                            |
| ૧૭૩–૧ છઠું છઠું                      | ૨૪૫–૧૬ સંપર્ણ૦ સંપૂર્ણ૦                         |
| १७४-८ इसिण- इसिणा-                   | ૨૪૭-૬ કર્તવ્ર્ય કર્તવ્ય                         |
| ૧૭૫-૧૧ તેયાર તૈયાર                   | ૨૫૦-૪ હામો હોમો                                 |
| ૧૮૫–૧ છઠ્ઠું છઠ્ઠું                  | ૨૫૫–૬ રહ <sub>ે</sub> રહે.<br>,,-૧૫ બાલે. બાલે. |
| -                                    |                                                 |
| १८७-७ लिन ज्ञाने-लिनाज्ञाने          | ,,–૧૭ પર્ણુ પૂર્ણુ                              |
| ૧૮૮-૨૫ જિહવાનું જિહ્વાનું            | ૨૫૭–૨ अन्नट्ठ अन्नट्र'                          |
| ૧૯૨-૧૨ હાય તને હાેય તેને             | ,, <b>-५</b> उच्चारभूमिभसंपन्नं=                |
| १९३-२४ बुढेहि बुढेहि                 | उचारभूमिसंप <b>त्रं</b> =                       |
| १ ८५ - २३ बाण बाणं                   | ૨૭૩–૧૦ યાગ્ય રેોગ્ય                             |
| ૧૯૬-૧૮ પ્રયત્સ પ્રત્યક્ષ             | २७५-१३ एसावमा०                                  |
| २०८ गा. ३५ संसाराओ                   | एसोवमा०                                         |
| ससराओ<br>२०५-५ संसाराओ ससाराओ        | २८०-१५ पउजे= पउंजे=                             |
| ૨૧૩-૧૨ શ્રષ્ઠ શ્રેષ્ઠ                | २८४-८ भहेसी= महेसी=                             |
| २१५-१४ ति त्ति                       | २८५-૧० अणुतरं अणुत्तरं                          |
| २२०-११ सुसमाहिंइंदिए=                | २८७२१ ०मिज्ज ति,                                |
| सुसमाहिइंदिए=                        | ०मिज्ज तिं०,                                    |
| २२७-२ हिसिज्जा, हिंसिज्जा,           | ૨૮૮–૧૬ ભાલ બૂલ                                  |
| ૨૨૯-૨૩ જળાેશચાની                     | २५२-१८ सुरस्सा० सुस्स्सा०                       |
| જળાશ <b>રોાની</b>                    | રલ્પ–૨૫ નહિ, નહિં                               |

| ૪૫૬                                                                                                | [ દશ વૈકાલિક                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| પૃષ્ઠ-પંક્તિ અશુદ્ધમ્ શુદ્ધમ્<br>૨૯૭–४ निसिज्जाइ<br>न निसिज्जाइ                                    | પૃષ્ઠ-પંક્તિ અશુદ્ધમ્ શુદ્ધમ્<br>૩७०-૧૧ પ્રર્ણું પૂર્ણું<br>૩७૪–૨૨૦૫૨ क्षमेणं,               |
| ૨૯૭–૧૦ સુરસ્ <b>સાણ=</b><br>सुस्स्साए=<br>૨૯૮-૨૦ પ્ર પ્ત પ્રાપ્ત<br>૨૯૯-૧૭ અપડિત અપંડિત            | ० परक्तमेणं,<br>३७६–६ स्वाध्यादि<br>स्वाध्यायादि<br>३८४–१७ અथवा अथवा छुं                     |
| ३०१-२६ सुरसूसमाणो=<br>सुरसूसमाणो=<br>३०६-१४ व२ वै२                                                 | ३५०-१५ इत्थीआ इत्थीओ<br>३५१-१८ संपडिबाइओ<br>संपडिवारओ                                        |
| ३१०–१३ इत्थी इत्थीं<br>३२०−२ ०सिल्रोगट्टाए<br>सिल्रोगट्टयाए                                        | संपडिवाइओ<br>३५७–१९ सव्वं सव्वं<br>३५८४ सिऌगाए सिऌ।गए<br>४०१–१३ पावभूयाइं                    |
| ,,८ નિમિત્ત નિમિત્તે<br>૩૨૮-૨૦ મટે માટે<br>,,-૨૧ હિસાના હિંસાના<br>૩૩૧-૧૪ समद्दिट्टी=सम्मद्दिट्टी= | े पाणभूयाइं<br>४०२-१८ जाणाइ जाणइ<br>४१२-७ उंडुअ उंडुअं                                       |
| ૩૩૨-૧૯ સઘરેઁ સંઘરેઁ<br>,,−૨૦ સઘરાવે સંઘરાવે<br>૩૪૯-૬ નિશ્વ નિશ્વે                                  | ४१७-२३ मेहावि मेहावी<br>४१५ अविस्साओ अविस्सासो<br>४१५२१ सन्निद्दिं सन्निहिं<br>४२४-८ तवो तवे |
| રપદ-૬ અવરથા અવસ્થા<br>રપછ∙૨ સંતાષ સંતાપ<br>,,-૧૧ સાધુજીાનથી<br>સાધુ જીવનથી                         | ४२७–१५ पुणा पुणो<br>४२७ २१ विडिझत्ति वडिझत्ति<br>४३०-१८ ना नो<br>४३२–२२ निण्हवे न निण्हवे    |
| ૩૫૮–૭ અપ્રજન અપૂજન<br>૩૬૪–૧૯ તિર્યેચ તિર્યંચ                                                       | ૪૩૬-૫ સાતમું નવમું                                                                           |

