

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

प्रकाशक.—

श्री० श्वे० स्थानकवासी जैन कान्फरेन्स, ४१ मेडोज़ स्ट्रीट—मुंबई

प्रथम आवृत्ति

\* \* \*

२००० प्रतियां

विजयादशमी, १९९२

मुद्रक भाषमल छ्णिया श्रादर्भ प्रेस, केसरगञ्ज अजमेर सेन्द्रीलक-जीतमल छ्णिया

# 🚓 श्री उत्तराध्ययन सूत्र 🚉 🦫

का

हिन्दी अनुकाद



मूल अनुवाद्क

कविवर्य पंढित श्री नानचन्द्जी स्वामी के

सुशिष्य

लघु शतावधानी पं० मुनि श्री सौभाग्यचंद्रजी म०



वीर संवत २४६१ ]

鲘

[ वि० स० १९९२

, मुद्ये एक रुपया



दानवीर श्रीमान् सेठ हंसराजभाई लक्ष्मीचन्द्र श्रमरेली (काठियावादः)



## समर्पण

==

वंदनीय गुरुदेव

कविवर्थे श्री नानचंदजी स्वामिन्!

श्रभ्यास, चिन्तन तथा श्रसाम्प्रदायिकता का इस सेवक में जो भी विकास हुश्रा है वह सब श्रापकी ही श्रसीम क्रपा का फल है। इस श्राभारवश यह पुस्तक श्रापके कर-कमलों में सादर समर्पण करते हुए मुक्ते परम हर्ष होता है।

मुनि सौभाग्य



दानवीर श्रीमान सेठ हंमराजभाई लक्ष्मीचन्द श्रमरेली (.काठियावाद )



## समप्रण

## वंदनीय गुरुदेव कविवये श्री नानचंदजी स्वामिन्!

श्रभ्यास, चिन्तन तथा श्रसाम्प्रदायिकता का इस सेवक में जो भी विकास हुश्रा है वह सब श्रापकी ही श्रसीम क्रपा का फल है। इस श्राभारवश यह पुस्तक श्रापके कर-कमलों में सादर समर्पण करते हुए मुक्ते परम हर्ष होता है।

मुनि सौभाग्य

वैज्ञानिक, ऐतिहासिक और नेवीयनेतिक की दृष्टि में निवर्णन में क्या २ विशेषनाएँ हैं ? मोह मानम्ब का निर्मा करने का उनके पास कीनहा रसायन हैं ? आहि सभा अक्षा के उत्तर एउवर्ममन होने पर उन २ दृष्टियों से जो २ पुढिआहा एगा उनके गाड़ सुरेशमें का निज्ञ मानस पट पर अंबिन होता गया।

वैसे तो भगवान महायार के मना सुधी में शामन यदन भी पदे हैं, किन्तु उनमें से सबसे पहिले उन्याध्यवन को बिन्तु निये हेंग से संरद्या रित करने की भावना उद्धव होने के हो जारण थे, (१) सरजना, और (२) सर्वव्यापकता। और इस्थालिये सबसे पहिले उसकी नवीनमा देने की जिज्ञासा सतत बना रहती थी। उसके साथ हो साथ मिल र हिट बिन्दुओं से जैन बाद मय को गुजानी भाषा में बिक्सिन करने के मनोरथ भी हदय में उदने रहते थे।

मानस्त्राण का नियम है:- 'जापर जार सथ्य स्टेहू सो नेहि निले, न कलु सन्देहू ।' जिसकी जैसी भावना होती है उसही पूर्ति के लिये साधन भी वैये ही मिन जाया करते हैं। मानों उन हार्दिक आन्दोलनों वा ही यह परिणाम था कि कुछ ही समय याद एक गर्याजलासु भाई भी मिल गये। "महावीर के अमोल सर्वतोग्राही असून वधन घर घर में वर्यों न पहुँचे ?"—यह हार्दिक प्रेरणा उनके हृद्य में हुन्दू मचा रही थी। उन भाई का नाम है श्री० छुधाभाई महासुप्तभाई। उनकी प्रेरणा में एक दूसरे सेवाभावो-बन्धु भो आ मिले और उनका नाम है श्री० जुदाभाई अमरशीभाई। उन तथा अन्य दूसरे सद्महन्धों ने मिल पर परस्पर विचार करने के बाद छुदी र योजनाओं में में एक गास योजना निश्चित की।

टस योजना के फलस्वरूप 'महाबीर साहित्य प्रकाशन मंदिर' नाम की संस्कृत्थापित हुई। उसके जो २ बिहान, सभ्य हुए उनने सेवा-वृत्ति को सामने रख कर लोकसेवा के लिये बिलकुछ सस्ता साहित्य प्रका-शित करने का निश्चय किया। इस प्रकार अपनी तीव हार्दिक इच्छा को तत्काल ही फलवती होते देखकर मुझे संतोप तो हुवा ही, परन्तु उसके साथ ही साथ मेरे संकल्प बल को भी सर्वोत्तम प्रोत्साहन मिला और इस दिशा में अधिकाधिक प्रयत्न करने का इस संस्था के द्वारा एक उत्तम सुभवसर मिला और उससे मुझे जो क्षाल्हाद हुआ उसका वर्णन निर्जीव शब्दों द्वारा कैसे किया जा सकता है?

जब से श्री उत्तराध्ययन सूत्र का गुजराती अनुवाद प्रकाशित हुआ है तब से केवल ३ मार्सों में इसकी दो आधृत्तियां हाथों हाथ बिक गई / हैं। जैन एवं जैनेतर विद्वानों ने इस प्रकाशन की मुक्तकंठ से भूरि २ प्रशंसा की है और दिन पर दिन मांग हो रही है इससे सिद्ध होता है कि इस ग्रंथ को समाज ने खूब ही अपनाया है और इसी तरह की दूसरी उपयोगी आवृत्तियां यदि प्रकाशित की जांय तो वह समाज एवं धर्म, दोनों के लिये हितकर होगा — ऐसी आशा है।

हिन्दी मापाभाषी जैन समाज भी इन प्रकाशनों का लाभ ले सके इस शुभ उद्देश्य से श्री स्थानकवासी जैन कान्फरेन्स के जनरल सेक्रेटरीज़ श्रीमान् सेठ वेलजी लखमशी नप्पु तथा श्रीमान् चिमनलाल चक्नुभाई सोलिसीटर ने महावीर साहित्य कार्यालय की अनुमित से "श्री हंसराज जिनागम विद्या प्रचारक फंड समिति" की तरफ से इस ग्रंथ को हिन्दी में अनुवादित कराकर प्रकाशित किया है और मुझे पूर्ण आशा है. कि हिन्दी माषी बन्धु इसका पूर्ण रूप से लाभ लेंगे।

आज हम देखते हैं कि उत्तराध्ययन सूत्र की दीपिका, टीका, अवचूरी निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि, गुजराती तथा हिन्दी टीकाएं भिन्न २ संस्थाओं की तरफ से एक खासी संख्या में प्रकाशित हो चुकी हैं; तो फिर इस उत्तराध्ययन के अनुवाद में खास विशेषता क्या है ? इस प्रश्न का सीधा तथा सरल एके जवाब तो यही है कि उन सब के होने पर भी जैनवाङ्मय से जैनेतर वर्ग बिलकुल अजान ही बना हुआ है इतना ही नहीं, किन्तु स्वयं

## श्रामुख

अजमेर अधिवेशन के समय अमरेबी निवासी श्रीमान् सेठ हंसराज भाई छद्मीचंद्रजी ने धार्मिक ज्ञान के प्रचार के लिये और आगमोद्धार के लिये अपनी कान्फरेन्स को १५०००) की रकम अर्पण की थी। इस फंड की योजना उसी समय जैन प्रकाश में प्रगट हो गई थी।

उस फंड में से यह प्रथम पुस्तक प्रकाशित की जाती है।

लघुशतावधानी पंढित श्री सौमाग्यचंदजी महाराज ने अपने आगमीं का गुजराती अनुवाद प्रगट करने का शुभकार्य शुरु कर दिया है। और उसका प्रशासन श्री महावीर साहित्य प्रकाशन मंदिर अहमदावाद की तरफ से सुचारू से हो रहा है। अपने आगमों का सरल एवं सुंदर गुजराती अनुवाद सस्ते साहित्य के रूप में निकाल कर धार्मिक ज्ञान के प्रचार की इस सुन्दर योजना का लाभ हिन्दुस्थान के अन्य जैनी बन्धुओं को मिले। इस शुभाशय मे, इस योजना द्वारा प्रकाशित पुस्तकों का हिन्दी अनुवाद श्री हंसराज जिनागम समिति ने प्रकाशित करने का निर्णय किया है।

इस हिन्दी अनुवाद को भी यथाशक्ति सरल और भाववाही बनाने का भयत्न किया गया है। पुस्तक की कीमत करीव लागत के बरावर ही रक्खी-गई है।

इसके वाद श्री दशवैकालिक सूत्र का अनुवाद प्रकाशित किया नायगा। भाशा है कि जिस धर्म भावना से श्री हंसरान भाई ने यह योजना कीर - हैं, दसका पूर्ण सदुपयोग होगा।

> सेवक व्यामतल्युल चकुभाई सहस्रकी श्री श्रा भार खे. स्था. जैन कान्फरेन्स

#### वक्तव्य

<del>-}</del>-{--

के प्रति हृद्य में एक विशेष आकर्षण पैदा हुआ था और जियों र अन्य सूत्रों एवं प्रथों का अभ्यास होता गया त्यों र वह आकर्षण भिन्न र रूप में परिणत होता गया। उसके बाद तो हतर दर्शनों के, उसमें भी खास करके वैशेषिक, नैयायिक, सांख्य, वेदान्त ह्त्यादि दर्शनों फे साहित्य के अभ्यास एवं निरीक्षण करने का समय मिळता गया तथा इनके सिवाय अन्य प्रचळित मत, मतान्तर, दर्शन, बाद हन सब का अवलोकन जो कुछ भी होता गया त्यों र जैनदर्शन के प्रति कुछ विशेष मात्रा में अभिरुचि उत्तरोत्तर बढ़ती गई और ऐसा होना स्वाभाविक इही था।

सबसे पीछे बौद्ध-दर्शन के मौलिक ग्रंथ पढ़ने को मिले। उनका जैन साहित्य के साथ तुलनात्मक अभ्यास करने में बड़ा ही रस आया। बौद्ध साहित्य पढ़ जाने के बाद जैन साहित्य के प्रति आदर—माव विशेषतम हुआ ही, फिन्तु उसकी परिणति पिहले की अपेक्षा किसी दूसरे ही रूप में हुई। परंपरागत संस्कार से, जैनदर्शन यह विश्वक्यापी दर्शन है—ऐसा मान न्यक्ता था उसके बदले जैनदर्शन की विश्वक्यापकता किस तरह और क्यों है इन प्रश्नों पर विशिष्ट चिन्तवन करने का जो अवसर मिला। वह तो बौद्ध धर्म के विशिष्ट वांचन के बाद ही और उसी वांचन का यह परिणाम है कि जैनधर्म पर पिहले की अपेक्षा और भी श्रद्धा भक्ति वद गई; किन्तु इसकी हिंशा कि इन सर्व को तुलनात्मक हिंह से विचार कर उन विशेषताओं को प्रकाश में लोगा चाहिये।

वैज्ञानिक, ऐतिहासिक और लोकोपयोगिता की दृष्टि से जैनदर्शन में। क्या २ विदोपताएं है ? लोक मानस का निदान करने का उसके पास की निदा रसायन है ? आदि सभी प्रवनों के उत्तर हृदयमंथन होने पर दन २ दृष्टियों से जो २ ब्रुद्धिबाह्य लगा उसके गाढ़ संस्कारों का चित्र, मानस पर पर अंकिन होता गया।

वैमे तो भगवान महावीर के सभी मूत्रों में अमृत वचन भरे पड़े हैं, किन्तु टनमें मे सबसे पहिले उत्तराध्ययन को विल्कुड नये ढंग से संस्काित करने की भावना उद्भव होने के दो कारण थे, (१) सरस्ता, और (२) सर्वद्यापकता। और इसीलिये सबसे पहिले उसकी नवीनता देने की जिज्ञासा सतत बना रहनी थी। उसके साथ ही साथ भिन्न र दिए बिन्दुओं से जैन वाड्मय को गुजराती भाषा में विकसित करने के मनोरथ भी हत्य में उठने रहते थे।

मानसशाख का नियम है:- 'जापर जाकर सत्य सनेहू सो तेहि मिले, न कछ सन्देहू।' जिसकी जैसी भावना होती है उसकी पूर्ति के लिये साधन भी वैपे ही मिल जाया करते है। मानी उन हार्टिक आन्दोलनी का ही यह परिणाम था कि कुछ ही समय बाद एक तत्विज्ञास भाई भी मिल गये। "महावीर के अमोल सर्वतीयाही असत वचन घर घर में क्यों न पहुँचे?"—यह हार्टिक प्रेरणा उनके हृदय में हुन्हू मचा रही थी। उन नार्ट का नाम है श्री० बुवाभाई महासुख्यभाई। उनकी प्रेरणा से एक दूसरे सेवाभावी—वन्धु मा आ मिले और उनका नाम है श्री० जूटाभाई अमरशीमाई। उन तथा अन्य दूसरे सड्यहस्थों ने मिल कर परस्पर विचार करने के वाद बुटी २ योजनाओं में से एक खास योजना निश्चित की।

टस पोजना के फल्प्सरूप महाबीर साहित्य प्रकाशन मंदिर' नाम भी मंग्यू स्थापिन हुई। टसके जो २ विद्वान, सभ्य हुए टनने देवा-पृत्ति को मामने राम कर लोक्सवा के निये विटकुट सस्ता साहित्य प्रकान दिशा करने का निश्चय किया। इस प्रकार अपनी तीव हार्दिक इच्छा को तत्काल ही फलवती होते देखकर मुझे संतोप तो हुवा ही, परन्तु उसके साथ ही साथ मेरे संकल्प बल को भी सर्वोत्तम प्रोत्साहन मिला और इस दिशा में अधिकाधिक प्रयत्न करने का इस संस्था के द्वारा एक उत्तम सुअवसर मिला और उससे मुझे जो थाल्हाद हुआ उसका वर्णन निर्जीव शब्दों द्वारा कैसे किया जा सकता है ?

जब से श्री उत्तराध्ययन सूत्र का गुजराती अनुवाद प्रकाशित हुआ है तब से केवल ३ मासों में इसकी दो आवृत्तियां हाथों हाथ विक गई हैं। जैन एवं जैनेतर विद्वानों ने इस प्रकाशन की मुक्तकंठ से भूरि २ प्रशंसा की है और दिन पर दिन मांग हो रही है इससे सिद्ध होता है कि इस ग्रंथ को समाज ने खूब हो अपनाया है और इसी तरह की दूसरी उपयोगी आवृत्तियां यदि प्रकाशित की जांय तो वह समाज एवं धर्म, दोनों के लिये हितकर होगा — ऐसी आशा है।

हिन्दी भाषाभाषी जैन समाज भी इन प्रकाशनों का लाभ ले सके इस शुभ उद्देश्य से श्री स्थानकवासी जैन कान्फरेन्स के जनरल सेकेटरीज़ श्रीमान् सेठ वेलजो लखमशी नष्यु तथा श्रीमान् चिमनलाल चक्रुभाई सोलिसीटर ने महावीर साहित्य कार्यालय की अनुमित से "श्री हंसराज जिनागम विद्या प्रचारक फंड समिति" की तरफ से इस प्रंथ को हिन्दी में अनुवादित कराकर प्रकाशित किया है और मुझे पूर्ण आशा है कि हिन्दी भाषी बन्धु इसका पूर्ण रूप से लाभ लेंगे।

भाज हम देखते हैं कि उत्तराध्ययन सूत्र की दीपिका, टीका, अवचूरी निर्युक्ति, भाष्य, चूर्णि, गुजराती तथा हिन्दी टीकाएं भिन्न २ संस्थाओं की तरफ से एक खासी संख्या में प्रकाशित हो चुकी हैं; तो फिर इस उत्तराध्ययन के अनुवाद में खास विशेषता क्या है ? इस प्रश्न का सीधा तथा सरल एके जवाव तो यही है कि उन सब के होने पर भी जैनवाङ्मय से जैनेतर वर्ग बिलकुल अजान ही बना हुआ है इतना ही नहीं, किन्तु स्वयं,

जैन भी उस वस्तु में लगभग अपरिचित से हैं और यह वात अपनी आधुनिक धार्मिक अन्यवस्था से भलीभाँति प्रकट हो रही है।

ऐसा होने के तीन कारण हैं:-

ि । सूत्रों की मूल भाषा की अज्ञानता ।

[२] अनुवाद शैली की दुर्वोधिता।

[३] मूल्य की अधिकता।

शिष्ट साहित्य के प्रचार की दृष्टि से की गई यह योजना उक्त तीनों कठिनाइयों को दृर करने में उपयोगी होगी ऐसी आशा है।

### पद्धति

तुलनात्मक दृष्टि के संस्कारों की छाप मुझ पर कैसी एवं किस प्रकार की पड़ी है ? और उसमें में कहाँ तक सफल हुआ हूँ ? इन प्रश्नों का निर्णय तो स्वयं वाचक महानुभाव ही करेंगे किन्तु इस उत्तराध्ययन का सांगोपांग अनुवाद करते समय जो जो खास दृष्टियां लक्ष्य में रक्खी गई हैं उनके विषय में सक्षेप में अपना दृष्टिविन्दु उपस्थित करना मुझे आवश्यक जान पहुंता है।

(समाज-र्हाप्ट) नेनदर्शन यह दावा करता है कि वह विश्वव्यापी धर्म है और खुळे आम इस वात की घोपणा करता है कि मोक्ष प्राप्त करने का अधिकार प्रत्येक जीव को है, मात्र आवश्यकता है योग्यता की। इसील्यि साधु, साध्वी और प्रावक, प्राविका इन चारों अंगों को 'संघ' की संज्ञा दी गई है और उन सब को मोक्षप्राप्ति का समान अधिकार भी दिया गया है। विचारणीय विषय यह है कि ऐसे उदार शासन (धर्म) के सिद्धान्तों में केवल एक ही पक्ष को लागु कोई एकान्त वचन कैसे हो सकता है ? इसल्यि गृहस्य जीवन में भी त्याग हो सकता है और इसील्ये भगवान महावीर ने अणगारी (साधु) एवं अगारी (गृहस्य) ये दो प्रकार के स्पष्ट मार्ग वताए हैं। उत्तराध्ययन सूत्र में एक जगह गृहस्य के त्याग की महिमा का उल्लेख मिलता है:—

### "सन्ति एगेहिं भिक्खुहिं गारत्था संजमुत्तरा"

अर्थ-"बहुत से कुसाधुओं की अपेक्षा संयमी गृहस्य उत्तम होते हैं"। सारांश यह है कि गृहस्य जीवन में भी मोक्ष की साधना की जा सकती है और मर्यादित संयम धारण किया जा सकता है। सूत्रकारों के इस उदार आशय को उद्ध्य में रखकर यहां उस शैठी का उपयोग किया गया है जो साधु एवं गृहस्थ हन दोनों को समान रूप से छागु पड़ती है।

[भाषादृष्टि] भाषा की दृष्टि से तथा आसपास के संयोगों को देखते हुए वास्तविक मौलिकता के निर्वाह के लिये कुछ खास अर्थ किये गये हैं। यद्यपि उनमें परंपरा की मान्यता की अपेक्षा कुछ नवीनता अवश्य मालूम होती है किन्तु वह भिन्नता उचित है और सूत्रकारों के आशय के अनुकूल होने से उनकी तरफ वाचकवर्ग अपनी सहिष्णुता दिखायेंगे इसी आशा से उस भिन्नता को स्थान दिया गया है। भिन्नता के दो-चार दृष्टान्त यहां देने से विशेष स्पृष्टीकरण हो जायगा। 'नीयवट्टी' -यह प्राकृत शब्द है और इसका संस्कृत अर्थ 'नीचवर्ती' होता है। परंपरा के अनुसार इसका अर्थ गुरु से नीचे आसन पर बैठनेवाला, ऐसा प्रच-खित है। किंतु थोड़ा शान्त एवं गहरा विचार करने से <sup>क</sup>मालुम होगा कि चह अर्थ बहुत ही संकुचित है, इतना ही नहीं प्रसंगानुसार असंगत भी इस शब्द का असली रहस्य अत्यन्त नम्रता सूचक है और तथानु-नात प्रसंग में 'मैं कुछ भी नहीं हूँ ऐसी नम्रतायुक्त भावनावाला, यह अर्थ विशेष प्रकरणसंगत एवं अर्थसंगत मालून होता है। इसी तरह 'गुरुणामु-चवाय कारप' में भी गुरु के समीप रहने का भाव, व्यंजना-शक्ति से केवल यही हो सकता है कि 'गुरु के हृदय में रहने वाला'; और न्यही अर्थ अधिक युक्त एवं व्यापक हो सकता है। क्या भगवान महावीर के सभी शिष्य उनके पास ही रहते थे ? इसीलिये वेसा अर्थ योग्य न न्लगनं से दूसरा अर्थ संबंधी खुलासा टिप्पणी में किया है इसी तरह दूसरे खुलासे भी यथायोग्य रीति से जहां २ प्रसंग एवं आवश्यकता माल्यम पढ़ी हैं वहां २ किये हैं। [ अर्थदिष्टि ] इसी प्रकार किन्हीं किन्हीं गाथाओं के अर्थ भी परंपरा से कुछ जुदे ही रूप में होते चले आ रहे है, जैसे:—

"सपूच्यमेवं न लभेज पच्छा एसोवमा सासयवाइयाणं विसीयई सिढिले छायुयम्मि कालोवणीए सरीरस्स भेए।"

#### संस्कृत द्याया

''सपूर्व्वमेवं न लभेत पश्चाद् एपोपमा शाश्वतवादिकानाम् विपीदति शिथिले आयुपि कालोपनीते शरीरस्य भेदे ।''

इसका अर्थ टटवा की परंपरा के अनुसार इस प्रकार होता है:--

"जो पहिले नहीं हुआ तो पीछे होगा"—ऐसा कहना ज्ञानी पुरुपों के लिये योग्य है, क्योंकि वे अपने भविष्यकाल को भा जानते हें, किंतु यदि सामान्य मनुष्य भी वैद्या ही मानने लगे और अपनी उन्नति के मार्ग का अनुशोलन किये बिना ही रहे तो मृत्यु समय उन्हें खेद करना पड़ता है।" ऐसा अर्थ करने से यहां ३ प्रश्न उठते हैं:—(१) चाल प्रसंग में इसनी के विषय में ऐसा कथन करना क्या उचित है? यदि कराचित घटित भी हो तो भी जाञ्चतवादी विशेषण ज्ञानीवाची केसे हो सकता हं? क्योंकि शाश्चतवादी एवं शाश्चतदर्शी इन दोनों में जमोन आसमान का अन्तर है। हरेक वस्तु को नित्य (शाश्चत) कह देना यह तो सब किसी के लिये सुलभ है किन्तु नित्य दर्शन तो केव ज्ञानी पुरुप ही कर सकते हे? (३) ज्ञानी अर्थ करने पर भी क्या इन दोनों पट़ों का पूरा अर्थ वरावर घटित होता हे? इन सब प्रश्नों का विचार करने पर जो अर्थ उचित मालुम देता है वह इस प्रकार है:—

"नो पहिले प्राप्त नहीं होता वह पीछे भी प्राप्त नहीं होता" अर्थात् समस्त जगत को रचना निश्चित है। पहिले जो था वही आज है और वही सदा वना रहेगा। लोक भी शाश्चत है और आत्मा भी शाश्चत है, हम उसमें कुछ भी फेरफार नहीं कर सकते है ? तो फिर आत्मविकास. की आवश्यकता ही क्या रही ? इस तरह की शाश्वतवादियों ('नियति— बादियों ) की मान्यता होती हैं, किन्तु जब आयु शिथिल होती हैं तब उसकी भी वह मान्यता बदल जाती हैं और उस समय उसको खूब पश्चाताप होता है।"

[ श्रमुवाद शते ] अनुवाद दो प्रकार के होते है:—(१) शब्दार्थ प्रधान अनुवाद, और (२) वाक्यार्थ प्रधान अनुवाद। शब्दार्थ प्रधान अनुवाद में शब्द पर जितना लक्ष्य दिया जाता है उतना लक्ष्य अर्थ-संकलना पर नहीं दिया जाता। इससे शब्दार्थ तो स्पष्ट रीति से समझ में आ जाते हैं किन्तु भावार्थ समझने में बढ़ी देर लगती हैं। और कई बार तो बढ़ी कठिनता भी मालूम होती है। किन्तु वाक्यार्थ प्रधान अनुवाद में शब्दों के फुटकर अर्थ गीण कर दिये जाते हैं परन्तु वाक्य रचना एवं शैली हतनी सुन्दर तथा रोचक होती है कि वांचक के हदय पट पर उसको पढ़ते पढ़ते उसके गंभीर रहस्य क्रमशः अंकित होते चले जाते हैं और ग्रन्थ एवं ग्रन्थकार के उद्देश्य इस शैली से मली प्रकार संपन्न होते हैं। इस ग्रंथ के अनुवाद में यद्यपि मुख्यतया इसी शैली का अनुसरण किया गया है फिर भी मुलगत शब्दों के अर्थों को कहीं नहीं छोड़ा है और साथ हो साथ इसका भी यथाशक्य ध्यान रखा है कि भाषा कहीं टूटने न पाये और सबकी समझ में सरलता के साथ आसके ऐसी सुबोध एवं सुगम्य हो।

[टिप्पणी] जैन तथा जैनेतर इनमें से प्रत्येक वर्ग को समझने में सरलता हो इस उद्देश्य से उचित आवश्यक प्रसंगों पर टिप्पणियां भी दी गईं हैं। ये टिप्पणिया यद्यपि छोटी हैं किन्तु अपने श्लोक के अर्थ को विशेष स्पष्ट करती हैं। इसके साथ हो साथ प्रत्येक अध्ययन का रहस्य समझाने के लिये प्रायः सभी अध्ययनों के आदि तथा अन्त में छोटी रिप्पणियां दी गई हैं। पद्य शैलो कितनी ही सुन्दर एव विस्तृत वर्षों न हो किन्तु उसमें कुछ न कुछ विषय अकथ्य—अवर्णित—अध्याहार

# उपोद्घात

### ---ETG---

निगवान महावीर के उपलब्ध सूत्रों को दो विभागों में बाँटा है (१) अंगप्रविष्ट, और (२) अंगवाहा। अंगप्रविष्ट सूत्रों का गुंथन गणधरों (भगवान महावीर के पट्टिष्टियों) ने किया है और अंगवाहा सूत्रों का गुंधन गणधरों ने तथा पूर्वाचार्यों ने किया है। किन्तु उन दोनों में उपदिष्ट तात्विक सुत्र भगवान महावीर एवं उनके पूर्ववर्ती तीर्थकरों के आत्मानुभव के ही प्रसाद है।

टत्तराण्ययन मृत्र का समावेश अंगवाह्य सूत्रों में होता है फिर भी यह संपूर्ण सृत्र सुधमंस्वामी ( भगवान महावीर के ११ गणधरों में से पाँचवें, जिनका गोत्र अग्नि वेंश्यायन था उन ) ने जंब्स्वामी ( सुधमें स्वामी के शिष्य ) को संबोधन करके कहा है; और उसमें जगह जगह "समयं गोयम मा पमायए", "कासवेण महावीरेण प्वमक्लायं" झ्यादि आये हुए सृत्र इस बात की साक्षी देते हैं कि भगवान महावीर ने अपने जीवन काल में इन सुत्रों को गौतम के मृति कहा था।

🗱 र्जन परम्परा के श्रानुसार उत्तराध्ययन का कालनिर्णिय

खेताम्बर मूर्तिप्जक तथा खेताम्बर स्थानकवासी इन दोनों सम्प्र-दायों को मान्य वसीस स्त्रों में यह एक उत्तम स्त्र हे और अंग उपांग,

न्मूल और छेद इन चार विभागों में से मूल विभाग में इसकी गणना की जाती है।

भगवान महाबीर के मोक्ष जाने के बाद (बारह वर्ष पीछे गौतम स्वामी मुक्त हुए थे) उनके पाट पर ब्राह्मणकुलजात श्री सुधर्मस्वामी आये और वीर निर्वाण के २० वर्ष पीछे वे भी मुक्त हुए। उनके बाद उनके पाटपर श्री जंब्र्स्वामी विराजमान हुए—'(वीर वंशाविल, जैन साहित्य संशोधक)"

इस कथन पर से उत्तराध्ययन की प्राचीनता तथ अद्भुतता स्वयमेव स्पष्ट हो जाती है।

पूर्वकालीन भारत-धार्मिक युग

भगवान महाचीर का युग—एक धार्मिक युग तरीके माना जाता है। उस युग में तीन धर्म मुख्य थे; जिनके नाम वेद, जैन और बौद्ध -धर्म हैं।

उस समय वेद और जैन ये दो धर्म प्राचीन थे, बौद्ध धर्म अर्वाचीन था। एक स्थान पर डाक्टर हर्मन जैकोबी आचारांग सूत्र की प्रस्तावना में लिखते हैं:—

"It is now admitted by all that Nataputta (gnatiputra), who is commonly called Mahaviror Vardhamana, was a contemporary of Buddh; and that the Niganthas (Nigranthas) now better known under the name of Jains or Arhats, already existed as an important sect at the time when the Buddhist church was being founded"

यह बात अब सर्वमान्य हो चुकी है कि नातपुत्र (ज्ञातिपुत्र) जो महावीर अथवा वर्धमान के नाम से विशेष प्रसिद्ध हैं, वे बुद्ध के समका-लीन थे और निश्मंथ (निर्ध्य) जो आजकल जैन अथवा आहँत नाम से ं रूप में रह ही जाता है, इन टिप्पणियों द्वारा यथाशक्य उस कमी की पति की है ।

[संस्कार]—अर्थ करते समय सरल से सरल काट्द और केवल न्वोलचाल की भाषा ही व्यवहन करने का बहुत अधिक ध्यान रक्ला है। न्वहुत से पारिभाषिक शट्दों में सुन्दरता लाने के लिये उनके मूल रहस्य की रक्षा करते हुए कहीं र पर भाषा संस्कार भी किया है, जैसे 'नियोगट्टी' अर्थात् नियोगार्थी, मोक्षार्थी। इस शट्द का जैन परिभाष में प्रायः हर्नीं अर्थों में उपयोग होता है किन्तु यदि इसी शब्द का सुमुख्नु किंवा मोक्षार्थी अर्थ में व्यवहार करें तो वह और भी विशेष सुन्दर एवं व्यापक होगा। इसी तरह अन्य बहुत से शट्द, जैसे कि, संग, कामगुग, गृद्धि आदि सभी पारिभाषिक शट्दों को उचित प्रसंगों में प्रकरण संबंध तथा भाषा संबंधी आधुनिक संस्कारिता तथा शैली को निभाते हुए संस्कारित किया है। फिर भी सूत्र के मूल आश्रय में किंविन्मात्र भी फेरवदल न हो, इसका सर्वत्र एवं सर्वदा ध्यान रक्ला है।

[सूत्र की जीवन व्यापकता] अहिंसा के सिद्धान्त का गंभीर प्रतिपादन, त्यागाश्रम की योग्यता, विश्ववन्यापी प्रेम, स्त्री पुरुषों के समानाधिकार, संयम की महत्ता, कर्मावलंबी वर्ण व्यवस्था, जातिबाद का घोर खंडन, गृहस्थ श्रावक के कर्त्तव्य, आदि श्रादे इतने उत्तम पदार्थ पाठ भगवान महाबीर के प्रतिपादित प्रवचनों में स्पष्ट रूप से मिल जाते हैं कि आज के वर्तमान युग को धार्मिक दिशा की तरफ लेजाने में बहुत ही जोरणा-जनक सिद्ध होंगे। सूत्र की यह जीवनव्यापी दृष्ट स्पष्ट करने की तरफ इस तमाम अनुवाद में सविशेष ध्यान रक्षा गया है।

( श्रासाम्प्रदायिकता )—सामान्यतः केवल एक ही प्रकार की -साम्प्रदायिकता अथवा मान्यता को पुष्ट न करते हुये केवल तात्त्विक -बुद्धि पूर्वक ही कार्य करने के उद्देश को अन्त तक मध्ये नज़र रक्खा है। -इन सब दृष्टि यिन्दुओं को लक्ष्य में रखने का एक ही कारण है और वह यह है कि इस ग्रन्थ में अन्तर्भूत भगवान महावीर की प्रेरणात्मक वाणी का लाभ जैन, जैनेतर सब कोई ले सकें।

#### सहायक

इस अनुवाद में जो कुछ भी असाम्प्रदाधिकता आ सकी है वह सब मेरे पूज्य गुरुदेव श्री नानचन्दजी महाराज की संस्कृति का ही अनुग्रह है, इतना ही नहीं किन्तु इस अनुवाद को सांगोपांग देख जाने तथा यथा-स्थान संशोधन कर अपने विशाल अवलोकन का लाभ उनने दिया है उस अनुपम एवं अनुल्य उपकार को हृदय से मान कर अपने कथन को समास करता हूँ।

'सन्तवाल'

घाटकोपर—मुंबई चातुमास्य निवास–सं० १९९<mark>१</mark>∶

# उपोद्घात

### ---

भागवान महावीर के उपलब्ध सूत्रों को दो विभागों में बाँटा है (१) अंगप्रविष्ट, और (२) अंगवाहा। अंगप्रविष्ट सूत्रों का गुंथन गणधरों (भगवान महावीर के पट्टशिष्यों) ने किया है और अंगवाहा सूत्रों का गुंथन गणधरों ने नथा पूर्वाचायों ने किया है। किन्तु उन दोनों में उपदिष्ट तात्विक सुत्र भगवान महावीर एवं उनके प्रवंबर्शी तीर्थकरों के आत्मानुभव के ही प्रसाद है।

उत्तराध्ययन सूत्र का समावेश अंगवाद्य सूत्रों में होता है फिर भी यह संपूर्ण मूत्र सुधर्मस्वामी ( भगवान महावीर के ११ गणधरों में से पाँचवें, जिनका गोत्र अग्नि वेंश्यायन था उन ) ने जंबुस्वामी ( सुधर्म स्वामी के शिष्य ) को संवोधन करके कहा है; और उसमें जगह जगह "समयं गोयम मा पमायए", "कासवेण महावीरेण प्रवमक्लायं" झ्यादि आये हुए सूत्र इस बात की साक्षी देते हैं कि भगवान महावीर ने अपने जीवन काल में इन सूत्रों को गौतम के प्रति कहा था।

🛠 जैन परम्परा के अनुसार उत्तराध्ययन का कालनिर्ण्य

श्वेताम्बर मूर्तिप्जक तथा श्वेताम्बर स्थानकवासी इन दोनों सम्भ-दायों को मान्य वसीस स्त्रों में यह एक उत्तम सूत्र है और अंग उपांग,

क्ष "टत्तराध्ययन नी श्रीलखाण" नामक निवध प्रोफेसर मिस्टर दवे महाराय ने लिखा है जो ज्यों का त्यों श्रागे दिया गया है। यहां ती मात्र जैन परम्परा की मान्यनानुसार विचार किया गया है।

मूल और छेद इन चार विभागों में से मूल विभाग में इसकी गणना की जाती है।

भगवान महावीर के मोक्ष जाने के बाद (बारह वर्ष पीछे गौतम स्वामी मुक्त हुए थे) उनके पाट पर ब्राह्मणकुरुजात श्री सुधर्मस्वामी आये और वीर निर्वाण के २० वर्ष पीछे वे भी मुक्त हुए। उनके बाद उनके पाटपर श्री जंब्स्वामी विराजमान हुए—'(वीर वंशाविल, जैन साहित्य संशोधक)"

इस कथन पर से उत्तराध्ययन की प्राचीनता तथ अज़ुतता स्वयमेव स्पष्ट हो जाती है।

## पूर्वकालीन भारत-धार्मिक युग

भगवान महावीर का युग—एक धार्मिक युग तरीके माना जाता है। उस युग में तीन धर्म मुख्य थे; जिनके नाम वेद, जैन और बौद्ध धर्म हैं।

उस समय वेद और जैन थे दो धर्म प्राचीन थे, बौद्ध धर्म अर्वाचीन था। एक स्थान पर डाक्टर हमन जैकोबी आचारांग सूत्र भी प्रस्तावना में लिखते हैं:—

"It is now admitted by all that Nataputta (gnatiputra), who is commonly called Mahavir or Vardhamana, was a contemporary of Buddh; and that the Niganthas (Nigranthas) now better known under the name of Jains or Arhats, already existed as an important sect at the time when the Buddhist church was being founded"

यह बात अब सर्वमान्य हो चुकी है कि नातपुत्र (ज्ञातिपुत्र) जो महावीर अथवा वर्धमान के नाम से विशेष प्रसिद्ध हैं, वे बुद्ध के समका-लीन थे और निगांध (निग्रंथ) जो आजकल जैन अथवा आहेंत नाम से विशेष प्रसिद्ध हैं, वे टस समय एक प्रभावशाली संघ के रूप में विद्य-मान थे जब कि बौद्धधर्म की स्थापना की जा रही थी।

इससे यह सिद्ध होता है कि पाश्चात्य विद्वान, जो पहिले बौद्ध धर्म की अपेक्षा जैन धर्म को अर्वाचीन मानते थे, वे अब पुष्ट प्रमाण मिलने पर उसकी प्राचीनता को पूर्ण रूप से स्वीकार करने लगे हैं। इसके पहिले डॉ० वेबर, डॉ० लेसन प्रसृति कुल उद्घट विद्वानों ने ऐसी भूल कैसे कर डाली—ऐसी यदि किसी को शंका हो तो उसका समाधान डॉ० हर्मन लेकोबी ने जैन सुबों की प्रस्तावना में इस प्रकार किया हैं:—

प्रो॰ छेसन ने इन दोनों धर्मों को एक ही माना है और वैसा मानने में निम्निछिखित चार कारण दिये हैं:—

- (१) भाषादृष्टिः—बुद्ध का संपूर्ण मौलिक साहित्य पाली भाषा में है किन्तु भगवान महावीर का साहित्य अर्थ मागधी भाषा में हैं। इन दोनों साहित्यों में उन्हें बहुत केशों में भाषा की समानता दिखाई दो।
- (२) कई एक पारिभाषिक शब्द दोनों में एक ही हैं, जैसे कि जिन, शर्हत, सर्वज्ञ, सिद्ध, बुद्ध, परिनिवृत्त, मुक्त आदि २।
  - (३) भतीत तीर्थद्वरों की प्रायः विलक्कल मिलती हुई गुण प्जा।
  - (४) महिंसा आदि कई एक सिद्धान्सी की स्थूल समानता ।

किन्तु ढॉ॰ हमेन जैकोबी ने अपनी जैनस्त्रों की प्रस्तावना में इन चारों कारणों पर खूब ही विस्तृत विद्युत्पण कर वेट तथा बौद्ध धर्मों के सिद्धान्तों से जैन धर्म के सिद्धान्त विल्कुल मिन्न हैं, इतना ही नहीं किन्तु अनेक विपयों में तो जैनधर्म की बहुत सी विशेषताएं हैं इन वालों को अकाट्य प्रमाणों से सिद्ध कर दिखाई हैं।

### जैन धर्म का प्रचार

यहां पर एक शंका यह की जा सकती है कि जैन धर्म के विश्वन्यापी सिद्धांत होने पर भी यौद्ध धर्म के प्रचार के समान उसका प्रचार मारतवर्ष

- के सिवाय इतर देशों में क्यों नहीं हुआ ? इसके अनेक कारण हैं जिनमें निम्न छिखित कारण भी हैं:—
- (१) भगवान् महावीर ने भगवान् पार्श्वनाथ की परंपरा की अपेक्षा अधिक कठोर विधिविधानों की स्थापना की थी जिससे जैन धर्म के प्रचा-रकों में मुख्य श्रमणवर्ग भारतवर्ष के वाहर नहीं जा सका था।
- (२) प्रचार करने की अपेक्षा धर्म के संगठन पर तत्काळीन जैन-संस्कृति का विशेष छक्ष्य रहा होगा।

इतना प्रसंगोचित विवेचन करने के बाद अब हम उत्तराध्ययन की विशेषता पर विचार करते हैं।

### जैन धर्म के विशिष्ट मिद्धान्त

(१) ब्रात्मा का नित्यत्वः—आत्मा को परिणामी नित्य माननी चाहिये अर्थात्—एकान्त कृटस्थ नित्य अथवा केवल अनित्य—नहीं माननी चाहिये।

आतमा अखंड नित्य होने पर भी कर्मवशात् उसका परिणमन तो हुआ ही करता है जैसा कि कहा भी है:—

नो इंदियगेज्मो , अमुत्तमावा , अमुत्तमावा वि अ होइ निष्चे। अज्ञानस्यहेर्ड निययस्स बचा , संसारहेड च वयंति वघ ।

भर्थात्—आत्मा अमूर्तिक है और इसी कारण से वह बाह्य इन्द्रियों द्वारा प्रत्यक्ष देखी नहीं जा सकती, उसको छुई नहीं जा सकती। और वह अमूर्त होने से निष्य है किन्तु अज्ञानवशात् वह कर्मवंधनों में जकदी हुई है और वही बंधन तो यह संसार है।

सांख्य दर्शन आत्मा को क्टस्थ नित्य मानता है और बौद्ध धर्म इसे एकांत अनित्य मानता है। गहरा विचार करने पर ये दोनों ही सिद्धांतः, मामला दिखाई दे रहा है। छोटे जन्तुओं को बढ़े जन्तु, और उनसे बढ़े रनको खाकर अपना निर्वाह कर रहे है। और इस तरह स्वाधों के पार-स्परिक हन्द्र-युद्ध भिन्न २ क्षेत्रों में भिन्न २ रीति से चल रहे हैं। जहाँ कहीं भी देखों, जबर्टम्त सँचातान, छीनाझपटी, मारामारी, काटाकाटी आदि के भीषण संबर्षण चलते नज़र आते हैं।

किन्तु जैनधर्म कहता है कि "इन वाद्य छड़ाइयों की अपेक्षा अन्दर की छड़ाई छड़ो। बाद्य छड़ाइयों को बन्द करो, तुम्हारा सच्चा कर्याण, तुम्हारा सच्चा हित, तुम्हारा सच्चा साध्य यह सब कुछ तुम में ही है। बाहर तुम जिस बम्तु की शोध कर रहे हो वह विलक्त मिथ्या है। अपने किसी भी सुख के छिये दूसरों पर अत्याचार हिंसा अथवा युद्ध करना आदि सभी व्यर्थ हैं" जैसा कि कहा भी है:—

श्रपारामेव जुङ्भाहि किंते जुङ्मेरा वङ्मश्रो । श्रपारामेव श्रपारां, नइत्ता सुहमेहए॥१॥ तथा

वर मे ऋषा दंतो, संजमेरा तदेरा य। माह परेहिं टम्मंतो वैधरोहिं बहेहि य॥२॥

ग्रर्थः—(१) बाहर के युद्धों से क्या होनेवाला है ? (कुछ भी आत्मिसिंद्ध नहीं होती), इसिंख्ये आन्तरिक युद्ध करो। आत्मा के-संग्राम से ही सुख प्राप्त कर सकोगे।

- (२) वाह्य वंघ अथवा वन्धन से दमित होने की अपेक्षा संयम तथा तप के द्वारा अपना आत्मटमन करना यही उत्तम है।
  - (४) कर्म के अचल कायदे से पुनर्जन्म का स्वीकारः—

जड़, माया अथवा कमों से लिस चैतन्य जिस २ प्रकार की किया करता है उसका फल उसकी स्वयं भोगना पढ़ता है। जैनदर्शन कहता है:-

ृ "कड़ाण कम्माण न मोक्स ऋत्यि" "किये हुए कमें को भोगे विना छुटकारा नहीं मिल सकता,।" कमें का नियम ही ऐसा है कि जब तक च्छसंका बीजसहित नाश न होगा तब तक शुभ अधवा अशुभ रूप से परंपरागत परिणमन होता ही रहेगा और जब तक कर्म से सम्बन्ध रहता है तब तक उस जीवाध्मा को भिन्न भिन्न स्थानों में योजित करने के निमित्त भिकते ही रहेंगे और इस तरह पुनरागमन का चक्र चलता ही रहेगा।

मुश्च तथा तत्वज्ञान के जिज्ञासु को चार बार्ते जानने की खास जरूरत है। वे चार बार्ते ये हैं:—(१) आत्मा का स्वरूप, (२) संसार का कारण, (३) जन्म—जन्मांतर का कारण, और (४) उसका निवारण हन चारों बार्तों का ज्ञान जो यथार्थ रीति से हो जाय तो उसे अपने च्येहिक जन्म की सफलता के साधन उपलब्ध होते हैं, यह बात दूसरी है कि इन साधनों को प्राप्त कर वह अपने जन्म को सफल बनाने के प्रयत्न में लगे या न लगे। परन्तु जगत समस्त के प्रत्येक महान धर्म संस्थापक तथा तत्त्ववेत्ता ने इन मुख्य वस्तुओं को दृष्टि के समीप रख कर ही पृथक् पृथक् सिद्धातों का प्रतिपादन किया है तथा मुमुझुओं के लिये विविध प्रकार के कर्तव्य कर्मों का उपदेश किया है।

भगवान् महावीर के समय में वेद धर्म प्रचलित था यद्यपि उसके विधिविधानों में बहुत अधिक मात्रा में संकरता फैल गई थी। परन्तु इस धर्म के प्रचारकों तथा तत्व संशोध में को दृष्टि तो उपर्युक्त चार बातों ही की तरफ थी। एक स्मृति में यह लिखा है: — "किं कारणं ब्रह्म। कुतः स्म जाता जीवामः केन कव च सम्प्रतिष्टिताः। केन सुखेतरेषु वर्तानिमह इति"॥

अर्थात्—क्या इस विश्व का कारण बहा है? (२) हम कहां से उत्पन्न इए? किससे हम जीवित हैं? और कहां पर हम रह, रहे हैं? तथा (३) दु:ख-सुख में हम क्यों प्रकृत्त हैं?—हन तीनों प्रश्नात्मक स्मृति वाक्यों में विश्व का कारण, आत्मा का स्वरूप (पहिचान), पूर्व जन्म—वर्तमान जन्म— पुनर्जन्म का कारण और उसके निवारण के लिये सुख दु:ख के कारण के संशोधन द्वारा क्रींब्य कर्म का विधान ये चारों ही प्रश्न समाविष्ट हैं। वोदधर्म ने इन चारों प्रश्नों का निराकरण किस तरह किया है और उसमें अपूर्ण मालम होते हैं क्योंकि यदि कूटस्थ नित्य मानेंगे तो इसमें परि-णमन नहीं हो सकेगा, जब परिणमन ही नहीं होगा तो बन्धन भी नहीं हो सकता और जहां बन्धन ही नहीं है वहां मुक्ति, निर्वाण या मोक्ष-प्राप्ति का प्रयत्न ही कोई क्यों करेगा ? उसकी भी कुछ आवश्यकता नहीं बहेगी।

किन्तु हमें तो क्षण-क्षण में दुःख का संवेदन होता है, शरीर के अच्छे हुरे प्रत्येक प्रसंग में आत्मा श्रुमाश्चम भावों का अनुभव करती है। इससे यह स्पष्ट सिद्ध होता है कि आत्मा स्वयं नित्य होने पर भी कर्म-चन्धनों से वंधी हुई है।

दूसरी तरफ यदि आत्मा केवल अनित्य ही होती, तो फिर पाप-पुण्य, सुख-दुःख आदि किसी वात की भी संभावना हो ही नहीं सकती और कर्म करनेवाली आत्मा ही जव नष्ट हो जाती है तो उसके किये हुए कर्मों का फल कौन भोगेगा ? इत्यादि प्रकार की अनेक असंबद्धताएं दिखाई देती हैं। यही कारण है कि जैनदर्शन ने आत्मा को परिणामी नित्य मानी है।

(२) संसार का ध्रनादित्यः—जैनदर्शन यह मानता है कि इस सृष्टि का उत्पन्न करनेवाला ईश्वर नहीं है। यह सृष्टि अनादि एवं अनंत है अर्थात् इसका कभी भी न तो प्रारंभ ही हुआ या और न कभी इसका अन्त ही होगा। यहुत ने धर्म यह मानते हैं कि प्रत्येक कार्य का कुछ न कुछ कारण अवश्य होता है और कारण के विना कार्य नहीं हो सकता। जैसे एक बढ़ा है, यह एक कार्य है तो उसका कारण (कर्ता) भी कुंभार है। कुंभार के विना घड़ा नहीं वन सकता। इसी तरह छोटे बढ़े प्रत्येक कार्य का कोई न कोई कर्ता अथवा प्रेरक अवश्य होता है। यह संसार (सृष्टि) भी एक कार्य है इसिल्ये इसका भी एक कर्ता है और उसीका नाम ईश्वर अथवा प्रकृतिशक्ति है।

यदि इन दछीलों को मान लिया जाय तो निम्नलिखित शंकाएँ पैदा कोती हैं:—

- (अ) यदि यावन्मात्र कार्यों का संचालक ईश्वर को मान लें तो जीवों को सुख दुःख देने में उसके ऊपर पक्षपाती होने का दोष आता है (अर्थात् जो जीव सुखी हैं उन पर उसका प्रेम है और जो दुःखी हैं उन पर उसकी अवकृपा है) क्योंकि संसार में यह नियम है कि बिना इच्छा के कोई काम नहीं किया जाता और यह इच्छा होना इसीका अपर नाम राग-द्वेप है। और जो आत्मा राग-द्वेप से मलीन है वह सर्वज्ञ या परमात्मा ही कैसे हो सकती है ?
  - ं (ब) यदि सृष्टि उत्पन्न करनेवाली कोई शक्तिविशेष मानी नाय तो उसका कर्ता अथवा उसका स्वामी भी उसके अतिरिक्त किसी दूसरे को मानना हा पढ़ेगा और फिर इसका स्वामी, इस तरह स्वामियों की 'एक के बाद एक ऐसी परम्परा सी लग जायगी, जिसका कभी अन्त ही न होगा और इस तरह से अनवस्था दोष आ जायगा।
  - (क) ईश्वर अथवा उस अकल्प्य शक्ति पर आधार रखने से पुरुषार्थं के लिये कोई स्थान ही नहीं रहता है। जब पुरुषार्थं ही कोई चीज़ नहीं नतों जीवन भी व्यर्थं है और जब जीवन ही व्यर्थ है तो फिर जगत का कुछ कारण ही नहीं है। इसीलिये जैनधर्म कहता है:—

''अप्पा कत्ता विकत्ता य सुहाण य दुहाण य''

अर्थात् आत्मा ही अपने कर्मों की कर्त्री है और वही सुख-दुःख की -भोक्त्री है यदि मैं किसी दूसरे के कर्मों के कारण दिवत किया जांऊ अथवा करूं में, और भोगे कोई दूसरा, तो यह वात विलक्षल हास्यास्पद एवं अधित मालूम होगी। इसीसे यह वात सिद्ध होती है कि इस सृष्टि को किसी ईश्वर अथवा शक्ति ने नहीं बनाया है, और न इसका कोई प्रेरक स्ही है क्योंकि राग-द्वेष से रहित सिद्ध आत्मा का संसार से कोई सम्बन्ध नहीं रहता है।

(३) ब्यात्मसंत्राम—संसार में कहीं भी नजर फैलाओ, कहीं भी जीर किसी भी काल में देखो, सभी जगह 'जोवो जीवस्य जीवनम्' का मामला दिखाई दे रहा है। छोटे जन्तुओं को बहै जन्तु, और उनमे बहें उनको खाकर अपना निर्वाह कर रहे हैं। और इस तरह स्वायों के पार-रपिक हुन्ह-युद्ध मिल २ क्षेत्रों में भिन्न २ रीति से चल रहे हैं। जहाँ कहीं भी देखों, जबदंस्त खेंचातान, छोनाझपटी, मारामारी, काटाकाटी आदि के भीषण संबर्षण चलने नज़र आते हैं।

किन्तु नैनधमें करता है कि "इन घाद्य छड़ाइयों की अपेक्षा अन्दर की छड़ाई लड़ों। बाद्य छड़ाइयों को बन्द करों, तुम्हारा सच्चा कल्याण, तुम्हारा सच्चा हित, तुम्हारा सच्चा साध्य यह सब कुछ तुम में ही है। बाहर तुम जिस बस्तु की बोध कर रहे हो वह बिलकुर मिथ्या है। अपने किसी भी सुख के लिये दूसरों पर अत्याचार हिंसा अथवा युद्ध फरना छादि मसी ध्यर्थ है" नैमा कि कहा भी हैं:—

> श्राणामित जुन्माहि किंते जुन्मेण वन्मश्रा। श्राणामित श्राणाणं, कर्ता मुहमेहण॥१॥ तथा

वर में छत्पा देती, संजमेशा तवेशा य। माहं परेहिं दर्मतो वैवशिहिं वहहि य॥२॥

प्रार्थः—(१) वाहर के युद्धों से क्या होनेवाला है ? (कुछ भी आत्मसिहि नहीं होती), इसिल्ये आन्तरिक युद्ध करो। आत्मा के संग्राम में ही मुख प्राप्त कर मकोंगे।

(२) बाद्य बंध अथवा बन्धन से दिमत होने की अपेक्षा संयम तथा तप के द्वारा अपना आत्मदमन फरना यही उत्तम है।

(४) कर्म के प्रचल कायदे से पुनर्जन्म का स्वीकारः—

. जद, माया अथवा कर्मी ने लिस चैतन्य जिस २ प्रकार की किया करता है उसका फल उसकी स्वयं भोगना पदता है। जैनदर्शन कहता है:—

, "कट्या कम्माण न माक्स श्रास्थित "किये हुए कमें। को मोगे विना सुटकारा नहीं मिल, सकता।" कमें का नियम ही ऐसा है कि नव तक- न्डसंका बीजसहित नाश न होगा तब तक शुभ अथवा अशुभ रूप से परंपरागत परिणमन होता ही रहेगा और जब तक कर्म से सम्बन्ध रहता है तब तक उस जीवाहमा को भिन्न भिन्न स्थानों में योजित करने के निमित्त भिन्ते ही रहेंगे और इस तरह पुनरागमन का चक चलता ही रहेगा।

मुश्च तथा तत्वज्ञान के जिज्ञासु को चार वार्ते जानने की खास जरूरत है। वे चार वार्ते ये हैं:—(१) आत्मा का स्वरूप, (२) संसार का कारण, (३) जन्म—जन्मांतर का कारण, और (४) उसका निवारण हन चारों वार्तों का ज्ञान जो त्थ्यार्थ रीति से हो जाय तो उसे अपने पेहिक जन्म की सफलता के साधन उपलब्ध होते हैं, यह बात दूसरी है कि हन साधनों को प्राप्त कर वह अपने जन्म को सफल बनाने के प्रयत्न में लगे या न लगे। परन्तु जगत समस्त के प्रत्येक महान धर्म संस्थापक तथा तत्त्ववेत्ता ने हन मुख्य वस्तुओं को दृष्टि के समीप रख कर ही पृथक् पृथक् सिद्धातों का प्रतिपादन किया है तथा मुमुझुओं के लिये विविध प्रकार के कर्तव्य कर्मों का उपदेश किया है।

भगवान् महावीर के समय में वेद धर्म प्रचलित था यद्यपि उसके विधिविधानों में बहुत अधिक मात्रा में संकरता फैल गई थी। परन्तु इस धर्म के प्रचारकों तथा तत्व संशोध में को दृष्टि तो उपर्युक्त चार वातों ही की तरफ थी। एक स्मृति में यह लिखा है: — "किं कारणं ब्रह्म। कुतः स्म जाता जीवामः केन क्व च सम्प्रतिष्ठिताः। केन सुखेतरेषु वर्ता-पिमह इति"॥

अर्थात्—क्या इस विश्व का कारण ब्रह्म है ? (२) हम कहां से उत्पन्न इए ? किससे हम जीवित हैं ? और कहां पर हम रह रहे हैं ? तथा (३) दुःख-सुख में हम क्यों प्रवृत्त हैं ?—इन तीनों प्रश्नात्मक स्मृति वाक्यों में विश्व का कारण, आत्मा का स्वरूप (पहिचान), पूर्व जन्म-वर्तमान जन्म- पुनर्जन्म का कारण और उसके निवारण के लिये सुख दुःख के कारण के न्संशोधन द्वारा कर्तव्य कर्म का विधान ये चारों ही प्रश्न समाविष्ट हैं। व्येदधर्म ने इन चारों प्रश्नों का निराकरण किस तरह किया है और उसमें

कीनसी न्यूनता विशेषता है उसके सविस्तर विश्लेषण करने की आवश्य-कता नहीं है। उसका विचार तो सूत्र अन्थों में इतर महात्माओं के साथन जैन महात्माओं ने वड़ी अच्छी तरह से किया है।

सहावीर स्वामी के समकालीन बुद्ध ने भी इसी श्रेणी का अनुसरण कर मुमुश्च धर्म का विधान किया है। जिस तरह तत्विवारणा की दृष्टि से जैनधर्म, एवं वेदधर्म में मतमेद हैं उसों तरह बुद्ध के निर्णय तथा। विधानों में भी मतमेद हैं। परन्तु यहां तो तत्त्वश्रेणी के साम्य पर ही हमें विचार करना है। बह्म, आत्मा, पूर्व जन्म, पुनर्जन्म, और उसके कारण की। निवृत्ति की विचारणा अथात इहलोक का कर्तव्य कर्म-ये सभी वार्ते बुद्ध तत्त्वदर्शन की श्रेणियां हैं। (१-२) भगवान, ब्रह्म तथा आत्मा के अस्तित्व को ही मानने से इन्कार करते हैं अर्थात् विश्व को अनादि और आत्मा को अवास्तविक मानते हैं किन्तु (३) कर्म विपाक से नाम रूपा- एमक इस बारीर को नाशवन्त जगतमें पुनः पुनः जन्म धारण करने पढ़ते। हैं—ऐसा अवदय मानते हैं, और (४) इन जन्मों के पुनरावर्तन का कारण समझ कर जिसके द्वारा इस कारण का नाश हो उस मार्ग को स्वीकार करने का भी विधान करते हैं।

इन्हीं चारों वालों का निराहरण मगवान महावीर उत्तराध्ययन सूत्र में जिस प्रकार से करते हैं तथा जो सारांग सामने उपस्थित करते हैं वह इस उपोड़वात के पूर्वार्ध में इस सूत्र के ही प्रमाण देकर जो निष्कर्ष निकाल कर वताया है उसके ऊपर से देखा जा-सकता है। भारत के प्राचीन तस्वज्ञान की उपर्युक्त तीन मुख्य शाखाओं में से जैनधर्म की शाखा मुख्य नस्वों के विषय में क्या निर्णय करती है उसके जानने के इच्छुक जैन तथा जैनेतर महाजुमावों को संतुष्ट करनेके समीचीन उद्देश्य से ही इस सूत्र को सब से पहिली पसंदगी देकर प्रकाशित किया है। मंगल प्रभात; ता० २२-१०-३४।

चातुर्मास निवास, शांति निवास, श्रहमृदाबाद,

र्श्वतवाल~

### उत्तराध्ययन सूत्र का परिचय

Canal Control

जैन धार्मिक प्रन्थों में उत्तराध्ययन का स्थान अनोखा है। उत्तराध्ययन **आवश्यक, दशवेकालिक और पिंडनिर्युक्ति—इन चार** सूत्रप्रन्थों को जैन-जनता मृल सूत्र तरीके मानती है। ये मूल सूत्र क्यों कहे जाते हैं यह भी जानने योग्य बात है । शार्पेन्टीयर नामक जर्मन विद्वान् की यह कल्पना है कि इन प्रन्थों को मूलसूत्र कहने का कारण यही माल्स होता है कि ये ग्रन्थ "Mahavira's own words' (Utt. Su. Introd. p. 32) अर्थात् स्वयं महावीर स्वामी के उपदेश ( शब्द ) इनमें गुंथे हुए हैं। उनका यह विधान दशवैकालिक को प्रत्यक्षरूप से लागू नहीं पड़ सकता<sub>र</sub> ऐसा कहकर मूलसूत्र का एक जुदा हो अर्थ Dr Schubring (डा॰ शूर्विंग ) करते हैं । वे कहते हैं कि "साधु-जीवन के प्रारम्भ में जो यमनियम आवश्यक हैं उनका इन अन्धों में उपदेश होने से इन अन्धों को 'मूलसूत्र' कहा जाता है- (Work plahaviras p. 1 Prof. Guerinot (प्रो॰ गेरीनो की यह मान्यता है कि ये प्रथ " Traites Orlginaux" अभर्यात् मूल ग्रंथ है, जिनके ऊपर अनेक टीकाएं, और निर्युः क्तियां हुई हैं। टीका ग्रंथ का अभ्यास करते हुए हम देखते हैं कि जिस अन्य की टीका की जाती है, उसे सामान्यतः 'मूल-प्रंथ' कहा जाता है। दूसरी वात यह है कि जैन-धार्मिक प्रन्थों में इन प्रन्थों के ऊपर सबसे अधिक टीका अंथ िक वे गये हैं; इन्हीं कारणों से इन अंथीं को टीकाओं की अपेक्षा से मूल प्रन्य अथवा 'मूल-सूत्र' कहने की प्रथा पड़ी होगी पुसी कल्पना होती है।

<sup>\*</sup> La Religion Jaina, p. 79

उत्तराध्ययन सृत्र का यह नाम क्यों पढ़ा 'इस विषय में भी थोड़ा मतभेद है। Leumann (ल्युमन) इसको "Later Readings" भथवा पीछे से ग्वं हुए अन्य मानते हैं और अपने मत की पुष्टि में दलील देते हैं कि ये अन्य अंग अन्यों की अपेक्षा पीछे से रचे गये होने से इसको 'उत्तर'—अर्थात् वाद का अंथ कहा है। परन्तु उत्तराध्ययन के ऊपर जो टीका-अन्य लिखे गये हैं उतसे हमें यह वात माल्स होती है कि महावीर स्वामी ने अपने अन्तिम बौमासे में ३६ विना पृंछे हुए प्रश्नों के 'उत्तर' अर्थात् 'जवाव' दिये थे और वे ही इस अंथ रूप में संप्रहित हैं। यह दलील सत्य मानने के हमारे सामने सवल प्रमाण मोज्द हैं और 'उत्तर' शब्द का अर्थ उसमें और भी पूर्ति करता है, इसलिये इस मत को अधिक प्रमाणिक मानने में काई भी आपित नहीं हैं।

### उत्तराध्ययन सूत्र की निम्नलिखित त्रावृत्तियां सुप्रसिद्ध हैं

- Charpentier की आवृत्ति, उपोद्धात, टीका, टिप्पणी सहित (१९२२) (यह आवृत्ति उत्तम में उत्तम मानी जाकी है)।
   Achievesd' Eludes Orientales माला का १८ वाँ पृष्ठ
- २. जैन पुस्तकोद्धार माला का पुष्प नं० ३३, ३६, ४१
- ३. टत्तराध्ययन स्त्र,—विजय-धर्मसृरिजी के शिष्य मुनि श्री जयन्त-विजयजी (आगरा, १९२३—२७, ३ मार्गो में )। उक्त प्रन्थ में खरतरगच्छीय उपाध्याय कमल संयम की टीका भी दी है।
- थ. अंग्रेज़ी भाषान्तर—Jacobi,Sacred Books of the East माला का पुष्प नं० ४५ वां—
- ५. इनके सिवाय भावनगर, लींबढ़ी लादि स्थानों में प्रसिद्ध हुई आवृत्तियां । इन सब की अपेक्षा यह गुजराती अनुवाद सबसे उत्कृष्ट ु ई । टिप्पणी, प्राक्षंयन, उपसंहार, प्वं वाक्यार्थ प्रधान भाषांतर

े रुर्वत ये बातें इस आवृत्ति की उपयोगिता में एवं मौलिकता में वृद्धि करती हैं इसकी भाषा भी इतनी सरल दीख़ती है कि सभी कोई इसे बढ़ी आसानी से समझ सकते हैं।

इस प्रथ में ३६ अध्ययन हैं जो पद्य में हैं और उसमें यमनियमों -का मुख्यता से निरूपण किया गया है। शिक्षा के रूप में सूत्रात्मक शिक्षा-वाक्य, साधुओं में तितिक्षाभाव की तरफ प्रेरित करनेवाले प्रेरणा चील भावपूर्ण कथन तथा मोक्षप्राप्ति में जन्म, धर्म-िक्षक्षा, श्रद्धा तथा संयम रूपी लाभचतुष्टय की उपयोगिता, सच्चे और झूँ हे साधु का अन्तर, आदि २ विषय विशदता के साथ निरूपित किये गये हैं। इसके सिवाय विषय को स्पष्ट पूर्व सरल करने के लिये जगह २ छोटे २ सुंदर उदाहरण भी दिये गये हैं। चोर का उदाहरण, रथ हांकनेवाळे ( गाडीवान ) का उदाहरण, (अध्य० ६-- इलोक ३), तीन न्यापारियों का इप्टांत ं( अध्य० ७-१लोक १४-१६ ) भादि छोटे २ दृष्टांत कुंदन में जहे हुए हीरे की तरह जगमगा रहे हैं। निमनाथ स्वामी की कथा यहां पहिली ही वार कही गई है। इनके सिवाय, संवादों की बहुसंख्या इस ग्रंथ की 'पुक खास विशेषता है। निमनाथ का संवाद हमें बुद्ध-ग्रंथ सूत्र निपात की 'प्रत्येक बुद्ध' की कथा की याद दिलाता है। हरिकेश तथा बाह्मण का संवाद, धार्मिक किया एवं धार्मिक वृति के बलाबल की तरफ इशारा करता है। पुराहित और उसके पुत्रों का संवाद साधु-जीवन की अपेक्षा गृहस्थ जीवन कितने अशों में न्यून है इस वात का प्रतिपादन करता है। यह संवाद महाभारत तथा बौद्ध जात ह में भी थोड़े से फेरफार के साथ र्पदेखाई देता है, इससे सिद्ध होता है कि उत्तराध्ययन सूत्र के कुछ पुराने भागों में से यह भी एक है। इस प्रंथ का आठवां अध्ययन कापिलीय ( संस्कृत~कामिलीयन अर्थात् कपिल & सग्वन्धी) है और शांतिस्रि की टीका में करययल कपिल की भी कथा दीगई है जो

सांख्य दर्शनकार कपिल के साथ इस कपिल का कोई सम्बन्ध नहीं है।

ब्राह्मण ग्रंथों के किएल के इतिहास से वहागों में मिलती जुलती है। वाइसवें अध्ययन में श्रीकृष्ण की कथा आई है वह भी अनेक दृष्टियों की अपेक्षा में आकर्षक है। किंतु जैन-धर्म के इतिहास के लिये उपयोगी वस्तु तो तेइसवें अध्ययन में है-पादवंनाथ और महावीर के शिष्यों के संवाद का यह प्रसंग है और उस संवाद में से मूल पार्श्वप्रवृत्त जैन-प्रचार कैसा था और उसमें महावीर ने क्या २ सुधार किये उसका कुछ थोड़ासा ख्याल आता है। उत्तराध्ययन (अध्ययन २५) का वस्तु तत्व) धर्मा पद के १म सर्ग (उदान) के साथ बहुत कुछ मिलता जुलता है। सचा बाह्मण किसे कहते हैं इस विषय के उत्तर इस अध्ययन कई एक बहुत ही सुंदर सूत्र कहे गये हैं। इस ग्रन्थ का ऐसा विषय संग्रह है।

जैसा कि पहिले लिखा है, इस प्रन्थ की अनेकानेक टीकाएं होचुकी है। और प्राचीन में प्राचीन टीकाएं भी इन मूलसूत्रों पर ही पाई जाती हैं इस परिस्थिति में उत्तराध्ययन की उक्त टीकाओं के विषय में कुछ लिखना आवश्यक दिखाई देता है।

सवसे प्राचीन टीका भद्रवाहु की है जो 'निजुक्ति' के नाम से प्रसिद्ध है। यह टीका अन्य टीकाओं की अपेक्षा उपयोगी मानी जाती है वयोंकि उसमें जैन-धर्म सम्बन्धी प्राचीन जानकार की प्रभूतमात्रा में मिलती हैं। वाद की टीकाणुं उसवीं शताब्दी में लिखी गई हैं, जिसमें शांतिसुरिका भाव विजय तथा देवेन्द्रगणि (सन् १०७३) की टीका मुख्य गिनी जाता हैं। ये डोनों व्यक्ति जैन-शासन के अलंकाररूप थे और अपने समय के प्रखर के विद्वान् थे यही कारण है कि इनकी टीकाओं में जगह जगह शास्त्रार्थ एवं खंडन मन्डन की झलक दिखाई देती है।

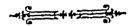
ं भाषा शास्त्रकी दृष्टि से देखने पर उत्तराध्ययन सूत्र की भाषा अर्ति आचीन ढंग की है। और, जैनग्रामों के जिन सूत्रों में सब से प्राचीन भाषा संग्रह की गई हैं उन्हीं में से यह ग्रंथ भी एक है। जैन-शासन में सबसे प्राचीन भाषा कायारांग (आचारांग) की है। उसके बाद की प्राचीन भाषा सूत्रगढांग (सूत्र कृतांग) की है और उसके बाद तीसरा स्थान उत्तराध्ययन सूत्र की भाषा का है ऐसा भाषा शास्त्रियों का मत है।

्र इस तरह उत्तराध्ययन की समालोचना स्थूल रूप से करने का यहः प्रयत्न किया है। उसमें यदि विद्वानों को कोई त्रुटि माऌम पड़े तो वे उसे क्षमा करें। यहो प्रार्थना है।

> त्र्यं. नं. दवे, एम. ए., बी.टी., पी. एच. डी. (लंदन)

प्रोफेसर, गुजरात कालेज, श्रहमदाबाद...

## **अनुक्रमाणिका**



्य्ययन

पृष्ठ

### १---चिनयश्रुत

१

विनीत के लक्षण —अविनीत के लक्षण और उसका परिणाम-साधक का कठिन कर्तव्य—गुरुधर्म —शिष्यशिक्षा—चलते, उठते, वैठते तथा भिक्षा लेने के लिये जाते हुए साधु का आचरण।

#### २-परिपह

१२

भिन्न भिन्न परिस्थितियों में भिन्न २ प्रकार के आये हुए आक-स्मिक संक्टों के समय भिक्ष किस प्रकार सिहण्ण एवं शांत बना रहे आदि बातों का स्पष्ट टल्लेख ।

#### `३—चतुरंगीय

२६

मनुष्यस्व, धर्मश्रवण, श्रद्धा, संयम में पुरुपार्थ करना—हन चार आत्मविकास के अंगों का क्रमपूर्वक निर्देश—संसारचक्र में फिरने का कारण—धर्म कीन पाछ सकता है —शुभ कमों का सुन्दर परिणाम।

#### ४-- असंस्कृत

३१

जीवन की चंचलता—दुष्ट कर्म का दुःखद परिणाम—कर्मों के करनेवाले को ही उनके फल मोगने पडते हैं—प्रलोभनों में जागृति—स्त्रच्छंद को रोकने में ही मुक्ति है।

#### **-५--** श्रकाममरणीय

३६

अज्ञानी का ध्येयज्ञून्य मरण—ऋरकर्मी का विलाप—भोगीं की आसक्ति का दुष्परिणाम—दोनों प्रकार के शेगों की उत्पत्ति—मृत्यु समय दुराचारी की स्थिति—गृहस्थ साधक की योग्यता—सच्चे संयम का प्रतिपादन—सदाचारी की गति—देव गति के सुखों का वर्णन—संयमी का सफल मरण।

६—ज्ञुछक निर्प्रथ

ં ક્ષ્ટ

धन, स्त्री, पुत्र, परिवार आदि कमों से पीडित मनुष्य को शरणभूत नहीं होते—बाह्य परिग्रह का त्याग—जगत के यावनमात्र जीवों पर मैत्रीमाव—आचारशून्य वाग्वैदग्ध्य एवं विद्वत्ता व्यर्थ हैं—संयमी की परिमितता ।

७--- एलक

ક્રફ

भोगी की बकरे के साथ तुळना—अधम गति में जानेवाले जीव के विशिष्ट लक्षण—लेशमात्र भूल का अति दुःखद परि-णाम—मनुष्य जीवन का कर्तव्य—कामभोगों की चंचलता।

र्=-कापित्तिक

Y19.

कपिल मुनि के पूर्वजन्म का वृत्तांत—ग्रुम मावना के अंकुर के कारण—पतन में से विकास—भिक्षुकों के लिये इनका सदु-पदेश—सूक्ष्म अहिंसा का सुन्दर प्रतिपादन—जिन विद्याओं से मुनि को पतन हो उनका त्याग—लोभ का परिणाम—नृष्णा का हूबहू चित्र—स्त्रीसंग का त्याग।

६--निमप्रवरुया

ĘĘ

निमित्त मिलने से निम राजा का अभिनिष्क्रमण—निमराजा के त्याग से मिथिला का हाहाकार—निम राजा के साथ इन्द्र का तारिवक प्रश्लोत्तर और उनका सुन्दर समाधान।

१०---द्रमपत्रक

32

वृक्ष के पके पत्ते से मनुष्य जीवन की नुष्ना—जीवन की उत्कान्ति का क्रम—मनुष्य जीवन की दुर्लभता—भिन्न २ स्थानों में भिन्न २ आयुहिथतिका परिमाण—गौतम को उद्देश कर भगवान

महावीर का अप्रमत्त रहने का उपदेश—गीतम पर उसका प्रभाव और उनको निर्वाण की प्राप्ति होना ।

#### -११---वहुश्रुतपूज्य

33

ज्ञानी पुर्व अज्ञानी के लक्षण—सध्ये ज्ञानी की मनोदशा—ज्ञान का सुन्दर परिणाम-ज्ञानी की सर्वोच उपमा।

-१२--हरिकेशीय

€ ==

जातिवाद का खण्डन—जातिमद का दुप्परिणाम—तपस्वी की व्याग दशा—गुद्ध तपश्चर्या का दिग्य प्रभाव—सची शुद्धि किस में हैं ?

## र्3—चित्तसंभृतीय

११३

संस्कृति प्वं जीवन का सम्बन्ध—प्रेम का आकर्षण—चित्त एवं संभूति इन दोनों भाइयों का पूर्व इतिहास—छोटी सी वासना के छिये भोग—पुनर्जन्म क्यों ?—प्रछोभन के प्रवल निमित्त मिलने पर भी ध्यागी की दशा—चित्त संभूति का परस्पर मिलना—चित्त मुनि का उपदेश—संभूति का न मानना और घोर दुर्गति में जाकर पदना।

## ्रध—इपुकारीय

१३०

ऋणानुवंध किसे कहते हैं ? छ साथी जीवों का पूर्व घृतान्त और इपुकार नगर में उनको पुनः इक्ट्रा होना—संस्कार की स्फूर्ति-परम्परागत मान्यताओं का जीवन पर प्रभाव—गृहस्थाश्रम किस लिये ? सचे वैराग्य की कसौटी—आत्मा की नित्यता का मार्मिक वर्णन—अन्त में छहां का एक दूसरे के निमित्तसे संसार त्याग और मुक्ति प्राप्ति।

१५—स भिक्ख

१४७

आदर्श भिक्ष कैसा हो -- इसका स्पष्टतथा इदयस्पर्शी वर्णन।

## २६-- ब्रह्मचर्य समाधि के स्थान

१४४

मन, वचन, और काय से ब्रह्मचर्य किस तरह पाला जा सकता है उसके लिये १० हितकारी वचन—ब्रह्मचर्य की क्या आवश्यकता है १ ब्रह्मचर्य पालन का फल—आदि का विस्तृत वर्णन ।

#### -१७--पापश्रमणीय

**१**६६

पापी श्रमण किसे कहते हैं ? श्रमण जीवन को दूपित करने वाले सुक्ष्मातिसुक्ष्म दोपों का भी चिकित्सापूर्ण वर्णन ।

#### -१**५—सं**यतीय

१७२

कंपिला नगरी के राजा संयति का शिकार के लिये उद्यान में जाना—एक छोटे से मौज मजा में पश्चात्ताप का होनां—गर्दभाली मुनि के उपदेश का प्रभाव—संयतिराजा का गृहत्याग—संयति तथा श्वित्र मुनिका समागम—जैन शासन की उत्तमता किसमें है— शुद्ध अन्तः करण से पूर्व जन्म का स्मरण होना—चक्रवर्ती की अनुपम विभूति के धारक अनेक महापुरुपों का आत्मिति है लिये त्यागमार्ग का अनुसरण तथा उनकी नामावली।

#### व्ह—मृगापुत्रीय

१्रद

सुग्रीवनगर के वलमद राजाके तरुण युवराज मृगापुत्र को एक मुनि के देखने से भोगविलासों से वैराग्यभाव का पैदा होना- पुत्र का कर्तव्य—माता पिता का वात्सल्य—दीक्षा लेने के लिये आज्ञा प्राप्त करते समय उनकी तात्विक चर्चा—पूर्व जन्मों में नीच गतियों में भोगे हुए दु:खों की वेदना का वर्णन—आदर्श त्याग ग्रहण।

## २०-महानिर्प्रथीय

२०७-

श्रेणिक महाराज और अनाथी मुनि का आश्चर्यकारक संयोग-अद्यारण भावना-अनाथता तथा सनाथता का वर्णन-कर्मका कर्ता तथा भोक्ता आत्मा ही है इसकी प्रतीति —आत्मा ही अपना शत्रु.
किं वा मित्र है— संत के समागमसे मगधपित को पेदा हुआ आनंद।

#### २१-समुद्र पालीय

२२१

चम्पानगरी में रहने वाले भगवान महावीर के शिष्य पालित का चरित्र—उसके पुत्र समुद्रपाल को एक चोर की दशा देखते ही उत्पन्न हुआ वैराग्य माव—उनकी अडग तपश्चर्या—त्यागका वर्णन।

#### २२--रथनेमीय

२२६

अरिष्टनेमि का पूर्वजीवन—तरुणवय में ही योग संस्कार की कागृति—विवाह के लिये जाते हुए मार्ग में एक छोटा सा निमिच मिलते ही वैराग्य का उत्पन्न होना—स्रोरत राजीमती का अभि-- निष्क्रमण—रथनेमि तथा राजीमती का एकान्त में आकिस्मक मिलन —रथनेमि का कामातुर होना—राजीमती की अडगता—राजीमती के उपदेश से रथनेमि का जागृन होना—स्रोशिक्त का ज्वलंत दृष्टांत।

#### २३—केशिगौतमीय

288

श्रावस्तीनगरी में महामुनि केशांश्रमण से ज्ञानीमुनि गौतम का मिलना—गम्भीर प्रश्नोत्तर—समय धर्म की महत्ता— प्रश्नोत्तरों से सबका समाधान होना और भगवान महावीर द्वारा प्ररूपित आचार का ब्रहण।

#### २४—समितियां

२ई =

आठ प्रवचन माताओं का वर्णन—सावधानी एवं संयम का संपूर्ण वर्णन—केमे चलना, वोलना, भिक्षा प्राप्त करना, व्यवस्थाः रखना—मन, वचन और काय संयम की रक्षा आदि का विस्तृत वर्णन।

#### २५---यज्ञीय

२७८

यानक कीन है ?—यज्ञ कौनसा ठीक है ?—अग्नि केमी होनी चाहिये ? बाह्मण किसे कहते हैं—वेद का असकी रहस्य—सचायज्ञ- जातिवाद का घोर खण्डन—कर्मवाद का मन्डन—श्रमण, मुनि और तपस्वी किसे कहते है—संसार रूपी रोग की सच्ची चिकित्सा-सच्चे उपदेश का प्रभाव।

#### २६-समाचारी

२८१

साधक भिक्षु की दिनचर्या—उसके १० भेदों का वर्णन— दिवस का समयविभाग—समय धर्म को पहिचान कर काम करने की शिक्षा—सावधानता रखने पर विशेष भार—घड़ी बिना दिवस तथा रात्रि ज्ञानने की समय पद्धति।

#### -२७—खलुंकीय

३०४

गणधर गार्थ का साधक जीवन—गरियार वैकों के साथ हिल्यों की तुक्ता—स्वन्छंदता का दुष्परिणाम—शिष्यों की आवश्य-कता कहां तक है—गार्थाचार्य का सबको निरासक्त भावसे छोड़कर एकान्त आत्मचिन्तन करना।

### २ - मोत्तमार्ग गति

३१०

मोक्ष मार्ग के साधनों का स्पष्ट वर्णन—संसार के समस्ततत्त्वों के तास्विक छक्षण—आत्मविकास का मार्ग सरलता से कैसे मिल सकता है ?—

#### २६--सम्यक्त पराक्रम

320

जिज्ञासा की सामान्य भूमिका से लेकर अन्तिम साध्य (मोक्ष)
प्राप्ति तक होनेवाली समस्त भूमिकाओं का मार्मिक, सुन्दर वर्णन—
उत्तम ७३ गुण और उनके लाभ।

#### ३०—तपोमार्ग

३४२

क्रमेरूपी हैंघन को जलानेवाली अग्नि कौन सी ?—तपश्चर्या का वैदिक, वैज्ञानिक, तथा आध्यात्मिक इन तीनों हिष्ट्यों से निरी-क्षण—तपश्चर्या के भिन्न र प्रकार के प्रयोगों का वर्णन और उनका शारीरिक तथा मानसिक प्रभाष ।

## **३१—चर**णविधि

३६२

संसार यह पाठ सीखने की शाला है—प्रत्येक वस्तु में कुछ अहण करने योग्य, कुछ त्यागने योग्य और कुछ डपेक्षणीय गुण हुआ करते है उनमें से यहां एक से लेकर तेत्रीस संख्या तक की वस्तुओं का वर्णन किया है—उपयोग यही धमं है।

#### ३२---प्रमाद्स्थान

३६७

प्रमादस्थानों का चिकित्सापूर्ण वर्णन-च्यास दुःख से छूटने का प्रक्तम मार्ग-तृष्णा, मोह, और क्रोध का जन्म कहां से ? राग तथा देप का मूळ क्या है ? यन तथा इन्द्रियों के असंयम के दुष्परिणाम-सुमुक्ष की कार्यदिका।

#### ३३---कर्मप्रकृति

३६०

जन्म-मरण के दुःखों का मूल कारण क्या है ? आठों कर्मों के नाम, भेद, उपभेद तथा उनकी जुदी २ स्थिति एवं परिणाम का संक्षित वर्णन ।

#### ३४—लेश्या

थ३६७

स्दम शरीर के भाव अथवा शुमाशुभ कमों के परिणाम-छ छेश्याओं के नाम, रंग, रस, गन्ध, स्पर्श, परिणाम, छक्षण, स्थान, स्थिति, गिति, नघन्य एवं उरकृष्ट स्थिति आदि का विस्तृत वर्णन-किन २ दोपों एवं गुणों से असुन्दर एवं सुन्दर भाव पेदा होते हैं— स्थूल किया से स्थम मन का सम्बन्ध-कलुपित अथवा अप्रसन्न मन का आत्मा पर क्या असर पदता है—सृत्यु से पहिले जीवन कार्य के फल का विचार।

#### १५--- ध्रमागाराध्ययन

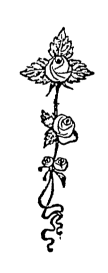
808

गृह संसार का मोह—संयमी की जवायदारी—त्याग की सावधानता—प्रलोमन तथा दोप के निमित्त मिलने पर समभाव कीन रख सकता है ? निरासिक की वास्तविकता—प्रारीर ममत्वका स्थाग !

## ३६—जीवाजीवविभक्ति

धर्ध

संपूर्ण लोक के पदार्थों का विस्तृत वर्णन—मुक्ति की योग्यता-संसार का इतिहास-गुद्ध चैतन्य की स्थिति-संसारी जीवों की जुदी २ गतियों में क्या दशा होती हैं ?—एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय तथा पंचेन्द्रिय जीवों के भेद प्रभेदों का विस्तृत वर्णन—जड़ पदार्थों का वर्णन—सब की जुदी २ स्थिति—जीवा-त्मा पर कमें का क्या असर पड़ता है ? फलहीन तथा सफल मत्यु की साधना की कलुषित तथा सुन्दर भावना का वर्णन — इन सब वानों का वर्णन कर भगवान महावीर का मोक्षगमन ।



चत्तारि परमंगाणि, दुह्रहाणीह जन्तुणो । माणुसत्तं सुई सद्धा, सजमिम य वीरियं ॥ उ०३—१

कुसम्मे जह श्रोसविन्दुएं, थावें चिट्टई लावमाएएं । एवं मणुयाए जीवियं, समयं गोयम मा पमायए॥

(२)

जो सहस्सं सहस्साणं, मासे मासे गवं दए। तस्स वि संजमो से श्रो, श्रदिन्तस्स पिकिंचण॥

**उ० ९---४**०

# == प्रारम्भ ==

रागो य दोसो वि य कम्मवीयं, कम्मं य मोह्प्पमवं वद्नि । च जाद्मरणस्स मूलं, द्वक्तं च जाइमर्गं वयन्ति ॥ वस्मणों होइ, कम्मुणा होइ खतियो कम्मुणा होइ, मुद्दो हवइ कम्मुणा॥ ड० २५---३३ पाणिवहमुखावाया, श्रद्त्त मेहुण परिग्गहा विरश्रा । राई भोयणविरश्रो, जीवा भवइ श्रणासनो ॥ ट० ३०---०

## विनय-श्रुत

δ

न्तानुसार, जब वह अर्पणता है। जैनदर्शन के सिद्धा-न्तानुसार, जब वह अर्पणता परमात्मा के प्रति दिखाई जाती है तब उसे भिक्त कहते है किन्तु जब वह गुरुजनों के प्रति दिखाई जाती है तब उसकी गणना स्वधर्म अथवा स्वकतंत्र्य में की जाती है। इस अध्ययन में गुरु को जस्य कर के, शिष्य तथा गुरु के पारस्परिक धर्मी का निरूपण किया गया है।

श्रिपेणता-भाव के उदय होने से श्रहंकार का नाग होता है। जब तक श्रहंकार का नाश न होगा तब तक श्रात्मशोधन नहीं हो सकता श्रीर श्रात्मशोधन के मार्ग का श्रमुसरण किये विना सर्च्या शान्ति एवं सुख की प्राप्ति नहीं होती। सभी जिश्वासुश्रों को श्रवलंबन (सत्संग) की श्रावश्यकता तो है ही।

भगवान वोलेः—

(१) संयोग (त्र्रासक्तिमय ममत्व भाव) से विशेष रूप से

रिहत, तथा घरवार के वन्वनों से मुक्त ऐसे भिक्षु की विनय का उपदेश करता हूँ; उसे तुम क्रमपूर्वक सुनो।

- टिण्याणी:—यहां 'संयोग' का अर्थ आसिक्त है। आसीक्त के सूट नाने पर ही जिज्ञासा जागृत होती है। जिज्ञासा जागृत होने पर ही वरवार का समाव दूर होता है। क्या ऐसी सावना का हम अपने जीवन में क्यी २ अनुभव नहीं करते ?
- (२) जो गुम की श्राज्ञा का पालन करनेवाला हो, गुरु के निकट रहता (श्रन्तेवासी) हो, तथा श्रपने गुरु के इंगित तथा श्राकार (मनोभाव तथा श्राकार) का जानकार हो उसे 'विनीत' कहते हैं।
- टिप्पर्गाः—आज्ञापालन, प्रीति और चतुरता—ये तीनों गुण अपणता में होने चाहिये। निकट रहने का द्यर्थ पास रहना इतना ही नहीं है किन्तु गुरु के हृदय में अपने गुणों द्वारा स्थान कर लेना है।
- (३) श्राज्ञा का उल्लंघन करने वाले, गुरुजनों के हृद्य से दूर रहने वाले, शत्रु समान (विरोधी) तथा विवेकहीन सावक को 'श्रविनीत' कहते हैं।
- ﴿ ४ ) जिस तरह सड़ी फ़ितिया सब जगह दुत्कारी जाती है उसी तरह राष्ट्र समान, वाचाल (बहुत वोलने वाला ) तथा दुराचारी (स्वच्छंदी ) शिष्य सर्वत्र अपमानित होता है।
  - ﴿ ५) जिस तरह शुकर स्वादिष्ट श्रन्न के पौधे को छोड़कर विष्टा खाना पसन्द करता है उसी तरह स्वच्छंदी मूर्ख (शिष्य) सदाचार छोड़कर स्वच्छन्द विचरने में ही श्रानन्द मानता है।
    - (६) कुत्ता, शुकर श्रीर मनुष्य इन तीनीं दृष्टान्तों के भावे

- (श्राशय) को सुनकर श्रपने कल्याग का इच्छुक (शिष्य) विनय मार्ग में श्रपना मन लगावे।
- (७) इसिलिये मोक्ष के इच्छुक और सत्यशोधक को विवेक-पूर्वक विनय की आराधना करनी चाहिये और सदाचार को बढ़ाते रहना चाहिये। ऐसा करने से उसको कहीं भी अपमानित अथवा निराश नहीं होना पड़ेगा।
- (८) श्रित शान्त बनो श्रोर मित्रभाव से ज्ञानी पुरुषों से उपयोगी साधन सीखो। निरर्थक वस्तुश्रों को तो छोड़ ही देना चाहिये।
- (९) महापुरुषों की शिक्षा से कुद्ध होना सूर्ख मनुष्य का काम है। चतुर होकर सहनशीलता रक्खो। नीच वृत्ति के मनुष्यों की संगति न करो। हँसी मजाक और खेल कूद भी छोड़ देने चाहिये।
- टिप्पग्ति—महापुरुष जव शिक्षा देते हों तब कैसा आचरण करना चाहिये असका रुक्षण उपरोक्त गाथा में दिया है।
- (१०) कोप करना यह चांडाल कर्म है, यह न करना चाहिये। व्यर्थ वकवाद मत करो। समय की अनुकूलता के अनुस्ता सार उपदेश अवए। कर फिर उसका एकान्त, में चिन्तन-मनन करना चाहिए।
- (११) भूल में यदि कदाचित चांडाल कर्म (क्रोध) हो जाय लो उसे कभी मत छुपाछो। जो दोष हो जाय उसे गुरुजनों के समक्ष खीकार करो। यदि अपना दोष त हो तो विनयपूर्वक उसका खुलासा कर देना चाहिये।

टिप्पर्गी—चांडाल कर्म का आशय दुष्ट (निंदा) कर्म से है। उसमें अधर्म, अकर्त्तव्य, क्रोध, कपट और लंपटता का समावेश होता है।

- (१२) जैसे श्रिडियल टट्ट् ( श्रथवा गरियार बैल ) को हमेशा चावुक लगाने की जरूरत होती है उसी तरह मुमुसु पुरुप को सहापुरुपो द्वारा ताड़ना की श्रपेक्षा न करनी चाहिये। चालाक घोड़ा जिस तरह चाबुक देखते ही ठीक मार्ग पर श्राजाता है, वैसे ही मुमुक्षु साधक को श्रपने पाप कर्म का भान होते ही उसे छोड़ देना चाहिये।
  - (१३) सत्पुरुपों की श्राज्ञा की श्रवज्ञा करने वाला और कठोर वचन कहने वाला दुराचारी शिष्य कोमल गुरु को भी कुद्ध कर देता है। उसी तरह, गुरु के मनोभाव को जान कर तदनुसार श्राचरण करने वाला विनीत शिष्य सचमुच कुद्ध गुरु को भी शान्त कर देता है।
  - टिप्पर्गा साधक दशा में होने के कारण गुरु तथा शिष्य दोनीं ही के द्वारा मूल हो जाना सम्भव है किन्तु यहां पर शिष्य सुम्बन्धी प्रकरण होने से शिष्य कर्त्तस्य ही बताया गया है।
  - (१४) पूंछे विना उत्तर न दे। पूंछने पर श्रयस्य उत्तर न दे, क्रोध को शांत कर, श्रिय वात को भी प्रिय वना कर वोले।
  - (१५) श्रपनी श्रात्मा का ही दमन करना चाहिय क्योंकि यह श्रात्मा ही दुर्दम्य है। श्रात्मदमन करने से इस लोक तथा परलोक दोनों में सुख की प्राप्ति होती है।
    - (१६) तप श्रीर संयम द्वारा अपनी आत्मा का दमन करना यही

्र उत्तम है ! श्रन्यथा (कर्म जन्य) मार श्रथवा दुसरे बन्धन सुमे दुमन करेंगे ही ?

- िरिष्पणी—उक्त सूत्र को अपने आप पर घटाना चाहिये। संयम और तप से शरीर का दमन होता है। यह दमन स्वतन्त्र होता है, किन्तु जो दमन असंयम तथा उच्छृह्वल कृत्ति से होता है परतन्त्र होता है और इसी कारण वह आत्मा को विशेष दुःखदायी होता है।
  - (१७) वाणी अथवा कर्म से, गुप्त अथवा प्रकट रूप में गुरुजनों से कभी वैर नहीं करना चाहिये।

## महापुरुषों के पास किस तरह बैठना चाहिये ?

- (१८) गुरुजनों की पीठ के पास श्रयवा श्रागे पीछे नहीं चैठना चाहिये। इतना पास भी न बैठना चाहिये कि जिससे श्रपने पैरों का उनके पेरों से स्पर्श हो। शय्या पर लेटे लेटे श्रयवा श्रपनी जगह पर बैठे २ ही प्रत्युत्तर नहीं देना चाहिये।
  - (१९) गुरुजनों के समक्ष पैर पर पैर चढ़ाकर, श्रथवा घुटने छाती से सटाकर, श्रथवा पैर फैलाकर भी नहीं बैठना चाहिये।
  - (२०) यदि स्राचार्य बुलावें तो कभी भी मौन ( चुपचाप ) न रहना चाहिये । मुमुक्षु एवं गुरुकृपेच्छु शिष्य को तत्काल ही उनके पास जाकर उपस्थित होना चाहिये।
  - (२१) जब कभी भी श्राचार्य धीमे श्रथवा जोर से बुलावें तब चुपचाप बैठे न रहना चाहिये किन्तु विवेक पूर्वक श्रपना श्रासन छोड़कर धीरता के साथ निकट जाकर उनकी श्राज्ञा सुननी चाहिये।

- (२२) विद्धौते पर लेटे २ अथवा श्रपते आसन पर वैठे २ गुरु जी से प्रश्नोत्तर नहीं करने चाहिये। गुरुजी के पास जाकर, हाथ जोड़कर श्रौर नम्रता पूर्वेक वैठकर श्रथवा खड़े होकर समाधान करना चाहिये।
- (२३) ( गुरु को चाहिये कि ) ऐसे विनयी शिष्य को सूत्र वचन श्रीर उनका भावार्थ, उसकी योग्यता (पात्रता) श्रतु-सार समकावे। भिचुत्रों का व्यवहार कैसा होना चाहिये?
- (२४) भिद्ध कभी श्रसत्य भाषण न करे। कभी भी निश्चया-सक (श्रमुक वात ऐसी ही है श्रथवा श्रन्य रूप में हो ही नहीं सकती इत्यादि प्रकार के) वचन नहीं कहने चाहिये। भाषा के दोष (द्व-चर्यी शब्द प्रयोग, जिससे दूसरे को श्रम या घोखा हो) से वचे श्रीर न मन में कपट माव ही रक्खे।
- (२५) पृंछने पर सावद्य (दूपित) न कहे। अपने स्वार्थ के लिये अथवा अन्य किसी भी कारण से ऐसे वचन न वोले जो निरर्थक (अर्थज्ञन्य) हो अथवा जो सुनने वाले के हृद्य में चुमें।
- (२६) ब्रह्मचारी को एकान्त के घर के पास, छहार की हुफान श्रथवा-श्रन्य श्रयोग्य स्थान में श्रथवा हो घरों के वीचुं की तंग जगह में श्रथवा सिर्याम मार्ग में श्रकेली स्त्री के पास न तो खड़ा ही होना चाहिये श्रोर न उससे संमा- पग (वातचीत) ही करना चाहिये।

- टिप्पग्गी:—ब्रह्मचर्य यह नो मुमुश्च का जीवन बत है। ब्रह्मचारी का आचरण कैसा होना चाहिये उसका यहां निर्देश किया है।
- (२७) (यह मेरा परम सौभाग्य है कि ) महापुरुष मुक्ते मीठां जपालंभ अथवा कठोर शब्दों में भत्सेना करते हैं। इससे मेरा परम कल्याण होगा ऐसा मानकर उसका विवेकपूर्वक पालन करे।
- (२८) गुरुजन की शिद्धा (दग्रह) कठोर तथा कठिन होने पर'
  भी दुष्कृत की नाशक होती है इसिलये चतुर साधक उसको
  अपना हितकारी मानता है किन्तु श्रसाधु जन उसको द्वेष
  जनक तथा क्रोधकारी मानता है।
- (२९) निर्भय एवं दूरदर्शी पुरुष, कठोर दएड को भी उत्तम मानते हैं किन्तु मूढ़ पुरुषों को चमा एवं शुद्धि करने वाला हित-वाक्य भी द्वेष का कारण हो जाता है।
- (३०) गुरुजी के आसन से जो अधिक ऊँचा न हो और जो चरचराता न हो ऐसे स्थिर आसन पर (शिष्य) बैठे। खास कारण सिवाय वहां से न डठे और चंचलता छोड़-कर बैठे।
- (३१) समय होने पर, भिक्षुको (श्रपने) स्थान के बाहर श्राहार-निहारादि क्रियाश्रों के लिये जाना चाहिये श्रौर यथासमय वापिस श्राजाना चाहिये। श्रकाल को छोड़कर, सर्वदा कालधर्म के श्रतुकूल ही सब काम करने चाहिये।
- टिप्पग्गी:—खास कारण के बिना भिक्ष को अपना स्थान नहीं छोड़ना चाहिये और समय २ पर कॉलधर्म को उक्ष्य में रखकर अनुकूलता से काम करना चाहिये।

## भिन्नार्थ जाने वाले भिन्न का धर्म

- (३२) जहाँ बहुत से आदमी पंक्ति भोज में जीम रहे हों वहां भिक्षुको नहीं जाना चाहिये। वह प्रेम पूर्वक दी हुई भिचा ही प्रहर्ण करे। (ऐसी) कठिनता से प्राप्त श्रन्न भी केवल नियत समय पर केवल परिमित मात्रा में ही प्रहर्ण करे।
- (३३) दाता के घर (भोजनालय) से विशेष दूर भी न हो श्रीर न श्रित पास ही हो श्रीर जहाँ दूसरे श्रमण उसकी देख न सकें तथा जहां जाने में दूसरों को लांघना न पड़े ऐसे स्थान में भिछु को भिक्षा के लिये खड़ा होना चाहिये।
- दिए ग्राः -- यदि दूसरे भिश्च उसे देखेंगे तो संभव है कि उसको खेद हो अथवा दाता के भन पर असर हो -- इसिलिये ऐसा न करने का विधान किया गया है।
  - (३४) ( दाता से ) ऊँचे चयूतरे पर खड़े होकर किंवा नीचे खड़े होकर अथवा अतिटूर किंवा अति निकट खड़े होकर भिक्षा प्रहण न करे। भिक्ष उसी निर्दोप अन्न को प्रहण करे जो दूसरे के निमित्त बनाया गया हो।
  - द्विप्पणी:-दूसरे के निमित्त से यह आशय है कि वह भोजन खास भिक्ष के लिये तैयार न किया गया हो।

भिन्नु कैसे स्थान में और किस तरह आहार करे ?

(३५) जहां बहुत जीवजन्तु (कीड़े मकीड़े) न हों, वीज न फैले हों, तथा जो चारों तरफ से ढंका (वन्द) हो— ऐसे स्थान में संयमी पुरुष, विवेक पूर्वक तथा जमीन पर उच्छिष्ट भोजन न पड़े इसकी संभाल के साथ, समभाव (स्वाद का विचार न करते हुए) भोजन करे।

(३६) क्या ही अच्छा वना है, क्या ही अच्छी रीति से बनाया गया है, क्या ही अच्छी तरह से संभारा गया है, क्या ही वारीक कटा है, क्या खूब बना है, क्या कहना है, कैसा अच्छा संस्कार ( छोंक वघार आदि ) हुआ है, आज कैसा खादिष्ट भोजन मिला है—इत्यादि प्रकार की इंद्रिय लोलुपता जन्य दूषित मनोदशा मुनि को त्याग देनी चाहिये।

## गुरु तथा शिष्य के क्या कर्तव्य हैं ?

- (३७) घच्छा घोड़ा चलाने में जैसे सारथी को घानन्द श्राता है वैसे ही चतुर साधक को विद्यादान करने में गुरु को श्रानंद प्राप्त होता है। जिस तरह श्रिड़ियल टट्टू को चलाते २ सारथी थक जाता है वैसे ही मूर्ख को शिक्षण देते २ गुरु भी थक (हतोत्साह हो) जाते हैं।
  - (३८) पापदृष्टि वाला शिष्य (पुरुष) कल्याग्यकारी विद्या प्राप्त करते हुए भी गुरु की चपतों श्रौर भत्सेनाश्रों (मिड़िकयों) को वध तथा श्राक्रोश (गाली) मानता है।
    - (३९) साधु पुरुष तो यह समम कर कि गुरुजी मुमको त्रापने पुत्र, लघुश्राता, त्राथवा स्वजन के समान मान कर ऐसा कर रहे हैं इसलिये वह गुरुजी की शिद्धा (दग्ड) को श्रपना कल्याणकारी मानता है किन्तु पापदृष्टि वाला शिष्य उस दशा में श्रपने को गुलाम मान कर दुःखी होता है।

- टिप्पणी—एक ही शिक्षा के, दृष्टि भेद्र से दो स्वरूप हो जाते हैं।
- (४०) विद्येच्छु भिक्षु का कर्तव्य है कि वह ऐसा व्यवहार न करे . जिससे घ्याचार्य को घ्ययवा घ्रपनी । घ्यातमा को कुद्ध होना, पड़े । ऐसा कोई कृत्य न करे जिससे ज्ञानी जनों की छोटी सी भी चित हो । वह दूसरों के दोप भी न देखे ।
- (४१) यदि कदाचित श्राचार्य्य ऋद्ध हो जाय तो श्रपने प्रेम से उनको प्रसन्न करे। हाथ जोड़कर उनकी विनय करे तथा (क्षमा मांगते हुए) उनको विश्वास दिलावे कि भविष्य में वैसा दोष फिर कभी न कहाँगा।
- (४२) ज्ञानवान पुरुपों ने जैसा धार्मिक व्यवहार किया है वैसा हो वह करे। धार्मिक व्यवहार करता हुआ पुरुप कमी भी निंदा को प्राप्त नहीं होता।
- टिप्पगी—यहां व्यवहार का विधान कर भगवान महावीर ने यह सम-स्नाया है कि आध्यात्मिकता केवल व्यवहार श्रून्य शुष्क दशा नहीं है।
- (४३) श्राचार्य के मन का भाव जान कर श्रथवा उनका वचन सुनकर सुशिष्य को उसे वाणी द्वारा स्वीकार कर, कार्य द्वारा उसे श्राचरण में ले श्राना चाहिये।
- द्रिष्पार्गी-वचन की अपेक्षा आचरण का सृवय आंधक है।
- (४४) विनीत सावक शेरणा विना ही प्रेरित होता है। 'उवर श्राज्ञा हुई श्रोर इघर काम पूरा हुत्रा'—ऐसी तत्परता के साथ वह श्रपने कर्तेत्र्य हमेशा करता रहता है।
  - (४५) इस तरह ( उपरोक्त खरूप को ) जान कर ज़ां बुद्धिमान शिष्य विनय घारण करता है इसका यश लोक में फैलता

है श्रीर जैसे यह पृथ्वी प्राणिमात्र की श्राधार है वैसे ही वह विनयी शिष्य श्राचार्यों का श्राधारभूत होकर रहता है।

## ज्ञानी पुरुष क्या देता है ?

- (४६) सचे ज्ञानी और शास्त्रज्ञ पूज्य पुरुष जब शिष्य पर प्रसन्न होते हैं तब उसे शास्त्र के गुंभीर रहस्य सममाते हैं।
- (४७) (श्रोर) शास्त्रज्ञ शिष्य संदेह रहित होकर कर्म संपत्ति में मन लगाकर स्थितप्रज्ञ होता है श्रौर तप, श्राचार तथा समाधि इनको क्रमशः प्राप्ति करता हुआ दिव्य ज्योति धारण करता है तथा वाद में पाँच व्रतों का पालन करता है।
- (४८) देव, गंधर्व तथा मनुष्यों द्वारा पूजित वह मुमुक्षु मुनि इस मिलन शरीर को छोड़कर इसी जन्म में सिद्ध हो जाता है अथवां (दूसरे जन्म में) महान ऋदिधारी देव होता है।
- टिप्पााि—इन तीन क्लोकों में साधक की क्रमिक श्रेणी वताकर उसका फल दिखाया है। विनय अर्थात् विशिष्ट नीति और यह नीति ही धर्म का मूल है। गुरुजन की विनय से सत्संग होता है, तत्व का रहस्य समझ में आता है और रहस्य समझने के बाद विकास पंथ में अग्रसर हुआ जाता है। इसी विकास से देवगति अथवा मोक्षगति प्राप्त होती है।

ऐसा में कहता हूँ

इस तरह 'विनयशुंत' नामका प्रथम श्रम्ययन समाप्त हुत्रा ।



## परिषह

२

विनय के बाद दूसरा श्रध्ययन परिपहीं का श्राता है। परिपह श्रथीत श्रनेक प्रकार से (शारीरिक कप्र) सहन करना—इसका नाम परिपह है। इन अनेक प्रकारों में से यहां केवल २२ (वाईस ) का वर्णन किया है। तपश्चर्या तथा परिपहों में यह श्रन्तर है कि उपवासादि तपश्चर्या में मृख, प्यास, ठंडी, गर्सी प्रादि कप्ट स्वेच्छा से सहे जाते हैं किंतु भोजन की इच्हा होने पर भी प्रथवा थाली में भोजन रहने पर भी किसी श्राकस्मिक कारण से वह न मिले श्रथवा खाया न जा सके, फिर भी मन में विकार न जाकर अथवा प्रतिकार भाव न लाते हुए सममावपूर्वक उस कष्ट को सहन करना उसको परिपद्द (परिपद्दय) कहते हैं। इस श्रध्ययन में, यद्यपि संयमी को जस्य करके वर्णन किया गया है किन्तु गृहस्थ साधक की भी ऐसे खनेक प्रसंगी का सामना करना पहता है। सहनगीलता के विना संयम नहीं हो सकता, संयम के विना न्याग नहीं, त्याग के बिना श्रात्मविकाश नहीं श्रीर जहां श्रात्म-चिकाश नहीं है घटां मानवजीवन के भौतिम उद्देश्य की सिद्धि भी नहीं है।

### गुरुदेव बोले —

"मैंने सुना है।" श्रायुष्यमान भगवान सुधर्मस्वामी ने इस तरह कहा, यहां पर घस्तुतः श्रमण भगवान काश्यप महावीर ने २२ परिषहों का वर्णन किया है। साधक भिज्ञ (उनको) सुनकर, (उनका स्वरूप) जानकर (उनको) जीतकर, (उनका) पराभव करके भिन्नाचरी में जाते हुए यदि परिषहों से बिर जाय तो भी कायर नहीं बनता।

शिष्यः—भगवन् ! वे बाईस परिषद्द कौन से है जिनका वर्णन श्रमण भगवान काश्यप महावीर ने किया है श्रौर (जिनको) सुनकर, जानकर, जीतकर तथा (उनको) तिरस्कृत करके भिज्ञाचरी में जाता हुश्रा भिज्ञ, परिषद्दों से विर जाने पर भी कायर नहीं वनता ?

श्राचार्यः —हे शिष्य ! वे यही २२ परिषह है जिनका वर्णन श्रमण भगवान काश्यप महावीर ने किया है. जिनको सुनकर, जानकर, जीतकर श्रीर पराभव करके भिन्नाचरी में जाता हुआ भिन्नु, परिषहों से घिर जाने पर भी कायर नहीं बनता।

उनके नाम ये हैं:—(१) ज़ुधा(भूख) परिषह, (२) पिपासा(प्यास) परिषह, (३) शीत(ठंडी) परिषह, (४) उद्मा(गर्मी) परिषह, (४) दंशमशक(डांस मच्छर) परिषह, (६) श्रवस्त्र परिषह, (७) श्ररित (श्रशिति) परिषह, (६) श्रवस्त्र परिषह, (७) श्ररित (श्रशिति) परिषह, (६) चर्या (गमन) परिषह, (१०) निपद्या(वेठनी) परिषह, (११) श्राक्रोश (कठोर वचन) परिषह, (१२) वध (मारपीट) परिण्ह, (१३) शुख्या (श्रयन) परिषह (१४) याचना (मांगना) परिषह (१४) श्राजाभ (न मिजना) परिषह, (१६) रोग (वामारी) परिषह, (१७) तृग्रस्पर्श परिषह, (१६)

मल (मेलापन) परिपह, (१६) सत्कार पुरस्कार (मानापमान) परिपह, (२०) प्रज्ञा (बुद्धि संवन्धी) परिपह, (२१) श्रज्ञान परिपह, (२२) श्रदर्शन परिपह।

- (१) हे जम्बू ! परिपहों के जिस विभाग का भगवान काश्यप ने वर्णन किया है, वह मैं तुम्हें क्रम से कहता हूँ । तुम उसे ध्यान से सुनो ।
- (२) श्रत्यंत उप भूख से शरीर के पीड़ित होने पर भी श्रात्म शक्तिधारी तपस्वी भिक्षु किसी भी वनस्पित सरीखी वस्तु को स्वयं न तोड़े श्रीर न (दूसरों से) तुड़वावे; स्वयं न पकावे श्रीर न दूसरों से पकवावे।
- टिप्पणी—जैन दर्शन में सूक्ष्माति सूक्ष्म हिंसा का विचार किया गया है। इसिल्ये जैन भिक्ष को भिचत्त (जीवरहित) और वह भी अन्य के निमित्त तैयार किये गये और प्रसन्नता पूर्वक दिये गये आहार प्रहण करने का विधान किया गया है। इसके बढ़े ही कड़े नियम हैं इसील्ये यहां टल्लेख किया गया है कि कैसी भी कड़ी भूख क्यों न लगी हो फिर भी भिक्ष किसी भी दनस्पति कायजीव की भी हिंसा न करे और न दूसरों से करावे।
  - (३) धमनी की तरह श्वासोच्छ्वास क्यों न चलने लगे, (भोजन न मिलने से भले ही शरीर की नसें दिखाई देने लगें), शरीर सूख कर कांटा क्यों न हो जाय, छौर शरीर के सभी छंग कौए की टांग जैसे पतले क्यों न हो जाय फिर भी छात्रपान में नियम पूर्वक वर्तनेवाला साधु प्रसन्नचित्त से गमन करे।

टिप्पणी—डम भूख लगने पर भी यदि भोजन न मिले तो भी संयमी भिक्षु ऐसा ही माने:-'चलो, ठीक हुआ; यह अनायास तपश्चर्या होगई'।

(४) कड़ी प्यास लगी हो फिर भी इन्द्रियनिप्रही, श्रनाचार से भयभीत श्रीर संयम की लजा रखने वाला भिन्नु ठंड़ा (सचित) पानी न पिये किन्तु मिल सके तो श्रवित्त (जीव रहित उच्या) पानी की ही शोध करे।

(५) लोगों की आवजाव से रहित मार्ग में यदि प्यास से वंचैन हो गया हो, मुँह सूख गया हो फिर भी साधु मन में दैन्य भाव न लाकर उस परिषद्द को प्रसन्नतासे सहन करे।

टिप्पणी—आवजाव रहित एकांत मार्ग में यदि कोई जलाशय हो तो 'यहां तो कोई है नहीं' ऐसा समझ कर सचित पानी पीने की इच्छा हो आना संभव है। इसीलिये उक्त स्थान का यहां जास निर्देष किया है।

(६) गाम गाम विचरनेवाले श्रौर हिंसादि व्यापारों के पूर्ण त्यागी रूच (सूखा) शरीर धारी ऐसे भिच्न को यदि कदाचित शीत (ठंड़) लगे तो वह जैनशासन के नियमों को याद करके कालातिक्रम ( व्यर्थ समय यापन) न करे।

टिप्पग्री—शीत से वचने के उपाय की चिन्ता में निदाधीन होकर समय न बितावे अथवा नियम विरुद्ध दूसरे उपचार न फरे।

(७) शीत से रचा कर सके ऐसी अपनी जगह नहीं है अथवा कोई वस्न (कंवल आदि) भी अपने पास नहीं है, इसलिए आग से ताप छ ऐसा बिचार भिचु कभी न करे।

- (८) श्रीष्म ऋतु के उप ताप से श्रथवा श्रन्य ऋतु में सूर्य की कड़ी गर्भी से तमाम शरीर वैचेन होता हो श्रथवा पसीने से तरवतर हो तो फिर भी संयमी साधु सुख की परिदेवना (हाय, यह ताप कव शांत होगा! ऐसा क्षांत वचन) न कहे ।
  - (९) गर्मी से वेचेन तत्यद्य मुनि स्नान करने की इच्छा तक न करे और न श्रपने शरीर पर पानी छिड़कें। उस परिपहसे छुटकारा पाने के लिये वह श्रपने ऊपर पंखा भी न करे।
- टिण्पशी—कष्ट का प्रतिकार (उपाय) करने से मन में निर्वलता आती है इससे सायक को हमेशा सावधान रहना चाहिये।
- (१०) वर्षाऋतु में डांस मच्छरों के काटने से मुनि को कितना भी कष्ट क्यों न हो, किर भी वह समभाव रखे श्रीर युद्ध में सब से श्रागे स्थित हाथी की तरह, शत्रु (कोघ) को मारे।
- (११) ध्यानावस्था में ( श्रपना ) रक्त श्रौर मांस खाने वाले उन जुद्र जन्तुश्रों को साधु न मारे. उन्हें न उड़ावे श्रौर न उन्हें त्रास ही दे। इतना ही नहीं उनके प्रति श्रपना मन भी दृपित न करे ( श्रयीत् उनकी तरफ से उपेचा भाव रक्खे )।
- टिप्पर्गा—यदि चित्त पूर्ण रूप से समाधि में लगा हो तो शरीर सम्बन्धी ध्यान विलकुल हो ही नहीं सहता।
- (१२) वस्त्रों के वहुत पुराने श्रयवा फटे होने से " श्रय मेरे पास कोई कपड़ा नहीं रहा" श्रयवा इन फटे-पुराने वस्त्रों को देख कर कोई सुमें नये वस्त्र देवे तो मेरे पास वस्त्र हों ऐसी चिन्तना साधु कभी न करे।

(१३) किसी अवस्था में वस्त्ररहित (अथवा फटे-पुराने वस्त्रों सहित) और किसी अवस्था में वस्त्र सहित हो तो ये दोनों ही दशाएं संयम धर्म के लिये हितकारी हैं। ऐसा जानकर ज्ञानी मुनि खेद न करे।

टिप्पणी-प्रथम की 'किसी अवस्था' अर्थात 'जिनकरुपी अवस्था'।

- (१४) गांव गांव में विचरने वाले श्रीर किसी एकं स्थान में न रहने वाले तथा परिप्रह से रहित (ऐसे) मुनि को यदि कभी संयम से श्रक्ति हो तो वह उसे सहन करें (मन में श्रक्ति का भाव न होने दें)।
  - (१५) वैराग्यवान् , श्रात्मरत्ता में क्रोधादि कषाय से शांत श्रौर श्रारंभ का त्यागी (ऐसा) मुनि, धर्मरूपी बगीचे में बिचरे।

टिप्पग्री:-संयम में ही मन को लगाए रक्खे ।

- (१६) इस संसार में िस्त्रयाँ, पुरुषों की श्रासक्ति का महान् कारण है। जिस त्यागी ने इतना जान लिया उसका साधुत्व सफल हुत्रा सममना चाहिये।
- टिप्पणी:—ि छियों के संग (सहवास) करने से विकार पैदा होता है। विकार से काम, काम से क्रोध, क्रोध से संमोह और अन्त में पतन होता है। मुमुक्ष को इस संत्य को पूर्ण रूप से जानकर छी संग छोड़ देना चाहिये। इस तरह मुमुक्ष 'छियों को भी पुरुषों के विषय में समझना चाहिये।
  - (१७) इस तरह समम कर कुशल साधु स्त्रियों के संग को की चढ़ जैसा मिलन मान कर उस में न फंसे। आहम-विकास का मार्ग हुंड कर संयम में ही गमन करे।

- (१८) संयमी साघु परिपहों से पीडित होता हुआ भी गांव में, नगर में, व्यापारी वस्ती वाले प्रदेश में अथवा राजधानी में भी अदेले ही (परिपहों को ) सहन करता हुआ विचरण करे।
- टिप्पाणीः—अपने दुःएत में दूसरों को भागीदार न बनावे और अपने मन को वक्ष करके विचरे।
- (१९) किसी के साथ होड (वाद) न करके भिक्ष एकाकी (राग द्वेप रहित होकर) विहार करें। किसी स्थान में ममता न करें। गृहस्थों से अनासक्त रह कर किसी भी खास स्थान की मर्यादा ( भेदभाव ) रक्खे विना विहार करें।
- टिप्पणीः संयमी समस्त पृथ्वी को कुटुंच मानकर ममत्व किंवा भेष् भाव रक्षे विना, सभी स्थानों में बिहार करे।
- (२०) स्मशान, शून्य (निर्जन) घर श्रयवा वृक्ष के मूल में एकाकी साधु शांत चित्त से (स्थिर श्रासन से) वैठे श्रीर दृसरों को योड़ा सा भी दु:ख न दे।
- (२१) वहां पर वैठे हुए यदि उस पर उपसर्ग (किसी के द्वारा जान वृक्त कर दिये गये कष्ट ) आवे तो वह उन्हें दढ़ मन से सहन करे, किन्तु शंकित अथवा भयभीत हो कर वह दूसरी जगह न जाय।
- टिप्पग्तिः एकांत में कहाँ और किस तरह मुनि बेटे उसका इसमें विधान किया गया है।
- (२२) सामध्येवान तपस्वी (भिछु) को यदि अनुकूल अथवा प्रतिकूल उपाश्रय (रहने के लिये प्राप्त स्थान ) मिले तो

- वह कालातिक्रम (काल धर्म की सर्यादा का भंग) न करे; क्योंकि 'यह श्रच्छा है, यह खराब है'—ऐसी पाप-दृष्टिरखने वाला साधु श्रन्त में श्राचार में शिथिल हो जाता है।
- (२३) स्त्री, पशु, नपुंसक इत्यादि से रहित, श्रन्छा श्रथवा खराब कैसा भी उपाश्रय पाकर "इस एक रात के उपयोग से भला मुक्ते क्या दु:ख पहुँच सकता है"—ऐसी भावना साधु रक्खे।
- र्रिटपगों स्त्री भयवा पशुरहित स्थान का विधान इसिक्ये किया गया है निससे निर्जन स्थान में भिक्षु समाधि में अच्छी तरह से स्थिर रहे। उसका मन चलायमान न हो।
- (२४) यदि कोई मिक्षु को त्राक्रोश (कठोर शब्द) कहे तो साधु बदले में कठोर शब्द न कहे त्रथवा कठोर वर्तन तथा कोध न करे क्योंकि वैसा करने से वह भी मूर्खों की कोटि में त्रा जायगा। इसलिये विज्ञ भिक्षु कोप न करे।

टिप्पाशी-आक्रोश अर्थात् (कडोर अथवा तिरस्कार व्यंजक शब्द )

- (२५) श्रवण (कान) त्रादि इन्द्रियों को कंटकतुल्य तथा संयम के धैर्य का नाश करनेत्राली भयंकर तथा कठोर वाणी को सुनकर भिक्षु चुपचाप (मौन धारण करके) उसकी उपेना करे श्रीर उसको मनमें स्थान न दे।
- (२६) कोई उसको मारे पीटे तो भी भिक्षु मनमें क्रोध न करे श्रीर न मारने वाले के प्रति द्वेष ही रक्खे किन्तु तितिक्षा ( सहनशीलता ) को उत्तम धर्म मानकर दूसरे धर्म को श्राचरे।

- (२७) संयमी श्रीर दान्त (इन्द्रियों को दमन करने वाला) ऐसे साधुको कोई कहीं मारे या वध करे तो भी वह मनमें 'इस श्रात्मा का तो कभी नाश नहीं होता '— ऐसी भावना रक्खे।
- टिप्पर्गा—अपने ऊपर आये हुए मृत्यु संकट को भी मन में लाये विनार समभाव में सहन करना उसे 'क्षमाधर्म' कहते हैं । क्षमावान किसी भी तरह की प्रतिक्रिया ( वदला लेने की क्रिया ) न करें और न मन में खेद ही माने ।
- (२८) "श्ररे रे! गृहत्यागी भिक्षु का तो जीवन वड़ा ही हुक्कर होता है" क्योंकि वह सांगकर ही सब कुछ प्राप्त कर सकता है। उसको विना मांगे कुछ भी प्राप्त हो नहीं सकता।
- (२९) भिन्ना के लिये गृहस्थ के घर जाकर भिक्ष को अपना हाथ, फैलाना पड़ता है और यह रुचिकर काम नहीं है। इस- लिये साधुपनेसे गृहस्थवास ही उत्तम है—ऐसा भिक्ष कभी न सोचे।
- टिप्पणी—सच्चे मिक्षु को मांगना कई वार अरुचिकर लगता है किन्तु मांगना टनके लिये धर्म्म है। इसी से इसे परिषद्द माना है।
- (३०) गृहस्थों के यहां (जुदी जुदी जगह) भोजन तैयार हो उसी समय साधु भिन्नाचारी के लिये जाय। वहाँ भिक्षा मिले या न मिले तो भी बुद्धिमान भिक्षु खेदखिन्न न हो।
- (३१) "श्राज मुक्ते भिक्षा नहीं मिली, न सही, कल भिन्ता मिल जायगी! एक दिन न मिलने से क्या हुश्रा ?" साधु यदि ऐसा पक्का विचार रक्खे तो उसे भिक्षा न मिलने का कभी दुःख न हो।

- टिप्पग्री—साधक के संकट में उच्च भावना या विचार ही बहें साथी हैं।
- (३२) (कहीं की ) वेदना दुःख से पीडित भिक्षु, उत्पन्न दुःख को जान कर मनमें थोड़ी सी भी दीनता न लावे किन्तु तज्जन्य दुःख को समभाव से सहन करे।
- (३३) भिक्षु श्रौषधि (रोग के इलाज) की इच्छा न करे किन्तुं श्रात्मशोधक होकर शान्त रहे। स्वयं चिकित्सा. (प्रति उपाय) न करे श्रौर न करावे इसी में उसका सचा साधुत्व है।
- उट्टिप्पणी—देहाध्यास ( शरीर का ममत्व ) के त्यागी उच्च योगी की कक्षा की यह बात है। यहां आस्पास के संयोग वळ का विवेक करना उचित है।
- (३४) वस्त्र विना रहने वाले तथा रूझ (रूखे) शरीर वाले तपस्वी साधु को तृए (दर्भ त्रादि) पर सोने से (शरीर को) पीड़ा होती है—
- (३५) या त्र्यतिताप पड़ने से श्रतुल वेदना होती है—ऐसा जान-कर भी तृणों के चुभने से पीड़ित साधु वस्न का सेवन न करे।
- दिटप्पणी—उच्च श्रेणी के जो भिक्ष शारीर पर वस्त्र धारण नहीं करते उनको यदि दर्भशय्या (शरीर) में सुभे तो भी वे उस कष्ट को सष्टन करें किन्तु वस्त्र काम में न लें।
- (३६) प्रीष्म अथवा श्रन्य किसी ऋतु में पसीना से, घूल या मैल से मलिन शरीर वाला बुद्धिमान भिक्षु सुख के लिये

- व्यय न वने (यह मैल कैसे दूर हो-ऐसी इच्छा न करे)
- (३७) अपने कर्मक्रय का इच्छुक भिक्ष अपने उचित धर्म को समम कर जवतक शरीर का नाश न हो तव (मृत्युपर्यंत) तक शरीर पर मैल धारण करे।
- टिप्पणी—यद्यपि उपर के श्लोक देहाध्यास रहित उच्च (श्रेणी) के साधुओं के लिये ही हैं फिर भी सामान्य दृष्टि से शरीर सत्कार करना भिक्ष धर्म के लिये दूपण है अतः इस दूपण को त्यागना और शरीर को आत्मसिद्धि का साधन मानकर उसका विवेक पूर्वक उपयोग करना यही दिचत है।
- (३८) राजादिक या श्रीमंत हमारा श्रिश्चादन (वन्दन) करें, सामने श्राकर हमारा सन्मान करें श्रथवा भोजनादिक का निमन्त्रण करें—इत्यादि प्रकार की इच्छाएं न करे।
- टिप्पणी—सन्मान प्राप्ति की स्वयं इच्छा न करे और न दूसरों को वैसा करते देखकर मन में यह माने कि वे ठीक दर रहे हैं।
- (३९) त्रल्पकपाय (क्रोधादि) वाला, श्रह्म इच्छा वाला, श्रज्ञात गृहस्यों के यहाँ ही गोचरी के लिये जाने वाला तथा स्वादिष्ट पकान्रों की लोछपता से रहित तत्त्वज्ञ भिक्षु रसों में श्रासक्त न वने श्रीर ( उनके न मिलने से ) न ही खेद करे। ( श्रन्य किसी भिक्षु ) का उत्कर्ष देखकर वह इंग्यां न वने।
- (४०) "मैंने अवश्य ही अज्ञान फल वाले (ज्ञान न प्रकटे ऐसे )
  कर्म किये हैं जिससे यदि कोई मुक्ते कुछ पूंछता है तो मैं
  कुछ समम नहीं पाता हूँ। अथवा उसका उत्तर नहीं
  दे पाता—

- (४१) परन्तु अव "पीछे ज्ञानफल वाले कमों का उदय होगा"— इस तरह कमें के विपाक का चिन्तन कर भिक्षु ऐसे समय में इस तरह मनको आधासन दे।
- टिप्पाणी —पुरुषार्थं करते हुए भी अल्पबुद्धि तर्कबुद्धि पैदा न हो तो उससे हताज्ञ न होते हुए पुरुषार्थं में लगा रहे।
- (४२) "में व्यर्थ ही मैथुन से निवृत्त हुआ ( गृहस्थाश्रम छोड़कर ब्रह्मचर्य कारण किया ), व्यर्थ ही इन्द्रियों का दमन किया क्योंकि धर्म कल्याणकारी है या अकल्याणकारी ? यह प्रत्यत्त रूप में तो कुछ दिखाई नहीं देता ( ध्यर्थीत् जब धर्म का फल प्रत्यत्त नहीं दीखता है तो क्यों मैं कष्ट सहूँ ? )
- (४३) ( श्रथवा ) तपश्चर्या, श्रायंबिल इत्यादि प्रहण करके तथा साधु की प्रतिमा ( साधुत्रों के १२ श्रिभप्रहों की किया ), धारण करके विचरते हुए भी मेरा संसार भ्रमण क्यों नहीं छूटता ?
- (४४) इसिलये परलोक ही नहीं है या तपस्वी की ऋद्धि (श्रिणिमा, गरिमा श्रादि) भी कोई चीज नहीं है, मैं साधुपन लेकर सचमुच ठगा गया इत्यादि इत्यादि प्रकार के विचार साधु मन में कभी न लावे।
- (४५) बहुत से तीर्थंकर (भगवान) हो गये, हो रहे हैं और होंगे। उनने जो कहा है वह सब भूंठ है (अथवा तीर्थंकर हुए थे, होते हैं अथवा होंगे ऐसा जो कहा जाता है यह भूंठ है ) ऐसा विचार भिक्ष कभी न करे।
- टिप्पग्गी--मानवदुद्धि परिमित है किन्तु मानव-ऋष्पनाएं अपरिमित

(सीमारहित) हैं। संसार में इतनी वस्तुए हैं कि जिनकी हम करुपना भी नहीं कर सकते—देखना तो दूर की वात है। ऐसी दशा में विवेक पूर्वक श्रद्धा रखकर आत्मविकास के मार्ग में आगे बढ़ते जाना यही करुयाणकारी है।

(४६) इन सव परिपहों को काश्यप भगवान महावीर ने कहा है। उनके स्वरूप को जान कर (श्रनुभव करके) भिक्ष किसी भी जगह उनमें से किसी से भी पीडित होने पर भी कायर नहीं वनता।

टिप्पणी—इनमें से बहुत से परिपद उच्च योगी को, कुछ मुनि को तथा कुछ साधक को लागु पढ़ते हैं फिर भी इसमें से अपने जीवन में बहुत कुछ उतारा जा सकता है। अणगारी (साधु) मार्ग सभा गृहस्थमार्ग यद्यपि दोनों जुदे जुदे हैं किन्तु उनका पारस्परिक सम्बन्ध बढ़ा हो गाढ़ है। दोनों एक ही उद्देश्य की सिद्धि में लगे हुए हैं इसि छिये अमणवर्ग के बहुत से विधान गृहंस्थ को भी लागु पढ़ते हैं। परिपद साधक के लिये अमृत है। सहनशीलता की पाठशाला साधक को आगे ही आगे बढ़ाती है।

ऐसा में कहता हूँ 'इस तरह "परिपह" नामक दूसरा श्रध्ययन समाप्त **हुआ।** 



# चतुरंगीय

1712 BL

## [ चार श्रंग संबंधी ]

३

द्वित में पहिले जड़, शाखा प्रशाखा (छोटी २ डालियां)
पुष्प थ्रौर बाद में फल थाते है अर्थात कम से ये
थ वानें होती है जिस तरह समस्त सृष्टि में यही नियम व्यापक
है इसी तरह जीवन की उन्नति का भी यही कम है। जीवन
विकास की भिन्न भिन्न भूमिकाएं (श्रेणियाँ) उसका कम
कहलाती है। कम (श्रेणियां) विना श्रागे नहीं बढ़ा जाता
इसिलिये इस जीवन विकास का अनुक्रम जिन चार भूमिकाथों
में भगवान महावीर ने बताया है उसका इस श्रध्ययन में वर्णन
किया है।

#### भगवान वोले:---

(१) प्राणिमात्र को इन ४ उत्तम श्रंगों ( जीवन विकास के विभागों) की प्राप्ति होना इस संसार में दुर्लभ है—(१) मनुष्यत्व; (२) श्रुति (सत्य श्रवण); (३) श्रद्धा (निश्चित विश्वास); श्रौर (४) संयम घारण करने की शक्ति।

- टिप्पणी:--मनुष्यत्व अर्थात् मनुष्य जाति का वास्तविक धर्म । मनुष्य-देह मिळने पर भी मनुष्यत्व प्राप्त करना शेप रहता है । मनुष्यत्व के वास्तविक ४ लक्षण हैं:--(१) सहज सौम्यता, (२) सहज कोमलता, (३) अम्बस्तरता (निराभिमान), (४) द्या । सारा-सार विचारों की इतनी योग्यता के वाद ही सद्वस्तुओं के अवण करने की पात्रता आती है । अवण होने के बाद ही सची अदा, और सची अदा होने पर ही अर्पणता और अर्पणता की भावना जागृत होने पर ही गृद्ध त्याग होता है ।
- (२) इस संसार में भिन्न भिन्न प्रकार के जुदे जुदे गोत्र कर्म के कारण जुदी जुदी जातियों में तथा भिन्न भिन्न स्थानों में प्रजाएं (जीव राशि) पैदा होती हैं खौर उनसे यह विश्व स्थान हो रहा है।
- टिप्पण्शि-कर्मवश से जीव संसार में जुदे जुदे स्थानों में पैटा होता है। उसको ईश्वर पैदा करता है अथवा यह सारी सृष्टि ईश्वर ने वनाई है ऐसा कहना युक्ति संगत नहीं है।
- (३) जिस तरह के कर्म होते हैं तदनुसार ये जीव कभी देवयोनि में, कभी नरक योनि में श्रीर कभी श्रासुरी योनि में गमन ( जन्म धारण ) करते हैं।
- टिप्पणी—कर्मवशात् जीवात्मा की जैसी योग्यना स्वामाविक रीति से होती है तद्वुसार उसको उस गति में जाना पढ्ता है।
- (४) कभी क्षत्रिय होता है, कभी चांडाल होता है, कभी बुक्स होता है तो कभी कीड़ा पंतग होता है। कभी कुंथु (क्षुद्र जंतु) या चींटी भी होता है।
- टिप्पणी—जिसकी मां प्राह्मणी और पिता, चाण्डाछ हो उसे 'इइस' कहते हैं। किन्तु यहां 'मिश्र जाति' से आशय है।

- (५) कर्मपिंड से लिपटे हुए प्राणी इस तरह से संसार चक्र में फिरते रहते हैं और जिस तरह से सब कुछ साधन रहने पर भी क्षत्रिय सर्वार्थों की प्रतीति नहीं करपाते उसी तरह संसार में रहते हुए भी उन्हें वैराग्य की प्राप्ति नहीं होती। टिप्पणी—चार वर्णों में क्षत्रियों को विशेष मोगी साना है और इसी लिये उनकी यहां उपमा दो गई है।
- (६) कर्मों के फंदों में फंसे हुए श्रौर तज्जन्य छेश से दु:खी जीव श्रमानुषी (नरक या तिर्यंच) गति में चले जाते हैं।
- (७) कर्मों का श्रिधिक नाश होने पर शुद्धिप्राप्त जीवात्मा, श्रजु-क्रम से मनुष्य योनि को प्राप्त होता है।
- टिप्पग्री-शास्त्रकारों ने मनुष्यभव को उत्तम माना है न्योंकि आत्म-विकास के सभी साधन इस जन्म में प्राप्त होते हैं।
- (८) मनुष्य शरीर पाकर भी उस सत्यधर्म का श्रवण दुर्लभ है जिस धर्म को श्रवण करने से जीव तपश्चर्या, क्षमा श्रीर श्रहिंसा को पासकें।
- टिप्पणी—सर्त्संग, सत्य अथवा सद्धर्म की प्राप्ति तभी मानी जाय जब कि उपरोक्त सद्गुण प्रकट हों।
- (९) कदाचित वैसा सत्य श्रवण मिलभी जाय फिर भी उस पर श्रद्धा होना (सत्यधर्म पर पूर्ण श्रद्धग प्रतीति होना) तो बहुत ही दुर्लभ है, क्योंकि न्यायमार्ग (मुक्तिमार्ग) को सुनने पर भी बहुत से जीव पतित होते हुए देखे जाते हैं।
- टिप्पग्गि—शास्त्र को अथवा गुरुवचन को सत्यबुद्धि से निश्चयपूर्वक धारण करने की स्थिति (दशा) को 'श्रद्धा' कहते हैं। श्रद्धावान् मनुष्य उपदेश श्रवण के बाद अकर्मण्य बैटा नहीं रहता। (आत्मविकास के मार्ग में छग ही जाता है।)

- (१०) मनुष्यत्व, सत्य अवण श्रीर श्रद्धा प्राप्त होने पर भी संयम की शक्ति प्राप्त होना तो श्रित कठिन है। बहुत से जीव सत्य को रुचिपूर्वक सुनते तो हैं किन्तु उसको श्राचरण में नहीं ला सकते।
- टिप्यणी—ऐसा होने का कारण अनिवार्य कर्म बन्धन बताया है अन्यथा सत्य की तरफ रुचि होने पर उसको आचरण में छाये विना रहा नहीं जा सबता।
- (११) मनुष्यत्व को प्राप्त कर जो जीव धर्म सुनकर श्रद्धालु वनता है वह पूर्व कर्म को रोककर शक्ति प्राप्त करता है श्रीर संयम प्रारण कर तपस्वी वनकर कर्म जाल का नाश कर हालता है।
- (१२) सरल श्रात्मा की शुद्धि होती है श्रीर शुद्ध मनुष्य के श्रन्तः करण में ही धर्म ठहर सकता है। ऐसा जीव घी से सिंचित श्रिन की तरह शुद्ध होकर क्रमशः श्रेष्ठ मुक्ति को प्राप्त करता है।
  - (१३) कर्म के हेतु (कारण) को ढूंढो । चमा से कीर्ति प्राप्तकरो ऐसा करने से पार्थिव (स्थूल) शरीर को छोड़कर तू ऊंची दिशा में जायगा।
  - टिप्पर्शा—अपनी अंतरातमा को छक्ष्य करके यह कथन किया गया है। अथवा शिष्य को छक्ष्य करके गुरु ने कहा है।
  - (१४) श्रित उत्कृष्ट श्राचारों ( संयमों ) के पालने से [ जीवातमा] उत्तमोत्तम यद्म (देव ) होता है। वे देव श्रात्यंत शुक्ल ( श्वेत ) कांति वाले होते हैं श्रीर वे ऐसा मानते हैं कि मानों श्रव उनका वहां से कभी पतन ही नहीं होगा।

- टिप्पणी—देवगित में एकांत सुख ही सुख है। वहां बाल्यावस्था, युवावस्था और बृद्धावस्था नहीं होती। वे मृत्यु तक समान दशा में रहते हैं। इसी दृष्टि से उक्त कथन किया गया है।
- (१५) दिन्य सुखों को प्राप्त श्रीर कामरूप (इच्छानुसार रूप) धारण करने वाले वे देव अंचे (कल्पादि) देवलोक में सेंकड़ों पूर्व (श्रंसख्य काल) तक निवास करते हैं।
- टिप्पणी—कल्पादि देवलोक की उच्च श्रेणियां हैं और 'पूर्व' एक अत्यंत विज्ञाल काल प्रमाण को कहते हैं।
- (१६) उस स्थान (देवलोक) में यथायोग्य स्थिति करके आयु के पूर्ण होने पर वहां से च्युत होकर वे देव मनुष्य योनि में उत्पन्न होते हैं और वहां उनको १० श्रंगों की (उत्तमोत्तम सामग्री की) प्राप्ति होती है।
- (१७) चेत्र (प्रामादि ), वास्तु (घर ), सुवर्गा (उत्तम धातुएं ) पद्यु, दास (नौकर ), ये ४ काय स्कन्ध जहां होते हैं वहां वे जन्म लेते हैं।

टिप्पणी-ये चारों विभाग मिलकर एक अंग बनता है।

- (१८) ( श्रोर वे ) मित्रवान, ज्ञातिमान्, उचगोत्र वाले, कांतिमान्, श्रत्परोगी, महावुद्धिमान्, कुलीन, यशस्त्री तथा वलिष्ठ होते हैं।
- टिप्पणी-ये नौ अंग तथा ऊपर का एक मिलकर सब १० अंग हुए।
- (१९) श्रनुपम मनुष्य योग्य भोगों को श्रायुपर्यन्त भोगते हुए भी पूर्व के विशुद्ध सत्यधर्म को पालन कर श्रीर शुद्ध क्षे सन्यक्त को प्राप्त कर—

टिप्पणी—जैनदर्शनानुसार मोक्ष मार्ग की १ छी सीढी का नाम सम्यक्त्व है।

(२०) (तथा) जो पुरुष ४ श्रंगों (जिनका वर्णन ऊपर किया है) को दुर्लभ जानकर संयम ग्रहण कर कमीशों (कर्म समूहों) को तपद्वारा दूर करता है वह श्रवश्य ही सिद्ध होता है (स्थिर मुक्ति को प्राप्त करता है)।

दिप्रणी—नेन दर्शन में आत्म विकास के पुण्य और निर्नरा ये दो अंग माने गये हैं। पुण्य से ही साधन मिलते हैं और सत्य धर्म को समझ कर टन साधनों द्वारा (पतित न होकर) आत्मविकास के मार्ग में अग्रसर होने को "निर्जरा" कहते हैं। सच्चे धर्म को नृष्ट्र की उपमा दी गई है। वह नाचता है फिर भी उसकी निगाह—दृष्टि रस्सी पर ही छगी रहती है। उसी तरह सद्धर्मी की दृष्टि तो, प्राप्त साधनों का उपयोग करते हुए भी मोक्ष की तरफ ही छगी रहती है।

ऐसा मैं छहता हूँ:— इस तरह चतुरंगीय नामक तीसरा श्रध्ययन समाप्त हुआ।



# **असंस्कृत**

**♦←:>**₩

8

ही पड़ते हैं। पूर्व संचित कमों के फल भोगने ही पड़ते हैं। इन दोनों वातों का वर्णन इस अध्ययन में बड़ी सुन्दरता के साथ हुआ है।

#### भगवान बोले :--

- (१) दूटा हुआ जीवन फिर जुड़ नहीं सकता, इसिलये (हे गौतम!) तू एक समय (काल का सबसे छोटा प्रमाण) का भी प्रमाद मत कर। सचमुच गृद्धावस्था से प्रसित पुरुष का कोई शरणभूत नहीं होता ऐसा तू चिन्तन कर। प्रमादी और इसीलिये हिंसक बने हुए विवेकशून्य जीव किसकी शरण में जांयगे।
- टिप्पणी—यद्यपि यह कथन गौतम को लक्ष्य करके कहा गया है फिर भी 'गोयम' शब्द का अर्थ इन्द्रियों का नियम करने वाला 'मन' भी हो सकता है। हम आत्माभिमुख होकर अपने मन के प्रति इस संबोधन का अवश्य उपयोग कर सकते हैं। दूसरी सभी वस्तुएं

ट्टने पर फिर जोड़ी जा सकती हैं, किन्तु यह जीवन दोरी ( जीवन रूपी रस्सी ) एक वार टूट कर फिर कभी नहीं जुढ़ती।

- (२) क़ुबुद्धि वशात् ( श्रज्ञान वशात् ) पाप कृत्य करके जो मनुष्य धन प्राप्त करते हैं वे कर्म वन्ध में वन्धे हुए श्रीर वेर ( की सांकलों में ) फंसे हुए ( मृत्यु समय ) धन को यहीं छोड़ कर ( परलोक में ) नरक गति में जाते हैं।
- (३) सेंध लगाते हुए पकड़ा गया चोर जिस तरह श्रपने कर्म से काटा जाता (पीड़ित होता) है उसी तरह ये जीव इसलोक श्रौर परलोक में श्रपने श्रपने कर्मों द्वारा पीड़ित होते हैं क्योंकि संचित कर्मों को भोगे विना छुटकारा नहीं होता।
- टिप्पग्गी—जो जैसे कर्म करता है उनको वही भोगता है। कर्ता एक हो और भोक्ता कोई दूसरा हो ऐसा नहीं हो सकता। इसी न्याय से इस लोक में जिन कर्मी का फल भोगना वाकी रहता है उनको दूसरे भव में भोगने के लिये उस आत्मा को पुनर्जन्म धारण करना ही पहेगा इस तरह पुनर्भव (पुनर्जन्म) की सिद्धि स्वयमेव हो जाती है।
- (४) संसार को प्राप्त जीव दूसरों के लिये (या श्रपने जीवन व्यवहार में) जो कम करता है वे सब कम उद्य (परि- ग्णाम) काल में खुद उसको ही, भोगने पड़ते हैं। उसके (धन में भागीदार होने वाले) वन्धु बान्यव कमों में भागीदार नहीं होते।
- (५) प्रमादी जीवात्मा धन से भी इस लोक या परलोक में शरण प्राप्त नहीं कर सकता। जिस तरह ( श्रन्धियारी रात में ) दिया के वूमने पर गाद श्रन्धकारं फैल जाता

है इसी तरह ऐसा पुरुष न्याय मार्ग को देख कर भी मानों देखता ही न हो इसतरह व्यामीह में जा-फंसता है। टिप्पण्णि—कुछ लोगों की यह मान्यता है कि 'मरते समय धनसे यमदूत को समझा छेंगे'। किन्तु जीव के चळने के समय धनादि भी शरणरूप नहीं होते इस बात का इसमें हशारा किया है।

- (६) इसिलिये सुप्तों में जागृत (श्रासक्त पुरुषों में निरासक्त ), बुद्धिमान श्रीर विवेकी ऐसा साधक (जोवन का) विश्वास न करे, क्योंकि च्रण भयंकर हैं श्रीर शरीर निर्वल है, इसिलिये भारगढ पद्मी की तरह श्रप्रमत्त होकर विचरे।
- टिप्पणी—काल दृष्य अखंड है किन्तु शरीर तो नाशवान है इस अपेक्षा से भयंकर बता कर क्षणमात्र का भी प्रमाद न करने का उपदेश दिया है। भारंड पक्षी के दो सुख होने पर भी शरीर एक ही होता है इस लिये वह चलते, बैठते, उठते हमेशा मन में ख्याल रखता है। इसी तरह साधक को भी सावधान रहना चाहिये।
- (७) थोड़ीसी भी श्रासक्ति जाल के समान है, ऐसा मानकर डग डग पर सावधान होकर चले। जहां तक लाभ हो तहां तक संयमी जीवन को लम्बावे किन्तु श्रन्तकाल समीप श्राया देख इस मलिन शरीर का श्रन्त लावे।
  - टिप्प्राी अप्रमत्त साधक को जब अपनी आयुष्य की पूर्णता का पूरा २ विश्वास हो जाय तभी उसका समझ पूर्वक त्याग करे अन्यथा देह पर भक्ते ही ममत्व न हो तो भी इसे आत्मविकास का साधन मान कर इसकी रक्षा करने के कर्तव्य को न भूके।
- (८) जैसे सधा हुन्ना त्रौर कवचधारी घोड़ा युद्ध में विजय प्राप्त करता है उसी तरह साधक मुनि स्वच्छन्द ( श्रपनी वासनात्रों) को रोकने से मुक्ति प्राप्त करता है स्रौर पूर्व

- ( श्रसंख्य वर्षों का लम्वा काल प्रमाण ) तक श्रप्रमत्त रह कर जो विचरता है वह मुनि उसी भव से शीव ही मुक्ति को प्राप्त करता है।
- टिप्पणी—पतन के दो कारण हैं, (१) स्वच्छन्द, और (२) प्रमाद।
  मुसुक्ष को चाहिये कि प्रारंभ से ही इन्हें दूरकरे तथा अर्पणता और
  सावधानता को प्राप्त करे।
- (९) शाश्वत (नियति) वादी मतवादियों की यह मान्यता है कि जो वस्तु पिहले न मिली हो पीछे से भी षह नहीं भिल सकती। (यहां विवेक करना उचित है अन्यथा उस मनुष्य को) शरीर का विरह (जुदाई) होते समय अथवा आयुष्य के शिथिल होने पर उनकी भी मान्यता वदल जाती है (और खेद करना पहता है)।
- टिप्पण्थि—जो हमने पहिले नहीं किया तो अब क्या कर सकेंगे ? ऐसा
  समझ कर भी पुरुपार्थ न छोड़े । सब कालों में और सभी परिस्थिति
  में पुरुपार्थ तो करते ही रहना चाहिये । यहां परंपरा के अनुसार
  ऐसा भी अर्थ होता है कि शाश्वतवादी (निश्चय से कह सकें ऐसे
  ज्ञानी जन) त्रिकालदर्शी होने से, अभी ऐसा ही होगा, फिर ऐसा
  नहीं होगा, अथवा अभी वह जीव प्राप्त कर सकेगा, बाद में नहीं आदि,
  आदि निश्चय पूर्वक जानते हैं वे तो पीछे भी पुरुपार्थ कर सकते हैं परन्तु
  चह उपमा तो उन्हीं महापुरुपों को लागू पढ़ती है, औरों को नहीं । जो
  उनकी तरह दूसरा साधारण जीवातमा भी वैसा ही करने लगेतो अन्त
  समय में उसको पछताना ही पढ़ेगा ।
  - (१०) ऐसा शीव्र विवेक (त्याग) करते की शक्ति किसी में नहीं है इसलिये महर्पि, कामों (भोगों) को छोड़ कर,

संसार स्वरूप को समभाव (सम दृष्टि) से समम कर श्रीर श्रात्मरक्षक बनकर श्राप्तमत्त रूप से विचरे।

टिप्पणी—काम सेवन करते हुए भी जागृति या निरासिक रखना सरल नहीं है। इसिछिये प्रथम काम (भोग विकासों) को ही छोड़ देना उत्तम है।

(११) बारम्बार मोह को जीतते हुए श्रीर संयम में विचरते हुए त्यागी को विषय श्रनेक स्वरूप में स्पर्श करते हैं किन्तु भिन्नु उनके विषय में श्रपना मन कलुषित न करे।

(१२) (ललचाने वाला) मन्द मन्द स्पर्श यद्यपि बहुत ही श्राकर्षक होता है किन्तु संयमी उसके प्रति श्रापने मन को श्राकृष्ट न होने देवे, कोध को दबावे, श्राभमान को दूर करे, कपट (मायाचार) का सेवन न करे श्रीर लोभ को छोड़ देवे।

(१३) जो श्रपनी वाणी (विद्वता) से ही संस्कारी गिने जाने पर भी तुच्छ श्रौर पर-निंदक होते हैं तथा राग द्वेष से जकड़े रहते हैं वे परतन्त्र श्रौर श्रधमी हैं ऐसा जान कर साधु उनसे श्रलग रह कर शरीर के श्रन्त तक (मृत्यु-पर्यंत) सद्गुणों की ही श्राकांक्षा करें।

ऐसा मैं कहता हूँ।

्इस तरह "श्रसंस्कृत" नामक चतुर्थ श्रध्ययन पूर्ण हुश्रा।



# श्रकाम मरणीय

~\<del>}\_\_\_</del>++<del>\_\_\_</del><del>\$</del>\

y

स्तियुकाल यह जीवन कार्य का जोड़ है। जीवन में भी मरण तो अनेक वार होता है क्योंकि प्रमाद ही मरण है फिर भी इस अध्ययन में तो श्रीर त्याग के समय की दशा का वर्णन किया है। उस स्थिति को पहिले से ही समक्ष कर आत्मा अप्रमत्त हो सके यही इस वर्णन का हेतु है।

- (१) दुस्तर श्रीर महाप्रवाह वाले इस संसार समुंद्र को श्रानेक पुरुप पार कर गये वहां महावृद्धिमान एक जिज्ञासु ने यह प्रश्न पृंछा:—
- (२) जीवों की मरण समय में दो स्थितियां होती हैं। (१) श्रकाम मरण; श्रीर (२) सकाम मरण।
- टिप्पणी—लिस मरण के समय में अशांति हो टसे अथवा ध्येयझून्य मरण को अकाम मरण और ध्येयपूर्वक मृत्यु को 'सकाम मरण' कहते हैं।
- (३) वालकों का तो श्रकाम मरण होता है जो वारंवार हुश्रा करता है श्रीर पंडित पुरुषों का सकाम मरण होता है जो केत्रल एकही वार होता है।

- टिष्पामी जैनदर्शन में शुद्ध सम्यक्ति जीव के मरण को पंडित मरण, भाना है और ऐसी आत्मा अधिक से अधिक संसार में एक ही बार फिर से जन्म धारण करती है और सामान्य जीवां को अनेक बार जन्म मरण करने पड़ते हैं।
- (१) इस पहिली स्थिति को भगवान महावीर ने इस प्रकार बताई है कि जो इन्द्रिय विषयों में आसक्त है वह बालक (मूर्ख) है और वह बहुत से क्रूर क़त्य करता रहता है।

टिप्पाशी — जो कोई हिंसादि अत्यन्त क्रूर कर्म करता है वहा अकाम-मरण का अनुभव करता है।

- (५) जो कोई भोगोपभोगों में आसक होकर असत्य कर्मों को आचरता है उसीकी ऐसी मान्यता होतो है कि 'मैं ने परलोक देखा ही नहीं है और इन भोगोपभोगों का सुख तो प्रत्यच्च है,।
  - (६) 'ये भोगोपभोग तो हाथ में आए हुए प्रत्यत्त हैं और जो पीछे होने वाला है वह तो समय पाकर आगे होगा (इस-लिये उसकी चिन्ता क्या ?) परलोक किसने देखा है ? और कौन जानता है कि परलोक है या नहीं।
  - (७) 'जो दूसरों को होगा वही मुक्ते भी होगा',—इस तरह यह मूर्ख बड़बड़ाया करता है श्रीर इस तरह कामभोग को श्रासक्ति से श्रन्त में कष्ट भोगता है।

#### भोगों की आसक्ति का परिणाम?

(८) इस कारण वह त्रस और स्थावर जीवों को दंडित करना शुरू करता है श्रौर श्रपने लिये केवल श्रनर्थ से (हेतु पूर्वक श्रथवा श्रहेतु से ) प्राणि समूह की हत्या कर डालता है।

- टिप्पणी—त्रस जीव वे है जो चलते फिरते दिखाई देते हैं। पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पति के जीवों को जो आंखों से स्पष्ट रूप से न दिखाई दें, दन्हें स्थावर जीव कहते हैं यद्यपि आदुनिक वैज्ञानिक शोध से यह बात सर्वमान्य हो गई है कि जल, वायु वनस्पति आदि में सुदम जीव हैं।
- (९) क्रमशः हिंसक, श्रसत्यभाषी, मायाचारी, चुगलखोर, राठ श्रोर मूर्ख वह शराव श्रीर मांस खाता हुश्रा, ये वस्तुएं उत्तम हैं ऐसा मानता है।
- (१०) काया श्रोर वचनों से मदान्ध वना हुआ तथा घन श्रीर स्त्रियों में श्रासक्त वना हुआ वह, जैसे केंचुआ मिट्टी की दो प्रकार से इकट्टी करता है उसी तरह, दो तरह से कर्मक्षी मल को इकट्टा करता है।

टिप्पणी—'दो तरह में यह इक्टा करना' इसका आधाय, यहां दारीर और आत्मा दोनों के अग्रुद्ध होने से हैं। दारीर के पतन होने के बाद उसको सुधारने का मार्ग वढ़ी कठिनता से मिल भी नाता है किंतु आत्मपतन के उद्धार का मार्ग मिलना तो असंभव जैसा कठिन हैं।

- (११) उसके वाद, परिणाम में रोगों द्वारा जर्जरित श्रीर उसके कारण श्रत्यन्त खिन्न हुश्रा वह जीव हमेशा पश्चात्ताप की श्रिम में तपा करता है। श्रीर श्रपने किये हुए दुष्कर्मी को याद कर करके वह परलोक से भी श्रिधकाविक हरने लगता है।
- (१२) "द्वराचारियों की नहां गित होती है ऐसे नरकों के स्थानों को मैंने सुना है। वहां क्रूर कर्म करने वालों को श्रसहा नेदना होती है।

टिप्पण्यि—जैन शास्त्रों में ७ नरकों का विधान है जहां कृत कर्मी की भयंकरता के फलस्वरूप उत्तरोत्तर अकल्पनीय वेदनाएं नारिकयों को भोगनी पड़ती हैं।

- (१३) वहां श्रीपपातिक ( खयं कर्मवशात् उत्पत्ति होती है ऐसे नरक ) स्थानों जिनके विषय में मैंने पहिले सुना है, वहां जाकर जीव कृत कर्मों का खूब ही पश्चात्ताप करते हैं।"
- (१४) जैसे गाड़ीवान जान-वृक्त कर सरियाम रास्ता को छोड़ कर विषम मार्ग में जाय श्रीर वहां गाड़ी की धुरी दूटने से शोक करता है।
- (१५) उसी तरह धर्म को छोड़कर श्रधर्म को प्रहण कर मृत्यु के मुंह में गया हुआ वह पापी जीव, मानों जीवन की धुरा टूट गई हो वैसे ही शोक करता है।
  - (१६) उसके वाद वह मूर्ख, मरण के त्रांत में भय से त्रस्त होकर किल (जुए के दाव) से हारे हुए ठग की तरह श्रकाम मरण की मौत मरता है।
  - टिप्पणी—जुए में कभी २ जिस तरह धूर्त भी हार जाते हैं वैसे ही अकाममरण से प्रेसा पाणी जीव जन्म की वाज़ी हार जाता है।
  - (१७) यह वालकों ( मूर्ख प्राणियों ) के श्रकाम मरण के विषय
    में कहा । श्रव पंहितों ( पुर्यशील पुरुषों ) के सकाम
    मरण के विषय में मैं कहता हूँ वह ध्यान पूर्वक सुनो—ऐसा
    भगवान सुधर्म स्वामी ने कहा:—
  - (१८) पुण्यशाली (सुपिवत्र) पुरुषों, ब्रह्मचारियों स्रौर संयमी पुरुषों का व्याघातरिहत स्रौर स्रति प्रसन्नता पूर्ण वह मरण, जैसा कि मैंने सुना है—

- (१९) सव भिक्षुत्रों को या मव गृहस्यों को प्राप्त नहीं होता है किन्तु कठिन वत पालने वाले भिक्षुत्रों श्रीर भिन्न २ प्रकार के सदाचार सेवन करने वाले गृहस्थों को ही प्राप्त होता है।
- (२०) वहुत से छुसाधुत्रों की श्वपेत्ता गृहस्य भी श्रधिक संयमी होते हैं किन्तु साधुता की दृष्टि से तो सब गृहस्यों की श्रपेक्षा साधु ही श्रधिक संयमी होता है।
- टिप्पाणी—घड गाथा अत्यन्त गम्भोर और सघे संयम का प्रतिपादन करनेवाली है। वेश या अवस्था विशेष संयम के पोषक या बाधक हैं हो नहीं।
- (२१) बहुत काल से धारण किया हुन्या चर्म, नग्नत्व, जटा, भूद्रे, संघाटि (बौद्ध साधुन्नों का उत्तरीय बस्त्र), या मुंडन न्नादि कि समी चिन्ह दुराचारी वेशधारी साधु की रचा नहीं कर सकते।
  - टिप्पणी— भिन्न भिन्न चिन्ह ( तिलक, छापे, चर्म, जटा आदि ) संयम के रक्षक नहीं हैं केवल सदाचार ही संयम का रक्षक है।
  - (२२) भिचाचरी करनेवाला भिक्ष भी यदि दुराचारी होगा तो वह नरक से नहीं छूट सकता। (सारांश यह है कि) चाहे भिक्षु हो या गृहस्य, जो कोई भी सदाचारी होगा वही स्वर्ग में जा सकता है।
  - टिप्पणी—साधु नरक नहीं जाता या धावक नरक नहीं जाता ऐसा ठेका किसी ने नहीं छिया। जो कोई भी जिस किसी अवस्था में रह कर दुराचार करेगा वह अवस्थ ही नरकगामी होगा और जो कोई सदाधार सेवन करेगा वह स्वर्ग प्राप्त करेगा।

## गृहस्थी सुत्रती (सदाचारी) कैसे वने ?

- (२३) गृहस्थ भी सामायिकादि श्रंगों को श्रद्धापूर्वक ( ध्रथीत् मन, वचन श्रौर काया से ) स्पर्श ( गृहण् ) करे श्रौर महीने की दोनों पिक्खश्रों को पौषध धारण करे।
- दिण्पणी—सामायिक—यह जैन दर्शन में आत्मिचितन की किया है। और इस किया को श्रावक प्रायः हमेशा ही करते ही रहते हैं इन कियाओं को शुद्ध रीति से करते रहने से आत्म साक्षात्कार होकर मुक्तिकी प्राप्त हो सकती है। परन्तु ये सामायिक मात्र दो घड़ी भर की किया है और पीषध किया एक पूरे दिन रात तक आत्मिचतन करने की किया है। पीषध के दिन उपवास करे और सौम्यासन से बैठ कर आत्मिचतवन करता रहे ऐसा विधान है।
- (२४) इस तरह विचारपूर्वक गृहस्थावास में भी उत्तम व्रत से (सदाचारी) रह सक्ते वाला जीव इस श्रौदारिक
- ( मिलन ) शरीर को छोड़ कर देवलोक में जा सकता है। टिप्पणी—जैन शास्त्रों में मनुष्यों तथा पद्युओं के शरीर को औदारिक शरीर कहा है। औदारिक अर्थात् हड्डी, मांस, रुधिर, चमड़ा आदि

वीभत्स (घृणित) वस्तुओं का पुक्ष ।

- (२५) श्रीर जो संवर करने वाला (संसार से निवृत्त हुआ) भिक्षु-होता है वह सब दु:खों का नाश करके मुक्त श्रथवा महा ऋदिमान देव (इन दोनों में से एक) होता है।
- इटिप्पणी—यहां एक शंका होती है कि मुनि को तो मुक्ति प्राप्ति होती है,
  गृहस्थ को क्यों नहीं होती ? परन्तु यह बात तो स्पष्ट है कि गृहस्थ जीवन
  में त्याग—यह एक अपवाद है। जो त्याग गृहस्थावस्था में दुःसाध्य
  लगता है वही साधु अवस्था में मुसाध्य होता है और वहां उसकी
  विशेषता भी है। इसीलिये गृहस्य की अपेक्षा त्यागी अधिक

शीव्रता और अधिक सरलता से मुक्ति प्राप्त कर सकता है। वास्त-विक रीति से तो जैन दर्शन में त्याग ही मुक्ति का अनुपम साधन माना गया है फिर मले वह साधु नीवन में हो और चाहे वह गृहस्थ जीवन में हो।

## देवों के निवास स्थान कैसे होते हैं ?

- (२६) देवों के स्थान अत्यंत उत्तम, श्रत्यंत श्राकर्षक, श्रनुक्रम से उत्तरोत्तर श्रियक दिल्य कांतिमान, यशस्त्री होते हैं श्रीर वहां उच प्रकार के देव निवास करते हैं।
  - वहां विराजमान देव कैसे होते हैं ?
- (२७) वहां के निवासी देव दीर्घ आयुष्यवान, श्रत्यन्त समृद्धि-मान्, काम-रूप (इच्छानुसार रूप घारण करने वाले) दिन्य ऋदिमान्, सूर्य के समान कान्तिमान्, और मानों श्रभी हाल ही पैदा हुए हैं ऐसे सुकुमार देदीप्यमान् होते हैं।
- (२८) जो संसार की श्रासिक (ममत्व) से निवृत्त होकर संयम तथा तपश्चर्या का सेवन करता है वह चाहे साधु हो या गृहस्थ हो इन (उपरोक्त) स्थानों में श्रवश्य, जाता है।
- (२९) सच्चे पूजनीय, त्रह्मचारी (जितेन्द्रिय) श्रोर संयमियों का (वृत्तान्त) सुनकर शीलवान् तथा वहु सूत्री (शास्त्र का यथार्थ ज्ञाता) साधक मरणांत काल में दुःख नहीं पाता है।
- (२०) प्रज्ञावान् पुरुप द्या धर्म श्रौर चमा द्वारा (वाल तथा पंहित मरणों का ) तील करके उसमें विशेष ध्यान देकर

(अर्थात् उस प्रकार की उत्तम आत्म-दशा को प्राप्त करके) विशेष प्रसन्न होता है।

(३१) श्रीर उसके बोद जब मृत्यु समीप श्राती है तब वह श्रद्धालु साधक उत्तम गुरु के पास जाकर लोमहर्ष (देहमूच्छी) को दूर कर इस देह के वियोग की इच्छा करे।

टिप्पणी—जिसने अपने जीवन को धर्म में ओतप्रोत कर दिया है वही अन्त समय में मृत्यु को आनन्द के साथ मेंट सकता है।

(३२) ऐसा मुनि मृत्यु प्राप्त होने पर इस शरीर को दूर कर तीन प्रकार के सकाममरणों में से (किसी) एक मरण द्वारा श्रवश्य मृत्यु पाता है।

टिप्पणी—यह सकाममरण तीन प्रकार का होता है, (१) मक्त प्रत्यस्थान मरण (मृत्यु समय भाहार, जल, स्वाद्य, खाद्य, किसी भी प्रकार की वस्तु का प्रहण न करना); (२) इंगित मरण (हसमें चार प्रकार के भाहार के पच्चकलाण सिवाय क्षेत्र की भी मर्यादा बनाली जाती है); (३) पादोपगमन मरण (कंपिलि वृक्ष की शाखा की तरह एक हो करवट कर मृत्यु पर्यंत पढ़े रहना) इस तरह तीन प्रकार के सकाममरण होते हैं।

ऐसा मैं कहता हूँ।

इस प्रकार 'श्रकाममरणीय' नामक पांचवां श्रध्ययतः समाप्त हुस्रा।



# ज्जुल्लक निर्प्रथ

#### and the same of th

## श्रनाचारी भिज्जुओं का श्रध्ययन

દ્

शास्त्रपढ़जान से श्रथवा वाणी द्वारा मोत्त की वात शास्त्रपढ़जान से श्रथवा वाणी द्वारा मोत्त की वात करने से उसका नाश नहीं हो सकता। श्रज्ञान का निवारण करने के लिये भी कठिन से कठिन पुरुपार्थ श्रीर विवेक संपादन करने चाहिये। इस जन्म में प्राप्त साधन, जैसे धन, परिवार श्रादि का मोह भी सरजता से नहीं दृद सकता। उसकी श्रासक्ति हटाने के लिये भी कठिन से कठिन तपश्चर्या करनी पड़ती है तो श्रनन्त जन्मों से वारसे (उत्तराधिकार) में प्राप्त श्रीर जीवन के प्रत्येक श्रणु के संस्कार में पेंठे हुए श्रज्ञान की दूर करने के लिये यहुत भारी प्रयत्न करना पड़ेगा, यह वात स्पष्ट ही है।

केवल वेश परिवर्तन (भेप-चद्लने) से विकास नहीं हो सकता। वेश परिवर्तन के साथ ही साथ हदय का भी परि-चर्तन होना चाहिये। यही कारण है कि जैनदर्शन में झान के साथ २ ध्राचार (वर्तन) की ध्रावश्यकता पर षहुत जोर दिया गया है।

#### भगवान बोले:--

- (१) जितने श्रज्ञानी पुरुष हैं वे सब दुःख उत्पन्न करने वाले हैं (दुःखी हैं,) वे मूढ पुरुष इस श्रनन्त संसार में बहुत वार नष्ट (दुःखी) होते हैं।
- टिप्पणी—अज्ञान से मनुष्य स्वयं तो दुःखी होता ही है साथ ही अपने पदोसियों को भी वह दुःखदायी होता है।
- (२) इसिलिये ज्ञानी पुरुष, जन्म मरण को बढ़ाने वाले इस जाल को समक्त कर ( छोड़कर ) श्रपनी श्रात्मा द्वारा सत्य की खोज करे श्रीर सत्यशोधन का पहिला साधन मैत्रीमाव है, इसिलिये प्राणीमात्र के साथ मित्रभाव स्थापे।
- (३) स्त्री, पुत्र, पौत्र, माता, पिता, भाई, पुत्र वधुएं श्रादि कोई भी श्रपने संचित कर्मों द्वारा पीड़ित तुम्हें लेशमात्र भी शरणभूत नहीं हो सकते।
- (४) सम्यक् दृष्टि पुरुष को अपनी (शुद्ध दृष्टि से) बुद्धि से इस बात को विचारनी चाहिये श्रीर पूर्व परिचय (पूर्व वासना जन्य उद्रेक) की इच्छा न करनी चाहिये। उसे श्रासिक और स्तेह को तो सर्वथा दूर ही कर देना चाहिये।
- टिप्पणी—सम्यक् दर्शन अर्थात् आत्मभान । ज्यों ज्यों आसिक और राग दूर होते जाते हैं त्यों त्यों आत्मदर्शन होता जाता है। इस अवस्था में, पूर्व में भोगे हुए भोगोपभोगों का मन में स्मरण न आने दे और आत्म जागृति में निरन्तर सावधान रहे, ऐसा विधान किया गया है।
  - (५) गाय, घोड़ा, श्रादि पशुधन को, मिण्कुंडलों को, तथा दासी दास श्रादि सन को छोड़ कर तू कामरूपी (इच्छा-

- नुसार रूप थारण करने वाला) देव वन सकेगा । (मन में ऐसा विचारना चाहिये)।
- .(६) (श्रोर) स्थावर श्रथवा जंगम किसी भी प्रकार की मिल-इत (धन संपत्ति), धान्य या श्रामूपण, कर्मों के फल से पीड़ित मनुष्य को दुःस्रों के पंजों से नहीं छुड़ा सकते ऐसा तू समम ।
- (७) श्रात्मवत् सर्वत्र सव जीवों को मान कर (श्रर्थात् जिसे तरह हमें श्रपने प्राण प्यारे हैं उसी तरह दूसरों को भी श्रपने श्रपने प्राण प्यारे हैं ऐसा जान कर) भय श्रीर वैर से विरक्त श्रात्मा किसी भी प्राणी के प्राणों को नहने (न मारे या न सतावे)।
- िटण्पर्गा—मय ऋ्रता से ही पैदा होता है। जो मनुष्य जितना ही अधिक ऋर होगा उतना ही वह भयभीत भी रहेगा। देर यह प्राञ्जता की भावना हैं। इन दोनों से यदि विरक्त हो जाय तो फिर सर्व जीवों के प्रति प्रेमामृत बहता रहे। अपनी टपमा से (जैसा अपने टिये वैसा ही दूसरों के टिये) प्रत्येक जीव के साथ वर्षे तो प्राणीमात्र पर स्वाभाविक प्रेम पैदा हुए बिना न रहे।
- (८) मालिक की त्राज्ञा विना कोई भी वस्तु प्रहरण करना यह नरक गति का कारण है ऐसा मान कर घास का तिनका भी दिये विना प्रहरण न करें। भिक्षु श्रपनी इन्द्रियों का निप्रह करके श्रपने पात्र में दाता द्वारा स्वेच्छापूर्वक दिये गये भोजन को ही प्रहण करें।
- टिप्पर्णा—अदत्त की मनाई गृहस्य के लिये भी है किन्तु इन दोनों में भन्तर देवट इतना ही है कि गृहस्य पुरुषार्थ करके अपने इक की

वस्तु छे सकता है। यदि वह नीति का भंग कर, दी हुई वस्तु को विपिस छे छे तो वह भी अदत्त ही है।

- (९) (यहाँ) बहुत से तो ऐसा ही मानते हैं कि पापकर्म त्याग किये विना भी श्रार्थधर्म को जानने मात्र से ही सर्व दुःखों से छूट सकते हैं (किन्तु यह ठीक नहीं है)।
- दिप्पणी—इस रलोक में ज्ञान की अपेक्षा वर्तन (आचरण ) की महत्ता बताई है। आचार न हो तो वाणी निरर्थक है।
- (१०) वंध श्रौर मोक्ष की बातें करने वाले, श्राचार का व्याख्यान देने पर भी स्वयं कुछ श्राचरण नहीं करते। वे मात्र वाक्तूरता (वाणी की बहादुरी) से ही श्रपनी श्रात्मा को श्राश्वासन देते हैं।
- ्(११) भिन्न २ तरह की (विभिन्न) भाषाएं (इस जीवको) शरणभूत नहीं होती है तो फिर कोरी विद्या का अधीश्वर-पन (पंडितपन) क्या शरणभूत होगा ? पाप कमों द्वारा पकड़े हुए मूर्ष कुछ न जानते हुए भी अपने को पंडित मानते हैं।
- (१२) जो कोई बाल (श्रज्ञानी) जीव; शरीर में, रंग में, सौंदर्य में सर्व प्रकार से (श्रथीत मन, वचन श्रीर काया से) श्रासक्त होते हैं वे सब दुःख भोगी होते हैं।
- (१३) वे इस श्रपार भवसागर में श्रमन्तकाल तक चक्कर लगाते रहेंगे, इस लिये मुनि का कर्तव्य है कि वह चारों तरफ देख भाल कर श्रप्रमत्त होकर विचरे।
- (१४) बाह्य सुख को आगे करके (मुख्यता देकर) कभी किसी (वस्तु) की इच्छा न करे।

- टिप्पर्गा—शरीर, धन, स्वजन आदि सामग्री मुख्य नहीं है, गौज है। उसका दुरुपयोग करने में ही सुख मिल सकता है। उसकी लालसा में यदि कोई जीवन खर्च करेगा तो वह सब कुछ स्त्रो बैठेगा।
- (१५) कर्मों के मृल कारण (वोज) का विवेक पूर्वक विचार करके श्रवसर (योग्यता) देख कर (संयमी वनने के पीछे) निर्दोष भोजन श्रीर पानी को भी माप (परिमाण) से प्रह्रणकरे। टिप्पणी—योग्यता विना संयम नहीं टिक सकता। इसी छिए 'अवसर

टिप्पणा—योग्यता विना संयम नहीं टिक सकता। इसी लिए अवसर देख कर इस विशेषण का प्रयोग किया है। त्याग और तप छे विना पूर्व संचित कमों का नाश असंसव है इसी लिए त्याग को अनिवार्य वताया है।

- (१६) त्यागी लेशमात्र भी संप्रह न करे। जैसे पत्ती श्रन्य वस्तुत्रों से निर्पेक्ष रह कर केवल परों को श्रपने साथ लेकर विचरता है वैसे हो मुनि भी (सद वस्तुश्रों से) निर्पेत्त होकर विचरे।
  - (१७) लज्जावन्त ( संयमी लज्जा रखने वाला ) श्रौर प्रहर्ण करने में भी मर्योदा रखने वाला भिच्नु श्राम, नगर इत्यादि स्थानों में, बन्धन रहित ( निरासक्त ) होकर विचरे श्रौर प्रमादियों ( गृहस्थों ) के संसर्ग में रहने पर भी श्रप्रमत्ता रहकर भिक्षा की गवेषणा ( शोध ) करे।

"इस प्रकार से वे अनुत्तर ज्ञानी तथा अनुत्तर दर्शनधारी अर्हन्त भगवानज्ञातपुत्र महावीर विशाली नगरो में व्याख्यान करते थे"—ऐसा जंबू स्वाभी को सुधर्म स्वामी ने कहा। ऐसा मैं कहता हूँ

इस तरह "चुल्तक निर्यन्थ" नामक छठा अध्याय समाप्तहुआ।

The same of the sa

# एलक

#### बकरे का अध्ययन

9

नहीं है। भोगों में जितनी आसिक होगी उतनी ही आत्मा अपने स्वरूप से दूर रहेगी। जितना ही अपने स्वरूप से दूर रहा जायगा उतनी ही पापपुंज की वृद्धि होगी और परिणाम में अधोगित में जाना पड़ेगा। इसिलिये मनुष्य जन्म को सार्थक करना यही अपना परम कर्तव्य है।

- (१) जैसे स्रातिथि (मेहमान) को लक्ष्य करके (निमित्त) कोई स्रादमी स्रापने स्रांगन में वंकरे को पालकर चावल स्रोर जो देकर पोषण करे।
- (२) इसके बाद वह हृष्ट पुष्ट, बड़े पेट का, मोटा ताजा, खूव चर्बी वाला वकरा श्रोर भी विपुल देहधारी बनता है मानों श्रतिथि की ही राह देख रहा है!
- (३) जब तक वह श्रितिथि घर नहीं श्राता तभी तक वह विचारा (बकरा) जी सकेगा, परन्तु श्रितिथि के घर श्राते ही

वह श्रीर घरवाले उसका माथा काट डालते (वय कर डालते) हैं श्रीर उसे खाजाते हैं।

(४) सचमुच जैसे वह वकरा केवल श्रतिथि के लिये ही पाला पोसा गया था उसी तरह श्रधर्मी वालक (मूर्ख) जीव मी (ब्रूर कर्म करके) नरक गति का वंघ करने के लिये ही भोगोपभोगों (काम) द्वारा पाप से पोसे जाते हैं।

टिप्पणी—जिस तरह वक्स खाते समय खूव आनंद मग्न होता है उसी तरह भोग भोगते समय कीवात्मा क्षणिक सुख में मग्न हो जाता है किन्तु जय अतिथिरूपी काळ ( मृत्यु ) आता है तब उसकी महा दुर्गति होती है और पहिले भोगा हुआ, किंचित क्षणिक सुख महा दुश्वरूप हो जाना है।

#### नरकगामी वाल जीव कैसे दोपों से घिरा रहता है ?

- (५) वाल जीव हिंसक, श्रसत्यभाषी, वटेमार, डाकृ, मायाचारी, श्रथमें की कमाई खाने वाले, शठ, श्रीर—
- (६) स्त्रियों में श्रासक्त, इन्द्रियलोछपी, महारंभी, महा परि-भईं।, मद्यपी तथा मांसभक्षक, परापकारी, पाप करने में खूब पुष्ट (पापी ),—
- (७) वकरा छादि पशुर्छों के मांस को खाने वाले, वह पेटवाले (देयदिय भक्षक), इपण्य खाकर शरीर में रक्तवृद्धि करने वाले, ऐसे ये श्रधर्मी जीव, जैसे वह पुष्ट वकरा छातिथि की राह देखता है वैसे ही वे नरकगित की राह देखते हैं। (श्रर्थान् ऐसे पापी मरकर नरक में जाते हैं।)

टिप्यणि—स्पर्शन, रसन, ज्ञाण, च्छु, और कान इन पांच इन्द्रियों के विपयों में जो आसक्त हैं दसे इन्द्रिय कोछ्यी कहते हैं। महारंभी

- अर्थात् महास्वार्थी हिंसक, और महापरिग्रही अर्थात् अत्यन्त ( असं-नोपो ) श्रासक्ति वाला ।
- (८) (गुरगुरे) कोमल आसन, शय्याएं, सवारियां (गाड़ी घोड़ा आदि), धन तथा भोगोपभोगों को च्रायभर भोग कर अन्त में, कष्टोपार्जित धन को, तथा अनन्त कर्ममल को इकट्ठा करके—
- (९) इस तरह पाप के बोम से दबा हुआ जीवातमा केवल वर्त-मान काल की ही चिन्ता में मग्न (भविष्य कैसा दु:खद होगा इसका विचार किये बिना) रहकर क्षिणिक सुख भोगता है किन्तु जैसे अतिथि के आने पर वह पुष्ट वकरा महादु:ख के साथ मृत्यु को प्राप्त होता है वैसे ही वह पापी भी मृत्यु के समय अत्यंत पश्चात्ताप करता है।
  - टिप्पणी—प्रत्युत्पन्न परायण अर्थात् पीछे क्या होगा उसको नहीं विचा-रने वाला जीव। कार्य को प्रारंभ करते समय जो उसके परिणाम को नहीं विचारता है वह अन्त में खूब हो पछताता है किन्तु पिछला पश्चात्ताप विलक्कल व्यर्थ है।
  - (१०) ऐसे घोर हिंसक आयु के अंत मे इस शरीर को छोड़कर कर्म पाश में बंधकर आसुरी दशा को प्राप्त होते हैं अथवा नरकगति में जाते हैं।
  - टिप्पणी जैनधर्म में ऐसे घोर हिंसकों के लिये असुरगति किंवा नरकगति ये ही दो गतियां मानी हैं।
- (११) जैसे एक मनुष्य ने एक कानी कौड़ी के लिये लाखों सुवर्ण मुद्राएं (मोहरें) खर्च करदी अथवा एक रोगमुक्त राजाने अपध्य रूप केवल एक आम खाकर अपना सारा

राज्य गंत्रा दिया (वैसे ही जीवात्मा क्षिणिक सुख के लिये श्रपना तमाम भव विगाड़ लेता है)।

टिप्पण्डि—उक्त दोनों शाखोक्त दृष्टांत हैं। ताल्पर्य यह है कि अनुपर्म तथा अमृत्य आत्म सुख को छोड़कर जो कोई जड़ जन्य त्रिपय भोगों। की इच्छा करता है वह कानी कोड़ी के लिये लाखों सुवर्ण मोहरें गंवा देतां है। रोगमुक्त करने वाले वैद्य ने राजा को पथ्य पालन के लिये आम न खाने को कहा था किन्तु ज़रा से स्वाद के लोभ सेटसने आम खालिया जिससे उसकी मृत्यु हुई। इसी तरह ये संसारी जीव क्षणिक सुख के लिये अपने अनन्त आत्मिक सुख का नाश करके संसार में अमण करते ही फिरते हैं।

## देवगति के सुखों की मनुष्य-गति के सुखों से तुलना

- (१२) (इस तरह से) मनुष्य-गित के भोगोपभोग देवगित के भोगों के सामने विलक्कल तुच्छ हैं। देवगित के भोग (मनुष्य-गित के भोगों की अपेद्या) हजारों गुने अधिक अरेर आयुपर्यंत दिव्य स्वरूप में रहने वाले होते हैं।
- (१३) उन देवों की श्रायु भी श्रमयीदित ( जिसे संख्या द्वारा गिना. न जासके ) काल की होती हैं। ऐसा जानते हुए भी सैं से भी कम वर्षों की मनुष्य श्रायु में दुष्ट बुद्धि वाले पुरुष विषय मार्ग में बुरी तरह फँस जाते हैं।
- (१४) जैसे तीन व्यापारी मृही लेकर व्यापार करने (परदेश) गये ये किन्तु उनमें से एक की लाभ हुआ, दूसरा श्रपनी मृही ज्यों की त्यों लाया,
- (१५) श्रीर तीसरा श्रपनी गांठ की मूडी भी गुभाकर पीछे जीटा

٠, ا

था। यह तो एक न्यावहारिक उपमा है। परन्तु इसी प्रकार धर्मार्जन के विषय में भी जानना चाहिये।

- िटप्पणी—ये तीनों दृष्टांत शास्त्र में हैं। इस श्लोक में उनका निर्देश मात्र किया है।
- ५१६) जो साधक अपने में मनुष्यत्व प्रकटाता है वह अपनी मूडी को सुरचित रखता है (मनुष्य शरीर की प्राप्ति यह मूल मूडी ही है), जो देवगित पाता है वह नफा करने वाला ज्यापारी है किन्तु जो जीव नरक तथा तिर्यच गित में जाता है वह तो सचसुच अपनी मूड़ी को खोनेवाला ज्यापारी है।
  - विशेष पाते हैं और जो दुष्कर्म करते हैं वे मनुष्य भव से कुछ विशेष पाते हैं और जो दुष्कर्म करते हैं वे अधोगति में जाते हैं।
    - (१७) जिन गितयों में महाक्केश श्रीर वध भरे हुए हैं ऐसी दो गितयां (नरक गित श्रीर तिर्यंच गित ) बालक (मूढ़) जीवो को प्राप्त होती हैं। श्रासिक के वश में पड़ा हुश्रा वह शठ जीव देवत्व तथा मनुष्यता को हार बैठता है।
    - (१८) विषयो ने उसे एक बार जीता (वह विषयासक्त हुन्ना) कि इससे उसकी दो तरह से दुर्गित होती है जहां से बहुत लंबे समय के बाद भी निकलना उसके लिये दुर्लभ हो जाता है।
    - रिटेप्पणी—विकास कठिन है परन्तु पतन तो सुलभ है। एक बार पतन हुआ फिर उच्च भूमिका को प्राप्त होना असंभव जैसा कटिन हो जाता है।
  - · ﴿१९) इस प्रकार विचार करके तथा बाल (श्रज्ञानी) श्रौर

- पंडित की तुलना करके, जो श्रपनी मूल मृड़ी को भी कायम रखता है वह मनुष्य-योनि पाता है।
- (२०) ऐसी भिन्न भिन्न प्रकार की शिक्षात्रों द्वारा जो पुरुष गृहस्था-श्रम में रहकर भी सदाचारी रहता है वह श्रवश्यमेव सीम्य-मनुष्य योनि को प्राप्त होता है क्योंकि प्राणियों को कर्म फल तो भोगना ही पड़ता है।
- (२१) जो महाज्ञानी हैं वे तो अपनी मृड़ी को भी लांघकर (मनु-ष्य धर्म से भी आगे वढ़कर ) शीलवान् तथा विशेष सदा-चारी वनकर देवत्व प्राप्त करते हैं।
- टिप्पर्गी—यिं मनुष्य, मनुष्य धर्म को पालन करता है तो यह तो उसका सामान्य वर्तव्य हैं; वहां तक तो उसने अपनी मृल मूढ़ी, ही कायम रक्की ऐसा समझना चाहिये किन्तु मनुष्य धर्म से भी आगे वढ़ जाय अर्थात् विश्वमार्ग में प्रवेश करे तभी कुछ उसने विशे-पता की ऐसा कहा जा सकता है।
  - (२२) इस प्रकार भिक्षु श्रदीनता (दीनहीनता, वेजस्विता) श्रीर श्रनासक्ति को जानकर (विचार कर) क्यों नहीं इसे जीते (प्राप्त करे) श्रीर इन्हें प्राप्त करके क्यों नहीं शांति संवेदन (श्रनुभव) करे १ (श्रवश्य करे)
- /(२३) दाभड़े की नोक पर स्थित श्रत्यन्त क्षुद्र विंदु की महा-सागर के साथ कैसे तुलना की जाय ? उसी तरह देवों के भोगो के सामने मनुष्य भव के भोग श्रत्यन्त क्षुद्र हैं ऐसा समक्त लेना चाहिये।
  - (२४) यदि मनुष्यभव के भोग दाभ की नोक पर स्थित जलविंदु के समान हैं तो दिनप्रतिदिन होने वाली इस छोटी सी

श्रायु में कल्याण मार्ग को क्यों न जाना (साधा) जाय ?

- (२५) यहां भोगों से श्रनिवृत्त (कामासक्त ) हुए जीवका स्वार्थ (श्रात्मोन्नति) हना जाता है श्रौर ऐसा पुरुष न्याय (मोन्त) मार्ग को सुन कर भी उस मार्ग से पतित हो जाता है।
- टिप्पग्गी—कामासक्ति यह तमाम रोगों और आपत्तियों का मूल है। इससे हमेशा सावधान रहना चाहिये।
- (२६) "जो कामभोगों से निवृत्त रहता है उसकी श्रात्मोन्नित हनी नहीं जाती, किन्तु इस श्रपवित्र शरीर को छोड़ कर वह देव स्वरूप को प्राप्त करता है—ऐसा मैंने सुना है"।
- (२७) ऐसा जीव, जहां ऋदि, कीर्ति, कांति, विशाल श्रायु, तथा उत्तम सुख होते हैं ऐसे मनुष्यों के वातावरण में ( मनुष्य-योनि में ) जाकर पैदा होते हैं।

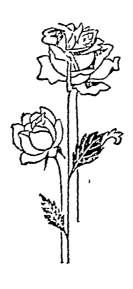
#### सब का सारांश यह है--

- (२८) वालक (मूर्ख) का बालत्व (मूर्खपन) देखो जो धर्म को छोड़कर अधर्म को अंगीकार कर (श्रर्थात् अधर्मी वनकर) नरक में उत्पन्न होता है।
- (२९) श्रौर सत्य धर्म पर चलने वाले धीरपुरुष का धीरपन देखों जो धर्मिष्ठ होकर, श्रधर्म से दूर रह कर, देवत्व प्राप्त करता (देवगित में उत्पन्न होता) है।
- (३०) पंडित मुनि; इस प्रकार बाल तथा पंडित भावों की तुलना करे श्रौर बाल भाव को छोड़कर पंडित भाव का सेवन करे।

टिप्पणी—'वाढ' शब्द फेबल अज्ञानता या मूखंता सूचक ही नहीं है किन्तु इससे 'अनाचार' अर्थ का भी बोध होता है।

ऐसा में कहता हूँ—

इस प्रकार ऐलक संवन्धी सातवां श्रध्ययन समाप्त हुआ।



# कापिालेक

## कपिल मुनि सम्बन्धी अध्ययन

ζ

कुष्म हो बंध तथा मोन का कारण है। मन का दुए वेग बंध का कारण है और उसकी निर्मलता मुमुन्नभाव का कारण है। देखो, चित्त की श्रनियन्त्रितता (उच्छुंखलता) कहां तक घसीट ले जाती है! और श्रतरात्मा की एक ही श्रावाज, उसकी तरफ लच्य देने से, किस तरह से इस श्रात्मा को श्रधःपतन से बचा लेती है! किपल मुनीश्वर, जो श्रन्त में श्रनन्त सुख पाकर मोन्नगामी हुए, उनके पूर्व जीवन में से उक्त दोनों वातों का स्तिमान बोधणाठ मिलता है।

किपल का जन्म कौशाम्बी नगरी में उत्तम ब्राह्मण कुल में हुआ था। युवावस्था में अपनी माता की ब्राह्म से वे श्रावस्ती नगरी में जाकर एक दिग्गज पंडित के पास विद्याध्ययन में प्रवृत्त हुए थे। युवावस्था एक प्रकार का नशा है। इस नशे के भोके में पड़ कर बहुत से युवान मार्ग से पतित हो जाते है।

कपिज भी अपने मार्ग से च्युत हुए। विषयों की प्रवत

वासना ने उन पर अपना अधिकार जमाया। विपयां की आसित से उन्हें स्त्रीलंग करने की उक्तर इच्छा हुई। स्त्री संग की तीव्रतर लालसा ने उन्हें श्रंधा बना दिया और उन्हें पात्र कुपात्र तक का भान न रहा। इस कृत्रिम स्नेह के गर्भ में अन्तर्हित विपय की विपमयी वासना को पुष्ट करने वाली अपने जैसी कामुक एक स्त्री भी उन्हें मिल गई और वे दोनों, संसार विलासी जीवों को परम सुख लगने वाले ऐसे काम भोगों को भोगने लगे। वारंवार भोगने पर भी किपल को जिस रस की प्यास थी वह तो उन्हें नहीं मिला और वे अज्ञानता के वशीसृत होकर अधः पतन के गहरे गड्ढे में नीचे नीचे गिरते चले गये।

एक दिन किपल लह्मी तथा साधनों से हीन, श्रत्यन्त दीन होकर वेठे थे। उनकी स्त्री ने उन्हें राज दरवार में जाने की भेरणा की। उस राजा का यह नियम था कि जो कोई प्रातःकाल उसके द्रवार में श्राता उसको वह सुवर्गामुद्राश्रों का दान करता। उसकी ऐसी कीर्ति सुनकर राज द्रवार में जाने के लिये किपल रात्रि के श्रन्तिम पहर में निकले किन्तु दुर्माग्य उनके पीछे २ लगा था। ज्योंही वे नगर में घुसे कि सिपाहियों ने उन्हें चोर समक्त कर गिरफ्तार कर लिया। श्रन्त में उनकी सच्ची वात जानकर राजा ते उन्हें द्या करके छोड़ दिया श्रीर उन पर प्रसन्न होकर यथेच्छ वरदान मांगने को कहा।

कपिल विचार में पड़ गये। 'यह मांगूं वह मांगूं' उनकी लालसा इतने से भी तृप्त न हुई। अन्त में, तमाम राज्य मांगने का विचार किया और राज्य मांगने वाले ही थे कि यकायक अंतरात्मा का नाद सुनाई पड़ा हे कपिल ! राज्य पाकर भी तृप्ति कहां है? कियत का हृदय स्फिटिक के समान निर्मल था इसिलिये तत्त्वण ही उनका विचार प्रवाह बदला धौर उसी समय उन्हें सत्य तत्व की कांखी हुई। उनने मन में कहा—'इन भोगों में कहीं भी तृष्ति नहीं है। लालसा के वशीस्त होकर केवल दो माशा (सुवर्णमुद्रा) सोना मांगने की इच्छा से धाया हुआ में तमाम राज्य की विस्ति मांगने को उद्यत हुआ; फिर भी उससे मेरी तृष्ति नहीं हुई! आशागर्त वहां भी कहां भरता है ?

श्रन्त में, इन पूर्व योगीश्वर के पूर्व संस्कार जागृत हो गये। सच्चे सुख का मार्ग समक्त में श्राया श्रौर उसी समय उनने बाहा समस्त परिश्रह का मोह त्त्रण भर में त्याग दिया। श्रव उन्हें दो मारो सोने की भी जरूरत न रही। उनके इस विलक्षण वर्ताव ने राजा तथा समस्त द्रवारी लोगों को महाश्चर्य में डाल दिया श्रौर उनकी सुष्त श्रात्मा को भी प्रवुद्ध (जागृत) कर दिया।

संतोप के समान कोई सुख नहीं है श्रौर तृष्णा ही समस्त दु:खों की जननी (माता) है तृष्णा के शांत पड़ने से किपल के श्रनेक श्रावरण नष्ट हो गये। उनका श्रंतःकरण प्रकुल्लित हो गया। उत्तरोत्तर उत्तम चिंतन के कारण श्रात्मध्यान करते करते उन्हें कैवल्य की प्राप्ति हुई।

- (१) (एक जिज्ञासुने पूंछाः भगवन् !) अनित्य, चणभंगुर श्रीर दुःखों से भरे हुए इस संसार में ऐसा क्या काम करूँ कि जिससे दुर्गति न पाऊँ ?
- (२) श्राचार्य ने कहा:—पहिले की श्रासिक्तयों को छोड़ कर, (नवीन) किसी भी वस्तु (स्थान) में रागबन्धन न बांधते हुए, विपयों से कम २ से विलकुल विरक्त होता जाय तो उस भिक्षु के सभी दोप श्रौर महादोप छूट जाते हैं।

- (३) ( श्रौर ) धनंत ज्ञान तथा दर्शन के धारक, सर्व जीवों के परम हितैपी, वीतमोह ( वीतराग ) मुनिवर महाबीर भी जीवों की मुक्ति के लिये ऐसा ही कहते हैं।
- (४) भिक्षु को सब प्रकार की गांठें ( श्रांसक्तियाँ) तथा कलह ( वैर-भाव) छोड़ देने चाहिये। सब प्रकार के भोगोप-भोगों को देखते हुए भी उनसे सावधान रहने वाला साधु उनमें कभी लिप्त नहीं होता है।
- (५) किन्तु भोगोपभोग रूपी श्रामिप (भोग्य वस्तु ) के दोषों से कळुपित, हितकारी मार्ग तथा मुमुक्ष चुद्धि से विमुख, ऐसा वाल (मूर्ख) मंद श्रौर मूढ़ जीवात्मा, वलाम में फंसी हुई मक्खी की तरह, (संसार में ) फंस जाता है।
- (६) अधीर ( श्रासक्त ) पुरुप तो सचमुच वड़ी ही कठिनता सं इन भोगों को छोड़ पाते हैं, उनसे भोग सुखपूर्वक सरलता से नहीं छूटते। ( किन्तु ) जो सदाचारी साधु होते हैं वे इस श्रपार दुस्तर संसार सागर को तैर कर पार कर जाते हैं।
- (७) वहुत से दुष्टवुद्धि तथा अज्ञानी भिक्षः; ऐसा कहा करते हैं कि प्राणिवध हो इसमें क्या है ? ऐसा कहने वाले मृष (आसक्त) और मंद्बुद्धि-धारी अज्ञानी, पापदृष्टि भिक्षु नरक गामी होते हैं।
- टिप्पर्णी—कोई दृसरा ( गृहस्य आदि ) प्राणिवध करके आहार धनावे तो ऐसा आहार साधु के लिए अकल्प्य ( अग्राह्म ) हैं।
- (८) 'प्राणिवध में ही क्या दोप है ?' किन्तु ऐसे कथन को जो जीव (करना तो दूर ही रहा) श्रनुमोदन भी देता

है वह घोर दु:खों के जाल से नहीं छूटेगा—ऐसे सधे घर्म को निरूपण करने वाले समस्त श्राचार्यों ने कहा है।

- टिप्प्णी—िकसी भा मत, वाद या दर्शन में अहिंसातस्व के विना धर्म नहीं बताया है। जैनधर्म अहिंसा की सूक्ष्म से सूक्ष्म गंभीर समालो— चना करता है। वह कहता है कि 'तुम दूसरों को दुःख न दो इसी में अहिंसा समाप्त नहीं होती किन्तु तुम्हारे द्वारा किसी भी हिंसा के कार्य को उत्तेजन न मिले इस बात का भी विवेक रक्खों।
  - ९) जो दूसरों के प्राणों का अतिपात (घात) नहीं करता, तथा समिति धारण कर सब जीवों का रक्षण करता है उसे 'अहिसक' कहते हैं, ऐसा अहिंसक बनने से उनके पाप, जिस तरह (ऊंची) जमीन से पानी शीव्र वह जाता है वैसे ही निकल जाते हैं।
- टिप्पणी—जैनदर्शन में पांच समितियां मानी गई हैं। उनमें आहार भाषा, शोधन, न्यवस्था तथा प्रतिष्ठापन (कारणवंशात् भिक्षादि बचने से उसे कहां डालना ?) विधि का समावेश होता है।
- (१०) जगत में व्याप्त त्रस (चलते फिरते) श्रौर स्थावर (वृत्त श्रादि स्थिर) जीवों पर मन, बचन श्रौर काय से दंड (प्रहार)न श्रारम्भे (करे)।
- (११) शुद्ध भिक्षा (का खरूप) जानकर भिक्षु उसी मे अपनी आत्मा को स्थापे। संयम यात्रा के लिये ही प्रास (कौल) परिमाण से (मर्यादापूर्वक) भिन्ना प्रहण करे और रस मे आसक्त न वने।
- टिप्पणी—साधु संयम निभाने के उद्देश्य से ही भोजन करे, रसनेन्द्रिय की तृति के लिये भोजन न करे।

- (१२) भिक्षु, गृहस्थों के वाकी वचे हुए ठंडे श्राहार श्रौर पुरानी उड़द के द्विलकों, थूली, सक्तु, (पुलाफ) या जौ श्रादि की भूसी का भी श्राहार करते हैं।
- टिप्पणी—साधु का नारीर मान्न सयम के निमित्त है और नारीर को वनाये रखने के उद्देश्य से ही वह भोजन छेता है।

#### पतनकारी विद्याएं

- (१३) जो (साधु) लच्चणिवद्या (शरीर के श्रमुक चिन्हों से किसी का भविष्य जानने का शास्त्र), स्वप्तशास्त्र श्रौर श्रंगविद्या (श्रंग उपांगों से प्रकृति जानने का शास्त्र) का उपयोग करते हैं वे साधु नहीं हैं—ऐसी श्राचायों की श्राज्ञा है।
- (१४) (संयम प्रह्ण करने के वाद ) जो अपने आचरण को नियमपूर्वक न रख कर समाधियोग से भ्रष्ट होते हैं वे काम भोगों में आसक्त होकर (कुकर्म करके ) आसुरी गति में जन्म प्रह्ण करते हैं।
- (१५) फिर वहां से भी फिरते फिरते, संसार चक्र में चक्कर लगाते रहते हैं छौर कर्म परंपरा में खूव लिपट जाने के कारण उनको सम्यक्त्व (सद्घोध) प्राप्त होना दुलर्भ होता है।

### इसलिये कल्याणकारी मार्ग वताते हैं

(१६) यदि कोई इस लोक को उसकी तमाम विम्रुतियों के साथ एक ही व्यक्ति को उसके उपभोग के लिये दे दे तो भी उसकी उप्ति नहीं होगी क्योंकि यह आत्मा (वहिरात्मा— कर्मणश में जकड़ा हुआ जीव) दुष्पूर्य (वड़ी कठिनता से संतुष्ट होनेवाला ) है। (सदा श्रसन्तुष्ट ही रहती है)।

/(१७) च्यों ज्यों लाभ होता जाता है त्यों त्यों लोभ वढ़ता जाता
है। लाभ श्रौर लोभ दोनों एक साथ बढ़ते हैं।
दो मासा (पहिले जमाने की एक मुद्रा का नाम है)
मांगने की इच्छा श्रन्त में तमाम राज्य से भी पूरी न हुई!

दिप्पग्री—ज्यों ज्यों लाभ होता जाता है त्यों स्यों तृष्णा कैसे बढ़ती जाती है उसका आवेहुव चित्र ऊपर दिया है

(१८) जिसका अनेक पुरुषों में चित्त ( प्रेम ) है ऐसी पीनस्तनी ( ऊंचे स्तनवाली ) और राक्षसी समान स्त्रियों में अनुरक्त मत बनो क्योंकि ये कुलटाएं प्रथम प्रलोभन देकर पीछे चाकर जैसा अपमानित वर्ताव करती हैं।

दिप्पणी—वेश्या या नीचवृत्ति की स्त्रियों के विषय में उपरोक्त उपदेश है। जिस तरह पुर्पों को स्त्रियों में भासक्त न होना चाहिये वैसे ही स्त्रियों को भी पुरुपों में भासक्त न होना चाहिए यह बात विवेश्वपूर्वेश्व स्वीकार छेनी चाहिये। शिष्य को छक्ष्य करके कहा गया होने से इस कथन में स्त्री विषयक निर्देश हो यह स्वाभा-विक ही है। परन्तु सच बात तो यह है कि चाहे पुरुष हो अथवा स्त्री, विषय की अतिवासना सभी को अधोगति देने वाली है।

(१९) घर (गृहस्थाश्रम) का त्याग कर संयमी बना हुआ भिश्च; स्त्रियों पर कभी भी श्रासक्त न हो। स्त्रीसंग (सहवास) को छोड़ कर उससे हमेशा दूर ही रहे। श्रीर श्रपने चारित्रधमी को सुन्दर जानकर उसी में श्रपने मन को स्थिर रक्खे।

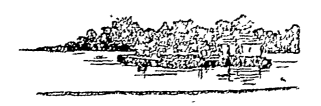
(२०) इस तरह विशुद्धमितवाले किपल मुनि ने इस धर्म का

वर्णन किया है इसको जो कोई आचरण में लायेंगे वे (भवसागर) पार करेंगे और ऐसे ही नरपुंगवों ने डभय-लोक (इस लोक तथा परलोक) की सची सिद्धि की, (ऐसा सममो)।

टिप्पणी—राग और छोम के त्याग में मन स्थिर होता है। चित्त समाधि के विना योग की साधना नहीं होती। योग साधनाः यह तो त्यागी का परम जीवन है। उसकी सिद्धि में कंचन और कामिनी के आसिक विषयक बंधन प्रति क्षण विष्ठरूप होते हैं। मुनि ने (वाह्यरूप से तो ) वे त्यागे ही हैं फिर भी (अनन्तकालीन स्वभाव के कारण) आसिक बनी रहतो है। उस आसिक से भी दूर रहने के लिये निरन्तर जागृत (सावधान) रहना यहीं संयमी के जीवन का एकतम अनिवार्य कार्य है।

ऐसा में कहता हूँ—

इस प्रकार कपिल मुनि संवंधी आठवां अध्ययन समाप्त हुआ।



## नमि प्रव्रज्या

-

#### नमि राजिं का त्याग

3

विद्ना से पीडित हो रहे थे। उस समय महा-रानियां तथा दासियां खूव चन्दन घिस रहीं थीं। हाथ में पहरी हुई चूडियों की परस्पर रगड़ से जो शब्द उत्पन्न होता था वह महाराज के कान पर टकरा कर महाराज की वेदना में चूडि करता था इससे महाराज ने प्रधान मन्त्री को बुला कर कहा "यह गड़बड़ सही नहीं जाती, इसे वन्द कराश्रो"। चन्दन घिसने वालियों ने हाथ में सौभाग्य चिन्ह स्वरूप केवल एक एक चूड़ी रख कर वाकी की सब उतार डालीं। चूडियों के उतरते ही शोर वन्द होगया।

थोड़ी देर वाद निमराज ने पूंजा, "क्या कार्यपूरा होगया"? मन्त्री-नहीं महाराज। निमराज-तो शोर कैसे वन्द हो गया ?

मन्त्री ने ऊपर की हकीकत कह सुनाई। उसी समय पूर्व योगी के हृद्य में एक आकिस्मक भाव उठा। उसने सोचा कि जहां पर 'द्।' है वहीं पर शोर होता है, जहां पर केवल पक होता है वहां गांति रहती है। इस युढ चितन के परिणाम (निमित्त) से उन्हें अपने पूर्वजन्म का स्मरण हुआ और शांति की प्राप्ति के लिये वाह्य समस्त वन्धनों को छोड़ कर, एकाकी विचरने की उन्हें तीव इच्छा जागृत हुई। व्याधि शांत होते ही ये योगीराज सांप की कांचली की तरह राजपाट और राणियों के भोगविलासों को छोड़ कर त्यागी हो गये और तपश्चर्या के मांग के पिथक वने। उस अपूर्व त्यागी की कसौटी इन्द्र तक ने की। उन के प्रश्नोत्तर और त्याग के माहात्म्य से यह अध्ययन समृद्ध हुआ है।

- (१) देवलोक से च्युत होकर (श्राकर), निमराज मनुष्य लोक में उत्पन्न हुए श्रौर मोहनीय कर्म से उपशान्त ऐसे निमराज को उपरोक्त निमित्त मिलने से श्रपने पूर्व जन्मों का स्मरण होता है।
- (२) श्रपने पूर्व जन्मों के स्मर्ग करने से उन भगवान निम-राजा को स्वयमेव वोध प्राप्त हुआ। वे श्रपने पुत्र को राज्य देकर श्रेष्टधर्म (योगमार्ग) में श्रभिनिष्क्रमगा (प्रवेश) करते हैं।
- (३) उत्तम श्रन्तःपुर में रहते रहते उन निमराजा ने देवोपम (देवभोग्य) उन्ते प्रकार के भोग भोग कर श्रव ज्ञानी (उनकी श्रसारता जानकर) वन कर सव को त्याग दिया।
- (४) (वे) वे छोटे छोटे नगरों तथा प्रान्तों से जुडी हुई मिथिला नगरी, महारिथयों से संयुक्त सेना, युवती रानियों तथा समस्त दासी दासों को छोड़ कर निकल गये और

- योगमार्ग में प्रवृत्त हुए। उन भगवान ने जाकर एकान्त में अपना श्रिधान जमाया (किया)।
- (५) जब निमराजा जैसे महान राजर्षि का अभिनिष्क्रमण् हुन्या श्रीर प्रव्रज्या (गृह त्याग की दीचा ) होने लगी तब तमाम मिथिला नगरी में हाहाकार फैल गया।
- टिप्पणी—उस समय मिथिला एक महान नगरी थी। उस नगरी के अधिपत्य में अनेक प्रान्त, शहर, नगर और प्राम थे। ऐसे रार्जार्ष को ऐसे देवोपम भोगों को भोगते हुए एकदम त्याग भावना जागृत हुई इसमें उनका पूर्व जन्म का योगवल ही कारण है। ऐसे व्यक्ति का सदाचार, प्रजाप्रेम, न्याय आदि अपूर्व हों और इससे उसके विरह में उसके स्नेहोवर्ग को आधात लगे यह स्वाभाविक ही है।
- (६) उत्तम प्रव्रज्या स्थान में स्थित उन राजर्षि से ब्राह्मण्ह्रप में उपस्थित इन्द्र ने इस प्रकार प्रश्न किया।
- टिप्पग्री—निम राजर्षि की कसौटी करने के लिये इन्द्र ने ब्राह्मण का रूप धारण किया था। उन में जो प्रश्नोत्तर हुए उनझा इस प्रकरण में उल्लेख किया है।
- (७) हे त्रार्य ! त्राज मिथिला नगरी में कोलाहल से ज्याप्त (हाहाकारमय) त्रौर चीत्कार शब्द घर घर में महल महल में क्यो सुनाई पड़ते हैं।
- (८) इसके बाद उस बात को सुनकर, हेतु तथा कारण से प्रेरित निमराजिं ने देवेन्द्र को यों उत्तर दिया।
- (९) मिथिला में शीतल छायावाला, मनोहर पत्र पुष्पों से

सुशोभित तथा वहां के मनुष्यों को सदा वहुत लाभ पहुँचाने वाला ऐसा एक चैत्यवृत्त है।

- (१०) रे भाई ! यह मनोहर चैत्यवृत्त त्रान प्रचन्ड श्रांधी से गिर रहा है जिससे त्रशरण होने से दुःखी वने हुए तथा व्याधि से पीडित ये पद्मी श्राक्रन्द ( शोकाकुल कोलाहल ) कर रहे हैं।
- टिप्पणी-मिथिला के नगर निवासियों को पक्षियों की तथा निमराजः को चूछ की उपमा दी गई है।
- (११) इस त्रर्थ को सुन कर हेतु तथा कारण से प्रेरित देवेन्द्र के निमराजर्षि को सम्बोधन कर यह प्रश्न पूंछा।
- (१२) हे भगवन ! यह श्राग्त श्रीर उसकी सहायता करनेवाला वायु इस मन्दिर को भस्म कर रहे हैं श्रीर उससे (तुम्हारा) श्रान्त:पुर भी जल रहा है। तो श्राप उधर क्यों नहीं देखते ?
- (१३) इस द्रार्थ को सुन कर हेतु कारण से प्रेरित निमराजि के देवेन्द्र को ये वचन कहे :—
- (१४) निसका वहां (मिथिला में ) कुछ भी नहीं है ऐसे हम यहां सुख से रहते हैं श्रोर सुख पूर्वक जीते हैं, (इसलिये हे त्राह्मण!) मिथिला के जलते हुए भी हमारा कुछ भी नहीं 'जलता।
- (१५) क्योंकि स्त्री पुत्रादि परिवार से मुक्त हुए श्रौर सांसारिक व्यापार से पर (दूर) हुए भिन्नु के लिये न तो कोई वस्तु प्रिय होती है श्रौर न कोई श्रप्रिय।
- टिप्पणी जहां भासकि होती है वहीं साग है और वहीं हेप है। 'वहां

हेप है वहां अप्रियता है। यदि राग की शांति हो जाय, तो हेप भी शांत हो जाय और जहां ये दोनों शांत हुए कि फिर दुःखमात्र न रहे क्योंकि दुःख का अनुभव रागहेप के कारण ही होता है।

- (१६) गृहस्थाश्रम से पर (दूर) हुए ऐसे त्यागी श्रीर सर्वे जंजाल से मुक्त होकर एकान्त (श्रात्म) भाव को ही श्रनुसरण करने वाले ऐसे भिन्नु को सचमुच सर्वेत्र श्रानन्द ही श्रानन्द है।
- ्रिटप्प्णी—सारा राग हृदय में है। हृदय शुद्धि हो कर जहां सन्तोष हुआ कि सब जगह फिर कल्याण तथा मङ्गल के ही दर्शन होते हैं।
- (१७) इस श्रर्थ को सुनकर हेतु कारण से प्रेरित देवेन्द्र निम-राजिष को लक्ष्य कर इस तरह बोला।
- (१८) हे चित्रिय ! किला, गढ़ का दरवाजा, खाई श्रीर सैंकड़ों सुभटों को यम द्वार भेजने वाले ऐसे यंत्र (तीप बन्दूक श्रादि ) बना कर फिर दीचा प्रहण करो।
- विट पाणी अर्थात् तुम अपने क्षत्रिय धर्म को प्रथम संभाल करके पीछे स्थागी के धर्म को स्वीकारो । जो पहिले धर्म को ही मूल जाओगे तो आगे कैसे बढ़ोगे ।
- -(१९) उसके बाद इस श्रर्थ को सुन कर हेतु तथा, कारण से प्रेरित निमराजिष ने देवेन्द्र को इस प्रकार उत्तर दिया।
  - (२०—२१) श्रद्धा (सत्य पर श्रविचल विश्वास) रूपी नगर संवर (संयम) रूपी किला, लमा रूपी सुन्दर गढ़, तीन गुप्ति (मन वचन श्रीर काय का सुनियमन ) रूपी दुःप्र- धर्ष (दुर्जय शत<sup>द्धनी</sup> शस्त्र विशेष), पुरुषार्थ रूपी धनुष ईर्या (विवेक पूर्वक गमन) रूपी प्रत्यंचा (धनुष की

- होरी ) श्रौर घीरज रूपी तूणी वना कर सत्य के साथ परिमन्थन ( सत्यचिन्तन ) करना चाहिये।
- (२२) क्योंकि तपश्चर्या रूपी वाणों से सज्जित मुनि कर्मरूपी वस्तर को चीर कर संप्राम में विजयी होता है श्रीर संसार से मुक्त होता है।
- टिप्पणी—वाह्य युद्धों की विजय तो क्षणिक होती है और अन्त में परिताप (खेद) ही पेदा करती है। शतु का स्वयं शतु बन कर और दूसरे अनेकों को शतु बना कर यह शत्रुता की परंपरा खड़ी कर छेता है। इससे ऐसे युद्धों की परंपरा जन्म जन्म तक चालू रहती हैं और इसके कारण युद्ध से विराम कभी नहीं मिछता। इसी भावना के कारण अनेक जन्म छेने पड़ते हैं। इसिछये बाहर के शत्रुओं को उत्पन्न करने वाले उस अन्तरंग शत्रु को, जो अपने हृदय में धुसा वैठा है, उसका नाश करने का प्रयास करना मुमुझ का कर्तव्य हैं।

उस संप्राम में किस २ तरह के शस्त्रों की जरूरत पड़ती है उसको गहरी शोध करके उपरोक्त साधन भगवान निम ने कहे हैं। उस योगी के अनुभव की अपने जीवन संप्राम में प्रतिक्षण आवश्य-कता होती है।

इस उत्तर को सुन कर इन्द्र भारवर्ष के साथ थोड़ी देर चुप रहा।

- (२३) इस तत्व को सुन कर तथा हेतु, श्रौर कारण से प्रेरितः देवेन्द्र ने निमराजिष से इस प्रकार प्रश्न किया:—
- (२४) हे चत्रिय ! सुन्दर मनोहारी भवन, छज्जे वाले घर तथाः वालाप्रपोतिका (क्रीड़ास्थान) करा कर वाद में दीचाः प्रहण करो।

- (२५) इस ऋर्थ को सुन कर हेतु, तथा कारण से प्रेरित निमरा-जिं ने देवेन्द्र को यह उत्तर दिया।
- (२६) यदि कोई चलते चलते मार्ग में घर बनाता है तो यह सचमुच बड़ी ही संदेह-युक्त बात है। जहां जाने की इच्छा हो वहां (निर्दिष्ट स्थान में) पहुंच कर ही शाश्वत (स्थायी) घर बनाना चाहिये।
- टिप्पणी—इस इलोक का अर्थ बहुत गहरा है। शाश्वत स्थान अर्थात् मुक्ति। मुमुक्षु का उद्देश्य जो केवल मुक्ति है वह उसे प्राप्त किये विना मार्ग में अर्थात् इस संसार में घरवार के बन्धन में क्यों पढ़ेगा ?
- (२७) इस श्रर्थ को सुन कर हेतु तथा कारणों से प्रेरित देवेन्द्र ने निमराजर्षि से पुनः यह प्रश्न कियाः—
- (२८) हे त्तत्रिय ! लोमहर, गॅठकट, तस्कर, श्रौर डाकुश्रों का निवारण करके तथा, नगर कल्याण करके बाद में दीचा प्रहण करो।
- टिप्प्गी-लोमहर आदि चोरों के भिन्न २ प्रकार हैं।
- (२९) इस अर्थ को सुनकर हेतु तथा कारण से प्रेरित निमरा-जर्षि ने देवेन्द्र को यह उत्तर दिया।
- (३०) कई बार मनुष्य निरर्थक दंड (हिंसा) की योजना करते हैं। ऐसे स्थान में निर्दोष भी श्रपनी किसी भी भूल के बिना ही बन्ध जाते हैं, श्रीर श्रमली गुन्हेगार (कईबार) छूट जाते हैं।
  - टिप्पंगी—विशेष रीति से, दुष्ट मन या दुष्ट वासना ही दोष कराती है, परन्त उसको कोई दन्द नहीं देता । उनके पाप का परिणाम इन्द्रियों

तथा शर्रार को भोगना पढ़ता है। यह निरर्थक दन्ड है। दुष्ट वास-नाओं को दन्डित करना यही सचा दंड है और सुमुख़ को उन्हीं को दन्डित करने का प्रयास करना चाहिये।

- (३१) इस श्रर्थ को सुनकर, हेतु तथा कारण से प्रेरित देवेन्द्र ने निमरानिंप से पुनः प्रश्न कियाः—
- (३२) हे चत्रिय ! हे नराधिप ! जिन राजाओं ने तुम्हें नमस्कार (तुम्हारी त्राधीनता स्वीकार) नहीं किया उनको वश करके फिर जाओ ।
- (३३) इस श्रर्थ को सुनकर हेतु तथा कारण से प्रेरित निमरा-जर्षि ने देवेन्द्र को यह उत्तर दिया:—
- -(३४) हुर्जय युद्ध में दसलाख सुभटों को जीवने की श्रपेचा एक मात्र श्रात्मा को जीवना यह विशेष उत्तम है श्रीर यही सच्ची जीव है।
- टिप्पर्गी—बाह्य युद्धों में अबेले ही लाखों वीरों को मारने वाले विजयी को लेनधर्म वीर नहीं मानता क्योंकि यह सच्ची जीत नहीं है किन्तु तात्विक दृष्टि से तो वह हार है। जो अपनी आतमा को जीवता है . वहीं सचा वीर है और वहीं सच्ची विजय है।
- (३५) श्रातमा के साथ ही युद्ध करो। वाहर के युद्धों से छुछ हाथ नहीं लगेगा। शुद्ध श्रातमा द्वारा श्रशुद्ध श्रातमा को जीत कर सचा युख श्राप्त किया जा सकता है।
- विष्यण्यि—इस छोटे से इलोक में बढ़ी ही गम्भीर बात कही गई है। इस पर ख़्व विचार करना चाहिये।
- (३६) पांच इन्द्रियां, क्रोघ, मान, माया, लोभ तथा दुर्जय श्रात्मा , , को नीतना यही उत्तम है क्योंकि श्रात्मा के जीतने पर

फिर कुछ जीतना वाकी नहीं रहता । जिसने श्रात्मा जीत-ली उसने सब कुछ जीत लिया ।

- (३७) इस श्रर्थ को सुन कर हेतु, तथा कारण से प्रेरित देवेन्द्र ने निमराजर्षि से पुनः यों कहाः—
- (३८) हे चत्रिय ! बड़े २ यज्ञ करके, तापसों, श्रमणों श्रौर हाह्मणों को जिमा (भोजन करा) कर, दान करके, भोग करके तथा भजन (पूजा श्रची) करके फिर जाश्रो।
- टिप्पाणी उस काल में क्षत्रिय राजाओं को बहे २ यज्ञ करने की ब्राह्मण प्रेरणा किया करते थे और उनको जिमाने में ही धर्म बताया करते थे। गृहस्थाश्रम के सामान्य धर्म की अपेक्षा यह धर्म विविध्य माना जाता था। इसिलिये क्षत्रिय कर्म बता कर यहां उसके लिये धर्म दिशा का सूचन किया है।
  - (३९) इस श्रर्थ को सुन कर, हेतु तथा कारण से प्रेरित निमरा-जि ने देवेन्द्र को यह उत्तर दिया:—
- (४०) जो प्रतिमास १०-१० लाख गायों का दान करता है उसकी श्रपेचा कुछ भी न देने वाले संयमी का श्रात्म संयम श्रव-श्यमेव बहुत उत्तम है।
- टिप्पग्गी —अपरिग्रह वृत्ति यही उत्तम धर्म है। एक संयमी मनुष्य अन्यक्त रीति से सैकड़ों का पोषण कर सकता है। असंयमी होकर दान करने की अपेक्षा संयम पालना बहुत उत्तम है। इस श्लोक पर गहरा विचार करने से अपनी जीवन दशा की विटम्बना मिट कर उज्जल मार्ग मिल जाता है।
  - (४१) इस श्रर्थ को सुन कर, हेतु तथा कारण से प्रेरित देवेन्द्र ने निमराजिं से पुनः यों कहा :—

- (४२) (गृहस्थाश्रम कठिन है, इसीलिये) इस कठिन श्राश्रम को छोड़ कर तू दूसरे श्राश्रम (सन्यस्थाश्रम) की इच्छा करता साल्स्म होता है। हे मनुष्यों के पालक महाराज ! यहां ही (गृहस्थावस्था में ही) पीपध के श्रनुरागी वनो ।
- टिप्पग्री—गृहस्थावस्था में भी धर्म नियमों का पाछन कहां नहीं होता ? इसिंख्ये गृहस्थाश्रम में रह कर पौपध (उपवास करके केवल आत्म-वितन में रात्रिदिवस व्यतीत करना) क्रिया में दत्तचित्त बनो । सन्यस्थाश्रम ग्रहण करने की क्या जरूरत है ?
- (४३) इस श्रर्थ को सुन कर, हेतु तथा कारण से प्रेरित निमरा-जिं ने देवेन्द्र को यह उत्तर दिया :—
- (४४) वाल (मृर्ष) जन यदि एक एक महीने में केवल कुश के श्रम भाग (श्रत्यंत थोड़ा) जितना भोजन प्रहण करे तो उनका यह एप तप (त्याग) सच्चे धर्मी के त्याग का १६ वां भाग के वरावर भी नहीं है (कुछ भी नहीं है)।
- टिप्पण्णि— निसमें त्यागाश्रम की योग्यता न हो उसी को गृहस्थाश्रम धर्म ग्रहण करने की आज्ञा है। परन्तु सच्चे त्याग के आगे गृहस्थाश्रम का स्याग अत्यन्त न्यून ( नहीं के बरावर ) है। इस बात की सत्यता को हम अपने अनुभव से भी देखते हैं।
- (४५) इस तत्व को सुनकर, हेतु तथा कारण से प्रेरित देवेन्द्र ने निमराजिं को पुनः यों कहाः—
- (४६) हे चत्रिय ! सोना, चांदी, मिण, मुक्ता, कांसा, वस्न, सवारियाँ, भंडार श्रादि वढ़ाकर फिर जाश्रो ।
- (४७) इस श्रर्थ को सुनकर, हेतु तथा कारण से प्रेरित निम् राजिं ने देवेन्द्र को यह उत्तर दिया:—

- (४८) कैलास पर्वत के समान ( अति ऊंचे ) सोने चाँदी के असंख्य पर्वत कदाचित किसी को दिये जांय तो भी एक लोभी के लिये पर्याप्त नहीं हैं क्योंकि सचमुच इच्छाएं आकाश के समान अनन्त हैं। आशा ( रूणा ) का अंत कभी नहीं हुआ। एक इच्छा पूरी होते ही उससे भी बड़ी दूसरी इच्छा जागृत होती है।
- टिप्पणी—तृष्णा का गहा ही ऐसा विचित्र है कि उसमें ज्यों ज्यों ' डालते नाओ त्यों २ वह और भी गहरा होता जाता है। तृष्णा जगी कि अपने सभी साधन, विभूति आदि अपूर्ण जैसे दिखाई देने लगते हैं संतोष होते ही दुःख का पहाड़ नष्ट हो जाता है और अपने अपूर्ण साधन भी आवश्यकता से अधिक जान पड़ते हैं।
- (४९) समस्त पृथ्वी, शाली के चावल, जौ (पृथ्वी पर होने वाले सभी धान्य,) पशु, श्रौर सोना ये सब एक (श्रसन्तुष्ट मनुष्य) के लिये भी पर्याप्त नहीं है ऐसा जानकर तपश्चर्या करना यही उत्तम है।
- टिप्पणी—तपश्चर्या अर्थाष् आशा ( तृष्णा ) का विरोध । जिसने आशा को जीता उसने संसार जीत लिया । सारा संसार ही आशाधारी है। सभी को तृष्णा लगी हुई है। आशामय प्रवृत्ति का ही दूसरा नाम यह संसार है और आशारहित प्रवृत्ति उसी का नाम निवृत्ति है।
- (५०) इस श्रर्थ को सुनकर, हेतु तथा कारण से प्रेरित देवेन्द्र ने निमराजिष को यों कहा:—
- (५१) हे पृथ्वीपति ! तू श्रद्भुत जैसे प्राप्त भोगों को छोड़ता है श्रीर श्रप्राप्त भोगो की इच्छा करता है। सचमुच तू कल्पनामय सुखों में भूत रहा है।

- (५२) इस बात को सुन कर, हेतु तथा कारण से प्रेरित निर्म-राजर्षि ने देवेन्द्र को यह उत्तर दिया:—
- (५३) कामभोग शल्य फॉंबें हैं जो वारीक होने पर भी बहुत कप्ट देती हैं। कामभोग विप हैं। कामभोग काले सर्प के समान हैं। काम (भोगोपभोग) की प्रार्थना करते २ यह विचारा जीवातमा उनको तो नहीं पाता है किन्तु दुर्गति-गामी जरूर हो जाता है।

दिप्पणि—संसार भर में कामभोगों में आसक्त ऐसा कोई भी प्राणी नहीं हैं कि जिसकी आशा मृत्यु समय भी—भोगों से दूर होते होते भी—पूर्ण होसकी हो। आशा या वासना ही जन्म का कारण है।

#### चार कपायों के फल

- (५४) क्रोध से अधोगति में जाना पड़ता है। मान करने से अधमगित प्राप्त होती है। माया करने से सद्गति प्राप्त नहीं होती, किन्तु लोभ से तो इस लोक और परलोक—दोनों- का भय है। (दोनों ही नष्ट होते हैं)
- दिएपग्गि—शास्त्रकारों ने चारों कपायों के फल बहुत ही दुःखकर वताये हैं, परन्तु उन सब में भी लोम तो सबसे अधिक हानिकर्ता कहा है। लोमी का वर्तमान जीवन भी अपकीर्तिमय होता है और पाप का दुर्धर बोझ बदने से उसका परलोक भी बिगड़ता है। इसी लिये लोम को 'पाप का वाप' कहा है।
- ((५५) उसी समय ब्राह्मण का रूप छोड़ कर ब्रोर इन्द्र का रूप, धारण कर मधुर वाणी से निमराजिं की स्तुति करता हुआ देवेन्द्र इस तरह बोला:—

- (५६) श्रहो! श्रापने क्रोध जीत लिया है, श्रिभमान को श्रापने दूर किया है, माया जाल को तोड़ डाला है श्रौर लोभ को वश किया है।
- (५७) धन्य साधु महाराज! क्या ही श्रनुपम श्रापका सरलता भाव है। श्रापकी कोमलता कैसी श्रनोखी है! क्या ही श्रनुपम श्रापकी सहनशीलता है। क्या ही उत्तम श्रापका तप है। क्या ही श्रद्भुत श्रापकी निरासक्ति है।
- (५८) हे भगवन ! यहां (इस लोक में) भी श्राप उत्तम हैं श्रीर पीछे भी (परलोक में भी) श्राप उत्तम ही होंगे। तीन लोक में सर्वोत्कृष्ट स्थान ऐसी मोक्ष को श्राप निष्कर्मी: (कर्म रहित) होकर श्रवश्य पायेंगे।
- (५९) इन्द्र इस प्रकार उत्तम श्रद्धाभक्ति पूर्वक निमराजिष की स्तुति कर बार २ प्रदक्षिणा देने लगा श्रीर मुक २ कर वंदन करने लगा।
- (६०) इसके वाद चक्र तथा श्रंकुश इत्यादि लक्ष्णों से श्रंकित ज्ञ उन मुनीश्वर के चरणों को पूजकर ललित तथा चपल कुएडलों को धारण करने वाले इन्द्रराज श्राकाश में श्रंत-धीन हो गये।
- (६१) विदेह ( मिथिला ) का राजा निममुनि, जो घरबार छोड़-कर श्रमण-भाव मे बराबर स्थिर रहा वह साक्षात इन्द्र द्वारा प्रेरित होकर श्रपनी श्रात्मा को श्रीर भी विशेष नम्र बनाता हुश्रा।
- (६२) इस तरह विशेष सुज्ञ श्रीर बुद्धिमान साथक निमराजि की तरह स्वयं बोध पाकर भोगों से निवृत्त हो जाते हैं।

टिप्पणी—भोगों का त्याग ही सच्चा त्याग है; आसक्ति का त्याग ही त्याग है और सच्चे त्याग विना सच्चा आनन्द कहां ?

'ऐसा मैं कहता हूँ'—

इस तरह 'निमत्रज्ञच्या' नामक नवमां प्रकरण समाप्त हुन्त्रा ।



# द्रुम पत्रक

ナンシンのよくけ

#### वृत्त का पत्ता

१०

उसी तरह वृत्त का पका पीला पत्ता मड़ जाता है उसी तरह यह शरीर भी जीर्ण होकर खिर जाता है। अनंत संसार में अमपूर्वक उन्नति करते २ यह मानव देह मिलती है। उसको प्राप्त करने के बाद भी सुन्दर साधन, (अंगों की पूर्णता) आर्यभूमि, और सच्चा धर्म ये सब संयोग बड़ी ही कठिनता से मिलते हैं। भोग भोगने की अतृप्त वृत्ति तो प्रत्येक जन्म में प्राप्त शरीरद्वारा सब को रहा ही करती है। इसिलये इस होटी सी आयु में, थोड़े से ही प्रयत्न करने से साध्य होने वाले सद्धर्म को क्यों न आराधें?

प्रमाद यह रोग है। प्रमाद ही दुःख है। प्रमाद को छोड़कर पुरुषार्थ करना यही अमृत है, जिसको पीकर फिर मृत्यु नहीं श्राती। जन्ममरण की परंपरा का वहीं अन्त श्राता है श्रीर तभी सच्चा सुख मिलता है।

गौतम को लच्य करके भगवान वोले— (१) पीला जीर्थ (पका) पत्ता जिस तरह रात्रिसमूहों, के व्य-

- तीत होने ( श्रवधि पूरी हो जाने ) पर मड़ जाता है उसी तरह मनुष्यों का जीवन भी श्रायु के पूर्ण होते ही खिर जाता है। इसलिये हे गौतम! समय मात्रका भो प्रमादन कर
  - (२) कुश के अप्र भाग ( नोंक ) पर स्थित ओस की चूंद जैसे क्षणस्यायों है वैसे ही मनुष्यों के जीवन को (क्षणभंगुर) समक कर, हे गौतम ! एक समय का भी प्रमाद न कर।
  - टिप्पणी—संसार की असारता दिखाकर अप्रमत्त होने पर ज़ोर दिया है।
  - (३) (फिर) श्रानेक विझों से भरपूर श्रीर क्षण क्षण घटती हुई (नारावंत) श्रायु वाले इस जीवन में पूर्व-संचित कर्मी को जल्दी से दूर कर। हे गौतम! इसमें एक समय का भी प्रमाद न कर।
  - (४) यह मनुष्यमव अत्यन्त दुष्प्राप्य है तथा यह नीवों को वहें ही लंबे काल के बाद कभी मिलता है, क्योंकि कमों के फल गाड़ (घोर) होते हैं। इसलिये हे गौतम! एक समय का भी प्रमाद न कर।

टिप्पण्या—गाढ़ अर्थात को मोरो विना न हूटे ऐसे घट होते हैं।

मनुष्य जीवन के पहिले का क्रमविकास तथा वहां का कालप्रमाण.

(५) पृथ्वीकाय (भूमि रूप) के जीव की उत्कृष्ट स्थिति (पुनः पुनः पृथ्वीकाय में जन्म स्थिति प्रमाण ) असंख्यात वर्षों की है। इस लिये हे गौतम ! एक समय का भी प्रमाद न कर।

- टिप्पग्री—यदि इस विकास भूमि रूपी मनुष्य देह को पाकर भी अपना कर्तच्य न किया तो जीव को अधोगित में जाना पढ़ेगा जहां उसे असंख्यात काल तक अञ्चक्त स्थिति में ही रहना पढ़ेगा।
- (६) यदि कदाचित् जलकाय (जलयोनि) में जाय तो वहां 'पर भी उसी योनि में पुनः पुनः जन्म लेकर रहने की उत्कृष्ट अविध असंख्यात काल की है, इसलिये हे गौतम ! एक समय का भी अमाद न कर।
- टिप्पण्णि—प्रमाद अर्थात् आत्मस्वलना और आत्मस्वलना को ही पतन कहते हैं। हम सब की प्रत्येक इच्छा विकास (उन्नति) के लिये ही होती हैं। आत्म विकास के लिये ही हम मनुष्य देह पाकर गौरव ले रहे हैं अपना सारा प्रयत्न इस विकास के लिये ही है। इसलिए आत्मविकास में जागृत (सावधान) रहना यही अवना कर्तव्य होना चाहिये और इसी का नाम अप्रमत्तता है।

जैनधर्म में आत्मस्वलन के ५ प्रकार बताए हैं:—(१)
मद (साधनों के मिलने का घमंड); (२) विषय (इन्द्रियों के
भोगोपभोगों में आसक्त होना); (३) क्रोध, कपट और रागहुँप
करना; (४) निंदा; और (५) विकथा (आत्मोपयोग रहित
विषयों को बढ़ाने वाला कथा प्रलाप) ये पाँचों ही प्रमाद विष
समान हैं और आत्मा को अधोगित में ले जाने वाले ठग हैं।
इसलिये पांचों विषों से अलग रहकर पुरुपार्थ करना यही अप्रमक्तता
है और यही अमृत है।

- (७) यदि यह जीव श्रिमिकाय में जाय तो वहाँ भी उत्कृष्ट श्रायुष्य श्रसंख्यात काल तक भोगता है। इसलिये हे गौतम! समय मात्र का भो प्रमाद न कर।
- (८) वायुकाय में उरपन्न हुन्ना जीव श्रसंख्यात काल तक की

उत्कृष्ट श्रायु भोगता है श्रोर दुःख से श्रंत श्रावे ऐसी रीति से भोगता है। इसलिय हे गोतम! समय मात्र का भी प्रमाद न कर।

- (९) वनस्पति काय में गया हुआ जीव अनन्तकाल तक दुःख-पूर्ण आयु भोगता रहता है जिसका अन्त वड़ी कठिनता से होता है। इसलिये हे गौतम! एक समय का भो प्रमाद न कर।
- टिप्पण्नि—पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पति में भी जीव होता है। अब तो आधुनिक विज्ञान से भी उक्त सत्य की सिद्धि हो गई है। इस स्थिति में जो चेतन रहता है उसमें स्थूल मानस (विचार शक्ति) अथवा बुद्धिविकास नहीं होता है और उस स्थिति में रह कर जो विकास होता है वह अव्यक्त होता है। यह सब बताकर शास्त्रकार यह वहना चाहते हैं कि यह मनुष्य देह ही पुरुष्थिं का परम स्थान है। इसलिये यदि यहां भी प्रमाद किया तो यह पुरी न जा सके ऐसी गंभीर भूल होगी।
  - (१०) द्वीन्द्रिय (स्पर्श तथा रसना वाला) जीव की उत्कृष्ट श्रायु संख्यातकाल प्रमाण तक की है। इसलिय हे गौतम! एक समय का भी प्रमाद न कर।
  - टिप्पण् काल का भिन्न २ प्रमाण भिन्न २ ठाणांगादि शास्त्रों में वर्णित है। गणितशास्त्र के अनुसार परार्ध (शंख) तक की संख्या संख्यात काल प्रमाण है; किन्तु जैनशास्त्र तो उससे भी आगे हकाई, उहाई, सैकड़ा से छेकर उत्तरोत्तर २८ अंकों तक की संख्या का संख्यात काल मानता है। असंख्यात काल का अर्थ यह नहीं है कि जो गिना न जाय, बल्कि असंख्यात के लिये भी एक असुक संख्या है, यद्यपि यह गिनती के अंकों द्वारा बताई नहीं जा सकती।

- इन दोनों संख्याओं से आगे की संख्या, जिसका मनुष्य बुद्धि कुठ निर्णय नहीं कर सकती, उसको अनंत कहा है।
- (११) त्रीन्द्रिय (स्पर्श, रसना त्रौर नाक वाले) जीव की योनि में गई हुई त्रात्मा इसी योनि में लगातार पुनः २ जन्म धारण कर त्रधिक से त्रधिक संख्यात काल प्रमाण तक रह सकता है। इसलिये हे गौतम! तू एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर!
- (१२) चतुरिन्द्रिय (स्पर्श, रसना, नाक, श्रौर श्राँख वाले) जीव की योनि में गई हुई श्रात्मा इसी योनि में पुनः २ लगातार जन्म धारण कर श्रिधक से श्रिधक संख्यात काल प्रमाण तक रह सकती है। इसलिये हे गौतम! एक समय का भी प्रमाद न कर।
- (१३) पंचेिन्द्रय (स्पर्श, रसना, नाक, श्राँख श्रौर कान वाले) जीव की योनि में गई हुई श्रात्मा उसी योनि में श्रिधिक से श्रिधिक लगातार सात-श्राठ जन्म तक धारण कर सकती है। इसलिये हे गौतम! एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- (१४) देव या नरक गित में गया हुआ जीव उसी गित में लगा-तार रूप से एक ही बार और जन्म प्रह्ण कर सकता है। इसिलिये हे गौतम! एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- िट प्रााि देव और नरक इन दोनों जन्मों को औपपातिक जन्म कहते हैं क्योंकि जीव वहां स्वयं (माता के पेट के बिना) उत्पन्न होते हैं। उनके शरीर भी दूसरी तरह के होते हैं। इसी-कारण पशु

या मनुष्य के शरीर की तरह कायु की समाप्ति के पिहले उसका शस्त्रों द्वारा नाश नहीं होता। देव या नरक गित का जीव दूसरी गित में जनम प्रहण करने के याद ही फिर नरक या देव गित में जा सकता है। इस प्रकार की कर्मानुसार वहां की स्थान घटना का शास्त्रकारों ने वर्णन किया है।

- (१५) शुभ ( घ्यच्छे ) श्रीर श्रशुभ ( खराव ) कर्मों के कारण वहु प्रमादी जीव ऊपर के क्रमानुसार जन्म-मरण रूपी संसार चक्र में घूमा करता है। इसिलये हे गौतम ! तू, एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- टिप्पणी—यहां तक अधोगित में से ऊर्ध्वगित और अविकसित जीवन से विकसित जीवन तक का संपूर्ण क्रम वताया है। इस क्रम में सामान्यरूप से शास्त्रोक्त सभी उत्क्रमण भूमिकाओं (श्रेणियों) का समावेश हो गया है।
- (१६) मनुष्यभव पाकर भी वहुत से जीव चोर श्रथवा म्लेच्छ्र भूमियों में जन्म लेते हैं। इससे श्रायभाव (श्रायभूमि का वातावरण) का मिलना भी श्रत्यन्त दुर्लभ है इसा लिये हे गौतम! तू समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- टिप्पर्गा—आर्यधर्म का अर्थ सचा धर्म है कि जिसमें अहिंसा, सत्य, अचीर्य, ब्रह्मचर्य और त्याग इन पांच अंगों का समावेश होता है। मनुष्य शरीर पाकर भी बहुत से जीव 'मनुष्यरूपेण मृगादचरन्ति' (मनुष्य रूप में भी पद्य या पिशाच) जैसे होते हैं।
- (१७) श्रार्थ देह (श्रच्छा कुलीन जन्म) पाकर भी श्रखंड पंचेन्द्रियों (शरीर की पूर्णता) को पाना श्रीर भी कठिन है क्योंकि प्रायः बहुत जगह श्रपूर्णींग वाले मनुष्य दिखाई

- देते हैं। इसिलिये हे गौतम ! एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर ।
- टिप्पणी—इंद्रियां और शरीर ये सब तो साधन हैं। यदि साधन संपूर्ण एवं सुन्दर न होंगे तो पुरुपार्थ में भी अन्तर पड़ता है।
- (१८) जीव पंचेन्द्रियों की संपूर्णता (संपूर्ण शरीरांग) भी पा सकता है किन्तु उसको श्रमली सच्चे धर्म का श्रवण भिलना श्रित दुर्लभ है क्योंकि संसार में कुतीर्थ (कुधर्म) की सेवा करनेवाले वहुत ही श्रिधक परिमाण में दिखाई देते हैं। इसलिये (क्योंकि तुफे तो उच्च साधन—संपूर्ण श्रविकल शरीरांग मिले हैं।) हे गौतम! तू एक समय का भी प्रमाद न कर।
- (१९) उत्तम अवण (सत्संग श्रथवा सद्धर्म) भी मिल जाना संभव है किन्तु सत्य पर यथार्थ अद्धा होना बहुत ही कठिन है क्योंकि श्रविद्या सेवी (श्रज्ञानी) संसार में बहुत ही श्रिधक परिमाण में दिखाई देते हैं। इसलिये हे गौतम! तू एक समय का भी प्रमाद न कर।
- (२०) यदि कदाचित् सद्धर्म पर विश्वास हो भी जाय फिर भी उसे श्राचरण द्वारा धारण करना श्रत्यन्त ही कठिन है क्योंकि काम भोगों में श्रासक्त जीव इस संसार में बहुत श्रिधक दिखाई देते हैं इसलिये हे गौतम ! तू एक समय का भी प्रमाद न कर।

भोगी मनुष्य की भविष्य में कैसी दशा होती है ? (२१) तेरा शरीर जर्जरित होने लगा है। तेरे वाल पक गये हैं। तेरे कानों की (सुनने की) शक्ति चीगा होती जा

- रही है इसलिये हे गौतम ! तू एक समय का भी प्रमाद न कर।
- (२२) तेरा शरीर जीर्ण होता जा रहा है। तेरे वाल सफेद होते जाते हैं। तेरी आँखो की ज्योति मंद पड़ती जाती है, इसलिये हे गौतम! तू एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- (२३) तेरा शरीर जीर्ण होता जाता है। तेरे वाल सफेंद्र होते जाते हैं। तेरी नासिका (की सृंघने) की शक्ति मंद्र पड़ती जाती है इसलिये हे गौतम ! तू एक समय का भी प्रमाद न कर।
- (२४) तेरा शरीर जीर्ण होता जा रहा है। तेरे वाल सफेर होते जाते हैं। तेरी जीभ (की चखने) की शक्ति मंद पढ़ती जाती है, इसलिये हे गौतम! तू एक समयक का भी प्रमाद न कर।
- (२५) तेरा शरीर जीर्ण होता जा रहा है। तेरे वाल पकते जा रहे हैं। तेरी स्पर्शेन्द्रिय (की स्पर्श करने) की शक्ति प्रति-च्रण चीरण होती जाती है; इसलिये हे गौतम! तू एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- (२६) तेरा शरीर नीर्ण होता ना रहा है। तेरे वाल पकते ना रहे हैं। तेरा सब वल चीएा होता ना रहा है; इसलिये हे गौतम! तू एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- टिप्पगी—टपरोक्त टपदेश मगवान महावार ने गाँतम को लक्ष्य करके हम सब को दिया है। इसल्यि इसकी अपने जीवन में उतारनह (चरितार्थ करना) यही हमारा कर्तय्य होना चाहिये। हम में

से कोई तरुण, कोई युवान, कोई घृद्ध भी हुए होंगे। कोई कोई उपरोक्त दशा का अनुभव भी करते होंगे और कोई पीछे अनुभव करेंगे परन्तु कभी न कभी सबकी यही दशा आगे पीछेहोगी अवक्य। उपरोक्त गाथाओं में यद्यपि वर्तमान काल की कियाओं का प्रयोग किया है किर भी ये दशाएं भून, भविष्य तथा वर्तमान इन तीनों कालों में समान रूप से लागू होती हैं।

### युवानों को भी किस बात का भय रहता है ?

- (२७) जिनके शरीर जीए नहीं है ( श्रिथीत जो युवान हैं ) उन को भी पदार्थों के प्रति श्ररुचि का, फोड़ा फुन्धी के दर्दी का, विश्चिचका (कोलेरा) श्रादि भिन्न २ रोगों का, सदा डर बना रहता है श्रीर श्राशंका लगी रहती है कि कहीं वे बीमार न पड़ जांय, जिससे उनका शरीर कष्ट पाये श्रथवा मृत्यु पावे। इसलिये हे गौत्म! तू एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- दिप्पणी—सारा शरीर ही रोगों का घर है। ज्यों २ निमित्त मिलते जाते हैं त्यों २ उनका उद्देक होता जाता है। रोग वाल्यावस्था, युवा वस्था, वृद्धावस्था—सभी अवस्थाओं में होते हैं, इसिलये शरीर सींदर्ध या अंग रचना में आसक्त न होकर आत्म चिंतन करना हो उचित है।
  - (२८) शरद्ऋतु में विकसित हुआ कमल, जिस तरह जल में जिल होने पर भी जल से भिन्न रहता है उसी तरह तू संसार में रहते हुए भी संसारी पदार्थों की आसिक से दूर रह। हे गौतम! भोगों की आसिक को दूर करने में तू एक समय मात्र का भी प्रमाद मत कर।
  - (२९) कनक और कान्ता (पत्नी) को त्याग कर तेने साधुत्व

लिया है। श्रव तु वमन किये हुए उन विपयों को पुनः पान न कर। हे गौतम! (पान करने की भावना को दूर करने में ) तू एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।

- टिप्पग्गी—त्याग की हुई वस्तु का एक या दूसरे प्रकार से स्मरण करना भी पाप है, इसलिये त्यागियों को चाहिये कि वे अप्रमत्त भाव से आत्मचितन में हो मग्न रहें।
- (३०) उसी तरह श्रपने मित्रजनों, भाई वंधों तथा विपुत धन संपत्ति के ढेरों को एक वार स्वेच्छापूर्वक छोड़कर श्रव तू उनका पुनः स्मरण न कर। हे गौतम (ऐसा करने में) तू एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- टिप्पणी—३१ वें बलोक के अंतिम दो चरणों में भगवान ने गौतम को संयम में स्थिर करने के लिये, भविष्य में भी उत्तम पुरुष क्या आक्वासन लेकर संयममार्ग में स्थिर रहेंगे वह वताया है।
- (३१) श्राज स्वयं तीर्थक्कर इस त्तेत्र में विद्यमान नहीं हैं तो भी श्रमेक महापुरुपों द्वारा श्रमुभूत उनका मोत्त प्रदर्शक मार्ग तो श्राज भी दिखाई दे रहा है। इस प्रकार भविष्य में सत्पुरुप श्राश्वासन प्राप्त कर संयम में स्थिर रहेंगे। तो श्रभी (मेरी उपस्थित में) हे गौतम! इस न्याय युक्त भार्ग में तू क्यों प्रमाद करता है ? तू न्याययुक्त मार्ग पर चलने में एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
  - टिप्पणी—गौतम को रुक्ष्य करके भगवान ने कहा है कि सबको वर्तमान में कार्य परायण (कर्तक्ष्यतस्पर) होना चाहिये।
  - (३२) हे गौतम ! कंटकीले मार्ग ( श्रर्थात् संसार ) की छोड़कर त्राजमार्ग ( जैनधर्म ) पर श्राया है, इसलिये त्र उसपर

नजर रख श्रौर वैसा करने में श्रब समय मात्र का भी

î t

- दिश्वाती—संयम जैसे अमृत को पी कर फिर विषयों के विष को कौन पीना पसन्द करेगा ? गहरे गहुं में से महा मुसीवत से एक बार निकल कर फिर उसी गहुं में पहना कौन चाहेगा ?
- (३३) जैसे निर्वल भारवाहक (मजूर) क़रस्ते जाकर बहुत वहुत पीढित होता है इसलिये हे गौतम ! तू श्रपना मार्ग न भूल । श्रपने मार्ग पर स्थिर रहने में तू एक समय का भी प्रमाद न कर ।
- (३४) हे गौत्म तू सचमुच श्रपार महासागर की पार पर श्रा चुका है। किनारे तक श्राकर श्रव तू वहीं क्यों खड़ा हो रहा है ? इस पार श्राने की शीघ्रता कर। इस पार श्राने में श्रव तू एक समय का भी प्रमाद न कर।
- (३५) (संयम में स्थिर रहने से) हे गौतम ! श्रकलेवर (श्रजन्मा) श्रेगी का श्रवलम्बन लेकर श्रव तू उस सिद्ध लोक को प्राप्त करेगा जहां जाकर फिर कोई लौट कर इस संसार में नहीं श्राता । वह स्थान सुखकारी कल्याणकारी तथा श्रत्यन्त श्रेष्ठ है। वहां जाने में तू श्रव एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर।
- (३६) हे गौतम ! प्राम या नगर में जाते हुए भी तृ संयमी, ज्ञानी तथा निरासक्त होकर विचर । शांति मार्ग ( श्रात्म शांति ) में वृद्धि कर । इस में तू एक समय मात्र का भी प्रमाद न कर ।
- (३७) इस तरह अर्थ तथा पदों से शोभित और सद्भावना से

कहा हुन्ना भगवान का कथन सुनने के वाद गौतम, राग तथा द्वेप दोनों को नाशकर सिद्धगति को प्राप्त हुए।

टिप्पणी—गीतम जब संयम में अस्थिरचित हुए थे उस समय भगवान ने गीतम को छक्ष्य करके यह उपदेश दिया था। गीतम महाराज के जीवन में यह उपदेश ओत प्रोत हो गया और इससे उनने अंतिम उद्देश्य प्राप्त किया और अविनश्वर सुख प्राप्त किया।

हम लोगों के लिये "गोयम" हमारा मन है। अन्तरात्मा की कृपा अपने जीवन पर अनेक प्रसंगों पर होतो रहती है। यदि उस आवाज को सुन कर उसको हम अपने आचरण में उतार दें तो अपना भी वेदा पार हो जाय।

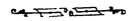
मनुष्य जीवन का प्रत्येक क्षण अमूल्य रतन के समान कीमती है, अमृत समान है। हम जिस भूमिका पर हैं उस धर्म पर अडग स्थिर रहते हुए सावधान होकर आगे वहें तो यह जीवनयात्रा सफल हो जाय। फिर यह समय और साधन नहीं मिलेंगे इसिलये प्रारू साधनों का सदुपयोग करते हुए प्रत्येक क्षण सावधान रहना ही उचित है।

#### ऐसा मैं कहता हूँ —

इस तरह "द्रुमपत्रक" नामक १० वां ऋध्याय समाप्त हुआ ।



## बहुश्रुत पूज्य



११

श्रात्मा में भरा हुशा है; मात्र उसके ऊपर ह्यारे हुए श्रावरण निकल जाने चाहिये और हृद्य के द्वार उघड़ जाने चाहिये। शास्त्रों का श्रभ्यास शोध के लिये हैं ऐसा जानकर तत्त्वज्ञ पुरुष शास्त्रों को पढ़कर भूल जाते हैं।

श्रहंकार यह ज्ञान की श्रगंता (चटकनी) है। श्रहंकार गया तो ज्ञानरूपी खजाने को खुला समभो। ज्ञानी की परीद्वा उसके शील (श्राकार) से होती है; शास्त्रों से नहीं।

### भगवान वोले--

- (१) संयोग (त्राप्तक्ति) से विशेषरूप से रहित त्रीर गृह-त्यागी ऐसे भिक्षु के श्राचार का क्रमपूर्वक वर्णन करता हूँ, उसे ध्यान से सुनो ।
- (२) जो वैरागी होकर भी मानी, लोभी, श्रसंयमी श्रीर वारं-वार विवाद करता है उसे श्रविनीत तथा श्रवहुश्रुति (श्रज्ञानी) सममना चाहिये।

टिप्पर्गी-इसर यह एक प्रकार की हिंसक कीड़ा है।

- (१४) जो हमेशा गुरूकुल में रहकर योग तथा तपश्चर्या करता है, मधुर वोलने वाला, श्रीर शुभ काम करने वाला होता है वह शिष्य शिचा प्राप्त करने योग्य है।
- (१५) जिस तरह शंख में पड़ा हुआ दूध दो तरह से शोमा देता है उसी तरह (ज्ञानी) भिक्षु; धर्म-कीर्ति तथा शास्त्र इन दोनों द्वारा शोभित होता है।
- िटण्पणी—शंख में रक्ता हुआ दूध हो तरह से शोभित होता है, प्क तो देखने में सीम्य लगता है, दूसरा, वह उसमें कभी नहीं विगड़ता उसी तरह झानी का शास्त्र वाहर से भी सुन्दर रहता है और शास्त्रानुक्ल आचार होने से उसकी आत्मा की भी उन्नति होती है।
  - (१६) जैसे कंवोज (देश के ) घोड़ों में त्राकीर्ण (सव प्रकार की चालों में प्रवीण तथा सुलच्छा ) घोड़ा त्रात वेगवान होता है त्रीर इसीलिये उत्तम माना जाता है, उसी तरह वहु-श्रुत हानी भी उत्तम माना जाता है।
  - (१७) जैसे आकीर्ण (जाित के उत्तम) घोड़े पर आरूढ़ हढ़ पराक्रमी शूर; दोनों प्रकार से निन्द की अभ्यर्थना से सुशोभित होता है वैसे ही बहु श्रुतज्ञानी दोनों प्रकार (आन्तरिक शांति तथा बाह्य आचरण) से शोभित होता है।
  - (१८) जैसे हथिनी में संरक्तित साठ वर्ष की उम्र का हाथी वल-वान तथा दूसरों द्वारा परामूत न हो सके ऐसा टढ़ होता है, वैसे ही वहुश्रुतज्ञानी परिपक (स्थिर) दुद्धिवाला विचार

तथा विवाद के श्रवसर पर श्रभिभूत न होकर तटस्थ एवं श्रिलिप्त रहता है।

- (१९) जैसे तीक्ष्ण ( पैने ) सींग वाला श्रोर श्रच्छी तरह भरी हुई कुट्व वाला ( पशुत्रों के ) टोले का नायक सॉंड शोभित होता है उसी तरह ( साधु-समूह ) में वहुश्रुत- ज्ञानी शोभित होता है।
  - (२०) जैसे श्रित उप तथा तीक्ष्यादंत वाला पशु श्रेष्ठ सिंह; सामान्य रीति से पराभूत ( हारता ) नहीं है वैसे ही बहुश्रुतज्ञानी किसी से भी नहीं हारता ।
  - (२१) जैसे शंख, चक्र तथा गदा से सुशोभित वासुदेव (विष्णु) सदा ही अप्रतिहत (अखंड) बलवान् रहते हैं वैसे ही बहु श्रुतज्ञानी भी, (अहिंसा, संयम और तप से,) सदाकाल बलिए रहता है।
  - िट्रिपणी वासुदेव अकेले ही दसलाख योदाओं को हरा सकता है और उनके पांचजन्य शंख, सुदर्शन चक्र तथा कौमोदकी गदा अस्र हैं।
  - (२२) जैसे चतुरंगिनी (घोड़ा, हाथी, रथ, प्यादे इन चारों से युक्त) सेना से समस्त शत्रुश्रों का नाश करने वाला महान् ऋद्विधारक (नवनिधि, १४ रत्नों का श्रीर ६ खंड पृथ्वी का श्रधिपति) चक्रवर्ती शोभित होता है वैसे ही चारगतियों को श्रन्त करने वाला तथा १४ विद्यारूपी लिध्यों का स्वामी वहुश्रुतज्ञानी शोभित होता है। (राज़ाश्रों में चक्रवर्ती श्रेष्ठ होता है)

रिट्रप्ताी-चक्रवर्ती के १४ रहीं के नाम ये हैं: चक्र, छत्र, असि,

- (३) जिन पांच स्थानों से ज्ञानकी प्राप्ति नहीं हो सकती उनके नाम ये ई—(१) मान, (२) क्रोध, (३) प्रमाद, (४) रोग, श्रीर (५) श्रालस्य।
- (४-५) पुनः पुनः (१) हास्य कीट। न करने वाला, (२) सदा इन्द्रियों का दमन जरने वाला, (३) फिसी फे छिद्र (दोष) न देखने वाला, (४) सदाचारी, (५) श्रनाचार न करने वाला (मर्यादित), (६) श्रनोद्धर्पा, (७) श्रकोधी, (८) सत्याप्रदी—एसे पुरुष को ही सच्चा ज्ञानी कहते हैं। शिक्षाशील के द्यरोक्त गुण हैं।
- खिष्पाणी—शांति, इंदिय दमन, म्यटोपरिष्ट, सदाचार, ब्रह्मचर्य, अना-सक्ति, सत्याग्रह और सिंहण्णुता—ये ८ गुण जिनमें पाये जांब बही सच्चा पंदित हैं। केंबल शास्त्र पदने में कोई पंदित नहीं हो जाना।
- ·(६) निम्नलिखित १४ स्थानों में रहने वाला संयमी श्रविनीत (श्रज्ञानी) कहा जाता है श्रीर वह कभी मुक्ति नहीं पा सकता।
- दिप्पणी—यहां अविनीत का अर्थ अक्तंन्यद्यील है किन्तु चालु प्रकरणानुसार उसका अर्थ अज्ञानी किया है।
- (७) जो वारंवार कोप करता है। (२) प्रवन्ध (विश्वास भंग) करता है। (३) मित्रभाव करके पुनः पुनः उसे तोड़ देता है, श्रौर (४) शास्त्र पढ़कर श्रभिमानी होता है।
- टिप्पार्गी—किसी की गुप्त बात को दूसरों के पास प्रकट करना उसे 'प्रबंध' कहते हैं।
  - (८) (५) नो दोप (भूल) करने पर भी, उसे रोकने की चेष्टा

- न कर (उसे) ढंकने का प्रयत्न करता है, (६) जो श्रपने मित्रों (हितैषियों) पर भी क्रोघ करता है; (७) श्रत्यन्त प्रिय मित्रजनों की एकान्त में निन्दा करता है।
- (९) श्रौर (८) श्रित वाचाल, (९) द्रोही, (१०) श्रिभमानी, (११) लोभी, (१२) श्रसंयमी, (१३) साथियों की श्रिपेत्ता श्रिवक हिस्सा लेने वाला, श्रौर (१४) श्रिश्रीत (शत्रुता) करने वाला। जिसमें इनमें से एक भी दुर्गुण हो उसे। 'श्रिवनयो' कहते हैं।
- (१०) निम्न लिख्त १५ स्थान (गुणों) वाले को विनयी कहते हैं। नीचवर्ती (नम्र), (२) श्रवपल, (३) श्रमायी (सरल), (४) श्रकुतूहली (क्रीड़ा से दूर रहने वाला)।
- टिप्पा।—नीचवर्ती अर्थात् नम्र जो मन में यह समझता है कि मैं तो कुछ भी नहीं हूँ।
- (११) त्रौर जो (५) त्रापनी छोटी सी भूल को भी दूर करने की कोशिश करता है (६) क्रोध (कषाय) की वृद्धि करने वाले प्रवन्धों से दूर रहने वाला, (७) सब के साथ मित्र भाव से रहने वाला, (८) शास्त्र पढ़ कर जो त्रिभमान नहीं करता है।
  - (१२) (९) जो पाप की उपेत्ता नहीं करता, (१०) मित्रो पर कभी कोप न करने वाला, (११) श्रिप्रिय मित्र के विषय में भी एकांत में कल्याणकारी ही बोलने वाला।
  - (१३) (१२) कलह तथा डमर त्रादि कीडात्रों का त्याग करते वाला। (१३) ज्ञानयुक्त, (१४) खानदान, (१५) एवं संयम की लज्जा रखने वाला है उसे सुविनीत कहते हैं।

टिप्पगी-इमर यह एक प्रकार की हिंसक कीड़ा है।

- (१४) जो हमेशा गुरूकुल में रहकर योग तथा तपरेचर्या करता है, मधुर वोलने वाला, श्रीर ग्रुभ काम करने वाला होता है वह शिष्य शिचा प्राप्त करने योग्य है।
- ·(१५) जिस तरह शंख में पड़ा हुआ दूध दो तरह से शोमा देता है उसी तरह (ज्ञानी) भिछु; धर्म-कीर्ति तथा शास्त्र इन दोनों द्वारा शोभित होता है।
  - टिप्पणी—शंख में रक्खा हुआ दूध दो तरह में शोभित होता है, एक तो देखने में सीग्य लगता है, दूसरा, वह उसमें कभी नहीं विगड़ता उसी तरह ज्ञानी का शास्त्र वाहर से भी सुन्दर रहता है और शास्त्रानुकृष्ठ धाचार होने से उसकी आत्मा की भी उन्नति होती है।
  - (१६) जैसे कंवोज (देश के ) घोड़ों में त्राकीर्ग (सव प्रकार की चालों में प्रवीग तथा सुलच्गा ) घोड़ा त्रात वेगवान होता है त्रीर इसीलिये उत्तम माना जाता है, उसी तरह वहु-श्रुत ज्ञानी भी उत्तम माना जाता है।
  - (१७) जैसे आकीर्ण (जाित के उत्तम) घोड़े पर आरूढ़ दढ़ पराक्रमी शूर; दोनों प्रकार से निन्द की अभ्यर्थना से सुशोभित होता है वैसे ही वहु श्रुतज्ञानी दोनों प्रकार (आन्तरिक शांति तथा वाह्य आचरण) से शोभित होता है।
  - (१८) जैसे हथिनी से संरचित साठ वर्ष की उम्र का हाथी वल-वान तथा दूसरों द्वारा परामृत न हो सके ऐसा टढ़ होता है, वैसे ही वहुशुतज्ञानी परिपक (स्थिर) बुद्धिवाला विचार

- तथा विवाद के अवसर पर अभिभूत न होकर तटस्थ एवं अलिप्त रहता है।
- -(१९) जैसे तीक्ष्ण (पैने) सींग वाला श्रौर श्रच्छी तरह भरी हुई कुच्च वाला (पशुश्रों के) टोले का नायक सॉंड शोभित होता है उसी तरह (साधु-समृह) में बहुश्रुत-ज्ञानी शोभित होता है।
  - (२०) जैसे त्र्यति उप तथा तीक्ष्ण दंत वाला पशु श्रेष्ठ सिंह; सामान्य रीति से पराभूत ( हारता ) नहीं है वैसे ही बहुश्रुतज्ञानी किसी से भी नहीं हारता ।
  - (२१) जैसे शंख, चक्र तथा गदा से सुशोभित वासुदेव (विष्णु) सदा ही श्रप्रतिहत (श्रखंड) बलवान् रहते हैं वैसे ही बहुश्रुतज्ञानी भी, (श्रिहिंसा, संयम श्रौर तप से,) सदाकाल विलिए रहता है।
  - ्टिप्पणी वासुदेव अकेले ही दसलाख योद्धाओं को हरा सकता है और उनके पांचजन्य शंख, सुदर्शन चक्र तथा कौमोदकी गदा अस्त्र हैं।
  - (२२) जैसे चतुरंगिनी (घोड़ा, हाथी, रथ, प्यादे इन चारों से युक्त) सेना से समस्त शत्रुओं का नाश करने वाला महान् ऋदिधारक (नवनिधि, १४ रत्नों का और ६ खंड पृथ्वी का ऋधिपति) चक्रवर्ती शोभित होता है वैसे ही चारगितयों को अन्त करने वाला तथा १४ विद्यारूपी लिध्यों का स्वामी बहुश्रुतज्ञानी शोभित होता है। (राज़ा श्रों में चक्रवर्ती श्रेष्ठ होता है)
  - दिप्पारी-चक्रवर्ती के १४ रहों के नाम ये हैं:-चक्र, छत्र, असि,

- दण्ड, चर्म, मणि, कांगणी, सेनापति, गाथापति, वार्धिक, पुरोहित, स्रो, अश्व तथा हाथी ।
- (२३) जैसे एक हजार नेत्र ( आंखों ) वाला, हाथमें वस्त्र धारण करने वाला, पुर नामक दैत्य का नाश करने वाला, तथा देवों का अधिपति इन्द्र शोभित होता है वैसे ही बहुश्रुत ज्ञानरूपी सहस्र नेत्र वाला, क्षमा रूपी वस्त्र को धारण करने वाला, मोहरूपी दैत्य का नाशक ज्ञानी शोभित होता है।
- (२४) जैसे श्रंधकार का नाश करने वाला उगता सूर्य, तेज से देदीप्यमान होता है वैसे ही श्रात्मज्ञान के तेज से ज्ञानी प्रभावान होता है।
- (२५) जैसे नत्तत्रपति (तारों का राजा) नंद्रमा, यह तथा नक्षत्रों से घिरा हुआ पूर्णिमा की रात्रि को पूर्ण शोभा से प्रकाशित होता है वैसे ही आतिमक शोतलता से बहुशुत ज्ञानी शोभायमान होता है।
- (२६) जैसे लोक समूह के भिन्न भिन्न श्रनों से पूर्ण तथा सु-रिश्वत भगडार शोभित होते हैं वैसे ही (श्रंग, उपांग शास्त्रों की विद्या से पूर्ण) ज्ञानी शोभित होता है।
- (२७) सब वृत्तों में जैसे अनाहत नामक देव का जंबू वृक्ष शोभित होता है उसी तरह ( सब साधुत्रों में ) ज्ञानी शोभायमान होता है।
- (२८) नील पर्वत से निकल कर सागर से मिलने वाली सीता नाम की नदी जिस तरह सब निदयों में श्रेष्ठ है वैसे ही। सर्व साधकों में झानी श्रेष्ठ है।

- (२९) जैसे पर्वतों में, ऊंचा तथा सुन्दर श्रीर श्रानेक श्रीषियों से शोभित मन्दार पर्वत उत्तम है वैसे ही बहुश्रुतज्ञानी भी श्रपने श्रानेक गुर्णों से (अन्य ज्ञानियों की श्रपेत्ता श्रिषक) उत्तम है।
- (३०) जैसे श्रज्ञय उदक (जिसका जल कभी न सूखे) स्वयं-भूरमण नामक समुद्र; भिन्न २ प्रकार की मणि मुक्ताश्चों से पूर्ण है वैसे ही बहुश्रुतज्ञानी श्रनेक गुणों से पूर्ण है।
- (३१) समुद्र समान गंभीर, बुद्धि (विवाद) द्वारा कभी पराभूत न होने वाला, संकटों से त्रास न पाने वाला (सिह्ण्यु), काम भोगों में अनासक्त, श्रुत से परिपूर्ण तथा समस्त प्राणियों का रचक महापुरुष (बहुश्रुतज्ञानी) कमें का नाश कर अंत में मोच पाता है।
- (३२) इसिलये उत्तम श्रर्थ की गवेषणा (खोज) करने वाला (सत्यशोधक) भिक्षु; श्रुत (ज्ञान) में श्रिधिष्ठान करे (श्रानंदित रहे), जिससे वह स्वयं सिद्धि प्राप्त कर दूसरों को भी सिद्धि प्राप्त करा सके।
- 'टिप्पार्गी—ज्ञान अमृत है। ज्ञानी सर्वन्न विजयी होता है। ज्ञान अन्तः-करण की वस्तु है और वह शास्त्रों द्वारा, सत्संग द्वारा, अथवा महा-पुरुषों की कृपा द्वारा प्राप्त होता है।

'ऐसा मैं कहता हूं'—

इस प्रकार 'बहुश्रुतपूज्य' नामक ग्यारहवां ऋध्ययन समाप्त हुआ।

## हरिकेशीय

25

#### हरिकेश मुनि सम्वन्धी

हाल भी आत्मकल्याग के मार्ग का आराधन कर सकता है। चांडाल जाति में उत्पन्न होने वालों का भी पवित्र हृद्य हो सकता है।

महामुनि हरिकेश; चांडाल कुल में उत्पन्न हुए थे फिर भी गुणों के भन्डार थे। वे पूर्व के योग संस्कार होने से, निमित्त पाकर वैराग्य धारण कर त्यागी वने थे। त्यागी वनने के वाद एक यज्ञ ने उनकी कठिन से कठिन कसोटी (परीक्षा) की थी श्रोर उसमें सोने की तरह खरा उतरने पर वह उन महामुनि पर प्रसन्न हुश्रा श्रौर सदेव उनके साथ दास वन कर रहता था।

एक समय यत्त मन्दिर के सभा मंडप में (जहां वह यत्त रहता था) कठिन तपश्चयों से कृशगात्र हरिकेश ध्यान मन होकर घडोल खड़े थे। इसी समय कौशलराज की पुत्री भद्रा घ्रपनी सिखयों के साथ उस मन्दिर में दर्शनार्थ घ्राई। गर्भद्वार के पास जाकर सव ने पेट भर के दर्शन किये। दर्शन करके वापिस फिरते हुए प्रत्येक साली ने खेल में समामंडप के एक एक स्तम्म की गोदी (जेट) भरलो। सन्ध्या का अन्धकार और भी गाढ़ होता जा रहा था। भद्रा सब से पीछे रह गई थी। अपनी सालियों को स्तम्मों से खेल खेलती देख कर उसे भी कौ वहल हुआ और अन्धकार में स्पष्ट न दीखने से मुनि हरिक्श को स्तम्म समम्म कर वह उन्हीं से लिपट गई। यह देख कर वे सालियां खिल खिला उठीं और वोलीं:—

" तुम्हारे हाथ में तुम्हारे पित श्रागये "। श्रौर वे हंसी करने जिंगीं। भद्रा इससे बहुत चिड़ी श्रौर उसने मुनि महाराज का बड़ा श्रपमान किया।

यत्त को इससे बहुत क्रोध श्राया। भद्रा तो उसी समय अवाक बेहोश हे। कर नीचे गिर पड़ी। यह बात तमाम शहर में वायुवेग से फैल गई। भद्रा के पिता कौशलराज भी दौड़े दौड़े बहां श्राये। श्रन्त में दैवी कोप दूर करने के लिये यत्तप्रविष्ट शरीर वाले उस तपस्वीजी के साथ भद्रा का विवाह होने की तैयारियां होने लगी। उसी समय मुनि के शरीर में से यत्त श्रह्य होगया। तपस्वीजी जब सावधान हुए श्रीर यह सब गड़बड़ देखी तो बड़े ही आश्चर्य में पड़ गये। श्रन्त में श्रपने उग्र संयम तथा श्रप्रुव त्याग की प्रतीति देकर के वे महायोगी वहां से प्रयागा कर गये।

ष्रागे जाकर इसी भद्रादेवी का विवाह सोमदेव नामक ब्राह्मण के साथ हुआ। कुल परम्परा के अनुसार इस दंपति (स्त्री पुरुप के युगल) ने ब्राह्मणों द्वारा महायज्ञ कराया। यजमान रूप में जब यह दम्पती मन्त्रोच्चारणादि क्रिया कर रहा था उसी समय श्रम, नगर, शहर ब्रादि सर्व स्थलों में अभेद्भाव से विहार करते हुए वे विश्वोपकारी महामुनि एक महीने की तपश्चयों के अन्त में पारगा। के लिये उसी यक्षशाला में पथारे। वे अपरिचित ब्राह्मण साधु की हंसी मजाक उड़ाने लगे। जब इससे भी साधु पर कुछ असर न पड़ा तब वे उन्हें मारने लगे। ऐसे कुसमय में उस तिन्दुव यद्म ने वहां उपस्थित हिकर क्या किया, तथा भड़ा देवी को जब सब बात मालम हुई तब उसकी क्या दणा हुई, सारा बातावरण तपश्चर्या के प्रभाव से कसा महक उठा, आदि सब बातों का इस श्रम्याय में वर्णा किया है।

वर्गा श्रार जाति का विधान श्रीभमान वढ़ाने के लिये नहीं किया गया था। वर्गा व्यवस्था वृत्ति भेद के श्रमुसार की गई थी। उसमें ऊंच नीच के भेदों को कोई स्थान नहीं था। किन्तु जब से उसमें ऊंच नीच का भेद भाव श्राया है तब से सची वर्ण व्यवस्था तां मिट गई है श्रीर उसके स्थान में (दूसरीं के भति) तिरस्कार श्रोर (श्रपनेपन के वडण्पन का) श्रीभमान ये दो भाव श्रागये हैं।

भगवान महावीर ने जातिवाद का वहे जारों से खग्डन किया था। गुग्वाद का प्रचार किया था, सब को ध्रमेदमाव रूपी ध्रमृत पिलाया था श्रीर दीन, हीन तथा पतित जीवीं का उद्धार किया था।

#### भगवान सुधर्म ने जम्बू स्वामी से कहा:--

- (१) चांडाल कुल में उत्पन्न किन्तु उत्तम गुगी ऐसे हिरिकेश' वल नामक एक जितिन्द्रिय भिक्षु हो गये हैं।
- (२) ईर्या, भाषा, ऐषणा, श्रादान भंड निचेष, उचार पासवण-खेल जल संघाण पारिठावणिया इन पांचों समितियों को पालन करने वाले तथा सुसमाधि पूर्वक यत्र करने वाले,

- (३) मन से, वचन से, काय से गुप्त (इन तीनों को वश में रखने वाले) श्रीर जितेन्द्रिय ऐसे वे मुनिराज मिक्षा के लिये ब्रह्मयज्ञ की यज्ञबाड के पास श्राकर खड़े हुए।
- ·(४) उप्र तप के कारण सूखी हुई देह तथा जीर्ण उपि (वस्नों)

   तथा उपकरण (पात्र श्रादि) वाले उन मुनिराज को
  श्राते देखकर श्रनार्थ पुरुष हंसने लगे।
- टिप्पसी—मुनि के वस्त्र कंबल पात्र आदि को उपि तथा उपकरण कहते हैं।
- ्(५) जातिमद से उन्मत्त बने हुए, हिंसा में धर्म मानने वाले, इन्द्रियों के दास, तथा ब्रह्मचर्य से रहित वे मूर्ख ब्राह्मण साधु के प्रति ऐसे कहने लगे:—
- (६) दैत्य जैसे रूप वाला, काल के समान भयंकर आकृति वाला, बैठी नाक वाला, फटे वस्त्र वाला, तथा मिलनता से पिशाच जैसे रूप वाला, सामने कपड़ा लपेट कर यह कौन चला आरहा है ? ( उन लोगो ने अपने मन में कहा ) जब मुनि आकर उनके पास खड़े हुए तब उनने मुनिसे कहा:—
- ् (७) श्ररे ! ऐसा श्रदर्शनीय (न देखते योग्य) तू कौन है ? किस श्राशा से तू यहां श्राया है ? जीर्ण वस्नों तथा मलिन रूप से पिशाच जैसा दीखने वाला तू यहां से जिल्हें यहां तूक्यों खड़ा है ?
- (८) इसी समय महामुनि का अनुकंपक (प्रेमी), तिन्दुके वृत्त वासी यक्ष; अपने शरीर को गुप्त रखकर (मुनि के शरीर में प्रविष्ट होकर) यों वहने लगा:—

- टिप्पर्गी—यह वही यक्ष है जो सुनि का सेवक था और उसीने शरीर में प्रवेश किया है।
- (९) मैं साधु हूँ। ब्रह्मचारी हूँ। संयमी हूँ। धन, परिप्रह तथा दूषित क्रियाओं से विरक्त हुआ हूँ और इसीलिये दूसरों के निमित्त बनाये गये अन्न को देखकर इस समय मैं भिन्ता के लिये आया हूँ।
- टिप्पग्ति—जैन साधु दृसरों के निमित्त बनाये गये अज की ही भिक्षा देते हैं। अपने लिये तैयार की गई रसोई वे ग्रहण नहीं धरते।
- (१०) इस छात्र में से वहुतों को भोजन दिया जा रहा है, वहुत से ले रहे हैं, बहुत से स्वाद पूर्वक खा रहे हैं, इसलिये बाकी के बचे छात्र में से थोड़ा इस तपस्त्री को भी दो, क्योंकि में भिज्ञाजीवी हूँ—ऐसा छाप जानो।
- (११) (ब्राह्मण बोले)—यह भोजन ब्राह्मणों के ही लिये तैयार किया गया है। एक ब्राह्मण पत्त (समूह) श्रभी यहां श्राकर जीमेगा उसीके लिये यह यहां लाकर रक्खा है। इसमें से तुमे कुछ भी नहीं मिल सकता। तू यहां क्यों खड़ा है ?
- (१२) उच भूमि में या नीची भूमि ( दोनो ) में किसान; श्राशा पूर्वक योग्यता देखकर वीज वोता है। उसी श्रद्धा से तुम मुक्ते भोजन दो। श्रीर इसे सचमुच एक पवित्र चेत्र समम कर इसकी श्राराथना करो।
- टिप्पग्री—वस्तुतः उक्त शब्द मुनि मुख से यह यक्ष ही कह रहा था।
- (१३) वे क्षेत्र, जहां वोये हुए पुग्य उगते हैं (जिस सुपात्र को दान देने से वह सुफल होता है) वे सव हमें खबर हैं।

जातिमान ( कुलीन ) तथा विद्यावान, जो न्नाह्मण हैं वे ही बहुत उत्तम क्षेत्र हैं ।

टिप्पााी-ये वचन यज्ञशाला में स्थित क्षत्रियों के हैं।

- (१४) क्रोध, मान, हिंसा, मूंठ, चोरी, परिष्रह (वासना) त्रादि दोष जिनमे हैं ऐसे ब्राह्मण, जाति तथा विद्या इन दोनों से रहित हैं। ऐसे क्षेत्र तो पाप को बढ़ाने वाले है।
- टिप्पणी—डस समय कुछ ब्राह्मण अपने धर्म से पतित होकर महाहिंसा को ही धर्म मनवाने का प्रयत्न करते थे। ऐसे ब्राह्मणों को लक्ष्य करके ही यह क्लोक यक्ष की प्रेरणा से मुनि के मुखसे कहलाया गया है।
- (१५) त्ररे ! वेदों को पढ़कर तुम उसके द्यर्थ को थोड़ा सा भी नहीं जान सके ? इसलिये तुम सचमुच वाणी के भारवाहक ( बोम ढोने वाले ) हो । जो मुनि ऊँच या सामान्य किसी . भी घर में जाकर भिचावृत्ति द्वारा संयमी जीवन विताता है वही उत्तम चेत्र है ।

#### यह सुनकर ब्राह्मण ५ंडितों के शिष्य वहुत ही गुस्से हुए और वोले:—

- (१६) हमारे गुरुओं के विरुद्ध बोलने वाले साधु ! तू हमारे ही सामने क्या बक रहा है ? भले ही यह सारा श्रन्न नष्ट हो जाय, परन्तु इसमें से तुमें कुछ भी नहीं देंगे।
- (१७) समितियों के द्वारा समाहित (समाधिस्थ), गुप्तियों (मन, वचन, काय) से संयमी तथा जितेन्द्रिय मुक्त समान संयमी को ऐसा शुद्ध खानपान न दोगे तो स्त्राज यज्ञ का क्या

- फल पात्रोंगे ? इस तरह के यक्ष के वचन मुनि के मुख से सुनकर सब ब्राह्मण क्रोध से लालपीले पड़ गये श्रीर वे गला फाड २ कर चिहाने लगे:—
- (१८) त्रारे! यहां कोई चित्रय, यजमान त्राथवा त्राध्यापक है क्या ? विद्यार्थियों को साथ लेकर लकड़ो तथा ढंडों से इसकी खूब मरम्मत कर तथा त्रा द्विचन्द्र दे (गलची पकड़ कर धक्का मार) कर निकाल वाहर करे।
- (१९) श्रध्यापकों की ऐसी श्राज्ञा सुनकर वहुत से शिष्य वहां श्राये श्रोर लकड़ी, ढंढा श्रोर छड़ी तथा चाबुक से मुनिराज को मारने को तैयार हुए।
- (२०) उसी समय परम सुन्दरी कौशल देश के राजा की पुत्री भद्रा ने वहां पर पीटे जाते हुए उस संयमी को देखकर ऋद कुमारों को शांत करते हुए यह कहा:—
- (२१) यत्त के अभियोग से (देवी प्रकोप शांत करने के लिये)
  वश हुए मेरे पिताश्री द्वारा (यत्त प्रविष्ट शरीर वाले)
  इस मुनि को में अप्ण की गई थी, फिर भी अनेक
  महाराजों तथा देवेन्द्रों द्वारा पूजित इस मुनि ने मेरा मन
  से भी चिंतवन नहीं किया और शुद्धि में आते हो इनने
  मुमें उगल (छोड़) दिया।
- टिप्पणी—इस भद्रा ने सरलभाव से वहां पर ध्यानस्य मुनीदवर का अपमान किया था और इसका वदला लेने के लिये उसीके द्वारीर के साथ ( मुनि-त्वारीर में प्रवेश करके यक्ष ने ) मुनि का विवाह का आयोजन कराया था। किन्तु जब मुनि ध्यान से उठे तो उनने भद्रा को शीव ही अपना संयमी होना सिद्ध कर तुम्हारा कल्याण हो, ऐसा आशीर्वाद दंकर उसे मुक्त कर दिया।

- (२२) सचमुच ऋपूर्व ब्रह्मचारी, जितेन्द्रिय, संयमी तथा उप तपस्वी ये वे ही महात्मा है कि जिसने मेरे पिता कौशल-राज द्वारा स्वेच्छा पूर्वक दीगई मुभें नहीं स्वीकारा था।
- टिप्पााी —अप्सरा के समान स्वरूपवान युवती स्त्री स्वयं मिलते हुए भी उस पर लेशमात्र भी मनोविकार न लाकर अपने त्याग तथा संयम के मार्ग पर अडोल रहना यही सच्चे त्याग की, सच्चे संयम की, और सच्चे आत्मदर्शन की प्रतीति (निशानी ) है।
- (२३) ये महा प्रभावशाली, महा पुरुषार्थी, महान् व्रतधारी तथा उत्तम कीर्तिवाले महायोगी पुरुष है। उनका व्रपमान करना योग्य नहीं है। अरे! इनकी व्यवगणना मत करो, नहीं तो ये व्यपने तेज से तुम्हें भस्म कर डालेंगे।
- (२४) भद्रा के ऐसे सुमधुर वचनों को सुनकर (वातावरण पर श्रसर हो उसके पहिले ही) देव समूह ऋषिराज की सेवा के लिये श्राने लगे श्रीर कुमारों को रोकने लगे। (फिर भी कुमारों ने नहीं माना)
- िप्पाणी—इस स्थल पर एक ऐसा परंपरा भी चाल है कि यहां भद्रा के पित सोमदेव ने इन कुमारों को रोका था और देवों के वदले उसका ऐसा करना अधिक संभव भी है किन्तु मूल पाठ में 'जक्खा' शब्द होने से वैसा ही अर्थ किया है।
- (२५) श्रीर उसी समय श्राकाश में श्रन्तर्धान भयंकर रूपवाले बहुत से राक्षस वहां श्राये श्रीर उन तमाम लोगों को श्रहश्य रहकर सारने लगे। उनकी श्रन्दरूनी मार से उनके श्रंग फूट निकले श्रीर कोई कोई तो खून की उल्टी करने लगे। उन लोगों की ऐसी दशा देखकर भद्रा फिर बोली:—

- (२६) तुम सव लोग नखों से पर्वत खोदना चाहते हो; दांतों से लोहा चवाना चाहते हो श्रीर हुताशन (श्रिम ) को पैरों से बुमाना चाहते हो (ऐसा मैं मानती हूँ) क्योंकि तुमने ऐसे उत्तम भिक्ष का श्रपमान किया है।
- (२७) ऐसे महर्षि ( यदि क्रोध करें तो ); विषधर सर्प की तरह भयंकर होते हैं। इन उम्र तपस्वी तथा घोर व्रतधारी महापुरूप को तुम लोग भोजन के समय मारने को उद्यत हुए तो प्रव, जिस तरह श्रमिशिखा में पर्तगियों का समृह जल कर भस्म हो जाता है, वैसे ही तुम भी जल मरोगे।
- (२८) श्रव भी जो तुम श्रपना धन तथा प्राण वचाना चाहते हो तो तुम सब मिलकर उनकी शरण में जाश्रो श्रौर उनके चरणों में मस्तक नमाश्रो। यदि ये तपस्वीराज कुद्ध होंगे तो सारे लोक को जलाकर भस्म कर डालेंगे।
- टिप्पग़ी—भद्रा इन तपस्त्रीराज के प्रभाव को जानती थी। 'अभी तो यह देवी प्रकोप है, किन्तु जो अब भी नहीं मानोगे और उनकी शरण में नहीं जाओगे तो संभव है कि ये तपस्त्री कुद्ध होकर सारे लोक को जलाकर भस्म कर डाल —ऐसी मेरे मन में शंका है"—सब को लक्ष्यकर उसने इसलिये ऐसा कहा।
- (२९) (इतने में तो कोई विचित्र घटना होगई) किसी की पीठ ऊपर तो किमी का माथा नीचे (श्रोंधे) चित्त पड़ गये। कोई कमें तथा चेष्टा से सर्वथा रहित (संज्ञाश्च्य) होकर, कोई जमीन पर हाथ पैर फैलाकर पड़ गये।

किसी की श्रांखें निकल श्राई तो किसी की जीभ बाहिर निकल श्राई तो कोई माथा ऊंचाकर ढल पड़े।

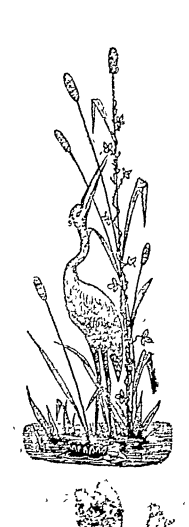
टिप्पााी-यह सब देव-प्रकोप से हुआ।

- (३०) इस तरह काष्ट्रभूत (काठ के पुतले जैसे) बने हुए उन शिष्यों को देखकर वह याजक ब्राह्मण (भद्रा का पित) स्वयं बहुत ही खेदिखन्न हुन्ना न्त्रीर स्वयं न्त्रपनी पत्नी सिहत मुनि के पास जाकर नमस्कार कर पुनः २ विनती करने लगा कि हे पूज्य! न्त्रापकी जो निदा तथा तिर-स्कार हुन्ना है उसके लिये हमें न्तमा करो।
- टिप्पणी—कोशलराज ने तपस्वी से छोड़ी हुई भद्रा कुमारी का विवाह-सोमदेव नामक ब्राह्मण के साथ कर उसे ऋषिपित ही बनाया था। उस जमाने में ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तथा शूद्र के कर्म भेद तो थे किन्तु आज के से जातिभेद न थे। इसीलिये परस्पर में बेटी-व्यवहार छूट के साथ होता था—ऐसा अनुमान होता है।
- (३१) हे वंदनीय ! श्रज्ञानी, मूर्ख तथा मंदबुद्धि बालकों ने श्रापकी जो श्रसातना की है उसे चमा करो । श्राप समान ऋषि पुरुष महादयाछ होते हैं । वस्तुतः वे कभी कोष करते ही नहीं।
- श्रपना कार्य करके यत्त चला गया । इसके बाद मुनि श्री सावधान हुए श्रौर यह विचित्र दृश्य देखकर वहुत विस्मित हुए । उनने विनयवंत उन ब्राह्मणों से कहा:—
- (३२) इस घटना के पहिले, वाद में या श्रभी भी मेरे मन में लेशमात्र भी कोप या द्वेष नहीं है। (परन्तु यह सब देखा

थुलकर साफ हो जाते हैं। चारित्ररूपी पारस बहुत से लोह खंडीं को सुवर्ण रूप में बदल डालता है।

एसा में कहता हूं:—

इस प्रकार 'हरिकेशीय' नामक वारहवां अध्ययन समाप्त हुआ।



### चित्तसंभूतीय

## चित्तसंभूति संबंधी

१३

स्कृति (संस्कार) यह जीवन के साथ लगी हुई वस्तु है। जीवनशक्ति की यह प्ररेणा पुनः पुनः आत्मा को कर्मवल द्वारा भिन्न २ योनियों में पदा (जन्म ) करती है। परस्पर के प्रेम से ऋणानुवंध होता है और यदि कोई विरोधी अपवाद न हो तो समानशील के जीव—समान गुण वाले जीव—एक ही स्थान में उत्पन्न होते हैं; और अट्टर प्रेम की सरिता में साथ २ रहते हैं और बाद में भी साथ ही साथ जन्म लेते हैं।

चित्त श्रौर संस्ति दोनों भाई थे। दोनों श्रखंड प्रेम की गांठ से जुड़े हुए थे। एक नहीं, दो नहीं, तीन नहीं किन्तु पांच पांच जनमों तक वे साथ ही साथ रहे थे। दोनों साथ ही साथ जीवित रहे थे। ऐसे प्रवल प्रेमी वंधु इद्देभव में पृथक् पृथक् पदा हुए। इसका क्या कारण है ? इद्दे जन्म में दोनों के मार्ग क्यों जुदे जुदे पड़े ? उसका प्रवल कारण एक की श्रासक्ति तथा दूसरे की निरासक्ति था। हुए र भाइयों का प्रेम शुद्ध होता गया त्यों त्यों वे दोने विक्

कर मुक्ते यही लगता है कि ) सचमुच जो यद्त (मेरी इच्छा न होने पर भी ) सेवा करता है उसी के द्वारा ये कुमार पीड़ित हुए हैं।

- टिप्पग़ी—जेन दर्शन में सहनशीलता के हजारों ही ज्वलन्त हष्टांत मरे पढ़े हैं। त्यागी पुरुप की क्षमा तो मेरू के समान अद्ग होती है। उसमें कोप या चंचलता आती ही नहीं। कुमारों की यह दशा देख कर ऋपिराज को बहुत ही दया आई। योगी पुरुप दूसरों को दुःख नहीं देते, यही नहीं किन्तु दुसरों को दुःखी होते भी देख नहीं सकते।
- (३३) (सचा स्पष्टीकरण होने के वाद इस त्राह्मण पर वहुत ही अच्छा असर पड़ा। वह वोला:—) परमार्थ तथा सत्य के स्वरूप के हे ज्ञाता! महाज्ञानी आप कभी भी कुद्ध नहीं होते। इन सब लोगों साथ हम सब आपके चरणों की शरण मांगते हैं।
- (३४) हे महापुरुप ! हम श्रापकी सब प्रकार की (बहु सम्मान के साथ) पूजा करते हैं । श्रापमें ऐसी एक भी वात नहीं है जो पृच्य न हो । हे महामुनिराज ! भिन्न २ प्रकार के शाक, रायता, तथा उत्तम जातिके चावलों से तैयार किया हुआ यह भोजन श्राप प्रसन्नता पूर्वक प्रहण करें ।
  - -(३५) यह मेरा वहुत सा भोजन रक्खा हुआ है। हम पर कृपा करके उसे आप न्वीकारों। (उनकी ऐसी हार्दिक प्रार्थना सुन कर) उन महात्मा ने मास खमण (एक महीने के उपवास के) भारणा में उस भोजन को सहर्ष स्वीकार किया।

- (३६) इतने ही में वहां पर श्राकाश से सुगन्धित जल, पुष्प, तथा धन की धाराबद्ध दिन्य वृष्टि होने लगी। देवों ने गर्गन में दुंदुमि वाजे बज(ए तथा "श्रहो दान ? श्रहो-दान!" इस प्रकार की दिन्य ध्वनि होने लगी।
- टिप्पणी—देवों हाग वरसाये गये पुष्प तथा जलधारा अजीव होते हैं।
  (३७) "सचमुच दिव्यतप ही का यह प्रभाव है, जाति को कुछ
  भी विशेषता (बड़प्पन) नहीं है धन्य है चांडाल पुत्र हरिकेश साधु को कि जिनकी ऐसी प्रभावशालिनी समृद्धि
  है"! चांडाल पुत्र हरिकेश साधु को देख कर सब कोई
  एक ही आवाज से, आश्चर्य चिकत होकर इस तरहा
  कहने लगे।
- (३८) (तब तपस्वीजी ने उत्तर दिया,) हे ब्राह्मणों ! श्रग्नि का श्रारम्भ करके पानी द्वारा वाह्य ग्रुद्धि को क्यों शोध रहे हो ? क्योंकि बाहर की सफाई (बाह्यग्रुद्धि) श्रात्मग्रुद्धि का मार्ग नहीं है। महापुरुषों ने ऐसा कहा है कि:—
- (३९) द्रव्य यहा में कुश (दाभ) को, यूप (जिस काष्ट स्तन्भ से पशुबांध कर वध किया जाता है) को, तृरा, काष्ट (सिमधा) तथा अग्नि और सुबह शाम पानी को स्पर्श (आचमनः आदि) करने वाले तुम मन्द प्राणी वारंवार छोटे २ जीवों को दुःखं देकर पाप ही किया करते हो।
- (४०) (तब ब्राह्मणों ने पूंछा,) हे भिक्षु ! हम कैसा श्राचरण करें ? कैसा यज्ञ पूजन करें ? किस तरह पापों को दूर करें ? हे संयमी ! ये सब बातें हमें बताश्रो। हे देवपूज्य !' किस वस्तु को ज्ञानवान पुरुष योग्य मानते हैं ?

- (४१) छकाय (पृथ्वी, पानी, श्राग्न, वायु, वनस्पति, तथा त्रस) जीवों की हिंसा नहीं करने वाला, कपट तथा श्रसत्य श्राचरण नहीं करने वाला, माया तथा श्राममान से दूर रहने वाला तथा परिप्रह, एवं स्त्रियों की श्रासक्ति से डरने वाला पुरुप 'दान्त' कहलाता है श्रीर वही विवेक पूर्वक वर्तता है।
- (४२) (तथा) पांच इन्द्रियों को वश में रखने वाला, श्रपने जीवन की भी परवा नहीं करने वाला, शरीर के ममत्व से रहित ऐसा महापुरुप वाह्यशुद्धि की दरकार (श्रपेक्षा) न करते हुए उत्तम एवं महाविजयी भावयज्ञ करता है।
- (४३। ( उस भावयज्ञ में ) तुम्हारी ज्योति ( ऋग्नि ) क्या है ? श्रीर उस ज्योति का स्थान क्या है ? तुम्हारी कड़िशी करने वाली क्या वस्तु है ? तुम्हारी लकड़ी (सिमधा) क्या है ? ऋगैर हे भिश्च ! तुम्हारा शांति मन्त्र क्या है ? ऋगैर के से यजन (पूजन) करते हो ? (उन त्राह्मणों ने यह प्रश्न किया )।
- (४४) मुनि महाराज ने उत्तर दियाः—तप यही श्राग्न है। जीवा-त्मा ही उस तपरूपी श्राग्न का स्थान है। मन, वचन श्रीर काय का योग रूपी कड़श्री है। श्राग्न को प्रदीप्त करने वाला साधन यह शरीर है। कर्म (रूपो) ईधन (सिमधा) है। संयम रूपी शांतिमन्त्र है। उस तरह (इतने साधनों से) प्रशस्त चारित्ररूपी यहा द्वारा मैं यजन

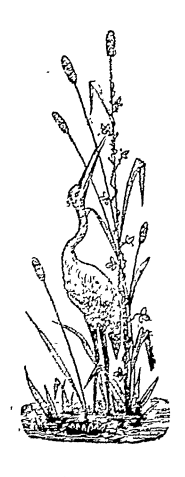
करता हूं ऋौर इसी प्रकार के यज्ञ को महर्षिजनों ने उत्तम गिना है।

- टिप्पााि—वेदकीय यज्ञ की तुलना जैन धर्म के संयम से की गई है। वेदकीय यज्ञ के अग्नि, अग्निकुंड, हविष्, सुवा, सुक्, समित्, तथा शांतिमन्त्र ये आवश्यक अंग हैं।
- (४५) (फिर उन ब्राह्मणों ने प्रश्न किया कि हे मुनि !) शुद्धि के लिये तुम्हारा स्नान करने का हृद ( कुण्ड ) कौनसा है ? तुम्हारा शांतितीर्थ कौनसा है ? श्रीर कहां पर स्नान कर तुम कमरज को साफ करते हो, सो कहो । श्राप से हम ये सब बातें जानना चाहते हैं।
- (४६) ( मुनि इनका इस प्रकार उत्तर देते हैं कि हे ब्राह्मणों !) धर्म रूपी हृद (कुएड) है। ब्रह्मचर्य रूपी शान्तितीर्थ है। श्रात्मा के (प्रसन्न भाव सिहत) विशुद्ध धर्म के कुएड में स्नान कर मैं कर्मरज को साफ करता हूं।
- (४७) ऐसा ही स्नान सुज्ञ पुरुषों ने किया है श्रीर महा ऋषियों ने भी इसी महास्नान की प्रशंसा की है। यह ऐसा स्नान है कि जिसको करके पिवत्र महर्षियों ने निर्मल (कर्म सहित) होकर उत्तम स्थान (सुक्ति) की प्राप्ति की है।
- उटिप्पण्णि—चारित्र की चिनगारी से ही हृदय परिवर्तन होता है। जहां चारित्र की सुवास महँकती है वहां की मिलन वृत्तियां नष्ट हो जाती हैं और वह प्रबल विरोधियों को भी क्षण मात्र में अपना सेवक बना लेती हैं। ज्ञान के मन्दिर चारित्र के नन्दन वन से ही शोभित होते हैं। जाति तथा कार्य में जंच नीच भाव चारित्र के स्वच्छ प्रवाह में

धुलकर साफ हो जाते हैं। चारित्ररूपी पारस बहुत से लोह खंडीं को सुवर्ण रूप में बदल डालता है।

ऐसां में कहता हूं:--

इस प्रकार 'हरिकेशीय' नामक वारहवां श्रध्ययन समाप्त हुआ।



# चित्तसंभूतीय \*\*\*\*\*\*\*\*

## चित्तसंभूति संबंधी

स्कृति (संस्कार) यह जीवन के साथ लगी हुई वस्तु है। जीवनशक्ति की यह प्ररणा पुनः पुनः श्रात्मा को कर्मबल द्वारा भिन्न २ योनियों में पदा ( जन्म ) करती है। परस्पर के प्रेम से ऋगानुवंध होता है श्रौर यदि कोई विरोधी भ्रपवाद न हो तो समानशीलं के जीव—समान गुण वाले जीव-एक ही स्थान में उत्पन्न होते हैं; श्रौर श्रटूट प्रेम की सरिता में साथ २ रहते है श्रीर बाद में भी साथ ही साथ जन्म लेते हैं।

चित्त थ्रौर संभृति दोनों भाई थे। दोनों घ्रखंड प्रेम की गांठ से खुड़े हुए थे। एक नहीं, दो नहीं, तीन नहीं किन्तु पांच पांच जनमों तक वे साथ ही साथ रहे थे। दोनों साथ ही साथ जीवित रहे थे। ऐसे प्रवल प्रेमी वंधु छहेभव में पृथक् पृथक् पदा हुए। इसका क्या कारण है ? छहे जन्म में दोनों के मार्ग क्यों जुदे जुदे पड़े ? उसका प्रवंत कारण पकं की श्रासक्ति तथा दूसरे की निरासिक था। जो र भारयों का प्रेम शुद्ध होता गया त्यों त्यों वे दोन्ट्रें विक्

प्रथम जन्म में वे दोनों दगार्ग देश में दास रूप में साथ ही साथ थे। वहां से मरकर दोनों कालिंजर नामक पर्वत पर साथ ही साथ मृग हुए। संगीत पर उनका गहरा मोह था। वहां से मर कर दोनों मृत गंगा के किनारे हंस रूप में जन्मे। वहां भी स्नेह प्रवक रहे थ्रीर प्रेमवश से एक ही साथ मरे। वहां से निकल कर उन दोनों ने काशी में चाएडाल का

उस समय नमुचि नामक प्रधान द्यति बुद्धिमान तथा प्रकांड संगीत शास्त्री होने पर भी महा व्यभिचारी था। उसने राजा के द्यन्तःपुर की किसी स्त्री से व्यभिचार किया। यह वात राजा को माल्म हुई। तो उसने उसे मृत्यु दंख की शिज्ञा दी।

होनहार वड़ी वलवान हैं। 'जो काहू से न हारे, सोऊ हारे होनहार से' —की कहावत अत्तरशः सत्य है। राजा द्वारा दें डित नमुचि फांसी के तख़्ते पर खड़ा किया जाता है किन्तु फांसी देने वाले चांडाल (यह चांडाल चित्त थ्रोर संमृति का पिता था ) को नमुचि पर वड़ी दथा थ्रा जाती है थ्रीर वह उसे वचा कर अपने घर में छिपा लेता है और अपने दोनों पुत्रों (चित्त और संभूति के पूर्व भव के जीवों ) को संगीत विद्या सिखाने पर नियुक्त करता है। योग्य गुरू के पास रह कर थोड़े ही दिनों में वे दोनों वालक गानविद्या में पारंगत हो गये। मनुष्य कितना भी वड़ा बुद्धिमान क्यों न हो किन्तु विपयों के विकार वहें ही जबर्दस्त हैं बुद्धिमान भी उनमें फंस जाते हैं। पहीं हुई बुरी आदत भनेक दुःख भोगने पर भी नहीं कृटती। व्यमिचार के अभियोग में दंडित नमुचि, दया करके चोंडाल हारा वचाया गया था किन्तु नुमुचि का स्वभाव नहीं हृटा। उसने चांडाल के घर में भी किया और

उसको भ्रागे प्राण लेकर वहां से भाग जाना पड़ा। अन्त में भूमते २ वह हस्तिनापुर भ्राता है और पुर्य प्रभाव से भ्रपनी विद्य तथा गुणों के कारण वहां के राजा का प्रधान मंत्री वन जाता है और उसके हाथ के नीचे सैंकड़ों मन्त्री काम करते हैं।

इधर, चित्त श्रौर संभूति श्रपनी संगीत विद्या की प्रवीणता द्वारा देश की सारी प्रजा को आकर्षित करते हैं। इससे काशी राज के संगीत शास्त्रियों ने ईर्प्या के कारण उन दोनों का भ्रप-मान कराके राजा से नगर के बाहर निकलवा दिया। यहां यह दोनों बड़े ही दु:खित होते हैं श्रौर निरुपाय होकर पहाड़ पर से गिर कर आत्महत्या करने का विचार करते हैं। आत्महत्या के लिये ये पहाड़ पर चढ़ते है। यहां पर उनकी एक जैन मुनि से भेट होती है। वे उनसे अपने दुःख का कारण तथा उससे निवृत्ति के लिये आत्महत्या करने के निर्णय को कहते है। श्रनन्त करुणा के सागर वे जैन मुनि इन दोनों की कथा सुन कर उन्हे जगत की श्रसारता, विषयों की क्र्रता श्रीर जीवन की ज्ञणभंगुरता का उपदेश देते है। इन दोनों को चैतन्य प्राप्त होता है। जन्म का अन्त (आत्महत्या) करने के इरादे से आये हुये वे दोनों युवक, उस उपदेश को सुन कर जन्म परंपरा को ही नाश करने वाली जैन दी द्वा प्रहण करते है। चांडाल कुल में उत्पन्न होने पर भी, उन्होंने जैन दीक्षा धारण की और उस प्रयत्न में लगे जिससे पुनः जन्म-मरण तथा भ्रप-मान सहना न पड़े। पूर्व संस्कारों की प्रवलता क्या नहीं करती।

विधिविधान बड़ा अटल है। कोई कुछ भी सोचा या किया करे, किन्तु होता वही है जो होनहार होता है। इसमें किसी की मीन मेख नहीं और की किया को ज कोई तोड सका श्रीर न कोई तोड़ सकेगा। योगमार्ग की सुन्दर शिहा प्राप्त व दोनों त्यागी गुरुश्राक्षा प्राप्त कर देश विदेश फिरते फिरते तथा श्रांनक ऋहि-सिद्धियों की प्राप्ति करते हुये हिस्तनापुर में श्राते हैं जहां नमुचि प्रधानमंत्री था। नमुचि उन दोनों को देखकर पहिचान लेता है श्रीर कहीं ये लोग मेरा भंडाफांड़ (रहस्योद्ध्ययन) न करदें इस कारण उन दोनों को नगर के बाहर निकलवा देता है। चित्त इस सब कष्ट को शांति तथा श्रिवकार भाव से सह लेता है किंतु संभृति इस श्रपमान को सहने में श्रसमर्थ होता है श्रीर प्राप्त सिद्ध का उपयोग करने को तथार होता है। चित्त, संभृति को त्यागी का धर्म समभाता है श्रीर त्रमा धारण करने का उपदेश देता है किंतु संभृति पर उसका छठ भी श्रसर नहीं होता। उसके मुंह में श्रुंण के बादल के बादल निकलने लगते हैं।

श्रन्त में इस वात की खबर हस्तिनापुर के राजा (चक्रवर्ती सनत्कुमार) को लगती है। वह स्वयं श्रपनी सेना तथा परिवार के साथ उस महा तपस्वीराज के दर्शनार्थ श्राता है। संमृति मुनि उस चक्रवर्ती राजा का वंभव देख कर मोहित हो जाता है।

विषयों का श्राक्षंगा देखी! श्रनेकों वर्ष तक उन्न तपस्या करने वाले तथा अद्धि सिद्धियों के धारक मुनि भी उस के पान्न में फंस जाते हैं। श्रीर श्रज्ञानी तथा श्रद्ध्वर्शी इस साधु को देखो! वह श्रपने श्रप्तके वल से प्राप्त की हुई तपश्चर्या हपी श्रम् व्यक्ति से जिले के लिये फंक देने पर उताह हो गया! (जैन दर्शन में इसे 'नियाग" कहते हैं) चित्त के उपदेश का नस पर तिनक भी श्रसर न हुआ।

इसके बाद मर कर ये दोनों जीव अपनी पुरानी तपश्चर्या के कारण देवयोनि में उत्पन्न होते हैं। वहां पूर्ण आयु भोगने के बाद आसिक के कारण इन दोनों का युगल दूर जाता है आर उसी से संभूति कंपिला नगरी में चुजनी माठा के उदर से बहादत्त नामक चक्रवर्ती राजा पैदा होता है। चित्त का जीव स्वर्ग से चय कर पुणिताल नगर में धनपित नगरसेठ के यहां जनम लेता है और पूर्व पुग्यों के योग से समस्त सांसारिक चुखों से परिवेष्ठित होता है।

एक बार एक सन्त के मुख से एक गम्भीर गाथा सुन कर दिवस का जीव विचार में पड़ जाता है। उस पर विचार करते करते उसे ऐसा भाव होता है कि कहीं उसने यह गाथा सुनी है। उस पर विचार करते करते उन्हें जाति स्मरण (अनेक पूर्व भवों का स्मरण) हो आता है। उसी समय जगत की असारता का विचार करते हुए वह माता पिता का प्रेम, युवती खियों के भोग विलास तथा सम्पत्ति का मोह छोड़ कर जैसे सांप कांचली को छोड़ देता है, वैसे ही सांसारिक विषयों को लात भार कर साधु की दीन्ना धारण करता है।

पूर्व भव का संभृति का जीव श्रव ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती था।
चक्रवर्ती के श्रनुपम, श्रश्नितहत तथा सर्वोत्तम दिव्य सुखों को
भोगते हुए भी कभो कभी उसके हदय में एक श्रव्यक्त श्रीमी
सी वेदना हुश्रा करती है। एक समय वह उद्यान में विहार का
श्रानन्द ले रहा था। यकायक नवपुष्णों का एक गुच्छा देख
कर उसे ऐसा मालूम हुश्रा कि ऐसा तो मैंने कहीं देखा है।
श्रीर श्रनुभव भी किया है। तुरन्त ही उसे जाति समरण हुश्रा
श्रीर देवगित के साथ साहित्यों श्रुपने पिछले जन्मों के बृतान्त

भोगों की आसिक में अब तक जरा भी न्यूनता नहीं आई थी, परन्तु विशुद्ध एवं गाढ़ भातृ प्रेम ने भाई से मिलने की अपार उत्कर्ठा जागृत करदी। उसने उनकी ढंढ निकालने के लिये "आसि दासा मिगा इंसा चांडाला श्रमरा जहा" यह आधा ख़्लांक देश देश में ढिंढोरा पिटवा कर उसने प्रसिद्ध करा दिया और घोषणा की कि जो कोई इस ख़्लोक को पूर्ण करेगा उसे आधा राज्य दिया जायगा।

यह वात देश के कोने कोने में फैल गई। संयोग से चित्र मिन गाम गाम विचरते हुए कंपिला नगरी के उद्यान में पिशारते हैं। यहां का माली उक्त अर्थ श्लोक गाते हुए वृज्ञों में पानी सींच रहा है। मुनि उस अर्थ श्लोक को सुन कर चिकत हो जाते हैं। अन्त में उस के हारा सर्व वृतान्त सुन कर उस अर्थ श्लोक को " इमाणो छहिया जाई अन्त मन्नेण जा विणा" इन दो चरगों हारा पूर्ण करते हैं।

माली राज्य मग्डप में छाकर भरे दरवार में उस पूर्ण रलोक को खुनाता है! उसके सुनते ही ब्रह्मदत्त चकवर्ती माली द्वारा कहे गये बुनान्त में छपने भाई को देखते ही यूर्डित हो जमीन पर गिर पड़ता है। ऐसी स्थिति में राज्य पुरुप उस माली को केंद्र कर लेते है। छन्त में माली सारा चुनान्त कह सुनाता है छोर जिसने उस रलोक को पूर्ण किया. था उन योगीराज को दरवार में उपस्थित करना है।

व्रह्मदत्त व्रपने भाई का व्यपूर्व क्रोजस्वी शरीर देख क्रुर स्वस्थ (सावधान) होता है क्रोर प्रेम गट्गट् होकर भाई भा एंडता है कि हे भाई! में तो ऐसी ब्रमुपम समृद्धि पाकर हिंगी भोग रहा है ब्रीर ब्राप इस न्युक्त रे दुःखी से दुःखी है किर फिरने हो इसका क्राप्त है से कि भी के स्वार्ट के क्रिक्स के सुख वताता है श्रौर त्याग में दुःख नहीं है किन्तु सच्चा सुख है यह सिद्ध कर देता है।

त्याग यह तो परम पुरुपार्थ का फल है। त्याग की शरण में वलवान पुरुप ही आ सकते है। सिंहनी का दूध जैसे सुवर्ण पात्र में ही ठहरता है वैसे ही त्याग भी सिंहवृत्ति वाले पुरुप में ही ठहरता है। सभी जीव आत्म प्रकाश से भेट करने में लालायित रहते है। थोड़ा बहुत पुरुषार्थ भी करते है। अपार दु ख भी उठाते हैं फिर भी वासमा की गुत्थी में फंसे हुए प्राणी का पुरुपार्थ व्यर्थ जाता है और (तेली की घाणी) का बैल जिस तरह तमाम दिन चक्कर लगाते हुए भी जहाँ का तहां ही रहता है वैसे ही विचारे संसारी जीवों का आसिक के सामने कुछ वश नहीं चलता। इस आसिक रोग का नाश चित्त शुद्धि से ही हो सकता है। और ऐसे ही धन्त:करण में वराग्य भावना सहज ही जागृत होती है।

(१) चांडाल के जन्म में (कर्मप्रकोप से) अपमानित होकर संभूति मुनीश्वर ने हस्तिनापुर में (सनत्कुमारचक्रवर्ती की समृद्धि देखकर) नियाण (ऐसी ही समृद्धि मुक्ते भी मिले तो क्या ही अच्छा हो—इस वासना में अपना तप वेच डाला) किया और उससे पद्मगुल नाम के विमान से चयकर (दूसरे भवमें) चुलनी राणी के उदर में ब्रह्मदत्त के रूप में जन्म लेना पड़ा।

म्मी—कपर के वृत्तांत में सविस्तर कथा दी है इसिलये उसे यहाँ कर लिखने की आवश्यकता नहीं है। पद्मगुल विमान में प्रथम विग् तक दोनों माई साथ २ थे। इसके बाद ही संभूति जुदा हो इसका कार्ण यहां कि उसने नियाण किया था। नियाण क्षणिक सुख कहां ? और आत्मदर्शन का सुख कहाँ ? इन दोनों की समानता कमी हो ही नहीं सकती।

- (२) इस तरह कंपिला नगरी में संभूति उत्पन्न हुआ। श्रौर (उनका भाई) चित्त पुरिमताल नगर में नगरसेठ के यहाँ पैदा हुआ। (चित्त के श्रंत:करण में तो वैराग्य के गाढ़ संस्कार थे इससे) चित्त तो सच्चे धर्म को सुनकर (पूर्वभावों का स्मरण होने से) शीध ही त्यागी हो गया।
- टिप्पणी—यद्यार चित्त का जन्म भी अत्यंत धनाट्य घर में हुआ था किन्तु अनासक्त होने से वह कामभोगों से बीव्र ही विरक्त हो सका
  - (३) चित्त श्रौर संभूति ये दोनों भाई ( उपरोक्त निमित्त से) कंपिला नगरी में मिले श्रौर वे परस्पर (भोगे हुए) सुख दुःखों के फल तथा कर्मविपाक कहने लगे:—
  - (४) महाकीर्तिमान् तथा महा समृद्धिवान् त्रहादृत्त चक्रवर्ती ने श्रपने वड़े भाई को वहुत सम्मान पूर्वक ये वचन कहे:—
    - (५) हम दोनों भाई परस्पर एक दूसरे के साथ २ हमेशा रहने वाले, एक दूसरे का हित करने वाले श्रीर एक दूसरे के श्रित श्रेमी थे।
  - टिप्पणी—वहादत्त को जाति स्मरण और वित्त को अवधिज्ञान हुआ या। इससे वे अपने अनुभवों की यात कर रहे हैं। अवधिज्ञान उस्क्रियों को कहते हैं जिसमें मर्यादा के अन्दर विकाल की बातें ज्ञात है
  - (६) पहिले भव में हम दोगें का पे देश में डास ही है विदे भव में का कि कि कि कि कि कि कि कि कि

मृतगंगा नदी के किनारे हंस रूप में थे और चौथे भव में कार्री में चाराडाल कुल में पैदा हुए थे।

- (७) (पांचवे भव में ) हम दोनों देवलोक में महाऋदि वाले देव थे। मात्र छट्टे जन्म में ही हम दोनों जुदे २ पड़ गये हैं।
- टिप्पणी—ऐसा कह कर संभूति ने छहे भव में दोनों ने जुदे २ स्थानों में जनम क्यों लिये इसका कारण पूंछा ।
- (८) चित्त ने कहा:—हे राजन ! तुमने (सनकुमार नामक चतुर्थ चक्रवर्ती की समृद्धि तथा उसकी सुनंदा नामकी स्त्री रत्न को देखकर आसक्ति पैदा होने से ) तपश्चर्यादि उच्च कमों का नियाण (ऐसा तुच्छ फल) मांगा। इस कारण उस फल के परिणाम से ही हम दोनों का वियोग हुआ। विष्णणी—तपश्चर्या से पूर्वकमों का क्षय होता है। कमक्षय होने से आत्मा हलकी होती है और उसका विकास होता है। पुण्यकमें से सुंदर संपत्ति मिलती है किन्तु उससे आत्मा के पापी बनने की संभावना है। इसीलिये महापुरुष पुण्य की कभी भी इच्छा नहीं करते, केंवल पापकमें का क्षय ही चाहते हैं। यद्यपि पुण्य सोने की सांकल के समान हैं परन्तु सांकल (चाहे वह किसी भी धातु की चयों न हो) बंधन तो है ही। जिसको बन्धन रहित होना हो उसको सोने की सांकल को भी छोड़ देने की कोश्चिश करनी चाहिये और अनासक्त भाव से कमों को भोग लेना चाहिये।
  - (ब्रह्मदत्ता ने कहा:—) पूर्व जनम में सत्य और कपट रहित तपश्चर्यादि शुभकर्म करने के कारण ही आज में (ऐसी समृद्धि पाकर क्षेत्रिया भोग रहा हूँ। परन्तु हे चित्त

- (१०) (चित्त ने कहा:—)हे राजेन्द्र ! जीवो द्वारा किये गये सव (सुन्दर या खराव) कमें, फलवाले ही होते हैं। किये हुए कमों को भोगे विना हुटकारा होता ही नहीं इसलिये मेरा जीव भी पुरायकमों के उदय से उत्तम प्रकार की संपत्ति तथा कामभोगों से युक्त था।
- (११) हे संभूति ! जैसे तृ अपने आपको महाभाग्यवान् समक रहा है वैसे ही पुराय के फज से युक्त चित्त को भी महान् ऋद्विवान् जान । श्रीर हे राजन् ! जैसी उस (चित्त) की समृद्धि थी वैसी ही प्रभावशाली कान्ति भी थी।
- टिप्पणी—उपरोक्त दो क्लोक चित्त मुनि ने कहे थे और आज वह मुनि

  र रूप में था। यद्यपि इन्द्रियानयमादि कठिन तपश्चर्या तथा आभूपण आदि क्षारीर विभूपा के त्याग से आज उसकी देह कान्ति बाहर से

  हांसी दिखती थी फिर भी उसका आत्म ओजस् तो अपूर्व ही था।
- (१२) राजा ने पृंछा:—यदि ऐसी समृद्धि मिली थी तो उसका त्याग क्यों किया ? चित्त मुनिने जवाव दिया:—परमार्थ (गंभीर अर्थ) से पूर्ण फिर भी अरूपशब्दों की गाथा (एक मुनिमहाराज ने एक समय) बहुत से मनुष्यों के समृह में कही थी। उस गाथा को सुन कर बहुत से भिक्षकः चारित्र गुण में अधिकाधिक लीन हुए। उस गाथा को सुनकर में अमण (तपस्ती) बना।

टिप्पर्गा—समृद्धि पाकर भी सन्तोप न था किन्तु यह गाथा न तो वंचन नव्झण दूर हो गये और त्याग प्रहण किया ।

(१३) ( ब्रह्मदत्त श्रासक्त था । जुमको त्याग श्रच्छा जि होन्हा था, इसलिये अस्ति विकास क्रिक्स स्वाधिक स्वाधिक स्व त्रण दिया ) उच, उदय, मधु, कर्क, श्रौर ब्रह्म नाम के पांच सुन्दर महल, भिन्न २ प्रकार के दृश्य (रङ्गशालाएं) तथा मंदिर पांचाल देश का राज्य श्राज से तुमको दिया। हे चित्त ! तुम प्रेम पूर्वक उसे भोगो।

- (१४) ( श्रोर ) हे भिक्षु ! विविध वार्जित्रों के साथ नृत्य करती हुई श्रोर मधुर गीत गाती हुई मनोहर युवितयों के साथ लिपट कर इन रम्य भोगों को भोगो । यही मेरी इच्छा है। त्याग यह तो सरासर कष्ट है।
- (१५) उमड़ते हुए पूर्व स्तेह से तथा काम भोगों में आसक्त हुए महाराजा ब्रह्मदत्त को उसके एकान्त हितचिन्तक तथा संयम धर्म में लग्न ऐसे चित्त मुनि ने इस प्रकार जवाब दिया:—
- (१६) सभी गायन एक प्रकार के विलाप के समान हैं, सभी प्रकार के नृत्य या नाटक विटंबना रूप हैं, सारे श्रलंकार बोक्त के समान हैं, श्रोर सभी कामभोग एकान्त दु:ख के ही देने वाले हैं।
- टिप्पग्गी—यह सारा संसार ही जहां एक महान् नाटक है वहां दूसरे नाटक क्या देखें ? जिसजगह कुछ समय पहिले सगीत तथा मृत्य हो रहे थे वहीं कुछ ही समय बाद हाहाकार भरा करण क्रन्दन सुनाई पढ़ता है, ऐसी परिस्थिति में संगीत किसे मानें ? आभूपण केवल लिश चित्त वृत्ति को पुष्टकरने वाले खिलीने हैं, उनमें समझदार का किसा ? भोग तो आधि, ज्याधि, उपाधि इन तीनों तापों

- (१७) तपश्चर्या रूपी धन से धनवान, चारित्र गुणों में लीन, श्रीर काम-भोगों की श्रासिक से विलक्कल विरक्त ऐसे भिक्षश्रों को जो सुख होता है वह सुख, हे राजन्! श्रह्मानियों को मनोहर लगने पर भी श्रानेक दुःखों को देने वाले ऐसे कामभोगों में कभी हो ही नहीं सकता।
- (१८) हे नरेन्द्र ! मनुष्यों में नीच, माने जाते ऐसे चांडाल जीवन में भी हम तुम दोनों साथ ही साथ थे। उस जन्म में (कर्मवशात्) हम पर वहुत से श्रादिमयों ने श्रप्रीति की थी तथा हम चाएडाल के स्थानों में भी रहे थे। (ये सव वातें तुम्हें याद हैं कि नहीं ?)
- टिप्पणि—चांडाल जाति का अर्थ यहां चांडाल कर्म करने वाले से है। जाति से तो कोई ऊंच या नीच होता ही नहीं। कर्म (कृति) से ऊँचा नीचापन आता है। यदि उत्तम साधन पाकर भी पिछले भव में की हुई गफलत को इस समय फिर की तो आत्म- विकास के वदले पतित हो जाओगे—इसीलिये पूर्वभव की वातें याद दिलाई हैं।
- (१९) जिस तरह चांहाल के घर जन्म लेकर उस दुष्ट जन्म में हम तमाम लोगों की निन्दा के पात्र हुए थे, फिर भी शुभ कर्म (तपस्या) करने से आज इस स्थित को पहुँचे हैं वह भी पहिले किये गये कर्म का ही फल है। (यह न भूलना।)
- टिप्पणी—इसी चांडाल जनम में (पर्वत पर) जैन साधु का हिंगा मिलने से त्यागी होकर हमने जो शह कर्म किये थे उन्हीं कि हैं है सुन्दर फल हमको मिला है। जा जमाने में बाह्यलेखी हैं कि लो का समानता कु परित्र किये थे उन्हीं के स्थान के समानता कु परित्र किये थे उन्हीं के स्थान के समानता कु परित्र किये थे किये थे उन्हीं के सिंग है। जिस्से किये थे उन्हीं किये थे उन किये थे उन किये थे अपने थे अपने थे अपने थे थे उन किये थे अपने थे थे अपने थे थे अपने थे थे उन किये थे थे अपने थे थे अपने थे अपने थे अपने थे अपने थे थे अपने थे

- (२०) हे राजन ! पुग्य के फले से ही तू महासमृद्धिवान तथा महाभाग्यवान हुत्रा है, इसिलये हे राजन ! चिंग इन भोगों को छोड़कर शाश्वत सुख ( मुक्ति ) की शाष्ति के लिये तू त्याग दशा को अंगीकार कर ।
- (२१) हे राजन ! इस ( मनुष्य के ) क्षिणिक जीवन में पुण्य-कर्म नहीं करने वाला मनुष्य धर्म को छोड़ देने के बाद जब कभी मृत्यु के मुख में जाता है तब वह परलोक के लिये बहुत ही पश्चात्ताप करता है।
- (२२) जैसे सिंह मृग के बच्चे को पकड़ कर ले जाता है वैसे ही अन्त समय में मृत्युरूपी सिंह इस मनुष्य रूपी मृग-शावक को निर्दय रोति से घर दबाता है और उस समय माता, पिता, भाई आदि कोई भी उसे मदद नहीं कर सकता ।
- (२३) (कर्म के फल स्वरूप प्राप्त) उन दु:खों में ज्ञाति (जाति) वाले, मित्रवर्ग, पुत्र या परिवार के लोग हिस्सा नहीं बाँट सकते। कर्म करने वाले जीव को वे स्वयं भोगने पड़ते हैं, क्योंकि कर्म तो श्रपने कर्ता के पीछे २ लगे रहते हैं, (दूसरों के पीछे नहीं)।
- टिप्पणी—कर्म ऐसी चीज़ है कि उसका फल उसके कर्ता को ही मिलता है, उसमें अपने जीवात्मा सिवाय कोई कुछ भी न्युनाधिक हीं कर सकता। इसी दृष्टि से यह कहा गया है कि तुम्हीं हारा बंध या मोक्ष कर सकते हो।

स्कृति विकास पश्, चेत्र, महल, धन धान्य त्रादि सबको

श्रकेला यह जीवात्मा ही सुन्दर या श्रसुन्दर परलोक (परभव) को प्राप्त होता है।

टिप्पणी —यदि शुभ कर्म होंगे तो अच्छी गति होती है और अशुभ कर्मों के योग से अशुभ गति होती है।

(२५) ( मृत्यु होने के थाद ) चिता में रक्खे हुए उसके असार ( चेतना रहित निर्जीव ) शरीर को अग्नि में जलाकर कुटुम्बीजन, पुत्र, स्त्री श्रादि ( उसको थोड़े से समय में भूल कर ) दूसरे दाता ( मालिक ) का श्रनुगमन ( श्राज्ञा पालन ) करने लगते हैं।

ेटिप्पणी—इस संसार में सब कोई अपनी स्वार्थ सिद्धि तक ही संबंध रखते हैं। अपना स्वार्थ सिद्ध हुआ कि फिर कोई पास खड़ा नहीं होता। दूसरे की सेवा में लग जाते हैं।

(२६) हे राजन् ! मनुष्य की श्रायु तो थोड़ा सा भी विराम लिये विना निरंतर चय होती रहती है (क्यों २ दिन श्रिधक वीतते जाते हैं स्यों २ श्रायु कम होती जाती है ) क्यों २ वृद्धावस्था श्राती जाती है त्यों २ यौवन की कान्ति कम होती जाती है । इसलिये हे पांचाल राजेश्वर! इन वचन को सुनो श्रौर महारम्भ (हिंसा तथा विपयादि) के कृर कार्यों को न करो।

चित्त के एकान्त वैराग्य को उत्पन्न करने वाले ऐसे मुवोध वाक्यों को मुनकर ब्रह्मद्त्त (संभूति का जीव) वोला—

(२७) हे साधु पुरुष ! जो डपदेश ह्याप सुने हे रहे कि होतारी समम में हो शहरी सिक्ट के कि कि कि

- ( श्रासिक्त ) के कारण हैं परन्तु हे श्रार्थ ! हम जैसे दुर्बलों द्वारा उनका जीतना महा किटन है । ( श्रासक्त पुरुपों से काम भोग छूटना बड़ी किटन बात है । )
- (२८) हे चित्त मुनि ! (इसीलिये) हस्तिनापुर में महासमृद्धिवान् सनत्कुमार चक्रवर्ती को देखकर मैं काम भोगों में श्रासक्त होगया श्रीर श्रशुभ नियाण (थोड़े के लिये श्रिधक का त्याग) कर हाला।
- (२९) वह नियाण (निदान) करने के बाद भी (श्रौर तुम्हारे उपदेश देने पर भी) श्रासक्ति दूर न की, उसी का यह फल मिला है। श्रब धर्म को जानते हुए भी कामभोगों की श्रासक्ति मुक्त से नहीं छूटती।
- टिप्पााी—वासना जगने पर भी यदि गम्भीर चिन्तन द्वारा उसका निवारण किया जाय तो पतन न होने पावे।
- (३०) जल पीने के लिये गया हुआ (बहुत प्यासा) किन्तु दलदल में फँसा हुआ हाथी (जैसे) किनारे को देखते हुए भी उसे नहीं पा सकता (वैसे ही) काम भोगों में आसक्त हुआ मैं (काम भोग के दुष्ट परिणामों को जानते हुए भी) त्याग मार्ग का अनुसरण नहीं कर सकता।
- (३१) प्रति चण काल (आयुज्य) बीत रहा है और रात्रियां जल्दो २ बीतती जारही हैं। (जीवन क्षय हो रहा है)। मनुष्यों के ये भोगविलास भी सदा काल (स्थिर) रहते गले नहीं हैं। जैसे नीरस वृच्च को पच्ची छोड़ देते हैं;

टिप्पर्गी—युवावस्था में जो भोगविलास वहे प्यारे लगते थे, वे ही वृद्धावस्था में नीरस लगते हैं।

(३२) यदि भोगों को सर्वथा छोड़ने में समर्थ न हो तो हे राजन्! दया, प्रेम, परापकार, छादि छार्यकर्म कर। सर्व प्रजा पर द्याछ तथा धर्मपरायण होकर राज्य करेगा तो त्यहां (गृहस्थाश्रम) से चलकर कामरूप धारण करने वाला उत्तम देव होगा। (ऐसा चित्तमुनि ने कहा)

टिप्पर्गा — गृहस्थाश्रम में भी यथा शक्ति त्याग किया जाय तो उससे देवयोनि मिलती है।

- (३३) ( योगासक राजा कुछ भी उपदेश प्रहण न करने से चित्तमुनि निर्वेदता (खिनता) श्रानुभव करते हुए वोले:—) हे राजन् ! तुम इस संसार के श्रारंभ तथा परिप्रहों में खूव श्रासक हो रहे हो। काम भोगों को छोड़ने की तुम्हारी थोड़ी सी भी इच्छा नहीं है तो मेरा सब उपदेश व्यर्थ हो गया ऐसा में मानता हूँ। हे राजा ! श्रव में श्रापसे विदा होता हूँ ( ऐसा कहकर चित्तमुनि वहां से विहार कर गये )।
- (३४) पांचालपित ब्रह्मद्त्त ने पवित्र मुनि के हितकारी वचन (उपदेश) न माने और अन्त में, जैसे उत्तम कामभीय उसने मोगे थे वैसे हो उत्तम (घोरातिघोर सातवें किंग्रिक में वह गया।

टिप्पणी—वैद्या क्रोंगे वैद्या मोग्रेयूनः (३५) श्रीर चित्तक्रिक्सी ग्रेयूनः

(३५) श्रोर चित्तक्री अस्ति । स्वाधिम अप

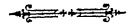
तथा उम्र तपश्चर्या धारण कर, एवं श्रेष्ठ संयम का पालन कर सिद्ध गति को प्राप्त हुए।

टिप्पग्गि—भोगों को भोगने के बाद उनको त्याग करना बढ़ा ही कठिन है और उनकी आसक्ति हटाना तो और भी कठिन है। भोगों के जाल से निकल भगना बहुत ही कठिन है इसिक्ये सुसुक्षु जीव को भोगों से दूर ही रहना चाहिये।

'ऐसा मैं कहता हूँ'—

इस प्रकार चित्तसंभूतीय नाम का तेरहवां प्रकरणः समाप्त हुआ।

# इषुकारीय -



## ( इपुकार राजा सम्वन्धी )

#### १४

मुगित का जीवन पर गहरा श्रसर पड़ता है। श्रहणा-नुवन्ध गाड़ परिचय से जागृत होते हैं। सत्संग से जीवन श्रमृतमय हो जाता है श्रीर परस्पर के प्रेम भाव से एक दूसरे के प्रति सावधान रहे हुए साधक साथ साथ रहकर जीवन के श्रन्तिम ध्येय को प्राप्त कर लेते हैं।

इस श्रध्ययन में ऐसे ही द्वः जीवों का मिलाप हुशा है। देवयोनि में से श्राये हुए द्वः पूर्व योगी एक ही इपुकार नगर में उत्पन्न होते हैं। जिन में से चार ब्राह्मण कुल में तथा दो जिय कुल में पदा हुए। ब्राह्मण कुलोत्पन्न दो कुमार योग संस्कारों की प्रवलता से युवावस्था में ही भोग विलासों की श्रासक्ति से दर होकर योग धारण करने के लिये प्रेरित होते हैं। दो जीव जो इन दोनों के माता पिता है वे भी उनके योग प्रकृष्टता देख कर योग धारण करने का विचार करते हैं कि श्रीव्र यह सारा ही कुटुम्ब त्यागमुई का श्रनुसरण हो है है। इपुकार नगर में धारण करने का श्रनुसरण हो है है।

को तोड़ कर एक ही साथ इन चार समर्थ आत्माओं के महा-भिनिष्क्रमण से एक अपूर्व जागृति आती है। सारा नगर धन्यवाद को ध्वनियों से गुंज उठता है। इस को सुन कर वहाँ की रानी की भी पूर्वभव की प्रेरणा जागृत होती है और उसका असर यकायक राजा परे भी पड़ता है। इस तरह से द्यः आत्मादं संयम मार्ग अंगीकार कर कठिन तपश्चरण द्वारा अंतिम ध्येय मोत्त को प्राप्त होते हैं। तत्सम्बन्धी पूरा वर्णन इस अध्ययन में किया गया है।

#### भगवान बोलेः--

- (१) पूर्वभव में देव होकर एक ही विमान में रहने वाले कुछ (छ:) जीव देवलोक के समस्त रम्य, समृद्ध, प्राचीन तथा प्रसिद्ध ऐसे इषुकार नगर में पैदा हुए।
- ﴿२) श्रपने वाकी बचे हुए कमों के उदय से वे उचकुल में पैदा हुए श्रौर पीछे से संसारभय से भयभीत होकर समस्त श्रासिक्तयों को छोड़ कर उनने जिनदीक्षा (संयम धर्म) की शरण ली।
  - (३) उन छः जीवो में से एक पुरोहित तथा दूसरा जसा नाम की उसकी पत्नी थी और दूसरे दो जीव मनुष्य जन्म पाकर उनके यहां कुमार रूप में श्रवतीर्ण हुए।

िही पारि—इस प्रकार ये ४ जीव ब्राह्मण कुल में तथा २ जीव वहां के तथा जा रानी के रूप में क्षत्रिय कुल में उत्पन्न हुए।

्रिसंस् टें जरा श्रीर मृत्यू के भय से हरे हुए श्रीर इसी कारण रें कुमार संसार चक्र से छूटने के लिये किसी योगीश्वर को देखकर कामभोगों से विरक्त होगये।

टिप्पर्गा—नंगल में कुछ योगिननों के दर्शन होने के बाद पूर्वयोग का स्मरण हुआ और जन्म, जरा तथा मृत्यु से भरे हुए इस संसार से लूटने दे लिये टन्हें आटर्श त्याग की अपेक्षा (इच्छा) जगी।

- (५) अपने कर्तव्य में परायण ऐसे उन दोनों ब्राह्मण कुमारों को श्रपने पूर्व जन्मों का स्मरण हुआ श्रीर पूर्वभव में संयम तथा तपश्चर्या का पालन किया था यह वात उन्हें याद श्राई।
- (६) ईसिलिये वे मनुष्य जीवन में दिन्य माने जाने वाले श्रेष्ठें: काम भोगों में भी श्रांसक्त न हुए श्रोर उत्पन्न हुई श्रपूर्व श्रद्धा से मोक्ष के इच्छुक वे कुंमार श्रपने पिता के पास् श्राकर नम्रतापूर्वक इस प्रकार वोले —
- (७) यह जीवन श्रानत्य है, जिस पर श्रानेक रोगादि से युक्तः तथा श्रास्प श्रायुष्य वाला है। इसलिये हमकी ऐसे (संसार वढ़ाने वाले) गृहस्थ जीवन में तिनक भी सन्तोष नहीं होता। इसलिये मुनि दीचा (त्यागी जीवन) श्रहण करने के लिये श्राप से श्राह्या मांगते हैं।
- (८) यह मुनकर दु: खित उनके पिता, उन दोनों मुनि (भावना से चारित्र शाली) त्रों के तप (संयमी जीवन) में दिन के वाला यह वचन वोले:—हे पुत्रों ! वेद के विद्युप्त पुरुपों ने यों कहा है कि पुत्र रहित पुरुप की विद्युप्त विद्य

विष्यगाि-अपुंत्रस्य गतिनीस्ति, स्वर्गी नैव च नैव च । तस्मास्प्रमुखं दृष्ट्वा पश्चाद्धमें समाचरेत्॥

वेद धर्म का यह वाक्य एक खास अपेक्षा से कहा गया है। वेद धर्म में भी अखंड ब्रह्मचर्य धारण करने वाछे बहुत से स्यागी महास्मा हुए हैं।

जीसा कहा भी है —

अनेकानि सहस्राणि कुमारा ब्रह्मचोरिणः स्वर्गे गच्छन्ति राजेन्द्र ! अकृत्वा कुछसंतितम् ।

उन दोनों बालकों ने अभी तक त्यागी का वेश धारण नहीं किया था। यहां उनकी वैराग्य भावना की प्रबलता बताने के लिए 'मुनि' शब्द का प्रयोग किया है।

(९) इसिलये हे पुत्रो ! वेदों का खंच्छी तरह अध्ययन करके, ब्राह्मणों को संतुष्ट करके तथा स्त्रियों के साथ भाग भाग कर तथा पुत्रों को घर की व्यवस्था सौंप कर बाद में ही अरएय में जाकर प्रशस्त संयमी बनना।

दिण्पाणी—उन दिनों, झाझणों को दान देना तथा वेदों का अध्ययन करना थे दो काम गृहस्थ धर्म के उत्तम अंग माने जाते थे। कुछ-धर्म की छाप सब जीवों पर रहती है इसीलिंगे झझचर्याश्रम के बाद गृहस्था-श्रम फिर उसके बाद वानप्रस्थाश्रम ग्रहण करने को कहा है। परन्तु सच्ची बात तो यह है कि इस प्रतिपादन में पिता की पुत्रवरसलता गा विशेष स्पष्ट दिखाई दे रही है। इंग (ब्रह झाझण) बहिरातमा के गुण (राग) रूपी ईधन से

मोह रूपी वाय क्षिण प्रव्वित तथा पुत्र वियोग से इस प्रकार दीन

- वचन (कि हे पुत्रों ! त्यागी न वनो श्रादि उद्विग्न वचन ) पुनः २ कहने लगा ।
- (११) श्रीर पुत्रों को तरह २ के प्रलोभन देकर तथा श्रपने पुत्रों को क्रमशः धनोपार्जन तथा उसके द्वारा विविध भागोप-भाग जन्य सुखों का श्रनुभव करने का उपदेश देते हुए: उस पुरोहित (पिता) को वे दानों कुमार विचार पूर्वकः ये वचन वोले—
- (१२) हे पिताजी ! मात्र वेदाध्ययन से इस जीव को शरण नहीं मिलती । जिमाये हुए त्राह्मण, प्रकाश (श्रातमभान ) में थोड़े ही ले जाते हैं ? उसी तरह उत्पन्न हुए पुत्र भीत ( कृत पापों के फल भागने में ) शरणभूत नहीं हो सकते । तो श्रापके कथन को कौन मानेगा ?
- टिप्पणी—अपने-धर्म को मूल कर केवल बाहाणों को जिमाने में सदर्म की प्राप्ति देश सकती है किन्तु अज्ञान और बढ़ता है। मात्र वेदाध्ययन से देश ही स्वर्ग नहीं मिल सकता। स्वर्ग या मुक्ति की प्राप्ति तो धारण किये सत्य धर्म द्वारा ही हो सकती है ?
- (१३) श्रीर कामभाग तो केवल च्रामात्र ही मुख तथा बहुतः काल पर्यत दुःख देने वाले हैं। जिस वस्तु में दुःखः विशेष हो वह सुख केसे दे सकता है। श्रथीत् ये कामभाग केवल अनर्थ परंपरा की खान नथा मुक्ति स्ति के शहु समान हैं।
- (१४) विषयसुखों के लिये जहां तहां घूमता हुआ यह किया कामभोगों से विरक्त न के र हमेशा राज शि होता रहता है।

लिये दूषित प्रवृत्ति करनेवाला ) पुरुष धनादि साधनों को हूँदते हूँदते अन्त में बुढ़ापे से धिरकर मृत्युशरण होता है।

- टिप्पगी—आसक्ति ही आत्मा को सचा मार्ग मुला कर संसार में भट-काती है। आसक्त मनुष्य असत्य मार्ग में अपनी तमाम जिंदगी वर्वाद कर डाछता है और अन्त में अपूर्ण वासनाओं के साथ मरता है।
- (१५) यह (सोना, घरबार आदि) मेरा है और यह मेरा नहीं है; मैंने यह ज्यापार किया, श्रमुक नहीं किया—इस प्रकार बड़बड़ाते हुए प्राणी को रात्रि तथा दिवस रूपी चोर (श्रायु की) चोरी कर रहे हैं। इसलिये प्रमाद क्यों करना चाहिये?
- टिप्पणी— समस्त के दूषित वातावरण में तो यावन्मात्र जीव सद रहे हैं। अपनी प्रिय वस्तु पर आसक्ति तथा अप्रिय वस्तु पर होय करना यह जगत का स्वभाव है। केवल समझदार मनुष्य ही पेसी दशा में जागृत रह सकता है और जो घड़ी निकल गई वह अब कभी छौट कर नहीं आयेगी ऐसा मान कर अपने आत्मविकास के मार्ग में अग्रसर होता है।
- (१६) (पिता कहता है:—) जिसके लिये सारा संसार (सव प्राणीमात्र) महान् तपश्चर्या (भूख, प्यास, ठंडी, गर्मी ज्यादि सहन) कर रहे हैं वे श्रचय धन, स्त्रियां, क्कटुंब तथा कामभोग तुमको श्रनायास ही भरपूर प्रमाण में मिले हैं।

प्रता (प्रोहित) हुन वचनों से ही यह बताना चाहता है कि

संयम क्यों छेते हो ? किन्तु सच्ची वात तो यह है कि संयम, योग अथवा तप का मुख्य उद्देश्य भौतिक सुख प्राप्ति है ही नहीं, केवल आत्म सुख के लिये ही ये साधन हैं।

- (१७) (पुत्रों ने जवाव दिया:—) हे पिताली ! सत्यधर्म की धुरा धारण करने के श्रिधकार में स्वलन, धन या कामभोगों की कुछ भी श्रावश्यकता नहीं होती। उसके लिये ही हम प्रतिबंध रहित होकर निर्दृद विचरने वाले श्रीर भिन्नालीवी वनकर गुण समृह को धारण करने वाले साधु होना चाहते हैं।
- टिप्पणी—इस छोटे से घर का ममत्व छोदकर समस्त विश्व को इम अपना घर मानेंगे और भिक्षाजीवी आदर्श साधु होकर भारमगुण की भाराधना करेंगे।
- (१८) जैसे अरिए (काष्ट) में अप्ति, दूध में घी और तिलों में तैल प्रत्यचरूप से दिखाई न देने पर भी ये सब वस्तुएं संयोग मिलने से पैदा होती हैं वैसे हो हे पुत्रो ! पंच- भूतात्मक शरीर में से ही जीव उत्पन्न होता है। शरीर के भस्मीभूत होने पर आत्मा जैसी कोई भी वस्तु नहीं रहती। (तो फिर यह कष्ट साधन क्यों करते हो ? धर्म- कर्म की क्या जरूरत है ?)

टिप्पणी—चार्वाक मत का यह कथन है कि पंचमहामृत से ही दिने पाक उत्पन्न होती है और वह शरीर के नाश होते ही कि वार्वा है। अर्थात आत्मा वैसी कोई स्वतंत्र वस्तु है ही किन्तु यह मान्यता ज्ञान्तु है। ज़िले श्रीक की किन्तु यह की किन्तु यह मान्यता ज्ञान्तु है। ज़िले श्रीक की किन्तु यह मान्यता ज्ञान्तु है। ज़िले श्रीक की किन्तु यह की किन्तु यह की किन्तु की किन्तु यह की किन्तु किन्तु की किन्तु

वह शारीरनाश के साथ २ नष्ट ही होती हैं। आत्मा; अक्षय, अमर तथा शाश्वत है। काष्ट, दूध तथा तिल में अग्नि, घी तथा तैल प्रत्यक्ष न देखने पर भी इनका अब्यक्त अस्तित्व उन्में हैं उसी तरह शरीर धारण करते समय कर्मों से घिरी हुई आत्मा उसमें हैं और शरीर पतन के साथ २ वह उसको छोदकर दूसरे शरीर में प्रविष्ट होती है।

(१९) ( पुत्रों ने कहा:—) हे पिताजी ! श्रात्मा श्रमूर्त होने से इंद्रियों द्वारा देखा या छुश्रा नहीं जा सकता। श्रोर सचमुच श्रमूर्त होने से ही वह नित्य माना जाता है। श्रात्मा नित्य होने पर भी जीवात्मा में स्थित श्रज्ञानादि होषों के बंधन में बंधा हुश्रा है। यही बंधन संसार परि- भ्रमण का मूल है ऐसा महापुरुषों ने कहा है।

दिटप्पणी — यावनमात्र अमूर्त पदार्थ नित्य ही होते हैं। जैसे आकाश अमूर्त है तो वह नित्य भी है। परन्तु आकाशद्रव्य अखंड नित्य है किन्तु जीवात्मा (कर्म से बंधा हुआ जीव) परिणामी नित्य है और इसीलिये कर्मवशात् वह छोटे बढ़े आकारों के (रूपों में) शरीर के अनुरूप होकर ऊंच नीच गतियों में गमन करता है।

(२०) श्राज तक हम मोह के वंधन से धर्म का स्वरूप नहीं जान सके थे श्रीर इसीलिये भवचक्र में रुधे हुए थे, तथा काम भोगों में श्रासक्त हो होकर पापकमों की परंपरा को बढ़ाते जाते थे। परन्तु श्रव तो सब कुछ जानकर फिर वैसा काम नहीं करेंगे।

> हिएक समय हम श्रीकामान से शारीर के मोह में आसक अपने आदि आपके जैसी

करेंगे। ऐसे विषय सुख कभी नहीं भोगें—सो तो है ही नहीं। इसिलिये श्रव तो इस राग (सांसारिक श्रासिक ) को छोड़कर भिक्षधर्म में श्रद्धा रखना यही श्रेष्ट है।

-तरुण पुत्रों के इन हृदय द्रावक वचनों ने पिता के पूर्व संस्कारों को जागृत कर दिया फिर उसने अपनी पत्नी को बुलाकर कहा:—

(२९) हे वाशिष्टि! मेरा भिचाचरी (भिक्षुधर्म प्रह्ण) करने का समय अब आ गया है क्योंकि जैसे वृच्च शाखाओं से शोभित तथा स्थिर रहता है; शाखाओं के दूटने से जैसे वह सुन्दर वृच्च एकदम शोभाहीन ठूंठ दिखाई देता है पैसे ही अपने दोनों पुत्रों के विना मेरा गृहस्थ जीवन में रहना योग्य नहीं है।

ंटिप्पर्गा - पत्नी का विशय गोत्र होने से उसे वाशिष्ठ कहा है।

- (३०) जिस तरह पंख विना पन्नी, संप्राम में सैन्य रहित राजा, जहाज में द्रव्यहीन व्यापारी शोभित नहीं होता श्रीर उन्हें शोक करना पड़ना है वैसे ही पुत्र रहित मैं नहीं शोभता श्रीर दु:खी होता हूँ।

- (३२) (ब्राह्मण ने कहा:—) हे भाग्यशालिनि ! (कामभोगों के)
  रस खूब भोग लिये हैं। यौवन श्रव चला जा रहा है।
  किर श्रसंयमित जीवन जीने के लिये (श्रथवा किसी
  दूसरी इच्छा से) मैं भोगों को नहीं छोड़ रहा हूँ; किन्तु,
  त्यागी जीवन के लाभालाभ, सुखदु:खों को खूब समभः
  सोचकर मौन (संयममार्ग) को श्रंगीकार कर रहा हूँ।
- टिप्पणी—भिक्षुजीवन में तो भिक्षा मिले और न भी मिले, तथा अनेक प्रकार के दूसरे संकट भी सहने पढ़ें। गृहस्थजीवन में तो सब कुछ स्वतन्न भोगने को मिला है फिर भी त्यागी जीवन की इच्छा हो इसमें पूर्व जन्म के संस्कार ही कारण हैं। त्याग में जो दुःख है वह गीण है और जो आनन्द है वही मुख्य है। यह आनन्द, यह शान्ति, यह विराम, भोगों में कहीं किसी ने कभी अनुभव नहीं किया और करेगा भी: नहीं।
- (३३) पानी के प्रवल प्रवाह के विरुद्ध जानेवाला वृद्ध हंस जैसे वाद में पछताता है वैसे ही तुम भी स्तेही जनों का समरण करके खेदखित्र होगे। इसलिये गृहस्थाश्रम में मेरे साथ रही श्रीर यथेच्छ भोग भोगो। भिन्नाचरी का मार्ग तो बहुत दु:खद है। (यह वाक्य जसा ने श्रपने पतिः से कहा है)।

टिप्याणि—उक्त क्लोक में सयममार्ग के कष्ट और गृहस्थजीवन के

तथा है भद्रे! जैसे सांप कांचली छोड़कर चला जाता है वैसे

हमारी भी मान्यताएँ थीं, परन्तु अय तत्व का स्वरूप जानने के बाद वह बात हृद्य में विछकुछ नहीं उत्तरतो ।

- (२१) सव दिशाश्रों से विरा हुश्रा यह सारा संसार तीक्ष्ण शस्त्र-धारों (श्राधि, व्याधि तथा उपाधि के तापों) से इना जा रहा है। ऐसी दशा में हमें गृहजीवन में लेशमात्र भी। श्रीत उत्पन्न नहीं होती। (ऐसा पुत्रों ने कहा)
- (२२) (पिता ने कहा:—) हे पुत्रो ! यह संसार किससे श्रावृत्त धिरा हुआ ) है ? कौन उसे हन (मार ) रहा है ? संसार में कौन से तीक्ण शक्त्रों की धारें पड़ रही हैं? इन सबके उत्तर मुम्म शंकित हृदय को शीव दो ।
- (२३) (पुत्रों ने उत्तर दिया:—) है पिताजी !यह सारा जीवलोक मृत्यु से पीड़ित है और बृद्धावस्था द्वारा श्रावृत्त हैं। तीक्ष्ण श्रस्त्र की धार रूपी दिन रात हैं जो श्रायु को प्रतिच्या काट २ कर कम कर रही हैं। है पिताजी ! श्राप इसा की खूव सोची विचारों।
- (२४) जो दिन रात निकल जाता है वह फिर कभी लौट कर वापिस नहीं श्राता। तब ऐसे छोटे समय वाले जीवन में श्रयमें करने वाले का जीवन विलक्कल निष्फल चला जाता है।
- टिप्पणी—अमृज्य बहियां (क्षण) फिर फिर नहीं मिलत हैं। समय चला जाता है किन्तु उसका पश्चात्ताप हो रह जाता है। हाय हाय समय निकल गया और हम कुछ न कर पार्शि होने

वापिस नहीं श्राता । किन्तु सद्धर्म का श्राचरण करनेवाले का वह समय सफल हो जाता है ।

टिप्पणि—समय के सदुपयोग करनेवाळे को समय के हाथ में से निकळ जाने का पछतावा कभो नहीं होता।

ंपुत्र के श्रमृततुल्य वचनों से पिता का हृदय पलटता जाता था फिर भी वात्सल्य भाव उनको विदा देने में रोक रहा था । वह बोले:——

- (२६) हे पुत्रो ! सम्यक्त संयुक्त (आसक्ति रहित) होकर थोड़े समय तक हम चारों जन (माता, पिता तथा दोनों पुत्र) गृहस्थाश्रम में रहकर कुछ दिनों बाद हम सब घर घर भिक्षा मांगकर जीवित रहनेवाले ऐसे श्रादर्श मुनि बनेंगे।
- (२७) (पुत्रों ने कहा:—) हे पिताजी ! जिसकी मृत्यु के साथ । मित्रता हो, त्राथवा जो मृत्यु से छुटकारा पा सकता हो, त्राथवा जो यह जानता हो कि मैं नहीं मरूंगा वही सच-मुच कल का विश्वास कर सकता है।
- टिप्पग्गी—कैसी आदर्श जिज्ञासा है! त्यागी होने की कैसी उत्कट रच्छा है! आदर्श वैरागी के क्याही हृदयभेदक वचन हैं! क्या हि भाव हृदय की गहरी प्रतीति बिना या त्याग की योग्यता बिना हो सकता है? सत्य की झांखी होने के बाद एक क्षण का भी विरहा नहें असहा लगता है!

्रिटेलिये जिसे प्राप्त का फिर दुवारा जन्म ही न लेना पड़े कि हम ज्यान ही जंगीकार करेंगे। ऐसे विषय सुख कभी नहीं भोगें—सो तो है ही नहीं। इसलिये श्रव तो इस राग (सांसारिक श्रासक्ति) को छोड़कर भिक्षधर्म में श्रद्धा रखना यही श्रेष्ट है।

-तरुण पुत्रों के इन हृदय द्रावक वचनों ने पिता के पूर्व संस्कारों को जागृत कर दिया फिर उसने अपनी पत्नी को बुलाकर कहा:—

(२९) हे वाशिष्टि! मेरा भिचाचरी (भिक्षुधर्म प्रह्ण) करने का समय श्रव श्रा गया है क्योंकि जैसे वृत्त शाखाश्रों से शोभित तथा स्थिर रहता है; शाखाश्रों के दूटने से जैसे वह सुन्दर वृत्त एकदम शोभाहीन टूंठ दिखाई देता है मैसे ही श्रपने दोनों पुत्रों के बिना मेरा गृहस्थ जीवन में रहना योग्य नहीं है।

विष्पर्गा - पत्नी का विशय गोत्र होने से उसे वाशिष्ठि कहा है।

- .(६०) जिस तरह पंख विना पत्ती, संप्राम में सैन्य रहित राजा, जहाज में द्रव्यहीन व्यापारी शोभित नहीं होता श्रीर उन्हें शोक करना पढ़ता है वैसे ही पुत्र रहित मैं नहीं शोभता श्रीर दु:खी होता हूँ।
- (२१) (यह हुनकर उसकी स्त्री जसा पित की परीक्षा करने के लिये यों वोली:—) उत्तम प्रकार के रसवाले तथा विकास कामभोगों के साधन हमें मिले हुए हैं तो जिया तो कामभोगों (इन्द्रियों के निषयों ) को खन ही है जिया कि वाद में कि लिया है जिया है

- (३२) (ब्राह्मण ने कहा:—) हे भाग्यशालिनि ! (कामभोगों के) रस खूब भोग लिये हैं। यौवन अब चला जा रहा है। किर असंयमित जीवन जीने के लिये (अथवा किसी दूसरी इच्छा से) मैं भोगों को नहीं छोड़ रहा हूँ; किन्तु, त्यागी जीवन के लाभालाभ, सुखदु:खों को खूब समभा सोचकर मौन (संयममार्ग) को अंगीकार कर रहा हूँ।
- टिप्पणी— भिक्षजीवन में तो भिक्षा मिले और न भी मिले, तथा अनेक प्रकार के दूसरे संकट भी सहने पड़ें। गृहस्थजीवन में तो सब कुछ-स्वतंत्र भोगने को मिला है फिर भी त्यागो जीवन की इच्छा हो इसमें पूर्व जन्म के संस्कार ही कारण हैं। त्याग में जो दुःख है वह गौण है और जो आनन्द है वही मुख्य है। यह आनन्द, यह शान्ति, यह विराम, भोगों में कहीं किसी ने कभी अनुभव नहीं किया और करेगा भी नहीं।
- (३३) पानी के प्रवल प्रवाह के विरुद्ध जानेवाला वृद्ध हंस जैसे वाद में पछताता है वैसे ही तुम भी स्नेही जनों का स्मरण करके खेदखिन्न होगे। इसलिये गृहस्थान्नम में मेरे साथ रही श्रीर यथेच्छ भोग भोगो। भिचाचरी का मार्ग तो वहुत दु:खद है। (यह वाक्य जसा ने श्रपने पितः से कहा है)।
- टिप्पणी—उक्त श्लोक में सयममार्ग के कष्ट और गृहस्थजीवन के कुलोभन देकर पक्की कसौटी की गई है।

हे भद्रे! जैसे सांप कांचली छोड़कर चला जाता है वैसे मेरे दोनों पुत्र भोगों को छोड़कर चले जा रहे हैं

- टिप्पाणि—सांप अपने ही बारीर से उत्पन्न हुई कांचली को छोड़कर फिर ब्रहण करने की इच्छा नहीं करता है उसी तरह साधकों को आसक्ति रूपी कांचली छोड़ देनी ही उचित है।
- (३५) (जसा ख्रव विचार में पड़ गई कि जब ये सव) जैसे रोहित मत्स्य जीर्ण जाल को तोड़कर उससे निकल भगते हैं उसी तरह ये कामभोग रूपी जाल से छूटे जा रहे हैं जीर जैसे जातिमान ग्रुपम (बैल) रथ के भार को ख्रपते कंबे पर टाता है वैसे ही ये धीर चारित्र्य तथा तपरचर्या के भार को उठाकर सचमुच ही त्यागमार्ग पर जा रहे हैं।
- ·(३६) फैली हुई जाल को तोड़कर जैसे पत्ती दूर २ श्राकाश में स्वच्छन्द विचरते हैं वैसे ही भोगों की जाल तोड़कर मेरे दोनों पुत्र तथा पित त्यागधर्म श्रंगीकार कर रहे हैं तो मैं उनका श्रनुसरण क्यों न करूं ?

इस तरह ये चारों समर्थ आत्मायें थोड़े ही समय में अनेक मकार के धनधान्य, कुटुंव-परिवार, दासी-दास, आदि को निरासक्त भाव से छोड़कर त्यागधर्म धारण करती हैं और अब उनकी संपत्ति का कोई वारिस न होने से वह सब राज-दरवार में लायी जाती है।

(३७) विशाल तथा कुलीन कुटुंब, धन और भोगों को विश्वान दोनों पुत्र तथा पत्नी सहित भूगु पुरोहित का विश्वान किया कि

- गया वैभव राजा को लेते देखकर राजमहिषी कमलावती
  (राजा के प्रति) पुनः २ यों कहने लगीः—
- (३८) हे राजन ! जो पुरुष किसी के उत्ती किये हुए भोजन को खाता है उसे कोई श्रन्छा नहीं कहता । वैसे ही इस ब्राह्मण द्वारा उगला हुश्रा धन श्राप प्रहण करना चाहते हो यह किसी भी प्रकार योग्य नहीं है।
- (३९) हे राजन् ! यदि कोई तुम को सारा जगत या जगत का सारा धन दे दे तो भी वह आपके लिये पूर्ण न होगा ( तृष्णा का पार कभी आता ही नहीं ) तथा हे राजन् ! श्रीर यह धन आपको कभी भी शरण रूप नहीं होगा।
- (४०) हे राजन् जब कभी इन सब मनोहर कामभोगों को छोड़ कर श्राप मृत्यु वश होंगे उस समय यह सब श्रापको शरण रूप न होगा। हे राजन्! उस समय तो श्रापका कमाया हुश्रा धर्म ही श्रापको शरणभूत होगा। इसके सिवाय दूसरा कुछ भी (धनादि) काम न श्रायमा।
  - दिप्पण्णि—रानी के ये वचन उनके गहरे हृद्यवैराग्य के द्योतक हैं। महाराजा ने परीक्षा के लिये पूछा—यदि इतना समझती हो तो अब भी गृहस्थाश्रम में क्यों रहती हो ?"
  - (४१) जैसे पिंजड़े में पक्षिणी श्रानन्द नहीं पा सकती वैसे ही (राज्यसुख से परिपूर्ण इस श्रन्त:पुर में) मुक्ते श्रानन्द् नहीं मिलता है। इसिलये में स्तेह रूपी तन्तु को तोड़कर नहीं मिलता है। इसिलये में स्तेह रूपी तन्तु को तोड़कर निया श्रारंभ (सूक्ष्म हिंसादि क्रिया) श्रोर परिप्रह मिस्सू हें वृत्ति) के दोष से निवृत्त, श्राकंचन, निरासक्त

- (४२) जैसे जंगल में दावागि लगने से श्रीर उसमें वन जन्तुश्रों को जलते देखकर दूर के प्राणी रागद्वेप वश चिणक श्रानन्द प्राप्त करते हैं (कि हम तो वचे हैं) परन्तु उन, भोले प्राणियों को यह खबर नहीं कि कुछ ही देर में हसारी भी यही दशा होने वाली है।
- (४३) इसी तरह कामभोगों में आसक्त बने हुए हम राग तथा द्वेष रूपी- श्रिप्त से जलते हुए मारे जगत को मूढ़ की तरह जान नहीं सकते हैं-। (श्रिथीत् रागद्वेषरूपी श्रिप्त सभी को भक्षण करती चली श्रा रही है तो वह, हमें भी भक्षण कर जायगी)
- (४४) जिस तरह श्रप्रतिवंघ पत्ती श्रानन्द के साथ स्वच्छन्द, श्राकाश में विचरता है वैसे ही हमें भी भोगे हुए भोगों को स्वेच्छा में छोड़कर तथा श्रानन्द के साथ संयम धारण कर, गाम नगर श्रादि सभी स्थानों में निरावाध विचरना चाहिये।
- (४५) हमें प्राप्त हुए ये कामभोग कभी स्थिर नहीं रहनेवाले हैं (कभी न कभी ये हमें छोड़ देंगे) तो फिर हम ही इन चारों त्राह्मणों की तरह इन्हें क्यों न छोड़ दें ?
- '(४६) जैसे गिद्ध को मांस सिहत देखकर अन्य पन्नी उससे छीन लेने के लिये उसको त्रास देते हैं, किन्तु मांस रिहन पक्षी को कोई त्रास नहीं देता वसे ही परिश्रह रूपी मांगे को छोड़कर में निरामिष (निरासक ) होकर विचर्ह्गी
  - (४७) ऊपर कही हुई गिद्ध की उपमा को बरावर सम्बद्धित कर और कामभोग मं अलो बढ़ाने परिचे हैं है कि कर

जिस तरह सांप गरुड़ से बच २ कर चलता है वैसे ही हम को भी भोगों से डर डर के चलना (विवेक पूर्वक चलना) चाहिये।

(४८) हे महाराज ! जैसे हाथी संकल आदि के बंधन तोड़कर अपने स्थान (विन्ध्याचल, अटवी आदि) में जाने से आनिदत होता है वैसे ही सांसारिक बंधन छूटने से जीवात्मा परम आनन्द को प्राप्त होता है। हे इपुकार राजन ! मैंने ऐसा (अनुभवी सुझ पुरुषों के द्वारा) सुना है और यही हितकर है—ऐसा आप जाने।

टिप्पाणी—सकारी भी पुरुष के वरावर ही सामर्थ्य रखती है। पुरुष और स्त्री ये दोनों आत्मविकास के समान साधक हैं। जिस तरह पुरुष , को ज्ञान तथा मोंक्ष पाने का अधिकार है वैसे ही स्त्रियों को भी है। योग्यता ही आगे बढ़ाती है, किर चाहे वह स्त्रो हो या पुरुष हो।

- (४९) (कमलावती रानी का ऐसा तत्विववेचन उपदेश सुनकर राजा की मोहनिद्रा भंग हुई श्रीर ) बाद में रानी तथा राजा श्रपना विस्तृत राज्य-पाट श्रीर कठिनता से त्याग-योग्य ऐसे मोहक कामभोगों को छोड़ कर विषयमुक्त स्तेहमुक्त, श्रासक्तिमुक्त तथा परिम्रहमुक्त हुए।
- (५०) उत्तम भोगों को छोड़ने के बाद श्रतिपुरुषार्थी उस दंपित ने सच्चे धर्म के खरूप को समम्कर सर्व प्रसिद्ध तपश्चर्या श्रंगीकार की।

ि अन्तरह तथा वाद्य मिल कर सर्व 1२ प्रकार की तपश्चर्या स्पी काष्ट्र को जलाने में तपश्चर्या अग्निका कार्य करती है।

- (५१) इस तरह उक्त क्रम में ये छहों जीव जरा ( बुढ़ापा ) तथा मृत्यु के भय से खिन्न होकर धर्मपरायण वने श्रीर दुःखों के श्रंत ( मोच ) की शोधकर वे क्रमपूर्वक बुद्ध ( केवल ज्ञानी ) हुए।
- (५२) वीतराग ( जीत लिया है मोह जिसने ऐसे ) जिनेश्वर के शासन में पूर्व भव में भाई हुई. भावनाओं का स्मरण करके वे छहों जीव दु:खों के श्रन्त ( मोक्ष ) को प्राप्त हुए।
- (५३) देवी कमलावती, राजा, पुरोहित ब्राह्मण ( भृगु ), उसकी पत्नी जिसा ब्राह्मणी, उसके दोनों पुत्र इस तरह ये छहों जीव मुक्ति को प्राप्त हुए । सुधर्म स्वामी ने जंयूस्वामी को कहा:—'ऐसा भगवान् ने कहा था' इस प्रकार इपुका-रीय नामक चीदहवां श्रध्ययन समाप्त हुआ।



# स भिक्खू

# वही साधु है

#### १प्र

सार में पतन के निमित्त बहुत हैं इसिलिये साधक को सावधान रहना चाहिये। मिन्नु का कर्तव्य है कि वह वस्त्र तथा ब्राहार ब्रादि ब्रावश्यक वस्तुक्रों में भी संयम् रक्षे। यह उसकी साधक दशा के लिये जितना उपयोगी हैं उतना ही उपयोगी सत्कार, मान ब्रथवा प्रतिष्ठा की लालसा को रोकना है।

विविध विद्याएँ, जो त्यागी जीवन में उपयोगी न हों उन को सीखने में समय का दुरुपयोग करना यह खंयमी जीवन के लिये विझ समान हैं। तपश्चर्या तथा सहिष्णुता ये ही दो श्चातमिकाश रूपी गगन में उड़ने के पंख है। भिन्नु को चाहिये कि इन दोनों पंखों को खुव संभाज के साथ लेकर ऊंचे ऊंचे श्चाकाश में विचरे।

### भगवान वोले-

िजो सच्चे धर्म को विवेक पूर्वक श्रंगीकार कर, अन्य भिक्षश्रों के संघ से रहकर, निशाण (वासना) को नष्ट कर, सरलस्त्रमाव धारण कर, चारित्र धर्म में चले एवं जो कामभोगों की इच्छा न करे श्रीर पूर्वाश्रमों के संबंधियों की श्रासक्ति को छोड़ दे; (तथा) श्रज्ञात (श्रपरिचित) घरों में ही भिचाचरी करके श्रानन्दपूर्वक संयमधर्म में गमन करे वही साधु है।

- टिप्पग्रीः—अज्ञात अर्थात् 'आज हमारे यहां साधुजी पधारने वाले हैं इसलिए भोजन कर रक्षें'—ऐसा न जानने वाले घर।
- (२) उत्तम भिक्षु; राग से निष्टृत्त होकर, पतन से अपनी आत्मार को वचा कर, असंयम से दूर होकर, परिपहों को सहन कर और समस्त जीवों को आत्म तुल्य जानकर किसी भी वस्तु में मूर्छित (मोहित) न हो, वहीं साधु है।
- (३) यदि कोई उसे कठोर वचन कहे या मारे तो उसे अपने पूर्व संचित कमों का फल जानकर धेर्य धारण करनेवाला, प्रशस्त ( ऊँचे लक्ष्यवाला ), आत्मा को हमेशा गुप्त (वश) में रखनेवाला और अपने चित्त को अन्याकुल रख हर्प शोक से रहित होकर संयम के पालन में आने वाले कटों को सह लेता है वहीं साधु है।
  - (४) जो अरूप तथा जीर्ण शय्या श्रीर आसन से सन्तुष्ट रहता है; शीत, उप्ण, दंशनाशक, श्रादि के कटों को जो: समभाव से सहन करता है वही साधु है।
- (५) जो सत्कार या पूजा की लालसा नहीं रखता है, यदि कोई उसे प्रशाम करे अथवा उसके गुण की प्रशंसा करें तो विकास की अभिमान मार्ट की नहीं लाता 'ऐसा संयमी,

- सदाचारी, तपस्वी, ज्ञानवान; क्रियावान, तथा श्रात्मदर्शन का जो शोधक है,वहीं सचा साधु है।
- ( ६ ) जिन कार्यों से संयमी जीवन को क्षिति हो ऐसे काम न करने वाला, समस्त प्रकार के भेदों को दबाने वाला तथा नरनारी के मोह को बढ़ाने वाले संग को छोड़ तपस्वी होकर विचरने वाला तथा तमाशा जैसी वस्तुओं में रस न लेने वाला ही सचा साधु है।
- ्टिप्पसी—इस क्लोक का अर्थ यह भी हो सकता है कि जो नरनारी (स्वजन समृह अथवा कुटुम्ब कवीला) का (पूर्व परिचय होने से) मोह उत्पन्न हो और संयमी जीवन दूपित हो ऐसा संग छोड़ कर तपस्वी वनकर विहार करने वाला और तमाशों में रस न लेवे वाला ही साधु है।
- (७) नख, वस्न, तथा दाँत श्रादि छेदने की किया, राग (स्वर भेद) विद्या, सम्बन्धी भू ((पृथ्वी) विद्या. खगोल विद्या (श्राकाशीय प्रह नक्षत्र सम्बन्धी विद्या), स्वप्न विद्या (स्वप्नफलादेश), सामुद्र (शारीरिक लच्चणों द्वारा सुख दु:ख बताना) शास्त्र, श्रंगस्फुरण विद्या (श्रमुक श्रंग के लहकने से श्रमुक फल होता है, जैसे दाहिनी श्राँख का लहकना शुभ श्रीर वाई श्राँख का श्रशुभ माना जाता है), दंड विद्या, पृथ्वी में गड़े हुए धन को जानने की विद्या, पश्च-पक्षियों की बोली का जानना श्रादि कुत्सित विद्या श्रों द्वारा जो श्रपना संयमी जीवन दूषित नहीं बनाता (श्रपना स्वार्थ साधन नहीं कर्न्द्या) वही साधु है।

(८) मंत्रभुजड़ीवृदो तथा जुदी २ तहि के मैद्राक उपचारों को

जानकर काम में लाना, जुलाव देना, वमन कराना, घूप (सेक) देना, (श्रॉखों के लिये) श्रंजन वनाना, स्तान कराना, रोग श्राने से 'हाय राम, श्रोवावा, श्रो मां,' श्रादि कंदन करना, वैद्यक सीखना श्रादि क्रियाएं योगियों के लिये योग्य नंहीं है। इसलिये इनका त्याग जो करता है वहीं साधु है।

- टिप्पण्डि--उपरोक्त विद्याएं और टनके संबंध में की जाने वाली क्रियाएं अन्त में एकान्त त्याग धर्म से विमुख करने वाली सिद्ध होती हैं, इसलिये जैन साधु; इन क्रियाओं को नहीं करते और उनकी अनुमोदना भी नहीं करते।
- (९) जो चत्रियों की वीरता की, कुलीन राजपुत्रों की, तांत्रिक व्राह्मणों की, भोगियों (वैश्यों) की, भिन्न भिन्न प्रकार के शिल्पियों (कारीगरों) की पूजा या प्रशंसा (क्योंकि ऐसा करना संयमी जीवन को कल्लिपत कारक है ऐसा जानकर जो ऐसा) नहीं करता वहीं साधु है।
  - टिप्पर्गा—राजाओं या भोगी पुरुषों की अथवा ब्राह्मणों ( उस समम इनका वड़ा जोर था ) की झंडी प्रशंसा करना साधु जीवन का' भयंकर दूपण है। योगी को सदा आत्ममग्न होकर विचरना चाहिये। झंडी खुशामद करने से आत्म धर्म को धक्का लगता है।
  - (१०) गृहस्थाश्रम में रहते हुए तथा मुनि होने के बाद जिन जिन गृहस्थों का श्रांत परिचय हुआ हो उनमें से किसी के भी साथ ऐहिक मुख के लिये जो संबंध नहीं जोड़ता वहीं साधु है।

<sup>-</sup> वा - गृहरवों के साथ कि असिचय होने से कभी कभी आत्मधर्म

के विरुद्ध कार्य करने का मौका आ पढ़ता है इसिलये साधु को ऐहिक स्वार्थों की सिद्धि के लिये गृहस्थों का परिचय नहीं बदाना चाहिये। मुनि का सबके साथ केवल पारमार्थिक संबन्ध ही होना चाहिये।

(११) श्रावश्यक शय्या ( घास फूँस या पुँत्राल की सोने की जगह ), पाट, पाटला, श्राहार पानी श्रथवा श्रन्य कोई खाद्य पदार्थ किंवा मुख सुगन्ध के पदार्थ को याचना मुनि; गृहस्थ से भी न करे श्रीर यदि मांगने पर भी वह न दे तो उसको जरा भी द्वेष युक्त वचन न बोले श्रीर न मन में बुरा ही माने। जो ऐसी वृत्ति रखता है वहीं सचा साधु है।

टिप्प ही-स्यागी को मान और अपमान दोनों समान हैं।

- (१२) जो श्रनेक प्रकार के भोजन पान, (श्रवित्त) मेवा श्रथवा मुखवास श्रादि गृहस्थों से प्राप्त कर संग के साथी साधुश्रों को बांटकर पीछे भोजन करता है श्रोर जो मन, वचन श्रीर काय को वश में रखता है उसी को साधु कहते हैं।
- टिप्पग्गी—अथवा "तिविहेण नाणुकंपे" अर्थात्, मन, वचन, काया से भिक्षु धर्म द्वारा प्राप्त किये हुए अन्न में से किसी को कुछ न देवे। भिक्षा प्राप्त अन्न में से दान करने से भविष्य में भिक्षु धर्म के भंग होनेका अर्थात् संग्रह वृत्ति आदि का विशेष हर है।
  - (१३) श्रोसामस (पतली-दाल), जो का दिलया, गृहस्थ का ठंडा भोजन, जो या कांजी का पानी श्रादि खुराक (रस या श्रन्न) प्राप्त कर उस भोजन की निन्दा नहीं करता

तथा सामान्य स्थिति के घरों में भी जाकर जो भिक्षाप्रति करता है वहीं साधु है।

- टिप्पाणि—मिश्रु; संयमी जीवन निर्वाह के उद्देश्य से मोजन प्रहण करना है। जिहा की लोलपता को शांत करने के लिये रसाल तथा स्वाटिए मोजन की इच्छा कर धनिक दाता के यहां मिक्सार्थ जाना—साधुत्व की बुटि कहनी चाहिये।
- (१४) इस श्लोक में देव, पशु श्रयवा मनुष्यों के श्रनेक प्रकार के श्रांत्यन्त भयंकर तथा द्वेपोत्पादक शब्द होते हैं। उनको सुनकर जो नहीं हरता (विकार को प्राप्त नहीं होता) वहीं साधु है।
- टिप्पर्गा पहिले जमाने में साधु विशेष करके जंगलों में रहा करते थे और तब ऐसी परिस्थिति होने की विशेष संभावना थी।
- (१५) लोक में प्रचलित भिन्न २ प्रकार के वादों (तन्त्रादि शास्त्रों) को सममकर, श्रपने श्रास्म धर्म को स्थिर रख कर संयम में दरा चित्त पंहित पुरुष; सब परिपहों को जीत कर, समस्त जीवों पर श्रास्म भाव रख कर कपायों को वश में रक्खे श्रीर किसी जीव को जरा भी पीड़ा न पहुंचाये। एसी वृत्ति से जो विचरता है वहीं साधु है।
- टिप्पणी—जिनने माथे टतनी स्ट्रें होती हैं। सबकी रायें जुड़ी २ होती हैं। इसी कारण भिन्न र धर्मी तथा पंथीं का प्रचार हुआ है। परन्तु वास्तविक धर्म (सन्य) के कोई विभाग नहीं हो सकते। यह तो सर्वकाल में श्रीर सब जगह समान ही होता है। (१६) जो शिल्पविद्यी (कारीगरी) द्वारा श्रपना जीवन निर्वाह .

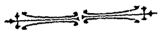
न करता हो, जितेन्द्रिय (इन्द्रियों को जीतने वाला),
श्रान्तरिक तथा वाह्य बंघनों से मुक्त, श्रल्प कषायवाला,
थोड़ा तथा परिमित भोजन करने वाला तथा घर को
छोड़कर जो रागद्धेष रहित हो विचरता है वही साधु है।
विष्णणी—वेश परिवर्तन साधुता नहीं है किन्तु साधुका बाह्य चिन्ह्र
है। साधुता; अक्षोध, अवैर, अनासक्ति और अनुपमता में है
सब कोई ऐसी साधुता को धारण कर स्वयम् कल्याण की
साधना करें।

## ऐसा मैं कहता हूँ।

इस प्रकार 'स भिवखू' नामक पन्दरहवां श्रध्याय समाप्त हुत्रा।



# ब्रह्मचर्य समाधि के स्थान



#### १६

हाहा (परमात्मा) के स्वरूप में चर्या करना ग्रथवा ग्रात्म स्वरूप की पूर्ण रूप से प्राप्ति करना यह सभी का ध्येय है। ध्यर्थात ब्रह्मचर्य की ध्रावश्यकता यह जीवन की थ्रावर्यकता के समान थ्रनिवार्य है। अब्रह्मचर्य यह जद संसर्ग से उत्पन्न होने वाला विकार है। यह विकार जीवात्मा पर मोहनीय कर्म (मोह उत्पन्न करने वाली वासना) का जितना श्रधिक श्रसर होगा उतनी ही श्रधिक मात्रा में. भयंकर सिद्ध होता है। संसार में यह जीवात्मा जितने ध्रनर्थी श्रापत्तियों, तथा दुःखों का श्रनुभव करता है वह श्रपनी ही की हुई भृलों का परिणाम है। भृलों से वचने के लिये या श्रातम-शान्ति प्राप्त करने के लिये जो पुरुपार्थ करता है उसे 'साधक' कहते हैं। ऐसे साधक को अब्रह्मचर्य से निवृत्त होकर ब्रह्म-चर्य में स्थिर होने के लिये उसे जितनी प्रान्तरिक लावधानी रखनी पड़ती है उतनी ही नहीं,—उससे भी वहुत श्रधिक साच-धानी उसे वाहा निमित्तों से रखनी पड़ती है। ऊंची से ऊंची कोटि के साधु को भी, निमित्त मिलने पर, वीज रूप में रही हुई अपनी सांसारिक वांसनाओं के जागृत हो जाने का सदैव डर लगा रहता है। इसिलिये जागरूक साधक को आत्मोन्नित के लिये तथा विशुद्ध ब्रह्मचर्य की आराधना के लिये, भगवान महावीर द्वारा कथित अनुभवों में से जो २ उसको उपयोगी हों उनको ब्रह्म कर अपने अनुभव में लाना चाहिये—यह मुमु-चुमात्र का सर्वोत्तम कर्तव्य है।

सुधर्म स्वामी ने जम्ब स्वामी से यों कहाः—"हे श्रायुष्मन् ! मैंने सुना है कि भगवान महावीर ने ऐसा कहा था जिनशासन में स्थविर भगवानों ( पूर्वतीर्थकरों ) ने ब्रह्मचर्य समाधि के १० स्थान वताये है जिनको सुनकर तथा हृदय से धारण करके भिद्यु, संयमपुष्ट, संवरपुष्ट, समाधिपुष्ट, जितेन्द्रिय होकर गुप्त (ब्रह्मचारी) वन कर श्राप्रमत्त श्रात्मजन्नी बनकर विचरता है।"

(शिष्य ने पूंडाः—) "भगवन ! ब्रह्मचर्य समाधि के कौन से स्थान स्थविर भगवान ने कहे हैं जिनको सुनकर तथा ब्रह्म करके भिक्तु, संयमपुष्ट, संवरपुष्ट, समाधिपुष्ट जितेन्द्रिय होकर गुप्त ब्रह्मचारी वनकर अप्रमत्त आत्मजन्नी बनकर विचरता है ?"

(गुरु ने कहाः—) सचमुच स्थविर भगवानों ने इस प्रकार दस ब्रह्मचर्य समाधि के स्थान फरमाये हैं कि जिनको सुनकर तथा ब्रह्म करके भिद्धः; संयमपुष्टः, संवरपुष्टः, समाधिपुष्टः, ब्रौर जितेन्द्रिय होकर गुप्त ब्रह्मचारी वन कर श्रव्यमत्त श्रात्मजन्नी बन कर विचरता है। वे १० समाधि स्थान इस प्रकार हैः—

(१) स्त्री, पशु तथा नपुंसक रिहत उपाश्रय तथा स्थान का जो सेवन करता है वही निर्भिथ (श्रादर्श मुनि) कहा जाता है। जो (साधु) स्त्री, पशु तथा नपुंसक सिहत उपाश्रय शय्या श्रथवा स्थान का सेवन करता है उसे निर्भिथ नहीं कहते।

शिष्यः—'क्यों, अगत्रन् ?'

त्राचार्यः—स्री, पशु या नपुंसक सहित स्रासन शय्या, या स्थान का सेवन करने वाले ब्रह्मचारी को ब्रह्मचर्य पालन करने में शंका (ब्रह्मचर्य पाछ्ं कि न पाछ्ं) उत्पन्न हो सकती है ऋथवा दूसरों को शंका हो सकती है कि स्त्री सहित स्थान में रहता है तो यह ब्रह्मचारी है या नहीं ? (२) स्त्राकांचा (इच्छा) निमित्त पाकर मैंथुनेच्छा जागृत होने की संभावना है। (३) विचिकित्सा (ब्रह्मचर्य के फल में संशय )-- उक्त प्राणियों के साथ रहने से 'ब्रह्मचर्य पालने से क्या लाभ ?' ऐसी भावना होने की संभावना है। कभी २ ऐसे दुर्विचार होने से श्रौर एकान्त स्थान मिलने से पतन होते का विशेप भय रहता है श्रौर मैथुनेच्छा से उन्मत्त होने का डर है। ऐसे विचारों या दुष्काय से परिग्णाम में दोर्घकाल तक टिकने वाला शारीरिक रोग हो जाने का डर है श्रीर इस तरह क्रमशः पतित होने से ज्ञानी द्वारा वताये हुए सद्धर्म से च्युत होजाने का डर है। इस प्रकार विषयेच्छा श्रनथीं को खान है श्रीर उसके निमित्त स्त्री, पशु श्रथवा नपुंसक हैं। इसलिये ये जहां रहते हों ऐसे स्थानों में निर्प्रथ साधु न रहे।

(२) जो स्त्री कथा (शृंगाररसोत्पादक वार्तालाप) नहीं करता उसे साधु कहते हैं।"

शिष्यः — 'क्यों, भगवन् ?'

श्राचार्यः - "स्त्रियों की शृंगारवर्द्धक कथाएं कहने से

उपर्युक्त सभी हानियां होने का डर है। इसलिये ब्रह्मचारी पुरुष को स्त्री संबंधी कथा न कहनी चाहिये।"

- टिप्पग्गी श्रंगार रस की कथायें कहने से पतन का उर है। अतः टन्हें तो त्याग ही देना चाहिये। साथ ही साथ साधु को कभी भी अकेली खी से एकान्त में वार्तीटाप करने का प्रसंग न आने देना चाहिये।
- (३) जो स्त्रियों के साथ एक श्रासन पर नहीं बैठता वह श्रादर्श. साधु है।

शिष्यः—'क्यो, भगवन्' ?

श्राचार्यः—"िस्त्रयों के साथ एक श्रासन पर पास पास बैठने से एक दूसरे के प्रति भोहित होने का तथा ऐसे स्थान में दोनों के ब्रह्मचर्य में उपर्युक्त दूषण लगने का डर है। इसलिये ब्रह्मचारी पुरुष को की के साथ, एक श्रासन पर नहीं बैठना चाहिये।

- टिप्पणी—जैनशास्त्र तो जिस स्थान पर अन्तमुहूर्त (४८ मिनिट) पहिले कोई स्त्री बैठी हो उस स्थान पर भी ब्रह्मचारी को बैठने का निपेध करते हैं। जिस प्रकार ब्रह्मचारिणी को स्त्रियों से सावधानी रखनी चाहिये वैसे ही ब्रह्मचारी को पुरुषों से भी सावधानी रखनी चाहिये। खासकरके ऐसे प्रसंग एकान्त के कारण आते हैं। फिर भी यदि कोई आकस्मिक ऐसा प्रसंग आ पड़े तो वहां विवेक पूर्वक आचरण करना उचित है।
- (४) स्त्रियों की सुन्दर, मनोहर तथा श्राकर्षक इन्द्रियों को विषय बुद्धि से न देखें (कैसी सुन्दर हैं, कैसी भोग योग्य हैं ? ऐसा विचार न करें ) श्रीर न उनका चिंतवन ही ' ' करें । जो कियों का चिंतवन नहीं करता वहीं साधुं है।

शिष्यः—'क्यों, भगवन् ?'

श्राचार्यः—"सचमुच ही खियों की मनोहर एवं श्राक्ष्य हिन्द्रयों को देखने वाले या चितवन करने वाले श्राक्ष्य (साधु) के ब्रह्मचर्य में शंका, श्राकांक्षा, श्राक्ष्य विचिकित्सा उत्पन्न होने की संभावना रहती है जिससे ब्रह्मचर्य के खंडित होजाने, उन्माद होजाने श्रीर श्रान्त में दीर्घकालिक रोग पैदा होजाने का डर है। इसके सिवाय केवली क्ष्मावान द्वारा कथित धर्म से पतन होजाने की संभावना है। इसलिये सच्चे ब्रह्मचारी साधक को स्त्रियों के मनोहर तथा श्राक्ष्य श्रीर न उनका चितवन ही करना चाहिये।"

(५) कपड़े के पर्दे अथवा दीवाल के पीछे से आते हुए स्त्रियों के कूजन (कोयलों का सा मीठा स्त्रर ), ( शब्द ), रुदन, गायन, हँसने का शब्द, स्तेही शब्द, अंदित शब्द तथा पित विरह से टरपन्न विलाप के शब्दों को जो नहीं सुनता है वही आदर्श नहाचारी या साध है।

शिष्यः—"क्यों, भगवन् ?"

श्राचार्यः—"पर्दे श्रथवा दीवाल के पीछे से श्राते हुए स्त्रियों के कृजन; रुद्न, गायन, हास्य शब्द, स्तनित (रित प्रसंग के सीत्कार श्रादि) श्रानंद श्रथवा विलाप मय शब्दों के सुनने से ब्रह्मचारी के ब्रह्मचर्य में इति पहुँचती है श्रयवा उन्माद होने की संभावना है। जिससे कृमशः शरीर में रोग उसक होकर सगवान हारा कथित

मार्ग से पतन होने का हर है। इसिलये सचे ब्रह्मचारी को पर्दे के या भींत के भीतर से आते हुए उक्त प्रकार के शब्दों को नहीं सुनना चाहिये।

टिप्प्रााि— महाचारी जहां ठहरा हो वहां दीवाल के पीछे से आते हुए स्त्री पुरुषों की रतिकीदा के शब्द भी विषयजनक होने के कारण उसको नहीं सुनने चाहिये और न उनका चिन्तवन ही करना चाहिये।

५(६) पहिले गृहस्थाश्रम में स्त्री के साथ जो जो भोग भोगे थे श्रथवा रितकीड़ाएं की थीं उनका जो पुनः स्मरण नहीं करता है वही श्राद्श ब्रह्मचारी (साधु ) है।

शिष्यः—"क्यों, भगवन् ?" श्राचार्यः—"यदि ब्रह्मचारी पहिले के भोगों अथवा

रितकीड़ाश्रों को याद करे तो उसको ब्रह्मचर्यंपालन में रांका, श्राकांचा तथा विचिकित्सा होने की संभावना है जिससे उसके ब्रह्मचर्य के भंग होजाने, उन्माद होजाने तथा शरीर में विषयचिंतन से रोगादिक होजाने श्रीर भगवान कथित पुरायपथ से पतित होजाने का उर है। इसलिये निर्मेथ साधु को पूर्व विषयभोग या रितंकीड़ाश्रों को याद नहीं करना चाहिये।

(७) जो श्रांतरस (स्वादिष्ट) श्रथवा इन्द्रियों को विशेष पुष्ट करने वाले भोजन नहीं करता वही साधु है। शिष्य:—"क्यों, भगवन् १"

र्थाचार्यः—''स्वादिष्ट भोजन करने से स्रथवा विशेष पुष्टिकर भोजत करने से उपर्युक्त सभी दोष स्राने की संभावना है। इसिलये ब्रह्मचारी (साधु) को स्वादिष्ट अथवा पुष्टिकर मोर्जन न.खाने चाहिये।"

टिप्पर्णा—स्वादिष्ट भोजन में चरपरा (तीखा), नमकीन, मीठा अदि रसनेन्द्रिय की लोलुपता की दृष्टि से किये हुए बहुत से भोजनों का समावेश होता हैं। रसनेन्द्रिय की असंयतता बहाचर्ये खंडन का सब में प्रथम तथा प्रवल कारण है और उसके संयम से ही ब्रह्मचर्य का रक्षण होता है।

(८) जो मर्थादा के उपरान्त श्रिति श्राहार पानी (भोजन पान ) नहीं करता वहा साधु है।

शिष्यः—"क्यों, भगवन् ?"

श्राचार्यः—"श्रिति भोजन करने से उपर्युक्त सभी दूपण लगने का हर है जिससे ब्रह्मचर्य के खंडन तथा संयमधर्म से पतन होजाना संभव है। इसलिये ब्रह्मचारी को श्रिति भोजन पान न करना चाहिये।

- टिप्पणी—अति भोजन करने से अंग में आलस्य आता है, दुष्ट भावनाएँ जागृत होती हैं और इस तरह क्रमशः उत्तरोत्तर ब्रह्मचर्म मार्ग में विक्नवाधाएँ आती जाती हैं।
- (९) जो शरीर विभूषा (शृंगार के निसित्त शरीर की टापटीप)। करता हो वह साधु नहीं है।

शिष्यः — वयां, भगवन् ?

श्राचार्यः—"सचमुच ही सीन्दर्य में भूला हुत्रा श्रीर शरीर की टापटीप करने वाला ब्रह्मचारी खियों को श्राक-ं पंक होता हैं श्रीर इससे उसके ब्रह्मचर्य में शंका, कांक्षा, , विचिकित्सा होने की संभावना रहती है 1 जिसके परि- गाम स्वरूप ब्रह्मचर्य खंडित होजाने का डर है। इसलिये ब्रह्मचर्य को विभूषानुरागी न होना चाहिये"।

- टिप्पणी—सौन्दर्य की आसक्ति अथवा शरीर की टापटीप करने से विषय-वासना जागृत होने की संभावना है। सादगी और संयम ये ही ब्रह्मचर्य के पोपक हैं।
- (१०) स्पर्श, रस, गंघ, वर्गा, शब्द आदि इन्द्रियों के विषयों में जो आसक्त नहीं होता है वहीं साधु (ब्रह्मचारी) है। शिष्य:—'क्यों, भगवन् १'

श्राचारं:—"स्पर्श, रस, गंध, वर्ण श्रोर शब्द श्रादि विषयों में श्रासक्त ब्रह्मचारी के ब्रह्मचर्य में उपर्युक्त च्रतियां ( शंका, कांचा, विचिकित्सा ) होने की संभावना है जिससे क्रम से संयमधर्म से पतन, श्रादि सभी दूषण लग सकते हैं। इसिलये स्पर्शादि पंचेन्द्रियों के विषयों में जो श्रासक नहीं होता है वहीं साधु (ब्रह्मचारी) है।

इस तरह ब्रह्मचर्य के १० समाधि स्थान पूर्ण हुए। श्रव तत्संबधी श्लोक कहते हैं जो निम्न प्रकार हैं:---

#### भगवान बोलेः—

- (१) (श्रादर्श) ब्रह्मचारी को ब्रह्मचर्य की रक्षा के लिये स्त्री, पशु तथा नपुंसक रहित ऐसे श्रात्म चिंतन के योग्य एकान्त स्थान का ही सेवन करना चाहिये।
- (२) ब्रह्मचर्य में श्रनुरक्त हुए भिक्षुको; मन को ख़ुब्ध करनेवाली तथा विषयों की श्राक्षक्ति बढानेवाली स्त्री कथा (कहना) छोड़ देनी चाहिये।

88

- (३) पुनः पुनः ख्रियों की शृंगारवर्द्धक कथा कहने ( श्रथवा वारंवार खियों के साथ कथावार्ता के प्रसंग लाने ) से श्रथवा खियों के साथ श्रित परिचय करने से त्रह्मचर्य खंहित होता है। इसलिये ब्रह्मचर्य के प्रेमी साधु को उक्त प्रकार के संगों का त्याग कर देना चाहिये।
- (४) त्रह्मचर्य के श्रनुरागी साधु को स्त्रियों के मनोहर श्रंग उपांगों को इरादा-पूर्वक वारंवार नहीं देखना चाहिये श्रीर उन्हें न्त्रियों के कटाक्ष श्रथवा उनके मधुर वचनों पर श्रासक्त न होना चाहिये।
- (५) स्त्रियों के कीयल जैसे मधुर शब्द, कदन, गीत, हास्य, प्रेमी के विरह्नन्य कंदन (विलाप) श्रथवा रितसमय के खीत्कार या शृंगारिक वातचीत की उसे ध्यानपूर्वक न शुनना चाहिये। यह सब कर्णेन्द्रिय के विषयों की श्रासक्ति है। ब्रह्मचर्य के प्रेमी साथक की उन्हें त्याग देना चाहिये।
- (६) गृहस्याश्रम ( श्रसंयमी जीवन) में स्त्री के साथ जो २ हास्य, क्रीड़ा, रितक्रीड़ा, विषय सेवन, शृङ्गार रसोत्पित्ता, मानदृशा, वलात्कार, श्रमिसार, इच्छा विरुद्ध काम सेवन श्रीदि पूर्व में जो २ विषय के सुखसेवन किये थे उनका भी ब्रह्मचारी को पुनः २ स्मरण नहीं करना चाहिये।
- टिप्पर्गी:-प्रतं में भोगे हुए विषयों को स्मरण करने से विषयवासना तथा इसंबद्ध पदा होते हैं जो ब्रह्मचर्य के लिये महा हानिकर हैं।
- (७) ब्रह्मचर्यातुरक्त भिक्षु को विषयवर्द्धक पुष्टिकारक भोजनों . का त्याग कर देना चाहिये।
- (८) भिद्ध; संयमी जीवन निमाने के लिये ही भिद्धधर्म की

रक्षा करते हुए प्राप्त भिन्ना को भी भिक्षा ही के समय परिमाणपूर्वक प्रहण करे। ब्रह्मचर्य के उपासक एवं तपस्वी भिक्षुत्रों को भी श्रिधिक भोजन न करना चाहिये।

- टिप्पग्गी—भिक्षुओं का भोजन संयमी जीवन निमाने के लिये ही होना चाहिये। अति भोजन आल्स्यादि दोषों को बढ़ाकर ब्रह्मचर्य (संयमी) जीवन से पतित कर देता है।
- (९) ब्रह्मचर्यानुरक्त भिक्षु को शरीररचना (शरीरश्रङ्गार) छोड़ देना चाहिये। श्रङ्गार की वृद्धि के लिये वह वस्त्रादि कोई भी वस्तु धारण न करे।
- िटप्पणि—नख पा केश संवारमा अथवा शारीर की अनावश्यक टीपटाप करना, उसके लिये सतत लक्ष्य रखना, भादि सभी बातें ब्रह्मचर्य की दृष्टि से अनावश्यक हैं, इतना ही नहीं परन्तु वे शारीर की आसक्ति को अत्यधिक वढा देती हैं जिससे संयमी को अपने साधुत्व से गिर जाने को संभावना रहती हैं।
- ः(१०) स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण तथा शब्द इन पंचेंद्रियों के विषयों की लोळपता का त्याग कर देना चाहिये।
- ईटप्पणी—आसक्ति, यही दुःख है, यही वंधन है। यह वधन जिन २ वस्तुओं से पैदा हो उन सबका त्याग कर देना चाहिये। पांच इन्द्रियों को अपने वश में रखकर उनसे योग्य कार्य लेना चाहिये यही साधक के लिये आवश्यक है। हारीर से सत्कर्म करना, जिम से मीठे शब्द और सत्य बोलना, कान से सत्पुरुपों के बचनामृतों का पान करना, आंखों से सद्ग्रंथों का बाचन करना, मन से आत्म- चिंतन करना-यही इन्द्रियों का संयम है।
- (११) सारांश यह है कि (१) स्त्रीजनों से युक्त स्थान, (२)

मन को छुभाने वाली स्त्रीकथा, (३) स्त्रियों का परि-चय, (४) स्त्रियों के सुन्दर श्रंगोणंग देखना—

- (१२) (५) स्त्रियों के कोयल के से मीठे शब्द, गीत, रुदन, हास्य, ष्रादि शब्द, (६) स्त्री के साथ भोगे हुए भोगों का स्मरण, (७) स्वादिष्ट भोजन खाना, (७) मर्यादा के वाहर भोजन करना—
- (१३) (९) कृत्रिम सौंदर्भ वढ़ाने के लिये शरोर की टापटीप करना श्रौर (१०) पंचेन्द्रियों के दुर्जय विषय भोग ये १० वार्ते श्रात्मशोधक जिज्ञासु के लिये तालपुटक (भयंकर विप) के समान हैं।
- टिप्पणी—उपरोक्त तीन क्लोकों में पूर्वकथित वस्तुएं विशेष स्पष्टता से। गिनाई हैं।
- (१४) तपस्वी भिक्ष; दुर्लभ काम भोगों को जीत कर जिन २ वातों से ब्रह्मचर्थ में क्षति पहुंचने की संभावना हो ऐसे सब रांका के स्थानों को भी हमेशा के लिये त्याग देवे।
- (१५) घेर्यवान् तथा सद्धर्मरूप रथ के चलाने में सारथी के समान ऐसा भिक्षुक धर्म रूपी उद्यान में ही विचरे श्रीर उसीमें श्रनुरक्त होकर इन्द्रिय दमन कर ब्रह्मचर्य में ही समाधि लगावे।
- (१६) देव, टानव, गंधर्व, यत्त, रात्तस तथा किन्नर जाति के देव भी उस पुरुष को नमस्कार करते हैं जो न्त्रत्यन्तः दुष्कर, दुर्धर ऐसे ब्रह्मचर्य का पालन करते हैं। (ब्रह्म-- चारी की देव भी सेवा करते हैं)
- (१७) यह ब्रह्मचर्य रूपी धर्म निरंतर स्थिर (शाश्वत) तथा-

नित्य है। इस धर्म को धारण कर श्रनेक जीवात्माएं मोच को प्राप्त हुई हैं, प्राप्त हो रही हैं श्रीर प्राप्त होंगी ऐसा तीर्थंकर ज्ञानी पुरुषों ने कहा है।

दिष्पणी:—आदर्श ब्रह्मचर्य यद्यपि सब किसी को सुलभ नहीं है किन्तु वह आकाश कुसुमवत् अशक्य भी नहीं है। ब्रह्मचर्य सुमुक्षु के लिये तो जीवनधन है। सत्यशोधक के लिये वह मार्ग दीपक है और आत्म-विकास की प्रथम सीदी है। इसलिये मन, वचन और काय से यथा शक्य (शक्ति के अनुसार) ब्रह्मचर्य का आरा-धन करना, ब्रह्मचर्य की प्रीति को बढ़ाते रहना, तथा ब्रह्मचर्य रक्षण के लिये उपर्युक्त वस नियमों पर चलना यही उचित है।

### ऐसा मैं कहता हूँ:—

इस तरह "ब्रह्मचर्य समाधि (रक्षण) के स्थान" नामक स्रोलहवां अध्याय समाप्त हुआ।



# पाप श्रमणीय

## पापी साधु का अध्ययन

#### १७

्या यम लेने के वाद उसको निभाने में ही साधुता है। यदि त्यागी जीवन में भी आसक्ति अथवा आहंकार जागृत हों तो त्याग की इमारत डगमगाये विना न रहें। ऐसे अमण, त्यागी नहीं है किन्तु उनकी गणना पापी अमणों में की जाती है।

### भगवान वोले—

- (१) त्याग धर्म को सुनकर तथा कर्तव्य परायण होकर जो कोई दीचित हो वह दुर्लभ बोधिलाभ करके फिर सुख पूर्वक चारित्र का पालन करे।
- टिप्पर्गी—बोधिलाम अर्थात् शत्मभान की प्राप्ति । आत्मभान की प्राप्ति के बाद ही चारित्र मार्ग में विशेष दृढ़ता आती हैं। चारित्रमार्ग में दृढ़ होना ही दीक्षा का उद्देश्य है। खाना, पीना, मजा करना आदिः वार्ते त्याग का उद्देश्य नहीं है।
- (२) संयम लेने के वाद कोई कोई साधु ऐसा मानते हैं कि

उपाश्रय सुन्दर मिला है पिहरने के लिये वस्त्र मिले हैं, खाने के लिये मालपानी भी उत्तम ही मिल जाया करते हैं तथा जीवादिक पदार्थों को तो मैं जानता ही हूँ तो फिर अब (अपने गुरु के प्रति) हे आयुष्मन् ! हे पूज्य! कहने की तथा शास्त्र पढ़ने की क्या जारूरत है ? टिप्पणी:—ऐसी विचारणा केवल प्रमाद की सूचक है। संयमी को हमेशा मनन पूर्वक शास्त्राध्ययन करते रहना चाहिये।

- (३) जो संयमी बहुत सोने की श्रादत डालते हैं श्रथवा श्राहार पानी कर (खा पीकर) वाद में जो बहुत देर सोते रहते हैं वे पापी श्रमण हैं।
- टिप्पणी—संयमी के लिये दिनचर्या तथा राम्निचर्या के भिन्न २ कार्य निर्दिष्ट हैं तदनुसार क्रमपूर्वक सभी कार्य करने चाहिए।
- (४) विनय मार्ग (संयम मार्ग) तथा ज्ञानं की जिन त्र्याचार्य तथा उपाध्याय द्वारा प्राप्ति हुई है उन गुरुत्रों को जो ज्ञान प्राप्ति के बाद निन्दा करता है त्र्यथवा उनका तिरस्कार करता है, वह पापी श्रमण कहलाता है।
- (५) जो त्रहंकारी होकर त्राचार्य, उपाध्याय तथा त्रान्य संगी साधुत्रों की सद्भाव पूर्वक सेवा नहीं करता है, उपकार को भूल जाता है त्राथवा पूज्यजनों की पूजा सन्मान नहीं करता वह पापी श्रमण कहलाता है।
- (६) जो त्रस जीवों को, वनस्पति श्रयत्रा सूक्ष्म जीवों को दुःख देता है; उनकी हिंसा करता है वह श्रासंयमी है फिर भी वह श्रपने को संयमी माने तो वह पापी श्रमण कह-लाता है।

- (७) त्रणादि की शय्या, पाट, या वाजोठ, स्वाध्याय की पीठि का, वैठने की चौकी, पग पोंछने का वख, कंवल आदि सभी वस्तुओं को संभाल पूर्वक देखभाल कर काम में लावे। जो कोई इन्हें देखे भाले विना काम में लाता है वह पापी श्रमण कहलाता है।
- टिप्पणी: —जैन शास्त्रों में संयमी को दिन में दो बार अपने साधनों की देखभाल करने की आज्ञा दी गई है क्योंकि वैसा न करने से सुदम जीवों की हिंसा होने की संमावना रहती है। इसके सिवाय भी अनेक अनर्थों के होने की भी सम्भावना है।
- (८) जो श्रपने संयम मार्ग को न शोभे ऐसे कृत्य करे; वारंवार कोध किया करे श्रथवा प्रमादपूर्वक जल्दी २ गमन करे वह पापी श्रमण कहलाता है।
- (९) जो देखे विना जहाँ तहाँ श्रव्यवस्थित रीति से श्रपने पात्र, वज्ञ, श्रादि साथनों को छोड़ दे श्रथवा उन्हें देखे भी तो श्रसावधानी से देखे, वह पापी श्रमण कहलाता है।
- टिप्पाः-अन्यवस्या तथा असावधानता ये दोनों संयम में बांधक हैं।
- (१०) जो श्रपने गुरुं का वचन से या मन से श्रपमान करता है तथा श्रनुपयोगी वार्ते सुनते २ श्रसावधानी से प्रति लेखन (निरीक्षण) करता है वह पापी श्रमण कह- लाता है।
- (११) जो वहुत कपट किया करता है, श्रसत्य भाषण करता है, श्रहंकार करता है, लोभी या श्रजितेन्द्रिय है, श्रविश्वास तथा श्रसंविभागी (श्रवते साथी सुनियों से क्षिपाकर

श्रधिक वस्तुत्रों को भोगता ) है वह पापी अमगा कहलाता है।

- (१२) जो श्रधर्मी ( दुराचारी ), श्रपनी कुबुद्धि से दूसरे की वुद्धि का श्रपमान करता है, विवाद खड़ा करता है, हमेशा कलह छेश में लगा रहता है वह पापी श्रमण कहलाता है।
- (१३) जो अस्थिर तथा कचकचाहट करते हुए आसन पर जहां तहां वैठता फिरता है, आसन पर वैठने में असावधानी करता है अथवा किसी भी कार्य में बराबर उपयोग ( मन, वचन, काया का सुचार रूप से लगाना ) नहीं लगाता है वह पापी अमण कहलाता है।
- (१४) जो घूल से भरे पैरों को माड़े बिना ही राय्या पर लेटता है श्रथवा उपाश्रय या राय्या को विवेक पूर्वक नहीं देखता तथा राय्या में सोते २ श्रसावधानीपूर्ण श्राचरण करता है वह पापी श्रमण कहलाता है।
- टिप्पणी-अदर्श संयमी के दिये तो छोटीसी भी भूल पाप समान है।
- (१५) जो दूध, दही अथवा ऐसे ही दूसरे तर पदार्थ वारंबार खाया करता है किन्तु तपश्चर्यों की तरफ प्रीति नहीं लगाता वह भी पापी अमरा कहलाता है।
- (१६) सूर्योदय से लेकर सूर्यास्त तक वारंबार वेला-कुवेला (समय कुसमय) श्राहार ही किया करता है श्रीर यदि गुरु या पूज्य शिक्षा दें तो उसको न मानकर उसकी श्रवगणना करता है वह भी पापी श्रमण कहलाता है।

(१७) जो सद्गुर को त्यागकर दुराचारियों का संग करता है

६-६ महीने में एक संप्रदाय छोड़ कर दूसरे संप्रदाय में मिलता फिरता है तथा नियचरित्र होता है वह पापी अमण कहलाता है।

- टिप्पणी—सम्प्रदाय अर्थात् गुरुकुल । साधक निस गुरुकुल में रहकर अपनी साधना करता हो उसे किसी खास कारण के विना छोड़ कर दूसरे संघमें मिलने वाला स्वच्छंडी साधु अन्तमें पतिन हो जाता है।
- (१८) श्रपना घर ( गृहस्थाश्रम ) छोड़कर संयमी हुआ है फिर भी रसलोलुर्पा श्रथवा भोगी वनकर पर ( गृहस्थों के ) घरों में फिरा करता है तथा ज्योतिप श्रादि विद्याओं द्वारा श्रपना जीवन चलाता है ( ऐसा करना साधुत्व के विरुद्ध है ) ऐसा साधु पापी श्रमण कहलाता है।
- (१९) मिश्रु होने के वाद तो उसे 'वसुधैव छुटुंबकम्' होना चाहिये, फिर भी सामुदानिक (१२ छुल की) भिक्षा को प्रहर्ण न कर केवल अपनी जाति वाले घरों से ही भिचा प्रहर्ण करता है तथा कारण सिवाय गृहस्थ के यहां वारंबार बैठता है वह पापी अमण कहलाता है।
- टिप्पणी:— जिस कुछ में अभक्ष्य (मांसादि) आहार होते हों तथा नीच आचार विचार हों उसे ही वर्ज्य मानकर अन्यस्थळों से भिक्षा ग्रहण करना—ऐसी जैन शास्त्रकारों ने जैनी साधुओं को छूट दी है। गृहस्थ के यहां गृह्द, रोगी या तपन्त्री साधु ही कारण वशात् वैठ सकता है इसके सिवाय अन्य कारण से नहीं, वर्षोंकि गृहस्थ के साथ अति परिचय करने से पतन तथा एक ही जाति का पिंड छेने से बन्धन (आसक्ति) हो जाने की सम्मावना है।
- (२०) उपर्युक्त (पतित, रसलोलुपी, खन्छंदी, श्रासक्त श्रीर

कुशील ) पांच प्रकार के कुशील के लच्चणों सिहत ( दुराचारी ) तथा ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप श्रीर वीर्य इन पांच गुर्णों से रिहत कुशील, केवल त्यागी का वेश-घारी ऐसा पापीश्रमण, इस लोक में विष की तरह निंद-नीय बनता है श्रीर इस लोक तथा परलोक दोनों में कभी सुखी नहीं होता।

(२१) ऊपर के सब दोपों से जो सदा काल बचता है तथा मुनि-संघ में सचा सदाचारी होता है वही इस लोक में श्रमृत की तरह पूज्य बनता है। तथा ऐसा ही साधु इस लोक तथा परलोक दोनों को सिद्ध करता है।

टिप्पण्णिः—संयम छेने के बाद पदस्थ सम्बन्धी जवाबदारी बढ जाती है। चछने फिरने में, खाने पीने में, उपयोगी साधन रखने में, विद्या प्राप्ति में, गुरुकुछ के विनयनियम पाछन में, अथवा अपना कर्तन्य समझने में, यदि थोड़ी सी भी भूछ होती है तो उतने ही अंश में संयम दूपित होता है। अप्रमत्तता तथा विवेक को प्रतिक्षण सामने रखकर क्रोध, मान, माया, छोभ, विपय, मोह, असूया, ईच्ची आदि आत्मशत्रुओं पर विजय प्राप्त करते करते आगे २ बढ़ता जाय उसी को धर्मश्रमण कहते हैं। जो प्राप्त साधनों का दुरुपयोग करता है अथवा प्रमादी बनता है, वह पाणिश्रमण कहलाता है, इसिछिये श्रमण साधक को खूब सावधान रहना चाहिये और समाधि की ही साधना करनी चाहिये।

ऐसा मैं कहता हूं—

इस तरह 'पापी श्रमण्' नामक १७ वां श्रध्यायः समाप्त हुश्रा ।

## संयतीय

**♦<:>**♦

### संयति राजिं संवंधी

#### १८

प्रभाव हजारों व्याख्यानदाता ष्रथवा लाखों प्रभाव हजारों व्याख्यानदाता ष्रथवा लाखों चौपड़े (ग्रंथ) नहीं डाल सकते। ज्ञान का एकतम उद्देश्य चारित्र का स्फुरण (उत्पत्ति) है। चारित्र की एक ही चिन-गारी सेंकड़ों जन्मों के कर्मावरण (कर्मों के परदों) को जला कर भस्म कर देती है। चारित्र की सुवास करोड़ों पापों की दुगैंध को नष्ट कर देती है।

पक समय कंपिला नगरी के महाराजा शिकार के लिये कांपिल्यकेसर वन में प्रविष्ट होते हैं इस कारण इस वन के समस्त निर्दोप मृगादिक पशु भयभीत हो वेचैन हो जाते हैं। मृगया रस में इवे हुए महाराजा के हृद्य में दया के वदले निर्देयता ने श्रहा जमाया है।

घोड़े पर सवार होकर, श्रनेक हिरनों को वाग मारने के बाद ज्यों हीं वह एक घायल मृग के पास श्राता है त्यों ही उस मृग के पास पद्मासन लगा कर वेंटे हुए एक योगिराज को वह देखता है थ्रौर देखते ही श्राश्चर्य चिकत हो स्तंभित हो जाना है। तत्त्वण घोड़े पर से उतर कर मुनीश्वर के पास श्राकर विनयपूर्वक उनके चरण पूजन करता है थ्रौर बारम्बार नमस्कार करता है।

ध्यान में ग्रहोल वैठे हुए गर्दभाली योगीश्वर को इन वातों से कुछ संवन्ध नहीं है। वे तो अपनी मौन समाधि में मग्न वैठे हैं परन्तु महाराजा योगिराज की तरफ से कोई प्रत्युत्तर न पाकर वह श्रौर भी श्रधिक भयभीत हो जाता है। निर्देशि पश्चित्रों की की हुई हिंसा उसको श्रव वारम्वार खटकती है। हाय मैंने क्यों इन निर्देशिं का हनन किया कि इनने मेरा क्या विगाड़ा था के कितना निष्ठुर हुं निर्देयता का श्रहा बने हुए उसी मन में श्रव श्रनुकम्या का समुद्र हिलोरें मारने लगा।

योगीश्वर की संमाधि ट्रस्ती है। वे अपनी थ्रांखें खोजते है! उस सौम्य मूर्ति का दर्शन कर राजा अपना नाम टाम देकर योगिराज के कृपा प्रसाद की याचना करता है। योगिराज उस भानभुले राजा को उपदेश देकर यथार्थ भान कराते है। थ्रौर वहीं उसी समय उस संस्कारी आत्मा का उद्धार होता है जिसका शांतरसपूर्ण वर्णन इस अध्ययन में किया है।

#### भगवान बोले-

(१) (पांचाल देश के) कंपिला नगरी में चतुरंगिनी सेना तथा गाड़ी, घोड़ा, पालकी श्रादि ऋद्धियों (विभूतियों) से सिहत संयति नामक महाराजा राज्य करता था। एक वार शिकार खेलने के लिये वह अपने नगर के बाहिर निकला।

प्राप्त होती हैं परन्तु आदर्श साधु; उनका कभी दुरुपयोग नहीं करते किन्तु फिर भी महाराजा को डर छगना स्वाभाविक था क्योंकि उनका हदय स्वयं दोप स्वीकार कर रहा था।

समाधि ट्रटने पर साधुने अपनी आंखें खोटीं। सामने अपनी हाथ बांधे हुए भयभीत राजा को खड़ा देख कर वे वोले।

- (११) हे राजन ! तुम श्रभय होवो ! श्रीर श्रव से तू भी (श्रपने सं क्षुद्र) जीवों के प्रति श्रभय (दान का ) दाता हो जा । श्रनित्य इस जीवलोक (संसार) में हिसा के कार्य में क्यों श्रासक्त होता है ?
- दिष्पणी—जैमे तू मेरे भय से मुक्त हुआ वैसे ही तू भी आज से तेरे भय से सब जीवों को मुक्त कर दे। अभयदान के समान कोई दूसरा टान नहीं है। क्षणिक इस मनुष्य जीवन में ऐसी घोर हिंसा के काम क्यों करते हो?
- (१२) यदि राजपाट, महल मकान, वागवगीचा, कुटुम्ब कवीला श्रीर शरीर को छोड़ कर तुमे श्रागे पीछे कभी न कभी कमेवशात् जाना ही पड़ेगा तो श्रानित्य इस संसार में राज्य पर भी श्रासक्त क्यों होता है ?
- (१३) जिसपर तू मोहित हो रहा है वह जीवन तथा रूप ये तो विजली के कोंदा (चसकारा,) के समान एक चरण स्थायी हैं। इसलिये हे राजन्! इस लोक की चिंता छोड़ कर परलोक की कुछ चिंता कर। भविष्य परिणाम को तू क्यों नहीं सोचता ?
- (१४) स्त्री, पुत्र, मित्र श्रयवा वन्धुवांधव केवल जिन्द्गी में ही साथ देते हैं; मरने पर कोई साथ नहीं देता।

- टिप्पणी—ये रिश्तेदारियां ( सगे सम्बन्धी ), ज़िन्दगी तक ही रहते हैं और यह मनुष्य जीवन केवळ क्षणिक तथा परतन्त्र है तो उस क्षणिक सम्बन्ध के लिये जीवन हार जाना किसी भी प्रकार से उचित नहीं है।
- (१५) जैसे पितृ वियोग से श्रित दुःखी पुत्र; मृत पिता को घर के वाहर निकाल देते हैं वैसे ही मृत पुत्रों के शरीर को पिता बाहर निकालता है। सब सगे सम्बन्धी ऐसा ही करते हैं। इसिलये हे राजन्! तपश्चर्या तथा त्याग (श्रनासिक) के मार्ग में गमन करो।
- टिप्पग्री—जीव निकल जाने पर यह सुन्दर देह भी सढ़ने लगती है इसलिये प्रेमीजन भी उसको जल्दी बाहर निकाल कर चिता में जला देते हैं।
- (१६) हे राजन ! घरधणी ( मालिक ) के मरने पर उसके इकट्ठे किये हुए धन तथा पाली पोसी गई स्त्रियों को कोई दूसरे ही भोगने लगते हैं तथा घरवाले लोग हर्ष तथा संतोष के साथ उस मरे हुए के आभूषणों को पहिर कर आनंद करते हैं।
- टिप्पणी—मृत सम्बन्धी का दुःख थोड़े ही दिन तक सालता है क्यों कि संसार का स्वभाव ही यह है कि स्वार्थ होने पर बहुत दिनों में और स्वार्थ न होने पर थोड़े समय में ही उस दुःख को भूल जाते हैं।
  - (१७) संगे संबंधी, धन, परिवार ये सब यहीं के यहीं रह जाते हैं। केवज जीव के किये हुए शुभाशुभ कमें ही साथ जाते हैं। उन शुभाशुभ कमों से विष्टित जीवारमा अकेला ही परभव में जाता है।

- (२) ग्रश्वदल, हाथीदल, रथदल और पायदल इन चार प्रकार की वड़ी सेनाओं से वेष्ठित (घरा हुआ)—
- (३) रस (पशु मांस के स्वाद) में आसक्त वह महाराजा घोड़े पर सवार होकर कांपिल्यकेसर नामक उद्यान में मृगों को भगा भगा कर भयत्रस्त कर रहा था तथा जो मृग दौड़ते २ थफ जाते थे छन्हें वाण द्वारा वींघ हालता था।
- (४) उसी कांपिल्य केसर उद्यान में तपोधनी (तपस्वी) तथा स्वाध्याय (चिंतन) श्रीर ध्यान में लगे हुए एक श्रग्राः गार (साधु) धर्मध्यान में लीन होकर वैठे थे।
- (५) वृत्तों से व्याप्त ऐसे नागरवेल के मंडप के नीचे वे मुनि श्रास्त्रव (कर्मागमन) को दूरकर निर्मेल चित्त से ध्यान कर रहे थे। उनके पास श्राये हुए एक मृग को भी राजा ने वाणविद्ध कर दिया।
- टिप्पाणीः —राजा को यह खबर नहीं थी कि यहां कोई मुनिराज बैठे हैं। नहीं तो बिएता की दृष्टि से वह ऐसे महायोगी के पास ऐसी घोर हिंसा का काम न करता।
- (६) हांफते हुए घोड़े पर जल्दी जल्दी दौड़कर श्राया हुश्रा वह राजा वहां पर पड़े हुए उस मृग हिरण को देखता है श्रीर उसको देखते ही पास में ध्यानस्थ वैठे उन त्यागी महात्मा को भी देखता है।
- (७) (यह देखते ही कि मेरे वाग से शायद मुनिराज मारे गये ! यदि मुनिराज न मारे गये हों 'तो (क्योंकि ) यह मृग उनके पास श्राया था तो संभव है यह मृग योगिराज

का हो होगा श्रौर हाय ! वह मुक्त मारा गया ! श्रब मेरा क्या होगा ? श्रथवा ऐसे दयासागर योगी के पास ऐसी घोर हिसा का काम मैंने कर डाला इससे उन्हें दु:ख होगा इत्यादि प्रकार के विचार उस राजा के मन में उठते हैं ) इससे भयभीत तथा शंकाप्रस्त वह राजा मन में श्रपने श्राप को धिकारता हुश्रा कि "मुक्त मंदभागी, रसासक्त, श्रौर हिंसक ने सचमुच ही मुनि-राज को दु:ख दिया" उस मुनिराज के पास श्राया।

- (८) घोड़े पर से उतर कर तथा उस को दूर वांध कर वह उनके पास आया और बड़ी भक्तिपूर्वक उसने मुनिराज के चरणों की वंदना की और अतिविनयपूर्वक कहने लगा कि 'भगवन, मेरे अपराध को चमा करो'।
- (९) परन्तु उस समय वे योगिराज ध्यानपूर्वक धर्मध्यान में लीन थे इससे उनने उसे कुछ भी उत्तर न दिया। राजा उत्तर न पाने से श्रौर भी भयभीत हो ज्याकुल हो गया।
- टिप्पणी:--गुन्हेगार (दार्पा) का हृदय स्वयमेव जलता रहता है। दसके हृदय में भय तो पहिले ही से था, किन्तु योगीश्वर के मौन से वह कोर भी बह गया।
- (१०) (राजा श्रपना परिचय देते हुए बोला:—)हे भगवन् !
  मैं संयति (नामक राजा) हूँ । श्राप मुम्म से कुछ भी
  बोलो क्योंकि मुम्मे बहुत हर लग रहा है कि श्राप योगिराज
  कहीं कुछ होकर श्रपनी तेजोलेश्या से करोड़ों मनुष्यों को
  भस्म न कर डालें !

दिष्पणीः - तपस्वी तथा योगीपुरचोंको अनेक प्रकार की ऋदि सिद्धियां

प्राप्त होती हैं परन्तु आदर्श साधु; उनका कभी दुरुपयोग नहीं करते किन्तु फिर भी महाराजा को उर उपना स्वाभाविक था क्योंकि उनका हृदय स्वयं दोप स्वीकार कर रहा था।

समाधि हटने पर साधुने अपनी आंखें खोटीं। सामने अपनी हाथ बाँधे हुए भयभीत राजा को खदा देख कर वे घोछे।

- (११) हे राजन् ! तुम श्रभय होवो ! श्रीर श्रव से तू भी (श्रपने से क्षुद्र) जीवों के प्रति श्रभय (दान का ) दाता हो जा । श्रनित्य इस जीवलोंक (संसार) में हिसा के कार्य में क्यों श्रासक्त होता है ?
- टिप्पर्गी—जैमे तू मेरे भय से मुक्त हुआ बैसे ही तू भी आज मे तेरे भय से सब जीवों को मुक्त कर दे। अभयदान के समान कोई दूसरा दान नहीं है। क्षणिक इस मनुष्य जीवन में ऐसी घोर हिंसा के काम क्यों करते हो?
- (१२) यदि राजपाट, महल मकान, वागवगीचा, कुटुम्ब कवीला श्रौर रारीर को छोड़ कर तुमे श्राग पीछ कभी न कभी कर्मवशात जाना ही पड़ेगा तो श्रमित्य इस संसार में राज्य पर भी श्रासक्त क्यों होता है ?
- (१३) जिसपर तू मोहित हो रहा है वह जीवन तथा रूप ये तो विजली के कौंदा (चयकारा,) के समान एक चर्ण स्थायी हैं। इसलिये हैं राजन्! इस लोक की चिंता छोड़ कर परलोक की कुछ चिंता कर। भविष्य परिणाम को तूक्यों नहीं सोचता ?
- (१४) स्त्री, पुत्र, मित्र श्रथवा वन्धुवांधव केवल जिन्दगी में ही . साथ देते हैं; मरने पर कोई साथ नहीं देता।

- टिप्पणी—ये रिश्तेदारियां ( सगे सम्बन्धी ), ज़िन्दगी तक ही रहते हैं और यह मनुष्य जीवन केवल क्षणिक तथा परतन्त्र है तो उस क्षणिक सम्बन्ध के लिये जीवन हार जाना किसी भी प्रकार से उचित नहीं है।
- (१५) जैसे पितृ वियोग से श्रित दुःखी पुत्र; मृत पिता को घर के बाहर निकाल देते हैं वैसे ही मृत पुत्रों के शरीर को पिता बाहर निकालता है। सब सगे सम्बन्धी ऐसा ही करते हैं। इसिलये हे राजन्! तपश्चर्या तथा त्याग (श्रनासिक) के मार्ग में गमन करो।
- टिप्पणी—जीव निकल जाने पर यह सुन्दर देह भी सड़ने लगती है इसलिये प्रेमीजन भी उसको जल्दी बाहर निकाल कर चिता में जला देते हैं।
- (१६) हे राजन ! घरधणी ( मालिक ) के मरने पर उसके इकट्ठे किये हुए धन तथा पाली पोसी गई स्त्रियों को कोई दूसरे ही भोगने लगते हैं तथा घरवाले लोग हर्ष तथा संतोष के साथ उस मरे हुए के आमूषणों को पहिर कर आनंद करते हैं।
- टिप्पणी—मृत सम्बन्धी का दुःख थोड़े ही दिन तक सालता है क्यों कि संसार का स्वभाव ही यह है कि स्वार्थ होने पर बहुत दिनों में और स्वार्थ न होने पर थोदे समय में ही उस दुःखं को भूळ जाते हैं।
- (१७) संगे संबंधी, धन, परिवार ये सब यहीं के यहीं रह जाते हैं। केवज जीव के किये हुए शुभाशुभ कर्म ही साथ जाते हैं। उन शुभाशुभ कर्मों से वेष्टित जीवारमा अकेला ही परभव में जाता है।

- टिप्पणी—संसार का ऐसा स्वरूप वताने से उस संस्कारी राजा का हृदय वैराग्यमय हो गया।
- (१८) इस प्रकार योगीश्वर द्वारा सत्यधर्म सुनकर वह राजा (पूर्व संस्कारों की प्रवलता से ) उसी समय संवेग (मोच की तीव्र श्रमिलापा ) तथा निर्वेद (कामभोग से विरक्ति), को प्राप्त हुन्या।
- (१९) श्रव संयति राजा राज्य छोड़कर गर्दभाली मुनि के पास जैनदीचा घारण कर संयति मुनि वन गये।
- टिप्पणी—सच्चे वेराग्य के जागृत होने पर एक क्षण भी रहना मुदिकल है। ऐसे संस्कारी जीव अपूर्व आत्मवलशाली होते हैं।

गर्दमाली मुनीश्वर के शिष्य संयतिमुनि साधु जीवन में दृद् तथा गीतार्थ (ज्ञानी) वनकर गुरु आज्ञा लेकर एक वार प्रामानुप्राम विचरते हुए एक स्थान पर आते हैं । वहां टन्हें एक दूसरे राजिं के दर्शन होते हैं। ये क्षत्रिय राजिं देवलोक से चयकर मनुष्य योनि में आये हैं। वे भी पूर्व के प्रवल संस्कारी होने से टन्हें थोड़ा सा ही निमित्त मिलने पर जातिस्मरण ज्ञान होता है। और इस कारण त्यागी होकर देशदंश विचर कर जिनशासन को शोभित कर रहे हैं।

- (२०) राज्य को छोड़कर दीन्तित हुए वे क्षत्रिय मुनि; योगीश्वर संयित से यो प्रश्न करते हैं:-"हे मुनीश्वर! श्रापका श्रोजस्वी रारीर नैसा वाहर से दिखाई देता है वैसा ही श्रापका हृद्य भी श्रोजस्वी तथा प्रसन्न है।
- (२१) श्रापका नाम क्या है ? पूर्वाश्रम में श्रापका क्या गीत्र था ? श्राप किस कारण से श्रमण हुए ? श्राप किस श्राचार्य

के शिष्य हैं ? आप किन कारणों से विनीत कहलाते हो ? (२२) (संयति मुनि उत्तर देते हैं:—) "मेरा नाम संयति है, गौतम मेरा गोत्र है ! ज्ञान तथा चारित्र से विभूषित ऐसे आचार्य गर्दभाली हमारे गुरुदेव हैं।"

उटिप्पणी—मुक्ति सिद्धि के लिये योग्य ऐसे गुरूवर की मैं सेवा करता हैं। अब "विनीत किसे कहते हैं ?" इस प्रश्न का उत्तर देते हैं। (२३) अहो क्षत्रियराज महामुनि ! (१) क्रियावादी (सममे बिना केवल किया करने वाले); (२) श्रक्रियावादी ( तोता के ज्ञान के समान ज्ञानवाले किंतु किया शून्य ); (३) केवल विनय द्वारा ही मुक्ति प्राप्ति में मानने वाले; तथा ... (४) श्रज्ञानवादी-इन ४ प्रकार के वादों के पक्षपाती पुरुष भिन्न २ प्रकार के मात्र विवाद ही किया करते हैं किन्तु सच्चे तत्व की प्राप्ति के लिये जरासा भी प्रयन्न नहीं करते। इस विषय में तत्त्वज्ञ पुरुषों ने भी यही कहा है। उटिप्पणी-ऐसा कहने का प्रयोजन यह है कि ऐसे मत को मानने वाला एकांतवादी साधक विनीत नहीं कहा जा सकता। इन वानयों से मैं एकांतवादों को नहीं मानता हूँ ऐसा संयति मुनिने स्पष्ट कर दिया। (२४) तत्व के ज्ञाता, सच्चे पुरुषार्थी तथा क्षायिक ज्ञान ( शुद्ध

(२४) तत्व के ज्ञाता, सच्च पुरुषाथा तथा क्षायिक ज्ञान ( शुद्ध ज्ञान ) तथा क्षायिक चारित्रधारी ज्ञातपुत्र भगवान महावीर ने भी इसी प्रकार प्रकट किया ( कहा ) है।

(२५) इस लोक में जो श्रमत्य प्रक्रपणा (धर्मत्त्व को उल्टा सममाते हैं) कहते हैं वे घोर नरक में जाते हैं श्रीर जो श्रीय (सत्य) धर्म का प्रक्रपण करते हैं वे दिव्यगित को अपन होते हैं।

- (२६) सत्य सिवाय दूसरे मान कपट युक्त मत प्रवर्त रहे हैं वे निरर्थक तथा खोटे वाद हैं—ऐसा जान कर मैं संयम में दत्तवित्त हो ईर्या समिति में तहीन रहता हूं।
- टिप्पणी—सर्व श्रेष्ठ जैन शासन को ज्ञानकर उस मार्ग में मैं गमन करता हूँ। इर्या समिति यह जैन श्रमणों की एक किया है। विवेक तथा उपयोगपूर्वक गमन करना—इसको इयो समिति कहते हैं।
- (२७) (चित्रय रार्जांध ने कहा:—) इन सव अग्रुद्ध तथा श्रसत्य दृष्टि वाले श्रनार्थ मतों को मैंने भी जान लिया तथा पर-लोक के विषय में भी जान लिया है इससे श्रम मैं सत्य-रूप से श्रात्मस्वरूप को पिह्चान कर मैं भी जैना शासन में विचरता हूँ।
- टिप्पणी—क्षत्रिय राजर्षि ने सब वादों को जान लिया था और उनमें अपूर्वता मालूम पड़ने से ही उनने पीछे से जैन जैसे विशाल शासनः की दीक्षा ली थी।

### यह सुनकर संयति सुनिने कहाः—

- (२८) में पहिले महाप्राण नाम के विमान में पूर्ण श्रायुष्यधारी कान्तिमान देव था। वहाँ की सौ वर्ष की उपमावाली उत्कृष्ट श्रायु है जो वहुत लम्बे काल प्रमाण की होती है।
- टिप्पणी पाँचवे देवलोक में में देवरूप में या तब मेरी आयु दस सागर की थी। सर्व संख्यातीत महान काल प्रमाण को सागरोपम कहते हैं।
- (२९) में उस पंचम स्वर्ग (ब्रह्म) से चय कर मनुष्य योनि में संयति राजा के रूप में अवतीर्ग हुआ हूँ। (निमित्त

वशात् दीचित होकर) श्रव में श्रपनी तथा दूसरे की श्रायु को बराबर जान सकता हूं।

- टिप्पणी—संयति राजर्षि को वैसा विद्युद्ध ज्ञान था कि जिसके द्वारा वे अपनी तथा दूसरे की आयु जान सकते थे।
- (३०) हे क्षत्रिय रार्जीष ! संयमी को भिन्न २ प्रकार की रुचियों स्वच्छन्दों का त्याग कर देना चाहिये श्रौर सभी काम-भोग केवल श्रनर्थ के मूल हैं ऐसा जानकर ज्ञानमार्ग में गमन करना चाहिये।
- (३१) ऐसा जानकर दूषित ( निमितादि शास्त्रों द्वारा कहे ज़ाते ) प्रश्नों से मैं निवृत्त हुन्ना हूँ। तथा गृहस्थों के साथ गुप्त रहस्यभरी बातें करने से भी विरक्त हुन्ना हूँ। त्रहा! संसार के सच्चे त्यागी संयमी को दिनरात ज्ञानपूर्वक तपश्चर्यों में ही संलग्न रहना चाहिये।
- उटिप्पणी—इस तरह संयति राजिं ने बड़ी मधुरता से साधु का आच-रण वर्णन कर स्वयं तदनुसार पालन करते हैं इसकी प्रतीति देकर विनीत (जैन शास्त्रानुसार श्रमण की व्याख्या) कह सुनाई।
- यह सुनकर चित्रय राजिए ने इस विषय में अपनी पूर्ण सम्मित प्रकट करते हुए हम दोनों एक ही जिनशासन के अनुयायी हैं ऐसी प्रतीति देकर कहा:—
- (३२) यदि मुक्त से सच्चे तथा शुद्ध त्रांत:करण से पूछो तो मैं तो यही कहूँगा कि जो तत्व तीर्थंकर देवों ने कहा है वही त्रपूर्वज्ञान जिनशासन में प्रकाशित हो रहा है।

- (३३) उन ज्ञानी पुरुषों ने कहा है कि श्रिक्रिया ( जड़क्रिया ) को छोड़कर धीर साधक सत्यज्ञान सिंहत क्रिया को श्राचरे। तथा समदृष्टि से युक्त होकर कायर पुरुषों को कठिन लगने वाले (एसे) सद्धर्म में गमन करे।
- टिप्पर्गा—सम्बन्दिष्ट जीव की दृष्टि विल्कुल सीधी होती है। वह किसी:
  के दौप नहीं देखता। मात्र सत्य का शोधक वनकर उसीका आचरण करता है। जैन दुर्शन जिस तरह जड़िक्या (ज्ञानरहित किया)
  को नहीं मानता उसी तरह जुष्कज्ञान (किया रहित तोते के ज्ञान)
  को भी मुक्तिदाता नहीं मानता है। इसमें ज्ञान तथा चारित्र दोनों
  ही की आवश्यकता स्त्रीकारी गई है।
- (३४) मोच रूपी छार्च तथा सद्धर्म से शोभित ऐसे पवित्र उपदेश को भुनकर पूर्वकाल में भरत नामक चक्रवर्ती ने भी भरतचेत्र का राज्य तथा दिन्य भोगोपभोगों को छोड़कर चारित्रधर्म को छंगीकार किया था।
- (३५) पूर्व, पश्चम तथा दिन्ता दिशा में समुद्र पर्यन्त तथा उत्तर दिशा में चूलिहमवंत पर्वत तक जिसकी राज्य-सीमा थी ऐसे सगर नामक दूसरे चक्रवर्ती समुद्र तक फैले हुए भरतचेत्र के विशाल राज्य तथा सम्पूर्ण अधि-कार छोड़कर संयम अंगीकार कर मोचगामी हुए हैं।
  - (३६) श्रपृर्व ऋदिमान् तथा महाकीर्तिवान ऐसे मयव नामक तीसरे चक्रवर्ती भी भरतचेत्र का राज्य छोड़कर दीक्षा लकर श्रंतिम गति को प्राप्त हुए।
    - (३७) महा ऋदिमान सनतक्तमार नामक चौथे चकवर्ती ने भी

श्रपने पुत्र को राज्य देकर संयम प्रहरा किया था तथा कमों का नाश किया था।

- (३८) समस्त लोक में अपार शान्ति को प्रसराने वाले महान श्रृद्धिमान शान्तिनाथ चक्रवर्ती भी भरतचेत्र का राज्य छोड़कर प्रव्रज्या धारणकर मोचगामी हुए।
- (३५) इक्ष्वाकु वंश के राजाओं में वृषभ के समान उत्तम तथा विख्यात कीर्तिवाले नरेश्वर चक्रवर्ती कुंथुनाथ भी राज्य पाट तथा संपत्ति का त्याग कर श्रवुत्तर गति (मोच) को प्राप्त हुए।
- (४०) समुद्र तक फैले हुए भरतचेत्र के अधीश्वर अरनाथ नाम के , सातवें चक्रवर्ती भी समस्त वस्तुओं का त्याग कर कर्म रहित होकर श्रेष्ठ गति (मोक्ष) को प्राप्त हुए।
- (४१) महान् चतुरंगिनी सेना, त्रपूर्व वैभव तथा भारतवर्ष का विशाल राज्य छोड़कर महापदा चक्रवर्ती ने दीक्षा त्रंगीकार कर तपश्चरण द्वारा उत्तम गति प्राप्त की।
- (४२) पृथ्वी पर के समस्त राजाओं के मानमद्देन करने वाले तथा मनुष्यों में इन्द्र के समान दसर्वे चक्रवर्ती हरिषेण ने महिमंडल में एकछत्र राज्य स्थापित किया और श्रन्त में उसे छोड़कर संयम धारण कर उत्तम गति (मोत्त) को प्राप्त की।
- (४३) हजारों राजाओं से वेष्ठित ११वें जय नामक चक्रवर्ती ने भी सच्चा त्याग धारण कर आत्मदमन किया और वे श्रंतिम गति (सोच ) के श्रधिकारी हुए।

टिप्पणी—चक्रवर्ती अर्थात् इह एंड का अधिपति राजा। ऐसे महा-भाग्यशाली पुरुषों ने भी अपार समृद्धि तथा मनोरम कामभोगों को छोड़कर त्यागधर्म अंगीकार किया था। भरतखंड के १२ चक्रवर्तियों में से टपरोक्त १० मोक्षगामी हुए। तथा ८ वां चक्रवर्ती सुमृम तथा १२ वां चक्रवर्ती बहाइस ये दोनों मोग भोगकर नरक गति में गये।

### जैन शासन में कौन २ राजा दीन्नित हुए हैं उनकी नामावित

- (४४) प्रत्यक्ष शकेन्द्र की प्रेरणा होने से, प्रसन्न तथा पर्याप्त दशार्णभद्र ने दशार्ण राज्य को छोड़कर त्याग मार्ग स्वीकारा।
- (४५) साचान् शकेन्द्र की प्रेरणा होने पर भी निमराजा तो भोगों से अपनी आत्मा को वश में रखकर वैदेही नगरी तथा घर-वार को छोड़कर चारित्र धर्म में सावधान हुए।
- (४६) कलिंग देश के करकंडु राजा, पांचाल देश के द्विमुखराजा, विदेह देश के (मिथिला नगरी के) निमराजेश्वर तथा गांधार देश के निर्गत नाम के राजेश्वर परिश्रह त्याग कर संयमी वने।
- टिप्पर्शा—ये चारों प्रत्येक बुद्ध ज्ञानी पुरुष हो गये हैं। प्रत्येक बुद्ध , उसे कहते हैं जो किसी एक एक पदार्थ को देखकर बोध को प्राप्त हुए हैं।
- (४७) राजाओं में श्रमणी के समान ये सब राजा श्रपने २ पुत्रों को राज्य देकर जिनशासन में श्रतुरक्त हुए थे श्रीर उनने चारित्र मार्ग की श्राराधना की थी।

- (४८) सिंधु सोवीर देश के श्रयणी समान ह्हायन नामक महाराज ने राज्य छोड़कर संयम धारण किया श्रीर श्रन्त में मोच्चगति प्राप्त की।
- (४९) काशी देश के ( सप्तम नन्दन नामक बलदेव ) राजा ने भी राज्य तथा काम भोगों को छोड़कर संयम प्रहण् किया श्रीर श्रन्त में कल्याण तथा सत्यमार्ग में पुरुषार्थ करके कर्मरूपी महावन को काट डाला।
- टिप्पणी —वासुदेव की विभूति तथा बल चक्रवर्ती की ऋदि से आधी होती है। वासुदेव के बड़े भाई को बलदेव कहते हैं। बलदेव धर्म प्रेमी ही होते हैं और वे कभी भोगों में रक्त नहीं होते और नियम से मोक्षगामी होते हैं।
- (५०) श्रपयश का नाश करने वाले तथा महाकीर्ति वाले ऐसे विजय नामक राजा ने भी गुण समृद्ध राज्य को छोड़कर दीचा धारण की।
- टिप्पणी-विजय ये दूसरे नंबर के बलदेव हैं।
- (५१) उसी प्रकार प्रसन्नचित्तपूर्वक उप तपश्चर्या धारण कर महावल नामक राजर्षि भी माथा देकर केवल ज्ञानरूपी लक्ष्मी प्राप्त कर मुक्तिगामी हुए थे।
- टिप्पगी—उपरोक्त राजाओं के सिवाय दूसरे सात बलदेव राजा तथा दूसरे अनेक राजा भी जैनशासन में संयमी हुए हैं। यहाँ तो केवल थोड़े से ही प्रसिद्ध दृष्टांत गिनाए हैं।
- (५२) घीरपुरुप निष्प्रयोजन वाली वस्तुत्रों के साथ उन्मत्त की तरह स्वच्छंदी होकर कैसे विचरे ? ऐसा विचार करके

ही उपरोक्त भरतादिक शूरवीरों तथा प्रवल पुरुपार्थी पुरुपों ने ज्ञान तथा क्रिया से युक्त जैनमार्ग को धारण किया था।

(५३) संसार का मृल शोधने में समर्थ यह सत्यवाणी मैंने श्राप से कही है, उसे सुनकर श्राचरण में लाने से वर्हत से महापुक्रप (इस संसार सागर को ) तैर कर पार गये हैं; वर्तमान काल में ( तुम्हारे जैसे ऋषिराज ) तर रहे हैं श्रीर भविष्य में श्रातेक भवसागर पार जायेंगे।

टिप्पणी—इस तरह इन दोनों आत्माथीं अणगारों का सत्संग संवाद समाप्त होता है और दोनों अपने २ स्थानों को विहार कर जाते हैं।

(५४) घीरपुरूप संसार की निरर्थक वस्तुओं के लिये अपनी आत्मा को क्यों हते ? अर्थात् नहीं हते ऐसा जो कोई विवेक करता है वह सर्व संग (आसक्तियों) से मुक्त होकर त्यागी होता है और अन्त में निष्कर्मा होकर, सिद्ध होता है।

टिप्पणी—चक्रवर्ती जैसे महाराजाओं में मनुष्य लोक की संपूर्ण शक्ति जितनी शक्ति तथा ऋदि होती है। भला उनके भोगों में क्या कमी हो। सकती है? फिर भी उनको पूर्ण तृष्ति तो नहीं हुई। सची वात तो यह है कि तृष्ति भोगों में है की नहीं, वह केवल वैराग्य में है। तृष्ठि निरासक्ति में है, तृष्ति निर्मोह दशा में है, इसीक्रिये ऐसे समर्थ तथा समृद्धिवान राजाओं ने वाह्य संपत्ति को छोड़कर आन्तरिक संपत्ति की प्राप्ति के लिये संयम मार्ग में गमन किया था।

सुख का केवल एक ही मार्ग है; शान्ति से मेंटने की केवल एक ही श्रेणी है तथा सन्तोप का यह एक ही सोपान है। अनेक जीवारमाणें मूलकर भटक कर, इधर टघर रखद कर अन्त में यहीं आई हैं, यहाँ ही उनने विश्राम लिया है और यहाँ ही उन्हें इष्ट पदार्थ की प्राप्ति हुई है।

इस प्रकार भगवान महावीर ने कहा था वह मैंने श्रव तुमसे कहा है—ऐसा श्री सुधर्म खामी ने जंबू स्वामी से कहा।

'ऐसा मैं कहता हूँ'—

इस तरह संयति मुनि संबंधी श्रठारहवाँ श्रध्ययनः समाप्त हुत्रा ।



## मृगापुत्रीय

ちてののな

## मृगापुत्र संवंधी

#### 38

द्विकर्भ के परिणाम कटु होते हैं। दुरातमा की दुष्ट वासना का श्रमुसरण करने में वड़ा भय है। केवल एक छाटी सी भूल से इस लोक तथा परलोक दोनों में श्रनेक संकट भोगने पड़ते हैं। दुर्गति के दुःख इतने दारुण होते हैं जिनको सुन कर भी रांमें खड़े हो जाते हैं तो फिर उनको भोगने की तो वात ही क्या ?

मृगापुत्र पूर्व के संस्कारों के कारण योगमार्ग पर जाने के लिये तत्पर होता है। माता पिता अपने पुत्र को योगमार्ग में आने वाले दारुण संकटों तथा कप्टों का परिचय देते है। पुत्र उत्तर देता है:—माता पिता जी! खेच्छा से सहन किये हुए कप्ट कहां ? और परतंत्र रूप से भोगने पड़ते दारुण दुःख कहां ? इन दोनों में समानता हो ही नहीं सकती।

ध्रन्त में मृगापुत्र की संयम ग्रहण करने की उत्कट ध्रिमिलापा माता पिता को पिघला देती है। संसार का त्याग कर तथा त्तपश्चर्या का मार्ग ग्रहण कर योगीश्वर मृगापुत्र इसी जन्म में परम पुरुषार्थ द्वारा कर्मरूपी कांचली को भेदते हैं तथा अन्तिम ध्येय को प्राप्त कर शुद्ध बुद्ध और सिद्ध वन जाते हैं।

#### भगवान बोले--

- (१) बड़े २ वृक्षों से गाढ बने हुए काननों, कीड़ा करने योग्य ज्ञानों से सुशोभित तथा समृद्धि के कारण रमणीय ऐसे सुप्रीव नामक नगर में बलभद्र नामक राजा राज्य करता था श्रीर उसकी पटरानी का नाम मृगावती था।
- (२) माता पिता का श्रत्यंत प्यारा तथा राज्य का एकमात्र युवराज बलश्री नाम का उनके एक राजकुमार था जो दिमतेन्द्रियों में श्रप्रणी था। उसको प्रजा मृगापुत्र कह कर पुकारती थी।
- (३) वह दोगुन्दक (त्रायिस्त्रिशक जाति के) देव की तरह मनोहर रमिणयों के साथ हमेशा नन्दन नामक महल में. श्रानन्द पूर्वक कीड़ा किया करता था।

टिप्पााी—देवलोक में त्रायख्रिशक नामक भोगी देव होते हैं।

- (४) जिनके फर्श मिए तथा रत्नों से जड़े हुए हैं ऐसे महल में बैठा हुन्ना वह खिड़की में से नगर के तीन रास्तों के संगम स्थानों, चौरस्तों तथा बड़े बड़े चौगानों को सरसरी तौर से देख रहा था।
- (५) इतने में उस मृगापुत्र ने तपश्चर्या, संयम तथा नियमों को धारण करने वाले श्रपूर्व ब्रह्मचारी तथा गुणों की खान के समान एक संयभी को वहां से जाते हुए देखा।

- (६) मृगापुत्र एक टक मं उस योगीश्वर को देखता रहा। देखते देखते उसको विचार त्राया कि कहीं न कहीं ऐसा स्वरूप (वेश) मैंने पहिले कभी देखा है।
- (७) साधुनों के दर्शन होने के बाद इस प्रकार चितवन करते हुए (उसका) ह्युभ श्रध्यवसाय (मनोभाव) जागृत हुत्रा श्रीर क्रम से मोहनीय भाव उपशांत ऐसे मृगापुत्र को तस्क्षण जाति स्मरण ज्ञान उत्पन्न हुश्रा।
- टिप्पण्णि—जैन दर्शन में प्रत्येक नीवातमा आठ कमों से वेष्टित माना गया है और उन्हों कमों का यह फल है कि इस आत्मा को जनम मरण के दुःग्व मोगने पढ़ रहे हैं। इन आठ कमों में मोहनीय कमें सवसे अधिक कर तथा बलवान है। इस की उत्कृष्ट स्थिति ७० कोडा कोडी सागरोपम है। इतनी स्थिति अन्य किसी भी कमें की नहीं है। इस कमें का जितने अंशों में क्षय अथवा उपशम होता जाता है उतनी उतनी आत्मामिमुख प्रवृत्तियां बढ़ती जाती है। मृगापुत्र के मोहनीय कमें के उपशम होने से उन्हें जाति स्मरण ज्ञान कुला। जातिस्मरण होने में मोहनीय कमें का क्षयोपशम होना अनिवाय नहीं है। इस ज्ञान के होने से संज्ञी (मन सहित) पंचेंदिय जीव अपने पिछले ९०० भवों का स्मरण कर सकता है। जातिस्मरण ज्ञान मतिज्ञान का ही एक भेद है।
  - (८) संज्ञी (मन सहित) पंचेन्द्रिय का ही होने वाले (जाति स्मरण) ज्ञान के उत्पन्त होने से उसने ध्रपने पूर्व भवों का स्मरण किया तो उसे माछ्म हुआ कि वह देवयोनि में से चयकर मनुष्य भव में आया है।

- क्ष महान ऋद्धिवान मृगापुत्र पूर्व जन्मों का स्मरण करता है। उनको स्मरण करते करते उन भवों में धारण किये साधुत्व का भी उसे स्मरण होता है।
- (९) साधुत्व की याद त्र्याने के बाद (इन्हें) चारित्र के प्रति त्र्यत्यिक प्रीति त्र्यौर विषयों से उतनो ही विरक्ति पैदा हुई। इसलिये मातापिता के पास त्र्याकर वे इस प्रकार वचन बोले ।
- (१०) हे मातापिता ! पूर्व काल में मैंने पंच महात्रत रूपी
  गंयम धर्म का पालन किया था उसका मुक्ते स्मरण होरहा
  है स्रोर इस कारण नरक, पशु स्रादि स्रनेक गति कें
  दु:खों से परिपूर्ण इस संसार समुद्र से निवृत होना
  चाहता हूँ। इसलिये श्राप मुक्ते श्राज्ञा दो। मैं पवित्र
  प्रविच्या (गृहत्याग) श्रंगीकार करूंगा।
- टिप्पााी—"पूर्वकाल में पंचमहानत धारण" करने की बात कही है इससे सिद्ध होता है कि प्रथम तीर्थङ्कर श्री ऋषभदेव के समय में मृगापुत्र संयमी हुऐ होंगे।
- (११) हे मातापिता ! श्रन्त में विष (किंपाक) फल की तरह निरन्तर कडुए फल देंने वाले तथा एकान्त दुःख की परम्परा से वेष्टित ऐसे भोगों को मैंने (पूर्व काल तथा इस जन्म में) खूब खूब भोग लिया है।
- (१२) यह शरीर श्रश्चित्व (श्रुक्त वीर्यादि) से उत्पन्न होने से केवल श्रपवित्र तथा श्रनित्य है (रोग, जरा, इत्यादि के) दु:ख तथा क्लेशों का भाजन है तथा क्षणभंगुर है।

क्र यह गाथा किसी किसी प्रति में अधिक पाई नाती है।

- (१३) पानी के बुद्बुद् के समान श्रास्थिर इस शरीर में मोह कैसा ! वह श्रभी श्रयवा पीछे ( वाल, वरुण, वृद्धावस्था में कभी न कभी ) श्रवश्य जाने वाला है तो मैं उस में क्यों छुभाऊं ?
- (१४) (यह शरीर) पीडा तथा छुप्टादि रोगों का घर है, चुढापा तथा मृत्यु से विरा हुआ है। ऐसे असार तथा चणभंगुर मनुष्य के शरीर में अब सुमें चणमात्र के लिये भी रित (आनन्द) प्राप्त नहीं होता।
- (१५) त्रहो ! सचमुच यहं सारा ही संसार त्रात्यन्त दुःखमय है। इसमें रहने वाले विचारे प्राणी जन्म, जरा, रोग तथा मरण के दुखों से पिसे जा रहे हैं।
- (१६) (हे मातापिता)! ये सब चेत्र, घर, सुवर्ण, पुत्र, स्त्री, वन्धु वांधव तथा इस शरीर को भी छोड़ कर श्रागे पीछे कभी न कभी, पराधीन रूप में सब को श्रवश्य जाना ही पड़ेगा।
- दिप्पणी—जीवात्मा यदि इन कामभोगों को नहीं छोड़ेगा तो ये काम-मोग ही कभी न कभी इसे छोड़ हैंगे। जब छोड़ना निर्धित है तो क्यों न में उन्हें स्वेच्छाप्वंक छोड़ हूँ ? स्वेच्छा से छोड़े हुए काम-भोग दुःखद नहीं, किन्तु सुखद होते हैं।
  - (१७) जैसे किंपाक फल का परिणाम श्रन्छ। नहीं होता वैसे ही भोगे हुए भोगो का फल सुन्दर नहीं होता।
  - टिप्पर्शा—किंपाक बृक्ष का फल देखने में मनोहर तथा खाने में अति-मधुर होता है परन्तु खाने के बाद थोड़ी ही देर में उससे मृत्यु हो जाती है।

- (१८) (श्रीर हे माता पिता!) जो मुसोफिर श्रटवी (बीयां-बान जंगल) जैसे लम्बे मार्ग पर कलेवे के बिना मुसाफिरी करने को चल पड़ता है श्रीर श्रागे जा कर भूख प्यास से श्रत्यन्त पीडित होता है।
- (१९) उसी तरह जो ख्रात्मा धर्म धारण किये विना पर भव में जाता है वह वहां जाकर खनेक प्रकार के रोगों तथा उपाधियों से पीडित होता है।
  - टिप्पाणी—यह संसार एक प्रकार की अटवी है। जीव मुसाफिर है। तथा धर्म कलेवा है। जो साथ में धर्म रूपी कलेवा हो तो ही पर जन्म में शान्ति मिल सकती है और समस्त संसार रूपी अटवी को सऊशल पार कर सकता है।
  - (२०) जो मुसाफिर श्रटवी जैसे लम्बे मार्ग पर कलेवा साथ ले कर गमन करता है वह रास्ते में क्षुधा तथा तथा से रहित सुख से गमन करता है।
  - (२१) उसी तरह जो श्रात्मा धर्म का पालन करके परलोक में जाता है वह वहां श्ररूपकर्मी होने से सदैव नीरोग रह कर सुख लाभ करता है।
  - (२२) श्रीर हे मातापिता ! यदि घर में श्राग लग जाय तो घर का मालिक श्रसार वस्तु को छोड़ कर सब से पहिले बहुमूल्य वस्तुएं ही निकालता है।
  - (२३) उसी दृह यह समस्त लोक जन्म, जरा, मरण से जल कि रहा है। यदि श्राप मुक्ते श्राज्ञा दें तो मैं उसमें से ( तुच्छ कि काम भोगों को छोड़ कर ) केवल श्रपनी श्रात्मा को है। इवार छं।

- (२४) (तरुण पुत्र की उक्तट इच्छा देख कर) माता पिता ने कहा—हे पुत्र ! साधुपन श्रत्यन्त कठिन है । साधु पुरुष को हजारों गुण धारण करने पड़ते हैं ।
- टिप्पणी—सचे साधु को समस्त दोपों को दूर कर हजारी गुणों का विकास करना पढ़ता है।
- (२५) जीवन पर्यन्त जगत के समस्त जीवों पर समभाव रखना पड़ता है। शत्रु तथा मित्र दोनों को एक दृष्टि से देखना पड़ता है छौर चलते, फिरते, खाते, पीते आदि प्रत्येक किया में होने वाली सृहमातिसृहम हिंसा का त्याग करना पड़ता है। सचमुच ऐसी परिस्थिति प्राप्त करना सर्व सामान्य के लिये दुर्लभ है।
- (२६) साधु जीवन पर्यन्त भूल में भी श्रयत्य नहीं बोलता । सतत श्रयमत्त (सावधान) रहकर हितकारी किन्तु सत्य वचन ही बोलना यह वात बहुत बहुत कठिन है।
- (२७) साघु दांत कुरेदने की सींक तक भी स्त्रेच्छा पूर्वक दिये विना यहण नहीं कर सकता। इस तरह की तिर्दोप भिक्षा प्राप्त करना श्रति कठिन है।
- टिप्पणी—दश्वेकालिक सूत्र के तीसरे अध्ययन में ४२ दोपों का वर्णन है। उन दोपों से रहित भोजन को ही प्रहण करने की साधु को आज्ञा है।
- (२८) कामभोगों के रस के जानकार के लिये अन्नहाचर्य (मैथुन) से विलक्कल विरक्त होना अत्यन्त कठिन वात है। ऐसा घोर अखंड नद्मचर्य व्रत पालन करना अति अति कठिन है।

- टिप्पणी—जिसने स्त्रीभोग विषयक रस को जानिकया है उसकी अपेक्षा आजन्म ब्रह्मचारी के लिये ब्रह्मचर्य पालन करना अधिक सरल है क्योंकि आजन्म ब्रह्मचारी को तो उस रसकी खबर न होने से संकल्प विकल्प या समरण होने का कारण ही नहीं है किन्तु जो उस रस को जानता है वह तो समरण, संकल्प विकल्प, तथा उसके बाद मान-सिक़, वाचिक तथा शारीरिक ब्रह्मचर्य की बड़ी सुविकल से रक्षा कर सकता है।
- (२९) धन धान्य या दास दासी आदि किसी भी प्रकार का परिप्रह न रखना तथा हिंसादि सभी कियाओं का त्याग करना बड़ा ही कठिन है। त्याग करके भी आसक्ति का न रखना यह और भी कठिन है।
- (३०) साधु श्रन्न, पानी, मेवा, या मुखवास इन चारों में से किसी भी प्रकार का श्राहार रात्रि को प्रहण नहीं कर सकता तथा किसी भी वस्तु का दूसरे दिवस के लिये संप्रह नहीं कर सकता। यह छठा त्रत है श्रीर यह भी श्रिति कठिन है।
- टिप्पाती—जैन साधु को अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मवर्य तथा अपरिग्रह इन पांच महाब्रतों का मन, वचन, काय से विशुद्ध रीति से आजीवन पालन करना पढ़ता है। तथा रात्रि भोजन का भी सूर्वथा स्थाग करना पढ़ता है।

## साधु जीवन में आने वाले आकस्मिक संकट-

(३१) क्षुघा, तृषा, शीत, उष्ण, दंशमशक (ध्यानावस्था में हैं डांस मच्छरों द्वारा कष्ट पहुँचना ), कठोर वचन, दु:खद् स्थल, तृणस्परा, मल्।

- (३२) मारपीट, तर्जन, वध तथा वंधन छादि के कष्ट सहना भी छासान नहीं है। सदा भिचाचर्या करना, मांगने पर भी दिया हुछा ही प्रह्णा करना, मांगने पर भी न मिलना छादि के दुःख सहना वड़ा कठिन है।
- (३३) यह कापोती वृत्ति ( कवृतर की तरह कांटे छोड़कर परि-मित अन्नकण का चुगना ) संयमी जीवन, दारुण केश-लोंच तथा दुर्घर त्रहाचर्य पालन आदि का पालन शक्ति-शालियों के लिये भी वड़ा ही कठिन है।
- टिप्पर्गा—नैन मुनियों को आजन्म हाथ से अपने केश उखाढ़ने की' तपश्चर्या करनी पड़ती है। इसको केस लींच कहते है।
- (३४) मातापिता ने कहा:—हे पुत्र ! तू सुकोमल है; भोग्ह विलासों में श्रिति श्रासक्त रहा है तथा भोगविलासों ही के यांग्य तेरा शरीर है । हे पुत्र ! तू सचमुच साधुत्व धारण करने को समर्थ नहीं है ।
- (३५) हे पुत्र ! लोहे के भारी बोम के समान आजीवन अवि-श्रांत रूप से संयमी के उचित गुर्णों का भार वहन करना तेरे लिये दुष्कर है ।
- (३६) हे पुत्र ! गगनचुम्बी घवल शिखर वाले चूलहिमवंत पर्वत से निकलती हुई गंगा की धार रोकना अथवा दो हाथों से सागर को तर जाना जैसे अति कठिन है वैसे ही संयमी गुणों को पूर्णरूप से धारण करना तेरे लिये अति कठिन है।
- (३७) रेत का कौर (अपन्य जित्ना है उतना ही नीरस (विषय-सुद्

- चलना जितना कठिन है उतना ही तपश्चर्या के मार्ग पर, चलना कठिन है।
- (३८) हे पुत्र ! जैसे सांप की तरह एकान्त सीधी (श्रात्म) हिष्ठ से चारित्र मार्ग में चलना दुष्कर है; जैसे लोहे के चने चवाना कठिन है वैसा ही कठिन संयम पालन करना है।
- (३९) जैसे प्रज्वलित श्राग्न की शिखा को पीजाना कठिन है वैसे ही तक्या वय में संयम पालना कठिन है।
- (४०) जैसे हवा से थैली भरना कठिन श्रथवा श्रसाध्य है वैसे ही कायर द्वारा संयम का पालन होना कठिन है।
- (४१) जैसे कांटे से एक लाख योजन वाले मेर पर्वत को भेदना श्रशक्य है वैसे ही निर्वल मनोवृत्ति के पुरुषों द्वारा शंका रहित तथा निश्चल संयम का पालना कठिन है।
- (४२) जैसे दो हाथों से विस्तीर्ण समुद्र को पार कर जाना कठिन है वैसे ही श्रनुपशांत (श्रशक्त ) जीवों द्वारा दम (इंद्रिय निम्नह ) रूपी सागर का पार कर जाना कठिन है।
- (४३) इसितये हे पुत्र । श्रमी तो तू स्पर्श, रस, गंध, वर्ण तथा शब्द इन पांचों इन्द्रियों के विषयों को मनमाना भोग श्रीर भुक्तथोगी होकर बाद में कभी चारित्रधर्म को खुशी से प्रहण करना ।
  - (४४) इस प्रकार मातािपता के वचन सुनकर मृगापुत्र ने कहाः—हे माता िपता ! श्रापने जो कहा सो सब सत्य हैं प्रियान कि निःस्पृही (इच्छा रहित) के लिये इस लोक में कुछ भी श्राशक्य नहीं है।

- (४५) इस संसारचक्र में दुःख तथा भय उत्पन्न करने वाली शारीरिक तथा मानसिक वेदनाएं श्रनंत वार सहन कर चुका हूँ।
- (४६) जरा तथा मरण से थिरे हुए तथा चार गति रूप भय से भरे हुए इस संसार में मैंने जन्म-मरण की महा भयंकर वेदनाएं वहुत वार सहन की हैं।

### नरक भूमि के घोर दुःख-

- (४७) यहां की श्राग्न जितनी गरम होती है उससे अनन्त गुनी' अधिक गरम नरक योनि की श्राग्न होती है। नरक योनियों में ऐसी उप्ण वेदनाएं मैंने कमेवशात् वहुत वारा सहन की हैं।
- (४८) यहां की ठंडी की श्रपेद्या नरक योनि में श्रनंत गुनी श्रविक ठंडी पड़ती है। मैंने (कर्मवशात्) श्रनेक वार नरक योनि में वैसी ठंडी की वेदनाएं सहन की हैं।
- (४९) कंदु नाम की छुंभी (लोहे की कुप्पी) में विलाप करता करता पैर ऊपर तथा सिर नीचे (ओंधा) किया जाकर अनेक वार में (देवकृत) अग्नि में पकाया गया हूँ।
- हिप्पाणी—नरक योनि में कन्दु आदि नाम के भिन्न २ कुंभी स्थान होते हैं जहाँ नारकी जीव उत्पन्न होते हैं। उन नारकी जीवों को परमार्धिक नामक वहां के अधिष्ठाता अनेक कष्ट देते हैं।
  - ं) पूर्व काल में महा दावाग्नि के समान मरुम्मि की वज्र जैसी कठिन नली वाली कदंव वाछका नदी में में अनंत वार जला हैं।

- (५१) कन्दु कुंभियों में श्रसहाय ऊंचा बँघा हुत्रा तथा जोर २ से. चिहाता हुत्रा में श्रारा तथा क्रकच (शस्त्र विशेष) श्रादि द्वारा श्रनेक बार चीरा गया हूँ।
  - (५२) स्रिति तीक्ष्ण कांटों से व्याप्त ऐसे सेंमल वृक्ष के साथ बॉंधकर तथा स्रागे पीछे उल्टा सुल्टा खींचकर परमा-धार्मिकों द्वारा दी गई यातनायें मैंने स्रिनेक बार सहन की हैं।

टिप्पणी—सेंमल का वृक्ष ताड़ से भी अधिक ऊँचा होता है।

- (५३) पापकर्म के परिगाम से मैं पूर्वकाल में बड़े २ यंत्रों में गन्ने की तरह श्रित भयंकर चीत्कार करता हुत्रा श्रिनेक बार पेरा गया हूँ।
- (५४) सूत्रार तथा कुत्ते के समान श्याम शेवल जाति के परमा-धार्मिक देवों ने त्र्रातेक बार तड़फा तड़फा कर मुफ्ते जमीन पर दे मारा, शस्त्रादिकों से मुफ्ते चीरफाड़ डाला तथा बचात्री, बचात्रों की प्रार्थना करते हुए भी त्र्रातेक बार मेरे दुकड़े रे कर डाले हैं।
  - (५५) परमाधार्मिको ने पापकर्म से नरक स्थान में गये हुए मेरे शरीर के सरसों के पुष्पवर्णी तलवार, खड़, तथा भालों से दो खंड, अनेक खंड तथा श्रति सूक्ष्म खरह २ कर डाले।
  - (५६) चमचमाते हुए धुरा तप्त जुत्रावाले तथा लोहे के रथ में प्रवशात जोड़ कर तथा जुए के जोतों द्वारा वांच कर जिस तरह लाठियों से रोज (पशु विशेष) को मारते विसे ही मुक्ते भी मर्मस्थानों, श्रथवा जमीन पर डाल खूब मार मारी है।

- (५७) चितात्रों में रख कर जिस तरह भैंसों को भून डालते हैं वैसे ही पापकर्मों से वेष्टित मुक्ते पराधीन रूप से प्रदीप्त श्रिम में डाल कर भूना है तथा जला कर भस्म कर डाला है।
- (५८) ढेंक तथा गिद्ध पिचयों के रूप घर कर लोहे की सणसी के समान मजवूत चोंचों द्वारा रुदन करते हुए मुक्त को परमाधार्मिकों ने श्रानंत वार चोंचें मार २ कर दुःख दिया है।
- (५९) नरक गित में प्यास से वहुत पीड़ित होकर में इधर-उधर दौड़ता फिरा और वैतरणी नदी में पानी देखकर में उधर दौड़ पड़ा। किन्तु उस छुरा को सी पैनी धार वाले पानी ने मेरे श्रंगभंग कर डाले।
- (६०) ताप से पीड़ित होकर श्रिख (तलवार) पत्र नामक वन में (छाया की श्राशा से) गया था। वहां वृक्ष के नीचे वैठा ही था कि माट ऊपर से तलवार के समान धारवाले पत्तों के पड़ते से मैं श्रनन्तवार छेदा गया।
- (६१) मुग्दर, मूसल नामक शस्त्रों, ज्ञूलों, तथा सहाखों द्वारा मेरे श्रंगडपांग सब हिंद गये थे श्रीर ऐसे दुःख मैंने श्रनंतवार सहन किये हैं।
- (६२) छुरी की तीक्ष्ण धार से मेरी श्रनन्तवार खाल उतारी गई तथा श्रनन्तवार में कैवियो द्वारा काटा श्रीर छेदा गया हूँ। ३) (वहां) शिकारी की कपट जालों में पकड़ा जाकर मृग की तरह परवशता के कारण बहुत बार बांधा गया, रूँधा गया वथा मुक्त पर बोक्त लादा गया।

- (६४) मोटे जाल के समान छोटों २ मछलियों को निगल जाने वाले मगरमच्छों के सामने एक छोटे से मच्छ की तरह परवशता के कारण बहुत बार मैं परमाधार्मिकों द्वारा पकड़ा गया, खींचा गया, फाड़ा गया श्रोर मारा गया ।
- (६५) जिस तरह कांटे वाली तथा लेपवाली जालों में पत्ती विशेषतः फांसे जाते हैं उसी तरह मैं परमाधार्मिकों द्वारा स्त्रतेक बार पकड़ा गया, लेपागया, बांधा गया तथा मारा गया।
- (६६) बढ़ई जिस तरह वृक्ष के टुकड़े २ कर देता है वैसे ही परमाधार्मिकों ने कुल्हाड़ी तथा फरसों द्वारा मुक्ते चीर डाला, मूंज की तरह वंट डाला, कूट डाला तथा छील डाला।
- (६७) जैसे छुहार चीमटा तथा घन से लोहे को टीपता है वैसे ही मैं भी श्रनंतवार कूटा गया हूँ, भेदा गया हूँ श्रीर मारा गया हूँ।
- (६८) मेरे बहुत श्रधिक चीत्कार तथा रुदन करने पर भी तांबा, लोहा, सीसा, श्रादि धातुश्रों को खूब खौलती हुई गरम करके मुक्ते जबदेस्ती पिलाया है।
- (६९) ( उक्त धातु प्रवाहों को मुक्ते पिलाते २ परमाधार्मिक यों कहते जाते थे:—) ऋो श्रनार्य कार्य करने वाले ! तुक्ते पूर्वभव में मांस वहुत प्रिय था तो ले यह मांस पिंड ! ऐसा कह कर उनने श्रिम से लाल तम चिमटों से देश शरीर का मांस नोंच २ कर तथा उसे श्रिम में तपा जबर्दस्ती मेरे मुँह में श्रनेक वार ठूँसा था।
- (७०) (तथा तुमें) पूर्वभव में गुड़ तथा महुडे आदि

वनी हुई शराव वहुत पसंद थी तो यह ले शराव! ऐसा कहकर उनने अनेक वार मेरे ही शरीर के रक्त तथा चरवी निकाल तथा तपाकर मुक्ते पिलाया है।

- (७१) भयसिहत, उद्देग सिहत, दुःख सिहत पीड़ित मैंने श्रत्यन्त दुःख पूर्ण वेदनाओं के श्रनेक श्रनुभव किये हैं। (७२) नरक्योनि में मैंने तीव्र, भयंकर, श्रसहा, महाभयकारक,
- घोर एवं प्रचंड वंदनाएं श्रनेक वार सहन की हैं।
  (७३) हे तात! मनुष्य लोक में जैसी भिन्न २ प्रकार की वेदनाएं
  सही जाती हैं उससे श्रनन्त गुनी वेदनाएं नरकं में भोगनी पड़ती हैं।
- (७४) हे माता-पिता ! जहां पलक मारने (पलमात्र) तक के लिये भी शांति नहीं है ऐसे सर्व भवों में मैंने श्रासाताएं (वेदनाएं) सही हैं।
- (७५) यह सुनकर माता-पिता ने कहा:—"हे पुत्र ! जो तेरी इच्छा है तो भले ही ख़ुशी से दीना प्रहण कर किंतु चारित्र धर्म में दु:ख पड़ने पर प्रतिक्रिया (इलाज) नहीं होती— क्या यह तुमे खबर है"
- (७६) मृगापुत्र ने जवाव दिया:—"श्राप जो कहते हैं वह सत्य है। परन्तु में श्राप से यह पूंछता हूँ कि जंगल में पशुपूजी विचरते हैं उनके ऊपर कष्ट पड़ने पर उनकी प्रतिक्रिया कीन करता है "
  है (२ श्रेंग्गी—पशुपक्षियों के कष्ट जैसे उपाय किये यिना ही शान्त हो जाते हैं है बैसे ही सेग दाल की उपाय किये यिना ही शान्त हो जाते
  - ्र्रह बैसे ही मेरा दुःख भी शान्त हो जायगा । ७) जैसे जंगल में श्रकेला मृग सुख से विहार करता है वैसे

ही संयम तथा तपश्चर्या से मैं एकाकी (रागद्वेष रहित) होकर चारित्र धर्म में सुख पूर्वक विचरूँगा।

- (७८) बड़े वन में एक बड़े गृक्ष के मूल में बैठे हुए मृग को जब (पूर्वकर्मोदय से) रोग उपन्न होता है तब वहाँ उसका इलाज कौन करता है ?
- (७९) वहां जाकर उसे कौन श्रौषधि देता है ? उसके सुख दु:ख की चिन्ता कौन करता है ? कौन उसको भोजन पानी लाकर खिलाता है ?
- टिप्पणी जिसके पास अधिक साधन हैं उसीको सामान्य दुःख अति-दुःख रूप माल्यम होते हैं।
- (८०) जब वह नीरोग होता है तब वह स्वयमेव वन में जाकर सुन्दर घास तथा सरोवर हुँ ह लेता है।
- (८१) घास खाकर, सरोवर का पानी पीकर तथा मृगवर्या करके फिर पीछे अपने निवास स्थान पर आजाता है!
- (८२) इसी तरह उद्यमनंत साधु एकाकी मृगचर्या करके फिर ऊँची दिशा में गमन करता है।
- (८३) जैसे एक हो मृग श्रनेक जुदे २ स्थानों में रहता है इसी तरह मुनि भी गोचरी (भिन्नाचरी) में मृगचर्या की तरा भिन्न २ स्थानों में विचरे श्रीर सुन्दर भिक्षा मिले या र मिले तो भी दाता का तिरस्कार या निंदा न करे।
- (८४) इसिलिये हे माता-िपता ! मैं भी उसी मृग की तु (निरासक्त ) चर्या करूँगा । इस प्रकार पुत्र का वैराग्यभाव देखकर माता-िपता के वात्सल्य से क हृदय भी पिघल गये श्रीर उनने कहा:—हे पुत्र ! जि

तुमको सुख मिले वहीं काम खुशीं से करो। इस तरह माता-पिता की श्राज्ञा मिलने पर वे (सृगापुत्र) श्रलंका-रादि सब टपाधियों के त्यागने को तत्पर हुए।

- (८५) पक्षी श्राज्ञा लेने के लिये फिर मृगापुत्र ने कहा:—हे माता भिता ! जो श्राप प्रसन्नचित्त से मुक्ते श्राज्ञा देते हों तो मैं श्रभी सब दु:खोंसे छुड़ानेवाले मृगधर्मी के समान संयम को प्रहण करूँ । यह सुनकर मातापिता ने प्रसन्न चित्त से कहा:—हे प्यारे पुत्र ! यथेच्छ विचरो ।
- (८६) इस तरह वहुत प्रकार से माता पिता को सममावुमाकर तथा उनकी श्राज्ञा प्राप्त करके, जैसे महान हाथी युद्ध में शत्रुवच्तर को तोड़ डालता है उसी तरह उनके ममत्व का नाश किया।
- (८०) जैसे वस्न पर लगी हुई धृल को सब कोई माइ देता है बैसे ही उनने धनदौलत, वैभव, भित्र, स्त्री, पुत्र तथा कुटुम्बीजन छादि सभी को त्याग दिया छौर संयम मार प्रह्मा कर विहार किया।
- (८८) पांच महाव्रत, पांच समिति, श्रीर तीन गुप्ति इनको प्रह्ण कर श्राभ्यंतर (श्रांतरिक) तथा वाह्य तपश्चर्या में उद्यम (करने लगे।
- ्रें ८९) ममत्व, श्रहंकार, श्रासक्ति, तथा गर्व को छोड़कर त्रस तथा अं स्थावर जीवों पर श्रापनी श्रातमा के समान (श्रातमवत्) अं कहणा भाव दिखाने लगे।
  - (२४) तथा लाभालाभ में, सुख दुःख में, जीने मरने में, निंदा

- (९१) श्रहंकार, कषाय, दंड, शल्य, भय, हास्य, शोक, तथा वोसना से निवृत्त होकर वे स्वावलंबी वने।
- टिप्पग्गि—दण्ड नीन प्रकार के होते हैं। (१) मन दण्ड, (२) वचन, दण्ड, और (३) काय दण्ड। शह्य भी तीन प्रकार की होती है। (१) माया, (२) निदान (३) मिथ्यात्व। कपार्ये ४ प्रकार की हैं। (१) क्रोध, (२) मान, (३) माया और (४) छोम।
- (९२) इस लोक तथा परलोक संबंधी श्राशा से रहित हुए। भोजन मिले या न मिले, कोई शरीर पर चंदन लगावे या मारे-वे दोनों दशास्त्रों में समवर्ती हुए।
- (९३) तथा पापों के श्रप्रशस्त श्रास्तव (कर्मागमन) से सव तरह से रहित बने तथा श्रात्म ध्यान के योगों द्वारा कषायों का नाश करके वे प्रशस्त शासन में स्थिर हुए।
- (९४) इस तरह ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, तथा विद्युद्ध भाव--नात्रों से श्रपनी श्रात्मा को विद्युद्ध बनाकर—
- (९५) बहुत वर्षों तक चारित्र (साधुत्व) का पालन कर एक मास का श्रनशन कर श्रंत में श्रेष्ठ सिद्धगति को प्राप्त हुए।
- टिप्पणी:—अनशन दो प्रकार के होते हैं। (१) मरणपर्यन्त का (आयुका अन्तकाल आया देखकर भरणपर्यन्त आहार न करना ) (२) काल भर्यादित (अयुक सुद्दत तक आहार न करना )
- (९६) जैसे राजर्षि मृगापुत्र तरुण वय में ही भोगोपभोगों हे निवृत्त हो सके वैसे हो तत्वज्ञ पंडित पुरुष भोगों से सहर्या निवृत्त होते हैं।
- (९७) महा प्रभावशाली तथा महान यशस्त्री मृगापुत्र के सौम्य चरित्र सुनकर उत्तम प्रकार की तपश्चर्या तथा।

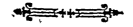
की श्राराधना करके, तीन लोक में प्रसिद्ध उत्तम गति (मोत्त) को लक्ष्य में रखकर—

(९८) तथा दुःख वर्धक, (चोर छादि) भय के महान निमित्त रूप तथा छासिक्त को बढ़ाने वाले धन के खरूप को वरा-वर पिहचान कर उसको त्याग करो तथा सच्चे सुख को लाने वाले, मुक्ति योग्य गुए को प्रकट करने वाले तथा सर्वश्रेष्ठ धर्मरूपी जुए को धारण करो।

्टिप्पणी—सारा ही संसार दुःखमय है किन्तु यह संसार कहीं वाहर नहीं हैं। नरक या पशु गित में नहीं है। यह संसार तो आत्मा के साथ जकदा हुआ है। वासना ही संसार है—आसक्ति यही संसार है। इसी संसार से सुख दुःख पैदा होते हैं, पाले पोसे और वढ़ाये जाते हैं। वाहर के दूसरे शारीरिक कप्ट, या अकस्मात आई हुई स्थिति का दुःख ये तो पतंगरंग जैसा क्षणिक है। दुःखा-नुभूति का होना या न होना उसका आधार वासना पर अवलंतित है। जिसने इस वात को जाना, विचारा, तथा अनुभव किया वे धी इस संसार के पार जाने का प्रयत्न कर सके हैं—ऐसा मानना चाहिये।

#### ऐसा मैं कहता हूँ:--

इस तरह 'मृगापुत्र संबंधी' उन्नीसवां ऋध्ययन समाप्त हुन्ना ।



# महा निर्प्रथीय

45.5

# महा निर्प्रथ मुनि संबंधी

२०

द्वीर की वेदना दूर करने की कदाचित कोई श्रौषधि होनी। बाह्य वंधनों की वेदना को शांत करने के भी शस्त्र (श्रौजार) मिल जांयगे, किन्तु गहरी उतरती जाती हुई श्रात्म-वेदना को दूर करने की श्रौषधि बाहर (श्रन्यत्र) कहीं भी नहीं मिल सकती। श्रात्मा की श्रनाथता दूर करने में वाह्य कोई भी शिंक काम नहीं श्राती। श्रात्मा की सनाथता के लिये श्रात्मा ही की सावधानता चाहिये। दूसरे श्रवलंब (साधन) तो जादूगर के तमाशे के समान केवल ढोंग हैं। श्रात्मा के श्रवलंबन ही श्रात्मा के सच्चे साधन हैं।

ध्रताथी नाम के योगीश्वर संसार की श्रनित्यता का श्रनु-भव कर चुके थे। राज्य वैभव के समान श्रद्धि, श्रपार भोग-विलास, रमणियों का श्राकर्षण तथा माता पिता का ध्रप्रयी, श्रपत्यस्नेह श्रादि सभी को उनने बलपूर्वक त्याग दिया।

एक समय की बात है कि वे युवा तेजस्वी त्यागी विकेट उद्यान के प्कान्त कोने में ध्यानस्थ वैठे थे। उसी समय स्थकर राजगृही का राजा श्रेणिक वहां श्रापहुंचा श्रौर उन युवा योगी।
श्वर की प्रसन्न मुखमुद्रा तथा देदीप्यमान श्रातम उयोति से
प्रदीप्त त्यागी दशा देखकर उन पर मुग्ध हो गया। क्या ऐसे
युवान भी त्यागी हो सकते हैं ? यह प्रश्न वार २ उसके मन को
जुन्ध करने लगा। इस योगी के विशुद्ध ब्रान्दोलन ने श्रेणिक
के हृदय में जो हलचल मचा दी थी उसका निरीक्षण करना
प्रत्येक मुमुद्ध के लिये श्रत्यावश्यक है।

### ंभगवान बोलेः—

- (१) श्रिरहंत, सिद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय तथा साधु (संयमी पुरुषों) को भाव पूर्वक नमस्कार करके परमार्थ (मोच्न) दाता धर्म की यथार्थ शिचा (न्याख्या) कहता हूँ सो तुम ध्यान पूर्वक सुनो:—
- (२) श्रपार संपत्ति के स्वामी तथा मगध देश के नराधिप श्रेणिक महाराजा मंडितकुच्चि नामक चैत्य की तरफ विहार यात्रा के लिये निकले।
- (३) भिन्न २ प्रकार की लंता इक्षों से न्याप्त, विविध पुष्पो तथाः फलों से मंडित तथा विविध पत्तियों से सेवित वह उद्यान सचमुच नन्दनवन जैसा शोभित था।
- (४) वहां एक वृत्त के मृत में बैठे हुए सुख (भोगने) के योग्या सुकोमल, पद्मासन लगाये ध्यानस्थ एक संयमी साधु को उनने देखा।
- हैं। वह राजा (उस) योगीश्वर के उस रूप को देखकर के अल्प को देखकर

- (६) त्रहा ! कैसी इनकी कान्ति है ! कैसा इनका त्रजुपम रूप है ? त्रहा ! इन त्रार्य की कैसी त्रपूर्व सौम्यता, क्षमा, निर्लोभता तथा भोगों से निष्ठित्त है ?
- (७) उन मुनि के दोनों चरणों को नमस्कार करके, प्रदित्तणा देकर न स्रिति दूर इग्रौर न स्रिति पास इस तरह खड़ा हो तथा हाथ जोड़कर महाराज श्रेणिक उनको इस तरह पूंछने लगे:—
- (८) हे आर्य ! इस तरुणावस्था में भोगविलास के समय आपने दीचा क्यों ली है ? इस उप चारित्र में आपको ऐसी क्या प्रेरणा मिली जिससे आपने इस युवावय में अभिनिष्क्रमण किया ? आदि सभी बातें में आप से सुनना चाहता हूँ।
  - (९) मुनि ने कहाः—हे महाराज ! मैं श्रनाथ हूँ । मेरा रक्षक कोई नहीं है; श्रीर श्रभी तक ऐसा कोई कृपालु मित्र भी मुक्ते नहीं मिल सका है।
  - (१०) यह सुनकर मगध देश का श्रिधिपति राजा श्रेणिक हैंस पड़ा। क्या श्राप जैसे प्रभावशाली तथा समृद्धिशाली पुरुष को श्रभी तक कोई स्वामी नहीं मिल सका ?
  - टिप्पामि— योगीश्वर का ओजस् देखकर उनका सहायक कोई नहीं है यह बात असंगत (विश्वास के न योग्य) लगी और इसीलिये महा-राजा ने यह पूंछा था।
  - (११) हे संयमिन ! यदि श्रापका कोई सहायक नहीं है तो है (सहायक) होने को तैयार हूँ। मनुष्य भव (जन्मे सचमुच श्रात्यन्त दुर्लभ है। मित्र तथा स्वजनों से वे/ १४

होकर आप सुखपूर्वक हमारे पास रही और भोगों (१२) हे मगधेरवर श्रेणिक ! तू स्वयं ही श्रनाथ है ! श्रोर जो स्वयं ही श्रनाथ है वह दूसरों का नाथ कैसे हो सकता है ? (१३) मुनि के वचन सुनकर उस राजा को छाति विस्मय हुआ। ऐसा वचन उसने कभी किसी से नहीं सुना था। इससे उसे व्याकुलता तथा संशय दोनों ही हुए। टिप्पर्गी—उसको यह लगा कि यह योगी मेरी शक्ति, सामर्थ्य तथा सम्पत्ति नहीं जानता इसीसे ऐसा कहता है। (१४) श्रेिएक ने ध्रपना परिचय देते हुए कहा—घोड़ों, हाथियों तथा करोड़ों श्रादमियों, शहरों, नगरों (वाले श्रंगदेश तथा मगध देश ) का मैं स्वामी हूँ । सुन्दर अन्तःपुर में में नरयोनि के सर्वोत्तम भोग भोगता हूँ । मेरी संता ( श्राज्ञा ) तथा ऐरवर्य श्रजोड़ ( श्रनुपम ) हैं। (१५) इतनी विपुल मनवांछित संपत्ति होने पर भी मैं श्रनाथ कैसे हूँ ? हे भगवन् ! कहीं श्रापका कथन श्रसत्य तो (१६) ( मुनि ने कहा:—) हे पार्थिव ! तू अनाथ या सनाथ के परमार्थं को जान ही नहीं सका। हे राजन्! तू श्रनाथ तथा सनाथ के भाव ( श्रसली रहस्य ) को विलकुल नहीं समम सका (इसीसे तुमे संदेह हो रहा है)। है महाराज ! श्रनाथ किस कहते हैं ? मुमे श्रनाथता का भान कहां श्रीर किस तरह हुश्रा श्रीर क्यों मैंने यह दीक्षा ली-यह सर्वे वृत्तान्त तू स्वस्थिचत होकर सुन।

- (१८) प्राचीन नगरों में सर्वोत्तम ऐसी कौशांबी नाम की एक नगरी थी श्रीर वहां प्रभूतधनसंचय नाम के मेरे पिता रहते थे।
- (१९) एक समय हे महाराज ! तरुण वय में मुक्ते यकायक आंख की अतुल पीड़ा हुई और उस पीड़ा के कारण तमाम शरीर को दाघज्वर लागू हो गया ।
- (२०) जैसे कुद्ध शत्रु शरीर के मर्मों पर श्रित तीक्ष्ण शस्त्रों से घोर षोड़ा पहुँचाता है वैसी ही तीत्र वह श्रांख की पीड़ा थी।
- (२१) श्रीर उस दाघडवर की दारुण पीड़ा इन्द्र के वन्त्र की तरह मेरी कमर, मस्तक तथा हृदय को पीड़ित करती थी।
- ्र(२२) उस समय वैद्यकशास्त्र में छित प्रवीण, जड़ीबूटी, मूल तथा मंत्रविद्या में पारंगत, शास्त्रविचत्तण तथा श्रौषि (निदान) करने में श्रित दक्ष श्रनेक वैद्याचार्य मेरे इलाज के लिये श्राये।
- (२३) चार उपायों से युक्त ऐसी प्रसिद्ध चिकित्सा उनने मेरी की किन्तु वे महा सामर्थ्यवान वैद्य मुक्ते उस दुःख से छुड़ा न सके—यही मेरी अनाथवा है।
- (२४) मेरे लिए पिताजी सब संपत्ति छुटा देने को तैयार थे परन्तु वे भी मुक्ते दुःख से छुड़ाने में असमर्थ ही रहे— यही मेरी अनाथता है।
- (२५) वात्सस्य के समुद्र की सी मेरी माता मेरे दु.ख से र् दु:खित—श्रति व्याकुलं—हो जाती थी, किन्तु उपसे मेरा दु:ख छूटा नहीं-यही मेरी श्रनाथता है।

- (२६) एक ही माता के पेट से जनमें हुए मेरे छोटे वड़े भाई भी मुक्ते मेरी पीड़ा से छुड़ा न सके—यही मेरी अनायता है।
- (२७) हे महाराज ! छोटी छोर वड़ी मेरी सगी वहनें भी मुक्के इस दुःख से न बचा सकीं—यह मेरी अनायता नहीं है तो क्या है ?
- (२८) हे नहाराज ! उस समय सुम पर अत्यन्त प्रेम करनेवाली पित्रता पत्नी आंस्भरे नेत्रों द्वारा मेरे हृदय को भिगो रही थी !
- (२९) मेरा दुःख देख कर वह नवयौवना मुक्त से जान-त्रजान' में श्रन्न, पान, स्नान या मुगन्वित पुष्पमाला श्रथवा विलेपन श्रादि कुछ भी (शृङ्गार) नहीं करती थी। (सव शृङ्गार का टसने त्याग कर रक्खा था।)
- (३०) और हे मडाराज ! एक क्षण के लिये भी वह सहचारिएी मेरे पास से दूर न होती थी। (इतनी श्रामाध सेवा द्वारा भी) वह मेरी इस वेदना को दूर न कर सकी— यहीं मेरी श्रामाथता है।
- (२१) इस प्रकार चारों तरफ से घ्यसहायता का घ्यनुभव होने से मेंने सोचा कि इस घ्यनन्त संसार में ऐसी वेदनाएं सहन करनीं पड़ें यह बात बहुत घ्यसहा है।
  - १) इमिलिये को श्रवकी वार में इस दान्या वेदना से छूट । जाउँ को मैं छांत( क्रमाशील ) दान्त तथा निरारम्भी हो कर तत्क्रण ही संयम धारण करूंगा।

र्विन्हें राजन्! रात्रि को ऐसा निश्चय करके में सो गया श्रीर

च्यों ज्यों रात्रि व्यतीत होती गई त्यों त्यों मेरी वह दारुण वेदना भी चीण होती गई।

- (३४) उसके वाद प्रातःकाल तो मैं बिलकुल नीरोग होगया श्रीर उक्त सभी सगे सम्बन्धियों की श्राज्ञा लेकर चांत, दांत, तथा निरारम्भी होकर मैं संयमी बन गया।
- (३५) संयम घारण करने के बाद मैं अपने आपका तथा समस्त त्रस (द्वीन्द्रियादिक) जीवों तथा स्थावर (एकेन्द्रियादिक) जीवों—सब का नाथ (रचक) होगया।
- हिटण्याी—आसक्ति के बन्धन छूटने से अपनी आत्मा छूटती हैं। इसी
  आत्मिक स्वावलम्बन का अपर नाम सनाथता है। ऐसी सनाथता
  मिल जाने पर बाह्य सहायताओं की इच्छा ही नहीं रहती। जिस
  जीव को ऐसी सनाथता प्राप्त होती हैं वह जीवात्मा दूसरे जीवों का
  भी नाथ बन सकता है। बाह्य बन्धनों से किसी को छुढ़ा देना
  इसीका नाम सची रक्षा नहीं है किन्तु दुःखी प्राणियों को आन्तरिक
  बन्धन से छुढ़ाना इसो का नाम सचा स्वामित्व—सची द्या—है।
  ऐसी सनाथता ही सची सनाथता है इसके सिवाय की दूसरी बातें
  सभी अनाथताएं ही हैं।
- (३६) हे राजन ! क्योंकि यह श्रात्मा ही (श्रात्मा के लिये) वैतरणी नदी तथा कृटशाल्मली वृत्त के समान दुःखदायी है श्रीर वहीं कामधेतु तथा नन्दन वन के समान सुरूष्ट्र दायी भी है।
- टिप्पाणी—यह जीवारमा अपने ही पाप कमों द्वारा नरक गाँ अनन्त दुःख भोगता है और वही अपने ही सकमों द्वारा स्वर् के विविध दिन्य सुख भी भोगता है।

- (२६) एक ही माता के पेट से जनमे हुए मेरे छोटे बड़े भाई मुक्ते मेरी पीड़ा से छुड़ा न सके—यही मेरी अनाथता !
- (२७) हे महाराज ! छोटी और वड़ी मेरी सगी वहनें भी । इस दु:ख से न वचा सकीं—यह मेरी श्रनाथता नहीं तो क्या है ?
  - (२८) हे महाराज ! उस समय मुक्त पर ऋत्यन्त प्रेम करनेता पित्रता पत्नी श्रांसूभरे नेत्रों द्वारा मेरे हृद्य को भि-रही थी।
- (२९) मेरा दु:ख देख कर वह नवयौवना मुक्त से जान-श्रक्त में श्रन्न, पान, स्तान या मुगन्धित पुष्पमाला श्रथह विलेपन श्रादि कुछ भी (श्रद्धार) नहीं करती थी (सव श्रद्धार का उसने त्याग कर रक्खा था।)
- (३०) श्रीर हे महाराज ! एक क्षण के लिये भी वह सहचारिए। मेरे पास से दूर न होती थी। (इतनी श्रगाध सेवा द्वारा भी) वह मेरी इस वेदना को दूर न कर सकी— यही मेरी श्रनाथता है।
- (३१) इस प्रकार चारों तरफ से असहायता का अनुभव होते से मैंने सोचा कि इस अनन्त संसार में ऐसी वेदनाएं सहन करनी पड़ें यह वात बहुत असहा है। १२) इसितये जो अवकी वार में इस दाकण वेदना से छूट
  - जाऊँ तो में क्षांत( चमाशील ) दान्त तथा निरारमभी हो। कर तत्चण ही संयम धारण करूंगा।

किहे राजन ! रात्रि को ऐसा किन्यूय करके मैं सो गया श्रीन

च्यों च्यों रात्रि च्यतीत होती गई त्यों त्यों मेरी वह दारण वेदना भी चीण होती गई।

- (३४) उसके वाद प्रातःकाल तो मैं बिलकुल नीरोग होगया श्रोर उक्त सभी सगे सम्बन्धियों की श्राज्ञा लेकर ज्ञांत, दांत, तथा निरारम्भी होकर मैं संयमी बन गया।
- (३५) संयम घारण करने के बाद मैं अपने आपका तथा समस्त त्रस ( द्वीन्द्रियादिक ) जीवों तथा स्थावर (एकेन्द्रियादिक) जीवों—सब का नाथ ( रक्तक ) होगया ।
- हिट्युगी—आसक्ति के बन्धन हुटने से अपनी आत्मा हुटती है। इसी आत्मक स्वावलम्बन का अपर नाम सनाथता है। ऐसी सनाथता मिल जाने पर बाह्य सहायताओं की इच्छा ही नहीं रहती। जिस जीव को ऐसी सनाथता प्राप्त होती है वह जीवात्मा दूसरे जीवों का भी नाथ बन सकता है। बाह्य बन्धनों से किसी को छुड़ा देना इसीका नाम सच्ची रक्षा नहीं है किन्तु दुःखी प्राणियों को आन्तरिक बन्धन से छुड़ाना इसो का नाम सच्चा स्वामित्व—सच्ची दया—है। ऐसी सनाथता ही सच्ची सनाथता है इसके सिवाय की दूसरी वार्ते सभी अनाथताएं ही हैं।
- (३६) हे राजन ! क्योंकि यह श्रात्मा ही (श्रात्मा के लिये) वैतरणी नदी तथा कूटशाल्मली वृत्त के समान दु:खदायी है श्रीर वहीं कामधेनु तथा नन्दन वन के समान सुद्ध दायीं भी है।
- दिष्पग्री—यह जीवारमा अपने ही पाप कर्मों द्वारा नरक गर्हि अनन्त दुःख भोगता है और वहीं अपने ही सत्कर्मों द्वारा स्वर के विविध दिव्य सुख भी भोगता है।

- (२७) यह जीवात्मा ही सुख तथा दु:खों का कर्ता तथा भोका है श्रीर यह जीवात्मा ही (यदि सुमार्ग पर चले तो) श्रपना सबसे वड़ा मित्र है श्रीर (यदि कुमार्ग पर चले तो) स्वयं श्रपना सब से बड़ा शत्रु है।
  - इस प्रकार अपनी पृत्रीवस्था की प्रथम अनाथता का वर्णन कर अब द्सरे प्रकार की अनाथता वताते हैं।
  - (३८) हे राजन ! बहुत से कायर पुरुप निर्मन्थ धर्म को अंगीकार तो कर लेते हैं किन्तु उसका पालन नहीं कर सकते हैं। यह दूसरे प्रकार की अनायता है। हे नराधिप ! इस बात को तू बराबर शान्तिचित्त होकर सुन।
  - (३९) जो काई पहिले पाँच महाव्रतों को यहण कर, वाद में अपनी असावधानता के कारण उनका यथोचित पालन नहीं करता श्रीर श्रपनी श्रात्मा का श्रनिष्ठह (श्रमंथम) कर रसादि स्वादों (विपयों) में श्रासक्त हो जाता है ऐसा भिक्षु राग तथा होप रूपी संसार के वन्धनों का मूलो-च्हेदन नहीं कर सकता।
    - रेप्पर्गा प्रवच्या ( द्या ) का उद्देश्य आसिक के बीजों का उतान दना है। किसी भी वन्तु को छोड़ देना सरल है किन्तु नत्सम्बन्धी आसिक को दूर कर देना जरा देदी खीर है। इसलिये मुनि को सदेव इसका ही प्रयव करना चाहिये।
      - ें (१) इयी ( उपयोगपूर्वक गमनागमन, )(२) भाषा, (३) ऐपणा ( मोजन, वस्त्र श्रादि यहण करने की (अंद्रुच्चि), (४) भोजन, पात्र, कंवल, वस्त्रादि का उठाना

रखना, तथा कारणवशात् वची हुई (५) ऋधिक वस्तु का योग्य स्थान में त्याग—इन पांच समितियों का जो साधु पालन नहीं करता वह महावीर द्वारा प्ररूपित जैन-धमें के मार्ग में नहीं जा सकता—आराधना नहीं कर सकता।

- (४१) जो बहुत समय तक साधुव्रत की क्रिया करके भी श्रपने व्रत नियमों में श्रस्थिर हो जाता है तथा तपश्चर्या श्रादि श्रतुष्ठानों से भ्रष्ट हो जाता है, ऐसा साधु बहुत वर्षों तर्क (त्याग, संयम, केशलोंच तथा दूसरे) कष्टो द्वारा श्रपने शरीर को सुखाने पर भी संसारसागर के पार नहीं जा सकता।
- (४२) वह पोली मुट्ठी अथवा छाप बिना के खोटे सिके की तरह सार (मूल्य) रहित हो जाता है और वैद्धर्यमणि के सामने जैसे काच का दुकड़ा निरर्थक ( व्यर्थ ) है वैसे हो ज्ञानी-जनों के समीप वह निर्मूल्य हो जाता है ( गुणवानों में उसका आदर नहीं होता )।
- (४३) जो इस (मनुष्य) जन्म मे रजोहरणादि मुनि के मात्र वाह्य चिन्ह रखता है तथा मात्र आजीविकाके लिये ही वेशधारी साधु वनता है, ऐसा मनुष्य त्यागी नहीं है और त्यागी न होते हुए भी अपने को मूँठमूँठ ही साधु कहलवाता है। ऐसे कुसाधु को पीछे से बहुत काल तक (नरकार्ष) जन्मों की) पीड़ा भोगनी पड़ती है।
- (४४) वालपुट ( ऐपा दारुण विष जिसको हथेली पर रही तालु फूट जाय ) विष खाने से, उल्टो ग्री

- (५२) इस प्रकार ज्ञानपूर्वक चारित्र के गुणों से भरपूर साधक श्रेष्ट संयम का पालन कर निष्पाप हो जाते हैं तथा वे पूर्वसंचित कभी का नाश कर श्रन्त में सर्वोत्तम तथा श्रक्षय एसे मोच सुख को प्राप्त होते हैं।
- (५३) इस प्रकार कर्मशत्रुओं के घोर शत्रु, दाँत, महातपस्त्री, विपुल यशस्त्री, दृढ़व्रती, महामुनीश्वर श्रनाथी ने सच्चे निर्प्रथ मुनिका महाश्रुत नामक श्रध्ययन श्रति विस्तार से श्रेणिक महाराज को सुनाया।
- (५४) सनाथता के सच्चे श्रर्थ को सुनकर श्रेणिक महाराज् श्रत्यंत सन्तुष्ट हुए श्रीर उनने दोनों हाथ जोड़कर कहा— हे भगवन्! श्रापने सुके सची श्रनाथता का स्वरूप वड़ी ही सुन्दरता के साथ समका दिया।
- (५५) हे महर्षि ! आपका मानव जनम पाना धन्य है ! आपकी यह दिव्य कांति, देदी प्यमान ओजस्, शान्त प्रभाव और उज्जवल सौम्यता धन्य है ! जिनेश्वर भगवान के सत्यमार्ग में चलनेवाले सचमुच आप ही सनाथ तथा सवांधव हो !
- (५६) हे संयमिन! अनाथ जीवों के तुम ही नाथ हो! सव प्राणियों के आप ही रचक हो! हे भाग्यवन्त महापुरूप! में अपनी (अज्ञानता की) आपसे चमा मांगता हूँ और साथ ही साथ आपके उपदेश का इच्छुक हूँ।

प्राणि—संयमी पुरुप की आवश्यकताएं परिमित होने से अनेक जीवों भी उससे आराम पहुँचता है। वह स्वयं अभय होने से, सब कोई कि एक संयमी करोड़ों से होर्च कि एक संयमी करोड़ों

- (५७) हे संयमिन । आप के पूर्वाश्रम का वृत्तान्त आपको पुनः पुनः पूंछ कर, आपके ध्यान में भंग डालकर और भोग भोगने की अयोग्य सलाह देकर मैंने आपका जो अपराध किया है उसकी मैं आपसे पुनः त्तमा मांगता हूँ।
- (५८) राजाश्रों में सिंह के समान ऐसे राजकेशरी महाराजा श्रेणिक ने इस प्रकार परम भक्तिपूर्वक उस श्रमण्सिंह की स्तुति की श्रौर तबसे वे विशुद्ध चित्तपूर्वक श्रपने श्रन्तःपुर की (सब रानियों, तथा दासीदासों) स्वजनों तथा सकल कुटुम्बी जनों सिहत जैन धर्मीनुयायी हुए।
- टिप्पणी—श्रेणिक महाराज पहिले बौद्धधर्मी थे किन्तु अनाथी मुनि के प्रबल प्रभाव से आकर्षित होकर वे जैन धर्मानुयायी बने थे ऐसी परंपरानुसार मान्यता है।
- (५९) मुनीश्वर के अमृतोपम इस समागम से उनका रोम रोम प्रफुहित हो गया। अन्त में अनाथी मुनि की प्रदिच्छा देकर तथा शिरसा वंदन कर वे अपने स्थान को पधारे।
- (६०) तीन गुप्तियों से गुप्त, तथा तीन दंडों (मन दंड, वचन दंड, तथा काय दंड) से विरक्त, गुणों की खान, ऐसे अनाथी मुनि अनासक्त भाव से निर्द्रन्द पन्नी की तरह अप्रतिबंध विहारपूर्वक इस पृथ्वी पर सुख समाधि से विचरने लंगे।
- टिप्पणी—साधता में ही सनाथता है। आदर्श त्याग में ही सन्हें में अनाथता है। भोगों का प्रसंग करने हें कि वासना की परतन्त्रता में भी अनुहार ने

प्रहण करने से, तथा विधिरहित मंत्र जाप करने से जैसे स्वयं घारण करनेवाले का ही नाश हो जाता है वैसे ही विपयवासनात्रों की श्रासक्ति से युक्त चारित्रधम श्रपने भहण करनेवाले का ही नाश कर डालता है।

- टिप्पणी—जो वस्तु उन्नति पथ में ले जाती है वही अयोग्य या उल्टी रीति से प्रयुक्त होने पर अवनति के गट्टे में भी डाल देती है।
- (४५) सामुद्रिक शास्त्र (लक्षण शास्त्र), स्वप्नविद्या, ज्योतिप तथा विविध कौतृहल (नादृगरी स्त्रादि) विद्यास्त्रों में श्रमुरक्त तथा हलकी विद्यास्त्रों को सीखकर उनके द्वारा श्रानीविका चलानेवाले कुसाधु को (स्रन्त समय) उसकी कुविद्याएं शरणभूत नहीं होती।
- टिप्पर्गा—विषा वही है जो आत्म विकास करे। जो अपना ही पतन करे टसे विद्या कैसे कहा जाय ?
- (४६) वह वेशघारी क़शील साधु श्रपने श्रज्ञानरूपी श्रंघकार से सदा दुःखी होता है तथा चारित्रधर्म का घात कर इसी भव में श्रपमान भोगता है तथा परलोक में नरक या पहागति में जाता है।
- (४५) जो साघु श्रिप्त की तरह सर्वभन्ती वनकर श्रपने निमित्त वनाई गई, मोल ली गई, श्रथवा केवल एक ही घर से प्राप्त सदोप भिक्षा प्रहण किया करता है वह कुसाघु श्रपने पापों के कारण दुर्गति में जाता है।

<sup>्</sup>री—जैन साधको यहुत शुद्ध तथा निशेष भिक्षा ही छेने का विधान किन्निया है। भिक्षा के लिये उसे बहुत कठिन नियमों का पालन कर्निक्ष

- (४८) शिरच्छेद करनेवाला शत्रुभी श्रपना वह श्रपकार नहीं करता जो स्वयं यह जीवात्मा कुमार्ग में जाकर कर डालता है। किन्तु जब यह कुमार्ग पर चलता है तब उसे श्रपनी कृति का ध्यान ही नहीं श्राता। जब मृत्यु श्राकर गला दबाती है तभी उसको श्रपना भूतकाल याद श्राता है श्रीर तब वह बहुत पछताता है।
- टिप्पणी—पर उस समय का पश्चात्ताप 'अब पछिताये होय का, विद्यां चुग गई खेत,' की तरह व्यर्थ जाता है।
- (४९) ऐसे कुसाधु का सारा कष्टसहन (त्याग) भी व्यर्थ जाता है श्रीर उसका सारा पुरुषार्थ विपरीत (उल्टा फल देनेवाला) होता है। जो भ्रष्टाचारी है उस को इस लोक या परलोक—उभय लोक—में थोड़ी सी भी शांन्ति नहीं मिल सकती। वह (श्रांतरिक तथा बाह्य) दोनों प्रकार के कष्टों का भोग बन जाता है।
- (५०) जैसे भोग रस की लोछप (मांस खानेवाली) पित्रणी स्वयं दूसरे हिंसक पत्ती द्वारा पकड़ी जाकर खूब ही पिर-ताप पाती है वैसे हो दुराचारी तथा स्वच्छंदी साधु जिने खर देवों के इस मार्ग की विराधना करके मरणांत में बहुत २ पश्चात्ताप करता है।
- (५१) ज्ञान तथा गुण से युक्त ऐसी इस मधुर शिचा को सुन दूरदर्शी तथा बुद्धिमान साधक दुराचारियों के मन्दि दूर से ही छोड़ कर महातपस्ती मुनीश्वरों है कि गमन करे।

- (५२) इस प्रकार ज्ञानपूर्वक चारित्र के गुगों से भरपूर साधक श्रेष्ट संयम का पालन कर निष्पाप हो जाते हैं तथा वे पूर्वसंचित कर्मों का नाश कर अन्त में सर्वोत्तम तथा अक्षय ऐसे मोच सुख को प्राप्त होते हैं।
- (५३) इस प्रकार कर्मशत्रुओं के घोर रात्रु, दाँत, महातपस्त्री, विपुल यशस्त्री, दृढ़व्रती, महामुनीश्वर श्रनाथी ने सच्चे निर्प्रथ मुनिका महाश्रुत नामक श्रध्ययन श्रति विस्तार से श्रेणिक महाराज को सुनाया।
- (५४) सनाथता के सच्चे श्रर्थ को सुनकर श्रेणिक महाराज् श्रत्यंत सन्तुष्ट हुए श्रोर उनने दोनों हाथ जोड़कर कहा — हे भगवन ! श्रापने सुमे सची श्रनाथता का खरूप वड़ी ही सुन्दरता के साथ समभा दिया।
- (५५) हे महर्षि ! श्रापका मानव जन्म पाना धन्य है ! श्रापकी यह दिन्य कांति, देदी प्यमान श्रोजस्, शान्त प्रभाव श्रोर उज्जवल सौम्यता धन्य है ! जिनेश्वर भगवान के सत्यमार्ग में चलनेवाले सचमुच श्राप ही सनाथ तथा सवांधव हो ।
- (५६) हे संयमिन्! अनाथ जीवों के तुम ही नाथ ही ! सव प्राणियों के आप ही रज्ञक हो ! हे भाग्यवन्त महापुरूप !' मैं अपनी ( अज्ञानता की ) आपसे ज्ञमा मांगता हूं और साथ ही साथ आपके उपदेश का इच्छुक हूँ ।

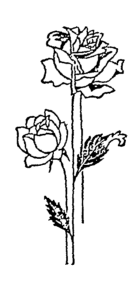
श्राणी—संयमी पुरुप की आवश्यकताएं परिमित होने से अनेक जीवाँ अर्थ डाने से अनेक जीवाँ अर्थ डाने से अनेक जीवाँ अर्थ डाने से, सब कोई स्मिति हों रह सकते हैं। सारांश यह है कि एक संयमी करोड़ों कि की कि एक संयमी करोड़ों

- (५७) हे संयमिन ! श्राप के पूर्वाश्रम का वृत्तान्त श्रापको पुनः पुंछ कर, श्रापके ध्यान में भंग डालकर श्रीर भोग भोगने की श्रयोग्य सलाह देकर मैंने श्रापका जो श्रपराध किया है उसकी मैं श्रापसे पुनः त्रमा मांगता हूँ।
- (५८) राजाओं में सिंह के समान ऐसे राजकेशरां महाराजा श्रेगिक ने इस प्रकार परम भक्तिपूर्वक उस श्रमणसिंह की स्तुति की श्रौर तबसे वे विशुद्ध चित्तपूर्वक श्रपने श्रन्तः पुर की (सब रानियों, तथा दासीदासों) स्वजनों तथा सकल कुटुम्बो जनों सिहत जैन धर्मानुयायी हुए।
- टिप्पणी—श्रेणिक महाराज पहिले बौद्धधर्मी थे किन्तु अनाथी मुनि के प्रवल प्रभाव से आकर्षित होकर वे जैन धर्मानुयायी बने थे ऐसी परंपरानुसार मान्यता है।
- (५९) मुनीश्वर के अमृतीपम इस समागम से उनका रोम रोम प्रफुह्ति हो गया। अन्त में अनाथी मुनि की प्रदिच्चिणा देकर तथा शिरसा वंदन कर वे अपने स्थान को प्रधारे।
- (६०) तीन गुप्तियों से गुप्त, तथा वीन दंडों (मन दंड, वचन दंड, तथा काय दंड) से विरक्त, गुणों की खान, ऐसे अनाथी मुनि अनासक्त भाव से निर्द्धन्द पत्ती की तरह अप्रतिबंध विहारपूर्वक इस पृथ्वी पर सुख समाधि विचरने लगे।
- टिप्पणी—साधुता में ही सनाथता है। आदर्श त्याग में ही। है। आसक्ति में अनाथता है। भोगों का प्रसंग करने हैं और इच्छा तथा वासना की परतन्त्रता में भी

थता को छोड़कर सनाथ होना—अपने भाषही अपना मित्र बनना-ये सब प्रत्येक सुमुक्ष के क्रतंब्य हैं।

#### ऐसा में कहता हूँ—

इस प्रकार 'महानिर्प्रथ' नामक वीसवां श्रध्ययन समाप्त हुआ।



# समुद्रपालीय

#### समुद्रपाल का जीवन

२१

या हुआ बीज कभी व्यर्थ नहीं जाता। आज नहीं तो कल—कभी न कभी वह उगेगा ही। शुभ बोकर शुभ पाना तथा बाद में शुद्ध होना—यही तो अपने जीवन का उद्देश्य है।

समुद्रपाल ने पूर्वभव में शुभ वोकर शुभस्थान में संयोजित होकर मनवां छित साधन पाये। उसने उनको खूब भोगा भी श्रीर श्रन्त में उनका त्याग भी किया सही परंतु उसका हेतु कुछ दूसरा ही था। श्रीर हेतु की सिद्धि के लिये ही—मानों फांसी के तख्ते पर जाते हुए चोर को देखा ही था कि उसको देखते ही उसकी श्रांखें खुल गई। मात्र बाह्य वस्तु पर ही नहीं किंतु वस्तु के परिणाम पर भी उसकी श्रन्तई छि जा हुँ योया हुश्रा श्रव उदित हुश्रा, संस्कार जागृत हुए, पवित्र की भावना बलवती हुई श्रीर इस समर्थ श्रात्मा ने साधना पूरी की।

#### भगवान वोले-

- (१) चम्पा नाम की नगरी में पालित नामक एक व्यापारी रहता था। वह जाति का विशिक श्रीर महाप्रमु भगवान महावीर का श्रावक शिष्य था।
- (२) घह श्रावक निर्भन्थ प्रवचनों (शास्त्रों) में चहुत कुशल पंडित था। एक वार व्यापार करने के लिये वह जहाज द्वारा पिहुएड नामक नगर में श्राया।
- टिप्पााी—इस पिहुण्डनंगर में वह बहुत वर्षों तक रहा था और वहाँ उसका व्यापार भी खूब चमक उठा था। तथा वहाँ के एक वणिक की स्त्ररूपवती कन्याके साथ उसने अपना विवाह किया था। अन्य अन्थों में यह कथा बड़े विस्तार के साथ वर्णित है। जिनको जानना हो चे उन्हें पढ़ छेवें। यहाँ तो केवल प्रसंग सम्बन्धी भाग ही दिया है।
- (३) पिहुंड नगर में व्यापारी तरीके रहते हुए उसके साथ किसी दूसरे विशाक ने अपनी पुत्री व्याह दी। वहुत दिनों के वाद वह गर्भवती हुई और उस गर्भवती पत्नी को साथ छे कर अब वह व्यापारी, वहुत दिन पीछे देखने की इच्छा से अपने देश आने के लिये रवाना हुआ।
  - ) वे जहाज द्वारा त्रा रहे थे। पालित की त्रासन्त प्रसवा स्त्री ने समुद्र में ही पुत्र प्रसव किया त्रौर समुद्र में पैदा होने के कारण उस वालक का नाम समुद्रपाल रक्खा द्विगुया था।

ीं के साथ सकुशल चंपा

रक्खे श्रीर जो २ कष्ट उस पर श्रावें उनको समभाव-पूर्वक सहन करे। सदा श्रखण्ड ब्रह्मचर्य तथा संयम से रहे। इन्द्रियों को श्रपने वश में रक्खे श्रीर पाप के योग (ज्यापार) को सर्वथा त्यागकर समाधिपूर्वक भिक्षुधर्म में गमन करे।

- (१४) जिस समय में जो क्रिया करनी चाहिये, वही करे। देशप्रदेश में विचरता रहे। कोई भी कार्य करने के पहिले अपनी शक्ति-अशक्ति का माप ले। यदि कोई उसे कठोर या श्रसभ्य शब्द भी कहे तो भी वह सिंह के समान निढर रहे किन्तु बदले में श्रसभ्य बनकर उसकी प्रतिक्रिया न करे।
- टिप्पणी—किसी भी क्षेत्र में क्यों न हो, साधु को अपनी जीवनचर्या के अनुसार ही आचरण रखना चाहिये। भिक्षा के समय स्वाध्याय करना अथवा स्वाध्याय के समय सो जाना इत्यादि प्रकार की अकाल कियाएं न करे और सम्पूर्ण व्यवस्थित रहे।
  - (१५) साधु का कर्तन्य है कि प्रिय श्रथवा श्रप्रिय जो कुछ भी हो उससे तटस्थ रहे। यदि कष्ट श्रा पड़े तो उसकी उपेक्षा कर समभाव से उसे सह ले, श्रीर यही भावना रक्खे कि जो कुछ होता है, श्रपने कमों के कारण ही होता है इसलिये कभी भी निरुत्साह न हो। श्रपनी निन्दा य प्रशंसा की तरफ वह लक्ष्य न दे।
  - टिप्पणी—साधु पूजा की कभी इच्छा न 'रक्खे और निन्दा के कावे । केवल सत्य शोधक कोक्स मन्त्राक्ष्या के

(१६) मनुष्यों के तरह तरह के अभिप्राय होते हैं (इसलिये यदि कोई मेरी निहा करता है तो यह उसके मन की बात है, . इसमें मेरी क्या दुराई है।) इस प्रकार वह अपने मन को सान्तवता है। मनुष्य, पशु प्रथवा देव द्वारा किये गये उपसर्गों को शांतिपूर्वक सहन करे। हिटाणी—यहाँ लोक विच तथा लोक मानस (लोगों के जुदे र विचार ) को पहिचानने तथा सममाद से इसका समन्वय ( छान-बीनं ) काना योग्य वता एवं स्थागी का कर्तन्य क्या है उसका तिरंग किया है। इस प्रकार समुद्रपाल मुनि विहार किया (१५) जन दु:सहा परिषह म्याते हैं तन कायर साधक शिथिल हो जाते हैं किन्तु युद्धभूमि में सब से स्नागे रहतेवाले हायी की तरह वे भिह्न (समुद्रपाल मुनि) कुछ भी खेद॰ (१८) रसी प्रकार से प्रादर्श संयमी ठंडी, गर्मी, दंशमशक, रोग ज़ाड़ि परिपहों को समभाव ( मतमें विकार लाये विता ) पूर्वक सहत करे श्रीर उन परिषहों को अपने पूर्वकमां का परिगाम जानकर उन्हें सहकर कमों का नाश करें।

(१९) विचचण साधु हमेशा राग, द्वेष तथा मोह को छोड़ कर, में मेर नहीं कांपता उसी तरह परिषहों ्न हों) किन्तु मन को वश में शान्ति से सह ले। कभी कायर ही की।

न करे किन्तु समुद्र्याल

मुनि की तरह सरल भाव धारण करे श्रौर राग से विरक्त होकर (ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र द्वारा ) मोचमार्ग की खपासना करे।

- ्रिश) साधु को यदि कभी संयम में अरुचि अथवा असंयम में कि पैदा हो तो उनको दूर करे। आसक्ति भाव से दूर रहे और आत्मचिंतन में लीन रहे। शोक, ममता, तथा परिप्रह की तृष्णा छोड़ कर समाधि की प्राप्ति कर परमार्थ पद में स्थिर हो।
- (२२) इस तरह समुद्रपाल योगीश्वर श्रात्मरक्षक तथा प्राणीरक्षक वनकर उपलेप रहित तथा परिनिमत्तक (दूसरों के निमित्त बनाये गये) एकांत स्थानों में विचरते थे तथा विपुल यशस्वी महिषयों ने जिस मार्ग का श्रनुसरण किया था उसीका वे भी श्रनुसरण करते थे। ऐसा करते हुए उनने उपसर्गों तथा परिषहों को शान्तिपूर्वक सहन किया।
- (२३) ऐसे यशस्त्री तथा ज्ञानी समुद्रपाल महर्षि निरंतर ज्ञान मार्ग में आगे २ वढ़ते गये तथा उत्तम धर्म ( संयम धर्म ) का पालन कर अन्त में केवलज्ञान रूपी अनन्त लक्ष्मी के स्वामी हुए और आकाशमंडल में जैसे सूर्य शोभित होता है वैसे ही इस महीमंडल में अपने आतमप्रकाश से दीप्त होने लगे।
  - (२४) पुग्य और पाप इन दोनों प्रकार के कमों को नारा कर शरीर के मोह से वे सब प्रकार से छूट गये। शैं के अवस्था को प्राप्त हुए और इस संसार समृद्ध के जाकर वे महामुनि समुद्रपाल अपुनरागिन के

- (१६) मनुष्यों के तरह तरह के श्रिभिप्राय होते हैं (इसिलये यदि कोई मेरी निंदा करता है तो यह उसके मन की बात है, इसमें मेरी क्या बुराई है।) इस प्रकार वह श्रपने मन को सान्त्वना है। मनुष्य, पशु श्रथवा देव द्वारा किये गये उपसर्गों को शांतिपूर्वक सहन करे।
  - टिप्पणी—यहाँ लोक रुचि तथा लोक मानस (लोगों के लुदे २ विचार) को पहिचानने तथा समभाव से उसका समन्वय (छान-वीन) करना योग्य वता कर स्यागी का कर्तव्य क्या है उसका निर्देश किया है। इस प्रकार समुद्रपाल मुनि विहार किया करते थे।
  - (१४) जन दु:सह्य परिषद्द श्राते हैं तन कायर साधक शिथिल हो जाते हैं किन्तु युद्धभूमि में सब से श्रागे रहनेवाले हायी की तरह ने भिक्ष (समुद्रपाल मुनि) कुछ भी खेद-खिन्न नहीं होते थे।
  - (१८) उसी प्रकार से छादर्श संयमी ठंडी, गर्मी, दंशमशक, रोग छादि परिपहों को समभाव ( मनमें विकार लाये विना ) पूर्वक सहन करे छौर उन परिपहों को छापने पूर्वकर्मों का परिणाम जानकर उन्हें सहकर कर्मों का नाश करे।
  - (१९) विचत्तण साधु हमेशा राग, ह्रेप तथा मोह को छोड़ कर, जिस तरह वायु से मेरु नहीं कांपता उसी तरह परिपहों से कांपे नहीं ( भयभीत न हों ) किन्तु मन को वश में रखकर सब छछ समभावपूर्वक शान्ति से सह ले। राजिख कभी गर्विष्ट न हो छोर न कभी कायर ही बने।

- मुनि की तरह सरल भाव भारण करे श्रीर राग से विरक्त होकर (ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र द्वारा ) मोन्नमार्ग की उपासना करे।
- (२१) साधु को यदि कभी संयम में अरुचि अथवा असंयम में सिन पैदा हो तो उनको दूर करे। आसक्ति भाव से दूर रहे और आत्मचितन में लीन रहे। शोक, ममता, तथा परिमह की दृष्णा छोड़ कर समाधि की प्राप्ति कर परमार्थ पद में स्थिर हो।
- (२२) इस तरह समुद्रपाल योगिश्वर श्रात्मरक्षक तथा प्राणीरक्षक बनकर उपलेप रहित तथा परिनिमत्तक (दूसरों के निमित्त बनाये गये) एकांत स्थानों में विचरते थे तथा विपुल यशस्वी महर्षियों ने जिस मार्ग का श्रनुसरण किया था उसीका वे भी श्रनुसरण करते थे। ऐसा करते हुए उनने उपसर्गी तथा परिषहों को शान्तिपूर्वक सहन किया।
- (२३) ऐसे यशस्त्री तथा ज्ञानी समुद्रपाल महर्षि निरंतर ज्ञान मार्ग में श्रागे २ वढ़ते गये तथा उत्तम धर्म ( संयम धर्म ) का पालन कर श्रन्त में केवलज्ञान रूपी श्रानन्त लक्ष्मी के स्त्रामी हुए श्रौर श्राकाशमंडल में जैसे सूर्य शोभित होता है वैसे ही इस महीमंडल में श्रपने श्रात्मप्रकाश से दीप्त होने लगे।
- (२४) पुण्य श्रौर पाप इन दोनों प्रकार के कमों रे शरीर के मोह से वे सब प्रकार से छूट श्रवस्था को प्राप्त हुए श्रौर इस संसार जाकर वे महामुनि समुद्रपाल प्र

जाकर फिर लोटना न पड़े ) श्रर्थात् मोच गति को प्राप्त हुए।

टिप्पणी—शेलेशी अवस्था अर्थात् अदोल अवस्था । जैनदर्शन में ऐसी स्थिति निष्कर्मा योगीश्वर की चताई है और इस उच दशा को प्राप्ता होकर तत्क्षण ही वे आरमसिद्ध, बुद्ध और मुक्त हुए ।

सरल भाव, तितिक्षा, निरिभमानिता, अनासिक्त, निदा या भग्नंसा में समभाव, प्राणीमात्र पर मेत्रीभाव, एकांत वृत्ति, तथा सतत अप्रमत्तता—ये आट गुण त्यागधर्म रूपी इमारत की नींव हैं। यह नींव जितनी दृद तथा मजबूत होंगी उतना ही त्यागी जीवन उच तथा सुवासित होंगा। इस सुवास में अनन्त भवों की वासनारूपी दुर्गीव नष्टअष्ट हो जाती है और आत्मा ऊँची होते होते अन्तिम ध्येय को प्राप्त कर लेती है।

ऐसा में कहता हूँ:-

इस प्रकार 'समुद्रपालीय' नामक इक्षीसवां श्रव्ययनः समाप्रहुषा।



# रथनमीय

### रथनेमि संबंधी

#### २२

शिर, संपत्ति तथा साधन ये सब शुभकर्म (पूर्व पुग्य) के उदय से ही मिलते है। यदि पुग्यानुबंधी ﴿ पुराय का वह फल जिसका पुराय कार्यों में ही व्यय हो ), पूराय होगा तो प्राप्त साधनों का उपयोग सन्मार्ग में ही होगा तथा वे उपादान में भी सहकारी होंगे।

शुद्ध उपादान प्रर्थात् जीवात्मा की उन्नत द्शा। ऐसी उन्नत दशावाली भ्रात्मा भोगों के प्रवल प्रलोभनों में पड़नेपर भी केवल छोटा सा निमित्त मिछते ही श्रासानी से छूट भागती है।

नेमिनाथ कृष्ण वासुदेव के चचेरे भाई थे। पूर्वभव के प्रवल पुरुषार्थ से उनका उपादान शुद्ध हुआ था। उनकी श्रातमा स्फटिक मिंग के समान निर्मल थी। इससे भी अधिक उन्नत उसे जाना था इसीलिये वह इस उत्तम राजकुल में मन्द् में भ्रवतीर्ण हुई थी।

यौवनपूर्ण सर्वांग सौम्य शरीर तथा की करें

स्वामी होने पर भी उनका मन उसमें श्रासक्त न था किन्तु कृष्ण महाराज के श्रित श्राश्रहवशात उनकी सगाई उन्नसेन महाराज की रंभा के समान सुन्दरी पुत्री राजीमती के साथ की गई।

भरपूर ठाठवाट से समस्त याद्वकुल के साथ वे कुमार विवाह के लिये चले। रास्ते में वाड़े में वंद किये हुए पशुओं की पुकार सुनकर उनने अपने सारधी से पूंछा कि ये विचार क्यां दुःखी हो रहे हैं? सारधी ने कहाः—प्रभो! आपके विवाह में आये हुए मेहमानों के भोजन के लिये ये वाड़े में वंद कर रक्खे गये हैं।

थारे, रे! मेंगे विवाह के लिये यह घोर हिंसा! सममदार को सिफ इशारा ही काफ़ी होता है। सारधी के एक वाक्य ने राजकुमार के सामने 'मेरा, विवाह, ये दीन निदींप पश्च, इन का विजदान, श्रात्मा, श्रात्मा की शिक्त, संसार और उसके विपयों का परिणाम' श्रादि सभी का मृतिमंत चित्र उपस्थित कर दिया। एक ज्ञण में ही क्या से क्या हो गया! विवाह के हम से प्रफुल्जित मुखारविंद वैराग्य के श्रोजस से कुम्हला गया। जिसकी किसी को भी कल्पना तक न थी वह सामने श्राकर खड़ा हो गया। राजकुमार विवाह कि विनह रथ ही में छोड़ दिये और पूर्ण युवावस्था में ही राजपाट, भोग-विलास श्रादि सव सांसारिक वैभवों को छोड़ कर वे महायोगी वन्/एये।

विचार, एक चुद्र घटना, कैसा श्रजव परिवर्तन रखकरें से मिल श्रातमा एक छोटे से छोटा निमित्त पाकर किस प्रकार सावधान हो जाती है! ग्रौर ऐसी साव-धान ग्रात्मा क्या नहीं कर सकती श्रादि के ग्रादर्श दृष्टांत ईस श्रध्ययन में वर्णित हैं।

#### भगवान वोले--

- (१) पूर्वकाल में, शौर्यपुर (सौरीपुर) नामक नगर में राज लक्षणों से युक्त तथा महान ऋदिमान वृद्धदेव नामका राजा हो गया है।
  - (२) उस राजा वसुदेव के देवकी तथा रोहिणी नामकी दो रानियां थी। उनमें से रोहिणी के बलभद्र (बलदेव) तथा देवकी के कृष्ण वासुदेव ये दो सुन्दर पुत्र थे।
- (३) उसी सौरीपुर नगर में एक दूसरे महान ऋदिमान तथा राज लक्षणों से युक्त समुद्रविजय नामके राजा रहते थे।
- (४) उनके शिवा नामकी रानी थी श्रौर उसके उदर से महा-यशस्वी, समस्त लोक का स्वामी, इन्द्रियों के दमन करने वालों में श्रेष्ठ श्रारिष्ठनेमि नामका भाग्यवान पुत्र उत्पन्न हुआ था।
- (५) वह ऋरिष्ठनेमि शौर्य, गम्भीर ऋादि गुणों से तथा सुस्वर से युक्त थे तथा उनका शरीर स्वस्तिक, शंख, चक्र, गदा, श्रादि एक हजार श्राठ उत्तम लक्षणों से युक्त था। उनके गोत्र का नाम गौतम था। तथा शरीर का रंग श्याम था।
- (६) वे वज्रऋषमनाराचसंधयण तथा समचतुरस्र रंज्यान (चारों तरफ से जिस शरीर की श्राकृति समानुद्धों के थे। उनका उदर मच्छ के समान रम की के

के साथ विवाह करने के क्षिये श्रीकृष्ण महाराज ने राजीमती नाम की कन्या की मंगनी की थी।

टिप्पाणी—संघयण (संहनन) अर्थात् शरीर का गठन। गठन की दृष्टि से शरीर पांच प्रकार के होते हैं और उनमें से चल्रऋपमनाराच- संययण सबसे श्रेष्ट होता है। यह शरीर इतना तो मजबूत होता है कि महापीड़ा को भी वह आसानी से सह सकता है। नेमिराज वाल्पकाल से ही सुसंस्कारी थे। गृहम्थाश्रम में प्रवेश करने की उनकी लेशमाल भी इच्छा न थी। वे तो वेराग्य में ह्वे हुए थे। परन्तु अपने चचेरे भाई कृष्ण महाराज की आज्ञा शिरोधाय करके वे खुप रहे। उस मीन का "मीन अर्धसम्मित" के अनुसार प्रयेष्ठ मतल्य लेकर कृष्ण महाराज ने उत्रमेन महाराजा से उनकी रूपवन्ती कन्या राजीमतो की मंगनी की।

- (७) वह राजीमती कन्या भी उत्तम कुल के राजा उपसेन की पुत्री थी। वह सुशीला, सुनयना, तथा ख्रियों के सर्वेत्तम लच्च्यों से युक्त थी। उसकी कांति विजली जैसी दीप्तिमान थी।
- (८) (जब कृष्ण महाराज ने उसकी मंगनी की तब) उसके पिता ने विपुल समृद्धिशाली वासुदेव को सन्देश भेजा कि यदि कुमार श्री नेमिनाथ विवाह के लिये यहां प्यारंगे तो में श्रपनी कन्या उनको श्रवश्य व्याह दंगा।
- टिण्पणी— उन दनों क्षत्रिय कुल में ऐसा रिवाज था (और यह रिवाज अब भी महाराष्ट्र में बहुत जगह प्रचलित है) कि बधु के सगे सम्बन्धी उसको लेकर वर राजा के नगर में आ जाते थे और वहीं से उप रच कर बढ़ी धूम धाम के साथ विवाह करते थे। किसी रखकर कर खड़ी में ऐसा रिवाज था कि वधू का विवाह वरराजा अस कभी गर्विट्यार या ऐसे ही किसी अन्य चिन्ह के साथ करा

- दिया जाता था। इससे ऐसा मालूम होता है कि इससेन ने यह एक नये प्रकार की मांग की थी।
- (९) नेमिराज को नियत तिथि पर उत्तम श्रोषधियों (सुगिन्धित उत्रटमों) का लेप किया गया श्रोर श्रनेक मंगलाचारों के साथ उनके माथे पर मंगल तिलक भी लगाया गया। इस के बाद उन्हें उत्तम प्रकार के बस्त्र पिहनाये गये तथा उन्हें हार, कराठा, कंकरण श्रादि रत्न जटित उत्तम प्रकार के श्राभूषणों से विभूषित किया।
- (१०) वासुदेव राजा के ४२ लाख हाथियों में से सबसे बड़े मदोन्मत्त गन्धहस्ति पर वे आरूढ़ हुए श्रीर जैसे मस्तक पर चूड़ामणि शोभित होता है वैसे ही उस हाथी पर श्रारूढ वे शोभित होते थे।
- (११) उनके सिर पर उत्तम छत्र लटक रहा था और उनके दार्थे वार्थे दोनों तरफ चंबर ढुल रहे थे और दृश, दृशाई आहि सब यादव उनको चारों तरफ से घेरे हुए थे।
- (१२) उनके साथ में हाथी, घोड़े, रथ तथा पैदल इन चारों प्रकारों की सुन्यवस्थित सुसन्जित सेना थी। उस समय भिन्न भिन्न बाजों के दिन्य तथा गगनस्पर्शी शब्द से तमाम श्राकोश गूंज रहा था।
- (१३) इस तरह सर्वोत्तम समृद्धि तथा शरीर की उत्तम कान्ति से शोभित वे यादवकुलभूषण नेमिश्वर श्रपने घर से विवाह के लिये बाहर निकले।
- (१४) अपने श्वसुर गृह के लग्न मगड्य में पहुँचने हैं। ही रास्ते में जाते जाते वाड नथा की की

हुए दुःखी तथा मृत्युं के भय से पीड़ित पशु पिचयों को उनने सामने देखा।

- टिप्पणी—ये जानवर विवाह में आये हुए मेहमानों के जीमन के लिये रक्षे गये थे क्योंकि उन दिनों बहुत से अजैन क्षत्रिय राजा मांसा• हार करते थे।
- (१५) जिनके मांस से जीमन होने वाला था ऐसे मृत्यु के पास पहुँचे हुए उन प्राणियों को देख कर वे चुद्धिमान नेमि-नाथ सारथी को लक्ष्य करके इस प्रकार वोले:—
- (१६) सुख के इच्छुक इन प्राणियों को वाड़े श्रौर पिंजराश्रों में क्यों वन्द कर रक्खा है ?
- (१७) यह प्रश्न सुन कर सारथी ने कहा—"प्रभो ! इन सव निर्दोप प्राणियों को श्रापके विवाह में श्राये हुये लोगों को जिसाने के लिये यहां वन्द कर रक्खा है ।"
- (१८) "आपके विवाह के कारण इतने जीवों की हिंसा "—यह वचन सुन कर सब प्राणियों पर श्रसीम श्रनुकम्पा के धारक वृद्धिमान नेमिराज वड़े ही सोचविचार में पड़ गये।
  - (१९) यदि केवल मेरे ही कारण से ये श्रसंख्य निर्दोप जीव मारे जाते हों तो ऐसी वस्तु मेरे लिये इस लोक तथा परलोक दोनों में ही लेशमात्र भी कल्याणकारी नहीं है।
- टिप्पणी—अनुकरण वृत्ति के दिव्य प्रभाव ने उनके हृदय में इस चस्त रितादी। सबसे पहिले तो उनको यह विचार हुआ कि विवाह जैसी रखकर रिया में क्ष्मे ऐसी घोर हिंसा दिक ! ज़रा में कि अक्ष कभी गर्विष्टें प्रामर (की दूसरों)

जानने की भावना को बिल्कुल हो लो बैठे हैं ? ऐसा सामान्य विचार भी उनको क्यों न होता होगा ! ठीक है, जहां वह दृष्टि ही नहीं है वहां विचार कहां से पैदा हो सकता है ? जहां परम्परा का अन्धा अनुकरण किया जाता है वहां विवेक कहां से आवे ? ऐसे अनर्थ संयोगों से क्या लाभ ? ऐसे सम्बन्धों से पतन के सिवाय उन्नति कहां थी ? ऐसा विचार करने के परिणाम स्वरूप उन्हें तीझ निर्वेद (वैराग्य) हुआ जिससे उनकी सांसारिक आसक्ति उड़ गई। रमणी (स्त्री) के कोमल प्रलोभन का चेप उनको लुभा न सका।

- (२०) तुरन्त ही उन यशस्त्री नेमिनाथ ने अपने कानों के दोनों कुंडल, लग्न के चिन्ह (मोर मुकुट, कंकण त्रादि), तथा अन्य समस्त आभूषण उतार कर सारथी को दे दिये और रथ से उतर वहीं से पीछे लोट चले।
- टिप्पणी—ऐतिहासिक प्रमाणों से सिद्ध होता है कि नेमिनाथ आगे न जाकर घर की तरफ पीछे छौट पड़े थे। इस आकिस्मक परिवर्तन से उनके सगे सम्बन्धी तथा तमाम बरातियों को बड़ा दु.ख हुआ और उनने उन्हें बहुत समझाया-बुझाया, अनुनय-विनय की, सब कुछ किया किन्तु वे पीछे न छोटे। दिन प्रति दिन उनका वैराग्य भाव प्रवछ होता गया। वर्षीदान (प्रत्येक तीर्थं कर दीक्षा छेने के पहिछे एक वर्ष तक महामूछादान किया करते हैं उसे ) देकर अन्त में एक इजार साधकों के साथ वे दीक्षित हुए।
- (२१) नेमिनाथ ने घर श्राकर ज्यों ही चारित्र धारण करने का विचार किया त्योंही उनके पूर्व प्रभाव से प्रेरित होकर दिन्य ऋदि तथा बड़ी परिपद् (समृह ) के साथ वह्त से लोकांतिक देव भगवान का निष्क्रमण तप कल्याण के के लिये मनुष्यलोक में उतरे।

टिष्पर्णा—जैन धर्मानुसार नेिमाय चौबीस तीर्थंकरों में से बाईसवें नीर्थंकर है। अनेक जनमों में तीवतर पुरुपार्थं करते रहने के बाद ही तीर्थंकर पद मिलना है। जिस समय तीर्थंकर भगवान अभिनिष्क्रमण करते (दीक्षा लेते) हैं उस समय देवों में भी प्रशस्त देव वहां आकर्षित होकर उपस्थित होते हैं। उन्हें लोकांतिक देव कहते हैं।

- (२२) इस प्रकार श्रनेक देवों तथा मनुष्यों के परिवारों से घिरे हुए वे नेमिश्वर रत्न की पालकी पर सवार हुए श्रीर ह्यारका नगरी (श्रपने निवासस्थान) से निकल कर रैवतक (गिरनार) पर्वत के ख्यान में गये।
- (२३) च्यान में पहुँच कर वे देवनिर्मित पालकी से उतर पड़े श्रीर एक हजार साघकों के साथ उनने चित्रानचत्र में दीक्षा श्रंगीकार की ।
- टिप्पणी—श्रीकृष्ण के ८ पुत्र, बलदेव के ७२ पुत्र, श्रीकृष्ण के ५६६ भाई, दम्मेन के ८ पुत्र, नेमिनाय के २८ भाई, देवमेन मुनि आदि १०० तथा २९० बादव पुत्र, ८ बहें राजा, पुत्र सिंहत अक्षोम और वरदत्त इस तरइ सब मिलकर १००० साधकों के साथ चित्रा नक्षत्र में भगवान नेमिनाथ ने दीक्षा धारण की थी ।
- (२४) पालकी में से टतर कर दीचा धारण करते समय उनने हाय से अपने सुगंधमय, सुकोमल घुंधराल वालों का पंचमुष्टि लोंच किया तथा समाधिपूर्वक साधुत्व प्रह्मा किया।
  - भे जितेन्द्रिय तथा छुंचित केश उनको देखकर श्रीकृष्णा महा-राज जो कहा: हुई संयतीश्वर! श्राप श्रपते श्रमीष्ट श्रेय प्राप कभी गर्निस्त्र श्राप श्रपते श्रमीष्ट श्रेय

- (२६) श्रौर ज्ञान, दर्शन, तथा चारित्र से तथा चमा, निर्लोभता श्रादि गुगों के द्वारा नित्य श्रागे त्रागे बढ़ते रहो।
- टिप्पणी—ज्ञान, दर्शन, तथा चारित्र इन तीन की पूर्ण प्राप्ति होने से जैनधर्म मुक्ति होना मानता है। ज्ञान अर्थात् आत्मा की पहिचान दर्शन अथात् आत्मदर्शन और चारित्र का अर्थ आत्मरमणता है। इस त्रिपुटी की तन्मयता की ज्यों २ वृद्धि होती जाती है त्यों २ कमीं के वन्धन ढीले पड़ते जाते हैं और जब आत्मा कमीं से सर्वथा अलिस हो जाता है उस स्थिति को मुक्ति कहते हैं।
- (२७) इस प्रकार ब्लभद्र, कृष्ण महाराज, यादव तथा श्रन्य नगरनिवासी जन श्रारेष्टनेमि को प्रणाम कर फिर वहाँ से द्वारिका नगरी में श्राये।
- (२८) इस तरक वह राजकन्या राजीमती, श्रारष्टिनेमि के यका-यक दीचा धारण के समाचार सुनकर हास्य तथा श्रानन्द से रहित होकर शोक की श्रधकता से मूर्छित होकर जमीन पर गिर पड़ी।
- (२९) होश आने पर राजीमती विचार करने लगी कि युवान राजकुमार ने तो मुमें त्याग दिया श्रीर राजपाट तथा भोग सुख छोड़कर तथा दीचा धारण कर वे योगी बन गये श्रीर में अभी यहीं (घर हो में) हूँ। मेरे जीवन को धिककार है। मुमें भी दीचा लेनी चाहिये—इसीमें मेरा कल्याण है।
  - (३०) इसके वाद पूर्ण वैराग्य से प्रेरिट होकर हुन राजीमती ने भौरों के समान ह

- हुए श्रपने नरम केशों को स्वयमेव छुंचन कर दीना धारण की।
- (३१) ऋष्ण वासुदेव ने सुंहित तथा जितेन्द्रिय राजीमती को श्राशीबीद दिया:—"हे पुत्री! इस भयंकर संसार को शीव पार करो।"
- (३२) जन ब्रह्मचारिग्णी तथा निदुपी राजीमती ने दीक्षा ली थी तव उनके साथ उनकी बहुत सी सहेलियों तथा सेवि-कात्रों ने दीक्षा घारण की ।
- (३३) एक बार गिरनार पर्वत पर जाते हुए, मार्ग में वहुत वर्षी होने से राजीमती के वस्त्र पानी में तरवतर हो गये श्रीर श्रंघकार के घर श्राने से वे पास की एक गुफा में खड़ी हो गई।
- टिप्पण्णि—अकस्मान से जिस गुफा में जाकर राजीमती खड़ी हुई थी दसीमें ससुद्रविजय के पुत्र राजकुमार रथनेमि, जिनने पूर्ण यीवन में दीक्षा ली थी, वे भी ध्यान धरे बैठे हुए थे।
- (३४) गुफा में कोई नहीं है ऐसा अनुमानकर तथा अन्यकार के कारण राजीमती अपने भींजे हुए कपड़ों को उतारने लगी और विलक्कल नम्न होकर उनको सुखाने लगीं। इस दृश्य से रथनेमि का चित्त विपयाकुल हो गया। इसी समय राजीमती की दृष्टि भी उस पर पड़ी।
- रिप्पणी—एकान्त अति भयंकर वस्तु है। आत्मा में बीज रूप में छिपी नवासनाएँ एकान्त देखकर, राख में छिपी हुई आग की तरह, पित्र कभी गार्सिक पित्र उसमें स्त्री का और वह भी नग्न-का पित्र कभी गार्सिक पि को भी चढायमान कर दाछता है। प्रोद

- तपस्वी रथनेमि केवल एक छोटे से निमित्त से क्षणभर में नीचे गिर पड़ता है!
- (३५) (रथनेमि को देखते ही) एकान्त में उन संयमी को देख-कर राजोमती भयभीत होगई। (जाने विना, एक मुनि के सामने नग्न होगई इस भय से) उनकी देह कांपने लगी और अपने दोनों हाथों से गुह्यांगों को छिपा कर वे नीचे वैठ गई।
- टिप्पश्ची—वस्त्र दूर पर सूख रहे थे। स्थल भी एकान्त था। स्त्री॰ जातिसुलभ लजा तथा भय के भावेगों का दूंद ( युद्ध ) चल रहा था। इस समय मर्कटबद्ध भासन से बैठ कर उनने दोनों हाथों से अपने गुद्ध भङ्ग लिपा लिये।
- (३६) उसी समय समुद्रविजय के श्रंगजात (पुत्र) राजकुमार रथनेमि राजीमति को भयभीत देखकर इस तरह बोले:—
- (३७) हे सरले! मैं रथनेमि हूँ। हे रूपवती! हे मंजुभाषिणी! मुक्त से तुक्ते लेशमात्र भी दुःख नहीं पहुँचेगा। हे कोमलांगि! श्राप मुक्ते सेवन करो।
- (३८) यह मनुष्य भन दुर्लभ है, इसिलये चलो, हम दोनों भोगों। को भोगें। उनसे तृप्त होने के वाद, भुक्तभोगी होकर फिर हम दोनों जिनमार्ग का अनुसरण करेंगे (संयम प्रहण करेंगे)।
- (३९) इस प्रकार संयम में कायर बने हुए तथा विकारों को जीतने के उद्योग में बिलकुला निष्कर हुए उस उस्ते के देखकर राजीमती होश में आहेता है

श्चात्मा को उन्नत बनाकर उनने उसी समय वस्त्रों को लेलिया और श्रपना शरीर ढंक लिया ।

- (४०) श्रपनी प्रतिज्ञा तथा त्रत में हढ़ होकर तथा श्रपनी जाति, कुल, तथा शील का रच्चण करते हुए उस राजकन्या ने रथनेमि को इस प्रकार उत्तर दिया:—
- (४१) यदि कदाचिन् तू रूप में कामदेव भी होता, लीला ( हाव-भाव ) में नलकुवेर होता अथवा साचान् शक्तेन्द्र ही क्यों न होता तो भी में तरी इच्छा नहीं करती।

श्रगंधन कुल में उत्पन्न हुए सर्प प्रज्वलित श्रिम में जल कर मर जाना पसंद करते हैं किन्तु उगले हुए विप को पुन: पीना पसंद नहीं करते।

- (४२) हे अपयश के इच्छुक ! तुके धिकार है कि तू वासनामय जीवन के लिये वमन किये हुए भोगों को पुनः भोगने की इच्छा करता है। ऐसे पतित जीवन की अपेदा तो तेरा मर जाना वहुत अच्छा है।
- (४३) में भोजकविष्णु की पौत्री तथा महाराज उपमेन की पुत्री हूं श्रीर तुम श्रवंकविष्णु के पौत्र तथा समुद्रविजय मही-राज के पुत्र हो। देखों हम दोनों गंधनकुल के सप न वनं १५ हे संयमीश्वर! निश्चल होकर संयम में स्थिर होश्रो।
- (४४) हे मुनि! जिस किसी भी खी को देखकर यदि तुम हर्दे तरह काममोहित हो जाया करोने तो समुद्र के किनारे पूर्
- विशानिक पड़िल है वैसे ही तुम्हारी आत्मा इंडिआर्मिक

(४५) जिस तरह ग्वाला गायों को चराता है किन्तु वह उनका मालिक नहीं है, वह तो केवल अपनी लाठी का ही धनी है; श्रीर जैसे भंडारी भंडार में रक्खे हुए धन धान्य का मालिक नहीं है किन्तु केवल चावीका ही धनी है; वैसे ही यदि तुम भी विपयाभिलाधी बने रहोंगे तो हे रथनेमि! संयम पालने पर भी तुम चारित्र के नहीं किन्तु वेश मात्र के ही धनी रहोंगे।

इसलिये हे रथनेमि ! क्रोध, मान, माया श्रीर लोभ को दबाकर श्रपनी पांचों इन्द्रियों को वश कर, श्रपनी श्रात्मा को विषयभोगों से पीछे मोड़ो ।

- (४६) ब्रह्मचारिणी उस साध्वी के इन आत्मस्पर्शी अर्थपूर्ण वचनों को सुनकर, जैसे अंकुश से हाथी वश में आता है वैसे ही रथनेमि शीघ ही वश में आगये श्रीर संयम धर्म में बराबर स्थिर हुए।
- टेप्पणी—यहां हाथी का दृष्टांत दिया है तो रथनेमि को हाथी, राजी-मती को महावत तथा उनके उपदेश को अंकुश समझना चाहिये। रथनेमि का विकार क्षणमात्र में शांत होगया। आत्मभान जागृत होने पर उन्हें अपनी इस कृति पर घोर पश्चात्ताप भी हुआ। किन्तु जिस तरह आकाश में बादल आने से कुछ देर के लिये सूर्य हँक जाता है फिन्तु वाद में पुनः अपने प्रचंड वाप से चमकने लगता है वैसे ही वे भी अपने संयम से दीश होने लगे। सच है, संयम का प्रभाव क्या नहीं करता ?

मन्य है, वह जगज्जननी महाचारिणी मैया! मातृक्ष्कि के

- (४७) रथनेमि तबसे मन, वचन श्रीर काय से सुसंयमी तथा सर्वोत्कृष्ट जितेन्द्रिय हो गये श्रीर श्राजीवन अपने त्रत में श्राखंड रूप से दृढ़ रहे श्रीर जब तक जिये तब तक श्रपने चारित्र धर्म को शोभित करते रहे।
- टिप्पणी—रानीमती का टपदेश उनके रोम रोम में व्याप्त होगया और वे अपने चारित्र धर्म में मेरु के समान अडोल अकंप स्थिर हुए।
- (४८) इस प्रकार अन्त में उप तपश्चर्या करके ये दोनों जीव (राजी-मती तथा रथनेमि ) केवलज्ञानधारी हुए श्रीर सर्व कर्मों के वंधनों को तोड़ कर सर्वोत्तम गति—श्रर्थात् मोच को प्राप्त हुए।
- (४९) जिस तरह उन पुरुप शिरोमिण रथनेमि ने अपने मन को विषयभोग से च्राणमात्र में हठा लिया वैसे ही विचच्या तथा तत्त्वज्ञ पुरुष भी विषयभोगों से निवृत्त होकर परम पुरुपार्थ में संलग्न हों।
- टिप्पण्णि—स्वीद्यक्ति कोमल है, उसकी गित मंद है, उसका ऐश्वर्य मण् से आक्रांत है, स्त्रीद्यक्ति का सूर्य कजा के वादलों से धिरा हुआ है—यह सब कुछ सच है, पर कब तक ! जब तक उपयुक्त अवस न आवे तबतक। अवसर के आते ही छजा के वादल विखर जाते हैं, सहजसुलम कोमलता प्रचंदता के रूप में पलट जाती है को वह तेजस्वी सूर्य के समान चमचमाने लगती है। उस स जगत का सारा बल परास्त होता है। पुरुपद्यक्ति का आवेश होकर उतर जाता है और अन्त में इसी शक्ति की विजय होती है रथनेमि यद्यपि पूर्वजन्म के थोगीश्वर थे, आत्मध्यान में सम

ज्ञान, ध्यान और वैराग्य अपूर्ण था। हाथी को खींचने के लिये हाथी की ही जरूरत पड़ती है। अनंतकालीन वासनाओं के बीजों को नष्ट करने के लिये आत्मशक्ति का सूर्य अत्यंत प्रखर होना चाहिये। रथनेमि अभी तक उस कक्षा को प्राप्त नहीं हुए थे इसीलिये लेशमात्र निमित्त पाते ही वे डाँवाडोल हो गये।

इस प्रसंग में राजीमती का तीत्र तपोबळ तथा निर्विकारिता प्रत्यक्ष सिद्ध होती है। ऐसे कठिन प्रसंग में उनका यह धैर्य तथा पराक्रम ये दोनों उनके सीमातीत आत्मबळ के अकाट्य प्रमाण हैं।

रथनेमि भी पूर्वयोगी थे इसीछिये तो एक संकेत मात्र से अपने मार्ग पर आगये; नहीं तो परिणाम क्या आता उसकी कोई करपना भी नहीं कर सकता। उन्हें केवळ एक संकेत की जरूरत थी और चह उन्हें राजीमती द्वारा मिळ गया।

धन्य हो, धन्य हो, उस योगिनी और योगीश्वर को ! प्रकोभन के प्रबळ निमित्त में फंस जाने पर भी ये दोनों आत्माएं अडोल-अकंप रहीं और उत्तम आचार पर स्थिर रहकर दोनों ही आत्मज्योति में स्थिर हुईं।

### ऐसा में कहता हूँ-

ा तरह 'रथनेमीय' नामक बाईसवां ऋष्ययन समाप्त हुआ ।

## केशिगौतमीय

### केशिमुनि तथा गीतम का संवाद

मिन महावत—ये साधु के 'मृलगुगा' कहलाते हैं । व्यातमोप्रति के ये ही सच्चे साधन हैं। वाकी की दूसरी क्रियाएं 'उत्तर गुगा' कहलाती है ग्रीर उनका उहेर

मृलगुणीं को पुष्ट करना है।

मृल उद्देश्य कर्मवंधन से मुक्त होना श्रथवा मोत्त की (प्राप्ति) करना है थीर उस मार्ग में जाने के मृलभूत जिब में तो किसी काल में, किसी भी समयमें, किसी भी पिन्सि ह में परिवर्तन नहीं होता। सत्य सेंदेव त्रिकालागि वित है, उसे कोई भी ददल नहीं सकता।

किन्तु उत्तर गुगों तथा क्रियायों के विधिविधानों समय तथा परिस्थिति के श्रमुसार परिवर्तन हुए हैं, निर होंगे भी। समयधुर्म की श्रावाल की हुए हैं, होंक्र र्वतर के बिल्क्स की श्रावाल की हुए हैं,

सामने रखकर गति करते जाने में ही सत्य की, धर्म की, तथा शासन की रत्ता श्रन्तिहत है।

श्राज से लगभग २४०० वर्ष पूर्व भगवान महावीर के समय की यह कथा है। भगवान महावीर ने समयधर्म को पहिचान कर साधुजीवन की चर्या में महान परिवर्तन किया था। पहिले से श्राती हुई श्री पार्वनाथ की परंपरा में बहुत कुछ नवीनता ला दी थी तथा कठिन विधिविधान स्थापित कर जैनधर्म का पुनरुद्धार किया था। समयधर्म को वरावर पहिचानने के कारण ही जैनशासन की धर्मध्वजा तत्कालीन वेद तथा वौद्ध धर्मों के शिखर पर फरकने लगी थी।

भगवान पार्श्वनाथ की परंपरा को माननेवाले केशिश्रमण सपरिवार विहार करते हुए श्रावस्तीनगरी में पधारे थे। उसी समय भगवान महावीर के गणधर गौतम भी सपरिवार वहां बारे। दोनों समुदायों का मिलाप वहां हुआ। एक संघ शिष्यों को दूसरे खंघ के शिष्यों को एक ही धर्म किंतु दूसरी त्या पालते हुए देखकर वड़ा ही आश्चर्य हुआ। शिष्यों की ना का निवारण करने के लिये दोनों ऋषिपुंगव (केशीमुनि गौतम) मिले—भेटे। परस्पर विचारों का समन्वय पा और अन्त में वहीं पर केशीमुनीश्वर ने समयधर्म को शिरा श्रीर अग्वान महावीर की परंपरा में दीन्नित

### भगवान वोले-

सर्वज्ञ (सव पदार्थी तथा तत्त्वों के संपूर्ण ज्ञाता ), सद्ध्रम

- टिप्पणि—जब की यह घटना है उस समय मगवान महावीर का शासन प्रवर्त रहा था। भगवान महाबीर के पहिले २३ तीर्थंकर—धर्म के पुनस्द्वारक पुरुप—और हो गये हैं। उनमें से २३वें तीर्थंकर का नाम पादर्वनाथ है। भगवान पादर्वनाथ की आत्मा तो बहुत पहिले ही सिद्धपढ़ प्राप्त कर चुकी थी, इस समय मात्र उनके दिन्य आन्टोलन तथा उनका अनुयायी मंडल हो मौजूद था।
  - (२) लोकालोक के समस्त पदार्थों को अपने ज्ञानप्रदीप (ज्योति) के प्रकाश द्वारा प्रकट करनेवाले उन महाप्रमु के शिष्य, महायशस्त्री तथा ज्ञान एवं चारित्र के पारगामी केशीकुमार नाम के श्रमण उस समय विद्यमान थे।
  - (३) वे केशीकुमार मुनि, मितज्ञान, श्रुतज्ञान तथा श्रविध्वान इन तीन ज्ञानों के धारक थे। एक वार बहुत से शिष्यों के साथ गामगाम विचरते हुए वे श्रावस्तीनगरी में पधारे।

टिप्पणी—जैनदर्शन में ज्ञान की ५ श्रेणियाँ हैं:—(१) मतिज्ञान (१) श्रुतज्ञान, (१) अवधिज्ञान, (१) मनःपर्ययज्ञान ता (५) केवलज्ञान। मतिज्ञान (अथवा मति अज्ञान) तथा श्रुज्ञान (अथवा श्रुत अज्ञान)—ये दो ज्ञान तो यावन्मात्र प्राति को तरतम (कमज्यादा) प्रमाण में होते हैं। शुद्ध ज्ञान को विस्त्रान कहते हैं और जो ज्ञान अशुद्ध अथवा विषयीसवाला है दसे अज्ञान कहते हैं। सम्यक अववोध (ज्ञानना) इसक्य मतिज्ञान है और इससे भी अधिक विशिष्ट ज्ञान को श्री कहते हैं। यह ज्ञान जिसको जितनी मात्रा में अधिक होगा है दिसका बुद्धिवेभव भी अधिक होगा। अविद्रतम्ब्योक्त

जाना जा सकता है। ये तीनों ज्ञान अग्रुद्ध भी हो सकते हैं और यदि ये अग्रुद्ध हों तो उनके नाम क्रमशः मित अज्ञान, श्रुत अज्ञान तथा विभंग ज्ञान (क्रअविध्ञान) होते हैं। मनःपर्यय यह केवल ग्रुद्ध ज्ञान है और यह ज्ञान छट्टे से बारहवें गुणस्थानक वर्ती संयमी साधु को ही होता है। इस ज्ञान के द्वारा वह दूसरे के मन की वात यथावत् जान सकता है। सब से अधिक विग्रुद्ध केवल आत्मभानरूप जो ज्ञान होता है उसे 'केवल-ज्ञान' कहते है। अह ज्ञान धातिया कर्मी (ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय तथा अंतराय) के नाश होने पर ही प्रकट होता है और इस ज्ञान के धारक को 'केवली' (सर्वज्ञ) कहते हैं। ऐसे सर्वज्ञों को संसार में फिर दुवारा जन्म नहीं लेना पड़ता। ज्ञान के प्रकारों का विस्तृत वर्णन नंदीजी कादि सूत्रों में दिया है, ज़िन्हें देखना हो वे वहां देख लेव हों।

- (४) उस आवस्तीनगरी में नगरमण्डल के बाहर तिन्दुक नामका एक एकान्त (ध्यान घरने योग्य ) उद्यान था। वहां पवित्र तथा श्रचित्त घास की शय्या तथा श्रासनों की याचना कर उस विशुद्ध भूमि में उनने वास किया।
  - ) उस समय में वर्तमान उद्घारक तथा धर्मतीर्थ के संस्थापक जिनेश्वर भगवान वर्धमान समस्त संसार में सर्वज्ञ तरीके प्रसिद्ध हो चुके थे।

<sup>)</sup> को कर्में ज्ञान प्रद्योत से प्रकाशमान प्रदीप स्वरूप उन अग्रं

- (७) वारह ऋंगों के प्रखर ज्ञाता वे गौतम प्रभु भी बहुत से शिष्य समुदायके साथ गामगाम विचरते हुए उसी श्रावस्ती-नगरी में पधारे।
- टिप्पग़ी—अब भी उन १२ अंगों में से ११ अंग मौजूद हैं, केवल एक दृष्टिवाद नाम का अंग डपलच्य नहीं है। उन अंगों में पूर्व तीर्थ-करों तथा भगवान महाबीर के अनुभवी वचनामृतों का संग्रह किया गया है।
  - (८) उस नगरमंडल के समीप कोष्टक नाम का एक उद्यान था। वहाँ पर विशुद्ध स्थान तथा तृगादि की स्रचित्त शय्या की याचना कर उनने निवास किया।
  - (९) इस तरह श्रावस्तीनगरी में कुमार श्रमण केशीमुनि श्रीर महायशस्त्री गौतम मुनि ये दोनों सुखपूर्वक तथा ध्यान• मग्न समाधिपूर्वक रहते थे।

टिप्पणी—टन दिनों गाँव के वाहर टचानों में त्यागी पुरुप निवास कर्र थे और गाँव में भिक्षा मांगकर संयमी जीवन विताते थे।

- (१०) एक समय (भिन्नाचरी करने के निमित्त ) निकले हु उन दोनों के शिष्यसमुदाय को जो पूर्ण संयमी, तपस्व गुणी तथा जीवरत्तक (पूर्ण श्रहिंसक )था, एक धर्म के उपासक होने पर भी एक दूसरे के वेश साधु-क्रियात्रों में श्रन्तर दिखाई देने से, एक दूसरे प्रति यह विचार (सन्देह ) उत्पन्न हुआ।
- (११) भला यह धर्म कौनसा है ? श्रीर जो हम प्रान्ति हैं।

वाले थे. किन्द्रभारमा

टिप्पणी—भगवान पार्वनाथ का काल ऋज तथा प्राज्ञ काल था। उस समय के मनुष्य अति सरल तथा बुद्धिमान थे इसीलिये उस प्रकार की धर्मरचना प्रवर्तती थी। उस समय केवल ४ महावत थे। साधु रंगीन मनोहर वस्त्र पहिनते थे क्योंकि सुन्दर वस्त्र परिधान में या जीर्ण वस्त्र परिधान में तो मुक्ति है नहीं, सुक्तितो निरासिक्त में है—ऐसी मान्यता के कारण वैसी प्रणालिका चाल, हुई थी और उस दिन तक मौजद थी। एक ही जैनधर्म को मानते हुए मी बाह्य किया में इतना अधिक अन्तर क्यों ? उनको यह शंका होना स्वामाविक था। ये दोनों गणधर तो ज्ञानी थे, उनको इस वस्तु में कोई महत्त्व या निकृष्टत्व नहीं लगता था परन्तु शिष्यवर्ग को ऐसी शंका होना स्वामाविक था। उसका समाधान करने के लिये परस्पर मिल कर समन्वय कर लेना—यह भी उन महापुरुपों की उदारता तथा समयस्चकता का ही घोतक है।

- (१२) धर्म चार महात्रत स्वरूप है, जैसा कि भगवान पार्श्वनाथ ते कहा है श्रथवा पंच महात्रत स्वरूप है जैसा कि भग-वान महावीरने कहा है ? तो उस भेद का कारण क्या है ?
  - तथा श्रल्पोपिध ( श्वेत वस्त्र श्रौर वस्त्ररहित ) वाले साधु श्राचार में जो भगवान महावीर द्वारा प्ररूपित किया गया है तथा पँचरंगी वस्त्र धारण करने के साधु श्राचार में जो भगवान पार्श्वनाथ द्वारा प्ररूपित है, इन दोनों प्रकार के श्राचारों में सचा साधु श्राचार कौनसा है ?

टिप्पणी—उस समय दोनों प्रकार के मुनि थे जिनमें से एक का नाम 'जिनक्ट्पी' तथा दूसरे का नाम 'स्थिवरक्ट्पी' था। जिनक्ट्पी साधु देहाध्यास का सर्वथा ध्याग कर केवल आत्मपरायण रहते थे। किंतु स्थिवरक्टिपयों का काम उनमे अधिक क्लिप्ट था क्योंकि उनको समाज के साथ २ मिल कर रहते हुए भी निरासक्त भाव से काम करने पढ़ते थे तथा आत्मक्ट्याण के साथ हो साथ परक्ट्याण कर इन दोनों हेतुओं की जिब्हि करते हुये आगे वढना पढ़ता था। इस लिये यद्यपि वे स्वत्य परिग्रह रखते हुए भी जिनक्ट्पी की महान उन्नत आत्मा जैसी उज्जवलता तथा सावधानी( अप्रमक्त भाव) रखते थे।

(१४) केशीमुनि तथा गौतममुनि इन दोनों महापुरुषों ने श्रपने शिष्यों का यह संशय जानकर उसकी निवृत्ति के लिये सब शिष्यसमूह के साथ परस्पर समागम करने की इच्छा व्यक्त की।

टिप्पणी—केशीमुनि की अपेक्षा गीतम मुनि उमर में छोटे थे किन् ज्ञान में बढ़े थे। उस समय गौतम मुनि मतिज्ञान, श्रुतज्ञान अवधिज्ञान तथा मनःपर्ययज्ञान इन चार ज्ञानों के धारी थे।

(१५) विनय, भक्ति तथा श्रवसर के ज्ञानी गौतमस्वामी श्र्य शिष्यसमुदाय सहित केशीमुनि (पार्श्वनाथ के श्रनुय हैं इसलिये) के कुल को वड़ा मान कर तिन्दुक वन्स उनके सिन्नकट स्वयं जाकर उपस्थित हुए।

टिप्पणी—भगवान पारवंनाथ भगवान महावीर के पहिले हुए हैं हैं
लिये उनके अनुयायी भी बड़े माने जांयगे। इस्निक्या मा भी नोर्न पिक्र विजन्म कांयगे। इस्निक्या मा

- (१६) शिष्यसमुदाय सहित गौतमस्त्रामी को खयं त्राते हुए देख कर केशीकुमार हर्ष में फूले न समाये श्रौर वे उनका श्रत्यंत प्रेमपूर्वक स्त्रागत करने लगे 1
- टिप्पणी—वेश तथा समाचरी भिन्न २ होने पर भी नहां पर संभोग— झाम्प्रदायिक न्यवहार—का भूत सवार न हुआ हो, नहां विशुद्ध प्रेम (स्वामीवात्सल्य) उछलता हो और सम्प्रदायनन्य कदाग्रह न हो वहां का वातावरण अत्यंत प्रेमालू तथा विषमताशून्य हो इसमें आश्चर्य ही क्या है ? अहा ! वे क्षण धन्य हैं, वे पर्ले सुफल हैं, वे समय अपूर्व / हैं जहां हैसा सच्चा मिलन होता है ! संत-समागम का ऐसा एक ही क्षण करोड़ों जन्मों के पापसमुद्द को जलाकर भस्म कर देता है।
- (१७) श्रमण गौतम भगवान को त्राते देखकर उत्साहपूर्वक उनके त्रनुरूप तथा प्राप्तक ( श्रिचित्त शाली धान, व्रीहि, कौदरी तथा राल नामकी वनस्पति ) चार प्रकार के पराल (सूखी घास) तथा पाँचवे डाभ तथा तृण के त्रासन ले लेकर केशीमुनि तथा उनके शिष्यसमुदाय ने गौतममुनि श्रौर उनके शिष्यसमुदाय को उन पर विठाया।
  - ८) उस समय का दृश्य श्रनुपम दिखाई देता था। कुमार केशीश्रमण तथा महायशस्त्री गौतममुनि ये दोनों महा-पुरुष वहाँ बैठे हुए सूर्य तथा चंद्रमा के समान शोभित हो रहे थे।

ज्यस्थित थे श्रौर लाखों की संख्या में वहाँ गृहस्य भी मौजूद थे।

- (२०) ( श्राकाश मार्ग में श्रदृश्य रूप से ) देव, दानव, गन्यर्व, यक्ष, राचस, किन्नर तथा श्रदृश्य श्रनेक भूत भी वह दृश्य देखने के लिये वहां इकट्टे हुए थे।
- (२१) उस समय सबसे पहले केशीमुनि ने गोतम से यह कहा:—
  हे भाग्यवंत ! में श्रापसे कुछ प्रश्न पृंछना चाहता हूँ।
  उसके उत्तर में भगवान गौतम ने केशो महाराजिं को
  यह कहा—
- (२२) हे भगवन ! जो कुछ श्राप पृँछना चाहे वह श्रानंद के साथ पूँछिये। इस प्रकार जब गौतममुनि ने केशीमुनि को उदारतापूर्वक कहा तब श्रनुज्ञाप्राप्त केशी भगवान ने गौतम-मुनि से यह प्रश्न पृछा:—
- (२३) हे मुने ! भगवान पार्श्वनाथ ने चार महात्रतरूप धर्म कहा है; किन्तु भगवान महावीर पाँच महात्रतरूप धर्म वताते हैं

टिप्पणी-याम शब्द का अर्थ यहाँ महावत किया है।

(२४) तो एक ही कार्य (मोक्षप्राप्ति) की सिद्धि के लिये नि जित इन दोनों (तीर्थकरों द्वारा निरूपित धर्म) के ये (स भिन्न वेश तथा भिन्न भिन्न श्राचार रखने का प्रयोजन है ? हे बुद्धिमान गौतम ! इस एक ही मार्ग में दो प्रव के विधिकर्म हों हैं श्वलन्त्र है है जिल्ह हो स्व

- (२५) केशीश्रमण के इस तरह प्रश्न पूँछने के बाद गौतम मुनि ने उनको यह उत्तर दिया:—"शुद्ध बुद्धि के द्वारा ही धर्म-तत्त्व का तथा परमार्थ का निश्चय किया जा सकता है।"
  - टिप्पग्गी—जब तक ऐसी शुद्ध तथा उदार बुद्धि (निष्पक्षता) नहीं होती तब तक साधक, साध्य (लक्ष्य) को अपेक्षा साधन की ही तरफ़ विशेष झुका रहता है। इसीलिये महापुरुषों ने काल को देखकर वैसी कठिन क्रियाओं का विधान किया है।
  - (२६) (२४ तीर्थंकरों में से) प्रथम तीर्थंकर (भगवान ऋषभ) के समय के मनुष्य युद्धि में जड़ होने पर भी प्रकृति के सरल थे। श्रौर श्रन्तिम तीर्थंकर (भगवान महावीर) के समय के मनुष्य जड़ (युद्धि का दुरुपयोग करनेवाले) तथा प्रकृति के कुटिल हैं। इन दोनों के बीच के तीर्थंकरों के समयों के जीव सरल युद्धिवाले तथा प्राज्ञ थें। इसीलिये परिस्थिति को देखकर उसके श्रनुसार भगवान महावीर ने कठिन विधिविधान किये हैं।
  - (२७) ऋषभ प्रभु के अनुयायी पुरुषों को धर्म सममना कि होता था परन्तु सममने के वाद उसे धारण करने में होने के कारण वे भवसागर पार उतर जाया करते थे इन अन्तिम भगवान (महावीर स्वामी) के के को धर्म सममाना तो सरल है परन्तु उनसे पलाना के हैं। यही कारण है कि इन दोनों भगवानों के कि विकार की समस्ति के रहन की स्वीम के रहन की समस्ति के समस्त

- टिप्पणी—समझने में कठिनता होने का कारण दृद्धि की नदता (मंदना) है किन्तु चारित्र धारण करने की कठिनता का कारण तत्कालीन मनुष्यों में चारित्रशैथिल्य का वढ़ जाना था।
- (२८) यह स्पष्ट उत्तर मुनकर केशीखामी बोले:—हे गौतम ! श्राप की बुद्धि सुन्दर है। हमारी इस शंका का समाधान हो गया। श्रव में श्रपनी दृसरी शंका कहता हूँ, हे गीतम ! श्राप उसका समाधान करो।
- (२९) हे महामुने ! भगवान महाबीर ने साधु समुदाय को प्रमाणपूर्वक केवल सफेद वस्त्र ही पहिरने की श्राझा दी है किन्तु भगवान पार्श्वनाथ ने तो विविध रंग के बस्त्र पहिरने की साधुओं को छूट दी है।
- ्टिप्पणी—"अचेडक" शब्द का अर्थ कोई कोई "अवस्व अथवा वस्त्रहीन" करते हैं। यद्यपि सामान्यरीति से नज् समास का अर्थ नकारवाची किया जाता है और उस दृष्टि से यह अर्थ किया भी जा सकता है परन्तु उस कालमें भी समस्त साधुसमुदाय वस्त्ररहित (दिगम्बर न था। बहुत से दिगम्बर साधु थे बहुत से वस्त्रसहित साधु भी क्योंकि भगवान महाबीर ने वस्त्र की अपेक्षा वस्त्रजन्य मूर्छा को दृ दरने पर विशेष ज़ोर दिया था। इसिटिये यहां पर "नज्" सम् के छ अर्थी में से "ईपत् (अद्य)" अर्थ करना विशेष युक्ति-युक्त
  - (३०) ये दोनों (प्रकार के ) साधु एक ही उद्देश्य सिद्धि में । हुए हैं फिर भी इस प्रकार के प्रत्यक्ष जुदे २ वेश वि धारण करने का श्रान्तर उन्हों रख़हे से रहा है।

- (३१) इस प्रकार प्रश्न पृंछे जाने के बाद गौतम मुनि ने केशी-मुनि को यह उत्तर दिया:—हे महामुने! समय का खूब विज्ञानपूर्ण सूक्ष्म निरीत्तण कर तथा साधुर्थों के मानस (चित्तवृत्ति) को देखकर ही उन महापुरुषों ने इस प्रकार के भिन्न २ बाह्य धर्मसाधन रखने का विधान किया है।
- दि प्पण्णि—भगवान पाइवंनाथ के शिष्य सरल स्वभावी तथा बुद्धिमान थे इसलिये वे विविध रंग के वस्तों को भी—वे केवल शरीर ढंकने के साधन हैं, श्रंगार के लिये नहीं हैं—ऐसा मानकर भनासक भाव से उनका उपयोग कर सकते थे किन्तु भगवान महावीर ने देखा कि इस काल में पतन के बहुत से निमित्त मिलते रहते हैं, इसलिये निरासक रहना अति कठिन हैं, इसीलिये उनने मुनि को प्रमाणपूर्वक तथा सादा वेश रखने की आज्ञा दी हैं। (अर्थात् महापुरुपों ने यह सब कुछ सोचसमझ कर तथा समय देखकर ही किया है। यह भेद करना सकारण था, निष्कारण नहीं)
- (३२) ऐसा सादा वेश रखने के कारण ये हैं—(१) इस समय लोक में भिन्न भिन्न प्रकार के विकल्पों तथा वेशों का प्रचार है। इस वेश को देख कर लोगों को यह विश्वास हो कि "यह जैन साधु है"; (२) साधु को भी इस वेश से यह हमेशा ध्यान रहे कि "मैं साधु हूँ" तथा (३) इस वेश द्वारा संयम निर्वाह सब से उत्तम रीति से हो सकता है। लोक में वेश घारण करने के ये ही प्रयोजन हैं।

ग्री-- ''तेश " सोध्य तो है नहीं, मात्र बाह्य साधन है। यह बाह्य

- (३३) श्रीर साधु का वेश तो दुराचार न होने पावे उसकी सतत जागृति रखने के लिये ज्यवहार नय सात्र एक साधन है; निश्चय न से तो ज्ञान, दर्शन श्रीर चारित्र ये ही तीन मोक्ष के साधन हैं। इन वास्त्विक साधनों में तो भगवान पार्श्वनाथ तथा भगवान महावीर दोनों का एक ही मत है ( मौलिकता में तो लेशमात्र भी श्रन्तर नहीं है)।
  - टिप्पर्गा—वेश भले ही भिन्न हो परन्तु तस्त्र में कुछ भी भेद नहीं है। मिन्न वेश रखने का कारण वहीं हैं जो ऊपर लिखा है।
  - (३५) केशीस्त्रामी ने कहा—हे गौतम! तुम्हारी बुद्धि उत्तम है (श्रथीत् तुम बहुत श्रन्छा समन्त्रय कर सकते हो)। तुमने मेरा संदेह दूर कर दिया। श्रव में तुमसे दूसरा एक प्रश्न पूँछता हूँ, उसका भी हे गौतम! तुम समा-धान करो।
  - (३५) हे गौतम! हजारों शत्रुत्रों के बीच में तुम रहते हो हैं वे सब तुम पर श्राक्रमण कर रहे हैं, फिर भी तुम की सब को किस वरह जीत लेते हो ?
  - (३६) (गौतम ने कहा:—) में मात्र एक (त्रातमा) ( जीतने का सतत प्रयत्न करता हूँ, क्योंकि उस एक जीतने से पांच (इंद्रियों) को श्रीर उन पांच (इंद्रियों को जीतने के इस्

بلخ

- (३७) केशीमुनि ने गौतम से फिर प्रश्न किया:—हे महात्मन ! वे शत्रु कौन से हैं सो कहो । केशीमुनि का यह प्रश्न सुनकर गौतम ने इस प्रकार उसका उत्तर दिया:—
- (३८) हे मुने! (मनकी दुष्ट प्रवृत्तिओं में फंसा हुआ) एक जीवातमा यदि न जीता जाय तो वह अपना शत्रु है (क्योंकि आत्मा को न जीतने से कथायें उत्पन्न होतो हैं) और इस शत्रु के कारण चार कथाएं और पांचों इन्द्रियां भी अपनी शत्रु हो जाती हैं (अर्थात् पंचेन्द्रियों तथा कपाय से 'योग' होता है और यही योग कर्मवन्धन का तथा दुःखपरंपरा का कारण है )। इस तरह समस्त शत्रुपरंपरा को जैनशासन के न्यायानुसार जीत कर में शान्तिपूर्वक विहार किया करता हूँ।

दिण्पाणी—कोध, मान, माया और लोभ ये चार कवार्ये कहलाती हैं। इन चार के तरतम भाव से १६ भेद होते हैं। दुष्ट मन भी अपना श्रेष्ठ है। पांच इन्द्रियां भी असद्वेग होने से शतुरूप ही हैं। यद्यपि ये आत्मा के शतु हैं किर भी इन सब का मूल कारण केवल एक है और वह है आत्मा की दुष्ट प्रवृत्ति। इसलिए एक दुष्टात्मा को जीत लेने से समस्त शतुपरंपरा स्वयमेव जीत ली जाती है। जैनशास्त्र ज्याय यह है कि बाह्य युद्ध की अपेक्षा आत्मयुद्ध करना अधिक तम है और क्षमा, दया, तपश्चर्या तथा त्याग ये ही युद्ध के शस्त्र भी। इन्हीं शस्त्रों द्वारा ही कर्मरूपी शत्रु मारे जाते हैं।

हे गौतम ! तुम्हारी बुद्धि सुन्दर है। तुमने मेरो शंका

- (४०) इस संसार में बहुत से विचारे जीव कर्मरूपी जाल से जकड़े हुए दिखाई देते हैं। इस परिस्थिति में हे मुनि! तुम किस प्रकार वंधन से रहित होकर वायु की तरह हलके हांकर श्रप्रतिवंध (विना रुकावट) विहार कर सकते हो ?
- (४१) ( गौतम केशीमुनीश्वर को उत्तर देते हैं:—िक ) हे सुने ! शुद्ध उपायों से उन जालों ( वंघनों ) को तोड़कर मैं वंघन-रहित होकर वायु की तरह अप्रतिवंघ रूप से विचरता हूं ।
- (४२) तब केशीमुनि ने गौतम से फिर प्रश्न किया:—हे गौतम ! वे बंघन कौन से हैं ? वे आप मुक्ते कहें । यह प्रश्न सुनकर गौतम ने केशीमुनि को यह जवाब दिया:—
- (४३) हे महामुने ! राग, द्वेष, मोह, परिश्रह तथा खी, कुटुम्बी जन, आदि पर जो आसक्ति भाव हैं वे ही तील्ल, गाढ़े और भयंकर स्नेहबन्धन हैं। इन वन्धनों को तोड़कर जैन शासन के न्यायानुसार रहकर में अपना विकास करत हूँ और निर्देद विहार करता हूँ।
- (४४) यह उत्तर सुनकर केशीमुनि कहने लगे:—हे गौतम तुम्हारी वृद्धि उत्तम है। तुमने मेरा संदेह ह कर दिया। अब मैं तुमसे दूसरा प्रश्न करता हूँ उन भी समाधान करो।
- (४५) हे गौतम ! हृदय के गहरे भागरूपी जमीन में एक वेल उर श्रीर उस वेल में विप के समान ज़हरीले फल लगे उस वेल कुष्ट्रणोच्ये क्यासने के कि

(४६) केशीमुनि के प्रश्न को सुनकर गौतम बोले: — उस विष वेल को तो मैंने उखाड़ कर फेंक दिया है तभी तो मैं उस वेल के विषफलों के श्रसर से मुक्त होकर जिनेश्वर के न्यायमय शासन में श्रानन्दपूर्वक विचर रहा हूँ।

(४७) केशीमुनि ने गौतम से पूंछा:—"वह बेल कौनसी है ? सो आप मुफे कहो।" यह सुनकर गौतम ने केशीमुनि को

यह उत्तर दिया:—

(४८) हे मुनीश्वर ! महापुरुषों ने संसार को वढ़ानेवाली इस
तृष्णा को ही विषवेल कहा है। वह वेल भयंकर तथा
जहरी फलों को देकर जीवों के जन्म-मरण करा रही है।
उसका यह स्वरूप वरावर जानकर मैने उसे उखाड़ डाली
है श्रीर इसीलिये श्रव मैं जिनेश्वर के न्यायशासन में
सुखपूर्वक वल सकता हूँ।

(४९) केशीमुनि ने कहाः—हे गौतम ! तुम्हारो बुद्धि उत्तम है। तुमने मेरी शंका का समाधान कर दिया। श्रव में दूसरा प्रश्न पृंछता हूँ, उसका भी श्राप समाधान करो।

) हे गीतम ! हृदय में खूब ही जाज्वल्यमान श्रीर भयंकर एक श्राग्त जल रही है जो शरीर में ही रहती हुई इसी शरीर को जला रही है। उस श्राग्त को तुमने कैसे बुक्ताया ?

) (यह सुनकर गौतम ने कहा: —) महामेघ (वड़े बादल)

ज्ञ हुए जल प्रवाह से पानी लेकर सतत में उस

- (५२) केशीमुनि ने गौतम से फिर पृंछा:—"वह अग्नि कौन सी है सो आप मुफसे कहों"। केशीमुनि के इस प्रश्न को सुनकर गौतम ने उनको यह उत्तर दिया:—
- (५३) कपायें ही द्यग्ति हैं (जो शरीर, मन तथा खातमा को सतत जला रही हैं) और (तीर्थंकररूपी महामेघ से वरसी हुई) ज्ञान, खाचार और तपश्चर्यारूपी जल की धाराएं हैं। सत्यज्ञान की घाराओं के जल से वुकाई हुई मेरी कपायरूपी अग्नि विल्कुल शांत पड़ गई है और इसीलिये खब वह मुक्ते विलक्कल भी जला नहीं सकती।
- (५४) हे गौतम ! तुम्हारी बुद्धि सुन्दर है। तुमने मेरा संदेह दूर कर दिया। अब मैं दूसरा प्रश्न पृंछता हूं उसका भी आप समाधान करो।
- (५५) केशीमुनि ने पृंछा:— हे गौतम ! महाउद्धत, भयंकर तथा दुष्ट ( अपने सवार को गड्ढे में डाल देनेवाला ऐसी एक ) बोड़ा खूब दौड़ रहा है। उस बोड़े पर बैठे हुई भी तुम सीबे मार्ग पर कैसे जा रहे हो ? वह बोड़ी तुस्हें उन्मार्ग (खोटे मार्ग ) में क्यों नहीं ले जाता ?
- टिप्पर्णा—दुष्ट स्वभाव का घोड़ा माछिक को कभी न कभी द्गा है। विना नहीं रहता। किन्तु तुम तो उस पर सवार हो किर सीवें २ अपने मार्ग पर चछे जा रहे हो —भछा इसका कारण है ?
- (५६) केशीमहाराज हो कि के समान जहरील फल लगे हो इते हुए पी बेल में विष के समान जहरील फल लगे

हूँ। ज्ञानरूपी लगाम से वश हुत्रा वह घोड़ा कुरस्ते न जाकर मुक्ते सुमार्ग पर ही ले जाता है।

- ((५७) केशोमुनि ने फिर प्रश्न किया:—"हे गौतम! वह घोड़ा कौनसा है ? यह कृपा कर मुक्ते कहो।" यह सुनकर गौतम-ऋषि ने केशोमुनि को उत्तर दिया:—
- (५८) मनरूपी घोड़ा बड़ा ही उद्धत, भयंकर, तथा दुष्ट है। वह सांसारिक विषयों में इधरउधर सपाट दौड़ता फिरता है। धर्मशिचा रूपी लगाम से खान्दानी घोड़े की तरह इसका बरावर निमह करता हूँ।
- (५९) हे गौतम ! तुम्हारी वुद्धि उत्तम है। तुमने मेरा संशय दूर कर दिया। अब दूसरा एक अश्न पूंछता हूँ उसका भी आप समाधान करो।
- (६०) हे गौतम ! इस संसार में कुमार्ग बहुत हैं जिन पर जाने से दृष्टिविपर्यास (दृष्टिफेर होने) के कारण जीव सच्चे मार्ग को पहिचान नहीं पाते और इसीलिये कुमार्ग में जाकर वहुत दुःखी होते हैं। तो हे गौतम ! आप कुरस्ते न जाकर सुमार्ग पर कैसे दृढ़ रहते हो ?
  - ६१) (गौतम ने उत्तर दिया कि हे महामुने!) मैंने कुमार्ग जौर सुमार्ग पर जाने वाले सभी जीवों को जान लिया है ( अर्थात कुमार्गी तथा सुमार्गी जीव के आचरण का मैंने खूव विश्लेषण कर लिया है इसीलिये मुक्ते कुमार्ग तथा सुमार्ग का व्यान हमेशा रहता है।) और इसी कारण मैं

- (६२) केशीमुनि ने फिर प्रश्न किया:—''हे गौतम ! वह मार्ग कौनसा है ?" यह प्रश्न सुनकर गौतम ने केशीमुनि को यह उत्तर दिया—
- (६३) स्वकल्पित मतों में जो स्वच्छन्द-पूर्वक त्राचरण करता है वे सव पाखरखी हैं। वे सव कुमार्ग पर अमण कर रहे हैं श्रोर वे श्रन्त तक भवसमुद्र में गोते खाते रहेंगे। संसार के वन्थनों से सर्वथा मुक्त हुए जिनेश्वरों ने सत्य का जो मार्ग वताया है वही उत्तम है।
- (६४) हे गौतम ! तुम्हारी वुद्धि वहुत उत्तम है । मेरे संशय को तुमने दूर कर दिया । मुक्ते एक दूसरी शंका है, कृपा कर उसका भी निरसन (समाधान) करो ।
- (६५) जल के महाप्रवाह में इवते हुए प्राणियों को उस दु:ख से वचानेवाला शरणास्प कौन है ? वह स्थान कौनसा है ? उस गित का नाम क्या है ? श्रीर श्राधार-स्नस्प वह द्वीप कौनसा है ?
- (६६) त्रौर हे गौतम ! उस जल के महाप्रवाह में भी एर्ग महाविस्तीर्ण द्वीप है जहां पानी के उस महाप्रवाह का त्राना जाना नहीं होता ।
- (६७) केशोमुनि ने गौतम से पूँछा:—हे मुने ! उस द्वीप का नाम क्या है सो कहो । यह सुनकर गौतम ने यह उत्त दिया:—
- (६८) जरा ( बुड़ापा ) तथा मुरूण्हूपी जल के पता लगे इम संसार के स्न में विप के समान जहरील फल लगे

स्थानकप, त्रथवा गतिकप या आधारकप द्वीप जो कुछ भी कहो वह केवल एक धर्म ही है।

- (६९) हे गौतम ! तुम्हारी बुद्धि सुन्दर है। तुमने मेरा संदेह दूर कर दिया। अब मै तुम से दूसरा एक प्रश्न पूंछना चाहता हूँ, उसका आप समाधान करो।
- (७०) एक महाप्रवाहवान समुद्र में एक नाव चारों तरक घूमती फिरती हैं। हे गौतम ! त्राप उस नाव पर वैठे हो, तो तुम पर कैसे उतरोगे ?
  - (७१) जिस नाव में छेद है वह पार न जाकर बीचही में डूब जाती है श्रीर उसमें वैठनेवालों को भी डुबा देती है। विना छेद की नाव ही पार पहुँचाती है।
  - (७२) 'हे गौतम ! वह नाव कौनसी है ?' केशीमुनि के इस प्रश्न को सुनकर गौतम ने इस प्रकार उत्तर दिया:—
  - (७३) शरीररूपी नाव है, संसाररूपी समुद्र है और जीवरूपी नाविक (महाह) है। उस संसाररूपी समुद्र को शरीर द्वारा महर्षि पुरुष ही तर जाते हैं।
  - टिप्पानि—शरीर यह नाव है इसलिये इसमें कहीं से भी छेट न हो जाय, अथवा यह टूटफूट न जाय-इसकी संभाल लेना तथा संयम-पूर्वक बेठे हुए नाविक (आत्मा) को पार उतारना यह महर्पि उरुपों का कर्तन्य है।
  - (क्शीमुनि ने कहा:-) हे गौतम ! तुम्हारी वृद्धि उत्तम है।

- (६२) केशीमुनि ने फिर प्रश्न किया:—"हे गौतम ! वह मार्ग कौनसा है ?" यह प्रश्न सुनकर गौतम ने केशीमुनि को यह उत्तर दिया—
- (६३) स्वकल्पित मतों में जो स्वच्छन्द-पूर्वक आचरण करता है वे सव पाखराड़ी हैं। वे सव कुमार्ग पर भ्रमण कर रहे हैं श्रीर वे अन्त तक भवसमुद्र में गोते खाते रहेगे। संसार के वन्थनों से सर्वथा मुक्त हुए जिनेश्वरों ने सत्य का जो मार्ग वताया है वहीं उत्तम है।
- (६४) हे गौतम ! तुम्हारी बुद्धि वहुत उत्तम है। मेरे संशय को तुमने दूर कर दिया। मुक्ते एक दूसरी शंका है, कृषा कर उसका भी निरसन (समाधान) करो।
- (६५) जल के महाप्रवाह में डूबते हुए प्राणियों को उस दु:ख से बचानेवाला शरणरूप कौन है ? वह स्थान कौनसा है ? उस गति का नाम क्या है ? श्रीर श्राधार-स्तरूप वह द्वीप कौनसा है ?
- (६६) श्रौर हे गौतम ! उस जल के महाप्रवाह में भी एनी महाविस्तीर्ण द्वीप है जहां पानी के उस महाप्रवाह की श्राना जाना नहीं होता ।
- (६७) केशोमुनि ने गौतम से पूँछा:—हे मुने ! उस द्वीप का नाम क्या है सो कहो । यह सुनकर गौतम ने यह उत्त दिया:—
- (६८) जरा ( बुड़ापा ) तथा मुर्गुरूपी जल के ति फल लगे इस ससार के ही में विप के समान जहरील फल लगे

स्थानरूप, अथवा गतिरूप या आधाररूप द्वीप जो कुछ

- (६९) हे गौतम ! तुन्हारी बुद्धि सुन्दर है। तुमने मेरा संदेह दूर कर दिया। अब मै तुम से दूसरा एक प्रश्न पूंछना चाहता हूँ, उसका आप समाधान करो।
- (७०) एक महाप्रवाहवान समुद्र में एक नाव चारों तरक घूमती फिरती है। हे गौतम ! त्राप उस नाव पर बैठे हो, तो तुम पार कैसे उतरोगे ?
- (७१) जिस नाव में छेद है वह पार न जाकर बीचही में डूब जाती है और उसमे बैठनेवालों को भी डुबा देती है। विना छेद की नाव ही पार पहुंचाती है।
- (७२) 'हे गौतम ! वह नाव कौनसी है ?' केशीमुनि के इस प्रश्न को सुनकर गौतम ने इस प्रकार उत्तर दिया:—
- (७३) शरीररूपी नाव है, संसाररूपी समुद्र है और जीवरूपी नाविक (महाह) है। उस संसाररूपी समुद्र को शरीर है। द्वारा महर्षि पुरुष ही तर जाते हैं। टिटपारी—शरीर यह नाव है इसलिये इसमें कहीं से भी छेड़ न हो
  - टेंद्पारी—शरीर यह नाव है इसिलये इसमें कहीं से भी छेड़ न हो जाय, अथवा यह ट्रटफ्ट न जाय-इसकी संभाल छेना तथा संयम-पूर्वक बैठे हुए नाविक (आस्मा) को पार उतारना यह महर्पि पुरुषों का कर्तव्य है।
  - (४) (केशीमुनि ने कहा:-) हे गौतम ! तुम्हारी बुद्धि उत्तम है।

- (७५) इस समप्र लोक में फैले हुए घोर श्रंधकार में बहुत से प्राणी रुँधे पड़े हैं । इन सब प्राणियों को प्रकाश कौन देगा ?
- (७६) (गौतम ने उत्तर दिया:—) समस्त लोक में प्रकाश देनेवाला जो सूर्य प्रकाशित होरहा है वहीं इस लोक के समस्त जीवों को प्रकाश देगा।
- (७७) गौतम के इस उत्तर को सुनकर केशीमुनि ने फिर पृंछा:—"हे गौतम ! वह सूर्य श्राप किसको कहते हो ?" गौतम ने इसका उत्तर इस प्रकार दिया:—
- (७८) संसार के समस्त गाढ़ श्रंधकार का नारा कर श्रनन्त ज्यातियों से प्रकाशमान सर्वज्ञरूपी सूर्य ही इस समस्त लोक के प्राणियों को प्रकाश देगा।
- टिप्पणी—जिन प्रवल आत्माओं का अज्ञान अंधकार नष्ट होगया है, और जो सांसारिक सभी वंधनों से सर्वथा मुक्त हुए हैं ऐसे महा-पुरुष ही अपने अनुभव का मार्ग जगत् को बताकर उसे सब दुःखाँ से खुड़ा सकते हैं।
- (७९) केशीमुनि ने कहा:—हे गौतम ! तुम्हारी वृद्धि उत्तम है । तुमने मेरा संदेह दूर कर दिया । अब मेरे एक दूसरे प्रश्न का आप सामाधान करो । वह प्रश्न इस प्रकार है:—
- (८०) हे मुने ! सांसारिक जीव शारीरिक तथा मानसिक दुःख में पीड़ित हो रहे हैं । उनके लिये कल्याणकारी, निर्भय, नि पद्रव तथा पीड़ारहित जीनसा स्थान जिहरार्ल फल लग जानते हो । ज में विष के समान जिहरार्ल फल लग

- (८१) (गौतम ने उत्तर दिया:—हे मुने !) हां, जानता हूं किन्तु वहां जाना बहुत २ कठिन है। लोक के अंतिम भाग पर सुन्दर एवं निश्चल एक ऐसा स्थान है जहां जरा, मरण, व्याधि, वेदना श्रादि एक भी दुःख नहीं है।
- (८२) यह सुनकर फिर केशीमुनि ने प्रश्न कियाः—"हे गौतम! उस स्थान का नाम क्या है ? क्या श्राप उस स्थान को जानते हो ?"! गौतम ने इसका उत्तर इस प्रकार दियाः—
- (८३) जरा-मरण की पीड़ा से रिहत, परम कल्याणकारी श्रीर लोकाग्रस्थित उस स्थान का नाम सिद्धस्थान या निर्वाण-स्थान है। वहा केवल महर्षि ही जा सकते हैं।
- (८४) हे मुने ! वह स्थान लोक के अप्र भाग में स्थित है किन्तु उसकी प्राप्ति अत्यंत कठिनता से होती है। वह निश्चल तथा परम सुखद स्थान है। संसारक्ष्पी समुद्र का अंत पाने की शक्तिधारी महात्मा ही वहां पहुंच पाते हैं। वहां पहुंचने के बाद क्लेश, शोक, जन्म, जरा आदि दु:ख कभी भी नहीं होते और वहां पहुंचने पर पुन: कभी संसार में नहीं आना पड़ता।
- (८५) हे गौतम ! तुम्हारी बुद्धि सुन्दर है। तुमने मेरे सभी प्रश्नों का बड़ा ही सुन्दर समाधान किया है। हे संशयातीत ! हे सर्व सिद्धांत के पारगामी गौतम ! तुमको नमस्कार हो।
- (८६) प्रवल पुरुषार्थी केशीमुनीश्वर ने इस प्रकार (शिष्यों) के संदेहों का समाधान होने पर महायशस्त्री गौतम मुनिराज

- (७५) इस समप्र लोक में फैले हुए घोर श्रंधकार में बहुत से प्राणी रुँधे पड़े हैं । इन सब प्राणियों को प्रकाश कौन देगा ?
- (७६) (गौतम ने उत्तर दिया:—) समस्त लोक में प्रकाश देनेवाला जो सूर्य प्रकाशित होरहा है वहीं इस लोक के समस्त जीवों को प्रकाश देगा।
- (७७) गौतम के इस उत्तर को सुनकर केशीमुनि ने फिर पृंछा:—"हे गौतम ! वह सूर्य छाप किसको कहते हो ?" गौतम ने इसका उत्तर इस प्रकार दिया:—
- (७८) संसार के समस्त गाढ़ श्रंथकार का नाश कर श्रनन्त क्योतियों से प्रकाशमान सर्वज्ञरूपी सूर्य ही इस समस्त लोक के प्राणियों को प्रकाश देगा।
- टिप्पणी—जिन प्रवल आत्माओं का अज्ञान अंधकार नष्ट होगया है, जोर जो सांसारिक सभी वंधनों से सर्वथा मुक्त हुए हें ऐसे महा-पुरुप ही अपने अनुभव का मार्ग जगत् को वताकर उसे सब दुःखाँ से खुड़ा सकते हैं।
- (७९) केशीमुनि ने कहा:—हे गौतम ! तुम्हारी वृद्धि उत्तम है है तुमने मेरा संदेह दूर कर दिया । अब मेरे एक दूसरे प्रश्न का आप सामाधान करो । वह प्रश्न इस प्रकार है:—
- (८०) हे मुने ! सांसारिक जीव शारीरिक तथा मानसिक दु:ख ने पीड़ित हो रहे हैं । उनके लिये कल्याणकारी, निर्भय, नि पद्रव तथा पीड़ारहित नीनसा स्थान है हिराल फल लगा जानते हो । जिसे विष के समान है हिराल फल लगा

- (८१) (गौतम ने उत्तर दिया:—हे मुने !) हां, जानता हूं किन्तु वहां जाना बहुत २ कठिन है। लोक के श्रंतिम भाग पर सुन्दर एवं निश्चल एक ऐसा स्थान है जहां जरा, मरण, व्याधि, वेदना श्रादि एक भी दुःख नहीं है।
- (८२) यह सुनकर फिर केशीमुनि ने प्रश्न किया:—"हे गौतम! उस स्थान का नाम क्या है ? क्या छाप उस स्थान को जानते हो ?"! गौतम ने इसका उत्तर इस प्रकार दिया:—
  - (८३) जरा-मरण की पीड़ा से रिहत, परम कल्याणकारी और लोकामस्थित उस स्थान का नाम सिद्धस्थान या निर्वाण-स्थान है। वहा केवल महर्षि ही जा सकते हैं।
  - (८४) हे हुने ! वह स्थान लोक के अप्र भाग में स्थित है किन्तु उसकी प्राप्ति अत्यंत कठिनता से होती है। वह निश्चल तथा परम सुखद स्थान है। संसारक्ष्मी समुद्र का अंत पाने की शक्तिधारी महात्मा ही वहां पहुंच पाते हैं। वहां पहुंचने के बाद क्लेश, शोक, जन्म, जरा आदि दु:ख कभी भी नहीं होते और वहां पहुंचने पर पुनः कभी संसार में नहीं आना पड़ता।
    - (८५) हे गौतम ! तुम्हारी बुद्धि सुन्दर है । तुमने मेरे सभी प्रश्नों का बड़ा ही सुन्दर समाधान किया है । हे संशयातीत ! हे सर्व सिद्धांत के पारगाभी गौतम ! तुमको नमस्कार हो । (८६) प्रवल पुरुषार्थी केशीमुनीश्वर ने इस प्रकार (शिष्यों) के संदेहों का समाधान होने पर महायशस्त्री गौतम मुनिराज

क्षित उन्हें इंडि. हाथ जोड कर तथा सिर मुकाकर)

- (८७) उसी स्थान पर (भगवान महावीर के). पंच महाव्रतस्पीं धर्म को भावपूर्वक स्वीकार किया श्रीर उस सुखमार्ग में . गमन किया कि जिस मार्ग की प्ररूपणा प्रथम तथा श्रीतम तीर्थं कर भगवानों ने की थी।
- (८८) वाद में भी, जब तक श्रावस्तीनगरों में ये दोनों समुदाय रहे तब तक केशी तथा गौतम का समागम नित्यप्रति होता रहा खोर शास्त्रहिष्ट से किया हुआ शिज्ञाबतादि का निर्णय उनके ज्ञान एवं चारित्र इन दोनों खंगों में वृद्धि-कर हुआ।
- टिप्पणी—केशी तथा गौतम इन होनों गण के शिष्यों को वह शाखार्थ तथा वह समागम बहुत लामदायक हुआ क्योंकि शाखार्थ करने में उन दोनों की उदार दृष्टि थी। दोनों में से किसी एक को भी कदायह न था और इसीलिये शाखार्थ भी सत्यसाधक हुआ। कदा- यह होता तो शाख के वहाने से बहुत कुछ अनर्थ हो जाने की संभावना थी किन्तु सच्चे ज्ञानी सदेव कदाग्रह से दृर रहते हैं और सत्य वस्तु को, चाहे कुछ भी क्यों न हो जाय, स्वीकार किये विना नहीं रह सहते।
- (८९) (इस शास्त्रार्थ से) समस्त परिषद को अत्यंत सन्तोष हुआ। सत्रों को सत्यमार्ग की मांकी हुई। ओताओं को भी सच्चे मार्ग का ज्ञान हुआ और वे सब इन दोनों महपियों कीस्तुति प्रार्थना करने लगे। "केशीमुनि तथा गौतम ऋषि सदा जयवंत रहो" ऐसे अस्त्री के स्वार्थ सब देव, दानव की विष के समान

टिप्पणी—निश्चयधर्म अर्थात् इस काल में, इस समय में, और इस परिस्थिति में शासन की उन्नित कैसे हो—इस बात का हृदयतल-स्पर्शी विचारणापूर्वक छक्ष्य नियत करना—यह अबाधित सत्य है। इसमें परिर्वतन नहीं हो सकता, किन्तु उन्नित कैसे करनी चाहिये। उसके लिये कौन २ से साधनों का उपयोग करना चाहिये आदि सभी वातों का निर्णय समयधर्म के हाथ में है। उनमें परिर्वतन होना संभव है।

समय धर्म की पुकार सब किसी के लिये हैं। समाज संस्था समय धर्म से बहुत अधिक संबंधित है। श्रमणवर्ग तथा श्रावक़ वर्ग ये दोनों समाज के अंग हैं। कोई भी अग उस तरफ उपेक्षा भाव न रखकर शास्त्रोक्त सत्य को पिंहचान कर खूब प्रयत्न करे और सुज्यस्थित रह कर जैनशासन की उन्नति करे यही अभीष्ट है।

ऐसा मैं कहता हूँ --

इस तरह 'केशिगौतमीय' नामक २३वां ऋध्ययन समाप्त हुआ।



- (८७) उसी स्थान पर (भगवान महावीर के) पंच महात्रतरूपी धर्म को भावपूर्वक स्वीकार किया श्रीर उस सुखमार्ग में गमन किया कि जिस मार्ग की प्ररूपणा प्रथम तथा श्रीतम तीर्थं कर भगवानों ने की थी।
- (८८) वाद में भी, जब तक श्रावस्तीनगरी में ये दोनों समुदाय रहे तब तक केशी तथा गौतम का समागम नित्यप्रति होता रहा श्रौर शास्त्रहिष्ट से किया हुआ शिचाब्रतादि का निर्णय उनके ज्ञान एवं चारित्र इन दोनों श्रंगो में वृद्धि- कर हुआ।
- टिप्पण्णि—केशी तथा गौतमं इन दोनों गण के शिष्यों को वह शाखार्थ तथा वह समागम बहुत लामदायक हुआ क्योंकि शाखार्थ करने में उन दोनों की उदार दृष्टि थी। दोनों में से किसी एक को भी कदाग्रह न था और इसीलिये शाखार्थ भी सत्यसाधक हुआ। कदाग्रह होता तो शाखा के वहाने से वहुत कुछ अनर्थ हो जाने की संभावना थी किन्तु सच्चे ज्ञानी सदेव कदाग्रह से दूर रहते हैं और सत्य वस्तु को, चाहे कुछ भी क्यों नं हो जाय, स्वीकार किये विना नहीं रह सकते।
- (८९) (इस शास्त्रार्थ से) समस्त परिपद को अत्यंत सन्तोप हुआ। सवों को सत्यमार्ग की मांकी हुई। श्रोताओं को भी सच्चे मार्ग का ज्ञान हुआ और वे सव इन दोनों मह्र्र्षियों कीस्तुति प्रार्थना करने लगे। "केशीमुनि तथा गौतम ऋषि सदा जयवंत रहो" ऐसे अस्त्रीहि फल लेगे सव देव, दानव कि समान

टिप्पणी—निश्चयधर्म अर्थात् इस काल में, इस समय में, और इस परिस्थिति में शासन की उन्नित कैसे हो—इस बात का हृदयतल-स्पर्शी विचारणापूर्वक लक्ष्य नियत करना-यह अबाधित सत्य है। इसमें परिर्वतन नहीं हो सकता, किन्तु उन्नित कैसे करनी चाहिये। उसके लिये कौन २ से साधनों का उपयोग करना चाहिये आदि सभी वातों का निर्णय समयधर्म के हाथ में है। उनमें परिर्वतन होना संभव है।

समय धर्म की पुकार सव किसी के लिये हैं। समाज संस्था समय धर्म से बहुत अधिक संबंधित है। श्रमणवर्ग तथा श्रावक वर्ग ये दोनों समाज के अंग हैं। कोई भी अग उस तरफ उपेक्षा भाव न रखकर शास्त्रोक्त सत्य को पहिचान कर खूब प्रयत्न करे और सुक्यस्थित रह कर जैनशासन की उन्नति करे यही अभीष्ट है।

ऐसा मैं कहता हूं —

इस तरह 'केशिगौतमीय' नामक २३वां श्रध्ययन समाप्त हुआ।



- (८७) उसी स्थान पर ( भगवान महावीर के ). पंच महाव्रतरूपी धर्म को भावपूर्वक स्त्रीकार किया श्रीर उस सुखमार्ग में गमन किया कि जिस मार्ग की प्ररूपणा प्रथम तथा श्रीतम तीर्थं कर भगवानों ने की थी।
- (८८) वाद में भी, जब तक आवस्तीनगरी में ये दोनों समुदाय रहे तब तक केशी तथा गौतम का समागम नित्यप्रति होता रहा और शास्त्रहिष्ट से किया हुन्ना शिचान्नतादि का निर्णय उनके ज्ञान एवं चारित्र इन दोनों श्रंगों में युद्धि-कर हुन्ना।
- टिप्पणी—केशी तथा गौतम इन दोनों गण के शिष्यों को वह श तथा वह समागम बहुत लामदायक हुआ क्योंकि शास्त्रायं व उन दोनों की उदार दृष्टि थी। दोनों में से किसी एक कदाग्रह न था और इसीलिये शास्त्रार्थ भी सत्यसाधक हुआ। प्रह होता तो शास्त्र के वहाने से बहुत कुछ अनर्थ हो जा संभावना थी किन्तु सच्चे ज्ञानी सदैव कदाग्रह से दृर रहते हैं सत्य वस्तु को, चाहे कुछ भी क्यों न हो जाय, स्वीकार किये दिन नहीं रह सक्ते।
- (८९) (इस शास्त्रार्थ से) समस्त परिपद को श्रत्यंत सन्तो हुन्ना। सबों को सत्यमार्ग की मांकी हुई। श्रोतात्रों के भी सच्चे मार्ग का ज्ञान हुन्ना श्रोर वे सब इन दोनों महिं पियों की स्तुति शर्थना करने लगे। "केशी मुनि तथी गौतम ऋपि सदा जयवंत रहो" ऐसे अस्ति कि ता ति निर्मा सब देव, दानव की विष के समीन

- टिप्पणि—जिस तरह माता अपने पुत्र पर अत्यन्त प्रेम रखती है, उसका क्रव्याण करती है वैसे ही ये आठ गुण साधु जीवन के क्रव्याणकारी होने से जिनेश्वरों ने उनको 'सुनि की माताओं' की उपमा दी है।
- (२) ईर्या, भाषा, एवणा, आदानभंडनिचेपण, तथा उचारादि प्रतिष्ठापन ये पांच समितियां तथा मनोगुप्ति, वचनगुप्ति तथा कायगुप्ति ये तीन गुप्तियां हैं।
- टिप्पाणि—(१) ईयाः—मार्गं में बरावर उपयोगपूर्वं हे देखकर चलना ।
  (२) भाषाः—विचारपूर्वं सत्य, निर्दोष तथा उपयोगी वचन बोलना । (३) एपणाः—निर्दोष तथा परिमित भिक्षा तथा अल्प वस्त्रादि उपकरण प्रहण करना । (४) आदानभंडिनक्षेपणः—वस्त्र, पात्रादि उपकरण (संयमी जीवन के उपयोगी साधन ) उपयोग- पूर्वं उठाना तथा रखना । (५) उचारादिप्रतिष्ठापन :—मलमूत्र बल्गम आदि कोई भी त्याज्य वस्तु किसी को दुःख न पहुँचे ऐमे एकान्त स्थान में निक्षेपण करना ।
  - (१) मनोगुप्तिः—दुष्ट चिन्तन में को हुए मनको वहाँ से हठा कर अच्छे उपयोग में लगाना। (२) वचनगुप्तिः—वचन का अशुभ व्यापार न करना। (३) कायगुप्तिः—कुमार्ग में जाते हुए शरीर को रांक कर सुमार्ग पर लगाना।
  - (३) जिन इन आठ प्रवचन माताओं का संचेप से ऊपर वर्णन किया है उनमें जिनेश्वर कथित १२ अंगो का समावेश हो जाता है। (सब प्रवचन इन, माताओं में ही अन्तर्भूत हो जाते हैं)

्रिट्रिप्साि—बारह अंगों (अंगभूत शास्त्रों ) के प्रवचन उच्च आचार के ब्रोह्मक हैं, हैं हैं कि जिस्हा गुणु यदि वरावर किया में आवें तो ही तायु। साध्य ही जब हाथ में

# समितियां

#### २४

साधन है। भववंधनों से मुक्त करने में केवल ये तीन ही उपाय समर्थ हैं—अन्य कोई नहीं। मुक्तिप्राप्ति के लिये तो हम सभी उम्मेदवार है। यावन्मात्र प्राणियों को मोक्तमार्थ में जाने का अधिकार हैं मात्र उसपर चलने की तैयारी होनी चाहिये।

इस अध्ययन में मुनिवरों के संयमी जीवन को पुष्ट करने वाली माताओं का वर्णन किया गया है फिर भी उनका अव-लम्बन तो सभी मुमुज्जुओं के लिए एक सरीखा उपकारी है। सब कोई अपना चेत्र, काल, भाव तथा सामर्थ्य देखकर उनका विवेकपूर्वक उपयोग कर सकते है।

### भगवान वोले—

(१) जिनेश्वर देवों ने जिन पांच समितियों श्रीर तीन गुप्तियों का वर्णन किया है इन ८ प्रवचलें कोह, माता की उपार्व दी है।

- टिप्पणि—जिस तरह माता अपने पुत्र पर अत्यन्त प्रेम रखती है, उसका करवाण करती है वैसे ही ये आठ गुण साधु जीवन के कल्याणकारी होने से जिनेश्वरों ने उनको 'मुनि की माताओं' की उपमा दी है।
  - (२) ईर्या, भाषा, एषणा, आदानभंडिनचेपण, तथा उचारादि प्रतिष्ठापन ये पांच समितियां तथा मनोगुप्ति, वचनगुप्ति तथा कायगुप्ति ये तीन गुप्तियां हैं।
  - टिप्पााि—(१) ई्याः—मार्गं में बराबर उपयोगपूर्वं हे देखकर चलना।
    (२) भापाः—विचारपूर्वं सस्य, निर्दोप तथा उपयोगी वचन
    बोलना। (३) एपणाः—निर्दोप तथा परिमित मिक्षा तथा अल्प
    चल्लादि उपकरण प्रहण करना। (४) आदानभंडनिश्चेपणः—वस्न,
    पात्रादि उपकरण (संयमी जीवन के उपयोगी साधन) उपयोगपूर्वं उठाना तथा रखना। (५) उचारादिप्रतिष्ठापनः—मलमूत्र
    बलाम आदि कोई भी त्याज्य वस्तु किसी को दुःख न पहुँचे ऐसे
    एकान्त स्थान में निश्चेपण करना।
    - (१) मनोगुप्तिः—दुष्ट चिन्तन में को हुए मनको वहाँ से हठा कर अच्छे उपयोग में लगाना। (२) वचनगुप्तिः—वचन का अशुभ ज्यापार न करना। (३) कायगुप्तिः—कुमार्ग में जाते हुए शरीर को रोक कर सुमार्ग पर लगाना।
    - (३) जिन इन आठ प्रवचन माताओं का संचेप से ऊपर वर्णन किया है उनमें जिनेश्वर कथित १२ अंगों का समावेश हो जाता है। (सब प्रवचन इन, माताओं में ही अन्तर्भूत हो जाते हैं)
    - हिष्पुर्गी—वारह अंगों (अंगभूत शास्त्रों) के प्रवचन उच्च आचार के ग्रोहक हैं, है है है जिस्सार गण यदि वरावर किया में आवें तो ही के तीहह के किया है। साध्य ही अब हाथ में

आगया तो साधन तो सरक ही समझना चाहिये। जो ज्ञान आच-रण में परिणित होता है वही सफछ है।

### ईर्यासमिति स्त्रादि की स्पष्टता

- (४) (१) त्रालंबन, (२) काल, (३) मार्ग त्रौर (४) उपभोग—इन चार कारणों से परिशुद्धि हुई ईर्यासमिति से साधु को गमन करना चाहिये।
- (५) ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र ये तीन साधन ईर्यासमिति के अवलंबन हैं। दिवस यह ईर्या का काल है। (रात्रि को ईर्या छुद्ध न होने से संयमीको अपने स्थान से वाहर निकलने की मनाई है)। टेडेमेडे मार्ग से न जाकर सीधे सरल मार्ग से जाना—यह ईर्यासमिति का मार्ग है (कुमार्ग में जानेसे संयम की विराधना होजाने की संभावना है।)
- ·(६) ईर्योसिमिति का चौथा कारण उपयोग है। उस उपयोग के भी ४ भेद हैं उन्हें में विस्तारपूर्वक यहां कहता हूं सो तुम ध्यानपूर्वक सुनो।
- (७) दृष्टि से उपयोगपूर्वक देखना इसे 'द्रव्य उपयोग' कहते हैं; मार्ग में चलते हुए चार हाथ प्रमाण श्रागे देखकर चलना इसको 'चेत्र उपयोग'; जबतक दिन रहे तभी तक चलना इसको 'काल उपयोग' श्रीर चलते समय श्रपना उपयोग (ज्ञान व्यापार) ठीक २ रखना इसको 'भाव उपयोग' कहते हैं।
- टिप्पणी—चलने में कोई स्थम जीव भी पग तले आकर कुचल न जाय अथवा दूसरा कुछ नुकसान न हो इसलिये बहुत संभालपूर्वक चलना पढ़ता है। यह ईयांसिसिन् जिला पढ़ता के सिद्ध करती है।

- (८) चलते समय पांच इन्द्रियों के विषयो तथा पांच प्रकार के स्वाध्यायों को छोड़कर मात्र चलने की क्रिया को ही मुख्यता देखकर श्रीर उसीमें ही उपयोग रखकर गमन करना चाहिये।
  - टिप्पणी—स्पर्श, रूप, रस, गंध, वर्ण या किसी भी इन्द्रिय के विषय में भन के चले जाने से चलने में यथेष्ट ध्यान नहीं लग पाता और प्रमाद में जीविहिंसा हो जाने की सम्भावना है। इसी तरह चलते चलते बांचना (पढ़ना) अथवा गहरा विचार करने से भी उपरोक्त दोप हो जाने की सम्भावना है। यद्यपि बांचन तथा मनन उत्तम कियाएं हैं किन्तु चलते समय उनको मुख्यता देने से "गमन उपयोग" का भंग होता है। इस उपदेश द्वारा अवान्तर रूप में समयानुसार कार्यनिष्ठ होने का उपदेश दिया है और जो समय जिस काम के लिये नियत है उसमें वही करने का विधान किया है। जैनदर्शन बहुत जोरों के साथ यह प्रतिपादन करता है कि प्रमाद हो पाप है और उपयोग यही धर्म है। (उपयोग अर्थात् सावधान रहना)।
    - (९) क्रोध, मान, माया, लोभ, हास्य, भय, निद्रा, तथा विकथः (अनुपयोगी कथा-वार्तालोप)—
    - (१०) इन त्राठों दोषों को वुद्धिमान साधक त्याग दे श्रौर उनसे रिहत निर्दोष, परिमित, तथा उपयोगी भाषा ही वोले। (इसे भाषा समिति कहते हैं)—
    - (११) त्राहार, त्रधिकरण (वस्त्र, पात्र, त्रादि साथ में रखने की वस्तुएं क्राड्या, (स्थानक, पाट या पाटला) इन तीन्द्रे वस्तु क्राड्या करने में त्राथवा उप-

- योग करने में संयमधर्म पृवेक संभाल रखना—इसे एपणा सिमिति कहते हैं।
- (१२) ऊपर की प्रथम गवेषणा ( अर्थात् उद्गमन ) तथा उत्पा-दन (भिन्ना पाप्त करने) में तथा दूसरी प्रह्णौपणा में तथा तीसरी उपयोगैपणा ( उपयोग करने ) में लगनेवाले दोपों से संयमी साधु को उपयोगपूर्वक दूर रहना चाहिये।
- टिप्पणी—दातार गृहस्थ के उद्गमन सम्बन्धी १६ दोप हैं। उसको इन दोपों से रहित मिक्षाका ही दान करना चाहिये। उत्पादन (मिक्षा प्राप्त करने) के १६ दोप साधु के भी हैं और उन दोपों को वचाकर ही साधु को मिक्षा ग्रहण करनी चाहिये। ग्रहणैपणा के १० दोप हैं वे गृहस्थ तथा मिक्ष दोनों को लागू पढ़ते हैं और उन दोपों से वचना इन दोनों का ही कर्तन्य है। इनके सिवाय ४ दोप मिक्षा भोगन (खाने) के भी हैं, उन दोपों का परिहार कर साधु मोजन करे।
- (१३) श्रोधिक तथा श्रोपप्रहिक इन दोनों प्रकार के उपकरण या पात्र श्रादि संयमी जीवन के उपयोगी साधनों को उठाते श्रोर रखते हुए भिक्ष को इस विधि का वरावर पालन करना चाहिय।
- टिप्पण्णि— औविक वस्तुएँ वे हैं जो उपमोग करने के बाद छौटा दी जाती हैं जैसे उपाश्रय का स्थान, पाट,पाटला, आदि तथा औपप्रहिक वस्तुएँ वे हैं जो शास्त्रविधि पूर्वेक ग्रहण करने के बाद वापिस नहीं की जाती, जैसे वस्त्र, पात्र, आदि साधु के उपकरण।
- (१४) अच्छी तरह निगाह से पहिले वस्तु को देखे, फिर उसे, माड़े, उसके वाद ही उसे ले या रक्नो अथवा उपयोग में ले।

- टिप्पणी—छोटा गोच्छा ( छोटा ओघा ) जो संयमी का झाड़ने का साधन माना जाता है उससे सूक्ष्म जीवों को भी विराधना न हो इस प्रकार पात्र आदि को झाड़ने -पोंछने की क्रिया को 'परिमार्जन' क्रिया कहते हैं।
- (१५) मल, मृत्र, थूंक, नाक, शरीर का मैल, अपथ्य आहार, पहिना न जासके ऐसा फटा वस्त्र, किसी साधु का शव (मृत शरीर), अथवा अन्य कोई फेंक देने की अनुप-योगी वस्तुएं हों तो उनको जहां तहां न फेंक (या डाल) कर उचित (जीव रहित एकांत) स्थल में ही छोड़े।
- टिप्पणी—परिहार्य वस्तुएं अस्थान में फेंक देने से गंदगी, रोग, तथा उपद्रव पैदा होते हैं, जीवजन्तुओं की उत्पत्ति और उनकी हिंसा होती है, आदि अनेक दोप होते हैं इसीलिये फेंक देने जैसी गौण किया में भी इतना अधिक उपयोग रखने का उपदेश देकर जैनधर्म ने वैज्ञानिक, वैश्वक, तथा धार्मिक दृष्टियों का सर्वमान्य तथा सुन्दर समन्वय कर दिखाया है।
- (१६) वह स्थान १० विशेषणों से युक्त होना चाहिये जिनमें से प्रथम विशेषण के ये चार भेद कहे हैं:—(१) उस समय वहां कोई भी मनुष्य आता जाता न हो और वहां किसी की दृष्टि भी न पड़ती हो ऐसा स्थान; (२) यद्यपि पास से कोई मनुष्य आता जाता न हो किन्तु दूर से किसी की दृष्टि वहां पड़ सकती हो ऐसा स्थान; (३) यद्यपि मनुष्य पास से निकल जाते हैं फिर भी उनकी दृष्टि वहां पर नहीं पड़ सकती ऐसा गुप्त स्थान; (१) जहां लोग आते जाते भेंकि हैं, और जहां सवकी निगाह भी पड़ती है

- योग करने में संयमधर्म पूर्वक संभाल रखना—इसे एपणा समिति कहते हैं।
- (१२) ऊपर की प्रथम गवेषणा ( अर्थात् उद्गमन ) तथा उत्पा-दन (भिन्ना प्राप्त करने) में तथा दूसरी प्रह्णौषणा में तथा तीसरी उपयोगेषणा ( उपयोग करने ) में लगनेवाले दोषों से संयमी साधु को उपयोगपूर्वक दूर रहना चाहिये।
- टिप्पणी—दातार गृहस्थ के उद्गमन सम्बन्धी १६ दोप हैं। उसको इन दोपों से रहित भिक्षाका ही दान करना चाहिये। उत्पादन (भिक्षा प्राप्त करने) के १६ दोप साध के भी हैं और उन दोषों को बचाकर ही साध को भिक्षा प्रहण करनी चाहिये। प्रहणेपणा के १० दोप हैं वे गृहस्थ तथा भिक्ष दोनों को लागू पढ़ते हैं और उन दोपों से बचना इन दोनों का ही कर्तव्य है। इनके सिवाय ४ दोप भिक्षा भोगन (खाने) के भी हैं, उन दोपों का परिहार कर साध भोजन करे।
- (१३) श्रौधिक तथा श्रौपप्रहिक इन दोनों प्रकार के उपकरण या पात्र श्रादि संयमी जीवन के उपयोगी साधनों को उठाते श्रौर रखते हुए भिक्ष को इस विधि का वरावर पालन करना चाहिये।
- टिप्पण्णि— औविक वस्तुएँ वे हैं जो उपमोग करने के वाद छौटा दी जाती हैं जैसे उपाश्रय का स्थान, पाट,पाटला, आदि तथा औपप्रहिक वस्तुएँ वे हैं जो शास्त्रविधि पुर्वंक ग्रहण करने के वाद वापिस नहीं की जातीं, जैसे वस्त, पात्र, आदि साधु के उपकरण।
- (१४) अच्छी तरह निगाह से पहिले वस्तु को देखे, फिर उसे , माड़े, उसके वाद ही उसे ले या रक्क्ने अथवा उपयोग में लें।

- टिप्पणी—छोटा गोच्छा ( छोटा ओघा ) जो संयभी का साइने का साधन माना जाता है उससे सूक्ष्म जीवों की भी विराधना न हो इस प्रकार पात्र आदि को झाड़ने पॉछने की किया को 'परिमार्जन' किया कहते हैं।
- (१५) मल, मृत्र, थूंक, नाक, शरीर का मैल, अपध्य आहार, पिहना न जासके ऐसा फटा वस्न, किसी साधु का शव ( मृत शरीर ), अथवा अन्य कोई फेंक देने की अनुप-योगी वस्तुएं हों तो उनको जहां तहां न फेंक ( या डाल ) कर उचित ( जीव रहित एकांत ) स्थल में ही छोड़े।
- टिप्पोर्गा—परिहार्य वस्तुएं अस्थान में फेंक देने से गंदगी, रोग, तथा उपद्रव पेदा होते हैं, जीवजन्तुओं की उत्पत्ति और उनकी हिंसा होती है, आदि अनेक दोप होते हैं इसीलिये फेंक देने जैसी गौण किया में भी इतना अधिक उपयोग रखने का उपदेश देकर जैनधर्म ने वैज्ञानिक, वैश्रक, तथा धार्मिक दृष्टियों का सर्वमान्य तथा सुन्दर समन्वय कर दिखाया है।
- (१६) वह स्थान १० विशेषणों से युक्त होना चाहिये जिनमें से प्रथम विशेषण के ये चार भेद कहे हैं:—(१) उस समय वहां कोई भी मनुष्य श्राता जाता न हो श्रीर वहां किसी की दृष्टि भी न पड़ती हो ऐसा स्थान; (२) यद्यपि पास से कोई मनुष्य श्राता जाता न हो किन्तु दूर से किसी की दृष्टि वहां पड़ सकती हो ऐसा स्थान; (३) यद्यपि मनुष्य पास से निकल जाते हैं फिर भी उनकी दृष्टि वहां पर नहीं पड़ सकती ऐसा गुप्त स्थान; (४) जहां लोग श्राते जाते सेरे हैं, श्रीर जहां सवकी निगाह भी पड़ती है

- (१७) (१) उपरोक्त ४ प्रकार के स्थानों में से केवल प्रथम प्रकार (अर्थात जहां कोई आता जाता न हो और न किसी की दृष्टि हो पड़ती हो ऐसे गुप्त) के स्थान में ही वैसी किया करें। (२) उस स्थान का दूसरा विशेषण यह है कि वैसे एकान्त स्थान का उपयोग करने से किसी की हानि या किसी को दुःख न पहुँचे ऐसा निरापद होना चाहिये। (३) वह स्थान सम (ऊँचा नीचा न) हो।
  - (१८) (४) वह स्थान घास पत्तों से रहित हो; (५) वह स्थान श्रिचित (चींटी, कुन्धु श्रादि जीवों से रहित ) हो; (६) वह स्थान एकदम तंग न हो किन्तु चौड़ा हो; (७) उसके नींचे भी श्रिचित भूमि हो, (८) श्रपने निवास स्थान से श्रत्यन्त पास न हो किन्तु दूर हो, (९) जहां पर चूहे श्रादि जमीन के श्रन्दर रहने वाले जन्तुश्रों के विल (छिद्र) न हो, (१०) जहां प्राणी श्रथवा बींज न फैले हों—उपर्युक्त १० विरोषणों से सहित स्थान में ही मलमूत्र त्यागने की किया करे।
    - (१९) ( भगवान सुवर्मस्त्रामी ने जंतृस्त्रामी से कहा:—)हे जम्तृ! पांच सभितियों का स्वरूप यहां अति संक्षेप में उपर कहा है। अब तीन गुप्तियों का क्रम से वर्णन करता हूँ सो ध्यानपूर्वक सुनो।

टिप्पणी—समितियों का सविस्तरवर्णन आवारांगादि सूत्रों में किया है, जिज्ञास वहां देख देवें।

(२०) मनोगुष्ति के चार भेद हैं:-(१) हैं ानोगुष्ति,

- (२) असत्य मनोगुति, (३) सत्यमृषा (मिश्र) मनोगुष्ति, श्रौर (४) असत्याऽसृषा (व्यवहार) मनोगुष्ति ।

  टिष्पणि—जहां सत्य की तरफ ही मन का वेग रहता है उसे सत्य मनोगुष्ति, जहां असत्य वस्तु की नरफ मन का झुकाव हो उसे असत्य
  मनोगुष्ति, कभी सत्य और कभी असत्य की तरफ मन के झुकाव
  को अथवा जहां सत्य में थोड़ा असत्य भी मिला हो और उसे सत्य
  मानकर चिन्तवन करना उसे मिश्र मनोगुष्ति, तथा संसार के
  भ्राभाग्रभ व्यवहार में हो चित्त का लगा रहना उसे व्यवहार
  मनोगुष्ति कहते हैं।
- (२१) संरंभ, समारंभ, श्रौर श्रारंभ इन वीनों किया में जाते हुए मन को रोक कर शुद्ध किया में ही प्रवृत्ति करना यह मनोगुष्ति है इसलिये संयमी पुरुष को वैसी दूषित क्रियात्रों में जाते हुए मन को रोक कर मनोगुष्ति की साधना करनी ही जिनत है।
- दिष्पग्री—संरंभ, समारंभ और आरम्भ ये तीनों हिंसक कियाएं हैं।
  प्रमादी जीवायमा हिंसादि कार्य करने का जो संकल्प करता है उसे
  संरंभ कहते हैं और उस संकल्प की पूर्ति के लिये साधन सामान
  इक्ष्ठा करना या जुटाना उसे समारंभ कहते हैं और बाद में उन
  सब के द्वारा कोई काम करना उसे आरंभ कहते हैं। कार्य का
  विचार करने से लेकर उनको पूर्ण करने तक ये तीनों अवस्थायें
  क्रमशः होतो हैं।
  - (२२) वचनगुष्ति भी इन्हीं चार प्रकार की है:—(१) सत्य वचन गुप्ति, (२) श्रसत्य वचन गुप्ति, (३) सत्यमृपा (मिश्र) वचन गुष्ति, श्रीर (४) श्रसत्याऽमृपा (व्यव-हार्र्) वल्लन गष्ति।

- (२३) संयमी को चाहिये कि वह ऐसे बचन न वोले जिससे संरंभ, समारंभ, आरंभ में से एक भी किया हो। वह उपयोगपूर्वक ऐसे वचनों से वचे।
- (२४) (सुधर्मास्तामी ने जंबूस्वामी से कहा:—हे जम्बू! संत्तेप में वचनगुष्ति का लत्त्रण मैंने कहा है) अब मैं काय-गुष्ति का लत्त्रण कहता हूँ सो ध्यानपूर्वक सुनो:—काय-गुष्ति के ५ प्रकार हैं:—(१) खड़े होने में, (२) बैटने में, (३) लेटने में, (४) नाली आदि को लांघने में, तथा (५) पांचों इन्द्रियों की प्रष्टृत्तियों (ज्यापारों) में—
- (२५) यदि संरंभ, समारंभ, श्रथवा श्रारंभ में से कोई भी किया संपन्न हो जाती हो तो संयमी को उचित है कि वह श्रपनी काया को उपयोगपूर्वक रोक रक्खे श्रोर वह काम न करे—इसे 'कायगुष्त' कहते हैं।
- टिप्पणी—मन, वचन और काय की केवल आत्मलक्षी प्रवृत्ति ही हो और उसका वाह्य व्यवहार में भी स्मरण रहे तथा पाप कमों से मन, वचन, काय की प्रवृत्तियां रक जांय—ऐसी जब आत्मा की स्थिति हो जाय तभी मनोगुप्ति, वचनगुष्ति तथा कायगुष्ति की सिद्धि हुई, ऐसा मानना चाहिये।
  - (२६) उपरोक्त पांच सिमितियां च।रित्र (संयमी जीवन) विषयक प्रवृत्तियों में श्रिति उपयोगी है श्रीर तीनों गुप्तियां श्रिशुभ व्यापारों से सर्वथा निवृत्त होने में उपयोगी हैं।
  - (२७) इस प्रकार इन आठों प्रवचन मावाओं को सच्चे हृद्य से समम्त कर उनकी जो कोई उपासना करेगा वह बुद्धि-मान साधक मुनि शीव ही इस संसार के वंधनों से मुक्त हो जायगा।

टिप्पणी—नवीन आनेवाले कमों के प्रवाह से दूर रहना और पूर्व संचित कमों का नाश करना—इन दोनों क्रियाओं का नाम ही संयम है। ऐसे संयम के लिये ही त्यागी जीवन की रचना की गई है और उसी दृष्टि से त्याग की उत्तमता का वर्णन किया गया है।

ऐसी योग्यता प्राप्त करने के लिये सबसे पहले बुद्धि की स्थिरता की आवश्यकता है। बुद्धि को स्थिर बनाने के लिये अभ्यास तथा संयम ये दो ही सर्वोत्तम साधन हैं। यद्यपि ये दोनों शिक्तयां अन्तःकरण में अलक्षित रूप में विद्यमान हैं फिर भी उनको जागृत करने के लिये शास्त्रों तथा महापुरुपों के सहवास की आवश्यकता है।

यदि आते हुए कर्मों का प्रवाह रोक दिया गया और एवं-संचित कर्मों को भस्म करने की उत्कट अभिलाषा जागृत हो गई तो इसके सिवाय और चाहिये ही क्या ? इतना ही बस है फिर अग्रिम मार्ग तो स्वयमेव समझ में आता जाता है।

## ऐसा में कहता हूँ —

इस प्रकार 'सिमिति' संबन्धी चौवीसवां ऋध्ययन समाप्त हुआ।



## यज्ञीय

### यज्ञ सम्बन्धी

#### २५

शिरे वेद यज्ञों के निरूपण से भरे पड़े हैं। जैन शास्त्रों का भी यही हाल है। किन्तु संसार में सच्चे यज्ञ को समभनेवाला कोई विरला ही होता है।

वाद्य यज्ञ—यह तो द्रव्य यज्ञ है। आन्तरिक (भाव) यज्ञ ही सच्चा यज्ञ है। वाद्य यज्ञ कदाचित् हिंसक भी हो सकता है किन्तु आन्तरिक यज्ञ में हिंसा का विप नहीं है, उसमें तो केवल अहिंसा का अमृत ही लवालव भरा हुआ है।

वाह्य यज्ञ से होनेवाली विद्यद्वि तो त्रिणिक श्रौर खंडित है किन्तु श्रान्ति वज्ञ की पवित्रता अखंड तथा नित्य है। सामान्य यज्ञ तो हरकोई कर सकता है, उसके लिये श्रमुक योग्यता अथवा पात्रता श्रावश्यक नहीं है परन्तु सच्चा यज्ञ करने की तो याजक को योग्यता प्राप्त करनी पड़ती है।

विजयघोप श्रोर जयघोष ये दोनों ब्राह्मण कुल में पैदा हुए. थे। (कोई कोई इतिहासकार उन्हें सगा भाई मानते हैं)। उन दोनों पर ब्राह्मण संस्कृति के गहरे संस्कार पड़े हुए थे। परन्तु संस्कृति दो प्रकार की होती है-एक कुलगत तथा दूसरी यातमगत। कुलगत संस्कृति की द्वाप कई वार भूल में डाल देती है, वास्तविक रहस्य नहीं समस्तने देती और जीवातमा को सत्य से दूर धकेल ले जाने में सहायक होती है किन्तु जिस जीवातमा में यातमगत संस्कृति का बल अधिक होता है वहीं आगे बढ़ती है, वहीं सत्य को प्राप्त होती है और वहां सम्प्रदाय, मत, वाद तथा दर्शन संबंधी सगड़े खड़े रह नहीं सकते।

जयबोष वेदो के धुरन्धर विद्वान थे। वेदमान्य यज्ञ करने का उन्हें व्यसनसा लगा था किन्तु उन यज्ञों द्वारा प्राप्त हुई पवि-त्रंता उन्हें चिएक मालूम पड़ी, यज्ञों के फलस्वरूप जिस स्वर्ग-मुक्ति की प्राप्ति को वर्णन वेद करते हैं वह प्राप्ति उन्हें इन यज्ञों द्वारा अस्वामाविक, असत्य जैसी मालूम पड़ी। आत्मगत संस्कृति के वल से कुलगत संस्कृति के पटल उड़ गये। तत्क्रण ही उस वीर बाह्मण ने सच्चा ब्राह्मणत्व अंगीकार किया और संच्चे यज्ञ में चित्त देकर सच्ची पवित्रता प्राप्त की।

विजयघोप यज्ञशाला में कुलपरंपरागत यज्ञ करने में व्यस्त थे। उसी समय जयघोष याजक वहां थ्रा निकले, मानों पूर्व के प्रवल ऋणानुवन्ध ही उन्हें वहां खींच लाये थे!

जयघोष का त्याग, जयघोप की तपश्चर्या, जयघोष की साधुता, जयघोप का प्रभाव, तथा जयघोप की पवित्रता आदि सद्गुण देखकर अनेक ब्राइण आकर्षित हुए और तब उनके द्वारा वे सच्चे यज्ञ का स्वरूप समसे। इन दोनों के वहुत ही शिज्ञापूर्ण संवाद से यह श्रध्ययन अलंकृत हुआ है।

### भगवान वोले-

(१) पहिले बनारस नगरी में बाह्मण कुल में उत्पन्न होकर भी

पांच महात्रतरूपी भावयज्ञ करनेवाले जयघोष नाम के एक महायशस्त्री मुनि हो गये हैं।

- (२) पांचों इन्द्रियों के सर्व विषयों का निम्नह करनेवाले ख्रौर केवल मोच मार्ग में ही चलनेवाले (मुमुक्षु) ऐसे वे महामुनि गाम गाम विचरते हुए फिर एकवार उसी वना-रस (अपनी जन्मभूमि) नगरी में आये।
- (३) श्रौर उनने वनारस नगरी के वाहर मनोरमं नाम के उद्यान में निर्दोप स्थान शय्यादि की याचना कर निवास किया।
- (४) उसी काल में उसी वनारस नगरी में चारों वेदों का ज्ञाता विजयघोप नामका ब्राह्मण यज्ञ कर रहा था।
- (५) उपयुक्त जयघोप मुनि मासखमण की महातपश्चर्या के पारणे के लिये उस विजयघोप त्राह्मण की यज्ञशाला में ( उसी समय ) भिन्नार्थ त्राकर खड़े हुए।
- (६) मुनिश्री को त्राते देखकर वह याजक उनको दूर ही से वहां त्राने से रोकता है त्रीर कहता है:—हे भिक्ष ! में तुमे भिक्षा नहीं दे सकता। कहीं दूसरी जगह जाकर मांग।
- (७) हे मुने ! जो त्राह्मरा धर्मशास्त्र के तथा चारों वेदों के पार-गामी, यज्ञार्थी तथा ज्योतिपशास्त्र सिहत छहों श्रंगों के जानकर, श्रोर जितेन्द्रिय हों ऐसे—
- (८) तथा त्रपनी त्रात्मा को त्रौर दूसरों की त्रात्मा को ( इस भवसागर से ) पार करने में समर्थ हों ऐसे त्राह्मणों को ही यह पह्रस मनोवांछित भोजन देने का है।
- (९) उत्तम श्रर्थ की शोध करने वाले वे महामुनि इस प्रकार वहां निपेध किये जाने पर भी न तो खिन्न ही हुए श्रीर न

प्रसन्न ही हुए ( अर्थात् उनके भावों में विकार न हुआ )।

- (१०) अन्न, पानी, वम्त्र अथवा अन्य किसी भी पदार्थ की इच्छा से नहीं किन्तु केवल विजयघोष का अज्ञान दूर करने के लिये ही उन मुनीश्वर ने ये वचन कहे:—
- (११) हे विप्र ! तुम वेद के मुख को, यज्ञों के मुख को, नत्तत्रों के मुख को तथा धर्मों के मुख को जानते ही नहीं हो।
- टिप्पग्री—'मुख' शब्द का धाशय यहाँ 'रहस्य' है। यहां वेद, यज्ञ, नक्षत्र तथा धर्म इन चार का नामनिर्देश करने का कारण यह है कि विजयधोप ने ब्राह्मणों को इन चारों का जानकार होने का दावा किया था।
- (१२) अपनी तथा पर की आत्मा को (इस भवसागर से) पार करने में जो समर्थ हैं उनको भी तुम नहीं जानते। यदि जानते हो तो कहो।

महातपस्वी तथा त्रोजस्वी सुनि के इन प्रभावशाली प्रश्नों को सुनकर त्राह्मणों का सब समृह निकत्तर होगया।

- (१३) मुनि के प्रश्न का ऊहापोह करके (उत्तर देने में) श्रसमर्थ वह त्राह्मण तथा वहां उपस्थित समस्त विप्रसमूह श्रपने दोनों हाथ जोड़कर उस महामुनि से इस प्रकार निवेदन करने लगे:—
- (१४) (तो) आपही वेदों का, यज्ञों का, नचत्रों का तथा धर्म का मुख बताओ।
- (१५) श्रपनी तथा पर की श्रात्मा का उद्घार करने में जो समर्थ हैं वे कौन हैं ? ये सभी हमारी शंकाएं हैं तो हमसे हुए इन प्रश्नों का श्राप ही खुलासा करो।

- (१६) (मुनि ने उत्तर दिया:—) वेदों का मुख अप्तिहोत्र है (अर्थात् जिस वेद में सच्चे अप्तिहोत्र का प्रधानता से वर्णन किया गया है वही वेद वेदों का मुख है)। यज्ञों का मुख यज्ञार्थी (संयमक्ष्पी यज्ञ करनेवाला साधु) है, नक्षत्रों का मुख चंद्रमा है तथा धर्म के प्रक्ष्पकों मे भगवान ऋपभदेव, वीतराग होने के कारण उनके द्वारा निर्दिष्ट किया हुआ सत्य धर्म-यही सब धर्मों का मुख (अष्ठ) है।
  - टिप्पण्णि—अग्निहोत्र यज्ञ में जीवरूपी कुंड है तथा नपरूपी वेदिका है, कर्मरूपी ईंधन, ध्यानरूपी अग्नि, शुभोपयोग रूपी कड़छी, शरीर रूपी होता (याजक) तथा शुद्ध भावनारूपी आहुति है। जिन शास्त्रों में ऐसे यज्ञों का विधान होता है उन्हें 'वेद' कहते हैं और जो कोई भी ऐसे यज्ञ करते हैं वे ही सर्वोत्तम याजक हैं।
  - (१७) जैसे चन्द्र के आगे अन्य यह, नक्षत्र, तारे आदि हाथ जोड़कर खड़े रहते हैं और तरह २ की मनोहर स्तुतियां कर वन्दन करते हैं वैसे ही उन उत्तम काश्यप (भगवान् ऋषभदेव) को इन्द्रादि नमस्कार करते हैं।
  - (१८) सत्य ज्ञान तथा त्राह्मण के सत्य कर्म से अज्ञान मूढ़ पुरुप केवल 'यज्ञ यज्ञ' शब्द चिह्नाया करते हैं किन्तु वे यज्ञ का असली रहत्य नहीं जानते और जो केवल वेद का अध्य-यन एवं शुष्क तपश्चर्या किया करते हैं वे सब बाह्मण नहीं हैं किन्तु राख से ढँके हुए अंगार के समान हैं।

दिप्पाणी — केवल उपर से भोले भाले शांत दीखते है किन्तु उनके हदयों में तो कपायरूपी अपन प्रदीस होपही है।

## सच्चा ब्राह्मण कौन हैं ?

- (१९) इस लोक में जो शुद्ध अग्नि की तरह पापरहित होने से पूज्य हुआ है उसीको कुशल पुरुष 'ब्राह्मण' मानते हैं और इसीलिये हम भी उसे ब्राह्मण कहते हैं।
- (२०) जो स्वजनादि (कुटुम्ब) में श्रासक्त नहीं होता श्रीर संयम धारण कर (उसके कष्टों के कारण्) शोक नहीं करता तथा महापुरुषों के वचनामृतों में श्रानिन्दित होता है, उसीको हम 'ब्राह्मण्' कहते हैं।
- (२१) जिस प्रकार शुद्ध हुआ सोना कालिमा तथा किट्टिमा आदि मैलों से रहित होता है इसीतरह जो मल तथा पाप से रहित है; राग, द्वेष, भय आदि दोषों से परे (दूर) है उसीको हम 'ब्राह्मण' कहते है।
- (२२) जो सदाचारी, तपस्वी तथा दमितेन्द्रिय है, तथा जिसने उम्र तपस्या द्वारा श्रपने शरीर के रक्त मांस सुखा डाले हों। कृशगात्र हो तथा कषायों के शांत होने से जिसका हृदय शांति का सागर हो रहा हो उसी को हम त्राह्मणा कहते हैं।
  - (२३) जो त्रस तथा स्थावर जीवों की मन, वचन तथा काय से किसी भी प्रकार दिसा नहीं करता उसीको हम 'त्राह्मण्' कहते हैं।
  - (२४) जो कोब, हास्य, लोभ अथवा भय के वशीभूत होकर कभी भी असत्य वचन नहीं बोलता उसीको हम 'नाहाण' कहते हैं।

- (२५) जो सचित्त (चेतनासहित जीव, पशु इत्यादि) तथा श्रिचित्त (चेतनारिहत सुवर्णादिक) को थोड़ी भी मात्रा में विना दिये श्रियवा हक्क सिवाय प्रहण नहीं करता उसोको हम 'त्राह्मण' कहते हैं।
- (२६) जो देवता, मनुष्य श्रयवा तिर्यंच सम्बन्धो मैथुन का मन, वचन, तथा काया से सेवन नहीं करता—
- (२७) जैसे कमल जल में उत्पन्न होने पर भी उससे व्यलग रहता है उसी तरह जो काममोगों से व्यलिन (वासनारहित) रहता है उसीको हम 'त्राह्मण' कहते हैं।
- (२८) जो रसलोखुपी न हो, मात्र धर्मनिर्वाह के निमित्त ही भित्ता मांगकर जीवित रहता (भित्ताजीवि) हो, तथा गृहम्थों में जो आसक्त न हो ऐसे अकिंचन (परिप्रहरित) त्यागी को ही हम 'त्राह्मण' कहते हैं।
- (२९) जो पूर्व संयोग (माता, पिता, भाई, स्त्री त्रादि के संयोगों) को, ज्ञातिजनों के संयोग को तथा कुटुम्ब परिवार को एकवार त्याग कर वाद में उनके राग में या भोगों में श्रासक्त नहीं होता उसीको हम 'त्राह्मण' कहते हैं।
- (२०) हे त्रिजयघोप ! जो वेद पशुवध करने का उपदेश देते हैं वे तथा पापऋत्य कर होमीं हुई आहुतियां उस यज्ञ करने-वाले दुराचारी को अन्त में शरणभूत नहीं होती क्योंकि कर्म अपना २ फल दिये विना नहीं रहते।
- (३१) हे बिजयबोप ! माथा मुंहा लेने से कोई साधु नहीं वन जाता, 'ऊँकार' उच्चारण करने से कोई ब्राह्मण नहीं

हो जाता । उसी तरह घर छोड़कर जंगल में रहने मात्र से मुनि त्रौर भगवा वस्त्र पहिन लेने मात्र से कोई तापस नहीं हो जाता ।

- (३२) जो समभाव रखता है वही साधु है; जो ब्रह्मचर्य का पालन करता है वही ब्राह्मण है, जो ज्ञानवान है वही मुनि है ज्योर जो तपस्या करता है वही तापस है—
- (३३) वस्तुतः वर्ण्डयवस्था जन्मगत (जन्म लेने मात्र से) नहीं है किन्तु कर्म (कार्य) गत है। कर्मों (कार्यों) से ही ब्राह्मण होता है, कर्मों से ही क्षत्रिय होता है, कर्मों से ही वैश्य होता है, ख्रीर कर्मों से ही शुद्र होता है।
- टिप्पणि—व्राह्मण—व्राह्मणी के यहां जन्म छेने मात्र से कोई व्राह्मण नहीं हो जाता। व्राह्मण जैसे कृत्य करने से ही सच्ची व्राह्मणता प्राप्त होती है। व्राह्मण होकर भी चांडाळ के कृत्य करनेवाला व्राह्मण कभी नहीं हो सकता और शुद्ध भी व्राह्मण के कृत्य कर व्राह्मण हो सकता है।
  - (३४) इन सव बातों को भगवान ने बड़े विस्तार के साथ खुले तौर पर समकाई हैं। स्नातक ( उच्च ब्राह्मण ) भी उक्त गुणों को धारण करने से ही हो सकता है। इसीलिये समस्त कमों से मुक्त अथवा मुक्त होने के लिये जो प्रयतन-शील होरहा है उसे ही हम 'ब्राह्मण' कहते हैं।
  - (३५) उपरोक्त गुणों से सहित जो उत्तम-ब्राह्मण हैं वे ही स्व-पर तारक (अपनो तथा दूसरी श्रास्माश्रों का उद्घार करने में समर्थ ) हैं।

- (३६) इस प्रकार संशय का समाधान होने पर वह विजयवोप ब्राह्मण उन पवित्र वचनामृतों को अपने हृदय में उतार कर फिर जयवोप मुनिको संवोधन कर—
  - (३७) तथा सन्तुष्ट हुन्ना विजयघोष हाथ जोड़कर इस तरह कहते लगा—हे भगवन् ! त्रापते सच्चा त्राह्मणत्व त्राज सुभे सममाया !
  - (३८) सचमुच आप ही यहों के याजक (यज्ञ करनेवाले) हैं; आप ही वेदों के सच्चे ज्ञाता हैं; आप ही ज्योतिष शास्त्रादि अंगों के जानकार विद्वान् हैं और आप ही धर्मों के पारगामी हैं।
  - (३९) श्रापही स्व-पर श्रात्मात्रों के उद्घार करने में समर्थ हैं; इसिलये हे भिक्ष्तम ! भिनाप्रहण करने की श्राप मुक्त पर छपा करें।
  - (४०) [साधु जययोप ने उत्तर दिया:—] हे द्विज ! मुक्ते तेरी भित्ता से कुछ मतलव नहीं है । तू शीव्र ही संयममार्ग की श्राराधना कर । जन्म, जरा, मृत्यु, रोग श्रादि संकटों द्वारा घिरे हुए इस संसारसागर में श्रव तू श्रिधक गोतं न खा।
    - (४१) कामभोगों से कर्मवन्यन होता है श्रीर उससे यह श्रात्मा मलीन होती है। भोगरिहत जीवात्मा गुद्ध होने से कर्मों से लिप्त नहीं होता है। भोगी श्रात्माएं हीं इस संसार-चक्र में परिश्रमण करती रहती हैं श्रीर भोगमुक्त श्रात्माएं संसार को पार कर जाती हैं।

- (४२) गीली और सूखी मिट्टी के दो लौदे हैं। इनको भीत से मारने से जो लौंदा गीला है वहीं भीत से चिपट जाता है और सूखा नहीं चिपटता!
- (४६) इसी तरह कामभोगों में श्रासक्त, दुष्टवृद्धि जीव तो पाप कर्म करके संसार से चिपट जाता है श्रौर जो विरक्त पुरुष हैं वे तो सूखी मिट्टी के ढेले के समान संसार से नहीं चिपकते हैं।
- (४४) इस प्रकार जयघोष मुनिवर के समीप श्रेष्ठ धर्मोंपदेश श्रवण कर उस विजयघोष नामक ब्राह्मण ने संसार की श्रासक्ति से रहित होकर दीक्षा श्रंगीकार की।
- (४५) इस तरह संयम तथा तपश्चर्या द्वारा श्रपने सकल पूर्व सिवत कर्मों का नाश कर जयघोष तथा विजयघोष ये दोनों मुनिवर सर्वश्रेष्ठ ऐसी मोत्तलक्ष्मी को प्राप्त हुए।
- टिप्पण्णि—जन्म से सभी जीव समान होते हैं। वे समानजीवि, समानछक्षी तथा समान प्रयत्नशीक होते हैं। सच पृंछा जाय तो जन्म
  से तो सभी शूद्र ही हैं किन्तु संस्कार होने से ही द्विज (जिनका
  संस्कार द्वारा दूसरा जन्म हुआ हो ऐसे झाह्मण, क्षत्रिय और वैश्य)
  वनते हैं। सारांश यह है कि पतन और विकास ये ही दो बातें
  ऊँच नीच की सूचक हैं। जन्मगत ऊँचनीचके भेद मानना यह
  तो कोरा डोंग है—अममात्र है।

जाति से तो कोई भी चांडाल, बाह्मण, क्षत्रिय या वैश्य नहीं है। बहुत से मनुष्य जाति के चांडाल होने पर भी बाह्मण के समान होते हैं, बहुत से बाह्मणकुलजात मनुष्य चांडाल जैसे नीच होते हैं। बहुत से क्षत्रियकुलोत्पन्न मनुष्य वैश्य जैसे कायर होते हैं और बहुत से जाति के वैश्य क्षत्रियों के समान पराक्रमी होते हैं। इसिटिये जीव अपने कमें से ही बाह्मण, कमें से ही क्षत्रिय, कमें से ही वैदय और कमें से ही झूड़ होते हैं, जन्म के कारण नहीं। जैसे जो कोई कमें करेगा—जैसी जिसकी किया होगी तदनुसार ही उसकी जाति मानो जायगी। गुणों की न्यूनायिकता से ही बाह्मण, क्षत्रिय, बैंदय अथवा चांडाट आदि के भेद किये गये हैं।

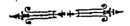
बहाचर्य, अहिंसा, त्याग तथा तपरचर्यादि गुणों का ज्यों ज्यों विकास होता जाता है त्यों २ ब्राह्मणत्व का विकास होता जाता है। सच्चा ब्राह्मणत्व साधन कर ब्रह्म (आत्मस्वरूप) या आत्मन् ज्योति ब्राप्त करना—यही सबका एकतम उद्ध्य है। जातिपांति के क्लेशोंको छोड़ कर सच्चे ब्राह्मणत्व की आराधना करना यही सबका कर्तव्य होना चाहिये।

ऐसा में कहता हूं—

इस तरह 'यज्ञीय' नामक पच्चीसवां ऋध्ययन समाप्त हुआ ।



## समाचारी



#### २६्

माचारी का अर्थ है सम्यक् दिनचर्या। अर्थात् शरीर, इन्द्रियां तथा मन—ये साधन जिस उद्देश्य से मिले है उस उद्देश्य को लच्य में रखकर उन साधनों का सद्वपयोग करना—यही चर्या का अर्थ है।

र्तत दिन मन को उचित प्रसंग में लगाये रखना और निरं-तर उसी एक कार्य में जुटे रहना-यही साधक की दिनचर्या है।

ऐसा करने से पूर्व जीवनगत दुष्ट प्रकृतियों को वेग नहीं मिलता और नित्य नृतन पवित्रता प्राप्त होती रहने से ज्यों र परंपरागत दुष्ट भावनाएं निर्वल होकर अनत में भड़ती जाती है त्यों त्यों मोक्षार्थी साधक अपने आत्मरस के धूंट अधिका धिक पी पीकर अमर वनता जाता है।

इस प्रकरण में त्यागी जीवन की समाचारी का वर्णन किया है। त्यागी जीवन सामान्य गृहस्थ साधक के जीवन की भ्रापेका श्राधिक ऊंचा, सुन्दर तथा पवित्र होता है इससे उसकी दिनचर्या भी उतनी ही शुद्ध तथा कड़ी हो—यह सा-भाविक हो है। अपने आवश्यक कार्य के सिवाय अपना स्थान न छोड़ने की वृत्ति (स्थान स्थिरता), अश्वचर्चा तथा चिन्तन में जीनता, दोपों का निवारण, सेवाभाव, नम्रता तथा ज्ञानशाति-इन सभी अंगों का समाचारी में समावेश होता है।

समाचारी होना तो संयमी जीवन की व्यापक किया है। प्राण और जीवन का जितना सहमाव (सम्बन्ध) है उतना ही सहभाव समाचारी श्रीर संयमी जीवन में है। एक के विना दृसरा टिक नहीं सकता।

### भगवान वोले-

- (१) हे शिष्य ! संसार के समस्त दुःखों से छुडानेवाली समा-चारी (दस प्रकारकी साधु की समाचारी) का उपदेश करता हूँ जिसको धारण कर, श्राचार परिणत कर निर्प्रन्थ साधु इस भवसागर को पार कर जाते हैं।
- (२) पहिली का नाम श्रावश्यकी, दृसरी का नाम नैपेधिकी, तीसरी का श्राप्टच्छना श्रौर चौथीका नाम प्रतिप्टच्छना है।
- (३) पांचर्वी का नाम छन्दना, छट्टी का नाम इच्छाकार, सातवीं का मिध्याकार तथा आठवीं का नाम तथ्ये-तिकार है।
- (४) त्रौर नौवीं का नाम श्रभ्युत्थान तथा दसवीं का नाम उपसंपदा है। इस प्रकार दस तरह की साधु समाचारी महापुरुपों ने कही है।
- (५) ( श्रव उन दस समाचारियों को विशद करते हैं ) साधु गमन ( उपाश्रय स्थान े का रहे ) श्रावश्यकी सम्

के लिये वाहर जाय। (२) नैषेधिकी क्रिया उपाश्रय में आते के बाद करे अर्थात् अब मैं वाहर के कार्यों से निवृत्त होकर उपाश्रय में दाखल हुआ हूँ। अब नितान्त आवश्यक कार्य के सिवाय बाहर जाना निषिद्ध है—ऐसा मान कर आचरण करे। (३) आपृच्छना क्रिया का यह अर्थ हैं कि अपना कोई भी कार्य करने के लिये अपने गुरू अथवा बड़े साधु की आज्ञां प्राप्त करना। (४) प्रतिपृच्छना अर्थात् दूसरे के कार्य के लिये गुरूजी से पूंछना।

दिष्पणी—पहिली तथा दूसरी किया में किसी भी आवश्यक किया के सिवाय गुरुकुल न छोड़ने का विधान कर साधक की क्या जवाबन दारी है उसकी तरफ इशारा किया है। तीसरे में विनय साधक का परम कर्तव्य है उस बात का, तथा चौथी में अन्य मुनियों की सेवा . तथा विचारों का जहापोह बताया है।

(६) (५) पदार्थसमूहों में छन्दना, अर्थात् अपने साथ के प्रत्येक मिश्लुको वस्तुओं का निमन्त्रण देना जैसे मिद्यादि लाने के बाद दूसरे मुनियों को आमन्त्रण करे कि "आप भी कृपा कर इसमें से कुछ प्रहण करें"—ऐसे व्यवहार को "छन्दना" कहते हैं। (६) इच्छाकार—अर्थात् एक दूसरे की इच्छा जान कर तद्नुकुल आचरण करना। (७) मिध्याकार—अर्थात् भूल में या गफलत से अपने द्वारा कुछ जुटि हो जाय तो उसके लिये खूव पश्चात्ताप करना तथा प्रायश्चित्त लेकर उसको मिध्या (निष्फल) वनाने की क्रिया करना। (८) प्रतिश्रुते तथ्येतिकार—यह उस किया को कहते हैं कि जिसमें गुरूजन या बड़े

15.

सायक भिक्षुत्रों की त्राज्ञा स्वीकार कर उनकी त्राज्ञा सर्वथा यथार्थ एवं उचित है—ऐसा जानकर उसका त्राद्र मान किया जाता है।

- टिप्पाणि—पांचवीं समाचारी में केवल अपने ही पेटकी तृप्ति की भावना को दूर कर उदारता दिखाने का निर्देश किया है। छही में साधी साधुओं का पारस्परिक नेम, सातवीं में सुक्ष्म से सुक्ष्म त्रुटि का भी निवारण तथा आठवीं समाचारी में गुरू का आज्ञाधीन होने का विधान किया है।
- (७) (९) गुरूपूजा में अभ्युत्थान—अर्थात् उठते वैठते अथवा अन्य सभी किया में गुरू आदि की तरफ अनन्य गुनभक्ति करने तथा उनके गुणों की पूजा करने की किया को कहते हैं। (१०) अवस्था तथा उपसम्पदा— उस कियाको कहते हैं कि अपने साथ के आचार्य, उपाध्याय या अन्य विद्यागुरुओं के पास विद्या प्राप्त करने के लियं विवेकपूर्वक रहना और विनम्न भाव से आचरण करना। ये दस समाचारियां कहलाती हैं।
- (८) (दसर्वी समाचारी में जहां भिक्ष ग्रहता है उस गुरुकुल में उमे रात्रि तथा दिवस में किस तरह की चर्या करनी चाहिये उसकी सविस्तर सममाया है)। दिन के चार प्रहर होने हैं उनमें से सूर्योदय के चाद, पहिले प्रहर के चौथे भाग में (उतने समय में) वस्त्रपात्रादि (संयमी के उपकरणों) का प्रतिलेखन करें और इस किया के बाद गुरू को प्रणाम कर—

- टिप्पणी—दिन के चार प्रहर होते हैं, इसिक्ये यदि ३२ घड़ी का दिन हुआ तो ८ घड़ी का एक प्रहर मानना चाहिये। उसका चौथा भाग दो घड़ी (४८ मिनिट) हुईं। जैन भिक्षुओं को अपने वस्त्रपात्रादि संयमी जीवन के उपयोगी साधनों का प्रतिदिन दो बार सूक्ष्म दृष्टि से सम्पूर्ण निरीक्षण करना चाहिये।
- (९) दोनों हाथ जोड़कर पूंछना चाहिये कि हे पूज्य ! अब मैं क्या करूं ? वैयावृत्य (सेवा) या स्वाध्याय (अभ्यास) इन दोनों में से आप किस काम में मेरी योजना करना चाहते हैं ? हे पूज्य ! मुफे आज्ञा दीजिये।
- (१०) यदि गुरूजी वैयावृत्य (किसी भी प्रकार की सेवा) करने की श्राज्ञा दें तो ग्लानिरहित होकर सेवा करे श्रीर यदि स्वाध्याय करने की श्राज्ञा दें तो सब दुःखों से छुडानेवाले स्वाध्याय में शांतिपूर्वक दत्तचित्त होकर लग जाय।
- टिप्पग्गि—(१) वांचना (शिक्षा छेना), (२) पृच्छना (प्रदन पूंछ कर शंका समाधान करना), (३) परिवर्तना (पढ़े हुए पाठों का पुनरावर्तन करना), (४) अनुप्रेक्षा (पिठत पाठ का मनन करना) और (५) धर्मकथा (न्याख्यान देना) ये पांच स्वाध्याय के भेद हैं।
- (११) विचन्नण मुनि को चाहिये कि वह दिन के समय को चार भागों में विभक्त करे श्रौर इन चारों विभागों में उत्तर गुणों (कर्तव्यकर्मों ) की युद्धि करे।
- (१२) ( त्राव चारों प्रहरों के काम क्रमशः वताते हैं ) पहिले प्रहर में स्वाध्याय ( त्राभ्यास ), दूसरे प्रहर में ध्यान, तीसरे

प्रहर में भिन्नाचरी, श्रौर चौथे प्रहर में स्वाध्यायादि कृत्य करे।

- टिप्पण्णि—" आदि" शब्द से पहिले तथा अन्तिम महरों में मितिलेखन तथा शौचादि क्रियाओं का समावेश किया है।
- (१३) आपाढ़ मास में दो कदम, पौप मास में चार कदम और चैत्र तथा आसोज (कुंआर) महीने में तीन कदम पर पोरसी होतो है।
- दिप्पग्ति—पोरसी अर्थात् पहर । सूर्य की छाया पर से काल का प्रमाण मिले उसके लिये यह प्रमाण वताया है ।
- (१४) उपरोक्त चार महीनों के सिवाय दूसरे आठ महीनों में प्रत्येक सात दिन रात (सप्ताह) में एक एक आंगुल, और एक पक्ष (पन्द्रह दिनों) में दो दो आंगुल, और प्रत्येक महिने में चार चार आंगुल प्रत्येक प्रहर में छाया घटती बढ़ती है।
- टिप्पणी—श्रावण वदी प्रतिपदा से पौष सुदी पूर्णिमा तक छाया वढती है और माह बदी प्रतिपदा से आपाड सुदी पूर्णिमा तक छाया घटती है।

### किन किन महिनों में तिथियां घटती हैं?

- (१५) श्रापाड़, भाद्रपद, कार्तिक, पौष, फाल्गुन श्रौर वैशाख इनः सब महिनों के छुण पत्त में १—१ तिथि घटती है।
- टिप्पणी—उपरोक्त छहाँ महीने २९-२९ दिन के होते हैं। इनके अतिरिक्त के र महीने २०-२० दिन के होते हैं। इस गणना से चांद्र वर्ष में कुछ ३५४ दिन होते हैं।

- (१६) (पौन पोरसी के पग की छाया का माप बताते हैं ) जेठ, आषाढ़ और श्रावण इन तीन महीनों में जिस पोरसी के लिये पग को छाया का माप बताया है उस कदम के ऊपर ६ अंगुल प्रमाण बढा देने से उस महीना की पौनो पोरसी निकल श्राती है। भाद्रपद, श्रासोज तथा कार्तिक इन तीन महीनों में, ऊपर जो माप बताया है उसमें श्राठ अंगुल प्रमाण बढा देने से पौनी पोरसी निकल श्राती है। मंगसर (श्रगहन) पौप तथा माह इन तीन महोनों में बताऐ हुऐ माप में १० अंगुल प्रमाण बढा देने से पौनी पोरसी निकल श्राती है। फाल्गुन, चैत्र और वैशाख इन तीन महीनों में जो माप बताया है उसमें श्राठ श्रंगुल प्रमाण छाया बढाने से पौनी पोरसी निकल श्राती है। इस समय बख-पात्रादिकों का प्रतिलेखन करे।
  - (१७) विचचण साधु रात्रिकाल के भी चार विभाग करे श्रौर प्रत्येक भाग में प्रत्येक पोरसी के योग्य कार्य कर श्रप्ते गुर्णों की वृद्धि करे।
  - (१८) रात्रि के पहिले प्रहर में स्वाध्याय, दूसरे में ध्यान, तीसरे में तिद्रा, श्रीर चौथे प्रहर में स्वाध्याय करे।
  - (१९) ( अब रात्रि की पोरसी निकालने की रीति बताते हैं ) जिस काल में जो २ नत्तत्र तमाम रात तक उदित रहते हों वे नत्तत्र जब आकाश के चौथे भाग पर पहुँचें तब रात्रि का एक प्रहर गया-ऐसा सममना चाहिये और उस समय स्वाध्याय बंद कर देना चाहिये।
  - (२०) श्रौर वही नक्षत्र चलते चलते श्राकाश का केवल चौथा

भाग वाकी रहे वहां द्यर्थात् चौथी पोरसी में श्रा पहुँचे तव सममना चाहिये कि प्रहर रात्रि वाकी है श्रोर उक्षी समय स्वाध्याय में लग जाना चाहिये। उस पोरसी के चौथे भाग में (दो घड़ी रात श्रवशिष्ट रहते पर) काल को देख कर मनि को प्रतिक्रमण करना चाहिये।

- (२१) (अव दिन के कर्तव्य विस्तारपूर्वक समकाते हैं:—) पहिले प्रहर के चौथे भाग में (सूर्योदय से २ घड़ी वाद तक) वस्त्रपात्र का प्रतिलेखन करे फिर गुरू को वंदना कर सब दु:खों से मुक्त करनेवाला ऐसा स्वाध्याय करे।
- (२२) वाद में दिवस के छांतिम प्रहर के चौथे भाग में गुरू को वंदना कर स्वाध्यायकाल का छातिकम (उहंचन) किये विना वम्त्रपात्रादिक का प्रतिलेखन करे।
- (२३) मुनि सबस पहिले मुंह १ ची का प्रतिलेखन करे, बाद में गुच्छक (श्रोघा) का प्रतिलेखन करे फिर श्रोघा को हाथ में लेकर वस्त्रों का प्रतिलेखन करे।
- (२४) ( अव वस्त्र-प्रतिलेखन की विधि वताते हैं: ) ( १ ) वस्त्र को जमीन से ऊंचा रक्खे, ( २ ) उसे मजवूत पकड़े, (३) उतावला प्रतिलेखन न करे, ( ४ ) आदि से अंत तक वस्त्र की वरावर देखें ( यह तो केवल दृष्टि की प्रतिलेखना है ), ( ५ ) वस्त्र को घीमे २ थोड़ा हिलावे; ( ६ ) वस्त्र हिलाने पर भी यदि जीव न उतरे तो गुच्छा से उसे पूंज ( माड़ ) देना चाहिये।
  - (२५) (७) प्रतिलेखन करते समय वस्त्र अथवा शरीर को नचाना न चाहिये, (८) उसकी घड़ी न करे, वस्त्र

का थोड़ा भाग भी प्रतिलेखना किये बिना न छोड़े, (१०) वस्त्र को ऊंचा नीचा फटकारे नहीं श्रथवा दीवाल के ऊपर पटक कर साफ न करे, (११) मटका न मारे, (१२) वस्त्रादिक पर रेंगता हुआ कोई जीव दिखाई दे तो उसको श्रपने हाथ पर उतार कर उसका रचण करे।

टिप्पणी—कोई कोई 'नखखोडा' का अर्थ पडिलेहण करते समय ९-९ बार देखने का करते हैं।

- (२६) ( अब ६ प्रकार की अप्रशस्त प्रतिलेखना नताते हैं ) (१)
  आरभटा ( प्रतिलेखना विपरीत रीति से करना ); ( २ )
  संमर्दा ( वस्त्र को निचोड़ना अथवा मर्दन करना ) ( ३ )
  मौशली ( ऊँची नीची अथवा आडो धरती से वस्त्र
  को रगड़ना ); ( ४ ) प्रस्फोट ( प्रतिलेखन करते हुए वस्त्र
  को बार २ मटकना ); ( ५ ) विचिप्ता ( प्रतिलेखन किये
  विना ही आगे भी छे सरका देना ); ( ६ ) वेदिका ( घुटनों
  या हाथों में घड़ी कर रखते जाना )।
- (२७) (इनके श्रितिरक्त दूसरी श्रिप्रशस्त प्रतिलेखनाएं बताते हैं:) (१) प्रशिथिल (वस्त्र को मजबूती से न पकड़ना);

  (२) प्रलंब (वस्त्र को दूर रख कर प्रतिलेखना करना);
  (३) लोल (जमीन के साथ वस्त्र को रगड़ना); (४)
  एकामर्षा (एक ही नजर में तमाम वस्त्र को देख जाना)
  (५) श्रनेक रूपधूना (प्रतिलेखन करते हुए शरीर तथा
  वस्त्र को हिलाना); (६) प्रमादपूर्वक प्रतिलेखन करना
  (७) प्रतिलेखन करते हुए शंका उत्पन्न हो तो उगिलयों
  पर गिनने लगना श्रीर इससे उपयोग का चूक जाना

- (ध्यान कहीं से कहीं चला जाय)। इस प्रकार १३ प्रकार की अप्रशस्त प्रतिलेखनाएं होती हैं।
- (२८) बहुत कम श्रथवा विपरीत प्रतिलेखना न करना यही उत्तम है। वाकी के दूसरे समस्त प्रकारों को तो श्रप्रशस्त ही समम्तना चाहिये।

टिप्पण्णि—प्रतिलेखना के ८ भेद हैं उनमें से उपरोक्त प्रथम प्रकार का ही आचरण करना चाहिये। शेप भेदों को छोड़ देना चाहिये।

- (२९) प्रतिलेखना करते २ यदि (१) परस्पर वार्तालाप करे; (२) किसी देश का समाचार कहे, (३) किसी को प्रत्याख्यान ( त्रतिनयमादि ) हे; (४) किसी को पाठ आदि दे; श्रथवा (५) प्रश्नोत्तर करे तो—
- (३०) वह साधु प्रतिलेखना में प्रमाद करने का दोपभागी होता है श्रीर पृथ्वी, जल, वायु, श्रिगन तथा वनस्पति स्थावर तथा चलते फिरतं त्रस जीवों की हिंसाका दोषी होता है।
- (३१) श्रीर जो साघु प्रतिलेखना में वरावर उपयोग लगाता है वह पृथ्वी, जल, वायु, श्राग्न, तथा वनस्पति के स्थायर जीवों श्रीर त्रस जीवों का रचक वनता है।
- टिप्पण्णि—यद्यि वद्यपात्रादि की प्रतिलेखना में प्रमाद करने से मात्र त्रस जीवों की अथवा वायुक्तियक जीवों का ही वात हो जाना सम्भव है परन्तु प्रमाद—यह ऐसा महादोप है कि यदि वह सूक्ष्म रूप में भी साधक की प्रवृत्ति में आ घुसे तो वह धीमे धीमे उसके जीवन में ही स्थास हो जाता है और फिर साधुको उसका उद्देश्य खुटाकर ऐसी अधोगित में दाल देता है कि जहाँ छः काय के जीवों की भी दिसा हो सकती है, इसलिये उपचार से उपरोक्त कथन

- (३२) तीसरे प्रहरमें निम्नलिखित ६ कारणों में से यदि कोई भी कारण उपस्थित हो तो साधु आहार-पानी की गवेषणा करे।
- दिप्पणी—भिक्षाचरी जाने के लिये तीसरे प्रहर का विधान काल तथा क्षेत्र देखकर किया गया है। उसका आशय समझकर विवेक-पूर्वक समन्वय करना चाहिये।
- (३३) (वे ६ कारण ये हैं) (१) श्लुघा वेदना को शांति के लिये; (२) सेवा के लिये (शक्त शरीर होगा तो दूसरों की सेवा ठीक २ हो सकेगी); (३) ईयीर्थ के लिये (खाये विना आंख के सामने अन्धेरा आता हो तो उसे दूर कर ईयींसभिति-पूर्वक मार्गगमन किया जा सके); (४) संयम पालने के लिये; (५) जीवन निभाने के लिये; और (६) धर्मध्यान तथा आत्मचिंतन करने के लिये निर्भथ साधु अहार-पानी का प्रहण करे।
- (३४) धैर्यवान साधु अथवा साध्वी निम्नलिखित ६ कारणो से आहार—पानी प्रहण न करे तो वह असंयमी नहीं माना जाता है ):—
- (३५) (१) रुग्णावस्था में, (२) उपसर्ग (पशु, मनुष्य अथवा देव-कृत कष्ट) आवे उसे सहन करने में, (३) ब्रह्मचर्य पालन के लिये, (४) सूक्ष्म जंतुओं की उत्पत्ति हुई जानकर उनको दया पालने के निमित्त, (५) तप करने के निमित्त, (६) शरीर का अन्तिम काल आया जान कर सथारा (प्रहण) के लिये। (इन ६ कारणों

- (ध्यान कहीं से कहीं चला जाय)। इस प्रकार १३ प्रकार की व्यप्रशासन प्रतिलेखनाएं होती हैं।
- (२८) बहुत कम अथवा विपरीत प्रतिलेखना न करना यही उत्तम है। वाकी के दूसरे समस्त प्रकारों को तो अप्रशस्त ही समसना चाहिये।
- टिप्पर्गा—प्रतिलंखना के ८ भेद हैं उनमें से उपरोक्त प्रथम प्रकार का ही आचरण करना चाहिये। रोप भेदों को छोड़ देना चाहिये।
- (२९) प्रतिलेखना करते २ यदि (१) परस्पर वार्तालाप करें:
  (२) किसी देश का समाचार कहे, (३) किसी को प्रत्याख्यान ( व्रतिनयमादि ) दे; (४) किसी को पाठ व्यादि दे; श्रथवा (५) प्रश्नोत्तर करें तो—
- (३०) वह साधु प्रतिलेखना में प्रमाद करने का दोपभागी होता है श्रीर पृथ्वी, जल, वायु, श्रीम्न तथा वनस्पति स्थावर नथा चलते किरते त्रस जीवों की हिंसाका दोपी होता है।
- (३१) श्रीर जो साधु प्रतिलेखना में वरावर उपयोग लगाता है वह प्रश्वी, जल, वायु, श्रीम, तथा वनस्पति के स्थावर जीवों श्रीर त्रम जीवों का रचक वनता है।
- दिग्गण् यद्यि वख्यात्रादि की प्रतिलेखना में प्रमाद करने से मात्र त्रम जीवाँ की अथवा वायुक्तिक जीवों का ही वात हो जाना सम्भव है परन्तु प्रमाद— यह ऐसा महादोप है कि यदि वह स्ट्रम रूप में भी साधक की प्रवृत्ति में आ द्युमे तो वह धीमे धीमे उसके जीवन में थी प्याप्त हो जाता है और फिर साधुको उसका उद्देश मुणकर ऐसी अधोगति में वाल देता है कि जहाँ छः काय के जीवों की भी दिमा हो सकती है, इसिल्ये उपचार से उपरोक्त कथन

- (३२) तीसरे प्रहरमें निम्नलिखित ६ कारणों में से यदि कोई भी कारण उपस्थित हो तो साधु आहार-पानी की गवेषणा करे।
- टिप्पणी—भिक्षाचरी जाने के लिये तीसरे प्रहर का विधान काल तथा क्षेत्र देखकर किया गया है। उसका आशय समझकर विवेक-पूर्वक समन्वय करना चाहिये।
- (३३) (वे ६ कारण ये हैं) (१) क्षुघा वेदना को शांति के लिये; (२) सेवा के लिये (शक्त शरोर होगा तो दूसरों की सेवा ठीक २ हो सकेगी); (३) ईयीर्थ के लिये (खाये विना आंख के सामने अन्धेरा आता हो तो उसे दूर कर ईयीसिमिति-पूर्वक मार्गगमन किया जा सके); (४) संयम पालने के लिये; (५) जीवन निभाने के लिये; और (६) धर्मध्यान तथा आत्मित्तिन करने के लिये निर्भथ साधु आहार-पानी का प्रहण करे।
- (३४) धैर्यवान साधु श्रयवा साध्वी निम्नलिखित ६ कारणों से श्राद्वार—पानी प्रहण न करे तो वह श्रसंयमी नहीं माना जाता (श्रथीन् संयम का साधक ही माना जाता है):—
- (३५) (१) रुग्णावस्था में, (२) उपसर्ग (पशु, मनुष्य श्रथवा देव-कृत कष्ट) श्रावे उसे सहन करने में, (३), ब्रह्मचर्य पालन के लिये, (४) सूक्ष्म जंतुश्रों की उत्पत्ति हुई जानकर उनकी दया पालने के निभित्त, (५) तप करने के निभित्त, (६) शरीर का श्रन्तिम काल श्राया जान कर संथारा (प्रहण) के लिये। (इन ६ कारणों

से त्राहार न करने छे संयमपालन हुत्रा सममता चाहिये)।

- टिप्पणी—संयमी जीवन को टिकाये रखने के लिये ही भोजनप्रहण करने की आज्ञा है। यदि ऐसे भोजन से—जिससे द्वारीर रक्षा तो होती हो किन्तु संयमी जीवन नष्ट होता हो तो ऐसा भोजन साध हर्गिज़ न करे। ऐसा विधान करने में संयमी जीवन की मुख्यता वताने का उद्देश्य है। संयमी जीवन को टिकाये रखने के लिये ही भोजन है, भोजन के लिये संयमी जीवन नहीं है।
- (३६) श्राहार—पानी के लिये जाते समय भिक्ष को अपने सव पात्र तथा उपकरणों को वरावर साफ करके ही भिचा को जाना चाहिये । भिचा के लिये श्रधिक से श्रधिक श्राधे योजन तक ही जाय। (श्रागे नहीं)।
- (३७) त्राहार करने के वाद, ेे साधु चौथी पोरसी में पात्रों को त्रालग बांधकर रख देवे त्रोर यावन्मात्र पदार्थों को प्रकट करने वाले स्वाध्याय को करे।
- (३८) चौथी पोरसी फे चौथे भाग में स्वाच्यायकाल से निष्टत्त होकर गुरू की वन्दना कर साधु वस्त्र, पात्र इत्यादि की प्रतिलेखना करे।
- ृटिष्पणी—चौथी पोरसी का चौथा भाग अर्थात् सूर्यास्त के पहिले दो वटिका का समय।
  - (३९) मल, मूत्र त्यांग करने की भूमि से लौट त्याने के वाद (इरिया विद्या कियायें करने के वाद पीछे त्याकर) सव दु:खों से छुढाने वाले कायोत्सर्ग को क्रमपूर्वक करे।

- दिप्पाती—जैनदर्शन में भिक्षु के लिये सुबह तथा सायं इस तरह दो समय प्रतिक्रमण करना आवश्यक बताया है। प्रतिक्रमण में, हुऐ दोपों की आलोचना तथा भविष्य में वे दोप फिर न हों उसका संकल्य किया जाता है।
- (४०) उस कायोत्सर्ग में भिक्षु उस दिवस सम्बन्धी ज्ञान, दर्शन श्रथवा चारित्र में लगे हुए दोषों का क्रमशः चिंतवन करे।
- (४१) कायोत्सर्ग पाल कर फिर गुरू के पास आकर उनकी वंदना करे। बाद में उस दिन में किये गये आतिचारों (दोषों) को क्रमपूर्वक गुरू से निवेदन करे।
- (४२) इस प्रकार दोष के शल्यसे रहित होकर तथा समस्त जीवों की ज्ञमापना लेकर फिर गुरू को नमस्कार कर सर्व दु:खो से छुड़ानेवाला ऐसा कायोत्सर्ग ध्यान करे।
- (४३) कायोत्सर्ग करके फिर गुरु की वन्दना करे. (प्रत्याख्यान करें) श्रीर उसके बाद पंचपरमेष्टी की स्तुतिमंगल पाठ करके स्वाध्यायकाल की श्रापेक्षा (इच्छा) करे।
- टिप्पााी—प्रतिक्रमण के ६ आवश्यक (विभाग) होते हैं। वह सव विधि अपर लिखी जा चुकी है।
- (४४) ( श्रव रात की विधि वताते हैं ) मुनि पहिले प्रहर में स्वाध्याय, दूसरे में ध्यान, तीसरे में निद्रा श्रौर चौथे प्रहर में स्वाध्याय करें।
- (४५) चौथी पोरसी का काल श्राया हुआ जान कर, श्रपनी श्रावाज से गृहस्थ न जाग उठे उस प्रकार धीमे से स्वाध्याय करें।
- (४६) चौथी पोरसी का चौथा भाग बाकी रहे ( अर्थात सूर्योदयः

- से दो घड़ी पहिले स्वाध्याय काल से निवृत होकर ) तव श्रावश्यक काल सम्वन्धी प्रतिलेखन कर (प्रतिक्रमण का काल जान कर ) फिर गुरु की वन्दना करें।
- (४७) (दिवस सम्बन्धी प्रतिक्रमण को जो रोति वताई है वह संपूर्ण विधि होने के वाद ) सव दुःखों से छुड़ानेवाला कायोत्सर्ग त्र्यावे तव पहिले कायोत्सर्ग करें ।
  - (४८) उस कायोत्सर्ग में ज्ञान, दर्शन श्रीर चारित्र तथा तप संबंधी जो २ श्रितचार लगे हों उनका श्रमुक्रम से चिन्त-वन करे।
  - (४९) कायोत्सर्ग करने के वाद गुरु की वंदना करे तथा रात्रि में हुए अतिचारों को क्रमपूर्वक निवेदन कर उनकी आलो-चना करे।
  - (५०) दोषरिहत होकर तथा गुरु से ज्ञमा मांगकर गुरु को पुनः प्रणाम करे और सब दुःखों से छुड़ानेवाला ऐसा कायोत्सर्ग करे।
  - टिप्पणी—कायोत्सर्गे अर्थात् देहमाव से मुक्त होकर ध्यानमय रहने की किया।
  - (५१) कायोत्सर्ग में चिन्तन करे कि स्रव मैं किस प्रकारकी तपश्चर्या घारण करूं? फिर निश्चय करके कायोत्सर्ग से निष्टत्त हो गुरु की वंदना करे।
  - (५२) उपरोक्त रीति से कायोत्सर्ग से निवृत्त होकर गुरू को प्रणाम करें ग्रीर उनसे तपश्चर्यों का प्रचक्लाण (प्रत्याख्यान) लेकर सिद्ध परमेष्टी का स्तत्रन करें।

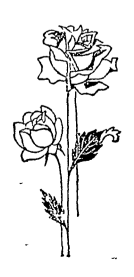
टिप्पारी—इस प्रकार रात्रि प्रतिक्रमण के ६ आवश्यक (विभागों) की किया पूर्ण हुई।

(५३) इस प्रकार दस प्रकार की समाचारी का वर्णन संचेप में किया है जिनका पालन कर बहुत से जीव इस भवसागर को पार कर गये हैं।

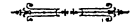
टिप्पग्री—असावधानता विकास (उन्नति) को रोक्कनेवाली है। चाहे जैसी भी सुन्दर किया क्यों न हो किन्तु अव्यवस्थित हो तो उसकी कुछ भी कीमत नहीं है। व्यवस्था और सावधानता हन दोनों गुणों से मानसिक संकल्प का बड़ बढ़ता है। संकल्पबळ बढ़ने से संकटों तथा विन्ना के बल परास्त होते हैं और अन्त में लक्ष्यसिद्धि होती है।

### ऐसा मैं कहता हूँ—

इस तरह "समाचारी" सम्बन्धी छन्त्रीसवां अध्ययन समाप्त हुआ।



# खलुंकीय \*\*\*\*\*\*\*\*



## गरियार वैल संवंधी

२७

भाषिक के लिये सद्गुरु जितना सहायक है—जितना अवलंवन है, उतना ही शिष्यसमृह भी सद्गुरु के लिये सहायक एवं अवलंबन है।

पूर्णता प्राप्त करने के पहिले सभी को सहायक तथा साधनों की खावश्यकता तो रहती ही है परन्तु यदि सहायक तथा साधन ही मार्ग में उल्टे वाधक हो जांय तो अपने और दूसरों इन दोनों के हितों की हानि होती है।

गार्ग्याचार्य वड़े समर्थ विद्वान थे। प्रसिद्ध गण्यर (गुरु-कुलपति ) थे । उनके पास सैकड़ों शिष्यों का परिवार था किन्तु जव वह परिवार स्वच्छंद हो गया, संयममार्ग में द्वानि पहुँचाने लगा तव उनने श्रपना श्रात्मधर्म निभाकर—ग्रपना कर्तव्य समभकर उनको सुधारने का खुव ही प्रयत्न कर देखा परन्तु भन्त में वे श्रसफल ही रहे।

शिष्यों का मोह, प्रथवा शिष्यों पर ब्रासक्ति श्रथवा सम्प्र-दाय का ममत्व उस महापुरुष को लेशमात्र भी न था।

स्थिति में वे अपना धर्म वचाकर एकांत में जाकर वसे और और स्वावलंबन की प्रवल शक्ति को वृद्धिंगत कर उनने अपने आत्महित की साधना की।

### भगवान वोले:--

- (१) सर्व शास्त्रों के पारगामी एक गार्ग्य नाम के गणधर तथा स्थिवर मुनि थे। वे गिर्णभाव से युक्त रहकर निरंतर समाधिभाव की साधना किया करते थे।
- दिण्पणी—जो अन्य जीवों को धर्म में स्थिर करता है अर्थात् ज्ञानवृद्ध, तथा प्रवज्यावृद्ध होता है उसे 'स्थविर' मिश्च कहते है और जो भिश्चगण का व्यवस्थापक होता है उसे 'गणधर' कहते हैं।
- (२) जैसे गाड़ी में योग्य वहन (वैल) जोड़ने से वह गाड़ीवान श्रद्वी (वन्य मार्ग) को सरलता से पार कर जाता है वैसे ही योग (संयम) मार्ग में वहन करते हुए शिष्य साधक तथा उनको दोरनेवाला गुरु दोनो ही संसार रूपी श्रद्वी को सरलता से पार कर जाते हैं।
- (३) परन्तु जो कोई गाड़ीवान गरियार वैलो को गाड़ी में जोढ़ता है वह उन्हें (न चलने के कारणं) यद्यपि मारते २ थक जाता है फिर भी अटवी को पार नहीं कर पाता और वहां वड़ा ही दुःखी होता है। श्रीर श्रशांति का श्रनुभव करता है। मारते २ गाड़ीवान का चाबुक भी दूट जाता है।
- (४) बहुत से गाड़ीवान ऐसे गरियार बैल की पूंछ मरोड़ते हैं, कोई २ वार २ पैनी श्रार मार कर उन्हें बीघ डालते हैं, फिरभी गरियार बैल श्रपनी जगह से टससे मस नहीं होते

मारने पर भी वहुत से तो अपना जुआ ही तोड़ डालते हैं और वहुत से कुमार्ग में ले भागते हैं।

- (५) कोई २ चलते २ त्र्यर्ग कर गिर पड़ते हैं, कोई २ बैठ जाते हैं; कोई २ लेट जाते हैं, त्रौर मारते पर भी उठते नहीं हैं। कोई २ बैल उछल पड़ते हैं, कोई २ मेंडक की तरह कुलांचे मारते लगते हैं, तो कोई घूर्त बैल गाय देखकर उसके पीछे दौड़ने लगते हैं।
- (६) वहुत से मायाबी वैल माथा नीचा करके गिर पड़ते हैं, कोई २ मार पड़ने से गुस्से में श्राकर रास्ता छोड़ कुरस्ते में चल पड़ते हैं। कोई २ गरियार वैल ढोंग कर मृतवत् पड़ जाते हैं तो कोई दम छोड़कर भगने लगते हैं।
- (७) कोई २ दुष्ट वैल श्रपनी रासों को ही तोड़ हालते हैं। कोई २ खच्छंदी वैल श्रपना जुत्रा ही तोड़ हालते हैं श्रोर कोई २ गरियार वैल तो फुफकार मारकर गाड़ीवान के हाथ से छूटते ही दूर भाग जाते हैं।
- (८) जैसे गाड़ी में जुते हुए गरियार वैल गाड़ी को तोड़ कर गाड़ीवान को हैरान कर भाग जाता है वैसे ही वैसे ख-च्छंदी शिष्य भी सचमुच धर्म (संयम-धर्म) रूपी गाड़ी में जुते रहने पर भी धैर्य खोकर संयमधर्म को भंग कर देते हैं। (सच्चे मन से संयम का पालन नहीं करते)
  - (९) गर्ग्याचार्य अपने शिष्यों के विषय में कहते हैं:— (मेरे) कोई २ कुशिष्य विद्या की ऋदि के गर्व से मदोन्मत्त एवं श्रहंकारी होकर फिरते हैं, कोई २ रसलोछपी हो गये हैं,

कई एक साताशील ( शरीरसुख के प्रेमी ) हो गये हैं श्रौर कोई २ प्रचंड कोधी हैं।

- (१०) कोई २ भित्ता में आलसी बन गये हैं, कोई २ आहंकारी शिष्य भित्ता मांगने में अपने अपमान की संभावना देख भीर होकर एक ही स्थान पर बैठे रहते हैं। कोई २ मदो-नमत्त शिष्य ऐसे हैं कि जब २ मैं प्रयोजन पूर्वक ( संयम मार्ग के योग्य ) शिक्षा देता हूँ।
- (११) तो वीच ही में सामने जवाब देते हैं श्रौर उल्टा मुक्ते ही दोष देते हैं श्रौर कई एक तो श्राचार्यों के बचनों (श्राज्ञाश्रों) के वारम्वार विरुद्ध जाते हैं।
- (१२) ( कई एक शिष्य भित्तार्थ भेजे जाने पर भी जाते नहीं है अथवा ऐसे २ वहाने करते हैं कि) 'वह श्राविका तो सुमें पहिचानती ही नहीं है, वह मुमें भित्ता नहीं देगी', 'वह घर पर नहीं होगी तो श्रच्छा तो यही है कि श्राप किसी दूसरे साधु को वहां भेजें'। कोई २ तो उद्धत होकर ऐसे वचन वोलते हैं कि 'क्या मैं ही श्रकेला वचा हूँ, दूसरा कोई नहीं है ?' इत्यादि प्रकार से गुरु को उत्टा उत्तर देते हैं श्रौर भिक्षार्थ नहीं जाते।
- (१३) अथवा कोई २ शिष्य जिस प्रयोजन से भेजे जाते हैं वह कार्य करके नहीं लाते और मूंठ वोलते हैं। या तो कार्य को कठिन वताकर इधर उधर घूमने में समय विता देते हैं अथवा काम भी यदि करते हैं तो वेगार सी भुगतते हैं और कहने पर क्रोध से भौंहे चढ़ाकर मुंह विगाड़ते हैं।

मारने पर भी वहुत से तो अपना जुआ ही तोड़ डालते हैं श्रीर वहुत से कुमार्ग में ले भागते हैं।

- (५) कोई २ चलते २ ऋर्रा कर गिर पढ़ते हैं, कोई २ बैठ जाते हैं; कोई २ लेट जाते हैं, और मारने पर भी उठते नहीं हैं। कोई २ बैल उछल पढ़ते हैं, कोई २ मेंडक की तरह कुलांचे मारने लगते हैं, तो कोई धूर्व बैल गाय देखकर उसके पीछे दौड़ने लगते हैं।
- (६) वहुत से मायावी वैल माथा नीचा करके गिर पड़ते हैं, कोई २ मार पड़ने से गुरसे में त्राकर रास्ता छोड़ कुरस्ते में चल पड़ते हैं। कोई २ गरियार वैल ढोंग कर मृतवत् पड़ जाते हैं तो कोई दम छोड़कर भगने लगते हैं।
- (७) कोई २ दुष्ट वैल ध्यपनी रासों को ही तोड़ डालते हैं। कोई २ खन्छंदी वैल श्रपना जुत्रा ही तोड़ डालते हैं श्रोर कोई २ गरियार वैल तो फुफकार मारकर गाड़ीवान के हाथ से छूटते ही दूर भाग जाते हैं।
- (८) जैसे गाड़ी में जुते हुए गरियार वैल गाड़ी को तोड़ कर गाड़ीवान को हैरान कर भाग जाता है वैसे ही वैसे ख॰ च्छंदी शिष्य भी सचमुच धर्म (संयम-धर्म) रूपी गाड़ी में जुते रहने पर भी धैर्य खोकर संयमधर्म को भंग कर देते हैं। (सच्चे मन से संयम का पालन नहीं करते)
- (९) गर्ग्याचार्य अपने शिष्यों के विषय में कहते हैं:— (मेरे)
  कोई २ कुशिष्य विद्या की ऋदि के गर्व से मदोन्मत्त एवं
  अहंकारी होकर फिरते हैं, कोई २ रसलोछपी हो गये हैं,

कई एक साताशील ( शरीरसुख के प्रेमी ) हो गये हैं श्रीर कोई २ प्रचंड कोधी हैं।

- (१०) कोई २ मित्ता में आलसी बन गये हैं, कोई २ आहंकारी शिष्य मित्ता मांगने में अपने अपमान की संभावना देख भीर होकर एक ही स्थान पर बैठे रहते हैं। कोई २ मदो-नमत्त शिष्य ऐसे हैं कि जब २ में प्रयोजन पूर्वक ( संयम मार्ग के योग्य ) शिक्षा देता हूँ।
- (११) तो बीच ही में सामने जवाब देते हैं श्रौर उल्टा मुक्ते ही दोष देते हैं श्रौर कई एक तो श्राचार्यों के बचनों (श्राज्ञात्रों) के वारम्वार विरुद्ध जाते हैं।
- (१२) ( कई एक शिष्य भित्तार्थ भेजे जाने पर भी जाते नहीं है अथवा ऐसे २ वहाने करते हैं कि) 'वह श्राविका तो मुमे पहिचानती ही नहीं है, वह मुमे भित्ता नहीं देगी', 'वह घर पर नहीं होगी तो श्रच्छा तो यही है कि श्राप किसी दूसरे साधु को वहां भेजें'। कोई २ तो उद्धत होकर ऐसे वचन वोलते हैं कि 'क्या मैं ही श्रकेला बचा हूँ, दूसरा कोई नहीं है ?' इत्यादि प्रकार से गुरु को उल्टा उत्तर देते हैं श्रौर भिक्षार्थ नहीं जाते।
- (१३) श्रथवा कोई २ शिष्य जिस प्रयोजन से भेजे जाते हैं वह कार्य करके नहीं लाते श्रीर मूंठ बोलते हैं। या तो कार्य को कठिन वताकर इधर उधर घूमने में समय विता देते हैं श्रथवा काम भी यदि करते हैं तो बेगार सी भुगतते हैं श्रीर कहने पर क्रोध से भौंहे चढ़ाकर मुंह विगाड़ते हैं।

- (१४) इन सब कुशिष्यों को पढ़ाया, गुनाया, दी दित किया तथा श्रन्न पानी से पालन किया फिर भी जैसे हॅस के वच्चे पंख निकलते ही दिशाविदिशा में (इधर उधर ) स्वेच्छा- नुसार उड़ जाते हैं वैसे ही गुरु को छोड़कर ये शिष्य अकेले ही स्वच्छंदता से विचरते हैं।
- (१५) जैसे गरियार वैल का सारथी ( हांकनेवाला गाड़ीवान ) दुःख उठाता है वैसे ही गर्याचार्य अपने ऐसे कुशिष्यों के होने से खेदखिन्न होकर यह कह रहे हैं कि 'जिन शिष्यों से मेरी आत्मा क्लेशित हो ऐसे दुष्ट शिष्य किस काम के ?'।
- (१६) श्राड़ियल टट्टू जैसे मेरे शिष्य हैं—ऐसा विचार कर गर्याचार्य मुनीश्वर उन श्राड़ियल टट्टुश्रों को छोड़कर एकान्त में तप साधन करते हैं।
- (१७) उसके वाद वे सुकोमल, नम्नतायुक्त, गम्भीर, समाधिवंत श्रीर सदाचारमय श्राचार से समन्वित गर्याचार्य महातमा वसुधा (पृथ्वी) पर श्रकेले ही विहार करते रहे।
- टिप्पणी—जैसे गरियार वैळ गाड़ी को तोड़ डाक्ता है, गाड़ीवान को दुखी करता है और अपने स्वच्ठन्द्र से स्वयं भी दुःखी होता है वेसे ही स्वच्छन्द्री शिष्य (साधक) संयम से पतित होजाता है। वह अपने आउपन रूपी सद्गुद आदि का यथेष्ट लाभ नहीं ले सकता और अपनी आत्मा को भी कलुपित करता है। स्वतन्त्रता के वहाने से बहुत से लोग प्रायः स्वच्छन्द्रता की ही पुष्टि करते रहते हैं। वस्तुतः विचार किया जाय तो माल्य पड़ेगा कि स्वच्छन्द्रता भी एक तरह की सुद्दन परतंत्रता ही है और महापुर पों के प्रति जो

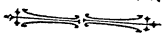
अर्पणता दिखाई जाती है वह यद्यपि ऊपर से परतंत्रता रूप मालूम होती है किन्तु वह वास्तव में स्वतन्त्रता है। ऐसी स्वतन्त्रता का उपासक ही आत्ममार्ग में आगे वढ़ सकता है।

ऐसा में कहता हूँ—

् इस प्रकार 'खळुंकीय' नामक सत्ताईस्वां श्रध्ययन समाप्त हुआ।



## मोचमार्गगति



## मोत्तमार्ग पर गमन

#### २८

यावनमात्र जीवों का जद्य एकमात्र मुक्ति, निर्वाण या मोद्दा प्राप्ति ही है। दुःखों प्रथवा कपायों से सर्वथा कृद जाने को मुक्ति कहते हैं। कर्मवंधन से कृद जाना ही मुक्ति हैं; शान्ति स्थानकी प्राप्ति होना ही निर्वाण है। इस स्थिति में ही सब मुख समाये हैं।

जैनधर्म इन समस्त सांसारिक पदार्थों को दो भागों में विमक्त करता है: (१) जड ( श्रजीव ), तथा (२) चेतन ( जीव ) श्रीर इन दोनों तत्त्वों के सहायक तथा आधारभूत तत्त्व, जैसे कि भ्रम, श्रधम, श्राकाश तथा काज इन सवको मिजाकर है तत्त्वों में इस समस्त जोक का समावेश द्वोजाता है।

इससे सिद्ध हुआ कि जीवातमा की पहिचान—अर्थात जीवातमा के सच्चे खरूप की प्रतीति—होना यही सबसे अधिक आवश्यक है। ऐसी प्रतीति का होना ही सम्यग्दर्शन है।

मतीतिके होने के वाद भात्माके भ्रमुपम भाग की जो चिन-।।र चमक उठती हैं उसीको सम्यन्धान-सच्चा हान-कहते हैं। इस उत्तम स्थिति को प्राप्त करने में शास्त्रश्रवण, श्रात्म-चिन्तन, सत्संग तथा सद्वांचन श्रादि सब उपकारक साधन हैं। इन निमित्तों के द्वारा सत्य को जानकर, विचार कर तथा श्रजु-भव करके श्रागे वढ़ना यही प्रत्येक मुमुक्त श्रात्मा का कर्तव्य होना चाहिये।

### भगवान वोलेः--

- (१) जिनेश्वर भगवानों ने यथार्थ मोच का मार्ग जैसा प्ररूपित किया सो कहता हूँ, उसे तुम ध्यानपूर्वक सुनो। वह मार्ग चार कारणों से संयुक्त है और वह ज्ञान, दशन, चारित्र तथा तप लक्षणात्मक है।
- टिप्पग्गी—यहाँ 'ज्ञानदर्शन लक्षण' विशेषण प्रयुक्त करने का कारण यह है कि मोक्ष मार्ग में इन दोनों गुणों की सबसे अधिक प्रधा-नता है।
- (२) (१) ज्ञान (पदार्थ की यथार्थ सममः), (२) दर्शन (तत्त्वों-पदार्थों की यथार्थ श्रद्धा), (३) चारित्र (त्रतादि.का श्राचरण), तथा (४) तप—इन चार प्रकारों से युक्त मोक्ष का मार्ग है—ऐसा केवलज्ञानी जिनेश्वर भगवान ने फर्माया है।
- टिप्पणी—चारित्र धारण करने से नवीन कर्मों का बन्धन नहीं होता, इतना हो नहीं किन्तु पूर्व संचित कर्मों का क्षय भी होता है।
- (३) झान, दर्शन, चारित्र तया तप से संयुक्त इस मार्ग को प्राप्त हुए जीव सद्गति में जाते हैं।
- (४) इन चार में से प्रथम—अर्थात् ज्ञान के ५ भेद हैं जिनके

नाम क्रम से (१) मितज्ञान, (२) श्रुतज्ञान, (३) श्रवधिक्षान (४) मनः पर्ययज्ञान, श्रीर (५) केवलज्ञान, है।

- टिप्पणी—इन सब ज्ञानीं का सविस्तर वर्णन नन्दी आदि आगमीं में है।
- (५) ज्ञानी पुरुषों ने द्रव्य, गुगा तथा उनकी समस्त पर्यार्थे जानने के लिये उक्त पांच प्रकार का ज्ञान वताया है।
- टिप्पणि—पर्याय अर्थात् एक ही पदार्थं की वदलती हुई अवस्थाएं। चे समस्त पदार्थों एवं गुणों में होती रहती हैं।
- (६) गुण जिसके आश्रय रहते हैं उसे द्रव्य कहते हैं और एक द्रव्य में वर्ण, रस, गंध, स्पर्श तथा ज्ञानादि जो धर्म रहते हैं उन्हें उस द्रव्य के गुण कहते हैं। द्रव्य तथा गुण इन दोनों के आश्रय जो रहती हैं उन्हें पर्याय कहते हैं।
- टिप्पणी—जैसे आत्मा एक द्रव्य है, ज्ञानादि उसके गुण हैं और कर्म-वजात् वह भिन्न भिन्न रूप धारण करता है तो उन्हें उसकी पर्याय कहेंगे।
- (७) केवली जिनेश्वर भगवानों ने इस लोक को धर्मास्तिकाय, श्रधर्मास्तिकाय, श्राकाशास्तिकाय, काल, पुद्गलास्तिकाय तथा जीवास्तिकाय इन पड् द्रव्यात्मक वताया है।
  - टिप्पणी—"अस्तिकाय" शब्द जैन दर्शन का समूहवाची पारिभापिक शब्द है। अस्तिकाय शब्द की ब्युत्पत्ति—अस्ति (है) काय (यह अदेश ) जिनके ऐसे पदार्थ अर्थात् काल द्रव्य को छोड़ कर उपरोक्त पांची पदार्थ।

- (८) धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय तथा आकाशास्तिकाय ये तीनों १-१ द्रव्य हैं तथा काल, पुद्गल तथा जीव ये तीनों द्रव्य संख्या में अनन्त हैं।
- टिप्पणी—समय गणना की अपेक्षा से यहां काल की अनन्तता का विधान किया है।
- (९) चलने (गित) में सहायता करना यह धर्मास्तिकाय का लक्षण है। और ठहरने में मदद करना यह श्रधर्मास्ति-काय का लच्चण है। जिसमें सब द्रव्य रहते हैं उसे श्राकाश द्रव्य कहते हैं और सबको स्थान देना यह उसका लच्चण है।
- (१०) पदार्थ की क्रियाओं के परिवर्तन पर से समय की जो गणना होती है वह काल का लच्चण है। उपयोग (ज्ञानादि व्यापार) जीव का लच्चण है और वह ज्ञान, दर्शन, सुख-दु:ख आदि द्वारा व्यक्त होता है।
- (११) ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, वीर्य तथा उपयोग ये जीव के विशिष्ट लच्चण हैं।
- (१२) शब्द, श्रंधकार, प्रकाश, कान्ति, छाया, ताप, वर्णे (रंग) गंध, रस, तथा स्पर्श ये सब पुद्गलों के लक्ष्मण हैं।
- टिप्पणी—'पुद्गल' यह जैन दर्शन में जड़ पदार्थों के अर्थ में प्रयुक्त पारिभाषिक शब्द है।
- (१३) इकट्ठा होना, विखर जाना, संख्या, श्राकार (वर्णीदि का) संयोग तथा वियोग-ये सभी क्रियाएं पर्यायों की वोधक हैं, इसलिये यही इनका (पुद्गलों का) लक्षण सममना चाहिये

- (१४) जीव, श्रजीव, पुराय, पाप, श्रास्त्रव, संवर, निर्जरा, वंध श्रीर मोक्ष ये नौ तत्त्व हैं ।
- (१५) खाभाविक रीति (जातिस्मरण ज्ञान इत्यादि ) से या किसी दूसरे के उपदेश से आवपूर्वक उक्त समस्त पदार्थों की श्रद्धा करना—उसे महापुरुप समकित (सम्यक्त्व) कहते हैं।
- टिप्पणी—सम्यक्त अर्थात् यथार्थं आत्मभान होना । जैन दर्शन में वर्णित १४ गुणास्थानकों में से चौथे गुणस्थानक से ही आत्मिनकास प्रारम्म होता है और उस प्रारम्भ को ही 'सम्यक्त्व' कहते हैं।
- (१६) (१)निसर्गेरुचि, (२) उपदेशरुचि, (३) आज्ञारुचि, (४) सूत्र-रुचि, (५) वीजरुचि, (६) श्रिभिगम रुचि, (७) विस्तार रुचि, (८) क्रिया रुचि, (९) संचेष रुचि, (१०) धर्मरुचि, —इन दस रुचियों से तरतम (हीनाविक) रूप में समकित की प्राप्ति होती है।
- (१७) जीव, श्रजीव, पुराय, पाप, श्रास्त्रव, संवर, निर्जरा, वंघ, वथा मोक्ष—इन ९ पदार्थों का यथार्थं रूप से जाति-स्मरणादि ज्ञान द्वारा जानकर श्रद्धान करना उसे 'निसर्ग रुचि सम्यक्तव' कहते हैं।
- (१८) जो पुरुष जिनेश्वरों द्वारा अनुभूत भावों को द्रव्य से, चेत्र से, काल से तथा भाव से स्वयमेव जातिस्मरणादि ज्ञान द्वारा जानकर, तत्त्वका स्वरूप ऐसा ही है—अन्यथा नहीं है, ऐसा श्रह्मा श्रद्धान करता है उसे 'निसर्गरुचि सम्य-क्ती' कहते हैं।

- (१९) केवली भगवान श्रयवा छत्तस्य गुरुश्रों द्वारा उपदेश सुन कर जो उपर्युक्त भावों का श्रद्धान करता है उसे 'उपदेश रुचि सम्यक्त्वी' कहते हैं।
- (२०) जो जीव राग, द्वेष, मोह श्रथवा श्रज्ञान रहित गुरू (श्रथवा महापुरुष ) की श्राज्ञा से तत्त्व पर रुचिपूर्वक श्रद्धा करता है उसे 'श्राज्ञारुचि सम्यक्त्वो' कहते हैं।
- (२१) जो जीव श्रंगप्रविष्ट श्रथवा श्रंगवाह्य सूत्र पढ़कर उनके द्वारा समिकत की प्राप्ति करता है उसे 'सूत्र रुचि सम्य-क्ती' कहते हैं।
- टिप्पणी—आचारांगादि अंगों को अंगप्रविष्ट कहते हैं, इनके सिवायः बाकी के सभी सूत्र अंगबाह्य कहलाते हैं।
- (२२) जिस तरह जल पर तेल की चूंद फैल जाती है और एक बोज के बोने से सैकड़ों हजारों बीजों की प्राप्ति होती है उसी तरह एक पद से या एक हेतु से बहुत से पद बहुत से हष्टांत और बहुत से हेतुओं द्वारा तत्त्व का श्रद्धान बढ़े और सम्यक्त्व की प्राप्ति हो तो ऐसे जीव को 'वीज रुचि सम्यक्त्वी' कहते हैं।
- (२३) जिसने ग्यारह अंग तथा दृष्टिवाद तथा इतर सभी सिद्धान्तों को अर्थ सिंहत पढ़कर सम्यक्त की प्राप्ति की हो उसे 'अभिगम रुचि सम्यक्ती' कहते हैं।
- (२४) ६ द्रव्यों के सब भावों को जिसने सब प्रमाणों तथा नयों से जानकर सम्यक्त की प्राप्ति की हो उसे 'विस्तार रुचि सम्यक्त्वी' कहते हैं।

- टिप्पण् प्रमाण के एक अंश को नय कहते हैं। नय अर्थात् विचारीं का वर्गी करण। उसके सात भेद हैं (१) नैगम, (२) संग्रह, (३) व्यवहार, (४) ऋज सृत्र, (५) शब्द, (६) समिमरूढ, (७) प्वंभ्रृत। प्रमाण के मुख्य दो एवं विस्तृत ४ भेद हैं:—(१) प्रत्यक्ष, (२) अनुमान (३) उपमान, (४) तथा आगम। यावन्मात्र पदार्थी के ज्ञान में नय तथा प्रमाण की आवश्यकता रहती है।
- (२५) सत्यदर्शन तथा ज्ञान पृर्वक, चारित्र, तप, विनय, पांच सिमिति च्यौर तीन गुप्तिच्यों त्रादि शुद्ध क्रियाएं करते हुए जो सम्यक्त्व प्राप्त करता है उसे 'क्रिया रुचि सम्यक्त्वी' कहते हैं।
- (२६) ऐसा जीव जो असत् मत, वाद अथवा दर्शन में फंसा नहीं है अथवा सत्य सिवाय अन्य किसी भी वाद को नहीं मानता है फिर भी वीतराग के प्रवचन में अति निपुण नहीं है। (अर्थान् वीतराग मार्ग की अद्धा यद्यपि शुद्ध है किन्तु विशेष पढ़ा लिखा नहीं है) उसे 'संचेष रुचि सम्य-क्सी' कहते हैं।
- (२७) जो जीव भगवान् जितेश्वर द्वारा प्ररूपित श्रास्तिकाय (द्रव्य), श्रुत (शास्त्र) वर्म तथा चारित्र का याथा तथ्य श्रद्धान करता है 'उसे धर्म रुचि सम्यवस्त्री' कहते हैं।
  - (२८) (१) परमार्थ (तत्त्व) का गुण-कीर्तन करना, (२) जिन महापुरुपों ने उस परमार्थ की सिद्धि की है उनकी सेवा करना, तथा (३) जो मार्ग से पतित होगये हैं,

ख्यथवा ख्रसत्य दर्शन या वाद में तिश्वास करते हैं ऐसे पुरुषों से दूर रहना।

इन तीन गुणों से सम्यक्त की श्रद्धा प्रकट होती है (श्रशीत इन गुणों को निभाने से सम्यक्त श्रद्धापूर्वक टिका रहता है)।

- (२९) सम्यक्तव विना सम्यक् चारित्र हो ही नहीं सकता आरे जहां सम्यक्तव होता है वहां चारित्र हो और न भी हो यदि सम्यक्तव और चारित्र की उत्पत्ति एक ही साथ हो तो उसमें सम्यक्तव की उत्पत्ति पहिली सममानी चाहिये।
- टिप्पग्री—सम्यवस्य यह चारित्र की पूर्ववर्ती रिथति है। यथार्थ जाने बिना आवरण करना केवल निरर्थंक है।
- (३०) दर्शन विना ( सम्यक्त रहित ) ज्ञान नहीं होता । ज्ञान के विना चारित्र के गुण नहीं होते और चारित्र के गुणों के विना ( कर्म से ) मुक्ति भी नहीं भिलती और कर्म से छुटकारा पाये विना निर्वाणगित ( सिद्धपद ) को भी प्राप्ति नहीं होती।
- (३१) नि:शंकित (जिनेश्वर भगवान के वचनों में शंका न करना), नि:कांक्षित (श्रसत्य मतो या सांसारिक सुखों की इच्छा न करना), निर्विचिकित्स्य (धर्म फल में संशय रहित होना), श्रमूढ़ दृष्टि (बहुत से मतमतांतरों को देखकर दिङमूढ़ न बने किन्तु श्रपनी श्रद्धा को श्रद्धा बनाये रक्खे,) उपबृंहा, (गुणी पुरुषों को देखकर उनके गुण की प्रशंसा करना श्रीर वैसे ही गुणी होने की

कोशिश करना), स्थिरोकरण (धर्म से शिथिल होते हुओं को पुनः धर्म मार्ग पर दृढ़ करना), वात्सल्य (स्वधर्म का दित करना और साधर्मियों के प्रति प्रेमभाव रखना), और प्रभावना (सत्य धर्म की उन्नित तथा प्रचार करना), ये छाठ गुण सम्यक्त्व के अंग हैं।

- (३२) प्रथम सामायिक चारित्र, दूसरा छेदोपस्थापनीय, तीसरा परिहार विज्ञुद्ध चारित्र, तथा चौथा सृहम संपराय चारित्र ।
- (३३) तथा पांचवां कपाय रहित यथाख्यात चारित्र (यह ग्यार-हवें या वारहवें गुणस्थानकवर्ती छद्मस्थ को तथा केवली को ही होता है। इस प्रकार कर्म को नाश करने वाले चारित्र के ५ भेद कहे हैं।
- टिप्पण्णि—पंच महात्रत रूप प्राथमिक भूमिका के चारित्र को सामां यिक चारित्र कहते हैं। वाद में सामायिक चारित्र काल को छेड़ (सीमोहंचन) करके जो पष्टा चारित्र धारण किया जाता है। उसे छेदोपस्थापना चारित्र कहते हैं। उच प्रकार के ज्ञान तथा तपश्चर्या प्रवंक नौ साधुओं के साथ डेढ़ वर्ष तक चारित्र पालना इसको परिहार विशुद्धि चारित्र कहते हैं और सूक्ष्म संयराय केवल सूक्ष्म कपाय वाले चारित्र को कहते हैं।
  - (२४) त्रान्तरिक तथा वाह्य ये दो भेद तप के हैं। वाह्य तथा त्रान्तरिक इन दोनों तपों के ६–६ भेद और हैं।
    - टिप्पाणी—तपश्चर्या का विदोप वर्णन जानने के दिये तीसवां अध्ययन पदो।

<sup>(</sup>३५) जीवात्मा झान से पदार्थों को जानता है, दर्शन से उन पर

श्रद्धा करता है, चारित्र से श्राते हुए कमें को रोकता है। श्रीर तप से पहिले के कमों का क्षय कर शुद्ध होता है।

(३६) इस प्रकार संयम तथा तप द्वारा पूर्व कर्मी को खपाकर सर्व दुःख से रहित होकर महर्षिजन शीव्र ही मोच गति प्राप्त क्रते हैं।

### ऐसा में कहता हूँ-

इस तरह 'मोत्तमार्गगिति' नामक श्रहाईसवाँ श्रध्ययन समाप्त हुत्रा।



## सम्यक्त पराक्रम

## सम्यग्दरीन की महिमा

38

किन्तु संसार में उसका उपयोग उदी उदी रीति किन्तु संसार में उसका उपयोग उदी उदी रीति से जुदे २ रूप में होता हुम्रा देखा जाताहै श्रोर उसी से जीवों की भूमिकाएं (श्रेणी) माल्म होती हैं। जो कोई प्राप्त शस्त्र का उपयोग मपनी रत्ता में न कर अपने ऊपर प्रहार करने में ही करता है वह मुखे है—महामुखे हैं, उसे बुद्धिमान कौन कहेगा? उसी तरह इस भवोदिध को पार कर जाने के सार्थन पास रखते हुए भी जो इसीमें इच जाता है उसे वाल जीव न करें तो क्या कहें?

ज्यों २ ऐसा वाज-भाव मिटता जाता है त्यों २ साथ ही साथ उसकी दृष्टि भी वदलती जाती है। इस दृष्टि को जैन के में एक विशिष्ट नाम दिया है और उसको समिकत दृष्टि हैं। यह दृष्टि प्राप्त कर जो कुछ भी पुरुपार्थ किया जाता के सच्चा पुरुपार्थ है, वहीं सच्चा प्राप्तम है।

यावनमात्र जीव मोत्त के साधक हैं। कौन ऐसा है जो दुःख़ से छूटना नहीं चाहता? कौन ऐसा है जिसे सुख प्रिय नहीं है ? यह अवस्था केवल मोत्त में ही प्राप्त होती है। इस-िलये भले ही जगत में असंख्य मत-मतान्तर हों, भले ही सब की मान्यताएं जुदी हों फिर भी दुःख का अन्त सभी चाहते हैं और वे प्रकारान्तर से मोत्त चाहते हैं—ऐसा कहनें में कोई अत्युक्ति नहीं है। मोत्तप्राप्ति ही सब का ध्येय है, उस ध्येय की प्राप्ति की भूमिका यह संसार है; उसमें भी मनुष्यभव की प्राप्ति उसकी साधना का विशेष उच्च स्थान है और यदि इस जन्म में प्राप्त साधनों का सुमाग में प्रयोग किया जाय तो साधक की वह अनन्तकालीन साधना सफल हो जाती है—वह अतृप्त पिपासा अमृत पान से तृप्त हो जाती है और मुक्ति-लद्मी स्वयमेव इसकी शोध करती हुई चली आती है। जहां सबल पराक्रम होता है वहां कौन सी अदि सिद्ध अलभ्य रहती है।

जैसे जीव भिन्न २ होते हैं वैसे ही उनके साधनों एवं प्रकृति में भी भिन्नता होती है इसिंजिये सम्यक्त पराक्रम के भिन्न २ साधन भिन्न २ रूप से यहां ७३ भेदों में कहे हैं जिनमें से कुछ तो सामान्य, कुछ विशेष श्रीर कुछ विशेषतर कठिन हैं। इनमें से श्रपने २ इष्ट साधनों को छांट कर प्रत्येक साधक को पुरुषार्थ में प्रयत्न तथा विचार करना श्रांत श्रावश्यक है।

सुधर्मस्वामी ने जम्बस्वामी से कहा: हे आयुष्मन् ! उन भगवान महावीर ने इस । प्रकार कहा था यह मैंने सुना है। यहां पर वस्तुतः अमण भगवान काश्यप महावीर प्रभु ने सम्यक्त्व पराक्रम नामक अध्ययन का वर्णन किया है।

जिनको सुन्दर रीतिः से सुन कर. उनपर विश्वास तथा श्रद्धा जाकर, (श्रद्धग विश्वास जाकर) उनपर रुचि जमाकर उनको प्रहण कर, उनका पालन कर, उनका शोधन, कीर्तन, तथा प्राराधन करके तथा (जिनेश्वरों की) प्राक्षानुसार पालन कर वहुत से जीव सिद्ध, वुद्ध भ्रौर मुक्त हुए हैं, परिनिर्वाण प्राप्त हुए हैं श्रौर उनने श्रपने सव दुःखों का श्रंत कर दिया है।

उसका यह श्रर्थ इस प्रकार क्रमसे कहा जाता है; यथा:-(१) संवेग (मोज्ञाभिलापा), (२) निवेंद (वेराग्य), (३) धर्मश्रद्धा, (४) गुरुसाधर्मिकसुश्रृषणा (महापुरुषों साधर्मियों की सेवा ), ( १ ) श्रालोचना (दोपों की विचारणा) (६) निन्दा ( अपने दोपों की निन्दा ), (७) गर्हा (अपने दोषों का तिरस्कार), (=) सामायिक ( श्रात्मभाव में लीन होने की किया), (९) चतुर्विशतिस्तव (चौवीस तीर्धकरीं की स्तुति ), (१०) वंदन, (११) प्रतिक्रमण (पाप का प्रायश्चित करनेकी क्रिया ), (१२) कायोत्सर्ग, (१३) प्रत्याख्यान ( त्याग की प्रतिशा करना ), ( १४ )स्तवस्तुतिमंगल ( गुणीजन की स्तुति ), (१४) काल प्रतिलेखना (समय निरीत्तण ), (१६) प्रायिश्वत्तकरण (प्रायिश्वत क्रिया ) (१७) क्तमापना, (१८) स्वाध्याय, (१९) वांचन, (२०) प्रति-प्रच्छना, (प्रश्नोत्तर), (२१) परिवर्तना (प्रभ्यास का पुन-रावर्तन ), (२२) भ्रानुप्रेत्ता (पुनः २ मनन करना ), (२३) धर्मकथा, (२४) शास्त्राराधना ( ज्ञानप्राप्ति ), (२४) वित्त की एकाव्रता, (२६) संयम, (२७) तप, (२८) व्यवदान (कर्म का त्तय ), (२६) सुखशाय (सन्तोप ), (३०) अप्रतिबद्धता (अनासिक ), (३१) एकांत भासन, रायन तथा स्थान का सेयन, (३२) विनियर्तना (पाप कर्म से निवृत्त होना), (३३) संभोग प्रत्याख्यान (स्वावलम्बन), (३४) उपधि प्रत्याख्यान, इंद अनावश्यक वस्तुश्री का त्याग श्रथवा वस्त, पात्र इत्यादि का

त्याग ), ( ३४ ) म्याहार प्रत्याख्यान, ( ३६ ) कषाय प्रत्याख्यान (३८) योग प्रत्याख्यान ( पाप किंवा मन, वचन, तथा काय की दुष्प्रवृत्ति रोकना ), (३८) शरीर का त्याग, (३६) सहायक की त्याग, (४०) भक्तप्रत्याख्यान, ( श्रनशन-श्रपना श्रन्तकाल श्राया जानकर श्राहार का सर्वथा त्यागं करना ), (४१) स्वभाव अत्याख्यान ( दुष्ट प्रकृतियों से निवृत्त होना ), (४२) प्रतिरूपता ( मन वचन तथा काय की एकता ), (४३) वैयावृत्य ( गुणीजन की सेवा ), (४४) सर्वगुणसम्पन्नता ( श्रात्मिक सब गुणों की प्राप्ति ), (४५) वीतरागता ( रागद्वेष से विरक्ति ), (४६) जमा, (४७) मुक्ति ( निलीभता ), (४८)सरलता (मायाचार का त्याग) (४१) मृदुता ( निरभिमानता ), (४०) भावसत्य ( शुद्ध अन्तः करण), (४१) करणसत्य (सची प्रवृत्ति), (४२) योगसत्य ( मन, वचन थ्रौर काय का सत्यरूप व्यापार ), (४३) मनो गुप्ति (मन का संयम), (४४) वचन गुप्ति (वचन का संयम), र्(४४)काय गुप्ति (काय का संयम), (४६) मनः समाधारणा (मन को सत्य में एकात्र करना ) (४७) वाक् समाधारणा (योग्य मार्ग में वचन का उपयोग ), (४०) काय समाधारणा (केवल सत्याचरण में शरीर की प्रवृत्ति करना), (४१) ज्ञानसम्पन्नता ( ज्ञान की प्राप्ति ), (६०) दर्शन सम्पन्नता ( सम्यक्तव की प्राप्ति ।(६१) चारित्र सम्पन्नता ( शुद्ध चारित्र की प्राप्ति ), (६२) अोत्रेन्द्रिय निप्रह (कान का संयम ), (६३) ब्रांख का संयम, /ईंध) घ्रागोन्द्रय (नाक का) संयम, (ईध) जीभ का संयम, र्६६) रूपर्शेन्द्रिय का संयम, (६७) क्रोध विजय, (६८) मान विजय, (६१) माया विजय, (७०) लोभ विजय, (७१) रागद्वेष तथा मिथ्यादर्शन (खोटे श्रदान) का विजय, (७२) शैलेशी (मन, वचन के भोगों को रोकना, पर्वत जैसी श्रडोल-श्रकंप स्थिति का प्राप्त होना ), तथा ( ७३ ) श्रकर्मता (कर्म रहित श्रवस्था )।

## भगवान वोलेः—

(१) शिष्य पूंचता है कि—हे पूज्य ! संवेग ( मुमुखुता ) से जीवात्मा क्या प्राप्त कर सकता है ? ( कौन से गुण को प्राप्त होता है ) ? गुरु बोले:—हे भद्र ! संवेग से श्रनुत्तर धर्मश्रद्धा जागृत होती है श्रोर उस श्रपूर्व श्रात्मश्रद्धा से शीव ही वेराग्य दःवत्र होता है श्रीर वह वैराग्य अनंता-नुवंधी क्रोध, सान, माया श्रौर लोभ का नाश करता है। ( इस समय कपायों का उपशम, क्षय ऋथवा चयोपशम-इन तीनों में से योग्यतानुसार कोई एक श्रवस्था होती है )। ऐसा जीवात्मा नवीन कमीं को नहीं वांधता श्रौर कर्मेयंथन का निमित्त कारण मिध्याल की शुद्धि कर सम्य-क्तव का श्राराधक होता है। सम्यक्त की उच प्रकार को विशुद्धि होने ( चायिक सम्यक्त की उच स्थिति ) से कोई कोई जीव तद्भवमोक्षगामी होते हैं श्रीर जो उसी जनम में मोच में नहीं जाते वे त्रात्मविशुद्धि के कारण तीसरे जनम में तो श्रवश्य मोक्षगामी होते हैं।

टिप्पर्गा — क्षायिक सायादृष्टि जीव संसार में ३ भव से अधिक भव नहीं करते।

(२) हे पूच्य ! जीवात्मा को निर्वेद (निरासक्ति ) से कीन कीन गुण प्राप्त होते हैं।

> गुर्ह ने कहा—हे भद्र ! निर्वेद से यह जीवात्मा देव, मनुष्य तथा पशु संबंधी समस्त प्रकार के काम-भोगों से शीत्र ही श्रासिक रहित हो जाता है श्रीर

इस कारण सब विषयों से विरक्त हो जाता है। सब विषयों से विरक्त हुन्ना वह समस्त न्नारम्भ (पापिक्रया) का परित्याग कर देता है। न्नारंभ का परित्याग कर वह भवपरंपरा का नाश क्रमपूर्व क कर डालता है न्नोर मोच-मार्ग पर गमन करता है।

र(३) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य! धर्मश्रद्धा, से जीव को क्या फ्ल प्राप्त होते हैं ?

गुरु ने कहा:—हे भद्र ! धर्मश्रद्धा होने से सातावेदनीय ( कर्म से प्राप्त हुए ) सुख मिलने पर भी वह उसमें
लिप्त नहीं होता है श्रीर वह वैराग्यधर्म को प्राप्त होता है ।
वैराग्यधर्म को प्राप्त हुन्ना वह गृहस्थाश्रम को छोड़ देता
है । गृहस्थाश्रम को छोड़ कर वह श्रग्णगार (त्यागी)
धर्म को धारण कर शारीरिक तथा मानसिक छेदन, भेदन,
संयोग तथा वियोग जन्य दुःखों का नाश कर देता है (नूतन
कर्मवंधन से निवृत्त होकर पूर्वकर्म का क्षय कर डालता है)
श्रीर श्रव्यावाध (वाधारहित) मोक्षसुख को प्राप्त होता है ।
(४) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! गुरुजन तथा साधर्मीजनों की
सेवा करने से जीव को क्या फल प्राप्त होते हैं ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! गुरुजन श्रौर साधर्मायों की सेवा करने से सबी विनय ( मोक्ष के मूल कारण ) की प्राप्ति होती है । विनय की प्राप्ति से सम्यक्त को रोकने—वाले कारणों का नाश होता है श्रौर उसके द्वारा वह जीव नरक, पशु, मनुष्य, तथा देवगित सम्वन्धी दुर्गित को श्राप्त होता है श्रौर जगत में वहुमान कीर्ति को प्राप्त होता

है तथा अपने अनेक गुणों से शोभित होता है। सेवा-भक्ति के अपने अपूर्व साधन द्वारा वह मनुष्य तथा देव-गति को प्राप्त करता है; मोत्त तथा सद्गति के मार्ग (ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र) को विद्युद्ध वनाता है अर्थात् विनय प्राप्त होते ही वह सर्व प्रशस्त कार्यों को साथ लेता है और साथ ही साथ दूसरे जीवों को भी उसी मार्ग में प्रेरित करता है।

(५) शिष्य ने पूंछा—हे पूच्य ! श्रालोचना करने से जीवा-स्मा को क्या फल मिलता है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! आलोचना करने से जीवातमा; माया, निदान तथा मिथ्यात्व (असद् दृष्टि)—इनः
तीनों शस्यों को, जो मोचमार्ग में विश्वह्म हैं तथा संसार
वंयन के कारण हैं उनको दूर करता है और ऐसा कर
वह अलभ्य सरलता को प्राप्त कर लेता है। सरल जीवः,
कपटरिहत हो जाता है और इससे ऐसा (सरल) जीव
स्तीवेद अथवा नपुंसकवेद का वंथ नहीं करता और यदि
कदाचित उनका पूर्व में वंथ होचुका हो तो उसका भी
नाश कर डालता है।

टिप्पर्णा—खीवेद अर्थात् वे कर्मश्रकृति जिनसे स्त्री का लिंग तथा शरीर मिलता है।

(६) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य! आत्मनिंदा से जीव को क्या फल मिलता है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! आत्मदोषों की आलोचनाः करने से पश्चान्तापरूपी भट्टी सुलगती है और वह पश्चा-

त्तभ्र की भट्टी में समस्त दोषों को डाल कर वैराग्य प्राप्त करता है। ऐसा विरक्त जीव अपूर्वकरण की श्रेणी (क्षपक-श्रेणी) प्राप्त करता है और क्षपकश्रेणी प्राप्त करनेवाला जीव शीव ही मोहनीय कमें का नाश करता है।

टिप्पणी—कर्मों का सविस्तार वर्णन जानने के छिये तेतीसवां भध्य-यन पढ़ो।

(७) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य! गही (त्र्रात्मिनदा) करने से जीव को क्या फल मिलता है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! गर्ही करने से आत्मनम्रता की प्राप्ति होती है और ऐसा आत्मनम्र जीव; अप्रशस्त कर्मबंधन के कारणभूत अशुभ योग से निवृत्त होकर शुभ-योग को प्राप्त होता है। ऐसा प्रशस्त योगी पुरुष अण-गार धर्म धारण करता है और अणगारी होकर वह अन-न्त आत्मधातक कर्मपर्यायों का समूल नाश करता है।

(८) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! सामायिक करने से जीव को क्या फल मिलता है ?

गुरु ने कहा — हे भद्र ! सामायिक करने से विराम ( श्रात्मसंतोष ) की प्राप्ति होती है ।

(९) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! चौवीस तीर्थकरों की स्तुति. करने से जीव को क्या फल मिलता है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! चौवीस तीर्थकरों की स्तुति करने से श्रात्मदर्शन की विशुद्धि होती, जाती है।

टिप्पाणी--- मनुष्य जैसा ध्यान किया करता है वैसा ही उसका आन्तरिक - वातावरण यन जाता है और अन्त में वह वैसा ही हो जाता है।

(१०) शिष्य ने पृंछा—हे पृच्य ! वंदन करने से जीव को क्या फल मिलता है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! वंदन करने से जीव ने यदि नीचगोत्र का वंध भी किया हो तो वह उसको छेद कर ऊँच गोत्र का वंध करता है (अर्थात् नीच वातावरण में पैदा न होकर उच वातावरण में पैदा होता है) और सौभाग्य और आज्ञा का सफल सामर्थ्य को प्राप्त करता है (वहुत से जीवों अथवा समाज का नेता वनता है) और दाक्षिणयभाव (विश्ववह्नभता) को प्राप्त होता है।

(११) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! प्रतिक्रमण करने से जीव को क्या फल मिलता है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! प्रतिक्रमण के द्वारा जीवात्मा प्रहण किये हुए त्रवों के दोपों को दूर कर सकता है । ऐसा शुद्ध त्रतथारी जीव हिंसादि के आस्रव से निवृत्त होकर त्राठ प्रवचन मातात्रों में सावधान होता है और विशुद्ध चारित्र को प्राप्त होकर संयमयोग से त्रालग न हो कर त्राजनम संयम में समाधिपूर्वक विचरता है।

(१२) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! कायोत्सर्ग करने से जीवको क्या फल मिलता है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! कायोत्सर्ग से भूत तथा वर्तमान काल के दोपों का प्रायिश्वत कर जीव शुद्ध बनता है श्रीर जैसे भारवाहक ( कुली ) बोक उतरने से शान्तिपूर्वक विचरता है वैसे ही ऐसा जीव भी चिंता-रहित होकर प्रशस्त ध्यान में सुखपूर्वक विचरता है।

(१३) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! प्रत्याख्यान करने से जीव को क्या फल मिलता है ?

गुरु ने कहा,—हे भद्र ! प्रत्याख्यान करनेवाला जीव आते हुए नये कर्मों को रोक देता है कर्मों के रोध होने से इच्छाओं का रोध होता है । इच्छारोध होनेसे सर्व पदार्थों में वह तृष्णा रहित होजाता है और तृष्णारहित जीव परम शान्ति में विचरता है ।

(१४) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! स्तवस्तुतिमंगल से जीव को किसकी प्राप्ति होती है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! स्तवस्तुतिमंगल से जीव ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र रूपी बोधिलाभ को प्राप्त होता है श्रीर ऐसा बोधिलब्ध जीव देहान्त में मोन्तगामी होता है श्रथवा उच देवगित (१२ देवलोक, नव प्रैवेयक तथा ५ श्रकुत्तर विमान) की श्राराधना (प्राप्ति) करता है।

(१५) शिष्य ने पूंछा — हे पूज्य ! स्वाध्यायादि काल के प्रति-लेखन से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा – हे भद्र ! ऐसे प्रतिलेखन से जीवात्मा ज्ञानावरणीय कर्म को नष्ट कर डालता है ।

(१६) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! प्रायश्चित्त करने से जीव को क्या प्राप्ति होती है ।

गुरु ने कहा—हे भद्र! प्रायश्चित करने वाला जीव पापों की विशुद्धि करता है और त्रत के अतिचारों (दोषों) से रहित होता है और शुद्ध मन से प्रायश्चित्त प्रहण कर कल्याण के मार्ग और उसके फल की विशुद्धि करता है और वह क्रम से चारित्र तथा उसके फल (मोच) को प्राप्त कर सकता है।

(१७) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! चमा धारण करने से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा: —हे भद्र! क्षमा से चित्त श्राह्मादित होता है श्रीर ऐसा श्राल्हादित जीव; उगल के यावन्मात्र जीवों (प्राणी, भूत, जीव तथा सत्व इन चारों) के प्रति मैत्रीभाव पैदा कर सकता है श्रीर ऐसा विश्वमित्र जीव; अपने भाव को विशुद्ध वनाता है श्रीर भावविशुद्धि-वाला जीव श्रन्त में निर्भय हो जाता है।

टिप्पाणि—दूसरों के दोषों तथा भूलों पर निगाह न डालने से चित्त प्रसन्न रहता है और इस सतत चित्तप्रसन्नता से विशुद्ध प्रेम विश्व-पर प्रकट होता है। न वह किसी को भय देता है और न उसे ही किसी से भयमीत होना पड़ता है।

(१८) (शिष्य ने पूंछा) हे पूज्य! स्वाध्याय करने से जीव को व्या लाभ है ?

गुरु ने कहा — हे भद्र ! स्वाध्याय करने से ज्ञानावर-ग्रीय कर्म का चय होता है । (१९) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ? वांचन से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु से कहा — हे भद्र ! वांचन से कर्मों की निर्द्धरा होती है और सूत्रप्रेम होने से ज्ञान में वृद्धि होती है और ज्ञानप्राप्ति होने से तीर्थंकर भगवानों के सत्य धर्म का अवलंबन मिलता है और सत्यधर्म का सहारा मिलने से कर्मों की निर्दा कर आत्मा कर्मरहित हो जाता है।

टिप्पग्गि—वांचन में स्ववांचन (अपने आप पढ़ना) तथा अध्ययन (किसी दूसरे के पास जाकर पढ़ना) इन दोनों का समावेश होता है।

(२०) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! शास्त्रचर्चा करने से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! जो जीव शास्त्रचर्चा करता है वह महापुरुषों के सूत्रो तथा उनके रहस्य इन दोनों को समक्त सकता है। सूत्रार्थ का जानकार जीव शीघ ही कांक्षामोहनीय कर्म का चय कर देता है। (यहां कांचा-मोहनीय का अर्थ चारित्रमोहनीय है)

(२१) शिष्य ने पूंछा:—हे पूज्य ! सूत्रपुनरावर्तन करने से जीव को क्या लाभ है।

गुरु ने कहा:—हे भद्र ! जो जीव सूत्रपुनरावर्तन (पढ़े हुए पाठों का पुनरावर्तन ) करता है उसको अपने भूले हुए पाठ फिर याद हो जाते हैं और ऐसी आत्मा को अन्तरलिंध (शक्षरों का स्मरण) तथा पदलिंध। (पदों का स्मरण) होता है।

(२२) (शिष्य ने पृंछा: — ) हे पृत्य ! घानुप्रेक्षा करने से जीव को क्या लाभ हे ?

गुरु ने कहा:—है भद्र! जो अनुप्रेचा (तत्त्व का पुनः २ चिन्तवन) करता है वह आयुष्य कर्म के सिवाय सात कर्मों का गाढ़ बंधनों से बंधी हुई कर्मप्रकृतियों को शिथिल बनाता है। यदि वे लॅबी स्थिति की हों तो वह उन्हें खपाकर थोड़ी स्थिति की बना देता है। तीत्र रस (विपाक) की हों तो उन्हें कम रस की बना डालता है। वहुप्रदेशी हों तो उनको अल्पप्रदेशी बना डालता है। कदाचित आयुष्य कर्म का बंध हो और न भी हो (तद्भव मोचगामी हो) ऐसे जीव को असाता बेदनीय कर्म का बंध नहीं होता और वह अनादि अनंत दीर्घकाल से चले आते हुए संसारहर्पा अरएय (वन) को शीव्र ही पार होजाता है।

(२३) शिष्य ने पृंद्धाः—हे पृज्य ! वर्मकथा कहने से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! घर्मकथा कहने से निर्जरा होती है श्रीर जिनेश्वर भगवानों के प्रवचनों की प्रभावना होती है श्रीर प्रवचनों की प्रभावना से भविष्यकाल में वह जीव केवल शुभक्रमों का ही वंच करता है ( श्रशुभ-फर्मों का श्रास्त्र रक जाता है )।

(२४) शिष्य ने पूँद्धाः—हे पूज्य! सूत्रसिद्धान्त की त्राराधना में जीव को क्या लाभ है ? गुरु ने कहा:—हे भंद्र ! सूत्र की श्राराधना करने से जीवात्मा का श्रज्ञान दूर होता है श्रीर श्रज्ञानरहित जीव कभी भी कहीं पर भी दु:ख नहीं पाता है।

(२५) शिष्य ने पूंछा:—हे पूज्य! मन की एकाप्रता से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा:—हे भद्र ! मन की एकायता से जीव अपने अपने वित्तवृत्ति का निरोध करता है ( मन को अपने विश्व में रखता है )।

(२६) शिष्य ने पूंछा:—हे 'पूज्य'!' संयमधारण करने से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहाः—हे भद्र ! जो जीव संयमधारणः करता है उसे अनास्रवत्वः ( त्राते हुए कर्मों का वंघः होना ) प्राप्त होता है ।

(२७) शिष्य ने पूँछा:—हे पूँच ! शुद्धतप करने से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा: —हे भद्र ! शुद्धतप करने से जीवात्मा श्रपने पूर्वसंचित कर्मों का चय कर मोक्षलक्ष्मी की प्राप्ति करता है ।

(२८) शिष्य ने पूंछा:—हे पूच्य ! सर्व कर्मों के विखरने से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा:—है भद्रे! कमों के विखर जाने से जीवात्मा सर्व प्रकार की क्रियात्रों से रहित हो जाता है स्रोर ऐसा जीव ही अन्त में सिद्ध, बुद्ध, तथा मुक्त होकर

द्यनन्तशांति को प्राप्त होता है त्यौर सव दुःखों का त्र्यन्त कर देता है।

(२९) शिष्य ने पूंछा—हे पूच्य ! विषयजन्य सुखों से दूर रहकर संतोषी जीवन विताने से क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा:—हे भद्र! संतोपीजीव व्याकुलता का नाश कर दंता है व्याकुलतारिहत जीव शांति का अनुभव करता है और शांतपुरुप ही स्थितवृद्धि होता है और ऐसा स्थितवृद्धि जीव हर्ष, विपाद अथवा शोकरिहत होकर चारित्रमोहनीय कमों का क्षय करता है।

टिप्पणीः-अत्मा को जो कमें संयम धारण नहीं करने देते उसे चारित्र-मोहनीय कमें कहते हैं।

(३०) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! (विषयादि के) अप्रतिवंध से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! जो जीव विषयादि के वंधनों से अप्रतिबद्ध रहता है उसे असंगता (आसक्ति-हीनता) प्राप्त होती है। असंगता से उसे चित्त की एकाप्रता प्राप्त होती है और उससे वह जीव अहोरात्र किसी भी वस्तु में न वंधकर एकान्त शान्ति को प्राप्त होता है और आसक्तिरहित होकर विचरता है।

(३१) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! एकान्त (स्त्री इत्यादि संग रिहत) स्थान, श्रासन तथा शयन से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा:—हे भद्र ! एकान्तसेवन से चारित्र का रचण होता है और गुद्ध चरित्रधारी जीव रस्रासिक छोड़कर चारित्र में निश्चल बनता है। इस प्रकार एकान्तसेवी जीव श्राठों कर्मों के वंघनों को तोड़ कर श्रन्त में मोच लाभ करता है।

(३२) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! विषयों की विरक्ति से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! विषयविरक्त जीवातमा के नवीन कमों का बंध नहीं होता है और पूर्वसंचित कमों का क्षय होता है और कमों के चय होने से चार गतिरूपी इस संसार अटवी को वह पार कर जाता है।

(३३) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! संभोग के प्रत्याख्यान से जीव को क्या लाभ है ?

गुरू ने कहा—हे भद्र! संभोंगों के प्रत्याख्यानसे जीव का परावलंबनपन छूट जाता है और वह स्वावलम्बी होता है। ऐसे स्वावलंबी जीव की योग प्रयुत्ति उत्तम अर्थ वाली होती है। उसे आत्मस्वरूप की प्राप्ति होती है और उसीमें उसे सन्तोष रहता है; दूसरी किसी भी वस्तु के लाभ की वह आशा नहीं करता। कल्पना, स्पृद्दा, प्रार्थना तथा अभिलाषा इनमें से वह एक भी नहीं करता और इस प्रकार वह अस्पृद्दी—अनिभलाषी होकर उत्तम प्रकार को सुखशय्या (शान्ति) को प्राप्त होकर विचरता है।

टिप्पणीः—संयमियों के पारस्परिक व्यवहार को, संभोग' कहते हैं। ऐसे मुनि को संभोग (अति परिचय) से दूर रहकर निर्रोप रहना चाहिये। (३४) शिष्य ने पृंद्या—हे पृष्य ! उपिष (संयमी के उपकरणों ) का पश्चकवाण करनें से जीव को क्या लाभ है ।

गुरु ने कहा—हे भद्र ! उपिध (, संयमी के उप-करण) के प्रत्याख्यान से जीव उनको उठाने, रखने अथवा रचा करने की चिन्ता से मुक्त होता है और उपिध-रहित जीव निस्पृदी ( स्वाध्याय अथवा ध्यान चिन्तन में निश्चन्त ) होकर उपिध न मिलने से कभी दुःखीः नहीं होता।

(३५) शिष्य ने पृंद्धा—हे पूड्य ! सर्वथा श्राहार के त्याग से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! सर्वथा आहार त्याग करने, की योग्यतावाला जीव आहार त्याग से जोवन की लालसा से छूट जाता है और जीवन की लालसा से छूटा हुआ जीव भोजन न मिलने से कभी भी खेदिखन नहीं होता।

(३६) शिष्य ने पृंछा—हे पूज्य ! कपायों के त्याग से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! कपायों के त्याग से जीव को वीतराग भाव पैदा होता है और वीतराग भाव प्राप्त जीव के लिये मुखदुःख सब समान हो जाते हैं।

(३७) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! योग ( मन, वचन, काय की प्रवृत्ति ) के त्याग से जीवात्मा को क्या लाम है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! योग के त्याग से जीव अयोगी (योग की प्रयुत्ति रहित ) हो जाता है और ऐसा अयोगी जीव तिश्चय से नये कर्मी का बंध नहीं करता है और पूर्वसंचित कर्मी का चय कर डालता है।

(३८) शिष्य ने पूँछा —हे पूज्य! शरीर त्यागने से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र! शरीर त्यागने से सिद्ध भगवान के अतिशय (उच्च) गुणभाव को प्राप्त होता है श्रीर सिद्ध के अतिशय गुणभाव को प्राप्त होकर वह जीवात्मा लोकाम में जाकर परमसुख को प्राप्त होता है अर्थात् सिद्ध (सर्व कर्मों से विसुक्त) होता है।

(३९) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य ! सहायक के त्याग से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! सहायक का त्याग करने से जीवात्मा एकत्वभाव को प्राप्त होता है और एकत्वभाव प्राप्त जीव अल्पकषायी, अल्पक्टेशी और अल्पभाषी होकर संयम, संवर और समाधि में बहुत दृढ़ होता है।

(४०) शिष्य ने पूँछा — हे पूज्य ! आहार त्यागं की तपश्चर्या करनेवाले जीव को क्या लाभ होता है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! त्राहार त्याग की तपश्चर्या करनेवाला जीवात्मा त्रापने त्रानशन द्वारा सैंकड़ो भवों का नाश कर देता है ( श्रुट्प संसारी होता है )।

(३४) शिष्य ने पृंद्धा—हे पृष्य ! उपिय (संयमी के उपकरणों ) का पश्चकाण करने से जीव को क्या लाभ है ।

गुरु ने कहा—हे भद्र! उपिथ (संयमी के उप-करण) के प्रत्याख्यान से जीव उनको उठाने, रखने अथवा रचा करने की चिन्ता से मुक्त होता है और उपिथ-रहित जीव निस्पृही (स्वाध्याय अथवा ध्यान चिन्तन में निश्चिन्त) होकर उपिथ न मिलने से कभी दुःखीं नहीं होता।

(३५) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! सर्वथा छाहार के त्याग से जीव को क्या लाभ है ?

गुर ने कहा—हे भद्र ! सर्वथा आहार त्याग करने की योग्यतावाला जीव आहार त्याग से जोवन की लालसा से छूट जाता है और जीवन की लालसा से छूटा हुआ जीव भोजन न मिलने से कभी भी खेदिसका नहीं होता।

(३६) शिष्य ने पृंछा—हे पृज्य ! कपायों के त्याग से जीव को क्या लाभ है ?

> गुर ने कहा—हे भद्र! कपायों के त्याग से जीव को वीतराग भाव पैदा होता है और वीतराग भाव प्राप्त जीव के लिये मुखदु:ख सब समान हो जाते हैं।

(३७) शिष्य ने पूंछा—हे पूच्य ! योग ( स्न, वचन, काय की प्रवृत्ति ) के त्याग से जीवात्मा को क्या लाम है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! योग के त्याग से जीव अयोगी (योग की भद्यति रहित ) हो जाता है और ऐसा त्रयोगी जीव निश्चय से नये कर्मों का बंध नहीं करता है श्रीर पूर्व संचित कर्मों का च्रय कर डालता है।

(३८) शिष्य ने पूँछा —हे पूज्य! शरीर त्यागने से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र! शरीर त्यागने से सिद्ध भगवान के अतिशय ( उच ) गुणभाव को प्राप्त होता है और सिद्ध के अतिशय गुणभाव को प्राप्त होकर वह जीवात्मा लोकाय में जाकर परमसुख को प्राप्त होता है अर्थात् सिद्ध ( सर्व कमों से विमुक्त ) होता है।

(३९) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य ! सहायक के त्याग से जीव को क्या लाभ है ?

ं गुरु ने कहा—हे भद्र! सहायक का त्याग करने से 'जीवात्मा एकत्वभाव को प्राप्त होता है और एकत्वभाव प्राप्त जीव अल्पकषायी, श्रल्पक्टेशी श्रीर श्रल्पभाषी होकर संयम, संवर श्रीर समाधि में बहुत हुढ़ होता है।

(४०) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य ! ऋहार त्यागं की तपश्चर्या करनेवाले जीव को क्या लाभ होता है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! त्राहार त्याग की तपश्चर्या करनेवाला जीवात्मा त्रापने त्रानशन द्वारा सेंकड़ो भवों का नाश कर देता है ( श्रुह्प संसारी होता है )।

(४१) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य! सर्व योगावरोध किया करने से जीव को क्या लाभ है ? गुरु ने कहा—हे भद्र! वृत्ति मात्र त्याग से यह जीवात्मा अनिवृत्तिकरण को प्राप्त होता है। अनिवृत्ति-प्राप्त जीव अणगार होकर केवलज्ञानी होता है और वाद में चार अघातियां कमों (वेदनीय, श्रायु, नाम श्रीर गोत्र) का नारा कर डालता है। वाद में सिद्ध, वुद्ध और मुक्त होकर अनन्त शान्ति का उपभोग करता है।

(४२) शिष्य ने पूँछा — हे पूज्य ! प्रतिरूपता (श्रादर्शता—स्थिवर-कल्पी की श्रान्तर तथा वाह्य उपाधिरहित दशा ) से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरू ने कहा—हे भद्र ! प्रतिरूपता से जीवातमा लघुताभाव को प्राप्त होता है श्रीर लघुताप्राप्त जीव अप्रमन्त रूप से प्रशस्त तथा प्रकट चिन्हों को घारण करता है श्रीर ऐसा प्रशस्त चिन्ह धारण करनेवाला निर्मल सम्यक्ती होकर समिति पालन करता है तथा सव जीवों का विश्वस्त जितेन्द्रिय तथा विपुल तपस्त्री वनता है।

(४३) शिष्य ने पूँछा- हे पूज्य! सेवा से जीव को क्या लाभ है?

गुरु ने कहा—हे भद्र! सेवा से जीवातमा तीर्थद्वर नाम गोत्र का वंघ करता है।

(४४) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य ! सर्व गुण प्राप्त करने से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! ज्ञानादि सर्व गुगा प्राप्त होने पर संसार में पुनरागमन नहीं होता है और पुनरागमन न

होने से वह जीवात्मा शारीरिक तथा मानसिक दुःखों से मुक्त होता है।

(४५) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य ! वीतराग भाव धारण करने से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा — हे भद्र ! वीतराग पुरुष स्नेहवंधनों का नाश कर देता है तथा प्रनोज्ञ एवं अपनोज्ञ, शब्द, रूप, गंध, रस, स्पर्श इत्यादि विषयों में विरक्त हो जाता है।

टिप्पग्तिः—वीतरागता यहां केवल वैराग्यस्चक है।

(४६) शिष्य ने पूँछा —हे पूच्य! समा धारण करने से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा — हे भद्र ! चमा धारण करने से जीव विकट परिषहों को जीत लेने की क्षमता प्राप्त करता है।

((४७) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य ! निर्लोभता से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा हे भद्र ! निर्लोभी जीव अपरियही होता है और उन कष्टों से बच जाता है जो धनलोछपी पुरुषों को सहने पड़ते हैं । निर्लोभी जीव ही निराकुल रहता है।

(४८) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य । निष्कपटता से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! निष्कपटता से जीव को मन, वचन श्रौर काय की सरलता प्राप्त होती है। ऐसा सरल पुरुष किसी के साथ भी प्रवंचना (ठगाई) नहीं करता है श्रौर ऐसा पुरुष धर्म का श्राराधक होता है।

- (४९) शिष्य ने पूँछा—हे पूष्य ! मृहुता से जीव को क्या लाभ है ?

  गुरु ने कहा—हे भद्र ! मृहुता से जीव द्यभिमानरिह्त हो जाता है ख्रीर वह कोमल मृहुता को प्राप्त कर
  खाठ प्रकार के मदरूपी शब्ज का संहार कर सकता है।
- टिप्पर्गाः—जाति, कुछ, वह, रूप, तप, ज्ञान, छाभ तथा ऐखर्य ये ८ मद के स्थान हैं।
- (५०) शिष्य ने पूँछा—हे पृत्य ! भावसस्य ( शुद्ध ऋंतःकरण ) सं जीव को क्या लाभ है ?

गुफ ने कहा—हे भद्र ! भावसत्य होने से हृदय-विज्ञुद्धि होती है और ऐसा जीवात्मा ही अईन्त प्रभु द्वारा निरूपित धर्म की आराधना कर सकता है। धर्म का आराधक पुरुप ही लोक परलोक दोनो को साध सकता है।

(५१) शिष्य ने पूँछा — हे पूज्य ! करणसत्य से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! करणसत्य (सत्य प्रवृत्ति करने ) से सत्यिक्रया करने की शक्ति पैदा होती है श्रीर सत्य प्रवृत्ति करनेवाला जीव जैसा वोलता है वैसा ही करता है।

(५२) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य! योगसत्य से जीव को क्या जाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! सत्ययोग से योगों की शुद्धि होती है।

टिप्पर्शाः—योग अर्थात् मन, वचन और काय की प्रवृत्ति ।

(५३) शिष्य ने पूँछा— हे पूज्य! मनोगुप्ति से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! मन के संयम से जीव को एकाप्रता की प्राप्ति होती है और ऐसा एकाप्र मानसिक लिब्बजीव ही संयम की उत्तम प्रकार से आराधना कर सकता है।

(५४) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य । वचन संयम से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र । वचनसयम रखने से जीवात्माः विकार रहित होता है श्रौर निर्विकारी जीव ही श्राध्यात्मिक योग के साधनों द्वारा वचन सिद्धि युक्त होकर विचरता है ।

((५५) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य ! काय के संयम से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! कायसंयम से संवर (कर्मों का रोध ) होता है श्रोर उससे कायलिंध प्राप्त होती है श्रोर उसके द्वारा जीव पाप प्रवाह का निरोध कर सकता है।

६(५६) शिष्य ने पूँछा — हे पूच्य ! मन को सत्यमार्ग (समाधि) में स्थापने से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! मन को सत्यमार्ग (समाधि) में स्थापित करने से एकायता पैदा होती है और एकाय-जीव ही ज्ञान की पर्यायों (मित, श्रुत आदि ज्ञानों तथा अन्य शक्तियों) को प्राप्त होता है। ज्ञान पर्यायों की

प्राप्ति से सम्यक्त्व की शुद्धि होती है श्रीर उसके मिध्यात्व का नाश होता है।

(५७) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य ! वचन को सत्यमार्ग में स्थापितः करने से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भट ! वचन को सत्यमार्ग में स्थापित करने से जीव श्रपने बोधि सम्यक्त्य की पर्यायों को निर्मल किया करता है और सुलभ बोधि को प्राप्त होकर दुर्लभ बोधित्व को दूर करता है।

(५८) शिष्य ने पूँछा—हे पूज्य! काय को संयम में स्थापित करने से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! काय को सत्यभाव से संयम
में स्थापित करने से जीव के चारित्र की पर्थायें निर्मल
होती हैं श्रीर चारित्रनिर्मल जीव ही यथाख्यात चारित्र की
साधना करता है। यथाख्यात चारित्र की विशुद्धि कर वह
चार घातिया कर्मी (ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय
श्रीर श्रन्तराय) को नाश कर डालता है श्रीर वाद में वह
जीव शुद्ध, बुद्ध, मुक्त होकर श्रनन्त शान्ति का भोग करता
है श्रीर दु:खों का श्रन्त कर देता है।

(५९) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! ज्ञानसंपन्नता से जीन को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! ज्ञानसंपन्न जीव यावनमात्र पदार्थों का यथार्थ (सचा) भाव जान सकता है श्रीर यथार्थ भाव जाननेवाला जीव चतुर्गतिसय इस संसार-

रूपी अटवी में कभी दुःखी नहीं होता। जैसे डोरा (धागा) वाली सुई खोती नहीं है वैसे ही ज्ञानीजीव संसार में पथ भ्रष्ट नहीं होता और ज्ञान, चारित्र, तप तथा विनय के योग को प्राप्त होता है तथा स्व-पर दर्शन को बराबर जान कर असत्य मार्ग में नहीं फँसता।

(६०) शिष्य ने पृंद्या—हे पूज्य ! दर्शनसंपन्नता से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! दर्शनसंपन्न जीव संसार के मूल कारण रूपी श्रज्ञान का नाश करता है। उसकी ज्ञानज्योति कभी नहीं बुमली श्रीर उस परम ज्योति में श्रेष्ठ ज्ञान तथा दर्शन द्वारा श्रपनी श्रात्मा को संयोजित कर यह जीव सुन्दर भावनापूर्वक विचरता है।

(६१) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! चारित्रसंपन्नता से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! चारित्रसंपन्नता से यह जीव शैलेशी (मेरु जैसा निश्चल श्रद्धान) भाव को उत्पन्न करता है श्रीर ऐसा निश्चल भाव प्राप्त ध्रणगार श्रवशिष्ट चार कमों का चयकर सिद्ध, बुद्ध, मुक्त होकर श्रनन्त शान्ति का उपभोग करता है श्रीर समस्त दुःखों का श्रन्त कर देता है।

(६२) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! श्रोत्रेन्द्रियनिमह से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! ओनेन्द्रियनियह करने से यह नीव सुन्दर श्रमुन्दर शन्दों में रागद्वेपरिहत होकर वर्तता है श्रीर ऐसा रागद्वेपनिवर्तित श्रम्मार कर्मवंघ से सर्वथा मुक्त रहता है तथा पूर्व संचित कर्मों को भी खपा डालता है।

(६३) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य! चक्षुसंयम से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! चक्षु ( श्रांख ) संयम से यह जीव सुरूप किंवा कुरूप दृश्यों में रागद्वेपरिहत हो जाता है श्रीर इस कारण रागद्वेपजनित कर्म वन्थों को नहीं वांधता श्रीर पहिले जो कर्मवन्थ किया है उसका भी चय कर देता है।

(६४) शिष्य ने पृंद्धा—हे पूज्य ! ब्राग्णेन्द्रिय के निप्रह से जीव को क्या लाभ हे ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! नाक का संयम करने से जीव सुवास किंवा कुवास के पदार्थों में रागद्वेपरिहत होता है श्रीर इस कारण रागद्वेपजन्य कर्मों का वंध नहीं करता तथा पूर्वसंचित कर्मों के वंधनों को भी नष्ट कर देता है ।

(६५) शिष्य ने पृंछा—हे पृष्य ! रसना इन्द्रिय का निम्रह करने से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा है भद्र ! रसना ( जीभ ) के संयम से स्वादु दिवा अस्वादु रसों में यह जीव रागद्वेपरहित होता है श्रीर इससे रागद्वेपजन्य कमीं का वंघ नहीं करता तथा पूर्वसंचित कमों के वंधनों को भी नष्ट कर देता है।

(६६) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! स्पर्शेन्द्रिय के संयम से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! स्पर्शेन्द्रिय के संयम से सुन्दर, किंवा श्रमुन्दर स्पर्शों मे यह जीव रागद्वेषरिहत होता है श्रीर इस कारण रागद्वेषजन्य कर्मों का बंध नहीं करता तथा पूर्वसंचित कर्मों के बंधनों को भी नष्ट कर देता है।

(६७) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य ! क्रोधविजय से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा – हे भद्र ! क्रोधविजय से जीव को क्षमागुण की प्राप्ति होती है श्रौर ऐसा चमाशील जीव क्रोधजन्य कर्मों का बंध नहीं करता श्रौर पूर्वसंचित कर्मों का भी चय करता है।

(६८) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य! मानविजय से जीव को क्या लाभ है ?

> गुरु ने कहा—हे भद्र ! मान के विजय से जीव को मृदुता नामक अपूर्व गुगा की प्राप्ति होती है श्रौर मार्द्व गुगा संयुक्त ऐसा जीव मानजनित कर्मों का वंध नहीं करता तथा पूर्वसंचित कर्मों का भी चय करता है।

(६९) शिष्य ने पूंछा—हे पूज्य! मायाविजय से जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! मायाचार को जीतने से जीव को आर्जव (निष्कपटता) नामक अपूर्व गुण की प्राप्ति होती है और फिर आर्जवगुण समन्वित यह जीव माया- जिनत कर्मों का वंघ नहीं करता तथा पूर्वसंचित कर्मों का भी क्षय कर देता है।

(७०) शिष्य ने पृंद्धा—हे पृष्य ! लोभविजय से इस जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र ! लोभ को जीतने से यह जीव सन्तोष रूपी परमामृत की प्राप्ति करता है श्रीर ऐसा सन्तोषी जीव लोभजनित कमों का वंध नहीं करता तथा पूर्व संचित कमों को भी खपा डालता है।

(७१) शिष्य ने पृंछा:—हे पृष्य ! रागद्वेप तथा मिध्यादर्शन के विजय से इस जीव को क्या लाभ है ?

गुरु ने कहा—हे भद्र! रागद्वेप तथा मिध्यादर्शन-विजय से सबसे पिहले वह जीव ज्ञान, दर्शन तथा चारित्र की त्राराधना में उद्यमी बनता है त्रीर बाद में ब्राठ प्रकार के कमों की गांठ से छूटने के लिये वह २८ प्रकार के मोहनीयकमों का क्रमपूर्वक चय करता है। इसके वाद ५ प्रकार के ज्ञानावरणीय कमों, नौ प्रकार के दर्शना-वरणीय कमें तथा पाँच प्रकार के अन्तराय कमें, इन तीनों कमों को एक ही साथ खपाता है। इन कमें चतुष्टय को नाश कर लेने के वाद वह जीवातमा श्रेष्ठ, संपूर्ण, ब्राव-रणरिहत, अंधकाररिहत, विशुद्ध तथा लोकालोक में प्रकाशित ऐसे केवलज्ञान तथा केवलदर्शन को प्राप्त होता है। केवलज्ञान प्राप्ति के वाद जब तक वह सयोगी। (योग की प्रयुत्ति वाला) रहता है तव तक ईर्यापथिक

किया का बंध करता है। इस कमें की स्थिति केवल दो समय मात्र की होती है श्रौर इसका विपाक (फल ) श्रवि सुख कर होता है। यह कर्म पहिले समय में बंध होता है, दूसरे समय में उदय होता है श्रीर तीसरे समय में फल देकर चय हो जाता है। इस तरह पहिले समय में बंध, दूसरे समय में उदय, तथा तीसरे समय में निर्जरा होकर चौथे समय में वह जीवात्मा सर्वथा कर्मरहित हो जाता है। टिप्पगी:-कर्मों का सविस्तर वर्णन जानने के लिये तेतीसवां अध्ययन पढ़ो। (७२) इसके बाद वह केवली भगवान अपना अवशिष्ट आयु कर्म भोगकर निर्वाण से दो घड़ी ( अन्तर्मुहूर्त ) पहिले मन, वचन त्रौर काय की समस्त प्रवृत्तियों का रोध कर सूक्ष्म-क्रिया प्रतिपाति ( यह शुक्ल ध्यान का तीसरा सेंद् है ) का चिन्तन कर सबसे पहिले मनके, फिर वचन के तथा बाद में काय के भोगों को रोकते हैं श्रीर ऐसा करने से वे अपनी खासोच्छास किया का भी निरोध करते हैं। इस क्रिया के बाद पांच हस्व अक्षरों के उच्चारण करने में जितना समय लगता है उतने समय तक शैलेशी श्रवस्था में रह कर वह जीव श्रग्गारसमुच्छिनक्रिय (क्रियारहित) तथा श्रनिवृत्ति (श्रक्रियावृत्ति ) नामक शुक्ल ध्यान का चिन्तन करता हुआ वेदनीय, आयुष्य, नाम और गोत्र इन चार श्रघातिया कर्मों को एक साथ खपा देता है।

टिप्पागी:-ध्यान के आर्त, रौद्र, धर्म, और ग्रुक्त ये चार भेद हैं। शुक्त ध्यान भी चार प्रकार का होता है जिन में से अन्तिम दो का केवली, जीवारमा चिन्तवन करता है।

- (७३) उसके वाद श्रोदारिक, तेजस, तथा कार्मण इन तीनों शरीरों का त्याग कर तथा समश्रेणि प्राप्त कर किसी भी जगह में उके विना श्रवक्रगति से सिद्धस्थान में श्राकर श्रपने मृल शरीर की श्रवगाहना के दो तृतीयांश जितने श्राकाश प्रदेशों में कर्ममल से सर्वथा रहित होकर स्थित होता है।
- (७४) इस प्रकार वस्तुत: सम्यक्त्व पराक्रम नाम के अध्ययन का अर्थ अमण भगवान महावीर ने कहा है, वताया है, दिखाया है और उपदेश किया है।

टिप्पण्णि—सम्यक्त स्थिति यह चौथे गुणस्थानक की स्थिति का नाम है जीवारमा कमें, माया अथवा प्रकृति के आधीन रहता है। उस आदि से लेकर अंतिम मुक्तद्शा प्राप्त होने तक वह अनेकानेक भूमिकाओं में से गुजरता रहता है। संसार के गाड वन्धनों से लेकर विलक्त मुक्त होने तक की अथवा अगुद्ध चेतन्य (जहां केवल ८ रुचक प्रदेश ही गुद्ध, रह जाते हैं वाकी यह आतमा बोर कर्मावृत्त हो वन जाता है) से लेकर सर्वथा गुद्ध चेतन्य प्राप्त होने की अवस्था तक पहुँचने की समस्त भूमिकाओं को जैनदर्शन में चौदह प्रकार में वांट ही गयी हैं। इन्हीं चौदह भूमिकाओं को "गुणस्थानक" कहते हैं।

ये भूमिकाएं स्थान विशेष नहीं है किन्तु आत्मा की स्थित विशेष है। उसके भावों की उज्ज्वलता की तरतमता से वे क्रमश: ऊँचे होते जाते हैं और मिलनता से नीचे होते जाते हैं। पहिले गुणस्थानक का नाम 'मिथ्याख' है। यावन्मात्र मिथ्यादृष्टि इसी गुणस्थानक में है। यह दृष्टि एक उच्च मनुष्य से लेकर, अविकसित सृक्ष्मातिस्क्ष्म निगो-दिया जीव तक में होती है किन्तु उन सब में तरतमता (कम ज्यादा ) के असंख्य भेद हैं दूसरी और तीसरी भूमिकाएं ( सास्वा-दान और मिश्र गुणस्थान ) भी अस्थिर हैं। इन दोनों अवस्थाओं में भी मिथ्यात्व का प्राधान्य किंवा अस्तित्व बना रहता है। भारमा के भाव ढांवांढोल रहते हैं, कभी सत्य की तरफ आकृष्ट होते हैं तो कभी असत्य में ही सुग्ध हो जाते है। इसिकिये इन तीन गुण-स्थानों में तो मोक्ष सिद्धिका कोई साधन है ही नहीं। चौथे गुणस्थानक का नाम सम्यक्त्व है यहाँ पर मिथ्वात्व का सर्वेथा नाश हो जाता है और सम्यक्त्व ( सत्य का दृढ़ श्रद्धान-अटल प्रतीति की ) प्राप्ति होती है। आत्मा को यहीं से अपना भान होता है और उसका उद्देश्य क्या है और वह कहां पड़ा हुआ है, और इससे छटने का उपाय क्या है आदि वार्तों का विचार करने लगता है। सची बात तो यह है कि इसी गुणस्थानक से वह मोक्ष प्राप्ति की तरफ अग्रसर होना ग्रुरू करता है। अन्य दर्शनीं (धर्मीं) में इसी स्थिति को आत्मदर्शन अथवा आत्म साक्षात्कार कहा है। इस गुणस्थानक में संसार अमण के मूल कारण तीव्र कषायें मंद पड़ जाती े हे और आत्मा के परिणाम जितने ही शुद्ध, ऋत्रिम शुद्ध अथवा मिश्र होंगे तद्नुसार उसे क्षायिक, उपशम अथवा क्षयोपशम स्थिति कहते है। आठवें गुणस्थान में पहुँच कर इन तीन श्रेणियों में से क्षेवल दो रह जाती हैं जिनको 'उपश्वम श्रेणि' और 'क्षपकश्रेणि' कहते हैं। 'उपशम श्रेणि,' ( कर्मी वाले जीव का उपशम करने वाली श्रेणि ) आगे बढ़कर फिर पतित हो जाते हैं, क्योंकि उनकी विशुद्धि सची नहीं है, कृत्रिम है। जैसे राख से ढंका हुआ अंगार ऊपर से शान्त दीखता है किन्तु हवा का झोंका लगते ही राख उद जाती हे और अग्नि चमकने लगती है, वैसे ही उपशम श्रेणि वाले जीव भी रयारहवें गुणस्थान तक पहुँच जाने पर भी सूक्ष्म छोभ कषाय के निमित्त से वहां से पतित हो जाते हैं।

क्षण्कश्रेणि (कमीं का क्षय करने वाली श्रेणि) का जीवासा दसवें गुणस्थानक से ग्यारहवें गुणस्थान में न जाकर सीधा वारहवें गुणस्थान में पहुँच जाता है। इस दशा में उसकी कपायें क्षीण हो जाती हैं और इसिलेथे वह तेरहवें गुणस्थानक में पहुँच कर केवली हो जाता है। इस समय आठ कमीं में से चार कमीं के (निःसत्व नाम मात्र के) आवरण रह जाते हैं इसिलेथे यह सयोग केवली, जयतक इस शरीर की स्थिति रहती हैं तब तक इस शरीर सम्बन्धी क्रियाओं के कारण कमें करते रहते हैं किन्तु वे कमें आसिखरिंदित होने के कारण (आत्मा को) वंधन कर्ता नहीं होते और तत्क्षण ही खिर जाते हैं। इस क्रिया को ईर्यापथ की क्रिया, कहते हैं।

अायुष्यकाल के पूर्ण होने के समय ग्रुक्ट ध्यान का तीसरा भेद जिसे स्क्षमिक्रयामितपाति कहते हैं—उसको चिन्तन करते हुए सबसे पहिले मनायोग, वचनयोग, तथा काययोग इस मकार इन तीनों को कम से रोककर अन्त में खासोच्छ्रास को भी रोककर वह आत्मा विल्कुल अकंप बनता है। इस स्थिति को शैलेशी अवस्था कहते हैं। इस अवस्था में, अ, इ, उ, ऋ, तथा ल इन पांच हस्त्र स्वरों को बोलने में जितना समय लगता है उतने समय मात्र की ही स्थिति होती है। बाद में ग्रुक्ट ध्यान के चौथे भेद च्युपरतिक्रयानिवृत्तिं द्वारा अविशय चार अवातिया कमीं का नाशकर आत्मा अपने पूर्ण ग्रुद्ध स्वरूप को प्राप्त कर ग्रुद्ध, बुद्ध तथा मुक्त हो जाता है।

शुद्ध चेतन की स्वामाविक ऊर्ध्वगति होने के कारण वह आत्मा ऊँचा ऊँचा वहाँ तक चला जाता है जहाँ तक उसकी गति में सहायक धर्मास्तिकाय रहता है। उसके आगे गति हो हो नहीं सकती इस-लिये वह शुद्ध परमञातमा वहीं स्थिर हो जाती है। यह स्थान लोक के अन्तिम भाग पर है और उसे सिद्ध गति (सिद्धशिला—मोक्ष स्थान) कहते हैं। आतमा ने जिस अन्तिम शरीर के द्वारा मोक्ष प्राप्त की होती है उसका है भाग तो (सुख; कान, पेट आदि खाळी अंगों में) पोला होता है। इतना भाग जाकर बाकी का है भाग में उस जीवारमा के उतने प्रदेश उस सिद्धस्थान में व्याप्त हो जाते हैं। इसे उसकी अवगाहना, कहते हैं। भिन्न २ सिद्धारमाओं के प्रदेश पर-स्पर अव्याघात रहने से एक दूसरे से मिल नहीं जाते और प्रस्थेक आत्मा अपना स्वतन्त्र अस्तित्व कायम रखती है। ऐसी परम आत्माओं का वीतराग, वीतमोह और वीत द्वेप होने से इस संसार में पुनरा-गमन नहीं होता है।

## ऐसा मैं कहता हूं—

इस प्रकार 'सम्यक्त्व पराक्रम' नामक उन्तीसवां श्रध्ययन समाप्त हुश्रा



## तपो सार्ग

-:-

## ३०

तिमक दुःखां से घिरा हुआ है। सांसारिक समस्त प्राणी आधि, व्याधि तथा उपाधि से दुःखी हो रहे हैं। कभी शारीरिक, तो कभी मानसिक तो कभी दूसरी उपाधियां आदि की दुःख परंपरा लगी हुई रहती है और जीव इन दुःखीं से निरन्तर कूटना चाहते रहते हैं।

प्रत्येक काल में प्रत्येक उद्धारक पुरुषों ने जुदे २ प्रकार की खोषधियां बताई है। भगवान महाबीर ने सर्व संकटों के निवारण के लिये मात्र एकही उत्तम कोटि की जड़ी बूटी बताई है और उसका नाम है तपण्चयों।

तपण्चर्या के मुख्य दो भेद हैं जिन्हें (१) आंतरिक, तथा

वाह्य तपश्चयों का मुख्यतः उद्दश्य आतमा को श्रश्रमत्त रखना है। यदि शरीर प्रमादी होगा तो उसकी प्रवृत्तियां भी पाप को तरफ विशेष हजती रहेगी और वैसी परिस्थिति में शरीर तथा इन्द्रियां सायक होने के पहले वाधक हो जाती हैं। जब शरीर अप्रमत्त तथा संयमी वनता है तभी आतमा में जिज्ञासा जागृत होती है और तभी वह चिन्तन, मनन, योगाभ्यास, ध्यान आदि आत्मसाधना के अङ्गों में प्रवृत्त हो सकती है।

इसीलिये बाह्य तपश्चर्या में (१) श्रणसण (उपवास), (२) ऊगोदरी (श्रल्पाहार), (३) भिन्नाचरों (श्राप्त भोजन में से केवल परिमित श्राहार लेना), (४) रसपरित्याग (स्वा-देन्द्रिय का निग्रह), (४) कायक्लेश (देहदमन की क्रिया), श्रीर (६) वृत्ति संत्रेप (इच्छापं घटाते जाना) इन ६ तप्रचर्याश्रों का समावेश किया है। ये छहीं तपश्चर्यापं श्रमृत के समान फलदायी हैं। उनका जिस २ दृष्टि से जितने प्रमाण में उपयोग होगा उतना २ पाप घटता जायगा श्रीर पाप घटने से धार्मिक भाव श्रवश्य ही बढ़ते ही जांयगे। परन्तु इनका उपयोग श्रपनी शक्त्यनुसार होना चाहिये।

श्रान्तरिक तपश्चर्याश्रों में (१) प्रायश्चित्त, (२) विनय, (३) चैयावृत्य, (४) स्वाध्याय, (१) ध्यान, श्रौर (६) कायोत्सर्ग (देहाध्यास का त्याग) इन ६ गुणों का समावेश होता है। ये इहीं साधन श्रात्मोन्नित की भिन्न २ सीढ़ियां है। श्रात्मोन्नित के इच्छक साधक इनके द्वारा बहुत कुछ श्रात्मिद्धि कर सकते है।

्भगवान वोले

(१) राग और द्वेष से संचित किये हुए पापकर्म को भिक्ष जिस तप द्वारा क्षय करता है उसका अब मैं उपदेश करता हूँ। उसको तुम ध्यानपूर्वक सुनो।

(२) हिंसा, असत्य, अदत्त, मैथुन तथा परिप्रह इन पांच महा-पापों तथा रात्रिमोजन से विरक्त जीवात्मा अनासव होता है। (अर्थात् आते हुए नये कमों को रोकता है)। २३

- (३) तथा पांच समिति तथा तीन गुप्तिसहित, चार कपायों से रहित, जितेन्द्रिय, निरिभमानी तथा शल्यरहित जीव श्रनाच्यत होता है।
- (४) उपरोक्त गुणों से विपरीत दोषों द्वारा राग तथा द्वेष से संचित किये हुए कर्म जिस विधि से नष्ट होते हैं उस विधि को एकाम मन से सुनो ।
- (५) जैसे किसी वड़े तालाव का पानी, पानी श्राने के सार्ग वंघ होने से तथा श्रंदर का पानी वाहर उलीचने से तथा सूर्य के ताप द्वारा क्रमशः सुखाया जाता है, वैसे ही—
- (६) संयमीपुरुष के नये पापकर्म भी व्रत द्वारा रोक दिये जाते हैं और पहिले के करोड़ों जन्मों से संचित किया हुआ पाप वपश्चर्या द्वारा मह जाता है।
- (७) वह तप वाह्य तथा ज्ञान्तिक इस तरह दो प्रकार का होता है। वाह्य तथा ज्ञान्तिरक इन दोनों तपों के ६—६ भेद ज्ञीर हैं।
  - (८) (बाह्य तप के भेद कहते हैं )—(१) श्राणसण (श्रनशन), (२) ऊणोदरी (ऊनोदरी) (३) भिचाचरी, (४) रसपरित्याग, (५) कायक्लेश, (६) संलीनता—इस प्रकार बाह्य तप के ये ६ भेद हैं।
  - (९) श्रणसण के भी दो भेद हैं—(१) सावधिक उपवास श्रथीत श्रमुक मर्यादा तक श्रथवा नियत काल तक उप-वास करना, (२) मृत्युपर्यंत का श्रणसण (श्रंतकाल तक सर्वथा निराहार रहना)। इसमें से पहिले प्रकार में

भोजन की श्राकांत्रा विद्यमान है किन्तु दूसरे में भोजन श्रीर जीवन इन दोनों ही की विरक्ति है।

- टिप्पग्गी—प्रथम भेद में नियत काल की मर्यादा होने से भोजन की अपेक्षा रहती है किन्तु दूसरे में वह बात है ही नहीं।
- (१०) जो अणसण तप कालमर्यादा के साथ किया जाता है उसके भी ६ अवान्तर भेद हैं:—
- (११) (१) श्रेणितप, (२) प्रतर तप, (३) घन तप, (४) वर्ग तप (५) वर्गवर्ग तप, श्रौर (६) प्रकीर्ण तप। इस प्रकार भिन्न भिन्न तथा मनोवांच्छित फल देने वाले सावधिक श्राणसण तप के भेद जानो।
- टिप्पग्री-अणितप आदि तपश्चर्याएं जुदी २ तरह से उपवास करने से होती हैं। इन तर्पों का विस्तृत वर्णन अन्य सूत्रों में है।
- (१२) मृत्युपर्यंतके अर्णसणके भी कायचेष्टा की दृष्टि से दो भेद हैं:-(१) सविचार (काय की क्रियासहित दशा), तथा (२) श्रविचार (निष्क्रिय)
- (१३) त्रथवा सपरिकर्म (दूसरों की सेवा लेना) तथा अपरिकर्म ये दो भेद हैं। इसके भी दो भेद हैं—(१) निहारी, अनिहारी। इन दोनों प्रकार के मरणों में आहार का सर्वथा त्याग तो होता ही है।
- दिप्पणी—निहारी मरण अर्थात् जिस सुनि का मरण गाम में हुआ हो और उसके मृत शरीर को गाम बाहर छे जाना पड़े उसे; तथा किसी गुफा इत्यादि में मरण हो उसको सनिहारी मरण कहते हैं।

- (१४) ऊगोदरी तप के भी द्रव्य, चेत्र, काल, भाव तथा पर्याय की दृष्टि से संचेप में पांच भेद कहे हैं।
- (१५) जिसका जितना त्राहार हो उसमें से कम में कम एक कौर भी कम लेना यह द्रव्य ऊखोदरी तप कहलाता है।
- (१६) (१) गाम, (२) नगर, (३) राजधानी, (४) निगम, (५) आकर (खानवाला प्रदेश), (६) पही (अटवी का मध्यगत प्रदेश), (७) खेट (जहां मिट्टी का परकोट हो), (८) करवट (छोटे छोटे गांव वाला प्रदेश), (९) द्रोणमुख (जल तथा स्थलवाला प्रदेश), (१०) पारण (जहाँ सव दिशाओं से आदमी आकर रहते हैं अथवा वन्दरगाह), (११) मंडप (चारों दिशाओं में अटाई अडाई कोस तक जहां गाम हों ऐसा प्रदेश), (१२) संवाहन (पर्वत के वीच में जो गाम वसा हो)—
  - (१७-१८) (१३) आश्रमपद (जहां तपस्वियों के आश्रम-स्थानक हों ), (१४) विहार (जहां भिक्ष अधिक संख्या में रहते हों ऐसा स्थान ), (१५) सिन्नवेश (२-४ मोपड़ों-वाला प्रदेश ), (१६) समाज (धर्मशाला ), (१७) ग्रोंप (गामों का समृह ), (१८) स्थल (रेत के ऊँचे ऊँचे ढेरों का प्रदेश ), (१९) सेना (छावनी ), (२०) खंघार (कटक उतरने का स्थल ), (२१) सार्थवाहों (व्यापारियों) के इकट्ठा होने या उतरने का स्थल (मंडी), (२२) संवर्त (जहां भयत्रस्त गृहस्य आकर शरण लें ऐसा स्थल ), (२३) कोट (कोटवाला प्रदेश ), (२४)

वाडा ( वाड लगाया हुआ प्रदेश ), ( २५ ) रोरी (गलियाँ तथा ( २६ ) घर इतने प्रकार के चेत्रों में से भी स्रभि-प्रह ( मर्यादा ) करे कि मैं स्त्राज दो या तीन प्रकार के स्थानों में ही भिन्नार्थ जाऊँगां, श्रान्यत्र नहीं जाऊँगां न्र

- टिप्पागि:—यद्यपि उपरोक्त क्षेत्र जैन भिक्षुओं के लिये कहे हैं परन्तु
  गृहस्य साधक भी अपने क्षेत्र में इस प्रकार की क्षेत्र मर्यादा कर
  सकते हैं।
- (१९) (१) सन्दूक के आकार में, (२) अर्ध-सन्दूक के आकार में, (३) गोमूत्र (टेड्मेड़े) आकार में, (४) पतंग के आकार में, (४) पतंग के आकार में, (५) शंखावृत के आकार में (इसके भी दो भेद हैं) (१) गली में, (२) गली के बाहर, और (६) पहिले एक कोन से दूसरे कोन तक और फिर वहां से लौटते हुए भिक्षाचरी करे। इस तरह ६ प्रकार का चेत्र संबंधी ऊणोदरी तप होता है।
- टिप्पाणी— उपरोक्त ६ प्रकार की भिक्षाचरी करने का नियम मात्र भिक्षुओं के द्विये कहा गया है।
- (२०) दिवस के चार प्रहरों में से किसी श्रमुक प्रहर में ही भिक्षा भिलेगी तो लूँगा—ऐसा श्रभिप्रह (संकल्प) कर भिचा-चरी करना उसे कालऊणोदरी तप कहते हैं।
- (२१) स्रथवा तीसरे प्रहर के कुछ पहिले स्रथवा तीसरे प्रहर के त्रंतिम चौथे भाग में ही यदि भिन्नाचरी मिलेगी तो ही में लूँगा—इस प्रकार का संकल्प करे तो वह भी कालऊणो-दरी तप कहाता है।

- (२२) यदि श्रमुक स्त्री श्रथवा पुरुष श्रलंकार सिंहत होंगे श्रथवा श्रमुक वालक, युवा श्रथवा वृद्ध ने श्रमुक प्रकार के वस्न पहिने होंगे—
- (२३) अथवा अमुक रंग के वस्त्र पहिने होंगे, अथवा वे रोप सिहत अथवा हर्ष सिहत होने के चिन्हों सिहत होंगे, ऐसे दाताओं के हाथ से ही मैं भोजन प्रहण कर्लगा—अन्य के हाथ से नहीं, इस प्रकार का संकल्प कर भिन्नाचरी में जाना उसे भावऊणोदरी तप कहते हैं।
- टिप्पणी—ऐसे क्टोर संकल्प वारंवार सफल नहीं होते इसलिये भिक्षा नहीं मिलती इससे वारंवार भूला रहने की तपश्चर्या करनी पड़े यह संभव है।
- (२४) द्रव्य से, चेत्र से, काल से, तथा भाव से उपरोक्त चारों नियमों सिहत होकर जो साधु विचरता है उसे 'पर्यवचर' वपश्चर्या करनेवाला साधु कहते हैं।
- टिप्पणी—पर्यंव का अर्थ है जिसमें उपरोक्त चारों बातें पाई जांय उस तफ को 'पर्याय अणोदरी तप' कहते हैं।
  - (२५) श्राठ त्रकार की गोचरी में तथा सात प्रकार की एपए। में भिद्ध जो २ दूसरे श्रिभग्रह करता है उसे भिन्नाचरी तफ कहते हैं।
  - टिप्पशी—अन्य मन्थों में इस तप को 'वृत्ति संक्षेप' भी कहा है। वृत्ति संक्षेप का अर्थ यह है कि जीवन संबंधी आवश्यकताओं को कम में कम कर डाल्ना। यह तीसरा बाह्य तप है।
  - (२६) दूध, दही, घी श्रादि रसों तथा श्रन्य रसपूर्ण पकाश्रों श्रथवा मिष्ट, कडुश्रा, चर्परा, नमकीन, कसैला श्रादि रसों

में भी मर्यादा करना (जैसे त्राज में घी या शक्कर का बना हुत्रा, पदार्थ नहीं खाऊंगा, त्राज में मीठा या नमकीन नहीं खाऊँगा त्रादि ) उसे रसपरित्याग नामकी तपत्र्यर्थ कहते हैं।

- (२७) वीरासन (कुर्सी की तरह वैठ कर) स्रादि विविध स्रासन काया को स्रप्रमत्त रखने में (स्रात्मा के लिये) हित कर हैं। ऐसे स्रासनों द्वारा श्रयनी काया को कसना उसे काय-क्लोश नामका तप कहते हैं।
- (२८) एकान्त स्थान श्रथवा जहां कहीं भी ध्यानकी श्रतुकूलता हो, जहां कोई श्राता जाता न हो ऐसे स्त्री, पशु तथा नपुंसक से रहित स्थान में शयन करना तथा श्रासन जमाना—इसे संलीनता नामका तप कहते हैं।
- (२९) सुधर्मास्वामी जम्बुस्वामीसे बोले:—हे जम्बू ! बाह्यतप के भेद मैंने तुम्हें संत्तेष में कहे हैं। अब मैं तुम्हें आन्तरिक तपों के विषयमें कहता हूँ, तुम ध्यानपूर्वक सुनो।
- (३०) (१) प्रायिश्चत्त, (२) विनय, (३) वैयावृत्य (सेवा), (४) स्वाध्याय, (५) ध्यान, तथा (६) कायोर्त्सग— ये ६ ब्राभ्यंतर तप हैं।
- (३१) भिक्षु त्रालोचनादि दस प्रकारके प्रायिश्चत करता है उसे प्रायिश्चता तप कहते हैं।
- टिप्पणी—प्रायश्चित्त पापके छेदन करनेको कहते हैं, इसके दस प्रकार है—(१) आलोचना, (२) प्रतिक्रमण, (३) तदुभय, (४) विवेक, (५) ब्युत्सर्ग, (६) तप, (७) वेद, (६) मूछ, (९) उपस्थान, और (१०) पारक । इसका सविस्तिचिर वर्णन छेद सूत्रों में किया गया है।

- (३२) (१) गुरु छादि वड़े पुरुषों के सामने जाना, (२) उनके सामने दोनों हाथ जोड़ना, (३) श्रासन देना, (४) गुरुकी श्रनन्यभक्ति करना, तथा (५) हृद्यपूर्वक सेवा करना—इसे विनय तप कहते हैं।
- टिष्पर्गा-अभिमान नष्ट हुए विना सची सेवा सुश्रूपा नहीं होती।
- (३३) त्राचार्यादि दस स्थानों की शक्त्यनुसार सेवा करना उसे वैयावृत्य तप कहते हैं।
- टिप्पणी—आचार्यादमं इन १० का भी समावेश होता है:—आचार्य, उपाध्याय, स्थिवर, तपस्त्री, रोगिष्ट, सहाध्यायी, साधर्मी, इठ, गण, तथा संत्र।
- (३४) (१) पढ़ना, (२) प्रश्नोत्तर करना, (३) पढ़ें हुए का पुनः २ घोकना (रटना), (४) पठित पाठका उत्तरोत्तर गम्भीर विचार करना तथा (५) उसकी धर्मकथा कहना— ये ५ भेद स्वाध्याय तप के हैं।
- (३५) समाधिवंत साधक त्रात तथा रौद्र इन दोनों ध्यानों को छोड़कर धर्मध्यान तथा शुक्रध्यान का ही चिन्तवन करे इसे महापुरुष ध्यान तप कहते हैं।
- (३६) सोते, वैठते श्रथवा खड़े होते समय जो भिक्ष काया की श्रन्य सब प्रदृत्ति छोड़ देता है, शरीर को हिलाता डुलाता नहीं है उसे कायोत्सर्ग नामका तप कहते हैं।
- (३७) इस प्रकार दोनों प्रकार के तपों को यथार्थ सममकर जो मुनि खाचरण करता है वह पंडित साधक सांसारिक समस्त वन्धनों से शीय ही छूट जाता है।

टिप्पणी:--अनुभवी द्वारा अनुभूत यह उत्तम रसायन है। आत्मा के समस्त रोगों को दूर करने की मात्र यही एक रामबाण औषधि है। दर्दियों के लिये इन्हीं उपायों को अपने जीवन में अजमा छेना और अपने जीवन का उद्धार कर छेना यह दूसरी औपधियों की तलाश में निरर्थक इधर उधर भटकते फिरने की अपेक्षा लाख दर्जे उत्तम है।

विद्या होने पर अहंकार भाव आजाना सहज संभव है। किया
में अज्ञानता, हरता अथवा जब्रता होने की संभावना है। तपश्चर्या
में ज्ञान तथा किया इन दोनों का समावेश होता है इसिट्ये अहंकार,
अज्ञान, हरता, तथा जब्रता का नाश कर जो पण्डित साधक; आत्मसन्तोप, आत्मशानित, तथा आत्मतेज को प्रकट करते हैं वे ही स्वयमेव प्रकाशित होकर तथा लोक को प्रकाश देकर अपने आयुष्य,
शारीर, इन्द्रियादि साधनों को छोड़ कर साध्यसिद्ध होते हैं।

ऐसा में कहता हूँ—

इस प्रकार 'तपोमार्ग' सम्बन्धो तीसवां श्रध्याय समाप्त हुश्रा ।



# चरणाविधि

### चारित्र के प्रकार

33

पाप का प्रवाह चला भाता है उसको रोकने की क्रिया को संवर कहते हैं। पापमें से छूट जाना अथवा धर्ममें जीन होजाना एक ही बात है। पापका श्राधार मात्र क्रिया पर नहीं है किन्तु क्रिया के पीछे लगे हुए श्रातमाके श्रध्यवसायों पर है। कल्लिवत वासनासे किया हुआ कार्य, संभव है ऊपर से वड़ा अच्छा और पुनीत भी मालूम पड़ता है किंतु वस्तुतः वह मलीन है श्रीर व्यर्थ है। शुभभावना से किया हुआ कार्य, देखने में भले ही कनिष्ठ श्रथवा निम्नकोटि का माल्म होता हो फिर भी वह उत्तम है भ्रौर आत्मतृप्ति के जिये यथे<u>ए</u> हैं।

भात्माके साथ यह शरीर भी लगा हुआ है, इसके लिये खाना, पीना, बोजना, बेठना, उठना इत्यादि सभी कार्य किये विना हम नहीं रह सकते। उनसे निवृत्त होना-कदाचित थोड़े समय के जिये संभव हो सकता है किन्तु जीवन भर के लिये वैसा रहना असंभव है। मान लीजिये कि हम बाहर की क्रियाएं थोड़ी देर के लिये बंद करने में समर्थ भी हों तो भी ग्रपनी ग्रान्ति कियात्मक प्रवृत्तियां तो चाल ही रहती हैं—वे तो होती ही रहती हैं, इसीलिये भगवान महावीर ने क्रिया को वंद करने का उपदेश न देकर, क्रिया करते हुए भी उपयोग को ग्रुद्ध तथा स्थिर रखने का उपदेश दिया है। ग्रुद्ध उपयोग ही ग्रात्मलच्य है ग्रीर ग्रात्मलच्चता की प्राप्ति होगई तो फिर ग्रात्मलच्य है ग्रीर ग्रात्मलच्चता की प्राप्ति होगई तो फिर ग्रिया सम्वन्धिनी कल्लिपतता ग्रासानी से ही दूर हो जाती है।

## भगवान बोले-

- (१) जीवात्मा को केवल सुख देनेवाली और जिसका आचरण करके अनेक जीव इस भवसागर को तैर कर पार हुए हैं ऐसी चारित्रविधि का उपदेश करता हूँ, उसे तुम ध्यान-पूर्वक सुनो।
  - (२) ( मुमुक्षु को चाहिये कि ) वह एक तरफ से निवृत्त हो स्त्रौर दूसरे मार्ग में प्रवृत्त हो ( श्रर्थात् ऋसंयम तथा प्रमत्त योग से निवृत्त हो तथा संयम एवं अप्रमत्त योग में प्रवृत्त हो )
    - (३) पापकर्म में प्रवृत्ति करानेवाले केवल दो पाप हैं—एक राग श्रौर दूसरा द्वेष । जो साधक मिक्षु इन दोनों को रोकता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता ।
    - (४) तीन दग्ड, तीन गर्व, श्रीर तीन शस्यों को जो भिक्ष छोड़ देता है वह संसार में परिश्रमण नहीं करता।
    - टिप्पग्री—तीन दण्ड ये हैं—मनदण्ड, वचनदण्ड, और कायदण्ड । तीन गर्वों के नाम ये हैं —ऋद्धिगर्व, रसगर्व, सातागर्व। तीन शर्वों के नाम ये हैं—मायाशस्य, निदानशस्य, और मिथ्यात्वशस्य।

- (५) जो भिक्षः, देव, मनुष्य, तथा पशुत्रों के त्राकस्मिक उपसर्गों को समभावसे सहन करता है वह इस संसार में परिश्र-मण नहीं करता।
- (६) जो भिक्ष; चार विकथा, चार कषाय, चार संज्ञा तथा दो तरह के ध्यानों को हमेशा के लिये छोड़ देता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।

टिप्यणी-दो ध्यान अर्थात् आर्तेध्यान तथा रीद्रध्यान ।

- (७) पाँच सहाव्रत, पाँच इन्द्रियों के विषयों का त्याग, पाँच समिति, पाँच पापिक्रयाश्रों का त्याग—इन ४ वातों में जो साधु निरन्तर श्रपना उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
- (८) छ लेखा, छकाय तथा आहार के ६ कारणों में जो साधु हमेशा अपना उपयोग रखता है वह संसार में परिश्रमण नहीं करता ।
- (९) सात पिंड प्रहरण की प्रतिमात्रों तथा सात प्रकार के भय-स्थानों में जो भिक्ष सदैव व्यपना उपयोग लगाये रहता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
- (१०) त्राठ प्रकार के मद, नौ प्रकार के ब्रह्मचर्य रत्त्रण तथा दस प्रकार के भिक्षुघर्ममें जो भिक्षु सदैव अपना उपयोग लगाये रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
- (११) श्रावक की ग्यारह प्रतिमात्रों तथा वारह प्रकार की भिक्ष प्रतिमात्रों में जो साधु सदैव अपना उपयोग लगाता है वह संसार में परिश्रमण नहीं करता है।

टिप्पण्यि—प्रतिमा अर्थात् अमुक व्रत नियमादिकी क्रिया ।

- (१२) तेरह प्रकार के कियास्थानों में, चौदह प्रकार के प्राणी-समूहों में तथा पन्द्रह प्रकार के परमाधार्भिक देवों में जो भिक्षु हमेशा अपना उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
- (१३) जो भिक्षु (स्यगहांग सूत्र के प्रथमस्कंघ के ) सोलह आध्ययनों में तथा सत्रह प्रकार के असंयमों में निरन्तर उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
- (१४) अठारह प्रकार के अब्रह्मचर्य के स्थानों में, उन्नीस प्रकार के ज्ञाता अध्ययनों में तथा बीस प्रकार के समाधिस्थ स्थानों में जो भिक्ष सदैव अपना उपयोग लगाता है बह इस संसार में परिभ्रमण नहीं करता।
- (१५) इक्कीस प्रकार के सवल दोषों में एवं बाईस प्रकार के परिषहों में जो साधु हमेशा उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
  - (१६) सूयगडांग सूत्रके कुल तेईस अध्ययनों में तथा चीवीस प्रकार के अधिक रूपवाले देवोंमें जो भिक्षु सदैव उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
  - (१७) जो भिक्ष पचीस प्रकार की भावनाओं में तथा दशाश्रुत स्कंघ, बृहत्कर्प तथा व्यवहार सूत्रके सब मिलाकर छव्वीस विभागों में अपना उपयोग लगाता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता है।

- (१८) सत्ताईस प्रकार के अणगारगुणों में तथा श्रष्ट्राईस प्रकार के आचार प्रकल्पों (प्रायश्चित्तों) में जो भिक्ष हमेशा उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
- (१९) उन्तीस प्रकार के पापसूत्रों के प्रसंगोंमें तथा तीस प्रकार के महामोहनीय के स्थानों में जो भिक्क—हमेशा उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
- (२०) इकत्तीस प्रकार के सिद्ध भगवान के गुणों में, वत्तीस प्रकार के योग संत्रहों में तथा तेत्तीस प्रकार की श्रसात-नाश्रों में जो मिक्ष सदैव उपयोग रखता है वह इस संसार में परिश्रमण नहीं करता।
- (२१) उपरोक्त सभी स्थानों में जो साधु सतत उपयोग रखता हैं वह पंडित साधु इस संसार से शीन्न ही मुक्त हो जाता है। टिंप्पणि—संसार यह तो सद्बोध सीखने की पाठशाला है। इसका प्रत्येक पदार्थ कुछ न कुछ नवीन पाठ देता ही रहता है। मान्न आवश्यकता है इस वात की कि आत्माका उपयोग उधर हो, दृष्टि उधर रहे। यदि हमारी दृष्टि में अमृत होगा तो जगत में हमें सर्वत्र अमृत ही अमृत दिखाई देगा और हमें सर्वत्र अमृत ही की प्राप्ति होगी। यहां एक से लेकर तेतीस संख्या तक की भिन्न भिन्न वस्तुणं वताई हैं। उनमें से कुछ प्राह्म हैं, कुछ त्याव्य हैं किन्तु उनका ज्ञान होने पर ही ये दोनों कियाणं हो सकती हैं। इसलिए यथार्थ दृष्टि से इन सबको जानने का प्रयत्न करना यह मुमुझ के लिये अत्यन्त आवश्यक है।

ऐसा में कहता हूँ— इस प्रकार 'चरणविधि' नामक इकत्तीसवां ऋष्ययन समाप्त हुआ।

### प्रमादस्थान

4

#### ३२

मानना चाहिये। परन्तु अनादि होने पर भी,
यदि दुःखका मृत ढूंढकर उस मृत को ही दूर कर दिया जाय
तो संसार में रहते हुए भी दुःखपाश से कूटा जा सकता है।
सर्व दुःखों से रद्दित होना इसी का नाम तो मोत्त है। सम्यग्ज्ञान
के सहारे ऐसे मोत्त की प्राप्त अनेक महापुरुषों ने की है,
(प्राप्त) कर सकते है और प्राप्त कर सकेंगे। सर्वज्ञ का यह
अनुभव वाक्य है।

जन्ममृत्यु के दुःख का मृत कारण कमवंधन है। उस कर्म बन्धन का मृत कारण मोह है और मोह, तृष्णा, राग या द्वेष इत्यादि में प्रमाद ही का मुख्य हाथ है। कामभोगों की श्रासिक यही प्रमाद स्थान हैं। प्रमाद से श्रज्ञान की वृद्धि होती है। श्रज्ञान (श्रथवा मित्थात्व) से शुद्ध दृष्टि का विपर्यास होता है श्रीर चित्त में मितनता का कचरा इक्डा होता जाता है। इसीलिए ऐसा मितन चित्त मुक्ति मार्ग के श्रिममुख नहीं हो सकता। गुरुजन तथा महापुरुपों की सेवा, सत्संग, तथा सद्वाचन से जिज्ञासा जागृत होती है। सच्ची जिज्ञासा के जागृत होने पर सत्य, ब्रह्मचर्य, त्याग, संयम, ब्रादि जैसे उत्तम गुणों की तिरैंफ रुचि बढ़ती हैं ब्रीर ऐसे ब्राचरण से पूर्व की मिलिन्ता धुल कर गुद्ध भावनाएं जागृत होती है। ऐसी भावनाएं चिन्तन, मनन,तथा निद्ध्यास में उपयोगी तथा ब्रात्मविकास में खूब ही सहायक हो सकती है।

#### भगवान बोले-

- (१) अनादि काल से मूलसिहत रहे हुए सर्व दुःखों की मुक्ति का एकान्त हितकारी तथा कल्याणकारी उपाय कहता हूँ उसे तुम एकाम चित्त से सुनो ।
- (२) संपूर्ण ज्ञान के प्रकाश से, श्रज्ञान तथा मोह के सम्पूर्ण त्याग से, राग एवं द्वेष के क्षय से, एकान्तसुखकारी मोज्ञपद की प्राप्ति की जा सकती है।

## उस मोत्त की प्राप्ति के क्या उपाय हैं?

- (३) बाल जीवों के संग से दूर रहना, गुरुजन तथा खुद्ध— श्रनुभवी महापुरुषों की सेवा करना तथा एकान्त में रहकर घैर्यपूर्वक खाब्याय, सूत्र तथा उनके गम्भीर श्रर्थ का चिन्त-वन करना—यही मोच का मार्ग (उपाय) है।
- (४) तथा समाधि की इच्छावाले तपस्ती साधु को परिमित एवं शुद्ध त्राहार ही प्रहण करना चाहिये; निपुणार्थ बुद्धिवाले ( मुमुखु ) साथी को ढूंडना चाहिये और स्थान भी एकांत (ध्यान धन्ने योग्य ) ही पसन्द करना चाहिये।

- (५) यदि अपने से अधिक गुणी अथवा समगुणी सहचारी न मिले तो कामभोगों से निरासक्त होकर और पापों को दूर करके एकाकी रहे और रागद्वेषरिहत होकर शान्ति-पूर्वक विचरे।
- टिप्पणी—साधक को सहचारी की हमेशा आवश्यकता रहती है किन्तु यदि उपयुक्त सहचारी न मिले, तो एकाकी रहे किन्तु दुर्गुंणी का संग तो साध कभी न करे। इस सूत्र में एक चर्या का विधान नहीं किया गया है किन्तु गुणी के सहवास में ही रहना—इसपर भार देने के लिये ही 'एक' शब्द का प्रयोग किया गया है
- (६) जैसे त्रग्रें में से पत्ती और पत्ती में से त्रंडा इस प्रकार परस्पर कार्यकारण भाव है वैसे ही मोह से तृष्णा और तृष्णा से मोह इस तरह इन 'दोनो का पारस्परिक जन्य जनक भाव महापुरुषों ने बताया है।
- (७) तथा राग एवं द्वेष ये दोनों ही कमों के बीजरूप हैं। कमें मोह से उत्पन्न होते हैं और ये ही कमें जन्म-मर्गा के मूल कारण हैं और जन्म-मर्गा ही सब दु:खों के मूल-कारण हैं—ऐसा ज्ञानी पुरुपों ने कहा है।
- टिप्पणी—दुःखका कारण जन्म-मरण, जन्म-मरण का कारण कर्म और कर्म का मूळकारण मोह और मोह का मूळकारण रागद्देप है। इस तरह से रागद्देष ही समस्त संसार का मूळकारण है।
- (८) दुःख उसीका नष्ट हुआ है जिसको मोह ही नहीं होता। इसी तरह मोह उसका नष्ट हुआ सममो जिसके हृद्य में से तृष्णा रूपी दावानल बुमा गई और तृष्णा भी उसीकी २४

- नष्ट हुई सममो जिसको किसी भी वस्तु का प्रलोभन नहीं होता। श्रौर जिसका लोभ ही नष्ट हो चुका है उसके लिये श्रासक्ति जैसे: कोई वस्तु ही नहीं होती।
- (९) इसिलिये राग. द्वेप श्रौर मोह—इन तीनों को मूलसिहत उखाड़ फेंकने की इच्छावाले साधु को जिन जिन उपायों को प्रहण करना चाहिये उनको में यहां क्रमपूर्वक वर्णन करता हूँ। (उसे तुम ध्यान पूर्वक सुनो)
- (१०) विविध प्रकार के रसों (रसवाले पदार्थों) को अपने करवाण के इच्छुक साधु को भोगना नहीं चाहिये क्योंकि रस, इन्द्रियों को उत्तेजित कर देते हैं श्रीर जैसे मीठे फल- वाले वृत्त के ऊपर पत्ती दृट पड़ते हैं तथा उसे दु:ख देते हैं वैसे ही इन्द्रियों के विषयों में उन्मत्त हुए मनुष्य के ऊपर कामभोग भी दृट पड़ते हैं न्योर उसे पीडित करते हैं।
- (११) जिस तरह वहुत ही सूखे (ईघन रूप) वृत्तों से भरे हुए वन में, पवन के मकोरों सिहत उत्पन्न हुई दावानल वुमती नहीं है उसी तरह विविध प्रकार के रसवाले त्राहारों को भोगनेवाले त्रहाचारी की इन्द्रियरूपी त्रिम शान्त नहीं होती (इसलिये रस सेवन करना किसी भी मनुष्य के लिये हितकारी नहीं है)।
- (१२) जैसे उत्तम श्रोपिधयों से रोग शान्त होजाता है वैसे ही दिमतेन्द्रिय, एकान्त शयन, एकान्त श्रासन इत्यादि भोगने-वाले तथा श्रम्पाहारी सुनि के चिन्ना का रागरूपी शत्रु पराभव नहीं कर सकते। (श्रर्थात् श्रासक्तियां उसके चित्त में विकार उत्पन्न नहीं कर सकती)

- (१३) जैसे विह्नियों के स्थान के पास चूहों का रहना प्रशस्त ( उचित ) नहीं है वैसे ही स्त्रियों के स्थान के पास ब्रह्म-चारी पुरुष का निवास भी योग्य नहीं है।
- टिप्पणी—ब्रह्मचारी के लिये जिस तरह स्वादेन्द्रिय का संयम तथा स्त्री-संगत्याग आवश्यक है उसी प्रकार ब्रह्मचारिणो स्त्रियों को भी इन दोनों वातों का ध्यान रखना चाहिये।
- (१४) श्रमण तथा तपस्वीसाधक स्त्रियों के रूप, लावेग्य, विलास हास्य, मंजुलवचन, श्रंगोपांग की गठन, कटाच श्रादि देख-कर उन्हें श्रपने चित्त में न लावे श्रौर न इच्छापूर्वक उन्हें देखने का प्रयत्न ही करें।
- (१५) उत्तम प्रकार के ब्रह्मचर्यव्रत में लगे हुए और ध्यान के अनु-रागी साधक िस्त्रयों का दर्शन, उनकी वांच्छा, उनका चिन्तवन अथवा उसका गुणकीर्तन न करें इसीमें उनका हित है।
- (१६) मन, वचन श्रौर काय इन तीनों का संयम रखनेवाले समर्थ योगीश्वर जिनको डिगाने में दिन्य कान्तिधारी देवांगनाएं भी सफल नहीं हो सकतीं, ऐसे मुनियों को भी स्त्री श्रादि से रहित एकान्तवास ही परम हितकारी है ऐसा जानकर मुमुक्ष को एकान्तवास ही सेवन करना चाहिये।
- (१७) मोत्त की आकांत्तावाले, संसार से डरे हुए और धर्म में स्थिर ऐसे समर्थ पुरुष को भी अज्ञानी पुरुष का मनहरण करनेवाली स्त्रियों का त्याग करना जितना कठिन है उतना कठिन इस समस्त लोक में और छुछ भी नहीं है।

- (१८) जैसे महासागर को तैर जाने के वाद गंगा जैसी बड़ी नदी को पार करजाना सरल है वैसे ही ख़ियों की आसक्ति छोड़ देने के वाद दृसरे प्रकार की सभी (धनादि की)आसक्तियां आसानी से छोड़ी जा सकती हैं।
- (१९) देवलोक तक के समय लोक में जो कुछ भी शारीरिक तथा मानसिक दुःख हैं वे सब सचमुच कामभोगों की आसक्ति से ही पैदा हुए हैं इसलिये निरासक्त पुरुष ही। उन दुःखों का पार पा सकते हैं।
- (२०) जैसे स्वाद में तथा रंग में किंपाक वृत्त के फल वड़े ही मधुर लगते हैं परन्तु (खाने के वाद थोड़े हो समय में) मार डालते हैं यही उपमा कामभोगों के परिणामों की सममो। (अर्थात् ये भोगते हुए तो अच्छे लगते हैं किन्तुं इनका परिणाम महा दु:खदायी है।)
- (२१) समाधि का इच्छुक तपस्त्रीसाधु इन्द्रियों के मनोज्ञ विषय में मन को न दौड़ावे, न उनपर राग करे श्रीर न श्रम-नोज्ञ विषयों पर द्वेप ही करे।
- (२२) चक्ष इन्द्रिय का विषय रूप है। जो रूप मनोझ है वह राग का तथा श्रमनोझ रूप द्वेप का कारण है। इन दोनों में जो समभाव रखता है उसे महापुरुष 'वीतराग' (रागद्वेप रहित) कहते हैं।
- (२३) चक्ष यह रूप को प्रहण करनेवाली इन्द्रिय है त्रीर रूप चक्ष का प्राह्म विषय है! इस कारण सुन्दर रूप राग का कारण है श्रीर कुरूप द्वेप का कारण है ऐसा महापुरुपों ने कहा है।

- (२४) जैसे दृष्टि-लोळुपी पतंगिया रूप के राग में आतुर होकर (अग्नि में जल कर) आकिस्मक मृत्यु को प्राप्त होता है वैसे ही रूपों मे तीव्र आसिक रखनेवाले जीव अकाल मृत्यु को प्राप्त होते हैं।
- (२५) जो जीव श्रमनोज्ञ रूप देखकर तीत्र द्वेष करते हैं वे जीव उसी समय दुःख का श्रनुभव करते हैं श्रथीत् वे जीव श्रपने ही दोष से स्वयं दुःखी होते हैं इसमें रूप का कुछ भी दोष नहीं है।
- (२६) जो जीव मनोहर रूप में एकान्त श्रासक्त हो जाते हैं वे श्रमनोहर रूप पर द्वेष करते हैं श्रीर इससे वे श्रज्ञानी जीव वाद में खूब ही दुःख से पीड़ित होते हैं ऐसा जान कर विरागीमुनि ऐसे दोष में लिप्त न हो।
- (२७) रूप की खासिक में फॅसा हुआ जीव श्रनेक त्रस तथा स्थावर जीवो की हिंसा कर डालता है श्रीर वह श्रज्ञानी उन्हें भिन्न २ उपायो से ( श्रनेक तरह ) दु:ख देता है श्रीर श्रपते ही स्वार्थ में लयलीन होकर वह कुटिल जीव श्रनेक निर्दोष जीवों को पीड़ित करता है।
- (२८) (ह्यासक्तजीव) रूप की आसक्ति में अथवा उसे प्रहरण करने की मूच्छी से उस रूपवान पदार्थ को उत्पन्न करने के प्रयत्न में, उसकी प्राप्ति करने में, उसकी रक्षा करने में, उसके ज्यय ( खर्च ) में अथवा उसके वियोग में सुखी कैसे हो सकता है ? भोग भोगने के समय भी उसे उसमें तृप्ति कहां होती है ?

- (२९) मनोज्ञ रूप के परिमह में आसक्तहुआ जीव जब उसमें अनुप्त ही रहता है तो उसकी आसक्ति (घटने के वदले और भी) वहती ही जाती है और उसके मिले विना उसे सन्तोप होता ही नहीं। उस समय वह असन्तोप से नुरी तरह पीड़ित होता है और वह पाड़ित अत्यन्त लोभ से मिलन होकर अन्य की नहीं दी हुई (वस्तु) भी महण करने लगता है।
- (३०) तृष्णा द्वारा पराजितहुआ वह जीव इस तरह अदत्तादान का दोपी होने पर भी उसके परियह में अतृप्त ही रहता है। अदत्त वस्तु को हरण करनेवाला (चोर) वह लोभ में फँसकर माया तथा असत्य इत्यादि दोपों का सहारा लेता है फिर भी वह उस दुःख से नहीं छूट पाता।
- (३१) श्रसत्य वोलने के पहिले, वाद में श्रौर वोलते समय भी दुष्ट हृद्यवाला वह जीव दुःखी ही रहता है। रूप में श्रवृप्त तथा श्रदत्त प्रहण करनेवाला वह जीव सदेव श्रस-हाय तथा दुःख पीड़ित ही रहता है।
- (२२) इस तरह रूप में अनुरक्त जीव को थोड़ा सा भी सुख कहां से मिले ? जिस वस्तु की प्राप्ति के लिये उसने अपार कष्ट सहा उस रूप के उपभोग में भी वह अत्यन्त छेश तथा दु:ख पाता है।
- (२३) इसी प्रकार श्रमनोज्ञ रूप में द्वेप करनेवाला जीव भी दु:ख परम्पराश्रों की सृष्टि करता है श्रीर दुण्ट चित्त से जिस कर्मसमृह का वह संचय करता है वह (संचय)

इसलोक तथा परलोक दोनों में उसे केवल दुःख का ही कारण होता है।

- (३४) किन्तु रूप से विरक्त हुआ जीव शोकरिहत होता है और जैसे जल में उत्पन्न हुआ कमल का पत्ता उससे अलिप्त ही रहता है वैसे ही संसार में रहते हुए भी ऊपर के दुःखा समूह को परम्परा में वह लिप्त नहीं होता है। (अर्थात् इसे दुःख नहीं होता)।
- (३५) शब्द यह ओत्रेन्द्रिय (कान) का विषय है। मधुर शब्द राग का कारण है और कटु शब्द द्वेष का कारण है। जो जीवात्मा इन दोनों में समभाव रख सकता है वहीं वीतरागी है—ऐसा महापुरुषों ने कहा है।
- (३६) कान शब्द का ग्रहण कर्ता है और कान का विषय शब्द है—ऐसा महापुरुषों ने कहा है। अमनोज्ञ शब्द द्वेष का तथा मनोज्ञ शब्द राग का कारण है।
- (३७) जो जीव राब्दों में तीव्र श्रासक्ति रखता है वह संगति के राग में श्रासक्त मृग (हिरन) के समान मुग्ध होकर तथा - स्वर के मिठास में श्रातृप्त रहता हुआ श्रकाल मृत्यु को प्राप्त होता है।
- (३८) श्रीर जो जीव श्रमनोज्ञ शब्द में तीत्र द्वेष करता है वह उसी समय दुःख को प्राप्त होता है श्रीर श्रन्त में वह श्रज्ञानी बहुत ही श्रिधिक पीड़ित होता है। इस प्रकार ऐसा जीव श्रपने ही दुर्दम्य दोष से दुःखी होता है इसमें शब्द का जुरा भी दोप नहीं है।

- (३९) सुन्दर शब्द में एकान्त त्रासक्त वह रागी जीव त्रमनोज्ञ राव्द पर द्वेप करता है श्रीर श्रन्त में उसके दुःख से खूव ही पीड़ित होता है; किन्तु ऐसे दोष में विरागी मुनि लिप्त नहीं होता।
- (४०) खत्यन्त स्वार्थी, मिलन वह स्रज्ञानी जीव राष्ट्र की स्रासक्ति का त्रानुसरण करके त्रानेक प्रकार के चराचर जीवों की हिंसा कर डालता है और भिन्न २ उपायों से उन्हें परिताप तथा पीड़ा देता है। (४१) मधुर शब्द की त्रासक्ति से मूर्त्वित हुत्रा जीव मनोज्ञ शब्द
- को प्राप्त करने में, उसका रक्ष्मण करने में, उसके वियोग में, श्रथवा उसके नारा में कभी भी सुख कहां पाता है ? उनको भोग करते हुए भी उसको तृष्ति नहीं होती। (४२) शब्द भोगने में असन्तुष्ट उस जीव की मूर्का के कारण उस पर और भी श्रासक्ति वढ़ जाती है और तब वह
- श्रासक्त जीव कभी भी सन्तुष्ट नहीं होता श्रौर श्रसन्तोष दोप से लोमाऋष्ट होकर वह दूसरे का ऋद्त्त भी प्रहण करने लगता है। (दूसरों के भोगों में चोरी से हिस्सा वांटता 意)」
- (४३) तृष्णा से पराजित होने से वह जीव ग्रदत्त का शहरा (चोरी) करता है फिर भी वह शब्द को भोगने तथा उसकी प्राप्ति करने में सदेव अचन्तुप्ट ही रहता है और लोभ के दोष से वह कपट, श्रमत्यादि दोप का सहारा लेता है और इसलिये ऐसा जीव कभी भी दुःखों से मुक्त नहीं होता।

- (४४) मूंठ वोलने के पहिले, बोलने के बाद तथा बोलते समय भी वह असत्यभाषी दुःखीआत्मा इस प्रकार अदत्त वस्तुओं को प्रह्णा करते तथा शब्द में अतृप्त रहतेहुए और भी दुःखी और असहायी बन जाता है।
- (४५) शब्द में श्रनुरक्त ऐसे जीव को थोड़ा भी सुख कहां से मिले ? वह शब्द का उपभोग करते हुए भी श्रत्यन्त छेरा तथा दुःख पाता है किर उनको प्राप्त करने के लिए भोक्त इय दुःख की बात ही क्या ?
- (४६) इसीप्रकार श्रमनोज्ञ शब्द में द्वेष करनेवाला वह जीव दुखों की परम्पराएँ उत्पन्न करता है तथा दुष्टिचित्त होनेसे केवल कर्मों को संचित करता है श्रौर उन कर्मों का परि-णाम केवल दुःखकर ही होता है।
- (४७) परन्तु शब्द से विरक्त हुआ जीव उस तरह के शोक से रिहत रहता है और जैसे जलमें उत्पन्न हुआ कमलपत्र जल से अलिप्त रहता है वैसे ही इस संसार में रहता हुआ वह जीव बाह्य दुःख परम्परा में लिप्त नहीं होता है।
- (४८) गंघ यह घाणेन्द्रिय (नाक) का श्राह्य विषय है। सुगंध राग का तथा दुर्गेध द्वेष का कारण है। जो जीव इन दोनों में समभाव रख सकता है वही वीतरागी है।
- (४९) नासिका गंध महण करती है और गंध नासिका का माह्य विषय है। इसलिये मनोज्ञ गंध राग का हेतु है और अमनोज्ञ गंध द्वेष का कारण है ऐसा महापुरुषों ने कहा है।

- (५०) जो जीव गंघ में तीत्र ग्रासक्त रखता है वह (चन्द्नादि) श्रीपधियों की सुगंध में ग्रासक्त होकर ग्रपने विल में से निकले हुए सर्प की तरह ग्रकाल मृत्यु को प्राप्त होता है।
- (५१) श्रौर जो जीव श्रमनोज्ञ गंध पर तीत्र हैप रखता है वह तत्क्षण ही दुःख को प्राप्त होता है। इस तरह ऐसा जीव, श्रपने ही दुर्दम्य दोप से दुःखी होता है उसमें गंध का जरा भी दोप नहीं है।
- (५२) जो कोई सुंगध पर श्रितशय राग करता है वह श्रासक्त पुरुष श्रमनोज्ञ गंध पर द्वेप रखता है श्रीर श्रन्त में वह श्रज्ञानी उस दु:ख से खूब ही पीड़ित होता है किन्तु ऐसे दोप में वीतरागी मुनि लिप्त नहीं होता।
- (५३) श्रत्यन्त स्वार्थ में द्वा हुआ वह वाल श्रीर मिलन जीव सुगन्ध में छुट्य होकर श्रतेक प्रकार के चराचर जीवों की हिसा कर डालता है श्रीर भिन्न २ प्रकार से उनको, परिताप तथा पीड़ा देता है।
- (५४) फिर भी गंव की त्रासक्ति तथा मूर्छी से उस मनोज्ञ गंध को प्राप्त करने में, उसके रक्षण करने में, उसके वियोग में त्रथवा उसके विनाश में उस जीव को सुख कहां मिलता है ? उसका उपयोग करते समय भी वह तो त्रातृप्त ही रहता है ।
- (५५) जब गंप का भोग करते हुए भी जीव श्रसन्तुष्ट ही रहता है तब उसके परिष्रह में उसकी श्रासक्ति श्रीर भी बढ़ती जाती है श्रीर श्रति श्रासक्त उस जीव को कभी भी सन्तोप नहीं होता श्रीर श्रसन्तोप के दोप से लोभाकृष्ट

तथा दुःखी वह जीवात्मा दूसरों के सुगन्धित पदार्थों की भी चोरी कर लेता है।

- (५६) इस प्रकार अदत्त का प्रहण करनेवाला, तृष्णा द्वारा पराजित और सुगन्ध भोगने तथा प्राप्त करने में असन्तुष्ट वह पाणी लोभ के दोष से कपट तथा असत्यादि दोषों का सहारा लेता है और इससे वह जीव दुःख से मुक्त नहीं होता।
- (५७) असत्य वोलने के पहले, उसके बाद अथवा (असत्य वाक्य) बोलते समय भी ऐसा दुष्ट हृदय प्राणी श्रातिशय दुःखी ही रहता है और वह दुःखी जीवात्मा इस तरह अदत्त वस्तुओं को प्रहण करते हुए भी गंध में अतृष्त होने से अति दुःखी एवं असहायी हो जाता है।
- (५८) इस प्रकार गंध में अनुरक्त जीव को थोड़ा भी सुख कहां से मिले ? जिस वस्तु को प्राप्त करने के लिये उसने कष्ट भोगा, उस गंध के उपभोग में भी वह श्रत्यन्त क्षेश तथा दु:ख ही पाता है।
- (५९) इस तरह अमनोज्ञ गंध में द्वेष करनेवाला वह जीव दु:खों की परम्परा खड़ी कर लेता है और अपने द्वेषपूर्ण चित्त द्वारा केवल कर्मसंचय ही किया अरता है और वे कर्म अन्त में उसे दु:खदायी होते हैं।
- (६०) परन्तु जो मनुष्य गंध से विरक्त रहता है वह शोक से भी रहित रहता है और जल में उत्पन्न हुआ कमलदल जिस तरह जल से अलिप्त रहता है वैसे ही इस संसार के बीच

- में रहने पर भी ( बह जीव ) उपरोक्त दुःखों की परम्परा से लिप्त नहीं होता।
- (६१) जीभ रस का ब्राहक है। रस यह जीभ का बाह्य विषय है। मनोज्ञ रस राग का हंतु है श्रीर श्रमनोज्ञ रस द्वेप का हेतु है। जो जीव इन दोनों में समभाव रखता है वहीं बीतरागी है।
- (६२) जीम रस को बहुण करती है छोर रस जीभ का बाह्य विषय है। इसलिये मनोज्ञ रस राग का हेतु है छोर अमनोज्ञ रस द्वेप का कारण है ऐसा महापुरुषों ने कहा है।
- (६३) जैसे रस का भोगी मच्छ मांस के लोभ से लोहे के कांटे में फंस जाता है वैसे ही रसों में तीत्र आसक्तिवाला जीव भी श्रकालमृत्यु को प्राप्त होता है।
- (६४) श्रीर जो जीव श्रमनोज्ञ रस पर तीत्र द्वेप रखता है वह तत्क्षण ही दुःख को प्राप्त होता है। इस तरह ऐसा जीव श्रपने ही दुईम्य दोप से दुःखी होता है उसमें रस का जरा भी दोप नहीं है।
- (६५) मनोज्ञ रस में एकान्त द्यासक्त जीव द्यमनोज्ञ रस पर द्रेप करता है चौर द्यन्त में वह द्यज्ञानी दुःख से खूव ही पीड़ित होता है! ऐसे दोप से वीतरागी मुनि लिप्त नहीं होता।
  - (६६) श्रत्यन्त खार्थ में ह्वा हुत्रा वह वाल श्रीर मिलन जीव रस में छुव्व होकर श्रतेक प्रकार के चराचर जीवों की हिंसा कर दालता है श्रीर भिन्न भिन्न प्रकार से उनकी परि-ताप तथा पीड़ा देता है।

- (६७) फिर भी रस की आसक्ति तथा मूर्छी से मनोज्ञ रस को प्राप्त करने में, उसके रच्चण करने में, उसके वियोग में, अथवा उसके विनाश में उस जीव को सुख कहां मिलता है ? उसका उपभोग करते समय भी वह तो अनुप्त ही रहता है।
- (६८) जब रस भोगते हुए भी वह श्रतृप्त ही रहता है तब उसके परिग्रह में उसकी श्रासक्ति श्रीर भी वढ़ जाती है श्रीर श्रीत श्रासक्त उस जीव को कभी सन्तोष नहीं होता श्रीर श्रसन्तोष से लोभाकृष्ट तथा दुःखी वह दूसरों के रस-पूर्ण पदार्थों को बिना दिये ही ग्रहण करने लगता है।
- (६९) इस प्रकार श्रद्त्त का प्रह्णा करनेवाला, तृष्णा द्वारा परा-जित श्रीर रस प्राप्त करने तथा भोगने में श्रसन्तुष्ट प्राणी लोभ के वशीभूत होकर कपट तथा श्रसत्यादि दोषों का सहारा लेता है श्रीर इससे वह जीव दुःख से मुक्त नहीं होता।
- (७०) स्रसत्य बोलने के पहिले, उसके बाद स्थथवा स्थसत्य वाक्य बोलते समय भी वह दुष्ट श्रन्तःकरणवाला दुःखी जीवात्मा इस प्रकार स्थदत्त वस्तुस्रों को प्रहण करता हुस्रा स्रोर रस में स्रतृप्त रह २ कर दुःखी एवं स्रसहायी बन जाता है।
- (७१) इस तरह रस में श्रनुरक्त हुए जीव को थोड़ा सा भी सुख कहां से मिल सकता है ? जिस रस को प्राप्त नहीं करने में उसने कप्ट भोगा उस रस के उपभोग में भी वह तो श्रत्यन्त छेश तथा दुःख ही पाता है।
- (७२) इस प्रकार अमनोज्ञ रस में द्वेष करनेवाला वह जीव दु:खों की परम्परा खड़ी कर लेता है और द्वेषपूर्ण चित्त द्वारा

- फेवल कर्मसंचय ही किया करता है श्रौर वे कर्म श्रान्त में एसे दु:खदायी होते हैं।
- (७३) परन्तु जो जीव रस से विरक्त रहते हैं वे शोक से भी रहित रहते हैं त्यौर जल में उत्पन्न हुत्रा कमलदल, जिस तरह जल से त्रालिप्त रहता है वैसे ही इस संसार में रहते हुए भी उपरोक्त दु:खों की परम्परा में लिप्त नहीं होते।
- (७४) स्पर्श यह स्पर्शेन्द्रिय का श्राह्य विषय है। मनोज्ञ स्पर्श राग का हेतु है तथा श्रमनोज्ञ स्पर्श द्वेप का हेतु है—जो इन दोनों में समभाव रख सकता है वही वीतरागी है।
- (७५) काया यह स्पर्श की माहक है छौर स्पर्श यह उसका माह्य विषय है। मनोज्ञ स्पर्श राग का कारण है छौर श्रमनोज्ञ स्पर्श द्वेप का कारण है—ऐसा महापुरुपों ने कहा है।
- (७६) जो जीव स्परों में त्राति त्रासक्त होते हैं वे वन में स्थित तालाव के ठंडे जल में पड़े हुए त्रीर प्राह द्वारा निगले हुए रागातुर भैंसों की तरह त्रकाल मृत्यु को प्राप्त होता है।
- (७७) श्रीर जो जीव श्रमनोज्ञ स्पर्श से द्वेप करता है वह तत्क्षण ही दुःख को प्राप्त होता है। इस तरह ऐसा जीव श्रपने ही दुईम्य दोष से दुःखी होता है उसमें स्पर्श का जरा सा भी दोष नहीं है।
- (७८) मनोज्ञ स्पर्श में एकान्त ग्रायक्त जीव ग्रमनोज्ञ स्पर्श पर देप करता है ग्रौर श्रन्त में वह श्रज्ञानी दुःख से खूव ही पीड़ित होता है। ऐसे दोप मे वीतरागीमुनि लिप्त नहीं, होता।

- (७९) श्रत्यन्त स्वार्थ में डूबाहुश्चा वह बाल श्रीर मिलन जीव स्पर्श में छुब्ध होकर श्रनेक प्रकार के चराचर जीवों की हिंसा करता है श्रीर भिन्न रे प्रकार से उनको परिताप तथा पीड़ा देता है।
- (८०) फिर भी स्पर्श की आसक्ति तथा मूर्छो से मनोज्ञ स्पर्श को प्राप्त करने में, उसके दियोग में अथवा उसके विनाश में उस जीव को सुख कहां मिल सकता है ? उसका उपभोग करते समय भी वह तो अतृप्त ही रहता है।
- (८१) जब स्पर्श को भोगते हुए भी वह अतृप्त ही रहता है तब उसके परिप्रह में उसकी आसक्ति और भी बढ़ जाती है और अति आसक्त उस जीव को कभी सन्तोष नहीं होता और असन्तोष से लोभाकृष्ट तथा दुःखी वह जीव दुसरों के नहीं दिये हुए पदार्थों की भी चोरी कर लेता है।
- (८२) इस प्रकार अदत्त का महरण करने वाला, तृष्णा द्वारा परा-जित श्रीर मनोज्ञ स्पर्श प्राप्त करने तथा भोगने में अस-न्तुष्ट प्राणी लोभ के वशीभूत हो कपट तथा असत्यादि दोषों का सहारा लेता है श्रीर इससे वह दु:ख से मुक्त नहीं होता।
- (८३) असत्य बोलने के पहिले, उसके बाद अथवा असत्य बोलते समय भी वह दुष्ट अन्तः करणवाला दुःखी जीवात्मा इस प्रकार अदत्त वस्तुओं को प्रहण करके भी स्पर्श में तो अद्यप्त ही रहने से और भी दुःखी तथा असहाय वन जाता है।

- (८४) इस तरह स्पर्श में अनुरक्त हुए जीव को थोड़ासा भी सुख कहाँ से मिल सकता है ? स्पर्श के जिस पदार्थ को प्राप्त करने के लिये, उसने कष्ट भोगा उस स्पर्श के उपभोग में भी उसे अत्यन्त होश तथा दुःख ही मिलते हैं।
- (८५) इस प्रकार अमनोज्ञ स्पर्श में द्वेप करने वाला वह जीव दु:खों की परम्परा खड़ी कर लेता है और द्वेपपूर्ण चित्त द्वारा केवल कर्म संचय ही किया करता है और वे कर्म अन्त में उसे दु:खदायी ही सिद्ध होते हैं।
- (८६) परन्तु जो जीव स्पर्श से विरक्त रह सकते हैं वे शोक से भी रहित रहते हैं श्रीर जल में उत्पन्न हुश्रा कमल दल, जैसे जल से श्रालित रहता है वैसे ही इस संसार में रहते हुए भी उपरोक्त दु:खों की परम्परा में लिप्त नहीं होते।
- (८७) भाव यह मनका विषय है। मनोज्ञ भाव राग का हेतु. है श्रीर श्रमनोज्ञ भाव द्वेप का हेतु है। जो इन दोंनो में समभाव रख सकता है वही वीतरागी है।
- (८८) मन यह भाव का याहक है और माय यह मन का याहा विषय है। मनोज्ञ भाव राग का कारण है और अमनोज्ञ भाव द्वेप का कारण है—ऐसा महापुरुपों ने कहा है।
- (८९) जो जीव भावों में अति आसक्त होते हैं वे जीव, मनमानी हथिनी के पीछे दौड़ता हुआ मदनोन्मत्त हाथी जैसे शीरा/ में पड़ कर मर जाता है वैसे ही अकाल मृत्यु को प्राप्त होते हैं।
- (९०) श्रौर जो जीव श्रमनोज्ञ भावपर द्वेष करता है वह तत्त्वरण ही दु:ख को प्राप्त होता है। इस तरह यह जीव श्रपने

- ही दुर्दम्य दोष से दुःखी होता है उसमें भाव का किंचि-
- (९१) मनोज्ञ भाव में एकान्त त्रासक्त जोव त्रमनोज्ञ भावपर द्वेष करता है त्रौर अन्त में वह त्रज्ञानी दुःख से खूब ही पीडित' होता है। ऐसे दोष में वीवरागी मुनि लिप्न नहीं होता।
- (९२) अत्यन्त स्वार्थ में डूबा हुआ वह बाल और मिलन जीव, भाव में छुव्ध होकर अनेक प्रकार के चराचर जीवों की हिंसा करता है और भिन्न भिन्न प्रकार से उनको परिताप तथा पीडा देता है।
- (९३) फिर भी भाव की श्रासिक तथा मूच्छी से मनोज्ञ भाव को प्राप्त करने में, उसके रचण करने में, उसके विनाश में उस जीव को सुख कहाँ मिलता है ? उसका उपभोग करते समय भी वह तो श्रतृप ही रहता है।
- (९४) जब भावको भोगते हुए भी वह श्रसन्तुष्ट रहता है तब उसके परियह में उसकी श्रासिक बढ़ती ही जाती है और श्रित श्रासक्त वह जीव कभी भी संतुष्ट नहीं होता श्रीर श्रसन्तोष के कारण लोभाकृष्ट होकर वह दु:खी जीव दूसरों द्वारा नहीं दिये हुए पदार्थ को भी चोरी करने लगता है।
- (९५) इस प्रकार चोरी करने वाला, तृष्णा द्वारा पराजित तथा भाव भोगने में असन्तुष्ट प्राणी लोभ के वशीभूत होकर कपट तथा असत्यादि दोषों का सहारा लेता है श्रीर इससे वह दु:ख से मुक्त नहीं होता है।
- (९६) श्रसत्य बोलने के पहिले, उसके बाद श्रयवा श्रसत्य वोलते समय भी वह दुष्ट श्रन्तःकरणवाला दुःखी जीवातमा २५

इस प्रकार त्रादत्ता वस्तुत्रों को प्रहण करके भी भाव में तो त्रातृत ही रहने से वह त्रीर भी दुःखी तथा त्रासहाय होता है।

- (९७) इस तरह भाव में अनुरक्त हुए जीव को थोड़ासा भी सुख कहाँ से मिल सकता है ? जिस भाव के पदार्थों को प्राप्त करने में उसने कप्ट भोगा उस भाव के उपभोग में भी उसे अत्यन्त छेश तथा दुःख ही उठाने पड़ते हैं।
- (९८) इस प्रकार श्रमनोझ भाव में द्वेप करनेवाला वह जीव दु.खों की परम्परा खड़ी कर लेता है श्रौर उसके द्वेपपूर्ण चित्त होने से वह केवल कर्मसंचय ही किया करता है श्रौर वे कर्म श्रन्त में उसे दु:खदायी ही सिद्ध होते हैं।
- (९९) परन्तु जो जीव भाव से विरक्त रह सकता है वह शोक से भी रहित रहता है जैसे जलमें उत्पन्न हुन्ना कमलदल जल से त्रालिप्त रहता है वैसे ही संसार में रहते हुए भी उपन् राक्त प्रकार के दुःखों की परम्परा में लिप्त नहीं होता है।
- (१००) इस तरह इन्द्रियों तथा मन के विषय श्रासक्त जींव को केवल दुःख के ही कारण होते हैं। वे ही विषय वीतरागी पुरुष को कदापि थोड़ा भी दुःख नहीं दे सकते।
- (१०१)कामभोग के पदार्थ खयमेव तो समता या विकारमाव उत्पन्न करते नहीं हैं किन्तु रागद्वेप से भरी हुई यह श्रात्मा द्वी उनमें श्रासक्त होकर मोह के कारण ( उन विषयों में ) विकारभाव करने लगती है।
  - (१०२)(मोहनीय कर्म से जो १४ भाव उदित होते हैं वे ये हैं:—) (१) क्रोध (२) मान, (३) माया, (४) लोभ, (५) जुगुप्सा,

- (६) त्रारित (७) रित, (८) हास्य, (९) भय, (१०) शोक, (११) पुरुषवेद का उदय, (१२) स्त्रीवेद का उदय, (१३) नपुंसकवेद का उदय, त्रीर (१४) भिन्न भिन्न प्रकार के खेद। (ये सब भाव मोहासक्त जीवों को हुआ करते हैं।) (१०३) इस तरह कामभोग में आसक्त हुआ जीव इस प्रकार के अनेक दुर्गतिदायक दोषों को इकट्ठा कर लिजत होता है और सर्व स्थानों में अप्रीतिकारी करुगोत्पादक दीन बना हुआ वह दूसरे बहुत से दोषों को भी प्राप्त होता है।
- (१०४) इसी तरह इन्द्रियों के विषयरूपी चोर के वशीभूत हुआ।
  भिक्षु भी श्रपनी सेवा करने के लिये साथी (शिष्यादि)
  की इच्छा करता है किन्तु साधु के श्राचार को पालना नहीं
  चाहता श्रौर संयमी होने पर भी तप के प्रभाव को न पिहचान कर पश्चात्ताप (श्ररे, क्यो मैंने त्याग किया १ इत्यादि)
  किया करता है। इस तरह से श्रनेकानेक विकारों (दोषों)
  को वह उत्पन्न करता जाता है।
- (१०५) इसके बाद ऐसे विकारों के कारण, मोहरूपी महासागर में डूबने के 'उसे भिन्न भिन्न निमित्त कारण मिल जाते हैं श्रीर वह श्रमुचित कार्यों में लग जाता है। उससे उत्पन्न . हुए दु:ख को दूर कर सुख़ की इच्छा से वह श्रासक्त प्राणी हिंसादि कार्यों में भी प्रवृत्ति करने लगता है।
- (१०६)किन्तु जो विषयिवकारों से विरक्त हैं उन्हें इन्द्रियों के इस प्रकार के शब्दादि विषय मनोज्ञता अथवा अमनोज्ञता के भाव ही उत्पन्न नहीं कर सकते (अर्थात रागद्वेष उत्पन्न नहीं कर सकते)।

- (१०७)इस तरह संयम के अनुष्ठानों द्वारा संकल्प-विकल्पों में समता प्राप्त कर उस विरागी आत्मा की शब्दादि विषयों के असंकल्प से ( दुष्ट चिंतवन न करने से ) कामभोग सम्बन्धी तृष्णा विलकुल चीण हो जाती है।
- (१०८) फ़तक़त्य वह वीतरागी जीव ज्ञानावरणीय कर्म की एक क्षणमात्र में खपा देता है श्रीर उसी तरह दर्शनावरणीय एवं श्रन्तराय की खपा देता है। (इस तरह समस्त वातिया कर्मों का नाश कर देता है)
- (१०९)मोह एवं अन्तरायरहित वह योगीश्वर आतमा; जगत के यावन्मात्र पदार्थों को जानने एवं अनुभव करने लगती हैं तथा पाप के प्रवाह रोककर शुक्रव्यान की समाधि प्राप्त कर सर्वथा शुद्ध हो जाती है स्वीर आयु के ज्ञय होने पर मोज्ञ को प्राप्त होती है।
- (११०) जो दुःख यावनमात्र संसारी जीवों को पीड़ित कर रहा है उस सर्व दुःख से तथा संसार रूपी अन।दि अनन्त रोग से ऐसा प्रशस्त जीवातमा सर्वथा मुक्त हो जाता है और अपने लक्ष्य को प्राप्त कर अनन्त सुख का स्वामी होता है।
- (१११) त्रानादि काल से जीव के साथ लगे हुए दु:ख वन्धन की मुक्तिका यह मार्ग भगवान ने इस प्रकार कहा है। वहुत से जीव कमपूर्वक इस मार्ग का अनुसरण कर अत्यन्त मुखी (मोक्ष को प्राप्त) हुए हैं।
- टिप्पर्गा—शब्द, रूप, गंध, रस तथा स्पर्श ये पांच विषय है। के अपनी अपनी अनुकूछ इन्द्रिय को उत्तेजित करने का काम बड़ी ईर सफ्डतापूर्वक करते हैं मात्र निमित्त मिछना चाहिये। दूसरी बात

यह है कि इन सब विषयों का बढ़ां ही गाव पारस्परिक सम्बन्ध है और जो एक भी इन्द्रिय का काव् ढीला पड़ा तो दूसरी इन्द्रियों पर कावू रह ही नहीं सकता। जो कोई जिह्ना का कावू खोता है वह दूसरी इन्द्रियों का भी काबू गुमा बैठता है इसिंखिये एक भी इन्द्रिय को छूद देना यह यद्यपि देखने में तो एक छोटी सी भूळ माळूम होती है, किन्तु यह महान अनर्थ का कारण है जिसका परिणाम एक नहीं किन्तु अनेक भगें तक भोगना पड़ता है इसिलिये सुज साधक को दान्त, शान्त और अडग रहना चाहिये।

ऐसा मैं कहता हूँ:—

इस तरह 'प्रमाद्स्थान' सम्बन्धो बत्तीसन्नां श्रध्ययन समाप्त हुश्रा ।



## कर्मप्रकृति

## कमों की प्रकृतियां

#### ३३

इस नियम के वशीभूत होकर सारा खंसार नाच इस नियम के वशीभूत होकर सारा खंसार नाच रहा है। यह कायदा नया नहीं है, अनादि एवं अनन्त है। कोई कितना भी वली क्यों न हो, किन्तु उसकी इसके सामने कुछ भी दाल नहीं गलती।

श्रनेक वड़े २ समर्थ श्ररवीर, महान् योगीपुरुप श्रीर वड़े यड़े प्रचएड चक्रवर्ती राजा होगये, वे भी इस कायदे से नहीं खूटे। श्रनेक देव, दानव, राज्ञस, श्रादि भी हुए। उनको भी इसके सामने श्रपनी नाक रगड़नी ही पड़ी।

इस कर्म की रचना गंभीर है। कर्माधीन पड़ा हुआ यह जीवात्मा, अपने सद्ध्य को देखते हुए भी मूल जाता है, देखते हुए भी नहीं देखता है। जड़ के वर्षण से विविध सुखदु:ख का अनुभव करता है और उन्हीं में ऐसा तन्मय होता है कि अनेक गितयों में जड़ के साथ ही साथ इस संसार चक्र में परिच्रमण करता रहता है। यद्यपि कर्म एक ही है किन्तु भिन्न २ परिणामीं की दृष्टि से उसके द मेद है। उनमें भी सब से श्रधिक प्रवल सत्ता, प्रवल सामर्थ्य, प्रवल कालस्थिति और प्रवल विपाक मोहनीयकर्म के माने जाते हैं। मोहनीय श्रर्थात् चैतन्य की भ्रांति से उत्पन्न हुआ कर्म। श्राट कर्मी में यह सब का राजा है। इस राजा को जीत लेने के बाद दूसरे कर्म-सामन्त श्रासानी से जीत लिये जाते हैं।

इन सव कमों के पुर्गल परिणाम, उनकी कालस्थित, उनके कारण चैतन्य में होनेवाले परिणाम, काम, क्रोध, लोभ, मोह थ्रादि शञ्चुश्रों के प्रचंड प्रकोप थ्रादि श्रधिकार इस श्रध्य यन में संदोप में किन्तु स्पष्ट रीति से वर्णन किये गये हैं। इस प्रकार के चिन्तन से जीवन पर होनेवाले कमीं के श्रसर से बहुतश्रंशमें मुक्त हुआ जा सकता है।

#### भगवान वोलेः--

- (१) जिनसे बन्धा हुआ यह जीव संसार में परिश्रमण कियां करता है उन आठ कमों का क्रमपूर्वक वर्णन करता हूं, उसे ध्यानपूर्वक सुनो।
- (२)(१) ज्ञानावरणीय, (२) दर्शनावरणीय, (३) वेद्-नीय, (४) मोहनीय, तथा (५) श्रायुकर्म।
- (३) और (६) नामकर्म, (७) गोत्रकर्म, तथा (८) म्रान्त-रायकर्म इस तरह ये आठ कर्म संत्रेप में कहे है।
- (४)(१) मित ज्ञानावरणीय, (२) श्रुतज्ञानावरणीय, (३) श्रुविज्ञानावरणीय, (३) श्रुविज्ञानावरणीय, श्रीर (५) केवलज्ञानावरणीय ये पांच ज्ञानावरणीय के भेद हैं।

- (५)(१) निद्रा, (२) निद्रानिद्रा, (गाढ़ निद्रा), (२) प्रचला (उटते बैठते ही ऊंघना), (४) प्रचला प्रचला (चलते हुए भी ऊंघ जाना), (५) थिएाद्धि निद्रा (सोते सोते कोई जबरदस्त काम कर डालना किन्तु सो कर उठने पर उसकी याद भी न रहना)।
- (६)(६) चक्षु दर्शनावरणीय, (७) श्रचक्षुदर्शनावरणीय, (८) श्रवधिदर्शनावरणीय, (९) केवलदर्शनावरणीय, ये दर्शनावरणीय कर्म के ९ भेद हैं।
- (७) (१) सातावेदनीय (जिसे भोगते हुए सुख उत्पन्न हो) तथा श्रसातावेदनीय (जिसके कारण दुःख हो)। ये दो भेद वेदनीयकर्म के हैं इन दोनों के भी दूसरे श्रनेक भेद हैं।
- टिप्पणी —कमें प्रकृति का विस्तार बहुत ही विशाल है। अधिक समझने के लिये कमें प्रकृति, कमें ग्रन्थ, इत्यादि ग्रन्थ पढ़ें।
- (८) दर्शनमोहनीय तथा चारित्रमोहनीय ये दो भेद मोहनीय-कम के हैं। दर्शनमोहनीय के तीन श्रीर चारित्रमोहनीय के दो श्रीर उपभेद हैं।
- (९) दर्शनमोहनीय के (१) सम्यक्त्वमोहनीय, (२) मिण्यात्व-मोहनीय श्रौर (३) सम्यक्मिण्यात्वमोहनीय ये तीन भेद हैं।
- (१०) चारित्रमोहनीय के (१) कपायमोहनीय, तथा (२) नोकपायमोहनीय ये दो भेद हैं।
- टिप्पणी—कोवादिकपायजन्य कर्म को कपायमोहनीय कर्म कहते हैं। और नोकपायजन्य कर्म को नोकपायमोहनीय कर्म कहते हैं।

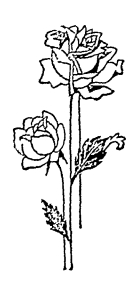
- (११) कपाय से उत्पन्न कर्मों के १६ भेद हैं छौर नी कषाय के सात अथवा नौ भेद हैं।
- टिप्पााी—(१) क्रोध, (२) मान, (३) माया, (४) क्रोभ ये चार क्षाय हैं। इनमें से प्रत्येक के अनन्तानुषंधी, अप्रत्याख्यान, प्रत्याख्यान, और संज्वलन ये चार चार उपभेद हैं इसिक्ये ये सब मिलकर १६ भेद हुए! हास्य, रित, अरित, भय, शोक, जुगुप्सा, वेद ये,; अथवा वेद के पुरुषवेद, खोवेद, तथा नपुंसक भेद करने से ये सब ९ भेद नोक्मकपाय के हुए!
- (१२) नरक, तिर्यच, मनुष्य श्रौर देव—ये चार भेद श्रायुष्य कर्म के हैं।
- (१३) नाम कर्म के दो प्रकार हैं—(१) शुभ, तथा (२) श्रशुभ इन दोनों के भी बहुत से उपभेद हैं।
- (१४) गोत्र कर्म के दो भेद हैं:—(१) उच्च, तथा (२) नीच श्राठ प्रकार के मद करने से नीच गोत्र का तथा मद नहीं करने से उच्च गोत्र का बंध होता है। इस पर से इन दोनों के श्राठ श्राठ भेद कहे हैं।
- (१५) द्यन्तराय कर्म के पांच भेद हैं:—(१) दानान्तराय, (२) लाभान्तराय, (३) भोगान्तराय, (४) उपभोगा-न्तराय, तथा (५) वीर्यान्तराय ।
- टिप्प्णी-अपने पास वस्तु होने पर भी उसका उपभोग न कर सकना अथवा भोग्य वस्तु की प्राप्ति ही न होना-उसे अन्तराय कर्म कहते हैं।
- (१६) इस प्रकार त्राठ कर्म और उनकी उत्तर प्रकृतियों का वर्णन किया। श्रव उनके प्रदेश, चेत्र, काल तथा भाव का वर्णन करता हूँ उन्हें ध्यानपूर्वक सुनो।

- टिप्पणी—प्रदेश अर्थात् उन उन कर्मी के पुद्गल परमाणुओं की संख्या। कर्म परमाणु जड़ हैं।
- (१७) त्राठों कमों के सब मिलाकर त्रनंत प्रदेश हैं श्रीर उनकी, संख्या का प्रमाण संसार के श्रभव्य जीवों की संख्या से श्रनंतगुना है श्रीर सिद्ध भगवानों की संख्या का श्रनन्तवां भाग है।
- टिप्पर्शा—अभन्य जीव उन्हें कहते हैं जिनमें मुक्ति प्राप्ति करने की योग्यता न हो।
- (१८) समस्त जीवों के कर्म संपूर्ण लोक की अपेचा से छहीं दिशाओं में, सब आत्मप्रदेशों के साथ सब तरह से वंधते रहते हैं।
- टिप्पणी—जिस तरह द्रव्य की अपेक्षा से आठों कर्म संख्या में भनंत हैं वैसे ही क्षेत्र की अपेक्षा से ६ दिशाओं में वंटे हुए हैं।
- (१९-२०) उन श्राठ कमों में से ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय श्रीर श्रंतराय कमों की जघन्य स्थिति श्रन्तर्मुहूर्ची की श्रीर उत्कृष्ट स्थिति तीस क्रोडाक्रोडी सागर की है।
- टिप्पण्णि—वेदनीय कर्म के दो भेदों में से सातावेदनीय कर्म की उत्कृष्ट स्थिति पन्द्र कोडाकोडी सागर की है। सागर शब्द जैन धर्म में एक बहुत लम्बे काल प्रमाण का स्चक पारिभाषिक शब्द है।
  - (२१) मोहनीय कर्म की जवन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त की और उत्कृष्ट स्थिति सत्तर कोड़ाकोडी सागर की है।
  - (२२) त्रायुष्यकर्म की जवन्य स्थिति ख्रान्तर्मुहूर्त की ख्रीर उत्कृष्ट स्थिति तेतीस सागर तक की है।

- (२३) नाम श्रौर गोत्र इन दोनों कभी की जघन्य स्थिति श्राठ श्रन्तर्मुहूर्त की है श्रौर उत्कृष्ट श्रायु वीस कोडाकोडी सागर की है।
- (२४) सब कर्मस्कंधों के अनुभाग (परिणाम किंवा रस देने की शक्ति) का प्रमाण सिद्धगति प्राप्त अनंत जीवों की संख्या का अनन्तवां भाग है किन्तु यदि सर्व कर्मों के परमाणुओं की अपेक्षा से कहें तो उनका प्रमाण यावन्मात्र जीवों की संख्या से भी अधिक आता है।
- टिप्पणी—स्कंध संख्यात, असंख्यात और अनन्त परमाणुओं के बने होते हैं और इस कारण उनकी संख्या बहुत न्यून हैं किन्तु परमाणु तो इस तमाम लोकाकाश में व्याप्त हैं इसलिये प्रमाण (संख्या) में अनन्तानंत हैं इस हिसाब से इसकी संख्या सबसे अधिक हैं। जब पदार्थ की संख्या ही अनन्त है तो उसके परमाणुओं (अनुभागों) की संख्या अधिक हो यह स्वामाविक ही है।
- (२५) इस प्रकार इन कमों के रसों को जानकर मुमुक्षु जीव ऐसा प्रयत्न करे जिससे कमें का बंध न हो और पूर्व में बांधे हुए कमों का भी चय होता जाय और ऐसा करने में सदैव अपने उपयोग को जागृत रक्खे।
- टिप्पणी—कर्म के परिणाम तीव भयंकर हैं। कर्मवेदना का संवेदन तीक्ष्ण शस्त्र के समान असद्य लगता है और कर्म का नियम हृदय को कंपा दे ऐसा घोर है। कर्म के वन्धन चेतन की सामर्थ्य छीन छेते हैं। चेतन की व्याकुलता यही कष्ट है, यही संसार है और यही दुःख है। ऐसा जानकर अञ्चम कर्म से निवृत्त होना और शुभ कर्म का संचय करना यही उचित है। चैतन्य की प्रवल सामर्थ्य

विकसित होने पर उस शुभ कर्मरूपी सुनहरी वेड़ियों से भी छूट जाने का पुरुपार्थ करना—इसी में जीवन की सफलता समाई हुई है।

ऐसा मैं कहता हूं— इस तरह 'कर्मप्रकृति' संबंधी तेतीसवां ऋध्ययन समाप्त हुऋा ।



# लेश्या

## [ भावों का चढ़ाव उतार ]

#### ३४

प्या शब्द के अनेक अर्थ है। लेश्या; कांति साँद्यं, मनोवृत्ति आदि अर्थोंमें व्यवहृत होता है। किंतु यहां पर लेश्या का जीवात्मा के अध्यवसाय अथवा परिणाम, विशेष के अर्थ में उपयोग हुआ है।

प्रत्येक संसारी जीवात्मा में संचित (इकहे हुए), प्रारव्ध उदीयमान,) तथा क्रियमाण (वर्तमान में उदित)—ये तीन प्रकार के कर्म विद्यमान रहते हैं। यद्यपि कर्म स्वयं जड़ वस्तु है, स्पर्श, रस, गंध श्रीर वर्ण से सहित है श्रीर श्रात्मा ज्ञान, श्रानन्द श्रीर सत्यमय है, उसका जत्तण—उसका स्वभाव जड़ द्रव्य से विज्ञकुल भिन्न-विपरीत है फिर भी जड़ एथं चेतन का संसर्ग होने से जड़जन्य परिणामों का इस जीवात्मा पर श्रसर पड़े विना नहीं रहता। जैसे लोहा कठिन ठोस पदार्थ है श्रीर श्राग्न न ठोस है, न कठिन है, किर भी श्राग्न के संयोग से जीहा लाज हो जाता है वैसे ही जड़ कर्मी के प्रभाव से श्रात्मा में भी विकार पदा हो जाते हैं।

युक्ते कमीं के परिणामीं से जीवातमा का घाट घड़ जाता है इसीसे वह कमेंगीग—गरीर, इन्द्रिय, आकृति, वर्ण इत्यादि धारण करता है और इसके द्वारा संचित कमीं की निर्जरा तथा नवीन कमीं का वन्धन ये दो कार्य प्रतिक्तण चालू रहते हैं। जब तक इन कमीं से छूट जाने का सच्चा मांग नहीं मिल जाता जब तक आत्मक्षान जागृत नहीं होता, तबतक उन कमीं के फलों को जुदी २ गतियों में जुदी २ तरह से यह जीव भोगता ही रहता है।

की वहुत सदम होने से अपने मूलख़ह्म में देखे नहीं जा सकते किन्तु निमित्त मिलने पर उनके कारण आत्मा पर होने वाला अच्छा या तुरा असर हमें मत्यत्त दिखाई देता है, जैसे जय आदमी कोध में होता है तब उसकी आँखें और मुंह लाल पड़ जाते हैं और आकृति कुछ की कुछ हो जाती है। इसी तरह अन्य भावों के उदय होने से शरीर की आकृति, हावभाव और कार्य पर असर पड़ता है। इसी प्रकार यह लेश्या भी जीवात्मा का कमसंसर्ण से उत्पन्न हुआ एक विकार विशेष है।

लेश्या स्वयं कमिरूप होने से उसमें स्पर्श, रस, गन्ध और वर्ण (ये चारों जन्नण प्रत्येक पुद्रल पदार्थ में पाये जाते हैं) पाये जाते हैं परन्तु फिर भी कमिपंड इतने सूदम है कि उन्हें हम अपनी चर्म चन्नुओं से नहीं देख सकते, ग्ररीर द्वारा स्पर्श नहीं कर सकते। करोड़ों और अरवों मील की दूरी पर स्थित छोटे से छोटे नन्त्रों को देख लेने की न्नमतावाली वड़ी से वड़ी दूरवीन और पानी के एक सूदम विन्दु में असंख्य कीटागुओं (Germs) को देखनेवाले माइकोस्कोप (सूदमद्शक यंत्र) भी उस सहम कमिपंड को नहीं देख सकते। उसको समक्तने के लिये तो दिवयक्षान एवं दिवयद्यीन की जहरत है।

फिर भी कार्यविशेष से उस वस्तु के अस्तित्व का हम करणना द्वारा अनुमान जरूर कर सकते हैं। अनुष्य की मुखा-कृति, उसकी अयंकरता, सौम्यता, साहसिकता, गात्र का कंपन, उज्याता आदि सभी बातें आत्मा के विशिष्ट भावों को व्यक्त करती हैं। आधुनिक वैज्ञानिकशोधों से यह सिद्ध हो चुका है कि अत्यंत कोध के समय शरीर के रक्त बिन्दु विषमय हो जाते हैं और उस जहर से मनुष्य का वध भी हो सकता है। अनेक घटनाएं ऐसी हो चुकी है। इसिलिये इस विषय में विशेष जिखनेकी आवश्यकता नहीं है। जो वस्तु प्रत्यक्तहें वह स्वयमेव सिद्ध है, उसका अस्तित्व सिद्ध करने के जिये अन्य प्रमाणों की जहरत नहीं है।

श्रात्मा के भाव श्रसंख्य हो सकते है इस दृष्टि से लेश्याएं भी श्रसंख्य ही हैं किन्तु व्यवहार के लिये उनको ई मुख्य भागों में विभक्त कर लिया गया है। उनमें से प्रथम तीन लेश्याएं श्रावशस्त हैं श्रीर बाकी की तीन शुभ हैं। श्रप्रशस्त का त्याग करना श्रीर प्रशस्त की श्राराधना करना प्रत्येक मुमुद्ध के लिये प्रमावश्यक है।

## भगवान वोलेः---

- (१) अव में यथाक्रम लेश्या के अध्ययन का वर्णन करता हूँ। इन ६ प्रकार की कर्म लेश्याओं के अनुभावों का वर्णन करते हुए मुक्तको तुम ध्यानपूर्वक सुनो—
- दिप्पणी—कर्मलेश्या शब्द का उपयोग एक विशिष्ट अपेक्षा से किया है। कर्म और लेश्या का अविनाभावी संबंध है। इसी विवक्षा से इसका इस रूप में कथन किया गया है। अनुभाव अर्थात् कर्मी का तीव्रमंद रस देने का गुण।

<sub>उत्तराध्ययन</sub> सूत्र (२) (लेखा के १२ बोलों के नाम गिनाते हैं) (१) नाम (३) वर्णा, (३) रस, (४) गान्य (५) स्पर्श, (६) परिणाम, (७) ताल्या, (८) स्थान, (९) स्थिति, (१०) गति, और (११) च्यान (अत्वर्धेहते मात्र आयु 800 रेष रहने पर आगामी सब की जो लेखा हाता होती है उसे च्यवत द्वार फहते हैं।) अब में उनका वर्णत कहता (३)(१) मुहम लेखा, (२) नील लेखा, (३) कापोवी लेखा, (४) तेजो लेखा, (५) पद्म लेखा, और (६) (४) कृष्ण लेखा का वर्ण जल से भरे हुए वादल के रंग के समान, मेंसे के सींग के रंग के समान, अरीठा के समान, गाड़ी के औंधन के समान, काजल के समान और आंख (५) तील लेखा का वर्ण हरे अशोक वृच, तीलचास पक्षी की क्रॉख ग्रीर हिनम्ब नीलमीण जैसा माना गया है। (६) कापोर्ता लेखा का वर्ण अलसी के फूल, कोयल के पंख रियाणी—कापोती हेरवा का वर्ण हिलका काला और सूक्ष्म काल रंग (७) वंत्रों लेखा का वर्ण होगड़ा जैसा, जाते हुए सूर्थ जैसा, स्वा की चांच जैसा, अयवा दीपक की शिखा जैसा साता है।

- (८) पद्म लेश्या का वर्ण हल्दी के दुकड़े जैसा, सन जैसा, श्रौर श्रसन के फल जैसा पीला माना है।
- (९) शुक्क लेश्या का वर्ण शंख, श्रंकरल, मचकुंद के फूल, दूध की धार श्रथवा चांदी के हार के समान उज्ज्वल माना है।
- (१०) कृष्ण लेश्या का रस, कड़वी तुंबड़ी, कडुए नीम, अथवा कड़वी रोहिणी के रस से भी अनंत गुना श्रधिक कडुआ समभना चाहिये।
- (११) नील लेश्या का रस सोंठ, मिर्च, पीपर, श्रथवा हस्ति, पिप्पली के रस की भी श्रपेत्ता श्रनंत गुना तीखा सममना चाहिये।
- (१२) कापोती लेश्या का रस कचे आम, कचे कोठा अथवा तूंवर के फल के रस से भी अनंत गुना अधिक खट्टा समम्प्रना चाहिये।
- (१३) तेजो लेश्या का रस पके आम और पके कोठा के रस से भी अनन्त गुना अधिक खट्टामीठा सममना चाहिये।
- (१४) पद्म लेश्या का रस उत्तर वारूणी ( एक प्रकार की श्रांति खट्टी मीठी शराव ), भिन्न २ प्रकार के मधु, मेरक श्रासव श्रादि के रस की श्रपेक्षा श्रनंत गुना मीठा सममना। चाहिये।
- (१५) ग्रुक्त लेश्या का रस खजूर, द्राक्ष, दृध, शक्कर, गुड़ त्रादि के रस से भी त्रानंत गुना त्राधिक मीठा सममाना चाहिये।
- (१६) कृष्ण, नील, कापोती इन तीनों अशुभ लेश्याओं की गंध, मृत गाय, मृत कुरो अथवा मृत सर्प की दुर्गंध से अनंत गुनी अधिक होती है।

- (१७) तेजो लेखा, पद्म लेखा और ग्रुक्त लेखां इन तीनों प्रशस्त लेखाओं की गंध केवड़ा आदि सुगंधित पुष्पों अथवा विस जाते हुए चंदनादि की सुगंध से भी अनंत गुनी अधिक प्रशस्त होती है।
- (१८) कृष्ण, नील, और कापोती इन तीनों लेश्याओं का स्पर्श त्यारी, गाय वैल की जीभ और साग वृत्त के पत्र की त्र्यपेत्ता अनंत गुना अधिक कर्कश होता है।
- (१९) तेजो, पद्म श्रौर शुक्त इन तीनों लेश्याश्रों का स्परो मक्खन, सरसों के फूल, वूर नामक वनस्पति के स्पर्श की श्रपेक्षा श्रनंत गुना श्रविक कोमल होता है।
- (२०) उन छहों लेश्याच्यों के परिणाम चानुक्रम से तीन, नौ, सत्ताईस, इक्यासी और दोसौ तेतालीस प्रकार के होते हैं।
- टिप्पर्गा—तीन अर्थात् नवन्य, मध्यम और उत्कृष्ट । फिर जवन्य, मध्यम और उत्कृष्ट के क्रम से ये ही तीन तीन भेद और बढ़ाते जाना चाहिये ।

#### लंखाओं के लक्तण

(२१-२२) पाचों घ्यासवों ( मिध्यात्व, श्रत्रत, प्रमाद, कपाय श्रौर श्रिश्च योग) का निरन्तर सेवन करनेवाला, मन वचन श्रौर काय का श्रसंयमी; छ काय की हिंसा में श्रासक्त, श्रारम्भ में मग्न; पाप के कार्यों में प्रवल पराक्रमी श्रौर खुद्र श्रात्मावाला कूर, श्रजितेन्द्रिय, सर्व का श्रहित करने-वाला एवं कुटिल भावनाशील इन सब मोगों में लगे हुए जीव को सुप्ण लेश्याधारी सममत्ना चाहिये।

- (२३-२४) ईर्घ्यालु, कदाप्रही ( असिहण्णु ) तप प्रह्णा न करते-वाला, अज्ञानी, मायावी, निर्ह्णं , लंपट, द्वेषी, रस-लोलुपी, राठ, प्रमादी, म्वार्थी, आरंभी, क्षुद्र तथा साहसी इत्यादि प्रकार के जीव को नील लेश्याधारी सममना चाहिये।
- (२५-२६) वाणी श्रौर श्राचार में (श्रप्रामाणिक), मायावी, श्रभि-मानी, श्रपने दोष को छुपानेवाला, परिप्रही, श्रनार्थ, मिध्यादृष्टि, चोर श्रौर मर्मभेदो वचन बोलने वाला इन सब लक्षणों से युक्त मनुष्य को कापोती लेश्या का धारक जीव सममना चाहिये।
- (२७-२८) तम्र, श्रचपल, सरल, श्रकुत्ह्ली, विनीत, दांत, तपस्वी, योगी, धर्म में दृढ़, धर्मप्रेमी, पापभीरू, परिहतैषी श्रादि गुर्गों से युक्त जीव को तेजो लेश्यावंत सममता चाहिये।
- (२९-३०) जिस मनुष्य को क्रोध, मान, माया, श्रौर लोभ श्रह्पमात्रा में हों, जिसका चित्त संतोष के कारण शांत रहता हो, जो दिमतेन्द्रिय हो; योगी, तपस्वी, श्रह्पभाषी, उपशम रस में मग्न, जितेन्द्रिय—इन सब गुणों से युक्त जीव को पद्म तेश्याधारी समस्ता चाहिये।
- (३१) आर्त तथा रौद्र इन दोनो ध्यानों को छोड़कर जो धर्म एवं शुक्ठ ध्यानो का चिंतवन करता है तथा राग द्वेषरहित, शांत-चित्त, द्रिमतेन्द्रिय तथा पांच समितियो एवं तीन गुप्तियों से गुप्त—
- (३२) छाल्परागी अथवा वीतरागी, उपशांत, जितेन्द्रिय आदि गुणो में लवलीन उस जीव को ग्रुक्ल लेख्यावान सममता चाहिये।

- (३३) श्रसंख्य श्रवसर्पिणी तथा उत्सिपिणियों के समयों की जितनी संख्या है श्रीर संख्यातीत लोक में जितने श्राकाश- प्रदेश हैं उतने ही श्रुम तथा श्रशुम लेश्याश्रों के स्थान समक्तना चाहिये।
- टिप्पणी—उस क्रोडाक्रोडी सागरी का एक अवसर्विणी काल तथा दस क्रोडाक्रोडी सागरी का एक उत्सर्पिणी काल होता है।
  - (३४) कृष्ण लेश्या की जघन्य स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त की और उत्कृष्ट स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त सहित तेतीस सागर तक की है।
  - टिप्पर्गा—अगले जनम में जो लेरया मिलनेवाली होती है वह लेरया मृत्यु के एक मुहूर्त पहिले आती है इसीलिये एक अन्तर्मुंहूर्त समय. अधिक जोदा गया है।
  - (३५) नील लेश्या की जघन्य स्थिति एक श्रन्तर्मुहूर्त की तथा उत्कृष्ट स्थिति एक परय के श्रमंख्यातवें भागसहित दसः सागरोपम सममनी चाहिये।
    - (३६) कापोती लेखा की जघन्य स्थित एक अन्तर्मुहूर्त की और उत्कृष्ट स्थिति एक पत्य के असंख्यातवें भागसहित वीनः सागर की है।
    - (३७) तेजो लेखा की जवन्य स्थिति एक छान्तर्मुहूर्त की श्रीर उक्तप्र स्थिति एक पत्य के द्यसंख्यातवें भागसहित दो सागर को है।
    - (३८) पद्मलेश्या की जयन्य स्थिति एक अन्तर्मृहूर्त की और उक्रष्ट स्थिति एक अन्तर्मृहुर्त सिहत दस सागर की है।

- (३९) शुक्ल लेश्या की जघन्य स्थिति अन्तर्भुहूर्त की श्रौर उत्कृष्ट स्थिति एक अन्तर्भुहूर्तसहित तेतीस सागर की है।
- (४०) यह लेश्यात्रों की स्थिति का वर्णन किया। श्रव चारों गतियों में लेश्यात्रों की जघन्य तथा उत्कृष्ट स्थिति कहता हूँ उसे तुम ध्यानपूर्वक सुनो ।
- (४१) ( नरक गित की लेश्या स्थित कहते हैं ) नरकों में कापोती लेश्या की जघन्य स्थिति दस हजार वर्षों की तथा उत्कृष्ट स्थिति एक पत्य के असंख्यात्वें भागसिहत तीन सागर की है।
- √(४२) नील लेश्या की जघन्य स्थिति एक पर्य के श्रमंख्यातर्वे भागसिहत तीन सागर की है श्रीर उत्कृष्ट स्थिति एक पर्य के श्रसंख्यातर्वे भागसिहत दस सागर की है।
- .(४३) कृष्णलेश्या की जघन्य स्थित एक पत्य के श्रसंख्यातवें भागसिहतें दस सागर की है श्रीर उस्कृष्ट स्थिति ३३ सागर तक की है।
- (४४) नरक के जीवों की लेश्या स्थिति इस प्रकार कही; अब पशु, मनुष्य और देवों की लेश्या स्थिति का वर्णन करता हूँ, उसे ध्यानपूर्वक सुनो।
- (४५) तिर्येच एवं मनुष्य गितयों में (पृथ्वी, जल, श्रिग्नि, वायु, वनस्पति, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, श्रमंज्ञी पैचेन्द्रिय, संज्ञीपंचेन्द्रिय तिर्येच तथा समूच्छ्नि एवं गर्भज मनुष्यों में ) शुक्ल लेश्या सिवाय वाकी सव लेश्याश्रों की जघन्य एवं उत्कृष्ट स्थिति केवल एक श्रन्तमुंहूर्त की है। (इस-लिये इसमें केवलज्ञानी भगवान का समावेश नहीं होता)।

- (३३) असंख्य अवसर्पिणी तथा उत्सर्पिणियों के समयों की जितनी संख्या है और संख्यातीत लोक में जितने आकाश- प्रदेश हैं उतने ही शुभ तथा अशुभ लेश्याओं के स्थान समकता चाहिये।
- टिप्पणी—दस क्रोडाक्रोडी सागरी का एक अवसर्पिणी काल तथा दस क्रोडाक्रोडी सागरी का एक उत्सर्पिणी काल होता है।
  - (३४) कृष्ण लेश्या की जघन्य स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त की श्रीर उत्कृष्ट स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त सहित तेतीस सागर तक की है।
  - टिप्पर्गा—अगले जन्म में जो लेश्या मिलनेवाली होती है वह लेश्या मृत्यु के एक मुद्दूर्त पहिले आती है इसीलिये एक अन्तर्मुंदूर्त समय. अधिक जोड़ा गया है।
  - (३५) नील लेश्या की जघन्य स्थिति एक श्रन्तर्मुहूर्त की तथा उत्कृष्ट स्थिति एक परुष के श्रसंख्यातर्वे भागसहित दसः सागरोपम सममनी चाहिये।
  - (३६) कापोती लेश्या की जघन्य स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त की श्रौर डत्कृष्ट स्थिति एक पत्य के असंख्यातवें भागसहित वीन<sup>4</sup> सागर की है।
  - (३७) तेजो लेश्या की जवन्य स्थिति एक ख्रन्तर्मुहूर्त की ऋौर उत्कृष्ट स्थिति एक पत्त्य के ऋसंख्यात में भागसहित दो सागर को है।
  - (३८) पद्मलेश्या की जवन्य स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त की और उक्तष्ट स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त सिह्त दस सागर की है।

- (३९) शुक्ल लेश्या की जघन्य स्थिति खन्तर्मुहूर्त की और उत्कृष्ट स्थिति एक खन्तर्मुहूर्तेसहित तेतीस सागर की है।
- (४०) यह लेश्यात्रों की स्थिति का वर्णन किया। श्रव चारों गतियों में लेश्यात्रों की जघन्य तथा उत्कृष्ट स्थिति कहता हूं उसे तुम ध्यानपूर्वक सुनो ।
- (४१) ( नरक गित की लेश्या स्थिति कहते हैं ) नरकों में कापोती लेश्या की जघन्य स्थिति दस हजार वर्षों की तथा उत्कृष्ट स्थिति एक पत्य के असंख्यात्वें भागसहित तीन सागर की है।
- (४२) नील लेश्या की जघन्य स्थिति एक पत्य के असंख्यातर्वे भागसिंहत तीन सागर की है और उत्कृष्ट स्थिति एक पत्य के असंख्यातर्वे भागसिंहत दस सागर की है।
- .(४३) कृष्णलेश्या की जघन्य स्थिति एक पत्य के असंख्यातवें भागसिहतें दस सागर की है और उस्कृष्ट स्थिति ३३ सागर तक की है।
- (४४) नरक के जीवों की लेश्या स्थिति इस प्रकार कही; श्रव पशु, मनुष्य श्रीर देवों की लेश्या स्थिति का वर्णन करता हूँ, उसे ध्यानपूर्वक सुनो।
- (४५) तिर्यंच एवं मनुष्य गितयों में ( पृथ्वी, जल, श्रिग्नि, वायु, वनस्पति, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, श्रमंज्ञी पेचेन्द्रिय, संज्ञीपंचेन्द्रिय तिर्यंच तथा समूच्छन एवं गर्भज मनुष्यों में ) शुक्ल लेश्या सिवाय वाकी सब लेश्याश्रों की जघन्य एवं उत्कृष्ट स्थिति केवल एक श्रन्तमुंहूर्त की है। ( इस- लिये इसमें केवलज्ञानी भगवान का समावेश नहीं होता )।

- (४६) (केवलीभगवान की शुक्त लेखा के विषय में कहते हैं) शुक्त लेखादि की जघन्य स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त की तथा उत्कृष्ट स्थिति नौ वर्ष कम एक क्रोड पूर्व की समम्मनी चाहिये।
- (४७) मनुष्य एवं तिर्येच गितयों की लेश्यास्थिति का वर्णन मैंके तुम्हे सुनाया; त्र्यव मैं तुम्हें देवों की लेश्यास्थिति कहता हूँ उसे ध्यानपूर्वक सुनो ।
- (४८) कृष्ण लेखा की जघन्य स्थित दस हजार की तथा उत्कृष्ट स्थिति एक पत्य के श्रसंख्यातवें भाग जितनी है।
- (४५) नील लेखा की जयन्य स्थिति, एक समय श्रधिक कृष्ण लेखा की उत्कृष्ट स्थिति के वरावर है तथा उत्कृष्ट स्थिति एक पत्य के असंख्यातवें भाग के वरावर है।
- (५०) कापोती लेश्या की जवन्य स्थिति नील लेश्या की उत्कृष्ट स्थिति में एक समय श्रिविक; तथा उत्कृष्ट स्थिति एक पस्य के श्रसंख्यातवें भाग के वरावर है।
- (५१) त्रव मवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिप, त्रौर वैमानिक देवोंकी तेजो लेश्या की स्थिति कहता हूँ, उसे ध्यानपूर्वक सुनो:-
- (५२) तेजो लेरंया की जवन्य स्थिति एक परय की श्रीर उत्कृष्ट एक पर्य के श्रसंख्यातर्वे भाग सहित दो सागर की है।
- (५३) ( भवनवासी एवं व्यंतर देवों की ) तेजो लेखा की जवन्य स्थित दसहजार वर्षों की श्रीर उत्कृष्ट स्थिति एक पत्य के श्रसंख्यातवें भाग सहित दो सागर की श्रपेत्ता से वैमा-तिक देवों की है।

- (५४) पद्म लेश्या की जघन्य स्थिति तेजो लेश्याकी उत्कृष्ट स्थिति से एक समय त्रीर अधिक के बरावर है त्रीर उत्कृष्ट त्रायु एक समय सहित दस सागरोपम है।
  - (५५) ग्रुक्ठ लेश्या की जघन्य स्थिति एक समय सहित पद्म लेश्या की उत्कृष्ट स्थिति के बराबर है श्रीर उत्कृष्ट स्थिति एक श्रन्तमुहूर्त सहित ३३ सागर की है।
  - (५६) कृष्ण, नील और कापोती ये तीनों श्रधर्म लेश्याएँ हैं श्रोर इन तीनों लेश्याश्रों के कारण जीवात्मा दुर्गति को प्राप्त होता है।
  - ( ५७ ) तेजो, पद्म श्रौर शुक्ल ये तोनों धर्म लेश्याएं हैं श्रौर इन तीनों लेश्याश्रोंके कारण जीवात्मा सुगतिको प्राप्त होता है।
  - (५८-५९) मरग् समय श्रगले जन्म के लिये जब जीवात्मा की लेश्याएँ बदलती हैं उस समय पहिले समय श्रथवा श्रंतिम समय में किसी भी जीव की उत्पत्ति नहीं होती है।
    - टिष्पणी—समय, काळवाची सबसे छोटा प्रमाण है।
    - (६०) सारांश यह है कि मरणांत के समय श्रागामी भव की लेश्यात्रों के परिषमित होने पर एक अन्तर्मुहूर्त बाद श्रथवा एक अन्तर्मुहूर्त वाकी रहने पर ही जीव परलोक को जाता है।
    - टिप्पणी—लेक्याओं की रचना इस प्रकार की है कि अगली जैसी गति में जाना होता है वैसे आकार में मृत्यु के एक समय के पहिले परिणत हो जाती हैं।

(६१) इसिलये इन सभी लेश्यात्रों के परिणामों को जानकर भिक्ष अप्रशस्त लेश्यात्रों को छोड़कर प्रशस्त लेश्यात्रों में अधिष्ठान करे।

टिप्पणि—शुभ को सब कोई चाहता है, अशुभ को कोई नहीं चाहता। किन्तु शुभ की प्राप्ति केवल विचार करने मात्र से नहीं हो सकती। इसकी प्राप्ति के लिये तो निरन्तर शुभ प्रयत्न करना पड़ता है।

अप्रशस्त लेक्याओं की उत्पत्ति होना स्वाभाविक है, उसे प्राप्त करने के लिये प्रयत्न नहीं करना पड़ता । ईप्यां, फोध, द्रोह, फ़्रुता, असंयम, प्रमत्तता, वासना, माया आदि निमित्त मिस्रते ही जीवात्मा इच्छा अथवा अनिच्छा से सहसा कुछ का कुछ कर चेटता है किन्तु कोमलता, विश्वप्रेम, संयम, त्याग, अपणता, अभयता आदि उच्च सद्गुणों की आराधना करना भी कठिन है। इसी में जीवात्मा की कसीटो होती है और वहीं उपयोग की जरूरत है। ऐसी कसीटी पर चढ़नेवाला साधक ही शुभ, सुन्दर तथा प्रशस्त लेक्याओं को प्राप्त करता है।

#### ऐसा में कहता हूँ—

इस तरह 'लेश्या' संबंधी चौंतीसवाँ अध्ययन समाप्त हुआ।



# · अणगाराध्ययन



### साधु का चारित्र

३४

सार के बाह्य बंधनों से छूट जाना कोई श्रासान वात नहीं है। संसार के ज्ञणभंगुर पदार्थी में बहुत से विचारे भोगविजासी जीव रच पच रहे हैं, भटकते फिर रहे है श्रीर स्वच्छन्दी जीवन व्यतीन कर इस जोक तथा परलोकमें परम दुःख को देनेवाले कमीं का सञ्चय कर रहे हैं।

यहां तो, किसी तीणकर्मी जीव को ही सद्भाव, वैराग्य या त्याग धारण करने की उत्कट श्रभिलाषा पैदा होती है। यहां तो धन इक्टा करने के लिये ही दौड़ा दौड़ी हो रही है, त्यागभाव किसी विरले को ही होता है।

ऐसा त्यागी जीवन यद्यपि दुर्लभ हैं फिर भी शायद मिल भी जाय तो भी धरवार, संगेसम्बन्धी श्रादि को छोड़ देने से ही जीवनविकास की इतिश्री नहीं हो जाती। जितना ऊंचा श्रादर्श होता है, जवाबदारी भी उतनी ही भारी होती है।

त्यागी का जीवन, त्यागी की सावधानी, त्यागी की मनो-दशा ब्रादि कितने कठोर, उदार ब्रौर पवित्र होने चाहिये उसका यहां वर्णन किया है।

#### भगवान वोलेः--

- (१) जिस मार्ग का श्रनुसरण करके भिक्षु दुःख का श्रंत कर सकता है उस तीर्थङ्कर निरूपित मार्ग का तुम को उपदेश करता हूँ। उसको तुम एकाम चित्त से सुनो।
- (२) जिस साधुने गृहस्थवास छोड़कर संयम-मार्ग अंगीकार किया है उसको उन आसक्तियों के स्वरूप को वरावर सममक् लेना चाहिये जिनमें सामान्य मनुष्य वंधे हुए हैं।

टिप्पणी--'समझ छेने' से यह आशय है कि उन्हें समझ कर छोड़ देवे।

- (३) उसी प्रकार हिंसा, भूंठ, चोरी, अब्रह्मचर्य, अप्राप्य वस्तुओं की इच्छा तथा प्राप्त पदार्थों का परिव्रह (ममत्व भाव) इन ५ स्थानों का भी संयमी छोड़ देवे।
- (४) चित्रों से सुशोभित, पुष्प श्रथवा श्रगरचंद्न श्रादि सुगन्थितः पदार्थों से सुत्रासित सुंदर श्वेतवस्त्रों के चँदोवों द्वारा सुस- ज्ञित, तथा सुन्दर किवाड़ वाले मनोहर घर की भिक्षु मन्से से भी इच्छा न करे।
- टिप्पणी—ऐसे स्थानों मंन रहने के लिये जो कहा गया है उसका मतलय यह है कि वाहर का सौन्दर्य भी कई बार देखने से आत्मा में बीजरूप में विद्यमान रागादिक विकारों को उत्तेजित करने में निमित्त रूप हो जाता है।
- (५) (उपरोक्त प्रकार के सुसिक्कित) उपाश्रय में भिक्षु को अपना इन्द्रिय संयम रखना कठिन होता है क्योंकि वह स्थान काम श्रौर राग को बढ़ानेवाला होता है।

- (६) इसिलये स्मशान, शून्य घर, वृक्ष के मूल आथवा गृहस्थ के अपने लिये बनाए हुए सादे एकांत मकान में ही साधु को रागद्वेषरहित होकर निवास करना चाहिये।
- टिप्पााि—उस समय में वहुत से भाविक गृहस्थ अपनी धार्मिक क्रियाएं करने का एकांत स्थान अपने घर से अलग बनवा लिया करते थे।
- (७) जिस स्थान में बहुत से जीवों की उत्पत्ति न होती हो, स्वपर के लिये पीड़ाकारक न हो, स्वियों के आवागमन से रहित हो, ऐसे एकांत स्थान में ही परम संयमी भिछु: को निवास करना कल्पता है (योग्य है)।
- (८) भिक्षु (स्वयं) घर बनावे नहीं, दूसरों द्वारा बनवावे नहीं, क्योंकि घर बनाने की क्रिया में अनेक जीवों की हिंसा होती हैं।
- (९) क्योंकि गृह वनाने की क्रिया में सूक्ष्म एवं स्थूल श्रनेक स्थावर एवं त्रस जीवों की हिंसा होती है इसलिये संयमी पुरुष को घर बनाने की क्रिया का सदन्तर त्याग कर देना चाहिये।
- (१०) उसी प्रकार आहार पानी बनाने (रांधने) और वनवाने (राँधने) में भी पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, वनस्पति स्थावर एवं त्रस जीवों की हिंसा होती है इसलिए प्राणियों की दया के लिये संयभी साधु स्वयं अन्न न पकावे और न दूसरों द्वारा पकवावे।
- (११) जल, धान्य, पृथ्वी श्रौर ईधन के श्राश्रय में रहते हुए श्रनेक जीव श्राहार-पानी बनाने में हने जाते है, इसलिए भिक्षु को भोजन नहीं पकाना चाहिये।

- (१२) सव दिशात्रों में शस्त्र की धारा की तरह फैली हुई और श्रसंख्य जीवों का घात करनेवाली ऐसी श्राग्न के समान श्रान्य कोई दूसरा शस्त्र घातक नहीं है। इसलिये साधु श्राग्न कभी न जलावे।
- टिप्पर्णा—भिक्ष स्वयं ऐसी कोई हिंसक किया न करे, न दूसरों से करावे और न दूसरों को वैसा करते देखकर उसकी प्रशंसा ही करे।
- ·(१३) खरीदने और वेचने की क्रियाओं से विरक्त तथा सुवर्ण एवं मिट्टी के ढेले को समान सममतेवाला ऐसा भिक्ष सोने चांदी की मन से भी इच्छा न करे।
- दिप्पणी—जैसे मिटी के ढेळे को निर्मृत्य जानकर कोई उसे नहीं उठाता वैसे ही साधु सुवर्ण को देखते हुए भी उसे स्पर्श न करे क्योंकि त्याग करने के वाद उसके लिये सोना और ढेळा दोनों समान है।
  - (१४) खरीदनेत्राले को प्राहक कहते हैं स्त्रीर जो वेचता है उसे विनया (व्यापारी) कहते हैं इसलिये चिद क्रयविकय में साधु भाग ले तो वह साधु नहीं कहाता।
  - (१५) भिक्षा मांगने का लिया है व्रत जिसने ऐसे भिक्ष को भिना मांगकर हो कोई वस्तु ब्रह्ण करनी चाहिये, खरीद कर कोई वस्तु न लेनी चाहिये, क्योंकि खरीद करने श्रीर वेचने की क्रियाओं में दोप भरा हुश्रा है, इसलिये भिन्ना-चृत्ति ही सुखकारी है।
  - ाटिप्पण्यिकंचन और कामिनी ये दो वस्तुण् संसार की वंधन हैं। इनके पीछे अनेकानेक दोप भरे हुए हैं। उनको एक बार त्याग देने के बाद त्यागी को उनका परिग्रह (संग्रह) तो क्या, उनका चिंत-

वन तक न करना चाहिये। इसीलिये त्यागी के लिये भिक्षाचरी को ही धर्म्य बताया है।

- (१६) सूत्र में निर्दिष्ट नियमानुसार हो श्रानिंदित घरों में सामु-दानिक गोचरी करते हुए श्राहार की प्राप्ति हो किंवा न हो फिर भी मुनि को सन्तुष्ट ही रहना चाहिये।
  - टिप्पणी—जो कोई कुल दुर्गुणों के कारण निंदित हों अथवा अभक्ष्य-भक्षी हों उनको छोड़कर भिक्षु को भिन्न २ कुलों में निर्दोष भिक्षा-वृत्ति करनी चाहिये।
  - (१७) अनासक्त तथा स्वादेन्द्रिय के ऊपर कावू रखनेवाला साधुः रसलोलुपी न बने। यदि कदाचित सुन्दर स्वादु भोजन न मिले तो खिन्न न हो किंवा उसकी वांछा न करे। महामुनि स्वादेन्द्रिय की तुष्टि के लिये भोजन न करें किन्तु संयमी जीवन का निर्वाह करने के उद्देश्य से ही भोजन करें।
  - (१८) चंदनादि का श्रर्चन, सुन्टर श्रासन, ऋद्धि, सत्कार, सन्मान, पूजन श्रथवा बलात् वंदन—इनकी इच्छा भिक्षु मन से भी न करे।
  - (१९) सरगापर्यंत साधु श्रपरिष्रही रहकर तथा शरीर का भी ममत्व त्यागकर, नियाग्गरिहत हो शुक्लध्यान का ध्यान धरे श्रीर श्रप्रितवंधरूप से विहार करे।
  - (२०) कालधर्म (मृत्यु श्रवसर) प्राप्त हो तव चारों प्रकार के-श्राहार त्याग कर वह समर्थ भिक्षु इस श्रन्तिम शरीर को छोड़ कर सब दुःखों से छूट जाय।

(२१) ममत्व और ऋहंकार रहित, श्रनास्रवी और वीतरागी होकर केवलज्ञान को प्राप्त कर फिर चिरन्तन मुक्ति को प्राप्त करे।

टिप्पण्णि—सयम यह तलवार की धार है। संयम का मार्ग देखने में सरल दीखने पर भी आचरने में अति कठिन हैं। संयमी जीवन सब किसी के लिये सुलभ नहीं है, फिर भी यह एक ही कल्याण का मार्ग है।

### ऐसा में कहता हूं—

इस तरह 'त्राणगार' संबंधी पेतीसवां ऋध्ययन समाप्त हुआ।



# जीवाजीवविभक्ति

\*\*\*\*\*\*\*

## जीवाजीव पदार्थों का विभाग

#### 38

में घूमता फिरता है। इसी का नाम संसार है। ऐसे संसार की आदि का पता कैसे चले? जब से चेतन हैं तभी से जड़ है—इस तरह ये दोनों तत्त्व जगत के आगु आगु में भरे पड़े है। हमें उसकी आदि (प्रारंभ) की चिन्ता नहीं हैं क्योंकि उसकी आदि (प्रारंभ) की चिन्ता नहीं हैं क्योंकि उसकी आदि किस काल में हुई—यह जानने से हमें कुछ भी लाभ नहीं है और उसे न जानने में अपनी कुछ भी हानि नहीं है। क्योंकि जैन दर्शन मानता है कि इस संसार की आदि नहीं है और समस्त प्रवाह की दृष्टि से अनन्त काल तक संसार तो चाल ही रहेगा। फिर भी मुक्त जीवों की दृष्टि से मुक्ति (संसार का अन्त) थी और रहेगी।

चेतन थौर जड़ का सम्बन्ध चाहे जितना भी निविड (घटट) क्यों न हो, फिर भी यह संयोगिक संबंध है। समवाय संबंध का अन्त नहीं होता, परन्तु संयोग संबंध का अन्त आज, कल और नहीं तो कुछ काल बाद हो जाना सम्भव है। श्राज चेतन श्रीर जड़ दोनों श्रपना २ धर्म गुमा वंठे हैं। चेतनमय जड़ श्रीर जड़मय चेतन ये दोनों परस्पर ऐसे तो पकाकार हुए दिखाई देते हैं कि सहसा उनको श्रलग २ नहीं पहिचाना जा सकता।

जड़ के अनादि संस्पे से मिलन हुआ चैतन्य, जीवातमा अथवा 'विहरातमा' कहलाता है और जब वह जीवातमा अपने स्वरूप का अनुभव करने लगता है तब उसे 'अन्तरातमा' कहते हैं और जो जीव कम रिहत हो जाता है उसे 'परमातमा' कहते हैं। जगत के पदार्थों को यथार्थ स्वरूप में जानने की इच्छा होना इसे 'जिज्ञासा' कहते हैं। ऐसी जिज्ञासा के पिरिणाम स्वरूप वह जगत् के समस्त पदार्थों में से मृलभूत मात्र दो पदार्थों को चुन लेता है। इसके वाद ही जीव की चैतन्य तस्त्व पर वरावर रिच जमती है और तभी वह गुद्ध वनने के जिये गुद्ध चैतन्य की प्रतीति कर आगे वढ़ता है। जीव तस्त्व के भिन्न २ स्वरूपों को जानने के वाद वह स्वयं जीव—अजीवतस्त्व इन दोनों तस्त्वों के संयोगिक वलों का विचार करने लगता है।

समस्त संसार का स्वरूप उसके सामने से मूर्तिमंत हो कर निकल जाता है तव वह आत्माभिमुख होता है और आत्मानु— भव का आनन्द पाने लगता है। आत्मलद्य पर ध्यान देकर आते हुए कमीं को निरोध करता है, और धीमें २ पूर्व संचित कमें समूह को खपाते हुए शुद्ध चैतन्य स्वरूप को प्राप्त होता है।

#### भगवान वोन्ने--

(१) जिस को जानकर भिक्ष संयम में उपयोग पूर्वक उद्यमवंत होता है ऐसा जीव तथा श्रजीव के भिन्न २ भेद संबंधी । प्रकरण तुनसे कहता हूँ।

- (२) जिसमें जीव तथा अजीव ये दोनों तत्त्व भरे हुए हैं उसे तीर्थंकरों ने 'लोक' कहा है और अजीव के एक देश को जहां मात्र आकाश का ही अस्तित्व है अन्य कोई पदार्थ नहीं है—उसे 'अलोक' कहा है।
- (३) जीव और अजीवों का निरूपण द्रव्य, चेत्र, काल तथा भाव—इन चार प्रकारों से होता है।
- (४) अजीव तत्त्व के मुख्य रूप से (१) रूपी, (२) अरूपी, ये दो भेद हैं। उनमें से रूपी के चार तथा अरूपी के १० भेद हैं।
- (५) धर्मास्तिकाय के (१) स्कंध, (२) देश, तथा (३) प्रदेश तथा श्रधर्मास्तिकाय के (४) स्कंध, (५) देश (६) प्रदेश,
- (६) और त्राकाशास्तिकाय के (७) स्कंघ, (८) देश, (९) प्रदेश तथा (१०) श्रद्धा समय (कालतत्त्व)—ये सब मिलाकर श्रद्धभी के १० भेद हैं।
- टिप्पगी—िकसी भी संपूर्ण द्रव्य के पूर्ण विभाग को 'स्कंघ' कहते हैं।
  स्कंघ के अमुक किएत विभाग को देश कहते हैं और एक छोटा
  दुकड़ा जिसका फिर कोई दूसरा खण्ड न होसके किन्तु स्कंघ के
  साथ संवंधित हो तो उसे 'प्रदेश' कहते हैं और यदि वह स्कंध
  से अलग हो जाय तो उसे 'प्रमाणु' कहते हैं।
- (७) ( चेत्र दृष्टि से वर्णन ) धर्मास्तिकाय तथा श्रधमीस्तिकाय इन दोनों द्रव्यों का चेत्र लोक प्रमाण है श्रीर त्राकाशास्ति-काय का चेत्र संपूर्ण लोक श्रीर त्रालोक दोनों है। समय २७

- (काल) का चेत्र मनुष्य चेत्र के वरावर है ( ऋथीत् ४५ लाख योजन है )।
- (८) (काल दिष्ट से वर्णन) धर्मास्तिकाय, श्रधर्मास्तिकाय श्रीर श्राकाशास्तिकाय—ये तीनों द्रव्य काल की श्रपेत्ता से श्रनादि एवं श्रनंत हैं श्रधीत् प्रत्येक काल में शाश्वत हैं ऐसा भगवान ने कहा है।
- (९) समय काल भी निरन्तर प्रवाह (व्यतीत) होने की दृष्टि से अनादि तथा अनंत है परन्तु किसी अमुक कार्य की अपेचा से वह सादि (आदि सहित) तथा सान्त (अन्त सहित) है।
- (१०) (१) स्कंघ, (२) स्कंघ के देश, (३) उसके प्रदेश, तथा (४) परमाणु—ये ४ भेद रूपी पदार्थ के होते हैं।
- (११) द्रज्य की श्रपेता से, जब बहुत से पुद्गल परमाणु इकट्ठे होकर परस्पर में मिल जाते हैं तब स्कंघ बनता है श्रीर जब वे जुदे २ रहते हैं तब 'परमाणु' कहलाते हैं । चेत्र की श्रपेता से, स्कंघ लोक के एक देश ज्यापी हैं । श्रीर परमाणु समस्त लोक ज्यापी हैं । श्रव पुद्गल स्कंघों की कालस्थित चार प्रकार से कहता हूं ।
- टिप्पणी—लोक के एक देश में अर्थात् अमुक एक आकाश प्रदेश में स्कंध हों और न भी हों, किन्तु वहां परमाणु तो अवश्य होता है।
- (१२) संसार प्रवाह की दृष्टि से तो वे सव अनादि तथा अनन्त हैं किन्तु रूपान्तेर, होने तथा स्थिति की अपेक्षा से वे सादि एवं सान्त हैं।

- ) एक ही स्थान में रहने की अपेत्ता से उन रूपी श्रजीव पुद्गलों की जघन्य स्थिति एक समय और उत्कृष्ट स्थिति असंख्यात काल तक की तीर्थं कर भगवानों ने कही है।
- २४) वे रूपी पुद्गल परस्पर जुदे २ होकर फिर मिल जांय उसका अन्तर जघन्य एक समय का और उत्कृष्ट अनंत-काल तक का है।
- (१५) ( त्राव भाव से पुद्गल के भेद कहते हैं ) वर्ण, गंध, रस, स्पर्श तथा संस्थान ( त्राकृति ) की ऋषेक्षा से इनके ५ भेद हैं ।
- (१६) पुद्गलों के वर्ण (रंग) पांच प्रकार के होते हैं:—(१), काला, (२) पीला, (३) लाल, (४) नीला, श्रीर (५) सफेद।
- (१७) गंध की अपेत्ता से उनके दो मेद हैं:—(१) सुगन्ध, श्रौर (२) दुर्गंध।
- (१८) रस पांच प्रकार के होते हैं:—तीखा, (२) कंडुग्रा, (३) कस्त्रेला, (४) खट्टा श्रीर (५) मीठा।
- (१९) स्पर्श ८ प्रकार के होते हैं:—(१) कर्कश, (२) कोमल, (३) भारी, (४) हलका—
- (२०) (५) ठंडा, (६) गर्म, (७) चिकना श्रीर (८) रूखा।
- (२१) संस्थान (त्राकृति) के ५ मेद हैं:—(१) परिमण्डल (चूर्डी जैसा गोल), (२) वृत्ताकार (गेद जैसा गोल), (३) त्रिकोणाकार, (८४) चतुर्भुजा (५) समचतु-र्भुजाकार।

- (४३) जो पुद्गल वृत्ताकार याकृति का हो उसमें वर्ण, गंघ, रस, ख्रीर स्पर्श की भजना समभानी चाहिये।
- (४४) जो पुद्गल त्रिकोणाकार त्राकृति का हो उसमें वर्ण, गंध, रस, त्रौर स्पर्श की भजना सममनी चाहिये।
- (४५) जो पुद्गल चतुर्भुजाकार त्राकृति का हो उसमें वर्ण, गंध, रस, त्रीर स्पर्श की भजना सममानी चाहिये।
- (४६) जो पुद्गल समचतुर्भु नाकार श्राकृति का हो उसमें वर्गा, गंध, रस, श्रीर स्पर्श की भजना सममानी चाहिये।
- (४७) इस तरह अजीव तत्त्व का विभाग संत्रेप में कहा। अव जीवतत्त्व के विभाग को कमपूर्वक कहता हूँ।
- (४८) सर्वज्ञ भगवान ने जीवों के दो भेद कहे हैं:— (१) संसारी (कर्मसहित), तथा (२) सिद्ध (कर्मरहित)। उनमें से सिद्ध जीवों के त्रानेक भेद हैं। सो मै तुम्हें कहता हूँ— तुम ध्यान पूर्वक सुनो।
- (४९) उन सिद्ध जीवों में स्नीलिंग तथा नपुंसक लिंग से, जैन साधु के वेश से, अन्य दर्शन के (साधु सन्यासी आदि) वेश से अथवा गृहस्थ वेश से भी सिद्ध हुए जीवों का समावेश होता है।
- टिप्पर्शाः—म्ब्री, पुरुप और वे नपुंसक जो जन्म से नपुसक पैदा न हुए हों किन्तु जिनने योगाभ्यास आदि की पूर्ण सिद्धि के छिये अपने आप को नपुंसक बना छिया हो—ये तीनों ही मोक्ष पाने के अधि-कारी हैं। गृहस्थाश्रम अथवा त्यागाश्रम इन दोनों के द्वारा मोक्ष सिद्धि की जा सकती हैं। इस तरह यहां तो केवल द मकार के दी सिद्धों का वर्णन किया है परन्तु दूसरी जगह इनके विदेश भेद-कर कुछ १५ प्रकार के सिद्धों का वर्णन मिळता है।

- (५०) (सिद्ध होते समय उन जीवों के शरीर की अवगाहना कितनो होती है यह बताते हैं:—) जघन्य अवगाहना दो हाथ की और उत्कृष्ट ५०० धनुष की- होती है और इन दोनों के बीच की मध्यम अवगाहना है। पर्वतादि ऊँचे स्थानों, गुफ़ा, गड्ढे आदि नीचे स्थानों, त्रिकोणाकार प्रदेश, समुद्र, जलाशय आदि स्थानों से जोव सिद्धावस्था को प्राप्त हो सकते हैं।
  - (५१) एक समय में श्रधिक से श्रधिक दस (कृत) नपुंसक, बीस स्त्रियां, श्रीर १०८ पुरुष सिद्ध हो सकते हैं।
  - (५२) एक समय में ऋधिक से ऋधिक चार जीव गृहिलग में, दस ऋन्य लिंग में तथा १०८ जैन लिंग में सिद्ध हो सकते हैं।
  - टिप्पणी—जैन शासन का पालन करो अथवा अन्य धर्म का पालन करो. गृहस्थाश्रम में रहो अथवा त्यागाश्रम में रहो, जहां २ मी जितनी २ योग्यता (वैराग्य सिद्धि ) प्राप्ति की जायगी वहां वहां से जीवों को मोक्ष की प्राप्ति होती ही है। मोक्ष प्राप्ति का ठेका किसी अमुक धर्म मत, दर्शन या आश्रम ने नहीं लिया है।
    - (५३) एक समय में एक ही साथ जघन्य श्रवगाहना वाले श्रधिक से श्रधिक चार जीव श्रीर उत्कृष्ट श्रवगाहना वाले दो जीव श्रीर मध्यम श्रवगाहना के '१०८ जीव सिद्ध हो सकते हैं।
      - (५४) एक समय में, एक ही साथ, ऊँचे लोक ( मेरूपर्वत की चूलिका ) से चार, समुद्र में से दो, नदी आदि टेडे मेडे

- (२२) रंग से काले पदार्थ में ( दो ) गंध, ( पांच ) रस, (त्राठ) स्पर्श, ( पांच ) संस्थान इस तरह २० वोलों की भजना ( हो या न हो ) जाननी चाहिये।
- टिप्पण्णि—'भजना' शब्द लिखने का मतल्य यह है कि जो स्थूल अनन्त प्रदेशी स्कंध पुद्गल, वर्ण में काला हो उसमें गंध, रस, स्पर्श और संस्थान ये २० गुण जानना । परमाणु की अपेक्षा से तो एक गंध, एक रस, और दो स्पर्श ये चार ही गुण होते हैं। इसी तरह सब जगह समझना चाहिये।
- · (२३) जो पुद्गल वर्ण (रंग) में नीला हो उसमें गंध, रस, स्पर्श त्रीर संस्थान का भजना सममनी चाहिये।
  - (२४) जो पुट्गल रंग में लाल हो उसमें गंध, रस, स्पर्श और संस्थान की भजना सममत्नी चाहिये।
  - (२५) जो पुद्गल रंग में पीला हो उसमें गंध, रस, स्पर्श श्रीस संस्थान की भजना सममती चाहिये।
  - (२६) को पुद्गल रंग में सफेद हो उसमें गंध, रस, स्पर्श श्रौर संस्थान की भजना सममानी चाहिये।
  - (२७) जो पुर्गल सुगन्ध वाला हो उसमें वर्ण, रस, स्पर्श और क्संस्थान की भजना सममनी चाहिये।
  - (२८) जो पुद्गल दुर्गंध वाला हो उसमें वर्ण, रस, स्पर्श श्रीर संस्थान की भजना समभानी चाहिये।
  - (२९) जो पुर्गल तीखे रसवाला हो उसमें वर्ण, गंध, स्पर्श श्रीर संस्थान की भजना समक्तनी चाहिये।
  - (३०) जो पुद्गल कडुए रसवाला हो उसमें वर्ण, गंध, स्पर्श श्रीस संस्थान की भजना समभानी चाहिये।

) जो पुद्गल कसैले रसवाला हो उसमें वर्ण, गंध, स्पर्श ग्रौर संस्थान की भजना सममानी चाहिये। २) जो पुद्गल खट्टे रसवाला हो उसमें वर्ण, गंध. स्पर्श श्रीर संस्थान की भजना सममानी चाहिये। (३३) जो पुद्गल मीठे रसवाला हो उसमें वर्ण, गंध, स्पर्श और संस्थान की भजना सममतो चाहिये। (३४) जो पुद्गल कर्कश स्पर्श वाला हो उसमें वर्गा, रस, गंघ, स्पर्श श्रीर संस्थान को भजना सममती चाहिये। (३५) जो पुद्गल कोमल स्पर्श वाला हो उसमें वर्ण, रस, गंध, स्पर्श त्रौर संस्थान की भजना सममानी चाहिये। (६६) जो पुद्गल भारी स्पर्शवाला हो उसमें वर्ण, रस, गंघ, श्रीर संस्थान की भजना सममानी चाहिये। (২৩) जो पुद्गलं हलके स्पर्श वाला हो उसमें वर्ण, रस, गंघ **ब्रौर संस्थान की भजना सममानी** चाहिये। (३८) जो पुद्गल ठडे स्पर्श वाला हो उसमें वर्ण, रस, गंध और संस्थान की भजना समभानी चाहिये । (३९) जो पुद्गल गर्म स्पर्श वाला हो उसमें वर्ण, रस, गंध श्रीर संस्थान की भजना सममानी चाहिये। (४०) जो पुद्गल चिकने स्पर्श वाला हो उसमें वर्ण, रस, त्र्योर संस्थान की भजना सममती चाहिये। (४१) जो पुद्गल रूखे स्पर्श वाला हो उसमें वर्ण, रस, गंध ग्रौर संस्थान की भजना सममती चाहिये। (४२) जो पुद्गल परिमंडल आकृति का हो उसमें वर्ण, गंब रण छौर स्पर्श की भजना सममानी चाहिये।

- (४३) जो पुद्गल वृत्ताकार श्राकृति का हो उसमें वर्ण, गंध, रस, श्रीर स्पर्श की भजना सममनी चाहिये।
- (४४) जो पुद्गल त्रिकोणाकार त्राकृति का हो उसमें वर्ण, गंध, रस, त्रीर स्पर्श की भजना सममनी चाहिये।
- (४५) जो पुद्गल चतुर्भुजाकार श्राकृति का हो उसमें वर्ण, गंघ, रस, श्रीर स्पर्श की भजना समम्मनी चाहिये।
- (४६) जो पुद्गल समचतुर्भुजाकार आकृति का हो उसमें वर्गा, गंघ, रस, और स्पर्श की भजना सममती चाहिये।
- (४७) इस तरह अजीव तत्त्व का विभाग संचेप में कहा। श्रव जीवतत्त्व के विभाग को क्रमपूर्वक कहता हूं।
- (४८) सर्वज्ञ भगवान ने जीवों के दो भेद कहे हैं:— (१) संसारी (कर्मसहित), तथा (२) सिद्ध (कर्मरहित)। उनमें से सिद्ध जीवों के त्र्यनेक भेद हैं। सो मैं तुम्हें कहता हूँ— तुम ध्यान पूर्वक सुनो।
- (४९) उन सिद्ध जीवों में स्त्रीलिंग तथा नपुंसक लिंग से, जैन साधु के वेश से, अन्य दर्शन के (साधु सन्यासी आदि) वेश से अथवा गृहस्थ वेश से भी सिद्ध हुए जीवों का समावेश होता है।
- टिप्पर्शाः—म्बां, पुरुष और वे नपुंसक जो जन्म से नपुसक पैदा न हुए हों किन्तु जिनने योगाभ्यास आदि की पूर्ण सिद्धि के लिये अपने आप को नपुंसक बना लिया हो—ये तीनों ही मोक्ष पाने के अधिकारी हैं। गृहस्थाश्रम अथवा त्यागाश्रम इन दोनों के द्वारा मोक्ष सिद्धि की जा सकती है। इस तरह यहां तो केवल ६ प्रकार के दी सिद्धों का वर्णन किया है परन्तु दूसरी जगह इनके विशेष भेदा कर इन्छ १५ प्रकार के सिद्धों का वर्णन मिलता है।

- स्थानों में से तीन, नीचे लोक में से वीस श्रीर मध्यलोक में से १०८ जीव सिद्ध हो सकते हैं।
- (५५) सिद्ध जीव कहां पर रुके हैं ? कहां पर ठहरे हुए हैं। श्रौर कहां से शरीर को छोड़ कर सिद्ध हुए हैं ?
- (५६) सिद्ध जीव श्रलोक की सीमा पर रुक जाते हैं। वे लोक के श्राप्त भाग पर विराजमान हैं। मध्यलोक में श्रपना शरीर छोड़कर वहाँ लोक के श्रयभाग में स्थित सिद्ध शिला पर वे स्थिर होते हैं।
- टिप्पणी—शुद्ध चेतन स्वभाव से ऊर्ध्वगामी है किन्तु अलोकाकाश में गतिधर्मी धर्मास्तिकाय के न होने से आत्मा अलोकाकाश में नहीं जा सकती और केवल लोकाकाश की अन्तिम सीमा पर जाकर वह वहीं स्थित हो ( रुक ) जाती है।
  - (५७) ( सिद्ध स्थान कैसा है:— ) सर्वार्थसिद्धि नाम के विमान से १२ योजन ऊपर छत्र के आकार की ईसीपभारा ( ईपत् प्राग्भार ) नाम की एक सिद्धशिला पृथ्वी है।
  - (५८) वह सिद्धशिला ४५ लाख योजन लंबी श्रीर चौड़ी है। उसकी परिधि इसके तीन गुने से भी श्रधिक है।
  - (५९) इस सिद्धशिला का मध्य भाग त्राठ योजन मोटा है त्रौर वाद में थोड़ा २ घटते हुए त्र्यन्त सिरों पर वह मक्खी के पंखों के समान पंतली है।
  - (६०) वह पृथ्वी सव जगह अर्जुन नामक सफेर सोते जैसी अत्यन्त निर्मल है और उसका समाद्यत्र जैसा आकार है— ऐसा अनंत ज्ञानी तीर्थंकरों ने कहा है।

) वह सिद्धशिला शंख, अंकरल और मुचकुन्द के फूल के समान अत्यन्त सुन्द्र एवं निर्मल है और उस सिद्धशिला से एक योजन की ऊँचाई पर लोक का ख्रंत हो जाता है। (२) उस योजन के त्रंतिम कोस के छहे भाग ( ३३३ घतुष न्त्रीर ३२ त्रंगुलियों ) की ऊँचाई में सिद्ध भगवान

(६३) उस मोन्न में महा भाग्यवन्त सिद्ध भगवान भवप्रपंच से मुक्त होकर श्रीर उत्तम सिद्धगतिको प्राप्त कर लोकाप्र पर

(६४) (सिद्ध होने के पहिले) अन्तिम मनुष्यमव में शरीर की जितनी ऊँचाई होती है उसमें से एक-तृतीयांश छोड़कर दो नृतीयांश जितनी ऊँवाई सिद्ध जीवों की रहती है।

टिप्पणी—सिंह होने पर शरीर नहीं रहता किन्तु उस शरीर में ज्यास आसमप्रदेश तो रहते हैं। शरीर का है भाग जो पोला है उसके सिवाय के हुँ भाग में सब आत्मप्रदेश रहते हैं। आत्मप्रदेश अरुपी है इस कारण सिद्धिशिला पर अनन्त सिद्ध होने पर भी

(६५) (वह मुक्ति स्थान) एक एक जीव की श्रपेश्वा से सादि (आदि सहित) एवं अनंत (अंत रहित) है किन्तु समस्त सिद्ध समुद्राय की अपेत्ता से वह आदि एवं अंत

(६६) वे सिद्ध जीव अरूपी हैं स्त्रीर केवलज्ञान तथा केवलदर्शन उनका लच्या है। वे उपमा रहित ऋतुल सुख का उप-भोग करते हैं।

विराजमान हैं।

ह ) वह सिद्धशिला शंख, श्रंकरत्न श्रौर मुचकुन्द फे फूल के समान श्रत्यन्त सुन्दर एवं निर्मल है श्रौर उस सिद्धशिला से एक योजन की ऊँचाई पर लोक का श्रंत हो जाता है।

(२) उस योजन के श्रंतिम कोस के छट्ठे भाग (३३३ घनुष श्रौर ३२ श्रंगुलियों) की ऊँचाई में सिद्ध भगवान

- (६३) उस मोत्त में महा भाग्यवन्त सिद्ध भगवान भवप्रपंच से मुक्त होकर त्रौर उत्तम सिद्धगतिको प्राप्त कर लोकाय पर स्थिर हुए हैं।
- (६४) ( सिद्ध होने के पहिले ) श्रन्तिम मनुष्यमव में शरीर की जितनी ऊँचाई होती है उसमें से एक-तृतीयांश छोड़कर दो-तृतीयांश जितनी ऊँचाई सिद्ध जीवों की रहती है।
- टिप्पणी—सिद्ध होने पर शरीर नहीं रहता किन्तु उस शरीर में न्यास आत्मप्रदेश तो रहते हैं। शरीर का है भाग जो पोछा है उसके सिवाय के हुँ भाग में सब आत्मप्रदेश रहते हैं। आत्मप्रदेश अरूपी है इस कारण सिद्धशिला पर अनन्त सिद्ध होने पर भी उनमें परस्पर धर्षण नहीं होता है।
- (६५) (वह मुक्ति स्थान) एक एक जीव की अपेदा से सादि (आदि सहित) एवं अनंत (अंत रहित) है किन्तु समस्त सिद्ध समुदाय की अपेदा से वह आदि एवं अंत दोनों से रहित है।
- (६६) वे सिद्ध जीव श्ररूपी हैं श्रीर केवलज्ञान तथा केवलदर्शन उनका लक्त्रण है। वे उपमा रहित श्रतुल सुख का उप-भोग करते हैं।

- (६७) संसार से पार गये हुए, उत्तम सिद्ध गिव को प्राप्त केवल-ज्ञान तथा केवल दर्शन के स्वामी ऐसे वे सव सिद्ध भग-वान लोक के श्रिप्र भाग में स्थिर हैं।
  - (६८) तीर्थंकर भगवान ने संसारी जीवों के दो भेद कहे हैं:— (१) त्रस, त्रौर (२) स्थावर। स्थावर जीवों के भी तीन भेद हैं।
  - (६९) (१) पृथ्वीकाय, (२) जलकाय, (३) वनस्पतिकाय। इन तीनों के भी उपभेद हैं उन्हें मैं कहता हूँ, तुम ध्यान-पूर्वक सुनो।
  - (७०) पृथ्वीकाय जीवों के (१) सृक्ष्म, श्रीर (२) स्थूल ये दो भेद है। श्रीर इन दोनों के (१) पर्याप्त, तथा (२) श्रपर्याप्त ये दो दो उपभेद हैं।
  - (७१) स्थूल पर्याप्त के दो भेद हैं (१) कोमल और (२) कर्कश इनमें से केामल के ७ भेद हैं:—
  - (७२) (१) काली, (२) नीली, (३) लाल, (४) धीली, (५) सफेद, (६) पांडुर (सफेद चन्दन जैसी) छौर (७) अत्यन्त वारीक रेत—ये सातभेद कोमल पृथ्वी के हैं कर्कश पृथ्वी के ३६ भेद हैं:—
  - (७३) (१) पृथ्वी (खान को मिट्टी), (२) कंकरीली, (३) रेती, (४) पत्थरीली छोटी २ कंकरी, (५) शिला, (६) समुद्रादि का खार, (७) लोनी मिट्टी, (८) लोह, (९) तांवा, (१०) कर्लई, (११) सीसा, (१२) चांदी, (१३) सोना, (१४) वज्रहीरा—

- (७४) (१५) हड़ताल, (१६) हींगडा, (१७) मण्डील (एक प्रकार की धातु,) (१८) जसत, (१९) सुरमा, (२०) प्रवाल, (२१) अश्रक (२२) अश्रक से मिश्रित धूल।
- (७५) (त्रब सिएयों के भेद कहते हैं:—) (२३) गोमेदक, (२४) क्रवक, (२५) श्रंकरत्न (२६) स्फटिक रत्न, (२७) लोहि-ताच मणि, (२८) मर्कत मिए, (२९) मसारगल मिए, (३०) भुजमोचक रत्न, (३१) इन्द्र नील—
- (७६) (३२) चन्दन रत्न, (३३) गैरकरत्न, (३४) हंसगर्भ रत्न, (३५) पुलकरत्न, (३६) सौगन्धिक रत्न, (३७) चंद्रप्रभारत्न, (३८) वैद्धर्य रत्न, (३९) जलकांत मिण् श्रीर (४०) सूर्यकांत मिण्।
- दिप्पणी—यद्यपि यहां मणियों के १८ भेद गिनाये हैं परन्तु इनको १४ प्रकार मानकर पूर्व के २२ में जोड़ देने से कुळ भेद ३६ हुए।
- (७७) इस प्रकार कर्कश पृथ्वी के ३६ भेद हैं। सूक्ष्म पृथ्वी के जीव तो सभी केवल एक ही प्रकार के हैं जुदे २ नहीं हैं श्रीर वे दृष्टिगोचर भी नहीं होते।
- (७८) क्षेत्र की अपेत्ता से सूक्ष्म पृथ्वीकाय के जीव समस्त लोकाकाश में व्याप्त हैं। और स्थूल पृथ्वीकाय के जीव इस लोक के केवल अमुक भाग में ही हैं। अब मैं उनका चार प्रकार का कालविभाग कहता हूँ, तुम ध्यान पूर्वक सुनो—

- (७९) सृक्ष्म तथा स्थूल पृथ्वीकाय के जीव, जीव प्रवाह की अपेक्षा से तो अनादि एवं अनंत हैं किन्तु एक एक जीव की आयुष्य की अपेका से सादि तथा सांत है।
- (८०) स्थूल पृथ्वीकाय के जीवों की जवन्य स्थिति एक अन्त-र्मुहुर्त और उत्कृष्ट स्थिति २२००० वर्ष की है।
  - (८१) ( पृथ्वीकाय से मर कर फिर पृथ्वीकाय में उत्पन्न होने को काय स्थिति कहते हैं ) स्थूल पृथ्वीकाय के जीवों की जवन्य कायस्थिति अन्तर्भुहूर्त की श्रीर उत्कृष्ट स्थिति असंख्यात काल की है।
  - ·(८२) पृथ्वीकाय के जीव एक वार श्रपनी पृथ्वीकाय को छोड़ कर फिर दुवारा पृथ्वीकाय में जन्मधारण करें उसके श्रन्तराल की जघन्य श्रवधि एक श्रन्तर्भुहूते की श्रीर उत्कृष्ट श्रनन्त काल तक की है।
    - (८३) भाव की श्रपेत्ता श्रव वर्णन करते हैं—इन पृथ्वी कायिक जीवों के स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण तथा संस्थान की दृष्टि से हजारों भेद हैं।
      - (८४) जलकाय के जीव (१) स्थूल, घ्योर (२) सूक्ष्म इन दो प्रकार के होते हैं च्योर उन दोनों के पर्याप्त तथा च्यप-यीप्त तथा ये दो दो भेद घ्योर हैं।
    - (८५) स्थृल पर्याप्त जीवों के ५ भेद हैं (१) मेघ का पानी, (२) समुद्र का पानी, (३) ख्रोस विन्दु अप्रदि, (४) कुद्दरे का पानी, ख्रीर (५) वर्फ का पानी।

- (८६) सूक्ष्म जलकायका एक ही भेद है, भिन्न २ नहीं है। सूक्ष्म जलकाय के जीव सर्वलोक में व्याप्त हैं ख्रीर स्थूल जल काय के जीव तो लोक के ख्रमुक भाग में ही रहते हैं।
- (८७) प्रवाह की अपेचा से तो वे सब अनादि एवं अनंत हैं किन्तु एक जीव को आयुष्य की अपेचा से आदि-अन्त सहित है।
- (८८) जलकाय के जीवों की जघन्य त्रायुस्थिति त्रान्तर्भुहूर्त तकः की त्रौर उत्कृष्ट त्रायु सात हजार वर्ष तक की है।
- (८९) जलकाय के जीवों की कायस्थिति, उसी योनि में जनमा धारण करने की अवधि कम से कम अन्तर्मुहूर्त की और अधिक से अधिक असंख्य काल की है।
- (९०) जलकाय के जीव के अपनी काय को छोड़ कर दुबारा उसी काय में जन्म धारण करने के अन्तराल की जघन्य रिथित एक अन्तर्भेहर्त की है और उत्कृष्ट स्थिति अनन्त-काल की है।
- (९१) जलकायिक जीवों के स्पर्श, रस, गंध, वर्ण और संस्थानः की श्रपेत्ता से हजारों भेद हैं।
- (९२) वनस्पति काय के जीव (१) सूक्ष्म, श्रौर (२) स्थूल ये दो प्रकार के होते हैं श्रौर उन दोनों के पर्याप्त तथा अपर्याप्त ये दो दो भेद श्रौर हैं।
- (९३) स्थूल पर्याप्त वनस्पति काय के जीवों के दो भेद हैं (१) साधारण (जिस शरीर में अनन्त जीव रहते हों), (२) प्रत्येक (जिस शरीर में एक ही जीव हो)।

- (९४) प्रत्येक वनस्पति जीवों के भी अनेक भेद हैं, (१) वृत्त (इसके भी सवीज और निर्वाज ये दो भेद हैं), (२) गुच्छावाले, (३) वनमालती आदि, (४) लता (चंपक लता आदि), (५) वेलें (करेले, काकड़ी आदि की वेलें), (६) घास—
  - (९५) (७) नारियल, (८) ईख, वांस खादि, (९) कठफुले (१०) कमल, साली ख्रादि, (११) हरिकाय ख्रौपिंच ख्रादि स्रादि सब प्रत्येक वनस्पतियां हैं।
  - (९६) साधारण शरीर वाल जीव भी अनेक प्रकार के हैं, (१) श्राॡ, (२) मूला, (३) अदरक—
  - (९७) (४) हरिली कंद, (५) विरिली कंद, (६) सिस्सि-रिली कंद, (७) जावंत्री कन्द, (८) कंदली कंद, (९) प्याज, (१०) लहसन, (११) पलांद्र कंद, (१२) कड्य कन्द—
  - (९८) (१३) लोहिनी कन्द, (१४) हुताक्षी कन्द, (१५) हूत कन्द, (१६) कुहक कन्द (१७) कृष्ण कन्द, (१८) वज कन्द, (१९) सूरण कन्द—
  - (९९) (२०) अश्वकर्णी कन्द, (२१) सिंहकर्णी कन्द, (२२) मुसंदी कंद, (२३) हरी हल्दी—इस प्रकार अनेक तरह की साधारण वनस्पतियां होती हैं।
  - (१००) सूक्ष्म वनस्पति कायिक जीवों का एक ही भेद है। भिन्न २ प्रकार की दृष्टि से सूक्ष्म वनस्पतिकाय जीव समस्त लोक में व्याप्त हैं किन्तु स्थूल जीव तो लोक के अमुक भाग में ही हैं।

- (१०१) प्रवाह की अपेक्षा से ये सब अनादि एवं अनन्त हैं किंतु एक एक जीव की आयुस्थित की अपेक्षा से वे सादि एवं सान्त हैं।
  - (१०२) वनस्पति काय के जीवों को जघन्य आयुस्थिति श्रन्तर्धु-हूर्त की श्रौर उत्कृष्ट श्रायुस्थिति दस हजार वर्षों की है।
  - (१०३) वनस्पति कायिक जीवों की कायस्थिति, उसी २ योनि में जन्म धारण करता रहे तो कम से कम श्रन्तर्सुहूर्व की श्रोर श्रधिक से श्रिधिक श्रनंत काल तक की है।
  - टिप्पणी—छील फूल, निगोद इत्यादि भनन्त काय के जीव की अपेक्षा से भनन्त काल कहा है।
  - (१०४) वनस्पति कायिक जीव के, अपनी काय को छोड़कर दुवारा उसी काय में जन्म धारण करने के अन्तराल की जधन्य स्थिति एक अन्तर्भुहूर्त की है और उत्कृष्ट स्थिति अनन्त काल तक की है।
  - (१०५) वनस्पति कायिक जीवों के स्पर्श, रस, गंघ, वर्ण एवं संस्थान की श्रपेचा से हजारों भेद हैं।
  - (१०६) इस तरह संचेप में तीन प्रकार के जीव कहे हैं। श्रब तीन प्रकार के त्रसों के विषय में कहता हूँ।
  - (१०७) श्रिप्तिकाय, वायुकाय श्रौर द्वीन्द्रियादिक चलते फिरते बड़े जीव—ये तीन भेद त्रस जीवों के हैं। श्रव इनमें से प्रत्येक के उपभेद गिनाता हूँ उन्हें ध्यानपूर्वक सुनो।
  - टिप्पाणी—यहां पर अग्नि एवं वायु कायिक जीवों को एक सास अपेक्षा से त्रस कहा है, यद्यपि ये दोनों वस्तुतः स्थावर ही हैं।

- (१०८) श्रिकाय के जीव (१) सूक्ष्म, श्रीर (२) स्थूल ये दो प्रकार के होते हैं। श्रीर उन दोनों के पर्याप्त एवं श्रपर्याप्त ये दो दो उपभेद हैं।
- टिप्पाणी—पर्याप्त जीव उन्हें कहते हैं कि जिन्हें, जिस योनि में जितनी पर्यायें मिलनी चाहिये उतनी सब मिली हों और जो जीव उन्हें पूर्णरूप से प्राप्त किये विना ही मर जाते हैं उन्हें अपर्याप्ति, जीव कहते हैं। पर्यायें ६ प्रकार की हैं—आहार, बारीर, हन्द्रिय, श्वासी-च्छ्वास, भाषा और मन।
  - (१०९) स्थूल पर्याप्त द्याग्निकायिक जीव द्यानेक प्रकार के होते हैं, जैसे—(१) द्यङ्गारा, (२) राखिमश्र द्याग्न, (३) तप्त घातु की द्याग्न, (४) द्याग्न व्याला (५) भड़का (विद्यित्र शिखा)—
  - (११०) (६) उल्कापात की श्राग्ति, (७) बिजली की श्राग्ति— श्रादि श्रांनेक भेद हैं। सूक्ष्म पर्याप्त श्राग्तिकाय के जीव केवल एक ही प्रकार के हैं।
  - (१११) सूक्ष्म अग्निकायिक जीव सव लोक में व्याप्त हो रहे हैं किंतु स्थृल तो लोक के केवल अमुक भाग में ही व्याप्त हैं। अब उनका चार प्रकार का कालविभाग बताता हूँ।
    - (११२) प्रवाह की अपेचा से तो सव जीव अनादि एवं अनन्त हैं किन्तु भिन्न २ आयु की स्थितियों की अपेक्षा से वे आदि-अन्त सहित हैं।
    - (११३) श्रिनिकाय के जीवों की जयन्य श्रायुष्य श्रन्तर्मृहूर्त की श्रीर व्यक्तप्र श्रसंख्य काल तक की है।

- (११४) अग्निकाय के जीवों की कायस्थिति ( इस काय को न छोड़े तब तक को आयु ) कम में कम अन्तर्महूर्त की श्रीर अधिक से अधिक असंख्य काल तक की है।
- (११५) श्राग्निकायिक जीव के, श्राप्ती काय को छोड़ कर दुवारा उसी काय में जन्मघारण करने के श्रान्तराल की जघन्य स्थित एक श्रान्तर्मुहूर्त की है और उत्क्रष्ट स्थिति श्रासंख्य काल तक की है।
- (११६) ऋग्निकायिक जीवों के स्पर्श, रस, गंध, वर्ण एवं संस्थान की श्रपेक्षा से हजारों भेद हैं।
- (११७) वायुकायिक जीव (१) सूक्ष्म, श्रीर (२) स्थूल—ये दो प्रकार के होते हैं। श्रीर उन दोनों के (१) पर्याप्त, (२) श्रप्रपर्याप्त ये दो दो उपभेद हैं।
- (११८) स्थूल पर्याप्त वायुकायिक जीवों के पांच भेद हैं:—(१) उत्कलिक (रह रह कर वहें वे ) वायु, (२) श्रांघी, (३) घनवायु (जो घनोदिध के नीचे बहती है ), (४) गुआवायु (खयं गुंजने वाली है ), श्रौर (५) शुद्ध वायु।
- (११९) तथा संवर्तक वायु इत्यादि तो त्रानेक प्रकार की वायुएं हैं त्रीर सूक्ष्म वायु तो केवल एक ही प्रकार की है।
- (१२०) सूक्ष्म वायुकायिक जीव तो समस्त लोक में व्याप्त हैं किन्तु स्थूल तो श्रमुक भाग में हो विद्यमान हैं। अब उनका चार प्रकार का कालविभाग कहता हूँ।

- (१२१) प्रवाह की ऋषेक्षा से ये सभी जीव अनादि एवं अनन्त हैं किन्तु भिन्न २ त्रायुत्रों की स्थिति के कारण वे सादि एवं सांत हैं।
- (१२२) वायुकाय के जीवो की जघन्य त्रायु स्थिति त्रान्तर्मुहूर्त की श्रीर ब्लुब्ट स्थिति तीन हजार वर्षों तक की है।
- (१२३) वायुकायिक जीवों की कायस्थिति ( इस काया को न होड़े तब तक ) की कम से कम अन्तर्मुहूर्त श्रीर श्रधिक से अधिक असंख्य काल तक की है।
- (१२४) वायुकायिक जीव के, अपनी काय को छोड़ कर दुवारा उसी काय में जनमधारण करने के अन्तराल की जघन्य स्थिति एक अन्तर्मुहूर्त को है और उत्कृष्ट स्थिति असंख्य काल तक की है।
- (१२५) वायुकायिक जीवों के स्पर्श, रस, गंध, वर्ण ऋौर संस्थान की श्रवेचा से हजारों भेद हैं।
- (१२६) बढ़े त्रसकाय के (द्वीन्द्रियादिक) जीव चार प्रकार के होते हैं (१) द्वीन्द्रिय, (२) त्रीन्द्रिय, (३) चतुरिन्द्रिय, श्रीर (४) पंचेन्द्रिय।
- (१२७) द्वीन्द्रिय जीव (१) पर्याप्त तथा (२) श्रपर्याप्त-ये दो तरह के होते हैं। श्रव में उनके उपभेद कहता हूँ, उन्हें सुनो। (१२८) (१) करमिया (विष्ठा में उत्पन्न कृमि श्रादि), (२)
  - अग्मिया, (३) सौमंगल, (४) मातृवाहक, (५) वांमीमुखा, (६) शंख, (७) छोटे २ शंख-सोपियां।
- (१२९)(८) युन, (९) कीड़ियां, (१०) जालक, (११) जॉक भीर (१२) चंदनिया।

- (१३०) इस तरह द्वीन्द्रिय जीवों के ध्वनेक भेद होते हैं श्रीर वे सब लोक के श्रमुक श्रमुक भागों में रहते हैं।
- (१३१) प्रवाह की अपेचा से ये सब अनादि एवं अनन्त हैं किंतु आयुष्यस्थिति की अपेक्षा से वे आदि—अन्त सहित हैं।
- (१३२) द्वीन्द्रिय जीवों की जधन्य श्रायु श्रन्तर्मुहूर्त की श्रौरं उत्कृष्ट श्रायु १२ वर्षों तक की कही है।
- (१३३) द्वीन्द्रिय जीवों की काय स्थिति ( उसी काय को न छोड़ें तब तक की ) कम में कम अन्तर्मुहूर्त स्त्रौर अधिक से स्त्रधिक स्त्रसंख्यात काल तक की है।
- (१३४) द्वीन्द्रिय जीव श्रपनी काय को छोड़ कर फिर द्वीन्द्रिय शरीर धारण करे उनके बीच का जघन्य श्रन्तराल श्रन्त-सुंहूर्त का श्रीर उत्कृष्ट श्रनंतकाल तक का है।
- (१३५) द्वोन्द्रिय जीव स्पर्श, रस, गंध, वर्ण श्रौर संस्थान की श्रिपेत्वा से हजारों प्रकार के होते हैं।
  - (१३६) त्रीन्द्रिय जीव (१) पर्याप्त, श्रौर (२) ऋपर्याप्त—ये दो तरह के होते हैं। श्रव मैं उनके उपभेद बताता हूँ, उन्हें सुनो।
  - (१३७) (१) क्कंथवा, (२) कीड़ी, (३) चांचड़, (४) उक-लीया, (५) तृणाहारी, (६) काष्ठाहारी, (৬) मालुगा শ্रौर (८) पत्ताहारी।
- ्(१३८) (९) कपास के बीज में उत्पन्न जीव, (१०) तिन्दुक, (११) मिंजका, (१२) सदावरी, (१३) गुरुमी, (१४) इन्द्रगा और (१५) मामणमुंडा आदि अनेक प्रकार के हैं।

- (१३९) ये सब समस्त लोक में नहीं किन्तु उसके अमुक भाग में ही रहते हैं।
- (१४०) प्रवाह की अपेक्षा से ये सब अनादि और अनन्त हैं किन्तु त्रायुष्य की अपेक्षा से आदि-अन्त सहित हैं।
- (१४१) त्रीन्द्रिय जीवों की त्रायुस्थित जघन्य अन्तर्मुहूर्त की और उत्कृष्ट ४९ दिन की होती है।
- (१४२) त्रीन्द्रिय की कायस्थिति, उसी काय को न छोड़े तत्र तक की, कम से कम अन्तर्भुहूर्त की और अधिक से अधिक संख्यात काल तक को है।
- (१४३) त्रीन्द्रिय जीव अपने एक रारीर को छोड़कर फिर हुवारा उसी योनि में रारीर धारण करे तो उसके वीच के अन्त-राल का जवन्य प्रमाण अन्तर्मुहूर्त का और उत्कृष्ट प्रमाण अनन्तकाल तक का है।
- (१४४) त्रीन्द्रिय जीवों के स्पर्श, रस, गंव, वर्ण एवं संस्थान की अपेचा से हजारों भेद होते हैं।
  - (१४५) चतुरिन्द्रिय जीव (१) पर्याप्त, श्रीर (२) श्रपर्याप्त— ये दो प्रकार के होते हैं। श्रव मैं उनके उपसेद कहता हूँ, उन्हें सुनो।
- र् रिप्टिश (१) ग्रंधिया, (२) पोतिया, (३) मक्खी, (४) मच्छर, (५) भौरा, (६) कीड़ा, (७) पतंगिया, (८) ढिकणा, (९) कंकणा—
  - (१४७) (१०) कुकुट, (११) सिंगरोटी, (१२) नंदापृत्त, (१३) विच्छू, (१४) डोला, (१५) मिंगुर, (१६) चीरली, (१७) श्रॅंखफोड़ा, ।

(१४८) (१८) अच्छील, (१९) मागघ, (२०) रोड, (२१) रंगवि-रंगी तितलियां, (२२) जलकारी, (२३) उपधि जलका, (२४) नीचका, और (२५) ताम्रका।

टिप्पणी—भिन्न २ भाषाओं में इनके जुदे २ नाम हैं।

(१४९) इस प्रकार चतुरिन्द्रिय जीवो के अनेक भेद कहे हैं। ये सब लोक के किसी अमुक भाग में ही रहते हैं।

(१५०) प्रवाह की अपेचा से तो ये सभी जीव अनादि एवं अनंत हैं किन्तु आयुष्य की अपेचा से वे आदि-अन्त सहित हैं।

(१५१) चतुरिन्द्रिय जीव की श्रायु जघन्य अन्तर्भुहूर्त की है श्रीर उत्कृष्ट श्रायु ६ महीने की है।

- (१५२) चतुरिन्द्रिय जीवों की कायस्थित ( उस काय को न छोड़े तब तक की स्थिति ) कम सं कम अन्तर्मुहूर्त की और अधिक से अधिक संख्यात काल तक की है।
- (१५३) चतुरिन्द्रिय जीव श्रपना शरीर छोड़कर फिर उसी काय मे जन्में तो उसके बीच के श्रन्तराल का जघन्य प्रमाण श्रन्तर्महूर्त का श्रौर उन्क्रष्ट प्रमाण श्रनन्तकाल तक का है।
- (१५४) ये चतुरिन्द्रिय जीव स्पर्श, रस, गंध, वर्ण श्रौर संस्थान की श्रपेक्षा से हजारों तरह के होते हैं।
- (१५५) पंचेन्द्रिय जीव ४ प्रकार के होते हैं:—(१) नारकी, (२) तिर्थेच, (३) मनुष्य श्रीर (४) देव ।
- (१५६) रत्नप्रभादि सात नरकभूमिश्रों होने से सात प्रकार के नरक कहे हैं उन भूमिश्रों के नाम ये हैं:—(१) रत्नप्रभा, (२) शर्करा प्रभा, (३) वालुप्रभा।

- (१५७) (४) पंकप्रभा, (५) घूमप्रभा, (६) तमःप्रभा (७) तमः तमस्प्रभा ( महातमप्रभा )। इस प्रकार इन भूमित्रों में रहनेवाले नारकी सात प्रकार के हैं।
- (१५८) वे सब लोक के एक विभाग में स्थित हैं। अब मैं उनका ४ प्रकार का कालविभाग कहता हूं:—
- (१५९) प्रवाह की अपेत्ता से तो ये सभी अनादि एवं अनन्त हैं। किन्तु आयुष्य की अपेत्ता से आदि एवं अन्त सहित हैं।
- (१६०) पहिले नरक में श्रायु की जवन्य स्थिति १० हजार वर्षेः की श्रौर उत्कृष्ट स्थिति एक सागर की है।
- (१६१) दूसरे नरक में आयु की जवन्य स्थिति एक सागर की तथा उत्कृष्ट स्थिति तीन सागर की है।
- (१६२) तीसरे नरक में आयु की जघन्य स्थिति तीन सागर की तथा उद्घष्ट स्थिति सात सागर की है।
- (१६३) चौथे नरक में आयु की जवन्य स्थित सात सागर की तथा उत्कृष्ट स्थिति दस सागर की है।
- (१६४) पाँचवे नरक में आयु की जघन्य स्थित दस सागर की विथा उत्कृष्ट स्थिति सत्रह सागर की है।
- (१६५) बहु नरक में त्रायु की जघन्य स्थित सत्रह सागर की तथा उत्कृष्ट स्थित वाईस सागर की है।
- (१६६) सातवें नरक में आयु की जघन्य स्थिति वाईस सागर की तथा उत्कृष्ट स्थिति तेतीस सागर की है।
- (१६७) नरक के जीवों की जितनी जधन्य त्रथवा उत्क्रघ्ट त्रायु होती है उतनी ही कायस्थिति होती है।

टिप्पााी—नरक एवं देवगित की पूर्ण आयुष्य भोग छेने के बाद अन्त-राख सिवाय दूसरे ही भव में उस गित की श्राप्ति नहीं होती इसी लिये इन दोनों की आयुस्थिति तथा कायस्थिति समान कही है।

- (१६८) नारकी जीव अपने शरीर को छोड़ कर उसीको फिर धारण करे इसके अन्तराल का जघन्य प्रमाण अंतर्मुहूर्त एवं उत्कृष्ट प्रमाण अनन्तकाल तक का है।
- (१६९) इन नरक के जीवों के स्पर्श, रस, गंघ, वर्ण और संस्थान की अपेक्षा से हजारों भेद होते हैं।
- (१७०) तिर्यंच पंचेन्द्रिय जीव, दो प्रकार के कहे हैं:—(१) संमू-र्छिम पंचेन्द्रिय श्रोर (२) गर्भज पंचेन्द्रिय ।
  - (१७१) इन दोनों के दूसरे ३-३ भेद हैं:—(१) जलचर, (२) स्थलचर, श्रौर (३) खेचर ( श्राकाश में उड़नेवाला )। श्रव क्रम से इन सबके भेद कहता हूँ—उन्हें तुम ध्यान-पूर्वक सुनो।
  - (१७२) जलचर जीवों के ये ५ भेद हैं:—(१) मझली, (२) कछुत्रा (३) ब्राह, (४) मगर, श्रौर (५) सुसुमार ( मगरमच्छ श्रादि )।
  - (१७३) ये समस्त जीव समस्त लोक में नहीं किन्तु उसके अमुक भाग में ही स्थित हैं। अब उनके कालविभाग को चार प्रकार से कहता हूँ।
  - (१७४) प्रवाह की श्रपेत्ता से ये सव जीव श्रनादि एवं श्रनन्त हैं किन्तु श्रायुष्य की श्रपेत्ता से ये सादि-सान्त हैं।
  - (१७५) जलचर पंचेन्द्रिय जीवों की श्रायु कम से कम श्रन्तमुंहूर्त की श्रीर अधिक से श्रधिक एक पूर्व कोटी की कही है।

टिप्पर्णी—एक पूर्व में सन्नह लाख करोड़ और ५६ हजार करॉड़ वर्ष होते हैं। ऐसे एक करोड़ पूर्व की स्थिति को एक पूर्व की कोटी कहते हैं।

(१७६) उन जलचर पंचेन्द्रिय जीवों की कायस्थिति कम से कम अन्तर्मुहूर्त की और अधिक से अधिक पृथक् पूर्व कोटी की है।

टिप्पणी-प्रथक् अर्थात् २ से छेकर ९ तक की संख्या।

- (१७७) जलचर पंचेन्द्रिय जीव अपनी काया छोड़कर उसी काया को फिर धारण करें उसके अन्तराल का ज्यन्य प्रमाण श्रन्तर्मुहूर्त का एवं उत्कृष्ट प्रमाण श्रनन्तकाल तक का है।
- (१७८) स्थलचर, पंचेन्द्रिय जीव (१) जो पगवाले हों वे चौपद तथा (२) परिसर्प—ये दो प्रकार के हैं। चौपद के ४ उपभेद हैं उन्हें तुम सुनो:—
- (१७९) (१) एक ख़ुरा (घोड़ा, गधा श्रादि), (२) दो ख़ुरा (गाय, वैल आदि), (३) गंडीपदा (कोमल पद-वाले जैसे हाथी, ऊँट श्रादि ) तथा (४) सनखपदा ( सिंह, विही, कुत्ता श्रादि )।
- (१८०) परिसर्व के दो प्रकार हैं, (१) उरपरिसर्प श्रीर (२) मुजपरिसर्प । उरपरिसर्प उन्हें कहते हैं जो छाती से रेंग कर चलते हैं (जैसे, सांप श्रादि) तथा मुजपरि-सर्प वे हैं जो हाथों से रेंग कर चलते हैं जैसे छिपकली, साँढा श्रादि )। इनमें से प्रत्येक के श्रनेकों श्रवांतर भेट्-

- (१८१) ये सब स्थलचर पंचेद्रिय जीव सर्वत्र लोक में व्याप्त नहीं है किन्तु उसके अमुक भाग में ही स्थित हैं। अब मैं उनका कालविभाग चार प्रकार से कहता हूँ—
- ·(१८२) प्रवाह की अपेद्या से ये सब जीव अनादि एवं अनन्त हैं किन्तु आयु की अपेक्षा से ये सादि-सान्त हैं।
- (१८३) स्थलचरजीवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट श्रायुस्थिति क्रम से श्रन्तर्मुहूर्त एवं तीन पत्यों की है।

टिप्पग्री-पल्य यह काल का अमुक प्रमाण है।

- (१८४) स्थलचर जीवों की कायस्थिति (निरन्तर एक ही शरीर धारण करते रहने की ) जघन्य स्थिति श्रन्तर्मुहूर्त की तथा उत्कृष्ट स्थिति ३ पल्यसहित दो से लेकर ९ पूर्व कोटि तक की है।
- (१८५) वे स्थलचर जीव श्रपना एक शरीर छोड़ कर दूसरी बार वहीं शरीर धारण करें उसके बीच के श्रन्तराल की जघन्य स्थिति श्रन्तर्मुहूर्त तथा उत्कृष्ट स्थिति श्रनंतकाल तक की है।
- .(१८६) खेचर जीव चार प्रकार के हैं (१) चमड़े के पंख-वाले (चिमगादड़ श्रादि), (२) रोम पक्षी (चकवा, हंस श्रादि), (३) समुद्गपक्षी (जिन पिचयों के पंख ढंके हुए सन्दूक जैसे हों। ऐसे पत्ती मनुष्यत्तेत्र के बाहर रहते हैं); श्रीर (४) वितत पत्ती (सूप सरीखें पंखवालें)।
- .(१८७) ये समस्त लोक में नहीं किन्तु लोक के श्रमुक भाग में ही रहते हैं। श्रव मैं उनका काल विभाग चार प्रकार से कहता हूँ।

- (१८८) प्रवाह की व्यपेना में ये सव जीव व्यनादि एवं व्यनन्त हैं किन्तु त्रायु की व्यपेना से वे सादि एवं सान्त हैं।
- (१८९) ख़ेचर जीवों की श्रायुस्थित कम से कम श्रन्तर्मुहर्ते की तथा श्रिवक से श्रिविक एक पत्य के श्रसंख्यातवें भाग जितनी है।
- (१९०) खेंचर जीवों की जवन्य कायस्थिति अन्तमुहूर्त की हैं और उत्कृष्ट कायस्थिति एक पत्य के असंख्यातवें भाग सहित दो से नौ पूर्व कोटी तक की है।
- (१९१) खेचर जीव अपनी काया छोड़ कर उसी काया को फिर चारण करें उसके बीच का अन्तराल कम से कम अन्त-मुंहुर्त का और अधिक से अधिक अनन्तकाल तक का है।
- (१९२) उनके स्पर्श, रस, गंध, वर्ण तथा संस्थान की श्रपेचा से इजारों भेद होते हैं।
- (१९३) मनुष्य दो प्रकार के होते हैं, (१) सम्मूर्छिम मनुष्य श्रीर (२) गर्भन मनुष्य। श्रव में उनके उपभेद कहता हूँ मो नुम मुनो।
  - (१९४) गर्भज (मातापिता के मंयोग से उत्पन्न) मनुष्य तीन प्रकार के कहे हैं—( ? ) कर्मभूमि के, ( २ ) अकर्मभूमि के, श्रीर (३ ) अन्तरद्वीपों के।
  - टिण्यणी—कर्मभूमि अर्थात् जहां असि, मसि (वाणिज्यकर्म) कृषि आदि कर्म करके जीविका पेदा की जाय। अन्तरहोप अर्थात् चूळ- दिमयंत और शिल्ररी इन दो पर्यंतां पर ४०४ दादें हैं और प्रध्येक दादा में सात २ अन्तरहोप हैं। वहाँ पर भोगभूमि की तरह हाग- किया मनुष्य दस्य होते हैं

(१९५) कर्मभूमि के १५ भेद हैं. (पाँच भरत, पाँच ऐरावत श्रोर पांच महाविदेह), श्रकमभूमि (भोगभूमि) के ३० भेद हें—(५ हेमवत, ५ हैरएयवत, ५ हरिवा्स, ५ रन्यकवास, ५ देवकुरु, ५ उत्तर कुरु) श्रोर ५६ श्रन्तरद्वीप हैं। ये सब मिल कर एक सौ एक जाति के गर्भज मनुष्य कहे हैं।

(१९६) सम्मूर्छिम मनुष्य भी गर्भज मनुष्य जितने ही ( त्रर्थात् १०१) प्रकार के कहे हैं। ये सब जीव लोक के त्र्रमुक भाग में ही विद्यमान हैं, सर्वत्र व्याप्त नहीं है।

टिप्पणी—मातापिता के संयोग विना ही, मनुष्य के मलों से जो जीव उत्पन्न होते हैं उन्हें सम्मूर्छिम मनुष्य कहते है। गर्भज मनुष्य की तरह उसके पर्याप्त तथा अपर्याप्त —ये दो भेद नहीं होते।

(१९७) प्रवाह की श्रपेक्षा से ये सब श्रनादि एवं श्रनन्त हैं कितु श्रायुष्य की श्रपेक्षा से श्रादि एवं श्रन्त सहित हैं।

(१९८) गर्भज मनुष्यों की श्रायुश्थित कम से कम श्रन्तर्मुहूर्त की तथा श्रधिक से श्रधिक तीन पत्य कही है।

टिप्पाणी—सम्मूर्छिम मनुष्य की आयुस्थित जघन्य एवं उत्कृष्ट केवल एक अन्तर्मुहूर्त की है। कर्मभूमि के मनुष्य की जघन्य आयु अन्त-र्मुहूर्त तथा उत्कृष्ट आयुस्थिति एक करोड़ पूर्व की होती है। यहाँ तो सर्व मनुष्यों की अपेक्षा से उपरोक्त स्थिति लिखो है।

(१९९) गर्भज मनुष्यों की कायस्थिति कम से कम श्रन्तमुहूर्त की तथा श्रधिक से श्रधिक तीन परुयसहित पृथक् पूर्व कोटी की है।

टिप्पर्गी—कोई जीव सात भव मे तो १-१ पूर्व कोटी की तथा आठवें भव में ३ परुष की आयु प्राप्त करे इस दृष्टि से उपरोक्त प्रमाण लिखा है। मनुष्ययोगि संकलना रूप से सात या आठ भवीं तक अधिक से अधिक चाल, रह सकती है और उस परिस्थिति में उतनी आयुश्थिति भी हो सकती है।

- (२००) गर्भज मनुष्य श्रपनी काया छोड़ कर फिर उसी योनि में जन्मधारण करे तो इन दोनों के श्रन्तराल का प्रमाण कम से कम एक श्रन्तर्मुहूर्त का श्रथवा श्रधिक से श्रधिक श्रनन्त काल तक का है।
- (२०१) गर्भज मनुष्यों के स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण एवं संस्थान की श्रपेक्षा से हजारों ही भेद हैं।
  - (२०२) सर्वज्ञ भगवान ने देवों के ४ प्रकार वताये हैं। श्रव मैं उनका वर्णन करता हूं सो तुम ध्यानपूर्वक सुनो। (१) भवनवासी (भवनपति), (२) व्यंतर, (३) ज्यो-तिष्क और (४) वैमानिक।
    - (२०३) भवनवासी देव १० प्रकार के, व्यंतर देव ८ प्रकार के, ज्योतिष्क देव ५ प्रकार के, तथा वैमानिक देव दो प्रकार के होते हैं।
    - (२०४) (१) असुरकुमार, (२) नागकुमार, (३) सुवर्ण-कुमार, (४) विद्युतकुमार, (५) अग्निकुमार, (६) द्वीपकुमार, (७) दिग्कुमार, (८) उद्धिकुमार, (९) वायुकुमार, श्रीर (१०) स्तनितकुमार—ये १० भेद भवनवासी देवों के होते हैं।
      - (२०५) (१) किन्नर, (२) किंपुरुप, (३) महोरग, (४ गन्धर्व, (५) यत्त, (६) राक्षस, (७) भूत, (८) भिशाच—ये त्राठ भेद व्यंतर देवों के हैं।

- (२०६) (१) चन्द्र, (२) सूर्य, (३) प्रह, (४) नक्त्र, (५), प्रकीर्णक (तारे) ये ५ भेद ज्योतिष्क देवों के हैं। श्रढाई द्वीप के ज्योतिष्क देव हमेशा गति करते रहते हैं। श्रढाई द्वीप वाहर के जो ज्योतिष्क देव हैं वे स्थिर हैं।
  - (२०७) वैमानिक देव दो प्रकार के होते हैं (१) कल्पवासी, श्रौर (२) श्रकल्पवासी (कल्पातीत)।
- (२०८) क्लपवासी देवों के १२ प्रकार हैं:—(१) सौधर्म, (२) ईशान, (३) सनत्कुमार, (४) महेन्द्र, (५) ब्रह्म-लोक, (६) लांतक।
- (२०९) (७) महाशुक्र, (८) सहस्रार, (९) त्र्यानत, (१०) प्राग्त, (११) त्र्यारण श्रीर (१२) श्राच्युत । इन सक स्वर्गों में रहनेवाले देव १२ प्रकार के कल्पवासी देव कहाते हैं।
- (२१०) (१) प्रैवेयक श्रौर (२) श्रनुत्तर ये दो भेद कल्पातीत देवों में है। प्रैवेयक ९ हैं :—
- (२११) ग्रैवेयक देवो की तीन त्रिक (तीन तीन की श्रेणी) हैं,
  (१) ऊपर की, (२) मध्यम की और, (३) नीचेकी,
  प्रत्येक त्रिक के (१) ऊपर (२) मध्य और (३)
  नीचली—ये तीन तीन भेद हैं। (इस तरह ये सव
  मिलाकर ९ हुए) (१) निचली त्रिक के नीचे स्थान
  के देव, (२) निचली त्रिक के मध्यम स्थान के देव,
  और (३) निचली त्रिक के ऊपरी स्थान के देव।

- लिया है। मनुष्ययोगि संकलना रूप में सात या आठ भवों तक अधिक से अधिक चाल् रह सकती है और उस परिस्थित में उतनी आयुम्थिति भी हो। सकती है।
- (२००) गर्भज मनुष्य अपनी काया छोड़ कर फिर उसी योनि में जन्मधारण करे तो इन दोनों के अन्तराल का प्रमाण कम से कम एक अन्तर्मुहूर्त का अथवा अधिक से अधिक अनन्त काल तक का है।
- (२०१) गर्भेज मनुष्यों के स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण एवं संस्थान की श्रपेक्षा से हजारों ही भेद हैं।
- (२०२) सर्वज्ञ भगवान ने देवों के ४ प्रकार वताये हैं। श्रव में उनका वर्णन करता हूँ सो तुम ध्यानपूर्वक सुनो। (१) भवनवासी (भवनपति), (२) व्यंतर, (३) ज्यो-तिष्क श्रौर (४) वैमानिक।
  - ·(२०३) भवनवासी देव १० प्रकार के, व्यंतर देव ८ प्रकार के, व्योतिहक देव ५ प्रकार के, तथा वैमानिक देव दो प्रकार के होते हैं।
  - (२०४) (१) असुरक्तमार, (२) नागक्तमार, (३) सुवर्णकुमार, (४) विद्युतक्तमार, (५) श्राग्निक्तमार, (६)
    द्वीपक्तमार, (७) दिग्क्तमार, (८) उद्विक्तमार, (९)
    वायुकुमार, श्रीर (१०) स्तनितक्कमार—ये १० भेद
    भवनवासी देवों के होते हैं।
  - (२०५) (१) किंन्नर, (२) किंपुरुप, (३) महोरग, (४ गन्धर्व, (५) यत्त, (६) राक्षस, (७) भूत, (८) पिशाच—ये त्राठ भेद व्यंतर देवों के हैं।

- (२०६) (१) चन्द्र, (२) सूर्य, (३) प्रह, (४) नत्त्र, (५) प्रकीर्णक (तारे) ये ५ भेद ज्योतिष्क देवों के हैं। श्रढाई द्वीप के ज्योतिष्क देव हमेशा गति करते रहते हैं। श्रढाई द्वीप बाहर के जो ज्योतिष्क देव हैं वे स्थिर हैं।
  - (२०७) वैमानिक देव दो प्रकार के होते हैं (१) कल्पवासी, श्रौर (२) श्रकल्पवासी (कल्पातीत)।
  - (२०८) क्लपवासी देवों के १२ प्रकार हैं:—(१) सौधर्म, (२) ईशान, (३) सनत्कुमार, (४) महेन्द्र, (५) ब्रह्म-लोक, (६) लांतक।
  - (२०९) (७) महाशुक्र, (८) सहस्रार, (९) त्रानत, (१०) प्राणत, (११) त्रारण त्रौर (१२) त्रच्युत । इन सक स्वर्गों में रहनेवाले देव १२ प्रकार के कल्पवासी देव कहाते हैं।
    - (२१०) (१) प्रैवेयक श्रीर (२) श्रनुत्तर ये दो भेद कल्पातीत देवो में है। श्रैवेयक ९ हैं :—
    - (२११) ग्रैवेयक देवों की तीन त्रिक (तीन तीन की श्रेगी) हैं,
      (१) ऊपर की, (२) मध्यम की और, (३) नीचेकी,
      प्रत्येक त्रिक के (१) ऊपर (२) मध्य और (३)
      नीचली—ये तीन तीन भेद हैं। (इस तरह ये सव
      मिलाकर ९ हुए) (१) निचली त्रिक के नीचे स्थान
      के देव, (२) निचली त्रिक के मध्यम स्थान के देव,
      और (३) निचली त्रिक के अपरी स्थान के देव।

- (२१२) (४) मध्यम त्रिक के नीचे स्थान के देव, (५) मध्यम त्रिक के मध्यम स्थान के देव, श्रीर (६) मध्यम त्रिक के ऊपरी स्थान के देव।
- (२१३) (७) जपर त्रिक के नीचे स्थान के देव, (८) जपर की त्रिक के मध्यम स्थान के देव, श्रीर (९) जपर की त्रिक के जपर स्थान के देव—भेवेयक के देवों के ये ९ भेद कहे हैं। श्रीर (१) विजय, (२) वैजयंत, (३) जयंत श्रीर (४) श्रपराजित।
- (२१४) श्रौर (५) सर्वार्थिसिद्धि—ये पांच श्रनुत्तर विमान हैं। इनमें रहनेवाले वैमानिक देव इस प्रकार से ५ प्रकार के हैं।
- (२१५) ये सब देवलोक के श्रमुक भाग में ही श्रवस्थित हैं सर्वत्र व्याप्त नहीं हैं। श्रव मैं उनका कालविभाग चार प्रकार से कहूँगा।
- (२१६) प्रवाह की श्रपेत्ता से तो ये सब देव श्रनादि श्रनन्त हैं किन्तु श्रायुष्य की श्रपेत्ता से सादि—सांत हैं।
- (२१७) भवनवासी देवों की श्रायुक्षिति कम से कम दस हजार वर्षों की श्रीर उद्घष्ट स्थिति एक सागर से छुछ श्रिषक कहीं है।
- (२१८) व्यंतर देवों की आयुस्थिति कम से कम दस इजार वर्षों की तथा अधिक से अधिक एक परुष की है।
- (२१९) ज्योतिष्क देवोंकी श्रायुस्थिति लघन्य एक पत्य के श्राठवें भाग की तथा उत्क्रष्ट श्रायु एक लाख वर्ष सहित एक पत्य की है।

- (२२०) सौधर्म स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट आयु क्रमशः एक पत्य की तथा दो सागर को है।
- (२२१) ईशान स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्क्रष्ट श्रायु क्रमशः १ पल्य तथा २ सागर से कुछ श्रधिक की है।
- (२२२) सनत्कुमार स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट श्रायु क्रमशः २ सागर तथा ७ सागर की है।
- (२२३) महेन्द्र स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट आयु क्रमशः २ सागर से कुछ अधिक तथा ७ सागर से कुछ अधिक की है।
- (२२४) ब्रह्मलोक स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट श्रायु क्रमशः ७ सागर की तथा १० सागर की है।
- (२२५) लांतक स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट श्रायु क्रमशः १० सागर की तथा १४ सागर की है।
- (२२६) महाशुक्र स्वर्ग के देवों की जयन्य एवं उत्कृष्ट श्रायु क्रमशः १४ सागर की तथा १७ सागर की है।
- (२२७) सहस्रार स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट श्रायु क्रमशः १७ सागर की तथा १८ सागर की है।
- (२२८) ज्यानत स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट श्रायु क्रमशः १८ सागर की तथा १९ सागर की है।
- (२२९) प्राग्तत स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट श्रायु क्रमशः १९ सागर की तया २० सागर की है।
- (२३०) त्रारण स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट आयु क्रमशः २० सागर की तथा २१ सागर की है।

- (२३१) अच्युत स्वर्ग के देवों की जवन्य एवं उत्कृष्ट श्रायु क्रमशः २१ सागर को तथा २२ सागर की है।
- (२३२) प्रथम प्रैवेयक स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट आयु क्रमशः २२ सागर की तथा २३ सागर की है।
- (२३३) द्वितीय भैवेयक स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट त्रायु क्रमशः २३ सागर की तथा २४ सागर की है।
- (२३४) तृतीय प्रैवेयक स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उस्कृष्ट. त्रायु क्रमशः २४ सागर की तथा २५ सागर की है।
- (२३५) चौथे प्रैवेयक स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्क्रष्ट आयु क्रमशः २५ सागर की तथा २६ सागर की है।
- (२३६) पांचवे प्रैवेयक स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्क्रष्ट-त्रायु क्रमशः २६ सागर को तथा २७ सागर की है।
- (२३७) छट्ठे प्रैवेयक स्वर्ग के देवों की जवन्य एवं उत्कृष्ट आयु क्रमशः २७ सागर की तथा २८ सागर की है।
- (२३८) सातवें प्रैवेयक स्वर्ग के देवों की जवन्य एवं उत्कृष्ट आयु क्रमशः २८ सागर की तथा २९ सागर की है।
- (२३९) आठर्वे प्रैवेयक स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उत्कृष्ट श्रायु क्रमशः २९ सागर की तथा ३० सागर की है।
- (२४०) नौर्वे प्रैवेयक स्वर्ग के देवों की जघन्य एवं उस्कृष्ट श्रायु क्रमशः ३० सागर की तथा ३१ सागर की है।
- (२४१) (१) विजय (२) वैजयंत (३) जयंत (४) अपरा-जित—इन चारों विमानों के देवों की जघन्य एवं ज्कुष्ट श्रायुस्थिति क्रमशः ३१ सागर तथा ३३ सागर की है।

- (२४२) पांचवें सर्वार्थसिद्धि नामक महाविमान में सब देवों की आयुस्थिति पूरे ३३ सागर की है। इससे अधिक या कम् नहीं है।
  - (२४३) देवों की जितनी जघन्य अथवा उत्कृष्ट आयु स्थिति है उतनी ही उनकी कायस्थिति सर्वेज्ञ भगवान ने कहीं है।
- टिप्पशी—देवगति की आयुष्य पूर्ण होते ही दूसरा भव देवगति में नहीं होता। देव होने के बाद अन्य गांत में जाना पड़ता है'।
- (२४४) देव अपनी काया छोड़कर उसं काया को फिर पार्वे इस अन्तराल का प्रमाण कम से कम एक अन्तर्मेहूर्त का अथवा उत्कृष्ट अनंतकाल तक का है।
- (२४५) उनके स्पर्श, रस, गंघ, वर्ण तथा, संस्थान की श्रपेक्षा से हजारों भेद हैं।
- (२४६) इस तरह रूपी तथा श्ररूपी—इन दो प्रकार के श्रजीवों, तथा संसारी एवं सिद्ध इन दो प्रकार के जीवों का वर्णन किया।
- (२४७) मुनि को उचित है कि यह जीव एवं अजीव संबंधी विभाग को ज्ञानी पुरुष के द्वारा बरावर सममे—समम-कर उस पर दृढ़ प्रतीति लावे श्रौर सर्व प्रकार के नय निचेप (विचारों के वर्गीकरण) द्वारा बरावर घटाकर ज्ञानदर्शन की प्राप्ति करे श्रौर श्रादर्श चारित्र में लीन हो।
- (२४८) इसके बाद बहुत वर्षों तक शुद्ध चारित्र को पालन कर निम्नलिखित कम से श्रपनी श्रात्मा का दमन करे।
- (२४९) (जिस तपश्चर्या द्वारा पूर्वकर्मी तथा कषायों का क्षय होता है ऐसी दीर्घ तपश्चर्या की रीति बताते हैं)

संलेखना ( श्रात्मद्मन करनेवाली ) तपश्चर्या कम से कम ६ महीने की, मध्यम रीति से एक वर्ष की श्रीर श्रिषक से श्रिषक १२ वर्षों तक की होती है।

- (२५०) प्रथम चार वर्षों तक पांच विगय ( वी, गुड़, तैल, दही, दूच ) का त्याग करे और फिर वाद के चार वर्षों तक भिन्न २ प्रकार की तपश्चर्यों करें।
- (२५१) नीचें तथा दसवें वर्ष—इन दोनों वर्षों तक उपवास एवं एकान्तर उपवास के पारणा के बाद खायंबिल करे श्रीर म्यारहवें वर्षे के पहिले ६ महीने तक खिषक तप-श्रर्यों न करें।
- (२५२) ग्यारहवें वर्ष के छान्तिम ६ महीनों में तो छठ, छाठम आदि कठिन तपद्ययोगं घारण करे छोर बीच बीच में उसी संवत्सर में छायंविल तप भी करें।
- टिप्पर्शी—आयंविक अर्थात् रसविद्दीन भाजन मात्र प्रक ही पार प्रदण करना ।
- (२५३) वह मुनि वारहवें वर्ष के प्रारंभ तथा श्रन्त में एक सरीखा तप करें ( प्रथम श्रायंविल, बीच में दूसरा तप श्रीर उस वर्ष के श्रन्त में श्रायंविल करें उस कोटी सिंहत श्रायंविल तप कहते हैं ) श्रीर बीच २ में मास-खमण या श्रर्थमास खमण जैसी छोटी मोटी तपश्रयीएं करके इन वारह वर्षों को पूर्ण करे।
  - दिष्पर्शा-ऐसी तपदचर्याएं करते समय बीच में अथवा तपश्चर्या के पीछे मृत्यु आने का अवसर हो तब मृत्यु पर्यंत का अणसण धारण

करना होता है जिसकी विधि आगे लिखी है। उस समय शुभं एवं शांति भाव रखना जरूरी है।

- (२५४) (१) कांदर्पी, (२) श्राभियोगी, (३) किल्विषिकी, ( ४ ) त्रासुरी त्रादि ब्रह्मभ भावनाएं मृत्यु समय त्राकर जीव को वहुत कष्ट देती हैं स्त्रीर वे सब दुर्गति की ही कारणभूत हैं।
- (२५५) जो जीव मिथ्यादर्शन ( श्रसत्य प्रेमी ) में लीन, श्रात्म-घात करनेवाले त्रथवा नियागा (निदान-तप की सांसा-रिक भोगोपभोग की इच्छा) करते हैं त्र्यौर उक्त तीन प्रकार की भावनाओं में मृत्युप्राप्त होते हैं उन ऋात्माओं को बोधिलाभ होना बहुत २ दुर्लभ है।

टिप्पणी-बोधिलाभ अर्थात् सम्मक्त्व की प्राप्ति।

- (२५६) जो जीव सम्यग्दर्शन में लीन, निदानरहित और शुक्क लेश्याधारी होते हैं और इन्हीं की आराधना करते हुए मृत्यु प्राप्त होते हैं उन जीवों को (दूसरे जन्मों में भी) वोधिवीज को बड़ी श्रासानी से प्राप्ति हो जाती है।
- (२५७) जो जीव मिथ्यादर्शन में लीन, कृष्ण लेश्याधारी श्रीर निदान करतें हैं श्रौर ऐसी भावना में मृत्यु प्राप्त होते हैं ऐसे जीवों को वोधिलाभ होना ऋति ऋति दुर्लभ है।
- (२५८) जो जीव जिन भगवान के वचनों में अनुरक्त रहकर भाव-पूर्वक उन वचनों के अनुसार आचरण करता है वह . पवित्र (मिध्यात्व के मेल से रहित) एवं श्रसंक्लिंह
  - (रागद्वेष के क्लेशरहित ) होकर थोड़े ही समय में इस दुःखद संसार को पार कर जाता है।

- टिप्पााी—जिन अर्थात् रागद्वेप से सर्वथा रहित परमातमा ।
  - (२५९) जो जीव जिन वचनों को यथार्थ रीति से जान नहीं सकते हैं वे विचारे अज्ञानीजीव बहुत वार वालमरण तथा अकाममरण को प्राप्त होते हैं।
  - (२६०) ( अपने दोषों की आलोचना कैसे ज्ञानी सत्पुरुषों के पास करनी चाहिये उनके गुगा बताते हैं ) जो बहुत से शाकों के रहस्यों का जानकार हो; जिनके बचन समाधि (शान्ति) उत्पन्न करनेवाले हों, और जो केवल गुगा का ही महगा करते हो—ऐसे ज्ञानीपुरुष ही दूसरों के दोषों की आलोचना करने के योग्य हैं।
    - (२६१) (१) कंद्र्ष (कायकथा का संलाप), (२) कौत्कुच्य (मुख द्वारा विकार भाव प्रकट करने की चेट्टा), (३) मौखर्य (हॅं सीमनाक अथवा किसी का निंदाच्यंजक अनुकरण) तथा कुकथा एवं कुचेट्टाओं से दूसरों को विस्मित करनेवाला जीव कांद्र्पी भावना का दोषी है।
    - (२६२) रस, मुख, अथवा समृद्धि के लिये जो साधक वशीकरण ज्यादि के मन्त्र अथवा मंत्र-जंत्र (गंडे तावीज आदि) करता है वह आभियोगी भावना का दाेपी है।
    - टिप्पणी—कांद्रपीं तथा आभियोगी आदि दुष्ट भावना करनेवाला यदि कदाचित देवर्गात प्राप्त करे तो वह हीन कोटि का देव होता है।
    - (२६३) केवलीपुरुप ज्ञान, धर्माचार्य, तथा साधु साध्वी एवं श्रावक श्राविका की जो कोई निन्दा करता है तथा कपटी होता है वह किल्विपीकी भावना का दोपी है।

- प्रदेश) निरन्तर जो गुस्से में भरा रहता है, मौका आने पर जो शत्रु का सा आचरण करता है—ऐसे २ अन्य दुष्ट कार्यों में प्रवर्तनेवाला जीव आसुरी भावना का दोषी है।
- दिप्पाणी निमित्त शब्द का अर्थ निमित्तशास्त्र भी होता है और वह एक ज्योतिष का अग है। उसको झूंठ मूंठ देखकर जो कोई जनता को ठगता फिरता है वह भी आसुरी दृत्ति का दोषी है।
  - (२६५) (१) शस्त्रप्रहर्ण (शस्त्र आदि से आत्मघात करना), (२) विष (द्वारा आत्मयात करना), (३) ज्वलन (अग्नि में जल मरना), (४) जलंप्रवेश (पानी में डूब मरना) अथवा (५) अनाचारी उपकरण (कुटिल कार्यों) का सेवन करने से जीवास्मा अनेक भवपरं-परात्रों का बंध करता है।
- ैटिप्पग्री —अकालमरण से ज़ीवात्मा मुक्त होने के बदले दुगुना बध जाता है।
- ः(२६६) इस प्रकार भवसंसार में सिद्धि को देनेवाले ऐसे उत्तम इन छत्तीस अध्ययनों को सुन्दर रीति से प्रकट कर केवलज्ञानी भगवान ज्ञातपुत्र आत्मशान्ति में लीन हो गये।
- ्टिएप्स् जीव और अजीव इन दोनों के विभागों को जानना जरूरी है उनको जानने के बाद ही नारकी एवम् तिर्यंच गति के दुःख और मनुष्य एवं देवगति के सुखदुःखपूर्ण इस विचित्र संसार से छूटने के उपाय को अजमाने की उत्कट अभिलापा प्रकट होती है। ऐसी उत्कट अभिलापा के वाद आत्मा का समभाव उस उचकोटि को पहुँच

जाता है जहाँ वह दुःख में भी सुख, वेदना में भी शांति का अनुभव करने लगता है। परम प्रगाद सन्तोप की भावनाएँ उसके हृदय समुद्र में हिलारे मारने लगती हैं।

#### ऐसा में कहता हूं —

इस प्रकार 'जीवाजीवविभक्ति' संवंधी छत्तीसवां अध्ययक समाप्त हुआ।

ॐ शान्तिः! ॐ शान्ति !! ॐ शान्ति !!!



### इसी लेखक की श्रन्य किराशित पुस्तक

[ संस्कृत भाषा के सामान्य अभ्यासी के लिये भी विशेष उपयोगी ]

## जैन-सिद्धांत पाठमाला

[ संस्कृत छ।या साहित ]

उत्तराध्ययन तथा दशवैकालिक सूत्र संस्कृत छाया तथा गुजराती टिप्पणियों के साथ। इनके सिवाय भक्तामरादि स्राठ म्तोत्र।

डाक खर्च ६ श्राना : पृष्ठ संख्या ४६८ : मूल्य मात्र २) रुपया



#### विद्यानों द्वारा मुक्तकंठ से प्रशंसित

[ गुजराती भाषा में ]

## सुखनो साचात्कार

जिसमें त्रांतरिक एवं वाह्य दोनों सुखो की बहुत ही बारी-काई से सरल एवं सुन्दर व्याख्याएँ देकर सच्चे सुख के साधन बताऐ गये हैं।

डाक खर्च एक आना : पृष्ठ संख्या ८८ : मूल्य डेढ़ आना सच्चे सुख के शोधकों को इस पुस्तक को मंगाकर एक बार तो इसे जरूर सांगोपांग पढ़ जाना चाहिये। सस्ता! सुन्दर॥

जिसने अनेक जिज्ञासुओं को सन्तुष्ट किया है। जिसकी सभी ने एक स्वर से प्रशंसा की है।

वह

## उत्तराध्ययन सूत्र

[ गुजराती अनुवाद ]

जिसमें संपूर्ण उत्तराध्ययन सूत्र के सरल एवं सुबोध गुजराती भाषा-न्तर के सिवाय उपयोगी समृद्ध एवं भावपूर्ण टिप्पणियां भी दी गई हैं।

डाक खर्च चार आना : पृष्ठ संख्या ४०० : कीमत केवल छ: आना यदि आप जैन धर्म का आदर्श जानना चाहते हैं तो इसे आज ही मंगाकर पहें।

तिसकी न कुछ समय में दो दो आवृत्तियां छपकर हायों हाथ विक गई फिर भी उसकी मांग ज्यों की त्यों बनी हुई है।

आत ही एक प्रति मंगा लीजिये, नहीं तो पीछे पछताना पदेगा ।

## स्मरण शक्ति

[ गुजराती भाषा में ] [ अनुभूत प्रयोगों द्वारा सज्जित ]

यह पुस्तक ज्ञान-जिज्ञासुओं एवं अभ्यासियों के लिये बढ़े ही काम की है। जगत में भाज तक ऐसी एक भी दवा आविष्कृत नहीं हुई जो स्मरण शक्ति की वृद्धि के लिये गेरंटी दे सकती हो। ग्रंथकर्ता ने इस छोटी सी पुस्तक में अपने स्वयं अनुभृत प्रयोग देका इस गहन विषय की अस्पन्त ही सरक बना दिया है। भाषाशैकी भी इतनी सरछ है कि आबाळ इद सभी इससे एकसा छाम उठा सकते हैं।

थ्राज ही मंगाकर पढ़िये।

हाक खर्च-एक आना : एष्ट संख्या २४ ई.मृत्य एक आना

का एकमात्र उपाय

### पाप का प्रायश्चित

इस पुस्तक में श्राधुनिक युगोचित प्रतिक्रमण श्रौर बारह व्रतों में लगनेवाले दोषों के प्रायश्चित बड़ी ही सरल एवं सुबोध भाषा में दिये गये हैं। इसके पहिले पृष्ठ पर प्राकृत भाषा में मूल गाथा श्रौर उसके नीचे छायासिहत संस्कृत श्लोक श्रौर उसके सामने के दूसरे पृष्ठ पर गुजराती भाषा में श्रनूदित पद्य श्रौर उसके नीचे विशद् अर्थपूर्ण भावानुवाद दिया गया है।

-डाक खर्च एक ग्राना : पृष्ठ संख्या सौ : कीमत-मात्र एक ग्राना

श्राप जिसकी वहुत दिनों से राह देख रहे थे, गृहस्थाश्रम धर्म को त्रादर्श की तरफ प्रेरित करनेवाला और विद्वानों

द्वारा भूरि २ प्रशांसित

## श्रादश गृहस्थाश्रम

[ गुजराती संस्करण ]

श्रृहस्थ धर्म सम्वन्धी कर्तव्यों पर बहुत ही मार्मिक विवेचन किया गया है। पुस्तक को एक बार उठा लेने पर इसे पूरा किये विना आपका जी न मानेगा। गृहस्थाश्रम में रहते हुए श्रात्मिक एवं श्राध्यात्मिक उद्देश्यों की पूर्ति की एक मात्र कुञ्जी। त्र्याज ही मंगा लीजिये । केवल थोड़ी-सी प्रतियां शेष हैं ।

पृष्ट संख्या २००: 'डा. ख. तीन त्रा. : मूल्य-लागत मात्र १० त्रा.

## हाल ही में श्रीशत हुई पुस्तकें

आपके जीवनपथ में पद पद पर प्रेरणा देनेवाली प्रत्येक जिज्ञासु को एक सरीखी उपयोगी एवं लाभदायी

## साधक सहचरी

[ गुजराती संस्करण ]

जिसमें उत्तराध्ययन, द्रावैकालिक तथा स्यगडांग स्त्रों में से चुने हुए श्लोक पुष्पों का सुंदर वर्गीकरण कर सुमधुर पुष्पमाला वनाई गई है।

प्रारंभ में प्राकृत मृलगाथा, उसके नीचे उसी भाव से ओतशीत गुजराती अनुष्टप छंद तथा उसके नीचे भाववाही संक्षिप्त सुवोध अर्थ दिया गया है। अप-टू-डेट छपाई और सुंदर वाइन्डिंग।

मृख्य लागत मात्र केवल चार आना : पृष्ट संख्या १०४

## हिंदी भाषा भाषी

जैनवंधुत्रों के लिये शुभ समाचार

हमें यह लिखते हुए वड़ा हर्ष होता है कि वहुत से हिन्दी भाषाभाषी जैन वशुओं के आग्रह से हमने इस पुस्तक माला द्वारा गुजराती भाषा में प्रकाशित प्रायः प्रत्येक पुस्तक का हिंदी भाषा में संस्करण निकालने का प्रवंध कर लिया है और बहुत शोश्र ही (१) आदर्श गृहस्थाश्रम, (२) सुख का साक्षास्कार, (३) समरण शक्ति, (४) साधक सहचरी, (५) पाप का प्रायक्षित—ये पुस्तक हिन्दी में प्रकाशित की जायगी। हमें पूर्ण आशा है कि हिन्दी—भाषाभाषों जैन वन्धु हमें इस पुनीत कार्य में अपना अमृत्य सहयोग देकर भगवान महावीर की पुनीत वाणी एवं विद्वानों के ज्ञान एवं अनुभवों का वर वर प्रचार करने के समीचीन उद्देश्य की पुर्ति करेंगे। बित्र्या छपाई होने पर भी मृत्य लागत मात्र ही रक्ता जायगा। जिन वाणी के प्रेमी बन्धु अभी से इस संस्था के सभ्य बनकर उत्साहिन करेंगे—ऐसी हमें आशा है।

निवेदक—महावीर साहित्य प्रकाशन मंदिर, माणेक चोक अहमदाबाद

### श्राप के लाम की बात!

धार्मिक साहित्य सृष्टि में अपनी उच्चतम उपयौगिता, वेहद सस्ताई और सुन्दर छपाई के कारण धूम मचा देनेवाले प्राणवान साहित्य की खूब ही मांग है। इस संस्था द्वारा प्रकाशित श्रनेक प्रन्थों के ६—७ महीनो ही मे दो दो तीन तीन हजार प्रतियां वाले दो दो 'स्करण प्रकाशित हो चुके हैं, फिर भी मांग ज्यों की त्यों चालू है। इस संस्था के सभ्य हो जाने से आपको घर वेठे ही स्वल्प मूल्य में भगवान महावोर की पीयूषवर्षी वाणी का, महापुरुषों के श्रनुभूत वचनामृतों का और ज्ञानी पुरुषों के ज्ञान भगडार का लाभ मिल सकता है। ज्ञान के इस युग में श्राप ही ज्ञानार्जन के साधन बिना क्यों रहते हैं ? श्राज ही केवल रू० २) भेज कर इस संस्था के स्थायो सभासद बन जाइये। विशेष्ट जानने के लिये बड़ी नियमावली मंगा कर पढिये।

#### उक्त पुस्तकों मिलने के ठिकाने:---

१—महावीर साहित्य प्रकाशन मन्दिर, ठि० एलिस त्रिज, चहमदाबाद

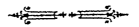
२--दिनकर मन्दिर,

ठि० साबरमती, श्रहमदाबाद

३—ग्रजरामर जैन विद्याशाला, ठि० लींबडी (काठियावाड़)

# शीघ ही प्रकोशित होने वाले

## अमृल्य प्रन्थ



#### (१) त्राचारांग सूत्र—

इस प्रनथराज की प्रशंसा करना मानों सूर्य को दिया दिखाना है। भगवान महावीर के वचनों का श्रपूर्व संष्रह श्रीर श्राचार विषयक श्रनुपम प्रनथ है। भगवान महावीर के, हृदय को श्रीर जैन वर्म के श्रन्तरंग रहस्य को जानने का यह एक मात्र उपाय है। सरल एवं सुवोध गुजराती में टीका टिप्पणी सहित। मनोहर ह्याई श्रीर सफाई के साथ मृल्य भो केवल लागत मात्रही रक्खा जायगा। श्रभी से श्रपनी कापी का श्रार्डर भिजवा दीजिये।

#### (२) लेख संग्रह—

मित्र भित्र धार्मिक विषयों पर विद्वान लेखक के गवेपणा-पूर्ण लेखों का संग्रह । इस पुस्तक में कई एक विवादमस्त प्रश्नों पर प्रमाणपुरस्सर प्रकाश डाला गया है जिन्हें पढ़ कर सच्चा निर्णय करने में घ्यापको वड़ी सहायता मिलेगी ।

#### (३) क्रांति का सर्जनहार—

क्रांतिकार की समालोचना। इसमें ऋषि लोंकाशाह के अमाणिक जीवन ध्यौर उनकी साधना पर प्रकाश डाला गया है अत्येक जैन के घर में इस कम्मीयोगी के चरित्र की १—१ प्रति अवस्य होनी चाहिये।

#### क्या ब्रापके यहां पुस्तकालय, ग्रन्थ-भएडार या शास्त्रभएडार है ?

. यदि है

तो

फिर

#### ञ्चवश्य मंगालें

#### श्री ऋर्घमागधी कोष भाग ४

सम्पादकः—शतावधानी पं० मुनि श्रीरत्नचन्द्रजी महाराज । प्रकाशकः—श्रो अखिल भारतवर्षीय २वे० स्था० जैन कान्फरेन्स ।

मुल्य रू० ३०) : पोस्टेज श्रलग

अर्धमागधी शब्दों का—संस्कृत, गुजराती, हिन्दी और अंग्रेजी चार भाषाओं में स्पष्ट अर्थ बताया है। इतना ही नहीं किन्तु उस शब्द का शास्त्र में कहां कहां उल्लेख है सो भी बताया है। सुवर्ण में सुगन्ध— प्रसंगोचित शब्द की पूर्ण विशदता के लिये चारों भाग. सुंदर चित्रों से अलंकृत हैं। पाश्चात्य विद्वानों ने तथा जैन साहित्य के अभ्यासी और पुरातत्व प्रेमियों ने इस महान ग्रन्थ की मुक्तकण्ठ से प्रशंसा की है।

प्रिन्सी पछ युछनर साहव ने सुन्दर प्रस्तावना छिख कर ग्रंथ को और भी उपयोगी बनाया है। यह ग्रन्थ जैन तथा प्राकृत साहित्य के शौखीनों की छायबेरी का अत्युत्तम शणगार है।

इस अपूर्व प्रन्थ को शीघ ही ख्रीद छेना जरूरी है। नहीं तो पछ ताना प्देगा। छिखें:—

> श्री रवे॰ स्था॰ जैन कान्फरेन्स ४१ मेडोभ स्ट्रीट, फोर्ट, वम्बई १

## क्या आप स्थानेकवासी जैन हो ? क्या आप ''जैन प्रकाश" के ग्राहक हो ?

## यदि ब्राहक न हो तो शीव ही ब्राहक वन जाइए। चार्चिक खागत साच रु०-३)

मासिक मात्र चार आने में भारत भर के स्थानकवासी स्माज के समाचार प्रत्येक रिववार को आपके घर पर पहुंचाता है। तृहुपरांत सामाजिक, धार्मिक और राष्ट्रीय प्रश्नों की विशद विचारणा और मननपूर्वक लेख, जैन जगत्, देश-विदेश और अपयोगी चर्चा रज्ज करता है।

ं जन-प्रकाशः श्री श्रास्तिल भारतवर्षीय श्वे० स्था० जैन कॉन्फरेन्स का मुख्य पत्र है।

्रित्येक स्थानकवासी जैन को 'जैन-प्रकाश' के प्राहक अवश्य होना चाहिये। हिन्दी और गुजराती भाषा के परस्पर अभ्यास से दो प्रान्त का भेद मिटाने का महाप्रयास स्वरूप 'जैन-प्रकाश' को शीव अपना लेना चाहिये—

शीत्र ही प्राहक होने के नाम लिखात्रो-

श्री जैन प्रकाश श्रॉफिस ं ४१ मेडौंभ स्ट्रीट फोर्ट, वस्वईः