# एक परिशीलन

## **ઉત્તરાધ્યાયનસૂત્ર** એક પરિશીલન

अनुवादक

प्रो. अरुण शांतिलाल जोशी

लेखक

डॉ. सुदर्शन लाल जैन

सम्पादक डॉ॰ रमणलाल ची॰ शाह

पार्श्वनाथ विद्यापीठ, वाराणसी



# ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર એક પરિશીલન

(हिन्ही ग्रंथनो अनुवाह)

લેખક

डॉ**० सुहर्शन लाल शैन** प्रोફेसर, संस्कृत-विભाग કાશी हिन्दू विश्वविद्यालय, वारापुरसी

અનુવાદક પ્રા૦ અરુપુ શાંતિલાલ જોશી નિવૃત્ત વ્યાખ્યાતા, શામપાદાસ કૉલેજ ભાવનગર



## **પાર્શ્વનાથ વિદ્યાપીઠ** વારાણસી

પાર્શ્વનાથ વિદ્યાપીઠ ગ્રન્થમાલા-૧૩૫

पुस्तक : उत्तराध्ययन सूत्र : એक परिशीयन

લેખક : ૩૧૦ સુદર્શન લાલ જૈન

अनुवाहरु : प्रा० अरुण शांतिसास श्रेशी

प्रडाशंड : पार्श्वनाथ विद्यापीठ,

અાઈં ટી બ્યાઈ રોક, કરૌંદી

ચારાણસી-૫

દૂરભાષ સંખ્યા : ૩૧૬૫૨૧, ૩૧૮૦૪૬

हैक्स : ०५४२-३१८०४*९* 

प्रथम संस्करण : २००१

मूख : ३००.०० रुपये मात्र

ટાઈપસેટિંગ : મુદ્રાંકન

डी ५७, गौतम नगर, अंस०टी०रोड, फोरीवसी (वेस्ट)

मुम्पर्छ ४०००६२

भुद्र : वर्द्धभान भुद्रशासय, लेसूपुर, वाराशासी

© : पार्श्वनाथ विद्यापीठ

I.S.B.N. : 81-86715-64-9

Pārśwanātha Vidyāpītha Series No.: 135

Title : Uttarādhyayan Sūtra : Ek Pariśīlana

Author : Dr. Surdarshan Lal Jain

Translated By : Porf. Arun Shantilal Joshi

Publisher : Pārśwanātha Vidhyāpiṭha

I.T.I. Road, Karaundi,

Varanasi-5.

Telephone No.: 316521, 318046

Fax No. : 0542-318046

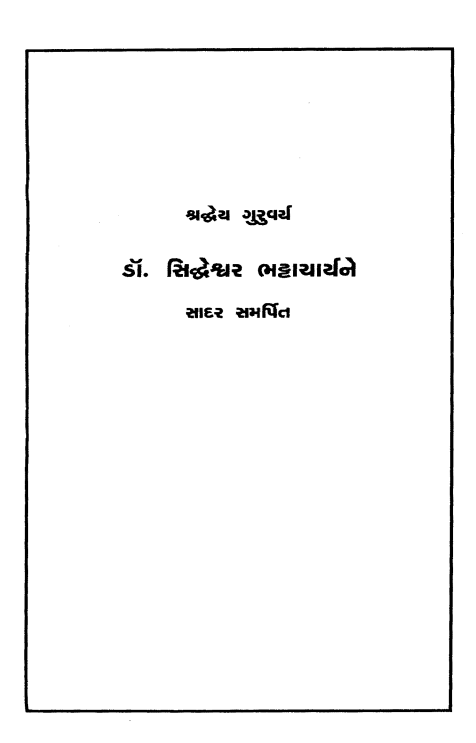
First Edition : 2001

Price : Rs. 300.00 only

Typesetting at: Mudrankan, D/57, Gautam Nagar,

L.T. Road, Borivali (West), Mumbai-400 092.

Printed at : Vardhaman Mudranalaya, Bhelupur, Varanasi.



| प्रकाशन सौषन्य :  |
|-------------------|
| શ્રી બિપિનભાઇ જૈન |
| મુંબઇ             |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |
|                   |

## મૂળ ગ્રંથનો પરિચય

જૈન આગમ-સાહિત્યમાં 'ઉત્તરાધ્યયન'નું એક વિશિષ્ટ સ્થાન છે. દિગંબર-સાહિત્યમાં પણ તેનો સાદર ઉક્ષેખ થયો છે. આ સૂત્રનું પરિ-શીલન ડૉ. સુદર્શનલાલ જૈને લખ્યું છે. ડૉ. જૈનને શેઠ નાથાલાલ એમ. પારેખના સ્મરણાર્થે એમના પરિવાર દ્વારા રિસર્ચ સ્કોલરશિપ આપવામાં આવી હતી. ગ્રન્થના પ્રાસ્તાવિકમાં 'ઉત્તરાધ્યયન'ના કાલ આદિનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. દરેક પ્રકરણના અંતમાં સુગમ સરળ અનુ શીલન પણ આપેલ છે.

વિશ્વ અનાદિ છે. તે રીતે અનંત પણ છે. તે કાયમ હતું અને સદાકાલ રહેશે; કોઇ ઇશ્વર કે કર્તાએ તેને નિર્મ્યું નથી. તે સ્વયંભૂ છે. તેમાં એવી હકીકતો હાજર છે જેને કારણે તે સ્વચાલિત યંત્રની જેમ નિરંતર ચાલ્યા કરે છે. આપણને તે જેટલું પ્રતીત થાય છે તેટલું જ તે સત્ય અને નક્કર છે. નિઃસંદેહ તેમાં નિરંતર પરિવર્તન થતું રહે છે. પણ તેનો સર્વથા નાશ થતો નથી.

સૂત્રમાં સંસારની અસારતા, નશ્વરતા, ભ્રમરૂપતા વગેરે જે કાંઈ કહેવાયું છે તે આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે.

સોનું, તાંબુ, લોખંડ, ગંધક વગેરે ઘાતુઓ વિશ્વમાં બીજા પદાર્થી સાથે મિશ્રિત રૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. તે રીતે પ્રાણી પણ બે પદાર્થી-જીવ (ચેતન) અને અજીવ (અચેતન)ના મિશ્રિત રૂપમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. સહુથી અધિક વિકસિત પ્રાણી મનુષ્ય છે અને તેણે જોયું કે એક અદષ્ટ તત્ત્વ જ્યારે શરીરમાંથી બહાર નીકળી જાય છે ત્યારે શેષ શરીર નિરર્થક અને વ્યર્થ બની જાય છે. તેનું કોઇ પ્રયોજન રહેતું નથી. તેથી તેનો નિકાલ કરવામાં આવે છે. એ અદષ્ટ દ્રવ્ય જ્યારે વિદ્યમાન હતું ત્યારે જ મનુષ્ય કે પ્રાણીનું અસ્તિત્વ હતું. તે ચેતન તત્ત્વ જતું રહે છે ત્યારે મૃત્યુનો અનુભવ થાય છે. પરિણામે એ પ્રાણદાતા તત્ત્વને શોધી કાઢવાનો વિચાર મનુષ્યના મનમાં ઉત્પન્ન થયો. જૈન તત્ત્વવેત્તાઓએ આત્મા (જીવ)ને સ્વતંત્ર તત્ત્વના સ્વરૂપે માન્યો. એ તત્ત્વ દરેક પ્રાણીમાં મૂળતઃ એક જ પ્રકારનું-સમાન ગુણોવાળું પ્રતીત થયું છે. દરેક પ્રાણીના જીવ

સાથે બીજા દ્રવ્યનો જે સંબંધ રહ્યો હતો તેને કારણે બાહ્ય તફાવત નજરે ચઢતો હતો. તે બીજું દ્રવ્ય રૂપી અચેતન પુદ્દગલ છે. તેનાં લક્ષણો છેઃ શબ્દ, અન્ધતર, પ્રકાશ, ક્રાન્તિ, છાયા, આતપ, વર્ણ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને વર્તમાન વિજ્ઞાનના Matter અને Energy પણ પુદ્દગલ છે. રાગદ્વેષને કારણે મનુષ્ય અને અન્ય પ્રાણીઓ દ્વારા કરવામાં આવેલ સારાં તથા ખરાબ કાર્યો પણ પુદ્દગલ છે.

મિશ્રિત ધાતુઓને અસલ કે શુદ્ધ રૂપમાં લાવવા માટે અનેક વિધિ કરવામાં આવે છે. તે રીતે મનુષ્યના જીવ તત્ત્વને મિશ્રિત અજીવ તત્ત્વથી સ્વતંત્ર રૂપમાં લાવવા માટે અર્થાત્ મુક્ત કરવા માટે વિધિપૂર્વકના પ્રયત્નો જરૂરી છે. 'ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર'નો એ વર્ષ્ય વિષય છે. આ ગ્રંથના નિર્માતાએ એ વિષયનું સરળ, સ્વાભાવિક ભાષામાં સુંદર વર્ષાન કરેલ છે. ડૉ. રઘુવીરના શબ્દોમાં જોઇએ તો જૈન તત્ત્વવેતાઓએ Godless Sprituality (નિરીશ્વર અધ્યાત્મવાદ)નો વિકાસ કરેલ છે. પ્રાણીમાત્ર સાથે મૈત્રીપૂર્ણ વ્યવહાર કરવો જોઇએ એમ તેઓ નિશ્ચિત રૂપે માને છે. પરસ્પર મૈત્રી સ્વયં પર રાખેલ સંયમ ઉપર આધાર રાખે છે. આ આચારના વિકાસનો સર્વપ્રથમ નિયમ અહિંસાથી આરંભાય છે.

જીવને કઇ રીતે અજીવથી પૃથક્ કરી શકાય છે તેના સાધારણ અને વિશેષ ઉપાયોને લગતા સાઘ્વાચારને બે પ્રકરણોમાં અને રત્નત્રયને વિસ્તૃત રીતે નિર્દેશવામાં આવેલ છે. આ ઉપરાંત મુક્તિ અને તેની અલૌકિકતાની પણ ચર્ચા આ ગ્રંથમાં કરવામાં આવી છે.

આ હિંદી પ્રકાશનનો ખર્ચ શ્રી મુનીલાલ અને ભાઇ લોકનાથે પોતાના પિતાશ્રી લાલા લદ્દામલની પુષ્ય સ્મૃતિમાં કરેલ છે. લાલાજી લાહોરના પ્રતિષ્ઠિત નૌલખા ઓશવાળ વંશના હતા. તેમનો જન્મ વિ. સં. ૧૯૩૪માં થયો હતો. પિતાનું નામ લાલા ધર્મચંદ્ર અને માતાનું નામ ભગવાન-દેવી હતું. પાંચ વર્ષની ઉંમરે માતાની અને ચૌદ વર્ષની ઉંમરે પિતાની શીળી છાયા કાયમ માટે ગુમાવી બેઠેલા તેમના ઉપર પરિવારનો ભાર આવી પડ્યો. તેમણે સાબુ બનાવવાનો વ્યવસાય શરૂ કર્યો અને વ્યાપારમાં ખૂબ સફળતા પ્રાપ્ત કરી. ધર્માચરણમાં પણ દઢ નિષ્ઠાવાન રહ્યા. તેમના

મનની વિશાળતાને કારણે કોઇ યાચક તેમનાથી નિરાશ થયો ન હતો. જ્ઞાન, ઘ્યાન, સેવા અને પરમાર્થના કામોમાં એમણે ઘનનો સદુપયોગ કર્યો. જીવન નિત્ય-નિયમાનુસાર તેમણે વ્યતીત કર્યું.

જ્યારે દેશનું વિભાજન થયું ત્યારે અન્ય હિન્દુ શીખોની જેમ લાલા-જીએ વિશાળ કારભાર છોડી પાકિસ્તાનમાં આવેલ પંજાબનો ત્યાગ કરી ભારતમાં આશ્રય લીધો. દિલ્હીમાં આવી તેમણે પોતાનો મૂળ વ્યવસાય શરૂ કર્યો. તેમના પરિવારે વ્યવસાયને ખૂબ વિકસાવ્યો. નવાં કારખાનાં પણ સ્થાપ્યાં. તેમની દુકાને સાબુ ખરીદનારાઓની ભીડ રહેતી. વિ. સં. ૨૦૧૨માં તેમનું દેહાવસાન થયું. તેના એકવીશ દિવસ પહેલાંથી તેમણે સાંસારિક મોહ છોડવાના પ્રયત્નનો આરંભ કરેલ અને સ્વબળશુદ્ધિ માટે ધ્યાનમાં તલીન રહેવાનું શરૂ કરેલું.

શેઠ નાથાલાલ એમ. પારેખ કે જેમની પુષ્ય સ્મૃતિમાં ડૉ. જૈનને રિસર્ચ સ્કોલરશિપ આપવામાં આવી તેમનો સંક્ષિપ્ત પરિચય નીચે મુજબ છે :

સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલ જેતપુર નામના ગામમાં સન ૧૯૦૯માં શ્રી નાથાલાલ પારેખનો જન્મ થયો હતો. તેઓ જ્યારે પાંચ વર્ષના થયા ત્યારે તેમના પિતાજીનો દેહાંત થયો. પરિણામે એમના લાલનપાલનનો બોજો એમની માતા ઉપર આવી પડ્યો. તેમને એકવીશ વર્ષની ઉંમરે ચોખાની મિલમાં કામ કરવા માટે રંગૂન જવું પડ્યું. ત્યાંથી પાછા ફરતાં મુંબઇમાં એક શીશીના વેપારીની દુકાનમાં લહીયા તરીકે એમની નિયુક્તિ થઇ. ત્યાર પછી એમણે જાતે વેપાર કરવાનો નિશ્ચય કર્યો અને ઘરે ઘરે ફરીને ખાલી શીશીઓનો સંગ્રહ કરવાનું શરૂ કર્યું. તેમનો સંપર્ક એક જાણીતી જર્મન કંપની સાથે થયો અને પછી તેમનો પ્રેસ સ્થપાતાં લેબલ ઉદ્યોગમાં તેમણે ઘણી સફળતા પ્રાપ્ત કરી.

તે અરસામાં શ્રી પારેખ સામાજિક ગતિવિધિઓમાં ભાગ લેવા લાગ્યા અને પોતાની યોગ્યતા અનુસાર તેમણે બે ડઝનથી વધારે સામાજિક, ધાર્મિક અને શૈક્ષણિક સંસ્થાઓમાં ટ્રસ્ટી, અધ્યક્ષ અથવા મંત્રી તરીકેનાં સ્થાન શોભાવ્યાં. તેઓ જન્મભૂમિ-સમૂહના સમાચારપત્રોના માલિક એવા સૌરાષ્ટ્ર-ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટી પણ હતા.

કોંગ્રેસ સાથેના વિશેષ સંબંધને કારણે શ્રી પારેખ મુંબઇ પ્રાન્તીય કોંગ્રેસ કમિટીની સ્મારિકા-સમિતિના તથા વિત્ત-સમિતિના અધ્યક્ષ થયા હતા. તેઓ વિધાન પરિષદના સભ્ય હતા અને ફરીવાર ૧૯૬૪માં બિનહરીફ રીતે ચૂંટાયા હતા. તેમની પ્રશંસનીય સેવાથી પ્રભાવિત થઇ સરકારે તેમને 'જસ્ટીસ ઓફ પીસ'ની ઉપાધિ બક્ષી હતી અને આ પદના ગૌરવની રક્ષા શ્રી પારેખે આજીવન પર્યંત કરી હતી.

BISICK D

## મૂળ ગ્રંથનું પ્રકાશકીય

પાર્શ્વનાથ વિદ્યાશ્રમ શોધ સંસ્થાન, વારાણસીના 'નાથાલાલ પારેખ શોધ-છાત્ર' ડૉ. સુદર્શનલાલ જૈન રચિત 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર એક પરિ-શીલન' નામનો પ્રસ્તુત પ્રબંધ, 'સોહનલાલ જૈન ધર્મ પ્રચારક સમિતિ' દ્વારા પ્રકાશિત શોધ-ગ્રંથોમાં પાંચમું સ્થાન ધરાવે છે. ડૉ. સુદર્શનલાલ જૈન, સમિતિના છકા સફળ શોધ-છાત્ર છે. તેમના પછી સમિતિના પાંચ અન્ય શોધ-છાત્રોએ અત્યાર સુધીમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરેલ છે. અત્યારે સાત શોધ-છાત્રો વિભિન્ન જૈન વિષયો ઉપર પી.એચ.ડી.ની પદવી માટે પ્રબંધ લખી રહ્યા છે.

પ્રસ્તુત પ્રબંધમાં એક અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ જૈન આગમ ગ્રંથ 'ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર'નું સર્વાંગીણ સમીક્ષાત્મક અધ્યયન પ્રસ્તુત કરવામાં આવેલ છે. 'ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર' પ્રાકૃત ભાષામાં લખાયેલ એક ઉત્કૃષ્ટ ધાર્મિક કાવ્ય-ગ્રંથ છે. તેમાં મુખ્યત્વે મુનિઓના આચાર-વિચાર અને જૈન દર્શનના મૂળભૂત સિદ્ધાન્તોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે.

'ઉત્તરરાધ્યયન-સૂત્ર'નું અનેક આચાર્યો અને વિદ્વાનોએ અનેક રીતે અધ્યયન તથા વિવેચન કરેલ છે. પ્રસ્તુત પ્રબંધ આ શ્રૃંખલામાં વિશિષ્ટ સ્થાન પ્રાપ્ત કરશે એ બાબતમાં કોઇ સંદેહ નથી. ગ્રંથના અધ્યયનથી 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'નું હાર્દ સરળતાથી સમજી શકાશે.

સિમિતિ 'પાર્શ્વનાથ વિદ્યાશ્રમ શોધ સંસ્થાન'ના અધ્યક્ષ ડૉ. મોહનલાલ મહેતા પ્રત્યે કૃતજ્ઞ છે. તેમણે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું પર્યાપ્ત પરિશ્રમપૂર્વક સંપાદન કરેલ છે. આ ગ્રંથ સ્વર્ગીય લાલા લદ્દામલજી જૈનની પુષ્યસમૃતિમાં પ્રકાશિત કરવામાં આવી રહેલ છે. સિમિતિ આ પ્રકાશન સંબંધિત બધા મહાનુભાવોનો આભાર માને છે.

> 🗆 **હરજસરાય જૈન** મંત્રી

## भूण લेખકનું પ્રાક્કથન

સેવાઓની પરીક્ષામાં ઉત્તીર્ણ થયા બાદ સંશોધન કાર્ય માટેની મારી ઉત્તર અભિલાષા જોઇને પરમ પૂજ્ય ડૉ. સિદ્ધેશ્વર ભટ્ટાચાર્યઃ અધ્યક્ષ, સંસ્કૃત-પાલિ વિભાગ; કાશી વિશ્વ વિદ્યાલય દ્વારા મને જૈન આગમ- સાહિત્યના સુપ્રસિદ્ધ ગ્રંથ ' ઉત્તરાધ્યન-સૂત્ર' ઉપર સંશોધન કાર્ય કરવાની સલાહ પ્રાપ્ત થઈ અને એમના નિર્દેશન અંગેની અનુમતિ પણ મળી.

ગ્રંથનું અઘ્યયન કર્યા બાદ મેં અનુભવ્યું કે આ ગ્રંથ ઉપર અન્ય જૈન-આગમ ગ્રંથો કરતાં વિપુલ વ્યાખ્યાત્મક સાહિત્ય અસ્તિત્વ ઘરાવે છે. છતાં તેનું વૈજ્ઞાનિક અને સમાલોચનાત્મક અઘ્યયન ખૂબ જ આવશ્યક અને સમયાનુસાર છે. જો કે શાર્પેન્ટિયર, યાકોબી, વિન્ટરનિટ્ઝ વગેરે પશ્ચિમના વિદ્વાનોએ તેના સાહિત્યિક, ઘાર્મિક, દાર્શનિક વગેરે પાસાંઓના મહત્ત્વ પ્રત્યે નિર્દેશ કર્યો છે પણ ગ્રંથના અંતરંગ વિષયનું સર્વાંગીણ સમાલોચનાત્મક અઘ્યયન પ્રસ્તુત કર્યું નથી. મારું સંશોધન કાર્ય પૂરું થયા બાદ એક વર્ષ પછી આચાર્ય તુલસી કૃત 'ઉત્તરાઘ્યયન સૂત્ર: એક સમીક્ષાત્મક અઘ્યયન' પ્રકાશિત તયું. તપાસ કરતાં જાણવા મળ્યું કે તુલસીકૃત પ્રબંધ ગ્રંથમાં મૂળ ગ્રંથના વિષયને સરળ રીતે સુબોધ શૈલીમાં રજૂ કરવામાં આવેલ છે. જ્યારે આચાર્ય તુલસીકૃત પ્રબંધમાં મૂળ અને ટીકા ગ્રંથો વગેરેનું મિશ્રણ થઇ જતાં 'ઉત્તરાઘ્યયન સૂત્ર'નો મૂળ વિષય ગૌણ બની ગયેલ છે. આ કારણે પ્રસ્તુત પ્રબંધના પ્રકાશનની આવશ્યકતા પૂર્વવત્ રહી છે.

પ્રસ્તુ પ્રબંધમાં પ્રાસ્તાવિક સાથે આઠ પ્રકરમો ઉપરાંત ચાર પરિશિષ્ટો આપવામાં આવ્યાં છે. પ્રબંધના અંતે સહાયક ગ્રંથ સૂચી, કોઠાઓ તથા વૃત્તચિત્રો આપેલ છે. પ્રત્યેક પ્રકરણના અંતે સમાલોચનાત્મક અનુશીલન આપવામાં આવેલ છે. અંતિમ પ્રકરણમાં સમસ્ત પ્રબંધનો પરિ-શીલનાત્મક ઉપસંહાર પ્રસ્તુત કરવામાં આવેલ છે તેથી પ્રસ્તુત પ્રબંધનું નામ 'ઉત્તરાઘ્યયન સૂત્ર એક પરીશીલન' રાખવામાં આવેલ છે. આચાર્ય તુલસીકૃત પ્રબંધ કરતાં આ પ્રબંધ જુદો છે એમ દર્શાવવા માટે પણ આ નામ રાખવું ઉચિત છે એમ માનવામાં આવ્યું.

પ્રસ્તુત પ્રબંધના પ્રાસ્તાવિકમાં જૈન આગમ-સાહિત્યના ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રનું સ્થાન, વિષય-પરિચય, રચનાકાળ, નામકરણનું કારણ, ભાષાશૈલી, મહત્ત્વ તથા ટીકા-સાહિત્ય સાથે વિવિધ સંસ્કરણોની સૂચી આપવામાં આવી છે. ત્યાર પછી પ્રથમ પ્રકરણમાં વિશ્વની ભૌગોલિક રચના, સૃષ્ટિતત્ત્વ અને દ્રવ્યના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે. બીજા પ્રકરણમાં સંસારની દુઃખરૂપતા અને તેનાં કારણોનો વિચાર કરતી વખતે કર્મના સિદ્ધાન્તનું વર્ણન કરવામાં આવેલ છે. ત્રીજા પ્રકરણમાં મુક્તિમાર્ગનું વર્ણન કરતી વખતે સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્રરૂપ રત્નત્રયનો વિચાર કરવામાં આવેલ છે. ચતુર્થ પ્રકરણમાં પ્રંથના મુખ્ય પ્રતિપાદ્ય વિષય સાધુઓના સામાન્ય સદાચારનો અને પાંચમા પ્રકરણમાં સાધુઓના વિશેષ સદાચાર (તપ)નું વર્ણન કરવામાં આવેલ છે. છકા પ્રકરણમાં સંપૂર્ણ સાધનાના ફળરૂપે પ્રાપ્ત થતી 'મુક્તિ' તથા સાતમા પ્રકરણમાં સમાજ અને સંસ્કૃતિનું વિવેચન કરવામાં આવેલ છે. આઠમા પ્રકરણમાં ગ્રંથની ઉપયોગિતાનું વર્ણન કરતી વખતે સંપૂર્ણ ગ્રંથનું પરિશીલનાત્મક સિંહાવલોકન કરવામાં આવેલ છે.

ચાર પરિશિષ્ટોમાંથી પ્રથમ પરિશિષ્ટમાં કથાસંવાદ રજૂ કરેલ છે. બીજામાં ગ્રંથોિક્ષિખિત રાજા વગેરે મહાપુરુષોનો પરિચય આપવામાં આવેલ છે. ત્રીજામાં સાઘ્વાચાર સંબંધી કેટલાક વિશિષ્ટ તથ્યો દર્શાવલે છે. ચતુર્થમાં ગ્રંથોિક્ષિખિત દેશો તથા નગરોનો પરિચય આપવામાં આવેલ છે.

મૂળ ગ્રંથનું અનુસરણ કરતાં સંપૂર્ણ પ્રબંધને આ રીતે સુવ્યવસ્થિત સ્વરૂપે પ્રસ્તુત કરવાનો પ્રયત્ન કરવામાં આવેલ છે. પ્રસ્તુત પ્રબંધ જો કે ૨૦ માર્ચ ૧૯૬૭ના દિવસે પૂર્ણ થયેલ હતો પરંતુ પીએચ.ડી.ની પદવી મળતાં અને પ્રકાશન કાર્યમાં ત્રણ વર્ષનો વિલંબ થયો. આ દરમ્યાન મેં મારા પ્રબંધને યથાસંભવ ફરીથી પરિમાર્જિત અને પરિવર્ધિત કર્યો. આજે તેને છપાયેલ સ્વરૂપે વિદ્વાનો સમક્ષ પ્રસ્તુત કરતાં આનંદનો અનુભવ થાય છે. આ રીતે જો કે આ પ્રબંધને સર્વાંગીણ સુંદર બનાવવાનો પૂર્ણ પ્રયાસ કરવામાં આવેલ છે, છતાં પણ માનવની શક્તિઓ સીમિત હોવાથી

હું આ ગ્રંથ પૂર્શ છે એવો દાવો કરતો નથી. જો આ ગ્રંથથી પાઠકોને થોડો પણ લાભ થાય તો હું મારા પરિશ્રમને સફળ માનીશ.

અંતમાં, જેમણે પ્રત્યક્ષ અથવા અપ્રત્યક્ષરૂપે મને પ્રોત્સાહિત કર્યો છે તે બધા સક્ષ્મનો પ્રત્યે આભાર પ્રકટ કરવો એ મારું કર્તવ્ય છે એમ સમજું છું. આ સાથે હું પ્રસ્તુત પ્રબંધ લખવામાં મને મદદ કરી છે તે બધા ગ્રંથો, ગ્રંથકારો તથા ગ્રંથસંપાદકોનો આભારી છું. સર્વપ્રથમ હું શ્રદ્ધેય પૂજ્ય ગુરુવર્ય ડૉ. સિદ્ધેશ્વર ભટ્ટાચાર્યનો આભારી છું. એમણે પોતાનો બહુમૂલ્ય સમય ફાળવી, માર્ગદર્શન વગેરે આપી આ પ્રબંધને આ સ્વરૂપે પ્રસ્તુત કરવા યોગ્ય બનાવ્યો. ત્યારબાદ પાર્શ્વનાથ વિદ્યાશ્રમ શોધ-સંસ્થાનના અધ્યક્ષ ડૉ. મોહનલાલ મહેતા કે જેમણે પ્રસ્તુત પ્રબંધના સંપાદનમાં બહુમૂલ્ય યોગદાન આપેલ છે તેમનો આભારી છું. પ્રબંધલે-ખનના સમયે આર્થિક, પુસ્તકીય અને આવાસીય સુવિધાઓ આપનાર પાર્શ્વનાથ વિદ્યાશ્રમ શોધ સંસ્થાન તથા સ્યાદવાદ મહાવિદ્યાલય તથા ત્યાંના સર્વે પદાધિકારીઓનો પણ હું આભારી છું. પં. દલસુખભાઇ માલવિધ્યા તથા ડૉ. નથમલ ટાટિયાનો પ્રસ્તુત પ્રબંધનું પરીક્ષણ કરી બહુમૂલ્ય સૂચનો આપવા બદલ હું આભારી છું.

 चुદર્શનલાલ જૈન પ્રાધ્યાપક, સંસ્કૃત-પાલિ વિભાગ કાશી વિશ્વવિદ્યાલય વારાશસી

### लेखकीय

उत्तराध्ययनसूत्र श्वेताम्बर जैन आगम का एक महत्त्वपूर्ण मूल ग्रन्थ है। इस पर जब मैंने शोधकार्य प्रारम्भ किया था तब मुझे आशा नहीं थी कि इसका अन्य भाषा में अनुवाद होगा। सन् १९६७ में पी-एच्०डी० उपाधि प्राप्त करने के बाद मेरी नियुक्ति वर्धमान कालेज बिजनौर में प्राध्यापक के पद पर हो गई। वहाँ एक वर्ष तक कार्य करने के बाद मेरी नियुक्ति सन् १९६८ में काशी हिन्दू विश्वविद्यालय में हो गई। यहाँ आने के बाद सन् १९७० में यह शोधप्रबन्ध सोहन लाल जैन धर्म प्रचारक समिति अमृतसर द्वारा संचालित पार्श्वनाथ विद्यापीठ वाराणसी से प्रकाशित हुआ। प्रकाशन के बाद उत्तर प्रदेश शासन द्वारा यह शोधप्रबन्ध पुरस्कृत किया गया। कुछ समय के बाद प्रो० अरुण शान्तिलाल जोशी, व्याख्याता, शामणदास कालेज, भावनगर का एक पत्र मुझे मिला जिसमें उन्होंने हिन्दी भाषा में लिखित इस शोधप्रबन्ध की उपयोगिता देखकर इसका गुजराती भाषा में अनुवाद करने की अनुमित मांगी जिसे मैंने सहर्ष स्वीकार कर लिया। यह मेरे लिए भी गौरव की बात थी कि मेरी प्रथम रचना का इतना महत्त्व आंका जा रहा है।

दिसम्बर १९८२ में इसका गुजराती अनुवाद हो गया था और पार्श्वनाथ विद्यापीठ के तत्कालीन निदेशक डॉ॰ सागरमल जी ने इस महत्त्वपूर्ण अनुवाद को देखकर पार्श्वनाथ विद्यापीठ से ही प्रकाशित करने की स्वीकृति भी प्रदान कर दी थी परन्तु वाराणसी में गुजराती भाषा के अच्छे टंकण का अभाव होने से उन्नीस वर्ष की लम्बी प्रतीक्षा के बाद अब इसका प्रकाशन हो रहा है। इसके प्रकाशन में श्री रमण भाई शाह तथा उनके मित्र श्री विपिन भाई जैन का सहयोग सराहनीय है। इतने वर्षों के बाद भी इसका प्रकाशन इसकी उपयोगिता को सिद्ध करता है। इसके लिए मैं अग्रज श्री जोशी जी के प्रति भी आभार प्रकट करना अपना कर्तव्य समझता हूँ जिन्होंने इतना सुन्दर गुजराती अनुवाद करके गुजराती भाईयों के लिए इसके अध्ययन का मार्ग प्रशस्त किया है।

कालान्तर में मैंने विविध विषयों पर अन्य ग्रन्थ और लेख भी लिखे हैं जो पुरस्कृत भी हुए हैं और समादर को भी प्राप्त हुए हैं। ग्रन्थों में प्राकृत-दीपिका, संस्कृत-प्रवेशिका, तर्कसंग्रह (हिन्दी व्याख्या), मुनिसुव्रतकाव्य (हिन्दी अनुवाद), कर्पूरमंजरी (हिन्दी-संस्कृत व्याख्या), देव शास्त्र गुरु आदि। वर्तमान में आचार्य हिरिभद्रसूरि के न्यायग्रन्थ 'अनेकान्त जयपताका' का हिन्दी अनुवाद कर रहा हूँ। आशा

है, इस कठिन ग्रन्थ को आप सभी की शुभकामनाओं से सुबोध बना सकूँगा।

अन्त में मैं डॉ॰ सागरमल जैन मन्त्री पार्श्वनाथ विद्यापीठ (पूर्व निदेशक) के प्रति किन शब्दों में आभार प्रकट करूँ जिनके योगदान के बिना यह अनुवाद प्रकाशित नहीं हो सकता था, मेरे पास शब्द नहीं हैं। जैन विद्या के प्रति समर्पित व्यक्तित्व वाले विद्यापीठ के पूर्व मन्त्री श्री भूपेन्द्र जी एवं श्री इन्द्रभूति जी का भी आभारी हूँ जिनका परोक्ष सहयोग इस ग्रन्थ के प्रकाशन में रहा है। श्री अरुण जोशी जी, श्री रमण भाई शाह जी, श्री विपिन जैन जी एवं श्री विजय जी के प्रति पुन: आभार प्रकट करते हुए इस गुजराती अनुवाद की सफलता की कामना करता हूँ।

वाराणसी दिनाङ्क १३.५.२००१ डॉ० सुदर्शन लाल जैन प्रोफेसर, संस्कृत-विभाग काशी हिन्दू विश्वविद्यालय

## અનુવાદકનું પુરોવચન

આદરણીય શ્રી સુદર્શનલાલ જૈન દ્વારા શોધ-પ્રબંધ તરીકે તૈયાર કરવામાં આવેલ ગ્રંથ 'ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર એક પરિશીલન' મારા વાંચવામાં આવ્યો. ગહન વિષયની તેમાં કરવામાં આવેલ વિશદ છણાવટથી હું ખૂબ જ પ્રભાવિત થયો અને ગુજરાતી ભાષામાં આ ગ્રંથનો અનુવાદ કરવાની મને ઇચ્છા થઇ. અનુમતિ માટે મેં શ્રી સુદર્શનલાલજીને પત્ર લખ્યો અને તેમણે ખૂબ જ આનંદથી અનુમતિ તો આપી જ પણ પાર્શ્વનાથ શોધ-સંસ્થાનના તે સમયના નિદેશક શ્રી ડૉ. સાગરમલજી જૈન દ્વારા અનુવાદ છપાવી આપવામાં આવશે એવી પણ શક્યતાનો નિર્દેશ કર્યો.

મેં ગ્રંથનો અનુવાદ ૧૫ ડીસેમ્બર ૧૯૮૨ના રોજ સંપન્ન કર્યો પણ આયોજિનિક અગવડને કારણે ગ્રંથ છપાવવાનું શક્ય ન બન્યું. એવામાં એપ્રિલ ૧૯૯૮માં માનનીય શ્રી ડૉ. રમણલાલ ચી. શાહ તેમના મિત્ર શ્રી બિપિનભાઇ જૈન સાથે પાર્શ્વનાથ શોધ-સંસ્થાનની મુલાકાતે ગયા ત્યારે ડૉ. શ્રી રમણભાઇની વિનંતિને માન આપી તેમના મિત્ર શ્રી બિપિનભાઇ જૈને અનુવાદ છપાવવા માટે આર્થિક સહાય કરવાની તૈયારી દર્શાવી. સંપાદક તરીકેનું કાર્ય કરવાની સંમતિ પ્રો. તારાબહેન રમણભાઈ શાહે આપી. આ રીતે આ અનુવાદ પ્રકાશિત થઇ રહ્યો છે એ મારે મન ખૂબ જ આનંદની વાત છે. ઝેરોલ અંગેનું કામ સરસ રીતે કરી આપનાર બહેન શ્રી શારદાબહેન તથા ડૉ. ડી. ડી. ઝાલાનો આભાર.

અનુવાદકનું કાર્ય ચાલતું હતું ત્યારે મારે નિવાસસ્થાને પઘારેલ માનનીય સ્વ.શ્રી દલસુખભાઇ માલવાણીયા અને માનનીય સ્વ.શ્રી ભોગીલાલ સાંડેસરાએ મારા અનુવાદના કાર્યમાં વેગ આવે એવું પ્રોત્સાહન આપેલું.

મારા આ નમ્ર પ્રયાસમાં સહાયરૂપ થનાર સર્વે મહાનુભાવો તથા પ્રેસના કાર્યકરો પ્રત્યે ઊંડા આદરની લાગણી દર્શાવી કૃતજ્ઞતા વ્યક્ત કર્યું છું.

તા. ૨૫મી માર્ચ ૨૦૦૧ ભાવનગર 🗆 અરુણ શાં. જોષી

## સંકેત-સૂચિ

૩. - ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર

ਤ. आ. ટી. - ઉત્તરાધ્યયન આત્મારામ ટીકા

उ. घा. टी. - ઉત્તરાધ્યયન ઘાસીલાલ ટીકા

૩. તુ. - ઉત્તરાધ્યયન આચાર્ય તુલસી

उ. नि. - ઉત્તરાધ્યયન નિર્યુક્તિ

૩. ને. ટી. - ઉત્તરાધ્યયન નેમિચંદ્ર ટીકા

उ. शा. - ઉત્તરાધ્યયન શાર્પેન્ટિયર

उ. समी. - उत्तराध्ययन एक समीक्षात्मक टीका

कै. लि. जै. - હિસ્ટ્રી ઓફ ઘી કેનૌનિકલ લિટરેચર ઓફ ઘી જૈન્સ

कै. जै. - જૈન ધર્મ-કૈલાસચંદ્ર

गो. जै. —ગોમ્મરસાર જીવ કાંડ

जै. ध. - જુઓ कै. जै.

जै. भा. स. - જૈન આગમ સાહિત્યમાં ભારતીય સમાજ

जै. सा. इ. पू. - જૈન સાહિત્યનો ઇતિહાસ પૂર્વપીઠિકા

जै. सा. बृ. इ. - જૈન સાહિત્યનો બૃહદ્ ઇતિહાસ

डॉ. जै. - ડॉક્ટ્રીન ઓફ ધી જૈન્સ

तर्क सं. - तर्डसंग्रह

त. स्. - तत्त्वार्थ सूत्र

द. उ. - દશવૈકાલિક તથા ઉત્તરાધ્યયન (આચાર્ય તુલસી)

પૃ. **−**પૃ**ષ્ઠ** 

परि - परिशिष्ट

पा. टि. - पा६ टिप्पश

पा. यो. - પાતંજલ યોગદર્શન

प्रां सा. इ. - પ્રાકૃત સાહિત્યનો ઇતિહાસ

बौ. द. - બૌદ્ધદર્शन

भा. द. ब. – ભારતીય દર્શન-બલદેવ

#### [94]

भा. द. रा. - ભારતીય દર્શન-રાધાકૃષ્ણન

भा. सं. जै. यो. - ભારતીય સંસ્કૃતિમાં જૈન દર્શનનું યોગદાન

महा. ना.

- મહાભારતની નામાનુક્રમણિકા

समवा.

- સમવાયાંગ સૂત્ર

सां. का.

– સાંખ્યકારિકા

से. बु. ई. - સેક્રેડ બુક્સ ઓફ ધી ઇસ્ટ

स्था. सू. – સ્થાનાંગસૂત્ર

हि. इ. लि. – હિસ્ટ્રી ઓફ ઇન્ડિયન લિટરેચર

हि. के. लि. जै. - शुओ के. लि. जै.

## અનુક્રમણિકા

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | પૃષ્ઠ      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| પ્રાસ્તાવિક                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |
| જૈન આગમોમાં ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૧          |
| મૂલ સૂત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9          |
| ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રનો પરિચય                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ૧૪         |
| રચયિતા અને રચનાકાળ                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ૨ ૬        |
| ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર-આવું નામ શા માટે ?                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ૩૭         |
| ભાષાશૈલી અને મહત્ત્વ                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ४०         |
| ટીકાસાહિત્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ४७         |
| પ્રકરણ : ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | પ૩ થી ૧૨૮  |
| દ્રવ્ય વિચાર, લોક રચના, ઊર્ધ્વ લોક, મધ્ય લોક,<br>અધો લોક, ષડ્ દ્રવ્ય, ચેતન દ્રવ્ય, સંસારી જીવોના<br>વિભાજનનો સ્રોત, સ્થાવર જીવ, ત્રસ જીવ, દ્રવ્ય-<br>લક્ષણ, ગુણ, પર્યાય, અનુશીલન                                                                                                                                     |            |
| પ્રકરણ : ૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ૧૨૯ થી ૧૭૮ |
| સંસાર, સંસારની દુ:ખરૂપતા, તિર્યંચ અને નરકગતિનાં કષ્ટ, મનુષ્ય અને દેવગતિ સુખોમાં દુ:ખરૂપતા, વિષયભોગ જન્ય સુખોમાં સુખાભાસ, દુ:ખરૂપ સંસારની કારણ-કાર્ય પરંપરા, કર્મબંધ, કર્મબંધ શબ્દનો-અર્થ, વિષયમતાનું કારણ-કર્મબંધ, કર્મસિદ્ધાંત ભાગ્યવાદ નથી, કર્મોના પ્રમુખ ભેદ-પ્રભેદ, કર્મોની સંખ્યા, ક્ષેત્ર, સ્થિતિ, કાળ વગેરે, |            |
| કર્મબંઘમાં સહાયક લેશ્યાઓ, અનુશીલન                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |

પ્રકરશ-૩

૧૭૯ થી ૨૪૬

રત્નત્રય, નવ તત્ત્વ, મુક્તિનું સાધન-રત્નત્રય, સમ્યગ્ દર્શન, સમ્યગ્ દર્શનનાં આઠ અંગો, સમ્યગ્ દર્શનના ભેદ, સમ્યગ્જ્ઞાન, જ્ઞાનના મુખ્ય પાંચ પ્રકાર, ગુરુશિષ્ય સંબંધ, ગુરુના કર્તવ્ય, સમ્યક્ ચારિત્ર, સમ્યક્ ચારિત્રના મુખ્ય પાંચ પ્રકાર, ચારિત્રનું વિભાજન : બીજો પ્રકાર, અનુશીલન

589

પ્રકરણ : ૪

સામાન્ય સાધ્વાચાર. વિશેષ સાધ્વાચાર. દીક્ષાની ઉત્થાનિકા. દીક્ષા લેવાનો અધિકારી. દીક્ષા માટે માતાપિતાની અનુમતિ. પરિવાર અને સાંસારિક વિષય ભોગોનો ત્યાગ. દીક્ષા પલાયનવાદ નથી. દીક્ષા ગર. વસ્ત્રાભૂષણનો ત્યાગ અને કેશલોચ, બાહ્ય ઉપકરણ અથવા ઉપાધિ, સામાન્ય ઉપકરણ, વિશેષ ઉપકરણ, પાંચ મહાવ્રત, અહિંસા-મહાવ્રત, સત્ય-મહાવ્રત. અચૌર્ય-મહાવ્રત. બ્રહ્મચર્ય-મહાવ્રત, અપરિગ્રહ-મહાવ્રત, મહાવ્રતોના મળમાં અહિંસા અને અપરિગ્રહની ભાવના, પ્રવચનમાળા-ગુપ્તિ અને સમિતિ, ગુપ્તિ-પ્રવૃત્તિ-નિરોધ. સમિતિઓ-પ્રવૃત્તિમાં સાવધાની, ષટ્ટ આવશ્યક, સમાચારી, સમાચારીનાં દશ અંગ, દિનચર્યા અને રાત્રિચર્યા. વસતિ અથવા ઉપાશ્રય. નિવાસયોગ્ય ભૂમિ કેવી હોય ?, આહાર, કઇ પરિસ્થિતિઓમાં આહાર ગ્રહણ કરવો, કેવો પ્રકારનો આહાર લેવો?, આહારની બાબતમાં અન્ય જ્ઞાતવ્ય બાબતો. અન્-शीसन

પ્રકરણ: પ

326

વિશેષ સાઘ્વાચાર, તપશ્ચર્યા-તપ, તપના પ્રકારો, બાહ્ય તપ, અનશન તપ, ઊણોદરી તપ, ભિક્ષાચર્યા તપ, રસપરિત્યાગ તપ, કાય-કલેશ તપ, પ્રતિ સંલીનતા તપ, પાયશ્ચિત તપ, વિનય તપ, વૈયાવૃત્ય તપ, સ્વાધ્યાય તપ, ઘ્યાન તપ, કાયોત્સર્ગ અથવા વ્યુત્સર્ગ તપ, પરીષહ-જય, પરીષહ જયના ભેદ અને સ્વરૂપ, પરીષહ જયની કઠોરતા, સાધુની પ્રતિમાઓ, પ્રતિમા-અનશન તપ વિશેષનો પ્રતિમાઓ, પ્રતિમા-અનશન તપ વિશેષનો અભ્યાસ, સમાધિમરણ-સંક્ષેખના, સમાધિમરણ આત્મઘાત નથી, સમાધિમરણની વિધિ, સમાધિમરણની અવિધ, સમાધિમરણની વિધિ, સમાધિમરણની સફળતા, અનુશીલન

પ્રકરણ: ૬

**૩૭૫ થી ૩૯૦** 

મુક્તિ, મુક્તિના અર્થમાં પ્રયુક્ત કેટલાક શબ્દો, મોક્ષમાં જીવની અવસ્થા, મુક્તોના એકત્રીશ ગુણ, સાદિ મુક્તિ, મુક્તાત્માઓનો નિવાસ, મુક્તિ કોને? ક્યારે ? ક્યાંથી ?, મુક્ત જીવોની એકરૂપતા, જીવનમુક્ત, અનુશીલન

પ્રકરણ : ૭

૩૮૧ થી ૪૩૬

સમાજ અને સંસ્કૃતિ, વર્જ્ઞાશ્રમ વ્યવસ્થા, જાતિ અને વર્જ્ઞવ્યવસ્થા, આશ્રમ વ્યવસ્થા, પારિવારિક વ્યવસ્થા, માતા-પિતા અને પુત્ર, ભાઇ, બંધુ, નારી, રીતિ-રિવાજ અને પ્રથાઓ, યજ્ઞ, વિવાહ-પ્રથા, સૌંદર્ય પ્રસાધન, દાહ-સંસ્કાર, પશુપાલન, ખાન-પાન, મનો રંજનનાં સાધન, વ્યાપાર અને સમુદ્રયાત્રા, રોગોપચાર, મંત્ર શક્તિ અને શુકનમાં

#### [96]

વિશ્વાસ, રાજ્યવ્યવસ્થા અને માનવપ્રવૃત્તિ, રાજ્ય વ્યવસ્થા, માનવ પ્રવૃત્તિઓ, ઘાર્મિક અને દાર્શનિક સંપ્રદાય, અનુશીલન

પ્રકરણ : ૮ ૪૩૭ થી ૪૪૭

ઉપસંહાર

પરિશિષ્ટ-૧ ૪૪૯

કથાસંવાદ

પરિશિષ્ટ-૨ ૪૭૩

વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓનો પરિચય

પરિશિષ્ટ : ૩ ૪૮૮

સાધ્વાચાર સંબંધી બીજાં તથ્યો

પરિશિષ્ટ : ૪ ૪૯૫

દેશ તથા નગર

#### જેન આગમોમાં 'ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર'

## પ્રાસ્તાવિક જૈન આગમોમાં 'ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર'

'ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર' અર્ધમાગધી પ્રાકૃત ભાષામાં નિબદ્ધ એક જૈન આગમ ગ્રંથ છે. ભગવાન મહાવીર (ઈ. પૂ. છક્કી શતાબ્દી)ના જે ઉપદેશોને તેમના શિષ્યોએ સૂત્રગ્રંથોના રૂપે નિબદ્ધ કર્યા તે ગ્રંથો 'આગમ' અથવા 'શ્રુત'ના નામે પ્રસિદ્ધ થયા છે<sup>1</sup>. આ ગ્રંથો કે જે ભગવાન મહાવીરના સાક્ષાત્ પ્રધાન શિષ્યો (ગણધરો)ની રચના છે તે 'અંગ પ્રવિષ્ટ' (અંગ) કહેવાય છે અને બાકીના જે ઉત્તરવર્તી શ્રુતજ્ઞ શિષ્યો દ્વારા રચાયેલ છે તે 'અંગબાહ્ય' (અનંગ) કહેવાય છે રે. તેમાં સાક્ષાત્ મહાવીરના શિષ્યો દ્વારા રચાયેલ હોવાથી અંગ ગ્રંથોનું પ્રાધાન્ય છે. તેને બોદ્ધ 'ત્રિપિટક'ની જેમ 'મણિપિટક' તથા બ્રાહ્મણોના પ્રાચીનતમ ગ્રંથ વેદોની જેમ 'વેદ' કહેવામાં આવ્યા છે. તેની સંખ્યા ૧૨ નિયત થઈ હોવાથી તેને 'દ્વાદશાંગ' પણ કહેવામાં આવે છે.

- પ્રાચીન કાળમાં તેને 'શ્રુત' કહેતા અને શ્રુતજ્ઞાનીને 'શ્રુતકેવલી'.
   વર્તમાનમાં આગમ શબ્દ અધિક પ્રચલિત છે. જુઓ : જે. સા. બૃ. ઇ. ભાગ-૧, પ્રસ્તાવના, પૃ. ૩૧.
- २ तं जहा- अंगपविद्वं, अंगबाहिरं च । सेर्टी तं अंगबाहिरं दुविहं पण्णत्तं । तं जहा-आवस्सयं च आवस्सयवहरित्तं च ।

-नंदी, सूत्र ४३.

यद् गणधरशिष्यप्रशिष्यैरारा तीयैरधीगतश्रुतार्थतत्त्वै: कालदोषादल्प मेघायुर्बलानां प्राणिनामनुप्रहार्थमुपनिबद्धं संक्षिप्ताङ्गार्थवचनविन्यासं तदङ्गबाह्यम् ।

-तत्त्वार्थवार्तिक, १. २०. १३.

- उ दुवलसंगे गणिपिडगे-समवा. सूत्र १ तथा १३६
- ४ दुवालसंगं वा प्रवचनं वेदो

प्रा. सा. इ. पृ. ४४.

૫ એજન.બાર અંગો-આચારાંગ, સૂત્રકૃતાંગ, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ, વ્યાખ્યાનપ્રજ્ઞપ્તિ (ભગવતી), જ્ઞાતાધર્મકથા, ઉપાસગદશા, અંત:કૃદશા, અનુત્તરોપપાતિકદશા, પ્રશ્નવ્યાકરણ, વિપાકશ્રુત અને દૃષ્ટિવાદ. આ રીતે અર્થરૂપે આ સર્વ અંગ-ગ્રંથો મહાવીર પ્રણીત જ છે ; પરંતુ શબ્દ રૂપે ગણધર પ્રણીત છે<sup>૧</sup>.

આ ઉપરાંત, જે અંગબાહ્ય આગમ-ગ્રંથો છે તે પ્રાચીન પરંપરા અનુસાર પ્રાથમિક રીતે બે ભાગોમાં વિભક્ત થયા છે-આવશ્યક અને આવશ્યક વ્યતિરિક્ત<sup>ર</sup>. આવશ્યકમાં ૬ ગ્રંથો<sup>3</sup> હતા જે આધુનિક સમયમાં એક આવશ્યક-સૂત્રમાં જ સમાવેશ પામ્યા છે. આવશ્યક-વ્યતિરિક્તના વળી કાલિક અને ઉત્કાલિક-એવા બે પ્રકારો પાડવામાં આવ્યા છે અને પ્રત્યેકના પેટાપ્રકારો પડે છે. જેનું અધ્યયન દિવસ કે રાત્રિના પ્રથમ કે અંતિમ પ્રહર વખતે એટલે કે કોઈ નિશ્વિત સમયે થાય છે તેને 'કાલિક' અને જેનું અધ્યયન તે સિવાયના સમયે થાય છે તેને 'ઉત્કાલિક' કહેવામાં આવે છે. 'ઉત્તરાધ્યયન' જેવા ગ્રંથો કાલિકશ્રુત છે અને 'દશવૈકાલિક' વગેરે ઉત્કાલિક છે<sup>જ</sup>.

 अत्यं भासइ अरहा गंथंति गणहरानिङणं । सासणस्य हिय द्वाए तओ सुत्तं पवत्तइ ।।

आवश्यक - निर्धुक्ति गाथा १८२

- ૨. જુઓ પૃ. ૧ પાદટિપ્પણ ૨
- ૩ એજન આવશ્કના છ અન્થોનાં નામ : સામાયિક, ચતુર્વિશતિત્સ્વ, વન્દન, પ્રતિક્રમણ, કાયોત્સર્ગ અને પ્રત્યાખ્યાન.

यदि हिनशाप्रथमचिरमपौरूषीद्वय एव पठयते तत्कालेन निर्वृत्तं कालिकं उत्तराध्ययनादि । यत्पुन: कालवेलावर्जं पठयते तदूर्ध्वं कालिकादित्युत्कालिकम् - दशवैकालिकादीति । स्था. सू. ७१, अलभ्यवृत्ति, नंदीसूत्र ४३, ४७मां तेनी विस्तृत सूथि आपवामां आवी छे.

तद्ङ्गबाह्ममनेकविधम् - कालिकमुत्कालिकमत्येवमादिविकत्यात् । स्वाध्यायकाले नियत्तकालं कालिकम् । अनियतकालमुत्कालिकम् । तद्भेदा उत्तराध्ययनादयोडनेकविधाः । —तत्त्वार्थं वार्ति १ १-२०-१४ આ રીતે, કાલિક તથા ઉત્કાલિક જેવા ભેદો માત્ર અંગબાહ્ય આવશ્યક વ્યતિરિક્ત ગ્રંથોમાં જ પાડવામાં આવ્યા છે. પરવર્તી સમયમાં, દષ્ટિવાદને બાદ કરતાં, શેષ અિયાર ગ્રંથોને પણ કાલિક ગણવામાં આવ્યા છે. દષ્ટિવાદની બાબતમાં સ્પષ્ટ પ્રમાણ મળતું ન હોવાથી તે કાલિક છે ઉત્કાલિક એ નક્કી થઈ શકતું નથી. પરંતુ, અિયાર અંગરૂપ કાલિક કે શ્રુતની સાથે ક્યાંક ક્યાંક દષ્ટિવાદને પણ ગણતરીમાં લેવાય છે. દષ્ટિવાદનો ઉચ્છેદ થઈ ગયો હતો એ જ આનું કારણ લાગે છે. દિગમ્બર-પરંપરામાં અંગબાહ્ય ગ્રંથોને જ માત્ર કાલિક અને ઉત્કાલિક એ રીતે વિભક્ત કરવામાં આવ્યા છે. અંગ ગ્રંથોને નહીં.

આ રીતે, આગમ-સાહિત્યના પ્રાચીન વિભાજન અનુસાર, ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર, અંગબાહ્ય આવશ્યક-વ્યતિરિક્ત કાલિક શ્રુતનો એક પ્રકાર છે.

વર્તમાન પરંપરામાં, અંગબાહ્યનું વિભાજન ભિન્ન પ્રકારે કરવામાં આવે છે. પ્રાચીન આગમ-ગ્રંથોમાં એવું વિભાજન જોવા મળતું નથી. જાણવા મળતી માહિતી પ્રમાણે આ પ્રકારના વિભાજનનો સર્વપ્રથમ ઉલ્લેખ શ્રી ભાવપ્રભસૂરિ (૧૮મી શતાબ્દી) દ્વારા વિરચિત જૈન ધર્મવર સ્તોત્ર (શ્લોક: ૩૦)ની સ્વોપજ્ઞ

- इहैकादशाङरूपं सर्वमिप श्रुत कालग्रहणादिविधिनाऽधीयत इति कालिकमुच्यते ।
   —विशेषावश्यकभाष्य —भक्षधारी टीका गाथा २२८४
  विशेष- जै. सा. इ. पृ. पृ. ५७६-५७८.
- २ कालियसुअ दिहीवाए य

—आवश्यकनिर्युक्तिः ७६४.

एक्कारस अंगाइं पइण्णगं दिद्विवाओ य ।

**–**इ. २८. २३.

ઉત્તરાધ્યયનમાં અન્યત્ર દ્વાદશાક્ષ્ગ (बारसंगविक बुद्धे'ड. २३. ७; दुवाललंगं जिणक्खायं उ. २४. ३) તથા અંગ અને અંગબાહ્ય સૂત્ર ના રૂપે પણ ઉલ્લેખ મળે છે.

૩ જુઓ પૃ. ૨ પાદટિપ્પણ પ

ટીકામાં મળે છે 1. તદનુસાર વિભાજન-ક્રમ નીચે પ્રમાણે છે :

 अथ उत्तराध्ययन १ आवश्यक २ पिण्डिनिर्युक्ति तथा ओघिनिर्युक्ति ३ दशवैकालिक ४ इति चत्वारिमूलसूत्राणि...

ગાથા :

इक्कारस अंगाइ बारस उवंगाइ दस पयत्राई ।

छ छेय मूल चउरो नंदी अणुयोग पणयाला ॥

જૈન ધર્મવરસ્તોત્ર-સ્વોપજ્ઞ ટીકા પૃ. ૯૪ આ પ્રાકૃત ગાથા તથા આગમ પ્રંથોના સ્પષ્ટ વિભાજન પરથી પ્રતીત થાય છે કે તેના પહેલાં પણ આ પ્રકારનું વિભાજન થઇ ચૂક્યું હતું. આ તુલસીએ દ.ઉ.-ભૂમિકા પૃ. ૬, ૯માં સમયસુંદર (વિ.સં. ૧૬૭૨) કૃત 'સામાચારિશતક'નો ઉલ્લેખ કરતાં લખ્યું છે કે તેમાં દશવૈકાલિક, ઓઘનિર્યુક્તિ, પિંડનિર્યુક્તિ અને ઉત્તરાધ્યયનને મૂળસૂત્ર માનેલ છે. 'પ્રભાવક ચરિત' (વિ.સં. ૧૩૩૪) માં, પણ અંગ, ઉપાંગ, મૂળ અને છેદના ભેદ પાડેલ છે તે પરથી પ્રાચીન વિભાજનનો ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે:

ततश्चतुर्विध : कार्योऽनुयोगोऽत: परं मया .

ततोऽङ्गोपाङगमूलाख्यग्रन्थच्छेदकृतागमः ॥

'આર્યરક્ષિત પ્રબંધ' શ્લોક ૨૪૧

કયા કયા અન્થ કયા કયા વિભાગમાં ગણાતા હતા તે 'પ્રભાવક ચરિત'ના આ ઉલ્લેખથી સિદ્ધ થતું નથી. પરંતુ આવું વિભાજન પહેલાંથી અસ્તિત્વમાં હતું અને તેને આર્યરક્ષિતે ચાર અનુયોગોમાં વિભક્ત કર્યું.

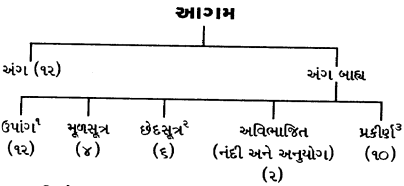
ભદ્રબાહુ (દ્વિતીય)ની 'આવશ્યક નિર્યુક્તિ' (વિ.સં. દ્રક્રી શતાબ્દી)માં કલ્પાદિને છેદસૂત્રોમાં પરિગણિત કરવામાં આવેલ છે તે પરથી આવું વિભાજન ઘણું જ પ્રાચીન હતું એવી માહિતી મળે છે :

जं च महाकप्पसुयं जाणि य सेसाणि छेयसुत्ताणि...

'આવશ્યક નિર્યુક્તિ' ગા. ૭૭૮

તથા જુઓ :

'વિશેષાવશ્યકભાષ્ય' ગાથા ૨૨૯૫.



આ દેષ્ટિએ સામાન્ય રીતે આગમ ગ્રંથો કુલ ૪૬ મનાયા છે. તેમાં બારમા અંગ 'દેષ્ટિવાદ'ને લુપ્ત માનવાથી ૪૫ આગમ ગ્રંથોની પરંપરા છે<sup>૪</sup>.

- ૧ બાર ઉપાંગો આ પ્રમાણે છે : ઓપપાતિક, રાજપ્રશ્નીય, જીવાભિગમ, પ્રજ્ઞાપના, સૂર્યપ્રજ્ઞતિ, જંબૂદીપ પ્રજ્ઞતિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, કલ્પિકા, કલ્પાવતંસિકા, પુષ્પિકા, પુષ્પચૂલા અને વૃષ્ણિદશા. અંતિમ પાંચને નિરયાવલિયા પણ કહેવામાં આવે છે. આનો અંગો સાથે વસ્તુત: કોઇ સંબંધ નથી છતાં, આને રૂઢિથી ઉપાંગ ગણ્યાં છે. માત્ર પાંચ નિરયાવલિયા માટે ઉપાંગ તરીકેનું નામ મળે છે.
  - જુઓ : જે. સા. બૃ. ઇ. ભાગ-૨, પૃ. ૭, ૮
- ર છ છેદ સૂત્રો આ રીતે છે : નિશીથ, મહાનિશીથ, વ્યવહાર, આચારદશા અથવા દશાશ્રુત સ્કન્ધ, બૃહત્કલ્પ તથા પંચકલ્પ અથવા જીતકલ્પ. આમાં સાધુધર્મનું પાલન કરતી વખતે લાગેલ દોષોની પ્રાયિત વિધિનું વર્શન છે; માટે તે છેદસૂત્ર કહેવાય છે.
- 3 જો કે નંદી (સૂત્ર ૪૩)માં કાલિક શ્રુતને તથા ઉત્તરાધ્યયનમાં (જુઓ પૃ. ૩. પાદિટિપ્પણ ૨) અંગાતિરિક્ત ને પ્રકીર્ણ ગણેલ છે પરંતુ વર્તમાનમાં તેની સંખ્યા ૧૦ની નિયત છે: ચતુ:શરણ, આતુરપ્રત્યાખ્યાન, ભક્તપરિજ્ઞા, સંસ્તારક, તંડુલ વૈચારિક, ચન્દ્રવેધ્યક, દેવેન્દ્રસ્તવ, ગણિવિદ્યા, મહાપ્રત્યાખ્યાન તથા વીરસ્તવ. આ નામોમાં સંપ્રદાયગત કેટલુંક અંતર પણ છે.
- ૪ શ્વેતામ્બર સ્થાનકવાસી આમાંથી ૩૨ તથા કેટલાક મૂર્તિપૂજક શ્વેતામ્બર ૮૪ આગમોને માને છે.

જુઓ : પ્રા. સા. ઇ. પૃ. ૩૩-૩૪ની ફુટનોટ

#### ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર : એક પરિશીલન

દિગમ્બર સંપ્રદાયમાં આ પ્રકારનું વિભાજન જોવા મળતું નથી. તેમાં મૂળભૂત રીતે અંગ અને અંગબાહ્ય એવા બે ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે. પછીથી અંગના ૧૨ અને અંગબાહ્યના ૧૪ ભેદ પાડવામાં આવેલા છે . આમ દિગંબર સંપ્રદાયમાં ૨૬ આગમોને માન્ય ગણ્યાં છે. પરંતુ, એમનું માનવું છે કે દષ્ટિવાદ નામના અંગવિશેષને આધારે લખાયેલ 'ષટ્ખંડાગમ' અને 'કષાય-પ્રાભૃત' સિવાયના બાકીના અંગ અને અંગબાહ્ય વિચ્છિત્ર થઈ ગયા છે; જ્યારે શ્વેતામ્બર પરંપરા અનુસાર દષ્ટિવાદનો વિચ્છેદ થયો છે અને શેષ આગમ અવિચ્છિત્ર છે. દિગમ્બર-પરંપરામાં અંગબાહ્યનાં જે ૧૪ ભેદો છે તે નીચે મુજબ છે:

- ૧. સામાયિક, ૨. ચતુર્વિશતિસ્તવ, ૩. વન્દના,
- ૪. પ્રતિક્રમણ, ૫. વૈનયિક, ૬. કૃતિકર્મ,
- ૭. દશવૈકાલિક, ૮. ઉત્તરાધ્યયન, ૯. કલ્પવ્યવહાર,
- ૧૦. કલ્પાકલ્પ, ૧૧. મહાકલ્પ, ૧૨. પુંડરીક,
- ૧૩. મહાપુંડરીક, ૧૪. નિષિદ્ધિકા.

આમાં શરૂઆતના છ ભેદો ક્રમશ: છ આવશ્યકરૂપ છે તથા અંતના છ ભેદોનો સમાવેશ શ્વેતાંબર સંમત કલ્પ, વ્યવહાર અને નિશીથ નામના છેદ-સૂત્રોમાં થાય એમ માનવામાં આવે છે. બાકીનાં બે એટલે કે દશવૈકાલિક અને ઉત્તરાધ્યયન એ મહત્ત્વપૂર્ણ મૂલસૂત્ર છે<sup>૩</sup>.

આમ, વર્તમાનકાલીન પ્રચલિત પરંપરામાં ઉત્તરાધ્યયનને અંગબાહ્ય મૂલસૂત્રના ભેદોમાં ગણવામાં આવે છે. પરંતુ, ઉત્તરાધ્યયનને મૂલસૂત્ર કેમ કહેવામાં આવે છે? આ બાબતનો વિચાર કરતાં પહેલાં મૂલસૂત્રો પ્રત્યે દષ્ટિપાત કરવો જરૂરી છે.

٤

૧ ધવલાટીકા-**પ**ડ્ખંડાગમ્, પુસ્તક ૧. પૃ. ૯૬ ગો. જી. ગાથા ૩૬૬-૪૬૭.

ર આ બંને ગ્રન્થ અંગના ૧૨ ભેદોમાંથી દૃષ્ટિવાદમાં સમાવેશ પામે છે. જઓ : ષટ્ખંડાગમ ભૂમિકા પૃ. ૭૧.

૩ જુઓ : ભા. સં. જે. યો. પૃ. ૫૪ જે. સા. ઇ. પૃ. મૃ. ૬૭૯.

#### भूससूत्र :

સામાન્ય રીતે મૂલસૂત્રોની સંખ્યા ચારની માનવામાં આવે છે, પરંતુ, કેટલાક વિદ્વાનો ઉત્તરાધ્યયન, આવશ્યક અને દશવૈકાલિક એ ત્રણને મૂલસૂત્રમાં ગણે છે<sup>1</sup>. વિન્ટરનિટ્ઝ આદિ વિદ્વાનો ચોથા મૂલસૂત્ર તરીકે પિંડનિયુંક્તિને માને છે<sup>2</sup>. પરંતુ, કેટલાક દશવૈકાલિક અને પિંડનિયુંક્તિને બદલે ઓઘનિયુંક્તિ અને પાક્ષિકસૂત્રને મૂલસૂત્ર માને છે તથા કેટલાક પિંડનિયુંક્તિ અને ઓઘનિયુંક્તિને છેદસૂત્ર પણ ગણે છે<sup>3</sup>. સ્થાનકવાસી (શ્વેતાંબર) દશવૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન, નંદી અને અનુયોગદ્વાર એ ચારને મૂલસૂત્ર માને છે. પરંતુ, ૮૪ આગમ માનનારાઓ આવશ્યકની સાથે પાંચ મૂલસૂત્ર માને છે<sup>8</sup>. પ્રો કાપડિયાએ દશવૈકાલિકની બે ચૂલિકાઓને પણ મૂલસૂત્ર તરીકે ગણાવી છે<sup>4</sup>. આમ મૂલસૂત્રોની સંખ્યા અને નામોમાં પર્યાપ્ત અંતર જોવા મળે છે. છતાં, ઉત્તરાધ્યયનને મૂલસૂત્ર માનવામાં કોઈને સંદેહ પડ્યો નથી તથા ક્રમમાં અંતર હોવા છતાં મોટા ભાગના વિદ્વાનો ઉત્તરાધ્યનને પ્રથમ મૂલસૂત્ર માને છે<sup>દ</sup>.

૬ મૂલસૂત્રોની સંખ્યા અને ક્રમની બાબતમાં વિભિન્ન મતો નીચે મુજબ છે:

| _  | ૈ વિદ્વાન                             | સંખ્યા | ક્રમ                                                                                                        |
|----|---------------------------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩. | ભાવપ્રભસૂરિ                           | ጸ      | ઉત્તરાધ્યયન, આવશ્યક, પિંડનિર્યુક્તિ,<br>ઓઘનિર્યુક્તિ તથા દશવેકાલિક                                          |
| ૨  | સમયસુંદ૨                              | ጸ      | ુરાવા ત્યુક્ત તથા દરાવકાયક<br>દશવૈકાલિક, ઓઘનિયુંક્તિ, પિંડનિયુંક્તિ<br>અને ઉત્તરાધ્યયન ઉદ્દ્ધૃતદ. ઉ. ભૂમિકા |
| 3  | સ્થાનકવાસી તથા<br>તેરાપંથી શ્વેતામ્બર | x      | પૃ. ૬<br>ઉત્તરાધ્યયન, દશવેકાલિક, નંદી અને<br>અનુયોગદ્વાર                                                    |
| ४  | કેટલાક મૂર્તિપૂજક<br>શ્વેતામ્બર       | પ      | ઉત્તરાધ્યયન, દશવેકાલિક, આવશ્યક,<br>નંદી, અનુયોગદ્વાર<br>અનસંધાન પછીના પષ્ઠ પર                               |

૧ જે. સા. બુ. ઇ. ભાગ ૨, પૃ. ૧૪૩-૧૪૪

૨ હિ. ઇ. લિ. ભાગ ૨, પૃ. ૪૨૬, જે. સા. બૃ. ઇ. ભાગ-૧, પ્રસ્તાવના પૃ. ૨૮.

૩ હિ. ઇ. લિ. ભાગ-૨, પૃ. ૪૩૦.

૪ પ્રા, સા. ઇ. પૃ. ૩૩ પાદટિપ્પણ

૫ હિ. જ. લિ. જે. પૃ. ૪૮

#### ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર : એક પરિશીલન

સંખ્યા, નામ અને ક્રમની જેમ 'મૂલસૂત્ર'નો અર્થ પણ વિવાદાસ્પદ રહેલ છે. આને મૂલસૂત્ર કેમ કહેવામાં આવે છે ? આ બાબત વિદ્વાનોએ ભિન્ન ભિન્ન તર્ક રજૂ કર્યા છે. કારણ કે એવો કોઈ પ્રાચીન ઉલ્લેખ સ્પષ્ટ રીતે મળતો નથી કે જેમાં અર્થની સ્પષ્ટતા કરવામાં આવી હોય. મૂલસૂત્રોનાં નામોમાં અંતર હોવાથી પણ તેનું સ્પષ્ટ કથન કરવું મુશ્કેલ છે. 'મૂલસૂત્ર' શબ્દના અર્થનો વિચાર કરતાં પહેલાં એ જરૂરી છે કે સર્વ સામાન્ય મૂલસૂત્રોનો પ્રથમ સંક્ષિપ્ત પરિચય આપવામાં આવે.

| પાદટીપ અનુસંધાન પાછળનું |                                                |     |                                      |  |  |
|-------------------------|------------------------------------------------|-----|--------------------------------------|--|--|
| પ                       | પ્રો. વેબર અને                                 | 3   | ઉત્તરાધ્યયન, આવશ્યક અને              |  |  |
|                         | પ્રો. બુહ્લર                                   |     | દશવેકાલિક                            |  |  |
| ξ                       | ડૉ. શારપેન્ટીયર,                               | ४   | ઉત્તરાધ્યનયન, આવશ્યક,                |  |  |
|                         | ડૉ. વીટરનિટ્ઝ અને                              |     | દશવેકાલિક અને પિંડનિર્યુક્તિ         |  |  |
|                         | ડૉ. ગેરિની                                     |     |                                      |  |  |
| 9                       | પ્રો. શુબ્રિંગ                                 | ų   | ઉત્તરાધ્યયન, દશ વેકાલિક              |  |  |
|                         |                                                |     | આવશ્યક, પિંડનિર્યુક્તિ અને           |  |  |
|                         |                                                |     | ઓઘનિયુક્તિ.                          |  |  |
| L                       | પ્રો. હીરાલાલ                                  | Ę   | આવશ્યક, ઉત્તરાધ્યયન, દશર્વૈકાલિક,    |  |  |
|                         | કાપડીયા                                        |     | દશવેકાલિક ચૂલિકા, પિંડનિર્યુક્તિ અને |  |  |
|                         |                                                |     | ઓઘનિર્યુક્તિ.                        |  |  |
| ૯                       | ડૉ. જગદીશચંદ્ર,                                | 8   | ઉત્તરાધ્યયન, દશવૈકાલિક આવશ્યક અને    |  |  |
|                         | પં. દલસુખભાઇ                                   |     | પિંડનિર્યુક્તિ અથવા ઉત્તરાધ્યયન,     |  |  |
|                         | માલવણીયા અને                                   | , , | આવશ્યક, દશવૈકાલિક અને                |  |  |
|                         | ડૉ. મોહનલાલ મહેતા                              |     | પિંડનિયુંક્તિ, ઓઘનિયુંક્તિ.          |  |  |
| 90                      | આચાર્ય તુલસી                                   | ર   | દશવેકાલિક અને ઉત્તરાધ્યયન            |  |  |
|                         | વિશેષ માટે જુઓ : જે. સા. બૃ. ઇ. ભાગ-૨, પૃ. ૧૪૪ |     |                                      |  |  |
|                         | જે. સા. બૃ. ઇ. ભાગ-૧, પ્રસ્તાવના પૃ. ૨૮,       |     |                                      |  |  |
|                         | હિ. કે. લિ. જે. પૃ.૪૪-૪૮,                      |     |                                      |  |  |
|                         | પ્રા. સા. ઇ. પૃ. ૩૫, દ. ઉ. ભૂમિકા પૃ. ૭-૮.     |     |                                      |  |  |

4

૧ ઉત્તરાધ્યયન : આ એક ધાર્મિક શ્રમણ કાવ્ય-ગ્રંથ છે. તેમાં તાજા દીક્ષિત થયેલા સાધુઓના સામાન્ય આચાર-વિચાર વગેરેનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. ક્યાંક ક્યાંક જૈનદર્શનના સામાન્ય મૂળભૂત સિદ્ધાંતોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. તેની વિશેષ ચર્ચા આગળ ઉપર કરવામાં આવશે.

ર દશવેકાલિક : આ પણ ઉત્તરાધ્યયનની જેમ આચારધર્મનું પ્રતિપાદક ધાર્મિક શ્રમણ-કાવ્ય છે. તેમાં વિનય, નીતિ-ઉપદેશ અને સુભાષિતોની પ્રચુરતા છે. કેટલાંક અધ્યયન તથા ગાથાઓ ઉત્તરાધ્યયન અને આચારાંગ સાથે સામ્ય ધરાવે છે. તેના રચયિતા શય્યંભવ (ઈ.પૂ. ૪૫૨-૪૨૯) છે. ભદ્રબાહુની નિર્યુક્તિ અનુસાર તેનું ચોથું અધ્યયન આત્મપ્રવાદ પૂર્વમાંથી, પાંચમું કર્મપ્રવાદ પૂર્વમાંથી, સાતમું સત્યપ્રવાદ પૂર્વમાંથી અને બાકીના પ્રત્યાખ્યાન પ્રવાદ પૂર્વના ત્રીજા અધિકાર (વસ્તુ)માંથી લેવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>. પછીના સમયમાં તેના પર પુષ્કળ ટીકાસાહિત્ય લખવામાં આવ્યું છે. ભાષા અને વિષયની દષ્ટિએ આ પણ ઉત્તરાધ્યયનની જેમ પ્રાચીન અને મહત્ત્વપૂર્ણ છે.

3 આવશ્યક : નંદીસૂત્રના વર્ગીકરણ અનુસાર પહેલાં આ છ સ્વતંત્ર ગ્રંથોના સ્વરૂપે હતું. પણ હવે તે એક જ ગ્રંથના રૂપે વિદ્યમાન છે. તેમાં સાધુઓની આવશ્યક છ નિત્યક્રિયાઓનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તેના પર સમય જતાં વિપુલ ટીકા સાહિત્ય લખાયું.

૪ પિંડનિર્યુક્તિ : આ દશવેકાલિક સૂત્રના 'પિંડેષણા' નામના પાંચમા અધ્યયન ઉપર લખાયેલ ભદ્રબાહુ-રચિત કૃતિ છે. વિસ્તાર અને મહત્ત્વને લીધે તેને પૃથક્ ગ્રંથના રૂપે માનવામાં આવે છે. પિંડ એટલે ભોજન. તેમાં સાધુના ભોજન વિષયક સિદ્ધાંતની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. તેમાં વર્ણવાયેલ ભોજન સંબંધી સાધુના નિયમોમાંથી અનેક મહત્ત્વની બાબતો જાણવા મળે છે.

૧ જે. સા. બૃ. ઇ. ભાગ-૨, પૃ. ૧૮૧, હિ. કે. બિ. જે. પૃ. ૧૫૬.

ર પ્રાચીન કાળમાં સમસ્ત શ્રુતજ્ઞાન ૧૪-પૂર્વ ગ્રંથોમાં સમાવિષ્ટ થયેલું હતું. તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે : ઉત્પાદ, અગ્રાયણી, વીર્યપ્રવાદ, અસ્તિ–નાસ્તિપ્રવાદ, જ્ઞાનપ્રવાદ, સત્યપ્રવાદ, આત્મપ્રવાદ, સમયપ્રવાદ, પ્રત્યાખ્યાનપ્રવાદ, વિદ્યાનુપ્રવાદ, અવન્ધ્ય, પ્રાણાવાય, ક્રિયાવિશાલ અને બિન્દુસાર.

૩ દકશવેકાલિક-નિયુક્તિ, ગાથા ૧૬-૧૭.

પ ઓઘનિયુંક્તિ : ઓઘનો અર્થ છે : સામાન્ય. તેમાં સાધુના સામાન્ય આચાર-વિચારનું દૃષ્ટાંતશૈલીમાં વર્ણન છે. તેમાંથી શ્રમણ સંઘના ઈતિહાસ વિષે જાણવા મળે છે. પ્રંથમાં વચ્ચે વચ્ચે કથાઓ પણ આપવામાં આવી છે. આ પણ પિંડનિયુંક્તિની જેમ ભદ્રબાહુની જ રચના છે.

૬-૭ નંદી અને અનુયોગદ્વાર : આ બંને ગ્રંથો આગમોના પરિશિષ્ટ તરીકેનું કામ કરે છે. તેથી તેને ચૂલિકાસૂત્ર કહે છે. આગમોના અધ્યયન માટે આ પ્રાથમિક ભૂમિકા પૂરી પાડે છે. 'નંદી'માં ખાસ કરીને જ્ઞાનની ચર્ચા છે અને 'અનુયોગદ્વાર'માં મૂળભૂત સિદ્ધાંતો અને પારિભાષિક શબ્દોનું સ્પષ્ટીકરણ છે. 'નંદી'ની રચના દૂષ્યગણિના શિષ્ય દેવવાચકે કરી છે જ્યારે 'અનુયોગદ્વાર'ની આર્યરક્ષિતે. આ બંને રચનાઓ મહાવીર-નિર્વાણ પછી ઘણા સમય બાદ લખાઈ હતી.

૮ પાક્ષિક સૂત્ર : આમાં સાધુના પાક્ષિક પ્રતિક્રમણ (આવશ્યકનો એક પ્રકાર) વર્ણિત છે.

૯ દશવેકાલિક ચૂલિકાઓ : વાસ્તવમાં તો આ 'દશવેકાલિક'ના જ અંશ રૂપે છે. માટે તેનો જુદો ઉલ્લેખ કરવો ઉચિત નથી. તેમાં સંસાર પ્રત્યેની રાગભાવનાનો ત્યાગ તથા સાધુઓના મઘ-માંસ આદિના ત્યાગનો ઉપદેશ આપી, કર્તવ્ય-કર્મ કરવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે.

આમ, આ સંભાવ્ય મૂલસૂત્રોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય જોતાં જો કે મૂલસૂત્રનો અર્થ તો સ્પષ્ટ થતો નથી છતાં, અન્ય અંગબાહ્ય ગ્રંથો કરતાં આ ગ્રંથોમાં મૂળરૂપતા, પ્રામાણિકતા અને ઉપયોગિતાને ધ્યાનમાં રાખવામાં આવેલ છે. વાસ્તવિક રીતે, ઉત્તરાધ્યયન, દશવેકાલિક અને આવશ્યક<sup>૧</sup>ને મૂળસૂત્ર માનવાં યોગ્ય છે કારણ કે તે પ્રાચીન પણ છે તથા સાધુ-જીવનના મૂળભૂત સિદ્ધાંતોનું પ્રામાણિક પ્રતિપાદન પણ કરે છે. અન્ય ગ્રંથો કે જે મૂલસૂત્રોમાં ગણાવા

૧ આચાર્ય તુલસી દ. ઉ. ભૂમિકા પૃષ્ઠ પર જણાવે છે કે અંગબાહ્ય આગમ પ્રંથોના આવશ્યક અને અનાવશ્યક વ્યતિરિક્તિ એવા બે વિભાગોમાં આવશ્યકને પોતાનું સ્વતંત્ર અને મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન હોવાથી 'આવશ્યક'ને મૂલસૂત્રોની સંખ્યામાં સંમિલિત કરવાનો કોઇ હેતુ પ્રસ્તુત નથી. આચાર્યનું આ કથન યોગ્ય લાગતું નથી કારણ કે વર્તમાન પરંપરામાં જે અંગબાહ્ય (અનુસંધાન પાદટીપ પાના પછીના પર)

લાગ્યા છે તેનું કારણ તેમનું મહત્ત્વ પ્રગટ કરવા માટેનું અથવા તેમનો મૂળ-આગમ-ગ્રંથો સાથે ઘનિષ્ઠ સંબંધ હોવાનું હોઈ શકે. જેમ કે, પિંડનિયુંક્તિ દશ્વૈકાલિક સાથે અને ઓઘનિયુંક્તિ 'આવશ્યક નિયુંક્ત' સાથે સંબંધિત હોવાથી, પાક્ષિકસૂત્ર 'આવશ્યક'નો જ એક ભાગ હોવાથી, દશ્વૈકાલિક-ચૂલિકાઓ દશ્વૈકાલિકનો જ અંશ હોવાથી તથા નંદી અને અનુયોગદાર સમસ્ત આગમગ્રંથોની વિશ્લેષણાત્મક ભૂમિકા હોવાથી તેને મૂલસૂત્રો સાથે જોડવામાં આવેલ છે. આ તથ્યની પુષ્ટિ કરતાં પહેલાં મૂલસૂત્રના વિષયમાં ભિન્ન ભિન્ન વિદાનોના મતોનું પર્યવેક્ષણ આવશ્યક છે.

૧ જાર્લ શાર્પેન્ટિયરે મહાવીરના શબ્દ હોવાથી તેને મૂલસૂત્ર ગણેલ છે<sup>૧</sup>. પરંતુ આ કથન યોગ્ય નથી કારણ કે મહાવીરના શબ્દ હોવાને લીધે આચારાંગ વગેરેને જ મૂલ સંજ્ઞા આપી શકાય, અંગબાહ્યને નહીં, આ ઉપરાંત, અંગ અને અંગબાહ્ય એ બધા ગ્રંથોનો સંબંધ અર્થની દેષ્ટિએ મહાવીરના વચનો સાથે છે. 'દશવૈકાલિક' શય્યંભવની રચના હોવાથી તથા પિંડનિર્યુક્તિ વગેરે પણ પછીની

#### (અનુસંધાન પૃષ્ઠ પાછળની પાદટિપ)

ગ્રંથોને છેદસૂત્ર, મૂલસૂત્ર, પ્રકીર્શ આદિ ભાગોમાં વિભક્ત કરવામાં આવે છે તેમાં, 'આવશ્યક'ને કયા વિભાગમાં રાખી શકાય ? 'આવશ્યક' મહત્ત્વપૂર્ણ હોવાથી તેને મૂલસૂત્રમાં જ ગણવું યોગ્ય છે. તેને અન્ય વિભાગમાં ન રાખી શકાય. માટે, કાં તો તેને મૂલસૂત્ર વિભાગમાં રાખી શકાય અથવા અન્ય પ્રકારના વિભાગની કલ્પના કરવામાં આવે. આચાર્ય તુલસી (દ.ઉ. ભૂમિકા પ. ૬) મૂલસૂત્ર કહેવરાવવા માટેનું કારણ બતાવતાં લખે છે-'આચારની જાણકારી માટે આચારાંગ મૂલભૂત હતું, તે રીતે દશવેકાલિક પણ આચારજ્ઞાન માટે મૂલભૂત બની ગયું છે. સંભવ છે કે શરુઆતમાં વાંચવામાં આવવાને કારણે તથા મુનિની અનેક મૂલભૂત પ્રવૃત્તિઓનું ઉદ્દબોધક હોવાને કારણે તેને મૂલસૂત્રની સંજ્ઞા આપવામાં આવી હોય.' આથી પણ સ્પષ્ટ થાય છે કે 'આવશ્યક' મુનિની જરુરી ક્રિયાનું પ્રતિપાદન હોવાના સંબંધે કેમ મૂલસૂત્ર ન ગણાય ?

Muta in the Sense of 'Original text' and perhaps not so much in opposition to the later abridgments and commentaries as merely to denote the actual words of Mahavira himself.

ઉ. શા. ભૂમ્િકા પૃ. ૩૨

રચના હોવાથી ઉપર્યુક્ત કથન યોગ્ય નથી. એ કથન કેટલેક અંશે 'ઉત્તરાધ્યયન' અને 'આવશ્યક'ની અપેક્ષાએ યોગ્ય છે. જાણવા મળે છે કે શાર્પેન્ટિયરના આ કથનનો આધાર 'ઉત્તરાધ્યયન'ની અંતિમ ગાથા છે જેમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે ભગવાન મહાવીર 'ઉત્તરાધ્યયન'ના ૩૬ અધ્યયનોનું વર્ણન કરીને પરિનિર્વાણ પામ્યા. આ જ રીતે, 'समयं गोयंम मा पमायए', सुयं मे आउसं तेनं भगवया एवमक्खायं <sup>3</sup> આદિ ' સૂત્રસ્થળને પણ આધાર ગણી શકાય. ડૉ. ગેરિનો પોતા પટવર્ધનનો પણ આ જ મત છે હો

ર પ્રો. વિન્ટર્નિટ્ઝ<sup>૭</sup> મૂલ શબ્દનો અર્થ ટીકાઓ માટે આધારભૂત 'મૂલપ્રંથ' તરીકે કરેલ છે. એમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે આ સૂત્ર પ્રંથો ઉપર મહત્ત્વપૂર્ણ

इय पाउकरे बुद्धे नायए परिनिव्वुए ।
 छत्तीसं उत्तरज्झाए भवसिद्धीयसंबुडे ॥

**-3. ३६. २६९.** 

- ૨ ઉ. ૧૦-૧-૩૬
- ૩ એજન ૧૬-૧-ગદ્ય
- ૪ ૨૯-૧ (પ્રારંભિક ગદ્ય); ૨-૧ (ગદ્ય), ૪૬ વગેરે
- પ Guerinot (La Religion, Djaina, P.79) Translates Mulsutra by `trates originaux.'

કે. લિ. જે. ય. ૪૨.

Thus the term Mula-Sutra would mean `the original text' i.e. `the text containing the original words of Mahavira (as received directly from his mouth)

દી દશવૈકાલિક સૂત્ર : એ સ્ટડી પૃ. ૧૬

Why these texts are called `root-sutras' is not quite clear. Generally the word mula is used in the sense of `fundemental text' in the contradistinction to the commentary. Now as there are old and important commentaries in existance precisely in the case of these texts, they were probably termed `Mula-texts.'

હિ. ઇ. લિ. ભાગ-૨ પૃ. ૪૬૬ પાદટિપ્પણ-૧

પ્રાચીન ટીકાઓ ઉપલબ્ધ થાય છે. આ ટીકાઓથી મૂળ ગ્રંથનું જુદાપણું દર્શાવવા માટે જ 'મૂલસૂત્ર' એવા શબ્દનો પ્રયોગ થયો છે. પરંતુ આ કથન યોગ્ય લાગતું નથી કારણ કે માત્ર ટીકાઓથી જુદાપણું દર્શાવવા જ 'મૂલ' શબ્દનો પ્રયોગ થયો નથી. પિંડનિર્યુક્તિ અને ઓઘનિર્યુક્તિ પણ વાસ્તવમાં તો ટીકાઓ જ છે. આ ઉપરાંત, અન્ય કેટલાય એવા ગ્રંથો છે કે જેના પર ટીકાઓ લખવામાં આવી છે પણ તેમને કેમ મૂલસૂત્ર કહેવામાં નથી આવતાં ? અનેક ટીકાઓ તો ગ્રંથની પ્રસિદ્ધિ, ઉપયોગિતા અને પ્રામાણિકતાનો ખ્યાલ આપે છે. વેબર પણ મૂલસૂત્ર શબ્દનો અર્થ સૂત્રથી વિશેષ કાંઈ માનતા નથી<sup>4</sup>.

3 ડૉ. શુબ્રિંગે પ્રારંભિક સાધુ-જીવનના મૂળભૂત નિયમોના પ્રતિપાદક હોવાને કારણે તેને મૂલસૂત્ર વણેલ છે<sup>ર</sup>. પ્રો. એચ. આર. કાપડીયા<sup>3</sup>, ડૉ. નેમિચંદ્ર શાસ્ત્રી<sup>3</sup>, આચાર્ય તુલસી<sup>પ</sup> વગેરે વિદ્વાન કેટલાક સંશોધનને આધારે આ સિદ્ધાંતોના પક્ષમાં છે. ઘણે અંશે આ કથન ઉચિત પણ લાગે છે.

આ વિભન્ન મતો તપાસતાં તથા 'મૂલાચાર', 'મૂલારાધના' આદિ ગ્રંથોમાં પ્રયુક્ત 'મૂલ' શબ્દનો અર્થ જોતાં જાણી શકાય છે કે 'મૂલ'નો અર્થ થાય : બીજરૂપતા. ઉત્તરાધ્યયન વગેરે મૂલસૂત્રોમાં અંગગ્રંથોમાં રહેલા સિદ્ધાન્ત અને

दञ्जवेयालिय-सुत्त भूमिका पृ. 3.

(उद्धृत के. लि. जै. प. ४२)

3 'My personal view is the same as one expressed by Prof. Schubring and mentioned on P. 42.

के. लि. जै. पृ. ४३

४ प्राकृतभाषा और साहित्य का आलोचनात्मक इतिहास पृ. १८२

૫ દ. ૩. ભૂમિકા પૃ. ૩

૧ જુઓ - જે. સા. ઈ. પૂ. પૃ. ૭૦૧

र This is designation seems to mean that these four works are intended to ser the Jain monks and nuns in the biginning (मूल) of their career.

આચારોનું બીજ રૂપે વર્શન કરવામાં આવેલ છે. તેનું અધ્યયન કરવાથી અન્ય સૂત્રગ્રંથો સમજવા સરળ થઈ જાય છે. આથી આ ગ્રંથોનું અધ્યયન અન્ય ગ્રંથો કરતાં પહેલાં કરવામાં આવતું. આ ગ્રંથો સરળ છે તથા નવદીક્ષિત સાધુઓ માટે પ્રારંભિક અભ્યાસાવસ્થામાં સિદ્ધાંત અને આચારનું જ્ઞાન આપવા માટે ઉપયોગી પણ છે. આમ 'મૂળસૂત્ર'નું તાત્પર્ય એ છે કે તે નવદીક્ષિત સાધુઓને પ્રારંભિક અભ્યાસની અવસ્થામાં સાધુ જીવનના મૂળભૂત આચાર અને સિદ્ધાંતોનું સરળ રીતે સ્પષ્ટ જ્ઞાન આપે. અહીં એ ધ્યાન રાખવું જરૂરી છે કે આ 'મૂલસૂત્ર'નો વિચાર અંગબાહ્ય ગ્રંથોની અપેક્ષાએ કરવામાં આવ્યો છે, કારણ કે અંગપ્રવિષ્ટ બધા ગ્રંથ ગણ-ધર પ્રણીત હોવાથી મૂલગ્રંથ જ છે. મૂલરૂપતા અને પ્રાચીનતાની દષ્ટિએ અંગબાહ્ય ગ્રંથોમાં ત્રણ જ મૂલસૂત્ર છે. બાકીની પિંડનિયુક્તિ આદિ રચનાઓ પોતાના મહત્ત્વને કારણે મૂલસૂત્રોમાં ગણાય છે.

# ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્રનો પરિચય

ઉત્તરાધ્યયનમાં ૩૬ અધ્યયન (અધ્યાય) છે. તેમાં સામાન્ય રૂપે સાધુના આચાર અને તત્ત્વજ્ઞાનનું સરળ અને સુબોધ શૈલીમાં વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. સમવાયાંગ સૂત્રના ૩૬મા સમવાયમાં ઉત્તરાધ્યયનના જે ૩૬ અધ્યયનોનાં નામ મળે છે તેના કરતાં વર્તમાન ઉત્તરાધ્યયનના અધ્યયનના નામોમાં ક્યાંક તફાવત પડે છે. <sup>ર</sup> નામોમાં સામાન્ય તફાવત દેખાય છે છતાં વિષયની દષ્ટિએ બીજું કોઈ અંતર જોવા મળતું નથી કારણ કે બંને પ્રકારના નામો સાથે વિષયગત

 आयारस्स उ उविर, उत्तरज्झयणा उ आसि पुळ्वं तु । दसवैयालिय उविर इयाणि किं ते न होति उ ॥

-व्यवहारभाष्य उद्देशक 3, गाथा ५७६

विशेश्चायं यथा-शय्यंभवं यावदेषक्रमः तदाङ रतस्तु दशवैकालिकोत्तरकालं पठयन्त इति ।

—उ. बृहद्वृत्ति पत्र ५

२ उत्तराध्ययन - निर्युक्ति અને समवायांग અનુસાર ઉત્તરાધ્યયનના નામાદિ વિષયનું સામ્ય અને વૈશમ્ય

અનસંધાન પછીના પાનાની પાદટિપ.

## સંગતિનો મેળ બેસે છે. આ ૩૬ અધ્યયનોનાં નામાદિ આ પ્રકારે છે :

| ક્રમ         | અધ્યયનનામ<br>ઉત્તરાધ્યયન<br>અનુસાર | અધ્યયન નામ<br>સમવાયાંગ<br>અનુસાર | સૂત્ર-સંખ્યા<br>આત્મારામ<br>ટીકા અનુસા<br>પદ્ય+ગદ્ય | વિષયસ્તુ<br>ઉત્તરાધ્યયન<br>૨ અનુસા૨                      |
|--------------|------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| <del>-</del> | विणयसुयं                           | विणयसुयं                         | <b>४८+</b>                                          | વિનય                                                     |
| ર            | परीसह                              | परीसह                            | E+38                                                | પ્રાપ્ત કષ્ટ-સહનનું<br>વિધાન                             |
| 3            | <b>च</b> उरंगिज्जं                 | चाउरंगिज्जं                      | £0+                                                 | ચાર દુર્લભ અંગોનું<br>પ્રતિપાદન                          |
| ૪            | असंखयं                             | असंखयं                           | ૧૩+                                                 | પ્રમાદ અને<br>અપ્રમાદનું કથન                             |
| પ            | अकाममरणं                           | अकाममरणिज्जं                     | 32+                                                 | મરણ વિભક્તિ<br>(અકામ અને સકામ મરણ)                       |
| ξ            | नियंठ                              |                                  |                                                     |                                                          |
|              | खुड्डागनियंठ                       | पुरिसविज्जा                      | ૧૭+૧                                                | વિદ્યા અને આચરણ                                          |
| 9            | ओरब्भं                             | उरभिज्जं                         | 30+                                                 | રસલોલુપનાનો ત્યાગ                                        |
| 6            | काविलिज्जं                         | काविलिज्जं                       | २०+                                                 | અલોભ                                                     |
| Ŀ            | णमिपव्वज्जा                        | नमिपव्वज्जा                      | <b>§</b> 2+                                         | નિષ્પ્રકંપભાવ                                            |
| 20           | दुमपत्तयं                          | दुमपत्तयं                        | 39+                                                 | અનુશાસન                                                  |
| ૧૧           | बहुसुयपुज्जं                       | बहुसुयपूजा                       | <b>૩</b> ૨+                                         | બહુશ્રુતની પૂજા                                          |
| ૧૨           | हरिएस                              | हरिएसिज्जं                       | <b>४</b> 9+                                         | તપનું એશ્વર્ય                                            |
| ૧૩           | चित्तसंई                           | चित्तसंभू <b>यं</b>              | ૩૫+                                                 | નિદાન (ભોગાભિલાષા)                                       |
| ૧૪           | उसुआरिज्जं                         | उसुकारिज्जं                      | ૫૩+                                                 | અનિદાન                                                   |
| ૧૫           | सभिक्खु                            | सभिक्खुगं                        | ૧૬+                                                 | ભિક્ષુના ગુણ                                             |
| ૧૬           | समाहिठाणं                          | समाहिठाणाइं                      | ૧૭+૧૦<br>અનુસંધાન                                   | બ્રહ્મચર્યની<br>(ઉ.તુ.૧૨) ગુપ્તિઓ<br>ા પૃ. પછીની પા. ટિ. |

૧ વિનયશ્રુત : આમાં ૪૮ ગાથાઓ (પદ) છે અને તેમાં વિનયધર્મનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રસંગવશ વિનીત અને અવિનીત શિષ્યોના ગુશદોષાદિના વર્ણન સાથે ગુરુના કર્તવ્યોનું પણ વર્ણન છે. ગુરુ, શિષ્ય, સંબંધ જાણવા માટે આ અધ્યયન બહુ જ ઉપયોગી છે. 'દશવૈકાલિક'નું નવમું અધ્યયન પણ વિનય વિષયક છે.

| અનુસંધાન પૃ. પાછળનું |                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                 |  |  |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| पावसमणिज्जं          | पावसमणिज्जं                                                                                                                                                     | ર૧+                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | પાપવર્ <del>જન</del>                                                            |  |  |
| संजईज्जं             | संजईज्जं                                                                                                                                                        | <b>૫</b> ૪+                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ભોગ અને ૠિદ્ધ                                                                   |  |  |
| मियचारिया            | मियचारिया                                                                                                                                                       | <b>૯૯+</b> -                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (ઉ.તુ.૫૩)નો ત્યાગ<br>અપરિકર્મ (ઉ.શા.૯૮)<br>(ઉ.તુ.૯૮) પોતાની<br>પરિચર્યા ન કરવી. |  |  |
| नियंठिज्जं           | अणाहपव्वज्जा                                                                                                                                                    | €O+                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | અનાથતા                                                                          |  |  |
| (महानियंठ)           |                                                                                                                                                                 | , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                 |  |  |
| समुद्धपालिज्जं       | समुद्दपालिज्जं                                                                                                                                                  | २४+                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | વિચિત્ર ચર્યા (આચરણ)                                                            |  |  |
| रहनेमीयं             | रहनेमिज्ज                                                                                                                                                       | પ્૧+                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | આચરણનું સ્થિરીકરણ                                                               |  |  |
|                      |                                                                                                                                                                 | (ઉ                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | .શા.૪૯) (ઉ.તુ.૪૯)                                                               |  |  |
| केसिगोयमिज्जं        | गोयमकेसिज्जं                                                                                                                                                    | <b>८</b> ६+                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ધર્મ (ચતુર્યામ પંચયામ                                                           |  |  |
|                      |                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | રૂપ)નું સ્થિરીકરણ                                                               |  |  |
| समिइओ                | समितीओ                                                                                                                                                          | ૨૭+                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | સમિતિઓ                                                                          |  |  |
| (पवयणमाया)           |                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (ગુપ્તિઓ સાથે)                                                                  |  |  |
| जन्नइज्जं            | <b>जन्नतिज्जं</b>                                                                                                                                               | <b>४</b> ૫+                                                                                                                                                                                                                                                                                                | બ્રાહ્મણના ગુણ                                                                  |  |  |
|                      |                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (ઉ.તુ.૪૩)                                                                       |  |  |
| सामायारी             | समायारी                                                                                                                                                         | ૪૫+                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | સામાચારી (ઉ.તુ.૪૩)                                                              |  |  |
| खुलुंकिज्जं          | खलुंकिज्जं                                                                                                                                                      | ૧૭+                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | અશહતા                                                                           |  |  |
| •                    | मोक्खमग्गई                                                                                                                                                      | 35+                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | મોક્ષમાર્ગ                                                                      |  |  |
| अपमाओ                | अपमाओ                                                                                                                                                           | <b>98+</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | અપ્રમાદ                                                                         |  |  |
| (सम्मत्तपरक्कम)      |                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                 |  |  |
|                      | पावसमणिज्जं संजईज्जं  मियचारिया  नियंठिज्जं (महानियंठ) समुद्धपालिज्जं रहनेमीयं  केसिगोयमिज्जं  समिइओ (पवयणमाया) जन्नइज्जं  सामायारी खुलुंकिज्जं मुक्खगई अप्पमाओ | पावसमणिज्जं पावसमणिज्जं संजईज्जं संजईज्जं संजईज्जं संजईज्जं मियचारिया मियचारिया नियंठिज्जं अणाहपव्यज्जा (महानियंठ) समुद्धपालिज्जं समुद्धपालिज्जं रहनेमीयं रहनेमिज्ज नेसिगोयमिज्जं गोयमकेसिज्जं समितीओ (पवयणमाया) जन्नइज्जं जन्नतिज्जं समायारी समायारी समायारी सुलुंकिज्जं सुक्खगई मोक्खमगई अप्पमाओ अप्पमाओ | पावसमणिज्जं पावसमणिज्जं २९+ संजईज्जं पंजईज्जं प४+  मियचारिया मियचारिया          |  |  |

અનુસંધાન પૃ. પછીની પા. ટિ.

ર પરીષહ : સાધુના સંયમી જીવનમાં આવનારી પ્રમુખ રર બાધાઓ ઉપર વિજય મેળવવા માટે પ્રત્યેકનું બબ્બે પદ્યોમાં વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રારંભમાં ભૂમિકા રૂપે કેટલાક ગદ્યખંડો છે અને અંતે ઉપસંહારાત્મક પદ્ય છે.

**૩ ચતુરંગીય :** ૨૦ ગાથાઓમાં મોક્ષના સાધનભૂત ચાર દૂર્લભ અંગોનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રસંગવશ કર્મોની વિચિત્રતા અને દેવોના અમરત્વનું ખંડન પણ કરવામાં આવ્યું છે.

૪ અસંસ્કૃત : ૧૩ ગાથાઓમાં સંસારની ક્ષણભંગુરતાનું પ્રતિપાદન કરીને, ભારંડપક્ષીનું દષ્ટાંત આપી અપ્રમત રહેવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે, તેમાં જીવનના અસંસ્કૃત રૂપ (નશ્વરતા)નું ચિત્રણ હોવાથી તેનું નામ 'અસંસ્કૃત' રાખવામાં આવ્યું છે. આ સહુથી નાનું અધ્યયન છે.

પ અકામમરણ : આમાં ૩૨ ગાથાઓ છે. તેમાં ધાર્મિક અને અધાર્મિકના મૃત્યુનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. ધર્મહીન સામાન્ય વ્યક્તિઓના મૃત્યુને અકામમરણ અને ધાર્મિક વ્યક્તિઓના મૃત્યુને સકામમરણ, સમાધિમરણ, પંડિતમરણ વગેરે નામોથી વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. સામાન્ય વ્યક્તિઓના મરણને આધારે તેનું નામ 'અકામમરણ' રાખવામાં આવ્યું છે.

| અનુસંધાન પૃ. ′પાછળનું |                |                |               |                         |
|-----------------------|----------------|----------------|---------------|-------------------------|
| 30                    | तव             | ्रतृवोमग्गो    | 39+           | તપસ્યા                  |
| ૩૧                    | चरण            | चरण्विही       | ૨૧+           | ચારિત્ર્ય               |
| ૩૨                    | पमायठाणं       | पमायठाणाइं     | <b>૧૧૧+</b>   | પ્રમાદસ્થ <del>ાન</del> |
| 33                    | कम्मप्पयडी     | कम्मपगडी       | રપ+           | કર્મ                    |
| 38                    | लेसा           | लेसज्झयणं      | <b>૬૧+-</b> - | લેશ્યા                  |
| ૩૫                    | अणगारमग्गे     | अणगारमग्गे     | ર૧+           | ભિક્ષુના ગુણ            |
| उ६                    | जीवाजीवविभत्ती | जीवाजीवविभत्ती | २६८+          | જીવ-અજીવનું વિવેચન      |
|                       |                |                | (ઉ.શ          | u.૨૬૭) (ઉ.તુ.૨૬૮)       |

જુઓ : ઉ. નિ. ગાથા ૧૩-૨૬, ૨૩૬, ૪૨૫, ૪૫૮, ૫૦૩. સમવા. ૩૬મો અધ્યાય

**૬ ક્ષુલ્લક-નિર્મન્થીય :** આમાં ૧૭ ગાથાઓની સાથે અંતે કેટલાક ગદ્ય ખંડો છે. વિદ્વાન કોણ ? મૂર્ખ કોણ ? તેનો પરિચય આપીને જૈન સાધુના સામાન્ય આચાર-વિચારનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તેથી તેનું નામ 'ક્ષુલ્લક-નિર્મ્મન્થીય' રાખવામાં આવ્યું છે. 'સમયાયોગ'માં તેનું નામ આ અધ્યયનની પ્રથમ ગાથા (जावंतविज्जापुरिसा)ને આધારે 'पुरुषविद्या' રાખવામાં આવ્યું છે.'

9 એલય (उत्भीय): એલય અને ઉરભ્રનો અર્થ થાય: બકરો. શરૂઆતમાં અતિથિના ભોજન માટે સ્વામી દ્વારા પાળવામાં આવતા બકરા વગેરેના દૃષ્ટાંતથી સંસારાસક્ત જીવોની દૃર્દશાનો ખ્યાલ આપવામાં આવ્યું છે. બકરાનું દૃષ્ટાંત મુખ્ય હોવાથી આ અધ્યયનનું નામ 'એલય' રાખવામાં આવ્યું છે. તેમાં ૩૦ ગાથાઓ છે.

૮ કાપિલીય: આના પ્રરૂપક કપિલ ૠષિ હોવાથી નામ 'કાપિલીય' રાખવામાં આવેલ છે. તેમાં ૨૦ ગાથાઓ દ્વારા દુર્ગતિમાંથી બચવા માટે લોભત્યાગનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે.

૯ નિમપ્રવજ્યા : આમાં દર ગાથાઓ છે. તેમાં પ્રવ્રજ્યાર્થે અભિનિષ્ક્રમણ કરનાર રાજર્ષિ નિમ અને બ્રાહ્મણવેષધારી ઈન્દ્ર વચ્ચેનો આધ્યાત્મિક સંવાદ વર્ણવાયો છે. તેમાં પ્રવ્રજ્યા સમયે સામાન્ય વ્યક્તિના માનસિક અંતર્હન્દ્રનું સુંદર ચિત્રણ આપવામાં આવેલ છે. આ સંવાદમાં બ્રાહ્મણ પ્રશ્નો પૂછે છે અને પ્રવ્રજ્યાભિલાષી રાજર્ષિ નિમ ઉત્તર આપતી વખતે તે માનસિક અંતર્હન્દ્રોનું સમાધાન કરે છે. આ પ્રકારનું અંતર્હન્દ્ર ઘણું કરીને બધા પ્રવ્રજિતોના મનમાં થાય એ સ્વાભાવિક છે. નિમની પ્રવ્રજ્યાનું વર્ણન હોવાથી એ પ્રમાણેનું નામ આપવામાં આવ્યું છે.

40 દુમપત્રક: આમાં ૩૭ ગાથાઓ છે. પ્રારંભમાં વૃક્ષનાં પીળા પાંદડાનાં દેષ્ટાંતથી જીવનની ક્ષણભંગુરતાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. એથી આ અધ્યયનનું નામ દુમપત્રક રાખવામાં આવ્યું છે. આમાં ગૌતમને અનુલક્ષીને સાધુઓને અપ્રમત રહેવા માટેનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. પ્રત્યેક ગાથાના અંતમાં 'समयं गोयम मा पमायए' तथा અંતિમ ગાથામાં 'सिद्धि गइं गए गोयमे' પદ આવે છે.

ઉ. ૮. ૨૦.

९ इह एस धम्मे अक्खाए कविलेणं च विशुद्धपत्रेणं ।

૧૧ બહુશ્રુત-પૂજા : આમાં ૩૨ ગાથાઓમાં શાસ્ત્રજ્ઞ વ્યક્તિ (બહુશ્રુત)ની પ્રશંસા કરવામાં આવી છે. પ્રારંભમાં 'વિનય' અધ્યયનની જેમ વિનીત અને અવિનીત શિષ્યોના ગુણદોષાદિનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. વિનીતને બહુશ્રુત અને અવિનીતને અબહુશ્રુત કહેવામાં આવેલ છે.

૧૨ હરિકેશીય: આમાં ૪૭ ગાથાઓ છે. તેમાં ચાંડાળ જેવી નીચ જાતિમાં ઉત્પન્ન થયેલ હરિકેશિબલ મુનિના ઉદાત્ત ચરિત્રનું વર્ણન છે. આ ઉપરાંત, હરિકેશિબલ અને બ્રાહ્મણો વચ્ચે થયેલા સંવાદમાં કર્મથી જાતિવાદની સ્થાપના, તપનો પ્રકર્ષ તથા અહિંસા-યજ્ઞની શ્રેષ્ઠતાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.

૧૩ ચિત્તસંભૂતીય: આમાં ચિત્ત અને સંભૂત નામના બે ભાઈઓના છ જન્મોની પૂર્વ કથાનો સંકેત છે. નિદાન-બંધને કારણે, ભોગાસક્ત સંભૂતના જીવ (બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી)નું પતન તથા સંયમી ચિત્તમુનિનું ઉત્થાન પ્રદર્શિત કરી જીવોને ધર્માભિમુખ થવાનો તથા તેના ફળની અભિલાષા (નિદાન) ન રાખવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. એ પણ જણાવવામાં આવ્યું છે કે સાધુધર્મનું પાલન ન કરી શકનાર વ્યક્તિએ ગૃહસ્થધર્મનું પાલન તો અવશ્ય કરવું જોઈએ. આમાં ૩૫ ગાથાઓ છે.

**૧૪ ઈષુકારીય :** આમાં ૫૩ ગાથાઓમાં, ઈષુકાર નગરના છ જીવોના અભિનિષ્ક્રિમણનું વૈરાગ્યોત્પાદક વર્શન હોવાથી આનું નામ 'ઈષુકારીય' રાખવામાં આવ્યું છે. આમાં પતિ-પત્ની તથા પિતા-પુત્ર વચ્ચે થયેલ સંવાદ દાર્શનિક વિષયો સાથે સંબંધ ધરાવે છે છતાં પ્રભાવોત્પાદક છે.

૧૫ સભિક્ષુ : આની ૧૬ ગાથાઓમાં સાધુઓના સામાન્ય ગુણોનું વર્ણન છે. પ્રત્યેક ગાથાના અંતમાં 'स भिक्खू' પદ આવે છે માટે આ પ્રકારનું નામ આપવામાં આવ્યું છે. 'દશવેકાલિક'ના દસમા અધ્યયનનું નામ પણ 'स भिक्खू' છે.

૧૬ બ્રહ્મચર્ય-સમાધિસ્થાન : આની ૧૭ ગાથાઓમાં બ્રહ્મચર્યની રક્ષા માટે ૧૦ વસ્તુઓનો ત્યાગ પ્રદર્શિત કરવામાં આવેલ છે. બ્રહ્મચર્યનું મહત્ત્વ પ્રગટ કરનાર આ અધ્યયન ગદ્ય અને પદ્યમાં પુનરાવૃત્ત થયેલું છે. ૧૭ પાપ-શ્રમણીય: આમાં પથભ્રષ્ટ શ્રમણ (સાધુ)નું વર્ણન હોવાથી તેનું નામ 'પાપ શ્રમણીય' રાખવામાં આવેલ છે. તેની ૨૧ ગાથાઓમાં ત્રીજીથી શરૂ કરી ૧૯મી ગાથા સુધી પ્રત્યેકના અંતે 'पावसमणि त्ति बुच्चइ' પદ આપે છે.

૧૮ સંજય<sup>1</sup>: આની ૫૪ ગાથાઓમાં રાજર્ષિ સંજયે દીક્ષા લીધી એ વર્ણન છે. સાધુધર્મમાં દીક્ષિત થઈ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરનાર અનેક રાજાઓનો પ્રસંગોપાત ઉલ્લેખ છે.

૧૯ મૃગાપુત્રીય: આમાં ૯૯ ગાથાઓ છે. તેમાં મૃગાપુત્રની વૈરાગ્ય સંબંધી કથાની સાથે મૃગાપુત્ર અને તેના માતા-પિતાની વચ્ચે થયેલ સંવાદ આપવામાં આવ્યો છે જે ખુબ જ સુંદર છે. એમાં સાધુઓના આચારના પ્રતિપાદન સાથે પ્રસંગવશ નારકીય કષ્ટોનું પણ વર્ણન છે. મૃગચર્યાના દૃષ્ટાંત દ્વારા ભિક્ષાચર્યાનું વર્ણન કરવામાં આવેલ હોવાથી સંભવત: સમવાયાંગમાં તેનું નામ 'મૃગચર્યા' આપવામાં આવ્યું હોય અને પછીથી મૃગાપુત્રની પ્રધાનતાને કારણે 'મૃગાપુત્રીય' એમ રાખવામાં આવ્યું હોય.

૨૦ મહાનિર્મન્થીય : આમા ૬૦ ગાથાઓ છે. તેનાં અનાથી મુનિ અને રાજા શ્રેણિક વચ્ચે સનાથ અને અનાથ વિષયક સંવાદ રજૂ થયો છે અને તે ખૂબ જ રોચક છે. અનાથી મુનિની પ્રવ્રજ્યાની ઘટનાનું વિશેષ રૂપે વર્ણન આપવામાં આવેલ હોવાથી 'સમવાયાંગ'માં સંભવત: 'અનાથ પ્રવ્રજ્યા' નામ આપવામાં આવ્યું હશે. પ્રાકૃત-ગ્રંથમાં જે 'મહાનિર્ગ્રન્થીય' એવું નામ મળે છે

૧ કેટલાક ટીકાકારોએ આ અધ્યયનનું સંસ્કૃત નામ 'સંવતીવ' લખ્યું છે. પણ પ્રાકૃતમાં 'સંजइज्जं' નામ છે. સંજય રાજાનું વર્શન હોવાથી 'સંजय' નામ જ યોગ્ય લાગે છે. યાકોબી તથા નિર્યુક્તિકાર પણ આમ જ માને છે.

જુઓ - સે. બુ. ઈ. ભાગ-૪૫ પૃ. ૮૦.

ઉ. નિ. ગાથા ૩૪૯

२ मग्गं कुसीलाण जहाय सव्वं महानियंठाण वए पहेणं ।

<sup>-</sup>૩. ૨૦. ૫૧.

महानियष्ठिज्जमिणं महासुयं से काहए महया वित्यरेणं ।

<sup>-</sup>उ. २०. ५३.

તેનો સંકેત આ અધ્યયનની બે ગાથાઓમાં જોઈ શકાય છે<sup>૧</sup>. મહાનિર્બ્રન્થીનો અર્થ થાય સર્વવિરત સાધુ. એ રીતે ક્ષુલ્લક નિર્બ્રન્થીય અધ્યયનનું જ વિશેષ રૂપે વર્ણન કરેલ હોવાથી આનું નામ 'મહાનિર્બ્રન્થીય' રાખવામાં આવ્યું છે.

**ર૧ સમુદ્રપાલીય**ઃ આમાં ૨૪ ગાથાઓ છે. તેમાં વણિકપુત્ર સમુદ્રપાળની વાર્તાસાથે પ્રસંગોપત સાધુના આચારોનું પણ વર્શન છે.

રર રથનેમીય : આની ૫૧ ગાથાઓમાં યદુવંશી અરિષ્ટનેમી, કૃષ્ણ, રાજીમતી, રથનેમિ વગેરેના ચરિત્ર-ચિત્રણ છે. આ અધ્યયન અનેક દષ્ટિએ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. રથનેમિ સંયમચ્યુત થાય છે ત્યારે રાજીમતીના ઉપદેશથી સંયમ દઢ બને છે. એવી ઘટના મુખ્ય હોવાથી તેનું નામ 'રથનેમિય' રાખવામાં આવ્યું છે. બીજી રીતે, રાજીમતી અને અરિષ્ટનેમિની પ્રભાવોભાદક-ઘટનાને આધારે પણ આ અધ્યયનનું નામ આપી શકાયું હોત. દેશવૈકાલિકનું 'દ્રમપુષ્પિત' અધ્યયન આની સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

ર3 કેશિગોતમીય: આમાં ભગવાન પાર્શ્વનાથના શિષ્ય કેશી અને ભગવાન મહાવીરના શિષ્ય ગૌતમ વચ્ચે એક જ ધર્મમાં સચેલ-અચેલ, ચાર મહાવ્રત અને પાંચ મહાવ્રત રૂપ પરસ્પર વિપરીત દ્વિવિધ ધર્મવિષયભેદને અનુલક્ષીને એક સંવાદ થાય છે. તેમાં, ધર્મમાં સમયાનુકૂળ પરિવર્તન જરૂરી સમજીને સમન્વય કરવામાં આવેલ છે. આ અધ્યયન અનેક દૃષ્ટિએ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. એ વર્તમાનમાં પ્રચલિત ધર્મવિષયક મતભેદોના સમન્વયની પ્રેરણા આપે છે. આમાં જૈન ધર્મના શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર એવા બે સંપ્રદાયોના ભેદનો સ્રોત પણ સ્પષ્ટ રીતે પરિલક્ષિત થાય છે. તેમાં ૮૯ ગાથાઓ છે.

ર૪ સમિતીય : નેમિચન્દ્રની વૃત્તિમાં તેનું નામ 'પ્રવચનમાતા' એવું મળે છે. કારણ કે તેમાં પ્રવચનમાતાઓ (ગુપ્તિ અને સમિતિ)નું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે. પ્રવચનમાતાના અર્થમાં 'સમિતિ' શબ્દનો પણ પ્રયોગ થવાથી 'સમિતીય'

**—**उ. २४. १.

एयाओ अट्ट सिमईओ समायेण वियाहिया ।

<del>\_</del>3. २४. १.

९ अद्वपवयणमायाओ समिई गुत्ती तहेव य ।

નામ પણ યોગ્ય છે<sup>૧</sup>. આની ગાથાઓની સંખ્યા ૨૭ની છે.

રપ યજ્ઞીય : આમાં ૪૫ ગાથાઓ છે. જયઘોષ નામના મુનિ યજ્ઞમંડપમાં બ્રાહ્મણો સાથે થનારા સંવાદમાં સાચા બ્રાહ્મણનું સ્વરૂપ, યજ્ઞની આધ્યાત્મિક વ્યાખ્યા અને કર્મ થકી જાતિવાદની સ્થાપના કરતી વખતે સાધુના અચારનું વર્ણન કરે છે. તેની ૧૯ થી ૨૯ ગાથાઓમાં અંતે 'तं वयं ब्रूम माहणं' પદ પુનરાવૃત્તિ પામે છે. 'समिक्षુ' અને 'पाप-श्रमणीय' અધ્યયનની જેમ આનું નામ 'सब्राह्मण' રાખી શકાયું હોત પરંતુ બ્રાહ્મણોના મુખ્યકર્મ યજ્ઞને દષ્ટિમાં રાખી યજ્ઞવિષયક આધ્યાત્મિક વ્યાખ્યા અહીં આપેલ હોવાથી તેનું નામ 'યજ્ઞીય' રાખવામાં આવ્યું છે. જો કે 'यज्ञीय' અધ્યયનમાં પણ યજ્ઞવિષયક ઘટના વર્ણિત છે પરંતુ, ત્યાં હરિકેશીને જ પ્રાધાન્ય આપવામાં આવેલ હોવાથી 'हरिकेज़ीय' નામ રાખવામાં આવ્યું છે.

**રદ સામાચારી :** આમાં ૫૩ ગાથાઓ છે. સાધુની સામાન્ય દિન અને રાતની સમ્યક્ ચર્યાનું વર્ણન હોવાથી તેનું નામ સામાચારી રાખવામાં આવેલ છે.

ર૭ ખલુંકીય: આનો અર્થ છે: દુષ્ટ બળદ. આમાં દુષ્ટ બળદના દુષ્ટાંત દ્વારા અવિનીત શિષ્યોની ક્રિયાઓનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે તેથી તેનું આવું નામ રાખવામાં આવેલ છે. અવિનીત શિષ્યોનો સંપર્ક થતાં સાધુએ શું કરવું તે પણ અહીં નિર્દેશાયું છે. ગાથાઓની સંખ્યા ૧૭ની છે.

**૨૮ મોક્ષમાર્ગગતિ :** આમાં ૩૬ ગાથાઓ છે. મોક્ષમાર્ગ-(૨ત્નત્રય)નું વર્શન હોવાથી તેનું નામ 'મોક્ષમાર્ગગતિ' રાખવામાં આવેલ છે.

ર૯ સમ્યકત્વ-પરાક્રમ : આમાં જ્ઞાન, શ્રદ્ધા (દર્શન), અને સદાચારના વિભિન્ન અંશોને આધારે ૭૩ પ્રશ્નોત્તરોમાં આધ્યાત્મિક વિકાસનું વર્શન કરવામાં આવેલ છે. આ આખું અધ્યયન ગદ્યમાં છે. બીજા અને સોળમા અધ્યયનની જેમ 'सुयं मे आउसं तेन भगवया' આદિ ગદ્યાંશ અધ્યયનની શરૂઆતમાં પુનરાવૃત્તિ પામેલ છે. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર્ય સમ્યકત્વ રૂપ હોવાથી તેનું નામ 'સમ્યકત્વ-પરાક્રમ' રાખવામાં આવેલ છે. 'સમવાયાંગ'માં તેનું નામ 'અપ્રમાદ' છે. પરંતુ, પ્રકૃતગ્રંથમાં આ અધ્યયનનું નામ સ્પષ્ટ રૂપે સમ્યકત્વ-પરાક્રમ જ મળે છે<sup>૧</sup>. એથી પ્રતીત થાય છે કે સંભવત: આ અધ્યયન લુપ્ત થઈ ગયું હોય અને પછીથી ગદ્ય-ખંડમાં લખવામાં આવ્યું હોય. આમાં વર્શિત ૭૩ પ્રશ્નોત્તરોનું વર્શન ઓછાવત્તા અંશે 'ભગવતી સૂત્ર' (વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞત્તિ)માં પણ મળે છે<sup>ર</sup>.

૩૦ તપોમાર્ગ: આમાં તપશ્ચર્યાનું વર્શન હોવાથી તેનું નામ તપોમાર્ગ છે. તેમાં ૩૭ ગાથાઓ છે.

3૧ ચરણવિધિ: આમાં ૧ થી ૩૩ની સંખ્યાને માધ્યમ બનાવીને ક્રમશ: સાધુના ચારિત્ર્ય અને જ્ઞાન સંબંધી કેટલાક સિદ્ધાંતોનું વર્શન છે. પ્રથમ ગાથામાં ચારિત્ર્યની વિધિનું વર્શન હોવાથી તેનું નામ 'ચરણવિધિ' રાખવામાં આવ્યું છે. 'સમવાયાંગ' અને 'સ્થાનાંગસૂત્ર'માં પણ આ રીતે સંખ્યા-ગણના દ્વારા જૈન સિદ્ધાંતોનું વર્શન જોવા મળે છે. 'ઉત્તરાધ્યયન'માં સિદ્ધાંતોનો સંકેત છે, જ્યારે 'સમવાયાંગ' વગેરેમાં વિસ્તૃત વર્શન છે. આની ૨૧ ગાથાઓમાંથી ૭-૨૦ના અંતિમ બે ચરણો ૧૪ ગાથાઓમાં પુનરુક્તિ પામ્યા છે. ત્રીજાથી છકા પદ્યમાં ત્રીજા ચરણની માત્ર ક્રિયામાં પરિવર્તન છે. બાકીના અંતિમ બે ચરણો પૂર્વવત પુનુરક્તિ પામ્યાં છે.

**૩૨ પ્રમાદસ્થાનીય** : ઈન્દ્રિયોની રાગ-દ્વેષમયી પ્રવૃત્તને પ્રમાદસ્થાનીય ગણીને આ અધ્યયનનું નામ 'પ્રમાદસ્થાનીય' રાખવામાં આવ્યું છે. આમાં ૧૧૧ ગાથાઓ છે. તેની ૨૧મી ગાથામાં વર્ણિત વિષય<sup>3</sup>નો જ પછીની ગાથાઓમાં વિસ્તાર

**--**ड. ३२. २१.

इह खलु सम्मत्तपरक्कमे नाम अज्झयणे समणेण भगवया महावीरेण कासवेणं पवेइए जं सम्मं...।

ઉ. ૨૯નો પ્રારંભિક તથા ૭૪મો ગદ્યાંશ

૨ સે. બુ. ઈ. ભાગ-૪૫ પૃષ્ઠ ૮

उ जे इन्दियाणं विसया मणुत्रा न तेसु भावं निसिरे कयाई । न यामणुत्रेस मणं पि कुज्जा समाहिकामे समणे तपस्सी ।।

કરવામાં આવ્યો છે. તેમાં મનોજ્ઞામનોજ્ઞ વિષયો તરફ પ્રવૃત્ત થયેલ ઈન્દ્રિયોની વૃત્તિને રોકવાનો મુખ્ય રૂપે ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે.

33 કર્મપ્રવૃત્તિ : આમાં ૨૫ ગાથાઓ છે. કર્મોની વિભિન્ન અવસ્થાઓ (પ્રકૃત્તિઓ)નું વર્ણન હોવાથી એનું નામ આ મુજબ રાખવામાં આવ્યું છે.

૩૪ લેશ્યા : આમાં ૬૧ ગાથાઓ છે. કર્મોની સ્થિતિમાં વિશેષ કરીને સહાયક લેશ્યાઓનું વર્ણન આપવામાં આવેલું હોવાથી તેનું નામ 'લેશ્યા–અધ્યયન' રાખવામાં આવ્યું છે.

**૩૫ અનગાર :** અનગારનો અર્થ થાય : ગૃહત્યાગી સાધુ. આની ૨૧ ગાથાઓમાં સાધુના ગુણોનું વર્ણન છે. તેથી આ પ્રમાણેનું નામ રાખવામાં આવેલ છે.

**૩૬ જીવાજીવ વિભક્તિ**: આવું નામ રાખવાનું કારણ એ છે કે આમાં ચેતન (જીવ) અને અચેતન (અજીવ)નું વિસ્તૃત વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે. આમાં ૨૬૯ ગાથાઓ છે અને આ સહુથી મોટું અધ્યયન છે. અધ્યયનના અંતમાં સમાધિમરણ (સંલેખના)નું પણ વર્ણન છે. આની અંતિમ ગાથામાં 'ઉત્તરાધ્યયન'ને ભગવાન મહાવીરનો અંતિમ ઉપદેશ કહેવામાં આવેલ છે. ગ્રંથના અધ્યયનોની ૩૬ની સંખ્યાનો સંકેત કરવામાં આવ્યો છે.

આમ, આ અધ્યયનોમાં મુખ્ય રૂપે સંસારની અસારતા તથા સાધુના આચારનું વર્શન આપવામાં આવેલ છે. જો કે ઉત્તરાધ્યયનની ગણના 'ધર્માકથાનુયોગ'માં કરવામાં આવી છે પરંતુ આમાં આચારનું પ્રતિપાદ્ધન હોવાથી 'ચરણાનુયોગ'નું અને દાર્શનિક સિદ્ધાંતોનું વર્શન હોવાથી દ્રવ્યામાનુયોગનું પણ મિશ્રણ થઈ ગયું છે. 'ઉત્તરાધ્યયન'ના આ ૩૬ અધ્યયનોમાં કેટલાંક અધ્યયન શુદ્ધ દાર્શનિક સિદ્ધાંતોનું પ્રતિપાદન કરે છે. કેટલાક 'ધમ્મપદ'ની જેમ ઉપદેશાત્મક છે, કેટલાંક સાધુના આચાર અને નીતિનો ખ્યાલ આપે છે તો કેટલાંક કથા અને

#### ९ अत्र धम्माणुयोगेनाधिकार: ।

–ઉ. ચૂર્ણિ પૃષ્ઠ ૧.

સંવાદ દ્વારા સાધુના આચારનું જ પ્રતિપાદન કરે છે. મુખ્યરૂપે વિભાજન નીચે મુજબ થઈ શકે.

- (અ) શુદ્ધ દાર્શનિક સિદ્ધાંતોનાં પ્રતિપાદક અધ્યયન : ૨૪મું સમિતીય, ૨૬મું સામાચારી, ૨૮મું મોક્ષમાર્ગગતિ, ૨૯મું સમ્યકત્વ-પરાક્રમ, ૩૦મું તપોમાર્ગ, ૩૧મું ચરણવિધિ, ૩૩મું કર્મપ્રકૃતિ, ૩૪મું લેશ્યા અને ૩૬મું જીવાજીવવિભક્તિ. આ ઉપરાંત બીજા અને ૧૬માનો ગદ્ય ભાગ.
- (બ) નીતિ તથા ઉપદેશપ્રધાન અધ્યયન : પ્રથમ વિનય, બીજું પરીષહ, ૩જું ચતુરંગીય, ૪થું અસંસ્કૃત, ૫મું અકામમરણ, ૬કું ક્ષુલ્લક નિર્ગ્રન્થીય, ૭મું એલય, ૮ કાપિલીય, ૧૦મું દ્રુમ પત્રક, ૧૧મું બહુશ્રુતપૂજા, ૧૫મું સભિક્ષુ, ૧૬મું બ્રહ્મચર્ય-સમાધિસ્થાન (પદ્યભાગ), ૧૭મું પાપ શ્રમણીય, ૨૭મું ખલુંકીય, ૩૨મું પ્રમાદ સ્થાનીય અને ૩૫મું અનગાર.
- (સ) આખ્યાનાત્મક અધ્યયન : ૯મું નિમપ્રવ્રજ્યા, ૧૨મું હરિકેશીય, ૧૩મું ચિત્તસંભૂતીય, ૧૪મું ઈષુકારીય, ૧૮મું સંજય (સંયતીય), ૧૯મું મૃગાપુત્રીય, ૨૦મું મહાનિર્ગ્રન્થીય, ૨૧મું સમુદ્ર પાલીય, ૨૨મું ૨થનેમીય, ૨૩મું કેશિગોતમીય અને ૨૫મું યજ્ઞીય.

આ રીતે ઉપર જે અધ્યયનોનું વિભાજન કરવામાં આવ્યું છે તે પ્રધાનતાની દષ્ટિએ છે. અન્યથા આવું વિભાજન સંભવી શકે નહિ કારણ કે મોટે ભાગે બધાં અધ્યયનોમાં સૈદ્ધાન્તિક ચર્ચા વગેરેનું મિશ્રણ છે. ઉપર્યુક્ત જે અધ્યયનોની ગાથા-સંખ્યા આપવામાં આવી છે તે માટે આત્મારામજીના સંસ્કરણનો આધાર લેવામાં આવ્યો છે. ત્યાં ક્યાંક બે કે ત્રણની સંખ્યાનો તફાવત પડે છે પરંતુ, કોઈ ખાસ મહત્ત્વપૂર્ણ તફાવત પડતો નથી. આ અધ્યયનોમાં પરસ્પર જો કે

૧ ડૉ. નેમિચંદ્રે પોતાના પ્રાકૃત ભાષા અને સાહિત્યના આલોચનાત્મક ઈતિહાસ (પૃ. ૧૯૩)માં 'યજ્ઞીય' અધ્યયનને આ વિભાગમાં મૂક્યું નથી પણ કાપિલીયને મૂક્યું છે. 'ઉત્તરાધ્યયન'ની ટીકાઓમાં કપિલ-ૠષિની કથા મળે છે અને તેની પુષ્ટિ ઉત્તરાધ્યયનનાં કેટલાક પદ્યોથી થાય છે. આ અધ્યયનમાં આખ્યાનનું એટલું પ્રાધાન્ય નથી જેટલું ઉપદેશનું છે. કારણ કે આ અધ્યયનમાં દુર્ગતિમાં ન લઈ જનાર કર્મના વિષયમાં કોઈ પ્રશ્ન પૂછે છે ત્યારે કપિલૠષિ તેનો જવાબ આપે છે એવું અંતિમ ગાથામાંથી ફ્લિત થાય છે. એવો સંભવ છે કે

અનુસંધાન સામેના પાના પર

કોઈ સંબંધ પ્રતીત થતો નથી. પરંતુ કેટલાક ટીકાકારોએ તેઓમાં સંબંધ સ્થાપવાની કોશિષ કરી છે ખરી.

## રચયિતા અને રચનાકાળ :

'ઉત્તરાધ્યયન' કોઈ એક વ્યક્તિ દ્વારા કોઈ એક સમયે લખાયેલી રચના નથી પરંતુ, એ એક સંકલન-ગ્રંથ છે. શુદ્ધ સૈદ્ધાન્તિક વિષયોનું પ્રતિપાદન કરનારા અધ્યયન તથા ગદ્ય ભાગ સમયની દૃષ્ટિએ પછીનાં લાગે છે. બાકીનો ભાગ સરખામણીમાં અધિક પ્રાચીન લાગે છે. તેમાં પણ સમયે સમયે સંશોધન

## અનુસંધાન પાદટિપ પાછળના પાનાની ચાલુ

એમણે જે ઉપદેશ આપ્યો છે તે એમના જીવન સાથે સંબંધિત હોય, અને ટીકાકારોએ તેને અપનાવી લીધો હોય, અથવા એમ પણ બને કે તેનું પૂર્વ રૂપ બીજું જ હોય. શાર્પેન્ટીયરે પણ પોતાના પુસ્તક 'ઉત્તરાધ્યયનની ભૂમિકા' પૃષ્ઠ ૪૪માં ઉપર જણાવેલ તથ્યને સ્વીકાર્યું છે.

સમ્યકત્વ-પરાક્રમમાં જો કે પ્રશ્નોત્તર શૈલી છે પરંતુ એ શુદ્ધ સૈદ્ધાન્તિક અને વર્શાનાત્મક છે. એલય-અધ્યયનમાં બકરાના દ્રષ્ટાન્તની પ્રમુખતા છે તેથી તેને આખ્યાનાત્મક કહી શકાય. પણ, વાસ્તવમાં ત્યાં પ્રધાનતા નીતિ અને ઉપદેશની જ છે. જ્યાં સુધી યશ્નીય અધ્યયનને લાગે વળગે છે ત્યાં સુધી તેમાં સ્પષ્ટ રીતે બે બ્રાહ્મણોનો સંવાદ છે તેથી તેને આખ્યાનાત્મક વિભાગમાં રાખવું જ ઉચિત છે. આચાર્ય તુલસી (उत्तरज्झयणणि ભાગ-૧ ભૂમિકા પૃષ્ઠ ૧) એ અધ્યયનોના વિભાજનને આ પ્રમાણે વ્યક્ત કર્યું છે.

- ૧ ધર્મકથાત્મક ૧૪ અધ્યયન : ૭ થી ૯, ૧૨ થી ૧૪, ૧૮ થી ૨૩, ૨૫, ૨૭
- ૨ ઉપદેશાત્મક ૬ અધ્યયન : ૧, ૩ થી ૬, ૧૦
- ૩ આચારાત્મક ૯ અધ્યયન : ૨, ૧૧, ૧૫ થી ૧૭, ૨૪, ૨૬, ૩૨, ૩૫
- ૪ સૈદ્ધાન્તિક ૭ અધ્યયન : ૨૮ થી ૩૧, ૩૩ થી ૩૪, ૩૬

અને પરિવર્તન થતાં રહ્યા છે. આગમોના સંકલન માટે શ્વેતાંબર-સંપ્રદાય અનુસાર થયેલ ત્રણ (વાચનાઓ) સંમેલનો માંથી આ વાતની પુષ્ટિ મળે છે.

ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણ (ઈ.પૂ. પર૭)થી લગભગ ૧૬૦ વર્ષ પછી ચંદ્રગુપ્ત મોર્યના શાસનકાળમાં મગધમાં ભયંકર દુષ્કાળ પડ્યો તેથી અનેક સાધુઓ ભદ્રબાહુના નેતૃત્વમાં સમુદ્રતટ તરફ ચાલ્યા ગયા. જે ન જઈ શક્યા તેઓ સ્થૂળભદ્ર (સ્વર્ગમન વી. નિ. સં. ૨૧૯)ની સાથે ત્યાં જ રહ્યા. દુકાળ પૂરો થતાં, સ્થૂળભદ્રના નેતૃત્વમાં પાટલિપુત્રમાં જૈન સાધુઓનું એક સંમેલન ભરાયું અને મોખિક પરંપરાથી સચવાયેલા અંગ ગ્રંથોનું સંકલન કરવામાં આવ્યું. બારમું અંગ 'દૃષ્ટિવાદ' માત્ર ભદ્રબાહુને જ યાદ હતું. તેથી તેનું સંકલન થઈ શક્યું નહિ અને ધીમે ધીમે તે લુપ્ત થઈ ગયું. તેના પછી (મહાવીર-નિર્વાણના ૮૨૭ કે ૮૪૦ વર્ષ પછી, ઈ. સ. ૩૦૦-૩૧૩)ના સમયમાં આર્ય સ્કન્દિલના નેતૃત્વમાં બીજું સંમેલન મથુરામાં ભરાયું. આ સંમેલનમાં જેને જે યાદ હતું તેને સંકલિત કરવામાં આવ્યું લગભગ આ જ અરસામાં નાગાર્જુનસૂરિના નેતૃત્વમાં વલભી (સોરાષ્ટ્ર)માં એક બીજું સંમેલન ભરાયું. તે પછી બંને નેતાઓ પરસ્પર મળી ન શક્યા તેથી પાઠભેદ રહી ગયો. મહાવીર નિર્વાણ પછી ૯૮૦-૯૯૩ વર્ષ બાદ વલભીમાં જ દેવર્ધિગણિ ક્ષમાશ્રમણના નેતૃત્વમાં એક ત્રીજું સંમેલન થયું. તેને ચોથું પણ ગણી શકાય. આ સંમેલનમાં આગમોને સંકલિત કરી

૧ પ્રા. સા. ઈ. પૃ. ૩૬-૩૯ બોદ્ધ સાહિત્યમાં પણ આ રીતની ત્રણ સંગીતિયોનો ઉલ્લેખ મળે છે. તેમાં પ્રંથોને વ્યવસ્થિત કરવામાં આવેલા. અંતિમ બોદ્ધ-સંગીતિ બુદ્ધપરિનિર્વાણ બાદ ૨૩૬ વર્ષે અશોકના રાજ્યકાળમાં ભરાઈ હતી. જૈનની અંતિમ વાચના ઘણી પછીથી (વિ.નિ. ૯૮૦-૯૩૩)માં થઈ. જૈનોના સંમેલનની જેમ બોદ્ધ-સંગીતિયોનું કારણ દુકાળ ન હતો.

જુઓ - બુદ્ધચર્યા પૃ. ૫૪૮-૫૮૦માંથી

લિપિબદ્ધ કરવામાં આવ્યાં. વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ બધા આગમ-પ્રથ આ સંમેલનમાં લિપિબદ્ધ થઈ ગયા<sup>૧</sup>.

આથી સ્પષ્ટ છે કે દુકાળ વગેરેને કારણે તથા મોખિક પરંપરા ચાલી આવવાને કારણે સ્વાભાવિક છે કે વિસ્મૃતિને કારણે આગમોમાં સમયે સમયે પરિવર્તન અને સંશોધન કરવામાં આવ્યાં હોય તથા સંમેલનો ભરી તેને સુવ્યવસ્થિત કરવામાં આવ્યાં હોય તથા સંમેલનો ભરી તેને સુવ્યવસ્થિત કરવામાં આવ્યા હોય. આ રીતે ઈ. પૂ. પાંચમી સદીથી ઈ. સ. પાંચમી સદીના હજાર વર્ષના ગાળામાં તેમાં અનેક પરિવર્તન અને સંશોધન થતાં રહ્યાં અને પરિણામે જૈન આગમ-અંથ પોતાના સંપૂર્ણ મૂળ રૂપે સચવાઈ ન શક્યા. તેથી 'ઉત્તરાધ્યયન'માં એમ ન થયું હોય એમ સંભવે નહિ. દેવર્ધિગણિની અધ્યક્ષતામાં લિપિબદ્ધ 'સમવાયાંગ'માં 'ઉત્તરાધ્યયન'નાં અધ્યયનોનાં નામ જુદી રીતે આપવામાં આવેલ છે તેથી સ્પષ્ટ છે કે વર્તમાન 'ઉત્તરાધ્યયન'માં દેવર્ધિગણિની વાચના બાદ પણ કેટલુંક સંશોધન અવશ્ય થયું છે. પાઠભેદ, વિષયનું પુનરાવર્તન વગેરે કેટલાંક સામાન્ય તત્ત્વો છે જેનાથી સંશોધન અને પુનરાવર્તનની સાબિતી મળે છે. આવાં પરિવર્તનો થયા છતાં પણ 'ઉત્તરાધ્યયન'ની મૂળરૂપતા અધિક નષ્ટ થઈ નથી. હવે અહીં, કેટલાંક તથ્યોને આધારે તેના પ્રાચીન રૂપ અને અર્વાચીન રૂપનો વિચાર કરવામાં આવશે.

'ઉત્તરાધ્યયન' પર મળતા ટીકા સાહિત્યમાં સર્વપ્રથમ આચાર્ય ભદ્રબાહુની નિર્યુક્તિ મળે છે. તેમનો સમય વિ. સં. ૫૦૦-૬૦૦ની વચ્ચેનો સિદ્ધ થાય છે<sup>ર</sup>. એથી એટલું તો સ્પષ્ટ થાય છે કે આ સમય પહેલાં 'ઉત્તરાધ્યયન' પોતાની પૂર્ણ સ્થિતિમાં આવી ચૂક્યું હતું. દિગંબર-પરંપરામાં પણ તેનો સાદર ઉલ્લેખ મળે છે તેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે સંઘભેદ થયા પહેલાં તેને માન્યતા પ્રાપ્ત થઈ

૧ દિગમ્બર-પરંપરા આવી જાતની વાચનાઓને પ્રામાણિક માનતી નથી. તે અનુસાર મહાવીર-નિર્વાણથી ૬૩૮ વર્ષ બાદ સુધી અંગજ્ઞાનની પરંપરા રહી હતી. પણ તેને સંકલિત કરવાનો કે લિપિબદ્ધ કરવાનો કોઈ સામુહિક પ્રયત્ન થયો ન હતો.

જુઓ જે. સા. ઈ. પૂ. પૃ. પર૮

૨ 'શ્રમણ' સપ્ટેમ્બર ૧૯૫૪ પૃ. ૧૫.

ગઈ હતી. જો એમ ન હોત તો તેમાં તેનો ઉલ્લેખ ન મળત. વળી, 'દશવૈકાલિક'ની રચનામાં, 'ઉત્તરાધ્યયન'ના અંશોનો આધાર હોવાથી, તથા 'દશવૈકાલિક'ની રચના થયા બાદ, 'ઉત્તરાધ્યયન'નો દશવૈકાલિક પછી પઠન કરવાનો ઉલ્લેખ હોવાથી<sup>1</sup>, 'દશવૈકાલિક' પહેલાં તેની રચના થઈ ગયેલી હોવી જોઈએ. 'દશવૈકાલિક'ના કર્તા શય્યંભવસૂરિનો સમય મહાવીર-નિર્વાણના ૭૫ વર્ષ બાદ માનવામાં આવે છે. 'ઉત્તરાધ્યયન'ની અંતિમ ગાથા<sup>ર</sup> તથા અન્યત્ર<sup>3</sup> પણ ઉલ્લેખિત આ પ્રકારના પ્રમાણોથી પ્રતીત થાય છે કે તેના ઉપદેષ્ટા સાક્ષાત્ મહાવીર છે. તેમણે નિર્વાણ-પ્રાપ્તિના અંતિમ સમયમાં ન પૂછાયા હોય એવા પ્રશ્નોના ઉત્તરના સ્વરૂપે ઉપદેશ આપેલો અને ત્યારબાદ તેમને પરિનિર્વાણ પ્રાપ્ત થયું હતું. સંભવત: એથી જ શાર્પેન્ટિયર 'ઉત્તરાધ્યયન'ની ભૂમિકામાં તેને મહાવીરના વચન તરીકે સ્વીકારે છે.

આ રીતે 'ઉત્તરાધ્યયન'ની પ્રાચીનતા મહાવીરના નિર્વાણકાળ જેટલી છે. પરંતુ, આનાથી વિરુદ્ધ ઉલ્લેખ પણ મળે છે, જેમ કે 'સમવાયાંગસૂત્ર'ના પપમાં સમવાયમાં, પપ પુણ્યક્રલવિપાક અને પપ પાપક્રલવિપાકના અધ્યયનોનું કથન છે અને એ ઉપરાંત તેમાં મહાવીરના પરિનિર્વાણને પ્રદર્શિત કરવામાં આવેલ છે<sup>8</sup>. પરંતુ ૩૬મા સમવાયમાં, જ્યાં 'ઉત્તરાધ્યયન'ના અધ્યયનોનાં નામો

त्रिषिष्टिशलाकापुरुषचरित्र, १०-१3-२२४.

तेणं कालेणं...पणपत्रं अज्झयणाइं कल्लाणफल विवागाई पणपत्रं अज्झयणाइं पावफल विवागाई छत्तीसं अपुद्ववागरणाइं वागरित्ता पहाणं नाम अज्झयणं...परिनिव्वुडे सव्वदुक्खपहीणे ।

—कल्पसूत्र ११४ ११भी वायना

उत्तराध्ययनं वीर निरवाणगमनं तथा

--हरिवंशपुराण १०-१३४

૪ જુઓ અનુસંધાન પૃષ્ટ ૩૦ની પાદટિપ

૧ જુઓ - પૃ. ૧૪. પા. ટિ. ૧.

૧ જુઓ - પૃ. ૧૨. પા. ટિ. ૧.

उ षट्त्रिंशत्तमाप्रश्नव्याकरणान्यभिधाय च ।प्रधान नामाध्ययनं जगद्गुरुभावयत् ।।

ગણાવવામાં આવ્યા છે ત્યાં એવો કોઈ ઉલ્લેખ નથી . આ ઉપરાંત 'કલ્પસૂત્ર'માં ઉલ્લેખિત પાઠથી પ્રતીત થાય છે કે ભગવાને પોતાના પરિનિર્વાણના સમયે, પપ પુષ્ટયકલવિપાક અને ૫૫ પાપકલવિપાકનું કથન કરેલું અને તે ઉપરાંત ન પૂછાયેલ હોવા છતાં ૩૬ અધ્યયનોનું પણ કથન કરેલું . 'કલ્પસૂત્ર'ના આ ઉલ્લેખથી અંથમાં ઉલ્લેખાયેલી કારિકા (૩૬. ૨૬૯)નો 'સમવાયાંગ' સાથે સમન્વય સધાય છે. અંથમાં એક સ્થાને વળી બીજી આવા પ્રકારની ગાથા છે જેમાં ક્ષત્રિય-ૠષિ, સંજય મુનિને કહે છે કે વિદ્યા અને ચારિત્ર્યથી સંપન્ન સત્યવાદી અન્ય પરાક્રમી જ્ઞાતપુત્ર ભગવાન મહાવીરે આ તત્ત્વને પ્રગટ કરીને પરિનિર્વાણ પ્રાપ્ત કરેલું . આ ઉલ્લેખોથી સિદ્ધ થાય છે કે 'ઉત્તરાધ્યયન'માં મહાવીરનો અંતિમ ઉપદેશ છે.

હવે અહીં એક શંકા ઉત્પન્ન થાય છે કે આમ સ્વીકારતાં, નિર્યુક્તિ અને તેના આધારે લખાયેલ જિનદાસગણિ મહત્તરની ચૂર્ણિ અને વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિની ટીકાનું આ કથન કે ઉત્તરાધ્યયનનાં કેટલાંક અધ્યયન અંગ ગ્રંથોમાંથી (જેમકે-દૃષ્ટિવાદમાંથી परीषह) લેવામાં આવેલ છે; કેટલાંક જિન-ભાષિત (જેમ કે दुमपत्रक) છે; કેટલાંક પ્રત્યેક-બુદ્ધ (જેમકે कापिलीय) દ્વારા પ્રરૂપિત છે અને

अनुसंधान पृष्ट २८नी पा६िटप समणे भगवं महावीरे अंतिमराइयंसि पणपन्नं अज्झयणाइं कल्लाणफलविवागांई पणपन्नं अज्झयणाइं पापफल विवागाइं वागरिता सिद्धै जाव सव्वदुःखप्पहीणे ।

९ छत्तीसं उत्तरज्झयणा पण्णपत्ता तं जहा...।

समवा उड्गो समवाय

- ૨ જુઓ પૃષ્ઠ ૨૯ પાદટિપ ૩.
- ३ इइ पाउकरे बुद्धे नायए परिणिव्वुए ।विज्जानरणसंपन्ने सच्चे सच्चपरक्कमे ।।

**–**₹. १८-२४.

કેટલાંક સંવાદ રૂપે (જેમ કે केज्ञीगौतमीय) કહેવાયાં છે— તો આ બધાની સંગતિ કેવી રીતે થશે ? સંભવ છે કે નિર્યુક્તિકારનું ઉપર મુજબનું કથન 'उत्तराध्ययन' એક કર્તુક રચના નથી એ કથનને આધારે કરવામાં આવેલું છે. માટે નિર્યુક્તિકાર उદ્દમા અધ્યયનની અંતિમ ગાથાની નિર્યુક્તિમાં 'ઉત્તરાધ્યયન'નું મહત્ત્વ વ્યક્ત કરતાં સ્પષ્ટ રૂપે તેને જિન-પ્રણીત કહે છે. આ રીતે 'ઉત્તરાધ્યયન'ના રચનાકાળની અવિધ મહાવીર-નિર્વાણના સમય સુધી પહોંચે છે.

ઉત્તરકાળ તરફ દષ્ટિ દોડાવતાં પ્રતીત થાય છે કે તેમાં કેટલોક અંશ પછીથી જોડી દેવામાં આવ્યો છે, તે લગભગ ત્રીજી વલ્લભી-વાચના સુધીનો છે. દિગંબર ગ્રંથોમાં 'ઉત્તરાધ્યયન'નો જે વિષય દર્શાવવામાં આવ્યો છે<sup>ર</sup> તે પરથી બીજા પરીષહ અધ્યયનને બાદ કરતાં બાકીનો અધિકાંશ ભાગ સંઘભેદ પછીનો પ્રતીત થાય છે. આ પરથી ઓછામાં ઓછું એટલું તો સ્પષ્ટ થાય છે કે

- अंगपभवा जिणभासिया य पत्तेयबुद्धसंवाया ।
   बंधे मुक्खे य कया छत्तीसं उत्तरज्झयणा ॥
   -७. नि. ગાથા ४; એ જ निर्धुक्ति ઉપર शांतिसूरिनी टीका, पृष्ठ ५;
   उ. चूर्णि पृष्ठ ७.
- २ चउव्विहोवसग्गाणं बावीस परिस्सहाणं च सहणविहाणं । सहणफलमेदम्हादो एदमत्तरमिदि च उत्तरज्झेणं वण्णेदि ।

कसायपाहुड-जयधवला टीका, ભાગ-१ पृष्ठ १२०

उत्तरज्झयणं उग्गमुप्पायणेसणदोसगयपायच्छित्तविहाणं कालादिविसेसिदं परूवेदि । —षट्खण्डागम, पुस्तक ८ पृष्ठ १८०

उत्तराणि अहिज्जंति उत्तरज्झयणं पदं जिणिंदेहिं । बावीसपरीसहाणं उवसग्गाणं च सहणविहिं । वण्णेदि तप्फलमिव एवं पण्हे च उत्तरं एवं । कहिद गुरुसीसयाण पइण्णिय अट्टमं तं खु ।

ं अंगपण्णत्ति-चूलिका गाथा २५-२६

उत्तरज्झयणं उत्तरपदाणि वण्णेइ ।

—धवला (षडखण्डागम-टीका) पृष्ठ ৫৩. (सहारनपुर-प्रति, લિખિત)

'ઉત્તરાધ્યયન' પોતાના અપરિવર્તિત રૂપમાં રહેલ નથી. 'ભગવતી-આરાધના' ઉપર લખવામાં આવેલી, અપરાજિતસૂરિની સંસ્કૃત ટીકામાંથી 'ઉત્તરાધ્યયન'ના બે પદ્યો ઉદ્ધૃત કરતી વખતે પંડિત કેલાશચંદ્ર શાસ્ત્રી પોતાના 'જેન સાહિત્યના ઈતિહાસ'માં લખે છે કે 'વર્તમાન ઉત્તરાધ્યયન'માં આ પદ્યો જોવા મળતાં નથી, તેથી 'ઉત્તરાધ્યયન'માં વલભી-વાચના પછી પણ પરિવર્તન થયેલ છે. આટલું થયું હોવા છતાં, મૂળરૂપતાનો અધિક અભાવ થયો નથી, કારણ કે વર્તમાન 'ઉત્તરાધ્યયન'માં તે બંને પદ્ય નજીવા પરિવર્તન સાથે હજી પણ મોજૂદ છે.

જ્યારે આપણે 'ઉત્તરાધ્યયન'ના અંત ભાગનું અવલોકન કરીએ છીએ ત્યારે જોવા મળે છે કે તેમાં કેટલીક એવી હકીકતો પણ છે જેને આધારે કેટલાક અંશોને મહાવીર-નિર્વાણ પછી ઘણા સમય બાદની રચના ગણી શકાય. જેમ કે :

૧ અંગ-ગ્રંથોમાં અિયાર અંગોથી વિલક્ષણ દિષ્ટિવાદ<sup>3</sup>નો ઉલ્લેખ એમ સિદ્ધ કરે છે કે તે સમય સુધીમાં દિષ્ટિવાદનો લોપ થઈ ગયો હતો. 'દેષ્ટિવાદ'ના મહત્ત્વને પ્રગટ કરવા માટે આવું કથન કરવામાં આવ્યું હોય એમ કહી શકાય તેમ નથી કારણ કે 'આચારાંગ'નું મહત્ત્વ સહુથી વધારે માનવામાં આવ્યું છે. આ ઉપરાંત જ્યાં સાધુને કેટલાક ગ્રંથોના અધ્યયનમાં યત્નશીલ થવાનું કહેવામાં

९ परिचित्तेसु वत्थेसु ण पुणो चेलमादिए । अचेलपवरे भिक्खू जिणरूपधरे सदा ॥ सचेलगो सुखी भवदि असुखी वावि अचेलगो । अहं तो सचेलो होक्खामि इदि भिक्खू न चिंतए ॥ (उद्धृत-भगवती आराधना-श्रे. सा. ध. पू.पृ. ५२५-५२७)

# ર સરખાવો :

परजुण्णेहिं वतथेहिं होक्खामि ति अवेलए अदुवा सवेले होक्खामि इह भिक्खू न वितए ॥ एगयाऽवेलए होइ सवेले आवि ए गया । एयं धम्मं हियं नच्या नाणी नो परिदेवए ॥

**--3**. २. १२. १३.

૩ જુઓ પૃષ્ઠ ૩ પાદટિપ ૨.

આવ્યું છે તે ૩૧માં અધ્યયનમાં 'દૃષ્ટિવાદ'નો સમાવેશ કેમ કરી લેવામાં આવ્યો નથી ?

ર 'સૂત્રરુચિ-સમ્યગ્દર્શન'ના લક્ષણમાં અંગ અને અંગબાહ્ય ગ્રંથોનો તથા 'અભિગન-રુચિ' સમ્યગ્દર્શનના લક્ષણમાં 'પ્રકીર્ણક' ગ્રંથોનો ઉલ્લેખ થયો છે<sup>૧</sup>. એથી સ્પષ્ટ થાય છે કે એ અરસામાં અંગ, અંગબાહ્ય અન**ેપ્રકીર્ણક** ગ્રંથોની રચના અવશ્ય થઈ ગઈ હતી.

3 ચરણવિધિ નામના ૩૧મા અધ્યયનમાં, સાધુએ 'સૂત્રકૃતાંગ', 'જ્ઞાતાસૂત્ર' અને પ્રકલ્પ ('આચારંગ'-નિશીથ સહિત) એ અંગગ્રંથો તથા દશાબ્દિ (દશાશ્રુત, કલ્પ અને વ્યવહાર) અંગબાહ્ય પ્રંથોના અધ્યયનમાં પ્રયત્નશીલ રહેવું જોઈએ એવું વિધાન છે<sup>ર</sup>. એથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ત્યાં સુધીમાં આ ગ્રંથો પોતાના મહત્ત્વને કારણે પ્રસિદ્ધ થઈ ચૂક્યા હતા. જો એમ ન થયું હોય તો સાધુએ તે ગ્રંથોના અધ્યયનમાં પ્રયત્નશીલ રહેવું એવો ઉલ્લેખ ન થયો હોત.

૪ ગ્રંથમાં અનેક જગાએ 'આમ ભગવાને કહ્યુ છે', 'કપિલ ઋષિએ આમ કહ્યું છે' જેવાં <sup>3</sup> ગ્રંથોક્ત વચનોની પ્રામાણિકતાથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે આ ગ્રંથ સાક્ષાત્ મહાવીર-પ્રણીત નથી પરંતુ અર્થત: મહાવીર પ્રણીત ગણાય અને શબ્દની દષ્ટિએ બીજી કોઈ વ્યક્તિ દ્વારા રચિત ગણાય. આનો આથી વધુ સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ ૧૦માં અધ્યયનની અંતિમ ગાથા (बुद्धस्स निसम्म भासियं, सुकिह्वमहुपओवसोहियं)માં મળે છે. આ ઉપરાંત, અંગ ગ્રંથોનું પ્રણયન મહાવીરના પ્રધાન શિષ્યો દ્વારા અને અંગબાહ્યનું નિર્માણ ઉત્તરવર્તી શિષ્યો દ્વારા થયું છે. એ હકીકત પણ સિદ્ધ કરે છે કે 'ઉત્તરાધ્યયન' શબ્દત: મહાવીર પ્રણીત નથી. પણ તેમના શિષ્યો દ્વારા રચાયેલ છે.

૧ એજન

ઉ. ૩૧-૧૩-૧૪, ૧૬-૧૮ વિશેષ માટે જુઓ : પરિશિષ્ટ ૩

<sup>3</sup> જુઓ પૃ. ૧૮, પા. ટિ. ૧; પૃ. ૨૩, પા. રિ. ૧; ઉ. બીજા અને ૧૬માં અધ્યયનનું પ્રારંભિક ગદ્ય.

૫ કેશિગોતમ-સંવાદના સચેલકત્વ (સાંતરોત્તર) અને અચેલકત્વવિષયક સંવાદથી સંઘભેદનો સ્પષ્ટ સંકેત મળે છે.

૬ દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાય જેવા સેદ્ધાન્તિક વિષયોની એટલી સંક્ષિપ્ત અને પરિમાર્જિત પરિભાષાઓ<sup>૧</sup> એ સિદ્ધ કરે છે કે એનું પ્રણયન દાર્શનિક ક્રાન્તિના કાળમાં થયું છે કારણ કે આગમોમાં આ પ્રકારની સંક્ષિપ્ત પરિભાષાઓ ઉપલબ્ધ થતી નથી પણ મોટે ભાગે તેમાં વિવરણાત્મક અર્થ જ મળે છે.

૭ 'ઉત્તરાધ્યયન'નો પ્રાય: બહુવચનાત્મક પ્રયોગ મળે છે તેથી જાણી શકાય કે તેની રચના એક વ્યક્તિ દ્વારા થઈ નથી પણ તે અનેક અધ્યયનોનું સંકલન છે<sup>ર</sup>.

આ બધાં તથ્યોને આધારે કહી શકાય કે વર્તમાન 'ઉત્તરાધ્યયન' કોઈ એક સમયની કે કોઈ એક વ્યક્તિની રચના નથી પણ એક સંકલન ગ્રંથ છે અને તેની રચના કોઈ નિશ્વિત કાળમાં થઈ નથી પણ જદા જદા સમયે થઈ છે. તેમાં જોવા મળતાં પરિવર્તન અને સંશોધન વગેરે મહાવીર નિર્વાણના સમયથી માંડી ત્રીજી વલ્લભી-વાચનાના સમય (મહાવીર-નિર્વાણથી લગભગ હજાર વર્ષ-ઈ. પૂ. પાંચમી શતાબ્દીથી ઈ. સ. પાંચમી સદી) સુધીમાં અથવા તેથી પણ કેટલાક

१ गुणाणमासवो दव्वं एग दव्वस्सिया गुणा । लक्खणं पज्जवाणं तु उभओ अस्सिया भवे ॥

3. ℃. €.

તથા જુઓ પ્રકરણ-૧ ધર્માદિ દ્રવ્યોની પરિભાષા

२ एतेसि चेव छत्तीसाए उत्तरज्झयणाणं समुदय-समितिसमागमेणं उत्तरज्झयणभावसु-तक्खंधेति लब्भइ ताणि पुण छत्तीसं उत्तरज्झयणाणि इमेहि नामेहि अणुगंतव्वाणि । उ. चुर्णि ५५५ ८

તથા જુઓ : પૃ. ૧૨, પાદટિપ ૧, પૃ. ૩૧, પાદટિપ ૧, પૃ. ૩૬, પાદટિપ १, नंधीसूत्र ४३. उ. बृहद्वत्ति, पत्र ५. समवा. सभवाय ३६.

સમય પછીનાં પ્રતીત થાય છે. કારણ કે તૃતીય વાચના વખતે લિપિબદ્ધ કરવામાં આવેલ 'સમવાયાંગ-સૂત્ર'માં 'ઉત્તરાધ્યયન'ના જે ૩૬ અધ્યયનોનાં નામોનો ઉલ્લેખ મળે છે તેની સાથે વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ 'ઉત્તરાધ્યયન'નાં નામોમાં જરા તફાવત જોવા મળે છે. આ તફાવત જો કે નગણ્ય છે છતાં, તેનાથી પરિવર્તન અને સંશોધનનો સ્પષ્ટ ખ્યાલ મળે છે.

નિર્યુક્તિકાર (છક્રી શતાબ્દી) પ્રકૃત ગ્રંથને અનેક કર્તાની રચના તરીકે સ્વીકારે છે છતાં 'ઉત્તરાધ્યયન'ની અંતિમ ગાથાના વ્યાખ્યાનમાં તેને ભગવાન મહાવીરના પરિનિર્વાણ સમયનો ઉપદેશ માને છે. વાસ્તવમાં, નિર્યુક્તિકારનું ઉપર જણાવેલ કથન પ્રકૃત પદ્યની વ્યાખ્યા માત્ર છે. સંભવ છે, કે આ પદ્ય 'ઉત્તરાધ્યયન'ના મહત્ત્વને પ્રગટ કરવા માટે પાછળથી જોડી દેવામાં આવ્યું હોય અને નિર્યુક્તિકારે પૂર્વ-પરંપરાનો નિર્વાહ કર્યો હોય. ૩૬માં અધ્યયનની અંત ભાગની કેટલીક ગાથાઓ તપાસતાં; તથા ૧૮માં અધ્યયનની ૨૪મી ગાથા સાથે ૩૬મા અધ્યયનની અંતિમ ગાથાને સરખાવતાં ઉપર જણાવેલ કથનની પુષ્ટિ થાય છે '. બૃહદ્ વૃત્તિકાર શાંત્યાચાર્ય પણ 'ઉત્તરાધ્યયન'ને ભગવાન મહાવીરના પરિનિર્વાણના સમયનો અંતિમ ઉપદેશ ગણવા પૂર્ણત: તૈયાર નથી. માટે એમણે 'પરિનિર્વાણના સમયનો અર્થ 'સ્વસ્થ થયેલ' એવો કર્યો છે '.

इह पाउकरे बुद्धे नायए परिणिव्वुए ।
 विज्जाचरणसंपन्ने सच्चे सच्चपरक्कमे ॥

-3. १८. २४.

આ ઉદાહરણને પૃ. ૧૨ પા. ટિ. ૧ સાથે મેળવી જુઓ.

अथवा पाउकरे, ति प्रादुरकार्षित् प्रकाशितवान्, शेषं पूर्ववत् नवरं परिनिर्वृत :
 क्रोधादिदहनोपश्चमत : समन्तात् स्वस्थीभृत: ।

-उ. बृहद्गृत्ति, पत्र ७१२

इत्येवं रूपं 'पाउकरे' ति प्रादुकार्षीत प्रकटितवान्... परिनिर्वृत : कषायानल विध्यापनात् समन्तात् शीतीभृत: ।

—उ. बृहद्गृत्ति, **५**२ ४४४

નિર્યુક્તિકારે ગ્રંથની પ્રશંસામાં 'ઉત્તરાધ્યયન'ને 'જિન પ્રણીત' કહેલ છે<sup>1</sup>. તેનું તાત્પર્ય શબ્દત: જિન પ્રાણીતતા સાથે નથી પણ અર્થત: જિન પ્રાણીતતા સાથે છે. અર્થની દૃષ્ટિએ બધા માન્ય ગ્રંથો જિનપ્રણીત જ છે અન્યથા તેમાં પ્રામાણ્યનો અભાવ થાય. 'ઉત્તરાધ્યયન' અંગબાહ્ય ગ્રંથ હોવાથી પણ સ્પષ્ટ થાય છે કે તેની રચના ન તો ભગવાન મહાવીરે કરી છે કે ન તો એમના મુખ્ય શિષ્યોએ; પણ ઉત્તરવર્તી શ્રુતજ્ઞોએ તેની રચના કરી છે. આથી બૃહદૃત્તિકાર 'જિન' શબ્દનો અર્થ 'શ્રુતિજિન' કે 'શ્રુતકેવલી' એવો કરે છે<sup>ર</sup>.

આ વિવેચનથી એટલું તો સ્પષ્ટ થાય છે કે 'ઉત્તરાધ્યયન' શબ્દત: ભગવાન મહાવીર દ્વારા પ્રણીત નથી. આ ઉપરાંત, તેનું પ્રારંભિક રૂપ 'દશવૈકાલિક'ની રચના (વી. નિ. ૧લી શતાબ્દી, ઈ. પૂ. ૪૫૨-૪૨૯) પહેલાં નિર્ધારિત થઈ ગયેલું હતું કારણ કે 'દશવૈકાલિક'ની રચના થઈ ગયા બાદ, 'ઉત્તરાધ્યયન'ની અધ્યયન પરંપરાનો ક્રમ બીજો કે ત્રીજો થઈ ગયો હતો<sup>3</sup>. ચૂર્ણિના એક વૈકલ્પિક ઉદ્ધરણના આધારે, 'ઉત્તરાધ્યયન'નું છક્ષું અધ્યયન ભગવાન પાર્શ દ્વારા કથિત છે<sup>8</sup>. એવું આચાર્ય તુલસીનું કથન યોગ્ય લાગતું નથી.

जे किर भवसिद्धीया पिरत्तसंसारिया य जे भव्वा ।
 ते किर पढंति एए छत्तीसं उत्तरज्झाए ॥
 तम्हा जिणपण्णते अणंतगम-पज्जवेहि संजुत्ते ।
 अज्झाए जहजोगं गुरुप्पसाया अहिज्जिज्जा ॥

-3. ने. वृ. पृष्ठ **3**८१

२ तस्माज्जिनै : श्रुतजिनादिभि : प्ररूपिता: ।

—उ. बृहद्वृत्ति पत्र ७१३

- ૩ જુઓ પૃ. ૧૪, પા. ટિ. ૧.
- ४ केचिदन्यथा पठन्ति— एवं से उदाहु अरहा पासे पुरिसादाणीए भगवंते वेसालीए बुद्धे परिणुव्वुडे ॥

ઉ. ચૂર્ણિ પૃષ્ઠ ૧૫૭

તથા જુઓ द. उ. ભૂમિકા પૃ. ૨૪-૨૯

આ રીતે જોતાં, 'ઉત્તરાધ્યયન'ની રચનાનો આદિકાળ વી.નિ.ની પ્રથમ શતાબ્દીનો પ્રારંભિક કાળ નિશ્વિત થાય છે. 'ઉત્તરાધ્યયન'માં દેવર્ધિંગણાની વાચના સમયે (વી.ની. ૯૮૦-૯૯૩) તથા તેના પછી કેટલાક સમય બાદના ગાળામાં પરિવર્તન ઉપલબ્ધ થવાથી તેનું અંતિમ રૂપ વી.ની. ૧૦૦૦ વર્ષ પછીના સમયમાં અસ્તિત્વમાં આવ્યું લાગે છે. તેના સંવાદ, કથા અને ઉપદેશપ્રધાન અધ્યયનોનું પ્રણયન સૈદ્ધાન્તિક અધ્યયનો કરતાં પ્રાચીન પ્રતીત થાય છે<sup>4</sup>.

આ બધી બાબતો પર વિચાર કરતાં આપશે એવા નિષ્કર્ષ ઉપર પહોંચીએ છીએ કે ઉપલબ્ધ 'ઉત્તરાધ્યયન'માં ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણથી માંડી લગભગ હજાર વર્ષ સુધીની વિચારધારા મોજૂદ છે. માટે 'ઉત્તરાધ્યયન' કોઈ એક વ્યક્તિની કોઈ એક કાળવિશેષની રચના નથી પણ વિભિન્ન સમયે સંકલિત કરવામાં આવેલ એક સંકલન ગ્રંથ છે. શાર્પેન્ટિયર, વિન્ટરનિટ્ઝ વગેરે બધા વિદ્વાનો પ્રાય: આ મત સાથે સહમત છે<sup>ર</sup>.

# ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર : આ નામ શા માટે ?

'ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર'માં ત્રણ શબ્દો છે : ઉત્તર+અધ્યયન+સૂત્ર 'ઉત્તર' શબ્દના ત્રણ અર્થ સંભવે છે<sup>૩</sup> : ૧ પ્રધાન, ૨ જવાબ અને ૩ પછીથી થયેલું. જો કે

 तथा, ऋषिभाषितान्युत्तराध्यनानि तेषु च निम-किपलादिमहर्षीणां सम्बन्धिनि प्रायो धर्माखयानकान्येव कथ्यन्त इति धर्मकथानुयोग एव तत्र व्यवस्थापितः ।

—विशेषावष्यकभाष्य (ગાથા २२८४)

મલધારી ટીકા પૃષ્ઠ ૯૩૧

- ૨ જુઓ પૃષ્ઠ ૪૪ પા. ટિ. ૧, પૃ. ૪૫ પા. ટિ. ૧.
- ૩ નિર્યુક્તિકાર પણ 'ઉત્તર' શબ્દના સંભિવત અર્થોને સૂચિત કરતાં લખે છેકે :

जहण्णं सुत्तरं खलु उक्कोसं वाअणुत्तरं होई । सेसाई उत्तराइं अणुत्तराइं च नेयाणि ॥

**—**૩. નિ. ગાથા ૨

'અધ્યયન' શબ્દનો અર્થ 'વાંચવું' એમ થાય છે પરંતુ, અહીં તે શબ્દ પરિચ્છેદ (પ્રકરણ કે અધ્યાય)ના અર્થમાં પ્રયોજાયેલ છે. નિર્યુક્તિકાર અને ચૂર્ણિકારે તેનો જરા વિશેષ અર્થ પણ આપ્યો છે<sup>૧</sup>. પરંતુ, તાત્પર્ય તો પરિચ્છેદ તરીકેનું જ છે કારણ કે ગ્રંથમાં પ્રત્યેક પરિચ્છેદ માટે 'અધ્યયન' શબ્દનો પ્રયોગ થયો છે. સૂત્ર શબ્દનો સામાન્ય અર્થ: જેમાં શબ્દ ઓછા હોય અને અર્થ વિપુલ હોય. જેમ કે : તત્ત્વાર્થસૂત્ર, પાતંજલ-યોગ-સૂત્ર, બ્રહ્મસૂત્ર વગેરે, 'ઉત્તરાધ્યયન'માં એવા પ્રકારની સૂત્રરૂપતા નથી પણ એ સામાન્ય અર્થથી વિરુદ્ધ અહીં તો શબ્દોનો વિસ્તાર જ અધિક પ્રમાણમાં છે. જો કે 'ચરણવિધિ' જેવાં કેટલાંક અધ્યયનનોમાં કેટલાંક સ્થળો એવાં છે ખરાં જ્યાં શબ્દ ઓછા અને અર્થ વધારે હોય ! મોટે ભાગે બીજે તો વિષયનો વિસ્તાર જ અધિક પ્રમણમાં છે. આત્મારામજીએ 'ઉત્તરાધ્યયન'ની ભૂમિકામાં કેટલીક નિર્યુક્તિની ગાથાઓ ઉદ્ધત કરી છે તથા સૂત્ર શબ્દની અનેક પ્રકારે વ્યુત્પત્તિ આપીને તેને 'સૂત્ર-ગ્રંથ' તરીકે સિદ્ધ કર્યો છે<sup>ર</sup> પણ સામાન્ય વ્યવહારમાં પ્રયુક્ત શબ્દનું લક્ષણ અહીં બંધબેસતું થતું નથી. તેનું પ્રાકૃત રૂપ 'સુત્ત' છે અને તે વૈદિક સૂક્તો (મંત્રો)ની જ જેમ 'ગાથા'ના અર્થનું સૂચન કરે છે. 'ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર'નો સામાન્ય અર્થ આવો છે. 'ઉત્તર' શબ્દના અર્થની બાબતમાં 'મુલસુત્ર' શબ્દની જેમ વિદ્વાનોની દૃષ્ટિએ મતભેદ છે. એનું કારણ 'ઉત્તરાધ્યયન'ની રચનાના વિષયમાં વિભિન્ન સંકેતો ગણી શકાય. તેથી અહીં 'ઉત્તર' શબ્દનો અર્થ વિચારણીય છે.

 अज्झप्पस्साणयणं कम्माणं अवचओ उविचयाणं । अणुचयओ व णगाणं तम्हा अज्झयणिमच्छंति ।। अहिगम्मंति व अत्था अणेण अहियं व णयणिमच्छंति । अहियं च साहु गच्छइ तम्हा अज्झयण मिच्छंति ।।

**-**૩. નિ ગાથા ૬-૭

તથા જુઓ - बृहद्भृत्ति પૃ. ૬-૭ चूर्णि પૃ. ૬-૭ ૨ ૩. आ. टी. ભૂમિકા પૃ. ૧૩-૨૧ નિર્યુક્તિકારે 'ઉત્તર' શબ્દનો અર્થ આમ કર્યો છે; જેનું 'આચારાંગ' વગેરે પછી અધ્યયન કરવામાં આવે તે<sup>૧</sup>. આનો અર્થ એવો થયો કે 'આચારાંગાદિ' પછી વંચાતા હોવાથી આને 'ઉત્તર' એવું નામ આપવામાં આવ્યું. ચૂર્શિકાર, બૃહદ્દ્ વૃત્તિકાર આદિ આ મતનું સમર્થન કરે છે<sup>ર</sup>.

ઉત્તર શબ્દ પૂર્વ-સાપેક્ષ હોવાથી તથા 'ઉત્તરકાંડ', 'ઉત્તરરામચરિત' વગેરેમાં પ્રયુક્ત શબ્દનો અર્થ પશ્ચાદ્ભાવી થતો હોવાથી 'ઉત્તરાધ્યયન'માં પ્રયુક્ત 'ઉત્તર' શબ્દનો અર્થ 'પશ્ચાદ્ભાવી' એમ કરવો યોગ્ય લાગે છે. તેના અધ્યયન ઉત્તરોત્તર પ્રધાન (શ્રેષ્ઠ) છે માટે આવું નામ આપવામાં આવ્યું છે એમ ઉપલબ્ધ 'ઉત્તરાધ્યયન'ના આધારે કહી શકાય તેમ નથી. એ રીતે 'જવાબ' (પૂછ્યા વગરના પ્રશ્નોના ઉત્તર) એવો અર્થ પણ ઉપલબ્ધ રચનાની દષ્ટિએ યોગ્ય લાગતો નથી. જો કે ધવલા-ટીકા આદિ દિગમ્બર-પ્રંથો તથા કલ્પ-સૂત્ર, ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરુષચરિત આદિ શ્વેતાંબર-પ્રંથોમાં ઉલ્લિખિત 'ઉત્તરાધ્યયન'ના વિષય સાથે આ અર્થ મહામહેનતે સંગત થાય છે<sup>3</sup>. પરંતુ, ઉપલબ્ધ, 'ઉત્તરાધ્યયન'ના આધારે એમ કહેવું સંભવે તેમ નથી.

ઉપર્યુક્ત વિવેચનથી 'ઉત્તર' શબ્દનો અર્થ 'પાશ્વાદ્ભાવી' જ સિદ્ધ થાય છે. અહીં એક પ્રશ્ન વળી ઉદ્દભવે છે કે 'પશ્વાદ્ભાવી' શબ્દનું શું તાત્પર્ય છે ? પછીની રચના કે પછીથી જેનું અધ્યયન કરવામાં આવે ? મારી માન્યતા પ્રમાણે ઉત્તરાધ્યયન-નિર્યુક્તિ આદિ શ્વેતામ્બર-ગ્રંથો તથા ગોમ્મટસાર-જીવકાંડ આદિ દિગમ્બર ગ્રંથોના આધારે પછીથી જેવું અધ્યયન કરવામાં આવે એવો અર્થ

कम उत्तरेण पगयं आयारस्सेव उविरमाइं तु ।
 तम्हा उ उत्तरा खुल अज्झयणा हुंति णायव्वा ॥

**<sup>–</sup>**૩. નિ ગાથા ૩.

૨ ૩ નિ. ગાથા ઉપર ચૂર્ણિ અને बृहद्वृत्ति તથા જુઓ પૃષ્ઠ ૧૪, પા. ટિ. ૧

उत्तराणि अधीयंते पठ्यंते आत्मित्रित उत्तराध्ययनम् ।

<sup>—</sup>गो. जी. जीवप्रबोधिनी संस्कृत-टीका ।

તથા જુઓ - પૃ. ૨૯, પા. ટિ. ૩, પૃ. ૩૧ પા. ટિ. ૨

ઉચિત પ્રતીત થાય છે. 'ઉત્તરાધ્યયન'માં પ્રયોજેલ 'અધ્યયન' શબ્દને લીધે પણ આ જ અર્થ યોગ્ય લાગે છે કારણ કે બીજા કોઈ આગમ ગ્રંથની સાથે અધ્યયન શબ્દનો પ્રયોગ થયો નથી.

## ભાષા-શૈલી અને મહત્ત્વ :

ભાષા-શૈલીની દૃષ્ટિએ 'ઉત્તરાધ્યયન'નું સ્થાન મહત્ત્વપૂર્ણ છે. ભાષા શાસ્ત્રીઓની દૃષ્ટિમાં 'ઉત્તરાધ્યયન'ની ભાષા અત્યંત પ્રાચીન છે. આચાર્ય તુલસીએ 'ઉત્તરાધ્યયન'ની ભાષાને મહારાષ્ટ્રીથી પ્રભાવિત એવી અર્ધમાગધી ગણી છે<sup>૧</sup>. ભાષા તથા વિષયની પ્રાચીનતાની દૃષ્ટિએ સમસ્ત 'અંગ' અને 'અંગબાહ્મ' આગમ-સાહિત્યમાં 'આચારાંગ' અને 'સૂત્રકૃતાંગ'ની ભાષા પછી ત્રીજા સ્થાને 'ઉત્તરાધ્યયન'નું નામ ગણાવવામાં આવે છે. ભાષા-શૈલીની

- ૧ द. उ. ભૂમિકા પૃ. ૪૨-૪૩ વ્યાકરણ-વિમર્શ માટે જુઓ द. उ. ભૂમિકા પૃ. ૩૭-૩૯; ૩. समी. પૃ. ૪૭૧-૧૮૮ છંદોવિમર્શ માટે જુઓ ૩. समी. પૃ. ૪૬૩-૪૭૦ છે.
- The language of this canon is a Prakrit which is known as Arsa (i.e. the language of the Rsis) or Ardha Magadhi (i. e. `half-Magadhi'). Mahavira Himself is said to have preached in this language. There is however, a difference between the language of prose and that of verses. As was the cae with the Pali verses in the Buddhist canon here too, the verses present more archai forms. The most archai language is to be found in the Ayaramga-Sutta, and next to this, in the Suyagadamga-Sutta and the Uttarijhayana. Ardha-Magadhi is quite different from Jaina Maharastri, the dialect of the non-canonical Jaina texts.

-हि. इ. लि. भाग-२ ५. ४**३०-४**३९

Four canonical texts the first three of which are not unimportant even from the literavy point of view, are described as Mula-Sutras

–એજન પૃષ્ઠ ૪૬૫-૬૬.

દષ્ટિએ આમાં સાહિત્યિક ગુણો પણ હાજર છે. તેને માત્ર નીરસ અને શુષ્ક સાહિત્ય કહી શકાય તેમ નથી. જો કે ગ્રંથમાં અનેક પુનરુક્તિઓ આવે છે અને સૈદ્ધાન્તિક અધ્યયનોમાં નીરસતા પણ છે છતાં, અન્ય આગમ-ગ્રંથોની તુલનામાં આની ભાષા-શૈલી સાહિત્યિક, સરળ, નૈસર્ગિક, ઉપદેશાત્મક, દષ્ટાંત-અલંકાર-બહુલ અને સુષાષિતાત્મક છે. જો 'ઉત્તરાધ્યયન'માંથી સૈદ્ધાન્તિક (વર્ણનાત્મક) પ્રકરણોને જુદાં કરવામાં આવે તો એ વિશુદ્ધ ધાર્મિક કાવ્ય-ગ્રંથ બની જાય એમ કહેવામાં જરાય સંદેહ નથી. ઉપદેશાત્મકતા અને પુનરુક્તિઓ હોવા છતાં તેનું સાહિત્યિક મહત્ત્વ ઓછું થતું નથી કારણ કે ઉપમા, દષ્ટાન્ત આદિ અલંકારોને કારણે આખ્યાનો અને સંવાદોના હૃદયસ્પર્શી પ્રયોગથી તેમાં પ્રભાવશાલિતા આવી ગઈ છે જેમ કે :

૧ ઉપમા અને દર્ષ્ટાંત અલંકાર<sup>૧</sup> : વિષયને સુબોધ બનાવવા માટે પ્રચલિત દષ્ટાંતોનો પ્રયોગ ખૂબ પ્રમાણમાં કરવામાં આવ્યો છે. જેમ કે રાત્રી અને દિનનું

| ૧ 'ઉત્તરાધ્યયન'માં પ્રયુક્ત ઉપમા અને દૃષ્ટાંત અલંકારોની સૂચી |                         |        |                      |  |  |
|--------------------------------------------------------------|-------------------------|--------|----------------------|--|--|
| અધ્યયન                                                       | ગાથા સંખ્યા             | અધ્યયન | ગાથા સંખ્યા          |  |  |
| સંખ્યા                                                       |                         | સંખ્યા |                      |  |  |
| ٩                                                            | ૪, ૫, ૧૨, ૩૭, ૩૯, ૪૫    | ૨      | ૩, ૧૦, ૧૭, ૨૪        |  |  |
| 3                                                            | ૫, ૧૨, ૧૪               | 8      | ૩, ૫-૬, ૮            |  |  |
| પ                                                            | ४, १०, १४-१६, २७        | 8      | ૧૬                   |  |  |
| 9                                                            | ૧-૯, ૧૧, ૧૪, ૧૫, ૨૩, ૨૪ | 2      | ૫-૭, ૯, ૧૮           |  |  |
| Ŀ                                                            | ४८, ५३, ६२              | 90     | ૧-૨, ૨૮, ૩૩          |  |  |
| 99                                                           | ૧૫-૩૧                   | ૧૨     | ૧૨, ૨૬, ૨૭           |  |  |
| ૧૩                                                           | રર, ૩ <b>૦-૩</b> ૧      | ૧૪     | ૧, ૧૮, ૨૯-૩૦,        |  |  |
|                                                              |                         |        | ३३-३ <b>६, ४१-४८</b> |  |  |
| १६                                                           | ૧૩                      | ૧૭     | <b>૨૦-૨</b> ૧        |  |  |
| 96                                                           | ૧૩, ૧૫, ૩૯, ૪૭, ૪૮, ૫૨  | ૧૯     | ૩, ૧૨, ૧૪, ૧૮-૨૪,    |  |  |
|                                                              |                         |        | ३४, ३६-४३, ४८-४૯,    |  |  |
|                                                              |                         |        | ૫૧, ૫૪, ૫૬-૫૮,       |  |  |
|                                                              |                         |        | ६४-६८, ७०, ७८-८०,    |  |  |
|                                                              |                         |        | ८७-८८, ५३, ५७.       |  |  |
| અનુસંધાન પૃષ્ઠ પછીની પાદટિપ                                  |                         |        |                      |  |  |

સમાપન થતાં, વૃક્ષનું પાંદડું જે રીતે પીળું થઈને ખરી પડે છે તેમ મનુષ્યોનું જીવન પણ (પરિવર્તનશીલ-નશ્વર) છે. માટે હે ગૌતમ! ક્ષણભર પણ પ્રમાદ ન કરીશ<sup>4</sup>. અહીં ઉપદેશ પણ છે અને સરળ દૃષ્ટાંત દ્વારા વિષયને સ્પષ્ટ પણ કરવામાં આવેલ છે. એથી પાઠકના દૃદય ઉપર અમીટ છાપ પડી જાય છે. આવા અન્ય ઉપમા અને દૃષ્ટાંત અલંકારોના પ્રયોગો પ્રકૃત ગ્રંથમાં અનેક પ્રમાણમાં થયા છે.

ર પ્રતીકાત્મક-રૂપક : ધર્મની આધ્યાત્મિક વ્યાખ્યામાં પ્રતીકાત્મક રૂપકોનો પ્રયોગ કરવામાં આવે છે. જેમ કે ઈન્દ્ર-નિમ સંવાદમાં દીક્ષા વિષયક, કેશિ-ગૌતમ સંવાદમાં ધર્મભેદવિષયક, હરિકેશીય અધ્યયનમાં યજ્ઞવિષયક વગેરે. આ રીતે મહાનિર્પ્રન્થીય અધ્યયનમાં અનાથી મુનિ અનાથ શબ્દની વ્યાખ્યામાં વક્રોક્તિનો પ્રયોગ કરે છે.

| અનુસંધ | યાન પૃ. પાછલાની પાદટિપ |    |                     |
|--------|------------------------|----|---------------------|
| ૨૦     | ૩, ૨૦-૨૧, ૪૨, ૪૪,      | ૨૧ | ૭, ૧૪, ૧૭, ૧૯,      |
|        | ४७-४८, ५०, ५८, ६०      |    | ૨૩-૨૪               |
| ૨૨     | ७, १०, ३०, ४१, ४४-४७,  | ર૩ | 9८                  |
|        | પ્૧                    |    |                     |
| રપ     | ૧૭-૧૯, ૨૧, ૨૭, ૪૨-૪૩   | ર૭ | ८, १३-१४, १६        |
| ₹.     | રર                     | રહ | ૧૫, ૫૯              |
| 30     | ૫, ૬                   | ૩૨ | ૬, ૧૦-૧૩, ૧૮, ૨૦,   |
|        |                        |    | ૨૪-૩૪, ૩૯, ૪૭, ૫૦,  |
|        |                        |    | ६०, ६३, ७३, ७६, ८६, |
|        |                        |    | ८૯, ૯૯              |
| 38     | ४-१૯                   | उ६ | ६०-६१               |
|        |                        |    |                     |

નોંધ: આમાંથી કેટલાંક દૃષ્ટાંત સામાન્ય છે અને કેટલાક પ્રકારાન્તરે પણ સામેલ કરવામાં આવ્યાં છે.

दुम पत्तए पंडुयए जहा निवडइ राइगणाण अच्चए ।
 एवं मणुयाण जीवियं समयं गोयम ! मा पमायए ।।

–૩. ૧૦. ૧.

**૩ સુભાષિત<sup>૧</sup> :** ધર્મપ્રધાન ગ્રંથ હોવાથી આમાં સ્વાભાવિક રીતે સુભાષિતોનો પ્રયોગ થયો છે. ઉપમા અને પ્રતીકાત્મક-રૂપક અલંકારોના પ્રયોગમાં સુભાષિતોની ઝલક ખૂબ સુંદર લાગે છે.

૪ પુનરુક્તિ : માણસોની પ્રવૃત્તિ વિષય-ભોગ પ્રત્યે ખૂબ જ રહેતી હોવાથી તથા ધર્મના પ્રચારનો શરૂઆતનો સમય હોવાથી પ્રતિપાદ્ય વિષયના સ્પષ્ટીકરણ માટે પુનરુક્તિનો પ્રયોગ સ્વાભાવિક છે. ક્યાંક એક ચરણ, ક્યાંક બે ચરણ, ક્યાંક ત્રણ તથા ક્યાંક-ક્યાંક સંપૂર્ણ ગાથા જેમની તેમ પુનરુક્ત થઈ છેર. શબ્દ અને અર્થની આ પુનરુક્તિ દોષજનક નથી કારણ કે વિષયના સ્પષ્ટીકરણ માટે આ પ્રકારની શૈલીનો પ્રયોગ વેદો અને બીદ્ધ ત્રિપિટક ગ્રંથોમાં પણ પુષ્કળ પ્રમાણમાં જોવા મળે છે.

**૫ કથા અને સંવાદ**: કથા વિભાગમાં ગણાવવામાં આવેલ અધ્યયનોમાં કથા અને સંવાદો દ્વારા ધાર્મિક અને દાર્શનિક વિષયો સમજાવવામાં આવ્યા છે.

<sup>9 (3. (4) 2-4, 9, 22, 26, 39-36, 88, 84, (2) 95, 99, (3)
9, 4, 9-92; (8) 3-5, 6-93, (4) 4, 6-90, 98-95, 29, 22, 28, (5) 3, 5-95, (9) 8, 9, 6, 99-92, (2) 2, 4-5, 6, (6) 6-90, 92-93, 94-95, 38-35, 82, 43, (90) 9-2, 22, 26, 33, (91) 98-95, (92) 25-29, (93) 22, 24, 30, 39, (98) 96, 23-28, 26, 38, 35, 89-88, (94) 94, (99)20, 29, (29) 20, (24) 89-83, (39) 33, (32) 95-99 92)2.</sup> 

र तं वयं बूम माहणं आ थरण २५, १८-२८, उ४मां तथा 'समयं गोयम मा पमायए' आ थरण १०, १-उ६मां श्रेमनुं तेम पुनरुक्त थयुं छे. 'जे भिक्खु जयई निच्चं', 'से न अच्छइ मंडलें' आ अंने थरणो उ१, ७-२०मां पुनरुक्त छे. 'एयमट्ठं निसामिता हेकारण चोइउ । तेउ निमं रायरिसिं देविन्द्रो इण महबवीं' (८, ११, १७ वगेरे) आ ઈन्द्रोक्ति अने 'एयमट्ठं निसामिता' (८, ८, १३ वगेरे) आ निमनी छिक्ति (यारेय थरण सिहत) नव नव वार पुनरुक्ति थि छे. आवां अन्य डेटलां स्थणो छे श्रेनो अहीं छल्लेभ डरवो अशस्य छे.

જેમ કે : ઈન્દ્ર-નિમ સંવાદમાં પ્રવ્રજ્યા સમયે ઉત્પન્ન થનાર અંતર્દ્વન્દ્વનું સમાધાન, હરિકેશી અને બ્રાહ્મણોના સંવાદમાં યજ્ઞની આધ્યાત્મિક વ્યાખ્યા, મૃગાપુત્ર અને તેના માતાપિતા વચ્ચે થયેલા સંવાદમાં સાધુના આચારનું પ્રતિપાદન. આવા બીજા કેટલાંય સંવાદસ્થળો છે જે ખૂબ જ સમયોચિત અને પ્રભાવોત્પાદક છે. જેમ કે : અનાથીમૃનિ અને રાજા શ્રેણિક વચ્ચે થયેલ અનાથ-વિષયક સંવાદ ભૃગુપુરોહિત અને તેના બે પુત્રો વચ્ચે થયેલા આત્માના અસ્તિત્વ-વિષયક સંવાદ ભૃગુપુરોહિત અને તેની પત્ની કમલાવતી વચ્ચે થયેલ રાજાના કર્તવ્ય વિષયક સંવાદ, કેશિ અને ગૌતમ વચ્ચે થયેલ આધ્યાત્મિક સંવાદ.

આ બધી હકીકતોને કારણે, વિન્ટરનિદ્દિઝ, કાનજીભાઈ પટેલ વગેરે ઉત્તરાધ્યયનને શ્રમણ ધાર્મિક-કાવ્ય તરીકે સ્વીકારે છે<sup>1</sup>. આ ઉપરાંત યાકોબી

Above all the first Mula-sutra the Uttarjjhayana or Uttaradhyansutra, as a religious poem is one of the most valuable portions of the canon. The work consisting of 36 sections, is a compilation of various texts, which belongs to various periods, the oldest nucleus consists of valuable poems--series of Gnomic aphorisms, parables and simles, dialogues and ballads--which belong to the ascetic poetry of ancient India and also have their parallels in Buddhist literature in part.

હિ. ઈ. લિ. પૃ. ૪૬૬

તથા જુઓ શ્રમણ -મે જૂન ૧૯૬૪, પૃ. ૪૮

શાર્પેન્ટિયર, વિન્ટરનિષ્ટઝ વગેરે પ્રસિદ્ધ વિદ્વાનોએ આની સરખામણી ધમ્મપદ, સુત્તનિપાત, જાતક, મહાભારત વગેરે પ્રસિદ્ધ જૈનેતર ગ્રંથો સાથે કરી છે<sup>૧</sup>.

| ૧ સરખાવો :    |               |              |             |                |
|---------------|---------------|--------------|-------------|----------------|
| ઉત્તરાધ્યયન   | ધમ્મપદ        | ઉત્તરાધ્યયન  |             | સુત્ત-નિપાત    |
| ૧-૧૫          | ૧૨-૪          | મહાનિર્ગ્રન  | ર્યીય       | પવ્યજ્જાસુત્ત  |
| ৫-3४          | 6-8           | ૩૦મું અધ્    | <b>ય્યન</b> | મહાવગ્ગ-૧      |
| &- <b>%</b> O | C-9           | ઉત્તરાધ્યયન  | t           | મહાભારત        |
| <b>८-</b> ४४  | ૫-૧૧          | ૧ ઈશુકારી    | .ય          | શાંતિપર્વ      |
| ૨૫-૨૭         | ર૬-૧૯         | (અ. ૧૪)      |             | (અ. ૧૭૫. ૨૭૭)  |
| ૨૫-૨૯         | ર૬-૨૫         | રં.નમિપ્રવ્ર | <b>જ્યા</b> | શાન્તિપર્વ     |
| ૨૫-૩૪         | २६-४०         | (અ. ૯)       |             | (અં. ૧૭૮, ૨૭૬) |
|               | ઉત્તરાધ્યયન   |              | જાતક        |                |
| ૧             | ચિત્તસંભૂતીય  |              | ચિત્તસંભ્   | <b>ૂ</b> ત     |
|               | (અ. ૧૩)       |              | (સં. ૪૯     | <u> </u>       |
| ે ૨           | ઈષુકારીય      |              | હાત્થિપા    | લજાતક          |
|               | (ભ્રગુપુરોહિત | અ. ૧૪)       | (સં. ૫૦     | )<br>()        |
| 3             | હરિકેશીબલ     |              | માતંગજા     | lત <b>ક</b>    |
|               | (અ. ૧૨)       |              | (સં. ૪૯     | <u>:</u> 9)    |
| 8             | નમિપ્રવ્રજ્યા |              | મહાજન       | ક જાતક         |
|               | અ. ૯          |              | સં. પ૩૯     | <u> </u>       |

We find here many sayings which excel in aptiutde of comparison of pithiness of language. as in the Sutta-Nipata and the Dhammapada, some of these series of sayings are bound together by a common refrain.

-हि. इ. लि. ५. ४९९.

The Uttaradhyayana is not the work of one single author, but is a collection of materials in age and derived from different sources. It was perhaps in its original contents more like the old Buddhist works, the Dhammapada and the Sutta-Nipata.

–उ. ज्ञा. ભૂમિકા પૃ. ૪૦ અનુસંધાન પૃ. ૪૬ની પાદટિપ 'આચારાંગ', 'સૂત્રકૃતાંગ', 'દશવૈકાલિક' આદિ જૈન આગમ-ગ્રંથો સાથે પણ તેની સરખામણી કરવામાં આવી છે<sup>૧</sup>. આમ 'ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર' માત્ર અંગબાહ્ય-ગ્રંથો કરતાં જ નહિ પણ 'સમવાયાંગ' વગેરે અંગ-ગ્રંથો કરતાં પણ પ્રાચીન અને મહત્ત્વપૂર્ણ છે એમ સિદ્ધ થાય છે. 'ઉત્તરાધ્યયન'ના ૩૬માં અધ્યયનના અંતિમ પદ્યની નિર્યુક્તિમાં આચાર્ય ભદ્રબાહુએ તેનું મહત્ત્વ સ્પષ્ટ કરતાં, તેને જિનપ્રણીત તથા અનંત ગૂઢ શબ્દાર્થયુક્ત જણાવ્યું છે<sup>ર</sup>.

નિર્યુક્તિકારના આ કથનથી 'ઉત્તરાધ્યયન'નું મહત્ત્વ તથા તેની પ્રાચીનતા-એ બંનેનો બોઘ થાય છે. દિગંબર-પરંપરામાં તેનો સવિશેષ ઉલ્લેખ થયેલો છે.

### અનુસંધાન પૃ. પાછળની પાદટિપ

तथा श्रुओ - हि. इ. लि. पृ.४६७-४७०, उ. आ. ही लूभिका पृ. २२-२५, जै. सा. वृ. इ. ભाગ २-२ पृ. १४७, १५२, १५६, १५७, १५८, १६७, १६५, १६७, उ. समी. कथानक संक्रमण, प्रत्येक बुद्ध तथा तुलनात्मक अध्ययन प्रकरण पृष्ठ २५५-३७०-४३८-४५५.

| ૧ | उत्तराध्ययन   | दशवैकालिक      | उत्तराध्ययन                          | सूत्रकृतांग |  |
|---|---------------|----------------|--------------------------------------|-------------|--|
|   | ૨૨. ૪૨-૪૬     | ર. ૭૦-૧૦       | ૩૨. ૧૮                               | ૩. ૩. ૧૬.   |  |
|   | विनय          | विनय-समाधि     | 'ઉત્તરાધ્યયન'ના ૨૫માં અધ્યય <b>ન</b> |             |  |
|   | પ્રથમ         | નવમું          | તથા 'સૂત્રકૃતાંગ'                    | પ્રથમ ભાગના |  |
|   | सभिक्षु       | सभिक्षु अध्ययन | નવમાં તથા બારમ                       | ા અધ્યયનમાં |  |
|   | પંદરમું દસમું |                | બ્રાહ્મણ અને જૈન સાધુને સરખા         |             |  |
|   | J             | Ü              | દર્શાવવામાં આવ્યા                    | છે.         |  |

ઉત્તરાધ્યયન ભગવતી ૨૯મું અધ્યયન ૧૭-૩-૬૦૦ જુઓ જેન સાહિત્ય બૃ. ઈ. ભાગ-૨ પૃષ્ઠ ૧૮૧ ૨ જુઓ : પૃષ્ઠ ૩૬ પાદટિપ ૧. તથા તેના વિપુલ ટીકા સાહિત્ય, તેના મહત્ત્વ અને પ્રાચીનતાની સાથે તેની લોકપ્રિયતાનો પણ પરિચય મળે છે. સંક્ષેપમાં કહેવું હોય તો, કહી શકાય કે 'ઉત્તરાધ્યયન' અંગબાહ્ય ગ્રંથ હોવા છતાં પણ અંગગ્રંથોથી જરાય ન્યૂન મહત્ત્વપૂર્ણ નથી.

આ સિવાય તે ઉપદેશાત્મક, ધાર્મિક તથા દાર્શનિક હોવાને કારણે પણ, તેમાં ધાર્મિક-કાવ્યના સામાન્ય ગુણનો અભાવ જોવા મળતો નથી. સાહિત્ય સમાજનું દર્પણ હોય છે તે દષ્ટિએ, 'ઉત્તરાધ્યયન'માં તત્કાલીન સમાજ અને સંસ્કૃતિ વગેરેનું પણ આલેખન સમાવિષ્ટ થયેલું છે. વિવિધ પ્રકારના સંવાદો, પ્રતીકો, ઉપમાઓ, સુભાષિતો વગેરેના પ્રયોગથી તે રોચક બન્યું છે. આ કારણે જૈન સમાજમાં 'ઉત્તરાધ્યયન'ને હિન્દુઓની 'ભગવદ્ગીતા' તથા બોદ્ધોના 'ધમ્મપદ'ની જેમ મહત્ત્વપૂર્ણ રચના માનવામાં આવે છે.

### ટીકા-સાહિત્ય:

પાલિ-ત્રિપિટક ઉપર લખાયેલી અક્રકથાની જેમ જૈન આગમ-સાહિત્ય પર પણ કાલાંતરે વિપુલ વ્યાખ્યા સાહિત્ય લખાયું હતું. 'ઉત્તરાધ્યયન'નાં મહત્ત્વ અને લોકપ્રિયતાને કારણે તેના પર અપેક્ષાકૃત વધારે પ્રમાણમાં વ્યાખ્યાત્મક સાહિત્ય લખાયેલું છે. કથાનક, સરસ સંવાદ અને સલસ રચનાશૈલીને કારણે અંગ અને અંગબાહ્ય પ્રંથોમાં તેની લોકપ્રિયતા સહુથી વધારે રહી છે. આના પરિણામે, કાલાંતરમાં ઉત્તરાધ્યયન ઉપર સહુથી વધારે ટીકા-પ્રંથો લખાયા. કેટલાક મુખ્ય ટીકા-પ્રંથો નીચે મુજબ છે:

**૧ નિર્યુ**क्ति : વ્યાખ્યાત્મક-સાહિત્યમાં નિર્યુક્તિનું સ્થાન સર્વોપરિ છે. નિર્યુક્તિનો અર્થ છે : સૂત્રમાં નિબદ્ધ અર્થનું સયુક્તિક પ્રતિપાદન<sup>૧</sup>. 'ઉત્તરાધ્યયન' ઉપર

१ निर्युक्तानामेव सूत्रार्थानां युक्ति : ? —परिपाट्या योजनं ।
 —दश्वैकालिकवृत्ति पृष्ठ ४. (ઉद्धृत : प्रा. सा. ध.)
 पृष्ठ १८४नी पादृदिप

સહુથી પ્રાચીન ટીકા ભદ્રબાહુ દ્વિતીય (વિ.ની ૬ક્રી સદી) દ્વારા રચવામાં આવેલ નિર્યુક્તિ છે, તેમાં પ્રાકૃત ભાષામાં નિબદ્ધ ૫૫૯ ગાથાઓ છે. એ મૂળ 'ઉત્તરાધ્યયન'ની ગાથાઓ (લગભગ ૧૭૪૬ ગાથાઓ તથા ૮૭ ગદ્યાંશ) કરતાં ઘણી ઓછી છે. તે બહુ જ સંક્ષિપ્ત અને સાંકેતિક હોવાથી સમય જતાં 'ઉત્તરાધ્યયન'ની સાથે નિર્યુક્તિ ઉપર પણ ટીકાઓ લખાઈ. 'ઉત્તરાધ્યયન'ના ગુરુ-પરંપરાગત અર્થને સમજવા માટે ભદ્રબાહુની નિર્યુક્તિ ખૂબ જ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. તેથી એ નિર્યુક્તિ, ઉત્તરવર્તી બધા ટીકા-ગ્રંથો માટે આધારભીતની ગરજ સારે છે. તેમાં વિષયને સ્પષ્ટ કરવા માટે ક્યાંક ક્યાંક દષ્ટાંતો અને કથાનકોનો પણ પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે.

ર ચૂર્ષિ: 'ઉત્તરાધ્યયન' અને તેના પરની નિર્યુક્તિ ઉપર જિનદાસ મહત્તર (ઈ. સ. ૬કી શતાબ્દી) દ્વારા સર્વપ્રથમ ચૂર્ણિની રચના થઈ. તેમાં મૂળગ્રંથની સાથે નિર્યુક્તિના અર્થને સ્પષ્ટ કરવામાં આવેલ છે. આ રચના પ્રાકૃત-સંસ્કૃત ભાષા સાથે મિશ્રિત ગદ્યમાં છે. તેમાં કેટલાક શબ્દોની વિચિત્ર વ્યુત્પતિઓ પણ આપવામાં આવી છે. ભાષાશાસ્ત્રીની દૃષ્ટિએ તેનું ઘણું મહત્ત્વ છે. તતકાલીન સમાજ અને સંસ્કૃતિનું ચિત્રણ પણ આમાં મળે છે. તેમાં અંતિમ અઢાર અધ્યયનોની વ્યાખ્યા ખૂબ સંક્ષેપમાં કરવામાં આવી છે.

3 શિષ્ય: હિતા ટીકા અથવા બૃહદ્વૃત્તિ: (પાઈય-ટીકા) આના રચનાકાર વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિ (મૃત્યુ સન્ ૧૦૪૦) છે. આ, 'ઉત્તરાધ્યયન' અને તેની નિર્યુક્તિ ઉપર સંસ્કૃત-ગદ્યમાં લખાયેલી ટીકા છે. આ પણ અનેક દષ્ટિએ

९ कडए ते कुंडले य ते अंजियिक्ख । तियलते य ते । प्रवणस्य उड्डाहकारिए । दुट्ठा सेहि । कतो सि आगया ।। राईसिरसिमत्ताणि परिछद्दाणि पासिस अप्पणो बिल्लिमित्ताणि पासंतोऽपि न पासिस ।।

<del>\_</del>3. १३८-१४०.

धूर्णत इति घोरा, परतः क्रामतीति पराक्रमः परः
 वा क्रामति...दस्यते एभिरिति दन्ताः ।

—उ. चूर्णि पृ. २०८.

મહત્ત્વપૂર્શ છે<sup>૧</sup>. સંસ્કૃત-ટીકાઓમાં આ સહુથી વધુ મહત્ત્વપૂર્શ છે. વચ્ચે વચ્ચે પ્રાકૃત કથાઓ પણ ઉદ્દ્**ધૃત કરવામાં આવી** છે.

૪ સુખબોધા - ટીકા અથવા વૃત્તિ-શાંતિસૂરિની શિષ્ય-હિતા ટીકાના આધારે બૃહદ્ ગચ્છીય શ્રી નેમિચન્દ્રાચાર્યે (વિ.સં. ૧૧૨૯) મૂળ-પ્રંથ ઉપર સંસ્કૃત-ગદ્યમાં સુખબોઘા-ટીકાની રચના કરી છે. તેમાં નિર્યુક્તિની ગાથાઓને પણ તે તે સ્થળે ઉદ્ધૃત કરવામાં આવી છે. દીક્ષા પ્રાપ્ત કર્યા પહેલાં તેઓનું નામ દેવેન્દ્રગણિ હતું. સંસ્કૃતમાં મૂળ સૂત્રપ્રંથનું અધ્યયન કરનાર માટે આ ખૂબ જ ઉપયોગી ટીકા છે<sup>ર</sup>.

આ ઉપરાંત, સમય જતાં, અન્ય અનેક વિદ્વાનોએ 'ઉત્તરાધ્યયન' ઉપર અનેક વ્યાખ્યાત્મક ટીકાઓ લખી છે. જેમકે-તપાગચ્છાચાર્ય દેવસુન્દરસૂરિના શિષ્ય જ્ઞાનસાગરસૂરિ (વિ.સં. ૧૪૪૧)ની 'અવચૂરિ', મહિમરત્નના શિષ્ય વિનયહંસ (વિ.સં. ૧૫૬૭-૮૧)ની 'વૃત્તિ' સિદ્ધાન્તસૂરિના શિષ્ય કિર્તીવલ્લભગણિ (વિ.સં. ૧૫૫૨)ની 'ટીકા' ખરતરગચ્છીય જિનભદ્રસુરિના શિષ્ય કમલસંયમ ઉપાધ્યાય (વિ.સં. ૧૫૫૪)ની 'વૃત્તિ', તપોરત્નવાચક (વિ.સં. ૧૫૫૦)ની 'લઘુવૃત્તિ', મેરુતુંગસૂરિના શિષ્ય માણિક્યશેખરસૂરિની 'દીપિકા ટિકા', મહેશ્વરસૂરિના શિષ્ય અજિતદેવસૂરિ (વિ. સં. ૧૬૨૯)ની 'ટીકા', ગુણશેખરની 'ચૂર્ણિ', લક્ષ્મીવલ્લભ (વિ.સં. ૧૮મી સદી)ની 'દીપિકા', ભાવવિજયગણિ (વિ.સન. ૧૬૮૯)ની 'વૃત્તિ', હર્ષદનન્દનગણિ (વિ.સં. ૧૭૧૧)ની 'ટીકા', ધર્મમંદિર ઉપાધ્યાય (વિ .સં. ૧૭૫૦)ની 'મકરન્દટીકા', ઉદયસાગર (વિ.સં. ૧૫૪૬)ની 'દીપિકા-ટીકા', હર્ષકુલ (વિ. સં. ૧૬૦૦)ની 'દીપિકા', અમરદેવસૂરિની 'ટીકા', શાન્તિભદ્રાચાર્યની 'વૃત્તિ', મુનિચન્દ્રસૂરિની ટીકા,

૧ ઉ. શા. ભૂમિકા પૃ. પર-પ૩

ર શાર્પેન્ટિયરે પણ આ ટીકાને 'શિષ્ય-હિતા' ટીકા કરતાં વધારે ઉપયોગી ગણેલ છે અને તેનો ઉપોગ તેમણે કર્યો છે.

<sup>–</sup>જુઓ - ઉ. શા. પ્રાક્કથન ૫. ૬ તથા ભૂમિકા પૃ. ૫૮

જ્ઞાન શીલગણિની 'અવયૂરિ' વગેરે આ ટીકાઓમાંની મોટા ભાગની અપ્રકાશિત છે. વર્તમાન સમયમાં, અંગ્રેજી, હિન્દી અને ગુજરાતી અનુવાદ વગેરેની સાથે કેટલીક ટીકાઓ પ્રકાશિત થઈ છે. ગ્રંથની લોકપ્રિયતા અને મહત્ત્વના કારણે વર્તમાનમાં તેનાં વિવિધ સંસ્કરણો પ્રકાશિત થઈ ચૂક્યાં છે . અને ભવિષ્યમાં પણ પ્રકાશિત થતાં રહેશે. જાર્લ શાર્પેન્ટિયરની અંગ્રેજી પ્રસ્તાવના અને ટિપ્પણી

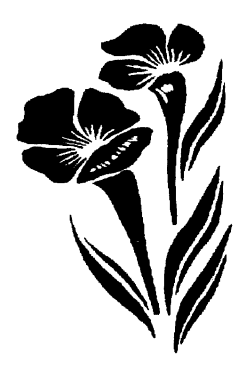
૧ જિનરત્નકોશ-ગ્રંથવિભાગ પૃ. ૪૨-૪૬માં વિસ્તૃત સૂચી છે. તથા જુઓ -જેન ભારતી વર્ષ ૭ અંક ૩૩ પૃ. ૫૬૫-૫૬૮.

२ (क) અંગ્રેજી પ્રસ્તાવના અને ટિપ્પણ સાથે જાર્લ શાર્પેન્ટિયરનું સંશોધિત મૂળ સંસ્કરણ સન્ ૧૯૨૨ (ख) યાકોબીનો અંગ્રેજી અનુવાદ સે. બુ. ઈ. ભાગ-૪૫ ઓક્સફર્ડ ૧૮૯૫ (૫) લક્ષ્મીવલ્લભની અર્થદીપિકા-ટીકાની સાથે ગુજરાતી ભાષાનુવાદ. આગમ સંગ્રહ, કલકત્તા સન્ ૧૯૩૪-૩૭ (ઘ) જયકીર્તિ-ટીકાની સાથે હિરાલાલ હંસરાજ, જામનગર સન ૧૯૦૯ (ઽ) ભ્રદ્રબાહુની નિર્યુક્તિ અને શાંતિસૂરિની શિષ્ય-હિતા ટીકાની સાથે દેવચન્દ્રલાલભાઈ જેન પુસ્તકોદ્વાર, મુંબઈ-સન ૧૯૧૬-૧૭ (च) ભાવવિજય ગણિની સૂત્રવૃત્તિ (વિવૃત્તિ) સહિત, વિનયભક્તિ સુંદરચરણ ગ્રંથમાળા વેશાપ વિ. સં. ૧૯૯૭ (છ) કમલસંયમની ટીકાની સાથે યશોવિજયજી જેન ત્રાંથમાળા ભાવનગર સન્ ૧૯૨૭ (ज) નેમિચંદ્રની સુખબોધા વૃત્તિ સહિત આત્મવલ્લભગ્રંથાવલી, બલાદ, અમદાવાદ સન્ ૧૯૩૭ (झ) જિનદાસગણિ મહત્તરની ચૂર્શિ માત્ર, શ્વેતાંબર સંસ્થા ઈન્દોર પ્રકાશન સન ૧૯૩૩, (झ) ઘાસીલાલ કૃત પ્રિયદર્શીની સંસ્કૃત ટીકા અને હિન્દી ગુજરાતી અનુવાદ સાથે. જેન શાસ્ત્રો દ્વાર સમિતિ રાજકોટ સન્ ૧૯૫૯-૬૧ (ટ) લક્ષ્મીવલ્લભ ટીકા અને ગુજરાતી અનુવાદ સાથે મુદ્રક શ્રીશચન્દ્ર ભટ્ટાચાર્ય કલકત્તા-૭૧. (૩) ભોગીલાલ સાંડેસરા (ઉં. ૧-૧૮)ના ગુજરાતી અનુવાદ સાથે, ગુજરાત વિદ્યાસભા, અમદાવાદ, ૧૯૫૨ (૩) રતનલાલ દોશીના હિન્દી અનુવાદ સાથે શ્રી અ. ભા. સાધુમાર્ગી જેન સંસ્કૃતિ રક્ષક સંઘ, સેલાના (મે. પ્ર.) વી. સં. ૨૪૮૯ (ઢ) આત્મારામના હિન્દી અનુવાદ વિ. ની સાથે જૈન શાસ્ત્રમાળા કાર્યલય લાહોર સન્ ૧૯૩૬-૪૨ (ण) ઘેવરચંદ્ર બાંઠિયાના

સાથે સંશોધિત મૂલપાઠ, સેક્રેડ બુક્સ ઑફ ધ ઈસ્ટ ભાગ-૪૫માં યાકોબીએ આપેલ અંગ્રેજી અનુવાદ આર. ડી. વાડેકર તથા એન. વ્હી. વૈદ્યનો સંશોધિત મૂળપાઠ, ભોગીલાલ સાંડેસરાનો મૂળ સાથેનો ગુજરાતી અનુવાદ, આત્મારામજીનો મૂળ સાથેનો હિન્દી અનુવાદ, આચાર્ય તુલસીનો મૂળ સાથેનો હિન્દી અનુવાદ વગેરે 'ઉત્તરાધ્યયન'ના મહત્ત્વપૂર્ણ સંસ્કરણો છે.

આ રીતે, 'ઉત્તરાધ્યયન'ના આ વિપુલ વ્યાખ્યાત્મક ટીકા સાહિત્ય ઉપરથી તેનાં મહત્ત્વ અને લોકપ્રિયતાનો ખ્યાલ આવે છે.

અનવાદ સાથે. સેઠિયા જેન ગ્રંથમાળા, બીકાનેર સન ૧૯૫૩ (ત) મુનિ અમોલકના હિન્દી અનુવાદ સાથે (હૈદરાબાદ જૈન શાસ્ત્રો દ્વાર મુદ્રણાલય વી. સં. ૨૪૪૬) (થ) મૃનિ ત્રિલોક, આત્મારામ શોધ સંસ્થાન, હોંશિયારપુર, પંજાબ, (પૃથક્ અધ્યયનના રૂપે પ્રકાશિત થઈ રહેલ છે) (દ) મહાવીર સ્વામીનો અંતિમ ઉપદેશ-એ નામે ગુજરાતી છાયાનુવાદ, ગોપાલદાસ જીવાભાઈ પટેલ, જેન સાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ, અમદાવાદ સન્ ૧૯૩૮ (ઘ) ગુજરાતી અર્થ અને કથાઓ વગેરે સાથે (૧૦૧૫), જૈન પ્રાચ્ય વિદ્યા-ભવન, અમદાવાદ સન ૧૯૫૪ (ન) મુલસત્તાણિ, સંપાદક શ્રી કન્હેયાલાલ 'કમલ' ગુરૂકુળ પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ વ્યાવર વિ. સં. ૨૦૧૦ (૫) મુનિ સૌભાગ્યર્ચેદ્ર સંતબાલ (હિન્દી માત્ર) શ્વે. સ્થા. જૈન કોન્ફરન્સ મુંબઈ વિ. સં. ૧૯૯૨ (फ) આર. ડી. વાડેકર તથા એન. વ્હી. વૈદ્ય (મુલમાત્ર) અમદાવાદ પુના-૧૯૫૪ (ન) જીવરાજ ઘેલાભાઈ દોશી (મૂલમાત્ર) અમદાવાદ સન્ ૧૯૧૧ (भ) ગુજરાતી અનુવાદ સંતલાલ, અમદાવાદ (म) આચાર્ય તુલસી, હિન્દી અનુવાદ વગેરે સાથે આગમ અનુસંધાન પ્રંથમાળા સન્ ૧૯૬૭ વગેરે. આ વિવિધ સંસ્કરણો સિવાય બીજાં પણ સંસ્કરણો, લેખો વગેરે 'ઉત્તરાધ્યયન'ના વિવિધ અંશો પર સમયે સમયે પ્રકાશિત થયા છે.



# <sub>प्रकरण १</sub> द्रव्थ-विचार

આ દષ્ટિગોચર થતું વિશ્વ, આપણને જેવડું દેખાય છે એવડું જ છે કે તેનાથી પણ પર કંઈક છે! તેનો પ્રારંભ ક્યારથી થયો ? તેનો ક્યારેય અંત આવશે કે નહીં ? તેના મૂળમાં એવું શું છે કે જેથી તેનો આટલો વિકાસ થયો ? તેના મૂળમાં કંઈ છે કે નહીં ? અથવા આ માત્ર ભ્રમ છે ? તેનો કોઈ વ્યવસ્થાપક છે કે નહીં ? જેવા અનેક પ્રશ્નો આજે પણ માનવના હ્રદયમાં જિજ્ઞાસા જગાડે છે. આ જિજ્ઞાસાપૂર્ણ પ્રશ્નોનું સમાધાન વિભિન્ન તત્ત્વવેત્તાઓએ વિભિન્ન પ્રકારે કર્યું છે. આજનું વિજ્ઞાન પણ આ સત્યની શોધ કાજે સતત પ્રયત્નશીલ છે. જેન તત્ત્વજ્ઞાન પર આધારિત 'ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર' દ્વારા આ બાબતમાં જે જાણકારી પ્રાપ્ત થાય છે તેને નીચે પ્રમાણે અભિવ્યક્ત કરી શકાય.

૧. પ્રત્યક્ષ દષ્ટિ-ગોચર થતા આ સંસારથી પર ગણાય એવું ઘણું છે. આપણને જે દેખાય છે તે તો સમુદ્રના એક બિન્દ્દુ બરાબર પણ નથી. આજનું વિજ્ઞાન જે શોધ કરી શક્યું છે તે પણ ઘણી જ અલ્પ છે. આ પ્રત્યક્ષ-દૃશ્યમાન સંસાર અને તેનાથી પર અનંત-ભાગને આપણે 'વિશ્વ' કહીએ છીએ. તેથી આ વિશ્વના વિસ્તારનું માત્ર અનુમાન કરી શકાય છે. મુખ્યત: આ વિશ્વના બે ભાગ છે: ૧. જ્યાં સૃષ્ટિ-તત્ત્વોની હાજરી છે (તે લોક) અને ૨. જ્યાં શુદ્ધ આકાશ સિવાય અન્ય બધી સૃષ્ટિ-તત્ત્વોનો પૂર્ણ અભાવ છે (તે અલોક) આમાંથી જેટલાં ભાગમાં સૃષ્ટિતત્ત્વોથી શૂન્ય શુદ્ધ આકાશનો પ્રદેશ છે તેની તો

કોઈ સીમા નથી.

- ર. આ વિશ્વનો પ્રારંભ ક્યારથી થયો અને એ ક્યાં સુધી ચાલ્યા કરશે? આ બાબત કોઈ સીમા નિર્ધારિત થઈ નથી. ઘણું કરીને બધાં ભારતીય દર્શન આ બાબતમાં એકમત છે કે આ સૃષ્ટિનો પ્રારંભ કાળ તથા તેનો અંતકાળ છે જ નહીં. તેથી તેને અનાદિ અને અનંત કહેવામાં આવે છે. કોઈ વસ્તુના વર્તમાન અવસ્થા-વિશેષને દષ્ટિમાં રાખતાં, પ્રારંભ અને અંત બંને સંભવે છે.
- 3. આ વિશ્વ શૂન્યવાદી બોન્દોની માન્યતા પ્રમાણે 'અભાવ રૂપ' (શૂન્ય રૂપ), તથા વેદાંતીઓની માન્યતા મુજબ કલ્પના પ્રસૂત (માયારૂપ) નથી. પરંતુ તે એટલું સત્ય અને નક્કર છે જેટલું તે પ્રતીત થાય છે. એ હકીકત ખરી જ કે તેમાં પ્રત્યેક ક્ષણે પરિવર્તન થઈ રહ્યું છે પણ પરિવર્તન થયા કરતું હોવા છતાં તેનો સર્વથા વિનાશ થવાનો નથી. કારણ કે એ સર્વમાન્ય સિદ્ધાંત છે કે વિદ્યમાન (सत्)નો ક્યારેય વિનાશ થતો નથી અને અવિદ્યમાન (असत्)નો ક્યારેય આવિર્ભાવ થતો નથી

સંસારની અસારતા, નશ્વરતા, ભ્રમરૂપતા વગેરેનું જે વર્ણન ગ્રંથમાં કરવામાં આવેલું છે તે આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ થયું છે.

૪. આ વિશ્વનો વ્યવસ્થાપક અથવા રચયિતા કોઈ ઈશ્વર વગેરે નથી. આ, સ્વચારિત યંત્રની જેમ સતત અને અબાધ રૂપે ચાલી રહેલ છે.

આ ઉપર્યુક્ત તથ્યોનું વિશ્લેષણ આવશ્યક હોવાથી સર્વપ્રથમ લોક-રચનાનું નિરૂપણ કરવામાં આવશે.

#### લોકરચના

પહેલાં જણાવવામાં આવ્યું કે આ વિશ્વ બે ભાગોમાં વિભક્ત થયેલું છે: પુરૂષ, સ્ત્રી, ગાય, બળદ, કીડા, પથ્થર, જલાશય વગેરેની જ્યાં સ્થિતિ છે તે એક ભાગ તેને 'લોક' અથવા 'લોકાકાશ' કહેવામાં આવે છે અને જ્યાં સ્ત્રી, પુરુષ, ગાય, જલાશય વગેરે કોઈનું અસ્તિત્વ ત્રિકાળમાં પણ સંભવે નહીં તે

-गीता २. १६.

९ नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः ।

બીજો ભાગ-તે માત્ર આકાશ પ્રદેશ છે અને તેને 'અલોક' અથવા 'અલોકાકાશ' કહેવામાં આવે છે <sup>૧</sup>. આ પ્રકારના વિભાજનનો આધાર છે સૃષ્ટિ તત્ત્વોની હાજરી અને ગેરહાજરી. જો આવું વિભાજન ન કરવામાં આવ્યું હોત તો આ વિશ્વને અસીમ માનવું પડત. આકાશ-પ્રદેશની કોઈ સીમા ન હોવાથી તેની લોકબહાર (અલોકમાં) પણ સત્તા માનવામાં આવી છે. અલોકની કોઈ સીમા ન હોવાથી તથા ત્યાં કોઈ પણ જીવની ગતિ સંભવતી ન હોવાથી, વિવેચનીય વિષય 'લોક' જ છે.

ક્ષેત્રીની દષ્ટિએ લોકને ત્રણ ભાગોમાં વિભાજિત કરવામાં આવે છે<sup>ર</sup>. ૧ ઉપરનો ભાગ (ઊર્ધ્વલોક) ૨. વચ્ચેનો ભાગ (તિર્ધક્ અથવા મધ્યલોક) અને ૩ નીચેનો ભાગ (અધોલોક). લોકના જે આ ત્રણ ભાગ પાડવામાં આવ્યા તેનું જો કે પ્રન્થમાં વિસ્તૃત વર્ણન નથી છતાં પણ તે સમજ્યા વગર આગળનું વિવેચન સમજવું સરળ ન હોવાથી ગ્રંથમાં મળતા સંકેતોને આધારે ત્રણે લોકનું વર્ણન કરવું જરૂરી છે<sup>3</sup>.

#### ઊર્ધ્વલોક :

જ્યાં આપણો નિવાસ છે તેનાથી ઉપરના ભાગને 'ઊર્ધ્વલોક' કહેવામાં આવે છે. ઊર્ધ્વલોકમાં મુખ્ય રૂપે દેવોનો નિવાસ હોવાથી તેને દેવલોક, બ્રહ્મલોક,

जीवा चेव अजीवा य एस लोए वियाहिए ।
 अजीवदेसमागासे अलोए से वियाहिए ।।

-उ. ३६. २.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૮. ૭, ૩૬. ૭.

२ अड्डं अहे य तिरियं च ।

-उ. ३६. ५०.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૬. ૫૪.

૩ વિશેષ માટે જુઓ - તત્ત્વાર્થસૂત્ર, અધ્યાય : ૩, ત્રિલોકપ્રજ્ઞપ્તિ, જીવાભિગમસૂત્ર, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, ભગવતીસૂત્ર વગેરે.

યક્ષલોક તથા સ્વર્ગલોક પણ કહેવામાં આવે છે<sup>૧</sup>. આ ઊર્ધ્વલોકમાં ઉપર-ઉપર દેવતાઓનાં અનેક વિમાનો છે. સર્વ પ્રકારની અભિલાષાઓ પૂર્ણ કરનાર 'સર્વાર્થસિદ્ધિ' નામના અંતિમ વિમાનથી ૧૨ યોજન (લગભગ ૪૮૦૦૦ કોસ ક્ષેત્ર-પ્રમાણ) ઉપર એક 'સિદ્ધ-શિલા' છે. આ સિદ્ધ-શિલા ૪૫ યોજન લાંબી અને એટલી જ પહોળી છે. તેનો પરિઘ (ઘેરાવો) આ અંતરથી ત્રણ ગણો વધારે (૧૪૨ ૩૦૨૪૯ યોજનથી જરા વધારે) છે. મધ્ય ભાગમાં તેની જાડાઈ આઠ યોજન<sup>ર</sup> છે અને તે ક્રમશ ચારે બાજુથી કુશ થતાં થતાં માખીની પાંખ કરતાં પણ વધારે પાતળી થઈ ગઈ છે. તેનો આકાર ઉઘાડેલી છત્રી સમાન છે. શંખ, અંક-રત્ન (શ્વેત કાંતિ ધરાવતું રત્ન-વિશેષ) અને કુન્દ પુષ્પ સમાન સ્વભાવે કરીને સફેદ, નિર્મળ, કલ્યાણકારિશી અને સુવર્ણમય હોવાથી તેને 'સીતા' એવં નામ આપવામાં આવ્યું છે. ઉપરના ભાગમાં અતિ હળવી હોવાથી તેનો 'ઈષત્પ્રાગભારા' તરીકે પણ ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. તેનાથી ઉપર એક યોજન-પ્રમાણ-વાળા ક્ષેત્રને 'લોકાન્તભાગ' કહેવામાં આવે છે. કારણ કે તેના પછી લોકની સીમા પૂરી થાય છે અને અલોકનો આરંભ થાય છે. આ એક યોજન-પ્રમાણ લોકાન્તભાગના ઉપર કોસના છકા ભાગમાં મુક્ત-આત્માઓનો નિવાસ માનવામાં આવ્યો છે<sup>3</sup>. ગ્રન્થમાં 'લોકાન્ત'ને જ 'લોકાગ્ર'

१ 'कम्मई दिवं' — उ. प. २२; 'देवलोगचुओ संतो' — उ. १८. ८; 'से चुए वम्भलोगाओ' — उ. १८. २८.; 'गच्छे जक्खसलोगयं' — उ. ५. २४; 'खाए सिम्द्धे सुरलोगम्मे' — उ. १४. १.

ર અવચૂરિકારે આઠ યોજન પ્રમાણમાં 'ઉત્સેવાઘાકગુલ'થી તથા 'અનુયોગદ્વાર'માં 'પ્રમાણાકગુલ'થી ક્ષેત્ર-સીમા માપવાની કલ્પના કરી છે તેથી ક્ષેત્ર-સીમામાં ઘણું અંતર પડે છે.

<sup>–</sup>ઉ. આ. ટી. પૃ. ૧૬૬૮.

उ वारसिंह जोयव्वणेहिं सवइवहुस्सुविरं भवे । ईसिपत्भारनामा उ पृढवी छत्तसंठिया ॥ पणयालसयसहस्सा जोयणांण तु आयया । तावइयं चेव चित्थिण्णा तिगुणो तस्सेव पिरिरओ ॥ अहुजोयणवाहल्ला सा मञ्झिम्म वियाहिया । परिहायन्ती चरिमन्ते मिच्छियापत्ता तणुयरो ॥

પણ કહેવામાં આવેલ છે કારણ કે આ પ્રદેશ લોકનો સર્વશ્રેષ્ઠ ભાગ હોવાથી શીર્ષ સ્થાનાપત્ર પણ છે<sup>૧</sup>.

# મધ્યલોક (તિર્યક્લોક):

ગ્રન્થમાં મધ્યલોકને 'તિર્યગ્લોક' પણ કહેવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. કારણ કે આ લોકમાં અસંખ્યાત દ્વીપ અને સમુદ્ર પરસ્પર એકબીજાને ઘેરીને તિર્યક્ રૂપે (આજુબાજુ) સ્વયંભુરમણ સમુદ્ર સુધી રહેલ છે. તથા તેનો આકાર ઊભા કરેલ મૃદંગના અર્ધભાગ જેવો છે<sup>3</sup>. આટલાદ્વિશાળ ક્ષેત્રમાં માત્ર અઢી દ્વીપોમાં જ માનવનો નિવાસ માનવામાં આવ્યો છે<sup>૪</sup>. અઢી દ્વીપને જ 'સમયક્ષેત્રિક'<sup>પ</sup> કહેવામાં

अज्जुउणसुवण्णगमई सा पुढवी निम्मला सहावेणं । उत्ताणगच्छत्तसंठिया य भणिया जिणवरेहिं ।। संखंककुंदसंकासा पंडुरा निम्मला सुहा । सीयाए जोयणे तत्तो लोयंतो उ वियाहिओ ॥ जोयणस्स उ जो तत्य कोसो उवरम्मि भवे । तस्स कोसस्स छब्भाए सिद्धणोगाहणा भवे ॥

**–**3. 3६. ५७. ६२.

તથા જુઓ - ડા. જે. પૃ. ૨૪૬ ૧ અलोए पडिडया सिद्धा लोयगो य पइट्सिया ।

-उ. ३६. ५६.

- ૨ તથા જુઓ પૃ. ૫૫. પા. ટિ. ૨.
- उ तत्त्वसमुच्चय, पृ. ६७. तथा वृत-चित्र १-२.
- ४ प्राङ् मानुषोत्तरान्मनुष्याः ।

—त. सू. उ. उप.

પ જ્યાં સમય, આવલિકા, પક્ષ, માસ, ૠતુ, અયન આદિનો કાલવિભાગ જાણી શકાય તે સમય-ક્ષેત્ર છે. તેનું બીજું નામ મનુષ્ય-ક્ષેત્ર પણ છે કારણ કે જન્મથી મનુષ્ય કેવળ સમય-ક્ષેત્ર (અઢી દ્વીપ)માં જ મળી આવે છે. સમય-ક્ષેત્રની બહાર

અનુસંધાન પૃ. ૫૮ની પા. ટિ.

આવે છે . આ અઢી દ્વીપોનાં નામ આ પ્રમાણે છે : જંબૂદીપ, ઘાતકી ખંડદીપ અને અડધો પુષ્કરદ્વીપ (પુષ્કરાર્ધ). આ અઢી દ્વીપની રચના એક સરખી છે ; તફાવત માત્ર એટલો છે કે તેમનું ક્ષેત્ર ક્રમશ: બમણું-બમણું થતું ગયું છે. પુષ્કરદ્વીપના મધ્યમાં માનુષોત્તર પર્વત આવી ગયેલ હોવાથી પુષ્કરદ્વીપને અડધો ગણવામાં આવેલ છે. તેથી તેનું ક્ષેત્ર-ફળ ઘાતકીખંડ દ્વીપના ક્ષેત્રફળ જેટલું જ છે . જંબુદ્વીપમાં સાત પ્રમુખ ક્ષેત્ર છે : ભરત, હેમવત, હરિ, વિદેહ, રમ્યક, હૈરણ્યવત અને એરાવત<sup>3</sup>. વિદેહ-ક્ષેત્રમાં બીજાં બે મુખ્ય ક્ષેત્ર છે અને તેમનાં નામો આ પ્રમાણે છે : દેવકુરુ અને ઉત્તરકુરુ. ઘાતકીખંડ અને પુષ્કરાધદ્વીપમાં આ બધાં ક્ષેત્રોની બમણી-બમણી સંખ્યા છે. આ બધાં ક્ષેત્ર કર્મભૂમિ, અકર્મભૂમિ અને અંતરદ્વીપના ભેદથી ત્રણ ભાગોમાં વિભાજિત થાય છે .

કાલ-વિભાગ નથી હોતો કારણ કે મનુષ્ય-ક્ષેત્રમાં વિદ્યવાન સૂર્ય-ચંદ્ર જ પોતાની ગતિ દ્વારા સમય, માસ વગેરેનું વિભાજન કરે છે. મનુષ્ય ક્ષેત્રની બહાર જો કે અસંખ્યાત સૂર્ય અને ચંદ્ર છે પણ તે ગતિશીલ નથી તેથી વ્યવહાર-કાળનો વિભાગ મનુષ્યક્ષેત્ર સુધી જ સિમિત હોવાથી મનુષ્યક્ષેત્રને 'સમયક્ષેત્ર' કહેવામાં આવે છે.

थुओ - उत्तरज्ज्ञमणाणि (आ. तुलसी) ભાગ-२ पृ. **૩૧**૬.

१ समए समयखेतिए।

**–**इ. ३६. **૭.** 

- ૨ આ ક્ષેત્રોમાં થાળી આકારનો જંબુઢીય બધાની વચ્ચે છે. તેની ચારે બાજુ લવણસમુદ્ર છે. તેના પછી, બંગડીના આકારે ઘાતકીખંડ ઢીય લવણસમુદ્રની ચારે બાજુ વીંટળાયેલ છે. તેના પછી, ઘાતકીખંડઢીયની ચારે બાજુ કાલોદિયસમુદ્ર છે. તેના પછી, કાલોદિયસમુદ્રની ચારે બાજુ યુષ્કરઢીય છે. આમ, આગળ ઉપર પણ, સમુદ્ર અને ઢીયના ક્રમે, સ્વયંભૂ રમણ સમુદ્ર સુધી રચના થયેલી છે.
- भरतहैमवतहरिविदेहरम्यकहैरण्यवतैरावतवर्षाः क्षेत्राणि ।

-त. सू. **३. १०.** 

४ कम्मअकम्मभूमा य अंतरदीवया तहा ।

**–**૩. ૩૬. ૧૧૫.

पत्ररसतीसविहा भेया अट्टवीसइं । संखा उ कमसो तेसिं इइ एसा वियाहिया ॥

<u>–</u>उ. उ६. ११६.

(ક) કર્મભૂમિ- મનુષ્ય જ્યાં કૃષિ, વાણિજ્ય, શિલ્પકળા, વગેરે દ્વારા જીવન નિર્વાહ કરે છે અર્થાત્ જ્યાં કર્મ કર્યા વગર જીવન-યાપન સંભવે નહિ તેને 'કર્મભૂમિ' કહેવામાં આવે છે. અહીં રહેલ જીવ જ, સહુથી મોટું પાપ-કર્મ અને સહુથી મોટું પુણ્ય-કમ કરી શકે છે. તેની સીમામાં ભરત, એરાવત, તથા મહા વિદેહ (દેવકુરુ અને ઉત્તર કુટુ સિવાયનો વિદેહનો ભાગ)- આ ત્રણ ક્ષેત્ર આવે છે 1. આ ત્રણ ક્ષેત્ર જ અઢી દીપોમાં ૧૫ ક્ષેત્રોની સંખ્યા પૂરી કરે છે. જેમકે-જંબૂદીપમાં એક ભરત, બે એરાવત અને બે મહાવિદેહ છે. પુષ્કરઅર્ધદીપમાં બે ભરત, બે એરાવત તથા બે મહાવિદેહ છે. આમ, અઢી દીપોમાં કર્મભૂમિના કુલ મળીને ૧૫ ક્ષેત્ર છે 2. આજનું વિજ્ઞાન જેટલા ભૂ-ખંડની શોધ કરી શક્યું છે તે બધા કર્મભૂમિના જંબૂદીપમાં રહેલ ભરત ક્ષેત્રનો નાનકડો ભાગ છે. આ પરથી પૂર્ણ મધ્યલોક તથા ત્રણે લોકોના વિસ્તારનો ખ્યાલ માત્ર અનુમાનથી આવી શકે છે.

(ખ) અકર્મભૂમિ (ભોગભૂમિ)- જ્યાં, કૃષિ આદિ કર્મ કર્યા વગર જ ભોગોપભોગની સામગ્રી ઉપલબ્ધ થઇ જાય છે અને જીવન-યાપન કરવા માટે કોઈ પ્રયત્ન કરવો પડતો નથી તેને 'અકર્મભૂમિ' કહેવામાં આવે છે. અહીં ભોગોપભોગની સામગ્રી ઈચ્છા સેવવા માત્રથી મળી જાય છે. પરિણામે લોકો ભોગોમાં લીન રહે છે. તેથી તેને 'ભોગભૂમિ' પણ કહે છે<sup>3</sup>. આદિકાળનો પ્રાકૃતિક-સામ્યવાદ જે ઇતિહાસમાં જોવા મળે છે તેનું મોટે ભાગે સુવિકસિત રૂપ ભોગભૂમિના વિષયમાં જોવા મળે છે. દેવતાઓના સુખની જેમ, અહીં સુખની જ પ્રધાનતા છે. બાકીના (કર્મભૂમિના ૧૫ ક્ષેત્ર છોડીને) ૩૦ ક્ષેત્રોમાં

९ भरतैरावतविदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्र देवकुरूत्तरकुरुभ्यः ।

**<sup>-</sup>त. सू. 3. 39.** 

२ એજન तथा उ. ३६. १९९ (आत्माराम-टीका)

૩ એજન

ભોગભૂમિયો માનવામાં આવી છે . જેમકે-જંબુઢીપમાં એક હેમવત, એક હરિ એક રમ્યક્ એક હેરણ્યવત, એક દેવકુરુ અને એક ઉત્તરકુરુ-આ છ ક્ષેત્ર છે. એ જ રીતે ઘાતકીખંડ ઢીપ અને પુષ્કરાર્ધ ઢીપમાં હેમવતાદિ પ્રત્યેકના બે બે ક્ષેત્ર હોવાથી બંનેના ૧૨-૧૨ ક્ષેત્ર થાય છે. આમ કુલ ગણતરી કરતાં અકર્મભૂમિનાં 30 ક્ષેત્ર માનવામાં આવેલ છે.

(ગ) અંતરઢીપ-કર્મભૂમિ અને અકર્મભૂમિના પ્રદેશ સિવાય, સમુદ્રની મધ્યમાં જે ઢીપ રહી જાય છે તેને 'અંતરઢીપ' કહેવામાં આવે છે. તેનાં ૨૮ ક્ષેત્રોરમાં પણ મનુષ્યોનો નિવાસ માનવામાં આવ્યો છે.

આમ આ મધ્યલોક આટલો વિશાલ હોવા છતાં પણ ત્રણે લોકોના ક્ષેત્રફળની દેષ્ટિએ તેનું ક્ષેત્રફળ નહીંવત્ છે.

### અદ્યોલોક

આ મધ્યલોકની નીચે આવેલો પ્રદેશ છે. તેમાં ક્રમશ: નીચે અને નીચે સાત પૃથ્વીઓ છે. તે ક્રમશ: સાત નર્કના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. તેમાં મુખ્યત્વે નારકી

ર જંબુદ્વીબની ચારે બાજુ ફેલાયેલ લવણસમુદ્રમાં હિમવાન્ પર્વત સંબંધી ૨૮ અંતરદ્વીપ છે. તે અને સાત ચતુષ્કોમાં વિદ્યમાન છે. ક્રમશ: તેમનાં નામો આ મુજબ છે:

પ્રથમ ચતુષ્ક - એકોરુક, આત્માષિક, લાંગુલિક અને વૈષાણિક દ્વિતીય ચતુષ્ક - હયકર્ણ, ગજકર્ણ, ગોકર્ણ અને શષ્કુલીકર્ણ તૃતીય ચતુષ્ક - આદર્શમુખ, મેષમુખ, હયમુખ અને ગજમુખ ચતુર્થ ચતુષ્ક - અશ્વમુખ, હસ્તિમુખ, સિંહમુખ અને વ્યાથ્રમુખ પંચમ ચતુષ્ક - અશ્વકર્ણ, સિંહકર્ણ, ગજકર્ણ અને કર્ણ પ્રાવરણ ષષ્ઠ ચતુષ્ક - ઉલ્કામુખ, વિદ્યુન્મુખ, જિહ્વામુખ અને મેઘમુખ સપ્તમ ચતુષ્ક - ઘનદન્ત, ગૂઢદન્ત, શ્રેષ્ઠદન્ત અને શૃદ્ધદન્ત

આ પ્રકારે શિંખરણીપર્વત સંબંધી પણ ૨૮ અંતરદ્વીપ છે. આમ કુલ મળીને પદ્ અંતરદ્વીપ થાય છે. પરંતુ, બંનેને જુદા માનીને ગ્રંથમાં અંતરદ્વીપોના ૨૮ અવાન્તરદ્વીપ ગણાવવામાં આવ્યા છે.

જુઓ, ૨૬. ૧૯૬. (આત્મારામ ટીકા પૃ. ૧૭૫૯-૧૭૬૦; ઘાસીલાલ ટીકા ભાગ-૪ પૃ. ૯૦૫. ૯૦૭)

૧ એજન

જીવોનો નિવાસ છે. તેનાં નામ ક્રમશ: આમ છે: રત્નપ્રભા, શર્કરાપ્રભા, વાસુકાપ્રભા, પંકપ્રભા, ધૂમપ્રભા, તમ:પ્રભા તથા મહાતમ:પ્રભા<sup>4</sup>. અહીં જે 'પ્રભા' (કાન્તિ) શબ્દ જોડાયો છે તે તેના રંગને અભિવ્યકત કરે છે.

આમ, આ લોક-રચના ત્રણ પ્રમુખ ભાગોમાંથી ઊર્ધ્વલોકના સહુથી ઉપરના ભાગમાં મુક્ત અત્માઓ વસે છે. તેની નીચે 'સિદ્ધશિલા' નામની પૃથ્વી છે તથા તેની નીચે દેવતાઓનાં આકાશગામી વિમાનો છે. તેની નીચે, મધ્યલોકમાં મુખ્યરૂપે માનવ જગત છે. તેના પછી, સહુથી નીચે અધોલોકમાં નર્ક સંબંધી સાત પૃથ્વીઓ છે અને તેમાં મોટે ભાગે નારકીય જીવો રહે છે. આ લોકની સીમાની ચારે બાજુ અનંત-સીમારહિત અલોકાકાશ છે. આ લોક-રચના એટલી વિશાળ અને જટિલ છે કે આજનું વિજ્ઞાન તેના ખૂબ જ સૂક્ષ્મ-અંશને જ જાણી શક્યું છે.

### षर् द्रव्य

સંપૂર્ણ લોકમાં સામાનય રીતે બે જ પ્રકારનાં તત્ત્વો જોવા મળે છે: ચેતન અને અચેતન. પ્રંથમાં તેને માટેનાં નામો ક્રમશ: આ પ્રમાણે છે: જીવ-દ્રવ્ય અને અજીવ દ્રવ્ય.ર આ બે દ્રવ્યોના સંયોગ અને વિયોગને લીધે જ આ વિવિધ પ્રકારની સૃષ્ટિનો આવિર્ભાવ તથા તિરોભાવ થાય છે. અહીં એક વાત ધ્યાનમાં રાખવા યોગ્ય છે કે આ બંને દ્રવ્ય કે જે તત્ત્વ પણ કહેવાય છે તે સાંખ્યદર્શના પુરુષ (ચેતન) અને પ્રકૃતિ (અચેતન)ની સાથે એકરૂપ નથી. જો કે ચેતન-તત્ત્વ

नेरइया सत्तिविहा पुढवीसू सत्तसू भवे ।
 रयणासभक्कराभा बालुयाभा य आहिया ।।
 पंकाभा घूमाभा तमा तमतमा तहा ।

**-**उ. ३६. १५६-१५७.

વિશેષ : લોકમાં કુલ આઠ પૃથ્વીઓ છે. તેમાંથી સાત અધોલોકમાં છે અને એક સિદ્ધશિલા નામની પૃથ્વી ઊર્ધ્વલોકમાં છે. મધ્યલોકમાં જે પૃથ્વી છે તે અદ્યોલોકની રત્નપ્રભા નામની પ્રથમ પૃથ્વીની ઉપરની સપાટી છે.

૨ જુઓ પૃ. ૫૫ પા. ટિ. ૧.

સાંખ્યના પુરૂષની જેમ અનેક છે પણ તેના સ્વરૂપમાં ભિન્નતા છે. એ રીતે અચેતન તત્ત્વ પણ અનેક છે. તે સાંખ્યની પ્રાકૃતિની જેમ એકરૂપ નથી પમ ્મુખ્યરૂપે પાંચ સ્વતંત્ર તત્ત્વોથી યુક્ત છે. એ પાંચ અચેતન તત્ત્વોનાં નામ છે: ગતિદ્રવ્ય (ધર્મદ્રવ્ય), સ્થિતિદ્વવ્ય (અધર્મદ્રવ્ય), સમયદ્રવ્ય (કાલ), પ્રદેશદ્રવ્ય (આકાશ) અને રૂપીદ્રવ્ય (પદ્દગલ). કોઈ એક અચેતન-તત્ત્વમાંથી આ પાંચેનો આવિર્ભાવ થયો હોય એમ નથી. પણ આ પાંચેય દ્રવ્ય પોતાની રીતે પૂર્ણ રીતે સ્વતંત્ર છે. ચેતન અને અચેતન ગુણના સદ્દભાવ અને અસદ્દભાવને આધારે જ લોકના સમસ્ત દ્રવ્યોને ભાગોમાં વિભક્ત કરવામાં આવેલ છે. માટે મુખ્ય રૂપે ચેતન અને અચેતન એવા બે મૂળતત્ત્વ માનવાને કારણે સાંખ્યની જેમ તેને **હે**તવાદ ન કહી શકાય. બેથી વધારે મૂળ તત્ત્વની સત્તા સ્વીકારવાથી તેને બહત્વવાદ જ કહી શકાય. જે રીતે ચેતન ગુણના સદ્ભાવ અને અસદ્ભાવના આધારે દ્રવ્યોના બે ભેદ સંભવે છે તેમ રુપાદિગુણના સદ્દભાવ અને અસદ્દભાવથી બહુ પ્રદેશત્વ (અસ્તિકાય) અને એક પ્રદેશત્વ (એક-પ્રદેશવર્તી-અનસ્તિકાય)ના આધારે, લોક-પ્રમાણત્વ અને લોકાલોકપ્રમાણત્વના આધારે, એકત્વ સંખ્યા-વિશિષ્ટત્વ અને બહુત્વ સંખ્યા વિશિષ્ટત્વ આદિના આધારે હજી પણ વધારે બીજા અનેક ઢેતાત્મક ભેદ સંભવે છે. તેનું આગળ ઉપર પ્રસંગોપાત વર્શન કરવામાં આવશે. પરંતુ. આ પ્રકારનું દેતાત્મક-વિભાજન ગ્રંથમાં અભિપ્રેત નથી કારણ કે તેને કારણે ચેતનતત્ત્વની સ્વતંત્ર સત્તાને ઘણો મોટો આઘાત લાગે છે અને ખાસ તો એ કે અચેતન-તત્ત્વથી ચેતન તત્ત્વની સ્વતંત્ર સત્તા સિદ્ધ કરવી એ ગ્રંન્થનો મુખ્ય ઉદ્દેશ છે. તેથી આ પ્રકારનું ઢેતાત્મક-વિભાજન સંભવે છે છતાં પણ લોકાલોકમાં પ્રાપ્ત થતા બધાં દ્રવ્યોને મુખ્ય રૂપે ૬ સ્વતંત્ર ભાગોમાં વિભક્ત કરવામાં આવે છે. આ છ દ્રવ્યોના સ્વતંત્ર ભેદોમાં ચેતન

धम्मो अधम्मो आगासं काली पुग्गल-जन्तवो ।
 एस लोगो ति पत्रत्तो जिणेहि बरदंसिहि ।।

-3. २८. ७.

જીવ-દ્રવ્ય ઉપરાંત અચેતન દ્રવ્ય

સંબંધી પાંચ સ્વતંત્ર દ્રવ્યોને પણ ભેળવવામાં આવેલ છે. આ રીતે ૬ દ્રવ્યોનાં નામ આ રીતે છે: ૧. ચેતન-જીવ, ૨. રૂપી-અચેતન-પુદ્દ્ગલ, ૩. ગતિ-હેતુ-ધર્મ, ૪. સ્થિતિ હેતુ અધર્મ, ૫. સમય-કાળ અને ૬. પ્રદેશ (અવકાશ)- આકાશ.

જો કે આ છ દ્રવ્યોમાંથી જીવ, પુદ્દગલ, અને કાળ દ્રવ્યના અન્ય અવાંતર અનેક સ્વતંત્ર ભેદ પડે છે પરંતુ તેન સામાન્ય ગુણની અપેક્ષાએ અનેક સ્વતંત્ર ભેદ પડે છે પરંતુ તેને સામાન્ય ગુણની અપેક્ષાએ એકમાં અંતર્ભાવ કરીને છ જ સ્વતંત્ર દ્રવ્યોને ગણાવવામાં આવેલ છે. આ છ દ્રવ્યો ઉપરાંત સંપૂર્ણ લોક અને અલોકમાં બીજું કોઈ સ્વતંત્ર દ્રવ્ય નથી. આ છ મૂળ દ્રવ્યો વડે જ આ સૃષ્ટિનું સંચાલન થાય છે. એ ઉપરાંત, ઈશ્વર વગેરે બીજું કોઈ સંચાલક તત્ત્વ નથી.

અલ્પ વિષય હોવાથી પ્રથમ અચેતન-દ્રવ્યનું વર્શન કરવામાં આવશે.

#### अथेतन द्रव्य :

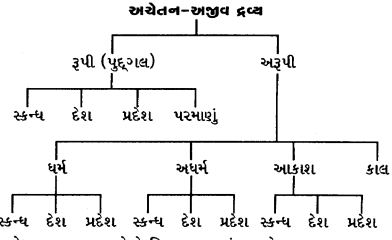
જેનામાં જાણવાની કે જોવાની શક્તિ ન હોય તે અચેતન-દ્રવ્ય. મુખ્યત્વે તેના બે પ્રકાર છે<sup>૧</sup>. ૧. જેમાં રૂપાદિનો સદ્દ્ભાવ હોય તે 'રૂપી' અને ૨. જેમાં રૂપાદિનો અભાવ હોય તે 'અરૂપી'. જેનો કોઈ નક્કર આકાર-પ્રકાર વગેરે સંભવતો હોય તેને 'રૂપી' અથવા મૂર્ત કહે છે. તથા જેનો કોઈ નક્કર આકાર સંભવતો નથી તેને 'અરૂપી' અથવા અમૂર્ત કહે છે. આ બંને પ્રકારોમાં રૂપી-દ્રવ્યનો મુખ્યત્વે એક જ પ્રકાર છે. અને તેને 'પુદ્દ્ગલ' કહેવાય છે. અરૂપી-અચેતન દ્રવ્યના મુખ્ય ચાર પ્રકારો છે અને તેનાં નામો છે: ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ. આમ કુલ મળીને અચેતન, દ્રવ્યના મુખ્ય પાંચ ભેદ છે.

रूविणो चेवरूवी य अजीवा दुविहा भवे ।
 अरूवी दसहा वुत्ता रूविणौ य चउव्विहा ॥

–उ. ३६. ४.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૬. ૨૪૯.

એ ઉપરાંત જે બીજા અવાન્તર ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે તે બધા આના જ અવાન્તર રૂપ છે. અચેતન દ્રવ્યના અવાન્તર ભેદ નીચે મુજબ છે<sup>૧</sup>.



હવે, ક્રમશ: આ દ્રવ્યોનો વિચાર કરવામાં આવશે.

# (ક) : રૂપી અચેતન-દ્રવ્ય (પુદ્દ્ગલ) :

જેમાં રૂપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ, અને આકાર હોય તેને રૂપી અચેતન દ્રવ્ય કહેવામાં આવે છે. જેને સાંભળી શકાય, ખાઈ શકાય, તોડી શકાય, જોઈ શકાય તે સર્વ રૂપી અચેતન દ્રવ્ય છે. તેને એક વિશેષ નામ આપવામાં આવ્યું છે:

'પુદ્દ્ગલ' છ દ્રવ્યોમાં 'પુદ્દ્ગલ' જ એક માત્ર એવું દ્રવ્ય છે જેમાં રૂપાદિ ગુણ જોવા મળે છે.

#### ૧ એજન

घम्मत्थिकाए तद्देसे तप्पएसे य आहिए। अहम्मो तस्स देसे य तप्पएसे य आहिए॥ आगासे तस्स देसे य तप्पएस य आहिए। अद्धासमए चेव अरूवी दसहा भवे॥

-- उ. उ६. ५-६.

खंधा य खंधदेसा य तप्पएसा तहेव य । परमाणुओ य बोद्धव्वा रूविणो य चउव्विहा ॥

-3. 35. 9O.

રૂપાદિ ગુશોના ભેદ-પ્રભેદ અને તેનો પરસ્પર સંબંધ :

પુદ્દગલ દ્રવ્યમાં જોવા મળતા રૂપાદિ ગુણોના મુખ્ય પાંચ ભેદ છે. તેના એટલે કે તે પાંચ ભેદોના બીજા અવાન્તર પચ્ચીશ ભેદ નીચે મુજબ છે<sup>૧</sup>.

- ૧. રૂપ (વર્ણ)-દ્રવ્યમાં જોવા મળતો વર્ણ કે જેનો બોધ આપણી આંખો દ્વારા થાય છે તેને 'રૂપ' કે 'વર્ણ' કહેવામાં આવે છે. તેના મુખ્ય પાંચ પ્રાકર આ મુજબ છે: કાળો (કૃષ્ણ), ભૂરો (નીલ), લાલ (લોહિત), પીળો (પીત) અને સફેદ (શ્વેત). આ પ્રમુખ પાંચ રંગો ઉપરાંત જે રંગો આપણને જોવા મળે છે તે ઉપર જણાવેલ રંગોના મિશ્રણથી થાય છે. માટે તેનું જુદું કથન કર્યા સિવાય તે રંગોમાં તેનો અંતર્ભાવ કરી લેવામાં આવેલ છે.
- રસ-જેનો બોધ આપણને જિલ્લા નામની ઇન્દ્રિયથી થાય છે તે સ્વાદ એટલે રસ. તેના પણ પ્રમુખ પાંચ ભેદ ગણાવવામાં આવ્યા છે: તીખો (तिक्त) કડવો (કટુ), તૂરો, ખાટો અને મીઠો.
- 3. ગંધ- નાસિકા ઇન્દ્રિય દ્વારા જેનો અનુભવ થાય છે તે સુગન્ધ કે દુર્ગન્ધને 'ગન્ધ' કહેવામાં આવે છે. તેના બે પ્રકાર છે-સુગન્ધ (જેના પ્રત્યે આસક્તિ વધે તે જેમકે-ચંદન વગેરેમાંથી નીકળતી ગંધ), અને દુર્ગન્ધ (જેના પ્રત્યે ધૃણા થાય જેમકે લસણ આદિમાંથી નીકળતી ગંધ). અમુક વસ્તુઓ સુગન્ધવાળી કે અમુક દુર્ગન્ધવાળી છે એવા પ્રકારનું વિભાજન સંભવતું નથી કારણ કે આ વિષયમાં અલગ-અલગ જીવની અનુભૂતિ જુદી જુદી હોય છે.

| ٩ | वण्णओ परिणया जे उ पंचहा ते पिकत्तिया  | l   |    |
|---|---------------------------------------|-----|----|
|   | किण्हा नीला य लोहिया, हालिदा सुक्किला | तहा | 11 |

संठाणओ परिणया जे उ पंचहा ते पिकत्तिया । परिमंडला य वट्टा य तंसा चउरंसमायया ॥

**–**उ. ३६. १६-२१.

ન્યાય દર્શનમાં રૂપાદિના ભેદ-પ્રભેદ જુદી રીતે ગણાવેલ છે. જુઓ - તર્કસંગ્રહ, પ્રત્યક્ષ-પરિચ્છેદ, પૃ. ૧૧-૧૨. એક જ વસ્તુ કોઈને સુગન્ધિત લાગે તો બીજા કોઈને દુર્ગન્ધિત.

૪. સ્પર્શ-હાથ વગેરેથી સ્પર્શ કરતાં થતા અનુભવને 'સ્પર્શ' કહેવામાં આવે છે. તે મુખ્ય રૂપે આઠ પ્રકારનો છે. કઠોર (કર્કશ), મુલાયમ (મૃદ્દુ), વજનદાર (ગુરુ), હળવો (લઘુ), ઠંડો (શીત), ગરમ (ઉષ્ણ), ચીકણો (સ્નિગ્ધ), અને રુક્ષ.

પ. સંસ્થાન-આકૃતિ અથવા આકાર (રચના)ને સંસ્થાન કહેવામાં આવે છે. તેનો બોધ ચક્ષુ ઇન્દ્રિય તથા સ્પર્શેન્દ્રિયથી આપણને થાય છે. તેના મુખ્ય પાંચ પ્રકાર છે: ગોળાકાર (પરિમંડલ-બંગડીની જેમ ગોળ), વૃત્તાકાર (દડાની જેમ વર્તુળાકાર), ત્રિકોણાકાર (त्रस), ચતુષ્કોણ (ચતુરસ્ર-ચાર ખુણા વાળો) અને લંબાકાર (આયત).

રૂપાદિના આ પાંચ ભેદોમાં પરસ્પર સંબંધ પણ છે. જે દ્રવ્યમાં રૂપના પાંચ ભેદોમાંથી કોઈ એક રૂપ હશે તેમાં રસાદિના અવાન્તર ભેદોમાંથી પણ પ્રત્યેકનો કોઈને કોઈ ભેદ જરૂર હશે. કોઈ પણ રૂપી દ્રવ્ય એવું નથી જેમાં કોઈ ને કોઈ રસ, સ્પર્શ, ગંધ અને આકાર ન હોય. અર્થાત્ જેમાં રૂપાદિમાંથી કોઈ ગુણ પ્રગટ રૂપે હશે તેમાં અન્ય રસાદિ બધા ગુણો પણ કોઈ ને કોઈ માત્રામાં અવશ્ય જોવા મળશે. કારણ કે જેમાં રૂપ હોય તેમાં રસાદિ ગુણ ન હોય એ વાત સંભવે નહિ. સ્થિતિ-વિશેષને લીધે થતા પ્રકારોની સંખ્યા ગ્રંથમાં ૪૮૨ની ગણાવવામાં આવી છે જેમ કે રૂપના પાંચ ભેદોનો રસાદિ વીસ ભેદો સાથે સંયોગ થતાં (૫ x 20)=૧૦૦ ભેદ રૂપ સંબંધી થાય. પાંચ રસના ભેદોનો અન્ય રૂપાદિભેદ સાથે સંયોગ થતાં, (૫ x 20)=૧૦૦ ભેદ રસ-સંબંધી થાય.

**–3**. 3६. २२-४६.

वण्णओ जे भवे किण्हे भइए से उ गंधओ ।
 रसओ फासओ चेव भइए संठाणओवि य ॥

जे आययसंठाणे भइए से उ वण्णओ । गंधओ रसओ चेव भइए, फासओवि य ॥

ગન્ધના બે ભેદોનો તેવા ભિન્ન ભિન્ન રૂપાદિના ૨૩ ભેદો સાથે સંયોગ થતાં (૨ x ૨૩)=૪૬ ભેદ ગંધ સંબંધી થાય. સ્પર્શનાં આઠ ભેદોનો તેમાંથી ભિન્ન આદિના ૧૭ ભેદો સાથે સંયોગ થતાં (૮ x ૧૭)=૧૩૬ ભેદ સ્પર્શ-સંબંધી થાય.૧ સંસ્થાનના પાંચ ભેદોનો તેનાથી ભિન્ન રૂપાદિના ૨૦ ભેદો સાથે સંયોગ થતાં (૫ x ૨૦)=૧૦૦ ભેદ સંસ્થાન સંબંધી થાય. અહીં આ વાત ધ્યાનમાં રાખવી જોઈએ કે સ્વજાતીયનો સ્વજાતીય સાથે સંયોગ થાય નહિ. કારણ કે જે કૃષ્ણવર્ણવાળો હોય તે શ્વેતવર્ણન થાય. ગ્રન્થમાં રૂપાદિના જે ૪૮૨ ભેદ ગણાવવામાં આવ્યા છે તે સામાન્ય રીતે ગણાવેલ છે. નહીંતર તો રૂપાદિના તરતમભાવની દષ્ટિએ જો ઉપર્યુક્ત પ્રકારો પાડવામાં આવે તો રૂપાદિના ભેદો અનેકની સંખ્યામાં થઈ શકે.

વાયુ આદિમાં રૂપાદિની સિદ્ધિ–રૂપાદિના અરસપરસના સંબંધને જોતાં લાગે છે કે જેમાં કોઈપણ રૂપ હોય તેમાં કોઈ ને કોઈ રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને આકાર પણ અવશ્ય હોય. એ રીતે જેમાં કોઈ રસ કે ગન્ધ કે સ્પર્શ અથવા આકાર હોય તેમાં તેનાથી ભિન્ન બીજો ગુણ પણ કોઈ ને કોઈ માત્રામાં અવશ્ય હોય. એવું કોઈ રૂપી દ્રવ્ય નહીં હોય જેમાં રૂપ તો હોય પરંતુ રૂપ-રસ આદિ ન હોય. અથવા ગંધ તો હોય પણ રૂપ-રસ આદિ ન હોય. એમ સંભવે કે અન્ય રસાદિ ગુણોની સ્પષ્ટ પ્રતીતિ ન (પણ) થાય. માટે કોઈ પુદ્દગલ-વિશેષમાં કોઈ ગુણ વિશેષનો સર્વથા અભાવ નથી. આ રીતે આ સિદ્ધાંતથી, વૈજ્ઞાનિકો દ્વારા પરિકલ્પિત વાયુનું આ લક્ષણ કે 'જે રૂપરહિત સ્પર્શવાળી વસ્ત હોય તે

૧ પ્રજ્ઞાપના-સૂત્રની વૃત્તિમાં સ્પર્શના ૧૮૪ (ભેદ) ભંગ ગણાવવામાં આવ્યા છે. તેનો એ આધાર છે કે કકર્શ સ્પર્શવાળો તેનાથી વિરુદ્ધ મૃદુસ્પર્શ સિવાય અન્ય સજાતીય સ્પર્શવાળો પણ બની શકે છે. આ રીતે અન્ય સ્પર્શવાળો પણ તેનાથી વિરુદ્ધ સ્પર્શ સિવાયના અન્ય સ્પર્શવાળો બની શકે છે તેથી સ્પર્શના (૨૩ Χ ૮) = ૧૮૪ ભેદ સંભવે છે.

-ઉ. આ. ટી. પૃ. ૧૬૫૫.

વાયુ-¹ (એ લક્ષણ) યોગ્ય નથી. કારણ કે વૈશેષિકો વાયુમાં સ્પર્શને સ્વીકારે છે પણ તેને રૂપ-રસ આદિથી રહિત માને છે. અનુભવવામાં આવે છે કે જ્યારે વાયુ કોઈ દિવાલ આદિ સાથે રોકાય છે ત્યારે તેનો કોઈ ને કોઈ નક્કર આકાર અવશ્ય હોવો જોઈએ. નહીંતર વાયુ દિવાલ વગેરેથી રોકાય નહિ. વાયુમાં જો કોઈ નક્કર આકાર હોય તો તેમાં કોઈ ને કોઈ રૂપ પણ અવશ્ય હોવું જોઈએ; ભલે તે પ્રત્યક્ષ ન દેખાતું હોય ! આ તર્કના આધારે એમ ન કહી શકાય કે ચેતન આત્મા પણ કોઈ વસ્તુ છે તેથી તેમાં પણ રૂપાદિ હોવાં જોઈએ. આત્મા કોઈ એવી નક્કર વસ્તુ નથી કે જે દિવાલ વગેરેથી રોકી શખાય. વાયુની જેમ જળ વગેરેમાં પણ રૂપાદિ પાંચેય ગુણોનો સદ્દભાવ છે. કારણ કે પૃથ્વી આદિ બધાં દ્રવ્ય જ્યારે રૂપી પુદ્દગલના વિકાર (પર્યાય) છે ત્યારે તેમાં રૂપાદિ પાંચેય ગુણ કેમ ન હોય? માટે જ્યાં રૂપાદિમાંથી કોઈપણ ગુણ પ્રગટ થાય, ત્યાં રસાદિ અન્ય ગુણ પણ કોઈ ને કોઈ અંશમાં અવશ્ય હોય. આ રીતે જલાદિમાં પાંચેય ગુણોનો સદ્દભાવ ન માનનારા વૈશેષિકોની માન્યતાનું ખંડન થઈ જાય છે.

પુદ્દગલનું લક્ષણ-પ્રન્થમાં પુદ્દગલનું લક્ષણ આપતી વખતે, શબ્દ, અંધકાર, ઉદ્યોત (પ્રકાશ) પ્રભા (કાન્તિ), છાયા, આતપ, વર્શ, રસ, ગન્ધ, અને સ્પર્શ-આ દસ નામો ગણાવવામાં આવ્યાં છે<sup>ર</sup>. એમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ કે

### १ रूपरहितस्पर्शवान्यायुः।

-तर्क संग्रह, पृ. ७.

વૈશેષિકદર્શન માને છે કે પૃથ્વીમાં રૂપ, રસ, ગન્ધ અને સ્પર્શ આ ચાર ગુણ જોવા મળે છે પરંતુ, જળમાં ગન્ધનો, તેજમાં ગન્ધનો અને રસનો, અને વાયુમાં રૂપ રસ અને ગન્ધનો અભાવ હોય છે. વેદાન્તદર્શન પ્રમાણે આ સર્વ બ્રહ્મનો વિકાર છે. તેનો ઉત્પત્તિક્રમ આમ છે - આકાશમાંથી વાયુ, વાયુમાંથી અિન, અિનમાંથી જળ અને જળમાંથી પૃથ્વી.

सद्दस्यार्-उज्जोओ पभा छाया तवो इ वा ।
 वण्णरसगन्धफासा पुग्गलाणं तु लक्खणं ।।

*−*૩. ૨૮. ૧૨.

શબ્દાદિ પણ પુદ્ગલ છે. શબ્દ અન્ધકાર, ઉદ્યોત, પ્રભા, છાયા, આતપ આ બધાં પુદ્દગલ જ છે એમ સિદ્ધ કરવા માટે જ પુદ્દગલના લક્ષણમાં તેમનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. નહીંતર તો વર્ણાદિ કહેતી વખતે જ પદગલની વ્યાખ્યા થઈ જાત અને એમ તત્ત્વાર્થસૂત્રકારે કરેલ પણ છે<sup>૧</sup>. અહીં એક વાત એ વિચારણીય છે કે પુદ્દગલના લક્ષણમાં વર્ણાદિના ઉલ્લેખ સાથે સંસ્થાન (આકાર)ને કેમ છોડી દેવામાં આવેલ છે ? રૂપાદિના ભેદોમાં તો સંસ્થાનને પણ ગણાવવામાં આવેલ છે. તત્ત્વાર્થસૃત્રકારે પણ પુદ્દગલના લક્ષણમાં સંસ્થાનનો સમાવેશ કર્યો નથી. પણ પુદ્દગલની વિભિન્ન અવસ્થાઓ (પર્યાઓ)નો ઉલ્લેખ કરતી વખતે શબ્દાદિની સાથે સંસ્થાનનો પણ તત્ત્વાર્થ સૂત્રકારે સમાવેશ કર્યો છે<sup>ર</sup>. એથી પ્રતીતિ થાય છે કે પુદ્દગલના લક્ષણમાં સંસ્થાનનો સમાવેશ સમજી લેવાનો છે. કારણ કે જો કોઈ પદગલમાં રૂપાદિ ચાર ગુણોનો સદભાવ (અસ્તિત્વ) હોય તો તેનો કોઈ ને કોઈ આકાર પણ અવશ્ય હોવો જોઈએ. માટે ગ્રન્થમાં પુદ્દગલના સ્વભાવ (પરિશામ)નું વર્શન કરતી વખતે સ્પષ્ટ૩૫ે ૩પાદિકષાય ગુણોથી તેને યુક્ત દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>. શબ્દાદિમાં પુદ્દગલત્વની સિદ્ધિ-વૈશેષિક દર્શનમાં શબ્દને આકાશનો ગુણ માનેલ છે<sup>૪</sup>. જ્યારે અહીં શબ્દને પુદ્દગલ દ્રવ્યની વિશેષ અવસ્થા (પર્યાય) માનવામાં આવેલ છે. આપણે શ્રવણોન્દ્રિયથી શબ્દનું જ્ઞાન મેળવીએ છીએ પરંતુ તેમાં રૂપ નથી, રસ નથી

१ स्पर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुद्गलाः ।

-त. सू. **५. २3.** 

२ शब्दबन्धसौक्ष्म्यस्थौत्यसंस्थानभेदतमञ्छायातपोद्योतबन्तश्च ।

-त. सू. **५. २४.** 

उ वण्णओ गंधओ चेव रसओ फासओ तहा । संठाणओ य विन्नेओ परिणामो तेसि पंचहा ।।

-उ. उइ. १५.

४ ञब्दगुणकमाकाञम् ।

- तर्क संग्रह, पृ. ९.

તેમજ ગન્ધ પણ નથી. આ કઠોર છે કે મૃદ્દ એમ અડકીને કહી શકાય એવો શબ્દનો સ્પર્શ પણ થતો નથી. પરંતુ, કર્ણોન્દ્રિયથી શબ્દનો સંપર્ક થતાં તેનું જ્ઞાન જરૂર થાય છે. આપણે શબ્દને ઉત્પન્ન કરવા માટે તાલુ વગેરે દ્વારા પ્રયત્ન કરીએ છીએ અને તેને ધ્વનિ-મૃદ્રિત પણ કરી શકીએ છીએ જેથી જાણી શકાય છે કે તેનો કોઈ આકાર અને સ્પર્શ પણ હોવો જોઈએ. જ્યારે તેમાં આકાર અને સ્પર્શ છે તો રૂપાદિ અન્ય ગુણ પણ અવશ્ય હોવા જોઈએ. પણ તેનું આપણને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન નથી. શબ્દની જેમ ''અંધકાર' પણ પ્રકાશનો અભાવ માત્ર નથી પણ રૂપાદિથી યુક્ત હોવાથી તે પણ પુદ્દગલની વિશેષ-અવસ્થા (પર્યાય) છે. જો પ્રકાશનો અભાવ એટલે જ અંધકાર એમ હોત તો તેનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન ન થાત કારણ કે અભાવનો ક્યારેય પ્રત્યક્ષાત્મક અનુભવ થતો નથી. જો કે પ્રકાશ આવતાં અંધકાર નષ્ટ થઈ જાય છે અને પ્રકાશ દ્વર થતાં અંધકાર છવાઈ જાય છે ખરો પરંતુ તેથી ઊલટું પણ કહી શકાય કે અંધકાર આવતાં પ્રકાશ ચાલ્યો જાય છે અને અંધકાર ચાલ્યો જતાં પ્રકાશ આવે છે. આથી અંધકાર અભાવમાત્ર નથી પણ પ્રકાશની જેમ સત્તાત્મક પૃદ્દગલ દ્રવ્ય છે. આ રીતે 'છાયા', 'આતપ', 'પ્રભા' અને 'ઉદ્યોત' વગેરેને પણ પુદ્દ્ગલ-દ્રવ્યના પર્યાય માનવા જોઈએ. વિજ્ઞાન પણ આ હકીકતને સ્વીકારે છે<sup>૧</sup>. આ રીતે શબ્દ. અન્ધકાર આદિમાં રૂપાદિ ગુણોનું અસ્તિત્વ હોવાથી એ બધાં પુદ્દ્ગલ-દ્રવ્ય ૩૫ જ છે. એ ઉપરાંત, પૃથ્વી, જળ, તેજ (અગ્નિ) અને વાયુ-આ ચારેય ભૌતિક દ્રવ્ય, વૈશેષિકોની માન્યતા પ્રમાણે સ્વતંત્ર નથી પણ એ બધાં પૃદ્દગલનાં જ વિભિન્ન અવસ્થા-વિશેષ (પર્યાય) છે : વળી આ ઉપરાંત, રાગ-દ્વેષને કારણે માનવ દ્વારા થયેલ સારાં અને ખરાબ કર્મો પણ પદગલરૂપ જ છે. તેનું વર્ણન આગળ ઉપર કરવામાં આવશે. આ રીતે આધુનિક વિજ્ઞાનનાં મેટર અને એનર્જી પદગલ૩૫ જ છે<sup>ર</sup>.

૧ જુઓ - મોક્ષશાસ્ત્ર (૫. ૨૩. ૨૪.) ૫. ફૂલચન્દ્ર, પૃ. ૨૨૬-૨૩૬.

२ पंचास्तिकाय (ગાથા ૮૨)માં પુદ્ગલના સમસ્ત-વિષયનો ઉલ્લેખ કરતાં લખ્યું છે કે - અનુસંધાન પૃ. ૭૧ની પા. ટિ.

પુદ્દગલના ભેદો અને તેનું સ્વરૂપ-પ્રંથમાં રૂપી પુદ્દગલ-દ્રવ્યના જે ચાર ભેદોનો ઉલ્લેખ કરવામાં ાવેલ છે તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે:-૧. સ્કંધ (સમૃદાય). ૨. દેશ (સ્કંધનો કલ્પિત ભાગ), ૩. પ્રદેશ (સ્કંધને મળેલો સમહાત્મક દ્રવ્યનો સહ્થી નાનો અવિભાજ્ય અંશ), ૪. પરમાણુ (સ્કંધથી જુદો સહ્થી નાનો અવિભાજ્ય અંશ). ઓછામાં ઓછા બે ભાગોમાં વિભક્ત કહી શકાય એવા (રૂપી દ્રવ્યના) ભાગને સ્કંધ (સમૂહ-સમુદાય) કહેવામાં આવે છે. દૃષ્ટિગોચર થતાં બધાં દ્રવ્યો સ્કન્ધરૂપ જ છે. કારણ કે તેને બે કે વધારે ભાગોમાં વિભક્ત કરી શકાય છે. રૂપી દ્રવ્યનો એ ભાગ કે જે બે ભાગોમાં વિભક્ત ન થઈ શકે એટલો સહુથી નાનો અંશ (જે સમૂહાત્મક દ્રવ્યથી છુટો હોય છે તે) 'પરમાણ' કહેવાય છે. જ્યારે પરમાણુ કોઈ સમૂહાત્મક દ્રવ્ય સાથે સંબદ્ધ થઈ જાય છે ત્યારે તેને 'પ્રદેશ' કહેવામાં આવે છે. અર્થાત્ સ્કંધના સહુથી નાના અંશને પ્રદેશ… સહુથી નાનો અવિભાજ્ય અંશ સ્કન્ધથી છુટો પડી જાય ત્યારે તેને પરમાણ કહે છે. મોટા સ્કંધનો કલ્પિત ભાગ-વિશેષ કે જે સહુથી નાનો અંશ ન હોય તેને 'દેશ' કહેવામાં આવે છે<sup>૧</sup>. આ રીતે 'દેશ' અને 'પ્રદેશ' આ બે ભેદો સ્કન્ધ રૂપ હોવાથી. પુદ્દગલ દ્રવ્યના બે જ મુખ્ય ભેદ પડે છે : સ્કન્ધ અને પરમાણુ. તત્ત્વાર્થ સૂત્રકારે પુદ્દગલ-દ્રવ્યના અણુ અને સ્કંધ એવા બે જ ભેદ

અનુસંધાન પૃ. ૭૦ની પા. ટિ.

उवभोज्जमिंदिएहिं य इंदिय काया मणो य कम्माणि ।
 जं हवदि मुत्तमण्णं तं सव्वं पुग्गलं जाणे ।।
 शुओ - ઉ. આ. टी. पृ. १९३२.

પંચાસ્તિકાય (ગાથા ૭૪-૭૫)માં પણ પુદ્દગલના આ પ્રકારના ચાર ભેદ કરવામાં આવ્યા છે. પરંતુ તેમાં સ્કંધના અડધા ભાગને 'દેશ' અને ચોથા ભાગને 'પ્રદેશ' કહેલ છે.

खंधा य खंधदेसा खंधपदेसा य होति परमाणू। इदि ते चदुव्वियप्पा पुग्गलकाया मुणेयव्वा।। खंधं सयलसमत्यं तस्स दु अद्धं भणंति देसोत्ति। अद्धद्धं च पदेशो परमाणू चेव अविभागी।।

२ अणव: स्कन्धारुच ।

-त. सू. ५. २५:

કર્યા છે.ર પરમાણુનું ચક્ષુથી જો કે પ્રત્યક્ષ-જ્ઞાન થતું નથી. છતાં તેમાં રૂપાદિનો અભાવ નથી. જો તેમાં રૂપાદિનો અભાવ માની લેવામાં આવશે તો તેમાં પુદ્દ્ગલનું સામાન્ય લક્ષણ બંધબેસતું થશે નહિ અને અનેક પરમાણુઓનો સંયોગ થવા છતાં સ્કન્ધમાં ક્યારેય રૂપાદિની પ્રતીતિ થશે નહિ કારણ કે સર્વથા અસત્માંથી ક્યારેય સત્ ઉત્પન્ન થાય નહિ. પરમાણુ અતિસૂક્ષ્મ હોવાને કારણે તેના રૂપાદિની પ્રતીતિ થતી નથી.

પુદ્દગલ પરમાણુ આકાશના એક પ્રદેશ (અતિસૂક્ષ્મ સ્થાન)માં અને પુદ્દગલ સ્કન્દ આકાશના ઘણા પ્રદેશ (અધિકસ્થાન)માં રહે છે. આમ સામાન્ય રીતે, પુદ્દગલ સ્કન્ધ અધિ–સ્થાન (બહુ પ્રદેશ)ને ઘેરીને રહે છે પણ કેટલાક સ્કન્ધ એવા પણ છે કે જે પોતાના ગુણ વિશેષને કારણે એક પ્રદેશમાં રહી જાય છે. આમ વ્યક્તિની અપેક્ષાએ, પરમાણુ એકદેશી હોવા છતાં પણ શક્તિની અપેક્ષાએ તેમાં પણ બહુ પ્રદેશીપણું માનવામાં આવ્યું છે. માટે પુદ્દગલ-દ્રવ્યની સ્થિતિ એક કરતાં વધારે પ્રદેશમાં હોવાને કારણે તેને 'જૈન દર્શન'માં 'અસ્તિકાય' કહેવામાં આવે છે.ર અસ્તિકાયનો અર્થ થાય છે: જે ઘણા પ્રદેશમાં રહેતું હોય. ધારા-પ્રવાહની અપેક્ષાએ આ સ્કન્ધ અને પરમાણુ અનાદિ-કાળથી અસ્તિત્વમાં

१ एगत्तेण पुहुत्तेण खंधा य परमाणु य ।
 लोएगदेसे लोए य भइयव्वा ते उ खेत्तओ ।।

**—**इ. ३६. ११.

अणवञ्च महान्तञ्च व्यक्तिशक्तिरूपाभ्यामिति परमाणूनामेकप्रदेशात्मकत्वेऽपि तित्सिद्धः ।

-- पंचास्तिकाय-तत्त्वदीपिका टीका, पृ. १३.

२ जीवा पुग्गलकाया धम्माधम्मा तहेव आयासं । अत्थितम्हि य णियदा अणण्णमइया अणुमहंता ॥

-पंचास्तिकाय, गाथा ४.

ते चेव अत्यिकाया....।

-पंचास्तिकाय, गाथा ६.

છે અને અનંતકાળ સુધી રહેશે. તેમનો ક્યારેય અભાવ ન હતો અને થશે પણ નહિ. પરંતુ, અમુક સ્થિતિ વિશેષની સરખામણીની દૃષ્ટિએ સ્કન્ધ અને પરમાણુના પ્રારંભ અને અંતકાળ પણ સંભવે છે. અર્થાત્ સ્થિતિ-વિશેષની અપેક્ષાએ સ્કન્ધ અને પરમાણુમાં ઉત્પત્તિ અને વિનાશ બંને થાય છે. આ ઉત્પત્તિ અને વિનાશની એક સીમા છે, જેમકે ને જો કોઈ પરમાણુ કે સ્કન્ધ કોઈ એક નિશ્ચિત સ્થાને રહે તો તે અધિકમાં અધિક (ઉત્કૃષ્ટ) અસંખ્યાત કાલ (સંખ્યાતીત વર્ષ) સુધી અને ઓછામાં ઓછું (જધન્ય) એક ક્ષણ (સમય) સુધી ત્યાં રહેશે. આ ઉત્કૃષ્ટ અવધિ પછી તે કોઈ ને કોઈ નિમિત્તને પ્રાપ્ત કરીને અન્ય ક્ષેત્રમાં અવશ્ય જતાં રહેશે. જો કોઈ પરમાણુ કે સ્કન્ધ કોઈ વિવિક્ષિત સ્થાનમાંથી અન્ય સ્થાનમાં જતાં રહે તો તેને કરીવાર તે મૂળ સ્થાને આવતાં ઓછામાં ઓછી એક ક્ષણ અને વધારેમાં વધારે અનન્તકાળનો સમય લાગી શકે. મધ્યસીમાનો કાળ ઓછામાં ઓછી (જઘન્ય) અને અધિકમાં અધિક (ઉત્કૃષ્ટ) સીમાની વચ્ચેનો કોઈપણ હોઈ શકે છે.

આમ રૂપાદિ ગુણથી યુક્ત જે વસ્તુ દષ્ટિગોચર થાય છે તે સહુ પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે. બૌદ્ધદર્શનમાં પણ 'પુદ્દ્ગલ' શબ્દનો પ્રયોગ જોવા મળે છે પરંતુ ત્યાં તેનો પ્રયોગ શરીરધારી-પ્રાણીઓ માટે કરવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>.

 एत्तो कालविभागं तु तेसि वुच्छं चउव्विहं । संतइं पप्प तेऽणाई अपज्जविसया वि य ।। ठिइं पडुच्च साईया । सपज्जविसया वि य । असंखकालमुक्कोसं इक्कं समयं जहन्नयं ।। अजीवाण य रूवीणं ठिई एसा वियाहिया । अणंतकालमुक्कोसं इक्कं समयं जहन्नयं ।। अजीवण य रूवीणं अंतरेय वियाहियं ।

-उ. ३६. ११-१४.

२ पालि-अंग्रेजी शब्दकोष, पवर्ग, पृ. ८५.

# (ખ) અરૂપી અચેતન-દ્રવ્ય (ધર્મ-અધર્મ-આકાશ-કાલ)

રૂપાદિથી રહિત અચેતન-દ્રવ્ય મુખ્યત્વે ચાર પ્રકારનું છે અને અવાન્તર ભેદો સાથે તેના દસ પ્રકાર થાય છે. તેના અવાન્તર ભેદ કાલ્યનિક છે. તેના પ્રમુખ ચાર ભેદોનાં નામ આ રીતે છે: ધર્મદ્રવ્ય, અધર્મદ્રવ્ય, આકાશ-દ્રવ્ય અને કાલદ્રવ્ય ધર્મદ્રવ્ય, અધર્મદ્રવ્ય અને આકાશ દ્રવ્ય બહુપ્રદેશીય હોવાથી તેને પુદ્દગલની જેમ સ્કંધ, દેશ અને પ્રદેશના ભેદથી ત્રણ ત્રણ પ્રકારના પ્રદર્શિત કરવામાં આવે છે. આ એક અખંડ રૂપ દ્રવ્ય હોવાથી તેનો પરમાણુરૂપ ચોથો પ્રકાર પાડવામાં આવેલ નથી. કાલદ્રવ્ય પરમાણુરૂપ જ હોવાથી તેનો કોઈ અવાન્તર ભેદ પાડવામાં આવ્યો નથી કારણ કે બહુપ્રદેશીય દ્રવ્યમાં જ સ્કન્ધ, દેશ અને પ્રદેશ એવા અવાન્તર ભેદ પાડી શકાય છે. ધર્માદિ દ્રવ્યો પરમાણુરૂપ ન હોવાથી અને બહુપ્રદેશીય (અસ્તિકાય) હોવાથી ગ્રંથમાં ધર્માદિ દ્રવ્યોને સંખ્યાની અપેક્ષાએ એક-એક અખંડદ્રવ્ય બતાવવામાં આવેલ છે. કાલ-દ્રવ્ય પરમાણુરૂપ હોવાથી તથા એક પ્રદેશી (અનસ્તિકાય) હોવાથી તેને અનેક સંખ્યાવાળા બતાવવામાં આવેલ છે. આ કારણે, તત્ત્વાર્થસૂત્રકારે પણ કાલદ્રવ્યને છોડીને શેષ ધર્માદિ ત્રણ અચેતન દ્રવ્યોને બહુપ્રદેશીય (અસ્તિકાય) તથા નિષ્ક્રિય કહેલ છે.

આ ચારેય દ્રવ્ય અરૂપી હોવાથી ભાવાત્મક તથા શક્તિરૂપ છે. તેને આપણે આપણી આંખોથી જોઈ નથી શકતા. એનાં કાર્યોથી તેની સત્તાની માત્ર કલ્પના

१ धम्मो अधम्मो आगासं दव्वं इक्किक्कमाहियं । अणंताणि य दव्वाणि कालो पुग्गलजंतवो ॥

–३. २८. ८.

२ अजीवकाया धर्माधर्माकाश पुद्गला: ।

-त. सू. ५. १.

आ आकाशादेक द्रव्वाणि । निष्क्रियाणि च ।

-त. सू. **५.** ६-७.

કરી શકાય છે. આ ચારેય દ્રવ્યોનો ક્યારેય વિનાશ થતો નથી તેમજ તેમની ઉત્પત્તિ પણ થતી નથી. તેથી તેમને સન્તતિ-પ્રવાહ તરીકે નહીં પણ અનાદિ-અનંત તરીકે સ્વીકારવામાં આવ્યાં છે. અપેક્ષા-વિશેષની દષ્ટિએ તેમાં આદિ સાન્તતા (ઉત્પત્તિ-વિનાશ) પણ છે . જો કે પ્રન્થમાં માત્ર કાલ-દ્રવ્યની બાબતમાં જ સાદિ-સાન્તતાનું કથન છે પરંતુ ઉપાધિની અપેક્ષાથી ધર્માદિ દ્રવ્યોમાં પણ સાદિ-સાન્તતા અભીષ્ટ છે. છે . ધર્મ અને અધર્મ-આ બે દ્રવ્યનું સ્થિતિ-ક્ષેત્ર લોકનું સીમા-પ્રમાણ (અસંખ્યાત-પ્રદેશી) માનવામાં આવેલ છે. આકાશ દ્રવ્ય લોક અને અલોકમાં વર્તમાન હોવાથી તેને લોકાલોક પ્રમાણ (અનંત પ્રદેશ) વાળું માનવામાં આવલે છે. મનુષ્યલોકમાં જ ઘડીયાળ, ઘંટ આદિ રૂપે કાળની ગણના કરવામાં આવેલ છે તે કારણે કાલ-દ્રવ્યને અઢી-દ્રીપ પ્રયાણ (સમય ક્ષેત્રિય) કહેવામાં આવેલ છે . બીજી રીતે, અન્ય દ્રવ્યોની જેમ તે પણ લોક-પ્રમાણ જ છે . કારણ કે એમ ન માનવામાં આવે તો અઢી-દ્રીપની બહાર કાલદ્રવ્યકૃત પરિવર્તન કેવી રીતે સંભવી શકે ? માટે, અન્યત્ર જૈન-પ્રંથોમાં

९ धम्माधम्मागासा तित्रि वि एए अणाइया । अपज्जविसया चेव सव्वद्धं तु वियाहिया ॥ समए वि संतइ पप्प एवमेव वियाहिए । आएसं पप्प सईए सपज्जविसए वि य ॥

**-3**. 3**૬.** ८−૯.

- ૨ એજન
- धम्माधम्मे य दो चेव लोगिमत्ता वियाहिए ।
   लोगालोगे य आगासे समए समयखेतिए ॥

**-3**. 35. 9.

समयाविलकापक्षमासत्वंयनसञ्ज्ञिताः । नृलोक एव कालस्य वृत्तिर्नान्यत्र कुत्रचित् ॥

—उद्धृत उ. घा. टी., भाग-५, पृ. ६৫४.

તથા જુઓ - પૃ. પ૭. પા. ટિ. પ. ૪ જુઓ - પૃ. ૫૫. પા. ટિ. ૧. કાલદ્રવ્યને પણ લોક-પ્રમાણ માનવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>. આ ધર્માદિ અરૂપી અચેતન દ્રવ્યોનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે :

- ૧. ધર્મદ્રવ્ય-અહીં ધર્મદ્રવ્યનું તાત્પર્ય પુરય ને લગતું નથી પણ ગતિમાં સહાયતા દેનાર દ્રવ્ય-વિશેષને લગતું છે. માટે, પ્રન્થમાં ગતિને ધર્મનું લક્ષણ કહેવામાં આવ્યું છે<sup>ર</sup>. ધર્મદ્રવ્ય ગતિમાન ચેતન અને પુદ્દગલનું માત્ર ગતિમાં સહાયક કારણ છે, પ્રેરક કારણ નથી<sup>3</sup>. વાસ્તવમાં ગતિ ચેતન અને પુદ્દગલમાં જ છે. તેને આપણે રેલના પાટાની જેવું ગતિનું માધ્યમ કહી શકીએ. આ લોકાકાશ-પ્રમાણ એક અખંડ દ્રવ્ય હોવાથી સ્વત: નિષ્ક્રિય છે. લોકની સીમાની બહાર, ચેતન અને પુદ્દગલનું ગમન ન થઈ શકે તેથી તેને લોકના સીમા-પ્રમાણવાળું માનવામાં આવે છે. અલોકમાં આવી ગતિના માધ્યમનો અભાવ હોવાથી ત્યાં જીવાદિની ગતિનો નિરોધ થઈ જાય છે.
- ર. અધર્મદ્રવ્ય-ધર્મદ્રવ્યની જેમ આ પણ, પાપરૂપ અધર્મનું વાચક નથી પરંતુ, આના દ્વારા ક્રિયાથી દ્રવ્ય એવાં ચેતન અને પુદ્દ્ગલને રોકવામાં સહાયતા મળે છે. તેથી 'સ્થિતિ'ને અધર્મનું લક્ષણ ગણવામાં આવેલ છે<sup>8</sup>. અર્થાત્ સ્થિર રહેનાર દ્રવ્યો (જીવ-પુદ્દ્ગલ)ને રોકવામાં મદદ કરવાનું તેનું કાર્ય છે. આ રીતે, આ ધર્મ-દ્રવ્યથી વિપરીત પ્રકારનું દ્રવ્ય છે. ધર્મદ્રવ્ય ગમનમાં સહાયક છે તો અધર્મદ્રવ્ય સ્થિર થવામાં સહાયક છે. બાકીનાં તેનાં બધાં લક્ષમણ ધર્મદ્રવ્ય જેવાં છે.

ધર્મ દ્રવ્ય અને અધર્મ દ્રવ્યમાં માનવાનું મૂળ કારણ સૃષ્ટિના નિયન્તા તરીકે ઈશ્વરને ન માનવાનું અને વસ્તુ-વ્યવસ્થાની સાથે લોકાલોકનું વિભાજન સુનિયોજિત

**૧** भा. सं. जै., पृ. २२२.

२ गइ लक्खणो उधमो ।

**<sup>-3</sup>**. **₹**. €.

उ पंचास्तिकाय, गाथा ८३, ८५, कै. जै., पृ. ९३.

४ अहम्मो ठाणलक्खणो ।

<sup>–</sup>૩. ૨૮. ૯.

બનાવી રાખવાનું છે. પ્રેરક કારણ ન માનીને માત્ર સહાયક કારણ માનવાનું કારણ, પૂર્ણ વ્યક્તિ સ્વાતંત્ર્યને ટકાવી રાખવાનું છે તથા દ્રવ્યોમાં પરસ્પર સંઘર્ષ ન થવા દેવાનું છે. વિશ્વમાં જે હલનચલનરૂપ ક્રિયા જોવા મળે છે તે બધામાં ધર્મ-દ્રવ્ય કામ કરે છે. અને જે હલનચલનની ક્રિયાથી રહિત છે તે બધામાં અધર્મ દ્રવ્ય કાર્ય કરે છે. બંને અચેતન અને નિષ્ક્રિય હોવા છતાં. ગતિ-સ્થિતિમાં સહાયક કારણ માત્ર હોવાથી પરસ્પરમાં ઝઘડો થવાનો પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતો નથી. ઝઘડો સક્રિય દ્રવ્યોમાં જ સંભવે. નિષ્ક્રિયમાં નહિ. અહીં એક વાત વળી એ પણ વિચારણીય છે કે ગતિ અને સ્થિતિમાં મહાયક આ બે દ્રવ્યોનાં ક્રમશ: નામ ધર્મ અને અધર્મ શા માટે રાખવામાં આવ્યાં ? બધે તો ધર્મ અને અધર્મ શબ્દનો પ્રયોગ ક્રમશ: પુરુષરૂપ અને પાપરૂપ કાર્યોના અર્થમાં પ્રચલિત છે. આ ઉપરાંત, પ્રકૃત ગ્રંથમાં પણ ધર્મ અને અધર્મ શબ્દનો પ્રયોગ અનુક્રમે સારાં અને ખરાબ કાર્યોના અર્થમાં થયેલ છે<sup>૧</sup>. એથી માલૂમ થાય છે કે તેના મૂળમાં ધાર્મિક ભાવના કાર્ય કરે છે. તે ભાવના એવી કે, અધર્મ (ખરાબ કાર્ય) કરનાર સંસારમાં પડ્યો રહે છે અને ધર્મ (શભકાર્ય) કરનાર સ્વર્ગ કે મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવા માટે ઉપર ગમન કરે છે. તેથી ધર્મને ગતિનું અને અધર્મ (સંસારમાં સ્થિત રહેવાથી) ને સ્થિતિનું સહાયક કારણ માનીને તેનાં નામ અનુક્રમે ગતિ અને સ્થિતિ એવાં ન રાખીને ધર્મ અને અધર્મ એ પ્રમાણે રાખવામાં આવેલ છે.

3. આકાશ દ્રવ્ય-દ્રવ્યોને સ્થિર થવા માટે સ્થાન (અવકાશ) આપવાનું કામ આકાશ કરે છે, તે બધાં દ્રવ્યોનું આધારભૂત ભાજન (પાત્ર-વિશેષ) છે<sup>ર</sup>. ચેતન અને અચેતન દ્રવ્યોને સ્થિર રહેવા માટે કોઈ આધાર-વિશેષની કલ્પના જરૂરી હતી કારણ કે આધાર વગર આ દ્રવ્યો ક્યાં સ્થિર થાય? તે માટે જે દ્રવ્યની કલ્પના કરવામાં આવી તે 'આકાશ' છે, તે કોઈ નક્કર દ્રવ્ય નથી પરંતુ ખાલી સ્થાન એ જ આકાશ. જ્યાં આપણે ઊઠીએ છીએ, બેસીએ છીએ, ચાલી

**-**₹. **%**. ૯.

৭ उ. २०. ३८; ७. १४-२१.

२ भायणं सव्वदव्वाणं नहं ओगाहलक्खणं ।

છીએ, સુઈએ છીએ ત્યાં બધે આકાશ છે. અલોકમાં પણ એવાં કોઈ પ્રદેશ નથી જ્યાં આકાશ ન હોય એવા દ્રવ્યની સત્તા સ્વીકારવાથી દ્રવ્ય અનાધાર બનતાં નથી. નહીંતર તો. આધાર વગર આધેય ક્યાં રહેત? સર્વશક્તિ સંપન્ન ઈશ્વર-દ્રવ્યનો સ્વીકાર કરવાથી આવાં દ્રવ્યની કલ્પના નિરર્થક થાત. જો કે, બૌદ્ધ. વૈશેષિક. સાંખ્ય અને વેદાતં દર્શનોમાં પણ આકાશદ્રવ્યને માનવામાં આવેલ છે પરંતુ પ્રકૃત ગ્રંથમાં સ્વીકારેલ આકાશ-દ્રવ્ય સાથે તેનો ભેદ છે. બૌદ્ધદર્શનમાં આકાશનું સ્વરૂપ આવરણાભાવ તરીકેનું છે તથા તેને અસંસ્કૃત ધર્મો (જેમાં ઉત્પત્તિ-વિનાશ ન થાય)માં ગણાવવામાં આવેલ છે. પરંતુ. 'ઉત્તરાધ્યયન'માં આકાશને અભાવાત્મક તરીકે સ્વીકારવામાં આવ્યું નથી. તે ઉપરાંત, આકાશને અસંસ્કૃતધર્મ પણ ન કહી શકાય કારણ કે તેમાં ઉત્પત્તિ-વિનાશ અને સ્થિરતારૂપ દ્રવ્યનું સામાન્ય લક્ષણ જોવા મળે છે. દ્રવ્યના આ સ્વરૂપનું આગળ ઉપર વિવેચન કરવામાં આવશે. વેશેષિક દર્શનમાં જો કે આકાશને એક સ્વતંત્ર દ્રવ્ય માનવામાં આવેલ છે. પરંતુ તેમાં તેને શબ્દગુણનું જનક ગણવામાં આવેલ છે. તે ઉપરાંત 'દિશા'ને આકાશથી પૃથક માનેલ નથી. કારણ કે આકાશના પ્રદેશોમાં જ દિશાની કલ્પના કરવામાં આવે છે. વળી. આકાશ શબ્દ-ગણનું જનક પણ ન થઈ શકે. કારણ કે શબ્દ મૂર્ત પુદ્દગલ-વિશેષ છે અને આકાશ અમૃર્ત દ્રવ્ય છે. અમૃર્ત દ્રવ્ય મૂર્તનું જનક કેવી રીતે થઈ શકે? એ રીતે પ્રકૃતિ (અચેતન)નો વિકાર કે બ્રહ્મનો વિવર્ત પણ આકાશ ન થઈ શકે<sup>૩</sup>. કારણ કે આકાશ એક સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે.

१ बौ. द., पृ. २८६.

२ तत्र द्रव्याणि पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशकालदिगात्ममनांसि नवैव ।...... शब्दगुणकमाकाशम् । तच्चैकं विभुनित्यं च ।...... प्राच्यादिव्यवहारहेतुर्दिक् । –तर्ध सं. पृ. २, ८.

૩ આકાશને વેદાંતદર્શનમાં બ્રહ્મનો વિવર્ત તથા સાંખ્યદર્શનમાં પ્રકૃત્તિનો વિકાર માનવામાં આવેલ છે.

<sup>–</sup>જુઓ - વેદાન્તસાર પૃ. ૩૨, સાં. કા., શ્લોક ૩.

જો કે ધર્મદ્રવ્યની જેમ આકાશના પણ સ્કન્ધ, દેશ અને પ્રદેશ એવા ત્રણ ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે પરંતુ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં બીજી રીતે પણ બે ભેદ પાડેલા જોવા મળે છે: લોકાકાશ અને અલોકાકાશ કહેવામાં અવે છે. જ્યારે, જ્યાં ધર્માદિ દ્રવ્યોની સત્તા છે તે પ્રદેશને લોકાકાશ કહેવામાં આવે છે. જ્યારે, જ્યાં ધર્માદિ દ્રવ્યોની સત્તા નથી (અલોક)-માત્ર આકાશ જ આકાશ છે તે પ્રદેશ એટલે અલોકાકાશ. આમ, આકાશનું આ વિવિધ વિભાજન લોકની સીમાને આધારે કરવામાં આવ્યું છે. આકાશના ઉપર્યુક્ત બધા ભેદ કાલ્પનિક કે ઉપાધિજન્ય છે. કારણ કે આ રીતે, આકાશના ઘટાકાશ, મઠાકાશ આદિ અનેક ભેદ પાડી શકાય છે. વાસ્તવમાં, આકાશ પણ ધર્માદિ-દ્રવ્યની જેમ એક અખંડ અસ્તિકાય દ્રવ્ય છે જેને પુદ્દગલની જેમ તોડીને બે ભાગમાં વિભક્ત કરી શકાય નહિ<sup>ર</sup>.

અલોકમાં ધર્માદિ દ્રવ્યોનો અભાવ હોવાથી અલોકાકાશમાં આશ્રય પ્રદાન રૂપ આકાશના સામાન્ય લક્ષણનો અભાવ છે એવું કહી શકાય તેમ નથી. કારણ કે આકાશ અલોકમાં પણ આશ્રય દેવા માટે તૈયાર છે. કોઈ દ્રવ્ય, કોઈ કારણે ત્યાં આશ્રય પ્રાપ્ત કરવા ન જાય તો તેમાં આકાશનો શો દોષ? વાસ્તવમાં ધર્મ અને અધર્મ દ્રવ્યનું પ્રતિબંધક હોવાથી જ અલોકાકાશમાં અન્ય દ્રવ્યોની સત્તા નથી. સીમારહિત હોવાને કારણે આકાશને અનંત માનવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>. આધુનિક દર્શન-શાસ્ત્રમાં ધર્મ અધર્મ અને આકાશ-આ ત્રણે દ્રવ્યોની શક્તિઓ આકાશમાં જ માનવામાં આવે છે<sup>8</sup>.

**–**3. ८. ४८.

તથા જુઓ પૃ. ૫૫. પા. ટિ. ૧.

૧ જુઓ પૃ. ૫૫. પા. ટિ. ૧. પૃ. ૭૫. પા. ટિ. ૩.

૨ જુઓ પૃ. ૭૪. પા. ટિ. ૧. પૃ. ૫૫. પા. ટિ. ૧.

**उ इच्छा हु आगाससमा अणन्तिया ।** 

<sup>4</sup> These three functions of subsistence, motion and rest are assigned to space in modern philosophy.

<sup>-</sup>ભા. દ. રા., પૃ. ૩૧૬.

૪. કાલદ્રવ્ય-દ્રવ્યોમાં થનાર પરિવર્તનથી જે સમયની ગણના કરવામાં આવે છે તેને 'વર્તના' કહેવામાં આવે છે અને વસ્તુમાત્રના પરિવર્તનમાં કારણ રૂપ 'વર્તના' કાલનું લક્ષણ છે.૧ જેન દર્શનમાં કાલના બે ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે '. નિશ્વયકાલ અને વ્યહારકાલ '. પ્રંથમાં કાલને જે અઢીદ્વીપ પ્રમાણ (સમય ક્ષેત્રિક) ગણેલ છે તે વ્યવહારકાલની રીતે છે. કારણ કે પરિવર્તન તો સર્વ ક્ષેત્રોમાં પ્રત્યેક સમયે થતું રહે છે અને તેની (નિશ્વયકાલની) દ્રવ્યાત્મક સત્તા સમસ્ત લોકમાં વ્યાપ્ત છે. પ્રંથમાં વ્યવહાર કાલની દૃષ્ટિથી જ કાલને અદ્ભાવસમય પણ કહેલ છે '. હાલના જેટલા ભેદ સંભવે છે તે બધા વ્યવહારની દૃષ્ટિએ જ સંભવે છે. કારણ કે કાલ પરમાણુરૂપ હોવાથી પ્રંથમાં અનંત સંખ્યાવાળા કાલનો એક જ ભેદ ગણાવેલ છે. બોદ્ધ અને વેશેષિક દર્શનમાં પણ કાલનો વ્યવહાર થાય છે. બોદ્ધ દર્શનમાં કાલ સ્વભાવસિદ્દ દ્રવ્ય નથી. તે માત્ર વ્યાવહારિક કાલ છે '

#### ९ वत्तणा लक्खणो कालो ।

-उ. २८. १०.

-पाइअसद्दमहण्णवो, पृ. ५२.

कालशब्दो हि वर्णप्रमाणकालादिष्वपि वर्तते, ततोऽद्धाशब्देन विशिष्यत इति, अयंच...वसेय:। –स्थानाङ्गसूत्र (४. ९, २६४) वृत्ति, पत्र ૧૯૦ (भ) ભાગ-२ આ તુલસી પૃ. ૩૧૫. પા. ટિ. ૧.

તથા જુઓ - પૃ. ૭૫. પા. ટિ. ૩.

- ૪ જુઓ પૃ. ૬૪. પા. ટિ. ૧.
- **u** सो पनेस सभावती अविज्जमानत्ता पञ्जत्तिमत्तको एवा ति वेदितव्वो ।

—अडुशालिनी १. ३. १६.

२ भा. सं. जै., पृ. २२२; त. सू. ५. ३९-४९ (सर्वार्थसिद्धि टीका)

<sup>3</sup> આ દેશજ શબ્દ છે. તેનો અર્થ = સૂર્ય આદિની ક્રિયા (પરિભ્રમણ)થી અભિવ્યક્ત થતો સમય.

વેશેષિક દર્શનમાં કાલ વ્યાપક અને એક છે<sup>1</sup>. પરંતુ, પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં કાલ અણુરૂપ અને અનેક સંખ્યાવાળો છે. કેટલાક શ્વેતાંબર જૈન-આચાર્ય કાલની સ્વતંત્ર સત્તા સ્વીકારતા નથી<sup>2</sup>.

આ રીતે આ પાંચેય પ્રકારના રૂપી અને અરૂપી અચેતન દ્રવ્યોમાં પુદ્દગલ દ્રવ્ય સિવાયનાં બાકીનાં ચાર દ્રવ્ય ભાવાત્મક, નિષ્ક્રિય અને અરૂપી છે. પુદ્દગલ જ એક એવું દ્રવ્ય છે જેને આપણે જોઈ શકીએ છીએ અને સ્પર્શી પણ શકીએ છીએ. તેનો જીવ સાથે ઘનિષ્ઠ સંબંધ છે અને જીવોના વિભાજન આદિ માટેનો આધાર પણ તે જ છે.

# ચેતન-દ્રવ્ય-જીવ:

અચેતન-દ્રવ્ય ઉપરાંત જે દ્રવ્યની સત્તા છે તેનું નામ 'જીવ' છે. જેમાં જોવાની તથા જાણવાની શક્તિ હોય એવા ચેતનાત્મક દ્રવ્યને જીવ કહેવામાં આવે છે. ચૈતન્ય હોવાથી જ, થનાર પરિણામને અથવા ચૈતન્યને જ 'ઉપયોગ' કહેવામાં આવે છે, તેથી ગ્રન્થમાં જીવનું લક્ષણ ઉપયોગ (ચેતના) છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે<sup>3</sup>. જેન દર્શનમાં આ ઉપયોગના મુખ્યત્વે બે પ્રકાર માનવામાં આવ્યા છે. દર્શનોપયોગ (નિરાકારજ્ઞાન-સ્વયંસંવેદનાત્મક) અને જ્ઞાનોપયોગ (સાકાર-જ્ઞાન-પર સંવેદનાત્મક) . દર્શન શબ્દનો અર્થ થાય: કોઈ વસ્તુ બાબત વિશેષ જાણકારી પ્રાપ્ત કરવી, તેથી જ્ઞાન પહેલાં દર્શન અવશ્ય થાય છે. અહીં દર્શનોપયોગ એટલે સ્વનું નિરાકાર સંવેદન હોવું અને જ્ઞાનોપયોગ એટલે સ્વ

९ अतीतादिव्यवहारहेतुः कालः । स चैको विभुर्नित्यश्च ।

-तर्क सं., पृ. ९.

- २ जैनदर्शन-महेन्द्रकुमार, पृ. १९३.
- उ जीवो उवओगलक्खणो ।

–૩. ૨૮. ૧૦.

४ उपयोगो लक्षणम् । स द्विविधोऽष्टचतुर्भेद: ।

**−त. सू. २. ८. ७.** 

અને પરનો સાકાર બોધ થવો. જેમાં જ્ઞાનદર્શનરૂપ ચેતના (ઉપયોગ) નથી તે અચેતન છે અને જેમાં ચૈતન્યનો કોઈક અંશ પણ હાજર છે તે ચેતન અથવા જીવ છે. જીવ એટલે જ આત્મા.

ઉપર, જીવનું જે લક્ષણ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તે અચેતનથી તેને પૃથક્ કરનાર સ્વરૂપ-લક્ષણ છે. જીવના આ સ્વરૂપનું સમર્થન કરતાં, ગ્રંથમાં બીજી રીતે પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે જ્ઞાન, દર્શન, સુખ, દ્વ:ખ, ચારિત્ર્ય, તપસ્યા (તપ). વીર્ય અને ઉપયોગ-આ બધાં જીવનાં લક્ષણ છે . આ લક્ષણમાં જીવનાં જે અસાધારણ ધર્મોનું કથન કરવામાં આવ્યું છે તે માત્ર જીવમાં જ સંભવે છે. જો કે વીર્ય (સામર્થ્ય) અચેતનમાં પણ જોવા મળે છે. પરંતુ, અચેતન સંબંધી વીર્ય ઉપયોગ-શૂન્ય હોવાથી અહીં અભીષ્ટ નથી, કારણ કે જ્ઞાન-દર્શન આદિ અસાધારણ ધર્મોનો સંબંધ છેવટે તો ઉપયોગ સાથે જ છે. ઉપયોગ હોય તો જ જ્ઞાન, દર્શન આદિ જોઈ શકાય છે. માટે જીવના પ્રથમ લક્ષણમાં માત્ર ઉપયોગને જ જીવનું લક્ષણ ગણવામાં આવેલ છે. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં પણ ઉપયોગને જીવનું લક્ષણ ગણાવી તેને જ્ઞાન અને દર્શનના ભેદથી બે પ્રકારનો માનવામાં આવેલ છે . માટે ઉપયોગ અથવા ચેતના જ જીવનું પ્રથમ લક્ષણ છે.

શરીરથી પૃથક્ જીવના અસ્તિત્વ બાબત એક સહુથી મોટી શંકા એ છે કે જો તેનું અસ્તિત્વ છે તો તે દેખાતો કેમ નથી ? 'ઉત્તરાધ્યયન'માં જ્યારે ભ્રગુ પુરોહિત વગેરેના પ્રલોભનથી આકર્ષી શકતો નથી ત્યારે તે ધર્મના આધારભૂત આત્માના અસ્તિત્વમાં આવી શંકા કરતાં કહે છેકે જેમ અવિદ્યમાન એવો અગ્નિ અરણિમંથન (બે કાષ્ઠને ઘસવાં)થી, ઘી દૂધમાંથી, તલમાંથી તેલ વગેરે ઉત્પન્ન થાય છે તેમજ ચેતન જીવની ચાર ભૌતિક દ્રવ્યો (પૃથ્વી, જલ, તેજ અને

**−3**. ℃. 99.

૨ તથા જુઓ - પૃ. ૮૧. પા. ટિ. ૪.

नाणं च दंसणं चेव चिरतं च तयो तहा ।
 वीरियं उवओगो य एयं जीवस्स लक्खणं ॥

વાયુ)માંથી ઉત્પત્તિ થાય છે અને તેનાથી છૂટું પડી જતાં ચેતન (જીવ) પણ નષ્ટ થઈ જાય છે. એનાથી જુદું કોઈ અન્ય ચેતનાત્મક સ્વતંત્ર જીવ-દ્રવ્ય નથી<sup>૧</sup>.

આના ઉત્તરમાં ભ્રગુ પુરોહિતના બંને પુત્રો કહે છે કે આત્મા (જીવ) જો કે રૂપરહિત (અમૂર્ત) છે. તેથી તેનું પ્રહણ ઇન્દ્રિયો દ્વારા થતું નથી. જે અમૂર્ત છે તે નિત્ય પણ છે<sup>ર</sup>. આમ અહીં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે આત્મા અમૂર્ત હોવાથી તેનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થતું નથી, જો મૂર્ત હોવા છતાં વાયુ આપણને દેખાતો નથી તો પછી અમૂર્ત જીવનું પ્રત્યક્ષજ્ઞાન કેવી રીતે થાય? જીવના અસ્તિત્વનું જ્ઞાન તેનાં કાર્યો દ્વારા જ (અનુમાન પ્રમાણથી) થઈ શકે છે. પ્રન્થમાં એવાં ચાર મુખ્ય કાર્યો આ પ્રમાણે છે અને તેનાથી જીવના અસ્તિત્વનું જ્ઞાન થાય છે. એ મુખ્ય કાર્યો આ પ્રમાણે છે: ૧ હું જ્ઞાનવાન છું. ૨ હું મને પોતાને જાણું છું<sup>3</sup>. હું સુખી છું. ૪ હું દુ:ખી છું. આવા અને બીજા અનુભવોથી પ્રતીત થાય છે કે શરીર ઉપરાંતનું કોઈ ચેતન દ્રવ્ય છે. ભ્રગુપુરોહિતે અરિણામન્થન આદિથી અવિદ્યમાન

जहा य अग्गी अरणी असन्ती खीरे घयं तेलू महातिलेषु ।
 एमेव जाया सरीरंसि सत्ता संमुच्छई नासइ नाविचेट्ठे ।।

**–**૩. ૧૪. ૧૮.

२ नो इन्दियग्गेज्झ अमुत्तभावा अमुत्तभावा वि य होइ निच्चो ।

<del>\_</del>3. १४. १८.

अ नाणेणं दंसणेणं च सुहेण य दुहेण य ।

-૩. ૨૮. ૧૦.

૪ 'મારું શરીર', 'મારો હાથ' એવો આપણે અનુભવ કરીએ છીએ. આવા ભેદાત્મક અનુભવથી જાણી શકાય છે કે શરીર અને આત્મા ભિન્ન ભિન્ન છે. જો તે બન્ને એક જ હોત તો 'મારું શરીર' એવો અનુભવ ન થાય. અથવા તો કહેવામાં આવે કે 'મારો આત્મા' એવો પણ અનુભવ થાય છે. તો આપણે કહીશું કે તેથી આત્મા સ્વત: સિદ્ધ થઈ જાય છે. કારણ કે તે વખતે 'મારો' એ શબ્દનો પ્રયોગ શરીર માટે થયો છે. આમ આત્મા શરીરથી ભિન્ન છે એમ સિદ્ધ થાય છે. અિન વગેરેની ઉત્પત્તિ દર્શાવી તે પણ અનુભવથી વિપરીત છે. જો અરિણમાં અિન, દૂધમાં ઘી, તલમાં તેલ પહલેથી અવિદ્યમાન હોત તો તે તેમાંથી ઉત્પન્ન જ ન થાત. જો એ રીતે અસત્માંથી સત્ પેદા થવા માંડે તો પછી તેલ વગેરે માટે તલની જ શી જરૂર ? રેતી વગેરેમાંથી પણ તેલ કેમ ન નીકળે ?

આ ઉપરાંત, જો શરીરથી ચેતન દ્રવ્ય જુદું ન હોય તો કયા કરાણે મૃત પુરુષને શરીર હોવા છતાં સુખ દુ:ખાદિનો અનુભવ થતો નથી ? 'વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય'માં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે મૃત શરીરમાં જો વાયુનો અભાવ થઈ જાય તો પંપ આદિથી હવા ભરીને તેને જીવિત કરી શકાત. જો તેમાં તેજનો અભાવ થાય તો વાયુની જેમ તેજનો પ્રવેશ કરાવવાથી તેને જીવંત કરી શકાત. જો તેમાં વિશિષ્ટ પ્રકારના તેજનો અભાવ હોય તો તે વિશિષ્ટ તેજ શું છે? આત્મા સિવાય તે તેજ કંઈ નથી'. વળી, જેનો નિષેધ કરવામાં આવે છે તેની સત્તા અવશ્ય રહે છે<sup>ર</sup>. તેથી પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પણ શરીરને જીવત્વના અભાવમાં તુચ્છ ગણેલ છે<sup>3</sup>. આવા અન્ય અનેક તર્કો દ્વારા મોટા ભાગનાં બધાં આત્મવાદી

९ स्याद्-अञ्चातोपालम्भोऽयं, तस्या भूतसमुदायोपलिब्यिसिद्धेः, न मृतशरीरे व्यभिचारात्, तत्र वाय्वाभावे न व्यभिचार इति चेत्, न, निलकाप्रयोग्प्रक्षेपेऽयनुपलब्धेः। तेजो नास्तीतिचेत्, न, तस्यापि तयैव क्षेपेऽनुपलब्धेः, विशिष्टं तेजोनास्तीति चेत् आत्मभाव इत्यारम्यातां तर्हि भूम्यालिङ्गनम् ।

—विशेषावश्यकभाष्यटीका—तृतीयगणधर, पृ. ५१७.

२ यन्निपिव्यते तत् सामान्येन विद्यते एव ।

—ષड્दर्शनसमुच्चय-गुणरत्न, षृ. ४८. ४૯. પાશ્ચાત્યદર્શનમાં આધુનિકયુગના સંસ્થાપક દેકાર્ટ પણ આ રીતે જ આત્માને સિદ્ધ કરે છે.

–જુઓ પાશ્વાત્યદર્શન પૃ. ૮૬. ૮૮.

३ तं एक्कगं तुच्छशरीरंग से।

**–**૩. ૧૩. ૨૫.

#### પ્રકરણ ૧: દ્રવ્ય-વિચાર

ભારતીય દર્શન જીવ અથવા આત્માના અસ્તિત્વને સિદ્ધ કરે છે.

'ઉત્તરાધ્યયન'માં જીવના સામાન્ય ચેતન ગુણ ઉપરાંત કેટલાક બીજા ગુણો પણ દર્શાવાયા છે જે તેને અજીવથી જુદા પાડનારા તો નથી પણ જીવના સ્વરૂપનો ખ્યાલ તો જરૂર આપે છે. જેમકે:

- ૧. જીવ અમૂર્ત છે- મસંસારાવસ્થામાં જીવ શરીરના સંબંધને લીધે જો કે મૂર્ત જેવો છે. પરંતુ વાસ્તવિક રીતે રૂપ, રસ, ગંધ વગેરેથી રહિત હોવાથી તેને અમૂર્ત સ્વભાવવાળો માનવામાં આવેલ છે. અમૂર્ત સ્વભાવ હોવાને કારણે જ તે આપણી ઈન્દ્રિયો દ્વારા પ્રત્યક્ષ થતો નથી.
- ૨. જીવ અવિનશ્વર છે-<sup>ર</sup>જે અમૂર્ત છે તેનો શસ્ત્રાદિથી વિનાશ સંભવતો નથી તેથી તે અજર-અમર પણ છે. ગીતામાં પણ તેને અજર-અમર કહેલો છે<sup>3</sup>. બ્રન્થમાં એ માટે, નશ્વર સંસારમાં જીવને સારવાન વસ્તુ માનેલ છે<sup>8</sup>. અનાદિ કાળથી શરીર સાથે સંબંધ હોવાથી જીવ એક શરીરનો નાશ થતાં બીજા શરીરને પ્રાપ્ત કરે છે માટે શરીર-સંબંધને કારણે તે અનિત્ય પણ છે. ૩. જીવ સ્વદેશપરિમાણવાળો છે- ખાત્મા સ્વત: અમૂર્ત છે પરંતુ શરીરના
- ૧ જુઓ પૃ. ૮૩. પા. ટિ. ૨. તથા પ્રવચનસાર ૨. ૮૦.
- २ એજન : नियजीवस्स नासु त्ति ।

**-**इ. २. २७.

३ नायं हन्ति न हन्यते....... हन्यते हन्यमाने शरीरे ।

—गीता २. १८. २०.

४ जहा गेहे पिलत्तिम्मि तस्स गेहस्स जो पइ। सारभांडाणि नीणेइ असारं अवउज्झइ।। एवं लोए पिलत्तिम्मि जराए मरणेण य। अप्पाणं तारइस्सामि तुब्मेहिं अणुमित्रओ।।

**–**૩. ૧૯. ૨૨-૨૪.

५ उस्सेहो जस्स जो होई भवम्मि चिरमम्मि उ । तिभागहिणो तत्तो य सिद्धाणोगाहणा भवे ॥

-3. 35. 5X.

સંબંધથી મૂર્ત જેવો રહેલ છે. માટે જીવમાં સ્વત: કોઈ આકાર-પ્રકાર વગેરે ન હોવાથી શરીરના સંબંધને કારણે તેને સ્વદેહ-પરિમાણવાળો માનવામાં આવેલ છે. જીવ સ્વદેહપરિમાણ-વાળો હોવાથી તે નથી વ્યાપક કે નથી અણરૂપ. પરંતુ, નાના કે મોટા શરીરમાં જેટલું સ્થાન પ્રાપ્ત કરે છે તેટલામાં જ તે વિસ્તાર કે સંકોચ પ્રાપ્ત કરીને રહે છે. જો તેને સ્વદેહ-પરિમાણવાળો ન માનીને વ્યાપક માનવામાં આવે તો તેને શરીરની બહાર પણ સંવેદન થવું જોઈતું હતું. જો અશુરૂપ માનવામાં આવે તો પૂર્ણ શરીરમાં સંવેદન ન થાત. આપણને સરીર-પ્રદેશ માત્રમાં સંવેદન થાય છે : શરીરના એક-પ્રદેશમાં કે શરીરની બહાર નહીં. તેથી આત્માને શરીર-પરિમાણવાળો માનવામાં આવેલ છે. અહીં એક પ્રશ્ન એ થાય કે મુક્ત જીવોને શરીરરૂપી બંધન ન હોવાથી તેણે સમસ્તલોકમાં વ્યાપ્ત થવું જોઈએ. અહીં જાણવા મળે છે કે મુક્ત-જીવોને વ્યાપક માનવાથી શરીર-પ્રમાણવાળા સિદ્ધાંતનો વિરોધ થાય છે. તેથી તેને પણ વ્યાપક ન માનીને પૂર્વ જન્મને કારણે શરીર-પ્રમાણની અપેક્ષાએ ૧/૩ ભાગ ન્યૂન માનવાનું કારણ એ છે કે શરીરમાં કેટલોક ભાગ **૧/૩ ભાગ** ન્યૂન ક્ષેત્ર માનેલ છે. બંધનનો અભાવ હોવાથી તથા તેમાં સંકોચ-વિકાસનો સ્વભાવ હોવાથી મુક્તજીવને માટે 'અરારૂપતા કે વ્યાપકતા થવી જોઇતી હતી. તેનો અભાવ માની શકાતો નથી કારણ કે સતુના ક્યારેય વિનાશ થતો નથી.

**૪. જીવ કર્તા**-ભોક્તા તથા પૂર્ણ સ્વતંત્ર છે<sup>ર</sup>-સ્વયંના ઉત્થાન અને પતનમાં

<u>-3. २०. ३६-३७.</u>

૧ એજન

अपा नई वेयरणी अप्पा मे कूडसामली । अप्पा कामदुहा घेणू अप्पा मे नन्दणं वणं ॥ अप्पा कत्ता विकता य दुहाण य सुहाण य । अप्पा मित्तमित्तं च दुप्पद्विय सुपद्विओ ॥

જીવને પૂર્ણ સ્વતંત્ર, કર્તા અને ભોક્તા માનેલ છે. તેથી ગ્રંથમાં કહેવાયું છે-આત્મા પોતાનો કર્તા, વિકર્તા (ઉત્થાન અને પતનનો), સારો મિત્ર, ખરાબ શત્રુ, વૈતરણી નદી (એક નારકી નદી જે દુ:ખકર છે), કૂટ શાલ્મલિ વૃક્ષ (દુ:ખ દેનાર વૃક્ષ), કામ દુધા ઘેનુ તથા નંદન વન (આ બંને સુખકર છે) છે . આનું તાત્પર્ય એ કે આત્મા જેવું ઈચ્છે તેવું કર્મ કરીને પોતાને સારા કે ખોટા માર્ગે લઈ જઈ શકે છે. જો સારું કામ કરે તો પોતાનો સહુથી મોટો મિત્ર બને છે. કામધેનુ બને છે તથા નંદનવન પણ થાય છે. જો ખરાબ કાર્ય કરે તો પોતાનો સહુથી મોટો શત્રુ થાય છે, વૈતરણી તથા ફૂટ શાલ્મલિ બને છે. તેમાં ઈશ્વર-કર્તૃક કોઈ હસ્તક્ષેપ થતો નથી. જીવ જેવું કરે છે તેવું ભોગવે છે. સારાં કામ કરે તો સુખી થાય છે અને ખરાબ કામ કરે તો દુ:ખી થાય છે.

પ. જીવ ઊર્ધ્વગમન-સ્વભાવવાળો છે<sup>ર</sup>-મુક્ત-જીવોનો નિવાસ લોકના ઉપરના ભાગમાં માનવામાં આવે છે તેથી જીવનો સ્વભાવ પણ ઊર્ધ્વગમન કરવાવાળો માનવો જોઈએ. તે બંધનને કારણે નીચે (સંસારમાં) પડેલો છે. જો આમ ન માનવામાં આવે તો મુક્ત જીવો જ્યાં તેઓ શરીરનો ત્યાગ કરે ત્યાં જ રહેતા હોત.

આ રીતે ગ્રંથમાં જીવને જ્ઞાન-દર્શનસ્વભાવરૂપ, ચેતનગુણ ઉપરાંત અમૂર્ત, નિત્ય, સ્વદેહપરિમાણ, કર્તા, ભોક્તા, સ્વતંત્ર, ઊર્ધ્વગમન સ્વભાવયુક્ત તથા નશ્વર સંસારમાં સારભૂત દ્રવ્ય માનવામાં આવેલ છે. જીવનું આવું જ સ્વરૂપ અન્ય જૈન ગ્રંથોમાં પણ જોવા મળે છે<sup>3</sup>.

२ अलोए पडिहया सिद्धा लोयग्गे य पइद्विया । इहं बोदिं चइत्ताणं तत्य गंतूण सिज्झई ।।

**–**ह. ३६. ५६.

तदनन्तरमूर्ध्वं गच्छत्यालोकान्तात् ।.....तथागितपरिणामाच्च ।

—त. सू. **१**०. ५-६.

जीवो उवओगमओ अमुत्तिकता सदेह परिमाणो ।
 भोता संसारत्यो मुत्तो सो विस्ससोडूगई ।।

-- द्रव्यसंग्रह, गाथा २.

તથા જુઓ - ભગવતીસૂત્ર ૨. ૧૦; સ્થાનાક્ગ ૫. ૩. ૫૩.; નવપદાર્થ, ૫., ૨૯.

૧ એજન

જીવોના પ્રકાર- જીવોની સંખ્યા પ્રંથમાં કાલદ્રવ્યોની જેમ અનંતની દર્શાવવામાં આવી છે<sup>4</sup>. હવા, પાણી, પૃથ્વી, અિંન, છોડ, કૂતરો, બિલ્લી, પશુ, સ્ત્રી, પુરુષ વગેરેમાં સર્વત્ર જીવોની સત્તા માનવામાં આવી છે. આ બધા જીવોને સર્વપ્રથમ મુક્ત અને બદ્ધની દૃષ્ટિએ બે ભાગોમાં વિભાજિત કરવામાં આવ્યા છે. તેને જ અનુક્રમે 'સિદ્ધ' અને 'સંસારી'ના નામે પણ ઉલ્લેખવામાં આવેલા છે<sup>ર</sup>. તેને અનુક્રમે 'અશરીરી' તથા 'સશરીરી' પણ કહી શકાય; કારણ કે બધા મુક્ત જીવ શરીર રહિત હોય છે અને બધા સંસારી જીવ શરીર-સહિત હોય છે. એવો કોઈ સમય કે સ્થાન નથી કે જ્યારે સંસારી-જીવ શરીર-રહિત હોય. મૃત્યુ પછી (એક શરીર છોડી બીજામાં જતી વખતે) પણ તે એક વિશેષ પ્રકારના શરીર (કાર્મણ-શરીર)થી જોડાયેલ રહે છે. આ સિદ્ધ અને સંસારી જીવોના સ્વરૂપાદિનો ખ્યાલ નીચે પ્રમાણે આપવામાં આવેલ છે:

૧. સિદ્ધ જીવ<sup>3</sup>-જે બંધનથી રહિત સ્વ-સ્વરૂપમાં રહે છે તેને સિદ્ધ જીવ કહેવામાં આવે છે. તેને બંધનના અભાવથી 'મુક્ત', શરીરથી રહિત હોવાથી 'અશરીરી' અને પૂર્ણજ્ઞાનથી યુક્ત હોવાથી 'બુદ્ધ' કહેવામાં આવે છે. તેમનો નિવાસ લોકથી ઉપરના ભાગમાં (લોકાન્તમાં) દર્શાવવામાં આવ્યો છે. તેમનો આકાર પૂર્વજન્મના શરીર કરતાં √3 ભાગ ન્યૂન હોય છે. તેઓ અનંત-દર્શન અને અનંતજ્ઞાન સહિત અનંત સુખવાળા પણ છે. એમનાં સુખોની આગળ આપણાં સુખો તુચ્છ (નગણ્ય) છે. તેમને સંસારમાં કરી આવવાપણું રહેતું નથી. આત્માનું જે શુદ્ધ સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તે એ સ્વરૂપમાં સર્વદા રહે છે.

જો કે સિદ્ધ જીવોના જ્ઞાન, દર્શન, સુખ આદિમાં કોઈ તફાવત નથી કારણ કે બધા સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, અનંત સુખોથી યુક્ત તથા સકળ બંધનોથી રહિત છે.

**–**उ. ३६. ४८. २४૯.

संसारिणो मुक्ताश्च ।

-त. सू. २**. ५०.** 

૩ ઉ. ૧૦. ૩૫; ૩૬. ૪૮-૬૭; વિશેષ માટે જુઓ - પ્રકરણ ૬.

૧ જુઓ - પૃ. પા. ટિ. ૧.

२ संसारत्या य सिद्धा य दुविहा जीवा वियाहिया ।

પરંતુ, પૂર્વજન્મની ઉપાધિની દૃષ્ટિએ તેમના પણ અનેક ભેદ પડી શકે.

૨. સંસારી જીવ-જે કરેલાં કર્મોનાં ફળ ભોગવવા માટે પરતંત્ર છે તથા શરીરથી જોડાયેલ છે તે બધા સંસારી-જીવ છે. તેમને 'બદ્ધ' કે 'સશરીરી' જીવ પણ કહી શકાય. તેઓ જો કે કર્મ કરવામાં સ્વતંત્ર છે પરંતુ, તેનું ફળ ભોગવવામાં પરતંત્ર છે. તેમને કર્મ-ફળ ભોગવવા માટે શરીરનો આશ્રય લેવો પડે છે. સંસારનો અર્થ થાય: આવાગમન. અર્થાત જ્યાં કર્મ-ફળ ભોગવવા માટે એક શરીરને બદલે બીજું શરીર ગ્રહણ કરવું પડે અથવા જન્મ-મરણના ફેરામાં અટવાવું પડે તેને 'સંસાર' કહેવામાં આવે છે. તેથી 'સંસારી' લોકમાં નિવાસ કરે તે જ નહિ કારણ કે એમ માનવાથી સિદ્ધ જીવ પણ લોકની અંદર જ રહેવાને કારણે સંસારી કહેવાશે. આ રીતે, સંસારી એટલે તે કે જે પોતાના શદ્ધ-સ્વરૂપને પ્રાપ્ત ન કરતાં કર્મ-ફળ ભોગવવા માટે પરતંત્ર છે. તથા શરીર સાથે જોડાયેલ છે. સંસારી જીવોનાં મુખ્ય રૂપે પાંચ પ્રકારનાં શરીર માનવામાં આવ્યાં છે<sup>૧</sup>. ૧. ઔદારિક-એવું સ્થૂળ શરીર કે જેનું છેદન-ભેદન થઈ શકે છે. ૨. વૈક્રિયક-જેનું છેદન-ભેદન ન થઈ શકે પણ સ્વેચ્છાથી નાનું, મોટું, પાતળું, જાડું એવાં અનેક રૂપ કરી શકાય. ૩ આહારક-કોઈ વિશેષ અવસર વખતે મુનિ દ્વારા બનાવવામાં આવેલ શરીર ૪ તેજસ-અન્નાદિ પાચન-ક્રિયામાં તેજ ઉત્પન્ન કરનાર અને ૫ કાર્મણ-પૃષ્ટયપાપ ૩૫ કર્મોનો પિંડ. આ પાંચ પ્રકારના શરીરોમાંથી તેજસ અને કાર્મણ શરીર પ્રત્યેક સંસારી જીવની સાથે સર્વદા રહે છે. તેથી તેનો જીવ સાથે અનાદિ સંબંધ છે. આ બે શરીરો ઉપરાંત જીવિત અવસ્થામાં જીવ સાથે ઔદારિક તથા વૈક્રિયકમાંથી કોઈ એક શરીર વધારામાં રહે છે. આ રીતે સામાન્યત: જીવિત અવસ્થામાં એક જીવની સાથે ત્રણ શરીર

१ तओ ओरालियतेयकम्माइं सव्वाहिं विप्पजहणाहिं विप्पजिहत्ता ......। —उ. २८. ७३.

औदारिकवैक्रियकाहारकतैजसकार्मणानि शरीराणि ।

—त. सू. २. ३६.

તથા જઓ - ૨. ૩૭-૪૯.

રહે છે. ઔદારિક અને વૈક્રિયક શરીરનો અભાવ માત્ર મૃત્યુ કાળે થાય છે. બીજો જન્મ લેતાં, ઔદારિક અને વૈક્રિયકમાંથી કોઈ ને કોઈ શરીર પુન: પ્રાપ્ત થઈ જાય છે. સાધારણ રીતે મનુષ્ય અને પશુ–પક્ષીઓ (તિર્યંચો)માં ઔદારિક-શરીર જોવા મળે છે. દેવ અને નારકીઓમાં વૈક્રિયક શરીર જોવા મળે છે માટે સંસારી જીવોને 'સશરીરી' કે 'બદ્ધ' કહેવામાં કાંઈ વાંધો નથી.

# સંસારી જીવોના વિભાજનનો સ્રોત:

ગ્રંથમાં સંસારી-જીવોના વિભાજન માટેના અનેક સ્રોત છે જેમાંના કેટલાક નીચે મુજબ છે :

1. ગમન કરવાની શક્તિ - જે જીવ એક સ્થાનેથી બીજે સ્થાને જઈ શકવા સમર્થ છે તેમને એક વિભાગમાં રાખવામાં આવે છે અને જે એવા સામર્થ્યવાળા નથી તેને બીજા વિભાગમાં રાખવામાં આવે છે. ગ્રંથમાં તેમનાં નામ અનુક્રમે 'ત્રસ' અને 'સ્થાવર' આપેલ છે. આ વિભાજનને મૂળ આધાર માનીને આગમનું વિભાજન કરવામાં આવ્યું છે. અહીં એક વાત યાદ રાખવા જેવી છે કે બધા જીવ સક્રિય છે છતાં ગતિશીલતાને આધારે જે વિભાજન કરવામાં આવ્યું છે તે વર્તમાન સમયમાં ચાલવા-ફરવાની શક્તિની દૃષ્ટિએ છે.

ર શરીરની સ્થૂળતા અને સૂક્ષ્મતા<sup>ર</sup>- જેમનું શરીર સ્થૂળ છે તેને એક વિભાગમાં અને જેમનું શરીર સૂક્ષ્મ (લઘુ) છે તેમને બીજા વિભાગમાં રાખી

संसारत्या उ जे जीवा दुविहा ते वियाहिया ।
 तसा य थावरा चेव थावरा तिविहा तिहं ॥

**-**उ. ३६. ६८.

તથા જુઓ - ઉ. ૫. ૮, ૮, ૧૦, ૨૫-૨૩, ત. સૂ. ૨. ૧૨.

२ तसाणं थावराणं च सुहुमाणं बादराण य ।

**–**3. 3४. ८.

તથા જુઓ - ભા. સં. જે. પૃ. ૨૧૮-૨૧૯.

શકાય. અહીં જાડા શરીરને તથા પાતળા શરીરને અનુલક્ષીને સ્થૂળતા કે સૂક્ષ્મતા શબ્દો સમજવાના નથી. પરંતુ, જે દિવાલ આદિથી અગ્નિના કિરણોની જેમ અટકે નહિ તે સૂક્ષ્મ છે. આ વિષયમાં ગ્રન્થમાં એક કર્મ-વિશેષ (નામકર્મ) સ્વીકારવામાં આવેલ છે, તેનું વર્શન આગળ ઉપર કરવામાં આવશે.

3. શરીરની ઉત્પત્તિ (જન્મ) - જે, માતા-પિતાનો સંયોગ થતાં માતાના ગર્ભમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે તે 'ગર્ભજ' છે. જે માતા-પિતાના સંયોગ વગર અહીં તહીં અપવિત્ર-સ્થળે પેદા થાય તે સંમૂર્છિમ કહેવાય છે. જે કોઈ સ્થાન-વિશેષમાંથી એવી રીતે ઊભા થાય જાણે કે સૂઈને જાગ્યાં છે તેવું લાગે તે 'ઉપપાદજન્મ'વાળા જીવો છે. મનુષ્ય અને પશુ આદિમાં પ્રથમ બે પ્રકારના જન્મ સંભવે છે. દેવ અને નારકિયોમાં ત્રીજા પ્રકારનો જન્મ થાય છે. આ રીતે, શરીરની ઉત્પત્તિ (જન્મ)ના આધારે સંસારી જીવોના ત્રણ ભેદ પડે છે.

૪. શરીરની પૂર્ણતા તથા અપૂર્ણતા<sup>ર</sup>- શરીરની પૂર્ણતાથી એમ સમજવાનું છે કે જે જીવને જે પ્રકારનું શરીર પ્રાપ્ત કરવાનું છે તેનો પૂર્ણ આકારપ્રકાર હોવો, જેને શરીરની પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થઈ ચૂકી છે તે 'પર્યાપ્ત' કહેવાય છે અને જેને શરીરની પૂર્ણતા પ્રાપ્ત નથી થઈ તે 'અપર્યાપ્તક' કહેવાય છે. જૈનદર્શનમાં છ પર્યાપ્તિઓ માનવામાં આવી છે અને તેની માત્રા જુદા જુદા જીવોમાં જુદી જુદી નક્કી થયેલી હોય છે<sup>3</sup>.

९ संमुच्छिमा य मणुया गब्भवक्कंतिया तहा ।

**—3**. 3६. १८४.

તથા જુઓ - ભા. સં. જે., પૃ. ૨૧૮-૨૧૯.

२ पज्जन्तपज्जत्ता एवमेव दुहा पुणो ।

-3. 35. 9O.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૬. ૮૪, ૯૨, ૧૦૮, ૧૧૭ વગેરે.

अाहारसरीरिंदियपज्जत्ती आणपाणभासमणो ।चत्तारिं पंच छिप्प य एइंदियवियलसण्णीणं ।।

–ગો. જી. ગાથા ૧૧૮ (ટીકા સહિત)

પ. જન્મ સંબંધી શરીરની અવસ્થા-વિશેષ (ગતિ) - જન્મ સંબંધી શરીરની મુખ્ય ચાર અવસ્થાઓ (પર્યાય) છે અને તેને 'ગતિ'ના નામે વ્યક્ત કરેલ છે. જો કે 'ગતિ' શબ્દનો સામાન્ય અર્થ 'ગમન' છે પરંતુ અહીં દેવાદિ ચાર અવસ્થા-વિશેષોમાં જીવ ગમન કરે છે તે કારણે તેને 'ગતિ' નામ આપવામાં આવ્યું છે. આ બાબતમાં એક પ્રકારનું કર્મ-વિશેષ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે અને તેના આધારે તેની વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. આ ગતિ-ભેદના આધારે જીવનાં જે ચાર ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે તેમાં નામ છે: દેવ, મનુષ્ય, તિર્યક, (પશુ-પક્ષી-વૃક્ષ) વગેરે અને નર્ક.

**૬. ધર્માચર**ણ-અહિંસા વગેરે ધર્મનું જે પાલન કરે છે તે 'સનાથી જીવ' કહેવાય છે અને જે એવું નથી કરતા તે 'અનાથી જીવ' કહેવાય છે<sup>ર</sup>. આમ બે ભેદ પડ્યા છે. બીજી રીતે તેને ત્રણ ભાગોમાં પણ વિભક્ત કરવામાં આવે છે<sup>3</sup>. જેમકે: મનુષ્યજન્મને મૂળ ધન માનીને ૧ મૂળધનરક્ષક-એવાં કાર્યો કરનાર કે જેનાથી માનવજન્મની ફરીવાર પ્રાપ્તિ થાય. ૨ મૂળધન વિનાશક-પશુ અને નર્કાદિ યોનિઓમાં જન્મ લે છે અને ૩ મૂળધનવર્ધક-જે સારાં કાર્યો કરીને દેવપણાને પ્રાપ્ત કરે છે.

पंचिदिया उ जे जीया चउव्विहा ते वियाहिया ।
 नेरइया तिरिक्खा य मणुया देवा य आहिया ।।

<del>\_3</del>. ૩૬**.** ૧૧૫.

२ इमा हु अन्ना वि अणाहया निवा तामेगिचत्तो निहूओ सुणेहि मे । नियण्ठधम्मं लहियाण वी जहा सीयन्ति एगे बहुकायरा नरा ॥

<del>-3</del>. 20. 3*2*.

तुज्झं सुलद्धं ख मणुस्सजम्मं लाभा सुलद्धा य तुमे महेसी । तुब्भे सणाहा य सबश्वा य जं मे ठिया मग्गि जिणुत्तमाण ॥

**–૩. ૨૦. ૫૫.** 

माणुसत्तं भवे मूलं लाभो देवगई भवे ।
 मूलच्छेए जीवाणं नरगतिरिक्खत्तणं धुवं ॥

-उ. ७. १६.

તથા જુઓ - ઉ. ૭. ૧૪, ૨૧.

9. જ્ઞાનેન્દ્રિયો૧- પાંચ ઇન્દ્રિયોને જ્ઞાનના સ્રોત તરીકે માનવામાં આવેલ છે. ક્રમ પ્રમાણે તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે. સ્પર્શ, રસના, ઘ્રાણ, ચક્ષુ, તથા કર્ણા. આમાંથી જે ક્રમશ: એક ઈન્દ્રિયવાળા છે તે 'એકેન્દ્રિય', બે વાળા 'ઢીન્દ્રિય', ત્રણવાળા 'ત્રીન્દ્રિય', ચાર વાળા 'ચતુરિન્દ્રિય' અને પાંચ ઇન્દ્રિયોવાળા હોય તે 'પંચેન્દ્રિય' જીવ કહેવાય છે. આ ઇન્દ્રિયોની સંખ્યામાં વૃદ્ધિ ક્રમશ: જ થાય છે.

આમ આ કેટલાક મુખ્ય પ્રકારો છે અને તેના આધારે જીવોનું વિભાજન કરવામાં આવે છે. શરીરમાં જોવા મળતા રૂપાદિના તરતમભાવ તથા સ્થાન-વિશેષ વગેરેને આધારે જીવના અનન્ત પ્રકારો થઈ શકે, જેની સૂચના માત્ર ત્ર્યંથમાં આપવામાં આવી છે<sup>ર</sup>. વસ્તુત: આ બધા ભેદ શુદ્ધ જીવના નથી પણ શરીરાદિની ઉપાધિથી વિશિષ્ટ જીવ (આત્મા)ના છે.

ગમન કરવાની શક્તિની અપેક્ષાએ જે ત્રસ અને સ્થાવરના ભેદથી બે ભેદો પાડવામાં આવેલા તેમાંથી પ્રથમ સ્થાવર જીવોના ભેદાદિનો હવે વિચાર કરવામાં આવશે.

## स्थावर छवः

ચાલવા કરવાની શક્તિથી રહિત જીવો સ્થાવર કહેવામાં આવે છે. તેના મુખ્ય ત્રણ ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>3</sup>:

उराला तसा जे उ चउहा ते पिकत्तिया ।
 वेइंदिया तेइंदिया चउरो पंचिदिया चेव ॥

<del>--</del>उ. ३६. १२६.

एएसिं वण्णओ चेव गंधओ रसफासओ ।
 संठाणादेसओ वावि विहाणाइं सहस्ससो ।।

**-3**. 35. **23**.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૬. ૯૧, ૧૦૫, ૧૧૬, ૧૨૫ વગેરે.

उ पुढवी आउजीवा य तहेव य वणस्सई । इच्चेए थावरा तिविहा तेसिं भेए सुणेह मे ।।

**–**३. ३६. ६८.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૬. ૬૮.

৭. પૃथ्वी शरीरवाणा (पृथिवीकायिक) ২. જળ શરીર વાળા (जलञरीर) ૩. વનસ્પતિ શરીરવાળા (વનસ્પતિકાયિક). આ ગમનકર્ત્તક વિભાજક રેખા ગ્રંથમાં સર્વત્ર જોવા મળતી નથી. કારણ કે બીજે અગ્નિ શરીરવાળા (અગ્નિકાયિક) તથા વાયુશરીરવાળા (વાયુકાયિક) એકેન્દ્રિય જીવોને પણ એમની સાથે જ ગણાવવામાં આવ્યા છે અને બાકીના-ને 'ત્રસ' કહેવામાં આવ્યા છે<sup>૧</sup>. એ રીતે, જ્યાં ત્રસ જીવના પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે ત્યાં દીન્દ્રિયાદિને પ્રધાન (उराल) ત્રસ કહેવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. એનો અર્થ એ થયો કે વાયુકાયિક અને તેજસ્કાયિકને કોઈક દૃષ્ટિએ ત્રસ કહી શકાય છે અને બીજી રીતે તે સ્થાવર પણ છે. તેથી આપણે તેને અપ્રધાન ત્રસ પણ કહી શકીએ. અહીં એક વાત વિચારણીય છે કે જે રીતે અગ્નિનું ઊર્ધ્વગમન કરવાથી તથા વાયુનું તિર્યકગમન કરવાથી તેમાં ત્રસરૂપતા માનવામાં આવે છે. તે રીતે જળમાં પણ અધોગમન તથા વનસ્પતિઓમાં ઊર્ધ્વ અને અધોગમન બંને હોવાથી જલકાયિક અને વનસ્પતિકાયિકમાં ત્રસરૂપતા કેમ નથી ગણી ? એમ કહેવાનો અર્થ એ છે કે જો અગ્નિને ત્રસ કહી શકાય તો વનસ્પતિને પણ ત્રસ કહેવી જોઈએ. કારણ કે તે બંને પોતાના મૂલ સ્થાનનો સર્વથા ત્યાગ ન કરીને જ ગમન કરે છે. જો વાયુને પોતાના સ્થાનમાંથી દૂર થવાને કારણે ત્રસ કહેવામાં આવે તો જળમાં પણ એજ વાત લાગુ પડતી હોવાથી તેને પણ ત્રસ કહેવું જોઈએ. જાણવા મળે છે કે આ બાબતમાં પહેલાં પણ સ્થાવર જીવોના વિભાજનમાં મતાંતરો રહેલ છે તેથી 'ઉત્તરાધ્યયન'માં ઘણી જગાએ છ :કાયના જીવોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલ છે. છ:કાયના જીવોમાં પાંચ સ્થાવર અને એક ત્રસનો પ્રકાર ગણી લેવામાં આવ્યો છે<sup>3</sup>.

## १ पुढवी-आउक्काए तेऊ-वाऊ-वणस्सइ-तसाणं ।

**-3**. २६. ३०.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૬. ૩૧.

२ इत्तो उ तसे तिविहे वुच्छामि अणुपुब्बसो । तेऊ बाऊ य बोधव्वा उराला य तसा तहा ॥

-3. 35. 9OS.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૬. ૧૦૭, ૧૨૬. ૩ જુઓ - પૃ. ૯૪, પાટ ટિ. ૧.

#### પ્રકરણ ૧ : દ્રવ્ય-વિચાર

આ રીતે, અગ્નિકાયિક અને વાયુકાયિક જીવોમાં સ્થાવરપણાનું પ્રાધાન્ય હોવાથી તથા વિષયનું સામ્ય હોવાથી અહીં એકેન્દ્રિયના પાંચ ભેદોને દૃષ્ટિમાં રાખીને વિચાર કરવામાં આવશે.

- ૧. પૃથ્વીકાયિક જીવ-જેનું પૃથ્વી જ શરીર છે તેને પૃથ્વીકાયિક જીવ કહેવામાં આવે છે. સૂક્ષ્મ અને સ્થૂળ તરીકેના બે ભેદ પ્રથમ પાડવામાં આવ્યા પછી બંનેના પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત એવા અવાન્તર બે બે ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>1</sup>. સ્થૂળ પર્યાપીકને પ્રથમ તો મૃદુ (શ્લક્ષ્ણ) અને કઠિન (ખર) એવા બે ભાગોમાં વિભક્ત કરેલ છે. ત્યારબાદ, મૃદુ-પૃથ્વીના સાત અને ખરપૃથ્વીના છત્રીશ પ્રકારોને ગણાવવામાં આવ્યા છે<sup>7</sup>.
- (ક) મૃદુ-પૃથ્વીના સાત પ્રકાર- કાળી, ભૂરી, લાલ, પીળી, શ્વેત, પાંડુ તથા પનકમૃત્તિકા (આકાશમાં ફેલાનાર અતિ સૂક્ષ્મ ૨૪) એવા સાત પ્રકાર પાડેલ છે. આ બધા ભેદ રંગને આધારે ગણાવવામાં આવ્યા છે.
- (ખ) ખર પૃથ્વીના છત્રીશ પ્રકાર- શુદ્ધ-પૃથ્વી (સમૂહરૂપ), શર્કરા, રેતી, પથ્થર, શિલા, લવણ, ક્ષાર, લોખંડ, તાંબુ, ત્રપુ, સીસું, ચાંદી, સોનું, વજ (હીરો) હરિતાલ (પીળી અને સફેદ), હિંગુ લુક (શિંગરફ), મન:શિલા, સાસક (એક જાતનું રત્ન). અંજન (સુરમો), પરવાળું; અભ્રપટલ (અબરખ), અભ્રવાલુક, ગોમેદક, રુચક, અંક, સ્ફટિક-લોહિતાક્ષ, મરકત-મસારગલ્લ,

दुविहा पुढवीजीवा य सुहुमा बायरा तहा ।
 पज्जन्तमपज्जत्ता एवमेव दुहा पुणो ।।

**--3**. ३६. ७०.

२ वायरा जे उ पज्जत्ता दुविहा ते वियाहिया । सण्हा खरा य बोधव्वा सण्हा सत्तविहा तहिं ।।

एए खर पुढवीए भेया छत्तीसमाहिया । एगविहमनाणत्ता सुहुमा तत्य वियाहिया ॥

**—**उ. ३६. ७१-७७.

ભુજમોચક, ઇન્દ્રિનીલ, ચંદનગેરુ-હંસગર્ભ, પુલક, સૌગન્ધિક, ચંદ્રપ્રભ, વૈદૂર્ય, જલકાન્ત અને સૂર્યકાન્ત-ખરપૃથ્વીના આ ૩૬ પ્રકારોમાં કઠોર સ્પર્શયુક્ત ધાતુ, પાષાણ, મણિ વગેરેને ગણાવવામાં આવ્યા છે. ગોમેદકથી માંડી અંત સુધીના બધા ભેદ ખાસ પ્રકારનાં રત્નોનાં નામ છે. સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિક જીવ એક જ પ્રકારનો છે.

- ૨. અપકાયિક જીવ-જેનું શરીર જળ છે તેને અપકાયિક જીવ કહેવામાં આવે છે. સૂક્ષ્મ-પર્યાપ્ત, સૂક્ષ્મ-અપર્યાપ્ત, સ્થૂળ-પર્યાપ્ત અને સ્થૂળ અપર્યાપ્તના ભેદથી પૃથ્વીકાયિકની જેમ તેના પણ ચાર ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>ર</sup>. સ્થૂળ અથવા બાદર-પર્યાપ્ત જીવોના પાંચ પ્રકારો ગણાવેલ છે<sup>3</sup>. જેમકે: શુદ્ધોદક (મદ્ય અથવા સમુદ્ર વગેરેનું જળ), અવશ્યાય (ઝાકળા, હરતનુ, મહિકા<sup>\*</sup> અને હિમ (બરફ).
- 3. વનસ્પતિકાયિક જીવ-જેનું શરીર વનસ્પતિ જ છે તેને વનસ્પતિકાયિક જીવ કહેવામાં આવે છે. પૃથ્વીના ભેદોથી જેમ તેના પણ સૂક્ષ્મપર્યાપ્ત, સૂક્ષ્મ અપર્યાપીક સ્થૂળ પર્યાપ્ત, સ્થૂળ અપર્યાપ્ત એવા ચાર ભેદ ગણાવવામાં આવ્યા છે<sup>પ</sup>. સ્થૂળ-પર્યાપ્તના વળી બે ભાગ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>દ</sup>. ૧ સાધારણ શરીર (જેના શરીરમાં એકથી વધુ જીવો નિવાસ કરે છે અને એકના આહાર વગેરેથી

૨ દુવિहા आउजीवा ૩... (શેષ પૃ. ૯૫, પા. ટિ. ૧ ની જેમ)

-उ. ३६. ८४.

वायरा जे उ पज्जता पंचहा ते पिकत्तिया ।
 सुद्धोदए य उस्से हरतणू मिहया हिमे ॥

<del>\_</del>3. ३६. ८५.

४ 'हरतुनः' स्निग्धपृथिवोसमुद्भवः तृणाग्रबिन्दुः 'महिका' कर्ममासेषु सूक्ष्मवर्षम् । —उ. ने. वृ. पृ. ३८१.

પ दुविहा वणस्सईजीवा...(શેષ પૃ. ૯૫, પા. ટિ. ૧ ની જેમ) ।

**—**उ. ३६. ९२.

६ बायरा जे उ पज्जता दुविहा ते वियाहिवा । साहारणसरीरा य पत्तेगा य तहेव य ।।

**-3. ३६. ९३.** 

૧ એજન

બધાનું પોષણ થાય છે) તથા ૨. પ્રત્યેક-શરી૨ (જેના શરી૨માં એક જ જીવ ૨હે છે. અથવા જે શરી૨નો એક જ સ્વામી હોય છે). આ પછી, આ બંનેના અનેક ભેદોમાંથી કેટલાક અવાન્ત૨ પ્રકા૨ોને ગણાવવામાં આવેલ છે. જેમકે¹:

- (ક) સાધારણ-શરીર બાદર (સ્થૂળ) પર્યાપ્તના કેટલાક પ્રકાર- આલુ, મૂળો, આદુ, હરિલી, સિરિલી, સિસ્સિરિલી, યાવતિક, કન્દલી, પલાંડુ (ડુંગળી), લસણ, કુહુવ્રત, લોહિની, હુતાક્ષી, હૂત, કૂહડ, કૃષ્ણ, વ્રજકન્દ, સૂરણ, અશ્વકર્ણી, સિંહકર્ણી, મુસુંઢી, હળદર, આદિ અનેક કન્દમૂળ આ વિભાગમાં સમાવિષ્ટ થયેલ છે. એમનાં નામોનો ખ્યાલ વૈદ્યાક નિઘંટુ તથા દેશદેશાંતરની ભાષાઓ દ્વારા આવે છે.
- (ખ) પ્રત્યેક-શરીર બાદર (સ્થૂળ) પર્યાપીકના કેટલાક પ્રકારો-વૃક્ષ, ગુચ્છ, ગુલ્મ (નવમાલિકા વગેરે), લતા (ચંપક વગેરે), વલ્લી (કારેલાં વગેરે) તૃષ્ટા (ઘાસ), વલય (નારિયેલ વગેરે). તેમાં છાલ વલયાકાર હોય છે, શાખાઓ નથી હોતી, પર્વજ જે ગાંઠ વાળાં હોય છે) જેમકે વાંસ, શેરડી વગેરે, કુહુણ (કુ-પૃથ્વી; તેનું ભેદન કરીને ઉત્પન્ન થનારાં છત્રાકાર), જલરૂહ (કમલ વગેરે), ઔષધિતૃષ્ટા (શાલ્યાદિ ધાન), હરિતકાય જેવા અનેક વૃક્ષ તથા છોડ આ વિભાગમાં સમાવેશ પામ્યાં છે.
- **૪. અગ્નિકાયિક જીવ**–અગ્નિ જેવું શરીર છે તેને અગ્નિકાયિક જીવ કહેવામાં આવે છે. પૃથ્વીની જેમ તેના પણ ચાર ભેદ છે<sup>ર</sup>. તેમાંથી બાદર

| ٩ | पत्तेयसरीरा उ णेगहा ते पिकत्तिया । |  |
|---|------------------------------------|--|
|   | <br>मुसुंढी य हलिहा य णेगहा एवमायओ |  |

<del>-3</del>. ३६. ९४-९९.

૨ दुविहा तेऊजीवा उ... (શેષ પૃ. ૯૫, પા. ટિ. ૧ ની જેમ)।

**-**∃. ३६. १०८.

П

(સ્થૂળ) પર્યાપ્તના અનેક ભેદો છે<sup>૧</sup>. જેમકે: અંગારો (ધૂળ રહિત અગ્નિ), મુર્મુર (ભસ્મયુક્ત અગ્નિકણ), અગ્નિ (સામાન્ય શુદ્ધ અગ્નિ), અર્ચિ (સમૂલ અગ્નિશિખા), જ્વાળા (મૂળરહિત અગ્નિશિખા), ઉલ્કા, વિદ્યુત વગેરે.

પ વાયુકાયિક જીવ-વાયુ જ જેનું શરીર છે તેવા જીવોને વાયુકાયિક જીવ કહેવામાં આવે છે. પૃથ્વીકાયિકની જેમ તેના પણ ચાર ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>ર</sup>. તેમાંથી બાદર-પર્યાપ્ત વાયુકાયિકના અનેક પ્રકારો પાડવામાં આવેલા છે<sup>3</sup>. જેમકે: ઉત્કલિકા (અટકી અટકીને વહેનાર), મંડલિકા (ચક્રાકાર), ઘન (નર્કમાં વહેનાર), ગુંજા (અવાજ કરનાર), શુદ્ધ (મંદ મંદ પવન), સંવર્તક (ઘાસનાં તણખલાંને સાથે ઉડાડનાર) વગેરે.

આ રીતે, ગ્રન્થમાં સંક્ષેપમાં સ્થૂળ (બાદર) એકેન્દ્રિય, સ્થાવર જીવોનું વિભાજન કરવામાં આવેલ છે. રૂપાદિના તરતમભાવથી તેના બીજા અવાન્તર અનેક પ્રકારો પાડી શકાય છે<sup>ડ</sup>ે. સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય બધા જ સ્થાવર જીવોનો એક એક પ્રકાર જ દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>પ</sup>ે. કારણ કે સ્થૂળમાં જ અવાન્તર ભેદ સંભવે છે. બધા સૂક્ષ્મ જીવ જો કે કોઈથી અવરોધી શકાતા નથી માટે સર્વ

-उ. ३६. १०९-११०.

२ दुविहा बाउजीवा उ...(शेष पृ. ૯૫, પા. टि. १ नी જેમ) ।

**—**उ. ३६. ११७.

बायरा जे उ पज्जता पंचहा ते पिकत्तिया ।
 उपकलिया मंडलिया घणगुंजा सुद्धवाया य ॥
 संवट्टगवाया य णेगहा एवमायओ ।

**─3**. ३६. ११८-११९.

- ૪ જુઓ પૃ. ૯૪, પાટ ટિ. ૨.
- एगविहमणाणत्ता सुहुमा तत्य वियाहिया ।
   सुहुमा सव्वलोगिम्म एगदेसे य बायरा ॥

**-**७. ३६. ७७-७८, ८६, १००, ११८-१२०.

बायरा जे उ पज्जता णेगहा ते वियाहिया ।
 इंगाले मुम्मुरे अगणी अच्चिजाला तहेव य ।।
 उक्का विज्जू य बोधव्वा णेगहा एवमायओ ।
 एगविहमणाणत्ता सुहुमा ते वियाहिया ।।

લોકવ્યાપી છે. તેમનું ગમન સિદ્ધોના નિવાસ-સ્થાન સુધી સંભવે છે. તેથી પ્રારંભમાં લોકનું જે વિભાજન કરવામાં આવ્યું તે જીવોના નિવાસને આધારે થયેલું નથી. બાદરકાયિક જીવ જો કે અવરોધ પ્રાપ્ત કરે છે તેથી તેનો નિવાસ લોકના એક ભાગમાં માનવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>. આ એકેન્દ્રિય સ્થાવર જીવોની સંતાન-પરંપરા અનાદિકાળથી ચાલી આવે છે તથા અનંતકાળ સધી ચાલ્યા કરશે. પરંતુ જ્યારે આપણે કોઈ જીવ-વિશેષનો અવસ્થા-વિશેષની દૃષ્ટિએ વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે તેનો 'પ્રારંભ' પણ છે અને 'અંત' પણ છે<sup>ર</sup>. આ બધા એકેન્દ્રિય સ્થાવર જીવોનું આયુષ્ય (ભવસ્થિતિ) ઓછામાં ઓછું અંત મહર્ત (એક અતિ સૂક્ષ્મ ક્ષણથી માંડી ૪૮ મિનીટ સુધી) તથા વધારેમાં વધારે પૃથ્વીકાયિકનાં ૨૨ હજાર વર્ષ, અપકાયિકનાં સાત (૭) હજાર વર્ષ, વનસ્પતિકાયિકનાં ૧૦ હજાર વર્ષ. અગ્નિકાયિકનાં ૩ દિવસ-રાત અને વાયુકાયિકનાં ૩ હજાર વર્ષનું છે<sup>૩</sup>. આ આયુષ્ય સમાપ્ત થતાં, આ જીવ નિયમ પ્રમાણે એક શરીર છોડી બીજાને ધારણ કરે છે. જો એક પૃથ્વીકાયિક જીવ મટીને પુન:પુન પૃથ્વીકાયિક જીવ જ બનતો રહે તો તેને 'કાયસ્થિતિ' કહેવામાં આવે છે. આ કાયસ્થિતિ બધા એકેન્દ્રિય સ્થાવર જીવો માટેની ઓછામાં ઓછી અંતર્મૂહુર્ત તથા વધારેમાં વધારે વનસ્પતિ કાયિકને બાદ કરતાં બાકીનાની અસંખ્યાતકાલ (સંખ્યાતીત વર્ષ) સુધીની છે. વનસ્પતિકાયિકની અધિકતમ

一3. 3年. と0.

अप्कायिक आहि भाटे शुओ - ઉ. ३६. ८८. १०२, ११३, १२२.

૧ એજન

संतइं पप्प णाईया अपज्जविसयावि य ।
 ठिइं पहुच्च साईया सपज्जविसयावि य ।।

<sup>-6. 35. 96, 69, 901, 912, 921.</sup> 

अविसहस्साइं वासाणुक्कोसिया भवे ।आउठिई पुढवीणं अंतोमुहृतं जहित्रया ।।

કાયસ્થિતિ અનંતકાળ સુધીની દર્શાવવામાં આવી છે<sup>4</sup>. જો કોઈ પૃથ્વીકાયનો જીવ મટીને કોઈ બીજી કાયાવાળો જીવ બની જાય તો ત્યારબાદ કાલાંતરે ફરીવાર પૃથ્વી-કાયિક જીવ બને છે. આ વ્યવધાન-કાલને સ્વકાય-અંતર અથવા અંતર્માન કહેવાય. આવા પ્રકારનો અંતર્માન ઓછામાં ઓછો અંતર્મૂહૂર્તનો અને વધારેમાં વધારે અનંતકાળ સુધીનો હોય છે પરંતુ વનસ્પતિકાયિકનો અધિકતમ કાળ અસંખ્યાત-કાળ છે<sup>ર</sup>.

આ રીતે, આ એકેન્દ્રિય સ્થાવર જીવોમાં જીવત્વનો સ્વીકાર કરવાને કારણે જ જૈન-સાધુને પૃથ્વી આદિ ઉપર મળ-મૂત્રનો ત્યાગ કરતી વખતે સાવધાની રાખવાનું કહેવામાં આવ્યું છે<sup>3</sup>. પૃથ્વી આદિમાં જીવત્વનો સ્વીકાર કરવાથી પુદ્દગલ-દ્રવ્યનો અભાવ થતો નથી. કારણ કે પૃથ્વી આદિની કાયાવાળા જીવોનું

असंखकालमुक्कोसा अंतोमुहुत्तं जहन्निया ।
 कायिठई पुढवीणं तं कायं तु अमुंचओ ॥

--3. ३६. ८१.

अणंतकालमुक्कोसा अंतोमुहुतं जहन्निया । कायठिई पणगाणं तं कायं तु अमुंचओ ॥

**—उ.** २६. १०३.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૦. ૫, ૯. અ૫, તેજ અને વાયુ માટે જુઓ - ઉ. ૩૬, ૮૯, ૧૧૪, ૧૨૩; ૧૦, ૬-૮.

२ अणंतकालमुक्कोसं अंतोमुहुत्तं जहन्नयं । विजढंमि सए काए पुढवीजीवाणं अंतरं ॥

**--उ.** ३६. ८२.

असंखकालमुक्कोसं अंतोमुहुत्तं जहन्नयं । विजढम्मि सए काए पणगजीवाण अंतरं ॥

<del>\_</del>3. ३६. १०४.

અપ, તેજ અને વાયુ માટે જુઓ - ઉ. ૩૬, ૯૦, ૧૧૫, ૧૨૪. ૩ જુઓ - પ્રકરણ ૪, उच्चारसमिति । શરીર તો પુદગલનું જ છે. પૃથ્વી આદિમાં જીવોનું અસ્તિત્વ હોવાથી મહાભારતમાં પણ સંસારને અનેક જીવોથી ભરેલો દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>.

## अस छवः

બે ઈન્દ્રિયોથી માંડી પાંચ ઈન્દ્રિયોવાળા જીવને ત્રસ જીવ કહેવામાં આવે છે. તેને જ ગ્રન્થમાં પ્રધાન-ત્રસ કહેવામાં આવેલ છે. તેના પ્રથમ તો દ્વિ-ઇન્દ્રિય, ત્રિઈન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય એવા ચાર ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>ર</sup>. તેમાં સ્થાવર જીવોની જેમ 'સૂક્ષ્મ સૂક્ષ્મ નામનો પ્રકાર...આકાશમાં (નાના) હોઈ શકે છે પરંતુ, એટલા સૂક્ષ્મ નથી કે જે દિવાલ વગેરેથી પણ રોકાય નહિ. માટે ગ્રન્થમાં દ્વિન્દ્રિયાદિ જીવોના પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત એવા બે પ્રથમ પ્રકાર પાડવામાં આવ્યા છે<sup>3</sup>. પરંતુ, પંચેન્દ્રિય જીવોની બાબતમાં એવા ભેદ દર્શાવનારી કોઈ ગાથા મળતી નથી. દ્વિન્દ્રિયાદિ ત્રસ જીવોના ભેદો નીચે પ્રમાણે છે:

૧. િદ્વન્દ્રિય જીવ-જે સ્પર્શ અને રસના એ બે ઈન્દ્રિયોથી યુક્ત છે તે દ્વીન્દ્રિય જીવ કહેવાય છે. જેમકે<sup>૪</sup>: કૃમિ (વિષ્ટા આદિ અપવિત્ર જગાએ ઉત્પન્ન થનાર), સુમંગલ, અલસ (એ વર્ષા ૠતુમાં ઉત્પન્ન થાય છે), માતૃવાહક

–મહાભારત, શાન્તિપર્વ, ૧૫. ૨૫-૨૬.

**—उ.** ३६. १२७.

આ રીતે ત્રીન્દ્રિયાદિ માટે જુઓ ઉ. ૩૬. ૧૩૬, ૧૪૫ તથા અ. ટી. પૃ. ૧૭૧૭.

४ किमिणो सोमंगला चेव...णेगहा एवमायओ ।

-3. ३६. १२८-१३o.

उदके बहव: प्राणा: पृथिव्यां च फलेषु च ।
 न च कश्चित्र तान् हन्ति किमन्यत् प्राणयापनात् ।
 सूक्ष्मयोनीनि भूतानि तर्कगम्यानि कानिचित् ।
 पक्ष्मणोऽपि निपातेन येषां स्यात् एकन्थपर्यय: ॥

૨ જુઓ - પૃ. ૯૩. પા. ટિ. ૧.

उ वेइंदिया उ जे जीवा दुविहा ते पिकत्तिया ।पज्जत्तमपज्जता तेसिं भेए सुणेह मे ।।

(કાષ્ઠભક્ષક ઉઘઈ), વાસીમુખ, શુક્તિ, શંખ, લઘુશંખ, પલ્લક, અનુપલ્લક, વરાટક (કોડી), જલોકા, જાલકા, ચંદના વગેરે.

ર. ત્રિન્દ્રિય જીવ- જે સ્પર્શ, રસના અને ઘ્રાણ એ ત્રણ ઇન્દ્રિયોથી યુક્ત છે તે ત્રીન્દ્રિય જીવ કહેવાય છે. જેમકે : કુન્થૂ, પિપીલિકા, ઉદંસા, ઉત્કલિકા, ઉપદેહિકા, તૃણહારક, કાષ્ઠહારક, માલુકા, પત્રહારક, કાર્પાસિક, અસ્થિજાત તિન્દુક, ત્રપુષ, મિંગજ, શતાવરી, ગુલ્મી, ઇન્દ્રકાયિક, ઇન્દ્રગોપક વગેરે.

3. ચતુરિન્દ્રિય જીવ- જે સ્પર્શ, રસના, ઘ્રાણ અને ચક્ષુ એ ચાર ઇન્દ્રિયોથી યુક્ત છે તે ચતુરિન્દ્રિય જીવ કહેવાય છે. જેમકે<sup>ર</sup>: અન્ધિકા, પોત્કિકા, મિક્ષકા, મચ્છર, ભમરો, કીડો, પતંગીયું, ઢિંકણ, કુંક્ણ, કુક્કુર, શ્રૃંગરીટી, નન્ધ્યાવર્ત, વીંછી, ભૃષ્કગરીટક, વિરલી, અક્ષિવેધક, અક્ષિલા, માગધ, અક્ષિરોડક, વિચિત્ર, ચિત્રપટક, ઉપધિજલકા, જલકારી, નીચક, તામૃક વગેરે.

ઉપર્યુક્ત ત્રણે પ્રકારના દ્વિન્દ્રિયાદિ જીવ સ્થૂળ હોવાથી લોકના એક ભાગમાં રહે છે<sup>3</sup>. તે અનાદિકાળથી અસ્તિત્વમાં છે અને અનંતકાળ સુધી રહેશે. આ કોઈ જીવ-વિશેષની સ્થિતિ, વિશેષની દષ્ટિએ આદિ અને સાન્ત પણ છે<sup>8</sup>. એમનું આયુષ્ય ઓછામાં ઓછું અંતર્મૂહૂર્ત તથા વધુમાં વધુ દ્વિન્દ્રિયનું ૧૨ વર્ષ, ત્રીન્દ્રિયનું ૪૯ દિવસ અને ચતુરિન્દ્રિયનું છ માસનું છે<sup>૫</sup>. કાયસ્થિતિ ઓછામાં

| q | कुंथुपिवीलिउड्डंसाणेगविहा एवमायओ ।     |                          |
|---|----------------------------------------|--------------------------|
|   |                                        | —उ. ३६. <i>१३७-</i> १३९. |
| ર | अंधिया पोत्तिया चेव मच्छिया मसगा तहा । |                          |
|   |                                        |                          |
|   | इय चउरिंदिया एए णेगहा एवमायओ           |                          |
|   |                                        | —उ. ३६. १४६-१४९.         |

अंगेगदेसे ते सब्वे न सब्बत्य वियाहिया ।

**--उ. २६. १३०, १३९, १४९.** 

૪ ઉ. ૩૬. ૧૩૧, ૧૪૦, ૧૫૦ (શેષ પૃ. ૯૯, પા. ટિ. ૨ ની જેમ) ।

प वासाइं वारसा चेव उक्कोसेण वियाहिया ।
 वेदियआउठिई अंतोमुहुत्तं जहन्निया ।।

-3. ३६. १३<sup>२</sup>.

ઓછી અન્તર્મૂહૂર્ત અને વધારેમાં વધારે સંખ્યાતકાળ સુધીની છે<sup>૧</sup>. અન્તર્માન ઓછામાં ઓછું અન્તર્મૂહૂર્ત અને વધારેમાં વધારે અનન્તકાળનું છે<sup>૨</sup>. રૂપાદિના તારતમ્યથી તેના પણ સ્થાવર જીવોની જેમ હજારો ભેદ પડી શકે છે. એકેન્દ્રિયથી માંડી ચતુરિન્દ્રિય સુધીના બધા જીવ તિર્યંચ જ કહેવાય છે.

૪. પંચેન્દ્રિય જીવ- જે સ્પર્શ, રસના, ઘ્રાણ, ચક્ષુ અને કર્ણ આ પાંચ ઇન્દ્રિયોથી યુક્ત છે તે પંચેન્દ્રિય જીવ કહેવાય છે. બધા જીવોમાં પંચેન્દ્રિય જીવોની જ પ્રધાનતા છે. નર્ક, તિર્યંચ, મનુષ્ય અને દેવ ગતિના ભેદથી એને ચાર પ્રકારે વિભક્ત કરવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>. તેમનો વિશેષ પરિચય નીચે મુજબ છે:

**નારકી**- જે પાપી કર્મોને કારણે દુ:ખો ભોગવે છે તથા અધોલોકમાં નિવાસ કરે છે તેને નારકી જીવ કહેવામાં આવે છે.

અનુસંધાન પૃ. ૧૦૨ની પા. ટિ.

एगूणपण्णहोरत्ता उक्कोसेण वियाहिया तेइंदियआउठिई अंतोमुहुत्तं जहित्रया ॥

-3. ३६. १४१.

छच्चेव य मासाऊ उक्कोसेण वियाहिया । चउरिंदियआउठिई अंतोमुहुत्तं जहन्निया ॥

**-3. ३६. १५१.** 

संखिज्जकालमुक्कोसा अंतोमुहृतं जहन्निया ।
 वेइंदियकायिठई तं कायं तु अमुंचओ ।।

**—उ.** ३६. १३३.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૬. ૧૪૨, ૧૫૨; ૧૦. ૧૦-૧૨*.* 

२ अणंतकालमुक्कोसं अंतोमुहुत्तं जहन्नयं । वेइंदियजीवामं अंतरं च वियाहियं ॥

<del>\_</del>3. ३६. १०४.

આ રીતે ત્રીન્દ્રિય આદિ માટે જુઓ - ઉ. ૩૬. ૧૪૩, ૧૫૩. ૩ જુઓ - પૃ. ૯૨. પા. ટિ. ૧. આ બધા નપુંસક અને ઉપપાદ-જન્મવાળા હોય છે<sup>4</sup>. અધોલોકમાં નીચે અને નીચે સાત પૃથ્વીઓ હોવાથી તેના જ નામ પ્રમાણે સાત નર્ક માનવામાં આવેલ છે. અને તેને નર્કોમાં નિવાસ કરનારા જીવોના ભેદથી નારકીઓના પણ સાત પ્રકાર પાડવામાં આવ્યા છે<sup>ર</sup>. એમની અધિકતમ આયુ ક્રમશ: (ઉપરથી નીચે તરફના નર્કોમાં) ૧ સાગર<sup>3</sup>, ૩ સાગર, ૭ સાગર, ૧૦ સાગર, ૧૭ સાગર, ૨૨ સાગર, અને ૩૩ સાગર છે. પ્રથમ નર્કની ઓછામાં ઓછી આયુ ૧૦ હજાર વર્ષ તથા અન્ય નર્કોમાં પૂર્વ-પૂર્વ નર્કોની ઉત્કૃષ્ટ આયુ જ પછી-પછીનાં નર્કોમાં નિમ્નતમ આયુ છે<sup>૪</sup>. નારકીજીવ મટીને પુન: નર્કોમાં ઉત્પન્ન થતા નથી. માટે એમની આયુ (ભવસ્થિતિ) અને કાયસ્થિતિમાં કોઈ તફાવત નથી. અર્થાત્ નારકી જીવોની જે સામાન્ય આયુ (ભવસ્થિતિ) દર્શાવવામાં

**--3. ३६. १६०-१६६.** 

१ देवनारकाणामुपाद: । औपपादिकं वैक्रियिकम् । लिब्धिप्रत्यय च । नारक सम्मूर्च्छिनो नपुंसकानि । न देवा: ।

<sup>-</sup>त. सू. २३४, ४६-४७, ५०-५१.

૨ જુઓ - પૃ. ૬૧. પા. ટિ. ૧.

<sup>3</sup> સાગર યા સાગરોપમનો અર્થ - સદ્યોત્પન્ન (તાજા જન્મેલા) બકરાના અભેદ્ય સૂક્ષ્મતમ વાળના ટૂકડાઓથી ભરેલ એક યોજન લાંબા અને તેટલા જ પહોળા ખાડામાંથી જો દર સો વર્ષે એક વાળનો ટૂકડો કાઢી લેવામાં આવે તો જેટલા સમયમાં તે ખાડો ખાલી થઈ જાય તે સમને પલ્ય, પલ્યોપમ અથવા પાલિ કહેવાય. એવા દસ (કરોડ X કરોડ) પલ્યોનો સમય 'સાગર' અથવા સાગરોપમ થાય છે.

४ सागरोवममेगं तु उक्कोसेण वियाहिया । पढमाए जहन्नेणं दसवाससहस्सिया ॥ तिण्णेव सागराऊ उक्कोसेण वियाहिया ।

तेत्तीससागराऊ उक्कोसेण वियाहिया । सत्तमाए जहन्नेणं बावीसं सागरोवमा ॥

#### પ્રકરણ ૧ : દ્રવ્ય-વિચાર

આવી છે એટલી જ તેની કાયસ્થિતિ પણ છે<sup>૧</sup>. બાકીની ક્ષેત્ર તથા કાલ સંબંધી બધી બાબતો ચતુરિન્દ્રિય જેવી જ છે<sup>૨</sup>.

આ નારકી જીવોનાં દુ:ખ, મનુષ્યનાં દુ:ખોની સરખામણીમાં ઘણાં જ વધારે છે અને નીચે-નીચેનાં નરકોનાં દુ:ખ પૂર્વ-પૂર્વનાં નરકોની સરખામણીમાં અનેક ગણાં વધારે છે<sup>3</sup>. આ નરકોમાં કેવા પ્રકારનાં કષ્ટો ભોગવવાં પડે છે તેનું વિશેષ વર્ણન આગળ ઉપર કરવામાં આવશે.

તિર્યંચ-એકેન્દ્રિયથી શરૂ કરી ચાર ઇન્દ્રિયોવાળા જીવ તથા પંચેન્દ્રિયોમાં પશુ-પક્ષી વગેરેને તિર્યંચ કહેવામાં આવે છે. ઉત્પત્તિની અપેક્ષાએ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચોના બે ભેદ પડે છે<sup>૪</sup>- ૧. સંમૂર્છિમ અને ૨. ગર્ભજ. બંનેના વળી જલ, સ્થળ, અને આકાશમાં ચાલવાની શક્તિની અપેક્ષાએ ત્રણ-ત્રણ ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>૫</sup>.

१. देवे नेरइए य अइगओ उक्कोसं जीवो उ संवसे ।
 इक्किक्कभवगहणे समयं गोयम मा पमायए ॥

**—**उ. १०. १४.

जा चेव उ आउठिई नेरइयाणं वियाहिया । सा तेसि कायठिई जहनुक्कोसिया भवे ॥

-3. 3E. 8E6.

- ૨ ઉ. ૩૬. ૧૫૮-૧૫૯, ૧૬૮-૧૬૯.
- उ जहा इहं अगणी उण्हो इत्तोऽणंतगुणो तिहं । मरएसु वेयणा उण्हा अस्साया वेइया मए ॥

**-3.** १९. ४८.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૯. ૪૯; પ્રકરણ ૨, નારકીય કષ્ટ.

४ पंचिदियतिरिक्खाओ दुविहा ते वियाहिया । समुच्छिमतिरिक्खाओ गब्धवक्कंतिया तहा ॥

**-3.** ३६. १७०.

जरायुजाण्डजपोतानां गर्भ: । शेषाणा सम्मूर्च्छनम् ।

—त. सू. २. ३३-३४.

पुविहा ते भवे तिविहा जलयरा थलयरा तहा ।
 नहयरा य बोधव्वा तेसिं भेए सुणेह मे ॥

**—उ.** ३६. १७१.

ક. જલચર તિર્યંચ-જળમાં હાલવા-ચાલવાને કારણે તેને જળચર તિર્યંચ કહેવામાં આવે છે. તેના પાંચ પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે. તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે-મત્સ્ય, કચ્છપ, ગ્રાહ, મકર અને સુંસુમાર<sup>૧</sup>.

ખ. સ્થળચર તિર્યંચ- ભૂમિમાં ગતિ કરતાં હોવાથી તેને સ્થળચર તિર્યંચ કહેવામાં આવે છે. તેમાં કેટલાંક ચાર પગ વાળાં (ચતુષ્પાદ) અને કેટલાંક સરકનારાં (પરિસર્પ) છે. ચાર પગવાળામાં કેટલાંક એક ખરીવાળાં છે. (જેમકે અશ્વ વગેરે). કેટલાંક બે ખરીવાળાં છે (જેમકે ગાય વગેરે). કેટલાંક વર્તુળાકાર (ગંડીપદ-ગોળ પગવાળાં) છે (જેમકે હાથી વગેરે). તથા કેટલાંક નખયુક્ત પગવાળાં (સનખપદ) છે (જેમકે સિંહ વગેરે પશુ). સરકનારા જીવોમાં કેટલાંક ભુજાઓની સહાયથી સરકે છે (ભુજપરિસર્પ) જેમકે ઘો, ગરોળી વગેરે) અને કેટલાંક વક્ષસ્થળની સહાયથી સરકે છે. (ઉ૨:પરિસર્પ જેમકે સર્પ વગેરે)

ગ. નભચર તિર્યંચ-આકાશમાં સ્વચ્છંદ રીતે વિચરવામાં સમર્થ જીવને નભચર તિર્યંચ કહેવામાં આવે છે. એવા જીવ મુખ્યત્વે ચાર પ્રકારના દર્શાવાયાં છે: ૧. ચર્મપક્ષી (ચામડાની પાંખવાળાં જેમકે ચામાચિડીયા) ૨. રોમપક્ષી (હંસ, ચકલી વગેરે) ૩. સમુદ્દગ પક્ષી (જેની પાંખ કાયમ અવિકસિત રહે છે અને ડબાના આકારની જેમ ઢંકાયેલી રહે છે) અને ૪. વિતતપક્ષી (જેની પાંખ સદાકાળ માટે ખુલ્લી રહે છે.)<sup>3</sup>

मन्छा य कन्छपा य गाहा य मगरा तहा ।
 सुंसुममारा य बोधव्वा पंचहा जलवराहिया ।।

-3. ₹£. १७२.

२ चउप्पया य पिरसप्पा दुविहा श्रलयरा भवे । चउप्पया चउविहा ते मे कित्तयओ सुण ॥ एगखुरा दुखुरा चेव गंडीपय सणप्पया । हयमाई गोणमाई गयमाई सीहमाइणो ॥ भुओरगपिरसप्पा य पिरसप्पा दुविहा भवे । गोहाई अहिमाई य एक्केक्का णेगहा भवे ॥

**--उ. ३६. १७९-१८१.** 

चम्मे उलोमपक्खी य तइया समुग्गपिक्खया ।
 विययपक्खी य बोधव्या पिक्खणो य चउव्विहा ।।

**-3.** ₹€. १८७.

આ રીતે, આ બધા પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ મુખ્યત્વે ત્રણ પ્રકારના છે. તેમની ઓછામાં ઓછી આવરદા અંતર્મૂહૂર્ત તથા વધારેમાં વધારે આવરદા આ પ્રમાણ છે: જળચરની એક કરોડ પૂર્વ<sup>1</sup>, સ્થળચરની ત્રણ પલ્યોપમ હોય છે<sup>ર</sup> અને નચરની પલ્યોપમના અસંખ્ય ભાગ પ્રમાણેનીએમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. તેમની કાયસ્થિતિ ઓછામાં ઓછી અન્તર્મૂહૂર્ત તથા વધારેમાં વધારે ક્રમશ: પૂથકત્વપૂર્વ કરોડ, ત્રણ પલ્યોપમ સહિત પૃછક્ કોટિ તથા પલ્યોપમના અસંખ્યેય ભાગથી અધિક પૃથક્ત્વ પૂર્વ કોટિની દર્શાવવામાં આવી છે<sup>3</sup>. શેષ ક્ષેત્ર અને કાલસંબંધી સર્વ બાબતો દિન્દ્રિયાદિ પ્રમાણે છે<sup>૪</sup>.

२ एगा य पुळकोडीओ उक्कोसेण वियाहिया । आउठिई जलयराणं अंतोमुहतं जहन्निया ॥

**—**उ. ३६. १७५.

पिलओवमाइं तिन्नि उ उक्कोसेण वियाहिया । आउठिई थलयराणं अंतोमुहुतं जहन्निया ॥

**-**उ. ३६. १८४.

पिल्ओवमस्स भागो असंखेज्जइमो भवे । आउठिई खहयराणं अंतोमुहुतं जहन्निया ॥

-उ. ३६. १९०.

पुव्वकोडिपुहुत्तं तु उक्कोसेण वियाहिया ।
 कायठिई जलयराणं अंतोमुहुत्तं जहन्नयं ॥

**-**उ. ३६. १७६.

पिलओवमाइं तित्रि उ उक्कोसेण वियाहिया । पुव्वकोडिपुहुत्तेण अंतोमुहुत्तं जहन्निया । कायिठई थलयराणं ।

—उ. ३६. १८५.

असंखभागो पिलयस्स उक्कोसेण उ साहिया. पुव्वकोडिपुहुत्तेण अंतोमुहुत्तं जहित्रया । कायठिई खहयराणं ।

—उ. ३६. १९१.

¥ 3. 39. 903-908, 900-906, 962-963, **9**66, 966-968, 997-993.

૧ ૭૦૫૬૦૦૦ કરોડ વર્ષોનો એક 'પૂર્વ' થાય છે. બે થી શરૂ કરી નવ સુધી સંખ્યાને 'પૃથક્' કહેવામાં આવે છે. તેથી 'પૃથક્પૂર્વ'નો અર્થ થાય : બે થી શરૂ કરી નવ પૂર્વની વચ્ચેની અવધિ.

મનુષ્ય- મધ્યલોકના અઢી ઢીપ પ્રમાણ મનુષ્ય-ક્ષેત્રમાં નિવાસ કરનારી માનવજાતિનો આ કોટિમાં સમાવેશ થાય છે. તેના સુખાદિ વૈભવને જો કે દેવોના વૈભવની સરખામણીમાં અનંત ગણો હીન દર્શાવવામાં આવેલ છે છતાં, બધા સંસારી જીવોમાં તેનું મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે તથા ચાર દુર્લભ અંગોની પ્રાપ્તિમાં મનુષ્ય જન્મ પણ એક અંગ ગણાય છે . પ્રત્યેક જીવનું ચરમ લક્ષ્ય એવો મોક્ષ મનુષ્ય જ મેળવી શકે છે. મનુષ્ય-પર્યાયની પ્રાપ્તિ વિશેષ પુષ્ટયકર્મથી થાય છે . ગ્રન્થમાં ઉત્પત્તિ-સ્થાનની અપેક્ષાએ મનુષ્યોના તિર્યંચોની જેમ સંમૂર્છિમ અને ગર્ભવ્યુકાંતિક (ગર્ભજ) એવા બે પ્રાકોર પાડવામાં આવ્યા છે . ત્યારબાદ બંને પ્રકારના જીવોની કર્મભૂમિ, અકર્મભૂમિ તથા અંતરઢીપના ક્ષેત્રો (૧૫+૩૦+૨૮+૭૩)માં રહેવાની અપેક્ષાએ તેને ક્ષેત્રોના પ્રકારોના આધારે

एवं माणुस्सगा कामा देवकामाण अन्तिए ।
 सहस्सगुणिया भुज्जो आउं कामा व दिव्विया ॥

-उ. ७. १२.

जहा कुसग्गे उदगं समुद्देण समं मिणे एवं माणुस्सगा कामा देवकामाण अंतिए ॥

一3. ७. २३.

તથા જુઓ - ઉ. ૭. ૨૪.

चत्तरि परमंगाणि दुल्ल्हाणीह जन्तुणो ।
 माणुसतं सुइ सद्धा संजमिम य वीरियं ॥

-3. 3. 8.

दुलूहे खलु माणसे भवे चिरकालेण वि सव्वपाणिणं

-3. १०. ४.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૦. ૧૬.

अम्माणं तु पहाणाए आणुपुच्ची कयाइ उ ।जीवा सोहिमणुप्पत्ता आययंत्ति मणुस्सयं ॥

**--3.** ३. ७.

તથા જુઓ - ઉ. ૩. ૬, ૨૦, ૨૦ .૧૧, ૨૨. ૩૮.

४ मणुया दुविहभेया उ ते मे कित्तयओ सुण । संमुच्छिमा य मणुया गञ्भवक्कंतिया तहा ॥

**-3. ३६. १९४.** 

મનુષ્યોના પણ તોંતેર પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે<sup>૧</sup>.

તેની ઓછામાં ઓછી આવરદા અન્તર્મૂહૂર્ત તથા અધિકતમ આવરદા ત્રણ પલ્યોપમ દર્શાવવામાં આવી છે<sup>ર</sup>. એક જગ્યાએ તેનાથી ઓછી એટલે કે સો વર્ષની આવરદા દર્શાવવામાં આવી છે<sup>3</sup> જે વર્તમાનની અપેક્ષાએ જનસામાન્યની આવરદા દર્શાવવામાં આવી છે<sup>3</sup> જે વર્તમાનની અપેક્ષાએ જનસામાન્યની આવરદા જણાય છે. કાયસ્થિતિ ત્રણ પલ્યસહિત પૃથક્-પૂર્વ-કોટિ છે<sup>8</sup>. એક સ્થળે કોઈપણ વ્યક્તિ દ્વારા સાત કે આઠ વાર સતત મનુષ્ય પર્યાયમાં જન્મ લેવાની સીમા દર્શાવવામાં આવી છે<sup>4</sup>. શેષ ક્ષેત્ર, અન્તર્માન વગેરેનું વર્ણન ચતુરિન્દ્રિય જીવોની જેમ દર્શાવાયેલ છે<sup>દ</sup>.

१ गब्भबक्कंतिया जे उ तिविहा ते वियाहिया ।

**-3. 9. 884.** 

संमुच्छिमाण एसेव भेओ होई वियाहियो ।

**-3. ३६. १९७.** 

વિશેષ માટે જુઓ - પૃ. ૫૭-૬૦ મધ્યલોકનું વર્ણન.

२ पालिओवमाइं तित्रि य उक्कोसेण वियाहिया । आउठिई मणुयाणं अंतोमुहुत्तं जहन्निया ॥

-3. ३६. १९९.

उ जाणि जीयन्ति दुम्मेहा ऊणे वाससयाउए ।

-उ. ७. १३.

४ पालिओवमाइं तिन्निउ उक्कोसेण वियाहिया । पुव्वकोडिपुहुत्तेणं अंतोमुहुत्तं जहन्निया ॥ कायठिई मणुयाणं.....॥

**-**उ. ३६. २००-२०१.

पंचिंदियकायमइगओ उक्कोसं जीवो उ संवसे ।
 सत्तद्वभवगहणे समयं गोयम मा पमायए ॥

—उ. १०. १३.

અહીં 'પંચિદિય'નો અર્થ તિર્યંચ અને મનુષ્ય એમ થાય છે કારણ કે દેવ અને નારકી પુન: તે જ કાયામાં ઉત્પન્ન થતાં નથી.

६ ७. उ६. १८७-१८८, २०१-२०२.

**દેવ**-સામાન્ય રીતે, પુષ્ટય કર્મોના **ફળ**ને ભોગવવા માટે જીવ દેવ પર્યાયને પ્રાપ્ત કરે છે<sup>૧</sup>. પુષ્ટય કર્મોના પ્રભાવથી મનુષ્ય પર્યાયની અને ખોટાં તપ વગેરેના પ્રભાવથી દેવ-પર્યાયની પણ પ્રાપ્તિ થાય છે. જે ખોટાં તપ વગેરેના પ્રભાવથી દેવ-ગતિને પ્રાપ્ત કરે છે તે ખૂબ જ નીચલી કોટિના દેવ ગણાય છે. સંભવત: તેમની સ્થિતિ મનુષ્યો કરતાં પણ વધારે ખરાબ હોય છે<sup>ર</sup>. તેથી સર્વ સામાન્ય દેવોની પરિભાષા આ શબ્દોમાં આપી શકાય છે : 'જે ઉપપાદ જન્મવાળા તથા જન્મથી જ ઈચ્છાનુકળ શરીર ધારણ કરવાનું સામર્થ્ય (વૈક્રિયક-શરીરધારી) ધરાવે છે તે સ્ત્રીને અને પુરૂષને દેવ કહેવામાં આવે છે.' જો કે મનુષ્ય પણ તપ વગેરેના પ્રભાવથી વૈક્રિયક-શરીર ધારણ કરી શકે છે પણ જન્મના પ્રભાવથી તેમ કરી શકતો નથી. જો કે નારકી જીવ ઉપપાદ-જન્મવાળા તથા જન્મથી જ વૈક્રિયક-શરીર ધારણ કરે છે પણ તે નપુંસક જ હોય છે<sup>3</sup>. આ રીતે 'ઉપપાદ-જન્મવાળા (ઊંઘતામાંથી જાગતાની જેમ જે પલંગ પરથી ઊઠીને ઊભા થાય છે) સ્ત્રી-પુરુષ' એવું લક્ષણ પણ દેવો માટે આપી શકાય. કારણ કે મનુષ્યો અને તિર્યંચોનો ઉપપાદ-જન્મ થતો નથી તથા નારકી ઉપપાદ-જન્મવાળાં હોવા છતાં, સ્ત્રી કે પુરુષ હોતાં નથી. એશ્વર્ય, આવરદા, નિત્ય યોવન, નિવાસ-ક્ષેત્ર વગેરેના આધારે દેવોનું સ્વરૂપ વર્ણવી શકાય નહીં કારણ કે મનુષ્યો વગેરેમાં પણ ઉત્કૃષ્ટ એશ્વર્ય આદિ જોવા મળે છે તથા કેટલાક નીચલી જાતિના દેવોની સ્થિતિ ખૂબ જ ખરાબ હોય છે. આવરદાની સરખામણીની દેષ્ટિએ નારકી

धीरस्स पस्स धीरत्तं सव्वधम्माणुवित्तणो ।
 विच्वा अधम्मं धिम्मद्वे देवेसु उववज्जई ॥

-उ. ७. २९.

તથા જુઓ - ઉ. ૭. ૨૧, ૨૬, ૫. ૨૨, ૨૬-૨૭.

२ परमाहम्मिएसुं य ।

**—उ.** ३१. १२.

અહીં પરમ અધાર્મિક દેવો ને ગણાવવાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે કેટલાક દેવ નીચલી કોટિના પણ હોય છે. તેથી કહેવામાં પણ આવ્યું છે કે : 'एता भावना भावियत्वा देवदुर्गितं यान्ति, ततश्च च्युताः सन्तः पर्यटन्ति भवसागरमनन्तम् ।'

૩ જુઓ - પૃ. ૧૦૪. પા. ટિ. ૧.

જીવ પણ દેવોની સમાન આવરદાવાળા હોય છે. એ સિવાય, દેવોને અમર માનવામાં આવતા નથી. દેવોનો નિવાસ માત્ર ઊર્ધ્વલોકમાં જ નથી પણ મધ્યલોક અને અધોલોકમાં પણ તેઓનો નિવાસ છે. તેથી ગ્રન્થમાં 'દેવગતિ' નામનું એક કર્મ-વિશેષ સ્વીકારાયું છે અને તેના ઉદયથી જીવને દેવ-પર્યાયની પ્રાપ્તિ થાય છે<sup>1</sup>. આ દેવોને મુખ્યત્વે ચાર ભાગમાં વિભક્ત કરવામાં આવે છે<sup>2</sup>: ૧. ભવનવાસી (ભવનપતિ), ૨. વ્યન્તર (સ્વેચ્છાચારી), ૩. જ્યોતિષી (સૂર્ય વગેરે) તથા ૪. વેમાનિક (વિશેષ પૂજનીય). તેના પેટા પ્રકારોની દષ્ટિએ ૨૫ ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>3</sup>. એકત્રીશમા અધ્યયનમાં જે ૨૪ પ્રકારના દેવો (રૂપાદિક દેવો)૪ની સંખ્યાનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે<sup>4</sup>. ટીકાકારોએ વેમાનિક દેવોનો એક પ્રકાર માનીને ભવનવાસી વગેરે ચોવીશ દેવોને પણ ગણાવ્યા છે<sup>4</sup>.

ભવનવાસી દેવ-ભવનો (મહેલો)માં રહેવાને કારણે તથા તેના સ્વામી હોવાને કારણે તેમને 'ભવનવાસી' અથવા 'ભવનપતિ' કહેવામાં આવે છે. આહાર-વિહાર, વેશભૂષા વગેરે રાજકુમારો જેવાં હોવાને કારણે તેમને 'કુમાર' શબ્દથી પણ વ્યક્ત કરવામાં આવે છે. તેમની મુખ્ય દસ જાતિઓ છે: ૧ અસુરકુમાર, ૨. નાગકુમાર, ૩ સુપર્શકુમાર, ૪ વિદ્યુત્કુમાર, ૫ અગ્નિકુમાર, ૬ દ્વીપકુમાર,

<del>--</del>3. ३६. २०३.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૪. ૫૧.

उ दसहा उ भवणवासी अद्वहा वणचारिणो ।
 पंचिवहा जोइसिया दुविहा वेमाणिया तहा ॥

-उ. ३६. २०४.

४ रूवाहिएसु सुरेसु य ।

<del>\_</del>3. ३१. १६.

प उ. आ. टी., पृ. १३९९; उ. ने. वृ., पृ. ३४८.

૧ જુઓ - પ્રકરણ ૨, કર્મ-વિભાજન.

२ देवा चउव्विहा वृत्ता ते में कित्तयओं सुण । भोमिज्ज वाणमंतर जोइस वेमाणिया तहा ॥

૭ ઉદધિકુમાર, ૮ દિકકુમાર, ૯ વાયુકુમાર અને ૧૦ સ્તનિતકુમાર<sup>૧</sup>. તેમનો નિવાસ અધોલોકની પ્રથમ પૃથ્વીનો મધ્યભાગ માનવામાં આવેલ છે.

વ્યન્તર દેવ-તેમને 'વાણવ્યન્તર' તથા 'વનચારી' દેવ પણ કહેવામાં આવે છે.ર કારણ કે આ દેવ ત્રણે લોકમાં સ્વેચ્છાપૂર્વક ભ્રમણ કરતાં કરતાં, પર્વત, વૃક્ષ, વન વગેરેના ગુકા બખોલ જેવાં સ્થળોમાં રહે છે. તેમની મુખ્ય આઠ જાતિઓ દર્શાવવામાં આવી છે-૧. પિશાચ<sup>ર</sup>, ૨. ભૂત, ૩. યક્ષ, ૪. રાક્ષસ, ૫. કિશ્નર, ૬. કિંપુરુષ, ૭. મહોરગ, અન ૮. ગન્ધર્વ<sup>3</sup>. જેમના ઉપર આ દેવો પ્રસશ્ન થાય છે તેમની રક્ષા, સેવા વગેરે પણ કરે છે<sup>૪</sup>.

જ્યોતિષી દેવ-જ્યોતિ રૂપ હોવાને કારણે તેમને જ્યોતિષી દેવ કહેવામાં આવે છે. સૂર્ય, ચન્દ્ર, નક્ષત્ર, ગ્રહ અને તારાઓના ભેદથી તેમના મુખ્યત્વે પાંચ પ્રકાર દર્શાવાયા છે<sup>પ</sup>. આ દેવોમાંથી કેટલાક સ્થિર છે અને કેટલાક ગતિમાન. મનુષ્ય-ક્ષેત્રના જ્યોતિષી દેવ ગતિમાન છે. તેમના ગમનથી જ ઘડિયાળ, ઘંટ વગેરે રૂપે સમયનું જ્ઞાન થાય છે. મનુષ્ય ક્ષેત્રથી બહાર રહેલા જ્યોતિષી દેવ સ્થિર હોય છે. તેથી કાલદ્રવ્યને મનુષ્ય-ક્ષેત્રપ્રમાણ કહેવામાં આવેલ છે. સૂર્ય ચંદ્ર વગેરે રૂપે જે આ દેવોના પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે તે તેમના નિવાસસ્થાનની અપેક્ષાએ પાડેલ છે.

असुरा नागसु वण्णा विज्जू अग्गी य आहिया ।
 दीवोदहिदिसा वाया थिणया भवणवासिणो ॥

-उ. ३६. २०५.

पिसायभूया जक्खा य रक्खसा किन्नराकिपुरिसा ।
 महोरगा य गंधव्वा अद्वविहा वाणमंतरा ॥

<del>-</del>उ. ३६. २०६.

તથા જુઓ - પૃ. ૧૧૧, પા. ટિ. ૩.

- ૩ એજન
- ४ जक्खा हु वेयावडियं करेन्ति ।

<del>\_3</del>. १२. ३२.

प. चंदासूरा य नक्खत्ता गहा तारागणा तहा ।
 ठियावि चारिणो चेव पंचहा जोइसालया ।।

**—**उ. ३६. २०७.

ભવનવાસી વગેરે ત્રણે પ્રકારના દેવોની અધિકતમ આવરદા ક્રમશ: સહેજ અધિક એક સાગર, એક પલ્યોપમ અને લાખ વર્ષ અધિક પલ્યોપમ છે. નિમ્નતમ આવરદા ક્રમશ: દસ હજાર વર્ષ, દસ હજાર વર્ષ અને પલ્યોપમનો આઠમો ભાગ છે. એમની કાયસ્થિતિ, આવરદા (ભવસ્થિતિ) જેટલી છે કારણ કે નારકી જીવોની જેમ દેવ પણ મૃત્યુ પામીને ફરીથી દેવ થતા નથી. દેવ મૃત્યુ બાદ મનુષ્ય કે તિર્યંચ થાય છે. તેથી દેવોની આવરદા કરતા તેમની કાયસ્થિતિ જુદી હોતી નથી એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. તેઓની અન્તર્માન, ક્ષેત્રસ્થિતિ વગેરે બધી બાબતો મનુષ્ય જેવી જ છે.

**વેમાનિક દેવ-** વિશેષ રૂપે માનનીય (સંમાનાર્હ) હોય તથા વિમાનોમાં નિવાસ કરવાને કારણે આ દેવોને વેમાનિક કહેવામાં આવે છે. આ જ દેવોને ખ્યાલમાં રાખીને મોટે ભાગે દેવોનાં એશ્વર્ય વગેરેનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તે કલ્યોત્પન્ન અને કલ્યાતીત એમ બે પ્રકારના છે<sup>૪</sup>.

ક. કલ્પોત્પન્ન વેમાનિક દેવ- 'કલ્પ' શબ્દનો અર્થ થાય: મર્યાદા અથવા કલ્પવૃક્ષ (જે ઈચ્છા કરવા માત્રથી અભીષ્ટ વસ્તુનું પ્રદાન કરે છે). તેથી જે અભીષ્ટ કળ દેનારા આ કલ્પોમાં ઉત્પન્ન થાય છે તેમને કલ્પોત્પન્ન દેવ કહેવામાં આવે છે. ઇન્દ્ર વગેરેની કલ્પના કલ્પોત્પન્ન દેવોમાં જ થાય છે. કારણ કે તેનાથી ઉપરના બધા દેવોને 'અહમિન્દ્ર' કહેવામાં આવે છે. તેથી સ્વામી-સેવક ભાવ અહીં જ હોય છે. તેનાથી ઉપર નથી હોતો. કલ્પોની સંખ્યા બારની

१ साहियं सागरं एक्कं उक्कोसेण ठिई भवे ।

पिलओवमहभागो जोइसेसु जहिनया ॥

**—उ. ३६. २१८-२२०.** 

२ जा चेव उ आउठिई देवाणं तु वियाहिया । सा तेसि कायठिई जहनुकोसिया भवे ॥

**—3. ३६. २४४.** 

તથા જુઓ - પૃ. ૧૦૫, પા. ટિ. ૧.

- ૩ ઉ. ૩**૬. ૨૧૬-૨૧૭, ૨૪૮**.
- ४ वेमाणिया उ जे देवा दुविहा ते वियाहिया । कप्पोवगा य बोघव्वा कप्पाईया तहेव य ॥

**--**उ. ३६. २०८.

હોવાથી તેમના પણ બાર પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે<sup>૧</sup>. તેનાં નામો ક્રમશં: આ પ્રમાણે છે: સોંધર્મ, ઈશાન, સનતકુમાર, માહેન્દ્ર, બ્રહ્મ, લાન્તક (લાન્તવ), મહાશુક્ર સહસ્રાર, આનત, પ્રાણત, આરણ અને અચ્યુત<sup>ર</sup>. આ બધાં ક્રમશ: ઊર્ધ્વલોકની ઉપર આવેલ છે.

ખ. **કલ્પાતીત વેમાનિક દેવ-** કલ્પ એટલે કે મર્યાદા તથા સ્વામી-સેવકભાવથી રહિત હોવાને લીધે આ દેવોને કલ્પાતીત ગણવામાં આવ્યા છે. તેમના બે પ્રકારો છે. પ્રેવેયક અને અનુત્તર<sup>3</sup>.

૧. ઐવેયક- જે રીતે ગ્રીવા (ડોક)માં કિમતી હાર વગેરે આભૂષણ પહેરવામાં આવે છે તેમ જે પુષ્યશાળી જીવ લોકની ગ્રીવારૂપ ઉપરના ભાગમાં નિવાસ કરે છે. તેમને ઐવેયક કહેવામાં આવે છે. તેમની સંખ્યા નવની દર્શાવાઈ છે અને તે ત્રણ ત્રિકો (અધોભાગના ત્રણ વિભાગ, મધ્યભાગના ત્રણ ભાગ તથા ઊર્ધ્વભાગના ત્રણ ભાગ)માં વિભક્ત થયેલ છે<sup>૪</sup>.

ર. અનુત્તર- અનુત્તર એટલે શ્રેષ્ઠ. એમના જેવું એશ્વર્ય અન્ય કોઈ સંસારી જીવનું ન હોવાથી તેમને અનુત્તર દેવ કહેવામાં આવે છે. તેમના પાંચ પ્રકાર દર્શાવવામાં આવ્યા છે: વિજય, વૈજયન્ત, જયન્ત, અપરાજિત અને સર્વાર્થસિદ્ધ<sup>પ</sup>. આગલા ભવમાં નિયમપૂર્વક મુક્ત થનારા જીવ જ અનુત્તર દેવલોકને પ્રાપ્ત કરે છે. તેમની ઉપર અન્ય દેવોનો નિવાસ હોતો નથી.

—उ. ३६. २०९-२१०.

अ कप्पाईया उ जे देवा दुविहा ते वियाहिया ।गेविज्जाणुत्तरा.....।

—उ. ३६. २११.

४ गेविज्जा नवविहा तिहं.......इय गेविज्जगा सुरा ॥ तथा श्रुओ - ઉ. આ. टी., पृ. १७७२.

-उ. ३६. २११-२१४.

५ विजया वेजयंता य जयंता अपराजिया । सव्वत्थिसिद्धगा चेव पंचहाणृत्तरा सरा ॥

—उ. ३६. २१४-२१५.

૧ આ વિષયમાં દિગંબર-શ્વેતાંબરના મતભેદ માટે જુઓ ત. સૂ. ૪. ૧૯ ઉપર પં. ફ્લચંદ્ર શાસ્ત્રી અને પં. સુખલાલ સંઘવીની ટીકાઓ.

२ कप्पोवगा बारसहा सोहम्मीसाणगा तहा । सणंकुमारमाहिंदा बम्भलोगा य लंतगा ॥ महासुक्का सहस्सारा आणया पाणया तहा । आरणा अच्चुया चेव इइ कप्पोवगा सुरा ॥

આ છવ્વીશ પ્રકારના વૈમાનિક દેવોમાંથી પ્રથમ સાત દેવો (સોંધર્મથી શરૂ કરી મહાશુક સુધીના)ની અધિકતમ આવરદા ક્રમશ: બે સાગર, સહેજ અધિક બે સાગર, સાત સાગર, સહેજ અધિક સાત સાગર, દસ સાગર, ચૌદ સાગર, સત્તર સાગરની દર્શાવવામાં આવી છે. ત્યાર પછીના સહસ્રાર દેવથી લઈ નવ શ્રેવેયક સુધીની ક્રમશ: એક એક સાગર વધારતાં એક ત્રીશ સાગર સુધીની છે. પાંચેય પ્રકારના અનુત્તરવાસી દેવોની અધિકતમ આવરદા તેત્રીશ સાગર છે. સોંધર્માદિમાં શરુઆતના પાંચ દેવોની ઓછામાં ઓછી આવરદા ક્રમશ: એક પલ્યોપમ, એક પલ્ય કરતાં સહેજ વધારે, બે સાગર, બે સાગરથી વધારે, અને સાત સાગર છે. ત્યાર પછીના ચાર અનુત્તર સુધીનાની બાબતમાં, પૂર્વ-પૂર્વના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ આવરદા પછી-પછી આવતા દેવોની ઓછામાં ઓછી આવરદા હોય છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. સર્વાર્થસિદ્ધિના દેવોની અધિકતમ તથા નિમ્નતમ આવરદા તેત્રીશ સાગરની જ દર્શાવવામાં આવેલ છે. જો કે ગ્રંથમાં ક્યાંક ક્યાંક દેવોની આવરદા અનેક વર્ષનયુત<sup>ર</sup> તથા સો દિવ્ય વર્ષની પણ દર્શાવવામાં આવી છે<sup>3</sup>. પણ એ સામાન્ય કથનની અપેક્ષાએ

दो चेव सागराई उक्कोण वियाहिया ।
 सोहम्मिम्म जहन्नेणं एगं च पिलञोवमं ॥

अजहन्नमणुक्कोसा तेत्तीसं सागरोवमा । महाविमाणे सव्वद्वे ठिई एसा वियाहिया ॥

**--**उ. ३६. २२१-२४३.

ર અનેકવર્ષનયુત - ૮૪ લાખ વર્ષોનો એક 'પૂર્વાંગ' થાય છે. એક પૂર્વાંગને ચોરાશી લાખથી ગુણતાં એક 'પૂર્વ' થાય છે. તેને એજ સંખ્યાથી ગુણતાં એક 'નયુતાંગ' થાય છે. તેને વળી એ સંખ્યાથી ગુણતાં એક 'નયુત' થાય છે. એવા અસંખ્ય વર્ષોવાળા નયુતને 'અનેકવર્ષનયુત' કહેવામાં આવે છે.

-ઉ. આ. ટી., પૃ. ૨૮૦.

अणेगवासानउया जा सा पण्णावओ ठिई ।
 जाणि जीयन्ति दुम्मेहा ऊणे वाससयाउए ॥

**—3. ७. १३.** 

अहमासी महापाणे जुंइमं वरिससओवमे । जा सा पालीमहापाली दिव्वा वरिससओवमा ॥

-उ. १८. २८.

માનવામાં આવેલ છે. સૌધર્મ દેવથી લઈ સહસ્રાર દેવ સુધી અધિકતમ અન્તર્માન અનંતકાળ સુધીનું છે તથા નિમ્ન અંતર્માન અન્તર્મૂહૂર્ત સુધીનું છે. આનતથી લઈ નવબ્રેવેયક સુધીનું નિમ્ન અન્તર્માન પૃથક્ વર્ષનું છે. કારણ કે આ દેવ મૃત્યુ પામીને એશ્વર્ય સંપન્ન મનુષ્ય જ થાય છે. તેનું ઉત્કૃષ્ટ અંતર્માન અનંતકાળનું છે . પ્રથમ ચાર અનુત્તર દેવોનું નિમ્ન અંતર્માન પૃથક્ કાળનું છે તથા અધિકતમ અન્તર્માન સંખ્યેય સાગરનું છે . સર્વાર્થસિદ્ધ દેવ એકભવાવતારી હોય છે. તેઓ પોતાનું આયુષ્ય પૂરું કરીને મૃત્યુ બાદ મનુષ્ય તરીકે જન્મે છે અને મનુષ્ય-જન્મ પછી નિયમ-પૂર્વક મુક્ત થાય છે. તેથી તેમના અન્તર્માનનો પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતો નથી. બાકીની ક્ષેત્રાદિ સંબંધી બધી બાબતો ભવનવાસી વગેરે દેવો સાથે સામ્ય ધરાવે છે .

દેવોના વિષયમાં કેટલીક બીજી જાણવા જેવી બાબતો: આ દેવો અજર હોવા છતાં અમર નથી. કારણ કે એક નિશ્વિત આયુષ્ય બાદ, મનુષ્ય કે તિર્યંચ ગતિમાં જન્મ લઈ પોતાનાં શેષ કર્મોનું ફળ તેઓ અવશ્ય ભોગવે છે<sup>8</sup>. દેવોનું આયુષ્ય ઘણું વધારે હોવાથી તેમને અમર ગણવામાં આવે છે. સર્વાર્થસિદ્ધિના દેવો પણ દેવોમાં સર્વોત્તમ હોવા છતાં, પોતાનું આયુષ્ય પૂરું થતાં, મનુષ્યલોકમાં જન્મ લે છે. 'ગીતા'માં પણ કહેવામાં આવ્યું છે કે : પુષ્યકર્મ ક્ષીણ થઈ જતાં દેવ વિશાળ સ્વર્ગલોકમાંથી મનુષ્યલોકમાં પ્રવેશે છે<sup>પ</sup>. આ દેવ પોત પોતાનાં

-3. 38. 284-288.

२ संखेज्जसागरुक्कोसं वासपुहुतं जहन्नयं । अणुत्तराणं देवाणं अंतरेयं वियाहियं ॥

**—**उ. ३६. २४७.

- 3 3. 35. 295-299, 286.
- ४ ઉ. १४. १-२, ३. १४, १६; ८. १; १३. १; १८. ८.
- प ते तं भुक्त्वा स्वर्गलोकं विशालम् ।
   क्षीणे पुण्ये मर्त्यलोकं विशन्ति ॥

-गीता ९. २१.

९ अणंतकालमुक्कोसं अंतोमुहुत्तं जहन्नयं । विजढिम्म सए काए देवाणं हुज्ज अंतरं ॥ अणंतकालमुक्कोसं वासपुहुत्तं जहन्नयं । आणयाईण देवाणं गेविज्जाणं तु अंतर ॥

બાકી રહેલાં પુષ્ટય-કર્મો અનુસાર મનુષ્ય લોકમાં સાંસારિક મનુષ્ય સંબંધી દસ પ્રકારનાં એશ્વર્યોને પ્રાપ્ત કરે છે. એમનાં એશ્વર્ય અને પ્રભાવ સામાન્ય મનુષ્યો કરતાં ચઢિયાતાં હોય છે. એમનાં એશ્વર્યોપભોગ સંબંધી દસ સાધનોનાં નામ આ પ્રમાણે છે: ૧ ક્ષેત્ર, વાસ્તુ, હિરણ્ય, પશુ વગેરેનો સમૂહ. ૨ મિત્ર, ૩ સંબંધીજનો, ૪ ઉચ્ચગોત્ર, ૫ સુન્દરરૂપ, ૬ નિરોગી શરીર, ૭ મહાપ્રાજ્ઞ, ૮ વિનય, ૯ યશ અને ૧૦ બળ . આ રીતે, એ જીવો મનુષ્યલોકમાં આવીને જો વિશુદ્ધ આચારનું પાલન કરે તો મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવા સમર્થ બને છે. જો વિશુદ્ધ આચારનું પાલન ન કરે તો તેમને સંસારચક્રમાં ભટકતા હેવું પડે છે .

જે રીતે મનુષ્યો અને તિર્યંચોનું, ઝેર ખાવા વગેરેથી અકાળમરણ જોવા મળે છે તે રીતે દેવોનું અકાળમરણ થતું નથી. તે પોતાના પૂર્શ આયુષ્યને ભોગવીને જ મૃત્યુ પામે છે. એમનાં એશ્વર્ય અને આયુષ્ય આગળ મનુષ્યોનાં એશ્વર્ય અને આયુષ્ય તણખલાના અત્રભાગ ઉપર રહેલ જળબિન્દુની જેમ નહીંવત છે. સાધારણ મનુષ્યો કરતાં ચક્રવર્તી રાજાઓનું એશ્વર્ય અનેકગણું વધારે હોય છે અને દેવોનું એશ્વર્ય તેમનાથી પણ અનેકગણું વધારે હોય છે<sup>3</sup>. તેમનું તેજ અનેક સૂર્યો કરતાં પણ વધારે હોય છે તથા તેઓ ઈચ્છાનુસાર શરીર ધારણ કરી શકે છે<sup>8</sup>. સોધર્મ દેવલોકથી લઈ અનુત્તર દેવલોક સુધી દેવોનાં યશ,

तत्य ठिच्चा जहाठाणं जक्खा आ उक्खए चुया ।
 उवेन्ति माणुसं जोणि स दसंगेऽभिजायए ॥

-उ. ३. १६.

તથા જુઓ - ઉ. ૩. ૧૯-૧૮ ; ૭. ૨૭.

भोच्चा माणुस्सए भोए अप्पडिरूवे अहाउयं ।
 पुर्व्वि विसुद्ध सद्धम्मे केवलं बोहि बुज्झिया ।।

-उ. ३. १६.

તથા જુઓ - પૃ. ૧૦૮, પા. ટિ. ૧.

४ विसालिसेहिं सीलेहिं जक्खा उत्तर उत्तरा । महासुक्का व दिप्पंता मन्नेता अपुणच्चयं ॥ પ્રકાશ, એશ્વર્ય વગેરે ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ પામે છે તથા મોહ કે જે સંસારનો હેતુ છે તે ધીમે ધીમે ઓછો થઈ જાય છે. અસુર, યક્ષ, રાક્ષસ, પિશાચ વગેરે નીચલી કોટિના દેવ ગણાય છે. તેથી ગ્રંથમાં જ્યાં દેવોનાં એશ્વર્ય વગેરેનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે તે શ્રેષ્ઠ દેવોને ખ્યાલમાં રાખીને કરવામાં આવ્યું છે એમ સમજવું.

આ રીતે, ચેતન અને અચેતન-રૂપ છ દ્રવ્યોનું વર્શન કરવામાં આવ્યું.

### દ્રવ્ય-લક્ષણ

છ દ્રવ્યોનું પૃથક્ પૃથક સ્વરૂપ જાણ્યા બાદ પ્રશ્ન થાય કે આખરે દ્રવ્યનું સ્વરૂપ કેવું છે? શાને આધારે આ છ દ્રવ્યોમાં જ દ્રવ્યતા છે! જૈન દર્શનમાં ઉત્પાદ, વિનાસ અને ધ્રુવતા એ ત્રણ વિશેષણોથી વિશિષ્ટ સત્તા જેને મળી હોય તેને 'દ્રવ્ય' કહેવામાં આવે છે<sup>ર</sup>. આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે દ્રવ્ય સત્તરૂપ છે, અભ:વાત્મક નથી. તે વેદાન્તીઓના કહેવા પ્રમાણે ફૂટસ્થ-નિત્ય તથા બીદ્ધોના કહેવા પ્રમાણે એકાન્તત: અનિત્ય નથી. વાસ્તવિક રીતે દ્રવ્ય નિત્ય હોવા છતાં પણ પ્રતિક્ષણે કંઈક ને કંઈક પરિવર્તન પામે છે. આ પરિવર્તનો થવા છતાં, દ્રવ્યની નિત્યતામાં વાંધો આવતો નથી<sup>3</sup>.

उत्तराइं विमोहाइं जुइमन्ताऽणुपुव्वसो ।
 समाइण्णाइं जक्खेहिं आवासाइं जसंसिणो ॥

-3. ५. २६.

२ सत् द्रव्यलक्षणम् । उत्पादव्ययधौव्ययुक्तं सत् ।

**—त. सू. ५. २९-३०.** 

3 જેમ સોનાના પિંડમાંથી ઘટ બનાવવામાં આવે ત્યારે પિંડરૂપ પર્યાયનો વિનાશ, ઘટરૂપ પર્યાયની ઉત્પત્તિ અને સુવર્શરૂપતાની સ્થિરતા ટકી રહે છે તેમ જ દ્રવ્યમાં અનેક પરિવર્તનો થાય છતાં પણ ધ્રુવાંશ સર્વથા નાશ પામતો નથી.

આમ, દ્રવ્યની આ પરિભાષા પ્રમાણે, દ્રવ્યમાં પરસ્પર બે વિરોધી અંશો છે. ૧. નિત્ય (ધ્રુવ) અને ૨. અનિત્ય (ઉત્યાદ અને વ્યય). નિત્યાંશને 'ગુણ' કહેવામાં આવે છે અને અનિત્યાંશને 'પર્યાય' (અવસ્થા-વિશેષ) કહેવામાં આવે છે. આ બંને અંશ દ્રવ્યથી સર્વથા પૃથકુ નથી કારણ કે ધ્રુવાંશ, પરિવર્તનના અભાવમાં અને પરિવર્તન રૂપ અંશ, ધ્રુવાંશના અભાવમાં નોંધપાત્ર બને નહિ. તેથી 'ગુણ' અને 'પર્યાય'ને માત્ર સમજાવી શકાય છે પણ દ્રવ્યમાં તેની પૂથક્ પૃથક્ સ્થિતિ દર્શાવી શકાતી નથી. જેમકે અમુક દ્રવ્યાંશ ગુણરૂપ છે અને અમુક પર્યાય રૂપ છે. જે રીતે ગુણ અને પર્યાયોને દ્રવ્યથી પૃથક્ પૃથક્ દર્શાવી શકાતા નથી તે રીતે ગુણ અને પયાર્યોથી પૂથક્ પૃથક્ એવા દ્રવ્યને પણ દર્શાવી શકાતું નથી કારણ કે ગુણ અને પર્યાયોથી પૃથક્ દ્રવ્ય કંઈ જ નથી. તેથી 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં જે ગુણ અને પર્યાયથી યુક્ત હોય તે દ્રવ્ય એમ કહેવામાં આવ્યું છે<sup>૧</sup>. દ્રવ્યમાં થતી અનુગતાકાર (અભેદાકાર, સમાનાકાર) પ્રતીતિ તો ગુણ છે અને ભેદાકાર પ્રતીતિ પર્યાય છે. 'ગુણ' દ્રવ્યના નિત્ય-ધર્મ છે અને પર્યાયો આગન્તુક ધર્મ છે. 'ગુણ' દ્રવ્ય-સ્વરૂપ છે અને પર્યાયો તેની ઉપાધિ છે. દ્રવ્યની જેમ ગુણોના પણ પર્યાયો હોય છે અને પર્યાયોના પણ પેટા પર્યાયો હોય છે. ગણ અને પર્યાય-બંને દ્રવ્યનાં અંગ છે અને દ્રવ્યના આશ્રયે રહે છે. માટે, ગુણ અને પર્યાયોની સાથે દ્રવ્યનો અંગાંગિભાવ તથા આશ્રયાશ્રયિભાવ સંબંધ છે. તેના આ સંબંધને સંયોગ-સંબંધ કહી ન શકાય કારણ કે એકબીજાથી છ્ટી પાડી શકાય તેવી વસ્તુઓમાં જ સંયોગસંબંધ હોય છે. આ રીતે ગુણ અને પર્યાયોની દ્રવ્યથી સર્વથા પૃથક્ સ્થિતિ ન હોવાથી આપણે તેમાં તાદાત્મ્ય-સંબંધનો સ્વીકાર કરી શકીએ છીએ.

ગુણોનો દ્રવ્યની સાથે નિત્ય-સંબંધ હોવાથી પ્રંથમાં દ્રવ્યનું લક્ષણ આપતાં કહેવાયું છે કે જે 'ગુણોનું આશ્રય હોય તે દ્રવ્ય'<sup>ર</sup>. ગુણ કોઈને કોઈના આશ્રયે

一त. सू. ५. ३८.

२ गुणाणमासवो दव्वं ।

–₹. ३८. ६.

१ गुणपर्यायवत्द्रव्यम्।

રહે છે અને તે જેના આશ્રયે રહે છે તે 'દ્રવ્ય' છે. આ પરિભાષા મુજબ ગ્રન્થનો આશય એવો નથી કે દ્રવ્યમાં માત્ર ગુણો જ રહે છે કારણ કે દ્રવ્યમાં પર્યાયો પણ રહે છે. તેથી પર્યાયનું લક્ષણ આપતાં લખવામાં આવ્યું છે કે 'જે દ્રવ્ય અને ગુણ-બંનેના આશ્રયે રહે તે પર્યાય' આમ, ગ્રંથમાં વિસ્તારરૃચિ સમ્યગ દર્શનના પ્રકરણમાં દ્રવ્યના સર્વ ભાવોને જાણવાનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે . આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ કે વિસ્તાર રૃચિવાળાને દ્રવ્યમાં રહેનારી સમસ્ત પર્યાયોનું જ્ઞાન છે. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં પણ દ્રવ્યનું લક્ષણ 'ગુણપર્યાયયુક્ત' એવું સ્વીકારવામાં આવ્યું છે તેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ગુણની જેમ પર્યાય પણ દ્રવ્યામિશ્રિતિ છે. ગુણોની સરખામણીમાં પર્યાયોની બાબતમાં એટલી વિશેષતા છે કે તે દ્રવ્યામિશ્રિતિ જ હોય એમ નથી પણ ગુણાશ્રિત પણ હોય છે. ગુણ એકમાત્ર દ્રવ્યના જ આશ્રયે રહે છે માટે ગ્રંથમાં દ્રવ્યના લક્ષણમાં માત્ર ગુણનું જ ગ્રહણ કરવામાં આવ્યું છે. આ રીતે સિદ્ધ થાય છે કે દ્રવ્ય ન તો ફૂટસ્થ નિત્ય છે અને ન તો એકાન્ત: અનિત્ય છે પણ ગુણોની સરખામણીમાં નિત્ય અને અપરિવર્તનશીલ છે તથા પર્યાયોની સરખામણીમાં અનિત્ય અને પ્રતિક્ષણ પરિવર્તનશીલ છે.

જે એકમાત્ર દ્રવ્યના આશ્રયે રહે છે તેને 'ગુણ' કહેવામાં આવે છે<sup>3</sup>. જેમકે-જીવમાં રહેનાર જ્ઞાનાદિ ગુણ છે. વૈશેષિક દર્શનની જેમ ગુણોની સંખ્યા<sup>8</sup> નિયત પણ નથી અને દ્રવ્યથી પૃથક્ એવી તેની સત્તા પણ નથી. ગુણોને કેવળ દ્રવ્યામિશ્રિતિ કહેવાથી એમ પણ સિદ્ધ થાય છે કે ગુણ સ્વત: નિર્ગુણ છે. એટલે કે ગુણોમાં ગુણ રહેતા નથી. માટે, પરવર્તી કાળમાં ગુણોનું લક્ષણ આપતાં કહેવાયું છે કે જે દ્રવ્યામિશ્રિતિ તો હોય પણ જે સ્વત: નિર્ગુણ હોય

१. लक्खणं पज्जवाणं तु उभओ अस्सिया भवे ।

**—**उ. २८. ६.

२ दव्वाण सव्वभावा ।

<del>\_</del>3. २८. २४.

उ एगदव्वस्थिया गुणा ।

-3. २८. ६.

४ रूपरसगन्ध.....संस्काराश्चतुर्विञ्चतिर्गुणाः ।

-तर्क सं. पृ. ३.

૫ પૃષ્ઠ ૧૨૧ નં. ૧ને અહીં છાપો

તે ગુણ. આ ગુણ દ્રવ્યના સહભાગી નિત્ય-ધર્મ છે તથા દ્રવ્યના સ્વરૂપાધાયક પણ છે. તેથી ગુણ અને દ્રવ્યને સર્વથા ભિશ્ન કે અભિશ્ન ન માનીને શક્તિ અને શક્તિશાળીની જેમ ભિશ્નભિશ્ન સમજવા જોઈએ<sup>૧</sup>.

### पर्थाय:

દ્રવ્ય અને ગુણ એ બંનેના આશ્રિત રહેનાર ધર્મને 'પર્યાય' કહેવામાં આવે છે<sup>ર</sup>. પર્યાયો દ્રવ્ય અને ગુણની વિભિન્ન અવસ્થાઓ છે. ગુણ અને પર્યાયોમાં મુખ્ય તફાવત એ છે કે ગુણ (વસ્તુત્વ, રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ વગેરે) સંપૂર્ણ દ્રવ્ય અને તેની સમસ્ત પર્યાયોમાં વ્યાપ્ત થઈને રહે છે પણ પર્યાયો તેમ રહેતી નથી. અર્થાત્ ગુણ દ્રવ્યની સાથે કાયમ રહે છે અને પર્યાયો કાયમ દ્રવ્યમાં એક રૂપે રહેતી નથી પણ કેમે ક્રમે બદલાયા કરે છે જે. ગુણોની જેમ પર્યાયોની પણ નિયત એવી કોઈ સીમા નથી. તે પ્રત્યેક ક્ષણે ઉત્પન્ન થાય છે અને વિનાશ પામ્યા કરે છે. કેટલીક પર્યાયો કે જે એક ક્ષણ કરતાં વધારે સમય સુધી ટકે છે તેની પોતાની અવાન્તર પર્યાયો પણ હોય છે. આમ, પર્યાયો દ્રવ્યાશ્રિત, ગુણાશ્રિત અને એ રીતે પર્યાયાશ્રિત પર્યાયની પણ હોય છે. દીર્ઘકાળ સ્થાયી અન્ય પર્યાયની આશ્રય એવી પર્યાય કોઈ ને કોઈ ગુણ કે દ્રવ્યના આશ્રયે અવશ્ય રહે

९ द्रव्यात्रया निर्गुणा गुणा: ।

—त. स्. ५. ४१.

પૃષ્ઠ ૧૨૦ ઉપર પમાં ક્રમમાં

२ जिद हविद दव्वमण्णं गुणदो य गुणा य दव्वदो अण्णे । दव्वाणंतियमधवा दव्वाभावं प्कुव्वंति ।। अविभत्तमणण्णतं दव्वगुणाणं विभत्तमण्णतं । णिच्छति णिच्वयण्हू तिव्ववरीदं हि वा तेसि ।।

-पंचास्तिकाय, गाथा ४४. ४५.

- ૩ જુઓ પૃ. ૧૨૦, પા. ટિ. ૧.
- ४ यावद्द्रव्यभाविनः सकलपर्यायानुवर्तिनो गुणाः वस्तुत्व-रूप-रस-गन्ध-स्पर्शादयः । मृद्द्रव्यसम्बन्धिनो हि वस्तुत्वादयः पिण्डादिपर्यायाननुवर्त्तन्ते, न तु पिण्डादयः स्थासादीन् । तत एव पर्यायाणां गुणेभ्यो भेदः । यद्यपि सामान्यविशेषौ पर्यायो तथापि सङ्केतग्रहणनिबन्धनत्वाच्छव्दव्यवहारविषय्वाच्चागमप्रस्तावे तयोः पृथग्निर्देशः ।

—न्यायदीपिका, पृ. १२१-१२२.

છે તેથી પર્યાયના લક્ષણમાં પર્યાયને ગુણ અને દ્રવ્યની જ આશ્રિત દર્શાવેલ છે. ગુણ અને દ્રવ્યમાં જે અનેક પ્રકારનાં પરિવર્તનો દેખાય છે તે સર્વ પર્યાયોનાં જ પરિવર્તનો છે. તેથી ગ્રન્થમાં એકત્વ, પૃથકત્વ, સંખ્યા, આકાર (સંસ્થાન), સંયોગ અને વિયોગ આ સહુને પર્યાયરૂપ માનેલ છે . ઘર વગેરેમાં જે ભેદ-વ્યવહાર થાય છે તે પર્યાયને લીધે જ થાય છે. પર્યાયોની પણ પેટાપર્યાયો સ્વીકારવાને લીધે પર્યાયો સર્વથા અનિત્ય નથી. વાસ્તવમાં પર્યાયો દ્રવ્યની ઉપાધિ છે અને દ્રવ્ય ઉપાધિમાન છે. તેથી બંનેમાં ભેદ હોવા છતાં પણ કંઈક અભેદ પણ છે .

આ રીતે દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાયનાં સ્વરૂપ અરસપરસ એટલાં હળીમળી ગયાં છે કે તેને સહેલાઈથી સમજી શકાય તેમ નથી, તેને અરસપરસમાં સંમિલિત રૂપે દર્શાવવાનો હેતુ એ છે કે એકાન્ત રૂપે તેમને ભિન્ન કે અભિન્ન ન માનવામાં આવે. કારણ કે દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાયો અંદરોઅંદર કોઈ રીતે ભિન્ન અને કોઈ રીતે અભિન્ન છે<sup>3</sup>. ઉપર જે જીવાદિ છ દ્રવ્યો ગણાવવામાં આવ્યાં તે સર્વમાં ઉત્પાદ, વિનાશ અને ધ્રુવતા રૂપ એવું દ્રવ્યનું સામાન્ય લક્ષણ

**-3**. २८. १३.

२ पज्जयविजुदं दव्वं दव्वविजुत्ता य पज्जया णत्थि । दोण्हं अणण्णभूदं भावं समणा परूविति ॥

-पंचास्तिकाय, गाथा १२.

3 દ્રવ્ય, ગુણ અને પર્યાયોની કંઈક ભિન્નાભિન્નતા આપણે એક ઉદાહરણથી સ્પષ્ટ કરી શકીએ છીએ. જેમ કે - તંતુને આપણે એક તંતુત્વ અને વસ્ત્રથી સર્વથા ભિન્ન પણ ન કહી શકીએ અને સર્વથા અભિન્ન પણ ન કહી શકીએ કારણ કે તંતુરૂપી દ્રવ્ય પોતાના તંતુત્વરૂપી ગુણ સાથે તથા વસ્ત્રરૂપી પર્યાય સાથે કંઈક અંશે ભિન્ન અને કંઈક અંશે અભિન્ન છે. જો તેને સર્વથા ભિન્ન માનવામાં આવે તો તંતુ ન રહે તો પણ તંતુત્વ અને વસ્ત્ર રહેવા જોઈએ. જો સર્વથી અભિન્ન માનવામાં આવે તો વસ્ત્રનું કાર્ય તંતુથી જ થઈ જવું જોઈએ. પણ એવું જોવા મળતું નથી કારણ કે પરસ્પર ભિન્ન હોવા છતાં તે કોઈક રીતે અભિન્ન છે.

एगत्तं च पुहुत्तं संखा संठाणमेव य ।
 संजोगा य विभागा य पज्जवाणं तु लक्खणं ॥

અવશ્ય જોવા મળે છે. કારણ કે દ્રવ્યના સામાન્ય લક્ષણના અભાવમાં તેમાં દ્રવ્યતા જ રહી ન શકે. આ માટે તત્ત્વાર્થ સૂત્રકારે સત્ને દ્રવ્યનું લક્ષણ સ્વીકારી તેને ઉત્પાદ, વિનાશ અને ધ્રુવતા રૂપ માનેલ છે . જે દ્રવ્યોમાં ઉત્પાદ અને વિનાશરૂપ પરિણામ સ્પષ્ટ દેખાતાં નથી તેમાં પણ સમાનાકારરૂપ પરિણામ જેન દર્શનને સ્વીકાર્ય છે . જો દ્રવ્યને એકાન્તત: નિત્ય કે અનિત્ય માનવામાં આવશે તો પ્રત્યક્ષ દશ્યમાન વસ્તુવ્યવસ્થાની સંગતિ બેસશે નહીં કારણ કે આપણે જોઈએ છીએ કે પ્રત્યેક વસ્તુમાં પ્રતિક્ષણ પરિવર્તન થતું રહે છે પણ તેનો સર્વથા અભાવ થતો નથી પણ એક અવસ્થા (પર્યાય)માંથી બીજી અવસ્થાની પ્રાપ્તિ થાય છે અને દ્રવ્ય પોતાના મૂળ સ્વરૂપે હમેશ ટકી રહે છે. માત્ર તેની પર્યાયોમાં જ પરિવર્તન થાય છે. આજનું વિજ્ઞાન પણ આ તથ્યને સ્વીકારે છે. આ રીતે દ્રવ્યના લક્ષણમાં એકાન્તવાદીઓના મતનો સમન્વય કરવામાં આવ્યો છે.

## अनुशीલन

આ પ્રકરણમાં ત્રણ મુખ્ય સિદ્ધાંતોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે: ૧. વિશ્વની ભોગોલિક રચના કેવા પ્રકારની છે? ૨. વિશ્વની રચનામાં કેટલાં મૂળ દ્રવ્યો કાર્ય કરે છે? તથા ૩. દ્રવ્યનું સ્વરૂપ શું છે?

૧. વિશ્વની રચના સંબંધી વર્શન તપાસતાં પ્રતીત થાય છે કે આ વિશ્વ અસીમ હોવા છતાં, જેટલા ભાગમાં જીવાદિ છ દ્રવ્યોની સત્તા અસ્તિત્વ ધરાવે છે તેટલા ભાગની એક સીમા છે અને તેનું ઉલ્લંધન આકાશ સિવાય કોઈ પણ દ્રવ્ય કરી શકતું નથી. આ દૃષ્ટિએ આ વિશ્વને મુખ્યત્વે બે ભાગોમાં વિભક્ત કરવામાં આવેલ છે: લોક અને અલોક. લોક એવો ભાગ છે જ્યાં જીવાદિ દ્રવ્યોની સત્તા છે અને અલોક એવો પ્રદેશ છે જ્યાં આકાશ સિવાય અન્ય કોઈ

૧ જુઓ - પૃ. ૧૧૮, પા. ટિ. ૨.

२ तद्भावः परिणामः ।

દ્રવ્ય નથી. તેથી લોકને લોકાકાશ અને અલોકને અલોકાકાશ પણ કહેવામાં આવેલ છે. વિચારણીય વિષય લોકના જ છે કારણ કે લોકમાં જ સૃષ્ટિ જોવા મળે છે. લોકના ઉર્ધ્વલોક, મધ્યલોક અને અધોલોક એવા ત્રણ ભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. ઊર્ધ્વલોકમાં મુખ્યત્વે ઉચ્ચ શ્રેણિના દેવતાઓ નિવાસ કરે છે. અધોલોકમાં મુખ્યત્વે નારકીઓ તથા નિમ્ન શ્રેણિના દેવતાઓ નિવાસ કરે છે. મધ્યલોકમાં મુખ્યત્વે નારકીઓ તથા નિમ્ન શ્રેણિના દેવતાઓ નિવાસ કરે છે. મધ્યલોકમાં મુખ્યત્વે મનુષ્યો અને તિર્યંચો નિવાસ કરે છે. આ સિવાય, લોકના સહુથી ઉપરના ભાગમાં મુક્તાત્માઓનો નિવાસ માનવામાં આવ્યો છે. આ ત્રણે લોકની સરખામણીમાં મધ્યલોકની સીમા બહુ જ અલ્ય હોવા છતાં ઘણી વિશાળ છે. વળી, મધ્યલોકના ઘણા નાના ભાગમાં મનુષ્ય-ક્ષેત્રની રચના થયેલી છે અને તે એક જ પ્રકારની છે તથા અઢી ઢીપોમાં દર્શાવવામાં આવી છે. આમ, આ લોક એક સુનિયોજિત શ્રૃંખલાથી બંધાયેલ છે અને તેના સંબંધમાં કંઈ વિશેષ કહી શકાતું નથી કારણ કે આપણી મર્યાદા મનુષ્યક્ષેત્રના ખૂબ જ ઓછા ક્ષેત્ર સુધી નક્કી થયેલી છે. તેથી આપણે આ લોક અને લોકાલોકની સીમા બાબત માત્ર કલ્પના કરી શકીએ છીએ.

ર. લોકની રચનાના મૂળમાં જે છ દ્રવ્યોને સ્વીકારવામાં આવ્યા છે તેની સંખ્યા છ જ કેમ છે? સાત કે આઠ, એક કે બે કેમ નથી? એનું કોઈ સ્પષ્ટ કારણ આપવામાં આવ્યું નથી. જો કે ગ્રંથમાં વ્યક્ત થયેલ તથ્યો અનુસાર એમ પણ કહી શકાય કે દ્રવ્યોની સંખ્યા બેની છે: ચેતન અને અચેતન. ચેતન અને અચેતન આ બે દ્રવ્યોની કલ્પના કરવાથી સૃષ્ટિની વ્યાખ્યા સ્પષ્ટ થતી ન હતી કારણ કે તેના નિયામક એવા કોઈ ઈશ્વર-વિશેષને માનવામાં આવેલ નથી. સામાન્ય રીતે અન્ય દર્શનોમાં સૃષ્ટિના નિયામક એવા એક ઈશ્વર-દ્રવ્યની કલ્પના કરવામાં આવે છે પણ 'ઉત્તરાધ્યયન'માં ઈશ્વરને નિયંતા માનવામાં આવેલ નથી કારણ કે જો ઈશ્વર સર્વશક્તિસંપન્ન અને દયાળુ હોય તો તે જીવોને કષ્ટ દેવા માટે સૃષ્ટિ જ શા માટે નિર્મે? આ ઉપરાંત એવું માનવાથી ઈશ્વરનો દરજ્જો ઘણો નીચો ઊતરી જાય છે અને વ્યક્તિનું સ્વાતંત્ર્ય પણ સમાપ્ત થઈ જાય છે. માટે, ઈશ્વર તત્ત્વને ન સ્વીકારીને ગતિમાં સહાયક

ધર્મદ્રવ્ય, સ્થિતિમાં સહાયક અધર્મદ્રવ્ય અને આધારમાં સહાયક આકાશ એવા ત્રણ દ્રવ્યોની કલ્પના કરવામાં આવી. આમ, ઈશ્વર તત્ત્વને નિયન્તા ન માનવાને કારણે ત્રણ દ્રવ્યોની કલ્પના કરવાથી દ્રવ્યોની કુલ સંખ્યા પાંચની થઈ. આ દેશ્યમાન પરિવર્તન પણ સત્ય છે. તેથી આ પરિવર્તન માટે કારણભૂત કાલ-દ્રવ્યની પણ કલ્પના કરવી પડી અને તે રીતે દ્રવ્યોની કુલ સંખ્યા છની થઈ ગઈ. ચેતન જીવ-દ્રવ્ય સિવાય બાકીના બધાં અચેતન હોવાથી તેના બે ભાગ પાડવામાં આવ્યા. જો કે આ પાંચ પ્રકારનાં અચેતન દ્રવ્ય કોઈ એક દ્રવ્યમાંથી ઉદ્ભવેલા નથી તેથી તેની સંખ્યા બેની માનવા છતાં મુખ્યત્વે છની માનવામાં આવી. જો એમ ન માનવામાં આવે તો અસ્તિકાય-અનસ્તિકાય, એકત્વ વિશિષ્ટ-બહુત્વ વિશિષ્ટ, લોકપ્રમાણ-લોકાલોક પ્રમાણ જેવા ઢેતાત્મક પ્રકારો સંભવતા હોવાથી ચેતન-જીવદ્રવ્ય ધર્માદિ દ્રવ્યોની કોટિમાં આવી જાય, તેથી અચેતનથી પૃથક્ ચેતન દ્રવ્યની સ્વતંત્ર સત્તા સિદ્ધ કરવા માટે અચેતનથી પૃથક્ એવા ચેતન-દ્રવ્યને માનવામાં આવેલ છે. આ દશ્યમાન સંસાર ભ્રમરૂપ નથી પણ જેટલો તે દેખાય છે તેટલો જ સત્ય છે. તેથી ચેતનની સાથે અચેતન દ્રવ્યને પણ સ્વીકારવામાં આવેલ છે. આ ઉપરાંત, વૈશેષિકો દ્વારા પાડવામાં આવેલ વાયુ, દિશા આદિ દ્રવ્યોને ઉપર્યુક્ત છ દ્રવ્યોમાં સમાવી લેવામાં આવેલ છે. ગ્રન્થમાં જો કે સિદ્ધ જીવોને ઈશ્વર સ્થાનાપન્ન માનવામાં આવેલ છે પરંતુ, તેઓ સૃષ્ટિના કર્તા નથી કારણ કે વીતરાગી હોવાથી તેમને સંસારનું કોઈ પ્રયોજન નથી. તેઓ માત્ર પોતાના સ્વ-સ્વરૂપમાં પ્રતિષ્ઠિત એવા આત્માઓ છે. જો સુષ્ટિ કર્તા ઈશ્વર છે એમ માનવામાં આવ્યું હોત તો ચેતન, અચેતન ઈશ્વર એમ ત્રણ દવ્યોની જ સત્તા રહેત અને પછી, ચેતન અને અચેતનને એ ઈશ્વરનાં જ બે રૂપો માની લેવાથી શંકરાચાર્યના બ્રહ્માદ્વેતની જેમ એક ઈશ્વર-દ્રવ્ય જ બાકી રહેત. પરંતુ, એવું અભીષ્ટ ન હોવાથી અને યથાર્થવાદનું ચિત્રણ કરવાને કારણે દ્રવ્યોની સત્તા માનવામાં આવી છે. એમાં જીવ દ્રવ્ય મુખ્ય છે કારણ કે તેના પૂર્ણ સ્વાતંત્ર્યને સિદ્ધ કરવા માટે જ તેને પોતાની ઉન્નતિ અને પતનનો કર્તા તથા ભોક્તા ગણવામાં આવેલ છે. તેથી જીવને પોતાના પુરુષાર્થ દ્વારા ભગવાન બનવાનું સામર્થ્ય પણ પ્રાપ્ત થયેલું છે. એવું સ્વીકારવામાં નથી આવ્યું

કે એક પણ મુક્ત-જીવ પુરુષાર્થ વગર નિત્ય મુક્ત થાય. જો કે અનાદિકાળથી મુક્ત જીવોનું અસ્તિત્વ છે પરંતુ તેનો અર્થ એવો નથી કે તેઓ પુરુષાર્થ કર્યા વગર મુક્ત થયેલા છે. તેથી પ્રત્યેક જીવમાં પરમાત્મા બનવાની શક્તિ છે એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે. આ ઉપરાંત જીવોની સંખ્યા અનંત છે એમ માનવામાં આવ્યું છે. ચૈતન્યના વિકાસને આધારે કરવામાં આવેલ જીવોનું વિભાજન પણ ખૂબ મહત્ત્વપૂર્ણ છે. આ વિભાજન, ઘણા અંશોમાં પાશ્વાત્ય દર્શનના લીબ્નીઝના 'જીવાણુવાદ' અને બર્ગસાંના 'રચનાત્મક વિકાસવાદ' સાથે મળતું આવે છે<sup>4</sup>. 'ઉત્તરાધ્યયન'માં કેટલીક એવી વનસ્પતિએઓનો ઉલ્લેખ છે જેમાં એક સાથે અનેક જીવો રહેતા હોય એવું સ્વીકારવામાં આવ્યું છે. એવા જીવોનું શરીર એક જ હોય છે અને બધાની ક્રિયાઓ એક સાથે થતી હોય છે. આ ઉપરાંત, જે સૂક્ષ્મ જીવો હોય છે તે કોઈ અવરોધથી રોકાતા નથી અને સર્વલોકમાં વ્યાપ્ત થયેલા જીવો ઉપરાંત જે પાંચ પ્રકારના અજીવો દર્શાવવામાં આવ્યા છે તેમાં પુદ્દગલનું વર્ણન ખૂબ મહત્ત્વપૂર્ણ અને વૈજ્ઞાનિક પણ છે. 'શબ્દ'ને પુદ્દગલના પર્યાય તરીકે સ્વીકારવાથી તથા 'વાયુ' વગેરેને રૂપાદિ ગુણોવાળા માનવાથી પુદ્દગલ-વિષયક દષ્ટિકોણ કેટલો સૂક્ષ્મ છે તે જાણી શકાય છે.

3. યથાર્થવાદનું ચિત્રણ હોવાથી દ્રવ્યનું સ્વરૂપ પણ એકાન્તિક રીતે નિત્ય કે અનિત્ય સ્વીકારાયું નથી પણ અનિત્યતાથી અનુસ્યૂત નિત્ય તરીકે સ્વીકારવામાં આવ્યું છે. એવું અનુભવાય પણ છે કે દ્રવ્યમાં પ્રતિક્ષણે કંઈ ને કંઈ પરિવર્તન અવશ્ય થઈ રહ્યું છે અને આવું પરિવર્તન થતું હોવા છતાં, તેમાં કેટલાંક એવાં તથ્યો હાજર છે જેને કારણે આપણે કહી શકીએ છીએ કે આ એજ વસ્તુ છે જેને આપણે કાલે જોઈ હતી. માટે, આવું પરિવર્તન થતું હોવા છતાં, દ્રવ્યનો ક્યારેય પણ સર્વથા અભાવ થતો નથી કારણ કે તે કોઈ ને કોઈ રૂપે રહે તો છે જ. પરિવર્તન દ્રવ્યના કોઈ પર્યાય-વિશેષને કારણે થાય છે પણ ખુદ દ્રવ્યનું થતું નથી. તેથી દ્રવ્યનું સ્વરૂપ એવું જ માનવામાં આવ્યું છે જેથી બંને (નિત્યાનિત્ય) દૃષ્ટિકોણોનો સમન્વય થઈ શકે.

૧ ભા. દ. રા., પૃ. ૩૩૪.

આ માટે એ પણ જરૂરી હતું કે દ્રવ્યને કોઈ રીતે નિત્ય અને કોઈ રીતે અનિત્ય તરીકે સ્વીકારવામાં આવે. આ રીતે દ્રવ્યના વિષયમાં પ્રવર્તતા નિત્યાનિત્ય સંબંધી વિવાદોનો સમન્વય કરવામાં આવ્યો. નિત્યતા એ દ્રવ્યનો સ્વભાવસિદ્ધ ધર્મ છે અને અનિત્યતા તેની ઉપાધિ છે. તેથી જ કદાચ. ગ્રંથમાં દ્રવ્યના લક્ષણમાં. સાક્ષાત પર્યાયાંશનું ગ્રહણ ન કરતાં, ગુણાંશ માત્રનું ગ્રહણ કરવામાં આવેલ છે તથા, પરવર્તી કાળમાં દ્રવ્યનું સ્વરૂપ નિશ્વયનય (દ્રવ્યાર્થિક નય)ની અપેક્ષાએ નિત્ય અને વ્યવહારનય (પર્યાયાર્થિક નય)ની અપેક્ષાએ અનિત્ય માનવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>. અહીં એક વાત એ પણ સ્પષ્ટ કરવા ઈચ્છું છું કે વેદાન્તદર્શનમાં માનવામાં આવેલી પરમાર્થ-સત્તા અને વ્યવહાર-સત્તાના દૃષ્ટિકોણથી દ્રવ્યના નિત્યાનિત્યત્વનું પ્રતિપાદન ન થઈ શકે કારણ કે વેદાન્તદર્શનમાં પરમાર્થસત્તા યથાર્થભૃત છે અને વ્યવહાર સત્તા અયથાર્થભૃત છે. જ્યારે અહીં તો જેટલો દ્રવ્યાંશ સત્ય છે તેટલો જ પર્યાયાંશ પણ સત્ય છે. પર્યાયો દ્રવ્યની ઉપાધિ છે કે જે પ્રતિક્ષણે પરિવર્તિત થયા કરે છે. તેનું પરિવર્તન થતું રહેતું હોવા છતાં, દ્રવ્યની અક્ષુષ્ર્ણતાને વાંધો આવતો નથી એમ પણ નથી કારણ કે જ્યારે પર્યાયો દ્રવ્યથી સર્વથા પૃથક્ નથી તો પછી પર્યાયોમાં પરિવર્તન થતાં, દ્રવ્યમાં કૂટસ્થ નિત્યતા ટકી રહે એ કેવી રીતે સંભવે ? છતાં પણ, દ્રવ્યને નિત્ય કહેવામાં આવેલ છે. કારણ કે તેમાંના સત્તારૂપ ગુણનો અભાવ થતો નથી. આ પરિવર્તન થયા કરે છે છતાં, ગુણોની સત્તાને અક્ષુણ્ણ માનવાને કારણે જ બોદ્ધોના ક્ષણિકવાદની ખામીઓનો પ્રસંગ અહીં ઉપસ્થિત થતો નથી

આ રીતે, યથાર્થવાદના પાયા ઉપર ઉપર્યુક્ત સિદ્ધાંતોનું પ્રતિપાદન પ્રન્થમાં કરવામાં આવ્યું છે. આ સંસાર જે આપણને દેખાય છે તે એટલો જ સત્ય છે જેટલો આપણે તેને અનુભવીએ છીએ. આ ઉપરાંત, આ સૃષ્ટિનો સ્રોત ન તો

-पंचास्तिकाय, गाथा ११.

उप्पत्तीव विणासो दव्वस्स य णित्य अत्यि सब्भावो ।
 बिगमुप्पादधुवत्तं करेति तस्सेव पज्जाया ॥

ઉપનિષદોની જેમ કોઈ એક જ કેન્દ્ર બિન્દુમાંથી અને ન તો સાંખ્યદર્શનની જેમ ચેતન-અચેતન આ (પ્રકૃતિ-પુરુષરૂપ) બે કેન્દ્રબિન્દુઓમાંથી પ્રવહમાન થયો નથી પરંતુ, ચેતન-અચેતનરૂપ મુખ્ય છ કેન્દ્ર બિંદુમાંથી તે પ્રવહમાન થયેલો છે. દ્રવ્ય વેદાન્તીઓની જેમ ન તો સર્વથા નિત્ય છે અને ન તો બોદ્ધોની જેમ સર્વથા અનિત્ય છે પણ, નિત્યાનિત્યાત્મક અને એકાનેકાત્મક છે.

९ सर्व खल्विरं ब्रह्म ।

एकमेवाद्वितीयम् ।

—छांदोग्योपनिषद् उ. १४. १.

-छांदोग्योपनिषद् उ. २. २.

#### 75561 S

## સંસાર

ચેતન (જીવ)ની સાથે રૂપી-અચેતન (પુદ્દગલ)નો સંયોગ-વિશેષ થવો એ જ સંસાર છે. તેથી જ્યાં સુધી ચેતન જીવની સાથે રૂપી અચેતન પુદ્દગલનો સંબંધ રહે છે ત્યાં સુધી 'જીવ'ને 'સંસારી' કહેવામાં આવે છે. વ્યુત્પત્તિની દષ્ટિએ સંસાર શબ્દનો અર્થ આ પ્રમાણે થાય : સંસરણ અથવા પરિભ્રમણ. આ સંસરણ મુખ્યરૂપે ચાર અવસ્થારૂપવાળું દર્શાવવામાં આવ્યું છે અને તેને 'ગતિ' કહેવામાં આવે છે. તેનાં નામ છે : નરકગતિ, તિર્યંચગતિ, મનુષ્યગતિ અને દેવગતિ આ ચાર ગતિઓમાં પોતાનાં શુભ અને અશુભ કર્મોને કારણે જીવને જે જન્મ-મરણ પ્રાપ્ત થાય છે તે જ 'સંસાર' છે તે તથી ગ્રંથમાં સંસાર કે સંસારચક્રને જન્મ, જરા અને મરણના ભયથી અભિભૂત દર્શાવવામાં આવેલ છે તથા તેને 'ભવ' અથવા 'ભવપ્રપંચ' પણ કહેવામાં આવેલ છે તે.

# સંસારની દુઃખરૂપતા

નરકાદિ ચારેય ગતિતઓ જરા-મરણરૂપ સંસાર-વનની ચાર ભયંકર ખીણ છે<sup>3</sup>. એ દુ:સહ અને ભયંકર શબ્દો તથા દુ:ખોથી પૂર્ણ હોવાથી દુર્ગતિરૂપ

९ एवं भवसंसारे संसरइ सुहासुहेहि कम्मेहि ।

-૩. ૧૦. ૧૫.

२ जाईजरामच्चुभयामिभूया बिहं विहाराभिनिवहचित्ता । संसारचक्कस्य विमोक्खणहा दहुण ते कामगुणे विरता ॥

-उ. १४. ४.

तथा श्रुओ - ઉ. २३. २४ ; ३६. ६३ उ जरामरणकंतारे चाउरंते भयागरे ।

जरामरणकंतारे चाउरते भयागरे ।
 मए सोढाणि भीमाहं जम्माइं मरणाणि य ।।

—૩. ૪૭**.** ૧૯**.** 

તથા જુઓ - ઉ. ૨૯. ૨૨, ૩૨, ૫૯

ગણાયેલી છે . જો કે ભોતિક સુખ-સુવિધાઓની દૃષ્ટિએ મનુષ્ય અને દેવ-ગતિને સુગતિ પણ કહેવામાં આવેલ છે . પરંતુ આ ગતિઓની સુખ સુવિધા પણ, કેટલાક સમય બાદ અથવા મૃત્યુ પછી નષ્ટ થઈ જતી હોવાથી દુર્ગતિરૂપ જ છે. તેથી કેવળ સ્વ-સ્વરૂપની પ્રાપ્તિરૂપ સિદ્ધ અવસ્થા (મોક્ષ) જ, સદા સુખોથી પૂર્ણ હોવાને કારણે સુગતિરૂપ કહેવામાં આવેલી છે . આ રીતે, એક માત્ર સિદ્ધ અવસ્થા સુગતિરૂપ હોવાથી, તેની પ્રાપ્તિમાં પ્રમુખ કારણભૂત મનુષ્યગતિને પણ કંઈક અંશે સુગતિરૂપ કહી શકાય કારણ કે મનુષ્ય ગતિવાળો જીવ જ પોતાના સંયમ વગેરેને લીધે સિદ્ધ-અવસ્થા પ્રાપ્ત કરી શકે છે. તેથી, ગ્રંથમાં મનુષ્યગતિને અપાર વૈભવસંપન્ન દેવગતિ કરતાં પણ દુર્લભ દર્શાવવામાં આવેલ છે .

सद्दा विविहा भवन्ति लोए, दिव्वा माणुस्सगा तहा तिरिच्छा ।
 भीमा भय-भेरया उराला.....।।

**–**उ. १५. १४.

विणयपडिवन्ने य णं जीवे अणच्चासायणसीले नैरइयतिरिक्खजोणियमणुर्स्रदेव-दुग्गईओ निरुंभई ।

**—**उ. २८. ४.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૯. ૨; ૧૯-૧૬, ૪૬-૪૭; ૨૦-૩૧

२ मणुस्सदेव सुगईओ निबंधई ।

**–**૩. ૨૯. ૪.

તથા જુઓ - ઉ. ૩. ૧, ૭, પ્રકરણ ૧

नाणं च दंसणं चेव ... जीवा गच्छान्ति सोग्गइं।

–૩. ૨૮. ૩.

४ एकया देवलोएसु नरएसु वि एगया । एगया आसुरं कायं आहाकम्पेहिं गच्छई ॥

कम्मसंगेहि सम्मूढा दुक्खिया बहुवेयणा । अमाणुसासु जोणीसु विणिहम्मंति पाणिणो ॥ कम्पाणं तु पहाणाए जाणपुव्वी कयाइ उ । जीय सोहिमणुप्पत्ता आययन्ति मणुस्सयं ॥

### તિર્થંય અને નરકગતિનાં કષ્ટ :

દેવગતિ અને મનુષ્યગતિ સિવાય તિર્યંચ અને નરકગતિ ભૌતિક સુખ-સુવિધાની દૃષ્ટિએ પણ દુર્ગતિરૂપ જ છે, માટે તેને ગ્રંથમાં આપત્તિમૂલક અને વધમૂલક દર્શાવવામાં આવેલ છે અને તેમાંથી મુક્ત થવાનું કાર્ય ખૂબ જ મુશ્કેલ છે<sup>૧</sup>. એ બંનેમાંથી નરકગતિ અનેક કષ્ટોથી પૂર્ણ છે. આ નરકગતિમાં પ્રાપ્ત થતાં કષ્ટો મનુષ્યગતિમાં અનુભવાતાં કષ્ટો કરતાં અનંતગણાં અધિક છે. મૃગાપુત્રે સંસારના વિષય-ભોગોથી વૈરાગ્ય લેતી વખતે પોતાના પિતાજીને એ નારકીય કષ્ટોનું વર્ણન સંક્ષેપમાં નીચે મુજબ કરેલું છે<sup>૨</sup>.

'હે પિતાજી, જે પ્રકારની વેદનાઓ આ મનુષ્ય જાતિમાં જોવા મળે છે તેનાથી અનંતગણી વેદનાઓ નરકગતિમાં છે તે અત્યંત પ્રચંડ, તીવ્ર, પ્રગાઢ, રોદ્ર, અસહ્ય અને ભયંકર છે. જેમ કે પ્રજ્વલિત અગ્નિ પર રાખેલા કુન્દકુંભી નામના વાસણમાં નીચે માથું અને ઉપર પગ રખાવીને અનેક વાર ભેંશની જેમ શેકાવું, મહાદાવાગ્નિ સમાન રેતીવાળા પ્રદેશોમાં સંતાપિત થવું, અતિ તીક્ષ્ણ કાંટાવાળા ઊંચા શીમળાના વૃક્ષ ઉપર ફેંકીને દોરડી વગેરે દારા ખેંચાખેંચી કરવી, વિભિન્ન પ્રકારના અતિતીક્ષ્ણ હથિયારોથી કાપ-કૂપ કરીને કટકા કરીને વૃક્ષના ટૂકડા હોય એમ જમીન પર ફેંકવા, ભૂંડ અને કૂતરાઓ દારા ઘસડવા, શેરડીની જેમ મોટાં યંત્રોમાં પીલાવું, આગ જેવા તપાવેલા રથમાં જોડીને ચાબૂકોથી મારવું, તીક્ષ્ણ હથિયાર જેવી ચાંચ-વાળા અનેક પ્રકારના ગીધ જેવાં

९ दुहओ गई बालस्स आवई वहमूलिया । देवत्तं माणुसत्तं च जं जिए लोलयासढे ॥ तओ जिए सई होइ दुविहं दुग्गइं गए । दुल्लहा तस्स उम्मग्गा अद्धाए सुचिरादिव ।

**–**₹. **૭. ૧૭-૧૮.** 

તથા જુઓ - ઉ. ૧૯. ૧૧, ૩૪. ૫૬, ૩૬. ૨૫૭ વગેરે

૨ ૩. ૧૯. ૪૮-૭૪ ; ૫. ૧૨-૧૩ ; ૬. ૮. વિશેષ માટે જુઓ - સૂત્રકૃતાંગસૂત્ર ૧.૫, પ્રશ્નવ્યાકરણ અધ્યયન ૧. પક્ષીઓ દ્વારા ઠોલાવું, છળપૂર્વક કઠોર બંધનોથી બાંધી હરણની જેમ મારી નાખવું, પિપાસાથી વ્યાકુળ થઈ વૈતરણી નામની નદીમાં પાણી પીવા જતી વખતે અસ્તરાના જેવી તીક્ષ્ણ ધારથી કાપવું, મુશ્કેલીથી પિપાસા સહન કરવાં છતાં ત્યાં રહેલા અધર્મીઓ દ્વારા, તાંબુ, લોખંડ, સીસું, લાખ વગેરે પદાર્થો ખૂબ ગરમ કરી બૂમો પાડતો હોય છતાં પીવડાવવા, છાંયડો મેળવવાની ઈચ્છાથી વૃક્ષ વગેરેના છાંયાનો આશ્રય લેતાં, તલવારની ધાર જેવા પાંદડાથી કાપવું, યમદૂતોની જેમ પોતાના શરીરને કાપીને તે કકડા ખવડાવવા, શરીર પર તીક્ષ્ણ હથિયારોથી નકશીકામ કરવું, લુહારની જેમ હથોડા ટીપવા વગેરે.' આ પ્રકારના વિવિધ નારકીય કષ્ટો વિષે સાંભળીને આપણાં રૂંવાડા ઊભાં થઈ જાય છે.

નારકી જીવોની જેમ તિર્યંચોને પણ અનેક પ્રકારનાં કષ્ટ ભોગવવાં પડે છે જે આપણે પ્રતિક્ષણે પ્રત્યક્ષ જોઈએ છીએ. નારકી અને તિર્યંચોના કષ્ટોમાં તફાવત એ છે કે નારકી જીવોનું કસમયે મૃત્યુ નથી થતું તેથી તેના શરીર વારેવારે છિશ્વ-ભિન્ન કરવામાં આવે છતાં પણ પાછાં સંઘાઈ જાય છે જ્યારે તિર્યંચોના શરીર એકવાર કપાયા બાદ પાછાં સંધાઈ જતાં નથી. આ ઉપરાંત, તિર્યંચોને કેટલીક ભૌતિક સુવિધાઓ પણ સાંપડે છે અને તેના કષ્ટો નારકી જીવોના કષ્ટો કરતાં ઘણાં જ ઓછાં હોય છે. આ રીતે, ચારેય ગતિઓના જીવોમાં સહુથી વધારે કષ્ટ નારકીઓને જ પ્રાપ્ત થાય છે.

# મનુષ્ય અને દેવગતિનાં સુખોની દુઃખરૂપતા :

આ રીતે, જો કે નરક અને તિર્યંચ યોનિઓમાં જ કષ્ટોની અધિકતા છે પણ મનુષ્ય અને દેવ યોનિઓમાં તો અનેક પ્રકારના વિષય સુખ ઉપલબ્ધ થાય છે છતાં તે ગતિઓને શા માટે કષ્ટપૂર્ણ ગણવામાં આવે છે ? આ બાબતનું એક માત્ર કારણ છે શરીર તથા વિષયભોગોની અનિત્યતા. તેથી ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે આ જીવન વૃક્ષના પીળા પાંદડા તથા ઝાકળના બિંદુઓ જેવું અલ્યસ્થાયી છે. કીણના પરપોટા અને વીજળી જેવું ચંચળ છે. ઉપરાંત આ

જીવન પ્રતિપળ મૃત્યુની સમીપે ગતિ કરી રહ્યું છે . સર્વાર્થસિદ્ધિમાં રહેનારા સર્વોચ્ચ દેવ પણ એ મૃત્યુથી છૂટકારો મેળવી શકતા નથી. મૃત્યુ વખતે બધા સાંસારિક વિષય-ભોગ અહીં જ છૂટી જાય છે અને બીજાઓ તેનો ઉપયોગ કરે છે. માતા, પિતા, ભાઈ, બન્ધુ, પુત્ર, પિત, પત્ની, મિત્ર વગેરે બધા માણસો મૃત્યુ નથી આવતું ત્યાં સુધી જ સાથ આપે છે કારણ કે મૃત્યુ પછી આ બધા સંબંધીઓ કે જે પ્રાણથી પણ વધારે પ્યારા હતા તે બે ચાર દિવસ શોક કરીને અન્યનો આશ્રય લે છે . તેથી આ વિષય-ભોગો અને સંબંધીજનો પ્રત્યે રાખવામાં આવેલી આસક્તિને મહામોહ તથા ભય ઉત્પન્ન કરનારી ગણાવામાં આવેલી છે . આ ઉપરાંત, પ્રંથમાં અનાથી મૃત્તિના મુખે એમ કહેવડાવવામાં આવ્યું છે

९ दुमपत्तये पंडुयए जहा निवडइ राइगणाण अच्चए । एवं मणुयाण जीवियं समयं गोयम ! मा पमायए ।। कुसगे जह ओसविंदुए थोवंचिद्वई लंबमाणए । एवं मणुयाण जीवियं समयं गोयम मा पमायए ।।

<del>\_3</del>. 90. 9-2.

अणिच्चे जीवलोगम्मि । —3. ९८. ९२. जीवियं चेव रूपं च विज्जु संपायचंचलं ।

<del>\_3</del>. 92. 93.

તથા જુઓ - ઉ. ૪.૧, ૯; ૭-૧૦, ૧૦. ૨૧-૨૭; ૧૩. ૨૧, ૨૬, ૧૪. ૨૭-૩૨; ૧૯-૧૩-૧૪

जहेइ सीहो व मियं गहाय मच्चू नरं नेइ हु अन्तकाले ।
 न तस्स माया व पिया व भाया कालम्मि तम्मंसघरा भवंति ।।

–૩. ૧૩. ૧૨.

तं एक्कगं तुच्छसरीरगं से चिईगयं दिहय उ पावगेण । भज्जा य पुत्तोवि नायओ वा दामारमण्णं अतुसंकमन्ति ॥

–**૩. ૧૩. ૨૫.** ં

तथा कुओ - ७. ४. १-४; ६. उ-६; १८. १४-१७ वर्ेर उ जिहतु संगं चं महािकलेसं महन्तमोहं किसणं भयाणागं ।

—**उ. २**१. ११.

કે બધા પ્રકારના સાધનોથી રાજાઓ પણ અનાથ છે કારણ કે મૃત્યુ અથવા ભયંકર રોગમાંથી કોઈ બચાવી શકતું નથી . જેનો આપણે પ્રતિદિન વિવિધ પ્રકારે શણગાર સજીએ છીએ તે શરીર પણ વિષ્ઠા, મૂત્ર, લીંટ જેવા ધૃણિત પદાર્થોથી ભરેલું છે . આવા અપવિત્ર શરીરમાં મન, વચન અને કાયાથી આસક્ત થઈ જીવ તેનાં રક્ષણ, પોષ્ણા અને સંવર્ધન વગેરેની ચિંતા કર્યા કરે છે. રોગો થતાં, આ શરીરને કારણે જ જીવોને અનેક પ્રકારનાં કષ્ટ પ્રાપ્ત થાય છે . તેથી મૃગાપુત્ર તથા ભૃગુપુરોહિતના બંને પુત્રો આ શરીરને આધિ, વ્યાધિ જરા, મરણ વગેરેથી યુક્ત જાણીને તે માટે ક્ષણભર પણ પ્રસન્નતા અનુભવતા નથી .

# વિષયભોગ-જન્ય સુખોમાં સુખાભાસ :

સંસારના વિષયભોગો માટે સાધનભૂત પાંચ ઈન્દ્રિયોને ચોરરૂપ દર્શાવવામાં આવી છે<sup>પ</sup>. પાંચેય ઈન્દ્રિયોને ચોરરૂપ એટલા માટે કહેવામાં આવેલ છે કે

**-**3. 9. 장신.

तथा श्रुओ - ઉ. २४-१५; १८-१५ उ जे केइ सरीरे सत्ता वण्णे रुवे य सव्वसो ।

3 जे केइ सरिर सत्ता वण्ण रुवे य सव्वसी । मणसा कायवक्केणं सव्वे ते दुक्खसम्भवा ॥

—उ. **६.** १२.

४ माणुसत्ते असारम्मि वाहीरोगाण आलए । जरामरणघत्यम्मि खणंपि न रमामहं ॥ जम्मदुक्खं जरादुक्खं रोगा यं मरणाणि य । अहो दुक्खो हु संसारो जत्य कीसन्ति जंतुणो ॥

—૩. ૧૯. ૧૫-૧૩.

तथा श्रुओ - ઉ. ५. ११; १४. ७ ५ आवज्जई इंदियचोरवस्से ।

-उ. ३२. १०४.

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૩૦

१ उ. २०. ८. ३०.

२ चइतु येहं मलपंकपुव्वयं ।

તેનાથી જીવ વિષયભોગોને ભોગવે છે જેથી શરીરની શક્તિ નષ્ટ થાય છે અને તે અકાળ મરણને પામે છે. આ હકીકતનું વર્શન ગ્રંથમાં ખૂબ વિસ્તારથી કરવામાં આવ્યું છે. જેમ કે રાયક્ષ-ઈન્દ્રિયના વિષય રૂપ, શ્રોત્રેન્દ્રિયના વિષય શબ્દ, ધ્રાણેન્દ્રિયના વિષય ગંધ, રસનેન્દ્રિયના વિષય રસ, સ્પર્શેન્દ્રિયના વિષય સ્પર્શ અને મનના વિષય ભાવરૂપ રાગદ્વેષથી પ્રેરિત થઈ જીવ તેની ઉત્પત્તિ તથા તેના રક્ષણમાં અનેક પ્રકારની હિંસા આદિ ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્ત રહે છે અને તેને ભોગવવાના સમયે પણ સંતોષ પ્રાપ્ત ન કરતાં અસમયે મૃત્યુને પામે છે, જેમ કે - રૂપ (પ્રકાશ)માં અત્યંત આસક્ત પતંિયું, શબ્દમાં આસક્ત હરણ, ઔષધિની ગંધમાં આસક્ત સર્પ, રસમાં આસક્ત માછલું, શીતલજળના સ્પર્શમાં આસક્ત ભેશ-મગર અને કામોપભોગમાં આસક્ત હાથી. આ રીતે દ્વેષ કરનારો પણ પોતાના ભાવોને કલુષિત કરીને દુ:ખી થાય છે. આમ, ગ્રંથમાં પૃથક-પૃથક ઈન્દ્રિયની વિષયાસક્તિનું ફળ અકાલમરણ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. તો પછી સર્વ ઈન્દ્રિયના વિષયો પ્રત્યેની આસક્તિનું ફળ તો કેટલું ભયાવહ હશે ? માટે ઈન્દ્રિયોને ચોરરૂપ કહેવામાં આવેલ છે. બીજી રીતે જોઈએ તો આ ઈન્દ્રિયો જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિમાં મદદરૂપ પણ થાય છે.

આ જ રીતે, જે પ્રાપ્ત કરવામાં ઘણી મુશ્કેલી પડે છે અને જે ભોગવવામાં સુખરૂપ લાગે છે એવાં નૃત્ય, ગીત, આભૂષણ, નારીજનનો સમૂહ વગેરે પણ વાસ્તવિક રીતે પલકભરનું સુખ આપતાં નથી. આ બધાં ગળકામાં કસાયેલી માખીની જેમ કર્મ-જાળમાં બાંધનારા છે. આવી સ્થિતિમાં પાંજરામાં રહેલ પક્ષી

-૩. ૧૯. ૧૫.

તથા જુઓ - ઉ. ૭. ૮, ૧૪-૨૧, ૪૧ વગેરે

૧ ૩. ૩૨. ૨૨-૧૯.

सव्वभवेसु अस्साया वेयणा वेदिता मए ।
 निमिसंतरमित्तंपि जे साया नित्य वेयणा ।।

અને બંધનમાં રહેલ મૃગ જેમ આ વિષયભોગોમાં સુખ ક્યાં છે ? તેથી બધાં ગીતોને વિલાપરૂપ, નૃત્યને એક પ્રકારની વિડંબનારૂપ, આભૂષણોને ભારરૂપ તથા કામાદિભોગોને દુ:ખરૂપ દર્શાવવામાં આવેલ છે . ભોગકાળે આ વિષયભોગ જો કે સુંદર અને સુખકર પ્રતીત થાય છે પરંતુ પરિણામે 'કિંપાક' નામના વિષકળની જેમ તે પ્રાણઘાતક બને છે . આ ઉપરાંત આ વિષય-ભોગ ભોગવવાથી ઈચ્છારૂપી જ્વાળાઓ અધિક રીતે તીવ્રતર બને છે કારણ કે જેમ જેમ કોઈ વસ્તુની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમ તેમ લોભ (આકાંક્ષા) પણ વૃદ્ધિ પામે છે . આ, આ વિષય-ભોગ ક્ષણવાર માટે કંઈક સુખ અવશ્ય આપે છે પરંતુ, કાળાન્તરે

९ नाहं रमे पिक्खिण पंजेरे वा।

-3. 98. 89.

भोगापिसदोसविसन्ने ... वज्झई मन्छिया व खेलम्मि ।

-3. ૮. ૫.

२ , सन्वं विलवियं गीयं सन्वं नष्ट विडम्बियं । सन्वे आभरणा भारा सन्वे कामा दुहावहा ॥

-उ. १३. १६.

जहा किंपागफलाणं परिणामो न सुन्दरो ।
 एवं भुत्ताण भोगाणं परिणामो न सुन्दरो ॥

–૩. ૧૯. ૧૮.

તથા જુઓ - ઉ. ૪. ૧૩; ૧૩. ૨૦-૨૧; ૧૪. ૧૩, ૧૯-૧૨, ૩૨-૨૦ ૪ जहा लाहो तहा लोहो लाहा लोहो पवड्दई ।

दोमासकयं कज्जं कोडीए वि न निट्ठियं ॥

–उ. ८. ९७.

पुढवी साली जवा चेव हिरण्णं पसुभिस्सह । पडिपुण्णं नालमेगस्स ... ॥

**一3. と. ४と.** 

તથા જુઓ - ઉ. ૧૪. ૩૯.

#### પ્રકરણ ૨ : સંસાર

ભયંકર કષ્ટો જ ખૂબ માત્રામાં આપે છે. સુખ વાસ્તવમાં તો એમને ત્યાગવામાં જ રહેલું છે - જેમ કે : કોઈ પક્ષીની પાસે માંસનો કકડો જોઈ અન્ય પક્ષીગણ તેના પર ઝાપટ મારે છે અને તેની પાસેથી તે કકડો લઈ લેવા માટે તેને અનેક રીતે પીડા આપે છે. જ્યારે તે પછી તે માંસના કકડાને છોડી દે છે ત્યારે અન્ય પક્ષીગણ તેને સતાવવાનું પણ બંધ કરે છે. તેથી ગ્રંથમાં સાંસારિક વિષયભોગોથી મળતા સુખો કરતાં વિષયભોગોથી વિરક્ત મુનિને પ્રાપ્ત થતાં આત્માનંદરૂપી સુખને શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવેલું છે ?.

વિષય-ભોગોમાં આપણને જે સુખ પ્રતીત થાય છે તે આપણા રાગદ્વેષરૂપ મનનો વિકાર છે કારણ કે જીવ જેના પ્રત્યે રાગ કરે છે તેનો સંયોગ થતાં અને જેના પર દ્વેષ કરે છે તેનો નાશ થતાં, પ્રસન્ન થાય છે જેમ જંગલમાં દાવાિંનથી બળતાં જંગલી પશુઓને જોઈને અન્ય પશુઓ રાગદ્વેષને કારણે આનંદિત થાય છે તેમ, સંપૂર્ણ સંસાર રાગદ્વેષરૂપી અગ્નિથી સળગી રહ્યો છે<sup>3</sup>. આ ઉપરાંત આ જીવને મૃત્યુરૂપી શિકારી જરારૂપી જાળથી બાંધીને રાત-દિનરૂપી હથિયારની ધારથી પીડે છે<sup>4</sup>. માટે, સંસારમાં સુખ કયાં છે ? જો કોઈ રીતે સાંસારિક

सामिसं कुललं दिस्स बज्झमाण निरामिसं ।
 आमिसं सव्वमुज्झिता विहरिस्सामि निरामिसा ॥

<del>\_</del>૩. ૧૪. ૧૬.

२ बालाभिरामेसु दुहावहेसु न तं सुहं कामगुणेसु रायं । विरत्तकामाण तवोधणाणं जं भिक्खुणं सीलगुणे रयाणं ॥

-उ. १३. १७.

उ दविग्गणा जहारण्णे उज्झमाणेसु जन्तुसु । अत्रे सत्ता पमोयन्ति रागद्दोसवसं गया ।। एवमेव वयं मूढा कामभोगेसु मुच्छिया । इज्झयाणं न बुज्झामो रागद्दासेग्गिणा जगं ।।

**–૩. ૧૪. ૪૨. ૪૩.** 

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૧૨; ૧૪. ૧૦, ૧૯-૧૬, ૨૪-૨૫, ૪૭

४ मच्चुणाऽव्याहओं लोगो जराए परिवारिओ । अमोहा रयणी वुत्ता एवं तोय ! विजाणहु ॥

-उ. १४. २१.

સુખના સાધનભૂત કામોપભોગોને પ્રાપ્ત કરી લેવામાં આવે તો પણ તેની રક્ષા કરવાનું કામ ખૂબ જ મુશ્કેલ છે કારણ કે તે ચંચળ સ્વભાવના હોવાથી સારી રીતે સાચવવામાં આવે તો પણ ઈચ્છાવિરૂદ્ધ છોડીને અન્યત્ર જતાં રહે છે જેમ કે :પત્ર, ફળ વગેરેથી રહિત વૃક્ષને પક્ષીગણ છોડીને જતાં રહે છે<sup>4</sup>. આવી પરિસ્થિતિમાં સંસારના વિષય-ભોગોને સુખનાં સાધન કેવી રીતે માની શકાય? તેને તો દુ:ખની ખાણ જ કહેવી જોઈએ<sup>ર</sup>. વિષય-ભોગ સંબંધી ઈચ્છાઓ અનંત અને ન પૂરી શકાય એવી છે. આ કારણે, વાસ્તવિક સુખની કલ્પના કરવી એ માત્ર મનને સંતોષ દેવા બરાબર છે.

જેમને વાસ્તવિકતાનું જ્ઞાન નથી તેઓ જ આ સાંસારિક સુખોને પ્રિય ગણે છે<sup>3</sup>. આ ઉપરાંત, તેઓ અનેક પ્રકારની હિંસાદિ ક્રિયાઓ કરી, માટીને એકઠી કરનાર શિશુનાગ (અળસિયું-દ્વિન્દ્રિય જીવ)ની જેમ મન, વચન, કાયાથી ભોગોમાં મૂર્છિત થઈને ઈહલોક અને પરલોક સંબંધી દુ:ખોના કારણભૂત

अच्चेइ कालो तरन्ति राइओ न यावि भोगा पुरिसाण णिच्चा ।
 उविच्च भोगा पुरिसं चयन्ति दुमं जहा खीणफलं व पक्खी ॥

-उ. १३. ३१.

इमे य बद्धा फन्दिन्त मम हत्यज्जमागया ।

**–૩. ૧૪. ૪૫.** 

२ इमे सरीरं अणिच्चं असुइं असुइ संभवं । असासयावासमिणं दुक्खकेसाण भायणं ॥

-3. ૧૯. ૧૩.

तथा श्रुओ - ७. ९८. ८८, ९०-३. खणमित्तसुक्खा बहुकालदुक्खा पगामदुक्खा अणिगामसुक्खा । संसारमाक्खस्स विपक्खभूया खाणी अणत्थाण उ कामभोगा ॥

-उ. १४. १३.

3 हिंसे वाले मुसावाई माइलू िपसुणे सढे । भुंजयाणो सुरं मंसं सेयमेयं ति मन्नइ ॥

-3. U. C.

તથા જુઓ - ઉ. પ. ૫-૮, ૯. ૫૧, ૧૩. ૧૭, ૧૪. ૫.

કર્મમળનો સંયમ કરે છે . આવી સ્થિતિમાં હોવાથી, તેમની ધન-ધાન્યાદિથી સંપન્ન ક્ષત્રિયરાજાની જેમ ભોગોમાંથી નિવૃત્તિ થતી નથી . વારંવાર પ્રતિબોધિત કરવામાં આવે છતાં તે તરફની તેની પ્રવૃત્તિ, કીચડમાં ફસાયેલ હાથી કાંઠાનો પ્રદેશ જોઈ સીધો હોવા છતાં કાદવમાંથી નીકળતો નથી તેમ, અટકતી નથી . ચિત્ત-મૃનિ દ્વારા બ્રહ્મરૂપી ચક્રવર્તી વારંવાર પ્રતિબોધિત થાય છે છતાં પણ વિષયોમાંથી વિરક્ત થતો નથી અને અંતે સાતમાં નરકમાં જાય છે . તેથી ગ્રંથમાં, સંસારને પાશરૂપ તથા સમુદ્રની જેવો વિશાળ અને દુસ્તર પ્રદર્શિત કરવામાં આવેલ છે અને તેમાંથી નીકળવાનું કામ ખૂબ જ કપરું છે .

**ચાર દેષ્ટાન્ત -** વિષયાસક્ત પુરુષોને પ્રતિબોધિત કરવા માટે ગ્રંથમાં ચાર દેષ્ટાન્ત આપવામાં આવ્યા છે. તે આ પ્રમાણે છે<sup>દ</sup> :

कायसा वयसा मते वित्ते गिद्धे य इत्यिसु ।
 दुहुओ मलं संविणइ सिसुणागोव्व मिट्ठयं ।।

-3. પ. ૧૦.

२ न निविज्जन्ति संसारे सव्वद्वेसु व खितया ।

-उ. उ. ५.

नागो जहा पंक जलावसन्त्रो दहुं थलं नाभिसमेइ तीरं ।।

<del>\_3</del>. 93. 30.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૩. ૧૪, ૨૭, ૩૩, ૧૯. ૨૯, ૮-૬

४ पंचालराया वि य बम्भदत्तो । साहुस्स तस्स वयणं असाउं ॥ अणुत्तरे भुंजिय कामभोयोगे । अणुत्तरे सा नरए पविद्वो ॥

-उ. १३. ३४.

५ पासजाइपहे बहू।

-उ. ६. २.

तिण्णो हु सि अण्णवं महं । —उ. १०. ३४ તથા જુઓ - ઉ. ૪. ૭, ૫-૧, ૬. ૨, ૮. ૧૦, ૧૯-૧૧, ૨૧-૨૪, ૨૨. ૩૧, ૨૩. ૭૩, ૨૫-૪.

૬ ઉ. ૭. ૧-૨૪.

૧ બકરાનું દુષ્ટાંત : જે પ્રકારે બહારથી આવનાર પ્રિય અતિથિના ભોજનને નિમિત્તે કોઈ બકરાને પોતાના માલિક દ્વારા વિવિધ પ્રકારના પકવાનોથી પાળવામાં તથા પોષવામાં આવે છે અને પછી તે દૃષ્ટપુષ્ટ થઈ જાય ત્યારે તથા અતિથિનું આગમન થાય ત્યારે તેને મારી નાખવામાં આવે છે એ જ પ્રકારે વિષયાસક્ત જીવ પણ મૃત્યુરૂપી અતિથિ આવી ચડે ત્યારે મૃત્યુને પ્રાપ્ત કરીને દુ:ખી થાય છે.

ર કાકિણી (સહુથી નાનો સિક્કો)નું દેષ્ટાંત : જેમ એક કાકિણીના લોભને ખાતર કોઈ જીવ હજારો મુદ્રાઓ ખોઈ નાખે છે તેમ જ થોડા ક્ષણિક-સુખ પાછળ મનુષ્ય હજારગણાં વધારે સુખોને ગુમાવી દે છે.

3 આમ્રફળનું દુષ્ટાંત : જેમ કોઈ રાજા ચિકિત્સક દ્વારા વારંવાર મના કરવામાં આવે છતાં અલ્પમાત્ર સ્વાદના લોભને કારણે આમ્રફળ (કેરી) ખાઈને મરી જાય તેમ થોડા સ્વાદના લોભને લીધે જીવ પોતાના બહુમૂલ્ય જીવનને ગુમાવી બેસે છે.

૪ ત્રણ વેપારીનું દર્ષ્ટાંત : કોઈ ત્રણ વેપારી વેપાર અર્થે વિદેશમાં જઈ ધન કમાય છે. તેઓમાંથી એક મૂળ ધનને સુરક્ષિત રાખીને, બીજો મૂળધનમાં વધારો કરીને અને ત્રીજો મૂળધનને વિનષ્ટ કરીને પાછા ફરે છે. એ રીતે આ જીવ પણ મનુષ્યજન્મરૂપી મૂળધનને લઈને ચતુર્ગતિરૂપ સંસારમાં ભ્રમણ કરે છે. જો મૂળધનમાં વૃદ્ધિ કરે તો સ્વર્ગગતિને પામે છે જો મૂળધનનો વિનાશ કરે તો તિર્યંચ કે નરકગતિમાં જાય છે.

ઉપર્યુક્ત ચાર દેષ્ટાંતો સમજ્યા પછી પણ જો કોઈ સમ્યક્ આચરણ ન કરે અને વિષયોમાં જ આસક્તિ રાખે તો તે કરુણાયોગ્ય, લજ્જાળુ, દીન અને અપ્રીતિનું પાત્ર બને છે<sup>૧</sup>.

આ પ્રકારે અન્ય ભારતીય ધાર્મિક-ગ્રંથોમાં છે<sup>ર</sup> તેમ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પણ સંસારને દુ:ખોથી ભરેલો વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. એમાં જે સુખની અનુભૂતિ થાય છે તે કાલ્પનિક અને ક્ષણિક છે. ભગવાન બુદ્ધે પણ પોતાનાં ચાર

**–**इ. ३२. १०३.

आवज्जई एवमणेगरूवे एवंविहे कामगुणेसु सत्तो ।
 अत्र य एयपभये विससे कारुण्णदीणे हिरिये वइस्से ॥

२ मनुस्मृति ४. १६०; भर्तुहरि-वैराग्यशतक ।

આર્યસત્યમાં પ્રથમ સત્ય 'સંસારની દુ:ખરૂપતા'ને ગણેલ છે<sup>૧</sup>.

# દુ:ખરૂપ સંસારની કારણ–કાર્ય પરંપરા :

ઉપર્યુક્ત વિવેચનથી જાણી શકાય છે કે આ સંસારમાં દુ:ખ જ સત્ય છે. તેમાં જે સુખાનુભૂતિ થાય છે તે માનસિક, ક્ષણિક, કલ્પનાપ્રસૂત અથવા આભાસ માત્ર છે. કારણ વગર તો કાર્ય સંભવે નહીં તેથી આ દુ:ખોનું પણ કારણ તો અવશ્ય હોવું જોઈએ. આ દુ:ખોનાં કારણો વિશે વિચાર કરતાં, ગ્રંથમાં વિભિન્ન પ્રકારે તેની કારણ-કાર્ય શ્રૃંખલાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલું છે. આ પ્રતિપાદનમાં, વિભિન્નતા હોવા છતાં પણ એક પ્રકારની એકતા અને સાંમજસ્ય જોવા મળે છે. આ કારણ-કાર્ય-પરંપરા આ પ્રમાણે છે:

જન્મ-મરણ - જન્મ-મરણ પ્રાપ્ત કરવા એ સંસારના દુ:ખનું કારણ છે<sup>ર</sup>. જો જીવનો જન્મ જ ન થયો હોય તો રોગાદિજન્ય પીડા પણ તેને ન થાય કારણ કે જન્મ પ્રાપ્ત કરનારને માટે દુ:ખ અને મૃત્યુ વગેરે અવશ્યભાવી છે. માટે ગ્રંથમાં રોગાદિજન્મ દુ:ખની જેમ જન્મને પણ દુ;ખરૂપ કહેવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>.

શુભાશુભ-કર્મબન્ધન - વ્યક્તિ દ્વારા કરવામાં આવેલ શુભાશુભ-કર્મ (અદશ્ય-ભાગ્ય) પણ આ જન્મ-મરણરૂપ સંસારનું કારણ છે. જ્યારે જીવ અહિંસા, દયા, દાન વગેરે સારાં કાર્યો કરે છે ત્યારે તેને પુણ્યના પ્રભાવથી સ્વર્ગાદિમાં જન્મ પ્રાપ્ત થાય છે. જો તે હિંસા, જૂઠ, ચોરી વગેરે ખોટાં કાર્યો

૧ જુઓ - પ્રકરણ ૩

रागो य दोसो वि य कम्मवीयं कम्मं च मोहप्पभवं वयंति ।
 कम्मं च जाई मरणस्स मूलं दुक्खं च जाईमरणं वयंति

<sup>-</sup>उ. ३२. ७.

૩ જુઓ - પૃ. ૧૩૪ પા. ટિ. ૪,

૪ જુઓ - પૃ. ૧૪૧ પા. ટિ. ૨; ઉ. ૩. ૨, ૫. ૬, ૪. ૨, ૭. ૯૯, ૧૦. ૧૫, ૧૩-૧૯-૨૦

૧૪. ૨, ૧૯, ૧૮. ૨૫, ૧૯-૧૯-૨૦, ૨૨. ૫૬, ૫૮, ૨૦ ૪૭, ૨૧. ૨૪, ૨૫. ૪૧, ૩૨. ૩૩, ૩૩. ૧

કરે તો પાપકર્મોના પ્રભાવથી નરકાદિમાં જન્મ લે છે. દુરાત્માની બાબતમાં ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે તે પોતાનો કંઠ કાપનાર દુશ્મન કરતાં પણ પોતાનું અધિક અનિષ્ટ કરે છે. આ હકીકતનો ખ્યાલ મૃત્યુ સમયે જ્યારે તે પશ્ચાતાપથી સંતાપ પામે છે ત્યારે જ તેને આવે છે . એ સાચું કે પુશ્યકર્મના પ્રભાવથી સાંસારિક સુખ-સુવિધાઓ પ્રાપ્ત થાય છે પરંતુ જન્મ-મરણની બાબતમાં તો બંને એટલે કે પાપ-પુશ્યનું કારણપણું એક સરખું છે.

મનોજ્ઞામનોજ્ઞ વિષયોમાં રાગ-દેષ-બુદ્ધિ- કર્મબન્ધન કેમ થાય છે ? તેનું આ કારણ છે : મનોજ્ઞ (પ્રિય) વસ્તુમાં રાગ (મમત્વ આસક્તિ) અને અમનોજ્ઞ (અપ્રિય) વસ્તુમાં દ્વેષ બુદ્ધિ<sup>ર</sup>. જ્યારે જીવ કોઈ વસ્તુમાં રાગ કે દેષ કરે છે ત્યારે તે પોતાના રાગ-દેષને કારણે દુ:ખી થાય છે<sup>3</sup>. આમ રાગ-દેષ સાક્ષાત્ દુ:ખના કારણ હોવા છતાં કર્મબંધનના કારણ છે કારણ કે રાગ-દેષને લીધે જીવ હિંસા, અસત્ય, ચોરી આદિ પાપ-ક્રિયાઓ તથા દયા, દાન

१ न तं अरी कंठछेत्ता करेइ जं से करे अप्पणिया दुरप्पा ।
 से नाहिई मच्चमुहं तु पत्ते पच्छाणुतावेण दवाविहूणो ॥

-3. 20. XC.

- ર જુઓ પૃ. ૧૪૧ પા. ટિ. ર, ઉ. ૪-૧૨-૧૩, ૮. ર, ર૯. ૬૨, ૭૧, ૩૦. ૧, ૪, ૩૧. ૩, ૩૨-૯, ૧૯, ૨૫-૩૦, ૩૨. ૩૩, ૩૮. ૩૯, ૪૧. ૪૬, ૫. ૧, ૫૨, ૫૯, ૬૪, ૬૫, ૭૨, ૭૭. ૭૮, ૮૫, ૯૦-૯૧, ૯૮, ૧૦૦-૧૦૧.
  - અહીં ક્યાંક રાગ-દ્વેષ ને પૃથક-પૃથક, ક્યાંક એક સાથે, ક્યાંક મોહાદિની સાથે કર્મના કારણ તરીકે દર્શાવેલ છે. ક્યાંક ક્યાંક રાગ-દ્વેષને સાક્ષાત્ સંસાર કે દુ:ખના હેતુ ગણેલ છે.
- उ रूवेसु जो गिद्धिमुवेइ तिव्वं अकालियं पावइ से विणासं । रागाउरे से जह वा पयंगे अलोयलोले समुवेइ मच्चुं ॥ जे यावि दोसं समुवेइ तिव्वं तंसि क्खणे से उ उवेइ दुक्खं । दुदन्तदोसेण सएण जन्तू न किंचि रूवं अवरज्झई से ।

-- इ. ३२. २४. २५.

વગેરે પુષ્ય-ક્રિયાઓ કરે છે, આ પાપ અને પુષ્ય-ક્રિયાઓ કરવાથી અનુક્રમે પાપ અને પુષ્ટ્ય કર્માનું બંધન થાય છે. અહીં એક વાત નોંધપાત્ર છે કે દ્વેષના મૂળમાં પણ રાગ જ કારણારૂપે કાર્ય કરે છે કારણ કે અમનોજ્ઞ વસ્તુમાં જે દ્વેષ થાય છે તેના મૂળમાં પણ કોઈને કોઈ પ્રત્યે રાગની ભાવના અવશ્ય રહેલી હોય છે. જે વ્યક્તિએ ક્યારેય કોઈ પ્રત્યે રાગ (પ્રેમ) ન કર્યો હોય અને માત્ર દ્વેષ, ક્રોધ અને ધૃણા જ કરવાનું જાણ્યું હોય તેને પણ પોતાના ક્રોધી સ્વભાવ પ્રત્યે રાગ જરૂર હોય છે નહિ તો તે પોતાની ઈચ્છાથી પ્રતિકૂળ આચરણ કરનાર પ્રત્યે કદિ દ્વેષ ન કરે. ભગવાન મહાવીર પ્રત્યે કરવામાં આવેલ રાગ પણ પુષ્ય-કર્મના બંધ માટેનું કારણ છે. તેથી ગ્રંથમાં ગૌતમ ગણધરને અનુલક્ષીને ભગવાન કહ્યું છે 'હે ગૌતમ, મારા પ્રત્યે મમત્વ રાખ નહીં.'

હવે પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે કે રાગ-દ્વેષનું કારણ શું છે ? શું મનોજ્ઞ વસ્તુ રાગનું અને અમનોજ્ઞ વસ્તુ દ્વેષનું કારણ છે ? આ બાબતમાં, ત્રાંથનો સ્પષ્ટ મત છે કે જો કે મનોજ્ઞ અને અમનોજ્ઞ વસ્તુમાં અનુક્રમે રાગ અને દ્વેષની ભાવના ઉત્પન્ન થાય છે પણ આ મનોજ્ઞામનોજ્ઞ વિષય રાગવાન્ વ્યક્તિ માટે જ અનુક્રમે રાગ અને દ્વેષનું સર્જન કરે છે, વીતરાગીને રાગ કે દ્વેષ થતાં નથી<sup>ર</sup>. આમ, રૂપાદિ વિષય ન તો રાગ-દ્વેષને શાંત કરે છે કે ન તો તેની ઉત્પત્તિમાં કારણ છે પરંતુ જે જીવ આ વિષયોમાં રાગ અથવા દ્વેષ કરે છે તે જ સ્વયંના રાગ અથવા દ્વેષને કારણે વિકૃતિ પ્રાપ્ત કરે છે. તેમાં રૂપાદિ વિષયોનો કોઈ

वोच्छिदं सिणेहमप्पणो कुमुयं सारइयं व पाणियं ।
 से सव्वसिणेहवज्जिए समयं गोयम मा पमायए ॥

<del>\_</del>3. १०. २८.

२ चत्तपुत्तकलत्तस्स निव्वारस्स भिक्खुणो । पियं न विज्जइ किंवि अणियं पि न विज्जई ॥ एगंतरत्ते रुइरंसि रूवे अतालिसे से कुणई पओसं । दुक्खस्स संपीलमुवेइ बाले न लिप्पई तेण मुणी विरागो ॥

**–**उ. ३२. २६.

દોષ નથી<sup>4</sup>. એથી પ્રવ્રજ્યા લેતી વખતે નિમરાજર્ષિને જ્યારે ઈન્દ્ર કહે છે 'આપનું અંત:પુર સળગી રહ્યું છે' ત્યારે પણ તે પોતાના સંકલ્પથી ચલિત થતા નથી<sup>ર</sup>. જો એમના સ્થાને કોઈ રાગવાન પુરુષ હોત તો અવશ્ય રાગને કારણે અંત:પુરની રક્ષા વગેરે કરત તથા દ્વેષને કારણે અંત:પુરમાં આગ લગાડનારને સજા આપવાનો પ્રયત્ન કરત. વળી ક્યા વિષયો મનોજ્ઞ છે અને કયા અમનોજ્ઞ છે ? આનો ઉત્તર આપવો સરળ નથી કારણ કે કોઈ એક વિષય કોઈકને મનોજ્ઞ લાગે અને બીજાને તે જ વિષય અમનોજ્ઞ લાગે તો ત્રીજાને વળી તે ઉપેક્ષણીય પણ લાગે<sup>3</sup>. માટે, મનોજ્ઞામનોજ્ઞ વિષયોને ક્રમશ: રાગ અને દ્વેષના કારણ ન માની શકાય. જો આમ ન માનીએ તો વીતરાગી અને મુક્ત જીવને પણ રાગાદિ થવાં જોઈએ કારણ કે મનોજ્ઞામનોજ્ઞ વિષયો તેમની સમક્ષ પણ રહેતા હોય છે. આ ઉપરાંત, વ્યક્તિનું કર્મ કરવાના વિષયમાં જે સ્વાતંત્ર્ય છે તે પણ સમાપ્ત થઈ જાય.

અજ્ઞાન - જ્યારે મનોજ્ઞ અને અમનોજ્ઞ વિષયો અનુક્રમે રાગ અને દ્વેષના કારણ નથી તો પછી તેનું કારણ શું છે ? આ વિષયમાં ગ્રંથનો મત છે કે

न कामभोगा समयं उवेंति न यावि भोगा विगइं उवेंति ।
 जे तप्पओसी व परिग्गही य सो तेसु मोहा विगइं उवेइ ।।

-૩. ૩૨. ૧૦૧.

અહીં મનોજ્ઞામનોજ્ઞ વિષયોને જે રાગાદિના અહેતુ દર્શાવ્યા છે તે ઉપાદાનકારણની દષ્ટિએ છે કારણ કે તેમાં નિમિત્ત કારણપણું અવશ્ય રહેલું છે. જો એમ ન હોત તો એ વિષયો ઉપસ્થિત થતાં રાગાદિ વિકાર ન થાત. વળી, ગ્રંથકારે કહ્યું છે કે વિષયભોગ ઝેરી ફળ જેવો છે એ કથનની સંગતિ કેવી રીતે બેસત ?

- ૨ ઉ. ૯. ૧૨-૧૬
- 3 જેમ સોળ વર્ષની મૃત્યુ પામેલી સુંદર બાળાને જોઈ કોઈ કામુક યુવક રાગાભિભૂત થઈ કહે છે 'અહો, કેટલી સુંદર હતી ?', શત્રુ દ્વેષવશ કહે છે, 'સારું થયું કે મરી ગઈ.' પણ એક વીતરાગી સાધુ સંસારની અસારતાનો વિચાર કરતાં, ઉપેક્ષાભાવ રાખે છે. આમ એક જ વિષય કામુક વ્યક્તિને મનોજ્ઞ, શત્રુને અમનોજ્ઞ અને વીતરાગી સાધુને ઉપેક્ષણીય લાગે છે.

રાગની ઉત્કટ અવસ્થારૂપી મોહ (મૂર્ચ્છાભાવ) જ રાગ દેષનો જનક છે<sup>4</sup>. આ મોહ પણ અજ્ઞાનમૂલક રાગની ઉત્કટાવસ્થારૂપ મૂર્ચ્છાભાવ સિવાય બીજું કંઈ નથી. મોહ રાગાત્મક હોવાથી ગ્રંથમાં ક્યાંક ક્યાંક રાગ-દેષની સાથે મોહને પણ કર્મબંધ અને દુ:ખના કારણ તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>.

આ મોહ અજ્ઞાનમૂલક હોવાથી મોહના પણ મૂળ કારણ તરીકે અજ્ઞાન (અવિદ્યા)ને સ્વીકારવામાં આવેલ છે. તેથી ગ્રંથમાં કહેવાયું પણ છે કે : 'જે પુરુષ જ્ઞાન વગરનો છે તે સર્વ દુ:ખોત્પત્તિનું સ્થાન બનેલ છે અને તે મૂઢ થઈને અનંત સંસારમાં અનેકવાર (જન્મ-મરણ પામીને) પીડિત થાય છે. જેઓ જ્ઞાનવાળા છે તેઓ બંધનના કારણોને જાણીને સત્યની શોધ કરે છે અને સર્વ જીવો પ્રત્યે મેત્રીભાવ રાખે છે'.

**તૃષ્ણા અને લોભ –** અજ્ઞાન અને મોહની વચ્ચે જે બે અન્ય કારણોને ગ્રંથમાં દર્શાવવામાં આવ્યા છે તેનાં અનુક્રમે નામ છે : તૃષ્ણા અને લોભ<sup>૪</sup>.

### १ अमोहणे होइ निरंतराए।

**-**उ. ३२. १०८.

तथा જુઓ - પૃ. ૧૪૧, પા. ટિ. ૨; ૧૪૬ પા. ટિ. ૨; ઉ. પ. ૨૬, ૮. ૩, ૧૪. ૨૦, ૧૯. ૭, ૨૧. ૧૯ વગેરે ૨ रागं च दोसं च तहेव मोहं उद्धत्त्कामेण समृलजालं।

—उ. ३२. ૯.

तथा श्रुओ पृ. १४१ पा. टि. २; पृ. १४५ पा. टि. ४; उ जावन्तऽविज्जा पुरिसा सब्बे ते दुक्खसंभवा । लुप्पन्ति बहुसो मूढा संसारम्मि अणन्तए ॥ समिक्ख पंडिए तम्हा पासजाइपहे बहू । अप्पणा सच्चमेसेज्जा मेति भूएसु कप्पए ॥

-उ. ६. १-२.

जहा वयं घम्ममजाणमाणा पावं पुरा कम्ममकासि मोहा ॥

<del>\_</del>3. १४. २०.

तथा श्रुओ - ઉ. २८. २०, २८-५-६, ७१ वगेरे ४ दुक्खं हयं जस्स न होइ मोहो मोहो हओ जस्स न होइ तण्हा . तण्हा हया जस्स न होइ लोहो लोहो हओ जस्स न किंचणाई ।

-उ. ३२. ८.

તુષ્ણા અને લોભ - એ બન્ને ખરેખર તો રાગાત્મક મોહની જ વિભિન્ન અવસ્થાઓ છે. તૃષ્ણાને ભયંકર ફળ આપનાર લતા તરીકે વ્યક્ત કરવામાં આવી છે<sup>૧</sup>. આ ઉપરાંત, મોહ અને તૃષ્ણા વચ્ચે બીજાંક્રરનો સંબંધ પણ દર્શાવવામાં આવ્યો છે — જેમ કે બગલીની ઉત્પત્તિ ઈંડામાંથી અન ઈંડાની ઉત્પત્તિ બગલીમાંથી થાય છે તેમ મોહની ઉત્પત્તિ તુષ્શામાંથી અને તૃષ્ણાની ઉત્પત્તિ મોહમાંથી થાય છે<sup>ર</sup>. આ રીતે જો કે મોહ અને તૃષ્ણા વચ્ચે બીજાંકુર જેવો સંબંધ દર્શાવવામાં આવેલ છે પરંતુ, આગળ ઉપર ગ્રંથમાં જ લખવામાં આવ્યું છે કે - 'જેને મોહ નથી તેના દુ:ખનો અંત આવી ગયો છે. જેણે તૃષ્ણા ત્યાગી તેણે મોહનો પણ નાશ કરી દીધો છે. જેની પાસે કંઈ સંપત્તિ નથી (અકિંચન) તેણે લોભનો પણ નાશ કરી દીધો છે<sup>,3</sup>. અહીં મોહનું કારણ તુષ્શાને ગણવામાં આવી છે અને તુષ્શાના કારણ તરીકે લોભને દર્શાવવામાં આવેલ છે. આ લોભનો નાશ થતાં તૃષ્ણાદિની પરંપરા તૂટી જાય છે. આ લોભનો વિનાશ અકિંચનભાવ અર્થાત્...અહીં અકિંચન ભાવ લોભનું કારણ નથી પણ, લોભત્યાગથી અકિંચનભાવની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ અકિંચનભાવની પ્રાપ્તિ જ્ઞાનથી થાય છે અને અજ્ઞાનથી લોભાદિમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. આમ અજ્ઞાન જ સર્વ દુ:ખોનું મૂળ કારણ છે. અજ્ઞાન દ્રર થતાં જ મોહાદિની શ્રૃંખલા તૂટી જાય છે અને તે વખતે જીવ જન્મ-મરણના ચકરાવામાંથી મુક્તિ મેળવી જીવન મુક્ત બને છે. આ રીતે દુ:ખોના કારમભૂત સંસારની જે કારણ

९ भवतण्हा लया वुत्ता भीमा भीमफलोदया ।

**—**उ. २3. ४८.

जहा य अंडप्पभवा बलागा अंडं बलागुप्पभवं जहा य ।
 एमेव मोहाययणं खु तण्हा मोहं च तण्हाययणं वयंति ।।

-उ. ३२. ६.

૩ તથા જુઓ - પૃ. ૧૪૫, પા. ટિ. ૪.

કાર્યશ્રૃંખલા દર્શાવવામાં આવી છે તે નીચે પ્રમાણે છે :

અજ્ઞાન-લોભ-તૃષ્ણા-મોહ-રાગ-દ્વેષ-કર્મબંધન-જન્મમરણરૂપ સંસાર-દુ:ખ. અજ્ઞાનથી લોભ, લોભથી તૃષ્ણા, તૃષ્ણાથી મોહ, મોહથી રાગદ્વેષ, રાગદ્વેષથી શુભાશુભ કર્મબંધન, શુભાશુભ કર્મબંધનથી જન્મમરણરૂપ સંસાર, જન્મ-મરણરૂપ સંસારથી દુ:ખ. આ રીતે આ કારણ કાર્યશ્રૃંખલાના મૂળમાં અજ્ઞાન છે, તેને લીધે જીવ હિત કે અહિતનો વિવેક કરી શકતો નથી અને રાગાદિના વશમાં આવીને સંસારના વિષય-ભોગોમાં રચ્યોપચ્યો રહે છે. આ અજ્ઞાન દૂર થતાં, સંસારના વિષયો ઉપરની આસક્તિ નાશ પામે છે અને દુ:ખોનો પણ અંત આવે છે. આ માત્ર પુસ્તકિયુ જ્ઞાન નથી પણ આ કારણકાર્યશ્રૃંખલારૂપ સત્યજ્ઞાનનો આત્મસાક્ષાત્કાર આવશ્યક છે. જ્યાં સુધી આ સત્યનું વાસ્તવિક જ્ઞાન નથી થતું ત્યાં સુધી સંસારના વિષયોમાંથી રાગબુદ્ધિ દૂર થઈ શકતી નથી. તેથી બ્રહ્મદત્ત ચકવર્તી સંસારની અસારતાને જાણીને પણ સંસારના વિષયોમાંથી વિરકત થતો નથી. આ રીતે, અજ્ઞાન જ મૂળ કારણ છે અને તેનાથી મોહાદિરૂપ અન્ય કારણોની ઉત્પત્તિ થાય છે અને પછી દુ:ખોથી પૂર્ણ સંસારમાં પરિભ્રમણ થાય છે.

### ಕಿಸ್-೧೪

જન્મ-મરણરૂપ સંસારના પરિભ્રમણમાં કર્મબંધનું વિશેષ મહત્ત્વ રહેલું છે કારણ કે જ્યાં સુધી જીવની સાથે કર્મનું બંધન રહે છે ત્યાં સુધી તે સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે અને જ્યારે તે કર્મના બંધનમાંથી છૂટકારો મેળવે છે ત્યારે ચતુર્ગતિરૂપ સંસાર-પરિભ્રમણમાંથી પણ મુક્ત થઈ જાય છે. માટે, જીવને થતાં કર્મબંધ વિશે વિચાર કરવો જરૂરી છે.

### 'કર્મબન્ધ' શબ્દનો અર્થ :

'કર્મબન્ધ' શબ્દમાં બે શબ્દો છે : કર્મ અને બંધન. 'કર્મ' શબ્દ દ્વારા સાધારણ રીતે ક્રિયા, પ્રવૃત્તિ કે કાર્યનો બોધ થાય છે તથા 'બંધન' શબ્દ દ્વારા

૧ ઉ. ૧૩. ૨૭-૩૦.

બે વિશિષ્ટ પદાર્થોના સંબંધ-વિશેષનો બોધ થાય છે. આમ 'કર્મબન્ધ'નો સામાન્ય અર્થ થાય : 'જીવ દ્વારા કરવામાં આવેલ મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ સાથે કર્મ-પરમાણુઓ (કાર્મણવર્ગલા-રૂપી અચેતન પુદ્દગલ દ્રવ્યવિશેષ)નો દૂધ અને પાણીની જેમ જીવના આત્મ-પ્રદેશો સાથે એકક્ષેત્રાવગાહી (સંબંધ) થવો.' જો કે આ રીતે જીવની પ્રત્યેક ક્રિયાનું નિમિત્ત પ્રાપ્ત કરીને, કર્મપરમાણુઓનો આત્મા સાથે બંધ થઈ શકે છે પરંતુ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં પ્રત્યેક ક્રિયાના નિમિત્તને કારણે કર્મબંધ થાય એમ સ્વીકારવામાં આવેલું નથી પરંતુ, સંસાર-પરિભ્રમણમાં કારણભૂત રાગ-દેષના નિમિત્તે થનારી મન-વચન-કાયાની ક્રિયા જ જીવની સાથે કર્મપરમાણુઓનો બંધ કરાવે છે. જે ક્રિયાઓની રાગ-દેષની નિમિત્ત કારણતા નથી તે પણ જો કે કર્મ તો છે પણ તે જીવની સાથે બંધને પ્રાપ્ત થતી નથી. આ વિષયને સ્પષ્ટ કરવા માટે ગ્રંથમાં એક દષ્ટાંત આપવામાં આવ્યું છે.

કોઈ દિવાલ ઉપર એક સાથે માટીના ભીના અને સૂકા બે ઢેફા ફેંકવામાં આવે ત્યારે બંને ઢેફા તે દિવાલ સુધી પહોંચે તો જરૂર છે પણ તે બેમાંથી જે ભીનું ઢેફુ છે તે દિવાલને ચોંટી જાય છે અને જે સુકું ઢેફું છે તે દિવાલને ચોંટતું નથી. તે રીતે, જે જીવ કામ-ભોગોની લાલસા (રાગ-ઢેષની ભાવના)થી મુક્ત છે તેની પાસે કર્મપરમાણુઓનો બંધ થઈ જાય છે અને જે વીતરાગી છે તેની સાથે કર્મપરમાણુનો બંધ થતો નથી. માટે જેઓ ભોગોની લાલસાવાળા છે તેઓ કર્મબંધને કારણે સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે અને જેઓ ભોગોની લાલસાથી રહિત છે તેઓ કર્મબંધથી મુક્ત થઈ જાય છે મે. માટે ગ્રંથમાં કર્મબંધ દારા એ

વિશેષ - જો આ દષ્ટાંતમાં ભીનાશ અને સૂકાપણું માટીના ઢેફાને બદલે દિવાલમાં દર્શાવેલ હોત તો વધારે ઉચિત ગણાત.

९ उवलेवो होइ भोगेसु अभोगी नोविलपई । भोगी भमई संसारे अभोगी विष्मुच्चई ॥ उल्लो सुक्खो य दो छूटा गोलया मिट्टयामया । दोवि आविडिया कुड्डे जो उल्लो सो त्य लग्गई ॥ एवं लग्गन्ति दुम्मेहा जे नरा कामलालसा । विरत्ता उ न लग्गन्ति जहा से सुक्कगोलए ॥

**<sup>–</sup>**૩. ૨૫. ૪૧-૪૩.

કર્મોને લક્ષમાં લેવામાં આવ્યા છે કે જે જીવના રાગાદિ ભાવોનું નિમિત્ત મેળવી તેની સાથે સંબંધ પામે છે અને જીવને સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવે છે<sup>૧</sup>.

આ રીતે આપણી પ્રત્યેક માનસિક, વાચિક અને કાયિક ક્રિયા (જેને જૈનદર્શનમાં 'યોગ' શબ્દ દ્વાર પણ વ્યક્ત કરવામાં આવે છે) થી કર્મપરમાણુઓ જીવ પ્રત્યે આકૃષ્ટ થાય છે. જો એ સમયે આત્મામાં રાગાદિભાવ હોય તો કર્મપરમાણુ આત્મા સાથે ચોંટી જાય છે. જો એ સમયે આત્મામાં રાગાદિભાવ ન હોય તો કર્મપરમાણુ આત્માની પાસે આવીને પણ અલગ થઈ જાય છે. આમ જીવની પ્રત્યેક ક્રિયાથી સંચલિત થયા બાદ કર્મપરમાણુઓની નીચે મુજબ ત્રણ અવસ્થાઓ થાય છે:

૧ જે કર્મપરમાણુ જીવના રાગાદિ ભાવોનું નિમિત્ત મેળવી આત્મા સાથે બંધાય છે અને તેને સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવે છે તેને 'સક્રિય-બદ્ધ-કર્મ' કહી શકાય.

ર જે કર્મ-પરમાણુ જીવના રાગાદિ ભાવોથી રહિત માત્ર મન-વચન-કાયાના પ્રવૃત્તિરૂપ નિમિત્તથી આત્માની પાસે આવીને તેની સાથે બંધાતા નથી અને પોતાનો કોઈ પ્રભાવ પણ પાડતાં નથી તેને 'નિષ્ક્રિય-અબદ્ધ-કર્મ' કહી શકાય.

૩ જે કર્મપરમાણુ જીવના રાગાદિ ભાવોથી રહિત મન-વચન-કાયાની સત્યપ્રવૃત્તિ (સદાચાર)ના નિમિત્તે આત્માની પાસે આવી પૂર્વબદ્ધ કર્મોનો ક્ષય

अड्ड कम्माई वोच्छामि आणुपुव्चि जहाकर्म ।
 जेहिं बद्धो अयं जीवो संसारे परिवर्डई ॥

<del>\_3</del>. 33. १.

કરે છે તેને ગ્રંથમાં દુર્ગતિમાં ન લઈ જનાર કર્મ ગણવામાં આવ્યાં છે<sup>૧</sup>. અને તેને 'સક્રિય અબદ્ધ-કર્મ' કહી શકાય.

આ ત્રણ પ્રકારની કર્મની અવસ્થાઓમાંથી ત્રીજી અવસ્થાવાંળા કર્મો વિશે આગળ ઉપર વિચાર કરવામાં આવશે. બીજી અવસ્થાવાંળા કર્મોનો પ્રસ્તુત એવો કોઈ ઉપયોગ નથી તેથી પ્રથમ અવસ્થાવાંળા કર્મોનો જ વિચાર માત્ર અહીં પ્રસ્તુત છે. પહેલાં જે કર્મોની પરિભાષા આપવામાં આવી છે તે પણ પ્રથમ પ્રકારનાં કર્મોની અવસ્થાને જ દૃષ્ટિમાં રાખીને આપવામાં આવી છે કારણ કે ગ્રંથમાં કર્મબંધ સંબંધી જે વર્ણન મળે છે તે આ અવસ્થાવાંળા કર્મો સાથે સંબંધિત છે. તેથી ગ્રંથમાં કર્મને કર્મગ્રન્થિર, કર્મકંચુક<sup>3</sup>, કર્મગુરુજી, કર્મગુરુજી, કર્મગુરુજી, કર્મવની વગેરે શબ્દોથી વ્યક્ત કરેલ છે.

### વિષમતાનું કારણ-કર્મબંધ :

જીવે કરેલા કર્મોના પ્રભાવથી ઈષ્ટનો સંયોગ, અનિષ્ટનો વિયોગ, દુ:ખ કે સુખની અનુભૂતિ, સ્વર્ગ કે નરકની પ્રાપ્તિ, જ્ઞાન કે અજ્ઞાનનું આધિપત્ય વગેરે થાય છે. જોત જોતામાં રાજા રંક બની જાય છે અને રંક રાજા બની જાય છે. એક માણસ દિનભર કઠોર પરિશ્રમ કરવા છતાં કંઈ મેળવતો નથી અને બીજો ઘરે બેઠાં બેઠાં અપાર સમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. આ માટેનું શુ કારણ છે ? એનું કારણ છે આપણા દ્વારા કરવામાં આવેલ (પૂર્વબદ્ધ) કર્મ કે જે આત્મા સાથે

| કારણ છે આપણા દ્વારા કરવામાં આવેલ (પૂર્વબદ્ધ) કર્મ કે જે આત્મા સાથે |                                                     |                                |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------------------------------|
| <del>-</del>                                                       | कि नाम होज्जंतं कम्मयं जेणाहं दुग्गइं न गच्छेज्जा । |                                |
| ૨                                                                  | अडुविहकम्मगंठि निज्जरेइ ।                           | <b>–</b> ૩. ૮ <b>.</b> ૧.      |
|                                                                    | अडुविहस्स कम्मस्स कम्मगंठिविमोयणाए                  | <del>_</del> ૩. ૨૯. ૩૧.        |
| 3                                                                  | तवनारायजुत्तेण भेतूण कम्मकंचुयं ।                   | —૩. <b>૨૯. ૭૧.</b>             |
| 8                                                                  | तवस्सी वीरियं लद्धं संवुडे निद्धुणे रयं ।           | –૩. ૯. ૨૨.                     |
|                                                                    | विहुडाहि रयं पुरे कडं।                              | <del>_</del> 3. ૩ <b>.</b> ૧૧. |
| પ                                                                  | तओ कम्मगुरू जन्तू ।                                 | —૩. ૧૦ <b>. ૧.</b>             |
|                                                                    | कामभोगे परिच्वज्ज पहाणे कम्ममहावणं ।                | –૩. ૭. ૯.                      |
|                                                                    |                                                     | <b>−3</b> . ℃. ४૯.             |

બદ્ધ થઈ સુખ-દુ:ખ વગેરેનો અનુભવ કરાવે છે . આ કર્મ એક સાચા ન્યાયાધીશની જેમ જીવની પ્રત્યેક કાર્યવાહીને જાણે કે લખી રાખે છે અને તે અનુસાર તેનાં ફળ પણ આપે છે કારણ કે કર્મ એ સત્ય ઘટના છે. માટે, જે રૂપે કર્મ કરવામાં આવે છે તે રૂપે તેનું ફળ પણ અવશ્ય આપે છે. કર્મોનું ફળ ભોગવ્યા વગર કોઈને છૂટકારો મળતો નથી . જો સારાં કર્મ કરે તો સુખરૂપ સારું ફળ મળે છે. જો ખરાબ કર્મ કરે તો દુ:ખરૂપ ખરાબ ફળ મળે છે . આ કર્મો નિમ્ન કુલ-ગોત્ર-શરીરરચના વગેરે પ્રાપ્ત થાય છે . મરણ પછી પરલોકમાં પણ સાથ આપનાર જો કોઈ હોય તો તે છે જીવ દ્વારા કરવામાં આવેલ શુભાશુભ કર્મ માટે ગ્રંથમાં લખવામાં આવ્યું છે—ભાઈ બંધુ વગેરે કોઈના કર્મના ભાગીદાર બની શકતા નથી અને તેમને કર્મમાંથી છૂટકારો પણ આપી શકતા નથી કારણ કે કર્મ કર્તાનું જ અનુગમન કરે છે . બીજા માટે કરવામાં

१ इहं तु कम्माइं पुरेकडाइं ॥

**-3.93.96.** 

कम्मा नियाणपगडा तुमे राय विचिन्ताया । तेसिं फलविवागेण विष्यओगमुवागया ॥

**–**उ. १३. ८.

२ कम्मसच्चा हु पाणिणो ।

-3. 9. 20.

सव्वं सुचिण्णं सफलं नराणं । कडाण कम्माण न मोक्ख अस्यि ॥

<del>\_</del>उ. १३. १०.

3 શુભકર્મોના શુભકળ માટે જુઓ - ઉ. ૧૩. ૧૦-૧૧, ૧૯-૨૧-૨૨, ૨૦. ૩૩, ૨૯-૨૩ વગેરે અશુભ કર્મોના અશુભકળ માટે જુઓ - ઉ. ૩. ૫, ૫. ૧૩, ૧૮. ૨૫, ૧૯. ૧૯-૨૦. ૩૦. ૬ વગેરે

૪ ઉ. ૩. ૩, ૧૪. ૧-૨ વગેરે

५ न तस्स दुक्खं विभयन्ति नाइओ न मित्तवग्गा न सुया न बन्ध्वा । एक्को सयं पच्चणुहोइ दुक्खं कतारमेव अणुजाइ कम्मं ।। वेच्चा दुपयं च चउप्पयं च खेतं गिहं घणधत्रं च सव्यं । सकम्मबीओ अवसो पमाई परं भवं सुन्दरपावनगं वा ।।

-उ. १३. २३-२४.

તથા જુઓ - પૃ. ૧૩૩, પા. ટિ. ૨.

આવેલું કર્મ, કર્તા દ્વારા જ ભોગવવાનું હોય છે . જે રીતે ચોરી કરતો ચોર પકડાઈ જાય પછી બચી શકતો નથી તેમ આ કર્મોથી છૂટવું અસંભવિત છે . સમ્રાટ, ચક્રવર્તી તથા દેવતા વગેરે જ્યારે આ કર્મોનાં ફળ ભોગવવામાંથી બચી શકતા નથી તો પછી અન્ય સામાન્ય જીવ તેનાં ફળ ભોગવવામાંથી કેવી રીતે બચી શકે ? આપણે એમ કહીએ છીએ કે આપણાં માતા-પિતા, ભાઈ-બન્ધુ વગેરે આપણી રક્ષા કરે છે તથા આપણે માટે સુખ-સાધનો મેળવી આપે છે પણ આ પૂર્વભવનાં પોતપોતાનાં કર્મોનું જ ફળ છે. માટે આપણાં સુખ-દુ:ખ વગેરેમાં માતા-પિતા, ભાઈ-બન્ધુ વગેરે માત્ર નિમિત્તકારણ છે, ઉપાદાન કારણ તો આપણાં પૂર્વબદ્ધ કર્મો જ છે. નિમિત્તકારણ કર્મો અનુસાર આપોઆપ મળી જાય છે. આ રીતે જીવમાં જે નાનામાં નાની અને મોટામાં મોટી કિયા અથવા સુખદુ:ખની અનુભૂતિ દષ્ટિગોચર થાય છે તે સર્વ પોતપોતાનાં પૂર્વબદ્ધ કર્મોના પ્રભાવને લીધે છે. માટે ગ્રન્થમાં બધા સંસારી જીવોને પોતપોતાના કર્મોથી પચ્યમાન (દુ:ખ ભોગવનાર) કહેવામાં આવેલ છે .

संसारमावन्न परस्स अट्ठा साहारणं जं च करेइ कम्मं ।
 कम्मस्स ते तस्स उ वेयकाले न बंधवा बंधवयं उवेति ।।

**–**₹. ૪. ૪.

तेणे जहा संघिमुहे गहीए सकम्मुणा किच्चई पावकारी ।
 एवं पया पेच्च इहं च लोए कडाण कम्माण न मुक्ख अत्थि ।।

-3. **४.** 3.

તથા જુઓ - પૃ. ૧૫૧, પા. ટિ. ૨.

उ थावरं जंगमं चेव धणं धण्णं उक्खरं । पच्चमाणस्य कम्मेहिं नालं दुक्खाउ मोयणे ॥

–उ. **६. ६.** 

### કર્મ સિદ્ધાંત એ ભાગ્યવાદ નથી :

આ કર્મ-સિદ્ધાન્તથી જો કે ભાગ્યવાદ અથવા અનિવાર્યતાવાદની પુષ્ટિ થાય છે પરંતુ એમ માનવું ઇષ્ટ નથી. કારણ કે જીવને સારું કે ખરાબ કામ કરવામાં પૂર્શ સ્વતંત્ર માનવામાં આવેલ છે. એ ખરું કે કરેલાં કર્મોનું ફળ ભોગવવું એ જીવના સ્વાતંત્ર્ય પર નિર્ભર નથી કારણ કે કર્મ કર્યા બાદ તેનું ફળ તો ભોગવવું જ પડે છે. આમ હોવા છતાં, જો જીવ પુરુષાર્થ કરે તો તે પોતાના પૂર્વબદ્ધ કર્મોના બંધનને દૂર કરી શકે છે. માટે, આ કર્મ-સિદ્ધાંતને 'ભાગ્યવાદ' કહેવા કરતાં, 'પુરુષાર્થવાદ' કહેવો એ વધારે ઉચિત છે. 'જેવી કરણી તેવી ભરણી', 'કરે તેવું પામે', 'વાવે તેવું લણો' વગેરે પ્રચલિત કહેવતોથી આ કર્મસિદ્ધાંતને સારી રીતે સમજી શકાય છે.

## **क्क्मोंना मु**ज्य लेह-प्रलेह 🥫

જ્યારે કર્મ આત્મા સાથે બંધને પામે છે ત્યારે તે મુખ્યરૂપે આઠ રૂપોમાં પરિવર્તિત થાય છે. આ કર્મોની આઠ અવસ્થા જ કર્મોના પ્રમુખ આઠ ભેદ ગણાય છે. ગ્રન્થમાં તેને 'મૂળ કર્મપ્રવૃત્તિ' તથા તેના પેટા પ્રકારોને 'ઉત્તર કર્મ પ્રવૃત્તિ' કહેવામાં આવેલ છે 1. પ્રકૃતિ એટલે વસ્તુનો સ્વભાવ. માટે બંધને પ્રાપ્ત થનાર કર્મ-પરમાણુઓમાં અનેક પ્રકારના પરિણામોને ઉત્પન્ન કરનાર સ્વાભાવિક શક્તિઓના આવી પડવાને 'પ્રકૃતિબંધ' કહેવાય. આ મૂળ આઠ કર્મો અથવા કર્મ પ્રવૃત્તિઓનાં કાર્ય અને નામ નીચે પ્રમાણે છે 2.

- ૧. આત્માના જ્ઞાન-ગુણનાં પ્રતિબંધક (જ્ઞાનાવરણીય)
- ર. સામાન્ય બોધ કે આત્મબોધનાં પ્રતિબંધક (દર્શનાવરણીય)
- ૩. સુખદુ:ખનો અનુભવ કરાવનાર (વેદનીય)
- ૪. મોહ અથવા મૂઢતા ઉત્પન્ન કરનાર (મોહનીય)
- ९ एयाओ मूलपयडीओ उत्तराओ य आहिया ।

-उ. ३३. १६.

२ नाणस्सावरणिज्जं....अट्ठेव उ समासओ ।

-उ. ३३. २-३.

- ૫. જીવની સ્થિતિનાં માપક (આયુ)
- ૬. શરીરની સ્થના વગેરેમાં નિમિત્તકારણ (નામ)
- ૭. ઊંચા કે નીચા કળ વગેરેની પ્રાપ્તિમાં કારણ (ગોત્ર)
- ૮. આત્માની વીર્યાદિ શક્તિઓનાં પ્રતિબંધક (અંતરાય)

આ આઠ પ્રકારનાં કર્મોમાં જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અંતરાય-આ ચાર કર્મ જીવના અનુજીવી ગુણોને ઢાંકતાં હોવાથી 'ઘાતી' કર્મ ગણાય છે. એ નષ્ટ થતાં, જીવનાં બાકીનાં ચાર કર્મ આયુષ્ય પૂરું થતાં સ્વત: નષ્ટ થઈ જાય છે. કારણ કે અઘાતી કર્મોના પ્રભાવથી જીવના સ્વાભાવિક જ્ઞાન આદિ ગુણોને પ્રકટવામાં કોઈ બાધ આવતો નથી. તેથી તેને એટલે કે બાકીનાં આયુ વગેરે ચાર કર્મોને 'અઘાતી' કહેવામાં આવે છે. ગ્રંથમાં આ કારણે ચાર ઘાતી કર્મો વિનષ્ટ થતાં જીવ, જીવન્મુક્ત બને છે એમ માનવામાં આવ્યું છે. કારણ કે બાકીનાં ચાર અઘાતીકર્મ આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં, એક સાથે, વિશેષ પ્રયત્ન વગર નષ્ટ થાય છે<sup>4</sup>.

હવે, ક્રમશ: આઠેય કર્મોનાં સ્વરૂપાદિનું વર્શન કરવામાં આવશે.

- ૧. જ્ઞાનાવરણીય કર્મ: જે આત્મામાં રહેનાર જ્ઞાનગુણને પ્રકટ ન થવા દે તેને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ કહેવામાં આવે છે. જ્ઞાનના મુખ્ય પાંચ પ્રકારોને આધારે જ્ઞાનાવરણીય કર્મોના પણ પાંચ પેટા પ્રકાર દર્શાવવામાં આવ્યા છે. આ પેટા પ્રકારો (ઉત્તર પ્રકૃતિઓ)નાં નામ ક્રમશ: નીચે મુજબ છે<sup>ર</sup>.
- શ્રુત જ્ઞાનાવરણ-શાસ્ત્ર જ્ઞાનને ઢાંકનાર ૨. આભિનિબોધિક જ્ઞાનાવરણ<sup>3</sup>.
   અથવા મતિજ્ઞાનાવરણ-ઇન્દ્રિય જન્ય જ્ઞાનને ઢાંકનાર ૩. અવધિજ્ઞાનાવરણ-

### १ पसत्यजोगपडिवन्ने य णं अणगारे अणंतघाईपज्जवे खवेइ ।

**–**उ. २८. ७.

वेयणिज्जं आउयं नामं गोतं च एए चतारि कम्मंसे जुगवं खवेइ।

<del>\_</del>3. ૨૯. ૭૨.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૯. ૪૧, ૫૮, ૬૧, ૩૨. ૧૦૯ વગેરે

- ૨ ૩. રૂરૂ. ૪.
- उ વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ, સ્થાનાંગ, तत्त्वार्थसूत्र વગેરે અન્ય જૈન ગ્રંથોમાં શ્રુતશ્રાવश પહેલાં આભિનિબોધિકજ્ઞાનાવરણ (મિતજ્ઞાનાવરણ)નો ઉલ્લેખ મળે છે. જેમ કે मितश्रुताविधमन:पर्ययकेवलानाम् ।

—त. **सू**. ८. ६.

ઇન્દ્રિયાદિની સહાયતા વગર થનાર રૂપી અચેતન વિષયક (સીમિત પદાર્થોના) યોગિક પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનને (આવરક) ઢાંકનાર. ૪. મન:પર્યાયજ્ઞાનાવરણ-ઇન્દ્રિયાદિની સહાયતા વગર બીજાના મનોગત ભાવોને જાણનાર જ્ઞાનને ઢાંકનાર અને ૫. કેવળ જ્ઞાનાવરણ-ઇન્દ્રિયાદિની સહાયતા વગર ત્રિકાલવર્તી સમસ્ત પદાર્થોની સમસ્ત અવસ્થાઓ (પર્યાયો)ના જ્ઞાનને ઢાંકનાર.

- ર. દર્શનાવરણીય કર્મ-જે પદાર્થોના સામાન્યજ્ઞાન અથવા આત્મબોધરૂપ દર્શન-ગુણને પ્રકટ ન થવા દે તેને દર્શનાવરણીય કર્મ કહેવામાં આવે છે<sup>ર</sup>. તેના નવ અવાન્તર (પેટા) ભેદ ગણાવવામાં આવ્યા છે. તેમાંના પ્રથમ પાંચ ભેદ નિદ્રા સાથે સંબંધ ધરાવે છે તથા બાકીના ચાર દર્શન સંબંધી છે:
  - ૧. નિદ્રા-જે કર્મના પ્રભાવથી જીવને સામાન્ય નિદ્રા આવે. ૨.. નિદ્રા-

૧ મન:પર્યાયજ્ઞાનના સ્વરૂપના સંબંધમાં જૈન શ્વેતાંબરોમાં બે પરંપરાઓ જોવા મળે છે: (ક) મન:પર્યાયજ્ઞાન પરકીય મન દ્વારા વિચારાતી બાબતો જાણે છે. (ખ) મન:પર્યાયજ્ઞાન ચિન્તનવ્યાપૃત મનોદ્રવ્યની પર્યાયોને સાક્ષાત્ જાણે છે અને ચિંત્યમાન પદાર્થ તો પાછળથી અનુમાન દ્વારા જાણી શકાય છે. કારણ કે નિત્યમાન પદાર્થ મૂર્તની જેમ અમૂર્ત પણ હોઈ શકે છે અને તેને મન:પર્યાયજ્ઞાનનો વિષય ન કહી શકાય. પ્રથમ પરંપરાનું દિગ્દર્શન આપણને 'આવશ્યક નિર્યુક્તિ' (ગાથા ૭૬) તથા 'તત્ત્વાર્થાધિગમભાષ્ય' (૧. ૨૯)માં થાય છે. બીજી પરંપરાનો ઉલ્લેખ 'વિશેષાવશ્યકભાષ્ય' (ગાથા ૮૧૪)માં થયેલો છે. શ્વેતાંબર આચાર્ય હેમચંદ્ર બીજી પરંપરા તથા બધા દિગમ્બર જૈન આચાર્યો પ્રથમ પરંપરાનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે.

જુઓ – પ્રમાણમીમાંસા, ભાષાટિપ્પણ પૃ. ૬૭. ૬૮

ર યાકોબીએ (સે. બુ. ઈ. ભાગ-૪૫ પૃ. ૧૯૨-૧૯૩) શબ્દ-સામ્યના ભ્રમથી એનો 'સત્ય શ્રદ્ધા'નું પ્રતિબંધક એવો અર્થ કર્યો છે. યાકોબીએ કરેલો અર્થ વસ્તુત: દર્શનમોહનીયને લાગુ પડે છે તે દર્શનાવરણીય કર્મને લાગુ પડતો નથી. આમ ચક્ષુદર્શનના અર્થમાં પણ તેને ભ્રમ થયેલો છે.

૩ ઉ. ૩૩**. ૫-૬.** 

નિદ્રા<sup>1</sup>- જ કર્મના પ્રભાવથી જીવને ગાઢ નિદ્રા આવે (એવી નિદ્રાવાળી વ્યક્તિને હલાવવામાં આવે તો પણ મુશ્કેલીથી જાગે છે.) 3. પ્રચલા<sup>2</sup>- જે કર્મના પ્રભાવથી ઊભાં ઊભાં કે બેઠાં બેઠાં પણ થોડી થોડી ઊંઘ આવતી રહે. ૪. પ્રચલાપ્રચલા-જે કર્મના પ્રભાવથી ચાલતાં ચાલતાં પણ ઊંઘ આવી જાય. પ. સ્ત્યાનગૃદ્ધિ-જે કર્મના પ્રભાવથી દિવસે કે રાત્રે સૂતાં સૂતાં જ સ્વપ્નમાં કાર્યોને કરી નાખે. ૬. ચક્ષુદર્શનાવરણ-ચક્ષુ ઇન્દ્રિયથી થનાર દર્શનગૃણનો પ્રતિબંધ કરનાર. ૭.અચક્ષુદર્શનાવરણ-ચક્ષુ સિવાયની ઇન્દ્રિયો દ્વારા થનાર દર્શનગૃણનો પ્રતિબંધ કરનાર. ૮. અવધિદર્શનાવરણ-ઇન્દ્રિયાદિ વિના રૂપી અચેતન પદાર્થોની બાબતમાં થનાર આત્માના દર્શનગૃણનો પ્રતિબંધ કરનાર અને ૯. કેવળ દર્શનાવરણ-ઇન્દ્રિયાદિ વગર ત્રિકાલવર્તી સંપૂર્ણ પદાર્થોના એક સાથે થતા દર્શનનો પ્રતિબંધ કરનાર.

જ્ઞાનની પહેલાંની અવસ્થાને 'દર્શન' કહેવામાં આવે છે. પરંતુ નિદ્રાદિના પાંચ પ્રકારોને ભેળવી દેવાથી નવ પ્રકારો થાય છે. નિદ્રાદિ પ્રમાદરૂપ હોવાથી તેને પણ દર્શનનો પ્રતિબંધ કરનાર ગણવામાં આવેલ છે. પાંચ પ્રકારની નિદ્રાઓમાં સ્ત્યાનગૃદ્ધિ નિદ્રા સહુથી ખરાબ છે.

૩. વેદનીય કર્મ-આ કર્મના પ્રભાવથી સુખ અથવા દુ:ખની અનુભૂતિ થાય છે. સુખરૂપ કે દુ:ખરૂપ અનુભૂતિ થતી હોવાથી વેદનીયના બે પ્રકારો પાડવામાં

૧ જો કે 'ઉત્તરાધ્યયન'માં 'નિદ્રાનિદ્રા'નો ઉલ્લેખ 'પ્રચલો' પછી કરવામાં આવેલ છે પરંતુ, ઉત્તરોત્તર નિદ્રાની તીવ્રતાની દૃષ્ટિએ પ્રચલા પહેલાં તેનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર' આદિ જૈન ગ્રંથોમાં પણ નિદ્રાઓનો આ જ ક્રમ જોવા મળે છે.

चक्षुरचक्षुरविधकेवलानां निद्रा-निद्रानिद्रा-प्रचला-प्रचलाप्रचला-स्त्यानगृद्धयश्च ।

-त. सू. ८. ७.

૨ સે. બુ. ઈ. ભાગ-૪૫ પૃ. ૧૯૩માં યાકોબીએ 'પ્રચલા'નો વ્યુત્પત્તિપરક અર્થ (ક્રિયા-activity) આપેલ છે.

શ્વેતામ્બર-દિગમ્બર પરંપરાગત અર્થ માટે જુઓ – 'કર્મપ્રકૃતિ' પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૩.

#### प्रकरण र : संसार

આવ્યા છે<sup>4</sup>. ૧. પ્રાણિ દયા કે પરોપકારાદિ સાથે બંધાનાર સુખરૂપ સાતાવેદનીય કર્મ તથા ૨. હિંસાદિ સાથે બાંધનાર દુ:ખરૂપ અસાતાવેદનીય કર્મ. આ બંનેના અન્ય અનેક પેટા પ્રકારોનો ગ્રંથમાં માત્ર સંકેત કરવામાં આવ્યો છે. પુષ્ટયરૂપ અને પાપરૂપ જેટલાં કર્મો સંભવે છે તે બધાં આ પેટા પ્રકાર તરીકે ગણી શકાય<sup>2</sup>. આત્માની સ્વાનુભૂતિથી ઉત્પન્ન થનાર સુખ આ કર્મનું પરિણામ નથી કારણ કે આવા પ્રકારનું સુખ એ તો આત્માનો સ્વાભાવિક ગુણ છે. તેથી મુક્ત જીવોમાં અનંત સુખની સત્તા માનીને પણ તેમાં વેદનીય કર્મનો અભાવ માનવામાં આવેલ છે. જો આમ ન માનવામાં આવે તો મુક્ત જીવોને સુખાનુભૂતિ ન થાત. વેદનીય કર્મથી જે સુખાનુભૂતિ થાય છે તે સંસારના રૂપાદિ વિષયોમાંથી ઉત્પન્ન થનારી છે.

૪. મોહનીય કર્મ-જે હેયોપાદેય રૂપ (સ્વ-પરિવિવેકાત્મક) ગુણને પ્રકટ ન થવા દે તે મોહનીય કર્મ કહેવાય છે. આ કર્મના પ્રભાવથી જીવ વિષયોમાં આસક્ત (મૂર્છિત) રહે છે અને તેને પોતાની મૂર્ખતા (મૂઢતા)નો ખ્યાલ રહેતો નથી. મોહનીય કર્મ બધા કર્મોમાં પ્રધાન છે. આ કર્મ દૂર થતાં જ અન્ય કર્મ તરત જ પૃથક્ થઈ જાય છે<sup>3</sup>. આ કર્મના પ્રભાવથીવસ્તુ સ્થિતિનો ખ્યાલ હોવા છતાં આ જીવની સત્ય માર્ગ ઉપર પ્રવૃત્તિ થતી નથી. બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી સંસારની અસારતા જાણવા છતાં, આ કર્મના પ્રભાવથી વિષયોમાં આસક્ત રહે છે. તેથી દુ:ખના કારણોની પરંપરામાં રાગદ્વેષનું પણ મૂળ કારણ મોહને ગણવામા આવેલ છે. તત્ત્વોમાં શ્રદ્ધા અને સદાચારમાં પ્રવૃત્તિ ન થવા દેવાને કારણે આના

वेयणीयं पि य दुविहं सायमसायं च आहियं ।
 सायस्स उ बहू भेया एमेव असायस्स वि ।।

**–**₹. ३३**. ७.** 

૨ જુઓ – 'કર્મપ્રકૃતિ', પ્રસ્તાવના પૃ. ૨૫. ગ્રંથમાં પણ અસાતાવેદનીય દ્વારા ક્રોધ, માન, માયા અને લોભવેદનીયનો ઉલ્લેખ જોવા મળે છે.

-ઉ. ૨૯. ૬૭. ૭૦.

૩ ઉ. ૨૯. ૫-૬, ૨૯, ૭૧.

મુખ્ય બે પ્રકારો પાડવામાં આવ્યા છે. ૧. દર્શનમોહનીય અને ૨. ચારિત્ર મોહનીય. ત્યારપછી, દર્શનમોહનીયના ત્રણ અને ચારિત્રમોહનીયના બે ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>૧</sup>. દર્શનમોહનીય અને ચારિત્રમોહનીયના સ્વરૂપાદિ નીચે મુજબ છે.

૬. દર્શન મોહનીય-અહીં જે 'દર્શન' શબ્દનો પ્રયોગ થયો છે તે શ્રદ્ધા સાથે સંબંધ ધરાવે છે. તેથી આ કર્મનો ઉદય થતાં. જીવને ધર્માદિમાં સાચી શ્રદ્ધા થતી નથી. તેના ઉપર ઉલ્લેખવામાં આવેલા ત્રણ ભેદોનાં નામ આ પ્રમાણે છે : ૧ સમ્યકત્વમોહનીય-ચંચળતા આદિ દોષોનો સંભવ હોવા છતાં. તત્ત્વોમાં સાચી શ્રદ્ધા થવી. ૨ મિથ્યાત્વમોહનીય-વિરુદ્ધ પ્રકારની શ્રદ્ધા થવી અને ૩ સમ્યકત્વ મિથ્યાત્વ મોહનીય-થોડી સાચી અને થોડી ખોટી શ્રદ્ધા થવી. આને મિશ્ર મોહનીય પણ કહી શકાય. આ વિભાજનમાં સમ્યક્ શ્રદ્ધારૂપ સમ્યક્ત્વ મોહનીયને પણ દર્શનમોહનીયના ભેદ તરીકે સ્વીકારવામાં આવેલ છે પણ દર્શનમોહનીય તો સાચી શ્રદ્ધાનો પ્રતિબંધ કરનાર છે. આથી માલુમ થાય છે કે અહીં સાચી શ્રદ્ધા મોહાત્મક, અસ્પષ્ટ અને અસ્થિર, તેનું લક્ષણ કરતી વખતે. લખવામાં આવ્યું છે કે : તેના પ્રભાવથી તત્ત્વશ્રદ્ધામાં ચંચળતા આદિ દોષોની સંભાવના રહેતી હોય છે. કારણ કે શુદ્ધ સાચી શ્રદ્ધા મોહાત્મક, અસ્પષ્ટ અને અસ્થિર રહેતી હશે. માટે કર્મ-પ્રંથોમાં તેનું લક્ષણ કરતી વખતે. લખવામાં આવ્યું છે કે: તેના પ્રભાવથી તત્ત્વશ્રદ્ધામાં ચંચળતા આદિ દોષોની સંભાવના રહેતી હોય છે કારણ કે 'શુદ્ધ સાચી શ્રદ્ધા' એવો અર્થ કરતાં, તેમાં મોહનીયકર્મતા રહેશે નહિ<sup>ર</sup>. મોહ એટલે જડતા, અવિવેક. માટે જે આવી શ્રદ્ધા મોહ, અવિવેક વગેરેથી મુક્ત હોય તે સમ્યકત્વ-દર્શનમોહનીય છે<sup>૩</sup>.

मोहणिज्जं पि दुविहं दंसणे चरणे तहा ।
 दंसणे तिविहं दृतं चरणे दुविहं भवे ॥

-उ. ३३. ८.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૩. ૯. ૧૦

- ૨ 'કર્મપ્રકૃતિ' પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૩.
- 3 જેમ કોઈ રૂપલાવશ્યવતી નાયિકાનું રૂપલાવ્યશ તેનાં સ્વચ્છ અને ખૂબ સુંદર વસ્ત્રોમાંથી ઝળકે છે પરંતુ તે રૂપલાવશ્ય અતિ શુભ્ર અને સુંદર વસ્ત્રથી આચ્છાદિત રહેવાને કારણે પૂર્ણ રીતે પ્રતિભાસિત થતું નથી તે રીતે સમ્યકત્વદર્શનમોહનીયમાં સાચી શ્રદ્ધા હોવા છતાં તેના પર મોહનીય કર્મનો ખૂબ સૂક્ષ્મ પડદો પડેલો રહે છે અને તે સામાન્ય રીતે પ્રતિભાસિત થતો નથી.

ખ. ચારિત્ર મોહનીય-આ કર્મના ઉદયને લીધે સદાચારમાં પ્રવૃત્તિ થતી નથી. સદાચારમાં મૂઢતા ઉત્પન્ન કરનાર ચારિત્રમોહનીયના જે બે પ્રકારોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે: ૧ કષાય (ક્રોધાદિ મનોવિકાર) અને ૨. નોકષાય (ઇષત્ મનોવિકાર). કષાયમોહનીય કર્મના પ્રભાવથી આત્માના શાન્ત-નિર્વિકાર સ્વરૂપમાં મલિનતા ઉત્પન્ન થાય છે. કષાયના ક્રોધ, અભિમાન, માયા અને લોભ એવા ચાર મુખ્ય ભેદ છે. તેમાંથી ક્રોધ અને અભિમાન દ્વેષરૂપ છે તથા માયા અને લોભ રાગરૂપ છે. ક્રોધાદિ ચાર કષાયોમાં સચ્ચારિત્રને મલિન કરવાની શક્તિની તીવ્રતા અને મંદતાના આધારે પ્રત્યેકના ચાર-ચાર ભેદ પાડતાં કષાયમોહનીયના સોળ ભેદ થાય છે. આ ઉપરાંત, નોકષાયમોહનીય પણ સહેજ માનસિક વિકારરૂપ હોવાને કારણે કષાયરૂપ જ છે. તેની અંગત કેટલીક વિશેષતા હોવાને કારણે તેને પૃથક્ ગણાવવામાં આવેલ છે. નોકષાયમોહનીયના સાત કે નવ પ્રકારોનો ગ્રંથમાં ઉલ્લેખ જોવા

વિશેષ - કષાયમોહનીયના આ સોળ ભેદોના ચાર પ્રમુખ વિભાગોમાં ચારિત્રને મલિન કરનારી શક્તિ ક્રમશ: ક્ષીણ થતી ગઈ છે.

–ઉ. ગુરૂ. ૧૧ (ટીકાઓ)

कषायसहवर्तित्वात् कषायप्रेरणादिप् ।
 हास्यादिनवकस्योक्ता नोकषायकषायता ॥

—उद्धृत, आ. टी., पृ. १**५**३४.

૧ કષાયમોહનીયના સોળ પ્રકારો નીચે મુજબ છે :

ક. ચાર અનંતાનુબંધી - ક્રોધ, માન, માયા, લોભ (દીર્ઘકાળ સુધી ચાલે તેવો તીવ્ર ક્રોધ વગેરે કરવાં)

ખ. ચાર અપ્રત્યાખ્યાનાવરણી - ક્રોધ, માન, માયા, લોભ (અનંતાનુબંધી કરતાં થોડા ઓછા સમય સુધી ક્રોધાદિ કરવાં)

ગ. ચાર પ્રત્યાખ્યાનાવરણી - ક્રોધ, માન, માયા, લોભ (અપ્રત્યાખ્યાનાવરણી કરતાં થોડા ઓછા સમય સુધી ક્રોધાદિ કરવાં)

ઘ. ચાર સંજ્વલન - ક્રોધ, માન, માયા, લોભ (અત્યંત સ્વલ્પકાળ સુધી ક્રોધ વગેરે કરવાં)

મળે છે. તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે: હાસ્ય, રતિ, અસતિ, શોક, ભય, જુગુપ્સા, અને વેદ (સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસક લિંગ). સ્ત્રીવિષયક માનસિક-વિકાર, પુરુષવિષયક માનસિક-વિકાર તથા ઉભય વિષયક માનસિક-વિકાર, પુરુષવિષયક માનસિક-વિકાર તથા ઉભય વિષયક માનસિક-વિકાર એવા પ્રકારે વેદના ત્રણ ભેદ કરવાથી નોકષાયના નવ પ્રકારો પડે છે<sup>1</sup>.

પ. આયુ કર્મ-જે કર્મના પ્રભાવથી જીવના જીવનની (આવરદાની) અવધિ નિશ્વિત થાય છે તેને આયુકર્મ કહેવામાં આવે છે. ચાર ગતિઓના આધારે, તેના પણ ચાર પ્રકારો પાડવામાં આવ્યા છે<sup>ર</sup>.૧ નરકાયુ ર. તિર્યંચાયુ ૩ મનુષ્યાયુ ૪ દેવાયુ. ગ્રંથમાં સૂત્રાર્થ-ચિંતનનું ફળ દર્શાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે સૂત્રાર્થ-ચિંતનથી જીવ આયુકર્મને છોડીને બાકીનાં સાત કર્મોના પ્રગાઢ બંધનને શિથિલ કરે છે. આ સિવાય, જો આયુકર્મનો બંધ કરે છે તો તે વિકલ્પે કરે છે<sup>3</sup>. આ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે આયુકર્મ બાકીનાં સાત કર્મો કરતાં કંઇક જુદું છે. કર્મ-સિદ્ધાંતનું પ્રતિપાદન કરનારા ગ્રન્થો તથા 'ઉત્તરાધ્યયન' ઉપરના ટીકા-ગ્રંથો વગેરે જોતાં જાણવા મળે છે કે આયુકર્મનો જીવનમાં માત્ર એકવાર બંધ થાય છે જ્યારે, અન્ય કર્મોનો બંધ દરરોજ થતો રહે છે<sup>૪</sup>.

सोलसिवहभेएणं कम्मं तु कसायजं ।
 सत्तविहं नविवहं वा कम्मं नोकसायजं ॥

<del>\_</del>3. 33. ११.

कोहं च माणं च तहेव मायं लोहं दुगुछं अरइं रइं च । हासं भयं सोगपुमित्यिवेयं नपुंसवेयं विविहे य भावे ॥

**–**इ. ३२. १०२.

- ૨ ૩. ૩૩. ૧૨.
- अणुप्पेहाएणं आउयवज्जाओ सत्तकम्मप्पगडीओ घणियबंधणबद्धाओ सिढिलबंधणबद्धाओ
  पकरेइ....... आउयं च णं कम्मं सिया बंधई, सिया नो बंधइ ।

**–**उ. २८. २२.

૪ આયુકર્મનો બંધ સંપૂર્ણ આવરદાનો ત્રીજો ભાગ બાકી રહે ત્યારે થાય છે.જેમ કે કોઈ જીવની આવરદા ૯૯ વર્ષની હોય તો ૩૩ વર્ષ બાકી રહેત્યારે જ તે આગલા ભવના આયુકર્મનો બંધ કરશે. જો એ સમયે આયુકર્મના

- ૬. નામ કર્મ-જે શરીર, ઇન્દ્રિય વગેરેની સમ્યક્ કે અસમ્યક્ રચનાનો હેતુ છે તેને નામ-કર્મ કહેવામાં આવે છે. તેના શુભ અને અશુભના ભેદથી પ્રથમ તો બે પ્રકારો પાડવામાં આવ્યા છે. પછીથી પ્રત્યેકના અનેક ભેદોનો સંકેત કરવામાં આવેલ છે<sup>4</sup>.
- ૭. ગોત્રકર્મ-જે કર્મના પ્રભાવથી ઊંચી કે નીચી જાતિ, ઊંચા કે નીચા કુળ વગેરેની પ્રાપ્તિ થાય તેને ગોત્રકર્મ કહેવામાં આવે છે. તેના ઉચ્ચ અને નિમ્ન એવા બે ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે. ત્યાર પછી પ્રત્યેકના આઠ આઠ પ્રકારોનો સંકેત કરવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>.
- ૮. અન્તરાય કર્મ-જે કર્મના પ્રભાવથી, બધાં કારણો અનુકૂળ હોવા છતાં કાર્યસિદ્ધિ થતી નથી તેને અંતરાય કર્મ કહેવામાં આવે છે. તેના પાંચ પ્રકાર દર્શાવવામાં આવ્યા છે<sup>3</sup>. દાન, લાભ, ભોગ. (જે વસ્તુ એક વાર ભોગવી

બંધનું નિમિત્ત ન મળે તો તે જીવ બાકી રહેલ આવરદાના ત્રીજા ભાગમાં (એટલે કે ૧૧ વર્ષ બાકી રહેતાં) આયુકર્મનો બંધ કરશે. આ સમયે વળી આયુકર્મના બંધનું નિમિત્ત ન મળે તો તે જીવ બાકી રહેલ આવરદાના ત્રીજા ભાગમાં(૩ ર/૩ વર્ષ) આયુકર્મનો બંધ કરશે. આ રીતે આયુકર્મના બંધનું નિમિત્ત ન મળે તો આ ક્રમ આવરદાની છેલ્લી ક્ષણ સુધી ચાલ્યા કરશે. વિષ-ભક્ષણ વગેરેથી અકાળમૃત્યુ થતાં, જીવ ઉપર્યુક્ત નિયમનું ઉલ્લંઘન કરીને તે જ ક્ષણે આયુકર્મનો બંધ કરી લે છે. સામાન્ય અવસ્થામાં ઉપર્યુક્ત કમાનુસાર જ આયુકર્મનો બંધ જીવનમાં માત્ર એકવાર થાય છે. આયુકર્મનો બંધ થતાં, જીવનની આવરદાની સીમા વધી-ઘટી શકે છે. પરંતુ, નરકાદિ ચતુર્વિધરૂપે જે આયુકર્મનો બંધ થઈ જાય છે તે બહુ પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ અન્યથા કરી શકાતો નથી.

–જુઓ ઉ. આ. ટી. પૃ. ૧૨૮૪

**-3**. 33. १४.

ગોત્ર-કર્મના આઠ ભેદ છે : જાતિ, કુળ, બળ, તપ, ઐશ્વર્ય, શ્રુત, લાભ અને રૂપ.

**उ इ. ३३. १५.** 

૧ ૩. ३३. १३.

२ गोयं कम्मं दुविहं उच्चं नीयं च आहियं। उच्चं अट्ठविहं होइ एवं नीयं पि आहियं॥

શકાય જેમકે-ફળ વગેરે), ઉપભોગ (જે વસ્તુ અનેકવાર ઉપયોગમાં લાવી શકાય જેમકે સ્ત્રી, વસ્ત્ર વગેરે) અને શક્તિ માટે દાનાદિ કરવાની અભિલાષા વગેરે હોય છતાં પણ દાનાદિ ન કરી શકાય એ અંતરાય કર્મનો પ્રભાવ છે.

આ રીતે આઠ પ્રકારનાં મૂળ કર્મોનું તથા તેના પેટા પ્રકારોનું ગ્રંથાનુસારી વર્ષાન કરવામાં આવ્યું. દિગંબર અને શ્વેતાંબર કર્મ-ગ્રંથોમાં જો કે મૂળ કર્મના આઠ પ્રકારોમાં કોઈ તફાવત નથી તથાપિ તેના અવાન્તર ભેદોના વિભાજન અને સ્વરૂપમાં થોડું અંતર અવશ્ય જોવા મળે છે . આ ઉપરાંત, કર્મ-સિદ્ધાંતનું પ્રતિપાદન કરનારા ગ્રંથોમાં મૂળ આઠ કર્મોના સ્વરૂપને સમજાવવા માટે દષ્ટાન્તો તથા ક્રમ નિર્ધારણ માટેના તર્ક આપવામાં આવેલ છે .

### કર્મોનાં સંખ્યા, ક્ષેત્ર, સ્થિતિ-કાળ વગેરે :

આ બંધ કરનારાં કર્મોના કર્મ-પરમાણુઓની સંખ્યા સંસારી અને મુક્ત બધા જીવોની સંખ્યા કરતાં અનંત છે. હીન અને ક્યારેય મુક્ત ન થનાર અભવ્ય જીવો (ગ્રંથિકસત્વાતીત) કરતાં અનેક ગણી વધારે દર્શાવવામાં આવી

જુઓ - કર્મપ્રકૃતિ - સંસ્કૃત ટીકા (૧. ૨૧) પૃ. ૧૫ ખ. આઠ પ્રકારના કર્મોના ક્રમ માટે જુઓ - કર્મપ્રકૃતિ ૧ (૧૭-૨૧)

૧ જુઓ - 'કર્મપ્રકૃતિ', પ્રસ્તાવના પૃ. ૨૩-૨૫.

ર ક. આ કર્મોના સ્વરૂપ બાબત નીચેનું દૃષ્ટાંત જોવા મળે છે. ૧ દેવતાના મુખ ઉપર પડેલા વસ્ત્રની જેમ જ્ઞાનને ઢાંકનાર જ્ઞાનાવરણીય ર રાજદ્વારે રહેલ છડીદારની જેમ દર્શનને ઢાંકનાર દર્શનાવરણીય ૩ મધ લગાડેલ અસિધારાની જેમ સુખ-દૃ:ખના વેદક વેદનીય, ૪ મદિરાપાનની જેમ હિતાહિતના વિવેકને ઢાંકનાર મોહનીય ૫ શૃંખલાબંધનની જેમ જીવનને માપનાર આયુ ૬ ચિત્રકારની જેમ અનેક પ્રકારના શરીર આદિની રચના માટેના હેતુ એવા નામ ૭ કુંભારના નાનાં મોટાં વાસણોની જેમ ઊંચા અને નીચા કુળને આપનાર ગોત્ર અને ૮ ભંડારી કે કોષાધ્યક્ષની જેમ દાનાદિને ઢાંકનાર અંતરાય.

છે તે એક સમયમાં બંધાતા કર્મોની સંખ્યાની દૃષ્ટિએ આપવામાં આવેલ છે<sup>4</sup>. કર્મોની સંખ્યા સિદ્ધ જીવો માટે ક્યારેય ઓછી હોતી નથી કારણ કે તેઓ સંસારમાં કોઈ ને કોઈ વખતે કર્મબદ્ધ જરૂર બન્યા હોય છે. જ્યારે સંસાર-સ્થિતિ વગર મુક્ત જીવોની કલ્પના કરવામાં નથી આવી ત્યારે સિદ્ધ જીવોની કર્મોની સંખ્યા કોઈ રીતે ઓછી ન હોઈ શકે. આ ઉપરાંત, જ્યારે એક-એક જીવ સાથે કંઈ કેટલાંય કર્મપરમાણુ બંધાયેલ હોય છે ત્યારે તેમની સંખ્યા ઓછી કેવી રીતે હોઇ શકે? એક સમયે બંધાતાં કર્મોની આ સંખ્યાને ગ્રંથમાં 'પ્રદેશાગ્ર' કહીને દર્શાવવામાં આવેલ છે.

પહેલાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે કર્મ-પરમાણુઓનો આત્મા સાથે નીર-ક્ષીર જેવો સંબંધ છે તથા આ કર્મપરમાણુ સમસ્ત લોકમાં વ્યાપ્ત છે. માટે બધા આત્માઓ સર્વ પ્રકારના કર્મપરમાણુઓનો સંયમ છએ દિશામાંથી કરી શકે છે<sup>ર</sup>.

બંધાતાં કર્મ આત્મા સાથે ઓછામાં ઓછા અને વધુમાં વધુ કેટલો સમય રહે છે એ બાબતમાં ગ્રન્થનો અભિપ્રાય નીચે મુજબ છે<sup>3</sup>.

| કર્મોનાં નામ         | વધુમા વધુ           | ઓછામાં ઓછો       |
|----------------------|---------------------|------------------|
| _                    | સ્થિતિકાળ           | સ્થિતિકાળ        |
| જ્ઞાનાવરણીય, દર્શના- | ૩૦ કોટાકોટિસાગરોપમ  | અંતમુહૂર્ત (લગભગ |
| વરણીય, વેદનીય        | (કરોડ X કરોડ =      | ૪૮ મિનિટ)        |
| અને અંતરાય           | કોટાકોટિ)           |                  |
| મોહનીય               | ૭૦ કોટાકોટિસાગરોપમ  | ,,               |
| આયુ                  | ૩૩ સાગરોપમ          | ,,               |
| નામ અને આયુ          | ૨૦ કોટાકોટિ સાગરોપમ | આઠ મુહૂર્ત       |

सव्वेसि चेव कम्माणं पएसग्गमणंतगं ।
 गंठियसत्ताईयं अंतो सिद्धाण आहियं ॥

-उ. ३३. १७.

- ૩ તથા જુઓ પૃ. ૧૬૫, પા. ટિ. ૧
- सव्वजीवाण कम्मं तु संगहे छिद्दसागयं .
   सव्वेसु वि पएसेसु सव्वं सव्वेण बद्धगं ॥

**-3.33.9∠.** 

- ૩ ઉ. ૩૩. ૧૯-૨૨, ત. સૂ. ૮. ૧૪-૨૦.
- ૪ 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર' (૮.૧૮)માં વેદનીયની ઓછામાં ઓછી સ્થિતિ એક અંતમુહૂર્તને

કર્મોની આ જે સ્થિતિ દર્શાવવામાં આવી છે તે મૂળ-પ્રકૃતિની અપેક્ષાએ છે. ઉત્તર પ્રકૃતિની અપેક્ષાએ તેની આયુ-સ્થિતિમાં ઓછા-વધતાપણું પણ હોઈ શકે છે . આ કર્મોની ઉત્કૃષ્ટ અને નિમ્ન સ્થિતિ દર્શાવવામાં આવી છે. આ કર્મો આ સીમાની અંદર પોતાનું ફળ આપીને નષ્ટ થઇ જાય છે અને તેના સ્થાને રાગદ્વેષ-રૂપ પરિણામો અનુસાર નવાં નવાં કર્મો આવ્યાં કરે છે. અહીં એક વાત નોંધપાત્ર છે કે આ કર્મ પોતાની આયુસ્થિતિમાં હંમેશાં એકરૂપ રહેતાં નથી પરંતુ, તેમની અવસ્થાઓમાં યથાસંભવ પરિવર્તન વગેરે થયા કરે છે. જેન દર્શનમાં કર્મની આવી દશ અવસ્થાઓ દર્શાવવામા આવી છે .

આ સ્થિતિ-બંધની સાથોસાથ કર્મોમાં તીવ્ર અથવા મંદ ફળ આપવાની શક્તિ પણ ઉત્પન્ન થાય છે. આ ઉત્પન્ન થનારી શક્તિને 'અનુભાગ' અથવા 'અનુભાગ-બંધ' કહેવામાં આવે છે. કર્મોની સ્થિતિ અને ફળની તીવ્રતા તથા મંદતા, જીવના રાગાદિરૂપ પરિશામોની તીવ્રતા કે મંદતા ઉપર આધાર રાખે છે. ગ્રંથમાં કર્મોના ફળ (અનુભાગ)નું વર્શન કરતી વખતે કર્મપરમાણુઓની

બદલે બાર મુહૂર્ત દર્શાવવામાં આવી છે. 'अपरा द्वादशमुहूर्ता वेदनीयस्य' અહીં આત્મારામજી પોતાની 'ઉત્તરાધ્યયન-ટીકા' (પૃ. ૧૫૪૭-૧૫૪૮)માં પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રના 'સાતાવેદणिज्जस्य......जहन्नेणं बारसमुहुत्ता' (૨૩-૨.૨૯૪) પાઠને ઉદ્દ્ધૃત કરી લખે છે કે 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'નાં સાતાવેદનીયની દષ્ટિએ જઘન્યસ્થિતિ (ઓછામાં ઓછો કાળ) ૧૨ મુહૂર્ત દર્શાવવામાં આવેલ છે.

૧ વિશેષ માટે જુઓ - પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રનું પ્રકૃતિ-પદ

ર કર્મોની ૧૦ અવસ્થાઓ •

- ૧ કર્મોનો આત્મા સાથે સંબંધ (બંધ), ૨ બંધ પછી તેની સામાન્યસ્થિતિ (સત્તા કે સત્વ), ૩ સમયે તેનું ફ્લોન્મુખ થવું (ઉદય), ૪ તપ વગેરેથી તેને સમય પહેલાં ફ્લોન્મુખ કરવું (ઉદીરણા), ૫ કર્મોની સ્થિતિ અને ફળદાયિની શક્તિમાં વૃદ્ધિ કરવી (ઉત્કર્ષણ), ૬ હાસ કરવો (અપકર્ષણ), ૭ સજાતીય કર્મોમાં પરસ્પર પરિવર્તન થવું (સંક્રમણ), ૮ બદ્ધ કર્મોને થોડો સમય ફ્લોન્મુખ થતાં રોકવાં (ઉપશમ), ૯ બદ્ધકર્મોમાં ફ્લોન્મુખતા કે સંક્રમણ ન થવા દેતાં (નિધત્તિ), ૧૦ કર્મ જે રૂપે બદ્ધ થતાં હોય તેનું તે રૂપમાં જ રહેવું (નિકાચન).
  - –જૈનદર્શન ડૉ. મોહનલાલ મહેતા પૃ. ૩૫૫, જે. ધ. કે., પૃ. ૧૪૨.

#### પ્રકરણ ર : સંસાર

માત્ર સંખ્યાનો નિર્દેશ કરવામાં આવેલો છે. જેમકે કર્મોના પ્રદેશાગ્રના વર્શનમાં જોવા મળે છે . અહીં એ યાદ રાખવાનું છે કે કર્મોને ફળદાયક બનાવવા માટે કર્મોથી જુદી એવી અન્ય શક્તિની કલ્પના કરવામાં આવી નથી. આ કર્મ અયેતન હોવા છતાં એક સ્વચાલિત યંત્રની જેમ પોતાનું કાર્ય કર્યો કરે છે.

### કર્મબંધમાં સહાયક લેશ્યાઓ :

કર્મો રૂપી હોવા છતાં તેમને નરી આંખે જોવાનું કાર્ય અસંભવિત છે. તો પછી,અમુક કર્મોનો બંધ થયો છે એ રીતે કર્મોના બંધને કેવી રીતે સમજી શકાય ? આ માટે ગ્રંથમાં કર્મ-લેશ્યાઓનું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે. કર્મલેશ્યાનો અર્થ આ પ્રમાણે છે: આત્મા સાથે બંધાયેલ કર્મોના પ્રભાવથી વ્યક્તિમાં ઉત્પન્ન થનાર અધ્યવસાય-વિશેષ અથવા કષાયાદિથી અનુરંજિત મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ, તરતમભાવની દૃષ્ટિએ વ્યક્તિઓનાં સારાં અને ખરાબ આચરણને છ ભાગમાં વહેંચીને તદનુસાર જ છ લેશ્યાઓનું સ્વરૂપ-વર્ણન કરવામાં આવેલ છે. કેવા પ્રકારના આચરણનું ફળ કેટલું મધુર કે કડવું હોય છે, સ્પર્શ કેટલો કર્કશ કે કોમળ હોય છે, ગંધ કેટલી તીવ્ર કે મંદ હોય છે, રંગ કેવા પ્રકારનો હોય છે, વગેરે બાબતોને આ લેશ્યાઓ દ્વારા અભિવ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. આ ઉપરાંત, આ લેશ્યાઓનાં નામકરણ રંગોને આધારે કરવામાં આવેલ છે. તેનાં નામ અનુક્રમે આ મુજબ છે<sup>ર</sup>. કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત, તેજ, પદ્મ, તથા શુકલ. હવે ક્રમશ: એનાં સ્વરૂપાદિનું વર્ણન ગ્રંથાનુસાર કરવામાં આવશે.

सिद्धाणणंतभागो य अणुभागा हवंति उ ।
 सव्वेसु वि पएसग्गं सव्वजीवेसु इच्छियं ॥

-उ. ३३. २४.

તથા જુઓ - પૃ. ૧૬૩. પા. ટિ. ૧.

२ किण्हा नीला य काऊ य तेऊ पम्हा तहेव य । सुक्कलेसा य छट्ठा य नामाइं तु जहक्कमं ॥

-उ. ३३. २४.

- ૧. કૃષ્ણલેશ્યા હિંસા, અસત્ય, ચોરી, વ્યભિચાર, ધન-સંગ્રહ વગેરેમાં પ્રવૃત્ત ક્ષુદ્રબુદ્ધિ, નિર્દયી, નૃશંસ, અજિતેન્દ્રિય તથા વગર વિચાર્યું કામ કરનાર પુરુષ કૃષ્ણ લેશ્યાવાળો કહેવાય છે અથવા આવા આચરણમાં પ્રવૃત્તિ કરાવવી એ કૃષ્ણલેશ્યાનું સ્વરૂપ છે. આ લેશ્યાનો 'રંગ', સજળ, વાદળ, મહિષ શૃંગ, કાજલ અને આંખની કીકી જેવો કાળો હોય છે. તેનો 'રસ' કડવા લીમડા કે કટુરોહિણી (એક જાતની વનસ્પતિ)ના રસ કરતાં પણ અનેકગણો વધારે કડવો હોય છે. તેની 'ગંધ' મરેલાં ગાય, શ્વાન કે સર્પ કરતાં પણ વધારે અનેકગણી દુર્ગન્ધવાળી હોય છે. તેનો 'સ્પર્શ' કરવત, ગોજીભ, અને શાકપત્ર કરતાં પણ અનેકગણો વધારે કર્કશ હોય છે. તેની સામાન્ય સ્થિતિ (સમય) ઓછામાં ઓછું અર્ધમુહૂર્ત અને વધારેમાં વધારે અન્તર્મુહૂર્ત અધિક તેત્રીશ સાગરોપમ છે. આ લેશ્યાવાળો જીવ મરીને નરક કે તિર્યંચગતિમાં જન્મે છે. આ લેશ્યા સહુર્થી ખરાબ છે.
- ૨. નીલલેશ્યા<sup>ર</sup>- આ લેશ્યાવાળો જીવ ઇર્ષ્યાળુ, દુરાગ્રહી, અસહિષ્ણુ, અતપસ્વી, મૂર્ખ, માયાવી, બેશરમી, દ્વેષી, રસલોલુપ, શઠ, પ્રમાદી, સ્વાર્થી, કાર્યનો માત્ર આરંભ કરનાર, ક્ષુદ્ર અને સાહસિક હોય છે અર્થાત્ આ ગુણોને
- १ पंचासवप्पवत्तो तीहिं अगुत्तो छसुं अविरओ य । तिव्वारंभपरिणओ खुद्दो साहिसओ नरो ॥ निद्धंसपरिणामो निस्संसो अजिइंदिओ । एयजोगसमाउत्तो किण्हलेसं तु परिणमे ॥

**—3**. 3४. २१-२२.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૪. ૪, ૧૦, ૧૬, ૧૮, ૨૦, ૩૩-૩૪, ૪૩, ૪૫, ૫૬, ૫૮-૬૦.

२ इस्सा अमिरस अतवो अविज्जमाया अहीरिया । गेही पओसे य सढे पमत्ते रसलोलुए सायगवेसए य ॥ आरंभाओ अविरओ खुद्दो साहस्सिओ नरो । एयजोगसमाउत्तो नीललेसं तु परिणमे ॥

-3. 38. 23-28.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૪. ૫, ૧૧, ૧૬, ૧૮, ૨૦, ૩૩, ૩૫, ૪૨, ૪૬, ૫૬, ૫૮-૬૦. લીધે નીલલેશ્યાવાળા જીવની ઓળખાણ મળી જાય છે. આ લેશ્યાનો 'રંગ' કાળા અશોકવૃક્ષ, ચાષ પક્ષીની પાંખ અને સ્નિગ્ધ વૈદૂર્યમણિ (નીલમ)ની જેમ ભૂરો હોય છે. તેનો 'રસ' મરચાં સૂંઠ અને ગજપીપર કરતાં પણ અનેકગણો વધારે તીખો હોય છે. તેનાં ગંધ અને સ્પર્શ, કૃષ્ણલેશ્યા જેવાં જ હોય છે પણ તીવ્રતાની માત્રા જરા ઓછી હોય છે. તેની ઓછામાં ઓછી સામાન્ય સ્થિતિ અર્ધમૃહૂર્ત અને વધારેમાં વધારે પલ્યોપમના અસંખ્યાતમાં ભાગ સહિત દશ સાગરોપમ હોય છે. આ લેશ્યાવાળો જીવ નરક કે તિર્યંચ ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

- 3. કાપોતલેશ્યા આ લેશ્યાવાળો જીવ વક બોલનાર, વક આચરણ કરનાર, કપટી, પોતાના દોષને છુપાવનાર, સરળતા વગરનો, મિથ્યાદ ષ્ટિવાળો, જંગલી, બીજાના મર્મને દુ:ખ દેનાર, ચોર અને અસૂયા કરનારો હોય છે. આ લેશ્યાનો 'રંગ' અળશીના ફુલ, કોયલના પગ અને કબુતરની ડોક જેવો ભૂખરો હોય છે. તેનો 'રસ' કાચી કેરી, તુવેર અને કપિત્યફળના રસ કરતાં પણ અનેક ગણો વધારે ખાટો હોય છે. તેની 'ગંધ' નીલલેશ્યા કરતાં તીવ્રતામાં કંઇક ઓછી હોય છે. તેનો 'સ્પર્શ' પણ નીલલેશ્યા કરતાં તીવ્રતામાં જરા ઓછો તીવ્ર હોય છે. તેની સામાન્ય-સ્થિતિ ઓછામાં ઓછી અર્ધમુહૂર્ત અને વધારેમાં વધારે પલ્યોપમના અસંખ્યાતમાં ભાગ સહિત ત્રણ સાગરોપમ હોય છે. આ લેશ્યાવાળો જીવ મરીને આચરણની તરતમતા અનુસાર નરક કે તિર્યંચગતિ (દુર્ગતિ)માં જન્મ લે છે.
- **૪. તેજોલેશ્યા<sup>ર</sup>- આ લે**શ્યાવાળો જીવ નમ્ર, અચપળ, અમાયાવી, કુતૂહલ વગરનો વિનીત, જિતેન્દ્રિચ, સ્વાધ્યાયપ્રેમી, તપસ્વી, ધર્મપ્રેમી, પાપભીરુ, સર્વહિતેષી
- १ वंके वंकसमायारे नियडिलूं अणुज्जुए । पिलउंचगओविहिए मिन्छिदिद्वी अणारिए ॥ उप्फालगदुद्ववई य तेणे यावि या मन्छरी । एयजोगसमाउत्तो काऊलेसं तु परिणमे ॥

<del>--</del>3. 3४. २५-२६.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૪, ૬, ૧૨, ૧૬, ૧૮, ૨૦, ૩૩, ૩૬, ૪૦-૪૧, ૫૦, ૫૬, ૫૮-૬૦.

नीयावित्ती अचवले अमाई अकुऊहले ।
 विणीयविणए वंते जोगवं उवहाणवं ।

વગેરે ગુણોવાળો હોય છે. તેનો 'રંગ' હિંગલધાતુ (શિંગરફ), તરુણ સૂર્ય (બપોરનો સૂર્ય), પોપટની ચાંચ અને દીવાની જ્યોત જેવો દીપ્તિમંત હોય છે. તેનો 'રસ' અનેકગણો વધારે ખટ-મીઠો હોય છે. તેની 'ગંધ' કેવડા વગેરે સુગંધી ફુલ અને ચંદનાદિ સુગંધી દ્રવ્યો કરતાં અનેકગણી વધારે સુગંધી હોય છે. તેનો 'સ્પર્શ' વૂર નામની એક વનસ્પતિ, નવનીત અને શિરીષના ફુલ કરતાં અનેકગણો વધારે કોમળ હોય છે. આ લેશ્યાની સામાન્ય સ્થિતિ ઓછામાં ઓછી અર્ધમુહૂર્ત અને વધુમાં વધુ પલ્યોપમના અસંખ્યેય ભાગ સહિત બે સાગરોપમ છે. આ લેશ્યાવાળો જીવ મરીને મનુષ્ય અથવા દેવગતિ (સુગતિ)ને પ્રાપ્ત કરે છે.

પ. પદ્મલેશ્યા – આ લેશ્યાવાળો જીવ અલ્પ કષાયોવાળો, પ્રશાંતચિત્ત, તપસ્વી, ઓછું બોલનાર, અને જીતેન્દ્રિય હોય છે. તેનો 'રંગ' હરતાલ, હળદરના ટૂકડાં, સન અને અસનના ફુલો જેવો પીળો હોય છે. તેનો 'રસ', શ્રેષ્ઠ મદિરા, અનેક પ્રકારના આસવ વગેરે કરતાં અનેકગણો વધારે મધુર હોય છે અને તેનો 'સ્પર્શ' તેજોલેશ્યાના સ્પર્શ કરતાં વધારે કોમળ હોય છે. આ લેશ્યાની ઓછામાં ઓછી સ્થિતિ અન્તર્મુહૂર્ત અને વધારેમાં વધારે અર્ધમુહૂર્ત

पियधम्मे दढधम्मेऽवज्जभीरू हिएसए । एयजोगसमाउत्तो तेओलेसं तु परिणमे ॥

**-**उ. ३४. २७-२८.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૪, ૭, ૧૩, ૧૭, ૧૯-૨૦, ૩૩, ૩૭, ૪૦, ૫૧-૫૩, ૫૭-૬૦.

९ पयणुकोहमाणे य मयालोभे य पयणुए । पसंतिचते दंतप्पा जोगवं उवहाणवं ।। तहा पयणुवाई य उवसंते जिइदिए । एयजोगसमाउत्तो पम्हलेसं तु परिणमे ।।

-3. 38. ₹6-30.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૪, ૮, ૧૪, ૧૭, ૧૯-૨૦, ૩૩, ૩૮, ૪૦, ૪૫, ૫૪, ૫૭-૬૦. અધિક દશ સાગરોપમ છે. આ લેશ્યાવાળો જીવ મરીને મનુષ્ય કે દેવગતિ (સુગતિ)માં જન્મ લે છે.

દ. શુકલલેશ્યા - આ લેશ્યાવાળો જીવ શુભ ધ્યાન કરનાર, પ્રશાંત ચિત્ત, જિતેન્દ્રિય, મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિમાં ચંચળતા વગરનો, અલ્પરાગી, અને અહિંસાપ્રેમી હોય છે. તેનો 'રંગ' શંખ, અંક (એક પ્રકારનો મિષ્ટા), મુચકુન્દ કુલ, દૂધની ધાર અને ચાંદીના હાર જેવો શ્વેત (ઉજ્જવળ) વર્શનો હોય છે. તેનો 'રસ' ખજૂર દ્રાક્ષ, દૂધ, સાકર વગેરેના મધુર રસ કરતાં અનેક ગણો વધારે મધુર હોય છે. તેની 'ગંધ' પદ્મલેશ્યાની ગંધ કરતાં અનેકગણી વધારે સુગંધી હોય છે અને સ્પર્શ પણ પદ્મલેશ્યાના 'સ્પર્શ' કરતાં અનેકગણો વધારે કોમળ હોય છે. આ લેશ્યાની ઓછામાં ઓછી સ્થિતિ અર્ધમૃહૂર્ત અને વધારેમાં વધારે એક મૃહૂર્ત અધિક તેત્રીશ સાગરોપમ હોય છે. આ લેશ્યાવાળો જીવ મરીને મનુષ્ય કે દેવગતિને પામે છે. આ લેશ્યા સર્વશ્રેષ્ઠ છે.

આ રીતે, આ છયે લેશ્યાઓમાં ઉત્તરોત્તર ચારિત્ર્યનો વિકાસ દર્શાવવામાં આવ્યો છે. પ્રથમ ત્રણ લેશ્યાઓ અશુભ, અધર્મરૂપ અને અપ્રશસ્ત છે. અંતિમ ત્રણ લેશ્યાઓ શુભધર્મરૂપ અને પ્રશસ્ત છે<sup>ર</sup>. જધન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ,

**—**इ. ३४. ३१-३२.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૪, ૯, ૧૫, ૧૭, ૧૯-૨૦, ૩૩, ૩૯-૪૦, ૪૬, ૫૫, ૫૭-૬૦.

२ किण्हा नीला काऊ तिन्नि वि एयाओ अहम्मलेसाओ । एयाहि तिहि वि जीवो दुग्गई उववज्जई ।। तेऊ पम्हा सुक्का तिन्नि वि एयाओ धम्मलेसाओ । एयाहि तिहि वि जीवो सुग्गई उववज्जई ।।

<del>\_</del>3. ૩૪. ૫૬-૫૭.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૪, ૬૧.

अट्टरुद्दाणि विज्जित । घम्मसुक्काणि साहए । पसंतिचित्ते दंतप्पा सिमए गुत्ते य गुत्तिसु ॥ सरागे वीयरागे वा उवसंते जिइंदिए । एयजोगसमाउत्तो सुक्कलेसं तु परिणमे ॥

ગુણરૂપ પરિષ્ટાામોના તરતમભાવને આધારે ગ્રંથમાં, ત્રણ, નવ, સત્યાવીશ, એકાશી અને બસો તેંતાલીશ અંશોની કલ્પના કરવામાં આવી છે<sup>4</sup>. ગ્રંથમાં આ અંશ-કલ્પનાનું કથન પરિષ્ટાામદ્વાર દ્વારા કરવામાં આવેલ છે અને તેના પ્રકારોને 'સ્થાન' કહેવામાં આવેલ છે. આ લેશ્યાઓનાં 'સ્થાન' કેટલાં ? આ બાબતમા કહેવામાં આવ્યું છે કે-'અસંખ્યાત અવસર્પિષ્ટી અને ઉત્સર્પિષ્ટી કાળનો જેટલો સમય (ક્ષણ) હોય છે તથા અસંખ્યાત લોકોના જેટલા પ્રદેશ હોય છે તેટલાં જ સ્થાન લેશ્યાઓનાં હોય છે<sup>3</sup>.

મૃત્યુ પછી જ્યારે જીવ પરલોકમાં ગમન કરે છે ત્યારે તે કોઈ ને કોઈ લેશ્યા સાથે સંયુક્ત થઇને જ ગમન કરે છે. અહીં એટલી વિશેષતા છે કે, જ્યારે કોઈ નવીન લેશ્યા જીવ સાથે સંબદ્ધ થાય છે ત્યારે તેના પ્રથમ સમયમાં અને જ્યારે કોઈ લેશ્યા કોઈ જીવથી પૃથક્ થાય છે ત્યારે તેના અંતિમ સમયમાં જીવનું પરલોકગમન થતું નથી, પરંતુ, આગંતુક લેશ્યાનું અંતર્મુહૂર્ત વીતી જાય અને પૃથક્ થનારી લેશ્યાનું અંતર્મુહૂર્ત બાકી રહે ત્યારે જ જીવનું પરલોકગમન થાય

૧ ઉ. ૩૪. ૨૦.

<sup>&#</sup>x27;પ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર' ૧૭-૪-૨૨૯માં પણ આ રીતે પરિણામદ્વારનું વર્ણન છે.

સંસારમાં સમયસંબંધી અનુક્રમે બે પ્રકારનું ચક્ર ચાલી રહેલું છે. અવસર્પિણીકાળ અને ઉત્સર્પિણીકાળ. જે કાળે જીવોનાં આયુષ્ય, આકાર, સુખ-સમૃદ્ધિ વગેરેનો ઉત્તરોત્તર હ્રાસ થતો જાય તેને અવસર્પિણીકાળ કહેવામાં આવે છે, તથા જે કાળે જીવોના આયુષ્ય વગેરેની ઉત્તરોત્તર વૃદ્ધિ થતી જાય તેને ઉત્સર્પિણીકાળ કહેવામાં આવે છે. આયુષ્ય વગેરેના હ્રાસ અને વિકાસને આધારે પ્રત્યેકના છ છ ભાગોમાં (આરાઓમાં) વિભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણી બંને કાળ-ચક્રોનો સમય સરખે સરખો (દશ દશ કોટાકોટિ સાગારોપમ) માનવામાં આવેલો છે. આ અવસર્પિણી તથા ઉત્સર્પિણી કાળ સંબંધી ક્રમ નિરંતર ચાલી રહ્યો છે.

<sup>-</sup>ઉ. આ. ટી., પૃ. ૧૫૭૭-૧૫૭૮.

**૩** ઉ. ૩૪. ૩૩.

છે<sup>4</sup>. જીવના પરલોકગમનના એક અંતર્મુહૂર્ત પહેલાં, લેશ્યાની ઉપસ્થિતિ થવાને કારણે જ કૃષ્ણ અને શુકલ લેશ્યાની ઉત્કૃષ્ટ-સ્થિતિ જીવની સામાન્ય ઉત્કૃષ્ટ આયુ કરતાં એક મુહૂર્ત અધિક (એક મુહૂર્ત અધિક ૩ સાગર) દર્શાવવામાં આવી છે<sup>ર</sup>. કઇ લેશ્યા કયા જીવમાં કેટલા સમય સુધી રહેશે તે બાબત જીવના આયુષ્ય ઉપર આધાર રાખે છે. તેથી ગ્રંથમાં ચારે ગતિઓના જીવની લેશ્યાઓની જે આયુ દર્શાવવામાં આવી છે તે જીવોના આયુષ્યને આધારે દર્શાવવામાં આવેલ છે. મનુષ્ય અને તિર્યંચ ગતિના જીવોમાં છએ લેશ્યાઓ સંભવે છે. તેમાં પ્રથમ પાંચની નિકૃષ્ટ અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અન્તમુહૂર્તનો અડધો ભાગ છે. આ ઉપરાંત શુકલ લેશ્યાની નિકૃષ્ટ સ્થિતિ અર્ધમુહૂર્ત છે અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ નવ વર્ષથી ઓછી એક કરોડ પૂર્વની છે<sup>3</sup>.

નારકી જીવોમાં પ્રથમ ત્રણ લેશ્યાઓ જ હોય છે. પ્રથમ ત્રણ નરકોમાં કાપોતલેશ્યા, ત્રીજાથી પાંચમામાં નીલલેશ્યા અને પાંચમાંથી સાતમા સુધીમાં કૃષ્ણલેશ્યા જોવા મળે છે<sup>૪</sup>. સામાન્ય રીતે દેવોમાં શુભ લેશ્યાઓ જ હોય છે.

श लेसाहिं सव्वाहिं पढमे समयम्मि परिणयाहिं तु । न हु कस्सइ उववित्त परे भवे अत्यि जीवस्स ॥ लेसाहिं सव्वाहिं चिरमे समयम्मि परिणयाहिं तु । न हु कस्सइ उववित्त परे भवे अत्यि जीवस्स ॥ अंतमुहुत्तम्मि गए अंतमुहुत्तम्मि सेसए चेव । लेसाहिं परिणयाहिं जीवा गच्छंति परलोयं ॥

-3. 38. 4C-50.

શુક્લ લેશ્યાની ઉત્કૃષ્ટ-સ્થિતિમાં જે નવ વર્ષ ઘટાડવાનાં આવ્યા છે તેનુંકારણ એ છે કે, દીક્ષા અંગીકાર કરીને સાધુ જ્યારે ઓછામાં ઓછું એક વર્ષ પૂરું કરે છે ત્યારે આ લેશ્યાની પ્રાપ્તિ સંભવે છે. આ ઉપરાંત, સાધુ બનવા માટે ઓછામાં ઓછી આઠ વર્ષની ઉંમર હોવી જરૂરી છે.

-ઉ. આ. ટી. પૃ. ૧૫૯૦

8 G. 38. 80-88.

२ उ. ३४. ३४, ३८.

उ उ. ३४. ४५, ४६.

પરંતુ, વનસ્પતિ અને વ્યંતર દેવોમાં કૃષ્ણાદિ ત્રણ અશુભ લેશ્યાઓ પણ હોય છે. આ ઉપરાંત, ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષી, ઔધર્મ અને ઇશાન દેવોમાં તેજોલેશ્યા હોય છે. સનત્રકુમારથી માંડી બ્રહ્મ-દેવ સુધીના દેવોમાં પદ્મલેશ્યા હોય છે. લાન્તક દેવોથી માંડી સર્વાર્થસિદ્ધિના દેવોમાં શુકલ-લેશ્યા હોય છે<sup>૧</sup>.

આ રીતે આ લેશ્યા-વિષયક વર્ણનથી જાણી શકાય છે કે કઈ લેશ્યાવાળા દેવ ક્યાં રહે છે અને કયા કયા જીવ કયાં કર્યો કર્મોથી બદ્ધ છે. વળી, કર્મ અને લેશ્યાઓનો અરસપરસ ઘનિષ્ઠ સંબંધ પણ છે. પૃષ્ટયશાળી કર્મોથી શુભ લેશ્યાઓની પ્રાપ્તિ થાય છે અને પાપી કર્મોથી અશભ લેશ્યાઓની પ્રાપ્તિ થાય છે. પુરુષ અને પાપરૂપ કર્મોથી જે શુભ અને અશુભ લેશ્યાઓની પ્રાપ્તિ થાય છે તે અનુસાર જીવ આચાર કરવામાં પ્રવૃત્ત થાય છે. પ્રવૃત્તિ કરવાથી કર્મ-બંધ થાય છે અને કર્મ-બંધથી વળી લેશ્યાઓની પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ સંસારનું ચક્ર ચાલ્યા કરે છે. આ ઉપરથી એમ માનવાનું નથી કે આ ચક્રમાંથી જીવ ક્યારેય છુટકારો મેળવતો નથી; પરંતુ પ્રયત્ન કરવાથી તે આ ચક્રમાંથી છૂટી પણ શકે છે. વસ્તુત: આ લેશ્યાઓ કર્મ-સિદ્ધાંતની પૂર્તિ કરે છે. કર્મો વિનષ્ટ થતાં, લેશ્યાઓનો પણ અભાવ થાય છે. આત્માની સાથે થતી કર્મ-બંધની પ્રક્રિયાને સમજાવવા માટે આ લેશ્યાઓનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તેથી 'ગોમ્મટસાર'માં લેશ્યાઓનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે 'જે દ્વારા જીવ પુણ્ય અને પાપરૂપ કર્મોથી લેપાય તે લેશ્યા કહેવાય તથા કષાયોદયથી અનુરક્ત મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિને પણ લેશ્યા કહેવાય<sup>ર</sup>. આ રીતે. જેનાથી રંજિત થતાં. શુભાશુભ કર્મ આત્મા સાથે બંધ પ્રાપ્ત કરે એ આચરણને લેશ્યાઓ સમજાવે છે. આ લેશ્યા-વિષયક નિરૂપણને લીધે ભારતીય રંગ-વિષયક દૃષ્ટિકોણ પણ જાણવા મળે છે.

-गो. जी. ४८८.

તથા જુઓ - ગો. જી. પ૩૨.

૧ ૩. ૩૪. ૪૭-૫૫.

२ लिंपइ अप्पीकीरइ एदीए णिय अपुण्ण पुण्णं च ।

### અનુશીલન

આ પ્રકરણમાં સંસાર સંબંધી ત્રણ પ્રમુખ સિદ્ધાંતોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. ૧. સસારની દુ:ખરૂપતા ૨. સંસાર અથવા દુ:ખનાં કારણ અને ૩. કર્મબંધન. આ ત્રણે સિદ્ધાંતોનું વિશ્લેષણ આધ્યાત્મિક દષ્ટિકોણથી પ્રસ્તુત કરવામાં આવેલ છે અને તે ક્રમશ: નીચે મુજબ છે:

૧. ભારતીય ધાર્મિક ગ્રંથોની જેમ 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં પણ જેમાં, જીવ જન્મ-મરણને પ્રાપ્ત કરે છે એવા સંસારને દુ:ખોથી ભરેલો દર્શાવવામાં આવ્યો છે. શરીર નાશવંત હોવાથી તથા ઇચ્છાઓ અનંત હોવાથી આપણને જે સુખ પ્રતીત થાય છે તે ખરેખર તો દુ:ખરૂપ જ છે. દેવ અને મનુષ્ય પર્યાય કે જે સુગતિ રૂપ અને શ્રેષ્ઠ મનાયેલ છે તેને પણ દુર્ગતિરૂપ તરીકે દર્શાવવાનો ઉદ્દેશ્ય એ છે કે જીવોને વિષય-ભોગોમાંથી નિરાસકત કરવા અને અસીમ તથા અનંત સુખ પ્રત્યે પ્રેરિત કરવા. જ્યાં સુધી સાંસારિક વિષયભોગોને દુ:ખરૂપ અને નાશવંત તરીકે ન રજુ કરવામાં આવે ત્યાં સુધી તેનાથી વિરક્તિ થાય નહીં. દેવપર્યાયમાં જે દુ:ખોનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે તે એ કારણે કે દેવપર્યાય અને તે દૈવિક ભોગ્ય-વિષયો પણ ચિરસ્થાયી નથી. કેટલેક સ્થળે દેવોના ઐશ્વર્યને શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવ્યું છે અને તેને શ્રેષ્ઠ ગતિ (સુગતિ) પણ કહેવામાં આવેલ છે. આ સ્થિતિ મનુષ્યગતિના જીવોની પણ છે.

આ વિવેચન પરથી, 'પ્રસ્તુત ગ્રંથ અવાસ્તવિકતાનું પ્રતિપાદન કરે છે.' એમ સમજવાનું નથી, આપણે જાતે અનુભવીએ છીએ કે વિષય-ભોગોની સીમા અનંત છે અને ગમે તેટલાં સુખસાધન આપણને મળે છતાં શાંતિ મળતી નથી. શાંતિ અને સુખ તો આપણી અંદર રહેલાં છે. જો આપણી ઇચ્છાઓ સીમિત બને તો આપણને સુખ મળે છે અને એમ ન થાય તો આપણે અધિક પ્રાપ્ત કરવા માટે વ્યગ્રતા અનુભવીએ છીએ. આ વિષયભોગ સુખ કે દુ:ખનાં કારણ બને છે. તેથી ગ્રંથમાં આસક્તિ રાખ્યા વગર વિષય-ભોગોના ઉપભોગનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે.

આજના વિજ્ઞાનની આટલી ઉન્નતિનું કારણ વિષય-ભોગો પ્રત્યેની આસક્તિ છે, તો પછી વિષય ભોગો પ્રત્યે આસક્તિ ન રાખવી જોઇએ એમ કેમ કહેવાય ? આ બાબતમાં માર્ માનવું છે કે પ્રસ્તુત-ગ્રંથ અસીમ અને અનન્ત સુખ પ્રત્યે આપણને લઇ જવા ઇચ્છે છે. તેથી તેમાં જે આધ્યાત્મિક માર્ગનું અનુસરણ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તે બરાબર છે. શરીરની નશ્વરતાને જોઇને અને સંસારમાં ફેલાયેલ ભ્રષ્ટાચારને રોકવા માટે આવું માર્ગદર્શન યોગ્ય છે. આજના આ વૈજ્ઞાનિક યગમાં પણ પ્રસ્તુત પ્રન્થના આ ઉપદેશને જ વૈજ્ઞાનિક ઢાંચામાં ઢાળીને, સમાજશાસ્ત્ર તથા ધર્મશાસ્ત્રના સ્વરૂપે રજુ કરવામાં આવે છે. જો આપણે પક્ષપાત રહિત દૃષ્ટિથી વિચારીએ તો જરૂર લાગશે કે વિજ્ઞાને આટલી ઉન્નતિ કરી છે છતાં માનવી સુખી નથી બન્યો પણ પહેલાં કરતાં વધારે પરેશાની અનુભવતો તથા દુ:ખી થયો છે. તો પછી, 'સંસારના વિષયભોગોમાં સખ મળતું નથી' એવું ગ્રન્થનું કટુ સત્ય એક પ્રલાપ છે એમ કેવી રીતે કહી શકાય ? આમ વિરોધમાં આજે જે દલીલ કરવામાં આવે તે, પહેલાં પણ થઈ શકતી હતી. પરંતુ જે સત્ય છે તે કાયમ સત્ય જ રહે છે. આ કથનની વાસ્તવિકતા તથા અવાસ્તવિકતાનો વિચાર કરતી વખતે. જે દૃષ્ટિકોણને માધ્યમ બનાવીને આ ગ્રંથ લખવામાં આવ્યો છે તે દૃષ્ટિકોણને આપણે સાથે રાખવો જોઇએ. બોદ્ધ દર્શનના પ્રવર્તક ભગવાન ગોતમ બુદ્ધે જે ચાર આર્ય સત્યો શોધ્યાં તેમાંનું પ્રથમ આર્યસત્ય દુ:ખ છે. આ ઉપરાંત, દુ:ખનાં કારણો હાજર છે. દુ:ખથી નિવૃત્તિ સંભવે છે અને દુ:ખોમાંથી નિવૃત્ત થવાનો ઉપાય પણ છે. એ ત્રણ આર્યસત્યો છે. (દુ:ખ, સમુદય, નિરોધ-સત્ય, અને નિરોધગામિની પ્રતિપદા). પ્રસ્તત ગ્રંથમાં જે રીતે પ્રથમ દુ:ખ-સત્યને સ્વીકારવામાં આવેલ છે તે રીતે અન્ય ત્રણ સત્યોને પણ સ્વીકારવામાં આવેલ છે અને તેનો વિચાર આગળનાં પ્રકરણોમાં અવસર આવ્યે કરવામાં આવશે.

 સાંસારિક દુ:ખોનાં કારણોનો વિચાર કરતી વખતે ગ્રંથમાં જન્મ-મરણરૂપ સસારનું સાક્ષાત્ કારણ કર્મબંધ છે એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે.

૧ જુઓ - પ્રકરણ ૩.

ત્યાર પછી કર્મબંધનું પણ કારણ રાગદ્વેષ અને તેનું પણ કારણ (મૂળ કારણ) અજ્ઞાનને માનવામાં આવ્યું છે. જો કે રાગ દ્વેષ અને અજ્ઞાન વચ્ચે ક્રમશ: મોહ, તૃષ્ણા અને લોભને પણ કારણ રૂપે દર્શાવેલ છે પરંતુ, મોહ, તૃષ્મા અને લોભ રાગની જ ઉત્કટ અવસ્થા રૂપ છે. જો તેને પૃથક્ કારણ રૂપે ગણાવવામાં આવે તો સંસારની કાર્ય-કારણ-પરંપરા આ પ્રકારે રજુ થઇ શકે: જન્મમરણરૂપ સંસાર-કર્મબંધ-રાગદ્વેષ-મોહ-તૃષ્ણા-લોભ-અજ્ઞાન.

પ્રંથમાં જો કે આ કાર્ય-કારણ શ્રૃંખલાનું સુવ્યવસ્થિત રૂપ જોવા મળતું નથી; કારણ કે ક્યાંક અજ્ઞાનને, ક્યાંક રાગને, ક્યાંક દ્વેષને, ક્યાંક રાગદ્વેષને, ક્યાંક પાપકર્મને, ક્યાંક કર્મમાત્રને, ક્યાંક મોહને, ક્યાંક સંસારને, ક્યાંક મનોજ્ઞામનોજ્ઞ વસ્તુઓને, અને ક્યાંક આ સહુને એક બીજા સાથે જોડીને કાર્યકારણનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. આ કારણે કર્યું કોનું ખરેખરું કારણ છે અથવા કયું પરંપરાગત કારણ છે તે અંગે સામાન્ય રીતે સ્પષ્ટ પ્રતીતિ થતી નથી. પરંતુ, ધ્યાનપૂર્વક વિચાર કરવાથી આ કાર્યમાં મૂળમાં કાર્યકારણ શૃંખલા જ કાર્ય કરી રહી છે એમ લાગશે. માટે, ગ્રંથમાં ક્યાંક ક્યાંક તેનો આગળ પાછળ કે એકબીજા સાથે સંમિલિત રૂપે ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તેનું કારણ એ છે કે અવસર વિશેષ વખતે કારણ વિશેષને મહત્ત્વ આપવું. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં કર્મબંધનાં કારણોનો વિચાર કરતી વખતે જે પાંચ કારણોને ગણાવવામાં આવ્યાં છે તે તપાસતાં પણ આ કાર્યકારણશ્રુંખલાનું સમર્થન થાય છે. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં દર્શાવવામાં આવેલાં એ પાંચ કારણોનાં નામ નીચે મુજબ છે<sup>૧</sup>: ૧ મિથ્યાત્વ (પોતાના આત્મસ્વરૂપને ભુલીને શરીરાદિ પરદ્રવ્યમાં આત્મબુદ્ધિ समुख्यी-स्वपरविवेकामावरूप अज्ञान २. અविरति (विषयोभां रागद्वेष) उ. प्रभाह (અસાવધાનીપણું) ૪. કષાય (કલુષિત ભાવ) ૫. યોગ (મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ). અહીં મિથ્યાત્વ અજ્ઞાનરૂપ જ છે.

### १ मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगा बन्धहेतवः ।

—त. सू. ८. १.

અવિરતિ અને પ્રમાદ એ રાગ અને મોહને સ્થાને છે. કષાય રાગદ્વેષ અને યોગ પ્રવૃત્તિમાત્રમાં કારણ છે. તેથી 'ઉત્તરાધ્યયન'માં પણ ક્યાંક ક્યાંક મિથ્યાત્વ અને પ્રમાદને સંસાર અને કર્મબન્ધના હેતુ તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>.

બૌદ્ધ દર્શનમાં આ વિષયની જે કારણ-કાર્યશૃંખલા દર્શાવવામાં આવી છે તેના મૂળમાં પણ અવિદ્યા (અજ્ઞાન) રહેલું છે. અવિદ્યા અને દુ:ખ વચ્ચે ગણાવવામાં આવેલ કારણોમાં તૃષણા, ભવ (સારાં ખોટાં કાર્યો), જાતિ અને જરા-મરણ પણ છે<sup>ર</sup>. આમ દુ:ખોનાં મૂળ કારણની શોધ કરતાં કરતાં બંને દર્શનો એક જ સાથે પહોંચીને અટકે છે. પરંતુ, અજ્ઞાન એટલે શું ? આ વિષયમાં બંને દર્શનોના સિદ્ધાંત જુદા જુદા છે. ગ્રંથમાં જ્યાં અચેતનથી ચેતનના પાર્થક્ય બોધને જ્ઞાન કહેવામાં આવેલ છે ત્યાં બૌદ્ધ દર્શનમાં તે પાર્થક્ય બોધને અજ્ઞાન માનવામાં આવેલ છે કારણ કે બૌદ્ધ દર્શનમાં આત્મા નામના કોઈ સ્થાયી ચેતન દ્રવ્યને સ્વીકારવામાં આવેલ નથી. દુ:ખનું મૂળ કારણ અજ્ઞાન છે એ બાબતમાં કદાચ કોઇને વિરોધ નથી. 'ગીતા'માં પણ મોહનું કારણ અજ્ઞાન છે એમ સ્વીકારવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>.

3. જે કર્મબંધને સંસાર અથવા દુ:ખનું સાક્ષાત્ કારણ માનવામા આવેલ છે તે એક શરીર-વિશેષની રચના કરે છે અને તે વેદાન્ત દર્શનમાં સ્વીકારવામાં આવેલ અને સ્થૂળ શરીરની અંદર રહેલ સૂક્ષ્મ શરીર<sup>૪</sup> ના સ્થાને છે. કારણ કે

૧ ઉ. ૨૯. ૫. ૬૦, ૭૧, ૧૦-૧૫.

બોલ્લદર્શનમાં દુ:ખનાં જે બાર કારણો ગણાવવામાં આવ્યાં છે તેને ભવચક, દ્વાદશ-આયતન અને પ્રતીત્યસમુત્પાદ કહેવામાં આવે છે. તેનાં ક્રમશ: નામો આ રીતે છે : અવિદ્યા → સંસ્કાર → વિજ્ઞાન → નામરૂપ → ખડાયતન → (છ: ઈન્દ્રિયો, મન સાથે) → સ્પર્શ → વેદના → તૃષ્ણા → ઉપાદાન → ભવ (સારા ખોટાં કર્મો) → જાતિ → જરા → મરણ → દુ:ખ.

<sup>-</sup>ભા. દ. બ. પૃ. ૧૫૪.

**૩ અજ્ઞાનેનાવૃતં જ્ઞાનં તેન મુહ્ચન્તિ જન્તવ: ।** 

<sup>–</sup>ગીતા પ. ૧૫.

૪ વેદાન્તસાર, પૃ. ૩૪.

આ કર્મ આત્માની સાથે બંધાઇને સ્થૂળ શરીરથી જુદા એવા એક શરીરની રચના કરે છે. તેને જેન દર્શનમાં કાર્મણ શરીર કહવામાં આવે છે. આ કાર્મણ શરીર સ્થૂળ શરીર નષ્ટ થઈ જાય છતાં નાશ પામતું નથી. આ ઉપરાંત, તે આગલા જન્મમાં સ્થૂળ-શરીરની પ્રાપ્તિમાં કારણ તરીકે પણ નીવડે છે. આ પ્રક્રિયાને સ્પષ્ટ કરવા માટે કર્મબંધમાં સહાયક છ લેશ્યાઓનો સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે. આ કર્મ અને લેશ્યાઓ વચ્ચે ઘનિષ્ઠ સંબંધ હોવાને કારણે જ પ્રંથમાં લેશ્યાઓને કર્મલેશ્યા કહેવામાં આવેલ છે. આ લેશ્યાઓ અનેક રીતે લેપ્ય દ્રવ્યનું કામ કરે છે અને તેનાથી કર્મ-પરમાણુ આત્મા સાથે ચોટી જાય છે. શુભાશુભ કર્મોથી જે પ્રકારની લેશ્યાઓ પ્રાપ્ત થાય છે તે અનુસાર જ જીવ કર્મોમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. ત્યારબાદ વળી, શુભાશુભ રૂપથી પ્રવૃત્તિ કરવાથી કરીથી કર્મબંધ થાય છે. આમ અબાધ-સંસારનું ચક્ર ચાલ્યા કરે છે. કર્મોનો અભાવ થતાં લેશ્યાઓનો પણ અભાવ થઇ જાય છે.

ગ્રંથમાં આ કર્મ અને લેશ્યા-વિષયક વર્શન દ્વારા સાંસારિક સુખ અને દુ:ખનાં કારણોનું સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવ્યું છે. આ સિદ્ધાંતનો સ્વીકાર કરી લેવાથી સંસારની વિચિત્રતાની ગૂંચને ઉકેલવામાં ઇશ્વરની કલ્પના જરૂરી રહેતી નથી અને એક સ્વચાલિત યંત્રની જેમ સંસારની પ્રક્રિયા ચાલતી લાગે છે. કર્મકાંડી મીમાંસા દર્શનની જેમ વૈદિક યાગાદિ ક્રિયાઓથી અદષ્ટ વિશેષની ઉત્પત્તિ થાય છે અને ત્યારે તેના પ્રભાવથી સ્વર્ગાદિની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ્રકૃત ગ્રંથ અનુસાર, જીવમાં દરેક ક્ષણે થતી સ્વાસાદિ સૂક્ષ્મહતમ ક્રિયા, મનના વિચાર વગેરે સહુ કર્મનાં કારણ છે. એ બીજી બાબત છે કે બધી ક્રિયાઓ બંધનું કારણ ન બને પરંતુ ક્રિયામાત્ર કર્મ તો જરૂર છે. તેમાંથી માત્ર સરાગ ક્રિયાઓ (સકામ કર્મ) જ કર્મબંધમાં કારણ થાય છે. માટે સંસારના આવાગમનમાં કારણ હોવાથી તેને જ કર્મ શબ્દથી વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. આ ઉપરાંત, શુભ અને અશુભ-બંને પ્રકારનાં કર્મ, બંધ માટેનાં કારણ હોવાથી હેય તરીકે દર્શાવાયાં છે. સંસારી જીવમાં જોવા મળતી પ્રત્યેક ક્રિયા, સુખદુ:ખાનુભૂતિ, જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ, જીવનની સ્થિતિ શુભાશુભ શરીરાદિની પ્રાપ્તિ, લાભાલાભની પ્રાપ્તિ વગેરે બધાં પાસાંઓની વ્યાખ્યા આ કર્મસિદ્ધાંત દ્વારા કરવામાં આવી છે

અને આવશ્યકતાનુસાર કર્મોના પેટા પ્રકારોની કલ્પના કરવામાં આવી છે. કર્મનું મનોવૈજ્ઞાનિક વિશ્લેષણ હોવાથી આ કર્મસિદ્ધાંતને 'જૈન મનોવિજ્ઞાન' કહી શકાય છે.

આ રીતે, આ પ્રકારણમાં અન્થાનુસાર સંસારને દુ:ખોથી ભરેલો દર્શાવીને તેનાં કારણો વિશે આધ્યાત્મિક દૃષ્ટિથી વિચાર કરવામાં આવ્યો છે. પુનર્જન્મ, પરલોક, વગેરેનો સ્વીકાર કર્યા વગર આ વર્ણનનો મેળ બેસી શકે નહીં. શરીર વગેરેની નશ્વરતા અને જન્મ-મરણની પ્રાપ્તિ જ દુ:ખ છે. આથી સંસારના વિષય ભોગ જન્ય સુખોને પણ દુ:ખરૂપ માનવામાં આવેલ છે. સંસારનાં કારણોમાં કર્મબંધનો સ્વીકાર કરીને એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે જીવ દ્વારા કરવામાં આવેલ કોઇપણ સારું કે ખરાબ કામ કોઈ રીતે છૂપું રહી શકતું નથી. તેનું ફળ અવશ્ય ભોગવવું પડે છે. સંસારમાં સામાજિક વ્યવસ્થા ટકાવી રાખવા માટે તથા અત્યાચાર-અનાચાર વગેરેને અટકાવવા માટે પણ આવું વર્ણન જરૂરી હતું અને આજે પણ છે.

#### 1925K

### २८नश्रय

દુ:ખોની અનુભૂતિ દરેક પ્રાણીને અરુચિકર લાગે છે. તેથી દુ:ખોમાંથી મુક્તિ મેળવવા માટે અનેક પ્રકારના પ્રયત્નો કરવામાં આવે છે. સાંસારિક પ્રયત્નો તો ક્ષણિક સુખ આપવાને કારણે ખરેખર તો દુ:ખરૂપ જ છે, અવિનશ્વર અથવા શાશ્વત સુખની પ્રાપ્તિ માટે ચેતન અને અચેતનના સંયોગ એ વિયોગની આધ્યાત્મિક પ્રક્રિયાને નવ તથ્યો (તત્ત્વો-સત્યો)માં વિભાજિત કરવામાં આવેલ છે અને તે તથ્યોમાં પૂર્ણ વિશ્વાસ (સમ્યગ્દર્શન), તેઓનું પૂર્ણ જ્ઞાન (સમ્યગ્જ્ઞાન) અને તદનુસાર આચરણ (સમ્યક્ચારિત્ર) જરૂરી મનાયેલ છે. આમ શાશ્વત સુખની પ્રાપ્તિમાં સહાયક ૧. સમ્યગ્દર્શન (સત્ય-શ્રદ્ધા), ૨. સમ્યગ્જ્ઞાન (અન્યજ્ઞાન) અને ૩. સમ્યક્ચારિત્ર (સત્ આચરણ) આ ત્રણ સાધનોને જ અહીં 'રત્નત્રય' શબ્દથી વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. આ ત્રણ સાધનો વિશે વિચાર કરતાં પહેલાં, નવ તથ્યોમાં વિભાજિત એવી ચેતન અને અચેતનના સંયોગની અને વિયોગની આધ્યાત્મિક-પ્રક્રિયા વિશે વિચારી લેવું આવશ્યક છે.

# नव तथ्यो (तत्त्वो) :

ચેતન તથા અચેતન અને તેના સંયોગ-વિયોગની કારણકાર્ય શૃંખલા ત્રિકાલવર્તી સત્ય હોવાથી, તેને માટે 'તથ્ય' શબ્દનો પ્રયોગ પણ કરવામાં આવ્યો છે. આ નવ તત્ત્વો અથવા તથ્યોનાં નામ આ પ્રમાણે છે<sup>૧</sup>: ૧. જીવ (ચેતન), ૨. અજીવ (અચેતન), ૩. બંધ (ચેતન અને અચેતનની સંબંધાવસ્થા), ૪. પુણ્ય (અહિંસા

3. 26. 98.

जीवा जीवा य बन्धे य पुण्णं पावाऽऽवो तहा ।
 संवरो निज्जरा मोक्खो संति एए तहिया नव ॥

વગેરે શુભકાર્ય), ૫. પાપ (હિંસા વગેરે અશુભકાર્ય), ૬. આસ્રવ (ચેતન પાસે અચેતન કર્મોને આવવાનું દ્વાર), ૭. સંવર (ચેતન સાથે અચેતનનો સંબંધ કરાવનાર કારણનો નિરોધ, ૮. નિર્જરા (ચેતનથી ચેતનનું સંપૂર્ણ અંશત: પૃથક્કરણ) અને ૯. મોક્ષ (અચેતનથી ચેતનનું સંપૂર્ણ સ્વાતંત્ર્ય). આ નવે તત્ત્વોને મુખ્યત્વે પાંચ ભાગોમાં વહેંચી શકાય:

- ૧ ચેતન અને અચેતન તત્ત્વ-જીવ અને અજીવ
- ર સંસાર અથવા દુ:ખની અવસ્થા-બંધ
- ૩ સંસાર અથવા દુ:ખનાં કારશ-પુષ્ટય, પાપ, આસવ
- ૪ સંસાર અથવા દુ:ખમાંથી પૂર્ણ નિવૃત્તિ-મોક્ષ
- પ સંસાર અથવા દુ:ખમાંથી નિવૃત્ત થવાના ઉપાય-સંવર અને નિર્જરા

સંસાર અથવા દુ:ખનું કારણ કર્મ-બંધન છે અને તેમાંથી છૂટકારો મેળવવો એ મોક્ષ છે. ચેતન જ બંધન અને મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે અને અચેતન (કર્મ)થી બંધન અને મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. પુણ્ય અને પાપરૂપ પ્રવૃત્તિથી પ્રેરિત થઈને અચેતન કર્મ ચેતન પાસે આવીને (આસ્તવિત થઈને) બંધન કરે છે. આ અચેતન કર્મોને આવતાં રોકવાં (સંવર) તથા પહેલાંથી આવેલાં કર્મોને પૃથક્ કરવાં (નિર્જરા) એ મોક્ષ માટે આવશ્યક છે. આમ, બંધ, મોક્ષ, ચેતન, અચેતન, પુણ્ય, પાપ, આસ્રવ, સંવર અને નિર્જરા આ નવ સાર્વભીમ સત્ય હોવાથી 'તથ્ય' (તત્ત્વ) કહેવામાં આવેલ છે. તેમનાં સ્વરૂપ વગેરે નીચે મુજબ છે:

૧ જીવ- ચેતન દ્રવ્ય. તેને જ બંધન અને મોક્ષ થાય છે

ર અજીવ- અચેતન દ્રવ્ય. ખાસ કરીને આ એવું અચેતન દ્રવ્ય (કર્મપુદ્દ્ાલ) ં છે જેનો સંબંધ થતાં, ચેતન બંધનને પ્રાપ્ત કરે છે અને તેનો વિયોગ થતાં ચેતન મુક્તિ મેળવે છે.

- ૩ પુષ્ય- ચેતન દ્વારા કરવામાં આવેલ અહિંસા વગેરે શુભ કાર્ય
- ૪ પાપ- ચેતન દ્વારા કરવામાં આવેલ હિંસા વગેરે અશુભ કાર્ય

પ આસ્રવ- મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિથી પુષ્ય અને પાપરૂપ કર્મોનું ચેતન પાસે આગમન<sup>૧</sup>. આસ્રવ દ્વારા સામાન્ય રીતે પાપાસ્રવને સમજવામાં આવે

९ काय वाङ मनः कर्म योगः । स आस्रवः । शुभः पुण्यस्याशुभः पापस्य ।

<sup>-</sup>त. सू. ६**. १**-३.

છે, ગ્રન્થમાં પણ પાપાસ્રવના પાંચ પ્રકારો (હિંસા, અસત્ય, ચોરી, કુશીલ અને ધનસંચય)નો સંકેત કરવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>, પરંતુ, પાપાસ્રવની જેમ પુશ્યાસ્રવ પણ મુક્તિ માટે ત્યાજ્ય છે.

૬ બંધ- ચેતન સાથે અચેતન કર્મપરમાણુઓનો સંબંધ થવો તે<sup>ર</sup>.

9 સંવર-પુષ્ટય અને પાપરૂપ કર્મોને ચેતનની પાસે આવતાં (આસવ) રોકવાં<sup>3</sup>. ગ્રંથમાં આના પણ પાપાસ્રવ વિરોધ પાંચ પ્રકારોનો સંકેત છે<sup>8</sup>. ફલ-પ્રાપ્તિની અભિલાષા વગર કરવામાં આવતાં સત્કર્મ સંવરરૂપ હોય છે. જ્યારે જીવ અહિંસાદિ સત્કાર્યોમાં પ્રવૃત્ત થઈને ફલપ્રાપ્તિની કામના કરે છે ત્યારે તે પુષ્ટયાસ્રવ થઈને બંધના પણ કારણ બની જાય છે. જેમકે, પૂર્વભવમાં ફલાભિલાષાથી યુક્ત (નિદાનસહિત) બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી અને ફલાભિલાષાથી રહિત ચિત્તમુનિ દ્વારા કરવામાં આવેલ એક સરખાં અહિંસાદિ પુષ્ટય-કર્મ પછીના ભવમાં જુદાં જુદાં ફળ-વાળાં થયાં<sup>ય</sup>. આ રીતે ફલાભિલાષા (નિદાન) પૂર્વક કરવામાં આવેલ

**—3. १४. १६.** 

मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगा बन्धहेतवः । सकषायत्वाज्जीवः कर्मणो योग्यान्पदगलानादत्ते स बन्धः ।

**—**त. सू. ८. १-२.

आत्मकर्मणोरन्यो ७ न्यप्रदेशानुप्रवेशात्मको बन्धः ।

–सर्वार्थसिद्धि, पृ. १४.

उ आस्रविनरोधः संवरः ।

-त. सू. इ. १.

४ सुसंवुडा पंचहि संवरेहि ।

**–**उ. १२. ४२.

 भ कम्मा नियाणपगडा तुमे राय ! विचितिया तेसि फलविवागेण विप्यओगमुवागया ।

उ. १३. ८.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૩. ૧, ૨૮, ૨૯,૩૦.

૧ જુઓ - પૃ. ૧૬૬, પા. ટિ. ૧; ઉ. ૧૯. ૯૪; ૨૦. ૪૫, ૨૯. ૧૧.

२ अज्झत्यहेउं निययस्स बंघो संसार हेउं च वयंति बन्धं ।

બધાં પુષ્ટયકર્મ આસવ રૂપ છે અને ફલાભિલાષા વગર કરવામાં આવેલ નિષ્કામ કર્મ સંવરરૂપ છે. તેથી અનાસ્રવીની વ્યાખ્યા આપતી વખતે ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે - પ્રાણીવધ, અસત્યકથન, ચોરી, મેથુન, ધનસંગ્રહ, રાત્રિભોજન અને ચાર કષાયોથી રહિત તથા મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિમાં સાવધાન, જિતેન્દ્રિય જીવને અનાસ્રયી કહેવામાં આવે છે . અર્થાત અશુભ-કાર્યોનો સર્વથા ત્યાગ કરીને શુભ કાર્યોમાં સાવધાનીપૂર્વક ફલની અભિલાષા વગર પ્રવૃત્તિ કરવી એ સંવરનું કારણ છે. ગ્રંથમાં આ પ્રકારના સંવરનું ફળ, આસ્રવિરોધ પછી ઋદ્ધિ-સંપન્ન દેવપદ અથવા સિદ્ધપદ (મોક્ષ) છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે .

૮. નિર્જરા - પૂર્વબદ્ધ કર્મોને આત્માથી અંશત: પૃથક્ કરવાં<sup>3</sup>. આ મોક્ષ માટેનું સાક્ષાત કારણ છે. જોકે પ્રતિક્ષણ કર્મોની કોઈને કોઈ નિર્જરા થયા કરે છે પણ અમુક નિર્જરા તપ વગેરેને કારણે બળપૂર્વક પણ કરવામાં આવે છે. તેથી આ નિર્જરાને બે ભાગમાં વહેંચી શકાય : ૧ સામાન્ય-નિર્જરા અને ૨ વિશેષ-નિર્જરા. પોતાની મેળે સ્વાભાવિક રીતે, પ્રયત્ન વગર, પ્રતિક્ષણ કર્મોનું કળ આપીને ચેતનથી પૃથક્ થઈ જવું એ સામાન્ય-નિર્જરા કહેવાય, આ પ્રકારની નિર્જરામાં જીવને કોઈ ખાસ પ્રયત્ન કરવો પડતો નથી, તેથી અહીં તેનો વિચાર કરવામાં આવેલ નથી. બીજા પ્રકારની નિર્જરાનો અર્થ આમ થાય : તપ વગેરે સાધનો દ્વારા કર્મોનો બળપૂર્વક ઉદય કરીને તેને ચેતનથી પૃથક કરી દેવાં. આ માટે જૈન ગ્રંથોમાં સામાન્ય-નિર્જરાને સવિપાકનિર્જરા તથા અનોપકમિક-નિર્જરા (અકૃત્રિમ-નિર્જરા) કહેવામાં આવેલ છે. આથી વિરૂદ્ધ, વિશેષ-નિર્જરાને

पाणिवहमुसावाया अदत्तमेहुणपिरग्गहा विरओ । राई भोयणिवरओ जीवो भवइ अणासवो ॥ पंचसिमओ तिगुत्तो अकसाओ जिइंदिओ । अगारवो य निस्सल्लो जीवो होइ अणासवो ॥

<sup>-3. 30. ₹. 3.</sup> 

૨ ૩. ૨૬. ૫૫; ૫. ૨૫, ૨૮.

उ एकदेशकर्मसंक्षयलक्षणा निर्जरा ।

<sup>-</sup>सर्वार्थसिद्धि १. ४.

અવિયાક-નિર્જરા અને ઓપક્રમિક-નિર્જરા (કૃત્રિમ-નિર્જરા) કહેવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>.

૯ મોક્ષ - બધા પ્રકારનાં કર્મબંધનોથી પૂર્ણ છૂટકારો મેળવવો અથવા ચેતન દ્વારા સ્વ-સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરવું એ મોક્ષ<sup>ર</sup>. એ જીવનું અંતિમ લક્ષ્ય છે અને તેને પ્રાપ્ત કરી લેતાં, જીવ સિદ્ધ, બુદ્ધ, મુક્ત અને અનંતસુખસંપન્ન તથા શક્તિસંપન્ન બને છે. આ અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરી લીધા બાદ ચેતન ફરી ક્યારેય કર્મબંધનમાં પડતો નથી.

આ નવ તથ્યોમાંથી પુષ્ય અને પાપ આસવરૂપ હોવાથી 'તત્ત્વર્થસૂત્ર'માં તથ્યોની સંખ્યા સાતની જ આપવામાં આવી છે અને તે માટે 'તત્ત્વ' શબ્દનો ત્યાં પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે<sup>3</sup>. જ્યારે પુષ્ય અને પાપને આસવથી પૃથક્ ગણાવવામાં આવે છે ત્યારે તેમને માટે જૈન-ગ્રંથોમાં 'પદાર્થ' શબ્દનો પ્રયોગ થાય છે<sup>8</sup>. આ ઉપરાંત, જ્યારે માત્ર જીવ અને અજીવનું કથન કરવામાં આવે છે ત્યારે તેમને 'દ્રવ્ય' કહેવામાં આવે છે. વાસ્તવિક રીતે જે પ્રકારે વૈશેષિકદર્શનમાં 'દ્રવ્ય' અને 'પદાર્થ'માં તફાવત છે તે રીતે, જૈન ગ્રંથોમાં દ્રવ્ય, તત્ત્વ અને પદાર્થ (તત્ત્વાર્થ, અર્થ કે તથ્ય) આ શબ્દોમાં ભેદ પાડવામાં આવ્યો નથી કારણ કે તે અરસપરસ એકબીજા સાથે મળતા આવે છે. વળી, જૈન ગ્રંથોમાં જીવાદિ પડ્રવ્યોને 'તત્ત્વાર્થ' શબ્દથી અને જીવાદિ નવ તથ્યો (પદાર્થો)ને 'અર્થ' શબ્દથી પણ વ્યક્ત કરવામાં આવે છે<sup>પ</sup>. આમ હોવા છતાં પણ 'દ્રવ્ય' શબ્દથી લોકની

-त. सू. १**०.** २.

जीवाजीवास्रवबन्धसंवरितर्जरामोक्षास्तत्त्वम् ॥

─त. सृ. १. ४.

४ जीवाजीवासवबंवधसंवरो णिज्जरा तहा मोक्खो । तच्चाणि सत्त एदे सपुण्णपावा पयत्था य ॥

-लघु-द्रव्यसंग्रह, गाथा 3.

प जीवा पोग्गलकाया घम्माघम्मा य काल आयासं ।
 तच्चत्था इदि भणिदा णाणागुणपज्जएहिं संजुत्ता ।।

-- नियमसार, गाथा ६.

जीवाजीवा भावा पुण्णं पावं च आसवं तेसि । संवरणिज्जरबंघो मोक्खो य हवंति ते अहा ॥

—पंचास्तिकाय, गाथा १०८.

१ सर्वार्थसिद्धि ८. २३.

२ बन्धहेत्त्वभावनिर्जराभ्यां कृत्स्नकर्मविष्रमोक्षो मोक्ष:।

રચનાનાં મૂળ ઉપકરણોને સમજવામાં આવે છે તથા 'તત્ત્વ' શબ્દથી આધ્યાત્મિક રહસ્યનું ભાવાત્મક વિશ્લેષણ કરવામાં આવે છે<sup>૧</sup>. 'તત્ત્વ' શબ્દ દ્વારા પ્રતિપાદ્ય અર્થનું જ વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ 'પદાર્થ' શબ્દ દ્વારા કરવામાં આવે છે, 'પદાર્થ' માટે જ 'તથ્ય' શબ્દનો પણ પ્રયોગ કરવામાં આવે છે, ગ્રંથમાં આ નવ તથ્યોની બાબતમાં એક હોડીનું દુષ્ટાંત પણ આપવામાં આવ્યું છે<sup>ર</sup>.

બે છિદ્રોવાળી એક હોડી સંસારરૂપી સાગરમાં તરી રહી છે. તે છિદ્રોમાંના એકમાંથી ગંદુ અને બીજામાંથી સ્વચ્છ પાણી હોડીમાં પ્રવેશી રહ્યું છે તેથી હોડી ડૂબવાની તૈયારીમાં છે. પરંતુ, હોડીનો માલિક તે બંને છિદ્રોને બંધ કરી દે છે અને પછી બંને હાથ વડે અંદર ભરાયેલા પાણીને ઉલેચવા લાગે છે. ધીરે ધીરે હોડીનું પાણી ઉલેચાઈ જવાથી હોડી ખાલી થઈ જાય છે અને હોડી પાણીની સપાટી ઉપર આવીને અભીષ્ટ સ્થાને પહોંચે છે. આમ, આ દષ્ટાંતમાં શરીર (અજીવ) તરીકે છે. નાવિક જીવ છે, ગંદુ અને સ્વચ્છ પાણી દાખલ થવા દેનાર છિદ્રો ક્રમશ: પાપ અને પુષ્ટ્યરૂપ છે, જળનો નાવમાં પ્રવેશ એ આસવ છે, જળનું નાવમાં એકત્ર થવું એ બંધ છે, પાણી પ્રવેશવા દેનાર છિદ્રોને બંધ કરવાં એ સંવર છે, પાણીને ઉલેચવું એ નિર્જરા છે અને જળને પૂર્ણરૂપે બહાર કાઢતાં નાવનું પાણીની સપાટી ઉપર આવી જવું એ મોક્ષ છે.

१ तत्त्व शब्दो भावसामान्यवाची । कथम् ? तिदिति सर्वनामपदम् । सर्वनाम च सामान्ये वर्तते । तस्य भावस्तत्त्वम् । तस्य कस्य ? योऽर्थो यथावस्थितस्तथा तस्य भवनिमत्यर्थः। अर्थत इत्यर्थो निश्चीयत इत्यर्थः । तत्त्वेनार्थस्तत्त्वार्थः । अथवा भावेन भाववतोऽ- भिघानं, तदव्यतिरेकात् तत्त्वमेवार्थस्तत्त्वार्थः ।

-सर्वार्थसिद्धि १. २.

२ जा उ अस्साविणी नावा न सा पारस्स गामिणी । जा निरस्साविणी नावा सा उ पारस्स गामिणी ॥

सरीरमाहु नावत्ति जीवो वुच्चई नाविओ । संसारो अण्णवो वुत्तो जं तरंति महेसिणो ॥

--<del>3</del>. २३. ७**१-७**३.

ભગવાન બુદ્ધે પણ આ તથ્યનો સાક્ષાત્કાર કરીને તેનો જ ચાર આર્યસત્યના રૂપે ઉપદેશ આપ્યો છે. જોકે બોદ્ધદર્શનમાં કોઈ સ્થાયી ચેતન કે અચેતન પદાર્થનો સ્વીકાર કરવામાં આવેલો નથી તેથી 'ઉત્તરાધ્યયન'માં પ્રતિપાદિત નવ તથ્યોને જે પાંચ ભાગમાં વિભક્ત કરવામાં આવેલ છે તેમાંથી પ્રથમ ભાગમાં ગણાવવામાં આવેલ જીવ અને અજીવ સિવાય બાકીનાં સાત તથ્યોને જ ઉપર્યુક્ત ક્રમે નિમ્નોક્ત ચાર આર્ય-સત્યોના રૂપમાં વિભક્ત કરવામાં આવેલ છે 1.

૧ દુ:ખ સત્ય - સંસારમાં જન્મ, મરણ, જરા, ઈષ્ટ-વિયોગ, અનિષ્ટ-સંયોગ જેવા દુ:ખો જોવા મળે છે માટે દુ:ખ સત્ય છે.

૨ દુ:ખ-કારણ સત્ય (દુ:ખ-સમુદય સત્ય) - જો દુ:ખ છે તો દુ:ખના કારણ પણ અવશ્ય છે.

૩ દુ:ખ-નિરોધ સત્ય - જો દુ:ખ અને દુ:ખના કારણો હોય તો કારણનો નાશ થતાં, કાર્યરૂપ દુ:ખનો પણ વિનાશ થવો જોઈએ. આમ દુ:ખ-નિરોધ પણ સત્ય છે.

૪ દુ:ખ-નિરોધમાર્ગ સત્ય - દુ:ખને દૂર કરવાનો માર્ગ પણ છે તેથી દુ:ખ-નિરોધમાર્ગ પણ સત્ય છે.

આમ, ચેતન-અચેતન દ્રવ્ય છે કે નહીં ? પરમાર્થની દષ્ટિએ સુખ છે કે નહીં ? એ બાબતનો કોઈ સમુચિત ઉત્તર ન આપતાં ભગવાન બુદ્ધે એટલું જ કહ્યું કે ઉપર્યુક્ત ચાર બાબતો સત્ય છે. દુ:ખમાંથી છૂટવું હોય તો આ ચાર આર્યસત્યો ઉપર વિશ્વાસ મૂકીને દુ:ખિનરોધના માર્ગનું અનુસરણ કરો. દુ:ખિનરોધના માર્ગ વિશે જે ઉપાયો બૌદ્ધદર્શનમાં દર્શાવ્યા છે તે જ ઉપાયો મોટે ભાગે ઉત્તરાધ્યયનમાં પણ દર્શાવેલા છે પરંતુ મુખ્ય તફાવત એ છે કે જ્યાં

सत्यान्युत्कानि चत्वारि दु:खं समुदयस्तथा ।
 निरोधो मार्ग एतेषां ययाभिसमयं क्रमः ॥

બીદ્ધદર્શન મોક્ષ માટે આત્માના અભાવ (નેરાત્મ્ય)ની ભાવના પર ભાવ મૂકે છે<sup>૧</sup>. ત્યાં 'જેન દર્શન' આત્માના સદ્દભાવની ભાવના પર ભાર મૂકે છે<sup>ર</sup>.

## मुस्तिनुं साधन - रत्नत्रय

ઉપર્યુક્ત નવ તત્ત્વોમાંના 'સંવર' અને 'નિર્જરા' સંસારમાંથી નિવૃત્ત થવાની બાબત સાથે સંકળાયેલા છે. તેમને વિષે દર્શાવવામાં આવ્યું છે તે મુજબ અનુક્રમે, કઈ રીતે આવનારાં નવીન કર્મોને રોકી શકાય અને કઈ રીતે એકત્રિત થયેલાં પુષ્ટ્ય કર્મોને નષ્ટ કરી શકાય તે અંગેનો ખ્યાલ આપણને મળે છે. આ રીતે 'સંવર' અને 'નિર્જરા' આ બંને તત્ત્વો આચરણ યોગ્ય આચારશાસ્ત્ર અથવા ધર્મશાસ્ત્રનું પ્રતિપાદન કરે છે. પરંતુ, આચાર (ધર્મ)ની પૂર્ણતા અને સમ્યક્ર્યતા માટે આ નવ તથ્યોનું સાચું જ્ઞાન તથા તેમના પરનો દઢ વિશ્વાસ જરૂરી છે કારણકે આચારના સમ્યક્પણા માટે તેનું સાચું જ્ઞાન જરૂરી છે અને જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે તે જ્ઞાનની તીવ્ર અભિલાષા સાથે દઢ વિશ્વાસ પણ જરૂરી છે. આકથનની પુષ્ટિ કરતાં, ગ્રંથમાં લખવામાં આવ્યું છે કે સાચા વિશ્વાસ (દર્શન) વિના સાચું જ્ઞાન મળતું નથી, સાચા જ્ઞાન વગર ચારિત્રનું સાચી રીતે આચરણ થતું નથી અને સાચા ચારિત્ર વિના કર્મોમાંથી મુક્તિ મળતી નથી અને

तस्मादनादिसन्तानतुल्यजातीयबीजिकां ।
 उत्खातमूलाङ्कूरुत सत्त्वदृष्टिमुमुक्षव: ।

-प्रमाणवार्तिक २. २५७-२५८.

यः पश्यत्यात्मानं तत्राहमिति शाश्वतः स्नेहः ।

आत्मनिसतिपरसंज्ञा स्वपरविभागात् परिग्रहद्वेषौ । अनयो संप्रतिबद्धाः सर्वे दोषाः प्रजायन्ते ॥

-प्रमाणवार्तिक २. २१८-२२१.

२ एवं लोए पिलत्तिम्म जराए मरणेण य । अप्पाणं तारइस्सामि तुब्भेहिं अणुमित्रओ ॥

**−**3. ९८. २४.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૫.૧, ૩,૫,૧૫; ૧૮. ૩૦-૩૧, ૩૩, ૪૯ વગેરે

મુક્તિ વગર મોક્ષની પ્રાપ્તિ થઈ શકતી નથી. સાચા વિશ્વાસના અભાવે સમ્પકચારિત્ર સંભવતું નથી. આ ઉપરાંત, જ્યાં સાચો વિશ્વાસ છે ત્યાં સાચું ચારિત્ર હોય કે ન હોય છતાં ઉત્તમ કોટિઓ (ભજનીય) સંભવે છે. વળી. સાચો વિશ્વાસ (સમ્યક્ત્વ કે સમ્યગ્દર્શન) અને સાચું ચારિત્ર સાથે સાથે ઉત્પન્ન થતાં હોય ત્યારે પ્રથમ તો વિશ્વાસ (સમ્યક્ત્વ) જ ઉત્પન્ન થશે<sup>૧</sup>. આ રીતે, મુક્તિ માટે સર્વ પ્રથમ તથ્યોમાં શ્રદ્ધા. પછી તેમનું સમ્યકુજ્ઞાન અને તદ્દનુસાર આચરણ આવશ્યક છે. જો કે ગ્રંથમાં એવી રજૂઆત પણ કરવામાં આવી છે કે જ્યાં વિશ્વાસ (શ્રદ્ધા કે સમ્યગ્દર્શન), જ્ઞાન અને સદાચારને પૃથક્ પૃથક્ રીતે તથા તેમના પ્રત્યેક અંશને (સાક્ષાત કે પરંપરાથી) મોક્ષ માટેનાં સ્વતંત્ર કારણો તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે, ક્યાંક ક્યાંક, આ ત્રણ ઉપરાંત, તપ, ક્ષમા, નિર્લોભતા વગેરે કારણોને પણ પૃથક્ રૂપે જોડીને ચાર, પાંચ કે છ આદિ કારણો ને ગણાવવામાં આવ્યાં છે<sup>ર</sup>. પરંતુ, પરીક્ષણ કરતાં જાણી શકાય છે કે જ્યાં જ્યાં પૃથકુ પૃથકુ અંશને મુક્તિ માટેનાં કારણ તરીકે વ્યક્ત કરેલ છે ત્યાં ત્યાં તે તે અંશોમાં બીજા અંશોની હાજરી સમજી લેવાની છે અને તે અંશવિશેષનું મહત્ત્વ દર્શાવવા માટે આમ કરવામાં આવેલું છે. એ રીતે, જ્યાં શ્રદ્ધા, જ્ઞાન અને સદાચારની સાથે તપ, ક્ષમા વગેરેનો સંનિવેશ કરવામાં આવ્યો છે ત્યાં પણ તપ વગેરે અંશોનું મહત્ત્વ વધારવા માટે તેને અલગ રીતે જોડવામાં આવેલ છે અન્યથા, તપ, ક્ષમા વગેરે અન્ય બધા કારણો સદાચાર, જ્ઞાન અને વિશ્વાસરૂપ કારણત્રયમાં જ અપાયેલાં છે એમ સમજી શકાય છે. આ કથનની પુષ્ટિ માટે અહીં ઉત્તરાધ્યયનમાંથી કેટલાંક પ્રસંગો ઉદ્ધત કરું છું :

 नत्यि चरितं सम्मत्तविहूणं दंसणे उ भइयव्वं । सम्मतचरित्ताइं जुगवं पुव्वं व सम्मतं ॥ नादंसणिस्स नाणंनाणेण विणा न हुंति चरणगुणा । अगुणिस्स नत्यि मोक्खो नत्यि अमोक्खस्स निव्वाणं ॥

<del>\_</del>3. २८. २८-३०.

તથા જુઓ - ૩૦, અધ્યયન ૨૮-૨૯, ૩૧.

૧. 'કેશિ-ગૌતમ' સંવાદમાં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે અન્ય બાહ્ય વેષભૂષા વગેરે નહીં પણ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર જ મોક્ષનાં અદ્દભુત સાધનો છે. ભગવાન પાર્શ્વનાથ અને મહાવીર - એ બંને જૈન ઉપદેશકોની આવી પ્રતિજ્ઞા છે.

ર મોક્ષમાર્ગગતિ નામના અઠચાવીસમાં અધ્યયનની શરૂઆતમાં કહેવામાં આવ્યું છે : જ્ઞાન અને દર્શન જેનાં લક્ષણ છે એવાં ચાર કારણોથી મુક્ત યથાર્થ મોક્ષમાર્ગની ગતિ વિષે તું મારી પાસેથી સાંભળ. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ- આ મોક્ષ-માર્ગ છે. જે આ માર્ગનું અનુસરણ કરે છે તે સુમતિ<sup>ર</sup> (મોક્ષ) પ્રાપ્ત કરે છે. આમ ભગવાન જિનેન્દ્રે જણાવ્યું છે<sup>3</sup>. આગળ આ હકીકતનું સ્પષ્ટીકરણ કરતાં ગ્રંથમાં લખવામાં આવ્યું છે : જ્ઞાનથી પદાર્થને જાણે છે, દર્શનથી તેના પર શ્રદ્ધા રાખે છે, ચારિત્રથી કર્માસ્રવોને રોકે છે અને તપથી શુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. આ રીતે જેઓ સર્વ પ્રકારનાં દુ:ખોથી છૂટવા ઈચ્છે છે તેઓ સંયમ અને તપથી પૂર્વબદ્ધ કર્મોને નષ્ટ કરે છે જે. કર્મોનો ક્ષય કરવામાં વિશેષ ઉપયોગી હોવાને કારણે અહીં તપને સદાચારથી પૃથક્ ગણાવવામાં

अह भवे पइन्ना उ मोक्खसव्यभूयसाहणा ।
 नाणं च दंसणं चेव चिरतं चेव निच्छिए ॥

<del>\_3</del>. 23. 33.

२ चत्तारि सुग्गईओ पण्णताओ, तं जहा—सिद्धसुग्गई, देवसुग्गई, मणुय— सुग्गई, सुकुलपच्चायाई।

–स्थानाङ्गएसूत्र ४. १. २८.

अ मोक्खमग्गगइं तच्चं सुणेह जिणभासियं । चउकारणसंजुतं नाणदंसणलक्खणं ॥ नाणं च दंसणं चेव चिरतं च तवो तहा । एयंमग्गमणुप्तता जीवा गच्छंति सोग्गइं ॥

-3. 22. 9-3.

४ नाणेण जाणई भावे दंसणेण य सद्दे । चरित्तेण निगिण्हाइ तवेण परिसुज्झई ॥ खवेत्ता पुव्वकम्माइं संजमेण तवेण य । सव्वदुक्खप्पहीणठ्ठा पक्कमंति महेसिणो ॥

**–3**. ૨૮. ૩૫. ૩૬.

આવેલ છે. અન્યથા તપ સદાચારથી જુદું એવું અન્ય કારણ નથી. આ ઉપરાંત, અહીં જ્ઞાન અને દર્શનને મોક્ષમાર્ગનાં લક્ષણ તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે એ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે જ્ઞાન અને દર્શનના અભાવે કરવામાં આવેલ સદાચાર અભીષ્ટ સાધક નથી.

3 રથનેમી અધ્યયનમાં જ્યારે અરિષ્ટનેમી દીક્ષા લે છે ત્યારે વાસુદેવ કહે છે : 'હે જિતેન્દ્રિય, તું તરત જ અભીષ્ટ મનોરથને પ્રાપ્ત કર. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર , તપ, ક્ષમા અને નિર્લોભતાથી વૃદ્ધિને પ્રાપ્ત કર<sup>1</sup>. અહીં, તપ,ક્ષમા અને નિર્લોભતા એ પણ ચારિત્રના જ અંશ છે.

૪ જ્યારે મૃગાપુત્ર સિદ્ધગતિને પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે એ પ્રસંગે અંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે : 'આ રીતે જ્ઞાન, સદાચાર, વિશ્વાસ, તપ અને વિશુદ્ધ ભાવનાઓ દ્વરા પોતાના આત્માને પરિશુદ્ધ કરીને ઘણાં વર્ષો સુધી સાધુ-ધર્મનું પાલન કરીને તથા એક માસનો ઉપવાસ કરીને તેણે અનુત્તર સિદ્ધ-ગતિ પ્રાપ્ત કરી<sup>ર</sup>. અહીં સાધુ-ધર્મનું પાલન, ભાવનાઓનું ચિંતન, ઉપવાસ વગેરે રત્નત્રયની જ વૃદ્ધિમાં સહાયક અંગ છે.

પ 'બોધિલાભ'ને ભગવાનની સ્તુતિનું ફળ દર્શાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે : 'જ્ઞાન, દર્શન અને ચારીત્રરૂપ બોધિલાભથી મુક્ત થઈ જીવ સંસારના આવાગમનનો અંત લાવનાર સ્થાન (મોક્ષ)ને પ્રાપ્ત કરે છે અથવા કલ્પવિમાનવાસી દેવ-પદને પ્રાપ્ત કરે છે<sup>3</sup>. આ રીતે સર્વગુણ સંપન્નતા (જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર)નું ફળ અપુનરાવૃત્તિપદ (મોક્ષ)ની પ્રાપ્તિ છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે<sup>૪</sup>.

वासुदेवो य णं भणइ लुत्तकेसं जिइंदियं ।
 इच्छियमणोरहे तुरियं पावेसू तं दमीसरा ।।
 नाणेणं दंसणेणं च चिरतेण तहेव य ।
 खंतीए मृत्तीए वड्डमाणो भवाहि य ।।

**–**इ. २२. २५. २६.

- ર ૩. ૧૯. ૯૫-૯૯.
- ૩ ૩. **૨૯. ૧૪.**
- ४ सन्तुगुणसंपन्नयाए णं अपुणराविति जणयइ । अपुणराविति पत्तए य णं जीवे सारी रमाणसाणं दुक्खाणं नो भागी भवइ ।

**−**3. २८. ४४.

દ પ્રમાદસ્થાનીય અધ્યયનના પ્રારંભમાં સંપૂર્ણ દુ:ખોમાંથી મુક્તિ મેળવવાનો એકાંત હિતકારી ઉપાય દર્શાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે: 'સંપૂર્ણ જ્ઞાનના પ્રકાશથી, અજ્ઞાન અને મોહના ત્યાગથી, રાગ અને દેખના ક્ષયથી એકાન્ત સુખરૂપ મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. આ રીતે, તે જ તથ્યનું સમર્થન કરતાં આગળ ઉપર લખવામાં આવ્યું છે: 'શ્રેષ્ઠ અને વૃદ્ધ લોકો (સ્થવિર-મુનિઓ)ની સેવા, મુર્ખ પુરુષોની સંગતિનો ત્યાગ (સમ્યગ્દર્શન), એકાન્તમાં નિવાસ, સ્વાધ્યાય, સૂત્રાર્થ-ચિંતન (સમ્યક્જ્ઞાન) અને પૈર્ય એ મોક્ષનો માર્ગ છે.

આમ વિશ્વાસ (સમ્યગ્દર્શન-સમ્યકત્વ), જ્ઞાન (સમ્યગ્જ્ઞાન) અને સદાચાર (સમ્યક્યારિત્ર)રૂપ રત્નત્રય જ મુક્તિ માટેનું પ્રધાન સાધન છે. અહીં એટલી વિશેષતા છે કે આ ત્રણે સંમિલિતરૂપે જ મુક્તિનાં સાધન છે છૂટાં છૂટાં ત્રણ સાધનો નથી. તેથી આ ગીતાના ભક્તિયોગ (વિશ્વાસ-સમ્યકત્વ) જ્ઞાનયોગ (સમ્યક્જ્ઞાન) અને કર્મયોગ (સદાચાર)ની જેમ પૃથક્ પૃથક્ ત્રણ માર્ગો નથી<sup>3</sup>. તત્ત્વાર્થસૂત્રકારે એ માટે રત્નત્રયને મોક્ષનો માર્ગ દર્શાવતાં 'માર્ગ' શબ્દનો એક વચનમાં પ્રયોગ કર્યો છે<sup>8</sup>.

**જ્ઞાનમાત્રથી મુક્તિનો સંભવ નથી :** જ્ઞાન વગર મુક્તિનો સંભવ નથી<sup>૫</sup>. આ વૈદિક-સંસ્કૃતિમાં વિશ્વાસ કરનારા અને જ્ઞાનમાત્રથી મોક્ષ મળે એવું માનનારાઓ

अच्चतंकालस्य समूलगस्य सव्वस्य दुक्खस्य उ जो पमोक्खो ।
 तं भासओ मे पिडपुण्णिचता सुणेह एगग्गिहियं हियत्यं ॥
 नाणस्य सव्वस्य पगासणाए अन्नाणमोहस्य विवज्जपाए ।
 रागस्य दोसस्य य संखएणं एगन्तसोक्खं समुवेइ मोक्खं ॥

-उ. ३२. १-२.

२ इ. ३२. ३.

उ भा. द. ब., पृ. ८१.

४ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ।

-त. सू. **१. १.** 

प तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति ।
 नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥

—श्वेताश्वतरोपनिषद् ६. १५.

તથા જુઓ : એજન ૩. ૮.

પ્રત્યે ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે : 'કેટલાક લોકો એમ માને છે કે પાપાચારનો ત્યાગ કર્યા વગર માત્ર આર્યકર્મોનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી લેવાથી દુ:ખોમાંથી છૂટકારો મળી જાય છે. આ રીતે. જ્ઞાન-માત્રથી બંધન અને મોક્ષનું કથન કરનારી આ આચારહીન વ્યક્તિઓ સ્વયંને માત્ર પોતાનાં વચનોથી આશ્વસ્ત કરે છે કારણ કે જ્યારે અનેક પ્રકારની ભાષાઓનું જ્ઞાન રક્ષક થઈ શકતું નથી ત્યારે મંત્રાદિ વિદ્યાઓનું શિક્ષણમાત્ર (વિદ્યાનું શાસવ) કેવી રીતે રક્ષક બની શકે ? આમ, પાપ-કર્મમાં નિમગ્ન અને પોતે પોતાની જાતને પંડિત માનનારા લોકો ખરેખર તો મુર્ખ છે<sup>૧</sup>. આ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે જ્ઞાનમાત્રથી મુક્તિની કલ્પના કરવી એ મુર્ખતા છે. વાસ્તવમાં, ચારિત્ર વગર જ્ઞાન પાંગળું અને ભારરૂપ છે, જ્ઞાન વગર ચારિત્ર આંધળું છે તથા દઢ વિશ્વાસ વગર જ્ઞાન અને ચારિત્રમાં પ્રાણરૂપતા (દઢતા)નો અભાવ છે. જો આચાર3૫ ક્રિયાના અભાવમાં માત્ર જ્ઞાનથી કાર્યસિદ્ધિ થાય એમ માની લેવામાં આવે તો, સર્વ રોગોની દવાનો જાણકાર ડૉક્ટર દવા લીધા વગર જ સ્વસ્થ થઈ જ્યાં જોઈએ. પરંત, આવું જોવા મળતું નથી. અહીં એક પ્રશ્ન ઉદ્દભવે છે - ગ્રંથમાં સંસાર અને દુ:ખનું મૂળ કારણ અજ્ઞાન છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તો તેનાથી નિવૃત્ત થવાનો ઉપાય પણ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જ હોવો જોઈએ, શ્રદ્ધા અને ચારિત્રને માનવાની શી જરૂર છે ? જો કે આ કથન ઠીક છે પરંતુ તે સાચા જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે દઢ-શ્રદ્ધા અને આચાર પણ અપેક્ષિત છે. જ્યાં સુધી દઢ-શ્રદ્ધા નહીં હોય ત્યાં સુધી જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટેનો ઝોક ન સંભવી શકે તથા જ્યાં સુધી ઈન્દ્રિયોની ચંચળતાને રોકી જ્ઞાન-પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્ન નહીં કરવામાં આવે ત્યાં સધી જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ શકે નહીં.

-उ. ६. ૯-११.

इहमेगे उ मत्रंति अप्पच्चक्खाय पावगं ।
 आयिरयं विदित्ता णं सव्वदुक्खा विमुच्चई ॥
 भणंता अकरेता य बंधमोक्खपइण्णिणो ।
 वायविरियमेत्तेण समासासेति अप्पयं ॥
 न चिन्ता तायए भासा ो विज्जाणुसासणं ।
 विसण्णा पावकम्मेहि बाला पंडियमाणिणो ॥

આ રીતે જ્ઞાન અને ચારિત્ર બંને સાથે-સાથે આગળ ધપે છે. જ્યારે સાધકને સાચું અને પૂર્ણ જ્ઞાન મળે છે ત્યારે તે સંસારના બંધનથી છૂટકારો પ્રાપ્ત કરે છે કારણ કે જ્યારે સાચું અને પૂર્ણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે તે કોઈ વાર પણ ખોટું આચરણ કરી શકતો નથી. તેથી, ભગપુરોહિતના બંને પુત્રો પોતાના મિત્રોને કહે છે - 'જે પ્રકારે અમે ધર્મને ન જાણતાં, અજ્ઞાનવશ (મોહવશ) પહેલાં પાપકર્મ કર્યાં હતાં તે પ્રકારે હવે અમે આપના દ્વારા રોકવામાં આવતાં. અને અમારી રક્ષા થતાં, ફરીથી એવાં કર્મો કરીશું નહીં<sup>વ</sup>. આ ઉપરાંત, પ્રંથમાં પૂર્ણજ્ઞાનીને જીવનયુક્ત (કેવલી) કહેવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. આનો અર્થ એવો નથી કે માત્ર જ્ઞાનથી જ મોક્ષ મળી જાય છે કારણ કે પૂર્વબદ્ધ કર્મોનાં ફળ અવશ્ય ભોગવવાં પડતાં હોવાથી પૂર્ણ-મુક્તિ માટે પૂર્ણજ્ઞાન ઉપરાંત સદાચારની પણ જરૂર રહે છે. જો પૂર્ણજ્ઞાન માત્રથી જ મોક્ષ મળે એવું માની લેવામાં આવે તો જિનેન્દ્ર દેવોનો ઉપદેશ પ્રામાણિક ઠરે નહીં કારણ કે પૂર્ણજ્ઞાન થતાં તેઓ સંસારમાં નહીં રહે અને પૂર્ણજ્ઞાન થવા પહેલાં આપવામાં આવેલો એમનો ઉપદેશ પ્રામાણિક ગણાશે નહીં. આમ, જ્ઞાન વગરનું ચારિત્ર અન ચારિત્ર વગરનું જ્ઞાન એ બંને પંગુ છે. ગ્રંથમાં જ્ઞાન કરતાં ક્યાંક ક્યાંક આચારને પ્રધાનતા દેવાનું મુખ્ય પ્રયોજન એ હતું કે તે સમયે માનવમાત્ર વેદ-જ્ઞાનને મોક્ષનું સાધન માનીને પોતાના આચારની બાબતમાં પતિત થતા હતા. શબ્દજ્ઞાનમાત્રથી ચારિત્ર શુદ્ધ થાય નહીં. તેથી તે જ્ઞાનમાં દઢ વિશ્વાસ પણ જરૂરી છે. તેથી જ્ઞાન અને આચારની પહેલાં શ્રદ્ધાપરક સમ્યકત્વ અથવા સમ્યગ્દર્શન આવશ્યક મનાયેલ છે કારણ કે કોઈ પણ જીવનું જ્ઞાન ગમે તેટલું ઊંચી કોટિનું હોય છતાં તેને સમ્યગ્દર્શન ન થાય ત્યાં સુધી તે જ્ઞાન સમ્યક્ ગણાય નહીં<sup>3</sup>.

-उ. १४. २०.

जहा वयं घम्ममजाणमाणा पावं पुरा कम्ममकासि मोहा ।
 ओरुब्समाणा परिरक्खियंता तं नेव भुज्जो वि समायरामो ॥

૨ જુઓ - પ્રકરણ ૬.

उ जीवादीसद्दहणं सम्मतं रूवमप्पणो तं तु । दरिभणिवेसिवमुक्कं णाणं सम्मं खु होदि सदि जिम्ह ।।

<sup>—</sup>द्रव्यसंग्रह, गाथा ४१.

ગ્રંથમાં જો કે છંદોબદ્ધતા અથવા પ્રધાનતા પ્રગટ કરવાને કારણે દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રનો વ્યુત્કર્ષથી પણ ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલો છે પણ જ્યાં તેમના ફળનો વિચાર કરવામાં આવ્યો છે ત્યાં સ્પષ્ટ રીતે કહેવામાં આવ્યું છે કે દર્શન વગર જ્ઞાન થાય નહીં, જ્ઞાન વગર સચ્ચારિત્ર થાય નહીં અને સચ્ચારિત્ર વગર કર્મોમાંથી મુક્તિ મળે નહીં. ગીતામાં પણ આ ક્રમ પ્રદર્શિત કરતી વખતે કહેવામાં આવ્યું છે : 'શ્રદ્ધાવાન જ પહેલાં જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે અને જ્ઞાન-પ્રાપ્તિ કરી લીધા બાદ, સંયતેન્દ્રિય (સદાચારમાં પ્રવૃત્તિ કરનાર) બનેછે રે. આ રીતે, બીદ્ધદર્શનમાં પણ જ્ઞાન (પ્રજ્ઞા), આચાર (શીલ) અને તપ (સમાધિ)ને રત્નત્રય (ત્રણ રત્ન) ગણવામાં આવેલ છે. તથા આ ત્રણ રત્નોની પ્રાપ્તિ પૂર્વે સમ્યકત્વ ને આવશ્યક માનવામાં આવેલ છે . આ રીતે દુ:ખોમાંથી છૂટકારો મેળવવા માટે રત્નત્રયની સાધના જરૂરી છે પ.

જૈનદર્શનમાં 'રત્નત્રય'ના નામથી પ્રસિદ્ધ મોક્ષના આ ત્રણ સાધનોનું સંમિલિત નામ ગ્રંથમાં 'ધર્મ' એવું પણ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી 'ચતુરંગીય' નામના ત્રીજા

૧ જુઓ - પૃ. ૧૮૭, પા. ટિ. ૧.

श्रद्धावांलुभते ज्ञानं तत्परः संयतेन्द्रियः ।
 ज्ञानं लब्या परां ञान्तिमचिरेणाधिगच्छति ।।

**<sup>—</sup>गीता ४. ૩૯.** 

૩ સમ્યક્જ્ઞાન, સમ્યક્ સંકલ્પ (દઢ સંકલ્પ), સમ્યક્ વચન (સત્ય વચન), સમ્યક્ કર્માન્ત (હિંસાદિથી રહિત કર્મ), સમ્યક્ આજીવ (સદાચાર પૂર્ણ જીવિકા), સમ્યક્ વ્યાયામ (ભલાઈ માટે પ્રયત્ન), સમ્યક્ સ્મૃતિ (અનિત્યની ભાવના), તથા સમ્યક્ સમાધિ (ચિત્તની એકાગ્રતા). આ રીતે સમ્યક્ત્વ આઠ પ્રકારનું છે.

४ भा. द. ब., पृ. १५५.

પ અજ્ઞાનથી ઝેરી ભોજન કર્યા બાદ સ્વાસ્થ્યલાભ માટે રોગીએ સર્વપ્રથમ ડૉક્ટર અથવા દવા ઉપર વિશ્વાસ કરવો જોઈએ. ઔષધિ સેવનની વિધિનું તેને જ્ઞાન હોવું જોઈએ અને તે પ્રમાશે સેવન કરવું જોઈએ. આમાંથી એકની પણ ઉણપ રહે તો જેમ સ્વાસ્થ્યની પ્રાપ્તિ ન થઈ શકે તેમ સંસારના દુ:ખોમાંથી છૂટકારો મેળવવા રત્નત્રયની આરાધના આવશ્યક છે.

<sup>—</sup>જુઓ - સર્વાર્થસિદ્ધિ ૧. ૧.

અધ્યયનમાં ધર્મના સાધન-ભૂત ઉત્તરોત્તર સર્વશ્રેષ્ઠ ચાર દુર્લભ-અંગોનું પ્રતિપાદન કરતી વખતે આ ત્રણ રત્નોને જ ગણાવવામાં આવેલ છે. તે ચાર દુર્લભ અંગો આ પ્રકારે છે<sup>૧</sup>.

૧ મનુષ્યત્વ : અહીં મનુષ્યત્વ એટલે શ્રેષ્ઠજાતિ અથવા શ્રેષ્ઠકુળ વગેરેથી સંપન્ન મનુષ્યપર્યાયની પ્રાપ્તિ. મનુષ્યપર્યાયમાં જ પૂર્શ ચારિત્રનું પાલન કરી શકવું સંભવે તેથી આ પર્યાયની પ્રાપ્તિ દેવાદિ અન્ય પર્યાયની પ્રાપ્તિ કરતાં શ્રેષ્ઠ દર્શાવવામાં આવેલ છે. માટે પ્રથમ તો મનુષ્ય-જન્મ પ્રાપ્ત કરવો જ મુશ્કેલ છે અને તેમાં પણ શ્રેષ્ઠ કુળ વગેરે પ્રાપ્ત કરવાં એ તો એથી પણ વધુ મુશ્કેલ છે. આ રીતે આ દુલર્ભ-અંગમાં રત્નત્રયરૂપ ધર્મને ધારણ કરનાર અધિકારીની દુર્લભતાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.

ર શ્રુતિશ્રવણ : શ્રુતિશ્રવણ એટલે શાસ્ત્રજ્ઞાન. જો કોઈ રીતે મનુષ્યત્વની પ્રાપ્તિ થઈ તો પણ ધર્મશાસ્ત્રનું જ્ઞાન મેળવવું બધા માટે સુલભ નથી. આમ અહીં સમ્યગ્જ્ઞાનની દુર્લભતાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે કારણકે શાસ્ત્ર જ્ઞાન-પ્રતિમાં સાધન છે.

3 શ્રદ્ધા : શ્રદ્ધા એટલે શાસ્ત્રજ્ઞાનની સત્યતામાં દઢ વિશ્વાસ હોવો. શાસ્ત્રજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છતાં તેની સત્યતામાં બધાને વિશ્વાસ બેસે એ બાબત મુશ્કેલ છે કારણ કે ઘણા માણસો શાસ્ત્રજ્ઞ હોવા છતાં પણ દઢ-શ્રદ્ધાના અભાવે આચાર-હીન હોય એવા દેખાય છે. અહીં શ્રદ્ધારૂપ સમ્યગ્દર્શન દુર્લભતાનું કથન કરવામાં આવ્યું છે.

૪ સંયમમાં પુરુષાર્થ: સંયમમાં પુરુષાર્થ એટલે સદાચારમાં પ્રવૃત્તિ. શાસ્ત્રજ્ઞાન અને તેની સત્યતામાં વિશ્વાસ બેસે છતાં પણ રાગાદિરૂપ પ્રવૃત્તિને લીધે સદાચારનું પાલન કરવું ખૂબ કઠિન છે. અહીં સમ્યક્-ચારિત્રની દુર્લભતાનું કથન કરવામાં આવ્યું છે.

આમ ધર્મના સાધનભૂત આ ચાર દુર્લભ અંગોની પ્રાપ્તિમાં જ્ઞાનરૂપ શ્રુતિશ્રવણનું શ્રદ્ધા પહેલાં કથન કરવામાં આવ્યું છે. તેનું કારણ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિના સાધનભૂત

૧ જુઓ - પૃ. ૧૦૮, પા. ટિ. ૨; ઉ. ૩. ૮-૧૧; आचाराङ्गसूत्र ૨. ૧.

શ્રુતિ-શ્રવણની દુર્લભતાનું છે કારણ કે શ્રુતિશ્રવણ અને શ્રદ્ધા પછી જ જ્ઞાનની પૂર્ણતા સંભવે છે. શ્રદ્ધા વગર જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્ન જ ન સંભવે. આ ઉપરાંત એ પણ સાચું છે કે જેમ જેમ જ્ઞાન વૃદ્ધિ પામે છે તેમ તેમ શ્રદ્ધામાં પણ દઢતા આવે છે તથા સદાચાર માટેની પ્રવૃત્તિ પણ વધે છે. જો કે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં સદાચાર પણ જરૂરી છે પરંતુ ચારિત્રની પૂર્ણતા જ્ઞાનની પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થતાં જ સંભવતી હોવાથી તેને જ્ઞાન કરતાં અધિક દુર્લભ અને શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવેલ છે. ધર્મના સાધનભૂત આ ચારેય દુર્લભ અંગોની પ્રાપ્તિનું કળ, મુક્તિ અથવા ઋદ્ધિસંપન્ન દેવ-પદની પ્રાપ્તિ દર્શાવવામાં આવેલ છે.

અન્યત્ર પણ મોક્ષનાં સાધનભૂત સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્રજ્ઞાન અન સમ્યક્ચારિત્રને 'ધર્મ' શબ્દ દ્વારા વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. આ 'ધર્મ' શબ્દ પ્રથમ પ્રકરણમાં પ્રયુક્ત ગતિસહાયક 'ધર્મદ્રવ્ય' કરતાં જુદો છે. આ રત્નત્રયરૂપ 'ધર્મ'ને સંસારરૂપી સમુદ્રમાં શરણભૂત-દ્વીપ<sup>3</sup>, પરલોક યાત્રામાં સહાયક પાથેય<sup>૪</sup> અને મૃત્યુ સમયનો રક્ષક<sup>પ</sup>

माणुसत्तिम आयाओ जो घम्मं सोच्च सद्दहे ।
 तवस्सी वीरियं लद्धं संवुडे निद्धुणेर यं ।।
 सोही उज्जुयभूयस्स घम्मो सुद्धस्स चिट्ठई ।
 निव्वाणं परमं जाइ घयसित्तिव्व पावए ।।

**—**उ. ३. ११-१२.

- २ समीचीन धर्मशास्त्र ९. २-३. मनुस्मृति २. ९; यसस्तिलकचम्पू ६. २६८.
- जरामरणवेगेणं वुज्झमाणाण पाणिणं ।घम्मो दीवो पइडा गइ सरणमुत्तमं ॥

**-3. २3. ६८.** 

४ अद्धाणं जो महंतं तु सपाहेओ पवज्जई । गच्छंतो सो सुही होइ छुहातण्हाविवज्जिओ ॥ एवं धम्मं पि काऊणं जो गच्छइ परं भवं । गच्चंतो सो सुही होइ अप्पकम्मे अवेयणे ॥

**–**उ. १८. २१-२२.

५ एक्को हु घम्मो नरदेव ! ताणं न विज्जई अन्नमिहेह किंचि ।

-3. 98. 80.

ગણવામાં આવેલ છે. જે ધર્મયુક્ત છે તેનું જીવન સફળ છે અને તે સ્વયંનો સ્વામી હોવા ઉપરાંત બીજાનો પણ સ્વામી છે તે જ સંબોધવે અને નાથનો પણ નાથ (સ્વામી) છે . આથી વિરુદ્ધ જે ધર્મહીન છે તે અનાથ છે . 'ધર્મ' એક રાજમાર્ગ છે અને તેના પર ચાલીને પ્રત્યેક પ્રાણી સુખનો અનુભવ કરે છે અને અધર્મ એક કંટકછાયો માર્ગ છે જે પર ચાલવાથી પ્રાણી મુશ્કેલીઓનો અનુભવ કરે છે . ધર્મ સુંદર છે અને તેનો આશ્રય લેવાથી મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. આ ધર્મ દેદીપ્યમાન અગ્નિની જેમ શુદ્ધ અને સરળ દૃદયમાં જ વસે છે . તેથી તેનું પ્રહણ કરવામાં વિલંબ ન કરવાનું કહેવામાં આવ્યું છે .

जा जा वच्चई रयणी न सा पडिनियत्तई ।
 घम्मं च कुणमाणस्स सफला जंति राइओ ॥

**–૩. ૧૪. ૨૫.** 

તથા જુઓ : ઉ. ૧૪. ૨૪. ૪. ૧, ૬-૧૧.

२ खंतो दंतो निरारम्भो पव्वईओऽणगारियं । तो हं नाहो जाओ अप्पणो य परस्स य ॥

**–**3. २०. ३४-३५.

उ तुब्भे सणाहा य सबंधवा य जं भे ठिया मिग जिणुत्तमाणं । तंसि नाहो अणाहाणं सव्वभूयाण संजया ॥

**-3**. २०. ५५-५६.

४ उ. २०. ८-१६.

५ जहा सागडिओ जाणं समं हिच्चा महापहं । विसमं मग्गमोइण्णो अक्खे भग्गम्मि सोयई ॥ एवं घम्मं विउक्कम्म अहम्मं पिडविज्जिया । बाले मच्चुमुहं पत्ते अक्खे भग्गे व सोयई ॥

—૩. **૫. ૧૪-૧૫.** 

તથા જુઓ – પૃ. ૧૩. ૨૧.

૬ જુઓ – પૃ. ૧૬૫, પા. ટિ. ૧.

९ घम्मं च पेसलं णच्चा तत्य ठवेज्ज भिक्खु अप्पाणं ।

**—3. ८. १**६.

अज्जेव घम्मं पडिवज्जयामो जिहं पवन्ना न पुणब्भवामो ।

-उ. १४. २८.

આમ આ ધર્મ શબ્દનો પ્રયોગ અહીં મુક્તિના સાધક રત્નત્રયના અર્થમાં જ કરવામાં આવેલ છે. સામાન્ય વ્યવહારમાં પણ અહિંસાદિ શુભકાર્યો કરવાં એ 'ધર્મ' છે એમ કહેવામાં આવે છે. મીમાંસાદર્શનમાં જે વૈદિક યાગાદિ-ક્રિયાને 'ધર્મ' શબ્દથી વ્યક્ત કરવામાં આવી છે તે અહીં એક પ્રકારના 'કર્મ'ના રૂપે સ્વીકારાયેલ છે. ભારતીય ધર્મ-પરંપરામાં માનવામાં આવેલ ધર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષ - આ ચાર પ્રકારના પુરુષાર્થોમાં ધર્મનું જ પ્રમુખ સ્થાન છે કારણ કે ધર્મ દ્વારા જ અર્થ, કામ અને મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. આમ, 'ધર્મ' શબ્દનો અર્થ થાય : 'મુક્તિનો માર્ગ' અને મુક્તિનો માર્ગ છે :

સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર.

હવે, ક્રમશ: આ ત્રણેનું પ્રંથાનુસાર વર્શન કરવામાં આવશે.

### સમ્યગ્દર્શન (સત્ય-શ્રદ્ધા)

'સત્યને જોવું' અથવા 'સત્યનો સાક્ષાત્કાર કરવો' એવો સામાન્ય રીતે સમ્યગ્દર્શનનો સમ્મિલિત અર્થ થાય છે. સત્યનો પૂર્ણ સાક્ષાત્કાર ચક્ષુ ઈન્દ્રિય લારા સંભવે નહિ તેથી સત્યભૂત જે નવ તથ્ય દર્શાવવામાં આવ્યાં તેમના સદ્ભાવમાં વિશ્વાસ કરવો એટલે 'સમ્યગ્દર્શન' . આ તથ્યોમાં શ્રહા રાખવાથી ચેતન-અચેતનનું ભેદજ્ઞાન, સંસારના વિષયોમાંથી વિરક્તિ, મોક્ષ પ્રત્યે અનુરાગ, પરલોકાદિના સદ્ભાવમાં વિશ્વાસ અને ચેતનમાત્ર તરીકે દયાદિભાવ નિશ્વિત થાય છે. આ પ્રકારના ભાવો ઉત્પન્ન થતાં, જીવ ધીરે ધીરે સત્યનો પૂર્ણ સાક્ષાત્કાર કરે છે. તેથી જૈન દર્શનમાં સમ્યગ્દર્શનના ગુણરૂપ પાંચ ચિહ્ન સ્વીકારવામાં આવેલ છે જેનું ગ્રંથમાં શબ્દ લારા સ્પષ્ટરૂપે કથન નથી કરવામાં

९ अथ को धर्म:.....यागादिरेव धर्म:..... 'चोदनाल्म्क्षणोऽर्थो धर्म' इति । ---अर्थसंग्रह, लोगाक्षीभास्कर, पृ. ६-८.

तिहयाणं तु भावाणं सब्भावे उवएसणं ।
 भावेण सद्दहंतस्स सम्मतं तं वियाहियं ।।

**<sup>–</sup>**૩. ૨૮, ૧૫.

तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ।

<sup>-</sup>त. सू. १. २.

તથા જુઓ - પૃ. ૧૮૮, પા. ટિ. ૪.

આવ્યું છતાં ઓગણત્રીશમાં અધ્યયનમાં સમ્યક્ત્વના પ્રસંગે તે ચિહ્નોથી યુક્ત ગુણોનું ફળ અવશ્ય દર્શાવવામાં આવેલું છે.

સમ્યગ્દર્શનના ચિહ્ન - સમ્યગ્દર્શનનાં ગુણરૂપ ચિહ્નોનાં નામ આ પ્રમાણો છે <sup>૧</sup>:

૧. સંવેગ (મોક્ષ પ્રત્યે પ્રેમ), ૨. નિર્વેદ (સાંસારિક વિષય-ભોગોમાંથી વિરક્તિ), ૩. અનુકંપા (પ્રાણિપાત્ર પ્રત્યે દયા ભાવ), ૪. આસ્તિક્ય (જીવ, અજીવ, પરલોક વગેરેની સત્તામાં વિશ્વાસ) અને ૫. પ્રશમ (રાગ-દ્રેષાત્મક વૃત્તિઓ ઉપસ્થિત રહે છતાં શાંત પરિણામથી વિચલિત ન થવું). સમ્યગ્દર્શનના આ પાંચ ચિહ્નોમાંથી ગ્રંથમાં 'સંવેગ', 'નિર્વેદ' અને 'આસ્તિક્ય' (અનુત્તર-ધર્મશ્રદ્ધા) પરસ્પર એકબીજાના પૂરક તરીકે દર્શાવી, તૃતીય-જન્મનું અતિક્રમણ કર્યા વગર કર્મોનો ક્ષય કરીને (આત્મ વિશુદ્ધ થઈને) મોક્ષ પ્રાપ્તિનાં અધિકારી દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>રે</sup>. ક્યાંક ક્યાંક, ગ્રંથમાં, સંવેગ અને નિર્વેદની પ્રાપ્તિને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિના રૂપમાં દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>. 'અનુકંપા' અહિંસાનું જ પ્રતીક છે તથા પ્રશમભાવ વગર સંવેગાદિ ભાવ ન સંભવે કારણ જ્યારે વિત્ત રાગાદિ વૃત્તિઓ ઉપસ્થિત થતાં પોતાનાં શાંત પરિણામો સાથે જોડાયેલ ન રહે

—उ. २**६.** १.

તથા જુઓ – ઉ. ૨૬. ૨-૩.

उ सोऊण तस्स सोधम्मं अणगारस्स अंतिए । महया संवेगनिक्वेयं समावत्रो नराहिवो ।।

<del>\_3</del>. १८. १८.

તથા જુઓ – ઉ. ૨૧.૧૦; ૨૯. ૬૦.

९ भा. सं. जै. पृ. २४२; यञस्तिलकचम्पू, पृ. ३२३.

२ संवेगेणं भंते ! जीवे कि जणयइ ? संवेगेणं अणुत्तरं घम्मसद्धं जययइ । अणुत्तराण घम्मसद्धाए संवेगं हव्वमागच्छइ । अणंताणुवंधिकोहमाण-मायालोभे खवेइ । नवं च कम्मं न बंधइ । तप्पच्चइयं च मं मिच्छत-विसोहिं काऊण दंसणाराहए भवइ । दंसणविसोहीए य णं विसुद्धाए अत्थे गइए तेणेव भवग्गहणेणं सिज्जई । विसोहीए य णं विसुद्धाए तच्च पुणो भवग्गहणं नाइक्कमइ ।

તો વિષયોમાંથી વિરક્તિ અને સંવેગાદિ ભાવ કેવી રીતે સંભવી શકે ? આ રીતે, સમ્યગ્દર્શન પ્રશમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા અને આસ્તિકય એ પાંચ ગુણોથી યુક્ત હોય છે. જ્યાં સુધી પાંચ ગુણોની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી જીવાદિ તથ્યોમાં શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થઈ શકે નહીં. તેથી સમ્યગ્દર્શનનું લક્ષણ આસ્તિક્ય ગુણ-વિશેષથી માંડી તથ્યોમાં શ્રદ્ધા એમ માનવામાં આવ્યું છે. આગળ ઉપર જૈન દર્શનમાં આ જ શ્રદ્ધા પરક સમ્યગ્દર્શનનું લક્ષણ વ્યાવહારિક-સમ્યગ્દર્શન એ નામે વ્યક્ત થવા લાગ્યું તથા સ્વ અને પર (ચેતન તથા અચેતન)નું ભેદજ્ઞાન એટલે નિશ્વય-સમ્યગ્દર્શન પરમાર્થ-સમ્યગ્દર્શન એમ કહેવાવા લાગ્યું<sup>૧</sup>. આ રીતે અપેક્ષા-ભેદથી સમ્યગ્દર્શનના લક્ષણમાં તફાવત રહેવા છતાં પણ ગ્રંથમાં સ્વીકારવામાં આવેલ લક્ષણ સાથે કોઈ વાંધો આવતો નથી. કારણ કે અચેતનથી ચેતનનું પૃથક્ પ્રતીતિરૂપે સ્વ-પરભેદજ્ઞાન સમ્યગ્દર્શનના આસ્તિક્યગુણનું જ રૂપ-વિશેષ છે. તથા સ્વ-પરભેદજ્ઞાન થયા વિના તથ્યોમાં શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થઈ શકતી નથી. જીવાદિ તથ્યોમાં શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થતાં સ્વ-પરભેદજ્ઞાન આપોઆપ થઈ જાય છે. તેથી જીવાદિ તથ્યોમાં શ્રદ્ધા થવી એ સમ્યગ્દર્શન છે તથા તેમાં અશ્રદ્ધા થવી એ મિથ્યાત્વ કે મિથ્યાદર્શન છે. આ રીતે જો આપણે બીજા શબ્દોમાં સમ્યગ્દર્શનનું સ્વરૂપ દર્શાવવા માગીએ તો કહી શકાય કે ધર્મ પ્રત્યે પ્રવૃત્ત થવું, સત્યનો બોધ થવો, વિષયો પ્રત્યે વિરક્તિ થવી, શરીરથી પૃથક્ જીવ (ચેતન)ના અસ્તિત્વનો બોધ થવો વગેરે સર્વ સમ્યગ્દર્શન છે. માટે ગ્રંથમાં સંવેગાદિની પ્રાપ્તિને સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિના અર્થમાં પ્રયોજવામાં આવેલ છે.

## સમ્યગ્દર્શનનાં આઠ અંગ :

સમ્યગ્દર્શન નિમ્નોક્ત આઠ વિશેષ બાબતો પર આધાર રાખે છે અને તે સમ્યગ્દર્શનના આઠ અંગ ગણાય છે. તેમનાં નામ આ પ્રમાણે<sup>ર</sup> છે.

\_3. ℃. 39.

વિશેષ માટે જુઓ – પુરુષાર્થસિદ્ધયુપાય, શ્લોક ૨૩-૩૦; સમી-ચીન ધર્મશાસ્ત્ર, શ્લોક ૧૧-૧૮, ૨૧.

१ छहढाला ३.१-३.

२ निस्संकिय-निक्कंखिय-निर्व्वितिगिच्छा अमूढिदिद्ठी य । उववूह-थिरीकरणे वच्छल्लपभावणे अञ्च ॥

- ૧. નિ:શંકિત (તત્ત્વોમાં કોઈ પ્રકારની શંકા ન હોવી)
- ર. નિ:કાંક્ષિત (સાંસારિક વિષય-ભોગોની ઈચ્છા ન કરવી)
- ૩. નિર્વિચિકિત્સા (ધર્મના ફળ બાબત સંદેહ ન કરવો)
- ૪. અમૂઢ દષ્ટિ (અનેક પ્રકારના મતમતાંતરો જોઈને પણ તથ્યોમાં અવિશ્વાસ ન કરવો અર્થાત મૃઢતા પામ્યા વગર ધર્મ પ્રત્યે શ્રદ્ધા દઢ રાખવી)
  - પ. ઉપબૃહાં<sup>૧</sup> (ગુણી પુરુષોની પ્રશંસા કરવી).
  - ૬. સ્થિરીકરણ<sup>ર</sup> (ધર્મમાંથી પતિત થનારને સન્માર્ગે દઢ રીતે વાળવો).
  - ૭. વાત્સલ્ય (સહધર્મિઓ સાથે પ્રેમભાવ રાખવો).
  - ૮. પ્રભાવના (ધર્મના પ્રચાર અને ઉન્નતિ માટે પ્રેમભાવ રાખવો).

આમ, આ આઠ અંગોમાં પ્રથમ ચાર નિષેધાત્મક છે અને બાકીનાં ચાર વિધેયાત્મક છે. સમ્યક્ત્વની દઢતા માટે ગ્રંથમાં આ ઉપરાંત અન્ય ત્રણ ગુણો પણ આવશ્યક છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે<sup>3</sup>. ૧ જીવાદિ તથ્યોનું પુન: પુન: અનુચિંતન કરવું. ૨ પરમાર્થદર્શી મહાપુરુષોની સેવા કરવી અને. ૩ સત્યાર્ગમાંથી પતિત અને મિથ્યા ઉપદેશ દેનાર મિથ્યાદષ્ટિવાળાઓના સંપર્કનો ત્યાગ કરવો.

આ ગુણો ઉપરાંત, સમ્યક્ત્વના વિઘાતક જેટલા દોષો સંભવે તે સર્વનો ત્યાગ પણ જરૂરી છે. ગ્રંથમાં સમ્યક્ત્વના વિઘાતક એવા કેટલાક દોષો અંગે પણ જણાવવામાં આવ્યું છે અને તેમનો ત્યાગ કરવો જરૂરી છે, જેમ કે<sup>૪</sup>

૧ 'ઉપબૃંહા'ને 'ઉપગૂહન' પણ કહેવામાં આવે છે. તેનો અર્થ આ પ્રમાણે છે : પોતના ગુણો અને ગુરુ આદિના દુર્ગુણોને પ્રકટ ન કરવા.

<sup>-</sup>समीचीन धर्मशास्त्र,श्लोक १५.

૨ જેમ કે રાજીમતીએ રથનેમીને ધર્મમાં સ્થિર કરેલો. જુઓ પરિશિષ્ટ ૨.

उ परमत्यसंथवो वा सुदिद्वपरमत्यसेवणं वावि ।बाबन्नकुदंसणवज्जणा य सम्मत्तसद्दहणा ।।

<sup>–</sup>૩. ૨૮. ૨૮.

४ दंडाणं गारवाणं च सल्लामं च तियं तियं । जे मिक्खू चयई निच्चं से न अच्छइ मंडले ॥

<sup>&</sup>lt;del>\_</del>૩. ૩૧**.** ૪.

તથા જુઓ – ઉ. ૧૯. ૯૦, ૯૨; ૨૭. ૯; ૩૦. ૩; ૩૧. ૧૦.

મનથી, વચનથી અને કાયાથી બીજાને દુ:ખી કરવાથી ત્રણ પ્રકારનો દંડ (Huntful acts)માયા (કુટિલતા), નિદાન (પુણ્ય કર્મની ફલાભિલાષા) અને મિથ્યાત્વ એ ત્રણ શલ્ય (Delusive acts); ધન-સંપત્તિ અથવા ૠિદ્ધ આદિની પ્રાપ્તિનો ઘમંડ, રસનેન્દ્રિયની સંતુષ્ટિનો ઘમંડ અને સુખ-પ્રાપ્તિ (સાતા)નો ઘમંડ - આ ત્રણ ગૌરવ (Conceited acts) તથા જાતિ, કુળ, સૌંદર્ય, શક્તિ, લાભ (ધનાદિની પ્રાપ્તિ), શ્રુતજ્ઞાન, એશ્વર્ય અને તપસ્યા એ આઠ પ્રકારના મદ (Pride) આ ૧૭ પ્રકારના દોષોમાંથી ત્રણ પ્રકારના ગૌરવ તથા આઠ પ્રકારના મદ અહંકારરૂપ છે. ત્રણ પ્રકારના દંડ ક્રોધ-કષાયરૂપ અને ત્રણ પ્રકારના શલ્ય માયા તથા લોભ કષાયરૂપ છે. તેથી સમ્યક્ત્વની દઢતા માટે આ દોષરૂપ કષાયોનો ત્યાગ જરૂરી છે.

#### सम्बन्ध्रश्चना प्रकारो :

સામાન્ય રીતે, કર્મસિદ્ધાંત અનુસાર, સમ્યક્ત્વ અથવા સમ્યગ્દર્શનની ઉત્પત્તિ દર્શન મહનીય કર્મના ઉદય (ફલોન્મુખ)માં ન હોવાથી (ક્ષય, ઉપશમ અથવા ક્ષયોપશમ થવાથી) એક જ પ્રકારે થાય છે. ઉત્પત્તિમાં નિમિત્તકારણની અપેક્ષાએ ગ્રંથમાં સમ્યક્ત્વના જે દશ પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે તે નીચે મુજબ છે<sup>૧</sup>.

૧. નિસર્ગરુચિ: સ્વત: ઉત્પન્ન. ગુરુ વગેરેના ઉપદેશ વિના જ જાતિ-સ્મરણ આદિ થતાં, સ્વત: જીવાદિ તથ્યોમાં શ્રદ્ધા થવી અને એમ માનવું કે આ તથ્યો જેવાં જિનેન્દ્ર ભગવાને જોયાં હતાં તેવાં જ છે અન્યથા નથી<sup>ર</sup>.

निसग्गुवएसरुई आणारुई सुत्त बीयरुइमेव ।
 अभिगम वित्याररुई किरिया-संखेव धम्मरुई ॥

**–**इ. २८. १६.

२ भूयत्येणाहिगया जीवाजीवा य पुण्णापावं च । सहसम्मुइयासवसंवरी य रोएइ उ निसग्गो ॥ जो जिणदिट्ठे भावे चउव्विहे सद्दहइ सयमेव । एमेव नत्रहति य स निसग्गरुइ ति नायव्वो ॥

**-**इ. २८. १९-१८.

- ૨. ઉપદેશરુચિ: ગુરુ વગેરેના ઉપદેશથી જીવાદિ તથ્યોમાં શ્રદ્ધા થવી<sup>4</sup>. તેની ઉત્પત્તિમાં પરોપદેશ એ નિમિત્તકારણ છે.
- 3. આજ્ઞારુચિ: ગુરુ આદિના આદેશ (આજ્ઞા)થી તથ્યોમાં શ્રદ્ધા થવી અર્થાત્ ગુરુએ આમ કહ્યું છે તેથી સાચું છે એવી શ્રદ્ધા થવી<sup>ર</sup>. ઉપદેશરુચિમાં ગુરુના ઉપદેશની પ્રધાનતા રહેલી છે અને આજ્ઞારુચિમાં ગુરુના આદેશની પ્રધાનતા રહેલી છે. ઉપદેશરુચિમાં ગુરુ તથ્યોને માત્ર સમજાવે છે અને આજ્ઞારુચિમાં આદેશ આપે છે કે તમે આ રીતે શ્રદ્ધા રાખો. આવો બન્નેમાં તફાવત છે.
- ૪. **સૂત્રરૃચિ**: 'સૂત્ર' એટલે અંગ કે અંગબાહ્ય જૈન-આગમ સૂત્ર-પ્રંથ. તેથી સૂત્ર-પ્રંથોના અધ્યયનથી જીવાદિ તથ્યોમાં શ્રદ્ધા થવી એ સૂત્રરૃચિ છે<sup>3</sup>.
- **૫. બીજરુચિ :** જે સમ્યગ્દર્શન એક પદ-જ્ઞાનથી અનેક પદાર્થજ્ઞાનોમાં ફેલાય જાય તેને બીજરુચિ કહેવાય છે<sup>૪</sup>. આવા સમ્યક્ત્વની ઉત્પત્તિ માટે આ

यो हि जातिस्मरणप्रतिभादिरूपया स्वमत्याऽवगतान् सद्भ्तान् जीवा-दीन् पदार्थान् श्रद्दघाति स निसर्गरुचिरिति भावः ।

—स्थानाङ्गसूत्र (१०. ७५१) वृत्ति, पृ. ४७७.

एए चेव उ भावे उवइट्ठे जो सद्दर्ह ।
 छउमत्थेण जिणेण व उवएसरुइ ति नायव्वो ।।

**–**उ. २८. १६.

रागो दोसो मोहो अन्नाणं जस्स अवगयं होइ ।
 आणाए रोयंतो सो खलु आणारुई नाम ॥

-3. 24. 20.

जो हेउमयाणंतो आणाए रोयए पवयणं तु । एमेव नन्नहत्ति य एसो आणारुई नाम ॥ —प्रज्ञापनासूत्र, १. ७४. ५ (५ृ. ९७८).

अंगेण बहिरेण व सो सुत्तरइ ति नायव्वो ॥

\_૩. ૨૮. ૨૧.

४ एगेण अणेगाइं पयाइं जो पसरई उ सम्मतं । उदए व्व तेल्लुबिंदु सो बीयरुइ त्ति नायव्वो ॥

*−*उ. २८. २२.

અંગ અને અંગબાહ્ય આગમ-ગ્રંથોના અધ્યયની જરૂર પડતી નથી પરંતુ, પાણીમાં નાખવામાં આવેલ બીજરૂપ તેલના એક ટીપાંની જેમ થોડાક પદાર્થજ્ઞાનથી તે ઉત્પન્ન થઈ સર્વત્ર ફેલાય જાય છે.

- **૬. અભિગમરુચિ:** અંગ અને અંગબાહ્ય સૂત્ર-ગ્રંથોના અર્થજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થનાર સમ્યગ્દર્શન<sup>4</sup>. સૂત્રરુચિ સમ્યગ્દર્શનમાં અર્થજ્ઞાન અપેક્ષિત નથી જ્યારે અભિગમરુચિમાં સૂત્ર-ગ્રંથોનું અર્થજ્ઞાન પણ અપેક્ષિત છે. એટલો આ બન્નેમાં તફાવત છે.
- ૭. વિસ્તારરુચિ: જ્ઞાનના બધા સ્રોતો<sup>ર</sup> દ્વારા જીવાદિ દ્રવ્યોને સમજી લેતાં ઉત્પન્ન થનારું સમ્યગ્દર્શન<sup>3</sup>. આમ, આ વિસ્તાર સાથે જીવાદિ દ્રવ્યોને સમજી લેતાં તે ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી અભિગમરુચિ કરતાં આ અધિક વિલંબ પછી પ્રાપ્ત થાય છે. એટલો બન્નેમાં ફેર છે.
- **૮. ક્રિયારુચિ**: રત્નત્રય સંબંધી ધાર્મિક ક્રિયાઓ કરતા રહેવાથી જે સમ્યક્ત્વ ઉત્પન્ન થાય છે તેને 'ક્રિયારુચિ' કહેવામાં આવે છે<sup>૪</sup>. ક્યારેક ક્યારેક, એવું બને છે કે વ્યક્તિ પરંપરાને કારણે અથવા કોઈ અન્ય નિમિત્તે ધાર્મિક-ક્રિયાઓ કરતી રહે છે પરંતુ તેની શ્રદ્ધા દઢ થતી નથી. ધીરે ધીરે એ ક્રિયાઓ કરતાં
- सो होइ अभिगमरुई सुयनामं जेण अत्यओ दिट्ठं ।
   एक्कारस अंगाइं पइण्णगं दिट्ठिवाओ य ।।

<del>\_</del>3. २८. २3.

- ૧ જ્ઞાનના મુખ્ય બે સ્રોત છે : પ્રમાણ અને નય. વસ્તુના સક્લદેશ જે પોતાનો વિષય બનાવે છે તે 'પ્રમાણ' અને એકદેશને વિષમ બનાવે તે 'નય' કહેવાય છે. જુઓ ત. સૂ. ૧.૬.
- उ दव्वाण सव्वभाणा सव्वपमाणेहिं जस्स उवलद्धा ।
   सव्वाहिं नयविहीहिं वित्याररुइ ति नायव्वो ।।

**-3. २८. २४.** 

४ दंसणनाणचरित्ते तवविणए सच्चसिमइगुत्तीसु । जो किरियाभावरुई सो खलु किरियारुई नाम ।।

-૩. ૨૮. ૨૫.

કરતાં એક દિવસ તેને દઢ-શ્રદ્ધાનરૂપ સમ્યગ્દર્શન ઉત્પન્ન થાય છે માટે ધાર્મિક-ક્રિયાઓ કરતા રહેવાથી તેની ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી તેને 'ક્રિયારુચિ' કહેવામાં આવેલ છે.

- ૯. સંક્ષેપરુચિ: અનેક પ્રકારના મતમતાંતરોમાં ન પડીને જેન પ્રવચનમાં શ્રદ્ધા કરવી એ સંક્ષેપરુચિ કહેવાય . બીજરુચિમાં સંક્ષેપમાંથી વિસ્તાર પ્રત્યે પ્રવૃત્તિ થાય છે અને સંક્ષેપરુચિમાં વિસ્તાર થતો નથી કારણ કે સંક્ષેપરુચિવાળી વ્યક્તિ અનેક પ્રકારના મતમતાંતરોમાં પડતી નથી તેમ જ તે જિનપ્રવચનમાં પાંડિત્ય પણ મેળવતી નથી જ્યારે બીજરુચિવાળી વ્યક્તિ શીધ્ર પાંડિત્યને મેળવે છે એટલો આ બન્નેમાં તફાવત છે.
- ૧૦. ધર્મરુચિ: જિન-પ્રશીત ધર્મમાં શ્રદ્ધા રાખવી એટલે ધર્મરુચિ તેની ઉત્પત્તિ ધાર્મિક વિશ્વાસને કારણે થાય છે<sup>ર</sup>. ક્રિયારુચિમાં ધાર્મિક-ક્રિયાઓનું પ્રાધાન્ય હોય છે અને ધર્મરુચિમાં ધાર્મિક-ભાવનાનું પ્રાધાન્ય હોય છે. એટલો આ બંત્રેમાં તફાવત છે.

ઉપર જણાવેલ ૧૦ પ્રકારના સમ્યક્ત્વના ભેદો તપાસતાં જાણવા મળે છે કે બધા ભેદો ઉત્પત્તિની નિમિત્ત કારણતાને આધારે કરવામાં આવેલા છે. તેની સાથે જે 'રૂચિ' શબ્દ જોડવામાં આવ્યો છે તે શ્રદ્ધાપરક છે કારણ કે સમ્યગ્દર્શનના જે આ દસ ભેદો પાડવામાં આવ્યા છે તે એમ દર્શાવે છે કે નિસર્ગાદિની વિશેષતાવાળા જીવાદિ તથ્યોમાં રૂચિરૂપ સમ્યગ્દર્શન ઉત્પન્ન થાય છે<sup>3</sup>.

સ્થાનાંગ અને પ્રજ્ઞાપના એ બે સૂત્રગ્રંથોમાં પણ સમ્યગ્દર્શનના આ દસ ભેદોનો આ જ રીતે ઉલ્લેખ છે પરંતુ ત્યાં સામાન્ય સમ્યગ્દર્શનના આ ભેદો

अणिभग्गिहियकुदिट्ठी संखेवरुइ ति होइ नायव्वो ।
 अविसारओ पवयणे अणिभगिहिओ य सेसेसु ॥

**–3. २८. २६.** 

२ जो अत्यिकायधम्मं सुयधम्मं खलु चरित्तधम्मं च । सद्दह जिणाभिहियं सो धम्मरुइ ति नायव्वो ॥

\_૩. ૨૮. ૨૭.

જુઓ — **પૃ. ૨૦૧. પા. ટિ. ૨.** 

ગણાવવામાં નથી આવ્યા પણ સમ્યગ્દર્શનની ધારક સમ્યગ્દષ્ટિના પ્રથમ 'સરાગ' અને 'વીતરાગ' એવા બે પ્રકારો પાડીને સરાગ-સમ્યગ્દષ્ટિના આ ભેદો ગણાવવામાં આવ્યા છે<sup>૧</sup>. આ ઉપરાંત, આ દસ ભેદોનું વ્યાખ્યાન કરતી વખતે સ્થાનાંગસૂત્રના વૃત્તિકાર શ્રી અભયદેવસૂરિ તથા પ્રજ્ઞાપના-સૂત્રના રચનાકાર શ્રી આર્યશ્યામ ઉત્તરાધ્યયનની ગાથાઓને જેમને તેમ ઉદ્ધૃત કરે છે<sup>ર</sup>.

ગુણભદ્રરચિત 'આત્માનુશાસન'માં પણ સમ્યક્ત્વના આ દસ ભેદનો ઉલ્લેખ મળે છે. પરંતુ ત્યાં તેની સાથે 'રુચિ' શબ્દ જોડવામાં આવેલ નથી તથા તેનાં નામ અને ક્રમમાં પણ અંતર છે<sup>3</sup>. 'આત્માનુશાસન'ના હિન્દી ટીકાકાર પં. વંશીધરે આ ભેદોનો આધાર માત્ર ઉત્પત્તિની નિમિત્તકારણતાને ગણેલ નથી પણ સ્વરૂપની હીનાધિકતાને પણ કારણ તરીકે દર્શાવેલ છે<sup>8</sup>. પણ યાકોબીએ ગ્રંથોક્ત સર્વ ભેદોને ઉત્પત્તિપૂલક જ માન્યા છે<sup>4</sup>.

નિમિત્તકારણની વિવિધતાને કારણે જો કે સમ્યગ્દર્શનના અનેક ભેદો પાડી શકાય તથાપિ ઉત્પત્તિ પ્રત્યે નિમિત્ત કારણની અપેક્ષા અને અનપેક્ષાની દૃષ્ટિએ સંક્ષેપમાં તેને બે ભાગોમાં વહેંચી શકાય: જેમકે સમ્યક્ત્વની વ્યાખ્યાથી પણ

दसविधे सरागसम्मद्दंसणे पत्रते, तं जहा—
 निसग्गुवतेसरुई आणरुती सुत्त बीजरुतिमेव ।
 अभिगम वित्थारुती किरिया सखेव धम्मरुती ॥

-स्थानाङ्गसूत्र १०. ७५१ (पृ. ४७६).

से कि तं सरागदंसणारिया ? सरागदंसणारिया दसविहा पन्नता । तं जहा—निसग्पुव. ।

—प्रज्ञापना, पद १, सूत्र ७४, पृ. १७८.

- ૨ એજન
- अञ्जामार्गसमुद्रभवभुपदेशात् सूत्रवीजंसक्षेपात् ।विस्तारार्थाभ्यां भवमवपरमावादिगाढे च ॥

—आत्मानुशासन, श्लोक १११.

જુઓ — એ જ શ્લોક ૧૨-૧૪.

- ४ आत्मानुशासन, पृ. १८.
- ५ से. बु. ई, पृ. १५४.

સ્પષ્ટ થાય છે<sup>૧</sup>.

 સ્વત: ઉત્પન્ન થનાર અને ૨. પરના નિમિત્તને લીધે ઉત્પન્ન થનાર. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં પણ એમ જ કહેવામાં આવ્યું છે<sup>ર</sup>. જો ઉપર્યુક્ત ૧૦ ભેદોને આ પ્રમાણેના બે વિભાગોમાં વહેંચવામાં આવે તો નિસર્ગરૂચિને બાદ કરતાં બાકીનાં બધાં પર-સાપેક્ષ છે. આ ઉપરાંત આવશ્યક કર્મોના ક્ષય, ઉપશમ અને ક્ષયોપશમ (મિશ્ર)ના પ્રકારોને લક્ષમાં લઈએ તો સમ્યગ્દર્શનના બીજા પણ ત્રણ પ્રકારો સંભવે છે<sup>3</sup>.

મહત્ત્વ : આ સમ્યગ્દર્શન ધર્મનો મૂળ આધાર છે. તેનો અભાવ હોય તો જ્ઞાન અને ચારિત્ર આધારહીન બને. જો કે એ સાચું કે જ્ઞાન અને ચારિત્રમાં વૃદ્ધિ થતાં સમ્યગ્દર્શનમાં વૃદ્ધિ થાય છે પરંતુ જ્ઞાન અને ચારિત્રમાં સમ્યક્ષણું તો સમ્યગ્દર્શન થાય ત્યારે જ સંભવે. તેથી સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિને ગ્રંથમાં 'બોધિલાભ' શબ્દ દ્વારા વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે જે. આ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થતાં, જીવ મુક્તિના માર્ગ અગ્રેસર થાય છે અને ધીરે ધીરે જ્ઞાન અને ચારિત્રની પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરીને મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે . સમ્યગ્દર્શનનું આટલું મહત્ત્વ હોવાને કારણે જ ગ્રંથમાં રહમાં અધ્યયનનું નામ 'સમ્યક્ત્વ-પરાક્રમ' રાખવામાં આવેલ છે અને તેમાં સમ્યક્ત્વની સાથે જ્ઞાન અને ચારિત્રનું પણ વર્ણન કરવામાં

૧ જુઓ — પૃ. ૧૯૭, પા. ટિ. ૨. तन्निसर्गीदिधिगमाद्वा ।

-त. स्. १-३.

कर्मणां क्षयत: ञान्ते: क्षयोपञमतस्तथा ।
 श्रद्धानं त्रिविधं बोध्यं......।
 —यञस्तिलकचम्पू, पृ. ३२३.

उ सम्मदंसणरत्ता....तेसि सुलहा भवे बोही ।

**–**૩. ૩૬. ૨૫૬.

તથા જુઓ — ઉ. ૩૬. ૨૫૮. ૨૬૨.

४ सम्यग्दर्शनसम्पन्न: कर्मिभर्न निबध्यते । दर्शनेन विहीनस्तु संसारं प्रतिपद्यते ॥

-मनुमृति ६. ७४.

૫ એજન તથા પૃ. ૧૯૮. પા. ટિ. ૨.

આવેલ છે. પરવર્તી જેન-સાહિત્યમાં તેના મહત્ત્વની પૂરતી ચર્ચા જોવા મળે છે<sup>૧</sup>.

#### सम्बग्जान (सत्यज्ञान)

સમ્યગ્જ્ઞાન એટલે સત્યજ્ઞાન. અહીં ઘટ-પટાદિ સાંસારિક વસ્તુઓને જાણવી એટલો જ સત્યજ્ઞાનનો અર્થ નથી પણ અહીં તો મોક્ષપ્રાપ્તિમાં સહાયક ૯ તત્ત્વોનું જ્ઞાન અભિપ્રેત છે, અર્થાત્ સમ્યગ્દર્શનથી જે નવ તત્ત્વો ઉપર વિશ્વાસ કરવામાં આવેલો તેને વિધિપૂર્વક જાણવાં એવો ભાવ છે. આ ઉપરાંત, સાંસારિક ફલાભિલાષાવાળું જેટલું જ્ઞાન છે તે સર્વ મિથ્યા છે કારણ કે તે દુ:ખ-નિર્વૃત્તિરૂપ મોક્ષ માટે અનુપયોગી છે. તેથી 'સ્ત્રી, પુત્ર, ધન વગેરે સુખના સાધન છે' એવું જ્ઞાન પણ મિથ્યા છે. સત્યજ્ઞાન એ જ છે કે જે હંમેશાં ટકી રહે છે. ગ્રંથમાં ઉલ્લેખવામાં આવેલ સાંસારિક વિષયભોગો સાથે સંબંધિત ૨૯ પ્રકારનાં મિથ્યાશાસ્ત્રો (પાપશ્રુત-મિથ્યાજ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરનારા)થી પણ આ હકીકતને

१ शुओ समीचीन धर्मशास्त्र पृ. ३१-४१

૨ જુઓ — પૃ. ૧૮૮, પા. ટિ. ૪ ; ઉ. ૨૮. પ.

૩ ઓગણત્રીશ પ્રકારના મિથ્યાશાસ્ત્ર (પાપશ્રુત) આ પ્રમાણે છે :

<sup>(</sup>૧) દિવ્ય અકહાસાદિને દર્શાવનાર (૨) ઉલ્કાપાત વગેરેના ઈષ્ટાનિષ્ટ કળ દર્શાવનાર (૩) અંતરિક્ષમાં થનાર ચંદ્રગ્રહણ વગેરનાં કળ દર્શાવનાર (૪) અંગસ્કુરણનાં શુભાશુભ કળ દર્શાનાર (૫) સ્વરોનું કળ દર્શાવનાર (૬) સ્ત્રી-પુરુષોના લક્ષણોનું શુભાશુભ કળ દર્શાવનાર (૭) તલ, અડદ વગેરેનું કળ દર્શાવનાર (૮) ધરતીકંપ-વિષયક શુભાશુભ કળ દર્શાવનાર આ આઠ પ્રકારનાં શાસ્ત્ર જ મૂળ, ટીકા અને ભાષ્ય (સૂત્ર-વૃત્તિ-વાર્તિક)ના ભેદથી ૨૪ પ્રકારનાં થાય છે. (૨૫) અર્થ અને કામ-ભોગના ઉપાયોને દર્શાવનાર અર્થશાસ્ત્ર, કામસૂત્ર વગેરે (૨૬) રોહિણી વગેરે વિદ્યાઓની સિદ્ધિ દર્શાવનાર (૨૭) મંત્રાદિથી કાર્યસિદ્ધિ દર્શાવનાર (૨૮) વશીકરણ આદિ યોગવિદ્યાને દર્શાવનાર અને (૨૯) જૈનેતર ઉપદેશો દ્વારા ઉપદેશવામાં આવેલ હિંસાદિપ્રધાન શાસ્ત્ર.

<sup>--</sup> उ. न. वृ,पृ. ३४६; आ. टि. पृ. १४०२; श्रमणसूत्र, पृ. १९२; समवायाङ्ग, समवाय २९.

પુષ્ટિ મળે છે<sup>4</sup>. આ રીતે જે જ્ઞાન સંસારના વિષયસુખો તરફ લઈ જાય છે તે મિથ્યા છે તથા જે મોક્ષાભિમુખ બનાવે છે તે સત્ય છે. તેનું કારણ એ છે કે સાંસારિક વિષયભોગ અને તજ્જન્ય સુખ અનિત્ય અન આભાસમાત્ર (મિથ્યા) છે અને મુક્તિ તથા જીવાદિ નવતથ્યો તો ત્રણે કાળ માટે સત્ય છે.

## ज्ञानना मुज्य पांच प्रकार :

જ્ઞાનના આવરક પાંચ પ્રકારનાં કર્મોનો સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે તેથી તે તે આવરક કર્મોના ઉદયમાં ન રહેનારાં એવાં પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનને સ્વીકારવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. જેમ કે : ૧. શાસ્ત્રજ્ઞાન (શ્રુતજ્ઞાન) ૨. ઈન્દ્રિય મનોનિમિત્તક જ્ઞાન (આભિનિબોધિક જ્ઞાન - મતિજ્ઞાન) ૩. કેટલીક મર્યાદાવાળા રૂપી પદાર્થ વિષયક પ્રત્યક્ષાત્મક દિવ્યજ્ઞાન (અવધિજ્ઞાન) ૪. બીજી વ્યક્તિના મનના વિક્લપોમાં ચિન્તનીય રૂપી પદાર્થને જાણનારું રૂપી-પદાર્થવિષયક પ્રત્યક્ષાત્મક દિવ્યજ્ઞાન) અને ૫. ત્રિકાળવર્તી સમસ્ત દ્રવ્યોનું પૂર્ણ અને અસીમ પ્રત્યક્ષાત્મક દિવ્યજ્ઞાન (કેવળજ્ઞાન).

આમાં, છેવટનાં ત્રણ જ્ઞાન ક્રમશ: ઉચ્ચ, ઉચ્ચતર અને ઉચ્ચતમ દિવ્યજ્ઞાનની અવસ્થાઓ છે તથા એ ત્રણે જ્ઞાનોમાં ઈન્દ્રિયાદિની સહાયતા આવશ્યક થતી નથી. જો કે ગ્રંથમાં તેનાં સ્વરૂપાદિ વિષે ખાસ વિચાર કરવામાં આવેલ નથી છતાં, તેની બાબતમાં કેટલાક સંકેતો જરૂર મળે છે જે નીચે મુજબ છે:

૧. શ્રુતજ્ઞાન : તેનો સામાન્ય અર્થ શબ્દજન્ય શાસ્ત્રજ્ઞાન એવો થાય છે. પરંતુ, સમ્યક્ શ્રુતજ્ઞાન તો એ જ છે કે જે જિનોપદિષ્ટ પ્રામાણિક શાસ્ત્રોમાંથી મળે છે. જિનોપદિષ્ટ પ્રામાણિક ગ્રંથ અંગ (પ્રધાન) અને અંગબાહ્ય (અપ્રધાન) એવા પ્રકારે બે ભેદવાળું છે. તેથી શ્રુતજ્ઞાનના પણ જૈન દર્શનમાં પ્રથમ તો બે પ્રકારો માનવામાં આવેલ છે. અંગગ્રંથોની સંખ્યા બારની હોવાથી અંગ-વિષયક

## १ पापसुयपसंगेसु

**-3**. 39. 9८.

तत्य पंचिवहं नाणं सुयं आभिनिबोहियं ।
 ओहिनाणं तु तइयं मणनाणं च केवलं ॥

**−**3. ℃. ४.

શ્રુતજ્ઞાન પણ બાર પ્રકારનાં છે તથા અંગબાહ્ય-ગ્રંથોની કોઈ સીમા નક્કી ન હોવાથી અંગબાહ્ય વિષયક શ્રુતજ્ઞાન પણ અનેક પ્રકારનાં છે<sup>4</sup>. અંગ-ગ્રંથોની પ્રધાનતા હોવાથી ગ્રંથમાં સમસ્ત શ્રુતજ્ઞાનને દ્વાદશાંગના વિસ્તાર તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. એ ઉપરાંત, દ્વાદશાંગના જાણકારને 'બહુશ્રુત' ગણવામાં આવેલ છે તથા 'બહુશ્રુત'ના મહત્ત્વને પ્રકટ કરવા માટે ગ્રંથમાં નીચે જણાવેલ ૧૬ દષ્ટાંતો દ્વારા તેની પ્રશંસા કરવામાં આવી છે<sup>3</sup>.

૧. શંખમાં રાખવામાં આવેલ દૂધના જેવો અનિર્વચનીય શોભાસંપન્ન. ૨. કંબોજ દેશમાં જન્મેલા શ્રેષ્ઠ અશ્વના જેવો કીર્તિસંપન્ન. ૩. શ્રેષ્ઠ અશ્વ પર આરૂઢ થયેલ સુભટના જેવો અપરાજેય. ૪. હાથણીઓથી ઘેરાયેલ સાઈઠ વર્ષના બળવાન હાથીની જેમ પોતાના શિષ્યપરિવારથી ઘેરાયેલો ૫ તીક્ષ્ણા શીંગડાવાળા અને ઉન્નત સ્કંધવાળા બળદના જેવો શોભાસંપન્ન. ૬. તીક્ષ્ણા દાઢવાળા પ્રબળ સિંહના જેવો પ્રધાન. ૭. શંખ-ચક્ર-ગદા ધારણ કરનાર અપ્રતિહત બળવાન યોદ્ધા વાસુદેવના જેવો વિજેતા. ૮. ચોંદ રત્નધારી અને સમૃદ્ધ સંપન્ન ચક્રવર્તી રાજા જેવો શ્રેષ્ઠ. ૯. હજાર નેત્રોવાળા વજ જેના હાથમાં છે એવા દેવાધિપતિ ઈન્દ્ર જેવો શ્રેષ્ઠ. ૧૦. અંધકાર વિનાશક ઉદીયમાન તેજસ્વી સૂર્યના જેવો તેજસંપન્ન. ૧૧. નક્ષત્રોથી વીંટળાયેલ પૂનમના ચંદ્ર જેવો શોભાસંપત્ન. ૧૨. અનેક પ્રકારના ધન-ધાન્યથી ભરપૂર સુદર્શન નામવાળા જાંબુના વૃક્ષના જેવો શ્રેષ્ઠ. ૧૪. નીલવંત પર્વતમાંથી નીકળેલી અને સમુદ્ર તરફ

९ श्रुतं मितपूर्वं द्व्यनेकद्वादशभेदम् ।

—त. सू. १. २०.

તથા જુઓ — પૃ. ૨૦૨, પા. ટિ. ૩; પૃ. ૨૦૨, પા. ટિ. ૧.

- ૨ જુઓ પૃ. ૩, પા. ટિ. ૨
- उ जहा संखम्मिपयं निहियं दुहओ वि विरायइ । एवं बहुस्सुए भिक्खू घम्मो कित्ती तहा सुयं ॥

समुद्द गंभीरसमा दुरासया अचिक्कया केणइ दुप्पहंसया । सुयस्स पुण्णा विउलस्स ताइणो खिवतु कम्मं गइमुत्तमं गया ॥

—उ. ११. १५-३१.

જતી નદીઓમાં શ્રેષ્ઠ 'શીતા' નામની નદીની જેમ શોભાસંપન્ન, ૧૫. અનેકવિધ ઔષધિઓથી દેદીપ્યમાન પર્વતોમાં શ્રેષ્ઠ અતિવિસ્તૃત 'સુમેરુ' (મંદર) પર્વતની જેમ પ્રધાન અને ૧૬. અક્ષય જળ અને અનેક રત્નોથી પૂર્શ 'સ્વયંભૂરમણ' સમુદ્રની જેમ ગંભીર.

આ બધા દેષ્ટાંતો સાભિપ્રાય વિશેષણોવાળાં છે અને તે દ્વારા શ્રુતજ્ઞાનીના સ્વાભાવિક ગુણો ઉપર પ્રકાશ પડે છે. જેમ કે શ્રુતજ્ઞાની સમુદ્રની જેમ ગંભીર, હરીકોથી અજેય, અતિરસ્કૃત, વિસ્તૃત શ્રુતજ્ઞાનથી પરિપૂર્ણ, જીવોના રક્ષક, કર્મક્ષયકર્તા, ઉત્તમ અર્થની ગવેષણા કરનાર, અને સ્વ તેમજ પરને મોક્ષ પ્રાપ્ત કરાવનાર હોય છે. એ રીતે, શ્રુતજ્ઞાનીના અન્ય અનેક ગુણ સ્વત: સમજી શકાય છે. સત્યજ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં શાસ્ત્રોનું સ્થાન પ્રમુખ હોવાથી શ્રુતજ્ઞાનીની અનેક સ્થળે પ્રશંસા કરીને તેનું કળ મોક્ષ છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે રે.

ર. આભિનિબોધિક જ્ઞાન : ચક્ષુ આદિ ઈન્દ્રિયો તથા મનની સહાયતાથી ઉત્પન્ન થનાર જ્ઞાન 'આભિનિબોધિક જ્ઞાન' કહેવાય છે. જેન દર્શનમાં તેનું પ્રચલિત નામ 'મતિજ્ઞાન' છે. કારણ કે તે ઈન્દ્રિયાદિની સહાયતાથી પ્રાપ્ત થાય છે. 'તત્ત્વાર્થ સૂત્ર'માં મતિ (વર્તમાનને વિષય બનાવનારી), સ્મૃતિ (અતીત વિષયક અથવા પૂર્વાનુમતે વસ્તુને યાદ કરાવનારી), સંજ્ઞા (અતીત અને વર્તમાનને વિષય બનાવનારી અથવા 'આ તે છે' એ પ્રકારે પ્રત્યભિજ્ઞાનરૂપ), ચિન્તા (તર્ક) અને અભિનિબોધ (સામાન્ય જ્ઞાનરૂપ અનુમાન)ને એકાર્થવાચક દર્શાવવામાં આવેલ છે કારણ કે આ બધાં જ્ઞાનોની ઉત્પત્તિમાં ઈન્દ્રિયાદિની સહાયતા હોય છે. એ રીતે આવશ્યક નિર્યુક્તિમાં પણ અભિનિબોધક માટે ઈહા (પ્રથમ ક્ષણે જોયેલ પદાર્થની બાબતમાં વિશેષ જાણવાની ચેષ્ટારૂપજ્ઞાન) આદિ અનેક પર્યાયવાચી

—त. सू. १. १3.

૧ એજન, તથા ઉ. ૧૧. ૩૨; ૨૯. ૨૪, ૫૯; ૧૦. ૧૮; ૩. ૧, ૨૦.

૨ એજન (ઉ. ૧૧. ૩૧; ૨૯. ૫૯)

उ मित: स्मृति: संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोघ इत्यनर्थान्तरम् ।

નામો મળે છે<sup>૧</sup>. આ પરથી પ્રતીત થાય છે કે ઈન્દ્રિય અને મનની સહાયતાથી પ્રાપ્ત થનાર સમસ્ત જ્ઞાન 'આભિનિબોધિક' જ છે. દિગંબર<sup>ર</sup> અને શ્વેતાંબર પ્રાચીન ગ્રંથોમાં 'મતિજ્ઞાન'ના અર્થમાં 'આભિનિબોધિક' નામ મળે છે તેથી પ્રતીત થાય છે કે તેનું પ્રાચીન પ્રચલિત નામ 'આભિનિબોધિક' જ હતું. આ જ્ઞાનના વિષયમાં એક બીજું અંતર દૃષ્ટિગોચર થાય છે તે એ છે કે સામાન્ય ૩૫ે જૈન દર્શનમાં સર્વત્ર શબ્દજ્ઞાનપૂર્વે ઈન્દ્રિયજ્ઞાન (આબિનિબોધિક-મતિજ્ઞાન)ને સ્વીકારવામાં આવલે છે<sup>3</sup>. જ્યારે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં ઈન્દ્રિયજ્ઞાનની પૂર્વે શબ્દજ્ઞાનને ગણાવવામાં આવ્યું છે. એનું કારણ એ પ્રતીત થાય છે કે 'શાસ્ત્રજ્ઞાન'નું મહત્ત્વ પ્રગટ કરવા માટે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં શાસ્ત્રજ્ઞાનને પ્રથમ ગણાવવામાં આવ્યું હોય અને પછીથી જ્ઞાનની ઉત્તરોત્તર શ્રેષ્ઠતાને આધારે ક્રમપૂર્વક નિર્ધારિત કરવામાં આવ્યું હોય. એ રીતે તેના આવરક કર્મોનાં નામ અને ક્રમમાં પણ અંતર છે. અહીં એક વાત વળી એ પણ સ્પષ્ટ કરવા ઈચ્છું છું કે જૈન દર્શનમાં શ્રૃતજ્ઞાન અને આભિનિબોધિક જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ પર-આપેક્ષ (શાસ્ત્ર અને ઈન્દ્રિયાદિ સાપેક્ષ) હોવાથી એ બન્નેને 'પરોક્ષજ્ઞાન' (અપ્રત્યક્ષ) માનવામાં આવેલ છે તથા પછીનાં ત્રણ જ્ઞાનોને સાક્ષાતુ આત્મામાંથી પ્રગટ થતાં હોવાથી (પર-સાપેક્ષ ન હોવાથી) પ્રત્યક્ષ તરીકે સ્વીકારવામાં આવેલ છે $^{8}$ . વર્તમાનમાં વ્યવહાર ચલાવવા

--आवश्यकिन्युंक्ति, गाथा १२.

२ भावपमाणं पंचिवहं, आभीणिबोहियणाणं सुदणाणं ओहिणाणं मणपज्जवणाणं केवलणाणं चेदि ।

—घवलाटीका—षट्खण्डागम, पुस्तक १ (१.१.१.), पृ. ८०.

आभिणिसुदोघिमणकेवलाणि णाणाणि पंचभेयाणि । कुमदिसुदविभंगाणि य तिण्णि वि णाणेहिं संजुत्ते ॥

-पंज्ञस्तिकाय, गाथा ४१.

**3 श्रुतं मतिपूर्वं ।** 

-त. सू. १**. २०.** 

४ आद्ये परोक्षम् । प्रत्यक्षमन्यत् ।

—त. सू. १. ११-१२.

ईहा अपोह वीमंसा मग्गणा य गवेसणा ।
 सण्णा सई मई पण्णा सव्वं आभिणिबोहियं ।।

માટે ઈન્દ્રિયજ્ઞાનને સાંવ્યવહારિક-પ્રત્યક્ષ કહેવામાં આવી રહેલ છે અને પછીના ત્રણ જ્ઞાનો પરમાર્થ (મુખ્ય) પ્રત્યક્ષ. એટલું વિશેષ છે કે સ્મૃતિ વગેરે બધા આભિનિબોધિક જ્ઞાનને સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ માનવામાં આવતા નથી પરંતુ, ઈન્દ્રિય મનોનિમિત્તક વર્તમાન-વિષયક જ્ઞાન (મતિજ્ઞાન)ને જ સાંવ્યવહારિક-પ્રત્યક્ષ માનવામાં આવે છે અને બાકીનાં અતીતાદિવિષયક સ્મૃતિ વગેરે બધાં જ્ઞાનોને પરોક્ષ જ માનવામાં આવે છે .

- 3. અવધિજ્ઞાન: અવધિનો અર્થ થાય સીમા. તેથી ઈન્દ્રિયાદિની સહાયતા વગર કેટલીક સીમા સુધી જે રૂપી-પદાર્થ વિષયક અંત:સાક્ષ્યરૂપ જ્ઞાન થાય છે તેને 'અવધિજ્ઞાન' કહેવામાં આવે છે<sup>3</sup>. આ જ્ઞાનમાં અરૂપી દ્રવ્યોનો સાક્ષાત્કાર થતો નથી. આ દિવ્યજ્ઞાનની પ્રથમ અવસ્થા છે.
- ૪. મન: પર્યવજ્ઞાન: બીજાના મનોગત વિચારોને જાણવાની શક્તિને કારણે તેને 'મન:પર્યવજ્ઞાન' કહેવામાં આવે છે. આ દિવ્યજ્ઞાનની બીજી અવસ્થા

 तत्प्रत्यक्षं द्विविधम्—सांव्यवहारिकं पारमार्थिकं चेति । तत्र देशतो विशदं सांव्यवहारिकं प्रत्यक्षम् ॥

-न्यायदीपिका, पृ. उ१.

विञदः प्रत्यक्षम् । प्रमाणान्तरानपेक्षेदन्तया प्रतिभासो वा वैञद्यम् । तत् सर्वथावरणविलिये चेतनस्य स्वरूपाविर्भावो मुख्यं केवलम् । ...तत्तारतम्येऽविधमनःपर्यायौ च । ......इन्द्रियमनोनिमित्तोऽवग्रहेहावायधारणात्मा सांव्यवहारिकम् ।

-- प्रमाणमीमांसा १. १. १३. २०.

२ अविञदः परोक्षम् । स्मृतिप्रत्यभिज्ञानोहानुमानागमास्तद्विघयः ।

-- प्रमाणमीमांसा १. २. १-२.

उ रूपिष्ववधे: ।

—त. सू. १. २७.

भवप्रत्ययोऽविधर्देवनारकाणाम् । क्षयोपञ्चमनिमित्तः षड्विकल्पः शेषाणाम् । —त. सू. १. २१-२२. છે અને અવધિજ્ઞાન કરતાં શ્રેષ્ઠ છે. આ જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ ભાવોની વિશેષ નિર્મળતા અને તપસ્યા આદિના પ્રભાવે થાય છે<sup>4</sup>. સરળ અને જટિલ એવા બે પ્રકારના વિચારોને જાણવાને કારણે 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં આ જ્ઞાનના બે ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>2</sup>. એટલું વિશેષમાં કે આ જ્ઞાન દ્વારા બીજાના મનમાં ચિન્તનીય રૂપી-દ્રવ્યોનો જ બોધ થાય છે અરૂપી નો નહીં<sup>3</sup>.

**પ. કેવળજ્ઞાન** : ત્રિકાળવર્તી સમસ્ત દ્રવ્યો અને તેના સમસ્ત પર્યાયોનું એક સાથે જ્ઞાન થવું તે કેવળજ્ઞાન કહેવાય<sup>8</sup>. આ દિવ્યજ્ઞાનની સર્વોચ્ચ અવસ્થા છે. આ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થતાં ત્રિકાળવર્તી એવું કોઈ દ્રવ્ય નથી રહેતું કે જે આ જ્ઞાનનો વિષય ન બને. આ જ્ઞાન પૂર્ણ અને અસીમ છે. આનાથી શ્રેષ્ઠ અન્ય કોઈ જ્ઞાન ન હોવાથી ગ્રંથમાં તેને અનુત્તર, અનન્ત, સંપૂર્ણ, પ્રતિપૂર્ણ, આવરણ-રહિત, અંધકાર રહિત, વિશુદ્ધ તથા લોકાલોકપ્રકાશક તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>પ</sup>. આ ઉપરાંત, આ જ્ઞાનને ધારણ કરનારને કેવલી, કેવલજ્ઞાની તથા સર્વજ્ઞ ગણવામાં આવેલ છે<sup>દ</sup>. આ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં જીવ આકાશમાં સૂર્ય હોય છે તેમ સુશોભિત બની ઊઠે છે<sup>8</sup>. આ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થતાં જીવ એજ ભવમાં શેષ

—त. स्. १. २५.

२ ऋजुविपुलमती मनःपर्ययः विशुद्धयप्रतिपाताभ्यां तद्विशेषः ।

—त. सू. १. २६.

૩ જુઓ — પૃ. ૧૫૫, પા. ટિ. ૧

४ सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य ।

-त. स्. १. २८.

 प तओ पच्छा अणुत्तरं, अणंतं, किसणं, पिंडपुण्णं, निरावरणं, वितिमिरं विशुद्ध लोगालोगप्पभावं केवलवरनाणदंसणं समुप्पादेइ ।

–૩. ૨૯**. ૭૧.** 

६ उग्गं तवं चरित्ताणं जाया दोण्णि वि केवली ।

-૩. ૨૨. ૫૦.

તથા જુઓ -- ઉ. ૨૩. ૧ વગેરે

म णाण नाणोवगए महेसी अणुत्तरं चिरउं घम्मसंचयं ।
 अणुत्तरे नाणघरे जसंसी ओभासई सूरि एवंऽतिलक्खे ॥

**--**उ. २१. २३.

९ विञुद्धिक्षेत्रस्वामिविषयेभ्योऽविधमनःपर्यययोः ।

કર્મોને નષ્ટ કરીને નિયમપૂર્વક મુક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે<sup>૧</sup>.

આમ, આ પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનોમાંથી પ્રથમ બે જ્ઞાન ઈન્દ્રિયાદિની સહાયતાથી ઉત્પન્ન થાય છે અને તે કોઈને કોઈ સ્વરૂપે ઘણું કરીને બધા જીવોમાં હોય છે<sup>ર</sup>. જો આમ ન માનવામાં આવે તો જીવમાં જીવત્વ જ નહીં રહે કારણ કે ચેતનાને જીવના લક્ષણ તરીકે સ્વીકારવામાં આવેલ છે અને ચેતના દર્શન અથવા જ્ઞાનરૂપ છે એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે. બાકીના ત્રણ જ્ઞાન દિવ્યજ્ઞાનની ઉચ્ચ, ઉચ્ચતર અને ઉચ્ચતમ અવસ્થાઓ છે. આની પ્રાપ્તિ તપસ્યા વગેરેના પ્રભાવથી કોઈકને જ થાય છે. અહીં એક વાત વળી એ પણ સ્પષ્ટ કરવા ઈચ્છું છું કે જૈન દર્શનમાં આ પાંચ જ્ઞાનમાં જ પ્રમાણતાનો સ્વીકાર થયેલો છે નૈયાયિકોની જેમ ઈન્દ્રિયાર્થ-સંનિકર્ષમાં નહીં<sup>3</sup>.

## ગુરુ – શિષ્ય સંબંધ :

જ્ઞાન પ્રાપ્તિનાં પ્રમુખ સાધન શાસ્ત્ર હતાં અને શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે ગુરુની પાસે જવું પડતું. ગુરુ પ્રાય: અરણ્યમાં રહેતા અને તેઓ સાંસારિક વિષય-ભોગોથી વિરક્ત એવા સાધુઓ હતા. વિદ્યાર્થી એમની પાસે રહીને તેમની આજ્ઞાનુસાર અધ્યયન કરતા. એ વિદ્યાર્થીઓમાં કેટલાક વિનમ્ર (વિનીત) અને કેટલાક અવિનમ્ર (અવિનીત) હતા.

—₹. ૨૯**. ૭**૧.

તથા જુઓ — ઉ. ૨૯. ૭૨.

२ एकादिनी भाज्यानि युगपदेकस्मित्रा चतुर्भ्यः

—त. स्. १. ३१.

તથા જુઓ — સવાર્થસિદ્ધિ ૧. ૩૧. વિશેષાવક્ષ્યકભાષ્ય, ગાથા ૪૭૪-૪૭૬.

उ तत्वप्रमाणे।

-त. सू. **१. १०.** 

તૈયા જુઓ — સવાર્થસિદ્ધિ ૧. ૧૦.

जाव सजोगी भवइ, ताव इरियाविहयं कम्मं निबंधइ, सुहफरिस दुसमयिठिइयं । तं जहा—पढमसमये बद्धं, विइयसमए वेइयं, तइयसमये निज्जिण्णं, तं बद्धं पुट्ठं उदीरियं वेइयं निज्जिण्णं सेयाले य अकम्मं चावि भवइ ।

વિનીત (ઉત્તમ) વિદ્યાર્થીના ગુણ : પ્રંથમાં ઉત્તમ વિદ્યાર્થીને વિનીત કહેવામાં આવેલ છે અને વિનીત વિદ્યાર્થીમાં નીચે મુજબના પંદર ગુણો આવશ્યક માનવામાં આવેલ છે<sup>4</sup>.

૧. દરેક રીતે નમ્ન ૨. ચંચળતા રહિત ૩. છલ-કપટ રહિત ૪. કોતુક રહિત ૫. અલ્પભાષી ૬. અતિક્રોધને અધિક સમય ન ધરાવનાર ૭. મિત્રતાનો વ્યવહાર કરનાર ૮. જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી અભિમાન ન કરનાર ૯. બીજાની ખામીઓ જાહેર ન કરનાર ૧૦. મિત્રો પર ક્રોધ ન કરનાર ૧૧. શત્રુ પ્રત્યે પરોક્ષમાં પણ કલ્યાણની ભાવના રાખનાર ૧૨. કલહ, હિંસા ન કરનાર ૧૩. જ્ઞાનની બાબતમાં જાગ્રત રહેનાર ૧૪. લજ્જાશીલ ૧૫. સહનશીલ રહેનાર.

આ પંદર ગુણોની જેમ, ગ્રંથમાં ગુરુ પ્રત્યે શિષ્યનાં કેટલાક બીજાં કર્તવ્યોનો પણ ઉલ્લેખ છે. તેને લીધે ઉત્તમ કે વિનીત વિદ્યાર્થીના ગુણો ઉપર પ્રકાશ પડે છે. તે કર્તવ્યો આ પ્રમાણે છે:

૧. પૂછ્યા સિવાય વ્યર્થ ન બોલવું (અલ્પભાષી)<sup>ર</sup>, ૨. સત્ય બોલવું (ક્રોધાદિથી વશ થઈ કંઈ છુપાવવું નહીં)<sup>3</sup>, ૩. ગુરુનાં પ્રિય અને અપ્રિય વચનોને કલ્યાણકારી સમજીને તેને શાંતિથી સાંભળવાં અને કોઈ રીતે પણ એમને ક્રોધિત ન કરતાં, ક્ષમા-યાચના કરવી<sup>૪</sup>, ૪. ગુરુના દોષો ન તપાસવા<sup>પ</sup>, પ. ગુરુની આજ્ઞાનું

अह पत्ररसिंहं ठाणेहिं सुविणीए ति वुच्चई ।
 नीयावत्ती अचवले अमाइ अकुऊहले ॥

-3. 99. 9O.

તથા જુઓ — ઉ. ૧૧. ૧૧-૧૩.

नापुद्वो वागरे किंचि पुद्वो व नालियं वए ॥
 कोहं असच्चं कुव्वेज्जा धारेज्जा पियमिप्पयं ।

<del>\_</del>૩. ૧. ૧૪.

તથા જુઓ — ઉ. ૧. ૯. ૧૧. ૩૯-૪૦.

- ૩ એજન
- ૪ એજન
- ५ बुद्धोरघाई न सिया न सिया तोत्तगवेसए।

-3. P. VO.

पडिणीयं च बुद्धाणं वाया अदुव कम्मुणा ।
 आवी वा जइ वा रहस्से नेव कुज्जा कयाइवि ।।

-3. 9. 99.

मा गलियस्सेव कसं वयणमिच्छे पुणो पुणो । कसं व दहुमाइण्णे पावगं परिवज्जए ॥

—૩. ૧. ૧૨.

તથા જુઓ — ઉ. ૨૬. ૧૦.

२ वित्ते अचोइए निच्चं खिप्पं हवइ सुचोइए । जहोवइट्टं सुकयं किच्चाई कुव्वई सया ॥

-उ. १. ४४.

उ पुच्छिज्जं पंजिलिउडो कि कायव्वं मए इह ।

-3. २६. ८.

४ आपरिएहिं वाहितो तुसिणीओ न कयाइवि । तथा श्रुओ ७. १. २१.

**–**उ. **१. २०.** 

५ अहुजुत्ताणि सिक्खिज्जा निरहाणि उ वज्जए ।

**-**૩. ૧. ८.

તથા જુઓ — ઉ. ૨૦. ૧૭. ૩૮; ૩૦. ૧, ૪.

- ६ उ. २३. १३-१४ ; २५. १३.
- ७ उ. १२, १६, २४.

સ્વાધ્યાય અને દસ પ્રકારના વૈયાવૃત્યમાં યત્નવાન રહેવું, ૧૩. બીજા પાસેથી પોતાની પ્રશંસા સાંભળી અભિમાન કર્યા વગર ખૂબ નમ્ર બનવું જેમ કે નિમરાજર્ષિ ઈન્દ્ર દ્વારા સ્તુતિ કરતાં અધિક નમ્ર થયા<sup>ર</sup>, ૧૪. ક્ષુદ્ર-જનોનો સંસર્ગ અથવા એમની સાથે હાસ્યાદિ કીડા ન કરવી૩, ૧૫. ગુરુ કરતાં નીચું આસન ગ્રહણ કરવું, ગુરુની સાવ સામે, દષ્ટિથી ઓજલ થઈ, અંગ સ્પર્શીને, અધિક સમીપ, પગ લાંબા કરી, બંને ભુજાઓ જાંઘ ઉપર રાખીને, જાંઘ ઉપર વસ્ત્ર લપેટીને, અતિ સમીપ, અતિ દૂર અને અન્ય એવી રીતે અવિનય-સૂચક રીતે ગુરુ પાસે ન બેસવું , આ ઉપરાંત જે આસન ઉપર તે બેસે તે ચું ચું એવો અવાજ કરનારું, ચલાયમાન અને અસ્થિર ન હોવું જોઈએ, ૧૬. આસન ઉપરથી નિષ્પ્રયોજન ઊભા ન થઈ જવું, હાથ-પગ ન ચલાવવા તતા ઉત્તર-પ્રત્યુત્તર ન કરવા પરંતુ આવશ્યકતા હોય ત્યારે ઊભા થઈને ગુરુ સાથે વાર્તાલાપ કરવો , ૧૭. શિક્ષા-પ્રાપ્તિ પછી એમના ઉપકારની કૃતજ્ઞતા સ્વીકારીને વિનયભાવે સ્તુતિ કરવી વગેરે.

**–**उ. ८. ६१.

उ खडडेहिं सह सेसिंग हासं क्रीडं च वज्जए।

-- उ. १. ८.

४ न पक्खओ न पुरओ नैव किच्चाण पिहिओ । न जुंजे ऊरुणा ऊरुं सयणे नो पिडस्सुणे ॥ नेव पल्हित्यियं कुज्जा पक्खिपण्डं च संजए । पाए पसारिए वावि न चिट्ठे गुरुणंतिए ॥

**−**₹. ٩. ૧૮-૧૯.

તથા જુઓ — ઉ. ૨૦. ૭.

५ आसणे उविचिट्ठेज्जा अणुच्चे अकुए थिरे । अणुट्ठाई निरुद्वाइ निसीएज्जप्पकुक्कुए ॥

**–**इ. **१.** ३०.

- ૬ એજન
- ७ उ. २०. ५४-५६.

१ उ. ३०. ३२-३४.

२ नमी नमेई अप्पाणं सक्खं सक्केण चोइओ ।

ઉપર્યુક્ત બધા ગુણોનો એકત્ર સમાવેશ કરતાં સંક્ષેપમાં ગ્રંથમાં વિનીત શિષ્યનું સ્વરૂપ આ રીતે દર્શાવવામાં આવ્યું છે. 'ગુરુની આજ્ઞાનું પાલન કરનાર, તેની સમીપમાં રહેનાર તથા તેના મનોગત ભાવો અથવા કામચેષ્ટા (ઈશારા)ને જાણનાર, વિનયી કહેવાય છે ' અર્થાત્ ગુરુના મનોગત ભાવોને જાણીને નમ્રભાવે સદાચારમાં પ્રવૃત્ત રહી અધ્યયન કરનાર શિષ્ય વિનયી કહેવાય છે.

અવિનીત વિદ્યાર્થીના દોષ : જે વિનીત શિષ્યના ગુણોથી રહિત હોય તેને 'અવિનયી' કહેવામાં આવે છે. તેથી ગ્રંથમાં અવિનયી શિષ્યનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં કહેવામાં આવ્યું છે - 'ગુરુની આજ્ઞાનુસાર ન ચાલનાર, તેની સમીપમાં ન રહેનાર, વિપરીત આચરણ કરનાર તથા વિવેકહીન (જાગૃત ન રહેનાર) અવિનયી ગણાય છે<sup>ર</sup>.' અથાત્ ગુરુના દૃદ્ગત ભાવોને ન જાણનાર તેનાથી વિપરીત આચરણ કરનાર તથા સ્વચ્છન્દી વિચરણ કરનાર શિષ્યને અવિનીત કહેવામાં આવે છે. બહુશ્રુત અધ્યયનમાં અવિનીત શિષ્યના ચોદ દુર્ગુણ ગણાવવામાં આવ્યા છે<sup>3</sup>.

 વારે વારે ગુસ્સો કરવો. ર. ક્રોધને લાંબો સમય ટકાવવો. ૩. મિત્રતાનો ત્યાગ કરવો. ૪. પોતાના જ્ઞાનનું અભિમાન કરવું. ૫. બીજાની ખામીઓ શોધવી અને પોતાની છુપાવવી. ૬ મિત્રો ઉપર ક્રોધ કરવો. ૭. પ્રિય મિત્રની પરોક્ષમાં નિંદા કરવી. ૮. અસંબંદ્ધ તથા અધિક પ્રમાણમાં બોલવું. ૯. દ્રોહ

आणानिद्देसकरे गुरूणमुववायकारए ।
 इंगियागारसंपन्ने से विणीए ति वुच्चई ॥

-उ. १. २.

आणाऽनिद्देसकरे गुरूणमणूववायकारेए ।
 अडिणीए असंबुद्धे सेविणीए ति वुच्चई ।।

-उ. १. उ.

अह चउद्दसिंह ठाणेहिं वट्टमाणे उ संजए । अविणीए वुच्चई सो उ निव्वाणं च न गच्छइ ॥

पइन्नवाई दुहिले थद्धे लुद्धे अनिग्गहे । असंविभागी अवियत्ते अविणीए त्ति वुच्चई ॥

<del>\_</del>3. የየ. ६-৫.

કરવો. ૧૦ અભિમાન કરવું. ૧૧. લોભ કરવો. ૧૨. ઈન્દ્રિયો ઉપર કાબુ ન રાખતાં સ્વચ્છન્દ આચરણ કરવું. ૧૩. સહપાઠીઓ સાથે સહયોગ ન કરવો. ૧૪. બીજાનું અપ્રિય બોલવું.

આ રીતે, અવિનીતના બીજા પણ વધારે દુર્ગુણો હોઈ શકે. ગ્રંથમાં અવિનીત શિષ્યોના આ રીતે કેટલાંક અન્ય કાર્યોનો પણ ઉલ્લેખ થયેલ છે. જે દ્વારા અવિનીત શિષ્યના સ્વરૂપ વિષે બરાબર જાણી શકાય છે, જેમ કે :

૧. ગુરુ જ્યારે ધર્મોપદેશ આપતા હોય ત્યારે વચ્ચે બોલવું, એમના વચનોમાં ખામી કાઢવી અથવા પ્રતિકૂળ આચરણ કરવું<sup>૧</sup>, ૨. વિષય-ભોગોમાં રચ્યાપચ્યા રહેવું, ૩. ચિરસ્થાયી ક્રોધ તથા અભિમાન કરવા, ૪. ભિક્ષા લાવવામાં આળસ કરવી, ૫. ભિક્ષા માંગવી એ હલકું કામ છે એમ સમજી ભિક્ષા લેવા માટે ન જવું<sup>ર</sup>, ૬. દુષ્ટ વૃષભની જેમ કાબુમાં ન રહેવું- જેમ કે કોઈ દુષ્ટ બળદ બળદગાડીમાં જોતરવામાં આવે ત્યારે ગાડીવાન ચલાવે ત્યારે આગળ ન વધે તથા ક્યારેક ઘૂંસરી ઉપર રાખેલ લાકડા કે વાંસના ખીલાને તોડી નાખે છે, ક્યારેક નજીકમાં બેસી જાય છે ક્યારેક પડી જાય છે, ક્યારેક સુઈ જાય છે કયારેક દેડકાની જેમ ઠેકડા મારે છે, ક્યારેક તરુણ ગાયની પાછળ દોડવા માંડે છે, ક્યારેક મરી ગયો હોય એમ સ્થિર થઈ જાય છે, ક્યારેક પાછે પગે ભાગવા માંડે છે, ક્યારેક લગામ તોડી નાખે છે અને પોતાના માલિક (ગાડીવાન)ને

सो वि अंतरमासिल्लो दोसमेव पुकुव्वई ।
 आयरियाणं तु वयणं पिडकूलेइऽभिक्खणं ।।

**–૩**. ૨૭. ૧૧.

 इड्डीगारिवए एगे एगेऽत्थ रसगारवे । सायागारिवए एगे एगे सुचिरकोहणे ।। भिक्खालसिए एगे एगे ओमाणभीरुए । थड्वे एगे अणुसासम्मी हेऊहिं कारणेहि य ।।

**−3**. **29**. ૯-૧૦.

પણ પીડા પહોંચાડે છે તે રીતે જ અવિનીત શિષ્ય ગુરુ દ્વારા સંયમની પ્રવૃત્તિમાં પ્રવૃત્ત કરવામાં આવે ત્યારે અનેક પ્રકારની કુચેષ્ટાઓ કરી ગુરુને દુ:ખ દે છે<sup>4</sup>. ૭ કોઈ કાર્ય માટે આજ્ઞા કરવામાં આવે ત્યારે અનેક પ્રકારનાં બહાનાં બતાવે જેમ કે અમુક ગૃહસ્થ કે ગૃહિણી મને ઓળખતા નથી તે મને અત્ર વગેરે નહીં આપે, તે ઘરે નહીં હોય, ત્યાં જવું વ્યર્થ છે, જો મોકલવો જ હોય તો કોઈ બીજાને મોકલો, જો કોઈ રીતે જવું જ પડે તો આમ તેમ કરીને પાછા આવી જવું અને પૂછતાં બહાનાં કાઢવાં અથવા રાજાજ્ઞા સમાન અનિચ્છાપૂર્વક ભવાં ચઢાવવાં અને એ રીતે કામ કરવું<sup>2</sup>. ૮ સ્વાદિષ્ટ અન્નને છોડી વિષ્ટા ખાનાર ભૂંડની જેમ સદાચાર છોડીને સ્વચ્છન્દ વિચરણમાં આનંદ મનાવવો<sup>3</sup> અને ૯ તેત્રીશ પ્રકારની અવિનયભૂત અનુશાસન-હીનતાઓ (આજ્ઞાતનાઓ)નું આચરણ કરવું<sup>8</sup>.

- १ उ. २७. ४-८; १-१२.
- २ न सा ममं वियाणाइ न विसा मज्झ दाहिई । निगाया होहिई मत्र साहू अत्रोत्थ वज्जउ ॥ पेसिया पिल्ठिउंचित ते पिरयंति समंतओ । रायवेड्डिं च मत्रंता करेंति भिउडिं मुहे ॥

**-**उ. २७. १२-१3.

તથા જુઓ — ઉ. ૨૭. ૧૪.

कणकुण्डगं चइताणं विद्वं भुंजइ सूयरे ।
 एवं सीलं चइताण दुस्सीले रमई मिए ॥

–૩. ૧. ૫.

૪ તેત્રીસ પ્રકારની આશાતનાઓ આ પ્રમાણે છે: ૧ ગુરુની આગળ આગળ ચાલવું ૨ ગુરુની સાથો સાથ ચાલવું ૩ ગુરુની પાછળ અવિનયપૂર્વક ચાલવું ૪-૯ ચાલવાની બેસવાની બાબતમાં તથા ઉભા રહેવાની બાબતમાં ત્રણ ત્રણ આશાતનાઓ ૧૦ જો ગુરુ અથવા શિષ્ય એક જ પાત્રમાં જલ લઈ ક્યાંક બહાર ગયા હોય તો ગુરુની પહેલાં એ પાત્રમાંથી જલ લઈ આચમન કરવું ૧૧ બહારથી આવી ગુરુની પહેલાં ધ્યાન કરવા બેસી જવું. ૧૨ ગુરુની

(પૃ. ૨૨૧ની ફૂટનોટ)

વિનીત અને અવિનીત વિદ્યાર્થીનો ગુરુ ઉપર પ્રભાવ જ્યારે અવિનીત શિષ્ય પોતાની કુપ્રવૃત્તિઓને કારણે વિનમ્ર અને સરલ સ્વભવવાળા ગુરુને પણ ગુસ્સે કરે છે ત્યારે વિનીત શિષ્ય ગુરુની ઈચ્છા અનુસાર કાર્યને શીઘ્ર અથવા ચતુરાઈથી

સાથે વાત કરવા કોઈ આવે ત્યારે પહેલાં જાતે જ તેની સાથે વાત કરવી. ૧૩ રાત્રે ગુરૂ બોલાવે છતાં ન બોલવું. ૧૪ અન્ન-જળ લાવી પહેલાં નાનાની સામે આલોચના કરવી. ૧૫ અન્ન-જળ લાવી પહેલાં નાનાઓને તે દેખાડવાં. ૧૬ અન્ન-જળની નિમંત્રણા પ્રથમ નાનાંઓને કરી પછીથી ગરને કરવી. ૧૭ ગરને પછ્યા વગર કોઈને સરસ ભોજન આપવું. ૧૮ ગુરૂની સાથે ભોજન કરતી વખતે જાતે એકદમ સાર્ સાર્ ખાઈ જવું. ૧૯ ગુરૂ બોલાવે છતાં ન બોલવું. ૨૦ બોલાવે ત્યારે આસન ઉપર બેઠાં બેઠાં જવાબ આપવો. ૨૧ આસન ઉપર બેઠાં બેઠાં એમ પૂછવું કે 'શું કહો છો?' રર ગુરૂને તુંકારો કરવો. ૨૩ સુગુરુ દ્વારા કંઈ કામ ચીંધવામાં આવે ત્યારે 'તમે જ કરી લો' એમ કહેવું. ૨૪ ગુરુના ઉપદેશને પ્રસન્નચિત્તે ન સાંભળવા.૨૫ ગુરૂના ઉપદેશમાં ભેદબુદ્ધિ પેદા કરવી. ૨૬ કથામાં વિચ્છેદ પાડવો. ૨૭ ગુરૂ ઓછી બહિના છે એમ દેખાડવા માટે સભામાં એમના દ્વારા પ્રતિપાદિત વિષયનું વિસ્તૃતીકરણ કરવું. ૨૮ ગુરુના આસન (શય્યા-સંસ્તારક) વગેરેને પગ અડી જાય ત્યારે ક્ષમા-યાચના કર્યા વગર ચાલ્યા જવું. ૨૯ ગુરૂના આસન ઉપર આજ્ઞા મળ્યા વગર બેસવું. ૩૦ આજ્ઞા ન મળી હોય છતાં ગુરુના આસન ઉપર શયન કરવું ૩૧ ગુરુથી ઊંચે આસને બેસવું. ૩૨ વડીલોની શય્યા ઉપર ઊભા રહેવું અથવા બેસવું. ૩૩ ગુરૂના જેવા જ આસન ઉપર બેસવં.

આ આશાતનાઓના નામ અથવા ક્રમમાં કંઈક ફેરફાર પણ જોવા મળે છે પરંતુ બધાનો સાર સરખો જ છે, તે એ કે ગુરુ પ્રત્યે આદરભાવ ન રાખવો.

उ. आ. टी. ३१-२०; २९-४, १९.

श्रमणसूत्र पृ. १९७-२०३, ४२९-४३१.

समवायाङ्गसूत्र, समवाय ३३.

કરીને જ ક્રોધી સ્વભાવવાળા ગુરુને પણ સરળ અને પ્રસન્ન બનાવે છે<sup>4</sup>. ગુરુ પણ આવા વિનીત શિષ્યને પ્રાપ્ત કરીને તેને શિક્ષા આપવામાં, ઉત્તમ અશ્વને પલોટનાર સારયિની જેમ આનંદનો અનુભવ કરે છે. પરંતુ એથી વિપરીત અવિનીત શિષ્યને મેળવીને તેને શિક્ષા આપવામાં અડિયલ ટકુને પલોટનાર સારયિની જેમ દુ:ખ અનુભવે છે<sup>2</sup>. આ ઉપરાંત, અવિનીત શિષ્યોને મેળવીને ગુરુ ચિન્તિત થઈ વિચારે છે કે જેમ પાંખ ફૂટતાં હંસ સ્વેચ્છાચારી બને છે તેમ આ શિષ્યોને ભણાવ્યા, પાળ્યા, પોષ્યા અને સર્વ રીતે સાચવ્યા છતાં તેઓ સ્વેચ્છાચારી થઈ ગયા છે, માટે તેમનો ત્યાગ કરવામાં જ કલ્યાણ રહેલું છે. આમ અવિનીત શિષ્ય ગુરુને સદા ચિન્તિત જ કરે છે<sup>3</sup>.

ગુરુ દ્વારા આપવામાં આવેલ ઉપાલંભ, ભર્ત્સના, દંડ વગેરેને મેળવીને વિનીત શિષ્ય એવું માને છે કે આ ગુરુ મને પોતાનો નાનો ભાઈ, પુત્ર કે સ્વજન સમજી કલ્યાણ માટે જ કહે છે પરંતુ આથી વિપરીત અવિનીત શિષ્યતો 'આ

अणासवा थूलवया कुसीला मिडंपि चण्डं पकरंति सीसा ।
 चित्ताणुया लहुदक्खोववेया पसायए ते हु दुरासयपि ॥

**–**इ. १. १३.

२ रमए पंडिए सासं हयं भद्द व वाहए । बालं सम्मइ सासंतो गलियस्सं व वाहए ॥

**–**उ. १. ३७.

उ वाइया संगिहया चेव भत्तपाणेण पोसिया । जायपक्खा जहा हंसा पक्कमंति दिसो दिसिं ॥ अह सारही विचित्रेइ खलुंकेहि समागओ । किं मज्झ दुद्वसीसेहिं अणा मे अवसीयई ।

**–૩**. ૨૭. ૧૪-૧૫.

તથા જુઓ --- ઉ. ૨૭. ૧૬.

મારા શત્રુ છે', 'આ મને ગાળો દે છે', 'આ મને ગુલામ સમજે છે' એવો વિચાર કરી સ્વયંને પીડિત કરી ગુરૂને પણ હતોત્સાહ કરે છે<sup>૧</sup>.

શિક્ષાશીલના કેટલાક અન્ય ગુણો - આમ, શિક્ષા એ જ પ્રાપ્ત કરી શકે કે જે વિનીત હોય અને જેમાં વિનીત શિષ્યમાં હોવા જોઈએ એવા બધા ગુણ હાજર હોય. ગ્રંથમાં શિક્ષાશીલના નીચે મુજબ આઠ વિશેષ-ગુણ દર્શાવવામાં આવ્યા છે<sup>ર</sup>.

૧ અહસનશીલ, ૨ જિતેન્દ્રિય, ૩ અમર્મભાષી, ૪ અનુશાસનશીલ, ૫ ખંડિત-આચાર રહિત, ૬ અતિલોલુપતા રહિત, ૮ ક્રોધ રહિત, ૮ સત્યવકતા. આ આઠ ગુણ ઉપરાંત ગ્રંથમાં અન્ય પાંચ ગુણ પણ વ્યક્ત કરવામાં આવ્યા છે<sup>3</sup>. ૧ ગુરુકુલવાસી, ૨ સદાચારી, ૩ અધ્યયનમાં ઉત્સાહી (उपधानयान्), ૪ પ્રિય કરનાર, ૫ પ્રિય બોલનાર. આ રીતે સમાધિના ઈચ્છુક સાધુ માટે જે ગુણો ગ્રંથમાં આવશ્યક ગણવામાં આવ્યા છે તે બધા જ્ઞાનાર્થી માટે પણ જરૂરી છે, જેમ કે : ગુરુ અને વૃદ્ધજનોની સેવા, મૂર્ખ જીવોની સોબતનો ત્યાગ, સ્વાધ્યાય, એકાન્ત સેવન, સૂત્રાર્થ-ચિંતન, ધૈર્ય, પરિમિત-ભોજન અને નિપુણ

पुत्तो मे भाय नाइ त्ति साहू कल्लाण मन्नई ।
 पाविदद्वी उ अप्पाणं सासं दासि त्ति मन्नई ॥

<del>--</del>उ. १. ३८.

તથા જુઓ — ઉ. ૧. ૨૭-૨૯, ૩૭-૩૮.

अह अहिं ठाणेहिं सिक्खासीले ति वुच्चई । अहस्सिरे सया दंते न य मंगमुदाहरे ॥ नासीले न विसीले न सिया अइलोलुए । अकोहणे सच्चरए सिक्खासीले ति वुच्चई ॥

—૩. **૧૧. ૪**-૫.

उ वसे गुरुकुले निच्चं जोगवं उवहाणवं ।
 पियंकरे पियंवाई से सिक्खं लद्धमरिहई ॥

—उ. ११**. १**४.

સાથીનો સહવાસ<sup>4</sup>. આ સિવાય, વિદ્યાગ્રહણમાં પાંચ પ્રતિબંધક કારણો પણ ગણાવવામાં આવ્યાં છે. એ કારણોને લીધે વિદ્યા પ્રાપ્ત થઈ શકતી નથી. તેનાં નામ આ મુજબ છે<sup>ર</sup>. અહંકાર, ક્રોધ, અસાવધાનતા (પ્રમાદ), રોગ અને આળસ.

આ રીતે જે ઉપર્યુક્ત ગુણો ધરાવે છે તે શિક્ષા (જ્ઞાન) પ્રાપ્ત કરી શકે છે. જેનામાં આ ગુણો નથી ને (અવિનીત) શિક્ષા પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી તેથી ગ્રંથમાં અવિનીત અને અબહુશ્રુતને જ્ઞાનહીન, અહંકારી, લોભી, ઈન્દ્રિયવશવર્તી અસંબંદ્ધપ્રલાપી અથવા બહુ પ્રલાપી કહેવામાં આવે છે<sup>3</sup>.

આ સંપૂર્ણ વર્ણન ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે જે વિનીત છે તે જ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકે છે અને જે અવિનીત છે તે જ્ઞાનપ્રાપ્તિ માટે સર્વથા અયોગ્ય છે. તેથી ગ્રંથમાં વિનીત શિષ્યને પ્રાજ્ઞ, મેઘાવી, પંડિત, ધીર, બુદ્ધપુત્ર (મહાવીનો શિષ્ય), મોક્ષાભિલાષી, પ્રસાદપેક્ષી (મોક્ષ પ્રત્યે દષ્ટિ રાખનાર), સાધુ, વિગતભયબુદ્ધ (ભયથી રહિત બુદ્ધિમાન) વગેરે શબ્દોથી તથા અવિનીત શિષ્યને અસાધુ, અજ્ઞ, મન્દ, મૂઢ, બાલ, પાપદષ્ટિ, અબહુશ્રુત વગેરે શબ્દો પથી સંબોધિત કરવામાં આવેલ છે.

 तस्सेव मग्गो गुरुविद्धुसेवा विवज्जणा बालजणस्स दूरा । सज्झायएंगतिनसेवणा य सुत्तत्य संचितणया धिई य ॥ आहारमिच्छे मियमेसणिज्जं सहायमिच्छे निउणत्यबुद्धि । निकेयमिच्छेज्ज विवेगजोग्गं समाहिकामे समणे तवस्सी ॥

**–3**. **3२. 3-४**.

अह पंचिह ठाणेहि जेहिं सिक्खा न लब्भई ।
 थंभा कोहा पमाएणं रोगेणालस्सएण य ॥

–₹. **૧૧.** ૩.

जे यावि होइ निव्विज्जे ''अविणीए अवहुस्सुए ।

-- उ. ११. २.

૪ ૩.૧.૭,૯,૨૦-૨૧,૨૭,૨૯,૩૭,૩૯,૪૧,૪૫. ૫ ૩.૧.૨૮,૩૭-૩૯;૮.૫;૧૧.૨;૧૨.૩૧. વિનયના પાંચ પ્રકાર : ગ્રંથમાં ગુરુ પ્રત્યે સમ્માન પ્રગટ કરવાના પાંચ પ્રકાર દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>4</sup>. ૧ ગુરુના આગમન વખતે ઊભા થવું (અભ્યુત્થાન), ૨ બન્ને હાથ જોડી નમસ્કાર કરવા (અંજલિકરણ), ૩ બેસવા માટે આસન આપવું (આસનદાન), ૪ સ્તુતિ (સમ્માન) કરવી (ગુરુભક્તિ) અને ૫ ભાવપૂર્વક સેવા કરવી (ભાવશુશ્રુષા).

અવિનય તથા વિનયનું ફળ: ગ્રંથાનુસાર વિનીત અને અવિનીત શિષ્યનાં કર્તવ્યો આદિનું વર્શન કરી, હવે અવિનીત અને વિનીત શિષ્યોને પ્રાપ્ત થનાર ફળ દર્શાવવામાં આવેલ છે. સર્વ પ્રથમ અવિનીત શિષ્યને મળતા ફળ વિષે જણાવે છે:

- ૧. જે રીતે સડેલ કાનવાળી કૂતરીને દરેક ઘરમાંથી કાઢી મૂકવામાં આવે છે તેમ અવિનીત શિષ્યને પણ સર્વત્ર અપમાનિત કરી છાત્રાવાસમાંથી કાઢી મૂકવામાં આવે છે<sup>ર</sup>.
- ર. જેમ કોઈ અડિયલ બળદને ગાડીમાં જોડવામાં આવે પણ જો તે ચાલે નહીં તો તેને ચાબુકથી ફટકારવામાં આવે છે તેમ અવિનીત શિષ્ય ગુરુથી પ્રતાડિત થઈ દુ:ખી થાય છે<sup>3</sup>.
  - 3. જ્ઞાનાદિને પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી<sup>૪</sup>.
  - ૪. જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ ન થવાથી મુક્તિનો અધિકારી બનતો નથી<sup>પ</sup>. આનાથી વિરુદ્ધ, વિનીત શિષ્ય નીચે જણાવ્યા પ્રમાણેનું ફળ પ્રાપ્ત કરે છે :
- ૧ જુઓ પ્રકરણ ૫, વિનય-તપ
- जहा सुणी पूइकन्नी निक्किसिज्जई सव्वसो ।
   एवं दुस्सीलपिडणीए मुहरी निक्किसिज्जई ॥

**–**૩. ૧. ૪.

खलुंके जो उ जोएइ विहम्माणो किलिस्सई ।
 असमाहिं च वेएइ तोत्तओ से य भज्जई ॥

-उ. २७. उ.

૪ જુઓ — પૃ. ૨૨૪. પા. ટિ. ૩.

૫ જુઓ — પૃ. ૨૧૮. પા. ટિ. ૩.

૧ દેવ, મનુષ્ય વગેરે પાસેથી સર્વત્ર આદર પ્રાપ્ત કરે છે<sup>૧</sup>.

ર કીર્તિનો વિસ્તાર કરી, સહુનો આશ્રયદાતા બને છે<sup>ર</sup>.

૩ ગુરૂ પ્રસન્ન થઈ તેને સમસ્ત જ્ઞાન આપે છે<sup>3</sup>.

૪ સંદેહ-રહિત થઈ, તપ વગેરેનું સેવન કરી દિવ્ય જ્યોતિ પ્રાપ્ત કરે છે<sup>૪</sup>.

પ જેમ સુશીલ બળદને ગાડીમાં જોડવામાં આવે ત્યારે સ્વયંને તથા માલિકને જંગલમાંથી બહાર લઈ જઈ સારા સ્થાને પહોંચાડે છે તે રીતે વિનીત શિષ્ય પણ પોતાનું અને બીજાનું કલ્યાણ કરે છે<sup>પ</sup>.

૬ મૃત્યુ પછી કાં તો મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે અથવા શક્તિશાળી (ૠદ્ધિધારી) દેવ બને છે<sup>૬</sup>.

# ગુરુનાં કર્તવ્યો :

ગ્રંથમાં ગુરુ પાસે આચાર્ય, બુદ્ધ, ગુરુ, પૂજ્ય, ધર્માચાર્ય, ઉપાધ્યાય, ભન્તે, ભદન્ત આદિ શબ્દોનો પ્રયોગ કરવામાં આવેલ છે<sup>૭</sup> અને તે ઉપરથી ગુરુના ગુણોનો ખ્યાલ આવે છે. આ પ્રકારના ગુરુને વિનીત કે અવિનીત શિષ્ય મળે

स दैवगंधळमणुस्सपूइए चइन्तु यदेहं मलपंकपुळ्ययं
 सिद्ध वा हवइ सासए देवे वा अप्परए महिडिढए ॥

-3. १. ४८.

२ नच्चा नमइ मेहावी लीए किती से जायए । हवई किच्चाणं सरणं भूयाणं जगई जहा ॥

-उ. १. ४५.

उ पुज्जा जस्स पसीयंति संबुद्धा पुळ्यसंयुया ।पसत्रा लाभइस्संति विकसं अड्डियं सुयं ॥

**-3.9.85.** 

४ स पुज्जसत्थे सुविणीयसंसए ... महज्जुई पंचवयाइं पालिया ।

—उ. १. ४७.

५ वहणे वहमाणस्य.....संसासे अइवत्तई ।

-उ. २७. २.

૬ જુઓ - પા. ટિ. ૧ અને ૪

આ ચાર્ય -ઉ. ૮. ૧૩; ૧. ૪૦-૪૧, ૪૩; ૧૭.૪; ૨૭.૧૧
 બુદ્ધ - ૧.૮, ૧૭, ૨૭. ૪૦, ૪૨. ૪૬. ગુરુ - ૧. ૨. ૩. ૧૯-૨૦, ૨૬.૮. પૂજ્ય - ૧. ૪૬. ધર્માચાર્ય - ૩૬. ૨૬૬. ઉપાધ્યાય - ૧૪. ૪. ભન્તે-ભદન્ત - ૯. ૫૮; ૧૨-૩૦, ૨૦. ૧૧; ૨૩. ૨૨; ૨૬. ૯. ૨૯મું અધ્યયન

તો તેણે શું કરવું જોઈએ ? આ બાબતમાં, પ્રથમાં ગુરુનાં કર્તવ્યો નીચે મુજબ દર્શાવવામાં આવ્યાં છે:

૧ વિનીત શિષ્ય મળે તો ગુરુએ સ્પષ્ટ અને સરળ શબ્દોમાં પોતાની કમજોરી છુપાવ્યા વગર શિષ્યને યથાર્થ જ્ઞાન આપવું જોઈએ<sup>૧</sup>.

૨ સારગર્ભિત પ્રશ્નોના જ ઉત્તર આપવા. અસંબંદ્ધ, અસારગર્ભિત અને નિશ્વયાત્મક વાણી ન બોલવી<sup>ર</sup>.

૩ નિપુષા અને વિનીત શિષ્ય મળે એવી અભિલાષા સેવવી. એવા યોગ્ય શિષ્ય ન મળે તો નકામો શિષ્ય-પરિવાર વધાર્યા વગર એકલા કરવું<sup>3</sup>.

૪ ગુરુનો ઉપદેશ પાપનાશક, કલ્યાણકારક, શાંતિ અને આત્મશુદ્ધિ કરનારો હોય છે. માટે ઉપદેશ આપતી વખતે શિષ્યને પુત્ર-તુલ્ય ગણી તેના લાભને નજર સમક્ષ રાખવો<sup>૪</sup>. ૫ ઉપદેશનું પાલન ન કરે એવા શિષ્યને ઉપદેશ ન

एवं विणयजुत्तस्स सुत्तं अत्यं च तदुभयं ।
 पुच्छमाणस्स सीसस्स वागरिज्ज जहासुयं ।।

<del>--</del>उ. १. २३.

मुसं परिहरे भिक्खू न य ओहारिणी वए । भासादोसं परिहरे मायं व वज्जए सया ॥ न लवेज्ज पुट्ठो सावज्जं न निरट्ठं न सम्मवयं । अप्पणहा परट्ठा वा उपयस्सन्तरेण वा ॥

**–૩. ૧. ૨૪-૨૫.** 

न वा लमज्जा निउणं सहायं गुणाहियं वा गुणओ समंवा ।
 एगो वि पावाइ विवज्जयंतो विहरेज्ज पामेसु असज्जमाणो ॥

-૩. ૩૨. ૫.

તથા જુઓ — ઉ. ૨૭. ૧૪-૧૭.

४ जं मे बुद्धाणुसासन्ति सीएण फरुसेण वा । मम ला भोत्ति पेहाए पयौ तं पडिस्सुए ॥

—उ. **१. २**७.

તથા જુઓ — પૃ. ૨૨૩, પા. ટિ. ૧.

આપવો પણ વિનીત શિષ્યને જ ઉપદેશ આપવો. જેમ કે ચિત્તનો જીવ સંભૂતના જીવ બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તીનો ઉપદેશ આપીને વિચારે છે કે મેં આને નકામો ઉપદેશ આપ્યો કારણ કે એની આના પર કોઈ અસર પડી નહિ<sup>૧</sup>.

આમ ગ્રંથમાં શાસ્ત્રજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે શિષ્યના જે ગુણોને ઉલ્લેખવામાં આવ્યા છે તે બધાનો અંતર્ભાવ વિનમ્રતા, જિતેન્દ્રિયતા તથા જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે ઉત્કટ-પ્રયત્ત્વશીલતા આ ત્રણ ગુણોમાં થઈ શકે છે. આ ત્રણમાંથી વિનયગુણ શિષ્ય માટે સહ્થી વધારે જરૂરી છે કારણ કે વિનમ્રતા જ્ઞાનપ્રાપ્તિ માટે આધારસ્તંભ છે. વળી. અવિનીતને જ્ઞાની બનવા છતાં પણ 'અપંડિત' કહેવામાં આવ્યો છે. તથા વિનીતને 'પંડિત' ગણવામાં આવેલ છે. ગ્રંથમાં વિનીત શિષ્યના જે ગુણોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલ છે તે બધા, ગુરૂના પૂર્ણ અનુશાસનમાં રહેવા, ગુરૂની માનપૂર્વક સેવા કરવા. હિત-મિત-પ્રિય બોલવા તથા સંકેતમાત્રથી તદનુકૂળ આચરણ કરવારૂપ છે. આ ગુણોથી રહિત સ્વચ્છન્દ વિચરણ કરનાર જે. ઉદ્દંડછાત્ર છે તે બધા અવિનીત છે અને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ માટે બધી રીતે અયોગ્ય છે. આ ઉપરાંત વિનીત વિદ્યાર્થીએ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય તો પણ વિનયનો ત્યાગ ન કરવો જોઈએ કારણ કે વિનય જ સર્વ પ્રકારની સફળતાનો મૂળ આધાર છે. ગ્રંથનો પ્રારંભ પણ વિનય અધ્યયનથી કરવામાં આવ્યો છે. વળી, વિનય અને ગુરૂસેવાને પૃથક-પૃથક તપના રૂપમાં પણ સ્વીકારવામાં આવેલ છે અને તે ઉપર આગળ જતાં વિચારવામાં આવશે. આવા વિનીત અથવા યોગ્ય શિષ્યને પ્રાપ્ત કરીને ગુરૂનું પણ કર્તવ્ય બની રહે છે કે તેણે તેની સાથે પુત્રવત વ્યવહાર કરવો જોઈએ તથા પોતાનું સમસ્ત જ્ઞાન તેને દેવું જોઈએ. જ્ઞાનનું મહત્ત્વ પ્રગટ કરવા માટે ગ્રંથમાં ગુરૂની મહત્તા ઉપર ઘણો ભાર મૂકવામાં આવેલ છે.

## सम्यક्यारित्र (सदायार)

આચાર એવી બાબત છે કે જેના દ્વારા વ્યક્તિ મહાનમાંથી મહાન અને હલકામાં હલકી બની શકે છે. સદાચાર વ્યક્તિને નીચેથી ઉપર ઉઠાવી ઉચ્ચ

**-**इ. १३. ३३.

९ मोहं कओ एत्तिउ विपलावो गच्छामि रायं आमंतिओ सि ।

સિહાંસન ઉપર બેસાડે છે અને દુરાચાર ઉચ્ચ સિંહાસન ઉપરથી ઉઠાવી નીચે ખાડામાં ધકેલી દે છે. સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન હોવા છતાં પણ જો વ્યક્તિમાં સદાચારની ભાવના ન હોય તો તેનાં સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન કાર્યસાધક બની ન શકે કારણ કે તે બંનેનું પ્રયોજન વ્યક્તિને સદાચારમાં પ્રવૃત્ત કરવાનું છે. તેથી ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે વાંચેલા વેદ વ્યક્તિની રક્ષા કરી શકતા નથી . હવે પ્રશ્ન એ થાય કે સદાચાર એટલે શું ? જો સદાચાર વિષે સામાન્ય3પે એક જ વાક્યમાં કહેવાનું હોય તો કહી શકાય કે બીજાની સાથે આપણે એવો જ વ્યવહાર કરવો જોઈએ જેવો આપણે બીજા પાસેથી સ્વયં પ્રતિ ઈચ્છતા હોઈએ. આ સિદ્ધાંતને દૃષ્ટિમાં રાખીને જ સદાચારને ગ્રંથમાં અહિંસાના સ્વરૂપે વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે તથા આ અહિંસાની સાથે સત્ય, અચૌર્ય, પ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ (ધન-સંપતિનો ત્યાગ) આ અન્ય ચાર આચારપરક નિયમોને જોડી દેવામાં આવ્યા છે. આ ઉપરાંત, જેટલા નિયમ તથા ઉપનિયમ દર્શાવવામાં આવ્યા છે તેનું આગળ ઉપર વર્શન કરવામાં આવશે, તે બધા આ પાંચ વ્રતોની જ પૂર્શતા અને ખામીરહિતતા માટેના છે. જેમ જેમ આ વ્રતોના પાલનથી સદાચારમાં વૃદ્ધિ થતી જાય છે તેમ તેમ વ્યક્તિ વીતરાગતા પ્રત્યે આગળ ધપતી જાય છે. જેમ જેમ વીતરાગતા પ્રત્યે તે અગ્રેસર બને છે તેમ તેમ પૂર્વબદ્ધ-કર્મ પણ આત્માથી પૃથકુ થતાં જાય છે અને જેમ જેમ પૂર્વબદ્ધ-કર્મ આત્માથી પૃથકુ થતાં જાય છે તેમ તેમ આત્મા નિર્મળતર અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરીને મક્તિને પ્રાપ્ત કરી લે છે<sup>ર</sup>.

१ वेया अहीया न हवंति ताणं।

**–**૩. ૧૪. ૧૨.

पसुबन्धा सव्वेया जहुं च पावकम्पुणा । न तं तायंति दुस्सीलं कम्माणि बलवंति हि ॥

-૩. ૨૫. ૩.

चारित्तमायार गुणित्रए तओ अणुत्तरं संजम पालियाणं ।
 निरासवे संखवियाण कम्पं उवेइ ठाणं विउलुत्तमं धुवं ॥

–૩. ૨૦. પર.

તથા જુઓ — ઉ. ૨૮. ૩૩; ૨૯. ૫૮, ૬૧

## સમ્યક્ચારિત્રના પ્રમુખ પાંચ પ્રકારો :

ચારિત્રના વિકાસક્રમને દૃષ્ટિમાં રાખીને સદાચારને પાંચ વિભાગોમાં વિભક્ત કરવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup> :

૧ અશુભાત્મક પ્રવૃત્તિને રોકીને સમતાભાવમાં સ્થિર થવું. (સામાયિક ચારિત્ર), ૨ પહેલાં લીધેલાં વ્રતોને ફરીથી લેવાં (છેદોપસ્થાપના ચારિત્ર),

૩ આત્માની વિશેષ શુદ્ધિ માટે તપશ્ચરણ કરવું (પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર),

૪ સંસારના વિષયોમાં રાગનું પ્રમાણ અતિઅલ્પ થવું (સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર) અને

૫ પૂર્ણ વીતરાગી થવું (યથાખ્યાત ચારિત્ર) તેનાં સ્વરૂપ વગેરે આ પ્રમાણે છે :

૧ સામાયિક ચારિત્ર : સમતાભાવમાં સ્થિત થવા માટે પાપાત્મક (હિંસાત્મક) પ્રવૃત્તિઓને રોકીને અહિંસાદિ પાંચ નૈતિક વ્રતોનું પાલન કરવું. આ સદાચારની પ્રથમ અવસ્થા છે. સદ્દગૃહસ્થનો સદાચાર પણ આ કોટિમાં આવે. સામાજિક સદાચાર-પરક જેટલા નિયમ-ઉપનિયમ છે તે બધાનો સમાવેશ આ ચારિત્રમાં થઈ જાય છે. વાસ્તવિક રીતે, સામાયિક ચારિત્રનો પ્રારંભ સાધુધર્મમાં દીક્ષા લીધા પછી શરૂ થાય છે કારણ કે સામાયિક ચારિત્ર વગેરે જે ચારિત્રના પાંચ પ્રકારો પાડવામાં આવ્યા છે તે બધા સાધુના આચારની અપેક્ષાએ પાડેલા છે. માટે સાધુ બનતાં પહેલાં જે અહિંસાત્મક સદાચાર છે તે પણ સામાયિક ચારિત્રની પૂર્વ-પીઠિકારૂપ હોવાથી એની અંદર સમાવિષ્ટ થાય છે.

ર છેદોપસ્થાપના ચારિત્ર : છેદનો અર્થ થાય ભેદન કરવું અથવા છોડી દેવું. ઉપસ્થાપના એટલે પુન:પ્રહણ કરવું. અર્થાત્ સામાયિક ચારિત્રનું પાલન કરતી વખતે લીધેલ અહિંસાદિ પાંચ નૈતિક વ્રતોને પુન: જીવનપર્યંત વિશેષરૂપે

-3. ℃. 32-33.

सामाइयत्य पढमं छेदोवट्ठापणं भवे वीयं । परिहारविसुद्धीयं सुहुमं तह संपरायं च ॥ अकसायमहक्खायं छउमत्यस्स जिणस्स वा । एयं चयरित्तकरं चारित्तं हौइ आहियं ॥

ત્રહણ કરવાં. જ્યારે અહિંસાદિ નૈતિક-વ્રતોને ફરીથી ગ્રહણ કરવામાં આવે છે ત્યારે તેનું વિશેષ સાવધાનીથી પાલન કરવું પડે છે, તેમાં સાધક પ્રથમ ગ્રહણ કરેલ વ્રતોનું છેદન કરી પુન: ઉપસ્થાપના કરે છે. માટે તેને છેદોપસ્થાપના ચારિત્ર કહેવામાં આવે છે. આ સદાચારની બીજી અવસ્થા છે.

3 પરિહારવિશુદ્ધિચારિત્ર: એક વિશિષ્ટ પ્રકારના તપશ્ચરણ લારા આત્માની વિશેષ શુદ્ધિ કરવી એને પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર કહેવામાં આવે છે. ચારિત્ર તપપ્રધાન હોવાથી આ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રને સ્વીકારવામાં આવેલ છે. આ ચારિત્રની ત્રીજી અવસ્થા છે.

૪ સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર: આ ચારિત્રની ચતુર્થ અવસ્થા છે. આ અવસ્થા સુધી પહોંચતાં સાધકને સાંસારિક વિષયો પ્રત્યે બહુ જ સ્વલ્પ રાગ-બુદ્ધિ રહે છે અને બધા કષાય શાંત પડે છે. સૂક્ષ્મ સંપરાયનો અર્થ 'સ્વલ્પેચ્છાની ધારા વહેતી રહેવી' એવો થાય છે. અર્થાત્ આ અવસ્થામાં સ્વલ્પ રાગની ધારા ચાલુ રહેતી હોવાથી કર્મોનું થોડું થોડું અસ્તિત્વ ટકી રહે છે.

પ યથાખ્યાત ચારિત્ર: આ ચારિત્રની અંતિમ અવસ્થા છે. જ્યારે સ્વલ્પરાગનો પણ અભાવ થઈ જાય છે ત્યારે આ પ્રકારના ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે. અહીં રાગનો અભાવ એટલે સર્વથા તેનો ક્ષય થાય છે એમ માનવાનું નથી પરંતુ, તેની ઉપશાન્ત અવસ્થા પણ સમજવાની છે. તેથી આ ચારિત્રને ધારનાર સર્વજ્ઞ

૧ તપની વિધિ : જ્યારે કોઈ નવ સાધુઓ કોઈ એક તપને સાથે મળીને ૧૮ માસ સુધી કરે છે ત્યારે તેમાંથી ચાર સાધુઓ છ માસ સુધી તપ કરે છે, અન્ય ચાર તેની સેવા કરે છે તથા બાકીનો એક સાધુ નિરીક્ષક (વામનાચાર્ય) થાય છે. છ માસ પછી સેવા કરનાર ચારેય સાધુ તપ કરે છે અને તપ કરનારા ચારેય સાધુઓ તેની સેવા કરે છે. આમ પુન: છ માસ વીતી જતાં વામનાચાર્ય છ માસ સુધી તપ કરે છે તથા અન્ય આઠ સાધુઓમાંથી કોઈ એક વામનાચાર્ય બની જાય છે અને બાકીના બધા તેની સેવા કરે છે. આમ આ અઢાર માસના તપની એક વિધિ છે.

જુઓ - ઉ. પા. ટિ. પૃ. ૧૨૪૨.

(જિન)ની જેમ અસર્વજ્ઞ (છદ્મસ્થ-જે પૂર્ણ જ્ઞાની નથી)નો પણ સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો છે 1. આ ચારિત્રને ધારણ કરનાર જિનોપદિષ્ટ ચારિત્રનું જિને કહ્યું હોય તે રીતે પાલન કરે છે તેથી તેને યથાખ્યાત ચારિત્ર કહેવામાં આવે છે. આ પૂર્ણ વીતરાગતાની અવસ્થા છે. આ યથાખ્યાત ચારિત્રની પૂર્ણતા થતાં (ચરમાવસ્થામાં) બધાં કર્મો નાશ પામે છે અને ત્યારે સાધક સર્વ પ્રકારનાં દુ:ખોનો અંત લાવીને સિદ્ધ, બુદ્ધ અને મુક્ત બને છે 2.

આ રીતે, સદાચારના આ પ્રકારોને તપાસતાં પ્રતીત થાય છે કે તે ઉત્તરોત્તર શ્રેષ્ઠ છે. આ સદાચાર અહિંસાની ભાવનાથી શરૂ થાય છે અને પૂર્ણ વીતરાગતાની અવસ્થામાં સંપૂર્ણતાને પામે છે. આ સદાચારના પ્રકારોમાં સંસારના વિષયો પ્રત્યેની રાગની ભાવના ઉત્તરોત્તર ઘટતી જાય છે. વીતરાગતાને સદાચારની પરાકાષ્ઠા તરીકે સ્વીકારેલ હોવાથી 'રાગ'ની હીનાધિકતાના આધારે આ ચારિત્રવિભાજન કરવામાં આવેલ છે.

જૈન દર્શનમાં રાગની હીનાધિકતાને લક્ષમાં લઈ, અન્ય પ્રકારે પણ જીવની ચોદ અવસ્થાઓ (ગુણસ્થાન) દર્શાવવામાં આવેલ છે, તેમાં જીવના નિમ્નતમ આચારથી માંડી ઉચ્ચતમ આચાર સુધીના વિકાસ-ક્રમને આધ્યાત્મિક પ્રક્રિયા દારા સમજાવવામાં આવેલ છે. જેને સંસારના વિષયોમાં સહુથી વધુ રાગ હોય છે તે સહુથી નિમ્નકોટિની વ્યક્તિ છે અને જેને સંસારના વિષયોમાં સહુથી ઓછો રાગ (અથવા રાગનો અભાવ) છે તે સહુથી ઊંચી કોટિની વ્યક્તિ છે. સામાયિક આદિ પાંચ પ્રકારના ચારિત્રથી આ અવસ્થાઓ સર્વથા ભિન્ન નથી પણ તેમનો જ અહીં ચોદ અવસ્થામાં વિસ્તાર કરવામાં આવેલો છે. તેમાં એ

૧ જુઓ - પૃ. ૨૩૦. પાટ. ટિ. ૧.

चारित्तपज्जवे विसोहित्ता अहक्खायचिरतं विसोहेइ । अहक्खायचिरतं विसोहिता चतारि कम्मंसे खवेइ । तओं पच्छा सिज्झइ, बुज्जइ, मुच्चइ, पिरिनिव्वयाइ, सव्वदुक्खाणमंत करेइ ।

<sup>&</sup>lt;del>-3</del>. ३९. ५८.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૧. ૧, પૃ. ૨૨૯. પાટ. ટિ. ૨.

દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે જીવ કયા પ્રકારે ઘીરે ધીરે ચારિત્રનો વિકાસ કરતાં કરતાં નીચી કોટિમાંથી ઊંચી મોક્ષગામી કોટિ તરફ આગળ ધપે છે<sup>૧</sup>

૧ જીવોના અધ્યાત્મિક વિકાસક્રમની ચોંદ અવસ્થાઓ (ગુણસ્થાન જીવસ્થાન) આ પ્રમાણે છે : ૧ મિથ્યા દષ્ટિ : સંસારાસક્ત થઈ અધાર્મિક જીવન ગાળનાર. ર સાંસાદન : ધાર્મિક જીવનમાંથી અધાર્મિક જીવનમાં પાડનાર અર્થાત્ હજી જે મિથ્યાદષ્ટિ નથી પણ મિથ્યાદષ્ટિ થવાનો છે. ૩ સમ્પક્ત્વ મિથ્યાદષ્ટિ (મિશ્ર) : કંઈક અંશે ધાર્મિક અને કંઈક અંશે અધાર્મિક જીવન જીવનાર. ૪ અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ : સામાન્ય ગૃહસ્થનું જીવન જે હજી સંસારના વિષયોથી વિસ્ક્ત થયેલ નથી. ૫ વિરતાવિરત (દેશવિરત) : સાંસારિક વિષયોમાંથી અંશત: વિરત અને અંશત: અવિરત ગૃહસ્થ. ૬ પ્રમતસંયત : નવદીક્ષિત સાધુ જે સંસારના વિષયોમાંથી સર્વવિરતતો છે પણ ક્યારેક ક્યારેક પ્રમાદી બની જાય છે. ૭ અપ્રમત્તસંયત : પ્રમાદરહિત થઈ સદાચારનું પાલન કરનાર.

તે પછી આગળ વધવાની બે શ્રેષ્ટ્રિાયો છે : (ક) ઉપશમશ્રેષ્ટ્રી (જેમાં મોહનીય કર્મ ભસ્માચ્છન્ન અગ્નિની જેમ દબાયેલ રહે છે અને પછી સમય આવતાં ઉદય પામે છે જેથી તે જીવનું નીચે તરફ પતન થાય છે) અને (ખ) ક્ષપક શ્રેષ્ટ્રી (જેમાં સદા માટે કર્મોને નષ્ટ કરી દેવામાં આવે છે અને જીવ આગળ પ્રગતિ કરતો રહે છે). ઉપશમ શ્રેષ્ટ્રી આઠમા ગુણસ્થાનથી માંડી અગ્યારમા ગુણસ્થાન સુધી જ છે તથા ક્ષપક શ્રેષ્ટ્રી અંત સુધી છે. તેનાં નામોમાં કોઈ ભેદ નથી માત્ર મોહનીય કર્મના ઉપશમ કે ક્ષમની અપેક્ષાએ જ ભેદ પાડેલ છે. ક્ષપક શ્રેષ્ટ્રીવાળા દસમા ગુણસ્થાન પછી સીધા બારમા ગુણસ્થાનમા પહોંચી જાય છે. ૮ નિવૃત્તિ બાદર (અપૂર્વકરણ) : સ્થૂળ કષાયોના ઉપશમ કે ક્ષમને પ્રાપ્ત થયેલ જીવની સ્થિતિ. આ અવસ્થાની પ્રાપ્તિ પહેલાં ક્યારેય ન થઈ હોવથી તેને 'અપૂર્વકરણ' પણ કહેવામાં આવે છે. ૯ અનિવૃત્તિબાદર (અનિવૃત્તિકરણ) : અપ્રત્યાખ્યાનવાસી (સ્થૂળ કરતાં કંઈક સૂક્ષ્મ) કષાયો અને નોકષાયોના ઉપશમ કે વિનાશથી પ્રાપ્ત જીવની સ્થિતિ. ૧૦ સૂક્ષ્મ સંપરાય : જેને અત્યંત સૂક્ષ્મ કષાય માત્ર રહેલા હોય છે એવા જીવની સ્થિતિ. ૧૧ ઉપશાન્ત-મોહ : જેણે બધા મોહનીય કર્માનો ઉપશમ કરેલ છે એવા જીવની સ્થિતિ. ૧૧

### ચારિત્રના વિભાજનનો બીજો પ્રકાર :

સદાચારનું પાલન કરનાર ગૃહસ્થ અને સાધુની દૃષ્ટિએ ગ્રંથમાં અન્ય રીતે પણ ચારિત્રનું વિભાજન કરવામાં આવેલ છે. તેને ગૃહસ્થાચાર અથવા સાધ્વાચારના નામે પણ વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. આ પ્રકારના વિભાજનનો અર્થ એવો નથી કે ગૃહસ્થાચાર અને સાધ્વાચાર એક બીજાથી પૃથક્-પૃથક્ છે પરંતુ, ગૃહસ્થાચાર સાધ્વાચારની પ્રારંભિક અભ્યાસાવસ્થા છે. ગૃહસ્થ સામાજિક અને કુટુંબ સંબંધી કાર્યો કરે છે જ્યારે સાધુ અહિંસાદિ પાંચ પ્રકારોનું સ્થૂળરૂપે પાલન કરે છે. જ્યારે સાધુ તે અહિંસાદિ વ્રતોનું સૂશ્માતિસૂશ્મરૂપે પાલન કરે છે. ગૃહત્યાગી સાધુનો સમાજ કે કુટુંબ સાથે કોઈ ખાસ સંબંધ રહેતો નથી. એ

સ્થિતિ (આ ગુકાસ્થઆન માત્ર ઉપશમ શ્રેક્કીવાળા જીવને જ હોય છે). ૧૨ ક્ષીકા-મોહ : જેણે સંપૂર્કા મોહનીય કર્મોને હંમેશ માટે નષ્ટ કરેલ છે. ૧૩ સયોગકેવલી : જે મન-વચન-કાયની ક્રિયા (યોગ)થી મુક્ત છે એવા કેવળજ્ઞાની (જીવન્મુક્ત)જીવનની સ્થિતિ અને ૧૪ અયોગ-કેવલી : બધા પ્રકારની ક્રિયાઓથી રહિત કેવલજ્ઞાની (જીવન્મુક્ત)ની ચરમાવસ્થા.

જીવની આ ચોદ અવસ્થાઓમાંથી મિથ્યાદષ્ટિ બધાથી નીચી કોટિવાળા આચારવાળી વ્યક્તિ છે. તથા અયોગ-કેવલી સર્વોચ્ચ સદાચાર સંપન્ન જીવ છે. તેમાં ઉત્તરોત્તર સંસારના વિષયોમાંથી મમત્વ (મોહ) ઘટનું ગયેલું હોય છે. વસ્તુત: સદાચારનો વિકાસ ચોથી અવસ્થાથી શરૂ થાય છે અને ક્ષીણમોહની અવસ્થામાં પૂર્ણ થઈ જાય છે. અંતિમ બે અવસ્થાઓ મન-વચન-કાયની ક્રિયા (યોગ)થી સહિત તથા રહિત એવા બે પ્રકારના જીવન્મુક્તોની છે. આ રીતે સામાયિક ચારિત્ર કથંચિત્ ચોથા અને પાંચમા ગુણસ્થાનમાં છે, દોષ સ્થાપના ચારિત્ર છદ્દા અને સાતમામાં, પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર આઠમા અને નવમામાં, સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર દસમામાં અને યથાખ્યાત ચારિત્ર અગિયારમાથી અંત સુધીમાં પ્રાપ્ત થાય છે. છેવટની બે અવસ્થાઓનું વર્શન 'મુક્તિ'ના પ્રકરણમાં કરવામાં આવશે.

જુઓ समवा समवाय १४; गोमाट्टसार जीवकाण्ड, परिच्छेद ९.

જ અવસ્થા (સાધ્વાચાર) પ્રત્યે પહોંચવાનો ઉદ્દેશ્ય ગૃહસ્થનો પણ હોય છે, પરંતુ ગૃહસ્થ ઉપર ગૃહસ્થીનો ભાર હોવાથી તે એ અવસ્થા સુધી પહોંચવામાં અસમર્થ હોવા છતાં અહિંસાદિ વ્રતોનું સ્થૂળરૂપે પાલન કરે છે.

ગૃહસ્થાચાર : જે સાધ્વાચારનું પાલન કરવામાં અસમર્થ છે તેમને જ ગૃહસ્થ-ધર્મનો ઉપદેશ આપવામાં આવે છે. માટે ચિત્તનો જીવ બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તીને કહે છે, 'હે રાજન, જો તમે ભોગોને ત્યાગવામાં (સર્વવિરતિરૂપ સાધુધર્મ સ્વીકારવામાં) અસમર્થ હો તો ગૃહસ્થોચિત આર્ય-કર્મ (સદાચાર) કરો તથા ધર્મમાં સ્થિત થઈ સમગ્ર પ્રજા ઉપર અનુકંપા કરવાવાળા થાવ.' અહીં ગૃહસ્થનો આચાર 'આર્ય-કર્મ' તથા 'દયા' છે એમ કહેવામાં આવ્યું છે. આ ઉપરાંત ગ્રંથમાં ગૃહસ્થના ૧૧ નિયમો (પ્રતિમાઓ) તથા સમ્યકત્વનું પાલન કરવાનો ઉલ્લેખ મળે છે . નિમ-પ્રવ્રજ્યા નામના અધ્યયનમાં ઈન્દ્ર ગૃહસ્થધર્મમાં સ્થિત વ્યક્તિને 'ઘોરાશ્રમી' કહે છે કારણ કે ગૃહસ્થ ઉપર બીજા બધા આશ્રમવાસીઓ તથા કુટુમ્બ વગેરેનો ભાર રહે છે અને તેને સહુનું પાલનપોષણ કરવું પડે છે. આથી અન્ય આશ્રમો કરતાં ગૃહસ્થાશ્રમને અતિ કઠિન ગણવામાં આવેલ છે.

जइ तंसि भोगे चइउं असतो अज्जाइं काचाइं करेइ रायं ।
 घम्मे ठिओ सव्वपयाणुकंपी तो होहिसि देवो इओ विउव्वो ॥

-- इ. १३. ३२.

तथा श्रुओ — ઉ. १४. २६-२७; २२. उ८; उपासकदशाङ्ग १. १२; सागारधर्मामृत २. १.

अगारि सामाइयंगाइं सङ्गी काएण फासए ।
 पोसहं दुहंओ पक्खं एगरायं न हवाए ॥

-૩. ૫. ૨૩.

उवासगाणं पडिमासु ..... से न अच्छइ मंडले ।

**–**૩. ૩૧**. ૧૧.** 

3 घोरासमं चइताणं अत्रं पत्थेसि आसमं ।इहेव पासहरओ भवाहि मणुयाहिवा ।।

—३. ८. ४२.

ગૃહસ્થ માતા-પિતા વગેરે પરિવારની સાથે પોતાનાં ઘરમાં રહે છે, સાધુઓની ભોજન પાન વગેરેથી સેવા કરે છે અને સ્થૂળરૂપે અહિંસાદિ ધાર્મિક નિયમોનું પાલન કરે છે. તેથી તેને ગ્રંથમાં ગૃહસ્થ, સાગાર, ઉપાસક, શ્રાવક, અસંયત આદિ શબ્દોથી સંબોધિત કરવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>.

ગૃહસ્થની જે અિયાર પ્રતિમાઓનો ગ્રંથમાં ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલ છે તેમાં ગૃહસ્થના આચાર-સંબંધી ઉપવાસ, દયા, દાન વગેરે બધાં વ્રતનો સમાવેશ થઈ જાય છે. ટીકા ગ્રંથો તથા ગૃહસ્થાચારના પ્રતિપાદક ગ્રંથોને જોવાથી માલૂમ પડે છે કે ગૃહસ્થ આ અિયાર પ્રતિમાઓ (નિયમો)ને ક્રમશ: ધારણ કરતાં કરતાં આગળ વધે છે. આગળ-આગળની પ્રતિમાને ધારણ કરનાર ગૃહસ્થ પાછલી પ્રતિમાઓના બધા નિયમોનું પાલન કરતાં કરતાં સાધ્વાચાર તરફ ધપવાનો નિરંતર પ્રયત્ન કરી રહે છે રે. દિગંબર-પરંપરામાં પણ આ પ્રકારની ગૃહસ્થની અિયાર પ્રતિમાઓ ગણાવવામાં આવી છે. જો કે તેના

૧ જુઓ પૃ. ૨૩૫, પા. ટિ. ૨-૩, ઉ. ૨૧. ૧-૨, ૫; ૨૬. ૪૫.

ર ગૃહસ્થની અિયાર પ્રતિમાઓ આ પ્રમાણે છે : ૧ દર્શન : જિનોદિષ્ટ તત્ત્વોમાં વિશ્વાસ. ર વ્રત : અહિંસાદિ બાર વ્રતોનું પાલન કરવામાં પ્રયત્નશીલ થવું. તે અહિંસાદિ બાર વ્રત આ પ્રમાણે છે : સ્થૂળ રૂપે અહિંસાનું પાલન કરવું, સત્ય બોલવું, ચોરી ન કરવી, પરસ્ત્રીસેવન ન કરવું, ધન વગેરેનો અધિક સંગ્રહ ન કરવો, ચારેય દિશામાં ગમનાગમન સંબંધી સીમા નિર્ધારિત કરવી, ભોગ્ય અને ઉપભોગ્ય વસ્તુોઓના સેવનની મર્યાદા બાંધવી, સર્વદા અનુપયોગી વસ્તુઓ તથા ક્રિયાઓનો ત્યાગ કરવો, પ્રાત: સાયં તથા મધ્યાહન સમયે આત્મગુણોનું ચિંતન કરતા રહી સમતાભાવમાં સ્થિર થવું (સામાયિક), દેશ તથા નગરમાં પરિભ્રમણની સીમા નક્કી કરવી, માસમાં બે વાર કે ઓછામાં ઓછું એક વાર ઉપવાસ કરવો (પ્રોષધ) અને આગન્તુક દીન-દુ:ખી કે સાધુ વગેરેની પોતાની શક્તિ અનુસાર દાનાદિથી સેવા કરવી. આમાંથી પ્રથમ પાંચને અણુવ્રત કહેવાય છે કારણ કે તેમાં અહિંસાદિ પાંચ મહાવ્રતોનું સ્થૂળ રૂપે પાલન કરવાનું હોય છે. આત્મવિકાસ માટે મૂળભૂત તથા ગુણરૂપ હોવાથી શ્વેતાંબર પરંપરામાં તેને 'મૂલગુણ' કહેવામાં આવે

ક્રમ, નામ અને અર્થમાં થોડો ફેરફાર જોવા મળે છે પરંતુ બન્નેનો ઉદ્દેશ્ય એક છે — આત્મવિકાસ કરતાં કરતાં સર્વવિરતિરૂપ સાધ્વાચારની અવસ્થા પ્રાપ્ત કરવી.

ગૃહસ્થાચાર પાલન કરવાનું ફળ : આ પ્રકારના ગૃહસ્થધર્મનું પાલન કરનાર વ્યક્તિ જે ફળને પ્રાપ્ત કરે છે તે તેના આત્મવિકાસની હીનાધિકતા ઉપર આધારિત છે. માટે ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે જે ગૃહસ્થધર્મનું પાલન કરે છે તે મનુષ્ય જન્મથી માંડી દેવ અથવા મુક્ત અવસ્થાને પણ પ્રાપ્ત કરી

છે. આ ઉપરાંત બાકીનાં સાત વ્રત અહિંસાદિવ્રતોની રક્ષા કરવા માટે છે જે 'ગુણવ્રત' અથવા 'શિક્ષાવ્રત'ના નામે વ્યક્ત થયેલ છે. આ બાર વ્રત આગળની પ્રતિમાઓની દઢતામાં સહાયક-કારણ બને છે. 3 સામાયિક : સામાયિકવ્રતનું દઢતાથી પાલન કરવું, ૪ પ્રોષધ : પ્રોષધવ્રતનું દઢતાથી પાલન કરવું, ૪ પ્રોષધ : પ્રોષધવ્રતનું દઢતાથી પાલન કરવું ૫ નિયમ : રાત્રિભોજન-ત્યાગ વગેરે ખાસ નિયમો લેવા. ૬ બ્રહ્મચર્ય : પૂર્ણ બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવું. ૭ સચિતવિરત : કંદમૂળ વગેરે લીલી વનસ્પતિનો ત્યાગ કરવો. ૮ આરંભિવરત : જેમાં જીવોની હિંસા થાય એવી સાવઘ (પાપાત્મક) ક્રિયાઓ પોતે ન કરવી. ૯ પ્રેષ્યારંભિવરત : બીજાને પણ ગૃહસ્થીસંબંધી સાવઘિકયાઓ કરવામાં પ્રેરિત ન કરવા. ૧૦ ઉદ્દિષ્ટ ભક્તવિરત : પોતાને માટે બનાવવામાં આવેલ ભોજનાદિ ન ખાવાં અથવા ગૃહસ્થીના કાર્યોની અનુમોદના ન કરવી અને ૧૧ શ્રમણભૂત : જેન સાધુની જેમ આચરણ કરવું. આ પ્રતિમાધારી ગૃહસ્થ અને સાધુમાં એટલું અંતર છે કે આ પ્રતિમાધારી સ્વ-કુટુંબીજનોને ત્યાંથી જ આહારાદિ લે છે જ્યારે સાધુ સ્વ-કુટુંબ સાથેના પૂર્ણ મમત્વને છોડીને સર્વત્ર વિચરણ કરે છે અને બધી જગાએથી આહાર સ્વીકારે છે.

જુઓ દશાશ્રુતસ્કન્ધ, દશા ૬-૭; .... સમવાય ૧૧; उपासकदञ्चांग पृ. १९५-१२२; जैन-योग (आर-विलियम्स), पृ. ५१. ५६.

૧ **દિગંબર :** પરંપરામાં ગૃહસ્થની અિગયાર પ્રતિમાઓ ક્રમશ: આ મુજબ છે : દર્શન, વ્રત, સામાયિક, પ્રોષધ, સચિત્તવિરત, રાત્રિભોજન વિરત, બ્રહ્મચર્ય, આરંભત્યાગ, પરિપ્રહ વિરત, અનુમતિ વિરત તથા ઉદ્દિષ્ટ વિરત.

જુઓ : જૈનાચાર ડૉ. મોહનલાલ મહેતા. પૃ. ૧૩૦.

ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર : એક પરિશીલન

શકે છે<sup>૧</sup>.

232

# ગૃહસ્થ અને સાધુના આચારમાં ભેદનું કારણ વીતરાગતા

ગૃહસ્થધર્મનું પાલન કરવાથી જે કળ મળે છે તે મુક્તિનું છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે પણ તે સાક્ષાત્ કળનો સંભવ નથી કારણ કે સિદ્ધાન્ત એવો છે કે જ્યાં સુધી પૂર્ણ વિતરાગતા નથી થતી ત્યાં સુધી મુક્તિ મળી શકે નહીં. એ સંભવ ખરો કે ગૃહસ્થ મૃત્યુના સમયે સંસારના વિષયોથી પૂર્ણ વીતરાગી થઈ જશે ત્યારે તે વસ્તુત: ગૃહસ્થ નહીં રહે<sup>ર</sup>. તેથી ગ્રંથમાં સાધુનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં લખેલ છે કે જે બાલભાવને છોડી અબાલભાવને ધારણ કરે છે તે સાધુ છે. જે સંસારાસક્ત છે તે બાળ (મૂર્ખ) છે અને જે નિરાસક્ત છે તે અબાલ (પંડિત) છે. માત્ર શિર મુંડાવવાથી શ્રમણ, ઓમકારનો જાપ જપવાથી બ્રાહ્મણ, જંગલમાં રહેવાથી મુનિ અને કુશ ધારણ કરવાથી તપસ્વી બની શકાય નહીં પરંતુ સમતાથી શ્રમણ, બ્રહ્મચર્યથી બ્રાહ્મણ, જ્ઞાનથી મુનિ અને તપ કરવાથી તપસ્વી થવાય છે<sup>3</sup>. આ ઉપરાંત અંતરંગ શૃદ્ધિના અભાવે બાહ્યશૃદ્ધિ (બાહ્યલિંગ)

**–**इ. **७.** २०.

તથા જુઓ — ઉ. ૫. ૨૪ ; પૃ. ૨૪ ; પૃ. ૨૩૫, પા. ટિ. ૧-૨.

- ૨ વિશેષ માટે જુઓ પ્રકરણ ૭.
- उ तुलिया न बालमावं अबालं चेव पंडिए । चइऊण बालभावं अबालं सेवए मुनि ।।

**—उ. १. ३०.** 

न यि मुण्डिएण समणो न ओंकारेण बंभणो । न मुणी रण्णवासेणं कुसबीरेण न तावसो ॥ समयाए समणो होइ बंभवेरेण बंभणो । नाणेण य मुणी होई तवेण होइ तावसो ॥

**–૩. ૨૫-૩૧-૩૨.** 

जं मग्गहा बाहिरयं विसोहि न तं सुइट्टं कुसला वयंति ।

**—3. १२. ३८.** 

वेमायाहिं सिक्खाहिं जै नरा गिहिसुव्वया ।
 उवेति माणुसं जोणि कम्मसच्चा ह पाणिणो ।

પોલી મુકી, ખોટા સિક્કા અને કાચના મિશાની જેમ સારહીન છે<sup>4</sup>. જેમ પીધેલું અતિતીવ્ર વિષ, ઉલટું પકડેલ હથિયાર અને અવશીકૃત મંત્રાદિનો પ્રયોગ પોતાને મટે વિધાતક બને છે તે રીતે બનાવટી સાધુ ગળું કાપનાર શત્રુ કરતાં પણ વધારે સ્વયંનું અનિષ્ટ કરી પશ્ચાતાપને પામે છે અને નરકાદિ યોનિઓમાં જન્મ-મરણ પ્રાપ્ત કરે છે<sup>ર</sup>. તેથી કહેવામાં આવ્યું છે કે સંયમહીન સાધુ કરતાં સંયમી ગૃહસ્થ શ્રેષ્ઠ છે<sup>3</sup>.

આ રીતે ગૃહસ્થના બધા આચાર સાધ્વાચારની પ્રારંભિક અવસ્થા સ્વરૂપ છે. ગૃહસ્થ ગૃહસ્થીમાં રહીને સામાજિક કાર્યો કરીને અહિંસાદિ બધા નિયમોનું સ્થૂળ રીતે પાલન કરે છે અને તેનું સાધુ વિશેષરૂપે (સૂક્ષ્મતાથી) પાલન કરે છે.

## અનુશીલન

આ પ્રકરણમાં સંસારના દુ:ખોમાંથી નિવૃત્તિ પ્રાપ્ત કરવાના અને અવિનશ્વર સુખની પ્રાપ્તિના આધ્યાત્મિકમાર્ગનું વર્ણન કરવામાં આવેલ છે. જે રીતે, કોઈ

| ૧ | पुल्लेव मुद्री जह से असारे अयंतिए कूडकहावणे वा ॥ |
|---|--------------------------------------------------|
|   | राढामणी वेरुलियप्पगासे अमहम्धए होइ हु जाणासु ॥   |

**–**उ. २०. ४२.

विसं तु पीयं जह कालकूडं हणाइ सत्यं जह कुग्गहीयं ।
 एसो वि घम्मो विसओववन्नो हणाइ वेयाल इवाविवन्नो ।।

–₹. ₹O. ¥¥.

न तं अरि कंठिछत्ता करेइ जं से करे अप्पणिया दुरपा। से नाहिई मच्चुमुहं तु पत्ते पच्छाणुतावेण दयाविहूणो॥

**−3**. **₹0. ४८.** 

उ नाणासीला अगारत्या विसमसीला य भिक्खुणो ॥

**—**૩. ૫-૧૯.

संति एगेहिं भिक्खूहिं गारत्या संजमुत्तरा ॥

–૩. ૫. ૨૦.

કાર્યની સફળતા માટે ઈચ્છા, જ્ઞાન અને પ્રયત્ન એ ત્રણ બાબતોનો સંયોગ આવશ્યક હોય છે તે રીતે સંસારના દુ:ખોથી નિવૃત્તિ પામવા માટે પણ વિશ્વાસ, જ્ઞાન અને સદાચારના સંયોગની આવશ્યકતા છે. તેને જ ગ્રંથમાં સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્રના નામે વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. અહીં એટલી વિશેષતા છે કે દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્ર આ ત્રણ ગીતાના ભક્તિયોગ, જ્ઞાનયોગ અને કર્મયોગની જેમ પૃથક્-પૃથક્ મુક્તિના ત્રણ માર્ગ નથી પણ ત્રણે મળીને એક જ માર્ગનું નિર્માણ કરે છે. આ ત્રણેનું સંમિલિત નામ 'રત્નત્રય' છે. ગ્રંથમાં જો કે ક્યાંક ક્યાંક જ્ઞાનની પહેલાં ચારિત્રનો તથા દર્શન પહેલાં જ્ઞાન અને ચારિત્રનો પણ પ્રયોગ મળે છે પરંતુ તેની ઉત્પત્તિ કમશ: થાય છે. એ ખરું કે વિશ્વાસમાં જ્ઞાન અને ચારિત્રથી, જ્ઞાનમાં વિશ્વાસ અને ચારિત્રથી તથા ચારિત્રમાં જ્ઞાન અને વિશ્વાસથી દઢતા આવે છે. આ ઉપરાંત, ગ્રંથમાં ક્યાંક દર્શનના એક અંગથી મુક્તિનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે. પરંતુ એવું માત્ર તે અંગ-વિશેષનું મહત્ત્વ પ્રગટ કરવા માટે જ કરવામાં આવેલ છે.

જ્ઞાનની પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થવા છતાં પણ જીવની સંસારમાં કેટલોક સમય સ્થિતિ સ્વીકારવામાં આવી છે તેથી અને ફેલાયેલ દુરાચારને રોકવા માટે ચારિત્રને સર્વોપરિ સ્થાન આપવામાં આવેલ છે અન્યથા જ્યારે સંસારનું મૂળ કારણ અજ્ઞાન છે ત્યારે સાચું જ્ઞાન જ મુક્તિનું પ્રધાન કારણ થઈ શકે છે. એ અવશ્ય સાચું કે વિશ્વાસ અને ચારિત્રથી તેમાં દઢતા આવે છે પરંતુ જ્યારે કોઈને સમ્યક્ અથવા પૂર્ણજ્ઞાન થઈ જશે ત્યારે તે દુરાચારમાં શા માટે પ્રવૃત્ત થાય ? દુરાચારમાં પ્રવૃત્તિ ત્યાં સુધી જ સંભવે જ્યાં સુધી સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત ન થાય. જો સત્ય-જ્ઞાન થઈ ગયા પછી પણ કોઈ દુરાચારમાં પ્રવૃત્ત થાય તો તે વાસ્તવમાં સાચો જ્ઞાની નથી. તેથી જ્ઞાનની પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થતાં કેવળજ્ઞાનીને 'જીવન્મુક્ત' માનવામાં આવેલ છે. તથા તે બાકીનાં કર્મોને શીધ્ર નષ્ટ કરીને નિયમપૂર્વક પૂર્ણ-મુક્ત થઈ જાય છે. માટે જ્ઞાન થઈ ગયા પછી પણ જીવની સ્થિતિ કંઈક સમય સુધી રહેતી હોવાથી ચારિત્રને ત્યાર પછી ગણાવવામાં આવેલ છે. એથી એમ માનવાનું નથી કે જ્ઞાન માત્રથી મુક્તિ મળે છે પણ તેમાં

વિશ્વાસ અને ચારિત્ર પણ અપેક્ષિત છે. તેથી રત્નત્રયની ત્રિપુટી કે જેને મોક્ષના માર્ગ તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે તે ઉચિત જ છે. આ ત્રણેનું સંમિલિત નામ 'ધર્મ' પણ છે અને આ ધર્મ શબ્દ પ્રથમ પ્રકરણમાં વર્ણિત 'ધર્મદ્રવ્ય' કરતાં જુદો છે. એ પુણ્યકર્મનો પણ વાચક નથી કારણ કે પુણ્યકર્મ બંધનનું કારણ છે. આ ધર્મ શબ્દ નિષ્કામ અને શુદ્ધ સદાચારના અર્થનો વાચક છે. જો કે વિશ્વાસ અને સત્યજ્ઞાન વિના પૂર્ણ અને શુદ્ધ સદાચાર સંભવે નહીં તેથી અહીં ધર્મ શબ્દનો અર્થ સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર પરક માનવામાં આવેલ છે. જે આ પ્રકારના ધર્મવાળા છે તે જ 'સનાથ' અને 'ધાર્મિક' છે અને જે આ પ્રકારના ધર્મથી રહિત છે તે 'સનાથ' અને 'અધાર્મિક' છે. આ રીતે આ ધર્મ શબ્દ મીમાંસાદર્શનના યજ્ઞ-યાગાદિક્રિયારૂપ ધર્મ શબ્દથી પણ જુદો છે. શ્રદ્ધાવાન જ પહેલાં જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે અને પછી સંયતેન્દ્રિય બને છે. એવો ગીતાનો ઉપદેશ અહીં પૂર્ણરૂપે લાગુ પડે છે.

રત્નત્રયમાં પ્રથમ સ્થાન સમ્યગ્દર્શનનું છે અને તે ભક્તિ (શ્રદ્ધા) ઉપર આધારિત છે. શ્રદ્ધા વગર કોઈ પણ વ્યક્તિ કોઈ પણ ક્રિયામાં પ્રવૃત્ત થઈ શકતી નથી. જો કદાચ પ્રવૃત્ત થાય તો તેમાં દઢતાનો અભાવ હોવાથી પતિત થવાની સંભાવના રહે છે તેથી જરૂરી હતું કે જ્ઞાન અને ચારિત્રની પહેલાં શ્રદ્ધાને ઉત્ત્પન્ન કરનાર સમ્યગ્દર્શનને સ્વીકારવામાં આવે. આ મુક્તિ તરફ આગળ વધવા માટે પ્રથમ સીડી છે તથા જ્ઞાન અને ચારિત્રની આધારશિલા પણ છે. સૃષ્ટિકર્તા તરીકે ઈશ્વરને સ્વીકારવામાં આવેલ નથી એ કારણે તથા પોતાના જ કર્મથી જીવમાં ઉત્થાન અને પતનની શક્તિને માનવાને કારણે જો કે શ્રદ્ધા કે ભક્તિની કોઈ આવશ્યક્તા નહોતી પરંતુ જ્ઞાન અને ચારિત્રમાં શ્રદ્ધા સિવાય પ્રવૃત્તિ સંભવે નહીં. તેથી સમ્યગ્દર્શનનો અર્થ 'ઈશ્વર-ભક્તિ'ન કરતાં, જિનપ્રણીત નવ પરમાર્થ સત્યોમાં વિશ્વાસ એવો અર્થ કરવામાં આવે છે. જૈન દર્શનમાં જિનેન્દ્રભક્તિને સમ્યગ્દર્શનનું અંગ માનવામાં આવે છે તેનું કારણ એ કે તેનાથી જિનપ્રણીત તત્ત્વોમાં શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય છે. અહીં પરમાર્થસત્યનું

१ गीता ४. ३८.

તાત્પર્ય કોઈ નક્કર દ્રવ્ય સંબંધી નથી પણ ચેતન અને અચેતનમાં થનાર પરસ્પર સંબંધોની કારણકાર્યશુંખલા સંબંધી છે અને તે બોદ્ધદર્શનમાં દર્શાવવામાં આવેલ ચાર આર્યસત્યો સાથે સામ્ય ધરાવે છે. બીદ્ધદર્શનમાં આત્મ-અનાત્મવિષયક કોઈ તફાવત નથી અને તેની પરમાર્થ સત્તા પણ નથી. તેથી તે આર્યસત્યોમાં ચેતન અને અચેતનનો સમાવેશ કરવામાં આવેલ નથી. પરંતુ અહીં આત્મ-અનાત્મવિષયક ભેદ અન્ય સત્ય જેટલો જ પરમાર્થસત્ય છે કારણ કે આત્મ-અનાત્મને પરમાર્થસત્ય સ્વીકાર્યા વગર કોને બંધન, કોને મુક્તિ, કોનાથી બંધન અને શામાંથી મુક્તિ માનવામાં આવશે ? તેથી ગ્રંથમાં જીવાદિ નવ પરમાર્થ સત્યોમાં વિશ્વાસ કરવો તેને સમ્યગ્દર્શન કહેવામાં આવેલ છે. આ સમ્યગ્દર્શન શબ્દમાં એક બીજો અર્થ પણ રહેલો છે. તે આ પ્રમાણે છે : 'સત્ દૃષ્ટિને પ્રાપ્ત કરવી.' સત્ દૃષ્ટિને પ્રાપ્ત કરવી એટલે પરમાર્થમાં સ્થિત થવું. તેથી સમ્યગ્દર્શનને રત્નત્રયનું ઉપલક્ષણ માનીને રત્નત્રયધારીને સમ્યગ્દષ્ટિ કહેવામાં આવે છે. બોદ્ધદર્શનમાં પણ મુક્તિના સાધનભૂત પ્રજ્ઞા, શીલ અને સમાધિ પહેલાં આ સતુ દૃષ્ટિને સ્વીકારવામાં આવેલ છે અને તે બૌદ્ધદર્શનમાં 'આર્ય-અષ્ટાંગ માર્ગ'ના નામે પ્રસિદ્ધ છે. ગ્રંથમાં સમ્યગ્દર્શનના જે દસ ભેદ ગણાવવામાં આવ્યા છે તે તેની ઉત્પત્તિની નિમિત્તકારણતા રૂપ ઉપાધિની અપેક્ષાએ છે કારણ કે સત્ દૃષ્ટિને પ્રાપ્ત કરવી અથવા પરમાર્થસત્યોમાં વિશ્વાસ કરવો એ સર્વત્ર અપેક્ષિત છે.

અહીં હું એક બીજી વાત એ સ્પષ્ટ કરવા માંગુ છું કે દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થનાર 'દર્શન' ગુણ-વિશેષ શ્રદ્ધારૂપ સમ્યગ્દર્શન નથી કારણ કે શ્રદ્ધારૂપ સમ્યગ્દર્શન દર્શન મોહનીય કર્મના ક્ષયનું પ્રતિકળ છે, દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયનું પરિણામ નથી. દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થનાર 'દર્શન' ગુણ-વિશેષ જ્ઞાનની પૂર્વાવસ્થા છે અર્થાત્ વિષય અને વિષયીનો સિત્રપાત થતાં જે સર્વ પ્રથમ નિરાકાર સામાન્ય બોધ થાય છે તેન 'દર્શન' કહેવામાં આવે છે અને દર્શન પછી (વિષય-વિષયીના સિત્રપાતના ઉત્તરકાળમાં) થનાર સાકાર (વિશેષ) બોધને 'જ્ઞાન' કહેવામાં આવે છે. આમ 'દર્શન' ગુણનો અર્થ છે 'નિરાકારાત્મક સામાન્યજ્ઞાન' અને સમ્યગ્દર્શન શબ્દનો અર્થ છે 'પરમાર્થભૂત સત્યોમાં વિશ્વાસ.' આ ઉપરાંત સમ્યગ્જ્ઞાનનો અર્થ થાય છે : સમ્યગ્દર્શનના

દ્વારા શ્રદ્ધા રાખવામાં આવેલ પદાર્થોનું યથાવસ્થિત સાકારાત્મક વિશેષ જ્ઞાન.

રત્નત્રયમાં હિતીય સ્થાન સમ્યગ્જ્ઞાનનું છે જેના અભાવમાં સમ્યક્ચારિત્ર સ્થિર રહી શકતું નથી કારણ કે જયાં સુધી સત્યજ્ઞાન નહીં થાય ત્યાં સુધી સદાચારમાં સમ્યક્પ્રવૃત્તિ કેવી રીતે થઈ શકે ? જ્ઞાનના અભાવમાં શ્રદ્ધા પણ ચિરસ્થાયી થઈ શકતી નથી. જ્યારે સત્યજ્ઞાન થાય છે ત્યાર પછી દુરાચારમાં પ્રવૃત્તિ કરવાનું કોઈ કારણ રહેતું નથી કારણ કે દુરાચારમાં પ્રવૃત્તિનું કારણ અજ્ઞાન છે. અહીં ચેતન અને અચેતન વચ્ચેના પાર્થક્યનો બોધ એજ સત્યજ્ઞાન છે જ્યારે બોદ્ધદર્શનમાં ચેતનની પૃથક્ પ્રતીતિ થવી એ મિથ્યાજ્ઞાન છે. બોદ્ધદર્શનમાં ચેતન દ્રવ્યનો સ્વીકાર નથી થયો તેથી 'આત્મજ્ઞાન' મિથ્યા કહેવામાં આવેલ છે અને પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં અચેતનરૂપ ભોતિક શરીરાદિથી ચેતનની પૃથક્ પ્રતીતિ કરાવવા માટે 'આત્મજ્ઞાન'ને સમ્યગ્જ્ઞાન માનવામાં આવેલ છે. જ્યાં સુધી ભેદાત્મક આત્મજ્ઞાન નથી થતું ત્યાં સુધી સંસારના વિષયોમાંથી વિરક્તિ થઈ શકતી નથી. તેથી આત્મજ્ઞાનને સત્યજ્ઞાનના રૂપે પ્રદર્શિત કરી જ્ઞાનને આત્માનો સ્વાભાવિક ગુણ માનવામાં આવેલ છે અને તે કર્મરૂપી આવરણ (જ્ઞાનાવરણીય) દૂર થતાં પ્રગટ થાય છે.

ઉત્તરાધ્યયનમાં જ્ઞાનનું વિભાજન તેની વિભિન્ન પાંચ અવસ્થાઓના આધારે કરવામાં આવેલ છે. જ્ઞાનના આ વિભાજનમાં એટલી વિશેષતા છે કે શાસ્ત્રજ્ઞાનનું મહત્ત્વ પ્રગટ કરવા માટે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં શ્રુતજ્ઞાનને પ્રથમ ગણાવવામાં આવેલ છે જ્યારે જૈનદર્શનમાં શ્રુતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં મતિજ્ઞાન (આભિનિબોધિકજ્ઞાન)ને નિમિત્ત માનીને મતિજ્ઞાનને શ્રુતજ્ઞાનની પહેલાં દર્શાવવામાં આવેલ છે.

ઈન્દ્રિયજન્ય મતિજ્ઞાન બધા સંસારી જીવોમાં હીનાધિકરૂપે અવશ્ય જોવા મળે છે કારણ કે બધા સંસારી જીવોમાં ઓછામાં ઓછી સ્પર્શેન્દ્રિય અવશ્ય હોવાથી તજ્જન્ય જ્ઞાન અવશ્યંભાવી છે. તેથી જ્ઞાનને જીવનું સ્વરૂપ માનવામાં

૧ જુઓ — પૃ. ૨૦૮ પા. ટિ. ૧.

આવેલ છે. આ ઉપરાંત શ્રુતજ્ઞાન પણ બધા જીવોમાં કોઈને કોઈ સ્વરૂપે અવશ્ય જોવા મળે છે. તેથી તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં કહેવામાં આવેલ છે કે જો કોઈને એક જ્ઞાન થાય તો તે 'કેવળજ્ઞાન' હશે. અન્યથા સંસારી જીવોને ઓછામાં ઓછાં બે જ્ઞાન (મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન) અવશ્ય થાય છે<sup>૧</sup>. આ શ્રતજ્ઞાન શાસ્ત્રજન્યજ્ઞાન કે આગમજ્ઞાન છે, સમસ્ત શ્રવણેન્દ્રિયજન્યજ્ઞાન નથી કારણ કે શ્રવણોન્દ્રિયજન્ય સામાન્યજ્ઞાન તો મતિજ્ઞાનનો એક ભેદ છે. એ ખરું કે શ્રુતજ્ઞાનમાં સામાન્ય રીતે શ્રવણોન્દ્રિયની અપેક્ષા રહે છે. પરંતુ, સમસ્ત શ્રવણોન્દ્રિયજ્ઞાન શ્રતજ્ઞાન નથી. અહીં એટલી વિશેષતા છે કે શબ્દ અને શ્રવણેન્દ્રિયનો પ્રથમ સ્પર્શ થતાં જે જ્ઞાન થય છે તે શ્રવણોન્દ્રિયજન્ય મતિજ્ઞાન છે તથા તેના પછી મનની સહાયથી જે અર્થાદિનો વિચાર થાય છે તે શ્રુતજ્ઞાન છે. તેથી શ્રુતજ્ઞાનને જૈનદર્શનમાં અનિન્દિય (મન) નિમિત્તક માનીને તેને મતિજ્ઞાન પહેલાં સ્વીકારવામાં આવેલ છે. આ શ્રુતજ્ઞાન માત્ર અક્ષરાત્મક જ હોય છે એમ નથી. આ શ્રુતજ્ઞાન અનક્ષરાત્મક પણ હોય છે. તેથી એવી સ્થિતિમાં જ આ શ્રુતજ્ઞાન એકેન્દ્રિયદિ જીવોમાં સ્વીકારવામાં આવેલ છે. જ્યાં સુધી સમ્યક્-શ્રુતજ્ઞાનનો પ્રશ્ન છે ત્યાં સુધી તો તે સંજ્ઞા (મનસહિત) પંચેન્દ્રિય જીવોમાં જ સંભવે છે અને તે પણ કોઈ કોઈને થાય છે. બધાને નહીં.

ગ્રંથમાં શાસ્ત્રજ્ઞાનનું મહત્ત્વ દર્શાવવાનું કારણ એ છે કે આ શાસ્ત્ર સત્દ્રષ્ટિરૂપ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિમાં પ્રમુખ બાહ્ય નિમિત્ત કારણ છે. જે રીતે શાસ્ત્ર સત્દ્રષ્ટિરૂપ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિમાં કારણ છે તે રીતે શાસ્ત્રજ્ઞાની ગુરુ પણ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિમાં કારણ કે ગુરુનો ઉપદેશ જ શાસ્ત્રજ્ઞાન કે સત્દ્રષ્ટિરૂપ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિમાં સહાયક બને છે. તેથી ગ્રંથમાં ગુરુના મહત્ત્વને પણ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. શાસ્ત્રજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે શિષ્યે ગુરુ પાસે જવું પડે છે અને ગુરુ પણ વિનીત થવા યોગ્ય શિષ્યને પ્રાપ્ત કરીને તેને સમસ્તજ્ઞાન આપે છે. જે શિષ્ય ગુરુ સાથે અવિનય કરે છે તે આ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી શકતા નથી તેથી જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે શિષ્યે જે ગુણોથી સંપન્ન થવું પડે તેમાંના કેટલાક

૧ જુઓ — પૃ. ૨૧૪ પા. ટિ. ૨.

આ પ્રમાણે છે : વિનય, સદાચાર, કર્તવ્યપરાયણતા જિતેન્દ્રિયતા વગેરે.

રત્નત્રયમાં તૃતીય સ્થાન સમ્યક્ચારિત્રનું છે અને તે અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને ધનાદિ-સંગ્રહત્યાગ (અપરિગ્રહ) રૂપ પાંચ નિયમોના પાલનથી પૂર્શ થાય છે. આ બધા નિયમોના મૂળમાં અહિંસાની ભાવના રહેલી છે અને અહિંસાની પૂર્શતા પૂર્શ વીતરાગતા (અપરિગ્રહતા)ની અવસ્થામાં થાય છે. તેથી વીતરાગતારૂપ ચારિત્રના ઉત્તરોત્તર વિકાસની દૃષ્ટિએ સાધુના સમ્યક્ચારિત્રને પાંચ ભાગોમાં વિભક્ત કરવામાં આવેલ છે જેને સાધક ક્રમશ: પ્રાપ્ત કરે છે, સદાચારનું પાલન કરનાર ગૃહસ્થ કે સાધુ સ્ત્રીપુરુષ હોય છે. તેથી આ સદાચારને બે ભાગોમાં પણ વિભક્ત કરવામાં આવે છે : ૧ ગૃહસ્થાચાર ર સાધ્વાચાર.

ગૃહસ્થાચાર સાધ્વાચારની પ્રારંભિક અભ્યાસાવસ્થા છે કારણ કે ગૃહસ્થ ધીરે ધીરે પોતાના ચારિત્રનો વિકાસ કરતો કરતો સાધુના આચાર પ્રત્યે અગ્રેસર થાય છે. ગૃહસ્થાચાર પાળવાનો ઉપદેશ એમને જ આપવામાં આવે છે કે જે સાધ્વાચારનું પાલન નથી કરી શકતા. તેથી ચારિત્રના સામાયિક આદિ જે પાંચ ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે તે સાધુના આચારની જ વિભિન્ન અવસ્થાઓ છે. સામાયિકચારિત્રમાં જે અહિંસાદિ વ્રતોનું સાધુ સૂક્ષ્મરૂપે પાલન કરે છે તે વ્રતોનું પાલન ગૃહસ્થ પોતાના કુટુંબનું પાલનપોષણ કરતાં કરતાં સ્થૂળરૂપે કરે છે તેથી ગૃહસ્થના અહિંસાદિ વ્રત 'અણુવ્રત' કહેવાય છે અને સાધુના 'મહાવ્રત' અહીં એક વાત વધુ સ્પષ્ટ કરવા ઈચ્છું છું કે ગ્રંથમાં ગૃહસ્થને મુક્તિનો અધિકારી દર્શાવવામાં આવેલ છે તેનું કારણ બાહ્મલિંગ કરતાં આભ્યન્તર શુદ્ધિનું મહત્ત્વ છે. અન્યથા ગૃહસ્થ ગૃહસ્થાવસ્થામાંથી ક્યારેય મુક્ત થઈ ન શકે કારણ કે તે પૂર્ણ વીતરાગી થતો નથી. જ્યાં સુધી ગૃહસ્થ કે સાધુ પૂર્ણ વીતરાગી નહીં થાય ત્યાં સુધી તે મુક્તિનો પણ અધિકારી ન થઈ શકે. એ સાચું છે કે વીતરાગતા કે સદાચારની પૂર્ણતા બાહ્મલિંગથી થતી નથી પણ તે આત્માની શુદ્ધિ ઉપર આધાર રાખે છે. જો કે ગૃહસ્થ કોટુંબિક પ્રપંચોમાં

ખોવાયેલો રહે છે અને તેથી તેને આત્મશુદ્ધિનો અવસર જ ઓછો મળે છે; જ્યારે સાધુ સાંસારિક બધા પ્રંપચોથી દૂર રહે છે તેથી તેને આત્મવિશુદ્ધિ માટે અધિક અવસર મળે છે. તેથી જ્યારે ગૃહસ્થ ગાર્હસ્થ-જીવનમાં રહેતો હોવા છતાં, તેનાથી એ રીતે અલગ રહે જેમ કે જળમાં રહીને પણ કમળ જળથી ભિન્ન રહે છે ત્યારે તે ગૃહસ્થ વાસ્તવમાં ગૃહસ્થ નથી પણ વીતરાગી જ છે. ગૃહસ્થીમાં રહેવાને કારણે તેનો ગાર્હસ્થ-જીવન સાથે જે સૂક્ષ્મ રાગાત્મક સંબંધ રહે છે તે પણ અંતિમ સમયે (મૃત્યુ વખતે) છૂટી જાય છે; ત્યારે તે પૂર્ણ વીતરાગી થઈ મુક્તિનો અધિકારી બની જાય છે. આ બાબત વિશેષ વિચાર 'મુક્તિ'ના પ્રકરણમાં કરવામાં આવશે.

આ રીતે આ પ્રકરણમાં સંસારનાં દુ:ખોમાંથી નિવૃત્તિ મેળવવા માટે તથા અવિનશ્વર સુખરૂપ મોક્ષની પ્રાપ્તિ માટે સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્રરૂપ રત્નત્રયનું સંક્ષેપમાં વર્શન કરવામાં આવ્યું છે, પ્રસંગવશ સમ્યગ્જ્ઞાનના પ્રકરણમાં જ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં નિમિત્તરૂપ ગુરુ-શિષ્ય સંબંધો તથા તેમનાં કર્તવ્યો આદિનું પણ વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

#### **NSSEI 8**

## સામાન્ય સાધ્વાચાર

જે અહિંસાદિ પાંચ નૈતિક વ્રતોને ગૃહસ્થ અંશત: (સ્થૂળરૂપે) પાળે છે તેને જ સાધુ સંપૂર્ણ રીતે (સૂક્ષ્મરૂપે) પાળે છે. સાધુના બાહ્યવેશ વગેરેમાં પરિસ્થિતિ અનુસાર નિયમો અને ઉપનિયમોના સ્વરૂપે કેરકાર થયા કરે છે. તેનો સ્પષ્ટ સંકેત આપણને કેશિ-ગૌતમ સંવાદમાં મળે છે. તેમાં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે ભગવાન મહાવીરે કયા પ્રકારે ભગવાન પાર્શનાથે પ્રબોધેલા ધર્મમાં દેશ-કાલાનુરૂપ પરિવર્તન કર્યું. આ પ્રકારનાં પરિવર્તન થવા છતાં પણ સાધુના મૂળ આચારમાં કંઈ કેરકાર થયો નથી કારણ કે જે પરિવર્તન થયું તે દેશ-કાળની પરિસ્થિતિને ધ્યાનમાં રાખીને માત્ર બાહ્ય-ઉપાધિભૂત નિયમો તથા ઉપનિયમોમાં કરવામાં આવ્યું જેથી સાધુ અંતરંગ આત્મવિશુદ્ધિમાં દઢ રહે. તેથી ગ્રંથમાં સર્વત્ર બાહ્ય-ઉપાધિની દષ્ટિએ અંતરંગ આત્મ-વિશુદ્ધિને શ્રેષ્ઠ દર્શાવવામાં આવેલ છે. સાધુના આચારને સુવ્યવસ્થિત રૂપ આપવા માટે તેને બે ભાગોમાં વિભક્ત કરી શકાય. ૧ સામાન્ય સાધ્વાચાર અને ૨ વિશેષ સાધ્વાચાર.

#### साभान्य साध्वायारः

સાધુ દ્વારા દરરોજ જે પ્રકારે સદાચારનું સામાન્ય રીતે પાલન કરવામાં આવે છે તેને સામાન્ય સાધ્વાચાર કહેવામાં આવે છે. તેમાં મુખ્ય-રૂપે નીચેના વિષયો ઉપર વિચાર કરવામાં આવશે :

- ૧. દીક્ષાની ઉત્થાનિકા દીક્ષા પહેલાંની સ્થિતિ
- ૨. બાહ્ય ઉપકરણ (ઉપધિ) વસ્ત્ર, પાત્ર આદિ બાહ્ય-સાધન
- ૩. મહાવ્રત અહિંસાદિ પાંચ નૈતિક નિયમ
- ૪. પ્રવચનમાળાઓ (ગુપ્તિ તથા સમિતિ) મહાવ્રતોની રક્ષા માટે પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિમાં સાવધાની

- ૫. આવશ્યક છ નિત્ય-કર્મ
- ૬. સામાચારી સમ્યક્ દિનચર્યા તથા રાત્રિચર્યા
- ૭. વસતિ અથવા ઉપાશ્રય રોકાવાનું સ્થાન
- ૮. આહાર ખાનપાન

#### विशेष साध्वायार :

જે આચારનું સાધુ વિશેષ અવસરોએ આત્માની વિશેષ શુદ્ધિ માટે વિશેષરૂપે પાલન કરે છે તેને વિશેષ સાધ્વાચાર કહેવામાં આવે છે. તેમાં મુખ્યરૂપે નીચેના વિષયો પર વિચાર કરવામાં આવશે :

- ૧. તપશ્ચર્યા તપ
- ર. પરીષહજય ક્ષુધા વગેરે બાવીશ પ્રકારનાં કષ્ટો સહેવાં
- 3. સાધુની પ્રતિમાઓ મૃત્યુ સમયે વિધિપૂર્વક અનશનવ્રત સાથે શરીર-ત્યાગ

વિષયની અધિકતાને લીધે આ પ્રકરણમાં સાધુના કેવળ સામાન્ય આચારનું જ વર્ણન કરવામાં આવશે અને વિશેષ આચારનું વર્ણન આગલા પ્રકરણમાં કરવામાં આવશે.

#### દીક્ષાની ઉત્થાનિકા

આમાં દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પહેલાંની સ્થિતિઓનું પ્રસ્તુતીકરણ કરવામાં આવેલ છે. જેમ કે : દીક્ષા લેવાનો અધિકારી, દીક્ષા પહેલાં માતા-પિતાની અનુમતિ વગેરે.

સંસારના વિષયોથી નિરાસક્ત અને મુક્તિનો અભિલાષી દરેક જણ દીક્ષા ગ્રહણ કરી શકે છે. તેમાં જાતિ, કુળ, આયુષ્ય, લિંગ વગેરેનો કોઈ પ્રતિબંધ નથી. સંસારના વિષય-ભોગોમાં આસક્ત વ્યક્તિ શ્રેષ્ઠ જાતિ કે કુળમાં ઉત્પન્ન થઈને પણ એ માટે અયોગ્ય ગણાય છે. તેથી ચાંડાળ જેવી નીચ જાતિમાં ઉત્પન્ન હરિકેશિબળ સંસારના વિષય-ભોગોથી નિરાસક્ત થવાને કારશે સાધુ થઈને દેવાદિ દારા પણ પૂજનીય બને છે. તે રીતે મૃગાપુત્ર, અનાથી અન

ભુગ-પુરોહિતના બંને પુત્રો યુવાવસ્થામાં તથા ભુગુ-પુરોહિત, તેની પત્ની, ઈષુકાર રાજા અને તેની પત્ની વગેરે યુવાવસ્થા પછી દીક્ષા લે છે. અરિષ્ટનેમી તથા રાજીમતી વિવાહની મંગળ ઘડીએ જ સંસારથી વિરક્ત થઈ દીક્ષિત થઈ જાય છે<sup>૧</sup>. આ ઉપરાંત, ગ્રંથમાં એક સમયે મુક્ત થનાર જીવોની સંખ્યા-ગણનાના પ્રસંગે વિભિન્ન સ્થાનો, વિભિન્ન-ધર્માવલંબીઓ અને વિભિન્ન-લિંગવાળાઓની પથક-પથક સંખ્યા ગણાવવામાં આવી છે<sup>ર</sup>. એ પરથી સ્પષ્ટ છે કે દીક્ષામાં સ્થાન, જાતિ, લિંગ વગેરે કોઈ પ્રતિબંધક કારણ નથી કારણ કે જે મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવાનો અધિકારી થઈ શકે છે તે દીક્ષા લેવાનો અધિકારી કેમ ન થઈ શકે ? તેથી ગ્રંથમાં જન્મથી જાતિવાદનું ખંડન કરી કર્મથી જાતિવાદની સ્થાપના કરતાં લખવામાં આવ્યું છે કે 'કર્મથી બ્રાહ્મણ, કર્મથી ક્ષત્રિય, કર્મથી વૈશ્ય અને કર્મથી શુદ્ર ગણાય છે<sup>,3</sup>. જો બ્રાહ્મણ નીચ કર્મ કરે તો તે સાચો બ્રાહ્મણ નથી અને સાધુ સાચો સાધુ નથી, કારણ કે બાહ્મશુદ્ધિ કરતાં અંતરંગની શદ્ધિ દ્વારા અને સતકાર્યો દ્વારા જ વ્યક્તિ ઉચ્ચ બને છે<sup>૪</sup>. તેથી સિદ્ધ થાય છે કે સદાચારપાલન કરવાના સામર્થ્યવાળી દરેક વ્યક્તિ જે સંસારના વિષયોથી વિરક્ત થઈ મુક્તિની અભિલાષા રાખે છે તે દીક્ષા લેવાની અધિકારી છે. એમાં કોઈ એકાન્ત નિયમ નથી કે યુવાવસ્થામાં ભોગો ભોગવવા જોઈએ અને પછી વદ્ધાવસ્થામાં દીક્ષા લેવી જોઈએ<sup>૫</sup>. જો કે એ સાચું કે યુવાવસ્થામાં યુવકોની ચિત્તવૃત્તિ સાંસારિક વિષય-ભોગો તરફ ખૂબ વધારે આકર્ષિત રહે છે. જેથી એ અવસ્થામાં દીક્ષા લેવી મુશ્કેલ છે પરંતુ એ પણ સાચું કે વૃદ્ધાવસ્થામાં શરીર

<del>--</del>ड. २५-३३.

૧ જુઓ પરિશિષ્ટ ૨

૨ જુઓ - પ્રકરણ ૬

उ कम्मुणा बम्भणो होइ कम्मुणा होइ खित्तओ । वईसो कम्मुणा होई सुद्दो हवइ कम्मुणा ।।

૪ જુઓ — પૃ. ૨૩૮. પા. ટિ. ૩; પૃ. ૨૩૯. પા. ટિ. ૧-૩.

૫ ઉ. ૧૪. ૯, ૨૬. ૧૯. ૪૪.

શિથિલ થઈ જતાં ધર્મનું પાલન કરવું ખૂબ જ કઠિન પડે છે, જ્યારે યુવાવસ્થામાં તે પાલન શક્ય છે. યુવાવસ્થાથી જો ધર્મનું પાલન કરવાનો પ્રયત્ન કરવામાં આવે તો વૃદ્ધાવસ્થામાં પણ તેને ધારણ કરવાનું સામર્થ્ય ટકી રહે છે. તેથી ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે જેને મૃત્યુ સાથે મેત્રી હોય અથવા જે મૃત્યુથી બચી શકે એમ હોય તે જ આવતી કાલની રાહ જુએ.

## દીક્ષા માટે માતા–પિતાની અનુમતિ

દીક્ષા લેતાં પહેલાં માતા-પિતા અને સંબંધીજનોની અનુમતિ લેવી જોઈએ<sup>ર</sup>. જો તે ઘરની જ્યેષ્ઠ વ્યક્તિ હોય તો પુત્રાદિને સમૃદ્ધિ વગેરે સોંપીને દીક્ષા લઈ લેવી જોઈએ<sup>3</sup>. જો માતા-પિતા પુત્રને દીક્ષા માટે અનુમતિ ન આપે અને ભોગો પ્રત્યે લલચાવે તો દીક્ષા લેવા ઈચ્છનારનું પ્રથમ કર્તવ્ય એ છે કે તેણે માતા-પિતાને સમજાવવાનો પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. પછી આત્મકલ્યાણ માટે દીક્ષા લઈ લેવી જોઈએ<sup>૪</sup>. અરિષ્ટનેમી અને રાજીમતીએ દીક્ષા પહેલાં માતા-પિતાની અનુમતિ લીધી હતી કે નહિ તેનું જો કે ગ્રંથમાં વર્ણન નથી પરંતુ, દીક્ષા લીધા પછી વાસુદેવ વગેરે તેના કુટુંબીજન તેને અભિલપિત મનોરથપ્રાપ્તિ માટેના આશીર્વાદ અવશ્ય આપે છે<sup>પ</sup>. તેથી તેમની અનુમતિની પુષ્ટિ મળી જાય છે. દીક્ષા પહેલાં માતા-પિતા પાસેથી આજ્ઞા લેવી એ એમના પ્રત્યે વિનય અને કર્તવ્યપરાયણતાનું સૂચક છે.

### પરિવાર અને સાંસારિક વિષય-ભોગોનો ત્યાગ

માતા-પિતાની આજ્ઞા લીધા બાદ સાધકે માતા-પિતા, ભાઈ, પત્ની, પુત્ર વગેરે બધા કુટુંબીજનો તથા સંસારના બધા પદાર્થોને મહામોહ અને મહાભય

जस्सित्य मच्चुणा सक्खं जस्स वऽत्यि पलायणं ।
 जो जाणे न मिरस्सािम सो ह कंखे सुए सिया ॥

**—**इ. १४. २७.

- २ उ. १४. ६-७, १८. १०-११, २४, ८६, ८७, २०. १०. ३४.
- अपृतं ठवेतु रज्जे अभिणिक्खमई नमी राया ।

-उ. ८. २.

४ उ. अध्ययन १४, १८.

૫ ૩. ૨૨. ૨૫-૨૬, ૩૧.

પેદા કરનારા જાણીને જેમ હાથી બંધન તોડી વનમાં જતો રહે છે<sup>૧</sup>, મનુષ્ય ઓકેલી વસ્તુને છોડી દે છે<sup>૨</sup>, સર્પ કાંચળીને છોડી દે છે<sup>૩</sup>, રોહિત જાળને ભેદીને જતું રહે છે<sup>૪</sup>, કપડાં ઉપરથી ધૂળને ખંખેરી નાખવામાં આવે છે<sup>૧</sup>, કોંચ પક્ષી આકાશમાં કોઈ ન રોકે એવી રીતે ઊડી જાય છે<sup>૬</sup>, હંસ વિસ્તૃત જાળનું ભેદન કરીને ચાલ્યું જાય છે તે રીતે (બધું) છોડી દેવું જોઈએ. આ ઉપરાંત, દેવ

#### १ नागो व्व बंधणं छित्ता अप्पणो वसहिं वए !

-3. 98. 8C.

जीहितु संत च महासिलेसं ।

—उ. २१**.** ११.

તથા જુઓ ઉ. ૧-૧; ૯-૧૫, ૬૧; ૧૫. ૯-૧૦, ૧૬; ૧૮. ૩૧; ૧૯. ૯૦; ૩૫. ૨-૩ વગેરે

२ विच्वा ण घणं च भारियं पव्वइओ हि सि अणागारियं । मा वंतं पुणो वि आविए....।।

-3. 90. RC.

તથા જુઓ ઉ. ૧૨. ૨૧-૨૨

जहा य भोई तणुयं भुयंगो निम्मोयणि हिच्च पलोइ भुत्तो ।
 एमेए जाया पयहंति भोए..... ॥

**–**इ. १४. ३४.

તથા જુઓ ઉ. ૧૯ .૮૭

४ छिंदिनु जालं अवलं व रोहिया मच्छा जहा कामगुणे पहाया ।

<del>\_</del>૩. ૧૪. ૩૫.

५ इड्डी वित्तं च मित्ते च पुत्तदारं च नायओ ।
 रेणुअं व पडे लग्गं निद्धणिता ण निग्गओ ॥

\_૩. ૧૯. ૮૮.

६ नहेव कुंचा समइक्कमंता तयाणि जालाणि दलितु हंसा । पलेति पुत्ता य पई य मज्झं ते हं कहं नाणु गमिस्समेकाप ॥

**–**इ. १४. ३६.

૭ એજન

વગેરેની પ્રેરણાથી કોઈ અલભ્ય વસ્તુની પણ પ્રાપ્તિ થાય તો તેને પ્રાપ્ત કરવાની મનથી પણ કલ્પના ન કરવી જોઈએ . જો તે રાજા હોય તો તેણે એમ ન વિચારવું જોઈએ કે મારા પછી આ ગૃહ, દેશ, નગર વગેરેની રક્ષા કેમ થશે ? કારણ કે વિગતમોહવાળાને માટે કોઈ કાર્ય કરવું બાકી રહેતું નથી. દીક્ષા લેતી વખતે જો તેનાં આશ્ચિત પ્રાણી નિરાશ્ચિત થઈ રોકકળ કરવા લાગે તો પણ 'હું આપની સાથે સારો વર્તાવ નથી કરતો' એમ વિચારી, દીક્ષાનો વિચાર માંડી વાળવો ન જોઈએ, પરંતુ, એમ વિચારવું જોઈએ કે જેમ કળવાળું વૃક્ષ પડી જાય પછી તેના આશ્ચિત જીવો નિરાશ્ચિત થઈ જાય ત્યારે વૃક્ષને દોષી ગણવામાં આવતું નથી તે રીતે કોઈ વ્યક્તિ દીક્ષા લે ત્યારે તેના આશ્ચિત જીવો નિરાશ્ચિત થઈ શય ત્યારે વૃક્ષને દોષી આશ્ચિત થઈ રડવા માંડે તો દીક્ષા લેનાર ઉપર કોઈ દોષ આવતો નથી. આશ્ચિત વ્યક્તિઓના રડવાનું કારણ એમનો પોતાનો સ્વાર્થ છે. તેથી પ્રંથમાં નિમપ્રવ્રજ્યા અધ્યયનમાં રાજા નિમના દૃદયમાં દીક્ષા સમયે ઉત્પન્ન થનાર આ પ્રકારના અંતદ્વંન્દ્વને ઈન્દ્રનિમ સંવાદ દ્વારા સમાધાનના રૂપમાં ઉપસ્થિત કરવામાં આવેલ છે.

#### દીક્ષા પલાયનવાદ નથી

ગૃહસ્થાશ્રમની મુશ્કેલીઓથી ગભરાઈને સાધુ-ધર્મમાં દીક્ષિત થવું એ પલાયન નથી. તેથી રાજા નિમની દીક્ષા સમયે જ્યારે ઈન્દ્ર તેમને કહે છે કે ગૃહસ્થાશ્રમને છોડીને અન્ય આશ્રમ (સંન્યાસાશ્રમ)ની પ્રાર્થના કરવા કરતાં ઉત્તમ છે કે આપ ગૃહસ્થોચિત કર્તવ્યો કરો ત્યારે રાજા નિમ ઉત્તર આપે છે કે અજ્ઞાની માસમાં કેવળ એક વાર કુશાગ્ર માપનો આહાર કરે છે તે પણ આ સર્વવિરતિરૂપ સુવિખ્યાત ધર્મ (સંન્યાસાશ્રમ)ની સોળમી કળાને પણ પ્રાપ્ત કરી શકતો

देवाभिओगेण निओइण्णं दिन्नासु रत्ना मणसा न झाया ।
 निरंददेविंदभिवंदिएणं जेणामि वंता इसिणा स एसो ।।

<del>\_</del>3. १२-२१.

તથા જુઓ — ઉ. ૧૨-૨૨

#### પ્રકરણ ૪ : સામાન્ય સાધ્વાચાર

નથી<sup>4</sup>. આ પરથી સ્પષ્ટ છે કે દીક્ષા લેવી એ ગૃહસ્થાશ્રમમાંથી પલાયન નથી. જો સન્યાસ લેવા છતાં રાગ-દેષની ભાવના ચાલુ રહેતી હોય તો તેને પલાયન કહી શકાય. તેથી જેન-સાધુ માટે સર્વ પ્રકારનાં મમત્વની સાથે પોતાના દેહ સાથેનું મમત્વ પણ છોડી દેવાનું કહેવામાં આવ્યું છે<sup>ર</sup>.

## દીક્ષાગુરુ

દીક્ષા લેતી વખતે સામાન્ય રીતે દીક્ષા દેનાર ગુરુની પણ આવશ્યક્તા રહે છે. સાધક જેના સાંનિધ્યમાં દીક્ષિત થાય છે તે તેનો 'દીક્ષાગુરુ' કહેવાય છે<sup>3</sup>. જો આવા કોઈ દીક્ષાગુરુ ન મળે તો સમર્થ થતાં તે સ્વયં દીક્ષા લઈ શકે છે અને દીક્ષિત થઈ અન્ય લોકોનો પણ દીક્ષાગુરુ બની તેને સાધુધર્મમાં દીક્ષિત કરી શકે છે. જેમ કે રાજીમતી પ્રથમ સ્વયં દીક્ષા લે છે અને પછી અન્ય જીવોની દીક્ષાગુરુ બને છે<sup>4</sup>. અહીં એટલી વિશેષતા છે કે જે ઉંમરમાં મોટો હોય તે જ ગુરુ બને એમ નથી પણ જે પ્રથમ દીક્ષા લે છે તે ગુરુ બને છે. જેની દીક્ષા જેટલા અધિક સમયની હોય તેટલો તે અધિક પૂજ્યપણ બને છે. તેથી દીક્ષા લઈ લીધા પછી તે પોતાના માતા-પિતા આદિ બધા કુટુંબીજનો દ્વારા પણ

मासे मासे तु जो बालो कुसग्गेणं तु भुंजए ।
 न सो सुक्खायधम्मस्स कलं अम्धइ सोलसि ॥

**–**3. ८. ४४.

२ जे कम्हिवि न मुच्छिए स भिक्खू।

-3. ૧૫. ૨.

वी सद्वकाया सुइचत्तदेहा ।

**–**૩. ૧૨. ૪૨.

अंजओ चइउं रज्जं निक्खंतो जिणसासणे ।
 गद्दभालिस्स भगवओ अणगारस्स अंतिए ॥

**−3. %. %.** 

४ सा पव्वइया संती पव्वावेसी तिहं बहुं।

**-**उ. १२. ३२.

પૂજ્ય બની જાય છે<sup>૧</sup>.

## વસ્ત્રાભૂષણનો ત્યાગ અને કેશલોચ

દીક્ષિત થનાર સાધકે સર્વપ્રથમ પોતાનાં બધા વસ્ત્રાભૂષણોનો ત્યાગ કરવો પડે છે. ત્યારપછી પોતાનાં શિર અને દાઢીના વાળને બંને મુક્રીથી જાતે અથવા બીજાની મદથી ઉખેડી નાખવા પડે છે જેને કેશલોચ કહેવામાં આવે છે<sup>ર</sup>.

આમ સાધકે દીક્ષા લેતાં પહેલાં સર્વપ્રથમ પોતાનાં કુટુંબીજનોની આજ્ઞા લેવી પડે છે. ત્યાર પછી તે કુટુંબ અને પરિવારના સ્નેહીજનોનો મોહ છોડીને તથા સંસારના વિષયભોગોનો ત્યાગ કરીને દીક્ષાગુરુ પાસે જાય છે. ત્યાં પહોંચીને તે પોતાનાં બધા વસ્ત્ર અને ઘરેણાં વગેરેનો ત્યાગ કરીને બંને હાથે પોતાના વાળને પણ ઉખેડી નાખે છે. ત્યાર પછી તે સાધુના નિયમ વગેરેને ગ્રહણ કરે છે. આ દીક્ષા સંસારના કષ્ટમય જીવનમાંથી કરેલ પલાયન નથી અને તે કોઈ પણ વ્યક્તિ લઈ શકે છે.

### બાહ્ય ઉપકરણ અથવા ઉપધિ

ગ્રંથમાં સાધુના બાહ્યવેશ તથા ઉપકરણ વગેરેના વિષયમાં જે સંકેત મળે છે તે પરથી જાણવા મળે છે કે સાધુ ગૃહસ્થો પાસેથી મળેલ સાધારણ વસ્ત્રો

एवं ते रामकेसवा दसारा य बहूजणा ।
 अरिट्ठनेमिं वंदिता अइगया बारगाउरिं ॥

<del>\_</del>3. २२. २७.

२ आभरणाणि य सव्वाणि सारहिस्स पणामई ।

**–**उ. २२. २०.

सयमेव लुचई केसे पंचमुट्ठीहिं समाहिओ ।

—उ. २२. २४.

તથા જુઓ — ઉ. ૨૨. ૩૦-૩૧.

પહેરતા તથા પાત્ર વગેરે કેટલાંક બીજાં ઉપકરણ પણ પોતાની પાસે રાખતા. કેટલાક સાધુ વસ્ત્રરહિત પણ રહેતા. કેશિગોતમ-સંવાદમાં ભગવાન પાર્શ્વનાથની પરંપરાના શિષ્યો અને ભગવાન મહાવીરની પરંપરાના શિષ્યોમાં 'સાંતરોત્તર' (વસ્ત્રસહિત) અને 'અયેલ' (વસ્ત્રરહિત)ના ભેદને અનુલક્ષીને એક સંવાદ

- ૧ સાંતરોત્તર કેશિએ ભગવાન પાર્શ્વનાથના ધર્મને જે સંતરૃત્તર (સાંતરોત્તર) દર્શાવેલ છે તે વિચારણીય છે કારણ કે આ શબ્દના અર્થની બાબતમાં વિદ્વાનોમાં વિચાર-ભેદ જોવા મળે છે જેમ કે :
- क सांतराणि वर्धमानस्वामियत्यपेक्षया मानवर्णविशेषतः सविशेषाणि, उत्तराणि महामूल्यतया प्रधानानि प्रक्रमात् वस्त्राणि यस्मित्रसौ सान्तरोत्तरो धर्मः पार्श्वेन देशितः ।

–ਤ. (२3. १3.) ने. ही. पृ. २८५.

ख अपगते शीते वस्त्राणि त्याज्यानि अथवा... शीतपरीक्षार्थं च सान्तरोत्तरो भवेत् । सान्तरमुत्तरं - प्रावरणीयं यस्य स तथा क्वचित् प्रावृणोति क्वचित् पार्श्ववेति विभर्ति शीताशंकया नाद्यापि परित्यजित, अथवाऽवमचेल एक-कल्प-परित्यागात् द्विकल्पधारीत्यर्थः, अथवा शनैः शनैः शीतेऽपगच्छित सित द्वितीयकल्पमिप परित्यजेत् तत एकशाटकः संवृत्तः अथवाऽत्यन्तिके शीतामावे तदिप परित्यजेदतोऽचेलो भवित असौ मुखवस्त्रि कारजोहरणमात्रोपिधः ।

—आचारांगसूत्र २०९ (शीलांकवृत्ति पृ. २५९)

ग The law thaguht by वर्धमान forbids clothes, but that of the great base parsva ..... an under and upper garment.

—स. बु. ई. भाग : ४ ५. पृ. ૧૨૩. ભગવાન મહાવીરના ધર્મને 'અચેલ' (વસ્ત્રરહિત) કહેવાને લીધે પ્રતીત થાય છે કે 'સાન્તરોત્તર'નો અર્થ 'સચેલ' (વસ્ત્ર-સહિત) હોવો જોઈએ પરંતુ ઉપર્યુક્ત ઉદ્દ્વરણોને લીધે તથા 'સચેલ'ના અર્થમાં 'અચેલ'ની જેમ 'સચેલ' શબ્દનો પ્રયોગ ન કરીને 'સાન્તરોત્તર' શબ્દનો પ્રયોગ કરવાથી પ્રતીત થાય છે કે 'સાન્તરોત્તર'નો અર્થ ઉત્તરીય-વસ્ત્ર અને અધોવસ્ત્ર-આ બન્ને વસ્ત્રો ધારણ કરવાં એમ થાય છે. આચારાંગ સૂત્ર-વૃત્તિ (अथवाऽवमनेलएक कत्य परित्यागात् द्विकल्पधारीत्यर्थः)થી પણ આ મતની પૃષ્ટિ થાય છે. અથવા

થાય છે<sup>1</sup>. તેમાં પાર્શ્વનાથની પરંપરાના પ્રધાન શિષ્ય કેશિ-શ્રમણ, મહાવીરના પ્રધાન શિષ્ય ગૌતમને પૂછે છે કે એક જ ધર્મમાં માનનારાઓમાં વસ્ત્ર સંબંધી આ ભેદ કેવો ? તેના જવાબમાં ગૌતમ કહે છે કે વિજ્ઞાનમાંથી જાણીને ધર્મના સાધનભૂત ઉપકરણોને લગતી આજ્ઞા આપવામાં આવે છે. બાહ્યલિંગતો લોકમાં માત્ર પ્રતીતિ કરાવે છે કે અમુક વ્યક્તિ સાધુ છે પરંતુ મોક્ષ પ્રત્યેનાં સદ્દભુત સાધન તો જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર જ છે<sup>2</sup>. આમ કહેવાનો આશય એ છે કે આ વસ્ત્ર સંબંધી ભેદ ભગવાન મહાવીરે લોકોની બદલાતી સામાન્ય પ્રવૃત્તિને

આચારાંગસૂત્રવૃત્તિ અનુસાર જ સાન્તરોત્તર શબ્દનો આ અર્થ પણ ઉચિત છે કે સાન્તરોત્તર એ સાધુ કહેવાય કે જે વસ્ત્ર રાખે તો છે જ પણ તેનો ઉપયોગ ક્યારેક જ કરે છે. उत्तराध्ययन-नेमिनन्द्रवृत्ति અનુસાર 'સાન્તરોત્તર' શબ્દનો અર્થ જે (મહાવીરના વસ્ત્રોની દૃષ્ટિએ) બહુમૂલ્ય અને શ્રેષ્ઠ વસ્ત્ર એમ કરવામાં આવેલ છે તે ઉચિત લાગતું નથી કારણ કે અચેલની સાથે તેની સંગતિ બેસતી નથી. જો કે 'અચેલ' શબ્દનો અર્થ ટીકાઓમાં 'નિમ્મ કોટિનાં વસ્ત્ર' એમ પણ કરવામાં આવેલ છે પણ અહીં 'અચેલ'નો સાદો અર્થ છે - વસ્ત્રરહિત. જો એવો અર્થ ન હોય તો 'સાન્તરોત્તર'ની જેમ 'અચેલ' શબ્દનો પ્રયોગ ન કરીને 'અવમચેલ' (જુઓ પૃ. ૨૫૯ પા. ટી. ર) શબ્દનો પ્રયોગ કરવામાં આવત અને તેવો અર્થ હરિકેશિબલ મુનિએ કરેલ પણ છે.

अचेलगो य जो धम्मो जो इमो सन्तरुत्तरो ।
 देसिओ बद्धमाणेण पासेण य महाजसा ॥

**–**इ. २३. २८.

२ विन्नाणेण समागम्म धम्मसाहणमिच्छिमं ।

**—उ**. २३. ३१.

पच्चयत्यं च लोगस्स नाणाधिहविगप्परणं । जत्तयं गहणत्यं च लोगे लिंगपओयणं ॥

**-3**. २३. ३२.

તથા જુઓ — ઉ. ૨૩. ૨૫

ધ્યાનમાં રાખીને કરેલ છે. લોકોની બદલાતી પ્રવૃત્તિને દર્શાવતાં લખવામાં આવેલ છે કે પ્રથમ તીર્થંકર ભગવાન આદિનાથના સમયમાં મનુષ્ય સરળ પ્રકૃત્તિનો તથા મૂર્ખ હતો (ऋजुजड), ચોવીશમા (અંતિમ) તીર્થંકર ભગવાન મહાવીરના સમયમાં મનુષ્ય કુટિલ પ્રકૃતિનો તથા મુર્ખ (वक्रजड) હતો તથા બંને તીર્થંકરોના મધ્યકાળ (બીજાથી માંડી ત્રેવીશમાં તીર્થંકરના સમય)માં મનુષ્ય સરળ પ્રકૃતિનો તથા વ્યુત્પન્ન (ऋजुप्राज्ञ) હતો . આનું તાત્પર્ય એ કે મધ્યકાળની વ્યક્તિ સરળ અને વ્યત્પન્ન હોવાથી ધર્મને સરળતાથી યોગ્ય રીતે સમજી જતી તથા તેમાં કુતર્ક વગેરે ન કરીને યથાવત તેનું પાલન કરતી. તેથી મધ્યકાળમાં વસ્ત્રાદિના નિયમોમાં છુટછાટ દેવામાં આવી હતી પરંતુ આદિનાથ તથા મહાવીરના કાળમાં વ્યક્તિઓ મુર્ખ (અલ્પજ્ઞ) હોવાથી એમ સમજીને કે ક્યાંક વસ્ત્રાદિમાં રાગબૃદ્ધિ ન કરવા માંડે તેથી વસ્ત્રાદિના વિષયમાં પ્રતિબંધ લાગ્ કરવામાં આવેલ. મહાવીરના કાળમાં એમ કરવું વળી વધારે આવશ્યક હતું કારણ કે એ કાળની વ્યક્તિ વક્ર હોવાથી કૃતર્ક દ્વારા ધર્મમાં ભેદ પાડવાની પ્રવત્તિ શરૂ થઈ હતી. તેથી મહાવીરના કાળમાં સ્થવિરકલ્પ (અપવાદમાર્ગ)ની દુષ્ટિએ સાધારણ કોટિનાં વસ્ત્ર ધારણ કરવાની તથા જિનકલ્પ (ઉત્સર્ગમાર્ગ)ની અપેક્ષાએ નગ્ન રહેવાની અનુમતિ આપવામાં આવી<sup>ર</sup>. એ પરથી પ્રતીત થાય છે કે સાધુ કાં તો સાધારણ કોટિના વસ્ત્રધારી હતા અથવા નગ્ન હતા. સાધુ માટે સહન કરવાના પ્રમુખ (૨૨) બાવીશ કષ્ટો (પરીષહો)માં અચેલ હોવાપણાને પણ એક કષ્ટ માનવામાં આવેલ છે જેનું વર્શન કરતાં લખવામાં આવ્યું છે કે સાધુએ વસ્ત્ર ફાટી જાય અથવા પોતે નગ્ન બની જાય તો પણ નવાં વસ્ત્રની અભિલાષા ન કરવી<sup>3</sup>.

पुरिमा उज्जुजड्डा वक्कजडा य पिच्छमा ।
 मिज्झमा उज्जुपन्ना उ तेण धम्मे दुहा कए ॥
 पुरिमाणं उव्विसोज्झो उ चिरमाणं दुरणुपालओ ।
 कप्पो मिज्झमगाणं तु सुविसोज्झो सुपालओ ॥

**-**उ. २३. २६. २७.

૨ જુઓ પૃ. ૨૫૫. પા. ટિ.૧.

૩ જુઓ પૃ. ૩૫. પા. ટિ.૨.

જો કે સાધુ બધા પ્રકારના પરિગ્રહથી રહિત હોય છે; તથાપિ જીવિકા-નિર્વાહ, ધર્મપાલન તથા લોકમાં પ્રતીતિ કરાવવા માટે તે જે આવશ્યક બાહ્ય ઉપકરણોનું ગ્રહણ કરે છે તેને ઉપધિ અથવા ઉપકરણ કહેવામાં આવે છે. તેને મુખ્યત: બે ભાગોમાં વિભક્ત કરવામાં આવે છે<sup>૧</sup>. ૧. સામાન્ય ઉપકરણ (ઓધોપધિ) અને વિશેષ ઉપકરણ (ઓપગ્રહિકોપધિ).

#### સામાન્ય ઉપકરણ

જે વસ્ત્રાદિ સાધુના ઉપયોગમાં દરરોજ આવે છે તેને સામાન્ય ઉપકરણ (ઓઘોપિધ) કહેવામાં આવે છે. શ્વેતાંબર સંપ્રદાયમાં સ્થવિરકલ્પી સાધુ માટે વર્તમાનમાં એવાં ચૌદ ઉપકરણ રાખવાની છૂટ છે<sup>ર</sup>. પરંતુ પ્રંથમાં આ પ્રકારના જે ઉપકરણોનો ઉલ્લેખ મળે છે તે આ પ્રમાણે છે<sup>3</sup>.

૧. મુખવસ્ત્રિકા : શ્વેત કપડાની પટ્ટી જેને જૈન શ્વેતાંબર સાધુ હંમેશાં પાસે રાખે છે. કેટલાક મુખ ઉપર બાંધી રાખે છે. દિંગબર પરંપરાના સાધુ આ ઉપકરણને ધારણ કરતા નથી.

| ૧ | ओहावह   | <u>श</u> ेवग्गाहियं | भण्डगं | द्विहं | मुजी | ı |
|---|---------|---------------------|--------|--------|------|---|
| • | -116111 | 21 1 111 2 1        | ,      | 3,     | J    | • |

**—**उ. २४-१3.

ર. એ ચૌદ ઉપકરણ આ પ્રમાણે છે : ૧. પાત્ર, ૨. પાત્રબંધ, ૩. પાત્રસ્થાપન, ૪.પાત્રપ્રમાર્જનિકા, ૫. પટલ, ૬. ૨જ સ્ત્રાણ, ૭. ગુચ્છક, ૮-૯ બે ચાદર, ૧૦. ઊનનું વસ્ત્ર (ધાબળો), ૧૧. ૨જોહરણ, ૧૨. મુખવસ્ત્રિકા, ૧૩. માત્રક (પાત્ર વિશેષ) અને ૧૪. ચોલપટ્ટક (લંગોટી)

જે. સા. ઈ. પૂ. ૨૪૨.

| 3 | पुव्चिलम्मि चउष्माए पडिलेहिमाण भण्डयं  |
|---|----------------------------------------|
|   | ll                                     |
|   | मुहपोत्ति पडिलेहिता पडिलेहिज्ज गोच्छगं |
|   | गोच्छगलइयंगुलिओ वत्याइं पडिलेहए ॥      |

**-**उ. २६. २१. २३.

- ર. રજોહરણ (ગોચ્છક) : જીવોની રક્ષા કરવા તથા ધૂળ વગેરેને સાર્ક કરવાની ખાસ પ્રકારની સાવરણી. એ પણ સાધુ પાસે દરરોજ રાખવામાં આવે છે કારણ કે પ્રત્યેક કાયિક-ક્રિયાના પ્રારંભમાં તેની જરૂર પડે છે. દિગંબર-પરંપરાના સાધુઓ માટે પણ આ આવશ્યક ઉપકરણ છે.
- 3. પાત્ર (ભાંડક) : લાકડું, તુંબડી કે માટી વગેરેનું વાસણ. તેનો ઉપયોગ આહાર, જળ વગેરે લાવવામાં અને રાખવામાં થાય છે.આચારાંગસૂત્રમાં આવશ્યક્તાનુસાર બે ચાર પાત્ર રાખવાનો ઉલ્લેખ મળે છે. આ પણ એક જરૂરી ઉપકરણ છે. દિગંબર પરંપરાના સાધુ માત્ર એક પાત્ર રાખે છે અને તેને 'કમંડળ' કહેવામાં આવે છે.
- ૪. વસ્ત્ર : પહેરવાનાં કપડાં. આ વસ્ત્ર સાધારણ કોટિનાં હતાં જેથી એ પ્રત્યે મમત્વ ન બંધાય. જો કે મહાવીરે અચેલ ધર્મ (નગ્ન રહેવું)નો ઉપદેશ આપેલો. પરંતુ હરિકેશિબલને 'અવમચેલએ' (સાધારણ-કોટિના વસ્ત્રવાળા) કહેવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. આ ઉપરાંત, વસ્ત્રોને દરરોજ ઉખેળીને તેને યોગ્ય રીતે તપાસવાં અને રજોહરણથી તેનું પ્રમાર્જન (સફાઈ) કરવાનું વિધાન પણ કરવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>. એ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે સાધુએ વસ્ત્ર રાખવાં એવી છૂટ હતી ખરી પણ એની મર્યાદા નક્કી કરવામાં આવેલ હતી.

**૫. પાદકંબલ :** તેનો ગ્રંથમાં બે જગ્યાએ ઉલ્લેખ મળે છે<sup>૪</sup>. આત્મારામજીએ બંને જગ્યાએ જુદા જુદા બે અર્થ કરેલ છે. ૧. પાદપ્રોંછન (પગ સાફ કરવાનો

१ आचारांगसूत्र २. १. ६.

२ ओमचेलए पंसुपिसायमूए संकरदूसं परिहरिय कण्ठे ।

<sup>--</sup>૩. ૧૨. ૬.

૩ જુઓ — પૃ. ૨૫૮. પા. ટિ. ૩.

४ संथारं फलगं पीढं निसिज्जं पायकंबलं । अप्पमज्जियमारुहई पावसमणि त्ति वुच्चइ ॥

**<sup>–</sup>**उ. १७. ७.

पडिलेहेइ पमत्ते अवउज्झइ पायकंबलं । पडिलेहाअणाउत्ते पावसमणि त्तिं वुच्चई ॥

<sup>−</sup>૩. ૧૭. ૯.

કપડાનો ટૂકડો અને ૨. પાત્ર અને કંબલ. આ બંને અર્થોમાં પ્રથમ અર્થ (પાદપ્રોંછન) અધિક ઉપયુક્ત માલૂમ પડે છે કારણ કે ગ્રંથમાં કહેવામાં આવેલ છે કે જે સાધુ પાદકંબલને યોગ્ય રીતે સાફ કર્યા વગર તેના ઉપર બેસે છે તે 'પાપશ્રમણ' છે<sup>ર</sup>.

#### વિશેષ ઉપકરણ

જે ઉપકરણ ઉપયોગ કર્યા પછી ગૃહસ્થને પાછાં આપવામાં આવે છે અથવા જે ખાસ અવસરે કેટલોક સમય લેવામાં આવે છે તેને વિશેષ ઉપકરણ (ઓપગ્રહિકોપધિ) કહેવામાં આવે છે. જેમ કે<sup>3</sup>.

૧. પીઠ : બેસવા માટે લાકડાનો પાટલો

૨. ફલક : સૂવા માટે લાકડાનું પાટિયું

૩. શય્યા : રહેવા માટેનું સ્થાન (ઉપાશ્રય)

૪. સંસ્તારક : ઘાસ ત્રણખલાં વગેરેમાંથી બનાવેલ આસન (બિસ્તર)

આ રીતે સાધુના આ બધાં ઉપકરણોમાં મુખવસ્ત્રિકા, રજોહરણ વગેરે આવશ્યક છે અને પીઠ, ફલક વગેરે વિશેષ. આગમ-પ્રંથોમાં સ્ત્રીઓ માટે કેટલાંક વધારે ઉપકરણ રાખવાની અનુમતિ આપવામાં આવેલ છે<sup>૪</sup>. આ ઉપકરણ સંયમમાં ઉપકારક હોવાથી જ જરૂરી છે. તેનાથી સાધુની ઓળખાણ પણ થાય છે<sup>પ</sup>.

#### પાંચ મહાવ્રત

સાધુ દીક્ષા લીધા પછી સર્વ પ્રથમ પાંચ નૈતિક મહાવ્રતોને ધારણ કરે છે. આ મહાવ્રત સાધુના સંપૂર્ણ આચારના આધારસ્તંભ છે. તેનાં નામ આ પ્રમાણે છે<sup>દ</sup>:

–જુઓ જૈન આચાર પૃ. ૧૬૫

**—**उ. २१. १२.

તથા જુઓ ઉ. ૧૨. ૪૧.

૧ ડૉ. મોહનલાલ મહેતાએ પાદપ્રોંછનનો અર્થ રજોહરણ કરેલ છે.

૨ જુઓ — પૃ. ૨૫૯, પા. ટિ. ૪.

૩ એજન ઉ. ૨૫. ૩.

૪ જે. સા.બૃ. ઇ. ભાગ - ૨ પૃ. ૨૦૯

૫ જુઓ પૃ. ૨૫૬ પા. ટિ. ૨

५ अहिंस सच्चं ध अतेणगं य तत्तो य बंमं अपरिग्गहं च । पिडविज्झिया पंचमहव्वयाणि चरिज्ज धम्मं जिणदेसियं विड ।।

૧ અહિંસા - મહાવ્રત : સર્વ પ્રકારના પ્રાણાતિપાતથી વિરમવું.

ર સત્ય - મહાવ્રત : સર્વ પ્રકારના અસત્ય કથનથી વિરમવું.

૩ અર્થોર્ય - મહાવ્રત : સર્વ પ્રકારના અદત્તાદાનથી વિરમવું.

૪ બ્રહ્મચર્ય - મહાવ્રત : બધા પ્રકાના યોન સંબંધોથી વિરમવું.

૫ અપરિગ્રહ - મહાવ્રત : સર્વ પ્રકારના ધન વગેરેના સંગ્રહનું વિરમણ.

આ પાંચ પ્રકારના વ્રતોનું અતિસૂક્ષ્મરૂપે પાલન કરવું એ જ મહાવ્રત કહેવાય

છે. તેનાં સ્વપરૂપાદિ આ પ્રમાણે છે :

અહિંસા મહાવ્રત : મન-વચન-કાયા તથા કૃત-કારિત-અનુમોદનાથી કોઈ પણ પરિસ્થિતિમાં ત્રસ્ત અને સ્થાવર જીવોને દુ:ખિત ન કરવાં એ અહિંસા મહાવ્રત છે 1. મનમાં કોઈ બીજાને પીડિત કરવાનું વિચારવું તથા કોઈ બીજા દ્વારા કોઈ અન્યને પીડિત કરવાનું વિચારવામાં આવે ત્યારે તેનું સમર્થન કરવું એ પણ હિંસા છે. તેથી ગ્રંથમાં કહેવામાં આવેલ છે કે હિંસાની અનુમોદના કરે છે તે પણ તેના ફળને ભોગવ્યા વગર રહી શકતો નથી 2. ભગવાન અરિષ્ટનેમી જ્યારે પોતાના વિવાહ વખતે જુએ છે કે ઘણાં પશુઓને મારા નિમિત્તે (વિવાહની ખુશીમાં ખાવા માટે) મારવામાં આવશે ત્યારે તેઓ કહે છે કે આ બાબત મારા માટે કલ્યાણપ્રદ નથી 3. જેઓ હિંસામાં સુખ માને છે તેની બાબતમાં ગ્રંથમાં ખૂબ જ સુંદર રીતે કહેવામાં આવ્યું છે કે સુખ દુ:ખ પોતાના આત્મામાં જ રહે છે તથા બધા જીવોને પોતાના પ્રાણ પ્રિય હોય છે. તેથી હિંસાવૃત્તિ છોડીને તેની

जगिनिस्सिएहिं भूएहिं तसनामेहिं थावरेहिं च ।
 नो तेसिमारभे दंडं मणसा वयसा कायसा चेव ।।

-3. C. 9O.

તથા જુઓ — ઉ. ૧૨. ૩૯, ૪૧; ૨૫. ૨૩ વગેરે

२ न हु पाणवहं अणुजाणे मुच्चेज्ज कयाइ सव्वदुक्खाणं ।

**-** ૩. ८. ८.

उ जइ मज्झ कारणा एए हम्मंति सुबहुजिया । न मे एयं तु निस्सेसं परलोगे भविस्सई ॥

<del>\_</del>૩. ૨૨. ૧૯.

રક્ષા કરવી જોઈએ<sup>1</sup>. અહિંસાવ્રતી સાધુ માટે એટલું જ નહીં પણ પોતાનું પણ અહિત કરનાર પ્રત્યે ક્ષમાભાવ રાખવો, તેને અભયદાન આપવું, સદા વિશ્વમૈત્રી અને વિશ્વકલ્યાણની ભાવના રાખવી તથા કોઈ વધ કરવા માટે તત્પર બને તો પણ એના પ્રત્યે જરા પણ ક્રોધ ન કરવો એ પણ આવશ્યક છે<sup>2</sup>. આ ઉપરાંત, ગૃહનિર્માણ, અજ્ઞપાચન, શિલ્પકળા, ક્રય-વિક્રય, અગ્નિ સળગાવવો વગેરે ક્રિયાઓ પણ અહિંસાવ્રતી સાધુએ પોતે ન કરવી તથા બીજા પાસે કરાવવી પણ નહિ કારણ કે આ ક્રિયાઓ કરતી વખતે સૂક્ષ્મ જીવોની હિંસા થાય છે<sup>3</sup>. તેથી સાધુએ ભિક્ષા વગેરે લેતી વખતે આ બધા દોષોથી બચવું આવશ્યક છે એમ

अज्झत्यं सव्वओ सव्वं दिस्स पाणे पियायए ।
 न हणे पाणिणो पाणे भयवेराओ उवरए ।।

-3. €. **9.** 

તથા જુઓ — ઉ. ૬. ૨; ૧૩, ૨૬ વગેરે

२ पुव्विं च इणिृं च अणागयं च मणप्पदोसो न मे अत्यि कोइ।

<del>\_</del>3. १२. १3.

महप्पसाया इसिणो हवंति न हु मुणी कोवपरा हवंति ।

**– उ. १२. ३१.** 

हओ न संजले भिक्खू मणं पि न पओसए।

-- इ. २. २६.

मे तिं भूएसु कप्पए।

-उ. ६. २.

हियनिस्सेसाए सव्वजीवाणं ।

**-3**. ∠. 3.

તથા જુઓ — ઉ. ૨-૨૩-૨૭, ૧૩. ૧૫; ૧૫-૧૬, ૧૮. ૧૧. ૧૯. ૯૦, ૯૩, ૨૦. ૫૭, ૨૧. ૧૩ વગેરે

त सयं गिहाइं कुव्विज्जा णेव अन्नेहि कारए ।
 गिहकम्मसमारंभे भूयाणं दिस्सए वहो ॥

–૩. ૩૫. ૮.

તથા જુઓ — ઉ. ૩૫. ૯-૧૫; ૧૫-૧૬, ૨૧. ૧૩. વગેરે

દર્શાવવામાં આવ્યું છે<sup>4</sup>. મળ-મૂત્ર આદિનો ત્યાગ કરતી વખતે સૂક્ષ્મ જીવોની હિંસા ન થાય તે માટે બહુ નીચે સુધી અચિત્તભૂમિમાં મળ-મૂત્રનું વિસર્જન કરવાનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે<sup>ર</sup>. એ સાથે, વૈદિક યાગાદિ ક્રિયાઓ હિંસારૂપ હોવાથી પ્રંથમાં અહિંસા-યજ્ઞ કરવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. આ અહિંસાવ્રતનું સારી રીતે પાલન કરવા માટે જરૂરી છે કે અહિંસાવ્રતી પ્રમાદ (અસાવધાની)થી રહિત થઈને આચરણ કરે કારણ કે પ્રમાદપૂર્વક કરવામાં આવેલ અચરણ અહિંસાથી યુક્ત હોવા છતાં પણ હિંસારૂપ છે તથા અપ્રમાદપૂર્વક કરવામાં આવેલ આચરણ હિંસાથી યુક્ત હોવા છતાં પણ અહિંસારૂપ છે તેથી અપ્રમાદપૂર્વક કરવામાં આવેલ આચરણ કરવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે<sup>3</sup>. તથા અહિંસાવ્રતના પાલનને દુષ્કર દર્શાવવામાં આવ્યું છે<sup>૪</sup>. આ ઉપરાંત ગ્રંથમાં અહિંસાવ્રતનું પાલન કરનારને બ્રાહ્મણ કહેવામાં આવેલ છે<sup>૫</sup> તથા તેનું પાલન ન કરનારને જન્માંતરમાં નરકની પ્રાપ્તિનું ફળ મળે છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું

-3. Y. 90.

मरदु व जियदु व जीवो अयदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा । पयदस्स णित्य बन्धो हिंसामित्तेण समिदस्स ॥

—उद्धृत सर्वार्थसिद्धि १. १३.

જુઓ ઉ. ૨-૨૨; ૪. ૬-૮; ૬. ૧૩; ૧૦. ૧-૩૬; ૨૧. ૧૪-૧૫; ૨૬. ૨૨ વગેરે

४ समया सव्वभूएसु सत्तमित्तसु वा जगे । पाणाइवायाविरहे जावज्जीवाए दुक्करं ॥

— उ. १८, २६.

**५** तस पाणे चियाणेत्ता संगहेण य थावरे । जो न हिंसइ तिविहेण तं वयं बूम माहणं ।।

-उ. २५. २३.

૧ જુઓ — એષણા અને ઉચ્ચાર સમિતિ

ર જુઓ — પ્રકરણ ૭ તથા મારો નિબંધ યજ્ઞ: એક અનુચિન્તન 'શ્રવણ' – સપ્ટેમ્બર ૧૯૬૬

उ खिप्पं न सक्केइ विवेगमेउं तम्हा समुद्वाय पहाय कामे । सिमक्ख लोयं समया महेसी अप्पाणरक्खी चरेप्पमत्तो ॥

છે<sup>૧</sup>. વૈદિક સંસ્કૃતિમાં પણ અહિંસાને સમસ્ત ધાર્મિક-કાર્યોનું શ્રેષ્ઠ અનુશાસન માનવામાં આવેલ છે<sup>૨</sup>. આમ, અહિંસાવ્રતી સાધુએ એવી કોઈ પણ ક્રિયા કે માનસિક સંકલ્ય આદિ ન કરવાં જોઈએ જે બીજા માટે દુ:ખનો હેતુ બને એનું કારણ એ છે કે સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ આ મહાવ્રતોના મૂળમાં તથા સાધુના અન્ય આચારપરક જેટલા નિયમ ઉપનિયમ છે તે બધાનાં મૂળમાં અહિંસા જ રહેલ છે.

#### सत्य महाप्रत

ક્રોધ, લોભ, હાસ્ય, ભય અને પ્રમાદ વગેરે અસત્ય બોલવાનાં કારણો હાજર હોય છતાં, મન-વચન-કાયા તથા કૃત-કારિત-અનુમોદનાથી ક્યારેય અસત્ય ન બોલીને દરરોજ સાવધાનીપૂર્વક હિતકારી, આર્થિક અને પ્રિય વચનો જ બોલવાં એ સત્યમહાવ્રત છે<sup>3</sup>. તેથી નિરર્થક અને અહિતકર બોલાયેલું વચન સત્ય હોવા છતાં પણ ત્યાજ્ય છે. આ રીતે સત્ય મહાવ્રતીએ અસત્ય વચન પણ ન બોલવું જોઈએ<sup>૪</sup>. આ ઉપરાંત, 'ભોજન સરસ બન્યું છે', 'સારી રીતે રાંધવામાં આવેલ છે' એવાં સાવદ્ય વચનો (દોષ યુક્ત વચનો) તથા 'આજે હું આ કાર્ય જરૂર કરીશ', 'જરૂર આમ થશે' એવાં નિશ્વયાત્મક વાક્યો પણ

९ पाणवहं मिया अयाणंता मंदा नरयं गच्छंति ।

**-**उ. ८. ७.

२ अहिंसयैव भूतानां कार्यं श्रेयोऽनुशासनम् ।

-मनुस्मृति २. १५८.

3 कोहा व जइ वा हासा लोहा वा जइ वा भया । मुसं न वयई जो उ तं वयं बूम माहणं ॥

— उ. २५. २४.

निच्चकालप्पमत्तेणं मुसावायविवज्जणं । भासियव्वं हियं सच्चं निच्चाउत्तेण दुक्करं ।।

**–**उ. १८. २७.

४ वयजोग सुच्चा न असब्भमाहु ।

—૩. ૨૧. ૧૪.

સાધુએ બોલવાં જોઈએ નહીં<sup>4</sup>. કારણ કે સાવઘ વાણી બોલવાથી હિંસાની અને નિશ્વયાત્મક વાણી બોલવાથી મિથ્યા થવાની આશંકા રહે છે. આમ, સત્યમહાવ્રતી માટે મન-વચન-કાયથી અને કૃત-કારિત-અનુમોદનાથી કોઈ પણ અવસ્થામાં ઉપયોગહીન (નિરર્થક), સાવઘ, નિશ્વયાત્મક અસભ્ય, (અશોભન), અને અહિતકર વચન ન બોલવાં જોઈએ પણ ઉપર્યુક્ત દોષોને બચાવી લેતાં દરરોજ સાવધાનીપૂર્વક હિતકારી, અલ્પ અને પ્રિયવચન જ બોલવાં જોઈએ.

ત્રિવિધ સત્ય અને તેનું ફળ: ગ્રંથમાં વચન બોલવાની ક્રમિક ત્રણ અવસ્થાઓ દર્શાવવામાં આવી છે<sup>ર</sup>. ૧ મનમાં બોલવાનો સંકલ્પ (સંરમ્ભ), ૨ બોલવાનો પ્રયત્ન (સમારંભ) અને ૩ બોલવાની પ્રવૃત્તિ (આરંભ). વચન બોલવાની આ ત્રણ ક્રમિક અવસ્થાઓમાં સત્ય બોલવારૂપી પ્રવૃત્તિ કરતાં તેનાં જ ક્રમશ: નામો, ભાવસત્ય, કરણસત્ય અને યોગસત્ય છે. અર્થાત્ મનમાં સત્ય બોલવાનો સંકલ્પ કરવો એ 'ભાવસત્ય', સત્ય બોલવાનો પ્રયત્ન કરવો એ 'કરણસત્ય' અને સત્ય બોલવું એ 'યોગસત્ય' છે. આ ત્રિવિધ સત્યથી જે મૂળની પ્રાપ્તિ થાય છે તે આ પ્રમાણે છે:

**૧ ભાવસત્યનું ફળ**: ભાવસત્યથી સાધકનું અંત:કરણ વિશુદ્ધ થાય છે અને તે ધર્મનું સેવન કરી આ જન્મને અને આગામી જન્મને પણ સફળ કર છે<sup>3</sup>.

मुसं परिहरे भिक्खू ण य ओहारिणीं वए ।
 भासा दोसं परिहरे मायं यं वज्जए सया ॥

उ. १. २४.

सुकडित्ति सुपिक्किति सुच्छिण्णे सुहडे मडे । सुणिद्विए सुलद्वित्ति सावज्जं वज्जए मुणी ॥

उ. १. ३६.

संरंभसमारंभे आरंभे य तहेव य ।
 वयं पवत्तमाणं तु नियतेज्ज जयं जई ॥

**3. २४. २3.** 

अ... भावसच्चेण भाविवसोहिं जणयइ । भाविवसोहीए वहुमाणे जीवे अरहंतपन्नतस्य धम्मस्य आराहणयाए अब्भुद्वेइ । अरहंतपन्नतस्य धम्मस्स आराहणयाए अब्भुद्वित्ता परलोगधम्मस्स आराहए भवइ ।

**૩. ૨૯. ૫૦.** 

ર કારણસત્યનું ફળ : આનાથી જીવ સત્યરૂપ ક્રિયા કરવાની શક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે અને તે જેવું બોલે છે તેવું કરીને પ્રામાણિક પુરુષ થાય છે<sup>૧</sup>.

3 યોગસત્યનું ફળ: મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ (ક્રિયા)નું નામ યોગ છે તેથી જે ક્રિયા રૂપે પણ સત્યનું જ પાલન કરે છે તે પોતાના યોગોને વિશુદ્ધ કરે છે<sup>ર</sup>.

આમ, સત્ય મહાવ્રતના મૂળમાં પણ અહિંસાની ભાવના રહેલી છે. તેથી સત્ય એવા અહિતકારી વચન બોલવાનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે. આ ઉપરાંત, અસત્ય બોલનાર વ્યક્તિ એક અસત્યને છૂપાવવા માટે અન્ય અનેક અસત્યો બોલે છે અને હિંસા, ચોરી વગેરે કિયાઓમાં પ્રવૃત્ત થઈ દુ:ખી થાય છે<sup>3</sup>. આથી વિપરીત, સત્ય બોલનાર સાધુ જેવું બોલે છે એવું જ કરે છે અને પ્રામાણિક પુરુષ બની સુખી થાય છે. વૈદિક સંસ્કૃતિમાં પણ સત્યવ્રતને હજારો અશ્વમેઘયજ્ઞ કરતાં ચડિયાતું દર્શાવવામાં આવેલ છે તથા આ સત્યવ્રતનું પાલન કરનારને બ્રહ્મની પ્રાપ્તિ થાય છે એમ પણ કહેવામાં આવ્યું છે<sup>8</sup>. ગ્રંથમાં આ વ્રતથી યુક્ત જીવને બ્રાહ્મણ કહેવામાં આવેલ છે તથા આ વ્રતનું પાલન કરવું દુષ્કર છે એમ પણ કહેવામાં અલ્યું છે<sup>4</sup>.

## અચૌર્ચ મહાવ્રત

તુચ્છમાં તુચ્છ વસ્તુ પણ સ્વામીની આજ્ઞા વગર ગ્રહણ ન કરવી એ અચોર્ય મહાવ્રત કહેવાય. મન-વચન-કાય અને કૃત-કારિત-અનુમોદનાથી આ વ્રતનું

 ... करणसच्चेणं करणसत्तिं जणयइ । करणसच्चे वहुमाणे जीवे जहावाई तहाकारी यावि भवइ ।

**૩. ૨૯. ૫૧.** 

२ ... जोगसच्चेणं जोगं विसोहेइ।

**૩. ૨૯. પ૨.** 

अ मोसस्स पच्छा य पुरत्ययो य पओगकाले य दुही दुरंते । एवं अदत्ताणि समायणयंतो रुवे अतित्तो दुहिओ अणिस्सो ॥

**૩**. ૩૨. ૩૧.

४ उ. आ. टी. पृ. ११२२.

૫ જુઓ પૃ. ર૬૪. પા. ટિ. ૩.

પાલન કરવું પણ આવશ્યક છે. આ ઉપરાંત, જે વસ્તુ ગ્રહણ કરવામાં આવે તે નિર્દોષ પણ હોવી જોઈએ . કારણ કે સદોષ વસ્તુ ગ્રહણ કરતાં હિંસાનો દોષ લાગે છે. સાધુ માટે બધી સચિત્ત વસ્તુને ગ્રહણ કરવાનો નિષેધ છે. તેથી, કોઈ સચિત્ત વસ્તુ આપે તો તેને લેવી એ પણ ચોરી છે. સ્વીકૃત વ્રતોનું પાલન ન કરવું એ પણ ચોરી છે. આ અચૌર્યવ્રતની દઢતા માટે ગ્રંથમાં સુંદર રીતે કહેવામાં આવ્યું છે કે 'ધનાદિ ગ્રહણ કરવાં એ નરકનું કારણ છે' (હિંસાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે તે કારણે) એવું સમજી સાધુએ એક તણખલું પણ ન લેવું. આહાર વગર શરીરનો નિર્વાહ થઈ શકતો નથી. તેથી પોતાની નિંદા કરતાં કરતાં પાત્રમાં દેવામાં આવેલ નિર્દોષ આહારને જ સ્વીકારવો જોઈએ . વૈદિક-સંસ્કૃતિમાં આનું પાલન કરનારને બ્રહ્મત્વ પ્રાપ્ત થાય છે એમ કહેવાયું છે . ગ્રંથમાં આ વ્રતનું પાલન કરનારને બ્રહ્મત્વ પ્રાપ્ત થાય છે તથા આ વ્રતનું પાલન કરવું મુશ્કેલ છે એમ દર્શાવવામાં આવેલ છે .

## બ્રહ્મચર્ચ મહાવ્રત

મન-વચન-કાય તથા કૃત-કારિત-અનુમોદનાથી મનુષ્ય, નિર્યંચ અન દેવ

दंतसोहणमाइस्स अदत्तस्स विवज्जणं ।
 अणवज्जेसणिज्जस्स गिण्हणा अवि दुक्करं ॥

**-3. १८. १८.** 

चित्तमंतमचित्तं वा अप्पं वा जइ वा बाहुं । न गिण्हाइ अदत्तं जे ते वयं बुम माहणं ।।

**–**उ. २५. २५.

आयाणं णरयं दिस्स णायइज्ज तणामवि ।
 दो गुंछी अप्पणो पाए दिण्णं भुंजिज्ज भोयणं ।।

उ. ६. ७.

૩ ઉ. વા. ટી. પૃ. ૧૧૨૩ ૪ જુઓ પૃ. ૨૧૯. પા.ટિ. ૧. શરીર સંબંધી સર્વ પ્રકારના મૈથુનસેવનનો ત્યાગ કરવો એ બ્રહ્મચર્ય મહાવ્રત છે<sup>૧</sup>. ગ્રંથમાં તેના અઢાર ભેદોનો સંકેત મળે છે<sup>૨</sup>. ઓદારિક શરીર (મનુષ્ય અને તિર્યંચ સંબંધી શરીર) અને વૈક્રિય શરીર (દેવ સંબંધી શરીર) સાથે મૈથુન સેવન સંભવતું હોવાથી ટીકાકારોએ આ બંને પ્રકારના શરીરો સાથે મૈથુન સેવનનો કૃતકારિત અનુમોદના તથા મન-વચન-કાયથી ત્યાગ કરવા રૂપ બ્રહ્મચર્યના અઢાર ભેદ ગણાવ્યા છે<sup>3</sup>. બ્રહ્મચર્યના આ જે અઢાર ભેદ ગણાવવામાં આવ્યા છે તે સામાન્ય દષ્ટિએ છે. અન્યથા દરેક વ્યક્તિના શરીરભેદથી તેના અનેક પ્રકારો સંભવે છે. આ બ્રહ્મચર્યની રક્ષા માટે નીચે જણાવેલ દસ પ્રકારના સમાધિ સ્થાનોનું અનુપાલન આવશ્યક છે.

સમાધિ સ્થાન : બ્રહ્મચર્યની રક્ષા માટે જે દસ વિશેષ બાબતોનો ત્યાગ આવશ્યક દર્શાવવામાં આવેલ છે તેને ગ્રંથમાં 'સમાધિ સ્થાન'ના નામે વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે<sup>8</sup>. ચિત્તને એકાગ્ર કરવામાં તેનું વિશેષ મહત્ત્વ હોવાથી તેને સમાધિ સ્થાન કહેવામાં આવેલ છે. સમાધિ સ્થાનના દસ પ્રકારો નીચે મુજબ છે:

૧ સ્ત્રી વગેરેથી સંકીર્ણ સ્થાનના સેવનનો ત્યાગ-સ્ત્રી, પશુ વગેરેનું જ્યાં

दिव्यमाणुस्सतेरिच्छं जो न सेवइ मेहुणं ।
 मणसा कायवक्केणं तं वयं बूम माहणं ।।

-उ. २५. २६.

विरई अबंभचेरस्स कामयोगरसनुणा । उग्गं महत्वयं बंमं धारेयव्वं सुदुक्करम् ॥

**–૩. ૧૯. ૨૯.** 

- ૨ ૩. ૩૧. ૧૪.
- ૩ એજન. આ. ટી. પૃ. ૧૩૯૬.
- ४ इमे खलु ते थेरेहिं भगवंतेहि दस बम्भचेरसमाहिठाणा पन्नता, जे भिक्खू सोच्चा निसम्म संजमबहुले संवर बहुले समाहिबहुले गुत्ते गुत्तिंदिए गुत्तबंभचारी सया अप्पमते विहरेज्जा ।

**—उ. १६. १. (गद्य)** 

આવાગમન સંભવે છે એવાં મંદિર, સાર્વજનિક સ્થાન, બે ઘરોની સંધિઓ, રાજમાર્ગ વગેરે સ્થાનોમાં સાધુએ એકલા ન રહેવું કારણ કે સ્ત્રી આદિથી સંકીર્ણ સ્થાનો ઉપરની હાજરીથી તેમની કામકીડાઓ જોઈને બ્રહ્મચારીની કામેચ્છા જાગ્રત થઈ શકે છે. પૂર્ણ-સંયમીએ સ્ત્રીના સંપર્કથી બચવું જોઈએ. અન્યથા રેથનેમીની જેમ કામજન્ય ચંચળતા સંભવે છે રે. જેમ બિલાડીઓ પાસે ઉંદરનું રહેવું ઉચિત નથી તેમ બ્રહ્મચારી પુરુષે સ્ત્રી પાસે (સ્ત્રીએ પુરુષ પાસે) રહેવું ઠીક નથી . તેથી બ્રહ્મચારી સાધુ માટે એકાન્ત સ્થાન જ ઉપયોગી છે રે.

ર કામરાગ વધારનાર સ્ત્રીકથાનો ત્યાગ-મનમાં આહ્લાદને ઉત્પન્ન કરનાર તથા કામરાગને વધારનાર સ્ત્રીકથા કહેવા તથા સાંભળવાથી બ્રહ્મચર્ય ટકી શકે નહીં. તેથી બ્રહ્મચારીએ સ્ત્રીકથાથી દૂર રહેવું જોઈએ<sup>૫</sup>. જે સ્ત્રીકથાથી ધર્મમાં

जं विवित्तमणाइत्रं रहियं इत्थिजणेण य ।
 बम्भचेरस्स रक्खट्ठा आलयं तु निसेवए ॥

**–**उ. १६. १.

समरेसु अगारेसु संधीसु य महापहे । एगो एगित्यिए सद्धि णेव चिट्ठे ण संलवे ।।

—**उ. १. २**६.

- ૨ જુઓ પરિશિષ્ટ ૨
- उ जहा विरालावसहस्स मूले न यूसगाणं वसही पसत्या । एमेव इत्यीनिलयस्स मज्झे न बंभयारिस्स खमो निवासो ।।

**–**इ. ,२. १३.

४ कामं तु देवीहिं विभूसियाहिं न चाइया खोमइउं तिगुत्ता । तहा वि एगंतहियं ति नच्चा विदित्तवासो मुणिणं पसत्यो ॥

**-**उ. ३२. १९.

मणपल्हायजणजी कामरागविवड्ढणी ।
 बम्भचेररओ भिक्खू यीकहं तु विवज्जए ॥

−उ. १६. २.

રુચિ વધે એવી પતિવ્રતા કે બ્રહ્મચારિષ્કાી સ્ત્રીની કથા કહી શકાય પરંતુ એવી કથા પણ એકાંતમાં ન કહેવી જોઈએ કારણ કે ક્યારેક તેનો વિપરીત પ્રભાવ પણ સંભવે છે.

3 સ્ત્રીઓ સાથે એક આસન ઉપર બેસવાનો ત્યાગ-સ્ત્રીઓ સાથે એક આસન ઉપર બેસીને કથા, વાર્તાલાપ, પરિચય વગેરે કરવાથી કામપીડા ઉત્પન્ન થઈ શકે છે તેથી બ્રહ્મચારીએ સ્ત્રીઓની સાથે પરિચય ન વધારવો જોઈએ અને એમની સાથે એક આસન ઉપર ન બેસવું જોઈએ<sup>૧</sup>. વૃત્તિકાર નેમિચન્દ્રે પૂર્વ-પરંપરાનો ઉલ્લેખ કરતાં કહ્યું છે કે જે સ્થાન ઉપર કોઈ સ્ત્રી બેસી ચૂકી હોય તો તે સ્થાન ઉપર તેના ઊઠી જવા બાદ એક મુહૂર્ત સુધી ન બેસવું જોઈએ<sup>૨</sup> કારણ કે તત્કાલ ત્યાં બેસવાથી શંકા વગેરે દોષ થવાની સંભાવના રહે છે.

૪ રાગપૂર્વક સ્ત્રીઓનાં રૂપાદિ-દર્શનનો ત્યાગ-સ્ત્રીઓનાં અંગો (મસ્તક વગેરે), પ્રત્યંગો (સ્તન, પેટ વગેરે), સંસ્થાનો (કેડ વગેરે) તથા અનેક પ્રકારની મનોહર મુદ્રાઓ જોવાથી ચક્ષુરાગ ઉત્પન્ન થાય છે તેથી બ્રહ્મચારીએ ચક્ષુ ઈન્દ્રિયના વિષયભૂત સ્ત્રીરૂપંદર્શન કરવું ન જોઈએ<sup>3</sup>. જોવું એ ચક્ષુનો સ્વભાવ છે. તેથી આ પ્રકારનો પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય ત્યારે વીતરાગતાપૂર્વક શુભ ધ્યાન કરવું જોઈએ<sup>8</sup>. સ્ત્રીઓના રૂપ-લાવણ્યમાં આસક્તિ ન થાય એ માટે ગ્રંથમાં

१ तंहा खलु नो निग्गांथे इत्यीहिं सिद्धं सिन्नसेज्जागए विहरेज्जा ।

<del>\_</del>3. १६. ३.

તથા જુઓ ઉ. ૧૬. ૩. (ગદ્ય) ૧૧.

२ उत्थितास्विप तासु मुहूर्तं तत्र मोपवेष्टव्यमिति सम्प्रदाय ।

**–उ**. १३. २३-२४.

अंगपच्चंगसंठाणं चासलूवियपेहियं ।बंभचेररओ थीणं चक्खुगिज्झं विवज्जए ॥

<del>\_</del>3. **१**६. ४.

તથા જુઓ ઉ. ૧૬. ૪ (ગદ્ય) ૧૧; ૩૨-૧૪-૧૫, ૩૫, ૧૫.

४ इत्यीजणस्सारियझाण जुग्गं ।

–૩. ૩૨. ૧૫.

સ્ત્રીઓને 'રાક્ષસી' અને 'પંકભૂત' સુદ્ધાં જેવા શબ્દોનો પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે. રાક્ષસી સ્ત્રીઓમાં સાધુએ પ્રલોભિત ન થવું જોઈએ કારણ કે તે અનેક પ્રકારના ચિત્તવાળી છે તથા વક્ષસ્થળમાં માંસપિંડ (સ્તન)ને ધારણ કરનારી છે. તે પ્રથમ પુરુષને પ્રલોભિત કરે છે પછી તેની સાથે ગુલામ જેવો વ્યવહાર કરે છે. તેથી તેને કાદવરૂપ જાણીને સાધુએ પોતે પોતાનું હનન ન કરવું તથા આત્મગવેષી બની સંયમનું પાલન કરવું '.

બ્રહ્મચારી સાધુએ શ્રોત્રેન્દ્રિયગ્રાહ્મ સ્ત્રીઓના કૂજિત (સુરતકાળમાં થનાર કપોતાદિ પક્ષીઓની જેવો અવ્યક્ત અવાજ), રુદિત (રતિકલહ), ગીત (ગાનયુક્ત અવાજ), હસિત (હાસ્યયુક્ત અવાજ), સ્તનિત (ગંભીર અવાજ અથવા સુરતકાળે થતો સીત્કાર), ક્રંદિત (કરુણ રુદન), વિલાપ (પતિવિયોગજન્ય પીડા) વગેરે કામરાગવર્ધક વચનોને સાંભળવાં ન જોઈએ કારણ કે આ પ્રકારના કામવર્ધક વચનોનું શ્રવણ કરવાથી મન ચલિત થઈ જાય છે.

૬ પૂર્વાનુભૂત કામક્રીડાના સ્મરણનો ત્યાગ-બ્રહ્મચારી સાધુએ બ્રહ્મચર્યવ્રત લેતા પહેલાં પૂર્વાનુભૂત કરેલ કામક્રીડાનું સ્મરણ ન કરવું જોઈએ<sup>૩</sup> કારણ કે એમ કરવાથી મન વિચલિત થઈ શકે છે.

पंकभुयाओ इत्यिओ । —3. २. ९७.
 नो रक्खसीसु गिज्झेज्जा गंडवच्छासु णेगचित्तासु ।
 जाओ पुरिसं पलोभित्ता खेलूति जहा व दासेहि ।।

-3. 6. 96.

कुइयं रुइयं गीयं हिसयं थिणयकंदियं ।
 बंभयेररओ थीणं सोयिगज्जं वियज्जए ॥

-૩. ૧૬. ૫.

તથા જુઓ ઉ. ૧૬. ૫. (ગદ્ય), ૧૨.

इासं किड्डं रइं दणं सहसावत्तासियाणि य ।
 बंभवेररओ थीणं नाणुचितं कयाइवि ।।

**–**उ. १६. ६.

તથા જુઓ ઉ. ૧૩. ૬. (ગદ્ય), ૧૨, ૩૨. ૧૪.

9 સરસ આહારનો ત્યાગ-જે પ્રકારે સ્વાદિષ્ટ ફળવાળા વૃક્ષને પક્ષીગણ પીડિત કરે છે તે રીતે ઘી, દૂધ વગેરે રસવાળાં દ્રવ્યોના સેવનથી કામવાસના ઉદ્દીપિત થઈને પીડિત કરે છે તેથી બ્રહ્મચારી વગેરે માટે સરસ આહારનો ત્યાગ આવશ્યક છે<sup>૧</sup>.

૮ અતિભોજનનો ત્યાગ-જે પ્રકારે પ્રચુર બળતણવાળું વન તેમાં ઉત્પન્ન થયેલ દાવાગ્નિજન્ય વાયુના વેગને કારણે શાંત થતું નથી તે રીતે પ્રમાણથી અધિક ભોજન કરનાર બ્રહ્મચારીની ઇન્દ્રિયાગ્નિ (કામાગ્નિ) શાન્ત થતી નથી. તેથી બ્રહ્મચારી સાધુએ બ્રહ્મચર્યની રક્ષા અને ચિત્તની સ્થિરતા માટે થોડો અહાર કરવો જોઈએ<sup>ર</sup>. જો અલ્પાહારથી પણ બ્રહ્મચર્યમાં બાધા આવે તો બ્રહ્મચર્યની રક્ષા માટે ક્યારેક ક્યારેક આહારનો ત્યાગ પણ કરવો જોઈએ. તેથી ગ્રન્થમાં સાધુના આહાર ગ્રહણ ન કરવાના કારણોમાં બ્રહ્મચર્યની રક્ષાને પણ એક કારણ માનવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>.

पणीयं भत्तपाणं च खिप्पं मयविवड्डणं ।
 बंभचेररओ भिक्खू निच्चसो परिवज्जए ॥

**—**इ. १६. ७.

रसा पगामं न निसेवियव्वा पायं रसा दित्तिकरा नराणं । दित्तं च कामा समभिद्दवंति दुमे जहा साउफलं व पक्खी ॥

<u>—</u>इ. ३२**. १**०.

તથા જુઓ ઉ. ૧૬. ૭. (ગદ્ય), ૧૨.

धम्मलद्धं मियं काले जत्तत्यं पणिहाणवं ।
 नाइमत्तं तु भुंजिल्ला वंभचेररओ सया ॥

**–**उ. १६. ८.

जहा दवग्गी पउरिंधणे वणे समारूओ नोवसमं उवेइ । एविंदियग्गी वि पगागःभोइणो न वंभयारिस्स हियाय कस्सई ॥

\_રૂ. ૩૨. ૧૧.

તથા જુઓ ઉ. ૧૬. ૮. (ગદ્ય), ૧૩.

૩ જુઓ આહાર પ્રકરણ ૪.

૯ શરીરની વિભૂષાનો ત્યાગ-શરીરના શ્રૃંગાર કરવાથી કામેચ્છાઓ જાગ્રત થાય છે. તેથી બ્રહ્મચારી સાધુએ મંડન સ્નાન વગેરેથી શરીરને અલંકૃત ન કરવું જોઈએ<sup>૧</sup>.

૧૦ શબ્દાદિ પાંચ ઇન્દ્રિય સંબંધી વિષયોના ભોગોપભોગનો ત્યાગ-મધુર શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ-આ પાંચ વિષયોને કામવાસનાને જાગૃત કરવાને કારણે 'કામગુણ' કહેવામાં આવે છે તેથી આ બધા પ્રકારના કામગુણોનો બ્રહ્મચારીએ ત્યાગ કરવો જરૂરી છે<sup>ર</sup>.

આ રીતે, બ્રહ્મચર્યની રક્ષા માટે બ્રહ્મચર્યમાંથી ચલિત કરનાર જેટલાં શંકાસ્થળો છે એ બધાનો ત્યાગ જરૂરી છે કારણ કે એ ઘણા જ થોડા સમયમાં તાલપુટ ઝેર (અતિ કાતીલ ઝેર)ની જેમ બ્રહ્મચારી માટે ઘાતક નીવડે છે<sup>3</sup>. ગ્રંથમાં બ્રહ્મચર્યની રક્ષા માટે જે 'સ્ત્રી' શબ્દનો સિત્રવેશ કરવામાં આવ્યો છે તે કામ સંતુષ્ટિનું ઉપલક્ષણ છે. તેથી જેને જે કોઈથી પણ કામ સંતૃષ્ટિ થાય તેનો તેણે ત્યાગ કરવો જોઈએ. આ સમાધિસ્થાનોનું બ્રહ્મચર્યની રક્ષામાં વિશેષ મહત્ત્વ હોવાથી તેને જ બ્રહ્મચર્યની ગૃપ્તિઓ કહેવામાં આવેલ છે<sup>8</sup>. દસમું સમાધિસ્થાન

विभूसं परिवज्जेज्जा सरीरपरिमंडणं ।
 बंभचेररओ भिक्खू सिंगारत्यं न धारए ॥

**–**उ. १६. ८.

તથા જુઓ ઉ. ૧૬. ૯. (ગદ્ય), ૧૩.

सद्दे रूवे य गन्धे य रसे फासे तहेव य ।
 पंचिवहे कामगुणे निच्चसो परिवज्जए ॥

**-**उ. १६. १०.

તથા જુઓ ઉ. ૧૬. ૧૦. (ગદ્ય), ૧૩.

उ नरस्सऽत्तगवेसिस्स विसं तालउडं जहा ।

-उ. १६. १3.

संकड्ठाणामि सव्वाणि वज्जेज्जा पणिहाणवं ।

–૩. ા૬. ૧૪.

४ उ. ३१. १०.

અન્ય નવ સમાધિસ્થાનોનો સંગ્રહરૂપ હોવાથી પૃથક્ ન માનતાં નવને જ બ્રહ્મચર્યની ગુપ્તિઓ તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>.

બ્રહ્મચર્યની દુષ્કરતા- બ્રહ્મચર્યને ગ્રન્થમાં અન્ય સર્વ વ્રતો કરતાં અધિક દુષ્કર તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે. એ એવું અમોઘ કવચ છે જેને ધારણ કરી લેવાથી અન્ય સર્વ વ્રતો ધારણ કરવામાં સરળતા રહે છે. તેથી તેની દુષ્કરતાનું પ્રતિપાદન કરતાં ગ્રન્થમાં લખવામાં આવ્યું છે : મૂર્ખાના મનને હરી લેવામાં સ્ત્રીઓ જેટલું સંસારભીરુ, ધર્મમાં સ્થિત, મોક્ષાભિલાષી મનુષ્ય માટે આટલું દુષ્તર કંઈ નથી. જે તેને પાર કરી લે છે તેને માટે શેષ પદાર્થ સુખોત્તર બની જાય છે. મહા સમુદ્રને પાર કરી લેનાર માટે ગંગા જેવી વિશાલ નદીઓ આસાનીથી પાર કરવા યોગ્ય બની જાય છે<sup>રે</sup>. આ દુસ્તરતા અધીર પુરુષો માટે જ દર્શાવવામાં આવી છે કારણ કે તેઓ શ્લેષ્મામાં કસાયેલ માખીની જેમ તેમાં કસાઈ જાય છે અને પછી જે રીતે કીચડવાળા તળાવમાં કસાયેલો હાથી કીચડથી રહિત કાંઠાને જોઈ રહે છે અને તેમાંથી બહાર નીકળી શકતો નથી તે રીતે કામાદિમાં આસક્ત એ માણસો કામાદિ વિષયોને છોડી શકતા નથી. આથી વિપરીત, જેમ ફળરહિત વૃક્ષને છોડીને પક્ષીઓ બીજે જતાં રહે છે તેમ આ વિષયભોગ જાતે પુરુષને છોડીને અન્યત્ર જતા રહે છે પણ જે સુવ્રતી સાધુ

<del>\_</del>૩. ૩૨**. ૧૭-૧૮.** 

सरजावो जहा नई वेयरणी दुत्तरा इह संमया । एवं लोगंसि नारीओ दुत्तरा अमईमया ॥

—સૂત્રકૃતાંગ ૩. ૩. ૧૬.

તથા જુઓ - પૃ. ૨૬૮, પા. ટિ. ૧, ઉ. ૧૩. ૨૭, ૨૯, ૧૬. ૧૩-૧૪, ૧૬, ૧૯. ૨૯, ૩૪. વગેરે.

૧ એજન આ. ટી. પૃ. ૧૩૯૧.

मोक्खाभिकंखिस्स उ माणवस्स संसारभीरूस्स ठियस्स धम्मे ।
नेयारिसं दुत्तरमित्य लोए जिहित्यिओ बालमणोहराओ ॥
एए य संगे समझक्किमता सुदुत्तरा चेव भवंति सेसा ।
जहा महासागरमुत्तरित्ता नई भवे अवि गंगासयाणा ॥

હોય છે તે કુશળ વિશકિની જેમ કામભોગરૂપી સમુદ્રને પાર કરી લે છે.

આ રીતે જે આ વ્રતને ધારણ કરવામાં સમર્થ બની જાય છે તે અન્ય વ્રતોને સરળતાપૂર્વક ધારણ કરી લે છે કારણ કે કામવાસના પાંચેય ઇન્દ્રિયોના વિષયોનું સેવન કરવાથી ઉદ્દીપિત થતી રહે છે. તેથી સમાધિ સ્થાનોની પ્રાપ્તિ માટે પાંચેય ઇન્દ્રિયોના વિષયોની આસક્તિનો ત્યાગ આવશ્યક છે એમ કહેવામાં આવ્યું છે. આમ, જ્યારે પાંચેય ઇન્દ્રિયો વશમાં આવી જાય છે ત્યારે તે જિતેન્દ્રિય બની જાય છે અને ત્યારે જિતેન્દ્રિય માટે કોઈપણ વ્રત ધારણ કરવું મુશ્કેલ રહેતું નથી. એથી ગ્રંથમાં અનેક જગાએ પાંચેય ઇન્દ્રિયોના વિષયોથી પ્રલોભિત ન થઈને જિતેન્દ્રિય, સંયત અને સુસમાહિત થવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે<sup>ર</sup>. રથનેમી જેવા સંયમી દ્વારા પ્રાર્થના કરવામાં આવે છે છતાં પણ રાજીમતી સંયમમાં દઢ રહે છે એ વાત તેની બ્રહ્મચર્યવ્રતની દઢતા સ્પષ્ટ કરે છે. તે પછી, બ્રહ્મચર્યમાં દઢ થઈ બંને અન્ય વ્રતોનું સરળતાથી પાલન કરી મુક્તિને મેળવે છે<sup>3</sup>. જો કે આ વ્રતનો ઉદ્દેશ્ય પણ અહિંસાની ભાવનાને દઢ કરવાનો છે તથાપિ તેને સહુથી કઠિન ગણવામાં આવેલ છે તે એટલા માટે કે

भोगामिसदोसिवसन्ने हियनिस्सेयसबुद्धिवोच्चत्थे । बाले य मंदिए मूढे बज्झई मिच्छिया व खेलिम्मि ॥ दुप्परिच्चया इमे कामा नो सुजहा अधीरपुरिसेहिं । अह संति सुव्वया साहू जे तरंति अतरं विणया व ॥

-3. ૮. ૫-૬.

नागो जहा पंकजलावसत्रो दट्ठुं थलं नाभिसमेइ तीरं । एवं वयं कामगुणेसु गिद्धा न भिक्खुणो मग्गमणुट्वयामो ॥ अच्चेइ कालो तरंति राइओ न यावि भोगा पुरिसाण निच्चा । उविच्च भोगा पुरिसं चयंति दुमं जहा खीणफलं व पक्खी ॥

<del>--</del>उ. १३. ३०-३१.

- ર ઉ. ૧૨. ૧. ૩, ૧૭, ૧૩. ૧૨, ૧૪. ૪૭, ૧૫. ૨-૪, ૧૫-૧૬, ૧૬.૧૫, ૧૮. ૩૦-૫૧. વગેરે.
- ૩ જુઓ પરિશિષ્ટ ૨.

કામસુખથી પ્રેરિત થઈને જીવ મોટે ભાગે હિંસા, અસત્ય, ચોરી, ધનાદિ સંગ્રહ વગેરેમાં પ્રવૃત્ત થઈ ચક્ષુ-દ્દષ્ટ રતિને જ સત્ય ગણવા લાગે છે<sup>૧</sup>.

મહત્ત્વ- ગ્રંથમાં તેના મહત્ત્વને પ્રગટ કરવા માટે જ સોળમા અધ્યાયને ગદ્ય તથા પદ્યમાં પુનરાવૃત્ત કરવામાં આવેલ છે. આ વ્રતનું પાલન કરનારને શ્રમણ તથા બ્રાહ્મણ કહેવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. સાધુ માટે જે બાવીશ પ્રકારના પરીષહો (કષ્ટો) ઉપર વિજય મેળવવાનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે તેમાં સ્ત્રી પરીષહ પણ એક છે જે કામજન્ય પીડા ઉપર વિજય મેળવવા માટે છ<sup>3</sup>. આ વ્રતનું પાલન કરવાથી અન્ય વ્રત સુખેથી આચરી શકાય છે અને એ ઉપરાંત જે ગુણોની પ્રાપ્તિ થાય છે તે ગુણો આ પ્રમાણે છે:

૧ આત્મશુદ્ધિમાં પ્રધાનકારણ હોવાથી આત્મ-પ્રયોજનની પ્રાપ્તિ

- ૨ સાધુ ધર્મ (શ્રામણ્ય)ની સફળતા<sup>પ</sup>.
- ૩ દેવો દ્વારા પણ પૂજ્ય બનવું<sup>દ</sup>.

૪ સંવરની આધારશિલા હોવાથી સંયમ બહુલ, સંવર બહુલ, સમાધિ બહુલ મનત્વવચન-કાયથી ગુપ્ત, ગુપ્તેન્દ્રિય, ગુપ્ત બ્રહ્મચારી તથા અપ્રમત્તતાની પ્રાપ્તિ<sup>૭</sup>.

१ न मे दिट्ठे परे लोए चक्खुदिहा इमा रई।

-उ. ५. ५.

તથા જુઓ ઉ**. ૫.** ૬-૧૦.

- ૨ જુઓ પૃ. ર૬૮. પા. ટિ. ૧.
- ૩ જુઓ પરિષહજય, પ્રકરણ ૫.
- ४ इह कामणियट्टस्स अत्तर्हे नावरज्झई ।

-उ. ७. २६.

५ सुकडं तस्स सामण्णं ।

-उ. २. १६.

६ देवदाणवगंघव्वा जक्खरक्खसिकत्ररा। बंभयारिं नमंसंति दुक्करं जे करंति तं॥

<del>-</del>उ. १६. १६.

૭ જુઓ પૃ. ૨૬૮. પા. ટિ. ૪.

પ સંસાર-ભ્રમણાભાવરૂપ મુક્તિની પ્રાપ્તિ<sup>૧</sup>.

જે આ વ્રતનું યોગ્ય રીતે પાલન નથી કરતો તે આ ગુણોથી વિપરીત જે દોષોને પ્રાપ્ત કરે છે તે આ પ્રમાણે છે :

૧ આત્મપ્રયોજન (આત્મ કે સુખ)ની પ્રાપ્તિ ન થવીરે.

૨ અસ્થિરચિત્ત (અસ્થિરાત્મા) થવું<sup>3</sup>.

૩ ધર્મારાધનામાં શંકા વગેરે દોષ ઉત્પન્ન થવા<sup>૪</sup>.

૪ સંયમ વિરાધના, ઉન્માદ, દીર્ધકાલીન રોગ વગેરેની પ્રાપ્તિ<sup>પ</sup>.

પ પરલોક ભય, કર્મ સંયમ, દુ:ખ અને નરકની પ્રાપ્તિ<sup>દ</sup>.

આ રીતે ગ્રંથમાં અન્ય વ્રતો કરતાં બ્રહ્મચર્ય ઉપર અધિક ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે. અહીં એક પ્રશ્ન થાય કે ભગવાન પાર્શ્વનાથે જે ચાર વ્રતોનું પાલન કરવાનો ઉપદેશ આપેલો તેમાં બ્રહ્મચર્ય વ્રત ન હતું તો પછી કયા કારણે ભગવાન મહાવીરે બ્રહ્મચર્ય ઉપર આટલો ભાર મૂક્યો અને તેને સર્વે વ્રતોમાં દુસ્તર કહ્યું ! સાધુને સાન્તરોત્તર વસ્ત્રની જગાએ પુરાણાં વસ્ત્ર (અથવા અચેલ) પહેરવાની બાબતમાં જે તર્ક કરવામાં આવ્યો છે તે આ બાબતમાં અહીં પણ આપેલ છે . એનું તાત્પર્ય એ છે કે મહાવીરના કાળમાં લોકોની પ્રવૃત્તિ

२ इह कामाणियट्टस्स अत्तट्ठे अवरज्झई .

<del>-</del>૩. ૭. ૨૫.

उ जइ तं काहिसि भावं जा जा दिच्छिस नारिओ । वायाविद्धो व्य हडो अट्ठिअप्पा भविस्सिसि ।।

-3. ૨૨. ૪૫.

४ आयरियाह-निग्गंयस्स खलु इत्यीपसुपंडगसंसत्ताई सयणासणाई सेवमाणस्स बभयारिस्स बंभचेरे संका वा कंखा वा विइगिच्छा वा समुपज्जिज्जा, भेदं वा लभेज्जा, उम्मायं वा पउणिज्जा, दीहकालियं वा रोगायंकं हवेज्जा, केविलिपत्रताओ धम्माओ वा भंसेज्जा...।

-उ. १६. १. (गद्य) ।

- ૫ એજન
- ૬ ઉ. ૫. ૫-૧૧.
- ૭ જુઓ પૃ. ૨૫૬. પા. ટિ. ૨, પૃ. ૨૫૭. પા. ટિ. ૧.

<sup>९ एस धम्मे वुवे निच्चे सासए जिणदेसिए ।
सिद्धा सिज्झित नाणेण सिज्झिस्सित तहा वरे ।। —3. १६. १७. तथा शुओ ઉ. ५. ३१. १४.</sup> 

કામવાસના પ્રત્યે ખૂબ જ વધી રહી હતી અને એટલે સુધી કે પશુઓ સાથે પણ કામસંતુષ્ટિ કરવામાં તેઓ પ્રયત્નશીલ રહેતા. તેથી બ્રહ્મચર્યના લક્ષણ અને સમાધિસ્થાનોના વર્ણનમાં તિર્યંચ શબ્દને જોડવામાં આવેલ છે. આ ઉપરાંત એ સમયના માણસો વક્રજડ સ્વભાવના હતા તેથી કૃતર્ક દ્વારા એમ સિદ્ધ કરવા લાગ્યા હતા કે સ્ત્રી-સેવનનો ત્યાગ જરૂરી નથી અને અપરિગ્રહ વ્રતની અંદર જ સ્ત્રી એક પ્રકારની સંપત્તિ હોવાથી સ્ત્રી-સંપર્કજન્ય મેથુન સેવનનો ત્યાગ પણ સંત્રિવિષ્ટ હતો. કામવાસના પ્રત્યે માનવોની આવી વધતી પ્રવૃત્તિ જોઈને જ તેને અહિંસાદિ વ્રતોથી પૃથક્ રૂપે સ્વીકારવામાં આવેલું તથા તેના ઉપર વિશેષ ભાર મૂકવામાં આવ્યો. કામવાસના વધી જવાથી લોકો અહિંસાદિ વ્રતો પ્રત્યે ઉન્મુખ થતા નહિ તેથી અહિંસા અને અપરિગ્રહ વ્રતની સર્વાધિક પ્રધાનતા હોવા છતાં પણ તેનું પાલન કરવામાં કામવાસનાઓ ખૂબ બાધક હતી તેથી બ્રહ્મચર્યને દુસ્તર ગણવામાં આવેલ છે અને અન્ય વ્રતોને સુખોત્તર ગણવામાં આવેલ છે. એ જ રીતે, રાત્રિભોજનની ખૂબ વધતી જતી પ્રવૃત્તિને જોઈને રાત્રિભોજન ત્યાગને પણ મહાવ્રતોની સાથે ઉલ્લેખવાની શરૂઆત થઈ હતી.

### અપરિગ્રહ વ્રત

ધન-ધાન્ય, દાસવર્ગ વગેરે જેટલાં નિર્જીવ અને સજીવ દ્રવ્ય છે તે બધાનો કૃત-કારિત-અનુમોદના અને મન-વચન-કાયથી નિર્મોહી થઈ ત્યાગ કરવો એ અપરિગ્રહ (અકિંચન) મહાદ્રત છે<sup>ર</sup>. તેથી સર્વ-વિરત સાધુને માટે જરૂરી છે કે તેણે ક્ષુધાશાન્તિ માટે પણ અન્નાદિનો લેશ માત્ર પણ સંચય ન કરવો અને રાત્રિ

चउव्विहेडिव आहारे राईभोयणवज्जणा ।
 सिन्निहीसंचओ चेव वज्जेयव्वो सुदुक्करं ॥

-उ. १६. ३१.

२ धणधन्नपेसवग्गेसु परिग्गहविवज्जणं । सच्चारंभपरिच्चागो निम्ममत्तं सुदुक्करं ॥

-3. 9¢. 30.

તથા જુઓ ઉ. ૮. ૪, ૧૨. ૯, ૧૪. ૪૧, ૪૯, ૨૧. ૨૧, ૨૫. ૨૭-૨૮, ૩૫. ૩, ૧૯. વગેરે. માટે કંઈ સાચવી ન રાખવું આ ઉપરાંત, હિરણ્ય આદિની મનથી પણ કામના ન કરવી તથા હિરણ્ય અને પથ્થરમાં સમદ્દષ્ટિ રાખી, પક્ષીની જેમ આશા-રહિત થઈ અપ્રમત્તભાવે (સાવધાનીપૂર્વક) વિચરણ કરવું . આ રીતે બધા પ્રકારના ધન-ધાન્યાદિનો પરિત્યાગ કરીને તૃણપાત્રનો પણ સંગ્રહ ન કરવો તથા પાંચે ઈન્દ્રિયો માટેના મનોજ્ઞ અને અમનોજ્ઞ વિષયો ઉપસ્થિત થાય તો પણ જળથી ભિન્ન કમળની જેમ તેમાં લિપ્ત (રાગ-દ્રેષ યુક્ત) ન થવું એ જ અપરિગ્રહ મહાવ્રત છે . અપરિગ્રહી જ વીતરાગી છે કારણ કે જ્યાં સુધી વિષયોમાંથી વિરાગ નહિ થાય ત્યાં સુધી જીવ અપરિગ્રહી થઈ શકતો નથી. વિષયો પ્રત્યે રાગબુદ્ધિ (લોભવૃદ્ધિ) થવી એ જ પરિગ્રહ છે. જેમ જેમ લાભ થતો જાય છે તેમ તેમ લોભ વધતો જાય છે અને લોભ વધતાં પરિગ્રહ પણ વધી જાય છે કે જ્યારે શબ્દ, રૂપ, રસ, ગન્ધ અને સ્પર્શ આ વિષયોથી સંબંધિત સચિત્ત અને અચિત્ત બધાં દ્રવ્યોમાંથી વિરાગ થાય છે ત્યારે તેને માટે સંસારમાં કંઈ દુષ્કર રહેતું નથી . આ નિષ્પરિગ્રહતા કે વીતરાગતા અતિવિસ્તૃત અને સુસ્પષ્ટ

सिनिहि च न कुव्वेज्जा लेवमायाए संजए ।
 पक्खी पत्तं समादाय निरवेक्खो परिव्वए ॥

-उ. ६.१६.

તથા જુઓ ઉ. ૩૫. ૧૩.

जहा पोमं जले जायं नोविलप्पइ वारिणा ।
 एवं अलित्तं कामेहि तं वयं बूम माहणं ।।

**-3.** ₹4.₹७.

તથા જુઓ ઉ. ૧૦. ૨૮, ૩૨. ૨૨, ૩૫.

जहा लाहा तहा लोहो लाहा लोहो प्वड्ढई ।
 थोमारुकयं कज्जं कोइए वि न निट्ठियं ।।

**–**₹. ८. १९.

४ जहा लोए निप्पिवासस्स नित्य किंचिवि दुक्करं ।

-3. १९.४**५**.

તથા જુઓ ઉ. ૨૯. ૪૫.

રાજમાર્ગ છે<sup>4</sup>. આ અપરિગ્રહ વ્રતની સમક્ષ અજ્ઞાનમૂલક જપ-તપાદિ ષોડશીકળાને પણ પ્રાપ્ત કરતાં નથી<sup>ર</sup>. જે આ વિષયો પ્રત્યે મમત્વ નથી રાખતો તે આ લોકમાં ∙દુ∶ખોથી અલિપ્ત થઈને આનંદમય જીવન વ્યતીત કરે છે તથા પરલોકમાં પણ દેવ કે મુક્તિપદને પામે છે<sup>3</sup>.

આ રીતે આ વ્રતને દૃઢ કરવા માટે આવશ્યક છે કે પાંચેય ઈન્દ્રિયોના તત્તત વિષયોમાં રાગબૃદ્ધિ ન રાખવામાં આવે કારણ કે કોઈ પણ વિષય પ્રત્યે રાગ થતાં તેની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્ન કરવો પડે છે અને આ વિષયની પ્રાપ્તિના પ્રયત્નમાં હિંસા, અસત્ય, ચોરી વગેરે અનેક પ્રકારના પાપો કરવાં પડે છે. તેથી અહિંસાદિ વ્રતોનું પાલન કરવા માટે પણ આવશ્યક છે કે ધન-ધાન્યાદિ ઉપર મમત્વ ન કરવામાં આવે. આ રીતે આ અપરિગ્રહ વ્રતના પણ મૂળમાં અહિંસાની ભાવના રહેલી છે. રજોહરણ આદિ જે ઉપકરણો સાધુની પાસે રહે છે તેની ઉપર તેને મમત્વ થતું નથી કારણ કે તે ઉપકરણ સંયમની આરાધનામાં સહાયક થાય છે તેથી જરૂરી છે તેથી સર્વવિરત સાધુને તેની પ્રાપ્તિ થતાં હર્ષ કે નષ્ટ થતાં ખેદ થતો નથી. તેથી સાધુ રજોહરણ આદિ ઉપકરણોથી યુક્ત હોવા છતાં પણ સર્વવિરત કહેવાય છે. જો સાધુને રજોહરણ આદિ ઉપકરણોમાં પણ મમત્વ થાય તો તે સર્વવિરત ન કહેવાય કારણ કે તે પૂર્ણ અપરિગ્રહ વ્રતનું યોગ્ય રીતે પાલન કરતો નથી. અપરિગ્રહ કે વીતરાગતાની પૂર્શતા થતાં જીવ મુક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે વીતરાગી સાધુ, જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની આરાધનામાં પ્રવૃત્ત થઈ આઠેય પ્રકારનાં કર્મોના બંધન (ગ્રંથિ)ને ખોલવાનો પ્રયત્ન કરે છે. સર્વ પ્રથમ તે મોહનીય કર્મને પૃથક્

९ अवसोहिय कंटगापहं ओइण्णेडसि पहं महालयं ।

<sup>-&</sup>lt;del>3</del>. 40. 32.

૨ જુઓ પૃ. ૨૫૩. પા. ટિ. ૧.

૩ ઉ. ૪. ૧૨, ૬. ૫, ૭. ૨૬-૨૭, ૮. ૪, ૧૪. ૪૪, ૨૯. ૩૦, ૩૬, ૩૨. ૧૯, ૨૬, ૩૯.

કરીને પૂર્ણ વીતરાગતાની અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે. જ્યારે મોહનીય કર્મને પૂર્ણત: નષ્ટ કરીને પૂર્ણ વીતરાગી થઈ જાય છે ત્યાર પછી તે અંતમુહૂર્ત બાદ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય આ ત્રણ ઘાતી કર્મોને એક સાથે નષ્ટ કરીને સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, સર્વત: સુખી અને સર્વશક્તિસંપન્ન થઈ જાય છે. આ અવસ્થામાં મન-વચન-કાયની પ્રવૃત્તિ (યોગ) ચાલુ રહેતી હોવાથી તેને 'સંયોગકેવલી' કહેવામાં આવે છે. તે પછી, આયુ (આયુકર્મ)નું અંતમુહૂર્ત શેષ રહેતાં તે મન-વચન-કાયની પ્રવૃત્તિની સાથે સાથે શ્વાસોશ્વાસરૂપ ક્રિયાનો પણ નિરોધ કરીને અતિ સ્વસ્થ ક્ષણમાં જ અવશિષ્ટ ચાર અઘાતી કર્મોનો ક્ષય થતાં, સિદ્ધ અને મુક્ત અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરીને તથા સર્વ પ્રકારનાં દુ:ખોનો હંમેશ માટે અંત લાવીને કૃતકૃત્ય થતો અનંત સુખને પ્રાપ્ત કરી લે છે તે. ગ્રંથમાં એવા અનેક રાજાઓ તથા મહાપુરુષોનાં નામ ગણાવવામાં આવ્યાં છે જેમણે સંપત્તિરૂપ વિપુલ સામ્રાજ્યને છોડીને (સર્વવિરત થઈ) મુક્તિને પ્રાપ્ત કરી હતી ર

આ રીતે, અપરિગ્રહનું તાત્પર્ય જો કે પૂર્ણ વીતરાગતાને લગતું છે પરંતુ બ્રહ્મચર્ય વ્રતને તેનાથી પૃથક્ કરી દેવાને કારણે તે ધન-ધાન્યાદિ અચેતન દ્રવ્ય અને દાસ આદિ સચેતન દ્રવ્યોના ત્યાગ સ્વરૂપે વ્યક્ત થયેલ છે. ગ્રંથમાં આ અપરિગ્રહ વ્રતથી યુક્ત જીવને બ્રાહ્મણ કહેવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>.

## મહાવ્રતોના મૂળમાં અહિંસા અને અપરિગ્રહની ભાવના

અહિંસા આદિ જે પાંચ નૈતિક નિયમોને મહાવ્રત શબ્દ દ્વારા વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે તે સહુના મૂળમાં અહિંસાની ભાવના રહેલી છે તથા આ અહિંસા વ્રતની પૂર્ણતા વિના અપરિગ્રહનો સંભવ નથી કારણ કે સાંસારિક વિષયો પ્રત્યે

૧ ઉ. ૨૯. ૭૧-૭૩.

૨ જુઓ - પરિશિષ્ટ ૨.

૩ જુઓ - પૃ. ૨૭૬, પા. ટિ. ૨.

મોહ રહે ત્યાં સુધી જ તેની પ્રાપ્તિ માટે જીવોની હિંસાદિ ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્તિ જોવા મળે છે. તેથી પાંચ મહાવ્રતોમાં સહ્થી પહેલાં અહિંસાને અને અંતમાં અપરિગ્રહને ગણાવવામાં આવેલ છે. મુળ તો આ બે જ મહાવ્રત છે જે એકબીજાના પૂરક છે. તેનો વિસ્તાર કરીને ભગવાન પાર્શ્વનાથે ચાર મહાવ્રતોના રૂપમાં અને ભગવાન મહાવીરે પાંચ મહાવ્રતના રૂપમાં ઉપદેશ આપ્યો. કેશિ-ગૌતમ સંવાદમાં બ્રહ્મચર્ય મહાવ્રતને પૃથક્ માનવા માટે જે તર્ક (દલીલ) આપવામાં આવ્યો છે તે તર્ક અન્ય વ્રતોને પણ લાગુ પડે છે કારણ કે જે પૂર્ણ અહિંસક અને અપરિગ્રહી હોય તે અસત્ય, ચોરી, મેથુન સેવન આદિ અનેતિક આચરણોમાં ક્યારેય પ્રવૃત્ત નહીં થાય. જો પૂર્ણ અહિંસક અને અપરિગ્રહી હોવા છતાં પણ તે અસત્ય, ચોરી વગેરેમાં પ્રવૃત્તિ કરે તો તે વાસ્તવિક રીતે પૂર્ણ અહિંસક અને અપરિગ્રહી નથી. અહિંસા અને અપરિગ્રહ આ બે વ્રતોનું સમ્યક્ રૂપે પૂર્ણત: પાલન કરવું પણ જરૂરી છે. આ સિવાય, આ પાંચ વ્રતોનું જ માત્ર પાલન કરવું જરૂરી નથી, પણ એવાં બીજાં અનેક નૈતિક વ્રતોનું પણ પાલન કરવું આવશ્યક છે. તેથી ગ્રંથમાં વીતરાગી સાધુને હજારો ગુણોને ધારણ કરનારો કહેવામાં આવ્યો છે<sup>૧</sup>. ગ્રંથના એકત્રીશમા અધ્યયનમાં સાધુના જે દશ ધર્મ અને સત્યાવીશ ગુણ દર્શાવવામાં આવ્યા છે તે બધા આ પાંચ મહાવ્રતોના વિસ્તાર રૂપ જ છે<sup>ર</sup>.

९ गुणाणं तु सहस्साइं धारेयव्वाइं भिक्खुणा ।

<sup>-3.</sup> ૧૯. ૨૫.

ર સાધુના દશ ધર્મ અને સત્યાવીશ ગુણ ટીકા-પ્રંથો અનુસાર નીચે મુજબ છે:

ક સાધુના દશ ધર્મ : ૧. ક્ષમા ૨. મૃદુતા ૩. ૠજુતા (સરળતા) ૪. મુક્તિ (લોભ ન કરવો) ૫. તપ ૬. સંયમ ૭. સત્ય ૮. શૌચ (પવિત્રતા) ૯. અકિંચન (અપરિગ્રહ) અને ૧૦. બ્રહ્મચર્ય.

ખ સાધુના સત્યાવીશ ગુણ-૧-૫ પાંચ મહાવ્રત ૬. રાત્રભોજન ત્યાગ ૭-૧૧ પંચેન્દ્રિય નિગ્રહ ૧૨. ભાવસત્ય ૧૩. કરણ સત્ય ૧૪. ક્ષમા.૧૫. વિરાગતા

હવે અહીં એ બાબતનો વિચાર કરવાનો છે કે અહિંસા અને અપરિગ્રહ આ બે મહાવ્રતોનો પાંચ મહાવ્રતોના રૂપમાં શા માટે અને કેવી રીતે વિસ્તાર થયો ? અહિંસાથી દેષાત્મક ક્રોધ અને માન કષાયનો તથા અપરિગ્રહથી રાગાત્મક માયા અને લોભ કષાયનો ત્યાગ થઈ જાય છે. રાગ-દ્વેષ ૩૫ આ ચાર કષાય જ સંસારના કારણ છે તેથી અહિંસા અને અપરિગ્રહથી જ સંસારના કારણોનો નિરોધ થતાં અન્ય વ્રતોની આવશ્યકતા રહે નહીં પરંતુ જન સામાન્યની બદલાતી કૃટિલ મનોવૃત્તિને જોઈને નિયમો અને ઉપનિયમોના રૂપમાં અનેક વ્રતોનો વિસ્તાર કરવામાં આવ્યો. જેમ કે કેશિ-ગૌતમ સંવાદ અને યજ્ઞવિષયક સંવાદને આધારે જાણવા મળે છે કે મહાવીરના સમયમાં મનુષ્યોની મનોવૃત્તિ વિષય-ભોગો અને હિંસા પ્રધાન યજ્ઞાદિ ક્રિયાઓ પ્રત્યે વળેલી હતી જેથી તેઓ પોતાના સ્વાર્થમાં આંધળા બની વિશ્વબંધત્વની ભાવના ભુલી ગયા હતા અને વિષય-ભોગો તથા હિંસા પ્રધાન યજ્ઞો કરીને જ પોતાનાં કર્તવ્યોની ઈતિશ્રી માનતા હતા. તેથી અહિંસા અને અપરિગ્રહનો ઉપદેશ આવશ્યક બન્યો. પોતાની ક્ટિલ મનોવૃત્તિને કારણે ક્યારેક અસત્ય બોલીને પોતાના દોષો ન છૂપાવે તથા છાનું છપનું સ્વચ્છન્દ આચરણ ન કરે તેથી સત્ય અને અચૌર્ય એ બે વ્રતોને પણ મૂળ મહાવ્રતોમાં જોડી દેવામાં આવ્યા. તે પછી કામવૃત્તિ તરફ વધેલી મનોવૃત્તિ જોઈને બ્રહ્મચર્યને પણ જુદા મહાવ્રત તરીકે જોડી દેવામાં આવ્યું. આ રીતે મહાવ્રતોની સંખ્યા પાંચની થઈ ગઈ. એ રીતે રાત્રિભોજન

(લોભત્યાગ), ૧૬-૧૮ મન-વચન-કાય નિરોધ, ૧૯-૨૪ ષટકાય (પૃથ્વી, અપ્, તેજ, વાયુ, વનસ્પતિ અને દ્વીન્દ્રિયાદિ ત્રસ)ના જીવોની રક્ષા ૨૫ સંયમ ૨૬ વેદના સહિષ્ણુતા અને ૨૭ મરશાન્તિક સહિષ્ણુતા. આ નામોમાં કેટલોક ફેરફાર પણ જોવા મળે છે.

જુઓ ઉ. ૩૧. ૧૦, ૧૮, ને. ટી., પૃ. ૩૪૪, ૩૪૯, આ. ટી., પૃ. ૧૩૯૨. ૧૪૦૧, श्रमणसूत्र, પૃ. ૧૭૧-૧૭૩, समवायाङ्ग, समवाय ૨૭. પ્રત્યે વધતી પ્રવૃત્તિને રોકવા માટે રાત્રિભોજન ત્યાગને પણ મહાવ્રતોની સાથે ઉલ્લેખવામાં આવ્યું. પરંતુ મહાવ્રતોની પાંચની સંખ્યામાં કોઈ પરિવર્તન કરવામાં ન આવ્યું. વૈદિક અને બૌદ્ધ સંસ્કૃતિમાં પણ પાંચ મહાવ્રતો પ્રત્યે સમાન આદરભાવ જોવા મળે છે<sup>૧</sup>.

આ પાંચ નૈતિક વ્રતોનું આધ્યાત્મિક દૃષ્ટિએ જેટલું મહત્ત્વ છે એટલું જ વ્યાવહારિક દૃષ્ટિએ પણ છે. અહિંસા, સત્ય અને અચોર્ય આ ત્રણ નૈતિક મહાવ્રત તો સ્પષ્ટરૂપે વ્યવહારમાં આવશ્યક છે. બ્રહ્મચર્ય અને બોધાત્મકરૂપ અપરિગ્રહ વ્રત પણ વ્યભિચાર રોકવા અને વિશ્વબંધુત્વની ભાવના પ્રસારિત કરવા માટે આવશ્યક છે. લોકમાં વ્યસની તથા કંજૂસને હીન દૃષ્ટિથી જોવામાં પણ આવે છે. જો કે જેટલી સૂક્ષ્મતાથી પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં નૈતિક વ્રતોનું પાલન કરવાનું વિધાન કરવામાં આવેલ છે તેટલી સૂક્ષ્મતાથી સામાન્ય વ્યવહારમાં તેનું પાલન અપેક્ષિત નથી અને સંભવે પણ નહિ તથાપિ તેના વ્યાવહારિક મહત્ત્વનું મૂલ્ય ઓછું ન આંકી શકાય. ગ્રંથમાં આ મહાવ્રતોનો જે ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે તે સાધુઓ માટે છે. ગૃહસ્થને માટે આ વ્રતોનું અંશત: પાલન કરવું આવશ્યક છે જે વિશે પાછલા પ્રકરણમાં દર્શાવવામાં આવેલ છે.

આ રીતે, અહિંસાદિ આ પાંચ મહાવ્રતોમાં સાધુના બધા નૈતિક ગુણોનો સમાવેશ કરવામાં આવેલ છે. ગૃહસ્થ અને સાધુનો સંપૂર્ણ આચાર આ પરિઘમાં ઘૂમે છે.

## પ્રવચન માતાઓ-ગુપ્તિ અને સમિતિ

અશુભાત્મક પ્રવૃત્તિને રોકવી અને સદાચારરૂપ શુભાત્મક પ્રવૃત્તિમાં સાવધાનીપૂર્વક પ્રવૃત્ત થવું એ મહાવ્રતોની રક્ષા અને વિશુદ્ધિ માટે આવશ્યક છે.

#### ९ अहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमा : ।

-पा. यो. २. ३०.

બોંદ્રોના પંચશીલ માટે જુઓ-ભા. દ. બ. પૃ. ૧૫૬.

મન-વયન અને કાય સંબંધી બધી અશુભાત્મક પ્રવૃત્તિઓને રોકવી એ 'ગુપ્તિ' કહેવાય . શુભાત્મક પ્રવૃત્તિમાં સાવધાનીપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરવી એ 'સમિતિ' કહેવાય . ગ્રંથમાં આ બન્નેનું સંમિલિત નામ 'પ્રવચનમાતા' એ રીતે જોવા મળે છે. તેને 'પ્રવચનમાતા' શા માટે કહેવાય છે એ વિચારણીય મુદ્દો છે. પ્રવચનનો અર્થ છે કે જિનદેવ-પ્રણીત સિદ્ધાન્ત. 'માતા' શબ્દનો અર્થ છે : માતાની જેમ સંરક્ષક અને ઉત્પાદક. જિનદેવ-પ્રણીત સિદ્ધાંત (પ્રવચન) બાર-અંગ ગ્રંથોમાં સમાવિષ્ટ છે. ગુપ્તિ અને સમિતિનું સમ્યક્ રૂપે પાલન કરનાર સાધુ જ ગુરૂ પરંપરાથી દ્વાદશાંગરૂપ સમસ્ત શાસ્ત્રજ્ઞાન (પ્રવચન)ને સુરક્ષિત રાખી શકે છે. તેથી ગ્રંથમાં 'ગુપ્તિ' અને સમિતિના સમુચ્ચને 'પ્રવચન માતા' કહેવામાં આવેલ છે અથવા સમસ્ત દ્વાદશાંગ ગુપ્તિ અને સમિતિઓમાં સમાવિષ્ટ હોવાને લીધે 'પ્રવચન માતા' શબ્દ સાર્થક છે . તેવી ગ્રંથન માતા' શબ્દ સાર્થક છે . તેવી સ્વચન માતા' શબ્દ સાર્થક છે . તેવી સ્વચન માતા' શબ્દ સાર્થક છે કે સાવધાનીપૂર્વક શુભાચારમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી અશુભાચારમાંથી સ્વત: નિવૃત્તિ

१ गुत्ती नियत्तणे वुत्ता असुभत्त्येसु सव्वसो ।

**–**उ. २४. २६.

सम्यग्योगनित्रहो गुप्ति: ।

一त. सू. ८. ४.

२ एयाओ पंच समिईओ चरणस्स य पवत्तणो ।

**–3**. २४. २६.

समिति-सम-एकीभावेन, इति-प्रवृत्तिः समिति:-शोभनैकाग्रपरिणामचेष्टेत्यर्थः ।

-श्रमणसूत्र, पृ. १५०.

3 अट्ठ पवयणमायाओ समिई गुत्ती तहेव य । पंचेव य समिईओ तओगुत्तीउ आहिया ॥ इरियाभासेसणादाणे उच्चारे समिई इय । मणगुत्ती वयगुत्ती कायगुत्ती य अट्ठमा ॥ एयाओ अट्ठ समिईओ समासेण वियाहिया । दुवालसंगं जिणक्खायं मायं जत्य उ पवयणं ॥

**-3**. २४. १-३.

તથા જુઓ ઉ. ૨૯. ૧૧.

થઈ જાય છે. તેથી પ્રંથમાં પ્રવચનમાતાને 'સમિતિ' શબ્દથી પણ વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>.

ગુપ્તિ અને સમિતિના પ્રમુખ આઠ ભેદ હોવાથી પ્રવચનમાતાઓની સંખ્યા પણ આઠની માનવામાં આવેલી છે<sup>ર</sup>. ગ્રંથમાં તેની બાબતમાં સાવધાન રહેવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે તથા તેના સમ્યક્ પાલનનું જ્ઞાન સંસારમાંથી શીઘ્ર મુક્તિ છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે 3<sup>૧</sup>.

હવે, ગુપ્તિઓ અને સમિતિઓનો ક્રમશ: પૃથક્ પૃથક્ વિચાર કરવામાં આવશે<sup>8</sup>.

# ગુપ્તિઓ : પ્રવૃત્તિ-નિરોધ

મન, વચન અને કાય-સંબંધી અશુભ પ્રવૃત્તિ નિરોધરૂપ ગુપ્તિનું જે લક્ષણ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તેમાં અશુભ પ્રવૃત્તિ એટલે સાંસારિક વિષય-ભોગો પ્રત્યે ઉન્મુખ થનારી પ્રવૃત્તિ. કષાયરૂપી શત્રુના આક્રમણથી બચવા માટે આ ગુપ્તિઓને અમોઘ શસ્ત્ર (અજેય શસ્ત્ર) ગણવામાં આવેલ છે<sup>૪</sup>. પ્રવૃત્તિ મન, વચન અને કાયથી સંભવતી હોવાથી ગુપ્તિના પણ ત્રણ ભેદ પાડવામાં આવેલ છે. મનોગુપ્તિ,

- १ એજन यतु भेदेनोपादानं तत् समितीनां प्रविचाररूपत्येन गुप्तीनां तु प्रवीचाराङप्रवीचारात्मकत्वेन कथिङ्चत् भेदख्यापनार्थम् ।... सर्वा अप्यमूश्चारित्ररूपा:, ज्ञानदर्शनाङिवनाभावि च चारित्रम्, न चैतस्त्र्यातिरिक्तमन्यदर्थतो द्वादशाङ्गमित्येतासु प्रवचनं मातमुच्यते ।
  - -उ. ने. व., प्. उ०२.

- ૨ એજન
- **उ अहुसु पवयणमायासु उवउत्ते** ।

\_3. ૨૯. ૧૧.

४ एयाओ पवयणमाया जे सम्मं आयरे मुणी । स्रो खिप्पं सव्वंसारा विप्पमुच्चइ पंडिए ।

-3. 28. 29.

प सद्धं नगरं किच्चा तवसंवरमग्गलं ।
 खंति निउणपागारं तिगुत्तं दुप्पधंसयं ॥

-3. ७. २०.

વચનગુપ્તિ અને કાયગુપ્તિ<sup>1</sup>. તેને જ યોગદર્શનના શબ્દોમાં અનુક્રમે મનોયોગ, વચનયોગ અને કાયયોગ કહી શકાય કારણ કે યોગદર્શનમાં ચિત્તવૃત્તિના નિરોધને 'યોગ' શબ્દથી વ્યક્ત કરેલ છે<sup>ર</sup>. આમ યોગદર્શનનો આ 'યોગ' શબ્દ જૈન દર્શનના 'યોગ' શબ્દથી ભિન્ન છે કારણ કે જૈન દર્શનમાં પ્રવૃત્તિ માત્રને યોગ કહેવામાં આવેલ છે તથા તેના નિરોધને 'ગુપ્તિ' કહેવામાં આવે છે.

૧ મનોગુપ્તિ : સંરમ્ભ, સમારંભ અને આરંભમાં પ્રવૃત્ત મનના વ્યાપારને રોકવાની એ 'મનોગુપ્તિ' છે<sup>3</sup>. કોઈને મારવાની ઈચ્છા કરવી એ 'સરમ્ભ', મારવાના સાધનો અંગે વિચાર કરવો એ 'સમારંભ' અને મારવાની ક્રિયા પ્રારંભ કરવાનો વિચાર એ 'આરંભ' કહેવાય છે. મનના આ ક્રમિક ત્રણ વિકલ્પો છે. તેથી એ ત્રણેને રોકવા જરૂરી છે. મનના વિચારોની પ્રવૃત્તિ સત્ય, મિશ્ર (સત્ય અને અસત્યથી યુક્ત) અને અનુભય (સત્યાસત્યથીરહિત)-આ ચાર વિષયોમાં સંભવતી હોવાથી મનોગુપ્તિના ચાર પ્રકાર દર્શાવવામાં આવ્યા છે<sup>૪</sup>. ૧ સત્યમનોગુપ્તિ (સદ્દ્ભુત પદાર્થોમાં પ્રવર્તમાન મનની પ્રવૃત્તિને રોકવી), ૨ અસત્યમનોગુપ્તિ (મિથ્યા પદાર્થોમાં પ્રવર્તમાન મનની પ્રવૃત્તિને રોકવી), ૩ સત્યમૃષામનોગુપ્તિ (મિશ્ર-સત્ય અને અસત્યથી મિશ્રિત મનના વિચારોને રોકવા) અને ૪ અસત્યમૃષામનોગુપ્તિ (અનુભય-સત્ય, અસત્ય અને સત્યાસત્યથી રહિત

-पा. यो. १. २.

**—**उ. २४. २१.

४ सच्चा तहेव मोसा य सच्चमोसा तहेव य चउत्थी असच्चमोसा य मणगृत्तीओ चउव्चिहा ।।

-उ. २४. २०.

૧ જુઓ - પૃ. સ્૮૫, પા. ટિ. ૩, ઉ. ૯. ૨૦, ૧૨. ૩, ૧૭, ૧૯. ૮૯, ૨૪. ૧, ૧૯, ૨૬. ૩૫, ૩૦, ૩, ૩૨. ૧૬. વગેરે.

२ योगश्चित्तवृत्तिनिरोधः

उ संरंभरसमारंभे आरंभे य तहेव य ।
मणं पवत्तमाणं तु नियतेज्ज जयं जई ।।

મનના વિચારોને રોકવા)<sup>૧</sup>. મનને એકાગ્ર કસ્વું (एकाग्रमन: सिन्नवेञ) અને મનને સમાધિસ્થ કરવું (मन: समाधारण) આ બન્ને મનોગુપ્તિના જ પ્રતિફળ છે. એકાગ્ર મન: સન્નેવેશ વગેરેથી ધ્યાન, તપમાં સહાયતા મળે છે<sup>ર</sup>.

ર વચનગુપ્તિ : સંરંભ, સમારંભ અને આરંભમાં પ્રવૃત્ત થયેલ વચનના વ્યાપારને રોકવો એ વચનગુપ્તિ છે<sup>3</sup>. વચનના સત્યાદિ ચાર પ્રકાર સંભવતા હોવાથી મનોગુપ્તિની જેમ તેના પણ ચાર ભેદ દર્શાવવામાં આવ્યા છે. તેના નામો ક્રમશ: આ પ્રમાણે છે૪<sup>૧</sup>: ૧ સત્યવાગ્ગુપ્તિ, ૨ મૃષાવાગ્ગુપ્તિ, ૩ સત્યમૃષાવાગ્ગુપ્તિ (મિશ્ર) અને ૪ અસત્યમૃષાવાગ્ગુપ્તિ. આ વચનગુપ્તિ વિશેષ કરીને સત્ય મહાવ્રતની રક્ષા કરે છે. વાક્સમાધારણ (વાણીને સમધિસ્થ કરવી) એ વચનગુપ્તિનું જ પ્રતિફળ છે<sup>૫</sup>.

**૩ કાયગુપ્તિ :** ઊભા થવામાં, બેસવામાં, શયન કરવામાં, ત્વક્પરિવર્તનમાં, લાંઘવામાં, પ્રલંઘન કરવામાં, ઈન્દ્રિયોનો વિષયો સાથે સંયોગ કરવામાં-આવા કાર્યોમાં શરીરની જે પ્રવૃત્તિ સંરંભ, સમારંભ અને આરંભરૂપ હોય છે તેને રોકવી એ 'કાયગુપ્તિ' કહેવાય છે<sup>૬</sup>. અર્થાત્ શરીર સંબંધી વ્યાપારને રોકવો એ કાયગુપ્તિ છે. કાયસમાધારણ એ કાયગુપ્તિનું પ્રતિકળ છે. તેનાથી કાયોત્સર્ગ

9. First three refer to assertions and fourth to injunctions.

-से. बु. ई., भाग-४५, पृ. १५०.

- ૨ ઉ. ૨૯. ૨૫-૨૬, ૫૬, ૬૨-૬૬.
- ૩ જુઓ પૃ. ર૬૫, પા. ટિ. ર.
- ४ सच्चा तहेव मोसा य...वइगुत्ती चउव्चिहा ॥

**—**इ. २४. २२.

૫ ૩. ૨૬. ૫૭.

६ ठाणे निसीयणे चेव तहेव य तुयट्टणे ।

कायं पवत्तमाणं तु नियतेज्ज जयं जइ ॥

-उ. २४. २४-२५.

(શરીરનું મમત્વ છોડી નિશ્વલ થવું) તપમાં સહાયતા મળે છે<sup>૧</sup>. મનોગુપ્તિ અને વચનગુપ્તિની જેમ કાયુગપ્તિના સ્ત્યાદિની દૃષ્ટિએ ચાર પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા નથી.

આ રીતે ગુપ્તિમાં માત્ર અશુભ-પ્રવૃત્તિનો નિરોધ જ દર્શાવેલ નથી પરંતુ, જે કંઈ પ્રવૃત્તિ છે તેનો નિરોધ દર્શાવવામાં આવ્યો છે. તેથી પૂર્વોલ્લિખિત ગુપ્તિના લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિદોષ (લક્ષણલક્ષ્યના સર્વ અંશોમા ન જોવા મળે) આવે છે. માલૂમ થાય છે કે વ્યવહારની દષ્ટિએ પ્રધાનતા અશુભાર્થોમાં નિરોધમાં જ હોવાથી ગુપ્તિનું લક્ષણ માત્ર અશુભ અર્થોમાં પ્રવૃત્ત મન, વચન અને કાયના વ્યાપારનો નિરોધ એમ દર્શાવવામાં આવેલ છે. જો જે કંઈ પ્રવૃત્તિ (શુભાશુભ) છે તેનો નિરોધ કરી દેવામાં આવે તો કોઈ પણ ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિ ન થતી હોવાથી સદાચારરૂપ મહાવ્રતોનું પાલન કરવું પણ સંભવશે નહીં વળી, શ્વાસાદિ ક્રિયાનો પણ નિરોધ કરી દેવાથી જીવનધારણ કરવું પણ અસંભવિત થશે. તેથી ગુપ્તિનું કાર્ય પ્રવૃત્તિ-નિરોધરૂપ હોવા છતાં પણ પ્રધાનરૂપે અશુભ-પ્રવૃત્તિને રોકવાનું છે. જો શુભ કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિની આવશ્યકતા પડે તો હવે પછી કહેવામાં આવનાર 'સમિતિ'નો આશ્રય લેવો જોઈએ. તેથી નેમિચંદ્રાચાર્યે પોતાની વૃત્તિમાં લખે છે કે સમિતિ અને ગુપ્તિનું જે તફાવત પૂર્વક કથન કરવામાં આવ્યું છે તે સમિતિઓ કેવળ પ્રવૃત્તિરૂપ (પ્રવિચાર) હોવાથી અને ગુપ્તિઓ પ્રવૃત્તિ તથા નિવૃત્તિ એમ ઉભયરૂપ હોવાથી બન્નેમાં તફાવત છે એમ દર્શાવવા માટે (તે કથન) કરવામાં આવ્યું છે. આ ગુપ્તિઓ અને સમિતિઓ ચારિત્રરૂપ છે અને તે ચારિત્ર જ્ઞાન અને દર્શન થતાં જ સંભવે છે (અવિનાભાવી). આમ નેમિચંદ્રાચાર્ય અનુસાર ગુપ્તિઓ માત્ર અશુભ-અર્થોમાં નિવૃત્તિરૂપ જ નથી પરંતુ શુભ અર્થોમાં પ્રવૃત્તિરૂપ પણ છે<sup>ર</sup>. ગુપ્તિ શબ્દ રક્ષાર્થક ગુપ્ ધાતુ (गुपुरक्षणे) માંથી બનેલ છે.

<sup>9 3. 26. 46.</sup> 

२ 'गुत्ति' ति गुप्तयो निवर्त्तनेडप्युत्काः, 'असुभत्येसु' ति 'अशुभार्थेभ्यः' अशोभनमनोयोगादिभ्यः 'सव्वसो' ति सर्वेभ्यः अपि शब्दात् चरणप्रवर्त्तनेडपीति सूत्रार्थः ।

<sup>—</sup>उ. ने. वृ., पृ. उ०४.

તથા જુઓ પૃ. ૨૮૬, પા. ટિ. ૧.

એથી સિદ્ધ થાય છે કે જે રત્નત્રયની રક્ષા કરે છે તે ગુપ્તિયુક્ત છે. રત્નત્રયની રક્ષા માટે અશુભાચારને રોકીને શુભાચારમાં પ્રવૃત્તિ કરવી આવશ્યક છે. આમ ગુપ્તિઓ અશુભ અર્થોમાંથી નિવર્તક અને શુભ અર્થોમાં પ્રવર્તક પણ છે. શુભ મન, વચન અને કાયના વ્યાપાર રૂપ બત્રીશ પ્રકારના 'યોગ સંગ્રહ''ની બાબતમાં પ્રયત્નશીલ થવાનું વિધાન ગ્રંથમાં કરવામાં આવ્યું છે'. તે પરથી પણ પ્રતીત થાય છે કે આ ગુપ્તિઓ મુખ્યરૂપે અશુભ અર્થોમાંથી નિવૃત્તિ પમાડનારી છે. આ દષ્ટિએ ગ્રંથમાં ગુપ્તિઓને અશુભ-અર્થોમાંથી નિવર્તક તરીકે દર્શાવવામાં આવેલ છે.

ગ્રંથમાં મનોગુપ્તિ વગેરેનું જુદું જુદું ફળ દર્શાવતાં લખવામાં આવ્યું છે કે મનોગુપ્તિથી જીવ ચિત્તને એકાગ્ર કરીને સંયમનો આરાધક બની જાય છે. વચનગુપ્તિથી નિર્વિકારતાને પ્રાપ્ત કરીને ચિત્તની એકાગ્રતા (અધ્યાત્મયોગ)ને પ્રાપ્ત કરે છે અને કાયગુપ્તિથી બધા પ્રકારના પાપાસ્રવોને રોકીને સંવરયુક્ત બને છે<sup>3</sup>. આ ઉપરથી પ્રતીત થાય છે કે ગુપ્તિઓનું પ્રધાનકાર્ય અશુભ-અર્થોમાં પ્રવૃત્ત મન, વચન અને કાયની પ્રવૃત્તિઓને રોકવાનું છે. આ રીતે જ્યારે અશુભાત્મક પ્રવૃત્તિઓનો નિરોધ થઈ જાય છે, ત્યારે રત્નત્રયરૂપ શુભઅર્થોમાં પ્રવૃત્તિ કરતો સાધક ધીરે ધીરે આયુષ્યના અંતિમ સમયે શુભઅર્થોમાં પ્રયુક્ત મન, વચન અને કાયની પ્રવૃત્તિઓનો પણ નિરોધ કરીને મુક્ત બને છે. તેથી ગ્રંથમાં ગુપ્તિનું ફળ કર્મક્ષય બાદ સંસારમાંથી પ્રાપ્ત થતી મુક્તિ એમ દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>૪</sup>. જો પરમાર્થરૂપે વિચાર કરવામાં આવે તો સર્વ પ્રકારના શુભાશુભ અર્થોમાં થનારી શુભાશુભ પ્રવૃત્તિને રોકવી એ ગુપ્તિ છે.

 <sup>&#</sup>x27;योगे' त्ति सूचकत्वात् सूत्रस्य योगसङ्ग्रहा यै: योगा: शुभमनोवाक्कायव्यापार: सङ्गृह्यन्ते-स्वीक्रियन्ते, ते च द्वातिंशाद् ।

<sup>-</sup>उ. ने. वृ. पृ. उ५०.

તથા જુઓ - समवायाङ्ग, समवाय ૩૨, श्रमणसूत्र, પૃ. ૧૯૬.

ર ઉ. ૩૧. ૨૦.

૩ ઉ. ૨૯- ૫૩-૫૫.

४ चारित्तगुत्ते य णं जीवे विवित्ताहारे दढचरित्ते एगंतरए मोक्खभावपिडवन्ने अडुविहकम्मगंठि निज्जरेड ।

<sup>-</sup>૩. ૨૯. ૩૧.

# સમિતિઓ – પ્રવૃત્તિમાં સાવધાની :

ગમન આદિ ક્રિયાઓ કરતી વખતે સાવધાનીપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરવી એ 'સમિતિ' કહેવાય છે. અર્થાત્ સાધુ જે કાંઈ ક્રિયા કરે તેમાં પ્રમાદ ન કરતાં સાવધાની રાખે પરિણામે જીવાદિની હિંસા ન થાય. સાધુને પ્રતિદિન સામાન્યરૂપે જે ગમનાદિ ક્રિયાઓ કરવી પડે છે તેને પાંચ ભાગોમાં વહેંચીને સમિતિના પણ પાંચ ભેદ ગણાવવામાં આવ્યા છે. તેનાં નામ નીચે મુજબ છે 1.

૧ ગમન ક્રિયામાં સાવધાની (ઈર્યા સમિતિ), ૨ વચન બોલવામાં સાવધાની (ભાષા સમિતિ), ૩ આહારાદિ સાધન-સામગ્રીના અન્વેષણા ગ્રહણ અને ઉપભોગમાં સાવધાની (એષણા સમિતિ), ૪ વસ્ત્રાદિ ઉઠાવીને રાખવા વગેરેના કાર્યમાં સાવધાની (આદાન નિક્ષેપ સમિતિ) અને ૫ મળમૂત્રાદિનો ત્યાગ કરતી વખતે રાખવાની સાવધાની (ઉચ્ચાર સમિતિ).

૧ ઈર્યા સમિતિ : વર્ષાકાળને છોડીને બાકીના સમયમાં સાધુએ પોતાના શિષ્ય-પરિવાર સાથે અથવા એકલા (પક્ષીની જેમ નિરપેક્ષી થઈ) ગ્રામાનુગ્રામ વિચરણ કરવું એવું વિધાન છે<sup>ર</sup>. તેથી માર્ગમાં ગમન કરતી વખતે જે પ્રકારની સાવધાની જરૂરી હોય છે તેને ઈર્યા સમિતિ કહેવામાં આવે છે. આ સમિતિની પરિશુદ્ધિ માટે ચાર બાબતોને ધ્યાનમાં રાખવી જરૂરી છે. ૧ આલંબન, ૨ સમય, ૩ માર્ગ અને ૪ ઉપયોગ (સાવધાની). તેથી ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે

२ विगिंच कम्मुणो हेउं कालकंखी परिव्वए।

-3. **૬. ૧૫.** 

विच्वा गिहं एगवरे स भिक्खू।

**–૩.૧૫. ૧૬.** 

मग्गगामी महामुणी ।

**–૩**. ૨૫. ૨.

તથા જુઓ ઉ. ૧૦. ૩૬, ૨૨. ૩૩, ૨૩. ૩, ૭. વગેરે.

૧ જુઓ પૃ. ૨૮૫, પા. ટિ. ૩, ઉ. ૧૨. ૨, ૧૯. ૮૯, ૨૦. ૪૦, ૨૪. ૧, ૨૬, ૩૦. ૩.

કે સાધુએ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રનું આલંબન કરીને, દિવસે ઉત્પથ (ઊંચા-નીચા) રહિત માર્ગમાં ચાર હાથ પ્રમાણ ભૂમિને આંખથી એકાગ્રચિત્તે સાવધાનીપૂર્વક જોતાં જોતાં ચાલવું જોઈએ જેથી જીવોની હિંસા ન થાય. ચાલતી વખતે સાવધાની ટકી રહે એ માટે જરૂરી છે કે રૂપાદિ વિષયો તથા અધ્યયન (સ્વાધ્યાય)માં ચોંટેલી ચિત્તવૃત્તિને ત્યાંથી દૂર કરી ચાલવામાં જ ચિત્તવૃત્તિને સાવધાનીથી પરોવવી જોઈએ . આમ કરવાથી અહિંસા મહાવ્રતનું પાલન થાય છે. ઈન્દ્ર-નમિ સંવાદમાં ઈર્યાસમિતિને ધનુષ્યની પણછ કહેવામાં આવી છે . તે ઉપરથી તેની ઉપયોગિતા તથા મહત્ત્વ અંગે જાણવા મળે છે.

ર ભાષા સમિતિ : ક્રોધ, માન, માયા, લોભ, હાસ્ય, ભય, વાચાળતા અને વિકથા (ધર્મવિરુદ્ધ કથા) આ આઠ દોષોથી રહિત સમયાનુકૂળ અદુષ્ટ અને પરિમિત વચન બોલવું એ ભાષા સમિતિ છે<sup>3</sup>. અર્થાત્ સાવધાનીપૂર્વક

 आलंबणेण कालेण मग्गेण जयणाइ य । चउकारणपरिसुद्धं संजए इरियं रिए ।। तत्य आलंबणं नाणं दंसणं चरणं तहा । काले य दिवसे वृत्ते मग्गे उप्पह वज्जिए ।।

दव्वओ चक्खूसा पेहे जुगिमत्तं च खेतओ । कालओ जाव रीइज्जा उवउत्ते य भावओ ॥ इंदियत्ये विवज्जिता सज्झायं चेव पञ्चहा । तम्मुत्ती तप्पुरक्कारे उवउत्ते रियं रिए ॥

-3. 28. X-C.

તથા જુઓ ઉ. ૨૦. ૪૦, ૨૫. ૨, ૨૬. ૩૩. વગેરે.

धणु परक्कमं किच्चा जीवं च ईरियं सया ।
 घिई च केयणं किच्चा सच्चेण परिमंथए ॥

-3. ૯. ૨૧.

3 कोहे माणे य मायाए लोभे य उवउत्तया । हासे भये मोहरिए विकहासु तहेव य ।। एयाइं अट्ठ ठाणाइं परिविज्जितु संजए । असावज्जं मियं काले भासं भासिज्ज पत्रवं ।।

**-3**. ૨૪. ૯. ૧૦.

સમયને અનુકૂળ, હિત-મિત-પ્રિય અને સત્ય વચન બોલવું એ સત્ય મહાવ્રતનું પાલન કરવામાં સહાયક થાય છે.

3 એષણા સમિતિ : જો કે સાધુ સર્વ પ્રકારની ધન-સંપત્તિનો ત્યાગ કરી દે છે પરંતુ જીવન-નિર્વાહ માટે આહારાદિની આવશ્યક્તા રહે છે. તેથી તે ગૃહસ્થના ઘરેથી નિયમાનુકૂળ આહારાદિને માગીને પોતાનો જીવન-નિર્વાહ યલાવે છે. આ આહારાદિની પ્રાપ્તિમાં અને તેના ઉપભોગ આદિમાં જે પ્રકારની સાવધાની આવશ્યક હોય છે તેને એષણા સમિતિ કહેવામાં આવે છે. આ બાબતમાં ગ્રંથમાં સામાન્યરૂપે દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે સાધુએ આહાર, ઉપકરણ (વસ્ત્ર, પાત્ર વગેરે) અને શય્યા (ઉપાશ્રય-નિવાસ સ્થાન) આદિની ગવેષણા કરતી વખતે ગવેષણાના ઉદ્દગમ અને ઉત્પાદન સંબંધી, ગ્રહણ કરવાની પ્રહણેષણા સંબંધી અને ઉપભોગ કરવાની પરિભોગષણા સંબંધી દોષોથી બચવું જોઈએ એ એટલે કે આહારાદિને શોધવા સંબંધી, ગ્રહણ કરવા સંબંધી અને ઉપભોગ કરવા સંબંધી શાસ્ત્રોક્ત છેતાલીશ દોષો-જેનાથી સાધુ હિંસાદિ દોષોનો ભાગીદાર બની શકે છે તેમાંથી બચવા માટે પ્રયત્ન કરવો જોઈએ.

गवेसणाए गहणे य पिरभोगेसणा य जा ।
 आहारोविहसेज्जाए एए तिन्नि विसोहए ।।
 उग्गमुप्पायणं पढमे बीए सोहेज्ज एसणं ।
 पिरभोयिमा चउक्कं विसोहेज्ज जय जई ।।

<sup>&</sup>lt;u>--</u>इ. २४. १२-१३.

ર એષણા સમિતિમાં ધ્યાનમાં રાખવા યોગ્ય છેતાલીશ દોષો આ પ્રમાણે છે: ગવેષણા સંબંધી બત્રીશ દોષ-આમાંથી સોળ દોષ ઉદ્દગમ-સંબંધી છે જેને માટે ગૃહસ્થ જવાબદાર છે તથા બાકીના સોળ ઉત્પાદન સંબંધી છે. જેના નિમિત્ત સાધુ બને છે. જેમકે: ઉદ્દગમ સંબંધી સોળ દોષ-૧. આઘાકર્મ (સાધુને ઉદ્દેશીને બનાવવામાં આવેલ આહારાદિ), ઔદ્દેશિક (સામાન્ય યાચકોને ઉદ્દેશીને બનાવવામાં આવેલ), ૩. પૂર્તિકર્મ (શુદ્ધ આહારને આધાકર્માદિથી મિશ્રિત કરીને બનાવવામાં આવેલ, ૪. મિશ્રજાત (સ્વયંને અને સાધુને એક સાથે અનુલક્ષીને બનાવવામાં આવેલ, ૫. સ્થાપના (સાધુ માટે અલગ સુરક્ષિત રાખવામાં આવેલ), ૬. પ્રાભૃતિકા કોઈ જમણવાર

૪ આદાન નિક્ષેપ સમિતિ : આદાન એટલે કોઈ વસ્તુને લેવી અને નિક્ષેપ એટલે કોઈ વસ્તુને મૂકવી. તેથી સાધુ પાસે જે કંઈ રજોહરણ આદિ ઉપકરણ

માટે બનાવવામાં આવેલ), ૭. પ્રાદુષ્કરણ (અંધકારયુક્ત સ્થાનમાંથી દીવા વગેરેનો પ્રકાશ કરી લાવવામાં આવેલ). ૮. ક્રીત (ખરીદીને લાવવામાં આવેલ), ૯. પ્રામિત્ય (ઉધાર માંગીને લાવવામાં આવેલ), ૧૦. પરિવર્તિત (ફેરફાર કરીને લાવવામાં આવેલ), ૧૧. અભિકૃત (બીજી જગાએથી લાવવામાં આવેલ), ૧૨. ઉદ્દુભિશ (બંધ પાત્રનું મુખ ઉઘાડીને લાવવામાં આવેલ), ૧૩. પાલાપલ (ઉપરથી ઉતારીને લાવવામાં આવેલ), ૧૪. આચ્છેદ્ય દુર્બળ પાસેથી આંચકીને લાવવામાં આવેલ), ૧૫. અનિસૃષ્ટ (ભાગીદાર પાસેથી પૂછ્યા વગર હિસ્સાનો ભાગ લાવવામાં આવેલ), ૧૬. અધ્યવપૂરક (સાધુને ગામમાં આવેલ જાણીને પોતાને માટે બનાવવામાં આવતા ભોજનની માત્રા વધારી દેવી).

ઉત્પાદન-સંબંધી સોળ દોષ-૧. ધાત્રીકર્મ (આયાની જેમ ગૃહસ્થના બચ્ચાને ખવડાવીને આહારાદિ પ્રાપ્ત કરવા), ર. દૂતીકર્મ (દૂતની જેમ સંદેશવાહક બનીને, ૩. નિમિત્ત (શુભાશુભ નિમિત્ત દર્શાવીને), ૪. આજીવ (પોતાની જાતિ, કુળ વગેરે બતાવીને), પ. વનીપક (ગૃહસ્થની પ્રશંસા કરીને), ૬. ચિકિત્સા (બિમારીની દવા બતાવીને), ૭.ક્રોધપિંડ (ક્રોધ પ્રદર્શિત કરીને), ૮. માન-પિંડ (પોતાનું પ્રભુત્વ જમાવીને), ૯. માયા પિંડ (છળ, કપટ પૂર્વક), ૧૦. લોભપિંડ (સરસ અને સુંદર ભોજનની અભિલાષાથી વધારે દૂર જઈ માંગી લાવવામાં આવેલ), ૧૧. સંસ્તવપિંડ (સંસ્તુતિ કરીને), ૧૨. વિદ્યાપિંડ (વિદ્યાના જોરથી), ૧૩. મંત્ર દોષ (મંત્ર પ્રયોગથી), ૧૪. ચૂર્શ-યોગ (વશીકરણ-ચૂર્ણ આદિનો પ્રયોગ કરીને), ૧૫. યોગ-પિંડ (યોગ-વિદ્યા વગેરેનો) પ્રયોગ કરીને, ૧૬. મૂલકર્મ (ગર્ભ-સ્તંભન વગેરેનો પ્રયોગ બતાવીને).

ખ ગ્રહણેષણા-સંબંધી દશ દોષ-જેમકે: ૧. શંકિત (આધાકર્માદિ દોષની શંકા થતી હોય તો પણ આહારિ લેવાં), ૨. ભ્રક્ષિત (સચિતથી મુક્ત), ૩. નિક્ષિપ્ત (સચિત્ત વસ્તુ ઉપર રાખેલ), ૪. પિહિત (સચિત્ત વસ્તુથી ઢંકાએલ), ૫. સંદૃત (કોઈ પાત્રમાં પહેલાંથી રાખી મૂકેલ અકલ્પનીય પદાર્થને કાઢીને હોય છે તેને સારી રીતે જોઈને મૂકવાં એ 'આદાન-નિક્ષેપ' સમિતિ છે<sup>1</sup>. અર્થાત્ પાત્રાદિ ઉપકરણોને લેતી વખતે અને મૂકતી વખતે તેની સારી સંભાળ (પ્રતિલેખના) લઈ પ્રમાર્જન કરી લેવું જોઈએ. જેથી જીવોની હિંસા ન થાય. આ રીતે આ સમિતિનું સમ્યક્ રૂપે પાલન કરવા માટે પ્રતિલેખના (નિરીક્ષણ) અને પ્રમાર્જના (ધૂળ વગેરે સાફ કરવાં)ને સમજી લેવાં જરૂરી છે.

## प्रतिलेजना अने प्रभार्शना :

પ્રતિલેખનાનો અર્થ: આંખેથી જોઈ લેવું અને પ્રમાર્જનાનો અર્થ સાફ કરવું એવો થાય છે. આ બન્ને ક્રિયાઓ સાધુએ દરરોજ સવારે અને સાંજે કરવી પડે છે એ સિવાય, પાત્ર વગેરે ઉપકરણો લેતી અને મૂકતી વખતે પણ એ ક્રિયાઓ કરવાની હોય છે. એ ક્રિયાઓ કરવાથી ષદ્કાયના જીવોની રક્ષા થાય છે અને

પછી તે પાત્રમાંથી દેતાં), ૬. દાયક (શરાબી, ગર્ભિણી વગેરે અનિધકારી વડે દેવામાં આવે ત્યારે), ૭. ઉન્મિશ્ર (શુદ્ધ અને અશુદ્ધ ભેગાં કરી દેતાં), ૮. અપરિણત (શાકાદિ પૂરેપૂરાં રંધાયાં ન હોય ત્યારે), ૯. લિપ્ત (દૂધ, દહીં વગેરેથી ખરડાયેલ પાત્રમાંથી કે એવા હાથે દેવામાં આવે ત્યારે), ૧૦. છૃદિત (જેના અન્નક્ષ્ણ નીચે પડી રહ્યાં હોય).

- ગ પરિભોગેષણા (ગ્રાસેષણા) સંબંધી ચાર દોષ-આનો નિમિત્ત સાધુ જ હોય છે, જેમકે: ૧. સંયોજના (સરસ બનાવવાના લોભથી દૂધ ખાંડ વગેરે પરસ્પર મેળવી ખાવું), ૨. અપ્રમાણ (પ્રમાણથી વધારે ખાવું), ૩. અંગાર (સરસ ખોરાક હોય ત્યારે દાતાના વખાણ કરીને અને નીરસ હોય ત્યારે નિન્દા કરીને ખાવું) અને ૪. અકારણ (બળવૃદ્ધિ વગેરેની ભાવનાથી ખાવું).
  - —જુઓ એજન ટીકાઓ, શ્રમણસૂત્ર પૃ. ૪૩૧-૪૩૫.
- चक्खुसा पडिलेहिता पमज्जैज्ज जयं जई ।
   आइए निक्खिवेज्जा दुह्ओिव सिमए सया ।।

-उ. २४. १४.

તથા જુઓ ઉ. ૨૪. ૧૩, ૨૦. ૪૦, ૧૨. ૨.

ન કરવાથી એ જીવોની હિંસા સંભવે છે<sup>૧</sup>. તેથી અહિંસાવ્રતનું પાલન કરનાર સાધુએ તે ક્રિયાઓ કરવી જ જોઈએ. જે સાધુ પ્રતિલેખના અને પ્રમાર્જનાને ઉચિતરૂપે નથી કરતો અને પોતાનાં ઉપકરણોને જ્યાં ત્યાં મૂકી દે છે તથા શય્યા આદિ ઉપર ધૂળવાળા પગ હોય છતાં સૂઈ જાય છે તે સાચો સાધુ નથી<sup>૨</sup>. જે સમયસર પ્રતિલેખના અને પ્રમાર્જના કરે છે તેનાં જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મો નષ્ટ થાય છે<sup>3</sup>.

પ્રતિલેખના અને પ્રમાર્જનાની વિધિ: સાધુએ સમયનું અતિક્રમણ કર્યા સિવાય પોતાનાં બધાં ઉપકરણોની પ્રતિલેખના અને પ્રમાર્જના કરવાં જોઈએ. પ્રતિલેખના કરતી વખતે સર્વ પ્રથમ મુખવસ્ત્રિકાની અને પછી રજોહરણ (ગોચ્છક)ની પ્રતિલેખના કરવી જોઈએ. તે પછી આંગળીથી રજોહરણને લઈને વસ્ત્રોની પ્રતિલેખના કરવી જોઈએ<sup>ક</sup>. વસ્ત્રોની પ્રતિલેખના કરતી વખતે વસ્ત્રોને ભૂમિથી ઊંચા રાખી, મજબૂત રીતે હાથમાં પકડી ઝડપ કર્યા વગર સાવધાની પૂર્વક પ્રથમ તો વસ્ત્રનું નિરીક્ષણ કરવું જોઈએ. તે પછી યત્નપૂર્વક વસ્ત્રને ઝાપટવાં જોઈએ જેથી જીવજંતુ નીકળી જાય. જો ન નીકળે તો યત્નપૂર્વક હાથેથી લઈને જીવજંતુને એકાંત સ્થળે ફેંકી દેવા જોઈએ. આ કામ કરતી વખતે શરીર અને વસ્ત્ર આદિને આમ તેમ નચાવવાં ન જોઈએ. વસ્ત્ર ક્યાંયથી વળેલું ન હોવું જોઈએ. આ કામ સાવધાનીથી એકદમ ન કરવું જોઈએ. દીવાલ વગેરેનો સંપર્ક ન થવો જોઈએ. આ ઉપરાંત જે વસ્ત્રની પ્રતિલેખના કરવામાં આવી રહી હોય તેના ત્રણ ભાગ કરી પ્રત્યેક ભાગને બન્ને બાજુથી જોવાં

| q | पुढवी | आउक्काए | तेउ-वाऊ-वणस्सइ-तसाणं | I |
|---|-------|---------|----------------------|---|
|---|-------|---------|----------------------|---|

पडिलेहणा आउत्तो छण्हं संरक्खओ होइ ॥

<del>\_</del>3. २६. ३०-३१.

૨ તથા જુઓ પૃ. ૨૫૬, પા. ટિ. ૪, ઉ. ૧૭. ૧૦, ૧૪.

૩ ઉ. ૨૯. ૧૫.

૪ જુઓ - પૃ. ૨૫૮, પા. ટિ. ૩.

જોઈએ અથવા પછી પ્રત્યેક ભાગને ત્રણ ત્રણ વાર (ષટ્પુરિમ व नवखोटक) તપાસવાં જોઈએ. છતાં તેમાં જીવજંતુ રહ્યાં હોય તો હાથથી કાઢીને જીવની રક્ષા કરવી જોઈએ. આમ સાવધાનીપૂર્વક કરવામાં આવેલ પ્રતિલેખના અને પ્રમાર્જના પ્રશસ્ત કહેવાય છે અને અસાવધાનીપૂર્વક કરવામાં આવેલ પ્રતિલેખના અને પ્રમાર્જના અપ્રશસ્ત ગણાય છે. ત્રંથમાં અપ્રશસ્ત પ્રતિલેખનાના કેટલાક પ્રકાર દર્શાવવામાં આવ્યા છે જેનો ત્યાગ જરૂરી છે. અપ્રશસ્ત પ્રતિલેખનાના કેટલાક પ્રકારો આ પ્રમાણે છે ર

૧ આરભીટા (જેની પ્રતિલેખના થતી હોય તે વસ્ત્રને પૂર્ણ પ્રતિલેખના કર્યા વગર જ વચ્ચે બીજા વસ્ત્રની પ્રતિલેખના કરવાની શરૂઆત કરવી), ર સમ્મદાં (વસ્ત્રના છેડાને પકડીને અથવા વસ્ત્ર ઉપર બેસીને પ્રતિલેખના કરવી), ૩ મોસલી (વસ્ત્રને ભીંત વગેરેના ટેકાથી ઉપર નીચે તથા ત્રાંસુ કરીને પ્રતિલેખના કરવી), ૪ પ્રસ્કોટના (વસ્ત્રને જોરથી ઝાપટવું), ૫ વિક્ષિપ્તા (પ્રતિલેખના કર્યા વગરના અને પ્રતિલેખના કરેલા વસ્ત્રને ભેગાં કરી દેવાં), ૬ વેદિકા (ઘૂંટણની ઉપર નીચે ત્રાંસુ રાખી અથવા વચ્ચે રાખી પ્રતિલેખના કરવી), ૭ પ્રશિથિલ (વસ્ત્રને ઢીલી રીતે પકડવું), ૮ પ્રલંભ (વસ્ત્રના એક ખૂણાને પકડી

९ उड्ढं थिरं अतुरियं पुट्यं ता वत्थमेव पिडलेहे । तो बिइयं पप्फोडे तइयं च पुणो पमज्जिज्ज ।। अणच्चावियं अकिलयं अणाणुबंधिममोसिल चेव । छप्पुरिमा नव खोडा पाणीपाणिविसोहणं ।।

**-**ड. २६. २४-२५.

तथा श्रुओ - श्रमणसूत्र, पृ. ४०८-४९०. २ आरभडा सम्म्हा वज्जेयव्वा य मोसली तइया । पप्फोडणा चउत्यो विक्खिता वेइया छट्टी । पर्सिटिलपलंबलोला एगामोसा अणेगरूवधुणा ।

कुणइ पमाणे पमायं संकियगणणोवगं कुज्जा ॥

**–**3. २६. २६-२७.

पिडलेहणं कुणंतो मिहो कहं कुणइ जणवयकहं वा । देइ व पच्चक्खाणं वाएइ सयं पिडच्छइ वा ।।

**–**3. २६. २७.

બાકીના ભાગને લટકતો રાખવો), ૯ લોલ (વસ્ત્રને જમીન ઉપર લટકતું રાખવું), ૧૦ એકામર્ષા (વસ્ત્રને ઢસરડવું), ૧૧ અનેકરૂપધૂના (અનેક રીતે વસ્ત્રને હલાવવું), ૧૨ પ્રમાણ-પ્રમાદ (પ્રતિલેખનાના પ્રમાણમાં પ્રમાદ કરવો), ૧૩ શંકિતે ગણનોપયોગ (કેટલી વાર પ્રતિલેખના થઈ ચૂકી છે એવા પ્રમાણમાં શંકા થતાં કરી આંગળીથી ગણવા માંડવું), ૧૪ આદત્તચિત્ત (પ્રતિલેખના કરતી વખતે વાર્તાલાપ, કથા, નિત્યકર્મ, પઠન-પાઠન વગેરમાં ધ્યાન આપવું), ૧૫ ન્યૂનાધિક (કોઈ ભાગમાં ઓછી કે વધારે વાર પ્રતિલેખના કરવી).

આમ, ઓછી, વધારે અને વિપરીત પ્રતિલેખના ન કરીને, શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી જ પ્રતિલેખના કરવી એ પ્રશસ્ત છે અને બાકીની બીજી બધી અપ્રશસ્ત છે. તેથી પ્રશસ્ત પ્રતિલેખના માટે સર્વ પ્રકારની સાવધાની જરૂરી છે જેથી જીવોની હિંસા પણ ન થાય અને શાસ્ત્રોક્ત વિધિમાં પ્રમાદ પણ ન થાય<sup>૧</sup>.

પ ઉચ્ચાર સમિતિ - મળ (ઉચ્ચાર), મૂત્ર (પ્રસ્તવણ) વગેરે (મુખનો મેલ, નાકનો મેલ, શરીરની ગંદકી, ફેંકી દેવા જેવો આહાર, ઉપયોગહીન ઉપકરણ, નખ) વગેરે ફેંકી દેવા લાયક પદાર્થોને વિધિપૂર્વક ફેંકવા યોગ્ય (વ્યુત્સર્જન યોગ્ય) એકાન્ત જગ્યાએ છોડી દેવા એ ઉચ્ચાર સમિતિ છે<sup>ર</sup>. એટલે કે મલ-મૂત્રાદિ ત્યાગવા લાયક ધૃષ્ટિાત પદાર્થોને એવી જગાએ છોડી દેવા જોઈએ જેથી જીવોની હિંસા પણ ન થાય અને કોઈને એથી ધૃશા પણ ન થાય.

अणूणाइरित्तपडिलेहा अविवच्चासा तहेव य ।
 पढमं पयं पसत्यं सेसाणि उ अप्पसत्याइं ॥

**-3. २६. २८.** 

उच्चारं पासवणं खेलं सिघाणजिल्लयं ।
 आहारं उविह देहं वािव तहाविहं ॥

**–**૩. ૨૪. ૧૫.

વ્યુત્સર્જન યોગ્ય (સ્થંડિલ) ભૂમિ: ત્યાજ્ય પદાર્થોને ફેંકી દેવા યોગ્ય સ્થાન આ પ્રકારનું હોવું જોઈએ . ૧ આવાગમન જ્યાં સાવ ન થતું હોય જ્યાં કોઈ આવતું ન હોય તથા દૂરથી તે જગ્યાને કોઈ જોઈ શકે એમ ન હોય અર્થાત્ જે અનાપાત અસંલોક હોય. એ સિવાય એવું પણ ન હોવું જોઈએ કે જ્યાં કોઈ આવતું તો ન હોય પણ દૂરથી જોઈ રહ્યું હોય. અનાપાત સંલોક-અથવા કોઈ આવી પણ રહ્યું હોય અને જોઈ પણ રહ્યું હોય. આપાતસંલોક-આમ આવાગમથી સર્વથા શૂન્ય એવું તે સ્થાન હોવું જોઈએ. ૨ જ્યાં ક્ષુદ્ર જીવાદિની પણ હિંસા સંભવતી ન હોય, ૩ સમતળ હોય, ૪ ઘાસ વગેરેથી પથરાયેલ ન હોય, ૫ વધારે સમય પહેલાં અચિત કરવામાં આવેલ સ્થાનમાં જીવાદિની ઉત્પત્તિ સંભવતી હોવાથી જે સ્થાનને થોડા સમય પહેલાં જ અચિત કરવામાં આવેલ હોય, ૬ વિસ્તૃત હોય, ૭ ખૂબ નીચે સુધી અચિત હોય, ૮ ગામ વગેરેની પાસે ન હોય, ૯ છિદ્રરહિત હોય અને ૧૦ ત્રસ જીવ અને અંકુરોત્પન્ન કરનાર શાલ્ય વગેરના બીજ વગરની હોય.

આમ આ પાંચ પ્રકારની સમિતિઓ સાધુને સાવધાનીપૂર્વક સદાચારમાં પ્રવૃત્તિ કરવાની શિક્ષા આપે છે. જીવોની હિંસા ન થાય અને અહિંસાદિ વ્રતોનું યોગ્ય રીતે પાલન થઈ શકે તે માટે આ સમિતિઓ અને તે સાથે જ ગુપ્તિઓનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે. ગ્રંથમાં સમિતિવાળા સાધુનું લક્ષણ કહેતી વખતે જણાવવામાં આવ્યું છે કે જે કોઈના પ્રાણનો ઘાત નથી કરતો તથા તેની રક્ષા કરવામાં તત્પર રહે છે તે સમિતિવાળો કહેવાય છે. તેની પાસે પાપ કર્મ, ઉચ્ચ સ્થાનમાં રહેલ પાણીની જેમ ટકતું નથી. સમિતિવાળા સાધુનું સંસારભ્રમણ

**—**उ. २४. १६-१८.

अणावायमसंलोए अणावाए चेव होइ संलोए । आवायमसंलोए आवाए चेव संलोए ।। अणावायमसंलोए परस्सणुवधाइए । समे अज्झुसिरे यावि अचिरकालकयम्मि य ।। विच्छिण्णे दूरमोगाढे नासन्ने बिलविज्जिए । तसपाणवीरहिए उच्चाराईणि वोसिरे ।।

અટકી જાય છે અને સમિતિથી રહિત સાધુ સંસારમાં ભટકતો રહે છે<sup>૧</sup>. આમ ગુપ્તિ અને સમિતિરૂપ આઠ પ્રવચન માતાઓ મહાવ્રતોનાં રક્ષણમાં તથા મુક્તિમાર્ગને પ્રાપ્ત કરવામાં પ્રમુખ હેતુ છે.

### षर्-आवश्यङ

વૈદિક સંસ્કૃતિમાં જેમ બ્રાહ્મણ માટે પ્રાત:કાળે અને સંધ્યાકાળે સંધ્યાવંદન વગેરે નિત્યકર્મ જરૂરી છે તે રીતે જેન સાધુએ પણ સામાયિક આદિ છ નિત્યકર્મ કરવાનાં હોય છે. અવશ્યકરણીય નિત્યકર્મ હોવાથી તેને 'આવશ્યક' કહેવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. આ છ આવશ્યકોનાં નામ વગેરે આ પ્રમાણે છે<sup>3</sup>:

- ૧ સમતાભાવ રાખવો (સામાયિક)
- ર ચોવીશ તીર્થંકરોની સ્તુતિ કરવી (ચતુર્વિંશતિસ્તવ)
- ૩ ગુરુની વંદના કરવી (વંદન)
- ૪ સદાચારમાં લાગેલ દોષોનું પ્રાયશ્વિત કરવું (પ્રતિક્રમણ)
- ૫ ચિત્તને એકાગ્ર કરી શરીર પરના મમત્વને દૂર કરવું (કાયોત્સર્ગ)
- ૬ આહાર આદિનો ત્યાગ કરવો (પ્રત્યાખ્યાન)
- १ सामायिङ आवश्यङ : सम् + आय् + इक = सामायिङ અર्थात् राग,
   द्वेषथी रिंदित थिई समतालावमां स्थिर थेवुं. आथी જीव બધા प्रकारनी पापात्मङ

आउत्तया जस्स न अत्यि कावि इरियाइ भासाइ तहेसणाए ।
 आयाणनिक्खेवदुगंछणाए न वीरजायं अणुजाइं मग्गं ॥

-3. 20. YO.

पाणे य नाइवाएज्जा से समीय ति वुच्चइं ताई। तओ से पावयं कम्मं निज्जाइ उदगं व थलाओ ॥

-3. C. S.

તથા જુઓ ઉ. ૧૨. ૧૭, ૩૧. ૭, ૩૪. ૩૧.

२ अवश्यं कर्त्तव्यं आवश्यकं, श्रमणादिभिरवश्यं उभयकालं क्रियते । —आवश्यकसूत्र, मलयगिरि-टीका, पृ. ८९.

तथा श्रुओ - मूलाचार, अधिकार ७; श्रमणसूत्र, ५. ८उ-८५. उ ५. २८. ८-१३. પ્રવૃત્તિઓ (સાવઘ-યોગ)માંથી વિરક્ત થઈ જાય છે<sup>૧</sup>. જિનભદ્રે સામાયિકને ચોદ પૂર્વો (જિનવાણી)ના સાર તરીકે દર્શાવેલ છે<sup>૨</sup>.

ર ચતુર્વિંશતિસ્તવ આવશ્યક : જૈન ધર્મના પ્રવર્તક ચોવીશ તીર્થંકરો અને સિદ્ધોની સ્તુતિ કરવી એને ચતુર્વિંશતિસ્તવ આવશ્યક કહેવામાં આવે છે. તેનાથી જીવ દર્શનની વિશુદ્ધિ કરે છે<sup>3</sup>. આ આવશ્યકમાં જૈન તીર્થંકરોની જે સ્તુતિ કરવાનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે તેનું કારણ એ છે કે તેમના ગુણોનું ચિંતન કરી પોતાની અંતશ્વેતના જાગૃત કરી શકાય કારણ કે જૈન તીર્થંકર વીતરાગ હોવાને કારણે ઉપાસકનો કોઈ પ્રકારનો ઉપકાર કરતા નથી.

3 વંદન આવશ્યક : ગુરુનું અભિવાદન કરવું એ વંદન આવશ્યક છે. જો ગુરુ ઉપસ્થિત ન હોય તો તેમનો મનમાં સંકલ્ય કરીને અભિવાદન કરવું જોઈએ. ગ્રંથમાં, પ્રત્યેક આવશ્યકની પહેલાં અને પછી ગુરુની વંદના અવશ્ય-કરણીય ગણવામાં આવી છે<sup>૪</sup>. આ વંદનઆવશ્યકનું ફળ દર્શાવતાં લખવામાં આવ્યું છે કે 'ગુરુવંદના'થી જીવ નીચ ગોત્રકર્મનો ક્ષય કરી ઉચ્ચ ગોત્રકર્મનો બંધ કરે છે અને અપ્રતિહત સૌભાગ્યશાળી તથા સફળ આજ્ઞાવાળો બની સર્વત્ર આદર પ્રાપ્ત કરે છે<sup>૫</sup>.

९ सामाइएणं सावज्जजोगविरइं जणयइ।

**-3**. २८. ८.

२ सामाइयं संखेवो चोद्दसपृव्वत्यापिंडोत्ति ।

—विशेषावश्यकभाष्य, गाथा २७८६.

उ चउव्वीसत्यएणं दंसणविसोहि जणयइ।

─3. २८. ८.

शुओ - आवश्यकिनर्युक्ति, गाथा १०७६. थयथुइमंगलेण नाणदंसणचरित्त बोहिलाभं जणयह ।...यणं जीवे अंतिकिरियं कप्पविमाणोववित्तयं आराहणं आरोहेड ।

**-3. २८. १४.** 

४ शुओ - सामाचारी ।

वंदणएणं नीयागोयं कम्मं खवेइ । उच्चागोयं कम्मं निबंधइ । सोहग्गं च णं अपिडहयं
 आणाफलं निव्वत्तेइ । दाहिणभावं च णं जणयइ ।

**-3**. ૨૯. ૧૦.

૪ પ્રતિક્રમણ આવશ્યક : 'પ્રતિ' ઉપસર્ગપૂર્વક ગમનાર્થક 'ક્રમુ' ધાતુમાંથી પ્રતિક્રમણ શબ્દ નિષ્પન્ન થયો છે. તેનો અર્થ છે : પ્રતિકૂળપાદનિક્ષેપ-અર્થાત્ સદોષ આચરણમાં જેટલા આગળ વધેલ તેટલું જ પાછા જઈ સ્વસ્થાન ઉપર આવવું . એટલે પ્રતિક્રમણનો દોષોનું પ્રાયશ્વિત (પશ્વાતાપ) કરવું એવો અર્થ થાય. આ પ્રતિક્રમણ સવારે તથા સાંજે કરવામાં આવે છે એ ઉપરાંત દૈનિક નાનામાં નાની ક્રિયા કરતી વખતે તથા વિશેષ અવસરે પણ કરવામાં આવે છે . ગ્રંથમાં તેના ફળનું વર્ણન કરતાં લખવામાં આવ્યું છે કે 'પ્રતિક્રમણ'થી જીવ વ્રતોના છિદ્રો (દોષો)ને દૂર કરે છે પછી શુદ્ધવ્રતધારી થઈ કર્માસ્રવોને રોકીને તથા આઠ પ્રવચનમાતાઓ દ્વારા સાવધાન થઈ વિશુદ્ધ ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરી સંયમમાં વિચરે છે .

આ પ્રતિક્રમણ આવશ્યક પ્રાયિશ્વત તપનો એક ભેદ વિશેષ છે જેનું આગળ ઉપર તપના પ્રકરણમાં વર્શન કરવામાં આવશે. પ્રતિક્રમણ એક નાનું પ્રાયિશ્વત છે અને એ 'મારું પાપ મિથ્યા થાય' (મિચ્છામિ દુક્કડં) એટલું કહેવા માત્રથી પૂર્ણ થાય છે. અર્થાત્ સ્વયંના દોષને સ્વયં સમક્ષ કહીને આત્મનિન્દા કરવામાં આવે છે. આ આત્મનિન્દારૂપ પશ્ચાત્તાપથી જીવ ક્ષપક શ્રેણી (કરણગુણ શ્રેણી) ને પ્રાપ્ત કરી મોહનીય કર્મનો ક્ષય કરે છે પ. પ્રતિક્રમણનું જેન શાસ્ત્રોમાં ઘણું મહત્ત્વ છે તેથી સમસ્ત આવશ્યક ક્રિયાને માટે 'પ્રતિક્રમણ' શબ્દનો પણ પ્રયોગ થાય છે દ

प्रतीयं क्रमणं प्रतिक्रमणं, अयमर्थः शुभयोगेभ्योडशुभयोगान्तरं क्रान्तस्य शुभेषु एव क्रमणात्प्रतीयं क्रमणम् ।

<sup>--</sup>हेमचन्द्रकृत योगशास्त्र-स्वोपञ्चवृत्ति, तृतीय प्रकाश ।

२ જુઓ - सामाचारी; आवश्यकनिर्युत्कि, गाथा १२४४.

उ पडिक्कमणेणं वयिछद्दाणि पिहेइ । पिहियवयिछिद्दे पुण जीवे निरुद्धासवे असबलचिरत्ते अट्टुसु पवयणमायासु उवउत्ते अपुहत्ते सुप्पणिहिए विहरइ ।

**<sup>–</sup>**૩. **૨૯. ૧૧.** 

૪ જુઓ પૃ. ૨૩૩, પા. ટિ. ૧.

૫ ઉ. ૨૯. ૬.

६ श्रुओ - श्रमणसूत्र, पृ. २०૯-२१०.

પ કાયોત્સર્ગ આવશ્યક : આમાં બે શબ્દો છે - કાય અને ઉત્સર્ગ. તેનો અર્થ છે શરીરનો ત્યાગ કરવો અર્થાત્ શરીરના મમત્વને છોડી તથા સ્વ-સ્વરૂપમાં લીન થઈ નિશ્વળ થવું તેને કાયોત્સર્ગ કહેવામાં આવે છે. આ પણ એક પ્રકારનું તપ છે જેનું આગળ ઉપર વર્ણન કરવામાં આવશે. કાયોત્સર્ગથી સાધક પ્રતિક્રમણની જેમ અતીતના તથા વર્તમાનના દોષોનું શોધન કરે છે પછી પ્રાયશ્વિત્તથી વિશુદ્ધ થઈ કર્મભારને હળવો કરે છે. ત્યાર પછી તે ચિન્તારહિત થઈ શુભ (પ્રશસ્ત) ધ્યાનમાં લાગીને સુખપૂર્વક વિચરણ કરે છે. તેથી આ કાયોત્સર્ગને સર્વ પ્રકારના દુ:ખોમાંથી છોડાવનાર પણ ગણવામાં આવેલ છે. સામાયિક અને કાયોત્સર્ગ વચ્ચે આ તફાવત છે. સામાયિકમાં સાધુ હલન-ચલન વગેરે ક્રિયાઓ કરી શકે છે. પરંતુ કાયોત્સર્ગમાં હલન-ચલન કરી શકતો નથી.

**દ પ્રત્યાખ્યાન આવશ્યક**: પ્રત્યાખ્યાન શબ્દનો અર્થપરિત્યાગ કરવો. જો કે સાધુ સર્વવિરત હોય છે છતાં પણ આહારાદિનો અમુક સમયવિશેષ માટે ત્યાગ કરવો એ પ્રત્યાખ્યાન આવશ્યક છે. એ કરવાથી મન, વચન અને કાયની દૂષિત પ્રવૃત્તિઓ અટકે છે અને પછી કર્મોનો આસ્રવ દ્વાર પણ બંધ થઈ જાય છે<sup>3</sup>. પ્રંથમાં 'સમ્યકત્વ-પરાક્રમ' અધ્યયનમાં કેટલાંક પ્રત્યાખ્યાનોનું પાલન કરવાનું ફળ દર્શાવવામાં આવેલ છે જેમ કે:

(ક) સંભોગ પ્રત્યાખ્યાન - સાધુઓ દ્વારા એકત્રિત કરવામાં આવેલ ભોજનને એક સાથે ગોળાકાર બેસી ખાવાનો ત્યાગ કરવો. આમ કરવાથી જીવ સ્વાવલંબી

–૩. રં૬. ૩૯.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૬. ૪૨.

उ पञ्चक्खाणेणं आसवदाराइ निरूभइ।

**-3**. २८. १3.

काउस्सग्गेणं तीयपडुप्पत्रं पायच्छितं विसोहेइ । विसुद्धपायच्छिते य
जीवे मिव्वयहियए ओहरियभरूव्य भारवहे पसत्यज्झाणोवगए सुहं सुहेणं विहरइ ।
—उ. २८. १२.

२ काउस्सग्गं तओ कुज्जा सव्वदुक्खिवमोक्खणं ।

,થાય છે અને પછી પોતાને થયેલ લાભથી જ સંતુષ્ટ રહે છે<sup>૧</sup>.

- (ખ) ઉપધિ પ્રત્યાખ્યાન વસ્ત્રાદિ ઉપકરણોનો ત્યાગ કરવો. આમ કરવાથી સ્વાધ્યાય વગેરે કરવામાં નિર્વિધ્નતાની પ્રાપ્તિ થાય છે તથા આકાંક્ષા રહિત થવાથી વસ્ત્રાદિ માગવા, તેની રક્ષા કરવી વગેરે બાબતનું કષ્ટ થતું નથી<sup>ર</sup>.
- (ગ) આહાર પ્રત્યાખ્યાન આહારનો ત્યાગ કરવાથી જીવન પ્રત્યેનું મમત્વ રહેતું નથી અને નિર્મમત્વ થતાં, આહાર વગર પણ તેને કોઈ પ્રકારનું કષ્ટ થતું નથી<sup>3</sup>.
- (ઘ) યોગ પ્રત્યાખ્યાન મન, વચન અને કાય સંબંધી પ્રવૃત્તિ (યોગ)ને રોકવી એ યોગ પ્રત્યાખ્યાન છે. તેનાથી જીવ જીવન્મુક્ત (અયોગી)ની અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે તથા નવીન કર્મોનું બંધન ન કરતાં પૂર્વ સંચિત કર્મોનો ક્ષય કરે છે 8.
- (ડ) સદ્દ્ભાવ પ્રત્યાખ્યાન તેનો અર્થ છે : સર્વ પ્રકારની પ્રવૃત્તિને ત્યાગીને પૂર્ણ વીતરાગતાની અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરવી. આમ થવાથી જીવ બધાં પ્રકારનાં કર્મોને નષ્ટ કરી મુક્ત થઈ જાય છે<sup>પ</sup>.
- संभोगपच्चक्खाणेणं आलंवणाइं खवेइ ।...सएणं लाभेणं संतुस्सइ परलाभं नो आसादेइ ।

**-**उ. २८. ३३.

- २ निरूविहए णं जीवे निक्कंखी उविह मंतरेणं य न संकिलिस्सई । —उ. २८. ३४.
- आहारपच्चक्खाणेणं जीवियासंसप्पओगं वोच्छिदइ ।
   —उ. २८. १५.
- अजोगी णं जीवे नवं कम्मं न वंधइ,
   पृव्वबद्धं निज्जरेइ ।

**–**इ. २८. ३७.

प सन्भावपच्चक्खाणेणं अणियिट्टं जणयइ...सव्वदुक्खाणमंतं करेइ ।
 —उ. २८. ४१.

તથા જુઓ ઉ. ૨૯. ૪૨, ૪૫. વગેરે.

- (ચ) શરીર પ્રત્યાખ્યાન તેનો અર્થ-શરીરનું મમત્વ દૂર કરવું, સંસારી અવસ્થામાં જીવ દરેક સમયે કોઈને કોઈ પ્રકારે શરીરથી યુક્ત રહે છે અને જ્યારે તે શરીરનું પ્રત્યાખ્યાન કરે છે ત્યારે અશરીરીસિદ્ધ અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરી લે છે<sup>1</sup>.
- (છ) સહાય પ્રત્યાખ્યાન પોતાના કાર્યમાં કોઈની સહાયતા ન લેવી એ સહાય પ્રત્યાખ્યાન કહેવાય. તેનાથી જીવન એકત્વભાવને પ્રાપ્ત કરે છે. એકત્વભાવ પ્રાપ્ત કરી લેતાં તે અલ્પ શબ્દવાળો, અલ્પ કલહવાળો અને અલ્પ કષાયવાળો થઈ સંયમબહુલ, સંવરબહુલ અને સમાધિબહુલ બની જાય છે<sup>ર</sup>.
- (જ) કષાય પ્રત્યાખ્યાન જો કે સાધુ સામાન્ય રીતે રાગ, હેષરૂપકષાયથી રહિત હોય છે છતાં પણ રાગ, હેષનો પ્રસંગ આવતાં સંયમથી ભ્રષ્ટ ન થવું અર્થાત્ ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ એ ચાર કષાયોને જીતવા એ કષાય પ્રત્યાખ્યાન છે. તેથી સાધક તત્તત્ કર્મોનો બન્ધ ન કરીને પૂર્વબદ્ધ કર્મોનો ક્ષય કરી ક્રમશ: ક્ષમા, મૃદુતા, ઋજુતા અને નિર્લોભતાને પ્રાપ્ત કરી લે છે<sup>3</sup>. ક્ષમાથી બધા પ્રકારના કષ્ટોને સહન કરે છે. આર્દવ (મૃદુતા)થી અભિમાન રહિત થઈ મદના આઠ સ્થાનોનો ક્ષય કરે છે. આર્દવ (ઋજુતા)થી સરળ પ્રકૃતિનો બની ધર્મનું પાલન કરે છે. નિર્લોભતાથી અકિંચનભાવ (અપરિગ્રહપણું) પ્રાપ્ત કરી વિષયોથી લોભાતો નથી. આ રીતે આ કષાયો ઉપર વિજય મેળવવાથી વીતરાગતાની પ્રાપ્તિ થાય છે. વીતરાગપુરુષ સુખ અને દુ:ખમાં સમાન સ્થિતિવાળો હોય છે. તેને મનોજ્ઞામનોજ્ઞ વિષયો પ્રત્યે મમત્વ કે હેષ રહેતાં નથી .
- १ सरीरपच्चक्खाणेणं सिद्धाइसगुणत्तणं निव्वत्तेइ ।

**-**उ. २८. ३८.

- २ सहायपच्चक्खाणेणं एगीभावं जणयइ...संवरबहुले समाहिए यावि भवइ । —उ. २८. ३८.
- <u> ૩</u> ઉ. ૨૯. ૬૭-૭૦.
- ४ कासायपच्चक्खाणेणं वीयरायभावं जणयइ...समसुहदुक्खे भवइ । —उ. २८. ३९.

તથા જુઓ ઉ. ૨૯. ૪૫-૪૬, ૯. ૫૭-૫૮, ૩૧. ૩, ૭.

આ રીતે ગ્રંથમાં કેટલાંક પ્રત્યાખ્યાનોના પ્રકાર અને તેના ફળ દર્શાવવામાં આવેલ છે. આ રીતે પ્રત્યાખ્યાન આવશ્યકના અન્ય પ્રકારો સમજી લેવા જોઈએ<sup>૧</sup>.

ઉપર જણાવેલ સામાયિક આદિ છ આવશ્યકોનાં નામ 'અનુયોગદ્વાર'માં જુદી રીતે જોવા મળે છે અને તેમાંથી તેના સ્વરૂપ વિશે જાણી શકાય છે. તેનાં નામ ક્રમશ: આ પ્રમાણે છે<sup>ર</sup>:

૧ સાવઘયોગવિરતિ (સામાયિક), ૨ ઉત્કીર્તન (ચતુર્વિંશતિસ્તવ), ૩ ગુણવત્પ્રતિપત્તિ (વંદન), ૪ સ્ખલિતનિંદા (પ્રતિક્રમણ), ૫ વ્રણચિકિત્સા (કાયોત્સર્ગ), ૬ ગુણધારણ (પ્રત્યાખ્યાન).

'આવશ્યક' નામનો એક સૂત્ર ગ્રંથ પણ છે અને તેમાં આ છ આવશ્યકોનું જ વિશેષ વર્ણન કરવામાં આવેલ છે.

આ છ આવશ્યકો ઉપરાંત એક આવશ્યક ક્રિયા છે અને તેનું નામ છે : વસ્ત્રાદિકની પ્રતિલેખના અને પ્રમાર્જના. આ પ્રતિક્રમણ આવશ્યકમાં જ સમાવિષ્ટ છે. આ છ નિત્યકર્મોની 'આવશ્યક' એવી સંજ્ઞા દઢ છે અન્યથા, ગ્રંથમાં સાધુના અન્ય નિત્યકર્મો પણ દર્શાવાયાં છે અને તેનું સ્પષ્ટીકરણ આગળ ઉપર દર્શાવવામાં આવેલ સાધુની દિન તેમ જ રાત્રિચર્યા દ્વારા થશે. વસ્તુત: આ છ આવશ્યક અથવા નિત્યકર્મ સાધુના સામાન્ય નિત્યકર્મ છે અને અધ્યયન, મનન વગેરે વિશેષ કાર્ય છે.

#### સામાચારી

દરરોજ સાધુએ જે પ્રકારનાં આચરણ કરવાં પડે છે તેને 'સમાચારી' કહેવામાં આવે છે. 'સામાચારી' શબ્દનો સામાન્ય અર્થ: સમ્યક્ચર્યા અથવા આચરણ. ગ્રંથમાં 'સામાચારી'ના દશ અંગો દર્શાવાયાં છે તેનું પાલન કરવાથી

—अनुयोगद्वार, पृ. ३०.

૧ વિશેષ માટે જુઓ – મગવતીસૂત્ર ૭. ૨.

सावज्जोगिवरई उक्कित्तण गुणवओय पिडवत्ती ।
 खिलचस्स निंदणा वणितिगिच्चछ गुणधारणा चेव ॥

સાધુ સંસારરૂપી સમુદ્રને પાર કરે છે<sup>૧</sup>.

#### સામાચારીનાં દશ અંગો

સંસારરૂપી સમુદ્રને પાર કરાવનાર સામાચારીના દશ અંગો આ પ્રમાણે છે<sup>ર</sup>.

૧ આવશ્યકી - નિવાસસ્થાન (ઉપાશ્રય)માંથી બહાર જતી વખતે જરૂરી કામે બહાર જઈ રહ્યો છું એ માટે 'આવસ્સહી' એમ કહેવું.

ર નેષેધિકી - બહારથી ઉપાશ્રયની અંદર આવતી વખતે 'निसिही' એમ કહેવું.

3 આપૃચ્છના - ગુરુ વગેરેને પોતાનું કાર્ય કરવા માટે પૂછવું અથવા આજ્ઞા લેવી.

૪ પ્રતિપૃચ્છના - બીજાના કાર્ય માટે ગુરુને પૂછવું.

૫ છંદના - ભિક્ષા દ્વારા પ્રાપ્ત દ્રવ્ય સાધર્મીઓને આપવા માટે આમંત્રવા.

દુ ઈચ્છાકાર - ગુરૂ આદિની ઈચ્છા જાણી તદ્દનુકૂળ કાર્ય કરવાં.

૭ મિથ્યાકાર - કોઈ અપરાધ થતાં પોતાની નિન્દા કરવી.

૮ તથાકાર - ગુરુનાં વચનો સાંભળી 'તહત્તિ' (જેવી આપની આજ્ઞા) એમ કહી આદેશ સ્વીકારવો.

૯ અભ્યુત્થાન - સેવા યોગ્ય ગુરુ વગેરેની સેવા-શુશ્રૂષા કરવાં.

૧૦ ઉપસમ્પદા - જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિ માટે કોઈ અન્ય ગુરુના શરણમાં જવું.

सामायारि पवक्खामि सव्वदुक्खविमोक्खणि ।
 जे चरित्ताण निग्गंथा तिण्णा संसारसागरं ॥

—**उ**. २६. १.

તથા જુઓ ઉ. ૨૬. ૫૩.

२ पढमा आवस्सिया नाम बिइया य निसीहिया।

एवं दुपंचसंजुत्ता सामायारी पवेइया ॥

-उ. २६. २. ७.

વટ્ટકેરકૃત દિગંબર ગ્રંથ 'મૂલાચાર'માં તથા શ્વેતાબંર ગ્રંથ 'ભગવતીસૂત્ર'માં પણ આ દશ અવયવોવાળી 'સામાચારી'નું વર્ણન મળે છે<sup>૧</sup>. પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં સામાન્યરૂપે સામાચારીનાં દશ અવયવોનું વર્ણન છે તે સાથે સાધુના દિન અને રાત્રિના સામાન્ય કાર્યોનું પણ સમયવિભાગાનુસાર વર્ણન મળે છે.

# દિનચર્ચા અને રાત્રિચર્ચા :

સાધુએ સર્વ પ્રથમ દિવસ અને રાતને સામાન્યરૂપે ચાર-ચાર ભાગોમાં વહેંચી નાખવા જોઈએ. તે પછી પ્રત્યેક ભાગમાં પોત પોતાનાં કર્તવ્યો (ઉત્તરગુણો)નું પાલન કરવું જોઈએ<sup>ર</sup>. અંથમાં પ્રત્યેક ભાગને પૌરુષી (પ્રહર) શબ્દથી વ્યક્ત કરેલ છે<sup>3</sup>. પ્રત્યેક પ્રહરમાં કરવામાં આવતાં સાધુનાં સામાન્ય કર્તવ્યો આ પ્રમાણે છે<sup>8</sup>:

દિવસનો પ્રથમ પ્રહર: આ સામાન્યત: સ્વાધ્યાય (અધ્યયન)નો સમય છે. આ પ્રહરના શરૂઆતના ચતુર્થ ભાગમાં વસ્ત્ર, પાત્ર (ભાંડ) વગેરેની પ્રતિલેખના

इच्छामिच्छाकारो तथाकारोयआसिआणिसिही ।
 आपुच्छापडिपुच्छाछंदणसिणमंतणाय उवसंपा ॥

-मूलाचार, अधिकार ४. १२५.

दसविहा सामायारी पत्रता तं जहा...।

-भगवती, २५. ७. १०१.

दिवस्स चउरो भागे भिक्खू कुज्जा वियक्खणो ।
 तओ उत्तरगुणे कुज्जा दिणभागेसु चउसु वि ॥

**--**ड. २६. ११.

તથા જુઓ ઉ. ર૬. ૧૭.

उ ७. २६. १उ-१६, १८-२०.

४ पढमं पोरिसि सज्झायं बीयं झाणं झियायई । तझ्याए भिक्खायरियं पुणो चडत्थीइ सज्झायं ॥

<del>\_</del>3. ૨૬**.** ૧૨.

पढमं पोरिसि सज्झायं बीयं झाणं झियायई । तइयाए निद्दमोक्खं तु चउत्थी भुज्जो वि सज्झायं ॥

**–૩. ૨૬. ૧૮.** 

તથા જુઓ ઉ. ૨૬. ૩૬-૫૨.

કરવી, પછી ગુરૂને નમસ્કાર કરી પૂછવું કે હે ભદન્ત, હું સ્વાધ્યાય કરું ? કે વૈયાવૃત્ય ? (સેવા શુશ્રુષા), પછી ગુરુ જે આજ્ઞા આપે તેનું ગ્લાનિરહિત થઈ પાલન કરવું<sup>૧</sup>.

દિવસનો બીજો પ્રહર - આ પ્રહરમાં સાધુએ ચિત્તને એકાગ્ર કરી ધ્યાન કરવું આ ધ્યાનનું વર્શન આગળ 'તપશ્ચર્યા'ની ચર્ચા વખતે કરવામાં આવશે.

દિવસનો ત્રીજો પ્રહર - આમાં સાધુએ ભોજન-પાન (આહાર) માટેની ગવેષણાર્થ ગૃહસ્થોને ઘરે જવું જોઈએ અને ગૃહસ્થના ઘરેથી પ્રાપ્ત થયેલ આહારનો ઉપયોગ કરવો જોઈએ. ભિક્ષાર્થે જતી વખતે પોતાનાં પાત્રોની ફરીથી પ્રતિલેખના કરી લેવી જોઈએ તથા ભિક્ષા માટે પરમાર્દ્ધ-યોજન પ્રમાણ (બે ક્રોશ-અડધો યોજન) ક્ષેત્ર સુધી જ જવું જોઈએ.

દિવસનો ચોથો પ્રહર - આ પ્રહરમાં સાધુએ પુન: સ્વાધ્યાય કરવો. જ્યારે આ પ્રહરનો ચતુર્થાંશ બાકી રહે (લગભગ ૪૫ મિનિટ) ત્યારે ગુરુની વંદના કરવી પછી શય્યા અને 'ઉચ્ચારભૂમિ' (મલ-મૂત્રાદિ ત્યાગવાનું સ્થાન)ની પ્રતિલેખના કરી જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રમાં લાગેલ દિવસ સંબંધી અતિચારો (દોષો)નું ચિંતન કરી ગુરુ વંદના, કાયોત્સર્ગ, સ્તુતિમંગલ (ચતુર્વિંશતિસ્તવ), પ્રતિક્રમણ વગેરે આવશ્યકો કરવાં. ગુરુ વંદના પ્રાય: પ્રત્યેક આવશ્યક ક્રિયા પછી કરવી પડે છે.

રાત્રિનો પ્રથમ પ્રહર - આ વખતે સાધુએ પુન: સ્વાધ્યાય કરવો.

રાત્રિનો બીજો પ્રહર - દિવસના બીજા પ્રહરની જેમ આ સમયે પણ સાધુએ ધ્યાન કરવું.

રાત્રિનો ત્રીજો પ્રહર - આ સમયે નિદ્રાનો ત્યાગ કરવો. અર્થાત્ આ પ્રહરમાં નિદ્રા લીધા બાદ પ્રહરના અંતે જાગી જવું. જો કે ગ્રંથમાં સાક્ષાત્ નિદ્રા લેવાનું કથન કરવામાં આવ્યું નથી પરંતુ નિદ્રાનો ત્યાગ નિદ્રા વિના સંભવે

वेयावच्चे निउत्तेण कायव्वं अगिलायओ ।
 सञ्झाए वा निउत्तेण सव्वदुक्खवियोक्खणे ॥

-उ. २६. १०.

તથા જુઓ ઉ. ૨૬. ૮-૯, ૧૨, ૨૧-૨૨.

નહિ. નિદ્રા પ્રમાદરૂપ હોવાથી સાક્ષાત્ નિદ્રાનું કથન ન કરતાં, નિદ્રા ત્યાગનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. શરીરની સ્વસ્થતા તથા સ્વાધ્યાય વગેરે કરવા માટે પણ નિદ્રા જરૂરી છે.

રાત્રિનો ચોથો પ્રહર - એ સમયે રાત્રિ સંબંધી પ્રતિલેખના કરી, મુખ્યત્વે પુન: સ્વાધ્યાય કરતી વખતે ગૃહસ્થોને જગાડવા નહીં. જ્યારે આ પ્રહરનો ચતુર્થાંશ બાકી રહે ત્યારે ગુરુની વંદના કરી, પ્રાત:કાળ સંબંધી પ્રતિલેખના કરવી. પછી જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપમાં લાગેલ રાત્રિ સંબંધી દોષોનું ચિંતન કરતાં કરતાં ગુરુવંદના કાયોત્સર્ગ, જિનેન્દ્રસ્તુતિ, પ્રતિક્રમણ વગેરે આવશ્યકો કરવાં. તે પછી ફરીથી આગલા દિવસની ક્રિયાઓમાં પૂર્વવત્ પ્રવૃત્તિ કરવી.

આ રીતે, અહીં સાધુની દિન અને રાત્રિચર્યાની સાથે દશ અવયવોવાળી સામાચારીનું જે વર્શન કરવામાં આવ્યું છે તે સામાન્ય દૃષ્ટિએ કરવામાં આવેલ છે તેમાં સમયાનુસાર પરિવર્તન પણ કરી શકાય છે<sup>૧</sup>.

## વસતિ અથવા ઉપાશ્રય

સાધુના રોકાવાના સ્થાનને વસતિ કે ઉપાશ્રય કહેવામાં આવે છે. આ ઉપાશ્રય ઘણું કરીને નગરની બહાર બગીચા વગેરેના રૂપમાં હોય છે. સાધુને કોઈ એક નિશ્વિત ઉપાશ્રયમાં દરરોજ રોકાઈ રહેવાનો આદેશ નથી, પણ તેને માટે દરરોજ (વર્ષાકાળ સિવાય) એક ગામથી બીજે ગામ ઈન્દ્રિય નિગ્રહપૂર્વક વિચરણ કરવાનો ઉલ્લેખ મળે છે<sup>ર</sup>. સાધુના રોકાવાના સ્થાનના અર્થમાં ઉપાશ્રય

**–**3. २५. २-३.

તથા જુઓ ઉ. ૨૩. ૩-૪, ૭-૮.

૧ વિશેષ માટે જુઓ - દશાશ્રુતસ્કન્ધ (આચારદશા), પર્યુષણા કલ્પ; કલ્પસૂત્ર, સામાચારી પ્રકરણ !

इंदियग्गामिनग्गाही मग्गगामी महामुणी । गामाणुगामं रीयंते पत्तो वाणारिसं पुरिं ॥ वाणारसीए बहिया उज्जाणिम्म मणोरमे । फासुए सेज्जसंथारे तत्य वासमुवागए ॥

સિવાય શય્યા શબ્દનો પણ પ્રયોગ જોવા મળે છે<sup>૧</sup>. શય્યા શબ્દનો અર્થ: જ્યાં આસન (વિસ્તર) પાથરી શકાય એવું સ્થાન. આચારાંગસૂત્રમાં પણ આ અર્થમાં 'શય્યેષણા' નામનું અધ્યયન છે<sup>૨</sup>.

# निवास योग्य लूमि डेवी ढोय ?

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં સાધુના નિવાસને માટેની યોગ્ય ભૂમિ (ઉપાશ્રય) વિષે જે સંકેત મળે છે તે નીચે મુજબ છે :

૧ જે રમણીય અને સુસજ્જિત ન હોય : મનને લોભાવનાર ચિત્રોથી સુશોભિત, પુષ્પમાળાઓથી અને અગરચંદનાદિ સુગંધી દ્રવ્યોથી સુવાસિત, સુંદર વસ્ત્રોથી સુસજ્જિત અને સુંદર દરવાજાઓથી શણગારવામાં આવેલ ઉપાશ્રય સાધુના નિવાસ માટે યોગ્ય નથી કારણ કે આવા ઉપાશ્રયમાં રહેવાથી ભોગોમાં આસક્તિ વધે છે અને પછી ઈન્દ્રિયોને કાબુમાં રાખવી મુશ્કેલ બને છે<sup>3</sup>.

ર જે સ્ત્રી, પશુ વગેરેથી સંકીર્ણ ન હોય: સ્ત્રી, પશુ વગેરેના આવાગમનથી સંકીર્ણ સ્થાનમાં નિવાસ કરવાથી તેમની કામચેષ્ટાઓ જોવા અને સાંભળવા મળે તેથી બ્રહ્મચર્યવ્રતનું પાલન કરવામાં બાધા આવે તેથી સાધુએ સ્ત્રી, પશુ વગેરેના આવાગમનથી રહિત સ્થાનમાં જ રોકાવું જોઈએ<sup>૪</sup>.

- ૧ એજન
- २ आचाराङ्ग; २.१.२.
- उ मणोहरं चित्तघरं मल्लघूवेण वासियं । सकवाडं पंडुरुल्लोयं मणसावि न पत्थए ॥ इंदियाणि उ भिक्खुस्स तारिसम्मि उवस्सए । दुक्कराइं निवारेउं कामराग विवड्ढणे ॥

-उ. ३५. ४-५.

४ फासुयम्मि अणाबाहे इत्यीहिं अणभिदुए । तत्य संकप्पए वासं भिक्खू परमसंजए ॥

-૩. ૩૫. ૭.

તથા જુઓ ઉ. ૩૦. ૨૮.

**૩ જ્યાં જીવાદિ ઉત્પન્ન થવાની સંભાવના ન હોય :** જો ત્યાં ક્ષુદ્ર જીવોને ઉત્પન્ન થવાની સંભાવના હશે તો અહિંસા મહાવ્રતનું પાલન કરવામાં બાધા પડશે. તેથી જ્યાં ક્ષુદ્ર જીવો ઉત્પન્ન થતા ન હોય એ જ સ્થાન સાધુને રોકાવા માટે યોગ્ય છે<sup>૧</sup>.

૪ જે છાણ વગેરેથી લીંપેલ ન હોય તથા બીજ વગેરેથી રહિત હોય : સાધુ રોકાવાના છે તે કારણે તે સ્થાનને લીંપીને સાફ ન કરવામાં આવેલું હોવું જોઈએ. વળી તે અંકુરોત્પાદક બીજથી છવાયેલ પણ ન હોવું જોઈએ. આનાથી ભિન્ન પ્રકારના (વિરોધી પ્રકારના) ઉપાશ્રયમાં રહેવાથી સાધુ હિંસાના દોષોનો ભાગીદાર થાય છે. તેથી જે ઉપાશ્રયને સાધુના નિમિત્તે લીંપવામાં ન આવ્યું હોય ત્યાં જ સાધુએ રોકાવું . આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એવું નથી કે તે સ્થાન ગંદુ હોવું જોઈએ; તે સ્વચ્છ તો હોવું જોઈએ પરંતુ સાધુને નિમિત્તે તેને સ્વચ્છ કરવામાં આવેલ ન હોવું જોઈએ.

પ જે એકાન્ત હોય: જે નગર અને ગૃહસ્થાદિના, ઘનિષ્ઠ સંપર્કથી રહિત સ્મશાન, ઉદ્યાન, શૂન્યગૃહ, વૃક્ષ, લતા મંડપના તળિયાનો ભાગ વગેરે એકાંત સ્થળો છે ત્યાં તે હોવું જોઈએ. સાધ્વીઓની બાબતમાં, બૃહત્કલ્પનાં દ્વિતીય ઉદ્દેશમાં લખવામાં આવ્યું છે કે સાધ્વીઓએ ધર્મશાળા (આગમનગૃહ) અમુક ભાગ પડી ગયો હોય એવું મકાન (વિકૃતિ-ગૃહ)-વૃક્ષમૂળ અને ખૂલ્લા આકાશ નીચે (અભ્રાવકાશ) ન રહેવું. આનું કારણ એ છે કે એવાં એકાન્ત સ્થાનો ઉપર સાધ્વીઓ સાથે પુરુષો દ્વારા બળાત્કાર થવાનો સંભવ છે.

**૬ જો પરકૃત હોય**: જે ઉપાશ્રય સાધુના નિમિત્તે બનાવવામાં ન આવેલ હોય અર્થાત્ જેને ગૃહસ્થે પોતાના ઉપયોગ માટે બનાવ્યું હોય કારણ કે સાધુને

**-**उ. २१. २२.

3 सुसाणे सुन्नगारे वा रूक्खमूले व इक्कओ ।पइरिक्के परकडे वा वासं तत्थाभिरोयण् ॥

-૩. ૩૫. ૬.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૨૦, ૧૮. ૪-૫, ૨૦. ૪, ૨૩. ૪, ૨૫. ૩.

૪ એજન

૧ એજન તથા પૃ. ૩૧૦, પા. ટિ. ૨.

२ विवित्तलयणाइं भइज्जताइं निरोवलेवाइं असंथडाइं ।

નિમિત્તે ઉપાશ્રય બનાવવામાં આવે તો સાધુને હિંસાદિ દોષોના ભાગીદાર બનવું ૫ડશે.

આ રીતે સાધુએ સુસજ્જિત, રમણીય, સ્ત્રી વગેરેથી સંકીર્ણ તથા જીવાદિની ઉત્પત્તિની સંભાવનાવાળા સ્થાનમાં ન રહેતાં નગરની બહાર એકાન્ત જંગલમાં રહેવું. એવું એકાન્ત સ્થળ જ સાધુને રહેવા માટે લાયક છે. તેથી હિંસા આદિ વ્રતોનું પાલન કરવામાં અગવડ રહે છે. તેથી જે સ્થાનમાં રહેવાથી વ્રતોનું પાલન કરવામાં વિઘ્ન ન નડે તે જ સ્થાન સાધુ માટે રહેવા લાયક છે. ગ્રંથમાં શય્યા-પરીષહના પ્રસંગે કહેવામાં આવ્યું છે કે સ્થાન સમ કે વિષમ હોય તેથી સાધુએ ગભરાવું નહિ પરંતુ, સર્વ પ્રકારનાં કષ્ટો સહન કરતાં કરતાં પોતાના કર્તવ્યપથ ઉપર તેણે દઢ રહેવું. આ પ્રકારના એકાન્ત સ્થાનમાં રહેવું એ વિવિક્ત શયનાસન (સંલીનતા) નામનું એક પ્રકારનું તપ પણ છે<sup>ર</sup>.

#### આહાર

ભોજન વિના કોઈ પણ કાર્ય કરવું સંભવે નહીં કારણ કે ભોજનથી જ ઈન્દ્રિયો પુષ્ટ થઈ જોવા, સાંભળવા અને વિચાર કરવાનું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી સાધુ માટે દિવસનો ત્રીજો પ્રહર ભોજન-પાન માટે નક્કી કરવામાં આવેલ છે. ભોજન કઈ પરિસ્થિતિમાં કરવું જોઈએ ? કઈ પરિસ્થિતિમાં ન કરવું જોઈએ ? કેવા પ્રકારનો આહાર કરવો જોઈએ ? વગેરે બાબતો અંગે અહીં વિચાર કરવામાં આવશે.

#### કઈ પરિસ્થિતિઓમાં આહાર ગ્રહણ કરવો!

મોક્ષાભિલાષી સાધુએ નીચે જણાવેલ છ કારણો ઉપસ્થિત હોય તો જ ભોજન-ગ્રહણ કરવું<sup>3</sup>.

**–**इ. २६. ३३.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૨૯, ૬. ૧૪, ૮. ૧૦-૧૨, ૧૨. ૩૫, ૧૫. ૧૨, ૨૫. ૩૯-૪૦, ૨૬. ૩૨, ૩૧. ૮.

૧ જુઓ પ્રકરણ ૫, શય્યા પરીષહ.

૨ જુઓ પ્રકરણ ૫, તપશ્વર્યા.

उ वेयण वेयावच्चे इरियद्वाए य संजमद्वाए । तह पाणवित्तयाए छद्वं पुण घम्मविंताए ॥

૧ ક્ષુધા : વેદનાની શાંતિ માટે જો કે સાધુ માટે ક્ષુધા-પરીષહજયનું વિધાન કરવામાં આવેલ છે પરંતુ એવું વિધાન તપ કરતી વખતે તથા નિર્દુષ્ટ આહાર ન મળે ત્યારની અવસ્થા માટે છે અન્યથા, ક્ષુધાની વેદનાથી ન તો મન સ્થિર થાય, અને ન જોવાનું, સાંભળવાનું કે ધ્યાનઆદિ કરવાનું સામર્થ્ય જ પ્રાપ્ત થઈ શકે. તેથી ક્ષુધા-વેદનાની શાન્તિ માટે આહાર કરવો જોઈએ.

ર ગુરુ આદિની સેવા કરવા માટે : ગુરુની સેવા કરવી એ એક પ્રકારનું તપ છે. જો શરીરમાં સામર્થ્ય ન હોય તો ગુરુની સેવા વગેરે કાર્યો થઈ ન શકે. તેથી ગુરુની સેવા કરવા માટે આહાર લેવો જોઈએ.

3 ઈર્યાસમિતિનું પાલન કરવા માટે: ભોજન ન કરવામાં આવે તો આંખોનું તેજ ક્ષીણ થઈ જાય છે. એવી સ્થિતિમાં ગમનાગમન કરતી વખતે સાવધાની કેવી રીતે રાખી શકાય ? તેથી ગમનાદિ ક્રિયા કરતી વખતે ઈર્યાસમિતિનું પાલન કરવા માટે પણ ભોજન લેવું જરૂરી છે.

૪ સંયમની રક્ષા કરવા માટે : સંયમ હોય તો જ બધા પ્રકારનાં વ્રતો ધારણ કરી શકાય છે અને સર્વ પ્રકારના ઉપસર્ગો (કષ્ટો)ને સહન કરી શકાય છે. તેથી સંયમમાં દઢ રહીને સાધુએ ભિક્ષા માટે પ્રવૃત્ત રહેવું એવો આદેશ છે. વસ્તુત: સાધુએ સંયમ પાલન માટે જ ભોજન કરવું જોઈએ.

પ જીવન રક્ષા માટે : જીવનનું અસ્તિત્વ હોય તો જ સંયમ આદિનું પાલન કરવું સંભવે છે તથા જીવન (પ્રાણ) આહાર વગર ટકી શકે નહીં. તેથી સાધુએ જીવન રક્ષા કરવા માટે નીરસ ભોજન કરવું એવો આદેશ છે.

૬ ધર્મ ચિંતન કરવા માટે : શાસ્ત્રોનું અધ્યયન, મનન, ચિંતન વગેરે ધાર્મિક ક્રિયાઓ કરવા માટે શરીર સુસ્થિ રહે એ જરૂરી છે. ક્ષુધા વગેરેની પીડા પણ ન હોવી જોઈએ કારણ કે શરીર શિથિલ રહે અથવા ભૂખથી વ્યાકુળ રહે તો કાંઈ પણ ચિંતન વગેરે જેવી ધાર્મિક ક્રિયા થઈ ન શકે. તેથી ધાર્મિક ક્રિયાઓ કરવા માટે પણ આહાર કરવો જોઈએ.

આ રીતે આ છ પરિસ્થિતિઓ હોય તો જ સાધુએ આહારનું પ્રહણ કરવું જોઈએ. આ બધાના મૂળમાં સંયમનું પાલન કરવું એ પ્રધાન કારણ છે કારણ કે સંયમનું પાલન ન કરવામાં આવે તો વૈયાવૃત્ય, ઈર્યાસમિતિ અને ધર્મ ચિંતન પણ થઈ શકે નહીં. પ્રાણ રક્ષા અને ક્ષુધા-વેદનાની શાંતિ પણ સંયમની રક્ષા માટે જ છે. એનું સ્પષ્ટીકરણ આહાર ન કરવામાં નીચે જણાવેલ કારણોથી થઈ જાય છે.

## કઈ પરિસ્થિતિઓમાં આહાર ન લેવો જોઈએ ?

ઉપર જણાવેલ છયે કારણો હાજર હોય છતાં નીચે જણાવેલ છ કારણોમાંથી કોઈ પણ એક કારણ ઉપસ્થિત થાય તો સાધુએ આહારનો ત્યાગ કરી દેવો જોઈએ અને જયાં સુધી આહાર ન કરવાનું કારણ દૂર ન થાય ત્યાં સુધી કોઈ પણ અવસ્થામાં આહાર લેવો ન જોઈએ. ભલે પછી પ્રાણનો ત્યાગ પણ કરવો પડે. આહાર ન કરવાનાં તે છ કારણો નીચે મુજબ છે<sup>4</sup>.

૧ ભયંકર રોગ થાય તો : અસાધ્ય રોગ થાય તો આહારનો ત્યાગ કરવો જોઈએ. સાધુ માટે તો રોગાદિની શાન્તિ માટે <mark>ઓષ</mark>ધ સેવનનો પણ નિષેધ છે<sup>ર</sup>. તો પછી એવી પરિસ્થિતિમાં આહાર લેવાની અનુમતિ કેમ આપી શકાય *?* 

ર આકસ્મિક સંકટ (ઉપસર્ગ) આવી જાય : કોઈ આકસ્મિક વિકટ સંકટ ઉપસ્થિત થાય તો સાધુએ બધા પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરી દેવો જોઈએ.

3 બ્રહ્મચર્ય વ્રતની રક્ષા માટે: જો ભોજનથી ઈન્દ્રિયો પ્રદીપ્ત થઈ કામવાસના પ્રત્યે વળે તો ભોજનનો ત્યાગ કરવો જોઈએ. અહીં બ્રહ્મચર્યની રક્ષા દ્વારા સંયમની રક્ષા અભિપ્રેત છે કારણ કે આત્મ સંયમના અભાવમાં જ બ્રહ્મચર્યમાંથી પતન સંભવે છે.

-उ. २६. ३५.

૨ ઉ. ૧૯. ૭૬-૭૭, ૧૫. ૮.

आयंके उवसग्गे तितिक्खया बंभचेरगुत्तीसु ।
 पाणिदया तवहेउं सरीरवोच्छेयणद्वाए ।।

૪ જીવોની રક્ષા માટે : જો ભોજન લેવાથી અહિંસા મહાવ્રતના પાલન કરવામાં બાધા આવે તો ભોજનનો ત્યાગ કરી દેવો જોઈએ. આ કથન ખાસ તો વર્ષાકાળની દષ્ટિએ કરવામાં આવ્યું છે કારણ કે ચોમાસામાં ઘણા ક્ષુદ્ર જીવોની ઉત્પત્તિ થાય છે અને સાધુ ભિક્ષાર્થે જાય ત્યારે તેની હિંસા થાય છે.

પ તપ કરવા માટે : અનશન વગેરે તપ કરવા માટે ભોજનનો ત્યાગ જરૂરી છે. તપ કરવું પણ જરૂરી છે કારણ કે તે કર્મોની નિર્જરામાં પ્રધાન કારણ છે.

૬ સમતાપૂર્વક જીવનનો ત્યાગ (સંલ્લેખના) માટે : મૃત્યુ નજીક આવે ત્યારે નિર્મમત્વ-અવસ્થાની પ્રાપ્તિ માટે બધા પ્રકારના અહારનો ત્યાગ જરૂરી છે.

# કેવા પ્રકારનો આહાર લેવો ?

ભોજન લેવાનાં પ્રતિકૂળ કારણો હાજર ન હોય અને અનુકૂળ કારણો હાજર હોય તો સાધુએ કેવા પ્રકારનો આહાર લેવો જોઈએ ? આ બાબતમાં ગ્રંથમાં નીચે મુજબ કહેવામાં આવેલ છે :

૧ જે અનેક ઘરોમાંથી ભિક્ષા દ્વારા માગીને લાવવામાં આવેલ હોય - સાધુ ભિક્ષા દ્વારા મળેલ અત્રનું જ સેવન કરે છે તે ભિક્ષાત્ર માત્ર કોઈ એક ઘરેથી અથવા પોતાના સંબંધીજનો પાસેથી લાવવામાં આવેલ ન હોવું જોઈએ પરંતુ, અનિન્દિતકુલવાળા અજ્ઞાન ઘરમાંથી થોડું થોડું માગીને લાવવામાં આવેલ હોવું જોઈએ<sup>૧</sup>. ખાસ પરિસ્થિતિમાં, તે આહાર યજ્ઞ-મંડપ તથા નાનાંકુળ (પ્રાન્તકુળ) વાળાં ઘરોમાંથી પણ લાવી શકાય<sup>૨</sup>. પરંતુ કોઈ એક ઘરમાંથી પૂરેપૂરો આહાર લાવવો ન જોઈએ કારણ કે એમ કરવાથી ગૃહસ્થને ફરીવાર ભોજન બનાવવાની તકલીફ પડે જેથી સાધુના અહિંસા વ્રતમાં દોષ આવે.

समुयाणं उद्दमेसिज्जा जहासुत्तमणिदियं ।
 लाभालाभिम्म संतुट्ठे पिंडवायं चरे मुणी ॥

**-3. 34. १६.** 

તથા જુઓ ઉ. ૧૪. ૨૬, ૧૫. ૧, ૧૭. ૧૯, ૨૫. ૨૮. ૨ ઉ. ૧૫. ૧૩. ૨૫. ૫. ર જે ગૃહસ્થને માટે જ (પોતાને માટે) તૈયાર કરવામાં આવેલ હોય (पर-कृत) : જો ભોજન સાધુને નિમિત્તે બનાવવામાં આવેલ હોય તો સાધુને હિંસાદિની અનુમતિનો દોષ લાગશે. જો અતિથિના નિમિત્તે બનાવવામાં આવેલ હોય તો અતિથિનો હિસ્સો ઓછો થશે. તેથી જે ભોજનને ગૃહસ્થે સ્વયં માટે તૈયાર કર્યું હોય તેમાંથી થોડું લેવું જેથી ગૃહસ્થ ભૂખ્યો પણ ન રહે અને તેને ફરીવાર ભોજન તૈયાર કરવાનો પ્રયત્ન પણ ન કરવો પડે. આ રીતે મળેલ ભોજનને ગ્રંથમાં 'पर-कृत' કહેવામાં આવલે છે. તેનો અર્થ : पर (સાધુથી ઈતર ગૃહસ્થ)ને નિમિત્તે બનાવવામાં આવેલ અર્થાત્ જેને ગૃહસ્થે પોતાને માટે બનાવ્યું હોય<sup>1</sup>.

3 ગૃહસ્થના ભોજન બાદ શેષ બચેલું હોય : ગૃહસ્થના ભોજન કરી લીધા બાદ સામાન્ય રીતે દરેક ઘરમાં એક બે રોટલીઓ વધેલી હોય છે. તેથી સાધુએ તે શેષાવશેષ અન્ન જ લેવું. જેથી ગૃહસ્થ ભૂખ્યો ન રહે અને તેને ફરીવાર ભોજન તૈયાર કરવાનો પ્રયત્ન પણ ન કરવો પડે. આ વિષયના સ્પષ્ટીકરણ માટે ભિક્ષા માટે યજ્ઞમંડપમાં ઉપસ્થિત હરકેશિબલ મુનિના શરીરમાં પ્રવિષ્ટ યક્ષનાં વચનોને ઉદ્દ્ધૃત કરું છું - 'હું સંયત, બ્રહ્મચારી, ધનસંગ્રહ અને અન્નાદિ રાંધવાની ક્રિયાથી વિરક્ત સાધુ છું (શ્રમણ) છું પર માટે બનાવવામાં આવેલ આહારની પ્રાપ્તિ માટે ભિક્ષા લેવાના સમયે હું અહીં આવ્યો છું. આપની પાસે આ ઘણું ખાવા લાયક અન્ન છે જે આપ વહેંચી રહ્યા છો, ખાઈ રહ્યા છો તથા ઉપભોગ કરી રહ્યા છો. મને ભિક્ષા દ્વારા જીવન વીતાવનાર તપસ્વી યોગી સમજો તથા એમ જાણીને જે કાંઈ બાકી વધેલું હોય તે અન્ન મને આપો.' જો કે જૈન સાધુ આ રીતે ભિક્ષાન્નની યાચના કરતા નથી છતાં પણ યક્ષના મુખે જે

### १ फासुयं परकडं पिंडं ।

-उ. १. ३४.

તથા જુઓ ઉ. ૧૨. ૯, ૨૦. ૪૭.

समणो अहं संजओ बंभयारी विरओ घणपयणपरिग्गहओ । परप्पवित्तस्य उ भिक्खकाले अत्रस्य अट्ठा इहमागओ मि ॥ वियरिज्जइ खज्जइ भुज्जई अत्रं पभूयं भवयाणमेयं । जाणाहि मे जायणजीविणु ति सेसावसेसं लभउ तवस्सी ॥

**-3. १२. ७-१०.** 

તથા જુઓ ઉ. ૬. ૧૫.

આમ કહેવરાવવામાં આવ્યું છે તેનું કારણ છે-સાધુના આહાર લેવા સંબંધી વિષયનું સ્પષ્ટીકરણ.

૪ જે નિમંત્રણ વગેરેથી પ્રાપ્ત ન થયેલ હોય : સાધુએ ગૃહસ્થ દ્વારા નિમંત્રણ મળતાં પ્રાપ્ત થયેલી ભિક્ષા ન લેવી જોઈએ કારણ કે એવો અહાર લેતાં ગૃહસ્થ સાધુના નિમિત્તે પાચન ક્રિયા કરશે જેથી સાધુને હિંસાની અનુમતિનો દોષ લાગશે. આ ઉપરાંત, જ્યાં પંક્તિબદ્ધ થઈ પ્રીતિભોજન આપવામાં આવી રહ્યું હોય ત્યાં પણ ભિક્ષા માટે ઊભા ન રહેવું . હરિકેશિબલ મુનિ બ્રાહ્મણો દ્વારા પ્રાર્થના થતાં જે યજ્ઞાત્ર લે છે તે નિમંત્રણપૂર્વક લેવાયેલ આહાર નથી કારણ કે હરિકેશિબલ ભિક્ષા લેવાના સમયે યજ્ઞમંડપમાં ભિક્ષાર્થે જાય છે અને ત્યાં પહેલાંથી તૈયાર કરેલ ભોજનને બ્રાહ્મણો ઉપર અનુગ્રહ કરવા માટે જ સ્વીકારે છે . તેથી ત્યાં આમંત્રણ જન્ય દોષ નથી.

પ જે સરસ અને પ્રયાણથી વધારે ન હોય : સંયમના નિર્વાહ માટે જ ભોજન લેવું એવું સાધુ માટે વિધાન છે, રસના ઈન્દ્રિયની સંતુષ્ટિ માટે નહીં. તેથી સાધુએ સરસ આહારની અભિલાષાથી બહુ કરવું નહીં, તેને જે નીરસ આહાર મળે તેનો તિરસ્કાર ન કરતાં તે સ્વીકારવો . આ ઉપરાંત સરસ આહાર લેવાથી ઈન્દ્રિયો કામાદિ ભોગોના સેવન માટે ઉદ્દીપ્ત થઈ જાય છે.

उद्देसियं कीयगडं नियागं न मुच्चई किंचि अणेसिणिज्जं ।
 अग्गी विवा सव्वभक्खी भवित्ता इओ चुओ गच्छइ कट्टु पावं ।।

-3. २०. ४**७.** 

२ परिवाडीए न चिट्ठेज्जा ।

-૩. ૧. ૩૨.

- ૩ ઉ. ૧૨. ૪-૭, ૧૬, ૧૮-૨૦, ૩૫. આ રીતે જયઘોષ મુનિ માટે જુઓ - ઉ. ૨૫-૯, ૩૯-૪૦.
- ૪ જુઓ પૃ. ૩૧૬, પા. ટિ. ૧,ુ. ૨. ૩૯, ૮. ૧૧, ૧૫. ૨, ૧૨, ૧૮. ૩૦, ૨૧. ૧૫, ૨૩. ૫૮, ૨૫. ૨.

તેથી પક્ષીગણથી પીડિત સુસ્વાદુ ફળવાળા વૃક્ષની જેમ સાધુ દુ:ખી થઈને સંયમની આરાધના કરી શકતો નથી . પ્રમાણથી વધારે ભોજન કરવાથી પ્રચુર ઈન્ધનવાળા વનમાં ઉત્પન્ન થયેલ દાવાગ્નિની જેમ ઈન્દ્રિયો શાંત થતી નથી . તેથી સાધુનો આહાર નીરસ અને ઓછો હોવો જોઈએ.

સાધુના જીવન-યાપન માટે નીરસ આહારની બાબતમાં ગ્રંથમાં કેટલીક વીગત મળે છે. જેમ કે<sup>3</sup> : ૧ સ્વાદહીન (પ્રાન્ત), ૨ ઠંડો (શીતપિંડ), ૩ જુના અડદ, મગ વગેરે (પુરાણ ક્રુમ્માસ), ૪ મગની ઉપરનાં છોતરાં (વુક્કસ), પ સૂકા ચણા વગેરે (પુલાગ), ૬ બોરનો ભૂકો (મંથુ), ૭ શાક કે ચોખાનું ઊકાળેલું પાણી (આયામગ), ૮ જવનું ભાત (યવોદન), ૯ શીતળ કાંજી (સૌવીર), ૧૦ જવનું પાણી વગેરે. આમ સાધુએ જીવનનિર્વાહ માટે નીરસ આહાર લેવાનું વિધાન છે તેનું તાત્પર્ય એ નથી કે સાધુ ઘી, દૂધ વગેરે સરસ આહાર નથી લઈ શકતો પણ સરસ આહારની પ્રાપ્તિમાં આસક્તિ ન રાખીને આ પ્રકારનો નીરસ આહાર મળે ત્યારે તેણે ઉપેક્ષા ન કરવી. જો સરસ આહાર ગ્રહણ કરવાથી સંયમપાલનમાં બાધા આવે તો તેણે એવો આહાર ન લેવો જોઈએ. તેથી ગ્રંથમાં સાધુને લાભાલાભમાં દરરોજ સંતુષ્ટ રહેવાનું કહેવાયું છે<sup>૪</sup>.

૬ જે અચિત્ત, પ્રાસુક અને શુદ્ધ હોય : સાધુ જે પ્રકારનો આહાર ગ્રહણ કરે તે અચિત્ત, પ્રાસુક અને શુદ્ધ હોવો જોઈએ<sup>પ</sup> કારણ કે એમ ન હોય તો

<del>\_</del>૩. ૮. ૧૨.

आयामगं चेव जवोदणं च सीयं सोवीरजवोदगं च । न हीलए पिण्डं नीरसं तु पंतकुलाइं परिव्वए स भिक्खू ॥

-उ. १५. १३.

૧ ઉ. ૩૨. ૧૦.

૨ ઉ. ૩૨. ૧૧.

अंताणि चेव सेवेज्जा सीयपिंडं पुराणकुम्मासं ।
 अंदु बुक्कसं पुलागं वा जवजद्वाए निसेवए मंथु ॥

૪ જુઓ પૃ. ૩૧૬, પા. ટિ. ૧, ઉ. ૧૫. ૧૧. ૫ ઉ. ૧૩૨, ૩૪, ૧૫, ૮. ૧૧, ૩૨. ૪. વગેરે.

હિંસાદિ દોષ થાય છે. તેથી ગ્રંથમાં કહેવાયું છે કે જે અનેષણીય (સચિત્ત) આહાર ગ્રહણ કરે છે તેને અગ્નિની જેમ સર્વભક્ષી હોવાથી સાધુ ન કહેવાય<sup>4</sup>.

# आढार विषयं हेटली इत्रातव्य वातो :

સાધુ જ્યારે ગૃહસ્થ પાસેથી ભોજન સ્વીકારે તથા જ્યારે તેનો ઉપભોગ કરે ત્યારે તેણે નીચે જણાવેલ વીગતો ધ્યાનમાં રાખવી જોઈએ.

૧ ભોજન આપતી વખતે દાતા ગૃહસ્થ સાધુ કરતાં ખૂબ ઊંચા કે ખૂબ નીચા આસને ન હોવો જોઈએ તથા ખૂબ પાસે કે ખૂબ દૂર પણ ન હોવો જોઈએ<sup>ર</sup>.

ર જો કોઈ બીજો ભિક્ષુ પહેલાંથી કોઈ ગૃહસ્થ પાસેથી અહાર લઈ રહ્યો હોય ત્યારે ગૃહસ્થની એકદમ નજીક આંખો સામે કે ખૂબ દૂર ઊભા ન રહેવું જોઈએ. ભિક્ષુનું ઉલ્લંઘન કરી ઘરમાં પણ દાખલ થવું નહિ પરંતુ ચૂપચાપ બહાર ઊભા રહેવું. પ્રથમ આવેલ ભિક્ષુ આહાર લઈ પાછો ન આવે ત્યાં સુધી<sup>3</sup> રાહ જોવી. આમ કરવું જરૂરી છે કારણ કે પ્રથમ આવેલ ભિક્ષુ પોતાની પૂરેપૂરી ભિક્ષા પ્રાપ્ત કરી શકે. કદાચ એવું પણ બને કે ગૃહસ્થ બીજા ભિક્ષુને જોઈ પ્રથમ આવેલને ઓછી ભિક્ષા આપે અથવા જરાય પણ ન આપે.

૩ જો સાધુને ભિક્ષા ન મળે તો પણ તેણે ક્રોધાદિ ન કરવાં પણ હરિકેશિબલ મુનિની જેમ લાભાલાભમાં સંતુષ્ટ રહેવું<sup>૪</sup>.

૪ આહર વગેરેની પ્રાપ્તિ અને જીવિકા-નિર્વાહ માટે કોઈ પણ પ્રકારની વિદ્યા કે મંત્રાદિ શક્તિઓનો પ્રયોગ ન કરવો જોઈએ<sup>પ</sup>. વિદ્યા કે મંત્રાદિ શક્તિઓના પ્રયોગથી પ્રાપ્ત થયેલ આહારાદિમાં તે બધા હિંસાદિ દોષ સાધુને

૧ જુઓ પૃ. ૩૧૮, પા. ટિ. ૧.

२ नाइउच्चे व नीए वा नासन्ने नाइदूरओ ।

<sup>-</sup>उ. १. ३४.

नाइटूरमणासन्ने नन्नेसि चक्खु फासओ ।

<sup>-</sup>उ. १. ३४.

एगो चिट्ठेज्ज भत्तहा लंघिता तं नइक्कमे ॥

<sup>&</sup>lt;del>\_</del>3. १. ३३.

૪ જુઓ પૃ. ૩૧૬, પા. ટિ. ૧, પૃ. ૩૧૮, પા. ટિ. ૩. ૫ ઉ. ૮. ૧૩, ૧૫. ૭.

લાગે છે કે જે તે વસ્તુના ક્રય-વિક્રય કરવામાં ગૃહસ્થને લાગેલા હોય છે. એમ કરવાથી સાધુ ક્રય-વિક્રય દ્વારા જીવિકા-નિર્વાહ કરનાર ગૃહસ્થ બની જાય છે તેથી એ પ્રકારના પ્રયોગનો નિષેધ કરવામાં આવે છે.

પ જ્યાં બેસી સાધુ ભોજન કરે તે સ્થાન ચારેય બાજુએથી ઢંકાયેલું, ત્રસ જીવોના નિવાસ વગરનું અને સ્વચ્છ હોવું જોઈએ. આ ઉપરાંત ભોજન કરતી વખતે ભોજનને જમીન ઉપર પડવા ન દેવું જોઈએ. 'આ ભોજન સારી રીતે સંધેલ છે', 'સારી રીતે છોતરાં દૂર કરેલ છે', 'મધુર છે', 'ખરાબ છે' વગેરે સાવદ્ય વચનોનો પણ પ્રયોગ ન કરવો જોઈએ.'. તે ઉપરાંત, દિવસમાં એક જ વાર ભોજન કરવું જોઈએ.

દ ભિક્ષાર્થે જતી વખતે પોતાનાં પાત્રોની સંભાળ સાધુએ લેવી જોઈએ તથા ભિક્ષા લેવા માટે અડધા યોજન (પરમાર્દ્ધ-યોજન) જેટલું જ દૂર જવું જોઈએ. તે ઉપરાંત, ભોજન માટે જે સમય (તૃતીય પૌરુષી) નિયત છે તેમાં જ ભોજન કરવું જોઈએ. રાત્રે ક્યારેય ભોજન ન લેવું જોઈએ.

આ રીતે સાધુએ આહાર-ગ્રહણમાં ઘણાં મુશ્કેલ નિયમોનું પાલન કરવું પડે છે. ભિક્ષાચર્યા નામના તપના પ્રસંગે કેટલાક અન્ય વિશેષ નિયમોનું વર્ણન કરવામાં આવશે. આ આહાર સંબંધી વર્ણન ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે સાધુ હિંસાદિ દોષોને બને ત્યાં સુધી રક્ષવા માટે કોશિશ કરે. એ ઉપરાંત, સરસ ભોજનની લાલસા ન કરતાં, અલ્પ, નીરસ તથા ગૃહસ્થના ભોજનના શેષાત્ર (જે અનેક ઘરોમાંથી ભિક્ષા દ્વારા લાવવામાં આવેલ હોય) તેનો સંયમની રક્ષા

अप्पपाणेडप्पबीयम्मि पिडच्छत्रम्मि संवुडे ।
 समयं संजए भुंजे जयं अपिरसाडियं ॥
 सुक्किडिति सुपिक्किति सुच्छित्रे सुहडे मडे ।
 सुणिडिए सुलिडिसत्त सावज्जं वज्जए मुणी ॥

<del>--</del>उ. १. ३५-३६.

अवसेसं भंडगं गिज्झ चक्खुसा पिडलेहए ।
 परमद्धजोयणाओ विहारं विहरए मुणी ॥

**—3**. २६. ३६.

માટે સમતાપૂર્વક ઉપભોગ કરવો જોઈએ. જ્યારે એમ લાગે કે સંયમનું પાલન કરવું સંભવશે નહીં અથવા ભયાનક રોગ થયો હોય અથવા બીજી કોઈ આપત્તિ આવી પડી હોય જેનાથી બચવું અશક્ય હોય ત્યારે સર્વ પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરી અનશન તપ કરવું જોઈએ.

# अनुशीલन

જ્યારે મુક્તિનો સાધક ધીમે ધીમે પોતાના ચારિત્રનો વિકાસ કરતો કરતો ગૃહસ્થ ધર્મની અંતિમ અવસ્થા પ્રાપ્ત કરી લે છે અથવા સંસારના વિષય-ભોગમાંથી વિરક્ત થઈ જાય છે ત્યારે તે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ તથા ચારિત્રના વિકાસ માટે માતા-પિતા પાસેથી આજ્ઞા લઈ સર્વ પ્રકારના પારિવારિક સ્નેહ બંધનો તોડીને જંગલમાં ચાલ્યો જાય છે અને કોઈ ગુરુ પાસેથી દીક્ષા લઈ અથવા ગુરુ ન મળે તો સ્વયં સાધુધર્મનો અંગીકાર કરી લે છે.

જો કે ગૃહસ્થાવસ્થામાં પણ જ્ઞાન અને ચારિત્રની સાધના કરી શકાય છે પરંતુ ઘરમાં અનેક પ્રકારનાં સાંસારિક કાર્યો થતાં હોવાથી ધર્મની સાધના કરવામાં ઘણાં વિઘ્નો નડે છે. તેથી પ્રાય: બધાં ભારતીય દર્શનોમાં ધર્મની સાધના કરવા માટે સન્યાસાશ્રમની વ્યવસ્થા જોવા મળે છે. તે આશ્રમમાં સાધક બધા પ્રકારના સાંસારિક બંધનોથી દૂર રહી ગૃહસ્થે આપેલ ભિક્ષાત્રના આધારે જીવન-યાપન કરતાં કરતાં એકાન્તમાં આત્મચિંતન કરે છે. આ રીતે 'ઉત્તરાધ્યયન'માં પણ ચારિત્ર અને જ્ઞાનના વિકાસની પૂર્ણતા માટે સન્યાસાશ્રમને આવશ્યક ગણવામાં આવેલ છે આ આશ્રમમાં રહેનાર સાધકને 'સાધુ' કે 'શ્રમણ' કહેવામાં આવે છે. ભિક્ષાત્ર દ્વારા જીવન-યાપન કરવાને કારણે તેને 'ભિક્ષુ' પણ કહેવામાં આવે છે. આ ભિક્ષાની પ્રાપ્તિ સંબંધી ઘણા કઠોર નિયમો છે જેના મૂળમાં અહિંસા અને અપરિગ્રહની ભાવના રહેલી છે. સાધુના આચાર સંબંધી જેટલા નિયમો છે તે બધાના મૂળમાં અહિંસા અને અપરિગ્રહની ભાવના રહેલી છે. આ બધા નિયમોનું પાલન કરવાનું પરંપરાગત કે સાક્ષાત્ ફળ કર્મનિર્જરા બાદ મુક્તિ છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે.

દીક્ષા સમયે સાધુ જે પાંચ મહાવ્રતોનું અહણ કરે છે તેના મૂળમાં અહિંસા અને અપરિગ્રહની ભાવના વિદ્યમાન છે. અહિંસા અને અપરિગ્રહના પણ મૂળમાં અહિંસા છે તથા આ અહિંસાની પૂર્ણતા અપરિગ્રહ વિના સંભવે નહિ. અહીં અપરિગ્રહ એટલે માત્ર ધનના સંગ્રહનો ત્યાગ એમ સમજવાનું નથી પરંતુ યાવન્માત્ર સાંસારિક વિષયોનો ત્યાગ એમ સમજવાનું છે. તેને સર્વવિરતિ કે વીતરાગતા એ શબ્દોથી પણ વ્યક્ત કરી શકાય. જેમ કે કેશિગોતમ-સંવાદ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે જન સામાન્યની બદલાતી પ્રવૃત્તિને કારણે મહાવ્રતોની સંખ્યામાં વધારો થયો તથા અપરિગ્રહ શબ્દ ધન-સંગ્રહ ત્યાગ રૂપ અર્થમાં રૃઢ થયો, સંસારના વિષયોમાં આસક્તિ હોવાને કારણે જીવ ધનાદિના સંગ્રહમાં પ્રવૃત્ત થાય છે અને તે માટે હિંસા, અસત્ય, ચોરી વગેરે અનૈતિક ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્તિ કરતો કરતો એથી પણ વધારે ધનાદિના સંગ્રહમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. આ રીતે, સંસારાસક્તિ, લોભ, ધનાદિના સંગ્રહમાં પ્રવૃત્તિ એ બધાં સર્વ પ્રકારનાં અનૈતિક કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર છે. તેથી તે મુક્તિના માર્ગમાં પણ પ્રતિબંધક છે. તેથી ગ્રંથમાં લાભને લોભનો જનક દર્શાવતાં સંસારાસક્તિથી વિરક્ત થવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે.

ધર્મના નામે યજ્ઞમાં થનારી હિંસા જોઈને તથા વિશ્વબંધુત્વની ભાવનાથી પ્રેરિત થઈ અહિંસાને બધાં વ્રતોના મૂળ આધાર તરીકે માનવામાં આવી તથા સાધુની પ્રત્યેક ક્રિયામાં અહિંસાપૂર્વકની પ્રવૃત્તિ ઉપર ભાર મૂકવામા આવ્યો. સ્ત્રી-સંપર્ક ત્યાગરૂપ બ્રહ્મચર્ય પહેલાં અપરિગ્રહ અંતર્ગત ગણાતું પણ પછી, લોકોની વધતી કામાસક્તિ જોઈને ભગવાન મહાવીરે તેને પૃથક્ મહાવ્રતના રૂપે બદલી નાખ્યું તથા અન્ય વ્રતો કરતાં તેને સહુથી વધારે મુશ્કેલ પણ ગણ્યું. આ રીતે ગ્રંથમાં અહિંસા, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ આ ત્રણ મહાવ્રતો ઉપર વિશેષ ભાર મૂકવામાં આવેલ છે. તે ઉપરાંત, સત્ય અને અચૌર્ય એ બે નૈતિક વ્રતોને મેળવી મહાવ્રતોની સંખ્યા પાંચની નિયત કરવામાં આવી. સત્ય અને અચૌર્ય એ બે વ્રતોના મૂળમાં પણ અપરિગ્રહની ભાવના રહેલી છે. આ બક્ષેને મહાવ્રતોમાં

ગણાવવાનું કારણ એ છે કે સાધુ પોતાની ખોટી પ્રતિષ્ઠા માટે ખોટું ન બોલે તથા લીધેલાં વ્રતોનું છૂપી રીતે અતિક્રમણ ન કરે. તેથી ગ્રંથમાં સાધુને નિશ્વયાત્મક અને ઉપયોગહીન વાણી બોલવાનો તથા તૃણાદિ સમાન તૃચ્છ વસ્તુને પણ આજ્ઞા વગર લેવાનો સ્પષ્ટ નિષેધ ફરમાવવામાં આવ્યો છે.

આ રીતે આ પાંચ નેતિક વ્રતોનું પાલન કરવાથી જ સાધુનો આચાર પૂર્ણ થઈ જાય છે પરંતુ આ પાંચે વ્રતોનું અતિ સક્ષ્મ રૂપે પાલન કરવામાં આવે તો જીવ કોઈ પણ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ કરી ન શકે કારણ કે મન, વચન અને કાયની પ્રવૃત્તિ થતાં સૂક્ષ્મ હિંસા થાય એ સ્વાભાવિક છે. તેથી આ વિષયમાં કેટલાક ખાસ નિયમો બતાવવામાં આવ્યા છે જે અનુસાર પ્રવૃત્તિ કરવાથી હિંસાદિ દોષોની સંભાવના રહેતી નથી. આ બધા નિયમોના મૂળમાં સાવધાનીપૂર્વક (પ્રમાદરહિત) સમ્યક્-પ્રવૃત્તિ રહેલી છે કારણ કે પ્રમાદ કે અસાવધાનીપૂર્વક કરવામાં આવેલ નિર્દોષ એવી પ્રવૃત્તિ પણ દોષજનક છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. તેથી ગ્રંથમાં ગૌતમને અનુલક્ષીને વારેવારે અપ્રમત્ત થવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. પ્રમાદપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કેવી રીતે સંભવે એ બાબત સમજાવવા માટે સમિતિઓનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. તેમાં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે સાધુ ગમનાગમનમાં, વચન બોલવામાં, ભિક્ષાદિની પ્રાપ્તિમાં, વસ્તુઓ લેવા મૂકવામાં તથા ત્યાજ્ય વસ્તુઓનો ત્યાગ કરવામાં કેવી રીતે પ્રવૃત્તિ કરે તેથી તે હિંસાદિ દોષોનો ભાગીદાર ન બને. જ્યારે પ્રવૃત્તિ કરવાની આવશ્યકતા ન હોય ત્યારે તે સમયે મન, વચન અને કાયની પ્રવૃત્તિને ગુપ્ત રાખવા માટે ત્રણ ગુપ્તિઓ દર્શાવવામાં આવેલ છે. આ ત્રણ ગૃપ્તિઓને અને પાંચ સમિતિઓને જ ગ્રંથમાં 'પ્રવચનમાતા' કહેવામાં આવેલ છે. સમસ્ત જૈન-ગ્રંથોનું પ્રવચન (ઉપદેશ) શામાં પ્રવૃત્તિ અને શામાં નિવૃત્તિ એ દર્શાવવા માટેનું છે. આ રીતે સમસ્ત જૈન પ્રવચન ગુપ્તિ અને સમિતિમાં સમાવિષ્ટ હોવાથી તેને પ્રવચનમાતા કહેવામાં આવે છે. એ ઉપરાંત ગુપ્તિ અને સમિતિમાં સાવધાન વ્યક્તિ જ જૈન ગ્રંથોના પ્રવચનને સુરક્ષિત રાખી શકે છે તેથી આ દૃષ્ટિએ પણ તેને 'પ્રવચનમાતા'

કહેવામાં આવે એ ઉચિત છે. સંયમમાં પ્રવૃત્તિ અને અસંયમમાંથી નિવૃત્તિ તેનો (સિમિતિ અને ગુપ્તિનો) મૂળ-મંત્ર છે. રાગ-દેષથી થનાર મન, વચન અને કાય-સંબંધી સ્વચ્છન્દ-પ્રવૃત્તિને સમ્યક્ રૂપે રોકવી એ સંયમ કહેવાય તથા સંસારના વિષયોમાં થનાર સ્વચ્છન્દ પ્રવૃત્તિને થવા દેવી એ અસંયમ છે. સંયમમાં સાવધાનીપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરવાથી તથા બધા પ્રકારની અસંયમિન પ્રવૃત્તિઓને રોકવાથી પાંચેય મહાવ્રતોની રક્ષા થાય છે. તેથી મહાવ્રતોની રક્ષા માટે સિમિતિ અને ગુપ્તિરૂપ પ્રવચનમાતાઓનું પાલન કરવું આવશ્યક છે.

હવે અહીં એ વિચારવાનું છે કે સાધુના આચાર બાબત જે અન્ય નિયમોનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું તેમાં કેવા પ્રકારે અને ક્યાં સુધી ઉપર્યુક્ત પાંચ નૈતિક મહાવ્રતોની ભાવના રહેલી છે ?

સાધ પાસે ન તો કોઈ અંગત વસ્તુ હોય છે અને ન તો તેને તેમાં મમત્વ હોય છે. છતાં પણ, જીવન-નિર્વાહ અને સંયમનું પાલન કરવા માટે તે કેટલાંક ઉપકરણોને પોતાની પાસે રાખે છે તથા ભિક્ષાત્રનું ભક્ષણ કરે છે. સાધુની પાસે જે કાંઈ વસ્ત્ર, પાત્ર આદિ ઉપકરણ હોય છે તે બધાં ગૃહસ્થ દારા આપવામાં આવેલાં હોય છે અને ઘણાં સસ્તાં હોય છે જેથી તે કદાચ ખોવાઈ જાય તો દુ:ખ ન થાય. તેનાથી સાધુની અપરિગ્રહની ભાવના સુરક્ષિત રહે છે. સાધુ આ ઉપકરણોની પ્રાપ્તિ માટે કોઈ પ્રકારનો ક્રય-વિક્રય કે કોઈ પ્રકારનું ઉત્પાદન વગેરે કરતો નથી જેથી હિંસાદિ દોષોની સંભાવના રહે, આ ઉપરાંત, સાધુ ગૃહસ્થને આ ઉપકરણો દેવા માટે ફરજ પણ પાડતો નથી અને પોતાને નિમિત્તે તૈયાર કરવામાં આવેલ ઉપકરણોને જ લેતો નથી. પણ. આવશ્યક્તા થતાં, ગૃહસ્થ સ્વેચ્છાએ આપે તો જ તે લે છે. તેથી હિંસાદિ દોષોની સંભાવના રહેતી નથી. આહાર પ્રાપ્તિના વિષયમાં, જે દોષોને બચાવવાનો અને જે નિયમોનું પાલન કરવાનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તે બધાં વસ્ત્રાદિ ઉપકરણોની પ્રાપ્તિની બાબતમાં પણ લાગુ પડે છે. આહારની બાબતમાં સ્પષ્ટરૂપે દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે સાધુએ સંયમ અને જીવન-નિર્વાહ માટે જ આહારનું પ્રહણ કરવું જોઈએ. જે આહારમાં હિંસાદિ દોષોની જરાય સંભાવના

રહેતી હોય તેનું તેણે પ્રહેશ કરવું ન જોઈએ. જો કે આહારાદિની ઉત્પત્તિમાં ગૃહસ્થ દ્વારા થોડી સૂક્ષ્મ હિંસા થાય છે પરંતુ તે હિંસાનો ભાગીદાર સાધુ થતો નથી. કારણ કે તે સુક્ષ્મ હિંસાને ગૃહસ્થ પોતાના નિમિત્તે કરે છે. સાધના નિમિત્તે નહીં. તેથી ગ્રંથમાં સ્પષ્ટ રીતે કહેવામાં આવ્યું છે કે પોતાના નિમિત્તે બનાવેલ આહારનું સાધુએ પ્રહણ ન કરવું જોઈએ. વળી ચોરી વગેરે અન્ય અનૈતિક ઉપાયોથી ઉત્પન્ન કરેલ હોય તેવા અહારને પણ તેણે લેવો ન જોઈએ. વળી તેને જે કંઈ લુખ સુકું ભોજન વગેરે મળે તેમાં ઉપેક્ષાભાવ (સમભાવ) રાખીને તેષ્ઠો લેવું જોઈએ. તેષ્ઠો મંત્રાદિ શક્તિઓના પ્રયોગનો પણ વિનિયોગ ન કરવો જોઈએ એમ કહેવાનું એ કારણ છે કે તેના મૂળમાં પણ અહિંસા અને અપરિગ્રહની ભાવના રહેલી છે કારણ કે મંત્રાદિ તંત્રાદિ શક્તિઓનો જીવન-નિર્વાહ માટે પ્રયોગ કરવાથી સાધુ ક્રય-વિક્રય કરનાર ગૃહસ્થ બની જશે અને ત્યારે તે સાધુ ક્રય-વિક્રયથી બધા હિંસાદિ દોષોનો ભાગીદાર પણ બની જશે. તેથી આહારાદિ ગ્રહણ કરતી વખતે અહિંસાદિ વ્રતોને ધ્યાનમાં રાખીને જ સાધુએ પ્રવૃત્તિ કરવી જોઈએ. આ રીતે વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ અને આહારાદિની બાબતમાં જે કંઈ નિયમ, ઉપનિયમ છે જે બધાના મૂળમાં અહિંસાદિ પાંચ નૈતિક વ્રતોની ભાવના રહેલી છે.

જંગલ જેવા એકાન્ત સ્થાનમાં નિવાસ એટલા માટે આવશ્યક છે કે નગરમાં નિવાસ કરવાથી ધર્મ-સાધના નિર્વિઘ્ને થતી નથી કારણ કે ત્યાં અનેક પ્રકારના હિંસાદિ કાર્યો થતાં રહે છે તથા સ્ત્રીઓના અનેક પ્રકારના હાવ-ભાવ નજરે ચઢે છે જેથી સંયમમાં સ્થિર રહેવું મુશ્કેલ બને છે. ગૃહસ્થના ઘરમાં ચોરી વગેરે થતાં, સાધુને પણ શંકાના કારણે પકડી લેવામાં આવે એમ પણ બની શકે. તેથી મહાવ્રતોની રક્ષા માટે સાધુએ સ્ત્રી આદિના આવાગમનથી રહિત અરણ્ય વગેરે એકાન્ત સ્થળે રહેવું એવું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. ચિત્તની એકાગ્રતારૂપ તપ વગેરે પણ એકાંતમાં જ સંભવે છે. સાધુએ એક સ્થળે ન રહેતાં, દેશ-દેશાન્તરમાં વિહાર કરવો જોઈએ કારણ કે એક સ્થળે સ્થિર રહેવાથી મોહ જન્મે. વર્ષાકાળમાં જો કે ક્ષુદ્ર જીવો ખૂબ પ્રમાણમાં ઉત્પન્ન થઈ જાય છે તેથી તે

સમયે એક સ્થળે સાધુએ રહેવું એમ કહેવામાં આવ્યું છે. આમ થવાથી તે જવાના કાર્યને લીધે થતી હિંસાના દોષનો ભાગીદાર બનતો નથી.

સામાચારીના પ્રકરણમાં સામાચારીના જે દશ અવયવો દર્શાવ્યા છે તે દ્વારા સાધુ પોતાની જાતને સંયમિત કરે છે અને ગુરુના અનુશાસનમાં રહીને વિવેકપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેથી તેના મહાવ્રતોમાં કોઈ અતિચાર થતો નથી. એ પ્રકરણમાં સાધુની સ્વસામાન્યરૂપે જે દિન અને રાત્રિચર્યા વર્શવવામાં આવી છે તેમાં 'આહાર' અને 'નિદ્રા' માટે ખૂબ જ સ્વલ્ય તથા ધ્યાન અને સ્વાધ્યાય માટે સર્વાધિક સમય નિયત કરવામાં આવેલ છે. દિવસ અને રાત્રિના ચોવીસ કલાકોમાંથી બાર કલાક સ્વાધ્યાય માટે, છ કલાક ધ્યાન માટે, ત્રણ કલાક ભિક્ષાત્ર પ્રાપ્તિ માટે તથા ત્રણ કલાક શયન માટે નિયત થયેલા છે. આ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે સાધુએ પોતાનો વધારેમાં વધારે સમય અધ્યયન અને આત્મચિતનરૂપ ધ્યાનમાં પસાર કરવો જોઈએ. સ્વાધ્યાય અને ધ્યાન કરવાથી મન, વચન અને કાય એકાગ્ર થઈ તપ પ્રત્યે અગ્રેસર થશે અને ત્યારે હિંસાદિ સાવદા પ્રવૃત્તિઓ અટકી જશે.

સાધુ માટેના જે છ નિત્યકર્મ (આવશ્યક) દર્શાવવામાં આવ્યાં છે તે દ્વારા પણ સાધુ પોતાની જાતને સંયમિત કરે છે. ગુરુ આદિની સ્તૃતિ કરવાથી તથા આત્મગત દોષોની આલોચના કરવાથી અજ્ઞાનમાં થયેલ ક્ષુદ્ર હિંસાદિ દોષોની વિશુદ્ધિ થઈ જાય છે. વસ્ત્ર, પાત્ર વગેરેનો ઉપયોગ કરતી વખતે તેને સારી રીતે તપાસવાથી (પ્રતિ લેખના અને પ્રમાર્જના) તેમાં રહેલ ક્ષુદ્ર જન્તુઓની હિંસા થતી નથી. તે ઉપરાંત, સાધુ નિત્યકર્મોમાં દરરોજ સતર્ક રહેવાની પ્રેરણા પણ મેળવે છે.

આ રીતે કેશને હાથેથી ઊખાડવા, શ્રેષ્ઠ વસ્ત્રાદિ ન પહેરવાં વગેરે નિયમોપનિયમથી પણ અહિંસાદિ વ્રતોની રક્ષા બાબતનું ધ્યાન રાખવામાં આવે છે.

આમ, સાધુના સંપૂર્ણ આચાર અહિંસા અને અપરિગ્રહરૂપ પાંચ નેતિક મહાવ્રતોના રૂપમાં ચિત્રિત કરવામાં આવેલ છે. 'પતંજલ યોગદર્શન'માં પણ

અહિંસાદિ આ પાંચ નૈતિક વ્રતોને મહાવ્રતના રૂપમાં ઉલ્લેખવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>. યોગ દર્શનમાં અહિંસા-વિરોધી હિંસાના કૃત, કારિત અને અનુમોદનાના ભેદને કારણે ત્રણ પ્રકારો પાડવામાં આવેલ છે. તે પછી મૃદ્દ, મધ્ય અને અધિમાત્રના ભેદથી પ્રત્યેકના વળી ત્રણ-ત્રણ પ્રકારો કરવાથી હિંસાના નવ પ્રકારો પડે છે. આ નવ પ્રકારની હિંસાના પણ તે ક્રોધ, લોભ અને મોહપૂર્વક હોવાથી હિંસાના અનેક ભેદોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલ છે. આ બધા પ્રકારની હિંસાના નિરોધથી અહિંસાના પણ અનેક પ્રકારો પડે છે<sup>ર</sup>. 'યોગદર્શન'માં, અહિંસાનુ તેનો આટલો અધિક વિસ્તાર હોવા છતાં આટલી સૂક્ષ્મતાથી પાલન કરવાનું દર્શાવ્યું નથી જેટલું પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં દર્શાવેલ છે. અહીં એક વાત આ પ્રસંગે વળી એ પણ સ્પષ્ટ કરવા માગું છું કે જેમ 'ઉત્તરાધ્યયન'માં સર્વે વ્રતોના મુળમાં અહિંસાને સ્વીકારવામાં આવેલ છે તેમ 'યોગદર્શન'માં ભાષ્યકારે પણ લખ્યું છે કે સત્યાદિ અન્ય સર્વ વ્રત અને નિયમોપનિયમ આ અહિંસાની પુષ્ટિ કરનારા છે<sup>3</sup>.

આ રીતે આ મહાવ્રતોની સાર્વભૌમિકતા ખૂબ જ સ્પષ્ટ રીતે સિદ્ધ થઈ જાય છે. જે રીતે તેની સુરક્ષા સંભવે તે રીતે કરવામાં આવેલ આચરણ જ સાધુનો સદાચાર છે. આ પાંચ નૈતિક વ્રતોનું વ્યવહારમાં પણ મહત્ત્વ છે અને તે મહાવ્રતોની ચર્ચા વખતે સ્પષ્ટ કરવામાં આવેલ છે.

१ अहिंसासत्यास्तेयब्रह्मचर्यापरिग्रह्म यमाः । जातिदेशकाल-समयानवच्छित्रा : सर्वभौमा महावतम् ।

**-**पा यो. २-३०-३१.

२ वितर्काहिंसादयः कृतकारितानुमोदिता लोभक्रोधमोहपूर्वकाः मृद्मध्याधिभात्राः दःखाज्ञानान्तफला इति प्रतिपक्षभोवनम् ।

-पायो २-३४.

3 तत्राहिंसा सर्वथा सर्वदा सर्वभूतानामनभिद्रोह उत्तरे च समिनयमास्तन्मूलासात्सिद्धिपरतयैव तत्प्रतिपादनाय प्रतिपाद्यन्ते । -पा यो (२-३०)

વ્યાસભાષ્ય પૃ. ૯૧.

#### Nessel A

# વિશેષ સાધ્વાચાર

પાછળના પ્રકરણમાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે વિશેષ અવસરોએ કર્મોની વિશેષ નિર્જરા કરવા માટે સાધુ જે પ્રકારના સદાચારનું વિશેષ પાલન કરે છે તેને અહીં 'વિશેષ સાધ્વાચાર'ના નામે રજુ કરેલ છે. આ વિશેષ સાધ્વાચાર સાધુના સામાન્ય આચાર કરતાં સર્વથા નિરાળા નથી પણ જ્યારે સાધક પોતાના સામાન્ય સાધ્વાચારનું જ વિશેષ રૂપે દઢતાપૂર્વક સર્વ પ્રકારનાં કષ્ટો સહી પાલન કરે તો તેને તપશ્ચર્યા વગેરે રૂપે વિશેષ સાધ્વાચારના નામે વ્યક્ત કરવામાં આવે છે. વિષયની દષ્ટિએ તેને નીચે જણાવેલ ચાર રીતે વિભક્ત કરવામાં આવે છે.

- ૧. તપ-તપશ્ચર્યા
- ર. પરીષહજય-તપશ્ચર્યા વગેરેમાં પ્રાપ્ત થયેલ કષ્ટો ઉપર વિજય
- ૩. સાધુની પ્રતિમાઓ-તપ વિશેષ
- ૪. સલ્લેખના-મૃત્યુ સમયની વિશેષ તપશ્ચર્યા
- હવે ક્રમશ: આના પર ગ્રન્થાનુસાર વિચાર કરવામાં આવશે.

# તપશ્ચર્યા–તપ

ગ્રન્થમાં ક્યાંક ક્યાંક ચારિત્રથી પૃથક્ તપનો જે ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલ છે તે તેના મહત્ત્વને પ્રગટ કરવા માટે થયેલો છે. તપ એક પ્રકારનો અગ્નિ છે અને તેના દ્વારા સેંકડો પૂર્વ-જન્મોમાં સંચિત (પૂર્વબદ્ધ) કર્મોને શીધ્ર બાળી નાખી શકાય છે. કર્મ કે જે આત્મા સાથે સંબંધ ધરાવે છે તેની સંખ્યા એટલી બધી વધારે છે કે તેને આયુષ્યના અલ્પકાળમાં ભોગવીને નષ્ટ કરી શકાય તેમ નથી. તેથી વિશાળ તળાવના જળને સુકવવા માટે જેમ જળના પ્રવેશવાના દ્વારને

બંધ કરી દેવામાં આવે છે, જળને ઉલેચી નાખવામાં આવે છે, અને સૂર્ય આદિના તાપથી સુકવવાની આવશ્યકતા રહે છે તેમ સાધુને પણ પૂર્વ સંચિત કર્મોની નિર્જરા કરવા માટે અહિંસાદિ વ્રતો ઉપરાંત તપની પણ જરૂર રહે છે. આ ઉપરાંત કપાય રૂપી શત્રુઓના આક્રમણ વખતે તેના પર વિજય પ્રાપ્ત કરવા માટે તપને બાણ અથવા અર્ગલા રૂપ પણ ગણવામાં આવેલ છે. આમ તપ પૂર્વબદ્ધ કર્મોને નષ્ટ કરવામાં અગ્નિરૂપ છે તથા હવે પછી બંધાનાર કર્મોને રોકવા માટે બાણ અને અર્ગલા (આગળીયો) રૂપ પણ છે. તપના આ મહત્ત્વને કારણે ગ્રંથમાં તપને ક્યાંક ક્યાંક ચારિત્રથી જુદું દર્શાવેલ છે. વસ્તુત: તપ ચારિત્રથી સર્વથા જુદું નથી કારણ કે તપનું જે વર્ણન કરવામાં આવેલ છે તે સાધુના સામાન્ય આચારનું જ અભિન્ન અંગ છે. સાધુના સામાન્ય આચાર સાથે સંબંધ રાખનાર કેટલીક વિશેષ ક્રિયાઓને જ અહીં તપના રૂપે દર્શાવેલ છે. ચારિત્રની આધારશિલા રૂપ આત્મસંયમથી તપ જુદું નથી પણ તદ્વપ જ છે. ખરેખર તો તપને કઠોર અથવા દઢ આત્મસંયમ કહી શકાય.

## तपना प्रकारोः

બાહ્ય અને આભ્યંતરના ભેદથી સર્વપ્રથમ તપને બે ભાગમાં વહેંચવામાં આવેલ છે, પછી બાહ્ય તપ અને આભ્યંતર તપને વળી છ-છ વિભાગોમાં વહેંચી નાખવામાં આવેલ છે. આ રીતે પ્રન્થમાં કુલ બાર પ્રકારનાં તપોનું વર્ણન

जहा महातालयस्य सिन्नरुद्धे जलागमे ।
 उस्सिचणाए तवणाए कमेणं सोसणा भवे ।।
 एवं तु संजयस्सावि पावकम्मिनरासवे ।
 भवकोडिसंचियं कम्मं तवसा निज्जरिज्जइ ।।

-- इ. ३०. ५-६.

તથા જુઓ - ઉ. ૩. ૨૦, ૨૫. ૪૫, ૨૮. ૩૬, ૩૬, ૨૯. ૨૭, ૩૦. ૧, ૪ વગેરે

૨ જુઓ - પૃ. ૨૮૬. પા. ટિ. ૪.

આપવામાં આવેલ છે. તે બાર પ્રકારનાં નામો ક્રમશ: આ પ્રમાણે છે 1:

૧. અનશન (બધા પ્રકારના આહારનો પૂરેપૂરો ત્યાગ), ૨. ઊછોદરી (અવમોદર્ય-ભૂખ હોય તે કરતાં ઓછું ખાવું), ૩. ભિક્ષાચર્યા (ભિક્ષાટનના નિશ્વિત નિયમોનું પાલન કરતાં કરતાં ભિક્ષાત્ર દ્વારા જીવન-યાપન કરવું), ૪. રસ-પરિત્યાગ (ઘી વગેરે સરસ દ્રવ્યોનો ત્યાગ), ૫. કાય કલેશ (શરીરને કષ્ટ પડે તેવાં યોગાસનાદિ કરવાં), ૬. સંલીનતા અથવા વિવિક્તશયનાસન (એકાન્ત અથવા નિર્જન જગાએ નિવાસાદિ કરવાં), ૭. પ્રાયશ્વિત (પાપાચારનું શોધન), ૮. વિનય (ગુરુજનો આદિ પ્રત્યે વિનમ્રતાનો ભાવ), ૯. વૈયાવૃત્ય (ગુરુજનો વગેરેની સેવા-શૃશ્રૂષા કરવાં), ૧૦. સ્વાધ્યાય (જ્ઞાનાર્જન કરવું), ૧૧. ધ્યાન (ચિત્તને એકાગ્ર કરવું), ૧૨. વ્યુત્સર્ગ અથવા કાયોત્સર્ગ (શરીર ઉપરના મમત્વને દૂર કરવું).

ઉપર્યુક્ત બાર પ્રકારનાં તપના પ્રકારોમાં અનશન આદિ પ્રથમ છ તપ શરીરની બાહ્ય ક્રિયા સાથે અધિક સંબંધ ધરાવે છે. તેથી તેને બાહ્યતપ કહેવામાં આવે છે. તથા પ્રાયક્ષિત આત્મા સાથે સંબંધિત હોવાથી તેને આભ્યંતર તપ કહેવામાં આવે છે. બાહ્ય તપોનું પ્રયોજન આભ્યંતર તપોને પુષ્ટ કરવાનું છે. તેથી આભ્યંતર તપોનું પ્રાધાન્ય છે. બાહ્ય તપ આભ્યંતર તરફ લઈ જવામાં માત્ર સહાયક છે. વૈયાવૃત્ય અને કાયોત્સર્ગ (વ્યુત્સર્ગ) જો કે ઉપર છલ્લી દષ્ટિએ બાહ્ય તપ જેવાં લાગે છે પરંતુ વૈયાવૃત્ય સેવાભાવ રૂપ હોવાથી અને કાયોત્સર્ગ શરીરના મમત્વ-ત્યાગરૂપ હોવાથી તેમાં બાહ્યપશું નથી. બાહ્ય તપોને

अणसणमूणोयरिया भिक्खायरिया य रसपरिच्चाओ ।
 कायिकलेसो संलीणया य बज्ज्ञो तवो होइ ।

-3. 30. C.

पायच्छितं विणओ वेयावच्चं तहेव सज्झाओ । झाणं च विउस्सग्गो एसो अब्भितरो तवो ॥

-3. 30. 3O.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૦. ૭, ૨૯, ૨૮. ૩૪, ૧૯. ૮૯.

જેટલી સરળતાથી તપ કહી શકાય એટલી સરળતાથી વેયાવૃત્ય વગેરેને ન કહી શકાય. તેથી તે ભાવ-પ્રધાન હોવાથી આભ્યંતર તપ ગણાય છે. હવે, ક્રમશ: એ બધા પ્રકારનાં તપોનું ગ્રન્થાનુસાર વર્ણન કરવામાં આવશે:

### जाह्य तप :

પહેલાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે શારીરિક બાહ્ય ક્રિયા સાથે ખાસ સંબંધ રાખવાને કારણે અનશન આદિ છ બાહ્ય તપ ગણાય છે. એમ કહેવાનું તાત્પર્ય એવું નથી કે તેનું આભ્યંતર શુદ્ધિ સાથે કોઈ પ્રયોજન નથી તેને બાહ્ય તપ કહેવાનું મૂળ પ્રયોજન એ છે કે આ અભ્યંતર શુદ્ધિ કરતાં બાહ્યશુદ્ધિ પ્રત્યે અધિક જાગૃતિ પ્રદર્શિત કરે છે. તેનાં સ્વરૂપાદિ આ પ્રમાણે છે:

#### १. अनशन त्रभः

બધા પ્રકારનાં ભોજન-પાનનો ત્યાગ કરવો એ અનશન તપ છે. આ કેટલાક સમય માટે અથવા જીવનપર્યન્ત પણ કરી શકાય છે. તેથી તેના બે ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે<sup>૧</sup>.૧. ઇત્વરિક અનશન તપ (કેટલાક સમય માટે કરવામાં આવેલ-સાવધિક) તથા ૨. મરણકાળ અનશન તપ (જીવન-પર્યન્ત માટે કરવામાં આવેલ-નિરવધિક).

ક ઇત્વરિક અનશન તપ (સાવકાંક્ષ-અસ્થાયી)-આ તપને કરનાર સાધક એક નિશ્વિત અવધિ બાદ ભોજન ગ્રહણ કરે છે. તેથી ગ્રન્થમાં આ તપને 'સાવકાંક્ષ' (જેમાં ભોજનની આકાંક્ષા ટકી રહે છે) કહેવામાં આવેલ છે. સંક્ષેપમાં તેના અવાન્તર છ પ્રકારો દર્શાવવામાં આવ્યા છે, વિસ્તારથી જોઇએ તો મનોનુકૂળ અનેક પ્રકારો સંભવે. અવાન્તર છ પ્રકારો આ પ્રમાણે છે: ૧. શ્રેણીતપ-એવી રીતે ઉપવાસ કરવો કે જેથી એક શ્રેણી (હારમાળા) બની જાય. જેમકે-બે દિવસનું, ત્રણ દિવસનું, ચાર દિવસનું, પાંચ દિવસનું વગેરે ક્રમે

-3. 30. **६.** 

તથા જુઓ - ઉ. ૩૦. ૧૦-૧૩, ૨૬. ૨૫.

इत्तरिय मरणकाला य अणसणा दुविहा भवे ।
 इत्तरिय सावकंखा निरवकंखा उ विहज्जिया ॥

કરવાં. ૨. પ્રતર તપ (સમ-ચતુર્ભુજાકાર)-સમાનાકાર ચાર ભુજાઓની જેમ જ્યારે શ્રેણીતપ ચાર વખત પુનરાવૃત્ત થાય છે ત્યારે તેને સોળ ઉપવાસ પ્રમાણ પ્રતર તપ કહેવામાં આવે છે. ૩. ઘન તપ-પ્રતર તપને જ્યારે શ્રેણી તપથી ગુણવામાં આવે છે ત્યારે તેને (૧૬x૪=૬૪ ઉપવાસ પ્રમાણ) ઘન તપ કહેવામાં આવે છે. ૪ વર્ગ તપ-ઘન તપને જ્યારે ઘનતપથી ગુણવામાં આવે છે ત્યારે તેને (૬૪x૬૪=૪૦૯૬ ઉપવાસ પ્રમાણ) વર્ગતપ કહેવામાં આવે છે. ૫. વર્ગ વર્ગ તપ-વર્ગ તપને જ્યારે વર્ગ તપથી ગુણવામાં આવે છે ત્યારે તેને (૪૦૯૬x૪૯૬૪=૧૬૧૭૭૨૧૬ ઉપવાસ પ્રમાણ) વર્ગ-વર્ગ તપ કહેવામાં આવે છે. ૬. પ્રકીર્ણ તપ-શ્રેણી આદિની નિયત રચનાથી રહિત પોતાની શક્તિ અનુસાર યથાકથંચિત અનશન તપ કરવામાં આવે છે તેને પ્રકીર્ણ તપ કહેવામાં આવે છે.

આ રીતે, ઇત્વરિક અનશન તપના આ છ ભેદોમાં પ્રથમ પાંચ નિયતક્રમ રૂપતાની અપેક્ષા રાખે છે જ્યારે અંતિમ છક્કો ભેદ ક્રમરૂપતાથી રહિત છે. ઉપર શ્રેષ્ટ્રીતપને જે ચાર ઉપવાસ પ્રમાણ માનીને પ્રતર તપ આદિનું સ્વરૂપ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તે નેમિચંદ્રની વૃત્તિને આધારે દષ્ટાંતરૂપે રજુ કરેલ છે<sup>૧</sup>. તેથી એ પ્રકારે પાંચ કે છ ઉપવાસ-પ્રમાણ શ્રેષ્ટ્રી તપ માનીને આગળનાં તપોના ઉપવાસ-પ્રમાણને સમજી લેવું જોઇએ.

ખ મરણકાલ અનશન તપ (નિરવકાંક્ષ-સ્થાયી)-આ આયુષ્ય પર્યંત કરવામાં આવે છે. તેમાં ભોજન-પાનની આકાંક્ષા ન રહેતી હોવાથી તે નિરવકાંક્ષ અથવા સ્થાયી કહેવાય છે. આ તપ મૃત્યુની અત્યંત સિત્રક્ટ (અવશ્ચંભાવી) હોવાથી શરીરત્યાગ (સલ્લેખના) માટે કરવામાં આવે છે. ગ્રંથમાં નીચે જણાવેલ ત્રણ અપેક્ષાઓથી તેના ભેદોનો વિચાર કરવામાં આવે છે.

૧. શરીરની ચેષ્ટા અને નિશ્વેષ્ટતાની અપેક્ષાએ 'સવિચાર' (જેમાં શરીરની હલન-ચલનરૂપ ક્રિયા થાય છે) અને 'અવિચાર' (શરીરની ચેષ્ટાથી રહિત) એવા બે ભેદ છે.

९ उ. ने. वृ., पृ. उउ७ ; से. बु. ई. भाग-४५, पृ. ५७५.

- ર. સેવા કરાવવી અને ન કરાવવી એ દૃષ્ટિએ 'સપરિકર્મ' (જેમાં બીજા દ્વારા સેવા કરાવવામાં આવે છે) અને 'અપરિકર્મ' (જેમાં સેવા કરાવવામાં આવતી નથી) એવા બે ભેદ છે.
- 3. તપ કરવાના સ્થાનની દૃષ્ટિએ 'નીહારી' (પર્વત, ગુફા, વગેરેમાં લેવામાં આવેલ મરણકાલિક અનશન તપ) અને 'અનીહારી' (ગાય, નગર વગેરેમાં લેવામાં આવેલ) એવા બે ભેદ છે. બંને તપોમાં આહાર-ત્યાગ આવશ્યક છે.

# ર. ઊણોદરી (અવમોદર્ચ) તપ :

ભૂખ હોય તે કરતાં ઓછું ખાવું એ ઊશોદરી તપ છે. ગ્રંથમાં તેનો દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવ અને પર્યવચરકની દૃષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવેલ છે. તેથી તેના દ્રવ્ય ઊશોદરી આદિ પાંચ ભેદ થાય છે. તેનાં સ્વરૂપાદિ આ પ્રમાશે છે<sup>૧</sup>.

ક દ્રવ્ય ઊણોદરી : જેનો જે સ્વાભાવિક આહાર છે તેમાં ઓછામાં ઓછો એક કોળીઓ ઓછો ખાવો એ દ્રવ્ય ઊણોદરી છે.

ખ ક્ષેત્ર ઉણોદરી: તેનું બે પ્રકારે વર્ણન કરવામાં આવેલું છે. ૧. ગાય, નગર, રાજધાની, ઘર વગેરે ક્ષેત્રની સીમા નિક્ષિત કરી લેવી કે અમુક-અમુક ક્ષેત્રમાંથી મળેલ ભિક્ષાત્ર દ્વારા જ પેટ ભરીશ. ૨. અમુક પ્રકારના ક્ષેત્ર-વિશેષમાંથી પ્રાપ્ત ભિક્ષાત્ર દ્વારા જ જીવન-યાપન કરીશ. આમાં બીજા પ્રકારનાં ક્ષેત્ર, ઊણોદરી તપના દષ્ટાન્ત રૂપે ગ્રંથમાં છ પ્રકારો ગણાવેલ છે. જેમકે ૧ પેટા (પેટિકા જેવા આકારવાળા ઘરોમાંથી આહાર લેવો) ૨. અર્ધપેટા (અર્ધપેટિકા જેવા આકારવાળા ઘરોમાંથી આહાર લેવો) ૩. ગોમૂત્રિકા (ગોમૂત્ર જેમ વક્ર આકારે ભિક્ષાર્થ જઇને આહાર લેવો) ૪. પતંગ વિથિકા (વચ્ચે વચ્ચે કેટલાક ઘર છોડીને ભિક્ષા લેવી). ૫. શંબૂકાવર્ત (શંખની જેમ ચક્રના આકારે જઈ આહાર લેવો) અને ૬. આયનં ગત્વા પ્રત્યાગતા (પહેલાં અન્ન લીધા સિવાય

ओमोयरणं पंचहा समासेण वियाहियं ।
 दव्वओ खेत्तकालेणे भावेणं पज्जवेहि य ।।

-3. 30. 9V.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૦. ૧૫-૨૪.

સીધા દૃર સુધી જતા રહેવું અને પછી પાછા વળતી વખતે ભિક્ષા લેવી).

આ બધા ભેદ ક્ષેત્ર-સંબંધી નિયમોને આધારે દર્શાવેલ છે. ક્ષેત્ર-ભેદની અપેક્ષાએ તેના અન્ય અનેક ભેદ પડી શકે છે. આ બધાનું તાત્પર્ય એટલું જ છે કે આહાર પ્રાપ્તિના ક્ષેત્રને સીમિત (ન્યૂન) કરી લેવું જેથી ઓછો આહાર મળે. ક્ષેત્રની ન્યૂનતા થતાં, ક્યારેક ક્યારેક સંભવે કે ભરપેટ ભોજન મળી જાય તેવી ક્ષેત્રની ન્યૂનતા એટલી અવશ્ય રહેવી જોઇએ જેથી ભરપેટ ભોજન ન મળે.

ગ કાલ ઊણોદરી: સામાન્ય રીતે દિવસમાં બારથી ત્રણ વાગ્યાની વચ્ચે (તૃતીય પૌરુષી) ભિક્ષાર્થે જવાનું વિધાન છે. ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાના આ નિશ્ચિત સમયના પ્રમાણને કંઇક ઓછું કરવું એ કાલ ઊણોદરી કહેવાય અર્થાત્ એવો નિયમ લેવો કે તૃતીય પૌરુષીનો ચતુર્થાંશ વીતી ગયા બાદ ભિક્ષા લઇશ અથવા બીજી રીતે સમય નક્કી કરવો જે સામાન્ય રીતે નિશ્ચિત સમયના પ્રમાણથી કંઇક ઓછો હોય જ. ભિક્ષા ગ્રહણ કરવાના સમયની ન્યૂનતા થવાથી ભોજનની પ્રાપ્તિમાં કમી થવાનો સંભવ છે. તેથી તેને કાલ-ઊણોદરી કહેવામાં આવે છે.

ઘ ભાવ ઊણોદરી: ભાવ પ્રધાન હોવાથી તેને ભાવ ઊણોદરી કહેવામાં આવે છે. તેમાં ભિક્ષાર્થે જતી વખતે એવો નિયમ કરવામાં આવે છે કે સ્ત્રી કે પુરુષ, અલંકૃત કે અનલંકૃત, યુવા કે બાળક, સોમ્યાકૃતિવાળા કે અન્ય કોઈ વિશેષ પ્રકારનો ભાવ-ભંિગમાવાળા દાતા મળે તો જ ભિક્ષા લઇશ, નહીં તર નહીં લઉં. આ પ્રકારનો નિયમ લેનાર સાધુ બધી જગાએથી ભિક્ષા ન મળવાને કારણે ભુખ્યો રહે એવો સંભવ છે તેથી તેને ભાવ ઊણોદરી કહેવામાં આવે છે.

**દ. પર્યવચરક ઊણોદરી :** ઉપર જણાવેલ ચારેય પ્રકારથી ન્યૂનવૃત્તિ હોય તેને પર્યવચરક ઊણોદરી કહેવામાં આવે છે. અર્થાત્ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ એ ચારેય પ્રકારે ઊણોદરી દ્રતનું પાલન કરવામાં આવે તે પર્યવચરક ઊણોદરી કહેવાય છે.

## 3 ભિક્ષાચર્ચા તપ :

ભિક્ષા દ્વારા પ્રાપ્ત ભોજન-પાનથી જીવન-યાપન કરવું એ ભિક્ષાચર્યા તપ છે. ગ્રન્થમાં ભિક્ષાચર્યાને વિભિન્ન સ્થાને ગોચરી (ગાય જેવું આચરણ), મૃગચર્યા (મૃગ જેવું આચરણ) અને કપોત વૃત્તિ (કબુતર જેવું આચરણ) પણ કહેવામાં આવેલ છે. તે પરથી ભિક્ષાચર્યાના સ્વરૂપ વિશે જાણવા મળે છે. જેમ કે-

૧ ગોચરી : જે રીતે ગાય તૃશાદિનું થોડું થોડું ભક્ષણ કરતી તેને જડમાંથી ઊખેડી નાખતી નથી તે રીતે ભિક્ષાચર્યાવાળો સાધુ આહારની ગવેષણા કરતી વખતે ગૃહસ્થને પુન: ભોજન રાંધવા માટે મજબૂર કરતો નથી પણ થોડો થોડો આહાર સ્વીકારે છે<sup>૧</sup>.

ર મૃગચર્યા: જે રીતે મૃગ અનેક સ્થળોએ ભ્રમણ કરીને પોતાના ઉદરનું પોષણ કરે છે તથા રોગાદિ થતાં પણ ઔષધિ વગેરેનું સેવન ન કરી એકલો જ સર્વત્ર વિચરણ કર્યા કરે છે તે રીતે ભિક્ષાચર્યાવાળો સાધુ કોઈ એક ખાસ ઘરેથી નહીં પણ અનેક ઘરોમાંથી થોડી થોડી ભિક્ષા લાવી ઉદર-પોષણ કરે છે. તથા માંદગી વખતે દવાના ઉપચારની ઇચ્છા ન કરીને એકલો કરે છે<sup>ર</sup>.

3 કપોતવૃત્તિ : જેમ કબુતર કાંટા છોડી પરિમિત અન્નકણોને ચણે છે તે રીતે એષણા- સમિતિ-સંબંધી દોષોને રક્ષીને સાધુ પરિમિત અને શુદ્ધ (એષણીય) આહાર સ્વીકારે છે<sup>3</sup>.

આ રીતે ભિક્ષા દ્વારા જ જીવન-યાપન કરવાને કારણે સાધુને 'ભિક્ષુ' શબ્દથી પણ વ્યક્ત કરવામાં આવે છે. આ ભિક્ષાયચર્યા તપની ચર્ચા વખતે

जहा भिए एग अणेगचारी अणेगवासे धुवगोअरे य ।
 एवं मुणी गोयरियं पविद्वे नी हीलए नोवि य खिसएज्जा ।।

**-3. የ**\$. ረ४.

- ૨ એજન ઉ. ૧૯. ૭૭-૮૯.
- अकावोया जा इमा वित्ती ।

-उ. १६. उ४.

ગ્રંથમાં આઠ પ્રકારની ગોચરી<sup>૧</sup>, સાત પ્રકારની એષણા<sup>ર</sup> તથા અન્ય નિયમ વિશેષો (અભિગ્રહ)<sup>3</sup>નું પાલન કરવાની રીતને ભિક્ષાચર્યા કહેવામાં આવેલ

- 4. આઠ પ્રકારની ગોચરી : ક્ષેત્ર ઊણોદરીની ચર્ચા વખતે કહેવામાં આવેલા પેટા, અર્ધપેટા વગેરે છ પ્રકારોને અહીં આઠ પ્રકારની ગોચરીના રૂપમાં વર્ણવેલ છે. જેમકે: પેટા, અર્ધપેટા, ગોમૂત્રિકા, અને પતંગવીથિકા-આ પ્રકાર જેમના તેમ છે. એ ઉપરાંત, 'શંબૂકાવર્ત'ના બાહ્ય અને આભ્યંતર એવા બે ભેદ છે તથા 'आयतं गत्वा प्रत्यागता'ના પણ ઋજુગતિ (સીધા જઈ સીધા પાછા ફરવું) અને વકગતિ (વકગતિએ જઈ તે જ રીતે પાછા ફરવું) એવા બે ભેદ પાડેલ છે. આ રીતે ભિક્ષા માટે જતી વખતે ક્ષેત્ર સંબંધી નિયમવિશેષ લેવા એ આઠ પ્રકારની ગોચરી કહેવાય.
  - **૨. સાત પ્રકારની એષણાઓ** (અન્નાદિ ગ્રહણ કરવાના નિયમો) :
- (૧) સંસુષ્ટા (ભોજનની સામગ્રીથી પાત્ર ભરેલું હોય તોજ) ભિક્ષા લેવી. (૨) અસંસૃષ્ટા-પાત્ર ભોજનની સામગ્રીથી ભરેલું ન હોય તો જ ભિક્ષા લેવી (૩) ઉદ્ધૃતા-જે ભોજન રસોડામાંથી બહાર લાવી ગૃહસ્થે થાળી વગેરેમાં પોતાને માટે પીરસેલું હોય તેમાંથી લેવું (૪) અલ્પલેપિકા-ભૂંજેલા ચણા વગેરે લેવા (૫) ઉદ્દગૃહીતા-(ભોજનના સમયે ખાનારને પીરસવા માટે જે ભોજન સામગ્રી વગેરેથી કાઢીને જુદું રાખેલ હોય તે લેવું (૬) પ્રગૃહીતા (ભોજનાર્થીને દેવા માટે ઉદાત દાતાના હાથમાં રહેલ સામગ્રી લેવી) અને (૭) ઉજ્ઝિતધર્મા-(સારહીન લુખ્ખો આહાર લેવો)
- 3. અન્ય અભિગ્રહ (ખાસ નિયમ) : પોતાની ઈચ્છા પ્રમાણે કોઈ નિયમ લેવો- અમુક પરિસ્થિતિ હશે તો જ આહાર લઇશા. જેમકે : ૧. દ્રવ્યાભિગ્રહ (કોઈ ખાસ પાત્રમાં રાખેલ કોઈ વિશેષ પ્રકારના આહારને લેવાની પ્રતિજ્ઞા) ર. ક્ષેત્રાભિગ્રહ-(જો ઉંબરો દાતાની વચ્ચે રહે એમ દાતા ઊભો હોય તો જ આહાર લેવો એવી) ક્ષેત્ર સંબંધી પ્રતિજ્ઞા. 3. કાલાભિગ્રહ-જ્યારે બધા સાધુ ભિક્ષા લઇ આવશે ત્યારે ભિક્ષાર્થે જતાં જે મળશે તે લેવાની પ્રતિજ્ઞા અને ૪. ભાવાભિગ્રહ (જો કોઈ હસતાં હસતાં કે રડતાં રડતાં દેશે તો લઇશ એવી પ્રતિજ્ઞા આ રીતે અન્ય વિવિધ પ્રતિજ્ઞાઓ સમજી શકાય.

છે<sup>૧</sup>. ટીકા ગ્રંથોને તપાસતાં જાણવા મળે છે કે આ ગોચરી આદિ કેટલાક ખાસ નિયમો છે અને તેનો સંકલ્પ કરીને સાધુ ભિક્ષા માટે જાય છે. જો એ લીધેલા સંકલ્પો અનુકૂળ ભિક્ષા મળે તો સાધુ તેને સ્વીકારે છે અને જો તે સંકલ્પો અનુસાર ન મળે તો તે અનશન તપ કરે છે<sup>૨</sup>.

આ રીતે ભિક્ષાચર્યા અને ઊણોદરી તપમાં અનેક સ્થળે સમાનતા જોવા મળે છે કારણ કે નિયમ વિશેષ લેવાથી ઓછું ભોજન મળે એ સ્વાભાવિક છે. આમ થવા છતાં પણ, ભિક્ષાચર્યા એ સામાન્ય તપ છે અને ઊણોદરી એ વિશેષ તપ છે. ઊશોદરીમાં ભુખ્યા હોઇએ તે કરતાં ઓછું ખાવાની બાબત મુખ્ય છે જ્યારે ભિક્ષાચર્યામાં ભિક્ષા લેવા સંબંધી ખાસ નિયમોની પ્રધાનતા છે. તેથી ભિક્ષાચર્યામાં સાધુ પેટ ભરીને ભોજન કરી શકે છે. તેને લગતા જે નિયમો છે તે પોતાની ઇન્દ્રિયોની સ્વચ્છન્દ પ્રવૃત્તિઓને રોકવા માટે છે. ભિક્ષાચર્યા એ સાધુનું સામાન્ય તપ છે અને તેનું તે દરરોજ પાલન કરે છે અને ઊણોદરી એ વિશેષ તપ છે અને તેનું પાલન ક્યારેક ક્યારેક કરવાનું હોય છે. તેથી ગ્રન્થમાં સાધુના જીવનને ભિક્ષાચર્યાના રૂપમાં પ્રદર્શિત કરવામાં આવેલ છે. ભૃગુ પુરોહિતની પત્ની ભિક્ષાચર્યાની કઠોરતાનું વર્શન કરતી વખતે કહે છે કે 'ધૈર્યશીલ અને તપસ્વી જ આ (ભિક્ષાચર્યા)ને ધારણ કરી શકે છે<sup>3</sup>. આ રીતે ભદ્રા (સોમદેવની સ્ત્રી) રાજકુમારી ભિક્ષાર્થે આવેલ હરિકેશિબલ મૃનિની ઉપર ક્રોધિત થનારા બ્રાહ્મણોને કહે છે કે ભોજનાર્થ ઉપસ્થિત થયેલા સાધનો તિરસ્કાર કરવો અથવા તેને મારવા એ નખથી પર્વત ખોદવા સમાન, દાંતથી લોખંડ ચાવવા સમાન, અગ્નિને પગથી છુંદવા સમાન અને પતંગીયા દ્વારા આગમાં ઝંપલાવી

अड्ठविहगोयरग्गं तु तहा सत्तेव एसणा ।
 अभिग्गहा य जे अत्रे भिक्खायरियमाहिया ॥

-उ. ३०. २५.

–૩. ૧૪. ૩૫.

૨ એજન

<sup>3</sup> धीरा हु भिक्खारियं चरंति ।

प्रहरण ५ : विशेष साध्वायार

તેને ઓલવવા સમાન ઉપહાસને પાત્ર છે<sup>૧</sup>.

### ૪ રસ-૫રિત્યાગ તપ:

દૂધ, દહીં, ઘી વગેરે સરસ પદાર્થોના સેવનનો ત્યાગ કરવો એ રસ પરિત્યાગ નામનું તપ છે<sup>ર</sup>. સામાન્ય રીતે સાધુ માટે નીરસ આહાર કરવાનું વિધાન છે અને જો તેને સરસ આહાર મળી જાય તો તે તેને પણ લઇ શકે છે. પરંતુ, રસ-પરિત્યાગ તપને આચરનારો સાધુ રસના ઇન્દ્રિયને મધુર લાગનારા દૂધ, દહીં, ઘી વગેરે તથા તેનાથી બનેલ સરસ ભોજનાદિને પ્રાપ્ત કરે તો પણ તેને ખાઈ શકતો નથી. આ રીતે, આ તપ કરવાથી સાધુની ઇન્દ્રિયાગ્નિ ઉદીપ્ત થતી નથી અને બ્રહ્મચર્ય વ્રતનું પાલન કરવામાં સહાય મળે છે. સાધુ માટે આહાર એ સંયમનું પાલન કરવા માટે છે. શરીરની પૃષ્ટિ કે રસાસ્વાદનો અનુભવ કરવા માટે નથી. તેથી આ તપનું આચરણ પણ જરૂરી બને છે.

## ૫ કાયકલેશ તપ :

સુખાવહ વીરાસન વગેરે (પદ્માસન, ઉત્કટાસન વગેરે)માં શરીરને સ્થિત રાખવું એ કાયકલેશ તપ છે<sup>3</sup>. કાયકલેશ તપના આ લક્ષણમાં 'જીવને સુખ આપનાર' (સુખાવહ) એવું વિશેષણ લગાડવાથી એ બધાં કુત્સિત તપોનું કે જે

गिरि नहेहिं खणह अयं वंतेहिं खायह ।
 जायतेयं पाएहिं हणह जे भिक्खुं अवमन्नह ॥

—<del>૩</del>. ૧૨. ૨૬.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૨. ૨૭.

२ खीरदिहसप्पिमाई पाणीयं पाणभोयणं । परिवज्जणं रसाणं तु भणियं रसविवज्जणं ॥

**-**उ. ३०. २६.

उ ठाणा वीरासणाईया जीवस्स उ सुहावहा ।
 उग्गा जहा धरिज्जंति कायिकलेसं तमाहियं ।।

**–**इ. ३०. **२**७.

એહિક વિષયાભિલાષા અથવા ક્રોધાદિને કારણે કરવામાં આવે છે તેનું ખંડન થઇ જાય છે. જે કેશલોચ સાધુને કરવો પડે છે તે પણ એક પ્રકારનું કાયકલેશ તપ છે. કેશલોચ સાધુ માટે આવશ્યક ગણાય છે કારણ કે કેશ રાખવાથી તેમાં 'જુ' જેવાં જીવોની ઉત્પત્તિ સંભવે છે. તેથી એક નિશ્ચિત સમયની અંદર કેશને ખેંચી નાખવા પડે છે. દિગંબર-પરંપરામાં સાધુના અઠયાવીશ મૂળ ગુણો (પ્રધાન ગુણો)માં કેશલોચને પણ એક મૂળગુણ માનવામાં આવે છે. કેશ ખેંચી કાઢવા એ કાર્ય ખૂબ જ કઠીન પણ છે<sup>3</sup>. આમ વીરાસન આદિમાં સ્થિર રહેવાથી શરીરને ખૂબ કષ્ટ પડે છે તેથી તેને કાયકલેશતપ કહેવામાં આવે છે. આનાથી શરીરમાં નિશ્ચળતા અને અપ્રમત્તતા આવે છે.

# ६ प्रतिसंलीनता (संलीनता अथवा विवि<del>ऽ</del>तशयनाशन तप)

સ્ત્રી-પશુ આદિની સંકીર્ણતાથી રહિત એકાન્તસ્થાન (ગુફા, શૂન્યઘર વગેરે)માં નિવાસ (શયન અને આસન)કરવું એ વિવિક્તશયનાસન તપ છે અર્થાત્ અરણયાદિ એકાન્તસ્થાન (વિવિક્તસ્થાન)માં નિવાસ કરવાનો હોય છે<sup>8</sup>. સાધુએ સામાન્ય રીતે એકાન્ત સ્થાનમાં રહેવું એવું વિધાન છે. અહીં તેને તપના રૂપમાં વર્ણિત કરવામાં આવેલ છે. આ વિવિક્તશયનાસનને જ સંલીનતા કે પ્રતિસંલીનતા તપ-ના નામે ઉલ્લેખવામાં આવેલ છે. જો કે ગ્રન્થમાં બાહ્ય તપના ભેદોને ગણાવતી વખતે આ તપનું 'સંલીનતા' એવું નામ આપવામાં આવ્યું છે પરંતુ

९ स्थानानि वीरासनादीनी, लोचाद्युपलक्षणं चैतत् ।

-એજન ને. વૃ. પૃ. ૩૪૧.

वदसिमिदिंदियरोघो लोचावस्सयमचेलमण्हाणं ।
 खिदिसदणमयंतयणं ठिदिमोयणमेगभत्तं च ।
 एदे खलु मूलगुणा समणाणं जिणवरेहिं पण्णत्ता ।।

-- प्रवचनसार, उ. ८-६.

उ केसलोओ अं दारूणो ।

-उ. १६. ३४.

४ एगंतमणावाए इत्यीपसुविवज्जिए ॥ सयणासणसेवणया विवित्तसयणासणं ॥

-3. 30. W.

તેનું લક્ષણ આપતી વખતે તેને 'વિવિક્તશયનાસન' શબ્દથી વ્યક્ત કરેલ છે. વાસ્તવિક રીતે, વિવિક્તશયનાસન સંલીનતાનો એક વિશેષ ભેદ છે<sup>૧</sup>. તેનું ફળ દર્શાવતાં, ગ્રંથમાં લખવામાં આવ્યું છે કે વિવિક્તશયનાસનથી જીવ ચારિત્રની ગુપ્તિને રોકે છે અને પછી એષણીય આહારવાન, દઢચારિત્રવાન, એકાન્તપ્રિય અને મોક્ષાભિમુખ થઈ આઠેય પ્રકારનાં કર્મબંધનોને તોડી નાંખે છે<sup>૨</sup>.

ઉપર જણાવેલ બાહ્ય તપના ભેદોમાં પ્રથમ ચાર તપ આહાર સંબંધી છે તથા છેવટનાં બે તપ ક્રમશ: કઠોર શારીરિક આસનવિશેષ અને એકાન્તવાસ સાથે સંબંધિત છે. જો સાધુની દૃષ્ટિએ આ બાહ્ય તપના ક્રમિક-વિકાસ ઉપર વિચાર કરવામાં આવે તો તેનો આ પ્રકારનો ક્રમ ઉચિત લાગશે. ૧. ભિક્ષાચર્યા ૨. ઊણોદરી ૩. રસપરિત્યાગ ૪. અનશન ૫. સંલીનતા અને ૬ કાયકલેશ. પ્રત્યેક સાધુ સામાન્ય રીતે ભિક્ષાચર્યાનું પાલન કરે છે. તેથી ક્રમિક વિકાસની દૃષ્ટિએ તેનું સ્થાન પ્રથમ હોવું જોઇએ. તેના પછી ઓછું ખાવા રૂપ ઊણોદરી, પછી સરસ પદાર્થોના ત્યાગરૂપ રસ-પરિત્યાગ અને પછી સર્વ પ્રકારના આહાર-પાનના ત્યાગ રૂપ અનશન તપ કરવાનો અભ્યાસ સંભવે છે. કાયકલેશ તપમાં એકાન્તસેવન સમાવેશ પામે છે તથા સાધુ માટે દરરોજ એકાન્તસેવન આવશ્યક પણ છે જ્યારે કાયકલેશતપ એટલું આવશ્યક નથી. તેથી પ્રતિસંલીનતા બાદ કાયકલેશ તપનો અભ્યાસ સંભવે છે. અપેક્ષા-ભેદ થતાં આ ક્રમમાં કેરફાર પણ કરી શકાય. 'તત્ત્વાર્થ સૂત્ર'માં પણ જો કે ઉપર જણાવેલ ક્રમ નથી છતાં પણ ત્યાં કાયકલેશની પહેલાં સંલીનતા (વિવિક્તશયનાસન)ને ગણાવવામાં આવેલ છે.

૧ એજન ટીકાઓ

૨ ૩. ૨૬. ૩૧.

अनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपिरत्यागिववित्तशय्यासनकायवलेशा बाह्यं तपः ।
 —त. सू. ६. १६.

આભ્યંતર તપ: અંત:શુદ્ધિ સાથે વિશેષ સંબંધ રાખવાને કારણે પ્રાયિશ્વત વગેરે તપ આભ્યંતર ગણાય છે. તેનું તાત્પર્ય એ નથી કે તેનો બાહ્ય શારીરિક ક્રિયા સાથે કોઈ સંબંધ નથી પણ બાહ્ય અને આભ્યંતર રૂપ તપોનું વિભાજન પ્રધાનતા અને અપ્રધાનતાની દૃષ્ટિએ કરવામાં આવેલ છે. આભ્યંતર છ તપોનાં સ્વરૂપાદિ આ મુજબ છે:

૧ પ્રાયશ્ચિત્ત તપ: આચારમાં દોષ લાગતાં તે દોષની શુદ્ધિ માટે કરવામાં આવેલ દંડ રૂપ પશ્ચાતાપ એ પ્રાયશ્ચિત તપ છે. આ તપના પ્રન્થમાં દશ પ્રકારો દર્શાવવામાં આવ્યા છે. પરંતુ ત્યાં તેના નામો ગણાવાયાં નથી<sup>૧</sup>. ટીકાઓમાં તેનાં નામાદિ આ પ્રકારે ગણાવેલ છે:

ક આલોચના : ગુરુની સમક્ષ દોષને સ્પષ્ટ રીતે કહી દેવા માત્રથી જે દોષની શુદ્ધિ થઇ જાય છે તેને 'આલોચનાર્હ' દોષ કહેવામાં આવે છે તથા તે દોષને છુપાવ્યા વિના ગુરુની સમક્ષ સ્પષ્ટ શબ્દોમાં કથન કરવું એ આલોચના પ્રાયક્ષિત છે. આલોચનાથી જીવ અનન્ત-સંસારને વધારનાર તથા મુક્તિમાં વિધ્નરૂપ માયા, નિદાન (પુષ્ટ્યકર્મની ફલાભિલાષા) અને મિથ્યાદર્શનરૂપ શલ્યોને દૂર કરી સરળતાને પ્રાપ્ત કરે છે, પછી સ્ત્રી વેદ અને નપુંસક વેદ (મોહનીય નોકષાયકર્મ)નો બન્ધ ન કરી પૂર્વબદ્ધ કર્મોની નિર્જરા કરે છે રે. ગર્હા (આત્મગર્હા) પણ આલોચના રૂપ જ છે. તેનાથી જીવ આત્મનમ્રતા (અપુરસ્કાર) પ્રાપ્ત કરે છે. પછી અપ્રશસ્ત-યોગ (મન, વચન અને કાયની અશુભ-પ્રવૃત્તિ)થી વિસ્ક્ત થઈ પ્રશસ્ત-યોગને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યાર પછી પ્રશસ્ત-યોગવાળો સાધુ અનન્ત

<del>\_3</del>. 30. 3**१**.

૨ ઉ. ૨૯. ૫.

आलोयणारिहाईयं पायच्छित्तं तु दसविहं ।
 जं भिक्खू वहई सम्मं पायच्छित्तं समाहियं ॥

ઘાતી કર્મ-પર્યાયોને નષ્ટ કરે છે<sup>૧</sup>.

ખ પ્રતિક્રમણ : 'પ્રમાદથી જે દોષ થયો હોય તે મિથ્યાભાવ' (मिच्छामि दुक्कडं) એ પ્રકારની માનસિક પ્રતિક્રિયા પ્રગટ કરવી એ પ્રતિક્રમણ પ્રાયિશ્વત તપ છે. સાધુ આ પ્રાયश्चित्तने દરરોજ કરે છે તેથી તેને છ આવશ્યકોમાં ગણાવવામાં આવેલ છે.

ગ તદુભય : આલોચના અને પ્રતિક્રમણ આ બંને પ્રકારના પ્રાયિશ્વત્તો કરવાથી જે દોષની શુદ્ધિ થાય તેને 'તદુભયાર્હ' દોષ કહેવામાં આવે છે તથા આ દોષની શુદ્ધિ કરવી એ તદુભય પ્રાયશ્વિત્ત કહેવાય છે.

**ઘ વિવેક :** જો અજ્ઞાનથી સદોષ આહારાદિ લેવામાં આવ્યા હોય તો પછી જ્ઞાન થતાં તેનો ત્યાગ કરવો એ વિવેકપ્રાયશ્ચિત્ત છે.

ક વ્યુત્સર્ગ : શરીરના બધા પ્રકારના હલનચલનરૂપ વ્યાપારોને ત્યાગીને એકાગ્રતાપૂર્વક સ્થિર થવું અર્થાત્ 'કાયોત્સર્ગ' કરવો એ વ્યુત્સર્ગ પ્રાયિત્સિ છે. આ કાયોત્સર્ગ રૂપ વ્યુત્સર્ગ છ આવશ્યકોમાં પણ ગણાવાયેલ છે તથા આભ્યંતર તપના છ ભેદોમાં એક સ્વતંત્ર તપ પણ છે.

ચ તપ : જે દોષની શુદ્ધિ અનશન વગેરે તપ કરવાથી થાય તેને 'તપાર્હ' દોષ કહેવામાં આવે છે; તથા તેની શુદ્ધિ માટે અનશન વગેરેનું તપ કરવું એ તપપ્રાયશ્વિત છે.

છ ભેદ: સાધુની દીક્ષાના સમયને ઘટાડી (છેદ) દેવો એ છેદ પ્રાયિશ્વત છે. છેદ પ્રાયિશ્વત પહેલાં તેને નમસ્કાર આદિ કરનારા અને જેની દીક્ષાની અવધિ તેના કરતાં વધારે હોય છે તેવા સાધુઓને પણ, જેની દીક્ષાનો સમય ઘટાડી દેવામાં આવ્યો હોય તેણે નમસ્કાર વગેરે કરવા પડે છે<sup>ર</sup>.

૧ ઉ. ૨૯. ૭.

ર માની લ્યો કે કોઈ સાધુને દીક્ષા લીધે ચાર વર્ષ પૂરાં થઈ ગયા છે. કોઈ અપરાધને કારણે એક દિવસ ગુરુ તેની દીક્ષાના સમયને એક વર્ષ ઘટાડી (છેદ) નાખે છે. આના પરિશામે હવે તેણે જેની દીક્ષાનો સમય ત્રણ વર્ષ કરતાં વધારે હોય છે તે બધાની (સાધુઓની) વૈયાવૃત્ય વગેરે કરવી પડે છે.

જ મૂળ : દે દોષના પ્રાયિશ્વત્તમાં સંપૂર્ણ (મૂળસહિત) દીક્ષાના સમયને છેદી નાંખવામાં આવે છે તેને મૂલ પ્રાયિશ્વત્ત કહે છે. આના ફળ સ્વરૂપે તેને ફરીવાર દીક્ષા લેવી પડે છે. 'તત્ત્વાર્થ સૂત્ર'માં આને ઉપસ્થાપના પ્રાયય્વિત પણ કહે છે<sup>૧</sup>.

ઝ અનવસ્થાપના : દોષના પ્રાયિશ્વતરૂપ, ગુરુએ દર્શાવેલ અનશન વગેરે તપ ન કરે ત્યાં સુધી તેની દીક્ષાના સમયને સંપૂર્ણ છેદી નાંખવામાં આવ્યો હોય એવો સાધુ ફરીથી દીક્ષા લેવા યોગ્ય બનતો નથી. અનવસ્થાપના પ્રાયિશ્વત્તથી તે ફરીવાર દીક્ષા માટે યોગ્ય બને છે.

ગ પારાંચિક : સહુથી મોટા અપરાધ માટે કરવામાં આવતા સર્વાધિક કઠોર પ્રાયક્ષિત્ત વિશેષને પારાંચિક પ્રાયક્ષિત્ત કહે છે.

ઉપર જણાવેલ દશ પ્રકારનાં પ્રાયક્ષિતોમાં જો પ્રતિક્રમણ બાદ આલોચના પ્રાયક્ષિત્તને રાખવામાં આવે તો આ પ્રાયક્ષિત્ત ક્રમશ: ઉત્તરોત્તર ગુરુતર અપરાધ (દોષ)ની શુદ્ધિમાં નિમિત્ત બનશે. પ્રતિક્રમણ સામાન્ય દોષ માટે કરવામાં આવે છે તથા આલોચના તેથી ભારે અપરાધ માટે કરવામાં આવે છે. તેથી પ્રતિક્રમણ પ્રાયક્ષિત્તમાં ગુરુની સમીપે દોષોને કહ્યા સિવાય જ સ્વત: પશ્ચાત્તાપ રૂપ માનસિક-પ્રતિક્રિયા પ્રગટ કરવામાં આવે છે જ્યારે આલોચનામાં ગુરુની સમક્ષ દોષો કહેવા પડે છે. 'જીતકલ્પ સૂત્ર'માં તેનું વિસ્તૃત વર્ણન મળે છે. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં આ તપના નવ ભેદ ગણાવવામાં આવ્યા છે; તેમાં અનવસ્થાપન અને પારાંચિક એ બે ભેદ નથી. એ સિવાય, તેમાં 'પરિહાર' (કેટલોક સમય સંઘમાંથી હકાલપટી) નામના એક અન્ય પ્રાયક્ષિત્તને ગણાવવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>.

#### ર વિનય તપ :

ગુરુ પ્રત્યે નમ્નતાનો વ્યવહાર કરવો એ વિનય તપ છે. આ વિનમ્રતા પાંચ રીતે પ્રદર્શિત કરી શકાય છે. ૧ અભ્યુત્થાન (ગુરુના આગમન સમયે ઊભા

आलोचनाप्रतिक्रमणतदुभयविवेकव्युत्सर्गतपश्चेदपरिहारोपस्थापना : ।
 त. सू. ६. २२.

૨ એજન

થવું), ૨. અંજલિકરણ (હાથ જોડી નમસ્કાર કરવા, ૩. આસનદાન (ઊંચું આસન આપવું), ૪. ગુરુભક્તિ (ગુરુ પ્રત્યે અનુરાગ) અને ૫. ભાવ શુશ્રૂષા (ગુરુની અંત:કરણથી સેવા કરવી). આ જ વિનયતપના પાંચ પ્રકારો છે ધર્મબુદ્ધિ અને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ માટે ગુરુ પ્રત્યે કરવામાં આવેલી વિનયપ્રવૃત્તિ જ અહીં વિનય-તપ છે. ધનપ્રાપ્તિ વગેરે માટે કરવામાં આવેલ વિનય અહીં અભિપ્રેત નથી. સાધુ માટે આ તપ આવશ્યક છે. તેથી છ આવશ્યકોમાં 'વંદન' નામના એક આવશ્યકને ગણવામાં આવ્યું છે. આ અંગેનો વિશેષ વિચાર અગાઉ વિનીત શિષ્યની ચર્ચા સમયે કરવામાં આવેલ છે.

## **३ वैथावृत्य तप**ः

આહાર-પાન વગેરે દ્વારા (ગ્લાની સિવાય) ગુરુજનોની યથાશક્તિ સેવા-શુશ્રૂષા કરવી એ વૈયાવૃત્ય તપ કહેવાય છે. ગુરુજનોની સેવા કરવી એ સાધુનું દરરોજનું સામાન્ય કાર્ય છે. આ અંગે 'સાધુની દિનચર્યા'માં કહેવાઈ ગયેલ છે. જો કે વિનય તપના ભાવ-શુશ્રૂષા નામના પાંચમા ભેદમાં આ તપનો સમાવેશ થઈ જાય છે પરંતુ, અહીં તેનું સ્વતંત્ર તપરૂપે વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. તેનું કારણ તેના ઉપર વિશેષ ભાર મૂકવા માટેનું છે. દીક્ષાગુરુ વગેરે સેવાયોગ્ય પાત્રો (વ્યક્તિઓ)<sup>ર</sup>ની અપેક્ષાએ આ તપના દશ ભેદો ગણાવવામાં આવ્યા

अब्भुद्वाणं अंजलिकरणं तहेवासणदायणं ।
 गुरुभित्तभावसुस्सूसा विणओ एस वियाहिओ ।।

**–**उ. ३०**.** ३२.

૨ સેવા યોગ્ય દશ પાત્રો આ મુજબ છે : (૧) દીક્ષાગુરુ (આચાર્ય), (૨) જ્ઞાન દેના૨ અધ્યાપક (ઉપાધ્યાય), (૩) જ્ઞાનવયોવૃદ્ધ સાધુ (સ્થવિ૨), (૪) ઉગ્ર તપ ક૨ના૨ (તપસ્વી), (૫) ૨ોગાદિથી પીડિત સાધુ (ગ્લાન), (૬) નવદીક્ષિત સાધુ (શૈક્ષ), (૭) સહધર્મી (સાધર્મિક), (૮) એક જ દીક્ષાગુરુનો શિષ્ય સમુદાય (કુળ), (૯) અનેક દીક્ષાગુરુઓના શિષ્યઓનો સમુદાય (ગણ) અને (૧૦) સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક તથા શ્રાવિકાનો સમુદાય (સંઘ). છે<sup>1</sup>. આ તપનું ફળ દર્શાવતાં ગ્રંથમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે તેનાથી આશાતના રહિત (ઉચ્છૃંખલતાથી રહિત) વિનયની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે પછી તે ચારેય ગતિઓના કર્મબંધને રોકીને તીર્થંકર (જેના પ્રભાવથી જીવ ધર્મ પ્રવર્તન કરી સિદ્ધ બને છે) નામના ગોત્ર કર્મનો બંધ કરે છે. આ ઉપરાંત બધા પ્રકારનાં વિનયમૂલક પ્રશસ્ત-કાર્યો કરતો કરતો અન્ય જીવોને પણ વિનય ધર્મમાં પ્રવૃત્ત કરાવે છે<sup>ર</sup>. આમ આ તપથી વિનયતપ સમૃદ્ધ થાય છે.

**૪ સ્વાધ્યાય તપ**: જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરવું એ સ્વાધ્યાય તપ છે. દિવસ અને રાત્રિના કુલ આઠ પ્રહરોમાંથી સાધુએ ચાર પ્રહરોમાં (એટલે કે બાર કલાક) સ્વાધ્યાય કરવો એવું વિધાન છે. આ સ્વાધ્યાય તપના પાંચ પ્રકારો છે અને તેનાથી યુક્ત અધ્યયન સ્વાધ્યાય કહેવાય છે. તે પાંચ પ્રકારો નીચે મુજબ છે<sup>3</sup>:

ક વાચના : શાસ્ત્રો (સદ્પ્રંથો)નું પઠન, પાઠન એ 'વાચનાતપ' છે. વાચનાથી કર્મોની નિર્જરા થાય છે તથા શાસ્ત્રો સુરક્ષિત રહે છે. વળી, સાધક વાચનાનો અભ્યાસ કરી મહાપર્યવસાન (મોક્ષ) પ્રાપ્ત કરે છે<sup>૪</sup>.

आयरियमाईए वेयावच्चिम्म दसिवहे ।
 आसेवणं जहाथामं वेयावच्चं तमाहियं ।।

**-3**. 30. 33.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૨. ૨૪, ૨૬. ૯-૧૦, ૩૩.

२ वेयावच्चेणं तित्थयरनामगोत्तं कम्मं निबंधइ ।

**-**ड. २८. ४३.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૯. ૪.

वायणा पुच्छणा चेव तहेव पिरयट्टणा ।
 अणुप्पेहा धम्मकहा सज्झाओ पंचहा भवे ॥

**−3**. 30. 3४.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૪. ૮.

૪ ઉ. ૨૯. ૧૯.

ખ પૃચ્છના અથવા પ્રતિપૃચ્છના : વિશેષ જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે તથા સૂત્રાર્થમાં સંદેહ ઉત્પન્ન થતાં ગુરુને પ્રશ્ન પૂછવો એ 'પૃચ્છના' છે. તેથી જીવ સૂત્ર અને અર્થ (શબ્દાર્થ)નું સ્પષ્ટ અને સમ્યક્ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે તથા સંદેહ અને મોહને ઉત્પન્ન કરનાર કર્મ (કાંક્ષા મોહનીય)ને નષ્ટ કરી દે છે<sup>૧</sup>.

ગ પરિવર્તના : જ્ઞાનને સ્થિર બનાવવા માટે વાંચેલ વિષયને પુન: પુન: પુનરાવૃત્ત કરવો એ 'પરિવર્તના' કહેવાય છે. તેથી જીવને એક અક્ષરની સ્મૃતિથી તદનુકૂળ અન્ય સેંકડો અક્ષરોની સ્મૃતિ (વ્યંજનલબ્ધિ) થઇ જાય છે તથા તે સ્મૃતિપટલ ઉપર સ્થિર થઈ જાય છે<sup>ર</sup>.

થ અનુપ્રેક્ષા: સૂત્રાર્થનું ચિંતન અને મનન કરવું એ અનુપ્રેક્ષા છે. તેનાથી જીવ આયુકર્મ ઉપરાંતનાં શેષ સાત કર્મોના ગાઢ બંધનોને શિથિલ કરી દે છે, દીર્ઘકાળની સ્થિતિવાળાં કર્મોને હ્રસ્વ કાળની સ્થિતિવાળાં કરે છે, તીવ્ર ફલદાયી શક્તિને અલ્પ ફળ-દાયી શક્તિવાળાં કરે છે, બહુ પ્રદેશીને અલ્પપ્રદેશી કરે છે. આયુકર્મનો પુન: બંધ થાય કે ન થાય પરંતુ દુ:ખ દેનારાં (અસાતા વેદનીય) કર્મોને તે વારે વારે બંઘ કરતો નથી તથા અનાદિ-અનંત, દીર્ઘમાર્ગી તથા ચતુર્ગતિરૂપ સંસાર-કાંતારને (વનને) ઝડપથી પાર કરે છે<sup>3</sup>.

ક ધર્મકથા: પ્રાપ્ત કરેલા જ્ઞાનને ધર્મોપદેશ દ્વારા વ્યક્ત કરવું (ધર્મોપદેશ આપવો) એ ધર્મકથા છે. તેનાથી જીવ કર્મોની નિર્જરા કરીને ધર્મસિદ્ધાંતની ઉત્રતિ (પ્રવચન-પ્રભાવના) કરે છે<sup>૪</sup>. તદન્તર ભવિષ્યમાં સુખકર શુભકર્મોનો જ બંધ કરે છે.

આમ આ પાંચેય અંગો સાથે સ્વાધ્યાય તપ કરવાથી જીવ જ્ઞાનને આવૃત્ત કરનાર જ્ઞાનાવરણીય કર્મને નષ્ટ કરી નાંખે છે. પછી, સર્વ પ્રકારના પદાર્થોનો

૧ ઉ. ૨૯. ૨૦.

૨ ઉ. ૨૯. ૨૧.

૩ ઉ. ૨૯. ૨૨.

૪ ુઉં. ૨૯. ૨૩.

જ્ઞાતા બની મુક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી ગ્રંથમાં તેને સર્વ પ્રકારના પદાર્થો (ભાવો)ને પ્રકાશિત કરનાર તથા બધાં પ્રકારનાં દુ:ખોમાંથી છુટકારો અપાવનાર ગણવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>.

#### प ध्यान तप :

ચિત્તને એકાગ્ર કરવું એ 'ધ્યાન' છે<sup>ર</sup>. આલંબન વિષયની દૃષ્ટિએ તેના ચાર ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે. તેમાં શરૂઆતનાં બે ધ્યાનોમાં અશુભાલંબન હોય છે અને છેવટનાં બેમાં શુભાલંબન હોય છે. તેથી શરૂઆતનાં બે ધ્યાન અપ્રશસ્ત અને અનુપાદેય છે તથા છેવટનાં બે ધ્યાન પ્રશસ્ત અને ઉપાદેય છે. શુભાલંબનવાળાં પ્રશસ્ત ધ્યાન જ અહીં ધ્યાનતપના રૂપે સમજવાનાં છે<sup>3</sup>. ધ્યાનના એ ચાર પ્રકારો નીચે મુજબ છે:

ક આર્તધ્યાન : ઇપ્ટ-વિયોગ, અનિષ્ટ સંયોગ વગેરે સાંસારિક દુ:ખો (આર્ત)થી ઉત્પન્ન વિકળતારૂપ સતત ચિન્તનને આર્તધ્યાન કહેવામાં આવે છે.

ખ રોદ્ર ધ્યાન : હિંસાદિમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર, ક્રૂર (રોદ્ર) વિચારોનું સતત ચિંતન કરવું એ રોદ્રધ્યાન કહેવાય છે.

ગ ધર્મધ્યાન : કોઈ એક ધાર્મિક વિષય ઉપર ચિત્તને એકાગ્ર કરવું એ ધર્મધ્યાન કહેવાય છે. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં વિષયની દૃષ્ટિએ તેના ચાર ભેદ ગણાવવામાં

१ सज्झाएणं नाणावरणिज्जं कम्म खवेइ ॥

-૩. ૨૯. ૧૮.

सज्झाए वा निउत्तेण सव्वदुक्खिवमोलक्खणे ।

**–**उ. २६. **१**०.

તથા જુઓ - ઉ. ર૬. ર૧, ર૯. ૨૪.

२ जीवस्स एगस्स-जोगाभिणिवेसो झाणं ।

—उद्धृत, श्रमणसूत्र, पृ. १३६.

अहरुद्दाणि विज्जित्ता झाएज्जा सुसमाहिए ।धम्मसुक्काइं झाणाइं झाणं तं जु बुहा वए ।।

-इ. ३०. ३५.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૧. ૬, ૨૯. ૧૨, ૩૪. ૩૧.

આવ્યા છે<sup>૧</sup>.એકાગ્રચિત્તે સ્વાધ્યાય કરવો એ પણ ધર્મધ્યાન છે. તેથી ગ્રંથમાં સ્વાધ્યાયથી સંયુક્ત ગર્દભાલિ મુનિને ધર્મધ્યાન કરનાર ગણવામાં આવેલ છે<sup>૨</sup>.

**ઘ શુકલધ્યાન** : શુદ્ધ આત્મ-તત્ત્વમાં ચિત્તને સ્થિર કરવું એ શુકલધ્યાન છે. શોક (શુચ)ને દુર (કલામના) કરનાર ધ્યાન શુકલધ્યાન છે<sup>3</sup>. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં તેના ઉત્તરોત્તરના વિકાસક્રમને આધારે ચાર ભેદ પાડવામાં આવ્યા છે. તે ચાર ભેદ આ પ્રમાણે છે<sup>8</sup>:

૧ પૃથક્ત્વિવતર્ક સવિચાર : શ્રુતજ્ઞાન (વિતર્ક)નું આલંબન લઈ ભેદપ્રધાન (પૃથક્ત્વ) ચિંતન કરવું એ 'પૃથક્ત્વ વિતર્ક' કહેવાય છે. તેમાં ભેદપ્રધાન ચિંતનની અવિચ્છિત્ર ધારા રહેતી હોવા છતાં પણ વિચારોનું સંક્રમણ (પરિવર્તન) થતું રહે છે. તેથી તેને પૃથક્ત્વ વિતર્ક સવિચાર ધ્યાન કહેવામાં આવે છે.

ર એકત્વવિતર્ક નિર્વિચાર : શ્રુતજ્ઞાન (વિતર્ક)નું આલંબન લઈ અભેદ (એકત્વ અથવા અપૃથક્ત્વ) પ્રધાન ચિંતન એ 'એકત્વ વિતર્ક' કહેવાય છે. તેમાં વિચારોનું સંક્રમણ થતું નથી. તેથી તેને એકત્વ વિતર્ક નિર્વિચાર ધ્યાન કહેવામાં આવે છે.

3 સૂશ્મક્રિયાલપ્રતિપાતિ : શ્વાસોચ્છવાસ જેવી અત્યંત સૂશ્મ ક્રિયા ચાલુ રહેવાથી તથા અપતનશીલ (અપ્રતિપાતી) હોવાથી તેને સૂશ્મ ક્રિયાલપ્રતિપાતિ ધ્યાન કહેવામાં આવે છે. તેમાં મનોયોગ, વચનયોગ અને કાયયોગનો ક્રમશ: નિરોધ થાય છે. આ ધ્યાનની પ્રાપ્તિ કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ પછી આયુનું અન્તર્મુહૂર્ત પ્રમાણ બાકી રહે ત્યારે થાય છે. આ ધ્યાનમાં શ્વાસોચ્છવાસને છોડીને પૂર્ણ નિશ્વેષ્ટાવસ્થા રહે છે પ.

**૪ સમુચ્છિન્નક્રિયાકનિવૃત્તિ** : શ્વાસોચ્છવાસ ક્રિયા પણ શાંત થતાં, જે પૂર્ણ

९ आज्ञाडपाविपाकसंस्थानविचयाय धर्ममप्रमत्तसंयतस्य ।

—त. स्. ८. २७.

२ सज्झायज्झाणसंजुत्तो धम्मज्झाणं झियायइ ।

**–3. ℃. ૪.** 

शुचं शोकं क्लामयतीति शुक्लं ।

—उ. (३०. ३५.) भावविजयटीका ।

४ पृथक्त्वैकत्व-वितर्क-सूक्ष्मक्रियाप्रतिपाति-व्युपरतक्रियानिवर्तीनि ।

-त. सू. ८. **३**८.

૫ ઉ. ૨૯. ૭૨.

નિશ્વલ અવસ્થાની પ્રાપ્તિ થાય છે તેને સમુચ્છિશ્રક્રિયાકનિવૃત્તિ ધ્યાન કહેવામાં આવે છે. અસ્વસ્થાની પ્રાપ્તિ પછી પુન: સંસારમાં આવાગમન થતું નથી. આ અવસ્થાની સ્થિતિ ઝ, इ, उ, ₮ અને ॡ એ પાંચ હ્રસ્વાક્ષરોના ઉચ્ચારણ પ્રમાણની માનવામાં આવેલ છે. તેના પછી અવશિષ્ટ બધાં અઘાતી કર્મોને નષ્ટ કરી જીવ મુક્ત થઈ જાય છે . આ ધ્યાનની સર્વોચ્ચ અને અંતિમ અવસ્થા છે.

આ ચાર પ્રકારનાં શુકલધ્યાનોમાં પ્રથમ બે ધ્યાન આલંબન સહિત હોવાથી શ્રુતજ્ઞાનધારી (પૂર્વધર)ને થાય છે તથા બાકીનાં બે ધ્યાન આલંબનરહિત હોવાથી કેવળજ્ઞાની જીવન્મુક્તને થાય છે.

આમ આ પ્રમુખ ચાર પ્રકારનાં ધ્યાનોમાં આર્ત અને રોંદ્ર ધ્યાન મુક્તિમાં સાધક ન હોવાથી ત્ળડાજ્ય છે તથા ધર્મ અને શુકલધ્યાન ઉપાદેય છે. ધર્મધ્યાનનું પ્રયોજન શુકલધ્યાનની અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરાવવા માટેનું છે. ગ્રંથમાં સાધુની દિવસની અને રાત્રિની ચર્યાના આઠ પ્રહરોમાંથી બે પ્રહર ધર્મ અને શુકલ આ બે ધ્યાનોને દષ્ટિમાં રાખીને નિશ્ચિત કરવામાં આવેલ છે. એકાગ્રમન: સિશ્વેશ (મનને એકાગ્ર કરવું), મન:સમાધારણ, મનોગુપ્તિ વગેરે બધાં આ ધ્યાનની પ્રાપ્તિમાં કારણ છે<sup>ર</sup>.

# દ્દ કાર્યોત્સર્ગ અથવા વ્યુત્સર્ગ તપ :

શયન કરતી વખતે, બેસતી વખતે તથા ઊભા રહેતી વખતે શરીરને આમતેમ ન હલાવવું અને સ્થિર રાખવું એ કાયોત્સર્ગ તપ છે<sup>3</sup>. સાધુ સામાન્ય રીતે વ્યુત્સૃષ્ટકાય (શરીરના મમત્વથી રહિત) થઇને જ વિહાર કરે છે<sup>૪</sup>. છ આવશ્યકોમાં કાયોત્સર્ગ એક આવશ્યક (નિત્યકર્મ) પણ છે. પ્રાયશ્વિત તપના ભેદોમાં પણ તેને ગણાવવામાં આવેલ છે. અહીં તેનું પૃથક્ કથન ખાસ ભાર મૂકવા માટે

**-3**. 30. 35.

૪ ૩. ૩૫. ૧૫.

૧ ઉ. ૨૯. ૭૧. ૪૧

૨ જુઓ - પ્રકરણ ૪, મનોગુપ્તિ.

अस्यणासणठाणे वा जे उ भिक्खू न वावरे ।
 कायस्स विउस्सम्मो छठ्ठो सो परिकित्तिओ ।।

કરવામાં આવ્યું છે.

આ રીતે, આ બધાં આભ્યન્તર તપના ભેદોમાં એવું કોઇ તપ નથી જેને સાધુ કોઈ ને કોઈ રીતે દરરોજ ન કરતો હોય. આ આભ્યન્તર તપોની ક્રમ રૂપતાનો જો વિચાર કરવામાં આવે તો વિનય તપની પહેલાં વૈયાવૃત્ય તપ તથા ધ્યાનની પહેલાં વ્યુત્સર્ગ તપ આવવાં જોઇએ. વૈયાવૃત્ય તપથી વિનયની પ્રાપ્તિ થાય છે તથા વિનય તપમાં વૈયાવૃત્યતપનો સમાવેશ થઇ જ જાય છે. એ રીતે ધ્યાન તપમાં કાયોત્સર્ગ થઇ જ જાય છે. કારણ કે કાયોત્સર્ગ વિના ધ્યાન સંભવતું જ નથી. આ સિવાય કાયોત્સર્ગ નિષેધાત્મક છે જ્યારે ધ્યાન વિધાનાત્મક છે. વિનય, વૈયાવૃત્ય, અને સ્વાધ્યાય વિશેષ કરીને જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સાથે સંબંધ રાખે છે. પ્રાયક્ષિત આચારગત દોષોની શુદ્ધિ સાથે તથા કાયોત્સર્ગ અને ધ્યાન તપ, મન, વચન અને કાયની પ્રવૃત્તિની સ્થિરતા સાથે સંબંધ રાખે છે.

આમ આ બાહ્ય અને આભ્યન્તર બંને પ્રકારનાં તપોનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું. યોગ દર્શન તથા બૌદ્ધદર્શનમાં પણ આ તપો (વિશેષ કરીને ધ્યાન)નું સમાધિના રૂપમાં વર્ણન મળે છે<sup>૧</sup>. પ્રકૃત ગ્રન્થમાં તપનું મુખ્ય પ્રયોજન (ફળ) પૂર્વસંચિત સેંકડો ભવોમાં ભોગવવાના કર્મોથી આત્માને પૃથક્ (નિર્જીર્ણ) કરવાનો છે. એ ઉપરાંત, તપ સાધુ જીવનની એક સંપત્તિ છે<sup>૨</sup>. તપથી ૠદિ આદિની પ્રાપ્તિ થાય છે<sup>૩</sup> અને વળી તપસ્વીની સેવા કરવામાં દેવતા પણ પોતાનું

વिશેષ માટે જુઓ - विसुद्धिमग्ग, परिच्छेद 3, ४, ૧૧. પાતંજલ યોગદર્શન तथा આ પ્રકરણનું અનુશીલન.

२ विरत्तकामाणं तवोघणाणं ।

<sup>-</sup>उ. १३. १७.

उ इड्ढी वावि तवस्सिणो ।

<sup>-3.</sup> २. ४४.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૨. ૩૭.

અહોભાગ્ય સમજે છે<sup>1</sup>. આ તપ આત્મશક્તિના વિકાસ અને વિશુદ્ધિની પરીક્ષા માટે કસોટીરૂપ પણ છે. તેનાથી સ્વર્ગ અથવા સંસારમાંથી પૂર્ણ નિવૃત્તિરૂપ મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે<sup>2</sup>. આ રીતે આ તપોનો કર્મો ને બળપૂર્વક ઉદયમાં લાવી નિર્જીર્ણ કરવામાં તથા સંસારમાંથી મુક્તિ અપાવવામાં પ્રમુખ હાથ હોવાથી તેમનું ચારિત્રથી જુદું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. તપની સરળતા માટે જરૂરી છે કે શરીર સુકાઈ જાય તો પણ તપશ્વરણમાંથી વિચલિત ન થવું તથા તપના ફળની ઇચ્છા પણ ન કરવી<sup>3</sup>.

#### પરીષહ-જય

સાધુને પોતાની સાધનાના માર્ગમાં અનેક પ્રકારનાં કષ્ટો સહન કરવાં પડે છે કારણ કે તેનું સંપૂર્ણ જીવન તપોમય છે તથા તપની સફળતા કષ્ટો સહન કર્યા વિના સંભવતી નથી. સાંસારિક વિષયોમાં આસક્તિ હોવી એ જ આ કષ્ટોનું કારણ છે તથા સાંસારિક વિષયભોગોમાં નિરાસક્તિ એ કષ્ટો ઉપરનો વિજય છે. આ કષ્ટ મનુષ્યકૃત, તિર્યંચકૃત, કે દેવકૃત હોઈ શકે છે. આ કષ્ટોથી ન ગભરાવું એ સાધુનું કર્તવ્ય છે . સાધુ મુખ્ય રૂપે જે ક્ષુધાદિ કષ્ટોને સહન કરે છે તેને માટે અન્થમાં પરીષહ શબ્દનો પ્રયોગ છે. તેના જ અર્થમાં

-3. 30. 39.

अक्रातीपव्वंगसंकासे किसे धमणिसंतए ।मायन्ने अणपाणस्स अदीणमणसो चरे ॥

**–**उ. २. ३.

 जे भिक्खू सोच्चा नच्चा जिच्चा अभिभूय भिक्खायिरयाए परिव्वयंतो पुद्दो नो विनिहन्नेज्जा ।

-3. २. १-3. (गद्य).

તથા જુઓ ઉ. ૨૧. ૧૮, ૨૦.

૧ ૩. ૧૨. ૩૬-૩૭.

२ एवं तवं तु दुविहं जे सम्मं आयरे मुणी । सो खिप्पं सव्वसंसारा विप्पमुच्चइ पंडिओ ॥

'ઉપસર્ગ' શબ્દનો પણ પ્રયોગ મળે છે. આ કષ્ટો (ઉપસર્ગ અથવા પરીષહ)ને જીતવાં એ 'પરીષહજય' કહેવાય છે અને જે એના પર વિજય પ્રાપ્ત કરે છે તે સંસારમાં ભ્રમણ કરતો નથી<sup>૧</sup>.

## પરીષહજયના ભેદ અને સ્વરૂપ :

આ પરીષહોની સંખ્યા અનન્ત હોઈ શકે છે પણ ગ્રન્થમાં તેના બાવીશ પ્રકારો પાડવામાં આવેલા જોવા મળે છે. તેનાથી પીડિત થઈ ધર્મમાંથી ભ્રષ્ટ ન થવું એ પરીષહજય કહેવાય. તે બાવીશ પરીષહજય આ મુજબ છે<sup>ર</sup>.

**૧ ક્ષુધા પરીષહજય**: ભૂખથી વ્યાકુળ થતાં તથા શરીર અત્યંત કૃશ થઈ જાય તો પણ ક્ષુધાની શાંતિ માટે સ્વયં ફ્લાદિને ન તોડવાં, બીજા પાસેથી ન તોડાવવાં, રાંધવું નહિ. બીજા પાસે રંધાવવું નહિ પરંતુ ક્ષુધાજન્ય કષ્ટને સર્વ પ્રકારે સહી લેવું એ ક્ષુધાપરીષહજય કહેવાય છે<sup>3</sup>.

ર તૃષા પરીષહજય : તરસથી મુખ સુકાઈ જાય તો પણ તથા નિર્જન સ્થાન હોય તો પણ શીતળ (સચિત્ત) જળનું સેવન ન કરતાં અચિત્ત જળની પ્રાપ્તિ માટે જ પ્રયત્ન કરવો એ તૃષાપરીષહજય છે<sup>૪</sup>.

**૩ શીત પરીષહજય**: ગ્રામાનુગ્રામ વિચરણ કરતી વખતે જો શીતજન્ય

दिव्वे य जे उवसग्गे तहा तेरिच्छमाणुसे ।
 जे भिक्खू सहइ निच्चं से न अच्छइ मंडले ॥

-૩. ૩૧. ૫.

एगवीसाए सबले बाबीसाए परीसहे । जे भिक्खू जयई निच्चं से न अच्छइ मंडले ॥

**–**૩. ૩૧. ૧૫.

 इमे खलु ते बावीसं परीसहा....तं जहा-दिगिछापरीसहे पिवासापरीसहे....अन्नापरीसहे दंसणपरीसहे ।

-उ. २. ३-४. (गद्य).

- ૩ જુઓ પૃ. ૩૫૨. પા. ટિ. ૩. ઉ. ૨, ૧૯. ૩૨.
- ४ सीओदगं न सेवेज्जा वियडस्सेसणं चरे ।

-उ. २. ४.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૫.

કષ્ટ લાગવા માંડે તો શીત નિવારક સ્થાન અને વસ્ત્રાદિ ન હોય તો પણ અગ્નિ આદિના સેવનનું ચિંતન ન કરતાં તજ્જન્ય કષ્ટને સહન કરવું એ શીત પરીષહજય છે<sup>૧</sup>.

૪ ઉષ્ણપરીષહજય: તેને આતપ (ધૂપ) પરીષહજય પણ કહેવામાં આવે છે. ગર્મી અથવા અગ્નિથી અત્યંત તાપ લાગે તો પણ સ્નાન કરવું, મુખે પાણી છાંટવું, પંખો વીંઝવો વગેરે પરિતાપ-નિવારક ઉપાયો દ્વારા શાંતિની અભિલાષા ન કરવી એ ઉષ્ણ પરીષહજય છે<sup>ર</sup>.

**૫ દંશમશક પરીષહજય :** દંશમશક આદિ (સર્પ, વીંછી, મચ્છર) જંતુઓ ડંખે તો પણ સંગ્રામમાં આગળ રહેનાર હાથીની જેમ અડગ રહેવું અને તે રુધિરમાંસ ખાનારાઓને દ્વેષ-બુદ્ધિથી હટાવવાં પણ નહિ અને પીડિત પણ ન કરવાં એ દંશમશક-પરીષજ્ય કહેવાય છે<sup>3</sup>.

**દ અચેલ પરીષહજય**: વસ્ત્રરહિત અથવા અલ્પ વસ્ત્રસહિત થઈ જતાં કોઈ પ્રકારની ચિંતા ન કરવી એ અચેલ પરીષહજય કહેવાય છે<sup>૪</sup>. અહીં વસ્ત્રસહિત અને વસ્ત્રરહિત એ બંને અવસ્થાઓમાં અચેલ પરીષહ દર્શાવેલ છે. એ પરથી પ્રતીત થાય છે કે સાધુ બે પ્રકારના હતા. એક એવા કે જે વસ્ત્ર

चरंतं विरयं लूहं सीयं फुसइ एगया ।
 अहं तु अग्गि सेवामि इह भिक्खू न चिंतए ॥

-उ. २. ६-७.

२ घिसु वा परियावेणं सायं नो परिदेवए ।

**–**3. २८.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૯. ૩૨.

उ पुद्धो य दंसमसएहि समरे व महामुणी ।

–૩. ૨. ૧૦.

તથા જુઓ - ઉ. ૨. ૧૧, ૧૯. ૩૨. ૪ જુઓ - પૃ.૩૨, પા. ટિ. ૨. ધારણ કરતા હતા (સ્થવિર કલ્પી અથવા શ્વેતાંબર) અને બીજા એવા કે જે વસ્ત્રથી રહિત રહેતા હતા (જિન કલ્પી અથવા દિગંબર) .એવી સ્થિતિમાં જ વસ્ત્ર રહિત કે વસ્ત્ર સહિત એવી ઉભય અવસ્થાઓમાં આ પરીષહ સંભવે છે.

૭ અરતિ પરીષહજય : ગ્રામાનુગ્રામ વિચરણ કરતી વખતે સાધુ સાધુવૃત્તિને લીધે ઉદાસ થાય એ શક્ય છે. તેથી આવી ઉદાસી ન થવા દેવી તથા ધર્મનું પાલન કર્યા કરવું એ અરતિ પરીષહજય છે<sup>ર</sup>. આમ અરતિ એટલે સાધુવૃત્તિમાં અરૂચિ થવી અને તે અરૂચિને ઉત્પન્ન ન થવા દેવી એ અરતિ પરીષહજય કહેવાય છે.

૮ સ્ત્રી પરીષહજય : સ્ત્રી વગેરેને જોઈ કામવિલ્વલ ન થવું એ સ્ત્રી પરીષહજય કહેવાય<sup>3</sup>. અહીં 'સ્ત્રી' શબ્દ કામવાસનાનું ઉપલક્ષણ છે. તેથી પુરુષને જોઈ સાધ્વીનું કામવિલ્વલ ન થવું એ પણ સ્ત્રી પરીષહજય છે. રથનેમી રાજીમતીને એકાંતમાં નગ્ન જોઇને તથા સ્ત્રી પરીષહથી પરાજિત થઇ જ્યારે કામવિલ્વલ થઇ જાય છે ત્યારે રાજીમતી તેને સદુપદેશ દ્વારા સન્માર્ગે સ્થિર કરે છે. તે પછી બંને સંયમમાં સ્થિત થઈ સ્ત્રી પરીશહજય કરે છે .

**૯ ચર્યા પરીષહજય :** અહીં ચર્યા એટલે ગમન. તેથી કોઈ ગૃહસ્થ કે ગૃહા<mark>દિમાં આસક્તિ ન કરતાં ગ્રામાનુગ્રામ વિચરણ કરતી વખતે ઉત્પન્ન થતાં</mark> બધાં પ્રકારનાં કષ્ટોને સહેવાં એ ચર્યા પરીષહજય છે<sup>પ</sup>.

૧૦ નેષેધિકી પરીષહજય : સ્મશાન, શૂન્યગૃહ, વૃક્ષમૂળ વગેરે સ્થાનોમાં

इत्थं स्थिवरकित्पकमाश्रित्याचेलकपरीषह उक्तः......।
 — એજન नेभियंद्रवृत्ति पु. २२.

૨ ૩. ૨. ૧૪-૧૫.

अंगो एस मणुस्साणं जाओ लोगम्मि इत्यिओ ।जस्स एया परिन्नाया सुकडं तस्स सामण्णं ॥

—**उ**. २. १६.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૧૭.

४ इ. २१. २१.

૫ ૩. ૨. ૧૮-૧૯.

ધ્યાનસ્થ બેસી રહેતાં જો કોઈ કષ્ટ કે કે ભયાદિ થાય તો તે સ્થાને બેસી રહી તે ઉપસર્ગ (આપત્તિ) સહન કરી લેવો તે નેષિધિકી પરીષહજય છે<sup>૧</sup>.

**૧૧ શય્યા પરીષહજય :** ઊંચી નીચી પથારી મળતાં એમ વિચારવું કે એક રાતમાં શું થઈ જવાનું છે ? અને કર્તવ્યનું પાલન કરતાં રહેવું એ શય્યાપરીષહજય છે<sup>ર</sup>.

**૧૨ આક્રોશ પરીષહજય :** દારૂણ કંટક સમાન મર્મભેદી કઠોર વચનો સાંભળી પણ ચૂપ રહેવું તથા એવું બોલનાર તરફ જરાય ક્રોધ ન કરવો એ આક્રોષ પરીષહજય છે<sup>3</sup>.

૧૩ વધપરીષહજય : કોઈ મારવા માટે (પ્રાણાઘાત માટે) તૈયાર થાય ત્યારે એમ વિચારવું કે આ જીવનો ક્યારેય વિનાશ નથી થતો તથા ક્ષમા સહુથી મોટો ધર્મ છે, અને મારનાર ઉપર મનથી પણ દ્વેષ ન કરવો અને ધર્મનું ચિંતન એ કરવું એ વધપરીષહજય કહેવાય છે<sup>૪</sup>.

**૧૪ યાચના પરીષહજય :** સાધુની પાસે- જે કંઈ વસ્તુઓ હોય છે તે બધી ગૃહસ્થ પાસેથી માંગેલી હોય છે તેની પાસે ન માંગેલી હોય એવી પોતીકી કોઈ

१ अकुक्कुओ निसीएज्जा न य वित्तासए परं ।

**-3**. २. २०.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૨૧, ૨૧. ૨૨.

२ उच्चावयाहिं सेज्जाहिं तवस्सी भिक्खु थामवं ।

**-3**. २. २२.

किमेगराइं करिस्सइ एवं तत्यऽहियासए ।

**–**इ. २. २३.

તથા જુઓ ઉ. ૧૯. ૩૨.

अक्कोसेज्जा परे भिक्खुं न तेसिं पडिसंजले ।

**–**उ. २. २४.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૨૫., ૧૨. ૩૧-૩૩, ૧૯. ૩૨, ૮૪, ૨૧. ૨૦ વગેરે. ૪ हओ न संजले भिक्खू ।

उ. २. २६.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૨૭, ૧૯. ૩૩.

વસ્તુ હોતી નથી. તેથી ગૃહસ્થો પાસેથી દરરોજ આહારાદિ માંગવા કરતાં ઘરમાં રહેવું સારું છે' એવો યાચનાજન્ય દીનતા ભાવ આવવા ન દેવો એ યાચના પરીષહજય છે<sup>4</sup>.

૧૫ અલાભ પરીષહજય : આહારાદિની યાચના કરતાં, ક્યારેક તેની પ્રાપ્તિ ન પણ થાય, તેથી તેવી પરિસ્થિતિમાં દુ:ખી ન થતાં એમ વિચારવું-'આજે ભિક્ષા ન મળી, કાલે મળશે' એ અલાભ-પરીષહજય છે<sup>ર</sup>.

૧૬ રોગપરીષહજય : શરીરમાં કોઈ પ્રકારનો રોગ થાય ત્યારે દવાનું સેવન (ચિકિત્સા) ન કરતાં સમતાપૂર્વક રોગજન્ય કષ્ટને સહન કરવું એ રોગપરીષહજય છે<sup>3</sup>. મૃગાપુત્ર, સાધુના આ પરીષહજયની બાબતમાં મૃગનું દષ્ટાંત આપે છે-'જેમ મૃગને રોગાદિ થાય પણ કોઈ તેની દવા વગેરે આપી સેવા કરતું નથી અને થોડા સમય પછી તે સાજું થઈ જાય છે અને અન્યત્ર કરે છે તેમ સાધુએ રોગાદિ થતાં ઔષધીની કામના ન કરવી જોઇએ<sup>૪</sup>.

**૧૭ તૃણસ્પર્શ પરીષહજય**ઃ ઘાસ પર શયન કરતી લખતે અચેલ સાધુનું શરીર વિકૃત થાય એ શક્ય છે. તેથી એવી અવસ્થામાં પણ વસ્ત્રાદિની અભિલાષા ન કરવી એ તૃણસ્પર્શ પરીષહજય છે<sup>પ</sup>.

गोयरग्गपविद्वस्स पाणी नो सुप्पसारए ।
 सेओ अगारवासुत्ति इह भिक्खू न चिंतए ॥

**-3**. २. २८.

તથા જુઓ ઉ. ર. ૨૮; ૧૯. ૩૩.

अज्जेवाहं न लव्माभि अवि लाभो सुए सिया ।
 जो एवं पडिसंचिक्खे अलाभो तं न तज्जए ॥

-- इ. २. ३१.

तथा श्रुओ ७. २. ३०, १८. ३३. ३ तेगच्छं नाभनंटेज्जा संचिक्खडत्तगवेसए ।

<del>\_</del>3. २. 33.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૩૨. ૧૫. ૮.

४ इ. १८. ७६-७७.

५ एवं नच्चा न सेवंति तंतुजं तणतज्जिया ।

-૩. ૨. ૩૫.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૩૪. ૧૯. ૩૨.

૧૮ જલ્લ પરીષહજય : પરસેવો, કીચડ, ધૂળ વગેરે શરીર ઉપર જમા થતાં તેને દૂર કરવાનો પ્રયત્ન ન કરવો એ જલ્લ પરીષહ જય છે<sup>૧</sup>. અર્થાત્ ધૃષ્ડિત વસ્તુઓનો સંપર્ક થતાં તેની ધૃષ્ઠાા ન કરવી તથા શરીરના સંસ્કાર (સ્નાન) આદિની અભિલાષા ન રાખવી એ જલ્લ પરીષહજય કહેવાય છે.

**૧૯ સત્કાર પુરસ્કાર પરીષહજય**: અભિવાદન, નમસ્કાર, નિમંત્રણ વગેરેથી કોઈ અન્ય સાધુનું સંમાન થતું જોઇને તથા પોતાનું સન્માન ન થતું હોય ત્યારે ઇર્ષ્યાભાવ ન રાખતાં વીતરાગી રહેવું એ સત્કાર-પુરસ્કાર પરીશહજય કહેવાય છે<sup>ર</sup>.

**૨૦ પ્રજ્ઞા પરીષહ જય :** પ્રજ્ઞાની પ્રાપ્તિ થઈ જાય પછી કોઇએ પૂછેલા પ્રશ્નનો જવાબ ન દઇ શકાય તો 'આ કર્મોનું ફળ છે' એવો વિચાર કરવો એ પ્રજ્ઞા પરીષહજય કહેવાય છે<sup>3</sup>.

ર૧ અજ્ઞાન પરીષહજય : બધા પ્રકારના સાધુ-ધર્મનું પાલન કરવા છતાં, પણ અજ્ઞાનતા દૂર ન થાય તો 'હું નકામો ભોગોથી નિવૃત્ત થયો, જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ તો ન થઈ' એવું ન વિચારવું એ અજ્ઞાન પરીષહજય કહેવાય છે<sup>૪</sup>. અર્થાત્ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ન થાય તો પણ ધર્મમાં દઢ રહેવું એ અજ્ઞાન પરીષહજય છે.

९ जाव सरीरभेओत्ति जल्लं काएण धारए।

**-3**. २. ३७.

તથા જુઓ ઉ. ર. ૩૬, ૧૯. ૩૨.

२ अभिवायणमञ्मूट्ठाणं सामी कुज्जा निमंतणं । जे ताइं पडिसेवंति न तेसि पीहए मुणी ।।

<del>-3</del>. २. ३८.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૩૯, ૨૧. ૨૦.

से नूणं मए पुव्वं कम्माडणाणफलाकडा ।
 जेणाहं नाभिजाणामि पुद्ठो केणइ कण्हुई ॥

-उ. २. ४०.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૪૧.

४ निरट्ठगम्मि विरओ मेहुणाओ सुसंवुडो । जो सक्खं नाभिजाणामि धम्मं कल्लाणपावगं ॥

-उ. २. ४२.

તથા જુઓ ઉ. ૨. ૪૩.

રર દર્શન પરીષહજય: 'પરલોક નથી, તપથી ૠિદ્ધિની પ્રાપ્તિ થતી નથી, હું તો ભિક્ષાધર્મ લઇને છેતરાયો, તીર્થંકર (જિન) હતા નહિ, છે નહિ અને થશે નહિ.' આમ બોલી ધર્મમાં અવિશ્વાસ ન થવા દેવો એ દર્શન પરીષહજય છે એટલે કે દરેક પરિસ્થિતિમાં ધર્મમાં દઢ વિશ્વાસ રાખવો. જ્યાં સુધી એવી દઢ શ્રદ્ધા નહીં થાય ત્યાં સુધી સાધુ અન્ય પરીષહોને જીતી શકતો નથી કારણ કે શ્રદ્ધાના પાયા ઉપર તો ધર્મની ઇમારત ઊભી છે.

### પરીષહજયની કઠોરતા :

ઉપર જણાવેલ બાવીશ પ્રકારે સાધુએ પરીષહોને સહન કરવા એવું વિધાન પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં છે. આ પરીષહો ઉપર કેવી રીતે વિજય પ્રાપ્ત કરવો જોઇએ એ બાબત લખવામાં આવ્યું છે કે સાધુએ પૂર્વબદ્ધ કર્મોનું ફળ જાણી, ધૈયર્યપૂર્વક યુદ્ધ ભૂમિમાં ઊભેલ હાથીની જેમ, વાયુના પ્રચંડ વેગથી કંપિત ન થનારા મેરુ પર્વતની જેમ અને ભય ન પામતા સિંહની જેમ અડગ અને આત્મગુપ્ત રહીને આ પરીષહોને સહન કરવા. આમ આવા પરીષહો આવે ત્યારે અડગ રહેવું એ ખૂબ કઠિન કાર્ય છે<sup>ર</sup>.

આ પરીષહજયના વર્શનથી સાધુનાં કર્તવ્યોનો બોધ થાય છે. અચેલ અને તૃષ્દાસ્પર્શ પરીષહજય ખાસ કરીને જિન કલ્પી અથવા દિગંબરને અનુલક્ષીને છે કારણ કે વસ્ત્રરહિતને આ પરીષહોની સંભાવના વધારે રહે છે. કેટલાક પરીષહો એક સાથે આવે છે. સાધુ દરરોજ કોઈ ને કોઈ પરીષહ અવશ્ય સહન કરતો જ હોય છે. જેમકે : ક્ષુધા, તૃષા, તૃષ્દાસ્પર્શ, યાચના, જલ્લ, શીત, ઉષ્ણ વગેરે. આ પરીષહોની સંખ્યા દેશ-કાળની પરિસ્થિતિ અનુસાર નક્કી કરવામાં આવી છે એમ જાણી શકાય છે. જેમકે : અરતિ, દર્શન, પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન વગેરે પરિસ્થિતિ અનુસાર ઉમેરવામાં આવેલ પરીશહો છે. વસ્તુત: પરીષહજય એટલે

-3. २. ४५.

नित्य नूणं परे लोए इड्डी वावि तवस्सिणो ।
 अदुवा वंविओमि ति इह भिक्खू न चिंतए ॥

૨ તથા જુઓ ઉ. ૨. ૪૫. તથા જુઓ ઉ. ૨૧. ૧૭, ૧૯, ૧૯. ૩૨-૩૩, ૯૨. વગેરે.

નિન્દા-પ્રશંસા, લાભ-અલાભ, સુખ-દુ:ખ, માન-અપમાન વગેરે અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ પરિસ્થિતિઓમાં પણ સમભાવ રાખી પોતાના કર્તવ્યપથ ઉપર દઢ રહેવું. 'સ્ત્રી પરીષહ' ઉપરથી તે સમયના પુરુષોની પ્રભુસત્તાનો ખ્યાલ આવે છે. નહીંતર તો 'કામ' એવું પરીષહનું નામ રાખવામાં આવ્યું હોત.

# સાધુની પ્રતિમાઓ

એક વિશેષ પ્રકારના તપનો નિયમ લેવો એ 'પ્રતિમા' શબ્દનો અર્થ થાય છે. ગ્રન્થમાં સાધુની પ્રતિમાઓનો માત્ર બે વખત ઉલ્લેખ થયો છે. આ પ્રતિમાના પાલનથી સંસારનું ભ્રમણ નાશ પામે છે. બારની સંખ્યા ચર્ચતી વખતે તેનો ઉલ્લેખ થયો છે તેથી તેની સંખ્યા બારની છે. જો કે પ્રન્થમાં તેનાં નામ વગેરેનો ક્યાંય કોઈ ઉલ્લેખ નથી છતાં, ટીકા-ગ્રંથોમાંથી નીચે મુજબની માહિતી મળે છે:

### प्रतिमा-अनशन तप विशेषनो अल्यास :

ટીકા-ગ્રંથોમાં દશાશ્રુતસ્કન્ધના સાતમા અધ્યાય (ઉદ્દેશ) અનુસાર જે બાર પ્રતિમાઓનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તેનું પરિશીલન કરતાં જાણવા મળે છે કે આ પ્રતિમાઓનાં નામ સમયની સીમાના આધારે પાડવામાં આવ્યાં છે તથા તેમાં એક નિશ્વિત ક્રમ અનુસાર અનશન અને ઊણોદરી તપનો અભ્યાસ કરવામાં આવે છે<sup>ર</sup>. આ પ્રતિમાઓ વસ્તુત: અનશન તપના અભ્યાસ માટે

#### १ पडिमं पडिवज्जओ ।

**-3.** २. ४3.

भिक्खूणं पडिमासु य ।

<del>\_</del>ड. ३१. ११.

ર સાધુની બાર પ્રતિમાઓ આ મુજબ છે : ૧ એક માસિકી - એક માસ સુધી અન્નની અને જળની એક એક દત્તિ ગ્રહણ કરવી અને આવી પડનારાં બધાં કષ્ટો સહન કરવાં, ૨ દ્વિમાસિકી - બે માસ સુધી અન્ન અન જળની બે બે દત્તિઓ ગ્રહણ કરવી, ૩ ત્રિમાસિકી - ત્રણ માસ સુધી ત્રણ ત્રણ દત્તિ લેવી, ૪ ચતુર્માસિકી - ચાર મહિના સુધી ચાર ચાર દત્તિ લેવી - ૫ પંચમાસિકી - પાંચ માસ સુધી પાંચ પાંચ દત્તિ લેવી, ૬ ષટ્માસિકી - છ પ્રકાર-વિશેષ છે.વ્યવહાર સૂત્ર'માં અન્ય પ્રકારે પણ સાધુની પ્રતિમાઓનો ઉલ્લેખ જોવા મળે છે પણ બધાનું તાત્પર્ય એક જ છે-અનશન તપનો અભ્યાસ. દિગંબર પરંપરામાં સાધુની પ્રતિમાઓનું વર્ણન મળતું નથી. આમ આ સાધુની પ્રતિમાઓ ગૃહસ્થની અિયાર પ્રતિમાઓ કરતાં જુદી છે. આ પ્રતિમાઓનું પાલન કરતી વખતે ક્ષુધા વગેરે પરીષહોને પણ સહન કરવા પડે છે.

## સમાધિમરણ-સલ્લેખના

સમાધિમરણ (સલ્લેખના)નો અર્થ આ મુજબ છે-મૃત્યુ સમીપમાં આવે ત્યારે ચારેય પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરીને આત્મધ્યાન કરતાં કરતાં પ્રસન્નતાપૂર્વક પ્રાણનો ત્યાગ કરવો. આ માટે ગ્રન્થમાં 'પંડિત મરણ' અથવા 'સકામમરણ' શબ્દોનો પણ પ્રયોગ થયો છે<sup>ર</sup> કારણ કે તેની પ્રાપ્તિ વિષયાદિથી વિરક્ત

માસ સુધી છ દત્તિ લેવી, ૭ સપ્તમાસિકી - સાત માસ સુધી સાત સાત દત્તિ લેવી, ૮ પ્રથમ સપ્ત ઓહોરાત્રિકી - સાત દિવસ રાત સુધી નિર્જળ- ઉપવાસ (ચતુર્થભક્ત) કરતાં ધ્યાન કરવું, ૯ દ્વિતીય સપ્ત ઓહોરાત્રિકી - સાત દિવસ રાત કોઈ અન્ય આસન-વિશેષથી ધ્યાન કરવું, ૧૦ તૃતીય સપ્ત અહોરાત્રિકી - સાત દિવસ રાત કોઈ અન્ય આસન-વિશેષથી ધ્યાન કરવું, ૧૧ અહોરાત્રિકી - બે નિર્જળ ઉપવાસ (૫૪ ભક્ત) કરવા અને ૧૨ રાત્રિકી - એક રાત્રિ પર્યન્ત નિર્જળ ઉપવાસ કરવા. (અષ્ટભક્ત).

અહીં 'દત્તિ' શબ્દનો અર્થ આ પ્રમાણે છે. એક જ સમયે સતત ધારા તૂટે નહિં એ રીતે જેટલો આહાર કે પાણી સાધુના પાત્રમાં નાખવામાં આવે તેને એક 'દત્તિ' કહેવાય.

- ९ व्यवहारसूत्र, उद्देश-९०.
- २ इत्तो सकाममरणं पंडियाणं सुणेह मे ।

–૩. **૫.** ૧૭.

તથા જુઓ ઉ. ૫. ૨, ૩૫. ૨૦, ૩૬. ૨૫૧-૨૫૨, ૨૬૩ વગેરે.

સમાધિસ્થ વિદ્વાનોને ઇચ્છાપૂર્વક (સકામ) થાય છે તથા તેઓ મૃત્યુ સમયે પણ અન્ય સમયે હોય એવા પ્રસન્ન જ રહે છે. રોગાદિ કે અન્ય કોઈ ઉપસર્ગ (આપત્તિ) આવતાં તેઓ પોતાના કર્તવ્યપથ ઉપરથી વિચલિત થતા નથી અને કોઈ પ્રકારના કષ્ટથી દુ:ખી થતાં નથી. આમ પંડિતમરણ (સલ્લેખના)નો અર્થ આ પ્રમાણે છે-મૃત્યુને નજીક આવેલ જાણી પ્રસન્નતાપૂર્વક બધા પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરી આત્માનું ધ્યાન કરતાં કરતાં મૃત્યુનું સ્વાગત કરવું. આ પંડિત મરણ યાવતકાલિક અનશનતપપૂર્વક થાય છે.

### સમાધિમરણ આત્મહનન નથી

આ પ્રકારના મરણને આત્મહત્યા ન કહી શકાય કારણ કે આ તો મૃત્યુ કે અન્ય કોઈ દુ:સાધ્ય આપત્તિ આવી પડતાં પ્રસન્નતાપૂર્વક શરીર ત્યાગ કરવાની પ્રક્રિયા છે. આ એક પ્રકારનું શુભ-ધ્યાન (ધર્મ કે શુકલધ્યાન) છે. જો પ્રસન્નતાપૂર્વક મૃત્યુનું સ્વાગત નહીં કરવામાં આવે તો મૃત્યુનો ભય સમજાશે જેથી અશુભ-ધ્યાન (આર્ત અને રોદ્ર ધ્યાન)ની પ્રાપ્તિ થશે અને તે તો દુર્ગતિનું કારણ છે. તેથી સાધુના આહાર ન કરવાનાં કારણોમાં એક કારણ તરીકે સલ્લેખનાને પણ ગણાવવામાં આવ્યું છે. સાધુ અને ગૃહસ્થ બંનેને આ પ્રકારના મરણનો સ્વીકાર કરવા માટે કહેવામાં આવ્યું છે<sup>ર</sup>. જો ભય કે દુ:ખ વગેરેથી પ્રેરિત થઈ આહારત્યાગ કરવામાં આવશે તો તે સમાધિમરણ (સલ્લેખના) ન કહેવાતાં આત્મહનન કહેવાશે.

१ मरणंपि...विप्पसण्णमणाधायं।

-૩. ૫. ૧૮.

न संतसंति मरणंते सीलवंता वहुस्सुया ।

–૩. **૫.** ૨૯.

તથા જુઓ ઉ. ૫. ૩૧.

२ न इमं सव्वेसु भिक्खूसु न इमं सव्वेसु गारिसु ।

–૩. ૫. ૧૯.

## સમાધિમરણના ભેદ:

ગ્રંથમાં આ સમાધિમરણના ત્રણ ભેદોનો સંકેત જોવા મળે છે<sup>૧</sup>. તેમાંથી કોઈ એકનો આશ્રય લઈ શરીરનો ત્યાગ કરવો આવશ્યક મનાયો છે. ક્રિયાને માધ્યમ બનાવી કરવામાં આવેલ આ ત્રણ ભેદોમાં ચારેય પ્રકારના આહારનો ત્યાગ (અનશન તપ) આવશ્યક છે. તેનાં નામ નીચે મુજબ છે<sup>ર</sup>ઃ

**૧ ભક્તપ્રત્યાખ્યાન** : ગમનાગમનની બાબતમાં કોઈ નિયમ લીધા સિવાય ચારેય પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરી શરીરનો ત્યાગ કરવો એ ભક્તપ્રત્યાખ્યાન નામનું સમાધિમરણ છે. તેનાથી જીવ સેંકડો ભવના કર્મોને નિરુદ્ધ કરે છે<sup>૩</sup>.

ર ઇંગિ**નીમરણ** : ઇંગિત એટલે સંકેત. તેથી ગમનાગમનની બાબતમાં ભૂમિની સીમાનો સંકેત કરી ચારેય પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરતાં કરતાં શરીરનો ત્યાગ કરવો એ ઇંગિનીમરણ છે.

**૩ પાદપોગમન :** પાદપ એટલે વૃક્ષ. તેથી પાદપોગમન નામના સમાધિમરણમાં ચારેય પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરી વૃક્ષમાંથી કાપેલી શાખાની જેમ એક જ સ્થાને નિશ્વલ રહી શરીરનો ત્યાગ કરવામાં આવે છે.

આ ત્રણ ભેદોમાંથી ભક્તપ્રત્યાખ્યાનમાં ગમનાગમન સંબંધી કોઈ નિયમ રહેતો નથી, ઇંગિનીમરણમાં ક્ષેત્રની સીમા નિયત હોય છે. તથા પાદોપગમનમાં ગમનાગમન ક્રિયા હોતી નથી. તેથી ભક્તપ્રત્યાખ્યાન અને ઇંગિનીમરણમાં 'સવિચાર' અને સપરિકર્મ નામનાં મરણકાલિક અનશનતપ કરવામાં આવે છે

अह कालम्मि संपत्ते आधायाय समुस्सयं ।
 सकाममरणं मरई तिण्हमन्नयरं मुणी ।।

-- ૩. ૫. ૩૨.

─उ. २८. ४०.

૨ એજન આ. ટી. પૃ. ર૩૮.

अत्तपच्चक्खाणेणं अणेगाइं भवसयाइं निरूंभइ ।

કારણ કે તેમાં ક્રિયા વર્તમાન રહે છે. પાદપોગમનમાં ક્રિયા સંભવતી ન હોવાથી તેમાં 'અવિચાર' અને 'અપરિકર્મ' નામનાં મરણકાલિક અનશન તપ કરવામાં આવે છે.

### સમાધિમરણની અવધિ :

જો કે સામાન્ય રીતે સમાધિમરણની અધિકતમ સીમા બાર વર્ષ, ન્યૂનતમ સીમા છ માસ તથા મધ્યમ સીમા એક વર્ષની દર્શાવવામાં આવી છે પરંતુ આ કથન પોતાનું મૃત્યુ ક્યારે થશે એ જાણનારની અપેક્ષાએ કરવામાં આવ્યું હોય એમ જાણવા મળે છે. જો એમ ન હોય તો, તેની ન્યૂનતમ સીમા અન્તર્મૃહૂર્ત તથા મધ્યમ સીમા ઉચ્ચત્તમ અને ન્યૂનતમ સીમાની વચ્ચે ક્યાંક હોઈ શકે છે. સમાધિમરણનું એટલું જ તાત્પર્ય સમજવાનું છે કે મૃત્યુને પાસે આવેલ જાણી પ્રસન્નતાપૂર્વક કોઈ જાતની અભિલાષા રાખ્યા વગર બધા પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરી શરીરને ચેતનાશૂન્ય કરવું.

## સમાધિમરણની વિધિ:

સમાધિમરણની બાર વર્ષના પ્રમાણની ઉચ્ચત્તમ સીમાને દૃષ્ટિ સમક્ષ રાખી તેની વિધિ આ પ્રમાણે દર્શાવવામાં આવી છે<sup>ર</sup>.

સર્વપ્રથમ સાધકે ગુરુની સમીપ જઈ પ્રથમ ચાર વર્ષોમાં ઘી, દૂધ, વગેરે વિકૃત પદાર્થોનો ત્યાગ કરવો. આગળના ચાર વર્ષોમાં અનેક પ્રકારની તપશ્ચર્યા કરવી. તે પછી બે વર્ષ સુધી ક્રમશ: એક દિવસ ઉપવાસ (અનશન) અને બીજે

| ૧ | बारसेव उ वासाइं संलेहुक्कोसिया भवे ।    |
|---|-----------------------------------------|
|   | संवच्छरं मज्झिमिया छम्मासा य जहन्निया । |

-उ. **३६. २५२.** 

पढमे वासचउक्किम्म विगइं निज्जूहणं करे ।
 बिहए वासचउक्किम्म विचित्तं तु तवं चरे ॥

कोडीसिहयमायामं कट्टु संवच्छरे मुणी । मासद्धमासिएणं तु आहारेणं तवं चरे ॥

**-3**. ૩૬. ૨૫૩-૨૫૬.

તથા જુઓ ઉ. ૫. ૩૦. ૩૧.

દિવસે નીરસ અલ્પાહાર (આયંબિલ-આચરણ) કરવો. ત્યારપછી છ માસ સુધી કોઈ કઠિન તપશ્ચર્યા ન કરતાં, સાધારણ તપ કરવાં પછી છ માસ સુધી કઠોર તપશ્ચર્યા કરી અને નીરસ અલ્પાહાર લઈ અનશન વ્રતને પૂરું કરવું (પારણાં કરવાં). તે પછી અવશિષ્ટ એક વર્ષમાં કોટિ સહિત તપ (જે અનશન તપના આદિ અને અન્ત એક સમાન હોય તેવું) કરતાં કરતાં એક માસ કે પંદર દિવસ મૃત્ય આડા રહે ત્યારે બધા પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરવો. આ વિધિમાં આવશ્યકતાનુસાર સમય-સંબંધી પરિવર્તન કરી શકાય છે. આ ઉત્કૃષ્ટ સલ્લેખનાની પૂર્ણ વિધિ દર્શાવવામાં આવી છે તે સામાન્ય અપેક્ષાએ દર્શાવેલ છે.

## સમાધિમરણની સફળતા :

સલ્લેખનાની સફળતા માટે, બધા પ્રકારની અશુભ ભાવનાઓ તથા નિદાન (ફલાભિલાષા) વગેરેનો ત્યાગ કરી જિન વચનમાં શ્રદ્ધા રાખવી જરૂરી છે. ગ્રન્થમાં પાંચ પ્રકારની અશુભ ભાવનાઓ દર્શાવેલ છે જેનાથી જીવ સલ્લેખનાના ફળને પ્રાપ્ત ન કરતાં દુર્ગતિને પ્રાપ્ત કરે છે. તેનાં નામ વગેરે આ પ્રકારે છે<sup>ર</sup>:

 કન્દર્પ ભાવના-(કામચેષ્ટા-પુન-:પુન: હસવું, મુખ વગેરે વિકૃત કરી બીજાને હસાવવા વગેરે), ર. અભિયોગ ભાવના-(વશીકરણ મંત્રાદિનો પ્રયોગ-વિષયસુખની અભિલાષાથી વશીકરણ મંત્રાદિનો પ્રયોગ કરવો), ૩. કિલ્વિષિકી ભાવના-(નિંદા કરવી,-કેવળજ્ઞાની, ધર્માચાર્ય, સંઘ, સાધુ વગેરેની નિન્દા કરવી), ૪. મોહ ભાવના-(મૂઢતા-શસ્ત્રગ્રહણ, વિષભક્ષણ, અગ્નિપ્રવેશ, જલપ્રવેશ, નિષિદ્ધ વસ્તુઓનું સેવન વગેરે કરવું) અને ૫. આસુરી ભાવના (ક્રોધ કરવો-

कंदप्पमाभिओगं च किव्विसियं मोहमासुरत्तं च ।
 एयाउ दुग्गईओ मरणिम्म विराहिया होति ।।

**–**उ. ३६. २५७.

તથા જુઓ ઉ. ૩૬. ૨૫૮-૨૬૮.

૨ એજન

નિરંતર ક્રોધ કરવો તથા શુભાશુભ કળોનું કથન કરવું).

સમાધિમરણમાં મૃત્યુ સમયે આ ભાવનાઓના ત્યાગને લીધે સ્પષ્ટ થાય છે કે આ પ્રકારનું મરણ આત્મહનન નથી. આ પ્રકારના મરણને પ્રાપ્ત કરનાર જીવ વારે વારે જન્મ મરણને પ્રાપ્ત કરતો નથી પરંતુ બે ચાર જન્મોમાં બધાં પ્રકારનાં દુ:ખોથી મુકત થઇ જાય છે. જો કારણવશ બધા પ્રકારનાં કર્મો નાશ પામે તો મહાસમૃદ્ધિશાળી દેવપર્યાયની પ્રાપ્તિ થાય છે<sup>૧</sup>. આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ નથી કે માત્ર મૃત્યુ સમયે સલ્લેખના ધારણ કરી લેવી જોઇએ. પછી ભલે શેષ જીવન વિષયભોગોમાં પસાર થયું હોય. આનું કારણ એ છે કે પ્રારંભથી જ જો સદાચારનો અભ્યાસ કરવામાં આવ્યો હોય તો જ જીવ સમાધિમરણને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી કહેવામાં આવ્યું છે કે જે કાર્ય પ્રારંભમાં (યુવાનીમાં) શક્તિ હોય ત્યારે કરી શકાય છે તે વૃદ્ધાવસ્થામાં શરીર જીર્ણ શીર્ણ થાય ત્યારે થઇ શકતં નથી<sup>ર</sup>. જેઓ મિથ્યાદર્શનમાં (મિથ્યાભાવે) અનુરક્ત છે, નિદાનપૂર્વક કર્માનુષ્ઠાન કરે છે, હિંસા તથા કૃષ્ણલેશ્યામાં અનુરક્ત છે એવા જીવો જિનવચનમાં શ્રદ્ધા ન રાખતાં, 'અકામમરણ' (સભયમરણ) કે બાલમરણ (મૂર્ખાઓનું મૃત્યુ)ને વારે વારે પ્રાપ્ત કરે છે. એથી વિરુદ્ધ જેઓ સમ્પગ્દર્શનમાં અનુરક્ત છે, નિદાનસહિત કર્માનુષ્ઠાન નથી કરતા, શુકલલેશ્યાથી યુક્ત છે તથા જિનવચનમાં શ્રદ્ધા રાખે છે તેઓ અલ્પસંસારી હોય છે<sup>3</sup>.

बालाणं अकामं तु मरणं असइं भवे ।
 पंडियाणं सकामं तु उक्कोसेण सइं भवे ॥

-૩. ૫. ૩.

सव्वदुक्खपहीणे वा देवे वावि महिड्ढिए ।

--૩. ૫. ૨૫.

स पुळ्मेवं न लभेज्ज पच्छा एसोवमा सासय वाइयाणं ।
 विसीयई सिढिले आउयम्मि कालोवणीए सरीरस्स भेए ।

-3. ४৫.

૩ જુઓ પૃ. ૩૬૫. પા. ટિ. ૧.

આ પ્રકારના સમાધિમરણથી વિરુદ્ધ, જે મરણ ધન અને સ્ત્રીઓમાં આસક્ત થઇ હિંસાદિ પાપ-ક્રિયાઓ કરતાં કરતાં થાય છે તેને 'બાલમરણ' અથવા 'અકમમરણ' (અનિચ્છા પૂર્વકનું મરણ) કહેવામાં આવે છે. આવું મરણ જીવોને અનેકવાર પ્રાપ્ત થાય છે કારણ કે આ પ્રકારના મરણને પ્રાપ્ત કરનારા જીવો ગાડરિયા પ્રવાહથી પ્રભાવિત થઇ માટીને એકઠી કરનાર શિશુનાગની જેમ કર્મ-મળનો સંગ્રહ કરે છે<sup>1</sup>. તેથી આ પ્રકારનું અકામમરણ ત્યાજય છે.

આ રીતે આ સમાધિમરણ કે સલ્લેખના સાધનાપથનું ચરમ કેન્દ્ર-બિન્દુ છે. જો સાધક તેમાં સફળ થાય છે તો તે પોતાની સંપૂર્ણ સાધનાનું અભીષ્ટ ફળ પ્રાપ્ત કરે છે. નહીંતર તેને સંસારમાં ભટકવું પડે છે. સમાધિમરણમાં મૃત્યુ સમયે સંસારના બધા વિષયોમાંથી પૂર્ણ-વિરક્તિ જરૂરી છે. તેથી તે સમયે આહાર વગેરે બધી ક્રિયાઓને છોડી દેવામાં આવે છે. આ સમયે સાધકને જીવનની આકાંક્ષા પણ રહેતી નથી અને મૃત્યુની કામના પણ હોતી નથી. આ પ્રકારનાં મરણમાં શરીર અને કષાયો કૃશ થતાં તેને 'સલ્લેખના', વિદ્વાનોતી પ્રશંસિત થવાથી 'પંડિત મરણ' તથા પ્રસન્નતાપૂર્વક મૃત્યુને સ્વીકારવાને કારણ 'અકામમરણ' કહેવામાં આવે છે. બીજે તેને માટે 'સંથારા' (સંસ્તારક) શબ્દનો પણ પ્રયોગ થયો છે કારણ કે આમાં એકાન્ત સ્થાનમાં તૃણશય્યા (સંસ્તારક) બીછાવીને તથા આહારાદિનો ત્યાગ કરી આત્મધ્યાન કરવામાં આવે છે<sup>3</sup>. આથી વિપરીત, અજ્ઞાનીઓના અનિચ્છાએ થતા મરણને 'બાલમરણ' કે 'અકામમરણ' કહેવામાં આવે છે.

-3. પ. ૧૪.

૧ ઉ. ૫. ૫૭, ૯-૧૦; પૃ. ૩૬૬, પા. ટિ. ૧.

जहा सागडिओ जाणं समं हिच्चा महापहं ।
 विसमं मग्गमोइण्णो अक्खे भग्गम्मि सोयई ॥

તથા જુઓ ઉ. ૫. ૧૫-૧૬.

उ जैन आचार-डॉ. मोहनलाल मेहता, पृ. १२०.

## अनुशीसन

આ પ્રકરણમાં સાધુના વિશેષ પ્રકારના આચારનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. તે ઢારા જીવ પૂર્વબદ્ધ કર્મોને જલદી નષ્ટ કરવાનો પ્રયત્ન કરે છે. આ એક વિશેષ પ્રકારનો આચાર છે તેને તપશ્ચર્યા કહેવામાં આવે છે. આ તપશ્ચર્યાની પૂર્ણતા માટે સાધકે અનેક પ્રકારનાં કષ્ટો સહન કરવાં પડે છે જેને પરીષહજય કહેવામાં આવે છે. સાધ્વાચારનું પાલન કરવાની દુષ્કરતાનું જે પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે તે પણ આ તપની અપેક્ષાએ થયેલ છે.

તપ, સાધુના સામાન્ય સદાચારથી સર્વથા પૃથક નથી પરંતુ સામાન્ય સદાચારમાં જ વિશેષ દઢતા રાખવી એ તપ છે. તેથી ગ્રંથમાં તપના જે ભેદ ગણાવેલ છે તે બધા સાધુના સામાન્ય આચાર સાથે સંબંધ રાખે છે. તપ સાધુના આચારની કસોટી છે અને તેનાથી તેના આચારની શુદ્ધિ (ખરાખોટાપણું)ની પરીક્ષા થાય છે. ક્રિયાઓ તપ નથી પણ કેટલીક વિશેષ ક્રિયાઓ જ વિશેષ નિયમોને લીધે તપની કોટિને પામે છે. તપને બાહ્ય અને આભ્યંતરના ભેદથી બે ભાગોમાં વહેંચવામાં આવે છે. જે તપ કેવળ બાહ્ય ક્રિયા સાથે સંબંધ રાખે છે તથા આભ્યંતર આત્માના પરિશામોની વિશદ્ધિમાં કારણ નથી તે અભીષ્ટસાધક તપ નથી પણ તેનાથી વિપરીત જે આત્માના પરિણામોની વિશુદ્ધિમાં કારણ છે અને આભ્યંતર ક્રિયા સાથે સંબંધ રાખે છે તે અભીષ્ટસાધક છે. તથા તે જ વાસ્તવિક તપ પણ છે. તે માટે ગ્રંથમાં અનેક સ્થળોએ બાહ્ય લિંગાદિની અપેક્ષાએ ભાવ લિંગાદિની શ્રેષ્ઠતાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. આવા પ્રતિપાદન માટેનું કારણ એ હતું કે સાધક માત્ર બાહ્ય ક્રિયાઓથી જ ઇતિશ્રી સમજતો હતો અને જે જેટલું વધારે શરીરને કષ્ટ દેનારું તપ કરતો હતો તે એટલો જ વધારે મોટો તપસ્વી સમજવામાં આવતો હતો. તેથી આ શરીરને પીડિત કરનાર તપ જ વાસ્તવિક તપ નથી પણ જ્ઞાનાદિની પ્રાપ્તિમાં સહાયક તપ જ વાસ્તવિક તપ છે. આ સિદ્ધ કરવા માટે તપને બાહ્ય અને આભ્યંતરના ભેદથી બે ભાગોમાં વહેંચીને આભ્યંતર તપને શ્રેષ્ઠ દર્શાવવામાં આવ્યું છે.

ભિક્ષાચર્યા એ સાધુનો સામાન્ય આચાર છે. જો તેમાં કેટલાક વિશેષ નિયમો ઊમેરી લેવામાં આવે તો તે તપની કોટિમાં આવી જાય છે. આમ, ભૂખ હોય તે કરતાં ઓછું ખાવું, સરસ પદાર્થોનું સેવન ન કરવું તથા બધા પ્રકારના આહારનો ત્યાગ કરવો એ સાધુનું આહાર સંબંધી તપ છે. તેનાથી રસના ઇન્દ્રિય ઉપર સંયમ લાવી શકાય છે. આ તપ એટલા માટે પણ આવશ્યક છે કે તેનાથી આહારાદિ સંબંધી સૂક્ષ્મ હિંસા આદિ દોષોનો પરિહાર કરી શકાય છે. સાધુના સામાન્ય આચારની ચર્ચા વખતે તેને માટે એકાન્ત નિવાસનું વિધાન કરવામાં આવેલ છે. તેથી સાધુ જો વિશેષ રૂપે આત્મધ્યાનાદિ માટે એકાન્ત નિવાસનો આશ્રય લે તો તે પણ એક પ્રકારનું તપ (સંલીનતા) છે. પદ્માસન, ખડ્ગાસન, વગેરે આસન વિશેષમાં સ્થિર રહેવું એ સ્પષ્ટ રૂપે જ કાયકલેશરૂપ તપ છે. આમ આ છયે પ્રકારનાં તપ બાહ્ય શારીરિક-ક્રિયા સાથે સંબંધ ધરાવે છે.

દોષોની પ્રાયક્ષિત દ્વારા શુદ્ધિ, ગુરુ પ્રત્યે વિનય, સેવાભક્તિ, અધ્યયન, ધ્યાન અને કાયોત્સર્ગ એ છ અંતરંગ-ક્રિયા સાથે સંબંધ ધરાવે છે તેથી આભ્યંતર તપ ગણાય છે. તેમનું આધ્યાત્મિક મહત્ત્વ તો છે જ પણ સાથોસાથ વ્યાવહારિક મહત્ત્વ પણ છે. આ આભ્યંતર તપોમાં પ્રાયક્ષિત તપ એક પ્રકારે અપરાધી દ્વારા સ્વયં સ્વીકૃત સજા છે. તેનાથી આચારમાં લાગેલ દોષોની વિશુદ્ધિ થાય છે. સાધુ પ્રતિદિન 'પ્રતિક્રમણ આવશ્યક' કરતી વખતે આ તપને કરે જ છે. ગુરુ પ્રત્યે વિનય, તેમની સેવા તથા સ્વાધ્યાય-આ જ્ઞાનપ્રાપ્તિ માટે આવશ્યક છે. ધ્યાનતપથી સાધક અશુભ-વ્યાપારો પ્રત્યે ઢળતી ચિત્તવૃત્તિને રોકીને આત્માના ચિંતનમાં પ્રયોજે છે. તેથી આ ધ્યાનતપ યોગદર્શનમાં પ્રતિપાદિત ચિત્તવૃત્તિ નિરોધ રૂપ સમાધિસ્થાન છે. કાયોત્સર્ગ તપ ધ્યાનાવસ્થાની પ્રાપ્તિ માટે પ્રારંભિક કર્તવ્ય છે કારણ કે શરીરના મમત્વને છોડી તેને એકાગ્ર નહીં કરવામાં આવે ત્યાં સુધી ધ્યાનની પ્રાપ્તિ ન થઇ શકે. આમ આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે સાધક આ છયે આભ્યન્તર તપોને કોઈ ને કોઈ રૂપે પ્રતિદિન અવશ્ય કરે છે. તેને સામાન્ય સદાચારથી પૃથક્ દર્શાવવાનું કારણ એ છે કે સાધક પતાના

સદાચારમાં પ્રમાદ ન કરતાં શીઘાતીશીઘ્ર પોતાનું અભીષ્ટ ફળ પ્રાપ્ત કરે છે. આ તપશ્ચર્યાના પ્રસંગે યોગદર્શનમાં દર્શાવેલ સમાધિનું વર્શન કરવું અનાવશ્યક નથી સમજતો કારણ કે અહીં તપશ્ચર્યાની ચર્ચા વખતે ધ્યાનનું જે સ્વરૂપ દર્શાવેલ છે તે તેની સાથે ઘણું મળતું આવે છે. યોગદર્શનમાં સમાધિ (યોગ)ના બે પ્રકારો છે : ૧. સંપ્રજ્ઞાત સમાધિ અને ૨. અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિ<sup>૧</sup>. સંપ્રજ્ઞાત સમાધિ 'આલંબ' અને 'સબીજ' હોય છે<sup>ર</sup> કારણ કે તેમાં કોઈ એક વિષય ઉપર ચિત્તને સ્થિર કરવામાં આવે છે. એથી વિપરીત અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિ 'નિરાલંબ' અને 'નિર્બીજ' હોય છે<sup>૩</sup> કારણ કે તેમાં ચિત્તની સમસ્ત વૃત્તિઓ નિરદ્ધ થઇ જાય છે. સંપ્રજ્ઞાત સમાધિમાં ધ્યેય. ધ્યાન અને ધ્યાતાનો ભેદ રહે છે પણ અસંપ્રજ્ઞાતમાં ધ્યેય, ધ્યાન અને ધ્યાતા એકાકાર થઈ જાય છે; તેમાં ભેદ પરિલક્ષિત હોતો નથી. તેથી તેને અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિ કહેવામાં આવેલ છે. આ ધ્યાનની ચરમાવસ્થા છે. આ સમાધિની અવસ્થામાં પહોંચતાં આત્મા પોતાની વિશૃદ્ધ અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી તેને 'કેવલ્ય'ની અવસ્થા કહેવામાં આવે છે . એવી જ સ્થિતિ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં શુકલધ્યાનની છે. શુકલધ્યાનના પ્રથમ બે ભેદ આલંબનસહિત હોવાથી સંપ્રજ્ઞાત સમાધિરૂપ છે તથા પછીના બે ભેદ નિરાલંબ અને નિર્બીજ હોવાથી અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિરૂપ છે. કેવલ્યની અવસ્થા

૧ જુઓ - ભા. દ. બ., પૃ. ૩૫૮.

२ क्षीणवृत्तेरभिजातस्येव मणेर्यहीतृग्रहणग्राह्येषु तत्स्थतदञ्जनता समापत्तिः ।

-- पा. यो. १. ४१.

ता एव सबीज: समाधि: ।

-पा.यो.१. ४६.

उ तस्यापि निरोधे सर्वनिरोधान्निर्बीज: समाधि: ।

**-**ण. यो. १. ५१.

४ तस्मित्रवृत्ते पुरुषः स्वरूपमात्रप्रतिष्ठोडतः शुद्धं केवली मुक्तं इत्युच्यत इति । - એજન ભાષ્य, पृ. ५०. બંનેમાં સમાન છે. એ ઉપરાંત, ધ્યાન અને સમાધિના અન્ય અવાન્તર ભેદોમાં કંઇક ભિન્નતા હોવા છતાં પણ પૂરતી સમાનતા છે તથા નામોમાં પણ એકરૂપતા છે પણ તે સ્વતંત્ર ચિંતનનો વિષય છે.

આ તપશ્ચરણમાં મુખ્ય રૂપે જે બાધાઓનો સામનો કરવો પડે છે તેને માટે ગ્રંથમાં 'પરીષહ' શબ્દનો પ્રયોગ થયો છે. તેની સંખ્યા બાવીશની દર્શાવેલ છે પણ તેની ઇયત્તા મર્યાદિત નથી કારણ કે પરિસ્થિતિ અનુસાર તેની સંખ્યામાં ફેરફારને અવકાશ છે. આ બધા પરીષહો આવે તો પણ પોતાના કર્તવ્યમાંથી ચ્યૂત ન થવું એ પરીશહજય કહેવાય. સાધનાના માર્ગમાં ઘણું કરીને એક સાથે અનેક પરીશહો આવ્યા કરે છે. એમના ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરવાથી તપ સફળ થાય છે. જો સાધક એમના ઉપર વિજય ન મેળવી શકે તો તે પોતાના તપમાંથી ચ્યૂત થઇ જાય છે અને અભીષ્ટ ફળને મેળવી શકતો નથી. તેથી આ પરીષહજય સત્યતાની તપાસ માટે કસોટીરૂપ છે.

આમ જીવનપર્યંત તપોમય જીવન-યાપન કરતા રહેવા છતાં, જો સાધુ મૃત્યુ સમયે એક નિશ્વિત અનશન રૂપ તપવિશેષ (સમાધિમરણ અથવા સલ્લેખના)નું અનુષ્ઠાન ન કરે તો તેને અભીષ્ટ કળની પ્રાપ્તિ થાય નહીં. મૃત્યુ સમય કે જે તપશ્ચર્યાની કળ પ્રાપ્તિનું ચરમબિંદુ છે તે વખતે સાધુ પૂર્વવત મક્કમ રહી તપપૂર્વક (સલ્લેખનાપૂર્વક) શરીરનો ત્યાગ કરે તો અભીષ્ટ કળને મેળવે છે. આ દ્વારા, ગ્રંથમાં જેનો અંત સારો તેનું સઘળું સારું' એ કહેવતને ચરિતાર્થ કરવામાં આવી છે. મૃત્યુના સમયે અનશનતપ એટલા માટે આવશ્યક છે કે સાધુ પૂર્ણ વિરતિની અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે. આ અનશન દ્વારા શરીર ત્યાગ આત્મહનન નથી પણ મૃત્યુ જેવા ભયાનક ઉપસર્ગના આગમન વખતે પણ હસતાં હસતાં વીરની જેમ પ્રાણનો ત્યાગ કરવાનો હેતુ છે. સાધુને આ સમયે પોતાના પ્રાણનો પણ મોહ રહેતો નથી અને તે હસતાં હસતાં મૃત્યુનું સ્વાગત કરે છે. એનું એ તાત્પર્ય નથી કે તે મૃત્યુની પ્રાર્થના કરે છે પણ જીવન અને મૃત્યુની કામના ન કરતાં પ્રસન્નતાપૂર્વક શરીરનો ઉત્સર્ગ કરે છે તેથી એક પ્રકારના આત્મબળની પ્રાપ્તિ થાય છે. મૃત્યુને સમયે પણ પેતાના કર્તવ્યપથ ઉપર પૂર્ણ દઢ રહેવું અને સમસ્ત પ્રકારના આહારપાન વગેરેનો ત્યાગ કરી

આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપનું ચિંતન કરવું એ આ સમાધિમરણનું લક્ષ્ય છે.

આમ સાધુનું સંપૂર્ણ જીવન વીરોની જેમ વીરતાપૂર્વક પસાર થાય છે. તેથી પ્રન્થમાં સાધુ-ધર્મની સંગ્રામસ્થ વીર રાજાનાં કર્તવ્યો સાથે તુલના કરવામાં આવી છે. તેથી, જેમાં આત્મબળ છે તે જ તેનું પાલન કરી શકે છે, બાકીના તેનું પાલન કરવામાં અસમર્થ હોય છે. તેથી સિદ્ધ થાય છે કે આ સાધુ-ધર્મ સંસારના દુ:ખોને સહન ન કરી શકવાને કારશે પલાયન નથી પશ એક પ્રકારના કપાયરૂપી શત્રુઓ સાથેનું યુદ્ધ છે. કપાયરૂપી શત્રુઓ ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરીને કર્મબંધનને તોડવાં એ આ તપશ્ચર્યાનું પ્રયોજન છે. જે પ્રકારે યુદ્ધમાં વિજય પ્રાપ્ત કરવા માટે કઠોર પરિશ્રમ કરવો પડે છે તે રીતે સાધુએ પશ કપાય રૂપી શત્રુઓ ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરવા માટે આધ્યાત્મિક તપશ્ચર્યાનો આશ્રય લેવો પડે છે. પ્રાય: ભારતીય બધા ધર્મોમાં આ તથ્થને સ્વીકારવામાં આવ્યું છે અને તપશ્ચર્યા ઉપર ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે.

ઉપર સાધુનો આદિથી અંત સુધીનો જે આચાર દર્શાવેલ છે તે કેટલો મુશ્કેલ છે એ પ્રત્યેક જિજ્ઞાસુ સમજી શકે તેમ છે. ગ્રન્થમાં તેની કઠિનતાનું પ્રતિપાદન સંવાદોના રૂપે ઘણી જગાએ કરવામાં આવેલ છે. તેની મુશ્કેલીનું કથન ખાસ કરીને એમને માટે છે કે જેઓ સુકોમળ છે, વિષયાસક્ત છે પણ જે સુવ્રતી, તપસ્વી, કર્મઠ અને વિષયાભિલાષાથી રહિત છે તેને માટે કશું મુશ્કેલ નથી<sup>ર</sup>. ગ્રન્થમાં તેની દુષ્કરતા અંગેનાં કેટલાંક દૃષ્ટાંતો પણ આપવામાં આવ્યાં છે<sup>3</sup>. જેમકે: ૧. લોહભાર-વહન, ૨. ગંગાનો સ્રોત અને પ્રતિસ્રોત-નિરોધ ૩. ભુજાઓથી સમુદ્રતરણ, ૪. રેતીના કોળીયાનું ભક્ષણ, ૫. તલવારની ધાર ઉપર ચાલવું, ૬. લોઢાના ચણા ચાવવા, ૭. સર્પની એકાગ્ર દૃષ્ટ,

૧ જુઓ - ક્ષત્રિયનો પરિચય, પ્રકરણ ૭.

२ इल लोए निप्पिवासस्स नित्य किचिवि दुक्करं ।

<sup>—</sup>૩. **૧૯. ૪૫.** 

उ गुरूओ लोहभारुव्व...होइ दुव्वहो ।

**<sup>–</sup>**∃. १८. ३६.

તથા જુઓ ઉ. ૧૯. ૩૭. ૪૩.

૮. પ્રજ્વલિત અગ્નિશિખાનું પાન, ૯. વાયુ સામે બાથ ભરવી, ૧૦. ત્રાજવાથી મેરુ પર્વત તોળવો. આમ જે રીતે ઉપર જણાવેલ બાબતો દુષ્કર અને અસંભવ જેવી છે તેમ સાધ્વાચારનું પાલન કરવું પણ કઠિન છે.

આ દુષ્કર સાધ્વાચારનું પાલન કરનાર સાચો સાધુ ભાઈ-બાંધવ, માતા-પિતા, રાજા તથા દેવેન્દ્ર વગેરેથી પણ સ્તુત્ય બને છે<sup>4</sup>. એટલે સુધી કે તેનું પ્રત્યેક અંગ પૂજનીય બને છે<sup>ર</sup>. તે સહુનો નાથ બને છે<sup>3</sup>. કઠિનતાથી પ્રાપ્ત થનાર મુક્તિ તેને માટે સુલભ થઇ જાય છે કારણ કે દીક્ષાનું પ્રયોજન સાંસારિક વિષયોની પ્રાપ્તિ નથી પણ મુક્તિરૂપ પરમસુખની પ્રાપ્તિ છે એ ઉપરાંત મુક્તિનો સાધક સાધુ પુણ્યક્ષેત્રવાળો કહેવાય છે અને તેને આપવામાં આવેલ દાન પણ પુણ્ય-ફળવાળું બને છે<sup>8</sup>. તપ વગેરેના પ્રભાવથી તેને અલોકિક શક્તિઓની પ્રાપ્તિ થઇ જાય છે. આ અલોકિક, શક્તિઓના પ્રભાવથી તે ગુસ્સે થતાં સંપૂર્ણ લોકને ભસ્મીભૂત કરવા તથા અનુગ્રહથી ઇચ્છિત ફળ દેવા માટે સામર્થ્યવાળો બને છે<sup>પ</sup>. તેના સંયમની પ્રશંસા કરતી વખતે લખવામાં આવ્યું છે કે એમનો

<del>\_</del>૩. ૧૨**.** ૩૪.

४ आराहए पुण्णमिणं खु खित्तं ।

-उ. १२. १२.

तिहवं गंधोदय पुप्फवासं दिव्वा तिहं वसुहरा य वुट्ठा । पहयाओ दुंदहीओ सुरेहि आगासे अहो दाणं च घुट्टं ॥

<del>\_</del>3. ૧૨. ૩૬.

महाजसो एस महाणुभावो घोरव्वओ घोरपक्कमो य ।
 मा एयं हीलेइ अहीलिणज्जं मा सव्वे तेएण मे निद्दहेज्जा ॥

**–**इ. १२. २३.

जइ इच्छह जीवियं वा घणं वा लोगंपि एसी कुविओ डहेज्जा ।

**—3. १२. २८.** 

૧ જુઓ - પૃ. ૨૫૪. પા. ટિ. ૧, ઉ. ૨૨. ૨૭, ૯-૫૫-૬૦, ૧૨-૨૧, ૨૦. ૫૫-૫૬, ૨૫-૩૭, ૩૫. ૧૮.

२ अच्चेमु ते महाभाग न ते किंचि न अच्चिमो ।

૩ જુઓ - પૃ. ૧૯૬. પા. ટિ. ૨-૩.

સંયમ દરરોજ આપવામાં આવેલ દસ લાખ ગૌદાન કરતાં પણ અધિક શ્રેષ્ઠ હોય છે<sup>૧</sup>. આમ આ સાધ્વાચારનો માર્ગ વિશુદ્ધ અને કંટકાદિથી રહિત રાજમાર્ગ છે<sup>૨</sup> તથા દુષ્કર હોવા છતાં પણ સુખાવહ છે<sup>૩</sup>. આ સાધુનો સદાચાર છે અને એ જ તેનું તપ છે.

जो सहस्सं सहस्साणं मासे मासे गवं दए ।
 तस्सावि संजमो सेओ अदितस्स वि किंचण ।।

**-3**. €. ¥0.

२ अवसोहिय कंटगापहं ओइण्णोऽसि पहं महालयं ।

-उ. १०. ३२.

अभिक्खवत्ती सुहावहा ।

**–**૩. ૩૫. ૧૬.

તથા જુઓ ઉ. ૯. ૧૬.

#### प्रेडरण ह

# મુક્તિ

સર્વ પ્રકારનાં કર્મબંધનમાંથી છુટકારો પામવો એનું નામ મુક્તિ. અન્ય ભારતીય ધાર્મિક ગ્રંથોની જેમ 'ઉત્તરાધ્યયન'નું ચરમ લક્ષ્ય પણ જીવોને મુક્તિ પ્રત્યે અગ્રેસર કરવાનું છે. પહેલાં દર્શાવેલ નવ પ્રકારના તત્ત્વોમાં આ અંતિમ તત્ત્વ છે.

# મુક્તિના અર્થમાં પ્રયોજાયેલ કેટલાક શબ્દો :

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં મુક્તિના અર્થને અભિવ્યક્ત કરનાર કેટલાક શબ્દોના પ્રયોગ જોવા મળે છે તે ઉપરથી તેના સ્વરૂપના વિષયમાં જાણકારી પ્રાપ્ત થાય છે.

૧ મોક્ષ<sup>1</sup>: 'मुच' ધાતુમાંથી મોક્ષ શબ્દ બને છે. મોક્ષ શબ્દનો અર્થ છે : કોઈથી છુટકારો મેળવવો. અધ્યાત્મવિષય હોવાથી અહીં સંસારના બંધનભૂત કર્મોમાંથી છુટકારો અભિપ્રેત છે. જીવનો કર્મોના બંધનથી છૂટકારો થાય છે તથા કર્મબંધનથી રહિત સ્વ-સ્વરૂપમાં પ્રતિષ્ઠિત જીવને 'મુક્ત જીવ' કહેવામાં આવેલ છે. તેથી મોક્ષનો અર્થ થાય : 'સર્વ પ્રકારના બંધનમાંથી રહિત જીવ દ્વારા સ્વ-સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ.'

ર નિર્વાણ<sup>ર</sup>: તેનો અર્થ થાય સમાપ્તિ. અહીં સમાપ્તિ દ્વારા ચેતનના અભાવને સમજવાનો નથી કારણ કે મોક્ષની પ્રાપ્તિ થતાં ચેતનનો વિનાશ થતો નથી. પરંતુ તેને સ્વ-સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી અહીં નિર્વાણ એટલે 'કર્મજન્ય સાંસારિક અવસ્થાઓનું સદા માટે સમાપ્ત થવું'. બૌદ્ધદર્શનમાં આ

–उ. ६. १०.

२ नायएं परिनिव्वुए ।

**-3. 35. २६**७.

नत्यि अमोक्खस्स निव्वाणं ।

**-3**. **₹**. 30.

९ बंधमोक्खपइण्णिणो ।

મુક્તિ-વાચક પ્રચલિત શબ્દ છે. પરંતુ ત્યાં અર્થ જુદો છે.

3 બહિ:વિહાર<sup>1</sup>: અહીં વિહાર શબ્દનો અર્થ છે જન્મ-મરણથી વ્યાપ્ત સંસાર. તેથી બહિ:વિહારનો અર્થ થાય-સંસારના આવાગમનથી રહિત સ્થાન અથવા જન્મ-મરણરૂપ સંસારની બહાર. મોક્ષની પ્રાપ્તિ થઈ જતાં, જીવનું સંસારમાં આવાગમન થતું નથી તેથી તેને બહિ:વિહાર કહેવામાં ઉપયુક્તા છે.

૪ સિદ્ધલોક<sup>ર</sup>: મોક્ષને પ્રાપ્ત કરનાર જીવ સિદ્ધ, બુદ્ધ અને મુક્ત થઈ પોતાના અભીષ્ટને પ્રાપ્ત (સિદ્ધ) કરી લે છે. તેથી મુક્ત થનાર જીવને 'સિદ્ધ' તથા જ્યાં તેનો નિવાસ છે તેને 'સિદ્ધલોક' (સિદ્ધશિલા) કહેવામાં આવે છે.

**૫ આત્મવસતિ<sup>3</sup> : મુક્ત થવાનો અર્થ થાય : આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ. તેથી** આત્મવસતિ કે આત્મપ્રયોજનની પ્રાપ્તિનો અર્થ મોક્ષની પ્રાપ્તિ એવો થાય.

**૬ અનુત્તરગતિ<sup>૪</sup>, પ્રધાનગતિ<sup>૫</sup>, વરગતિ<sup>૬</sup>, અને સુગતિ<sup>૭</sup> –** સામાન્યરૂપે ચાર ગતિઓ માનવામાં આવી છે અને તે સંસાર-ભ્રમણમાં કારણ છે પરંતુ

१ बहिं विहाराभिनिविद्वचित्ता ।

-3. 98. X.

संसारपारनित्थिण्णा ।

-उ. ३**६. ६७.** 

૨ જુઓ - પૃ. ૫૭, પા. ટિ. ૧, ઉ. ૨૩. ૮૩, ૧૦. ૩૫.

3 अपणो वसहिं वए ।

–3. **የ**૪. ૪૮.

તથા જુઓ - ઉ. ૭. ૨૫.

४ पत्तो गई मणुत्तरं।

**–**₹. **૧**८. ३८.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૮. ૩૯-૪૦, ૪૨-૪૩, ૪૮ વગેરે.

५ गइप्पहाणं च तिलोयअविस्सुतं ।

**−3. %. ૯૮.** 

६ सिद्धि वरगइं गया ।

-3. 3**5. 59.** 

जीवा गच्छंति सोग्गइं।

-3. ℃. 3.

#### પ્રકરણ દ : મુક્તિ

મોક્ષ એવી ગતિ છે જેને પ્રાપ્ત કરી લેતાં પુન: સંસારમાં આવાગમન થતું નથી. તેનાથી શ્રેષ્ઠ કોઈ ગતિ નથી. તેથી તેને 'અનુત્તરગતિ' કહેવામાં આવેલ છે. દેવ અને મનુષ્યગતિને ગ્રંથમાં ક્યાંક ક્યાંક 'સુગતિ' કહેવામાં આવેલ છે. તે સંસારાપેક્ષાએ છે. વસ્તુત: સુગતિ મોક્ષ જ છે અને તે સંસારની ચાર ગતિઓથી ભિન્ન હોવાને કારણે 'પંચમગતિ' છે.

9 ઊર્ધ્વદિશા<sup>૧</sup>: મુક્ત જીવ સ્વભાવથી ઊર્ધ્વગમન-વાળા હોય છે અને તેઓ જ્યાં નિવાસ કરે છે તે સ્થાન લોકના ઉપરના ભાગમાં છે. તેથી ઊર્ધ્વદિશામાં ગમન એટલે મોક્ષની પ્રાપ્તિ. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં મુક્તાત્માઓના ઊર્ધ્વગમન સ્વભાવની બાબતમાં કેટલાંક દ્રષ્ટાંત આપવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. આ ઊર્ધ્વગમન લોકના અગ્રભાગ સુધી જ થાય છે કારણ કે અલોકમાં કોઈ પણ તત્ત્વની સત્તા માનવામાં આવી નથી.

૮ **દુરારોહ<sup>3</sup> :** મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવી અત્યંત કઠિન હોવાથી તેને 'દુરારોહ' કહેવામાં આવે છે.

**૯ અપુનરાવૃત્ત અને શાશ્વત**ે: અહીં આવ્યા બાદ જીવ ક્યારેય સંસારમાં આવતો નથી. તેથી મુક્તિ 'અપુનરાવૃત્ત' છે તથા નિત્ય હોવાથી 'શાશ્વત' (ધુવ) પણ છે.

१ उड्ढं पक्कमई दिसं ।

<del>\_</del>૩. ૧૯. ૮૩.

२ पूर्वप्रयोगादसंगत्वाद्बन्धच्छेदात्तथागतिपरिणामाच्च । आविद्धकुलालचक्रवद्व्यपग-तलेपालाबुवदेरण्डबीजवदग्निशिखावच्च ।

-त. सू. **१**०. ६-७.

अत्य एगं धुवं ठाणं लोगग्गम्मि दुरारुहं । जत्यं नित्य जरामच्यू वाहिणो वेयणा तहा ।।

-उ. २३. ८१.

निव्वाणंति अबाहंति सिद्धी लोगग्गमेव य । खेमं सिवं अणावाहं जं चरंति महेसिणो ॥

<del>-</del>उ. २३. ८३.

૪ એજન, ઉ. ૨૯. ૪૪, ૨૧. ૨૪. વગેરે.

૧૦ અવ્યાબાધ<sup>1</sup> : સર્વ પ્રકારની બાધાઓથી રહિત હોવાથી તથા અત્યન્ત સુખરૂપ હોવાથી તેને 'અવ્યાબાધ' કહેવામાં આવેલ છે.

૧૧ <mark>લોકોત્તમોત્તમ<sup>ર</sup> : ત્ર</mark>ણો લોકોમાં સર્વશ્રેષ્ઠ હોવાથી તેને લોકોત્તમોત્તમ કહેવામાં આવેલ છે.

### મોક્ષમાં જીવની અવસ્થા :

મુક્તિની અવસ્થા જરા-મરણથી રહિત, વ્યાધિથી રહિત, શરીરથી રહિત, અત્યંત દુ:ખાભાવરૂપ, નિરતિશય સુખરૂપ, શાન્ત, ક્ષેમકર, શિવરૂપ, ઘનરૂપ, વૃદ્ધિ-હાસથી રહિત, અવિનશ્વર, જ્ઞાનરૂપ, દર્શનરૂપ (સામાન્યબોધ), પુનર્જન્મરહિત તથા એકાન્ત અધિષ્ઠાનરૂપ છે<sup>3</sup>.

આ મુક્તાવસ્થાને પામેલ આત્મા સ્વ-સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે એ કારણે પરમાત્મા બને છે. આત્મા અને પરમાત્મામાં ભેદ રહેતો નથી. બંને સમાન સ્થિતિવાળા થઈ પૃથક્ પૃથક્ અસ્તિત્વ રાખે છે, અદ્ભેત-વેદાન્તની જેમ એકરૂપ થતા નથી. જ્ઞાન અને દર્શનરૂપ ચેતના કે જે જીવનું સ્વરૂપ છે તેનો અભાવ થતો નથી કારણ કે એમ થતાં, જીવપણાનો જ અભાવ થશે અને સત્ દ્રવ્યનો

-3. ૯. ૫૮.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૦. પર.

अरुविणो जीवघणा नाणदंसणसित्रया ।अउलं सुहंसंपत्ता उवमा जस्स नित्य उ ॥

—उ. *उ*६. ६६.

तओ पच्छा सिज्झइ, बुज्झइ, मुच्चइ परिनिव्वायइ, सव्वदुक्खाणमंतं करेइ ।
—3. २८. २८.

एगंत अहिड्डिओ भयवं ।

–ਤ. ૯. ४.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૯. ૪૧, ૫૮, પૃ. ૩૭૭, પા. ટિ. ૩.

૧ એજન ઉ. ૨૯. ૩.

२ लोगत्तमुत्तमं ठाणं ।

પણ વિનાશ થવા માંડશે. તેથી આ અવસ્થાને શુદ્ધ જ્ઞાન અને દર્શનરૂપ કહેવામાં આવેલ છે. અહીં 'દર્શન'નો અર્થ 'શ્રદ્ધા' નથી જેમ કે યાકોબીએ પોતાના અનુવાદમાં લખેલ છે તેમ અહીં દર્શનનો અર્થ 'શ્રદ્ધા' નથી '. પરંતુ, દર્શનાવરણીય કર્મના અભાવથી પ્રગટ થનાર સામાન્યબોધરૂપ આત્માનો સ્વાભાવિક ગુણ છે. 'શ્રદ્ધા' દર્શનમોહનીય કર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થનાર ગુણ છે જે મોહાભાવરૂપ છે. કર્મોનો પૂર્ણ અભાવ થઈ જતાં, તજ્જન્ય શરીર, જરાવ્યાયિ, રૂપ, દુ:ખ, વૃદ્ધિ-હાસ વગેરે કાંઈ રહેતાં નથી કારણ કે તે બધા કર્મોના સંપર્કને કારણે રહેનારા છે. ભોતિક શરીર અને રૂપાદિ ન રહેતાં જીવનો અભાવ થતો નથી. તેથી તેને ઘનરૂપ કહેવામાં આવેલ છે. આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે મોક્ષ અભાવરૂપ નથી પરંતુ ભાવાત્મક છે. મુક્ત થતાં પહેલાં જીવ જે શરીર સાથે જોડાયેલ હોય છે તે શરીરનો જેવડો આકાર (ઊંચાઈ અને પહોળાઈ) હોય છે તેનાથી તૃતીયભાગ ન્યૂન (ઊંચાઈ આદિ) વિસ્તાર (અવગાહના) બધા મુક્ત જીવોનો હોય છે કારણ કે શરીર ન હોવાથી મુક્તાવસ્થામાં નાસિકા વગેરેનાં છિદ્રભાગો ઘનરૂપ થઈ જાય છે.

શરીર-પ્રમાણ : જીવના સ્વરૂપની ચર્ચા વખતે દર્શાવવામાં આવેલું છે કે જીવ જેવા શરીરનો આકાર પ્રાપ્ત કરે છે તે અનુસાર સંકોચ અને વિસ્તાર પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી આ શંકા થાય એ સ્વાભાવિક છે ત્યારે તો મુક્ત જીવને કાંઈ શરીર ન હોવાથી આત્મપ્રદેશો કાંતો સઘન થઈ અણુરૂપ થઈ જવા જોઈએ અથવા સર્વત્ર ફેલાઈ જવા જોઈએ તો પછી ક્યા કારણો મુક્તાત્માઓનો વિસ્તાર પૂર્વજન્મના શરીર કરતાં તૃતીય ભાગ ન્યૂન દર્શાવવામાં આવેલ છે ? એનું કારણ એ છે કે સંસારાવસ્થામાં જીવને શરીર-પ્રમાણ માનવામાં આવેલ છે, ન અણુરૂપ અને ન વ્યાપક. તેથી આવશ્યક બને છે કે મુક્તાવસ્થામાં પણ જીવને સર્વથા અણુરૂપ કે વ્યાપક ન માનીને કેટલાક વિસ્તારવાળો માનવામાં આવે. આત્મામાં જે સંકોચ વિકાસ માનવામાં આવે છે તે કર્મજન્ય શરીરના ફળ સ્વરૂપે

**-3**. 35. 5४.

૧ ઉ. ૩૬. ૬૬-૬૭ (સે. બુ. ઈ., ભાગ-૪૫)

उस्सेहो जस्स जो होइ भवम्मि चरिमम्मि उ । तिभागहीणो तत्तो य सिद्धाणोगाहणा भवे ।।

માનવામાં આવે છે. મુક્તાત્માઓને શરીર ન હોવાથી તેજજન્ય સંકોચ-વિકાસ હોવાનો પણ સંભવ નથી. તેથી મુક્તાત્માઓની આકૃતિ (અવગાહના) વગેરેની કલ્પના અંતિમજન્મના શરીરને આધારે કરવામાં આવે છે. જો કે આ મુક્ત જીવ રૂપાદિથી રહિત હોય છે તથાપિ આ આત્મ પ્રદેશોના આ જે વિસ્તારની કલ્પના કરવામાં આવી છે તે આકાશપ્રદેશમાં રહેલ આત્માના અદશ્ય પ્રદેશોની અપેક્ષાએ કરેલ છે. અપૂર્વ હોવાથી એક આત્માના પ્રદેશોમાં અન્ય આત્માનો પ્રદેશ પણ રહી શકે છે.

સુખ : 'કર્મ'ના પ્રકરણમાં દર્શાવવામાં આવેલું કે સુખ અને દ્ર:ખનો અનુભવ પોતાનાં સંચિત વેદનીય કર્મો અનુસાર થાય છે. તેથી શંકા થાય છે કે જો આ મુક્તાત્માઓ કર્મરહિત હોય તો પછી તેને સુખનો અનુભવ કેવી રીતે થાય ? સુખ અને દ્:ખ કર્મજન્ય હોવાથી કર્મરહિત મુક્તાત્માઓમાં દ્:ખાભાવની જેમ સુખનો પણ અભાવ માનવો જોઈએ. આના ઉત્તરમાં એ કહેવું પૂરતું છે કે મુક્તાત્માઓમાં જે સુખની કલ્પના કરવામાં આવી છે તે અલોકિક સુખ છે, વેદનીય કર્મજન્ય સાંસારિક સુખ નથી. તેથી ગ્રંથમાં આ સુખને અનુપમેય સુખ કહેવામાં આવેલ છે<sup>૧</sup>. મુક્તાત્માઓને શરીર કે ઈન્દ્રિયાદિ ન હોવાથી તેનું સુખ કર્મજન્ય હોઈ શકતું નથી. આત્માનો સ્વભાવ સુખરૂપ માનવાથી તથા માનવની પ્રવૃત્તિ સુખપ્રાપ્તિની દિશામાં હોવાથી મોક્ષાવસ્થામાં અવિનશ્વર અને અનુપમેય સુખની કલ્પના કરવામાં આવી છે. અહીં વસ્તુત: બધા પ્રકારનો દુ:ખાભાવ જ અલોકિક સુખાનુભાવ છે કારણ કે જીવ પોતપોતાની અનુભૂતિ અનુસાર જ સુખ અને દુ:ખની કલ્પના કરે છે. જ્યાં કોઈ ઈચ્છા જ નથી ત્યાં દુ:ખ કેવં ? જ્યાં કોઈ વિષયની ઈચ્છા હોય છે ત્યાં દુ:ખ છે અને જ્યાં પૂર્શતા છે ત્યાં માનો તો અલૌકિક સુખ છે અને ન માનો તો સુખ કે દુ:ખ કંઈ નથી. આ મુક્તિ પુર્ણ નિષ્કામ અવસ્થા છે. દુ:ખાભાવ હોવાથી તથા જીવનું સ્વરૂપ સુખસ્વભાવ માનવાથી અહીં અલોકિક સુખની કલ્પના કરવામાં આવી છે.

૧ જુઓ - પૃ. ૩૭૭, પા. ટિ. ૩-૪.

મુક્તાત્માઓમાં ચેતના રહેતી હોવાથી તેમની દુ:ખાભાવ અને સુખાભાવરૂપ પાષાણવત્ સ્થિતિ હોય એમ ન કહી શકાય. તેથી તેમને શાન્ત, શિવરૂપ અને સુખની અવસ્થાવાળા કહેવામાં આવ્યા છે. આ અવસ્થાનો ક્યારેય વિનાશ પણ થતો નથી તથા તેમાં ક્યારેય પરિવર્તન થતું નથી. તેથી આ અવસ્થાને અવિનશ્વર કહેવામાં આવે છે. અવિનશ્વર હોવા છતાં પણ સ્વાભાવિકરૂપે દ્રવ્યમાં થનાર ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રોવ્યરૂપ પરિણમન તો થયા જ કરે છે કારણ કે એ તો દ્રવ્યનો સ્વભાવ છે જે પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં હોય છે પરંતુ વૃદ્ધિ-હાસરૂપ અસમાનાકાર પરિણમન થતું નથી.

## મુક્તોના એકત્રીશ ગુણો :

ગ્રંથમાં ચરણવિધિ નામના એકત્રીશમા અધ્યયનમાં સિદ્ધ જીવોના એકત્રીશ અતિશય ગુણો દર્શાવવામાં આવેલ છે. પરંતુ ત્યાં તેમનાં નામો ગણાવવામાં આવ્યાં નથી. ટીકા ગ્રંથોમાં બે પ્રકારે તેની સંખ્યા ગણાવવામાં આવી છે જે પરથી પ્રતીત થાય છે કે આ બધા ગુણો અભાવાત્મક છે. મુક્તજીવ બધા પ્રકારના કર્મો તથા રૂપાદિથી રહિત હોય છે. તેથી પ્રથમ પ્રકારમાં અમૂર્તત્વની અપેક્ષાએ તથા દ્વિતીય પ્રકારમાં કર્માભાવની અપેક્ષાએ મુક્ત જીવોના ગુણની ગણના કરવામાં આવી છે. આ બંને પ્રકારોમાં કોઈ ખાસ ફેર નથી કારણ કે મુક્ત જીવ બધાં પ્રકારનાં કર્મોથી તથા રૂપાદિથી રહિત હોય છે. કર્માદિથી રહિત હોવાને કારણે તેમના પુનર્જન્મ આદિ અંગે પણ પ્રશ્ન ઊભો થતો નથી.

१ सिद्धाइगुणजोगेसु.....।

<del>\_</del>ड. ३१**. २**०

ર સિદ્ધોના એકત્રીશ ગુણોના બે પ્રકાર આ પ્રમાણે છે. પ્રથમ પ્રકાર: પાંચ સંસ્થાનાભાવ, પાંચ વર્શાભાવ, બે ગંધાભાવ, પાંચ રસાભાવ, આઠ સ્પર્શાભાવ, ત્રણ વેદાભાવ (પુરુષ, સ્ત્રી અને નપુંસક લિંગથી રહિત), અકાયત્વ, અસંગત્વ તથા અજન્મત્વરૂપ.

બીજો પ્રકાર : પાંચ જ્ઞાનાવરણીય, નવ દર્શનાવરણીય, બે વેદનીય, બે મોહનીય, ચાર આયુ, બે ગોત્ર, બે નામ તથા પાંચ અન્તરાય કર્માભાવરૂપ.

–એજન ટીકાઓ.

### साहिमु<del>ड</del>तता**ः**

એવો કોઈ સમય ન હતો, નથી અને હશે નહિ કે જ્યારે કોઈ જીવ મોક્ષને પ્રાપ્ત ન કરતો હોય, આ ઉપરાંત, એ પણ નિશ્વત છે કે કોઈ પણ જીવ અનાદિમુક્ત નથી કારણ કે મુક્તાવસ્થાની પહેલાં સંસારાવસ્થા અવશ્ય સ્વીકારવામાં આવી છે. ગ્રંથમાં એટલે મુક્ત જીવોને ઉત્પત્તિની અપેક્ષાએ 'સાદિ' તથા આ અવસ્થાનો ક્યારેય વિનાશ ન થતો હોવાથી 'અનન્ત' કહેવામાં આવે છે<sup>4</sup>. સમુદાયની અપેક્ષાએ મુક્ત જીવોની ઉત્પત્તિને તો અનાદિ કહેવામાં આવેલ છે<sup>2</sup>. તેનું એ તાત્પર્ય નથી કે કેટલાક એવા પણ જીવ છે જે ક્યારેય સંસારી ન રહ્યા હોય, તેમ કહેવાનું તાત્પર્ય તો માત્ર એટલું જ છે કે ઘણા મુક્ત જીવ એવા પણ છે જેમની ઉત્પત્તિનો પ્રારંભિક કાળ દર્શાવી શકાતો નથી. આ અનાદિ કાળમાં મુક્ત જીવ ક્યારે ક્યાં હતા એ દર્શાવવું માનવની કલ્પનાથી પર છે તેથી તેમને અનાદિ કહેવામાં આવ્યા છે. પરંતુ તે બધા કોઈ સમયવિશેષમાં જ મુક્ત થયા છે કારણ કે અનાદિ મુક્ત માનવાથી સૃષ્ટિકર્તા ઈશ્વરની પણ કલ્પના કરવી પડે પણ તે અભીષ્ટ નથી તે ઉપરાંત, મુક્ત જીવોને સર્વથા અનાદિ માનવાથી સ્વયંના ઉત્થાન અને પતનમાં વ્યક્તિના સ્વાતંત્ર્યના સિદ્ધાંતને પૃષ્ટિ નહીં મળે.

# મુક્તાત્માઓનો નિવાસ :

મુક્તાત્માઓનો નિવાસ લોકના ઉપરના ભાગમાં માનવામાં આવ્યો છે. એ લોકાગ્રવર્તી 'સિદ્ધશિલા'ના નામે પ્રસિદ્ધ છે<sup>3</sup>. જીવ ઊર્ધ્વગમનના સ્વભાવવાળો છે અને તે ઊર્ધ્વગમન લોકાન્ત સુધી જ સંભવે છે કારણ કે અલોકમાં ગતિ આદિમાં સહાયક ધર્માદિ દ્રવ્યનો સદ્દ્ભાવ સ્વીકારવામાં આવ્યો નથી. જો કે મુક્તાત્માઓ સર્વશક્તિ સંપન્ન હોવાથી ગતિમાં સહાયક ધર્માદિ દ્રવ્યોનો અભાવ

१ एगत्तेण साइया......पुहुत्तेण अणाइया ।

**<sup>–</sup>**उ. ३६. ६६.

૨ એજન

૩ જુઓ - પૃ. પ૬, પા. ટિ. ૩, પૃ. ૫૭, પા. ટિ. ૧.

હોય તો પણ અલોકમાં જઈ શકે પરંતુ તેને કોઈ અભિલાષા ન હોવાથી તેઓ લોકની સીમાનું ઉલ્લંઘન કરતા નથી. આ મુક્તાત્માઓ ત્યાં જ સ્થિત થઈ લોકાલોકને જાણે છે. એવી અવસ્થા જો ન માનવામાં આવે તો મુક્તાત્માઓ ઊર્ધ્વગમનના સ્વભાવને કારણે સતત આગળ વધતાં દૂર ને દૂર જાય અને એક ક્ષણ પછી મુક્ત થયેલ આત્મા પૂર્વવર્તી મુક્તાત્માઓથી દરરોજ પાછળ રહી જાય. તેથી લોકાગ્રભાગમાં જ મુક્તાત્માઓનો નિવાસ માનવામાં આવેલ છે.

# મુક્તિ કોને, ક્યારે અને ક્યાંથી **?**

ગ્રંથમાં, મુક્તિનું દ્વાર, બધા જીવો માટે બધા ક્ષેત્રોમાં અને બધા સમય માટે ઉઘાડું છે એમ કહેવામાં આવ્યું છે. એક સમયે વધારેમાં વધારે જીવ કેટલી સંખ્યામાં એક સાથે મુક્ત થઈ શકે એ બાબતમાં ગ્રંથમાં નીચે મુજબની વિગત જાણવા મળે છે<sup>1</sup>.

| મુક્ત થનાર જીવ               | અધિકતમ    | મુક્ત થનાર જીવ            | અધિકતમ |
|------------------------------|-----------|---------------------------|--------|
|                              | સંખ્યા    |                           | સંખ્યા |
| પુરુષ                        | 906       | શરીરની સહુથી ઓછી          |        |
| સ્ત્રી                       | ર૦        | ઊંચાઈવાળા                 | ४      |
| નપુંસક                       | 90        | મધ્યમ ઊંચાઈવાળા           | 906    |
| <b>જે</b> ન સાધુ (સ્વ લિંગી) | 902       | ઊર્ધ્વલોકમાંથી            | 8      |
| જૈનેતર સાધુ (અન્ય લિંગી      | <b>90</b> | મધ્યલોકમાંથી (તિર્યક્લોક) | 102    |
| ગૃહસ્થ                       | ४         | અદ્યોલોકમાંથી             | २०     |
| શરીરની સર્વાધિક              |           | નદી વગેરે જળાશયોમાંથી     | 3      |
| ઊંચાઈ વાળા                   | ર         | સમુદ્રમાંથી               | ૨      |

આ આંકડાઓ જોતાં જાણવા મળે છે કે મુક્ત થવાની સર્વાધિક યોગ્યતા મધ્યલોકવર્તી મધ્યમ શરીરની અવગાહના (ઊંચાઈ) વાળા સાધુમાં છે. એ પર થી એ પણ પ્રતીત થાય છે કે વીતરાગતાની પૂર્ણતા જે જીવને જે સ્થાનમાંથી જે પ્રકારના નાના મોટા શરીરનું અસ્તિત્વ રહેતાં થઈ જાય તો એ જ સ્થાનમાંથી એજ શરીરથી મુક્ત થઈ શકે છે. અહીં દેવ, નરક અને તિર્યંચ ગતિમાંથી મુક્ત થનારા જીવોની સંખ્યાનો વિશેષ રૂપે ઉલ્લેખ ન કરી સામાન્યરૂપે પુરુષ, સ્ત્રી અને નપુંસક લિંગીનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલ છે. તે પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે મનુષ્યગતિનો જીવ જ સીધો મુક્ત થઈ શકે છે, અન્ય દેવાદિગતિવાળા જીવ મનુષ્યપર્યાય-પ્રાપ્તિ પછી જ મુક્ત થઈ શકે છે. તેથી સર્વાર્થસિદ્ધિવાળા દેવને પણ મનુષ્યપર્યાયની પ્રાપ્તિ પછી જ મુક્તિના અધિકારી દર્શાવ્યા છે. ઊર્ધ્વલોક અને અઘોલોકમાંથી મુક્તિની સંખ્યાનું જે કથન કરવામાં આવ્યું છે તે ત્યાં રહેલ મનુષ્યગતિના જીવોની સ્થિતિની દષ્ટિએ જ છે. એ જીવો કોઈ કારણવશ ત્યાં પહોંચી ગયેલા છે. આમ મનુષ્યને જ સાક્ષાત્ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવાના અધિકારી તરીકે દર્શાવેલ છે. જો કે અન્ય ગતિના જીવ પણ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે પણ તેને માટે તેમણે પહેલાં મનુષ્યગતિમાં આવવું પડે છે. દિગંબર પરંપરામાં માત્ર મનુષ્યગતિની પુરુષજાતિને જ તેના સાક્ષાત્ અધિકારી તરીકે દર્શાવેલ છે. સ્ત્રી અને નપુંસક લિંગીને નહીં.

ગૃહસ્થ અને જૈનેતર સાધુને મુક્તિના અધિકારી ગણ્યા છે તે બાહ્ય ઉપાધિની અપેક્ષાએ છે કારણ કે ભાવાત્મક રીતે તો બધાએ પૂર્ણ વીતરાગી થવું જરૂરી છે ગૃહસ્થ અને જૈનેતર સાધુઓમાં વિરલ જ કોઈ જીવ એવા હોય છે કે જે મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. તેથી એક સમયે અધિકમાં અધિક મુક્ત થનાર એવા જીવોની સંખ્યા જૈન સાધુઓ કરતાં ઓછી દર્શાવેલ છે. અહીં એક સમયે વધારેમાં વધારે સિદ્ધ થનાર જીવોની જે સંખ્યા દર્શાવેલ છે તે એ અર્થમાં છે કે જો એક જ કાળમાં જીવ વધુમાં વધુ સિદ્ધ થાય તો તે ૧૦૮ જ હોય તેથી વધારે નહીં. ઓછામાં ઓછા કેટલા સિદ્ધ થાય એ બાબતમાં કોઈ સંખ્યા નિયત નથી. તેથી સંભવ છે કે કોઈ સમયે એકેય જીવ સિદ્ધ ન થાય અને એવું જૈન પ્રંથોમાં

भुङ्क्ते न केवली न स्त्रीमोक्षमित दिगम्बर: ।
 प्राहुरेषामयं भेदो महान् श्वेताम्बर: सह ॥

<sup>-</sup>जिनदत्तसूरि, उद्धृत, भा. द. ब., पृ. १९६.

૨ ત. સૂ., પં. કેલાસચંદ્રકૃત ટીકા, પૃ. ૨૩૮.

#### પ્રકરણ દ : મુક્તિ

માનવામાં આવેલ છે<sup>ર</sup>. આ સંખ્યા આટલી જ નિશ્ચિત કેમ કરવામાં આવી છે તે બાબતમાં નિશ્ચયપૂર્વક કંઈ કહી શકાય તેમ નથી પરંતુ જૈન ધર્મમાં ૧૦૮ની સંખ્યા ધાર્મિક-ક્રિયાઓમાં મહત્ત્વપૂર્ણ માનવામાં આવે છે.

# મુક્ત જીવોની એકરૂપતા :

મુક્ત જીવોમાં કોઈ પ્રકારનો ભેદ હોતો નથી કારણ કે બધા સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી, સકળ કર્મોના બંધનની રહિત, અશરીરી તથા અનુપમેય સુખાદિથી યુક્ત છે. છતાં પણ ગ્રંથમાં મુક્ત જીવોના જે અનેક ભેદોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તે અંતિમ જન્મની ઉપાધિની દષ્ટિએ કરેલ છે. જેમ કે પુરુષ, સ્ત્રી આદિના પર્યાયથી મુક્ત થનાર જીવ<sup>1</sup>. 'તત્ત્વાર્થસૂત્ર'માં આ વિષયમાં એક સૂત્ર છે જેમાં દર્શાવેલ છે કે સિદ્ધાંતોમાં કિંચિત ભેદ સંભવે છે<sup>ર</sup>. વાસ્તવિક રીતે સિદ્ધ જીવો અશરીરી હોવાથી પુરુષ, સ્ત્રી, નપુંસક જેવા ભેદો નથી.

### જીવન્યુક્તિ :

ગ્રંથમાં જીવન્મુક્તિની સત્તાને સ્વીકારવામાં આવી છે. જીવન્મુક્તિનો અર્થ: જે હજી પૂર્ણ મુક્ત તો થયેલ નથી પણ શીઘ્ર જ નિયમાનુસર મુક્ત થનાર છે અર્થાત્ સંસારમાં રહેતા હોવા છતાં જેમનું સંસારભ્રમણ અટકી ગયું છે અને જે અશરીરી અવસ્થામાં જ પૂર્ણમુક્તિના દ્વારે ઊભા છે. ગ્રંથમાં જીવન્મુક્તિને સંસારરૂપી સમુદ્રના તીર (કિનારા)ની પ્રાપ્તિ તથા પૂર્ણ મુક્તિ (વિદેહમુક્તિ)ને પાર (સંસાર સમુદ્રને પેલે પાર)ની પ્રાપ્તિ દર્શાવેલ છે<sup>3</sup>. વિદેહમુક્તિનું વર્ણન ઉપર થઈ ગયેલ છે. હવે ગ્રંથ પ્રમાણે જીવન્મુક્તિનું વર્ણન કરવામાં આવશે.

ચંથમાં જીવન્મુક્તિનાં તથ્ય : જ્યારે કેશિકુમાર મુનિ ગૌતમ મુનિને પૂછે છે - 'સંસારમાં ઘણા જીવ પાશબદ્ધ જોવા મળે છે પરંતુ તમે મુક્તપાશ અને લઘુભૂત થઈને કેવી રીતે વિચરણ કરો છો ?' ત્યારે ગૌતમ મુનિ કેશિમુનિને

૧ જુઓ - પૃ. ૩૮૩.

२ क्षेत्रकालगतिलिंगतर्थचारित्रप्रत्येकबुद्धबोधितज्ञानावगाहनान्तरसंख्याल्पबहुत्वतः साध्यः । —त. सू., १०. ८.

૩ ઉ. ૧૦. ૩૪, પૃ. ૩૭૬, પા. ટિ. ૧.

કહે છે - 'હે મુનિ, હું એ બધા પાશોને કાપીને અને ઉપાયપૂર્વક નષ્ટ કરીને મુક્તપાશ અને લઘુભૂત થઈને વિહાર કરું છું.' કેશિમુનિએ અનેકવાર પાશો બાબત પૂછ્યું ત્યારે ગૌતમ મુનિ કહે છે : અત્યંત ભયંકર રાગ-દેષાદિરૂપ સ્નેહપાશોને વિધિપૂર્વક કાપીને ક્રમાનુસાર વિહાર કરું છું. અહીં સંસારના બધા જીવોને પાશબદ્ધ ન કહેતાં, ઘણા જીવોને પાશબદ્ધ કહેવામાં આવ્યા છે તથા ગૌતમમુનિને 'મુક્તપાશ' અને 'લઘુભૂત' કહેવામાં આવ્યા છે તે હકીકત એમ સિદ્ધ કરે છે કે સંસારમાં કેટલાક એવા પણ જીવ છે કે જે બંધનથી રહિત (પાશયુક્ત) છે અને તેમાંના એક ગૌતમ મુનિ પણ છે. તેથી જે પાશમુક્ત અને કર્મરજ દૂર થવાથી લઘુભૂત છે તે બધા 'જીવન્મુક્ત' છે. રાગ-દેષવશ, વિષયભોગો પ્રત્યે રાખવામાં આવેલી આસક્તિ (સ્નેહ કે મોહ) જ પાશ છે અને રાગ-દેષથી રહિત થઈ વીતરાગી થયેલ છે તે બધા મુક્તપાશ છે. બ્રાહ્મણનું લક્ષણ દર્શાવતાં ગ્રંથમાં બ્રાહ્મણને 'પ્રાપ્તનિર્વાણ' (જેણે નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરેલ છે) ગણવામાં આવેલ છે. એ પરથી 'જીવન્મુક્ત'નું ગ્રહણ થાય છે.

આ રીતે સિદ્ધ થાય છે કે ગ્રંથમાં જીવન્મુક્તોની સત્તામાં વિશ્વાસ ધરાવવામાં આવ્યો છે. આ જીવન્મુક્ત જળથી ભિન્ન કમળની જેમ સંસારમાં રહેવા છતાં તેનાથી અલિપ્ત રહે છે. આ જીવન્મુક્ત જીવ જ પ્રાણીમાત્ર માટે હિતોપદેષ્ટા છે કારણ કે વિદેહમુક્ત (સિદ્ધ) જીવોની સંસારમાં સ્થિતિ ન હોવાથી તથા તેઓ બધા પ્રકારની ઈચ્છાઓથી રહિત હોવાથી તેઓ હિતોપદેષ્ટા ન થઈ શકે પણ તેઓ પોતે પહેલાં કરેલાં શુભ-કાર્યોથી જ જીવોના પથ-પ્રદર્શક બને છે. આમ પ્રાણીમાત્રના કલ્યાણ માટેનો હિતોપદેશ આપવાને કારણે જીવન્મુક્તોને જૈન ગ્રંથોમાં સિદ્ધો કરતાં પહેલાં નમસ્કાર કરવામાં આવે છે<sup>3</sup>.

**--3**. ૨૫. ૨૨.

-षट्खण्डागम, पुस्तक १, पृ., ८.

दीसंति बहवे लोए पासबद्धा सरीरिणो......मुक्कपासो लहुब्भूओ ॥
 —उ. २३. ४०.

२ सुव्वयं पत्तनिव्वाणं तं वयं बूम माहणं ।

उ णमो अरिहंताणं णमो सिद्धाणं णमो आइरियाणं । णमो उवज्झायाणं णमो लोए सव्व-साहूणं ॥ १ ॥

જીવન્મુક્તોના પ્રકાર : ગ્રંથમાં એ બધા જીવોને જીવન્મુક્ત ગણવામાં આવ્યા છે જેઓ મુક્તિના માર્ગે અગ્રેસર થઈ ચૂક્યા છે. આ જીવન્મુક્ત બે પ્રકારના છે : ૧ જેઓ જીવન્મુક્તિ તરફ આગળ વધી રહ્યા છે અને ૨ જે પૂર્ણ જીવન્મુક્ત થઈ ચૂક્યા છે.

પ્રથમ પ્રકારના જીવન્મુક્તો તેઓ છે જે હજી પૂર્ણ જીવન્મુક્ત તો નથી થયા પણ મુક્તિ તરફ ધપી રહ્યા છે. તેમને ગ્રંથમાં અલ્પસંસારી (પરીતસંસારી-અલ્પપાશબદ્ધ) કહેવામાં આવ્યા છે તેઓ કાં તો આ ભવમાં અથવા કેટલાક જન્મો બાદ અવશ્ય જ મુક્ત થઈ જાય છે. આમ તેઓ વાસ્તવિક રીતે પૂર્ણ જીવન્મુક્ત તો નથી છતાં પણ જીવન્મુક્તિની નજીક હોવાથી તેમને ઓપચારિક રીતે જીવન્મુક્ત કહેવામાં આવે છે. આ શ્રેણીમાં એવા બધા જીવ આવે જે પ્રથમ દર્શાવેલ 'ક્ષપક' શ્રેણીનો આશ્રય કરી મુક્તિ તરફ આગળ વધી રહ્યા છે. આ ક્ષપક શ્રેણી એટલે જે કર્મોને સદા માટે નષ્ટ કરતો કરતો આગળ વધે છે. તેથી આ શ્રેણી માટે ગ્રંથમાં 'અક્લેવર શ્રેણી' (શરીર રહિત શ્રેણી), 'ઋજુશ્રેણી' (સીધી શ્રેણી) અને 'કરણગુણ શ્રેણી' (જ્ઞાનાદિ ગુણોની પ્રાપ્તિ કરવાની શ્રેણી) આદિ શબ્દોનો પ્રયોગ થયો છે તેનો આશ્રય લેનાર જીવ તરત જ મુક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી દ્વમપત્રક અધ્યયનમાં ગૌતમને અનુલક્ષીને કહેવામાં આવ્યું છે કે 'હે ગૌતમ, અક્લેવરશ્રેણીને ઉચ્ચ કરતો ક્ષેમકર, શિવરૂપ અનુત્તર સિદ્ધલોકને પ્રાપ્ત કર. તેમાં ક્ષણમાત્રનો પણ વિલંબ ન કર. 3'

બીજા પ્રકારના જીવન્મુક્ત તેઓ છે કે જેમણે ચાર પ્રકારના ઘાતીકર્મોનો નાશ કર્યો છે અને કેવળ જ્ઞાન અને કેવળ દર્શન પ્રાપ્ત કરેલ છે તથા આ

असत्यर्हत्याप्तागमपदार्थावगमो न भवेदस्मदादीनाम्, संजातश्चैतत्त्रसादादित्युपकारापेक्षया वादावर्हन्नमस्कारः क्रियते ।

—षट्खण्डागम्, धवलाटीका, पृ. ५३-५४.

९ ते होंति परित्तसंसारी ।

**-**उ. ३६. २६१.

२ अकलेवरसेणि भूसिया ।

-उ. १०. ३५.

તથા જુઓ - પૃ. ૨૩૩, પા. ટિ. ૧.

૩ એજન, ઉ. ૧૦. ૩૫.

ભવમાં પૂર્ણ મુક્ત થવાના છે. તેઓને 'કેવલી' અથવા 'જિન' કહેવામાં આવે છે. આ ઉપાધિ (ડીગ્રી) પ્રાપ્ત કરનારા સ્નાતક છાત્રની જેમ, મુક્તિને પ્રાપ્ત કરનાર સ્નાતક કેવલીની અવસ્થા છે. ગ્રંથમાં જીવન્મુક્તો માટે 'સ્નાતક' શબ્દનો પ્રયોગ પણ કરવામાં આવેલ છે ને. આ જીવન્મુક્ત જીવ સંસારમાં રહીને અવશિષ્ટ આયુકર્મોનો ઉપભોગ કરતાં કરતાં આકાશમાં રહેલા સૂર્યની જેમ કેવળ જ્ઞાનથી સુશોભિત થાય છે તે પછી આયુષ્ય પૂરું થતાં, અવશિષ્ટ બધાં અઘાતી કર્મોને એક સાથે નષ્ટ કરી નિયમપૂર્વક તે ભવમાં પૂર્ણ મુક્ત થઈ જાય છે. આ જીવન્મુક્તોની ગ્રંથમાં બે અવસ્થાઓ દર્શાવેલ છે. ૧. સયોગ કેવલી - મન, વચન અને કાયની કિયાથી રહિત. આ બંને પ્રકારના જીવન્મુક્તોમાં 'સંયોગ કેવલી' જ હિતોપદેશથી પ્રાણીમાત્રનું કલ્યાણ કરે છે કારણ કે તેઓ મન, વચન અને કાયની ક્રિયાથી મુક્ત હોય છે. મન, વચન અને કાયની ક્રિયાથી રહિત 'અયોગ કેવલી'ની અવસ્થા વિદેહમુક્ત (સિદ્ધ)ના જેવી હોય છે. તેઓ કેટલીક ક્ષણોમાં શરીરને છોડી અનુત્તર સિદ્ધલોક (મોક્ષ)ને પ્રાપ્ત કરી પૂર્ણ મુક્ત થઈ જાય છે <sup>3</sup>.

આ રીતે ગ્રંથમાં મુક્તિના બે રૂપો જોવા મળે છે : ૧. જીવન્મુક્તિ તથા ૨. વિદેહ મુક્તિ. જીવન્મુક્તિ વિદેહમુક્તિની પૂર્વાવસ્થા છે તથા વેદેહમુક્તિ પૂર્ણ નિશ્વલ ચરમાવસ્થા છે. ગ્રંથનું પ્રધાન લક્ષ્ય જીવોને મુક્તિ પ્રત્યે અભિમુખ કરવાનું છે.

### अनुशीसन

આ પ્રકરણમાં 'ઉત્તરાધ્યયન'ના પ્રધાન લક્ષ્ય 'મુક્તિ'નું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તેની પ્રાપ્તિ માટે શ્રદ્ધા, જ્ઞાન અને ચારિત્રરૂપ રત્નત્રયની સાધના આવશ્યક છે. ચાર્વાકદર્શન સિવાય બાકીના બધા ભારતીય દર્શનોનું પણ પ્રધાન લક્ષ્ય જીવોને મુક્તિ પ્રત્યે દોરવાનું છે. પરંતુ મુક્ત જીવોની કેવી અવસ્થા

**–**इ. २५. ३४

२ अणुत्तरे नाणधरे जसंसी ओभासइ सूरि एवंऽतलिक्खे ॥

**-**उ. २१. २३.

૩ ઉ. ૨૯. ૭૧-૭૩.

९ जेहिं होइ सिणायओ ।

હોય છે ? મુક્તિની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થાય છે ? આદિ વિષયમાં મતભેદ હોવા છતાં, મૂળ ઉદ્દેશ્યમાં સમાનતા છે. આ મૂળ ઉદ્દેશ્ય છે : જીવોને દુ:ખમાંથી છૂટકારો અપાવવો.

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં આ મુક્તિની બે અવસ્થાઓ જોવા મળે છે : ૧. જીવન્મુક્તિ અને ૨. વેદેહમુક્તિ. જીવન્મુક્તિ વિદેહમુક્તિની પૂર્વાવસ્થા છે. જીવન્મુક્તિ સંસારમાં રહેવા છતાં પ્રાપ્ત થાય છે અને વિદેહમુક્તિ સંસારથી પર થતાં મૃત્યુ બાદ મળે છે. જીવન્મુક્તિ પછી વિદેહમુક્તિ અવશ્યંભાવી છે. જીવન્મુક્ત તથા વિદેહમુક્ત - બંને સંસારમાં ક્યારેય જન્મ લેતા નથી. જીવન્મુક્તોને નિષ્ક્રિય કેટલાંક અઘાતી કર્મોનું ફળ ભોગવવા માટે કેટલાંક સમય સંસારમાં રોકાવું પડે છે પરંતુ વિદેહમુક્ત બધા પ્રકારના બંધનથી રહિત થઈ જવાને લીધે લોકાન્તમાં સ્થિર રહે છે. વિદેહમુક્ત જીવો સાથે માનવનું સાક્ષાત્ કોઈ પ્રયોજન સિદ્ધ થતું નથી. તેમની સ્થિતિ સ્વાન્ત: સુખાય હોય છે. આવી સ્થિતિ માનવની અલ્યબુદ્ધિથી પર છે. વિદેહમુક્ત જીવોને મળતા સુખની કલ્યના ગાઢ નિદ્રામાંથી જાગૃત થનારને મળતા સુખાનુભવ જેવી કરવામાં આવી છે. અહીં મુખ્ય તફાવત એટલો ખરો કે મુક્તોની સુખાનુભૂતિ જાગ્રતાવસ્થાની છે તથા અવિનશ્વર છે જયારે સુતેલ વ્યક્તિની સુખાનુભૂતિ સુષુપ્તિ અવસ્થાની છે તથા શિશક છે.

શરીરને કર્મજન્ય સ્વીકારવાને કારણે વિદેહમુક્ત જીવોને 'અશરીરી' માનવામાં આવેલ છે. જીવ (આત્મા)નો સ્વભાવ જ્ઞાન અને દર્શનરૂપ હોવાથી મુક્ત જીવોને જ્ઞાન અને દર્શનરૂપ ચેતનાગુણવાળા સ્વીકારવામાં આવેલ છે. આ મુક્ત જીવોના જ્ઞાન, દર્શન, સુખ વગેરે સર્વ અલોકિક જ છે કારણ કે તેમનાં જ્ઞાનાદિ શરીર અને ઈન્દ્રિયાદિની સહાયતા વગર જ થાય છે. આ રીતે વિદેહમુક્તોની આ અવસ્થા જ્ઞાન, દર્શન અને સુખાદિથી મુક્ત હોવા છતાં પણ ભાવાત્મક જ છે. બોઢોની જેમ અભાવાત્મક, નેયાયિકોની જેમ માત્ર દુ:ખાભાવરૂપ તથા વેદાન્તીઓની જેમ બ્રહ્મીક્ય રૂપ નથી હોતી. આ અવસ્થા લગભગ

સાંખ્યદર્શનના મુક્ત પુરુષ જેવી છે જે અચેતન (પ્રકૃતિ)ના પ્રભાવથી સર્વથા રહિત છે<sup>૧</sup>.

જીવન્મુક્તોને વ્યવહારની દૃષ્ટિથી મુક્ત કહેવામાં આવે છે કારણ કે તેઓ હજી પૂર્ણ મુક્ત થયા નથી પરંતુ તુરત જ નિયમપૂર્વક મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવાના છે. માનવનું કલ્યાણ અને વિશ્વબંધુત્વની ભાવનાનો પ્રસાર એમના દ્વારા સંભવે છે. તેઓ સંસારમાં રહેનારા આપ્ત પુરૂષ (મહાપુરૂષ) છે. જીવના સ્વાભાવિક જ્ઞાનાદિ ગુણોના પ્રતિબંધક બધાં ઘાતી કર્મોને નષ્ટ કરી દેવાને કારણે તેમની મુક્તિ અવશ્યંભાવી છે. તેથી અઘાતી (નિષ્ક્રિય) કર્મોનો સદ્દભાવ રહેવા છતાં. તેમને જીવન્મુક્ત કહેવામાં આવ્યા છે. કેવળ જ્ઞાનથી યુક્ત (સર્વજ્ઞ) હોવાને કારણે તેમને 'કેવલી' કહેવામાં આવે છે. આ જીવન્મુક્તો સયોગી અને અયોગી એવા ભેદને કારણે બે પ્રકારના છે. જ્યાં સુધી તેઓ મન, વચન અને કાયની ક્રિયાઓથી યુક્ત રહે છે ત્યાં સુધી 'સયોગી' અને મન, વચન અન કાયાની ક્રિયાથી રહિત થતાં 'અયોગી' કહેવાય છે. અયોગ કેવલીની સ્થિતિ વિદેહમૂક્તોની જેવી જ હોય છે કારણ કે તેઓ પણ વિદેહમુક્તોની જેમ મન-વચન-કાયની ક્રિયાઓથી રહિત હોય છે. જો કે ગ્રંથમાં સામાન્ય સાધુઓ માટે પણ જીવન્મુક્ત શબ્દનો વ્યવહાર થયો છે પણ આવું કથન મુક્તિના માર્ગમાં પ્રવેશ કરવાને કારણે વ્યવહારની દૃષ્ટિએ થયું છે. તેથી બધા સાધુ જીવન્મુક્ત નથી હોતા છતાં જેમણે બધાં મોહનીય કર્મોનો સમૃળગો વિનાશ કર્યો છે અને જે સર્વજ્ઞ થઈ ચૂક્યા છે તેઓ જ વાસ્તવમાં જીવન્મક્ત કહેવાય છે.

આમ, ગ્રંથમાં મુક્તિની જે અવસ્થા ચિત્રિત કરવામાં આવી છે તે એક અલોકિક અવસ્થા છે. ત્યાં ન તો સ્વામી સેવકભાવ છે અને નથી કોઈ ઈચ્છા. તેને પ્રાપ્ત કરી લેતાં જીવ ક્યારેય સંસારમાં પાછો ફરતો નથી. તે કર્મબંધનથી પૂર્ણ મુક્ત થઈ જાય છે. આ આત્માના નિર્લિપ્ત સ્વ-સ્વરૂપની સ્થિતિ છે. અહીં બધાં પ્રકારના સાંસારિક બંધનોનો સદા માટે અભાવ હોવાથી તેને મુક્તિ કહેવામા આવેલ છે.

૧ જુઓ - सांख्यकारिका, ६५.

#### S IBSSK

# સમાજ અને સંસ્કૃતિ

કોઈ પણ સાહિત્ય તત્કાલીન સામાજિક, સાંસ્કૃતિક, આર્થિક, રાજનૈતિક, ભૌગોલિક આદિ વિવિધ પરિસ્થિતિઓથી પ્રભાવિત થયા સિવાય રહી શકે નહીં. તેથી સાહિત્યને સમાજનું દર્પણ કહેવામાં આવે છે. ઉત્તરાધ્યયન, જેમાં પ્રધાનરૂપે ધર્મ અને દર્શનનું જ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે તેમાં પણ જેન શ્રમણ (સાધુ) સંસ્કૃતિના ક્રમિક-વિકાસની સાથે સામાજિક જીવનનો પણ પ્રભાવ પરિલક્ષિત થાય છે અને તે ભારતીય ઈતિહાસની દષ્ટિએ ઓછો મહત્ત્વપૂર્ણ નથી. તેથી ઉત્તરાધ્યયનને કેવળ શુષ્ક ધર્મ અને દર્શનનો જ પ્રતિપાદક ગ્રંથ ન કહી શકાય. તેમાં આપેલ સામગ્રીને આધારે તત્કાલીન સામાજિક ચિત્રણ સંક્ષેપમાં નીચે પ્રમાણે પ્રદર્શિત કરી શકાય છે.

### વર્ણાશ્રમ – વ્યવસ્થા

સામાજિક અને સાંસ્કૃતિક સંગઠનમાં વર્શ અને આશ્રમ વ્યવસ્થાનું વિશેષ મહત્ત્વ હતું. જે જાતિ કે વર્શમાં વ્યક્તિ ઉત્પન્ન થતી તે તેની જાતિ કે વર્શવાળી કહેવાતી. વર્શ અને જાતિ ઉપર આધારિત સમાજ સાંસ્કૃતિક દૃષ્ટિથી જીવનના ચાર આશ્રમોમાં વિભક્ત હતો. આ રીતે સંપૂર્શ સમાજ અને સંસ્કૃતિ વર્શ અને આશ્રય-વ્યવસ્થા ઉપર નિર્ભર હતા.

### જાતિ અને વર્ણ - વ્યવસ્થા

તે સમયે આર્ય અને અનાર્યના ભેદથી બે પ્રમુખ જાતિઓ અને બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય તથા શૂદ્રના ભેદથી ચાર વર્ણો હતા. વૈદિક સાહિત્ય અનુસાર આર્ય વિજેતા તથા ગૌર વર્ષાવાળા હતા પરંતુ અનાર્ય તેમને અધીન તથા કૃષ્ણ વર્ષાના હતા. આમ તેમનામાં શારીરિક રૂપનો ભેદ હતો. 'ઉત્તરાધ્યયન'માં પણ બ્રાહ્મણોની કંઈક આ પ્રકારની ધારણાનો સંકેત મળે છે. તેથી હરિકેશિબલ મુનિને કુરૂપ જોઈ તેઓ તેનો નિરાદર કરે છે. આ પ્રકારની ધારણાના વિરોધમાં ગ્રંથમાં સદાચારીને આર્ય અને સદાચારથી હીન હોય તેને અનાર્ય માનીને જૈનધર્મને આર્યધર્મ અને હિંસાદિમાં પ્રવૃત્ત બ્રાહ્મણોને પણ અનાર્ય કહેવામાં અવ્યા છે. આ રીતે બ્રાહ્મણોના જાતિભેદના વિરોધમાં કર્મથી જાતિવાદની સ્થાપના કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે : 'કર્મથી બ્રાહ્મણ, કર્મથી શ્રાપ્ત્ર, કર્મથી વેશ્ય અને કર્મથી જ જીવ શૂદ્ર બને છે. કેવળ મસ્તક મુંડાવવાથી શ્રમણ, ૐ કારનો જાપ કરવાથી બ્રાહ્મણ, જંગલમાં રહેવાથી મુનિ અને કુરાચીવર પહેરવાથી તપસ્વી થવાતું નથી. પણ સમતાથી શ્રમણ, બ્રહ્મચર્યથી બ્રાહ્મણ જ્ઞાનથી મુનિ તથા તપ કરવાથી તપસ્વી થવાય છે. '' આ રીતે જન્મથી જાતિવાદ કે વર્ણવાદના આધારે થયેલ સામાજિક સંગઠનના વિરોધમાં તથા કર્મથી જાતિવાદ કે વર્ણવાદના પ્રચારમાં જૈન તથા કર્મથી જાતિવાદ કે વર્ણવાદના મામાજીક સંગઠનના વરોધમાં તથા કર્મથી જાતિવાદ કે વર્ણવાદના પ્રચારમાં જૈન તથા કર્મથી છે. ઉત્તરાધ્યયનમાં

१ थै. ला. स., पृ. २२१.२ कयरे आगच्छइ दित्तरूवे काले विकराले फोक्कनासे ।

-उ. १२. ६.

ओमचेलया पंसुपिसायभूया गच्छाक्खलाहि किमिहं ठिओ सि ।

–૩. ૧૨/ ૭.

उ उवहसंति अणारिया ।

**–**૩. ૧૨. ૪.

रमइ अज्जवयणम्मि तं वयं बूम माहणं ।

-उ. २५. २०.

चारित्ता घम्ममारियं ।

-૩. ૧૮. ૨૫.

१ न दीसई जाइविसेस कोई।

**-3. १२. 39.** 

તથા જુઓ - પૃ. ૨૪૯, પા. ટિ. ૩, પૃ. ૨૩૮, પા. ટિ. ૩.

પ सुत्तनिपात १. ७. ૩. ૯, मजूमदार—કોરપોરેટ લાઈક ઈન એશિયન્ટ ઈન્ડિયા, પૃ., ૩૫૪-૩૬૩. બ્રાહ્મણ આદિ ચારેય વર્ણો અને કેટલીક પ્રમુખ જાતિઓની સ્થિતિનું ચિત્રણ આ પ્રમાણે થયેલું છે :

બ્રાહ્મણ : સામાન્ય રીતે જૈન તથા બૌદ્ધ પ્રંથોમાં બ્રાહ્મણને ક્ષત્રિય કરતાં હીન દર્શાવેલ છે. સંભવત: એ માટે બધા જૈન તીર્થંકરોને ક્ષત્રિયકુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા દર્શાવ્યા છે. ભગવાન મહાવીર જે પહેલાં બ્રાહ્મણીના ગર્ભમાં અવતરિત થયા હતા તેઓને પછીથી ઈન્દ્ર દ્વારા ક્ષત્રિયાણી ત્રિશલાના ગર્ભમાં પરિવર્તિત કરવામાં આવ્યા. પરંતુ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં બ્રાહ્મણને ક્યાંય પણ ક્ષત્રિય કરતાં નીચી કોટિના દર્શાવેલ નથી પરંતુ સર્વત્ર બ્રાહ્મણોના પ્રભુત્વને સ્વીકારવામાં આવ્યું છે. તેથી ગ્રંથમાં બ્રાહ્મણને સદાચાર-પરાયણ, વેદવિંદ જ્યોતિષાંગવિદ્દ, સ્વ-પરના કલ્યાણકર્તા તથા પુણ્યક્ષેત્રી ગણવામાં આવેલ છે રે. અહીં એટલું વિશેષમાં છે કે ગ્રંથમાં સાચા બ્રાહ્મણનું લક્ષણ દર્શાવતી વખતે જૈન સાધુના સામાન્ય સદાચારને જ પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે. જેમ કે લ્યા

'જે પાપરહિત હોવાથી સંસારમાં અગ્નિની જેમ પૂજનીય શ્રેષ્ઠ પુરુષો (કુશળ પુરુષો) દ્વારા પ્રશાસિત, સ્વજનોમાં આસક્તિ ન રાખનાર, પ્રવ્રજ્યા લઈ શોક ન કરનાર, આર્યવચનોમાં રમણ કરનાર, કાલિમાથી રહિત સુવર્શની જેમ

-उ. २५. ७-८.

जे माहणा जाइ विज्जोववेया ताइं तु खेताइं सुपेसलाइं ।

<del>\_</del>૩. ૧૨. ૧૩.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૨.૧૪-૧૫, ૨૫. ૩૫, ૩૮.

उ जिहता पुव्वसंजोगंनाइसंगे य बंधवे । जो न सज्जइ भोगेसु तं वयं बूम माहणं ।।

**–**૩. ૨૫. ૨૧.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૫. ૧૯-૨૮, ૩૪.

૧ જે. ભા. સ., પૃ. ૨૨૪.

२ जे य वेयिवऊ विप्पा जन्नहा य जे दिया। जोइसंगविऊ जे य जे य धम्माण पारगा।। जे समत्या समुद्धतुं परमप्पाणमेव य। तेसि अन्नमिणं देयं भो भिक्खू सव्वकामियं।।

રાગ- દ્વેષ અને ભય આદિ દોષોથી રહિત, તપસ્વી, કૃશ, દમિતેન્દ્રિય, સદાચારી, નિર્વાણાભિમુખ, મન-વચન-કાયથી ત્રસ અને સ્થાવર જીવોની હિંસાથી રહિત, કોધાદિને વશ થઈ મિથ્યા વચન ન બોલનાર, સચિત્ત અથવા અચિત્ત વસ્તુને થોડી ને વધારે માત્રામાં દીધા સિવાય ગ્રહણ ન કરનાર, મન-વચન-કાયથી કોઈ પ્રકારે મેથુનનું સેવન ન કરનાર, જળમાં ઉત્પન્ન થવા છતાં જળથી ભિન્ન કમળની જેમ કામભોગો (ધનાદિનો પરિગ્રહ)માં અલિપ્ત, લોલુપતાથી રહિત, મુધાજીવી (ભિક્ષાન્નજીવી), અનગાર, અકિંચનવૃત્તિ યુક્ત, ગૃહસ્થોમાં અસક્ત, બધા પ્રકારના સંયોગો (માતા, પિતા વગેરેના સંબંધો)થી રહિત તથા બધા પ્રકારના કર્મોથી મુક્ત (જીવન્મુક્ત) છે તે બ્રાહ્મણ છે.'

આ રીતે સાચા બ્રાહ્મણનું સ્વરૂપ દર્શાવતાં જેન સાધુના સામાન્ય સદાચારને પ્રગટ કરવામાં આવેલ છે. તે પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે તે સમયે બ્રાહ્મણોનું પ્રભુત્વ હતું તથા તેઓ જનતામાં પૂજ્ય પણ હતા પરંતુ તેઓ પોતાની કરજમાંથી પતિત થઈ રહ્યા હતા. તેથી સદાચાર-પરાયણ વ્યક્તિને બ્રાહ્મણ કહેવામાં આવેલ છે. ગ્રંથમાં બ્રાહ્મણને માટે 'महण' શબ્દનો પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે. તેનો અર્થ થાય-'હિંસા ન કરો'. બ્રાહ્મણાની પાસે જે કંઈ ધન હતું તે રાજા વગેરે દ્વારા દાન-દક્ષિણામાં આપવામાં આવેલ હતું. તેથી તેના ધનને લેવું એ વમન કરેલા પદાર્થને લેવા જેવું ગણાતું શ્રાહ્મણ અને ક્ષત્રિય બંનેનો ઉચ્ચ કુળમાં સમાવેશ થતો. તેથી બ્રાહ્મણ અને ક્ષત્રિય કુળમાં ઉત્પન્ન થનારા ઈપુકાર દેશવાસી છ જીવોને ઉચ્ચકુલોત્પન્ન કહેવામાં આવ્યા છે . નિમરાજર્ષિ દીક્ષિત થતી વખતે વિશાળ જનસમુદાય નિરાશ્રિત થઈ રડે છે તથા ઈન્દ્ર બ્રાહ્મણનું રૂપ

**—उ. १४. ३८.** 

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૩૮.

असकम्मसेसेण पुराकएणं कुलेसुदग्गेसु य ते पसूया ।

–૩. ૧૪. ૨.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૪. ૩.

૧ એજન

वंतासी पुरिसो रायं न सो होइ पसंसिओ ।
 महणेण परिच्चतं धणं आयाउमिच्छसि ॥

લઈ તેની પરીક્ષા કરે છે. તેથી પણ બ્રાહ્મણ અને ક્ષત્રિય જાતિની શ્રેષ્ઠતા અંગેનો ખ્યાલ મળે છે. જો કે યજ્ઞાદિ ધાર્મિક કાર્યોનું સંપાદન શ્રેષ્ઠ બ્રાહ્મણો દ્વારા જ થતું. પણ કેટલાક બ્રાહ્મણો પોતાનાં કર્તવ્યો ભૂલીને તથા જાતિનું અભિમાન કરીને હિંસાદિમાં પ્રવૃત્ત રહેતા હતા. એવા બ્રાહ્મણોને જ અનાર્ય બ્રાહ્મણ કહેવામાં આવ્યા છે. તેઓ પોતાની જાતને ઉચ્ચ તથા અન્યને નીચા સમજતા હતા. તે ઉપરાંત, તેઓ યજ્ઞોમાં પશુહિંસાનું પ્રતિપાદન કરતા હતા તથા જૈન શ્રમણોના યજ્ઞમંડપમાં આવતાં તિરસ્કાર કરતા હતા. એવા અનાર્ય બ્રાહ્મણોને ગ્રંથમાં વેદપાઠી હોવા છતાં પણ સમ્યક્ અર્થથી હીન હોવાને કારણે વેદવાણીના ભારવાહક કહેવામાં આવેલ છે<sup>3</sup>.

ક્ષત્રિય: દેશ ઉપર શાસન કરનારા ક્ષત્રિયો જ હતા. ગ્રંથમાં એવા કેટલાય ક્ષત્રિય રાજા અને રાજકુમારોનો ઉલ્લેખ મળે છે જેમણે સંસારના વૈભવને છોડીને તથા શ્રમણદીક્ષા લઈને મુક્તિને પ્રાપ્ત કરી હતી (ઈન્દ્ર-નિમ સંવાદમાં જૈન સાધુના કર્મ-શત્રુઓ ઉપરના વિજયનું વર્ણન કરતી વખતે રૂપક દ્વારા ક્ષત્રિયના યુદ્ધ-વિજયનું પણ પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે. તેથી ક્ષત્રિયોના પ્રભુત્વનો તથા તેમની યુદ્ધકળાનો ખ્યાલ મળે છે. અહીં દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે એક ક્ષત્રિય રાજા સાધુ થઈ કઈ રીતે કર્મશત્રુઓ સાથે યુદ્ધ કરવા માટે સજ્જ થાય છે! જેમ કે: આ આધ્યાત્મિક સંગ્રામમાં શ્રદ્ધા નગર છે, તપ-સંવર

१ सक्को माहणरूवेणं इमं वयणमञ्जवी ।

<del>\_</del>3. ७. ६.

તથા જુઓ - ઈન્દ્ર-નમિસંવાદ

२ के इत्य खत्ता उवजोइया वा अज्झावया वा सह खंडिएहि। एयं खु दंडेण फलएण हंता कंठिम्म घेतूण खलेज्ज जो णं।।

<del>\_</del>3. ૧૨-૧૮.

उ तुब्भेत्य भो भारधरा गिराणं अहं न जाणेह अहिज्ज वेए ।

**—त. सू. १२. १५.** 

૪ જુઓ - પરિશિષ્ટ ૨.

આગળીઓ (અર્ગલા) છે, શાંતિ (પ્રાકાર) કિલ્લો છે, ત્રણ ગુપ્તિઓ શતઘ્ની (હિયાર) છે. સંયમમાં ઉદ્યમ ધનુષ્ય છે, ઈર્યાસમિતિ પ્રત્યંચા છે, ધૈર્ય કેતન છે, સત્ય ધનુષ્ય ઉપર બાંધવાની દોરી છે, તપ બાણ છે, શ્રુતજ્ઞાનની ધારા કવચ છે, અવશીકૃત આત્મા સહુથી મોટો શત્રુ છે, પાંચ ઈન્દ્રિયોના વિષયોની સાથે ક્રોધાદિ કષાય તથા નોકષાય વગેરે શત્રુની સેના છે. આના પર વિજય મેળવવો એ સુભટ યુદ્ધાઓ ઉપરના વિજય કરતાં પણ મુશ્કેલ છે. વશીકૃત આત્મા દ્વારા તેને જીતી શકાય છે. તેમાં ક્ષમા, મૃદુતા, ઋજુતા, નિર્લાભતા તથા સંયમથી ક્રમશ: ક્રોધ, માન, માયા, લોભ તથા ઈન્દ્રિયોના વિષયોને જીતી શકાય છે. આ રીતે વશીકૃત આત્મા દ્વારા અવશીકૃત આત્મા ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરવાનો છે. તેનું ફળ કર્મગ્રંથનું ભેદન કરી પરમસુખની પ્રાપ્તિ છે. આ વિજયના વિષયમાં ઈન્દ્ર પણ આશ્વર્ય પ્રગટ કરે છે. તેથી આ જ સાચો અને સહુથી મોટો વિજય છે. આ વિવેચન ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ક્ષત્રિયનું મુખ્ય કાર્ય યુદ્ધ કરવું અને પ્રજાનું રક્ષણ કરવું એ હતું.

વૈશ્ય: તેઓ પ્રાય: પ્રચુર ધન સંપત્તિના સ્વામી હતી તથા દેશ-વિદેશમાં વ્યાપાર કરતા હતા. વ્યાપાર કરવાને કારણે તેમને 'વર્ણિક' કહેવામાં આવતા<sup>ર</sup>. પાલિત વર્ણિક હોડી દ્વારા સમુદ્રની પાર વિહુષ્ટડ નગર તરફ વ્યાપાર કરવા જાય છે અને ત્યાં કોઈ વર્ણિક દ્વારા રૂપવતી કન્યા પરણાવતાં તેને લઈ પોતાના

अप्पा चेव दमेयव्वो अप्पा हु खलु दुइमो ।
 अप्पादंतो सुही होइ अस्सि लोए परत्थ य ॥

-3. ૧. ૧૫.

एगप्पा अजिए सत्तू कसाया इंदियाणि य ॥

**–3**. २3. 3८.

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૨૦-૨૨, ૩૪-૩૬, ૫૬-૫૮, ૨૩. ૩૬, ૧. ૧૬, ૨૯. ૧૭, ૪૬-૪૯, ૬૨-૭૦, પૃ. ૨૯૨, પા. ટિ. ૨, પૃ. ૨૮૬, પા. ટિ. ૪.

२ चंपाए पालिए नाम.....सावए आसि वाणिए।

—**૩**. ૨૧. ૧.

દેશમાં આવે છે<sup>4</sup>. તેઓ બોંતેર કલાઓનું તથા નીતિશાસ્ત્ર આદિનું પણ અધ્યયન કરતા હતા<sup>7</sup>. ગ્રંથમાં વિશકને 'શ્રાવક' પણ કહેવામાં આવ્યો છે<sup>3</sup>. તેથી તેમના જૈન ગૃહસ્થ હોવાનું પ્રમાણ મળે છે. કેટલાક વિશક જૈન દીક્ષા પણ લેતા હતા<sup>8</sup>. આ રીતે એમનું મુખ્ય કાર્ય વ્યાપાર કરવાનું હતું તથા ધનાદિથી સંપશ્ર હોવાને કારણે તેઓ 'શ્રેષ્ઠિ' કહેવાતા હતા. ગ્રંથમાં 'બહુશ્રુત'ની પ્રશંસામાં અનેક પ્રકારના ધનધાન્યાદિથી પરિપૂર્ણ સામાજિકો (ધાન્યપતિ)થી સુરક્ષિત કોઠારની ઉપમા આપવામાં આવી છે<sup>4</sup>. તે પરથી પ્રતીત થાય છે કે લોકો ધનાદિથી તો સંપશ્ન હતા જ સાથે સાથે સમાજમાં વિશિષ્ટ સ્થાન ધરાવતા હોવાથી 'સામાજિક' પણ કહેવાતા હતા. અનાથી મુનિના પિતાનું નામ અત્યધિક ધનસંયમ કરવાને કારણે 'પ્રભૂતધનસંચય' પડેયું હતું<sup>6</sup>. તે અંગનાઓની સાથે દેવોના જેવા સુખોનો ભોગ પણ ભોગવતા હતા.<sup>8</sup>.

શૂદ્ર : એમની સ્થિતિ ખૂબ જ શોચનીય હતી. તેમની સાથે ગુલામો જેવો વર્તાવ કરવામાં આવતો હતો. તેઓ હલકી કક્ષાનાં કાર્યો કરતા હતા અને તેથી તેમનો સર્વત્ર નિરાદર (અનાદર) થતો હતો<sup>૧</sup>. કેટલાક શૂદ્રો પોતાના ગુણોને

१ पोएण बवहरंते पिहुंडं नगरमागए ।

तं ससत्तं पइगिज्झ सदेसमह पत्थिओ ॥

**—**उ. २१. २-३.

તથા જુઓ - ઉ. ૩૫. ૧૪.

२ बावत्तरीकलाओं य सिक्खिए नीइकोविए ।

-उ. २१. ६.

૩ જુઓ - પૃ. ૩૯૬, પા. ટિ. ૨.

૪ જુઓ - પરિશિષ્ટ ૨.

प जहा से सामाइयाणं कोट्ठागारे सुरिक्खिए ।
 नाणाधत्रपिडपुण्णे एवं हवइ बहुस्सुए ॥

**–**उ. ११. २६.

६ कोसंबी नाम नयरी......पभूयघणसंचओ ।

**−3. 20. ℃.** 

तस्स रूववइं भज्जं पिया आणेइ रूविणीं ।
 पासाए कीलए रम्मे देवो दोगुंदगो जहा ॥

**–**इ. २१. ७.

કારણે ઉચ્ચ પદને પણ પ્રાપ્ત કરતા હતા. જેમ કે : ચાંડાલ (શ્વપાક) જાતિમાં ઉત્પન્ન હરિકેશિબલે જેન દીક્ષા પ્રહણ કરી સમૃદ્ધિ વગેરે મેળવ્યાં હતાં<sup>ર</sup>. પૂર્વભવમાં ચાંડાલ કુલોત્પન્ન ચિત્ત અને સંભૂતે તપસ્યા કરી દેવલોકને પ્રાપ્ત કર્યો હતો<sup>3</sup>. હરિકેશિબલ જેવા કેટલાક શૂદ્ર કુલમાં જન્મેલા ચાંડાલો પણ તપ કરીને પોતાનું પ્રભૃત્વ જમાવતા હતા. પણ એવા માણસો ઘણા જ થોડા હતા અને તેમનો સમાદર પ્રાય: સર્વત્ર થતો નહીં.

**વિભિન્ન જાતિઓ અને ગોત્રાદિ :** ઉપર જણાવેલ જાતિઓ અને વર્ણો ઉપરાંત તે સમયે પોતપોતાનાં કાર્યો અનુસાર અન્ય ઉપજાતિઓ પણહતી. જેમ કે : સારથિ<sup>૪</sup>, લુહાર<sup>૫</sup>, સુતાર<sup>૬</sup>, ગોપાળ<sup>૭</sup>, કોષાધ્યક્ષ<sup>૮</sup>, ભારવાહક<sup>૯</sup>, રોગોનો

| <del>-</del> | तीसे य जाईइ उ पावियाए वुच्छासु सोवागनिवेसणेसु । |                             |
|--------------|-------------------------------------------------|-----------------------------|
|              | सव्वस्स लोगस्स दुगंछणिज्जा                      |                             |
|              | •                                               | <b>–</b> ૩. ૧૩ <b>.</b> ૧૯. |
|              | તથા જુઓ - ઉ. ૧૩. ૧૮.                            |                             |
| _            | 9                                               |                             |
| ર            | सोवाग्कुलसंभूओ गुणुत्तरघरो मुणी ।               |                             |
|              |                                                 | <b>–</b> ૩. ૧૨ <b>. ૧.</b>  |
| 3            | ઉ. ૧૩. ૬-૭.                                     |                             |
| ४            | अह सारही विचितेइ ।                              |                             |
|              |                                                 | –૩. <b>૨૭.</b> ૧૫.          |
|              | તથા જુઓ - ઉ. ૨૨. ૧૫, ૧૭.                        |                             |
| _            | 9                                               |                             |
| પ            | कुमारेहिं अयं पिव । ताडिओ कुट्टिओ।              |                             |
|              |                                                 | <b>–</b> उ. १८. ६८.         |
| ξ            | वड्डईहिं दुमो विव ।                             |                             |
|              | g 5                                             | <b>–</b> ૩. ૧૯. ૬૭.         |
| ۵            | गोवालो भंडवालो वा जहा तद्दव्वणिस्सरो ।          |                             |
| 9            | गापाला मञ्जाला पा अला सद्भागरपरा ।              | T 22 V6                     |
|              |                                                 | <u>–</u> उ. २२. ४६.         |
| L            | એજન                                             |                             |
| ૯            | अबले जह भारवाहए ।                               |                             |
|              |                                                 | <b>-3. 90. 33.</b>          |
|              | તથા જઓ - ઉ. ૨૯.૨.                               |                             |
|              | tere gree or acres.                             |                             |

ઈલાજ કરનાર ચિકિત્સાચાર્ય<sup>૧</sup>, હોડી ચલાવનાર નાવિક<sup>ર</sup>, અશ્વની સવારી કરનાર સવાર<sup>૩</sup>, ખેડૂત<sup>૪</sup> તથા અનેક પ્રકારના શિલ્પી<sup>૫</sup> વગેરે કેટલીક વર્ણસંકર જાતિઓમાં વશકર અને ચાંડાલ જાતિઓનો પણ ઉલ્લેખ મળે છે<sup>૬</sup>.

આ જાતિઓ ઉપરાંત, ગોત્રોમાં કાશ્યપ, ગોતમ, ગર્ગ તથા વસિષ્ઠ ગોત્રનો<sup>૭</sup>, કુળોમાં અગન્ધન, ભોગ, ગન્ધન તથા પ્રાન્તકુળો<sup>૮</sup>નો (નીચ કુળ, ગરીબોનાં કુળ) તથા વંશોમાં ઈશ્વાકુ તથા યાદવ વંશ<sup>૯</sup>નો ઉલ્લેખ મળે છે.

આમ તે સમયે સામાજિક સંગઠન વર્શ, જાતિ, ગોત્ર, કુલ અને વંશને આધારે અનેક રીતે વિભક્ત હતું.

#### આશ્રમ વ્યવસ્થા :

વર્શ અને જાતિ ઉપર આધારિત સમાજમાં સાંસ્કૃતિક સંગઠનની દૃષ્ટિએ આશ્રમ વ્યવસ્થા પણ હતી. જીવનની વિભિન્ન અવસ્થાઓના વિકાસક્રમ અનુસાર તેને ચાર ભાગોમાં વહેંચવામાં આવી હતી જેમ કે: ૧ બ્રહ્મચર્યાશ્રમ, ૨ ગૃહસ્થાશ્રમ,

९ विज्जामंतितिगिच्छगा ।

**–**उ. २०. २२.

२ जीवो वुच्चइ नाविओ ।

—**उ. २**३. ७३.

उ ह्यं भदं व वाहए।

**—**उ. १. ३७.

४ थलेसु बीयाइ ववंति कासगा ।

—**૩**. ૧૨. ૧૨.

५ माहणभोइय विविहा य सिप्पिणो ।

–૩. ૧૫. ૯.

૬ જુઓ - પૃ. ૩૯૮., પા. ટિ. ૨, ઉ. ૩. ૪, જે. ભા. સ., પૃ. ૨૨૩.

૭ ઉ. અધ્યયન ૨૯ પ્રારંભિક ગદ્ય, ૧૮. ૨૨, ૨૨. ૫, ૨૭. ૧, ૧૪. ૨૯.

૮ ઉ. ૨૨. ૪૨, ૪૪, ૧૫. ૯, ૧૩.

૯ ઉ. ૧૮. ૩૯, ૨૨. ૨૭.

૩ વનપ્રસ્થાશ્રમ તથા ૪ સન્યાસાશ્રમ.

**૧ બ્રહ્મચર્યાશ્રમ :** આ જીવનની પ્રારંભિક અવસ્થા હતી અને આ અવસ્થા ગાર્હસ્થ જીવનમાં પ્રવેશ કરવાની અવસ્થા સુધી રહેતી હતી. આમાં વ્યક્તિ બ્રહ્મચર્યાશ્રમનું પાલન કરતાં કરતાં મુખ્યત્વે વિદ્યાધ્યયન કરતી હતી.

ર ગૃહસ્થાશ્રમ: વિદ્યાધ્યયન બાદ બ્રહ્મચર્યાશ્રમમાંથી વ્યક્તિ, ગાર્હસ્થજીવનમાં પ્રવેશતી હતી. ગ્રંથમાં ગૃહસ્થાશ્રમીને 'ધોરાશ્રમી' કહેવામાં આવેલ છે . કારણ કે આ આશ્રમમાં રહેનાર વ્યક્તિએ ચારે આશ્રમવાળી વ્યક્તિઓનું ભરણ પોષણ કરવું પડતું. આમ આ આશ્રમસ્થ વ્યક્તિ ઉપર ચારેય આશ્રમવાળી વ્યક્તિઓનો ભાર રહેતો હોવાથી આ આશ્રમ ઘણો કઠિન હતો. તેનું યોગ્ય રીતે પાલન કરવાનું કામ ક્ષત્રિયોનું જ હતું. તેથી જ્યારે નિમ રાજર્ષિ ગૃહસ્થાશ્રમ છોડી સન્યાસાશ્રમમાં પ્રવેશવા તત્પર થયા હતા ત્યારે બ્રાહ્મણ વેષધારી ઈન્દ્ર ગૃહસ્થાશ્રમની કઠોરતા આદિનું કથન કરી આ આશ્રમ ન છોડવા જણાવે છે.

**૩ વાનપ્રસ્થાશ્રમ :** ગૃહસ્થાશ્રમ બાદ વ્યક્તિ વાનપ્રસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ કરતી હતી. તેમાં તે મુખ્યરૂપે સન્યાસાશ્રમમાં પ્રવેશ કરવાનો અભ્યાસ કરતી હતી.

૪ સન્યાસાશ્રમ : આમાં વ્યક્તિ ગાર્હસ્થજીવનથી પૂર્ણ મુક્ત થઈ સાધુ બની જતી અને તપાદિની સાધના કરતી.

આમ તે સમયની સામાજિક અને સાંસ્કૃતિક વ્યવસ્થા વર્ષાશ્રમ-વ્યવસ્થા ઉપર નિર્ભર હતી તથા પ્રત્યેક વર્ષા અને આશ્રમવાળી વ્યક્તિઓનાં કાર્યો જુદાં જુદાં હતાં.

### पारिवारिङ भ्रवन

તે સમયે સમાજ વર્ણાશ્રમ ઉપરાંત અનેક પરિવારોમાં (કુટુંબોમાં) વિભક્ત હતો. આ પરિવાર નાના-મોટા બધી જાતના પ્રકારના હતા. સામાન્યરૂપે એક પરિવારમાં માતા-પિતા, પુત્ર અને પુત્રવધૂઓ રહેતી. કોઈ કોઈ પરિવારમાં અન્ય સંબંધીજનો પણ રહેતા<sup>4</sup>. આ બધા પરિવારોમાં મુખ્યરૂપે પુરુષ શાસક હતો અને નારી શાસિત હતી. પરિવારોના કેટલાક પ્રમુખ સભ્યોની સ્થિતિ આ મુજબ હતી.

## માતા, પિતા અને પુત્ર :

પરિવારમાં માતાપિતાનું સ્થાન સર્વાપરિ હતું. તેથી દીક્ષા લેતી વખતે સાધકે માતાપિતાની અજ્ઞા લેવી પડતી. પિતા બધાનું પાલન પોષણ કરતા. વૃદ્ધાવસ્થા આવતાં, તે પોતાનો ભાર પુત્રને સોંપી દેતો. પોતાના પુત્રની રક્ષા માટે તે બધું ન્યોછાવર કરવા તૈયાર રહેતા<sup>ર</sup>. માતાને મન પુત્ર અત્યંત પ્રિય હતો<sup>3</sup>. તેથી જ્યારે પુત્ર દીક્ષા લેવા તૈયાર થતો ત્યારે માતાપિતા બહુ જ દુ:ખી થતા. એવે સમયે કોઈ કોઈ વાર માતાપિતા પણ દીક્ષા લેતાં. એમની દૃષ્ટિમાં પુત્રથી જ ઘરની શોભા વધતી. ભૃગુ પુરોહિતના બંને પુત્રો જ્યારે દીક્ષા લેવા તૈયાર થયા ત્યારે તે પ્રથમ તેમને સાંસારિક ભોગો પ્રત્યે પ્રલોભિત કરે છે પરંતું જ્યારે તેના પ્રલોભનની અસર થતી નથી ત્યારે ભૃગુ પુરોહિત કહે છે : 'જેમ વૃક્ષ પોતાની શાખાઓથી શોભા પ્રાપ્ત કરે છે તેમ અને શાખાઓ કપાઈ જતાં શોભાહીન સ્થાણુ (ઢુંઢું) માત્ર બની જાય છે તે રીતે માતાપિતા પોતાના પુત્રોથી શોભે અને તેમના અભાવમાં નિસ્સહાય બની જાય છે. આ રીતે જેમ પક્ષ (પાંખ)થી વિહીન પક્ષી, યુદ્ધસ્થળમાં સેનાથી વિહીન રાજા, વહાણ ડૂબવાથી ધનરહિત વૈશ્ય નિસ્સહાય થઈ જાય છે તેમ હું પણ પુત્ર વગર નિસ્સહાય છું. તેથી મારું

९ माया पिया ण्हुसा माया भज्जा पुत्ता य ओरसा ।

**—**उ. ६. ३.

२ पिया मे सव्वसारंपि दिज्जाहि मम कारणा ।

-उ. २. २४.

उ माया वि मे......पुत्तसोगदुहिंद्वया ।

**-**इ. २०. २५.

ઘરમાં રહેવું ઉચિત નથી<sup>૧</sup>.' આમ માતા જ્યારે પુત્ર કે પતિને દીક્ષિત થતા જોતી ત્યારે ક્યારેક ક્યારેક તે સ્વયં પણ તેમનું અનુસરણ કરતી હતી કારણ કે સ્ત્રી માટે ઘરની શોભા પતિ અને પુત્રને લીધે જ હતી<sup>૨</sup>.

ભાઈબન્ધુ : પ્રાય: ભાઈબન્ધુઓમાં ચિરસ્થાયી પ્રેમ હતો એમ જોવા મળે છે. ચિત્ત અને સંભૂત નામના બે ભાઈ પાંચ પાંચ જન્મ સુધી સાથે સાથે જન્મ્યા પછી છકા જન્મમાં પોતપોતાના કર્મોના વિપાકથી પૃથક્ પૃથક્ રીતે આવિર્ભાવ પામ્યા. તેમનાથી જ્યારે એક ભાઈને જાતિ-સ્મરણ થયું ત્યારે તે પોતાના બીજા ભાઈની તપાસ માટે પ્રયત્ન કરે છે તથા તેને પણ પોતાની જેમ ઉચ્ચ વૈભવશાળી બનવા ઈચ્છે છે<sup>3</sup>. જયઘોષ મુનિ પોતાના ભાઈ વિજયઘોષના કલ્યાણ માટે તેને સદ્દુપદેશ આપી સન્માર્ગે સ્થાપે છે 4. ઈષુકાર દેશના છ જીવ પણ આ રીતે પૂર્વ જન્મ (ના ખ્યાલ) દ્વારા સંબંધ જાળવે છે 4.

#### नारी :

નારી પોતાના અનેક સ્વરૂપે આપણી સમક્ષ ઉપસ્થિત થાય છે. જેમ કે : માતા, પત્ની, બહેન, વધૂ, પુત્રી, પુત્રવધૂ વેશ્યા વગેરે. ગ્રંથોમાં નારીની આ

९ पहीणपुत्तस्स हु नित्य वासो वासिट्ठि भिक्खायिरयाइ कालो । साहाहि रूक्खी लहइ समाहिं छिन्नाहि साहाहि तमेव खाणुं ॥ पंखाविहूणो व्व जहेह पक्खी भिच्चाविहूणो व्व रणे निर्देते । विविन्नसारो विणओ व्व पोए पहीणपुत्तोमि तहा अहंपि ॥

**-3. १४. २**૯-**30.** 

२ पलेंत्ति पुत्ता य पई य मज्झं ते हं कहं नाणुगमिस्समेक्का ।

**—**उ. १४. ३६.

असिमो भायरा दीवि अन्नमन्नवसाणुगा ।

**–3**. **13.** 3.

તથા જુઓ - પરિશિષ્ટ ૨.

૪ ઉ. અધ્યયન ૨૫.

૫ ઉ. અધ્યયન ૧૪.

બધી અવસ્થાઓમાં બે રૂપો જોવા મળે છે : ૧ પતિતરૂપ તથા ૨ આદર્શરૂપ. બંને અવસ્થાઓમાં નારી પ્રાય: પુરુષાધીન રહી છે.

પતિતરૂપ : સંયમમાંથી પતિત કરવામાં પ્રધાન કારણ હોવાથી બ્રહ્મચર્ય મહાવ્રતના પ્રસંગે સાધુને સ્ત્રીઓના સંપર્કથી સદાય દુર રહેવાનું કહેવામાં આવ્યું છે. આ ઉદ્દેશ્યથી ત્યાં સ્ત્રીઓને રાક્ષસી, પંકભૂત, ઉરસ્થળમાં માંસના બે લોચા ધારણ કરનારી તથા અનેક ચિત્તવાળી કહેવામાં આવી છે. તે પ્રથમ પોતાના હાવ-ભાવ દ્વારા પર્ષોને આકર્ષિત કરે છે અને પછી તેમની સાથે ગુલામો જેવો વ્યવહાર કરે છે. પતિ મરી જાય પછી કોઈ કોઈ સ્ત્રી અન્ય દાતાર સાથે ચાલી પણ નીકળતી<sup>૧</sup>. ટીકાઓમાં તથા અન્ય જૈન-આગમોમાં નારીના આ પતિતરૂપનાં સંપૂર્ણ વર્શન મળે છે<sup>ર</sup>. નારીનું આ પતિતરૂપ પુરૂષોની સામાન્ય મનોવૃત્તિનું પરિષ્ટાામ છે. જો કે નારી પુરુષાધીન હતી તથાપિ પોતાના હાવ-ભાવો દ્વારા પુરૂષોને આકર્ષવાની શક્તિ તેનામાં અધિક હતી. તેથી આ સ્ત્રીઓ પોતાના કુજિત, રૂદિત, ગીત, હાસ્ય, સ્તનિત, ક્રન્દિત, વિલાપ આદિથી યુક્ત વચનો દ્વારા પુરૂષોને આકર્ષિત કરતી. સ્ત્રીઓને પ્રાય: ઘરેણાં વહાલાં હતાં. સાધુ તેમાં આસક્ત ન થાય તે માટે સ્ત્રીઓના આ પતિતરૂપને ચિત્રિત કરવામાં આવ્યું છે. બ્રહ્મચર્યવ્રતને બધા વ્રતોમાં દુષ્કર દર્શાવવાથી સ્પષ્ટ છે કે તે સમયે પુરૂષોની આસક્તિ સ્ત્રીઓ પ્રત્યે ખૂબ જ હતી અને તેઓ પ્રત્યે આકર્ષાઈને પુરુષો પોતાનો વિવેક ગુમાવતા.

આદર્શરૂપ: આ પ્રકારની સ્ત્રીઓ ઘણી ઓછી હતી. પાતિવ્રત્ય એમનો પ્રમુખ ધર્મ હતો. ગૃહસ્થાવસ્થામાં અનાથી મુનિને જ્યારે અસહ્ય ચક્ષુવેદના થાય છે ત્યારે તેમની પત્ની અત્યન્ત સ્નેહને લીધે પોતાના પતિની જાગ્રત અને

-उ. १८. १६.

तओ तेणऽज्जिए दव्चे दारे य परिरिक्खिए ।
 कीलंतिऽन्ने नरा रायं हट्टतुट्टमलंकिया ॥

મુર્છિત અવસ્થામાં પણ શરીરની જાળવણી માટે અન્નપાનાદિનું સેવન પણ કરતી નથી અને સ્નાન, વિલેપન, માલાધારણ આદિ દ્વારા શરીરનો શૃંગાર પણ કરતી નથી. ક્ષણભર માટે પણ પતિથી વિખુટી પડ્યા વગર વિલાપ કરે છે . ક્યારેક ક્યારેક આવી પતિવ્રતા પત્નીઓ સદ્દપદેશ દ્વારા પોતાના પતિને તથા અન્ય માણસોને પણ સન્માર્ગે વાળતી હતી. આવી પતિવ્રતા પત્ની માટે પતિ જ સર્વસ્વ હતો. પતિના અભાવમાં તેનું જીવન ખૂબ જ કષ્ટમય બની જતું. રાજીમતીનું ઉદાત ચરિત્ર એ માટે એક ઉજ્જવળ ઉદાહરણરૂપ છે. વિવાહની મંગળ વેળાએ જ્યારે તે એમ સાંભળે છે કે પાતાનો થનાર પતિ અરિષ્ટનેમી દીક્ષા લઈ રહ્યો છે ત્યારે તેના મુખની કાંતિ તથા મુખનું હાસ્ય અલોપ થઈ જાય છે<sup>ર</sup>. રાજકન્યા રાજીમતીમાં સ્ત્રી-ઉચિત બધા સારા ગુણો વિદ્યમાન હતા. જો તે ઈચ્છત તો કોઈ પણ મનપસંદ રાજકુમાર સાથે પરણી શકી હોત પણ એકવાર અરિષ્ટનેમીને પતિ તરીકે પિતાની પ્રેરણાથી પસંદ કરી લીધા પછી બીજા રાજકુમાર સાથે તે લગ્ન કરવાનું ઈચ્છતી નથી અને બાલબ્રહ્મચારિષ્ટી રહી પતિના માર્ગનું અનુસરણ કરે છે. પોતે દીક્ષા લીધા પછી તે અન્ય સ્ત્રી-સમાજને પણ શ્રમણધર્મમાં દીક્ષિત કરે છે. એકવાર જ્યારે રાજીમતી રૈવતક પર્વત ઉપર જઈ રહી હતી ત્યારે વર્ષાથી વસ્ત્રો ભીંજાઈ જતાં તે પાસે આવેલ અંધકારપૂર્ણ ગુફામાં વસ્ત્રો ઉતારી સૂકવવા માંડે છે. એ સમયે પહેલાંથી ત્યાં

९ भारिया मे महाराय ! अणुरत्ता अणुव्वया ।

अत्रं पाणं च ण्हाणं च गंधमालूविलेवणं । मए नायमनायं वा सा बाला नेव मुंजई ॥

-3. 20. 26-26.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૮. ૩૦.

सोऊण रायकत्रा पव्वज्जं सा जिणस्स उ ।
 णीहासा उ निराणंदा सोगेण उ समुच्छिया ।।
 राईमई विचितेई धिगत्यु मम जीवियं ।
 जाऽहं तेणं परिच्चता सेयं पव्वइउं मम ।।

**—**इ. २२. २८-३०.

રહેલ અરિષ્ટનેમીનો ભાઈ રથનેમી તેને નગ્નરૂપે જોઈ કામ-વિહ્વલ બની જાય છે અને તેને કામભોગ ભોગવવા માટે વિનવે છે. જ્યારે રાજીમતી ત્યાં પર-પુરુષને જુએ છે કે તરત જ કાંપતા કાંપતા, પોતાનાં ગોપનીય અંગોને છૂપાવી દે છે અને તક મળતાં વસ્ત્રથી પોતાના શરીરને અચ્છાદિત કરી દે છે. પછી, પોતાનું કુળ, શીલ વગેરેની રક્ષા કરતી, સ્થનેમીને પણ કુલોચિત સદ્દુપદેશ દ્વારા સન્માર્ગે વાળે છે. આમ તે સ્વયંને તથા સ્થનેમીને પણ પતિત થતાં બચાવે છે. રાજીમતીની જ જેમ ઈષ્કુકાર દેશના રાજા વિશાલકીર્તિની પત્ની કમલાવતી પણ રાજાને સદ્દુપદેશ દ્વારા સન્માર્ગે વાળે છે.

આ રીતે સિદ્ધ થાય છે કે તે સમયે સ્ત્રીઓ માત્ર પતિવ્રતા જ ન હતી પણ પુરુષોને પણ સદ્દુપદેશ દ્વારા સન્માર્ગે વાળતી હતી અને સ્વયં દીક્ષા લઈ અન્ય સ્ત્રીઓને પણ દીક્ષિત કરતી હતી<sup>3</sup>. તેઓ શાસ્ત્રોનું પણ અધ્યયન કરતી હતી તેથી રાજીમતીને 'બહુશ્રુતા' કહેવામાં આવી છે<sup>8</sup>. તેઓ સ્નાન, માલાધારણ, વિલેપન આદિ દ્વારા શરીરનો શણગાર સજતી હતી<sup>4</sup>. કાંસકી વગેરેથી વાળને સંસ્કારતી હતી<sup>6</sup>. શ્રેષ્ઠ રાજકન્યાઓને રાજાઓ દ્વારા વિવાહાર્થે માંગવામાં આવતી<sup>8</sup>. આ રીતે નારીની આદર્શ અને સ્વતંત્ર સત્તા વિશે પણ જાણવા મળે

**–**उ. २२, २3,

તથા જુઓ - પરિશિષ્ટ ૨.

-3. 22. 30.

-उ. २२. ६.

૧ એજન પરિશિષ્ટ ૨.

૨ એજન

असा पव्चईया संती पव्चावेसी तिहं बहुं ।सयणं परियणं चेव सीलवंता बहुस्सुआ ।।

૪ એજન

૫ જુઓ - પૃ. ૪૦૪, પા. ટિ. ૧.

६ अह सा भमरसंनिभे कुच्चफणगणसाहिए।

तस्स राईमई कत्रं भज्जं जायइ केसवो ।

છે છતાં સામાન્ય રીતે તે પુરુષાધીન થઈ રહેતી અને પુરુષની સંપત્તિ મનાતી હતી<sup>૧</sup>.

#### રીતિ-રિવાજ અને પ્રથાઓ

ગ્રંથમાં કેટલાક સાંસ્કૃતિ અને કેટલાક સામાજિક રીતિ-રિવાજો અને પ્રથાઓનો ઉલ્લેખ મળે છે. તે પરથી તત્કાલીન સામાજિક તથા સાંસ્કૃતિક જીવનની બાબતમાં કેટલીક જાણકારી પ્રાપ્ત થાય છે. કેટલાક મુખ્ય રીતિ-રિવાજો અને પ્રથાઓ નીચે પ્રમાણેનો ખ્યાલ આપે છે:

યજ્ઞ : ધાર્મિક-ક્રિયાઓમાં વૈદિક-યજ્ઞોનું પૂરતું પ્રચલન હતું તે યજ્ઞો બે પ્રકારના હતા : ૧ પશુ હિંસાવાળા ૨ પશુ હિંસા વગરના. આમાંથી જે યજ્ઞો મોટા પાયા ઉપર થતા તેમાં ખૂબ જ ખર્ચ થતો<sup>ર</sup>. આ યજ્ઞોનું સંપાદન વેદ-વિદ્ બ્રાહ્મણો કરતા પણ તેનો ખર્ચ યજમાન ભોગવતો. યજ્ઞની સમાપ્તિ થતાં, બ્રાહ્મણ વગેરેને યજ્ઞાત્ર વહેંચવામાં આવતું<sup>3</sup>. તેથી નિમ રાજર્ષિને ઈન્દ્ર કહે છે કે વિસ્તૃત યજ્ઞ કરીને તથા શ્રમણ-બ્રાહ્મણોને ભોજન કરાવીને દીક્ષા આપવી<sup>૪</sup>.

યમયજ્ઞ અથવા ભાવયજ્ઞ : અજ્ઞાનમૂલક પશુહિંસાપ્રધાન યજ્ઞો પ્રત્યેની માનવોની ચિત્તવૃત્તિને વાળવા માટે ગ્રંથમાં યજ્ઞની ભાવાત્મક (આધ્યાત્મિક-

१ घणं पभूयं सह इत्थियाहिं।

-उ. १४. १६.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૯. ૧૭. વગેરે

२ वियरिज्जई खज्जई भुज्जई अन्नं पभूयं भवयाणभेयं ।

**-**उ. १२. १०.

૩ એજન ઉ. ૧૨. ૧૧, ૨૫. ૭-૮.

४ जईत्ता विउले जन्ने भोइता समणमाहणे । दत्ता भोच्चा य जिट्ठा य तओ गच्छसि खत्तिया ॥

一3. 6. 36.

અહિંસાપ્રધાન) વ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે. તેને માટે ગ્રંથમાં 'યમયજ્ઞ'નું નામ આપવામાં આવ્યું છે 1. યમને મૃત્યુના દેવ માનવામાં આવેલ છે. સંસારમાં એવું કોઈ પ્રાણી નથી જે આ મૃત્યુરૂપી યમ દેવતા દ્વારા ગ્રસિત ન થતું હોય ? તેથી જે યજ્ઞમાં મૃત્યુને જીતવામાં આવે અથવા મૃત્યુનો હવન કરવામાં આવે તેને 'યમયજ્ઞ' કહેવામાં આવે છે. જ્યારે બ્રાહ્મણો જેન મૃનિ હરિકેશિબલ તથા જયઘોષને કર્મવિનાશક યજ્ઞની પ્રક્રિયા અંગે પૂછે છે ત્યારે તેઓ એવા યજ્ઞની પ્રક્રિયા અંગે જણાવે છે તથા તેને સર્વશ્રેષ્ઠ યજ્ઞ તરીકે ઓળખાવે છે 1. આ યજ્ઞની આધ્યાત્મિક વ્યાખ્યા ઉપરથી સ્પષ્ટીકરણ માટે યજ્ઞીય અધ્યયનમાંથી એક પ્રસંગ ઉદ્ધૃત કરવામાં આવે છે 3:

જયઘોષ નામનો એક જૈન મુનિ વિહાર કરતી વખતે પોતાના ભાઈ વિજયઘોષ બ્રાહ્મણના યજ્ઞમંડળમાં પહોંચે છે અને ત્યાં બ્રાહ્મણ યાજકો પાસેથી યજ્ઞાત્રની યાચના કરે છે. આ સાંભળી જ્યારે બ્રાહ્મણો કહે છે કે આ યજ્ઞાત્રને માત્ર વેદ્વિદ્, યજ્ઞકર્તા, જ્યોતિષાંગવિદ્, ધર્મશાસ્ત્રજ્ઞાતા તથા સ્વ-પર કલ્યાણકર્તા બ્રાહ્મણ જ પ્રાપ્ત કરી શકે છે ત્યારે મુનિ તેના જવાબમાં કહે છે કે આપ લોકો વેદાદિના મુખને જ જાણતા નથી. આ સાંભળી જ્યારે બ્રાહ્મણ પૂછે છે કે વેદાદિના મુખને કોણ જાણે છે અને વેદાદિનું મુખ શું છે ? ત્યારે મુનિ વેદિક તથા જૈન દષ્ટિએ સમન્વિત અને ગંભીર અર્થ યુક્ત દ્વયર્થક ભાષામાં આમ કહે છે :

વેદોનું મુખ : અગ્નિહોત્ર વેદોનું મુખ છે અર્થાત્ જે વેદમાં અગ્નિહોત્રનું પ્રાધાન્યતાથી વર્શન હોય તે જ વેદ, વેદોનું મુખ છે. વેદોમાં આ અગ્નિહોત્રની

-उ. २५. १.

सुसंवुडा पंचिंहं संवरेहि.....महाजयं जयइ जन्नसिद्धं ।

**–**૩. ૧૨. ૪૨.

ર એજન ગ્રંથમાં ત્રણ જગાએ આ યજ્ઞનું વર્ણન છે. ૧ ઈન્દ્રનમિ સંવાદ (૯મું અધ્યયન) ૨ હરિકેશિબલ મુનિ અને બ્રાહ્મણોનો સંવાદ (૧૨મું અધ્યયન) અને ૩ જયઘોષ મુનિ અને બ્રાહ્મણોનો સંવાદ (૨૫મું અધ્યયન) ૩ ઉ. ૨૫. ૧-૧૮.

१ जायाइ जमजन्नम्मि जयघोसि ति नामओ ।

પ્રધાનતા હોવાથી અગ્નિના સંસ્કારને યજ્ઞ કહેવામાં આવે છે. વૈદિક, દૈવિક અને ભૌતિક અગ્નિમાં વૈદિક યજ્ઞને 'યજુ' કહેવામાં આવે છે. આમ વેદાનુસાર અર્થ સંગત થાય છે પણ મુનિને અહીં તપરૂપ અગ્નિ અભિપ્રેત છે, તે તપાગ્નિથી કર્મરૂપી મહાવન ધ્વસ્ત કરવામાં આવે છે. યજ્ઞોનું મુખ : જેનાથી કર્મોનો ક્ષય થાય તે યજ્ઞોનું મુખ છે. આ ભાવયજ્ઞ કર્મોનો ક્ષય કરનાર છે અને તે ઉપરાંત અન્ય હિંસાપ્રધાન વૈદિક યજ્ઞ કર્મક્ષયમાં કારણ ન થતાં કર્મબંધમાં કારણ થાય છે. તેથી શાસ્ત્રોમાં યમયજ્ઞોનું વિધાન છે. તેને વેદ કહેવામાં આવે છે અને આવા યજ્ઞો કરનાર યાજક કહેવાય છે. નક્ષત્રોનું મુખ : ચંદ્ર નક્ષત્રોનું મુખ (પ્રધાન) છે. નક્ષત્ર, ચંદ્ર મંડળ વગેરે જ્યોતિષ શાસ્ત્રનો વિષય છે અને જ્યોતિષશાસ્ત્ર અનુસાર નક્ષત્રોમાં ચંદ્રની પ્રધાનતા છે. ધર્મોનું મુખ : કાશ્યપગોત્રીય ભગવાન ઋષભદેવ ધર્મોનું મુખ છે. જૈનધર્મના આદિ પ્રવર્તક ભગવાન ઋષભદેવ કાશ્યપગોત્રી હતા. બ્રહ્માંડપુરાણ અને આરણ્યક વગેરેમાં પણ ઋષભદેવની સ્તુતિ જોવા મળે છે તે. સ્વ-પરનો કલ્યાણકર્તા-અહિંસારૂપ યમયજ્ઞનું અનુષ્ઠાન કરનાર યાજક જ સ્વ-પરનો કલ્યાણકર્તા-અહિંસારૂપ યમયજ્ઞનું અનુષ્ઠાન કરનાર યાજક જ સ્વ-પરનો કલ્યાણકર્તા છે.

આ રીતે મુનિએ આ ઉત્તર દ્વારા પોતાની જાતને વેદાદિના વેત્તા તથા બ્રાહ્મણોને વેદાદિના અવેત્તા પણ સિદ્ધ કર્યા છે.

ભાવયજ્ઞના ઉપકરણો અને વિધિ: આ ભાવયજ્ઞમાં દ્રવ્ય-યજ્ઞમાં આવશ્યક એવાં કયા ઉપકરણો હોય છે તથા આ યજ્ઞને સંપન્ન કરવાની વિધિ કેવી છે ? બ્રાહ્મણો દ્વારા આવો પ્રશ્ન પૂછાતાં હરિકેશિબલ મુનિ આ પ્રમાણે ઉત્તર આપે છે<sup>ર</sup>:

धम्मे हरये बम्मे संतितित्ये अणाविले अत्तपसन्नलेसे ॥

—**૩. ૧૨. ૪૪-૪**૬.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૨. ૪૨-૪૩, ૪૭, ૯. ૪૦, મારો નિબંધ – 'यज्ञः एक अनुचिन्तन' श्रमण, સપ્ટે. ઓક્ટો. ૧૯૬૬.

૧ જુઓ - ઉ. આ. ટિ., પૃ. ૧૧૧૪-૧૧૧૫.

तपो जोई जीवो जोइठाणं जोगा सुया सरीरं कारिसंगं ।
 कम्मेहा संजमजोगसंती होमं हुणामि इसिणं पसत्यां ।।

#### દ્રવ્યયજ્ઞ

#### ભાવયજ્ઞ

૧ અગ્નિ

- ૧ તપ (જ્યોતિરૂપ-કારણ કે અગ્નિની જેમ તપમાં કર્મમળને ભસ્મીભાત કરવાની શક્તિ છે.)
- ૨ અગ્નિકુંડ (અગ્નિ પેટાવવા માટેનું ૨ જીવાત્મા સ્થાન)
- ૩ સરવો (જેનાથી ઘી વગેરેની આહુતિ ૩ ત્રિવિધ યોગ (કારણ કે આહુતિ આપવામાં આવે છે) તરીકે આપેલ બધાં શુભાશુભ કર્મેન્ધનોનું આગમન યોગ દ્વારા જ થાય છે)
- ૪ કરીંષાંગ (જેનાથી અગ્નિ પ્રજ્વલિત ૪ શરીર (કારણ કે તપાગ્નિ એનાથી થાય છે જેમ કે ઘી વગેરે) પ્રદીપ્ત થાય છે)
- ૫ સમિધા (શમી, પલાશ, આદિ ૫ શુભાશુભ કર્મ (કારણ કે તેને જ લાકડાં) તપાગ્નિમાં લાકડાંની જેમ ભસ્મીભૂત કરવામાં આવે છે)
- ૬ શાન્તિપાઠ (દુ:ખ દૂર કરવા) ક સંયમ-વ્યાપાર (તેનાથી જીવોને શાંતિ મળે છે)
- ૭ હવન (જેથી અગ્નિ પ્રસન્ન થાય છે) ૭ ચારિત્ર
- ૮ જલાશય (સ્નાન માટે) ૮ અહિંસા ધર્મ
- ૯ શાંતિતીર્થ (સોપાન) ૯ બ્રહ્મચર્ય તથા શાંતિ
- ૧૦ જળ (જેથી કર્મરજ દૂર થાય) ૧૦ ક્લુષભાવથીરહિત શુભલેશ્યાવાળો આત્મા (કારણ કે એવા તીર્થ જળમાં સ્નાન કરવાથી કર્મરજ દૂર થાય)
- ૧૧ નિર્મળતા (સ્નાનાંતે પ્રાપ્ત થતી ૧૧ અંતરંગાત્મા નિર્મળ અને સ્ફૂર્તિલો શુદ્ધિ) બને છે.
- ૧૨ ગૌદાન (યજ્ઞને અંતે આપેલ દાન) ૧૨ સંયમ-પાલન (આ હજારો ગૌદાન કરતાં ચડિયાતું છે)

આ રીતે આ ભાવયજ્ઞમાં જીવાત્મારૂપી અગ્નિકુંડમાં શરીરરૂપી કરીષાંગથી તપરૂપી અગ્નિને પ્રજ્વલિત કરીને કર્મરૂપી ઈન્ધનને યોગરૂપી સરવા પડે હવન કરવામાં આવે છે. સંયમ-વ્યાપારરૂપી શાંતિપાઠને વાંચવામાં આવે છે. બ્રહ્મચર્યરૂપી શાંતિ-તીર્થમાં સ્નાન કરવામાં આવે છે. સંયમનું પાલન કરવું એજ ગોદાન છે. આમ આ યજ્ઞને સંપન્ન કર્યા બાદ અધ્યાત્મ જલાશયમાં સ્નાન કરવાથી કર્મફળ ધોવાઈ જાય છે અને આત્મા નિર્મળ થઈ મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. આવો જ યજ્ઞ ઋષિઓ દ્વારા પ્રશસ્ત અને ઉપાદેય છે<sup>૧</sup>.

### विवाह-प्रथा :

વિવાહ સ્ત્રી અને પુરુષના મધુર મિલનને એક સૂત્રમાં બાંધનાર સામાજિક પ્રથા છે. 'ઉત્તરાધ્યયન'માં વિવાહ-સંબંધી જે જાણકારી મળે છે તેનો નિષ્કર્ષ નીચે મુજબ છે :

૧ સાધારણ રીતે વર અને કન્યા - બંને પક્ષોના માતાપિતા કે એમનોં અગ્ર જ સંબંધીઓ પહેલાં વિવાહ-સંબંધ નક્કી કરતાં<sup>2</sup>, તે પછી, વિધિપૂર્વક લગ્નની ક્રિયા થતી. ભગવાન અરિષ્ટનેમી યુવાન થાય છે (વિવાહ-યોગ્ય થાય છે) ત્યારે તેમના અગ્ર જ કેશવ (શ્રી કૃષ્ણ) વિવાહ-સંબંધ માટે ઉગ્રસેનની પુત્રી રાજીમતીની યાચના કરે છે. ત્યારે ઉગ્રસેન કહે છે કે કુમાર અહીં આવે અને વધૂનું ગ્રહણ કરે ત્યારબાદ વરવધૂને બધી રીતે અલંકૃત કરવામાં આવે છે. વર પોતાના રાજસ્વી વૈભવ સાથે શ્રેષ્ઠ ગંધગજ ઉપર સવાર થઈ ચતુરંગિણી સેના અને વાજિંત્રોના અવાજ વચ્ચે સપરિવાર નગરમાંથી પ્રસ્થાન કરે છે<sup>3</sup>.

ર ક્યારેક એમ પણ બનતું કે વિદેશમાંથી વ્યાપાર વગેરે માટે આવેલ વરના ગુણોથી આકૃષ્ટ થઈ પુત્રીનો પિતા તેને પોતાની કન્યા પરણાવતો. ત્યાર પછી

-उ. २२. ८.

તથા જુઓ - પૃ. ૪૧૧, પા. ટિ. ૩.

૧ એજન

૨ જુઓ - પૃ. ૩૯૭, પા. ટિ. ૭, પૃ. ૪૦૫, પા. ટિ. ૭.

इहागच्छतु कुमारो जा से कत्रं ददािम हं।

ઈચ્છા મુજબ ત્યાં રહી તેની સાથે આનંદ પ્રમોદ કરી તેને લઈ તે સ્વદેશ પાછો કરતો<sup>4</sup>.

3 ક્યારેક માતાપિતા ક્યાંકથી મનપસંદ સુંદર કન્યા લાવીને પુત્રને તેની સાથે પરણાવતાં<sup>ર</sup>. તે સમયે નારીને સંપત્તિ માનવામાં આવતી તેથી ઉપર મુજબ બનતું ત્યારે માબાપ કન્યાને ખરીદીને કે એવા કોઈ અન્ય ઉપાયે તેને લઈ આવતા.

૪ જ્યારે વર પતિના રૂપમાં જાન લઈને કન્યાને ઘરે જતો ત્યારે તેને અનેક પ્રકારના ઘરેણાથી શણગારવામાં આવતો તથા દેશ અને કુળ વગેરેને અનુરૂપ કોતુકમંગળ વગેરે કાર્ય પણ કરવામાં આવતાં. જાનમાં ઊંચનીય બધા પ્રકારના માણસો જતા અને તેમને માટે ભોજનાદિનો પ્રબંધ કરવામાં આવતો<sup>3</sup>.

પ ક્યારેક દેવતાની પ્રેરણાથી રાજકન્યાઓ વરને સોંપવામાં આવતી<sup>૪</sup>.

દ શ્રેષ્ઠ ગુણ કે રૂપસંપન્ન રાજકન્યાઓ રાજકુમારો દ્વારા પ્રાર્થના કરવામાં આવે છતાં ખુબ મુશ્કેલીથી પ્રાપ્ત થતી. જો કોઈને એવી રાજકન્યા રાજા સ્વયં આપતો તો તેને ખુબ જ નસીબદાર સમજવામાં આવતો. તેથી ભદ્રા રાજકુમારી ઉગ્ર તપસ્વી હરિકેશિબલમુનિને મારનાર બ્રાહ્મણને કહે છે ; 'આ મુનિ ઉગ્ર તપસ્વી તથા બ્રહ્મચારી છે. સ્વયં મારા પિતા કોશલ નરેશે દેવતાની પ્રેરણાથી મને એમને આપવામાં આવી તો પણ તેમણે મને સ્વીકારી નથી<sup>પ</sup>. આ રીતે સર્વગુણ સંપન્ન રાજકુમાર અરિષ્ટનેમીને યાચના કરવા છતાં રાજા ઉગ્રસેન

| l | જુઓ - પૃ. ૩૯૭, પા. ટિ. ૧.                       |                       |
|---|-------------------------------------------------|-----------------------|
| S | જુઓ - પૃ. ૩૯૭, પા. ટિ. ૭.                       |                       |
| 3 | सव्वोसहीहिं ण्हविओ कयकोऊयमंगलो ।                |                       |
|   | दिव्वजुयलपरिहिंओ आभरणेहिं विभूसिओ ॥             |                       |
|   |                                                 |                       |
|   | तुज्झं विवाहकज्जंमि भोयावेउं बहुं जणं ॥         |                       |
|   |                                                 | <b>–</b> ૩. ૨૨. ૯-૧૭. |
| 8 | देवाभिओगेण निओइएणं दिन्नासु रन्ना मणसा न झाया । |                       |
|   |                                                 |                       |

जो मे तया नेच्छई दिज्जमाणि पिउणा सयं कोसलिएण रत्ना ॥ —उ. १२. २१-२२.

૫ એજન

પોતાની કન્યા રાજીમતી દેવા તૈયાર થતો નથી. પછી જ્યારે અરિષ્ટનેમીનો મોટોભાઈ કેશવ એમ સ્વીકારે છે કે તે વરની સાથે જાન લઈ કન્યાગૃહે આવશે ત્યારે જ ઉપ્રસેન તૈયાર થાય છે . આ ઉપરથી એ પણ સિદ્ધ થાય છે કે કેટલાક માણસો રાજકુમારો માટે રાજકન્યાઓ ભેટ સ્વરૂપે પણ આપતા. તેથી જ્યારે કેશવ અરિષ્ટનેમી માટે રાજી મતીની યાચના કરે છે ત્યારે રાજી મતીના પિતા એમ કહે છે કે રાજકુમાર અહીં આવે અને કન્યાને લઈ જાય આ હકીકત સિદ્ધ કરે છે કે શ્રેષ્ઠ કન્યાઓ વિવાહોત્સવપૂર્વક સસન્માન આપવામાં આવતી હતી તથા કેટલીક સાધારણ કન્યાઓ સંભવત: ભેટ સ્વરૂપે મોકલી આપવામાં આવતી.

9 પ્રાય: બહુપત્નીત્વની પ્રથા પણ હતી. રાજાઓ અને સંપન્ન કુળોમાં એક કરતાં વધારે પત્નીઓ રાખવામાં આવતી, જેમ કે<sup>ર</sup> રાજા વાસુદેવને રોહિણી અને દેવકી એવી બે પત્નીઓ હતી. મૃગાપુત્રના પિતા બલભદ્રરાજાને મૃગા નામની પટરાણી હતી.

૮ આ વિવાહસંબંધો સિવાય, ક્યારેક પતિના મૃત્યુબાદ કેટલીક વિધવાઓ દૃષ્ટ-પુષ્ટ પુરુષોની સાથે ક્યારેક ચાલી પણ નીકળતી<sup>3</sup>.

### सौन्धर्य-प्रसाधन :

તે સમયે વસ્ત્ર અને આભૂષણો ઉપરાંત સ્નાન, માલાધારણ, વિલેપન વગેરે દ્વારા શરીરનો શણગાર કરવામાં આવતો હતો<sup>૪</sup>. કાંચકીથી વાળને શણગારવામાં આવતા તથા કાનમાં કુંડળ ધારણ કરવામાં આવતા<sup>૫</sup>. આમ આ ઘરેણાં વગેરે સોન્દર્ય પ્રસાધન તરીકે ઉપયોગમાં લેવાતાં હતાં.

-- इ. २२. २.

તથા જુઓ - પૃ. ૪૦૩, પા. ટિ. ૧, પરિશિષ્ટ ૨.

૧ જુઓ - પૃ. ૪૧૦, પા. ટિ. ૩.

२ तस्य भज्जा दुवे आसी रोहिणी देवई तहा ।

૩ જુઓ - પૃ. ૧૩૩. પા. ટિ. ૨, પૃ. ૪૦૩, પા. ટિ. ૧.

૪ જુઓ - પૃ. ૪૦૪, પા. ટિ. ૧, પૃ. ૪૧૧. પા. ટિ. ૩.

૫ એજન, ઉ. ૯. ૬૦.

### દાહ – સંસ્કાર :

કોઈ પરિવારમાં કોઈનું મૃત્યુ થતાં, પરિવરના માણસો કેટલોક સમય શોક કરતાં અને મૃત પ્રાણીને ઘરમાંથી બહાર લઈ જઈ સળગતી ચિત્તા ઉપર મૂકી તેનો દાહસંસ્કાર કરતા. આ ક્રિયા પિતાના મૃત્યુ વખતે પુત્ર, પુત્રના મૃત્યુ સમયે પિતા તથા અન્ય સંબંધીઓ મરતાં, તેમનાં સંબંધીઓ કરતા. પછી જ્યાં કામ ધંધો હોય ત્યાં શેઠની પાછળ જતા<sup>4</sup>.

## पशुपासन :

તે સમયે પશુનો સમાવેશ સંપત્તિમાં થતો<sup>2</sup>. તેમાંથી કેટલાંક પશુઓ યુદ્ધસ્થળમાં પણ ઉપયોગી નીવડતા. યુદ્ધમાં હાથી અને અશ્વ ખૂબ જ ઉપયોગમાં આવતા. ગ્રંથમાં આ પ્રાણીઓનો ઘણી જગાએ ઉલ્લેખ મળે છે<sup>3</sup>. કંબોજ-દેશોત્પન્ન અશ્વ સુશિક્ષિત, યુદ્ધોપયોગી અને શ્રેષ્ઠ હતા<sup>૪</sup>. હાથીઓમાં ગન્ધહસ્તીઓનો ઉલ્લેખ મળે છે, તેના પર સવાર થઈને અરિષ્ટનેમિ વિવાહાર્થે ગયા હતા<sup>પ</sup>. જ્યારે કોઈવાર હાથી બંધન તોડી ભાગી જતો ત્યારે મહાવત તે મદોન્મત હાથીને

૧ એજન

२ गवासं मणिकुंडलं पसवो दासपोरुसं ।

-उ. ६. ५.

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૪૯, ૧૩. ૨૪, ૨૦. ૧૪. વગેરે

उ नागो संगामसीसे वा सूरो अभिहणे परं।

-उ. २. १०.

जहा से कंबोयाणं आइण्णे कंथए सिया । आसे जवेण पवरे.....।

**–**उ. ११. १६.

તથા જુઓ - પૃ. ૩૯૯, પા. ટિ. ૩. ઉ. ૧૩. ૩૦, ૧. ૧૨, ૨૩. ૫૮.

૪ એજન

भ मत्तं च गंधहित्यं च वासुदेवस्स जिद्वयं ।

-3. ૨૨. ૧૦.

અંકુશ દ્વારા વશમાં લાવતો . યુદ્ધમાં હાથીઓ આગળ રહેતા તેથી ગ્રંથમાં હાથીને સંગ્રામ-શીર્ષ બની શત્રુઓને જીતનાર ગણવામાં આવ્યા છે<sup>ર</sup>. હાથી અને અશ્વોને પશુઓમાં શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવતા. શ્રેણિક રાજા આનાથી મુનિને પોતાનો પરિચય આપતી વખતે આ બંને પશુઓનો ઉલ્લેખ કરે છે<sup>3</sup>. કૂતરો અને સૂવર - એ બંને પશુઓ શિકારમાં કામ આવતાં . બકરાને મહેમાનોના ભોજન માટે સારા આહાર તરીકે માનવામાં આવતો . આ યજ્ઞમાં પણ પશુઓ બલી તરીકે કામ આવતાં. તેથી યજ્ઞમાં પશુ હિંસાનો નિષેધ કરવામાં આવેલ છે.

પશુઓ ઉપરાંત પક્ષીઓને પણ પાંજરામાં રાખીને પાળવામાં આવતાં<sup>દ</sup>. ગ્રંથમાં અનેક પંખીઓનાં નામો મળે છે પણ તે બધાંને પાળવામાં આવતા નહિ<sup>૭</sup>. પશુઓ અને પંખીઓને પકડવા અને પાળવા માટે અનેક પ્રકારની જાળ તથા પાંજરાનો પ્રયોગ કરવામાં આવતો હતો<sup>૮</sup>.

९ अंकुसेण जहा नागो।

<del>\_</del>3. २२. ४७.

તથા જુઓ - ૧૪. ૪૮.

૨ તથા જુઓ - પૃ. ૪૧૩, પા. ટિ. ૩.

अस्सा हत्यी मणुस्सा मे ।

**-3. २०. १४.** 

४ कुवंतो कोल-सुणएहिं सबलेहिं य ।

**–**૩. ૧૯. ૫૫.

તથા જુઓ - ૧૯. ૬૬.

५ अयं कक्कर भोइ य......जहा एसं व एलए।

--उ. ७. ७.

६ नाहं रमे पिक्खिण पंजरे वा ।

-3. 9X. X9.

७ थुओ - नभचर तिर्यञ्च, प्रકरश १.

८ पासेहिं कूडजालेहिं मिओ वा अवसो अहं ।

वीदंसएहिं जालेहिं लेप्पाहिं सउणो विव ॥

**—3. १८. ६४-६६.** 

તથા જુઓ - ઉ. ૧૯. ૫૩, ૨૩. ૪૦-૪૩, ૩૨. ૯, ૨૨. ૧૪, ૧૬, પૃ. ૪૧૪, પા. ટિ. ૬.

-3. W. C.

### भान - पान :

તે સમયે ઘી, દૂધ આદિના આહાર ઉપરાંત મદિરા અને માંસભક્ષણનો પણ પૂરતી માત્રામાં પ્રયોગ થતો હતો. અરિષ્ટનેમીના વિવાહ અવસરે ઘણા માણસોના ભોજન માટે અનેક પશુઓને એક વાડાની અંદર પૂરવામાં આવ્યા હતા. અહીં ઘણાં માણસો અંગે કહેવાનું પ્રયોજન એ છે કે અધિકાંશ માણસો માંસભક્ષણ કરતા હતા અને ઘણા થોડા માણસો માંસભક્ષણ કરતા ન હતા. મૃગ, મત્સ્ય, બકરાં, મહિષ વગેરેનું માંસ અધિક પ્રચલિત રહ્યું હશે. કારણ કે ગ્રંથમાં શિકારના પ્રસંગે મૃગ-હનન, મહેમાનના ભોજન માટે બકરાનુંપાલન તથા મહિષને અગ્નિમાં રાંધવાનો ઉલ્લેખ મળે છે. મત્સ્યને પકડવા માટે જાળનો પ્રયોગ થતો હતો. સાધુઓનો આહાર નિરામિષ અને નીરસ હતો.

ગ્રંથમાં મદિરાના પાંચ પ્રકારોનો ઉલ્લેખ મળે છે<sup>પ</sup>: ૧ સુરા ૨ સીધુ (તાડી) ૩ મેરક (દૂધ વગેરે ઉત્તમ પદાર્થોમાંથી બનેલ) ૪ મધુ (મહુડામાંથી બનાવેલ)

| _ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·              |                               |
|---|----------------------------------------------------|-------------------------------|
| ૧ | वाडेहिं पंजरेहिं य संनिरुद्धा य अच्छिहिं ।         |                               |
|   |                                                    | —उ. २२. १६.                   |
|   | તથા જુઓ - પૃ. ૪૧૧, પા. ટિ. ૩.                      |                               |
| ર | हुआसणे जलंतिम चिआसु महिसो विव ।                    |                               |
|   |                                                    | -૩. ૧૯. ૫૮.                   |
|   | તથા જુઓ - પૃ. ૪૧૪, પા. ટિ. ૮.                      |                               |
|   | ઉ. ૧૯. ૭૦-૭૧, ૫. ૯, ૧૮. ૩-૬. વગેરે                 |                               |
| 3 | रागाउरे वडिस विभिन्नकाए मच्छे जहा आमिसभोग गिद्धे । |                               |
|   |                                                    | — <b>उ</b> . ३२ <b>. ६</b> ३. |
|   | તથા જુઓ - ઉ. ૧૯. ૬૫.                               |                               |
| ४ | જુઓ - આહાર, પ્રકરણ ૪.                              |                               |
| પ | तुहं पिया सुरा सीहू मेरओ य महूणि य ।               |                               |
|   |                                                    | <b>–</b> ૩. ૧૯. ૭૧ <b>.</b>   |
|   | वर वारुणीए व रसो विविहाण व आसवाण जरिसओ ।           |                               |
|   | महुमेरयस्स व रसो।                                  |                               |
|   |                                                    |                               |

-3. 3X. 9X.

પ વારુણી (શ્રેષ્ઠ મદિરા). આ ઉપરાંત અન્ય વિવિધ પ્રકારના આસવ (મઘ) પણ પ્રચલિત હતા<sup>1</sup>. ષડ્રસોમાંના કેટલાકનો ઉલ્લેખ મળે છે અને તેનો અનુભવ મોટે ભાગે બધાને થયેલો હતો. તે રસો આ પદાર્થો હતા : શર્કરા, ખાંડ, દ્રાક્ષ, ખજુર, આમ્ર, તુવેર, લીંબુ, ત્રિકટુ, શેરડી, કટુ રોહિણી (જ્વનાશક ઓષધી), કપિત્થ વગેરે<sup>ર</sup>. આ ખાદ્ય અને પેય પદાર્થો ઉપરાંત ગ્રંથમાં કેટલીક કંદ-મૂળ વગેરે વનસ્પતિઓનો પણ ઉલ્લેખ મળે છે અને તેનો સામાન્ય રીતે આહારમાં ઉપયોગ થતો<sup>3</sup>.

### भनोरंજननां साधन :

મનોરંજનનાં સાધનોમાં તે વખતે નૃત્ય, ગીત વાદ્ય વગેરે ઉપરાંત મૃગયા, દ્યુતકીડા અને ઉદ્યાન-વિહાર વગેરેનો સમાવેશ થતો. તે વિશેની વિશેષ માહિતી નીચે મુજબ છે :

ક મૃગયા: રાજા વગેરે પોતાનાં મનોરંજન માટે મૃગયા માટે જતા, તે સમયે રાજા અશ્વ ઉપર આરૂઢ થઈને જતો તથા તેની સાથે સેનાની ટૂકડી જતી. રાજા સંજય મૃગયા માટે જતી વખતે ચતુરંગિણી સેનાને પણ સાથે લઈ ગયો હતો<sup>8</sup>.

ખ **ઘૂતક્રીડા :** શિકારની જેમ ઘૂતક્રીડા પણ ૠગ્વેદકાળમાં પણ ભારતમાં વિદ્યમાન હતી<sup>પ</sup>. મહાભારતનું યુદ્ધ ઘૂતક્રીડાનું જ પરિણામ છે. ગ્રંથમાં અકામ-

<del>\_</del>૩. ૧૮**.** ૧.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૮. ૨-૬.

५ ऋग्वेद, मण्डल १०, सूक्त ३४.

૧ એજન

૨ જુઓ - लेश्या, પ્રકરણ ૨,ઉ. ૨૪. ૧૦-૧૩. ૧૫, ૧૯. ૫૯.

૩ જુઓ - वनस्पति जीव, પ્રકરણ ૧, ઉ. ૩૪. ૪, ૧૧, ૧૯, ૨૨. ४૫.

४ नामेणं संजओ नामं मिगव्वं उवणिग्गए

મરણને પ્રાપ્ત કરનાર જીવની ઉપમા જુગારમાં હારેલા જુગારીની આપવામાં આવી છે<sup>૧</sup>. તેથી ઘૂતકીડા અને ઘૂતકીડામાં હારેલ વ્યક્તિની સ્થિતિનું જ્ઞાન થાય છે.

**ગ ઉદ્યાનમાં વિહાર-યાત્રા**: પ્રાય: નગરોની પાસે ઉદ્યાનો તૈયાર કરાવવામાં આવતાં. તે અનેક પ્રકારનાં પુષ્પો<sup>ર</sup>, ફળો<sup>3</sup>, વૃક્ષો<sup>૪</sup> અને લતામંડપો<sup>પ્</sup>થી સુશોભિત હતાં<sup>૬</sup>. તેમાં રાજાઓ અનેક પ્રકારનો આનંદ પ્રમોદ કરતા. તેને વિહાર-યાત્રા કહેવામાં આવે છે<sup>9</sup>. આ ઉદ્યાનોમાં આવી સાધુઓ પોતાની સાધના પણ કરતા હતા<sup>૮</sup>.

## ९ धुत्तेव कालिणा जिए।

-3. ૫. ૧૬.

- ર ગ્રંથમાં ઉલ્લિખિત કેટલાંક ફૂલોનાં નામ અતસી (૧૯. ૫૬, ૩૪. ૬), અસન, સણ (૩૪. ૮), મુચકુન્દ કે કુન્દ (૩૪. ૯, ૩૬-૬૧), શિરીષ (૩૪-૧૯) વગેરે.
- 3 ગ્રંથમાં ઉલ્લિખિત કેટલાંક ફળોનાં નામ કેરી, કપિત્થ, (૭. ૧૧, ૩૪. ૧૨-૧૩) બીલું (૧૨-૧૮), કિંપાક (૩૨-૨૦, ૧૯. ૧૮), તાલપુટ (૨૩-૪૫, ૯-૫૩, ૧૬-૧૩) વગેરે.
- ૪ ગ્રંથમાં ઉલ્લિખિત કેટલાંક વૃક્ષોનાં નામ ચૈત્યં (૯. ૯-૧૦ઞ, તિન્દુક (૧૨. ૮), જાંબુડો-સુદર્શન (૧૧-૨૭), શીમળો (૧૨-૫૩, ૨૦. ૩૬), અશોક (૩૪. ૫.) કિંપાક (૩૨. ૨૦).
- ५ अप्फोवमंडवम्मि ।

-3. ૧૮. ૫.

६ नाणादुमलयाइत्रं नाणापिक्खिनिसेवियं । नाणाकुसुमसंछत्रं उज्जाणं नंदणोवमं ॥ तत्य सो पासई साहुं संजयं सुसमाहियं । तिसत्रं रुक्खमूलिम्म....॥

-3. २०. **3-**४.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૫. ૩, ૧૮. ૬, ૨૩. ૪, ૮, ૧૯. ૧.

७ विहारजत्तं निज्जाओ मंडिकुर्च्छिसि चेइए ।

-उ. २०. २.

૮ જુઓ - પૃ. ૪૧૭, પા. ટિ. ૬.

ગ્રંથમાં એવા કેટલાય ઉદ્યાનોનો ઉલ્લેખ મળે છે . એક સ્થળે તેને માટે 'ચૈત્ય' શબ્દનો પણ પ્રયોગ થયો છે . અનેક માણસો એકત્રિત થઈ શકે એવાં કેટલાંક વિશાળ ઉદ્યાનો પણ હતાં. જેમ કે : શ્રાવસ્તી નગરીની પાસે આવેલ 'તિન્દુક' ઉદ્યાનમાં કેશિકુમાર તથા 'કોષ્ઠક' ઉદ્યાનમાં ગૌતમ પોતપોતાની શિષ્યમંડળી સાથે રોકાયા હતા. આ દરમ્યાન ગૌતમ જૈનધર્મના વિષયમાં ઉત્પન્ન થયેલી શંકા (શિષ્યમંડળીની)ના નિરાકરણ માટે પોતાની શિષ્યમંડળી સાથે તિન્દુક ઉદ્યાનમાં ગયા હતા. તે સમયે ત્યાં બંનેની શિષ્યમંડળી તથા અન્ય અનેક દેવ-દાનવો તથા હજારોની સંખ્યામાં પાખંડીઓ, કૌતુકીઓ અને ગૃહસ્થો પણ એકત્રિત થયા હતા. 3.

## વ્યાપાર અને સમુદ્ર યાત્રા :

વૈશ્યોનો મુખ્ય ધંધો વેપાર કરવાનો હતો અને તેઓ વેપાર કરવા વિદેશ પણ જતા<sup>૪</sup>. વેપાર કરવાને કારણે તેમને 'વિણક્' કહેવામાં આવતા હતા<sup>પ</sup>. વિણક્નું અપભ્રંશ રૂપ 'વાિણયા' આજે પણ વેપારીઓ માટે પ્રયોજાય છે. મોટે ભાગે સમુદ્રપાર જવાનું કાર્ય વિણકો કરતા. તેથી સમુદ્રપાર કરવાની બાબતમાં વિણક્નું દેષ્ટાંત આપવામાં આવે છે <sup>દ</sup>. સમુદ્રપાર જતી વખતે હોડીઓ અથવા

**–**૩. ૨૩. ૧૯.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૩. ૪-૧૮, ૨૦.

**-3**. 34. १४.

६ जे तरंति अंतरं विणया व ।

-3. C. S.

તથા જુઓ - પૃ. ૪૦૨, પા. ટિ. ૧, પૃ. ૩૯૭, પા. ટિ. ૧.

૧ જેમ કે કાંપિલ્ય નગરનું કેશરી ઉદ્યાન (૧૮. ૩-૪), શ્રાવસ્તીનું તિન્દુક અને કોષ્ઠક (૨૩. ૪, ૮, ૧૫), બનારસનું મનોરમ (૨૫-૩), મગધનું મંડિકુક્ષિક (૨૦. ૨-૩), દેવલોકનું નંદન (૨૦-૩, ૩૬)

૨ જુઓ - પૃ. ૪૧૭, પા. ટિ. ૬-૭.

असमागया बहू तत्य पासंडा कोउगासिया ।
 गिहत्याणं अणेगाओ साहस्सीओ समागया ॥

૪ જુઓ - પૃ. ૩૯૭, પા. ટિ. ૧. પૃ. ૪૧૯, પા. ટિ. ૨.

५ किणंतो कइयो होइ विक्किणंतो य वाणिओ ।

વહાણોનો ઉપયોગ કરવામાં આવતો . ક્યારેક ક્યારેક વ્યાપારમાં એમને ખોટ પણ થતી અને ક્યારેક મૂળ રકમ પણ માંડ પ્રાપ્ત થતી . વસ્તુને ખરીદવા માટે સિક્કાઓનો પણ પ્રયોગ થતો. ગ્રંથમાં સિક્કા માટે 'કાકિણી'નો ઉલ્લેખ મળે છે. એ તે વખતનો સહુથી નાનો સિક્કો હતો . તોલવા માટે માપીયાં અને ત્રાજવાનો પ્રયોગ થતો . વેપારાર્થે સમુદ્રપાર જતી વખતે વ્યાપારીઓને ખૂબ ડર રહેતો કારણ કે સમુદ્રમાં ભરતી ઓટ વખતે બચવા માટેના ઉચિત સાધનો ન હતાં. સમુદ્રયાત્રાએથી પાછા સલામત રીતે આવી જવું એ સદ્ભાગ્ય મનાતું ? તેથી પાલિત વિષેધ વિદેશથી હોડી દ્વારા ઘરે પાછો આવે છે ત્યારે 'કુશળતાપૂર્વક આવી ગયા ?' એમ પૂછવામાં આવે છે પ. વિદેશમાં ક્યારેક વિણક્ લગ્ન પણ કરી લેતા. પછી કેટલાક દિવસ ત્યાં રહી પત્ની સાથે ઘરે પાછા કરતા. સમુદ્રયાત્રા દરમ્યાન વહાણમાં ગર્ભવંતી સ્ત્રીઓને પ્રસુતિ પણ થતી . સમુદ્રયાત્રા કે અન્ય કોઈ લાંબી યાત્રાએ જતી વખતે પાથેય (ભાતું) લઈ જવાનો રિવાજ

તથા જુઓ - પૃ. ૩૯૭. પા. ટિ. ૨.

-3. 29. X.

હતો. તેથી માર્ગમાં ક્ષુધાજન્ય કષ્ટ નડતુ નહિં<sup>૧</sup>. સામાન્ય યાત્રામાં તથા માલ વગેરે વહેવામાં બળદગાડી અથવા સ્થ વગેરેનો ઉપયોગ કરવામાં આવતો<sup>ર</sup>.

### રોગોપચાર :

ગ્રંથમાં રોગ<sup>3</sup> તથા તેના ઔષધોપચારની બાબતમાં સામાન્ય માહિતી મળે છે. રોગોનો ઈલાજ કરવા માટે અનેક ચિકિત્સાચાર્યો હતા. તેઓ વમન, વિરેચન, ઔષધિસેવન, ધૂમપ્રદાન, નેત્રસ્નાન, સર્વોષધિસ્નાન, મંત્રવિદ્યા વગેરેદ્વારા રોગોનો ઈલાજ કરતા<sup>૪</sup>. જૈન સાધુઓ માટે રોગોનો ઈલાજ ત્યાજ્ય ગણાતો<sup>૫</sup>. રોગોનો ઈલાજ કરતી વખતે ચતુષ્પાદચિકિત્સા કરવામાં આવતી<sup>દ</sup>. આ ચિકિત્સાના ચાર અંગો છે. જેવા કે : ૧ શ્રેષ્ઠ વૈદ્ય કે ચિકિત્સક ૨ શ્રેષ્ઠ ઔષધી સેવન

अद्धाणं जो महंतं तु सपाहेज्जो पवज्जई ।
 गच्छंतो सो सुही होई छुहातण्हिवविज्जिओ ।।

**-3. १८. २१.** 

अवसो लोहरहे जुत्तो जलंते सिमलाजुए ।
 चोइओ तुत्तजुत्तेहिं रोज्झो वा जह पाडिओ ।।

**–**૩. ૧૯. ૫૭.

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૪૬, ૫. ૧૪, ૨૭. ૨-૮.

- 3 ગ્રંથમાં જેનો ઉલ્લેખ છે એવા કેટલાક રોગોનાં નામો, આમય (૩૨. ૧૧૦), વ્યાધિ (૩૨-૧૨), આતંક (૧૦. ૨૭, ૫. ૧૧, ૨૧-૧૮. ૧૯. ૭૯, ૨૩. ૩૫), વિસૂચિકા, અરઈ ચિત્તોદ્વેગ, ગંડ જેમાં ડોક ફૂલી જાય છે (૧૦. ૨૭), અક્ષિવેદના (૨૦-૧૯. ૨૧)
- ४ मंतं मूलं विविहं वेज्जचितं वमणविरेयणधूमणेत्तसिणाणं । आउरे सरणं तिगिच्छयं च तं परित्राय परिव्वए स भिक्खू ॥

**—**૩. ૧૫. ૮.

તથા જુઓ - ઉ. ૨૦. ૨૨, ૧૯. ૭૬-૭૭, ૭૯, ૧૨. ૫૦, ૨૨. ૯, જે. ભા. સ. પૃ. ૩૧૧-૩૧૮.

- थ अेअन परीषहजय व भिक्षाचर्या तप, अुओ
- ६ ते मे तिगिच्छं कुव्वंति चाउप्पायं जहाहियं ।

**--**उ. २०. २३.

'चाउप्पायं' ति 'चतुष्पादां' भिषम्भेषजातुरप्रतिचारकात्मकचतुर्भाग चतुष्टयत्मिकां 'क्याहितं', हिताऽनितक्रमेण ।

–એજન, ને. વૃ., પૃ, ર૬૯.

૩ રોગી દ્વારા ઈલાજ કરાવવાની ઉત્કટ અભિલાષા અને ૪ રોગીના સેવક.

# મંત્રશક્તિ અને શુક્રનમાં વિશ્વાસ :

પ્રાચીન કાળથી જ ભારતીય સમાજને મંત્ર-તંત્ર શક્તિમાં તથા શભાશભ ફળ દર્શાવનાર શાસ્ત્રોમાં વિશ્વાસ રહેલો છે. તેથી જૈન સાધુએ આ બધી મંત્ર-તંત્ર શક્તિ તથા શુભાશુભ ફળ દર્શાવનાર શાસ્ત્રોનો જીવિકા વગેરે માટે પ્રયોગ ન કરવો એમ કહેવામાં આવ્યું છે<sup>૧</sup>. શ્રેષ્ઠ સાધુ મંત્રાદિ શક્તિઓ વાળા હતા અને તેમની આ શક્તિને કારણે જનતામાં સાધુના પ્રકોપનો મોટો ભય રહેતો. તેથી મુનિના શરણે આવેલ મૃગને મારવાને કારણે રાજા સંજય ભયભીત બને છે અને ક્ષમા માંગે છે<sup>ર</sup>. આ રીતે, હરિકેશિબલ મુનિનો તિરસ્કાર કરનાર બ્રાહ્મણોને ભદ્રાકમારી કહે છે કે આ મૃનિ ઘોરપરાક્રમી તથા આશીવિષ લબ્ધિવાળા (મન: શક્તિવિશેષ યુક્ત) છે. તે ક્રોધિત થતાં તમને બધાને તથા સંપૂર્ણ લોકને પણ ભસ્મીભૂત કરી શકે છે. તેમની નિન્દા કરવી એટલે નખોથી પર્વત ખોદવો, દાતથી લોખંડ ચાવવું, પગથી અગ્નિને છુંદવો તેથી જો જીવન અને ધન વગેરેની અભિલાષા કરતા હો તો તમે બધા એમના શરણમાં જ થઈ માકી માંગો. આટલં કહી તે પોતે પણ મૃનિની ક્ષમા માંગે છે<sup>3</sup>. અરિષ્ટનેમીના વિવાહ વખતે કોતુક મંગળ કરવામાં <sup>૪</sup> આવે છે જે શુભાશુભ શુકનોમાં વિશ્વાસ દર્શાવે છે. આ રીતે રોગોપચારમાં પણ મંત્રાદિ શક્તિઓનો પ્રયોગ થતો હતો<sup>પ</sup>. ગ્રંથમાં આ પ્રકારની નીચે જણાવેલ વિદ્યાઓનો ઉલ્લેખ મળે છે<sup>૬</sup>.

૧ જુઓ - આહાર, પ્રકરણ ૪.

२ विणएण वंदए पाए भगवं एत्य मे खमे ।

<sup>&</sup>lt;del>\_</del>3. የረ. ረ.

૩ જુઓ - પૃ. ૩૭૩, પા. ટિ. ૫, ઉ. ૧૨. ૨૩, ૨૬-૨૮, ૩૦.

૪ જુઓ - પૃ. ૪૧૧, પા. ટિ. ૩.

૫ જુઓ - પૃ. ૪૨૦, પા. ટિ. ૪.

૬ ઉ. ૧૫. ૭, ૨૦. ૪૬, ૨૨. ૫, ૩૬. ૨૬૭, ૮. ૧૩.

૧ છિત્રવિદ્યા (વસ્ત્ર કે લાકડું કાપવાની વિદ્યા) ૨ સ્વરવિદ્યા (સંગીતના સ્વરોનું જ્ઞાન) ૩ ભૂકંપવિદ્યા ૪ અન્તરિક્ષવિદ્યા ૫ સ્વપ્નવિદ્યા ૬ લક્ષણવિદ્યા (સ્ત્રી કે પુરુષનાં ચિહ્નો અને રેખાઓનું જ્ઞાન) ૭ દંડવિદ્યા ૮ વાસ્તુવિદ્યા ૯ અંગવિચારવિદ્યા (અંગો કરકે તેનું જ્ઞાન) ૧૦ પશુ-પક્ષીઓના સ્વરોનીવિદ્યા ૧૧ કોતુકવિદ્યા (કૃતુહલ ઉત્પન્ન કરવાની વિદ્યા) ૧૨ કુહેટકવિદ્યા (નવાઈ ઉત્પન્ન કરવાની વિદ્યા) ૧૩ નિમિત્તવિદ્યા (ત્રિકાળમાં શુભાશુભ ફળ દર્શાવનાર વિદ્યા) આ ઉપરાંત અભીષ્ટ સિદ્ધિ માટે મંત્ર તથા ભૂતિકર્મ (ભસ્મનો લેપ) નો પણ પ્રયોગ કરવામાં આવતો તેને મંત્ર-તંત્ર કે જાદ્દની શક્તિ કહી શકાય. એની સિદ્ધિ તપ વગેરેના પ્રભાવથી થતી. તેથી સાધુને તપના પ્રભાવથી સિદ્ધ થનાર શક્તિઓ પ્રત્યે નિ:સ્પૃહ રહેવા માટે કહેવામાં આવ્યું છે.

આ રીતે આ વિવિધ રીતિ-રિવાજો અને પ્રથાઓના આધારે તે સમયના ભારતીય સમાજ તથા સંસ્કૃતિ અને ઉદ્યોગ-વ્યાપાર વગેરેની માહિતી મળે છે. કોઈ પણ સમાજની અથવા સંસ્કૃતિની સ્થિતિને બરાબર જાણવા માટે આ રીતિ-રિવાજો તથા પ્રથાઓનું મહત્ત્વનું સ્થાન છે.

## રાજ્ય – વ્યવસ્થા અને માનવ પ્રવૃત્તિઓ

'યથા રાજા તથા પ્રજા'ની કહેવત ઘણી જાણીતી છે. એ પણ જાણીતું છે કે દેશકાળની પરિસ્થિતિ અનુકૂળ જનસામાન્યની પ્રવૃત્તિઓ પણ બદલાતી રહે છે અને તે બદલાતાં તત્કાલીન રાજ્ય-વ્યવસ્થાની સાથે ધાર્મિક કે દાર્શનિક સંપ્રદાયો ઉપર પણ પ્રભાવ પડે છે. પ્રસ્તુત-ગ્રંથમાં રાજ્ય-વ્યવસ્થા આદિ અંગે જે માહિતી મળે તે આ પ્રમાણે છે.

१ मंताजोगं काउं भूईकम्मं च जे पउंजंति ।

### राक्य - व्यवस्था :

પ્રજા ઉપર શાસન કરવાનું કામ ક્ષત્રિયનું હતું અને જે શાસક હતો તે રાજા કહેવાતો. સામાન્ય રીતે રાજાની મૃત્યુવેળા બાદ તેનો પુત્ર રાજ્યનો ઉત્તરાધિકારી થતો. તેથી રાજાઓ પોતાના પુત્રને રાજ્યભાર સોંપી દીક્ષા ગ્રહણ કરતા<sup>1</sup>. જે સંપત્તિનો કોઈ ઉત્તરાધિકારી ન થતો તેનો ઉત્તરાધિકારી રાજા થતો. તેથી ભૃગુ પુરોહિતે સપરિવાર દીક્ષા લીધી ત્યારે ઈપુકાર દેશના રાજાએ તેની મિલકત ઉપર પોતાનો અધિકાર દર્શાવ્યો<sup>2</sup>.

રાજાઓનું ઐશ્વર્ય: રાજાઓનું ઐશ્વર્ય દેવો જેવું હતું<sup>3</sup>. તેના મહેલોના તળીયે મણિ-રત્નો વગેરે જડવામાં આવતા<sup>૪</sup>. મસ્તક ઉપર છત્ર-ચામર ઢોળવામાં આવતા<sup>૫</sup>. તેઓ નૃત્ય, ગીત, વાદ્ય વગેરે સંગીત સામગ્રીથી યુક્ત થઈ નારીઓ સાથે આનંદ પ્રમોદ કરતા. યુદ્ધમાં કુશળતા પ્રાપ્ત કરવા માટે ક્યારેક ક્યારેક

१ पुत्तं रज्जे ठवित्ता णं ।

-3. W. 39.

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૨, ૧૮. ૪૭.

पुरोहियं तं ससुयं सदारं सोच्चाऽभिनिक्खम्म पहाय भोए ।
 कुडुंबसार विउलुत्तमं च रायं अभिक्खं समुवाय देवी ।।

<del>--</del>उ. १४. ३७.

3 सो देवलोगसिरसे अंते उरवरगओ वरे भोए ।भुंजिनु नमी राया बुद्धे मागे पिरच्चयई ।।

**-**3. ८. 3.

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૫૧.

४ मणिरयणकुद्विमतले पासायालोयणे ठिओ । आलोएइ नगरस्स चउक्कत्तिय चच्चरे ॥

–૩. ૧૯. ૪.

५ अह ऊसिएण छत्तेण चामराहि य सोहिओ ।

**–**उ. २२. ११.

नट्टेहिं गोएहिं य वाइएहिं नारीजणाइं परिवारयंतो ।

-उ. १३, १४.

તથા જુઓ - પૃ. ૪૨૩, પા. ટિ. ૩.

તેઓ સૈન્યદળ સાથે શિકારે પણ જતા હતા<sup>4</sup>. તેઓ સુકુમાર, સુસજ્જિત અને સુખી હતા<sup>2</sup>. ભોગ-વિલાસને કારણે ક્યારેક કોઈ રાજા પોતાનું રાજ્ય પણ હારી જતો<sup>3</sup>. પ્રધાન અથવા સાર્વભીમ રાજાને અધીન અન્ય અનેક રાજાઓ હતા અને તેઓ પોતપોતાના દેશના સ્વામી હતા<sup>8</sup>. રાજાની દીક્ષાનો પ્રસંગ દર્શનીય રહેતો<sup>4</sup>. રાજાઓનું આટલું પ્રભુત્વ અને એશ્વર્ય હોવા છતાં રાજાની આજ્ઞા બધા પ્રસન્નતાપૂર્વક સ્વીકારતા નહિ પણ પરાણે અને ભયને કારણે તેની આજ્ઞાઓ માનતા. તેથી ગ્રંથમાં અવિનીત શિષ્ય દ્વારા ગુરુની આજ્ઞાનું પાલન કરવાની બાબતમાં રાજાની આજ્ઞાનું દખ્ટાંત આપવામાં આવે છે. <sup>6</sup>

રાજાઓનાં મુખ્ય કાર્યો: રાજાએ પોતાના રાજ્યનો વિસ્તાર કરવા તથા દુશ્મનોના આક્રમણ સામે રાજ્યની સુરક્ષા કરવા માટે યુદ્ધ કરવું પડતું. રાજાનું મુખ્ય બળ સેના ગણાતું અને તે યુદ્ધ સ્થળમાં સેનાથી શોભતો<sup>૭</sup>. સેના ચાર ભાગો (હાથી, ઘોડા, રથ અને પાયદળ)માં વિભક્ત રહેતી અને તેને ચતુરંગિણી

|   |                                          | <u> </u>                   |
|---|------------------------------------------|----------------------------|
| ૧ | જુઓ - પૃ. ૪૧૬, પા. ટિ. ૪.                |                            |
| ર | सुहोइओ तुमं पुत्ता सुकुमालो सुमज्जिओ ।   |                            |
|   |                                          | –૩. ૧૯. ૩૫.                |
| 3 | अपत्यं अंबगं मोच्चा राया रज्जं तु हारए । |                            |
|   |                                          | —૩. <b>૭. ૧૧.</b>          |
| ४ | जे केइ पत्थिवा तुज्झं नानमंति नराहिया ।  |                            |
|   | वसे ते ठावइत्ताणं तओ गच्छसि खत्तिया ॥    |                            |
|   |                                          | <b>−</b> ૩. ૯ <b>.</b> ૩૨. |
|   | अन्निओ रायसहस्सेहिं सुपरिच्चाई।          |                            |
|   |                                          | <b>−3</b> . <b>℃.</b> ૪૩.  |
| પ | कालोहलगभूयं आसी मिहिलाए पव्वयंतम्मि ।    |                            |
|   |                                          | <b>–</b> ૩. ૯. <b>૫.</b>   |
| ξ | रायवेट्टिं च मन्नंता करेति भिउडिं मुहे । |                            |
|   |                                          |                            |

૭ જુઓ - પૃ. ૪૦૨, પા. ટિ. ૧.

**–**इ. २७. १३.

સેના કહેવામાં આવતી<sup>4</sup>. હાથી અને ઘોડા યુદ્ધમાં મુખ્ય સહાયક હતા. તેમાં હાથી સહુથી આગળ રહેતો<sup>2</sup>. શત્રુના પ્રહારોને રોકવા માટે અશ્વોને કવચ પહેરાવવામાં આવતાં<sup>3</sup>. વિજેતા મુખ્ય સૈનિકનાં બધા વખાણ કરતા<sup>8</sup>. રાજ્યની દઢતા અને પોતાનું પ્રભુત્વ ટકાવી રાખવા માટે રાજાનાં કેટલાંક કર્તવ્યોનો ઉલ્લેખ ઈન્દ્ર-નમિ-સંવાદમાં મળે છે. જેમ કે:

૧ રાજ્યમાં પ્રજાને કોઈ પ્રકારનું દુ:ખ ન થાય તેથી નીતિમાન શાસકે પ્રજા પર અનુકંપા કરવી જોઈએ. આ માટે ઈન્દ્ર રાજાનમિની દીક્ષા વખતે પૂછે છે કે આજે મિથિલામાં આટલો કોલાહલ શામાટે છે ? મહેલોમાં ભયંકર શબ્દો શા માટે ઉચ્ચારાય છે <sup>પ</sup>? ચિત્ત મુનિ પણ બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તીને બધી પ્રજા ઉપર અનુકંપા કરવા તથા ધર્મસ્થ થઈ આર્યકર્મ કરવાનો ઉપદેશ આપે છે <sup>દ</sup>.

ર અંત:પુર, મંદિર વગેરેને સળગતાં જોઈ તેની સુરક્ષા કરવી જોઈએ. તેથી ઈન્દ્ર એ બાબત બીજો પ્રશ્ન પૂછે છે<sup>૭</sup>.

चउरंगिणीए सेणाए रइयाए जहक्कमं ।
 तुडियाणं सिन्ननाएणं दिव्वेणं गगणंफुसे ।।

**-**ड. २२. १२.

તથા જુઓ - પૃ. ૪૧૬, પા. ટિ. ૪.

- ૨ જુઓ પૃ. ૪૫૩, પા. ટિ. ૩; ઉ. ૨૧. ૧૭.
- 3 आसे जहां सिक्खिय वम्मधारी ।

**-3**. **४**. **८**.

४ जहाइण्ण समारूढे सूरे दढपरक्कमे । उभओ नंदिघोसेणं एवं हवइ बहुस्सुए ॥

**–**उ. ११. १७.

५ किण्णु भो अज्ज......सुव्वंति दारुणा सद्दा ।

—3. ૯**. ૭.** 

६ अज्जाइं कम्माइं करेहिं रायं धम्मे ठिओ सव्वपयाणुकम्पी ।

**–**इ. १३. ३२.

एस अग्गी य वाउ य.....कीसं णं नावपेक्खह ।

–૩. ૯. ૧૨.

3 શત્રુઓના આક્રમણથી રાજ્યની સુરક્ષા કરવા માટે કિલ્લા, ગોપુર (કિલ્લાના દરવાજા), અટારીઓ, ખાઈ, ઉત્સૂલકા (કિલ્લાની ખાઈ), શતની (બંદૂક), ધનુષ, અર્ગલા, નગર, કેતન, તીર વગેરે બનાવવાં જોઈએ<sup>4</sup>. આ ઉપરાંત, રાજાએ અન્ય શસ્ત્રાદિનું પણ નિર્માણ કરાવવું પડતું હતું. ગ્રંથમાં એવાં અનેક શસ્ત્રોનો ઉલ્લેખ મળે છે. જેમ કે: અસિ (અતસી પુષ્પના રંગની તલવાર),કરપત્ર (કરવત), ક્રક્ચ (ખાસ પ્રકારની કરવત), કુહાડી, કલ્પની, ગદા, ત્રિશૂળ, ક્ષૂરિકા, મુસલ, મુદ્દગર, ભાલા, પરશુ, અંકુશ (હાથીને કાબુમાં રાખવા), તૂરી (વાજિંત્ર), લોહરથ, રથની ઘરી વગેરે ર

૪ વાસ્તુકળા વગેરના વિકાસ માટે વિવિધ પ્રકારના અલંકૃત મહેલોનું નિર્માણ પણ રાજાઓ કરાવતા<sup>3</sup>. રાજ્યમાં વાસ્તુકળાનો વિકાસ કરાવવામાં રાજા જ સમર્થ હતો કારણ કે આવા મહેલો ખૂબ જ ખર્ચ કરવાથી નિર્મિત થતા. એવા કેટલાક મહેલોનો ઉલ્લેખ ગ્રંથમાં પણ મળે છે<sup>૪</sup>.

પ ચોરી કરનારા (આમોષ), ડાકૂ, રસ્તામાં લૂંટ ચલાવનાર લુંટારા, તથા તસ્કર વગેરેથી નગરનું રક્ષણ કરવાની ફરજ પણ રાજાની હતી<sup>પ</sup>. ગ્રંથમાં

पागारं कारइत्ता णं गोपुरङ्गालगाणि य ।
 उस्सूलग सयम्थीओ तओ गच्छिस खित्तया ॥

-3. C. W.

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૨૦-૨૨.

- ર ઉ. ૧૯. ૩૮, ૫૨, ૫૬-૫૭, ૬૦, ૬૨-૬૩, ૬૭-૬૮, ૬૯, ૧૪. ૨૧, ૨૦. ૪૭. ૪૭, ૨૧. ૫૭, ૨૨. ૧૨, ૨૭. ૪, ૭, ૩૪. ૧૮.
- पासाए कारइत्ताणं बद्धमाणिगहाणि य ।
   रालग्ग पोइयाओ य तओ गच्छिस खित्तया ॥

—**૩**. ૯. २४.

- ૪ એજન, ઉ. ૯. ૭, ૩૫. ૪, ૧. ૨૬, ૧૯. ૩-૪, ૧૩. ૧૩.
- भ आमोसे लोमहारे य गंठिभेए य तक्करे ।
   नगरस्स खेमं काऊणं तओ गच्छिस खित्तया ॥

**-3**. ८. २८.

ઉલ્લેખ છે કે દસ્યુ અને મ્લેચ્છોની સંખ્યા ખુબ પ્રમાણમાં જોવા મળતી હતી<sup>4</sup>. ચોર દિવાલ કોરીને ચોરી કરતા હતા<sup>ર</sup>. પકડાયેલ ચોરને રાજા શિક્ષા કરતો. કાંસીની સજા કરતાં પહેલાં અપરાધીને અમુક નિશ્ચિત પ્રકારનો પહેરવેશ પહેરાવવામાં આવતો જેથી માણસો તેને ઓળખી શકે. તેથી સમુદ્રપાલ જ્યારે વધસ્થાને લઈ જવાતા વધયોગ્ય ચિહ્નવાળા ચોરને જુએ છે ત્યારે વૈરાગ્ય ધારણ કરે છે<sup>3</sup>. કોઈ કોઈ વાર સાચો અપરાધી છટકી જતો અને નિરપરાધીને સજા થતી<sup>8</sup>.

૬ રાજ્યનો વિસ્તાર કરવા માટે તથા પ્રભુત્વ સ્થાપિત કરવા માટે ઉદ્દંડ રાજાઓને વશ કરવા માટે (મોટો) રાજા પ્રયત્ન કરતો.

૭ લોક હિતકારક મોટા મોટા યજ્ઞો પણ રાજા કરાવતા અને શ્રમણ-બ્રાહ્મણોને ભોજન-પાન કરાવતા.

૮ રાજા સ્વ-પરાક્રમથી પ્રાપ્ત થયેલ વસ્તુનો જ ઉપભોગ કરતો. તેથી ઈન્દ્ર નમિરાજાને કહે છે કે આપ ગૃહસ્થાશ્રમમાં જ રહો, અન્ય (સન્યાસ) આશ્રમની અભિલાષા ન રાખો કારણ કે સન્યાસાશ્રમમાં યાચનાપૂર્વક જીવન પસાર કરવું પડે છે<sup>૭</sup>. બીજા પાસે યાચના કરવી એ ક્ષત્રિયધર્મથી વિરુદ્ધ છે.

९ बहवे दसुया मिलेक्खुया ।

**-3. 90. 95.** 

२ तेणे जहा संधिमुहे गहीए।

-3. Y. 3.

उ वज्झमंडणसोभागं वज्झं पासइ वज्झगं ।

-3. २१. ८.

४ असइं तु मणुस्सेहिं मिच्छादंडो पजुञ्जई । अकारिणोऽत्य बज्झंति मुच्चई कारओ जणो ॥

**−3**. **૯.** 30.

૫ જુઓ - પૃ. ૪૨૪, પા. ટિ. ૪.

૬ જુઓ - પૃ. ૪૦૬, પા. ટિ. ૪.

૭ જુઓ - પૃ. ૨૩૫, પા. ટિ. ૩.

૯ રાજ્યકોશની વૃદ્ધિ કરવી એ પણ રાજાની ફરજ છે. રાજાએ કોશવૃદ્ધિ કરવી જરૂરી હતી કારણ કે કોશ ન હોય તો રાજ્ય ચિરસ્થાયી ન બની શકે. તેથી ઈન્દ્ર રાજાને જણાવે છે કે હિરણ્ય, સુવર્ણ, મણિ, મુક્તા, કાંસુ, વસ્ત્ર, વાહન, વગેરેથી કોશવૃદ્ધિ કરવી કોશવૃદ્ધિમાં સતત પ્રયત્નશીલ રહેવાથી ગ્રંથમાં પૃથ્વીના બધા પદાર્થો મળે છતાં અતૃપ્ત રહેનારના દેષ્ટાંત તરીકે ક્ષત્રિયોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે રે.

૧૦ શરણાગતને અભયદાન આપવાનું કાર્ય રાજાઓ કરતા. તેથી મુનિના શરણે આવેલ મૃગને મારનાર રાજા સંજયમુનિની ક્ષમા માંગે છે.

આ રીતે તત્કાલીન રાજ્યવ્યવસ્થાની કંઈક ઝાંખી ગ્રંથને આધારે દશ્યમાન થાય છે.

# भानव – प्रवृत्तिओ :

તે સમયે જન-સામાન્યની પ્રવૃત્તિઓ કેવા પ્રકારની હતી ? આ બાબતમાં કેશિ-ગોતમસંવાદમાં એક ઉલ્લેખ મળે છે<sup>3</sup>. તેમાં દર્શાવેલ છે કે આદિકાળ (ૠખભદેવનો સમય)ના જીવ 'ૠજુ જડ' હતા. એટલે કે તેઓ સરળ પ્રકૃતિના તો હતા પણ તેમને અર્થબોધ બહુ કઠિનતાથી થઈ શકતો અર્થાત્ તે સમયની વ્યક્તિ વિનીત હોવા છતાં વિવેકરહિત હતી. તે પછી મધ્યકાળ (ૠખભદેવ પછી અને મહાવીર સ્વામીના આવિર્ભાવ પહેલા)ના જીવ 'ૠજુપ્રાજ્ઞ' હતા. એટલે કે સરળ પણ હતા અને પ્રાજ્ઞ પણ હતા. અર્થાત્ થોડા સંકેત માત્રથી સમજી જતા તથા વિનીત પણ હતા. પરંતુ મહાવીર સ્વામીના સમયના એટલે કે જ્યારે ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રનું સંકલન થયું તે સમયના જીવ 'વક્કજડ' હતા. એટલે કે તેઓ કૃતર્ક કરનારા તથા વિવેકહીન હતા. તેઓ ધાર્મિક ઉપદેશને

-उ. ८. ४६.

२ न निविज्जंति संसारे सव्वहेसु व खितया ।

-૩. ૩. ૫.

તથા જુઓ - ઉ. ૯. ૪૯

૩ જુઓ - પૃ. ૪૨૧, પા. ટિ. ૨. ઉ. ૧૮. ૭, ૧૧.

हिरण्णं सुवण्णं मणिमुत्तं कंसं इसं च वाहणं ।
 कोसं वड्ठावइत्ताणं तओ गच्छिस खितया ।।

કુતર્ક દ્વારા ખંડિત કરનારા અને વિવેકરહિત હતા . આ કથનનો અર્થ એ થયો કે ગ્રંથના રચનાકાળમાં જનતાનો ધર્મ પ્રત્યેનો વિશ્વાસ ઘટતો જતો હતો અને તેઓ સંસારના ભોગોમાં અટવાયે જતા હતા. હિંસા, અસત્ય, લૂંટફાટ, ચોરી, કપટ, શઠતા, કામાસક્તિ, પરિગ્રહ, મદ્યમાંસભક્ષણ, પરદમન, અહંકાર, લોલુપતા વગેરે ખરાબ પ્રવૃત્તિઓમાં જનતા ફસાતી જતી હતી . આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ કે ઘણાખરા માણસો દુરાચારી હતા અને બહુ જ લઘુમતી સદાચારી હતી જેમને પોતાના કુળ, જાતિ વગેરેની પ્રતિષ્ઠા પણ પ્યારી હતી. તેથી રાજીમતી સંયમમાંથી પતિત થનાર રથનેમીને કુળનું સ્મરણ કરાવી તેને અને પોતાની જાતને સંયમમાં અડગ બનાવે છે . પણ આવી વ્યક્તિઓ ઘણી ઓછી હતી. આ કારણે ગ્રંથમાં અનેક સ્થળે, દ્રવ્યયજ્ઞ કરતાં ભાવયજ્ઞ, બાહ્યશુદ્ધિ કરતાં અંતરંગશુદ્ધિ, બાહ્યલિંગ (વેશ-ભૂષા) કરતાં આંતરિક લિંગ, દ્રવ્ય-સંયમ કરતાં ભાવ સંયમ વગેરેની પ્રધાનતા પ્રદર્શિત કરવામાં આવી છે અને ભાવ સંયમથી હીન વ્યક્તિની નિન્દા પણ કરવામાં આવી છે \*.

### धार्भिङ अने हार्शनिङ संप्रहाय :

ધાર્મિક અને દાર્શનિક સંપ્રદાયોના સંચાલક મોટે ભાગે સાધુ હતા. જન સામાન્યની જેમ તેઓ પણ સંયમથી પતિત થઈ વિષયો પ્રત્યે ઉન્મુખ થઈ રહ્યા હતા. કામાસક્તિનું જોર બહુ હતું. તેથી ગ્રંથમાં બ્રહ્મચર્યવ્રતને સહુથી વધુ કઠિન દર્શાવી અપરિગ્રહથી પૃથક્ સ્વતંત્રવ્રતના રૂપમાં માન્ય કરવામાં આવેલું હતું. એ સિવાય બીજી અનેક કુપ્રવૃત્તિઓ સાધુ સંપ્રદાયમાં વધી રહી હતી.

૧ જુઓ - પૃ. ૨૫૭, પા. ટિ. ૧.

૨ ઉ. પ. ૫-૬, ૯-૧૦, ૭. ૫-૭, ૨૨, ૧૦. ૨૦, ૧૭. ૧, ૧૪. ૧૬, ૩૪. ૨૧-૩૨ વગેરે

अहं च भोगरायस्स तं चासि अंधगविण्हणी ।
 मा कुले गंधणा होमो संजमं निहुओ चर ॥

**<sup>-3</sup>**. २२. ४४.

તથા જુઓ - પૃ. ૨૩૮, પા. ટિ. ૩. પૃ. ૨૩૯, પા. ટિ. ૧-૩. अनुज्ञीलन પ્રકરણ પ.

તેથી ગ્રંથમાં, વારે વારે સાધુને સચેત રહેવાનું કહેવામાં આવેલ છે. સત્તરમાં અધ્યયનમાં પતિત-સાધુઓના કંઈક એવા જ ક્રિયા-કલાપોનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. ધાર્મિક સંપ્રદાયોમાં જો કે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં તો જેન શ્રમણોના આચારનું જ વર્શન મળે છે પણ કેટલાક એવા સંકેતો પણ મળે છે જે દ્વારા અન્ય ધાર્મિક સંપ્રદાયોની સ્થિતિનો પણ ખ્યાલ આવે છે. ગ્રંથમાં એમને અસત્ અર્થની પ્રરૂપણા કરનાર, મિથ્યાદષ્ટિ, પાખંડી જેવા શબ્દોથી સંબોધવામાં આવેલ છે. એ સંપ્રદાયોના નામ આ પ્રમાણે છે. ૧ ક્રિયાવાદી (માત્ર ક્રિયાથી મોક્ષ મળે એમ માનનારા), ર અક્રિયાવાદી (આત્માની ક્રિયાશીલતામાં વિશ્વાસ ન કરનરા), ૩ વિનયવાદી (પશુ-પક્ષી વગેરે સહુ પ્રત્યે વિનયભાવ રાખનાર), ૪ અજ્ઞાનવાદી (મોક્ષ માટે જ્ઞાનની અપેક્ષા ન સ્વીકારનારાઓ), ૫ શાશ્વતવાદી (વસ્તુને નિત્ય માનનારા). આ સંપ્રદાયોનો ઉલ્લેખ જૈન આગમોમાં વિસ્તૃત રીતે મળે છે<sup>3</sup>.

આવા દાર્શનિક સંપ્રદાયો ઉપરાંત, ગ્રંથમાં બાહ્ય વેશ-ભૂષાના આધારે પાંચ પ્રકારના સાધુ-સંપ્રદાયનો પણ ઉલ્લેખ છે<sup>૪</sup>. જેમ કે : ૧ ચીરાજિન (વસ્ત્ર અને મૃગચર્મ ધારણ કરનાર) ૨ નગ્ન (નગ્ન રહેનાર જૈનેતર સાધુઓ) ૩ જટાધારી

१ कुतित्थिनिसेवए जणे।

-3. 90. 9C.

पासंडा कोउगासिया ॥

-उ. २३. १८.

તથા જુઓ - ઉ. ૧૮. ૨૬-૨૭, ૫૨.

किरियं अकिरियं विणयं अन्नाणं च महामुणी ।
 एएहि चउिं ठाणेहिं मेयने कि पभासई ॥

<del>\_</del>૩. ૧૮. ૨૩.

स पुव्वमेवं न लभेज्ज पच्छा एसोवमा सासय वाइयाणं ।

–3. Y. ૯.

- ૩ જુઓ જે. ભા. સ., પૃ. ૩૭૯, ૪૨૮, सूत्रकृतांगसूत्र ૧. ૧૨. ૧.
- ४ चीराजिणं निर्माणणं जडी संघाडि मुंडिणं । एयणि वि न तायंति दुस्सीलं परियागयं ॥

-3. ૫. ૨૧.

૪ સંઘાટી (ગોદડીને વસ્ત્ર તરીકે રાખનારા) ૪ મુંડિત (મસ્તક મુંડાવનારા જૈનેતર સાધુઓ).

આ સંપ્રદાયો ઉપરાંત તે સમયે બીજા પણ અનેક સંપ્રદાયો અસ્તિત્વમાં હશે પણ તેનો ઉલ્લેખ મળતો નથી. કેશિ-ગૌતમ સંવાદ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે જેન શ્રમણોમાં પણ બે સંપ્રદાયો હતા. ૧ સચેલ (પાર્શ્વનાથની પરંપરાના શિષ્ય) અને ૨ અચેલ (મહાવીરની પરંપરાના શિષ્ય). આ જ બંને સંપ્રદાય સમય જતાં શ્વેતાંબર (સ્થવિરકલ્પ) અને દિગંબર (જિનકલ્પ) એવા સંપ્રદાય રૂપે પ્રસિદ્ધ થયા.

## अनुशीसन

સામાજિક-વ્યવસ્થાની દષ્ટિએ તે સમયે જાતિ અને વર્ણના આધારે સામાજિક સંગઠન થયેલું હતું. જાતિઓમાં ભેદભાવ ખૂબ જ વધેલો હતો. શૂદ્રોની સ્થિતિ અત્યંત દયનીય હતી. તેઓ દાસ તરીકે કામ કરતા હતા અને તેમનું સર્વત્ર અપમાન થતું હતું. બ્રાહ્મણોનું આધિપત્ય હતું અને તેઓ ધર્મના નામે યજ્ઞોમાં અનેક મૂક-પશુઓની હિંસા કરી પોતાનું ઉદર-પોષણ કરતા હતા. તેઓ વેદોના વાસ્તવિક અર્થને સમજતા ન હતા. જેનોનો તેમની સામે વાદ-વિવાદ થતો. અધિકાંશ ક્ષત્રિય અને વેશ્ય પૂરતા ધનથી સમૃદ્ધ હતા. ક્ષત્રિય પ્રજા ઉપર શાસન કરતા અને ભોગવિલાસમાં ડૂબેલા હતા. કેટલાક ક્ષત્રિય રાજાઓએ શ્રમણદીક્ષા પણ વધી હતી. વેશ્યો વિદેશોમાં પણ વેપાર કરવા જતા અને નિમિત્ત મળે ત્યારે શ્રમણદીક્ષા પણ લેતા હતા.

પરિવારમાં માતા-પિતાનું સ્થાન સર્વોપરિ હતું. પિતા પરિવારનું પાલન-પોષણ કરતો. પરિવારમાં પુત્ર સહુને પ્રિય હતો. પુત્રના અભાવે ઘરમાં રહેવું નિરર્થક છે એમ માતા-પિતા માનતાં. પરિવારમાં પુત્રથી જ માતા-પિતા શોભતાં. તેથી પુત્ર જો દીક્ષા લે તો મતા-પિતા ખૂબ જ ચિંતિત બનતાં અને ક્યારેક તો બંને પણ પુત્રની સાથે જ દીક્ષા પણ લઈ લેતા. પિતાના મૃત્યુ બાદ પરિવારની લગામ પુત્ર સંભાળતો. સાધારણ રીતે પત્નીનું જીવન પતિ-ભક્તિમય રહેતું. તેથી ક્યારેક ક્યારેક પતિ દીક્ષા લે ત્યારે પત્નીઓ પણ તેને અનુસરતી. પતિ માટે પત્નીઓ માટે ભાગે ભોગવિલાસનું સાધન હતી. કેટલીક પત્નીઓ પતિને પણ પ્રબોધિત કરતી. ભાઈઓ વચ્ચે પરસ્પર પ્રેમભાવ રહેતો.

નારી જો કે પરિવારનું જ એક અંગ હતી પણ તેની સ્થિતિ અતિ દયનીય રહેતી. તેની સાથે પુરુષ કાવે તેવો વ્યવહાર કરી શકતો. પુરુષોને પોતા પ્રત્યે આકર્ષી સંયમમાંથી પતિત કરવામાં નારી જ કારણરૂપ રહેતી. પરંતુ આ પુરુષની એકાંગી ધારણા હતી કારણ કે તે પોતાની જાતને સંયમિત ન કરી શકવાને લીધે નારીને દોષ દેતો હતો અને તેને સારું ખોટું સંભળાવતો. અન્યથા, રાજીમતી, કમલાવતી જેવી શ્રેષ્ઠ નારીઓની પણ કમીના ન હતી. આ નારીઓએ પુરુષોને સંયમને માર્ગે સ્થિર કર્યા હતા. એ સાચું કે આવી શ્રેષ્ઠ નારીઓ બહુ ન હતી અને મોટાભાગની સ્ત્રીઓ પરાપેક્ષી અને ભોગવિલાસમાં જ ડૂબેલી રહેતી. પિતા દ્વારા જેને તે આપવામાં આવતી તેનું તે સર્વસ્વ ગણાતી. પતિ દીક્ષા લે ત્યારે કેટલીક સ્ત્રીઓ તેને અનુસરતી તો કેટલીક વિધવા થતાં અન્ય પુરુષનો પણ સહારો લેતી. આ રીતે સ્ત્રીઓની સ્વતંત્ર સ્થિતિનો મોટે ભાગે અભાવ હતો.

ધાર્મિક પ્રથાઓમાં યજ્ઞનું અત્યધિક પ્રચલન હતું. યજ્ઞોમાં અનેક મુંગા પશુઓની બલિ રૂપે હિંસા થતી. કેટલાક એવા યજ્ઞો પણ થતા જે ઘી વગેરેથી સંપન્ન કરવામાં આવતા. તેમાં હિંસા ન થતી અને એવા યજ્ઞમંડપોમાં જૈન શ્રમણો પણ ભિક્ષાર્થે જતા. કયારેક ત્યાં તેમનો તિરસ્કાર પણ થતો છતાં, પણ ત્યાં તેઓ શાંત રહેતા અને તક મળે તો યજ્ઞની ભાવપરક આધ્યાત્મિક વ્યાખ્યા પણ કરતા.

સ્ત્રી અને પુરુષનો સંબંધ બાંધવા માટે વિવાહની પ્રથા પ્રચલિત હતી. તેમાં મોટે ભાગે પિતા જ સર્વોપરિ રહેતા. તેથી પુત્ર કે પુત્રીના મોટા ભાગના સંબંધો પિતા જ નક્કી કરતો. શ્રેષ્ઠ કન્યાઓનો વિવાહ ખૂબ ઉત્સવ સાથે થતો. વર જાન સાથે કન્યાના ઘરે જતો પણ દરેક વિવાહ સંબંધે વર જાન લઈ કન્યાના ઘરે જાય જ એમ ન પણ બનતું. તેથી રાજીમતીના પિતા ઉગ્રસેન કેશવને જાન લઈ આવવાનું જણાવે છે. વર જ્યારે જાન સાથે પ્રસ્થાન કરતો ત્યારે તેને અનેક પ્રકારના ઘરેણાં પહેરાવી શણગારવામાં આવતો તથા દેશ અને કુળની પરંપરા અનુસાર કૌતુક મંગળ આદિ કાર્ય પણ કરવામાં આવતાં. કેટલીક કન્યાઓ રાજાઓને ભેટ તરીકે પણ આપવામાં આવતી. વેપાર માટે વિદેશ ગયેલા વૈશ્યપુત્ર ક્યારેક વિદેશમાં જ વિવાહ કરી લેતા તથા કેટલોક સમય ઘરજમાઈ તરીકે રહી પોતાને ઘરે પાછા ફરતા. તે સમયે બહુપત્નીવ્રતની પ્રથા પણ હતી. ક્યારેક પુત્ર માટે ક્યાંકથી સુંદર કન્યા પિતા પણ લઈ આવતો. આવા સંબંધ ખરીદીને લાવેલ, ભેટરૂપે આપવામાં આવેલ, અથવા બળજબરીથી છીનવી લાવેલ કન્યાઓ સાથે થતા. તત્કાલીન જૈન આગમ- પ્રંથોમાં ધન દઈ કન્યાઓને ખરીદવાના ઉલ્લેખો મળે છે 1. ક્યારેક ક્યારેક વિવાહ-સંબંધ દેવની પ્રેરણા વગેરે દ્વારા પણ બાંધવામાં આવતા હશે. આમ સ્ત્રી અને પુરુષને એક બંધનમાં બાંધવા માટે કોઈ એક નક્કી રિવાજ ન હતો પરંતુ યથાસુવિધા આ સંબંધો બંધાતા.

પરિવારમાં કોઈનું મૃત્યુ થાય ત્યારે તેનો દાહ-સંસ્કાર કરવાનો રિવાજ હતો. દાહ-સંસ્કાર મોટે ભાગે પુત્ર કે પિતા દ્વારા થતો. તે પછી કેટલાક દિવસો તેના બધા સંબંધીઓ શોક કરી પોતપોતાના કાર્યોમાં યથાસ્થાન પરોવાઈ જતા.

જીવિકા-નિર્વાહ તથા યુદ્ધ આદિમાં ઉપયોગ માટે પશુ-પક્ષીઓનું પાલન કરવામાં આવતું. પશુઓમાં હાથી, ઘોડા, ગાય, બકરાં, વગેરે મુખ્ય હતા. ખાન-પાનમાં ઘી, દૂધ, ફળ, અન્ન,માંસ-મિદરા વગેરેનો સામાન્ય-રિવાજ હતો. બકરાનું માંસ શોખથી પ્રેમપૂર્વક ખવાતું. તેથી 'એલય' અધ્યયનમાં 'કર્કર' એવો અવાજ કરતાં કરતાં બકરાના માંસભક્ષણ અંગેના ઉદાહરણો આપવામાં આવેલ છે.

૧ જુઓ - જે. ભા. સ., પૃ. ૨૫૫.

### ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર : એક પરિશીલન

ક્ષત્રિય રાજાઓ યુદ્ધ-કોશલ્ય તથા મનોરંજન આદિ માટે ચતુરંગિણી સેના સાથે મૃગયા-વિહાર કરવા જતા. તેઓ શહેરની પાસે રહેલાં ઉદ્યાનોમાં જઈ સ્ત્રીઓ સાથે અનેક પ્રકારની ક્રીડાઓ કરી મનોરંજન મેળવતા. ધનિક વેપારીઓ હોડી દ્વારા સમુદ્રપાર કરી વિદેશમાં વેપાર કરવા જતા. સમુદ્રયાત્રામાં વિદ્યોની સંભાવના રહેતી. આવી સમુદ્રયાત્રા કરવાનું સામર્થ્ય મોટે ભાગે વેપારીઓમાં જ હતું. કોઈ કોઈ વાર વિશક સ્ત્રીઓ પણ સમુદ્રયાત્રા કરતી હતી. સમુદ્રયાત્રામાં એટલો સમય લાગતો કે કોઈ કોઈ વાર ગર્ભવતી સ્ત્રીઓને માર્ગમાં પ્રસૃતિ પણ થતી.

રોગાદિનું નિવારણ ઔષધિસેવન ઉપરાંત મંત્ર, તંત્રની શક્તિઓથી પણ કરવામાં આવતું. ઈલાજ કરનાર ઘણા ચિકિત્સકો સમાજમાં હતા અને તેઓ વમન વગેરે ઉપચારોથી ઈલાજ કરતા. મંત્ર-તંત્રની શક્તિમાં જનતાને પૂરતો વિશ્વાસ હતો. કેટલાક માણસો તપના પ્રભાવથી મંત્રાદિ શક્તિ પ્રાપ્ત કરી જીવિકા પણ ચલાવતા. જનતામાં અન્ધવિશ્વાસ પણ ખૂબ હતો. શુભાશુભ શુકનો અંગે પણ વિચારવામાં આવતું. જૈન શ્રમણોને આ બધાથી અળગા રહેવાનું વિધાન કરવામાં આવેલ જોવા મળે છે.

સમાજમાં સુખ શાન્તિ ટકાવી રાખવા માટે શાસન-વ્યવસ્થા હતી. શાસનનો અધિકાર ક્ષત્રિયોના હાથમાં હતો. શાસન કરનારને 'રાજા' કહેવામાં આવતો. તે મોટે ભાગે એક એક દેશના સ્વામી હતા અને પોતાના દેશની ઉજ્ઞતિ વગેરે માટે પ્રયત્ન કરતા. બધા દેશો ઉપર એક છત્ર રાજ્ય કરનારને 'ચક્રવર્તી' ગણવામાં આવતો અને તેને બધા રાજાઓ નમસ્કાર કરતા. રાજગાદી પ્રાપ્ત કરવાનો અધિકારી સામાન્યરૂપે રાજાનો પુત્ર હતો. વારસદાર ન હોય તેવી વ્યક્તિની સંપત્તિ રાજાની ગણાતી. એમનું એશ્વર્ય દેવો જેવું હતું. તેઓ ઘણું કરી અંત:પુરની રાણીઓ વગેરે સાથે ભોગવિલાસમાં તલ્લીન રહેતા. કોઈ કોઈ વાર રાજાઓ શ્રમણદીક્ષા પણ લેતા. જ્યારે કોઈ યોગ્ય શાસક દીક્ષા લેતો ત્યારે સર્જાતું દશ્ય ખૂબ જ દર્શનીય બનતું અને કારુણિક પણ લાગતું. શત્રુઓનું અક્રમણ થયા કરતું હોવાથી રાજાઓ સર્દવ સૈન્યદળ વધારવા માટે તથા

X3X

કોષની વૃદ્ધિ કરવા માટે તત્પર રહેતા. આ ઉપરાંત તેઓ અનેક પ્રકારના અસ્ત્રો તથા શસ્ત્રો પણ બનાવરાવતા.

સમાજમાં ચોર અને ડાકૂઓનો પણ ઉપદ્રવ રહેતો.તેમને પકડવા અને સજા કરવા માટે ન્યાયની વ્યવસ્થા હતી. અપરાધીને મૃત્યુ-દંડ પણ આપવામાં આવતો. અપરાધીને વધસ્થાને લઈ જતી વખતે તેને ખાસ પ્રકારનો પહેરવેશ પહેરાવી શહેરમાં ફેરવવામાં આવતો જેથી તેને જોઈ સમાજમાં દાખલો બેસે. શરણાગતની રક્ષા કરવામાં આવતી, રાજાની આજ્ઞાને બધા માણસો પ્રસન્નતાથી સ્વીકારતા નહિ.

નાટચકળા, સ્થાપત્યકળા, સંગીતકળા, ચિત્રકળા આદિ લલિત કળાઓનો વિકાસ મોટે ભાગે રાજાઓ દ્વારા થતો.

જનસામાન્યની પ્રવૃત્તિ ધર્મ કરતાં ભોગવિલાસ પ્રત્યે અધિક હતી. જો કે શ્રેષ્ઠ સાધુગણ જનસામાન્યને ધર્મમાં સ્થિર કરવા પ્રયત્નશીલ હતો. છતાં માણસો પોતાના આચારની દષ્ટિએ ખૂબ પતિત થઈ ગયા હતા. આચારથી ભ્રષ્ટ થયેલા સાધુઓ કુતર્ક કરી આચાર્ય તથા ગુરૂની અવહેલના કરતા. ધાર્મિક તથા દાર્શનિક સાધુઓના અનેક સંપ્રદાયો હતા. આ બધામાં જૈન શ્રમણો તથા બ્રાહ્મણોનું આધિપત્ય હતું. શ્રેષ્ઠ સાધુઓનો સત્કાર સર્વત્ર થતો. તેમના ગુસ્સાથી રાજાઓ પણ ડરતા. જૈન શ્રમણોમાં બ્રાહ્મણો, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શૂદ્ધ એ ચારેય જાતિની વ્યક્તિઓ હતી. મોટે ભાગે તેમાં ક્ષત્રિયો હતા. જૈન શ્રમણોના પણ બે સંપ્રદાયો હતા. તેમને શ્રાવસ્તી ઉદ્યાનમાં ભરાયેલા એક સંમેલન દ્વારા એકમેકમાં ભેળવી દેવામાં આવેલ પણ સમય જતાં તેઓ પુન: શ્રેતાંબર અને દિગંબરના રૂપે પ્રગટ થયા હતા.

આ રીતે ઉત્તરાધ્યયનમાં સમાજ અને સંસ્કૃતિનું જે સામાન્ય ચિત્ર મળે છે તે તત્કાલીન અન્ય ગ્રંથોનું અવલોકન કર્યા વિના પૂર્ણ ગણાય નહિ. એ ઉપરાંત ઉત્તરાધ્યયન મુખ્યત્વે ધાર્મિક ગ્રંથ હોવાથી તથા કોઈ એક કાળ વિશેષની રચના ન હોવાથી તેમાં ચિત્રિત સમાજ અને સંસ્કૃતિમાંથી જો કે કોઈ એક કાળ-વિશેષનું પૂર્ણ ચિત્ર ઉપસ્થિત થતું નથી છતાં તત્કાલીન સમાજ અને સંસ્કૃતિની એક ઝાંખી અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય છે.

### ૪૩૬ ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર : એક પરિશીલન

આ સઘળા વિવેચન ઉપરથી એટલું તો નિશ્વિત થાય છે કે તે સમયે સમાજ ચાર વર્શો તથા ચાર આશ્રમોમાં વિભક્ત હતો. જાતિપ્રથાનું જોર હતું, બ્રાહ્મણોનું આધિપત્ય હતું, વૈદિક યજ્ઞોની બોલબોલા હતી, જેન શ્રમણોનું જીવન કષ્ટપ્રદ હતું છતાં તેનો પ્રસાર થઈ રહ્યો હતો. સમુદ્રપાર વહાણો દ્વારા વેપાર ચાલતો. રાજાઓ રાજ્યના વિસ્તાર માટે સતત પ્રયત્નશીલ રહેતા પરિણામે ઘણીવાર યુદ્ધની નોબત વાગતી, શુદ્રોની સ્થિતિ દયનીય હતી, નારી વિકાસ પ્રતિ કદમ માંડી રહી હતી, સમાજ ભોગવિલાસ પ્રતિ ગતિશીલ હતો. ધર્મ પ્રત્યે જનતાની અભિરુચિ ઓછી હતી તથા ધાર્મિક અને દાર્શનિક મતમતાંતરો પૂરતા પ્રમાણમાં હતા.

#### 7 1325K

# ઉપસંહાર

'ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર' અર્ધમાગધી પ્રાકૃત ભાષામાં નિબદ્ધ એક ધાર્મિક કાવ્ય-પ્રંથ છે. આ કોઈ એક વ્યક્તિની કોઈ એક સમયની રચના નથી પણ તેમાં મુખ્યત્વે ભગવાન મહાવીર-પરિનિવાર્ણના સમયે આપવામાં આવેલ ઉપદેશોનું વિભિન્ન સમયે કરવામાં આવેલ સંકલન છે. ભગવાન મહાવીરના શિષ્યોએ એમના જે ઉપદેશને ગ્રંથોના રૂપમાં નિબદ્ધ કર્યો એ બધા ગ્રંથો અંગ અને અંગબાહ્ય આગમ (શ્રુત) કહેવાય છે. આ ગ્રંથોમાંના જે સાક્ષાત્ મહાવીરના શિષ્યો (ગણધરો) દ્વારા રચાયા છે તે 'અંગ' અને તદુત્તરવર્તી પૂર્વાચાર્યો (શ્રુતજ્ઞો) દ્વારા રચાયા છે તે 'અંગબાહ્ય' કહેવાય છે. આ કારણે અંગ ગ્રંથો પ્રાધાન્ય ધરાવે છે. અંગબાહ્યના ઉપાંગ, મૂલસૂત્ર જેવા પ્રકારો છે તેમાં ઉત્તરાધ્યયન મૂલસૂત્ર વિભાગમાં સ્થાન પામેલ છે. જો કે મૂલસૂત્ર શબ્દનો અર્થ વિવાદાસ્પદ છે. પરંતુ ઉત્તરાધ્યયન પ્રાચીનતા, મૂળરૂપતા, મોલિકતા વગેરે બધી દૃષ્ટિએ 'મૂલસૂત્ર' ગણાવાને માટે યોગ્ય છે.

ઉત્તરાધ્યયનનો સમાવેશ 'અંગબાહ્ય' ગ્રંથોમાં થાય છે છતાં તે 'અંગ' ગ્રંથોથી જરાય ઓછા મહત્ત્વનો ગ્રંથ નથી. ભાષા અને વિષયની પ્રાચીનતાની દૃષ્ટિએ અંગ અને અંગબાહ્ય બધા આગમ ગ્રંથોમાં તેનું ત્રીજું સ્થાન છે. મોલિકતા, મૂલરૂપતા, વિષય-પ્રતિપાદન શૈલીની સુબોધતા વગેરેને કારણે તે ચારેય મૂલસૂત્રોમાં અગ્રગણ્ય છે. વિન્ટરનિટ્ઝ જેવા વિદ્વાનોએ તેની તુલના ધમ્મપદ, સુત્તનિપાત, જાતક, મહાભારત તથા અન્ય ગ્રંથો સાથે કરી છે. આ મહત્ત્વને કારણે સમય જતાં તેના ઉપર વિપુલ વ્યાખ્યાત્મક સાહિત્ય લખવામાં આવ્યું અને આજે પણ લખાય છે.

દિગંબર પરંપરામાં પણ ઉત્તરાધ્યયનનો સવિશેષ ઉલ્લેખ મળે છે પણ વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ ઉત્તરાધ્યયનને તેઓ અન્ય આગમ ગ્રંથોની જેમ પ્રામાણિક માનતા નથી. આવી માન્યતા ધરાવવાનું મુખ્ય કારણ તેમાં પ્રતિપાદિત સાધુના સામાન્ય આચાર સંબંધી કેટલાક સૈદ્ધાન્તિક મતભેદો છે. પરંતુ, ગ્રંથમાં નિરૂપિત કેશિ-ગૌતમસંવાદ તથા અન્ય વીગતો જોતાં જાણવા મળે છે કે આ બાહ્ય સૈદ્ધાન્તિક મતભેદ ખાસ મહત્ત્વ ધરાવતો નથી. ગ્રંથમાં સર્વત્ર બાહ્યોપચાર કરતાં આભ્યન્તિરિક ઉપચાર અને વીતરાગ પણ ઉપર ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે અને આ હકીકત શ્વેતાબંર અને દિગંબર એ બંને સંપ્રદાયોને માન્ય છે. એ ખરું કે મહાવીરના પરિનિર્વાણ બાદ લગભગ હજાર વર્ષ દરમ્યાનના ગાળામાં 'ઉત્તરાધ્યયન'માં પણ અન્ય આગમ-ગ્રંથોની જેમ પરિવર્તન અને સંશોધન થયાં હશે છતાં તે પોતાના મૂળરૂપમાં સુરક્ષિત રહેલ છે.

જે રીતે, 'મૂલસૂત્ર' શબ્દના અર્થમાં મતભેદ છે તે રીતે ઉત્તરાધ્યયનના નામકરણની બાબતમાં પણ નિશ્વિત મત મળતો નથી. નિર્યુક્તિકાર અનુસાર ઉત્તરાધ્યયનનો અર્થ આ પ્રમાણે છે : 'આચારાંગ આદિ અંગ-પ્રંથો બાદ જેનું અધ્યયન કરવું જોઈએ તે અંઘ.' શ્રી કાનજીભાઈ પટેલે પોતાના લેખ : 'उत्तराध्ययन-सूत्र એક ધાર્મિક કાવ્યગ્રંથ'માં લાયમનના મત ને ટાંકતા 'Later reading'ના અર્થ 'અંતિમ રચના' કરેલ છે. જો કે Later readingનો આ અર્થ સંદિગ્ધ છે છતાં એવો એક વિકલ્પ માની લઈએ તો કાંઈ વિરોધ સંભવતો નથી. આ બંને મત સયુક્તિક પ્રતીત થાય છે કારણ કે ઉત્તરાધ્યયનના અધ્યયનોના અધ્યયનની પરંપરા આચારાંગાદિ અંગ-ગ્રંથો પછીની રહી છે તથા તેની રચના પણ ભગવાન મહાવીરના ઉત્તરકાળ (પરિનિર્વાણના સમય)માં થઈ છે. 'ઉત્તર' શબ્દનો અર્થ 'ન પૂછેલા પ્રશ્નોનો ઉત્તર' એમ કરીને, અથવા 'ઉત્તરોત્તર અધ્યયનોની શ્રેષ્ઠતા' એમ કરીને જેમાં પ્રશ્નો પૂછ્યા સિવાય ઉત્તરો આપવામાં આવ્યા હોય અથવા જેનાં અધ્યયનો ઉત્તરોત્તર શ્રેષ્ઠ હોય તે ઉત્તરાધ્યયન એવી માન્યતા વર્તમાનમાં ઉપલબ્ધ ગ્રંથને આધારે યોગ્ય કહેવાશે નહિ કારણ કે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં એવો કોઈ સંકેત પ્રાપ્ત થતો નથી.

ઉત્તરાધ્યયનમાં છત્રીશ અધ્યયનો છે અને તેમાં મુખ્યરૂપે નવદીક્ષિત જેન સાધુના સામાન્ય આચાર-વિચારની સાથે જેન દર્શનના મૂળભૂત દાર્શનિક સિદ્ધાંતોની સામાન્ય ચર્ચા કરવામાં આવી છે. આમ હોવા છતાં પણ આપણે તેને માત્ર સાધુઓના આચાર-વિચાર તથા શુદ્ધ દાર્શનિક સિદ્ધાંતોનો પ્રતિપાદક નીરસ ગ્રંથ કહી શકીએ એમ નથી કારણ કે તેમાં સાધુઓના આચાર-વિચાર વગેરેનું મુખ્યરૂપે ઉપદેશાત્મક તથા આજ્ઞાત્મક શેલીમાં પ્રતિપાદન તથા અનેક સ્થળે વિષયનું પુનરાવર્તન જોવા મળે છે છતાં તેમાં સાહિત્યિક ગુણોનો અભાવ વર્તાતો નથી. જોકે કેટલાક અધ્યયનો શુદ્ધ દાર્શનિક સિદ્ધાંતોનું પ્રતિપાદન કરવાને કારણે નીરસ પ્રતીત થાય છે પણ અન્યત્ર ઉપમા, દષ્ટાંત, રૂપક વગેરે અલંકારો તથા સુભાષિતોથી મિશ્રિત કથાત્મક તથા સંવાદાત્મક સરસ શૈલીનો પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે. જેને કારણે ક્યાંક ક્યાંક સાહિત્યિક ગુણોનો ઉત્કર્ષ પણ થયો છે. આ ગ્રંથમાં અધ્યયનોને વિષય-શૈલીની દષ્ટિએ ત્રણ ભાષામાં વિભાજિત કરી શકાય છે. જેમ કે : ૧ શુદ્ધ દાર્શનિક સિદ્ધાંતોના પ્રતિપાદક અધ્યયન, ર નીતિ અને ઉપદેશ પ્રધાન અધ્યયન અને ૩ આખ્યાનાત્મક અધ્યયન. આ વિભાજન પ્રધાનતાની દષ્ટિએ જ સંભવે છે કારણ કે પ્રાય: સર્વત્ર સૈદ્ધાંતિક ચર્ચા કરવામાં આવી છે.

કર્મથી જાતિવાદની સ્થાપના, બાહ્યશુદ્ધિ કરતાં આભ્યંતર શુદ્ધિની પ્રધાનતા, દેશ-કાળને અનુરૂપ ધાર્મિક નિયમોમાં પરિવર્તન, જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે વિનમ્રતા, યજ્ઞની આધ્યાત્મિક વ્યાખ્યા, વ્યક્તિનું પૂર્ણ સ્વાતંત્ર્ય અને પરમાત્મા બનવાની ક્ષમતા, દેવોના કરતાં મનુષ્યોના જન્મની શ્રેષ્ઠતા, સુખ-દુ:ખની પ્રાપ્તિમાં વ્યક્તિએ પોતે કરેલા સારાં-ખરાબ કર્માની કારણતા, વશીકૃત આત્મા લારા અવશીકૃત આત્મા ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરવાનો આધ્યાત્મિક સંગ્રામ, ગુરુ-શિષ્યના પરસ્પરના સંબંધ, દરેક મુશ્કેલીઓનો મક્કમતાથી સામનો, બ્રાહ્મણનું આદર્શ સ્વરૂપ, અહિંસા-સત્ય અચોર્ય-બ્રહ્મચર્ય-અપરિગ્રહ: આ પાંચ નૈતિક નિયમોની સૂજ્ય વ્યાખ્યા, સંસારની અનાદિતા તથા સંસારના વિષય-ભોગોની અસારતા વીતરાગતાનો ઉપદેશ, વિશ્વબંધુત્વની ભાવના, ચેતન તથા અચેતનનું વિશ્લેષણ, પુનર્જન્મ, સ્ત્રી-મુક્તિ તથા જીવન્મુક્તિમાં વિશ્વાસ, અનાદિ મુક્ત ઈશ્વરની સત્તામાં અવિશ્વાસ, જીવનનું અંતિમ લક્ષ્ય-મુક્તિ, મુક્તિનું સ્વરૂપ અને તેની પ્રાપ્તિ વગેરે પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં વિશેષ પ્રતિપાદ્ય એવા વિષયો છે. આ વિષયોના પ્રતિપાદનમાં નિમ-પ્રવજ્યા આદિ માર્મિક અને આધ્યાત્મિક સંવાદાત્મક આપ્યાનો તથા ઉપમા આદિ અલંકારોના પ્રયોગથી જે આધ્યાત્મિક માર્ગનું

વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે તેને એક મુમુક્ષુ એને તત્ત્વજિજ્ઞાસુની દૃષ્ટિએ નીચે મુજબ અભિવ્યક્ત કરી શકાય છે.

આ પ્રત્યક્ષ દશ્યમાન વિશ્વ અસીમ છે. આપણા દ્વારા તેની કલ્પના કરવી અશક્ય છે. આ અસીમ વિશ્વમાં સર્વત્ર સૃષ્ટિ નથી પણ તેના ઘણા ઓછા ભાગમાં સૃષ્ટિ છે અને તેમાં પણ માનવીય સૃષ્ટિ બહુ જ અલ્પ ભાગમાં છે. છતાં પણ માનવનું સૃષ્ટિ-સ્થળ આપણી દૃષ્ટિએ ઘણું વિશાળ છે. સામાન્ય રીતે જ્યાં માનવનો નિવાસ છે તેની ઉપર દેવોનો અને નીચે નારકીય જીવોનો નિવાસ છે. તિર્યંચો સર્વત્ર રહેલ છે. આમ આ વિશ્વ એક સુનિયોજિત શૃંખલાથી બદ્ધ છે. તેનું સંચાલક કોઈ ઈશ્વર વગેરે સર્વશક્તિમાન તત્ત્વ નથી. આ વિશ્વમાં કુલ છ દ્રવ્ય છે જેમાં માત્ર આકાશ જ એવું દ્રવ્ય છે જેનો સર્વત્ર સદ્ભાવ જોવા મળે છે. બાકીના પાંચ દ્રવ્યો આકાશના એક સીમિત પ્રદેશમાં જ જોવા મળે છે. આકાશના જે ભાગમાં જીવાદિ છ દ્રવ્યોની સત્તા છે અથવા સૃષ્ટિ છે તેને લોક અથવા લોકાકાશ કહેવામાં આવે છે તથા જ્યાં સૃષ્ટિનો અભાવ છે માત્ર આકાશ છે તેને અલોક અથવા અલોકાકાશ કહેવામાં આવે છે. તેમાં પૃથ્વી, અપ્, તેજ, વાયુ વગેરે કોઈની સત્તા નથી. ત્યાં માત્ર આકાશ હોવાથી તેને અલોકાકાશ કહેવામાં આવે છે.

આ લોકમાં જે છ દ્રવ્યોની સત્તા સ્વીકારવામાં આવી છે તેના નામો આ પ્રમાણે છે : ૧ જીવ (અત્મા-ચેતન), ૨ પુદ્દગલ (રૂપીઅચેતના), ૩ ધર્મ (ગિતિનું માધ્યમ), ૪ અધર્મ (સ્થિતિનું માધ્યમ), ૫ આકાશ, ૬ કાળ. ચૈતન્યના સદ્દભાવ અને અસદ્દભાવની દષ્ટિએ તેને જીવ અને અજીવ (પુદ્દગલ વગેરે પાંચ દ્રવ્ય)ના ભેદથી બે ભાગોમાં પણ વિભક્ત કરવામાં આવે છે. આ વિભાજન ચૈતન્ય નામના ગુણના સદ્દભાવ અને અસદ્દભાવની દષ્ટિએ કરવામાં આવેલ છે. આમ અન્ય ગુણ-વિશેષના સદ્દભાવ અને અસદ્દભાવની અપેક્ષાએ પણ ગ્રંથમાં દ્રવ્યને રૂપી-અરૂપી, અસ્તિકાય-અનસ્તિકાય, એકત્વ સંખ્યા વિશિષ્ટ-બહુત્વ સંખ્યા વિશિષ્ટ વગેરે પ્રકારે વિભાજિત કરવામાં આવેલ છે. ચેતન (આત્મા) જીવ છે. પૃથ્વી વગેરે સમસ્ત દશ્યમાન વસ્તુઓ પુદ્દગલ રૂપી અચેતન છે. જીવાદિની ગતિનું પ્રેરક માધ્યમ ધર્મ છે અને અપ્રેરક માધ્યમ અધર્મ છે.

સર્વે દ્રવ્યોને રહેવાનું સ્થાન આકાશ છે અને વસ્તુમાં પ્રતિક્ષણે થનાર પરિવર્તનનું કારણ કાળ છે. આ રીતે લોકમાં આ છ દ્રવ્યોના સંયોગ અને વિયોગથી આ સૃષ્ટિનું યંત્રવત્ સંચાલન થયા કરે છે. તે માટે ઈશ્વરતત્ત્વની આવશ્યકતા નથી. ઈશ્વરતત્ત્વને ન સ્વીકારવાને કારણે ધર્માદિ દ્રવ્યોની કલ્પના કરવી પડી છે. જીવ પોતાનાં કર્તવ્યોનું સારી રીતે પાલન કરી પરમાત્મા બની શકે છે અને અકર્તવ્ય કર્મોનું પાલન કરી અધમ બની શકે છે. પરમાત્મા-અવસ્થામાં જીવ સર્વે પ્રકારના કર્મોથી પર થઈ તટસ્થ બની જાય છે. એકેન્દ્રિયના જીવોની સત્તા કણકણમાં સ્વીકારવામાં આવી છે અને તેઓ સર્વલોકમાં વ્યાપ્ત છે. જીવોનું વિભાજન પાશ્યાત્યદર્શનના લીબ્નીઝના જીવાણબાદ અને બર્ગસાના રચનાત્મક વિકાસ વાદ સાથે મળતું આવે છે.

આ રીતે યથાર્થવાદનું ચિત્રણ કરવાને કારણે દ્રવ્યનું સ્વરૂપ પણ એકાન્તરૂપે નિત્ય કે એકાન્ત રૂપે ક્ષણિક ન માનતાં, અનિત્યથી અનુસ્યૂત નિત્ય માનવામાં આવેલ છે. દ્રવ્યમાં પ્રતિક્ષણ થનાર પરિવર્તન તથા તેમાં રહેલ એક સામંજસ્યનો સ્વીકાર કરતાં દ્રવ્યનું સ્વરૂપ ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રોવ્યાત્મક (નિત્ય) માનવામાં આવેલ છે. ચેતન્ય આદિ જીવના નિત્યધર્મ (ગુણ) છે અને મનુષ્ય, દેવ વગેરે તેની વિભિન્ન અવસ્થાઓ (પર્યાયો) છે. નિત્યતા દ્રવ્યોનો ગુણ (નિત્ય-ધર્મ) છે અને અનિત્યતા તેની ઉપાધિ (પર્યાય-અનિત્ય ધર્મ) છે. ગુણ અને પર્યાયો (અનિત્યધર્મ)ને દ્રવ્યથી સર્વથા પૃથક્ ન પાડી શકાય તેમ જ ગુણ અને પર્યાયોના સમૂહને જ દ્રવ્ય પણ ન કહી શકાય. તેથી ગુણ અને પર્યાય યુક્તને દ્રવ્ય કહેવામાં આવેલ છે. આ રીતે આ દ્રવ્ય (આધાર વિશેષ) ગુણ અને પર્યાયોથી સર્વથા ભિન્ન ન હોતાં કથંચિત ભિન્ન અને કથંચિત અભિન્ન છે.

આમ વિશ્વની રચના અને તેમાં વર્તમાન સૃષ્ટિ-તત્ત્વોનું વર્શન કરી, ગ્રંથમાં ચેતન અને અચેતન પુદ્દ્ગલના પરસ્પર સંયોગની અવસ્થાને સંસાર કહેવામાં આવેલ છે. જ્યાં સુધી ચેતનની સાથે અચેતન પુદ્દ્ગલનો સંબંધ રહે છે ત્યાં સુધી તે સંસારી કહેવાય છે. જ્યાં સુધી જીવ સંસારી અવસ્થામાં રહે છે પછી ભલે ને દેવ કેમ ન હોય ! ત્યાં સુધી તે પોતાનાં શુભાશુભ કર્મોના પ્રભાવથી સાંસારિક સુખ-દુ:ખ ભોગવતો જન્મ-મરણને પ્રાપ્ત કરે છે. વાસ્તવમાં જીવ સંસારમાં જન્મ-મરણજન્ય અનેક પ્રકારના દુ:ખોને જ પ્રાપ્ત કરે છે. તેને જ ક્ષણિક સુખાનુભૂતિ થાય છે તે પણ દુ:ખરૂપ જ હોય છે કારણ કે સંસારી વ્યક્તિનું તે ભૌતિક સુખ કેટલીક ક્ષણો બાદ જ નષ્ટ થનારું છે. તેથી બૌદ્ધદર્શનની જેમ પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં સંસારને દુ:ખોથી પૂર્ણ દર્શાવવામાં આવ્યો છે.

વ્યક્તિ દ્વારા અજ્ઞાનવશ રાગાદિથી વશીભૂત થઈ કરવામાં આવેલ શુભાશુભ કર્મ ઉપર જણાવેલ દુ:ખનું કારણ બને છે. જો કે આ કર્મો અચેતન છે છતાં સજાગ પ્રહરીની જેમ તે પ્રત્યેક વ્યક્તિની પ્રત્યેક કિયાનું અધ્યયન કરી રહે છે અને સમય આવતાં, તેનું શુભાશુભ કળ પણ આપે છે. આ કર્મ વેદાન્તદર્શનમાં સ્વીકૃત સ્થૂળ શરીરની પ્રાપ્તિમાં કારણ બને છે. કોઈ રૂપી અચેતન (પુદ્દગલ) દ્રવ્ય જ કર્મનું રૂપ ધારણ કરી યંત્રવત્ કાર્ય કરે છે. આ કર્મ પુદ્દગલો (કાર્મણવર્ગણા)નો જીવ સાથે સંબંધ કરાવવામાં લેશ્યાઓ કારણ બને છે. લેશ્યાઓ જીવના રાગાદિરૂપ પરિણામ છે. આ કર્મ અને લેશ્યા વિષયક વર્ણન દ્વારા ગ્રંથમાં સંસારના સુખો અને દુ:ખોનું સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવેલ છે. આમ, સંસારના વૈચિત્ર્યની ગાંઠ ઉકેલવામાં કોઈ ઈશ્વર વગેરે નિયન્તાની કલ્પના કરવી પડતી નથી. જો કે આ કર્મોનું ફળ ભોગવ્યા વગર કોઈ પણ જીવ બચી શકતો નથી છતાં પણ, જીવ ઈચ્છે તો ઉપાયપૂર્વક પૂર્વબદ્ધ કર્મોને શીઘ્ર વેગથી નષ્ટ કરી શકે છે અને આગામી કાળમાં કર્મોના બંધનને રોકી શકે છે.

કર્મોના બંધનને ન થવા દેવા માટે ગ્રંથમાં જે ઉપાય દર્શાવવામાં આવ્યો છે તે જૈનદર્શનમાં 'રત્નત્રય'ના નામે પ્રસિદ્ધ છે. જિનેન્દ્રિય દેવ પ્રણીત નવતથ્યોમાં દઢ વિશ્વાસ (સત્-દૃષ્ટિ), તે તથ્યોનું સાચું જ્ઞાન અને તદનુસાર સદાચારમાં પ્રવૃત્તિ-આ ત્રણ રત્નત્રય છે જે સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્રના નામે પ્રસિદ્ધ છે. ભગવદ્ગીતાનો ભક્તિયોગ, જ્ઞાનયોગ અને કર્મયોગ એ

ત્રણનો સમ્યક્ સમુચ્ચય જ અહીં રત્નત્રયરૂપે છે. આ ત્રણેની પૂર્ણતા થતાં સાધક કર્મોમાંથી પૂર્ણ છૂટકારો પ્રાપ્ત કરી સંસારમાંથી મુક્ત થાય છે. આ ત્રણેની પૂર્ણતા ક્રમશ: થાય છે. તેમાં અંદરોદર કારણકાર્યસંબંધ પણ છે. તથ્યોમાં શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય તો જ તેનું સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકાય અને સાચું જ્ઞાન મળે તો જ સદાચારમાં પ્રવૃત્તિ થાય કારણ કે કર્મોનાં બંધનું કારણ અજ્ઞાન હોવાથી તેમાંથી મક્તિનો ઉપાય પણ જ્ઞાન પ્રાપ્તિ જ હોય છતાં સદાચારની પર્ણતા થતાં જે મુક્તિ સ્વીકારવામાં આવેલ છે તેનું કારણ પૂર્વકૃત કર્મોનું ફળ ભોગવવું એ છે. તેથી પૂર્ણ જ્ઞાન (કેવળ જ્ઞાન) થઈ જતાં જીવને જીવન્મુક્ત માનવામાં આવેલ છે. સદાચાર ઉપર વિશેષ ભાર મૂકવાનું બીજું કારણ લોકોમાં ફેલાયેલ દુરાચારને રોકવાનું પણ હતું. સદાચારની પૂર્ણતા અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ (ધનાદિ-સંગ્રહની પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ) રૂપ પાંચ નૈતિક વ્રતોનું પાલન કરવાથી થાય છે. આ પાંચ નૈતિક વ્રતોનું પાલન કરવા ઉપરાંત, સાધકે અન્ય કેટલાંક નૈતિક વ્રતોનું પણ પાલન કરવું પડે છે અને તે વ્રતો અહિંસાદિ મુળ નૈતિક વ્રતોના જ પોષક છે. આ અહિંસાદિ પાંચ વ્રતોના મુળમાં પણ અહિંસા છે અને તેની પૂર્ણતા અપરિગ્રહની ભાવના ઉપર નિર્ભર છે. સદાચારના ઉત્તરોત્તર વિકાસક્રમને આધારે ચારિત્રને સામાયિક આદિ પાંચ ભાગોમાં વિભક્ત કરવામાં આવેલ છે. સદાચારનું પાલન કરનાર ગૃહસ્થો તેમ જ સાધુઓ હોય છે. તેથી તેમની દૃષ્ટિએ સદાચારને બે ભાગોમાં વિભક્ત કરેલ છે. ગૃહસ્થાચાર અને સાધ્વાચાર.

ગૃહસ્થાચાર સાધ્વાચારની પ્રારંભિક અભ્યાસાવસ્થા છે. તેમાં ગૃહસ્થ ગાર્હસ્થજીવન પસાર કરતાં સ્થૂળ રૂપે અહિંસાદિ પાંચ નૈતિક વ્રતોનું યથાસંભવ પાલન કરે છે તથા ધીમે ધીમે આત્મવિકાસ કરતાં કરતાં સાધુના આચાર પ્રત્યે અગ્રેસર થાય છે. તેથી ગૃહસ્થાચારનું પાલન કરવાનો ઉપદેશ, સાધ્વાચારનું પાલન જે નથી કરી શકતા એમને જ માટે છે. ગૃહસ્થાચાર સંબંધી અહીં એક વાત વિશેષ ધ્યાન આપવા યોગ્ય છે કે ગ્રંથમાં ગૃહસ્થાચારનું પાલન કરનારને દેવત્વની સાથે મુક્તિપદનો પણ અધિકારી ગણવામાં આવ્યો છે. જો કે તે પૂર્ણ વીતરાગી પણ બન્યો નથી તથા પાંચ નૈતિક વ્રતોનું સૂક્ષ્મરૂપે પાલન પણ કરતો નથી. આનું કારણ બાહ્યશુદ્ધિ કરતાં આભ્યંતરિક શુદ્ધિ વધારે મહત્ત્વની છે એ દર્શાવવાનું છે. તાત્પર્ય એ કે આભ્યંતરિક શદ્ધિરૂપ વીતરાગતા જેમ અને જ્યાં સંભવે ત્યાં તે રીતે આત્મવિકાસ કરતાં કરતાં સાધના કરવી કારણ કે બાહ્યલિંગાદિ તો માત્ર બાહ્યરૂપનો જ ખ્યાલ આપે છે અને તે કાર્યસાધક બનતાં નથી. તેથી ગુહસ્થ હોવા છતાં પણ વ્યક્તિ આભ્યંતરિક શુદ્ધિની દૃષ્ટિએ કેટલાક સમય માટે પૂર્ણ વીતરાગી પણ બની શકે છે. વાસ્તવમાં એવી વ્યક્તિ ગૃહસ્થ હોવા છતાં વીતરાગી સાધુ જ છે કારણ કે વીતરાગતામાં જ સાધુતા રહેલી છે. વીતરાગતા, આત્મવિકાસ અને જ્ઞાનાદિની સાધના ગૃહસ્થજીવન કરતાં ગૃહત્યાગ કરનાર સાધુના જીવનમાં વધારે સંભવે છે કારણ કે સાધુ સાંસારિક મોહ-મમતા વગેરેથી ઘણો દૂર હોય છે. તેથી ગ્રંથમાં એક સમયે મુક્ત થનાર જીવોની સંખ્યા-ગણનાના પ્રસંગે સાધુઓ કરતાં ગૃહસ્થોમાં તથા પુરુષો કરતાં સ્ત્રીઓમાં વીતરાગતા વગેરેની યોગ્યતા ઓછી હોવાથી સાધુ કે પુરૂષની સરખામણીમાં અનુક્રમે ગૃહસ્થ તથા સ્ત્રીની સંખ્યા ઓછી દર્શાવવામાં આવી 63

આ રીતે આત્મવિકાસ કરતાં કરતાં, મુક્તિનો સાધક ગૃહસ્થ-ધર્મની ચરમ અવસ્થામાં પહોંચી જ્યારે સૂક્ષ્મરૂપે અહિંસાદિ વ્રતોનું પાલન કરવા લાગે છે ત્યારે તે સાધ્વાચારમાં પ્રવેશે છે. તે પછી તે જ્ઞાન અને ચારિત્રની અધિક ઉન્નતિ માટે માતા-પિતા વગેરેની આજ્ઞા લઈ બધા પ્રકારના કોટુંબિક સ્નેહબંધનો તોડીને કોઈ ગુરુ પાસેથી અથવા ગુરુ ન મળે તો જાતે જ સાધુ-ધર્મનો સ્વીકાર કરે છે. આ સમયે તેણે પોતાનાં બધા વસ્ત્રાભૂષણોનો ત્યાગ કરવો પડે છે અને મસ્તક તથા દાઢીના વાળને પણ ઉખેડી નાખવા પડે છે. તે પછી તે નિયમાનુકૂળ ભિક્ષા દ્વારા મળેલ વસ્ત્ર અને આહાર આદિનો ઉપભોગ કરીને એકાન્તમાં રહી આત્મચિતન કરે છે. ભિક્ષાન્ન દ્વારા જીવન પસાર કરવાનું હોવાથી સાધુને 'ભિક્ષુ' કહેવામાં આવે છે. આ ભિક્ષાન્ન વગેરેની પ્રાપ્તિ બાબતમાં નિયમો ઘણા જ કઠોર હોય છે અને તેના મૂળમાં અહિંસા આદિ પાંચ નૈતિક મહાવ્રતોની

રક્ષા કરવાની ભાવના રહેલી હોય છે. સાધુ જે કંઈ નિયમ કે ઉપનિયમ સ્વીકારે છે તેનું ફળ સાક્ષાત્ કે પરંપરાથી કર્મ-નિર્જરા અથવા મુક્તિ છે એમ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. એટલી વિશેષતા છે કે કોઈ એક નિયમનું પાલન કરતાં અન્યસર્વે નિયમોનું પણ પાલન કરવું જરૂરી બની જાય છે.

સાધુ જે અહિંસાદિ પાંચ નૈતિક વ્રતોનું સૂક્ષ્મરૂપે પાલન કરે છે તેના મૂળમાં અહિંસા અને અપરિગ્રહની ભાવના નિહિત છે કારણ કે અહિંસા એટલે મન, વચન, કાયથી તથા કૃત-કારિત-અનુમોદનાથી કોઈને જરાય કષ્ટ ન દેવું તે. અસત્ય-ભાષણ, ચોરી, સ્ત્રી-સેવન અને ધનાદિ સંગ્રહમાં બનવા જોગ છે કે કોઈને કોઈ રૂપે હિંસાનો દોષ લાગે તેથી સત્યાદિ વ્રતોના લક્ષણમાં પણ અહિંસાની ભાવનાને ધ્યાનમાં લેવામાં આવેલ છે. આ અહિંસાની પૂર્ણતા અપરિગ્રહ (વીતરાગતા)ની ભાવના ઉપર આધાર રાખે છે કારણકે બધી શુભાશુભ પ્રવૃત્તિઓનું કારણ રાગ છે. રાગને વશ થઈ જીવ ધનાદિ-સંગ્રહ અને હિંસાદિમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. તેથી સાધુને પોતાની અશુભાત્મક પ્રવૃત્તિને રોકવા માટે ગુપ્તિઓનો અને શુભ-વ્યાપારમાં સાવધાનીપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરવા માટે સિમિતિઓનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. આમ આ પાંચ નૈતિક વ્રતોની રક્ષા કરતાં કરતાં આચરણ કરવું એ સાધુનો સદાચાર છે.

આમ જો કે સાધુનો સદાચાર પૂર્ણ થઈ જાય છે પરંતુ સેંકડો ભવોથી સંચિત પૂર્વબદ્ધ કર્મોને નષ્ટ કરવા માટે એક વિશેષ કર્તવ્ય-કર્મ કરવું પડે છે અને તેનું નામ છે : તપ. તપ કર્મોને નષ્ટ કરવા માટે એક પ્રકારનો અગ્નિ છે અને તે સાધુના સામાન્ય સદાચારથી પૃથક્ નથી કારણ કે તપમાં જે બાહ્ય અને આભ્યંતરિક ક્રિયાઓનું પાલન કરવાનું કહેલ છે તે બધી ક્રિયાઓ સાધુએ દરરોજ કરવી પડે છે. તેથી એ બધી ક્રિયાઓના નિયમોનું પાલન કરવામાં દઢ આત્મસંયમથી વર્તવું પડે છે અને એ જ તપ કહેવાય છે. બાહ્ય અને અભ્યંતરના ભેદથી તપના મુખ્ય બે પ્રકારો પડે છે. બંનેમાં પ્રધાનતા અભ્યંતર તપની છે. આભ્યંતર તપોમાં જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ માટે મુખ્યરૂપે આત્મચિંતન કરવામાં આવે છે. તપ કરતી

વખતે ક્ષુધા, તૃષા આદિ સંબંધી જે જે વિઘ્નો (પરીષહ) આવે છે તે બધા ઉપર વિજય મેળવવો જરૂરી છે. વીર યોદ્ધાની જેમ આયુષ્યની અંતિમ ક્ષણ સુધી સંયમમાં અડગ રહેવું પડે છે. સાધુના સદાચારની પરીક્ષા માટે તપ કસોટીરૂપ છે. સાધ્વાચારના પાલનની જે દુષ્કરતાનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે તે આ તપની દષ્ટિએ થયેલ છે. પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં વર્ણિત તપનું સ્વરૂપ વિશેષ કરીને ધ્યાન તપનું વર્ણન યોગદર્શન અને બોદ્ધદર્શનમાં વર્ણવેલ સમાધિ સાથે મળતું આવે છે. આ રીતે સાધુ જીવન-પર્યન્ત તપોમય જીવન પસાર કરીને મૃત્યુ સમયે બધા પ્રકારના આહારાદિનો ત્યાગ કરી સમાધિમરણપૂર્વક શરીરનો ત્યાગ કરે છે. આ શરીર ત્યાગ પછી તેને જે ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે તેને 'મુક્તિ' કહેવામાં આવે છે.

આ મુક્તિની અવસ્થા બધા પ્રકારના કર્મબંધનોથી રહિત, અશરીરી, અત્યંત દુ:ખાભાવરૂપ, નિરતિશય સુખરૂપ અને અવિનશ્વર છે. તેને પ્રાપ્ત કર્યા બાદ જીવને ફરીવાર સંસારમાં આવાગમન કરવું પડતું નથી. તેનો નિવાસ લોકના ઉપરિતમ પ્રદેશમાં (સૌથી ઉપરના પ્રદેશમાં) માનવામાં આવેલ છે. અંતિમ જન્મની ઉપાધિની અપેક્ષાએ તેમાં ભેદ સંભવતો હોવા છતાં પણ કોઈ તાત્ત્વિક ભેદ રહેલો નથી. ગ્રંથમાં જે મક્તિની અવસ્થા ચિત્રિત કરવામાં આવી છે તે અલોકિક છે. તેમાં સ્વામી-સેવકભાવ નથી, કોઈ અભિલાષા પણ નથી. તે પુર્ણ નિષ્કામ અને સંસારથી પર ચેતન જીવની સ્વ-સ્વરૂપની સ્થિતિ છે. આ અવસ્થામાં બધા પ્રકારના બંધનોનો અભાવ થઈ જતો હોવાથી તેને મુક્તિ કહેવામાં આવે છે. ગ્રંથમાં જો કે વિદેહ-મુક્તિનું જ વર્ણન કરવામાં આવેલ છે પરંતુ જીવન્મુક્તિ વિશે પણ જણાવેલ છે. કેવલી કે કેવળજ્ઞાનીની જે સ્થિતિ છે તે જીવન્મુક્તિની અવસ્થા છે કારણ કે સંસારમાં રહીને પણ તેઓ જળથી ભિન્ન કમળની જેમ તેનાથી અલિપ્ત રહે છે તથા મૃત્યુ બાદ નિયમપૂર્વક તે જ ભવમાં વિદેહમુક્તિ મેળવે છે. મુક્તિ પ્રાપ્ત કરવા માટે કોઈ પ્રકારના જાતિ, આયુષ્ય કે સ્થાન વગેરેનું કોઈ મહત્ત્વ નથી. તે દ્વાર બધા માટે સદાકાળ ખુલ્લું છે. મુક્તિની બાબતમાં એટલું ખાસ છે કે બધા મુક્ત જીવો પોતાના પુરુષાર્થથી જ મુક્ત થયેલ છે. તેમાં એવો કોઈ જીવ નથી કે જે અનાદિ મુક્ત હોય અથવા પુરુષાર્થ વગર ઈશ્વર આદિની કૃપાથી મુક્ત થયો હોય.

આ રીતે 'ઉત્તરાધ્યયન'માં તત્ત્વજિજ્ઞાસુ અથવા મુમૃક્ષુ માટે જે તત્ત્વજ્ઞાન, મુક્તિ અને મુક્તિના માર્ગનું વર્શન જોવા મળે છે તે વિશેષ કરીને સાધુના આચાર સાથે સંબંધ રાખે છે. તેનું તાત્પર્ય એવું નથી કે આ ગ્રંથ માત્ર સાધુઓ માટે જ ઉપયોગી છે કારણ કે તેમાં સરળ, સાહિત્યિક અને કથાત્મક શૈલીમાં વ્યવહારોપયોગી ગૃહસ્થ-ધર્મનું પણ પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે તેથી તે જનસામાન્ય માટેપણ અનેક દષ્ટિએ ઉપયોગી અને મહત્ત્વપૂર્ણ છે. તેમાં ચિત્રિત સમાજ અને સંસ્કૃતિના આધારે ઘણી મહત્ત્વપૂર્ણ બાબતો અંગે જાણી શકાય છે. જેવી કે : વર્ણાશ્રમ-વ્યવસ્થા, બ્રાહ્મણોનું પ્રભુત્વ અને તેમનું સદાચરણમાંથી પતન, કર્મથી જાતિવાદની સ્થાપના, યજ્ઞોનું પ્રાધાન્ય, વિભિન્ન મતમતાંતર, રાજ્યવ્યવસ્થા, સમુદ્રયાત્રા, વ્યાપાર, ખેતી, વિવાહ, દાહ-સંસ્કાર, પશુપાલન વગેરે.

આ રીતે ધર્મ કે દર્શન ઉપરાંત સાહિત્ય, ઈતિહાસ, ભૂગોળ, ભાષાવિજ્ઞાન અને તત્કાલીન ભારતીય સમાજ તથા સાંસ્કૃતિક આદિની દષ્ટિએ પણ આ ગ્રંથનું ઘણું મહત્ત્વ છે. આ કારણે જૈન અને જૈનેતર બધા વિદ્વાનોએ તેની મુક્ત કંઠે પ્રશંસા કરી છે અને તેના ઉપર વિપુલ વ્યાખ્યાત્મક સાહિત્ય લખાયું છે અને હજી પણ લખાતું રહેશે. ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર : એક પરિશીલન

**እ**ጸረ

# પરિશિષ્ટ વગેરે

પરિશિષ્ટ : ૧ કથા-સંવાદ

પરિશિષ્ટ : ૨ વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓનો પરિચય

પરિશિષ્ટ : ૩ સાધ્વાચાર સંબંધી અન્ય તથ્ય

પરિશિષ્ટ : ૪ દેશ તથા નગર

# <sub>પરિશિષ્ટ</sub> ૧ કથા–સંવાદ

અત્યંત પ્રાચીન કાળથી જ કોઈ પણ વિષયને રોચક, પ્રેરણાદાયક અને પ્રભાવોત્પાદક બનાવવા માટે ઉપમા, દૃષ્ટાંત વગેરે અલંકારોના પ્રયોગ ઉપરાંત કથા અને સંવાદોનો પણ પ્રયોગ થતો રહ્યો છે. ઉપદેશાત્મક તથા ધાર્મિક પ્રયોમાં આવો પ્રયોગ નિતાંત જરૂરી પણ છે. પ્રાચીન જૈન આગમોમાં આ દૃષ્ટિએ 'જ્ઞાતૃધર્મકથા'નું ઘણું મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. તે પછી બીજું સ્થાન 'ઉત્તરાધ્યયન'નું છે.

કથાઓનું વિભાજન સામાન્યરૂપે ચાર ભાગમાં કરવામાં આવે છે : જેમ કે ૧ અર્થકથા, ૨ કામકથા, ૩ ધર્મકથા અને ૪ સંકીર્ણકથા<sup>૨</sup>. ઉત્તરાધ્યયનની કથાઓ ધર્મકથાના વિભાગમાં આવે છે કારણ કે ઉત્તરાધ્યયન એક ધાર્મિક કાવ્ય-ગ્રંથ છે અને તેમાં ઉપમા, દષ્ટાંત, સંવાદ, કથા વગેરે દ્વારા ધર્મ અને વૈરાગ્યનું વિશેષ કરીને ઉપદેશાત્મક કથન થયેલ છે. તેની કથાઓ, ઉપદેશ અને સંવાદ, જાતક, મહાભારત વગેરેની કથાઓ આદિ સાથે ઘણી રીતે મળતાં આવે છે. ઉત્તરાધ્યયનની કથાઓ મૂળરૂપે સંક્ષિપ્ત અને સંકેતાત્મક છે અને તેમનો વિસ્તાર ટીકા-ગ્રંથોમાં પર્યાપ્ત રૂપે થયો છે. અહીં મૂળ ગ્રંથાનુસાર દૃદયસ્પર્શી તથા રોચક સંવાદો અને કથાઓ રજૂ કરવામાં આવેલ છે.

### કેશિ-ગૌતમ સંવાદ<sup>3</sup> :

ત્રેવીશમાં તીર્થંકર ભગવાન પાર્શ્વનાથના શિષ્ય કેશિકુમાર શ્રમણ અને ચોવીશમા તીર્થંકર ભગવાન મહાવીરના શિષ્ય ગૌતમ એ બંને એક ગામથી

૧ પ્રાકૃત સાહિત્યનો ઈતિહાસ પૃ. ૩૫૭

૨ એજન પૃ. ૩૬૦-૩૬૧

૩ ઉ. અધ્યયન ૨૩.

બીજે ગામ કરતાં સંયોગવશ એક સમયે શ્રાવસ્તી નગરીમાં આવ્યા. પોતપોતાના શિષ્યો સાથે કેશિ 'તિન્દુક' ઉદ્યાનમાં અને ગૌતમ 'કોષ્ઠક' ઉદ્યાનમાં રહ્યા. બંને જ્ઞાની અને સદાચાર સંપન્ન હતા. તેમના શિષ્યોએ જ્યારે એકબીજાના બાહ્યવેશ અને મહાવ્રતોના વિષયમાં તફાવત જોયો ત્યારે તેઓને શંકા થઈ. તેમણે વિચાર્યું બંને એક જ ધર્મમાં માનનારા છે તો પછી આવો તફાવત કેમ ? શિષ્યોની આ શંકા જાણીને બંનેએ પરસ્પર મળવાની ઈચ્છા કરી. કેશિને જ્યેષ્ઠકુળના જાણીને ગૌતમ પોતાના શિષ્ય-પરિવાર સાથે તિન્દુક ઉદ્યાનમાં ગયા. ગૌતમને આવતા જોઈ કેશિએ તેમનો ઉચિત સત્કાર કર્યો. આસન ઉપર બેઠેલા તે બંને સૂર્ય અને ચંદ્ર જેવા શોભતા હતા. તેમના સમાગમને જોઈ ઘણા ગૃહસ્થો, દેવો, દાનવો, યક્ષો, રક્ષ્યાો અને પાંખડી આદિ હજારોની સંખ્યામાં ત્યાં એકઠા થયા. તે પછી કેશિએ શિષ્યોની શંકા દૂર કરવા માટે ગૌતમની અનુમતિ લઈ કેટલાક પ્રશ્નો પૂછ્યા અને ગૌતમે તેના દેશ-કાળ અનુરૂપ સયુક્તિક ઉત્તરો આપ્યા.

કેશિ : જ્યારે બંને તીર્થંકરોના ઉદ્દેશ્ય સમાન જ છે ત્યારે પાર્શ્વનાથના ચતુર્યામરૂપ ધર્મને મહાવીરે પંચયામ (પાંચ મહાવ્રત)માં શામાટે પરિવર્તિત કર્યો છે ?

ગૌતમ : જ્ઞાનથી ધર્મ-તત્ત્વનો નિશ્ચય કરી તથા દેશકાળ અનુસાર બદલાતી જતી જન સામાન્યની પ્રવૃત્તિઓને ધ્યાનમાં રાખીને ધર્મમાં આ આચાર વિષયક પરિવર્તન કરવામાં આવ્યું છે. જો એમ ન કરવામાં આવે તો ધર્મ સ્થિર ન રહી શકે.

કેશિ: પાર્શ્વનાથના સાન્તરોત્તર (સચેલ) ધર્મને મહાવીરે અચેલ ધર્મમાં કેમ પરિવર્તિત કર્યો છે ?

ગૌતમ : બાહ્યવેશ-ભૂષા તો લોકમાં માત્ર પ્રતીતિ કરાવવામાં કારણ છે. બંનેના મતમાં મોક્ષના અદ્ભુત સાચા સાધન તો સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર છે. આ વસ્ત્ર વિષયક પરિવર્તનનું કારણ પણ પૂર્વવત છે.

કેશિ: તમારા ઉપર આક્રમણ કરનારા શત્રુઓને કે જેની વચ્ચે તમે રહેલા છો તેને તમે જાણો છો ? તમે તેમને કેવી રીતે જીત્યા ?

ગૌતમ : હા, હું એ શત્રુઓને જાણું છું. તે અનેક શત્રુઓમાંથી સહુથી પહેલાં મેં અવશીકૃત આત્મારૂપી એક પ્રધાન શત્રુને વશીકૃત આત્મા દ્વારા જત્યો. તે પછી કષાય, ઈન્દ્રિય, નોકષાય આદિ અન્ય અનેક શત્રુઓને ક્રમાનુસાર જીત્યા.

કેશિ: સંસારમાં ઘણા જીવો પાશબદ્ધ છે તો તમે કેવી રીતે પાશમુક્ત થયા ? ગૌતમ: સંસારમાં રાગદ્વેષરૂપી ભયંકર સ્નેહપાશ છે. તે પાશોને યથાન્યાય (જિનપ્રવચન અનુસાર-વીતરાગતાથી) જીતીને હું પાશરહિત થઈ રહું છું.

કેશિ : હૃદયમાં ઉત્પન્ન થયેલ વિષ-લતાને તમે કેવી રીતે ઉખાડી ?

ગૌતમ : પરિષ્ટામે ભયંકર ફળવાળી તૃષ્ણારૂપી એક લતા છે. તે લતાને યથાન્યાય (નિર્લોભતા દ્વારા) જળમૂળથી ખેંચીને હું તેના વિષફળભક્ષણથી મુક્ત થયો છું.

કેશિ : શરીરમાં પ્રજ્વલિત અગ્નિને કેવી રીતે શાન્ત કર્યો ?

ગૌતમ : કષાયરૂપી અગ્નિઓનું જિનેન્દ્રરૂપી મહામેઘથી ઉત્પન્ન શ્રુતજ્ઞાનરૂપી જળધારાથી નિરંતર સિંચન કરવાથી તે મને દઝાડતા નથી.

કેશિ : સાહસિક, દુષ્ટ અને ભયંકર અશ્વ ઉપર બેઠેલા તમે સન્માર્ગમાં કેવી રીતે સ્થિર રહ્યા છો ?

ગોતમ : ધર્મશિક્ષા તથા શ્રુતરૂપી લગામ દ્વારા હું મનરૂપી દુષ્ટ અશ્વને કાબુમાં રાખું છું અને તેથી ઉન્માર્ગે ન જતાં સન્માર્ગે જ સ્થિર રહું છું.

કેશિ : સંસારમાં અનેક ઉન્માર્ગ હોવા છતાં તમે સન્માર્ગમાં કેવી રીતે સ્થિર રહ્યા છો ?

ગૌતમ : હું ઉન્માર્ગ અને સન્માર્ગને સારી રીતે જાણું છું. તેથી સન્માર્ગમાંથી ભ્રષ્ટ થતો નથી. જિનેન્દ્રનો માર્ગ સન્માર્ગ છે અને બાકીના બધા ઉન્માર્ગ છે. કેશિ: વિપુલ જળપ્રવાહમાં વહેતાં પ્રાણીઓ માટે શરણરૂપી બેટ કયો છે ? ગૌતમ: જરા-મરણરૂપી જળપ્રવાહમાં ડૂબતાં પ્રાણીઓ માટે શરણરૂપ અને સંસારરૂપી સમુદ્રની વચ્ચે આવેલો એક ઉત્તમ બેટ છે અને તેનું નામ છે ધર્મ. ત્યાં મહાન જળપ્રવાની જરા પણ ગતિ નથી.

કેશિ : મહાપ્રવાહવાળા સમુદ્રમાં વિપરીત વહેતી (તરતી) નોકા ઉપર સવાર થઈને તમે સામે પાર (કાંઠે) કેવી રીતે જશો ?

ગૌતમ : જે નોકા છિદ્રરહિત (નિરાસ્રવ-જલાગમથીરહિત) હોય છે તે કાંઠે પહોંચે છે. હું છિદ્રરહિત નોકા ઉપર સવાર થયો છું તેથી કાંઠે પહોંચીશ. અહીં શરીર નોકા છે, જીવ નાવિક છે, સંસાર સમુદ્ર છે, કર્મ જળ છે અને મુક્તિ કિનારો છે.

**કેશિ**ઃ ઘણાં ય પ્રાણીઓ ઘોર અંધકારમાં રહેલાં છે. તેમને કોણ પ્રકાશ આપશે ?

ગૌતમ : મિથ્યાત્વરૂપી અજ્ઞાનાન્ધકારમાં રહેલાં પ્રાણીઓને પ્રકાશિત કરનાર સર્વજ્ઞ જિનેન્દ્રરૂપી નિર્મળ સૂર્યનો ઉદય થઈ ચૂક્યો છે તે તેમને પ્રકાશ આપશે.

કેશિ : શારીરિક અને માનસિક દુઃખોથી પીડિત પ્રાણીઓ માટે શિવરૂપ અને બાધારહિત સ્થાન કયું છે ?

ગૌતમ : લોકાગ્રમાં જરા-મરણરૂપી સમસ્ત બાધાઓથી રહિત તથા શિવરૂપ એક સ્થાન છે અને તેને (નિર્વાણ) સિદ્ધલોક કહેવામાં આવે છે.

આ રીતે સર્વશ્રુતપારગામી ગૌતમ પાસેથી પોતાના બધા પ્રશ્નોના સમુયુક્તિક ઉત્તર પામીને કેશિએ ગૌતમને વંદન કર્યા તથા પોતાની શિષ્યમંડળી સાથે મહાવીર પ્રણીત ધર્મનો અંગીકાર કર્યો<sup>૧</sup>. ત્યાં ઉપસ્થિત જનમેદનીએ બંનેની

પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરના શિષ્યો વચ્ચે થયેલ આ પ્રકારના પરિસંવાદોનો ઉલ્લેખ અન્ય આગમ-ગ્રંથો અને ટીકા-ગ્રંથોમાં પણ મળે છે.
 જુઓ - આચાર્ય તુલશી. ઉ. ભાગ ૧, પૃ. ૨૯૯-૩૦૦

સ્તુતિ કરી. આ મિલન પછી બંને મહર્ષિઓ વચ્ચે ત્યાર બાદ પણ મેળાપો થયા અને તેમાં સુત્રાર્થનો નિર્ણય અને રત્નત્રયનો ઉત્કર્ષ થયેલો.

આમ, આ પરિસંવાદમાં બાર પ્રશ્નો પૂછાયા જેમાં પ્રારંભના બે પ્રશ્નો મુખ્ય છે અને તે જ આ પરિસંવાદના કારણરૂપ છે. બાકીના બધા પ્રશ્નો અને ઉત્તરો ઉપસથિત જનતાના કલ્યણ માટે પ્રતીકાત્મક રૂપક અલંકારની શૈલીમાં પ્રસ્તુત કરવામાં આવ્યા.

આ પરિસંવાદમાં જે મહત્ત્વપૂર્ણ વાતોનો સંકેત મળે છે તે આ પ્રમાણે છે :

- ૧ કોઈ પણ બાબતમાં મતભેદ થાય ત્યારે અરસપરસ મળીને તેનું સમાધાન શોધવું અને દુરાગ્રહ કર્યા સિવાય સાચા માર્ગને અનુસરવો.
- ર બાહ્યવેશભૂષા વગેરે ઉપર વિશેષ ધ્યાન ન દેતાં, અંતરંગ શુદ્ધિના સાધનભૂત રત્નત્રયની આરાધના કરવી.
  - ૩ પોતાના આત્માને સંયમિત રાખવો.
  - ૪ જ્યેષ્ઠકુળનું ધ્યાન રાખવું.
  - ૫ અતિથિનો યોગ્ય રીતે સત્કાર કરવો.
  - ૬ અનુમતિ મળ્યા સિવાય પ્રશ્ન ન પૂછવા.
  - ૭ સમુચિત જવાબ મળે ત્યારે તેની પ્રશંસા કરવી.
  - ૮ પરિસ્થિતિ અનુસાર ધર્મમાં પરિવર્તન કરવું.
  - ૯ શ્વેતાંબર-દિગંબર મતભેદનો અહીં સંકેત મળે છે
  - ૧૦ પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરના ધર્મોપદેશનો ભેદ જોવા મળે છે.

### ઈન્દ્ર-નમિ સંવાદ<sup>૧</sup>

દેવલોકમાંથી ચ્યૂત થઈ રાજા નિમએ મિથિલા નગરીમાં જન્મ લીધો. રાણીઓ સાથે દેવલોક સદશ આનંદ મેળવીને જ્યારે તેને એક દિવસ જાતિસ્મરણ થયું ત્યારે તેણે પોતાના પુત્રને રાજ્યભાર સોંપી દીધો અને પોતે દીક્ષા લેવા નીકળ્યા. તે સમયે સમગ્ર નગરમાં શોક છવાયો. તે સમયે દેવાધિપતિ ઈન્દ્ર બ્રાહ્મણનું રૂપ ધારણ કરીને આવ્યા અને સંયમની દઢતા અંગે કસોટી કરવા તેમણે નિમને

૧ ઉ. અધ્યયન ૯.

પ્રશ્નો પૂછ્યા. રાજાએ પણ બધા પ્રશ્નોના અધ્યાત્મપ્રધાન સયુક્તિક જવાબો આપ્યા.

ઈન્દ્ર: આજે મિથિલામાં કોલાહલ શા માટે છે ?

નિ : આજે મિથિલામાં શીતલ છાયા, પત્ર-પુષ્પ અને ફળાદિથી યુક્ત (અનેક ગુણ સંપન્ન) મનોરમ ચૈત્યવૃક્ષ (રાજર્ષિનમિ), વાયુ (વૈરાગ્ય)ના વેગથી પડી ગયું છે. (પોતે ગૃહત્યાગ કરેલ છે). તેથી તેના (વૃક્ષરૂપ રાજાના) આશ્રિત જીવો (પક્ષી-પ્રાણી) નિ:સહાય થઈ સ્વાર્થવિષયક વિલાપ કરી રહ્યા છે. તેમાં મારો કોઈ દોષ નથી.

ઈન્દ્ર : તમારાં અંત:પુર વગેરે અગ્નિથી સળગે છે છતાં તમે એ બાજુ ધ્યાન કેમ આપતા નથી ?

નિમ : સર્વવિરત સાધુને માટે કંઈ પ્રિય કે અપ્રિય નથી. તેથી આત્માનુપ્રેક્ષી હું એવા ઉપર ધ્યાન શા માટે આપું ?

ઈન્દ્ર : ક્ષત્રિય ધર્માનુસાર તમારી પ્રજાની રક્ષા કરવા માટે પ્રાકાર, ગોપુર, અટારિયો, ખાઈ વગેરે બનાવીને દીક્ષા લ્યો.

નિમ : કર્મશત્રુથી પોતાની જાતને સુરક્ષિત રાખવા માટે મેં આધ્યાત્મિક તૈયારીઓ કરી લીધી છે<sup>4</sup>.

ઈન્દ્ર: મહેલ વગેરે બનાવરાવીને પછી દીક્ષા લેવી જોઈએ.

નિમ : સંશયાળુ વ્યક્તિ જ માર્ગમાં મહેલ વગેરે બનાવે છે. સંસારમાં સ્થાયી નિવાસ ન હોવાથી હું સ્થાયી નિવાસભૂત મોક્ષમાં જ મહેલ બનાવીશ.

ઈન્દ્ર: યોરોથી નગરની રક્ષા કરીને દીક્ષા લેવી જોઈએ.

નિમ : ઘણીવાર ચોર બચી જાય છે અને ચોરી ન કરનાર પકડાય જાય છે. તેથી ક્રોધાદિ સાચા ચોરોને સજા કરવી ઉચિત છે.

ઈન્દ્ર: નમસ્કાર ન કરનારા રાજાઓને જીતી દીક્ષા લેવી જોઈએ.

નિમ : હજારો સુભટોને જીતવા કરતાં અવશીકૃત એક આત્માને જીતવો એ સર્વોત્કૃષ્ટ વિજય છે અને તે જ સુખ છે.

ઈન્દ્ર : યજ્ઞ કરાવી, દાન દઈ, ભોગ ભોગવી દીક્ષા લેવી જોઈએ.

નિમ : દસ લાખના ગોદાન કરતાં સંયમ શ્રેષ્ઠ છે તેથી તે સંયમને ધારણ કરવો ઉચિત છે.

૧ જુઓ - પ્રકરણ ૭, પૃ. ૩૯૫-૩૯૬.

ઈન્દ્ર : ગૃહસ્થાશ્રમ છોડી સન્યાસાશ્રમમાં જવું યોગ્ય નથી.

નિમ : સર્વવિરતિરૂપ શ્રમણદીક્ષા કરતાં ચડિયાતો કોઈ ધર્મ નથી.

ઈન્દ્ર : કોશવૃદ્ધિ કર્યા પછી દીક્ષા લેવી જોઈએ.

નિમ : અનંત ધન પ્રાપ્ત કર્યા છતાં લોભીની ઈચ્છાઓ શાંત પડતી નથી. તેથી ધનસંગ્રહ કરવાનું શું પ્રયોજન ?

ઈન્દ્ર : અસત અને અપ્રાપ્ત ભોગોની લાલસા કરતાં મેળવેલા અદ્દ્ભુત ભોગોને ત્યાગવા ઉચિત નથી.

નિમ : કામ-ભોગોની લાલસાથી મેં મેળવેલ ભોગોને છોડચા નથી કારણ કે એની ઈચ્છા માત્ર દુર્ગતિનું કારણ છે.

આ રીતે બ્રાહ્મણ વેષધારી ઈન્દ્રે રાજા નિમની શ્રમણ ધર્મમાં દઢ આસ્થા જોઈ પોતાનું વાસ્તવિક રૂપ પ્રગટ કર્યું અને મધુર વચનોથી રાજા નિમના આશ્ચર્યકારી ગુણોની સ્તુતિ કરતાં કરતાં તેને વંદન કર્યા. ઈન્દ્ર દેવલોકમાં ગયો અને નિમ વધારે નમ્ર બન્યો. પછીથી નિમએ શ્રમણદીક્ષા લીધી અને નિર્વાણ પદને મેળવ્યું.

આ પરિસંવાદમાંથી નીચેની મહત્ત્વપૂર્ણ બાબતો ઉપર પ્રકાશ પડે છે :

- ૧ શ્રમણધર્મ એ ગૃહસ્થાશ્રમમાંથી કરવામાં આવેલ પલાયન નથી.
- ૨ દીક્ષાર્થીએ ગૃહ-કુટુંબની ચિંતા ન કરવી.
- ૩ અવશીકૃત આત્મા ઉપર મેળવેલ વિજય સહુથી મોટો છે.
- ૪ સંસારના વિષયભોગ વિષકળ જેવા છે. તે અનંતની સંખ્યામાં મળે તો પણ સુખ આપતા નથી.

૫ શ્રમણધર્મની શ્રેષ્ઠતા અને તેનું પ્રયોજન વ્યક્ત થાય છે.

૬ અહીં દીક્ષાર્થીના મનમાં ઉત્પન્ન થનાર અંતર્દ્રન્દ્રનું સફળ ચિત્રણ થયેલ છે.

૭ અહીં સહેતુક પ્રશ્નોના એવા જ સહેતુક ઉત્તરો આપવામાં આવ્યા છે તેથી એવા પ્રશ્નોના ઉત્તર એ રીતે આપવા જોઈએ.

### थित्त-संभूत संवाह<sup>9</sup> :

ચિત્ત અને સંભૂત નામના બે ચાંડાળો હતા. તે બંને મરીને દેવ થયા. તે બંનેમાંથી સંભૂતનો જીવ દેવલોકમાંથી ચ્યૂત થઈ કાંપિલ્ય નગરમાં રાણી ચૂલણીના

૧ ઉ. અધ્યયન ૧૩.

ગર્ભ દ્વારા બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી તરીકે આવિર્ભાવ પામ્યો અને ચિત્તનો જીવ પુરિમતાલ નગરમાં એક વિશાળ શ્રેષ્ઠીના કુળમાં જન્મ્યો. ચિત્તનો જીવ ધર્મનું શ્રવણ કરી સાધુ બન્યો પરંતુ સંભૂતનો જીવ (બ્રહ્મદત્ત) ભોગોમાં આસક્ત રહ્યો. સંયોગવશ ચિત્તમુનિ એક દિવસ ગ્રામાનુગ્રામ ફરતા કાંપિલ્ય નગરમાં પધાર્યા. ત્યાં એક બીજાને જોઈ તેમને જાતિસ્મરણ થયું. ત્યાર પછી સંભૂતના જીવ બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી પોતાના પૂર્વજન્મના ભાઈ ચિત્તમુનિનો સત્કાર કરીને બોલ્યા :

સંભૂત (બ્રહ્મદત્ત): પરસ્પર પ્રેમ ધરાવનાર આપણે બંને ભાઈ પૂર્વભવોમાં ક્રમશ: દશાર્ધ દેશમાં દાસરૂપે, કલિંજર પર્વત ઉપર મૃગરૂપે, મૃતગંગાના કાંઠે હંસરૂપે, કાશીમાં ચાંડાલરૂપે અને દેવલોકમાં દેવરૂપે એક સાથે જન્મેલા પછી આ છકા ભવમાં આપણે કેમ વિખૂટા પડી ગયા ?

ચિત્ત (ચિત્તમુનિ): હે રાજા, આપણે બંને સરખા કર્મ કરવાને કારણે પાંચ ભવ સુધી તો એક સાથે જન્મ્યા પણ આ છકા ભવમાં વિખૂટા પડી ગયા કારણ કે તેં ચાંડાલ તરીકેના ભવમાં જે પુણ્ય કર્મ કરેલાં તે ભોગોની અભિલાષાને કારણે કરેલાં એટલે કે અશુભ નિદાનપૂર્વક કરેલાં અને મેં અભિલાષારહિત (નિદાનરહિત) થઈને કરેલાં. આ કારણે એક સરખાં કર્મ કરવા છતાં આપણે બંને ભાઈઓ આ ભવમાં વિખૂટા પડ્યા.

સંભૂત : હું પૂર્વ ભવના પુષ્ટયકર્મોનું શુભ કળ આજે સર્વ પ્રકારે ભોગવું છું. શું તમે એ જ પ્રમાણે અનુભવ કરો છો ?

ચિત્ત : મને પણ તારી જેવો જ સમજી લે. હું એક મહા અર્થ ધરાવતી ગાથા સાંભળી પ્રવ્રજિત થયો છું.

સંભૂત : હે ભિક્ષુ ! આ મારું ઘર સર્વ પ્રકારે સમૃદ્ધ છે. તું પણ યથેચ્છ તેનો ઉપભોગ કર. ભિક્ષાચર્યા તો ખૂબ કઠિન છે.

ચિત્ત : હે રાજા ! સંસારના બધા ક્ષણિક ભોગો ક્ષણિક અને સુખાભાસરૂપ છે. દીક્ષામાં એ કરતાં અનેકગણું આર્થિક સુખ છે. તું પણ મારા જેવો બની જા.

સંભૂત : હે મુનિ ! હું પણ આપની જેમ જ સમજું છું પણ ચાંડાલ તરીકેના ભવમાં (હસ્તિનાપુરમાં રાજાના એશ્વર્યને જોઈને) કરવામાં આવેલ નિદાનબંધને કારણે વસ્તુસ્થતિને જાણતો હોવા છતાં હું કાદવમાં ફસાયેલ હાથી કાંઠાને જોયા છતાં જેમ બહાર નીકળી શકતો નથી તેમ કામભોગોને છોડી શકતો નથી.

ચિત્ત : જો તું ભોગોને ત્યાગવામાં અસમર્થ હો તો દયા વગેરે સારાં કર્મો કર જેથી તને દેવત્વની પ્રાપ્તિ થાય.

આ રીતે સ્નેહવશ કલ્યાણની ભાવનાથી આપવામાં આવેલ સદુપદેશનો બ્રહ્મદત્ત ઉપર જરાય પ્રભાવ ન પડ્યો ત્યારે મુનિએ ફરીથી કહ્યું, 'તારી ભોગોને છોડવાની ઈચ્છા નથી. તું આરંભ અને પરિગ્રહમાં આસક્ત છે. મેં વ્યર્થ આટલો પ્રલાપ કર્યો. હવે હું જાઉં છું.' ત્યાર બાદ બ્રહ્મદત્ત ભોગોની આસક્તિથી અનુત્તર (સાતમા) નરકમાં ગયો અને કામ-ભોગથી વિરક્ત ચિત્તમુનિ અનુત્તર સિદ્ધગતિ (મોક્ષ)ને પામ્યો.

આ પરિસંવાદમાં ઉપરથી નીચે મુજબની બાબતો ઉપર પ્રકાશ પડે છે.

- ૧ જો કોઈ વ્યક્તિ સાધુ ન બની શકે તો તેણે ગૃહસ્થાધર્મનું પાલન કરવું.
- ર જે ગ્રહણ કરે તેને જ ઉપદેશ આપવો જોઈએ.
- ૩ કર્મની વિચિત્રતા જોવા મળે છે.
- ૪ નિદાનબંધનું પરિશામ ખરાબ હોય છે.
- ૫ વિષય-ભોગો અસાર છે.

# મૃગા પુત્ર અને માતા-પિતા સંવાદ<sup>૧</sup> :

સુત્રીવ નગરમાં બલભદ્ર રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તેની પટરાશીનું નામ મૃગાવતી હતું. તેનો એક પ્રિય પુત્ર નામે બલશ્રી, મૃગાપુત્ર તરીકે જાણીતો થયો. તે સુરમ્ય મહેલોમાં રાશીઓની સાથે દેવ સદૃશ ભોગો ભોગવતો હતો અને દરરોજ પ્રસન્નચિત્તવાળો જણાતો હતો. એક દિવસ જ્યારે તે રત્નજડિત મહેલમાં બેઠો બેઠો ઝરુખામાંથી નગર તરફ નજર ફેંકતો હતો ત્યારે તેશે અચાનક એક સંયત સાધુને જોયા. તેને અનિમેષ દૃષ્ટિથી જોઈ તેને વિચાર થયો કે મેં પહેલાં પણ ક્યારેક આવું રૂપ જોયેલ છે. પછી સાધુ-દર્શન તથા

પવિત્ર ચિંતનથી તેને જાતિસ્મરણ થયું. જાતિસ્મરણ થતાં તેને પોતાના પૂર્વભવના શ્રમણપણાનું સ્મરણ થયું અને તે જ વખતે તેનું અંત:કરણ વૈરાગ્યથી ભરાઈ ગયું. ત્યાર પછી તે પોતાના માતા-પિતા પાસે જઈ આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યો:

**મૃગાપુત્ર**ઃ હે માતા-પિતા ! મેં ભોગો ભોગવી લીધા છે. સંસાર અનિત્ય અને દુ:ખોથી પૂર્ણ છે. તેથી હવે હું દીક્ષા લેવા ઈચ્છું છું.

માતા-પિતા : સમુદ્રને હાથેથી તરવો જેટલો દુષ્કર છે તેટલી જ દીક્ષા પણ કઠિન છે. તેમાં હજારો ગુણો અપનાવવા પડે છે. જેમ કે : જીવનપર્યંત અહિંસાદિ પાંચ મહાવ્રતોનું પાલન, રાત્રિભોજનનો ત્યાગ, શત્રુ-મિત્ર પ્રત્યે સમતા, કેશલોચ વગેરે. હે પુત્ર ! તું હજી કોમળ છે. તેથી હજી ભોગોને ભોગવ, પછી દીક્ષા લે જે.

મૃગાપુત્ર: હે માતા-પિતા! આપ કહો છો તે સાચું છે પણ જેની ભોતિક સુખો માટેની તૃષા શાંત થઈ ચૂકી છે તેને માટે કશું કઠિન નથી. એ ઉપરાંત, મેં પૂર્વભવમાં પ્રત્યક્ષ દશ્યમાન દુ:ખો કરતાં અનેક ગણાં વધારે નારકીય દુ:ખો ભોગવ્યાં છે.

માતા-પિતા : હે પુત્ર ! જો તારી એવી જ ઈચ્છા હોય તો પ્રવ્રજ્યા લે પણ એટલું ધ્યાનમાં રાખજે કે પ્રવ્રજિત થયા પછી રોગોનો ઈલાજ કરાવવામાં આવતો નથી અને એ પરિસ્થિતિ ખૂબ જ કઠિન છે.

મૃગાપુત્ર : હે માતા-પિતા ! આપ જે કહો છો તે સાચું છે પણ હરણ રોગાદિનો ઈલાજ કરાવ્યા વગર એકલું જ અનેક સ્થળોએથી ખાન-પાન લે છે, અનેક સ્થળે રહે છે અને ગોચરી દ્વારા જીવન પસાર કરે છે, સાધુ પણ એમ જ કરે છે. તેથી આપની પાસેથી દીક્ષા માટે અનુમતિ ઈચ્છું છું.

માતા-પિતા : તને જેમ આનંદ થાય તેમ જ કર.

આ રીતે માતા-પિતા દ્વારા અનેક પ્રકારે પ્રલોભિત કરવામાં આવ્યો છતાં મૃગાપુત્ર સંયમમાં દઢ રહ્યો અને માતા-પિતાને પ્રબોધિત કરી તેણે દીક્ષા લીધી. પછી અનેક વર્ષો સુધી કઠોર શ્રમણધર્મનું પાલન કરી સમાધિમરણપૂર્વક તેણે મોક્ષ પ્રાાપ્ત કર્યો.

આ પરિસંવાદમાં નીચે જણાવેલ વિષયોની ચર્ચા કરવામાં આવી છે :

- ૧ વિષયાસક્ત જીવોને જ પ્રવ્રજ્યા કઠિન લાગે છે, બીજાને નહીં.
- ૨ મૃગચર્યા (સાધ્વાચાર) કઠોર છે પણ તેનું ફળ મોક્ષ છે.
- ૩ સંસારના દુ:ખ અને તેની અસારતા
- ૪ બધા જીવોને અનેક પ્રકારના ભોગોનો સુખ-દુ:ખરૂપ અનુભવ.

### શ્રેણિક-અનાથી સંવાદ<sup>૧</sup> :

મગધ દેશના રાજા શ્રેણિક પાસે પ્રચુર માત્રામાં રત્નો હતાં. એક વાર તે વિવિધ પ્રકારના પુષ્પો તથા કળોથી યુક્ત નન્દનવન જેવા રમણીય મંડિકુક્ષ નામના ઉદ્યાનમાં વિહારયાત્રાએ ગયો. ત્યાં કરતાં કરતાં તેણે એક ધ્યાનસ્થ સૌમ્ય આકૃતિવાળા મુનિને જોયા. તેમનામાં રૂપ, લાવણ્ય, સૌમ્યતા, નિર્લોભતા અને ભોગોથી અનાસક્તિ જેવા અનેક દુર્લભ ગુણોને એક સાથે રહેલા જોઈ રાજાને નવાઈ લાગી. 'અનાથી' નામથી પ્રસિદ્ધ તે મુનિ પ્રત્યે આકર્ષાયેલા રાજાએ મુનિના ચરણોમાં વંદન કર્યા. પછી મુનિની બહુ પાસે પણ નહીં અને બહુ દૂર પણ નહીં એવા સ્થાને બેસી રાજાએ હાથ જોડી કહ્યું:

શ્રે<mark>ષ્ટ્રિાક રાજા :</mark> હે આર્ય ! વિષય-ભોગો ભોગવવા યોગ્ય આ યુવાવસ્થામાં આપ શા માટે પ્રવ્રજિત થયા છો ?

અનાથીમુનિ : મહારાજ ! હું અનાથ છું. મારો કોઈ નાથ (સ્વામી, રક્ષક) નથી. કોઈ દયાળુ મિત્ર કે બંધુ પણ નથી. તેથી પ્રવ્રજિત થયો છું.

રાજા (હસીને): આપના જેવા સૌભાગ્યશાળી વ્યક્તિનો કોઈ નાથ નથી એ બાબત કેવી રીતે સંભવે ? હે ભદન્ત ! હું આજથી તમારો નાથ બનું છું. હવે તમે યથેચ્છ દુર્લભ ભોગો ભોગવો.

મુનિ : હે મગધાધિપ ! તમે ખુદ અનાથ છો તેથી તમે મારા કે બીજાના નાથ કેવી રીતે થઈ શકો ?

રાજા (મુનિનાં અશ્રુતપૂર્વ વચનો સાંભળી ખૂબ જ નવાઈ પામતાં) : મારી પાસે બધા પ્રકારના ઉત્કૃષ્ટ ભોગ સાધનો છે છતાં હુ અનાથ કઈ રીતે ? હે ભદન્ત ! આપ મિથ્યા બોલવું બંધ કરો.

મુનિ : હે રાજા ! તું મેં પ્રયોજેલ 'અનાથ' અને 'સનાથ' શબ્દોનો સાચો અર્થ જાણતો નથી. તેથી ધ્યાનપૂર્વક મારા પૂર્વવૃત્તને સાંભળ.

'દીક્ષા લીધી તે પહેલાં હું અપાર ધનસંપત્તિવાળા મારા પિતાની સાથે કોશાંબી નગરીમાં રહેતો હતો. એક વાર મને અસહ્ય ચક્ષુરોગ થયો. તે રોગ મટાડવા માટે અદ્વિતીય ચિકિત્સાચાર્યોએ બધા પ્રકારે મારી ચિકિત્સા કરી પણ તેઓ મારા રોગને દૂર કરી શક્યા નહીં, પિતાએ ખૂબ જ રકમ ખર્ચી પણ તેઓ મારા રોગજન્ય દુ:ખને દૂર કરી શક્યા નહીં. રડતી માતા, બહેન, પત્ની વગેરે સંબંધીજનો પણ મને દુ:ખમાંથી મુક્ત કરી શક્યા નહીં. આ મારી અનાથતા છે. આમ અનેક પ્રકારના પ્રયત્નો કર્યા છતાં જ્યારે મારો રોગ દૂર નથયો ત્યારે મેં એક દિવસ સંકલ્ય કર્યો કે જો હું આ રોગથી મુક્ત થઈશ તો સાધુ બની જઈશ. આવો સંકલ્ય કરી હું સૂઈ ગયો. જેમ જેમ રાત્રિ પસાર થઈ તેમ તેમ રોગ શાંત થતો ગયો અને પ્રાત:કાળે હું સંપૂર્ણ રીતે સ્વસ્થ થઈ ગયો. સંકલ્ય અનુસાર મેં પણ માતા-પિતા પાસેથી અનુમતિ લઈ પ્રવ્રજ્યા લીધી. ત્યારથી હું મારો અને બીજાનો નાથ બની ગયો છું. આ મારી સનાથતા છે. જેઓ આત્માને સંયમિત કરી શ્રમણધર્મનું સમ્યક્ પાલન કરે છે તેઓ સનાથ છે અને જેઓ શ્રમણ હોવા છતાં વિષયાસક્ત રહે છે અને ધર્મનું વિધિપૂર્વક પાલન કરતા નથી તેઓ અનાથ છે.'

રાજા (સનાથ અને અનાથ વિષયક આ અશુતપૂર્વ અર્થ સાંભળી પ્રસન્ન થતાં હાથ જોડીને) : હે ભગવાન ! આપે મને અનાથ અને સનાથ એ બે શબ્દોના યોગ્ય અર્થ સમજાવ્યા. આપનો મનુષ્યજન્મ સફળ થયો છે. આપ સનાથ અને સબાંધવ છો. એટલું જ નહીં આપ તો નાથના પણ નાથ છો. હું આપના દ્વારા ધર્મમાં અનુશાસિત થવા ઈચ્છું છું. મેં આપને ભોગો માટે નિમંત્રણ આપીને તથા પ્રશ્નો પૂછી આપનો અપરાધ કર્યો છે તે બદલ ક્ષમા આપો.

આ પછી રાજા પોતાના બંધુજનો સાથે ધર્મમાં દીક્ષિત થયો અને મુનિને વંદન કરી પાછો ફર્યો. મુનિ પણ નિર્મોહી ભાવે અન્યત્ર વિહારાર્થે ગયા. આ રીતે આ પરિસંવાદમાં અનાથ શબ્દની ખૂબ જ રોચક અને સટીક વ્યાખ્યા પ્રસ્તુત કરવામાં આવી. એ પરથી નીચે જણાવેલ બાબતો પણ પ્રકાશ પાડે છે:

- ૧ ધર્માચરણથી યુક્ત વ્યક્તિ સનાથ છે અને ધર્મહીન અનાથ છે.
- ૨ ધનાદિથી કોઈ સનાથ થતું નથી.
- ૩ બાહ્યલિંગ કરતાં આભ્યંતર શુદ્ધિની પ્રધાનતા.
- ૪ વિનીત વ્યક્તિનું સ્વરૂપ
- ૫ સ્વલ્પ અપરાધ માટે પણ ક્ષમા-યાચના.

### ઇષુકારીય આખ્યાન<sup>૧</sup> :

દેવલોકના એક જ વિમાનમાં રહેનારા છ જીવો અવશિષ્ટ (બાકી રહેલ) પુષ્ટય કર્મોનો ઉપભોગ કરવા માટે ઈષુકાર નગરમાં ઉત્પન્ન થયા. તે છ જીવો આ પ્રમાણે હતા : ૧ પુરોહિત, ૨ પુરોહિતની પત્ની યશા, ૩-૪ પુરોહિતના બે પુત્રો, ૫ રાજા વિશાલકીર્તિ (ઈષુકાર) અને ૬ રાજાની પત્ની રાશી કમલાવતી.

સંયોગવશ એક દિવસ પુરોહિતના બંને પુત્રોને જાતિસ્મરણ થયું અને તેમનું અંત:કરણ વૈરાગ્યની ભાવનાથી સભર થયું. તે પછી તે બંને દીક્ષા માટે અનુમતિ લેવા માતા-પિતા પાસે જઈને આ પ્રમાણે કહેવા લાગ્યા :

**પુત્ર :** આ જીવન વિધ્નોથી ભરેલું અને દુ:ખમય છે. અમારું આયુષ્ય ખૂબ અલ્પ છે. અમને ઘરમાં આનંદ મળતો નથી. માટે દીક્ષાર્થે અનુમતિ આપો.

પિતા : પુત્ર વગર સદ્દ્ગતિ મળતી નથી એમ વેદવિદ્ બ્રાહ્મણો કહે છે. તેથી પ્રથમ વેદનું અધ્યયન કરો. બ્રાહ્મણોને ભોજન આપો. સ્ત્રીઓ સાથે આનંદ કરો. સંતાન ઉત્પન્ન કરો. પછી દીક્ષા લેજો.

પુત્ર : વેદાધ્યયન, બ્રાહ્મણ-ભોજન, વગેરે રક્ષા કરતાં નથી. એ ઉપરાંત વિષય-ભોગો ક્ષણિક સુખરૂપ અને અનર્થોની ખાણરૂપ છે.

૧ ઉ. અધ્યયન ૧૪.

પિતા : માણસો જે મેળવવા માટે તપ કરે છે તે પ્રચુર ધન, સ્ત્રીઓ વગેરે તમને મળેલ જ છે તો પછી દીક્ષા લેવા માટેનું શું પ્રયોજન છે ?

પુત્ર : પિતાજી ! તપરૂપી ધર્મધુરા ધારણ કરનારને ધનદિનું શું પ્રયોજન હોય ? અમે તો ગુણસમૂહને ધારણ કરવા માટે દીક્ષા લેવાની ઈચ્છા રાખીએ છીએ.

પિતા : હે પુત્રો ! જે પ્રકારે અવિદ્યમાન એવો અગ્નિ અરણામાંથી, ધી દૂધમાંથી, તેલ તલમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે તે રીતે અવિદ્યમાન જીવ પણ શરીરમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે અને શરીર નષ્ટ થતાં નાશ પામે છે.

પુત્ર : જીવ અમૂર્ત સ્વભાવનો હોવાથી મૂર્ત ઈન્દ્રિયો દ્વારા જોઈ શકાતો નથી. અમૂર્ત હોવાથી તે નિત્ય પણ છે. તે ઉત્પન્ન પણ થતો નથી અને તે નાશ પણ પામતો નથી. તે બાબતનું સમ્યક્ જ્ઞાન ન હોવાથી અમે અત્યાર સુધી ઘરમાં રહી પાપ કર્મો કર્યાં. તેથી હવે વિલંબ કરવો ઉચિત નથી.

પિતા : આ લોક કોનાથી પીડિત છે ? કોનાથી ઘેરાયેલ છે ? અને અમોઘા કોણ છે ? એ જાણવા હું ઉત્સુક છું.

પુત્ર : આ લોક મૃત્યુથી પીડિત છે, વૃદ્ધાવસ્થાથી ઘેરાયેલ છે, અને રાત્રિ અમોઘા છે, ધર્મ કરનારની બધી રાત્રિઓ સફળ છે અને અધર્મ કરનારની બધી રાત્રિઓ અસફળ છે.

પિતા : પહેલાં તો આપશે બધા ગૃહસ્થ-ધર્મનું પાલન કરીએ પછી દીક્ષા લઈશું.

પુત્ર : જેને મૃત્યુ સાથે મૈત્રી હોય, જે બચી શકે એવો હોય, અને જેને વિશ્વાસ હોય કે પોતે મરવાનો નથી તે જ આવતી કાલનો વિચાર કરે. અમે બંને તો આજે જ દીક્ષા લઈશું.

આ રીતે પુરોહિતના બંને પુત્રો જ્યારે પોતાના વિચારમાંથી ન ડગ્યા ત્યારે તેણે પણ પુત્રહીન તરીકેની દયનીય સ્થિતિનો વિચાર કરી દીક્ષા લેવા વિચાર્યું અને પોતાની પત્નીને કહેવા લાગ્યો :

પુરોહિત : હે વાસિષ્ઠી ! હવે મારો ભિક્ષાચર્યાનો સમય આવી પહોંચ્યો છે કારણ કે શાખાવિહીન વૃક્ષની જેમ પુત્રવિહીનનું ઘરમાં રહેવું નિરર્થક છે. વાસિષ્ઠી : ઉપલબ્ધ એવા આ પ્રચુર માત્રાના ભોગો ભોગવી લીધા પછી દીક્ષા લઈશું.

**પુરોહિત :** આપણે ભોગ ભોગવી લીધા. આયુષ્ય ક્ષીણ થતું જાય છે તેથી હવે હું સંયમ ધારણ કરવા માટે ભોગો છોડવા ઈચ્છું છું.

વાસિષ્ઠી: હજી મારી સાથે આનંદ કરો. કયાંક એવું ન થાય કે પ્રતિસ્રોતમાં તરતા વૃદ્ધ હંસની જેમ દીક્ષા લીધા પછી બંધુઓને યાદ કરીને પસ્તાવો કરવો પડે.

પુરોહિત : જ્યારે પુત્રોએ નિર્મમભાવે ભોગોને છોડી દીધા છે ત્યારે હું પણ તેમને કેમ ન અનુસરું ?

આ રીતે પુત્ર અને પતિનો દઢ નિશ્ચય જોઈ વાસિષ્ઠી પણ વિચારે છે કે જેમ કોંચ પક્ષી જાળ ભેદીને ઊડી જાય છે તેમ જ મારા પુત્રો અને પતિદેવ જઈ રહ્યા છે. તો હું પણ એમનું અનુગમન કેમ ન કરું ? આમ વિચારી તે પણ તેઓને અનુસરે છે.

આ રીતે પુરોહિતે સપરિવાર દીક્ષા લીધી તેથી તે દેશના રાજા ઈષુકારે રાજધર્માનુસાર તેના ધનને લેવા ઈચ્છા વ્યક્ત કરી ત્યારે રાશી કમલાવતીએ કહ્યું, 'જેમ વમન પદાર્થને ખાનારની કોઈ પ્રશંસા કરતું નથી તેમ જ બ્રાહ્મણના ત્યજેલા ધનને લેનારની પણ પ્રશંસા થશે નહીં. ધનથી તૃપ્તિ પણ થતી નથી અને રક્ષણ પણ મળતું નથી. રક્ષણ કરનાર તો એક માત્ર ધર્મ જ છે. તેથી ધર્મનું આચરણ કરવું ઉચિત છે.' આમ વિવિધ રીતે કમલાવતીએ સમજાવ્યું ત્યારે રાજાએ પણ પોતાની પત્ની સાથે દીક્ષા લઈ લીધી. અંતે શ્રમણધર્મનું પાલન કરી છયે જીવ મુક્ત થયા.

આ પરિસંવાદ નીચે જણાવેલ બાબતો પર પ્રકાશ પાડે છે :

- ૧ વિષયભોગોની અસારતા અને દુ:ખરૂપતા.
- ર વેદાધ્યયન, બ્રાહ્મણભોજન, પુત્રોત્પત્તિ વગેરે રક્ષક નથી. રક્ષક એકમાત્ર ધર્મ છે.
  - ૩ તપનું પ્રયોજન ભોગ-પ્રાપ્તિનું નથી પણ ગુણ ધારણ કરવાનું છે.
  - ૪ આત્માની સિદ્ધિ અને તેની અજરતા-અમરતા.
  - ૫ આવતી કાલની તે જ રાહ જુએ કે જે મૃત્યુથી બચી શકતો હોય.

- ૬ પુત્રના અભાવમાં માતા-પિતાની દયનીય સ્થિતિ.
- ૭ પરિત્યક્ત ધનનું ગ્રહણ અને વમિત પદાર્થોનું ભક્ષણ સરખા છે.
- ૮ બિનવારસી ધનનો અધિકારી રાજા છે.
- ૯ શ્રમણધર્મના અંગીકારનું ફળ.

### હરિકેશિબલ આખ્યાન<sup>૧</sup> :

હરિકેશિબલ મુનિનો જન્મ ચાંડાળ કુટુંબમાં થયો હતો. એમણે જેન શ્રમણ બની ઉગ્ર તપ કર્યું. તપના પ્રભાવથી એક તિન્દુકવૃક્ષવાસી યક્ષ એમની સેવા કરવા લાગ્યો. તેમનો રંગ કાળો હતો. ઉગ્ર તપ કરવાથી તેમનું શરીર કૃશ થઈ ગયું હતું અને વસ્ત્રાદિ ઉપકરણો જીર્ણ-શીર્ણ તેમ જ મલીન થઈ ગયાં હતાં. તેમનું રૂપ વિકરાળ હતું છતાં તપના પ્રભાવથી તેઓ તેજસ્વી લાગતા હતા. એક સમયે ભિક્ષા માટે તેઓ યજ્ઞમંડપમાં ગયા. ત્યાં અજિતેન્દ્રિય અને અજ્ઞાની બ્રાહ્મણોએ હલકી જાતિના તેમને આવતા જોઈ નિંદાયુક્ત વચનો કહ્યાં :

બ્રાહ્મણ : હે જુગુપ્સિત રૂપવાળા ! તું કોણ છે ? શા માટે અહીં આવેલ છે ? અહીં કેમ ઊભો છે ? અહીંથી દૂર જતો રહે. (તે વખતે પેલા યક્ષે મુનિના શરીરમાં પ્રવેશ કર્યો)

યક્ષ (મુનિના શરીરમાં છૂપાઈને) : હું ધનાદિના સંગ્રહથી વિરત સંયમી શ્રમણ છું. ભિક્ષાત્ર પ્રાપ્ત કરવા અહીં આવેલ છું. આપ ઘણું ભોજન વહેંચી રહ્યા છો તેથી બાકી રહેલ અન્ન મને પણ આપો.

**બ્રાહ્મણ** : આ ભોજન માત્ર બ્રાહ્મણો માટે છે. અમે તને કંઈ નહીં આપીએ. અહીં કેમ ઊભો છે ?

યક્ષ : જેમ ખેડૂત સારી ઉપજની આશાથી ઊંચીનીચી બધી જગાએ બી વાવે છે તેમ જ પુણ્યાભિલાષી તમે મને અન્ન આપો. આ પુષ્ટયક્ષેત્ર છે. અહીં આપેલ દાન વ્યર્થ નહીં જાય.

બ્રાહ્મણ : પુશ્યક્ષેત્ર તો શ્રેષ્ઠ જાતિ અને વિદ્યાર્થી યુક્ત બ્રાહ્મણ જ છે.

યક્ષ: ક્રોધાદિ કરનારા બ્રાહ્મણ પાપક્ષેત્ર છે. તેઓ વેદોનું પઠન ભલે કરતા હોય પણ તેના અર્થને સમજતા નથી. બધા કુટુંબોમાં ભિક્ષા માટે જનારો શ્રમણ જ પુણ્યક્ષેત્ર છે.

૧ ઉ. અધ્યયન ૧૨.

બ્રાહ્મણ : હે નિર્ગ્રન્થ ! બકવાસ ન કર. આ અન્ન ભલે નાશ પામે પણ તને તે નહીં આપવામાં આવે.

યક્ષ : જો જિતેન્દ્રિય એવા મને આ અન્ન નહીં આપો તો આ યજ્ઞથી તમને શો લાભ મળશે ?

ત્યાર પછી બ્રાહ્મણની આજ્ઞાથી તેના ઘણા શિષ્યો મુનિને મારવા લાગ્યા. આ જોઈ રાજા કોશલિકની પુત્રી ભદ્રા (બ્રાહ્મણની પત્ની) શિષ્યોને શાંત પાડતાં બોલી : 'આ ૠષ્ષિ ઉગ્ર તપસ્વી તથા બ્રહ્મચારી છે. એ રાજાઓ અને ઈન્દ્ર વગેરેથી પણ પૂજિત છે. એક વાર દેવતાની પ્રેરણાથી સ્વયં મારા પિતાએ મને તેને સોંપી પણ તેણે મને મનથી પણ ઈચ્છી નથી. એ અચિંત્યશક્તિ ધારણ કરે છે. તેમનો તિરસ્કાર કરવાથી તેઓ તમને બધાને તો શું સમગ્ર સંસારને પણ બાળી નાખવા સમર્થ છે. જો તમે જીવન અને ધનની અભિલાષા રાખતા હો તો એમના શરણે જઈ માફી માંગો.' આ દરમ્યાન, મુનિની સેવા કરનાર યક્ષે પોતાના સાથીઓ સાથે મળીને શિષ્યોને ખૂબ પ્રહારો કર્યા. આ બધું જોઈ તે બ્રાહ્મણે ભદ્રા સાથે મુનિ પાસે જઈ માફી માંગી.

તેમણે કહ્યું: 'હે ભન્ત ! મૂઢ બાળકોએ અજ્ઞાનવશ થઈ આપનો અપરાધ કર્યો છે તો ક્ષમા કરો. મુનિ કોઈ ઉપર ક્રોધ કરતા નથી અને તેઓ હંમેશા પ્રસન્ન રહે છે. આપના બધાં અંગો પૂજનીય છે. આ પુષ્કળ અન્ન-પાનનું પ્રહેશ કરી અમારા ઉપર અનુપ્રહ કરો.' આ સાંભળી મુનિ બોલ્યા, 'મારા મનમાં પહેલાં પણ કોઈ દ્વેષ ન હતો, અત્યારે પણ નથી અને પછી પણ નહીં હોય. ફુમારોને જેણે માર્યા છે તે મારી સેવા કરનાર યક્ષનું કામ છે.' પછી મુનિએ એક માસનો ઉપવાસ કરી તેના ઉપર અનુપ્રહ કરવાની ઈચ્છાથી અન્ન-પાનનું પ્રહેશ કર્યું. આ જોઈ દેવોએ પુષ્પવૃષ્ટિ કરી અને 'આશ્ચર્યકારકદાન' એવા ઉદ્દગારો સાથે વાજિંત્રવાદન કર્યું. પછી મુનિએ બ્રાહ્મણોના કલ્યાણ માટે ભાવયજ્ઞનું વ્યાખ્યાન આપ્યું.

આ કથાનક ઉપરથી નીચેની બાબતો જાણવા મળે છે.

૧ શ્રેષ્ઠ જાતિમાં જન્મ મળવો એ શ્રેષ્ઠતાનું સૂચક નથી પણ કર્મથી શ્રેષ્ઠતા પ્રાપ્ત થાય છે. ૨ તપસ્વનો મહિમા.

૩ દાનનું માહાત્મ્ય અને દાનને માટેના સુપાત્ર વ્યક્તિ.

૪ ભાવયજ્ઞની શ્રેષ્ઠતા.

૫ મુનિનું સ્વરૂપ.

#### **४थद्योष-वि**४थद्योष आण्यान् :

જયઘોષ અને વિજયઘોષ નામના બે વિદિવિદ્ બ્રાહ્મણો હતા. તેમાંથી જયઘોષ શ્રમણ બની ગયો અને વિજયઘોષ વૈદિક યજ્ઞો કરતો વારાણસીમાં રહેવા લાગ્યો. એક સમયે ઈન્દ્રિયનિગ્રહી અને કર્મ વિનાશક યમયજ્ઞને કરનાર મહાયશસ્વી જયઘોષ-શ્રમણ ગ્રામાનુગ્રામ કરતાં કરતાં વારાણસીમાં આવી પહોંચ્યા. ત્યાં તે શહેરની બહાર પ્રાસુક (જીવરહિત) શય્યા અને સંસ્તારક લઈ 'મનોરમ' ઉદ્યાનમાં રોકાયા. તે સમયે ત્યાં વિજયઘોષ વૈદિક યજ્ઞ કરી રહ્યો હતો. જયઘોષ મુનિ એક માસના અનશન તપના પારણાં કરવા વિજયઘોષના યજ્ઞમંડપમાં ગયા. ત્યાં પહોંચ્યા ત્યારે યજ્ઞકર્તા વિજયઘોષે કહ્યું :

વિજયઘોષ : હે ભિક્ષુ ! હું તને ભિક્ષા નહીં આપું. તું બીજે જઈને ભિક્ષા માંગ. આ યજ્ઞાત્ર તો માત્ર વેદવિદ્દ, યજ્ઞવિદ્દ, જ્યોતિષાંગવિદ્દ, ધર્મશાસ્ત્રવિદ્ અને સ્વ-પરકલ્યાણકર્તા માટે જ છે.

જયઘોષ (વિજયઘોષનું કલ્યાણ કરવા માટે, નહીં કે અન્ન-પાનાદિની અભિલાષાથી સમતાપૂર્વક) : આપ લોકો વેદાદિના સમ્યક્ અર્થને જાણતા નથી. જો જાણતા હો તો કહો.

વિજય**ઘોષ (ઉત્તર આપવામાં અસમર્થ થતાં હાથ જોડીને)** : આપ જાતે જ વેદાદિનો સાચો અર્થ જણાવો.

આ સાંભળી જયઘોષ મુનિએ વેદોનું મુખ, યજ્ઞોનું મુખ, નક્ષત્રોનું મુખ, ધર્મોનું મુખ, સ્વ-પરનો કલ્યાણકર્તા, સાચા બ્રાહ્મણનું સ્વરૂપ, બાહ્યલિંગ કરતાં આભ્યંતર લિંગની શ્રેષ્ઠતા, જન્મથી જાતિવાદનું ખંડન, કર્મથી જાતિવાદની સ્થાપના, વગેરે વિવિધ વિષયોનું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું. વિજયઘોષ (પ્રસન્ન થઈ): આપે મને બ્રાહ્મણત્વનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાવ્યું. આપ વેદવિદ્, યજ્ઞવિદ્, જ્યોતિષાંગવિદ્, ધર્મવિદ્, તથા સ્વપરકલ્યાણકર્તા છો. હે ભિક્ષુ શ્રેષ્ઠ! આપ મારા ઉપર અનુગ્રહ કરી યજ્ઞાત્ર સ્વીકારો.

જયઘોષ : ભિક્ષા માગવી એ જ મારું પ્રયોજન નથી. તું સંસારરૂપી સાગરને તરી જવા માટે મુનિધર્મનો સ્વીકાર કર.

આ પછી વિજયઘોષ પણ પ્રત્રજિત થયો અને બંનેએ સંયમ અને તપની આરાધના કરી મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો.

આ આખ્યાન ઉપરથી નીચેની બાબતો પર પ્રકાશ પડે છે :

- ૧ સાચા બ્રાહ્મણનું સ્વરૂપ.
- ર વેદાદિનું મુખ.
- ૩ જન્મથી જાતિ કરતાં કર્મથી જાતિમાં માનવું શ્રેષ્ઠ છે.
- ૪ બાહ્ય શુદ્ધિ કરતાં આંતરિક શુદ્ધિની શ્રેષ્ઠતા.
- ૫ વૈદિક દ્રવ્યયજ્ઞ કરતાં યમયજ્ઞની શ્રેષ્ઠતા.
- ૬ અનુકૂળ તથા પ્રતિકૂળ પરિસ્થિતિઓમાં મુનિ-ધર્મ સમતા.
- ૭ મુનિના ઉપદેશનું પ્રયોજન-પરકલ્યાણ.

### રાજીમતી-નેમિ આખ્યાન<sup>૧</sup> :

શોર્યપુર નગરમાં રાજા વસુદેવ અને રાજા સમુદ્રવિજય રાજ્ય કરતા હતા. વસુદેવને બે પત્ની હતી રોહિશી અને દેવકી. આ બંને પત્નીઓથી ક્રમશ: બે પુત્રો થયા: રામ (બલરામ) અને કેશવ (કૃષ્ણ). રાજા સમુદ્રવિજયની પત્નીનું નામ શિવા હતું. તેના એક પુત્રનું નામ અરિષ્ટનેમિ હતું અને બીજાનું નામ રથનેમિ હતું.

તે સમયે દ્વારકાપુરીમાં ભોગરાજ (ઉગ્રસેન) રાજ્ય કરતો હતો. તેની પુત્રીનું નામ હતું રાજીમતી. તે રાજકન્યાઓમાં બધાં શ્રેષ્ઠ લક્ષણોથી યુક્ત, ચમકતી વિજળીની પ્રભા જેવી તેજસ્વી, ચારુ રૂપવાળી અને સુશીલ હતી. સમુદ્રવિજયનો પુત્ર અરિષ્ટનેમી પણ આ રીતે સર્વગુણ સંપન્ન હતો. તે શ્યામ વર્શનો હતો. સંહનન 'વજવૃષભ' હતું. સંસ્થાન 'સમચતુરસ' હતું. પેટ માછલીના પેટ જેવું હતું. અરિષ્ટનેમિ અને રાજીમતી યુવાન થયાં ત્યારે કેશવે ભોગરાજ પાસે તે બંનેના વિવાહ અંગેનો પ્રસ્તાવ મૂકયો. ભોગરાજની અનુમતિ મળતાં બંને પક્ષે વિવાહની તૈયારીઓ થવા લાગી. વૃષ્ણિપુંગવ અરિષ્ટનેમિને શુભ મૃહૂર્તમાં સર્વ ઔષધિઓથી સ્નાન કરાવવામાં આવ્યું. કોતુક અને મંગળ કાર્યો પણ કરવામાં આવ્યા. બે દિવ્ય વસ્ત્રો (ઉત્તરીય અને અધ:) પહેરાવવામાં આવ્યા. ઘરેણાથી શણગાર સજવામાં આવ્યો. વાસુદેવના મદયુક્ત મોટા ગંધગજ ઉપર તેને બેસાડવામાં આવ્યો. ગંધગજ ઉપર રહેલો તે મસ્તક ઉપર રહેલ યૂડામણિની જેમ સુશોભિત લાગતો હતો. તેની ઉપર છત્ર અને ચામર ઢોળવામાં આવતાં હતા. તેની ચારેય બાજુએ દશાહ્ય (સમુદ્રવિજય આદિ દશ યાદવોનો પરિવાર) શોભતું હતું. ગગનસ્પર્શી દિવ્ય વાજિંત્રો વાગતાં હતાં.

શુભ મુહૂર્તમાં અરિષ્ટનેમિ વરના રૂપમાં પોતાના ભવનમાંથી નીકળ્યા અને ચતુરંિગણી સેના સાથે ભોગરાજના ઘર તરફ તેમણે પ્રયાણ કર્યું. ઢારકા પહોંચી તેમણે પાંજરા તથા વાડાઓમાં પૂરેલાં તથા ભયભીત પંખીઓ અને પશુઓને જોયાં. દયાર્ડ્ર થઈ તેમણે પોતાના મહાવતને આ માટેનું કારણ પૂછ્યું. મહાવતે કહ્યું, 'આ પ્રાણીઓને તમારા વિવાહની ખુશાલીમાં માણસોને ખવડાવવા માટે અહીં બાંધેલ છે.' મહાવતના આ વચનો સાંભળી અરિષ્ટનેમિએ વિચાર્યું, 'મારે નિમિત્તે જો આ અનેક પ્રાણીઓને મારી નાખવામાં આવશે તો તે મારે માટે પરલોકમાં કલ્યાણકારી નીવડશે નહીં.' આમ વિચારી તેમણે પોતાના બધાં વસ્ત્રાભૂષણો ઉતારી મહાવતને આપી દીધાં. અને પોતે દીક્ષા લેવાનો સંકલ્ય કર્યો. તરત જ દેવતા ગણ અરિષ્ટનમિના અભિનિષ્ક્રમણ મહોત્સવને ઊજવવા માટે પધાર્યા. તે પછી હજારો દેવ અને માણસોથી ઘેરાયેલા અરિષ્ટનેમિએ ચિત્રા નક્ષત્રમાં અભિનિષ્ક્રમણ કર્યું. તે સમયે તેઓ રત્નનિર્મિત પાલખીમાં બેસી ગિરનાર પર્વત પર ગયા. ત્યાં જઈને તરત જ તેમણે પોતાના સુગંધી વાળને હાથેથી ઊખાડી નાખ્યા. વાસુદેવે અભીષ્ટ સિદ્ધિ માટે આશીર્વાદ આપ્યા. તે પછી બલરામ, કેશવ વગેરે બધા અરિષ્ટનેમીને વંદન કરીને ગયા.

જ્યારે રાજીમતીએ પોતાના થનાર પતિની પ્રત્રજ્યાના સમાચાર સાંભળ્યા ત્યારે તે સૂનમૂન થઈ ગઈ. પછી તેણે પણ વિચાર્યું, 'પતિએ જેને ત્યજી દીધી છે એવી મને ધિક્કાર છે. મારે માટેપણ પ્રવ્રજ્યા લેવી ઊચિત છે.' ત્યાર પછી મક્કમ નિશ્ચયવાળી, ધૃતિમતી રાજીમતીએ પણ પોતાના સુવાસિત વાળને પોતાના હાથ વડે ઊખેડી નાંખ્યા અને સ્વયં પ્રવ્રજિત થઈ તેણે બીજા અનેક સ્વજનોને પણ પ્રવ્રજિત કર્યા. આ જોઈ વાસુદેવે બહુશ્રુતા રાજીમતીને પણ અભીષ્ટ સિદ્ધિ માટેના શુભ આશીર્વાદ આપ્યા.

પ્રત્રિજત થઈ જ્યારે રાજીમતી એક દિવસ રૈવતક પર્વત તરફ જઈ રહી હતી ત્યારે રસ્તામાં અચાનક વર્ષા થવાથી તે ભીંજાઈ ગઈ. વરસાદ અને અંધકાર જોઈ રાજીમતીએ પાસે રહેલી ગુફામાં જઈ વસ્ત્રો ઉતાર્યા અને તેમને સૂકવવા લાગી. આ દરમ્યાન, પહેલાંથી ત્યાં રહેલો રથનેમિ રાજીમતીને યથાજાત (નગ્ન) સ્વરૂપે જોઈ ગયો અને અસ્થિર ચિત્તવાળો બન્યો. રાજીમતી પણ ત્યાં રથનેમિને જોઈ ભયભીત થઈ ગઈ અને ધ્રુજતી તેણે પોતાના ગોપનીય અંગોને ઢાંક્યા. પછી ભયભીત રાજીમતી પાસે રથનેમિએ સાંત્વના-ભર્યા શબ્દોમાં પ્રણય નિવેદન કર્યું. આમ રથનેમિને અસંયમિત જોઈ રાજીમતી પોતાના દેહને વસ્ત્રોથી ઢાંકતાં બોલી, 'જો તું રૂપમાં: વૈશ્રવણ, લાલિત્યમાં નલકૂબર કે સાક્ષાત્ ઈન્દ્ર હો તો પણ હું તને ચાહતી નથી. હે યશ:કામી, વિમત વસ્તુને ખાવા ઈચ્છનાર તને ધિક્કાર છે. એ કરતાં તો મરવું સારું.' તે પછી તેણીએ બંનેના કુળની શ્રેષ્ઠતા વગેરે દર્શાવતાં કરીવાર કહ્યું, 'જો તું સ્ત્રીઓને જોઈ રાગભાવ પ્રકટ કરીશ તો અસ્થિરાત્મા (ચંચળ ચિત્તવૃત્તિવાળો) બનીને શ્રમણ બનવાના લાભને પ્રાપ્ત નહીં કરી શકે.'

આ રીતે સંયમિની રાજીમતીના સુભાષિત વચનો સાંભળી રથનેમિ સંયમમાં અંકુશથી મદોન્મત હાથીની જેમ દઢ બન્યો. તે પછી બંનેએ નિશ્વલભાવે આજીવન દઢ સંયમનું પાલન કરી મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો.

આ પ્રભાવોત્પાદક આખ્યાનમાંથી નીચેની બાબતો પર પ્રકાશ પડે છે :

- ૧ વિભિન્ન પરિસ્થિતિઓમાં નારીનું કર્તવ્ય અને શીલરક્ષા.
- ર રાજીમતી, રથનેમિ અને અરિષ્ટનેમિના ઉદાત્ત-ચરિત્રો.
- ૩ રીતિ-રિવાજ અને રાજ્યવ્યવસ્થા વગેરેના ચિત્રો.
- ૪ પશુ-હિંસામાં નિમિત્તમાત્ર બનવાનું પરિણામ.
- ૫ કૃષ્ણ વગેરે ઐતિહાસિક મહાપુરુષોનો સર્વપ્રથમ ઉલ્લેખ.

#### સંજય આખ્યાન :

એક સમયે દેવલોકમાંથી ચ્યુત થઈ રાજા સંજયે કાંપિલ્ય નગરમાં જન્મ લીધો. એકવાર તે અશ્વ ઉપર આરૂઢ થઈ ચતુરંગિણી સેના સાથે 'કેશર' ઉદ્યાનમાં શિકાર ખેલવા ગયો. ત્યાં તેણે ગભરાયેલ હરણોને માર્યા. તે ઉદ્યાનના અપ્કોવમંડપ (લતા મંડપ)માં તપસ્વી ગર્દભાલીમુનિ ધ્યાનમગ્ન હતા. આમ તેમ કરતા રાજાએ પછીથી તે લતાંમડપની પાસે પહેલાં મરેલ હરણો જોયાં, એ પછી ધ્યાનસ્થ મુનિને જોયા. મુનિને જોઈ રાજાને બીક લાગી. તેણે વિચાર્યું કે રસલોલુપ એવા મેં અહીંનાં હરણો મારીને મુનિનો અપરાધ કર્યો છે તેથી મુનિના કોપથી ડરેલો રાજા એકદમ અશ્વ ઊપરથી ઉતર્યો અને વિનયપૂર્વક બોલ્યો, 'હે ભગવાન! આ બાબતમાં મને માફ કરો.' મુનિ એ સમયે ધ્યાનમગ્ન હતા. તેથી તેણે કોઈ જવાબ ન આપ્યો. તેથી રાજાને વધારે ભય લાગ્યો. પછી રાજાએ પોતાનો પરિચય આપી ફરીથી વિનતિ કરી. ધ્યાનસ્થ મુનિએ મોનનો ભંગ કરતાં કહ્યું, 'હે રાજા! તને અભય હો. તું પણ બીજાને અભય આપનારો થા. તું શા માટે હિંસા કરે છે? આ સંસાર અસાર અને અનિત્ય છે. એક દિવસ તારે પણ બધું અહીં છોડીને પરલોક જવું પડશે.'

આ રીતે વિવિધ પ્રકારે મુનિ દ્વારા સમજાવવામાં આવેલો રાજા સંજય રાજ્ય છોડીને તેમની સમીપે જ જીનશાસનમાં દીક્ષિત થઈ ગયો. એક દિવસ સંજયમુનિના સોમ્યરૂપને જોઈ કોઈ ક્ષત્રિય મુનિએ પૂછ્યું:

**ક્ષત્રિય મુનિ** : તમારું નામ અને ગોત્ર જણાવો. તમે શા માટે મુનિ થયા છો ? આચાર્યની સેવા કેવી રીતે કરો છો અને વિનીત કઈ રીતે બન્યા છો ?

**સંજય મુનિ :** નામે હું સંજય છું. મારું ગોત્ર ગૌતમ છે. ગર્દભાલી મુનિ મારા આચાર્ય છે. મુક્તિ માટે હું મુનિ બન્યો છું અને આચાર્યના ઉપદેશાનુસાર સેવા કરું છું તેથી હું વિનીત છું<sup>1</sup>.

સંજયમુનિના આ ઉત્તરથી આકર્ષાઈને ક્ષત્રિય મુનિએ પૂછ્યા વિના જ અનેક બાબતો દર્શાવી અને પ્રસંગવશ ભરત, સગર વગેરે અનેક મહાપુરુષોનાં ઉદાહરણો આપ્યાં અને જણાવ્યું કે એમણે વિપુલ સમૃદ્ધિ છોડીને જિનદીક્ષા લીધી હતી અને મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો હતો.

આ રીતે આ આખ્યાન નીચેની બાબતો ઉપર પ્રકાશ પાડે છે:

- ૧ દીક્ષા લેવાનું પરિશામ મુક્તિ
- ૨ સંસારની અસારતા
- ૩ હિંસાવૃત્તિનો ત્યાગ
- ૪ અભયદાતા બનવું.

# समुद्रपास आण्यान<sup>९</sup> :

ચંપા નગરીમાં ભગવાન મહાવીરનો શિષ્ય નામે પાલિત વિશક રહેતો હતો. તે નિર્સ્રન્થ-પ્રવચનમાં વિશારદ હતો. એકવાર વેપાર માટે હોડીમાં બેસીને પિહુંડનગર ગયો. ત્યાં કોઈ શેઠે પોતાની કન્યા તેની સાથે પરણાવી. કેટલોક સમય ત્યાં રહીને પછી તે પોતાની ગર્ભવતી પત્નીને લઈ સ્વદેશ પાછો ફર્યો. માર્ગમાં તેની પત્નીએ પુત્રને જન્મ આપ્યો. સમુદ્રમાં જન્મેલો હોવાથી તેનું નામ 'સમુદ્રપાલ' રાખવામાં આવ્યું. ધીમે ધીમે યુવાન થતાં તેણે બોંતેર કળાઓમાં તથા નીતિશાસ્ત્રમાં પાંડિત્ય પ્રાપ્ત કર્યું. એકદિવસ તેના પિતાએ તેનાં લગ્ન રૂપિણી નામની કન્યા સાથે કર્યાં. તેની સાથે તે સુરમ્ય મહેલોમાં દેવસદશ

ભોગો ભોગવવા લાગ્યો.

એક દિવસ જ્યારે તે ઝરુખામાં બેઠો હતો ત્યારે તેની દૃષ્ટિ વધભૂમિ તરફ લઈ જવાતા એક માણસ ઉપર અચાનક પડી. તેને જોઈ સમુદ્રપાલનું દૃદય વૈરાગ્યથી ભરાઈ ગયું. તે વિચારવા લાગ્યો, 'અહો, અશુભ કર્મોનું ફળ ખરાબ હોય છે.' તે પછી તેણે માતા-પિતા પાસેથી અનુમતિ લઈ શ્રમણધર્મનો અંગીકાર કર્યો. શ્રમણર્ધનું સમ્યક્ પાલન કરી તેણે પોતાનાં બધાં કર્મો નષ્ટ કર્યા અને વિશાળ સંસારરૂપી સમુદ્રને પાર કરીને મોક્ષને પામ્યો.

આ આખ્યાન પરથી નીચેની બાબતો જાણવા મળે છે.

- ૧ શ્રમણધર્મનું પાલન કરવાનું ફળ મોક્ષ
- ર વ્યાપાર અને સજાની વ્યવસ્થા
- ૩ કર્મોનું ફળ

આ રીતે બધા કથાત્મક સંવાદોમાં મુખ્યતરૂપે ધાર્મિક ચર્ચા કરવામાં આવી છે. આને મળતાં આવે એવાં કથાનકો અને સંવાદો મહાભારત તથા બૌદ્ધગ્રંથોમાં પણ જોવા મળે છે<sup>૧</sup>.

૧ જુઓ - પ્રાસ્તાવિક પૃ. ૪૫-૪૬, ઉ. સમી. અધ્યયન ખંડ-૨, પ્રકરણ ૧.

# <sup>પરિશિષ્ટ ર</sup> વિશિષ્ટ વ્યક્તિઓનો પરિચય

ગ્રંથમાં ઉલ્લેખિત નીચે જણાવેલ બધી વ્યક્તિઓ કાંઈ એતિહાસિક નથી છતાં વિષયને રોચક અને પ્રભાવોત્પાદક બનાવવા માટે સંવાદોમાં અને કથાઓમાં તેમને સામેલ કરવામાં આવેલ છે.

# અનાથી મુનિ<sup>૧</sup> :

પ્રભૂતધનસંચય પિતાનો પુત્ર જીવનની પ્રથમ અવસ્થામાં જ ચક્ષુરોગથી પીડિત થયો. અનેક પ્રયત્નો કર્યા છતાં જ્યારે રોગ શાંત ન થયો ત્યારે તે જૈનશ્રમણ બન્યો. તેનો રાજા શ્રેણિક સાથે વાર્તાલાપ થયો. તેમાં તેણે ધર્મહીનને 'અનાથ' અને ધાર્મિક આચરણ કરનારને 'સનાથ' કહ્યા. તેનું રૂપ તથા તેજ આશ્ચર્યકારી હતાં. તેણે અનાથતાનું વર્ણન કર્યું તેથી તે 'અનાથીમુનિ' કહેવાયા.

### અર (અરહવાલ)<sup>ર</sup> :

તે સાતમા ચક્રવર્તી<sup>3</sup> રાજા અને અઢારમા તીર્થંકર હતા<sup>૪</sup>.

૧ જુઓ - પરિશિષ્ટ ૧ પૃ. ૪૫૯.

ર ઉ. ૧૮. ૪૦.

૩ બાર ચક્રવર્તી રાજાઓ આ પ્રમાણે છે : ભરત, સગર, મઘવા, સનત્કુમાર, શાન્તિ, કુંથુ, અરહ, સુભૂમ, મહાપદ્મ, હરિષેણ, જય અને બ્રહ્મદત્ત.

૪ જૈન ધર્મમાં ચોવીશ તીર્થંકરો આ પ્રમાણે છે : ૧ ૠષ્મભ, ૨ અજિત, ૩ સંભવ, ૪ અભિનંદન, ૫ સુમતિ, ૬ પદ્મપ્રભ, ૭ સુપાર્શ્વ, ૮ ચંદ્રપ્રભ, ૯ પુષ્પદન્ત (સુવિધિ), ૧૦ શીતલ, ૧૧ શ્રેયાંસ, ૧૨ વાસુપૂજ્ય, ૧૩ વિમલ, ૧૪ અનન્ત, ૧૫ ધર્મ, ૧૬ શાંતિ, ૧૭ કુન્યુ, ૧૮ અ૨ (અ૨હ), ૧૯ મલ્લિ, ૨૦ મુનિસુવ્રત, ૨૧ નિમ, ૨૨ નેમિ, ૨૩ પાર્શ્વ અને ૨૪ મહાવી૨.

### અન્ધકવૃષ્ણિ :

તે સમુદ્રવિજય, વસુદેવ, અરિષ્ટનેમિ, કૃષ્ણ વગેરેના પૂર્વજ છે તેમના નામે પછીથી એમના કુળનું નામ અન્ધકવૃષ્ણિ પડચું.

### અરિષ્ટનેમિર:

તે બાવીશમા તીર્થંકર છે. તે શોર્યપુરના રાજા સમુદ્રવિજયની પત્ની શિવાના પુત્ર હતા. તે કૃષ્ણવર્ણના હતા અને મહાપુરુષોચિત ૧૦૦૮ લક્ષણોથી સંપન્ન હતા. તેમના શરીરનું બંધારણ વિશેષ પ્રકારનું હતું. જ્યારે તેઓ રાજીમતી સાથે વિવાહ કરવા માટે જાન સાથે જઈ રહ્યા હતા ત્યારે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થતાં તેમણે દીક્ષા લઈ લીધી. તેમને વૃષ્ણિપુંગવ (યાદવવંશી રાજાઓમાં પ્રધાન) કહેવામાં આવેલ છે.

### ६वेस्।5<sub>3</sub>ः

તેઓ કુરુ જનપદના ઈષુકાર નગરના રાજા હતા. પોતાની પત્ની કમલાવતી હારા પ્રબોધિત થતાં તેમણે જિનદીક્ષા લીધી અને કર્મો નષ્ટ કરી મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો. બૃહદ્દ્વૃત્તિમાં તેમનું મૂળ નામ 'સીમંધર' છે તથા બૌઢ ગ્રંથોમાં 'એષુકારી' નામે તેમનો ઉલ્લેખ થયો છે<sup>8</sup>.

### र्घन्द्र<sup>प</sup>ः

તે દેવોના શાસક છે. તેમને શક અને પુરંદ્ગર એવાં નામો પણ મળેલાં છે. તેમણે બ્રાહ્મણવેશે રાજા નિમની દીક્ષા વખતે રાજાનાં કર્તવ્યોનો ઉલ્લેખ કરી સંયમની દઢતા જાણવા માટે નિમને કેટલાક પ્રશ્નો પૂછ્યા. પછી નિમએ આપેલ સયુક્તિક ઉત્તરો સાંભળી તેમની ઈન્દ્રે સ્તુતિ કરી.

૧ જુઓ - ઉ. समी. અધ્યયન પૃ. ૩૯૯.

૨ જુઓ - રાજીમતી આખ્યાન પરિ.૧.

૩ ઉ. ૧૪. ૩, ૪૮.

४ ઉ. बृहदवृत्ति पत्र उ८४, હસ્તિપાલ જાતક ૫०૯.

૫ ઉ. અધ્યયન ૯.

#### ઉદાયન<sup>૧</sup> :

એ સોવિર (સિંઘ) દેશના રાજા હતા. તેમણે મહાવીર સ્વામી પાસેથી દીક્ષા લઈ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી.

### ૠધભ<sup>૨</sup> :

તેઓ જૈન ધર્મના પ્રથમ તીર્થંકર છે. તેમનું ગોત્ર કાશ્યપ હતું. તેમને ધર્મોનું મુખ ગણવામાં આવેલ છે. ઈન્દ્રાદિ દેવો તેમની પૂજા કરે છે. તેમનો ધર્મ ભગવાન મહાવીરના ધર્મની જેમ પાંચ મહાવ્રતવાળો હતો.

### કપિલ<sup>3</sup> :

તેઓ 'ઉત્તરાધ્યયન'ના આઠમા અધ્યયનના આખ્યાતા છે. તેઓ વિશુદ્ધ પ્રાજ્ઞ હતા. ટીકાકારોએ લખ્યું છે કે એક દાસી સાથે પ્રેમ થતાં તેઓ તે દાસીની અભિલાષા પૂરી કરવા માટે રાજદરબારમાં યાચના માટે ગયા. સંયોગવશ રાજાએ પ્રસન્ન થઈ તેમને યથેચ્છ ધન માગવા કહ્યું. તે સમયે એમને લોભની અસીમતાનો ખયાલ આવ્યો અને બધું છોડીને તેઓ સાધુ બન્યા.

#### કમલાવતી<sup>૪</sup> :

તે ઈષુકાર દેશના રાજાની ધર્મપત્ની હતી. તેના ઉપદેશથી રાજાને બોધ પ્રાપ્ત થયો અને પછી બંનેએ દીક્ષા લઈ કર્મોનો ક્ષય કરી મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો.

# કરકંડૂ<sup>પ</sup> :

તેઓ કલિંગ દેશના રાજા હતા. તેમની ગણના 'પ્રત્યેકબુદ્ધો'<sup>દ</sup>માં થાય છે. તેમણે પુત્રને રાજ્ય કારભાર સોંપ્યો હતો અને જિનદીક્ષા લઈ મોક્ષ મેળવ્યો.

- ૬ બોધિ પ્રાપ્ત કરનારા મુનિ ત્રણ પ્રકારના હોય છે.
  - ૧ સ્વયંબુદ્ધ (જાતે જ બોધિપ્રાપ્ત કરે છે)
  - ૨ પ્રત્યેક બુદ્ધ (કોઈ એક ઘટનાને નિમિત્તે બોધિ પ્રાપ્ત કરે છે)
  - ૩ બુદ્ધબોધિત (બોધિ-પ્રાપ્ત વ્યક્તિઓના ઉપદેશથી બોધિ પ્રાપ્ત કરે છે) –આચાર્ય તુલસી ઉ. ભાગ ૧. પૃ. ૧૦૫.

૧ ક. ૧૮. ૪૮ ર ઉ. ૨૫. ૧૧, ૧૪, ૧૬, ૨૩. ૮૭.

૩ ઉ. ૮. ૨૦ અને ટીકાઓ

४ **ઉ. १४. ३, ३**७.

૫ ઉ. ૧૮. ૪૬-૪૭.

#### કાશીરાજ<sup>૧</sup> :

ટીકાઓમાં તેમને 'નન્દન' નામવાળા સાતમા બલદેવ<sup>ર</sup> તરીકે વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. તેમણે કામભોગો છોડી જિનદીક્ષા લીધી હતી.

# કુન્થુ<sup>3</sup> :

તેઓ છ**ા ચક્કવર્તી તથા સત્તરમા જેન તીર્થંકર હતા. ઈ**શ્વાકુ કુળમાં તેઓ વૃષભ સમાન શ્રેષ્ઠ અને વિખ્યાત યશ સંપન્ન હતા.

### કેશવ<sup>8</sup> :

તેઓ શોર્યપુરના રાજા વસુદેવના પુત્ર વાસુદેવ (કૃષ્ણ) છે. તે અંતિમ (નવમા) વાસુદેવ છે<sup>પ</sup>. તે શંખ, ચક્ર તથા ગદા ધારણ કરતા હતા. તેઓ અપ્રતિહત યોદ્ધા પણ હતા. તેમની માતાનું નામ દેવકી હતું. તેમણે જ અરિષ્ટનેમિના લગ્ન માટે ભોગરાજની પુત્રી રાજીમતીની યાચના કરી હતી અને તેમના જ મદોન્મત્ત હાથી ઉપર આરૂઢ થઈ અરિષ્ટનેમિ વિવાહાર્થે જતા હતા. જ્યેષ્ઠ હોવાથી તેમણે અરિષ્ટનેમિને અભીષ્ટ ફલ પ્રાપ્તિનો આશીર્વાદ

પ વાસુદેવને બલદેવના નાના ભાઈ ગણવામાં આવે છે. વાસુદેવની સંખ્યા નવની છે અને તેમના શત્રુ પ્રતિવાસુદેવોની સંખ્યા પણ નવની છે. તેમના નામો આ પ્રમાણે છે :

| નવ વસુદવો        | : | ત્રિપૃષ્ઠ,  | િલ <b>પૃષ્ઠ</b> , | સ્વયંભૂ,      |
|------------------|---|-------------|-------------------|---------------|
|                  |   | પુરુષોત્તમ, | પુરુષસિંહ,        | પુરુષપુંડરિક, |
|                  |   | દત્ત,       | નારાયણ (લક્ષ્મણ), | કૃષ્ણ (કેશવ)  |
| નવ પ્રતિવાસુદેવો | : | અશ્વગ્રીવ,  | તારક,             | મેરક,         |
|                  |   | મધુકેટભ,    | નિશુંભ,           | બલિ,          |
|                  |   | પ્રહ્લાદ,   | રાવણ,             | જરાસંઘ.       |

<sup>9 3.96.86.</sup> 

૨ નવ બલદેવ આ પ્રમાણે છે : અચળ, વિજય, ભદ્ર, સુપ્રભ, સુદર્શન, આનંદ, નંદન, પદ્મ (રામચંદ્ર) અને રામ (બલરામ).

<sup>3 3.92.36.</sup> 

૪ ઉ. ૨૨. ૨, ૬. ૮, ૨૭, ૧૧. ૨૧.

આપ્યો અને દીક્ષા લીધેલ અરિષ્ટનેમિને વંદન પણ કર્યા. સંભવત: કૃષ્ણનું ચરિત્ર જૈન-ગ્રંથોમાં સર્વ પ્રથમ અહીં પ્રાપ્ત થાય છે. તેઓ અરિષ્ટનેમિના પિતરાઈ ભાઈ થતા હતા.

# કેશિકુમાર શ્રમણ<sup>૧</sup> :

તેઓ પાર્શ્વનાથના મહાયશસ્વી શિષ્ય (ચોથા પટ્ટધર) હતા. તેઓ શિષ્યો સાથે ગ્રામાનુગ્રામ વિહરતા શ્રાવસ્તીના 'તિન્દુક' નામના ઉદ્યાનમાં રોકાયા. ત્યાં તેમણે ભગવાન મહાવીરના શિષ્ય ગૌતમ સાથે ધર્મ-ભેદવિષયક શિષ્યોની શંકા દૂર કરવા માટે ચર્ચા કરી તેમને અવધિજ્ઞાન થયેલું.

### કોશલ રાજા<sup>ર</sup> :

તેઓ કોશલ દેશના પ્રખ્યાત રાજા હતા. યક્ષદેવતાની પ્રેરણાથી તેમણે પોતાની કન્યા ભદ્રાને હરિકેશિબલ સાથે પરણાવવા ઈચ્છા કરી હતી પણ હરિકેશિબલે તેનો સ્વીકાર ન કર્યો.

# क्षत्रिय मुनि :<sup>3</sup>

તેમણે રાજપાટ છોડીને જિનદીક્ષા લીધી હતી. સંજય ૠષિ સાથે તેમણે વાર્તાલાપ કર્યો અને તેમાં જિનદીક્ષા લઈ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરનાર અનેક ધાર્મિક મહાપુરુષોના દૃષ્ટાંતો આપવામાં આવ્યાં. આત્મારાજીએ તેમને મહાવીર સ્વામીના સમ-સમયવર્તી ગણ્યા છે<sup>ક</sup>.

# ગર્ગાચાર્ચ મુનિ<sup>ષ</sup> :

તેમણે અવિનીત શિષ્યોને સમાધિમાં બાધક માની તેમનો ત્યાગ કર્યો અને પોતે પૃથ્વી ઉપર એકલા વિચરવા લાગ્યા.

# ગર્દભાલી મુનિ<sup>દ્</sup>ઃ

તેઓ ઉગ્ર તપસ્વી હતા. એકવાર તેઓ કાંપિલ્ય નગરના 'કેશર' ઉદ્યાનમાં ધર્મધ્યાન કરતા હતા ત્યારે તેમની પાસે આવેલ મૃગોમારનાર રાજાએ તેમની માફી માંગી અને જિનદીક્ષા લીધી.

૧ ઉ. અધ્યયન ૨૩

ર ઉ. ૧૨. ૨૦, ૨૨.

<sup>3 (3. 9%-20, 28</sup> 

૪ એજન ટીકા, પૃ. ૭૪૨

૫ ઉ. ૨૭. ૧, ૧૬-૧૭

६ ७. १८. ७, १७, २२.

#### ગૌતમ<sup>૧</sup> :

તેઓ મહાવીરના પ્રથમ ગણધર (પ્રમુખ શિષ્ય) હતા<sup>ર</sup>. એમનો સમય ઈ. પૂ. ૬૦૭નો લગભગ મનાય છે. એકવાર તેઓ પોતાના શિષ્ય પરિવાર સાથે ગ્રામાનુગ્રામ કરતાં શ્રાવસ્તીના 'કોષ્ઠક' ઉદ્યાનમાં રોકાયા. ત્યાં કેશિકુમાર સાથે થયેલ ધર્મ-ભેદ વિષયક તત્ત્વર્ચામાં તેમણે સમાધાનાત્મક ઉત્તરો આપ્યા. અને બંને પરંપરાઓમાં ઉપર છલ્લા દેખાતા મતભેદોને દૂર કર્યા. પછી કેશિકુમારે પોતાના શિષ્ય પરિવાર સાથે એમણે દર્શાવેલ માર્ગનું અનુસરણ કર્યું. દશમા અધ્યયનમાં ગૌતમને લક્ષ્ય કરીને અપ્રમત્ત થવાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. તેમને 'ભગવાન' જેવા, શબ્દોથી સંબોધવામાં આવે છે. એમણે મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો હતો.

### ચિત્ત મુનિ<sup>3</sup> :

તેઓ પુરિમતાલ નગરના વિશાળ શ્રેષ્ઠિકુળમાં ઉત્પન્ન થયા હતા. પછીથી જેન શ્રમણ થયા. તેઓ પોતાના પાછલા પાંચ જન્મોમાં ક્રમશ: દશાર્ણ દેશમાં દાશરૂપે, કલિંજર પર્વત ઉપર મૃગરૂપે, મૃતગંગાના કાંઠે હંસરૂપે, કાશીમાં ચાંડાલરૂપે અને દેવલોકમાં દેવરૂપે પોતાના ભાઈ સંભૂત (બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી) સાથે ઉત્પન્ન થયા હતા. પણ છકા જન્મમાં જ્યારે બંને કાંપિલ્ય નગરમાં મળ્યા ત્યારે બંનેએ પોતપોતાના સુખ દુ:ખનો એકબીજાને ખ્યાલ આપ્યો. બ્રહ્મદત્તે પોતાનો વૈભવ ચિત્તમુનિને આપવા ઈચ્છા કરી પણ ચિત્તમુનિએ તેનો સ્વીકાર કર્યો નહિં. તેમણે બ્રહ્મદત્તને ધર્મોપદેશ આપ્યો પણ જ્યારે તેના ઉપર ઉપદેશની કોઈ અસર ન થઈ ત્યારે તેઓ ઉપદેશ આપવો વ્યર્થ છે એમ માની જતા રહ્યા. પછી ઉગ્ર તપ કરી મોક્ષ મેળવ્યો.

૧ ઉ. અધ્યયન ૧૦ બ. ૨૩.

ગૌતમ પોતાના (शिष्य પરિવાર સાથે મહાવીરના शिष्य કેવી રીતે બન્યा ?
 જુઓ - विशेषावश्यकभाष्यमां ગણધરવાદ

૩ જુઓ - ચિત્તસંભૂત સંવાદ પા. ટિ. ૧.

#### ચલણી રાણીવ :

એ બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તીની માતા હતી.

### જય<sup>ર</sup> :

એ અિયારમો ચક્રવર્તી રાજા હતો. તેમણે અનેક રાજાઓ સાથે રાજ્ય છોડી જિનદીક્ષા લીધી અને મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો.

### **थ्यद्योष** :

તેઓ જાતિએ બ્રાહ્મણ હતા પછી જૈનમુનિ બની એમણે યમયજ્ઞ કર્યો. એકવાર જ્યારે તેઓ પોતાના ભાઈ વિજયઘોષના યજ્ઞમંડપમાં પહોંચ્યા ત્યારે બ્રાહ્મણો સાથે થયેલા સંવાદમાં તેમણે યજ્ઞ અને બ્રાહ્મણનું સાચું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું. તેમના ઉપદેશના પ્રભાવથી વિજયઘોષ પણ જૈનશ્રમણ બન્યો. પછી બંનેએ મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો.

### **हशार्श**भद्र<sup>४</sup> :

દશાર્ણદેશનો રાજા હતો. ઈન્દ્રની પ્રેરણાથી તેમણે જિનદીક્ષા લીધી હતી.

# હ્વિર્મુખ<sup>૫</sup> :

પાંચાલ દેશનો રાજા હતો. પુત્રને રાજ્ય દઈ તેમણે દીક્ષા લીધી.

### દેવકી<sup>ફ</sup> :

તે રાજા વસુદેવની પત્ની અને કૃષ્ણની માતા હતી.

# होगुन्हु<del>ड</del> हेव<sup>®</sup> :

નિત્ય પ્રસન્નચિત્ત અને સ્વર્ગના સુખોનો અનુભવ કરનાર દેવ હતો.

### न२्याति<sup>८</sup>ः

ગાંધાર દેશનો રાજા હતો. પુત્રને રાજ્ય સોંપી તેણે દીક્ષા લીધેલી.

#### नभि<sup>6</sup> :

તેઓ વિદેહના રાજા હતા. તેમની રાજધાની મિથિલા હતી. દીક્ષાના સમયે બ્રાહ્મણ વેશધારી ઈન્દ્ર સાથે એમનો સંવાદ થયો અને તેમાં તેમણે પોતાનો દઢ

| 9 6. 93. 9.    | ર ઉ. ૧૮. ૪૩.               |
|----------------|----------------------------|
| ૩ ઉ. ૨૫. ૧, ૩૬ | <b>୪</b> ઉ. <b>૫</b> . ४४. |
| ૫ ઉ. ૧૮. ૪૬-૪૭ | ૬ ઉ. ૨૨. ૨-૩.              |
| ૭ ઉ. ૧૯. ૩.    | ८ ઉ. ५८. ४६-४७.            |

સંયમનો પરિચય આપ્યો. અંતમાં પુત્રને રાજ્ય સોંપી જિનદીક્ષા લઈ મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો¹.

# बसर्थेतर<sub>s</sub>ः

લીલા-વિલાસની બાબતમાં પ્રસિદ્ધ દેવ-વિશેષનું નામ છે.

### पालित विशक्ति :

આ ભગવાન મહાવીરનો શિષ્ય ચંપા નગરમાં રહેતો હતો. એકવાર તે પિહુંડ નગરમાં વેપાર કરવા ગયો. ત્યાં કોઈ એક શેઠે તેની સાથે પોતાની કન્યા પરણાવી. તેમાંથી તેને થયેલ પુત્રનું નામ 'સમુદ્રપાલ' પાડવામાં આવ્યું.

### પાર્શ્વનાથ<sup>8</sup> :

તેઓ ત્રેવીશમા તીર્થંકર અને ઐતિહાસિક વ્યક્તિ હતા. તેમનો સમય મહાવીર સ્વામીના સમય પહેલાં ૨૫૦ વર્ષનો અને આઠમી સદીનો માનવામાં આવે છે. તેમનો ધર્મ ચતુર્યામ અને સાન્તરોત્તર હતો. તેમના શિષ્ય 'કેશિ' પ્રખ્યાત છે.

# પ્રભૂતધનસંચય<sup>પ</sup>ઃ

તે કોશામ્બીમાં રહેતો હતો. અનાથી મુનિ તેમના પુત્ર થાય.

### બ્રહ્મદત્ત ચક્કવર્તી<sup>ફ</sup> :

તે પાંચાલ દેશનો રાજા હતો. તે ચિત્તમુનિનો પૂર્વભવનો ભાઈ સંભૂત હતો અને પાંચ ભવ સુધી પોતાના ભાઈ ચિત્તની સાથોસાથ જન્મેલો. પૂર્વજન્મમાં નિદાનબંધને કારણે તે છકા ભવમાં પોતાના ભાઈથી વિખૂટો પડ્યો અને

જુઓ - આચાર્ય તુલશી ઉ. ભાગ ૧. પૃ. ૧૦૭.

૨ ઉ. ૨૨. ૪૧

૩ ઉ. ૨૧. ૧-૪.

૪ ઉ. ૨૩. ૧, ૧૨, ૨૩, ૨૯. ૫ ઉ. ૨૦. ૧૮. પ્રભુતધનસંચય એ નામ છે કે વિશેષણ તે બાબતમાં મતભેદ છે. જાણવા મળે છે કે તેમના પુત્ર 'અનાથી'ની જેમ તેમનું નામ પણ પુષ્કળ ધન એકઠું કરવાને કારણે આ રીતનું પડ્યું હોય.

૬ જુઓ - ચિત્ત-સંભૂત સંવાદ, પરિ-૧.

૧ વિદેહદેશમાં બે નિમ નામના રાજા થયા. તેમાંથી એક એકવીશમા તીર્થંકર થયા. અને બીજા પ્રત્યેકબુદ્ધ થયા. અહીં જે નિમનો ઉલ્લેખ છે તે પ્રત્યેકબુદ્ધ હતા, તીર્થંકર નહી.

ચુલણી રાણીની કુખે ઉત્પન્ન થઈ આઠમા ચક્રવર્તી તરીકે ખ્યાતિ પામ્યો. તેને ચિત્તમુનિ સાથે વાર્તાલાપ થયો હતો. ધર્મનું પાલન ન કરવાને લીધે તે સાતમા નરકમાં ગયો.

### ભદા<sup>૧</sup> :

સુંદર અવયવો અને તેવા જ ગુણોવાળી ભદ્રા કોશલ દેશના રાજાની પૃત્રી હતી. હરિકેશિબલ મૃનિને મારનારા બ્રાહ્મણોને તેણે મૃનિમા તપોબળનો પરિચય આપી મારતાં અટકાવેલા. પહેલાં દેવની પ્રેરણાથી ભદ્રાને તે મુનિને આપવામાં આવેલી પણ વીતરાગી મુનિએ તેની કામના ન કરી. ટીકાકારોએ તેને રાજા સોમદેવની પત્ની તરીકે વર્ણવી છે.

#### ભરત<sup>ર</sup> :

તેઓ ભગવાન ૠષભદેવના પ્રથમ પુત્ર અને પ્રથમ ચક્રવર્તી રાજા હતા. તેમના નામ ઉપરથી આ દેશનું નામ ભારત પડ્યું. તેમણે રાજ્ય છોડી જિનદીક્ષા લીધી હતી.

# ભૃગુપ્રોહિત અને તેના બે પ્ત્રો<sup>3</sup> :

આ ત્રણે પૂર્વજન્મમાં દેવ હતા. સ્વર્ગમાંથી ચ્યૂત થઈ ઈષ્કાર નગરમાં બ્રાહ્મણના કૂળમાં તેઓ જન્મ્યા. ભૃગુપુરોહિતના બંને પુત્રો જ્યારે જૈન શ્રમણ બનવા માટે પિતાની આજ્ઞા લેવા આવ્યા ત્યારે પિતાએ તેમને ભોગવિલાસની લાલચ આપી પણ તેમણે પોતાના પ્રભાવથી માતા-પિતાને પણ ભોગોમાંથી વિરક્ત કરી દીધા. બધાએ સાથે દીક્ષા લીધી. મૂળ ગ્રંથાં પુરોહિત અને તેના પુત્રોનાં નામ આપેલ નથી. અહીં પુરોહિતનું 'ભૃગુ' નામ ટીકા-ગ્રંથોને આધારે આપવામાં આવેલ છે.

#### ലുടിച്ചു ദ

તેઓ રાજીમતીના પિતા નામે ઉગ્રસેન હતા. કેશવે અરિષ્ટનેમિની સાથે વિવાહ કરવા માટે તેમની પાસેથી રાજીમતીની યાચના કરી હતી.

### સઘવા<sup>પ</sup> :

આ ત્રીજા ચક્રવર્તી હતા. તેમણે રાજ્ય છોડી દીક્ષા લીધેલી

૧ ઉ. ૧૨-૨૦, ૨૨, ૨૪, ૨૫.

<sup>2 3. 92. 38.</sup> 

૩ જુઓ - ઈષુકાર આખ્યાન પરિ-૧. ૪ ઉ. ૨૨. ૮, ૪૪.

<sup>4 3. 94. 38.</sup> 

## મૃગા<sup>૧</sup> :

એ સુગ્રીવ નગરના રાજા બલભદ્રની પટરાશી અને મૃગાપુત્રની માતા હતી.

# भृगापुत्र<sup>र</sup>ः

તેમનું મૂળનામ 'બલશ્રી' હતું પણ તે મૃગાપુત્ર તરીકે જાણીતા થયા. તેઓ પિતા તથા માતાનું પ્રિય સંતાન હતા. મહેલમાં સ્ત્રીઓ સાથે અનંદપ્રમોદમાં લીન રહેતા. એકવાર ગવાક્ષમાંથી એક સાધુને જોઈ તેમને પૂર્વજન્મનું જ્ઞાન થયું અને તેમણે માતા-પિતા પાસેથી જિનદીક્ષા લેવા માટે ૨જા માગી. પ્રથમ તો માતા-પિતાએ તેમને સંસારમાં ભોગોની લાલચ આપી પણ પછી તેમનો દઢ સંયમ જોઈ દીક્ષા માટે અનુમતિ આપી. અંતમાં તેમણે મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો. માતા-પિતા સાથે થયેલ સંવાદમાં તેમણે નરકોનાં કષ્ટો અને સાધુધર્મનું વર્ણન કર્યું.

### મહાવીર<sup>3</sup> :

તેઓ અંતિમ (ચોવીશમા) તીર્થંકર છે. તેમનો સમય આજથી અઢી હજાર વર્ષ પહેલાંનો એટલે કે ઈ. પૂ. છક્કી સદીનો હતો. તેમણે દેશકાળનો વિચાર કરી, પાર્શ્વનાથના 'ચાતુર્માસ' તથા 'સાન્તરોત્તર' ધર્મને 'પંચયામ' અને 'અચેલક'ના સ્વરૂપે પરિવર્તન કર્યો. તેમનું ગોત્ર કાશ્યપ હતું. તેમને ગ્રંથોમાં વરદર્શી (પ્રધાનદર્શી), જ્ઞાનપુત્ર, જિન, વર્ધમાન, વીર, બુદ્ધ વગેરે નામો દ્વારા સંબોધવામાં આવેલ છે<sup>૪</sup>. તેમના પિતાનું નામ 'સિદ્ધાર્થ' અને માતાનું નામ 'ત્રિશલા હતું'.

૧ ઉ. ૧૯. ૧-૨.

૨ જુઓ - મૃગાપુત્ર આખ્યાન, પરિ-૧.

૩ ઉ. ૨૩. ૨૩, ૨૯, ૩૬. ૨૬૯. વગેરે

<sup>૪ કાશ્યપ ૨-૪૬, જ્ઞાનપુત્ર ૨૬. ૨૬૯, બુદ્ધ ૧૮. ૩૨, ૨૫. ૩૪, ૩૫.
૧, વરદર્શી ૨૮. ૨, વી૨ ૨૦. ૪૦, જિન ૨. ૬, ૧૦. ૩૨, ૧૪. ૫૨,
૧૮, ૧૯, ૩૨, ૪૩, ૪૭, ૨૧. ૧૨, ૨૨. ૨૮, ૩૮, ૨૪. ૩, ૨૮૧-૨,
૧૮-૧૯, ૨૭, ૩૬. ૬૦, ૨૬૧, ૨૬૨, વર્ધમાન ૨૩. ૨૯.</sup> 

#### ห**@เ**นมใ :

તેઓ નવમા ચક્રવર્તી રાજા હતા. તેમણે રાજ્ય છોડી જિનદીક્ષા લીધેલી અને તપશ્ચર્યા કરેલી.

### મહાબલ રાજા<sup>ર</sup> :

તેમણે ઉગ્ર તપ કરી મોક્ષ પ્રાપ્ત કરેલો.

# યશા (વાસિષ્ઠી)<sup>3</sup> :

તે ભૃગુપુરોહિતની ધર્મપત્ની હતી. પતિ અને પુત્રે દીક્ષા લીધી પછી તે પણ સાધ્વી બની. વસિષ્ઠ કુળમાં ઉત્પન્ન થવાને કારણે તેને વાસિષ્ઠી પણ કહેવામાં આવે છે.

### રથનેમિ<sup>૪</sup> :

તેઓ અરિષ્ટનેમિના નાના ભાઈ અને સમુદ્રવિજયના પુત્ર હતા. તેમના કુળનું નામ અગન્ધન હતું. સમય મળતાં તેમણે દીક્ષા લીધી હતી. એક સમયે રાજીમતીને અંધારી ગુકામાં નગ્ન જોઈ તેમણે તેની સાથે કામવિલાસ કરવા પ્રાર્થના કરી. પછી રાજીમતી દ્વારા પ્રબોધિત કરવામાં આવતાં તેઓ સંયમમાં દઢ બન્યા અને મુક્તિ મેળવી.

# રાજીમતી<sup>૫</sup> :

એ ભોગરાજ (ઉગ્રસેન)ની સર્વગૃષ્ટા સંપન્ન કન્યા હતી. અરિષ્ટનેમિ માટે વાસુદેવે તેની યાચના કરેલી. થનાર પતિ અરિષ્ટનેમિ દીક્ષિત થતાં રાજીમતીએ પણ દીક્ષા લઈ લીધી અને સુંદર વાળને પોતાના હાથ વડે ઊખેડી નાંખ્યા. પછી અન્ય સ્ત્રીઓને પણ દીક્ષા આપી. રથનેમિ જેવા તપસ્વી દ્વારા પ્રાર્થિત કરવામાં આવી છતાં તે સંયમમાં દઢ રહી અને રથનેમિને પણ સંયમમાં દઢ કર્યો અને મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો. તેના દ્વારા પ્રદર્શિત પતિવ્રતાધર્મ તથા બ્રહ્મચર્યવ્રત એક ઉદાત્ત આદર્શ ગણાય છે.

૧ ઉ. ૧૮. ૪૧.

૨ ઉ. ૧૮. ૫૧,

૩ ઉ. ૧૪. ૩, ૨૯.

૪ જુઓ - રાજીમતી આખ્યાન પરિ-

૧, જે. ભા. સં. પૃ. ૫૦૦-૫૦૧.

## રામ (બલરામ)૧ :

તેઓ યદુવંશી વસુદેવના પુત્ર હતા. તેમની માતાનું નામ રોહિશી હતું. તેમના ભાઈનું નામ કેશવ હતું અને તે નવમા બલદેવ હતા<sup>ર</sup>.

### ३पिए।।3 :

તે સમુદ્રપાલ વિશક્તી રૂપવતી પત્ની હતી.

### કોહિલીક :

તે પ્રસિદ્ધ યદુવંશી રાજા વસુદેવની પત્ની હતી. તેના પુત્રનું નામ રામ (બલરામ) હતું.

### બલભદ્ર<sup>પ</sup> :

તે સુગ્રીવ નગરનો રાજા હતો. 'મૃગા' તેની પટરાણી હતી અને મૃગાપુત્ર (બલશ્રી) તેમનો પ્રિય પુત્ર હતો.

# वसुद्देव<sup>६</sup> :

તેઓ શોર્યપુરના યદુવંશી રાજા હતા. તેમની બે રાણીઓનાં નામ રોહિણી અને દેવકી હતા. તેનાથી તેમને અનુક્રમે 'રામ' અને 'કેશવ' નામના બે પુત્રો થયા. સમુદ્રવિજય એમનો ભાઈ હતો<sup>૭</sup>.

# वासुद्देव<sup>८</sup> :

આ કેશવ (કૃષ્ણ)નું જ બીજું નામ છે.

## વિજય<sup>૯</sup> :

આ બીજો બલદેવ છે. તે કીર્તિશાળી રાજા હતો. તેણે રાજ્ય વૈભવ છોડી જિનદીક્ષા લીધી હતી.

### विश्यद्योष १० :

તે જયઘોષ બ્રાહ્મણનો ભાઈ હતો. તે બનારસમાં વૈદિક યજ્ઞો કરતો હતો. પછીથી જયઘોષ મુનિની પ્રેરણાથી દીક્ષા લઈ તેણે મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો હતો.

૨ જઓ - પુ. ૪૭૬, પા. ટિ. ૨-૫

૪ ઉ. ૨૨-૨-૩.

| ٩ | Ġ. | ૨૨. | ₹, | ર૭. |  |  |
|---|----|-----|----|-----|--|--|
| 3 | Ġ. | ૨૧. | 9  |     |  |  |

૫ ઉ. ૧૯-૧-૨ ૬ ઉ. ૨૨-૧-૩.

૭ જુઓ-જે. ભા.સં.પૃ. ૫૦૦-૫૦૧ ૮ ઉ. ૨૨-૮.

૯ ઉં. ૧૮. ૫૦. ૧૦ ઉં. ૨૫. ૪-૫, ૩૬. ૪૫.

### वैश्रवश हेव :

આ એક સોંદર્યશાળી દેવ-વિશેષ છે. રાજીમતીએ પોતાના સંયમની દઢતા પ્રદર્શિત કરતી વખતે આ દેવનો ઉલ્લેખ કરેલો.

#### શાબ્લિ<sup>ર</sup> :

આ શાન્તિ આપનાર પાંચમા ચક્રવર્તી રાજા અને સોળમા પ્રખ્યાત જૈન તીર્થંકર છે.

#### शिवा³ :

એ રાજા સમુદ્રવિજયની પત્ની તથા અરિષ્ટનેમિની માતા હતી.

#### શ્રેણિક :

એ મહાવીરનો સમકાલીન મગધ જનપદનો રાજા હતો. જૈન, બૌદ્ધ અને વૈદિક - એ ત્રણે પરંપરાઓમાં આ રાજાનો સવિશેષ ઉલ્લેખ મળે છે. એ કયા ધર્મમાં માનતો એ બાબત વિદ્વાનોમાં ઘણો મતભેદ છે. જૈન ગ્રંથોમાં તેને ભાવિ તીર્થંકર માનવામાં આવેલ છે અને તેનો ખાસ ઉલ્લેખ પણ કરવામાં આવેલો છે. આ રાજાના ત્રણે પરંપરાઓમાં અનેક નામો મળે છે. જેમ કે : જૈન પરંપરામાં શ્રેણિક અને ભંભસાર, બૌદ્ધ પરંપરામાં શ્રેણિક અને બિમ્બિસાર, પુરાણોમાં અજાતશત્રુ અને વિધિસાર પે. મંડિકૃક્ષિ ઉદ્યાનમાં તેનો અનાથીમૃનિ સાથે 'અનાથ' વિષય ઉપર સંલાપ થયો હતો. પછી તેણે દીક્ષા લીધી હતી.

#### सगर्ह :

આ ચતુર્થ ચક્રવર્તી રાજા હતો. તેણે પણ પુત્રને રાજ્ય સોંપી જિનદીક્ષા લીધી અને તપ કર્યું.

# सनत्डुमार<sup>७</sup>ः

આ ચતુર્થ ચક્રવર્તી રાજા હતો. તેણે પણ પુત્રને રાજ્ય સોંપી જિનદીક્ષા લીધી અને તપ કર્યું.

| 9 | G. | ૨૨. | ४१ |
|---|----|-----|----|
|   |    |     |    |

ર ઉ. ૧૮-૩૮.

૩ ઉ. ૨૨. ૪

૪ ઉ. ૨૦. ૨, ૧૦, ૧૪, ૧૫, ૫૪

૫ વિશેષ - ઉ. સમી. અધ્યયન

પૃ. ૩૯૨-૩૯૬

૬ ઉ. ૧૮. ૩૫

**<sup>9</sup>** 3. **1**2-39

### સંજય :

એ કાંપિલ્ય નગરનો રાજા હતો. આત્મારામજીએ તેને મહાવીરનો સમસામયિક ગણ્યો છે. એકવાર તે ચતુરંગિણી સેના સાથે મૃગયા માટે ગયો. ત્યાં અજાણતાં, મુનિને શરણે આવેલ હરણોને તેણે મારી નાખ્યાં અને પછી મુનિ પાસેથી ક્ષમા માંગી. મુનિએ ઉત્તર ન આપ્યો તેથી તે ભય પામ્યો. પછી તેણે ગર્દભાલિ મુનિ પાસેથી દીક્ષા લીધી. પછી તેનો ક્ષત્રિય મુનિ સાથે મેળાપ થયો. તેથી તે સંયમમાં વધારે દઢ થયો. ક્ષત્રિયમુનિ પણ તેનાથી પ્રભાવિત થયા.

# સમુદ્રપાલ<sup>ર</sup>ઃ

એ પાલિત વિશકિનો પુત્ર હતો. તેની મતા પિહુંડનગરની હતી. સમુદ્રયાત્રા કરતી વખતે જન્મેલ હોવાથી તેનું નામ 'સમુદ્રપાલ' રાખવામાં આવ્યું. પિતા લાવવામાં આવેલ રૂપવતી 'રૂપિશી' નામની સ્ત્રી સાથે તે દેવોને છાજે તેવો ભોગો ભોગવતો હતો. એકવાર વધ સ્થાને લઈ જવાતા વધયોગ્ય વસ્ત્રોવાળા ચોરને જોઈ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થતાં તેશે માતા-પિતા પાસેથી અનુમતિ મેળવી જિનદીક્ષા લઈ લીધી અને મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો.

# સમુદ્ર વિજય<sup>3</sup> :

તે શોયપુરના રાજા હતા. તેની પત્ની 'શિવા' અને પુત્ર 'અરિષ્ટનેમિ' હતા. 'રથનેમિ' એમનો પુત્ર હતો. એ 'અંધકવૃષ્ણિ' કુળના નેતા હતા. આ કુળ શ્રેષ્ઠ ગણાતું. તેથી રાજીમતી રથનેમિને સંયમ ચ્યૂત થતો જોઈ તેને આ કુળની યાદ અપાવે છે.

# હરિકેશિાબલ મુનિ<sup>૪</sup> :

આ ચાંડાળના કુળમાં જન્મેલ ઉગ્ર તપસ્વી જેન મુનિ હતા. એક યક્ષ તેમની સેવા કરતો. યક્ષ દેવતાની પ્રેરણાથી કોશલ રાજાએ જ્યારે પોતાની કન્યા 'યશા' તેમને સોંપી ત્યારે તેમણે તેની કામના કરી નહીં. એકવાર જ્યારે તે ભિક્ષાર્થે યજ્ઞમંડપમાં ગયા ત્યારે બ્રાહ્મણોએ તેમના કુત્સિત રૂપને જોઈ તેમની

૧ જુઓ - સંજય આખ્યાન પરિ-૧. ૨ જુઓ - સમુદ્રપાલ પરિ-૧. ૩ ઉ. રર. ૩, ૩૬. ૪૩. ૪૪. ૪ ઉ. ૧૨. ૧, ૩. ૪, ૬. ૧૭, ૨૧, ૨૨, ૨૩, ૩૭, ૪૦.

નિન્દા કરી અને માર્યા. આ જોઈ યક્ષે તેમની રક્ષા કરી. પછી બ્રાહ્મણ પત્ની યશાએ પરિવાર સાથે માફી માંગી ત્યારે મુનિએ યજ્ઞાત્ર સ્વીકાર્યું અને ભાવયજ્ઞનું પ્રતિપાદન કર્યું.

### હરિષેણ :

એ મનુષ્યોમાં ઈન્દ્ર સમાન, શત્રુઓનું માનમર્દન કરનાર, દસમો ચક્રવર્તી રાજા હતો. તેણે દીક્ષા લઈ મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો.

આ રીતે આ મહાપુરુષોમાંના કેટલાક ક્ષત્રિય છે કેટલાક જૈન મુનિ છે કેટલાક બ્રાહ્મણો છે તો કોઈ દેવ અને તીર્થંકર છે. ૠષભ, પાર્શ્વ, મહાવીર, શ્રેણિક, ઉદાયન વગેરે એતિહાસિક મહાપુરુષો છે<sup>ર</sup>.

૧ ઉ. ૧૮. ૪૨.

૨ જુઓ - જે. ભા. સં. પરિ-૨.

#### પરિશિષ્ટ 3

# સાધ્વાચાર સંબંધી અન્ય જ્ઞાતવ્ય હકીકતો

'ઉત્તરાધ્યયન'ના ચરણવિધિ નામના એક ત્રીશમા અધ્યયનમાં સાધુઓને કેટલીક બાબતોમાં વિવેકી થવાનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તથા તેનું ફળ મુક્તિ છે એમ પણ કહેવામાં આવ્યું છે. મૂળ ગ્રંથમાં એ બાબતોની માત્ર સંખ્યા ગણાવવામાં આવી છે. ટીકા-ગ્રંથોમાં તેની વિસ્તૃત રજુઆત થઈ છે. સાધ્વાચારની ચર્ચા પ્રસંગે જે બાબતોનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તે સિવાયની બાબતોને મુખ્યત્વે બે ભાગોમાં વિભક્ત કરી શકાય : ૧ ત્યાજ્ય સંજ્ઞાદિ દોષ અને ૨ અધ્યયનીય ગાથાદિ ગ્રંથાધ્યયન.

#### त्याक्य :

#### ત્યાજ્ય સંજ્ઞાદિ દોષ આ પ્રમાણે છે :

સંજ્ઞાઓ (Expressions of emotions): સંવેદનાત્મક ચિત્તવૃત્તિ અથવા ભાવના-વિશેષને 'સંજ્ઞા' કહેવામાં આવે છે. તેના આહાર, ભય, મેથુન તથા પરિગ્રહના ભેદથી ચાર પ્રકારો પાડવામાં આવે છે. સાંસારિક બધા વિષયોની અભિલાષારૂપ ચિત્તવૃત્તિથી વિરક્ત હોવાને કારણે સાધુએ આ બધાથી વિરક્ત થવું આવશ્યક છે.

ક્રિયાઓ<sup>ર</sup> (Actions) : વ્યાપાર-વિશેષને 'ક્રિયા' કહેવામાં આવે છે. તેના પાંચ પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે. ૧ કાયચેષ્ટારૂપ સામાન્યક્રિયા (કાયિકી), ૨ ખડ્ગાદિ સાધન સાથે કરવામાં આવેલી ક્રિયા (આધિકરણિકી), ૩ દ્વેષભાવ જન્ય ક્રિયા (પ્રાદ્વેષિકી), ૪ કષ્ટ દેનારી ક્રિયા (પારિતાપનિકી) અને ૫ પ્રાણવિનાશક ક્રિયા (પ્રાણાતિપાતિકી). સાધુએ અહિંસા મહાવ્રતની રક્ષા માટે આ બધી ક્રિયાઓનો ત્યાગ કરવો જરૂરી છે.

૧ ઉ. ૩૧. ૬, સમવા. સમવાય ૪.

૨ ઉ. ૩૧. ૭, સમવા. સમવાય ૫.

ભયસ્થાન (causes of danger): ચિત્તોદ્વેષનું નામ ભય છે. તેના સાત પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે. ૧ સ્વજાતીય જીવને સ્વજાતીય જીવથી થતો ભય (ઈહલોક ભય), ૨ પરલોકભય, ૩ ધનના વિનાશનો ભય, ૪ અકસ્માત પોતાની જાતે જ સશંક થવું (અકસ્માત ભય), ૫ આજીવિકાનો ભય, ૬ અપયશનો ભય અને ૭ મૃત્યુનો મય. ભયવાળી વ્યક્તિ સદાચારમાં પ્રવૃત્ત થઈ શકતી નથી. તેથી સાધુએ બધા પ્રકારના ભયનો ત્યાગ કરવો જરૂરી છે.

ક્રિયાસ્થાન<sup>ર</sup> (Actions-Productive of Karman): જે પ્રવૃત્તિથી કર્મોનો આસવ થાય તેને ક્રિયાસ્થાન શબ્દથી વ્યક્ત કરવામાં આવે છે. તેના તેર પ્રકારો છે: ૧ પ્રયોજનપૂર્વક કરવામાં આવેલ હિંસાદિમાં પ્રવૃત્તિ, ૨ પ્રયોજન વગર કરવામાં આવેલી હિંસાદિમાં પ્રવૃત્તિ, ૩ પ્રતિપક્ષીને મારવા માટે કરવામાં આવેલી પ્રવૃત્તિ, ૪ અજાણે થયેલી પ્રવૃત્તિ (અકસ્માતક્રિયા), ૫ મતિભ્રમથી કરવામાં આવેલ હિંસાદિમાં પ્રવૃત્તિ (દષ્ટિવિપર્યાસક્રિયા), ૬ અસત્ય બોલવું, ૭ ચોરી કરવી, ૮ બાહ્ય નિમિત્તના અભાવમાં શોકાદિ કરવાં (આધ્યત્મિકક્રિયા), ૯ માનક્રિયા, ૧૦ પ્રિયજનોને કષ્ટ દેવું, ૧૧ માયાક્રિયા, ૧૨ લોભક્રિયા, ૧૩ સંયમપૂર્વક ગમન. આમાં શરૂઆતના બાર ક્રિયાસ્થાન હિંસાદિરૂપ હોવાથી સર્વથા ત્યાજ્ય છે અને અંતિમ ક્રિયાસ્થાન સમિતિરૂપ હોવાથી ઉપાદેય છે પરંતુ સદાચારની ચરમાવસ્થા (અયોગ કેવલીની અવસ્થા)માં તે પણ ત્યાજ્ય જ છે કારણ કે પ્રત્યેક ક્રિયાથી શુભ અથવા અશુભ કર્મોનો આસવ તો થાય જ છે. તેથી ધ્યાન-તપની ચરમાવસ્થામાં શ્વાસોચ્છવાસ જેવી સૂક્ષ્મ ક્રિયાનો પણ નિરોધ દર્શાવવામાં આવેલ છે.

અસંયમ<sup>3</sup> (Neglect of self-control) : સંયમ એટલે સાવધાની (નિયંત્રણ) અને અસંયમ એટલે અસાવધાની (અનિયંત્રણ). અસાવધાનીમાં

૧ ઉ. ૩૧. ૯, સમવા. સમવાય ૭.

૨ ઉ. ૩૧. ૧૨, સમવા. સમવાય ૧૩.

૩ ઉ. ૩૧. ૧૩, સમવા. સમવાય ૧૭.

'સમિતિ'નું પાલન નથી થઈ શકતું અને સમિતિનું પાલન ન કરવાથી પાંચ મહાવ્રતોની રક્ષા થઈ શકતી નથી. તેથી બધા પ્રકારના અસંયમનો ત્યાગ કરવો જરૂરી છે. તેના સત્તર પ્રકારો ગણાવવામાં આવ્યા છે. ૧-૯ પૃથ્વી, અપ, તેજ, વાયુ, વનસ્પતિ, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રયકાળના જીવોની રક્ષામાં અસાવધાની, ૧૦ અચેતન વસ્તુઓને 'પ્રહણ કરવામાં અસાવધાની, ૧૧ યોગ્ય રીતે ન જોવું, ૧૨ ઉપેક્ષાપૂર્વક વસ્ત્રાદિની પ્રતિલેખના કરવી, ૧૩ અવિધિપૂર્વક મૂત્રાદિનો ત્યાગ કરવો, ૧૪ પાત્રાદિનું યોગ્ય રીતે પ્રમાર્જન ન કરવું, ૧૫-૧૭ મન, વચન અને કાયને વશમાં ન રાખતાં હિંસાદિમાં પ્રવૃત્ત થવું.

અસમાધિસ્થાન (causes of not concentrating): ચિત્તની એકાગ્રતાને સમાધિ (ધ્યાન) કહેવામાં આવેલ છે. તેથી અસમાધિસ્થાન એટલે એવી બાબત કે જેનાથી ચિત્તમાં એકાગ્રતાની પ્રાપ્તિ ન થાય. તેનાં વિશ સ્થાનો ગણાવવામાં આવેલ છે: ૧ ઉતાવળે ચાલવું, ૨ ૨જોહ૨ણથી માર્ગને પ્રમાર્જિત કર્યા વગર ચાલવું, ૩ ખરાબ રીતે પ્રમાર્જના કરી ચાલવું, ૪ વધારે સમય શયન કરવું, ૫ ગુરુ વગેરે સાથે વિવાદ કરવો, ૬ ગુરુ વગેરેને મારવાનો વિચાર કરવો, ૭ પ્રાણીઓને મારવાનો વિચાર કરવો, ૮ પ્રતિક્ષણ ગુસ્સો કરવો, ૯ સામાન્ય પ્રકારનો ક્રોધ કરવો, ૧૦ પિશુનતા આચરવી, ૧૧ પુન: પુન: નિશ્વયાત્મક ભાષા બોલવી, ૧૨ નવી નવી રીતે ક્રોધ કરવો, ૧૩ શાંત પડેલ ક્રોધને પુન: જાગૃત કરવો, ૧૪ સચિત્ત ધૂળ આદિથી હાથ-પગ ભરેલા હોય છતાં અયત્નપૂર્વક પથારીમાં સૂવું, ૧૫ નિશ્વિત સમયે સ્વાધ્યાય ન કરવો, ૧૬ વ્યર્થ અવાજ કરવો, ૧૭ ક્લેશ કરવો, ૧૮ સંઘભેદ કરવો, ૧૯ રાત્રિભોજન કરવું અને ૨૦ એપણાસમિતિનું પાલન ન કરવું.

**શબલદોષ<sup>ર</sup> (Forbidden actions) :** સદાચારને મલિન કરવામાં કારણ હોવાથી તેને શબલદોષ કહેવામાં આવે છે. જો કે ક્રોધાદિ અને સમાધિસ્થાન

૧ ઉ. ૩૧. ૧૪, સમવા. સમવાય ૨૦.

૨ ઉ. ૩૧. ૧૫.

વગેરે પણ સદાચારને મલિન કરનારા છે પરંતુ અહીં રૂઢિની દૃષ્ટિએ એકવીશ શબલદોષ ગણાવવામાં આવ્યા છે : ૧ હસ્તમેથુન, ૨ સ્ત્રીસ્પર્શપૂર્વક મેથુન, ૩ રાત્રિભોજન, ૪ સાધુને નિમિત્ત ગણી બનાવવામાં આવેલ ભોજનનું ગ્રહણ, પ રાજપિંડ લેવો, ૬ ભાવતાલ નક્કી કરેલ આહાર લેવો, ૭ ઉધાર લીધેલ આહાર લેવો, ૮ બહારથી ઉપાશ્રયમાં લાવવામાં આવેલ આહાર લેવો, ૯ નિર્બળ પાસેથી આંચકેલો આાહાર લેવો, ૧૦ ત્યાગેલ વસ્તુને વ્રતભંગ કરી વારેવારે ખાવી, ૧૧ છ માસની અંદર એક ગણ છોડી બીજા ગણમાં જવું, ૧૨ એક માસમાં ત્રણવાર જલપ્રવેશ તથા ત્રણવાર માયાસ્થાનોનું સેવન, ૧૩ હિંસા કરવી, ૧૪ ખોટું બોલવું, ૧ અદત્તવસ્તુ લેવી, ૧૬ સચિત્તભૂમિ પર બેસવું, ૧૭ સચિત્ત ૨૪ કે ઉધઈવાળા લાકડા ઉપર બેસવું, ૧૮ ઈડા હોય એવી જગાએ બેસવું, ૧૯ કંદમૂળાદિ લીલી વનસ્પતિઓ ખાવી, ૨૦ એક વર્ષમાં દસ વાર જલપ્રવેશ અને દસવાર માયાસ્થાનોનું સેવન કરવું અને ૨૧ સચિત્ત જળ વગેરેથી ભીંજાયેલ હાથ દ્વારા આપવામાં આવેલ ભોજન-પાનનું ગ્રહણ કરવું.

મોહસ્થાન (causes of delusion): મોહનાં ત્રીસ સ્થાન ગણાવવામાં આવેલ છે: ૧ ત્રસાદિ જીવોને પાણીમાં ડુબાડી મારી નાખવા, ૨ હાથ વગેરેથી મોં બંધ કરી મારવું, ૩ માથાને બાંધીને મારવું, ૪ હથિયારથી મારવું, ૫ શ્રેષ્ઠ નેતાને મારવો, ૬ પોતાના આશ્રયે આવેલ રોગીનો ઈલાજ ન કરવો, ૭ ભિક્ષા આદિ માટે આવેલ સાધુને મારવો, ૮ મુક્તિના માર્ગે જઈ રહેલ સાધુને પથભ્રષ્ટ કરવો, ૯ ધર્માદિની નિન્દા કરવી, ૧૦ આચાર્ય વગેરેની યોગ્ય સેવા ન કરવી, ૧૧ આચાર્ય વગેરે ઉપર ક્રોધ કરવો, ૧૨ વારે વારે વિકથાનો પ્રયોગ કરવો, ૧૩ જાદુ આદિ વિદ્યાઓનો પ્રયોગ કરવો, ૧૪ વિષય-ભોગોનો ત્યાગ કરી ફરીથી તે પ્રાપ્ત કરવા પ્રાર્થના કરવી, ૧૫ બહુશ્રુત હોવા છતાં પણ વારે વારે પોતાને બહુશ્રુત કહેવરાવવો, ૧૬ તપસ્વી ન હોવા છતાં પોતાને તપસ્વી કહેવરાવવો, ૧૭ અગ્નિના ધૂમાડામાં ફૂંક મારવી, ૧૮ સ્વયં પાપ કરી બીજાને માથે ઓઢાડવું,

૧ ઉ. ૩૧. ૧૯ શ્રમણસૂત્ર પૃ. ૧૯૪.

૧૯ છળ કપટથી છેતરવું, ૨૦ બીજાને ખોટું બોલનાર કહેવો, ૨૧ બીજાને દુ:ખ દેવું, ૨૨ રસ્તામાં માણસોના ધનને લૂંટવું, ૨૩ પરસ્ત્રીને વિશ્વાસમાં લઈ છૂપી રીતે અનાચારનું સેવન કરવું, ૨૪ બાલબ્રહ્મચારી ન હોવા છતાં પણ બાલબ્રહ્મચારી કહેરાવવું, ૨૫ બ્રહ્મચારી ન હોવા છતાં 'છું' એમ કહેવું, ૨૬ આશ્રયદાતાનું ધન ચોરવું, ૨૭ જેના પ્રભાવથી ઉન્નતિ થઈ હોય તેની ઉન્નતિમાં વિધ્ન નાખવાં, ૨૮ નાયક કે શેઠ વગેરેની હત્યા કરવી, ૨૯ દેવદર્શન ન કરવા છતાં 'કરું છું' એમ કહેવું અને ૩૦ દેવોની નિન્દા કરવી.

#### अध्ययनीय :

અધ્યયનીય ગાથાદિ પ્રંથાધ્યયન આ પ્રમણે છે :

ગાથા-ષોડશક<sup>૧</sup>: 'સૂત્ર કૃતાંગ'ના પ્રથમ ભાગ (શ્રુતસ્કન્ધ)ના ગાથા-અધ્યયન પર્યન્ત સોળ અધ્યયનને અહીં ગાથા-ષોડશક શબ્દથી વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. એ ઉત્તરાધ્યયન કરતાં પણ પ્રાચીન ગ્રંથ છે. યાકોબીએ ઉત્તરાધ્યયનની સાથે તેનો પણ અનુવાદ કર્યો છે<sup>ર</sup>.

જ્ઞાતાધ્યયન<sup>3</sup> : અહીં જ્ઞાતાધ્યયન દ્વારા જ્ઞાતૃધર્મકથાના પ્રથમ ભાગના ઓગણીશ અધ્યયન અભિપ્રેત છે. તેમાં નીતિપ્રદ કથાઓ દ્વારા ધર્મોપદેશ આપવામાં આવેલ છે.

 'गाथाभिधानमध्ययनं षोञं येषां तानि, गाथा षोडञकानि' सूत्रकृताङ्गप्रथम श्रुतस्कन्धाध्ययनानि तेषु ।

-૩. ૩૧. ૧૩. ભાવવિજય ટીકા.

गाहाए सह सोलस अज्झयणा तेसु सुत्तगडपढमसुतस्कंघ अज्झयणेसु इत्यर्थ: ।

–उद्धृत श्रभशसूत्र पृ. १८०.

- ૨ જુઓ સે. બુ. ઈ. ભાગ-૪૫
- ૩ ઉ. ૩૧. ૧૪, સમવા. સમવાય ૧૯.

#### પરિશિષ્ટ ૩ : સાધ્વાચાર સંબંધી અન્ય જ્ઞાતવ્ય હકીકતો ૪૯૩

સૂત્રકૃતાંગના ત્રેવીશ અધ્યયન : અહીં સૂત્રકૃતાંગના બંને ભાગોનાં ત્રેવીશ અધ્યયન અભીષ્ટ છે. તેમાં ગાથા-ષોડશક સંબંધી સોળ અધ્યયન પણ સંમિલિત છે.

**દશાદિ ઉદ્દેશ<sup>ર</sup> :** દશાશ્રુત સ્કન્ધના દસ ઉદ્દેશ, બૃહત્કલ્પના છ ઉદ્દેશ અને વ્યવહારસૂત્રના દસ ઉદ્દેશ અહીં 'દશાદિ' શબ્દથી વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે.

પ્રકલ્પ<sup>3</sup> : સાધુના આચારનું પ્રતિપાદક આચારાંગસૂત્ર અહીં 'પ્રકલ્પ' શબ્દથી વ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. એટલું વિશેષમાં કે અહીં આાચરાંગસૂત્રમાં 'નિશીથ'ને પણ ભેળવી દેવામાં આવેલ છે જો કે તે આચારાંગના પરિશિષ્ટ (ચૂલિકા)ના રૂપે લખાયેલ છે. આનું કારણ એ છે કે 'પ્રકલ્પ' શબ્દનો ઉલ્લેખ અઠચાવીશ સંખ્યાના ક્રમમાં આવેલ છે જ્યારે આચારાંગમાં કુલ પચીશ અધ્યયન છે. તેથી આ સંખ્યાની પૂર્તિ માટે નિશીથસૂત્રને પણ સંમિલિત કરવામાં આવેલ છે. જો કે આ નિશીયસૂત્ર બહુ જ વિશાળ છે અને અનેક ભાગોમાં વિભક્ત કરેલ છે છતાં સંપૂર્ણ નિશીથને ત્રણ ભાગોમાં વહેંચી અઠચાવીશની સંખ્યા પૂરી કરવામાં આવી છે. સમવાયાંગસૂત્રમાં 'આચાર પ્રકલ્પ' શબ્દ આવે છે અને તેમાં તેના અન્ય પ્રકારે ભેદો પાડવામાં આવ્યા છે'.

આ બધા ગ્રંથોમાં સાધુનાં જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર સંબંધી ધાર્મિક અને દાર્શનિક વિષયોનું જ વિશેષરૂપે વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. દશાશ્રુતસ્કન્ધ આદિ છેદસૂત્રોમાં મુખ્યરૂપે આચારાદિમાં લાગેલા દોષોની પ્રાય**િય**તવિધિનું

૧ ઉ. ૩૧. ૧૬, સમવા, સમવાય ૨૩.

૨ ઉ. ૩૧. ૧૭, સમવા, સમવાય ૨૬.

अ 'प्रकृष्ट: कत्प:' यतिव्यवहारो यत्र स प्रकल्प-, स चेहाचाराङ्गमेवशास्त्रपरिज्ञाद्यष्टाविं-श्रत्यध्ययनात्मकम् ।

<sup>-3. 3</sup>૧. ૧૮. ભાવવિજય ટીકા.

आचारप्रथमाङ्गं तस्य प्रकल्पः अध्ययनविशेष निशीथमित्यपरामिधानम् । आचारस्य वा साध्वाचारस्य ज्ञानादिविषयस्य प्रकल्पो व्यवस्थापनमिति आचारप्रकल्पः ।

<sup>—</sup>उद्धृत श्रभशसूत्र पृ. ૧૮૯.

૪ સમવા, સમવાય ૨૮.

ઉત્તરાધ્યયન-સૂત્ર : એક પરિશીલન

४७४

વર્શન છે. આ રીતે આ ગ્રંથોના અધ્યયનમાં યત્નવાન થવાથી ચારિત્ર મલિન થતું નથી. તેથી ગ્રંથમાં આ બાબતમાં સાધુએ પ્રયત્નશીલ રહેવું જોઈએ એમ કહેવામાં આવ્યું છે. આમ કહેવાનું તાત્પર્ય એ નથી કે આનું જ અધ્યયન કરવું જોઈએ. બીજાનું નહિ, પરંતુ આના જેવા બીજા ગ્રંથોનું પણ અધ્યયન કરવું જોઈએ અને તદ્દનુસાર પ્રવૃત્તિ પણ કરવી જોઈએ.

#### પરિશિષ્ટ ૪

# દેશ તથા નગર

ઉત્તરાધ્યયનમાં વિવિધ સ્થળોએ કેટલાક દેશો તથા નગરોનો ઉલ્લેખ થયો છે. આ દેશ તથા નગર ભીગોલિક દષ્ટિએ મહત્ત્વપૂર્શ તથા વિચારણીય છે. મોટાભાગના દેશો તથા નગરો કે જે તે સમયે ખૂબ સમૃદ્ધ હતા તે આજે ખંડેર બની ગયેલ છે. કેટલાંકના નામોમાં ફેરફાર થઈ ગયો છે અને કેટલાકની સાચી સ્થિતિ વિશે આજે પણ સંદેહ થાય છે. કેટલાક પોતાની પ્રાચીન ગરિમાને આજે પણ કોઈને કોઈ રૂપે જાળવી રહેલ છે. ઉત્તરાધ્યયનમાં જેનો ઉલ્લેખ છે તે દેશો અને નગરોનો અકારાદિ ક્રમે નીચે પ્રમાણે પરિચય આપવામાં આવેલ છે :

**ઈષુકાર નગર<sup>1</sup> :** આ નગરના રાજાનું નામ ઈષુકાર હતું. તે નગરનું પ્રાકૃત નામ 'ઉસુયાર' છે નિર્યુક્તિકારે તેને 'કુરુ' જનપદનું એક નગર માનેલ છે<sup>ર</sup>. 'રાજતરં<sup>ગા</sup>ણી'માં પણ 'હુશકપુર'નો ઉલ્લેખ થયો છે<sup>રે</sup>. સંભવત: કાશ્મીરની ખીણમાં 'વીહટ' નદીના પૂર્વ કિનારે આવેલ 'હુશકાર' (ઉસકાર) નગર જ તે સમયનું ઈષુકાર (ઉસુયાર) હશે એમ માની શકાય<sup>8</sup>.

૧ ઉ. ૧૪. ૧.

૨ ઉ. નિ. ગાથા ૩૬૫

उ उद्धृत ६. समी. ५. ३७७-३७८

૪ ઉત્તરાધ્યયનના ઈષુકાર આખ્યાન સાથે સામ્ય ધરાવનાર બોદ્ધજાતકની (૫૦૯) 'ઈષુકાર કથા'માં એષુકાર રાજાને વારાણસીના રાજા તરીકે દર્શાવેલ છે. એ પરથી પ્રતીત થાય છે કે વારાણસી અથવા તેની આસપાસનો પ્રદેશ 'ઈષુકાર' તરીકે જાણીતો હશે. પરંતુ આવી ધારણા ભ્રાન્ત છે. કારણ કે ઈષુકાર અને વારાણસી એક નથી. ઈષુકાર કોઈ સમૃદ્ધ નગર હોવું જોઈએ.

કંબોજ : ઉત્તરાધ્યયનમાં કંબોજ (કાંબોજ) દેશના 'કંથક' અશ્વની સરખામણી દ્વારા 'બહુશ્રુત' (સાધુ)ની પ્રશંસા કરવામાં આવી છે. તે પરથી લાગે છે કે ત્યાંના અશો તે સમયે પ્રસિદ્ધ રહ્યા હશે. આચાર્ય બુદ્ધઘોષે કંબોજને 'અશ્વોનું ઘર' કહેલ છે રે. મહાભારતમાં પણ આવો ઉલ્લેખ મળે છે રે. એ અફઘાનીસ્તાનની આસપાસ (કાશ્મીર)માં હિમાલય અને સિન્ધુ નદીની વચ્ચે (ગાંધારનો પશ્ચિમ પ્રદેશ) આવેલ જનપદ હોવો જોઈએ. બૌદ્ધ સાહિત્યના સોળ મહાજનપદોમાં તેનો ઉલ્લેખ થયો છે તથા તેની રાજધાની દ્વારકા દર્શાવવામાં આવી છે પરંતુ જૈન-સુત્રોમાં ઉલ્લેખિત સોળ જનપદોમાં તેનો ઉલ્લેખ થયો નથી છે.

કર્લિંગ<sup>૫</sup> : અહીંનો રાજા કરકુંડ હતો. વર્તમાન ઓરિસ્સાના દક્ષિણ ભાગને કલિંગ કહેવામાં આવતો. જૈન ગ્રંથોમાં ઉલ્લેખવામાં આવેલ સાડા પચ્ચીશ

૧ ઉ. ૧૧. ૧૬.

२ सुमंगलविलासिनी ભાગ ૧ ५.. १२४.

<sup>&</sup>lt;mark>૩ જુઓ - મહાભારત નામાનુક્રમ</mark>ણિકા પૃ. ૬૩

જ બોંદ્ધ સાહિત્યમાં ઉલ્લેખવામાં આવેલ સોળ મહાજનપદો : ૧ અંગ, ૨ મગધ, ૩ કાશી, ૪ કોસલ, ૫ વજ્જિ, ૬ મલ્લ, ૭ ચેતિ, ૭ વંસ, ૯ ફુરુ, ૧૦ પંચાલ, ૧૧ મચ્છ, ૧૨ સૂરસેન, ૧૩ અસ્સક, ૧૪ અવંતિ, ૧૫ ગંધાર અને ૧૬ કંબોજ.

જૈનસૂત્રોમાં ઉલ્લેખવામાં આવેલ સોળ જનપદ આ પ્રમાણે છે : ૧ મગધ, ૨ અંગ, ૩ બંગ, ૪ મલય, ૫ માલવય, ૬ અચ્છ, ૭ વચ્છ, ૮ કોચ્છ, ૯ પાઢ, ૧૦ લાઢ, ૧૧ વજ્જિ, ૧૨ મોલિ (મલ્લ), ૧૩ કાશી, ૧૪ કોસલ, ૧૫ અવાહ, ૧૬ સંભુત્તર (સુહ્યોતર)

જુઓ - જે. ભા. સ. પૃ. ૪૬૦, પાદરિપ ૧, બુદ્ધિસ્ટ ઇન્ડિયા પૃ. ૧૭. ૨૧.

૫ ઉ. ૧૮. ૪૫.

આર્યદેશોમાં તેની ગણના કરવામાં આવે છે પણ બોદ્ધ ગ્રંથોમાં ઉલ્લેખવામાં આવેલ સોળ મહાજનપદોમાં તેનો ઉલ્લેખ થયો નથી. જૈન સૂત્રો અનુસાર તેની રાજધાની કાંચનપુર (ભુવનેશ્વર) હતી. આ જનપદનું બીજું મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થળ 'પુરી' (જગન્નાથપુરી) હતું .

કાંપિલ્ય નગર<sup>3</sup> : અહીંના રાજાનું નામ બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી હતું<sup>8</sup>. સંજય રાજાએ પણ અહીં શાસન કરેલું. ઉત્તરપ્રદેશના ફરૂખાબાદ જિલ્લામાં કાયમગંજ સ્ટેશન (હાથરસની પાસે)થી આઠ માઈલ દુર ગંગાના સામીપ્યમાં આવેલ

| ૧ | સાડા પચ્ચીશ આર્યદેશો અને તેમાની રાજધાની આ પ્રમાણે છે : |                  |              |                    |  |  |
|---|--------------------------------------------------------|------------------|--------------|--------------------|--|--|
|   | જનપદ                                                   | રાજધાની          | જનપદ         | રાજધાની            |  |  |
|   | અંગ                                                    | ચંપા             | પાંચાલ       | કાંપિલ્યપુર        |  |  |
|   | કલિંગ                                                  | કાંચનપુર         | બંગ          | તામ્રલિપ્ત         |  |  |
|   | કાશી                                                   | વારાષ્ટ્રાસી     | ભંગિ         | પાપા (પાવાપુરી)    |  |  |
|   | કુશાલ                                                  | શ્રાવસ્તી        | મગધ          | રાજગૃહ             |  |  |
|   | (ઉત્તર કોસલ)                                           |                  | મત્સ્ય       | વેરાટ              |  |  |
|   | કુશાર્ત                                                | સોરિય (શોર્યપુર) | મલય          | ભદ્રિલપુર          |  |  |
|   | કુરુ                                                   | હસ્તિનાપુર       | લાઢ          | કોટિવર્ષ           |  |  |
|   | કેકય (અર્ધ)                                            | <u> ચ</u> ેતિકા  | વત્સ         | કૌશાંબી            |  |  |
|   | (શ્રાવસ્તીથી                                           |                  | વટ્ટા        | માસપુરી            |  |  |
|   | પૂર્વ નેપાલ                                            |                  | વરણા         | અચ્છા              |  |  |
|   | બાજુમાં)                                               |                  | વિદેહ        | મિથિલા             |  |  |
|   | કોશલ                                                   | સાકેત            | શાષ્ટ્રિડલ્ય | નન્દિપુર           |  |  |
|   | ચેદિ                                                   | શુક્તિમતી        | શૂરસેન       | મથુરા              |  |  |
|   | જાંગલ                                                  | અહિચ્છત્રા       | સિંધુ સૌવીર  | વીત્તીભયપક્રન      |  |  |
|   | દશાહી                                                  | મૃત્તિકાવતી      | સૌરાષ્ટ્ર    | દ્રારવતી (દ્વારકા) |  |  |
|   | c                                                      | _ •              |              |                    |  |  |

ઉદ્દ્યૃત : જે. ભા. સં. પૃ. ૪૫૯

૨ જે. ભા. સં. પૃ. ૪૬૬

૩ ઉ. ૧૩. ૨, ૧૯. ૧

૪ મહાભારતના (શાંતિપર્વ) ૧૩૯.૫માં પણ આવો ઉલ્લેખ મળે છે.

જુઓ - મહા. ના., પૃ. ૬૩

'કાંપિલ' ગામ સાથે તેનું સામ્ય ગણવામાં આવે છે. આ નગર દક્ષિણ પાંચાલની રાજધાની હતું. મહાભારત અનુસાર અહીં દ્રુપદ રાજા રાજ્ય કરતો હતો<sup>1</sup>. આ જૈન માટેનું તીર્થક્ષેત્ર છે કારણ કે અહીં તેરમા તીર્થંકર 'વિમલનાથ'ના ચાર કલ્યાણકો<sup>ર</sup> (અતિશય) થયા હતા.

કાશી<sup>3</sup>: અહીંની ભૂમિ ઉપર જ ચિત્ત અને સંભૂત નામના બે ચાંડાળો જન્મેલા. અહીંના રાજા કાશીરાજનો પણ ગ્રંથમાં ઉલ્લેખ મળે છે. આ જનપદની રાજધાની વારણસી હતી. જેન-બોદ્ધ બંને સાહિત્યમાં તેનો સમાનરૂપે ઉલ્લેખ થયેલો છે. તેમાં વારાણસી, મિર્જાપુર, ગાજીપુર, જેનપુર તથા આજમગઢ જિલ્લાનો ભાગ ગણાય છે. તેની પૂર્વમાં મગધ, પશ્ચિમમાં વત્સ, ઉત્તરમાં કોશલ અને દક્ષિણમાં સોન નદી હતી. કાશી અને કોશલ જનપદની સીમાઓમાં ક્યારેક ક્યારેક ફેરફારો પણ થતા<sup>8</sup>.

કોશલ<sup>પ</sup>: તેનું પ્રાચીન નામ 'વિનીતા' હતું. વિવિધ વિદ્યાઓમાં કુશળતા પ્રાપ્ત કરવાને કારણે તેને 'કુશલા' (કોશલ) કહેવાની શરૂઆત થઈ<sup>દ</sup>. ઉત્તરાધ્યયનમાં કોશલરાજની પુત્રી 'ભદ્રા'નો ઉલ્લેખ આવે છે. બોદ્ધ સાહિત્ય અનુસાર એ જનપદની રાજધાની શ્રાવસ્તી હતી. તેમાં લખનઉ, અયોધ્યા વગેરે નગરો હતાં. જેન સાહિત્ય અનુસાર કોશલ (કોશલપુર-અવધ)ની રાજધાની 'સાકેત' (અયોધ્યા) હતી. કનિંગહામે વાયુપુરાણ અને રત્નાવલીના આધારે તેનું સ્થાન દક્ષિણ ભારતમાં નાગપુરની આસપાસ માનેલ છે.

૧ એજન

૨ જૈન તીર્થંકરોના પાંચ કલ્યાણકારોના નામ આ પ્રમાણે છે : ગર્ભ, જન્મ, તપ, જ્ઞાન અને મોક્ષ

<sup>3 6. 93. 5. 92. 82</sup> 

४ ઉ. समी. पृ. उ७६

૫ ઉ. ૧૨. ૨૦, ૨૨.

૬ જે. ભા. સ. પૃ. ૪૬૮-૬૯

Ancient Geography of India, p. 438.

કૌશાંબી : એ જૈનોનું પ્રમુખ કેન્દ્ર ગણાતું. 'ઉત્તરાધ્યયન'માં તેને માટે 'પુરાળપુરમેંદિની' શબ્દનો પ્રયોગ થયો છે. 'અનાથી' મુનિના પિતા 'પ્રભૂતધનસંચય' અહીં જ રહેતા હતા. ઉત્તર પ્રદેશમાં અલ્હાબાદ-કાનપુર રેલ્વે લાઈન ઉપર 'ભરવાટી' સ્ટેશનથી વીસ-પચીસ માઈલ દૂર (પ્રયાગથી બત્રીશ માઈલ દૂર) 'કફોસા' નામનું ગામ છે. ત્યાંથી ચાર માઈલ છેટે 'કુશવા' (કોસમ) નામનું ગામ છે. તે કૌશાંબી હોવું જોઈએ. તેને છકા તીર્થંકર પદ્મપ્રભનું જન્મસ્થાન પણ માનવામાં આવે છે. કનિંગ્હામે તેને બૌદ્ધ અને બ્રાહ્મણોનું કેન્દ્ર માન્યું છે અ 'વત્સ' જનપદની રાજધાની હતી<sup>3</sup>.

ગાન્ધાર<sup>૪</sup>: અહીના રાજાનું નામ હતું 'નગ્ગતિ' તેમાં પશ્ચિમ પંજાબ અને પૂર્વ અફઘાનીસ્તાનનો સમાવેશ થતો હતો. સ્વાતથી જેલમ નદી વચ્ચેનો પ્રદેશ આ જનપદમાં આવતો હતો. મહાભારતની નામાનુક્રમણીમાં તેની સીમા સિન્ધુ અને કુનર નદીથી માંડી કાબુલ નદી સુધી તથા પેશાવર તથા મુલ્તાન સુધી દર્શાવવામાં આવેલ છે . જેન સાહિત્યમાં તેની રાજધાની 'પૃષ્ડ્રવર્ધન' (પૂર્વ બંગાળ) દર્શાવેલ છે અને બોદ્ધ સાહિત્યમાં 'તક્ષશિક્ષા'. આચાર્ય તુલસીએ જણાવ્યું છે કે ઉત્તારપથનું આ પ્રથમ જનપદ હતું .

ચંપા<sup>9</sup>: આ વેપાર વાણિજ્યનું મોટું કેન્દ્ર હતું. અહીંના વેપારીઓ મિથિલા, પિહુંડ વગેરે સ્થાનોએ વેપાર કરવા જતા<sup>૮</sup>. પાલિત વણિક્ અને તેનો પુત્ર સમુદ્રપાલ અહીં રહેતા. આ અંગ જનપદ (જિલ્લો ભાગલપુર)ની રાજધાની હતી. બિહાર પ્રાન્તમાં ભાગલપુર સ્ટેશનથી ચોવીશ માઈલ પૂર્વમાં આવેલ

૧ ઉ. ૨૦. ૧૮

ર Ancient Geography of India, p. 330.

૩ જે. ભા. સ. પૃ. ૪૭૫

४ ७. ५. ४५

૫ મહા. ના. પૃ. ૧૦૧

६ ७. समी. पृ. ३७८

૭ ઉ. ૨૧. ૧, ૫

૮ જે. ભા. સ. પૃ. ૪૬૫

ચંપાપુર (ચંપાનગર)ની આસપાસનો પ્રદેશ આ નગર તરીકે ગણાતો હશે એમ માનવામાં આવે છે. આ જૈનોનું તીર્થસ્થાન પણ છે કારણ કે અહીંથી બારમા તીર્થંકર વાસુપૂજ્ય મોક્ષ પામ્યા હતા.

દશાર્ણ : અહીંના રાજાનું નામ 'દશાર્શાભદ્ર' હતું. ચિત્ત અને સંભૂત નામના જીવ પૂર્વભવમાં દાસરૂપે અહીં જન્મેલા. કાલિદાસે દશાર્શ જનપદની રાજધાની 'વિદિશા' હતી એમ જણાવેલ છે<sup>રે</sup>. જેન અને બોહ એ બંને સાહિત્યમાં આ જનપદનો ઉલ્લેખ મળે છે. મધ્ય પ્રદેશનો ઘસાન નદીની આસપાસનો પ્રદેશ આ નામે ઓળખાતો હશે એમ માનવામાં આવે છે. દશાર્શ નામના બે જનપદોનો ઉલ્લેખ જોવા મળે છે જેમ કે : ૧ પૂર્વ દશાર્શ (મધ્યપ્રદેશના છત્તીસગઢ જિલ્લા)માં અને ૨ પશ્ચિમ દશાર્શ (ભોપાલ અને પૂર્વ માળવાનો પ્રદેશ)<sup>3</sup>. જેન ગ્રંથો અનુસાર તેની રાજધાની મૃત્તિકાવતી (માલવામાં બનાસ નદી પાસે) હતી. દશાર્શપુર અને દશપુર (મંદસોર) આ જનપદનાં મુખ્યનગરો હતાં.

દારકા<sup>8</sup> : ભોગરાજ (ઉગ્રસેન) અહીંનો રાજા હતો. અહીંથી રૈવતક પર્વત બહુ દૂર ન હતો. તેથી અરિષ્ટનેમિએ દીક્ષા લઈ રૈવતક પર્વત ઉપર કેશલોચ કરેલો. આ સૌરાષ્ટ્ર (કાઠિયાવાડ) જનપદની રાજધાની ગણાતી<sup>પ</sup>. ઉત્તરાધ્યયનના રાજીમતી-નેમિ આખ્યાન ઉપરથી પ્રતીત થાય છે કે અન્ધકવૃષ્ણિ, કૃષ્ણ, દશાર્હ વગેરે આ નગરની આસપાસ રહેતા હતા.

પાંચાલ<sup>દ</sup>: ઉત્તરાધ્યયનમાં પાંચાલના બે રાજાઓનો ઉલ્લેખ છે. ૧ બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તી અને ૨ દ્વિર્મુખ. આ જનપદ કુરુક્ષેત્રના પશ્ચિમોત્તર ભાગમાં હતું. ે <sup>૧</sup>

१ ७. १३. ६, १८. ४४.

२ मेघदूत श्लोक २३-२४

**उ ઉ. सभी. पृ. उ**9६

૪ ઉ. ૨૨. ૨૨, ૨૭

૫ બુદ્ધિસ્ટ ઈન્ડિયા પૃ. ૨૧

૬ ઉ. ૫૩. ૨૬, ૧૮. ૪૫.

સીમામાં બદાયૂં, એટા, મૈનપુરી, ફરુખાબાદ અને તેની આસપાસના પ્રદેશનો સમાવેશ થતો. ગંગા નદીને કારણે પાંચાલ બે ભાગોમાં વહેંચાયેલ હતું. દક્ષિણ અને ઉત્તર. મહાભારત અનુસાર દક્ષિણ પાંચાલની રાજધાની કાંપિલ્ય હતી અને ઉત્તર પાંચાલની અહિચ્છત્રા મહાભારતમાં પાંચાલનો અનેક સ્થળે ઉલ્લેખ થયો છે. પાંચાલમાં ઉત્પન્ન થવાને કારણે રાજા દ્રુપદની પુત્રી દ્રોપદીને પાંચાલી કહેવામાં આવે છે.

પિહુંડ નગર<sup>ર</sup>: ચંપા નગરીનો પાલિત નામે વિશક હોડી દ્વારા સમુદ્ર ઓળંગી આ નગરમાં વેપાર કરવા આવેલો અને અહીં લગ્ન કરી પાછો કરેલો. તે પરથી પ્રતીત થાય છે કે આ ભારતની સમીપમાં આવેલ સમુદ્રના કિનારે આવેલો કોઈ પ્રદેશ હોવો જોઈએ. શાર્પેન્ટિયરે આને બર્મા (Buma)નો તટવર્તી પ્રદેશ માનેલ છે<sup>3</sup>. આ નગરના સ્થાન અંગે વિદ્વાનોમાં મતભેદ છે<sup>8</sup>. ડૉ. જગદીશચંદ્ર જૈને આને ચિકાકોલ અને કલિંગપટ્ટમનો એક પ્રદેશ માનેલ છે<sup>4</sup>.

પુરિમતાલ નગર<sup>૬</sup> : ચિત્તમુનિ આ નગરમાં જન્મેલા. હેમચંદ્રાચાર્યે તેને અર્યોધ્યાનું શ્રેષ્ઠ પરું (શાખાનગર) માનેલ છે<sup>8</sup>. ડૉ. નેમિચંદ્ર શાસ્ત્રીએ તેના ' સ્થાન તરીકે કાશી-કોશલની વચ્ચેની જગાને માનેલ છે<sup>૮</sup>.

મગેધ<sup>૯</sup> : રાજા શ્રેણિક મગધનો રાજા હતો. દક્ષિણ બિહાર અથવા બિહાર પ્રાન્તના ગયા અને પટના જિલ્લાના ભૂભાગને મગધ જનપદ ગણવામાં આવતું. તેની ઉત્તરે ગંગા, પશ્ચિમમાં સોણ નદી, દક્ષિણમાં વિંધ્યાચલ પર્વત

૧ જે. ભા. સ. પૃ. ૪૭૦

૨ ઉ. ૨૧. ૬.

૩ ઉ. શા. પૂ. ૩૫૭

४ જુઓ - ઉ. समी. પૃ. ૩૮૧

૫ જે. ભા. સ. ૪૬૫

૬ ઉ. ૧૩. ૨.

९ त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित १. ३. ३८८

૮ આદિષુરાणમાં ભારત પૃ. ૮૯-૯૦

૯ ઉ. ૨૦. ૧.

તથા પૂર્વમાં ચંપા નદી હતી. આર. ડેવિડ્સે લખ્યું છે કે ભગવાન બુદ્ધના સમયે આ જનપદમાં એંશી હજાર ગામો હતાં અને તેનું ક્ષેત્રફળ લગભગ બે હજાર ત્રણસો માઈલ ચોરસ હતું . ઈ. પૂ. છક્રી સદીમાં આ જનપદ જૈનો અને બોદ્ધોનું પ્રમુખ કેન્દ્ર હતું. તેથી રાજધાની રાજગૃહ (રાજગિર) હતી. મગધની બીજી રાજધાની પાટલિપુત્ર (પટણા) હતી .

મિથિલા<sup>3</sup>: રાજર્ષિ નિમની પ્રત્રજ્યાને સમયે અહીં ઈન્દ્ર સાથે તેનો સંવાદ થયો હતો. આ એક સમૃદ્ધ અને આનંદોલ્લાસવાળું નગર હતું. તેથી ઈન્દ્રે મિથિલામાં કોલાહલ સાંભળી રાજર્ષિ નિમન્ને તેનું કારણ પૂછ્યું. તે વિદેહ જનપદની રાજધાની હતી. અહીં ઓગણીશમા મિલ્લિનાથ અને એકવીશમા નિમનાથ તીર્થંકરનો જન્મ થયેલો. બિહાર પ્રાન્તમાં મુજક્ફરપુર અને દરભંગા જિલ્લાની નેપાલ સીમાની પાસે આવેલ જનકપુરને મિથિલા કહેવામાં આવેલ છે. આર. ડેવિડ્સે 'તિરહુત'ના સ્થળે મિથિલા નગરી હતી એમ જણાવ્યું છે<sup>8</sup>. મિથિલા શબ્દનો પ્રયોગ જનપદ અને રાજધાની એ બંને માટે થયેલ છે. તેથી વિદેહરાજની પુત્રી વૈદેહી (સીતા)ને 'મેથિલી' કહેવામાં આવે છે<sup>4</sup>.

વાણારસી (વારાણસી) : અહીં જયઘોષ અને વિજયઘોષ વચ્ચે સંવાદ થયો હતો. આ કાશી જનપદની રાજધાની હતી. આજે પણ તેને કાશી, બનારસ અને વારાણસી કહેવામાં આવે છે અહીં સાતમા સુપાર્શ્વનાથ અને ત્રેવીશમાં પાર્શ્વનાથ તીર્થંકર જન્મ્યા હતા. 'વરુણા' અને 'અસિ' નામની બે નદીઓની વચ્ચે આવેલ હોવાથી તેને વારાણસી કહેવામાં આવે છે. વારાણસી ગંગા નદીના ડાબે કાંઠે ધનુષાકારે રહેલ છે. જેન, બોદ્ધ અને હિન્દુઓનું આ પવિત્ર તીર્થસ્થળ છે. મહાભારત અનુસાર અહીં પ્રાણોત્સર્ગ કરનારને મોક્ષ મળે છે. રાજા દિવોદાસે ઈન્દ્રની આજ્ઞાથી તેનું નિર્માણ કર્યું હતું અને ભગવાન

૧ જે. ભ. સ. પૃ. ૪૬૨

૨ બુદ્ધિસ્ટ ઈન્ડિયા પૃ. ૧૭

<sup>3 3.</sup> ૯-४-9४

૪ બુદ્ધિસ્ટ ઈન્ડિયા પૃ. ૨૭

૫ મહા. ના. પૃ. ૨૫૬

६ ७. २५. २-३

કૃષ્ણે તેને પ્રદીપ્ત કરી હતી<sup>૧</sup>.

વિદેહ<sup>ર</sup>: આ જનપદનો રાજા નામે નિમ હતો. તેની રાજધાની મિથિલા હતી. ભગવાન મહાવીરની જન્મભૂમિ વિદેહ જ હતી. તેને અત્યારનું 'તિરહુત' માનવામાં આવેલ છે. આ પૂર્વોત્તર ભારતનું એક સમૃદ્ધ જનપદ હતું. તેની સીમા ઉત્તરમાં હિમાલય, દક્ષિણમાં ગંગા, પિશ્વમમાં ગંડકી અને પૂર્વમાં મહી નદી સુધી હતી<sup>3</sup>. વૈશાલી (જિલ્લો મુજફ્ફરપુર) વિદેહની બીજી આગત્યની રાજધાની હતી<sup>8</sup>.

શોર્યપુર : અહીં વસુદેવ અને સમુદ્રવિજય રાજ્ય કરતા હતા. ઉત્તર પ્રદેશમાં આત્રાની પાસે (મેનપુરી જિલ્લામાં) શિકોહાબાદ નામના સ્થળથી દસ બાર માઈલ દૂર યમુના નદીને કિનારે વટેશ્વર ગામ છે. તેની પાસે એક સૂર્યપુર નામનું ગામ છે. તે જ આ શોર્યપુર હોવું જોઈએ એ કુશાર્ત જનપદની રાજધાની હતી. અહીં આજે પણ વિશાળ મંદિર છે. કૃષ્ણ અને તેના પિતરાઈ ભાઈ અરિષ્ટનેમિ (બાવીસમા તીર્થંકર)ની આ જન્મભૂમિ હતી.

શ્રાવસ્તી : અહીં કેશિ અને ગૌતમ વચ્ચેનો સંવાદ થયો હતો. અહીં તે સમયે બે મોટાં ઉદ્યાનો હતાં : ૧ કોષ્ઠક અને ૨ તિન્દુક. ઉત્તર પ્રદેશમાં બહરાઈચથી ઓગણત્રીસ માઈલ દૂર (ફેજાબાદથી ગોંડા રોડ ઉપર એકવીસ માઈલ દૂર બલરામપુર છે અને ત્યાંથી દસ માઈલ દૂર) એક 'સહેટ મહેટ' નામનું ગામ છે. તે પહેલાનું શ્રાવસ્તી હોવું જોઈએ આજે પણ અહીં તે સમયના ખંડેરો છે. તેને ત્રીજા તીર્થકર સંભવનાથની જન્મભૂમિ માનવામાં આવે છે. જૈન

૧ મહા. ના. પૃ. ૩૦૪

૨ ઉ. ૧૮. ૪૫

**૩ ઉ. सभी. ५. ૩૭**૧

૪ જે. ભા. સં. પૃ. ૪૭૪

૫ ઉ. ૨૨. ૧.

६ ७. २३. ३.

પ્રંથો અનુસાર કુણાલ (ઉત્તર કોશલ) જનપદની એ રાજધાની હતી.

સુગ્રીવ નગર<sup>૧</sup>: એ વિષે નક્કી કંઈ કહી શકાય તેમ નથી. રાજા બલભદ્ર અને તેનો પુત્ર બલશ્રી (મૃગાપુત્ર) અહીં રહેતા. આ નગર રમણીય અને વનોપવનથી સુશોભિત હતું.

સોવીર<sup>2</sup>: પ્રાચીન સમયમાં સિન્ધુ-સોવીર એક પ્રસિદ્ધ જનપદ હતું. અહીં ઉદયન નામે રાજા હતો. 'સિન્ધુ-સોવીર' એવું સંયુક્ત નામ જ પ્રચલિત છે. અદિપુરાણમાં પણ તેનો ઉલ્લેખ થયેલ<sup>3</sup>. સોવીર જનપદ સિન્ધુ નદી અને ઝેલમ નદીની વચ્ચેનો ભૂભાગ હતો. અભયદેવ અનુસાર સિન્ધુ નદીની પાસે હોવાથી સોવીર (સિન્ધ)ને સિન્ધુસોવીર કહેવામાં આવતો. તેની રાજધાની જેન પ્રંથો અનુસાર વીતિભય પક્રન હતી. બોદ્ધ પ્રંથોમાં સિન્ધુ અને સોવીરને પૃથક્ પૃથક્ માનીને સોવીરની રાજધાની તરીકે 'રોરુક'ને દર્શાવવામાં આવેલ છે<sup>8</sup>.

હસ્તિનાપુર ' : બ્રહ્મદત્ત ચક્રવર્તીના પૂર્વભવના (સંભૂત)ના જીવે અહીં નિદાનબંધ કરેલો જેના પ્રભાવથી તે આગલા ભવમાં વસ્તુસ્થિતિને જાણવા છતાં પણ વિષયભોગો છોડી ન શક્યો. મેરઠથી બાવીશ માઈલ (ઉત્તરપૂર્વ)માં દૂર રહેલ હસ્તિનાપુર ગામને જ પહેલાનું હસ્તિનાપુર માનવામાં આવેલ છે. જેનોનું આ તીર્થક્ષેત્ર છે. તે કુરુ જનપદની પ્રસિદ્ધ રાજધાની હતી. અહીં સોળમા, સત્તરમા અને અઢારમા તીર્થંકરના ચાર-ચાર કલ્યાણકો થયેલાં. આદિપુરાણમાં તેને 'ગજપુર' કહેવામાં આવેલ છે. ધાલારત અનુસાર એ કોરવોની રાજધાનીનું નગર હતું અને કોઈ સમયે અહીં રાજા શાન્તનુ રાજ્ય કરતા હતા. સુહોત્રના પુત્ર રાજા હસ્તીએ તે વસાવેલું તેથી તેનું નામ હસ્તિનાપુર (હસ્તિપુર) પડ્યું છે.

૧ ઉ.૧૯.

૨ ઉ. ૧૮. ૪૮

૩ આપુિરાણ ૧૫. ૧૫૫

૪ જે. ભા. સ. પૃ.૪૮૨

પ ઉ. ૧૩. ૧

૬ આદિપુરાણ ૪૭. ૧૨૮

૭ મહા. ના. પુ. ૪૦૪

#### लेखक परिचय



नाम

ः डॉ० सुदर्शन लाल जैन

पद

ः प्रोफेसर एवं पूर्व विभागाध्यक्ष संस्कृत विभाग, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय

जन्मतिथि : ई० १.४.१९४४

जन्मस्थान : गंजला ग्राम, जिला सागर (मध्य प्रदेश)

वंश एवं गोत्र :

दिगम्बर जैन, बड़कुल, गोइल्ल गोत्र

शैक्षणिक योग्यताः

एम०ए० (संस्कृत), पी-एच०डी०, आचाय (जैनदर्शन, प्राकृत एवं साहित्य), जैन न्यायतीर्थ, हिन्दी साहित्यरत्न

शिक्षण् संस्थानः

जैन विद्यालय कटनी, मोराजी सागर स्याद्धाद महाविद्यालय, पार्श्वनाथ विद्याश्रम तथा काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणर्स

प्रकाशित ग्रन्थादि :

ग्रन्थ लेखन- १. उत्तराध्ययनसूत्र : एव परिशीलन (उ०प्र० सरकार से पुरस्कृत) २. तर्क संग्रह, ३. संस्कृत प्रवेशिका ४. प्राकृत वीपिका, ५. कर्पूरमञ्जरी ६. देव, शास्त्र और गुरु (उ०प्र० सरकार से पुरस्कृत), ७. मुनिसुवतकाव्य हिन्दी अनुवाद (उ०प्र० सरकार से पुरस्कृत)। सम्पादन सहायक- कसायपाहुड भाग १६, आचाराष्ट्रन्सूत्र एक परिशीलन, तीन अभिनन्दन ग्रन्थ। लेख- पचपन लेख प्रकाशित। सेमिनार- सेमिनारों क

आयोजन, निबन्ध-वाचन एवं अध्यक्षता।

पदाधिकारीः विश्वविद्यालयों की कमेटियों के सदस्य तथा जैन संस्थाओं के पदाधिकारी व सदस्य। मन्त्री, अ०भा०दि० जैन विद्वत्परिषद्। शैक्षणिक, सामाजिक, धार्मिक आदि कार्यों में सक्रिय योगदान।

#### **Our Important Publications**

|     | Our important rubications                           |                              |         |  |  |  |  |
|-----|-----------------------------------------------------|------------------------------|---------|--|--|--|--|
| 1.  | Studies in Jaina Philosophy                         | Dr. Nathamal Tatia           | 100.00  |  |  |  |  |
| 2.  | Jaina Temples of Western India                      | Dr. Harihar Singh            | 200.00  |  |  |  |  |
| 3.  | Jaina Epistemology                                  | Dr. I.C. Shastri             | 150.00  |  |  |  |  |
| 4.  | Concept of Pañcaśīla in Indian Thought              | Dr. Kamla Jain               | 50.00   |  |  |  |  |
| 5.  | Concept of Matter in Jaina Philosophy               | Dr. J.C. Sikdar              | 150.00  |  |  |  |  |
| 6.  | Jaina Theory of Reality                             | Dr. J.C. Sikdar              | 150.00  |  |  |  |  |
| 7.  | Jaina Perspective in Philosophy & Religion          | Dr. Ramji Singh              | 100.00  |  |  |  |  |
| 8.  | Aspects of Jainology (Complete Set : Vols. 1 to 2   | 7)                           | 2200.00 |  |  |  |  |
| 9.  | An Introduction to Jaina Sādhanā                    | Prof. Sagarmal Jain          | 40.00   |  |  |  |  |
| 10. | Pearls of Jiana Wisdom                              | Dulichand Jain               | 120.00  |  |  |  |  |
| 11. | Scientific Contents in Prakrit Canons               | Dr. N.L. Jain                | 300.00  |  |  |  |  |
| 12. | The Heritage of the Last Arhat : Mahāvīra           | Dr. C. Krause                | 20.00   |  |  |  |  |
| 13. | The Path of Arhat                                   | T.U. Mehta                   | 100.00  |  |  |  |  |
| 14. | Multi-Dimensional Application of Anekāntavāda       | Ed. Prof. S.M. Jain          |         |  |  |  |  |
|     |                                                     | & Dr. S.P. Pandey            | 500.00  |  |  |  |  |
| 15. | The World of Non-living                             | Dr. N.L. Jain                | 400.00  |  |  |  |  |
| 16. | अष्टकप्रकरण                                         | अनुडॉ.अशोक कुमार सिंह        | 200.00  |  |  |  |  |
| 17. | जैन साहित्य का बृहद् इतिहास (सम्पूर्ण सेट सात खण्ड  |                              | 630.00  |  |  |  |  |
| 18. | हिन्दी जैन साहित्य का इतिहास (सम्पूर्ण सेट चार खण्ड | )                            | 760.00  |  |  |  |  |
| 19. | जैन प्रतिमा विज्ञान                                 | डॉ. मारुतिनन्दन तिवारी       | 150.00  |  |  |  |  |
| 20. | महावीर और उनके दशधर्म                               | प्रो. भागचन्द्र जैन          | 80.00   |  |  |  |  |
| 21. | वज्जालग्गं (हिन्दीं अनुवाद सहित)                    | पं. विश्वनाथ पाठक            | 80.00   |  |  |  |  |
| 22. | प्राकृत हिन्दी कोश                                  | सम्पाडॉ. के.आर. चन्द्र       | 400.00  |  |  |  |  |
|     | जैन धर्म और तान्त्रिक साधना                         | प्रो. सागरमल जैन             | 350.00  |  |  |  |  |
| 24. | गाथा सप्तशती (हिन्दी अनुवाद सहित)                   | पं. विश्वनाथ पाठक            | 60.00   |  |  |  |  |
| 25. | सागर जैन-विद्या भारती (तीन खण्ड)                    | प्रो. सागरमल जैन             | 300.00  |  |  |  |  |
| 26. | गुणस्थान सिद्धान्तः एक विश्लेषण                     | प्रो. सागरमल जैन             | 60.00   |  |  |  |  |
| 27. | भारतीय जीवन मूल्य                                   | प्रो. सुरेन्द्र वर्मा        | 75.00   |  |  |  |  |
| 28. | नलविलासनाटकम्                                       | सम्पा डॉ. सुरेशचन्द्र पाण्डे | 60.00   |  |  |  |  |
| 29. | अनेकान्तवाद और पाश्चात्य व्यावहारिकतावाद            | डॉ. राजेन्द्र कुमार सिंह     | 150.00  |  |  |  |  |
| 30. | दशाश्रुतस्कन्धनिर्युक्तिः एक अध्ययन                 | डॉ. अशोक कुमार सिंह          | 125.00  |  |  |  |  |
| 31. | पञ्चाशक-प्रकरणम् (हिन्दी अनुवाद सहित)               | अनु डॉ. दीनानाथ शर्मा        | 250.00  |  |  |  |  |
| 32. | सिद्धसेन दिवाकर : व्यक्तित्व एवं कृतित्व            | डॉ. श्रीप्रकाश पाण्डेय       | 100.00  |  |  |  |  |
| 33. | जैनधर्म की प्रमुख साध्वियाँ एवं महिलाएँ             | हीराबाई बोरदिया              | 50.00   |  |  |  |  |
| 34. | मध्यकालीन राजस्थान में जैन धर्म                     | डॉ. (श्रीमती) राजेश जैन      | 160.00  |  |  |  |  |
| 35. | भारत की जैन गुफाएँ                                  | डॉ. हरिहर सिंह               | 150.00  |  |  |  |  |
| 36. | महावीर की निर्वाणभूमि पावा : एक विमर्श              | भगवतीप्रसाद खेतान            | 65.00   |  |  |  |  |
| 37. | मूलाचार का समीक्षात्मक अध्ययन                       | डॉ. फूलचन्द जैन              | 80.00   |  |  |  |  |
| 38. | जैन तीर्थों का ऐतिहासिक अध्ययन                      | डॉ. शिवप्रसाद                | 100.00  |  |  |  |  |
| 39. | बौद्ध प्रमाण-मीमांसा की जैन दृष्टि से समीक्षा       | डॉ. धर्मचन्द्र जैन           | 200.00  |  |  |  |  |
| 40. | अचलगच्छ का इतिहास                                   | डॉ. शिवप्रसाद                | 300.00  |  |  |  |  |
| -   | Danémanatha Widnasitha Vana                         | : 221005 INDI                | A       |  |  |  |  |

Pārśwanātha Vidyāpiṭha, Varanasi-221005 INDIA