For Briveto and Baraanal Llas Only

अ॰ भा॰ श्वे॰ स्था॰ जैनशास्रोद्धारसमितिममुक स्रेष्ठि-श्रीशान्तिलाल-मङ्गलदासभाई-महोदयः

ম্র• মাজকার

मुत्यम् - १५-००

बाद बंगव

5863

REAL COLOR

2023

femilter

29.29

वचमा-वावृतिः

ala 1400

णिदनिवासा-श्राष्ट्रशा-हासामाइ-गापाल्ट्राससम्प्रणा सत्पुत्रमदत्त-द्रव्यसाहाप्पेन

मनाचकः साणंदनिवासी-श्रेष्टिश्री-होसाभाई-गोपाल्टदाससम्परणार्थ

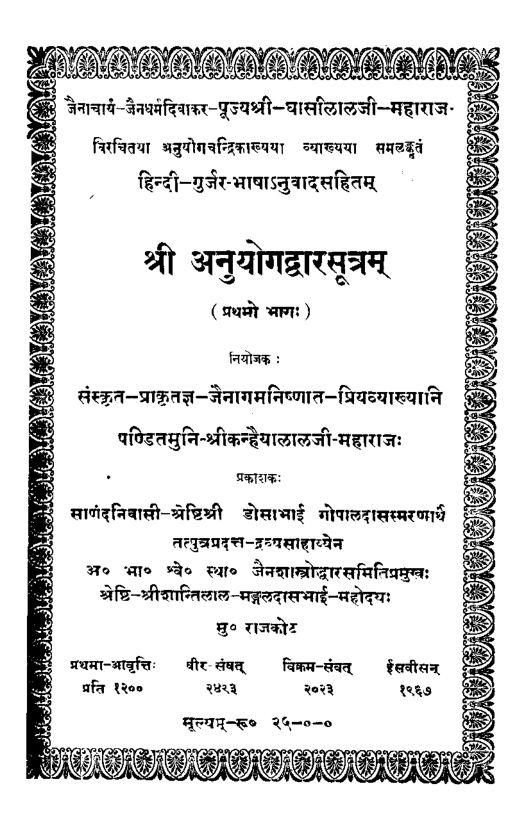
संस्कृत-प्राकृतज्ञ-जेनागमनिष्णात-प्रियव्याख्यानि-पण्डितमुनि-श्रीकन्हेयालारुजी-महाराजः

CLUSTER

(प्रथमो मागः)

हिन्दी राजेर-मात्राध्वतादसहितस्-श्री -अनुयोगहारस्त्रम्

मेनाबार्थ-जेनपर्मविवाकर-पूज्य-श्री-धासीलालजी-महाराज-विरचितवा अनुयोगर्चा द्वकारुयया ज्यारुपया समरुद्भुवं



Published by :

Shri Akhil Bharat S. S. Jain Shastroddhara Samiti, Garedia Kuva Road, RAJKOT, (Saurashtra), W. Ry, India.

卐

ये नाम केचिदिह नः प्रथयन्त्यवज्ञां, जानन्ति ते किमपि तान् प्रति नैप यत्नः । उत्पत्स्यतेऽस्ति मम कोऽपि समानधर्मा, कालोह्ययं निरवधिर्विप्रुला च पृथ्वी ॥ १ ॥

贤

हरि गीतच्छन्दः

## 뗤

करते अवज्ञा जो हमारी यत्न ना उनके लिये। जो जानते हैं तत्त्व कुछ फिर यत्व ना उनके लिये॥ जनमेगा मुझसा व्यक्ति कोई तत्त्व इससे पायमा। है काल निरवधि विपुलपृथ्वी ध्यान में यह लायगा॥ १॥

મૂલ્યઃ રૂ. રપ=૦૦

પ્રથમ આવૃત્તિ પ્રત ૧૨૦૦ વીર સંવત્ ૨૪૯૩ વિક્રમ સંવત્ ૨૦૨૩ ઇસવીસન ૧૯૬૭ : મુદ્રક : મણિલાલ છગનલાલ શાહ નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, ઘીકાંટા રાડ, અમદાવાદ.

## श्री

# अनुयोगद्वारसूत्र भाग पहेले की विषयानुकमणिका

| अनुक       | अनुक्रमाङ्क विषय                                          |                      |
|------------|-----------------------------------------------------------|----------------------|
| - 2        | मंगलाचरण                                                  | १- २                 |
| २          | विषयों का विवरण                                           | <b>\$</b> ? <b>₹</b> |
| . <b>R</b> | पांच प्रकार के ज्ञान के स्वरूप का निरूपण                  | १३–२९                |
| ß          | श्रतज्ञान के स्वरूप का निरूपण                             | 30-40                |
| ખ          | आवश्यक के अनुयोगस्वरूप का निरूपण                          | 46-50                |
| ٩          | आवश्यक के निक्षेप का निरूपण                               | £2-63.               |
| ۹          | नामावश्यक के स्वरूप का निरूपण                             | ६४–७२                |
| ۲          | स्थापनावइयक के स्वरूप का निरूपण                           | ૭૨–૭૭                |
| ्र         | नामायक्यक और स्थापनावक्यक के मेद का कथन                   | 96-64                |
| १०         | द्रव्यावक्ष्यक का <b>निरूपग</b>                           | ८६-१०१               |
| ११         | नयभेद से द्रव्यावश्यक के स्वरूप का निरूपण                 | १०२-११५              |
| १२         | नो आगम से द्रव्यावश्यक का निरूपण                          | ११६-११९              |
| १३         | इयिक शरीर देव्यावस्यक का निरूपण                           | ११९-१२६              |
| १४         | भव्यश्वरीर द्रव्यावद्यक निरूपणम्                          | १२७-                 |
| १५         | ज्ञायक शरीर भव्य शरीर व्यतिरिक्त द्रव्यावद्र्यक का निरूपण | १३१-१३२              |
| १६         | लौकिक द्रव्यावश्यक का निरूपण                              | १३२-१४१              |
| १७         | कुपावचनिक द्रव्यावश्यक का निरूपण                          | 882-840              |
| १८         | झायक घरीर भव्यवरीर व्यतिरिक्त स्रोकोत्तरीय                | • .                  |
|            | द्रव्यावश्यक का निरूपण                                    | १५०-१५९              |
|            | भावावश्यक का निरूपण                                       | १५९-१६४              |
| સ્વ્       | नो आगम मानावइयक का निरूपण                                 | १६४-१६८              |

•

#### ٤,

www.kobatirth.org

| <b>२</b> १  | कुप्रावचनिक भावावश्यक का निरूप्ण                  | १६८-१७०           |
|-------------|---------------------------------------------------|-------------------|
| <b>२</b> २  | ळोकोत्तरीय भावावश्यक का निरूपण                    | १७१-१७७           |
| ११          | भावावदयक के पर्याय का निरूपण                      | १७८-१८२           |
| २४          | नामश्रुतका निरूपण                                 | 853-858           |
| ર્લ         | आगम से द्रव्य श्रुतका निरूपण                      | १८४-१८६           |
| વદ્         | नो आगम से द्रव्यावक्यक का निरूपण                  | १८६-१८७           |
| ২৩          | बायक शरीर द्रव्यश्चतका निरूपण                     | 229-855           |
| २८          | भव्यधरीर द्रव्यश्रुतका निरूपण                     | 866-880           |
| २९          | बायक शरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्यश्रुतकानिरूपण | 100-199           |
| ₹ o         | आगमसे मात्रश्रुतका निरूपण                         | 200-208           |
| <b>\$</b> १ | लौकिक नो आगम से भावश्रुतका निरुषण                 | २०२-२०५           |
| ३२          | छोकोत्तरीय नो आगमसे भावश्रुतका निरूपण             | २०६–२१०           |
| ३३          | भावश्रुत के पर्यायों का निरूपण                    | २१०-२१२           |
| રૂષ્ઠ       | रहन्धाधिकार का निरूपण                             | २१३-२१५           |
| રૂષ         | द्रव्यस्तन्ध का निरूपग                            | २१६-२१८           |
| ३६          | द्रव्यस्तन्ध के सचित्तरूप प्रथम भेद का निरूषण     | २१९-२२१           |
| રૂ૭         | अचित्त द्रव्यस्कन्ध का निरूपण                     | २२२-२२३           |
| ३८          | मित्र द्रव्यस्कन्ध का निरूपण                      | २२४–२२७           |
| ३९          | अक्रत्स्नस्कन्ध का निरूपण                         | २२८-२३०           |
| 80          | अनेक द्रव्यस्कन्ध का निरूपण                       | <b>૨</b> ३१−૨੩ૢઁ૪ |
| ४१          | आगमसे भावस्कन्ध का निरूपण                         | <b>२</b> ₹५       |
| ૪૨          | नो आगमसे भावस्कन्ध का निरूपण                      | २३ <b>६-२३८</b>   |
| 83          | स्कन्धों के पर्यायों का निरूपण                    | २३९-२४१           |
| 88          | आवश्यक के छ अध्ययनों का निरूपण                    | २४१–२४६           |
| 84          | आवश्यक व्याख्यात हो चुके और आगे व्याख्यात         |                   |
|             | होने वाले विषय का निरूपण                          | ેં૨૪૫-૨૫૧         |
| 88          | <b>छौकिक उपक्रम का निरू</b> पण                    | - <b>૨५१-૨५३</b>  |

. Le

| ं४७ सचित्त द्रव्योपक्रम का निरू ग्ण             | ર૬૪-૨૧૭           |
|-------------------------------------------------|-------------------|
| . ४८ द्विपद संबंधी द्रव्योपकम का निरूपण         | २५७-२५९           |
| ४९ चतुष्पद विषयक दोनों मकार के उपक्रम का निरूपग | २६०-२६१           |
| ५० अपद विया दोनों मकार के उपक्रम का निरूपग      | २६१-२६२           |
| ५१ अचित्त द्रव्योयक्रम का निरूपण                | रेष्२-२६३         |
| ५२ मिश्र द्रव्योपक्रम का निरूपण                 | २६३–२६५           |
| ५३ क्षेत्रोपक्रम का निरूपण                      | . रहद-२६९         |
| - ५४ कालोपक्रम का निरूपण                        | 289-209           |
| ५५ नो आगम से मात्रोपक्रम का निरूपण              | २७१-२८४           |
| े५६ झाखमावोपक्रम का निरूपण                      | -268-264          |
| ५७ अन्नुपूर्वी शदि के स्वरूप का निरूपग          | २८६-              |
| ५८ नामादि आनुर्वी का निरूपण                     | २८७–३०४           |
| .५९ अनौपनिधिकी द्रव्यानु {्रींका निरूपग         | . ३०५-३१६         |
| ६० नैगमव्यवहारअर्धपद्ता निरूपग                  | ₹१७-३१ <b>९</b>   |
| ६१ मङ्गसम्रुरकीर्त्तनता का निरूपण               | ३१९-३ <b>२७</b>   |
| '६२ भङ्गोबंदर्शनता का निरूपण                    | ३२७-३३४           |
| ६३ समवतार के स्वरूप का निरूपग                   | ३३५-३३९           |
| •६४ <sup>.</sup> अनुगमके स्वरू। का निरूपग       | રૂર્ડ-રંકર્       |
| ६५ सत्पद का निरूपय                              | <b>\$83-\$</b> 88 |
| द्द द्रव्यप्रमाण का निरूगण                      | 184-380           |
| ६७ क्षेत्रममाण का निरूपग                        | 286-244           |
| "६८ं स्पर्शनाद्वार का निरू।ण                    | ३५५-३ं६०          |
| ६९ काळद्वार का निरूपग                           | <b>3</b> 38-388   |
| ७० अन्तरद्वार का निरूपग                         | રદ્ધ-રૂહદ્        |
| ७१ भागदार का निरूपण                             | 303-263           |
| ७२ भावद्वार का निरूपण                           | २८३-२८७           |
|                                                 | · • • • •         |

- 64

| ્હર       | अस्प बहुरवद्वार का निरूपण                          | ३८७–३९७                   |
|-----------|----------------------------------------------------|---------------------------|
| 68        | अर्थपद का निरूपण                                   | <b>३९९-</b> ४०२           |
| ૭૫        | मङ्ग समुरकीर्वनता का निरूपण                        | 803-8 <b>04</b>           |
| ७६        | भङ्गोपदर्शनता का निरूमण                            | ४०६-४०८                   |
| ଓଓ        | समवतार के स्वरूप का निरूपण                         | 8 <b>0८-8</b> 80          |
| ७८        | अनुगम केस्वरूप का निरूपण                           | ४१०-४२४                   |
| १७९       | पूर्वान्नुपूर्वी आदि तीन भेदों का निरूपण           | ४२५-४३१                   |
| 60        | पुहलास्तिकायकों अधिकृत करके तीन द्रव्यों का निरूपण | ४३१-४३८                   |
| ८१        | क्षेत्रानुपूर्वी का निरूपण                         | ४ <b>३९</b> -४४२          |
| ८२        | अर्थपद की प्ररूपणा                                 | ४४ <b>२-४</b> ४८          |
| ୖଽ        | अर्थपद मरूपणा के श्रयोजन का निरूपण                 | 889-840                   |
| <b>68</b> | मङ्गसम्रत्कोर्तनता के भयोजन का निरूपण              | 848-842                   |
| 64        | भङ्गोपदर्शनता का निरूपण                            | 84૨-84૬                   |
| 68        | समवतार का निरूपण                                   | ૪५६–૪५७                   |
| 65        | अनुगम का निरूपण                                    | 846-849                   |
| ٢٢        | द्रव्यप्रमाण का निरूपण                             | 840-848                   |
| ୯ବ୍       | क्षेत्रप्रमाणद्वार का निरूपण                       | ४६५-४७७                   |
| ९०        | स्पर्शनाद्वार का निरूपण                            | <u> ୨୦୫–୫ଓ୧</u>           |
| ९१        | कालद्वार का निरूपण                                 | 8 <b>८०-</b> 8 <b>८</b> 8 |
| \$2       | अन्तरद्वार का निरूपण                               | ४८५-४९०                   |
| ९३        | भागदार का निरूपण                                   | 898-400                   |
| 68        | माबद्वार का निरूपण                                 | ५०१-५०२                   |
| 94        | अल्पबहुत्वद्वार का निरूपण                          | 603-690                   |
| 95        | अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी का निरूपण              | 499-498                   |
| 9.9       | औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी का निरूपण                | હ્ય દ્વ-હર્ફ              |
| · .       | अधोळोक गत क्षेत्रानुपूर्वी का निरूपण               | 423-425                   |
|           |                                                    |                           |

For Private and Personal Use Only

ف

|        | · · · · ·                                  | <u>.</u> .           |
|--------|--------------------------------------------|----------------------|
| ٥٥     | तिर्यग्लोक क्षेत्रानुपूर्वी का निरूगण      | ષ૨૭-૫૩૨              |
| 200    | ऊर्ध्वलोक क्षेत्रानुद्वीं का निरूपण        | લેફર-ધરડ             |
| १०१    | काळानुपूर्वी आदि का निरूपण                 | ५३९-५४०              |
| १०२    | नैगमव्यवहारनयतमत अर्थपद का निरूपण          | 488-480              |
| १०३    | नैगनव्ययदारनयसंमत भङ्गसपुत्कीतेन का निरूपण | 486-440              |
| १०४    | नैगमव्यवहारनयसंमत मङ्गोपदर्शन का निरूपण    | 448-448              |
| 804    | समक्तार के स्वरूप का निरूपण                | <b>પ્</b> ધ્ય-પ્લદ્  |
| १०६    | अनुगम के स्वरूप का निरूपण                  | 440-482              |
| १०७    | क्षेत्रद्वार और स्पर्शनाद्वार का निरूपण    | 483-493              |
| १०८    | कालद्वार का निरूपण                         | 498-499              |
| १०२    | अन्तरद्वार का निरूपग                       | <u> ৬৩৩–২</u> ૮৩     |
| ११०    | अनौपनिधिको काला <b>नुपू</b> र्वी का निरूपण | 460-466              |
| १११    | अर्थवदमरूगण आदि का निरूपण                  | ५८८-५८९              |
| ११२    | औपनिधिको कालानुपूर्ी का निरूपण             | ५९०-६०१              |
| ११३    | उत्कीर्त्तनानुपूर्वी का निरूपण             | ६०१-६०५              |
| 888    | गणनानुपूर्वी का निरूपण                     | E . 4- E . C         |
| ११५    | संस्थानानुपूर्ी का निरूपण                  | ६०८-६१४              |
| ११६    | सामाचार्यां नुपूर्शे का निरूपरूग           | ६१४६२३               |
| ११७    | भावानुपूर्वी का निरूपण                     | ६२३-६२८              |
| 285    | उपक्रम के दूसरेभेद नाम का निरू एग          | ६२८-६३०              |
| لألأهر | एक नाम के स्वरूपका निरूपग                  | ६३ <b>०-६३२</b>      |
| १२०    | दिनाम आदिके स्वरूपका निरूपण                | ६३३६४४               |
| १२१    | त्रिनाम के स्ट्रारूपका निरूपग              | <b>684-699</b>       |
| १२२    | पर्यवनामका निरूपण                          | ६५५-६६६              |
| १२३    | प्रकारान्तरसे त्रिनामका निरूपण             | ६६६–६७१              |
| १२४    | चतुर्नानका निरूपग                          | દ્ા છે ? ~ દ્વ છે છે |
|        | पांचनामों का निरूपण                        | ६७७-६ <b>७९</b>      |
|        | छ नामों का निरूपण                          | ६७९-६८२              |
| •      | औदयिकादि भागों के स्वरूपका निरूपण          | ६८२-६९१              |
|        | औपशमिक मात्रका निरूपण                      | ६९३-६९६              |
|        |                                            |                      |

è

| 229         | क्षायिक भावका निरूपण                       | ६९७-७१९  |
|-------------|--------------------------------------------|----------|
| १३०         |                                            | હર૦-હર્ષ |
| १३१         |                                            | હરૂપ–હ૪પ |
| १३२         |                                            | ૭૪ે૧–૭૪૬ |
| १३३         | द्विकादि संयोगका निरूपण                    | 689-046  |
| १३४         | दिकादि त्रिकसंयोगज सोनिपातिकमात्रका निरूपण | ૭५૭–૭૭ર  |
| 234         | चतुब्कसंयोगत सांनिपातिक भावका निरूपण       | <u> </u> |
| १३६         | पंचक संयोगन सांनिपातिक भाषका निरूपण        | ૭૮૨–૭૮૮  |
| १ ইও        |                                            | 590-93U  |
|             | कारणदर्शनपूर्वक स्वरोंका निरूपण            | ७९२-७९८  |
| १३९         | सास स्वरों के छन्नग का निरूगण              | 695-603  |
| 880         |                                            | 603-204  |
| १४१         | स्त्रर के उत्पत्ति आदि का निरू।ण           | 608-606  |
| १४२         | गीत में हैय और उपादेय का निरूपण            | ८०८-८२१  |
| १४३         | अष्ट नाम का निरूपण                         | ८२१-८२७  |
| <b>68</b> 8 | नब नाम का निरूपण                           | ८२८-८३३  |
| <u>१</u> 8५ | लक्षणपूर्वक बीररस का निरूपण                | ८३३−८३६  |
| <b>5</b> 82 | लक्षगपूर्वकष्टंगाररत का निरूपण             | ८३६-८३९  |
| १४७         | लक्षग सहित अद्भुतरस का निरूपण              | ८३९-८४०  |
| 582         |                                            | <85-<88  |
| 186         | लक्षगसदित वीडनकरस का निरूगण                | 684-686  |
|             |                                            |          |

समाप्त

卐

# પટેલ ડેાસાભાઈ ગાેપાલદાસ



જન્મ : તા. ૧૭–૧–૧૮૭૦

મરણુ : તા. ૫–૬–૧૯૬૪

## સાણંદનિવાસી ધર્માનુરાગી સ્વ. શ્રી ડાેસાભાઇ ગાેપાળજભાઇ પટેલનું સંક્ષિપ્ત જીવનચરિત્ર

સાથુંદ ( છ. અમદાવાદ) નિવાસી પટેલ ડાસાલાઇના જન્મ વિક્રમ સંવત ૧૯૨૬ તા. ૧૭-૧-૧૮૭૦ના રોજ થયાં હતા. તેએા એ ભાઇઓ હતા. માટા હરીભાઈ અને નાના ડાસાલાઈ તેએા કડવા પાટીદાર જ્ઞાતિના હતા. કડવા પાટીદાર જ્ઞાતિમાં વૈષ્ણુવધર્મી અને જૈનધર્મી હાય છે શ્રી ગાપાલછ લાઇમાં જૈનધર્મના સંસ્કારા દઢ હતા. તેઓ સ્થાનકવાસી જૈનધર્મના ગુસ્ત અનુયાયી હતા તેથી તેમના ખંને પુત્રામાં જૈનધર્મના સંસ્કારા બાલ્યાવસ્થા-માંથી દઢ થયા હતા તેમના પૂર્વનો મૂળ અમદાવાદ પાસેના નરાડા ગામના વતની હતા, પરન્તુ સમય જતાં તેઓ સાણુંદમાં આવી વસ્યા હતા.

બંને પુત્રાએ ધાર્મિક શિક્ષણ સાથે ગુજરાતી શિક્ષણ હીંધું, તે દરમ્યાન બંને પુત્રાને બાળ-- અવસ્થામાં છાંડી પિતા ગાેપાળજીસાઇ સ્વર્ગવાસ પામ્યા. માતા બંને પુત્રાને લઈ પાતાના પિયર ગયા ત્યારબાદ ૧૮ વર્ષની ઉં મરે ડાસાલાઇને લઇ તેમની માતા પુનઃ સાણ દમાં આવી વસ્યા, ઈ સ. ૧૯૦૨માં શ્રી ડાસાલાઇનું શ્રીમંત કન્યા જડાવબાઇ સાથે બીજીવાર લગ્ન થશું જડાવ-બાઇ સરળ, ધાર્મિક અને સેવાપરાયણ હતા. પાતાના ખેતીના ધધામાં જીવનનિર્વાહ બરાબર ચાલતા ન હોવાથી ડાસાભાઇએ નાઠરી રવીકારી ૩૦ વર્ષ સુપ્રી નાકરી કર્યા બાદ અનાજના ધધામાં પડયા અને પ્રસાણિકતા, મીઠી લાધા વગેરે સદ્રગુણાથી તેઓએ ધધામાં પુબ પ્રગતિ સાધી શાથે સાથે દ્રબ્ય પ્રાપ્તિ પણ ઘણી સારી કરી.

શ્રી ડાસાભાઈ ધર્મના રંગથી ખરેખરા રંગાયેલા હતા રામાયિક, બંને વખત ખતિક્રમણુ, વરસાનાવરસાે સુધી કરેલી બંને વખતની આયંબીલની સંપૂર્ણ ઐાળી, ઉપવાસાદિ તપશ્ચર્યા એ જૈનધર્મ પ્રત્યેની. તેમની લક્તિના અપૂર્વ પ્રતીક્ષે હતાં.

પશુ-પ્રાણીઓ પ્રત્યેની તેમની કયા પ્રશંસનીય હતી. એકવાર તેઓ ઠાઈ ગામડામાં ઉઘરાણીએ ત્રયેલા, ત્યાં રસ્તામાં ભૂખતરસથી પીડાતી એવી દુર્ભળ ગાયને તેઈ, તેમનું હુદય કરુણાથી ભરાઇ આવ્યું. તેમણે ગામલેઠિાને આ દુ:ખી ગાયની વ્યવસ્થા કરવાનું કહ્યું પણ કાઇએ ત્રણુકાયું નહિ, તેથી ડાસાભાઇ પાતાની ઊઘરાણીના કામને જતું કરી તસ્તજ ગામમાંથી એક ગાડું ભાડે લાવી તેમાં ગાયને તેમાં નાખી, સાછુંદ દ્યાત્યા અને પાંજરાપાળમાં મૂફી પોતાના તરફથી તેના ઘાસચારાના સંપૂર્ણ અંદ્રાબસ્ત કર્યો.

#### to

સાધુમુનિરાજો પ્રત્યે તેમને અનન્ય ભક્તિ હતી ગામમાં સંતસતીજીઓ બિરાજતા હાેય ત્યારે તેમના દર્શન કર્યા પહેલાં તેઓ કઠી અન્તજળ લેતા ન હતા. સંઘતા દરેક કાર્યમાં તેમના તન, મન, ધનના હંમેશાં સક્રિય સહકાર રહેતા તેમણુ અને તેમના પુત્રાએ અમદાવાદ દાણા બજરમાં (કાળુપુર-ચાંખાબજર) અનાજની જચ્થાબંધ દુકાન શરૂ કરી તેની સાથે તેમણુ પેઢીમાં પાતાનું નામ રાખવાનું બીલકુલ પસંદ કર્યું નહિ તેઓ જૈન ગર્મના સક્ષ્મ તત્ત્વાને જાણતાં હાેઈ, તેમણુ "ક્રિયા ', (પાપની રાયાઇ) આવવાનાં કારણુ નામ સ્થાપનાથી મુક્ત થયા છેલ્લા કેટલાયે વરસાથી તેઓ નિવૃત્ત ધાર્મિક જીવન ગાળતા.

તેઓ સાદુ જીવન ગાળતા જેદગીમાં તેમછે કઠી ડેાકટરની દવા સુદ્ધાં લીધી ન હતી. તેઓએ ખૂબજ લાંબુ આયુખ્ય ભાગવી, હપ વર્ષની ઉમર સંવત ૨૦૨૦ ના વૈશાખ વદ દશમ તા. પ-દ-૧૯૬૪ના રાજ ખૂબજ સંમતાપૂર્વ ક સ્વર્ગ ગમન કર્યું. તેમને પાતાના અંતિમ સમયની જાણ થઈ હોય તેમ તેમણે પાતાના જ્યેષ્ઠ પુત્ર મહાસુખભાઇને કહી દીધું કે સમસ્ત કુટું બને અહિ એકલ કરા તે સુજમ આખું કુટું બ તેમની પાસે હાજર થયું સીની ક્ષમાયાચનાં કરી અને પવિત્ર નવકારમંત્રના શાંત જાપપૂર્વ ક તેઓ આ ફાની દુનિયાના ત્યાગ કરી ગયા અને પાતાના મનુષ્યજીવનને ધન્ય બનાવી ગયા.

શ્રી ડાેસાબાઇને એક પુત્રી અને ત્રણુ પુત્રા છે. પુત્રી મહાલવમીબેન ધર્મના સંસ્કારાથી ભૂવિત છે. ત્રણ પુત્રા (૧) મહાસુખભાઈ (૨) અલદેવ-ભાઇ (૩) ચમનલાલભાઈ જેઓ પાતાના અનાજના વ્યવસાયમાં રાેકાયેલ હાેવા છતાં જૈનધર્મમાં ઉત્થાન કાર્યમાં સારા ફાળા આપે છે, જૈન શાઓ-દ્વાર સમીતીને તેમણે પાતાના સદૃગત પિતાશ્રી ડાેસાબાઇની પુલ્યસ્મૃતિમાં રા. ૫૦૦૧ આપીને છે અને આ આગમ તેમન સ્મરણાર્થ પ્રગટ કરાવેલ છે. તેમના જયેષ પુત્ર મહાસુખભાઇ વર્ષો સુધી સરકારી સ્કૂલમાં અધ્યાપક કરીકે રહ્યા હતા. હાલ પાતાની અનાજની પેઢીમાં ધીકરા વ્યવસાય કરી રહ્યા છે બીજા પુત્ર શ્રી બલદેવમાઈ અમહાવાદ ગ્રેન મર્ચ-ટ્સ એસોસીએશનના પ્રમુખ પદ પર છે અને ત્રીજા પુત્ર શ્રી ચીમનભાઇ શિદ્ધ દ્વપ્રિય સજ્જન છે. તથે ભાઈઓનેર ફાળા જૈનધર્મના કાર્યોમાં સહકાર ભરેલા રહેલ છે તે ખરખર આનંદજનક છે.

રાજકાટ માનદ્રમંત્રીએ. તા, ૨૫-૬-૧૬૬७ અ. ભા. એ. સ્થા. જૈન. શાઓદ્ધારસમિતિ

### આઘમુરખ્બીશ્રીએા





શેકશ્રી શાંતિલાલ મંગળદાસભાર્ધ અમદાવાદ.

(સ્વ.) રોઠશ્રી શામજભાઇ વેલજભાઈ વીરાણી-રાજકાટ.



(સ્વ.) શેઠશ્રી છગનલાલ શામળદાસ ભાવસાર - અમદાવાદ.



રોઢશ્રી રામજભાઈ શામજભાઈ વીરાણી-રાજકોટ.



વચ્ચે બેઠેલા લાલાજી કિશનચંદજ સા. જૌહરી <sup>ઉભેલા</sup> સુપુત્ર **ચિ. મહેતાબચન્દજ સા** <u>નાના – અનિલક્રમાર જૈન (</u>દાયતા)

## આદ્યમુરબ્બીશ્રીએા



અમદાવાદ.



શ્રી વિનાદભાઈ વીરાણી



અમદાવાદ.



(સ્વ.) શેઠશ્રી હરખચંદ કાલીદાસ વારિઆ (સ્વ.) શેઠ રંગજીભાઈ માહનલાલ શાહ ભાણવડ.

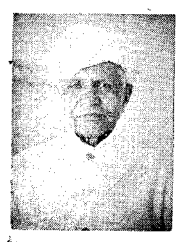


(સ્વ.) શેઠશ્રી દિનેશભાઇ કાંતિલાલ શાહ અમદાવાદ.



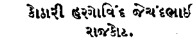
શેકશ્રી જેસિંગભાઈ પાચાલાલભાઈ 💿 સ્વ. રોકશ્રી આત્મારામ માજેકલાલ અમદાવાદ.

## આઘમુરબ્બીશ્રીએા



શ્રી વૃજસાલ દુર્લંભજી પારેખ રાજકાેઠ.







શેઢ્શી મિશ્રીલાલજ લાલચ'દજ સાં. લુણિયા તથા શેઢ્શી જેવ'તરાજજી લાલચ'દજી સા.



(સ્વ.) રોઠશ્રી ધારશીભાઇ જીવણલાલ ખારસી.



સ્વ શ્રીમાન્<sup>′</sup> શેઠશ્રી સુકનચ'દછ સા. બાલિયા પાલી મારવાડ

### આઘમુરબ્બીશ્રીએા



સ્વ, શેઠશ્રી હરિલાલ અનેાપચંદ શાહ ખંભાત.



स्व. शेठ ताराचंदजी साहेब गेलडा मद्रास.



श्रीमान् शेठ सा. चीमनलालजी सा. ऋषभचंदजी सा. अजीतवाले (सपरिवार)



श्रीमान् सेठश्री स्तीमराजजी सा. चोरडिया



વચ્ચે બેઠેલા માેઠાભાઇ શ્રીમાન મૂલચંદજ જવાહીરલાલજી ખરડિયા ૨ બાજીમાંબેઠેલા ભાઇ મિશ્રીલાલજી ખરડિયા ૩ ઉબેલા સૌથી નનાભાઈ પૂનમચંદ બરડિયા

॥ श्री वीतरागाय नमः ॥ जैना गर्य-जैनधर्मदिवाकर-पूज्यश्री घासीलालव्रतिविरचितया শ্বা अनुयेागचन्द्रिकारूपया व्यारूयया समलक्तुतम्-श्री\_अनुयोगद्वारसूत्रम् (प्रथमो भागः) (मालिनी वृत्तम्) शिवसरणिविधानं जीवरक्षैकतानं. सुरनरकृतगानं केवलज्ञानभानम् । प्रशम**रसनिदानं** ज्ञानदानप्रधानं. परमसुखनिधानं वर्धमानं नमामि ॥ १ ॥ (२) सर्वपूर्वाव्धिपारं, करणचरणधारं शुभतरगुणध।र **शांत्रसंसारपारम्** । कलितसकललब्धि लब्धविज्ञानसिद्धि, गणधरमभिरामं गौतमं तं नमामि ॥ २ ॥

#### ॥ श्री ॥

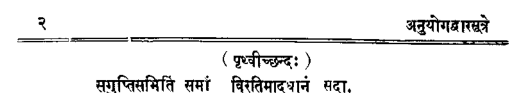
अनुयोगद्वार खत्र का हिन्दी भाषान्तर प्रारम्भ

मैं उन अंतिम तीर्थ कर श्री महावीर जिनेन्द्र को नमस्कार करता हूं कि जिन्होंने ४ घातिक कर्मों का अत्यंत बिनाश करके केश्लज्ञानरूपी अनन्त प्रकाश प्राप्त कर लिया है। और इसी कारण जो मोक्षमार्ग के विधायक तथा अनन्त अब्यावाध सुख के निधान (निधि) बने हैं। भच्य जीवों को जो प्रधानरूप से ज्ञान का दान देते हैं और जीवों की रक्षा करने में रूदा तत्पर रहते हैं। देव और मनुष्य जिनके गुणों का गान करते हैं तथा जो प्रशम (शांत) रस के निदान-आदिकारण हैं ॥१॥

## અનુયાગદ્વાર સૂત્રનું ભાષાન્તર પ્રારંભ-

જેમણે ચાર ઘાંતિયા કમાંના સંપૂર્ણત ક્ષય કરીને કેવળજ્ઞાનરૂપી અનંત પ્રકાશને પ્રાપ્ત કરી લીધા છે, અને તે કારણે જેઓ માક્ષમાર્ગના વિધાયક તથા અનંત અવ્યબાધ સુખના નિધાન (નિધિ) અનેલા છે, જેઓ લવ્ય છવાને સુખ્યત્વે જ્ઞાનતું દાન દે છે અને જવાની રક્ષા કરવામા જે સદા તત્પર શહે છે, દેવા અને મનુષ્યા જેમના ગુણા ગાય છે, અને જેઓ શાન્તરસના નિદાન આદિકારણ છે એવાં અંતિમ તીર્થ કર શ્રી મહાવીર જિનેન્દ્રને હું નમસ્કાર કરૂં છું. ા ૧ ા

I.



क्षमावदखिलक्षमं कलितमञ्जुचारित्रकम् । सदोरमुखवस्त्रिका विलस्तिताननेन्दुं गुरुं, दुरन्त भववारिघिप्लवमपूर्ववोभं स्तुवे ॥३॥ (गीतिः) भ<sup>व्</sup>यानाम्रुपक्ततेये, प्रवचनसिद्धान्तवोधिनीं सरलाम् । घासीलालः कुरुते, व्याख्यामनुयोगचन्द्रिकां शिवदाम् ॥ ४॥

जो करणसत्तरि और चरणसत्तरि के धारण करने वाले हैं। समस्त १४ पूर्वरूप समुद्र के जो पारगामी हैं। अत्यन्त श्रेष्ठ सम्यग्दर्शनादि ग्रणां के जा धारक हैं। संसार का पार जिन्होंने पा लिया है। समस्त लम्धियां के जो भंडार हैं विज्ञान (विशिष्ट ज्ञान) को सिद्धि जिन्हें प्राप्त हों चुकी है– ऐसे उन ग्रुनिश्रेष्ठ गौतम गणधर को मैं नमस्कार करता हूँ। ।।२।।

जो तीन गुप्तियों सहित पांच समितियों को और समस्त विरति को सदा धारण करते हैं। पृथ्वी की तरह जो सर्वसह हैं। निर्मरु चारित्र के जो आराधक हैं। वायुकाय।दिक जीवों की रक्षा के लिये सदोरकमुख-वस्तिमा से जिन का मुखचन्द्र सर्वदा सुकोभित होता रहता है। जो इस दुरन्त संसाररूप समुद्र में प्रवहण-(नौंका) के जैसे हैं। ऐसे अपूर्ध बोध विशिष्ट गुरुदेव को मैं नमस्कार करता हूं। ।।३।।

જેઓ કરણસત્તરિ (સત્તર કરણ) અને ચરણસત્તરિ (સત્તર ચરણ)ના ધારક છે, સમરત ૧૪ પૂર્વ'રૂપ સમુદ્રનેા પાર જેમણે પામી લીધા છે, અત્ય'ત શ્રેષ્ઠ સમ્યગ્દર્શ'ન-આદિ ગુણે!થી જેઓ વિભૂષિત છે, જેમણે પાતાના સ'સારના અન્ત કરી નાખ્યા છે, જેઓ સમસ્ત લબ્ધિયાના લ'ડાર છે, અને વિજ્ઞાન (વિશિષ્ટ જ્ઞાન)ની સિદ્ધિ જેમને થઇ ચુકી છે એવાં મુનિશ્રેષ્ઠ ગૌતમ ગણધરને હું નમસ્કાર કરૂં છું ા ૨ ા

ત્રણુ ગુપ્તિઓ અને પાંચ સમિતિઓ તથા સમસ્ત વિરતિને સદા ધારણ કરનારા, પૃથ્વીના જેવા સહિષ્ણુ, નિર્મલ ચારિત્રના આરાધક, સદેારકમુખવસ્ત્રિકા (મુહપત્તી) વડે જેમનું મુખચન્દ્ર સદા સુશાેલિત રહે છે, જેઓ આ દુરન્ત સંસારમાં ભ્રમણ કરતાં જીવા માટે નૌકા સમાન છે, એવાં અપૂર્વ બાધવિશિષ્ટ ગુરૂદેવને હું નમસ્કાર કરે છું. ા 3 ા

₹

## अनुयोगचन्द्रिका टीका मङ्गलाचरणम्

इह मनुष्यजन्म दुर्लमं, यथा-केनाऽपि क्रीडापरेण देवेन यदि माणिकव-मयं स्तम्मं वज्रेण चूर्णीकृत्य परमाणुतुल्यं तच्चूर्णं नलिकान्तर्निधाय मेरुशिखरं समारुद्ध फ़ूत्कृतसमीग्णैस्तच्चूर्णं सकऌं सर्वतः सम्रुड्डायितं भवेत् । तदनन्तरं च यदि विक्किप्तास्ते परमाणवः प्रचण्डपवनो<sup>द्ध्</sup>ताः सर्यासु दिक्षु दूरं गता एकै कशो विभिन्नाः पतिताः स्यु स्तदा तान् परमाणुरूपान् सर्वतः संचित्य तैः पुनः

मैं घासीलाल ग्रुनिव्रति भव्य जीवों के उपकार के निमित्त प्रवचन के सिद्धान्त को स्पष्ट करनेवाली अनुयोगद्वार सत्र पर अनुयोगचन्द्रि का नाम की सरल व्याख्या को कि जो भव्य जीवों के लिये आनन्दप्रद है-रचता हूं। ॥४॥ इस चतुर्गतिरूप संसार में मनुष्य जन्म बहुत दुर्लभ हैं। इस की दुर्लभता शास्त्रकारोंने इस प्रकार से-प्रकट की है-जैसे क्रीडा में तत्पा बना हुआ कोई-देव माणिक्य के स्तम्भ को बज से तोडकर चूर २ कर देवें, और फिर इस चूर्ण को एक नली के मीतर भरकर मेरु के शिखर पर खडा २ अपनी फ्रंक से इधर उधर दिशाओं में उसे सब ओर उडादेवें। इस तरह सर्च दिशाओं में विसरे हुए वे चूर्ण परमाणु कि जिन्हें प्रचंड वास्तु के वेग ने एक २ करके बहुत अधिक दूरतक तितर बितर कर लिया है अब यदि वह देव-उन बिखरे हुए विभिन्न परमाणुओं को सर्व दिशाओं से एकत्रित

ભવ્ય જીવાેના ઉપકારને માટે, પ્રવચનના સિદ્ધાન્તનું સ્પષ્ટીકરણુ કરનારી, અતુયાેગદ્વાર સત્રની અનુયાેગચન્દ્રિકા નામની સરળ વ્યાખ્યા, કે જે ભવ્ય જીવાેને માટે આનંદપ્રદ છે, તેની હું ઘાસીલાલજી સુનિ, સ્ચના ઠરૂં ટુંછું. ા ૪ ા

ચાર ગાંતવાળા આ સ'સારમાં મતુષ્યજન્મની પ્રાપ્તિ થવી થણી દુષ્કર છે. તેની દુષ્કરતાતું શાસકારોએ નીચેના ઢષ્ટાન્ત દ્વારા પ્રતિપાદન કર્યું છે.

ધારા કે ક્રોઇ એક દેવ ક્રીડામાં તત્પર અનેલાે છે. તે વજના મદદથી માણુકના સ્તંબને તાેડી નાખીને તેના ચૂરેયૂરા કરી નાખે છે. ત્યાર બાદ તે ચૂર્ણુંને એક નળીમાં હારી લે છે. ત્યારબાદ તે દેવ તે માણુકના ભૂકાથી બરેલી નળીને લઇને મેરૂ પર્વતના શિખર ઉપર જઇને ઊભાે રહે છે અને ફૂંક મારી મારીને તે નળીમાં ભરેલા માણુકના ભૂકાને ચારે દિશાઓમાં ઉડાડી દે છે. ત્યાર બાદ પ્રચંડ વાયુ કુંકાવાને લીધે ચારે દિશાઓમાં વિખરાયેલા તે માણુકના પરમાણુઓ દ્વર દ્વર સુધી ઉપડી જઇને વેર વિખેર થઈ જાય છે. હવે ધારા કે તે દેવ એવા વિચાર કરે કે સર્વ દિશાઓમાં વેરવિખેર પડેલા તે માણુકના પરમાણુઓને એકત્ર કરીને ક્રીથી

अनुयोगद्वारस्रत्रे

स्तम्भनिष्यादनं दुष्करं, तथैव चतुर्गतिसंतारेषु अमतां जीवानां मनुष्यजन्म दुर्ऌभम् तथा चायं संग्रहश्लोकः—

''चूर्णी कृत्य पराक्रमान्मणिमयं स्तम्भं सुरेण स्वयं,

मेरौ सन्नलिकासमीख्यातः क्षिप्तं रजाे दिक्षु तत् ।

स्तम्भस्तः परमाणुभिः सुमिहितैलेकि यथा दुष्करः, संसारे अमतो मनुष्यजननं जन्तोस्तथा दुर्लभम्''॥ इति॥ एवंविधमतिदुर्लभं मानुष जन्म सम्प्राप्य, मिथ्याच्चतिमिरप्रणाश्कं अद्धाज्योतिःप्रकाशकं तत्त्वातत्वविवेचकं पीयूष्प्रानमिव दितावद्दं चञ्चच्चन्द्र-चन्द्रिकामिक द्वदयाह्यादक स्वम्नदृष्टवस्तुनः पुनर्जाग्रदवस्थायां-तल्लाभवत्प्रमोदजनकं भूमिगत्तनिधानप्राप्तिमिव सुखजनकस्पकल्सन्त्यापद्द।रकं धर्मश्रवणं सम्रुपलभ्य,

भर पुनः उनसे मणिमय स्त भ बनाना चाहे तो जिस प्रकार यह स्त भ निर्माण कार्य उनका दुष्कर है, उसी प्रकाग से इस चतुर्गतिरूप संसार में भटकते हुए जीवों को मनुष्य जन्म-मिलना दुर्लभ हैं । यही बात इस ''चूर्णी इस्य--इत्यादि क्लोक द्वारा कही गई है । इस तरह से अति दुर्लभ बने हुए मनुष्यजन्म को पाकर-के और इसमें भी मिथ्यात्वरूप अन्यकार को नाश करनेवाले. श्रद्धारूप ज्योति का प्रकाश करनेवाले एवं तत्त्व और अतत्त्व का स्वरूप कहने वाले, ऐसे धर्म का श्रवण कि जो जीव के लिये अम्वतपान के समान हितकारक है-चमकती हुई चन्द्रिका के समान, हृदयानन्दजनक है-जागृत अवस्था में स्वम्रदृष्ट बस्तुकी प्राप्ति के समान प्रमोदवारक है, भूमिगतनिधान की प्राप्ति के समान सुख-दायक और समस्त सन्ताकों का नाशक है, प्राप्त करके स्था इसके प्रमाव से

તેમાંથી માશ્ચિકય સ્તંભનું નિર્માણુ કરૂં. તેા તે વેર વિખર થઇને પડેલા પરમાણુઓને એકત્ર કરીને તેમાંથી માશ્ચિક્ય સ્તંભનું નિર્માણુ કરવાનું કામ તે દેવને માટે જેટલું દુષ્કર છે, એટલું જ દુષ્કર ચાર ગતિવાળા આ સ`સારમાં ભટકતાં છવેાને માટે મનુંષ્ય જન્મની પ્રાપ્તિરૂપ કાર્ય છે. એજ વાત સૂત્રકારે ''<del>ચૂર્ણીવ્રૃત્ય</del>,'' ઇત્યાદિ શ્લાેક દ્વારા પ્રકટ કરી છે.

આ રીતે અતિ દુર્લંભ એવા મનુષ્યજન્મને પ્રાપ્ત કરીને, મિચ્યાત્વરૂપ અંધ કારના નાશ કરનાર, શ્રદ્ધારૂપી જ્યાેતિને પ્રકાશિત કરનાર, તત્ત્વ અને અતત્વના સ્વ-રૂપતું પ્રતિપાદન કરનાર, એવા ધર્મનું શ્રવણ કે જે જ્વાેને માટે અમૃતપાન સમાન હિતકર છે, જે ચમકતી એવી ચન્દ્રિકાના પ્રકાશસમાન હુદયને આનંદદાયક છે, જાગ્રત અવસ્થામાં જે સ્વપ્નદષ્ટ વસ્તુની પ્રાપ્તિના સમાન પ્રમાદકારક છે, જે જૂમિની

ષ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका–विषयविवर्णनम्

संसारमागरतरणतरणि मिथ्यात्वतिमिरहरणद्युमर्णि स्वर्गापवगसुखचिन्तामर्णि क्षप र श्रेणिसर णि कर्म रिपुदमनीं केवलदर्शनजननीं श्रद्धामवाप्य कर्म रजः प्रशालने जलमिव भोगसुजङ्गनिवारणे मंत्रमिव, कर्म धनाधनविकरणे पवनमिव-केवलज्ञानभार कर प्रकटने प्राचीदिशभिव साधनः तसुक्तिसाम्राज्याभिल पित-प्राप्तौ कल्पारुमिव संयम लब्जा, हे गेपादे यव तुस्व ब्पनिरूप काण्यव्याविन

संसाक्षण से पार उतारने के लिये, तरणि--गैका--जसी मिथ्यात्वरूप-गहन अन्धकार कों नाझ करने के लिये सर्य जैसी स्वर्ग और मोक्ष के सुखां को देने के लिये चिन्तामणि जैसी और क्षपकश्रेणि पर आरूढ कराने के लिये नसैनी (निसरणी) जैसी, ऐसी श्रद्धा को कि जो जीवों के अनादि संचित कर्मरूप रिपुओं को नाझ करने वाली होती है एवं केवलज्ञान और वेवल-दर्शन को जन्म देने वाली होती है प्राप्त करके तथा जल के स्मान संचित वर्मरूपरज को धोनेवाले मंत्र के समान भोगरूप भूजंग को द्र करनेवाले, पवन के समान भविष्यत् कालीन कर्मरूप मेघों को उडा देनेवाले, अर्थात् (विखेरनेवाले) पूर्व दिशा के समान केवलज्ञानरूप सूर्य को प्रकटित करने-वाले, और कल्पव्रक्ष के समान सादि-अनंत मुक्ति के साम्राज्यरूप इच्छित पदार्थ की प्राप्ति करा देने वाले, एरेसे संयम को प्राप्त करके तथा-हेय

નીચે છુપાયેલા ખજાનાની પ્રાપ્તિસમાન સુખદાયક છે, જે સમરત સંતાપાતું નાશ્વક છે, એવા ધાર્મિંક પ્રવચનતું ભાવિક છવે શ્રવણ કરવું જાેઇએ.

આ પ્રકારના ધર્મશ્રવ્ણુને પ્રાપ્ત કરીને, તેના પ્રભાવશી સંસારસાગરને પાર કરવાને માટે શ્રદ્ધાની ખાસ જરૂર રહે છે તે શ્રદ્ધાને અહીં નૌકા સમાન કહી છે, કારણ કે સંસારસાગરને પાર કરવામાં તે નૌકાની ગરજ સારે છે. એવી નૌકા સમાન, મિથ્યાત્વરૂપ ગહન અન્ધકારને ભેદવામાં સૂર્યસમાન, સ્વર્ગ અને માેક્ષના સુખ પ્રાપ્ત કરાવવામાં ચિન્તામણિ રત્ન સમાન ક્ષપઠશ્રણિ પર આરોહણુ કરાવવામાં નિસરણી સમાન, એવી શ્રદ્ધા ધર્મતત્ત્વ પ્રત્યે હોવી જોઇએ. એવી શ્રદ્ધા જીવે!ના અનાદિ કાળથી સંચિત કર્મરૂપ શત્રુઓના નાશ કરનારી અને કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શની પ્રાપ્તિ કરાવનારી હોય છે.

જળની જેમ સંચિત કમ<sup>°</sup>રૂપ રજને ધાનાર, મ'ત્રની જેમ લાેગરૂપ ભુજંગને દ્રર કરનાર, પવનની જેમ ભવિષ્યકાલિન કર્મંરૂપ વાદળાને અસ્તવ્યસ્ત કરી નાખનાર, પ્રાચી દિશા (પૂર્વ દિશા) સમાન કેવળજ્ઞાનરૂપ સૂર્ય'ને પ્રક્રટ કરનાર, અને કલ્પવૃ**ક્ષ** સમાન આદિ અનંત સુક્રિતના સાસ્રાજ્યરૂપ ઇન્છિત પદાર્થની પ્રાપ્તિ કરાવનાર એવા ş

### अनुयोगद्रारसत्रे

सुखननकानि आचाराङ्गादिसत्राणि विधिवदधीत्य, संसारवारिधिवहातरणि शिव-पद-सरलसरणि सिद्धिपददायकं सक्ष त्रगुणनायकम् अनादि भवसंचिताष्टविध-कर्मचन्धनोच्छेदकं मिथ्यात्वग्रन्थिमेदकं सम्यग्ज्ञानवर्षणे समर्थं सत्रपरमार्थं स्वपरसमयग्रहस्यं च विज्ञाय, तथाविधकर्मक्षयोपशमत्तम्भविनीं सकलतच्च स्वरूपनिदर्शिनी द्रव्यगुणपर्यायविषयविज्ञां विशदप्रज्ञां समधिगत्य, प्रवचनानु-योगकरणे यतिभिर्यतितव्यम् ।

और उपादेयरूप वग्तुओं के स्वरूप के निरूपक एवं अव्याबाध सुख के जनक आचागङ्ग आदि-आगम शास्त्रों का सविधि अध्ययन करके, तथा-संसारमग्रद्ध से पार उतारने में महातरपि जैसे-और शिवपद के सोपान जैसे, सूत्र के पर-मार्थ को एवं ग्व-पर समय के रहग्य को कि जिसके बरु पर जीव को सिद्धि गति की प्राप्ति होती है. और जीवों के अनादि भव परम्परा से संचितअष्टविध क्मों का समूह बिनःश होता है तथा-मिथ्यात्वरूपी अन्तरंग प्रन्थि (गांठ)का जो भेदक होता है और सम्यक्तानरूपी वर्षा को जो बरसाने में समर्थ होता है, जान करके, तथा तथाविधकर्म-ज्ज्ञानावरणीय-के क्षयो-पशम से उत्पच-हुई विशदश्ज्ञा को कि जो समन्त करवों के खरूप का यथार्थ दर्ग्न कराती है, और जिन्हे-द्रव्यों के सहबर्ती गुणों एवं क्रमवर्ती पर्यायों का वास्तविक मान होता है इस बात को जान करके मीक्षामिलाषियों का कर्न व्य है कि वे प्रवचन के व्याख्यान करने में प्रयत्नज्ञील रहें।

સંયમને પ્રાપ્ત કરીને તથા હેય અને ઉપાદેયરૂપ વસ્તુઓના સ્વરૂપના નિરૂપક અને અબ્યાબાધ સુખના જનક આચારાંગ આદિ આગમશાસ્ત્રોતું વિધિપૂર્વક અધ્યયન કરીને તથા સંસાર સાગરને તરી જવામાં મહાતરણિ (નૌકા) જેવા. શિવપદના સાપાન સમાન, સૂત્રના પરમાર્થને પ્રકટ કરનાર, સ્વ અને પર સમયના (જૈન સિદ્ધાંત અને અન્ય સિદ્ધાંતાના) રહસ્યને પ્રકટ કરનાર, જેના પ્રભાવથી જીવને સિદ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય છે, અનાદિ ભવ પરમ્પરાથી સંચિત અષ્ટવિધ કર્માના સમૂહના જેના દ્વારા વિનાશ થઇ જાય છે, તથા મિથ્યાત્વરૂપ અન્તરંગ ગ્રન્થિતું જે ભેદક હાય છે, અને સમ્યકૂ જ્ઞાનરૂપ વર્ષા વરસાવવાને જે સમર્થ હાય છે, એવા પ્રવચનતું બ્રવણ કરવામાં તથા પઠન કરવામાં જીવે તત્પર રહેવું જોઇએ જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્માના ક્ષ્યોપશમથી ઉત્પન્ન થયેલી વિશદ પ્રજ્ઞા કે જે સમસ્ત તત્ત્વાના સ્વરૂપતું થયાર્થ દર્શન કરાવે છે, અને જેના દ્વારા દ્રબ્યોના સહવતી ગુણા અને કર્મલતી પર્યાયોતું વાસ્ત-વિક ભાન થાય છે, એ વાતને સમજીને માક્ષાબિસાયી જીવોએ પ્રવચનતું બ્રવ્યન્તું વ્યાખ્યાન કરવામાં પ્રયત્નશીલ રહેવું જોઇએ.

### <mark>अनुयोगचन्द्रिका टीका</mark>. विषयविवर्णनम्

नतु कस्तावदनुयोगः ? उच्यते-युज्यते=संबध्यते भगवदुक्तार्थंन सहेति योगः कथनलक्ष्मणो व्यापारः, अनुरूपोऽनुकूलो वा योगः अनुयोगः । भगव-ज्ञापितार्थं तो न्युनाधिकविपरीतभाववैलक्षण्यमीषदपि गणधरोक्तसत्रेषु नास्ति-इति मगवदुक्तार्थानुरूपः प्रतिपादनलक्षणो व्यापारोऽनुयोग-इति निष्कर्षः । अयमनुयोगश्रतुर्धा-(१) चरणकरणानुयोगः (२) धर्मकथानुयोगः, (३) गणितानुयोगः, (४) द्रव्यानुयोगश्च ।

शंका-अनुयोग शब्द का क्या अर्थ है,

उत्तर–भगवान् ने अर्थरूप से जेा प्रबचन की परूपणा की है उसी के अनुसार अनुकूल–जे। वक्ता ढाग घवचन का कथन किया जाता है–उयका नाम अनुयोग है।

यहां पर कथन करनेरूप व्यागरका नाम योग है। भगगद्भाषित अर्थ को गणधरों ने सूत्ररूप से ग्रथित किया है। सा इस ग्रथनकार्य में उन्होंने अपनी तर्क से कुछ भी मिश्रण नहीं किया है-किन्तु जैसा प्रश्च का क्थन था उसी के अनुमार उन्होंने न्यूनता, अधिकता विगरीतता, एवं भाववैलक्षण्य का परिहार करते हुए ज्येां का त्येां कथन किश-है-उसे सुम बद्ध किश है। इसी कारण गणधरोक्त सत्रों में न्यूनता अधिकता आदि बाते जगसी भी मात्रा में नहीं हैं। इस तरह ''भगवदुक्त अर्थ के अनुरूप प्रतिपादन रूप जोव्यापार है-उनका नामअनुयोग है'' यह इसका निष्कर्षार्थ है।

પ્રશ્ન-"અનુચાેગ" શબ્દના શા અર્થ થાય છે ?

ઉત્તર–ભગવાને અર્થંરૂપ જે પ્રવચનની પ્રરૂપણા કરી છે, તેને અનુકૂળ અથવા તેની અનુસાર વકતાદ્વારા પ્રવચનતું જે કથન કરાય છે તેનું નામ અનુયાગ છે.

અહીં કથન કરવારૂપ વ્યાપારને ચાેગ કહેવામાં આવેલ છે. ભગવદૂભાષિત અર્થને ગાણુધરાએ સૂત્રરૂપે ગ્રચિત કર્યો છે. પરન્તુ તે ગ્રંથનકાર્યમાં તેમણે પાતાની કલ્પનાથી કાેઈ પણ વસ્તુના ઉમેરા કર્યા નથી ભગવાનના જે પ્રકારતું કચન હતું તેને અતુ-રૂપ કથન જ તેમણે કર્યું છે. ભગવાનના કથનમાં સહેજ પણ વધારા કે ઘટાડા કર્યા વિના. તથા વિપરીતતા અને ભાવવેલક્ષણ્યના પરિહાર કરીને તેમણે તે કથન અતુસારતું જ કથન સુત્રરૂપે ગ્રંથિત કરેલું છે. તે કારણે ગણુધરા દ્વારા કચિન સુત્રામાં ન્યૂનતા. અધિકતા આદિના અલ્પ માત્રામાં પણ સદ્દભાવ નથી. આ પ્રકાર અગવદુકત (અર્દુ:તા દ્વારા વ્યિત) અર્થને અતુરૂપ પ્રતિપાદન રૂપ જે વ્યાપાર છે તેનું નામ જ અનુયાગ છે. આ પ્રકારના અનુરાગ પદના અર્થ કલિત થાય છે.

अनुयोगद्वारसत्रे

यथा गण५रेण सुधर्मस्वामिनः जम्बूस्वामिनं प्रति भगवदुक्तार्थां तुरूप-कथनरूपे।ऽनुयोग उपक्रमादीनि चत्वारि द्वाराणि समाश्रित्य कृतस्तथाऽन्येनाप्या-चार्येण शिष्येभ्यः खत्रार्थकथनरूपे।ऽनुयोगः कर्त्तच्यः। यद्यपि सर्वे पामागमानाम-नुयोगः कर्त्तव्यः, तथाऽप्यत्रखत्रे आवस्यकस्यानुयोगः प्रस्तुतः। आवस्यकध्यानु-योगकरणे समर्थः खन्ज सर्वे पामागमानामनुयोगकरणे समर्थी भवति। तस्मादनु-योगविधिजिज्ञासुना मुनिनाऽनुयोगद्वारखत्रमध्येतव्यम् । इदं च छत्रं द्रव्या-नुयोगान्तर्गतम् ।

यह अनुयोग चार प्रकार का है-(१) चरणकरणानुयोग (३) धर्म कथानुयोग (३) गणिनानुयोग और (४) द्रव्यानुयोग ।

जिस प्रकार से गणधर सुधर्मा स्वामीने जंब्स्वामी के प्रति भगवदुक्त अर्थ के अनुसार कथन करनेरूप अनुयोग का उपक्रम आदि चार द्वारों मा आश्रय करके किया है उसी तग्ह से अन्य आवार्य को भी शिष्यो के--प्रति सत्रार्थ का कथन करनेरूप अनुयोग करना चाहिये । यर्द्याप आचार्य को शिष्यों के लिये समस्त आगमें का अनुयोग कर्तव्य है, फिर भी इस सूत्र में आवश्यक का अनुयोग प्रस्तुत किया गया है।-क्यों कि आवश्यक के अनुयोग करने में समर्थ-चना हुआ ग्रुनिजन समर्गत आगमों के अनुयोग करने में शक्तिशाली हो जाता है। इसलिये अनुयोग की विधि को जानने की इच्छा रखनेवाले ग्रुनिजन को इस अनुयोगद्वारस्त्र का अध्ययन अवश्य करता चाहिये। इस सत्र का अन्तें भाव द्रब्यानुयोग में हुआ है। अनुयोग शब्द का अर्थ व्याख्यात है।

આ અનુચાેગ નીચે પ્રમાણે ચાર પ્રકારના છે–(૧) ચરણકરણાનુચાેગ, (૨) ધર્મ કથાનુચાેગ, (૩) ગણિતાનુચાેગ અને (૪) દ્રવ્યાનુચાેગ.

જે પ્રકારે ગણુધર સુધર્માસ્વામીએ પાતાના શિષ્ય જંબૂસ્વામીની સમક્ષ ભગ વદુકત અર્થ'ને અનુરૂષ કથન કરવા રૂપ અનુયાેગનું ઉપક્રમ આદિ ચાર દ્વારોને આશ્રય લઇને કથન કર્યું છે; એજ પ્રમાણે અન્ય આચાર્યોએ પણ શિષ્યાના હિતન માટે સુત્રાર્થનું કથન કરવા રૂપ અનુયાેગ કરવા જોઇએ. જો કે આચાર્યોએ શિષ્યાને માટે સમશ્ત આગમાના અનુયાેગ કરવા જોઇએ, પરન્તુ આ સત્રમાં આવશ્યકને અનુયાગ પ્રસ્તુત કરવામાં આવ્યા છે, કારણ કે આવશ્યકને અનુયાગ કરવાને સમશ્ હાય એવા આચાર્થ અથવા મુનિજન સમસ્ત આગમાના અનુયાગ કરવાને સમશ્ હાય એવા આચાર્થ અથવા મુનિજન સમસ્ત આગમાના અનુયાગ કરવામાં સમશ બની જાય છે. તથી અનુયાગની વિધિને જાણવાની ઇચ્છાવાળા મુનિઓએ આ અનુ યાગદ્વાર સુત્રનું અધ્યયન અવશ્ય કરવું જોઈએ. આ શબ્દના અન્તર્ભાવ (સમાવેશ દ્વારાયોગમાં થયા છે. અનુયાગ શબ્દના અર્થ વ્યક્ત અર્થ વ્યક્યના અર્થ

ሪ

अनुयोगचन्द्रिका टीका. विषयविवर्णनम्

अस्य शब्दार्थंस्त्वेवम्-अनुयेागस्य-ब्याख्यानम्य द्वाराणि अनुयेागद्वाराणि, तत्प्रतिपादकं स्वत्रम्-अनुयेागद्वारस्वत्रम् । अनुयोगस्य चत्वारि द्वाराणि सन्ति । तद्यथा-उपक्रमः, निक्षेपः, अनुगमः, नयश्वेति । तन्न उपक्रमः-उपक्रमणम् उपक्रमः। व्याख्येयवस्तुनेा नामनिर्देशः, व्याचिख्यासितशास्तर्स्य तैस्तैः प्रतिपादनप्रकारैः समीषीकरणं न्यासदेशानयनं निक्षेपयोग्यताकरणमित्यर्थः । उपक्रान्तं हि उपक्रमा-न्तर्गतर्भेदैर्विचारितं-निक्षिप्यते, नत्वनुपक्रान्तम् १ । निक्षेपः-निक्षेपणं निक्षेपः -उपक्रमानीतस्य व्याचिख्यासितस्य पश्चिभावश्यकादेः शास्तस्य नाम स्थापनादि भेदेन निरूपणम् २ । अनुगमः-अनुगमनम्-अनुगमः । नामादिना निक्षिप्तस्य शास्तस्यानुक्त्रतं ज्ञानम्, अनुक्रुठार्थकथनं च ३ । नयः-नयति=अनेकांशात्मकं वस्तु

इस व्याख्यानरूप अनुयोग के द्वारों का प्रतिपादन करनेवाला जो सत्र --आगम-हैं वह अनुयोगद्वार सत्र हैं। अनुयोग के चार द्वार हैं। वे इस प्रकार से हैं--[१] उपक्रम (२) निक्षेप, (३) अनुगम और (४) नय। व्याख्येय वस्तु के नाम का कथन करना अर्थात् व्याचिरू शसित-व्याख्या से युक्त करने की इच्छा के विषयभूत बने हुए शास्त्र को उस २ रूपसे प्रतिपादन करने की इच्छा के विषयभूत बने हुए शास्त्र को उस २ रूपसे प्रतिपादन करने की शैली से न्यासदेश में लाना--निक्षेप की योग्यतावाला उसे बनाना इसका नाम उपक्रम है। उपक्रान्त-उपक्रम के अन्तर्गत मेदों से विचारित-वस्तु का ही तो निक्षेप होता है। अनुपक्रान्त का नहीं। प<sup>डु</sup>विध आवश्यक आदि शास्त्र का कि जो उपक्रमित एवं व्याचिख्यासित हैं, नाम स्थापना आदि के मेद से निरूपण करना इसका नाम निक्षेप हैं। नामादि के मेद से निरूपित शास्त्र का अनुकुल ज्ञान होना और अनुकुल उसके अर्थ का कथन करना इसका नाम अनुगम हैं अनेक-धर्मात्मक वस्तु को एकांश के

આ બ્યાખ્યાનરૂપ અનુયાેગના દ્વારાનું પ્રતિપાદન કરનાર જે સૂત્ર-આગમ-છે, તેનું નામ અનુયાેગદ્વાર સુત્ર છે. અનુયાેગના જે ચાર દ્વાર છે, તે નીચે પ્રમાણે છે. (૧) ઉપક્રમ, (૨) નિક્ષેપ, (૩) અનુગમ અને (૪) નય. બ્યાખ્યેય વસ્તુના નામનું કથન કરવું એટલે કે બ્યાચિખ્યાસિત વ્યાખ્યાથી શુક્રત કરવાની ઇચ્છાના વિષયરૂપ બનેલ શાસ્તને તે તે રૂપે પ્રતિપાદન કરવાની શૈલી વડે ન્યાસદેશમાં લાવવું. તેને નિક્ષેપની યાેગ્યતાવાળું બનાવવું તેનું નામ ઉપક્રમ છે. ઉપકાન્ત ઉપક્રમના અન્તર્ગત લેદાની અપેક્ષાએ વિચારાયેલી વસ્તુના જ નિક્ષેપ થાય છે-અનુપક્રાન્તના થતા નથી. જે ઉપક્રમિત અને બ્યાચિખ્યાસિત છે એવા છ પ્રકારના આવશ્યક આદિ શાસનું નામ ધ્યાપના આદિ લેદાથી નિરૂપણ કરવું. તેનું નામ નિક્ષેપ છે નામાદિના લેદથી નિરુપિત શાસનું અર્ઉકૂળ જ્ઞાન હેાવું અને તેના અર્થનું અનુકૂળ કથન કરવું

| १० | अनुयोगद्वारसत्रे |
|----|------------------|
|    | -                |

एकांशःवरुम्बनेन प्रतीतिपथं प्रापयतीति नयः, नयनम्=अनन्तधर्मात्मकस्य वःतु-नो नियतैंकधर्मात्मकृतावरुम्बनेन प्रतीतौ प्रापणं नयः। अनन्तधर्मात्मकस्य वस्तुन एकांशपरिच्छेदो नय इति ४।

अत्र नगरदृष्टान्तमाह—

यथा द्वाररहितं नगरं नगरमेव न भवति। यद्येकस्यामेव प्राच्यां दिन्नि द्वारं भवेत्, तर्हि तत्र गजग्थतुरगपदातीनां नगरवासिनां तदितरेषा-मागन्तुकानां जनानां च संघर्षें निर्गमः प्रवेशो वा दुष्करोऽनर्धं करश्च – भवति । अवलम्बन से जो प्रतीति कराता है, इसका नाम नय है। नगर के दृष्टान्त से इन चारों द्वारों का स्पष्टीकरण इस प्रकार से है—जिस नगर को ार नहीं होता है वह वास्तव में नगर ही नहीं माना जाता है। जिस नगर में केवल पूर्वदिशा में ही दार हो तो वहां के रहनेवाले गज. तरग आदि जानवरां का मनुष्यो का, तथा बाहर से आये हुए प्राणियों का आने जाने में संघर्ष होने पर प्रवेश और निर्गम दुष्कर बन जाता है, तथा वह आना जाना अन्थोंत्पादक भी हेता हैं। इसी प्रकार से उस नगर में प्रवेश करने के लिये केवल पूर्व और पश्चिम दिशा में एक २ ढार हो तो ऐसी स्थिति में यद्यपि पूर्व पश्चिम दिगुविभागवतीं प्राणियों को आने जाने में सरलता भले ही रहे, परन्तु जो और दिशाओं में वहां रहते हैं, उन्हे तथा बाहर से आने-वाले जो प्राणी हैं उन्हें और गज, रथ तुरग, आदि जो जानवर हैं--उन्हें संघर्ष

તેનું નામ અનુગમ છે. અનેક ધર્માત્મક અર્થાત્ અનેક ધર્મના સ્વભાવવાળી વસ્તુની જે એકાંશના અવલ'બનથી પ્રતીતિ કરાવે છે તેનું નામ નય છે.

નગરના દષ્ટાન્ત દ્વારા આ ચાર દ્વારોનું હવે સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવે છે-જે નગરને દરવાએ જ ન હોય તેને વાસ્તવિક રીતે તો નગર જ કહી શકાય નહીં. કાેઇ નગરને માત્ર પૂર્વાદિ કેાઇ એક જ દિશામાં એક જ દરવાએ હોય, તે નગરમાં દાખલ થવાનું કે તે નગરમાંથી બહાર જવાનું કાર્ય મુશ્કેલ બની જાય છે, કારણ કે હાથી, ઘેાડા આદિ પ્રાણીઓ તથા મનુષ્યાની અવરજવરમાં સંઘર્ષ થવાને કારણે તે નગરમાં પ્રવેશ કરવાનું કે તે નગરમાંથી બહાર નીકળવાનું કાર્ય દુષ્કર બની જાય છે, તથા તે અવર જવર કચારેક અનર્થાત્પાદક પણ બની જતી હોય છે. કાઇ નગરમાં પૂર્વ પશ્ચિમ બે દિશામાં બે દ્વારો હોય તો તે તે દિશામાં રહેલા પ્રાણીઓ અને મનુષ્યાને તે અવર જવર કરવાની અનુકૂળતા રહે છે, પરન્તુ અન્ય દિશાઓમાં જે પ્રાણીઓ અને મનુષ્યા રહેતા હોય છે, તેમને તે અવર જવરમાં મુશ્કેલી જ પડે છે. અન્ય દિશાઓમાંથી નગરમાં પ્રવેશ કરતાં હાથી, રથ ધાડા આદ પ્રાણીઓ અને નગરની બહાર જતા પ્રાણીઓ વચ્ચે સંઘર્ષ થયા જ કરે છે. તે કારણે તે

## अनुयोगचन्द्रिका ,टीका. विषयविक्रणनम्

११

प्राच्यां पश्चिमायां च दिशि द्वारसद्भावे तत्तद्विग्भागवर्त्तिंगां निर्गमप्रवेशसौ कर्ये ऽपि तदितरदिग्भागवर्तिनां नगरान्तर्निं वासिनां तदितरेषां बाह्य देशादागतान च जनानां गजरथतुरगादीनां च संघर्षे निर्गमः प्रवेशो वा दुष्हरोऽनर्थकरश्व भवति, तथैव त्रिषु दिग्भागेषु द्वारत्रयसन्द्रावेऽपि । जनानां निर्गमः प्रवेशो व' दुप्करोऽनर्थं करश्र भवति, यत्र तु नगरे चतुसृषु दिशासु चत्वारि मूल्रद्वाराणि, तथा तदनुगतानेकमार्गसंलग्नरथ्याद्वाराणि विद्यन्ते, इत्र निर्गमः प्रवेशे वा सुकरो भवति । तथैवावश्यकरूपं नगरमपि उपक्रमादिद्वाररहितं नाधिगन्तं धन्यते । न च केवटम्रुपक्रमद्वारेण, नापि वा द्वाभ्धाम्रपक्रमनिक्षेपाभ्यां, न चापि त्रिभिरुप-होने पर आना जाना बडा मुक्किल हो जाता है । परस्पर में धक्कमधक्का होने से अनेक प्रकार के अनिष्ट भी हो जाते हैं। इसी तरह से यदि उसमें प्रवेश करने के लिये तीन द्वार हों. तो कुछ पहिले की अपेक्षा प्रवेश निर्गम में सग्लता होने पर भी सर्वथा सरलता नहीं आती है। परन्तु जब उसमें आने जाने के लिये चारो दिशाओं में चार दरवाजे हों, तथा और भी अनेक मार्ग संलग्न रथ्याद्वार हो, तो फिर आने जाने में किसी प्रकार का संघर्ष न होने से कोई भी प्राणी को रुकावट नही होती है और न किसी प्रकार के अनर्थ होने की संभावना ही रहती है। ठीक इसी प्रकार से आवझ्यकरूप नगर मी यदि उपक्रम आदि चार ढारों से विहीन हो तो वह ज्ञान का विषयभूत नहीं बन सकता अर्थात् उसका वास्तविक रहस्यज्ञात नहीं हो सकता, अतः उसे वास्तविकरूप में जानने के लिये इन चार ही उपक्रम आदि द्वारों की परम કરવાનું અને તે નગરમાંથી નિગ°મન પ્રવેશ કરવાન નગરમાં કાર્ય મુશ્કેલ જ થઇ પડે છે. ત્યાં એકબીજા વચ્ચે ધડકા ધડકી થવાથી અનેક પ્રકારના ભનિષ્ટો પણ ઉદ્લવે છે. એજ પ્રમાણે જે તે નગરને ત્રણ દિશાઓમાં ત્રણ દરવાજા રાખ્યા હાય તા પહેલા અને બીજા પ્રકારના નગર કરતાં પ્રવેશ અને નિગ°મમાં અધિક સરળતા તેા રહે છે, પણ સંપૂર્ણ સરળતા તેા રહેતી નથી. પણ જે નગરમાં આવવા-જવા માટે ચારે દિશાએામાં ચાર દરવાજા રાખ્યા હાય, તથા બીજા માગેનિ એડતાં બીજાં પણ ઉપદ્વારા રાખ્યાં હાય, તાે ત્યાં અવરજવરમાં કાઇ પણ પ્રકારના

જોડતા બોજા પછું ઉપદ્વારા રાખ્યા હોય, તો ત્યા અવરજવરમાં કોઇ પણું પ્રકારના સંઘર્ષ થતા નથી-કાેઈ પછું એ પ્રાણીઓ વચ્ચે ધક્કાધક્કી ચાલતી નથી અને તે કાર**ણે** ત્યાં કાેઇ પણું પ્રકારના અનર્થની શક્યતા રહેતી નથી, ત્યાં પ્રાણીઓ અને મનુષ્યા સરળતાથી પ્રવેશ પછું કરી શકે છે અને નિર્ગંમ પણું કરી શકે છે. એજ પ્રમાણું આવશ્યકરૂપ નગર પણું જો ઉપક્રમ આદિ ચાર દ્વારાથી રહિત હાય, તા જ્ઞાનના વિષયરૂપ બની શકતું નથી∽એટલે કે તેનું વાસ્તવિક રહ્લસ્ય જાણી શકાતું નથી. તેથી તેને યથાર્થરૂપે જાણુવા માટે ઉપક્રમ આદ આ શા

अनुयोगद्रारसत्रे

क्रमनिक्षेपानुगमैर्द्वारैस्बदर्थमधिगन्तुं शक्यते । तदर्थानधिगमे च सति क्लेशो ऽनर्थेश्व जायते । भेदप्रभेदसहितोपक्रमादिद्वारचतुष्टव्सद्भावे तु स्वरूपेनैव कालेन तत्सुगमं शाश्वतसुखप्रदं च भवति । तस्माद् द्वारचतुष्टयमाश्रित्य षड्विधावश्यक-प्रतिपादनार्थं मिदं स्रत्रं प्रस्तुतम् ।

इह शास्त्रे प्रवृत्त्यर्थ मादावानुबन्धचतुष्टयं विज्ञेयम् । तच्च दिषयः, प्रयोजनं संवन्धः, अधिकारी चेति । तत्र विषयोऽभिवेयः-स चेह उपक्रमादीन्यनुयोग-आवश्यकता है । केवल एक उपक्रमद्वार से या उपक्रम निक्षेपरूप दो द्वारों से अथवा उपक्रम निक्षेप और अनुगम इन तीन ढारों से उसका अर्थ नहीं जाना जा सकता । अर्थाधिगम-पदार्थ के ज्ञान हुए विना कलेश एवं अनर्थ होता है । जब मेद प्रमेद सहित इन उपक्रम आदि चार ढारों का उसमें सच्चाव होता है, तो उनकी सहायता से स्वल्प काल में ही वास्तविकरूप में शास्त्र के अर्थ का बोध सुगमरीति से हो जाता है और इस से वह शास्त्र शास्त्र सुख अर्थ का बोध सुगमरीति से हो जाता है और इस से वह शास्त्र शास्त्र सुख प्रद भी हो जाता है । इसलिये स्रत्रकारने इन प्रवीक्त चार ढारों को लेकर षड् विध आवश्यकों को प्रतिपादन क(ने के लिये इस स्वत्र का प्रस्तुत किया है ।

इस शास्त्र में प्रवृत्ति होने के निमित्त चार बातों की आवश्यकता है। उनका नाम अनुबंध चतुष्टय है। और वे ''विषय, प्रयोजन, संबन्ध अधिकारी'' ये हैं। जो इस शास्त्र का अभिधेय है. वह विषय है। वह विषय उपक्रमादि चार

દ્વારોની પરમ આવશ્યકતા રહે છે. કેવળ એક ઉપક્રમ દ્વારથી જ, અથવા ઉપ-કમ અને નિક્ષેપરૂપ બે દ્વારાથી અથવા ઉપશમ, નિક્ષેપ અને અનુગમરૂપ ત્રણ દ્વારાથી તેના અર્થ જાણી શકતા નથી અર્થાધિગમ (અર્થનું જ્ઞાન) થયા વિના તો કલેશ અને અનથ ને પાત્ર થવું પડે છે. જ્યારે લેદ પ્રલેદ સહિત આ ઉપ-કમ આદિ ચારે દ્વારોના તેમાં સદ્ભાવ હાેય છે, ત્યારે તેની સહાયતાથી ઘણા થાડા સમયમાં જ અને સરળતાથી વાસ્તવિકરૂપે શાસ્ત્રના અર્થના બાધ થઇ જાય છે, અને તેને લીધે તે શાસ્ત્ર શાશ્વત સુખપ્રદ પણ થઈ જાય છે. તેથી સૂત્રકારે પ્ર્વેક્તિ ઉપક્રમ આદિ ચાર દ્વારોને એનુલક્ષીને છ પ્રકારના આવશ્ય દાનું પ્રતિ. પાદન કરવાને માટે આ સૂત્રને પ્રસ્તુત કર્યું છે.

આ શાસ્ત્રમાં પ્રવૃત્તિ થવાને નિમિત્તે ચાર બાબતાેની આવશ્યકતા રહે છે. જે ચાર બાબતાેની આવશ્યકતા રહે છે તે ચાર બાબતાેને અનુબંધ ચતુષ્ટય કહે છે. તે ચાર બાબતાે નીચે પ્રમાણે છે–વિષય, પ્રયાજન, સંબંધ અને અધિકારી. આ શાસ્ત્રના જે અભિધેય છે તેનું નામ જ વિષય છે. તે વિષય ઉપક્રમ अनुयोगचन्द्रिका टीका विषयविववर्णनम्

द्वाराणि । प्रयोजनं—फलम्, तच्च द्विविधम्-अन्तरफलं परम्पराफलं च । तत्राद्यं शास्त्रकर्त्तुर्भव्यानुग्रहरूपम् । श्रोतुश्व शास्तार्थंबोधः । उमयोगपि परम्परा प्रयोजनम —परमपदप्राप्तिः । शास्तस्य विषयस्य च सम्बन्धः-प्रतिबोध्य प्रतिबोधकभावः । परमपदप्राप्तिः । अधिकारी तु जिनाज्ञाराधक इति ।

अथ शिष्टाचारपरिपालनार्थं शास्त्रनिर्विधनपरिसमाप्त्यर्थं शास्त्रस्य मंगलस्वरूपत्वेऽपि शिष्यस्य शास्त्रविषयीभूतार्थंज्ञानप्राप्तिद्दहीहश्वासार्थं च मंगल रूपं प्रथमं सत्रमाह----

<sup>मूलम्—</sup>नाणं पंचविहं पण्णत्तं, तं जहा–आभिनिबोहियनाष सुयनाणं, ओहिनाणं, मणपज्जवनाणं, केवलनाणं ॥ सू० १ ॥

अनुयोग डारस्य है। प्रयोजन नाम फल का है। वह दो प्रकार का होता है-[१] अनन्तर-साक्षात्-फल और दूसरा परम्परा फल। "पढने वाले, सुपने वाले भव्यजीवीं का इस से अनुग्रह हो ऐसी भावना जेा शास्त्रकार के हृदय में होती है वह ग्रन्थकर्ता की अपेक्षा तथा इसे अध्ययन करनेवाले, सुननेवाले प्राणियों को जो इस के डारा बोध प्राप्त होता है वह उनकी अपेक्षा इसका साक्षात् प्रयोजन है। एवं ग्रन्थ-शास्त-कर्ता-और अध्येता-श्रोता को जेा परमपद (मोक्ष) की प्राप्ति होती है वह इसका परम्परा प्रयोजन है। शास्त्र का और विषय का प्रतिबेाध्य प्रतिबेाधकभाव संबन्ध है विषय प्रतिबेाध्य शास्त्र उसका प्रतिबेाधक है निनाज्ञा का आराधक जीब अधिकारी है।-

આદિ ચાર અનુચાેગ દ્વારરૂપ જ છે. પ્રયાેજન એટલે કળ, તે પ્રયાેજન બે પ્રકારનું હાેચ છે. અનન્તર સાક્ષાત અને (ર) પરમ્પરા કળ,

વાંચનારા અને પ્રવદ્ય કરનારા ભવ્ય જીવેાનું તેના દ્વારા કલ્યાણુ થાય, એવી જે ભાવના તે શાસ્ત્રકારના હુદ્દયમાં દાય છે, તે બ્રન્થકર્તાની અપેક્ષાએ તેનું સાક્ષાત પ્રયાજન છે. તથા તેનું અધ્યયન કરવાથી કે બ્રવણુ કરવાથી અધ્યયન કરનારને કે શ્રોતાને જે બાધ થાય છે, તે તેમની અપેક્ષાએ તેનું સાક્ષાત પ્રયાન જન ગણાય છે. બન્થ (શાસ્ત્ર) કર્તાને, બન્થનું અધ્યયન કરનારને અને તેનું બ્રવથુ કરનારને જે પરમપદની પ્રાપ્તિ થાય છે, એજ તેનું પરમ્પરા પ્રયાજન ગણાય છે. શાસ્ત્રના અને વિષયના પ્રતિબાધ્ય-પ્રતિબાધકભાવ રૂપ સંબંધ દાય છે. વિષય પ્રતિબાધ્ય અને શાસ્ત્ર તેનું પ્રતિબાધક હાય છે. જિનાજ્ઞાનું આરાધન કરનાર છવ તેના અધિકારી ગણાય છે.

| <b>ś</b> 8 | अनुयोगद्वारस्रत्रे                      |
|------------|-----------------------------------------|
| -          | ~( <u>3</u> 711( <u>8</u> 1/ <u>8</u> 7 |

छाया—-ज्ञानं पञ्चविधं प्रज्ञप्तम, तद् यथा—आभिनिवोधिकज्ञानं, श्रुत-ज्ञानम, अवधिज्ञानं, मनःपर्यवज्ञानं, केक्टज्ञानम् ॥१॥ टीका—-'नाणं' इत्यादि—

ज्ञानम्-ज्ञातिर्ज्ञानमिति भावसाधनः, सविदित्यर्थः । ज्ञायतेवाऽनेना-स्माद्वेति ज्ञानं, तदावरणस्य क्षयः क्षयोपञमो वा । ज्ञायते वाऽस्मिन्तिि

अब सत्रकार शिष्ट पुरुषों के आचार को पालन करने के लिये शास्त्र की निर्विध्न परिसमाप्ति के लिये और-शिप्यों को शास्त्र विषयीभूत अर्थज्ञान की प्राप्ति का दढ विश्वास जमाने के लिये मंगलरूप होने पर भी इस शास्त्र की आदि में सर्व प्रथम मंगल सत्र का पाठ करते हैं।

"नाणं पंचविहं पण्णत्तं" इत्यादि । ।। सु० १ ।।

शब्दार्थ-(णाणं) ज्ञान (पंचविहं) पांच प्रकार का-(पण्णत्तं) कहा गया हैं। यहां ज्ञान शब्द भावसाधन-करणसाधन और कर्तुंसाधन है "ज्ञातिः-ज्ञानम् जानना इसका नाम ज्ञान है यह भावसाधन में ज्ञान की व्युत्पत्ति है-"ज्ञायते अनेन इति ज्ञानम्" यह करणसाधन में व्युत्पत्ति है-आत्मा जिसके झारा पदार्थों को जानता है वह ज्ञान है--इस करणसाधन से ज्ञानावरण कर्म का क्षय अथवा क्षयोपशम लक्षित होता है। क्यों कि इस के होने पर ही आत्मा में ज्ञान का प्रादुर्भाव (उत्पत्ति)या ज्ञान में सर्वथा निर्मलता आती है। अतःज्ञानावरण का क्षय और क्षयोपश्चम ज्ञानरूप होने के कारण अभेद संबन्ध से ज्ञानरूप ही

શાસકારે શિષ્ટ પુરુષોના આચારતું પાલન કરવા માટે, શાસની નિવિ<sup>દ</sup>ને પરિસમાપ્તિ કરવા નિમિત્તે અને શિષ્યામાં શાસ્ત્રવિષયીભૂત અર્થજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના દઢ વિશ્વાસ જમાવવાને નિમિત્તે જે કે શાસ્ત્ર પાતે જ મંગળરૂપ હાવા છતાં પછુ-આ શાસ્ત્રના પ્રારંભ કરતી વખતે સૌથી પહેલાં મંગળ સૂત્રના પાઠ કર્યો છે.

"नाणं पंचविहं पण्णत्तं" ઇત્યાદિ ાા સૂ ૧ ા શખ્દાર્થ—(णाणं) ગ્રાન (पंचविहं) પ્રાચ પ્રકારનું (पण्णत्तं) કહ્યું છે. અહીં 'ગ્રાન' શખ્દ ભાવસાધન, કરણુસાધન અને કર્તૃ સાધનરૂપ છે. ભાવસાધનમાં ગ્રાનની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાથે થાય છે "ज्ञातिः-ज्ञानम्" બણવું તેનું નામ ગ્રાન છે. કરણુસાધનમાં ગ્રાનની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાણે છે "ज्ञायते अनेन इति ज्ञानम्" આત્મા જેના દ્વારા પદાર્થોને જાણે છે તેનું નામ ગ્રાન છે. આ કરણુસાધન દ્વારા ગ્રાનાવરણુકર્મનો ક્ષય અથવા ક્ષયોપ્રશમ લક્ષિત થાય છે, કારણુ કે ગ્રાનાવરણીય કર્મનો ક્ષય અથવા ક્ષયોપ્રશમ થવાથી જ આત્મામાં ગ્રાનનો પ્રાદુંભાવ થાય છે અથવા ગ્રાનમાં સર્વથા નિર્મળતા પ્રકટ થાય છે. તેથી ગ્રાનાવરજીનો ક્ષય અને ક્ષયોપ્રશમ ગ્રાન રૂપ જ હોવાને કારણે અલેદ સંબંધની અપેક્ષાએ ગ્રાનરૂપ જ નિવડે છે.

अनुयोगचन्द्रिका टीका स० १ पंचविधज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

ज्ञानमात्मा--तदावरणक्षयक्षयोपशमपरिणामयुक्ताः । जानातीति वा ज्ञानम् । तत् पञ्चविधं=पञ्चपकारं प्रज्ञसं-प्ररूपितम अर्थतस्तीर्थद्भरैः स्वेतश्र गणधरैः । अत्र गणधरेण स्वबुद्धधा परिकल्पितं किंचिदपि नोच्यते । पण्णत्तं' इत्यस्य 'प्राज्ञा-प्तम' इतिच्छायापक्षे-प्राज्ञात्-सर्वज्ञात् आप्तं-भाप्तं गणधरेंरित्यर्थः, यडा-मज्जया भव्यजन्तुभिराप्तं−प्राप्तं—प्रज्ञाप्तं तदेव प्राज्ञाप्तम् । नहि श्र्ज्ञािकलैरिदमशाप्तुं शक्यते होता है। इसलिये करणसाधन में पदार्थी के जानने में अत्यन्त साधक जो ज्ञान है वह गृहीत हुआ है। जो कि ज्ञानावरण के क्षय और क्षयोपशमस्वरूप है इसी तरह से पदार्थ जिस से जाना जाय वह ज्ञान है इस प्रकार की व्यु-त्पत्ति करने पर भी ज्ञानावरण का क्षय और क्षयोपञ्चम--ज्ञानरूप ही होता है क्यों कि पदार्थ ज्ञान से जाना जाता है। ''ज्ञायते अस्मित्रिति ज्ञानमात्मा" पदार्थ जिस से जाना जावे---उसका नाम ज्ञान है इस प्रकार की व्यत्पत्ति में आत्मा ज्ञान रूप प्रतीत होता हैं। यहां परिणाम और परिणामवाले का अभेद होनेके काण्ण आत्मा को ज्ञ।नरूप मान लिया गया हैं। क्यों कि ज्ञानावरणकर्म के क्षय अथवा क्षयापशम से बिशिष्ट आत्मा का परिणाम ज्ञान है और आत्मा परिणाम वाला है। "जानाति इति ज्ञानम्" इस व्युत्पत्ति में भी यही अर्थलभ्य है। ज्ञान में पांच प्रकारता अर्थं की अपेक्षा तीर्थं करोंने और स्तत्र की अपेक्षा गणध**ों** ने है। प्ररूषित की इस विषय में गणधरों ने अपनी तरफ से ''यह बात पण्णत्त'' इस शब्द मल्पित कंरके नहीं রুন্ত মী कहा है

तेथी કરણસાધનમાં પદાર્થીને જાણવામાં અત્યન્ત સાધક જે ગ્રાન છે તેને જ અહીં અહુથુ કરાશું છે. એવું ગ્રાન ગ્રાનાવરણુના ક્ષય અને ક્ષયોપશમ સ્વરૂપ જ હોય છે. એજ પ્રમાણે "પદાર્થ જેના વડે જાણી શકાય તે ગ્રાન છે," આ પ્રકારની વ્યુત્પત્તિ કરવામાં આવે તો પણ ગ્રાનાવરણુના ક્ષય અને ક્ષયોપશમ ગ્રાનરૂપ જ થઈ પડે છે, કારણુ કે પદાર્થ ગ્રાનાલરણુના ક્ષય અને ક્ષયોપશમ ગ્રાનરૂપ જ થઈ પડે છે, કારણુ કે પદાર્થ ગ્રાનાલરણુના ક્ષય અને ક્ષયોપશમ ગ્રાનરૂપ જ થઈ પડે છે, કારણુ કે પદાર્થ ગ્રાનાલરણુના ક્ષય અને ક્ષયોપશમ ગ્રાનરૂપ જ થઈ પડે છે, કારણુ કે પદાર્થ ગ્રાનદ્વારા જ જાણી શકાય છે. ''જ્ઞાયતે અસ્થિત્તિ ज्ञानमात्मા' ''પદાર્થ જેમાં જ છી શકાય તેનું નામ ગ્રાન છે,'' આ પ્રકારની વ્યુત્પત્તિમાં આત્મા ગ્રાનરૂપ પ્રતિપાદિત થાય છે. અહીં પરિણામ અને પરિણામવાળામાં અલેદ હેાવાને કારણે આત્માને ગ્રાનરૂપ માની લેવામાં આવ્યે છે, કારણુ કે ગ્રાનાવરણ કમ'ના ક્ષય અથવા ક્ષયોપશમવાળા આત્માનું પરિણામ ગ્રાન છે અને આત્મા તે પ્રકારના પરિણામવાળા છે. ''जानाति इति ज्ञानम્'' આ વ્યુત્પત્તિ અનુસાર પશુ એજ અર્થ પ્રાપ્ત થાય છે. ગ્રાનમાં અર્થની અપેક્ષાએ પાંચ પ્રકારતા તીર્થ'કરો જો પ્રરૂપિત કરી છે અને સૂત્રની અપેક્ષાએ પાંચ પ્રકારતા કરીને કંઇ પણુ નિશ્રિત કર્યું નથી, એજ વાત સૂત્રકારે ''પાળાત્તું'' પદ દ્વારા પ્રકાર કરી છે. અથવા

## अनुयोगद्रारसन्ने

पञ्चिधिदंत्रं दर्शवति-'तं जहा' इत्यादिना 'तं जहा' तद्यया-तज्ज्ञान यथा पञ्चविधं भवति, तथा भोच्यते । तत्र (१) मथमं ज्ञानम्-'आभिणिबोहिय-नाणं' आभिनिबोधिक्ज्ञानम्. 'अभि' इति अभिष्ठिखः-वस्तुयोग्यदेशावग्धाना-पेक्षी, 'नि' इति नियतः-इन्द्रियमनःसमाश्रित्य स्व स्व दिषयापेक्षीबोधः-अभिनिबोधिः, स एव आभिनिबोधिकम् तच्च तद् ज्ञानं च आभिनिबोधिक-ज्ञानम् । अत्र 'ज्ञान' शब्दः सामान्यज्ञान-वाचकः । अभिनिबोधशब्दः इत्द्रिय ने

से सत्रकारने भ्कट शी है। अथवा, ''पण्णत्तं'' इस पद की संस्कृत छाया ''शज्ञाप्त'' ऐसी भी होती है-इस का अर्थ यह है कि ज्ञान में पंच प्रकारता गणधरों ने प्राज्ञ तीर्थ कर सर्वज्ञ भगवान से भाप्त की है। अथवा इसी के पक्ष में ऐसा अर्थ भी होता है कि ज्ञान छाया में यह पंच भकारता भव्य शणियों ने अपनी बुद्धि से ही पाई है। विना बुद्धि से तो यह प्राप्त की नहीं जा सकती है। इस तरह जो प्रज्ञाप्त है बही प्राज्ञाप्त हैं। (तं जहा) वह ज्ञान में पंच प्रकारता इस तरह से है। (आभिणिबोहियनाणं) (१) आभिनिबोधिक ज्ञान-यह इ।न वन्तु को योग्य देश में होने की अपेक्षा रखता है तथा पांच इन्द्रिय और मन की सहायता से होता है। यह बात ''अभि'' और ''नि'' शब्द से प्र≆ट होती है। इस तरह योग्य देश में स्थित वस्तु को इन्द्रिय और मन की सहायता से जानने वाले ज्ञान का नाम अभिनिबोध झान है। यह अभिनेबोध ही आभिमिबोधिक

''**વળ્ળत્ત**'" આ પદની સંસ્કૃત છાયા ''प्राज्ञाप्तं'' છે. આ પ્રાજ્ઞાપ્તંની અપેક્ષાએ જે વિચાર કરવામાં આવે તાે તેના અર્થ આ પ્રમા**ણે થાય છે**-જ્ઞાનમાં પંચવિધતાની પ્રાપ્તિ ગણુધરાએ પ્રાજ્ઞ તીર્થ'કર સર્વજ્ઞ ભગવાન પાસેથી કરી છે.

અથવા તેના અર્થ એવા પણ થાય છે કે-જ્ઞાનમાં આ પાંચ પ્રકારતા ભવ્ય જીવાએ પાતાની બુદ્ધિથી જ પ્રાપ્ત કરેલ છે. બુદ્ધિ વગર તાે તેની પ્રાપ્તિ થઇ શકતી જ નથી. આ રીતે જે પ્રજ્ઞાપ્ત છે, એજ પ્રાજ્ઞાપ્ત છે. (तं जहा) જ્ઞાનના તે પાંચ પ્રકારો નીચે પ્રમાણે છે--(आभिणिबाहियनाणं) (૧) આભિનિષ્ઠાધિક જ્ઞાન--

આ જ્ઞાન વસ્તુ ચાેગ્ય દેશમાં હાેય એવી અપેક્ષા રાખે છે, તથા પાંચ ઇન્દ્રિયા અને મનની સહાયતાથી થાય છે. એજ વાત ''જામિ'' અને ''નિ'' ઉપસર્ગો દ્વારા પ્રકટ કરી છે. આ રીતે આભિનિબાધિક જ્ઞાનની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે થાય છે—''ચાેગ્ય દેશમાં સ્થિત (રહેલી) વસ્તુને ઇન્દ્રિયા અને મનની સહાયતાથી ભાષુનારા જ્ઞાનનું'' નામ આભનિબાધ છે. તે અભિનિબાધ જ આભિનિબાધિક

अनुयोगचन्द्रिका टीका. स० १ पञ्चविधज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

इन्द्रियजन्यविशिष्टज्ञानगवकः । इतः सामान्यविशेषयोर्ज्ञानयेाः सामानाधि-करण्यम् । इदं मतिज्ञारमप्युच्धते ॥१॥

(२) श्रुतज्ञानम्—श्रुतं-श्रुतिः-श्रव्णं ज्ञानविशेषः । टच्च कीदृश्म् १ उच्यते, श्रव्य अवणेन भाषणादिना चा रज्ज्ञाः म्रुरपद्यते तदेव धुतम् । अत्र धृतशब्देन श्रुतज्ञानं गृद्धते-ज्ञानं प्रभेदः करणान्तःपातित्वात् । न तु श्रूयते' इति ब्युत्पत्त्या श्रब्दार्थं कः श्रुतशब्दः । रूधिरूपे मतिज्ञाने सति पश्चात् श्रुतज्ञान् म्रुरपद्यते, न तु मतिज्ञानाभावे । अतो मतिज्ञानं कारणं श्रुतज्ञानस्य ।

झान है। यहां झात शब्द सामान्यज्ञार का वावक और अभिनिवोध शब्द इन्द्रिय और मन से उत्पन्त होने वाले विशिष्टजान का वावक है। अतः" 'आभिनिवोधिकं च तज्ज्ञानं च आभिनिवोधिरुज्ञान"' इस तरह से इन दोनों सामान्य विशेष झातों में समानाधित्र रणना हुई है। इस आभिनि-बोधिकज्ञान का दूसरा नाम मतिज्ञान भी है।

अतज्ञान— २०४ के अवण से अथवा भाषण आदि से जो झान उत्पन्न होता है वह-ज्ञान श्रुतज्ञान है । ज्ञान के प्रभेदों के प्रकरण के आने के कारण यहां श्रुतज्ञच्द से ज्ञान का ग्रहण हुआ । श्रुत से राज्द का नहीं । "श्रूयते" इति श्रुतं इस प्रकार की व्युत्पत्ति से श्रुत राज्दरूप अर्थ का वाचक भी हाता है परन्तु वह शब्दार्थक श्रुत यहां गृहीत नहीं हुआ है । कारणवह इब्द पौद्गलिक पर्याय होने से अचेतन है, और ज्ञान आत्मा का निजस्वरूप इतेने से चेतन है ।

ज्ञान છે." અહીં જ્ઞાન પદ સામાન્ય જ્ઞાનનું વાચક છે અને અભિનિએત્ધ પદ ઇન્દ્રિયા અને મનની સહાયતાથી ઉત્પન્ન થનાર વિશિષ્ટ જ્ઞાનનું વાચક છે. તેથી ''आमिनिबे धिकं च तज्ज्ञानं च आर्मिनिबेाधिवज्ञानं'' આ પ્રકારે તે અન્ને સામાન્ય વિશેષ જ્ઞાનામાં સમાનાધિકર**ણ**તા થઇ છે. આ આભિનિબોધિક જ્ઞાનનું બીજું નામ મતિજ્ઞાન પણુ છે.

(૨) શ્રુતજ્ઞાન-- શખ્દના શ્રવણથી અથવા ભાષણ આદિ વડે જે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે તેને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે. જ્ઞાનના પ્રભેદાના પ્રકરણમાં આવી જતું હાેવાને લીધે અહીં શ્રુત શબ્દ વડે જ્ઞાનનું જ શ્રહણ થયું છે---અહીં 'શ્રુત' પદ દ્વારા શબ્દ ગૃહીત થયેલ નથી. ' શ્રૂયતે इતિ શ્રુતપ્" આ પ્રકારની વ્યુત્પત્તિને આધારે શબ્દ ગહીત થયેલ નથી. ' શ્રૂયતે इતિ શ્રુતપ્" આ પ્રકારની વ્યુત્પત્તિને આધારે શ્રુત પદ શબ્દરૂપ અર્થનું વચ્ચક પણ સંભવી શકે છે, પરન્તુ તે શબ્દાર્થક શ્રુત અહીં ગ્રહણ કરવામાં આવ્યું નથી. કારણ કે તે શબ્દ પોદ્દ બાલિક પર્યાયરૂપ હોવાથી અચેતન છે, પણ જ્ઞાન આત્માના નિજરૂણરૂપ હોવાથી ચેતન છે.



र्शका—-शब्द के अवण अथवा भाषण आदि से जो झान होता है वह अतझान हैं'' ऐसा जो अुत का लक्षण कहा जा रहा है वह अतिव्याप्ति दोष से युक्त होने के कारण ठीक नहीं है । क्यों कि यह लक्षण मतिज्ञान में भी रहता है । वह ओत्रेन्द्रिय और मन से भी होता है ।--

उत्त ---ऐसा समझना ठीक नहीं है-कारण मतिज्ञान पांचों इन्द्रियों और मन से ही होता है--। तब यह ज्ञान केवल मन से ही होता है-अन्य इन्द्रियों से नहीं।'' शब्दश्रवण अथवा भाषणआदि से जो ज्ञान होता है वह श्रुतज्ञान है। ऐसा जो कहा गया है उसगा कारण यह है कि शब्द श्रवण और भाषण आदि जन्य जो श्रोत्रेन्द्रिय से उस वा ज्ञान होता है वह मतिज्ञान है--और इस मतिज्ञानपूर्वक उस विषय से उस वा ज्ञान होता है वह मतिज्ञान है--और इस मतिज्ञानपूर्वक उस विषय में जो शब्दश्रवण आदि के संबन्ध से विशेष दितन चाल्ड होता है कि जो केवल मन का ही कार्य है वह श्रुतज्ञान है। उदाहरणार्थ---शब्द विषयक स्रोत्र जन्यज्ञान होने पर उसके संबन्ध से मन में'' यह किस प्रकार के शब्द को वोल रहा है---उच्चस्वर से शब्द उच्चरित हो रहा है या धीमे स्वर से'' इत्या।द विकल्पों का होना श्रुतज्ञान है।

શ'કા—''શખ્દના શ્રવણ અથવા ભાષણ આદિથી જે જ્ઞાન થાય છે, તેને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે,'' આ પ્રકારનું જે શ્રુતનું લક્ષણ અહીં અતાવવામાં આવ્યું છે તે અતિવ્યાપ્તિ દેાયથી સુકત હાવાને કારણે ઉચિત નથી, કારણ કે તે લક્ષણુના સદૂભાવ તાે મતિજ્ઞાનમાં પણ હાેય છે. તે શ્રોત્રેન્દ્રિય અને મનની સહાયતાથી થાય છે.

ઉત્તર-આ માન્યતા અરાબર નથી. કારણ કે-મતિજ્ઞાન પાંચે ઇંન્દ્રિયો અને મનની સદ્ધાયતાથી જ ઉત્પન્ન થાય છે, પરન્તુ શ્રુતજ્ઞાન તા માત્ર મનની સહાયતાથી જ ઉત્પન્ન છે--અન્ય ઇન્દ્રિયાની સહાયતાની તેને જરૂર રહેતી નથી. "શબ્દશ્રવણ અથવા ભાષણાદિથી જે જ્ઞાન થાય છે તેને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે," આ પ્રમાણે જે કહેવામાં આવ્યું છે તેનું કારણ એ છે કે શબ્દશ્રવણ અને ભાષણાદિ જન્ય જે શ્રોત્રેન્દ્રિય થી તેનું જ્ઞાન થાય છે તે મતિજ્ઞાનરૂપ હાય છે. અને તે મતિજ્ઞાનપૂર્વ'ક તે વિષયને અનુલક્ષીને શબ્દશ્રવણ આદિના વિષયમાં વિશેષ ચિન્તન ચાલુ થઇ જાય છે તે તો માત્ર મનનું જ કાર્ય હાવાથી તેને શ્રતજ્ઞાન કહે છે ઉદાહરણ દ્વારા આ વાતનું સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવે છે-શબ્દવિષયક શ્રોત્રજન્ય જ્ઞાન થવાથી તેને વિષે મનમાં આ પ્રકારના વિકલ્પા ઉદ્દભવે છે "આ કયા પ્રકારના શબ્દનું ઉચ્ચારણ થઇ રહ્યું છે ઊંચે સ્વરે શબ્દનું ઉચ્ચારણ થઇ રહ્યું છે કે ધીમે સ્વરે શબ્દનું ઉચ્ચારણ થઇ રહ્યું છે ઊંચે સ્વરે શિબ્દનું જ જ્ઞાનમાં ઉદ્દભવે છે તે જ્ઞાનને શ્રતજ્ઞાન કહે છે.

अनुयोगचन्द्रिका टीका-द्र. १ पञ्चविधज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

रंका-यद्य. प जिस प्रकार मतिकान की उत्पत्ति में इन्द्रियां साक्षात् निमित्त होती हैं वैसी वे श्रुतज्ञान की उत्पत्ति में साक्षात् निमित्त नहीं होती हैं-पत्नु पाम्परा से तो होती ही हैं। जैसे-स्पर्शन आदि इन्द्रियों से मति-कान हो गया और फिर बाद में उनके विषय में श्रुतज्ञान-जो विशेष विवार-रूप है वह होता है। अतः इस अपेक्षा से तो मतिज्ञान और श्रुतज्ञान में कोई मेद प्रतीत नहीं होता सो देसा कथन भी ठीक नहीं है कारण कि यह औपचारिक कथन है। दूसरे मतिज्ञान विद्यमान वस्तु में ही प्रवृत्त होता है, और श्रु ज्ञान त्रैकालिक विषयों में प्रवृत्त होना है। तथा मतिज्ञान में करदो-ल्लेखन ही होता है और श्रुतज्ञान में नहीं होता है। अर्थात् जैसे श्रुतज्ञान की उत्पत्ति के समय संकेत स्मरण और श्रुतज्ञान में नहीं होता है। अर्थात् जैसे श्रुतज्ञान की उत्पत्ति के समय संकेत स्मरण और श्रुतज्ञान में नहीं होता है। अर्थात् जैसे श्रुतज्ञान की उत्पत्ति के समय संकेत स्मरण और श्रुतज्ञान में नहीं होता है। अर्थात् जैसे श्रित्त्रान की उत्पत्त्ति के स्मय संकेत स्मरण और श्रुतज्ञान में नहीं होता है। अर्थात्त जैसे श्रित्त्रान की उत्पत्ति के स्मय संकेत स्मरण और श्रुतज्ञान में नहीं होता है। ज्यांत्त जैसे यत्त्वज्ञान की उत्पत्ति के स्मय संकेत स्मरण और श्रुतज्ञान में नहीं होता है। वर्धात्त जैसे यत्त्वज्ञान की उत्पत्ति मिकलता है कि लब्धिरूप मतिज्ञान के होने पर श्रुतज्ञान उत्पन्न होता है मतिज्ञान के अभाव में नहीं। इसलिये इस श्रुतज्ञान का वारण मतिज्ञान है।

શંકા—જેમ સતિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં ઇન્દ્રિયે साक्षात निभित्त ુઅને છે એમ શ્રુતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં તેએ। સાક્ષાત્ નિમિત્ત અનતી નથી. પરન્તુ પરમ્પરાની અપેક્ષાએ તેા તેઓ શ્રુતજ્ઞાનમાં પણ નિમિત્ત રૂપ બને જ છે. જેમ કે સ્પર્શેન્દ્રિય આદિની સહાયતાથી ધારા કે મતિજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ ગઇ છે. ત્યારબાદ તેમને વિષે વિશેષ વિચાર કરવારૂપ શ્રતજ્ઞાન પણ ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. આ રીતે વિચાર કરવામાં આવે તા મતિજ્ઞાન અને શ્રુવજ્ઞાન વચ્ચે કેાઇ લેદ જ જણાતા નથી. સમાધાન---આ પ્રકારની માન્યતા પણ ખરી નથી. કારણકે આ કથન તો માત્ર ઓપચારિક કથન જ છે. વળી બીજાું કારણ એ છે કે મતિજ્ઞાન તાે માત્ર વિદ્યમાન વસ્તુમાં જ પ્રવૃત્ત થાય છે, પરન્તુ શ્રતજ્ઞાન તે৷ ત્રૈકાલિક વિપયોમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. તથા મતિજ્ઞાનમાં શબ્દાલ્લેખન જ થાય છે, જ્યારે શ્રતજ્ઞાનમાં તા સ્મરણ તક વિતક આકિ પણ થાય છે એટલે કે જેવી રીતે શુવસાનની ઉત્પત્તિને સમયે સંકેત, સ્મરણ મને શ્રતર્ગ થતું અતુસરણ અપેક્ષિત હાય છે, એવી રીતે ઇહા આદિરૂપ મતિનાનમાં તે સંકેત, સ્મરણ આદિની અપેક્ષા રહેતી નથી. આ વાત પરથી એજ વા<mark>ત નિક્ષિત</mark> થાય છે કે લબ્ધિરૂપ મતિજ્ઞાનના સદુભાવમાં જ શ્રુતજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે–મૃતિ-જ્ઞનના અભાવ હાય તા શ્રુલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થતું નથી. તેથી મલિજ્ઞાનને શ્રુલજ્ઞાનમાં પ્રરથભૂત કશું છે.

अनुयोगद्रारखत्रे

ननु आभिनिबोधिकाञ्परपर्या क्रांतज्ञानमेव श्रुतज्ञानं सम्पद्यते यथा मृत्तिकेंव घटः, तन्तुरेव पटः, तर्हि श्रुतज्ञानस्य पृथगुभादानं भगवता किमर्थ कृतम् ? उच्चते दृष्टान्तद्वयमिदं विषमम्, यथा घट मादुर्भावे-पिण्डाकारा मृत्तिका मण-इपति, पटोत्पत्तौ सत्वां तन्तुपुञ्जश्र तथा श्रुतज्ञाने सम्रुत्वन्ने मतिज्ञानं न मणइभति ।

श्वंका—-जब श्रुतज्ञान का बारण मतिज्ञान है कि जिसका दूसरा नाम आभिन्बिोधिकज्ञान है भी तब जिस प्रकार मिट्टी हप कारण घटकार्यरूप से परिणम जाता है उसी प्रकार से मतिज्ञान भी श्रुत ज्ञानरूप से परिणम जावे गा--अथवा जिस प्रकार मिट्टी ही घट बन जाती है, और तन्तु ही पट बन जाया करते हैं इक्षी त≀ह से मतिज्ञान भी श्रुतज्ञान हो जावेगा-तो फिर सत्र कारने श्रुतज्ञान का पृथक्रूप से पाठ सत्र में क्यों रखा है ?

उत्तर-ये दोनों इष्टान्त ही विषम हैं क्यों कि-

इस प्रकार की मान्यता में मतिझान का विनाझ प्रसक्त होगा-हम देखते हैं कि जब घट को उत्पत्ति होती है, तब पिण्डाकार मृत्तिका का विनाझ होता है और पट की उत्पत्ति में तन्तुपुंज का । परन्तु जब श्रुतझान होता है तब मतिज्ञान का अभाव नहीं होता है । क्योंकि एक आत्मा में एक साथ चार ज्ञान तक होना सिद्धान्तकारों ने माना है । यदि श्रुतज्ञान के सद्घाव में मतिज्ञान का अभाव स्वीकार किया जावे तो यह सिद्धान्त विरुद्ध कथन

શ'કા—ને મતિજ્ઞાન અથવા આભિનિબાધિક જ્ઞાનને જ શ્રુતજ્ઞાનના કારણુરૂપ માનવામાં આવે, તાે જેમ માટીરૂપ કારણુ ઘટકાર્યંરૂપે પરિણુમી જાય છે, એજ પ્રમાણુ મતિજ્ઞાન પણુ શ્રુતજ્ઞાનરૂપે પરિણુમી જશે, અથવા જે પ્રકારે માટી જ ઘડારૂપે પરિ-ણુમિત થઇ જાય છે, એજ પ્રમાણુ મતિજ્ઞાન પણુ શ્રુતજ્ઞાનરૂપે પરિણુમિત થઇ જશે. તા પછી સુત્રકારે શ્રુતજ્ઞાનને અહીં પૃથકૂરૂપે (એક જુદા જ જ્ઞાનરૂપે) શા માટે પ્રતિપાદિત કર્યું છે ?

ઉત્તર--આ બન્ને દુષ્ટાન્તો જ વિષમ છે, કારણ કે આ પ્રકારની માન્યતામાં તેા મતિજ્ઞાનના વિનાશ થવાના વાત માનવાના પ્રસંગ ઉદ્ભવશે. આપણુ એ વાતને તેા પ્રત્યક્ષ દેખી શકીએ છીએ કે જ્યારે ઘટ (ઘડા)ની ઉત્પત્તિ થાય છે ત્યારે માટીના પિંડાના વિનાશ થઇ જાય છે અને જ્યારે ઘટ (કાપડ)ની ઉત્પત્તિ થાય છે ત્યારે માટીના પિંડાના વિનાશ થઇ જાય છે અને જ્યારે પટ (કાપડ)ની ઉત્પત્તિ થાય છે ત્યારે તાંતુ-પુંજના નાશ થઇ જાય છે. પરંતુ જ્યારે ગ્રુતજ્ઞાન ઉત્પત્ન થાય છે ત્યારે મતિજ્ઞાનના વિનાશ થઇ જતા નથી, કારણ કે એક આત્મામાં એક સાથે ચાર જ્ઞાનના સદ્ભાવ દાઇ શકે છે, એવું સિદ્ધાન્તકારાએ સ્વીકારેલું છે. જો ગ્રુતજ્ઞાનના સદ્ભાવ દાય ત્યારે મતિજ્ઞાનના અભાવ હાય છે એવું માનવામાં આવે, તો તે માન્યતા તો

Ş۶

अनुयोगचन्द्रिका टीका स० १ ञ्चविधज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

''जत्थ मई तत्थ सुयं, जत्थ सुयं तत्थ मई''(नन्दी स० २४) छाया—यत्र मतिस्तत्र श्रुतं, यत्र श्रुतं तत्र मतिः।

<sup>अ</sup>तस्य सद्भावे मतेर्विद्यमानता भगवताऽभिहिता तस्मादपेक्षाकारणमेव मति ज्ञानं श्रुतज्ञानस्येति मन्तव्यम, तथा च मतिज्ञानपूर्वकमिन्द्रियमनोजन्यमाप्तवचना-जुसारि ज्ञानं तज्ञानमिति निष्कर्षः ।

'श्रूयते यत्तच्<sup>हुर</sup>तम्' इति व्युत्पत्त्धा श्रुतश्रःदेन प्रवचनमपि गृह्यते । तस्मिन्-पक्षे-श्रुतस्य=आप्तवचनस्य ज्ञानं श्रुतज्ञानमिति क्ष्टीतत्पुरुपः । आप्तो रागादि

ठहरता है । कि ''जत्थ मई तत्थ सुयं, जत्थ सुयं तत्थ मई'' जहां पर मति-ज्ञान है वहां श्रुतज्ञान है और जहां श्रुंतज्ञान है वहां मत्ज्ञान है । इस त ह श्रुत के सद्भाव में मतिज्ञान का सद्भाव-भगवान्ने कहा है । इसलिये ऐसा मानना चाहिये. कि तज्ञान का मतिज्ञान केवल अपेक्षाकारण ही है । अपेक्षाकारण का तात्पर्य निमित्तकारण से है । जो निभित्तकारण होते हैं वे उपादान कारण की तरह स्वयं कार्यरूप न्हीं परिणमते हैं केवल उपादान कारण ही कार्यरूप परिणमता है । तथा च--जो मतिज्ञानपूर्व क ही परंपरा से इन्द्रियों से जा जनि इ हों और साक्षात्कारण जिसकी उत्पत्ति में मन हो ऐसा आप्त-वचनानुसारी जा ज्ञान हैं वही श्रुतज्ञान है ।

श्रूयते यत् तत् श्रुतम् ''इस व्युत्पत्ति के अनुसार श्रुतशब्द से प्रवचन का भी ग्रहण हो जाता है। अतः इस पक्ष में आप्तवचनरूप श्रुत का जो ज्ञान है वह श्रुतज्ञान है ऐसा पछी तत्पुरुष समास करना चाहिये। रागद्रेष आदि से रहित

સિદ્ધાન્તની વિરૂદ્ધની માન્યતા પ્રતિપા<sup>4</sup>દત થાય છે. શાસ્ત્રોમાં એવુ કહ્યું છે કે.... "જાત્ય **મई ત**ત્ય સુવં, जत्य સુવં તત્ત્ય મई" જયાં મતિજ્ઞાન હાય છે. ત્યાં શ્રુત-જ્ઞાન હાય છે જ્યાં શ્રુતજ્ઞાન હાય છે ત્યાં મતિજ્ઞાન હાય છે." આ રીતે શ્રુતના સદ્ભાવમાં મતિજ્ઞાનના પણ સદૃભાવ લગવાને કહેલા છે. તેથી એવું માનવું જોઇએ કે મતિજ્ઞાન એ શ્રુતજ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં માત્ર અપક્ષાકારણુ (નિમિત્તરૂપ કારણુ) જ છે. જે નિમિત્ત કારણા હાય છે તે ઉપાદાન કારણની જેમ સ્વયં કાર્યરૂપે પરિભૂમતા નથી. માત્ર ઉપાદાન કારણ જ કાર્યદૃપે પરિભૂમે છે. આ દૃષ્ટિએ વિચારવામાં આવે તા શ્રુતજ્ઞાનના આ પ્રમાણે અર્થ કૃલિત થાય છે.

ં જે મતિજ્ઞાનપૂર્વક હોય, પરમ્પરાની અપેક્ષાએ જે જ્ઞાન ઇન્દ્રિયોથી જનિત દ્વાય છે પણ જેની ઉત્પત્તિમાં સાક્ષાત્ કારણબુત મન હાય છે, એવું આપવચનાતુસારી જે જ્ઞાન છે તેને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે. ''શ્રુયતે यત્ તત્ શ્રુતમ્'' આ વ્યુત્પત્તિ અતુસાર શ્રુત પદ દ્વારા પ્રવચન પણુ ગ્રહણ થઇ જાય છે. તેથી આ દૃષ્ટિએ વિચારવામાં આવે તા આપવચન રૂપ શ્રુતનું જે જ્ઞાન છે તેને શ્રુતજ્ઞાન કહે છે, એવા ધર્ષ્ઠી તત્પુરુષ ર્રર

अनुयोगद्वारसत्रे

रहितः सर्वज्ञास्तस्य वचनम्-आप्त वचनम् । तदर्थाध्यवसाय (निर्णय) रूपं ज्ञानं श्रुत ज्ञानमिति । श्रुतज्ञानं प्रति शब्दस्य निमित्तकारणतया शब्देऽपि श्रुतव्यपदेशो भवति । ज्ञानभेदव्यवस्थायां श्रुतशब्दः अवणार्थवाचीत्यभिधेयम् ॥२॥

(३) अवधिज्ञानम्-अपधानमवधि-इन्द्रिय नोइन्द्रिय निग्पेक्षस्य आरमनः साक्षादर्थं ग्रहणम्, अवधिरेवज्ञानम् अवधिज्ञानम् । अधवा-'अव' शन्दोऽधाशन्दार्थः । अव=अधः विस्तृतं वस्तु धीयते=झायतेऽनेनेत्यवर्धिः । अवधिश्चासौ तज्ज्ञानं चेत्य-वधिज्ञानम् । विस्तृतविषयकं ज्ञानमित्यर्थः । यथा-अनुत्तरोपपातिका देवा अवधि झानबलेन, भगवन्तमाधुच्छध जीवादितत्त्वस्वरूपं निर्धारयन्ति ।

विशिष्ट व्यक्ति का नाम आप्त है। जिसे सर्वज्ञ कहा जाता है। उसके बचन का नाम आप्तवचन है। उनके द्वारा प्रतिपादित अर्थरूप जो आगम है. उस आगम का निर्णयरूप ज्ञान श्रुतज्ञान है। श्रुतज्ञान के प्रति शःद निमित्तकारण होता है एवाववा निमित्त कारण की अपेक्षा लेकर शब्द में भी श्रुत्द का व्य-वहार होता है। परन्तु ज्ञान मेद की व्यवस्था में श्रुत्व शब्द श्रवण जन्यज्ञान प अथ का बाची लिया गया है।

"अवधानमवधिः" अर्थात् इन्द्रियों एवं मनकी सहाय^ा के विना केवल आत्मा से ही द्रव्य क्षेत्रकाल और भाव की मर्थादा लेकररूपी पदार्थों को जा साक्षातरूप से ग्रहण करनेवाला ज्ञान होवा ह उसका नाम अवधि है।

अथवा-अवश्विज्ञान में जो अपशब्द हैं वह अधःशब्द के अर्थ को कहने बाला है । इसलिये जिसज्ञान के द्वारा नीचे का विषय विस्नाररूप से ''धीयते'' जाना जाना है । वह अवधिज्ञान है तात्पय इसका यह है कि जब

સમાસ અહીં સમજવા એઇએ. રાગ, દ્વેષ આદિથી રહિત વિશિષ્ટ વ્યક્તિને આપ્ત કહે છે. સર્વદ્વાને જ એવાં આપ્ત કહી શકાય છે. તે સર્વદ્વના વચનને આપ્તવયન કહે છે. તેમના દ્વારા પ્રતિપાદિત અર્થ રૂપ જે આગમ છે, તે આગમના નિર્ણયરૂપ જ્ઞાનને જ શ્રુતજ્ઞાન કહે છે. શ્રતજ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં શબ્દરપ નિમિત્ત પરમ્પા કારણ રૂપ હાેય છે. તેથી નિમિત્ત કારણની અપેક્ષ એ શબ્દમાં પણ શ્રુત શબ્દના વ્યવહાર થાય છે પરંતુ જ્ઞાનના ભેદાની વ્યવસ્થામાં શ્રુત શબ્દને શ્રવણુજન્ય જ્ઞાનરૂપ અર્થના વાચક લેવામાં આવેલ છે.

(3) "अवधानमवविः" अवधिशान-

ઇન્દ્રિયા અને મનની સહાયતા વિના કેવળ આત્મા દ્વાા જ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની મર્યાદાની અપેક્ષાએ રૂપી પદાર્થીને સાક્ષાતરૂપે ગ્રહણ કરનારું જે જ્ઞાન છે, તેને અવધિજ્ઞાન કહે છે. અથવા−અવધિજ્ઞાનમાં જે 'અવ' ઉપસર્ગ છે તે અધઃ શબ્દના અર્થના વાચક છે. તેથી જે જ્ઞાન દ્વારા નીચેના વિષયતું વિસ્તૃત રૂપે ''धीयतે'' જ્ઞાન થાય છે, તે જ્ઞાનને અવધિજ્ઞાન કહે છે. આ કથનતું તાત્પર્ય નીચે પ્રમાણે છે-અવધિજ્ઞાનતું ક્ષેત્ર આંગળના અસંખ્યાતમાં

| अनुयोगचन्द्रिका टीका. स.० १ पञ्चविष्य्ज्ञानस्वरूपनिरूप | अनुयोगचन्द्रिका | टीकर. | सू० | १ | <b>पञ्चि ब</b> ्रानः बरू | पनिरूप | ग् |
|--------------------------------------------------------|-----------------|-------|-----|---|--------------------------|--------|----|
|--------------------------------------------------------|-----------------|-------|-----|---|--------------------------|--------|----|

यडा-अवञिना ज्ञानम्--इति तृतीया समासः । अवधिर्मयदि।रूषिद्रय्याप्देव विषयीकरोति नेतराणीति व्यवस्थारूपा। तथाचायमर्थः-अरूपि द्रय्यपरिहारेण रूपिद्रव्यमात्रविषयकं ज्ञानमवश्ज्ञिानमिति ।

यद्वा-अधोऽधोऽधिकं पञ्चति येन तदवधिझानम्। तश्वचतुर्गतिवर्तिनां जीवाना-मिन्द्रियमनोनीरपेक्षं प्रतिविशिष्टक्षयोपश्चमनिसित्तं रु षिद्रव्यसाक्षारकार जनकं भवति। एतस्प देवमनुष्यतिर्यड्नारका अधिकारिणः ॥३॥

अवधिज्ञान का क्षेत्र अंगुल केअवंख्या थें भाग से लेगर सारा लोक हैं-तब उसका विषय भी कृतिपय प्र्यांध सहितरुषी द्रव्य है इसलिये यह ज्ञान विस्तृत विष ग्रवाला है । विस्तृत विषयता जो इस में प्रकट की है वह मनः पर्ययद्वान की अपेक्षा जाननी चाहिये । कों कि मनःपयाय ज्ञान का क्षेत्र सिर्फ मानुषोत्तर पर्वत पर्यंत ही है और उसका विषय अवधिज्ञान के विषयभू 1 हुए रूपी द्रव्य वा अन्ततयां भाग है । अधया-अवधिज्ञान के विषयभू 1 हुए रूपी द्रव्य वा अन्ततयां भाग है । अधया-अवधिज्ञान के विषयभू 1 हुए रूपी द्रव्य वा अन्ततयां भाग है । अधया-अवधिज्ञान्द वा अर्थ मर्थादा है । इस अर्थ में अवधि और ज्ञान का तृतीया तत्पुरुष समास हो र ऐसा अर्थ होता हैं कि जो ज्ञान मर्यादा लेगर पदार्थों वो जानता हैं । यह अवधिज्ञान हैं । इस में मर्यदा रूपी पदार्थों को जानने की अपेक्षा से जावनी चाहिये । क्यो कि यह ज्ञान रूपी पदार्थों को जानने की अपेक्षा से जावनी चाहिये । क्यो कि यह ज्ञान रूपी पदार्थों को जानने की अपेक्षा अधिज्ञान रखा है । अथवा-नीचे नीचे की ओर जो ज्ञान अधिक विषय को

ભાગથી લઇને આખા લોક પર્યન્તનું છે, અને કતિપય પર્યાય સહિતના રૂપી દ્રવ્યને વિષય કરનારૂં જ્ઞાન છે. આ રીતે તે જ્ઞાન વિસ્તૃત વિષયવાળું છે. તેમાં જે ાવસ્તૃત વિષયતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે તે મનઃપર્યય જ્ઞાનની અપેક્ષાએ સમજવી, કારણ કે મનઃપર્યય જ્ઞાનનું ક્ષેત્ર મત્ર માનુધાત્તર પર્વત પર્યન્ત જ છે અને અવધિજ્ઞાન દ્વારા જેટલારૂપી દ્રવ્યને જોઇ શકાય છે તેના કરતાં મનઃપર્યય જ્ઞાનદ્વારા અનંતમાં ભાગના રૂપી દ્રવ્યને જોઇ શકાય છે.

અથવા— અવધિ એટલે મર્યાદા. આ અર્થમાં અવધિ અને ત્રાન, આ બે પદ્દોના તૃતીયા તલ્પુરુષ સમાસ બન્યો છે. આ દ'ટીએ વેચારવ.માં આવે તો અવધીજ્ઞાનના અર્થ આ પ્રમાણે થશે-જે જ્ઞાન મર્યાદિત પદાર્થીને જાણું છે, તે જ્ઞાનનું નામ અવધિ જ્ઞાન છે. તે જ્ઞાન, રૂપી પદાર્થીને જ જાણું છે-અરૂપી પદ થીંને જાણુતું નથી, આ પ્રકારની રૂપી પદાર્થીને જ જાણુવારૂપ આ મર્યાદા સમજવી. તેથી આ પ્રકારની વ્યવ-સ્થારૂપ મર્યાદાથી શુક્રત હાેવાને લીધે આ જ્ઞાનનું નામ અવધિજ્ઞાન પડશું છે. અથવા– જે જ્ઞાન નીચેની બાજુએ અધિક વિષયને દેખી શકે છે તે જ્ઞાનને અવધિજ્ઞાન કહે

अनुयोगऽारसत्रे

देखता है--वह ज्ञान अवभिज्ञान है ऐसा यह अवधिज्ञान चारों गतियों के जीवों को इन्द्रियां और मन की सहायता के बिना अवधिज्ञानावरणीय कर्म के क्षयोपक्षम से होता है।

शंकाः-शास्त्रकारों ने मनुष्य और तिर्यं चगति के जीवों को जो अवधि-ज्ञान कहा है वही क्षयोपशम निमित्तक कहा है-फिर यहां चारों गतियों के जीवों को जो अवधिज्ञान होता है वह क्षयोपशम निमित्तक होता है ऐसा क्यों कहा-तो इस शंका का समाधान इस प्रकार से है कि अवधिज्ञान की उत्पत्ति नियमतः अवधिज्ञानावरणीय कर्म के क्षयोपशम से ही होती है--परन्तु इस क्षयोपशम में जहां व्रत, नियम, आदि अनुष्ठान की अपेक्षा रहती है--परन्तु इस क्षयोपशम में जहां व्रत, नियम, आदि अनुष्ठान की अपेक्षा रहती है--वह क्षयोपशम निमित्तक कहलाता है ऐसा अवधिज्ञान मनुष्य और तिर्यंचों के होता है। जिस अवधिज्ञान में इनकी अपेक्षा न हो किन्तु भव जन्म लेना ही कारण हो वहां वह अवधिज्ञान इन गुणों की अपेक्षा बिना ही अवधिज्ञाना बरणीय कर्म के क्षयोपशम से उत्पन्न हो जाता है। ऐसा अवधिज्ञान देव और नारकियों को होना है। अन्तरंग कारण इन दोनों प्रकार के अवधिज्ञानों

છે. ઇન્દ્રિયાે અને મનની સહાયતા વિના રૂપી પદાર્થીને જોઇ શકનાર આ અવધિજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના સયથી ચારે ગતિના જીવાેમાં ઉત્પન્ન થતું હાય છે. શ'કા--શાસ્ત્રકારોએ તા એવું કહ્યું છે કે મનુષ્ય અને તિર્ય ચગતિના જીવાને જે અવધિજ્ઞાન થાય છે તે સયાપશમ નિમિત્તક હાય છે. છતાં આપ શા કારણે એવું કહ્યા છે. કે ચારે ગતિના જીવાને અવધિજ્ઞા વરણીય કર્મના સયાપશમથી અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થઈ શકે છે?

સમાધાન-અવધિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ તેા નિયમથી જ અવધિજ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમથી જ થાય છે, પરન્તુ આ ક્ષયોપશમમાં જ્યાં વૃત, નિયમ આદિ અતુષ્ઠા-નેાની આવશ્યકતા રહે છે, ત્યાં તે અવધિજ્ઞાનને ક્ષયોપશમનિમિત્તક કહેવામાં આવે છે. એવા ક્ષયોપશમનિમિત્તક અવધિજ્ઞાનના સદ્દભાવ મનુષ્ય અને તિર્ય ચામાં જ હાેય જે અવધિજ્ઞાનમાં તેની આવશ્યકતા ન હાેય પણ ભવ જ (જન્મ લેવા એજ) કારણ રૂપ હાેય, ત્યાં આ ગુણાની અપેક્ષા વિના જ અવધિજ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમથી અવધિજ્ઞાન હત્પન્ન થઇ જાય છે. એવા અવધિજ્ઞાનના સદૃભાવ દેવા અને નારકામાં હાય છે. આ રીતે આ બન્ને પ્રકારના અવધિજ્ઞાનમાં અન્તરંગ કારણ તા સમાન જ છે. અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમથી ચારે ગતિના જીવામાં અવધિજ્ઞાન કારણે ''અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમથી ચારે ગતિના જીવામાં અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.' આ પ્રકારના કથવમાં કાઇ દોષ સંભવતા નથી.

## अनुयोगवन्द्रिका टीका. १ ज्ञानस्वरूपनिरूपणम् गर्वन्दर. क्र-382000 २५

मनःपर्यवज्ञानमिति । अवनम् अवः । 'अत्र रक्षण गतिकान्तििशीतितृप्त्य-वगमाद्यर्थेषु' पठितोऽस्ति, तत्रावगमार्थं माश्रित्य निष्पन्नः । अवः-अवगमः, बोध इत्यर्थः । परिशब्दः सर्वतो भावे, पर्यवः-समन्तादववोधः । मनसः पर्यवो मनः पय वः मनोविषयकः समन्तादववोध इत्यर्थः । मनःपर्यवश्वासौ लज्झानं चेति मनःपर्यवद्यानम् । पर्ययः, पर्यायः, एते श्रद्दा एकार्थवाचाः ।

में समान हैं। अब धिज्ञानावरणीय कर्म का क्षयोपश्चम ही अन्तरंग कारण है। अतः ऐसा कहने में कि अवधिज्ञानाव णीय कर्म के क्षयोपशम से अवधि-ज्ञान की उत्पत्ति चारों गतियों के जीवों को होती है इस प्रकार के कथन में केाई विरोध नहीं है।

मनःपर्यवज्ञान पर्यव यह शब्द परि उपर्य्या अव धातु से बना है। अब धातु रक्षण, गति, कान्ति, प्रीति, तृप्ति अवगम आदि अर्थों में पठित हुआ है से। यही पर इन में से अवगम अर्थ लिया गया हैं । अवगम का अर्थ बोध है। ''परि'' का अर्थ सब प्रकार से है। मन की सब पर्यायों का साक्षात् जानने वाला जो ज्ञान है वह मनः पर्यवज्ञान है। पर्यय पर्यायों का साक्षात् जानने वाला जो ज्ञान है वह मनः पर्यवज्ञान है। पर्यय पर्यायों का साक्षात् जानने वाला जो ज्ञान है वह मनः पर्यवज्ञान है। पर्यय पर्यायों का साक्षात् जानने वाला जो ज्ञान है वह मनः पर्यवज्ञान है। पर्यय पर्याय ये सब शब्द एकार्थवाचक हैं। तात्पर्य इसका यह है कि मनवाले संज्ञी प्राणी-किसी भी वस्तु का चिन्त्वन मनसे करते हैं। चिन्त्वन के समय चिन्तनीय वस्तु के भेद के अनुसार चिन्तनकर्म में प्रष्टत्त मन सिन्न २ आकारों को धारण करता रहता है। ये आकृतियां ही मन की पर्याय हैं। इन मन की पर्यायों को साक्षात् जानने वाला ज्ञान मनःपर्यं च्ज्ञान हैं द्रव्य मन और

(૪) મન:પર્યવજ્ઞાન–qtિ+अवू=પર્યવ. આ રીતે 'अवू' ધાતુને 'qtિ' ઉપસર્ગ લાગવાથી 'પર્યવ' પદ બન્શું છે. 'અવૂ' ધાતુ રક્ષણ. ગતિ, કાન્તિ, પ્રંતિ, તૃપિ, અવગમ આદિ અર્થોમાં વપરાય છે. અહીં તેના અવગમ અર્થ ગૃહીત થયા છે. અવગમ એટલે બેધ. અને 'પરિ' એટલે 'સર્વ પ્રકાર'

"મનના સઘળા પર્યાયોને સાક્ષાત જાણનારૂં જે જ્ઞાન છે, તેનું નામ મનઃ પર્યવજ્ઞાન છે." પર્યંય અને પર્યાય આ બન્ને શબ્દો સમાનાથી છે. આ કચનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-મનવાળા જીવા (સંજ્ઞી જીવા) કાેઇ પણ વસ્તુનું મનની મદદથી ચિન્તવન કરે છે. આ પ્રકારના ચિન્તનકમંમાં પ્રવૃત્ત થયેલું મન ભિન્નભિન્ન આકારોને ધારણ કરતું રહે છે. તે આકૃતિએા જ મનના પર્યાયા છે. મનન એ પર્યાયોને સાક્ષાત જાણનારૂં જે જ્ઞાન છે તે જ્ઞાનનું નામ જ મનઃપર્યવજ્ઞાન છે.

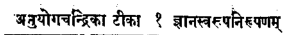
अनुयोगद्वारस्रज्ञे

मनोद्धिविधं-द्रव्यभावभेदात् । ७त्र द्रव्यमनो मनोर्वगणाः । संज्ञिना मनो-वर्गणा गृहीताः सत्यो मन्यमाकाश्विक्त्यमाका भावमनोऽभिधीयते ।

तत्रेह भावमनः परिगृहाते । भावमनसः पर्यायाश्च परेषाम् अर्द्धतृतीयद्वीपाभ्य-न्तरवर्सिसंज्ञिपञ्चेन्द्रिशणां चिन्त्यमात्विपश्वाऽध्यवसायरूपाः । यथा-अन्यःकश्चि-देवं चिन्तयेत्-आत्मा कीदृशः ? अरूपी, चेततास्वभावः, कर्मणां कर्ती तरफलभेका चेत्यादयो ये झानविदेषरूपास्तस्यास्मनः परिणामविद्येषा तेषां यद् ज्ञानं तन्मनःपर्यं यज्ञानम् ।

भाव मन के भेद से मन दो प्रकार का होता हैं। इनमें मनोवर्गणारुप तो द्रव्य मन हैं तथा संझी जीव उन मनोवर्गणाओं को प्रहण करके उनके निमित्त से जो विचार करता है वह भारपन हैं। यहां पर भारपन वा प्रहण हुआ हैं। मनः पर्यवज्ञानी दूसरों के इस भावमन की प्र्यायों को कि जो अढाई द्वीपवर्ती संज्ञी पंचेन्द्रिय प्राणियों बारा विचारी गई हैं उन्हें साक्षात् जानता है। जैसे कोई यह विचारे कि आत्मा वैसा है? ''अरूपी है चेतना स्वभाव-वाला है, कर्मी का कर्ती है, और उन कर्मी के फलों का मोक्ता है ''इस तरह ये ज्ञानाविशेषरूप जो उस आत्मा के विचारित परिणाम विशेष है उन परिणाम विशेषों का जो ज्ञान है वह मनःपर्यव ज्ञान है। अर्थात् मनःपर्यय-ज्ञानी इन से कल्पित मन की पर्यायों को साक्षात् जानता है। इससे यह बात घ्वनित होती है कि मनःपर्ययज्ञानी मन को ही प्रत्यक्षरुप से जानता है, ज्विन्तनीय वस्तुओं को नहीं।

ડ્રવ્યમન અને ભાવમનના ભેદથી મન બે પ્રકારતું કહ્યું છે. આ બન્નેમાંતું જે દ્રવ્ય મન છે તે મનેાવર્ગ હારૂપ છે, તે મનેાવર્ગ હાએને ગ્રહ્યુ કરીને તેમના નિમિત્તથી સંગ્રી જીવ જે વિચાર કરે છે તે ભાવમનરૂપ છે. અહીં ભાવમન ગ્રહણ કરવામાં આવ્યું છે. અઢી દ્વીપવતી સંગ્રી પચેન્દ્રિય જીવેા દ્વારા વિચારવામાં આવેલી ભાવ-મનના પર્યાયોને મનઃપર્ય વજ્ઞાની જીવ સાક્ષાત બાણે છે. જેમ કે કાેઈ એવેા વિચાર કરે કે "આત્મા કેવા છે ? શું તે અરૂપી છે ? શું તે ચેતના સ્વભાવવાળા છે ? શું તે કર્મોના કતાં અને તે કર્માનાં ફલાના ભાક્ય છે, તે પરિણામવિશેષાને બાલુનારૂં જે ગ્રાન છે, તે ગ્રાનતું નામ મન:પર્ય વજ્ઞાન છે. એટલે કે મનપર્ય વજ્ઞાની જીવ આ સંકલ્પિત મનના પર્યાયોને સાક્ષાત બાણી શકે છે. આ કથન દ્વારા એ વાત સ્વિત થાય છે કે મનપર્ય વજ્ઞાની જીવ મનની પર્યાયોને જ પ્રત્યક્ષરૂપે બાધુ છે–ચિન્તનીય વસ્તુઓને બાધુતા નથી.



मन पर्यज्ञानी च मनः पर्ययानेव अत्यक्षी करोति, न तु बाह्यवस्तु । न च मनः पर्ययद्यानिना बाह्य वस्तु ज्ञायते इति वाच्यम, अनुमाधतस्तस्य बाह्यवस्तुज्ञान-सद्भावात् । यथा विशिष्टशायोपशामिकप्रतिभाशाली प्रेक्षावान् प्रशान्तः कस्यचि-दाकारेङ्गितादिकं विलोक्य तदी धमने। गतं भावं सामर्थ्यं चानुमानतो विजानाति तथा मनः पर्यं ज्ञानी करणचिद् भावरूपं मनः सर्वतोभावेन प्रत्यक्षीकृत्वानुमानेन बाह्य विपयमवन्नु व्यते-'इदं वस्त्वनेन चिन्त्यते' इति । बाह्यपदार्थं चिन्तमसमये हि बाह्यपदार्थां कारसदर्शाकारं मनो भवति ।

इदं मनःपर्ययद्यानं रूपिविषयत्वप्रत्यक्षायेषर्शमिकत्वप्र यक्षत्वादिसाम्येऽप्य-वधिज्ञानाद् भिन्नं, स्वाम्यादि भेदात् । तथाहि अवधिज्ञानमविस्तसम् स्टष्टेरपि

प्रझ्न –तो क्या चिन्तनीय वस्तुओं को मनःपर्ययज्ञानी न्ही জান सकता १--उत्तरः-जान सकता है-पर पीछे से अनुमानढारा । फैसे कोई **बि**शिष्टक्षयोपशमिक प्रतिभाशाली विद्वान् शान्तभाव से किसी दुसरे व्यक्ति **के** आकार इंगित आदि को प्र यक्ष देख कर उसके मनोगत भाव एवं सामर्थ्य को अनुमान से जान लेता है उसी तरह मयःपर्ययज्ञानी किसी के भावरूप सर्वतोभाव से प्रयक्ष कर अनुमान से तर्गत चिम्तनीय बाह्य वस्तु-मन को ओं को जानलिया करता है कि इसने इस वस्तु का चिन्तन किया है क्यों कि इसका मन उन वस्तु के चिन्तन के समय अवस्य होनेवाले इसप्र∓ार के आकारों से युक्त हैं। मन जब बाह्य पदार्थों का चिन्तन करता है तो उस समय वह उस चिन्तित बाह्यपदार्थ के आकार फैसा आवारवाला हो जाता है। मनः धर्यं श्रान और अवधिज्ञान इन दोनों में रूपी ध्दार्थीं वो जानने

પ્રશ્ન શું મન:પર્યવજ્ઞાની જીવ ચિન્તર્નાય વસ્તુઓને જાણી શકતા નથી ? ઉત્તર—મન:પર્યવજ્ઞાની જીવ ચિન્તનીય વસ્તુઓને પાછળથી અનુમાનદ્વારા જ જાણી શકે છે જેવી રીતે કાેઇ વિશિષ્ટ ક્ષયાપશમિક પ્રતિભાશાળી વિદ્વાન શાન્તભાવે કાેઇ અન્ય વ્યક્તિની મુખાકૃતિ, તેની ચેષ્ટાઓ આદિને પ્રત્યક્ષ જોઇને તેના મનાગત ભાવાને સામર્થ્યને અનુમાનથી જાણી લે છે, એજ પ્રમાણે મન:પર્યવજ્ઞાની જીવ કાેઇ અન્ય જીવના લાવરૂપ મનને પાતાના સન:પર્યવજ્ઞાન વડે પ્રત્યક્ષ કનીને અનુમાનથી તદૃગત ચિન્તનીય બાહ્ય વસ્તુઓને પણ જાણી શકે છે. તે મન:પર્યવજ્ઞાની જીવ કાેઇ અન્ય જીવના લાવરૂપ મનને પાતાના સન:પર્યવજ્ઞાન વડે પ્રત્યક્ષ કનીને અનુમાનથી તદૃગત ચિન્તનીય બાહ્ય વસ્તુઓને પણ જાણી શકે છે. તે મન:પર્યવજ્ઞાની જીવ એવું અનુમાન કરે છે કે આ વ્યક્તિએ આ વસ્તુનું ચિન્તન કર્શું છે, કારણ કે તેનું મન તે વસ્તુના ચિન્તન સમયે જેવાં આકારોથી અવશ્ય યુક્ત હોવું જોઇએ એવા આકારાથી અવશ્ય યુક્ત છે. મન જ્યારે બાહ્યપદાર્થોનું ચિન્તન કરે છે, ત્યારે તે (મન) તે ચિન્તિત બાહ્યપદાર્થોના આકાર જેવા આકારવાળું થઇ જાય છે.

મન: પર્યવજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાનમાં રૂપી પદાર્થોને જાણુવાની અપેક્ષાએ, ક્ષાયેા-



| રેટ | अनुयौगद्रारस्त्रे |
|-----|-------------------|
|     |                   |

भवति । द्रव्यते।ऽशेषरूपिद्रव्यविषयम्, क्षेत्रते।ऽसंरूक्षतलेकविषयम् । कालतोऽती-तानागतासंख्याते।त्सर्पिण्यवसर्थिणीविषयम् । भावतः सकलरूपिद्रव्येषु प्रतिद्रव्य-मसंख्यातपर्यायविषयम् ।

मनःपर्ययज्ञानं तु प्रमादरहितस्थाऽऽमर्षाद्यन्यत्मरुब्धिधारिणः संयतस्य भवति । द्रव्यतः--संज्ञिपञ्चेन्द्रियमनेद्रव्यविषयम् । क्षेत्रतः--सम्ध्वेत्रमात्रविषयम्। कालतः--अतीतानागतपल्योषमासंख्यातभागविषयम् । भावता-मनेद्रव्यगतानन्द-पर्यायविषयम् ॥४॥

की, क्षायोपश्रमिकत्व की एवं प्रत्यक्षत्व आदि की अपेक्षा से समानता तो भी स्वाम्यादि की अपेक्षा से भिवत। है-अवधिज्ञान जो अविरतसमयक् दृष्टि है. उसको भी हो जाता है. द्रव्य कि अपेक्षा यह समस्तरूपी पदार्थी को विषय करता है, क्षेत्र की अपेक्षा असंख्यात लोक इसका चिषय माना गया है, काल की अपेक्षा यह अतीत अनागतकाल के असंख्यात उत्सर्पिणी और अव हर्षिणी कालों को जानता है, तथा भाव की अपेक्षा यह समस्तरूपी द्रव्यों में प्रतिद्वव्य की असंख्यात पर्यायों को जानता है। मनःपर्ययदात अविरत अवस्थावाले जीव को नहीं होता है। उसमें भी प्रमत्त संयत का किन्तु जो अप्रमत्त संयत है उसको नहीं होता 쿩 होग है। उसमें भी आमर्ष आदि किसी एक लब्धिधारी के ही होता हैं। द्रब्य की अपेक्षा संज्ञी पंचेन्द्रियजीव के मनोद्रव्य को विषय करता है । क्षेत्र की

પશમિકત્વની અપેક્ષાએ અને પ્રત્યક્ષલ આદિની અપેક્ષાએ સમાનતા છે. પરન્તુ કેટલીક બાબતામાં તે અવધિજ્ઞાનથી જીદું પડે છે.

અવધિજ્ઞાન અવિરત સગ્યક્દબ્ટિ જીવમાં પણ ઉત્પન્ન થઇ જાય છે, દ્રવ્યની અપેક્ષાએ તે સમસ્તરૂપી પદાર્થોને જોઈ શકે છે, ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અસંખ્યાત લોક તેના વિષય મનાય છે, કાળની અપેક્ષાએ તે અતીત અને અનાગતકાળના અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી કાળાને જાણે છે, તથા ભાવની અપેક્ષાએ તે સમસ્તરૂપી દ્રવ્યામાંના પ્રત્યેક દ્રવ્યની અસંખ્યાત પર્ધાયોને જાણે છે. મનઃપર્યવજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ અવિરત અવસ્થાવાળા જીવમાં થતી નથી, પરન્તુ જે જીવ સંયત દેાય છે તેને જ મનઃપર્યવજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. વળી પ્રત્યેક સંયત જીવને તે ઉત્પન્ન થાય છે એવા કાઇ નિયમ નથી. જેમ કે પ્રમત્ત સંયતને તે ઉત્પન્ન થતું નથી, પણ અપ્રમત્ત સંયતને જ ઉત્પન્ન થાય છે. અપ્રમત્ત સંયતમાં પછુ આમર્ષ આદિ કાેઇ એક લબ્ધિધારીને જ મનઃપર્યવજ્ઞાન ઉત્પન્ન ક્ષાય છે. દ્રવ્યની અપેક્ષાએ સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવના મનાદ્રવ્યને તે વિષય કરે છે-જાણી શકે છે. ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ

अतुयोगचन्द्रिका टीका सू० १ ज्ञानस्त्ररूपनिरूपणम्

**ද**ે

(५) केवलज्ञानम्—केवलम्=एकमसहायं ज्ञानावरणी५कर्मार५न्तक्षयसम्रुद्भूतम् अतीतानागतवर्त्तमान५थावस्थितसकलद्रव्यगुणपर्यायविषयकमप्रतिपातिज्ञानं केवल-ज्ञानम् ॥५॥

अभिकं जिज्ञासुभिर्नन्दिसत्रे मल्छतज्ञानचन्द्रिकाटीकाशं विलोकनी थम् ।

इत्थं शास्तरथादावेव ज्ञानपञ्चकवर्णनेन मङ्गलं प्रदर्श्वित भवति, सक्लक्लेशे-च्छित्तिमूलत्वेन ज्ञानस्य परममङ्गलत्वात् ।।ह्य० १।।

अपेक्षा-इसको विषय समयक्षेत्र मात्र हैं । काल की अपेक्षा-अतीन अन्तगत काल का-पल्योपम का असंख्यात वां भाग इसका विषय है । भाव की अपेक्षा--इसका विषय मनोद्रव्य संबन्धी अनंत पर्याये हैं । केवलझान-एक असहाय झान का नाम केवलज्ञान हैं । यह ज्ञान झानावरणीय कर्म के अत्यन्त क्षय से होता है । अन्य ज्ञानों की तरह यह प्रतिपाती नही हैं । इसके विश्वय का अधिक विस्तार नन्दीखत्र की ज्ञानचन्द्रिका नाम की टीका में मैंने लिखा हैं-सो जिज्ञास महानुआव वहां से इसे देखलें ।

इस प्रकार से स्टत्रकार ने शास्त्र की आदि में ही जो पांच प्रकार के ज्ञानों का वर्णन किया हैं उससे मंगल प्रदर्शित होता है। क्योंकि ज्ञान सकल्रह शों की उच्छित्ति का मुलकारण है। अतः उसमें परम मंगलता आती है। ॥ द्यत्र० १॥

સમયક્ષેત્ર માત્રને જ તે વિષય કરનારૂં-ઝાજીનારૂં-છે. કાળની અપેક્ષાએ અતીત (ભૂત) અને અનાગત (ભવિષ્ય) કાળના પલ્યેાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ તેના વિષય છે. ભાવની અપેક્ષાએ તેના વિષય મનાદ્રવ્ય સંબંધી અનંત પર્યાયે! છે.

(૫) કેવળજ્ઞાન—આ જ્ઞાન એવું છે કે જેમાં ઇન્દ્રિયા અને મનની સહાય-તાની અપેક્ષા રહેતી નથી, જ્ઞાનવરણીય કર્મના આત્યન્તિક (સંપૂર્ણુત:) ક્ષયથી આ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. તેનેા વિષય, ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તામાન, આ ત્રણે કાળ સંબંધી સમક્ત દ્રવ્ય અને તેમની સમરત (અનંત) પર્યાયા છે. અન્ય જ્ઞ.નેાની જેમ તે પ્રતિપ્રાતિ (એક વખત પ્રાપ્ત થયા બાદ જેના વિનાશ થાય એવું) નથી. કેવળજ્ઞાનનું વિસ્તૃત નિરૂપણ નન્દીસૂત્રની જ્ઞાનચન્દ્રિકા નામની મે' લખેલી ટીકામાં કરવામાં આવ્યું છે, તેા જિજ્ઞાસુ પાઠકાઓ ત્યાંથી તે વાંચી લેવું.

આ પ્રકારે સુત્રકારે શાસ્ત્રને પ્રારંભે જ પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનાનું જે નિરૂપણ કશું છે તેનું કારણ એ છે કે જ્ઞાન પાતે જ મ'ગલરૂપ છે. સકલ કલેશાના ઉચ્છે-દનમાં જ્ઞાન જ કારણભૂત બને છે. આ રીતે જ્ઞાનમાં પરમ મ'ગળતાના સદૂભાવ દોવાથી સૂત્રકારે શરૂઆતમાં જ તેની પ્રરૂપણા કરી છે. ાા સૂબ્ધ ા

अनुयोगशासत्त्रे

पञ्चविवेषु ज्ञानेषु श्रुतज्ञानस्यैव उद्देशसग्रुद्देशाद्यवसरेऽधिकारोऽस्ति, नेतरे-पामिति बोधयितुमाह—

मूलम--तत्थ चत्तारि नाणाई ठप्पाइं ठवणिजाइं णो उद्दिसंति, णो समुद्दिसंति, णो अणुण्णविज्ञंति । सुयनाणस्स उद्देसो समुद्देसो अणुण्णा अणुओगो य पवत्तइ ॥ सू० २ ॥

छा । तत्र चत्यारि ज्ञानानि स्थाप्यानि स्थापनीयानि नो उद्दिश्यन्ते, नो सम्रुद्दि-ध्यन्ते, नो अनुज्ञाप्यन्ते । श्रुतज्ञानस्य उद्देशः सम्रुदेशः अनुज्ञा अनुयोगश्च प्रवर्त्त ते।सू०२। टीका—'तत्थ चत्तारि' इत्यादि—

तत्र≈तेषु पञ्चविवेषु ज्ञानेषु चत्वारि—चतुःसंख्यकानि ज्ञानानि आभिनिबो-विकाऽवविमनःपर्यवक्षेवरुरूपाणि अतंब्यद्ददार्याणि-न व्यवहासुद्दीणि 'ठष्पाइं' स्था-

प्यानि उद्देशसम्रदेशाद्यदसरे अत एव 'ठ्यणिज्जाइ' स्थापनी गानि=अनधि-इतानि । न तेपाम्रदेशादयः क्रियन्ते इति भावः ।

अव सत्रकार यह प्रकट करते हैं कि पांच प्रधार के जो ये ज्ञान हैं-इनमें श्रुःझान का ही उदेश, समुदेश आदि के अवसर में अधिकार है दूसरे चार ज्ञानों का नहीं-- ''तत्थ चत्तारि''-इत्यादि । ॥दत्र २॥

शन्दार्थ:--(नत्थ) इन पूर्वोक्त पांच प्रकार के ज्ञानें। में (चत्तारि नाणाइ) चार प्रधार के ज्ञान--मति--अवधि, मनःपर्यय और केवलज्ञान-(ठप्पाइ) उदेश, समुदेश आदि के अवसर में व्यवहारयोग्य नहीं हैं। को कि ये एरु के उपदेश की अपेक्षाबाले नहीं हैं। इसलिये (ठवणिज्जाऽ) ये स्थापनीय हैं--अर्थात् इनके उदेश आदि नहीं--किये गये हैं। इस विगय में ऐसा जानना चाहिये कि श्रुतज्ञान ही वाचना आदि द्वारा अपने विषयम्रत पदार्थों में

હવે સુત્રકાર એ પ્રકટ કરે છે કે પાંચ પ્રકારના જે જ્ઞાન છે તેમાંથી શ્રુત જ્ઞાનના જ ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ આદિને અવસરે અધિકાર છે-અન્ય ચાર જ્ઞાનાના નથી. ''तत्थ चतारि'' ઈત્યાદિ—

શબ્દાર્થ — (તત્ય) પ્રેક્તિ પાંચ પ્રકારનાં જ્ઞાનામાંથી (चत्तारि नाणाइ) ચાર પ્રકારનાં જ્ઞાન એટલે કે મતિજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન (ठप्पाइ) ઉદેશ, સસુદેશ આદિના અવસરે વ્યવહારયોગ્ય નધી. કારણ કે ચ.રે જ્ઞાનમાં ગુરુના ઉપદેશની અપેક્ષા રહેતી નથી, તેથી (ठवणिज्ज्ञाइ) તે ચારે જ્ઞાન સ્થાપનીય છે. એટલે કે તેમના ઉદેશ આદિ કરવામાં આવેલ નથી આ વિષયને અનુલક્ષીને એવું સમજવું જોઇએ કે બ્રતજ્ઞાન જ વાચના આદિ દ્વારા પોતાના

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका, सू० २

इदमत्राबधेयम्--श्रुतज्ञानमेव हि याचनादिना साक्षात् प्रवर्त्तकं च। अन्यानि तु यद्यपि पदार्थानां स्वरूपमववोधयग्ति, तथापि श्रुतज्ञानमनाश्रित्य साक्षात् प्रवर्त्त यितुं निवर्त्त यितुं वा न समर्थानि, तस्मादिह तेषां नाधिकार इति । उक्तमे-वार्थं विशदयग्नाह—णो उद्दिस्संति' इत्यादि । नो उद्दियन्ते शिण्येभ्यो नोप-दिश्यन्ते । नो सम्रुद्दिः न्ते-एतानि स्थिरपरिचितानि क्रुरु इत्येवरूपेण एतानि चत्वारि ज्ञानानि रुरुभिः शिष्णन् प्रति नोपदिश् न्ते, अत एव एतानि नो अनु-ज्ञाप्यन्ते-'एतानि सम्य गत्त्रधारय, अन्यांश्वापि अध्यापय' इत्येवं रूपेण एतानि शिण्यान् प्रति नानुमोधन्ते ।

अथग--आभिन्बिधिकज्ञातम्, अवध्यदीनि च ज्ञानानि स्थाप्यानि गुर्वन-धीनत्वेनंदिशाद्यविषयाणि, अतः स्थापनीयानि=अय्याख्देयानि । श्वतज्ञानं तु साक्षात प्रवर्त्तक हो ना हैं। यद्यपि अन्यज्ञान भी पदार्थी के स्वरूप का बोघ कराते हैं, परन्तु वे अुतझान का आअय लिये विना अपने विषयभूत हेयोपादेय विषय से न साआत रूप में निर्वत्तक होते हैं, और न उसमें प्रवर्त्तक होते हैं । इसलिये उन ज्ञानों का यहां उदेश समुदेश आदि में विचार नहीं िया गया है। इसी अर्थ को सत्र गर बिशद रूप से विवेचन करने के लिये कहते हैं कि (णो) टदिसंति णो समुद्धिंसति) ये चार ज्ञान गुरुजनों द्वारा झिप्यों के लिये उपदिष्ट नहीं होते हैं–और न गुरुजन उन्से ऐसा कहते हैं। कि तुम इनका स्थिररूप से परिचय वरौँ (णो अणुण्ण।विज्ङंति) इन्हें अच्छी तरह से निश्चित कर हृदय में थारण करो तथा दूसरों को भी इन्हें पढाओं अथवा−ये आभिनिवोधिक और अवथि आदि झान स्थाप्य है–गुरुजनों के ये आधीन नहीं हैं इस कारण उद्देश आदि विषयभूत नहीं हैं इसलिये स्थापनीय

વિષયભૂત પદાર્થીમાં સાક્ષાત પ્રવર્ત્તાક અને નિવર્ત્તાક હેાય છે. જો કે અન્ય જ્ઞાન પણ પદાર્થીના સ્વરૂપના ગાધ કરાવે છે ખરાં, પરન્તુ તેઓ શ્રુતજ્ઞાનના આધાર લીધા વિના પાતાના વિષયભૂત હેયાપાદેય વિષયથી સાક્ષાત રૂપે નિવર્ત્તાંક પણુ હેાતાં નથી. અને તેમાં પ્રવર્ત્તાંક પણ હેતાં નથી. તેથી તે જ્ઞાનાનો અહીં હદ્દેશ સમુદ્દેશ આદિમાં વિચાર કરવામાં આવ્યા નથી. એજ વિષયનું વિશદરૂપે વિવેચન કરવા નિમિત્તે સૂત્રકાર કહે છે કે-

(णो उद्दिसंति णो सम्रुद्दिसंति) તે ચાર સાન ગુરુજનેક દ્વારા શિષ્યોને ઉપદિષ્ટ થતાં નથી, અને ગુરુજન તેમને એવું પછુ કહેતા નથી કે તમે તેમના સ્થિર રૂપે પરિચય કરા, (णો अणुण्णविज्जति) તેમને સાર્રા રીતે નિશ્ચય કર્રાને હુદયમાં ધારણ કરા તથા અન્યને પછુ તેનું અધ્યયન કરાવા. અથવા-આભિનિએાધિક, અવધિજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન સ્થાપ્ય છે, તે ચાર જ્ઞાને ગુરૂજનોને

#### अनुयोगद्वारस्रन्ने

अनेकार्थरवादतिगम्भीररवाद् विविधमन्त्राद्यतिशयसम्पन्नरवाच्च गुरूपदेशसापे हम्, अत एव गुरोरन्तिके उद्देशादिविघिना परमक्ष्याणकारि क्षतमेव युद्धते । आभि-निबोघिकादीनि तु तत्तदावरणीयकर्मक्षयक्षयोपश्चमाभ्यां स्वत एव जायते. न तु उद्देशादिकम्मपेक्षन्ते । अत एव-आभिनिवोधिकस्च अवध्यादीनां च उद्देशा-दशों न क्रियन्ते, किन्तु अतज्ञानरय उद्देशः=उद्दिवते इत्युद्देशः=इदमध्यमादि त्वया पठितव्यमिति गुरोरूपदेशरूपं वचनम् । सम्रुदेशः='इदमधीतसत्रादिकं स्थिर-र्पोरचितं कुरु'ः ३ति गुरोरुपदेशवच्धनम् । अनुज्ञा−'इदं घारय अन्यांश्व अध्यापयेति हैं-अव्यास्थेय हैं । परन्तु जो श्रुतज्ञान है वह तो अनेक अर्थवाला होने से, अति गंभीरता युक्त होने से, और विविध प्रकार के मंत्रादिकों के अतिशय से समन्वित होने से एरूजनों के उपदेश की अपेक्षावाला है। इसलिये गुरू-जन के समीप उदेश आदिरूप विधिपूर्वक परम कल्याणकारी श्रुत ही ग्रहण किया जाता है। अवशिष्ट जो आभिनिबोधिक आदिक झान हैं वे तो अपने २ आवरणीय कर्म के क्षयोपशम और क्षय से खतः ही आविर्भूत हो जाया करते हैं। ये उदेश, समुदेश आदिरूप क्रम की अपेक्षा अपनी आविर्भृति-जाया उत्पत्ति-में नहीं रखते हैं। इसलिये आभिनिबोधिक ज्ञान और अवधिज्ञानों के उदेश आदि नहीं किये जाते हैं। किन्तु जो (सुयन।णस्स) श्रुतज्ञान है– उसका ही (उर्देसो) उरेश-इस अध्ययन आदि-को तुम्हें पढना चाहिये इस प्रकार का गुरु का उपदेशरूप वचन. (सम्रदेसो) सम्रदेश-ये पठित सत्रादिक वि मृत न हो जावे इसलिये इन्हें स्थिररूप से परिचित करो बार २ इनका पाठ करो इस प्रकार का गुरु का उगदेशरूपवचन (अणुण्णा) अनुज्ञा हद ग

આધીન નથી, તે કારણે તે ચારે જ્ઞાન દ્દેશ આદિના વિષયભૂત નથી. તેથી તે ચારે જ્ઞાનોને સ્થાપનીય–અવ્યાખ્યેય કહેવામાં આવેલ છે. પરન્તુ શ્રુતજ્ઞાન તા અનેક અર્થવાળું હાેવાથી, અતિ ગંભીરતા ચુકત હાેવાથી, અને વિવિધ પ્રકારના મંત્રાદિકાના અતિ-શયેથી સમન્વિત (ચુકત) હાેવ થી ગુરુજનાના ઉપદેશની અપેક્ષાવાળું છે. તે કારણે ગુરુજનોની સમીપિ દદેશ આદિરૂપ વિધિપૂર્વંક પરમ કલ્યાણકારી શ્રુત જ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે. બાકીના આલિનિબાધિક આદિ જે ચાર જ્ઞાના છે તે તા પાત પાતાના આવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમ અને ક્ષચથી પાતાની જાતે જ ગ્રહણ (પ્રકટ) થઇ જાય છે. તે ચારે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં આ ઉદ્દેશ સમુદ્દેશ આદિરૂપ ક્રમની અપેક્ષા રહેતી નથી. તેથી આભિનિબાધિક જ્ઞાન અને અવધ્ર્જ્ઞાન આદિરૂપ ક્રમની અપેક્ષા રહેતી નથી. તેથી આભિનિબાધિક જ્ઞાન અને અવધ્ર્જ્ઞાન આદિ ગ્રાનેાના ઉદ્દેશ કરવામાં આવતા નથી. પરંતુ જે (સુવનાળ સ ઉદ્દેશો) શ્રુતજ્ઞાન છે. તેના જ ઉદ્દેશ, (સમુદ્દેસો) સમુદ્દેશ, (अणुण्णा) અનુજ્ઞા (अणुઓના સ) અને અનુયાગ (पचत्तइ) હાય છે–અન્ય જ્ઞાનાના ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ આદિ દ્વાતા નથી.

ЭЗ,

अनुयोगचन्द्रिका टीका-म्र. २ श्रुतज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

शिष्यं प्रति ग्रोरपदेशवचनम् । अनुयोगः-भगवदुक्तानुरूपता च प्रवर्त्तते । श्रुत-ज्ञानस्यैव उद्देशः सग्रदेशः अनुज्ञा अनुयोगश्व भवति, नान्येषामितिभावः ॥ १०२॥ मूलम्---जइ सुयनाणस्स उद्देसो समुद्देसो अणुण्णा अणुओगो य पवत्तइ किं अंगपविट्रुस्स उद्देसो समुद्देसो अणुण्णा अणुओगो य पवत्तइ ? किं अंगवाहिरस्स उद्देसो समुद्देसो अणुण्णा अणुओगो

में इनका धारणरूप संस्कार जमाओ, और दूसरों के लिये इन्हें पढाओं इस प्रकार का गुरु का उपदेशरूपवचन, (अणुओगेा य) और अनुयोग भगवदुक्ता-नुरूपता (पवत्तइ) ये सब होते हैं। अन्य ज्ञानों के नहीं।

भाबार्थ — श्रुतज्ञान के अतिरिक्त अवशिष्ट चार ज्ञानें। में उद्देश, सम्रुदेश, अनुज्ञा और अनुयेाग ये चार बातें नहीं होती हैं। क्येां कि इन ज्ञानों में गुरु के उपदेश से जन्यत्व की अपेक्षा नहीं हैं। ये तो अपने २ अवरण-कर्मों के क्षय क्षायेापशम के अनुसार उत्पन्न होते हैं। यद्यपि तज्ञान भी अपने आवरणकर्म के क्षयोपशम से ही उत्पन्न होता है-फिर भी उस में गुरु पदेश नी अपेक्षा से जन्यता मानी गई है। अतः उसमें उद्देश आदि होते हैं। । म्रु०२।।

આ અધ્યયન આદિના તમારે અભ્યાસ કરવા જોઇએ, આ પ્રકારના ગુરુના ઉપદેશરૂપ વચનને ઉદ્દેશ કહે છે. આ પઠિત સુત્રાદિ ભૂલી ન જવાય તે માટે સ્થિર ચિત્તે તેમના પરિચય કરા. વારંવાર તેના પાઠ કરા, આ પ્રકા ા ગુરુના વચનાને સમુદ્દેશ કહે છે.

હુદયમાં આ સૂત્રને કદી પહ્યુ વિસ્મૃત ન થાય એવી રીતે ધારણુ કરે<sup>,</sup> અને અન્યને તેનું અધ્યયન કરાવેા, આ પ્રકારના ગુરુના ઉપદેશરૂપ વચનાને અનુજ્ઞા કહેછે. ભગવદુકતાનુરૂપતાને અનુયાગ કહે છે.

ભાવાર્થ - શ્રુતરાન સિવાયના જે ચાર જ્ઞાના છે તેમાં ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ, અનુજ્ઞા અને અનુયાગના- (આ ચાર વાતના) સદુભાવ હાેતા નથી, કારણ કે તે જ્ઞાનાની ઉત્પત્તિ ગુરુના ઉપદેશને લીધે સંભવી શકતી નથી. તે ચાર જ્ઞાનાની ઉત્પત્તિ તા ત્યારે જ થાય છે કે જયારે તે પ્રત્યેક જ્ઞાનના આવારક કર્માંના ક્ષયાપશમ અથવા ક્ષય થઇ જાય છે. કેવળજ્ઞાનની ઊત્પત્તિ ત્યારે જ થાય છે કે જયારે જ્ઞાનવર**ણ**ય કર્માંના સંપૂર્ણત: ક્ષયાપશમ થવાથી જ તે જ્ઞાન ઊત્પન્ન થાય છે. જો કે શ્રુતજ્ઞાન પણ તેનું આવરણ કરનારા કર્મના ક્ષયાપશમથી જ ઊત્પન્ન થતું હાય છે. છતાં પણ તેમાં ગુરુના ઉપદેશની અપેક્ષાએ જન્યતા માનવામાં આવી છે. તેથી જ શ્રુતજ્ઞાનમાં ઉદ્દેશ સમુદ્દેશ આદિના સદ્ભાવ રહે છે. ા સ્, ૨ ા





य पवत्तइ ? अंगपविट्रुस्स वि उदेसो जाव पवत्तइ, अणंगपविट्रुस्स बि उद्देसो जाव पत्तवइ । इमं पुण पट्टवणं पडुच्च अणंगपविट्रुस्स अणुओगो ॥ ३ ॥

छाया-यदि श्रुतज्ञानस्य उद्देशः, सम्रुद्देशः, अनुज्ञा, अनुयोगश्च प्रवर्तते किम् अङ्गप्रविष्टस्य उद्देशः, सम्रुद्देशः अनुज्ञा अनुयोगश्च प्रवर्तते ? किम् अङ्ग-बाह्यस्य उद्देशः सम्रुद्देशः अनुज्ञा, अनुयोगश्च प्रवर्तते ? अङ्गप्रविष्टस्यापि उद्देशो यावत् प्रवर्तते, अनङ्गप्रविष्टस्यापि उद्देशो यावत् प्रवर्तते । इदं पुनः प्रस्थापनं प्रतीत्य अनङ्गप्रविष्टस्य अनुयोगः ॥स्र० ३॥

टीका-'जइ सुयनाणस्स' इत्यादि-

यदि अतज्ञानस्य उदेशः सम्रुदेशः अनुज्ञा अनुयोगश्च प्रवर्तते तर्हि स उदेशादिः किम् अङ्गप्रविष्टस्य-द्वादशाङ्गान्तर्भतस्याचाराङ्गादेः प्रवर्त्तते, किं वा अनङ्गप्रविष्टस्य-अङ्गबाह्यस्य दश्वेकालिकादेः प्रवर्तते ? इति शिष्यप्रश्नः । गुरु-रुत्तरयति--'अंगप्यचिद्वरस थि' इत्यादिना । हे शिष्य ! अङ्गप्रविष्टस्यापि उद्देशो

''जइ्सुयनाणस्स'' इत्यादि

शब्दार्थ-(जइ) यदि (सुयनाणस्स) श्रुतज्ञान में (उद्देसो) उद्देश (सम्रुद्देसो) सम्रुद्देश, (अणुण्णा) अनुज्ञा (य) और (अणुओगो) अनुयोग इन की (पक्ष्तइ) प्रवृत्ति होती है तो (कि) क्या (अंगपविद्वग्स) जो अंगप्रविष्ट श्रुत है उसमें (उद्देसो) इन उद्देश, (सम्रुद्देसो) सम्रुद्देश, (अणुण्णा) अनुज्ञा (य) और (अणुओगोा) अनुयोग की (पवत्तइ) प्रवृत्ति होती है ? क्या अथवा जा (अंगबाहिरग्स) अंग बाह्य श्रुतज्ञान है उसमें (उद्देसो सम्रुद्देसो अणुण्णा अणुओगो य पवत्तइ) उद्देश, सम्रुदेश, अनुज्ञा और अनुयोग इनकी प्रवृत्ति होती है क्या ? उत्तर-(अंगप-बिद्वरस) अंग प्रविष्ट जो आचाराङ्गादि श्रुत है उनमें (वि) भी (उद्देसो य जाव

"जइ सुयनाणस्स" धत्याहि

શખ્દાર્થ-(जइ) ને (सुचनाणरस) શ્રુતગ્ञाનમાં (उद्देसो) ઉદ્દેશ, (समुद्देसो) સમુદ્દેશ, (अणुण्णा) અનુગ્રા (य) અને (अणुओगो पवतद्द) અનુચાગની પ્રવૃત્તિ (સદુભાવ) થાય છે, તા (कि अंगपतिहुस्त) શું જે અંગપ્રવિષ્ટ શ્રુત છે તેમાં (उद्देसो, समुद्देसो, अणुण्णा घ अणुओगो पवत्तइ) એ ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ, અનુગ્રા અને અનુચાગની પ્રવૃત્તિ થાય છે? કે જે (अंगवाहिरस्स) અંગબાહ્ય શ્રુતગ્ઞાન છે તેમાં (उद्देसो, समुद्देसो अणुण्णा अनुओगे। य पवत्तइ) ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ, અનુગ્રા અને અનુચાગની પ્રવૃત્તિ થાય છે?

Gat-(अंगपविद्वरस वि उद्देसो जाव पवत्तइ) आधारांग आहि के आंग

રૂષ

अनुयोगचन्द्रिका टीका. स्० ४ श्रुतज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

म्लम्—जइ अणंगपविट्ठस्स अणुओगो, किं कालियस्स अणु-ओगो ? उकालियस्स अणुओगो ?। कालियस्त वि अणुओगो, उकालियस्स वि अणुओगो । इमं पुणपट्टवणं पडुच उकालियस्स अणुओगो ॥ सू० ४॥

छाया—यदि अन¶प्रविष्टस्य अनुयोगः, किं कालिकस्य अनुयोगः ? इत्का-लिकस्यानुयोगः ? कालिकस्यापि अनुयोगः, उत्कालिकस्यापि अनुयोगः । इदं पुनः प्रस्थापनं प्रतीत्य उत्कालिकस्यानुयोगः ॥ ६० ४ ॥,

टीका—'जइ' इत्यादि—

यदि अनङ्गत्रविष्टस्य अनुयोगः किं कालिकस्यानुयोगः ? किं वा उत्का-लिकस्यानुयोगः ? इति शिष्यप्रश्नः । तत्र-कालेन निर्द्यं चालिकम् । काले प्रथम-

पवितइ] इन उद्देश समुदेश आदि की प्रवृत्ति होती है, तथा ''अणंगपविद्वस्स विजा' अनंग प्रविष्ट दशवैकालिक आदि सत्र हैं उनमें भी (उद्देसो जाव पवत्तइ) उद्देस आदि की प्रवृत्ति होती है। (इमं पुण पट्टवणं पडुच्च) इस शास्त्र में यह प्रारंभ की अपेक्षा लेकर अनंग प्रविष्ट में अनुयोग प्रवर्तित होता है पेसा कहा गया है।।।सत्र ३।।

"जइ अणंगपविद्वस्स इत्यादि ।"

शःदार्थ—(जइ) यदि (अगंगपविद्यस्त अणुअंगो) अनंग प्रबिष्ट श्रुत में अनुयोग की प्रवृत्ति होती है तो (कि) क्या (कालियस्स अणुओगो ?) कालिक में अनुयोग प्रवृत्ति होती है क्या ? या (उक्कालियस्स अणुओगो) उत्कालिक

પ્રવિષ્ટ શ્રુત છે તેમાં ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ, અનુજ્ઞા અને અનુસાગ પ્રવતે છે, તથા (अणंगपविद्वःस वि उद्देसें। जाव पवत्तइ) દશ વૈકાલિક આદિ જે અનંગપ્રવિષ્ટ શ્રુત છે તેમાં પણ ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ, અનુજ્ઞા અને અનુયોગ પ્રવતે છે, આ રીતે અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહા, એ બન્ને પ્રકારના શ્રુતમાં ઉદ્દેશ આદિ ચારેના સદ્ભાવ સમજવા. (इसं पुग पट्ठद्रणं पटुच्च) આ શાસ્ત્રમાં આ પ્રારંભની અપેક્ષાએ એવુ કહેવામાં આવ્યું છે કે અનંગ પ્રવિષ્ટ શ્રુતમાં અનુયોગની પ્રવૃત્તિ થાય છે. ા સૂ. ૩ ત ''जइ अणंगपविट्टरस" ઇત્યાદિ- ા સૂ. ૪ તા

શબ્દાર્થ-પ્રશ્ન (जइ अणंगधविट्ठस्स अणुओगो) ને અનંગપ્રવિષ્ટ શ્રુતમાં અનુ-ચાગની પ્રકૃતિ થાય છે, તેા (कि कालियस्स अणुओगे। ?) શું કાલિક શ્રુતમાં



żĘ

चरमपौरुषीरुक्षणे अस्वाध्यायकालं विद्याय पठधते यत् तत्कालिकम् । तच उत्तरा घ्ययनादिकं, यदिइ दिवसरात्रि प्रथमचरमपौरुषीद्वये एव पठधते । उर्घ्व कालात् पठधते, इत्युत्कालिकम् । अस्वाघ्यायकालं विद्दाय दिवसे रात्रौ च सर्व-स्मिन् यामे यत् पठधते तदुत्कालिकमित्यर्थः कालिकस्वत्राणि--- (१) उत्तरा-ध्ययन--(२) दशाश्रुतस्कन्ध--(३) ब्रह्त्कल्प--(४) व्यवहार--(५) निर्शीध--(६) जम्बूद्वीपत्रज्ञप्ति--(७) चन्द्रप्रज्ञप्ति---(८) निरयावलिका---(९) कल्पावतं सिका--(१०) पुष्पिता (११) पुष्पचूलिका---(१२) दृष्णिदशादीनि अङ्गचाद्यानि, आचाराङ्गादीनि में अनुओग की प्रवृत्ति हाती है ? (कालियस्स वि अणुओगेा उक्कालियस्स वि अणुओगेा) उत्तरः--कालिकका भी अनुयोग होता है और उत्कालिक का भी अनुयोग होता है । (इमं पुण पटवणं पडुच्च उक्कालियस्स अणुओगो) इस शास्त में यह प्रारंभ की अपेक्षा लेकर उत्कालिक का अनुयोग कहा है ।

भावार्थ-अनंग प्रविष्ट श्रुत के अनेक भेद कहे गये हैं-उनमें कालिक उत्कालिक अत है। प्रथम पौरुषी और अन्तिम पौरुषीरूप काल में जो अस्ना घ्यायकाल को छोडकर पढा जाता है. वह कालिक श्रुत है। जैसे-उत्तराध्यय १, दश्नाश्रुतस्कंध २, बहत्कल्प ३, व्यवहार ४, निशीथ, ५ जंबूढीप प्रज्ञप्ति ६, चन्द्रप्रज्ञप्ति ७, निरयावलिका ८, कल्पावतंसिका ९, पुष्पिता १०, पुष्पचूलिका ११, टष्णिदशा आदि ये सब अंगवाध श्रुत है वे कालिक श्रुत हैं। तथा आचारां-व्युथागनी प्रवृति थाय छे, हे (उक्कालियरस अणुओंगो) उत्झाबि ध्रुतमां व्यु-

ચાેગની પ્રવૃતિ થાય છે?

<sup>ઉતર-(कालियस्स वि अणुओगेा उक्कालियस्स वि अणुओगो) કાલિક શ્રુતમાં પણ અનુચેાગની પ્રવૃતિ થાય છે અને ઉત્કાલિક શ્રુતમાં પણ અનુચેાગની પ્રવૃતિ થાય છે (इमं पुण पट्टवणं पडुच उक्कालियस्स अणुओंगेा) આ શાસ્ત્રમાં આ પ્રારંભની અપેક્ષાએ ઉત્કાલિકના અનુચાગ કહ્યો છે.</sup>

ભાગાર્થ∽અન'ગ પ્રવિષ્ઠ શ્રુતના અનેક લેદ કહ્યા છે. તેમાંના બે લેદેા આ પ્રમાણે છે-(૧) કાલિકશ્રુત અને (૨) ઉત્કાલિક શ્રુત.

પહેલી પૌરૂષી (પહેલા પ્રહર) અને છેલ્લી પૌરૂષી (છેલ્લાે પ્રહર)રૂપ કાળમાં અસ્વાધ્યાયકાળ જે કહ્યો છે તેટલા કાળને છેાડીને, જેનું અધ્યયન કરવામાં આવે છે, એવા શ્રુતને કાલિક શ્રુત કહે છે. કાલિક શ્રુત નીચે પ્રમાણે કહ્યાં છે-

(૧) ઉતરાધ્યયન (૨) દશાશ્રુતસ્કંધ, (૩) બૃહત્કલ્પ,(૪) વ્યવહાર, (૫) નિશીથ (૬) જંબૃદ્ધીપપ્ર<sub>ગ્ન</sub>પ્તિ, (૭) ચન્દ્રપ્ર<sub>ગ્ન</sub>પ્તિ, (૮) નિરયાવલિકા (૯) કલ્પાવત સિકા, (૧૦) **પુ**ષ્પિતા, (૧૧) પુષ્પય્રૂલિકા (૧૨) વૃષ્ણ્વિદશા વગેરે જે અંગબાહ્ય શ્રુત છે તેમના કાલિકશ્રુતમાં સમાવેશ થાય છે, તથા આચારાંગાદિ જે ૧૧ અંગ છે તેમના પહ

## जेतुमोमबन्द्रिका टीका छ० ४ श्वतज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

एकादशोझानि च। इतोऽतिरिक्तान्यपि का लिकस्यत्राणि नन्दिस्वत्रे निर्दिष्टानि सन्ति, विच्छिन्नत्वान्नेह तानि निर्दिश्यन्ते । उत्कालिकसत्राणि-(१) दशवैकालिकौ-(२) पपातिक--[३] राजप्रश्नीय-(४) जीवाभिगम--(५) म्झपना(६)-नन्दीव्रत्रा--[७] तुयोगद्वारा--(८) वश्यक-(९) स्वर्यप्रशप्ति सत्राणि । इतोऽन्यान्यप्युत्कालिक-स्व्राणि नन्दिस्तत्रे निर्दिप्टानि सन्ति, विच्छिन्नत्यान्नेह तानि निर्दिश्यन्ते । उत्तर यति-कालिकस्याऽप्यनुयोगः, उत्कालिकस्याप्यनुयोगः । पुनरत्र शास्ते इदं=प्रस्तुतं प्रथापनं=प्रारम्भं प्रतीत्य=आश्रित्य, उत्कालिकस्याच्योगः ॥ सूरु ४ ॥

मूलम्—जइ उक्कालियस्स अणुओगो, किं आवस्सगस्त अणु-ओगो ? आवस्सगवइरित्तस्स अणुओगो ? आवस्सगस्स वि अणुओगो,

गादि जो ११ अंग हैं ये भी कालिक थुत हैं । इन से अतिरिक्त और भी कालिक सत्र हैं जिनका कथन नंदिम्रत्र में किया गया है । विच्छिन्न हो जाने के कारण हम उन्हें यहां निर्दिष्ट नही करते हैं । (१) दश्ववैकालिक, (२) औषभातिक, (३) राजप्रश्नीय (४) जीवाभिगम, (५) प्रज्ञापना (६) नंग्दीसत्र (७) अनुयोगढार (८) आवश्यक, (९) स्पर्यप्रज्ञप्तिस्वत्र, ये सब उन्कालिकमूत्र हैं । इनसे अतिरिक्त और भी उत्कालिक सत्र है । जिन्हें नंदिसत्र में निर्दिष्ट किया गया है, परन्तु वे सब विच्छिन्न हो चुके हैं अतः हम उन्हें यहां प्रकट नहीं करते हैं । उत्कालिक सत्र अस्वाध्यायकाल को छोडकर दिन में और रात्रि में जब चाहे तब हरएक समय में पढे जाते हैं। इस शास्त्र में उत्कालिक का अनुयोग ही प्रस्तुत होने से प्रकट किया गया है । । । म्रत्र ४।।

કાલિકશ્રુતમાં જ સમાવેશ થાય છે. તે સિવાય બીજાં કેટલાક કાલિકસૂત્રા પણુ છે, જેમનું કથન નન્દિસૂત્રમાં કરવામાં આવ્યું છે. તે સંત્રા વિચ્છિન્ન થઇ ગયેલા હાવાથી અહીં તેમના નિર્દેશ કરવામાં આવ્યા નથી.

હવે ઉત્કાલિક સુત્રાનાં નામ આપવામાં આવે છે—

(૧) દશવૈકાલિક, (૨) ઔપપાતિક, (૩) રાજપ્રક્ષીય, (૪) છવાભિગમ, (૫) પ્રજ્ઞાપના, (૬) નન્દિસ્ત્ર, (૭) અનુયાગદ્વાર, (૮) આવશ્યકસત્ર અને (૯) સૂર્ય-પ્રજ્ઞપ્તિસ્ત્ર, આ બધાં સૂત્રાના ઉત્કાલિક શ્રુતમાં સમાવેશ થાય છે. આ સિવાય બીજાં કેટલાક ઉત્કાલિક સુત્રેા છે, જેમનાં નામ નન્દિસ્ત્રત્રમાં આપવામાં આવ્યાં છે. પરન્તુ તે સુત્રો વિચ્છિત્ર થઈ ગયેલાં હાેવાથી તેમનાં નામા સહીં પ્રકટ કર્યા નથી. અસ્વાધ્યાય કાળ સિવાયના કાેઈ પણ કાળે-દિવસે અથવા રાત્રે, જ્યારે ઇચ્છા થાય ત્યારે ઉત્કાલિકસુત્રોનું અધ્યયન થઇ શકે છે. આ શાસ્ત્રમાં ઉત્કાલિકના અનુયાગ જ પ્રસ્તુત હાેવાથી પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે. ા સપ્ત ૪ ા 诗之



आवस्सगवइरित्तस्स वि अणुओगो ! इमं पुण पट्टवणं पडुच आव-स्लगस्स अणुओगो ॥ सू० ५ ॥

छाया-यदि उत्हालिकम्य अनुयोग', किमावदवकस्य अनुयोग: १ आव-इयकव्यतिरिक्तस्य अनुयोग: १ आवद्यकस्यापि अनुयोग:, आवद्यववव्यतिरिक्त-स्यापि अनुयोगः । इदं पुनःप्ररथानं प्रतीत्य आवद्यकस्य अनुयोग: ।।स्र० ५।। टीका-'जइ' इत्यादि-

यदि उत्कालिकस्य अनुयोगः किमावश्यकस्य अनुयोगः ? आवश्यक व्यतिरिक्तस्य वाऽनुयोगः ? इति शिष्यभक्षः । उत्तरयति-'आवस्सगस्स वि' इत्यादिना । अनुयोग आवश्यकस्यापि भवति, आवश्यकव्यतिरिक्तस्यापिभवति ।

"जइ उक्कालिय स" इत्यांद ।

शब्दार्थ-(जइ) यदि (उक्कालिय स) उत्कालिक अत का (अणुओगेा) अनुयोग होता है तो (कि) क्या (आवस्सग स अणुओगेा ?) आवश्यक का अनुयोग होता है ? या (आव सगवइरित्तस्स अणुओगेा) आवश्यक से व्यति-रिक्त का अनुयोग होता है ? उत्तर-(आवस्सगस्स वि अणुओगे) आवश्यक का भी अनुयोग होता है । और (आव सगवइरित्त स वि अणुओगे) जो आवश्यक से भिन्न है उनका भी अनुयोग होता है । (इमं पुण पट्टवर्ण पडुच्च आव सगस्स अणुओगेा) इस शास्त्र में यह प्रार भ की अपेक्षा लेकर आवश्यक का अनुयोग कहा है ।

भावार्थ – शिष्य पूछ रहा है कि हे भदत ! यदि उत्कालिक श्रुत का अनुयेगा होता है तो किस उत्कालिक श्रुत का–आवश्यक का या आवश्यक

"जइ उकालियम्स" धत्याहि---

ઉત્તર—(आगरसगस्स वि अणुओगो) આવસ્યકના પણ અનુચાગ થાય છે, અને (आवस्सगवइरित्तास्स वि अणुओगो) જે આવશ્ચકથી બિન્ન છે તેમના પણ અનુ 'ચાગ થાય છે. (इमं पुण पट्ठवणं पडुच आवस्सगह्स अणुओगो) આ શાસ્ત્રમાં આ 'માર બની અપેક્ષાએ આવશ્યકના અનુચાગ કહ્યો છે.

ં ભાવાર્થ — શિષ્ય અહીં એવા પ્રશ્ન પૃષ્ઠિ છે કે ''હે લગવન ! એ ઉત્કાલિક શ્રુતના અનુયાગ થાય છે, તા કયા ઉત્કાલિક શ્રુતના અનુયાગ થાય છે ૧ શું આવશ્યકના અનયાગ થાય છે ૧ કે આવશ્યક સિવાયના જે ઉત્કાલિક ગ્રુત છે રિમના અનુયાગ થાય છે ?'' अनुयोग वन्द्रिका टीका. ४ अनुतज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

पुनरत्र शासे इदं-भस्तुतं मस्थापनं-प्रारम्भं प्रतीत्य-आश्रित्य आवस्यकव्य-अमणैः अनवकेश्वोभयकालमकरपकरणीयस्य सामायिकादिषडध्ययनात्मकस्य सकलसामाचा-रीमूलस्यावस्यकस्रत्ररयानुयोगः प्रवर्त्तते । यद्यप्यावदक्तद्वे उद्देशसमुद्देशानुज्ञा वर्त्तन्ते तथाऽप्यत्र स्नत्रे उद्देशादिकं त्रयं विहायानुयेाग एवाधिक्रियते, तस्यावसरप्राप्त त्सात् । अनुयेागस्य वक्तव्यताचैवम्-

"निक्खेवेगेड निरुत्तिं विहीं, पवित्तीं य केण वा कस्स १ । तदार भेयलबंखण,-तदरिह परिसा थ सुत्तत्थों ॥ " छाया-निक्षेप एकार्थों निरुक्तिः विधिः प्रदृत्तिश्व केन वा कस्य ।

तद्दाराणि मेदा लक्षणं, तदर्हा परिषच्च खत्रार्थः ॥इति॥

अःया व्याख्या—निक्षेपः≃नामस्थापनादिकः । एकार्थः=पर्यायः∽अनुयोगो

से अतिरिक्त का-तब उत्तर देते हुए आचार्य बहते हैं कि इन दोनों का भी अनुयोग होता है। यहां पर उद्देश, समुदेश और अनुज्ञा का कथन कर के म्रत्रकार ने जो आवक्यक में केवल अनुयोग का कथन किया है वह अनु-योग को अवसर प्राप्त होने से किया है। यह आवक्यक साधु साध्वी और भावक आविका को प्रातः और सायंकाल दोनों समय अवक्य करने योग्य कहा गया है। सामायिक आदि के मेद से यह आवक्यक छह प्रकार का है। इसके ऊपर षड्ध्ययनात्मक एक स्वतन्त्र सत्र रचा गया है-जिसका नाम आव-इयक सत्र है। यह सकल सामाचारी का मूल कारण है। अनुयोग के विषय में वक्तव्यता इस प्रकार से है-

''निक्खेवेगट इत्यादि'' नाम स्थापना आदिरूप से अनुयोग का कहना पह अनुयोग का निक्षेप है । अनुयोग के पर्यायव।ची शब्दां को कहना-जैसे

આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપતાં આચાર્ય કહે છે કે ''આ બન્નેના અત્વયાગ છે ?"

અહીં ઉદ્દેશ, સમુદ્દેશ અને અનુસાનું કથન કરીને સત્રકારે આવશ્યકમાં કેવળ અનુયાંગતું જ જે કથન કર્યું છે તે અનુયાંગના પ્રાપ્ત અવસરની અપેક્ષાએ કર્યું છે. આ આવશ્યક સાધુ સાધ્વી, બ્રાવક અને બ્રાવિકાએ પ્રાતઃ અને સાયંકાળ, એ બન્ને સમયે કરવા યાગ્ય કહેલ છે. સામાયિક આદિના ભેદથી આ આવશ્યક છ પ્રકારના કહ્યો છે. આ વિષયને અતુલક્ષીને છ અધ્યયનવાળું એક સ્વતંત્ર સૂત્ર રચવામાં આવ્યું છે. તે સત્રનું નામ ''આવશ્યક સ્ત્ર'' છે. તે સકલ સામાચારીનું મૂળ કારણુ છે. અનુયાગના વિષયમાં આ પ્રમાણે વકતવ્યતા છે,

' निवखेवेगट्ट'' ઇત્યાદિ---નામ, સ્થાપના આદિરૂપે અનુચાેગનું કથન થવું તેનું નામ અનુચાેગના નિક્ષેપ છે. અનુચાેગના પર્યાયવાચી શબ્દાનું કથન કરવું-જેમ કે

अनुयौगद्रारसत्रे

नियोगे। भाषा विभाषा वार्त्तिकं चैतेऽनुयेाग पर्यायाः । निरुक्तिः=निर्वचनम् सा चैवम्- तीर्थद्भरप्रस् पितार्थस्य गणधरे।क्तज्ञब्दसमूहरूपस्रत्रेण सह अनु=अनुकूले नियतो वा योगः सम्बन्धोऽनुयोगः । अनुयोगशब्दस्य विस्तृतव्याख्या-उपा-सकद्द्याङ्गस्त्रस्य मस्कृतायामगारधर्मसंजीवन्यां टीकार्धां चिलोकनीया । विधिः= सूत्रार्थवथनविधिः । तत्र-गुरुणा प्रथमं शिष्येभ्यः सत्रार्थों वक्तव्यः । तदनु सोऽर्थों निर्युक्तिमिश्रो वक्तव्यः । स्रत्रे निर्दुक्तानां-निश्वयेन युक्तानामेषार्थानां युक्तिपुररसः मर्थः शिष्येभ्यो वक्तव्यः । स्रत्रे निर्दुक्तानां-निश्वयेन युक्तानामेषार्थानां युक्तिपुररसः मर्थः शिष्येभ्यो वक्तव्य इत्दर्थः । तत पुनरपि प्रसङ्गानुप्रसङ्गागतः सर्वोऽप्यर्थो वाच्यः। तदुक्तम्-''सत्तत्यो खल्र पढमो वीयो निज्युक्तिमीसिओ भणिओ ।

तइओ य निरवसेसो, एस विही होइ अणुओगे ॥"

अनुयोग, नियेाग, भाषा, विभाषा, वार्तिक यह शब्द अनुयोग के पर्यायवाचक हैं। निरुक्तिपूर्वक अनुयेाग वा अर्थ वहना यह अनुयेाग की निरुक्ति हैं। इस में तीर्थ करों डारा प्ररूपित क्ष्थ का गणधरोक्त शब्द समूहरूप सन्न के साथ अनुकूल अथवा नियत संवन्ध प्रवट वरना होता है। सन्नार्थ वह ने की पद्धति का नाम विधि हैं। इसमें सर्व प्रथम गुरु को शिष्य के लिये सन्न का अर्थ सिखलाने का विधान है। बाद में उस शिक्षित अर्थ को निर्युक्ति से निश्तित कर शिष्व को सिखलाना चाहिये अर्थात् निश्चययुक्त पदार्थों का ही-अर्थात् वीतराग कथा से जिन पदार्थों का पदों के अर्थों का गुरु के द्वारा शिष्यने निश्चय कर लिया है पेसे ही पदार्थों का युक्ति प्रदानपूर्वक शिष्य को और अर्थ कहना चाहिये, इसके बाद प्रसङ्ग अनुप्रसंग को लेकर और भी जो २ अर्थ होता हो-उस सब को प्रकट करना चाहिये-इन सब

અનુચેાગ, નિચેાગ, ભાષા, વિભાષા વાર્તિક, આ બધા પદા અનુચેાગના પર્યાયવાચક શબ્દો છે. નિરૂકિતપૂર્વક અનુચેાગના અર્થ કહેવા તેનું નામ "અનુચેાગ નિરુકિત દ્રવ્દક અનુચેાગના અર્થ કહેવા તેનું નામ "અનુચેાગની નિરૂકિત" છે. તેમાં તીર્થ કરા દ્રારા પ્રરૂપિત અર્થના ગણધરાકત શબ્દસમૂહરૂપ સૃત્રની સાથે અનુકૂળ અથવા નિયત સંબંધ પ્રકટ કરવાના હાેય છે. રૃત્રાર્થ કહેવાની પદ્ધતિનું નામ વિધિ છે. તેમાં ગુરૂએ સૌથી પહેલાં તા શિબ્યને સૃત્રના અર્થ શિખવવા જોઇએ, એવું વિધાન છે. ત્યારબાદ શિખવવામાં આવેલા તે અર્થને નિર્શુકિતથી મિશ્રિત કરીને શિખ્યને શિખ-વવા જોઇએ. એટલે કે નિશ્વયયુકત પદાર્થોના જ [વીતરાગ દ્વારા પ્રરૂપિત જે પદા-ર્થાના પદ્દાના અર્થાના ગુરુની મદદથી શિખ્યે નિશ્વય કરી લીધા હાય એવાં જ પદાર્થોના) ચુક્તિ પ્રદાનપૂર્વક જે કાઇ બીજો અર્થ થતા હાય તે પછુ શિખ્યને કહેવા જોઇએ, ત્યારબાદ પ્રસંગ અને અનુષસંગને અનુલક્ષીને તેના બીજા જે જે અર્થ થતાં હાય તે સઘળાં અર્થ પછુ પ્રકટ કરવા જોઇએ. આ બધી બાબતોને અનુચેાગમાં

୍ୟଞ୍ଚ

अनुयोगचन्द्रिका टीका स्र० ५ श्रुतज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

छाया-सत्रार्थः खलु ८थमो, डितीयो नर्युंक्तिमिश्रितो भणितः । तृतीयश्च निख्वशेषः, एष विधिर्भवत्यनुयोगे ॥ इति ॥

विस्तरतस् वन्यत्र । तथा-अनुकोगम्य प्रदत्तिः अत्र चःवारो भड़ाः । तत्र प्रथमो भङ्गः- उधमी गुरुरुधमी शिष्यः । द्वितीयो भड्गः-- उधमी गुरुरनुधमी शिष्यः । दृतीयो भङ्गः-अनुधमी गुरुरुधमी शिष्यः । चतुर्थो भङ्गः-- अनुधमी गुरुरनुधमी शिष्धः अत्र---प्रथमभङ्गेऽनुयेगम्य सर्वथा प्रदत्तिभवति, चतुर्थभङ्गे तु सर्वथा नैव भवति। द्वितीय तृतीययोस्तु कदाचित् मद्यत्ति भवत कदाचिन्नापि भवति । तथाऽनुयेगमः केन कर्त्तव्यः १ इति प्रोत्त्यते--

का अनुयोग में समाविष्ट हैं। यही बात तदुक्तं करके ('सुत्तथा'' इत्यादि--गाथा डारा पुष्ट की है। बिघि संबन्धी विस्तार अन्य शास्तों में लिखा है। अतः जिज्ञासु जन इस बिपय को वहां से जान लेवे अनुयाग की प्रवृत्ति में चार भंग हैं---वे इस प्रकार से हैं--

उद्यमी गुरु उद्यमी शिष्य यह प्रथम भंग है। उद्यमी गुरु अनुद्यमी शिष्य यह दितीय भंग हैं। अनुद्यमी गुरु उद्यमी शिष्य यह तीसरा भंग है। अनुद्यमी गुरु अनुद्यमी शिष्य यह चौथा भंग है। इन में से जो प्रथम भंग है उसमें तो अनुद्योग की सर्वथा पटत्ति होना निश्चित है। चौथे भंग में अनुद्योग की प्र3त्ति विलकुल नहीं होती है। लितीय और तृतीय भंग में अनुद्योग की दूम्हति कभी होती है और कभी नहीं भी होती है।

અભાવી શકાય છે એજ વાત ''सुरुत्यो'' ઇત્યાદિ ગાય એ। દ્વારા પુષ્ટ કરવામાં આવી છે. વિધિ સંબંધી વિસ્તૃત કથન અન્ય શાસ્ત્રોમાં આપવામાં આવેલું છે, તેા જિજ્ઞાસ પાઠકાેએ આ વિષયનું વિશેષ કથન ત્યાંથી વાંચી લેવું જોઇએ. અનુયાેગની પ્રવૃત્તિમાં નીચે પ્રમાણે ચાર ભાંગાએ। (વિકલ્પાે) છે—

(૧) ઉદ્યમીગુરૂ અને ઉદ્યમી શિષ્ય; આ પહેલે! ભાંગા છે.

(ર) ઉધમી શરૂ અને નિરૂઘમી શિષ્ય, આ બીજો ભાંગા છે.

(૩) અનુઘમી શુરૂ અને હઘમી શિષ્ય, ત્રીએ ભાંગે છે.

(૪) અનુઘર્મી શુરૂ અને અનુઘર્મી શિષ્ય, આ ચાથા ભાંગો છે.

આ ચાર વિકલ્પોમાથી જે પહેલા વિલ્લપ બત વ્યો છે તે વિકલ્પ પ્રમાણેની પરિસ્થિતિમાં તાે અનુચાેગની પ્રવૃત્તિ થવાનું કાર્ય સર્વજ્યા નિશ્ચિત જ હેાય છે. માથા વિકલ્પમાં અતાવ્યા પ્રમાણેની જ્યાર પરિસ્થિતિ હાય છે, ત્યારે અનુચાેગની પવૃત્તિ બિલકુલ ચાલી શકતી નથી. બીજા અને ત્રીજા વિકલ્પામાં અતાવેલી પરિ સ્થિતિમાં કયારેક અનુચાેગની પ્રવૃત્તિ સંભવી પણ શકે છે અને કયારેક નથી પજ્ઞ સંભવી શકતી.





''देस कुल जाई रूबी, संहणबी, धिइछुं े अणासंसी। अपिकत्यणों अमाई, थिरपरिवाडीं गहियवकी ॥ १ ॥ जियपरिसी जियनिदी, मजबत्थी देसकालभावनें । जासन्तरुद्रपर्भो, मानाबिहदेसभासन्त् ॥ रंगपिहे आयारे, छत्ती सुरात्यतदुभयविहिन्तू। आहरण हेउ उथणय,-नय निउणी गाहणाझुसली ॥ ३ ॥ सलमयपरलमय बिऊ, गंभीरों दिलिमं सिबी सोमी । गुणसयकलियों जुत्तो, पनयणसारं परिकहेउं ॥ ४ ॥ छाया-देशूकुलजातिरूपी संहननी, धतियुतः अनाशंसी। अविकत्थनः आमायी, स्थिरपरिपाटी गृहीतवानयः ॥१॥ जितपरिषद् जितनिद्रो मध्यस्थो देशकालभावज्ञः । आसन्नलब्धप्रतिभो नानाविधदेशभाषाज्ञः 11211 पञ्चविधे आचारे, युक्तः सत्रार्थतदुभयविधिझः । आहरणहेतूपन्य, नय निपुणो ग्राहणाकुशलः ॥३॥ स्वसमयपरसमयविद, गम्भीरो दीप्तिमान् शिवः सोमः । गुणञतकलितो युक्तः, प्रवचनसारं परिकथयितुम् ॥४॥ गाथार्थः---यो मुनिः देशकालकुल जातिरूपी-देशः=आर्यदेशः, कुलं=विद्यदः जातिः=विशुद्रो मातृवंशः, रूपं=शोभनाऽऽकृतिः, एतानि पितृवंशः. चत्वारि सन्त्यस्येति तथा भवति । अर्थाद् यः आर्थदेशोत्यन्नः, विशुद्धपित्मात्तु-

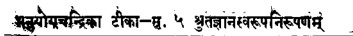
वंश्रोद्भवः रूपवांश्र भवति । तथा संहननी=टढसंहनन्वान् । टढसंहन्नी हि

अब यह कहा जाता है कि यह अनुयोग किस भकार के विशेषणों से विश्विष्ट मुनिजन बारा किया जाता है-''देसकुल जाई रूवी'' इत्यादि देश-जो मुनि आय देश में उत्पन्न हुआ हो (?) कुल जाति शुद्ध हो जिसका पितृवंश और जिसका माट वंश विशुद्ध हो (२) रूप-आकार जिसका शोभन हों (३) संहननी-जो टढ संहनन बाला हो (४) धृति मुक्त-अति गहन भी अर्थ में जिसे किसी मी प्रकाग की

હવે એ વાત પ્રક્રડ કરવામાં આવે છે કે ડયા ડયા ગુણેાથી (વિશેષણેાથી) સંપન્ન વિશિષ્ટ સુનિજના દ્વારા આ અતુયાગમાં પ્રવૃત્તિ થઈ શકે છે–

"देसकुल जाई" छत्याह-

(૧) જે સુનિ આર્યદેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા હાેય, (૨) જે સુનિના કુળવાતિ ક્લા હાેય-એટલે કે જેના માતૃવ'શ અને ાપતૃવ'શ વિશુદ્ધ હાેય, (૩) રૂપ-જેમના આકાર (દેખાવ) સુંદર હાેય, (૪) સંહનની-જે સુનિ ૮ઠ સંહનનવાળા હાેય, ં(૫)



व्यारूपानादौ न आम्यतीति भावः । धृतियुतः-धृतिः=अतिगहनेष्वप्यथें पु निर्भा-न्तता, परीषहोपसंगसहने निश्वलता च, तया युतः=युक्तः । अनाशंसी=वस्तरत्का-राधनाका कक्षी । अविकत्थनः=आत्मश्लाघा बर्जितो नाति बहुभाषी वा । अमायी =कपटवर्जितः । स्थिरपरिपाटी-स्थिरा=अतिशयेन निरन्तराभ्यासतः स्थैर्यमापन्ना परिपाटी-अनुयेागकरणक्रमो यस्य स तथा । यदा-गुरुपरम्पराप्राप्तज्ञाननिर-न्तरपाठकः । एतादृशो हि सत्रमर्थं च न कदाचिदपि विपरीतं कगेति । गृहीतवावयः-गृहीतं वाक्यं=वचनं यस्य स तथा, आदे यवचनवान् इत्यर्थः । तस्य दि अल्पमपि वचनं महार्थं मिव प्रतिभाति । जितपरिषद्-जिता परिषद् येन स तथा, महत्यामपि परिषदि यः क्षोभं नोपयाति । जितनिद्रः-जिता निद्रा येन स तथा, सहत्यामपि परिषदि यः क्षोभं नोपयाति । जितनिद्रः-जिता निद्रा येन स तथा. रात्रौ सत्रमर्थं च चिन्तधन् निद्राधीनेा न भवतीत्वर्थः । नध्यस्थः=पक्षपात-वर्जितः । देशकालभावज्ञः द्रव्यक्षेत्रकालभावज्ञानसम्पन्नः । आसन्नलब्ध्वतिमः--

आ, न्त न हो, तथा परीषह और उपसर्ग के सहने में जिसके निश्चिलता हो (4) अनाशंसी-वस्त्र सत्कार आदि की जिसके आकांक्षा न हो (६) अविकत्थन आत्मन्र ग्रंसा से जो रहित हो अवत्र। व्यर्थ का जा बहुत भाषण करने वाला न हो (७) अमायी-कपट भाव से जो रहित हो (८) स्थिर परिपाटी--जिसका अनुयोग करने का कम अतिशय निरन्तर अभ्यास के वश से स्थिरता को प्राप्त हो गया हो अथवा-गुरु परम्परा से प्राप्त झानका जो पाठक हो, (९) गृहीत बाक्य--जिसके बचन आदेय हों (१०) जित परिषत्--बडी भारी सभा में मी जो क्षेम को भाप्त न हो, ११, जितनिद्र:-रात्रि में भी जो स्वत्र और अर्थ का चिन्तन करता हुआ निद्रा के वशवतीं नहीं होता हो १२, मध्यस्थ--पद्ध-पात से जो रहित हो १३, देशकाल भावज्ञ-जो देश, काल भाव का झाता

**મ**તિ મુકત-અતિ ગઢાન વિષયના અર્થ વિષે પણ જેમના મનમાં ઠાંઈ પણ પ્રકારની માન્તિ ન હાેય. તથા પરીષહા અને ઉપસર્ગીની નિશ્વલતાપૂર્વક જે શહન કરનાશ હોય, ૧, અનાશ સી વસ્ત, સત્કાર આદિની આકાંક્ષાથી જેઓ રહિત હાેય, ૭, મવિ-કત્યન-જેઓ આત્મ?લાઘાથી રહિત હાેય અથવા નકામું લાંબું ચોડું ભાષણ કરનાશ ન દાેય. ૮, અમાયી જેઓ કપટલાવથી-માયાથારીથી રહિત હાેય. ૯, સ્થિરપરિપાર્ટ્સ નિશ્ન્તર અભ્યાસને કારણે જેમના મનુચાગ કરવાના કમ સ્થિરતા ચુકર્ત બન્યા હોય, નિશ્ન્તર અભ્યાસને કારણે જેમના મનુચાગ કરવાના કમ સ્થિરતા ચુકર્ત બન્યા હોય, નિશ્ન્તર અભ્યાસને કારણે જેમના મનુચાગ કરવાના કમ સ્થિરતા ચુકર્ત બન્યા હોય, મથા શરૂપરમ્પરાથી પ્રાપ્ત જ્ઞાનના જેઓ પાઠક હાય, ૧૦, ગૃહીતવાક્ય-જેમના પયના આદેય (ગ્રહણ કરવા યાગ્ય) હોય. ૧૧, જિતપરિયત-ઘણી વિશાળ સભામાં 'મય જેઓ ફ્રોલ અનુભવતા ન હોય. ૧૨, જિતનિદ્ર:-જેમણે નિદ્રા ઉપર પણ વિજ્ય 'માપ્ત કર્યો હાય એટલે કે રાત્રે પણ નિદ્રાને અધીન થયા વિના જેઓ સૂત્ર અને અ**ધ**નું (થન્તન કર્યા કરતા હોય. ૧૩, મધ્યસ્થ-જેઓ પક્ષપાતથી રાહત હોય, ૧૪. દેશમાલ

# अनुयोगवारस्वे

आसन्नं=शास्तार्थं कर्त्तुं समीपे समागतं परवादिनं प्रति लब्धा प्रतिभा येन स परवादिभिराक्षिप्तः शीव्रमुत्तरदायीत्यर्थः । नानाविधदेशभाषाज्ञः– तथाः 🗄 अनेकदेशभाषाज्ञानसम्पन्नः । पञ्चविधआचारे युक्तःव्ज्ञानादिषञ्चाचारे युक्तः । सत्रार्थतदुभयविधिज्ञः । आहरणहेत्पनयनिषुणः - तत्र- आहरणं=दृष्टान्तः, हेतः= कारको ज्ञापकश्च । तत्र कारक'- यथा घटस्य कर्त्ता कुम्भकारः । ज्ञापको यथा--घटा-नामभिव्यञ्जकः अदीपः । उपनयः=उपसंहारः, नयाः=नैगमादयः, एतेषु निपु**गः**= ग्राहणायां=शिक्यय सत्रार्थतदुभव्याहणायां कुशलः । कुशलः । ग्राहणाकुशलः स्व सम ४परसम गवित्=स्वसिद्धान्तपरसिद्धान्तज्ञा तसंयन्नः । गम्भीरः=अतुच्छस्वभावः। हो-अर्थात द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव गा जे। जानने वाले हो १४. आस-म्नलध्धप्रतिभः-शालार्थ करने के लिये निकट आये हुए परवादी को पराग्त करने के लिये जिस की प्रतिभा तेज हे।-अर्थात् परवादी से आक्षिप्त होने **पर जा ञीघ ही उत्तर दाता हे। १५,** नानाविध देशभाषाज्ञः-अनेक देशों की भाषाओं का जिसे ज्ञान हो १६, पञ्चविध आचारयुक्तः-ज्ञानाचार आदि पांच प्रार के आचारों का जा पालन कर्ती हो, १७, स्त्रार्थ तदुभय विधिज्ञाः--सत्र अर्थता सदुभय सत्रार्थनी विभित्रा जानभार हो । 20. आहारण हेतूपनयननिषुणः--उदाहरण, हेत. उपनय और नय इनमें जो निषुण हो १९. ग्रहण कुशल-जो शिष्य को तत्व प्रहण कराने में कुशल हो २०, स्वसमय पर समयचित-जिस स्वसमय का और परसमय का अच्छी तरह से बोध-ज्ञान ભાવત્ત-જેઓ દેશ, કળ અને ભાવના જ્ઞાંતા હાય, એટ્લે કે દ્રવ્ય. ક્ષેત્ર, 300 અને ભાવના જેઓ જાણકાર હાય, ૧૫, ''आसन्तलब्धप्रतिर:'' શાસાય કરવાને માટે પોતાની પાસે આવેલા પરગવાદીને પરાસ્ત કરવાને ચાેગ્ય પ્રતિભાધી જેઓ 👘 સંયન્ન હાય-એટલે કે પરમહવાદીની સાથે જ્યારે ચર્ચા ચાલે ત્યારે તેના પ્રક્ષોનો

**મે**ાગ્ય. ઉત્તર આપીને તેના મતનું ખંડન અને પાતાના મતનુ (સ્વ સમયતું) સમર્થત કશ્વાને જેઓ સમર્થ હૈાય છે, ૧૬, ''नानाचिधदेशभाषझः'' જેમતે અનેક દેશની ભાષાઓનું જ્ઞાન હાેય, ૧૭, 'पञ्चविपआचारयुक्तः'' જાનાચાર આદિ પાંચ પ્રકારના આચારાનું જેઓ પાલન કરનારા હાેય. ૧૮, ' હत्रार्थनदु મર્ચવિધिज्ञः'' — જેઓ સત્ર, અર્થ તથા તદુભય (સત્ર અને અર્થ બન્ને) સત્નાર્થની વિધિના જાણકાર હાય, ૧૯. ''आहरणहेतूपन्यनयनिपुणः'' ઉદાહરણ, હેતુ' ઉપનય અને નયમાં જેઓ નિપુણ હાેય. ૨૦, ''ग्रहणक्रुशलः'' જેઓ શિષ્યને તત્વ ગ્રહ્ય કરાવવામાં કુશળ હાેય, ૨૧, ''स्वसमयपरसमयवित्'' જેઓ સ્વસમય (જેન સિદ્ધાંત) અને પરસમયનું (બન્યસિદ્ધાંતાનું સારૂં જ્ઞાન ધરાવતા હાેય;

## अनुयोगचन्द्रिका टीका. स॰ ५ श्रुतज्ञानस्वरूपनि रूपणम्

दी प्तिमान्-परवादिभिरनु३ पर्णायः । शिवः अको तः यठा- त्र ता विहरन् लोकः ल्याणकारी । सोमः शान्तदृष्टिः । गुणशतकलितः = गुणाः = द न दाक्षि-ण्यादयः तेषां शतानि, तैः कलित , इह शतशःदो बहुत्ववाचरुः । एताददा एव मुनिः प्रवचनसारं = द्वादशाङ्गरूपप्रधचनार्थं परिकः ितु = रूम्यक् प्ररूपयितु युक्तः = योग्यः सम र्रिभवती त्यर्थः उत्तपञ्चविंशतिगुणयुन स्व मुनेर्वदनं घृतपरिषिक्त-बह्विरिव भाति । उक्तगुणः हितस् । वद्यनं तु स्तेहविहीनदीप इव न शोभते । एवं पञ्चविंशति गुणयुक्तेन मुनिना कस्य वाऽनुयोगः = कस्त शास्त्रसः । उनुयं गः भ तैच्य इत्यपि वक्तव्यम् । तद्दाराणि - तस्य अनुयोगम्य द्वाराणि = उपक्षमादीनि वक्तव्यानि । वक्ष्यते अप्रे स्वयमेव सत्रकारः । तना-अनुयोगस्य लक्षणं वक्तव्यम् । लक्षणं चेबमुक्तन् —

हो २१, गंभीर:-जिसका ग्वभाव गहरा हो २२. दीसिमान् परवादियों द्वारा जो परास्त न किया जा सके २३, शिव-कोध जिसे न आवे, अथवा-इत स्ततः विहार करता हुआ जो लोक का कल्याणकारी हा २४, सोम-जिसकी दृष्टि शांत हेा २६ औग गुणकत कलित-सकडों दयादाक्षिण्य आदि गुणों से जो युक हो, ऐसा मुनि द्वादशांगरूप प्रवचन के अर्थ को अच्छी नरह से प्ररूपित करने के लिये समर्थ होता है। इन २५, (पच्चीस) गुणों से युक्त मुनि के वचन धृत से सिंचित अगि के जैसे तेजरवी होते हैं। परन्तु इन गुणों से रहित जो साधु होता है उसके वचन स्नेह से रहित दीपक की तरह शोमित नहीं हेन्ते हैं। इस प्रकार इन २५ गुणों से युक्त मुनि को "किस आज का अनुयेग कर्तथ्य है यह भी कहना चाहिये। अनुयोग के जो उपक्रम आदि डार कहे गये हैं-वे भी किष्य को कहना चाहिये। अनुयोग के जो उपक्रम

२२, ''गंभीर:'' જેએ સ્વળાવે ગંભીર હેાય, ર૩, ''दीष्तिमान् ' જેએ કીસિમાન હાય પરમતવાકીઓ જેમને પરાપ્ત કરવાને સમર્થ ન હાય, ૨૪, ' ज्ञित्र!'' જેમનામાં કોધના અભાવ હાય અથવા અહીં તહીં વિહાર કરતા થકાં જેએ! છેવાનું કલ્યાળુ કરતારા હેાય, ૨૫, 'साम'' જેમનાં દર્ષ્ટિ અથવા મુખમુદ્રા શાન્ત હાય, ''गुणज्ञतफलित:'' અને જેએા દયા દાક્ષિણ્ય આદિ સેંડડા ગુણોથી સંપન્ન હાય. એવા મુનિ જ દ્વદશાંગરૂપ પ્રવચનના અર્થને સારી રીતે પર્ણપત કરવાને સમર્થ હાય છે, આ ૨૫ ગુણોથી સુકત મુનિનાં વચના ઘી વડે સિચિત અગ્નિના મમાન તેજસ્વી હાય છે પરન્તુ આ ગુણેથી રહિત જે સાધુ હાય છે તેના વચના તેલથી રહિત દીપકના સમાન તેજરહેલ (પ્રભાવ રહિત) હાય છે.

અન્ય પ્રકારના ૨૫ ગુણે!થી ચુક્ત મુનિએ કયા શાસ્ત્રના અનુ**યેાગ કરવા** જોઇએ, એ વાત પણ અહીં પ્રકટ કરવા અનુયાેગના જે ઉપક્રમ આદિ દ્વાર 8¢

अन्योम्ब

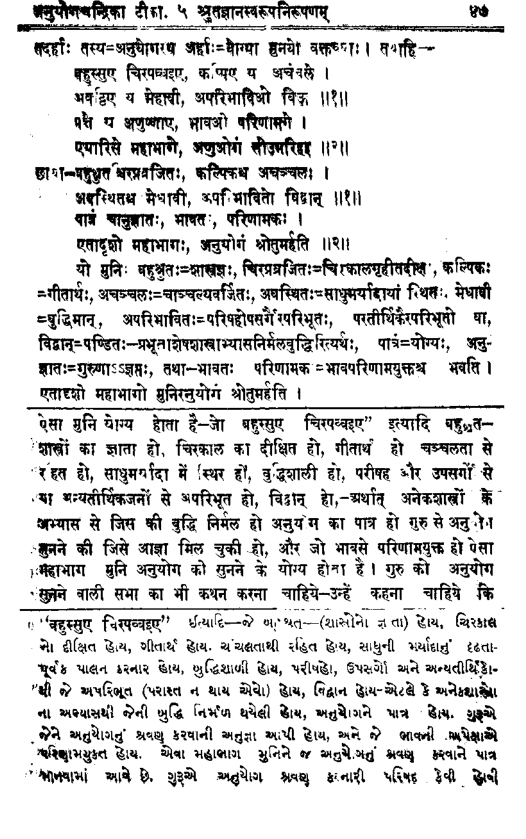


''संहिता य पयं चेव, पयत्थो पवविवहो । चालणा य पसीद्धी य छब्बिहं विद्धिलक्खणं॥ छाया—-संहिता च पदं चैव पदार्थः पदविग्रहः ।

चालना च प्रसिद्धि पडिंधं विद्धि रुक्षणम् ॥ तत्र-संहिता=अस्वल्तिपदोचारणम् । पदम्=वर्णानामन्यान्यापेक्षाणां निरपेक्षा संहति , सुबन्तं तिङन्तं वा । पदार्थः∽पदस्य अर्थः=अभिधेयः । पद्विग्रहः=प्रह-तिप्रत्ययविभागरूपेा विस्तारः । च=पुनः चालना=प्रश्नः । प्रश्ने सति प्रसिद्धिः= समाधानं चेति षडििधम् अनुयोगत्य लक्षणं वि द्र≃जानीहि । व्याख्येवस्रकाय च अलियमुवघ।यजणयं' इत्यादि द्वात्रिंशदोषरहितत्वादिकं लक्षणं वक्तव्यम् । रवयं आगे कि जिन्हें सत्रकार ही कहेंगे । अनुयोग का संस ्लक्षण है यह भी शिष्य केा समझाना चाहिये । अनुयेाग का लक्षण इस प्रकार **बहा है−''संहिता य'' इत्यादि−अस्**ख्रलितरूप से पदों का उच्चास्ण फरना इस का नाम संहिता है । अन्येान्यापेक्षावाले वर्णों की निरपेक्ष जो संहिता है उसना नाम अथवा सुबन्त और तिङन्त वा नाम पद है। पद के अभिवेग का नाम पद विग्रह है। चालना नाम प्रक्त का है। प्रक्ष के समाधान का नाम प्रसिद्धि है। ये छह प्रकार का अनुयोग का लक्षण है। रह लक्षण वहना चाहिये-तथा ''अलियमुवघायजणयं'' इत्यादि जो ३२, दोष कहे गये हैं उनसे रहित अनुरेंग होता है यह भी अनुरेंग का लक्षण कहना खुइदिये । तथा यह भी कहना चाहिये कि ऋनुयोग को सुनने के सिमे

્યો. તે પણ તેમણે શિબ્યાને કહેવા જેઇએ. અનુચાેગના પણ લેઠા શિબ્યાને બતાવયા જોઇએ. તે લેઠાનું નિરૂપણ સૂત્રકાર પાતે જ આગળ કરવાના છે. તેમણે શિલ્યાને અનુચાેગનાં લક્ષણા પણ સમજાવવા જોઇએ. અનુચાેગનાં લક્ષણા નીચે પ્રમાણે છે.

''તંદ્વિતા થ'' ઇત્યાદિ— પદાનું અસ્પલિત રૂપે ઉચ્ચારણ કરવું તેનું નામ સંદિતા છે. અન્ચેાન્ચની અપેક્ષાવાળા વર્ણોથી નિરપેક્ષ જે સંદિતા છે તેનું નામ મથવા સુબન્ત અને તિઙન્તનું નામ પદ છે. પદના અભિધિયનું નામ પદ થ' છે. પ્રકૃતિ પ્રત્યયના વિભાગરૂપ વિસ્તારનું નામ પદવિગ્રહ છે પ્રક્ષને ''ચાલના'' કહે છે. પ્રશ્નના સમાધાનરૂપ ઉત્તરને પ્રસિદ્ધિ કહે છે. આ છપ્રકારનું અનુયાગનું લક્ષણ છે. ગુરૂએ અનુયાગના આ છ લક્ષણું પણ શિષ્યને કહેવા નેઇએ. તથા ''ગ્રસિવ**મુવઘા વગળાયં''** ઇત્યાદિ જે ૩૨ દેલ છે તે પણ કહેવા નેઇએ. આ ૩૨ દોહોથી અનુયાગ રદ્ધિત દ્વાય છે, અને પણ શિષ્યોને કહેવું નેઇએ. વળી તેમણે શિયોને એ પણ સમજા-વવું નેઇએ કે અનુયાગનું શ્રવણ કરવા માટે કેવા કેવા ગુનને યોગ્ય ગણવામાં માવે છે. અનુયાગનું શ્રવણ કરવા માટે મુનિમાં નોચની વાગ્યતાઓ હાવી નેઇએ.



•

.

| 86                                | अनुयांगद्वारस्त्रे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ন্ধিঘা                            | तथा-परिपद्=अनुयोगस्य ोग्धा परिषड् वक्तव्या । सा च सामान्यत-<br>भवति । तद्यथान्न<br>"आणंतिया श्रजाणंतिया य, तह दुन्विय डिया चेव ।<br>तिविहा य होइ परिसा, तीसे नाणत्रगं बोच्छं ॥१॥"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                   | -जानाना अजानाना च, तथा दुर्विदग्धिका चैब ।<br>त्रिबिधा च भवति परिवत् रस्या नानास्वं वक्ष्ये ॥१॥<br>अयं भावः-परिवत् त्रिविधा भवति,-ज्ञायकपरिपत्, अज्ञायकपरिवत्,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>२२ वर्</b> ष                   | भिका परिषदिति । तत्र-एकैकपरिषत्स्वरूपं रूक्षयितुं प्रथमं झायकपरिष-<br>साह<br>'र्णदोसबिसेसप्णू अणभिग्गहिया य इत्स्युइमएसुं ।<br>सा खलु जागगपरिसा, गुणतत्तिस्ठा अगुणवज्जा ॥१॥<br>खीरमिव रायदंसा, जे घुट्टति गुणे गुणसमिद्धा ।<br>द से वि य छड्डित्ता, ते वसहा धीरपुरिसत्ति ॥२॥<br>-गुणदोपविशेषज्ञा अनभिगृहीता च कुश्रुतिमतेषु ।<br>सा खलु ज्ञायकपरिषत्, गुणतत्परा अगुणवर्जा ॥१॥<br>क्षीरमिव राजदंसा, ते पिद्यन्ति गुणान गुणसमृद्धाः ।                                                                                                       |
| अनुयो                             | दोषानपि च त्यत्तवा, ते वृषभा धीरपुरुषा इति ॥२॥<br>अयं भावः-या परिषद् गुणदोषान् विशेषतो जाना ते । जुअतिमतेषु<br>बती न भव ते । एवंविधा गुणेषु तत्परा अगुणेभ्यो र हता परिषत्ज्ञायक<br>म को सुनने के यंग्य ऐसी परिषत् होती हैं-अर्थात् परिषत् सामान्य<br>प्रकार की होती है-एक ज्ञायक परिषत्, दूसरी अज्ञायक परीषत् और                                                                                                                                                                                                                          |
| ३ तीर<br>की ग<br>विसेस            | ारी दुर्चिंदग्धिका परिषत् । यही बात ''जार्गतिया'' इत्यादि गाथाढारा प्रकट<br>ई हैं । इनमें से ज्ञायक परिषत् का स्वरूप इव प्रकार से हैंगुणदोंस<br>ण्णू ''इत्यादिजो परिषद् रुण और दोपां को विशेपरूप से जानती है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| જોઇએ<br>કોવી<br>પ્રમાથ્યુ<br>આ વા | તે પણ શિષ્યને સમજાવવું જોઇએ. તેમણે તેને એ વાત સમજાવવી<br>કે અતુયોગતું પ્રવણ કરનારી પરિષઠમાં આ પ્રકારની યોગ્યતા<br>જોઇએ-પરિષદના સામાન્ય રીતે ત્રણુ પ્રકાર કદ્યા છે, તે પ્રકારો <b>નીચે</b><br>છે—૧, જ્ઞાયક પરિષદ, ૨, અજ્ઞાયક પરિષદ અને ૩. દુવિદિગ્ધિકા પ <b>રિષદ</b><br>ત ''जाणंतियા'' ઇત્યાદિ ગાથા દ્વારા પ્રકટ કરવામાં આવી છે.<br>જ્ઞાયક પરિષદતું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું હેાય છે—<br>''गुणदोसचिसेसण्णू'' ઇત્યાદિ—જે પરિષદ ગુણુ અને દેાષોને વિશેષ <b>રૂપે</b><br>હાય છે, અને ખોટાં શાસ્ત્રોની માન્યતાએલે જે માનતી નથી—ખોટાં <b>શાસ્ત્રોને</b> |

| अनुयोगचन्द्रिका टीका | ષ | ञ्जतज्ञानस्वरूपनिरूपणम् |
|----------------------|---|-------------------------|
|----------------------|---|-------------------------|

परिषदुच्यते । अत्र परिषदि ये नरा भवन्ति, ते गुणसमृद्धा भवन्ति । यथा राजहंसा सजलदुग्धाद् जलं विद्वाय दुग्धमेव पिवन्ति, तथैव एते दोषान् विद्वाय गुणानेव गृह्णन्ति । एते हि धर्मधुराधाग्णे वृषभः इव उद्युक्ता भवन्ति । अत एव एते धीरपुरुषा उच्यन्ते, इति ज्ञायक-परिषत् । अथ--अज्ञायकपरिषत्त्वरूपमाह----

''जा होइ पगइग्रुद्धा मिगसावगसीहकुकुडगभूया। रयणमिव असंठविया, सुहसंणप्पा गुणसमिद्धा ॥१॥ छाया-या भवन्ति प्रकृतिग्रुग्धा मृगञावकसिंहकुकुटकभूता ।

रत्नमिवासंस्थापिता सुखसंज्ञाप्था गुणसमृद्धा ॥१॥

अयं भावः--या परिषत् प्रकृतिग्रुग्धा=प्रकृत्या-स्बभावेन ग्रुग्धा॰ भद्रभाव-संपन्ना, मृगशावकसिंहकुकुटकभूताः--तव मृगशावकाः=हरिणशिशवः, सिंहाः=सिंह-और खोटे शास्त्रों को मानने वालों के मत में जिसे आग्रह नहीं होता है वह परिषत् ज्ञायक परिषत् हैं । ऐसी परिषत् गुणों में तत्पर और अगुणों से रहित होती हैं । इस परिषत् में जो मनुष्य होते हैं वे गुणसमृद्ध होते हैं । जैसे राज हंस जलसहितदुग्ध मेंसे जल का परित्याग कर दूध का ही पान करते हैं से ही यह परिषत् दोषों को छोड कर गुणो को ही ग्रहण करती है । इस रिषत् के सदस्यजन धर्म की छुरा को धारण करने में वृषभ की तरह सदा ग्र्धोगशील रहा करते हैं । इसलिये ये धीर पुरुष कहलाते हैं । अज्ञायक परिषत् का स्वरूप इस प्रकार से हैं--''जा होइ पगइ महा'' इत्यादि-जो परिषत् स्व-गव से भद्रभावयुक्त होती है । तथा मृगशिशु, सिंहशिशु और कुक्कटशिशु के गान जिसके सदभ्य सरल भाव वाले होते हैं-प्र्वं जेा स्तान से निकले हुए

ાનનારા લાેકાના મતમાં જેને બિલકુલ શ્રદ્ધા હેાતી નથી એવી પરિષદને ઝાયક રિષદ કહે છે. એવી પરિષદ ગુણુચાહી અને અગુણુાથી રહિત હાેય છે. આ પરિ દમાં એકત્ર થયેલા મનુષ્યેા ગુણુસમૃદ્ધ હાેય છે. જેવી રીતે રાજહ સ જલમિશ્રિત ધમાંથી દ્રધને જ ગ્રહણ કરે છે અને જળનાે પરિત્યાગ કરે છે. તેમ આ પરિષદ ઘુ દાેષોના પરિત્યાગ કરીને ગુણુાને ગ્રહણ કરે છે. આ પરિષદના સભ્યાે ધર્મની રાને ધારણ કરવામાં વૃષભની જેમ સદા ઉદ્યોગશીલ રહે છે. તે કારણે તેમને ારૂ પુરૂષા માનવામાં આવે છે.

અજ્ઞાયક પરિષદતું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું હેાય છે—

"जा होइ पगइमदा" ઇત્યાદિ—જે પરિષદના સબ્યેા સ્વભાવની અપેક્ષાએ દ્રભાવ (સરલતા)થી ચુકત હેાય છે. જેના સબ્યેા મૃગશિશુ. સિંહશિશુ અને કુકડાના

| فوه |                                       |             | अनुयोग | गवारसमे |
|-----|---------------------------------------|-------------|--------|---------|
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |             |        |         |
| ••• | ÷                                     | ( <b>**</b> |        |         |

शावकाः, कुक्तुटकाः≃कुंक्तुटकशावकाः−तद्भूताः=तत्सदृशा । 'सिंहकुक्तुट' शब्दौ अत्र तत्तच्छावकपरौ । तज्जना हरिणशिशुसिंहशिशुकुक्तुटशिशव इव अत्यन्त सरल इत्यर्थः ।

तथा–रत्नमिव असंस्थापिता≃सहजरत्नमिवासंस्कृता≃भवति । सा परिषत् सुखसंज्ञाप्या=अनायासबोधनीया गुणसमृद्धा≃गुणगणयुता च भवति । किं च–

''जा खलु अभावियाकुस्सुइहिं न य ससमए गहियसारां।

अकिलेसकरा सा खलु, वइरं इकोडिसुर्द्व व ॥"

छोया—या खढ अभाविता कुश्रुतिभिः, न च ग्वसमये गृहीतसारा । अक्वेज्ञकारी सा खढु वज्रं षट्कोटिशुद्धमिव ॥२॥

अयं भावः—या परिपत् कुश्रुतिभारभाविता भवति, न च स्वसमये गृहीत सारा=स्वसिद्धान्ताभिज्ञा च न भवति, अह्वेशकारी=ह्वेशोत्पादिका न भवति, या च षटकोटिशुद्धं सर्वथा शुद्धवज्रमिव हीरक इव विशुद्धा भवति, सा खल्व झायकपरिषदुच्यते । इति ॥

सम्प्रति दुर्विदम्धपरिषदुच्यते—

''न य कत्थ वि निम्माओ, न य पुच्छइ परिभवस्स दोसेणं। बत्थिव वायपुण्णो, फुट्टइ गामेछगऽवियड्टा ॥१॥ किचिम्मत्तग्गाही, पछवगाही य तुरियगाही य । दुवियड्टिंगा उ एसा, भणिया तिविहा इमा पग्सा'' ॥२॥

रत्न के समान असंस्कृत होते हैं। और इसी से जिन्हें समझाना बहुत सरल होता है-अर्थात् जो थोड़े से कहने में ही सन्मार्ग पर आ जाते हैं। ये सव गुणगण से युक्त रहा करते हैं। ''जा खु अभाविता'' इत्यादि--यह परिषत् कुश्रतियों के बहकावे में नही आती है और अपने सिद्धान्त के पीछे यह लटना झगडना नहीं जानती है। पट्कोटि शुर्द्ध हीरे के समान यह परिपत् चिशुद्ध होती है। दुर्विंदग्ध परिपत् का स्वरूप इस प्रकार से है-''नय कत्थ विशुद्ध होती है। दुर्विंदग्ध परिपत् का स्वरूप इस प्रकार से है-''नय कत्थ

શિશુ સમાન સરલભાવથી ચુકત હાેય છે. અને ખાણામાંથી નીકળેલા રત્ન સમાન જે અસંસ્કૃત હાેય છે. જે પરિષદાને ધર્મ'તત્વ સમજાવવાનું કાર્ય ઘણું જ સરલ હાેય છે. એવા ગુણાયી યુકત પરિષદને અજ્ઞાયક પરિષદ કહે છે. ''जा खलુ अभावित्तા'' કુશાસ્ત્રો આ પરિષદને બહેકાવી શકતાં નથી અને તે પરિષદ સ્વ સિદ્ધાંતાથી અભિજ્ઞ પણુ હાેતી નથી. સિદ્ધાન્તને નામે તને ઝગડા કરતા પણુ આવડતા નથી. ષટ્કાેટ શુદ્ધ હીરા સમાન વશુદ્ધ આ પરીષદ હાેય છે.

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका. | स्तूं० | فع | श्रुतज्ञानस्वरूपनिरूपगम् | ų |
|-----------------|-------|--------|----|--------------------------|---|
|                 |       |        | _  |                          |   |

छाया-न च कुत्रापि निर्मातो न च पृच्छति पारभवस्य दोषेण । बस्तिरिव वातपूर्णः स्फुटति ग्रामेयकोऽविद्ज्धः ॥१॥ किंचिन्मात्रग्राहिणी, पछवग्राहिणी त्वरितग्राहिणी च । दुर्विदग्धा त्वेषा भणिता, त्रिविधेयं परिषत् ॥२॥ यो नरः कुत्रापि विषये निष्णातो न भवति ।

परिभवस्य दोषेण=अपमानदंषेण चान्यं जनं वस्तुतत्त्वं न ष्टच्छति । 'यद्यहमेनं प्रक्ष्यामि तव ममाप्रतिष्ठा स्यादिति हेतो स्तत्त्वज्ञजनक्ष्काशात् तत्त्वज्ञानं लब्धुं न यतते इति भावः । एतादृशो ग्रामेयको --ग्राम्यः=संस्कारवर्जितः अविदग्धः-अनिपुणः पुरुषः, वातपूर्णो वस्तिरिव स्फुटति =स्थूलो भवति अहंकारी भवतीत्पर्थः किंच--य किठिचन्मात्रग्राही भवति,

निष्णात हैं उनसे वह इस अभिप्राय से वस्तुतच्च को नहीं पूछता हो कि इन से पूछने पर मेरी अप्रतिष्ठा-अवज्ञा-होगी इसी कारण वह तच्चज्ञान प्राप्ति में प्रयत्नशाली नहीं होता है ऐसी व्यक्ति सत् ज्ञान के संस्कार से रहित बन कर केवल अचिंदग्ध-अनिपुण बना रहता है और वायु से पूर्ण धमनी के समान अपने अभिमान में फूला रहता है। इसी तरह जो थाडा बहुत जानता हैं तथा पल्ल्यग्राही पांडित्य-जिसके पास में है, जो त्वरितग्राही है-कहने पर शीघ समझतो लेता है-पर किर विस्मृत हो जाता है-फिर भी ज्ञानि के अहंकार में तत्पर रहता है ऐसे इन व्यक्तियों की सभा का नाम दुर्विदग्धा सभ। है। तात्पर्य इस का यह है कि बोध लव होने पर जो अपने आप

દુર્વિદગ્ધ પરીષદનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું હાય છે.

' નય कत्य વિ'' ઇત્યાદિ—કેાઇ એક પુરૂષ અમુક વીષયમાં નીષ્ણાત નથી. તે વિષયમાં બીજી કેાઇ એક વ્યક્તિ નિષ્ણાત છે, પરન્તુ પહેલી વ્યક્તિ બીજી વ્યક્તિને વસ્તુતત્ત્વ વિષે એ કારણે પૂછતી નથી કે તેને પૂછવાથી મારી અપ્રતિષ્ઠા થશે. આ પ્રકારના અભિમાનને કારણે તે તત્ત્વજ્ઞાન–પ્રાપ્તિમાં પ્રયત્નશીલ રહેતા નથી. એવા માણુસ સાચા જ્ઞાનના સંસ્કારથી રહિત જ રહેવાને કારણે અવિદગ્ધ-અનિપુણ જ રહે છે. એવા માણુસ હવાથી ભરેલી ધમણ સમાન અભિમાનથી ફૂલાયા જ કરે છે, આ પ્રકારના અધકચરા જ્ઞાનવાળાને અર્ધદગ્ધ કહે છે. આ પ્રકારના અર્ધદગ્ધ, છીછરા જ્ઞાનવાળા, ત્વરિતગ્રાહી (કાઇ વાત કહેવામાં આવે તા શીઘ સમજી લેનારા પણ પાછળથી તેને ભૂલી જનારા) માણુસા જ્ઞાનના અભિમાનમાં તત્પર રહેતા હેાય છે. એવી વ્યક્તિયાની સલાને દુર્વિદગ્ધા પરિષદ કહે છે આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે જેઓ પાલાને વિશિષ્ટ તત્ત્વજ્ઞાની માની રહ્યા છે, અને જેવા વાર્ટવાર સમજાવવા



अनुयोगद्वारस्रत्रे

पछवग्राही त्वरितग्राही भवति । तेषां परिषद् दुर्विदग्धा । इत्येवग्रुक्तरीत्या त्रिविधा परिषद् विह्रेया । इहाद्ये उमे अनुयोगार्ह, तृतीया तु अनुयेागानर्हा । एतत्सर्व-मुक्त्वा सत्रार्थों वक्तव्यः । इत्येवमनुयोगस्य द्वादश ढाराणि वक्तव्यानि भवन्ति । सत्रकारस्तु शेषाणि द्वाराण्युपलक्षयितुं 'कस्य शास्त्रस्यायमनुयोगः ?' इति सप्तमं द्वारं चेतसि निधाय ''जइ सुयनाणरस उद्देसो' इत्यारभ्य 'इमं पुण पट्टवणं पडुच आवरसगरस अणुओगोा' इति यावदुक्तवान् ॥म्रू० ५॥

को विशिष्ट तत्त्वज्ञानी मान बैठे हैं और समझाने पर भी जो अपने <sup>झू</sup>ठे आग्रह को छेग्रडते नही हैं ऐसे व्यक्ति दुर्विंदग्ध कहे गये हैं। इन की सभा का नाम दुर्विंदग्ध सभा है। इस प्रकार इन तीन सभाओं में से आदि की दो सभाएं तेा अनुयोग के योग्य हैं, परन्तु जेा तीसरी सभा है वह अनु-योग है वह अनुयोग के योग्य नहीं हैं।–

यह सब अनुयोग से लगता हुआ विषय पहिले कहकर अनुयोगाचार्य को सत्रार्थ का कथन करना चाहिये । इस प्रकार ये अनुयोग के १२ द्वार हैं । इन बारह द्वारां को अनुयोगाचार्य के विषय कहना चाहिये । सत्रकारने यद्यषि इन १२ द्वारों का यहां कथन नहीं किया है तो मी उन्होंने शेष द्वारों को उपलक्षित करनेकेलिये "कस्य शास्त्रस्य अयम्-अनुयोगः" इस सप्तमद्वार को चित्त में रख़कर-"जइ सुयनाणस्स उद्देसो" यहां से प्रारंभ करके "इमं पुण पट्टवर्ण पडुच्च आवस्सगस्स अणुओगो" यहां तक कहा है । स्थिर परिपाटी-

છતાં પણુ પાતાના દુરાગ્રહને છેાડતા નથી, જેએ જ્ઞાની પુરુષોની વાત સમજવાને પણુ તત્પર નથી એવાં પુરુષોને દુવિ<sup>6</sup>દગ્ધ કહે છે અને એવા પુરુષોની સભાને દુવિ<sup>6</sup>દગ્ધ પરિષદ કહે છે. આ ત્રણુ પ્રકારની જે પરિષદા કહી તેમાંની પહેલા છે પ્રકારની પરિષદા તો અનુયાગને પાત્ર ગણાય છે, પણુ ત્રીજા પ્રકારની જે દુવિ<sup>6</sup>ગ્ધ પરિષદ છે, તેને અનુયાગને પાત્ર ગણા થશે, પણુ ત્રીજા પ્રકારની જે દુવિ<sup>6</sup>ગ્ધ પરિષદ છે, તેને અનુયાગને પાત્ર ગણી નથી, અનુયાગને લગતું આ બધું કથન સૌથી પહેલાં કરવું જોઇએ. ત્યારબાદ જ અનુયાગાચાર્ય સ્ત્રાર્થનું કથન કરવું જોઇએ. આ પ્રકારના તે અનુયાગના ૧૨ દ્વાર છે. તે બાર દ્વારાનું અનુયાગાચાર્ય (શધ્ય આગળ કથન કરવું જોઇએ. જો કે સૂત્રકારે બે ૧૨ દ્વારાનું કથન અહીં કર્યુ નથી, છતાં પણુ બાકીના દ્વારાને ઉપલક્ષિત કરવા નિમિત્તે ''**સદય ગ્રાહ્ય લયવ** લગુયોગા:'' ''કયા સ્ત્રનો આ અનુયાગ છે,'' આ સાતમાં દ્વારને હૃદયમાં ધારણુ કરીને ''જ્ઞદ્ સુચનાળસ્સ ઉદેસો'' આ સ્ત્રપાઠથી શરૂ કરીને ''દ્વ પુળ પદ્ધ ત્રળં પદુસ્વ ગ્રાવસ્સગરસ લુગ્યોગોો' આ સ્ત્રપાઠ પર્ય-તનનું કથન કર્યું છે. ''સ્થિર પરિપાટી'' આ વિશેષણ अनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र ६ श्रुतज्ञानस्वरूपनिरूपणम् ५३

मूल्प—आवस्सयं णं किं अगं अंगाइं ? सुयं सुयाइं ? खंधो खंधा ? अज्झयणं अज्झयणाइं ? उद्देसो उदेसा ? । आवस्सयं णं नो अंग, नो अंग/इं, सुयं, नो सुयाइं, खंधो, नो खंधा, नो अज्झयणं, अज्झयणाइं, नो उद्देसो, नो उद्देसा ॥ सू० ६ ॥

छाया-आवश्यकं खलु किम् अड्गम् अड्गानि ? श्रुतं श्रुतानि ?, स्कन्धः स्कन्धाः ? अध्ययनम् अध्ययनानि ?, उद्देशः उद्देशाः ? । आवइपकं खलु ना अङ्गं, नो जो विशेषण बतलाया गया है वह यह प्रमाणित करता है कि इन विशेषण-वाला मुनि कभी भी सत्र और अर्थ को विपरीत नही करता है । जो आदेय वचनबाला मुनि होता है-उसके थोडे भी वचन महार्थ से भरे हुए जैसे माऌम होते हैं । आहरण नाम उदाहरण का है । हेतु दो प्रकार का होता है-१ एक ज्ञापक हेतु और दूसरा कारक हेतु-घटका-अभिव्यंजक दीप घटका ज्ञापक हेतु है । घटका कर्ता कुंभकार-घटका कारक हेतु है । उपसंहार का नाम उक्त य है । नैगमादि सात नय हैं । । सिन्न ५।।

''आवस्सयं णं इत्यादि । ॥स्रत्र ६॥

शब्दार्थ---(आवस्सयं णं) आवश्यक सत्र (कि अंगम्) क्या १ एक अंग रूप है ? (अंगाइं) या अनेक अंगरूप है ? (सुवं सुयाइं) एक श्रुतरूप है ? या अनेक श्रुतरूप है ? (खंधो खंधाइं ?) एक स्कंधरूप है ? या अनेकस्कंध रूप है ? (अज्झयणं अज्झयणाइं) एक अध्ययनरूप है-या अनेक अध्ययनरूप है ? (उद्देसो उद्देसा) एक उदेशरूप है या अनेक उद्देशरूप है ?---

એ વાતનું સમર્થન કરે છે કે આ વિશેષણુવાળા મુનિ કદી પણ સૂત્ર અને અર્થનું વિપરીત કથન કરતા નથી. જે મુનિ આદેયવચનથી ચુકત હાય છે, તેમના ચાડાં વચના પણ મહા અર્થથી ભરેલા લાગે છે. ''આહરણુ' એટલે ઉદાહરણુ અથવા દુષ્ટાન્ત હેતુ બે પ્રકારના હાય છે—-(૧) જ્ઞાપકહેતુ અને (૨) કારક હેતુ ઘટના અભિવ્યંજક દીપક ઘટના જ્ઞાપક હેતુરૂપ છે. ઘટનું નિર્માણ કરનાર કુંભકાર (કુંભાર) ઘટના કારકહેતુરૂપ છે. ઉપસંહારનું નામ ઉપગમ છે. નૈશમ આદિ સાત નય છે. ા સૂત્ર પ્

"आवस्सयं णं" छत्याहि—

શખ્દાર્થ — (आवस्सयं णं अंगम् अंगाइं ?) આવશ્યક સૂત્ર શું એક અંગરૂપ છે, કે અનેક અંગરૂપ છે ? (सुयं सुयाइं ?) શું તે એક શ્રુતરૂપ છે, કે અનેક શ્રુત-રૂપ છે ? (खंघो खंघाइं ?) શું તે એક સ્કંધરૂપ છે, કે અનેક સ્કંધરૂપ છે ? (अज्झयणं अज्झयणाइ' ?) શું તે એક અધ્યયનરૂપ છે, કે અનેક અધ્યય ારૂપ છે ? (उद्देसी उद्देसा ?) શું તે એક ઉદ્દેશરૂપ છે, કે અનેક ઉદ્દેશરૂપ છે ?

अनुयोगडारसूत्र

अङ्गानि. अत्रम, नो श्रुतानि, स्कथः नो स्कथाः नो अध्ययनम् अध्ययनानि, ना उदेशे। नो उदेशाः ।।स्र० ६।।

टीका-'आवस्सयं गं' इत्यादि-

आवश्यर्क खलु कि द्वादशान्तर्गतमेकमङ्गमिदम् ? कि वा अङ्गानि--बहून्य-ड्रानि । तथा कि श्रुतं श्रुतानि ? आवश्यकं किमेकश्रुतरूपं किंवाऽनेकश्रुतरूपम् ? तथा किं स्कन्धः स्कन्धाः--किमेकः स्कन्धः, बहवो वा स्कन्धाः ! । तथा अध्ययनम् अध्ययनानि आवश्यकमिदं किमेकमध्ययनं कि वा बहून्यध्ययनानि । तथा उद्देश--उद्देशा वा--किम्--एक उद्देशा वा बहदो वा उद्देशाः इति दश प्रश्नाः । उत्तरयति----'आवस्सयं णं' इत्यादि । आवश्यकं खलु नो एकाङ्गरूपं नैवा-

उत्तर-(आवस्स<sup>4</sup> णं नो अंगं नो अंगाइं) अनंग प्रविष्टरुप श्रुत होने के कारण आवश्यक सत्र-न एक अंगरूप है। और न अनेक अंगरूप है। ''सुयं नो सुयाईं'' यह तो एक श्रुतरूप है। और न अनेक अंगरूप है। ''सुयं नो सुयाईं'' यह तो एक श्रुतरूप है। अनेक श्रुतरूप नहीं हैं। (खंधो नो खंधा) एक स्कंधरूप है, अनेक स्कंधरूप नहीं हैं। (नो अज्झयणं, अज्झ-यणाइं) षड् अध्ययन स्वरूप होने से यह एक अध्ययनरूप नहीं हैं किन्तु अनेक अध्यचनरूप है। (नो उद्देसो नो उद्देसा) यह न एक उद्देशरूप है और न अनेक उद्देशरूप है। इसका तात्पर्य यह है कि यह आवश्यक युत्र एक श्रुत स्कंधात्मक और पड् अध्ययनरूप हैं। यह एक अंगरूप और अनेक अ गरूप नहीं है। अनेक श्रुतस्कंधरूप नहीं है और न एक अध्ययनात्मक है, न एक और अनेक उद्देशरूप ही है।

शंका-यहां ये दो प्रक्न हैं कि ''यह आवश्यक सत्र १ अंगरूप है या अनेक अंगरूप हैं'' करने योग्य ही नही प्रतीत होते-क्यों कि यह सत्र नन्दि-

ઉત્તર-(आच्च सर्य णं नो अंग नो अंगाइ) અનંગ પ્રલિષ્ટ શૃતરૂપ હોવાને કારણે આવશ્યકસૂત્ર અક અંગરૂપ પણુ નથી, અને અનેક અંગરૂપ પણુ નથી. (सुयं नो सुयाइ) તે એક શ્રુતરૂપ જ છે. અનેક શ્રુતરૂપ નધી, (સંघા नो સંघા) તે એક સ્કંધરૂપ છે, અનેક સ્કંધરૂપ નથી, (ળો अज्झ्यणं, अज्झ्यणा;) તે દ્ અધ્યયનાવાળું હાવાને લીધે તેને એક અધ્યયનવાળું કહી શકાય નહીં, પણુ અનેક અધ્યયનવાળું કહી શકાય. (નો उद्देसों, નો उद्देसा) તે એક ઉદ્દેશરૂપ પણુ નથી અને અનેક ઉદ્દેશરૂપ પણ નથી. આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-આવશ્યક સૂત્ર એક શ્રુતસ્કંધાત્મક અને છ અધ્યયનવાળું છે, તે એક અંગરૂપ પણુ નથી અને અનેક અંગરૂપ પણુ નથી, તે અનેક શ્રુતસ્કંધરૂપ પણુ નથી, તે એક અધ્યયન નાત્મક પણુ નથી, અને એક અથવા અનેક ઉદ્દેશરૂપ પણુ નથી.

્રાંકા—"આંવશ્યક સૂત્ર એક અંગરૂપ છે? કે અનેક અંગરૂપ છે?" આ બે પ્રક્ષો અહીં પૂછવા જોઇતા ન હતા, કારણુ કે આપે જ આગળ એવી વાત કરી

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका ६ अनुतज्ञानत्वरूपनिरूपणम्

नेकाङ्गरूपम् अध्यानङ्गप्रविष्टत्वात् । श्रुतम्-इदमेकश्रुतरूपमस्ति नो श्रुतानि-बहु-श्रतात्मकं च नारित । स्वन्धः-इदमे हस्वन्धरूपं नतु स्कन्धाः---बहुस्कन्धात्मकं न भवति । नो अध्ययनम्--नैकाध्ययनरूपम्, किन्तु अध्ययनानि---बहुस्वन्धात्म-कतयाऽनेकाध्ययनरूपम् । नो उद्देशः--इदं नैकोदेशरूपम्, नो उदेशाः-न बहूदेशा-त्भकमित्यर्थः ।

अयं भावः-इदम् आवश्यकम् एकश्रतात्मकत्वात् श्रुतभुएक स्वन्धात्मकत्वात् स्कंघः षडध्ययनात्मकत्वात् अध्ययनानि च, किन्तु नो अङ्गम, नो अङ्गानि, नो भुतानि, नो स्कन्धाः, नो अध्ययनम्, नो उद्देशः, नो उद्देशा वा।

नचावभ्य भ्म-अङ्गम् अङ्गानि ना १ इति प्रश्नद्वयम करणीयमेव, नन्दिस्त्रे-ऽस्यान ङ्गप्रविष्टत्वेनोक्तत्वात्, अत्र तृतीयस्त्रे- 'इमं पुण पट्ठवणं पडुच अणंग-पविष्टस्स अनुअगो' इत्यनेनात्य सत्रस्यानङ्गप्रविष्टत्वेनोक्तत्वात् १ इति चेत्, उच्यते-यत्तावदुक्तम्-नन्दिस्तत्रेऽस्यानङ्गप्रनिष्टत्वमुक्तम्, अतोऽत्र स्त्रेऽत्याङ्गत्व विषये प्रश्नोऽयुक्त इति, तदयुक्तम्, यतो नास्ति कोश्वदेवंविधो नियमो यत्प्रथमं नन्दि-स्त्रं व्याख्यायवेदं सत्रं व्याख्येयम, कदाचिदनुयोगद्वारं व्याख्यायैव नन्दिस्त्र

सत्र में अनंग प्रविष्टरूप से कहा गया है। तथा इसी सत्र के तृतीय सत्र में "इमं पुण पटटवणं पडुच्च अणंगपविद्वरस अणुओगो" इस अशदारा भी इसी बात को कहा है कि यह सत्र अनंग प्रविष्ट अतरूप है। अतः अनंग-प्रविष्ट होने के कारण इस सत्र के प्रति ये पूर्वोक्त दो प्रक्रन अकरणीय ही हैं। उत्तर-इस बात को लेकर कि नन्दिसत्र में इस सत्र के अनंग प्रविष्ट कहा है; इसलिये सत्र में अंगत्वविषयक ये दो प्रक्रन अयुक्त हैं सो पेसा कहना ठीक नहीं है क्यों कि इस प्रकार का कोई नियम तो है नहीं कि पहिले नन्दि-सत्र का व्यारुगन करके ही इस सत्र का कोई नियम तो है नहीं कि पहिले नन्दि-सत्र का व्यारुगन करके ही इस सत्र का कोई नियम तो है नहीं कि पहिले नन्दि-सत्र का व्यारुगन करके ही इस सत्र का कोई नियम तो है नहीं कि पहिले नन्दि-सत्र का व्यारुगन करके ही इस सत्र का का राख्यान करना चाहिये। कदाचित् पैसा भी हो सकता है कि पहिले इस अनुयोगद्वार सत्र का व्याख्यान कर छे हे आवश्यक सत्रने नन्दिसत्रभां अनंग प्रविष्ठ (अंगलाह्य) सत्रइपे कहेवामां आव्यु छे. वर्णो आ अन्थना त्रील सत्रमां व ''इमं पुण पट्टबणं पडुच आगंग-पविट्टम्स अणुओगो" आ क्षत्रांश द्वारा पछ आवश्यक सत्रते अनंग प्रविष्ट श्रुत ३पे प्रतिपाहित करवामां आव्यु छे. आ रीते तेने अनंगप्रविष्ट श्रुत३प प्रक्षट क्या भाद अप्रेक्त ले प्रक्षो शुं अस्थाने नधी? आ प्रक्षरना प्रक्ष हारी प्रक्ष्य का श्रि हा भाद हिपर्युक्त ले प्रक्षो शुं अस्थाने नधी?

ં ઉત્તર—નન્દિસ્તત્રમાં આવશ્યકસૂત્રને અનંગ પ્રવિષ્ઠ શ્રુતરૂપ કહેવામાં આવ્યુ છે, તેથી આ સુત્રને અનુલક્ષીને અંગત્વ વિષયક જે બે પ્રક્ષો પૂછવામાં આવ્યા છે, તે પ્રક્ષોને અયુક્ત ગણવા તે ઉચિત નથી, કારણ કે એવા કાઇ નિયમ તાે નથી

# अनुयोगद्वारसत्रे

व्याख्येयं भवेत् । किञ्च-यदि नन्दिसुत्रेऽस्या बाह्यत्वे निर्णीते पुनरस्थाङ्गरुवविषये प्रश्नो निर्श्ववस्तर्हि 'जइ सुयनाणरस उद्देसो समुदेसो अणुष्णा अणुओगा य पव-त्तइ, कि अंगपविष्टरस.....? कि अंगबाहिरस्स.....?' इत्यादि तृतीयसूत्रो पंगास एव निर्र्थकः स्यात, अतो नारित नन्दिस्त्रत्रा-नुयेागद्वारसूत्रयाः पौर्वा-पर्यभावः, अतोऽस्याङ्गरूबविषये प्रश्नः समीचीन एव ।

ननु मङ्गलार्थं नग्दिसङ्गमेव प्रथमं व्याख्यातव्यम् ? इति चेदुच्यते-तद्धि न, नन्दिस्रंत्रेऽपि ज्ञानपठचकोत्कीर्त्तनस्यै व मङ्गलत्वम, तचेहाऽप्यस्तीति मङ्गल-स्यापि नन्दिस्रत्रस्य प्रथमव्याख्याने प्रयोजनाभावात् । यचोक्तम्-'इमं पुण पट्ठवणं'

के बाद में व्याख्याता नन्दिसत्र का व्याख्यान करदें। किठच-यदि नंदि सत्र में इसमें अंगवाह्यता का निर्णय होने से अंगत्व विययक प्रश्न निर्श्वक है ऐसा ही मान लिया जावे तो फिर ''जइ सुयनाण स'' इत्यादि तृतीय सत्र का उपन्यास ही निर्श्वक हो जावे गा। इसलिये नंन्दिसत्र और अनुयोग-डारसत्र इनमें पौर्वापर्यभाव नहीं है- अतः अंगन्व विषयक प्रश्न इसके ऊपर जो किया गया है वह समीचीन ही है।

शंका—मंगल के निमित्त नन्दिमूत्र ही प्रथम व्याख्यान करने योग्य हैं अतः इस तरह इन में पौर्वापर्यभाव आ जायगा~सो ऐसी भी बात नही है क्यों कि नन्दिखत्र में भी पांच ज्ञानों के कथन से जिस प्रकार मंगलता है उसी प्रकार से वह मंगलता इसमें भी है। क्योंकि यहां पर भी पांच ज्ञानों

જ કે પહેલાં નન્દિસુત્રતું વ્યાખ્યાન (કથન) કર્યા ખાદ આ સૂત્રતું વ્યાખ્યાન કરવું ન જોઇએ. કદાચ એવું પછ્યુ સંભવી શકે છે કે પહેલાં આ અનુચેાગ દ્વાર સૂત્રતું વ્યાખ્યાન કરીને ત્યારબાદ વ્યાખ્યાતા નન્દિસુત્રતું વ્યાખ્યાન પણુ કરે.

વળી એવું જ માની લેવામાં આવે કે નર્નિદસૂત્રમાં આ સૂત્ર (આવશ્યક સત્ર) ની અંગઆદ્ધાતાના નિર્ણુય થઇ ગયા હાવાથી આગતવ વિષયક જે પ્રશ્ના પૂછવામાં આવ્યા છે તે નિરર્થંક લાગે છે, એવી પરિસ્થિતિમાં તાે ''ज़इ सुयनाणस्स'' ઇત્યાદિ ત્રીજા સુત્રના ઉપન્યાસ જ નિરર્થંક ખની જશે. નન્દિસૃત્ર અને અનુચાગદ્ધારસ્ત્રમાં પાર્વાપર્ય ભાવના સદૃભાવ નથી, તેથી તેને અનુલક્ષીને અંગત્વ વિષયક જે પ્રશ્ના પૂછવામાં આવ્યા છે તે ઉચિત જ છે.

શ કા-માંગળનિમિત્તની અપેક્ષાએ તેા નન્દિસૃત્ર જ પ્રથમ વ્યાખ્યાન કરવા યાગ્ય છે, તે કારણે તે અન્નેમાં પૌર્વાપર્ય ભાવના સદુભાવ પણ સંભગી શકે છે.

ઉત્તર--એવી વાત પણ નથી, કૉરણ કે નન્દિસત્રમાં પણ પાંચ જ્ઞાનના કથનથી જેવી મંગળતાના સદુભાવ છે, એવી જ મંગળતાના આ સત્રમાં પણ સદુભાવ છે,

### अनुयोगचन्द्रिका टीका ६ थुतज्ञानस्वरूपनिरूपणम्

इत्यादिनाऽस्यानद्गत्वमुक्तमेव, पुनरस्त्याङ्गत्त्वविषये प्रश्नोऽसमीचीन एवेति, तत्सत्यम्, परन्तु विस्मरणशीलानामल्पबुद्धिमर्ता शिष्याणामनुग्रहार्थं मेवायं प्रश्नः, इत्यस्या-इत्त्वविषये प्रश्नो निर्दुष्ट एवेति बोघ्यम् ॥ मू० ६ ॥

'इमं पुण पद्ववणं पडुच आवस्सगस्स अणुओगो' । इत्यनेन 'आवश्यकम्' इति सत्रनाम निर्णीतम्, तथाऽनन्तरोक्तेषु दञ्ञसु प्रश्नेष्वावञ्यकं श्रुतत्वेन स्कंध-त्वेनाध्ययनकऌापात्मकत्वेन च निर्णींतम्, तस्मात् प्रक्रते किम् <sup>१</sup> इत्याह-'तम्हा इत्यादिना

का सर्व प्रथम कथन किया गया है। इस लिये इस बात को लेकर मंगल भूतभी नन्दिसत्र का प्रथम व्याख्यान करना चाहिये यह वात नहीं वनती है। क्योंकि इस प्रकार के कथन में केाई खास प्रयोगन की पुष्टि नहीं होती है। तथा यह जो बात यही है कि 'इमं पट्टवणं'' इत्यादि पाठ से भी इस अनुयोगद्वार में अनक्रप्रविष्टता प्रतिपादित होती है अतः इस में यह अगत्व विषयक प्रक्रन असमीचीन ही है सो यह बात ठीक हैं--परन्तु जेा शिष्य विषयक प्रक्रन असमीचीन ही है सो यह बात ठीक हैं--परन्तु जेा शिष्य विषयक प्रक्रन असमीचीन ही है सो यह बात ठीक हैं--परन्तु जेा शिष्य किया गया है। इस तरह इसमें यह अंगत्व विषयक प्रक्रन निर्दोप ही है ऐसा जानना चाहिये। ॥सू० ६॥

''इमं पुण पट्ठवणं पडुच्च आवस्सगस्स अणुओगे। ''इस म्रुत्र पाट से इसका नाम आवश्यक म्रुत्र हैं यह निर्णीत हो जाता है, तथा अनन्तरोक्त दश प्रश्नों में यह आवश्यक श्रुतरूप है, रकंधरूप है, और षड्वध्ययनात्मक है यह

કારણ કે આ સત્રમાં પણ સૌથી પહેલાં પાંચ જ્ઞાનાનું જ કથન કરવામાં આવ્યું છે. આ દાષ્ટએ વિચાર કરવામાં આવે તાે મંગળભૂત નન્દિસૃત્રનું જ પ્રથમ વ્યા-ખ્યાન કરવું જોઇએ, એવી વાત પ્રતિપાદિત થતી નથી, કારણ કે આ પ્રકારના કથન-થી કાેઇ ખાસ પ્રયાજનને પુષ્ટિ મળતી નથી.

તથા એવી જ દલીલ કરવામાં આવી છે કે ''इમં પદુવળં'' ઇંત્યાદિ સૂત્રપાઠ દ્વારા પણુ આ અનુયોગ દ્વારમાં અનંગપ્રવિષ્ટતા પ્રતિપાદિત થાય છે, તેથી અંગત્વ વિષયક પ્રશ્નો અનુચિત જ છે, તો એ દલીલ પણુ અરાબર નથી, કારણુ કે જે શિષ્ય વિસ્મરણ્ડશીલ અને અલ્પબુદ્ધિવાળા હાેય તેમના ઉપર અનુગ્રહ કરવાને માટે જ આ બે પ્રશ્ન પૂછવામાં આવ્યા છે. તે કારણે અંગત્વ વિષયક જે પ્રશ્ન પૂછ-વામાં આવેલ છે, તે બધા નિદેષ્ય પ્રશ્ને જ સમજવા જોઇએ. તે શ સ્. ૬ તા

'इमं पुण पटवणं पडुच आ ग्रस्सगस्स अणुओगेा'' આ સત્રપાઠ દ્વારા તેનું નામ આવશ્યકસંત્ર છે, તે નિર્ણાંત થઇ જય છે, અને ત્યાર પછીના દસ ગ્રશ્ના દ્વારા એ નિર્ણાંત થઇ જાય છે કે આ સત્ર બ્રુતરૂપ છે, સ્કન્ધરૂપ છે અને છ

| 40 |
|----|
|----|

अनुयोगद्वारस्रत्रे

मूलम--तम्हा आवस्सयं निक्खिविस्सामि, सुयं निक्खिविस्सामि खंधं निक्खिविस्सामि, अज्झयणाइं निक्खिविस्सामि ॥ सू० ७ ॥ ढाया-तरमात् आवश्यकं निक्षेप्स्यामि, श्रुतं निक्षेप्स्यामि स्कंघ निक्षेप्स्या-ांम, अध्ययनानि निक्षेप्स्यामि ॥ स्र० ७ ॥

टीका-'तम्हा' इत्यादि-

इह हि आवश्यव खत्रस्थानुयोगः तच्चाऽऽवश्यकं श्रुतरूपं ग्कंधरूपम्, अध्ययनरूपं च । 'तम्हा' तस्मान् आवश्यकं निक्षेप्स्थामि=आवश्यकन्थ निक्षेपं करिष्धामि, श्रुतं निक्षेप्स्थामि=श्रुतस्य निक्षेपं करिष्थामि, स्कन्धं निक्षेपयामि स्कन्धस्य निक्षेपं करिष्यामि, अध्ययनानि निक्षेप्स्थामि=अध्यतनानां निक्षेपं करि-निर्णीत हो जाता है—इससे प्रकृत में क्या बात आती है ? इस इंका के ''समाधान निमित्त'' खत्रकार कहते हैं—

"तम्हा आवस्सयं" इत्यादि । ॥म्र ७॥

शब्दार्थ-यहां आवश्यक सत्र का अनुयोग प्रस्तुत है और वह आव इयक श्रुतरूप, स्कंधरूप एवं अध्ययनरूप है। (तम्हा) इसलिये (आवस्सयं) आवश्यक का मैं (निक्लिविस्सामि) निक्षेप करूंगा। (स्रयं निखिविस्सामि) श्रुत को निक्षेप करूंगा (अज्झयणाइं निक्लिविस्सामि) अध्यथनों का निक्षेप करूंगा। इसका तत्पर्य यह है-कि जब धह शास्त्र आवश्यक आदिरूप से निर्णांत हो चुका है। तब इन आवश्यक आदि शब्दों का अर्थ खुलासारूप से स्पष्ट करने के याग्य हो जाता है। इसके अर्थ वा भप्टरूप से विवेचन तभी हो सकता है कि जब पदों वा निक्षेप कियीं जावे। धिना निक्षेप किये इन

અધ્યયનવાળું છે. હવે આ સત્રમાં કયા કયા વિષયને। સમાવેશ શાય છે, તે પ્રકટ કરવા નિમિત્તે સુત્રકાર કહે છે કે—''तम्हा आवस्सयं'' ઇત્યાદિ—

શખ્દાર્થ'—અહીં આવશ્યક સત્રને અનુયેાગ પ્રસ્તુત છે, અને તે આવશ્યક શ્રુતરૂપ, સ્કંધરૂપ અને અધ્યયનરૂપ છે. તગ્હા તેથી (आवस्सयं निक्सिवविग्सामि) આવશ્યકના હું નિક્ષેપ કરીશ, (सुपं निक्सिविस्सामि) શ્રતના નિક્ષેપ કરીશ, (अज्झयणाद्दं निक्सिवचिरसामि) અને અધ્યયનાના હું નિક્ષેપ કરીશ.

આ કમનને ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે–જયારે આ શાસ આવશ્યક આદિરૂપે નિર્ણા^ત થઇ ગયું છે, ત્યારે આ આવશ્યક આદિ શખ્દોના અર્થ ખુલાસા સદ્ધિત સ્પષ્ટ કરવાનું જરૂરી બની જાય છે. તેના અર્થનું સ્પષ્ટરૂપે વિવેચન કરવાનું ્કાર્ય ત્યારે જ સરળ બની શકે કે જયારે પદ્દોના નિક્ષેપ કરવામાં આવે. નિક્ષેપ

अनुयोगचन्द्रिका टीका. ७ आवश्यकस्यानुयोगस्वरूपनिरूपणम्

ष्मामि । अयं भावः--इदं शास्त्रमावद्यकादिरूपतया निर्णीतम्, अत आवद्यकादि शब्दानामर्थो निरूपणीयः ! स च निष्ठेपपूर्वक एव स्पष्टतया निरूपितो भवति, अत आवद्यकादीनां निक्षेपः क्रियते । निक्षेपश्च निक्षेपणं आवद्यका-देयथासम्भवं नामादिभेदनिरूपणम् ॥स० ७॥

उत्कृष्टतो जघन्यतथ कियान् निक्षेपः कर्चच्यः ? इत्याह -

मूल्य्—जस्थ य जं जाणेजा निक्खेर्व निक्खिवे निरवसेसं । जत्थ वि य न जाणेजा चउक्रग निक्षिखवे तस्थ ॥सू० ८॥

छाया-यत्र च यं जानीयाद् निक्षेपं निक्षिपेत् निखशेवम् । यत्रावि च न जानीयात्, चतुष्कं निक्षिपेत्तञ्ञ ॥स० ८॥

के अर्थ का विवेचन रपष्टरूप से नहीं हो सकता है। इसलिये इन आव-इयक आदि शब्दों वा अब निक्षेप किया जाता है। निक्षेप का अर्थ-आव-इयक आदि शब्दों के यथा संभव नामादि भेदों का निरूपण वरना-होता है। ॥ स्वत्र आ उत्क्रष्टरूप से और जघन्यरूप से कितने निक्षेप कर्तव्य होते हैं इसके लिये

सत्रकार कहते हैं कि— ''जन्थ य जं जागोज्जा'' इत्यादि । स० ८ ॥ शब्दार्थ-—(जन्ध च जं जागोज्जा) जीवादिरूप बग्तु में निक्षेप्ता

यदि निर्क्षेप—स्यास—को जानता हो तो उस जीवादिरूप वस्तु में वह (निरवसेसं निक्सेवं निविखवे) नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव और भावादि स्वरूप समस्त निक्षेप भेदां का निरूपण करे। (जत्थ वि य न जाणेज्जा तत्थ चउक्कगं निविखवे) तथा जिस वस्तु में जीवादिरूप पदार्थ में–

કર્યા વિના અર્થનું વિવેચન સ્પષ્ટતાપુર્વક થઇ શકતું નથી. તેથી આ આવશ્યક આદિ પદોના હવે નિક્ષેષ કરવામાં આવે છે.

નિક્ષેપના અર્થ આવશ્યક શબ્દાના <mark>ચથા</mark> સંભવ નામાદિ ભેદાનું નિરૂપણુ કરવું તેનું નામ જ નિક્ષેપ છે. હ સંજ છાદ

ેં ઉત્દુષ્ટરૂપે અને જંઘન્યરૂપે કેટલા નિક્ષેપ કર્તાવ્ય (યરવા યોગ્ય) હાેય છે, તે પ્રકટ કરવાને માટે સુત્રકાર કહે છે કે—

"जत्थ य जं जाणेज्जा" धत्याहि-

શખ્દાર્થ'---(ज थ य जं जाणेज्जा) છવાદિરૂપ વસ્તુમાં નિક્ષેપ્તા નિક્ષેપ (ન્યાસ)ને બાણતા હાય તા (નિरवसेसं निक्खेवं निक्सिन) તે જીવાદિરૂપ વસ્તુમાં નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય. ક્ષેત્ર, કાળ, ભવ અને ભાવાદિરૂપ નિક્ષેપના સમસ્ત ભેદાનું નિરૂપણ કરવું બેઇએ. (जत्थ वि य न जाणेज्जा तथ चउक्रगं निक्सिवे) तथा જે વસ્તુમાં-જીવાદિરૂપ પદાર્થમાં-સમસ્ત નિક્ષિપોને (નિક્ષેપા નિક્ષેપ કરનાર ગુરુ) ξò

#### अतुयोगद्रारसूत्रे

टीका−'जत्थ य' इत्यादि–

यत्र च=जीवादि वस्तूनि यं निक्षेपं-न्यासं जानीयात,

तत्र जीवादिवस्तूनि निरवशेषं समग्रं-नाम स्थापना द्रव्यक्षेत्रकालभवभावादि स्वरूपं निश्चेपभेदसमूहं निक्षिपेत्-निरूपयेत् । यत्रापि च अपि च=पुनः यत्र = यस्मिन् जीवादिवस्तूनि सर्वान् निक्षेपान् न जानीयात्, तत्र-तस्मिन्नपि जीपादिवस्तूनि चतुष्कं-नामस्थापनाद्रव्यभावरूपं निक्षेपं निक्षिपेत्-न्यस्येत् । अयं भाव:-यत्र नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकालभवभावादिलक्षणा भेदा ज्ञायन्ते, तत्र एमिः सर्वैंरपि भेदैर्वस्तुनो निक्षेपो भवति । यत्र तु सर्वे भेदा न ज्ञायन्ते, तत्रापि नामादि-भिश्चतुर्भिर्वस्तुनिक्षेत्वव्यमेव, नामादीनां सर्वव्यापकत्वात् । न हि किमपि सदृशं वस्तु विद्यते, यत्र नामादिचतुष्टयं नास्तीति । स्र ८।।

यदि वह निक्षेप्ता समस्त निक्षेपों को नहीं जानता हो तो भी उस वस्तु में वह नाम स्थापना, द्रव्य, और भावरूप चार निक्षेपों का न्यास करें।

भावार्थ----जहां पर नाम स्थापना, द्रच्य, क्षेत्र, काल, भव, और भाव आदिरूप निक्षेप भेद जाने जाते हैं वहां पर इन समस्त भी भेदों से वस्तु का निक्ष्तेप होता है। परन्तु जहां ये सब भेद नहीं जाने जाते हैं वहां भी नाम आदि चार वस्तु का निक्षेप तो करना ही चाहिये। क्यों कि नामादिक सर्वव्यापक हैं। ऐसी कोई वस्तु नहीं हैं कि जिस में नामादि चतुष्टय नहीं हैं।

लोक में या आगम में जितना मी शब्दव्यवहार होता—हैं--वह कहां किस अपेक्षा से किया जा रहा है। इस प्रन्थी को सुलझाना ही निक्षेप— व्यवस्था का काम है। प्रयोजन के अनुसार एक ही शब्द के अनेक अर्थ हो

જાણુતા ન હેાય, તે વસ્તુમાં પણુ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવરૂપ નિક્ષેપના ચાર ભેદેાનું નિરૂપણુ તાે તેમણુ કરવું જ જેઇએ.

ભાવાર્થ — જ્યાં નામ, સ્થાપના, દ્રગ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભવ અને ભાવ આદિરૂપ નિક્ષેપ જાણી શકાય એમ હેાય ત્યાં આ સમસ્ત ભેદોની અપેક્ષાએ વસ્તુના નિક્ષેપ થાય છે. પરન્તુ જ્યાં આ અધાં ભેદા જાણી શકાતા ન હાય ત્યાં પણુ નામ, સ્થા-પના, દ્રગ્ય અને ભાવ, આ ચાર વસ્તુના નિક્ષેપ તાે કરવા જ જોઇએ, કારણ કે નામાદિક ચારે વસ્તુઓ તાે સર્વગ્યાપક છે. એવી કાેઇ પણુ વસ્તુ નથી કે જેમાં નામાદિ ચતુષ્ટયના સદ્દભાવ ન હાેય.

લેાકમાં અથવા આગમમાં જેટલા શખ્દોનેા વ્યવહાર થાય છે તે ક્યાં ક'ઈ દુષ્ટિએ કરવામાં આવતાે હાેય છે, આ સમસ્યાને હલ કરવાતું જ નિલેપ-વ્યવસ્થાતું કામ છે. એક જ શખ્દના પ્રયાજન અનુસાર અનેક અર્થ થતા હાેય છે. તે અર્થ अनुयोगचन्द्रिका टीका स०९ आवश्यकस्य निक्षेपनिरूपणम् ६१

आवक्ष्यकं, श्रुतं, स्कन्धम्, अध्ययनानि च निक्षेप्स्यामीति प्रतिज्ञातम् । तत्र प्रतिज्ञानुसारेण प्रथममावक्ष्यकनिक्षेपार्थमाह—

मूलम्—से किं तं आवस्सयं ? आवस्सयं चउविवहं पण्णतं, तं जहा—नामावस्सयं ठवणावस्सयं द्व्वावस्सयं भावावस्सयं।सू०९। जाते हैं। ये अर्थं ही उस शब्द के न्यास—निक्षेप—अथवा विभाग हैं। शब्द का अर्थ यदि निक्षेप्ता नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्रे, काल, भव और भाव आदि रूप से जानता है तो उसका कर्तव्य है कि वह इन सब न्यासों का विश्ले-भण उस शब्द के अर्थ को समझाने में करें। यदि वह इन सब मेदां से परिचित नहीं है तो कम से कम उस शब्दार्थ कर वह नाम, स्थापना, द्रव्य और भावरूप से विश्लेषण अवश्य करें। वयों कि ऐसा कोई भी पदार्थ नहीं है जो इन चाररूप न हो। हरएक पदार्थ कम से कम नाम, स्थापना, द्रव्य और भावरूप तो है ही। इन में से वक्ता किस निक्षेपरूप अर्थ का प्रतिपादन कर रहा है यह बात सहज में समझ में आ जाती है। इस से प्रकृत अर्थ का बोध और अन्रकृत अर्थ का निराकरण होनेरूप फल श्रोता को प्राप्त हो जाता है। खत्र ८। अब सत्रकार प्रतिज्ञा के अनुसार आवश्यक इस शब्द का निक्षेपार्थ क्या है. इस बात को स्पष्ट करते हैं। क्यों कि उन्होंने अभी देसी प्रतिज्ञा की है कि मैं आवश्यक, त, स्कंध और अध्ययनों का निक्षेप करां ।

જ તે શખ્દના ન્યાસ, નિક્ષેપ અથવા વિભાગરૂપ છે. જો નિક્ષેપ્તા (નિક્ષેપ કરનાર ગુરુ) શખ્દના અર્થ નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભવ અને ભાવ આદિ રૂપે જાણતા હોય, તા તેનું એ કર્તવ્ય થઇ પડે છે કે તેણે શખ્દના અર્થ સમજાવતી વખતે આ બધાં ન્યાસા (વિભાગા)નું વિશ્લેષણુકરવું જોઇએ. જો નિક્ષેપ્તા એ બધાં ભેદાથી પરિચિત ન હોય તા તેણે શખ્દાર્થનું નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવરૂપે તા અવશ્ય વિશ્લેષણુ કરવું જ જોઇએ, કારણુ કે એવા કાઈ પદાર્થ નથી કે જેમાં નામ આદિ ઉપર્શુકત ચાર નિક્ષેપોના સદ્દભાવ જ ન હાય પ્રત્યેક પદાર્થ ઓછામાં ઓછા નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવરૂપ તા અવશ્ય હાય જ છે. આ નિક્ષેપા માંથી વક્તા કયા નિક્ષેપરૂપ અર્થતું પ્રતિપાદન કરી રહ્યો છે એ વાત સરળતાથી સમજાઇ જાય છે. તેના દ્વારા પ્રકૃત અર્થના બાધ અને અપ્રકૃત અર્થનું નિરાકરણુ થવારૂપ કળ શ્રોતાને પ્રાપ્ત થઇ જાય છે. ાા સ. ૮ ા

હવે સુત્રકાર પાતાની પ્રતિજ્ઞા અનુસાર "આવશ્યક" આ શબ્દના શા નિક્ષે-પાર્થ છે, તે પ્રકટ કરે છે, કારણુ કે તેમણે હમણાં જ (પૂર્વ સૂત્રમા) એવું વચન આપ્યું છે કે "હું આવશ્યક, બ્રુત, સ્કન્ધ અને અધ્યયનોના નિક્ષેપ કરીશ."

| <b>É</b> \$ | अनुयोगबारसत्रे                        |
|-------------|---------------------------------------|
|             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

छार्या-अथ कि तदावस्यकम् आवश्यकं चतुर्विधं प्रज्ञप्तमु, तद्यया-नामा-वश्यकं स्थापनावश्यकं, द्रव्यावश्यकं, भावावश्यकम् ॥सू० ९॥

टीका-'से कि तें' इत्थादि-

'से' इति 'अथ' शब्दार्थे । स चेह वाक्योपन्यासे । उक्तं च∽'मङ्गला-नन्तरारम्भप्रश्नकात्स्म्यें प्वथो अथ' इति । किं शब्दःप्रश्ने । तदिति पूर्वप्रकान्तपरामर्झे ततोऽयं निष्कर्षों–अथ तत्=पूर्वप्रकान्तम् आवध्यकं किम्≓कि स्वरूपम् ? इति शिष्पप्रश्नः । उत्तरयति- 'आवस्सयं' इत्यादिना । आवभ्यकम्-अवक्ष्यं कर्त्त-व्यम्–आवइयकम्--अमणादिभिश्रतुधिंधसंधेग्वःयमुभयकालं क्रियते इति भावः ।

से किं तं आवश्सयं इत्यादि । ॥स्वत्र ९॥

शब्दार्थ-–(से किं तं आवस्सयं) शिष्य पूछता है कि हे भदंत ! पूर्व प्रकान्त आवस्यक∓ा क्या स्वरूप हैं ?

उत्तर--(आवस्सयं चउच्चिहं पण्णत्तं) आवश्यक चार प्रकार का कहा गया है। (तंजहा) उसके वे चार प्रकार ये हैं--(नामावरसयं, ठावणावरसयं, दव्वार-स्सय' भावावस्सय') नाम आवश्यक स्थापना आवश्यक द्रव्य आवथ्यक, और भार आवश्यक । अथ शब्द का प्रयोग मङ्गल अनन्तर, आरंभ, प्रश्न और कात्स्न्य इन अर्थों में होता है। यहां इसका प्रयोग वाक्य के उपन्यास में हुआ हैं। ''कि शब्द प्रइन में आया है। अरइय कर्त्तव्य जो होता है उसका नाम आयइयक है । साधुसाध्वी और आवक आविकारूप चतुर्विध संघ के लिये प्रातःकारु और साय कारु यह वर्म आवश्यक कर्तव्य कहा गया है।-अथवा

શબ્દાર્થ —(से किं तं आवस्सयं ?) શિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પુછે છે કે "હિ ભગવન્ ! પ્વેક્તિ આવશ્યકનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉत्तर--(आवस्सयं चउव्विहं पण्णत्तं) આવશ્યક આર પ્રકારના કહ્યા છે, (तं जहा) એ ચાર પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-~(नामावरसयं, ठवणावरसयं, दच्चा-बरसय', भावावस्सय') (१) नाभ આવશ્યક, (२) સ્થાપના આવશ્યક, (૩) દ્રવ્ય આવશ્યક અને (૪) ભાવ આવશ્યક. ''**अથ''શ**ખ્દના પ્રયાગ મંગળ, અનન્તર, આર'લ, પ્રશ્ન, અને કાત્સ્ન્ય', આટલા અર્થમાં થાય છે. અહીં તેના પ્રયોગ વાકયના ઉપન્યાસમાં થયે। છે. (''कि'') આ પદ પ્રશ્ન પૂછવા નિમિત્તે વપરાશું હેાવાથી પ્રશ્ના-ર્થનું વાચક છે. જે અવ્રય કરવા ચાગ્ય હાય છે તેને આવશ્યક કહે છે. સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા રૂપ ચતુવિધ સંઘને સવારે અને સાંજે (સાયંકાળે) અવશ્ય કર્તાવ્ય (કરવા ચાગ્ય) અમુક જે કાર્યો છે તેને આવશ્યક કહે છે. અથવા અવશ્ય શબ્દના આ પ્રમાણે પણ અર્થ થાય છે-અચલ, અરુજ, અક્ષય, અવ્યાબાધ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका. ख० ९ आवक्यकस्य निक्षेपनिरूपणम्

यद्वा--अचलमरूजमक्षयमध्यावाधममन्दानन्दसन्दे हरूपं शाश्वतं शिवसुखमवध्यं-निश्वयेन भवति यस्मात्-तदावय्यकम् । यद्वा--आ=समन्ताद्वक्ष्या भवन्ति इन्द्रि-यकषायादि भावशत्रवो यस्मात्तदावश्यकम् । यद्वा-ज्ञानादिगुणसमृहो मोक्षो वा आ=समन्ताद्वश्यः क्रियतेऽनेनेति-आवश्यकम् ।

यद्वा—'आवस्सय'' इत्यस्य 'आवासक' मितिच्छाया। विंशतिसंख्यकेषु स्थानकेषु आवासयति—तदाराधने तत्परं करोत्यात्मानमित्यावासकं प<sup>िद्धा</sup>वश्य-कमेव। यडा-श्रुतचारित्रलक्षणधर्मारामे आवासयति-निवासयत्थात्मान मित्यावासकम् ।

इदं आवेश्वकं चतुर्विधं—चत्तस्रो विधा भेदा अस्येति चतुर्विधं—चतुःप्रकार-कं प्रइप्तं-प्ररूपितम् । तद्यथा-यथा-तदाव यकं चतुर्विधं भवति तथोच्यते—नामा-वश्यकं, स्थापनावश्यकं, द्रव्यावश्वकं, भावावश्यकम, इत्येवं चतुर्विधमावश्यकं भवति।सु९।

अयस्यशब्द का अर्थ अचल अरुज अक्षय अव्याबाध अमन्दआनन्द (अत्यन्त आनंद का पुंज) का संदोहरूप जो शाश्वत शिव सुख है व्ह है । यह शिव सुख निश्चय से जिसके प्रभाव दश जीवां को प्राप्त होता है व्ह आवश्यक है । अथवा-इन्द्रिय और कपाय आदि मावश्र्य्य सर्व प्रकार से जिस से वश में हो जाते हैं वह आवश्यकहै । अथवा-ज्ञानादिक गुणों का समूह या में क्ष जिसके ढारा सर्व प्रकार से वह्य किया जाता हैं वह आवश्यक है । अथवा-''आवरसयं'' की संस्कृत छाया ''आवासक'' ऐसी भी है-जो २० रथानों में-अर्थात इन स्थानों की आग्धना में-आत्मा को तत्पर बनाता हैं उसका नाम आवासक है और वे े। छह प्रकार के आवश्यक ही हैं। अथवा-अतचारित्ररूप धर्मीद्यान में जा आत्मा का निवास करता है वह आवासक है । यह आवासकरूप आवश्यक चार प्रकार का कथित हुआ है । ॥सत्र ९॥

અમન્દ આનંદના સંદોહરૂપ જે શાશ્વત શિવ સુખ છે તેને અવશ્ય કહે છે. જેના પ્રભાવથી જીવને તે શિવ સુખની અવશ્ય' પ્રાપ્તિ થઇ જાય છે, તે વસ્તુનું નામ આવશ્યક છે. અથવા-ઇન્દ્રિયા અને કષાય આદિ ભાવશત્રુઓ જેના દ્વારા સર્વ પ્રકારે વશ થઇ જાય છે, તેનું નામ આવશ્યક છે. અથવા જ્ઞાનાદિ ગુણોનો સમૃહ અથવા માક્ષ જેના દ્વારા સર્વ પ્રકારે વશ્ય (પાતાને અધીન) કરવામાં આવે છે, તેનું નામ આવશ્યક છે. અથવા ' આવરસથ' આ પદની સંસ્કૃત છાયા ''आवासक'' પણ થાય છે. અથવા ' આવરસથ' આ પદની સંસ્કૃત છાયા ''आवासक'' પણ થાય છે. એ દૃષ્ટિએ વિચારવામાં આવે તે આવશ્યકના અર્થ આ પ્રમાણે પણ થાય છે-જે ૨૦ સ્થાનાની આરાધના કરવામાં પાતાના આત્માને પ્રવૃત્ત રાખે છે તેનું નામ અવાસક છે, અને એવાં છ પ્રકારના જ આવશ્યક છે. અથવા શ્રત ચારિત્રરૂપ ધર્મધ્યાનમાં જે આત્મા નિવાસ કરે છે તેને આવાસક કહે છે. તે આવાસકરૂપ આવશ્યક ચાર પ્રકારના કહ્યા છે. ા સ. ૯ ૫

#### अनुयोगद्वारस्रत्रे

सम्प्रति नमावश्यकस्य स्वरूपं प्रतिपादयितुं खत्रकार आह— मूलम्—से कि तं नामावस्सयं ?, नामावस्सयं जस्स णं जीव-स्स वो अजीवस्स वा जीवाणं वा अजीवाणं वा तदुभयस्स वा तदु-भयाणं वा, आवस्सएत्ति नामं कज्जइ, से तं नोमावस्सयं ॥सू०१०॥

छाया-अथ किं तद् नामावस्य म ? नामावस्यकं - यस्य खलु जीवस्य वा अञीव-स्य वा जीवानां वा अजीवानां वा, तदुभयस्य वा, तदुभयेषां वा आवस्यक-मिति नाम क्रियते, तदेतन्नामावइयकम् ॥ स्र० १०॥

टीका-शिष्यः पृच्छति (से कि तं नामाव सय' इति । अथ कि तन्नामावक्ष्यकम् ? उत्तरयति-नामावक्ष्यकम्-एवं भवति यस्य खलु जीवस्य वा अजीवस्य वा. जीवानां वा अजीवानां वा, तदुभयस्य वा जीवाजीवीभयस्य वा, तदुभयेषां वा=जीवाजीवीभयेषां वा आवद्ययभमिति नाम क्रियते तदेतन्नामाव-

अब कार नाम आवश्यक का क्या स्वरूप हैं इसे प्रतिपादन करने के लिये खत्र कथन करते हैं---''से किं तं नामावग्सयं'' इत्यादि । ।। खत्र १०।। शब्दार्थ--शिष्य पूछता है कि हे भदंत । (से किं तं नामावस्सयं) पूर्व

प्रकार गराव रिव र्छता ह गि ह पर त ति का त पानावरसय) रूप प्रकारत नाम आवश्यक वा क्या खरूप है ! उत्तर--(नामावरसयं) नाम आव-श्रेयक वा स्वरूप इस प्रकार से हैं-(जस्स णं जीवरस वा अजीवरस वा जीवाणं वा अजीवाणं वा) जिस किसी जीव का अथवा अजीव का, या अनेकजीवों का या अनेक अजीवों का (तदुभयस्स वा तदुभयाणं वा) अथवा जीवअजीव दोनों का, या जीवाजीवों का (आवस्सएत्ति नामं कज्जह] आवश्यक ऐसा जो नाम रखलिया जाता है (से त्तं नामावरसयं) वह नाम आवश्यक है। नाम

હવે સ્વત્રકાર નામ આવશ્યકનું સ્વરૂપ કેવું હેાય છે, એ વાતનું પ્રતિપાદન કરવાને માટે નીચેના સૂત્રનું કચન કરે છે-''से कि तं नामावरसय'' ઇત્યાદિ-શબ્દાર્થ-શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે-(से कि तं नामावरसय ?) હે ભગવન્ ડ્રિવેક્તિ નામ આવશ્યકનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

<sup>ઉत्तर-</sup>(नामावस्सयं) नाभ आवश्यक्षतुं आ प्रकारतुं स्व३्भ छे--(जग्स गं जीवग्स बा अजीवस्स बा, जीवाणं वा अजीवाणं वा) के केछ छवतुं अथवा अछवतुं, अथवा अनेक छवेतुं के अनेक अछवेतुं, (तदुभवरस वा तदुभयाणं वा) अथवा छव अछव अन्नेतुं अथवा छवेतुं अने अछवेतुं (छवे। अने अछवेत अन्नेतुं) (आवस्सएत्ति नामं कज्जइ) ''आवश्यक्र' सेतुं के नाभ राभवामां आवे छ. (से तं नामावग्सयं) तेने 'नाभ आवश्यक' कहे छे. नाभ आवश्यक्रमां नाभ

अनुयोगचन्द्रिका टीका ६० १० नामाक्ष्यकस्वरूपनिरूपणम्

**स्यकम् । नाम च तदावस्यकं चेति नामावस्यकं नामरूपमावस्यकांमित्यर्थः ।** यद्रा--जीवादिवस्तु नामावश्यकं भवति, नाम्ना--नाममात्रेण आवश्यकं नामायश्वक-मिति व्युत्पत्तिसंभवात् । यदि जीवादि--वस्तुन आवत्र्यकमिति नाम क्रियते तदा जीवादिवस्तु नाममात्रेणावक्ष्यकं भवतीति नामा स्यकशब्दार्थों जीवा दे-वस्तुभवतीति भावः । नाम्नो लक्षणं चेदम्-''यद्रस्तुनोऽभिधानं, स्थितमन्यार्थे तदर्थनिरपेक्षम ''अपर्यायानभिधेयं च नाम यादच्छिकं तथा।'' इति । अपं भाव --<sup>'य</sup>हस्तुनोऽभिधानम्' वस्तुनः इन्द्रादेः यदभिधानम्≕इन्द्रेति वर्णपञ्चकानुपूर्वीरूपं आग्द्रयक में नाम ही आवश्यक हो जाता है। अर्थात् ''आवश्यक'' ऐसा नाम उस वग्तु का रख लिया जाता है। तात्पर्य कहने का यह है कि लिसी भी जीवादिक का ''आवदयक'' ऐसा जो व्यवहार में इच्छानुसार गुणनिरपेक्ष नाम रख लिया जाया करता है वह ''आवश्यक का नामनिक्ष्तेप है । इस नामनिक्षेप में वस्तु केवल ''आवरनक'' इस नाम मात्र से ही उसरूप कही जाती है। इस नामनिक्षेप में तदनुरूप गुणों की आवध्यकता नहीं होती है। केवल व्यवहार चलाने के लिये ही ऐसा किया जाता है। अतः नाम मात्रण आवश्यकं नामाक्ष्वयकं'' इस व्युत्पत्ति के अनुसार वह आव<sub>र</sub>यकरूप वस्तु नाम मात्र से आवश्यक कहा जाता है। आवश्यक जैसेगुण उसमें नही होते। इस विपय का खुलासा अर्थ इस प्र≆ार से है–जब किसी जीवादि वस्तु का ''आक्क्यक'' ऐसा नाम रख लिया जाता है उस समय वह जीवादिक वस्तु नाम मात्र से आवइयक कहलाती है । इस प्रकार नामरूप आवध्यक इस જ આવશ્યક થઇ જાય છે. એટલે કે તે વસ્તુનું ''આવશ્યક'' એવું નામ રાખવામાં આવે છે. આ કશનનું તાત્પર્ય એ છે કે કાઇ પણ જીવાદિકનું ''આવ-**શ્યક" એ**વું જે ગુણનિરપેક્ષ (ગુણની અપેક્ષ.થી રહિત) નામ, ઇચ્છાનુસાર વ્યવહાર નક્કી કરવામાં આવે છે તેને ''આવશ્યકના નામ-નિશ્નેપ'' કહે છે. આ નામનિક્ષેપ-માં વસ્તુને કેવળ ''આવશ્યક'' એવા નામ માત્રથી જ**ેતે રૂપે એાળ**ખવામાં આવે <mark>છે</mark>. આ નામ નિક્ષેપમાં <mark>તે</mark>ને અનુરૂપ હ્યુય એવા ગુણેાની આવશ્યકલા રહેલી નથી. કેવળ વ્યવહાર ચલાવવાને નિમિત્તે જ એવું કરવામાં આવે છે. તેથી ''नाममात्रेण आवस्यकं नामावत्रयकं ' આ વ્યુત્પત્તિ અનુસાર તે આવશ્યકરૂપ વસ્તુને નામ માત્રની અપેક્ષાએ જ-એટલે કે નામ પુરતી જ અ.વશ્યક કહેવામાં આવે છે-જો કે આવશ્યકને અનુરૂપ ગુણેનો તે વસ્તુમાં અભાવ હોય છે. આ વિષયનું વિશેષ સ્પષ્ટી કરણ હવે કરવામાં આવે છે-જ્યારે કાઇ જવાદિક વસ્તનું 'આવસ્યક' એવું નામ રાખવામાં આવે છે. ત્યારે તે જીવાદિક વરતુને નામમાત્રની અપેક્ષાએ જ આવશ્યક

ĘĘ

अनुयोगद्वारस्रक्षे

तन्नाम, इति प्रथमः प्रकारः । अथ द्वितीयेन प्रकारेण नाम्नो लक्षणमाह-'स्थितमन्थार्थे तदर्थं निरपेक्षं पर्यायानभिधेयं च' इति । अन्यार्थं –गोपालदार-कादौ स्थितम – इन्द्रेति नाम तदर्थं निरपेक्षं = ताय प्रसिद्धस्य इन्द्रशब्दस्य परमे-श्वर्थादिरूपो योऽर्थस्तन्निरपेक्षं भवति, गोपालदारकादौ परमेश्वर्यादेरभावात् । तथा--गोपालदारकादौ स्थितम् 'इन्द्र इति नाम उन्द्रस्य ये पर्यायाः शकादयस्त-दनभिधेयंच भवति । शकादौ इन्द्रेति प्रसिद्धं नाम वाच्यार्थश्वत्ये गोपालदारका-श्रब्द का वह जीवादिरूप वस्तु वाच्यार्थ हो जाता है । नाम का लक्षण इस प्रकार से कहा गया डु---

"क्स्तुनो यदभिधानं तन्नाम" वग्तु का जा व्यवहार में नाम रहे वह नाम है। जैसे किसी इन्द्रादिरूप वस्तु का इन्द्र इनमें इन्-द्-र्-अ-इन पांच अक्षरों की आनु-पुर्वीरूप आमिधान यह नाम का प्रथम प्रकार है। नाम के लक्षण का द्वितीय प्रकार इस तरह से है-"स्थितमन्यार्थे निरपेक्षं पर्यायानभिधेयं च" किसी गोपाल के लडके का नाम किसी ने इन्द्र ऐसा रखदिया-उसमें परमैश्वर्य आदि-रूप जो इन्द्रझब्द का अर्थ है वह है नहीं--क्यां कि वह तो ग्वाले का लडका है उस में परमैश्वर्य का होना कहां से आ सकता है. उसका तो उसमें अभाष ही है-इसलिये उसका इन्द्र यह नाम अपने अर्थ से निरपेक्ष है। और इन्द्र के जो शक पुरन्दर आदि पर्यायवाची शब्द है उन से भी वह अनमिधेय (नहीं कहने योग्य) है। इन पर्यायवाची शब्दों से अभिधेय तो इन्द्र ही हो सकता है। अतः अर्छवामां आवे छे. आ हीते ते ल्वाहिइप वस्तु नत्मइप ज्यावश्यक्व आ शण्डने। वाय्यार्थ जनी काय छे. नामनुं क्षिख् आ प्रमाधे कहां छे.

"વસ્તુનો ચદમિધાનં તજામ" વસ્તુનું જે વ્યવહારમાં નામ રહે તેનું જ નામ 'નામ' છે. જેમ કે કાઇ ઇન્દ્રાદિરૂપ વસ્તુનું 'ઇન્દ્ર" એવું પાંચ અક્ષરાની આનુપૂર્વી રૂપ અભિધાન આ નામના પ્રથમ પ્રકાર છે. નામના લક્ષણુના બીએ પ્રકાર આ પ્રમાણે છે-"સ્થિતમન્યાર્થે તદ્વર્થનિરપેક્ષં વર્મા થાન મિધેયં च" કાઇગાવાળના પુત્રનું નામ કાઇએ ઇન્દ્ર પાડશું 'ઈન્દ્ર' પદ તા પરમ અવ્ધર્યનું વાચક છે. ગાવાળ-ના 'ઇન્દ્ર' નામના પુત્રમાં આ અવ્ધર્ય ક્યાંથી સંભવી શકે ? તેમાં તા આ ગુણુના અભાવ જ હાેય છે. આ રીતે તેનું આ નામ પાતાના અર્થની અપેક્ષાએ તો બરાબર લાગતું નથી. આ રીતે તેનું આ નામ પાતાના અર્થની અપેક્ષાએ તો બરાબર લાગતું નથી. આ રીતે અર્થની અપેક્ષા રાખ્યા વિના પણુ કાઇ વસ્તુ કે વ્યકિતને અમુક નામે ઓળખવામાં આવતી હાેય છે. વળી શક. પુરન્દર આદિ જે શગ્દો ઇન્દ્રના પર્યાયવાચી છે. તેમના દ્વારા પણ તે અન ભધેય છે. આ પર્યાયવાચી શબ્દો દ્વારા અભિધેય તો ઇન્દ્ર જ હેાઇ શકે છે. આ રીતે ગાવાળના આળકન ઇન્દ્ર એવું अनुयोगचन्द्रिका टीका १० नामावझ्यकस्वरूपनिरूपणम्

दावागेपितं, तदपि नाम भवतीति बोध्यम् । टतीयप्रकारेणापि तछक्षणमाह— 'या<sup>टू</sup>च्छिकं च तथा' इति । तथा—यदच्छया कमप्पर्धमनाश्रित्य स्वेच्छया तथा-विधव्युत्पत्तिञ्ज्यं ''डित्थडवित्थादिरूपं नाम क्रियते, तदपि नाम । इति त्रिविधं नामरुक्षणम् । त्रिविधिमपि नाम अवश्यकरणीयत्वाद नामावध्यकम्रुच्यते । अत्र सत्रे 'वा' शब्दाः विकल्पार्थकाः ।

ननु जीवस्य 'आवश्यक्ष' इति नाम कथं संभवति ? उच्यते--यथा कथिष्ठ के जीवस्य स्वपुत्रादे 'दे वदत्त' इत्यादि नाम करोति तथा कथित स्वे-गोपालदारक (वालक) का इन्द्र ऐसा नाम जो कि राक्र आदि में प्रसिद्ध हैं वाच्यार्थ से शून्य बने हुए उस गोपालदारक में आरोपित किया गया है। नाम के लक्षण का यह डितीय प्रकार है। तथा जो यटच्छा से नाम रख लिये जाते हैं वे यादच्छिक नाम हैं जैसे किसी अर्थ की अपेक्षा किये विना ही डित्थ डवित्थ इत्यादि नाम तथाविध व्युत्पत्ति से रहित रखे जाते हैं। इन नामों के रखने में रखनेवाले की इच्छा होती है। इस तरह यह तीन प्रकार नाम के लक्षण हैं।ये तीनों प्रकार के नाम अवश्यकरणीय होने के कारण नाम आवश्यक कहे जाते हैं।

**રોका** -- जीवका ''आवःयक" ऐसा नाम कैसे संभवित होता है ? જે નામ રાખવામાં આવ્યું છે તે વાચ્યાર્થથી રહિત જ લાગે છે. શક આદિને અત્રુલક્ષીને જયારે ''ઇન્દ્ર'' નામ વપરાય છે. ત્યારે તા તે નામ તેના વાચ્યાર્થથી શુકત લાગે છે. આ રીતે વાચ્યાર્થ સાથે મેળ ન ખાય અથવા જે નામમાં વાચ્યાર્થ ના જ અભાવ હાય એવું નામ પણ કાઇ કાઇ વાર રાખવામાં આવતું હાય છે. નામના લક્ષણના આ બીએ પ્રકાર સમજવા.

તથા જે નામ ઇચ્છા અનુસાર રાખવામાં આવે છે, તે નામને યાદ્ચિછક નામ કહે છે. જેમકે કેાઇ અર્થની અપેક્ષા રાખ્યા ાવના જ '' ઉત્સ્થ, ઉવિસ્થ'' ઇત્યાદિ, તે 'પ્રકારની બ્યુત્પત્તિથી રહિત નામા પણુ રાખવામાં આવે છે. આ પ્રકારના નામો રાખવામાં તે નામ રાખનારની ઇચ્છા જ મુખ્ય ભાગ ભજવતી હોય છે. નામનું આ ત્રીજા પ્રકારનું લક્ષણુ છે. આ રીતે પહેલા પ્રકારમાં ''ઇન્દ્ર'' નામ સાર્થક લાગે છે, બીજા પ્રકારમાં ગોવાળના યુત્રનું ''ઇન્દ્ર'' નામ તેના અર્થ પ્રમાણે ગુણથી સંપન્ન લાગનું નથી ત્રીજા પ્રકારના ''દિત્ય, દ્વત્રિય'' આદ નામો કેાઇ પણુ પ્રકારના અર્થની અપેક્ષ વિના માત્ર નામ રાખનારની ઇચ્છાનુસાર રાખવામાં આવે છે. આ ત્રણુ પ્રકારનાં નામ અવશ્ય કરણીય હાવાથી તેમને આવશ્યક કહેવામાં આવે છે.

શંકા---છવતું ''આવશ્યક'' એવું નામ કેવી રીતે સંભવી શકે છે?

## अनुयोगद्वारस्त्रे

ξZ

च्छावसात् स्वपुत्रादेरावस्यकमिति करोति । भावावइयक स्वरुपग्रून्ये गोपालदारकादौ आवध्यकेति नामकरणे नाम्ना–नाममात्रेणावक्ष्यकं नामावक्ष्यकं गोपालदारकादि भेवति अजीवस्यावश्यकमिति नाम वधं संभवति । उच्यते 'आवश्यकावासक' बद्धयोरेकार्थता प्रोक्ता । लोके हि–्राष्कोऽचित्तो बहुकोटराकीर्णो वृक्षोऽन्ये।

उत्तर—जैंसे कोई व्यक्ति अपने पुत्र का नाम देवदत्त रख लेता है उसे देवने तो दिया नहीं है-परन्तु लोक व्यवहार चलाने के लिये ऐसा किया जाता है-उसी तरह कोई ग्वाला आदि अपनी इच्छा से अपने पुत्र आदि का नाम ''आवध्यक'' ऐसा रखलें तो यह आवध्यक का नाम निक्सेप है। वास्तव में आवध्यक जैसे गुण उस गोपालदारक में नहीं हैं- वह तो उन से इत्य है-अर्थात् भावावध्यक से वह रहित है- उस में आवध्यक ऐसा जो नाम-करण किया गया है वह एक जीव को आश्रित नाम मात्र का आवध्यक है। इस नाम मात्र आवध्यक का वाच्य वह गोपालदारक है। एक अजीव में आवध्यक ऐसा नाम निक्षेप इस प्रकार से घटित करना चाहिये-

आवश्यक और आवासक इन दोनों झब्दों में एकार्थता अभी २ कही गई है-सो इस दृष्टि को ध्यान में रखकर अजीव में ''आवश्यक'' यह नाम ऐसे घटित हो जाता है कि किसी व्यक्तिने किसी एक शुष्क (स्रखे) और

ઉत्तर- लेभ डेाઇ व्यडित पेताना पुत्रन नाम 'देवदत्त' शणे छे. જે કે ટ્રેવે તેને તે પુત્ર આપ્**યે**ા **હાતે**। નથી, પરન્તુ લાેકવ્યવહાર ચલાવવાને એવું કાેઇ પણ નામ રાખવું જ પડે છે, એજ પ્રમાણે જો કાેઇ ગાેવાળ આદિવ્યક્તિ પાતાની ઇચ્છાથી પાતાના પુત્રનું નામ ''આવશ્યક'' રાખી શકે છે. તેા આ પ્રકારનું નામ રાખવું તેનું નામ જ આવશ્યકનેહ નામનિક્ષેપ સમજવા. ખરી श्रीते તા તે <sup>ં</sup>ગાવાળના પુત્રમાં આવશ્યક જેવા ગુણે, તેા હેાતા નથી–એ પ્રકારના ગુણે,થી તે તે રહિત જ ક્રાય છે. એટલે કે ભાવાવશ્યકથી તે આળક રહિત જ છે, છતાં પણુ તેમાં 'આવશ્યક' એવા નામનું જ આરો**પણુ** કરવામાં આવ્યું છે તે એક જીવને આશ્રિત નામ માત્રતું જ 'આવશ્યક' છે. આ નામ માત્ર ના આવશ્યકના લાચ્ય તે ગાવાળપુત્ર છે. લાેક વ્યવહાર ચલાવવા નિમિત્તે જ આવી કાઇ પણું 'સંજ્ઞા' તે આળકને ઓળખવા માટે ઉપચોગી થઇ પડે છે એટલે જેમ 'દેવદત્ત' નામ રાખી શકાય છે, તેમ ''આવશ્યક'' નામ પણ શા માટે નરાખી શકાય કાેઈ એક અજીવમાં "આવશ્યક" એવા નામ નિક્ષેપ આ પ્રકાર ઘટાવી શકાય છે-આ સૂત્રમાં જ આગળ એ વાતનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે ઠે આવશ્યક અને આવાસક, આ બન્ને સમનાથી પદા છે. આ દૃષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવે તેા અજીવમાં ''આવશ્યક'' એવું નામ આ પ્રમાણે સુસંગત લાગે છે---

## अनुयोगचन्द्रिका टीका. स्रू० १० नामाव्ययकस्वरूपनिरूपणम्

ξŚ

वा तथाविधः कश्चित् पदार्थं विशेषः सर्पादेरावात्तोऽयमिति प्रोच्यते । स दृक्षो-ऽन्येा वा तथाविधः पदार्थो यद्यप्यनन्तैः परमाणुरुक्षणैरजीवद्रव्यैर्निष्पन्नस्तथाऽप्येक-स्कन्वपरिणतिमाश्रिरय एकाजीवत्वेन विवक्षितः । स्वार्थिक क प्रत्यये क्रुते आवास एव आवासकमिति नाम एकस्याजीवस्य सिद्धम् ।

बहुनामपि जीवानामादासकमिति नाम संमगति । यथा इष्टकाषा काद्य-ग्निमूषिकावास इत्युच्यते । इष्टकापाकाद्यग्नौ हि मूषिकाः संमूच्छिं न्ति । अत-स्तेषामसंख्येयानामग्निजीवानां पूर्वदाः ।सः भिति नाम सिद्धम् । बहूनाम-जीवानामपि आवासकमिति नाम भवति । दृब्यते हि बहुभिरचित्ते स्तुणेनींडं अनेक कोटरों से युक्त इक्ष को अथवा इसी प्रकार के किसी दूसरे पदार्थ को कि जिस में सर्पादिक का निवास स्थान है देखबर कह दिया कि यह इक्षा-दिशुष्क पदार्थ सर्पादिक का निवासस्थान है–आवासभूत है–। लोक में ऐसा व्यवहार चलता है-इसलिये उस अजीव एक वृक्षादि पदार्थ का ''आवासक या आवश्यक पेसा नाम ग्खना यह एक अजीव के आश्रित नाम निक्षेप का विषय है। यद्यपि वह ब्रुक्षादि पदार्थ अनंत परमाणुरूप अजीव द्रव्यों से निष्पन्न हुआ है तो भी एक स्कंधरूप परिणति को आश्रित करके वह एक अजीव-रूप विवक्षित किया गया है। तात्पर्य कहने का यह है कि यदि कोई यहां पर ऐसी आशंका करें कि यहां पर एक अजीव पदार्थ को लेकर आवझ्यक ऐसा नाम निक्षेप का विषय प्रस्तुत है–शुष्क∸इक्ष में आपने इसे घटित किया है सो वह ञुष्क इक्ष एक अजीव पद।ई नहीं है–वह तो अनेक परमाण्र

કાઇ એક શુષ્ક (સૂકા) અને અનેક બખોલોથી ગ્રુક્ત વૃક્ષમાં સર્પાદિક જીવેાના વાસ નેઇને એમ કહી દેવામાં આવે છે કે આ વૃક્ષ તા સર્પાદિકતું નિવાસસ્થાન છે અથવા સર્પાદિકના આવાસરૂપ છે. લાકમાં આ પ્રકારના વ્યવહાર ચાલે છે. તેથી તે વૃક્ષાદિ અજીવ પદાર્થતું "આવાસક અથવા આવશ્યક" એવું નામ રાખવું તે એક અજીવમાં "આવાસક અથવા આવશ્યક" એવા નામ નિક્ષેપરૂપ સમજવું. તો કે તે વૃક્ષાદિ પદાર્થ અનંત પરમાણુ રૂપ અજીવ દ્રવ્યા વડે નિષ્પન્ન થયેલ હાય છે, છતાં પણુ એક સ્કન્ધરૂપ પરિણતિના આશ્રય લઇને તેને એક અજીવરૂપે પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે. અહીં ઠાઇ એવી શંકા કરે કે અહીં તા એક અજીવ પદાર્થની અપેક્ષાએ આવશ્યક એવા નામનિક્ષેપની વાત ચાલી રહી છે, આપે તા શુષ્ક વૃક્ષમાં 'આવશ્યક' એવા નામનિક્ષેપ કર્યો છે, પરન્તુ તે શુષ્ક વૃક્ષ એક અજીવ પદાર્થરૂપ નથી. તે તા અનેક પરમાણુ પુંજમાંથી નિષ્પન્ન થયેલું હાવાથી અનેક અજીવ દ્રવ રૂપ પદાર્થ જ છે, તા આ શંકાનું સમાધાન આ કથન દ્વારા કરવામાં આવશું છે. અહીં એમ બલાવવામાં આવશું છે કે શુષ્ક વૃક્ષ ને કે અનેક પોદ્દગલિક પરમાછુ



دى

सम्पद्यते । तद्धि पक्षिणामात्रास्तव मित्युच्यते । इत्थं बहुनामजीदानामपि 'आधा-सन्न्यमिति नाम सिद्धम् ।

पुंज से निष्पन्न होने के कारण अनेक अखीब द्रध्यरूप पदार्थ हैं-सो इस रांका वा समाधान इस वथन में किया गया है। कहा गया है कि वह शुरु पदार्थ यद्यपि अनेक पौद्गलिक परमाणुओं के पुंज से निष्पन्न हुआ है-परन्तु उसरूप की यहां विवक्षा नहीं है-यहां तो उन सबके संबन्ध से एक परिणतिरूप हुए एक स्कंधद्रव्य की विवक्षा है-इससे वह एक अजीव द्रव्य की विवक्षा है-इससे यह एक अजीव द्रव्य हैं। अनेक अजीव द्रव्य नहीं। अनेक जी हों में आवासक ऐसा नाम इस प्रकार से घटित करना चाहिये-इष्टका (इंट) पाक आदि की जो अग्नि होती है इसमें अनेक मूषिकार्थ संमूर्च्छन जन्म धारण करती हैं। इस अपेक्षा वह इष्टयाक आदि की अग्नि मूषिका-वासरूप से वह दी जाती है। इस तरह उन असंख्यात अग्नि जीवों वा आवासक ऐसा नाम सिद्ध हो जाता है। अनेक अजीवों का आासक ऐसा नाम इस प्रकार से हाता है कि अनेक अचित्त तिनकों से नीड-घोंसला-बनता है। और उसमें पक्षी रहते हैं-इसलिये वह" पश्चियों का आवासक हैं--इस नाम से बहा जाता है। अतः अनेक अजीव में आवासक ऐसा आवालक हेना जानमनिक्षेप

એાના પુંજથી નિષ્પન્ન થયેલું છે, પરન્તુ અહીં તે પ્રકારની વિવક્ષા કરવામાં આવી નથી. અહીં તેા તે બધાના સંબંધથી એક પરિણતિરૂપ થયેલા એક સ્કન્ધ દ્રવ્યની જ વિવક્ષા ચઃલી રહી છે. તેથી તેને અહીં એક અજીવ દ્રવ્ય રૂપે જ પ્રતિપાદિત કરવામાં આવેલ છે, અનેક અજીવ દ્રવ્ય રૂપે પ્રતિપાદિત કરવામાં આવેલ નથી.

અનેક જીવામાં ''આવશ્યક'' એવું નામ આ પ્રમાણે ઘટિત કરવું જોઇએ-ઇંટાે પકવવાના ભઠ્ઠા આદિની જે અગ્નિ હાેય છે તેમાં અનેક મૂબિકાએા (ઉદરડીઓ) સંમૂચ્ઇન જન્મ ધારણુ કરે છે. તેથી તે ભઠ્ઠા આદિની અગ્નિને મૂષિકાવાસરૂપે પણુ ઓળખવામાં આવે છે. આ રીતે તે અસંખ્યાત અગ્નિજીવાનું ''આવાસક'' એવું નામ સિદ્ધ થઇ જાય છે.

અનેક અજી<sup>વા</sup>તાં આવાસક એવું નામ આ પ્રમાણે સિદ્ધ કહી શકાય છે. અનેક અચિત્ત તશુપલાંએાની મદદથી માળા બને છે, અને તેમાં પક્ષીઓ

રહે છે, તે કારણે તેને પક્ષીઓના આવાસરૂપ ગણીને એવું કહેવામાં આવે છે કે "આ પક્ષીઓના આવાસક છે." આ રીતે અનેક અજીવામાં "આવાસક" એવા

### मनुयोगचन्द्रिका टीका. १० नामावच्यकस्वरूपनिरूपणम्

إق

जीवाजीथोभयस्थापि 'आवासक'मिति नाम संभवति । दृब्यते हि-जला-शयोद्यानजलयन्त्रादिसहितः प्रासादादिप्रदेशो राजादेरावास उच्यते । अ<sup>त्र</sup> च-जलाशयेाद्यानादयः सचेतनरत्नादयथ जीवाः सन्ति । इष्टका काष्ट्रादयोऽचेतन-रत्नादयथाजीवाः सन्ति । एतदुमयनिष्पन्नस्य राजप्रासादादि-प्रदेशस्य आवा सकं नाम सिध्यति ।

उमयेषां जीवानामजीशनां चापि 'आवासक' मिति नाम संभवति । इव्यते हि-राजप्रासादयुक्तं सम्पूर्णनगरं राजादीनामात्रास उच्यते । सबलः सौधर्मा-दिश्रस्प इन्द्रादीनामायास उच्छते । इत्थं बहुनां जीयानामजीयानां च सम्मिलि-तानाम् 'आवासरुम्' ३ति नाम सिद्धम् । राजप्रासादस्य रुघुत्वादेकमेः जीवा-सिद्ध हो जाता है। जीव और अभीत इन दोनों में आासक यह नाम निक्षेप इस प्रकार से बनता है कि जो राजमहरू वा अदेश जलाशग, उद्यान एवं जल यन्त्र-नल-आदि से युक्त होता है वह राजा आदिका आवासस्थान है-इस नाम से कहा जाता हैं। वहां जो जलाशय, उद्यान एवं सचेतन रत्ना-दिक हैं--वे तो सचित द्रव्य हैं और इष्टका (ईट) वा वाष्ठ, अचेतन रत्नादिक हैं वे सब अजीव हैं। इन दोनां से निष्पन्न हुए उस राजमहल आदि के प्रदेश का नाम आवासरूप होने के काग्ण ''आवासक'' का निक्षेप बनता है। इसी प्रकार से जीव अनीव इन दोनों का भी आावासक यह नाम इस प्रकार से घटित होता है कि राजप्रासाद से युक्त समग्त नगर राजादिक का आवास है इस रूप से व्यवहार में कह दिया जाता है। तथा सौधर्म आदि समस्त कल्प इन्द्रादिकों के आवासरूप से व्यवहृत होते हैं। इस तरह संमि-छित अनेक अजीब और जीवों का ''आवासक'' ऐसा नाम सिद्ध हो जाता આવાસના નામનિક્ષેપ સિદ્ધ થઈ જાય છે. છવ અજીવ, એ બન્નેમાં ''આવાસક'' આ નામનિક્ષેપ આ પ્રમાણે સિદ્ધ કરી શકાય છે.

જે રાજમહેલના પ્રદેશ જળાશય, ઉદ્યાન અને જળયંત્ર (નળ) આદિથી શુકત હાેય છે, તેને ''રાજા આદિતું આવાસસ્થાન છે,'' એ રૂપે કહેવામાં આવે છે, ત્યાં જે ઉદ્યાન, જળાશય અને સચેતન રત્નાદિક વસ્તુઓ છે, તે તેા સચિત્ત દ્રવ્યરૂપ જ છે, અને ઇટની દીવાલા, અને અચેતન રત્નાદિકા વગેરે જે વસ્તુઓ છે, તે અચિત્તદ્રવ્યરૂપ હાેવાથી અજીવ છે, એ બન્નેથી જેનુ' નિર્માણ થયું છે. એવા તે મહેલ આદિના પ્રદેશતું નામ આવાસરૂપ હાેવાને કારણે ''આવાસક''તું નિક્ષેપ બનેછે. અજ પ્રમાણે જીવાજીવમાં પણ 'આવાસક' આ નામનિક્ષેપ આ પ્રસાણે ઘટાવી શકાય છે. અજપાસાદથી સુરુવ અગર્સ વગર ''ગલ્લવિડો જાળવાડ છે. આ વાતી

રાજપ્રાંસાદથી સુકત સમસ્ત નગર "રાજાદિકના આવાસ છે." આ રૂપે વ્ય-વહારમાં કહેવામાં આવે છે. તથા સૌધર્મ આદિ સમાત કલ્પને ઇન્દ્રાદિકાના આવાસ રૂપ કહેવામાં આવે છે આ રીતે સંમિલિત અનેક અજીવેા અને જીવેાનું "આવાસક''

-

अनुयोगद्वारक्षत्रे

जीवोभयं विवक्षितम् । नगत्त्वोनां सौधर्मादिवल्पानां च महत्त्वाद् बहूनि जीवा-जीवोभयानि विवक्षितानि । इत्यं जीवाजीवोभयैकत्वबहुत्वविषये एकत्वं बहुत्वं च विवक्षाधीनं द्रष्टव्यम् । एवमन्यत्रापि जीवादीनामावासकनाम यथासंभवं भावनीयम् । इदं हि दिङ्भात्रप्रदर्शनार्थं मुक्तम् इति नामावक्ष्यक्रप्ररूपणा ।।सू०१०।। अथ स्थापनाऽऽवक्ष्पकं निरूपयितुं स्रत्रकार आह----

मुरुष्—से किं तं ठवणावस्सयं ?ठवणावस्सयं जण्णं कटुकम्मे

है। राजप्रासाद नगर एवं सौधर्म आदि की अपेक्षा लघु होने के कारण जीव और अजीव इन दोनों रूप से एक वहा गया है। तथा राजप्रासाद की अपेक्षा नगरादिक एवं सौधर्मकल्प महान्-विशाल-होने के कारण अनेक जीव और अजीवरूप से विवक्षित, हुए हैं। इस प्रकार जीव, अजीव, और उमय में अनेकत्व का यह विचार विवक्षा के आधीन हुआ जानना चाहिये। इस प्रकार से अन्यत्र भी जीवादि को का आवासक नाम यथा संभव समझ लेना चाहिये। यह जो यहां समझाया गया है वह तो बहुत ही संक्षेप से समझाया गया है।

इस प्रकार यह नाम आवज्यक की प्ररूपणा जाननी चाहिये।

भावार्थ——सत्रकार ने यहां नाम आवश्यक का स्वरूप जीव अजीव आदि पदार्थों के एकत्व अनेकच्च को लेकर समझाया हैं। इसे व्यवहार में पहिले यों समझ लेना चाहिये-कि प्रत्येक शब्द का अर्थ चार प्रकार का होता है— (१) नामरूप (२) स्थापनारूप, (३) द्रव्यरूप और चौथा भावरूप। शास्त्रीय परिभाषा में इन्हें निक्षेप कहा गया है। निक्षेप नाम रखने या न्यास का है।

એવું નામ સિદ્ધ થઇ જાય છે. રાજપ્રાસાદ, નગર એને સૌધર્મ કલ્પ આદિની અપેક્ષાએ જીવ અને અજીવા નાના હાેવાને કારણે તે બન્નેને અહીં અજીવરૂપ એક શબ્દથી જ પ્રતિપાદિત કરવામાં ઓવેલ છે. તથા રાજમહેલ કરતાં નગર સાધર્માદિ કલ્પા વિશાળ હાેવાને કારણે અનેક જીવ અને અજીવરૂપે વિવક્ષિત થયેલ છે. આ રીતે જીવ. અજીવ અને ઉભયમાં એકત્વ અનેકત્વના આ વિચાર વિવક્ષાને અધીન રહીને થયેલા સમજવા. એજ પ્રકાર અન્યત્ર પણ જીવાદિકાનું 'આવાસક' નામ યથા સંભવ સમજી લેવું જોઇએ. અહીં આ જે સમજૂતી આપવામાં આવી છે. તે તા બહૂ જ સંક્ષિપ્તમાં આપવામાં આવી છે. આ પ્રકારની આનામ આવશ્યકની પ્રરૂપણા સમજવી.

સ્ત્રકારે અહીં નામ આવશ્યકનું સ્વરૂપ જીવ અજીવ આદિ પદાર્થોતા એકત્વ અનેકલ્વની અપેક્ષાએ સમજાવ્યું છે. આ બાબતમાં પહેલાં તેા એ સમજી લેવું જોઇએ કે પ્રત્યેક શબ્દના અર્થ ટાર પ્રકારના હાય છે. તે ચાર પ્રકાર નીચે પ્રમાણે છે.

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | स्र० | १० | नामाक्ष्यकस्वरूपनिरूपणम् | હર |
|-----------------|------|------|----|--------------------------|----|
|                 |      |      |    |                          |    |

वा पोत्थकम्मे वा, चित्तकम्मे वा, लेप्पकम्मे वा गंथिमे वा वेढिमे वा पूरिमे वा संघाइमे वा अक्खे वा वराडए वा एगो वा अणेगो वा सब्भावठवणा वा असब्भावठवणा वा आवस्सए त्ति ठवणा ठविज्जइ, से तं ठवणावस्सयं ॥सू० ११ ॥

जिसमें व्युत्पत्ति की प्रधानता नहीं है किन्तु जो मातापिता या इतग्लोगों के संकेत बल से जाना जाता हैं वह नामनिक्षेप का विपय है। जैसे किसी व्यक्ति में "महावीर'' जैसे गुण नहीं होने पर भी व्यवहार चलाने के निमित्त उसके माता पिता आदि जन उक्षका नाम महावीर रख लेते हैं। जो वस्तु असली वस्तु के स<sup>दू</sup>श आकार वाली है वह स्थापना निक्षेप का विपय है। जैसे जंबूढीप का नकशा अढाइडीप का नकशा तथा इक्ष महेल आदि का चित्र। जा पदार्थ भाव का पूर्वरूप या उत्तररूप हो वह हव्यनिक्षेप का विपय है नजैसे जो वर्त्तमान में श्रावकपुत्र है वह आगे श्रावक वनेगा उसे श्रावक कहना। जिस शब्द के अर्थ में शब्द का व्युत्पत्ति या प्रहत्ति निमित्त वर्तमान में बराबर घटित हो रहा हो वह भावनिक्षेग का विषय है। जैसे जंतावर वरिता के कार्य करने शलेको महावीर कहना। इसी तरह से जिस जीवादि

(૧) નામરૂપ (૨) સ્થાપનારૂપ, (૩) દ્રવ્યરૂપ અને (૪) ભાવરૂપ શાસ્ત્રોની પરિભાષામાં તેને નામનિક્ષેપ કહેવામાં આવે છે. નિક્ષેપ એટલે નામ રાખવું અથવા ન્યાસ (વિભાગ) કરવા તેનું નામ નિક્ષેપ છે.

જેમાં બ્યુત્પત્તિની પ્રધાનના હાેતી નથી પણ જે માતા, પિતા અથવા અન્ય લોકોના સંકેતના આધાર લઇને જાણી શકાય છે, એવું નામનિલેપનું સ્વરૂપ અથવા એવા નામનિશ્વેપના વિષય છે. જેમકે કાેઇ વ્યક્તિમાં મહાવીર જેવાં ગુણેાના અભાવ હાેવા છતાં પણ વ્યવહાર ચલાવવાને નિમિત્તે તેના માતા, પિતા આદિ લોકા તેનું નામ મહાવીર રાખી લે છે જે વસ્તુ અસલી વસ્તુના સમાન આકારવાળી છે, તે સ્થાપના નિક્ષેપના વિષય છે. જેમકે જંબૂદ્ધોપના નકશા, અઢીદ્વીપના નકશા, વૃક્ષ મહેલ આદિના ચિત્ર, આ બધા સ્થાપના નિક્ષેપના ઉદાહરથે છે.

જે પદાર્થ ભાવના પૂર્વ'રૂપ કે ઉત્તરરૂપ હાેય, તે દ્રવ્યનિક્ષેપના વિષય છે. જેમકે જે અત્યારે શ્રાવકપુત્ર છે તે ભવિષ્યમાં શ્રાવક બન**રો** માટે તેને શ્રાવક કહેવા જોઇએ. આનું નામ દ્રવ્યનિક્ષેપ છે.

જે શખ્દના અર્થમાં શખ્દની વ્યુત્પત્તિ અથવા પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત વર્તમાનમાં અરાગર ઘટાવી શકાતાં હાેય. તે ભાવનિક્ષેપનાે વિષય છે જેમકે વર્તમાન સમયે મહાવીરતાનું કાર્ય કરનારને ગહાવીર કહેવા, તે ભાવરૂપ નિક્ષેપ થયેા ગણાય.



पदार्थ में आक्ष्यक जैसा एक भी गुण नहीं है और उसे आवश्यक इस नाम रो व्यव्हार करना सो नाम आव्य्यक हैं। नाम का तीन प्रकार के लक्षण से व्यवहार होता है-- त्रहां नाम का व्युत्पत्ति या प्र2त्ति का निमित्त घटित होता है इह नाम-नामनिक्षेप का विषय न हो कर भावतिक्षेप का विषय बनता है। जैसे परमैश्वर्य को भोगते हुए इन्द्र नामधारी व्यक्ति को इन्द्र इस नाम से पुकारना । यह नाम का प्रथम प्रकार है। हितीय प्रकार में जैसा नाम हो उसकी प्रशत्ति का निमित्त व्युत्पत्ति का निमित्त उस में व हो किन्त संकेत आदि हो तो यह लामनिक्षेप में परिणमित किया गया है जैसे गोपालटारक-गोपाल बालक। इतीय प्रवान में डित्थ, डलित्य आदिरुढ शब्द कि जो व्युत्पत्ति रहित ही स्वेच्छानुसार प्रचलित होते है-लिये गये है। इन में भी प्रवृत्ति का निमित्त व्युत्यत्ति का निमित्त नहीं होता है फिन्त रूढि होती है। इस तरह केवल डितीय प्रकार ही नामनिक्षेप का विषय पडता हैं। अतः जिस में आवश्यक जैसे गुण नहीं हैं उस में आवश्यक इस नाम का न्यास (रखना)वरना यह आवश्यक का नामनिक्षेप है। जीवआदिक पदार्थों में यह निक्षेप किस

એજ પ્રમાણે જે જીવાદિ પદાર્થમાં 'આવશ્યક એવે৷ એક પણુ ગુણુ નથી, તે જીવાદિ પદાર્થમાં 'આવશ્યક' એવા નામના વ્યવહાર કરવા, તેને નામ આવશ્યક કહે છે. નામના ત્રણુ પ્રકારના લક્ષણાથી વ્યવહાર થાય છે-જ્યાં નામનું વ્સુત્પત્તિ અથવા પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત ઘટિત થતું હાય છે, તે નામ-નામનિક્ષેપના વિષય બનવાને અદલે ભાવનિક્ષેપના વિષય અની જાય છે. જેમકે પરમ અશ્વયંથી સંપન્ન એવી કાેઇ વ્યક્તિને ''ઇન્દ્ર'' એવા નામે એાળખવી. આ નામના પહેલા પ્રકાર છે.

નામના બીજો પ્રકાર—જેતું નામ હાેય એવી પ્રવૃત્તિના નિમિત્તને৷ અથવા વ્યુત્પત્તિના નિ<sup>ુ</sup>મત્તના જેમાં સદ્ભાવ ન હાેય, પરન્તુ સંકેત આદિના સદુભાવહાેય તા તેને નામનિક્ષેપમાં પરિણમિત કરવામાં આવ્યું છે. જેમકે ગાેવાળના પુત્રતું 'ઇન્દ્ર'નામ.

ત્રીળ પ્રકારમાં 'હિત્ય દ્વિત્થ' આદિ રૂઢ શબ્દા કે જે બ્યુત્પત્તિથી રહિત છે અને બાેલનારની ઇચ્છાનુસાર પ્રચલિત (ઉચ્ચારિત) થયેલ છે, તેમને ગણાવી શકાય છે. તેમાં પણ પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત અથવા બ્યુત્પત્તિનું નિમિત્ત હાેતું નથી પણ રુઢિના જ સદ્દભાવ હાેય છે. આ રીતે કેવળ બીજો પ્રકાર જ નામનિક્ષેપના વિષયરૂપ ગણી શકાય છે. તેથી જેમાં આવશ્યક જેવાં ગુણ નથી, તેમાં 'આવશ્યક' આ નામના ન્યાસ કરવા તેને આવશ્યકના નામનિક્ષેપ કહે છે. જ્વાદિક પદાર્થોમાં આ નિક્ષેપ કેવા પ્રકારે ઘટિત કરવામાં આવ્યા છે, તે વિષયનું ટીકાકારે સ્વની

अनुयोगचन्द्रिका टीका-म्र. ११ स्थापनावझ्यकस्वरूपनिरूपणम्

छायाः — अथ किं तत् स्थापनावः यक्तम् ? स्थापनावः यकं - यत्स्वलु काट्ट-कर्मणि वा पुस्तकर्भणि वा चित्रकर्मणि वा लेप्यकर्मणि वा प्रन्थिमे वा चेष्टिमे वा पूरिमे वा सङ्घातिमे वा अक्षे वा वराटके वा एको वा अनेको वा सद्भावस्थापनया वा असद्भावस्थापनया वा आवश्यकेति स्थाप्यते, तदेतत् स्थापनावः यकम् ।। मु० ११।। टीका - 'से किं तं' इत्यादि -

'से किं तं ठवणावस्सयं' अथ किं तत् स्थापनावश्यकम् ? इति शिष्य प्रश्नः । उत्तरमाह—'ठवणावस्सयं' इत्यादि । स्थापनावश्यकम्—स्थाप्यते—क्रियते इति स्थापना । यथा-जम्बूडीप∙य मानचित्रम्, 'नक्शा' इति भाषाप्रसिद्धम् । आवश्यक्रमित्यनेन आक्ष्यकक्रियावान् श्रावकादिरिह गृद्धते । आवश्यक तद्वते। रभेदोपचारात् । काण्ठपाषाणादौ कृतं त य चित्रं-ज्ञानादिगुणरहिताऽऽकृतिः भ्यापना ।

प्रकार से घटित किया गया है यह विषय सत्र की टीका में टीकाकारने स्पष्ट किया है। उसे भावार्थ में स्पष्ट करने की आवश्यकता नहीं है। ‼सत्र १०॥ अब स्रत्रकार ग्थापना आह्न्यक का निरूपण करते हैं---

"से किं तं ठवणावस्सयं" इःयादि ।

शब्दार्थ---(से किं तं ठवणावस्सयं) शिः प्रश्न करता है मईत । स्था-पना आवर्ध्यक का क्या स्वरूप है ?---

उत्तरः—(ठवणावग्सयं) स्थापना आवश्यक का स्वरूप इस प्रकार से हैं-जो की जावे उसका नाम स्थापना हैं। जैसे जेवूडीप का नव्शा, अढाई द्वीप का नक्शा है। आवश्यक शब्द से यह आवश्यक क्रियावाला आवक आदि गृहीत हुआ है। क्यों कि आवश्यक क्रिया और आवश्यक क्रियावाले में अभेद का उपचार किया गया है। वाप्टपाषाण आदि में किया गया—उकेरा गया—

ટીકામાં જ સ્પષ્ટીકરણ કરેલું છે. તથા ભાવાર્થમાં તેનું સ્પષ્ટીકરણ કરવાની જરૂરત રહેતી નથી ાા સ૦ ૧૦ ા

હવે સૂત્રકાર સ્થાપના આવશ્યકતું નિરૂપણુ કરે છે—

"से किंतं ठरणावस्सयं" धत्याहि—

શખ્ટાર્થ—શિષ્ય ગુરૂને એવે પ્રશ્ન પૂરે છે કે-(से कि तं ठवणावस्सयं ?) હે ભગવન ! સ્થાપના આવશ્યકનું કેવું સ્વરૂપ છે ?

ઉત્તર —(ઠદ્રणाव्यस्ययं) સ્થાપના આવશ્યકનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે. જે કરવામાં આવે તેનું નામ સ્થાપના છે. જેમકે જંબદ્ધીપના નકશા, અહીદ્ધીપના નકશા, વગેરે સ્થાપના આવસ્યકરૂપ છે. આવસ્યક પદના પ્રયાગદારા અહીં આવશ્યક ક્રિયા વાળા શ્રાવક વગેરે ગૃહીત થયા છે, કારણ કે આવશ્યક ક્રિયા અને આગશ્યક ક્રિયા વાળામાં અભેદને ાઉપચાર કરવામાં આવ્યા છે. કાષ્ઠ પાયાથુ આદિમાં આવેપવામાં–

# अनुयोगदारसत्रे

**ف**έ,

तत्र आवकाद्यमेदोपचारात् स्थापनारूपमावश्यकभित्यर्थः । काण्ठकर्मादिषु आवश्यक क्रियां कुर्घन्तो यत् रथापनारूपाः आवकादयः स्थाप्यन्ते चित्ररूपेण तत् स्थापनाव्श्यकमिति तात्पर्यम् ! तदाह-जण्णं' इत्यादि । पत्खलु काण्टकर्मणि वा-काष्ठे सम्रुत्कीर्णे रूपके वा पुस्तकर्मणि वा । पुस्तं वस्तं तम्य कर्म-तन्निर्मिता पुत्तलिका तस्मिन् वा । अथवा-'पोत्यकर्मणि' इतिच्छाया, पोत्थं=पुस्तर्क, तच्चेह संपुटकरूपम, तत्र कर्म=तन्मध्ये वर्तिकालिखितं रूपकं तभिन् वा । यद्वा-पोत्थं-पुस्तं=ताडपत्रं, तत्र कर्म=तन्मध्ये वर्तिकालिखितं रूपकं तभिन् वा । यद्वा-पोत्थं-पुस्तं=ताडपत्रं, तत्र कर्म-तच्छेदनिष्पन्नं रूपकं तस्मिन् वा । चित्रकर्मणि वा=चित्रलिखिते रूपके व। छेप्यकर्मणि-लेप्यरूपके वा, ग्रन्थिमे वा-ग्रन्थेन निष्टत्तं प्रन्थिमं-नैपुण्यातिश्चयात् ग्रन्थिसम्रुदाय निष्पादितं रूपकं तस्मिन् वा । वेष्टिमे वा-वेष्टनेन=पुष्पवेप्टनक्रमेण निष्पन्नं रूपकं वेष्टिमं

उसका चित्र जो कि ज्ञानादि गुणों से सर्चथा शुरुष (रहिन) होता है. वह स्थापना-निक्षेप है उसमें आवश्यक क्रिया को संपादन करने की आकृतिरूप में आवक आदि कों का फोटो-पत्थर या काष्ठ के पटिये परबनाया जाता है, सो चित्र यही स्थापनारूप आवश्यक है। इसी विषय को सत्रकार ''जण्णं'' इत्यादि पदों द्वारा स्पष्ट करते हैं--(जण्णं कटकम्मे वा) पोत्थकम्मे वा) जो आकृति काष्ठ में उकेरी जावे उसमें अथवा पुस्त--वस्त्र--कपडे पर चित्रित की जावे उसमें अथवा वस्त्र से पुत्तलिका के रूप में बनाई जावे उस में या पोत्थकर्मणि" पुस्तक के बीच में कुची से रंग आदि भर कर बनाई जावे उसमें अथबा ताड पत्र पर छेद करके बनाई जावे उसमें अथवा (चित्तकम्मे वा) चित्ररूप में बनाई 🛛 जावे इसमें (लेप्पकम्भे वा) अथवा मृत्तिका को गिली करके बनाई जावे उसमें (गंथि-मे वा वेढिमे वा पूरिमे वा संश्वाइमे वा) अथवा वस्त्र की गांठों के समुदाय से કાેતરવામાં આવેલું તેનું ચિત્ર કે જે જ્ઞાનાદિ ગુણાથી સર્વથા વિહીન હાય છે, તે સ્થાપનાનિક્ષેપ છે. જેમાં આવશ્યક ક્રિયાને સંપાદન કરષાની આકૃતિરૂપે બ્રાવક આદિકાનાં ચિત્રા પથ્થર પર અથવા લાકડાનાં પાટિયાં વગેરે પર બનાવવામાં આવે છે, તેને જ સ્થાપના રૂપ આવશ્યક કહે છે. એજ વિષયને સૂત્રકાર ''ज़ण्णं'' ઇત્યાદિ પદા દ્વારા સ્પષ્ટ કરે છે---

(जण्णं कट्ठकम्मे वा पोत्यकम्मे ा) જે આધૃતિ લાકડા પર કાેતરી કાઢવામાં આવે તેમાં અથવા પુસ્ત પર (વસ્ત્ર પર) ચિત્રિત કરવામાં આવે તેમાં, અથવા વસ્ત-માંથી ઢીંગલીરૂપે અનાવવામાં આવે તેમાં અથવા-पोत्यकर्मणा" પુસ્તકની અંદર પીછી વડે રંગાદિ પ્રીને અનાવવામાં આવે તેમાં, અથવા (चित्तकम्मे वा) ાચત્રરૂપે જેનું સર્જન કરવામાં આવે તેમાં, (लेप्यकम्मे वा) ભીની માટીમાંથી બનાવવામાં આવે તેમાં, (गंथिमे वा, वेढिमे वा, पुरिमे वा, संधाइमे वा) અથવા વસ્તની ગાંઠાના સમુદાયથી

eie'

अंतुयोगचन्द्रिका टीका ११ स्थापनाव्दयकस्वरूपनिरूपणम्

तस्मिन् वा । यद्वा--एकस्य द्वयोर्वहूर्ना वा वस्ताणां केठनेन निष्पन्नं यद्र्पं तद् वेष्टिमं तस्मिन् वा । पूरिमे वा--पूरणेन भरणेन निष्पन्नं पूरिमं--ताम्रपित्तलादिमयं तस्मिन् वा । सङ्घातिमे वा--सङ्घातेन=बहुवस्तादिस्वण्डसम्रुदायेन निष्पन्नं रूपकं सङ्घातमं तस्मिन् वा । अक्षे वा--अक्षश्वन्दनकस्तस्मिन् वा वराटके=कपईके वा सद्भावस्थापनया वा काष्ठकर्मादिष्टु आकारवती या स्थापना सा सद्भावस्थापना श्वावकाद्याकारस्य तत्र सद्भावात् । तथा सद्भावस्थापनया, असद्भावस्थापनया वा अक्षा दृषु अनाकारवती असम्यग्रूपेण स्थापना भवति सा अनद्भावस्थापनया वा अर्धा दृषु अनाकारवती असम्यग्रूपेण स्थापना भवति सा अनद्भावस्थापना, श्राव-काद्याकारस्य तत्रासद्भावात् । तया वा स्थाप्यमानः एको वा अनेको वा आवश्यकेति-आवश्यकक्रियायुक्तश्रावकादिः स्थापना स्थाप्यते=क्रियते । तदेतत् स्थापनाऽऽवक्ष्यकम् ।स. ११॥

जो बनाई जावे उसमें, अथवा एक या दो अथवा अनेक वस्त्रों को बेप्टित करके जो बनाइ जावे उसमें, अथवा पुष्पीं को आक्कति के रूप में सजा सजा करके जो आकार बनाया जावे उसमें अथवा पित्तलादि द्रव्यों को सांचे में ढार कर जो आक्कति बनाई जावे उसमें अथवा अनेक वस्त्रों के खण्डों से--धज्जियों से--जो रूप बनाया जावे उसमें (अक्खेका) अधवा पाझे में (वराडएवा) अथवा कोडी में (एगो वा अणेगो वा) एक अथवा अनेक आवश्यक क्रिया युक्त एक अनेक श्रावक आदि की (सब्भावठवणा असब्भावठवणा) की गई जो सद्भावस्थापना अथवा असद्भावस्थापना है (आवस्सएत्ति ठवणा ठविज्जह) वह आवश्यक की स्थापना है। (से तं ठवणावस्सयं) यह स्थापना आवश्यक का स्वरूपहें। ॥वुत्र ११॥

भनाववाમાં આવે તેમાં, અથવા એક, બે અથવા અનેક વસ્તોને વેષ્ટત કરીને બના-વવામાં આવે તેમાં, અથવા પુષ્પાની આકૃતિરૂપે સજાવટ કરી કરીને જે આકાર બનાવવામાં આવે તેમાં, અથવા પિત્તળાદિ દ્રબ્યાને બીબામાં ઢાળીને જે આકાર બનાવવામાં આવે તેમાં અથવા આવે તેમાં, અથવા અનેક વસ્ત્રાના હીરાંએા (ચિંદર-ડાંએા)માંથી જે આકૃતિ અનાવવામાં આવે તેમાં (अक्स्वे वा) અથવા પાશાઓમાં અથવા (વरાહણ बा) કેાડીમાં (एगो वा अणेगो वा) એક અથવા અનેક આવશ્યક ક્રિયા શુક્ત એક-અનેક શ્રાવક આદિવડે (सब्भावठवणा असब्भावठवणा) કરવામાં આવેલી જે સદ્દભાવસ્થાપના અથવા અસદ્દભાવ સ્થાપના છે. (आवरसएत्ति ठवणा ठविज्जइ) તેનું નામ આવશ્યકની સ્થાપના છે. (से तं ठवणावरसणं) આ પ્રકારનું આ સ્થાપનાઆવશ્યકનું સ્વરૂપ છે. ા સ૦૧૧ ા





नामग्थायनयोर्भेदमाइ--

मूरुम्—नामट्टुवणाणं को पइविसेसो ? णामं आवकहिय, ठवणा इत्तरिया वा होजा आवकहिया वा ॥सू० १२॥

छाया-नामस्थापनयोः कः प्रतिविश्चेषः १ नाम यावत्कथिकम्, स्थापना इत्वरिका वा भवेत्, यावत्कथिका वा । ॥स० १२॥

टीका-'नामट्ठवणाणं' इत्यादि-

शिष्यः पृच्छति-नामः भाषनयोः कः प्रतिविशेषः ? नामस्थापन को विशेषः ? न कोऽपि विशेषो दृष्यते । यथा भावावक्ष्यकस्वरूपशून्ये गोपालदारकादौ आक्ष्यकेति नाम क्रियते, तथैव स्थापनाऽपि भावावक्ष्यकस्वरूपशून्ये काष्ठपुस्तका-दो आवक्ष्यकशास्त्रस्य तदाकाररूपतया अतदाकाररूपतथा वा स्थापना स्थाप्यते अतो भावस्तून्ये द्रव्यमन्त्रे क्रियमाणत्वादनयो नीस्ति कश्चिद् विशेष इति प्रष्टुरा-

अब खत्रकार नाम और स्थापना निश्नेप में क्या अन्तर हैं-इस बात को प्रकट कर्रते हैं---''नामट्टवणाणं'' इत्पादि । ॥मूत्र १२॥

शब्दार्थ-(हे भदंत ! नाम और स्थापना का क्या भेद हैं <sup>?</sup> इस पूर्वोक्त कथन से तो इन दोनों में काइ अन्तर नहीं ज्ञात होता है ? कारण----

जिस प्रकार भावावश्यक के स्वरूप से शून्य गोपालदारक आदि में आव भयक ऐसा नामनिक्षेप किया जाता है--उसी प्रकार से भागवभ्यक के स्वरूप से शून्य काष्ट पुग्तक आदि में आवभ्यकशास्त्र की तदाकाररूप से या अतदा-काररूप से स्थापनानिक्षेप किया जाता है। अतः भाव से शून्य द्रव्यमात्र में कियमाण होने के कारण इन दोनों में कोई चिशेषता लक्षित नहीं होती है-इस प्रकार का अभिप्राय पूछनेवाले शिष्य वा है।

હવે સ્ટ્રગકાર નામ નિક્ષેપ અને સ્થાપના નિક્ષેપ વચ્ચે શા તફાવત છે, તે પ્રકટ કરે છે. ''नामहबणाणं'' ઇત્યાદિ—

શખ્દાર્થ—શિષ્ય ગુરૂને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે ''હે ભગવન્ ! નામ અને સ્યા પના વચ્ચે શા તફાવત છે ? પૂર્વોકત કથન પ્રમાણે તા તે બન્ને વચ્ચે કાઇ લેદ જ દેખાતા નથી, કારણ કે......જેમ ભાવાવશ્યકના સ્વરૂષથી રહિત ગાવાળપુત્ર આદિમાં ''આવશ્યક'' એવા નામ ! નક્ષેપ કરવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે ભાવા-વક્ષકના સ્વરૂપથી વિદ્ધીન, કાષ્ઠ, પુસ્તક આદિમાં આવશ્યકશાસ્ત્રની તદાકારરૂપે અથવા અતદાકાર રૂપે સ્થાપના રૂપ નિક્ષેપ કરવામાં આવે છે. તેથી ભાવથી વિદ્ધીન દ્રવ્ય માત્રમાં કિયમાણ હાવાને કારણે એ બન્ને વચ્ચે કાઇ પણ પ્રકારના ભેદ દેખાતા નથી. આ પ્રકારની પ્રશ્ન કરનાર શિષ્યની માન્યતા અહીં પ્રકાર કરા છે. अमुयोगचन्द्रिका टीका. ११ स्थापनावञ्यकरवरूपनिरूपणम्

शपः उत्तरयति- 'णामं आवव हियं' इत्यादि । नाम यावत्व थिक६-त्वाश्रयद्रव्य स्य अग्तित्वकथां यावद् नाम अवतिष्ठते, नाम्न आश्चर द्रव्यं यावत्तिष्ठति ताव-न्नामापि तिष्ठतीति भावः । स्थापना तु इत्वरिका=स्वल्पकालावस्थायिनी वा भवेत् मावत्कथिका वा भवेत् । काष्टकर्मादौ आवश्यकशास्त्रस्य तदाकाररूपा आतदा-कारम्पा भ्धापना यावत्कथिका भवति. अक्षादौ तु सा इत्वरिका भवतीत्यर्थः अयं भावः-काचित् स्थापना स्वाश्रयद्रव्यग्य सन्द्रावेऽपि मन्यकाल एव निव-

उत्तर---(णामं आवकहियं ठवणा इत्तरीया वा होउजा आवकहिया वा) नाम यावतमधिक होता है और स्थापना इत रिक्त तथा यावत्∓धिक दोनों प्रकार का होता है।

स्वाश्रय द्रव्य के अग्तित्व काल तक नाम रहता है-अर्थात्-जिसका वह नाम है वह जब तक मौजूद रहता है तब तक उस था वह नाम विद्यमान रहता है-इसका नाम यावस्कथिक है परन्तु स्थापना जो है वह स्वल्य काल-रहता है-इसका नाम यावस्कथिक भी होती है-काष्ट कर्म आदि में आव-सक मी रहती है और याबक्कथिक भी होती है-काष्ट कर्म आदि में आव-मयकशास की तदाकाररूप अथवा अतदाकाररूपछत स्थापना यावत्कथिक होती है--स्वाश्रयद्रव्य की स्थिति तक रहती है। तथा अक्ष-(जौकोर पाद्या) आदि में छत अतदाकार स्थापना स्वल्य काल तक रहती हैं। तात्पर्थ यह है कि कोई स्थापना स्वाश्रय द्रव्य के सद्भाव में भी बीच ही में समाप्त हो जाया करती है और कोई स्थापना ऐसी ह ती है जो अपने आश्रयभूत द्रव्य की

ઉત્તર—(णામ आवर्काहरાં ઠવળા इत्तरिया वा होज्जा, आवकहिया वा) નામ યાવત્કચિત દ્વાય છે, પરન્તુ સ્થાપના ઇત્વરિક (સ્વલ્પકાળ સુધી જ રહેનાર) અને યાવત્કાચત, એ બન્ને પ્રકારની દ્વાય છે. સ્વાશ્રયભૂત દ્રવ્યના અસ્તિત્વકાળ સુધી નામ રહે છે. એટલે કે જેનું તે નામ રાખવામાં આવ્યું છે તે વસ્તુ અથવા વ્યક્તિનું અસ્તિત્વ જ્યાં સુધી રહે છે. ત્યાં સુધી જ તે નામનું અસ્તિત્વ સ્હે છે. આ રીતે નામને યાવત્કચિત કહેવામાં આવ્યું છે. પરન્તુ સ્થાપના તા સ્વલ્પકાળ સુધી પણ રહે છે અને યાવત્કચિત (વસ્તુનું અસ્તિત્વ રહે એટલા માટે કાળ સુધી ટકનારી) પણ દેશઇ શકે છે.

જેમકે કાય્ઠ કર્મ આદિમાં આવશ્યકશાસ્ત્રની તદાકારરૂપ અથવા અતદાકારરૂપ કરેલી સ્થાપના યાવત્કથિત હેાય છે-સ્વાશ્રયયભૂત દ્રવ્યનું જ્યાં સુધી અસ્તિત્વ સ્દ્વે ત્યાં સુધી જ તે સ્થાપનાનું અસ્તિત્વ રહે છે, તથા અક્ષ (પાશા) આદિમાં કરેલી અતદાકાર સ્થાપના બહુ જ એાછા કાળ સુધી રહે છે. આ કથનનું તાત્પર્ય એ. છે કે---કાેઇ સ્થાપનના સ્વાશ્રયભૂત દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ રહેવા છતાં પહ્યુ વચ્ચેથી જ

अनुयोगद्वारम्रत्रे

तंते, काचित्त तत्सत्तां यायदवतिष्ठते, इति एवं च-नामस्थापनयोर्भावशून्यत्वे नाधारसाम्येऽपि भेदःस्व स्वावस्थानकाल कृत एव भगवता प्रदर्शितः यद्यपि गोपाल दाग्कादौ विद्यमानेऽपि कदाचिदनेधनामपरिवर्तनं लोके कचीद्दृश्यते, तथाच कालकृतोऽपि भेदो नास्ति, तथापि-वहुश्चः स्थले नाम्नो यावत्काथिस्त्वमेव दृश्यते, नाम्नः परावर्तनं तु कचिद्दिरलतयोपलम्धते । अतोऽल्पस्थलव्यापित्वेन नाम्न इत्व-रिकता भगवता न विवक्षिता । नाम्नोऽल्पकालिकताकल्पने तृत्वव्वप्रस्थणा-पत्तिरिति बोध्यम् ।

सत्ता काल तक रहती है। इस प्रभर नाम और स्थापना निक्षेप में भावश्-्यता की अपेक्षा आधार की समानता होने पर भी अपने २ अवस्थान काल की अपेक्षा कृत ही मेद है ऐसा भगवान ने प्रदर्शित किया है। यद्यपि गरेपाल-दारक आदि में उनकी विद्यमानता रहने पर भी कभी २ अनेक नामों का परिवर्तन होता हुआ लोक में कहीं २ देखा जाता है-इस अपेक्षा कालकृत मेद सर्वथा नहीं आता है-तो भी अनेक स्थलों में नाम में यात्कथिकता देखी जाती है। इत्वरिकता नहीं। यह तो केवल विरलतारूप में ही वहीं २ देखी जाती है। इत्वरिकता नहीं। यह तो केवल विरलतारूप में ही वहीं २ देखी जाती है। इसलिये नाम की इत्वरिकता अल्पस्थल व्यापी होने के कारण उस में भगवान ने विवक्षित नहीं की है। यदि नाम में अल्पकालिक्तारूप इत्वरिक्ता कल्पित की जावे तो उत्पन्न प्ररूपणा की आपत्ति आती है ऐसा जानना चाहिये।

ગમે ત્યારે સમાપ્ત થઇ જતી હાય છે, ત્યારે કેાઇ સ્થાપના એવી હાય છે કે જે પાતાના આ<sub>શ્વ</sub>યભૂત દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ જ્યાં સુધી રહે ત્યાં માજદ રહે છે.

આ પ્રમાણે નામ અને સ્થાપના નિક્ષેપમાં ભાવશુ-યતાની અપેક્ષાએ આધારની સમાનતા હાેવા છતાં પણ પાતપાતાના અવસ્થાનકાળની અપેક્ષાએ જ ભેદ રહેલા છે, એવું ભગવાને કહ્યું છે.

તે કે ગાલાળપુત્ર આદિતું અસ્તિત્વ રહેવા છતાં પછ્યુ કાેઇ કાેઇ વાર તેમના નામામાં પરિવર્તન થયા કરતું હાેય છે, એવું પછ્યુ જોવામાં આવે છે અરૂં. આ દૃષ્ટિએ વિચારવામાં આવે તાે એવી પરિસ્થિતિમાં તાે નામમાં ચાવત્કથિકતા રહેતી નથી, પરન્તુ આવું ભાગ્યે જ બને છે. અનેક વસ્તુઓ અથવા પદાર્થીમાં તાે નામની યાવત્કથિકતા જ જોવા મળે છે-ઇત્વસ્કિતા (અલ્પ સ્થાયિત્વ) દેખાતી નથી. નામની અપેક્ષાએ ઇત્વસ્કિતા તાે કેવળ વિરલતા રૂપે જ કાેઇ કાેઇ વસ્તુમાં જોવામાં આવે **છે. આ રીતે** નામની ઇત્વસ્કિતા અલ્પ સ્થલગ્યાપી હાેવાથી ભગવાને અહીં તેની વિવક્ષા કરી નથી. જો નામમાં અલ્પકાલિકતા રૂપ આ ઇત્વસ્કિતાને સ્વીકારવામાં

୵ୄଽ

अनुयोगचन्द्रिका टीका. स० १२ नामस्थापनयार्भेदनिरूपणम्

धत्तु--उपलक्षणमात्रं चेदं कालभेदेनैतयोर्भेदकथनम्-अपरस्यापि बहुप्रकार-भेदस्य सम्भवात्, इत्युक्तं,

तदुत्सुत्रप्ररूपेणम्-यथोत्मुत्रप्ररूपणभिथालनामनिक्षेपे इत्यरिकतायाः कचिन् संभवेऽपि भगवताऽनुक्तत्वादुपलक्षणमिति न खीछतं, तथैव स्थापनार्थां काला-तिरिक्तस्य मेदहेतोः कल्पनेऽप्युत्मूत्रप्ररूपणं प्रसज्येत कालान्धकृतमेदस्य भगवता-ऽनुक्तत्वात् । एतेन—यत् कैश्विदुक्तं यथा≠प्रतिमारूपरथापना—दर्शनात् भावः सम्रुष्ठ-

जो कोई ऐसा कहते हैं कि" इस प्रकार के काल मेद से नामनिक्षेप और स्थापनग्निक्षेप में जो मेद का कथन किया गया है वह उपलक्षण मात्र है क्योंकि इससे और भी अनेक प्रकारों को लेकर इन दोनों में मेद संभवित होता है "सो उनका ऐसा कथन करना उत्सन्न प्ररूपणा है—आगम से विरुद्ध है—। देखो जैसे नाम निक्षेप में क्रचित् इत्वरिकता का संभव होने पर भी भगवान ने इसे उत्प्वत्रप्ररूपणा के भय से उस में नहीं कहा है—वहां तो यावत्र थिकता ही वही है और इसी कारण से इत्वरिकता को उ लक्ष्मणरूप से स्वीगर नहीं किया है-उसी तरह स्थापना में काल से अतिरिक्त और किसी बात को मेद का हेतु ग्वीकार किया जायगा तो उसमें भी उपसत्र प्ररूपणा की प्रसक्तिमाननी पडेगी । क्योंकि काल के सिवाय अन्य कृत मेद भगवान् ने उसमें कहा नहीं है । इसी तरह से जो कोई और भी ऐसा कहते हैं कि" प्रतिमारूप

આવે તેા ઉત્સન્નપ્રરૂપણાના દાષ લાગે છે-એટલે કે એ પ્રકારની પ્રરૂપણા કરવી એ સંત્ર વિરૂદ્ધની સિદ્ધાન્તાથી વિરૂદ્ધની પ્રરૂપણા કરી ગણાય, એમ સમજવું.

અહીં કેાઇ એવી દલીલ કરે કે આ પ્રકારના કાળભેદની અપેક્ષાએ નામનિક્ષેપ અને રથાપના નિક્ષેપ વચ્ચે જે ભેદ પ્રકટ કરવામાં આવ્યો છે, તે તે ા ઉપલક્ષણ માત્ર જ છે. કારણ કે આ સિવાય બીજી અનેક રીતે પણ તે અન્ને વચ્ચે ભેદ સંભવી શકે છે. તા આ પ્રકારનું તેનું જે કથન છે તેને ઉત્સત્ર પ્રરૂવછ્યા રૂપ જ બણી શકાય, કારણ કે તે પ્રકારનાં માન્યતા આગમની વિરૂદ્ધ ભાય છે. જેમ નામ-નિક્ષેપમાં કેાઇ કાઇ પ્રસ<sup>5</sup>ો ઈત્વરિકતા (અલ્પકા લિનતા)ના સંભવ દ્વાવા છતાં પણ ભગવાને ઉત્સત્ર પ્રરૂપણાના ભયથી તેના ઉલ્લેખ કર્યો નથી-ત્યાં તા માત્ર યાવત્કથિકતા જ પ્રદર્શિત કરવામાં આવી છે અને એજ કારણે ઇત્વરિકતાના ઉપલક્ષણરૂપે સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા નથી, એજ પ્રમાણે સ્થાપનામાં પણ કાળ સિવાયની કાઇ પણ બાબતને ભેદ કારણરૂપે સ્વીકારવામાં આવે તા એ પ્રકારની પ્રરૂપણામાં પણ ઉત્સત્રપ્રરુપણાના જ પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે, કારણ કે સ્થાપના નિક્ષેપમાં કાળકૃત ભેદ સિવાયનો કાઇ પણ બેદ લગવાને કહ્યો નથી.



#### अनुयोगद्वारक्षत्रे

सति नैवं नामछदणमात्रादिति नाम थापनधोर्भेदः, यथा चन्द्रादेः प्रतिमारूप रथापनार्था लोकस्योपयाचितेन्छा पूजाप्रष्टत्तिसमीहितलामादयो इक्यन्ते, नैव भागेन्द्रादौ, इत्यपि तयोभेंदः । एवमन्यदपि वाच्य'' मिति तदुत्सूत्रप्ररूपणाजनि-तानन्तसंसारजनवम् । आगमे दिदमुपलभ्यते-''तहारूवाणं अरहंताणं नामगोद-सवणयाए महाफलं''। इति। तत्र नास्ति नामनिक्षेपस्य विषयः। ''अरहंताण भगयंताणं'' इत्युत्तया तरिमन्नर्थं प्रयुक्तस्य नाम्न एव श्रवणेन महाफलसंभवात स्थापना के देखने से जैसे भाों में उल्लास होता है-नैसा भाव उत्तान्न होते हैं वैसा भावों में उल्लास-उस तरह का धरिणाग-उस नाम मात्र के श्रमण से नहीं होता है-यही नाम और स्थापनानिक्षेप में मेद है।- देखो-जब इन्द्रकी प्रतिमा रूप से स्थापना की जाती है तो छोग उसके समक्ष विधिध प्रकार की याचना करते है, उसकी पूजा करते हैं, और अपने समीहित की प्राप्ति करले-ते हैं, इत्यादि सब बाते देखी जाती हैं∽नाम इन्द्र आदि में इस प्र∛ार की वाते नहीं देखी जाती-अतः इस तरद से भी इन दोनों निक्षेपों में भेद है-तथा और भी इसी तग्ह से मेद के हेतुवाच्य हैं'' सो ऐसा यह वक्तव्य विरुद्ध है और स लरह की प्ररूपणा वर्श्तना अनन्त संसार भा आगम के वा बढाने वालाहै। कि ''तशारूपवाले अरहंत भगवंत्तों के नाम और गोत्र के सुनने से महाफल होता हैं'' सों यह कथन नामनिक्षेप का विषय नहीं है। ''अरहंता णं भगवंताणं '' क्योंकि इस उक्ति से तथारूप भावअई त में प्रयुक्त नाम के

વળી કાેઇ કાેઇ માથુસા એવું પણુ કહે છે કે......"પ્રતિમારૂપ સ્થાપનામે નિદ્ધાળવાથી ભાવાના જેવા ઉલ્લાસ અનુભવવામાં આવે છે-જેવા ઉલ્લાસ ઉત્પન્ન થાય છે, એવા ભાવાના ઉલ્લાસ (એ પ્રકારતું મનઃપરિણામ)-તે નામ માત્રના બ્રવણથી ઉત્પન્ન થતા નથી. નામનિક્ષેપ અને સ્થાપનાનિક્ષેપ વચ્ચે આ પ્રકારના જ તફાવત છે. જેમકે ઇન્દ્રની પ્રતિમાની સ્થાપના કરવામાં આવી દ્વાય તા લાકા તેની સમક્ષ ાવવિધ પ્રકારની યાયના કરે છે, તેની પૂજા કરે છે અને પાતાની ઇચ્છિત વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ કરી લે છે, પરન્તુ નામ ઇન્દ્ર આદિમાં એવું જોવામાં આવતું નથી. આ રીતે તે બન્ને પ્રકારના ાનક્ષેપામાં આ પ્રકારના ભેદ પછુ રહેલા છે. એટલું જ નહીં પછ તે અન્ને નિક્ષેપા વચ્ચે રહેલા ભેદ દર્શાવતા બીજા કેટલાક કારણોના પણ સદ્ભાવછે.

ગણાય છે. આ પ્રકારની આગમ વિરૂદ્ધની પ્રરૂપણા કરનાર વ્યકિત અનન્ત સંસારની જનક બને છે. આગમમાં આ પ્રકારનું જે કથન આવે છે કે......

"તથારૂપ અંહ ત ભગવ તાના નામ અને ગોડાતા શ્રવણ કરવાથી મહાફલની પ્રાપ્તિ થાય છે,' આ કથન નામનિક્ષેપના વિષયરૂપ નથી. કારણુર્કે ''अरहंताणं भग-

٢Ĵ

## अंतुयोगचन्द्रिका टीका छत्र १२ नामस्थापनवोर्भेदनिरूपणम्

गो। गलदारकादौ प्रयुक्तरव नाम्नः श्रवणेन तु गोवालदारकाद्यर्थस्यैव नोधादात्म-परिणामशुद्धिहेतत्वं तस्य नास्तीति । नामनिक्षेषस्थले भगवतोऽर्हतः स्मरणा-संभवः, तस्य भावग्रत्यावात्, अत्र तु नामगोत्राभां भगवदईतः सम्बन्धं षष्ठधन्त-९दप्रयोगादेव दर्शयता भगवता नामनिक्षेषो न विवक्षितः। भावजिनबोध-ही अवण से महाफल होना बतलाया गया है। केवल नाम अवण से नहीं। नहीं तो गोपालदारक में प्रयुक्त अई त नाम के अवण से भी महाफल की प्राप्ति हो चाहिये । चर्डा तो ऐना जानी होता नहीं है। केवल उस नाम से गोपालदारकरूप अर्थ की हि प्रतीति होती है। आत्मपरिणामों की शुद्धिरूप महाफल उत्तसे प्राप्त नहीं होता है। अतः यह मानना चाहिये कि भावरूप अईंत नाम के ही श्रवण से जीवों को आत्म-परिणामों की शुद्धिरूप फल प्राप्त होता है। क्यों कि चही उसका हेत है। साधारण नामनिक्षेप में यह हेतुता नहीं आती है। यदि कोई ऐसा कहे-कि अई त नामनिक्षेप भले ही आत्मपरिणामों की शुद्धि का हेतु न हो तो न सही परन्तु उसके श्राण से भगवान् अईंत का तो स्मरण हो जाता है सो ऐसा कहना भी उचित नहीं है क्यों कि नामनिक्षेप स्थल में भगशन अईंत का, उससे भारनिक्षेप से शून्य होने के भारण स्मरण हो आना असं-वंशणं" ઇત્યાદિ કથન દારા એ ખતાવવામાં આવ્યું છે કે તથારૂપ ભાવરૂપ અહ~-તમાં પ્રયુકત નામના જ શ્રવછાથી મહાકલની પ્રાપ્તિ થાય છે-કેવળ નામ નામના જ શવણથી મહાફલ 11 પ્રાપ્તિ થતી નથી. નહીં તાે કાેઇ પણ વ્યક્તિને માટે (કાઅલા તરીકે ગોવાળના પુત્રને માટે) 'અહું'ત' આ નામના ઉપયોગ કરવામાં આવે, તા તેના નામનું શ્રવણ કરવાથી પણ મહાકુલની પ્રાપ્તિ થઇ જવી જોઇએ ! પણ અહીં તેા એવું બનતું નથી. તે નામદ્વારા માત્ર તે ગાેવાળપુત્ર રૂપ અર્થની જ પ્રતીતિ થાય છે. આત્મપરિણામાની શુદ્ધિ રૂપ મહાર્ણની પ્રાપ્તિ તેનાનામ શ્રવ<mark>ણથી થતી નથી.</mark> તેથી એવું માનવું જોઇએ કે ભાવરૂપ અહું ત નામના જ શ્રવણથી જીવાને આત્મ-પારણામાની શુડિારૂપ કળની પ્રાપ્તિ થાય છે, કારણ કે એજ તેના હેતુ છે. સાધારણ નામનિક્ષેપમાં આ હેતુતા સંભવી શકતી નથી.

વળી કેહાં માણસ અહીં એવી દલીલ કરે કે અહેંત નામનિક્ષેપ ભલે આત્મ પરિણામાની શુદ્ધિમાં કારણુબૂવ ન થતાે ક્રાય, પણુ તેનાશ્રવણુથી ભગવાન અહેંતના નામનું સ્મરણ તાે થઇ જાય છે, એટલું તાે આપે માનવું જ પડશે l

તે৷ આ પ્રમાણે કહેવું તે પણ ઉચિત નથી, કારણ કે ભાવનિક્ષેપથી **રદ્ધિત** એવા નામનિક્ષેપથી અર્હ ત ભગવાનનું સ્મરણ થવાની વાત અસંભવિત છે. <u> 28</u>

अनुयोगडारस्र क्रे

कस्य नाम्न एव अवणेन महाफलसंभवः । एवं स्थापनापि भावरूपार्थेशून्या, स्थापनया भावरूपार्थस्य नास्ति कोऽपि सम्बन्धः । भावजिनशरीरवर्तिनी या ऽऽक्रतिरासीद् तस्या आश्रयाश्र्ययिभावरूपसम्बन्धो भावजिनेन सह तदानीं भावो-छासोऽपि कस्यचित् संजातः, तथा भक्त्या तामाक्रति रमरतो जनस्य भावोष्टासः संभवतु, तदाऽऽकृतेभविजिनेन संबन्धात्, परंतु--स्थापनाया आश्रयाश्रयिभाव-सम्बन्धो नारितभावजिनेन सह । भावजिनास्मनस्तत्रावाहनं रथापनं त जिनाज्ञावाह्यं

भव है। इसलिये "तहारूवाणं अरहताणं" इत्यादि पाठ में नाम और गोत्र इन दोनों के साथ भगवान अर्ह त के संबन्ध को पष्ठधन्तपद के प्रयोग से प्रकट करनेवाले खत्रकार ने नामनिक्षेप की विवक्षा नहीं की है। किन्तु भाव-निक्षेप जिनके बोधक नाम की विवक्षा की है। क्योंकि उसी नाम के श्रवण से श्रोता को महाफल की प्राप्ति होना संभवित है। इसी तरह से स्थापना-मी भावरूप अर्थ से शून्य होती है। क्यों कि उसका भावनिक्षेपरूप अर्थ के साथ कोई संबन्ध ही नहीं है। यदि कहा जावे कि पहिले भाव जिनके अस्तित्व काल में जो उनके शरीर की आकृति थी--वह आकृति ही स्थापना निक्षेप में विद्यमान रहती है--इसलिये उससे आश्रयाश्रयी मावरूप संबन्ध का बोध हो जाता है--सो यह कथन भी ठीक नही है--क्योंकि स्थापनानिक्षेप में आश्रयी ही नहां हैं तब उससे भावजिन के साथ आश्रयाश्रयी मावरूप संबन्ध ज्ञात कैसे हो सकता है? यह तो भावजिनके साथ वे जब थे तब

તેથી "તहा રૂચાળં ઝાર દ્વાળં" ધત્યાદિ પાઠમાં નામ અને ગેાત્ર એ બન્નેની સાથે ભગવાન અહે તના સંબંધને છઠ્ઠી વિભક્તિના પદના પ્રયાગ દ્વારા પ્રકટ કરનાર સૂત્રકારે નામનિક્ષેપની વિવક્ષા કરી નથી, પરન્તુ ભાવનિક્ષેપ જિનના બાધક એવા નામની વિવક્ષા કરી છે. કારણ કે એજ નામના શ્રવણથી શ્રોતાને મહાફલની પ્રાપ્તિ થવાનું સંભવી શકે છે. એજ પ્રમાણે સ્થાપના પણ ભાવરૂપ અર્થથી વિહીન જ હાેય છે, કારણ કે ભાવનિક્ષેપરૂપ અર્થની સાથે તેના કાઇ સંબંધ જ હાેતા નથી. જે અહીં એવી દલીલ કરવામાં આવે કે પહેલાં ભાવજિનના અસ્તિત્વકાળમાં જે તેમના શરીરની માકૃતિ હતી, એ આકૃતિ જ સ્થાપનાનિક્ષેપમાં વિદ્યમાન રહે છે, તેથી તેના દ્વારા આશ્ર્યાશ્રથી ભાવરૂપ સંબંધના બાધ થઇ જાય છે, તો એ પ્રકારની માન્યતા પણ ઉચિત નથી, કારણ કે વર્તમાન કાળે સ્થાપના નિક્ષેપમાં જે આશ્રથીના જ સદ્ભાવ ન હાેય તા તેના દ્વારા ભાવજિનની સાથે આશ્રયાક્ષથી ભાવરૂપ સંબંધનો બાધ જ કેવી રીતે થઇ શકે ! ભાવજિનની સાથે જયારે તે

ટપ

# अनुवेगगवन्द्रिका टीका १२ नामस्यापनयोभेंदनि ज्यगर्

था-। हा यह हो सकता है कि जिस प्रकार भावजिन का दर्शन करनेवाले किसी व्यक्ति को भागेल्लास हो आता है, उसी तरह भक्ति से उनकी उस आकृति का स्मरण करनेवाले जन को भावोल्लास हो आवे-क्यों कि उस आकृति का भावजिन के साथ संबन्ध है यदि भावजिनके साथ उस आकृति को संबन्ध नहीं होवे तो फिर प्रतिमा भावजनक और उनके गुणों का स्मरण कराने में समर्थ कैसे हो सकती है ? परन्तु स्थापना का भावजिन के साथ आश्रया श्रयी भावरूप संबंध तो कोई है नहीं-कि जिस से उससे इसका बोध हो जावे। भावजिन की आत्मा का उसमें आह्वान करना, स्थापन करना यह सब तो जिनाज्ञा से बिलकुल बाहिर की बात है। ऐसी प्रवचन विरुद्ध बात को करना अशक्य है इसलिये संवधा कुप्रावचनिक द्रव्यावश्यक की तरह प्रतिमा पूजन करने और करानेवाले मिथ्यादृष्टिपने को प्राप्त होते हैं-सम्पक्त को नहीं। इस तरह स्थापनावश्यक का यह स्वरूप है। भावार्थ इसका स्पष्ट है। । सित्र १२।।

આકૃતિ વિદ્યમાન હતી ત્યારે જ આ પ્રકારના સંબંધ અસ્તિત્વ ધરાવતા હતા. હા, એવું સંભવી શકે છે કે જે પ્રકારે ભાવજિનના દર્શન કરનાર કાઇ વ્યક્તિમાં ભાવોલ્લાસના ઉમળકા આવી જાય છે, એજ પ્રમાણે ભકિલ્ભાવપૂર્વંક તે આકૃતિનું સ્મરણ કરનાર વ્યકિતમાં પણ ભાવોલ્લાસના ઉનળકા આવી જાય ખરા, કારણ કે આકૃતિના ભાવજિનની સાથે સંબંધ છે. જો ભાવજિનની સાથે તે આકૃતિને સંબંધ ન હાય, તા તે પ્રતિમા ભાવજનક અને અનેક ગુણેવું સ્મરણ કરાવવાને સમર્થ કેવી રીતે બની શકે ! પરન્તુ સ્થાપનાના ભાવજિનની સાથે આશ્રપાશ્રથી ભાવરૂપ કાઇ સંબંધ તા છે જ નહી. કે જેના દ્વારા તેના બાધ થઇ જાય, ભાવજિનના આત્માનું તેમાં આવાહન કરવું સ્થાપન કરવુ, એ તા જિનાજ્ઞાની વિરૂદ્ધનું કૃત્ય ગણાય. એવી પ્રવચનવિરૃદ્ધની વાત કરવી જોઇએ નહીં. તેથી સર્વથા ધુપાવચનિક દ્રબ્યાવશ્યકની જેમ પ્રતિમાપૂજન કરનાર અને કરાવનાર મિગ્યાદ્ધિયુક વા હતી જાય છે અને સમ્યકત્વથી રહિત જ રહે છે, સ્થાપનાવશ્યકનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે. તેના ભાવાર્થ સ્પષ્ટ દેશવાથી વિશેષ સ્પષ્ટીકરણની જરૂર રહેતી નથી. ાસ૦ ૧૨ા

| अनु                 |  |  |      |  |
|---------------------|--|--|------|--|
| ~ <u>~</u> <u>.</u> |  |  | <br> |  |

ζţ



इदानीं द्रव्यावरथकं निरूपयति---

मूल्ल्म्—से किं तं द्व्वावस्सय ? द्व्वावस्सयं दुविहं पण्णत्तं तं जहा-आगमओ य नो आगमओ य ॥ सू० १३ ॥

छाया-अथ किं तद् द्रव्यावश्यकम् १ द्रव्यावश्यकं द्विधिधं प्रज्ञप्तम्, तद्यधा-आगमतश्च नो आगमतश्च ॥ स्र० १३ ॥

टीका—'से किं तं' इत्यादि—

शिष्यःष्टच्छति—अथ ।क तद् द्रव्यावश्यकम् १ उत्तस्यति-'द्व्वावस्तयं' इत्यादि । द्रव्यावश्यकम्—द्रवति⇔गच्छति तांस्तान पर्यायानिति द्रव्यय्—चिव-क्षितयोस्तीतभविष्यद् भावयोःकारणम्, अनुभूतविवक्षितभावमनुभविष्यद्विवक्षित-भावं वा वस्त्वित्धर्थः । द्रव्यलक्षणं च सामान्यत इदं बोध्यम्।

अब म्रत्रकार द्रव्यावश्यक का निरूपण करते हैं—

"से कि तं दव्वावस्सयं" इत्यादि । ॥सत्र १३॥

शब्दार्थ—(अथ) शिष्य पूछता है कि हे भदंत ! (कि तं दव्यावस्सयं) पूर्व प्रक्रान्त (पूर्व प्रस्तुत विषय) द्रव्यावस्यक का क्या स्वरूप है ?

उत्तर——(दच्चावस्सयं दुविहं पण्णत्तं) द्रव्यावक्ष्यक दो प्रकार का है जो उन २ पर्यायों को प्राप्त करता है उसका नाम द्रव्य है अर्थात जो विव-क्षित अतीत अनागत भाव दा कारण हो वह द्रव्यनिक्ष्तेप है। जैसे राजगदी से पृथक् किये हुए राजा को नरेश कहना। तथा जो आगे राजा होनेवाला है वर्तमानमें वह राजा की पर्याय में नहां है उसे अभी से राजा कहना यह भविष्यत् कालीन पर्याय की अपेक्षा द्रव्यनिक्ष्तेप है। जैसे राजा का पुत्र

હવે સૂત્રકાર દ્રવ્યાવશ્યકનું નિરૂપણુ કરે છે---

"से कि तं दब्शा स्सयं" अत्यतहि—

શળ્દાર્થ-શિષ્ય ગુરુને એવે! પ્રશ્ન પુછે છે કે....

''से किंतं दब्वा गरसयं ?'' હે ભગવન ! પૂર્વ પ્રકાન્ત (પૂર્વ પ્રસ્તુત વિષય) દ્રવ્યાવશ્યકનું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ઉત્તર—(દ્વગ્વાત્ર स्सયં દુચિદ્દ પળ્યાત્તં) દ્રબ્યાવશ્યક બે પ્રકારના કહ્યા છે. તે તે પર્યાયોને જે પ્રાપ્ત કરતું રહે છે તેનું નામ દ્રબ્ય છે. એટલે કે જે વિવલિત અતીત (ભૂત કાલિન), અનાગત (ભવિષ્યકાલિન) ભાવનું કારણ હાય છે, તે દ્રવ્ય નિક્ષેપ છે. જેમકે રાજગાદીના જેની પાસે ત્યાગ કરાવવામાં આવ્યા છે તેને નરેશ કહેવા તે ભૂતકાલિન પર્યાયની અપેક્ષાએ દ્રવ્યનિક્ષેપ છે, તથા વર્તમાન કાળે જે રાજા નથી. પણ ભવિષ્યમાં રાજા અનવાના છે તેને આત્યાચ્યી જ રાજા કહેવા તે ભવિષ્યકાલિન પર્યાયની અપેક્ષાએ દ્રવ્યનિક્ષેપ છે. જેમ કે રાજાના પુત્રને રાજા કહે अनुयोगचन्द्रिका टीका. स० १३ द्रध्यावक्यकस्वरूपनिरूपणम्

' भूतस्य भाविनो वा भावस्य हि कारणं तु यछोके। तद् द्रब्यं तत्वज्ञैः संचेतनाचेतनं कथितम् । इति ।

भाविनः=भषिष्यतो वा व्याख्या----ळोके हि भूतस्य=अतीतम्य तत् तत्त्वज्ञीः भवति. द्रव्यं-कथितम् । भावस्य य त्का रणं đ सचेतनाचेतनं-सचेतनं-पुरुषादिकम्, अचेतनं=काष्ठादिकं च भवति । तद्वव्यं भावः—यः पूर्वं स्वर्गादिष्विन्दादिर्भुत्वा इदानीं अयं मनुष्यादित्वेन परिणतः स जीवे। तीतःय इन्द्रादिपर्यायस्य वार्णन्वात साम्प्रतमपि व्रव्यत इन्द्रादिरुच्यते । यथा-अमात्यादि पदात् प्रच्युतोऽपि अमात्यादिरुच्यते । अपि च अग्रेऽपि य इन्द्रादित्वेनीत्पत्त्यते, स इदानीमपि भविष्यदिग्द्रादिपदपर्यायकारण÷ राजा कहा जाता है द्रव्य निर्हेप में विवक्षितपर्याय को जा अनुभवित कर चुकी है ऐसी वस्तु तथा विवक्षित पर्याय को जो भविष्यतकाल में अनुभव करेगा ऐसी बग्तु के विषयरूप से परिगणित हुई है यद्दी बात सामान्यरूप से कथित इस द्रव्य के लक्षण में इस प्रकार से जानने के लिये वही गई है-लेक में तत्त्वज्ञों ने भूतपर्याच का अथवा भविष्यत् पर्याय का जो कारण होता है ग्ह द्रव्य है। ऐसा कहा हैं। त्रह द्रव्य सचेतन भी हैं और अचे-तन भी हैं। इस का भाव इस प्रकार से जानना चाहिये-जैसे केई जीव पहिले स्वर्ग आदि में इन्द्र आदि की पर्याय में था और वहां से चव कर मनुष्य पर्याय में आगया । फिर भी उसे अतीत इन्द्रादि पर्याय का कारण होने से मनुष्य पर्याय में भी आमात्यपद से रहित हुए व्यक्तिको अमात्य कहने भी तरह इन्द्र वहना यह द्रव्य निक्षेप है। इसी तरह जो जीव भविषय में

વામાં આવે છે. દ્રવ્યનિદ્ધપમાં વિવક્ષિત (અમુક) પર્યાયને જે અતુભવિત કરી ચુકી છે એવી વસ્તુ તથા વિવક્ષિત પર્યાયને જે ભવિષ્યકાળમાં અતુભવ કરશે. એવી વસ્તુ તેના વિષયરૂપે પરિગણિત થઇ છે. એજ વાત સામાન્યરૂપે કથિત દ્રવ્યના લક્ષણમાં આ પ્રકારે જાણવાને માટે અતાવવામાં આવી છે-તત્ત્વજ્ઞોએ એવું કહ્યું છે કે લોકમાં ભૂતપર્યાયનું અથવા ભવિષ્યની પર્યાયનું જે કારણ છે, તેનું નામ દ્રવ્ય છે. તે દ્રવ્ય સચેતન પણ છે અને અચેતન પણ છે. તેના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે સમજવા.

જેમકે કૈાઇ એક જીવ પહેલાં સ્વર્ગમાં ઇન્દ્રની પર્યાયે ઉત્પન્ન થયે৷ હતા. ત્યારબાદ તે ભવતું આયુષ્ય પૃરૂં થતાં, ત્યાંથી ચ્યવીને તે મનુષ્યલે!કમાં મનુષ્યની પર્યાયે ઉત્પન્ન થઇ ગયે. જેમ અમાત્યના પદથી ચ્યુત થયેલી વ્યક્તિને અમાત્ય કહેવામાં આવે છે. એમ મનુષ્યની પર્યાયે ઉત્પન્ન થયેલા તે મનુષ્યને તેની ભુત કાલિન ઇન્દ્રરૂપ પર્યાયને કારણે ઉન્દ્ર કહેવા, તેનું નામ જ દ્રવ્યનિક્ષેપ છે. જેમ

For Private and Personal Use Only

<u>८८</u>

अनुयोग*इ* रस्त्रे

त्वाद् द्रव्यत इन्द्रादिरभिभीयते, यथा-राजकुमारोऽपि राजा प्रोच्यते भाविराज धर्यायप्राप्तिहेतुत्वात् । एवमचेतनस्य काष्ठादेरपि भूतभविष्यत्पर्यायकारणत्वेन द्रव्यता भावनीयेत्यर्थः ।

एवं द्रव्यरूप मावरयकम् । तद् द्रव्यावस्यकं छिविधं प्रज्ञप्तम् ? तद्यथा--आ गमतश्च-आगममाश्चित्य, नो आगमतश्च-नो आगममाश्वित्य । च शब्दौडयोरपि स्वस्वविषये प्राधान्यख्यावनार्थौ ॥स्व० १३॥

तत्र-आगमतो द्रव्यावश्यकं निरूषयति---

मूलम्--से कि तं आगमओ दब्वावस्सयं ? आगमओ दब्वाव-स्सयं जस्स णं आवस्सएति पदं सिक्लियं ठियं जिय मियं परिजियं नामसमं घोससमं अहीणक्खरं अणच्चक्खरं अब्वाइडक्खरं अक्ख-लियं अभिलियं अवच्चामेलियं पडिपुण्णं पडिपुण्णघोसं कठे।टूविप्प-

इन्द्र की पर्याय से उत्पन्न होनेवाला हो उसे भविष्यत्कालीन इन्द्र पर्याय का कारण होने के वारण राजकुमार को राजा कहने की तरह इन्द्र वहना यह भी द्रव्य निक्षेप का विषय है। यद्यपि राजकुमार वर्तमान में राजा नहीं है आगे राजा होगा-परन्तु जो उस अवस्था में भी वह राजा वहा जाता है वह भाविराज पर्याय भी प्राप्ति का हेतु होने से ही वहा जाता है। इसी तरह से अचेतनकाष्ठ आदि में भी भूत. भविष्यत् पर्याय की कारणतालेकर द्रव्यता घटित कर लेनी चाहिये। इस तग्ह द्रव्यरूप आवश्यक का नाम द्रव्याक्ष्यक है। यह द्रव्यावश्यक आगम को आश्रित करके और नो आगम का आश्रित करके देा प्रकार का होता हैं। भावार्थ स्पष्ट है-।सत्र ?३।

ભવિષ્યકાળમાં રાજા અનવાના દ્વાય એવા રાજકુમારને 'રાજા' કહેવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે જે જીવ ભવિષ્યમાં ઇન્દ્રની પર્યાયે ઉત્પન્ન થવાના હાય તેને ભવિષ્યકાલિન ઇન્દ્ર પર્યાયતું કારણ હાેવાને લીધે ઉન્દ્ર કહેવા તે પણ દ્રવ્યનિક્ષેપના વિષય છે જો કે રાજકુમાર અત્યારે રાજા નથી, પરન્તુ ભવિષ્યમાં રાજા થવાના છે, છતાં પણ તેને રાજકુમારની અવસ્થામાં પણ જે રાજ્ય કહેવામાં આવે છે તે ભાવિ રાજપર્યાયની પ્રાપ્તિરૂપ કારણની અપેક્ષાએ જ કહેવામાં આવે છે. એજ પ્રમાણે અચેતન કાષ્ઠ આદિમાં પણ ભૂત–ભવિષ્ય પર્યાયની કારણુતાની અપેક્ષાએ દ્રવ્યતા ઘટિત કરી લેવી જોઇએ. આ પ્રકારે દ્રવ્યરૂપ આવશ્યકતું નામ દ્રવ્યાશ્યક છે તે દ્રવ્યાશ્યક બે પ્રકારના છે-(૧) આગમની અપેક્ષાએ અને ના આગમની અપેક્ષાથી બે પ્રકારના સમજવા. ભાવાર્થ સ્પષ્ટ છે. ા સ૦ ૧૩ ા

# **अनुयोगचन्द्रिका टीका. १४ द्रव्यावक्ष्यक**स्वरूपनिरूपणम्

मुकं गुरुवायणोवगय, से णं तत्थ वायणाए पुच्छणाए परियटणाए धम्मकहाए नोअणुष्पेहाए, कम्हा ? 'अणुवओगो द्व्व' मिति कड्डासू. १४

छाया--अथ कि तद् आगमतो द्रव्याःइयकम् ? आगमतो द्रव्यावःग्यकं यस्य खलु आवश्यकेति ५दं शिक्षितं श्वितं जितं मितं ५रिजितं नामसमं षोषसमम् अहीनाक्षरम् अनत्यक्षरम् अच्याविद्धाक्षरम् अरखलितम् अमिलितम् अव्य-त्याम्रेडितं परिपूर्ण परिपूर्णघोषं कण्ठोष्टवित्रमुक्तं गुरुवाचनोपगतम् । स खलु तत्र वाचनया प्रच्छनया परिवर्तनया धर्मकथया नो अनुप्रेक्षया, करमात् ? अनुपयोगो द्रव्यमिति कृत्वा ॥सू० १४॥

टीका---शिष्यः पृच्छति--'से किं तं आगमओ दव्वावग्सयं' इति । अथ किं तद् आगमतो द्रव्यावइयकप् ? आगममाश्रित्य द्रव्यावश्यकं किम ? इति प्रष्दुराशयः उत्तरयति--'आगमओ दुव्वावस्सयं' इत्यादि । आगमतो द्रव्या-वश्यक म्-एवं विक्रेयम्-यभ्य खलु साधो --आवश्यकमिति पदम्--सर्वक्षप्रणीतमाव-ध्यकाभिधेयं शास्त्रं शिक्षितम्--विनयपूर्वकं गुरुम्रुस्वाद् गृहीतम् । स्थितं स्मृतिपथे

आगम की अपेक्षा द्रव्यावश्यक का स्वरूप सत्रकार निरूपित करते हैं--

"से कि तं" इत्यादि ॥सत्र १४॥

शब्दार्थ-(से) शिष्य पूछता हे कि हें भदंत ! (किंत आगमओ दब्वा-बरसयं) आगम की अपेक्षा करके द्रव्यावश्यक का क्या स्वरूप है ? अर्थात द्रव्यावश्यक के जो दो मेद कहे गये हैं उनमें से पहिले भेद का क्या स्वरूप है ? उत्तर--(आगमओ दब्वावस्सयं) आगम की अपेक्षा लेकर द्रव्यावश्यक का स्वरूप इस प्रकार से है--(जस्स णं आवस्सएत्ति पर्द सिक्तियं) जिस साधुने आवभ्यक शास्त्र को विनयपूर्वक गुरुके मुख्न से सीखा है (ठियं) उसे अच्छी

હવે સુત્રકાર આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાશ્યકના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરે છે.

'से किंत" छत्याहि--

શખ્દાર્થ'-(से) શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે (किंत आगमओ दव्या-वस्सय ?) આગમની અપેક્ષાએ જે દ્રવ્યાવશ્યક કહ્યો છે તેનું કેવું સ્વરૂપ છે ? એટલે કે દ્રવ્યાવશ્યકના જે બે ભેદ અતાવવામાં આવ્યા છે, તેમાંથી જે પહેલાં ભેદ બતાવ્યા છે તેનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર---(आगमओ द₅वावस्सयं) આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યકતું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-(जस्सणं आवस्सएत्ति पदं सिनिखयं) જે સાધુએ આવશ્યકશાસ્ત્રતું ગુરુની સમક્ષ વિનયપૂર્વ'ક અધ્યયન કર્યું છે, (ठिंग) તેને સારામાં સારી રીતે પાેતાના

# अनुयोगदारमुत्रे

विद्यमानम्, जितं-श्रन्दतोऽर्थतश्च परिचितम्-परिज्ञातम् । मितं-विज्ञातश्लोक्यद्रः वर्णादि संख्यामानम् परिजितं-परि=समन्तात् सर्वंघ्रश्रोर्जेतं-परिजितम्, आनु-पृट्या, अनाउुपृट्यां च परावर्तितम, नामसमम्-नाम्ना समं यथा म्हनामं न विस्मृतं भवति, तथा रत वदापि विरम्हतं न भवति, तन्नामसमम, घोषसमं-घोषा उदा-त्तादयग्तैः समय, यथा गुरुणा घोषा उक्तास्तथा यत्र झिष्वेणापि सम्रच्चार्धन्ते तद् घोषसमर्ग । अहीनाक्षरम् एकेनाप्यक्षरेण अहीनम् । अनत्यक्षरम्–एकंद्रचादि-भिरक्षरे रधिकमत्यक्षरम्, न अत्यक्षरं यत्र तदनत्यक्षरम्-अघिकाक्षररहितमित्यर्थः. अव्याविद्धाक्षरम्-व्याविद्धानिव्विषर्थस्तरत्नमालागतरत्नानीव विपर्थस्तानि अक्षराणि तथा अव्याविद्वाक्षरम=ब्याविद्वाक्षरत्वदोष-यसिंमस्तद व्याविद्धाक्षरम्, न तरह से अपने स्मृति पथ में उतारा है, (जियं) बब्द और अर्थ की अपेक्षा लेकर जिसने उसे अच्छी तरह से जान लिया है (मियं) जिसके श्लोकों की पुदों की और वर्णों की संख्या का श्रमाण जिसे भली प्रकार अभ्यास किया हुआ है (परिजियं) आनुपूर्वी एवं अनानुपूर्वी से जिसने उसे सब तरफ से और सब प्रकार से आवर्तित किया है, (नामसमं) अपने नाम के समान जो य भी भी उसे अपने स्मृतिपथ से दूर नहीं करता है (घोससमं) जिस प्रकार से आदि धे। प स्वरों का उच्चारण किया है. उसी महाराज उदात्त শ্য प्रकार से जो उसके घेापादि स्वरों का चारुरूप से उच्चारण करता है, तथा-(अही णवखरं) एकभी अक्षर की हीनता से रहित उसे जिसने सीखा है (अणच-बखरं) बेलिते समय-पाठ वरते समय जो अपनी तरफ से बेलिता है-अर्थात् जैस। उसमें लिखा है वैसा ही उसे उच्चारण करता है (अवाइद्धक्खरं) जिसे સ્મૃતિપટલમાં ઉતાર્યું છે, (जिव') શબ્દ અને અર્થની અપેક્ષાએ જેને તણે સારી રીતે જાણી લીધેલ છે, ([મવં) જેના શ્લાેકાની, પદેાની અને વર્ણોની સંખ્યોનું પ્રમાણ જેણે સારી રીતે સમજી લીધું છે, (**પ**રિजિયં) આનુપૂર્વી અને અનાનુપૂર્વી પૃર્વંક જેણે, તેને અધી તરરૂથી અને અધા પ્રકારે પરાવર્તિત કરી લીધું છે, (नामसमे) પોતાના નામની જેમ જે તેને કદી પણુ પાતાના સ્મૃતિપટમાંથી દ્વર કરતા નથી. (घोससमं) के रीते शुरू मહाराके उदात्त आदि बायस्वरान डय्यारख કर्यु डिंग्य, એજ પ્રકારે તેના ઘાષાદિ સ્વરાનું જે સુંદર રીતે ઉચ્ચારણ કરતા હાય, (अहीणक्स्वरं) એક પણ અક્ષરની હીનતા ન રહે એવી રીતે જેણુ તેનું અધ્યયન કર્શું છે, (अणच्चकुरवां) બાલતી વખતે-પાઠ કરતા વખતે જે પોતાના તરફથી એક પણ અક્ષર તેમાં ઉમેરીને બેહલતા નથી-એટલે કે તેમાં જે પ્રમાણે લખ્યું હાેય એ પમાણે જ તેનું ઉચ્ચારણ કરે છે.

अनुयोगचन्द्रिका टीका-मृ. १४ द्रच्यावस्य कस्वरूपनिरूपणम्

रहितम्, अक्षरव्यतिक्रमरहितमिन्यर्थः, अग्स्वलितम्--शास्त्रपाठसमये मध्ये मं ये चिरम्य बिरम्य तदुच्चारणम् तत्स्स्वलितरूपोच्चारणदोषस्तेन रहितमित्यर्थः । अमि-लितं=मिलितदोपरहितम्, रत् शास्त्रान्तरवर्तिभिः पदेरमिश्रितं, यथा--सामायिक-सत्रे दशवैकालिकोत्तराध्यय ादिपदानि न क्षिपति । अथवा--पराक्तमानस्य यत्र पदादि विच्छेदो न प्रतीयते तन्मिलितं, न तथा, अमिलितम् । अव्यत्या म्रेडितम्--एकसिमन्नेव शास्त्रेऽन्यान्यस्थाननिबद्धानि एकार्थानि सत्राणि एकत्र स्थाने समानीय यत्पठितं तद् ब्यत्याम्रेडितम्, अथवा-भाचाराङ्गादिसत्रमध्ये स्वचुद्धि-

उसने इस तरह से सीखा है कि जिस से उसके उच्चारण में अक्षरों का ध्यतिक्रम नहीं हो सकता हो, (अक्खलियं) पाठ करते समय जे। बीच २ में ठहर कर उसका उच्चारण नहीं करना है भिन्तु धाराप्रवाह के समानसावधि जो उसे बेलिता चला जाता है, (अमिलियं) शास्तान्तरवर्नी पदा के। मिलाकर जे। उसे नहीं बेलिता है-जैसे सामायिक खत्र में दशवैकालिक, उत्तराध्ययन के सत्रों की बेलिता है-जैसे सामायिक खत्र में दशवैकालिक, उत्तराध्ययन के सत्रों की बेलिता है-जैसे सामायिक खत्र में दशवैकालिक, उत्तराध्ययन के सत्रों की बेलिना - यह मिश्रित दोप हैं-इस दोष से रहितकर सामायिक पाठ का बेलिना यह अमिश्रित दोप हैं। अध्वा पाठ करते समय जहां पदादि का विच्छेद प्रती। नहीं होता है. उसका नाम मिलिन है, इसरूप से नहीं बोलना इस का नाम अमिलित है-अर्थात इस तरह से आवत्त्यकसत्र का उच्चारण वरता है कि जिसके उच्चारण में पदादिका विच्छेद अच्छी तरह से लक्षित हो। रहना है । (अवच्चामेलियं) एक ही शास्त्र में अन्य २ स्थानों पर लिखे गये एरार्थक सत्रों को एक स्थान में लेकर उस आस्त्र वा पढना इसका नाम

(અच્चाइद्रक्सरं) જેતું તેણું એવી રીતે અધ્યયન કર્યું છે કે તેના ઉચ્ચારણ વેખતે અક્ષરાના વ્યતિક્રમ થઇ જતા નથી, (अक्स्वलियं) જેના પાઠ કરતી વખતે વચ્ચે વચ્ચે અટકીને તેનું ઉચ્ચારણ કરતા નથી પણ પાણીના પ્રવાહની જેમ અસ્ખલિતરૂપે જે તેનું ઉચ્ચારણ કર્યે જાય છે, (અમીलિय) અન્ય શાસ્ત્રવર્તા પદાને તેની સાથે સેળલેળ કરીને જે તેનું ઉચ્ચારણ કરતા નથી-જેમકે સામાયિક સૂત્રમાં દેરાયૈકાલિક કે ઉત્તરાધ્યયનના સુત્રાનું ઉચ્ચારણ કરતા નથી-જેમકે સામાયિક સૂત્રમાં દેરાયૈકાલિક કે ઉત્તરાધ્યયનના સુત્રાનું ઉચ્ચારણ કરતા નથી-જેમકે સામાયિક સૂત્રમાં દેરાયૈકાલિક કે ઉત્તરાધ્યયનના સુત્રાનું ઉચ્ચારણ કરવું તેનું નામ મિશ્રિત દેલ છે, આ દેલ્યા ન થાય એવી રીતે સામયિક પાઠનું ઉચ્ચારણ થવું જોઈએ. અથવા પાક કરતી વખતે જ્યાં પદાદિના વિચ્છેદ થતા નથી, તેનું નામ મિલિત છે અને તે પ્રાકારે ઉચ્ચારણ ન કરવું તેનું નામ અમિલિત છે. એટલે કે તે આવસ્યકસૂત્રના પાઠનું એવી રીતે ઉચ્ચારણ કરે છે કે જેના ઉચ્ચારણમાં પદાદિના વિચ્છેદ સારી સીતે લક્ષિત થતા રહે છે, (અભિયોમેજિવ') એક જ શાસમાં જુદા બુદા સ્થાનો પર દેપિયામાં આવેલા એકાર્યક સંત્રાને એક જે સ્થાનમાં લઇને તે શાસ્ત્રના પાઠ કરવા





कल्पितानि तत्सदृशानि धत्राणि कृत्वा प्रक्षिप्य पठितं व्यत्याम्रेडिलम् । यहा अस्थानविरतिकं व्यत्याम्रेडितप्, न तथा, अञ्यत्याम्रेडितदोपरहितमित्यर्थं: । परिपूर्णम्- सत्रतो बिन्दुमात्रादिभिरननम्, अर्थतोऽध्याहागकाङ्झादिरहितं च । परिपूर्णघोषम् उदाक्तादिघोषयुक्तम् नतु 'घोषसमम्' इत्युक्त्वा पुनःपरिपूर्णघोषमिति कथनं पुनरक्तिदोषग्रस्तम्, इति चेदुच्यते, घोषसमम्' इति शिक्षाकालमाश्रित्यो-क्तम्, 'परिपूर्णघेषम्' इति तु परावर्त्तनाकालमाश्रित्येकम्, अतो नास्ति पुनरू-व्यत्याम्रेडित है अथवा अगचारांग आदि सत्र के बीच में अपनी बुद्धि से वनाकर उसके जैसे खत्रों को प्रक्षिप्त करके पढना इसका नाम भी व्यत्या-म्रेडित है, अथवा बेालते समय जहां विराम लेना चाहिये वहां विराम न**ही** लेना और नहीं लेना चाहिये वहां वि**गम लेना इसका नाम भी व्यत्याम्रेडित** है। इस प्रभार का व्यत्याम्रेडित देष जिसके ढारा उस आवश्यक शास्त्र अध्ययन करने में नहीं लगा गया. है अर्थात् इस दोप के वर्जित बरके जिसने आवश्यकशास्त्र को सीखा है, (पडिपुण्णं) सत्र की अपेक्षा बिन्दु मात्र आदि से अन्यून एवं अर्थ की अपेक्षा अध्याहार एवं आ हांक्षा आदि से रहितरूप से उस आ रच्यक शास्त्र का जिसने भली प्रकार से ज्ञान प्राप्त कर लिश है-(पॅडिप्रण्णघोसं) उदात अनुदात्तस्वरिस धोषों का यथास्थान ज्ञान भाषकर जिसने उस शाख का अच्छी रीति से परावर्तन िया है। ''घेाषसमं और परिपूर्णघोषं'' इन दोनों विशेषणों में पुतरुक्तिदेाषइव लिये नहीं मानना चाहिये कि पहिला विशेषण शिक्षा काल को आश्रित करके कहा गया है और यह दूसरा विशेषण परावर्तन

તેનું નામ ''બ્યત્યા ઝેડિત છે. અથવા આ ચારાંશ આદિ સત્રના પાઠ કરતી વખતે વચ્ચે વચ્ચે પાતાની બુદ્ધિથી રચેલાં તેના જેવાં જ સત્રોનું ઉચ્ચારણ કરવું તેનું નામ પણ બ્યત્યા ઝેડિત છે અથવા બાલ તી વખતે જયાં વિરામ લેવા અને વિરામ ન લેવાંના હાેચ ત્યાં વિરામ લેવા તેનું નામ પણ બ્યત્યા ઝેડિત છે. આ પ્રકારનાં બ્યત્યા ઝેડિત દેવનું જેના દ્વારા તે આવશ્યક શાસ્ત્રનું અધ્યયન કરતી વખતે સેવન કરાયું નથી, એટલે કે આ દાધના ત્યાગપૂર્વક જેણે આવશ્યકશાસ્ત્ર અધ્યયન કર્યું છે. (યદિપુષ્ણ) સત્રની અપેક્ષાએ બિન્દુ માત્ર આદિથી અન્યૂન અને અર્થની અપેક્ષાએ અધ્યાહાર અને આકાંક્ષા આદિથી રહિતરૂપે તે આવશ્યકશાસ્ત્રનું જેણે સારી રીતે જ્ઞાત પ્રાપ્ત કરી લીધું છે.

(पडिपुण्णघोसं) ઉદાત્ત આદિ ધોષોતું યથાસ્થાન જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને જેણે તે શાસ્ત્રનું સારી રીતે પરાવર્તન કહે. છે, 'घोससमं' અને ''पडिपुण्णघोसं'' આ બન્ને વિશેષણે[માં પુનરુકિત દેાય એ કારણે માનવે। જોઇએ નહીં કે પહેલું વિશેષણ શિક્ષા કાળને આબ્રિત કરીને વપરાશું છે અને બીજું વિશેષણુ પરાવર્તન કાળને

# अनुयोगचन्द्रिका टीका स० १४ द्रव्याक्ष्यकस्क्र्यनिरूपणम्

क्तिदोषः । कण्ठोष्ठविप्रमुक्तम्-कण्ठश्र-ओष्ठंच कण्ठोष्ठम्-तेन विप्रमुक्तम्-सुस्पष्टन मित्यर्थः न तु बालमुकादिभाषितवदस्पष्टम् । तथा-गुरुवाचनोपगतं-गुरोःसदा-शाद्धिगता या वाचना,⊏स्तत्रस्थार्थस्य च प्रहणं तथा उपगतं प्राप्तम, तदेवं यस्य साधोराव<sup>र्यद</sup>पदं झिक्षितादिगुणोपेतमधिगतं भवति, स खलुं साधुः तत्र= आवश्यक्रयदे वाचनया-शिष्याध्यापनरूपया प्रच्छनया-प्रच्छना-पूर्वाधीतस्रशदौ संशये सति गुरुसमीपे प्रच्छनम्, यडा-प्रच्छना-चिशेाघितस्य सत्रस्य माभूद् विम्मरण-मिति गुरोः प्रश्नरूपा, तया, परिवर्त्तनया=अधीतस्य सत्रादेः पुनःपुनगवृत्ति करणं गुगनं परिवतंना, तया, धर्मकथया=दुर्गतौ प्रपतन्तं सच्चसंघातं सुगतौ धारय-(पुनरावर्तन) कालको आश्रित करके कहा गया है। (कंठाडकिप्पमुक्कं) बाल आदि के भाषित की तरह जिस का उसशास्त दा अस्पष्ट उच्चारण नहीं है-किन्तु बिलकुल स्पष्ट स्वर से जो उसका उच्चारण करता है, तथा (गुरुवायणोवगर्य) गुरुके पास रहकर जिसने इस आवश्यकशास्त्र की ाचना शई है--सत्र और अर्थका अध्ययन किया है-जिस से उसे उस-आवद्यक शास्त्र का झान प्रात हुआ है-इस तग्ह इन पूर्वेक्ति अन-गुणरूपविशेषणों के अनुसार जिस साधुने आवच्यकशास का ज्ञान प्राप्त कर-लिया है-अतः (से) वह साधु (तत्थ) उस आवश्य आस मे (वायणाए पुच्छ-णाए परियद्टणाए धम्मकहाए) शिष्य अध्ययनरूप वाचना से, पूर्वाधीत सत्रादि में संजय होने पर गुरु के समीप पूछनेरूप अथवा विशोधित सत्र का विस्म-रण न हो जावे इस ख्याल से गुरु से प्रक्त रनेरूप प्रच्छना से, अधीत पढा हुआ सत्रादिक कि पुनः पुनः आवृत्ति करनेरूप परिवर्तना से और दुर्गति में पढते

આશ્રિત કરીને વપસયું છે. (कंठे/हविष्यग्रुकं) બાલક અધવા મૂંગા માણસના જેવું અસ્પષ્ટ ઉચ્ચારણ જે કરતા નથી-પરન્તુ બિલકુલ સ્પષ્ટ સ્વરથી જે તેનું ઉચ્ચાણ કરે છે, (गुरुवा ग्रेगे। वगयं) ગુરૂની પાસે રહીને જેણે આ આવસ્યક શાસ્ત્રની વાચના કરી છે-એટલે કે ગુરૂની સમક્ષ જેણે સૂત્ર અને અર્થ તું અધ્યત્ન કર્યું છે અને આ રીતે જેને આવશ્યક સૃત્રતું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે, આ રીતે પૂર્વાકત શ્રુત ગુણ રૂપ વિશેષણાના અનુસાર જે સાધુએ આવશ્યશાસ્તૃતું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી દીધું છે. અને તૈથી (સે) તે સાધુ (તત્વ) તે આવશ્યકશાસ્ત્રમાં (વા વર્णાણ પુચ્છળાણ પ પમ્માર દ્વાણ) શિષ્ય અધ્યયતરૂપ વાચન વડે પૂર્વાધીત (પહેલાં જેનું અધ્યયન કરવામાં આવ્યું છે તેને પૂર્વાધીત કહે છે) સૂત્રાદિમાં સ શય થાય ત્યાર ગ્રુટ્ને તે વિષે પ્રક્ષ કરવારૂપ પૃચ્છાવડે અથવા વિશેષિત સૃત્રનું વિસ્તરણ ન થઇ જાય તે ખ્યાલથી ગુરૂને પ્રક્ષ કરવારૂપ પૃચ્છતા વડે અધીત સૃત્રના કરી કરી ને પાઠ કરવારૂપ પરિવર્તના લાઢ અને દુર્ગતામાં પડતાં જીવાને સુત્રતિ સ્વત્રનો કરી કરાવનાર ધાર્મ કરવારૂપ પરિવર્તના



तीति धर्मः तस्य कथनं धर्मकथा अहिंसादि धर्मप्ररूपणरूपा, तया, वर्तभाने ऽस्तीति आगमनो द्रव्यावश्यकमुरुपते । नतु वाचनादिभिःतत्रावश्यकशास्ते वर्त्तभानः साधुः कथमागमनो द्रव्यावश्यकं भवतीति शिष्यशक्तां निराकर्तुमाह-'नो अणुप्पेहाए' नो अनुप्रेक्षया-वाचनादिभिस्तत्र वर्त्तभानोऽपि शास्तार्थां नुचिन्तनरूषयाऽनुप्रेक्षया नो वर्त्तभानो भवति अनुप्रेक्षया युक्तो न भवतीत्यर्थः, अतः स आगमतो द्रव्या-वश्यकं भवति । अनुप्रेक्षया युक्तो न भवतीत्यर्थः, अतः स आगमतो द्रव्या-वश्यकं भवति । अनुप्रेक्षयाचाऽवर्त्तभानः कथमागमतो द्रव्यावश्यकं भवतिति स्वयमाह सत्रकारः- 'कम्हा' इत्यादिना । कस्मात् आगमतो द्रव्यावश्यकं भवति ? उत्तरयति- 'अणुवओगो दच मिति कड्डु' अनुपयोगो द्रव्यमिति कृत्वा--उपयुज्यते - वस्तुपरिच्छेदं करोति जीवोऽनेनेत्युपयोगः । करणे घञ् प्रत्ययः । उपये गः=

हुए जीवों को सुगति में धारणकराने वाले (पहोंचाने वाले) धर्म की कथा से-अर्थात् अहिंसादि धर्म की प्ररूपणा से--र्तमान है-इस तरह आगम की अपेक्षा ह साधु द्रव्यावस्यक वहा गया है। यहां ऐसी आशंका नहीं वरनी चाहिये, कि वाच-नादिरूप क्रियाओं से उस आवश्यक शास्त्र में वर्तमान वह साधु आगम की अपेक्षा द्रव्यावस्यक कैसे है क्योंकि (नो अणुप्पेहाए) इस पर से खत्रकारने इस रांका का समाधान किया है-वे कहते हैं कि वाचनादिरूप क्रियाओं से आवस्य ग्रास्त में वर्तमान रहा हुआ भी वह साधु शास्त्र के अर्थ का अनुचि-नतन करने रूप अनुप्रेक्षा चिन्तन से उसमें वर्तमान नहीं है। इसलिये वह आगम से द्रष्ट्यावस्यक है। (कम्हा अणुपयोगो दवामिति) क्योंकि ''अनुपयोगो द्रव्य'' ऐसा शास्त्र का वचन है। इस का तात्पर्य यह है कि-जीव जिस के डारा बुस्तु का परिच्छेद करता है उस का नाम उपयोग है। उप उपसर्ग पूर्वक युज्

કે અહિંસાદિ ધર્મની પ્રરૂપણાવડે વર્તમાન (વિદ્યમાન) છે. આ રીતે આગમની અપેક્ષાએ તે સાધુને દ્રવ્યાવશ્યક કહેવામાં આવ્યા છે.

અહીં એવી શંકા ન કરવી જોઇએ કે વચનાદિ ક્રિયાએા વહે તે આવશ્યક સ્વત્રમાં વર્વમાન તે સાધુ આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યક કેવી રીતે સંભવી શકે છે ? સ્વધારે આ સત્રપાઠ દ્વારા તે શંકાનું સમાધાન કર્યું છે—

(नो अखुल्पेहाए) વાચનાદિરૂપ કિયાએ વડે આવશ્યક શાસ્ત્રમાં વર્તમાન રહેલા એવા તે સાધુ શાસ્ત્રના અર્થનું અનુચિન્તન કરવારૂપ અનુપ્રેક્ષાની અપેક્ષાએ તેમાં વર્તમાન હોતો નથી તે કારણે તે આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યક છે. (ब.स्द्ता अणुपयोगे। दव्यमित्ति) अर्ध्यु કે શાસ્ત્રનું એવું વચન છે કે ''अनुपयागों द्रव्यं'' આ કથનનો ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે—

છવ જેના દ્વારા વસ્તુના પરિચ્છેદ કરે છે (વસ્તુતું જ્ઞાન મેળવે છે) તેનું

### अनुयोगचन्द्रिका टीका. सू० १४ द्रव्यावइयकस्वरूपनिरूपणम्

जीवस्य बोधरूपे व्यापारः । न विद्यते उपयोगे। यत्रासी-अनुपयोगः । इति कृत्वा= अरमात् कारणात् स साधुरागमते। द्रव्यावस्यकं भ ति। यस्य वरयचित् साधोगावश्यकशास्त्रं शिक्षितं स्थितं जितं यावद् वाचनोपगतं भवति, स खलु साधुरतत्रावः यक्शास्त्रे वादना-प्रच्छना-परिवर्तना धर्मकथाभिर्दतं मानेाऽपि आ स्यकेा-पयोगरहित्वः दागमते। द्रव्यादश्यकं भवतीति स्मुदितः र्थः । अत्रेद वोध्यम्-वाचना प्रच्छनादय उपयोगपूर्वका अनुपयेागपूर्वकाश्व भवन्ति । परमिह द्रव्या-वद्य कप्रस्तावादनुपयागपूर्वका वाचनाप्रच्छनादये। बोद्दव्याः । अनुपयोगस्तु भाव-

धातु से करण में धज़ प्रत्यय करने से उपक्षेग अब्द निष्पन्न हुआ है। झीव के बोधरूप व्यापार का नाम उपग्रोग है। यह उपयोग जहां पर नहीं है उस का नाम अनुपयोग है। इस अनुपयोग से उस आवश्यक शास्त में युक्त होने के बारण वह आवश्यक शास्त्र का झाता आगम से द्रव्यावय्यक माना जाता है। तात्पर्य कहने का यह है कि जिस साधुने आवश्यक शास्त्र को अच्छी तरह से जान लिया है. सीख लिया है--उसका यह पूर्णरूप से झाता हो चुका है-अतः व्ह साधु उस आवश्य कशास्त्र में वाचना पृच्छना, परिवर्तना एवं धर्मकथा के रूप से वर्तनान मान लिया जाता हे-फिर भी आवश्यक के उपयोग से रहित होने के कारण वह आगम से द्रव्यावय्यक कहलाता है। उसे यों समझना चाहिये कि वाचना पृच्छना आदि उग्योगपूर्वक भा होते हैं और अनुपयोगपूर्वक भी। परन्तु यहां ट्रव्यव्यान का प्रकरण होने से वे

નામ 'ઉપયોગ' છે. 'યુજ્રુ' ધાતુને ઉપ ઉપસર્ગ પૂર્વક કરણ અર્થ ઘઢ્ર્ પ્રત્યય લગા-ડવાથી ઉપયોગ શબ્દ અને છે. જીવના બાેધરૂપ વ્યાપારનું નામ ઉપયોગ છે. તે ઉપયોગના જ્યાં સદ્ભાવ નથી તેને અનુપયોગ કહે છે. તે અનુપયોગપૂર્વક તે આવ-શ્યકશાસમાં યુક્ત હોવાને કારણે તે આવર્યકશાસના જ્ઞાતાને દ્રવ્યની અપેક્ષાએ આવશ્યક (દ્રવ્યાવશ્યક) માનવામાં આવે છે. આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે જે સાધુએ આવશ્યક શાસ્ત્રને સારી રીતે જાણી લીધું છે-સારી રીતે તેનું અધ્યયન કરી લીધું છે. તેના પૂર્ણરૂપે જાણકાર થઇ ગયા છે, એવા સાધુને તે આવશ્યકશાસમાં વાચના. પ્રુચ્છના, પરિવર્તના અને ધર્મકથા રૂપે વર્તમાન માની લેવામાં આવે છે, છતાં પણ આવશ્યકના ઉપયોગથી રહિત હાવાને કારણે તેને આગમની અપેક્ષાએ દ્વાચના, પૃચ્છના, આદિ ઉપયોગથી રહિત હાવાને કારણે તેને આગમની અપેક્ષાએ દ્વાચના, પૃચ્છના, આદિ ઉપયોગપૂર્વક પણ થાય છે અને અનુયોગપૂર્વક પણ થાય છે પરન્તુ અહીં દ્વ્યાવશ્યકનું પ્રકરણ ચાલતું હાવાથી તેમને અનુપોગપર્વક જ

अनुयोगहारस्र

्ग्रून्यता, तच्छून्यं च बस्तु द्रय्यमेव भइतीति वाचनादिमिस्तत्र वर्त्तमानाऽपि साधु द्रव्यावक्ष्यकम् । अनुप्रेक्षा तूपयागपूर्विकैव संभवति, अतस्तत्र वर्तमाना द्रव्यावक्ष्यकं न भवति ।

नजु आगममाश्रित्य द्रव्यावस्यकमित्यागमरूपमिदं द्रव्यायवस्यक्रमित्युक्तं भवति, एतच युक्तं न प्रतिभाति, यत् आगमा ज्ञानं, ज्ञानं च भाव एवेति कथमस्य द्रव्यत्वम्रुपयवते ? इतिचेत् उच्यते-आगमस्य कारणमात्मा, तदधिष्ठिता देहः, शब्दश्रोपयागश्चत्यस्वत्रोचारणरूप इहास्ति, न तु साक्षादागमः । एतच त्रितयमागम कारणत्वात् कारणे कार्योपचारादाग्म उच्यते, कारणं च विवक्षित भावस्य द्रव्यमे । भवतीत्यदेषः ।

उतार मजान के कारण होने से कारण में आगमबाहत दह, आर उपयोगशून्य स्वत्र का उच्चारणरूप शब्द ये तीन माने गये हैं। साक्षात आगम नहीं। ये तीन आगम के कारण होने से कारण में आगमबप कार्य का उपवार किया गया है। इसलिये इन्हें आगमरूप से बहा है। विवक्षित भाव का जो कारण

ગૃદ્ધીત કરવામાં આવેલ છે. ભાવશ્-ચતાનું નામ અનુપયાગ છે દ્રવ્ય જ ઉપયાગથી રહિત હાેય છે. તેથી તે આવશ્યક શાસ્ત્રના જ્ઞાતા સાધુ તેમાં વાચના આદિરૂપે વર્તમાન હાેવા છતાં પણુ ઉપયાગથી રહિત હાેવાને કારણે દ્રવ્યાવશ્યક જ ક**હેવા**ય છે. અનુપ્રેક્ષા તાે ઉપયાગપૂર્વક જ થાય છે. તેથી તેમાં (અનુપ્રેક્ષામાં) વર્તમાન સાધુ દ્રવ્યાવશ્યક નથી, પણુ ભાવાવશ્યક છે.

શંકા—જ્યારે આપ આગમને આશ્રિત કરીને દ્રવ્યાવશ્યકની પ્રરૂપણા કરેા છા. ત્યારે એવું લાગે છે કે દ્રવ્યાવશ્યકને આગમરૂપ કહેવાથાં આવ્યું છે, એવું આપ પ્રતિપાદન કરી રહ્યા છા. પરન્તુ એ વાલ શુક્રત લાગતી નથી કારણ કે આગમ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका. १४ द्रव्यावस्यकस्वरूपनिरूपणम् ९७

ननु-आगमतोऽनुपयुक्तो द्रव्यावश्यकम, इत्येतावतैवेष्टसिद्धेः शिक्षितादि-श्रुतगुणाभिधानं व्यर्थमितिचेत्, उच्यते-शिक्षितादिश्रुतगुणाभिधानेन सत्रकार इदं म्रचयति-एवंविधं निदोषमपि श्रुतमुचारयतेाऽनुपयुक्तस्य द्रव्यश्रुतं द्रव्यावश्यक-मेव भवति, किं पुनः सदेाषम् । उपयुक्तस्य स्खलितादिदेापदुष्टमुचारक्तोऽपि

होता है वह द्रब्य ही होता है। इसलिये आ रवक में उपयोगरहित आत्मा का आगम से द्रव्यावश्यक कहना निर्दोष है।

शंका--- द्रीक है-- आवश्यक में अनुपुषुक्त आत्मा को आप भागम की अपेक्षा द्रच्यावश्यक कहिये--- इसमें कोई विरोध नहीं है--- परन्तु सत्रकार ने को शिक्षितादि श्रुतगुणों का वर्णन किया है सो उनके वहने की क्या आवश्यकता थी ? वह शुतगुण कथन तो व्दर्थ है। क्यों कि इस श्रुतगुण कथन से आगम की अपेक्षा छेकर द्रव्यावश्यक की सिद्धि में कोई संगति प्रतीत नहीं होती ? सो इस प्रकार का आक्षेप भी संगत प्रतीत नहीं होता--कारण सत्रकार इस श्रुतगुणवर्णन से यह सचित करते है कि इस प्रकार निदों प्रमी शास्त का उच्चारण करने वाले साधुका कि जो उस में अनुपयुक्त (विना उपयोग के)

તાે જ્ઞાનરૂપ દ્વાય છે અને જ્ઞાન ભાવરૂપ હાેય છે. તેથી આગમમાં દ્રવ્યતા કેવી ક્રીતે ઘટાવી શકાય છે?

ઉત્તર—આગમના આ ત્રણ કારણે માનવામાં આવ્યાં છે–(૧) આત્મા, (૨) આત્માધિષ્ટિત દેહ અને (૩) ઉપયાગ રહિત સત્રના ઉચ્ચારણુરૂપ શળ્દ-સાક્ષાત આગમ નહીં. આગમના આ ત્રણ કારણે હાવાથી કારણમાં આગમરૂપ કાર્યના ઉપચાર કરવામાં આવ્યા છે. તે કારણે તેમને આગમરૂપ કહેવામાં આવેલ છે.વિવ ક્ષિત ભાવનું જે કારણ હાય છે તે દ્રવ્ય જ હાય છે. તેથી આવશ્યકમાં ઉપયાગ રહિત આત્માને આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યક કહેવા એમાં કાઇ દાષ નથી, એ તે નિર્દોષ કથન જ ગણી શકાય.

શંકા---આવશ્યકમાં અનુપગુકલ આત્માને આપ આગામની અપેક્ષાએ લલે દ્રવ્યાવશ્યક કહેા, એમાં અમને કંઈ વાંધા નથી; પરન્તુ સૂત્રકારે જે શિક્ષિત આદિ શ્રુતગુણેાનું વર્ણુન કર્યું છે. તે વર્ણુન કરવાની અહીં શી આવશ્યકતા હતી ! તે શ્રુતગુણુકથન તાે વ્યર્થ જ લાગે છે, કારણ કે આ શ્રુતગુણુ કથન વડે આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યકની સિદ્ધિમાં કાેઇ સંગતિ દેખ'તી નથી.

ઉત્તર—આ પ્રકારના આક્ષેપ પણ સ**ંગત લાગતા નથી, કારણ કે સ્વકાર આ** શ્રુતગુથ્રુ વર્ણન વડે એ સ્ચિત કરવા માગે છે કે-આ પ્રકારે નિર્દોષરૂપે પણ શાસદાં ઉમ્ચારણ કરનારા સાધુ કે જે તેમાં ચનુપશુકત જ રહેલા છે, તેનું તે દ્રવ્ય ત

### अनुयोगढारस्वे

भावश्रुतमेव भवति । एवं घत्युपेक्षादि क्रिया निर्दोषा अपि अनुपयुक्तस्य न तथाविधक्रलदाधिन्या भवन्ति । उपयुक्तस्य तु मतिवैक्रल्यादितः सद्देाषा अपि घत्युपेक्षादि क्रियाः कर्ममलापनयनाय समर्था भवन्तीति ।

नतु भवत्वनुषयुक्तो द्रव्याव्यस्य कम्, किन्तु हीनाक्ष्रांखत्रं सम्रचारिते को देषः ? कथमुक्तमहीनाक्षर ? मिति, उच्यते-लौफिकविद्यामन्त्रा अपि अक्षरहीनाः सम्रचार्यमाणास्तरफलं दातुमरू मर्था अनर्भवहाश्र भवन्ति, कि तर्हि परममन्त्ररूपे

हो रहा है-वह द्रव्य श्रुत द्रध्यावक्ष्यक ही है। तो फिर सदोष शास्त्र को उच्चारण करने वाले की तो बात ही क्या है? जो उस शास्त्र में उपये ग युक्त है ऐसा प्राणी यदि स्खलित आदि दोष से भी दूषित शास्त्र का उध्यारण करता है तो उसका वह द्रव्य त भावश्रत ही है। इसी तरह अनुपयुक्त साधु रूप प्राणी की प्रत्युपेक्षणाद किया निर्दोष भी हों तो भी वे तथाविश्व फल की प्रदाता नहीं होती हैं। परन्तु जो साधु उन प्रत्युपेक्षणादि-पडिलेहणा कियाओं को उनमें उपयुक्त बन कर करता है और यदि वे मति विकलता आदि के वन्न से सदोष भी कर्ममलको दुर करने के लिये समर्थ होती हैं।

शंका----अनुपयुक्त साधु द्रध्यावश्यक भल्ठे हो परन्तु हीनाक्षररूप से सत्र के उच्चारित होने पर क्या देष है कि जिस से ''अहीणवरवरं'' यह श्रुत का कथित राणरूप म्बरूप विशेषण सफल माना जा सके?

उत्तर--- लौकिक विद्या, मंत्र, भी जब अक्षर न्यून बेलि जाते हैं तो वे अपने वास्तविक फल को देने में असमर्थ हो जाते हैं और अनर्थकारक बन जाते हैं तब फिर परममंत्र रूप सत्र के विपय में ब्या कहना । हीनाक्षर सत्र के

દ્રવ્યાવશ્યક જ છે, તે। સદેાય શાસ્તનું ઉચ્ચારણ કરનારની તે। વાત જ શી કરવી ! જે તે શાસ્ત્રમાં ઉપયોગયુકત છે એવા સાધુ પણ જે સ્ખલિત આદિ દેાયથી દ્રષ્ટિત ચુચેલા શાસ્ત્રનું ઉચ્ચારણ કરે છે, તે৷ તેનું તે દ્રવ્યશ્રત ભાવશ્રુત જ છે. એજ પ્રમાણે અનુપયુકત સાધુરૂપ જીવની પ્રત્યુપ્રેક્ષણાદિ ક્રિયા નિર્દોય હેાય તે৷ પણ તથાવિધ (તે પ્રકારના) ફલની પ્રદાતા સંભવી શકતી નથી. પરન્તુ જે સાધુ તે પ્રત્યુપ્રેક્ષણાદિ ક્રિયા ઓને તેમાં ઉપયુકત અનીને કરે છે, એવે સાધુ કદાચ મતિ વિકલતા આદિને કારણે સદાય હેાય તે৷ પણ તેની તે ક્રિયાએ કર્મમળને દ્રર કરવાને સમર્થ જ હેાય છે.

શંકા—અનુપશુકત સાધુને દ્રવ્યાવશ્યક માની લઇએ, પરન્તુ હીનાક્ષરરૂપે સુત્રનું ઉચ્ચારથુ કરવામાં એવા તા કરો દેાપ છે કે જેથી ''अहीળक्स्नर्'' આ બ્રુતના કથિત ગુણુરૂપ વીશેષણુને સફળ બાની શકાય ?

ે ઉત્તર—નૌકિક વિદારૂપ મંત્રનું ઉચ્ચારણ કરવામાં પણ જો એકાદ અક્ષરને ઉડાડી દેવામાં આવે છે, તા તે મંત્ર પણ વાસ્તાવક ફળ આપવાને અસમધ

ષ્ટ્

# अनुयोगचन्द्रिका टीका. स० १४ द्रव्यावइयकस्वरूपनिरूपणम्

सत्रे वक्तव्यम् ? हीनाक्षरे सत्रे उच्चारिते तत्कल रस्मकच्याणरूपमोक्षानवासि-रनन्तसंया ाया प्रश्न भवतीति सुवीभिर्विभाव्यम् ।

अत्रायं दृष्टान्तः--एकदा राजगृहनगरोद्याने समश्स्यतस्य भगवतो महाबीर-रुष चरणौ बन्दितुं देवासुरविद्याधरनरसम्रदायः समागतः । स्वपुत्रेणाभयकुमा-णिकोऽपि समागतः। भगवता रेण सह राजा परिपदि धर्मदेशना दत्ताः । धर्मदेशनानन्तरं सर्वेऽपि अगवन्तमकिवन्द्य रवरवस्थानं सपुत्रः रताः । **छे**∫णको पर्युपासीनः । भगवत्समीप एव िथतः । अस्मिन समये भगवन्तं कथिद विद्याधरो विस्मृतविद्यैकाक्षरो नभसा गन्तम्रत्यतितः, किंचिद् । गत्वा उच्चरित होने पर उसका फल जो परम कल्याणरूप मेक्षि की प्राप्ति । होना वह नहीं होती है और अनन्त संसार भी प्राप्तिरूप अनर्थ प्रगट होते हैं, इस विषय में यह दर्षात हैं-एक रूमय राजगृह नगर के उद्यान में भगवान महा-वीर वा समवसरण हुआ ।

प्रश्न को वंदना करने के लिये देव, असुर, विद्याधर एवं मनुष्य इन सबका सग्रुद्दाय आ पहुंचा। अपने पुत्र अभयक्तमार के साथ राजा श्रेणिक भी आये। भगवान ने परिषदा में धर्म की देशना दी। देशना सुनकर सब भगरान् को वेंदना करके अपने २ स्थान पर चले गर्य। पर राजा श्रेणिक नहीं गये। सपुत्र वे भगवान की पर्युपासना में लवलीन हो कर भगान के सभीप में ही बठ गये। इतने में कोई एक विद्याधर जिसको अपनी विद्या का एक अक्षर विरम्रुत हो गया था। आकाशमार्ग से जाने के लिये उडा। वह

અની જાય છે અને અન્ય કારક પણ અની શકે છે, તા પછી પરમ મંત્રરૂપ સ્ટ્રત્રની તા વાત જ શી કરવી ? હીનાક્ષર સ્ટ્રતના ઉચ્ચારણને લીધે પરમ કલ્યાણકારક માક્ષ રૂપ ફળની પ્રાપ્તિ પણ થતી નથી એ/લું જ નહીં પણ અનંત સંસારની પ્રાપ્તિરૂપ અનર્થ પણ પ્રગટ થાય છે આ વિષયને અનુલક્ષીને નીચેનું દ્રષ્ટાંત આપવામાં આવ્યું છે.

કાઇ એક સમયે રાજગૃહ નગરના ઉદ્યાનમાં મહાવીર પ્લુનું સમવસરણુ થશું પ્રબુને વંદણા કરવા નિમિત્તે દેવ, અસુર, વિદ્ય ધર અને મનુષ્યના સમુદાય આવી પહેાંવ્યા. પાતાના પુત્ર અભયકુમ રને સાથે લઇને મહારાજા બ્રેણિક પણ આવી પહેાંવ્યા ભગવાને ત્યાં એકત્ર થયેલી પરિષદાને ધર્મની દેશના દીધી. સગવાનની દેશના ટ્સાંભળીને અને ભગવાનને વદણા કરીને સૌ પાતપાતાને રથાને પાછાં ક્યાં. પરન્તુ રાજ્ય બ્રેબિક ત્યાંથી ખસ્વા નહીં. તે પાતાના પુત્રની સાથે ભગવાનની પર્યુ પાસનામાં તલ્લીન થઇને ત્યાંજ બેસી રહ્યો. હવે આ વખતે નીચેના ળનાવ બન્યા. સમવસરણ-માંથી પાછા કરતા કાઇ એક વિદ્યાધર આકાશમાર્ગે ઉડવા માગતા હતા પણ આકા-શમાં ઉડવા માટે જે મંત્રના હચ્ચાર કરવા જોઇએ તે મંત્રના એક **અક્ષર તે બ્**લી

# अनुयोगद्रारसत्रे

निपतितः, पुनरुत्पतितो निपतितथ । एवं पुनः पुनरुत्पतन्तं निपनन्तं तं विद्याधरं वीक्ष्य अभयकुमारो भगवन्तं प्रणम्येवमत्रवीत्-भदन्त । कथमयं महाभागो विद्यावरो चिच्छिन्नपक्षः पक्षीव पुनः पुनर्नभसि उत्पतति निपतति च ? ततो भगवता प्रोक्तम्---अयं विधाधरो विरम्टतविद्यैकाक्षरो नभसि गन्तुं प्रयतते, परन्तु सफला न भवति । भगवड चनं श्रुत्वा अभ कुमारस्तस्य विद्याधरस्य समीपे समागत्यै-वमत्रबीत्--महाभाग ! यदि वं मह्यमपि विद्यासाधनोपायं कथयेस्तदा--त्वद्विस्मृत-विद्यैकाक्षरं तुभ्यं निवेदयामि । विद्यावरेणाभयकुमारवचनं प्रतियन्नम् । अभय-

कुछ दूर गया. ही था कि नीचे गिर पडा। वहां से फिर उडा और फिर आगे जाकर गिर पडा। इस तरह बारबार उडते और गिरते हुए उस विद्याधर को अभयक्कमातने देख लिया। देखकर उसने भगवान से नमस्कार कर पूछा-<mark>हे भदन्त ! कटे हुए प</mark>क्षवाले पक्षी की तरह यह विद्याधर बार २ आकाश में उडता है और गिर पडता है सो इसका क्या कारण है? तब भगवान-ने कहा-यह विद्याधर अपनी आकांश गामिनी विद्या का एक अक्षर भूल गया है-अतः उडने का प्रयत्न करता हुआ भी यह उसमें सफल नहीं हो पारहा है। भगवान के इस प्रभार वचन सुनगर अभयकुमार शीघ ही उस विद्यायर गया और बोला-महाभाग ! यदि तुम मुझे के पास विद्या सिखा देंगे तो मैं तुम्हारे लिये िद्या के विस्पत हुए ए अक्षर को कह द्गा । अभयकुमार की इस बात को उस रिद्याधर ने मान लिया-तब अभय-

ગયા હતા. તે આકાશમાં ઉડયા તા ખરા પણ થાઢે દ્વર જઈને નીચે પડી ગયા. વળી ક્રરીથી ઉડયા, પરન્તુ થાઢે દ્વર જઇને ક્રરી નીચે પડી ગયા. આ પ્રમાણે વારંવાર ઉડતાં અને પડતાં તે વિદ્યાધરને અભયકુમારે જેયા. તેનું કારણ જાણવાની તેને ઇંચ્છા થઇ તેણે મહાવીર પ્રભુને વંદણા નમસ્કાર કરીને આ પ્રમાણે પ્રશ્ન પૂછયા–"હે ભગવન્ ! ત્ટેલી પાંખવાળા પક્ષીની જેમ આ વિદ્યાધર વારંવાર આકા-શમાં ઉડે છે અને નીચે પડી જાય છે. તેનું કારણ શું હશે ?

ત્યારે મહાવીર પ્રભુએ અભયકુમારને આ પ્રમાણે જવાબ આપ્યેા-હે અભય-કુમાર ! તે વિદ્યાધર.પાતાની આકાશગામિની વિદ્યાના એક અક્ષર ભૂલી ગ**યે**ા છે. તે કારણે ઉડવાના પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ તે તેમાં સફળ થતા નથી.

ભગવાનનાં એવાં વચનાે સાંભળીને અભયકુમાર તુરત જ તે વિદ્યાધરની પાસે પહેાંચી ગયાે. તેણુ તે વિદ્યાધરને કહ્યું-''હે મહાભાગ ! જે તમે મને વિદ્યા સાધવાના ઉપાય બતાવા, તાે હું તમને આકાશગામિની વિદ્યાના મંત્રના વિસ્મૃત થઇ ગયેલાે એક અક્ષર બતાવી દઉં વિદ્યાધરે અભયકુમારનાં તે વાતના સ્વીકાર કર્યા.

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका-त्र. १४ द्रव्यावश्य तस्वरूपनिव्यगन्

कुमारस्य एकस्मादपि पदादनेकप्दाभ्यूहन्शक्तिरासीत् । स विद्याधरकथितमन्त्रं श्रुत्वा विस्मृतमक्षरं तस्मै निवेदितवान् । स विद्याधरोऽपि तम्मै विधासाधनो-पायमकथयत् । ततो विद्याधरो विस्मृतमक्षरमुपलभ्य स्वसमीहितप्रदेशं गतः । अनेन दृष्टान्तेनेदं वोध्यम-यथा तस्य विद्याधरस्यैकाक्षरविस्मरणेन हीनाक्षरता-दोपान्नभोगतिरुपरता, विद्या च व्यर्थतां याता तथैव हीनाक्षरे स्त्रत्रे डच्चारिते-ऽर्थमेदग्तन्ने दात् क्रियामेदः, क्रियामेदे च मोक्षानवाप्तिः । ततो दीक्षाग्रहणादि-कमपि वैयर्थ्यमापधेतेति । एवमधिकाक्षरादिष्वपि दोषा बोध्याः । क्रिस्तर-भिया दृष्टान्ताभिशनात् विरम्यते । ॥ स्व० १४ ॥

जिसे 'सर्वाक्षर सन्निपाती' थिया में कुमार ने कि निप्रणता र्थीं जिससे उनको एक भी पद से अनेक पदों को विचार करने की शक्ति प्राप्त थी उस विद्यापर के कथि। संत्र को सनकर विस्मृत अक्षर उसे कह दिया । विद्याधरने भी अभयकुमार को विश्वासाधन के उपाय कह दिये । इस प्रधार अपनी विद्या के विस्मृत अक्षर को प्राप्त कर वह विद्याचर अपने यथेष्ट स्थान पर चलां ग**ा । अतः इस दृष्टान्त से यह स्पष्ट हो** जाता है कि जिस प्रकार उस विद्यावर की एक अक्षर क्रिस्टत हो जाने के कारण विद्या हीनाअरता के दो। से दुषित होने से नभोगति करने में असमर्थ हई और व्यर्थ हुई उसी तरह ही गक्षर करके छत्र का उच्चारण से अर्थ में -भेद हो जाता है, उस से किया में मेद आने से मोश की प्राप्ति नहीं हो पाती है। इस से दीक्षा ग्रहण आदि कार्य भी सब व्यर्थ हो जाते हैं । इसी तरह

વિદ્યા પાસે 'सर्वांक्षरसन्निपाती' અભયકમાર હાેવાથી તેઓમાં હતી તે એકાદ એવી શકિત 3 પદ્દને કરીને શ્રવણ પણ અનેક પદેાનાે વિચાર કરી શકતા હતા. આ શક્તિના પ્રભાવથી વિદ્યાધર કથિત મ ત્રને સાંભળીને વિસ્મૃત અક્ષર તેણે તે વિદ્યાધરને અતાવી દીધા. વિદ્યાધરે પણ અભય-કુમારને વિદ્યા સાધવાના ઉપાય બતાવી દીધા. આ પ્રકારે મંત્રતા વિસ્મૃત અક્ષરને . જાણી લઈને તે વિદ્યાધર પાતાને યથેષ્ટ સ્થાને ચાલ્યેા ગયેા.

આ દૃષ્ટાન્ત દ્વારા એ વાત સિદ્ધ થાય છે કે-જેમ તે વિદ્યાધર પાતાની આકાશગામિની વિદ્યાના એક અક્ષર ભૂલી જવાને કારણે તેની વિદ્યા હીનાક્ષરતાના દેાથથી દૃષ્તિ થવાને લીધે તેને નલાગતિ કરાવવાને અસમર્થ બની ગઇ, એજ પ્રમાણે હીનાક્ષર કરીને સુત્રતું ઉચ્ચારણ કરવામાં આવે તાે અથમાં લેદ પડી જાય છે, અર્થમાં લેદ પડી જવાને કારણે કિયામાં પણ લેદ પડી જાય છે અને કિયામાં લેદ પડી જવાને લીધે માક્ષની પ્રાપ્તિ પણ થઇ શકતી નથી. તે કારણે દીક્ષાગ્રહણ આદિ કાર્ય પણ વ્યર્થ બની જાય છે. એજ પ્રમાણે સુત્રમાં અક્ષરોને ઉમેરીને સત્રન

# अनुयागदारभुत्रे

**१**०२

सम्प्रति नयभेदेन द्रव्यावश्यकभेदा उच्यन्ते----

मूलम्—नेगमस्स णं एगो अणुवउत्तो आगमओ एगं द०वाव स्सयं, दोग्णि अणुवउत्ता आगमओ दोण्णि दव्वावस्सयाइं, तिण्णि अणुवउत्ता आगमओ तिण्णि दव्यावस्सयाइं, एवं जावइया अणुव

उत्ता अगमओ तावइयाई द्व्वावस्तयाइ । एवमेव ववहारस्सवि संगहस्त णं एगो वा अणेगे वा अणुवउत्तो वा अणुवउत्ता व द्व्वावस्तयं द्व्वावस्तयाणि वा, से एगे द्व्वावस्तए । उज्जुसुयस्त एगो अणुवउत्तो आगमओ एगं द्व्यावस्तयं, पुट्ठत्तं नेच्छड् । तिण्हं सद्दनयाणं जाणए अणुवउत्ते अवत्थु, कम्हा ? जइ जाणए अणुवउत्ते न भवइ, जइ अणुवउत्ते जाणए ण भवइ तम्हा णरिथ आगमओ द्व्वावस्तयं । से तं आगमओ दच्वावस्तयं ॥सू० १५॥

अधिक अक्षर आदि कर के सत्र के उच्चारण में दोप आते हैं। इनके ऊपर भी दृष्टान्त है जिन्हें यहां शास्त्र के विस्तार के भय से नहीं लिखा है। भावार्थ-संक्षेप में आगम की अपेक्षा लेकर द्रव्यावश्यक्त का स्वरूप सत्र-कार के अभिप्रायानुसार इस प्रकार जानना चाहिये जिस साधुने आवयक्क सत्र को सविधि अच्छी तरह से सीख लिया है-श्रुत गुण के अनुसार उसका अध्ययन कर लिया है-परन्तु उसमें उपयोग से वह रहित है-ऐसी स्थिति में वह साधु का आगम द्रव्यावदयकरूप है। ।।सत्र १४।।

ઉચ્ચારણ કરવામાં પણ દેહ રહેલાે છે. તેવું પ્રતિપાદન કરતું એક દશન્ત આપી શકાય એમ છે, પણ શાસ્ત્રનાે વિસ્તાર ઘઇજવાના ભયથી અહીં તે દશન્ત આપ્યું નથી. ભાવાર્થ—આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યકનું સ્વરૂપ સૂત્રકારના અભિપ્રાય અનુરાર કેવું છે તે હવે સંક્ષિતમાં પ્રકટ કરવામાં આવે છે–

જે સાંઘુએ આવશ્યકસ્ત્રતે વિધિપ્વ\*ક સારી રીતે શીખી લીધું છે~ધૃતગુણાનુ સાર તેનું અધ્યયન કરી લીધું છે પરન્તુ તેનાં તે ઉપયે⊧ગથી વિહીન છે, એવી 'પરિસ્થિતિમાં તે સાધુ આગ્રમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યક કહેવાને યેાગ્ય ગણાય છે⊧ાસત્ર૧૪ अनुयोगचन्द्रिका टीका स० १४ द्रच्याःक्यकस्चरूपनिरूपणम् १०३

छाया—नेगमस्य खलु एकः अनुग्युक्त आगमरा एकं द्रव्यावश्यकम्, ढावनुपयुक्तौ आगमतो डे द्रव्यावश्यके, त्रयःअनुपयुक्ता आगम्तः त्रीणि द्रव्यावश्यकानि । एवं यावस्तः अनुपयुक्ता आगमतः तावस्ति द्रव्यावस्यकानि । एवमेव व्यवहार-स्यापि । संग्रहस्य खलु एका वा अनेके वा अनुपयुक्तो वा अनुपयुक्ता वा द्रव्या-वश्यकं द्रव्यावर्क्तानी वा, स एकं द्रव्यावरूषकम् । ऋजुस्त्रस्य एकः अनुपयुक्त

अब खत्रकार नयों के भेद से द्रव्यावदयक के भेद कहते हैं:---

''नेगमस्स णं एगो'' इत्यादि । ॥ग्र० १५॥

शब्दार्थ-(नेगमस्स णं) नेगमनय की विवक्षा से (एगो) एक (अणुवउत्तो) अनु-पयुक्त आत्मा (आगमओ) आगम को आश्रित करके (एगं दव्वावःसयं) एक द्रव्यावद्दय क है। (दोण्णि अणुवउत्ता आगमओ दोण्णि दव्वावस्सायाइं) दो अनुषयुक्त आत्माएं आगम की अपेक्षा लेकर दो द्रव्यावश्यक हैं। (तिण्णि अणुवउत्ता आगमओ तिप्णि दव्वावस्सयाइं) तीन अनुपयुक्त आत्माएं आगम की अपेक्षा लेकर तीन द्रव्यावस्याइं) तीन अनुपयुक्त आत्माएं आगम की अपेक्षा लेकर तीन द्रव्यावस्सयाइं) तीन अनुपयुक्त आत्माएं आगम की अपेक्षा लेकर तीन द्रव्यावस्सयाइं) हीन अनुपयुक्त आत्माएं आगम की अपेक्षा लेकर तीन द्रव्यावस्सयाइं) इसी तरह जितनी और भी आत्माएं अनुपयुक्त हैं उतने ही आगम की अपेक्षा लेकर व्यावश्यक हैं। (एवं जावइया अणुवउत्ता आगम वो ताय-इया इं दव्यावस्सयाइं) इसी तरह जितनी और भी आत्माएं अनुपयुक्त हैं उतने ही आगम की अपेक्ष्स लेकर व्यावश्यक हैं। (एवमेव ववहारस्स वि) इसी तरह से व्यवहान्यकी विवक्षा से जानना चाहिये। (संग्रहस्स णं ए मो वा अणेगो वा अणुवउत्तो वा अगुवउत्ता वा दव्यावस्सयं द वावरसयाणि वा से एगे द्रव्यावस्सए) संग्रहनय को विवक्षा से एक, अनुपयुक्त आत्मा एक द्रव्या-वक्ष्यक तथा अनेक द्रव्यावश्यक हैं' एसा जो कथन नगमनय और व्यवहार

હવે સૂત્રકાર નચેાના ભેદની અપેક્ષ એ દ્રવ્યાવશ્યકના ભેદોનું કથન કરે છે, ''नेगमस्स णं एगेा'' ઇત્યાहि----

શખ્દાર્થ – (नेगमस्स णं) નેગમ નયની દર્ષિએ વિચાર કરવામાં આવે તો (एगे) એક (अणुवउने) અનુપશુક્ત આત્મા (अगमभगे) આગમને આશ્ચિત કરીને (एगं दब्वावस्सयं) એક દ્રવ્યાવસ્યક છે. (दोष्णि अणुवउत्ता आगम भो देषिण दक्वावस्सयाइं) એ અનુપશુક્ત આત્માઓ આગમની અપેક્ષાએ છે દ્રવ્યાવશ્યક છે. (त्रिण्णि अणुवउत्ता आगमओ तिण्णि दब्वावस्सयाइं) त्रणु અનુપશુક્ત આત્માઓ આગમની અપેક્ષાએ ત્રણુ દ્રવ્યાવશ્યક છે. (एवं जावइया अणुवउत्ता आगम भो तावइयाई दब्बावस्सयाई) એજ પ્રમાણે બીજા જેટલા આત્માઓ અનુપશુક્ત છે. એટલા આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યક છે. (एवं जावइया अणुवउत्ता आगम भो तावइयाई दब्बावस्सयाई) એજ પ્રમાણે બીજા જેટલા આત્માઓ અનુપશુક્ત છે. એટલા આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યક છે. (एवमेव वबहारस्स वि) વ્યવહાર નયની દૃષ્ટિએ વિચારવામાં આવે તે! પણ આ વિગયને અનુલક્ષીને ઉપર મુજબનું જ કથન સમજવું. (संगहस्स पं एगे! वा अणेगो वा अणुवउत्ता वा अणुवउत्ता वा दब्वा-वस्सय दब्वाय याण वा से एगे दवावस्सए) સંગ્રહ નયને આધારે વિચાર કર-વામાં આવે તે! ''એક અનુપશુક્ત આત્મા આગમની અપેક્ષાએ એક દ્રવ્યાવશ્યક

अनुयोगडारस्रत्रे

आगमत एक द्रव्यावःयकम्, ष्ट्यत्तवं नेच्छति । त्रयणां शब्दनयानां ज्ञायकःअनुभ्युक्तः अवस्तु, कस्मात्?यदि ज्ञायकोऽनुपयुक्तो न भवति, यदि अनुपयुक्तो ज्ञायको न भवति तरमाद् नास्ति आगमतो द्रध्याश्य्यव म् । तदेतदागमतो द्रध्यावश्यवम् ॥ष्ट०१५॥

टीका---'नेगमस्स णं' इत्यादि----

जिनझासने हि सर्वभपि सत्रमर्थश्च नयैविंचार्यते । तत्र न्याः सप्तविधाः । नय की दृष्टी से किया जाता है व्ह सब एक द्रव्याक्ष्यक है । क्योकि संग्रहनय भिन्न २ प्रकार की वस्तुओं को तथा अनेक व्यक्तियों को विसी भी सामान्य तत्त्व के आधार पर एक रूप में संकलित करता है । (उज्ज सुयरस एगो अणुवउत्त्रो आगमओ एगं दब्वावर्ध्सयं पुहुत्तं नेच्छड़) ऋज सत्र नयवी दृष्टी में एक अनुपयुक्त आत्मा आगम की अपेक्षा लेकर एक द्रव्या-वश्यक है । रह नय भेदवाद को नही चाहता है । (तिल्णं सहनयाणं जाणए अणुवउत्ते अवस्थु, कम्हा ? जइ जाणए अणुवउत्ते न मध्द, जइ अणुवउत्ते, जाणए न भवई) तीन शब्दनयों की दृष्टि में जो झायक होता है व्ह यदि तो अनुपयुक्त है, तो वह अवग्तुस्वस्वप है । क्यों कि इग्रयक अनुपयुक्त नही होता । यदि वह अनुपयुक्त है तो वह झायक नहीं है । इसलिये आगम की अपेक्षा लेदन द्रव्यावत्त्यक जो कहा गया है वह नहीं है । (से तं आग-म) दब्वावस्सयं) इस तरह आगम को आश्रित करके प्रकान्त द्रव्यावत्त्यक

છે, તथा અનેક અનુપશુકત આત્માએ અનેક દ્રગ્યાવશ્યક છે." આ પ્રકારનું જે જે કથન નેગમ નય અને વ્યવહાર નયની અપે<sup>લ</sup> એ કરવામાં આવ્યું છે, તેને બદલે અહીં બધાને એક દ્રવ્યાવશ્યક જ કહેવા જોઇએ, કારણ કે સંગ્રહનય જુદા જીદા પ્રકારની વસ્તુઓને તથા અનેક વ્યક્તિઓને કેલ્ડ પણ સામાન્ય તત્ત્વના આધાર લઇને એક રૂપમાં સંકલિત કરે છે. (उज्जुसुयस्स एगो अणुव उत्तो आगवओ एगं द्रच्वावग्सयं पृहुत्तं नेच्छड्) अलुरुध नयनी દ્દिએ એક અનુપશુકત આત્મા આગમની અપેક્ષાએ એક દ્રવ્યાશ્યક છે. આ નય લેદલાવને ચાહતા નથી. (तिण्णं सद्दनया-णं जाणए अणुवउत्ते अवत्यु, सम्हा ? जइ जाणए अणुवउत्ते, न भवड, जइ अणुवउत्ते, जाणए न भवड) ત્રણ શબ્દ નયોની દૃષ્ટિએ એવું માનવામાં આવે છે કે જે શાયક હાય છે તે જો અનુપશુકત હાય તે તે અવસ્તુ સ્વરૂપ છે, કારણ કે શાયક અનુપશુકત સંભવી શકે જ નહીં જો તે અનુપશુકત હાય, તો તે જ્ઞાયક જ હાઇ શકે નહીં. તે કારણે આગમના આશ્રય લઇને જે દ્રવ્યાયશ્યક બતાવવામાં આવેલ કે તેના સદ્ભાવ જ નથી. (से तं आगमओ दन्वादस्सचं) આ પ્રકારનું આગમને આશ્રિત કરીને પ્રકાન્ત (પ્રસ્તુત વિષ્ઠર્પ) દ્રવ્યાવશ્યકનું સ્વરૂપ છે. अन्योगचन्द्रिका टीका. स्र० १५ नयभेदेन द्रव्यावश्यकनिरूपणम्

804.

उक्तंच—

नेगम संगहववहार, उज्जुसुए चैव होइ बोद्धव्वे । सद्दे यू स्तमभिरूढे, एवंभूए यू मूलनया ॥१॥ छाया——नेगमः संग्रहो व्यवहार ऋजुस्त्रश्वेच भवति बोद्धव्यः । शब्दश्च समभिरूढ एवंभूतश्व मूलनयाः ॥इति॥ तत्र-नेगमनयमाश्रित्य आगमतो द्रव्यावश्वकभेदमाह—-

का स्वरूप है।-

जिनशासन में समस्त मुत्र और अर्थों का विचार नगों को छेकर किया गया है। ये नय मूल में सात हैं कहाभी है (१) नैगम (२) संग्रह (३) व्यवहार (४) ऋजु स (५) शब्द (६) समभिरूढ (७) एवंभूत । इनमें से नैयमनय को लेकर सत्रकार आगम की अपेक्षा से द्रव्यावक्यक के मेदों को कहते हैं-नैगमनय का तात्पर्य उन विचारों से है कि जिनके बल-पर पदार्थ का बोध विविध प्रकार से होता है। ''नैको गमो बोधमार्गः यस्य सः नगमः'' बाधका अनेक उपाय है वे नैगम हैं इस व्युत्पत्ति के अनुसार यही अर्थ लम्य होता है।

इस नैगम नयकी अपेक्षा से उन्योग कर्जित एकदेवदत्त आदि व्यक्ति एक आगम द्रव्याक्ष्र्यक है। दें। अनुपयुक्त देवदत्त और यज्ञदत्त नाम कै व्यक्ति दो आगम द्रव्याव<sub>र</sub>यक हैं। अनुपयुक्त देवदत्त, यज्ञदत्त और विष्णुदन नाम के व्यक्ति ३ आगमद्रव्यावश्यक हैं। इसी तरह जितने मी अनुपयुक्त व्यक्ति हैं वे सब उतने ही आगमद्रव्यावश्यक इस नय की दृष्टि

જિન શાસનમાં સમસ્ત સૃત્ર અને અર્થોનાે જુદા જુદા નયનાે આધાર લઇને વિચાર કરવામાં આવ્યાે છે. એ નય મુખ્યત્વે સાત કહ્યા છે. (૧) નેગમ નય, (૨) સંગ્રહ નય, (૩) વ્યવહાર નય, (૪) ઝાજુસુત્ર નય, (૫) શબ્દ નય, (૬) સમભિરૂઠ નય અને (૭) એવંભૂત નય.

પદ્ધલાં તે। નૈગમ નયની માન્યતા અનુસાર સુત્રકાર આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યકના લેકેાનું નિરૂપણ કરે છે. નૈગમ નયનેા ભાવાર્ધ નીચે પ્રમાણે છે-જે વિચારાને આધારે પદાર્થના આધ વિવિધ થાય છે, તે વિચારધારાતું નામ જ નૈગમ નય છે. नैकाे गमा बाेधमार्ग: यस्य सः नैगमः'' આ વ્યુત્પત્તિ અનુસાર ઉપર્યુંક્ત અર્થ જ પ્રાપ્ત થાય છે,

આ નૈગમનચની અપેક્ષાએ ઉપયેાગ વજિ<sup>દ</sup>ત એક દેવદત્ત આદિ વ્યકિત એક આગમ દ્રવ્યાવશ્યક છે. ઉપયેાગરહિત (અનુપયુક્ત) દેવદત્ત અને યજ્ઞદત્ત નામની બે વ્યકિત બે આગમદ્રવ્યાવશ્યક છે. દેવદત્ત, યજ્ઞદત્ત અને વિષ્ણુદત્ત નામનીત્રથ્થુ અનુ-પ્યુક્રત વ્યક્તિઓ ત્રણુ આગમદ્રવ્યાવશ્યક છે. એજ પ્રમાણે જેટલી અનુપયુક્ત વ્ય

अनुयोगडारस्त्रे

१०६

नेगमरस पं' इत्यादिना' नको गमोऽर्धमार्गो एसप स नैगमः । ष्रुषोदरा-दित्वात ककाःस्य लोपः बहुविधवस्त्ववबोधक इत्यर्थः । तस्य नैगमस्य खलु एको देवदत्तादिः अनुपयुक्तः=उपयोगवर्जितः, आगमत एकं द्रव्यावश्यकम् । डो देवदत्तयज्ञदत्तावनुपयुक्तो आगमतो झे द्रव्यावश्यके । त्रयो देवदत्तयज्ञेदत्त-विष्णुमित्रा अनुपयुक्ता आगमतस्त्रीणि द्रव्यावश्यकानि । 'एव' अनेन प्रकारेग े वन्तः अनुपयुक्ता आगमतस्त्रीणि द्रव्यावश्यकानि । 'एव' अनेन प्रकारेग े वन्तः अनुपयुक्ता आगमतः तावन्ति द्रव्यावश्यकानि अयं भावः-नगमनयः सामान्यरूपं विशेषरूपं च रुस्तु अधिगमयतिः बोधयति । न तु संग्रहःत्सामान्यमेव । तत्र-विशेषरूपं मेदमाश्रित्य देवदत्तादि प्रत्येक्वव्यत्ति भेदेन यावन्तोऽनुपयुक्ताः भवन्ति सर्वाण्यप्यस्य द्रव्यावक्रयकानि । न पुनःसंग्रहवत्सामान्यवादित्वादेव मेव द्रव्यावश्यकम् इति।

में हैं। तात्पर्य इसना यह है कि-नगमनय सामान्य और विशेष स्प अर्थ को कहता है-जिस प्रकार संग्रहनय सामान्यरूप ही अर्थ है ऐसा कहता है, उस प्रकार से यह नय नहीं कहता। यह तो िशेप को भी विषय करता है। इसकी मान्यतानुसार परार्थ सामान्य और विशेष उभयरूप है वह न सामान्यरूप है और न केवल विशेषरूप ही। इस तरह विशेषरूप भेद का आश्रय वरके देवदत्त आदि जितने भी अनुपयुक्त व्यक्ति हैं उतने ही आगम द्रव्य वरके देवदत्त आदि जितने भी अनुपयुक्त व्यक्ति हैं उतने ही आगम द्रव्य वरके देवदत्त आदि जितने भी अनुपयुक्त व्यक्ति हैं उतने ही आगम द्रव्य वरके देवदत्त आदि जितने भी अनुपयुक्त व्यक्ति हैं उतने ही आगम द्रव्य वरक इस नय की दृष्टि से हैं सामान्यवादी होने के वारण संग्रहनय की तरह एक ही द्रव्यावश्यक नहीं हैं। संग्रहनय से गृहीत पदार्थी का विधिपूर्वक-विभाग जिस अभिग्राय के द्वारा किया है उस अभिग्राय का नाम व्यवहार नय है। इस नय की मान्यतानुसार सामान्य वोई वन्तु नहीं है। वयींकि यह सामान्य का निरावरण करता है। इसके प्रतिपादन का विषय विशेष है।

કિતએ હેાય છે તેઓ આ નયની માન્યતા અનુસાર એટલા જ આગમદ્રવ્યાવશ્યક છે. આ કથનનું તાત્પર્ય નીંચે પ્રમાણે છે. નેગમ નય સામાન્ય અને વિશેષરૂપ અર્થને બતાવે છે. જેવી સૈતે સંગ્રહનય ''સામાન્યરૂપ જ અર્થ છે,'' એવું કહે છે, એ પ્રકારે આ નય કહેતા નથી. એ તા વિશેષરૂપે પણ અર્થને બતાવે છે. નેગમ નેયની માન્યતા અનુસાર તા પદાર્થ કેવળ સામાન્યરૂપ પણ નથી, કેવળ વિશેષરૂપ પણ નથી, પરન્તુ સામાન્ય અને વિશેષરૂપ એટલે કે હભયરૂપ છે. આ રીતે વિશેષ રૂપ ભેદની અપેક્ષાએ દેવદત્ત આદિ જેટલા અનુપયુક્ત પુરૂષો છે, એટલાં જ આ નયની દષ્ટિએ આગમ દ્રવ્યાવશ્યક છે-સામાન્યવાદી હાવાને કારણે સંગ્રહનયની જેમ એક જ દ્રવ્યાવશ્યક નથી, સંગ્રહનથથી ગૃહીત પદાર્થોના જે અભિપ્રાયદ્વારા વિધિપૂર્વ'ક વિભાગ કરવામાં આવે છે, તે અભિપ્રાયતું નામ વ્યવહાર નય છે. આ નયની માન્યતા અનુસાર કાેઇ વસ્તુ સામાન્ય નથી, કારણ કે તે સામાન્યનું નિરા-

# अनुयोगचन्द्रिका टीका १५ नयभेदेन द्रव्याक्ष्ययकनिरूपणम् १०७

एवं व्यवहारस्यापि-संग्रहनयेन गृहीतानामर्थानां विधिपूर्वकमवहरणं येनाभिसंधिना क्रियते स व्यवहारः । अर्थात् विशेषप्रतिपादनपरो व्यवहारनय इत्पर्थः । परसंग्रह-नयेन गृहीतार्थि पिये व्यवहारोदाहरणं यथा--यत् सत्, तद् द्रव्यं पर्यायो वेति । अपरसंग्रहगृहीतार्थविषये व्यवहारोदाहरणं यथा--यद् द्रव्यं तज्जीवादिपड्विधम्। स प यिः द्विविधः-क्रमभावी सहभावी चेति । एवं यो जीवः स मुक्तः संसारी-

अतः यह उसके प्रतिपादन करने में ही तत्पर रहता है। संग्रहनय के दो मेंद्र हैं-१, पर संग्रहनय और दूसरा अपर संग्रहनय-। जड चेतनरूप अनेकच्यति-यों में जो सद्र्प एक सामान्यतच्च है उसी पर दृष्टि रस्नकर दूसरे चिशेषों को ध्यान में न रस्नते हुए सभी व्यक्तियों को एक रूप मानकर ऐसा जो विचार होता है ि संपूर्ण जगत सर्द्र्प हैं क्यों कि-सरा से रहित कोई चस्तु है ही नहीं। इसी का नाम परसंग्रहनय है। इस पर संग्रहनय से गृहीत थिषय के विश्य में व्यवहार ऐसा िचार करता है कि जो सदृप है वह द्रव्य है या पर्याय है। यदि द्रव्य सत् है जो कि परसंग्रह नयके विषय की अपेक्षा ऊपर संग्रहनय का विषय पडता है तो क्या जीव द्रव्य है, या अजीर द्रव्य है। क्य कि द्रव्य के जीव पुद्रगल, धर्म, अवर्म, आकाश और काल इस प्रकार से ६ भेद हैं। इन में जीव को छोडकर पुद्रगल आदि सब अजीव द्रव्य के भेद हैं। यदि पर्शय सत है तो वह दा प्रकार की है (१) क्रमभावी और दूसरी सहभावी। यदि जीवद्रव्य स्त् है तो

કરણ કરે છે. તેને પ્રતિપાદન કરવાના વિષય વિશેષ છે, તેથી તે તેનું પ્રતિપાદન કરવાને જ તત્પર રહે છે. સંગ્રહનયના છે લોદ છે-(૧) પર સંગ્રહનય અને (૨) અપરસંગ્રહનય જડ ચેતનરૂપ અનેક વસ્તુઓમાં જે સ<sup>દ્</sup>રપ એક સામાન્ય તત્ત્વ છે. એના પર જ નજર રાખીને બીજી વિશિષ્ટતાએાને ધ્યાનમાં લીધા વિના સઘળી વસ્તુઓને એકરૂપ માનીને એવા જે વિચાર કરવામાં આવે છે કે સંપૂર્ણ જગત સ<sup>દ્</sup>રપ છે, કારણ કે સત્તા (અસ્તિત્વ)થી રહિત કાઇ પદાર્થ છે જ નહીં, તેનું જ નામ પરસંગ્રહનય દ્વારા ગૃહીત પદાર્થના વિષયમાં ૦યવહાર એવા વિચાર કરે છે કે જે સ્દૂપ છે તે દ્રવ્ય છે કે પર્યાય છે ? જો તે દ્રવ્યસત્ રૂપ હાય તા તે તે પરમસંગ્રહનયના વિષય હાવાને બદલે અપરસંગ્રહનયના વિષય ગણી શકાય છે. જે તે દ્રવ્યસત્ રૂપ હાય તા શું તે જીવદ્રવ્યરૂપ છે કે અજીવદ્રવ્યરૂપ છે? કારણું કે દ્રવ્યના પુદ્રગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ, આ પ્રકારે ૬ લેદ પડે છે. તેમાંથી જીવ સિવાયનો જે પાંચ લેદા કહ્યા છે તે અજીવદ્રવ્યર્થ જોદા છે. જે પર્યાયસત્ હાય તા તે પર્યાય છે પ્રકારની હાય છે (૧) ક્રમભાવી અને (૨) સહલાવી,

#### अनुयोगढारद्वत्रे

च," इत्यादि । तस्य एवमेव=नेगमवदेव एको देवदत्तादिस्तुपयुक्त आगमत एकं द्रव्यावश्यकम, द्रावनुपयुक्तौ आगमतो द्वे द्रव्यावश्यके, त्रयाऽनुपयुक्ता अगमतस्त्रीणि द्रव्यावश्यकानि । एवं यावन्तोऽनुपयुक्त स्तावन्ति आगमतो द्रव्या-बध्यकानि विज्ञातव्यानि । विश्चेपार्थप्रतिपादकतया नैगमव्यवहारयोः साम्यम्, अतःक्रमप्राप्तं संग्रहमतिकम्य ग्रन्थरुाधवार्थं व्यवहार पन्यासो नैगममनुक्रुतः । सम्प्रति कौन सा जीवद्रव्य संसारी जीव या मुक्त जीव ? इस तरह यह व्यवहार स्य वटां तक भेद कार्या जला हारा है कि पिर किस लेक भेद कार्या

नय वहां तक मेद करता चला जाता है कि फिर जिस से और मेद नहीं हो सके। जिस विधि से संग्रह किया जाता है उसी विधि से उनका वि-भाग किया जाता है। इस भकार नैगमक्य की तरह ही अनुपयुक्त एक देवदत्त आदि व्यक्ति आगम द्रव्यावध्यक है। अनुपयुक्त दो व्यक्ति दो आगम द्रध्यावध्यक हैं। अनुपयुक्त तीन व्यक्ति तीन आगम द्रव्या ह्यक हैं। इस तरह जितने मी आगम में अनुपयुक्त ध्यक्ति हैं वे सब उतने ही आगम द्रव्या बक्यक हैं। जिस प्रकार विशेषरूप अर्थ की प्ररूपणा नैगमनय करता है उसी प्रकार से उसकी प्ररूपणा व्यवहारनय भी करता है-एता ता इन दोनों में समानता है। इसीलिये खन्नकारने क्रमप्राप्त संग्रहन्य को छोडकर शास्त की रुघुता निमिक्त व्यवहारनय का उपन्यास संग्रहन्य से पहिले और नैगमनय के पीछे किया है। संग्रहनय की विचारधारा के अनुसार आगम द्रव्यावध्यक एक ही है-वह इस प्रकार से सामान्य मात्र को विपय करनेवाला जो परा-

જો જીવદ્રવ્ય સત્ હાેય તાે કશું જીવદ્રવ્ય એવું છેન્સ સારી જીવદ્રવ્ય એવું છે કે મુકત જીવદ્રવ્ય એવું છે કે આ પ્રકારે આ વ્યવહારનય ત્યાં સુધી ભેદ કરતા જ જાય છે કે છેવટે એમાંથી અન્ય કાેઇ ભેદ પાડી શકાય જ નહીં. જે વિધિથી સંગ્રહ કરવામાં આવે છે, એજ વિધિથી તેમના વિભાગ કરવામાં આવે છે. આ પ્રકારે નેગમનયની જેમજ અનુપયુકત એક દેવદત્ત આદિ વ્યક્તિ એક આગમ દ્રવ્યાવશ્યક છે. અનુપયુકત બે વ્યક્તિ બે આગમદ્રવ્યાવશ્યક છે. અનુપયુકત ત્રથુ વ્યક્તિ ત્રથુ આગમદ્રવ્યાવશ્યક છે. એજ પ્રમાણે જેટલી આગમમાં અનુપયુકત વ્ય-કિતઓ હાય, એટલાં જ આગમદ્રવ્યાવશ્યક સમજવા. જે પ્રકારે નેગમનય વિશેષ રૂપ અર્થની પ્રરૂપણા કરે છે, એજ પ્રમાણે તેની પ્રરૂપણા વ્યવહારનય પણ કરે છે. એટલા પુરતી એ બન્નેમાં સમાનતા છે. તે કારણે સ્ટ્રતકારે કમપ્રાપ્ત સંગ્રહનયને છેાડીને શાસની લઘુતાને નિમિત્ત નેગમનયની પછી અને સંગ્રહનયના પહેલાં વ્ય-થહારનયના ઉપ-ચાસ કર્યો છે.

. સ'ગ્રહનયની માન્યતા અતુસાર આઝમદ્રવ્યાવશ્યક એક જ છે. તે આ પ્રમાણે સમજવુ′−સામાન્ય માત્રને વિષય કરનારા જે પરામર્શ (અભિપ્રાય-માન્યતા) છે, તેતુ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र १५ नयभेदेन द्रब्पावइपकनिब्पणम्

. संग्रहनयमतेन प्राह-'संगहस्स' इत्यादिना। संग्रहस्य, सामान्यमात्रग्राही परामर्शः संग्रहः । स डिविधः-परोऽपरश्र । सर्वे वग्तु एकं, स<sup>द्र्</sup>पत्वेनाविशेषात् । अयमर्थः-सर्वेस्मिन वस्तुनि सत्ता विद्यते, सा चैकैव, अतस्तां सत्तामाश्रित्य सर्व' वस्त एकं सदित्युच्यते । सत्तारूयं महासामान्यमाश्चित्य परसंग्रहः प्रोक्तः । अपर-संग्रहस्त अवान्तरसामान्यं द्रव्यत् पर्शायत्वादिकमाश्रित्य भवति । यथा-'धर्मा-धर्माकाशकालपुर्वगलजीवद्रव्याणामैक्यं द्रध्यत्वाभेदात्' इत्यादि । अयमर्थः-मर्श है उसका नाम संग्रहनय है। यह संग्रहनय पर सामान्य और अपरसामा-न्य को विषय करने की दृष्टि से दो प्रकार का है-परसामान्य को विषय करनेवाला-परसंग्रहनय और अपरसामान्य को विषय वरनेवाला अपरसंग्रह-नय है। सत्ता नाम का महा सामान्त परसामान्य है। इव्यत्व, पर्यायत्व आदि जो अवाग्तर सामाग्य है वह अपरसामान्य की अविशेषता से एक है-अर्थात ऐसी कोई चस्तु नहीं है कि जिस में सत्ता नहीं हो अतः-अब सब में सत्ता विद्यमान है और वह सत्ता एक ही है-तब इस सत्ता को लेकर सब चस्तुएँ एक स्ट्रप हैं। यह परसंग्रहनय की विचार धाग है। अपरसंग्रहनय भी विचारधारा अवान्तर सामान्य को लेकर चलती है-जैसे धर्म, अधर्म आकाश काल, पुरुगल और जीव इन हब्यों में द्रव्यत्वजाति भी अपेक्षा अभेद होने से एकता है। क्यों कि इनमें इसी से द्रव्य द्रव्य ऐसा

નામ સંગ્રહનય છે. તે સંગ્રહનય પરસામાન્ય અને અપરસામાન્યને વિષય કર-વાની દાષ્ટએ છે પ્રકારના છે. પર સામાન્યને વિષય કરનારા પરસંગ્રહનય છે અને અપરસામાન્યને વિષય કરનારા અપરસ થ્રહનય છે સત્તા નામના રહાસામા-ન્યને પરસામાન્ય કહે છે. દ્રવ્યત, પર્યાયત્વ, આદિ જે અવાન્તર સામાન્ય છે, તેને અપરસામાન્ય કહે છે. દ્રવ્યત, પર્યાયત્વ, આદિ જે અવાન્તર સામાન્ય છે, તેને અપરસામાન્ય કહે છે. જયારે એવા વિચાર કરવામાં આવે છે કે સમસ્ત વસ્તુ સત્તા સામાન્યની અવિશેષતાની અપેક્ષાએ એક જ છે-એટલે કે એવી કાઇ વસ્તુ જ નથી કે જેમાં સત્તા જ (અસ્તિત્વજ) ન હાય. આ રીતે સઘળી વસ્તુઓમાં સત્તા વિદ્યમાન છે અને તે સત્તા એક જ છે, જો એ સત્તાની દ્રષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવે તે સઘળી વસ્તુઓ એક સદૂપ જ છે. આ પ્રકારની પરસંગ્રહ-નયની વિદ્યારધારા (માન્યતા) છે.

અપરસ ગ્રહનચની વિચારધારા અવાન્તર સામાન્ચની અપેક્ષાએ ચાલે છે-જેમકે ધર્મ, અધર્મ, આકાશ. કાળ. પુદ્દગલ અને જીવ, આ દ્રવ્યોમાં દ્રવ્યત્વ-જતિની અપેક્ષાએ અલેદ હેાવાથી એકતા છે. કારણુ કે તેમનામાં તેના દ્વારા જ દ્રવ્યાદ્રવ્ય એવું જ્ઞાન અને દ્રવ્યાદ્રવ્ય એવી વચનપ્રવૃત્તિ થાય છે. એજ વાતને

# अनुयोगद्वारखत्रे

220

लोके हि धर्मी द्रव्यम् अधर्मी द्रव्यम्, आगाशो द्रव्यं, वालो द्रव्यं, पुद्गलो द्रव्यं-जीवो द्रय्यम्, इत्येवम्रुच्यते, अतो ज्ञायते-धर्मादौ द्रव्यत्वं वर्तत इति । एत-मेव द्रव्यत्वं धर्मादिषु पट्सु विद्यते । द्रव्यत्वेन धर्मादीनामेकत्त्वं संगृह्यते । एवं चेतनाचेतनपर्यायाणां सर्वे पामेकत्वं संगृह्यते, पर्यायत्वाविशेषादिति । एवंभूतो यः संग्रहो स्यरतस्यापेक्षया खलु एको वा अनेके वा अनुपयुक्तो वा अनुपयुक्ता वा यद् आगमतो द्रव्यावश्यकं द्रव्याःश्यकानि वा । तत् किमि याह- से एगे' इति । तदेकं द्रव्यावश्यकम् । अस्या माश्रयः-संग्रहनयो हि सामान्यस्थैव ग्राहकः न तु विशेषाणाम्, तस्मात् सामान्यव्यत्तिरेकेण विशेषसिद्धेर्यानि कानिचिद् द्रव्या-

झान और द्रव्य, द्रव्य ऐसीवचन म्धूति होती है । इसी बात को "भर्मो द्रव्यं अधर्मो द्रव्यं, आकाशो द्रव्यं, कालो द्रव्यं पुद्गला द्रव्यं, जीवो द्रव्यं" इन पदोंद्र ारा प्रगट किया है, इस तरह अनुवृत्ति प्रत्यय होने से यह प्रतीत ह ता है कि इनमें द्रव्यत्व है । और यह द्रव्यत्व धर्मादिक ६ द्रव्यव्यक्ति में एक ही है । इसलिये इस द्रव्यत्व की अपेक्षा धर्मादिक द्रव्यों में एवता का संग्रह हो जाता है । इसी तरह से सचेवन और अचेतन द्रव्यां की जितनी भी पर्याये हैं उन सब में भा पर्यायत्वरूप सामान्य की अपेक्षा से एकता का संग्रह हो जाता है । इस प्रकार वा जो यह संग्रहन्य है । उस की अपेक्षासे चाहे तो एक आगम में अनुपयुक्त देवदत्तादि व्यक्ति हों चाहे अनेक देवदत्तादि ध्यक्ति हो वे सब एक ही आगमद्रव्यावश्यक हैं । कार्त्या का नहीं । इसलिये विशेष की आपान्यमात्र का ही ग्राहक है, विशेषों का नहीं । इसलिये विशेष की

"ધર્મો દ્રગ્ય ગાયમાં દ્રગ્ય, ગાય ાસો દ્રચ્ય, પુદ્દ થતો દ્રગ્ય જોવો દ્રગ્ય" આ પઠા દ્વારા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. આ રીતે અનુકત્તિ પ્રત્યય હેાવાથી એવું લાગે છે કે તેમનામાં દ્રગ્યત્વ છે. અને તે દ્રગ્યત્વ ધર્માદિક ૬ દ્રગ્યગ્ય દિવાથી એવું લાગે છે કે તેમનામાં દ્રગ્યત્વ છે. અને તે દ્રગ્યત્વ ધર્માદિક ૬ દ્રગ્યગ્ય છે. એક જ છે. તેથી આ દ્રગ્યની અપેક્ષાએ ધર્માદિક દ્રગ્યોમાં એકતાના સંગ્રહ થઇ જાય છે. એજ પ્રમાણે સચેતન અને અચેતન દ્રગ્યોની જેટલી પર્યાયો છે, તે સઘળી પર્યાયોમાં પણ પર્યાયત્વરૂપ સામાન્યની અપેક્ષાએ એકતાના સંગ્રહ થઇ જાય છે. આ પ્રકારના સંગ્રહનય છે તેની અપેક્ષાએ એક આગમમાં અનુપયુકત દેવદત્ત આદિ ગ્યક્તિ પણ એક જ આગમદ્રગ્યાવશ્યક છે. આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે સંગ્રહ નય એક સામાન્ય માત્રના જ ગ્રાહક છે. વિશેષાના બ્રાહક નથી. તેથી વિશેષની અપેક્ષાએ જે અનેક આગમદ્રગ્યાવશ્યક છે. તે બધાં જ જો સામાન્ય છે-વિશેષોરૂપ

अनुये।गचन्दिका टीका १५ नयभेदेन द्रव्याः ३३यकनिरूपणम्

व<sub>द्यव</sub>ानि तानि सर्वाणि सामान्यापेक्षया सत्ताया एकःवादेवमेव, अत संद्रह-,नयमते एकमेव द्रव्यावद**्कम् । इति ।** 

अथ ऋजुस्त्रमते आह-'उञ्जुसुयस्स' इत्यादि । ऋजुस्त्रस्य ऋजु=वर्त-मानक्षणस्थायि पर्यायमात्रं प्राधान्यतः सत्रयदि-सूचरतीति कुजुस्त्रः । यथा विशेष हैं ही-नहीं तो उसकी अपेक्षा जायमान ये अनेक आगम द्रव्यावकाक सत्ता की एवता के कारण एक ही हैं। इसलिये संग्रहनय के मत में एक ही द्रव्याव**इयक हैं। अब स्रत्रकार ऋजु स्**त्रनय की अपेक्षा आग्रम द्रव्या इयक **का विचार करते हैं-वर्तमानक्षण स्थायि पर्या**क्षमात्र को जो प्रधा∘ता से विषय करता है उसका नाम ऋजु खत्रनय है। नैगम, संग्रह और व्यवहार ये तीन नय पदार्थों की विविध अवस्थाओं की ओर ध्यान नहीं देते हैं। इसलिये उन्हें क्या पता कि चर्तमान में पदार्थ का क्या रूप है। इसीलिये इन तीन नयां को द्रव्यार्थिकनय माना गया है। क्यां कि इनमें द्रव्य को ही विषय करने की मुख्यता है। पर्यायाँ की तरफ इनका लक्ष्य नहीं है-वयोंकि इन की दृष्टि में अविवक्षित हैं—गौण-हैं.। परन्तु ऐसा तो हो ही नहीं सरता कि विचारक वा ध्यान केवल ट्रन्य पर ही रहे, पर्याय पर न जावे | विचा-रक के दिचार जिस प्रकार विचिध पदार्थी का उनकी विविध अवस्थाओं भी िवक्षा किये विना वर्गीकरण और विभाग करते हैं उसी प्रकार वे उन पदार्थी की विविध अदस्थाओं को भी अपने रुक्ष्य में उस्वते हैं। कि त જ નથી, તેા તેની અપેક્ષાએ જાયમાન તે અનેક આગ દ્રવ્યાવશ્યક સત્તાની એક્તાને

કારણું એક જ છે. તેથી સંગ્રહનચની માન્યતા અતુસ ર તા એકજ દ્ર૦યાવશ્યક છે હવે સત્રકાર ઋબુસવ્રતચની અપેક્ષાએ આગમદ્ર૦યાવશ્યકના વિચાર કરે છે.-વર્તમાન ક્ષણરથાયી પર્યાયમાત્રના જ જે મુખ્યત્વે વિચાર કરે છે, તે નયતું નામ ઋગુસવ્રત્રય છે. નૈગમ, સંગ્રહ અને વ્યવહાર, આ વણ પ્રકારના નય, પદાર્થની ાવવિધ અવરધાએા તરફ ધ્યાન દેતાં નથી, તેથી તે નચને આધારે એવું કેવી રીતે બાણી શકાય કે વર્તમાનમાં પદાર્થનું કેવું સ્વરૂપ છે રે તે કારણે તે ત્રણ નચને દ્રવ્યાર્થક નય માનવામાં આવેલ છે. કારણ કે તેમાં દ્રવ્યને જ વિપય કરવાની-દ્રવ્યાર્થક નય માનવામાં આવેલ છે. કારણ કે તેમાં દ્રવ્યને જ વિપય કરવાની-દ્રવ્યાર્થક નય માનવામાં આવેલ છે. કારણ કે તેમાં દ્રવ્યને જ વિપય કરવાની-દ્રવ્યાર્થક નય માનવામાં આવેલ છે. કારણ કે તેમાં દ્રવ્યને જ વિપય કરવાની-દ્રવ્યાર્થક નય માનવામાં આવેલ છે. કારણ કે તેમાં દ્રવ્યને જ વિપય કરવાની-દ્રવ્યાર્થક નય માનવામાં આવેલ છે. કારણ કે તેમાં દ્રવ્યને જ વિપય કરવાની-દ્રવ્યાર્થક નય માનવામાં આવેલ છે. કારણ કે તેમાં દ્રવ્યને જ વિપય કરવાની-દ્રવ્યાર્થક નય માનવામાં આવેલ છે. કારણ કે તેમાં દ્રવ્યને જ વિપય કરવાની-દ્રવ્યાર્થક ન છે. તે તે તેમની દર્ધિએ અવિવક્ષિત અથવા બોણ છે. પણ વિ ચારકતું ધ્યાન કેવળ દ્રવ્ય પર જ રહે અને પર્યાય પર ન જાય એવું તા સંભવી શકતું નથી. વિચારકના વિચારા જે પ્રમાણે વિવિધ પદાર્થોતું-તેમની વિવિધ અવ-સ્યાએાની વિગ્લિ કર્યા વિના-ધ્યાન્માં લીધા વિના જેમ વર્ગીકરણ અને વિભાગી-કરણ કરે છે, એજ પ્રમાણે તેએા વિવિધ પદાર્થોની વિવિધ અવસ્યાએાને પણ

### अनुयोगवारस्रत्रे

११२

'संप्रति सुखविवर्तीऽस्ति' इत्यादि । अनेन वाक्येन हि वर्तमानक्षणवर्ति सुखा-रूयं पर्यायमात्रं प्रदर्श्यते । तस्य मते-एको देवदत्तादिः अनुपयुक्तः, आगमत एकं द्रव्यावश्यकम् । अयं भावः-ऋजुखत्रनयो हि वर्त्तमानकालिकमेव पर्यायवस्तं बोधगति. नातीतं विन्ष्टत्वात्, नाप्यनागतमजुत्पन्नत्वात् । वर्त्तमानकालिकमपि विविध अवरथाओं का सम्मेलन हव्य के।टि में आता है पर्यायके।टि मे आता है क्येंकि पर्याय एक क्षणवर्ती होती है। उसमें भी वर्तमान का नाम ही पर्याय है। क्येंकि अतीत चिनष्ट और अनागत अनुत्पन्न होने के कारण उनमें पर्याय का व्यवहार नहीं हो सकता । इसी से ऋजु मुत्रनय का विषय वर्तमान पर्यायमात्र वहा गया है। आशय यह है कि यह नय विद्यमान अवस्थारूप से ही वश्त को स्वीकार करता है। द्रध्य उन्मे सर्वथा अविवक्षित रहता है। अतः पर्याय संबन्धी जितने भी विचार होते हैं वे सब ऋजु सूत्रनय की श्रेणि में आते हैं। जैसे "संप्रति सुखविवर्तोंऽस्ति" इस समय सुखयुक्त हैं इस वाक्य से वर्तमान्धणव्ती सुख नाम की पर्याय मात्र दिखलाई गई है। उसके मत में एक अनुपयुक्त देवदत्तादि एक आगम द्रव्याक्वयक है। यह अभी २ स्पष्ट किया गया है कि वर्तमानकालीन पर्याय वस्तु को ही यह नय दिषय करता है अतीत अनागत पर्यायों को नहीं-वयोकि अतीत पर्याय चिनष्ट है और अनागत पर्यांचे अनुपान हैं। वर्तमान कालीन पर्याय में भी जेा

લક્ષ્યમાં રાખે છે. પરત્તુ વિવિધ અવસ્થાઓનું સંમેલન દ્રવ્યકોટિમાં આવે છે-પર્યાયકોટિમાં આવતું નથી. વાસ્તવમાં તો એક પર્યાય જ પર્યાયકોટિમાં આવે છે, કારણ કે પર્યાય એક ક્ષણુવતી હે.ય છે. તેમાં પણુ વર્તામાનનું નામજ પર્યાય છે. કારણ કે અતીત (ભૂતકાલિન) વિનષ્ટ હેાય છે અને અનાગત (ભવિષ્ય કાલિન) અતૃત્પન્ન હેાય છે. તે કારણે તેમનામાં પર્યાયના વહેવાર થઇ શકતા નથી. તે કારણે ઝાજીસત્ર નયના વિષય વર્તામાન પર્યાય માત્ર જ કહ્યો છે. આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે આ નય વિદ્યમાન અવરથા રૂપે જ વસ્તુના સ્વીકાર કરે છે. દ્રવ્ય તેમાં સવધ્યા અવિવિદ્યિત રહે છે. તેથી પર્યાય સંબંધો જેટલાં વિચારા હાય છે, તે ગધા ઝાજીસત્રનથની શ્રેણિમાં આવી જાય છે. જેમકે "સંપ્રતિ સુરવવિદ્ય્તોં ઉસ્તિ" આ વાક્યથી વર્ત્તમાન ક્ષણવર્તી સુખ નામની પર્યાય ગાત્ર જ અતાવવામાં આવી છે. ઝાજીસત્રનથની શ્રોણિમાં આવી જાય છે. જેમકે "સંપ્રતિ સુરવવિદ્ય્તોં ઉસ્તિ" આ વાક્યથી વર્ત્તમાન ક્ષણવર્તી સુખ નામની પર્યાય ગાત્ર જ અતાવવામાં આવી છે. ઝાજીસત્રનથની માન્યતા અનુસાર એક આનુપશુકત દેવદત્તાદિ એક આગગરદ્રવ્યા-કાલિન પર્યાયવસ્તુને જ વિષય કરે છે-અતીત અનાગત પર્યાયોને વિગય કરતો નથી કારણ કે અતીત (ભૂતકાલિન) પર્યાય વિગય છે હોય છે અને અનાગત (ભવિષ્ય

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका स० १५ नयभेदेन द्रव्याक्वरयकनिरूपणम्

્રેજેફ

स्वकीयमेव बोधयति स्वकार्यसाधवत्वात् स्वधवदत्, न तु परकीयं, स्ववार्यासाध-कत्वात् परधनवत्, तस्मादेको देवदत्तादिरनुपयुक्तोऽस्य मते आगमत एकं द्रव्या-वश्यवम्, इति । अयं वयः-पृथक्त्वं नेच्छति-अतीतानागतमेदतः परकीयमेदत्व पार्थक्यं नामिलपति, किंतु वर्तमानकालिकं स्वगतमेव वस्तु, तच्चैकमेव । तस्मा-देवमेव द्रव्यावश्यवमेतन्न्यमते ।

शब्दादींस्त्रीन् नयान् समाश्रित्य वथयति-'तिण्हं सद्दनवाणं' इत्यादि। त्रयाणां शब्दप्रधाना नयाः शब्दनयाः=शब्दसमभिस्ढैवम्भृता, एते हि अर्थावगप्त-कारणत्वात् शब्दस्यैव प्राधान्यमिच्छन्ति, न र र्थस्य। शब्दादेवार्थश्रतीतेः, तेषां

अपनी पर्याय है उसे ही कहता है क्यांकि वही स्वधन की तरह अपने कार्य की साधक होती है। परकीय पर्याय को वह विषय नहीं करती है कारण वह अपने वार्य की साधक नहीं होती है जैसे परका धन। इस नयकी दृष्टि में इसी कारण से प्रथक्तव-नानात्व नहीं है-अर्थात अतीत अनागत के मेद से और परकीय भेद से यह पर्यायों में भिन्नता नहीं मानता है। किन्तु वर्तमान वालिक स्वगत पर्याय को ही वास्तविक मानता है और एक ही है ऐसा प्रतिपादन करता है। इसलिये इस नवकी मान्यतानुसार आगमद्रव्या-वश्यक एक ही है-अनेक नहीं। अर्थ स्वकार अंब्द, समभिरूढ और एवंभूत नय को लेकर आगमद्रव्यावश्यक का विचार करते हैं। - अब्दप्रधाननयों का नाम शब्दनय है और ऐसे ये तीन नय हैं। अर्थावगम अर्थ का ज्ञान होने का वारण होने से शब्द की ही वे प्रधानता मानते हैं-अर्थ की नहां। इन नयें की रेसी

કાક્ષિન) પર્યાયે৷ અનુત્પન્ન હેાય છે. વર્તમાનકાલિન પર્યાયમાં પણ જે પેાતાની પર્યાય છે તેને જ તે અતાવે છે, કારણ કે એજ પાતાના ધનની જેમ પાતાના કાર્યની સાધક હેાય છે. કારણ કે એજ પાતા ા ધનની જેમ પાતાના કાર્યની સાધક હેાય છે. પરકીય પર્યાયને તે વિષય કરતા નથીં. કારણ કે અન્યના ધનની જેમ તે પાતાના કાર્યની સાધક હાેતી નથી. આ નયની દબ્ટિએ એજ કારણે પૃથકત્વ-વૈવિધ્ય નથી કારણ કે અતીત અનાગતના ભેદથી અને પરકીય ભેદથી આ નય પર્યાયામાં ભિન્નતા માનતા નથી. પરન્તુ વર્તમાનકાલિક સ્વગત પર્યાયને જ તે વાસ્ત વિક માને છે અને એક જ છે એવું પ્રતિપાદન કરે છે. તેથી આ નયની માન્યતા અનુસાર આગમ કબ્યાવશ્યક એક જ છે અનેક નથી.

હવે સુત્રકાર શબ્દનય, સમભિરૂઢ નય અને એવંબૂલ નયની દબ્ટિએ આગમ દ્રવ્યાવશ્યકના વિચાર કરે છે— શબ્દ પ્રધાન નયાનું નામ શબ્દનય છે. અને એવાં આ ત્રણુ નય છે. અર્થાવગમ (અર્થના છેહધ)નું કારણુ હેલિાથી શબ્દની જ પ્રધાનલા \$68

### अनुयोगडारसुत्रे

झाय कः- झाता, अथ च अनुपयुक्तः, इत्येतत् अवस्तु=असत्. न संभव तीत्यर्थः । कस्मात एवसुच्यते ? इत्याह-'जह' इत्यादि-यदि ज्ञायको भवति. अधं अनुप-युक्तो न भवति, यदि अनुपयुक्तो भवति तर्दि ज्ञारको न भवति । अयं भावः-आवश्यक् झास्रह्यस्तत्र चानुपयुक्त आगमतो द्रव्यावक्ष्यकमिति पूर्व प्ररूपितम् । एतच्च शब्दादिनया न स्वीकुर्वन्ति । एतेषां मते यो हि-आवश्यक्शास्त्रज्ञः सो-ऽनुपयुक्तो न भवितुमईति, यो हि−अनुपयुक्तः स आवश्यवज्ञास्त्रज्ञो न भवितु-मईति, ज्ञानस्योपयोगरूपत्वात् । एते हि शुद्धनम्माश्रित्य वस्त्वभ्युपगच्छन्ति, मान्यता है कि द्रव्य और पर्याय के संवन्ध में जितने विचार होते हैं उनका बर्गीकरण उपर्युक्त चार नयों में ही हो जाता है। जिनका वर्गीकरण स्वतंत्र नय द्वारा किया जाय ऐसे दिचार ही शेष नहीं रहते। तथापि विचारों को प्रकट करने और इष्ट पदार्थ का झान कराने का प्रधान साधन झब्द है। इसलिये इसकी मुख्यता से जितना मी विचार किया जाता है वह सब तीन नयों की ही कोटि में आता है। ये नय यह कहते हैं कि अबतक शब्द प्रयोग की विविधता होने पर भी अर्थ में मेद खीकार नहीं किया गया है-परन्तु जहां शब्दनिष्ठ तारतम्य है उसके अनुसार अवध्य अर्थभेद है। इसीलिये ये वहते हैं कि यह बात कैसे बन सवती है कि जो आवश्यक शास का ज्ञाता है ६ह उसमें अनुपयुक्त है। क्यों कि ज्ञाता होने पर अनुप-युक्त-और अनुपयुक्त होने पर ज्ञाता यह असत है-संभवित नहीं होता है।

આ ત્ર**ણે** નચેા માને છે—અર્થની પ્રધાનતા માનતા નથી. આ નચેાની એવી માન્યતા છે કે દ્રવ્ય અને પર્યાયના સંબંધમાં જેટલા વિચારા હાેય છે.તે વિચારાનું વગી<sup>દ</sup> કરણ ઉપર્શકત ચાર નયમાં જ થઇ જાય છે.

જેમતું વગીં કરણ સ્વતંત્ર નય દ્વારા કરી શકાય એવા કાંઇ વિચાર જ આકી રહેતા નથી. છતાં પણ વિચારાને પ્રકટ કરનાર અને ઇબ્ટ પદાર્થોનું જ્ઞાન કરાવનાર મુખ્ય સાધન શબ્દ છે. તેથી તેની (શબ્દની) પ્રધાનતાની અપેક્ષાએ જેટલા વિચારા કરવામાં આવે છે તેટલા વિચારાને આ ત્રણ નયાની કાંટિમાં જ મૂકી શકાય છે. તે નયા એ અતાવે છે કે હજી સુધી શબ્દ પ્રયોગની વિવિધતા હોવા છતાં પણ અર્થમાં લેદના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા નથી પરન્તુ જયાં શબ્દ નબ્ઠ તારતમ્ય છે. તેના અનુસાર અર્થલેદ પણ અવશ્ય છે જ. તેથી તેઓ કહે છે કે-"એવી વાત કેવી રીતે સંભવી શકે કે જે આવશ્યકશાસ્ત્રના જ્ઞાતા છે. તે તેમાં અનુપશુકત છે, કારણકે જ્ઞાતા હાેવા છતાં પણ અનુપશુકત હાેય અને અનુપશુકત હાેવા છતાં પણ જ્ઞાતા હાેય એ વાત જ અસંભવિત હાય છે. જ્ઞાતા હાય તા તે તેમાં ઉપશુકત

### अतुयोगचन्द्रिका टीका. १६ नयमेदेन द्रव्यावश्यकनिरूपणम्

**११५** 

अतो यन्प्यागमकारणत्वादात्मदेहादिकमागमत्वेनोक्तं तदप्यौपचारिकप, अत-ग्तदागमत्वेन न प्रतिपधन्ते । तस्मादेतन्मते द्रव्यावश्यक्रग्य असंभश्यवेति । उक्तार्धम्रुपसंहरन्नाह—'से तं आगमओ दव्यावस्सयं' इति । तदेतदागमतो द्रव्या-वश्यकम् ॥ म्रू० १५ ॥

झाता है तो वह उस में उपयुक्त है। अनुपयुक्त है तो वह उस का झाता नह है। अतः आःझ्यक शास्त्र के अनुपयुक्त झाता को छेकर जो आगमद्रव्या-व यक की प्ररूपणा को ये शब्दादिनय स्वीकार नहीं करते हैं। क्योंकि झाता और अनुप्युक्तता का समन्वय वैठता नहीं है। अनुपयुक्त ा की स्थिति में वह आर्ड्य श्यास्त्र का झाता ही नहीं हो सक्षता है। झाता शब्द का अर्थ "उन संबन्धी ज्ञानवाला" ऐसा होता है। जब तत्संबन्धी ज्ञानवाला वह है तो इनका तात्पर्य यही है कि वह ज्ञान के उपयोगवाला है। क्योंकि झान रक्ष्ये उपयोगरूप है। ये तीनों नय शुद्धनय को आश्रित करके वस्तु को स्वीकार करते हैं। स्सलिये जो "आगम के कारण होने से आत्मा तदधि-ष्ठित देह, और शब्द ये आगमरूप है" ऐसा कहा है। क्यो कि ये आगम-रूप से नही माने जाते हैं। इसलिये इन नयों के मन्तव्यानुसार आयमद्रव्या बद्धक असंभव ही है। इस तरह पूर्व प्रकान्त आगमद्रव्यावश्यक का स्वल्प इस प्रकार का वहा है।

(ઉપયોગ સંપન્ન) દ્વારા અને અનુપથુકત હાેય તો તેના જ્ઞાતા જ ન હાેય એ વાત જ સંભવી શકે છે. તેથી આવશ્યકશાસ્ત્રના અનુપદ્યકત જ્ઞાતાની અ-પેક્ષાએ જે આગમ બ્યાવશ્યકની પ્રરૂપણા કરી છે. એ પ્રરૂવણાના આ શબ્દાદિ ત્રણ પ્રકારના નયા સ્વીદાર કરતા નથી. દારણ કે જ્ઞાતા અને અનુપશુકતતાના સમન્વ્ય જ સંભવી શકતા નથી. અનુપશુકતતાની સ્થિતિમાં તે આવશ્યકશાસ્ત્રાના જા સંભવી શકતા નથી. અનુપશુકતતાની સ્થિતિમાં તે આવશ્યકશાસ્ત્રાના જ્ઞાતા જ સંભવી શકતા નથી. (જ્ઞતા' એટલે ''તેના સંબંધી જ્ઞાન ધરાવનારા.'' આ પ્રકાર-ના અર્થ સમજવા) જો તે જ્ઞાતા હાેય એટલે કે તે વિષયના જ્ઞાનથી સંપન્ન હાય. તેા તેનું તાત્પર્ય એજ છે કે તે જ્ઞાનના ઉપયાગવાળા (ઉપશુકત) છે. કારણ કે જ્ઞાન પાતે જ ઉપયોગરૂપ હાેય છે આ ત્રણે નય શુદ્ધ નથને આધારે વસ્તુના સ્વોકાર કરે છે. તેથી એવું જે કહેવામાં આવ્યું છે કે ''આગમનાં કારણરૂપ હાેવાથી આતમા તદ્ધાધિકત દેહ અને શબ્દ એ આગમરૂપ છે.'' આ કથન પછ્યુ ઔપચારિક કથન જ છે. કારણ કે તેમને આગમરૂપ માનવામાં આવતા નથી. તેથી આ ત્રણે નયેની માન્યતા ગ્રન્સાર આગમદ્રવ્યાવસ્થક સંભવિત જ નથી. આ રીતે પૂર્વપ્રકાન્ત આગ્રમ દ્વચાવશ્યકત્રું સ્વરૂપ આ પ્રકારનુ કર્શ છે.



११६ः

सम्प्रति नोआगमता द्रव्यावश्यकं प्राह----

<sup>मूलप्--</sup>से किं तं नो आगमओ दब्वावस्सयं ?नो आगमओ दब्वावस्तयं तिविहं पण्णत्तं, तं जहा-जाणयसरीरदब्वावस्सयं, भवि-यसरीरदब्वावस्सयं, जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्तं दुब्वावस्सयं ।सू०१६<sup>।</sup>

छांया-अथ किं तद् नेआगमतो द्रव्याक्ष्यकम्, नो आगमतो द्रव्या-

अयं भावः - -- सत्रकार ने नैगमादि सात नयेां की मान्यता को आश्रित करके आगमद्रव्यावश्यक में एकत्व अनेकत्व आदि का प्रतिपादन किया है। नगमनय की अपेक्षा से आगमद्रव्यावश्यक में एकरव और अनेकरव है। संग्र-हनय की अपेक्षा से उर में केवल एकरव है। व्यवहारनय की अपेक्षा से एक और अनेक आगम द्रव्यावश्यक हैं। ऋजुम्त्रनय की अपेक्षा से आगम-द्रव्यावश्यक एक ही हैं। इब्द, समसिरूढ और एवंभ्रुत इन तीन नये। की अपेक्षासे आगमद्रव्यावश्यक हैं। इन सब नयेां की मान्यताओं का स्पष्टीकरण टीका के अर्थ में करदिया गया है। ॥ सत्र १५॥ अब सत्रकार नोआगमद्रव्यावश्यक वा प्रतियादन करते हैं---''से कि तं नो आगमओ'' इत्यादि । ॥ सत्र १६॥ शब्दार्थ---(से कि तं नोआगमओ' इत्यादि । ॥ सत्र १६ ॥

સંક્ષિપ્ત ભોવાર્થ — સત્રકારે નૈગમ આદિ સાત નયેાની માન્યતાના આધાર લઇને આગમદ્ર બ્યાવશ્યકમાં એકત્વ. અનેકત્વ આદિતું પ્રતિપાદન કશું છે. નૈગમ-નયની માન્યતા અનુસાર આગમદ્રબ્યાવશ્યકમાં એકત્વ અને અનેકત્વ છે. સંગ્રહનય-ની માન્યતા અનુસાર તેમાં માત્ર એકત્વ જ છે. બ્યવહારનયની માન્યતા અનુસાર એક આગમદ્રવ્યાશ્યક પણ છે અને અનેક દ્રબ્યાવશ્યક પણ છે. ઝાજુસૂત્રનયની માન્યતા પ્રમાણે આગમદ્રબ્યાવશ્યક એક જ છે. શબ્દનય. સમભિરૂઠનય અને એવં-ભૂતનય, આ ત્રણે નયાેની માન્યતા અનુસાર આગમદ્રબ્યાવશ્યક છે જ નહીં. આ સઘળા નયેાની માન્યતાનું સ્પષ્ટીકરણ ટીકાર્થમાં કરવામાં આવ્યું છે. ાસ્દ્ર ૧૫ા હવે સૂત્રકાર 'નાેઆગમદ્રબ્યાવશ્યકનું'' પ્રતિપાદન કરે છે—

''से कि तं नोआगमओ'' छत्याहि----

શબ્દાર્થ - (સે ર્कિ તં નો आगમओ द्રव्वावस्सय ?) હે બગવન્! ના આગમ ને આબ્રિત કરીને દ્રવ્યાવશ્યકનું કેવું સ્વરૂપ છે ? अनुयोगचन्द्रिका टीका-व. १६ नोआगमती द्रव्यावश्य हनिरूपणम्

220

वश्यकं त्रिविधं प्रज्ञप्तम, तद्यथा-ज्ञायकश्वरीख्व्यावश्यकम्, भव्यशरीरद्वव्यावश्य कम्, ज्ञायकशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्वव्यावश्यकम् ॥स्रू० १६॥ टीका-'से किं तं' इत्यादि---

अथ किं तद् नो आगमतो द्रव्यावइयकम् १ इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-'नोआगमओ दव्यावस्तयं तिविहं पण्णत्तं' इत्यादि । नो आगमतो द्रव्यावद्यकं त्रिविधं प्रज्ञप्तम् । अत्र नो शब्दः सर्वथा प्रतिषेधे देशतः प्रतिषेवेऽपि च वर्तते। तथा च सर्वथा आगमाभावमाश्रित्य द्रव्यावश्यकं, तथा-देशतः आगमाभावमाश्रित्य द्रव्यावश्यकं च नोआगमतो द्रव्यावश्यकमिति । तत् त्रिविधं प्रज्ञप्तं=तीर्यं करैं: प्ररूपितमिय्यर्थः । (१) ज्ञायकशरीरद्रव्यावश्यकं, (२) भव्यशरीरद्रव्यावश्यकम्,(३) इग्यकश्वरीरमध्यश्रिरव्यतिरिक्तद्रव्यावश्यकंचेति । तत्र-ज्ञानवानिति ज्ञायकः, श्रीयंते

को आश्रित कर के द्रव्यावस्यक का क्या स्वरूप है ? उत्तर-(नोआगमओ दव्यावस्सयं तिविहं पण्णत्तं)नोआगम की अपेक्षा करके द्रव्यावस्यक तीन प्रकार वा प्रज्ञप्त हुआ है। (तंजहा) उसके वे तीन प्रकार ये हैं---(जाणयसरीर-दव्यावस्सयं, भवियसरीरदव्यावस्सयं, जाणयसरीरमवियसरीरवहरित्तं दव्यावस्सयं) (१)ज्ञायक ग्ररीर द्रव्यावस्यक (२)भग्र्या शरीरद्रव्यावस्य ह, और ज्ञाय क शरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्त द्रव्यावस्यक । नो शब्द सर्वथा प्रतिषेध में और किञ्चित् प्रतिषेध में भी आता है। नो आगमद्रव्यावस्यक में नी शब्द इन्हीं दोनों अर्थो में व्यवहृत हुआ है। इस तरह आगम के सर्वथा अभाव की और आगम के एकदेश अभाव को लेकर द्रव्यावस्यक वन्ता है। यह नो भागम द्रव्यावश्यक ज्ञायक शरीर आदि के मेद से ३ प्रकार का है। जी आगमशास्त्र को जान चुग्रा है ऐसे ज्ञायक का निर्जीव अरीर नोआगम-

<sup>ઉત્તર—</sup>(नोआगमओ दव्वायस्सय तिविद्दं पष्ण सं) ને આગમની અપેક્ષા-દ્રવ્યાવશ્યકના ત્રણુ પ્રકાર કહ્યા છે. (तंजहा) તે ત્રણુ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે સમજવા———

(जाणपसरीरद्वच्वावस्सयं, भविषयसरीरद्वव्वावरसयं, जाणयसरीरमविष-सरीरवइरित्तं दड्वावस्सयं) (१) ज्ञायध्यशीर द्रव्यावश्यध. (२) लव्यश्वसीर द्रव्या) बश्यध अने ज्ञायध्यशीर लव्यशरीर व्यतिरिध्त द्रव्यावश्यध.

ટીકાર્થ—''નો'' શબ્દ સર્વથા નિષેધ અથવા ઑશત: નિષેધના અર્થમાં વપરાહ્ય છે. ''નોઆગમ દ્રવ્યાવશ્યકમાં'' જે 'નો' શબ્દ આવ્યા છે તે ઉપર્શુકત અન્ન અર્થમાં વપરાયા છે. આ રીતે આગમના સર્વથા અભાવને અને આગમના એક દેસતઃ અભાવને લઇને દ્રવ્યાવશ્યક બને છે. આ નાઆગમદ્રવ્યાવશ્યક જ્ઞાથક શરીર આદિના લેદથી ત્રસુ પ્રકારનો કહ્યો છે. જે આગમનું ભાણી શુક્યે હો એવા સાયકનું નિર્જવ શરીર ના આગમદ્રવ્યવાશ્યક છે. આગમી કાળમાં જે જીવ વિવક્ષિત





प्रतिक्षणं क्षीप्रते इति शरीरं,ज्ञायकस्यशरीरं ज्ञायकशरीरं तदेव द्रव्याः इयकभिति िग्रहः जीवपरित्यत्त मावश्यकशास्त्रज्ञानवतः शरीरं ज्ञायकशरीरद्रध्या क्ष्यकम् । विव-क्षितपर्यायेण भविष्यतीति भुव्यस्तस्य शरीरं भाविभावावश्यककारणत्वात् द्रध्या-

द्रव्यावश्यक हैं । विवक्षित पर्याय से युक्त जो आगामी काल में होगा उसका नामभव्य है । आदि भारूप आवाःक का कारण होने से उसका शरीर भव्य शरीर द्रव्यावश्यक है ज्ञायक शरीर और भव्यशरीर इन दोनों से भिन्न जो द्रव्यावश्यक है वह ज्ञायक शरीर-भव् शरीर व्यतिरिक्त द्रव्यावश्यक है । इस प्रकार यह तीन प्रकार का नो आगमद्रव्यावश्यक है ।

भावार्थ---ने आगमद्रव्यावक्ष्यक का स्वरूप प्रकट करने के लिये सत्र-कार ने इसके तीन भेद किये है--(१) ज्ञायकशरीरद्रव्या श्यक, (२) भव्य शरीरद्रव्या झ्यक और (३) तद्वधतिरिक्त द्रव्यावझ्यक। नोआगम द्रव्यावश्यक में नो शब्द आगम के सर्वथा निषेत्र करने में प्रयुक्त हुआ है--- उथा च--जीव पहिले आवइपकशास वा ज्ञाना था वह जब मर जाता है--- पर्याय न्त्रीत हो जाता है तब उस समय का निर्जीव शरीर है वह आगमाभाव से विशिष्ट होने के कारण ज्ञायकशरीएदव्यावश्यक है। इसी तरह जो आगामी काल में आवश्यकशास्त्र का ज्ञाना होगा ऐसे उसका जो शरीर है वह भव्यक्षरीग

પર્યાયથી સુકત થવાનો છે, તેને ભવ્યજીવ કહે છે. ભાવિ સ્વભાવરૂપ આવસ્યકતું કારણુ હાેવાથી તેનું શરીર ભવ્યશરીર દ્રવ્યાવશ્યક ગણાય છે. જ્ઞાયક શરીર દ્રવ્યાવશ્યક અને ભવ્યશરીર દ્રવ્યાવશ્યકથી ભિન્ન જે દ્રવ્યાવશ્યક છે તેને જ્ઞાયકશરીર⊸ભવ્ય શરીર વ્યતિ(રકત દ્રવ્યાવશ્યક કહે છે. આ પ્રમાણે આ ત્રણુ પ્રકારના આ નાઆગમ દ્રવ્યાવશ્યક છે.

ભાવાર્થ'—નેાઆગમ દ્રવ્યાવશ્યકનું સ્વરૂપ પ્રકટ કરવા નિમિત્તે સ્વકારે તેના નીચે પ્રમાણે ત્રણ ભેદ કહ્યા છે−

(૧) સાયકશરી રદ્રવ્યાવશ્યક (૨) ભવ્યશરીર દ્રવ્યાવશ્યક, (૩) તદ્વયવ્યતિ સ્કિત (અન્નેશ્રી ભિન્ન) દ્રવ્યાવશ્યક.

નાઆગમ દ્રવ્યાવશ્ચકમાં ''તા<sup>ઝ</sup> પદ આગમના સવ<sup>્</sup>યા નિષેધ કરવામાં પ્રશુકત થયે છે. જેમકે---

ે જે છેવ પહેલાં આવશ્યકશાસના જ્ઞાંતા હતા, તે જયારે મરજી પામે છે-અન્ય પંચીયે ઉત્પન્ન થઇ જ્વય છે, તે સમયતુ તેનું જે નિર્જીવ શરીર હાેય છે તે આગમના અભાવવાળું હાેવાને કારણે જ્ઞાયકશરીર પ્રવ્યાવશ્યક રૂપ ગણાય છે. એજ પ્રમાણે જે જીવ ભવિષ્યમાં આવશ્યકશાસ્ત્રના જ્ઞાતા થવાના છે; તે જીવના શરીરને ભુજ્ય

્ર્ટ્ટફર

अनुयेगगचन्द्रिका टीका सत्र १७ ज्ञाध रुशरीर द्रब्यावश्यक्रनिरूपणम्

३९५कं भःयशरीरद्रव्या ३व्यकम् । झायकशरीरभव्यशरीगभ्यां व्यतिरिक्तं−भिद्म द्रव्यादश्वयकं इत्येवं त्रिविधं नोआगमता द्रव्याद<sub>इ</sub>यकं बाध्यम् ॥ स० १६ ॥ तत्र प्रथमभेदं निरूपयितुमाह—

यूल्य--मे किं तं जाणयसरीरद्व्वावस्सयं ? जाणयसरीर-द्व्वावस्सयं आवस्सएति पयत्थाहिगारजाणयस्स जं सरीरयं ववगय-चुयचवियचत्तदेहं जीवविष्पजढं सिजागयं वा संधारगयं वा निसी-हियागयं वा सिद्धसिछातल्गयं वा पासित्ता णं कोई भणेजा अहो ! इमेणं सरीरसमुस्सएणं जिणदिट्ठेणं भावेणं आवस्सएत्तिषयं आध-वियं पण्णवियं परूवियं दंसियं निदंसियं उवदंसियं । जहा को दि-टुंतो ? अयं महुकुंमे आसी, अयं घयकुंमे आसी से तं जाणयसरीर-द्व्वावस्सयं ॥ सू० १७ ॥

छाया-अथ कि तद् झायकशरीरद्रव्या व्ययम् ? झायव शरीरद्रव्यावद्यवम् आ -इपकेति पदार्थाधिकारझायकस्य यत् शरीरकं व्यपगतच्युतच्याितत्यक्तदेहं जी<sub>व</sub>-

द्रध्यावश्यक है। तथा इन दोनों से व्यतिरिक्त जो द्रव्यावश्यक है वह तद्वय-तिरिक्त द्रव्यावद्दयक है। ॥ सत्र १६॥

अब सत्रकार नोआगम द्रव्याव यक का जो प्रथम भेद ज्ञायक शरीर द्रथ्यात्रक्षयक है उसे विशेषरूप से स्पष्ट करते हैं---

''से किं तं जाणयक्षरीग्दव्वावरसर्य'' इत्यादि । ॥ स० १७ ॥ शब्दार्थ---प्रक्ष---(से किं तं जाणयसरीख्यवावस्तयं) हे भदंत ! झायक शरीर द्रव्यावश्यक का क्या स्वरूप हैं ?

શરીર દ્રવ્યાવશ્યકરૂપ માનવામાં આવે છે. તથા આ અન્ને કરતાં ભિન્ન એવે। જે દ્રવ્યાવશ્યક છે તેને તદ્રયવ્યતિસ્કિત (ઉભયથી ભિન્ન) દ્રવ્યાવશ્યક કહે છે. ાસ ૧૬॥ ''નાઆગમ દ્રવ્યાવશ્યક'' ના, ગ્રાયકશરીરદ્રવ્યાવશ્યક નામના જે પહેલા લેદ છે તેનું સુત્રકાર હવે વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ કરે છે—

' से कि तं जाणयसरीरदब्बावस्तुयं' धत्याहि---

શખ્દાર્થ ---- પ્રશ્ન- (से किं तं जाणयसरीरदय्वावरसर्य) હે ભગવન્ ! સાયક શરીર દ્રવ્યાવશ્યકનું કેલું સ્વરૂપ કહ્યું છે ? ৾৾ঽ৹

## अनुयोगढारहजे

्रिप्रहीणं श्रय्यागतं वा संस्तारगतं वा नैषेधिकीगतं वा सिद्धशिलातलगतं बा रुष्ट्रा खलु वे।ऽपि भणेत्—अहो ! अनेन शरीरसमुच्छ्रयेण जिनदृष्टेन भावेन अन्द्रयकेतिपदम आधवितं प्रज्ञापितं प्ररूपितं दर्शितं निदर्शितम् उ दर्शितम् ।

उत्तर---(आवरसएत्ति पयत्थाहिगारंजाणयरस जं सरीरं) आवः २क पद शच्य आगम के अर्थ रूप अधिकार के झाता का--अर्थात् आवः। एकदृत्र के अर्थ को जाननेवाले साधु आदि का-ऐसा शरीर कि जो (ववगय चुयचवियचत्तदेहे) ध्यपगत चैतन्यपर्थाय से रहित है, च्युत-बलिष्ठ आयुक्षय के कारणों से प्राण रहित है रदक्त देह- आहार्थरिणति जनित बृद्धि जिससे सर्वथा निकलचुकी है (जाणयसरीरदव्वाधरसयं) झायक श्ररीर द्रव्यावःयक है। इसी अर्थ का स्पष्ट ज्ञान होने के लिये छत्रकार शब्दान्तर से इसका दर्णन करते हैं (जीवविष्प-ज्वद्यं सिड्जागयं वा संधारायं वा निसीहियागयं वा सिद्ध सिलातलगयं वा पासित्ता णं कोई भण्णेज्जा) वे कहते हैं कि एव इस प्रकार के प्राण रहित क्वरीर को शब्या पर देखवरके, संस्तारगत देखवरके देशाय्यायभूमि अथवा रमशानभूमि गत देखकरके या सिद्ध शिलाव्लगत देखवरके वे कहते हैं कि (अहो) अहो ! (इमेणं) इस (सरीरसम्रस्तएणं) शरीररूप पुद्गल संघात ने (जिनदिदेणं भावेणं) तीर्थकरों झारा मान्य हुए कर्म निर्जरण के अभिप्राय से अथवा तदावरण के क्षय, क्षयोगश्रमरूप भाव से अर्थात् ज्ञानावरणीयवर्म के क्षय

ઉત્તર-(आवस्सएति धयत्यादिगारं जाणयस्स जं सरीर) આવશ્યક પદવા-ચ્ય આગમના અર્થરૂપ અધિકારના જ્ઞાતાનું એટલે કે આવશ્યકસૂત્રના અર્થને ભાયુ-નારા સાધુ આદિનું એવું શરીર કે જે (ववगयचुपचावियचत्तदेहं) વ્યપગત-भैतन्य પર્યાયથી રહિત છે, ચ્યુત દસ પ્રકારના પ્રાણાથી પરિવર્જિત (રહિત) છે, ત્યક્તદેહ આહારપરિણતિ જનિત વૃદ્ધિ જેમાંથી સંપૂથ્દ નીકળી શુકી છે, (ज्ञाणय सरीरदच्चावस्सयं) એવા શરીરને "જ્ઞાયક શરીર દ્રવ્યાવશ્યક" કહે છે, આ અર્થના વધુ સ્પષ્ટ ખ્યાલ આપવાના હેતુથી સત્રકાર અન્ય શખ્દો દ્રારા તેનું વર્ણન કરે છે-(जीवचियजत्तं सिज्जागयं वा, संयारगयं वा, निवीहियागयं घा, सिद-सिलातच्यायं वा पासित्ताणं कोइ मणेज्ञा) આ પ્રકારના પ્રહ્યુરહિત શરીરને થય્યા પર દેખીને, સંસ્તારગત દેખીને, સ્વાધ્યાયભૂમિ અથવા સ્મશાનભૂમિગત દેખીને અથવા સિદ્ધશિક્ષાગત દેખીને તેઓ કહે છે કે-(आहो) અહા ! (इमेणं सरीरसमु-स्सएणं) આ શરીર રૂપ પદ્રગલ સંધાતે (जिनदिट्टेणं भावेणं) તીર્થ કર ભગવાના દ્રારા માન્ય થયેલા કર્માનજરાણના અભિપ્રાયથી અથવા તદાત્રણના ક્ષય, ક્ષયાપ્ય રૂપ ભાવથી એટલે કે જ્ઞાનાવરણીય કમના ક્ષય ક્ષયોપશ્વમ અનુસાર (आवग्सए त्तपयं)

For Private and Personal Use Only

अनुयोगचन्द्रिका टीका. स॰ १७ ज्ञायक शरीरद्रव्यावक कनिरूपणम् १२१

यथा केा दृष्टान्तः ? अयं मधुकुम्भ आसीत्, अयं घृतकुम्भ आसीत् । तदेतत् ब्रायक्शरीख्टव्यादक्ष्यत्वम् ॥ स० १७ ॥

टीका-शिष्यः पृच्छति- 'से किं तं' इत्यादि । हे भदन्त ! अथ किं तत् ज्ञायक श्वरीरद्रव्यावस्यकं दर्ण्यते इत्यर्थः । आवस्यवेति पदार्थाषिकारहायकस्य-ब्रावक्य ने तिपदस्य न् आवद्य पदवाच्यस्य आगमस्य यः अर्थाधिकारः = अर्थ एव अर्थाषि, कारः तस्य ज्ञायकः = ज्ञाता, तस्य आवक्यकश्त्रार्थं ज्ञातवतः साध्वादे येत् शरीरम् ।

धयोपशम के अनुसार (आवरसए त्तिपर्य) आवर्य्य सत्र या विशेषर प से (आध-विय) गुरु से ज्ञान प्राप्त किया था (पण्णविय) सामान्यरूप से उसे शिष्यों को समझाया था। (परुवियं) सत्रार्थ वर्थनपूर्वक फिर उसे शिष्यजनों को पढाया था (दंसियं) प्रतिलेखनादि प्रियारूप मे उसे रवयं ने अपनी आत्मा में उतारा था। और बाद में इसी रूप में दूसरों को दिखलाया था-अर्थात् प्रतिलेखनादि किया के प्रदर्शन से यह प्रकट किया था कि दोनों समय समस्त मंड पकरणों की प्रतिलेखना करनी आवश्यक हैं। अंगुल मात्र वस्त खण्ड मी विना प्रतिलेखना के नहीं रहना चाहिये। (निदंसियं) आवश्यकशास्त के प्रहण करने में जो शिष्यजन अक्षम थे उनके लिये इसने वरुणावश होकर बार २ आवश्यवशास्त्रहण वरवाया था। (उवदंसियं) सर्वनय और युक्तियों डारा शिष्यजनों के हृदयस्थान में इसे विना विसी संदेह के इसने जमाया था अतः वह शरीरज्ञायक शरीरद्रव्यावश्यक हैं।

આવશ્યક સૂત્રનું વિશેષરૂપે (आઘવિયં) ગુરુ પાસે અધ્યયન કર્યું હતું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું હતું. (ત્ળાદિશં) સામાન્યરૂપે તેણે શિષ્યોને તે સગજાવ્યું હતું. (વર્જ્સથં) સત્રાર્થના કથનપૂર્વક તેણે કરીથી શિષ્યજનાને તેનું અધ્યયન કરાવ્યું હતું (વંસિયં) પ્રતિલેખનાદિ ક્રિયારૂપે તેમણે પાતે પાતાના આત્મામાં ઉતાર્યું હતું, અને ત્યાર બાદ એજ રૂપે શિષ્યોને બતાવ્યું હતું, એટલે કે પ્રતિલેખના આદિ ક્રિયાના પ્રદ ર્થનથી એ પ્રકટ કર્યું હતું કે બન્ને સમય સમસ્ત પાત્ર વસાદિ ઉપકરણાની પ્રતિલેખના કરવી આવશ્યક છે. વસ્ત્રના એક ઇંચ જેટલા ભાગ પણ પ્રતિલેખના વિનાના રહેવા જોઇએ નહીં. (નિરંસિયં) આવશ્યકશાસ્ત્રને ગ્રહણ કરવાને જે શિષ્યા અક્ષમ હતા, તેમના પ્રત્યે કરુણાબાવ રાખીને તેણે તેમને વારંવાર આવશ્યક સૂત્ર ગ્રહણ કરાવવાના પ્રયત્ન કર્યા હતા (उनदंसिયં) બધાં નય અને સુકિત્ઓ દ્વારા તેણે શિષ્યજનાના હૃદયરથાનમાં નિ:શ**ં રૂપે તેને અવધા છ કરાવ્યું હતું. તેથી** 

#### अनुयोगद्वारस्र

शायव इ.रीग द्रग्याब स्यकं भइतीरयाह- 'ववगय' इत्यादि । व्यए गत्रद्त-की दर्श च्यावितःयत्तःदेहं-व्यथगतं=चैतन्यथर्यायःहितम्, अत एद-स्युतं=द्राधिय्ययेभ्यः परिवर्जितम, च्याचितम्=बल्टन्ताऽः युःक्षरेण माणेभ्यः परिष्ठं झितम्, स्यक्तदेहं-त्यक्तो देहः=आहारपरिणतिजनित उपचयो रेन तत्त्रथा, ध्यपगतार्दीनां **६**हुणी कर्मभारयः । अग्रमेवार्थं स्पष्टप्रतिपत्तये शब्दान्तरेणाह-'जीवविष्पजढं' इति. जीवविप्रहीण= जीवारमना सबेथा परित्यक्तं तत् अय्यागतं वा-शय्या शरीरप्रमाणा तुत्र गतं=रिथतं दृष्ट्वा संरतारगतं वा रंस्तारे ऽर्धहतीयहरतप्रमाणरतत्र गतं दृष्ट्वा नेषेथिकीगतं वा-नेषेधिकी स्वाध्याः भूमिः स्म्रान्म्मिश्च तत्र गतं दृष्ट्वा सिद्ध-शिलातलगतं वा–अनेकविधतपःपरिशोषितइ.रीराः साधवो यन्न स्वर मेरगरवा कक्तप्रत्याख्यानरूपमनशनं इतवन्तः, कुईन्ति, वरिष् न्ति च, तत् सिद्ध हिता-तलम्, यडा यत्र कश्चिद् महर्षिः सिद्धस्तत् सिद्धशिलातलम्, तत्र गतं=स्थितं दृष्ट्वा 'खलु कोऽपि श्राध्कादिः, भगति=कथयति-'अहो !' अद्दो धति दैन्ये, विस्मय, आमन्त्रणे च 'अनित्यं इ.रीरम' देंग्यम् । 'आवध्यकं इत्तम' इति विरमयः'। पश्चिंस्थं प्रति आमन्त्रणम् । त्रितयोऽप्यर्थोऽत्र संगच्छते । खल अनेन=प्रत्यक्ष-तया परिदृःयमानेन इरीरसमुच्ह्रयेण= शरीरमेव समुच्छ्यः पुद्गलसंघातस्तेन जिनदृष्टेन दिथेङ्कराभिमतेन भावेन=वर्भनिर्जरणाभिप्रायेण, यद्वा-तदावरणक्षर-क्षयोपरामलक्षणेन आवश्यवे ति९दम-आवद्यवद्यास्त्रम, आगृहीतम्=गुरोः सका-श्वादधिगतम, प्रज्ञापितम्-सामान्यरूपेण शिष्येभ्यः वथितम्, प्ररूपितम्=छत्रार्ध-यम् अङ्ग्रैलमात्रं चस्नत्वण्डमपि अप्रतिलेखनेन न स्थापनीयम्, इति । निदर्शितम्---

शंका----अचेतन होने से शरीररूप पुद्गल स्वंध जब आवक्ष्य शास ग ज्ञाता ही नहीं हो सकता है तब खत्रकार का "आवस्सएक्तिपद आधविय" आदि कहना संगत गतीत नहीं होता है। क्येंकि ग्रहण करना मरूपणाआदि करना ये सब कियाएे जीब के साथ संबन्धित होती ਵੈੱ जीव अतः धर्म होने के के प्टनकी **शरीर** नहीं हो व रण के घटना साथ आशं हा है ? सो सकती इस का उत्तर इस प्रकार

શંકા—અચેતન હેાવાને કારણે શરીરરૂપ પુદ્રગલ સ્કંધ જો આવશ્યકશાસના દ્વાતા જ હેાઇ શકતા નથી. તા સ્ત્રકારતું ''आवस्सएत्ति पदं आधવિયં) આ પ્રકા રતું કથન સંગત લાગતું નથી. કારણ કે ગ્રહણ કરવાની અને પ્રરૂપણા આદિ કરવાની ક્રિયાએા તા જીવની સાથે સંબંધ ધરાવનારી હાય છે. આ ક્રિયાએા જીવના ધર્મ રૂપ હેાવાને કારણે મૃત શરીરમાં તેને કેવી રીતે ઘટાવી શકાય ? ચૈતન્ય સુકત શરીરમાં જ આ ક્રિયાએાના સદુભાવ હાય છે.

# अयेगण्चन्द्रिका टीका १७ ज्ञायक गरी 'द्रव्यावर यकनि रूपगम्

आवश्यकशास्तग्रहणाक्षमेभ्यः शिष्येभ्यः करुणावशात् पुनः पुनर्दशितन, उपदर्शि-तम्=सर्वनययुक्तिभिश्च प्रदर्शितम् । अत इदं शरीरं ज्ञायकशरीरद्रव्याव<sub>इ</sub>पकम् ! नन्वनेन शरीरसमुच्छ्रेवेणाऽऽवश्य त्मागृहीतमि यादि नोषपद्यते, ग्रहण-प्ररूपणादीनां जीवधर्मत्वेन शरीरस्याघटमाश्रत्वात्, इति चेदुच्यते-भूतपूर्वमाश्रित्य तत्कथितम, अतो नास्ति दोषः । नजु श्रय्थादिगतं साधुशरीरं दृष्ट्वा कश्चित् पूर्वोक्तप्रकारेण वदति, परन्तु तस्य द्रव्यावश्यकत्वं न संभवति, "भूतस्य भाविनो वा भावस्य हि कारणं तु यस्त्रोक्ते । तद्रव्यं तत्वज्ञैः सचेतनाचेतनं कथितम्" इति पूर्वोक्त चनात् आवश्यकथर्थायस्य कारणमे । द्रव्यावश्यकं भवितुमर्हति । आवश्यक्यर्थायस्य कारणं तु चेतनाधिष्ठितमेव शरीरम्, नत्वचेतनम्, अतो निर्जीव

से हैं कि झारक शरीर को जो द्रव्यावश्यक रहा है वह भूतपूर्व को (अर्थात् भूतकाल की अपेक्षा को ) लेवर कहा है । अर्थात् जब रह शरीर चेतनाधिष्ठित था-तब उस के संबन्ध से यह उस शास्त्र कीप्ररूपणा आदि करता था । अतः इसमें केाई दोष नहीं हैं ।

शंका-शय्यादिगत साधु के शरीर को देख वरके यदि कोई पूर्वोक्त भकार से वहता है तो भले कहो। परन्तु उस शरीर में द्रय्यावश्यवता संभ-वित नहीं ह ती है क्यों कि भूत अथवा भावी पर्याय का जो कारण है-चाहे वह सचेतन हो चाहे अचे।न हा वही तत्वज्ञों की दृष्टि में द्रव्य-द्रव्य निक्षेप का विपय माना गया है। अतः इस कथन से आवश्यक गर्याय का कारण ही द्रव्यावश्यक होने के योग्य हो सकता है। सो ऐसे द्रव्या इय क का ऐसा कारण तो चेतनाथिष्ठित शरीर ही होता है, अचेतन शरीर नहीं। इसलिये निर्जीव श्रव्यादिगत साधु शरीर द्रव्यावश्यक नहीं हो सकता है।

આ શંકાનું સમાધઃન નીચે પ્રમાણે સમજવું---

ગ્રાયક શરીરને જે દ્રવ્યાવશ્યક કહેવામાં આવ્યું છે, તે ભૂતપૂર્વની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવ્યું છે. એટલે કે જ્યારે તે શરીર ગૈતન્યથી ચુકત હતું ત્યારે તે આ શાસની પ્રરૂપણા આદિ કરતું હતું. તેથી આ પ્રદારના કથનમાં કાઇ દોષ નથી. શંકા—શબ્યાદિગત સાધુના શરીરને જોઇને કાેઈ પૂર્વાંકત પ્રકારે કહેતા હાે થ તો ભલે કહે, પરન્તુ એ શરીરમાં દ્રવ્યાવશ્યકતા તે સંહવી જ શકતી નથી! કારણ કે ભૂત કે ભાવી પર્યાયનું જે કારણ દે∽લ્લે તે સ્વેતન હે.ય અથવા લ્લે તે અચેતન હાેય. પણ એને જ તત્ત્વજ્ઞો દ્રવ્ય-દ્રવ્યનિક્ષેપના વિષય માને છે. તેથી આ કથન અનુસાર તા આવશ્યકપર્યાયનું કારણ જ દ્રવ્યાવશ્યક ગણવાને ચાલ્ય દ્રાઇ શકે છે. અને એવા દ્રવ્યાવશ્યકનું એવું કારણ તો ચેતનાસુકત શરીર જ હાેઇ શકે છે, અચેતન શરીર એવાં કારણરૂપ બની શકતું નથી.

### अनुयोगः । ( स्त्रे

198

भय्योदिगतं साधुशरीरं द्रव्यावद्ययकं भवितुं नाईतीति चेदुच्यते-व्यपि तस्मिन काले चैतन्याभावात् शरीरस्य द्रव्यावद्यकत्वं नास्ति, तथापि अतीतपर्यायानुवृत्या-भ्युपगमपरनगानुरूगाऽतीतमावक्ष्यकपर्यायकारणध्वमपेस्धास्य द्रव्यावश्यकत्वं बोध्यमिति नास्ति काचिद् विप्रतिपत्तिः । अत्रार्थे शिष्यो दृष्टान्तं पृच्छति-'जहा क दि-ट्रंतो' इति । यथा को दृष्टान्तः=अत्र यथा कश्चिद् दृष्टान्तो भवेत्, तथा कथय-तु ? इति शिष्यपृच्छायां दृष्टान्तमाह-'अयं महुकुं मे आसी, अयं घयकुं मे आसी' इति । अयं मधुकुम्भ आसीत्, अयं घृतकुम्भ आसीत् इति । अयं भावः--यथा कोऽपि कस्मिश्विद् घटे घृतं वा मधु वा भृत्वा समानीतवान्, पुनस्क्तिस्तद्यसा-रितवान्, अपसारिते तस्मिन्-अयं घृतकुम्भ आसीत्, अयं मधुकुम्भ आसीदिति

सो इस शंका का उत्तर इस प्रकार से है कि यद्यपि उस काल में चेतना नहीं होने से उस शरीर में द्रव्यावश्यकरूपता नहीं है तो भी भूतपूर्व प्रज्ञापन नय की अपेक्षा से अतीत आवद्यक पर्याय के प्रति कारणता उसमे भी ऐसा मानकर उसमें द्रव्यावक्ष्यकता जाननी चाहिये । इस तरह इस कथन में कोई दोंप नहीं है। शिष्यजनां को समझाने के लिये इसी विषय में सत्रकार दृष्टा-न्त कहते हैं क्योंकि (जहा कोदिइ ते।) उन्होंने इन पदौदारा यही पूछा है कि हे गुरु महाराज ! इस विषय में जैसा कोई इष्टान्त हो वैसा आप कहिये। (अयं महुकुंमे आसी अयं घयकुं मे आसी) तब वे शिष्य को टष्टान्त कहते हैं प्रकार कोई बरक्ति घडे में मधु या धृत भरकर लागा कि जिस और उसमें मधु या घृतको निकाल लिया भी वह उसे से उस फिर मधुकुंभ था यहं ઘુતર્જુમ થા प्रकार से यह या इस कहता है। और ऐसा व्यवहार भी लोक में उसमें भुतकालिक मधु या घृत का आधार-

આ શંકાતું હવે સમાધાન કરવામાં આવે છે---

જો કે તે કાળે તે સાધુશરીરમાં ચેતનાના સદ્ભાવ નથી અને તે કારણે તે શરીરમાં દ્રવ્યાવશ્યકરૂપતાના સદ્ભાવ નથી, પરન્તુ ભૂવપૂર્વ પ્રજ્ઞાપતનચની અપેક્ષાએ અતીત (ભૂતકાલિન) આવશ્યકપર્યાયના કારણના તા તેમાં સદ્ભાવ હતા જ, એમ માનીને તેમાં દ્રવ્યાવશ્યકતા જાણવી જોઇએ આ રીતે વિચારવામાં આવે તા આ કથનમાં કાઇ દેાષ નથી, આ વિષય શિષ્યજનાને સારી રીતે સમજાવવા માટે સુત્રકાર એક દેશન્ત આપે છે, (जहा को दिहंतो) કારણ કે શિષ્યા દ્વારા જ આ પ્રકારનું સ્ચન કરવામાં આવ્યું છે 'હે ગુરુમહારાજ! આ વિષયના અમને સચાટ ખ્યાલ આવે તે માટે એવું કાઇ દૃષ્ટાન્ત હાય, તા અપ્ય અમને તે કહી સંભળાવવાની કૃપા કરા? (अयं महुकुंमे आसी अयં घयकुंमे आसी) શિષ્ય જનાના બા વિન તિને ધ્યાનમાં

લઇને ગુરુ નીચેનું દષ્ટાન્ત આપે છે—કાેઇ એક વ્યક્તિ એક ઘડામાં મધ અથવા ધીંલરીને લાવે છે. ત્યાર બાદ તે તેમાંથી મધ અથવા ઘીં કાઢી નાખે છે અથવા વાપરી નાખે છે. છતાં પણુ તે એવું કહે છે કે ''આ મધના ઘડા છે અથવા આ ઘીના ઘડા છે.'' ભૂવકાળમાં તે કુંબ મધ અથવા ઘીને ભરવા अनुयोगचंन्द्रिका टीका. स० १७ झायकश्वरीख्टव्यावकनि ब्दपणम् १२५

भूतकालिक घृतमध्वाधारत्वेन लोके व्यपदिष्यते । तथैव भूतकालिकावः यकपर्याय कारणत्वाधारत्वेन निर्जीवं शय्यागतं शरीरमपि द्रव्यावक्ष्यकम्रुच्यते, इति ।

'चुय' इत्युत्तवा 'चाविय' इति पुनरभिधानं स्वभाववादिनो मतनिराकर-णार्थन् । स्वभाववादि ।। हि स्वभावत एव मरणं मन्यन्ते, परन्तु स्वभावस्य सर्वदा वर्तमानत्वेन सर्वदा तत्प्रसङ्गात्, अतः आयुः क्ष्तयेणैव प्राणितां प्राणाः श्वरीसा-न्निर्गच्छन्तीति सचयितुं 'चाविय' इत्युक्तम् ।

वाठा होने से चापदिग्ट हो ता है। उसी प्रकार भूतकालीन आवश्यक पर्याय का कारणहप आगरवाला होने से निर्जीग श्रम्यादिगत शरीर भी द्रव्याश्यक कहा जाता है। इस तरह पूर्गोक्त जीग भिष्रमुक शय्यादिगत साधु आदि का शरीर नोश्रागमकी अपेक्षा लेकर द्रव्यावश्यक होता है। कयांकि उन अवस्था भें आवश्यक का अर्थज्ञानहूप आगम का उस बरीर में सर्वथा अ नाव है "खुव" ऐसा कहरुरके भी जो खत्रकार ने "चाविगं" ऐसा कहा हैं वह स्वमावगदी मत का निराहरण करने के लिवे कहा है, क्योंकि स्वभावगदि में की ऐसी मान्यता है कि मरण स्वमाव से ही होता है। परन्तु यह उनकी मान्स्ता ठीक नहीं है क्योंकि मरण स्वमाव से ही होता है। परन्तु यह उनकी मान्स्ता ठीक नहीं है क्योंकि मरण स्वमाव से ही होता है। परन्तु यह उनकी मान्स्ता ठीक नहीं है क्योंकि मरण स्वमाव से ही होता है। परन्तु यह उनकी मान्स्ता ठीक नहीं है क्योंकि मरण स्वमाव होता है। इसलिये इस पर से यह बत ठाया गया है कि जब आयु का क्षत्र होता है तभी प्राणियों के प्राण श्ररीर से निइलते

માટે વપરાતા હતા. તે કારણે લાેકામાં તેને મધના ઘડા અથવા ઘીના ઘડા કહેવાનાં oચવહાર થતા જેવામાં આવે છે. એજ પ્રમાણે ભૂતકાલિન આવશ્યક પર્યાયના કારણ રૂપ આધારવાળું હાેવાથી નિર્જીવ શબ્પાદિગત શગ્નર પણ દ્રવ્યાવશ્યક જ કહેવાય છે. આ પ્રકારે પૂર્વાકત જીવવિપ્રમુકત (પ્રાણેાથી રહિત) શબ્યાદિગત સાધુ આદિત્ શતીર નાેઆગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાવશ્યક હાેય છે. કારણ કે તે અવરથામાં આવ-શ્યકના અર્થજ્ઞાનરૂપ આગમના તે શરીરમાં બિલકુલ અભાવ હાેય છે.

"चुय" 'ચ્યુત' આ પદના પ્રયોગ કર્યા બાદ "चाविय" 'ચ્યાવિત' આ પદના જે પ્રયોગ કરવામાં આવ્યા છે તે દવભાવવાદીઓના મતનું નિરાકરણ કરવા માટે કરવામાં આવેલ છે. સ્વભાવવાદીઓની એવી માન્યતા છે કે મરણ તા સ્વાભા વિક રીતે જ થાય છે. તેમની તે માન્યતા અરાબર નથી. કારણ કે મરણરવભાવ તો સર્વદા વિદ્યમાન રહે છે. અને તેમની માન્યતા સ્વીકારવામાં આવે તા સર્વદા મરણ થવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે. તેથી તેમની તે માન્યતા ખોટી છે. "चાવિય" આ પદ્નો १२ई

सम्प्रत्युपसंहरन्गह-'से त्तं जाणयसरीरदव्यावस्याया' इति । तदेतत् ज्ञायक श्ररीरद्रव्यारक्यकं वर्णितम् । इति ।। स्र० १७।।

हैं । इतना वथनकर अब सत्रकार इसका उपसंहार वरते हुए कहते हैं वि.– (से त्तं जाणयस्री∗दव्या स्सयं) इस प्रकार पूर्वोक्ति ज्ञायकश्वरीरद्रव्यावश्यक का यह वर्णन है ।

भागर्थ- सत्रकारने इस सत्र ढारा ज्ञा०कश्वशीर द्रव्यावश्यक का स्वर प वर्णन किया है। यह बात पहिले स्पष्ट की जा चुकी है कि भूत या भवि-ध्यत् का कारण ही द्रव्य होता है। अतः जो साधु आदि आख्यव कास्त को जान रहा है परन्तु उसका उसमें उपयोग नहीं है ऐसा वह साधु आदि बा जीव द्रव्यावश्यक हैं। इस द्रव्यावश्यक वा भेद ही नोआगम द्रव्याद श्यव है। जीव द्रव्यावश्यक हैं। इस द्रव्यावश्यक वा भेद ही नोआगम द्रव्याद श्यव है। जीव द्रव्यावश्यक हैं। इस द्रव्यावश्यक वा भेद ही नोआगम द्रव्याद श्यव है। जीव क्रव्यावश्यक हैं। इस द्रव्यावश्यक वा भेद ही नोआगम द्रव्याद श्यव है। जिस साधुने पहिले आवश्यक सत्र का सविधिज्ञान प्राप्तकर लिया था और जब वह पर्याधाननरित होगा है तो उसका वह निजीव शरीर आवश्यक सत्र के ज्ञान से सर्वथा अभावविशिष्ट होने के वारण ही नोआगमज्ञायकश्रिर-द्रव्यादशक है । आगमज्ञान जिस में बिठकुरु नहीं है ऐसा वह श्रीर उस आगम के ज्ञाता का है कि जिसने उत्र आगम को जाना तो था परन्तु वह उसमें उपयोग से विही ! था। इस त(इ नोआगमज्ञायक श्रीर द्रव्यावश्यक पदौं के अर्थ से वह निर्जीव शय्यादिगत साधु का श्रीर नोआगमज्ञायक

પ્ર**યાગ કરીને એ વાતનું પ્રતિમાદન** કરવામાં આવ્યું છે કે જ્યારે આયુકર્મના ક્ષય થાય છે ત્યારે જ પ્રાણીઓનાં પ્રાણુ શરીરમાંથી નીકળી જાય છે.

હવે સુત્રકાર આ સુત્રના ઉપસંહાર કરતાં આ પ્રમાણે કહે છે-(से त्तं जाणय सरीरदब्बावस्सयं) આ પ્રકારતું પૂર્વાકત જ્ઞાયક શરીર દ્રવ્ય વશ્યકનું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ — સુત્રકારે આ સુત્રદ્વારા જ્ઞાયક શરીર દ્રવ્યાવશ્યકના સ્વરૂપનું વર્ણન કર્યું છે. એ વાત તાે પહેલા સ્પષ્ટ કરવામાં આવી ચુકી છે કે જાવ ગચવા ભવિષ્ય પર્યાયનું કારણ જ દ્ર ય હાય છે તેથી જે સાધુ આદિ આવશ્યકશાસ્ત્રને જાણી ગ**મે**ાં છે પણ તેમાં તેના ઉપયાગ નથી એટલે કે જ અનુપયુક્તતા સંપન્ન છે, એવાં તે સાધુ આદિના છવ દ્રવ્યાવશ્યક કહેવાય છે.

"નાદ્રદબાવસ્યક" આ દ્રદય્ાવસ્યકના એક લેદ છે.

જે સાધુએ પહેલાં આવશ્ચક સુત્રનું સવિધિ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીલીધું હતું. એવા સાધુના જીવ જયારે મતુષ્યપર્યાયમાંથી નીકળીને અન્ય પર્યાયમાં ચાલ્યા જાય છે. ત્યારે તેનું તે નિર્જુવ શરીર આવશ્ચ્ક સૂત્રના જ્ઞાનથી સર્વથા અભાવવિશિષ્ટ (રહિત) થઇ જાય છે. તે કારથું તેનાતે નિર્જુવ શરીરને 'ના આગમજ્ઞાયક શરીર દ્રવ્યાવશ્ચ્ક રૂપ કહેવામાં આવે છે. આગમજ્ઞાન જેના બિલ્કુલ નથી. એવું તે શરીર તે આગસજ્ઞાતાનું છે કે જેણું તે આગમને જાણ્યા તા હતા પણ તે તેમાં જ્યયાગથી વિહીન (અનુપદ્યકત) હતા. આ રીતે નાઆગમ જ્ઞાયક શરીર

## अनुमेगचन्कि। टीका १८ भध्यक्षरीग्द्रव्यावद्यव निरूपणम्

अथ डितीयभेदं निरूषयितुमाह----

मुल्म--से किंत भवियसरीरदब्वावस्सयं ? भवियसरीर-दब्वावस्सयं जे जीवे जोणि म्मणनिक्खते इमेणं चे व आत्तएणं सरीरसमुस्सएणं जिवोवदिटेणं भावेणं आदस्सएत्तिपयं सेथकाले सिविखस्सइ न ताव सिक्खाइ। जहा का दिट्ठतो ? अय महुद्धंभे भविस्सइ, अयं घयकुंभेभविस्सइ। सेत्तं भवियसरीरदब्वावस्सयं।सू०१८।

छाया- अथ किं तद् भव्यश्वरीग्द्रव्यावश्यकम् ? भव्यश्वरीर द्रव्यावश्यकं यो जीवो योनिजन्मनिष्कान्तः अनेनैव आत्तकेन शरीरसम्रच्छ्रयेण जिनोपदिष्टेन

शरीर द्रव्यावश्यक है। अनेव विध तपरयाओं से जिनका इरीर परिशापित हो रहा है ऐसे साधुजनों ने जहां स्ंयमेव जाकर भक्त प्रत्याख्यानरूप अनद्भन की किया है करते है और आगे भी वरेंगे उस स्थानगा नाम सिद्धविल्लातल है। अथवा जहांपर जो कोई महर्पि संस्तारक करके मग्णधर्मको प्राप्त किया हो उस स्थान का नाम सिद्ध शिलातल हैं। ॥ सू० १७॥

अब खत्रभार नोआगम द्रव्यावश्यक त्रा जो दूसरा भेद भव्यक्षशीर द्रव्यावइयक है-उसकि प्ररूपणा करते हैं--

"से किं तं भविष्यसरीरदब्वावरहयं इत्यादि-॥ सू० १८ ॥

द्याब्दार्थ-(अथ) किष्य पूछता है कि हे भदन्त ! (त' भवियसरीर-दब्बावस्सयं किं) पूर्वप्रक्रान्त भव्यक्शीरद्रव्याव्य्यक का क्या खरूप है ?

દ્રવ્યાવશ્યક'' આ પદેાના અર્થની અપેક્ષાએ તે નિર્જુવ શય્યાદિગત સાધુનું <mark>શરીર ને</mark> આગમ જ્ઞાયકશરીર દ્રવ્યાવશ્યક' છે.

અનેક પ્રકારની તપરયાઓ વડે જેનું શરીર પરિશાધિત થઇ રહ્યું છે. એવાં સાધુઓ જ્યાં જતે જ જઇને આહારપાણીના પ્રત્યાખ્યાનરૂપ અનશન ધારણ કરે છે. ધારણ કરતા હતા અને ધારણ કરશે. તે સ્થાનનું નામ 'સિદ્ધશિલાતલ' છે. અથવા જે સ્થાને કે.ઈ મહપિ થઇ ગયા હેાય તે સ્થાનને સિદ્ધશિલાતલ કહે છે. સ ૧૭ હવે સ્વત્રકાર ભવ્ય શરીર દ્રવ્યાવશ્યક નામનો નો આગમદ્રવ્યાવશ્યકના જે બીજે લેદ છે તેની પ્રરૂપણા કરે છે—''સે कि त' મવિયસરી स्दब्वावस्सय ઇત્યાદિ— શખ્દાર્થ—(आય) હવે શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે (ત' મવિયસરી ર દ્વવાવસ્સયં ર્જિ.) હે ભગવન્ ! પુર્વાકત ભગ્ય દ્રવ્યાવશ્યકનું કેવું સ્વરૂપ છે !

| 398 | · · · : | अनुयेगादारसत्रे |
|-----|---------|-----------------|
|     |         |                 |
| ·   |         |                 |

भावेन आवद्य्यकेति पदम् एकाले शिक्षिप्यते, न तावत् शिक्षते । यथा को दृष्टा तः ? अयं मधुद्रुम्भो मविष्यति, अयं घृतकुम्भो भविष्यति । तदेतत् भन्यक्षरीग्द्रव्यावश्ययम् ॥ स् १८ ॥

टीका- शिष्यः पृच्छति- से किं तं भवियसगिरदञ्जवरसय' इति अश्व किं तद् भच्यक्शीरद्वव्यावश्यकं म् ? उत्तरमाह- 'भविंग् सगीरदव्याद रसयं' इति भच्यक्शीरद्वव्यावश्यकं=भविष्यतीति भव्यः- विवक्षितपर्यार योग्य इत्यर्थः, तस्य क्रारिं तदेव भविभावावश्यककारणत्वाद् द्रव्यावश्यकं-भव्यशीग्दव्यावय्यकं वर्ण्यते इत्पर्धः । यो जीव --योनिजन्मनिष्कान्तः= योन्धरः= योनिमध्यात्- जन्म काछे निष्कान्तः= निर्भतो न तु पूर्णसमयात् पूर्वमेव गर्भात् पतितो अनेक आत्त-केन= गृहीतेन क्शीर सम्रुः छ्येण जिनोपदिष्टेन भावेन आवश्यके ति पदम्= आव-दयककास्त्र भविष्यत्काले शिक्षिष्य ते= अध्यव्यते, न त्यवत्- संप्रति शिक्षते ? एवं विधं क्लीरं भव्यद्रव्यावययकं भदति । अत्रापि आगमाभावमाश्वित्य नोडाग्मायं बोध्यम्, तस्मिन् समये तत्र क्शीरे सर्वधाऽऽगमस्थाः माबात् । नो कादेऽत्र आगमस्य सर्वथा निषेधं सूचयति ।

उत्तर-(जे जीवे जोणिजम्मणनिश्खंते इमेणं चेव आत्तएणं सरी/सम्ररस-एगं जिणोवदिद्वेणं आवम्सएत्ति पर्यं सेयकाले सिनिखरसइ न तावसिक्खाइ भवियसगिरदव्वावरसयं) जो जीव उत्पत्तिम्थानरूप योनि से अपना समयपूर्ण करके ही निकला है-समय के पहिले बीच में उत्पन्न नहीं हुआ है-ऐसा बङ जीव उस प्राप्त शरीर से जिनोपदिष्ट भावके अनुसार आ वयकशास्त्र को भविष्यतकाल में सीखेगा-वर्तमान कालमें सीख नहीं रहा है ऐसा वह शरीर भव्यश्वरीर द्रव्यावक्यक है। इस भव्यक्षरीर द्रव्यावक्यक में भी आगम के अभाव को लेकर नो आगमता जाननी चाहिये। क्येां कि उस समय उस जिणोवदिट्टेणं भावेणं आवस्सए त्ति पयं सेयकाले सिथिखरसइ न ठावसिक्खाइ भवियसरीरदव्वावग्सर्य) के छव अत्पत्तिस्थानइप येानिमांथी पातानो समयपुरा કરીતે જ બહાર નીકળ્યાે છે સમય પૂરા થયા પહેલા બહાર નીકળ્યાે નથીએટલે કે ગર્ભમાંથી પૂરા સમય વ્યતીત થયા પહેલાં પતિત થયા નથી એવા તે જીવ તે પ્રાપ્ત શરીર વેડે જ જિનાપદિષ્ટ ભાવ અનુસાર આવશ્યદશાસ્ત્રને ભવિષ્યમાં શિખશે-વર્તમાન કાળમાં તે તેને શીખી રહ્યો નથી, એવાં તે લગ્ય જીવનું શરીર 'ભવ્યયરોર દ્રવ્યા-વશ્યક' કહેવાય છે. આ લાવ્યશરીરદ્રવ્યાવશ્યકમાં પણ આગમના અભાવને લીધ નાઆગમતા (આવશ્યકશાસ્ત્રના જ્ઞાનનાે સર્વધા અભાવ) જાણ્વી, કારણ કે તે સમયે

# अनुयोगचन्द्रिका टीका स० १८ भव्यझरी रदव्याः ३६व निरूपणम् १२ंग

नजु-आवश् कपर्यायस्य वारणं द्रव्यावश्यः मुन्यते- तदानी तत्र श्री आगमाभावात् तस्य नाति तं प्रति कारण् रवम्, अतोऽत्य इ.शेरे नाशित दृष्य वश्यवत्वम् ? इति चेत्, उच्यते-तदानीमपि तत्र द्रव्यावश्यकरदमुपचर्यते इनि नास्ति कोऽपि दोषः । अत्र दृष्टान्तेजिज्ञासया शिष्यः पृत्त्व्हा को दिट्ठते इति । यश को दृष्टान्तः हे भदन्त । अत्र यथा केऽपिदृष्टान्ते भदेत्. रथा द्रहीत उत्तरमाह- 'अयं महुद्दं मे भविरसइ, अय घय द्वंभे भविरसइ' इति । अयं मधुद्रुग्मं भविष्यति, अयं घृतकुम्भो भविष् ति । अयं भावः - घृतरक्षण.य मधुरक्षणाय च कुग्भ भारीर में आगम वा सर्वश्वा अभाव हैं । नो शब्द इस र भय के इ.रीर में आगम का सर्वश्वा निवेध खीचेत करता है ।

शंका-आवश्य क पर्धाय वा जो कारण होता है ह इच्याः स्यक वह जाता है। इस समय के शरीर में तो आगम का सर्दिया अभाव है, इसस्टिं उस शरीर को द्रव्यावश्यक के प्रति कारणता नहीं हंने से उसमें द्रध्याः स्वक ता कैसे आसवती है ?

उनर-उन सम गभी उसमें द्रव्यावश्य ग्रेता उपचार किया जाता है। क्योंकि यह इगीर आगे चलकर इसी पर्याय में आवश्यक झास वा झाता बनेगा-परन्तु वर्तमान में नहीं है। इसलिये आंध्य ग्रेश स्त्र वा भाविभाल संबन्धी अनुपयुक्त ज्ञातन्त्र वा उसमें उपचार करके इसता सर्वथा निषेध किया गया है। इस विषय में दृष्टान जानने की इच्छा से झिप्य पूछतत है कि हे भदत ! (ज्हा को दिहंतो) यहां पर जसा दृष्टान्त हो देसा आप वहिये

તે શરીરમાં આગમના સર્વથા અભાવ જ હાેય છે. ''નો'' પદ તે સમયે શરીરમાં સર્વથા નિષેધ સૂચિત કરે છે.

શંકા—આવરયકપર્યાયનું જે કારણુ હેાય છે, તેને દ્રવ્યાવશ્યક કહેવામાં આવે છે. અત્યારે તેા તેના શરીરમાં આગમના સર્વાથા ચભાવ જ છે. આ સીતે શરીરમાં દ્રવ્યાવશ્યકના કારણના જ સદ્ભાવ ન હેવા છતાં પણુ તેમાં દ્રવ્યાવશ્યકતા કેવી રીતે સંભવી શકે છે ?

ા ઉત્તર—આ સમયે તે તેમાં દ્રગ્યાવશ્યકતાના ઉપચાર કરવામાં આવે છે એટલે કે આ કથતને આંપચારિક કથત જ સમજવુ જોકંએ કારણ કે આ શરીર આગળ જતાં આ મતુપ્ય પ્યાયમાં જ આવશ્યકશારતના જ્ઞાતા અનવાના કિવર્તમાન્કાળે તે તે તેના જ્ઞાતા નથી. તેથી આવશ્યકશારત્રના હૃતિપ્પ્ટિડળ સંબંધી અનુપ્શુકત જ્ઞાતૃત્વના તેમાં ઉપચાર કરીને તેના સર્વથા નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે.

આ વિષયને દ્રષ્ટાન્તથી સમજવા માટે શિષ્ય ગુરુને આ પ્રમાણું કહે છે... (जहा को दिद्वांती: હે ભદન્ત ! આ વિષયતું ઘતિપાદન કરતું કાઇ દ્રષ્ટાન્ત કહેવાની કૃષા કરો. ગુરૂ મહારાજ આ વિષયતું પ્રતિક્ષદન ઠરવા (નમિત્તે નીચેતું દ્રષ્ટાન્ત આપેછે. ेरेडे०

## अनुयोगइंग्रिक्ने

कारेण हो घटो निर्मितौ । ततःकोऽपि तं पृष्टवान्-किमर्था एतौ घटौ ? कुम्भ-कारः कथयति अयं घृतकुम्भो भविष्धति, अयं तु मधुकुम्भो भविष्धति, इति । यथा भविष्यद्घृताधा त्वपर्यायं मध्वाधारत्वपर्यायं तदानीमप्याश्रित्य घृतकुम्भो मधुकुम्भश्रेति व्यपदिष्यते, तथाऽत्रापि भाविन सध्या रूयकपर्याय कारणत्व-

(अयं महुकुंभे भविस्सइ, अयं घगकुंभे भविस्सइ) કાઇ એક કુંભારે મધ ભરવાને માટે તથા ઘી ભરવાને માટે છે ઘડા બનાવ્યા. તે બન્ને ઘડાને જેઇને. કાઇએ તેને એવા પ્રશ્ન પૂછ્યા કે ''આ છે ઘડા તમે શા માટે બનાવ્યા છે ?'' ત્યારે ફુંભારે એક ઘડા બતાવીને કહ્યું કે ''આ મધુકુંભ છે'' અને બીજો ઘડા બતાવીને કહ્યું કે ''આ ઘૃતકુંભ છે'' જે પ્રકારે ભવિષ્યકાલિન હૃતાધારત્વરૂપ પર્યાય અને મધુ આધારત્વરૂપ પર્યાયના તે બન્ને ઘડામાં આશ્રય લઇને અત્યારે પણ તેમને ધૃાકુંભ અને મધુકુંભ રૂપે ઓળખવામાં આવે છે-(જો કે વર્તમાનકાળે તો તેમાં ધૃત પણ નથી અને મધ પશુ નથી) એજ પ્રમાણે આ સમયના શરીરમાં પણુ ભવિષ્યકાલિન આવશ્યકરૂપ પર્યાયના દારણના સદ્ભાવ દાવાને કારણે તેને દ્વગ્યાવશ્યક રૂપે માની લેવામાં આવે છે. આ દ્વગાવશ્યકરૂપ ભવ્યશરીરમાં વર્તમાન કાળે તા આવશ્યકના અર્થજ્ઞાનના સર્વથા અભાવ જ છે. તે કારણે તેમાં ''ના આગમતા'' સમજવી. પૂર્વપ્રકાન્ત (પૂર્વપ્રસ્તુત) ભવ્યશરીરુવ્વાવશ્યકતું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સુત્રદારા ભવ્યશરીર દ્રવ્યાવરયકનું સ્વરૂપ પ્રકટ કર્યુ છે. જે મનુષ્ય પ્રાપ્ત શરીર દ્વારા જ ભવિષ્યમાં આવશ્યકસૂત્રના અનુપશુકલ જ્ઞાતા अनुयागचन्द्रिका टीका. १९ ज्ञभव्यशरीस्व्यतिरिक्तद्रव्यावइयकनिरूपणम् १३१

माश्रित्य द्रव्यावञ्य करवं विज्ञेयमिति । भब्यञ्ञरीरे आवञ्यकार्थज्ञानाभावान्नो-आगमःवं वोध्यम् । तदेतद् भव्यञ्चरीरद्रव्यावञ्यकं वर्णितम् ॥स्७ १८॥ अथ ततीयभेदं निरूपयितमाह---

मूलम्—से किं तं जाणयसरीरभवि सरीरवइरित्तं द्व्वावस्सयं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्तं द्व्वावस्सयं तिविह पण्णत्तं। तं जहा-लोइयं, कुष्पावयणियं, लोउत्तरियं ॥ सू० १९ ॥

छाया-अथ किं तद् इतायकशरीरमव्यश रिव्यतिरिक्त द्रव्यावश्यकभ् । क्षायकशरीरार्व्य शरीर व्यतिरिक्तं द्रव्यावश्यकं त्रिविधं प्रइत्तम, त्यथा लौकिकं, क्रुप्रावचनिकं, लोकोत्तरिकम् ॥स्र १९॥

टीका-शिष्यः षृच्छति-'से कि तं' इत्यादि । अथ कि तद् ज्ञाय को ति भव करीर व्यतिरिक्तं द्रद्र्यावक्ष्य कम् ? उत्तरमाह-'जाणयसरीरभवियस रिवट्रित्तं' कास्त वा अनुपशुक्त ज्ञाता बनेगा उस वा वह करीर द्रव्यावक्ष्यक है। वर्तमान में वह ऐसा नहीं है, अतः उसका उसमें उपचार करलिया जाता है। इस द्रव्य वह क में आवस्यक का अर्थज्ञान बिलकुल नहीं है। इसलिये इसे नो-आगम की अपेक्षा वह भव्यक्षरीर द्रव्यावक्ष्यक है। ॥ सूत्र १८ ॥

अब सत्रकार ततीय भेद के स्वरूप या निरूपण करते हैं---

से कि तं जाणयसरीरमवियसरीरवइरितं इत्यादि । ॥ स० १९ ॥

शब्दार्थ-(से) शिष्य पूछता है कि हे भदंत ! (त जाणयसरीर भविष सरीर बइरित्तं द्व्वायरसयं कि) पूर्वं प्रकान्त (पूर्वप्र तुत) ज्ञायव शरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्यावश्यक वा क्या स्वरूप है ? उत्तर-(जाणयसरीरभवियसरीर-

ખનવાના છે, તેના તે શરીરને દ્રવ્યાવશ્યકરૂપે અહીં પ્રકટ કરવામાં આવ્યું છે. થર્તમાનકાળે તે એવું નથી, તેથી તેના તેમાં ઉપચાર કરી લેવામાં આવે છે. આ અપેક્ષાએ તેને દ્રવ્યાવશ્યક બનાવી લેવામાં આવે છે. આ દ્રવ્યાવશ્યકમાં આવશ્યકનું અર્થંજ્ઞાન બિલકુલ નથી, તેથી નાઆગમની અપેક્ષાએ તેને ભવ્યશ્વરીર દ્રવ્યાવશ્યક કહેવામાં આવ્યું છે. ાા સુ૦ ૧૮ ા

હવે સુત્રકાર ઉપશુંકત અન્નેથી લિન્ન એવા નાચ્યાગમદ્રવ્યાવ્સ્યક'ના ત્રીજા લેદતું સ્વરૂપ સમજાવે છે-''से किंतं जाणयसतीरभवियसती वइरितं'' ઇત્યાદિ ---

શખદાર્થ-શિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રક્ષ પૂછે છે કે (से तं जाणयसरीर भवियसरी -वइरितं दच्वावस्सर्थ किं) હે ભગવન્ ! પૂર્વ પ્રસ્तુત ज्ञायકશ્વરીર ભવ્યશરીર વ્યતિ-રિકત દ્રવ્યાવશ્યકનું સ્વરૂપ ઠેવું છે ? એટલે કે ज्ञायકશરીર અને ભવ્યશરીરથી ભિન્ન એવા દ્રવ્યાવશ્યકનું સ્વરૂપ ઠેવું છે ? 83.2

### अनुयोगद्रारक्षेत्र

इत्यादि । ज्ञाय म्बनीन मध्यवसीत्विक्तं ज्ञायक व्यतितिक्तं ज्ञायक व्यतितिक्तं ज्ञायक व्यतितिक्तं ज्ञायक व्यति सि = किन्तं द्रव्याववः कं त्रिविधं प्रदे मे । तद्य था-लौकिर्क, कुधाद चनिकं च ॥ स्व० १९ । तत्र ज्ञायक वरीरमञ्पवसिस्य तिरिक्त लौकिक द्रव्याः यकरूपं प्रथमं मेदं निरूपयितुमाह-मूलम्— से किं तं लोइ यं दश्वावर सयं लोइ यं दश्वावर सयं जे इमे राईसरतल वर माउं वियको डुं वियइ ब्भसेट्टि सेणावइ सत्थवाह प्रभिइ ओ कछं पाउप्पभायाए रयणीए सुविमलाए फुछुप्पलक मलको मलुम्मि-ालयम्मि अहापं डुरे पभाए रक्ता सोगप्पगा मिर्कसुयसुय मुहयुं ज छ-रागसरिसे कमलागरनलिणि संड बोहए उट्टियम्मि सूरे सहस्सर-स्लिमि दिणयरे तेयसा जलंते मुहधोयणदं तपक्त्वालण-तेष्ट-ण्हाण-फणिह सिखत्थय-हरि आलिय-अद्दागध्र वपुष्क मछगंधतं बोलवरथाइ याइं द्व्वावस्सयाइं करेति । तओ पच्छा रायकुलं वा देवकुलं वा आरामं वा उज्जाणं वा समं वा पत्रं वा गच्छति से तं लोइयं द्व्वा-वस्सय ॥ सू० २०॥

छाशा---अथ किं तद् लौकिकं द्रव्या गश्यकप ? लौकिकं द्रच्यावश्यकं-य बइरित्तं दव्व वरसयं तिविहं पथ्णत्तं) ज्ञायव शरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्या-बश्यक तीन प्रकार का वहा है-(तं जहा) वे प्रकार ये हैं--(लोइवं कुप्पावय-णियं लोउस्गरियं) लौकिक कुप्रावचनिक और लौकोत्तरिक । ॥ स० १९ ॥ अब सन्नकार तद्वयतिरिक्त लौकिक द्वव्यावश्य करूप प्रथम भेद का कथन करते है---से किंत लोइयं द्व्यावस्सयं'' इत्यादि । ॥ सत्र २० ॥ शब्दार्थ--से किंत शिष्य पूछता है कि है भदंत ! (त लोइयं द्व्यावस्सय

ઉત્તર—(जाणयसरी स्भविथसरी स्वइरित्तं दव्यावस्स गंतिविहं पण्णत्तं) झायકશરીર ભવ્યશરીર વ્યતિરિક્ત દ્રવ્યાવશ્યકના ત્રણુ પ્રકાર કહ્યા છે. (तंज्ञहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(ल्लाइयं कुप्पावयणियं लोउत्तरियं) (૧) લાકિક, (२) કુપ્રાવચનિક અને (૩) લાકોત્તરિકાા સ. ૧૯ ॥

હવે સુત્રકાર તદ્વચતિરિકત લૌકિક દ્રવ્યાવશ્યકરૂપ પહેલા ભેદનું સ્વરૂપ સમજાવેછે. ''से कि तं लेह्यं दच्यावस्सयं'' ઇત્યાદિ-

શખ્દાર્થ- - (स) શિષ્ય ગુરૂને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે હે ભગવન ! (तं लोइयं

अतुयोगचन्द्रिका टीका—न्न. २० लौ केकद्रत्यावश्य हनिरूपणम् 👘 👘 १३३

इमे राजेश्वरतलब्रमाडग्विककौटुग्विकेम्थ्रे ष्ठिसेनापतिसार्थवाहप्रभृतयः कल्पे प्रादुष्प्रभातायां रजन्यां सुविमलायां फुल्लोत्पलकमल गिमलोन्मीलिते यथापाण्ड्रो प्रभाते रक्ताशोकप्रकाशकिशुकशुकमुखगुठजाईरागसदशे कमलाकरनलिनीपण्ड-बेध्यके उत्थिते सर्वे सहसरध्मौ दिनकरे तेजसा ज्वलति मुखधावनदन्तप्रक्षालन किं) लौकित द्रध्यावश्यकरूप प्रथम भेद का करा स्वरूप है? (लो.यं द्य्वा-वरमयं) उत्तर-लौकिक द्रध्यावच्यक का स्वरूप इस प्रकार से है-(जे इमे राईसर, तलवरमाउंबिय, वोडंबिय, इन्म सेंडि, सेणावइ, सत्थवाहप्पभिःओ) जो ये राजेश्वर-मांडलिकनग्पति, ऐश्वर्थ संप नध्यक्ति, इलवर, माडंबिक कौटु-म्बिक, इभ्य, श्रेष्ठी, सेनारति, सार्थवाह आदि मनुव्य (कल्लं) सामान्य प्रभाव के होने पर (पाउपभाषाए र जीए) प्रारंभिक अवस्था प्राप्त है प्रभाग जिस में ऐसी रात्रि के होने पर (सुविमलाए, फुल्लुपालकमल) मेलुम्मिलियम्भि) तथा पूर्व की अपेक्षा स्फुटतर मकाश संपत्र रात्रि के होने पर विकसित कमल के पत्रों के और मृगविशेष के नयनों के सुकुमार उन्मीलन्वाले (अहापड़रे) यथा योग्य पीतमिश्चित शुक्त (पभाए) प्रभात के होने पर (रत्तासोगप्पगा कि सुयसुयमुहगु जद्धरागसरिसे) तथा रक्त अशोकद्वक्ष की कांति के तथा परुक्ष पुष्प, और छुक मुख एवं गुजार्ध के राग के सहज (कमलागरणलिणि संडवोहए) र मलौ की उन्पत्ति भू मिरूप हुदादिजलाश यों में पश्चयनों के विकाशक (सहस्सरसिंस)मे

द्व्वा रस्सयं किं ?) લौडिं द्रव्यावश्यक ३५ ते प्रथम लेटन स्व३५ हेवु छे ? ઉत्तर--(ल्लेइयं दब्वावासयं) લोकिं द्रव्यावश्यकनुं स्व३५ आ प्रकारनुं छे-(जे इमे राईसर, तलवर, माउंबिय, केगड बिय, इब्म, सेट्रि, सेणांबइ, सत्यवाहप्पभिइओ) જे आ राजे वर (माउं दिक्र नरपति-ओ वर्थ संपन्न व्यक्ति), तलवर, मांटलिंक कोटुं जिंक हल्य, श्रेप्ति, सेनापति, सार्थ वाढ आदि मनुष्यें (कल्लं) सामान्य प्रकालकाण धलां, (पाउप्पमायाए रयणीए) रात्रि व्यतीत थरने दिवर-नी प्रारंशिक अवस्था३५ प्रकालगाजने प्रारंख धतां, (सुनि रल.ए, पुरहणुपल-कमलकोमलुग्मिलियगिम) तथा गतिमाण पसार धर्मने परे लां उरता रहेटतर प्रकाश्वी संपन्न, विक्रसित इमलप्त्रीथी संपन्न अने म्हलविधेषना नयनाना सुक्रमार उन्भीलनथी युक्त, (अहापंडुरे) थथायेज्य पीतनिश्चित शुक्त (आछां पीण)) प्रवाए) प्रकात थतां, (रत्तासोगप्रगास किंसुय सुयग्रुहगुं जद्धगगसरिसे) तथा आल अशोक्यक्रना समान, पक्षशप्रध्य समान तथा शुक्ता मुण समान अने शुर्ला (स्व्यां (स्वाह्रेन) सान, प्रकाशप्रध्य समान तथा शुक्ता मुण समान अने शुर्लाक्ष्य (अश्वोदीने) अर्थ काम) समान लाल, (कमलागरनलिणिसंडवाहए) क्राद्वाना उत्पत्ति स्थान३प हत्वदि ज्णाश्वोभां पद्म वनेने विक्रसित करनार, (सहस्स।सिर्सामे दिणयरे तेयसा

#### \$38

## अनुयोगडारस्रे

तैलस्नानफणिहसिद्धार्थकहरितालिकाऽ्दर्शघृषपुपमाल्यगन्धताग्बूलवस्त्रादिवानि द्रवा वध्यकानि कुर्वन्ति। ततःपश्चात् राजकुलं चा देवकुलं वा आगमं वा उद्यानं वा सभां वा प्रपो वा गच्छन्ति। तदेतत् लौकिकं द्रव्यावश्यकम् ॥स्तव २०॥ टी ा—-शिष्यःपृच्छति—'से िंतं इतादि। अथ किं तद् लौकिकं द्रष्यावश्वकम् इति। उनग्माह-लौकिकं-लोके भवं लौकिकं द्रव्यावश्यकं चर्वते

दिणयरे तेयसा जलंते) सहमंदिरणां से युक्त, दिवसंविधारक और तेज से देदीप्यमान ऐसे स्वरे उद्वियम्मि) स्र्ध के उदित होने पर (मुहथोयण-दंतपवस्ता-रुण-तेछ--ण्हाणफणिह—सि इत्थय- हरि--अद्दागधृः पुष्फमहलगंधतंबोलद तथा याई दव्यावन्य याइं वरें ति) 🗌 सुँह का धोना दन्तों का धक्षालन करना फणिह - कंची से बालों का ऊंछना, मङ्गलनिमित्त सरसों का और दर्वा का प्रक्षेपण करना, दर्पण में ग्रुंह का अवलोकन वरना, धृय से वहाँ को सुरभित करना, क्रूनों को रूना, प्रूप्यों की मारुा पहिरना पान खाना, और झुद्ध बस्त्रों वा पहिरना इत्यादिरूप द्रवनावश्यक करते हैं। (तओ प छा) इसके बाझ वे (रायकुरुं वा देवकुलं वा आरामं वा उज्हाणं वा सभं वा, पर्व वा गच्छंति) राजकु ठ में, या देवकुल में अथवा आशम में या उद्यान में. या सभा में अथवा पानीयशाला में जाते हैं। तात्पर्य सके बहने का यह है कि राजेश्वरादि संबन्धी जो **ग्रु**खधाद्यनादि वार्य है वह सब ऌौकिक द्र**व**ेषः य ह हैं। राजा जिन्हें जलंते। સહસ્ય કિ छाथी શુકલ, દિવસ વિધાયક અને તેજથી દેદીપ્યમાન એવા (सरे उद्रियम्मि) सर्थंने। ९६४ थतां (म्रहधे।यणं, दंतदवस्वालणं, तेल्ल, ण्हाण. फणिह, सिद्धत्थय, हरि, अद्दागधून, पुष्फमल्लगंघतंबोलव्त्याध्याइं 👘 द-श्राव स-याई करेंति) મુખ ધારારૂપ. દાંત સાક કરવા રૂપ શરીર પર તેલનું માલિશ કરવારૂપ, રનાન કરવારૂપ, દાંતિયા કે કાંસકી વડે વ.ળ એાળવારૂપ, મંગળ (નંમિત્ત સરસવ અને દુર્વાતું પ્રક્ષેપણ કરવારૂપ, દર્પણમાં પોતાના માઢતું અવલે-કન કરવારૂપ, સુગંધચુકત ધૂપથી વરંગોને સુંગ ધિદાર કરવારૂપ, ફૂલો ગ્રદ્ધ કરવારૂપ, કૂલાની માળાઓ પહેરવારૂપ, પાન ખાવારૂપ, રવચ્છ હસે ને પરિષાન કરવારૂપ ઇત્યાદિ-३५ द्रव्यावश्यक करे छे (तओ पच्छा) त्यारणाह तेथे। (गयकुलं वा, दंवकुलं ना, आरामं वा, उज्जाणं दा, सभं वा, पर्वं वा, गच्छंति) राजदरणारमां, अथवा देव સ્થાનમાં, અથવા આરામગૃહમાં અથવા ખાગમાં, અથવા સભામાં અથવા જળાશય તારક જાય છે.

અા સપ્રસ્ત કથનના ભાવાર્થ એ છે કે ગજેશ્વર આદિ ઉપચુંકત માછુસેના જે સુખધાવન આદિ કાર્ચા છે તે સોને લોકિક દ્રવ્યાવશ્યકરૂપ ત્રણવામાં આવ્યા છે. अनुयेग्गचन्द्रिका टीका. सू० २० लौकिकट्रव्यावदः कनिरूपणम्

१३५

इत्थर्थः । य इमे मलुष्याः राजेश्वरतलः रमाण्डविककौटुम्बिकेम्यश्रेष्टिसेनावति सार्थवाहप्रभृतः , तत्र-राजानः=माण्डलिवा नरपतयः, ईश्वराः= ऐश्वर्यसम्पन्नाः, तलवराः= भूपालदत्तपट्टपरिभूषितराजवरूषाः कोट्टपाला इत्यथः छिःनमिन्नजनाश्रय-विशेषो मडम्वस्तत्राधिकृताः माडण्विाः ग्रामपञ्च्दर्तापः च इत्यर्थः, यद्या-साईकोशद्वः परिमितप्रान्तरैर्विच्हिद्यविश्टिधविश्वतानां प्रामाणामधिपत्तयः, कौटु-साईकोशद्वः परिमितप्रान्तरैर्विच्हिद्यविश्विद्यविश्वतानां प्रामाणामधिपत्तयः, कौटु-मिनकाः= कुटुम्बभरणे तत्पराः, यठा- बहुकुटुम्बप्रतिपालवाः, इभ्याः इभो=हरती तस्प्र-म.णं द्रव्यमईन्तीति तथा, ते च जधन्यमध् मोत्कृष्टभेदात् त्रिपकाराः, तत्र द्वस्ति-परिमितमणिग्रत् ाप्रवालसुवर्णरजतादिद्रव्यराशिस् प्रिनो उ.घन्धाः, हरि परिमित वज्रमणिमाणिक्यराशिस्यामिनो मध्यमाः, हस्तिपरिमितकेवलवज्रस्वामिन

पड़बन्ध प्रदान करता है उनका नाम तलवर है अर्थात कोटवाल । ये राजा जैसे ही होते हैं । छिन्नभिन्न जनाश्रण विशेष का नाम मडंब है । इन मडंबो में जो अधिकृत होते हैं उ का नाम माडंबिक है । ये ५०० गांवों के अधि-पति होते हैं । ढाई २ कोस के अन्तर को छोड छोड कर जो गांव वसते हैं उनका नाम भी मडंब है । इनके जो अधिपति होते हैं वे माड दिक हैं। इउंड्य के भरणपोषण वार्य में जो रत रहते हैं अथवा अनेक कुटुम्बों का जो प्रति ालन करते हैं वे वौटु न्विक हैं । इभ नाम हाथी का है । हाथी प्रमाण द्रव्य जिनके पास हंता है वे इस्य है । ये जघन्य, मध्यम और उत्कृष्ट इस त ह ३ प्रकार के होते हैं । इनमें से जो ह रत परिमित मणि, मुक्ता, प्रवाल सुवर्ण और रजत आदि द्रव्य जोर माणि, और माणिक्य राज्य के जो स्ामी होते हैं

હવે આ સત્રમાં વપરાયેલા તલવર આદિ પદોને। અર્થ સમજાવવામાં આવે છે-"તલવ<sup>ર</sup>ે' સંતુષ્ટ થાય ત્યારે 'ાજ જેમને। 'ાજપોષાક પ્રદાન કરે છે તેમનું નામ તલવર છે. તેઓ રાજા જેવાં જ હેાય છે. છિન્નભિન્ત જનાશ્રયવિશેષને મડંબ કહે છે. આ પ્રકારના મડંબાના અધિપતિને માડબિક કહે છે. તેઓ પવ્ઠ-પ૦૦ ગામાના અધિપતિ હાય છે. અથવા અઢી અઢી ગાઉને અંતરે જે ગામા વસે છે તે ગામાનું નામ મડંબ છે અને તેના અધિપતિને માડબિક કહે છે. કુટું બના ભરણ પાણ ના કાર્યમાં જેઓ રત રહે છે તેમને. અથવા અનેક કુટું બાનું પરિપાલન કરનારને કૌટું બિક કહે છે. હબ્ય' એટલે હાથી હાથી પ્રમાણ ધન જેની પાસે હોય છે. તેને ઇલ્ય કહે છે ઇબ્યના નચ્ચિ પ્રમાણે ત્રણુ પ્રકાર છે. જઘન્ચ મધ્યમ અને ઉત્કુપ્ટ હરિતપરિમિત (હાથી પ્રમાણ) મણિ. માતી. પ્રવાલ. સુવર્ણ. સ્જત (ચાંદી) આદિ દ્રવ્યરાશિના જે સ્વામી હેાય છે તેને 'જઘન્ય' ઇલ્થ' કહે છે. હસ્તિપરિમિત વજા

### अनुयोगढारस्रत्रे

१३६

ेश्रेष्ठिनः≍रुक्ष्मीक्रुपाकटाक्षप्रत्यक्षरुक्ष्यमाणद्रविणलक्षरुक्षण-उत्कृष्टा : विलक्षणहिरप्यपटर मलक्षतमुर्धनि नगरप्रधानव्यवहत्तारिः, सेना तथः - इतुरंङ्ग्रेनःनायकाः, सार्थवाहाः= गणिम-धरिम-मेय-परिच्छेग्ररुपकेयविकेय व'तु-जातमादाय लाभेष्छरा देशान्तराणि इजतां सार्थ वाहयन्ति=योगक्षेमेभ्यो परि-रालयन्ति, दीनज्मोषत्र राय मूलधनं दत्त्वा तान् संवर्द्धकर्तति तथा, तत्र-गणिमम= एकटि त्रिचतुरादि संस्टाब मेण गणयित्टा यदी ते था-नालि र पुगी-वे मध्यम इस्प हैं। जं हस्ति परिमित वज्र के ही अकेले स्वामी होते हैं वे उरवष्ट्रंभ्य हैं। जिन के पास लक्ष्मी देवी के कृपाकटाक्ष से लाखा का द्रव्य होना है और इसी काण जो नगर सेठ की उपाधि से विभूपित रहा करते हैं। इसके उपरुक्ष्य में राजा इन्हें सुवर्ण वा पड़बंध प्रदान करता है जिस से जन का मस्तक सदा विभूषित रहा करता हैं। ऐसे मनुष्य ओष्ठी वहलाते हैं । चतरंग सेना के जें नायक होते हैं उत्का नाम सेनापति है। गणिम. धरिम, मेय, और परिच्छेद्यरूप क्रय विक्रय योग्य द्रव्यरुमूह को लेकर जो लाम की इच्छा से देशान्तर का जाते हुए मनुष्या के साथ को दीनजनों के ेनिमित्त प्रदान कर उनका र,वर्द्धन वरते हैं उनका नाम सार्थवाह है । अल≉घ बग्तुको रूभि होना इसका नाम योग और लध्ध का परिरक्षण होना इसका नाम क्षेम हैं। नारिकेल-नारियल, पूगीफल-सुपारी, कदलीफल-केलाआदि ये सब गणिम द्रध्य हैं। क्यों कि ये एक, दं<sup>1</sup>, तीन, चार, आदि*रूप* से -હીરા. મહિ અને માણેકની રાશિના જે સ્વાગી હાય છે તેને 'મધ્ય ઇલ્ય' કહે છે. ડસ્તિપરિમિત વજાના જ જે સ્વામી હેય છે તેને ઉત્કુપ્ટ ઇલ્ચ' કહે છે.

જેમની પાસે હક્ષ્મીદેવીની કૃપાને લીધે લાખાનું દ્રવ્ય હોય છે. અને તે કારણે જેને નગરશેઠની પદવી મળી હોય છે. એવા મનુષ્યને શ્રે કી (શેઠ) કહે છે. આ પદવીના ઉપલક્ષ્યમાં રાજા તેમને સુવર્ણના ક્લ્મધ પ્રદાન કરે છે તે પટળધથી તે શ્રેષ્ઠિીનું મસ્તક સદા વિભૃષિત રહે છે. ચતુગ્ગ સેનાના નાયકને સેનાપાત કહે છે.

હુવે સાર્થવાહુ' આ પદના અર્ધ સમજાવવામાં આવે છે—

ગણિમ. ધરિમ. મેય. અને પરિચ્ઇઘરૂપ ક્રયવિક્રયયેત્રય દ્રવ્યસમૃહને લઇને લાભ પ્રાપ્તિની ઇચ્છાથી અન્ય દેશ તરફ પ્રયાણ કરતાં મનૃષ્યોના સાર્થ (સમૃહ)ને જે યેત્રા ક્ષેમપૂર્વક પાળે છે. અથવા તેમને જવાનું હાય તે સ્થાને સલામત રીતે પહોંચાઉ છે, જે પોતાના મૂળ ધનનું ગરીબ લોકોને માટે દાન કરીને તેમનું સવ-ધન કરે છે, એવા પુરૂષને સાર્થવાહ કહે છે,

અલબ્ધ વરતનાં લાભ (પ્રાપ્તિરૂપ લાભ) થવા તેનું નામ 'ચાગ' છે. અને લબ્ધ (પ્રાપ્ત થયેલી વસ્તુ)તું પરિરક્ષણ થવું તેનું નામ 'ક્ષેમ' છેન ળિયેર. સાપારી

## अखुयेगचन्द्रिका टी मा २० लौकिकद्रव विवयकनिरूपणम्

गिनकर बेचे या दिये जाते हैं। जो तराज् से तोल्कर बेचे या दिये जाते हैं--- उनका नाम धरिम है जैसे बीहि, यव--जौं, लवण, शक्कर आदि। पीतल आदि के बनाये गये बाँटों से जो नापकर बेचे या दिये जाते हैं--उनका नाम मेय है--- जैसे घृत, तेल दुग्ध वगरह । जेा कसौटी आदि पर कसकर प्रत्यक्ष में परीक्षित करके दिये जाते हैं वे भरिछेद्य हैं। जैसे मणि, मुक्ता प्रवाल आदि। "पाउप्पभायाए" इत्यादि पदों ढारा खत्रकारने प्रमात की विद्येष अवस्थाओं वा प्रतिपादन दिया है। वे अवस्थाएँ यहां ३ तीन प्रकट की गई है 'पाउप्पभायाए'' इस पद से प्रभात की प्रथम अवस्था बत-लाई गई है--इस अवस्था में रात्रि प्रभातप्राय हो जाती है। यह समय प्रभात की आमा प्रारम्मिक अवस्था में आज जाती है। इसके बाद प्रभात की क्रिती-

ઠેળાં આદિને ગણિમદ્રવ્ય કહે છે. કારણ કે આ વસ્તુઓ એક છે. ત્રણ આદિરૂપ ગણીને વેચાય છે અથવા ખરીદ કરાય છે. ત્રાજવાની મદદથી વજન કરીને જે વસ્તુ ઓને વેચાય અથવા ખરીદાય છે તે વસ્તુઓને ધરિમ કહે છે. જેમકે ચાખા. જવ, મીઠું. સાકર આદિ દ્રવ્યા પીતળ આદિમાંથી બનાવેલા પાવળાં આદિ સાધના વડે માપીને જે દ્રવ્યા વેચાય છે તે દ્રવ્યાને 'મેય' કહે છે. જેમકે ઘી. તેલ; દ્રધ. જે દ્રવ્યાને કસાટી પથ્થર આદિ પર કસાટી કરીને-તેમની પ્રત્યક્ષ પરીક્ષા કરીને કરીને વેચવા કે ખરીદવામાં આવે છે. એવાં દ્રવ્યાને પરિચ્છેઘ કહે છે. જેમકે. માણી. માતિ, પ્રવાલ આદિ દ્રવ્યા.

'पाउलभायाए'' ઇત્યાદિ પદા દ્વારા સત્રકારે પ્રભાતની વિશેષ અવસ્થાએાતું પ્રતિપાદન કર્યું છે. તે અવસ્થાએા અહીં ત્રણુ પ્રકારની કહેવામાં આવી છે–''વારુ વ્યમાવાए' આ પદ દ્વારા પ્રભાતની પ્રથમ અવસ્થા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. આ અવસ્થામાં રાત્રિ પ્રભાતપાય થઇ જાય છે. લગભગ રાત્રિના ચાર વાગ્યાના સમયને આ પ્રભાતની પ્રથમ અવસ્થારૂપ સમય સમજવા. તે સમયે પ્રભાતની આભા



## अनुयोगद्वार प्रते

तस्यामेव रात्रौ अनन्तःम् फुल्लोरणलकमलकोग् लाग्मीलिते--फुल्लं च तदुत्पलं च फुल्लोरपलम्, कमलो म्याविशेषः, तयोः वोमलं-म्हुमाःम् दलागं गरनरोश्च उन्मी-लितम=उन्मीलनं यस्मिन् प्रभाते स तथा तस्मिन् 'अहापंडुरे' यथापाण्डुरे =यथायोग्यपीतसंकलितशुक्ते प्रभाते स ति इति-प्रभातस्य द्वितीयावस्था २। तदनन्तरं--रफ्ताशोक्प्रकालिशुकशुकष्ठखगुञ्जाईरागसदृत्ने रक्ताशोकस्य प्रकाशः=काग्तिः, विश्चकं =पलाशपुष्पं च, गुञ्जाईं च, तेवां रागेण सदृशो यः स तथा तस्मिन्, वम-लाक्षरनलिनीषण्डवोधके--कमलानाम् आकराः=उत्पत्तिभूमया इदादि जलाध्व विश्वेषास्तेष्ठ यानि नलिनीषण्डानि=पद्मवनानि तेवां वोधकस्वस्मिन्, सद्दस्यम्भौ= सद्दसकिरणे दिनकरे=दिश्यविधायिनि तेत्रसा ज्वलति खर्ये उत्थिते च सति इति प्रभातस्थ तृतीयावस्या ३। तदा मुख्यावनदन्तप्रक्षालनतेलस्नानफणिद्द-सिद्धार्थकहरितालिकाऽऽदर्शभूषपुष्पमाल्यगन्धताम्बृत्वस्त्रादिकानि द्रव्यावश्वय्य कानि क्वर्वन्ति । तत्र-मुखधावनं=जलेन मुखग्रक्षालनम्, दन्तप्रक्षालनम्=दन्तकाण्ठा-

य अवस्था होती है-इसमें पहिले की अपेक्षा प्रकाश स्फुटतर हो जाता है-जिसे पौ फटना कहते हैं। धीरे २ प्रकाश बढते २ कमलों के ईपत् बिकाश और मुगों के उन्निद्र-निद्रारहित नयनों के सुकुमार उन्मीलन से युक्त होकर कुछ २ पीत वर्ण से मिश्रितक्षुन्नता से समन्वित बन जाता है। इस द्वितीय अअस्था को पार कर जब प्रभात अपनी तृतीय अवस्था में पहुंचता है तब इस समब खर्य उदित होकर अपने प्रकाश-ऊपा से उसे भकाशित कर देता हैं। इसे तृतीय अवस्था .संपन्न प्रभात के समय जो राजेश्वरादि मनुष्य ग्रुखधावनादि आवश्यक कृत्यों का संपादन करते हैं वे सब कार्य लौकिक द्रव्यावश्यक हैं।

પ્રાર'લિક અવસ્થામાં આવી જાય છે. ત્યારખાદ પ્રભાતની દ્વિતીય અવસ્થાના પ્રાઃ ભ થવા માંડે છે. ત્યારે પહેલાં કરતાં પ્રકાશ સ્કુટતર થતા જાય છે. આ સમયને 'પા ફાટવા' અથવા ભળભાખળાના સમય કહે છે ધીરુધીરે પ્રકાશ વધતા વધતા કબળાના ઇધત (સામાન્ય અલ્પ) વિકાસથી અને ર્ેતના ઉન્નિક નયનાના સુકુમાર ઉન્મીલનથી (ઉઘડવાથી) ગુકત થઇને સહેજ સંદેવ પીતવર્છ્યથી મિદ્ધિત ઐવી શુબ્ર તાથી સમન્વિત બની જાય છે આ બીજી અવસ્થા પસાર કરીને જયારે પ્રભાત પાતાની ત્રીજી અવસ્થાને પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે સચેદિય થઇ જવાને કારણે, સૂર્ય'ના હજારા કિરણા વડે-ઊષા વડે પ્રભાત પ્રકાશિત થઇ જાય છે. આ તૃતીય અવસ્થાસ પનન પ્રભાતને સમયે રાજે ધર આદિ મનુષ્યા જે સુખધાવન આદિ આવશ્યક કૃત્યા કરે છે, તે સઘળાં કૃત્યોને લોકિક દ્રવ્યાવશ્યક કહે છે.

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र २० लौकिकद्रव्यावश्यकनिरूपणम्

दिना दन्तानां धावनं, तैलं=तैलाभ्य इ., स्नानं, तथा-फणिहः-कङ्कतिका-कङ्कति-कया केशेषु व्धापारणमित्यर्थः, सिद्धार्थकाः=सर्पपाः, हरितालिका=दूर्वा, मस्तके मङ्ग्लार्थ सिद्धार्थकानां दूर्वायाश्र प्रक्षेपणम, आदर्शः=दर्पणः-मुखाद्यवलोकनम्, धूपः=धूपेन वस्त्राणां सुरभीकरणम्, पुष्पाणि, माल्यम्=पुष्पमाला, पुष्पमाल्यानां मस्त-का देषूपयेागः, ताम्बूलम्, वस्त्राणि च आदिर्येषां तानि तथाभूतानि द्रव्यावश्व-का देषूपयेागः, ताम्बूलम्, वस्त्राणि च आदिर्येषां तानि तथाभूतानि द्रव्यावश्व-कानि कुर्वन्ति । ततःपश्चात्=मुख्धावनादि-द्रव्यावश्यककरणानन्तरं राजकुलं वा देवकुलं वा आरामं चा उद्यानं वा तथा सभां वा, प्रपां=पानीयशालां वा गच्छ-न्ति । राजेश्वरादिसम्बन्धिकं मुख्यावनादिकं द्रव्यावश्यकं विज्ञेयम् ।

ननु राजेश्वरादिभिरवश्यं कियमाणत्वाद् मुखभावनादीनां भवत्वावश्यकत्वम् परन्तु द्रव्यत्वं तु तेषां नास्ति, विवक्षितपर्यायस्य यत् कारणं तस्यैव द्रव्य-त्वात्, उक्तं चापि—

''भूतस्य भाविनो वा भावस्य हि कारणं तु यछोके।

तद्देव्यं तच्चझैः सचेतनाचेतनं कथितम्" ॥ इति ॥

अस्य पद्यस्य व्याख्या प्रागेव 'से किं तं द्व्वावरसयं' इति त्रयेाद्श-सूत्रस्य टीकायां कृता।

इत्यं राजेश्वरादि संबन्धिनां मुखधावनादीनामावश्यकपर्यायकारणत्वाभावाद्

र्शका---राजेश्वर आदि मनुष्य द्वारा संपादित मुखधावनादि कृत्यों में अव्धयकरणीयता होने के कारण आवश्या त्व भछे रहे. इस में हमें कोई विवाद नही है-परन्तु उनमें विवक्षित पर्याय के प्रतिकारणत्वरूप द्रव्यत्व नहीं आता है। क्योंकि विवक्षित यहां आवश्यक पर्याय है, उस पर्याय के प्रति मुख धावनादि क्रियाओं वा क्या संवन्ध ?। द्रव्य का रुक्षण १३ वें छन्न का दीः 1 में "भूतस्य भाविनो वा" इत्यादि पद्यद्वारा स्पष्ट ही कर दिया गया है। अतः इस प्रकार की द्रव्यता राजेश्वर आदि के मुख धावनादि स्तौकिक

શંકા-રાજેશ્વર આદિ મતુષ્યદ્વા ા સંપાદિત મુખધાવન આદિ કિયાઓમાં અવશ્ય કરણીયતા હાેવાને કારણે આવશ્યકત્વ ભલે રહે. એ વાત સંબંધમાં અમે કાેઇ વિવાદમાં ઉતરવા માગતા નથી. પરન્તુ તે કિયાઓમાં વિવક્ષિત પર્યાયના કારણરૂપ દ્રવ્યત્વ સંભવી શકતું નથી. કારણ કે વિવક્ષિત પર્યાયરૂપ જે આવશ્યક પર્યાય અહીં પ્રકેટ કરવામાં આવી છે, તે પર્યાયની સાથે મુખધાવન આદિ ક્રિયાઓને શા સંખંધ છે ? તેરમાં સત્રની ટીકામાં આપે દ્રવ્યતું આ પ્રમાણે લક્ષણ કહ્યું છે-''મૂતસ્ય માવિનો વા'' ઇત્યાદિ. આપે પ્રતિપાદિત કરેલા એ લક્ષણ પ્રમાણેની દ્રવ્યતા રાજે-'ધર આદિના મુખધાવન આદિ લોકિક કાર્યોમાં નહીં આવી શકવાથી (અસંભવિત

# अनुयोगद्वारसूत्रे

नास्ति द्रब्यावः यकत्वमिति चेदुच्यते-'भूतस्य भाविनंः वा' इत्याद्येव द्रव्य-रुद्दाणं नारित, किन्तु—'अप्पाहण्णे चि दय्वसद्दोरिथ' अप्राधाग्येःपि द्रव्यक्षब्दोsस्ति-इति वचनात् अप्रधानरू पेऽर्थेऽपि इवः शब्दो वर्तते । मुखयावनादौ मोक्षप्राप्तेर-प्राधान्यं च मीक्षकारणभूतभावावव्यकापेक्षया बोध्यम् । यतो मीक्षस्य कारणं तु भावा वद्म्यकमेव नतु द्रव्यावञ्यकम् अतोऽत्र मुखधावनादेरप्राधान्यमिति । ततश्व-३व्यभूतानि≁ अझवानभूतानि--आवश्यकानि द्रव्यावः यकानीत्यर्थः, एवं च संसारकारणानां राजेश्व-सदि मुखंधाः।नादीनामस्त्येव द्रव्यावय्यकत्वम्, इति नारित दोषाचसरः । म्रल-कार्यों में नहीं, आसकने से उनमें आवश्यक पर्याय के प्रति कारणता नहीं बन सकती है। इस कारणता के अभाव में उनमें द्रव्यावश्यवता नहीं आसकती है ? उत्तार-शंकाकार को जो इस प्रकार की शंका उत्पन्न हुई है। उसका भाविनो बा" इत्यादि पद्योक्त ''भूतस्य द्रध्य कारण ₹Ī <u>লম</u>স है कि इसपर यह कहना है **कि द्रव्यूका लक्षण इ**ग्नाही नहीं हैं किन्तु ''अप्पहाणे वि दव्वसदोस्थि'' अग्राधान्य अर्थ में भी द्रव्य झब्द हैं ''इस-कथन के अनुसार अवधान अर्थ में भी द्रव्य शब्द का प्रयोग हुआ है। इन मुखधाः नादि लौकिक कृत्यों में मोक्षप्राप्ति की अप्रधानता मोक्ष के कारण भूत भावावइयक की अपेक्षा से वहा गया है। क्योंकि मोक्ष का कारण तो भोवा इयकही होता है, नहि कि द्रव्यावरः क इसलिए यहाँ मुखधावनादि अप्रधानता है । इस गरण ्द्रध्यभूत-अप्रधानभृत जो की आवश्यक ŝ चे द्रव्यवरूपक हैं ऐसा अये द्रव्याचरपक वा लम्ध हो जाता है। इस तरह राजेश्वर आदि के संसारगरणभूत मुखधावनादि कार्यों में द्रध्यावःयकता घटित हो जाती है । इन मुखधावनादि कृत्यों में लेकप्रसिद्धि भी आगमरूपता नहीं हैं-अतः उनमें आगम वा अभाव नो होने से

के माथी) તે કિયાએ આવસ્યક પર્યાયના કારણરૂપ બની શકતી નથી. આ કારણતાના અભાવને લીધે તે કિયાએ માં દ્રવ્યાવસ્યકતાના સદ્ભાવ સંભવી શકતા નથી,

ઉત્તર-શંકા કરનારે આ પ્રકારની જે શંકા કરી છે તેલું કારણુ ''પ્રૂતસ્ય માંતિનો વા'' ઇત્યાદિ સત્રપાઠ દ્વારા દ્રવ્યનું જે લક્ષણુ પ્રકટ કરવામાં આવ્યું છે, તે લક્ષણવાળા પદાર્થને જ દ્રવ્ય માનવું જોઇએ, એવી જ તેની માન્યતા છે. આ પ્રકારની માન્યતાને કાન્ણે જ આ શંકા ઉદ્ભવી છે. તા તેની શંકાના જવાબરૂપે ખમારે એટલું જ કહેવાનું કે દ્રવ્યનું લક્ષણુ એટલું જ નથી, પરન્તુ ''अप्यदापो વિ દ્વ્યસદ્દોત્તિય'' 'અપ્રધાન્યમાં વણુ દ્રવ્ય શબ્દ છે,'' આ કથન અનુસાર અપ્રધાન અર્થમાં પણુ દ્રવ્ય શબ્દના પ્રયોગ થયા છે. તે મુખધાવન આદિ લોક્તિક કૃત્યોમાં જે અપ્રધાનતા (પ્રધાનવાથી રહિતપણું) કહી છે તે માક્ષના કારણભૂત ભાવાવશ્યકની ખપેસ્ટનએ કહેવામાં આવી છે, તેથી દ્રવ્યભૃત-અપ્રધાનરૂપ જે આવશ્યક છે તેમને

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र २० लौकिकद्रव्यावद्य कनिरूपणम्

धावनादौ लोक्प्रसिद्धधाऽपि आगमाभावात् रूर्वधा नोआगमत्वम, नोझःदश्चात्र सर्वधा आगमनिषेधे वर्तते । तदेतत् लौकिकं द्रव्यावस्यकं वर्णितम ॥६० २०॥ आगमता आजाती है । इस प्रकर सर्दधा आगम के अभावजन्य द्रव्याव याता इनमें होने से लौकिक द्रव्यावस्यकहा इनमें बन जाती है । इस तरह से लौकिक द्रव्यावस्यक का स्वरूप वर्णन है ।

भावार्थ---इस एत्रद्वारा सत्रकार ने तद्वधतिरिक्त लौकिकद्रव्यावइयक का स्वरूप बतलाया है। उसमें हंसारीजनोंद्वारा जो भी मांगलिक कृत्य हैं कि रुौकिक जिन्हें न रना होता 1 वे सव द्रव्यावर्षक आवश्यक सर्षपो' ऽ क्षेप दर्शका हैं। **मंग**ल – निमित्त का वरना संसार 🗉 दर्ही आदि का किसी ग्रम कार्थीं में उपयोग करना. कार्य निमित्ता भर्षण करना आदि सब द्रव्यावड्यक हैं । ध्वापि इन लौकिक आब-श्वनपर्याय के प्रति कोई संबंध नहीं है फिर भी इन्हें द्रवाध्याक की अर्थं अर्धानभूत आवइयक मानकर द्रध्यावश्यकरूप माना गया है। इन लौकिक वार्यों में आगम का सर्वथा अभाव रहता है। अतः ये नोआगमरूप हैं।।खत्र२०।।

દ્રવ્યાવશ્યકરૂપ કહે છે આ પ્રકારના દ્રવ્યાવશ્યકના અર્થ પ્રાપ્ત થઇ જાય છે. આ પ્રકારે રાજે ધરાદિના સંસાર કારણભૂત મુખધાવન આદિ કાર્યોમાં દ્રવ્યાવશ્યકતા ઘટિત થઇ જાય છે. આ મુખધાવનાાદ દુલ્યામાં લાકપ્રસિદ્ધિની અપેક્ષાએ પણ આગમરૂપતા નથી. તે કારણે તે ક્રિય એામાં આગમના અભાવ હાવાને લીધે ના આગમતા સિદ્ધ થાય છે. આ પ્રકારે આગગના સર્વથા અભાવ જન્ય દ્રવ્યાવશ્યકતા તેમનામાં હાવાથી તેમનામાં લીકિક દ્રવ્યાવશ્યકતા હાવાની વાત સિદ્ધ થઇ જાય છે દ્રવ્યાવશ્યકતાના રવરૂપતું આ પ્રકારનું વર્ણન અહીં કરવામાં આવ્યું છે.

ભાવાર્થ — આગલા છે સત્રમાં (૧૭ અને ૧૮ મા સત્રમાં જ્ઞાયકશરીર દ્રવ્યા-વશ્યક અને ભબ્ધશારીરદ્રબ્યાવશ્યકતું સ્વરૂપ પ્રકટ કરવામાં આવ્યું. હવે તે ખાન્નેથી જિન્ન એવા દ્રબ્યાવશ્યકની પ્રરૂપણા કરવામાં આવે છે. આ સબદ્વારા લેના પ્રથમ લેકરૂપ લીકિક દ્રબ્યાવશ્યકનું રવરૂપ બલાવવામાં આવ્યું છે. સ સારી જીવા દ્વારા જે જે માંગલિક ક્રિયાએ કરવાનું આવશ્યક માનવામાં આવે છે. તે સઘળી ક્રિયાએ! ને લીકિક દ્રબ્યાવશ્યક કહેવામાં આવે છે. મંગળ નિમિત્તે સરસવ આદિના પ્રક્ષેપ કરવા, દ્વાં (દર્ભ)ના માંગલિક કાર્યોમાં ઉપયોગ કરવા. કાઇ શુભગાર્થને નિમિત્તે દર્દી આદિનું ભક્ષણ કરવું. વગેરે ક્રિયાએમને લીકિક દ્રબ્યાવશ્યક કહે છે. જો કે આ લીકિક આવશ્યક કૃત્યોના આવશ્યકપર્યાયની સાથે કાેઇ સંબંધ નથી. છતાં પણ દ્રબ્યાવશ્યકનો અર્થ અપ્રધાનભૂલ આવશ્યક ખાનીને તેમને દ્રબ્યાવશ્યકરપ માનવામાં આવેલ છે. આ લીકિક કાર્યોમાં આગમના સર્વથા અભાવ રહે છે. તેથી તેઓ માં આગમરૂપ છે. 11 સ્ટબ ૨૦ 11

अनुयौगद्रारसत्रे

www.kobatirth.org

मूलम्— से कि तं कुप्पावयणियं द्व्यावर्स्सयं ? कुप्पावयणियं द्व्यावरस्तयं जे इमे चरगचीरिंगचम्मखंडियभिवस्तो डपंड्ररंगगोयम गोव्वतिय गिहिधम्मधम्मचिंतगअविरुद्धविरुद्धवुङ्किसावगध्पभित-ओ पासंडत्था कछं पाउप्पभायाए रयणीए जाव तेयसा जलंते इ दस्स वा खंदस्स वा रुद्दस्स वा सिवस्स वावेसमणस्स वा देवस्स वा नागस्स वा जक्खस्स वा भूयरस वा मुग्रदस्स वा अज्ञाए वा दुग्गाए वा कोइकिरियाए वा उवलेवणसंमज्जणआवरिसणधूव-पुष्फगंधमङाइयाइं द्व्वावस्सयाइ करेति, से तं कुप्पावयणियं दत्त्वावस्सयं ॥ सू० २१ ॥

छाया—अथ किं तत् कुप्रावचनिकं द्रव्यावस्यकम् ? कुप्रावचनिकं द्रव्या-वइपकं य इमे चरकचीरिकचर्मखण्डिकविक्षोण्डपाण्डुराद्गगोतमगोवतिक

"તદ્ર ચતિરિકત દ્રવ્યાવશ્યકના જે કુપ્રાવચનિક દ્રવ્યાવશ્યક નામના બીએ ભેદ છે 'તેનું હુચે સૂત્રકાર વર્ણુન કરે છે-- ''से कि त' कुप्पा वयणियं" ઇત્યાદિ---

शण्दार्थ-(से) શિષ્ય શરૂને એવે। પ્રશ્ન પૃષ્ઠે છે કે હે ભગવન ! (तं) પૂર્વ પ્રકાન્ત (પૂર્વ પ્રસ્તુત વિષય) (क्रुप्यावयणियं दव्यावरसयं किं) ક્રપ્રાવચનિક દ્રવ્યા વશ્યકનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

७त्तर—(कुष्पावयणियं द्व्यावरसयं) કુપ્રાવચનિક દ્રવ્યાવશ્યકતું स्व३५ आ प्रકारतं छे—(जे इमे चरगचीरिगचम्मखंडियभिक्खोंडपंडुरंगगे।यमगेाव्वतिगि-

१४२

अनुयोगचन्द्रिका टीका.स.०२१ कुप्राः चनिष द्रव्याव्य्यकम्बरूपं द्वितीयनिरूपणम् १४३

गृहिधर्म धर्मचिन्तकाविरुद्ध विरुद्ध मुद्ध आवकप्रभृतयः पाषण्डस्थाः कल्पे प्रादु-ब्धभातायां रजन्यां यावत् तेजसा जलति इन्द्रस्य वा स्वन्दस्य वा रुद्रस्य वा द्विवस्य वा वैश्ववणस्य वा देवस्य वा नागस्य वा यक्षस्य वा भूतस्य वा मुद्ध-न्दस्य श आर्याया वा दुर्गाया वा कोष्टक्रियाया वा उपलेपनसम्मार्जनावर्ष ग-धूपयूष्परान्धमाल्य।दिकानि द्रव्यावदःकानि कुर्वन्ति । तदेतत् कुप्रावचनिक द्रव्या-बच्चकम् ॥ मू० २१ ॥

धम्मचिंतगं अच्किद्धविरुद्धवुद्धिसवगण्यभितओ पासंडरथा) जो ये चरक, चीरिक, चर्मस्वंडिक, निक्षोण्ड, पाण्डराह, गोतम, गोव्रतिक, गृहि, धर्माधर्म चिंतक, अविरूद्ध, विरूद्ध, और इद्ध, श्रावक आदि हैं कि जो पापण्डम्थ अपने आप को व्रती मानते हैं (कल्लं पाउण्पभायाए स्यणीए जाव तेयसा जलंते) सामान्य प्रभात होने पर प्रभातप्राय रजनी के होने पर यावत तेज से ज्वलित स्वर्य के उदय होने पर (इंदस्सवा) इन्द्र की (संवरस वा) अथवा स्कंद-कार्ति क स्वामी की (रुद्दस्स वा) अथवा रुद्ध की (संवरस वा) अथवा स्कंद-कार्ति क स्वामी की (रुद्दस्स वा) अथवा रुद्ध की (सिवस्स वा) अथवा की (वेस-मणस्स वा) अथवा वैश्रमण की (देवस्स दा) अथवा सामान्य देव की (नागरस वा) अथवा नाग की (जक्स्वस्स वा) अथवा यक्ष की (भ्रेयस्स वा) अथवा भूत की (सुग्रंदरसवा) अथवा मुकुंद की (अज्जाए वा) अथवा आर्यादेवी की (दुग्गाए वा) अथवा दुर्गा कि (कोट्ठकिरियाए वा) अथवा कोट्डकिया की (उवलेदण संमज्जण-आवरिसण-धूबपुष्फगंधमल्लाइयाइ दत्व्यावस्त याः) व रेति-से तं कुप्पावयणियं

हिधम्मधम्मचितगअ बरुद्ध बिरुद्ध चुट्ट सावगप्पमित आँ पासंड था) के आ अरेड श्रीहिड, धर्भ भ डिड, लिक्षेंड. पांडुरांग. गौतभ, गेावतिड, गृडिधर्भा, धर्म थिन्तड, आविइद्ध अने वृद्ध आवड आहि छे डे के रेगे। पाष उरथ छे-के रेगे। पोतानी जतने वती माने छे (आ अधां पहोने। अर्थ शण्टार्थ ने अन्ते स्पष्ट डरवामां आव्ये। छे) (कल्लं पाउप्रभायाए रदणीए जाव तेयसा जलंते) ते श्रे। सामान्य प्रकात थतां-लगकग रात्रिने। अन्तडाण सभीप आवे त्यादे लणकां भणुं धाय त्यादे अने सर्थ पोताना सडसडिर छे। धी प्रडाशवा लागे त्यादे (इंदरस वा) धन्द्रनी अथवा (संदरस वा) रहं दनी-डार्तिंड स्वाभिनी, (हद्दसा वा) अथवा रुद्रनी (सिवस्स वा) अथवा शिवनी (बेसमणरस वा) अथवा वेश्वभछनी डुणेरनी. (देवरस वा) अथवा शिवनी (बेसमणरस वा) अथवा वेश्वभछनी डुणेरनी. (देवरस वा) अथवा शिवनी (तागरस वा) अथवा नाजनी. (जक्सरस वा) अथवा पक्षनी. (भूयस्स वा) अथवा भूतनी (म्रुगुंदस्स वा) अथवा मुडुन्टनी (अज्जाए वा) अथवा आर्याहेवीनी (दुग्गाए वा) अथवा हर्गानी (कोट्ट किरियाए वा) अथवा हे। डियानी (उवहेवण, संमज्जण– आवरिसण-धूव पुष्फ गंधमछाइयाइ दव्यावरसय्याई करेंति से तं कुप्तावनाणि के **588**.



टी ा--- शिष्यःपृच्छति--- 'से किं, तं' इत्यादि । अथ किं तन कुप्रावच-निकं द्रव्यावध्यकम् <sup>१</sup> उत्तरमाह–कुप्रावचनिक=क्कारसतं प्रवचनं येगां ते <u>क</u>म बचनाः, कुत्सितस्वं चा व प्रवचनस्य मोक्षानुषयोगित्वात्, तेवाभिदं दुप्रावचनि-कम् द्रच्याबद्ध्यक्षमेवं विज्ञेयम-य हमे चरक्षीरिकचर्मस्वण्डिक-प्रिक्षोण्ड-पा-ण्डुराङ्गगोतमगोव्रतिकमृहिधर्मधर्मचन्तकाषिरुद्धविरुद्धभ्व वकप्रभूतयः. **414**-ण्डस्थाः, तत्र-चरकाः=धाटिवाहकाः-यृथबद्धाः सन्तो ये सिक्षां चरन्ति ते चरकाः, अभग-गुञ्जाना ये चरन्ति ते चरकाः । चीरिकाः=रथ्यापनितवस्त्रखण्डधारकाः, चर्मस्वण्टिकाः=चमवसनाः, यहा--चर्ममग् सर्वोपकरणा , भिक्षोष्डाः=ये भिक्षा-लब्धमेवाग्नादिकं भुञ्जते न तु स्वपालितगवादीनां दुग्धादिकं. ते भिक्षोप्टा दच्चावरमयं) उपलेपन किया करते हैं, संमार्जन किया करते हैं, दुग्ध एव मन्धों दक आदि से ग्नान क्रिया करते हैं, पुष्पपूजा करते हैं, घूपपूजा करते है, चन्दन से उनगा उपलेपन करते हैं उन पर माला चढाते हैं, इत्यादिरूप जो द्रव्यावरुपक करते हैं वह सब कुप्राधचनिक द्रव्यावरुप है। इस प्रकार पूर्व प्रकान्त द्रव्या।इयक का यह स्वरूप है।

में एकत्रित होकर भिक्षा मंगिते जी समुदायरू प अर्थवा खाते २ जो चलते हैं ÷ चरक हैं L वे वे चरक मार्ग में पडे हुए वस्त्रसंडों को जो पटना करते हैं वे चीरिक हैं। वमडे को यसारूप में पहनते हैं अथवा चमडे के ही समस्त उपगरण जिनके होते हैं उनका नाम चर्मखंडिक है। भिक्षा में प्राप्त हुए अन्न से ही जो अगना-उदर पूर्ण करते हैं∽अपने घर में पालित गाय आदि के दुग्धादिक से नहीं≁ दरवावग्सयं) ઉપલેપક ક્રિયા કરે છે, સમાર્જન ક્રિયા કરે છે, દૂધ, ગંધાદક આદિ વડે સ્નાન કરાવવાની ક્રિયા કરે છે, ફૂલેા વડે પૂજા કરે છે, વૂપપૂજા કરે છે, ચન્દન થડ તેતું ઉપલેપન કરે છે, તેમના પર માળાઓ ચડાવે છે, ઇત્યાદિ પ્રકારના જે **૬૦યાવશ્યક** કરે છે તે સઘળા દ્ર૦યાવશ્યકને કુપ્રાવચનિક દ્ર૦યાવશ્યક કહે છે. પૂર્વ પ્રસ્તુત કુપ્રાવચનિક દ્રગ્યાવશ્યકનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે હવે ચરક આદિ પદાના અર્થ સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે–જેએન સચદાયઢપે એકત્ર થઇને ભિક્ષા માગે છે તેમતું નામ ચરક છે. અચવા ખાતાં ખાતાં જેઓ ચાલે છે. તેમને 'ચરક' કહે છે. માર્ગપર પડેલા વસામાં ગેને એકત્ર કરીને જેઓ તે વસામાં ડોને ધારણ કરે છે-પહેર છે–તેમને 'ચીરક' કહે છે, ચામડાને જ વસરૂપે પહેરનાર અથવા ચામડાનાં જ ઉપકરણા રાખનારને ચર્મ ખંડિત' કહે છે.

ભિક્ષામાં પ્રાપ્ત થયેલા અન્નથી જ જેઓ પાતાનું પેટ ભરે છે-પાતાને ઘર '**પાલેલી** ગાય આદિના દ્રધ આદિથી જે પાતાનું પેટ સરતો નથી તેને 'ભિક્ષેાંડ'

# अनुयोगचन्द्रिका टीका स्र० २१ कुप्रावचनिकद्रव्यावश्यकनिरूपणम्

उच्यन्ते, यडा-भिक्षोण्डाः=सुगतज्ञासनस्थाः, पाण्डुराङ्गाः-पाण्डुगणि=भस्मलेव-नात् शुभ्राणि अङ्गानि=गात्राणि येषां ते तथा, भस्मलेपित्तशरीरा इत्यर्थः गोतमाः-ये दि विस्मयकारकपादपतनादिश्विक्वाभिष्ट पभं शिक्षयित्वा घराट-व मालाभिस्तं विभूष्य तस्य द्वपभस्य विविधमभिनयं दर्शयित्वा भिक्षन्ते ते गोतमाः गोत्रतिकाः-गोन्नतं येषां ते गोन्नतिकाः=गोत्तर्यात्तुकारिणः, ते हि गवां मध्ये वर्ग्तु मच्छ्या तज्ज्वना भावितान्तः करणा पुरान्निर्गच्छन्तीभिर्गोभिःसह निर्गच्छन्ति, तिष्ठन्तीभिः सह तिष्ठति, उपविशन्तीभिः सहोपविशन्ति, श्रुञ्जानामिःसह तद्वदेव तृणपुप्पफलादिकं श्रुठ्जते, जरुं पिवन्तीभिः सह तदन्त्वरणेनैव जलं पिवन्ति । उक्तं च- ''गावीहि सम निग्गमः वेसठाणासणाइ पकरंति ।

भुंजंति जहा गावी तिरिक्खवासं विभावंता ।?''

उनका नाम भिशोण्ड है। अथवा सुगत-(बुद्ध) के शाखन को मानने वालों का नाम भी भिशोण्ड है। भस्म के लेपन से जिनका शरीर शुम्र हो जाता है उन का नाम शुम्राङ्ग है। जो वैल को विस्मयकारक चाल सिखा करके और उसे कौडियों की मालाओं से विभूषित करके उसका अभिनय दिखा र कर भिक्षाष्टत्ति करते हैं उनका नाम गोतम है। राजा दिलीप की तरह गोवत का जो पालन करते हैं उनका नाम गोवतिक है। गोवत को पालन करने वाले मनुष्य गायों के मध्य में रहने की इच्छा से गायें जब पुर से नीवलती हैं तब उनके साथ ही निवलते हैं, जब दे बैठती हैं-तब बैठते हैं जब दे खडी होती हैं-तब दे खडे होते हैं, जब दे बैठती हैं तब दे भोजन करते हैं फलादि का, और जब दे जल पीती हैं, तब दे जल पीते हैं।

કહે છે અથવા સુગતના (ખુદ્ધના) શાસનને માનનારનું નામ ભિદ્ધાંડ છે. ભરમના લેપથી જેમનું શરીર શુભ્ર થઇ જાય છે, તેમને 'શુભ્રાંગ' કડે છે. જેઓ અળદને આશ્ચર્યજનક ચાલ શિખવીને અને તેને કાેડીઓની માળાઓથી વિભુષિત કર્સને, તેના અભિનય લાેકાને બતાવી બતાવીને ભિક્ષાવૃત્તિ કરે છે તેમને 'ગાતમ' કહે છે. રાજા દિલીપની જેમ ગા વ્રતનું પાલન કરનારને 'ગાવતિક' કહે છે. ગાવતતું પાલન કરનાર પુરુષ ગાયાની પાસે રહીને તેમની સેવા કર્યા કરે છે. જ્યારે ગાયા ગામમાંથી બહાર નીકળે છે ત્યારે ગાવાતક પણ તેમની સાથે જ ગામની બહાર ચાલી નીકળે છે, જયારે તે ગાયા નીચે બેસે છે ત્યારે તે ગાવતિક પણ નીચે બેસે છે. જ્યારે તેઓ ઊભી થાય છે ત્યારે તે પણ ઊભા થાય છે, જ્યારે તેઓ ચરતી હોય છે, ત્યારે તે પણ ફલાદિરૂપ ભાજન કરે છે, જ્યારે તેઓ પાણી પીવે છે, ત્યારે તે પણ પાણી પીવે છે. કહ્યું પણ છે, એમ કહીને સ્ટ્રત્રકારે જે ગાથા આપી છે તે

अनुयोगद्र रसन्ने

छाया-गोभिः समं निर्गमध्वेश्वस्थानासनादि प्रकर्वन्ति । श्रुठजते यथा गौः, तिर्यग्वासं विमावयन्तः ॥इति॥ गृहिधर्माणः--गृहिणां धर्मो येशं ते गृहिधर्माणः='गृहस्थ--धर्म एव श्रेयान्' इति मत्वा तदुचितधर्माचारिणः, । उक्तं च तदनुसारिभिः---"गृहाश्रमसमो धर्मों, न भूतो न भविष्शति । तं पाळयन्ति ते धीराः, छीवाः पाषण्डमा ताः ॥ इति । भर्मचिन्तकाः--याझवस्वयादि प्रणीतचर्मसंहितादिभिःसइ वे भर्मं चिन्तयन्ति=तानि-व्यवहरन्ति वे ते धर्मचितिका उच्यन्ते, अविरुद्धाः-देवनृपमातापितृतिर्यगादीनाम-विरोधेन बिनयकारिणो ये भवन्ति तेऽविरुद्धाः-वैनयिका इत्यर्थः, विरुद्धाः=

ગાચાના ઉપર સુજઅના જ અર્થ થાય છે. તે ગાથામાં ગાવતિકનાં લક્ષણા ખતા-વવામાં આવ્યા છે,

"ગૃહસ્થધર્મ જ <sub>પ્ર</sub>ચસ્કર છે," આ પ્રકારની માન્યતા ધરાવનાર અને તેને અત્રરૂપ જ ધર્મનું આચરણ કરનાર જે પુરુષો હાેય છે તેમને ગૃહિધર્મા' કંડ છે. તે લોકાની એવી માન્યતા છે કે "ગૃહસ્થાશ્રમ જેઓ ઠાઇ ધર્મ થયેા .પણ નથી અને થવાના પણ નથી. જે લાેકા ધીર હાેય છે તેઓ જ તેનું પાલન કરી ર કે છે અને જે લાેકા કલીબ (કમજોર) હાેય છે તેઓ જ વતાની આરાધના કરે છે. યાજ્ઞવલ્કય આદિ તત્ત્વચિન્તકા દ્વારા રચિત ધર્મસંહિતા આદને આધારે જેઓ ધર્મના વિચાર કરે છે, અને તેને અનુસાર જ પાતાની દેવિક પ્રવૃત્તિ ચલાવે છે તેમને ''ધર્મચિન્તક'' કહે છે.

જેએ દેવ. નૃપ, માતા. પિતા. અને તિર્ય'ચાદિના કાેઇપણુ પ્રકારના લેકલાવ રાખ્યા વિના એક સરખાે ાવનય કરે છે, તેમને 'અવિરૂદ્ધ' (ગૈનયિક મિથ્યાદષ્ટિ)

| अनुयोगचन्द्रिका टीका. २१ | कुप्रावचनिकद्रव्यावदयकनिरूपणम् | 280 |
|--------------------------|--------------------------------|-----|
|                          |                                | -   |

अत्रियावादिनः, एते हि पुण्यपापवरलोकादिकं न मन्यन्ते, अतः सर्वपाषण्डि-विरुद्धाचारत्वादेते विरुद्धा उच्यन्ते ।

नन्वेतेषामकिया गदीनां पुण्यपापाद्यस्वीकरणात् इन्द्राधुपलेपनकर्तृत्वं न संभ-नतीति चेत, उच्यते, पुण्यप्राप्तीच्छया यद्यपि तेषाम ईन्द्राद्यपलेपनकर्चृत्वं न संभवति तथापि जीविकोदेशेन तु तत्संभवत्येवेति न कश्चिद् दोषः ।

बृद्धश्रावकाः=बृद्धाः प्राचीनकालमपेक्ष्य बुद्धाः, तएव श्रावयन्तीति आवकाः-ब्राह्मणाः—ऋषभदेवज्येष्ठपुत्रभरतशासनकाले ये देवगुरुधर्मस्वरूपं श्रावयितार पुण्य, पाप और परलोक आदि की मान्यता से जो बहिर्भूत होते हैं ऐसे अक्रियाबादी विरुद्ध हैं। इनका आचारविचार सर्व पाखण्डियों सर्व धर्मवाले की अपेक्षा विरुद्ध होता है। इसलिये ये विरुद्ध कहे जाते हैं।

रंगना---- ये अकियावादी जब पुण्यपाप आदि कुछ भी नहीं मानते हैं ---तब इन्द्र आदि का ये उपलेपन आदि क्यों करेंगे--अर्थात् नहां करेंगे, ऐसी स्थिति में इन्हें इन्द्रादि के उपलेपन आदि के कर्तृत्व में क्यों गिनाया गया है-सो इस संका का उत्तर इस प्रकाग से हैं कि इन में भले ही पुण्य प्राप्ति की इच्छा से इन्द्रादिक का उपलेपन कर्तृत्व संभवन हो--तौभी आजिषिका के उद्देश से उनमें इन्द्रादिक का उपलेपनादि करना संभ-वित होता ही है। अतः सत्रकार की कुप्रावचनिक द्रव्यावश्यक में इनकी परिगणना निर्दुष्ट है। बुद्ध आदक का अर्थ यहां ब्राह्मण से हैं। क्यों कि प्राचीन

કહે છે. જેએા પાપ, પુરુષ, પરલાક આદિને માનતા જ નથી એવાં અક્રિયાવાડીને 'વિરૂદ્ધ, કહે છે. તેમના આચારવિચાર બધાં ધર્મવાળા કરતાં વિરૂદ્ધના જ હાય છે. શ'કા--તે અક્રિયાવાદીઓ ખે પાપ પૂરુષ આદિમાં માનતા જ નથી. તા તેઓ ઈન્દ્ર આદિનું ઉપલેપન. પૂજન આદિ શા મારે કરે ? કહેવાતું તાત્પર્ય એ છે કે સત્રમાં ઇન્દ્રાદિતું ઉપલેપન. પૂજન આદિ કરનારમાં આ અક્રિયાવાદીઓને પણ ગણાવવામાં આવેલ છે. અક્રિયાવાદીઓ આ પ્રકારની ક્રિયાઓ કરે તે કેવી રીતે માની શકાય ?

ઉત્તર—ભલે તેઓમાં પુણ્યપ્રાપ્તિની ઇંચ્છાથી ઇન્દ્રાદિતું ઉપલેપન, પૂજન આ**દિ** ક્રિયાએા કરવાની વાત અસંભવિત હાેય પરંતુ આજવિકા ચલાવવાના હેતુથી તેઓમાં પણ ઇન્દ્રાદિકતું ઉપલેપન પૂજન આદિ ક્રિયાઓના સદ્ભાવ હાેઈ શકે છે. તેથી સ્વ્રકારે કુપ્રાવચનિક દ્રવ્યાવશ્યકમાં તેમની જે પરિગણુના કરી છે તે નિર્દોધ કથનરૂપ જ સમજવી જોઇએ.

આ સુત્રમાં 'વૃદ્ધશ્રાવક' આ પદ બ્રાહ્મણુના અર્થમાં વપરાધું' છે, કા**રણુ કે** #હીં પ્રાચીન કાળની અપેક્ષાએ તેમનામાં વૃદ્ધતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. મા

# अनुयोगडारमत्रे

आसन् अतएवटढ़ाः, त एव पश्चाद् ब्राह्मणा जाताः। एतेषामितरेतरये।गढ्वन्द्रः, ते प्रभृतयः=आद्याः-सुख्या येषां ते तथा, प्रभृतिग्रहणात् परिव्राजकादीनां संग्रहः, पाषण्डस्थाः-पाषण्डं=व्रतं तत्र तिष्ठन्तीति पाषण्डस्थाः=व्रतिनः कल्ये प्रादुष्प्रभा-तायां रजन्यां यावत्तेजसा ज्वलति, एतेषां पदानां ध्याख्या पूर्वस्रत्रे कृता तत एवावगन्तव्या, इद्रस्य शा स्कन्दस्य=कार्तिकेयस्य वा, रुद्रस्य=हरस्य वा, शिवध्य =व्यन्तरविशेषस्य वा, वैश्ववणस्य श, देवस्य=सामान्यदेव य वा, नागस्य=

काल की अपेक्ष्मा लेकर उनमें वृद्धता कही गई है, और वह इस प्रका ( से है कि-जब ऋषभदेव भगवान् यहां विराजमान थे, तब उनके ज्येष्ठपुत्र भरत-चक्रवर्ती ने अपने शासनकाल में देव गुरु धर्म के स्वरूर को सुनाने के लिये इनकी स्थापना की थी। अतः स्थापना का काउ बहुत ही अघिक प्राचीन इस तरह से प्रमाणित होता है ! वाद में ये वैदिकधर्म के उपायक बन गये अन्तः ये ब्राह्मण कहलाने लगे। यहां प्रभृति शब्द से परिवाजक आदि कों का ग्रहण हुआ है। पाएण्ड য়হু কা अर्थ बत है। व्रतका वाले पापण्डस्थ है। यहां यावत शब्द से २१, वें पालन करने सत्र में वथित प्रातःकाल की ३ अवस्थाओं का और म्रर्थ के सहस्वरश्मि-दिनकर आदि विशेषगां का ग्रहण किया गया हैं। स्कंद नाम कार्त्तिकेय का है। रूद्रनाम महादेव का है। शिर-व्यन्तरदेव विशेष था नाम है। वैश्रवण

કથનનું નીચે પ્રમાશે સ્પષ્ટીકરણ સમજવું જ્યારે ઝાયભદેવ ભગવાન અહીં વિરાજ-માન હતા, ત્યારે તેમના જયેષ્ઠ પુત્ર ભરત ચક્રવતી એ પોતાના શાસનકાળસાં દેવ, ગુરુ અને ધર્મનું સ્વરૂપ સંહળાવવાના કાળ ઘણે જ પ્રાચીન હોવાની વાત પ્રમાણિત (સિદ્ધ) થઇ જાય છે. ત્યાર બાદ તે લાેકા વૈદિક ધર્મના ઉપાસક અની ગયા, અને તે કારણે ધ્રાહ્મણુ તરીકે ઓળખાવા લાગ્યા આ રીતે પ્રાચીન કાળમાં જેઓ જિને ન્દ્રના ઉપાસકા હતા, પણ પાછળથી વૈદિક ધર્મના ઉપાસક અની ગયા. એવા લોકાને અહી ''વૃદ્ધબ્રાવક'' કહ્યા છે. અહીં 'પ્રભૂતિ' પદના પ્રયાગ કરીને સુત્રકારે અહીં પરિવાજક આદિ અન્ય પન્થના લોકોને બ્રહ્ય કરવાનું સચન કર્યું છે.

"પાષ'ડ" આ પદ "વ્રત''ના અર્થમાં વપરાશું છે. વ્રતને પાલન કરનારને 'પાય-ડસ્થ' કહે છે. "कछं पाउष्पभायाए रयणीए जाव तेयसा जलंते" આ સત્રપાઠમાં જે 'जाव (यावत्)' પદ આવ્યું છે. તેના દ્વારા ૨૧ માં સત્રમાં કથિત પ્રાતઃકાળની ત્રજ્ય અવસ્થાઓને તથા સર્ચના સહસ્વરશ્મિ. દિનકર આદિ વિશેષણોને ગ્રહણ કરવામાં આવેલ છે.

સ્કંધ એટલે કાર્તિ<sup>હ</sup>કેય. રુદ્ર એટલે મહાદેવ. શિવ' આ શખ્દ વ્યન્તરદેવ-

अनुयोगचन्द्रिका टीका. सू० २१ कुप्रावचनिकऽव्यावकःकनिरूपणम्

भवनपतिविशेषस्य वा, यक्षस्य वा, भूतस्य वा यक्ष्रोभृतौ व न्तरविशेषौ झुक-ःदस्यः नारायणस्य ा, आर्यायाः=आर्या देवी विशेषः, रस्या वा, दुर्गा<sup>र्याः</sup>— सिंहारूढामहिषासुरं हःतुं तदुपरिनिहितैकचरणा दुर्गा तरया वा, कोट्टक्रयायाः = महिषकुट्टनपग कोट्टक्रिया—तः या चा, उपलेपनसंमार्जनावर्षणधृपपुष्पगन्यमाल्या-दिकानि=द्रव्यावश्यकानि कुर्व?न्त । तत्र उपलेपनम्=नवनीताद्युपलेपः, सम्मार्जनं= वस्नात्वण्डेन संशोधनम्, आवर्षणम्=दुग्ध-गन्धोदकादिना स्वपतम्, पुष्पं=पुष्पैः पूजनम, धृपः=धूपदानस, गन्धः=चन्दनाद्यनुलेपनम्, माल्य=मालापरिधापत्रम्, एतान्यादौ चेषां तानि तथा, द्रव्यादृध्यकानि कुर्वन्ति । अयं भावः-य इमे चरकचीरिकादयः पापण्डस्थाः कल्ये प्रादुष्प्रभावःजन्यादिकमेण सम्रत्थाय इन्द्रा-

कुबेर का नाम है। भवनपति विशेष नागकुमार या नाम नाग है। यक्ष और भूत ये व्यन्तरदेवविशेष हैं। नारायण का नाम मुकुंद है। दुर्गा नाम की एक देवी है। जिसकी सवारी सिंह पर है। महिषासुर को मारने के लियें इसका एक चरण सिंह पर रखा रहता है—इसरूप में इसकी मूर्ति बनी हुई होती है। कोट्टकिया नाम की भी एक देवी हेती है। जिसने महिपासुर का नाश किया है। नवनीत—मवखन आदि वा इन पर उपटन करना इसका नाम उपल्टेपन है। वस्नसंड से इनको झाडना पंछना इसका नाम सम्मार्जन है। दुग्ध एवं गन्धोदन से इन्हें नहलाना इसका नाम स्नपन है। तात्पर्य कहने का यह है कि जो चरक चीरक आदि पाषण्डस्थ प्रातःकाल आदि के

વિશેષને માટે વપરાયા છે. ગૈશ્રણવ એટલે કુએર નામના લાકપાલ દસ પ્રકારના ભવનપતિ દેવામાં જે નાગકુમાર દેવા છે તેમને અહીં "નાગ' કહેવામાં આવેલ છે. યક્ષ અને ભૂત. આ અન્ને વ્યન્તર નિકાયના દેવા છે. "મુકું દ' એટલે નાગયણ (વિષ્ણુ ભગવાન), ' દુર્ગા'' આ નામની એક દેવી છે. તે સિંહ પર સવારી કરે છે. મહિષાસુરને મારનારી આ દેવીની એવી મૂર્તિ અનાવવામાં આવે છે કે જેના એક ચરણુ મહિષાસુર પર અને બીજો સિંહ પર રહેલા હોય છે. ''કાર્ટક્રિયા'' આ નામની પણુ એક દેવી હાય છે. જેણે મહિષાસુરના ધ્વ સ્વર્ધો હતા.

હવે ઉપલેપન આદિ પદેાના અર્થ સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે-ઉપર્શું કત દેવ– દેવીઓની મૃતિ<sup>°</sup> પર માખણ આદિનું ઉપટન (લેપન) કરવું તેનું નામ ઉપલેપન છે. વસ્ત્રના કકડા વડે તેમની મૃતિંઓને લૂછવી અથવા ઝાપટવી તેનું નામ સંમા-જેન છે. દૂધ અને ગર્ન્ધાદક (સુગન્ધશુક્ત જળ) આદિ વડે તેમની મૃતિંઓને નવરાવવો તેનું નામ 'સ્નપન' છે.

આ સઘળા કથનને ભાવાર્થ એ છે કે ચરક. ચીરિક આદિ ઉપર્શું કત પાયંડ સ્થા (પાખંડીએા) પ્રાત:કાળ આદિ સમયે ઇન્દ્રાદિકાની પ્રતિમાએાનું ઉપલેપન આ**દિ**  ۇلوە

# अनुयोगदारस्वे

दीनाम्रुपलेपनादीनि द्रव्यावश्यमानि कुर्वन्ति, तैः कृतम्रुपलेपनादिकं कुप्रावचनिकं द्रव्यावश्यकमिति । अत्रापि अप्राधान्याद् द्रव्यस्यम्, अप्राधान्यं चोपलेपनादौ मोक्षकारणभावावश्यकापेक्षया बोध्यम्,

मोक्षकारण तु भावाव यत्र मेव न तु द्रव्यावश्यकम्,

अतोऽःथोपछेपनादि द्रव्यावक्ष्यः स्थानाचःन्यं भवतीति ।

सर्वथा-आगमत्वाभावात् नोआगमत्वं च ह्येयम् । तदेतत्कुप्रावचनिकं द्रव्यावभ्यकं चर्णितमिति ॥सू० २१॥

ज्ञायकञ्ञरीर-भव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्रव्यावश्यकाय लोकोत्तरिकरूपं इतीय-मेदमाह--

मूल्म्—से किं तं लोगुत्तरियं द्व्वावस्सयं ? लोगुत्तरियं द्व्वा-वस्सयं जे इमे समणगुणमुक्कजोगी छक्कायनिश्णुकंपा हयइव उद्दामा, गया इव निरंकुसा, घट्ठा मट्ठा तुप्पोट्ठा पंडुरपडपाउरणा जिणाणां मणाणाए सछंदं विहरिऊणं ऊभओ कालं आवस्सयस्स उवट्टति । से तं लोगुत्तरियं द्व्वावस्स । से त जाणयसरीरभवियसरीर-वइरित्तं द्व्वावस्सयं । से तं नोआगमओ द्व्वावस्मयं ॥सू० २२॥ हो जाने पर इन्द्रादिकों की प्रतिमाओं का उपलेपन आदि आवश्यक कृत्य करते हैं वे सब कृत्य कुप्रावचनिक द्रध्यावश्यक हैं । इन उपलेपनादि क्रियाआं में मोक्ष के कारणभूत मावावद्यक की अपेक्षा अप्रधानता होने से द्रव्यत्व जानना चाहिये और सर्वथा आगम के अभाव का अपेक्षा नोआगमता जाननी चाहिये । इस प्रकार कुप्रावचनिक द्रव्यावश्यक का यह स्वरूपवर्णित किया है । भावार्थ स्पष्ट है-॥स्त्र २१॥

अब सत्रकार तद्व यतिरिक्त द्रव्यावञ्यक का तीसरा भेद जो लोकोत्त-रिक द्रव्यावझ्यक है–उसका कथन करते हैं–

આવશ્યક કૃત્યા કરે છે. તે અધાં કૃત્યાને કુપ્રાવચનિક દ્રવ્યાવશ્યક કહેવામાં આવે છે. તે ઉપલેપન આદિ કિયાઓમાં માક્ષના કારણભૂત ભાવાવશ્યકની અપેક્ષાએ અપ્રધાનતા હાેવાથી દ્રવ્યત્વના સદુભાવ સમજવા જોઇએ. અને આગમના સર્વથા અભાવની અપેક્ષાએ 'ના આગમતા'' સમજવી જોઇએ. આ પ્રકારે કુપ્રાવચનિક દ્રવ્યાવશ્યકનું આ સ્વરૂપ અહીં પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે. ભાવાર્થ સ્પષ્ટ છે ાસૂ.૨૧, તદ્વયતિરિકત દ્રવ્યાવશ્યકના લોકોત્તરિક દ્રવ્યાવશ્યક નામના ત્રીજા ભેદનું સ્વ

इप હવે સત્રકાર પ્રકટ કરે છે- ''से किं तं लोगुत्तरियं'' ઇત્યાદ-

अतुयोगचन्द्रिका रीका--व्र.२२ तद्वयतिरिक्तलोकोत्तरीयद्रव्यावश्यकनिरूपणम् १५१

छाया—अथ कि तद् लोकोत्तरिकं द्रव्यावश्यकम् ? लोकोत्तरिकं द्रव्या-वश्यर्क-य इमे अमण्गुणग्रुक्तयोगिनः पर्द्रकायनिरनुकम्पाः इया इव उदामानः, गजा इव निग्ई्रिशः, घृष्टाः मृष्टाः, तुप्रोष्ठाः पाण्डुरपटप्रावरणाः जिनानामनाज्ञया स्वच्छन्दं विद्वस्य उभवकालम् आवश्यकाय उपतिष्ठन्ते । तदेतद् लोकोत्तरिकं द्रव्या-वश्वकम् । तदेतद् झायकश्तरीर-भव्यन्नरीरच्यतिरिक्तं द्रध्यावश्यकम् । तदेतद् नो आगमतो द्रव्यावश्यकम् ।।स्र० २२।।

टीका--शिष्यः षृच्छति- 'से किं तं' इत्यादि । अथ किं तद् लोको-त्तरिकं द्रव्यावश्य म् ? उत्तरमाह- लोगोकारिकं लोकेषु=भ्रुवनत्रये उल्शाः=उत्कृष्ट-तराः साधवः, यहा-लोकेषु=भ्रुवनत्रये उत्तरम्=उत्कृष्टतरं जिनप्रध्वचनं, तेषां तस्य वा इदम्-लोकोत्तरिकं साधुसम्बन्धिजिनशासनसम्बान्ध वा, द्रव्यावश्यकप् एवं विज्ञेयम् य इमे अमगगुणमुक्तथोगिनः-श्रमणाः=साधवस्तेषां गुणाः=मूलोत्तर-गुणरूपाः, तत्र-याणतिपातविरमणाद ो मूलगुणाः, पिण्डविशुद्धयादयस्तूत्तर-गुणाः-तेषु मुक्तः=परित्यक्तो योगो=व्यापारो यस्ते अमणगुणमुक्त-

"से किंतं लोगुरुरियं" इत्यादि। ॥ छत्र २२॥

शब्दार्थ---(से) हे भरंत । (तं लोगुत्तरियं दव्यावः सयं किं) लोकोत्तरिक इव्यावश्यक का क्या म्वरूप है ?

उत्तर---(छोगुत्तरियं दव्वावस्सर्य) लोकोत्तरिक द्रव्यावश्यक का स्वरूप इस प्रकार है--(जे इमे समणगुणग्रुवकजोगी छक्काय निरणुकंपा हया इव उद्दामा) अमण के मूल गुणों और उत्तर गुणों में जिनका व्यापार परित्यक्त हो चुका है--अर्थात्--मूलोत्तर गुणों में जिनकी बिलकुल आस्था नहीं उपेक्षाहै अर्थात् उनसे जो रहित है तथा छहवाय के जीवों के प्रति जिन के अन्तःकरण में दया नहीं है, अतएव उद्दण्ड घोडों की तरह जिनकी प्रवृत्ति बिलकुल हो रही है-

શખ્દાર્થ—(सं) શિ<sup>1</sup>ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે—(तं लोगुत्तरियं दब्वा-वस्सयं किं ?) હે ભદન્ત! ५ વ પ્રસ્તુત લોકો ત્તરિક દ્રગ્યાવશ્યકનું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ઉત્તર—(तं लोगुत्तरियं दव्वावरसयं) લાકાેત્તરિક દ્રવ્યાવશ્યકનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે.

(जे इमे समणगुणग्रुक कोगी छक्काय निरणुवंषा इयाइव उदामा) શ્રમણના મુળગુણે અને ઉત્તરગુણેમાંથી જેમના વ્યાપાર (પ્રવૃત્તિ) પરિત્યકત થઇ ચુકી છે-એટલે કે મુદ્ધાત્તરગુણેમાં જેમને બિવકુલ આસ્થા નથી પણ ઉપેક્ષા જ છે-એટલે કે જેએ। શ્રમણના મૂળગુણેથી અને ઉત્તરગુણેથી રહિત છે. તથા છકાયના છવે। પ્રત્યે જેમના અંત:કરણમાં દયા નથી. અને તે કારણે ઉદ્દ'મ અશ્વની જેમ જેમની

#### १५२/

# अनुयोगहारसत्रे

योगिनः, मूलोत्तरगुणरहिता इत्पर्थः । एते कदाचित् – सानुकम्पा अपि रयुरित्यःह—'छक्कायनिरणुकंपा' इति । पद्धायनिरनुकम्पाः—पद्धायेषु-=पृश्चिम्यादिषु निर्गता=अनुकम्पा दया येषां ते तथा, पड्जीवनिकायदयावर्जिताः अत एव-ते हया इव उदामानः=वरुगाः हिता अश्वा इव, चरणनिपातजीवोद-मर्दं निरपेक्षत्वात् द्रुतचारिणः, गजा इव निरकुँशाः=आचार्याज्ञील्लक्तनज्ञीलत्यत् तथा- छृष्टाः=फेनादिना श्रूक्ष्णीकृत=जङ्गाधवयवा अवयगवयविनारभेदापचारात् घृष्टाः । तथा—मृष्टः≓तैलेदिवादिवा मृष्टाः चिकणीकृताः केशाःशरीरं वा देषां ते मुष्टाः, तथा-तुप्रोष्ठाः-तुप्राः=शीतव लिव रूक्षत्वापनय नार्थे नवनीतादिग्निभ्धपदाथेः र्फ्रक्षिता अ ष्ठा येषां ते तथा, स्वनीतादिमिः चिक्रणितौष्ठा इत्यर्थः, तथा-अर्थात जिस प्रकार विनालगाम के अश्व चरण निपात में जीवोषमर्द निरपेक्ष होने से द्रुतगति किया करते हैं उसी तरह जो ईर्यासमिति से रहित होने के कारण द्वदक्वारी (द्रुतचारी) होते हैं (गयाइव निरंकुसा) मदोन्मत हाथी की तरह जो निरंड्ड्य हे ते हैं-जिस प्रयार मदोन्मत्त गज अपने महावत की आज्ञा से बहिर्भुत बन जाया वरता है--उसी प्रकार जो आज्ञा को नहीं मानते हैं--(घट्टा) जिन्होंने फेन आदिसे जंघा आदि अवयों ना चिकाण-मुलायम) बनाया है (मट्टा) तैल आदिस्निग्धपदार्थों से केशों का जो संम्कार करतें हैं, जल से बाग २ जो शरीर के धोते रहते हैं (तप्पोड़ा) शीतकाल जन्य ओश्ठों की रूक्षता हटाने के लिये जो नवनीत-मवखन−आदि स्निग्धपदार्थी भी उन्में मालिश करते हैं-अर्थात नवनीतादिक की मालिश से जो अपने ओष्टयुगल પ્રવૃત્તિ ચાલી રહી છે. એટલે કે જેવી રીતે અશ્વ જમીન પર ચરણ સુકતી વખતે જીવોપમર્દનની પેરવી કર્યા વિના પ્રતગતિથી ચાલ્યા કરે છે. એજ પ્રમાણે જેએન ા કાર્યાસમિતિથી વિહીન હાવોને કારણે જવાપમદનની પરવા કર્યા વિના શીઘ્રગતિથી ચાલ્યા કરતાં હાય છે (ઉતાચારી હાય છે). (गयाइव निरंकुसा) જેએ। મદેાન્મત્ત હાથીના જેવાં નિરંધુશ હાય છે-જેમ મદાન્મત્ત હાથી તેના મહાવતની આજ્ઞા પ્રમાહો ચાલતા નથી એજ પ્રમાહે જેએ। ગુરુની આજ્ઞાને માનતા નથી. (घट्टा) ટ્રેન (એક પ્રકારના દિનગ્ધ પદાર્થ) આદિ વડે જેમણે જાંઘ આદિ અવયવાને મુક્ષા-ચમ બનાવ્યાં છે. (मड्डा તેલ આદિ સ્નિગ્ધ પદાર્થ વડે જેએ। પાતાના વાળના સંસ્કાર કરે છે. અને જેઓ જળથી શરીરને વારંવાર ધાયા કરે છે. ધાર્યા કરે છે, (તુષ્ણેદ્ધા) ઠંડીને કારણે ફાટી ગયેલા હાઠની રૂક્ષતા દૂર કરવાને માટે જેએન માખણ, સ્નેર, વેસેલીન આદિ રિનગ્ધ પદાર્થોનું તેના પર માલિશ કરે છે, એટલે કે જેએા રને આદિના માલિશ વડે પોતાના હાઠોને મુલાયમ રાખવાને

# अनुयोगचन्द्रिका टीका. २२ तद्रयतिरिक्तलोकोसरीयद्रव्यावदयकनिरूपणम् १५३

पाण्डरपटप्रावरणाः--पाण्डराः धौताः मरुपरीषहसहनाक्षमत्वात्, पटाः=परिधान-बस्राणि, प्रावरणानि--शरीराच्छादनवस्त्राणि च येषां ते तथा, परिहितनिर्मरू-बसनाः, जिनानामनाझया स्वच्छ दं विहृत्य--जिनाज्ञामनादृत्य स्वस्व रूच्या विविध-कियाः कृत्वा उभयकारुं--प्रातःसायम् आवश्यकाय--प्रतिक्रमणाय उपतिष्ठन्ते-उधुक्ता भवन्ति । तत्तेषामावश्यकं रोकोत्तरिकं द्रव्यावश्यकम् । अत्र द्रव्यायश्यक-रवं भावशून्यत्वात्, तत्कलाभावात्, संसारकारणत्वाच्च अप्रधानतया बोध्यम् ।

को चिकने रखते हैं. (पंडुरपडपाउरणा) जो मल परीषह को सहने में असमर्थ होने के का'ण अपने पहनने और ओढने के वस्तों की धोने में आसक्त रहते है-1 जिणाणमणाणाए) जिन मगवान की आज्ञाकी परवाह न करके जो (स छंदं विहरिऊणं) अपनी अपनी रूचि के अनुसार विविध कियाओं के। करके (उभओ कालं) प्रातः सायं देानेां समय (आवस्सयस्स उवटंति) प्रतिक्रमण करने के लिये उद्युक्त होते हैं (से) सा (तं लेाउत्तरियं दच्चावर्स्सयं) उनका वह आवद्यक प्रतिक्रमण-लेग्ने के संद ज्ञीयकशरीर देवे जा पर भविय सरीरवहरित्तं दव्य वस्सय) इस तरह ज्ञायकशरीर और भव्य शरीर इन दोनों से छुदा यह द्रव्याव यत्र-लेग्ने कोई वास्तविक फल प्राप्त नहीं होता है-उच्दा उन से संसार का ही वर्धन होता है। इसलिये इन भावशूत्य द्रव्य-रिक्ति साधुओं द्वारा किया गया आवद्य कर्क अप्रधान होने के कारण द्रव्या-

भ्रथतन કરતા રહે છે, (पंडुरपडपाउरणा) જેઓ મલપરીષહને સહન કરવામાં અસ-મર્શ હોવાને કારણે પોતાના પહેરવા ઓહવાના વસ્તોને ધોવામાં આસકત રહે છે. (जिणाणमणाणए) જિનેન્દ્ર લગવાનની આજ્ઞાની પરવા કર્યા વિના જેઓ (सर्छदं विद्दरिफ़णं) પોતાની ઇચ્છા અનુસારની વિવિધ ક્રિયાઓ કરીને (उम्नजोकालं) માત:કાળ અને સાય'કાળ, આ અન્ને સમયે (आवस्सयस्स उबद्वंति) પ્રતિક્રમણ કર-નાને તૈયાર થાય છે, (से तं लेाउत्तरियं दच्चावस्सयं) તે৷ તેમની તે આવશ્યક ક્રિયારૂપ પ્રતિક્રમણ લાકોત્તરિક દ્રવ્યાવશ્યકરૂપ ત્રણાય છે. (से तं जाणयसरीर मंविय सरीरबहरितं दब्बाबस्सयं) સાયકશરીર અને ભગ્યશરીર, આ બન્નેથી બિન્ન એવા દ્રવ્યાવશ્યકના લાકો જ્વાર્યક દ્વર્યા છે. (से तं जाणयसरीर मंविय सरीरबहरितं दब्बाबस्सयं) સાયકશરીર અને ભગ્યશરીર, આ બન્નેથી બિન્ન એવા દ્વર્ગાવશ્યકના લોકોત્તરિક દ્રવ્યાવશ્યક નામના ત્રીજા ભેઠતું આ પ્રકારનું સ્વ રૂપ સમજવું. આ ક્રિયાઓમાં ભાવશન્યતા હાવાને કારણે તેમતું કાઇ વાસ્તવિક ક્રવ પ્રાપ્ત થતું નથી, પરન્તુ ઉલ્ટા સંસાર જ વધે છે. તેથી આ પ્રકારના દ્રવ્ય દિ:ગી સાધુઓ દ્વારા કરવામાં આવેલું આવશ્યકકમ<sup>6</sup> અપ્રધાન હાવાને કારણે દ્વર્ગા સાથ છે. દ્વર્યા

# अमुयोगडारस्त्रे

**१**48

नोआगमत्वं च देशे क्रियालक्षणे आगमाभावात् । 'नों ग्रब्दस्यात्र देशप्रतिषेथ-वचनत्वं नोध्यम । आवश्यकज्ञानसद्भावादागमोऽपि देञ्चतो बतते, इति । अत्र छेकोत्तरिकद्रध्यावश्यके दृष्टान्तः प्रदर्श्यते—-पुरा वसन्तपुरे नगरेऽ-गींतार्थ एकः संघा विद्दरतिग्म । तत्र संघे साधुगुणरहितः कथित्संषिग्नाभासः साधुः प्रतिदिनं पुरःकर्मादिदेाषदुष्टमनेवणीयं अक्तादि गृजीत्वा महता संवेगेन प्रतिक्रमणकाछे सर्वमाछेाचयति । अगीतार्थो मच्छाचार्यं व तस्मै अगीतार्थत्वात्

वश्यक माना गया है ऐसा जानना चाहिये। यहां पर 'तो' अब्द एक देन्न प्रति षेध अर्थ में म्युक्त हुआ है। अर्थात् परिक्रमण कियाद्य एक देन्न में आगम रूपता नहीं है। परन्तु प्रतिक्रमणरूप आवद्यक के ज्ञान वा सज्जाव होने से बहां आगम भी इस तरह एक देशरूप आवद्यक के ज्ञान वा सज्जाव होने से बहां आगम भी इस तरह एक देशरूप आवद्यक किया में आगम का प्रचि-षेध यह 'नो' शब्द करता है। और यह प्रवट करता है कि यहां केवल आगम एक देश में वर्तमान है। इस तरह ''ना'' शब्द में देश प्रतिषेधवच-नता जाननी चाहिये। लेको चरिक द्रव्या श्रम्यक के ऊपर दृष्टान्त इस प्रकार से हैं----प्राचीनकाल में वसन्तपुर नाम के नगर में एक अगीतार्थ संघविद्वार करता हुआ आया। उसमें साधुगुणों से रदित एक साधु था। जा संविग्वा-भास (ऊपर से वैराग्य देखानेवाला) था। वह प्रतिदिन पुरः कमौदि देावों से युक्त अनेषणीय आहार ले करके आता-और बडे ही संवेग भाव से

વશ્યકરૂપ માનવામાં આવ્યું છે, એમ સમજવું. અહીં "ના आगम" પઠમાં વપરાયેલા "નો" શબ્દ એક દેશ પ્રતિષેધ (નિષેધ)ના અર્થમાં પ્રયુક્ત થયા છે, એટલે કે પ્રતિકેમણ કિયારૂપ એક દેશમાં આગમરૂપતા હાતી નથી, પરન્તુ પ્રતિક્રમણરૂપ આવાયના જ્ઞાનના સદ્ભાવ હાવાથી ત્યાં આગમના પણ એકદેશની અપેક્ષાએ સદ્ભાવ હાય છે. આ રીતે 'ના' પદ અહીં એક દેશરૂપ આવશ્યક કિયામાં આગમ-ના પ્રતિષધ (નિષધ) કરે છે, અને એ વાત પ્રકટ કરે છે. કે ત્યાં આગમ કેવળ એક દેશતઃ વર્તમાન છે. આ પ્રમાણે 'ના' શબ્દમાં દેશ પ્રતિષધ વચનતા સમ-જવી નાઇએ. લાકાત્તરિક દ્રવ્ય બથકનું પ્રતિપાદન કરવાને માટે હવે નીએનું દેશન્ત આપવામાં આવે છે-

પ્રાચીન કાળમાં વસ તપુર નામના નગરમાં અબીતાર્થ સાધુઓનો એક સંઘ વિદ્ધાર કરતા કરતા આવી પહેાંચ્યા. તે સંઘમાં સાધુઓના ગુણાથી રહિત, પથ સ વિગ્નાભાસી (ઉપર ઉપરથી ગૈરાગ્ય ભાવ દેખાડનારા) એવે. એક સાધુ હતા, તે હુંમેશા પુરઃકર્માદિ દાષાથી સુકત અનેષણીય (અકલ્પ્ય) આહાર વહારી લાવતા હતા, અને પ્રતિક્રમણ કરતી વખતે ઘણા જ સંવેગભાવ પૂર્વક પોતાના દાયાની अनुवोगवन्द्रिका टीका--म्.२२ तद्र यतिरिक्तलाकोत्तरीयद्रव्यावस्य कनिरूपणम् १५५

प्रायश्चित्तं प्रयच्छन् एवं बदति-पश्चत साधवः । कथमयं स्वदृष्ठतमुगेापयन् । अशठतया प्रकाशयति, देाणासेवने सुकरम्, आल्रेाचना तु दुष्करा, अतोऽझठ-तयैव ग्रुध्यतेऽसौ । इत्थं तस्य प्रशंसां त्याऽन्येऽपि अमीतार्थश्रमणास्तं प्रशंस-न्ति, चिन्तयन्ति च गुरुसमीपआलोचन् ा चेत शुद्धस्तर्हि असक्रुदुदेापासेचनायां कतायामपि न कथिव दोषः । इत्थं गच्छति कियतिकाले तत्रैकः संविग्नगीतार्थः कथित साधः समायातः । स प्रतिदिनमेवंबिधं ध्यतिकरं विलोक्य तं गच्छा-प्रतिकमण करने के समय में अपने देावें की आलेाचना करता । गच्छाचार्य जो कि स्वयं अगीतार्थ थे दे अगीतार्थ जान करके उसके लिये प्रायश्वित्त दे ते समय ऐसा कहते कि है साधुओं -देखा-यह साधु कितना भला है कि जा अपने एक भी देाष केा नहां छिपाता है, और सबकेा सरल भावसे प्रकटकर देता है। दोर्षी का सेवन ता हा जाता है, परन्तु उनकी आलाचना करना बडा कठिन काम है । इसखिये यह किसी भी मायाचार के विना जेग अपने दोषों की आले।चना घरता है उसी से यह शुद्ध हा जाता है। इस व्रकार आचार्य कृत प्रशंसा का सनवर के संघस्थ अन्य अगीतार्थ अमणजन भी उसकी भग्न सा करने लगजाते। और विचारने लगते कि गुरु के समीप में यदि आलेाचना करने मात्र से ही देशेंगं की श्रुद्धि हे। जाता है तो बार २ दोषों के सेवन करने में भी के।ई हानि नहीं है। इस प्रकार परते २ जब किरनाक समय निकल गया-तब उस संघ में एक संविग्न (क्रियापात्र) गीता र्थ केई साधु विहार करता हुआ बाहर से आया। जब उसने संघ की इस

માલાચના કરતા હુતા. તે ગચ્છના આચાર્ય કે જેઓ અગીતાર્ય હતા, તેઓ આ સંવિગ્નાભાસી સાધુને પ્રાયક્ષિ<sup>ત</sup> દેતી વખતે સાધુઓની પાસે તેની આ પ્રમાણે પ્રશંસા કર્યા કરતાં હતાં- "હે સાધુઓ ! જુઓ, આ સાધુ કેટલા ભલા છે કે તેના એક પથ્યુ દેષ છુપાવતા નથી, અને પેતાના સઘળા દાંધોને સરલભાવે પ્રકટ કરી દે છે. દોધાનું સેવન તા થઇ જાય છે, પરન્તુ તેમની આલાગ્રના કરવાનું કામ ઘણું જ કઠે છે છે. કાઇ પણ પ્રકારના માયાચાર વિના પોતાના દોધોની આલોગ્રના કરવાને લીધે તે શુદ્ધ થઇ જાય છે." આસાર્ય દારા તેની આ પ્રમાણે પ્રશંસા થતી જોઇને સંઘના અંગીતાર્થ અન્ય બ્રમણા પછ્યુ તેની પ્રશંસા કરવા મંડી જતા. તે સંઘના સાધુઓમાં આ પ્રકારની ખાટી માન્યતા વ્યાપી ગઇ કે ગુરુની સમીપે માત્ર આલો-માં પણુ કાઇ હાનિ નથી. આ પ્રકારની તેમની પ્રવૃત્તિ કેટલાક સમય સુધી ચાછ જ રહી. એવામાં કાઇ એક સંવિગ્ન (કિયાપાત્ર) ગીતાર્થ સાધુ ગામ નગર આદિના વિદ્યાર કરતો કરતો તે વસન્તપુર નગરમાં આવી પહેાંગ્લા. જયારે તેણે તે અગી-

# अनुयोगडांग्स्त्रे

**24**4

चार्यधक्तवान्-त्वमस्य शठसाधः प्रश्नंसां क्रुचन् अग्निभक्तप्रश्नंसको नृप इव दृश्यसे । गच्छाचार्येण तत्कथां कथयितुं प्रेरिशः स संविग्नगीतार्थों मुनिरेवं प्रोक्तवान् । आसीद् गिरिनगरवासी कश्चिदग्निभक्तो वणिक् । स प्रतिवर्षं पद्मराग-रत्नैः गृहं भृत्वा वह्निना तत् प्रदीपयति । अग्नौ तस्यैवं विधं श्रद्धातिश्यं विस्रोक्य, तन्नगरवासिनो जना नरपतिभाविवेवितया तं प्रश्नंसन्त एवंवद्रन्ति-'भन्या-ऽयंवणिक्, यः प्रतिवर्षं पद्मराभैर्वद्वि सन्तर्पयति । अथान्यदा प्रवस्यवनवेगेन

प्रकार की मलिदिन की व्यवस्था देखी-तब उससे नहीं रदा गया-और गच्छा-चार्य के पास जाकर उसने उनसे कहा आप इस घठ साधु की जेा प्रशंसा करते हैं - वह कार्य आपका अग्निभक्त की प्रशंसा करने शरु ए<sub>म</sub> राजा की तरह है। यह कथा कैसी है इस प्रकार गण्छाचार्य के पूछने पर उस संवि-मन गीतार्थ साधुने उन्हें यह कथा इस तरह से सुनाई -- गिरिनगर में ए अग्नि-भक्त वणिक रहता था। वह प्रतिवर्ष पद्मरागरत्नों को घर में भरकर उसमें आग रुगा देता था। उसके अविवेक पूर्ण कार्य की बहां का राजा और पुरवासिजन सबही प्रशंसा करते। कहते-देखेा इसके अद्धातिशय को-जो प्रति वर्ष पद्मरागमणियों से अग्निदेव को संतर्पित रता है। एकदिन की बात है कि जब उसने पद्मरागमणियों का भरकर घरमें आग रुगाई-तब उस समय आंधी के वेग से अग्निज्वाला इतनी अधिक प्रदीप्त हुई कि उसका संभारतना सुदिकल हा गया--। देखते २ उस प्रदीप्त अग्निने राजमहल सहित उस समस्तनगर

તાર્થસંઘના તે સંવિગ્નાભાસી સાધુની તે પ્રકારની દરરાજની પ્રવૃત્તિ દેખી, ત્યારે... તેનાથી તે સહન થઇ શકી નહીં. તેણે તે અગીતાર્થ સંઘાચાર્યની પાસે જઇને તેમને આ પ્રમાણે કહ્યું-...આપ આ શઠ સાધુની જે પ્રશંસા કરા છે. તે અગ્નિ-લકતની પ્રશંસા કરનારા એક રાજાના કાર્ય જેવું કાર્ય છે. ત્યારે તે સંઘાચાર્ય તેમને પૂછ્યું-...અગ્નિલકતની શી કથા છે !

ત્યારે તે સવિગ્ન ગીતાર્થ સાધુએ તેમને નીચે પ્રમાણે કથા કહી-ગિરિનગર-માં એક અગ્નિલકત વર્ણિક રહેતા હતા. તે અગ્નિદેવને ખુશ કરવા માટે પ્રતિવર્ષ પધરાગ રત્નેાને ઘરમાં લરીને તેને આગ લગાડતા હતા. તેના આ અવિવેકપૂર્ણ કાર્યની ત્યાંના રાજા અને નગરવાસીએા ખૂબ પ્રશંસા કરતા હતા. તેઓ એક બીજાને કહેતાં-...જુઓ તેને અગ્નિદેવ પ્રત્યે કેટલી બધી શ્રહા છે! તે શ્રહાને કારણે તેા તે પ્રતિવર્ષ પદ્મરાગ મણિઓથી અગ્નિને સંતૃપ્ત કરે છે." હવે એક દિવસે એવું બન્યું કે જ્યારે તે વર્ણિકે ઘરમાં પદ્મરાગમણિઓ ભરીને ઘરને આગ લગાડી ત્યારે અચાનક આધી ચઢવાને કારણે તે આગ ચામેર પ્રસરી ગઇ અને તેને કાય્ણમાં अनुयागचन्द्रिका टीका. स०२२ तद्वधतिरिक्तलोकोत्तरिगद्रव्यावदाकनिरूपणम् १५७

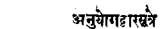
प्र-र्द्धितस्तत्प्रदीपितवह्वीराजप्रासादसहितं समस्तमपि तन्नगरं ददाह । क्ष्तो राज्ञा स वणिग्दण्डितो नगराड् निष्कासितश्र ।

तथा त्वमपि अविधिषट्टन्तस्य अस्य प्रशंसां कुर्वन् आत्मानं संघं च विना ज्ञयसि । यदि पुनस्त्रमेनं शिक्षयसि, तदाऽपर नृप इव स्वपरकल् गणकारको मषिष्यसि । तथाहि—

आसीत्कश्चिद् राजा, यो हि तथाश्विकर्मकारिणं कंचीदेकं वणिजं समा-हूर प्रोक्तवान्-ध्दि तव पद्मरागमणिमिरग्नेस्तर्पणमावट्यकं, तर्हि बने गत्वा को भी स्वाहा करदिया । राजा ने जय परिस्थिति का विषार किया तो अपने भज्ञानना पर उसे बडा पश्चात्ताप हुआ । अन्तमें उसने उस वर्णिक् को दण्डित करअपने नगर स बाहिर निकाज दिया। इसी प्रकार आप मी अविश्वि में प्रवृत्त इर इस साधु की जेा प्रशंसा करते हैं-वह आप का आर संघ का विनाझ क है। यदि इस संघ में आप किसी एक को भी झिक्षित करदे तो आपका यह कार्थ एक दूसरे राजा की तग्ह के और पर का कल्याणकारक होगा-सुनिये-एक राजा था। उसके राज्य में भी इसी अग्निभक वणिक की तरह एक वर्णिक् रहता था। वह भी प्रतिवर्ष पद्मरागमणियों के। घर में भरार उसमें आप लगा देता था-और इस तरह से अग्नि के। संतर्षित किया करता था। जव राजा को उसकी इस बात का पता लगा-शव उसे बुलाकर उसने कहा कि यदि पद्मरागमणियों से अग्नि को संतर्षित करना तुम्हारे लिये आवश्यक है-तो तुम यह कार्य नगर में रह

લેવાનું કાર્ય મુશ્કેલ અની ગયું. તે આગની જવાળાઓમાં રાજમહેલ સહિત આખું નગર ભસ્મીભૂત થઇ ગયું. જ્યારે રાજાએ આ પરિસ્થિતિના કારણના શાંત-ચિત્તે વિચાર કર્યો ત્ય રે તેને પાતાની અજ્ઞાનતાને માટે પશ્ચાત્તાપ થયા. તેણે તે વર્શિકને સજા કરમાવીને પાતાના નગત્તમાંથી હાંકી કાઢયા. તે રાજાની જેમ આપ અવિધિમાં-પાપાચારમાં પ્રવૃત્ત થયેલા આ શઠ સાધુની જે પ્રશાસા કરા છા, તે આપના અને સંઘના વિનાશ કરનારી નિવડશે. જો આપ આ સંઘમાંથી એવા એક સાધુને પણ શિક્ષા કરીને હાંકી કાઢશા. તો આપતું તે કાર્ય એક બીજા રાજાના કાર્યની જેમ રવ અને પરનું કલ્યાણુ કરનારૂં થઇ પડશે. હવે તે સંવિગ્ન ગીતાર્થ સાધુ તે રાજાની કથા તે આચાર્યને કહી સંભળાવે છે∽

કાઇ એક રાજાના નગરમાં ઉપશુંકત અગ્નિભકત વર્ણિક જેવે৷ એક વર્ણિક યહેતો હતા. તે પણ અગ્નિદેવને તૃપ્ત કરવા ાનમિત્તે પ્રતિવર્ષ પોલાના ઘરમાં પદ્મ રાગમણિઓ ભરીને ઘરને આગ લગાડી દેતા હતા જ્યારે રાજાને તેની આ વાતની ખબર પડી ત્યારે તેણે તે વર્ણિકને પાતાની પાસે બાેલાવીને આ પ્રમાણે ચેતવ**ણી** આપી-જો પદ્મરાગ મણિએા ઘરમાં ભરીને તેને આગ લગાડીને તમે અગ્નિદેવને



कथं नैव करोषि ? तवैवंधिथया क्रियचा कदाचित्सम तो पि प्राभो विनव्यत् । इत्येवं तं निर्भरस्य दण्डयित्वा नगराद् निष्कासितवान् । तथा त्वमपि कुरुः । 🧓 एवं तेन संविग्नगीतार्थंन बहुशः प्रतिबोधितोऽपि स गच्छाचार्यों यदा स्वव्यापारान्न निष्टत्तस्तदा स साधुः अन्यान् गच्छस्थितान् साधून् एवधुक्तवान -"यद्येषोऽसंचिग्नोऽगीतार्थों गः छाधिपो भवद्भि परित्यज्यते, तदा भवतां महान अनर्थी मविष्यती''ति । एवंविधं साध्वाभाषावश्कप्रकारं सर्व लोकोत्त-रिकं द्रव्यावश्य र म । एतत्सर्वं निगमयन्नाइ-'से तं लोगुत्तरियं दव्वावस्तयं' कर क्यों करते हो-क्यों नहीं जंगल में जाकर इसे किया करते हो । क्यों े कि इस तुम्हारी प्रहत्ति से कभी न कभी समस्त ग्राम के नष्ट होने की संभावना हैं। अतः तुम इस दुष्प्रवृत्ति का या तो त्याग करो नहीं तो गांव से बाहिर निवल जाओ । इस प्रकार डाट डपट कर उस राजाने उसे दण्डितः करके अपने नगर से बाहिर निकाल दिया। अतः आप भी संघ की कल्याण कामना से ऐसा ही की जिये। इस प्रकार उस संविग्नगीतार्थ साधूने उन गच्छाचार्य को बहुत प्रकार से समझाया। परन्तु जब वे समझाने पर नहीं समझे तब उस आगतसाधुने संघस्थित अन्य साधुओं से !स प्रमार कहा-देखो यह गच्छात्रिपति असंथिग्न (क्रियाहीन) और अगीतार्थ है, यदि आपलोग इससे अलग नहीं होते हैं-तो इसमें आप सब का बडा भारी अनर्थ होगा। इस प्रकार का साध्वाभासों (वेषधारियों) का जो भी आवश्यक प्रकार हैं वह

સંતૃપ્ત કરવાનું આવશ્યક માનતા હેા. તા તમારે નગરમાં રહીને એવું કાર્ય કરવું જોઇએ નહીં. જંગલમાં જઇને તમે તે કામ કરી શકા છા. નગરમાં રહીને તમે તમારી આ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખશા તા તમારી આ દુપ્પ્રવૃત્તિને કારણે કાઇ વાર આખા નગરને ભરમીબૂત કરી નાખશા. માટે કાં તા તમારી આ દુષ્પ્રવૃત્તિ બંધ કરી દા નહીં તો ગામ છેાડીને જતા રહેા" આ પ્રમાણે ધમકાવીને રાજાએ તેને પોતાના નગરમાંથી હાંકી કાઢવા. આપે પણ સંઘના કલ્યાણને ખાતર તે શઠ સાધુને સંઘ-માંથી હાંકી કાઢવા જોઇએ. આ પ્રમાણે તે સંવિગ્નગીતાર્થ સાધુએ તે ગચ્છાચાર્યને ખૂબખૂબ સમજાવ્યા, છતાં પણ જયારે તેમણે તેની વાતને ન સ્વીકારી ત્યાર તે સંવિગ્નગીતાર્થ સાધુએ તે સંઘના અન્ય સાધુઓને આ પ્રમાણે કહ્યું- આ ગચ્છ-ધિપતિ અસંવિગ્ન (ક્રિયાહીન) અને અગીતાર્થ છે. જો આપ તેમનાથી જુદા નહીં પડા તો આપનું અઠલ્યાણ થશે.આપના સંસાર અલ્પ થવાને બઠલે દીર્ઘ થતા જશે." આ પ્રકારના દ્રવ્યલિંગી સાધુઓની (માત્ર વેષની અપેક્ષાએ જ સાધુ દેખાતા દ્વાય પણ સાધુના આચારાથી રહિત હાય એવા સાધને દ્વગ્વલિંગી કહે છે. જે अनुगोगच न्द्रका टीका स० २३ भावावश्यकनिरूपणम् १५९

ः इति तदेतन् लोकोत्तरिकं द्रव्यावश्यकं वर्णितम् । नोआगमतो द्रव्यावश्यकमयि सर्च निरू पेतमिति प्रकटयितुमाह—तदेतद् नोआगमतो द्रव्यावश्यकं वर्णितम् लदेतत् द्र यावश्यकं वर्णितम्, इति ।।म्.०..२२।।

अथावसरमाप्तं भावावश्यकं निरूपयितुमाह----

मूलम—से किं तं भावावस्सयं ? भावावस्सयं दुविहं पण्णत्तं तं अह्वा आगमओ य, नो आगमओ य ॥ सू० २३ ॥

छा ग----अथ किं तद् भावावस्यकम् ? भावावस्यकं डिविधं प्रज्ञासम्. तद्य ग-आगमतथ, नोभागमतथ ॥मू० २३॥

दी ग—शिष्यः पृच्छति— 'से किंतं भाषा रसयं' इति । हे भदन्त ! अथ किं तद् भावा वहणकम् ? उत्तरसाह— 'भाषा परसयं' इति । भाषा वडवक-सब लोका त्तर भाषा वहणकम् ? उत्तरसाह— 'भाषा परसयं' इति । भाषा वडवक-सब लोका त्तर प्रवाय रूपक है। इस तरह यहां तर्क (से ते नो आगमओ दब गवरसयं) पूर्व प्रकान्त नो आगम द्रध्या वह यक का कथन किया गया है कि नो आगम को लेकर द्रव्या वस्य क के भेद प्रभेदों वा पूर्वो त्तरूप से वर्णन ही जुका है । ॥ सत्र २२ ॥

अब खत्रकार भावावश्यक का वर्णन करते हैं---

से किं तं भावावस्सयं इत्यादि ॥सूत्र २३॥

बल्दार्थ-----{से) हे भदंत ! भागवक्ष्यक का क्या स्वरूप है ?

उत्तर---(भावावस्मयं दुविइं पण्णत्तं) भावांववयक दो प्रकार का है। (तंजहा) वे प्रकार ये हैं--(आगमओ य नोआगमआंग) एक आगम को लेकर भावावक्यक और दूसा नोआग को लेकर भावावक्यक । विवक्षित क्रिया के अनुभव से युक्त जो साध्वादिरूपपदार्थ है उसका नाम भाव है । यहां भाव के अनुभव से युक्त जो साध्वादिरूपपदार्थ है उसका नाम भाव है । यहां भाव कि आनुभव से युक्त जो साध्वादिरूपपदार्थ है उसका नाम भाव है । यहां भाव कि आनुभव से युक्त जो साध्वादिरूपपदार्थ है उसका नाम भाव है । यहां भाव कि आनुभव से युक्त जो साध्वादिरूपपदार्थ है उसका नाम भाव है । यहां भाव कि आनुभव से युक्त जो साध्वादिरूपपदार्थ है उसका नाम भाव है । यहां भाव कि आनुभव से युक्त जो साध्वादिरूपपदार्थ है उसका नाम भाव है । यहां भाव कि आनुभव से युक्त जो साध्वादिरूपपदार्थ है उसका नाम भाव है । यहां भाव कि आनुश्वक्ष कि आगमओ दन्त्रावरस्य के लि स्टिंग प्रदेशि प्रुधीमां पूर्व प्रस्तुत की आगम द्रव्यावश्यक्रतुं क्ष्यन करवामां आव्युं छे. अभ समजवुं. क्षित्रा तात्पय को छ के नाआगमनी अपेक्षाक्य द्रव्यावश्यक्रना को लेक्ष-प्रक्षिटा पडे छे. तेमनुं सक्ष्त-अही' पूर्व थाय छे. तस्त रुगा

હવે સત્રકાર ભાવાવશ્યકના સ્વરૂપતું નિરૂપછુ કરે. છે-

"से कि तं भावावरसयं" धत्याहि-

શण्દાર્થ-(से) શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે-(तं भावात्रस्ययं कि) હે ભગવન ! ભાવાવશ્યકનું સ્વરૂપ કેલું કહ્યું છે ?

### अनुयोगदारमुत्रे

इह-विवक्षितकियानुभवयुक्तोयोऽर्थः साखादिरूपः स भावः। भाव तढतोग्भेदोपवाराद् भावः । यथा-ऐश्वर्यरूपायाः इःदनक्रियायाः अनुभवाद् इन्द्रो भाव उच्यते । भाव-श्वासौ आवश्यकं च भावावश्यकम् । यढा-विवक्षितक्रियानुभवरूपं भावमाश्रित्य आवद्यकं भावावश्यकम् ।

तद् डिविधं प्रज्ञेतम् । तद् यथा-आगमतथ=आगममाश्रिस्य, नोआगम-तथ=आगमाभावमाश्रित्य ॥ स० २३ ॥

मूलम्--से किं तं आगमओ भावावस्सय ? आगमओ भावा-वस्सयं जाणय उवउत्ते । से त्तं आगमओ भावावस्सय ॥ सू० २४॥ छाया---अथ किं तद् आगमतो भावावत्यकम् ? आगमतो भावावश्यकं ज्ञायक उपयुक्तः । तदेतदागमतो भावावश्यकम् ।। स० २४॥

और भाववान में अमेदोपचार किया गया है। इसलिये विवक्षित किया के अनुभव से युक्त अर्थ को भाव कह दिया है। जैसे ऐश्वर्यरूप इन्दन क्रिया के अनुभव से इन्द्र भाव कहा जाता है। भावरूप आवश्यक का नाम भाश-वश्यक है। अथवा विवक्षित क्रिया के अनुभवरूप भाव को लेकर जो आव-ध्यक होता है उसका नाम भावावध्यक है। ।।सूत्र २३।।

भावावश्यक का स्वरूप आगम की अपेक्षा छेकर सत्रवार इस प्रकार से प्रकट करते हैं--से किं त आगमओ भाषावस्सयं इत्यादि ॥सत्र २४॥

शब्दार्थ---हे भदंत ! आगम को आश्रित करके भाव आवद्यक का क्या स्वरूप है ?

<sup>ઉત્તર</sup>–(भोवावस्सयं दुचिंहं पण्णत्तं) ભાવાવશ્યકના એ પ્રકાર છે (तंजहा) તે પ્રકારેા નીચે પ્રમાણે કહ્યા છે (आगमो य नोआगमो य) (૧) આગમની અપેક્ષાએ ભાવાવશ્યક અને (૨) ના આગમની અપેક્ષાએ ભાવાવશ્યક.

વિવસિત કિયાના અનુભવથી શુકત જે સાધુ આદિ રૂપ પદાર્થ છે, તેનું નામ ભાવ છે. અહીં ભાવ અને ભાવવાનમા અભેદાપચારની અપેક્ષાએ આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યુ છે. તેથી વિવક્ષિત ક્રિયાના અનુભવથી ચુકત અર્થ'ને 'ભાવ ' કહેવામાં આવ્યા છે. જેમ કે અશ્રર્ય રૂપ ઇન્દન ક્રિયાના અનુભવથી ઈન્દ્રને ભાવરૂપ કહેવામાં આવે છે. ભાવરૂપ આવશ્યકનું નામ ભાવાવશ્યક છે. અથવા વિવક્ષિત ક્રિયાના અનુભવન અપેક્ષાએ જે આવશ્યક હોય છે, તેનું નામ ભાવાવશ્યક છે. ા સુ૦ ૨૩ ા

હવે સૂત્રકાર ભાવાવશ્યકના પ્રથમ ભેદ રૂપ જે "આગમનની અપેક્ષાએ ભાવા-વશ્યક" છે, તેના સ્વરૂપતું કથન કરે છે—

अनुये। अचन्द्रिका टीका सत्र २४ भावावः यक्त्क्रपनिरूपणम्

टीका—-शिब्यः ष्टच्छति— 'से किंतं आगमओ भावावस्सयं' इति । अथ किं तद् आगमतो भावावश्यकम् ? उत्तरमाह— 'आगमओ भावावस्सयं' इत्यादि। आगमतो भावा श्यकत् ज्ञारक उपयुक्तः । अयमर्थः-आववयक आ इतक पदार्थ-ज्ञग्तज्ञनित-संवेगेन विद्युःयमानपरिणामग्तत्र चोपयुक्तः सा बादिरागमता भावा-वश्यकम् । आवश्यकार्यज्ञानरूपस्यागमस्पात्र सत्त्वात् । भावेश्वात्रावश्यकार्यज्ञान-जनितोपयोगवत्त्वात्, भावमाश्रित्यावश्यकमिति व्युत्पत्तेः । इदग्रुक्तं भवति-आव-

उत्तर---(आगमओ भावा स्सयं जाणयउवउत्ते) आवश्यवसत्र के अर्थ की जानने वाला ऐसा उसमें उपयोगयुक्त बना हुआ साध्वादि कि जिसके परि-णाम संवेग से विशुद्ध बन रहे हैं आगमतः भावायकक है। क्योंकि सत्र के अर्थज्ञानरूप आगमका सद्भाव इसमे आ भ्रेयक हो रहा है। यद्यपि के अर्थज्ञान से जनित अ इय ह जो उपयोग है उसका है। और इस भाव को आश्रित करके जे। नाम भाव आवश्यक इंह, है माबावश्य ह इस प्रवार की व्युत्त्पत्ति से आवश्यक चड अर्थ के इतिता का आवश्यक में उपयोगरूप बना हुआ परिणाम, आंगम से भावावश्यकरू। ठहरता है फिर भी जो साध्वादि को भावा दशकरूप में कहा जाता है वह इस प्रकार के परिण म से युक्त हूंने के का ण उपचार से महा जाता है ऐसा जानना चाहिये। आ दयक में जेा यह उपयोग परिणाम

से किं तं आगमओ भावावस्सयं ' धत्याह---

શબ્દાર્થ'–હે ભગવન્! આગમને આશ્રિત કરીને (આગમની અપેક્ષાએ) ભાવ આવશ્યક્તું સ્વરૂપ કેવું છે?

ઉત્તર-( आगમओ भावावरसयं जाणय उवउत्ते) આવશ્યક સત્રના અર્થને જાણનારા અને તેમાં ઉપયોગ શુકત બનેલા સાધુ કે જેનાં પરિણામા સંવેગને લીધ વિશુદ્ધ બની રહ્યા હાય છે, તે આગમની અપેક્ષાએ ભાવાવશ્યક હાય છે, કારણ કે એવા સાધુમાં આવશ્યક સત્રના અર્થત્રાન રૂપ આગમના સદ્ભાવ થઇ રહ્યો હાય છે. જો કે આવશ્યકના અર્થત્રાનથી જનિત જે ઉપયાગ છે તેનું નામ ભાવ છે, અને તે ભાવને આશ્રિત કરીને જે આવશ્યક છે, તેનું નામ ભાવાવશ્યક છે, આ પ્રકારની વ્યુત્પત્તિ અનુસાર આ શ્પક અર્થના જ્ઞાતાનું આવશ્યકમાં ઉપયોગશુકત બનેલું પરિ-ણામ (તનાવૃત્ત) આગમની અપેક્ષાએ ભાવાવશ્યક રૂપ પ્રતિપાદિત થાય છે, છતાં પણ જે સાધુ આદિને ભાવાવશ્યક રૂપ કહેવામાં આવેલ છે તે આ પ્રયારના પરિ-ણામથી શુક્ત દાવાને કારણે ઔપચારિક રીતે કહેવામાં આવશે છે, એમ સમજવું.

# अनुयोगद्रारसत्रे

્રક્ર

रूप भावावश्य क है वह धर्म पदन्त्व है कयों कि यह श्रुत धर्म के अन्तर्गत है इसी की मान्यता के विषय में जिन भगवान की आज्ञा का सद्भाव है।--तात्पर्य कहनेका यह है कि यहां पर शंकाकार की पेसी शंका हो सकती है कि नाम आवश्यक, स्थापना आवश्यक और द्रव्य आवश्यक ये आराधना करने येग्ग्य हैं ऐसी जिन भगवान की आज्ञा ही नहीं हैं यह बात ते। निश्वित है-क्योकि इन्में उपयोग का अभाव हैं और चारित्र गुण विही-नता है। अतः ये कर्मो कि निर्जरा के साधक नहीं होते हैं। और इसी पारण ये धर्मपद वाच्य की नहीं होते हैं। परन्तु जो सामायिक आदि रूप कोके स्थारिक द्रव्यावश्यक है कि जा म्वचनेाक है-आगम संमत है-वह तो धर्मपदवाच्य होना चाहिये-से इस शंग वा समाधान इस प्रकार से है-का के स्थायिक आदि क्रियाएँ प्रवचनोक्त अवश्यक है तो भी वे जिनाझा से वहि भूत बने हुए साध्वामासों (वेषधारियों) ढारा कि जा स्वच्छंद विहारी होते हैं, मूलगुण और उत्तर गुणों में जिन्हें आरथा नहीं होती है, छहकाय के जीवों की रक्षा करनेरूप अनुकंवा वा माव जिनके अंतःकरण में शून्यरूप से रहता है अनुपयागर्थ्वक अपनी रुचि के अनुसार यहा तद्या किया की

આવશ્યકમાં જે આ ઉપયોગ પરિણામ રૂપ ભાવાવર્યક છે તે ધર્મ પદવાવ્ય છે, કારણ કે તે શ્રુતધર્મની અંદર સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે. તેની જ માન્યતાના વિષયમાં જિનેન્દ્ર ભગવાનની આજ્ઞાના સદુભાવ છે આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે– કહાચ કાઇને એવી શંકા થાય કે નામ આવશ્યક સ્થાપના આવશ્યક અને દ્રબ્યાવશ્યક, તે ત્રણે આવશ્યકા આરાધના કરવા યાગ્ય છે, એવી જિનેદ્ર ભગવાનની આજ્ઞા જ નથી. કારણ કે તેમનામાં ઉપગના અભાવ છે, અને ચારિત્રગુણ વિહીન્તા રહેલી છે તેથી તેઓ કર્મની નિર્જરાના સાધક થતા નથી. અને એજ કારણે તેઓ ધર્મ પદવાવ્ય પણ હાતા નથી. પરન્તુ સામાયિક આદિ રૂપ લોકોત્તર દ્રવ્યા વશ્યક, કે જે પ્રવચનાકત છે–આગમ સંગત છે, તે તા ધર્મ પદવાવ્ય હાવા જ જોઇએ.

તો તે પ્રકારની શંકાનું સમાધાન આ પ્રમાણે સમજવું સામાયિક આદિ કિયાએ! આગમસંમત અવશ્ય છે. પરન્તુ જિનાજ્ઞાના પરિપાલનથી જેએા વિહીન અનેલા છે એવા દ્રવ્યલિંગી (સાધુ વેષધારી) સાધુઓ દ્વારા કરવામાં આવતી તે સામાયિક આદિ ક્રિયાઓ ધર્મ પદવાચ્ય હાેઇ શકતી નથી. કારણ કે એવા સાધુઓ તેા સ્વચ્છંદ વિદ્વારી હાય છે, મૂલગુણુ અને ઉત્તર ગુણેાથી તેઓ રહિત હાેય છે. છકાયના છવાની રક્ષા કરવા રૂપ અનુકંપા ભાવના તેમનામાં સદંતર અભાવ હાેય છે, એવા સાધુઓ તા અનુપયાગ પૂર્વક, પાતાની રુચિ પ્રમાણે ફાવે એવી રીતે તે સામાયિક આદિ

| अं रुपेग वन्द्रिका | टी हा | રર્ષ્ટ | भार्ता न क्ये करवरूपनिरूपणंग् |
|--------------------|-------|--------|-------------------------------|
|--------------------|-------|--------|-------------------------------|

क्यकार्थज्ञस्य आवद्यकोपयेागपरिणाम आगमतेा भावावक्यकम् । साध्वादिस्तु ताटशपरिणामवत्त्वादुपचारादागमतो भावावक्यकमुच्यते ।

इदमावद्द य्कोपये गगपरिणामरूपं भावावइयकं धर्मपदवाच्यं भवति, श्रुत धर्मान्तिर्गतत्वादत्र जिनाज्ञायाः सच्यात् ।

जाती है। अतः वे भी धर्मपदवाच्य नहीं हेा सकती है। इसलिये उस लेकिन त्तरिक द्रःयावइएक में भी निर्जराजनकत्व का अभाव होने से जिन भगवान की आज्ञा उसे मान्यता प्दान करने की-वह आराधना करने याग्य है इस प्रकार की-नहीं हैं। इस प्रवार यह आगम भावावक्यक, का दर्णन किया।

ક્રિયાએા કરતા હાય છે. તે કારણે તેમની તે કિયાએા ધર્મ પદવાચ્ય (ધર્મ કહી શકાય એવી) હાેતી નથી. તેથી એ લાેકાત્તરિક દ્રવ્યાવશ્યકમાં પણ નિજરાજનકત્વના અભાવ હાેવાધી જિન ભગવાને તેમને આરાધના કરવા યાેગ્ય કહી નથી. આ પ્રકાર આ સુત્ર દ્વારા આગમ ભાવાવશ્યકતું રવરૂપ પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે.

ભાવાર્થ-સંત્રકારે એ વાત તેા આગળ પ્રકટ કરી દીધી જ છે કે વિવક્ષિત ક્રિયાના અનુભવથી ચુકત અર્થ નું નામ ભાવ છે. એટલે કે જે સાધુ આવશ્યક શાસનો જ્ઞાતા છે અને તેમાં ઉપયુક્ત (ઉપયાગ પરિષ્ઠ્રામથી ચુકત) છે, એવા સાધુ આદિ રૂપ અર્થને ભાવાવશ્યક કહે છે. આ ભાવાવશ્યકના બે લેદ ખતાવ્યા છે (૧) આગમ ભાવાવશ્યક અને (૨) નાંઆગમ ભાવાવશ્યક.

આગમ ભાવાવશ્યકમાં જ્ઞાતાના ઉપયાેગ રૂપ પરિણામને આગમ રૂપ માનવામાં આવેલ છે. તેથી તે પરિણામ આગમની અપેક્ષાએ ભાવાવશ્યક રૂપ હાેવાથી તેને આગમ ભાવાવશ્યક કહેવામાં આવ્યું છે. સાધ્વાદિકા કે જેઓ આવશ્યક શાસના જ્ઞાતા હાેવાની સાથે સાથે તેમાં ઉપસુકત બનેલા તેમને જ જે આગમ ભાવાવશ્યક કહેવામાં આવે 2 8 12.

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

नामावश्यकम्- आवश्यकनामको गोपालदारकादिः, स्थापनावश्यकम् आव-श्यककियावतः कस्यचित् काष्ठकर्मादिषु चित्रम्, द्रव्यादश्कं च आवश्यकोप-येगगग्रन्था देहागमकिराः । एष्टावश्ववेषु उपयोगाभावेन चरणगुणरहितत्वेन च कर्मनिर्जराजनकत्वासायदाराध्यत्वेन जिनाइा नाति, तस्मादेतत् त्रिविध-मावश्यकं धर्मपदवाच्यं न भवतीति निश्वयः । लोकोत्तरिकद्रव्याश्यकं-प्रवचनीक्तं सदपि जिलाझावाद्यैः स्वच्छन्दविहारिभिर्मूलेग्दरकुणरहितैः षट् साय-प्रवचनीक्तं सदपि जिलाझावाद्यैः स्वच्छन्दविहारिभिर्मूलेग्दरकुणरहितैः षट् साय-प्रवचनीक्तं सदपि जिलाझावाद्यैः स्वच्छन्दविहारिभिर्मूलेग्दरकुणरहितैः षट् साय-मि नुकम्परेनुपयोगपूर्वकं क्रियमाणं सामायिकादिकन् । तदपि धर्म पदवाच्यं न भवितुमर्हति तत्रापि निर्जराजनकत्वाभावेन विधेयतया जिनाझाया अभावात् । उक्तमर्थग्रपसंहरन् आह—'से तं आगमओ भावायस्य य' इति । तडेतत्

अगम्मतो भावावश्वर्थः त्राह् स्व जागमजा मावायस्य इ.त । तः तत् आगमतो भावावश्यकं चर्णितम् ॥ सू० २४॥

अर्थ भावादक्यकस्य द्वितीयभेदमाह—

मुरुप्--से किं तं नो आगमओ भावावरसयं ? नो आगमओ भावावरसयं तिविहं पण्णत्तं, तं जहा-लोइयं, कुष्पावयणिय, लोग्रतस्यं ॥ सू० २५ ॥

स्वीकार्ध कहा है-नाम स्थापत्रा और द्रव्य आवश्यक को नहीं। वयेांकि आवश्यक नाम के धारी गापालवालों में आवश्यक की स्थापगवाले किसी आवकआदि के आवश्यक क्रिया संगन्न चित्र में तथा आवश्यक क्रिया में उपयोग शून्य बने हुए नोआगम द्रव्यावश्यकरूप देह में एवं आगमोक भी लोकोत्तरिक क्रम्यावश्यकरूप सामायिक आदि में उपयोग की शून्यता से और चारित्र गुण की रहितता से कर्म निर्जरा करने की सामर्थ्य नही हैं। अतः ये धर्मपदवाच्य नहीं हुए हैं। और इसी कारण इन्हें उपादेय नहीं वहा गया है।।।।सत्र २४।।

છે તે આ પરિણામની અલેદ વિવક્ષાની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવે છે. આ આગમ ભાષાવશ્યક જ ધર્મ પદવાચ્ય હાેવાથી જિનેશ્વર ભગવાને તેને ઉપાદેય કહેલ છે-નામાવશ્યક સ્થાપના આવશ્યક અને દ્રવ્યાવશ્યકને ઉપાદેય કહ્યા નથી કારણ કે આવશ્યક નામધારી ગાેપાલબાળામાં, આવશ્યકની સ્થાપનાવાળા કાેઇ શ્રાવક આદિના આવશ્યક કિયા સંપન્ન ચિત્રમાં, તથા આવશ્યક કિયામાં ઉપયાગ શૂન્ય (અતુપયુક્ત) બનેલા નાંઆગમ દ્રવ્યાવશ્યક રૂપ સામાયિક આદિમાં ઉપયાગ શૂન્ય (અતુપયુક્ત) બનેલા નાંઆગમ દ્રવ્યાવશ્યક રૂપ સામાયિક આદિમાં ઉપયાગની શૂન્યતા અને ચારિત્રગુણુની રહિતતાને લીધ કમ<sup>°</sup>ની નિર્જરા કરવાનું સમર્થ્ય હાતુ' નથી: તેથી તેમને ધર્મ પદવાચ્ય કહી શકાય નહીં, અને એજ કારણે તેમને ઉપા-દેય પણ થણા શકાય નહીં. ા સુરુ ૨૪ શ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र २५ नोआगम नावावदक्कनिरूपणम्

छाया--अथ कि तद् नोआगमतेा भावादश्यकम् ? नेः आगततेा भावा-वक्ष्यकं त्रिविधं प्रद्यप्तम्, तद्यथा--लौकिकं क्रुप्रत्वचनिकं लेकोत्तरिकर् ॥ह० २५॥ टीका--'से कि तं इत्यादि। व्याख्या निगदसिद्धा ॥द्व० २५॥ लौकिकं भावाद्व्यक्षमाह---

रूम्—से कि तं लोइयं भावावस्तयं ? लोइयं भावावस्तवं पुब्वण्हे भारहं अवरण्हे रामायणं । मे तं लोइयं भावावस्तयं।सू०२६।

अब सत्रकार भावावक्यक का हितीय भेद जो नेाआगमभावावक्यक है उत्तका नि≖पण करते हैं-''से किंतं नोआगमओं'' इत्यादि। ‼सत्र २५॥

शब्दार्थ—(से) शिष्य पूछता है कि हे भदंत । नोआगम की अपेक्षा लेक भावाःस्पक का क्या स्वरूप है १

उत्तर-(नेाआगमओ भावावरसयं तिथिहं पण्णत्त) नेाआगम को आश्रित करके भावावद्यक तीन प्रकार का कहा हुआ है । (तंजहा) जैसे–(लोइयं) लौकिक (कुप्पाववणिय) कुप्रावचनिक और (लोगुत्तरियं) लोकोत्तरिक । इव प्रकार ज्वानना चाहिये। उस व्याख्या में द्रव्यावस्यक की जगह भाषावद्ववक शब्द का प्रयोग करना चाहिये । ॥क्षत्र २५॥

अब सत्रकार लौकिक भाषावइयक का वर्षन करते हैं-

"से किंतं लेड्यं" इत्यादि ॥ छत्र २६॥

ભાવાવશ્યકના જે ' ના આગમ ભાવાવશ્યક ' નામના બીજો ભેદ છે તેનું સૂત્ર કાર હવે નિરૂપણુ કરે છે—'' से क्विं त नो आगत्रओ'' ઇત્યાદિ---

શબ્દાર્થ — (ફ્રે) શિંપ્ય ગુરુને એવેા પ્રશ્ત પૂછે કે હે ભગવન્!નેા આગ-મની અપેક્ષાએ જે ભાવાવશ્યક કહ્યો છે તે ભાવાવશ્યકતું એટલે કે ના આગમ ભાવાવશ્યકતું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર—(नेा अगगमओ भावावस्तयं तिविहं पण्गत्तं) નેાઆગમને આશ્ચિત કરીને ભાવાવશ્યકના ત્રણુ પ્રકાર કહ્યા છે. (तंज्ञहा) તે ત્રણુ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે–

(लेाइंग्रं) (૧) લૌકિક (कुपावयणियं) (૨) કુપ્રાવચનિક અને (૩) लोगु-) चरियं) લોકોત્તરિક આ પદાની વ્યાખ્યા દ્રવ્યાવશ્યકની જેવી જ સમજવી જેઇએ, પરન્તુ તે વ્યાખ્યામાં દ્રવ્યાવશ્યકની જગ્યાએ 'ભાવાવશ્યક' પદના ઉપયાગ કરવા જોઇએ ॥ સૂ. ૨૫ ॥

હવે સૂત્રકાર લોકિક ભાવાવશ્યકતું નિરૂપણ કરે છે— ''से किं तं लेाइयं" ઇત્યાદિ—

ઉત્તર-(ત્રાંદ્યં માવા ાસ્સયં પુરુવળ્દ્વે મારદં અવરળ્દ્વે રામાયળં) લીકિક ભાવા-વશ્યકતું ત્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-પૂવાદ્ધ (દિવસના આગલા ભાગમાં) મહાભારતને વાંચવું અથવા શ્રવણ કરવું અને અપરાહૂને (દિવસના પાછલા ભાગમાં) રામાયણને વાંચવું અથવા શ્રવણ કરવું, તે અવશ્ય કરવા યાગ્ય હોવાથી આવશ્યક રૂપ ગણાય છે. લોકામાં મહાસારતનું વાંચન અથવા શ્રવણ કરવાનું કાર્ય પૂર્વાદ્ધમાં કરવા યાગ્ય ગણાય છે અને રામાયણનું વાંચન અથવા શ્રવણ કરવાનું કાર્ય પૂર્વાદ્ધમાં કરવા યાગ્ય ગણાય છે અને રામાયણનું વાંચન અથવા શ્રવણ કરવાનું કાર્ય પૂર્વાદ્ધમાં કરવા ચાગ્ય મનાય છે. તેના કરતાં વિપરીત ક્રમે તે કરવાથી દાયને પાત્ર થવું પડે છે. આ રીતે આ કાર્ય અવશ્ય કરવા યાગ્ય હાવાથી આવશ્યક રૂપ છે, તથા તેના શ્રેતા અને વાચનકર્તાના તેના અર્થમાં ઉપયોગ રૂપ પરિણામના સદ્ભાવને લીધે તેમાં ભાવરૂપતા પણ હાય છે. વાચનકર્તા તે વખતે ભાષણ કરવાની કિયાથી, પુરતકના

શબ્દાર્થ-શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે હે ભગવન ! પ્**વપ્રસ્તુત લોકિક** આવાવશ્યક્તું સ્વરૂપ કેવું છે ?

उत्तर—(लेइंग भावावस्सयं पुव्वण्हे भारहं अवरण्हें रामाथणं) लौकिक भावावश्च कका स्वरूप ऐसा है कि पूर्वाण्ह में महाभारत का वाचना अथवा अवग करना, अगराह में रामा ण का वाचन अथवा अवण करना । लोकमें महाभारत का वाचन अथवा उसका अवण करना यह काम पूर्वाह में देखा जा 11 है, तथा रामायग का वाचना अपराह में (दूपेर पीछे) । इसके विपरीत करने से देाष का पात्र हाना पडता है । इस तरह यह काम अख्य यक कने ये। र हे।ने के कारण अवध्यकरूप है, तथा उसके ओता और वाचनकर्ता का उसके अर्थ में उपयेागरूप परिणाम के सद्भाव से उनमें भावरूपता है । वाचने वाला

मा गाम्यपथा पुरतकार्यता प्रतिपति स्वया रुपता मियरूपया य किये दुक्ता शःदार्थ-(से) शिःव पूछता है कि हे भदंत ! पूर्वप्रकान्त (पूर्वप्रस्तुत) स्रौकिक भावावव्यक का क्या खरूप है?

छाया—-अथ हि तद् लौकिक भावावश्यकम् ? लौकि हं भावाव थक पूर्वहि भारत 9, अपराही रामायणम् । तदेतत् लौकिक भावावश्य भ्म् । स०२६। टीका--- शिष्यः पृःछ त- 'से कि तं ले। इयं भावावस्सयं' अथ कि तद् लौकिक भावावश्य भ्म् ? उत्तरमाह-'ले। इयं भावावस्सयं' इत्यादि । लौकिक भावावश्यकं पूर्वाण्हे भ रतं = भारतस्य वाचनं श्रवणं वा. अगर हे र.मायणम, अपराहे रामायणम् = रामायणस्य वाचनं श्रवणं वा । लोके हि-भारतस्य वाचनं श्रवणं पूर्वाहे कियमाणं दश्यते तथा--रामायणस्य वाचनं श्रदणम् अपराहे कियामाणं दृश्यते, वैपरीत्ये दोषदर्शनात् । ततश्वे थं लोकेऽवश्यकरणीयतयाऽऽवश्य-कत्वं तडाचक'य श्रोतुश्च तदर्थोपयो गपरिणामसत्वाद् भावत्वम्, तद्वाचकः भाषाकियया पुस्तक्ष्यत्र (दिवरावर्तनरूपया हन्तामिनयरूपया च कियया युक्ता





अनुयोगचन्द्रिका टीका.स०२६ लौकिकभावावःयकनिरूपणम्

250

भवति, श्रोताऽपि च श्रवण-गात्र संयतत्व-करसंपुटीकरणादिन्नियावान् भवति । एवं तयोः क्रियादत्त्वेन नोशागमत्वम्, 'किरियाऽऽगमो न होइ'' इति वच-नात् । क्रियारूपे देशे आगमत्वाभावाद् नोआगमत्वमपि । अत्र ना शब्दस्य देशनिषेधव धकत्वात् । लोके भारतादावागमत्वं व्यवहि्यते, तस्मादेशत आगमोऽ-ग्त्यपि । तस्मात पूर्वाकेऽपराह्ने यथानिर्दिष्टकाले भारताद्युपयुक्तो यदवक्यं भःर-तादिकं वाचकति शृणंति वा, तडाचर्वं अवणं च लौकिकं भावावस्यः मिति बाचते समय भाषण क्रिया से, पुग्तक के पन्नों को पलटने आदिरूप क्रिया से, और निज हाथ से इशारा करने रूप अभिनय किया से युक्त होता है। तथा जो श्रोता होते हैं। वे भी श्रवण क्रिया से शरीर को संयत करनेरूप किया से और दोनों हाथों को जोडे रहनेरूप किया से युक्त होते हैं। इस तरह की इन देनों की इन क्रियाओं में आगमता नहीं है-क्यों कि ''किरिया-आगमो न ह`इ'' किया आगम नहीं होती है ऐसा सिद्धात का वचत है। इसलिये किवारुप देश में आगमता का अभाव होने से नोआगमता भी हैं । यहां नो शब्द देशनिषेधका बोधक है । परन्तु लोक में महाभारत आदि ग्रन्थों में आगमता का व्यवहार होता है-इसलिये इनमें आगमता भी है। इस तरह क्रिया में आगमता का सद्भाव होने से वहीं आगमता का सद्भाव और वहीं आगमता का अभाव बन जाने से नो एकदेश से आगमता बन जाती है। इस प्रधार यथा निर्दिष्ट पूर्वी क्र और अपराध काल में भारता-दि में उायुक्त हुए व्यक्ति आदि का जा उनका वाचना और सुननारूप आ -

પાનાંએા ફેરવવાની ક્રિયાથી શુકત હાય છે, તથા શ્રોતાએા તે શ્રવણ કરવા રૂપ ક્રિયાથી, શરીરને સંચત કરવા રૂપ ક્રિયાથી અને બન્ને હાથાને જોડી રાખવા રૂપ ક્રિયાથી, શરીરને સંચત કરવા રૂપ ક્રિયાથી અને બન્ને હાથાને જોડી રાખવા રૂપ ક્રિયાથી શુકત હાય છે. આ પ્રકારના વકતા અને શ્રાતાની તે ક્રિયાઓમાં આગમ-તાના સદૂભાવ હાતો નથી કારણ કે " किरिया आगमा न हे! " " ક્રિયા આગમરૂપ હાતી નથી, " આ પ્રકારનું સિદ્ધાન્તનું કથન છે. આ પ્રકારે ક્રિયા રૂપ દેશમાં આગમતાના અનાવ હાવાથી તેમાં 'ના આગમતા'ના પણ સદ્દભાવ હાય છે. અર્ડી "ના" શબ્દ દેશ નિષેધના (અંશત નિષેધના) બાધક છે. પરન્તુ લાકમાં મહાભારત આદિ ગ્રંથામાં આગમતાના વ્યવહાર થાય છે, તે કારણે તેમનામાં આગ-મતાના સદ્દભાવ પણ રહેલા છે. આ રીતે ક્રિયામાં આગમતાના અભાવ અને મહાભારત આદિમાં આગમતાના સદ્દભાવ હાવાથી તેમાં આગમતાના અભાવ અને મહાભારત આદિમાં આગમતાના સદ્દભાવ હાવાથો એટલે કે એક પ્રકારે આગમ-તાના સદ્દભાવ હાવાથી તેમાં નાઆગમતા (એક દેશની અપેક્ષાએ આગમતા) સિદ્ધ થાય છે. આ પ્રકારે યથા નિદિષ્ટ પૂર્વાહન કાળમાં મહાભારત આદિમાં ઉપ સુકત (ઉપયાબ પરિણામથી સુકત) થયેલ બ્યાક્રતનું જે તેમના વાચન અને શ્રવણ રૂપ

अनुयोगद्रारसत्रे

बोध्यभ् । तदेतत् निगमयन्नाह—'से तं लोइयं भावावस्सयं इति । तदेतत् लौकिकं भावाववयकं वर्णितम् ॥सू० २६॥

कुष्रा वचनिकं भ(बावर यकमाह—

मू<sub>अप</sub>—ते किं तं कुप्पावयणियं भावावस्सयं ? कुप्पावयणियं भावावस्सयं जे इमे चरगचीरिंग जाव पासंडरथा इजंजलि होमजपों दुस्कनमोक्कारमाइयाइं भावावस्सयाइ करेंति। से तं कुप्पावयणियं भावावस्सयं सू० २७॥

छापा—अथ किं तत् कुभावचनिर्क भावावक्यकम् १ कुप्रावचनिर्क भावा-दक्षयकं य इमे चाकचीरिक या त् पाषण्ड थाः इज्याञ्जलिहोमजपोन्दुरुककनमस्कारादि-कानि भावावध्यकानि कुर्वन्ति । तदेतत कुप्रावचनिकं भाव।वत्रयकम् ॥स्र० २७॥

भयक कर्म है वह वाचन और अंग लौकिक भावावश्यक है। इस तरह एक-देश में आगमता की अपेक्षा लेकर (से तं लोइयं भावावस्सयं) यह पूर्णप्रकान्त लौकिक भावावश्यक का वर्णन किया। ॥कृत्र २६॥

अब सत्रनार कुप्रावत्तिक भावादशयक रा वर्णन करते हैं।

"से किंतं कुप्पावयणियं" इत्यादि । ।।म्र० २७।।

शःदार्थ—(से) शिष्य पूछः। हैं कि हे भदंत ! तं (तत्) पूर्व प्रकान्त (पूर्वप्रग्तुत) (कुप्पावयणियं भावावस्सयं किं) कुप्रावचनिक भावावश्रयक का क्या स्वरूप है ?

उत्तर----(कुप्पावणियं भागावस्सयं) कुपावचनिक भाषा उयक का स्∉रूप

આવશ્યક કર્મ છે, તે વાંચન અને શ્રવણ લૌકિક ભાવાવશ્યક રૂપ હાેય છે. (से तं लेाइंग भावावःसंग) આ પ્રકારનું ના આગમ (એકદેશરૂપ આગમતાના સદૂભાવવાળા) લૌકિક ભાવાવશ્યકનું સ્વરૂપ સમજવું.

હવે સંત્રકાર નેા આગમ ભાવાવસ્થકના બીજા ભેદ રૂપ કુપ્રાવચનિક ભાવા-વશ્યકતું નિરૂપણ કરે છે—''से किं तं कुप्शव णियं ' ઇત્ય દિ---

શબ્દાર્થ- (से) શિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પૃષ્ઠિ છે કે (त) પૂર્વપ્રકાન્ત-પૂર્વપ્ર સ્તુત (कुप्पायणीय भावावःसयं किं) કેમાવચનિક ભાવાવશ્યકનું સ્વરૂપ કેવું છે?

ઉત્તર-(<mark>कुप्पावणियं भावावस्सयं) ક</mark>્રપ્રાવચનિક.ભાવાગસ્યકનું સ્વરૂપ આ પ્રકા-ર**તું છે**-(जे इमे चरगचीरिग जाव पासंड^था) જે અરક, ચીર્િક આ<sup>દ</sup> પ્</mark>ર્વોકત अनुयोगचन्द्रिका टीका-४.२७ कुप्रावचनि कभावावय यक निरूपणम् 🥂 🤻

शिष्यः पृच्छति- 'से किं तं कुप्पावयणियं भाषावस्तयं ?' इति । अध किं तत् कुप्रावचनिकं भाषावक्ष्यक्रम् ? । उत्तरसाह-कुभाषचनिकं भाषावक्ष्यकमेवं विज्ञेयय्-य इमे चःकचीरिक यावत् पाषण्डस्थाः उपयुक्ताः सन्तो यधावसरं यद्व-स्वस, इज्याठजलिद्दोमजपोः दुरुकन्मस्कारादिव ानि, भाषावश्यकानि कुर्वन्तीत्यन्वयः ! तत्र चरकादयः प्राख्यारुयाताः । तत्र-इज्या=यज्ञः अञ्जलिः-जलाञ्जलिःमर्याय दीयते, होमः=नित्यहवनम् जपः=गायत्रधाः, उन्दुरक्रम्-धूपः, धूपदान मित्यर्थः, अयं देशीयः शब्दो धूपार्थकः । नमस्कारः=वन्दनम्, एतान्यादौ येषां तानि भाषाववयकानि कुर्वन्ति । एतानि हि त्रकचीरिकादिभिः पाषण्डस्थरवश्यं क्रिय-माणत्वादावःयकानि । तदर्थीपयेग्रिः द्वादिपरिणामसद्भावाद भावत्वम् । चरका-दीनां तदर्थज्ञानरूपो देशत आगमः, करशिरः स्त्योगादिकियार्थ्यो देशरतु नोआगमः

इस प्रकार से हैं। (जे इमे चरग चीरिंग जाव पाप उत्था) जो ये चरक चीरिक आदि पापंडस्थ मनुष्य उपयुक्त होकर अवसर के अनुसा। (इज्जंजलिद्दोमजपों-दुरुक्कनमोक्कारमाइयाई) यज्ञ करते हैं, स्वर्थ के लिये जखांजलि देतें हैं, नित्य हवन करते हैं, गायत्री का जाप व रते हैं, अग्नि में धूप जलाते हैं, नित्य हवन करते हैं, गायत्री का जाप व रते हैं, अग्नि में धूप जलाते हैं, तथा चंदना आदिरूप भाक्षाक्यक करते हैं, सो ये सब किया उन चरक चीरिकादिको डारा आवश्यक करते हैं, सो ये सब किया उन चरक चीरिकादिको डारा आवश्यक करते हैं, सो ये सब किया उन चरक चीरिकादिको डारा आवश्यक करणीय होने के कारण आवश्यकरूप हैं। तथा इनके अर्थ में जो उनका उपगेग परिणाम लगा रहता है तथा श्रद्धा आदि का भाव जाग्रत रहता हैं-सो इस वारक ये कियाएं भावावश्यकरूप हैं। इस तरह चरक आदि को वा जो उन कियाओं संबन्धीज्ञान है वह एक टेश आगमरूप है। तथा उनका कर और शिर का संयोजनादिरूप जो व्यवहार है कि-कियाएं हैं-वह कियारूप व्यवहार आगमरूप नहीं हैं-नो-

માયંડસ્થી (પાખંડી) મનુષ્યા ઉપયુક્ત (ઉપયોગ રૂપ પરિણામ સંપન્ન) ઘઇને અવસરને ચનરૂપ (इડ્ઝ ં જ બિદ્દોમ જ પોંદુ રુવવ નમાવ कार माइ याइ) યજ્ઞ કરે છે, સચ'ને જ સાંજ લિ અપ'ણ કરે છે. નિત્ય હામહવન કરે છે, ગાયત્રીના જાપ કરે છે, અગ્નિમાં ધૂપ નાખીને તેને બાળે છે, તથા વ'દના આદિ કિયાઓ કરે છે, તે ખધી કિયાઓ ભાવાવશ્યક રૂપ ગણાય છે. આ સઘળી ફિયાઓ તે ચરક, ચીરિક આદિ પૂર્વોકત લોકો દ્વારા અવસ્ય કરવા યોગ્ય હાવાને કારણે ભાવ થક રૂપ ગણાય છે. વળી તે કિયાઓમાં તેમના ઉપયાગ પરિણામના પણ સદ્ભાવ રહે છે. અનૈ પ્રદ્વાદિ લાવા પણ જાગૃત રહે છે. આ કારણે તે ચિરના સંયોજન આદિ રૂપ કહે વામાં આવી છે. તથા તે વખતે તેમના કર અને શિરના સંયોજન આદિ રૂપ જે બ્યવહાર અથવા કિયાઓ થાય છે, તે ક્રિયારપ વ્યવહાર આગમ રૂપ નથી પણ ના



त्रिंथाः च देशिकागमाभावमाश्रित्य मोआगमत्वमपि । नो शब्दस्थात्रापि देशनिवेध बर्गनात् । चरकचीरिकादिभिः पाषण्डरधैरवश्यं कियमाणम् इज्याञ्जलि होमादिकं कुमावचनिकं भाषावश्यकमितिभावः । तदेतत् कुशावचनिकं भावावश्यकं वर्णितमास्तुध्२७।

आगम है-। इस तरह दैशिक आगमके अभाव वो छेकर उन क्रियाओं में नीआगमता है। नोआगम का तात्पर्य एकदेश में आगमता वा सद्भाष है। अतःचरक, चीरिक आदि पाषडस्थ पुरुषों छारा की गई इज्या (यज्ञ) अंजलि होमादिकरूप एक देश कियाओं के ज्ञान में ती आगमता है। इस प्रकार कुप्रावचनिक-माबाद्धपक का यह स्वरूप है।

भाषार्थ-पहां नोआगम का तात्पर्य सर्वथा आगमाभाव से नहीं है। किन्तु एक देशमें आगम के अस्तित्व से हैं। चरक चीरिकादि पाखण्डी जनीं को पजादि कियाएँ उनके सिदान्तानुसार अवद यकरणीय होती हैं, वे उन्हे उपयोगपूर्वक करते हैं। उनमें उनकी अट्ट श्रद्धा होती है। इस तरह ये कियाएँ भागवश्वयकर्र्ड में पडती है और ये सब कियाएं उनकी ज्ञान मूलक ही होती हैं। इसलिये इन कियाओं के ज्ञानमें तो आगम रहता ही हैं। परन्तु जो और उनकी हस्त शिर की संयोजन आदिष्य कियाएं हैं उनमें

આગમ રૂપ જ છે; કારણ કે આ કિયાએ। આગમમાન્ય ક્રિયાએા ન ો. આ રીતે દેશિક આગમના અભાવની અપેક્ષાએ છે ક્રિયાએામાં નેા આગમતાના સદૂભાવ હાય છે એમ સમજવું. ''નેા આગમતા '' એટલે એકદેશની અપેક્ષાએ આગમતા. તેથી ચરક, ચીરિક આદિ પૂર્વાકત પાષંડસ્થ પુરુષે દ્વારા કરવામાં આવેલી યજ્ઞ, અંજલિ દ્વારા અભિષેક, હાેમ આદિ રૂપ એકદેશરૂપ ક્રિયાએાના જ્ઞાનમાં તા આગમતાના સદૂભાવ છે. તે દૃષ્ટિએ વિચારતા તે ક્રિયાઓ કુપ્રાવચનિક ભાવાવશ્યક રૂપ ગણાય છે. કુપ્રાવચનિક ભાવાવશ્યકતું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ સમજવું.

ભાવાર્થ<sup>5</sup> "ને આગમ " આ પદ સર્વથા આગમાભાવતા દર્શાવતું નથી, પદ્ય એકદેશ તઃ આગમના સદ્ભાવ બતાવે છે. ચરક, ચીરિક આદિપાખડી લોકોને માટે યત્તાદિ ક્રિયાઓ તેમના સિદ્ધાન્તાતાસાર અવશ્ય કરછ્યીય ગણાય છે. તેઓ તે ક્રિયાઓ ઉપયોગપૂર્વક કરે છે. તેમાં તેમને અત્ર બ્રદ્ધા હાય છે આ રીતે આ ફ્રિયાઓ ભાવાવશ્યક રૂપ ગણાય છે, અને તેમની આ બધી ( યાએા જ્ઞાનમૂલક જ હાથ છે. તેથી તે ક્રિયાઓના જ્ઞાનમાં તા આંગમના સદ્ભાવ રહે છે જ પરન્તુ એ સિવા-યની હસ્તશિરના સંચાજન આદિ રૂપ જ કિયાઓ છે તેમાં આગમરૂપતા હોતા

## अनुमौगचन्द्रिका टीका. २८ लोकोत्तरिकभाववधयकनिरूपणम्

लोकोत्तरिकं भावाववयकमाह-

मूलय- से किं तं लोगुत्तरियं भावावस्सयं ? लोगुत्तरियं भावावस्सयं जण्णं इमे समणे वा समणी वा सावओ वा साविआ वा तचित्ते तम्मणे हिसे तदज्झवसिए तत्तिव्वज्झवसाणे तद्दुहोव-उत्ते तद्पियकरणे त भावणाभाविए अण्णत्थकरथइमणं अकारेमाणे उभओकालं आवस्स करेंति, तं लोगुत्तरियं भावावस्सयं। से तं नो आगमओ भावावस्स मं, से तं भावावस्सयं ॥ सू २८ ॥ छाया-अथ कि तद् लोकोचरिक भावावश्यकम् १ लोकोचरिक भावावइयक-

यत्वलु इमे वणा वा अवण्यो वा आवका वा ाविशा या तच्चित्तास्तन्म-मसरतछेश्यास्तद्ध्यवसितास्तत्तीव्राध्यवसानास्तद्धीपयुक्तास्तद्पिं तकरणास्तद्भान

आगमरूपता नहीं हैं। इस तरह आगम का एकदेशा में अस्तित्व लेकर चरकचीरिगदि संबंधी होम आदि क्रियाएं क्रप्रावचनिक भावावइयक हैं।स०२७।

अब खत्रकार लोकोत्तरिक भावावइयक का कथन करते हैं---

"से किंतं लोगुनरियं" इत्यादि । ॥ स० २८ ॥

शब्दार्थ-(से) शिष्य पूछा है कि हे भदंत ! लोकाचरिक भावावश्वक का क्यां स्वरुप है ?

उत्तर--(लोगुत्तरियं भावावरसयं) लाकोत्तरिक भागवत्र यक Ŧ ग्बरूप इय प्रकार से है-(जण्णं इमे समगे समणी - म ৰা सावओ वा साविआ वा) जो ये मण मणी, श्रावक अथवा श्राविश्व जन (तचित्ते) आवश्यक में चित्त लगाकर (तम्मणे) मन लगाकर (तछेस्से) તથી. આ રીતે આગમના એકદેશતઃ અસ્તિત્વની અપેક્ષાએ ચરક, ચીરિક ઓદિ દ્વારા કુલ હાેમ, હવન, યજ્ઞ આદિ કિયાએા કુપ્રાવચનિક ભાવાવશ્યક રૂપ હાેયછે. લિ. ૨૭૫

હવે સૂત્રકાર લોકોત્તરિક ભાવાવશ્યક નામના ના આગમ ભાવાવશ્યકના વ્રીભ सेક जुं निइपणु કरे છે से किंतं लेगुत्तरियं '' ઇत्याहि--

શખ્દાર્થ-(से) શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે પૂર્વપ્રસ્તુત લોકોત્તરિક

छत्तर-(लेग्गुत्तरियं भावावस्तयं) खेडिात्तरिक आवावश्यकर् आ अक्षरत સ્વરૂપ હેાય છે-

(जण्ण' इमे समणे वा समणी वा सावओ वा साविभा वा) आ श्रमधु, श्रमधु

ભાવાવ<sup>ર</sup>યકનું સ્વરૂપ કેવું છે **?** 

(સાધ્વી), શ્રાવક અને શ્રાવિકાએ: (तच्चित्ते) આવશ્યકમાં ચित्त લગાવીને, (तम्प्रा)

अनुयोगडाग्सत्रे

भाविता अन्धत्र कुत्रापि मनोऽकुर्वन्त उभयतः काल्टम् आवदः कं कुर्वन्ति । तदेतद् लोकोत्तरिकं भावावस्यकम् । तदेतन्नो अभगमता भावादश्यकम् तटेतद् भावाव-दयरम् ॥स्० २८॥

टीका---शि'यः पृच्छति-'से किं तं लोगुत्तरियं भावावस्सयं' अथ किं तद् छोकोत्तरिकं भावात्रव यकम् ? इति । उत्तरमाइ--'लेगुत्तरियं' भावावस्सयं' इत्यादि। छोकोत्तरिकं भावावक्यकमेवं विज्ञेयम्. यत्खलु इमे अमणा या अमण्या वा आम्बन्ति्= मुत्त्यर्थं तपन्तीति-अमणाः स्नियंश्वेत् अमण्यः-साधवेा वा साध्व्ये।वेत्यर्थः आवरा वा अविका वा, शृष्वन्ति=साधुसमीपे जिनप्रणीतां सामाचारीमिति आरकाः=श्रमणेगिसकाः, स्नियश्वेत् आविकाः=श्रमणेगिपासिकाः, वा शब्दाः समुचयार्थाः, तचित्ताः=तस्मिन्नेव आवःयके चित्तं⊂सामान्योपयोग्रूप वेषां ते तथा, आवश्यके सामान्यापयागवन्तः, तथा तन्मनसः-तस्मिन्नेच मना विद्योषे। शुभपरिणामरूप लेक्यासंपन्न होकर (तदज्झवसिए) क्रिया संपादन विषयक अध्य-षसाययुक्त होकर (तत्तिव्रज्झवसाणे) तीत्र आत्मपरिणाम विशिष्ट होवर (तःद्वोवउत्त) तदर्थ में उगयुक्त होकर (तदण्पियकरणे) तदर्पित रूरणवाळे होकर) (तःभावणाभाविए) तद्भाःना से भावित होकर (अष्णत्थकत्थइ मणं अक् रेमाणे) अन्य और कहीं पर भी मनको नहीं लगा र (उभओ कोलं) दोनों समय (आवस्मयं करेंति) आवश्यक करते हैं (से च लोगुत्तरियं भावा ग्रस्य) चह स्रोकेास्तरिक भावावक्यक है। मुक्ति प्राप्ति के निमित्त जे। तप तपते हैं उन का नाम ''श्राम्यन्तीति श्रमणाः' इस च्युत्पत्ति के अनुसार श्रमण हैं जेा साधुओं के समीप जिन प्रणीत सामाचारी का श्रवण करते हैं उनका नाम आवक है। ये अमुखेापासक होते हैं। आवश्यक किया में जिनका सामा-म्यरूप से उपयोग है, वे श्रमण आदिजन यहां ''तच्चित्ते'' पद के वाच्यार्थ हुए भन લગાવીને (तछेहते) શુભ પરિણામરૂપ લેશ્યા સંપન્નથઇને (तदज्झवसिए ક્રિયાસ પાદન વિષયક અધ્યવસાયથી શકત ઘઇને, (तत्तिव्वज्झवसाणे) તીલ આત્મ પરિષ્ણામ શુકત થઇને, (तदटोवउत्ते) આવશ્યક અર્થમાં ઉપશુકત (ઉપયોઘ ३૫ "पशिषुाभयुक्त) धर्धने (तदण्पियकरणे) तहरित काषुयुक्त धर्धने (तहभावणा माचिए) ते प्रधारनी लावनाथी लावित (संभन्न) थर्धने (अण्णत्यकत्यइ मण अक रेमाणे अने अन्य डाेध पशु वस्तुमां मनने लमवा हीथा विना, (उमओ कालं) બન્ને સમયે (आवरसयं करेंति) જે આવશ્યક (પ્રતિક્રમણુ આદિ અવશ્ય કરવા ચેહ્ય ક્રિયાઓ) કરે છે. તેને લોકોત્તરિક ભાવાવશ્યક કહે છે.

હેવે આ સત્રમાં બ્રમણુ આદિ પદોનાે ભાવાર્થ સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે-"બ્રામ્યન્તિ इતિ અમળા:' આ વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે " સુકિત પ્રાપ્ત કરવા મિમિત્તે જેઓ તપ તપે છે તેમને બ્રમણુ કાંક છે જેઓ સાધુઓની સમીપે જિનપ્રણીત સામાચારીનું બ્રવણુ કરે છે તેમને બ્રાવક કહે છે. તેઓ બ્રમણુાપાસક હાય છે. આવાયક ક્રિયામાં સામાન્ય રૂપે ઉપયોગ યુક્ત હાેય એવા બ્રમણુ આદિને અહીં "તેન્વિત્તે" આ પદના વાચ્યાર્થ રૂપે પ્રયુક્ત થયેલા સમજવા. જેઓ વિશેષ ફ્રપ

# अनुयोगचन्द्रिका टीका स॰ २८ लोकोत्तरिकमावावक्यकनिरूपणम् १७३

पयोगरूप येथां ते तथा, आवश्यके विशेषोपयोगवन्तः, त्छेक्याः--तस्मिन्=आव-भ्यके एव हेइया=ग्रुभपरिणामरूपा येषां ते तथा, आ भ्यके ग्रुभपरिणामवन्तः, तया-तदध्यवसिताः-तस्मिन्=आवश्यके एव तचित्तरगदिना अध्यवसितम्= अध्यवसायः वियासम्पादन्विषया देशां ते तथा, आः रे केयासंपादन-गिषयकविचारयुक्ताः, तथा∼तत्तीव्राध्यवसानाः−तिमिन=आ२वयके एव वीत्रं =प्रारम्भकालादेव प्रतिक्षणं प्रवर्धमानम् अध्यवसानम् इदं सकलकर्मनिर्जराजनकं तस्मादवःयमाश्रयणीय'-मित्याकारक आत्मपरिणामो येषां ते तथा, तद्यांपयुक्ताः आवश्यय श्वीपयुक्ताः- 'आवश्यक सामायिक-चनुवि श्वतिरतद-वन्दर-प्रतित्र मण-कायोत्सर्ग-प्रत्याख्यानरूपं यदवश्यं शाश्वतमचलमरूजमक्षयमब्याबाधममन्दानन्दु-सन्दोहरूपं शिवसुखं प्रापयति, तरमादवश्यं सोपयोगं प्रशस्ततग्संच्रेगनिवेद-जानना चाहिये। जिनका उपयाग विशेषरूप से आववयक किया में लगा हुआ है ऐसा श्रमण आदि जन ''तम्मणे'' इस पद के ाच र्थ हुए जानना चाहिये। आवरयक क्रियाओं के संपादन विषयक विचारों से जे। युक्त हैं ऐसे श्रमण आदिजन ''तदज्झ सिए'' इस पद के घाच्यार्थ हुए जाननाचाहि-ये । तथा जिनका आत्मपरिणाम प्रारम्भकाल से ही इस प्रकार के विचार से कि यह आरक्यक सकलकमों की निर्जरा का जनक है इसलिये अवय य आश्रयणीय है, प्रतिक्षण दृद्धिगत होता रहता है वे श्रमण आदिजन 'तत्तिज्व-ज्झवनाणे'' इस पद के वाच्यार्थ हुए हैं। आवश्यक में जिन के परिणाम शुभ हैं वे 'तल्लेस्से'' पद के वाच्यार्थ-जानना चाहिये। आवष्यक-सामा-यिक चतुर्वि शतिस्तव, वदन प्रतिकमण, कार्योत्सर्ग इन्हप हैं, सा यह अवव यु शाश्वत, अचल, अहत, अहय, अव्याबाध और अनन्द आमन्द के सन्देहहरूप्रि : આવશ્યક ક્રિયાએામાં ઉપયોચ સુકત થયેલા છે એવાં શ્રમણાને અહીં "તम्मणे"

શ્મા પદના વાચ્યાર્થ રૂપે પ્રયુક્ત થયેલા સમજવા.

, આ આવસ્યક આશ્રયણીય છે,' આ પ્રકારની વિચાર ધારાથી જેમતું આત્મ-પરિણામ આરંભકાળથી જ સુકત રહે છે, અને ક્રમે ક્રમે જેમતું આ પ્રકારતું આત્મપરિણામ દૃદ્ધિ પામતું રહે છે, એવાં બ્રમણાદિને અહી ''તત્તિવ્વज्झवसाથે'' આ પદના વાચ્યાર્થ રૂપ સમજવા. આવશ્યક ક્રિયામાં જેમના પરિણામ શુભ છે એવાં બ્રમણ આદિને અહીં ''તજ્છે સે'' આ પદના વાચ્યાર્થ રૂપ સમજવા જોઇએ, "સામાયિક, ૨૪ તિર્થ કરાની સ્તુતિ, વદન, પ્રતિક્રમણ, કાર્ચીત્સર્ગ ઈત્યાફિ રૂપ જે આવશ્યક છે, તેઓ શાધત, અચલ, અરુજ, અક્ષય, અવ્યાબાધ અને અમન્દ આનંદના સન્દોહરૂપ (સમુદાયરૂપ) શિવ સુખની પ્રાપ્તિ અવશ્ય કરાવી દેનાર છે, અને

## अनुगोमदारख्ये

धूर्व माराधनीय--' मित्यात्मपरिणामयुत्ताः इध्यर्थे । : तथा-तदर्पितकरणाः--तरिमन=आरः यके अर्पितानि=याथातध्येन नियुक्तानि करणानि=तरसाधकभूतानि दंहरजोहरणसदोरकमुखवस्त्रिकादीनि ये ते तथा, आवश्यककर्मणि सम्यश्व स्थानन्यस्तोपकरणा इत्यर्थः, तथा-तद्भावनाभाविताः-तत्य=आवश्यकस्य भावनाव आ द यक- सर्वकल्याण-कारणम, अनन्तभवोपा जित कर्मरजोऽपद्दारक-मिति प्रति-क्षण-मनुरमरणरूपा, तया भाविताः प्रमादपरिहारपूर्चक परमोत्साहेन आवव क (म्रायाकरणपरायणाः, अन्यत्र छत्रां मनः अकुर्वन्तः, उपलक्षणत्वाद् वाचं कासं चान् त्रा कुर्चन्तः उभयकाले यत् ाववयकं कुर्वन्ति तदेतल्लोकोत्तरिकं भावाव-सुख के। प्राप्त करा देता है अतः यह अ इय उपयोग्पूर्वक प्रशस्ततर संवेग के साथ विवेदपूर्वक आराधनीय है इस प्रकार के आत्मपरिणामें से जे। यक्त हैं। ऐसि अमल आदिजन "'तदहस्वउत्ते ' इस पद के वाच्यार्थ हुए हैं । तथा-जिन्हों ने आवश्यक में यथास्थान तत्साधकभूत देह, रजेहर्रिण, सदे।रवमुखवस्तिका आदिको के नियुक्त कर रखा है अर्थात् आवश्य क्रया में अच्छी तरह से ड होने यथा स्थान उपकरणों के। रखा है ऐसे वे अमण आदि जन "तद-विषयकरणे' पद के वाच्यार्थ हुए हैं। आवश्यक समस्त कल्याणें ा कारण है तथा अनंत भवे।पार्जित कर्म रज का नाशक है इस प्रकार की प्रतिक्षण में अनुस्मरणरूप भावना से जे। प्रमाद परित्यागपूर्व क परमात्साह से आवश्यक किया के करने में परायण बने हुए हैं ऐसे अमण आदिजन ''तब्भावणाभा-षिए" पद के बाच्यार्थ हुए हैं। मन यह पद बनन और कायका उपलक्षण તે કારણ તે અવશ્ય ઉપયોગ પૂર્વક પ્રશસ્તતર સંવેગની સાથે, નિવેદપૂર્વક આગ ઘનીય છે, " આ પ્રકારના આત્મપરિણામથી જેઓ સુકત હોય છે એવાં શ્રમણ આદિને "તરદોસ ઉત્તે" આ પદના વાચ્યાર્થ રૂપે ગઠણ કરવા નેઇએ

આવશ્યક કિયા કરતી વખતે તે કિયાના સાધનભૂત દેહ, રબેહરણ, સદ્દારક કુદ્ધપત્તી માદિ ઉપકરશેને જેમણે ચાેગ્ય સ્થાને રાખેલાં છે એટલે કે આવશ્યક કિયામાં જેમણે ઉપકરશેને અરાબર વિચાર પૂર્વંક ઉચિક સ્થાને સ્થાપિત કરેલાં છે, તે ક્રમણું આદિને અહીં "તદ્ધપિયથદ્ધાપો'' આ પદના વાચ્યાર્થ રૂપ સમજવા બેઇએ. " આવશ્યક કિયાએ સમસ્ત કલ્યાં ણેની જનક છે, તથા અનંત ભવાપાજિત કર્મરંજના નાશ કરનારી છે." અ પ્રકારની પ્રતિક્ષણે અતુસ્મરણ રૂપ ભાવનાથી ક્રિસઇને જેઓ પ્રમાદના ત્યાગ પૂર્વક અને પરમાત્સાઢ પૂર્વક આવશ્યક ક્રિયાઓ કરવાને પરાયણ બનેલા છે એવાં શ્રમણ આદિને "તન્મળામ વિણ" આ પદના વારંચાર્થ જ્ય સમજવો બેઇએ.

#### जनुरेगगचन्द्रिका टीका सत्र २८ ठोकोत्तरिकभावावद्यकनिरूपणम्

धयकम् मूछे समणे या' इत्यादौ बहुत्वे वाच्ये एक वचननिदे दा आर्षत्वात्-यदिमे अमणादयस्तच्चित्तादि विशेषग-विशिष्टा उभयकालं प्रतिक्रमणाद्यावस्यकं कुवीन्त सष्ठोकोत्तरिकं माधावस्यकम्, शंत संस्रोपार्थः । अत्रापि-- भवद्यं करकात् आप-षयकत्म्. तदुपयेगग्परिणामस्य सन्नावाद् मावरवम्, आवद्यकं त्रयोलद्यण देशस्या-नेगमय्वाद् नोआगमत्वं च बोध्यम् । तदेतल्लोकोत्तरिकं माधावद्यकं वणि तस् एवं विधं नोआगमतो आवावस्यकं निरूपितमिति सचयितुमाइ-- 'से तं नो-आगमतो भाषावस्सयं इति । तदेतन्तनो आगमतो भाषावग्यक वधितम् । एवं तर्षया मायावस्यकं निरूपितमिति सचयितुमाइ-- 'से तं भोन्

हैं। तात्पर्य वहने का यह है कि जे। श्रमण आदिज्ञम तन्त्रित्र आदि किन्ने-पणें से युक्त बनकर दोनें काल प्रतिक्रमण आदि अवव पको को करते हैं भावा ग्रथक है। ये क्रियाएँ श्रमण आदि जनेकिंग अवदय करने येग्य है र सलिये तो ये आवश्यक हैं। तथा उनमें इनके करनेवालेकिंग उपयोग परिणाम वर्तमान ग्हता है इसलिये उत्तमें भावरूपता है। तथा आवश्यक क्रियाएँ स्वयं आगम रूप नहीं हैं अतः आग्रयक क्रिया रूप एकदेशमें अनागमता और हनके ज्ञानरूप एक देशमें आगमताका सज्जाग होनेसे ना आगमकी अपेक्षा थे आवश्यक क्रियाएँ लोकोत्तरिक भावावश्यक ज्ञाननी चाहिये। इस तरह नाआ-णनकेंग आश्रित करके लोकोत्तरिक भावावश्यक जाननी चाहिये। इस तरह नाआ-णनकेंग आश्रित करके लोकोत्तरिक भावावश्यक वर्णन हो। चुका है इस वात्रका बसलाने के लिये क्षत्रकारने '' से तं भावा रस्सयं '' पदका प्रयोग किया है।

'મન' આ પદ વચન અને કાયતું ઉપલક્ષક છે. આ સઘળા કથતતું તાત્પર્ય એ છે કે જે બ્રમણ, બ્રમણી, બ્રાવક અને બ્રાવિકા ''તચ્ચિત્ત'' આદિ વિશેષણાયી શુકલ બનીને બન્ને કાળે પ્રલિકમણ આદિ જે આવશ્યકા કરે છે, તે આવશ્યકા ના આગમની અપેક્ષાએ **લે**!કેાત્તરિક ગજીાય આ કિયાંએ <u>ભાવાવરયક</u> Э. શ્રમણ શ્રમણી શ્રાવક અને શ્રાવિકાને માટે બ્રમણ બ્રમણી શ્રાવક અને બ્રાવિકાને માટે અવરય કરવા ચારું મનાતી હાવાથી તેમને આવશ્યક રૂપ કહી છે તે આવશ્યક કિયાઓ કર નાર શ્રમણ આદિનું ઉપયોગ પરિણામ તેમાં વિદ્યમાન રહે છે, તે કારણે તેમાં ભાવરૂપતાના સદ્ભાવ હોય છે. તથા આવસ્યક ક્રિયાઓ સ્વય આગમ રૂપ નથી તેથી આવશ્યક ક્રિયા રૂપ એકદેશમાં અનાગમતા અને તેમના જ્ઞાનરૂપ એક દેશમાં ભાગમતાના સદ્ભાવ હોવાથી આ આવશ્યક ક્રિયાએોને નાઆગમની વ્યપેક્ષોએ લાેકાત્તરિક ભાવાવશ્યક રૂપ સમજવી આ શૈતે નાઆગમને આશ્રિત કરીને લાેઠા સરિક ભાવાવશ્યકહ્યું આ સૂત્રમાં પ્રતિપાદક કરવામાં આવ્યું છે. એજ વાતને સૂત્રકારે 🖗 ते भावावस्सयं" આ લત્રપાઠ દારા પ્રગટ કરી છે. આ સૂત્રપાઠ એ વાસ સુલના



तद भावावश्यक सर्वथा वर्णितम् । भावावश्यकमेव चतुर्विधर्व्यक गदेवं न तु नामस्था । ता द्रव्यावश्यकानि, तेषां कर्म निर्जराजनकत्वाभावात् संस।रकास्ण-त्याच । तथा-भावावश्यकेश्पि आगमतो भावावश्यकं लोकोत्तरिकरूपं नोआगमते। भावाव्य यक चेति द्रयमेवोपदियं, न तु-लौकिकं कुप्रावचनिक च भावावश्यक द्रिति सर्वतीर्थं कराणामभिप्रायः ।। स्व० २८।।

भावाव<sub>र</sub>यक ही चतुर्विंध संभवे। उपादेय है। नाम स्थापना और द्रव्यरूप आव भक उपादेय नहीं है। क्येंकि इनमें कर्म निर्जराक्ती जनकताका सर्वभा अभाव है अर्थात इनको निमित्त या इनका सेवन करके यदि केइ प्राणी अपने कमेंकित निर्नरा करना चाहे ते। वह नहीं कर सक्ता है-। इसलिये इन्हें संसार वर्व क कारणेंमें परिगणित किया गया है। भावावक्य में भी आगम माबावक्यक और नाआगमका तृतीय भेद रूप लेका रात्तरिक भावक्यक ये देही उपादेय हैं। लौकिक और कुप्रावचनिक भावावक्यक नहीं ऐसा समस्त तीथ करोका कथन है।

भावार्धः — नेाआगम भावावक्य कने। आव<sup>द</sup>णक रूप आगम का सर्वथा अभाव विवक्षित नहां हुआ है। किन्तु आगमका एकदेश विवक्षित हुआ है। इस नाआगम भावावक्ष्वकके डौकिककुप्रावचनिक और छेाके। चरिक ये ३ तीन मेद किये गये हैं। पूर्वाद्व में महाभारतका अपराद्व में शमायणका वाचना उपक्ष कार ३५ प्रकट ४२ छ डे आ रीते ने। आगम क्षे। डे। चरिक लावावस्य क्र निइपक्ष कही पुरु' थाय छे.

ભાવાવશ્યક જ ચતુર્વિધ સંઘને માટે ઉપાદેય ગણાય છે. નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્યાવશ્યક ઉપાદેય ગણાતાં નથી, કારણ કે તે ત્રણે આવશ્યકામાં કર્મનિજ રાની જનકતાના સર્વથા અભાવ જ છે. કારણ કે તેમનું સેવન કરવાથી જો કાેઇ છવ કમોતી નિજ શ કરવાનું ઇચ્છતા હાેય, તા તે રીતે કર્માની નિજ શ કરી શકતા નથી. તે કારણે તે ત્રણે આવશ્યકાને સંસારવર્ધન કરનારાં કારણા રૂપે ગણાવવામાં આવેલ છે. ભાવાવશ્યકમાંથી પછુ આગમ ભાવાવશ્યક અને નાઆગમના ત્રીજ શેદ કૃપ લોકાત્તવિક ભાવાવશ્યક આ બેને જ ઉપાદેય કહી શકાય તેમ છે. લોકિક અને કૃપાવચનિક ભાવાવશ્યકને ઉપાદેય રૂપ ગણી શકાય નહીં, એવું સમસ્ત તીર્થ કરાનું કૃપાવચનિક ભાવાવશ્યકને ઉપાદેય રૂપ ગણી શકાય નહીં, એવું સમસ્ત તીર્થ કરાનું

ભાવાથે નેગઆગમ ભાવાવશ્યકમાં આવશ્યક રૂપ આગમના સવધા અભાવ વિવસિત થતા નથી, પરન્તુ આગમના એક દેશ વિવસિત થયા છે. આ નાઆગમ ભાવાવશ્યકના નીંચે પ્રમાણે ત્રણ ભેઠ પઠે છે (૧) લૌકિક, (૨) કુપ્રાવચનિક અને (૬) લોકોત્તરિક પ્વાંહુણમાં મહાભારતનું અને અપરાહુણમાં રામાયણનું વાંચન

#### अनुयेगमन्द्रिका टीका. स०२८ लोकोत्तरिकभावावध्यकनिरूपणम्

एवं अश्रण करना ये निर्दिष्ट समय पर कियमाण होनेसे आवदयक रूप है। हनमें बाचक और श्रोताका जा अर्थोपयोग परिणाम है वह भावरूप हैं। इस-लिये वाचक और श्राता, कि जिनका प्रन्थी में उपयोग रूप परिणाम लग रहा है वे लौकिक भाषावद्यक हैं। तथा लोकको अपेक्षा भारतादिक आगम मी हैं। इन आगमें। में उपयुक्त बने हुए वक्ता और - ताजन में उस समय विविध प्रकारकी जा किया होती रहे हैं वे आगमरूप नहां हैं क्येंकि अतज्ञान ही आगमरूप माना गया है। इं तरह एकदेशमें आगमकी विध-मानता हे।नेसे भारतादिकका चाचन वण लौकिक भावाव<sub>ड</sub>यक है। चरक चीरिक आदि पाखंडीजनेां द्वारा जे। हाम यज्ञ आदि कियाएं की जाती है षे सब उनके लिये उनके मान्य सिद्धान्तानुसार अवश्चय पर्तस्य हैं' इसस्रिये ये सब क्रिया ँ आवश्यक हैं। इन आवश्यक क्रियाओ के संपादन करते समय डन संपादन कर्ताओंका उपयोग आदि रूप परिणाम उनमें संलग्न रहता है इसलिये ये भाव हैं। इस तरह ये क्रियाएँ भावावइयक मान ली जाती है। इनका ज्ञान आगम, और संपादन कर्ताओं की करशिर संयोजनादिरूप कियाएँ अनागम हैं। इस प्रकार एकदेशमें आ मताका सद्भाव होनेसे आगम के एकदेशके। आति करके ये क्रियाएँ कुप्रावचनिक भावावध्यक हैं।

અને ઝવણુ કરવા રૂપ કાર્ય નિદિષ્ટ સમયે ક્રિયમાણુ હાેવાથી આવશ્યકરૂપ છે. તેમાં વાચક અને શ્રાતાતું જે અર્થોપયાંગ ચુક્ત પરિણામ છે, તે ભાવરૂપ છે. આ કારણે તે **બાયામાં** ઉપયાગ શુકત પરિષ્ણામથી શુકત એવાં તે વાચક અને શ્રોતાજના લોકિક ભાવાવ-શ્યક રૂપ ગણાય છે તથા લાકની અપેક્ષાએ મહાભારત આદિને આગમ પણ ગણ-વામાં આવે છે. તે આગમામાં ઉપયુક્ત ખનેલા વક્તા અને **પ્રાેતાઓમાં તે** સમયે વિવિધ પ્રકારની ક્રિયાઐગ થતી રહે છે, તે ક્રિયાઐગ આગમરૂપ નથી, કારણ કે શ્રુતજ્ઞાનને જ આગમ રૂપ માનવામાં આવ્યું છે. આ રીતે એકદેશની અપેક્ષાએ . આગમની વિદ્યમાનતા **હ**ાવાના કારશે મહાલારત આદિનું વાંચન અને શ્રમણ 'નાઆગમ લૌક્કિ ભાવાવશ્યક' રૂપ છે. ચરક, ચીરિક આદિ પાખડીઓ દ્વારા જે યજ્ઞ, હાેમ, હવન આદિ કિયાઓ કરવામાં આવે છે તે તેમના માન્ય સિદ્ધાન્તા**તુ**સાર તેમને માટે અવશ્ય કરવા ચાગ્ય મનાય છે. તેથી તે બધી ક્રિયાઓને આવશ્યક રૂપ **કહે**વામાં આવે છે. આ આવશ્યક કિયાએા કરતી વખતે તે ક્રિયાએા કરનાર **લાકાના** ઉપયોગ આદિ રૂપ પરિણામ તે આવશ્યક ક્રિયાએામાં સંલગ્ન રહે છે, તેથી આ પ્રકારના ભાવથી ચુકલ તે ફ્રિયાએાને ભાવાવસ્યક રૂપ માનવામાં આવે છે. તે ફ્રિયા-એાનું જ્ઞાન આગમ રૂપ ગણાય છે. અને તે કિયાએા કરનારની કર શિર સ**'ચાગ** આદિ રૂપ ાએ અનાગમ રૂપ ગણાય છે. આ પ્રકાર એક દેશમાં આગમતાના

For Private and Personal Use Only

मूलम्—तस्स णं इमे एगट्रिया णाणाघोसा णाणावंजणा णास-

.आवस्सयं १, अवस्सकरणिजं २, धुवनिग्गहो ३, विसोही४य ।

अःझयणछकवगगो ५, नाओ, आराहणा ७ मगगो ८ ॥१॥

समणेणं सावएण य अवस्सकायव्वयं हवइ जम्हा ।



2019

अनुयोगद्वारस्



ચતુર્વિધ સંઘ ઉપશુકત થઇને બન્ને સમય પ્રાતઃકાળે અને સાયંકાળે પ્રતિ-ક્રમણ ઓદિજે આવશ્યક ક્રિયાએ કરે છે, તે ક્રિયાએ નાઆગમની અપેક્ષાએ લોકોત્તરિક ભાવાવશ્યક રૂપ છે. અન્ને કાળે શ્રમણાદિ દ્વારા તે અવશ્ય કરવા ચાગ્ય દ્ધાવાથી આવશ્યક રૂપ છે. કર્ત્તા તેમાં ઉપયોગ પૂર્વક તલ્લીન થઇ જાય છે, તેથી તેમાં ભાવરૂપતા છે. તે કિયાએાના ઝાનના ઉપયાગ રૂપે તેનામાં સદ્ભાવ દ્વારા છે. **તેથી** તે ક્રિયાએા આગમરૂપ છે, તથા બીજી કરશિર સંયોજન આદિ ક્રિયાએા આગમ ૩૫ નથી. આ રીતે ના આગમને આશ્ચિત કરીને પ્રતિક્રમણ આદિ ક્રિયાએન **લાકાત્તરિક ભાવાવશ્યક રૂપ છે, એટલે કે તે પ્રતિક્રમણ** આદિ આવશ્યક (ક્રયા**એ**) નાઆગમ લાકાત્તરિક ભાવાવશ્યક રૂપ છે, એમ સમજવું. 11 સુ. ૨૮ 11

अंते अहो निसस्सय तम्हा आवरसयं नाम ॥२॥ चतविर्ध संघ द्वारा उपयुक्त होकर जेा दोनेां समय-सबह और साय-ङ्काल---प्रतिक्रमण आदि आव्ययक क्रियाए की जाती हैं वे नेाआगमकी अपेक्षा लो**केा**त्तासिक भावाववयक हैं संघके। ये अक्ष्य ही उभयकाल में क्रियमाण होनेसे आवश्यक रूप हैं । कर्त्ता इनमें उपयोग पूर्वक तल्लीन होता है इस-लिये इनमें भावर्रुपता है। इनका ज्ञान उपयोगरूपमें उसे होता है अतः ये आगम रूप है तथा और अवशिष्ट कर शिर संयोजनादि क्रियाएँ आगम रूप नहीं हैं। इस तरह नेाआगमको आश्रित करके प्रतिक्रमण आदि ियएँ लोकात्तरिक भावावश्यक हैं। सत्र ॥ २८ ॥

સદુભાવ હાેવાથી આગમના એક દેશને આશ્રિત કરીને તે ક્રિયાએાને નાેઆગમ **કુપ્રાવચનિક ભાવા**વશ્યક **રૂપ કહેવામાં આવે છે**.

से तं आवस्सयं ॥सू० २९॥

धेजा भवंति, तं जहा---

अथ-भावावश्यकस्य पर्याचानाह----

अनुयौगचन्द्रिका टीका.स०२९ भावावइयकपर्यायनिरूपणम्

१७९

छाया—तस्य खढु इमानि एकार्थिकानि नानाघोषाणि नानाव्यठजनानि नामधेयानि भवन्ति, तद्यथा--

आवश्यकम् १ अवश्यकरणीयम् २ ध्रुवनिग्रहो ३ विशेाधिश्च ४। अध्ययनष<sub>क्वै</sub>वर्गः ५ न्यायः ६ आराधना ७ मार्गः ८ ॥१॥ अभणेन आवकेण च अवश्यकत्त्रैव्यकं भवति यस्कात् । अन्तेऽहर्निशस्य तस्मादावश्यकं नाम ॥२॥ तदेतदावश्यकम् ॥ स्र० २९॥

अब खत्रकार भावावक्यकका पर्यायोंको कहते हैं---

"तस्तर्ण इमे" इत्यादि । सत्र ॥ २९ ॥

शब्दार्थः—(तस्स णं) उस आवश्यक के (इमे) ये वक्ष्धमाण (एगट्ठिया) एक अर्थवाले (नामधेज्जा) नाम हैं। ये नाम (णाणा वासा णाणा वंजणा) भिन्न २ उदात्त आदि स्वरेां एवं ककार आदि अनेक व्यव्जनेांसे सहित हैं। (तंजहा) वे इस प्रकारसे हैं — (आवरसयं) १ आवन्यक (अवस्स करणिज्जंभ) अवस्यकरणीय, (धुवनिग्गहाे) धुवनिग्रह ३, (विसाही य) विद्याेधि ४ अज्झवण छकवग्गाे)अध्ययनपट्कवर्ग ५, (नाभो) न्याय ६, (आराहणा) आराधना ७, (मग्गाे) मार्ग इनमें आद्त्यक शब्दका अर्थ (से किं तं आवस्सयं) इसके पहिले नावें – स्वत्र में स्पष्ट वर दिया गया है। अवश्वयकरणीय-माक्षार्थीं जनां द्वारा यह नियमसे अनुष्टेय (करने योग्य) होता है इसलिये इसका नाम अवश्यकरणीय है। ध्रुव

હવે સ્ત્રકાર ભાવાવશ્યકના પર્યાયવાચી શખ્દાનું નિરપણ કરે हे---''तस्तणं इमे'' ઇત્યાદિ----

(तस्सणं इमे एगडिया नामघेज्जा) તે આવશ્યકના નીચે પ્રમાથે[એકાર્થ'ક નામા છે---

(णाणा घेरसा णाणा वंजणा) તે નામા જુદા જુદા ઉદાત્ત આદિ સ્વરા અને કકાર આદિ અનેક વ્યંજનાથી શુક્ત છે. (तंजहा) તે નામા નીચે પ્રમાથે છે-(आवस्सयं) (૧) આવશ્યક, (अवस्सकरणिज्जं) (૨) આવશ્ય કરણીય, (धुवनि-माहो)ધ્રુવનિગ્રહ, (†वसेहिाय) (४) વિશાધિ, (अज्झयणछकवग्नो) (૫) અધ્યય-ધટ્ઠ વર્ગ, (नाओ) (६) ન્યાય, (आराहणा) (७) આરાધના અને (मग्गो) માર્ગ (૧) 'આવશ્યક' આ પદના અર્થ "से कि तं आवस्सयं" આ પ્રશ્નસૂત્રથી શરૂં થતા નવમાં સૂત્રમાં પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે. (૨) 'અવશ્યકરણીય'-માક્ષાથી જના દ્વારા તે અવશ્ય અનુષ્ઠેય (અનુષ્ઠાન કરવા યાગ્ય, આચરણીય) હાય છે, તેથી તેનું 'અવ શ્યકરણીય' નામ પડ્યું છે. \$50



टीका—'तस्स णं' इत्यादि—

तस्य⊨आवक्ष्य क्रस्य खलु इमानि=वक्ष्यमाणानि नानाघेाषाणि⊸नाना≃अनेक विधाः भिन्ना भिन्ना इति यावत्, घोषाः व्यत्तादिस्वराः येषां तानि तथा-भिन्नाभिन्नोदात्तादिस्वरयुक्तानि, तथा-नानाव्यञ्जनानि-नाना=अनेकविधानि ब्यञ्जनानि≕ककारादीनि येषां तानि तथा−मकारादिभिन्नभिन्नव्धञ्जनसहितानि एकार्थिकानि=परमार्थत एकार्थविषयाणि नामधेयाणि-नामानि−पर्यायाः भवन्ति । तद्यथा-आवरण्डम् १ अवस्यकरणीयम् २ ध्रुवनिग्रहो३ विशेषिश्च४ अध्ययनष<sub>क</sub>वर्गो५ न्यायः ६ आराधना७ मार्गः८ । इति । अयमर्थः-आवश्यकम्, अस्य शब्दार्थः= 'से कि तं आवस्सयं' इत्यत्र प्राग् वर्णितः ॥१॥ अवश्यकरणीयम-मोक्षार्थि-मिनि यमेन।नुष्ठेयत्वात्-अवश्यकरणीयम् ॥२॥ ध्रुवनिग्रहः-अनादित्वात् चिद-पर्यं वसितत्वाद् ध्रुवं=कर्म तत्फलभूतः संसारो वा, तस्य निग्रहः=निग्रहहेतुत्वात निग्रहः, ध्रुवनिग्रहः-चतुर्गतिकसंसारनिवारकः ારા विशोधिः-विशेषनं विशोषिस्तर्हेतुत्वाद् आवद्यकं विशेषिः=तस्य कर्ममलापहारकत्वात् ॥४॥ अध्य-यनषद्धर्वगः-अध्ययनाषद्धम्=अध्ययनषट्कम् तद्रूपे। वर्गः अध्ययनषट्कवर्गः=सामा-यिकादिषडध्ययनसमूहरूषः ॥५॥ न्यायः अमीष्टार्थसिद्धेः सम्प्रगुपायत्वाद् न्यायः यद्वा-

निग्रह-अनादि होने के एवं नाना जीवेां की अपेक्षा पर्यवसानसे रहित होने के कारण ध्रुवनामकर्म या कर्म के फलभूत संसार है। इस कर्मका या उसके फलभूत संसारका निग्रह इससे होता है, इसलिये इसका नाम ध्रुवनिग्रह है। विशेषि कर्मरूप मल की अप<sup>ह</sup>ति (निवृत्ति) इससे होती है- इसलिये इसका माम विशेषि है। यह सामायिक आदि छह अध्ययन समूह रूप है-इसलिये इसका नाम अध्ययनषट्क दर्भ है। अभीष्ट अर्थ की सिद्धिका यह सबसे मला उपाय हैं इतलिये इसका नाम न्याय है-अथवा जीव और कर्म के अनादिका-

(૩)<sup>ધ</sup>વનિગ્રહ'- કર્મ અથવા કર્મના કલસ્વરૂપ સંસારતું નામ ઘુવ છે, કારણ કે કર્મ અને સંસાર, આ બન્ને અનાદિ અને વિવિધ જીવાની અપેક્ષાએ પર્યંવ-સાનથી રહિત (અનંત) છે. એવા અનાદિ અનંત કર્મના અથવા કર્મના ફલભૂત સંસારના નિગ્રહ આ આવશ્યક ક્રિયાએા વડે થાય છે, તેથી તેનું ત્રીજું નામ 'પ્રુવનિગ્રહ' છે.

ેં (૪) વિશેાધિ-તેના દ્વારા કર્મ'રૂપી મળની નિવૃત્તિ અથવા વિશુદ્ધિ થાય છે, તેથી તેનું ચાથું નામ ''વિશાધિ'' છે.

(૫) 'અપ્યયનષટ્ક વર્ગ-તે સામાયિક આદિ ૬ અધ્યયનના સમૂહરૂપ હાવાથી તેતું પાંચમું નામ 'અધ્યયનષટ્ક વર્ગ છે.

(૬) 'ન્યાય'-અભીષ્ટ અર્થની સિદ્ધિના સૌથી સારા ઉપાય રૂપ હાવાને કારણે

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका २९ भावाक्ष्यकपर्यायनिरूपणप्

जीवकर्मसंबन्धापनक्षनाकृतायः---यथार्थिं प्रत्वर्थिनोईये।रपि क्षेत्रधनादिसम्बन्धिकं चिर-कालिकमपि चिवादं न्यायाध्यर्क्षद्दं ष्टोः याये। रुपनयति, तथैत्रावक्यकमपि जीवकर्मणेा-रनादिकालिग्माश्रधाश्रयिमावसम्बन्धमपनयतीति--जावक्षय मपि ग्याय इत्युच्यते ॥६॥ आराधना=मे।क्षाराधना हेतुत्वादा व्यकम् आराधना ॥७॥ मार्गाः--तथा मर्गों नगरं प्रापयति, तथैवावक्ष्यकमपि मेरक्षं प्रापयतीति मोक्षरूपपुरप्रापकत्वात् आवक्षयकं मार्गः इति ॥८॥

सम्प्रति-त्रावश्यकपदस्य शब्दार्थः सत्रकारः म्वयमेव प्रदर्शयति-'सम-णेणं' इत्यादि । अमणेन=साधुना आक्षेत्र, चकारस्योपलक्षणत्वात्~श्रमण्अ श्राविश्या च यस्म त् अहर्निशस्य=अहोरात्रस्य अन्ते=अरसाने दिवसान्ते राज्यन्ते चे ञीन संबन्धका यह दूर कर देता है−जिस प्रकार वादि प्रतिवादी के बहुत समय का मी क्षेत्र, धन आदि संबन्धी विवादके। न्यायाध्यक्ष न्याय के बढ़ पर दूर का देता है– उसी प्रकार आवरुषक भी जीव और कर्म के अनादि-काश्रीन आश्रयाश्रयिभावरूप संबन्धकाे दूर कर देता है-इसलिये इसका नाम भी न्याय है। मेक्षिकी आराधना वरनेका यह हेतु है। इसलिये इसका नाम आराधना है । जिस प्रकार मार्ग पथिककेा नगर में पहुँचा देता है उसी प्रकार आवश्यक भी मेक्ष रूप नगर में अपने ५थिककेा पहुंचा देता है--इसलिये इसका नाम-मार्ग है। आवक्ष्यक बब्दका क्या अर्थ है-इस बातका अब **सत्रकार प्रकट इस्ते हैं** (यमणेणं सावएणं य) श्रमण, श्रावक के द्वारा यह (जम्हा) जिस कारणसे (अहोनिसस्स अंते) दिवसान्त और निशान्त में (अश्रसकायवंत्र होइ) अाझ्य करणीप होता है (तम्हा) इसकारण से (आवस्सयं नाम) इसका **તેનુ** છકું નામ "ન્યાય'' અથવા-જેવી રીતે ન્યાયાધીશ વાદી અને પ્રતિવાદીના જર, જમીન આદિ વિવાદાને ન્યાયને આધારે દૂર કરી નાખે છે, એજ પ્રમાણે આવશ્યક પણ જીવ અને કમદના અનાદિ કાલિન આશ્રયાશ્રયી ભાવરૂપ સંબંધને દ્વર કરી નાખે છે. તેથી આવશ્યકનું છઠ્ઠું નામ 'ન્યાય છે.

(૭) 'આરાધના'–માક્ષની આરાધના કરવામાં આવશ્યક હેતુરૂપ (સાધનરૂપ) થઇ પડે છે, તેથી તેનું સાતમુ' નામ 'આરાધના' છે.

(૮) 'માર્ગ-જેવી રીતે માર્ગ પથિકને ગરમાં પહેાંવાડી દે છે, એજ પ્રમાશે આવશ્યક પણ તેના આરાધક જીવને માક્ષ રૂપ નગરમાં પહેાંચાડી દે છે, તેથી તેનુ આઠસું નામ માર્ગ છે. આવશ્યક શખ્દના શા અર્થ છે, તે હવે સૂત્રકાર પ્રકટ કરે છે(सवगोण सारएण दा) શ્રમણ અને શ્રાવક દ્વારા તે (जम्हा) જે કારણે (अहा निसरस अंते) દિવસને અન્તે અને રાત્રિને અન્તે (अवरस कायव्वं होइ) અવશ્ય **.** १८२

अनुयोगडारमुत्रे

रार्थः, अदश्यकर्त्तव्यकम=अदश्यं करणीयां अवति, तस्मात् अस्य आवश्यकं नाम अवति । तदेतदावश्यकम्-'आवस्सयं निविखविस्सामि' इति यत्प्रतिज्ञातं तदेवं नामादिभेदैरावश्यकं निक्षिप्य वर्णितम् । इत्थमनुयोगद्वारस्वत्रे आवश्य-काधिकारः संपूर्ण ॥ स०२९ ॥

'सुयं निक्तिविस्सामि' इति प्रतिज्ञानुसारेण श्रताधिकारः प्रारभ्यते-तत्र प्रथमं श्रुतस्वरूपं निरूपयितुमाह-

मूल्य्—से किं तं सुयं ? खयं चउव्विहं पण्णत्तं, तं जहा नाम-सुयं, ठवणांसुयं, द्व्वसुयं, भावसुयं ॥सू० ३०॥

छाया--भथ किं तत् शुनम् १ श्रुंत चतुर्विधं प्रज्ञप्तम, तद्यथा-नामश्रुतम्, स्थापनाश्रुतम्, द्रव्यश्रुतं, भावश्रुतम् ॥ स्र० ३०॥

टींग--'से किं तं सुरं' इत्यादि--व्याख्या निगदसिद्धा ॥ सू० ३०॥ नामआ ग्रदयक है। (से तं आवग्सपं) ''आ ग्रस्सयं निक्खिविस्सामि'' इसप्रकार की जो सत्रकार ने पहिले कहा है उसी के अनुसार नाम, स्थापना आदि भेदां द्वारा आव<sup>द्य</sup> का न्यास करके वर्णन किवा हैं। इस प्रकार से अनुयोगढ़ार सत्र में आ ग्रथय का घिकार समाप्त हुआ। सत्र० २९॥

अब सत्र गर '' सुपं निक्लिविस्समि'' इस कथन के अनुसार श्रुताधिकार प्रारंभ करते हैं-इसके पहिले वे श्रुत के स्वरूपके। निरूपण करने के लिये ''से कि तं सुपं, इत्यादि। सत्र वहते है-

''से किंतं सुवं ?'' इत्यादि । ॥ सत्र ३० ॥

शक्दार्थः—(से) शिष्य पूछता है कि हे मदन्त ! श्रुतका क्या स्वरूप है? उत्तर—(सुयं चउव्विहं पण्णत्तं) श्रुत चार प्रकारका कहा गया है इराधीय हेाय छे, (तम्हा)ते धाराधे (आवरसयं नाम) तेनुं नाम आवश्यक्र छे. (से तं ''आबरसयं 'आवरसयां निविखवि सामि'' आ प्रधारे खन्नधारे के पहेलां कहां छे ते अनुसार नाम रथापना आदि लेहो द्वारा आवश्यक्र्मा न्यास (विलाग) क्रीने वर्णु न कर्युं छे आ प्रधारे अनुये।गदार सन्नने। आवश्यक्र अधिक्वार अहीं समाप्त थाय छे. ॥ २६ ॥

હવે સત્રકાર ''सुयं निक्लिविस्सामि'' આ કથન અત્રસાર શ્રુતાધિકારનેત પ્રારંભ કરે છે સૌાથી પહેલાં તેઓ શ્રુતના સ્વરૂપતું નિરૂપણ કરવા નિમિત્તે ''से किं तं सुचं'' ઇત્યાદિ સત્ર કહે છે—''से किं तं सुचं?'' ઇત્યાદિ —

\_ રાખ્દાર્થ-(से किं तं सुयं ?) શિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પૃછે છે કે 'હે ભદન્ત! ક્રૂતનું સ્વરૂપ ઠેવું છે? अनुयागयन्त्रिका टीका सत्र ३१ तामश्रुतनिरूपणम्

263

तत्र नावश्चुतं निरूपयति -

मूल्म—से किं तं नामसुय ? नामसुयं जस्स णं जीवस्स वा जाव सुप्ति नाम कजाइ, ॥सू० ३१॥

छाया-अथ कि तद् नामश्रुतम् ? नामश्रुत यस्य खलु जीवस्य वा यावत् श्रुतेति नाम क्रियते, तदेतत् नामश्रतम् ॥सू० ३१॥

टी हा----'से किं तं' इत्यादि । व्याख्या निगदसिद्धा ॥ मु० ३१ ॥ अध स्थापनाश्रुतं निरूपयति---

मूल्म-से किं तं ठवणासुयं ? ठवणासुयं जण्णं कट्ठकम्मे वा जाव ठवणा ठविज्ञइ, से तं ठवणासु । नामठवणाणं को पइविसे-सो ? नाम आवकहियं,ठवणा इत्तरिय ः होज्ञा आवकहिया वा ।सू०३२।

(तं जहा) उसके वे चार प्रकार ये हैं -(नामसुर्य ठवणासुयं-दव्वसुर्य भाव-सुयं) नामश्रुत, स्थापनाश्रुत, द्रव्य त और भाव ता ।। स्वत्र ३० ॥ नाम श्रुतका क्या स्टब्स है इस वातको खत्रकार प्रकट करते हैं--

'से किंतं नान सुय' इत्यादि । ॥ सत्र ३१ ॥

भ्रब्दार्थः – हे भदंत ! नाम त का क्या स्वरूप है ? उत्तर--(नामसुय') नाम श्रुतका रवरूप इस प्रकार से है (जस्सणं जीवस्स वा अजीवस्स वा जाव सुएति नाम कज्जइ) जिस किसी जीव अथवा अजाव आदि का त ऐसा जो नाम रख लिया जाता है। इसकी व्यारुा न मार्ड्यक की तरह जाननी चाहिये ।। मुत्र ३१।।

ઉત્તર-(सुयं चउच्चिहं पण्णत्तं) શ્રુત ચાર પ્રકારનું કહ્યું છે (तंज्रहा) તે ચાર પ્રકારા નીચે પ્રમાથે છે-(नाम सुयं, ठबणासुयं, दव्वसुयं, भावसुयं, (૧) નામ શ્રુત (૨) રથાપનાશ્રુત, (૩) દ્રવ્યશ્રુત, અને (૪) ભાવક્યત. હા સૂ૦ ૩૦ હ

હવે સુત્રકાર નામશ્રતના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરે છે-

"से किंतं नामसूवं?" छत्याहि---

શખ્દાર્થ-શિષ્ય ગુરુને એવે પ્રક્ષ પૂછે છે કે હે ભગવન્! નામશ્રુતનું કેવું સ્વરૂપ છે?

<sup>ઉત્તર-</sup>(नामसुय)નામશ્રુતનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે—(जस्स णं जीवस्स वा अजीवस्स वा जाव सुए त्ति नाम कज्जड़) જે કેાઇ જીવ અથવા અજીવ આદિનું '' ત'' એવું જે નામ રાખવામાં આવે છે તેને નામ ત કહે છે. આ નામશ્રુતની વ્યાખ્યા ામ આવશ્યકની વ્યાખ્યા અનુસાર જ સમજી લેવી. ાા સૂ૦ ૩૧ ા Sec.



छाया---- अथ किं तत् स्थापनाश्रुतम् ? स्थापनाश्रुतं याखळ काष्ठकर्मणि वा यावत् स्थापना स्थाप्यते, तदेतत् स्थापनाश्रुतम् । नामस्थापनयेाः कःप्रति दिद्रोषः ? नाम यावत्कथिकम् स्थापना इत्वरिका चा भवेत्, यावत्कथिका वा ।।छ०३२ टोका----'से किं तं ठवणासु ' इत्यादि----व्याख्या प्राग्वत् ।। छ०३२।। इष्वत्र्यतं निरूपयितुमाह----

मूलम-से कि तं दब्वसुयं ? दब्वसुयं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा -आगमओ य नो आगमओ य ॥सू० ३३॥

छ।या--अथ कि तद् द्रव्यश्रुतम ? द्रव्यश्रतं ढिविधं प्रइप्तम, तद्यथा-आगमतथ नो आगमतथ ॥ स॰ ३३॥

स्थापना अन्तवा स्वरूप क्या है इस्वालवा सत्रकार निरूपण करते हैं---''से किंतं'' इत्यादि । !! स्त्र ३२ ॥

शब्दार्थः-से( कि तं )हे भदन्त ! स्थापना श्रुत का क्या स्वरूप हैं ? उत्तरः-(ठवणासुयं) स्थापनाश्रत का स्वरूप इस प्रकार से हैं (जण्णं) जो (कट्टकम्मे वा जाव ठवणाठविज्जइ) का ठ आदि में '' यह त है '' इस प्रकार की जो कल्पना या आरोप किया जाता है (से तं ठवणासुयं) वह स्थापना श्रुत है। गाम ठवणाणं केा पहविसेसेा) नाम और स्थापना में क्या अन्तर है ?

उत्तरः-(नाम आवकहियं या ठवणा इत्तरिया वा होज्जा) नाम थावरक<mark>थिक</mark> इोता है और स्थापना यावत्कथिक/और इत्वरिक दोनों प्रकार की होती है। इसकी व्याख्या बारहवें मुत्र की तरह जाननी चाहिये। ॥ स्रत्र ३२ ॥

હવે સુત્રકાર સ્થાપના શ્રતના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે ---

" से किंतं ठरणासुयं?" धत्याहि---

શખ્દાર્થ'-(से किं तं) ઇત્યાદિ-શિષ્ય ગુરુને એવાે પ્રશ્ન પૂછે છે કે હે ભગવન! સ્યાપનાશ્રતનું કેવું સ્વરૂપ છે? (कट्ठकम्मे वा जाव ठवणा ठविज्जइ) કાષ્ઠ આદિમાં '' આ શ્રત છે'' આ પ્રકારની જે કલ્પના અથવા આરોપ કરવામાં આવે છે (से तं ठवणासुयं तेने 'સ્થાપનાશ્રત' કહે છે (णाम ठवणाणं को पइविसेसा) હે ભગવન્! નામ અને સ્થાપના વચ્ચે શા લક્ષવત છે?

ઉત્તર-(नाम आवकहियं ठवणा इत्तरिया वा होज्जा) નામ યાવત્કથિક હાેય છે. અને સ્થાપના યાવત્કથિક અને ઇત્વરિક, આ બન્ને પ્રકારની હાેય છે. આ સુત્રતું વિશેષ વિવેચન તથા આ સૃત્રના ભાષાર્થ બારમાં સૃત્રમાં (સ્થાપના આવ-શ્યક સુત્રમાં) કહ્યા અનુસાર સમજવા. ાા સુ૦ ૩૨ ાા

**असुगौगचम्द्रिका दीका दत्र ३४ आगमतो द्रध्यक्षतनिरूपणम्** 

रीका---'से किं ते दय्वसुयं' इत्यादि।

ब्याख्या प्राग्वस् ॥ छ० ३३॥

तत्र-आगमतो द्रव्यश्चतं निरूपयति-

मूल्य-से किंतं आगमओ दृब्वसुपं ? आगमओ दृब्वसुयं 'जस्स णं सुएति पर्य सिक्खियं ठियं जियं जाव णो अणुप्पेहाए कम्हा ? अणुवओगो द्व्वमिति क<sup>ट्ट</sup>, नेगमस्स णं एगो अणुवउत्तो आगमओ दगं द्व्वसुयं जाव कम्हा ? जइ जाणए अणुवउत्ते न भवड । से तं आगमओ द्व्वसुयं ॥सू० ३४॥

छाथा---अथ किं तदागमतो द्रव्यश्रुतम्, आगमतो द्रव्यशुतं--यस्य खलु श्वतेति पदं शिक्षितं स्थितं जितं यावत् नो अनुप्रेक्षया, कस्मात् ? अनुप्योगो

शब्दार्थ-(से कि त) हे भदन्त ! द्रव्यश्रुत का क्या स्वरूप है ? उत्तर:-(द्व्वसुयं दुविहं पण्णत्तं) द्रव्यश्रुत दो प्रकारका वहा गया है। (तंजहा) उसके वे प्रकार ये हैं-(आगमओ य नोआगमओ य) ? आगम को अश्रित कर के द्रव्यश्रुत होता है और दूसना नोआगम का आश्रित करके द्रव्यश्रुत होता है। इसकी व्याख्या पहिले की तरह जाननी चाहिये।।।सत्र ३३॥ अब सत्रकार आगम की अपेक्षा कर के द्रव्यश्रुतका निरूपण करते हैं-

"से कि तं आगमओ दव्वसुयं" इत्यादि । ॥ सन्न ३४ ॥ इञ्दार्थ:- (से कि तं) शिष्य पूछता है कि हे भदन्त । आगम का आश्रय करके जो द्रव्यश्रुत होता है उसका क्या स्वरूप है ?

હવે સુત્રકાર દ્રવ્યશ્રુતના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે-

"से किंतं दब्बसुयं ?" धत्याहि-

શખ્દાર્થ-(से किं तं दब्ब्सुयं?) હે ભગવન ! દ્રબ્યશ્રુતનું કેવું સ્વરૂપ કહ્યું છે? ઉત્તર-(दब्वसुधं दुबिहं पण्णत्तं) દ્રબ્યશ્રુતના એ પ્રકાર કહ્યા છે. (तंज्रहा)

તે બે પ્રકારા નીચે પ્રમાથે છે (आगस्त्रो य नाआगम्ओय) (૧) આગમને આશ્રિત કશીને દ્રવ્યશ્રુત હોય છે, અને (૨) નાઆગમને આશ્રિત કરીને દ્રવ્યશ્રુત હોય છે. તેની વ્યાખ્યા આવશ્યક સૂત્રમાં આગળ કદ્યા પ્રમાણે સમજવી. ાા સૂવ ૩૩ ાા હવે સુત્રકાર આગમને આશ્રિત જે દ્રવ્યશ્રુત છે તેનું નીચે પ્રમાણે નિકૃષણ

**४२ छ-"से किं तं आगमओ द**व्वसुयं" छत्यांहि-

શખ્દાર્થ'-(**સે વિં તં आगમओ द**ઘ્વસુયં?) શિષ્ય ગુરુને એવેા પ્રશ્ન **પ્**છે છે કે---હે ભગવન્ ! આગમનાે આશ્રય કરીને જે દ્રવ્યશ્રુત હાેય છે, તે દ્રવ્યશ્રુતનું કેવું <sup>ર</sup>વરૂપ છે ?



द्रव्यमिति इत्वा, रॅंगमस्य खलु एकोऽनुपयुक्त आगमत एकं द्रव्य्थुतं यावत् कस्मात् ? यदि झायकः अनुपयुक्तो न भवति । तद्देतदागमतो द्रव्य्थुतम् । स० ३४। टीका-- से कि तं आगमओ दव्यसुयं' इत्यादि । व्यारू या पूर्ववत् । । स० ३४। इत्यापनतो द्रव्यभुतम् । अध नो आगमतो द्रव्यशुतमाह--

मस्य---से किंत नो आगमओ दब्वसुय ? नो आगमओ दब्बसुय तिचिह पण्णसं, त जहा-जाणयसरीरदब्वसुय, भविष-सरीरदब्बसुय, जाणयसरीर-भविषसरीरवइरित्तं द्व्वसुयं।सूब्बन्ध

उत्तर:-(आजमओ दब्बसुयं) अगम वा आश्रय कर के द्रव्यश्रुत का स्वच्छ इस प्रधार से है-(जस्स णं सुएति पर्य सिविखयं ठियं जियं जाव णं) अणुपेहाए) जिस साधु आदि को श्रुनपद शिक्षित है स्थित है जित है। याक्त्यद से सित है, परिजित है नामसम है, धं पसम है, अहीनाक्षर है, अनम्ब सर है, अव्याविदाक्षर (उल्टर पुलट पनेसे रहित) है, अस्वलित है, अमिलित है, अव्यत्याब्रेडित है, परिपूर्ण घोषवाला है. वण्ठो ठवित्रमुक्त है और गुरुवाचनोपगत है। इसतरह वह साधु आदि वाचना से पृच्छनासे परिवर्तना (आष्टत्ति)से और घर्मकथा से उसमें वर्तमान हैं परन्तु उपयोग से वर्तमान नहीं हैं, अतः उपयोग से रहित ह ने के कारण वह साधु आगम को आश्रित कर के द्रव्यश्रुत माना गया है। (कम्हा) क्योंकि (अणुवओगो दल्वमिति कर्डु) ऐस। आगम वा बचन हैं कि जो उपयोग से रहित होता है वह द्रव्य माना जाता है। इसकी व्याख्या १४ बे स्वत्र के समान जाननी चाहिये। सत्र ॥ ३४ ॥

<sup>ઉત્તર</sup>—(आगमओ दव्वसुय) આગમને। આશ્રય કરીને દ્રવ્યક્ષુતતું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છ<u>િ---</u>

(जस्स णं सुएत्ति पयं सिक्तिय ं ठिगं जियं जाव णो अणुप्पेहाए) જે સાધુ આદિને અતપદ શિક્ષિત છે, સ્થિત છે, જિત છે, મિત છે, પરિજિત છે, નામસમ છે, ઘોષસમ છે, અહીનાક્ષર છે, અનત્યક્ષર છે, અન્યાવિદ્ધાક્ષર અસ્ખલિત છે, અમિલિત છે, અન્યત્યાસ્ત્રેડિત છે, પરિવદ્ધ ધાયુકત છે, કંઠાષ્ઠ વિપ્રમુકત છે, અને શુરુવાચનાપગત છે, આ રીતે તે સાધુ આદિ વાચનાથી, પરિવર્તનાથી પ્રુચ્છ-નથી, પરિવર્તનાથી અને ધર્મકથાથી તેમાં વર્તમાન છે, પરન્તુ ઉપયોગ પરિણાદ્મથી તેમાં વર્તમાન (પ્રવૃત્ત) નથી, અને તેથી ઉપયોગથી રહિત હોલાને કારણે તે સાધુને આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યશ્રુત માનવામાં આવે છે; (इस्हा) કારણ કે (अणुबझोगे द्रव्यमिति कड्ड) આગમનું એવું વચન છે કે જે ઉપપયોગથી રહિત હોય છે— અનુપસુક્ત પરિણામવાળા હાય છે તેને દ્રવ્યરૂપ માનવા નિર્ધએ. આ સ્વ્રમાં વપરાયેલાં પડોના ભાવાર્થ ૧૪ માં સ્વગમાં આપ્યા પ્રમાણે સમજવો. તા સ્ટુન્ ૩૪ તા

अनुयोगचन्द्रिका टीका स॰ ३५ नोआगम से द्रव्यश्चंतनिरूपणम्

हाया—-अथ किं तद् नो आगमतो द्रव्यश्चतम् ? नो आगमतो द्रव्य अतं त्रिविधं प्रज्ञप्तम तद्यथा—ज्ञायकशरीरद्रव्यश्चतम्, भव्यशरीरद्रव्यश्चतम्, ज्ञायक-शरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्रव्य<sup>श्व</sup>तम् ।।स्र० ३५।।

टीका∽—'से किं त नोआगमओ दव्यसुयं' इत्यादि । व्याख्या पूर्ववत् ।स्र०३५। अथ ज्ञायकशरीरद्रव्यश्रुतमाह—–

मलम-से किंतं जाणयसरीरदव्वसुयं ? जाणयसरीरदव्व-सुयं सुयत्तिपयत्थाहिगारजाणयस्स जंसरीरयं ववगयचुयचाविय-चत्तदेहंतं चेव पुब्वभणियं भाणियव्वं जाव से तं जाणयसरीर-दब्बसुयं॥ सू० ३६॥

अब सत्रकार नोआगम को आश्रित करके द्रव्यश्रुत का कथन करते हैं-"से कि तं नोआगमओ दव्वसुयं" इत्यादि । सत्र ३५ ॥ शब्दार्थः (से कि त) हे भदन्त ! नोआगम को आश्रित करके द्रव्यश्रुत का क्या स्वरूप है ? (नोआगमओ दव्वसुयं) नोआगम को आश्रित करके द्रव्यश्रुत (तिविहं पण्णत्तं) ३ तीन प्रभार का कहा है । (तं जहा) वे प्रकार ये हैं--(जाण-यसरीरदव्वसुयं, भविश्वसरीरदव्वसुयं, जाणयसरीर--भवियसरीरवहरिनं दव्वसुयं) झायकशरीरद्रव्यश्रुत, भवश्वशरीरधव्यश्रुत, और झायकशरीरमध्यशरीर इन दोनों से व्यतिरितद्रव्यश्रुत । इस क्षत्र की व्याख्या पहिले कहे हुए १६ वे स्वत्र की व्याख्या के अनुमार जाननी चाहिये । ॥ स ३५ ॥

હવે રુત્રકાર નાેઆગમને આશ્ચિત કરીને દ્રવ્યશ્વતવું નિરૂપથુ કરે છે— ''से किं तं नेा मगगमओ दव्वसुय'?'' ઇાયત્દિ—

શબ્દાર્થ—( से किं तं) ઇત્યાદિ શિખ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે કે હે ભદન્ત! નાઆગમને આશ્રિત કરીને દ્રવ્યશ્રુતનું સ્વરૂપ કેવું છે?

<sup>ઉત્તર</sup>—(नेाआगमओ दव्वसुयं तिरिद्दं पण्णत्तं) નેાઆગમને આશ્ચિત કરીને દ્રવ્યશ્ચતના ત્રણ પ્રકાર કહ્યા તે. (तंजहा) તે ત્રણ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે (ज्ञाणधसरीरदव्वसुयं, भवियसरीरदव्वसुयं, जाणयसरीरवइरित्तं दव्वसुयं) (૧) જ્ઞાયક શરીર દ્રવ્યશ્ચત, (૨) ભવ્યશરીર દ્રવ્યશ્વત, અને (૩) જ્ઞાયક શરીર અને ભવ્યશરીરથી ભિન્ન એવું દ્રવ્ય<sup>શ્ચ</sup>ત આ સૂત્રની વ્યાખ્યા આગળ ૧૬ માં સૂત્રની જે વ્યાખ્યા આપવામા આવી છે, તે વ્યાખ્યા પ્રમાણે સમજવી. II સુવ ૩૫ II

| Ŕċċ | ł |
|-----|---|
|     |   |



छाया--अथ कि तद् ज्ञायकशरीरद्रव्यश्रुतम् ? ज्ञायकशरीरद्रव्यश्रुतं-श्रुतेति परार्थाधिकारज्ञायकस्य यत् शरीरकं व्यपगतच्युतच्यावितत्यक्तदेहं तदेव पूर्वभणितं भणितव्यं यावत, तदेतत् ज्ञायकश्रीरद्रव्यश्रुतम् ॥द्व० ३६॥ टीका-'से किं तं जाणयसरीरदव्दसुयं' इत्यादि । व्याख्या पूर्ववत् ॥स० ३६॥

्रज्ञायकशरीर द्रव्यश्रुत का क्या स्वरूप है-इस बात को खन्नकार स्पष्ट करते है-''से कि त' जाणयसरीरदव्सुयं'' इत्यादि ।। ख० ३६।।

अब्दार्थ----(से किंतं जाणयसरीरःव्वसुधं) हे भदन्त (झायक्कारीर द्रव्य अत का क्या स्वरूप है?

उत्तर--(सुयत्तिपयत्थाहिगारजाणयस्स) श्रुत शब्द वाच्य आगम के अर्थ रूप अधिकार के झाता का ऐसा (सरीरय) शरीर (जं) जो (ववगयचुप चावियचत्तदेहं) व्ययगत--चैतन्य पर्याय से रहित हो चुका है, च्युत-दश प्रकार के प्राणों से परिवर्जित हा गया है, च्यावित-श्रिष्ठ आयुक्षय के कारणों से प्राण रहित हो गया ह । त्यक्तदेह आहार परिर्णात जनित दृद्धि जिससे सर्वथा निकल चुकी है (जाणयसरीरदव्यसुयं) ज्ञायकशरीर द्रव्यश्रुत है। (तं चेव पुच्वभणियं) यहां पर १७ वें स्वत्र कथित इस विषय संबन्धी इस व्यपगत आदि पाठ से आगे (जाव से तं ज्ञाणर सरीरदव्वसुयं) ज्ञायकशरीर द्रव्यश्रुत का पाठ (माणियच्वं) ग्रहग करलेना चाहिये। इसकी (ध्याख्या १७ वे सन्न में कही गई हैं। ॥ सत्र ३६ ॥

હવે સુત્રકાર જ્ઞાયક શરીર દ્રવ્યશ્રુતના સ્વરૂપનું નિરૂ રહ્યુ કરે છે-

"से किंतं जाणयसरीरद्वे सुय " धेरयाहि-

શબ્દાર્થ (से किं तं जाणयसरीरदव्वसुय′?) શિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રश्न પૂછે છે કે હે ભગવન્ ! જ્ઞાયકશરીર દ્રવ્યશ્રલનું સ્વરૂપ કેવું છે?

ઉત્તર-(सुयत्ति पपत्याहिगारजाणयस्स) શ્રત શબ્દના વાચક એવા આગ-મના અર્થરૂપ અધિકારના જ્ઞાતાનું (सरी(य)) શરીર (जं) કે જે (वरगयचुय चावियचसदेद्दं) વ્યપગત થઇ ગુક્યું છે ચૈતન્ય પર્યાથથી રહિત થઇ ગુક્યું છે, ગ્યુત થઇ ગુક્યું છે દસ પ્રકારના પ્રાણેશી રહિત થઇ ગુક્યું છે, ગ્યાવિત થઇ ગુક્યું છે, બલિષ્ઠ આયુક્ષયના કારણેશી પ્રાણરહિત થઇ ગુક્યું છે, ત્યકલદેહ થઇ ગુક્યું છે, બલિષ્ઠ આયુક્ષયના કારણેશી પ્રાણરહિત થઇ ગુક્યું છે, ત્યકલદેહ થઇ ગુક્યું છે આહાર પરિણતિ જનિત વૃદ્ધિ જેમાંથી સવધા નીકળી ગુકી છે (जाणयसरीरदद्द्द्द्द्सियं) એવાં શરીરને 'જ્ઞાયકશરીર દ્રવ્યશ્રુત' રૂપ કહેવામાં આવે છે. (त चेव पुत्र्वं भणियं) અહીં ૧૭માં સત્રમાં કથિત આ વિષય સંબંધી આ વ્યપગત આદિ પદથી શરૂ કરીને (जाव से तं जाणयसरीरद्व्द्युस्यं) સાયક શરીર દ્રવ્યશ્ર્યત પર્યન્તના પાર્ક (भाणियद्वं) ગ્રહણ કરવા જોઇએ. તેની વ્યાખ્યા ૧૭માં સત્રની વ્યાખ્યા પ્રમાણે સમજવી જોઈએ. ॥ સવ્ કરા ॥

માંથી પાતાના સમય (ગર્ભમાં રહેવાના સમય) પૃરા કરીને નીકળ્યા છે ગર્ભપા-તથી ઉત્પન્ન થયા નથી એવા તે છવ તે પ્રાપ્ત શરીર વડે વર્તમાનકાળે શ્રુત શખ્દવાચ્ય આગમના અર્થને શીખી રહ્યો નથી પણ ભવિષ્યમાં આગમના અર્થને શીખવાના છે. એવા તે જીવના શરીરને ભવ્યશરીર દ્રવ્યશ્રુત રૂપ ગણવામાં આવે છे. (जहा दच्यावस्सए तहा भाणियाःचं जाब से तं भविंगसरीर दव्यसंघ) १८भां સત્રમાં દ્રવ્યાવય્યકના વિષયને અનુલક્ષીને જેવું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. એવું વર્ષ્ટુન અહીં પણ ગ્રહણ કરવું જેઇએ. "તેને લબ્વશરીર દ્રવ્યશ્રત ક**લે છે' આ** 

३५ (भवियसरीरदव्यस्यं) लब्यशरीरद्रव्यश्रुतनुं (कि) डेवुं स्वइप छे?

<sup>ઉत्तर</sup> (जे जीवे जोणीजम्मणनिक्खंते) के रूव ઉत्पत्ति स्थान३५

"से कि तं भवियसरीरदव्वसयं" ઇत्याहि શબ્દાર્થ-(સે) શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે (તે) પૂર્વ પ્રસ્તુત વિષય

હવે સંત્રકાર ભવ્યશરીર દ્રવ્યશ્ચતનું નિરૂપથ કરે છે-

उत्तर:-(जे जीवे जो णीनम्मणनिक्संते) जो जीव उत्पत्तिस्थानस्थ ्योनि से अपना समय पूर्ण करके निकला है—गर्भपात्र से उत्पन्न नहीं हुआ है किंग्तु जन्मा है ऐसा वह जीव उस प्राप्त शरीर से जिनेायदिष्टभाव के अनु-सार श्रुत शब्द वाच्प आगम के अर्थ को भविष्य में भीखेगा−वर्तमानकाल में सीख नहीं रहा है ऐसा शरीर भन्थशरीर द्रव्यश्चत है। (जहा दवा स्सए तहा भाणियव्यं जाव से तं भवियसरीस्दब्बसुर्य) इस विपय से लगता हुआ वर्णन जिस प्रकार से द्रव्यावदयक के दर्णन में किया गया है उसी प्रकारका वर्षन यहाँ भी समझना चाहिये। और यह वर्णन यह "भव्यश्ररीर द्वयश्रत है??

शब्दार्थः--(से) हे भदन्त ! (तं) पूर्वप्रकान्त (भविवसरीस्दब्यसुयं) भव्य-श्वरीरद्रव्यश्रुत का (किं) क्या ग्वरूप है ?

"से किंतं भवियसरीखव्यसुयं" इत्यादि । ॥ सत्र ३७ ॥

अब खत्रकार भव्यशरीर द्रव्यश्चत का निरूपण करते हैं--

यब्वं जाव, से तं भवियसरीरदव्वसुयं ॥ सू० ३७ ॥

www.kobatirth.org

अनुयोगचन्द्रिका टीका-- ह.३७ भध्यश्रुतनिरूपणम्

अथ भव्य क्षतं निरूपयितुमाह---

श्वरीरद्रव्यश्चतम् ।।स० ३७॥

जीवो योनित्रन्मनिष्कान्तो यथा द्रव्यावश्यके तथा भणितव्यं यावत तदेतद् भव्य-

मूलम्--से किं तं भवियसरीरद्व्वसुयं ? भवियसरीरद्व्व-

छाया--अथ किं तद् भध्यश्वरीरद्रव्यश्चतम् ? भध्यसरीरद्रव्यश्चतं थो

सुयं जे जीवे जोणी जम्मण निक्खंते जहा द्व्वावस्सए तहा भाणि-

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

868

યોનિ

### ولاه

## अनुयोगडारस्वे

टीका---'से किं तं भवियसरीरदध्वसुयं' इत्यादि । व्याख्या पूर्ववस् ।स्र०३७। अध-ज्ञापकशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्रव्यश्रुतमाह--

मूलम्--से किं तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्तं द्व्वसुयं ? जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्तं द्व्वउवं पत्तयपोत्थयस्तिहियं कि

अहवा जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्तं द्व्वसुयं पंचविहं पण्णत्तं, तं जहा-अंडय १ बोंडय २ कीडय ३ बोल ४ वागय ५ । (तत्थ) अंडय इंसगब्भादि बोंडय कप्पासमाइ । कीडय पंचविह पण्णतं, तं जहा-पट्टें मलए अंसुए चीणंसुए, किमिरागे । वालय पंचविह पण्णत्तं, तं जहा-उण्णिए, उट्टिए, मियलोमिए, कोतवे, पंचविह पण्णत्तं, तं जहा-उण्णिए, उट्टिए, मियलोमिए, कोतवे, किटिसे । वागयं सणमाइ । से तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्तं दुज्वसुय । से तं नो आगमओ द्व्वछ्य । से तं द्व्वसुय ॥सू० २ ८॥ छापा-अथ कि तर् ज्ञा कश्ररीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्रव्यक्षतम् ? ज्ञायक-

श्वरीरभव्यश्वरीरव्यतिरिक्त द्रव्य अतं पत्रकपुस्तकलिखिनम् ।

यहां सक जानना चाहिये। इसकी ब्याख्या १४ वें सत्र के अनुसार ही जाननी चाहिये। ॥ मुत्र ३७ ॥

अब संत्रकार झायकअरीरभव्यक्षरीर इन दोनों से भिन्न जो तद्वयति-रिक्त द्रव्यश्चत हैं इसना स्वरूप कहते हैं----

"से किंतं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्तंदव्वसुयं" इत्यादि ॥ स्वत्र ३८ ॥ शब्दार्थः—(से किंतं जःणयसरीरभवियसरीरवइरित्तं दृष्यसुयं) झिष्य

સત્રપાઠ પર્યન્તતું 'ભવ્યશરીર દ્રવ્યાવશ્યક' સ્વ્રતનું સમસ્ત કથન અહીં પણુ ગ્રહણ કરવું જેઇએ તેની વ્યાખ્યા પણ ૧૮માં સ્વ્રતની વ્યાખ્યા પ્રમાણે જ સમજવી. ાાસ્ટ્રવ્ઉા જ્ઞાયક શરીર અને ભવ્યશરીર આ બન્નેથી ભિન્ન એવું જે 'તદ્રયતિસ્ક્રિત દ્રવ્યશ્રુત'' છે તેના સ્વરૂપનું હવે સ્વ્રકાર નિરૂપણુ કરે છે

"से किं तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्तं दृट्वसुयं" धत्यादि-

शण्डार्थ-(से किं तं जाणपसरीरभवियसरी वहरित्तं दृव्वसुयं ?) शिष्य

**'जनुयोगमन्द्रिकार्टर**ा.३८ ज्ञाय श्वरीरमव्यसरीरव्यतिरिक्त द्रव्यक्षतनिरुपणम्१९१

अथवा-ज्ञादवःग्रशीरभव्यशरीरव्यतिरिक्त द्रव्यसंत्र पञ्चविधं प्रज्ञासम्, तद्यया-अण्डजं, बोण्डजं, कीटजं, वालजं, पाल्क्लम् । (तत्र) अण्डमं हंसगर्भादि. बोण्डजं कपसादि, कीटजं पञ्चविधं प्रक्षसम्, तव्यथा-पटं, मलयम, अंग्रुकं, वीनां-छर्फ, इमिरागस, पालजं पञ्चविधं प्रक्षप्तम्-तद्यथा और्णिकम् औष्ट्रिकम्, मगलौ-मिकम्, कौतवम्, किष्टिसम् । वाल्कलं शणादि । वदेनद् ज्ञायव श्ररीरभव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्यक्षतम् । वदेवद् नोआगमतो द्रव्यश्रतम्। तदेनद् द्रव्यक्षतम् ॥स्०३८॥

टीका-शिष्यः पृच्छति-'से किं त' जाणयसरीरभवियसरीर वहरित्तं दृष्वसुयं' इति । अथ किं तष् ज्ञायव शरीरमव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्रव्यश्चलम् ? इति । उत्तरमाह-'जाणयसरीरभदियसरीरवहरितं दव्यसुयं' हत्यादि । ज्ञायक-शरीरमव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्रव्यश्चलम्, पत्रकपुम्तकलिखितम् - कत्रकाणि=धास-शरीरमव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्रव्यश्चलम्, पत्रकपुम्तकलिखितम् - कत्रकाणि=धास-यत्रादीनिच पुस्तकानि=कत्रसङ्घात्ररुपाणि च तेषु लिखितम् । यहा-'पत्तयक्षेत्रयसिदियं' इतिपाठम्य 'पत्रय्योतकलिखितम' इतिच्छाया । १त्र-पोतकानि=वस्ताणि । एज्ञ केषु पुस्तवेषु वस्तकेषु च लिखितं ज्ञायनशरीर भव्यशरीरव्यतिरिक्तद्रव्यक्षममः।

मूछता है कि हे भदन्त ! ज्ञाय इइरीर और भव्यशरीर इन दोनों से मिन को द्रव्यश्चत है उसना क्या स्वरूप है ?

उत्तरः-- 'पत्तयपोत्थयलिहियं जाणपश्वरीरमवियसरीरवहरित्तं दब्बसुयं) ताडपत्रो और पत्रों के संघातरूप पुस्तकों में लिखा हुआ जो श्रुत हैं वह झायक बारीर और भव्यशरीरव्यसिरिक्त द्रव्यश्रुत हैं ऐसा जानना चाहिरे। सत्रकार (अहवा) अधरा--पद से कहते हैं ''पत्तयपोतयलिहियं'' इस पाठकी संस्कृत छाया पत्रकपोतक लिखित', ऐसी भी होती है इस पक्ष में पोतकझन्द का अर्थ वस्त्र है, और पत्रक शब्द को अर्थ पुस्तक। इस प्रकार वस्तों के जपर और पुस्तकरूप कागजों के जपर लिखा गया श्रुत ज्ञायकशरीर और भव्यशरीर अरुने ओवे। प्रश्न पृष्ठे छे डे छे लइन्त! ज्ञायकशरीर अने लव्यशरीर. आ अन्तेशी जिन्न ओवे! प्रश्न पृष्ठे छे डे छे लइन्त! ज्ञायकशरीर अने लव्यशरीर. आ अन्तेशी जिन्न ओवे! ज्ञे द्रव्यश्चन छे तेन्नं डेवुं स्वइप छे ?

ઉત્તર-(पत्तयपोत्थयलिहिय जाणयसरीरभविश्सरीरवइरित्तं दव्वसुयं) ताऽपत्रो अने पत्रोना सभूछइप पुस्तडेामां क्रणेख के घ्रुत छे तेने ज्ञायक्रशदीर अने सब्ध्रशरीर व्यतिश्वित द्रव्यध्रुत ८६ छे. (अहवा) अथवा "पत्तयपोत्थयसिरिह्य"? भा सत्रांशनी संस्कृत छायानी दृष्टिके विद्यार करवामां आवे ते। आ सत्रपादने। नीचे प्रमाधे अर्थ घरीन

ં ''પાર્તક'' એટલે વસ્ત, અને 'પત્રક'' એટલે પુસ્તક આ રીતે શબ્દને અર્થ કરતા દ્રવ્યશ્રુતના નીચે પ્રમાણે અર્થ પણ થઈ શકે છે 'વસ્તો ઉપર અને પુસ્તક ફપ કાગળા પર લખેલા શ્રુતને સાયકશારીર અને ભવ્યશર્રારથી ભિન્ન એવ' ૮૦૫29.9



पत्रकादिलिखित.य अतस्य उपयेगगरहितत्यत् द्रव्यत्वं बोध्यम् । अगगमो हि इन्तं, तस्य कारणमुल्जात्माल्देहः इब्द्वेवेतन्त्वाद् झानरूपत भाषात् तस्य नोआगमस्वं विद्वयम्, अपि च-पत्रकपुरतकलिखितस्य अचेतनत्वाद् झानरूपत भाषाच्य नोआगम स्वम् । इह 'सुय'इत्यस्यार्थत्वात् सत्रमिति छायापक्षे प्राह-'अहवा' इत्यादि । अथवा ज्ञायव शरीरमः यशरीरव्यतिरिक्त' द्रब्य स्वत्र पञ्चविधं प्रज्ञपतम् । तद्यथाक्त आण्डजम् ?, घोण्डजम् २, कीटजम् ३, बालजम् ४, बाल्कल्फ ५५,

तत्र पठचविश्रद्रव्यसत्रमध्ये प्रथमं मेदं प्ररूथयति- 'अंडयं इंसगञ्मादि' इति। अण्डजं इ'मगर्मादि, इह इंसशब्देन चतुरिन्द्रियो जीवविश्लेषो गुझते, तस्य से व्यतिरिक्त द्रव्यसुत है। पत्रक आदि पर सिखे हुए श्रुत में उथ्योग से रहित जीने के कारण द्रव्यस्य है। आगक नाम ज्ञान का है। इस के कारण वात्मा, देह और श्रन्द कारणभूत होते हैं। झाक अभाव होने का है। इस के कारण वात्मा, देह और श्रन्द कारणभूत होते हैं। झाक अभाव होने का है। इस के कारण वात्मा, देह और श्रन्द कारणभूत होते हैं। झाक अभाव होने का उसमे नोआगमता है। अपि प-पत्रक पुस्तक आदि में लिखित श्रुत में अचेतनता होने के वात्त्य झानरूपता का अभाव है इसलिये भी उसमें नोआगमता है। तथा जब ''सुय'' पद की छाया 'यत्र' ऐसी होती है तव उस पक्ष में क्या इस का अर्थ होता है इसे (जाणदसरीरभवियसरीरवइरित्त दव्यसुयं पंचविहं पण्णत) वे कहते हैं कि झायक शरीर और भयशरीर इन से भिन्न जो द्रव्यस्त्र है वह पांच प्रकार का है-(त जहा) वे प्रकार ये है (अंडयं, १ बोडिय'न, कीडय'३, वालय'४, वागय'५,) अण्डज वोण्डज, कीटज, वालज और बाल्क । (तत्थ) इन में (अण्डय') अंडज का ना पर्य इस प्रकार से हैं (हस

શ્રુત કહે છે." કાગળ આદિ પર લખાયેલા શ્રુતમાં ઉપયોગથી રહિતતા હાેવાને કારણે દ્રવ્યત્વ છે. જ્ઞાનને આગમ કહે છે તે આગમરૂપ જ્ઞાનમાં આત્મા; દેહ અને શખ્દ કારથુબૂત અને છે. તેમના જ્યાં અભાવ હાેય ત્યાં આગમતાના સદ્ભાવ હોતા નથી પણુ નાઆગમતાના સદ્ભાવ રહે છે. તાડપત્ર પુસ્તક આદિમાં લખેલા શ્રુતમાં અચેતનતા હાેવાથી જ્ઞાનરૂપતાના અભાવ હોય છે, તે કારણે તે બ્રતમાં નાઆગ-મતા રહેલી છે.

જયારે ''सुयं'' આ પદની સંસ્કૃત છાયા ''मुच्न'' 'સ્ત્ર' થાય છે, ત્યારે તેના દા અથ' થાય છે તે હવે સ્ત્રકાર પ્રકટ કરે છે- (जाणयसरीरमवियसरीर-पहरितं दब्बसुपं पंचविदं पण्णस') તેઓ કહે છે કે શાયકશરીર દ્રવ્યશ્રુત અને ભવિય-ઘરીર દ્રવ્યશ્રતશી ભિન્ન એવુ' જે દ્રવ્યસ્ત્ર ('दब्बभुय')ની સંસ્કૃત છાયા ''द्रब्प-स्त्र''ને આધારે આ પદ બન્યુ' છે) છે તે પાંચ પ્રકારનું કહ્યું છે- (तंजहां) જે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(जडयं बॉडयं कीडयं वागयं) (૧) અંડજ, (૨) એાંડજ, (૩) કીટજ, (૪) આલજ અને (૫) વાલ્કલ (तत्थ अण्डयं हंसगब्भादि) अ**खरोगमधनिका टीका.स०३८ ज्ञायकशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्त**द्रव्यश्रुतनिरूप**वप्र्**स्९३

गर्भः=तन्निभिंता कोशिका 'कीथली' इति प्रसिद्धा तदुस्यन्न यत्रमण्डजहर्षध्यते, 'रेशमी' इति भाषाप्रसिद्धम् । आदिशब्दभतुरिन्द्रियमेदं प्रदर्शयति । नहु बहि इस्राभोंत्यन्नं यत्रमण्डजहृष्यते तहि 'अंडयं इंसगभादि' इति सामानाधिकर्त्य 'नीषपथते इति चे दुच्धते, कारणे कार्यपिचारात् इंसगभीत्यन्नं यत्रमपि-हंसगभ इंग्युड ते इति नास्ति कोऽपि दोषः ॥१॥

भादि' कार्यासनिष्यन्न खत्रं घोण्डजं-घोण्डं-कार्यासमाइ' इति । बोण्डजं कार्या-सादि' कार्यासनिष्यन्न खत्रं घोण्डजं-घोण्डं-कार्यासकोण्डः फठविद्येषरूपस्तज्जीतं ग्रम्भादि। 'हंस' एक चतुरिन्द्रिय जीव विद्येष होता है । वह एक कोपखी बनाता है । इससे उत्पन्न जो सत्र होता है उसका नाम अंडज है । इसे भाषा में रेशमी चस्त कहते हैं । इसगर्भ में जो आदि शब्द है वह चौइन्द्रियों

के मेद का भदर्शक है।

भिकाः - यदि ईसगर्भ से उत्पन्न सूत्र अंडज कहलाता है तो "अंडप ईस "नेग्जोदि" में समानाधिकरणता नहीं धन सकती है, सो उसका उत्तर इस "त्र रा से है कि यहां पर कारण में कार्यका उपचार किया गया है। इसलिय "हैंस के गर्भ कोथली से उत्पन्न हुए सूत्रको भी इंसगर्भ के नाम से कह दिया है। इसतरह के कथन में कोई दोष नहीं है। (बोंडयं कप्पासमाई) देपास से बने हुए ध्वत्रका नाम बोण्डन है। बोण्ड नाम कपास के कोक्की है। कियास का कोक्ष एक प्रकारका फल होता है। जिसमें से कपास निकलेती

પેહેલાં તેા અંડજના ભાવાર્થ અતાવવામાં આવે છે. 'હંસ'' એક ચતુરન્દ્રિય છક વિશેષનું નામ છે. (અહીં હંસ નામનું પક્ષી ગૃહીત થયું નથી પછું પત ગીયા જેવું કાઇ ચતુરિન્દ્રિય જંતુ ગૃહીત થયું છે.) તે એક કાયળો (કાશ) અનાવે છે તેમાંથી જે સૂત્ર ઉત્પન થાય છે તેને 'અંડજ' કહે છે. તેને ગુજરાતી ભાષામાં વૈશામી વસ કહે છે. 'હંસગભ' આ પક્ષની પાછળ જે 'આદિ' પદ્દ મૂકવામાં આવ્યુ' છે તે ચૌઇન્દ્રિયોના ભેદનું પ્રદર્શક છે.

શંકા--- જો હું સગબ માંથી ઉત્પન્ન થયેલા સુત્રને અંડજ સૂત્ર કહેવામાં આવે તેા "ગ્રંહયં દ્વસાગ્માદિ" માં સમાના ધિકરછતા ઘરિત થતી નથી. ઉત્તર આહી કારણમાં કાર્યના ઉપચાર કરવામાં આવ્યો છે. તે કારણ હું સના ગર્ભ ધાંથી (કાશમાંથી) ઉત્પન્ન થયેલા સૂત્રને પણ અહી હું સગભના નામ પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે. આ કારણે આ પ્રકારના કથનમાં ઉત્ત હોય નથી ? બન્ (વોંડ્ય વ્યુડ્ય વ્યુડ્ય કાલાને સાટે વપવાય છે. આ કપાસમાંથી જે સૂત્ર અને છે તેને બોડજ વહે છે. (હિન્દીમાં કાલાને 'વોદિયાં' કહે છે) અહી આત્ર પ્ર

अनुयोगद्रास्यत्रे

त्रोण्डन्सुद ते । इद्याप्यादि घव्दः प्रकारवाची । ए. हस्य शकारो मेदः कर्पास इति, बोध्यितुमादि, बब्दः प्रयुक्त इति । अत्रापि काःणे कार्योः चाराह कर्पास से इभ्यमिति सामावाधिकरण्यस् ।

अभ तृतीयसेदभाइ- 'कीड्यं पंचयिदं पण्णत्त' इति । कीटजं पञ्चलिभ प्रकासन्-कीटजं=कीटास् चतुरिन्दिं जीवविशेषाज्यातं धत्रं पञ्चप्रकारकं प्रहातं=प्रहु-पित्रसः । प्रव्यप्रकारस्वमेष स्पष्टयति- 'तं अहा' इत्यादि । तद्यथा-पट्टं=पट्टस्वय, पट्टस्वोर जिविषये एषं इदसम्प्रदायः-अरण्ये निक्तुञ्जमध्ये मांसचीडादिरूप्रसिष-प्रवजाः स्थाप्यन्ते । तेषां पुठजानां पार्श्वतेा निम्ना उन्नताभ सान्तरा बहवः

है। इस कपास के बने इए खुन्न को बोण्डज कहा जाता है। यहां आदि यस्य प्रकारवाची है। व पास से फलका भेद है। यह भेद क्यास है। इस षातका समझाने के लिये यहां आदि शब्द प्रयुक्त हुआ है। यहां मी कःरण में कार्य के उपचार से बोण्डज सप्त को कपास यह दिया है। इसलिये समा-नाधिर रणता धनने में केई दोष नहीं है। (कीडयं पंचविहं पण्यात्तं) कीटज . **सद्य**, पांच प्रश्नारका कहा गया है। ভীঃন্বিয जीव বিদ্যাৰ रा नाम कीट है। उस से उत्पन्न जो छत्र होता है वह पांच प्रडार का होता है। (तंजहा) जैसे-"पट्टे मलए अंसुए चीपद्धर किमिरागे'' पट्ट, मलय, अंशुक चीनांशुक और कुमिराग । पट्ट से यहां पट्ट खन्न लिया गया है। इस पट्ट दन की उत्तरित के विषय में इद्ध परम्पत्र, हो रेसी बात छनने में आती है−जंगल में एक निकुंज लतापिहित प्रदेश होता हैं। इस में मांसचीडादि रूप अ मिषपुंज रख दिये जाते हैं-।

પ્રકારવાચક છે. કપાસ અને કાલા વચ્ચે લેઠ છે. કાલું એક પ્રકારના કલ રૂપ છે જ્યારે કપાસ તેમાંથી નીકળતો વસ્તુરૂપ છે. આ વાતને સમજાવવાને માટે અહીં આદિશબ્દ વપરાયો છે. અહીં પણ કહેવામાં આવેલ છે. તેથી સમાનાધિકરણુતા ઘટિત થવામાં કાઇ દોષ રહેતા નથી.

(कीडयं पंचविद्दं पण्णत्त) કીટજ સૂત્ર પાંચ પ્રકારના કહ્યાં છે. ચતુરિન્દ્રિય જીવવિશેષ (રેશમના કીસ આદિ જીવેા)ને કીટ (કીસ કહે છે. તેની લાળ આફિ માંથી ચનેલું જે સૂત્ર હાય છે તેને કીટજ સૂત્ર કહે છે (तंजहा) કીટજ સૂત્રના પાંચ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે (पट्टे, मलए, अंसुए, कीपांसुए, कि विद्युक्ते) (૧) પદ્ધ (૨) મલુય, (૩) અંશુક, (૪) ચીનગ્રુક અને (૫) કૃતિરાગ.

'**પલ્ટુ' આ પાસી અહીં** પટસત્ર ગહેશ થયું છે. આ પટ સવની ઉત્પત્તિના ભિષયમાં વૃદ્ધ પરમ્પશની અપેક્ષાએ આ પ્રકારની વાત પ્રચલિત છે–જ'ગ્રહ્મમાં કેન્છ એક ાનકુ જમાં (વૃક્ષ અને લતાએાના સમૃહથી સુકત સ્થાનને નિકુંજ કહે છે)

## अनुयोगचन्द्रिकाटी का ३८ ज्ञायकशरीरभव्यश्वरीरव्यतिरिकद्रव्यश्रुतनिरूपणम् १९५

कीलका निसम्यन्ते । मांसलोलुपाः पत्रक्कीटाः मांसचीडादिकमभिष्ठः समायाः नि । ते हि कीलकान्तरेषु इतस्ततः परिभ्रमन्तो लालाः प्रमुठचन्ति । ताभ कीलकेषु लग्नाः परिष्ट्रसन्ते । ततस्ताभिः पद्दस्त्रं निर्मी ते ॥१॥ मलयं = मलयदेशात्पन्नं स्वम् ॥२॥ अञ्चकम=चीनदेशवहिर्मांगे समुत्पन्नं मुत्रम् ॥३॥ चीनांशुकम् = चीनदेशा-भ्यन्तरभागे समुत्पन्नं सत्रम् ॥४॥ कृमिरागं = कृमिरागं = कृमिरागसत्रम् । अज्ञ विषये एवं अयते - कर्सिमश्चिदेशे मनुष्यादिशोणितं गृहीत्श केनापि योगेन यो जवि-रक्षा पात्रे ध्याप्यते । तत्र्व सच्छिद्रपात्रेणा च्छादते । तत्र-पुनः प्रभूताः कृमवः समुस्यदन्ते । ते पत्रनसेवनाभिलापिणः पात्र चिछन्नान्गिच्छन्ति आसन्मप्रदेशे पर्यटन

उन आमिप पुंजों को आज़वाज़ में नीचीऊ ची कुछ अन्तर से अनेक कीलें गाढ दी जाती हैं। वहां मांस के लोमी अनेक पतंग कीडे उस मांस चीडादिक की चारों ओर आते हैं। -और उन की छां के आसपास घूम बर आपनी लारने छें. उने हैं। उनकी लें पर लगी हुई उनकी लारोंको फिर्ड जेम्म एकश्रित कर के उनसे पट्टमंत्र बनाते हैं। मलय देश में उत्पन्न हुए स्वन्न गाम मलय है। चीन देश के वाहर उत्पन्न हुए स्वन्नका नाम अंधुक हैं। चीन देश के भीतर बने हुए ध्रत्रा नाम चीनां शुफ है। छमिराग स्वत्र के विषय में ऐसी बात सुनी जाती है कि किसी देश में मनुष्य आदिका रक्क के कर लोग उसे पात्र में किसी भी तरह जमाते हैं। और फिर उस पात्र के हैंहको छित्रीं बाले उकने से इक देते हैं। उसमें घीरे कीडे उत्पल्न हो जाते हैं। वह जब वायुसेवन की इच्छा से सच्छिद्रव्यकन से होकत

માંસ આદિરૂપ આમિષપુંજ પાથરી દેવામાં આવે છે. ત્યાં તે માંસપુંભોની આસ-પાસ થાઉ થાઉ અંતર નીચી ઉતંચી અનેક ખીલીઓ ચાડી દેવામાં માવે છે. અનેક પતંગીયાઓ (કીડાઓ) માંસથી આકબિંત થઇને તે ખાવાની ઇમ્છાથી તે માંસપુંબોની ચારે તરફ આવે છે. અને માંસતું લક્ષણ કરીને તે ખીલાઓની આસપાસ ભમીભમીને પાતાની લાળ તે ખીલાઓ પર છેાઉ છે. તે ખીલાઓ પર એકત્ર થયેલી લાળને એકત્ર કરી લઇને લોકો તેમાંથી પટ્સૂત્ર બનાવે છે.

મક્ષયદેશમાં ઉત્પન્ન થયેલા સૂત્રને મલયસૂત્ર કહે છે. ચીન દેશની બહારના પ્રદેશામાં બનેલા સુત્રને અંશુક કહે છે. ચીન દેશની અંદરના ભાગામાં અનેલા સુત્રને ચીનાંશુક કહે છે. કૃમિશગસૂત્ર વિષે આ પ્રકારની માન્યતા પ્રચલિત છે દેહ મનુષ્ય આદિના રકતને એકત્ર કરીને કાેઈ એક પાત્રમાં જમાવી દે છે. ત્યાર ખાદ તે પાત્ર પર છિદ્રાળું આવ્છાદન ઠાંકી દે છે. તેમાં ધીરે ધીરે કીટરાશિ ઉત્પન્ન શઇ જાય છે. તે હવા ખાવાની ઈચ્છાથી તે સછિદ્ર આચ્છાનમાંથી બહાર નીકળીને र्दे :



म्तरते ' लालजालं मुठचन्ति । तेन निष्पःनं म्रत्रं कुमिगागमुच्यते । तच्च स्कवर्ष-हमिसंग्रुत् कम्प्यत् स्वामाचिकरक्तवर्णं भवति ।

भिष्या बारुजवयस्य चतुर्थभेदं प्रस्पति- 'बारुय' रस्यादि । बारुजं-वास्तर स्टिंधा-औणिकम्-ऊर्णाकादि रोगभ्या जातम् तत् पठ्चविधं प्रइप्तम्-प्ररूपितम्, त्रध्या-औणिकम्-ऊर्णाका इदमौणि कम् मेष रोमनिष्पन्नम् ॥१॥ ओष्ट्रिकम्-उष्ट्रा-णामिदम्, औष्ट्रिकम्-उष्ट्रोमनिष्पन्न सत्रम् ॥२॥ मगरौफिकम्-म्रगरोममिर्मिष्यन्व, मगसौमित्रम् । मगसदृशा मगेभ्या ह्रग्वाकागा आ(ण्यजीव चक्षेपा इह स्या इष्ट्रेम विषक्षिताः, तेषां रोमभिर्निष्यन् सत्रं मगरौमिकम् ॥३॥ कौर्यवम्-उष्ट् रोमनिष्यन्नं सत्रम् । ४॥ किट्टिसम्-औरणिकादिसत्रनिर्माणानन्तरं यदवक्षिप्ट अपन

नगर निकलते हैं तो वह आसपास के प्रदेश में घूमते हुए वहां अपनी लार छोडते हैं । इस लार से जेा मुत्र बनसा है वह छमिराग सूत्र कहजाश हैरो इसकी रक्तवर्णवाले छूमियां से उत्पन्न होने के कारण वर्ण स्वभावतः छाक रहता है। (वालयं पंचविहं पण्णतं) भेड आदि के वालें से उत्पन्क हुवा मुशका नाम वालज मुत्र है। यह भी पांच प्रकारका है- (तंजहा) जैसे- (उण्णिए) मेव आदि के रोम से उत्पन्न हुआ सुत्र और्णिक (उडिए) जैसे- (उण्णिए) मेव आदि के रोम से उत्पन्न हुआ सुत्र और्णिक (उडिए) जैसे- (उण्णिए) मेव आदि के रोम से उत्पन्न हुआ सुत्र और्णिक (उडिए) जैसे- (उण्णिए) मेव आदि के रोम से उत्पन्न हुआ सुत्र और्णिक (उडिए) जैसे (उण्डि के रोम से उत्पन्न हुआ सुत्र औष्ट्रिक (मियलोमिए) मुग के रेग्म से उत्पन्न हुआ सूत्र मुगलोमिक (कोतने) चुहे के रोम से उत्पन्न हुआ सुत्र कौर्लवः (किष्टि से) और्णिक आदि खत्रों के निर्माण करते समय जो बाल इघरउघा किस् काते हैं उसका नाम किटिस है। इस किटिस से जे। सुत्र बनाया

તે પાતની આસપાસ ભમવા માંડે છે અને તે પાત્ર પર પાતાની લાળ છાડયા કરે છે. તે લાળને લોકો એકત્ર કરી લે છે, અને તેમાંથી જે સૂત્ર બનાવવામાં આવે છે તેને કુમિશગસૂત્ર કહે છે. લાલવર્જીવાળા કૃમીઓમાંથી ઉત્પન્ન થવાને કારણે તેના રખેમાં સ્વાભાવિક સ્તાશના સદસાવ હાય છે.

(सलयं पंचविंह पणारं) થેટાં આદિના વાળમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા સત્રતું. નામ 'બાલજસ્ત્ર' છે. તેના પછુ પાંચ પ્રકાર છે (तंजहा) જેમ કે उणिए) (1) भौखिंક-ઘેટાં આદિના વાળમાંથી બનેલા સત્રને ઔણિંક (ઉનતું બનેલું) સત્ર કહે છે. (उट्टिए) (૨) ઔષ્ટ્રિક ઊંટના વાળમાંથી ઉત્પન્ન થયેલા સત્રને 'ઓષ્ટ્રિકસ્પ્ર' કહે છે (मियलां मिए) મગના વાળમાંથી બનાવેલા સત્રને 'મગલામિકસ્ત્ર' કહે છે. (कींतवे) (૪) ઉંકરની ર'વાટીમાંથી બનાવેલા સત્રને કોતવ સંત્ર કહે છે. (किट्टिए) (૫) આરણિક આદિ સ્ત્રોતું નિર્માણ કરતી વખતે જે વાળ ઉડીને આમતેમ જઇ પડધા હાય છે તે વાળને 'કિટિસ' કહે છે. કિટિસમાંથી (વેસ્ટમાંથી જે સૂત્ર બના- अमुर्थागचन्द्रिका टीका.स०३८ज्ञाय ∗ शरीर मध्यशरीरव तिरिक्तद्रव्युअतनिरूपणम् १९७

तत् किहिसं तजिष्यज्ञं सत्रमपि किहिसमुच्यते यदा--और्णिकादीनां मृत्राणां द्वणादिसंयागेन निष्पन्नं मुत्रं किहिसम् । अथवा-पूर्वोक्तातिरिक्ता येऽश्वादयो जीवास्तछोमनिष्पनं मुत्रं किहिसम् । ५॥

अथ पठचमं मेदमाइ='वागय सणमाइ' इति । ारारलं शणादि-शणादि निष्पन्नं सूर्वा वाल्कलम् ।

े िननु श्रुतप्रकरणे प्रस्तुते किमर्थं स्तू गप्ररूपणन् इति चेदुच्यते, प्राकृते-'सुम्प' वन्द्रैन श्रुतस्य, आर्षंत्वात्युत्रस्य च ग्रहणात् समानशब्दप्रतिपाद्यत्वरूपसाम्यादि-वमंपि प्ररूपयतीति नास्ति कश्चिद्दोपः, प्रसंगतः शिष्यबुद्धिवैशद्यार्थं स्वृत्रस्वरुपं

जाता से वह कि इस सब से । अथवा औणिक आदि सबो के अब दुहरा तिहरा- देा ता वाला ती 1 तार गला आदि रूपमें करके जा यब बनाया जाता है उस रा नाम किडित है । अपना इन मेप आदि जीवा से अतिरिक्त जा अस आदि जीव हैं, उनके रोमें। से निधल्न डुवा मुच किडिस है । (वागर्य सणमाह) बन अदि है जा सूच बनता है उ का नाम बाल्कल बरवन रूव हैं।

र्शका—यहाँ ते। अत का प्रकरण भस्तुत है फिर किन कीरण वहाँ सुत्र की प्ररूपणा मुत्रकार ने की ?

उत्तर-आर्थ होने के कारण प्राकृत में ''ध्रुय'' शब्द से श्रुत और बर्श इन दोनों वा वाध होता है-वयांकि इन दोनों अर्थी का प्रतिपादक यह ''ब्रह्म'' शब्द है। अ : इन दोनों में समान शब्दद्वारा प्रतिपादकरूप,

વલામાં આવે છે તેને 'કિટિસસૂત્ર' કહે છે. અથવા ઓ'ર્લ્યુંક આદિ સૂત્રોને બ્યાંપ હુમત, વિપર્ટ, ચોપર, આદિ રૂપે વજીને તેમાંથી જે સૂત્ર બનાવવામાં આવે છે તેને ફિદ્ધિક કહે છે. અથવા ઉપશું કત થેટાં, ઊંટ આદિ જીવા સિવાયના અવ્ધાદિ જોવેલ્યા વાળમાંથી બનાવેલ સૂત્રને કિટિસસૂત્ર કહે છે. (વાગર્ય સળમાદ) )૫) શાલુ આદિની છાલમાંથી જે સૂત્ર બને છે તેને વલ્કજ સૂત્ર કહે છે.

શંકા-અહીં શ્રુતના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે. છતાં અહીં સત્રકારે સ્વની પ્રક્લપ્રથા શા માટે કરી છે ?

ઉત્તર—''**સુ**ય' આ પ્રાકૃત પદના અર્થ બ્રુત થાય છે, અને '**સુ**ચ'ની સંસ્કૃત છાયા 'સુત્ર' થાય છે આ વાલ તેા આગળ પ્રકટ થઇ ચુકી છે. આ રીતે ''સુવ'' પદ બ્રુત અને સૂત્ર, આ બન્નેના અર્થનું બાધક છે, કારણુ કે ''સુય'' શબ્દ આ બન્ને અર્થાનું પ્રતિપાદન કરે છે. તેથી તે બન્નેમા સમાન શબ્દ દ્વારા **પ્ર**તિપાદ્યત્વરૂપ સમાનતા હાેવાને કારણે સૂત્રકારે અહીં સૂત્રની પણુ પ્રરૂપણા કરી

#### . अनुयोगबार**यज्ञे**

896

, प्ररूपितम् अनेन-'भावश्रुते प्रकान्ते, कथं नामश्रुतादि अरूपण ?' मितिसन्देश-. दसरोऽपि निरस्तः, तस्यापि शिल्यबुद्धिवैशद्यफलत्वात्। किंश्व नामस्थापनद्रव्यः हु अतानां प्ररूपणमन्तरेण भावश्रुत्स्य विशिष्टशानं न भवतीत्यपि बोध्यम् । उक्तमर्थं निगमयग्नाह-'से त जाणयसरीग्भवियसरीखइरितं दव्वखुय' स्ति । तदेतद् ज्ञायकशरीरभव्यशरीरब्ध्तिरिक्तं द्रध्यश्रुतम् । नो आगमतो द्रध्य-अध्रुतमपि सर्व निरूपितमिति प्रकटितुमाइ-'से तं नोआगमओ दय्वसुयं' इति । तदे हूरसमानना होने के कारण छत्रकारने इसकी भी भँषणा कर दी है। ्रअथवा प्रसंग रेकर शिष्टबुद्धि की विश्वदत्या के निमित्त **राजकारने** स्वरूप यहां प्रकट किया है। वर्णन इस #स्त्रे - কা से इस संदेह के भी कि ''यहां पर ते। भावअन का प्रकरण चल रहा है— विसित् इस प्रकरण में नामश्रुत नाम आदि का प्ररूपण क्यां किया'' अवसर

नहीं मिलता है। क्योंकि यह दर्णन भी शिष्प्रजनें की बुद्धि भी विदादता करने रूप फल से सफल हैं। किंच-नाम स्थापना और द्रव्युगत की प्रह-प्रमा के बिना भावधुत का विशिष्टहान नहीं होता है इसलिये यह नाम इस्त आदि की प्ररूप्ता की गई है ऐसा भी जानना चाहिये। अब खत्रकार इस अर्थ का उपसंहार करते हुए कहते हैं किं (से तं जागय सरीरभविय-सररित्यहरित्तं दब्वसुयं) इस प्रकार यह पूर्व प्रकान्त ज्ञाय करीर और भव्य-

છે. તે કારણે આ પ્રકારની પ્રરૂપણા વિદેધ શપજવી એઇએ. અધવા પ્રસંગ પ્રાપ્ત આ સુત્ર પઠની પ્રરૂપણા કરવા પાછળ સૂત્રકારના આ પ્રકારના હેતુ પણ સંભવી શકે છે-"મુય" પઠની સંસ્કૃત છાયા "સૂત્ર" થાય છે. આ સંબધને અતુલ**સીને** સિંબ્યુબુહિની વિશ્વદતાને નિમિત્તે પણ સૂત્રકારે અહીં સૂત્રના સ્વરૂપની પ્રરૂપણા કરી છે. વળી અહીં એવી શંકા પણ અસ્થાને છે કે "અહીં તો દબ્ય"તની પ્રરૂપણા થાલી રહી છે, છતાં આ પ્રકરણાં નામ "ત આદિની પ્રરૂપણા શા માટે કરવામાં આવી છે!" આ શંકા ઉચિત ન ગણી શકાય, કાશ્ણ કે આ વર્ણન પણ શિભ્ય-બનાની બુહિની વિશ્વદતાને નિમિત્તે જ કરવામાં આવ્યું છે અને તે પ્રકારની વિશ-કરા કરવા રૂપ ફલથી સંપન્ન છે. વળી નામશ્રુત, સ્પાપનાક્ષ્ત આદિની પ્ર**રૂપણા** કર્યા વિના દ્રબ્યબ્રુતતું વિશિષ્ઠતાન પ્રસ થઇ શકતું નથી. તે કારણે આ નામશ્રુત આદિની પ્રરૂપણા અહીં કરવામાં આવી છે, એમ સમજવું એઇએ

હવે સૂત્રકાર આ વિષયના ઉપસંહાર કરતાં કહે છે કે---

(से तं जाणयसरीरभवियसरीरवहरित्तं दम्बसुयं) शायअशरीर अने अवय-आशेरथी जिल्ल એવા દ્રવ્યશ्रुतनुं આ प्रकारनुं स्वइप छे (से तं नोआगमओ

ભગવત્ ! પૂર્વ પ્રસ્તુત ભાલશ્રુતનું સ્વરૂપ કેવું છે ? ઉત્તર-(માવનુયં દુધિદ્વં પળાત્તં) ભાલશ્રુત એ પ્રકારનું કહ્યું છે. શ્રુતરૂપ પદા-પંતા ભાતુશવધી શુક્રત જે સાધુ આદિ જીવેષ દ્વાય છે તેઓ ભાવ શબ્દના વાગ્યાથ ભાવ અને શ્રુત આ બન્નેમાં અભેદના ઉપચારની અપેક્ષાએ સાધુ આદિને દેવામાં આવેલ છે. આ રીતે જે ભાવ છે એજ શ્રત બની જાય છે.

(रो तं द्व्यसुयं) અને દ્રવ્યશ્रुतना अधां લેદેશનું નિરૂપણ પણ અહીં પૂરું થાય છે. ॥ સ૦ ૩૮ ॥ ''से किंतं मावस्तुयं'' કત્યાદિ---શબ્દાર્થ---(से किंतं मावसुयं?) શિબ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછ છે કે દ્

अप्य का बाच्यार्थ है। भाव और क्षुत इन दोनों में अभेद के उपचार से भाव-अत साध्वादि को कहा गया है। इसतरह भाव जो है वही अत बन जाता है। इस्वयुग्ध)आ रीते नाआगभ द्रव्यक्षतना त्रधे केटेात निरूपछ अक्षी सभाभ क्षय

शब्दार्थः-(से किं तं) शिष्य ५ छता है कि हे भदन्त ! पूर्व प्रकास आव-अत का क्या स्वरूप है ? उत्तर--(भावसुमं) भावश्रुत (दुपिह' पण्यांत्र) दो प्रकार का कहा गया है। श्रुत रूप पदार्थ के अनुमन से युक्त जो साधु आदि जीव है वह भान

''से किंत माक्सुयं'' इत्यादि । छत्र ॥ ३९ ॥

भतीर, से व्यतिरिक्त द्रव्यभुव है । (से ते नोजायमओं दम्बखुयं) इस तरह नेह्याग्रम, के आजि दाइ रके समस्यक्र्यश्चन का निरूपण हो चुका । (से तं इरवस्तुय) यही सब द्रव्यश्चत का स्वरूप है । ॥सूत्र ३८॥ अब सत्रकार-भावश्चत का वर्णन काते है-

तभ नो शागमतभ । स्० ३९॥ टौका-- शिष्य पुच्छति-से कि ते भावसुय' इति । अयं कि तुर् भावश्रुतम् ? इति, उत्तरमाह--भाषसुय' इत्यादि । सावश्रुतम्-इह श्रुतपदाऽथी-

आंगमओ य, नोआगमओ य ॥सूरु ३९॥ इत्य जाया मात्र ते जह जाया जाया कि रह भावभुतेष् ? भावभुत डिविध प्रज्ञतं तद्यथा-आगम-

जन नागडण नरूपयात----मूलप्--से कि तं भावसुयं ? भावसुयं दुविहं पणणत्तं, तं जह आगमधो ग नोधागमधो न मण्ड- २००

'से त' दथ्वमुय' इति । तदेतद् द्रव्यश्रतं वर्णितन् ।।मू० ३८।। अग्र आदभुनं निरूपयति---

तद् नो आगमतो द्रव्यअतम् । द्रव्यअतमपि कर्षे निरूपितमिति ध्वयितुमाह-'से त' दय्वमुय' इति । तदेतद् द्रव्यश्रतं वर्णितप् ॥मू० ३८॥

www.kobatirth.org

**अंजुपेामपन्टिका टीका सन्न** ३९ भावश्रुतनिरूपणम्

१९९



असुबालद्वात्सन

नुभवयुक्ती यः साध्वादिः स भाः, श्रुतं च गृह्यते । भाषश्रुत शेस्त इत्तो-श्र अभेदोपचाराष् भावश्वासी श्रुतं च भावश्रुतम् । यडा-अर्थानुभवरूपं भाव-माश्रित्य श्रुतं भावश्रुतम् । यहा-भावप्रधानं श्रुतं-भाषश्रुतम्, तत् द्विविध सन्तम् तं अद्यां वृद्यया-भागम् यो य नेआरामज्ञे य आगमतत्र नाआगमतवेति॥ ३९॥ तत् प्रथमं मेदं निरूषयितुमाद---

गुरुष्- से कि तं आगमओ भावसुयं ? आगमओ. भावसुयं जाणघ उषवत्ते। में तं आगमओ भावसुयं सूरु ४०॥

छाया---अध कि तद आगमतो भावश्वतम ! अस्ममता भा भुत इाय ह

टीका - शिष्यः प्रच्छति - 'से कि त आगसओ भाषमुद्य ' इति । अभ कि वस् आगमते भावमुद्धमा दि उक्षर माह- 'आगमओ था अष्ट र' इत्यादि । आण-जाम्मा भावरूप कुत को जाभित परके ता शुत हीता है घह मावश्रुत है । अथना भाव प्रधान जे। शुन्द है उसका नाम भावश्रुत है (तंजहा) उस मावश्रेत के षे दो प्रकार ये हैं - (आगमओ य, नाआगमओ य) ? एक आगम भावश्रुत और दूसरा नाआगम भावश्रुत । इनमें जेा आगम को आश्रित करके भाव त होता है उसका नाम आगम भावश्रुत और जा नाआगम आश्रित करके भाव-श्रुत होता है वह नाभागम भावश्रुत है । ॥ सत्र ३९ ॥ अब सत्रकार आगम भावश्रुत है । ॥ सत्र ३९ ॥

्रित इत्यार जागम मामजुत कात्त्वरूप करत हू-

्याब्दाथः- (से कि त' आगमओं भावसुयं) हे भदन्त ! आगम का आश्रित करके जा भावश्रुत होता है उसका क्या स्वरूप हैं ?

અથવા ભાવરૂપ શ્રુતને આશ્રિત કરીને જે શ્રુત હોય છે તેને ભાવશ્રુત કહે છે. અથવા ભાવપ્રધાન જે શ્રુત છે તેનું નામ ભાવશ્રુત છે. (तं जहा) તે ભાવશ્રુતના નીચે પ્રમાણે બે પ્રકારા કદયા છે-(आगमओ य, नोअ।गमओ य) (૧) આગમ ભાવશ્રુત અને (૨) નાઆગમ ભાવશ્રુત આગમને આશ્રિત કરીને જે ભાવશ્રુન દાય છે તેને આગમ ભાવશ્રુત કહે છે અને નાઆગમને આશ્રિત કરીને જે ભાવશ્રુત હોય છે તેને નાઆગમ ભાવશ્રુત કહે છે. મા સ. ૩૯ ા

શખ્દાર્થ−(से) શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રક્ષ કરે છે કે હે ભગવન ! (किं त आगमओ माब्रुयं?) આગમને આશ્રિત કરીને જે ભાવશ્રુત હોય છે देत. સ્વરૂપ કેવુ' છે ? अनुयोगचन्द्रिका टीका स्०४० आगमनो भावश्रुतनिरूपणम् २०१

मते। भावश्चतं इत्यकः उपयुक्तः--श्वतपदार्थज्ञः अत्वदार्थे उपयोगवांव यः साध्वादिः स आगमतः=आगममाश्रित्य भावश्चतं भवति । अयं क्रुतापयोगरूव-परिणामस्य सज्ज्ञावात्त भावस्वम् । अत्यार्थज्ञानस्य सद्भावादागमत्तं वोध्यम् । तदेतन्निगमयन्नाह-'से तं आगमओ भावसुय' इति । तदेतदागमता मावभुव वर्णितम्, इति ॥ख० ४०॥

अथ बितीयभेदमाह--

मूल्य-से कि त<sup>े</sup>नो आगमओ भावसुयं ? नोआगमओ भाव-सुयं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा-लोइ यं, लोगुत्तरिय च ॥सू० ४१॥

छाया——अथकिं तद् नाआगमता भावश्वतप्? नाआगमता भावश्वतं दिविधं प्रज्ञप्तम्, तद्यथा—लौकिकम्, लाकोत्तरिकं चा'स्० ४१॥

उत्तर-(आगमओ भाषसुयं जाणए उवउत्ते) आगम का आश्रित करके मात्रश्रुत का स्वरूप इस प्रकार से है-जा साध्वादि श्रुत का झाता है और उसमें उपयाग युक्त है। वह आगम का आश्रित करके भावश्रुत होता है। श्रुत में उपयागरूप परिणाम के सद्भाव से उस साध्वादि में भावता है, और श्रुत के अर्थज्ञान के सद्भाव से आगमता है। इसतरह (से त आगमओ भाव-सुय) यह आगम का लेकर भावश्रुत का स्वरूप है। 11 सत्र ४० 11

नाआगमकी अपेक्षा लेकर मावश्रुत का स्वरूप इस प्रकार से है-

"से किंत" इत्यादि । ॥ सत्र ४१ ॥

शब्दार्थः-(से) हे भदन्त ! नाआगम की अपेक्षा छेकर माबश्रुत का क्या स्वरूप हैं ? (नेाआगमओ भावसुयं दुविहं पण्णत्तं) नाआगम की अपेक्षा लेकर

<sup>ઉત્તર</sup>-(आगमओ भावसुयं जाणए उवउत्ते) આગમને આધારે ભાવશ્રુલતાં આ પ્રકારત રવરૂપ કહ્યુ છે. જે સાધુ આદિ જીવ <sup>શ્ર</sup>તના જ્ઞાલા હાેય છે અને તેમાં ઉપયાગ પરિણામથી યુકલ હોય છે, તે સાધુ આદિને આગમની અપેક્ષાએ ભાવશ્રલ કહે છે. શ્રુલમાં ઉપયાગ રૂપ પરિણામના સદ્ભાવને લીધે તે સાધુ આદિમાં ભાવલા હાેય છે શ્રુલના અર્થ જ્ઞાનના સદ્ભાવને લીધે તે સાધુ આદિમાં આગમલાના પણુ સદ્ભાવ હોય છે. આ પ્રકારતાં (से त आगमओ भावसुयं) આગમને આશ્રિલ કરીને ભાવશ્રુલનું સ્વરૂપ છે, એમ સમજવું ા સ૦ ૪૦ ા

હેવે સુત્રકાર નાંઆગમ ભાવ<sup>શ્</sup>તના સ્વરૂપતું નિરૂપણ કરે છે.

"ते किंतं नाआगमओ भावसुय" धत्यादि-

શખ્દાર્થ-(से) શિષ્ય ગુરુને એવા પ્ર<sup>9</sup>ન પૂછે છે કે હે ભગવન્! નાઆગમના આશ્રય લઇને ભાવશ્રુતનું કેવું સ્વરૂપ કહ્યું છે-





टीका- से कि तं नेाऔगमओभावसुवं'' इत्यादि ।

, व्याखया निगदसिद्धा स० ४१

क्त्रायअदं निरुपयति---

मुल्य- से किं त' लोइ यं नोआगमओ भावसुयं ? लोइयं नोआगमओ भावसुयं जंइमं अण्णाणिएहिं मिच्छादिट्टिएहिं सच्छद बुद्धिमइविगप्पियं, तं जहा-भारहं रामायणं भीमासुरकं कोडिल्लयं घोडयमुहं सगडभदियाओ कप्पासियं णागसुहुयं कणगसत्तरी वेसियं वहसेसियं बुद्धसासणं काविल लोगायइयं सट्ठिततं माढरं पुराणं वागरणं नाडगाइं, अहवा बावत्तरिकलाओ चत्तारि वेया सगोवंगा। से तं लोइयं नो आगमओ भावसुयं॥ सू० ४२॥

छाथा-अथ कि तद् लौकिंक नेाआगमते। भावक्षतम् ? लौकिंक नेा-आगमते। भावक्षतं यदिदमज्ञानिकैः मिथ्याद्द ष्टिकैः स्वच्छन्दबुद्धिमविचिकल्पितम् तद्यथा-भारतं, रामायणं, भीमाखुरेक्त, कौटिल्यकम्, घोटकमुखम् अकटम दका कार्पासिकम्, नागद्वक्ष्मम, कनकसप्ततिः, वैश्वेकिरूम, बुद्धद्यासनम्, कपिलं, लोकायतिवम, पष्टितन्त्रम, माठरं पुराणं व्याकर नाटकानि । अथवा द्वासप्ततिवस्लाः, चत्वारो वेदाः साङ्गोपाङ्गाः । तदेतद् लौकिकं नेाआगमतो भावश्रुतम् ॥स्र०४२॥ भावश्रुत दो प्रधार का कहा गया है। (जहा) वे पत्रार ये हैं (लोइयं लोगुत्तरियं) १ एक लौकिक दुसरा लोकोत्तरिक । इस स्वत्र की व्यारूथा पहिले कही गई व्यास्था के अनुसार जाननी चाहिये । ॥ स्व ४१ ॥ अब स्वत्रकार नोआगमको आश्रित करके लौकिक भावश्रत का कथन करते हैं-"मे कि त' इत्यादि । स्वत्र ४२ ॥

श्रब्दार्थः-(से) हे भदन्त ! (नाआगमओ) नाआगम का आश्चित करके (ते)

ઉત્તર-(नाआगमअ भावमुगं दुविह पण्णत्तं) નાઆગમની અપેક્ષાએ ભાવશ્રુતના બે પ્રકાર કહ્યા છે (तंजहा), તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે–(लेहाइंगं, लेगुत्तरिंगं) (१) લોકિક અને (२) લાકોત્તારક આ સુત્રની વ્યાખ્યા પહેલાં આવ સ્યક સુત્રમાં કહ્યા અનુસાર સમજવી. 11 સન્ ૪૧ ॥

હવે સત્રકાર નેાઆગમ લૌકિક ભાવશ્રુતના સ્વરૂપતું નિરૂપણ કરે છે-''से किंत''' ઇત્યાદ---

શખ્દાર્થ-(से) શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૃષ્ઠિ છે કે હે ભગવન ! (नाआग-

२०३

# अनुयोगचन्द्रिकाटीका.४२ लौकिकं नोआगमतो भावश्रुतनिरूपणम्

टीका--शिष्यः पृच्छति- से कि तं लेाइयं ने आगमओ भावस्यं' इति अथ कि तद् लौकिकं ने आगमते। भावश्रुतम् ? इति प्रश्नः । उत्तरमाह-'लेाइय ने। आगमओ भावस्यं' इत्यादि । लौकिकं नोगमते। भावश्रुतम्, यदिदं- नक्ष्य-माणं भारतादिकम्, अज्ञानिकः=अल्पज्ञानिभिः-अत्राल्पार्धको नञ् दाब्दः, सम्यग्द्रण्ट्योऽप्यज्ञानिका भयन्ति इत्यत्त आह-'मिच्छादिद्वीहिं' इति । भिथ्या दृष्टिभिः स्वच्छन्दबुद्धिमतिचिकल्पितन्-स्वच्छन्देन=सर्वज्ञोक्तार्थविरुद्धेन स्वाभि-प्रायेण वुद्धिमतिचिकल्पितन्-स्वच्छन्देन=सर्वज्ञोक्तार्थविरुद्धेन स्वाभि-प्रायेण वुद्धिमतिचिकल्पितन्-स्वच्छन्देन=सर्वज्ञोक्तार्थविरुद्धेन स्वाभि-प्रायेण वुद्धिमतिभ्यां बुद्धिः=ईहावग्रहरूपा, मतिः=अवायधाग्णारूपा, ताभ्या विकल्पितम्-सर्वज्ञोक्तार्थाननुसारिबुद्धिमतिभ्यां विरचितमित्यर्थः । तद् लौकिकं नेआगमतो भावश्रुतं विज्ञेयम् । तदेव नामतो निर्दिशति 'तं जहा' इत्यादिना-तद्दथा-आरतं, रामार्थणं, भीमासुरोक्तं=भीमासुरेण रचितं शास्तम्, कौटिल्यकम्

पूर्वप्रकाना (लेइगं भावसुयं) लौकित भावश्रुत (किं) क्या है ? उत्तर:-(नाआगमओ) नाआगम का आश्रित करके (लेइयं भावसुयं) लौकिक भावश्रुत इस प्रधार से है-(जं हमं अण्णाणिएहिं मिच्छादिटिएहिं सच्छंदबुद्धिमइविमण्पियं) जेा यह अज्ञानी मिथ्यादृष्टियों द्वाग अपनी स्वच्छंद बुद्धि और मति से रचा गया है। वह लौकिकभावश्रुत है एसा जानना चाहिये। ईहा और अवग्रहरूप विचारधारा का नाम बुद्धि है। तथां अवाय और धारणरूप विचारधारा का नाम मति है। रूवज्ञ उक्त अर्थ से विरुद्ध अभिप्रायवाली बुद्धि और मति से जिन शास्त्रोंका प्रथन किया गया है वे सब लौकिक भावश्र्त है। (तंजहा) जैसे-(भारहं रामायणं मीमासुरुकं

मओा) નાંઆગમને આશ્રિત કરીને (त) પૂર્વપ્રસ્તુત વિષયરૂપ (ल्लाइयं भावसुयं?) લાાકક ભાવશ્રુતનું (कि) કેવું સ્વરૂપ છે ?

ઉત્તર-(नाआगमओ) નાઆગમને આશ્ચિત કરીને (लाइयं भावसुयं) લૌકિક ભાવતશ્રુનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ કહ્યું છે.

(जं इमं अण्णाणिएहिं मिच्छादिद्विएहिं सच्छदबुद्धिमइ विगण्पियं) અज्ञानी भिध्यादृष्टिंसे। वउं पातानी स्वच्छंद्र णुद्धि अने भतिथी रचेक्षा श्रुतने 'क्षीडिंક ભાવશ્રુત' કહે છે ઇદ્ધા અને અવશ્રહરૂપ વિચારધારાનું નામ ખુદ્ધિ છે, તથા અવાય અને ધારણારૂપ વિચારધારાનું નામ મતિ છે. સર્વજ્ઞ કેવળી ભગવાના દ્વારા કથિત અધેથી વિરૂદ્ધ અભિપ્રાયવાળી ખુદ્ધિ અને ગતિથી જે શાસ્ત્રોનું ગ્રથન (रચનારૂપ ગ્રથન) કરાયું હોય છે, તે શાસ્ત્રોને લોકિક ભાવશ્રુત કહે છે (तंज्रह्य) એવાં લોકિક ભાવશ્રુતોનાં નામ નીચે પ્રમાણે છે.

(भारह रायायणं, भीमासुरुक्कं केाडिल्लयं घोडयमुह) મહાભારત, રામા-યથ: ભીમાસર રચિત શાસ, કોટિલ્ચ (ચાણાકય) રચિત અર્થશાસ, ઘેટકમુખ ૨૦૪

### अनुयोगढारसन्ने

कौटिल्येन=चाणक्येन निर्मितम्-अर्थशास्त्रम् (घाटकम्रुखम्,)घाटकमुखनामकं शास्त्रम्, शकटभद्रिकाः=एतन्नामरुञास्त्राणि, कार्पासिकप्-कार्पासिकनामकं श्रासम्, नागसक्ष्मम्, एतन्नामकं शाख्य, कनकसप्ततिः-कृनगरः प्ततिनामकं शाख्यम्, वैश्विस्य-वामशाख-त्रकरणनिशेषः, वैशेषिकम-काणाददर्शनम, बुद्धशासन-जिप्टि स्रूपम, अपिलम्-सांख्यशासम, लेकायतिकं-चार्वावदर्शनय-सांख्यशासप्रन्थविशेषः, माठरं पुराणं व्यावरणं नाटकानि-माठरं=माठरनिर्मि तशास्त्रविशेषः, पुराणं=व्याकरणं, नाटकानि= **रभ्यकाव्या**नि, ्बहुवचनान्तपदात्-श्रव्यकाव्यानि च । एतानि पूर्वोक्तानि भारता-दीनि लौकिकं नोशायमते। भावश्चतम् । भकारान्तरेण तदाह-'अहवा' इत्यादि । अथवा-द्वासप्ततिकलाः—कल्नानि≕लौकिकःस्तुस्वरूपपरिज्ञानानि वलाः, द्वासप्तति संख्यकाः कलाः-द्वासप्ततिकलाः, एताश्च-समवायाङ्गादिग्रवेषु प्रोक्ताः, तथा-च-त्वारे। वेदाः साङ्गोपाङ्गाः--अङ्गानि=शिक्षावल्पव्याकः णनिरुक्तछन्दाज्यौतिषरूपाणि काडिछयं घोडवमुह) महाभारत रामायण, भीमत्सुररचित যায়. चाणक्य रचित अর্থ হান্দ্র. घोटव मुलनामकशस्त्र, (सगडमदियाओ) ज्ञकटमद्रिका नामकञास्त (कप्पासियं) कार्पासिक नामकञास्त (णाग सुदुमं) नाग

स्थरपार को गानमसाख (ग गांसप) जागात्तक गानमसाख (गांग सुरुष) गांग सक्ष्म नामक शास्त्र (कणगसत्तरी) कनकसप्तति नामक शास्त्र (वेसियं) कामशास्त्र प्रकरण विशेष (वेइसेसियं) वैशेषिकशास्त्र, (वुद्धसासणं) त्रिपिटकरूप बुद्धशास्त्र, (कविलं) सांख्यशास्त्र, (लोगायइयं) चार्वाक दर्शन (सद्वितंतं) षष्टि तंत्र सांख्यशास्त्र प्रन्थ विशेष, (माठर) माठरनिर्मितशास्त्र विशेष, (पुगणं) पुराण) (वागरणं) व्याकरण (नाडगाइं) दृश्य वाध्य और आध्य काव्य । (अहवा) अथवा (वावत्तरिकलाओ) ७२ कलाएँ (संगोवंगा चत्तारिवेया) संगिापांग चारों वेद । ७२ कलाओं का वर्णन समवायाङ्ग आदि सत्री में है । शिक्षा, कल्प,

नामतुं શાસ્ત્ર, (सगडमदियाओ) શકટ ભદ્રિકા નામતું શાસ્ત્ર, (कप्पासिकं) કાર્યા સિક નામતું શાસ્ત્ર, (णागसुहुमं) નાગસુશ્મ નામતું શાસ્ત્ર, (वणगसत्तरी) કનક સપ્તતિ નામતું શાસ્ત્ર, (वैसियं) કામશાસ્ત્રતું પ્રકરણ વિશેષ, (वेइसेसियं) वैશેષિક શાસ્ત્ર, (बुद्धसासणं) विपिटક રૂપ ખૌદ્ધોતું ધર્મશાસ્ત્ર, (कविल्ठं) કપિલતું સાંખ્ય-દર્શન નામતું શાસ્ત્ર, (लेगासुइयं) આવીક દર્શન, (सद्वितंतं) ધષ્ટિતંત્ર સાંખ્ય-દર્શન નામતું શાસ્ત્ર, (लेगासुइयं) આવીક દર્શન, (सद्वितंतं) ધષ્ટિતંત્ર સાંખ્ય-દર્શન નામતું શાસ્ત્ર, (लेगासुइयं) આવીક દર્શન, (सद्वितंतं) ધષ્ટિતંત્ર સાંખ્ય-શાસ્ત્રના શ્રંથવિશેષ, (माठर) માઠર નિર્મિત શાસ્ત્ર વિશેષ, (पुराणं) પુરાણ (वागरणं) બ્યાકરણ, (नाडगाइं) દસ્વકાવ્ય અને શ્રાવ્યકાવ્ય, (अहवा) અથવા (वावत्तरिकत्लाओ હર કલાએા, (संगावंगा चत्तारि वेदा) અંગ અને ઉપાંગશુકત આરે વેદ આ બધાને લોકિકભાવશ્રુત કહે છે. હર કલાઓતું વર્ણન સમલાયાંગ આદિ સુત્રોમાં કર-વાઆં આવ્યું છે. વેદાના છ અંગ નીચે પ્રમાણે છે શિક્ષા, કલ્પ, વ્યાકરણ, (નરુ-કત છન્દ અને જ્યોતિષ અને તમની વ્યાખ્યા રૂપ જે ગ્રંથા છે તેમને ઉપાંગ કહે अनुयोगचन्द्रिका टीका-म. ४२ लौकिकं नोआगमभावश्वतनिरूपणम् 🧴 २०५

षट, उपाङ्गानि≖्द्रयाख्यारूपाणि तैः सहिता ऋग्यजुःसाम धर्वणलक्षणाश्रत्वारो वेदाः, लौकिकं नेाभागमता भावक्षतम् । भारतराम यणादीनां लेके अगग-मखेन प्रसिद्धत्वात्रागमत्वेऽपि त्रदुक्तक्रियाया अनागमत्वात् नोआगमत्वम्, लोक-प्रसिद्ध्येव ुतत्वमपि तेषां। तदुपयोग एव भवितुमईति, उपयोगा भावेनिक्षेप इतिवचनात् । तदेतत् लौकिकं नोशगमता भावश्रतं वर्णितम् । इति ॥ स०४२॥ व्याकरण निरुक्त, छद. ज्यौतिष, ये छह वेदों के अंग हैं। और उनकी व्याख्या रूप जेा प्रन्थ हैं ने उपांग हैं। ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अर्थववेद ये चार वेद हैं। ये सब ऌौकिक भाउश्रत हैं। लेक में भारत रामा-यण आदि आगम शास्त्रह्य से माने जाते हैं, इसलिये इनमें आगमता है और इनमें जा कियाएँ वर्णित हैं, वे आचाररूप नहीं होने से अनागमरूप हैं। इस-प्रकार भारत आदिकां में तदुक्त कियाओंकी अपेक्षा नेाआगमता आ जाति है। टेक प्रसिद्धि से ही इनमें अतुता है। इसलिये ये ने।आगम का आश्रित करके स्टौकिक भारश्वत है। इनमें जा सत्रकारने भारश्वतता प्रकट की है वह इनके संस्टग्न उपयोग की अपेक्षा से ही प्रकट की गई जाननी चाहिये। शब्दात्मक जे। भारत, रामायण आदिक हैं वे ते। मावश्रुत हो हीं नहीं सकते हैं कयोंकि "उपयोगे। भावनिक्षेपः" उपकोग को ही भावनिक्षेप कहा है ऐसा आप्तवचन है। (से तं लेाइयं नाआगमओ भावसुयं) इस प्रकार नाआगमकी अपेक्षा यह लौकिक भावश्रुतका वर्णन किया।-

છે. ચાર વેદના નામ આ પ્રમાણે છે ઝાગ્વેદ, સામવેદ, યજુવેદ અને અથવં વેદ લોકમાં મહાભારત, રામાયણ આદિને આગમ-શાસ્ત્ર રૂપે માનવામાં આવે છે, તેથી તેમાં આગમતાના સદ્ભાવ છે, અને તે શાસ્ત્રોમાં જે ક્રિયાએાનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે તે ક્રિયાઓ આચારરૂપ નહીં હાેવાથી અનાગમરૂપ છે. આ રીતે મહા-ભારત આદિ ગ્ર-શ્રામાં તદુકત ક્રિયાઓની અપેક્ષાએ નાંઆગમતા આવી જાય છે. લોકપ્રસિદ્ધિની અપેક્ષાએ તે ગ્રન્થામાં શ્રુતતાના સદ્ભાવ છે. તેથી તે શાસ્ત્રોને નાઆગમ લોકિક ભાવશ્રુત રૂપ કહેવામાં આવ્યાં છે તે શાસ્ત્રગ્રન્થામાં સૂત્રકારે જે ભાવશ્રુતતા પ્રકટ કરી છે તે તેમના તે શ્રુતામાં ઉપયાગદેપ પરિણામની શુકત્તતા (સંલગ્નતા)ને કારણે જ પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે, એમ સમજવું. શબ્દાત્મક જે મહાભારત, રામાયણ આદિ છે, તેમને તા ભાવશ્રત ગણી શકાય જ નહીં કારણ કે ''उपयोगो મારનિક્ષેવ:'' ઉપયોગને જ ભાવનિક્ષેપ કહે છે. આ પ્રકારતું સિદ્ધા-તોનું વચન છે (સે ત જોદ્દયં નાઝાગમસાં) માલસ્થયં) આ પ્રકારતું નાઆગમ લીકિક લાવશ્રુતતા છે (સે ત જોદ્દયં નાઝાગમસાં) માલસ્થયં) આ પ્રકારતું નાઆગમ લીકિક લાવશ્રુતતા છે (સે ત જોદ્દયં નાઝાગમસાં) માલસ્થયં) આ પ્રકારતું નાઆગમ લીકિક લાવશ્રુતતા અપ સ્વ સમજવું.

'अज्ञानिक' અજ્ઞાની પદમાં જે ''અ'' ઉપસર્ગ છે, તે નકારવાચક તથી

रै०ई

# अनुयोगद्रारस्त्रे

अथ छेाकोत्तरिक नाआ<sup>भ</sup>मता भावश्रुतमाह---

मूल्म-से कि तं लोउत्तरियं नोआगलओ आवसुय ? लोउत्त-रियं नोआगमओ आवसुय जं इसं अरदंतेहि भयवंतेहिं उपपण्ण-णाणदंसणधरेहिं तीयपच्छुप्पण्णमणाधन जाल.एहिं सटवण्णूहिं सब्व-दरिसीहि तिलुकेवहियमहिलदूइएहिं अप्पडिहयवरनाणदंसणधरेहिं पणीय दुवालसंगं गलिपिडणं, तं जहा--आयाते स्प्याडो ठाणं सम-वाओ दिवाहपण्णत्ती नायाधमाकहाओ. उवासगदसाओ अंतगढ-द्रभाओ अणुत्तरे।ववाइयदसाओ, पण्हावागरणाइं वित्रागसुयं दिट्टि-वाओय । से तं लोउत्तरियं नेाआगमओ मावसुयं । से तं आगमओ भवसुयं । से तं भावसुयं ॥ सू०४३ ॥

अथ किं तद् छेको।त्तरिकं नोआसमते। आवधृतय् ? होको।त्तरिकं नेा-आग्तमते। भावश्रुतं यदिदं अर्हद्वि भेगवदिरुत्तन्ना र्रायर्थवधरैः अतीतप्रत्युत्पन्ना नागतज्ञायकैः सर्वज्ञैः सर्वदर्शि थिः औले।ज्या ?ोदितमहितपूजितैः अप्रतिहतवर-झानदर्शनवरैः प्रणीतं डाद गङ्गं अधिधिटर्ङ, तद्यथा--आत्यारः. सत्रकृत, स्थानं, समवायः, चिवाहप्रहस्तिः, झात.धर्मदथाः, उदासवदशाः, अन्तकृतदशाः, अनु-त्तरेापपातिकदशाः प्रश्वध्याकाणानि, वियाकश्रुतम्, दृष्टिवादश्व । तदेवत् लोको-त्तरिकं नाआगमने। भावश्रवस्त । दृदेतद् नेज-स्थते। भावश्रुतम् । तदेवत् आग-मतो भावश्रुतम् ॥ स्व ४३॥

अज्ञानिक पद में जो नज़ समास हुआ है वहू अल्पार्थ में हुआ है। अतः अज्ञानिक का तात्पर्य ''अल्पज्ञात्रवाले'' ऐसे होता है। ऐसे अल्पज्ञानी तो सम्यक्त दृष्टि भी होते हैंं—आरः इतकी निष्टलि के लिये भिष्यादृष्टि पद स्वत्रकार ने म्युक किया है। 11 स्व० ४२ ।।

अब सत्रकार नेाअगम की अपेक्षा करके लोकोचरिक भागश्रुतका वर्णन पख અલ્પાર્થક છે. તેથી અજ્ઞાની એટલે અલ્પજ્ઞાનવામાં, આ પ્રકારના અર્થ અહીં સમજવા એવા અલ્પજ્ઞાની તા સમ્યફ દષ્ટિ છવ પણ હાઇ શકે છે, તેથી અહીં સમ્યફદ્દષ્ટિ અલ્પજ્ઞાનવાળાની નિવૃત્તિને નિમિત્તે સૂત્રકારે મિથ્યદ્ધષ્ટિ વિશેષજુના પણ પ્રયોગ કર્યો છે. ॥ સ્ત. ૪૨ ॥

### अनुयोगचन्द्रिः टीका सदय्धः लोकोत्तरिकनोआगमतो भावश्रुतनिरूपणम् २०७

#### 'से कि म' इत्यादि—

अय किं तद् छेकि स्तिरु ने आगमते। भावश्रुःम ? इति भिष्यप्रश्नः । उत्तरमाह—उत्पन्नज्ञानदर्शनधरैः, उत्पन्ने ज्ञानावःणक्षपणादिप्रभारेण संजाते न तु सहजे ये ज्ञानदर्शने तथार्थाः=धार्यास्तः कादिकेवलज्ञानदशनेषयेागयुक्ते रित्यर्थः,तधा-अतीतप्रत्युत्पन्नानागतज्ञायकैःतत्र अतीताः=भूतकालिकाः, प्रत्युत्पन्नाःः वर्त्तभानकालिकाः, अनागकाः=भविष्यत्कालिका अर्थास्तेषां ज्ञायकास्तैः, तथा— सर्वज्ञैः=सर्वद्रव्यक्ष्यीयं जानन्तीति सर्वज्ञास्तैः तर्वदर्शिभिः-केवलदर्शनेन एकेन्द्रि-यादि सर्वं ज्रसस्थावरं जगद् द्रण्डं कीलं येषा ते सत्रदर्शिनिः, तथा ज्ञैलेक्या-यादि सर्वं ज्रसस्थावरं जगद् द्रण्डं कीलं येषा ते सत्रदर्शिनिः, तथा ज्ञैलेक्या-

करते हैं—''से कि तं लोउत्तरियं'' इत्यादि । ।। सत्र ४३ ।।

शब्दार्थः-(से) शिष्य पूछता हैं हि हे भदन्त ! (नेाआगमओ) नेाआग-मको आश्रित वरके (ते) पूर्वप्रकान्त (ोोउत्तरियं भावसुय' 'कि) हो सेत्तरिक भावश्रत क्या है ?

उत्तर-(नेआगमओ) नाआग की अपेक्षा करके (लो उत्तरियं भावसुयं) लोकोत्तरिक माध्युत इस प्रधार है: है- (उप्पण्णणाणदंसम भरेहिं) **ब्रा**ना वरणकर्म के क्षय से उत्पन्त हुए केवत्ज्ञान और दर्शनावरण कर्म के इपयोग को चारण केवलदर्शनरूप क्षय करनेवाले, (तीयपच्चुप्पण्ण-प्रत्युत्पन्न-वर्तमान मणागयजाणएहिं) अतीत-भूतकालि ५ कालिक अनागत~भविष्यत्यालिक पदार्थी को जातनेवाले (सब्बण्णुहिं) समस्त द्रव्यां और उनकी त्रिरुालवर्ती पर्यायों के জাता (सञ्चद-रिसीहिं) केवल्टदर्शन से एकेन्द्रियादि समस्त त्रसस्थावर रूप जगत् देखने के

હવે સુત્રકાર નાેઆગમ લાેકાત્તરિક ભાવશ્રતનું નિરૂપણ કરે છે-

"से तं लेाउत्तरियं" धत्याहि-

શબ્દાર્થ⊣(से) સિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પૃછે છે કે &ે લગવન્! (नेाआगमज़ो) નાેઆગમ ભાવશ્રુતના બીજા લેઠર્પ (તં लेेाउत्तरिय भावयुयं किं) પૂર્વપ્રસ્તુત લાેકાેત્તરિક ભાવશ્રુતનું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ઉત્તર—(नाेञ्जःगमञो) नेःथागमने। આશ્રય લઇને (लोउत्तरियं भावमुयं) લાેકાેત્તરિક ભાવશ્રતનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે.

"उप्पण्ण णाणदंसणघरेहिं" सानपरखुना क्षथथी ઉત્પન્ન થયેલા કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનરૂપ ઉપયાગને ધારણુ કરનારા, 'तीयपचुप्पणमणागयजाणपहिं" અતીત (ભુતકાલિક), પ્રત્યુત્પન્ન (વર્તમાન કાલિક), અને અનાગત (ભવિષ્યકાલીક) પદાર્થોને જાણુનારા, (सच्चण्णूहिं) સગસ્ત દ્રવ્યા અને તેમની ત્રિકાળવતી પર્યાયાના સાતા (सब्ददरिसीहिं) કેવળ દર્શનથી એકોન્દ્રયાહ સમસ્ત ત્રસ અને સ્થાવરુરૂપ



वलेकिनमहितपूजितैः—शैले.क्येन=त्रिलेकिस्थितेन भःजपतिध्यन्तर तर विधाधर वैमानिकादिसमूहेन 'बहिय' इति सन्ने देशी शब्द : अवलोफितार्थ **षाचक स्ततः-**-अवलेाकिताः-अमन्दानम्दाश्रपरिग्छत्लेाचनैर्निरीक्षिताः महिशाः= यथावस्थिताऽसदृशुणोत्कीर्त्तनलक्षणेन भाषम्ब्येन अमिष्दुताः **দ্ব**জিবাঃ= बन्दनादिरुक्षणया भायिकक्रियया सत्छनास्तैः. तथा अप्रतिहृत्यरज्ञासद्वानद्वानगरः अप्रतिहते=समस्तावरणक्षयसम्भूतत्वाद् मूर्त्तामूर्त्तेषु समन्तवस्तुषु कटकुडयादिभिर-स्वलिते अविसंवादके वा अतएव क्षायिकत्वादा वरे=भेष्ठे ये ज्ञानदर्शने=केवल झानकेवलदर्शनरूपे, तयोर्थराः-धारका ये ते तथा तैः, एवंभूतैग्ई द्विर्भगवझिः, यदिदं द्वादशाङ्गं=श्रतरूपस्य परमपुरूषस्याङ्गानीव अङ्गानि, द्वादशअङ्गानि-आचारा-**दी**नि यत तद् ढादशाङ्गगणिपिटकम् गणोऽस्यास्तीति गणी=आचार्यस्तम्य . पिटकमिष≃सर्व स्वाधारमञ्जूपेव प्रणीत =प्ररूपित , तद् लोकोत्तरिकं—लोकोत्तरैः= स्वभावचाले (तिलुक्कवहियमहियपूड्एहिं) 👘 तीन लो**कव**तीं भवनपति. म्यन्तर, नर, किन्नर, विद्याधर ज्योतिषिक वैमानिक आदि के समूह से आनम्द के अश्रुओं परिष्ळुत अवलोकित अमन्द से लीचनों द्वारा महित-यथावस्थित गुणों के निरीक्षित-हए. कीतेनरूप भावसतव-पूजित−वन्दनादिरूप कःयिक संस्तुत हुए, किया से सत्कृत हुए (अप्यडिह्यवरनाणदंसणधरेहि) तथा अप्रतिहत समस्त आवरण क्षय से उत्पन्न होने के कारण मूर्त और अमूर्त सालवस्तुओं में कटकुडय (कट-चटाई कुडय-भित्ति) आदि सें भी अस्स्वलित अथवा अविसंवादी ऐसे और केवलदर्शन के धारक (अरिहंतेहिं भगवंतेहिं) अईन्त श्रेष्ठ के ल्झान भगवन्तें द्वारा (दुवालसंग) आचारंगादि द्वादश अंगवाला (जंइम) जो यह જગતને જોઇ શકવાના સ્વભાવવાળા, (तिलुक्कवहियमहियपूइएहिं) ત્રણુ લાેકવતી<sup>°</sup> સવનપતિ, વ્યન્તર, નર, કિન્નર, વિદ્યાધર, જ્યાેતિષિક, વૈમાનિક આદિના સમૂહ**શ મવલાે**કિત, અમંદ આનંદા શ્રુ**એ**ાથી પરિપ્લુત લાેચના દ્વારા નિરીક્ષિત મહિત- યથાવસ્થિત ગુણુંાના કીર્ત નરૂપ ભાવસ્તવનથી સ સ્તુત (સ્તવિત) યતાં, પૂજાતાં વન્દનાદિરૂપ કાચિક ક્રિયાવડે સત્કારિત થતાં, (अप्पडियवरनाणदंसण धरेहिं) તथा અપ્રતિહત સમસ્ત આવશ્ણાના સચથી ઉત્પન્ન થયેલું હાવાને કારહે પ્રત અને અમૃત સકળ વસ્તુઓ કટ, કુડય (કટ એટલે ચકાઇ અને કુડય એટલે

મૂત અને અમૃત સકળ વસ્તુઓ કટ, કુડ્ય (કટ અટલ ચટાઇ અને કુડય અટલ મીંત) બાદિયો પણ અસ્પલિત અથવા અવિસ વાદી એવા શ્રેષ્ઠ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનના ધારક (अस्हितेहिं भगवंतेहिं) અહેંત ભગવ તો દ્વારા (दुवालसंगं) બાચારાંગ આદિ ખાર અંગવાળું (ज इय) જે આ (गणिपिडगं पणीयं) ગણિપિટક તરૂપત થશું છે, તે લાકાત્તર તીર્થ કરા દ્વારા પ્રણીત હાવાને કારણે લાકોત્તરિક

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र ४३ लोकोत्तरिकनोआगमतो मावश्रतनिरूपणम् २०९

तीर्थं कुङ्गिः प्रणीतत्वादु लोकोत्तगि भावश्वतम् । तत्स्वरूपमाह-'तं जहा' इत्या दिना-तद्यथा-आचारः, सत्रकृतं, थानं, समवायो विधाइप्रह्नप्तिः, ज्ञाताधर्म-अनुत्तरापपातिकदशाः, कथाः, उपासकदशाः, अन्तकृत शाः. प्रश्नव्याकरणानि विपाकश्रुतं, दृष्टिवादश्च । सर्वं इप्रणीतं द्वादद्वाङ्गरूपं यद् गणिषिटकं. तद्यौं पयागो मावश्रुतं उपयोगो भावनिक्षेप इति वचनात् । स चोपयोगश्रस्णगुणसम-न्वितश्चेत तहिं नो आगमतो भावश्रत भवति. चरणगुणस्य क्रियारूपत्वेन आ-नागमत्वात्, नो शब्दस्य च देशभतिषेधकत्वेना यणात् । उपयोगचारित्रवान् गणिपिटक प्ररूपित हुआ है लोकोत्तर तीर्थकरां बारा पणीय ) (गणिपिडग लोको<del>च</del>रिक होने के भावश्वत है। 'त' जहा' दादश कारण प्रणीत - Sta **।--**(आयारो) आचारांग (स्रयगडो अंगां । के इस प्रकार नाम मुत्रकुर्ताग् (राणं) स्थानांग (समवाओ) समत्रायांग (विवाह पण्णत्ती) विवाह प्रक्रप्ति-'भगवती सत्र' (नायाधम्मकहाओ) ज्ञाता धर्म कथा ( उवासगदसाओ) उपासक दर्शाग अन्तकृतद्वर्शंग (अणुत्तरोववाइयदसाआ) (अंतगडटसाआ) अनुत्तरापपातिक दस्रांग (पण्हावागरणाई) प्रक्रनव्याकरण, (विवागसुय) विवाकश्चत (दिद्विवाओ य) आर दृष्टिवाद । इन बारह अंगां के अर्थ में जा उपयोगरूप परिणाम है बह भावश्रुत है "उपयोगा भावनिक्षेप" है, ऐसा सिद्धान्त का वचन है। यह उपयोगरूप परिणाम यदि चरणगुण--चारित्र गुण से युक्त है तो वह नाभागम से भावश्रुत है क्यों कि चरण गुण क्रियारूप है और क्रिया आगम नहीं प्रकार यहां नेाशब्द में आगम एकदेश में निषेधक हाने होती है। इस से देश प्रतिषेधकता बन जाती है। यद्यपि उपयोग आर चारित्र गुण से ભાવશ્રતરૂપ છે. (त जहा) તે દ્વાદશ (ખાર) અ'ગાના નામ નીચે પ્રમાણે છે. (आयारी) (१) आચારાંગ, ( यगुडा) (२) सुत्रष्ट्रतांग. (ठाणं) (३) स्थानांग, (समवाओ) (४) सभवायांग. (विवाह पण्णत्ती) (५) विवाह प्रह्रसि (लगवती सुत्र) (नाया धम्मकहाओ) (ઉધાસગદસાओ) (છ) ઉપાસકદશાંગ. (૬) જ્ઞાતા ધર્માકથા. (अंतगडदसाओं) (૮) અન્લકુતદશાંગ. (अणुत्तरेाववाइयदसाओ) (૯) અનુત્તરાપપાતિકદશાંગ. પ્રશ્નવ્યાકરણ. (विवागसुयं) (૧૧) વિષાકશ્રુત (पण्डावागरणाइ) (१०) અને 'दिद्विवाओ य' (૧૨) દષ્ટિવાદ. આ બારે અ'ગાના અર્થમાં જે ઉપયાગરૂપ પરિદ્યામ છે તેનું નામ ભાવશ્રત છે. sie & "उपयोगे भावनिक्षेप:" आ प्रsied ચિદ્ધાન્તનું વચન છે. આ ઉપયાગ રૂપ પરિણામ જે ચરણ્ગુણ-ચરિત્રગુણથી સુકત હાય તા તે નાઆગમની અપેક્ષાએ ભાવશ્રત છે, કારણ કે ચરણગુણ ક્રિયારપ હાય છે, અને ક્રિયા આગમરપ હાલી નથી. આ પ્રકાર અહીં 'ના' પક એકદેશની અપે-ક્ષાએ આગમનું નિષેધક હેાવાથી દેશપ્રતિષેધકતા ઘટિત થઇ જાય છે. જો કે ઉપ-20

ंद१०



साध्वादि प्यमेदो चासद् भावश्रुत भवितुमहंति । इह तु चाग्त्रितमन्वितो द्वादः शाङ्गोपयोगो नोआगमतो भावश्रुतमित्याश्चयेन द्वादशाङ्गो गणिपिटकभित्युक्तम् । अन्यथा शब्दात्मकस्य डादशाङ्गस्थोपयोगरूपत्वाभावाद् भावश्रुतत्वं नोपपद्यते । प्रकृतमुपसंहरन्नाह-'से तं' इति । तदेतद् लोकोत्तरिकं नो आगमतो भाग्श्रुतम् । सर्व नो आगमता भावश्रुतं निरूपितमिति स्टचयितुमाह-'से तं' इति । त्देतन्नी आगमतो भावश्रुतम् । इत्थं सभेदं भावश्रुतं प्ररूपितमिति स्वचयितुमाह-'से तं भावसुयं' इति । तदेतद् भावश्रुतम् इति । स्व० ४३॥

इत्थं भावश्रुतस्वरूपमुत्तवा सम्प्रति तत्पर्यायानाह-

मूलय-तस्स णं इमे एगट्टिया णाणाघोसा णाणावंजणा नाम-घेजा भवंति, तं जहा—

सुयसुत्तगंथसिद्धं,-तसासणे आणावयग उवएसे ।

पन्नवण आगमे वि य, एगट्ठा पजवा सुत्ते ॥

से तं सुर्य ॥स० ४४॥

युक्त हुआ साधु आदि भी अभेदोपचार से भाव्युत हो सकता है, परन्तु यहां जो ढादशाझगणिपिटक मे नोआगम से भाव्युत कहा है वह द्वादशांग के चारित्रगुणसमन्वित उपयोग को लेकर ही कहा है ऐसा जानना चाहिये। मयोकि शब्दात्मक जो द्वादशांग है वह उपयोगरूप नहीं होता है। अनः उसमें उपयोगरूपता का अभाव होने के कारण जाव्युतता नहीं व्यती है। अनः उसमें नोआगमओ भावसुयं) इस तरह नोआगम को आश्रित करके यह लोकोत्तरिक भावश्रुत का स्वरूप है। (से तं भावसुयं) इस प्रकार से सत्रकारने सभेद भावश्रुत की प्ररूपणा यहां तक की है। । । सत्र ४३॥।

ચાેગ અને ચારિત્રગુણુથી સુકત થયેલા સાધુ આદિ પણ અભેદાેપચારથી ભાવશ્વત હેઇ શકે છે, પરન્તુ અહીં જે દ્વાદશાંગરૂપ ગણિપિટકને નાઆગમની અપેક્ષાએ ભાવશ્વત કહ્યું છે તે દ્વાદશાંગના ચારિત્રગુણુ સમન્વત ઉપચાેગની અપેક્ષાએ જ કહેવામાં આવ્યું છે, એમ સમજવું જોઇએ, કારણુ કે શખ્દાત્મક જે દ્વાદશાંગ છે તે ઉપયોગ રૂપ હાતું નથી તેથી તેમાં ઉપયામ રૂપતાના અભાવ દ્વાવાને કારણુ ભાવશ્વતતા સંભવી શકતી નથી. (से तं नाआगमओ भाषसुयं) આ પ્રકારનું નાઆગમને આશ્વિત કરીને લાકોત્તરિક ભાવશ્વત નામના નાઆગમ ભાવશ્વતના ળીજા લેદનું સ્વરૂપ સમજવું (સે તં માવસુયં) આ પ્રકાર સુત્રકાર ભાવશ્વતના ભાદ્ય અહીં સુધીમાં પ્રરૂપણા કરી છે આ રીતે ભાવશ્વતનું વર્ણન અહીં સમાપ્તથાયછે.ાાસુ૦૪ સા

For Private and Personal Use Only

રંશ્રે

अनुयोगचन्द्रिकाटीका ४४ भावश्रुतपर्यायनिरूपणेष

छाया–तस्य खखु इमानि एकार्थिकानि नानाधोषाणि नानाव्यञ्जनानि नामधेयानि भव∄न्त, तद्यथा−

श्रुतसत्रत्रन्थसिद्धान्त झासनमाज्ञावचनमुपदेशः । प्रज्ञापना आगमोऽपि च एकार्थाः पर्यायाः सत्रे ॥ तदेतत् श्रुतम् ॥ स्न० ४४॥ टीका—'तस्स णं' इत्यादि—

तस्य=भावश्रतस्य खलु इमानि≕वक्ष्यमाणानि एकार्थिकानि=एकार्थविष-याणि नानाघोषाणि=उदात्तानुदात्तादि नानास्वरयुक्तानि, नानाव्यञ्जनानि=ककारा धनेकव्यञ्जनात्मकानि नामधेयानि≕नामानि भवन्ति, तद्यथा-श्रुतसत्र'सिदान्त' प्रन्थशासनम्-तत्र- श्रुतम्-श्रूयते गुरुसमीपे यत्तश्रुतम् १, सत्रम्-अथ।नां स्रचकं सत्रम् २, ग्रन्थ:-तीर्थ करकल्पपादवचग्प्रसनानां ग्रन्थनाद् ग्रन्थः ३, सिद्धान्तः

अब सत्रकार भावश्रुत के पर्यायवाची शब्दों को कहते हैं। ''तरस ण इमे'' इत्यादि ।। स॰ ४४ ।।

भव्दार्थ—(तस्स णं इमे णाणाघोसा णाणावंजणा एगट्रिया नामधेज्जा भवंति) उस भावश्रुत के ये उदात्त अनुदात्त आदि नाना स्वरों से युक्त, और ककारआदि अनेक ब्यञ्जनोंवाले एकार्थविपयक नाम हैं। (तं जहा) जो इस प्रकार से ह—

(सुयसुत्तगंथसिद्धंतसासणे आणवयणउवएसे पन्नवणआगमे विय एगट्ठा-पंज्जवा सुत्ते) गुरु के समीप सुना जाने के कारण भावश्रुत का नाम श्रुत है अर्थों की इत्तवना इससे होती है इसलिये इसका नाम सुत्र है। तीर्थ कर रूप कल्पटक्ष के वचन रूप पुष्पों का इसमें प्रथन रहता है इसलिये इसका

હવે સૂત્રકાર ભાવશ્રુતના પર્યાયવાચી શખ્દાનું કથન કર છે-

"तस्सणं इमे" धत्याहि----

શખ્દાર્થ-(तस्सणं इमे णाणाघेासा णाणापंजणा एमडियां नामघेज्जा मचंति) ते श्रुतना, ઉદાત્ત અનુદાત્ત આદિ વિવિધ સ્વરેાથી ચુકત અને કકાર આદિ અનેકવ્યંજનાથી ચુકત એકાર્થવાચક નામે છે. (तंजहा) ते નામા નીચે પ્રમાણે છે-

(सुयसुत्तगंधसिद्धंतसासणे आणवयण उवएसे पन्नवण आगमे वि य एगडा पज्जवा सुत्ते) (૧) શ्र<sub>1</sub>-ગુરુની સમીપે તેનું શ્રવણ કરવામાં આવે છે, તે કારથે તેનું નામશ્રુત છે. (૨) સુત્ર-અર્થાની સ્ચના તેના દ્વારા મળે છે તેથી તેનું બીજું નામ સૂત્ર છે.

(૩) પ્રન્થ-તીર્થ'કરાે રૂપ કલ્પવૃક્ષના વચનરૂપી પુષ્પાનું તેમાં ગ્રથન થયેલ

रे१२

## अनुयोगडारम्रत्रे

सिद्धं=प्रमाणप्रतिष्ठितमर्थम् अन्तं नयति=प्रमाणकोटिमारोहयतीति सिद्धान्तः ४, शासनम्-मिथ्यात्वाविरतिकषायादिप्रवृत्तजीवानां शासनात्त=शिक्षणाद-शासनम् ५, एषां समाहारः । तथा-आज्ञा-आज्ञाप्यन्ते मोक्षार्थिनः प्राणिनोऽनयेति-आज्ञा६, वचनम्-उक्तिः=वाग्योग इत्यर्थः ७, उपदेशः-हिताहितप्रवृत्तिनिवृत्युपदेशनत्-उपदेशः ८, प्रज्ञापना-प्रज्ञाप्यन्ते यथावस्थितजीवादिपदार्थों अनयेति प्रज्ञापना९, अपि च आगमःआचार्यं पारम्थर्यं णागच्छतीति-आगमः, आप्तवचनं वा आगम१०, एते सर्वे ऽपि सत्रविषये एकार्थाः पयार्थाः बोद्धध्याः । प्रकृतम्रुपसंहरन्नाह-तदेतत् श्रुतम्-श्रुतादिनामभेदेर्येदुक्तं तत् अतं विज्ञयमिति ।।स्र० ४४॥

नाम ग्रन्थ है। प्रमाण प्रतिष्ठित अर्थ को यहप्रमाण कोटिमें स्थापित कर देता है इसलिये इसका नाम सिदान्त है, मिथ्यात्व अविरति, और कषाय आदि में प्रवृत्त हुए व्यक्तियों को उनसे दूर होनेकी शिक्षा देता है इसलिये इसका नाम शासन है। मोक्षामिलाधी प्राणी जन इससे आज्ञापित किये जाते है, इसलिये इसका नाम आज्ञा है। वाणी के द्वारा यह स्पष्ट किया जाता है इसलिये इसका नाम वचन है। जीवों को इससे हिन में प्रवृत्त होने की शिक्षा (उपदेश) मिलता है इसलिये इसका नाम उपदेश है। इसके डारा जावादिक समस्त पदार्थ जिस रूप में स्थित है उसी रूप से मज्ञापित किये जाते हैं इसलिये इसका नाम 'प्रज्ञापना' है। आचार्य परंपरा से यह चला आ रहा है इसलिये इसका नाम 'प्रज्ञापना' है। आचार्य इसलिये भी 'आगम' है। ये सब म्रत्र के पर्यायवाची शब्द है ऐसा जानना

હેાવાથી તેનું નામ ગ્રન્થ છે. (૪) સિદ્ધાંત પ્રમાણપ્રતિષ્ઠિત અર્થ'ને તે પ્રમાણુભૂ-તની કાેટિમાં સ્થાપિત કરી કે છે તેથી તેનું નામ સિદ્ધાંત છે. (૫) શાસન મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય આદિમાં પ્રવૃત્ત થયેલી વ્યક્તિઓને તેનાથી દૂર રહેવાની શિક્ષા તે આપે છે, તેથી તેનું પાંચમું નામ શાસન છે (૬) આજ્ઞા-તેના દ્વારા મનુષ્ય આદિને અમુક આજ્ઞાઓ આપવામાં આવે છે, તેથી તેનું છઠ્ઠું નામ આજ્ઞા છે. (૭) વચનવાણી દ્વારા તેને સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે, તેથી તેનું છઠ્ઠું નામ આજ્ઞા છે. (૯) ઉપદેશ-તેના દ્વારા જીવાને ઉપાદેયોમાં પ્રવૃત્ત થવાની અને અનુપાદેય (હેય પદાર્થો)થી નિવૃત્ત થવાની શિક્ષા (ઉપદેશ) મળે છે, તેથી તેનું આઠમું નામ ઉપદેશ છે. (૯) પ્રજ્ઞાપના-તેના દ્વારા, જીવાદિક પદાર્થો જે રૂપે વર્ત માનમાં છે એજ રૂપે પ્રજ્ઞા-પિત કરવામાં આવે છે એટલે કે જીવાદિક સમસ્ત પદાર્થીના થયાર્થ સ્વરૂપને પ્રજ્ઞાપિત કરવામાં આવે છે, તેથી તેનું નામ પ્રજ્ઞાપના છે. (૧૦) આગમ-આચાર્ય પરમ્પરાથી તે ચાલ્યું આવે છે, તેથી તેનું નામ ''આગમ'' છે. આ બધા શ્રુતના

#### www.kobatirth.org

अनुयागचन्द्रिका टीका.स० ४५ स्कन्धाधिकारनिरूपणम् २१३

इत्थं श्रुताधिकारग्रुत्त्वा सम ति-'संघं निक्लिविस्सामि' इति कथना-नुसारेग स्कन्धाधिकार उच्यते----

मुलम्--से किं तं खंधे <sup>१</sup> खंधे चउब्विहे पण्णत्ते, त जहा-नामखंघे ठवणाखंधे दब्वखंधे भावखंधे ॥ सू॰ ४५ ॥

छाया-अथ कोऽसौ स्कन्त्रः १ स्कन्त्रश्वतुर्विधः मज्ञप्तः, तद्यथा-नामस्क-न्धः, स्थापनास्कर्न्धः द्रव्यस्कन्त्रः, भावस्कन्धः ॥ स्ट० ४५ ॥

टीका-'से किं त' इत्यादि--

अस्य व्याख्या ग्पष्टा, नवरं-एकन्धःपरमाण्वादि सम्रुदायः ॥४५॥

चाहिये। (से तं सुयं) इस तरह इन अतादि नामों से यह अत कहा गया है।।।सूत्र ४४।। अब स्वत्रकार (खंधं निक्लिविस्सामि) इस कथन के अनुसार कान्धाधि-कार प्रारंभ करते हैं—

शब्दार्थः-(से किंतंखधे) हे भदन्त ! स्कंधका क्या स्वरूप है ? (संघेचउव्विहे पण्णत्ते)

उत्तरः—स्कंधका स्वरूप प्रकट करने के लिये उस के चार प्रकार प्रइप्त हुए हैं—(तं जहा) वे इस तरह से हैं—(नामखंधे) नाम स्कंध (ठवणा खंधे) स्थापना स्कंध (दव्यस्कंधे) द्रव्यस्कंध (भावखधे) और भावस्कध। स्कंध ग्रम्द का अर्थ है पुद्गल परमाणुओं का संश्लेष। इसकी व्याख्या पहिले की गई व्याख्या की तरह ही जाननी चाहिये।

પર્યાયવાચી શખ્દેા છે, એમ સમજવું નેઇએ. (से तं सुर्य) આ પ્રકારે અહીં શ્રુતનું નિરૂપથુ સમાપ્ત થાય છે. ॥ સુ૦ ૪૪ ॥

હવે સત્રકાર ' खंघ निक्लिविस्सामि'' આ કથન અનુસાર સ્કન્ધાધિકારને। પ્રારંભ કરે છે—' से किं तं खंघे'' ઇત્યાદિ-

શખ્દાર્થ–(**से कि खंघे** ?) શિબ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પૂછે છે કે હે <mark>લગવન્!</mark> શ્કન્ધનું કેવું સ્વરૂપ **હેા**ય છે ?

ઉત્તર-(સંધે चउच्चिहे पण्णत्ते) સ્કન્ધના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરવા નિभिત્તે તેના ચાર પ્રકાર કહ્યા છે. (तंजहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(नामखंधे, ठवणा-संधे, दन्वसंधे, भावसंधे) (૧) નામસ્કન્ધ, (૨) સ્થાપનાસ્કન્ધ, (૩) દ્રવ્યસ્કન્ધ અને (૪) ભાવસ્કન્ધ સ્કન્ધ શબ્દના અર્થ "પુદ્દગલ પરમાણુઓના સંશ્લેષ" સમ-જવા આ સૂત્રની વ્યાખ્યા આગળ કહેલી વ્યાખ્યા પ્રમાણે સમજવી.

### अनुयोगद्वारस्रत्रे

भावार्थः-रूप, गंध, रस, और स्पर्श जिसमें पाये जाते हैं उसका नाम पुद्गल है। यह पुड़गल अणु और स्कंध के भेद से दो प्रकार का कहा गया है। कितने ही प्रकार के पुद्गल क्यों न हों. वे सब इन दो भागों में समा जाते हैं। जो पुर्गलद्रव्य अतिग्रक्ष्म है-जिस का भेद नहीं हो सकता है इसी कारण से जो स्वयं अपना ही आदि अथवा अपना ही अंत और अपना ही मध्य है, दो स्पर्श एक रस, एक गंध, और एक वर्ण से युक्त है वह परमाणु है। यद्यपि पुद्गल स्कंध में स्निग्ध रूक्ष में से एक, श्रीत उल्प में एक मुद्दु कठोर में से एक, अंर लघु गुरु में से एक, ये नार स्पर्श होते हैं, विन्तु परमाणु के अतिग्रक्ष्म होने के कारण उसमें मुद्दु कठोर लघु और गुरु, इन चार स्पर्शी का प्रश्न ही नहीं उठना है। इसलिये इसमें केवल दो स्पर्श माने गये हैं। इससे अन्ध द्वयणुक आदि स्कंध बनते हैं। इसलिये यह उनका कारण है। कार्य नहीं। यद्यपि द्वयणुक आदि स्कंधों का भेद होने से परमाणु की उत्यत्ति देखी जाती है इसलिये यह भी कथञ्चित्त कार्य ठहरता है परन्तु मौलिक रूप में यह पुद्गलकी स्वाभाविक दशा है इसलिये वस्तुत: यह किसी का कार्य नहीं हैं।

इसका ज्ञान अन्तियों से नहीं होता-किन्तु वार्य शिङ्ग द्वारा इसका अनुमान ज्ञान

ભાવાથ<sup>6</sup> -જેમાં રૂપ, ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શ'નેા સદ્ભાવ હાેચ છે, તેનું નામ પુદ્દગલ છે. તે પુદ્દગલના બે લેદ કહ્યા છે- (૧) અહ્યુ અને (૨) સ્કન્ધ લ**લે ગમે** તેટલા પ્રકારના પુદ્દગલા હાેય પણ તે ખધાંના આ બે લેદામાં સમાવેશ થઇ જાય **છ**ે.

જે પુદ્દ ગલ દ્રવ્ય અતિ સક્ષ્મ હાય છે, જેના વિભાગ થઇ શકતા નશે, અને તે કારણે જે પાતે જ પાતાના આદિ રૂપ, પાતાના અન્તરૂપ અને પાતાના મધ્યરૂપ હોય છે, જે એ સ્પર્શ, એક રસ, એક ગ'ધ અને એક વર્ણથી શુકત હાય છે, એવાં પુદ્દ ગલ દ્રવ્યને પરમાણુ કહે છે. જો કે પુદ્દ ગલ સ્કન્ધમાં સ્નિગ્ધ અને કઠાર આ બે સ્પર્શીમાંના એક સ્પર્શ, શીત અને ઉષ્ણુ, આ બેમાંથી એક, મૃદુ અને કઠાર આ બે સ્પર્શીમાંની એક લઘુ અને શુરુ, આ બેમાંથી એક, મૃદુ અને કઠાર આ બે સ્પર્શમાંથી એક લઘુ અને શુરુ, આ બેમાંથી એક, અમ ગાર સ્પર્શીના સદ્દભાવ હાય છે, પરન્તુ પરમાણું અતિ સક્ષ્મ હાવાને લીધે તેમાં મૃદુ, કઠાર, લઘુ અને શુરુ, આ ચાર સ્પર્શીના સદ્દભાવના તો પ્રશ્ન જ ઉદ્દભવતા નથી. તેથી તેમાં માત્ર બે સ્પર્શીના જ સદ્દભાવ માનવામાં આવ્યા છે. તે પરમા-શુમાંથી અન્ય દ્વચણુક (બે અણુવાળા) આદિ સ્કન્ધ બને છે. તેથી સ્કન્ધા બનાવવામાં તે કારણબૂત બને છે-કાર્યભૂત બનતું નથી. જો કે દ્વચણુક આદિ સ્કન્ધાને વિભાગ થવાથી પરમાણુની ઉત્પત્તિ થતી જેવામાં આવે છે, તેથી તે પદ્ય ક્યારેક કાર્ય રૂપ બને છે. પરન્તુ મૌલિક રૂપે પુદ્દગલની તે સ્વાભાવિક દશા છે, તેથી વસ્તુતઃ તે કાઈના કાર્યટ્વય નથી. તે પરમાણુનું જ્ઞાન ઇન્દ્રિયોથી થતું નથી, પરન્તુ કાર્યલિંગ

| अनुयोगचन्द्रिका टीका.स.० | ୪ଽ | स्कः शाधिकारनि रूपणम् |
|--------------------------|----|-----------------------|
|--------------------------|----|-----------------------|

\*?4

मूलम्--नामट्ठवणाओ पुब्वभणियाणुक्रमेण भाणियब्वाओ ॥सू० ४६॥

छाया-नामस्थापने पूर्वभणितानुकमेण भणितवरे ॥ स० ४६ ॥

टीका--'नामटवणाओ' इत्यादि---

नानस्कन्धः स्थापनास्कन्धश्च नाशवश्यकथा।नाऽऽवश्यक—पतिपाद्द \_ध्याऽनुमारेग वक्तव्यौ । इति ॥स० ४६॥

से बोध होता है। स्कंभ दो या दो से अधिक परमाणुओं के संश्लेष से बनता है। द्वचणुक तो परमाणुओं के संश्लेष से ही बनता है-परनु व्यणुक आदि स्कंघ परमाणुओं के संश्लेष से भी बनते हैं तथा परमाणु और इकंघ के संश्लेष से या विविध स्कंघों के संश्लेष से भी बनते हैं। इसलिये आ न्यस्कंघ के सिगा रोप सब स्कंघ परस्पर कार्य भी बनते हैं। इसलिये आ न्यस्कंघ के सिगा रोप सब स्कंघ परस्पर कार्य भी बनते हैं। इसलिये आ न्यस्कंघ के सिगा रोप सब स्कंघ परस्पर कार्य भी बनते हैं । इसलिये आ न्यस्कंघ के सिगा रोप सब स्कंघ परस्पर कार्य भी बनते हैं । इसलिये आ न्यस्कंघ के सिगा रोप सब स्कंघ परस्पर कार्य भी बनते हैं और कारण भी। जिन स्कंघों से बनते हैं उनके कार्य हैं और जिन्हें बनाते हैं उनके कारण भी। सित्रध्रभा ''नाम हवणाओ पुब्वभाणियाणुकक्रमेण भाणिय व्याओ' इत्यादि॥ सूत्र ४६॥ शब्दार्थ-(नाम महवणाओं पुच्वभणियाणुक्कमेण भाणियच्वाओ) नाम रक्तंघ और स्थापनास्कंघ मा स्वरूप नाम आवश्यक और स्थापना आवश्यक के म्वरूप का प्रतिपादन करनेवाले स्त्रों के अनुसार जानना चाहिये। विशेषता केवल इत्ती ही है। कि नाम आवश्यक की जगह नामरकंघ और स्थापना आवश्यक कि जगह स्थापना स्कंघ लगाकर सत्रों का अनुगम करना चाहिये। ॥ सत्र ४६॥

ક્રાણ તેને અનુમાન જ્ઞાનથી બાધ થાય છે. બે અથવા બેથી વધારે પરમાણુઓના સંશ્લેષથી સ્કન્ધ બંને છે, દ્વચણુક સ્કન્ધ તેા પરમાણુએાના સંશ્લેષથી જ બંને છે, પણુ ગ્યણુક (ત્રણુ અણુવાળા) આદિ સ્કન્ધા પરમાણુએાના સંશ્લેષથી પણુ બંને છે અથવા વિવિધ સ્કન્ધાના સંશ્લેષથી પણુ બંને છે. તેથી દ્વચણુક સ્કન્ધ સિવાચના બાંકીના બધાં સ્કન્ધા પરસ્પર કાર્ય પણુ છે અને કારણુ પણુ છે-જે સ્કન્ધામાંથી તેઓ બંને છે તે સ્કન્ધાના કાર્યદ્રપ અને જે સ્કન્ધાને તેઓ બનાવે છે તેમના કારણુરૂપ છે, એમ સમજવું. તે સ્ટ્રબ થયા

"नामहबणाओः पुरुवभणियाणुककमेण भाणियव्याओ" धत्याहि—

શબ્દાથ<sup>ે</sup>— (**નામદુવળાઓ પુરુવમળિયાણ**વવ મેળ મા**ભિયલ્યાओ**) નામસ્કન્ધ ઋંતે સ્થાપતાસ્કન્ધના સ્વરૂપતું નિરૂપણુ નામ આવશ્યક અને સ્થાપના આવશ્યકના સ્વરૂપતું પ્રતિપાદન કરનાતાં સૂત્રો પ્રમાણે જ સમજવું નહીં. એટલી જ વિશેષતા સુમજવાની છે કે નામ આવશ્યકને બદલે નામસ્કન્ધ અને સ્થાપના સ્કન્ધ સૂત્રોતું કુથન થવું જોઇએ. તા સૂત્ર ૪૬ તા

द्रव्यस्डन्धनुं डेवुं स्व३५ छे? <sup>ઉत्तर</sup>--(आगमअ। दव्वस्नंधे जस्सणं खंधे त्ति पयं सिक्तियं सेसं जहा दच्वावस्सए तहा भाणियव्वं) આગમની અપેक्षाએ આગમને આબ્રિત કરીને

મના અપક્ષાઅ દ્રવ્યસ્કન્ધ અન (२) નાઆગમના અપક્ષાઅ દ્રવ્યસ્કન્ધ. (से किंत जागमओ द्व्व्व्खंधे?) હે લગવન ! આગમને આશ્રિત કરીને

सिध) દ્રવ્યસ્કન્યજી (16) કપુ ત્વરપ છે ઉત્તર – (दृब्धरंबचे दुविहे पण्णत्ते) દ્રવ્યસ્કન્ધ એ પ્રકારના કહ્યા છે (तंजहा) તે એ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે – (૧) (आगमओ थ, नेाआगमओप) (૧) આગ-મની અપેક્ષાએ દ્રવ્યસ્કન્ધ અને (૨) નેાઆગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યસ્કન્ધ.

''से किंत दव्वखंधे'' ઇત્યાદિ ---શબ્દાર્થ (से) શિખ્ય ગુરૂને એવે। પ્રશ્ન પૂછે છે કે (त') પૂર્વ પ્રસ્તુત (दब्ब-खंधे) દ્રવ્યસ્કન્ધનું (किं) કેવું સ્વરૂપ છે?

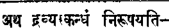
હવે સુત્રકાર દ્રવ્યસ્કન્ધતું નિરૂપણુ કરે છે-

उत्तर-(दुव्वखंधे दुविहे पण्गत्ते) द्रव्यस्कंध दो प्रकार का कहा गया है। (तंजहा) जसे (आगमओ य नोआगमओ य) १ एक आगम को लेकर और दूसरा नाआगम को लेकर। (से किं तं आगमओ दव्यखंधे) आगम से द्रव्य स्कंधका बपा स्वरूप हैं १ (आगमओ दव्वखंधे जग्स गं खंधेत्ति पर्य

"से कि तं दब्बल घे" इत्यादि ॥ सूत्र ४७॥ इाब्दार्थः-(से) हे भदन्त ! (तं) पूर्वप्रकान्त (दव्यखंबे) द्रव्यस्कंध (कि) कथा है ?

अब सुत्र कार द्रव्यस्कंघ का निरूपण करते हैं-

मूल्य--से कि त दुब्वख घे ? दुब्वख घे दुविहे पण्णत्ते, त जहा आगमओ य नोआगमओ य । से क त आगमओ दुब्वख घे ? आ मओ दुब्वख घे-जस्स ण ख घे ति प सिक्खिय, सेसं जहा द वावस्सए तहा भाणि यब्वं । नवर ख धाभिलावा जाव से कि तं जाणयसरीर भवियसरीर इरित्ते दुब्वखंध ! जाणय तरीरवइरित्ते दुब्द-ख घ तिविहे पण्णत्ते, तं जहा--सचित्त अचि मीसए ॥सू० ४७॥ छाया----अथ कोऽसौ द्रव्य कन्धः ? द्रब्य स्कन्धो । द्वविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा--आगमतथ नोआगमतथ । अथ कोऽसौ आगमतो द्रब्य स्वन्धः ? आगमतो द्रव्य-स्कन्धः--यस्य खल्ज स्वन्धेति पर्व धिक्षितम, शेष यथा द्रब्यावस्यके तथा





२१६

**अनुयेगगचन्द्रिका टीका.स०** ४७ द्रव्यस्कन्धनिरूपणम्

२१७

भणितव्यम् । नवरं स्कन्धाभिलाशे यावत्-अयं कोऽसौ झायकश्वरीरभव्यशरीर-ब्यतिरिक्तो द्रव्यस्कन्धः ? ज्ञायकशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यस्कन्धसिविधः मन्नप्तः, तद्यधा-सचित्तः अचित्तो मिश्रकः ॥ ४७ ॥

भावार्थः-शिष्य ने गुरुमहाराज से पूछा है कि है भदन्त ! द्रव्य स्कुंघ का इया स्वरूप है ? तब गुरु महाराज ने उसे समझाने के लिये ऐसा कहा कि हे शिष्य । द्रव्य स्कंघ को स्वरूप दो प्रकार से निर्धारित किया गया है--१

द्रव्यस्કन्धतुं स्व३५ આ પ્રકારતું છે-'' જે સાધુએ 'સ્કન્ધ, આ पદના અર્થ'ને ગુરુની સમીપે શીખી લીધા છે,'' અહીંથી શરૂ કરીને ''ठिंग जियं'' આદિ દ્રવ્યાવસ્થક સત્રમાં આવેલા પદાને અહીં પણુ ગહણુ કરવા જોઇએ. તે પદાના જે પ્રકારના અર્થ દ્રવ્યાવશ્યક સૂત્રમાં કરવામાં આવ્યા છે, તે પ્રકારના અર્થ અહીં પણુ બ્રહણુ થવા જોઇએ. આ પ્રકારે સ્કન્ધ સંબંધી ''જાથ कोऽसौ ज्ञायकश्वरीर-મच्यश्वरीरव्यतिरिक्तो ट्रव्यस्कन्धः'' અહીં સુધીનું ગ્રહણ થવું જોઇએ.

(जाणयसरीरभवियसरीरवहरित्ते दव्वलंघे तिविहे पण्णसे) साथक्शरीर भूने ભવ્યશરીર વ્યતિરિકત (થી ભિન્ન) દ્રવ્યસ્કન્ધ ત્રણુ પ્રકારના કહ્યો છે. (तं जहा) ते प्रकारा આ પ્રમાણુ છે-

(स्चिते अचित मीसए) (१) सथित (२) अधित अने (३) भिश्र.

ભાવાર્થ-શિષ્ય ગુરુ મહારાજને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે 'કે ભગવન ! દ્રવ્યુસ્ક ત્યુતું સ્વરૂપ કેવું છે? '' ત્યારે ગુરુ તેને તે સમજાવવા માટે લેદ પ્રલેદપૂર્વ'ક તેના સ્વરૂપતું નીચે પ્રમાણે ાનરૂપણ કરે છે.

ે તેએા તેને કહે છે કે દ્રવ્યસ્કન્ધનું સ્વરૂપ બે પ્રકારે નિર્ધારિત કરી શકાય છે ૨૮



अनुवागद्वारसंत्र

आगम को आश्रित करके और दूसरा नाआगम को आश्रित करके । इनमें आगम को आश्रित करके द्रव्यस्कंघ का स्ररूप जैसा पीछे १४ वें सत्र में आगम को आल्ति करके द्रव्यावस्यक का स्वरूप कहा गया है--वैसा ही जानना चाहिये । जिसका तास्पर्य यह है कि जिस साधु आदि ने स्कंघ के स्वरूप को प्रतिपादन करनेवाले शास को अच्छी तरह से जान तो लिया है परम्तु वह उसमें उपयाग से वर्जित है ऐमा वह साधु आगम की अपेक्षा द्रव्यस्क में प्रतिपादन करनेवाले शास को अच्छी तरह से जान तो लिया है परम्तु वह उसमें उपयाग से वर्जित है ऐमा वह साधु आगम की अपेक्षा द्रव्यस्क में इपयाग से वर्जित है ऐमा वह साधु आगम की अपेक्षा द्रव्यस्क में झायकशरीर द्रव्यस्क प, मव्यशरीर द्रव्यस्क प, और इन दोनों से क्यतिरिक्त द्रव्यस्क घ इसतरह से ३ तीन प्रकार का है । इनमें पहिले पदोका स्वरूप १६, १७, १८, इन तीन सत्रो द्वारा पीछे स्पष्ट किया गया है । वहां आवध्यक यद की जगह स्कंघ पद लगाकर इसे समझलेना चाहिये । इसका सारांश ह है कि स्कंघशास के ज्ञाता का जो निर्जिव श्ररीर हैं वह नोआ-गम की अपेक्षा ज्ञायकशरीर है। तथा आगे जिस शरीर से स्कंघशास को वह

(૧) આગમને આશ્ચિત કરીને અને (૨) ના આગમને આદ્ચિત કરીને.

આગમના આધાર લઇને દ્રવ્યસ્કન્ધનું કેવું સ્વરૂપ છે તે હવે સમજાવવામાં આવે છે. ૧૪માં સત્રમાં આગમના આધાર લઇને દ્રવ્યાવશ્યકનું જેવું સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું છે. એવું જ આગમને આબ્રિત કરીને દ્રવ્યસ્કન્ધનું સ્વરૂપ સમ જવું. આ કથનના સંક્ષિપ્ત સારાંશ નીચે પ્રમાણે સમજવા.

જે સાધુ આદિએ સ્કન્ધના સ્વરૂપત પ્રતિપાદન કરનારા શાસ્તને સારી રીતે લાધી લીધું છે, પરન્તુ તે તેમાં ઉપયોગ પરિણામથી રહિત છે, એવા તે સાધુ આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યસ્કંધ રૂપ છે. નાેઆગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યસ્કન્ધના ત્રથ્ પ્રકાર કહ્યા છે (૧) જ્ઞાયકશરીર દ્રવ્યસ્કન્ધ, (૨) ભવ્યશરીર દ્રવ્યસ્કન્ધ અને (૩) ઉપયુંકત બન્નેથી વ્યતિસ્કિત (ભિન્ન એવા) દ્રવ્યસ્કન્ધ આ ત્રણ પ્રકારોમાંના પદ્દેલા બે પ્રકારાતું સ્વરૂપ સત્ર ૧૭૧૮ અને ૧૯માં સૂત્રમાં કહ્યા અનુસાર જ સમજવું નોઇએ. ત્યાં 'આવશ્યક' શબ્દની જગ્યાએ "સ્કન્ધ" શબ્દ મૂકવાથી સ્કન્ધ વિષયક કચન બની જશે. તે સુત્રોના સારાંશ નીચે પ્રમાણે છે સ્કન્ધશાસ્ત્રના જ્ઞાતાનું જે નિર્જવ શરીર છે તે નાેઆગમની અપેક્ષાએ જ્ઞાયકશરીર દ્રવ્યસ્કન્ધ રૂપ છે, તથા જે છવ ગૃહીત શરીર દ્વારા ભવિષ્યમાં સ્કન્ધશાસ્ત્રના જ્ઞાતા બનવાના છે, તેના શરીરને નાેઆગમ ભવ્યશરીર દ્રવ્યસ્કન્ધ રૂપ સમજવું.

**હવે** આ અન્નેથી વ્યતિસ્કિત (ભિન્ન) જે દ્રવ્યસ્કન્ધ છે, તેનું સ્વરૂપ સમજા-

289

<mark>अनु</mark>यौगचन्द्रिका टीका.स० ४८ सचित्तरूपं प्रथमभेदनिरूपणम्

तत्र सचित्तरूपं प्रथमं भेदं प्ररूपयितुमाह-

मूलम्- से किं तं सचित्ते दुव्वखंधे ? सचित्त दुव्वखंधे अणेग-विहे पण्णत्ते, तं जहा-हयख धें गयख धे किंनरखंधे किंपुरिसख धे महो-रगर्खांधे गंधव्वलंधे उसभलंधे । से तं सचित्ते दव्वलंघे ॥सू० ४८॥

छाया−अथ कोऽसौ सचित्तो द्रव्यस्कन्धः ? सचित्तो द्रव्यस्कन्धोऽनेकविधःप्रज्ञप्तः, त था-हयस्कन्धो गजस्कन्धः किन्नरस्कन्ध- किम्पुरुषस्कन्धो महोरगस्कन्धो गन्धर्य-स्कन्ध वृषभःकन्धः । स एष सचित्तो द्रव्यःकन्धः ।।स०...४८।।

टीका-शिष्यः पृच्छति-'से किं तं' इत्यादि । अथ कोऽसौ सचित्तो द्रव्यस्कन्धः १ इति । उत्तरमाह—'सचित्ते दव्धखंघे' इत्यादि । चित्तं <del>चे</del>तना-संज्ञानमुपयोगोऽवयानं मनोविज्ञानमिति पर्यायाः, चित्तेन सह वर्तते सचिताः, द्रव्यस्कन्धः अनेकविधः=व्यक्तिभेदात् अनेकप्रकारकः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-हयस्कन्धः इयः=अश्वः, स एव विशिष्टैकपरिणामपरिणतत्वात् स्कन्धो इयस्कन्धः, एषं गजस्कन्धः, किन्नरादयो गन्धर्वान्ताः व्यन्तरविशेषाः । वृषभस्कन्धः-वृषभः-सीखेगा वह भव्यशरीर द्रव्यस्कंध है।-अब इन दोनों से व्यतिरिक्त जो द्रव्यस्कंध है वह सचित्त, अचित और मित्र के मेद से ३ तीन प्रकार काहै।।।मूत्र४७।। अब सत्रकार सचित्त रूप प्रथम मेद की प्ररूपणा करते हैं-

"से किं तं सचित्ते दब्वख थे" इत्यादि । ॥ म्रुत्र ४८ ॥ शब्दार्थः- (से किंतं सचित्ते दब्वखंघे) हे ुभदन्त ! पूवप्रकान्त (प्रारंभ किया हुआ) सचित्त द्रध्यस्कध का क्या स्वरूप है ?

उत्तरः-(सचित्ते दव्वलंधे अणेगविहे पण्णत्ते) सचित्त द्रव्यस्कंध अनेक प्रकार का कहा गया है। (तंजहा) जैसे-(इयलंधे, गयरजंधे किन्नर-વવામાં આવે છે તેના નીચે પ્રમાણે ત્રણ લેઠ કહ્યા છે (૧) સચિત્ત, (૨) અચિત્ત અને (૩) મિશ્ર. ॥ સ૦ ૪૭ ॥ <sup>આ</sup> હવે સત્રકાર સચિત્ત **૨૫ પહેલા લેઠની પ્ર**રૂપ<mark>છા કરે છે</mark>.

"से कि त' सचित्ते दब्वरव घे" धत्याहि-

शण्टार्थ-(से किंत संचित्ते दक्सल थे?)

શિષ્ય ગુરુ મહારાજને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે હે લક્રન્ત ! માગ્યાગમ જ્ઞાંયા શરીર અને ભગ્યશરીર વ્યતિરિકૃત દ્રવ્યસ્કૃત્ધના પ્રથમ ભેદરમ સચિત દ્વયસ્ક કેવું સ્વરૂપ કહ્યું છેત્

अत्तर-(सचित देखलय अणगविह खेलक) स्विक रिष्णक प्रधारने। इहाे छि. (तजहा) जेम हे (हयल घे, गायल घे, फिसरेलघे, किपुरिस



# अनुयोगद्वारसत्रे

बुद्धीवर्दः स एव स्कन्धः व्यभस्तन्धः । जीवानां श्रीरैः स्ह वर्थचिदमेदे सन्यपि सचित्ते स्वन्धाधिकारात् जीवानामेव च परमार्थतः सचेतनत्वादिद्द इयादिसम्बन्धिनो जीवा एव विवक्षिता नतु तदधिष्ठितश्ररीराणीति बोध्यम् । ननु जीवानां स्वन्ध-त्वं नीपपधते, पुद्गलप्रचयस्यैव स्कन्धत्वादिति चेन्न, जीवानां प्रत्येकमसंख्येय-

से थे, किंपुरिसल थे, महोरगखांधे, गंधव्वर्ख थे, उसभरखांधे) हयम्क थ, गज-स्कंध, किन्नरस्कंध, किंपुरुष स्कंध, महोरगस्कंध, गंधवस्कंध, वृषमस्कंध। चेतना, संज्ञान, उपयोग, अवधान, मन और विज्ञान ये सब चित्त के पर्यायवाची शब्द हैं।

इस चित्त से जो युक्त होता है, उसका नाम सचित्त है। यह सचित संक्रम व्यक्तिमेद की अपेक्षा अनेक प्रकार का है। हय नाम अश्व बेखा-का यह पुद्गल परमाणुओं की एक विशिष्ट पर्याय है। अतः यह इक घ रूप है। इसी तरह से गजादि स्क<sup>थ</sup>ि के विषय में मि जानना चाहिये। किन्गर से लेकर गंधर्व तक के स्कंध व्यन्तरदेव के मेद हे। इषम नाम बैल का है जीवां का गृहीत दारीर के साथ कथंचित् अमेद हैं तो भी सुचित्तरकंध का अधिकार होने से यहां उन २ पर्यायों में रहे हुए जीवों में ही परमार्थतः सचेतनता होने के कारण वे हयादि संबन्धी जीव ही विवक्षित इए हैं। तदधिष्ठित करीर नहीं।

शकाः--यहां आप जीवों में स्कन्धता का कथन कर रहे है--सी यह

लांधे, महोरगखंधे, गंधव्वखंधे, उसभखधे,) હયસ્કન્ધ, ગજસ્કન્ધ, કિન્નરસ્કન્ધ. ક્રિંગ્રુરુષસ્કન્ધ, મહારગસ્કન્ધ, ગાંધલંસ્કન્ધ, અને વૃષભસ્કન્ધ.

ચેતના, સંજ્ઞાન, ઉપયાગ, અવધાન, મન, અને વિજ્ઞાન આ બધા ચિત્તના પચાયવાચી શબ્દો છે. આ ચિત્તથી જે ચુક્ત હાેય છે તેને સચિત્ત કહે છે. આ સચિત્તસ્કન્ધ વ્યક્તિલેદની અપેક્ષાએ અનેક પ્રકારના છે. હય એટલે ઘાઢા તે પુદુર્ગલ પરમાણુઓની એક વિશિષ્ટ પર્યાય રૂપ છે. તેથી તે સ્કન્ધરૂપ છે. એજ પ્રમાણુ ગજાદિ સ્કન્ધાના વિષયમાં સમજવું.

કાર્યો લઇને વ્યન્તર પર્યન્તના સ્કન્ધા વ્યન્તર દેવાના લેહરૂપ છે. વૃષભ એટલે બળદ. જીવાના ગૃહીત શરીરની સાથે અમુક રૂપે અલેદ છે. છતાં પછુ સચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધના અધિકાર ચાલતા હાવાથી અહીં તે તે પર્યાયામાં રહેલા જીવામાં જ પશ્માર્થ: (રવભાવતઃ) સચૈનતા હાવાને લીધે તે હયાદિ સંબંધી જીવા જ વિષક્ષિત થયા છે તેમાં અધિબ્ઠિત (તદધિબ્ઠિત) શરીરની વિવક્ષા અહીં થઈ નથી. શંકા-આપ અહીં જીવામાં જે સ્કન્ધતાનું પ્રતિપાદન કરતું કથન કરી રહ્યા

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र ४८ सचित्तरूपं प्रथमभेदनिरूपणम्

રે ર

प्रदेशासमकत्वेन तेषां ६१न्धत्वस्य छप्रतीतत्वात् । नचु हयस्कन्धादीनामन्यतरेण केनाप्युदाहरणेन सिद्धं किमेतेर्वहुभिरुदाहरणैरितिचेत्. उच्यते-आत्माऽझतवाद -निराकर्तुं भित्रस्वरूपविजातीयस्कन्धबहुत्वमाश्रित्य उदाहरणं प्रदर्शितम् । अ तवादाङ्गीकारे सिद्धंसारिव्यवहारोच्छेदप्रसंगात् । प्रक्रव्युपसंहरन्नाह-स एष सचित्तो द्रव्यस्तन्ध इति ॥ख० ४८॥

कथन जचता नहीं है। क्योंकि जो पुर्गल प्रवयरूप होता है उसमें ही स्र-न्धता घटित होती है। जीव में नहीं क्योंकि यह पुर्गल प्रचयरूप नहीं हैं।--

उत्तरः-ठीक है परन्तु यह ऐकान्तिक बात नहीं हैं, कि पुद्गलप्रवय में ही स्कंधता घटित होती हैं। हरएक जीव असंख्यात प्रदेश है। इस अपेक्षा उनमें स्कन्धता सुप्रतीत है। अतः पुद्गल्प्रचय रूप नहीं होने परभी असं-च्यात प्रदेशात्मकता रूप प्रवयवाला होने से जीव में स्कंधता सुघटित है।

रंकाः---सचित द्रव्यस्क धकी सिद्धि हयन्त्रन्ध आदि में से निसी एक भी उदाहरण से जब हो जाती है। तब फिर इन अनेक उदाहरणों को यहां प्र:ट करने की क्या आवश्यकता हुई? उत्तरः-- आत्मा द्वैतवाद को निराकरण करने के लिये मिन्न २ खरूप गले विजातीय स्क धें की अनेकता लेकर सूत्रकारने इन उदाहरणों को दिखलाया है।

, यदि केवत्र अद्वैतवाद को अंगीकार किया जावे तो सिद्ध और संसारी

ું) તે કથન ઉચિત લાગતું નથી. કારણ કે જે પુદ્દગલપ્રચય રૂપ હાય તેમાં જ ુસ્કન્ધતા ઘટાવી શકાય છે જીવમાં સ્કન્ધતા ઘટાવી શકાતી નધી કારણ કે તે પુદ્દગલપ્રથચ રૂપ નથી.

ઉત્તર "પુદ્દગલપ્રચયમાં જ સ્કન્ધતા ઘટિત થાય છે, એવી કેાઇ એકાસ્તિક વાત જ અહીં પ્રતિપાદિત થઈ નથી. પ્રત્યેક જીવ અસંખ્યાત પ્રદેશયુકત હોય છે. તે દષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવે તા તેમાં સ્કન્ધતા સુપ્રતીત થાય છે. તેથી પુદ્દગલ પ્રચય રૂપ નહીં હાેવા છતાં પણુ અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મકતા રૂપ પ્રચયવાળા હાેવાને કાશ્ણે જીવમાં સ્કન્ધતા સુઘટિત જ છે?

શ કા—હચસ્કન્ધ આદિ સ્કન્ધામાંથી કેાઇ પણ એક સ્કન્ધના ઉદાહરણ દ્વારા સચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધનું પ્રતિપાદન કરી શકાય એમ છે. છતાં અહીં અનેક ઉદાહરણે આપવા પાછળ સૂત્રકારના શા હેતુ રહેલાે છે.

ઉત્તર-આત્માદ્વૈતવાદનું નિરાકરણ કરવાને માટે ભિન્ન ભિન્ન સ્વરૂપવાળા વિભાલીયસ્કન્ધાની અનેકતાની અપેક્ષાએ સૂત્રકારે આ ઉદાહરણે બતાવ્યા છે. જે માત્ર અદ્વૈતવાદના જ સ્વીકાર કરવામાં આવે, તા સિદ્ધ અને સંસારીના જે વ્યવ-હાર છે તેના ઉચ્છેદના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે. २२२



अचित्तद्रव्यस्त्रन्धं निरूपयति-

मूल्प्—-से किं तं अचित्ते दब्वखंधे ?अचित्त द वखंधे अणेग-विहे पण्णत्त, तं जहा—दुपएसिए तिपएसिए जाव दसपएसिए सं-खिज्जपएसिए असंखिजपएसिए अणंतपएसिए। से तं अचित्ते दब्वखंधे॥ सू० ४९॥

छाया-अथ कोऽसावचित्तो द्रव्यस्कन्धः ? अचित्तो द्रव्यस्कन्धः-अनेक-ांवधः प्रज्ञप्तः, तद्यधा-द्विप्रदेशिकः त्रिध्देशिको यावत् दशप्रदेशिकः संख्येय प्रदेशिकः असंख्येयप्रदेशिकः अनन्तप्रदेशिकः । स एषः अचित्तो द्रव्यस्कन्धः । ४९। का जो व्यवहार है उसके उच्छेद का प्रसंग प्राप्त होगा । (से तं सचित्ते द्व्व-खंधे) इस प्रकार से यह सचित्त द्रव्यस्कन्ध है । । स्त्र ४८ ॥ अब सत्रकार अचित्त द्रव्यस्कन्धों का निरूपण वस्ते हैं---

''से किं तं अचित्ते दव्वर्खधे'' इत्यादि । ॥ सूत्र ४९ ॥

शब्दार्थः--(से किं तं अचित्ते दव्यंको) हे भद्दन्त ! अचित्त द्रव्यस्कंध स्वरूप हैं? (अचिगे दव्यवखंधे अग्रेगविहे पण्णने) **क**्षा ₹ĩ द्रव्यंकंध अनेक प्रकार उत्तर-अवित्त है । कहा गया का (तं जहा) जैसे-(दुपएसिए तिपएसिए जाव दसपएसिए संखेज्जपसिए असंखे-ज्जपएसिए अणंतपससिए) दो प्रदेशवाला अचित्त द्रव्यस्कध, तीन प्रदेशवाला अचित्तद्रव्यस्कंध, यावत् दश प्रदेशभाला अचित्तद्रव्यस्कंध, संख्यात प्रदेशवासा अचित्तद्रव्यस्त्रन्थ, असंख्यात प्रदेशवाला अचित्त द्रव्यस्कंध, और अनग्तप्रदेश-

(से तं दब्धलंघे) આ પ્રકારે સચિત દ્રવ્યસ્કન્ધના સ્વરૂપતું વર્ણન અહીં સમાપ્ત થાય છે ॥ સુ૦ ૪૮ ॥

હવે સુત્રકાર અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધના સ્વરેપનું નિરૂપણ કરે છે--

"से किं तं अचित्त दव्वसाधे" धत्याहि-

શખ્દાર્થ-(से किंतं अचित्ते दव्वस घे?) શિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન કરે છે કે દુ લગવન્ ! પૂર્વપ્રસ્તુત અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધનું સ્વરૂપ ઠેવું છે ?

ઉत्तर-(अचित्तो दत्वरंवधे अणेगविहे पण्णत्तो) अधित्तद्रव्यस्डस्य अनेड प्रકारने।-इह्ये छे. (त जहा) जेभ डे...

(दुपएसिए, तिपएसिए जाव दसपाएसिए, संखेजपएसिए, असंखेजपए-सिए, अणंतपएसिए) એ પ્રદેશવાળા અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધ, ત્રણુ પ્રદેશવાળા અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધ એજ પ્રમાથેુ દસ સુધીના પ્રદેશવાળા અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધ, સંખ્યાત अनुयोगचन्द्रिकाटी ा ४९ अचित्तद्रव्यस्कन्धनिरूपणम्

टीग--''से कि तं" इत्यादि---

शिष्यः पृच्छति--अथ कोऽसावचित्तो द्रव्यस्मन्धः ? उत्तरमाह-अचिक्तो द्रव्यस्कन्धः-अनेकविधः प्रइप्तः, तद्यथा-द्विप्रदेशिकः--प्रकुष्टः पुद्गलास्तिकाय-देकःप्रदेशः प्रदेशः परमाणुरित्यर्थः, ढौ प्रदेशौ घत्र स द्विप्रदेशिकः--स्पन्धः। एवं यावत्--अनन्तप्रदेशिकः स्पन्धः। स एपोऽचिक्तो द्रव्यस्कन्धः ॥ स० ४९॥

बाला अचित द्रव्यस्कन्ध । यह "प्रक्रष्टः देशः प्रदेशः" इस व्युत्पत्ति के अनु-सार सब से अल्प परिमाणवाला पुद्गलास्तिकाय का भो देश है उसका नाम प्रदेश-गरमाणु-है । संख्यात अपंख्यात और अग्न्त प्रदेशवाला पुद्गलास्ति-काय का देश स्थान मूलरूप में परमाणु है ।

अनेक परमाणुओं के मेल से तथादि प्रदेशो स्कंध बनते हैं। १ पुद्गल परमाणु मी अस्तिकाय इसीलिए हैं कि वह नाना स्कंधों का उत्पादक है-भावार्थ--यहां पर खत्रकारने अचित्त द्रव्यस्कन्ध का स्वरूप कहा है। उसमें दो प्रदेशी स्कंध से लेकर अनन्तप्रदेशी स्कंध तक के जितने पुद्गलस्कंध हैं वे सव अचित्त द्रव्यस्कन्ध में परिगणित हुए हैं। दो परमाणु मिलकर द्विपदेशी स्कन्ध, तीन परमाणु मिलकर तीन प्रदेशी स्कंध यावत् अनन्त परमाणु मिलकर अनन्त प्रदेशी स्कंध वने हैं। ये सब अचित्त द्रव्यस्कंध हैं। ।। सूत्र ४९ ॥

પ્રદેશવાળા અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધ, અસંખ્યાત પ્રદેશવાળા અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધ, અને અનંત પ્રદેશવાળા અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધ 'प्रक्रुष्ट: देश: प्रदेश:'' આ વ્યુત્પત્તિ અનુ-સાર સૌથી અલ્પ પરિમાણુવાળા પુદૃગલાસ્તિકાયના જે દેશ છે તેનું નામ પ્રદેશ પરમાણું છે સંખ્યાત અસંખ્યાત અને અનન્ત પ્રદેશવાળા પુદ્દગલાસ્તિકાયના દેશ (અંશ) મૂળરૂપે પરમાણુ છે.

અનેક પરમાણુઓના મેળથી (સંચાેગથી) દ્રયાદિ પ્રદેશી સ્કન્ધ બને છે. એક પુદ્દગલ પરમાણુ પણુ વિવિધ સ્કન્ધાનું ઉત્પાદક હાેવાને કારણું અસ્તિકાય રૂપ જ છે. ભાવાર્થ—અહીં સૂત્રકારે અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધના સ્વરૂપનું નિરૂપ**ણુ કર્યું છે.** બે પ્રદેશી સ્કન્ધથી લઇને અન'ત પ્રદેશી સ્કન્ધ પર્ય-તના જેટવા પુદ્દગલ સ્કન્ધા છે, તે બધાંને અહીં અચિત દ્રવ્યકન્ધ રૂપે ગણાવવામાં આવ્યાં છે. બે પરમાણુ મળીને હિપ્રદેશી સ્કન્ધ, ત્રણુ પરમાણુ મળીને ત્રિપ્રદેશી સ્કન્ધ, અને એજ પ્રમાણુ ચાર, પાંચ આદિ અનન્ત પર્ય-તના પરમાણુ મળીને ચાર પ્રદેશી, પાંચ પ્રદેશી આદિ અનન્ત પ્રદેશી પર્ય-તના સ્કન્ધા અને છે. તે બધાં સ્કન્ધા અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધોછા.સૂ૦૪૯ના



अथ मिशद्रव्यस्कन्धं निरूपयति----

मूल्म्-त्से कि तं मीसए द्व्वखंधे ? मीसए द्व्वखंधे अणेग-बिह्रे पण्णत्त, तं जहा-नेणाए अग्गिमे खंधे, सेणाए मज्झिमे खणे, सेणाए प्रच्छिमे खंधे, से तं मीसए दुव्वखंधे ॥सू० ५०

छाया-अथ कोऽसौ मिश्रको द्रव्यस्कन्धः ? सिश्रको द्रव्यस्कन्धः-अनेकविधः प्रज्ञप्तः, तद्यंथा-सेनाया अग्रिमःस्कन्धः सेनाया मध्यमः-स्कन्धः, सेनायाः पश्चिमः स्कन्धः । स एष मिश्रको द्रव्यस्कन्धः ॥सू० ५०॥

टीका- 'से कि तं' इत्यादि--

अथ कोऽसौ मिश्रको द्रव्यस्कन्धः ? इति क्रिष्य प्रश्नः । उत्तरमाह-मिश्रकः-सचेतनाचेतन संकीर्णो मिश्रः, स एव सिश्रकः, प्रवंतिश्रेा द्रव्यस्कन्धः अनेक

अब सुत्रकार मिश्रद्रव्यस्कंध का वर्णन करते हैं,---

"से किंतं मीसए" इत्यादि । ॥ सूत्र ५०॥

शब्दार्थ-(से किंतं मीसए दव्वखंघे) हे भदन्त। मिश्र द्रव्यस्कंध का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-(मीसए दब्बल घे अणेगत्रिहे पण्णत्त) मिश्रद्रव्यस्क्रंध अनेक प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे--(सेणाए अगिमेलंघे, सेणाए मज्झिमेलं पे सेणाए पच्छिमे लंघे, से तं मीसए दव्वखंघे) सेना का अग्रिम स्कंघ, सेना का मध्धमस्कंघ, सेना का पश्चिमस्कंघ) इस प्रकार से यह मिश्र द्रव्यस्कंघ है सचेतन और अचेतन इन दोनों का मिश्रण जहां होता है उसका नाम मिश्र

હવે સુત્રકાર મિશ્ર દ્રવ્યસ્કન્ધનું નિરૂપણ કરે છે—

"से किंत मीसए" धत्याहि---

શખ્દાર્થ---(से किं तं मीसए दव्वखंधे) હે બદન્ત ! મિશ્ર દ્રવ્યસ્ક-ધુતું સ્વરૂપ કેલું છે.

ઉત્તર-(मीसए दव्वस्वंघे अणेगविहे पत्णत्ते) મિશ્ર દ્રવ્યસ્કન્ધના અનેક પ્રકાર કહ્યા છે. (तंजहा) જેમ કે......

सेणाए अगिमे खंघे, सेणाए मज्झिमे खंघे, सेणाए पच्छिमे खंघे, से तं भीसए दव्वखंघे) (१) સેનાના અગ્રિમ સ્કન્ધ, (२) સેનાના મધ્યમસ્કન્ધ અને (૩) સેનાના પશ્ચિમ (અન્તિમ) સ્કન્ધ આ પ્રકારતું આ મિશ્ર દ્રવ્યસ્કન્ધતું સ્વરૂપ છે.

124

### अमुयोगचन्द्रिका टीका—म्न. ५० मिश्रद्रव्यस्कन्धनिरूपणम्

प्रकारकः प्ररूपितः, तद्यथा-सेनाया अग्रिमः रकन्धः-हरूत्यश्वरथपदातिकवचखक्क-कुन्तधानुर्वाणा दिसम्रुदायरूपासेना तस्या अग्रिमः स्कन्धः=अग्रभामो मिश्रकः स्वन्धः । तथा-सेनाया मध्यमः स्कन्धः पश्चिमः=पृष्ठवत्ती स्वन्ध्रश्च मिश्रकः रकन्धः । इस्त्यादयश्चात्र सचेतनाः, कवचादयश्चाचेतनाः । इत्थं सचेतनाचेतन्वच्चादत्र मिश्र-कत्वं बोध्यम् । प्रकृतमुपसंहरन्नाह-स एष मिश्रको द्रव्यस्त्रन्धं इति स्र० ५० ॥ अथ प्रकारान्तरेण ज्ञायकश्वरीर भवव्यरीख्यतिरिक्तं द्रव्यस्त्रन्धं निरूपयति---

मूल्म-अहवा जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्व्वस्त्र घे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-कसिणखंधे, अकसिणखंधे अणेगदवियखंधे ।सू०५१

छाया-अथवा ज्ञायकशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्ती द्रव्यस्कन्धस्तिविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-क्रत्स्नस्कन्धः, अक्रन्स्नन्धः, अनेकद्रव्यस्कन्धः ॥५१॥

टीका—'अहवा' इत्यादि-व्याख्यानिगइमिढा ७५१॥

है। सेना इन दोनों की संभिश्रणरूप अवस्था है। इसमें हस्ती, अश्व, रथ, प्यादे, कवच, तलवार, भाला, धनुव, और वाण आदि का संबन्ध रहना है। इनका समुदाय ही तो सेना है इसमें हस्ती आदि सचेतन पदार्थ हैं। इन दोनों का संभिश्रण इसमें रहता हैं। इसलिये इसे भिश्र द्रव्यस्कन्ध कहा हैं। इन दोनों का संभिश्रण इसमें रहता हैं। इसलिये इसे भिश्र द्रव्यस्कन्ध कहा हैं। इन दोनों का संभिश्रण इसमें रहता हैं। इसलिये इसे भिश्र द्रव्यस्कन्ध कहा हैं। इन दोनों का संभिश्रण इसमें रहता हैं। इसलिये इसे भिश्र द्रव्यस्कन्ध कहा हैं। इन अब दूसरी तरह सत्रकार ज्ञायकशरीर भव्यक्षरीर से व्यतिरिक्त द्रव्यस्कंध का निरूपग करते हैं-''अहवा जाणयसरीर भवियसरीर'' इत्यादि। ॥ सत्र ५१॥ शब्दार्थ-(अथवा ज्ञायकशरीर भव्यदारीर से व्यतिरिक्त द्रव्यस्कन्ध तीन प्रकार कहा गया है। (तं जहा) जैसे कृत्स्नरकंध अकृत्स्नरकंध और अनेक द्रव्याकंध। इसकी व्याख्या पहिले जेसी जाननी चाहिये॥ सत्र ५१॥

સચેતન અને અચેતન, આ બન્નેનું નિશ્રણ જેમાં થયેલું હાય છે તેને મિશ્ર કહે છે. સેના આ બન્નેના સંમિશ્રણુરૂપ અવસ્થાથી સંપન્ન હાય છે. તેમાં ઢાથી, ઘેડા રથ, પાયદળ, કલગ, તલવાર, ભાલા, ધનુષ અને બાણુ આદિસચિત્ત અચિત્ત પદાર્થોના સદ્ભાવ રહે છે, તેના સમુદાયને જ સેના કહે છે. તેમાં હાથી, ઘેડા, રોનિકા આદિ સચેતન પદાર્થો હાય છે, અને તલવાર, કવચ, ભાલા આદિ અચે-તન પદાર્થો પણ હાય છે. તેમાં સચેતન અને અચેતન, બન્નેનું સંમિત્રણુ રહે છે. તે કારણે તેને મિશ્ર દ્રવ્યસ્કન્ધ રૂપે અહીં પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે. હા સૂ. પ૦ ા હવે સ્વકાર ગાયકશરીર અને ભવ્યશરીરથી ભિન્ન એવા તદ્ધ્યતિરિક્ત દ્રવ્યુ-રાબદાર્થ-અથવા ગાયકશરીર અને ભવ્યશરીરથી ભિન્ન એવા દ્રવ્યત્વિરિક્ત દ્રવ્યુ-શ્રષ્ઠા છે. (તંજીદ્ધા) તે વણુ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે–(૧) કૃત્સ્વસ્કપ્ધના ત્રણુ પ્રકાર કહ્યા છે. (તંજીદ્ધા) તે વણુ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે–(૧) કૃત્સ્વસ્કપ્ધ, અકૃત્સ્વસ્ક'ધ અને અનેક દ્રવ્યસ્કન્ધ તે વ્રણુના સ્વરૂપનું નિરૂપણુહવે પછીના સ્વરોમાં કરવામાં આવશે. ત સ્પા

२९

अनुयोगढारसन्ने

२२६

#### तत्राधभेदं निरूपयति-

मूल्म-से किंतं कसिणखंधे ? कसिणखंधे से चेव हरखे, गयखंधे । से त कसिणखंधे सू० ५२

छाया--अथ कोऽसौ क्रत्स्नस्कन्धः ? क्रत्स्नस्वन्धः स एव हयस्कन्धे। गज-स्कन्धे। यावद् वृषभग्कन्धः । स एष क्रत्स्नस्कन्धः ॥५२॥

टीका---शिष्यःपृच्छति--'से किं तं' इत्यादि ।

अथ कोऽसौ कृत नस्कन्धः १ उत्तरमाह–कृत्स्नस्व न्धः–जीवापेक्षया प्रदेशानौं परिपूर्णत्वात् कृत्स्नः परिपूर्णः, स चासौ स्कन्धः, अयं तु इ एव=पूर्वोक्ति एव हृषस्कन्धो—गजस्व न्धेा यावदु वृपभस्कन्धेा विज्ञेयः ।

ननु-हयस्कःधादीनामेः त्रापि उदाहरणत्वेन निर्दिष्टत्वात् स् चित्तस्कःध-स्यैव संज्ञाःतरेण प्रकाराग्तरत्वमुक्तम्, नत्वत्र ज्ञायक्रशरीग्भव्दशरीरव्यतिरिक्त

"से किं तं कसिणखंधे इत्यादि ॥स्वत्र ५२॥

भन्दार्थ----(से किंतं कसिणख घे) हे भदन्त कृत्स्नद्रव्यस्कंधका क्या खरूप है ? (कसिणखंधे से चेव हयखंधे गयखंधे जाव उसभखंधे) उत्तः--हरुस्कंध गज-रकंध से टेकर वृषभरकंध तक जो सचित्तस्कंध ४८ वे सूत्र में प्रध्ट किया गया है-वही कृत्रनस्कन्ध है। परिपूर्णस्कंध का नाम कृत्रनाकंध है। इस कंध में जीव की अपेक्षा प्रदेशों की परिपूर्णता रहती है।

शंका--सत्रकारने इस कृत्रनस्कंध में भी इयादिकों को ही उदाहरणरूप से निर्दिष्ट किया हैं। और सचित्त द्रव्यस्कंध में भी उन्हें ही उदाहरणरूप से कहा है तो इनके इस वथन से यही ज्ञात होता है कि सचित्त द्रव्यस्कंध ही

"से कि तं कसिंगखं घे" धीत्याहि-

શખ્દાર્થ-(से किं कसिणखंघे?) શિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પૃષ્ઠ છે કે હે ભગવન્ ! કુત્સ્ન દ્રવ્યસ્કન્ધનું સ્વરૂપ કેવું છે?

ઉત્તર--(कसिणस्व वे से चेव हयखंघे गयखंघे ज:व उसभखंघे) હયસ્કન્ધ, ગજસ્કન્ધ આદિ વૃષભસ્કન્ધ પર્યન્તના જે સચિત્ર ૪૮માં સત્રમાં પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે, એ સચિત સ્કન્ધા જ કૃત્સ્ન દ્રવ્યસ્કન્ધ રૂપ છે પરિપૂર્ણ સ્કન્ધનું નામ કૃત્સ્ન સ્કન્ધ છે. આ સ્કન્ધમાં જીવની અપેક્ષાએ પ્રદેશોની પરિપૂર્ણતા રહે છે.

શંકા—સુત્રકારે આ કૃત્સ્તસ્કન્ધમાં પણ અશ્વ વિગેરેના ઉદાહરણુરૂપથી બતા-વેલ છે, અને અચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધમાં પણ તેમને જ ઉદાહરણરૂપે પ્રકટ કર્યા છે.

તેમના આ **કથનથી એ**જ વાલ જાણુવા મળે છે કે સચિત્ત દ્રગ્યસ્કન્ધને જ અહીં

# अनुयोगचन्द्रिका टीका स० ५२ इत्त्नस्कन्धनिरूपणम्

द्रव्यस्कन्धस्य भेदा तरत्वम् अतः क्रत्स्नस्तन्धत्शं दना पुनरभिधानमनर्थकमिति चे दुच्वते-पूर्व सचित्त-द्रव्यस्तन्शाधिगाःत् तथाऽसम्भविनोऽपि बुद्धचा निष्कृष्य उक्ता, इह् तु जीवतदधिष्ठित शरीरावयवलक्षणः समुदायः क्रत्स्नस्तन्धत्वेन विव-क्षित इत्यतोऽभिधेयभेदात् सिद्धं भेदान्तरत्वम् । अस्त्येयं, तथा प हयस्कन्धस्य क्रत्स्नत्वं नोपयच्यते, तदपेक्षया गजस्कन्धस्य बृहत्तरत्वादिति चे मैवम्, असंख्येय प्रदेशात्मको जीवस्तदधिष्ठिताधशरीरावयवा इत्येवं रूपः समुदायो हयादिस्कःधत्वेन विश्कित इति जीवस्याधरिताधशरीरावयवा इत्येवं रूपः समुदायो हयादिस्कःधत्वेन विश्कित इति जीवस्यासंख्येयद्वेशात्मवत्त्वेन सर्दत्र तुल्य् तया गजादि स्वन्ध स्य बृहत्तरत्वासिद्धेः । प्रकृतमुपसहरन्नाह-'से तं' इति । सएष क्रत्यनस्तन्धद्वति॥५२।

नामान्तर से प्रकारान्तररूप में वहे गये हैं। अतः इस तरह से क्रुत्स्नस्कंध आदि रूप से-पुनः वथन करना-सचित्त द्रव्य कन्ध वा विवेचन करना ठीक नहीं हैं? टत्तर सचित्तद्रव्यस्कन्ध में हयादि संब धी जीवों की ही उनके शरीर से उन्हें अपनी बुद्धि द्वारा पृथक् निकालकर विवक्षा हुई हैं- उनके श्रीर की नहीं परन्तु इस कृत्यनस्कंध में जीव और जीवाधिष्टित श्रीरावयव इन दोनों रूप जो सम्रुधाय है उसकि विवक्षा हुई है। इस तरह अभिधेय के भेद से सचित्त दब्यस्कंध में और इस कृत्स्नस्कंध में परस्तर में भेद है।

शंका-—ःस तरह भेद भले रहों--तो भी हय स्कन्ध में कृत्स्नता नहीं बनती है। क्यों कि हयस्कन्ध की अपेक्ष्या गजरकंध बहुत बडा होता है।

उत्तर-ऐसा नहीं है क्योंकि हयादिस्कंघों में असंख्यातप्रदेश जीव और इस जीव से अधिष्ठित शरीरावयव इन दोनोंरूप समुदाय विवक्षित है-एक

નામાન્તર દ્વારા (કૃત્સ્નસ્કન્ધ રૂપ અન્ય નામ દ્વારા) પ્રકટ કરવામાં આવેલ **છે. તે**ા સચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધનું અહીં કરીથી કૃત્સ્નદ્રવ્યસ્કન્ધને નામે વિવેચન કરવું તે <mark>ય</mark>ેગ્ય ગણાય નહીં.

ઉત્તર—સચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધમાં અ<sup>શ્</sup>વાદિ સંબંધી જીવેાની જ તેમના શ**રીરથી** તેમને પાતાની (સુત્રકારની) ખુદ્ધિ દ્વારા પૃથક (અલગ) કરી નાખીને-વિવક્ષા થઇ છે-તેમનાં શરીરની વિવક્ષા થઇ નથી. પરન્તુ આ કૃત્સ્નસ્કન્ધમાં જીવ અને જીવા-ધિષ્ઠિત શરીરાવયવ આ અંને રૂપ જે સમુદાય છે. તેની વિવક્ષા થઇ છે. આ રીતે અભિધેયના ભેદની અપેક્ષાએ સચિત્ત દ્રવ્યસ્કન્ધ અને અઃ કૃત્સ્ન દ્રવ્યસ્કન્ધમાં પર-સ્પર ભેદ છે.

શ'કા—આ પ્રકારના ભેદ બલે હાેય, છતાં પણ દ્વયરકન્ધમાં કૃત્રનતા ઘટિત થતી થી, કારણ કે હયરકન્ધ (અશ્વરકન્ધ) કરતાં ગજરકન્ધ ઘણા માટા હાેય છે. ઉત્તર— એવું કથન યાગ્ય નથી, કારણ કે હયાદિસ્કન્ધામાં અસંખ્યાત છવ

પ્રદેશા અને તે છેવ વડે અધિષ્ઠિત શરીશવેચવા અન્ને રૂપ સમુદાય વિવસિત છે.



રેરટ

अथ–अक्तस्तनकन्धं निरूपयति−

मूलम-से किंत अकसिणखधे ? अकसिणखंधे सो चेव दुपर-सियाइखंधे जाव अणंतपएसिए खंधे।से त अकसिणख धे ।सू०५३॥

जीव में असंख्यात घरेश होता है। इस प्रकार असंख्यात प्रदेशरूप से जीव की सर्वत्र तुरुपता है। अतः गजा दम्बधेां में बृहत्तरता की असिद्धि है। (से त' कसिणखंधे) इन तरह यह क्रत्सनम्बंध का स्वरूप है।

भावार्ध-मुत्रकारने इस छत्र द्वारा दूशरी तरह से तद्वयतिरिक्त द्रव्यस्कंध के मेदों का वथन विया है। इन में जो क्रत्स्नस्कंध है उस में तत् १ जीत्र और तत्र जीगाधिष्ठितकरीरावयवरूपसंख्रदाय विवक्षित हुआ है। इस तग्द हयस्कंध अपने रूप से गजादिस्कंध अपने रूप से अपने र में पूर्ग हैं। इसलिय ये रकंध क्रत्नस्कंध हैं। आत्मा को शास्तकारोंने असंख्यात प्रदेशी कहा है। ये प्रदेश चाहे हयरक ध हो चाहे गजस्कंध हो सब में पूर्ण रहते हैं। यही इनकी अपने-अपने स्कंध में पूर्णता हैं। सचिवद्रव्यस्कंध में तत्तत् जीवाधि-छितशरीर विवक्षित नही है वहां तो केवल उस शरीर में वर्तमान जीव ही विवक्षित है। इस प्रकार इत्स्नस्कंध में और--सचित्त द्रव्यस्कंध में अन्तर जानना चाहिये। ॥ सूरु ५२ ॥

એક જીવમાં અસંખ્યાત પ્રદેશે। હેાય છે. આ પ્રકારે અસંખ્યાત પ્રદેશીરૂપે જીવતી સર્વત્ર તુલ્યતા (સમાનતા) છે. તેથી ગજાદિ સ્કન્ધામાં અશ્વાદિ સ્કન્ધા કરતાં અધિકતા સિદ્ધ થતી નથી. (से तं कसिणस्त्रांत्रे) આ પ્રકારનું સ્કન્ધનું સ્વરૂપછે.

ભાવાર્થ — સુત્રકારે આ સૂબદ્રારા તદ્વયતિરિકત દ્રવ્યસ્ક-ધના લેદોનું બીજી સૈતે કથન કર્યું છે. તેમાંથી જે કૃત્સ્નસ્કન્ધ છે તેમાં તે તે જીવ અને તે તે (હય, ગજાદિ) જીવાધિષ્ડિત શરીરાવયવ રૂપ સમુદાય વિવક્ષિત થયે છે. આવી રીતે હય-સ્કન્ધ અને ગજાદિ સ્કન્ધ પાતપાતાને રૂપે પરિપૂર્ણ છે. તેથી તેસ્કન્ધને કૃત્સ્નસ્કન્ધ કહેવામાં આવેલ છે. આત્માને શાસ્ત્રકારાએ અસંખ્યાત પ્રદેશી કદ્યો છે. તે પ્રદેશ ભાલે હયસ્કન્ધ હાેય અથવા ભલે ગજસ્કન્ધ હાેય ખધામાં પૂર્ણ રહે છે એજ તેમની પાતપાતાના સ્કન્ધમાં પૂર્ણતા છે. સચિત્તદ્રવ્યસ્કન્ધમાં તે તે (અશ્વ, ગજ આદિ પ્રત્યેક) જવાધિષ્ઠિ શરીર વિવક્ષિત થયું નથી, ત્યાં તે કેવળ તે તે શરીરમાં રહેલા જીવનાં જ વિવિક્ષા થઇ છે. આ પ્રકારતું કૃત્સ્નસ્કન્ધ અને સચિત્તદ્રવ્યસ્કન્ધ વચ્ચેતું આંતર . (તરાવત) સમજવું. ા સુ. પર ા

अनुयौगचन्द्रिकाटीका. ५३ अक्रत्स्नःकन्धनिरूपणम्

छाया–अथ कोऽसौ अक्रत्स्नस्कन्धः ? अक्रत्स्नस्कन्धः सः एव द्विप्रदेशि-कादिस्कन्धेा यावत् अनन्तप्रदेशिकः स्कःधः । सः एष अक्रत्स्नस्कन्त्रः ।,५३॥ टीका-–शिष्यः पृच्छति–'से किं त' इत्यादि--

अथ कोऽसावकृत्स्नस्सन्तः १ इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरमाह--अकृत्स्नस्कन्धः -न कृत्स्नः--अकृत्स्नः, स चासौ स्कन्धश्वेति, अकृत्स्नस्कन्धः--य मादन्योऽपि बृहत्तरः स्कन्धेाऽस्ति सोऽपरिपूर्णत्वादकृत्स्नस्कन्ध इत्यर्थः, स तु स एव पूर्वोक्त ब्रिप्रदेशिकादि स्तन्धेा यावत् अनन्तप्रदेशिकः स्तन्धाः । द्विप्रदेशिकः स्कन्धस्त्रि-प्रदेशिकादि स्तन्धेा यावत् अनन्तप्रदेशिकः स्तन्धाः । द्विप्रदेशिकः स्कन्धस्त्रि-प्रदेशिकापेक्षयाऽकृ स्नः, स्त्रिप्देशित्ध्वतुः प्रदेशिकापेक्षयाऽकृत् न इ युक्तरोक्तरापेक्षया

अब खत्रकार अङ्गुर नस्कंध का कथन करते हैं-

"से किंत अकसिणखंधे ?" इत्यादि । ॥ सत्र ५३॥

शब्द्वीर्थ-----(से कि तं अकिसण्रखंधे सो चेव दुपएसियाइखंधे जाव अणंतपएसिए खंधे) अक्रुत्स्नस्कंध का ग्वरूप इस प्रकार से हैं--कि जो द्वि प्रदेशिक आदि ग्रबंध से लेकर अनन्तप्रदेशिक तक के ग्रबंध हैं वे सब अक्रत्स्नग्र्क ध हैं। जिस स्कंध से और भी कोई दूसरा बहुत बडा स्कंध होता है--वह अपरिपूर्ण होने के कारण अक्रत्स्नस्कंध है। ऐसे अपरिपूर्ण ये सब द्विप्रदेशवाले स्कंध से लेकर अनन्त प्रदेश तक के स्कंध हैं। इनमें अपरिपूर्ण ता इस प्रकार से है कि जो डिप्रदेशिक स्कंध होता है वह त्रिप्रदेशिकस्कंध की अपेक्षा न्यून होने से अपरिपूर्ण हाता है, त्रिप्रदेशिकस्कंध चतुः अदेशिक स्कंध की अपेक्षा न्यून होने से अपरिपूर्ण होता है। इस तरह उत्तरोत्तर की

હવે સુત્રકાર અકૃત્સ્નસ્કન્ધનું નિરૂપણુ કરે છે---

"से किं तं अकसिणखंधे" धत्याहि-

શબ્દાર્થ-(से किं तं अकसिणखंघे?) શિબ્ય ગુરુને એવે। પ્રક્ષ પૂછે છે કે હે ગુરુમહારાજ ! અકુત્સ્ન સ્કન્ધતું સ્વરૂપ કેવું છે?

<sup>ઉત્તર-</sup>(अफिसिणसंघे सा चेत्र दुपएसियाइस घे जात्र अणंत्तपएसिए संघे) અકૃત્રનસ્ક-ધતું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું છે જે દિપ્રદેશિક આદિ સ્કન્ધાથી લઇને અન્નતપ્રદેશિક પર્ય-ત્તના સ્કન્ધા છે, તે બધાં અકૃત્રનસ્કન્ધા છે. જે સ્કન્ધ કરતાં વધારે માટેા કાઇ બીજો સ્કન્ધ હાઇ શકે છે, તે સ્કન્ધ અપરિપૂર્ણ હાવાને કારણે અકૃત્રન સ્કન્ધ ગણાય છે. દિપ્રદેશીથી લઇને અનંત પ્રદેશી પર્ય-તના સમસ્ત સ્કન્ધા આ રીતે અપરિપૂર્ણ જ હાય છે. તેમાં અપરિપૂર્ણ તા આ પ્રકારે સમજવી જોઇએ જે દ્વિપ્રદેશિક સ્કન્ધ હાય છે તે ત્રિપ્રદેશિક સ્કન્ધ કરતાં ન્યૂન હાવાથી અપરિપૂર્ણ હાય છે, ત્રિપ્રદેશિક સ્કન્ધ ચતુઃપ્રદેશિક સ્કન્ધ કરતાં ન્યૂન હાવાથી અપરિપૂર્ણ હાય છે, ત્રિપ્રદેશિક સ્કન્ધ ચતુઃપ્રદેશિક સ્કન્ધ કરતાં ન્યૂન હાવાથી અપરિપૂર્ણ હાય છે, ત્રિપ્રદેશિક સ્કન્ધ ચતુઃપ્રદેશિક સ્કન્ધ કરતાં ન્યૂન હાવાથી અપરિપૂર્ણ હાય છે. એજ પ્રમાણે ઉત્તરાત્તર સ્કન્ધા કરતાં પ્રત્યેક પૂર્વના (આગળના) સ્કન્ધમાં ન્યૂન



# अनुयोगझारसेत्र

भूर्वपूर्वोऽकृत्स्नो बोध्यो यावरकृत्स्तेता नायाति ! पूर्व क्रिप्रदेशिकादिः सर्वो कृष्ट-प्रदेशश्च स्कन्धाः सामान्येनाचित्तत्या प्रोक्तः, इद्द तु सर्वोरकृष्टर कन्धादधोवर्त्ति एवा-चित्तस्कःधा उत्तरोत्तरोत्तरापेक्षया पूर्वपूर्वतरा अकृत्रनस्कस्धत्वेनोक्ता इःयुभरोमें दः १५३। अपेक्षा से पूर्व २ का स्कंध अकृत्र नरकंध जानना चाहिये । यह अकृत्रनता तबतक चलती है कि जब तक कृत्रनता नहीं आती है । - द्विप्रदेशिक आदि स्कंध और समस्त और समग्त उ वृष्ट प्रदेशवाले स्कंध पहिले सामान्य रूप से अचित्त वहे गये हैं । पर तु इ स अवृत्स्न द्रग्य कंध के म्वरण में सर्वो-तबृष्ट स्कंध से पहिले के ही कंधा उत्तरोत्तत्तर की अपेक्षा से अकृतरनस्क धरुप से कहे गये हैं । यही इन दोनों में मेद है -

भावार्थ-- स्वत्रवारने इस खत्रदारा अवृत नस्कन्ध का वरूप और अछ-रस्वर कंध में तथा अचित्तरकंध में क्या अन्तर है यह प्रवट किया है । आपे-क्षिफ अचित्त स्कन्धों की अवरिपूर्धता का नाम अवृत्त्वता है । यह अखत्र नता दिप्रदेशी आदि इक्धों की अवरिपूर्धता का नाम अवृत्त्वता है । यह अखत्र नता दिप्रदेशी आदि इक्धों में त्रिप्रदेशी आदि इकन्धों की अपेक्षा आती है । और यह आपेक्षिक अकृत्रनता तबतक मानी जाती है कि जबतक अन्त में छत्स्नता नहीं आ जाती है । इक्षके आते ही अन्त का स्कंध कृत्रक्त होने से किर आगे के लिये अकृत्त्वता की द्वारा रु जाता हैं । इस प्रकार कृत्त्वता

તાની અપેક્ષાએ તેમાં અપરિપર્ણુતા સમજવી આ અપરિપૂર્ણુતાને કારણે જ તેમને અકૃત્સ્નરકન્ધ કહેવામાં આવ્યા છે. આ અકૃત્સ્નતા ત્યાં સુધી ચઃલુ રહે છે કે જ્યાં સુધી કૃત્ન્નતા (પરિપૂર્ણુતા) આવતી નથી.

દ્વિપ્રદેશિક આદિ સ્કન્ધ અને સમસ્ત ઉત્કૃષ્ટ પ્રદેશવાળા સ્કન્ધાને પહેલાં સામાન્યરૂપે અચિત્ત કહેવામાં આવ્યા છે. પરન્તુ આ અકૃત્સ્ન દ્રવ્યસ્કન્ધના પ્રક**રણમાં** સર્વેત્કૃષ્ટ સ્ઠન્ધથી આગળના સ્કન્ધાને ઉત્તરાત્તરની અપેક્ષાએ અકૃત્સ્નસ્કન્ધરૂપે કહેવામાં આવ્યા છે. એટલા જ અચિત્તસ્કન્ધ અને અકૃત્સ્નસ્કન્ધ વચ્ચે તફાવત છે.

ભાવાર્થ-સંત્રકારે આ સંત્રદ્વારા અકૃત્સ્નસ્કન્ધના સ્વરૂપતું નિરૂપણ કશું છે, તથા અકૃત્સ્નસ્કન્ધ અને અચિત્ત સ્કન્ધ વચ્ચે શેા તફાવત છે તે પણ પ્રકટ કશું છે. આપેક્ષિક અગિત્તસ્કન્ધાની અપરિપૂર્ણતાતું નામ જ અકૃત્સ્નતા છે. દ્વિપ્રદેશિક આદિ સ્કન્ધામાં ત્રિપ્રદેશી આદિ સ્ટન્ધા કરતાં અકૃત્સ્નતા (અપરિપૂર્ણતા) રહેલી હાેય છે. આ આપેક્ષિક અકૃત્સ્નતાને સ્ટૂભાવ રહે છે કે જ્યાં સુધી અન્તે કૃત્સ્ન તા (પરિપૂર્ણતા) આવી જતી નથી. આ પ્રકારે જ્યારે કૃત્સ્નતા આવી જાય છે ત્યારે અન્તિમ સ્કન્ધ (ઉત્કૃષ્ટ પ્રદેશાવાળા સ્કન્ધ)કૃત્સ્ન સ્કન્ધ થઇ જવાને કારણે ત્યારબાદ અકૃત્સ્નતાની ધારા અટદી જાય છે. આ રીતે કૃત્સ્નસ્કન્ધા કરતાં પહેલાંના સ્કન્ધો

२३१

अनुयोगचन्द्रिका टीका ५४ द्रव्यर कन्धनिरुपणम्

मूलम---से कि तं अणेगद्वियखधे ? अणेगद्वियखंधे--तस्स चेव देसे अवचिए तस्स चेव देसे उवचिए, से तं अणेगद्वियखंध से तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्त दुब्वखंधो, से तं नी आगमओ दुब्वखंधे, सं तं दुब्वखंधे ॥ सू० ५४ ॥

छाया-अथ कोऽसौ अनेकद्रव्यःकन्धः ? अनेकद्रव्यस्क धः-तस्यैव देशोऽपचितः त यैव देशउपचितः । स एषः अनेवद्रव्यस्वन्धः स एष ज्ञायक्रद्यारीरमवाशरीरव्यति-रिक्तो द्रव्यस्वन्धः, स एष नोआगमतो द्रव्यस्कन्धः । स एष द्रव्यस्कन्धः । ५४॥ टीका---'से कि तं' इत्यादि---

अथ काऽनौ अनेकद्रव्यस्कन्धः ? इति शिष्वप्रश्नः। उत्तरमाह अनेक-द्रव्यक्तन्धः-अनेक्द्रव्यश्वासौ स्कन्धश्वेति कर्मधारयः, स तु य<sup>द्रू</sup>पस्तथोच्यते 'तस्स

से पहिले २ के स्कन्धेां में पूर्व २ की अपेक्षा इतरनता और उत्तर २ की अपेक्षा अकृत्स्नता सापेक्षिक सध जाती है। अन्त के कृत्स्नरक घमें इत्त्नता सापेक्षिक नहीं है किन्तु स्वाभावित होती है। अचित्त द्रव्यस्तन्ध में द्वि-प्रदेशी आदि समस्त अचित्त स्वंधों में सामान्यरूप से अचित्तता प्रकट की गई है और अकृत्प्नस्कंघ में सर्वोत्क्रष्ट स्कंघ से पहिले पहिले के स्कंधों में अपरिर्फ़ता। इस प्रकार इन दोनों में अन्तर वहा गया है। सूत्र ५३॥ अब सूत्रकार अनेक द्रव्यस्कंघ को कहते हैं--"से किंत" इत्यादि। ॥मृत्र ५४॥

માં તેમના પૂર્વ પૂર્વના (આગળ આગળના) સ્ક્રન્ધાની કરતાં કૃતરનતા અને ઉત્તરાત્તર (પાછળ-પાઇળના) સ્ક્રન્ધાની અપેક્ષા અકૃત્સ્નતા સાપેક્ષિક રીતે ઘર્તિ થઇ જાય છે. અન્તિમ કૃત્સ્નસ્કત્ધમાં કૃત્સ્નતા સાપેક્ષિક હેાતી નથી, પછુ સ્વાભાવિક હાય છે, કારણુ કે તેના કરતાં માટેા કાેઈ સ્ક્રન્ધ જ હાેતાે નથી, પણુ તેના કરતાં નાન તેની આગળના સ્ક્રન્ધા હાેય છે.

અચિત્ત દ્રબ્યસ્કન્ધમાં-દ્વિપ્રદેશી આદિ સમસ્ત અચિત્ત સ્કન્ધામાં સામાન્વરૂપે અચિત્તતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. અને અકૃત્સ્નસ્કન્ધમાં સર્વાત્કૃષ્ટ સ્કન્ધથી આગ-ળના (પહેલાંના) સ્કન્ધામાં અપરિપૂર્ણતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. આ પ્રકારતું તે અન્ને વચ્ચેનું આંતર (તકાવત) કહેવામાં આવ્યું છે. ૫ સૂબ પર ૫ હવે સુત્રકાર અને દ્રબ્યસ્કન્ધાના સ્વરૂપતું નિરૂપણ કરે છે.

' से किं तं अणेगद वियस घे" धत्याहि-

રંફરં

### अनुयोगद्वारस्रव

चेव' इत्यादिना । तः यैव= स्कन्धा स्व यो देशः= नखदन्तके शादिलक्षणो भागः अपचितः = जीवप्रदे श्रे विंरहितो भवति, तथा- तर्यव= रकन्धस्य यो देशः= १९०ठो-दरकरचरणादिलक्षणो भाग उपचितः = जीवः दर्शव्यक्ति भवति, सोऽनेकद्रव्यस्व न्धो बोध्यः । अयं भावः - तयोर्थ्योक्त देश्रयोर्चिं इत्येक्त रिणमपरिणतयो यौं देहारुयः सम्रुदायः सोऽनेकद्रव्यस्कन्धः, सचेतनाचेतनानेकद्रव्यात्मकत्वादिति । अयमनेक द्रव्यस्कन्धः सामर्थ्या जिरगादिस्कन्ध एव प्रतीयते ।

ननु तर्हि कृत्स्नस्वन्धादस्य को विशेषः ? इति चे दुच्यते-कृत्स्नस्वन्धस्तु

शब्दार्थ-(से कि तं अगेगदविय रख थे) हे भदात ! अनेक द्रायर कंघ का क्या स्वरूप है। (अगेगदविय रखंधे) उत्तर-अनेक द्रव्यरू कंघ का स्वरूप जैसा है--वैसा-हम कहते हैं (तस्स चेव देसे अवचिए तस्स चेव देसे उवचिए) स्कंघ का जो नख केश दन्त, आदिष्प भाग है, वह अपचित-जीव्यदेशों से रहित-होता है, तथा उसी स्कंघ का जो पृष्ट, उदर, कर, चरण आदिरूप भाग है, वह उपचित-भीव्यदेशों से व्याप्त रहता है (से तं अगेगदविय-खंधे) वह अनेक द्रव्यर कंघ है। इसका तात्पर्य यह है कि इन दोनों भागों का कि जो एक विश्विष्ट आकार में परिणत रहते हैं. देहरूप समुदाय अनेक द्रव्यस्कध है।

શબ્દાર્થ (से किंतां अणेगदवियखदे?) શિષ્ય ગુરૂને એવા પ્રક્ષ કરે છે કે હે ગુરૂ મહારાજ! અનેક દ્રવ્ય-કન્ધનું સ્વરૂપ કેવું છે?

ઉત્તર---(ગ્ર**પોग**द्वियखं पे) અનંત દ્રવ્યસ્કન્ધનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું કહ્યું છે-(તધ્સ चेव देसे अवचिए तस्स चेव देसे उवचिए) સ્કન્ધનો જે નખ, કેશ, દાંત આદિરૂપ ભાગ હાેય છે તે અપચિત-જીવપ્રદેશામાંથી રહિત-હાેય છે, તથા એજ સ્કન્ધના જે પૃલ્ઠ, ઉદર, હાથ, પગ આદિરૂપ ભાગો છે તેઓ ઉપચિત-જીવ પ્રદેશાથી વ્યાપ્ત-રહે છે. (से तં अपोगद्वियखंधे) આ પ્રકારનું અનેય દ્રવ્યસ્કન્ધનું સ્વરૂપ છે. આ કથનનું તાત્પર્થ એ છે કે તે બન્ને ભાગો (અપચિત અને ઉપચિત ભાગે)) કે જે એક વિશિષ્ટ આકારે પરિણત ઘઇને તેમના જે દેહરૂપ સમુદાય બને છે તેને અનેકદ્રવ્યસ્કન્ધ કહેવામાં આવે છે કારણુ કે તે સમુદાય સચૈતનરૂપ અને અચેતન રૂપ અનેક દ્રવ્યાત્મક હાય છે. આ અનેક દ્રવ્યસ્કન્ધ તુરગાદિસ્કન્ધ (અ<sup>9</sup>વાદિસ્કન્ધ) સમાન જ લાગે છે.

#### अनुयागचन्द्रिका टीका सत्र ५४ अनेकद्रव्यस्कन्धनिरूपणम्

जीवप्रदेशानुगतो यावान् देशस्तावानेव विवसितो न तु अीवप्रदेशाव्याप्तनस्वादि सहितः, अत्र तु नखादि सहितोऽपि अनेकद्रच्यस्कन्धत्वेन विवस्तितः।

नतु पूर्वोक्तमिश्रस्कन्धादस्य को विशेषः ? इति चेदुच्यते-पूर्वत्र पृथगपृथ-गवस्थितानां रूचेतनानां हरस्यादीनामचेतनानां कवचादीनां च रूमूहत्वेन परि-कल्पनया मिश्रस्क धत्वम्, अत्र तु विशिष्ट परिणाम परिणतानां सचेतनाच्चेतनद्रव्याणा-मनेकद्रव्यस्कन्धत्वम्, इत्यनयोर्विशेषः । मूले 'तस्स' शब्देनात्र प्रकरणस्वारस्यात् स्वन्यमात्रं विवक्षितम् । सम्प्रति प्रकृतग्रुपसंहर्चुमाह- से तं' इत्यादि । स एषः

फिर कृत्स्नग्कंध से इसमें अंतर क्या है <sup>?</sup>

उत्तर--क्रत्स्नस्कंध में तो जीव के प्रदेशों से व्याप्त जितना श्रीरावयवरूप देश है वही विवक्षित हुआ है, जीवप्रदेशों से अव्याप्त नखादि सहिन प्रदेश नहीं । परन्तु इस अनेक द्रब्यस्कंध में नखादि सहित मी देश अनेकद्रव्य-स्कंधरूप से विवक्षित हुआ है।

र्शका-तो फिर मिश्रद्रव्यस्कण्ध से इसमें चया विशेपता आई ? उत्तर-मिश्रद्रव्यस्कन्ध में पृथक् और अपृथक्रूप से व्यवस्थित हुए हस्ती आदिको के समुदाय को मिश्रस्कंधरूप से कहा गया है, परन्तु उस अनेक द्रव्यर्स्कंध में विशिष्ट परिणामरूप से परिणत हुए सचेतन अचेनन द्रव्यों को अनेक द्रव्य कंधरूप से कथित किया गया है। यही इन दोनां में विशेषता है। मूलमें ''तरस'' शब्द यहां पर प्रकरण भी खरसता से रकंध मात्र विवक्षित हुआ है। अब इस प्रकरण का उपसंहार करने के निमित्त खत्रकार कहते हैं

રા'કા—જો આ અનેક દ્રવ્યસ્કન્ધ હયાદિસ્કસ્ધરૂપ જ પ્રતીત થાય છે, તેા તેમાં કુત્સ્નસ્કન્ધ કરતાં શી વિશિષ્ટતા છે ?

ઉત્તર—કૃત્સ્નસ્કન્ધમાં તેા જીવના પ્રદેશાથી વ્યાપ્ત જેટલા શરીરાવયવરૂપ દેશ (અંશ–ભાગ) છે; તેની જ વિવક્ષા થઇ છે, જીવપ્રદેશાથી અવ્યાપ્ત નખાદિ સહિત ના પ્રદેશાની વિવક્ષા થઇ નથી. પરન્તુ આ અનેક દ્રવ્યસ્કન્ધમાં તેા નખાદિ સહિત જીવપ્રદેશાથી વ્યાપ્ત શરીરાવયવરૂપ દેશની અનેક દ્રવ્યસ્કન્ધરૂપે વિવક્ષા થઇ છે,

શંકા— મિશ્ર દ્રવ્યસ્કન્ધ કરતાં અનેક દ્રવ્યસ્કન્ધમાં શી વિશિષ્ટતા છે ? ઉત્તર— મિશ્ર દ્રવ્યસ્કન્ધમાં પૃથક અને અપૃથકરૂપે વ્યવસ્થિત થયેલા હાથી આદિ સચેતન પદાર્થોના અને કવચ, તલવાર આદિ અચેતન પદાર્થાના સમુદાયને મિશ્રસ્કન્ધરૂપ કહેવામાં આવ્યા છે. પરન્તુ આ અનેક દ્રવ્યસ્કન્ધમાં વિશિષ્ટ પરિણામ રૂપે પરિણત થયેલા સચેતન અચેતન દ્રવ્યાને અનેકદ્રવ્યસ્કન્ધરૂપ કહેવામાં આવેલ છે. એટલા જ એ અન્ને વચ્ચે તરાવત છે. મૂળમાં ''ત્રસ્ય'' શબ્દ વડે અહીં પ્રક રણની સ્વરસતાની અપેક્ષાએ સ્કન્ધ માત્ર વિવક્ષિત થયેલ છે. હવે આ પ્રકરણના 538

### अनुयोगवासाले

भवेकविभो द्रव्यस्कन्ध इति । झायकश्वरीरभव्यश्वरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यस्तन्धो निरूपित इति स्वयितुमाइ-'से तं' इत्यादि । स एष झायकशरीरभव्यश्वरीर-व्यतिरिक्तो द्रव्यस्कन्ध होत । नो आगमतो द्रव्यस्कन्धो निरूपित इति ६च-चितुमाह-'से तं' इत्यादि । स एष नोआगमतो द्रव्यस्कन्ध इति । द्रव्यस्वन्धो-ध्वि निरूपित इति स्वयितुमाह-'से तं' इत्यादि । स एष द्रव्यस्वन्ध इति।५४। अथ भावस्तन्धं निरूपवितुमाह--

र्<sup>हर्</sup>न्से किंतं भावखंधे ? भावखंधे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा आगमओ य नोआगमओ य ॥ सू० ५५ ॥

ष्टोया- अथ कीऽसी जावरकन्धः ? भावस्कन्धो दिविधः प्रहाप्तः, तद्यथा आगमसंध नोजानगत्तथ ॥ ५५ ॥

कि (सै त' अणेगदवियखंधे) इस प्रकार यह अनेक्विघ द्रव्यक्षंघ है। (से त' जाणयसरीरभवियसरी (बइरित्ते दव्यखंधे-से त' नो आगमओ दव्यखंधे, से त' दव्यखंधे) इम प्रकार से ज्ञायकशरीरभव्यशरी (व्यतिरिक्त द्रव्यस्कंधका निरू-पण समाप्त हुआ-और इसकी समाप्ति से नोआगम की अपेक्षा लेकर द्रव्यस्कंध का कथन भी पूर्ण हुआ इसकी पूर्णता से द्रव्यस्कंध निश्लेप का स्वरूप विषयक वर्णन भी पूर्ण हो जुका । । सिद्ध प्रधा।

अब मन्नकार भावस्कथ का निरूपण करते हैं---

"से किंतं भावलंधे" । इत्यादि ॥म्रज्ञ ५५॥

सन्दार्थ-(से कि तं भावल घे) हे भदन्त । भावस्कंघ का क्या स्वरूप है ? ઉपसंखार अरवा निभित्ते सुत्रधार अखे छे है-(से तं अणेगदवियसंघे) आ प्रधा-रतुं अनेअद्रव्यस्व में स्वइप छे (से तं जाणयसरीर, भवियसरीरवहरित्ते द्व्वस्व घे-से तं नीआगमओ दव्वस्व घे, से तं दब्वस्व घे) आ प्रधारे ज्ञायध्धरीर अने क्वथ्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्यस्व में, से तं दब्वस्व घे) आ प्रधारे ज्ञायध्धरीर अने क्वथ्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्यस्व-धतुं निइपखु अर्धी समाप्त थाय छे. तेना निइपछुनी समाप्ति यवाधी नाआगमद्रव्यस्व-धना अधा लेहाना निइपछुनी पछु अर्धी समाप्ति ध लय छे, आ रीते नाआगमद्रव्यस्व-धतुं निइपछु समाप्त धई जवाधी द्रव्य-स्क्र-धनिक्षेपना स्वइप विषयक्ष क्ष्यन पछु अर्धी पूइं धई जय छे. ॥स्वत्य प्रधा

હવે સત્રકાર ભાવસ્કન્ધના સ્વરૂપતું નિરૂપછ્યુ કરે છે---

से कि तं मावस्त्रंघे ?" धत्याहि---

શબ્દ્રથ<sup>દ</sup>---(ત किं તં માવસ્વાંધે ?) શિષ્ય ગુરુને એવેા પ્રક્ષ પુછે છે કે દે ગ્રુરુમહારાજ ! ભાવસ્કન્ધતું સ્વરૂપ કેવું છે ? अनुवेग्गचन्द्रिकाटी का ५६ आगमती भावस्कन्धनिरूपणम्



टीका—'से किं तं' इत्यादि—व्यारूया निगदसिद्धा ॥५५॥ अथ⊸आगमतो भावस्कन्धमाह—-

मूलम्--से किं तं आगमओ भावसंधे ? आगमओ भावसंधे जाणए उवउत्ते । से तं आगमओ भावसंधे ॥सू०५६॥

छाया—-अथ कोऽसौ आगमतो भावस्कन्धः १ आगमतो भावस्कन्धा झायक उपयुक्तः । स एष आगमतो भावस्कन्धः ॥५६॥

टीका--'से किं तं' इत्यादि । व्याख्या निगदसिद्धाः ॥५६॥

उत्तर--(भावल घे दुविहे पण्णत्ते) भावस्तंध दो प्रकार का है (त जता). वे प्रकार ये हैं-(आगमओ य नोआगमओ य) एक आगम भावाल्लाक और दूसरा नोआगम भावस्तंध । इसकी व्याख्या आगम भावाल्ल्यक की व्याख्या. जैसी ही जाननी चाहिये । ॥॥३० ५५॥

अब सत्रकार आगमभावस्कंध का कथन करते हें---

"से किंतं आगमओे" इत्यादि । ॥ सत्र ५६ ॥

शःदार्थ---(से किं त आगमओ भावखंधे ?) हे भदंत ! आगम को आश्रित करके जायमान आगमभावर्क्ष का कथा स्वरूप है ? (आगमओ भाव-लंधे जाणए उवउत्ते) उत्तर-आगम नो आश्रित करकी स्कंध पदार्ध का उपयुक्त हाता आगम भावस्कंध है । (से त' आगमओ माबस धे) यह आगम को

ઉત્તર-(भावस्व घे दुविहे पणात्ते) ભાવસ્કન્ધના એ પ્રકાર કઠ્યા છે. (तं जहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(आगमओ य नोआगमओ य) (૧) આગમસાવસ્કન્ધ અને (૨) નાઆગમભાવસ્કન્ધ ભાવસ્કન્ધની વ્યાખ્યા ભાવઆવશ્યકની વ્યાખ્યા જેવી જ સમજવી ાા સૂ૦ ૫૫ ા

હવે સ્વત્રકાર આગમભાવસ્કન્ધના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે---

"से कि तं आगमओ भावखंधे ?" धत्याहि---

શખ્દાર્થ —(સે किं त आगमओ भावस्त्र છે ?) શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે ગુરુ મહારાજ ! આગમને આશ્નિત કરીને જાયમાન એવા આગમલાવસ્કન્ધનુ' કેવું સ્વરૂપ છે ?

<sup>ઉત્તર</sup> (आगमओ भावस घे जाणए उबउसे) આગમને આધારે સ્કન્ધપદાયના ઉપશુકત (ઉપયેાગ પરિણામ શુકત) જ્ઞાતાને આગમ ભાવસ્કન્ધ કહે છે. (से त आगमओ भाषस्त थे) આ પ્રકારતું આગમને આશ્વિત કરીને આગમભાવસ્કન્ધતું

ં તે નાઆગમભાવસ્કન્ધનું સ્વરૂપ કેવું છે ? ઉત્તર—(नोआगमआ भावस्त्र'घे) નાેઆગમભાવસ્કન્ધતું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું છે. (एएसि चेव सामाइयमाइयाणं छण्दं अज्झयणाणं समुद् थसमिइं समा-गमेणं अवस्सयसुयखंधे भावस्त्रंध त्ति लब्भइ) ५२२५२ प्रस्तुत थयेका सामा-

શબ્દાર્થ---(સે किं त' નોआगમओ માવસ્ત્ર'ઘે ?) શિષ્ય ગુરૂને એવેહ પ્રશ્ન પુછે છે કે હે ગુરુ મહારાજ ! નાેઆગ્રમને આશ્રિત કરીને જે ભાવસ્કન્ધ કહ્યો છે

''से किं त' नोआगमओ भावखंधे'' धत्याहि-

હવે સુત્રકાર નાેઆગમ ભાવસ્કન્ધના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે-

પ્રમાણે જ સમજવી. ાાસ૦ પદ્દા

રવરૂપ છે. આ સુત્રની વ્યાખ્યા આગમભાવાવશ્યકનું પ્રતિપાદન કરનારા સુત્રની વ્યાખ્યા

है--(एएसि चेव सामाइयमाइयाणं छण्हं अज्झवणाणं सम्रदयसमिइं समागमेणं

शब्दार्थ--(से किं तं नोआगमओ भावखंधे) हे भदन्त । नोआगम से भावस्कंध क्या है। (नो आगमओ भावखंधे) नो आगम से भावस्कंध ऐसा

''से किं तं नोआगमओ इत्यादि । ॥सत्र ५७॥

आश्रित करके आगम भावरकंध का खरूप है। इसकी व्याख्या आगमभावा-बद्म्यक प्रतिपादक सूत्र की व्यारूया जैसी जाननी चाहिये । ॥सत्र ५५॥ अब सत्रकार नोआगम को आश्रित करके भावरकंध का स्वरूप कहते हैं--

टीका--शिष्यःष्ट्रच्छति-'से किं तं' इत्यादि-अथ कोऽसौ नोआगमतो भावस्कन्धः ? इति । उत्तरमाह-नो आगमतो भावस्कन्ध एवं विन्नेयः-एतेषां= प्रस्ततानामेव सामायिकादीनां पण्णाम् अध्ययनानां सम्रदयसमितिसमागमेन-

ज्ञया--अथ कोऽसौ नोआगमतो भावस्कन्धः ? नोआगमतो भावस्कन्धः एतेषामेव सामायिकादीनां पण्णामध्ययनानां सम्रदयसमितिसमागमेन आवश्यक-श्रुतरकन्धा भावरकन्ध इति लभ्यते । स एष नोआगमतो भावरकन्धः । स एव भाव-कन्धः ॥५७॥

खंधे एएसिं चेव सामाइयमाइयाणं छण्हं अज्झयणाणं समुदय-समिइसमागमेणं आवस्सयसुयखंधे भावखंधेत्ति लठभइ । से तं नोआगमओ भावलधे, से तं भावलंघे ॥सू० ५७॥

अध नो आगमतो भावस्कन्धमाह--प्रुप्-से किंतं नोआगमओ भावखंधें?नोआगमओ भाव-

२३६

રૂફેછ

## अनुयोगचन्द्रिकाटीका. ५७ नीआगमतो आवन्कन्धनिरूपणम्

सम्रुदयस्य=आवश्यकादि षडध्ययनसम्रुदायस्य या समितिः=नैरःतर्येण भीलनं तभ्याः समागमः=परस्परं संबद्धतथा एकोपयोगस्तेन निष्पन्नो य आवश्यक-श्रुतस्कन्धः स भावस्कन्ध इति लभ्यते=भवति । अयं भावः--परस्परसम्बद्धसामा-यिकादिषडध्ययनसमूहनिष्पन्नआवश्यकश्रुतस्कन्धः सदोरकम्रुखवस्त्रिका रजोहरणा-दिव्यापारलक्षणक्रियाधुक्ततया विवक्षितो नोआगमतो भावस्कन्धः । स्कन्धपदार्थ ज्ञानंत्वागमः । तदुपयोगो भावः, किया नोआगमतो भावस्कन्धः । स्कन्धपदार्थ ज्ञानंत्वागमः । तदुपयोगो भावः, किया नोआगमः । क्रियालक्षणस्य देशःया-नागमत्वाद् नो शब्दोऽत्र देशनिषेधपरो बोद्धव्य इति । पृथग्भूतानामपि सामायि कार्द षडध्ययनानां स्कन्धः स्यादत उक्तम्-'सम्रुदयसमिइ' इति । सम्रुदयसमि-

अवस्तय सुयखंधे भावखंधे चिलब्भाः) आत्मा में परस्पर प्रस्तुत हुए सामाधिक आदि छद्द अध्ययनों के निरन्तर सेवन से जो आत्मा में एक उपयोगरूप परिणाम उत्पन्न होता है, उस परिणाम से निष्पन्न आवश्यक श्रुतस्कंभ-भावस्कंध है। तात्पर्य इसका यह है-परस्पर में संबद्ध हुए सामायिक आदि छद्द अध्ययनों के समूह से निष्पन्न हुआ आवश्यक श्रुतत्कध, सदोरकम्रुख-बस्तिका रजोहरण आदि व्यापाररूप क्रिया से सहित जब विवक्षित होता है-तब वह नोआगमस्कंध है। स्कंध पदार्थ का ज्ञान आगम है। और उस आगम में हुआ ज्ञाता का उपयोग भाव है। तथा रजोहरण आदिरूप जो क्रिया है. वह नोआगम है । इस तरह क्रियारूप एक देश में अनागमता होने से नो शब्द यहां देशनिषेध परक जानना चाहिये। सत्रकार ''सम्रुदयसमिइ'' पद का ''आवश्यक आदि छह अध्ययनों के समूह का निरन्तर मिलना'' यह अर्थ है तथा ''समागम्म'' का षटप्रदेशीस्कंध की तरह आवश्यकश्वत्रक छ का

ચિક આદિ છે અધ્યયનાના નિરંતર સેવનથી આત્મામાં જે એક ઉપયોગરૂપ પરિ-ઘુામ નિષ્પન્ન (ઉત્પન્ન) થાય છે, તે પરિઘુામથી નિષ્પન્ન (જાયમાન) આવશ્યક શ્રુત-સ્કંધનું નામ ભાવસ્કન્ધ છે. આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાથે છે-પરસ્પરની સાથે સંબદ્ધ થયેલા એવા સામાચિક આદિ છ અધ્યયનાના સમૂહથી નિષ્પક્ષ થયેલા આવ-શ્યક શ્રુતસ્કન્ધ, સદોરક મુદ્ધપત્તી રજોહરઘુ આદિ વ્યાપારરૂપ કિયા સહિત જ્યારે વિવક્ષિત થાય છે, ત્યારે તે નાઆગમભાવસ્કન્ધરૂપ અની જાય છે. સ્કન્ધપદાર્થના જ્ઞાનને આગમરૂપે, તથા તે આગમમાં જ્ઞાતાના ઉપયોગરૂપ પરિણામને ભાવદ્ધપે અહીં પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે. તથા રજોહરઘુ આદિરૂપ જે કિયા છે તેને નાઆ-ગમ કહી છે. આ રીતે કિયારૂપ એક દેશમાં અનાગમતા હેાવાથી "ના" શખ્દ મહીં દેશનિષેધનું સચન કરે છે, એમ સમજવું. આ સ્વમાં ''સ**ણ્રદ્**ય સમીદ્ર' આ પદ્દના ''સમાયક આદિ છ અધ્યયનાનું નિરન્તર મળવું' એવા અર્થ થાય છે, તથા ''સમાયમ'' આ પદના "છ પ્રદેશી સ્કન્ધની જેમ આવશ્યક શ્રતસ્કન્ધન રેફર્ટ

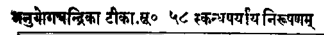
## अनुयोगद्वारस्रवे

तिस्तु नैरन्तय वस्थापितलोहकाराकानामिन परस्परनिरपेक्षाणामपि स्यादत आह-'समागम' इति । पट्प्रदेशिकस्कन्धनत् एकीभृतोयमावश्यक श्रुतस्वन्धः । प्रकृत-मुपसंहरन्नाह-सोऽसौ नोआगमतो भावस्कन्धः, इति । भावस्कन्धः सर्वतोऽपि निरूपित इहि म्रचयितुमाह-सोऽसौ भावस्कन्धः, इति ॥म्र० ५७

आत्मा में एकरूप होना'' यह है। इस तरह सत्रकारने इस समागमपद से यह स्पष्टं किया है कि नैस्न्तर्यरूप में अवस्थापित लोह शलाकाओं के समान प/स्पर निरपेक्ष सामाधिक आदि वड आवरवकों की सम्रदयसमिति नोआगम से भावस्कंध नहीं है। (से तं नोआगक्ओ भादखंधे) इस हरह यह नो-आगम से भावस्तंध है। (से तं भारतवंधे) इस प्रकार भावस्तंध का वर्णन किया। भावार्थ--- सत्रकारने इस सत्र द्वाग नोआगम को आित वरके भःव-स्कंभ का स्वरूग प्रकट किया है। इसमें उन्होंने यह कहा है कि परस्पर संश्लिष्ट सामाधिक आदि छह अध्ययनों के निरन्ता सेवन करने से जो आन्मा में तल्लीनता होनेरूप उपयोग परिणाम होता है और उस परिणाम से जो आवश्यकश्रुतस्कंध निष्पन्न होता है उसका नाम मादरकंघ है। यही भावस्कंध जव सदोरकमुखःस्त्रिका आदि व्यापाररूप क्रिया से विवक्षित किया जाता है। तब यह नोभागम भावस्कंध है। स्कंध पदार्थ का ज्ञान आगम उसमें ज्ञाता का उपयोग भाव और जो रजोहरण आदि द्वारा किं

આત્મામાં એકરૂપ થવું '', એવા અર્થ થાય છે. આ રીતે સૂત્રકારે આ સમાગમ પદના પ્રયાગ દ્વારા એ વાત સ્પષ્ટ કરી છે કે નૈરન્તર્થ રૂપે અવસ્થાપિત લાહેશલા કાએાની (લાહાની સળીઓની) જેમ પરસ્પર નિરપેક્ષ સામાચિક આદિ છ આવશ્ય-કાની સમુદયસમિતિ નાઆગમની અપેક્ષાએ ભાવસ્કન્ધ નથી. (સે તં નોઆગમऔ માવસ્ત્ર ઘે) નાઆગમની અપેક્ષાએ ભાવસ્કન્ધનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે. (સે તં માવસ્ત્ર ઘે) આ રીતે ભાવસ્કન્ધના બન્ને લેદોનું વર્ણન અડ્ડીં સમાપ્ત થાય છે.

માવલ ઘ) આ રાતા આપરકન્યના બન્ન હાદાઉ પહુન અહા સમાપ્ત યાય છ. ભાવાર્થ – સંત્રકારે આ સંત્રદ્વારા નાઆગમને આબ્રિત કરીને ભાવસ્કન્ધના સ્વરૂપતું નિરૂપણુ કર્શું છે. તેમાં તેઓએ એ વાત પ્રતિપાદિત કરી છે કે પરસ્પર સં<sup>જ્</sup>લીબ્ટ (સંબદ્ધ) સામાયિક આદિ ૬ અધ્યને ાના નિરન્તર સેવનથી આત્મામાં જે તલ્લીન તા થવા રૂપ ઉપયાગ પરિણામ થાય છે અને તે પરિણામથી જે આવશ્યક્યુત સ્કન્ધ નિષ્પન્ન થાય છે, તેનું નામ ભાવસ્કન્ધ છે. એજ ભાવસ્કન્ધને જયારે સદા-રક સહત્તી રંગેહરણ આદિ વ્યાપારરૂપ કિયાથી વિવક્ષિત કરવામાં આવે છે, ત્યારે તે નાઆગમભાવસ્ક ધ કહેવાય છે. સ્કન્ધ પદાર્થના જ્ઞાનનું નામ આગમ છે, તેમાં સાંતાના ઉપ્યુયેલ પરિણામતાં નામ ભાવ છે, અને જે રંગેહરણ આદિવટે થતી કિયા



૨૩૧

इदानीं स्तन्धस्य पर्धयान् विवक्षराह-

मूलम्—तस्स णं इमे एगट्टिया णाणाघोसा णाणावंजणा एगट्टिया नामघेजा भवंति, तं जहा—गणकाएय निकाए, खघे वगे तहेव रासी य । पुंजे पिंडे निगरे, संघाए आउलसमूह ॥१॥ से त खंघे ॥ सू० ५८॥

छ या-तभ्य खलु इमानि एकार्थिका ने नानाघ पाणि नानाव्यञ्जनानि एकार्थिकानि नामधेयानि भवन्ति, ख्यया--गणःकायश्च निकायः स्कन्धे। दर्गस्तयैव राशिश्च। पुत्र्जःपिण्डो निकरः संघात आकुलः समूहः ॥१॥ स एष स्कन्धः ॥५८॥

जानेवाली प्रमार्जना आदि कियाएँ हैं वे नोआगम हैं। यहां नो दाब्द सर्वथा आगमामाव का निषेधक नहीं हैं किन्तु एकदेश आगम का निषेधक है ? स्कंघ पदार्थ वा ज्ञान आगम और किया अनागम नोआगम है। यह नोआगम को लेकर भावरकंघ का स्वरूप है। स्वत्र ५७।

अब सत्रभार स्कंध की पर्याक्षों का कथन करते हैं-

तस्सणं इमे एगडिया इत्यादि ! ॥सूत्र ५८॥

शब्दार्थ--(तग्स) इस स्कंध के (इमे) ये (णाणाघोसा) उदान आदि नाना घोषवाले (णाणावंजणा) ककारआदि अनेक व्यंजनॉवाले (एगडिया)---एकार्थिक पर्यायवाची (नामधेडजा भवंति) नाम हैं। (तं जहा) जो इम प्रकार से हैं--(गणकाए य निकाए खंवे, वग्गे तहेव रासी य पुंजे पिंडे निगरे संधाए आउलसमूहे ॥१॥ से तं खंवे) गणकाय, निकाय, स्वंध, दर्भ, राशि, पुंज,

એ છે તે નાેઆગમ છે. અહીં 'નેા' શખ્દ સર્વ'થા આગમાભાવના નિષેધક નથી, પરન્તુ એક દેશતઃ આગમના નિષેધક કે. સ્કન્ધ પદાર્થનું સાન આગમરૂપ છે અને ક્રિયા અનાગમ–નાેઆગમરૂપ છે. નાેઆગમભાવસ્ટન્ધનું આ પ્રકારતું સ્વરૂપછે. ાસૂપણ હવે સૂત્રકાર સ્કન્ધના પર્યાયવાચી શખ્દાનું કથન કરે છે....

"तस्स णं इमे एगद्विया" छत्याहि---

શખ્દાર્થ---(तग्स) ते સ્કન્ધના (इमे) આ (णाणा घोना) ઉદાત્ત આદિ વિવિધ ઘાષવાળાં (णाणावंजणा) કકાર આદિ અનેક વ્યંજનાવાળાં (एगट्टिया) એકાર્થિક-પર્યાયવાથી (नामघेज्जा भवंति) નામા કહ્યાં છે. (तं जहा) જે નામા નીચે પ્રમાણે છે-(गणकाए य निकाए खंधे, वग्गे तहेव रासीय पुंजे पिंडे निगरे, खंधाए आउल समूहे ॥ १॥ से तं संघे) अधु, કાય, નિકાય, સ્કન્ધ, વર્ગ, રાશિ, પુંજ, પિંડ, २४०



टीका---'तरस णं' इत्यादि--

तस्य=स्कन्धस्य खढु इमानि=वक्ष्यमाणानि एकार्थिकानि नानाघाषाण नानाव्यव्जनानि नामधेयानि भवन्ति । तद्यथा-गणः=मङादिगणवद् गणः,कायः= पृथिवीकायादिवत्कायः, निकायः=पड्जीवनिकायवन्निकायः, स्कन्धः=द्विप्रदेशिका दिस्कन्धवत् स्कन्धः, वर्गः=गोवर्गवद् वर्गः, राशिः=शालिधान्यादिवढाशिः, पुञ्जः= दिस्कन्धवत् स्कन्धः, वर्गः=गोवर्गवद् वर्गः, राशिः=शालिधान्यादिवढाशिः, पुञ्जः= दिस्कन्धवत् स्कन्धः, वर्गः=गोवर्गवद् वर्गः, राशिः=शालिधान्यादिवढाशिः, पुञ्जः= दिस्कन्ध्वत् स्कन्धः, वर्गः=गोवर्गवद् वर्गः, राशिः=शालिधान्यादिवढाशिः, पुञ्जः= दिस्कन्ध्विक्रवद् निकरः, सङ्घातः=महोन्सवादि सम्मिलिजनसङ्घातवत् सङ्घातः, किण्ड, निकर, संघात, आकुल और समूह ! ये जो गण से लेकर समूह तक के कृष्ट है, वेभावस्व'व के वाचक पर्याय हैं । ऐसा जानना चाहिये ! एकार्थि क आदि पदों की व्यास्या पहिले की तरह जाननी चाहिये । इस प्रकार से यहां तक स्कंघ के स्वरूप का वर्णन स्वजकारने किया है ।

जिस प्रकार मल्ल आदिकों का गण होता है उसी प्रकार से रूत'ध भी अनेक परमाणुओं वा संश्लिष्टरूप एक परिणाम होता है इसलिये इस का नाम गण हैं। पृथिवीकाय आदि के समान यह स्कंध काय है। पट्जीव निकाप की तरह यह स्कंध निकाय है। द्विप्रदेशिक आदिस्कंध केजैसा यहस्कंध है। गोवर्ग की तरह यह वर्गरूप है। द्वालिधान्य आदि की तरह यह राशि-इन है।-फैलाकर इकडे किये गये धान्यादी की तरह यह पुजरूप है। गुड अगदि के पिण्ड की तरह यह पिंडरूप है। चांदी आदि के समुह की तरह

નિકર, સંઘાત, આકુલ અને સમૂહ. આ જે ગણથી લઇને સમૂહ પર્યન્તના શબ્દો છે તે ભાવસ્કન્ધના વાચક છે, એમ સમજવું. એકાર્થિંક આદિ પદાની વ્યાખ્યા આગળ કહ્યા અનુસાર સમજવી આ પ્રકારે સત્રકારે અહીં સુધી સ્કન્ધના સ્વરૂપતું વર્ણાન કર્યું છે. અહી સ્કન્ધનું વર્ણુન પૂરૂં થાય છે.

હવે આ ગણુ આદિ પઠોનાે અર્થ સમજાવવામાં આવે છે-

"ગણુ"-જેમ મહલ આદિનું ગણુ હેાય છે એજ પ્રમાણે સ્કન્ધ પણુ અનેક પરમાણુઓના એક સંશ્લિષ્ટ પરિણામરૂપ હાેય છે, તેથી તેનું નામ ગણુ પડ્યું છે. ''કાય''-પૃથ્વીકાય આદિની જેમ આ સ્કન્ધ કાયરૂપ છે.

''કાય''-પૃથ્વાકાય આદિના જમ આ સ્કન્ધ કાયરૂપ છે. ''નિકાય''-ષટજીવનિકાયની જેમ આ સ્કન્ધ નિકાયરૂપ છે. ''સ્ક'ધ''-દ્વિપ્ર≩શિક આદિ સ્ક'ધની જેમ તે સ્કન્ધરૂપ છે. ''વર્ગ''-ગા વગ°ની જેમ તે સ્કન્ધરૂપ છે. ''સશિ'' શાલિધાન્ય (ચાખા) આદિની જેમ તે રાશિરૂપ છે. ''પુંજ'' એકત્ર કરેલા ધાન્યપુંજની જેમ તે પુંજરૂપ છે. ''પિંડ'' ગાળ આદિના પિંડની જેમ તે પિંડરૂપ છે.

કના કયા કયા છ અધ્યયન છે ? ઉત્તર—આ પ્રકારના પ્રશ્નના ઉત્તર રૂપે સ્વત્રકાર અર્થાધિકારને આશ્રય લઇને ते અध्ययने। ३७ ६-(आवरसगस्स णं इमे अत्थाहिगारा भवंति) अर्थाधिकारने-

विवेचन ३२ छे- आवस्यगरग् गं रंगहि-રાબ્દાર્થ — શિષ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૃછે છે કે હે ગુરુ મહારાજ ! આવશ્ય-

જેમ તે આકુલરૂપ છે. "રામહું" પુર આદિના જનસમૂદ્રની જેમ તે સમૃહરૂપ છે. II સ૦ ૫૮ II ત સ્કન્ધાધિકારતું વર્ણન પુરું થયું, હવે સુત્રકાર આવશ્યકના ૬ અધ્યયનાનું

"નિકર" ચાંદી આદિના સમૂહની જેમ તે નિકરરૂપ છે. "સંઘાત' મહાત્સવ આદિમાં એકત્ર થયેલા જનસમુદાયની જેમ તે સંઘાતરૂપછે. "આકુલ" રાજગૃહ આદિના આંગણુમાં જગા થયેલા વ્યાપ્ત જનસમૃહની

विवेचन कःते हैं--- ' आवस्सगस्स'' इत्यादि । ॥मृत्र ५९॥ शब्दार्थ-हे भदन्त ! आवश्यक संबन्धी छह अध्ययन कौन २ से हैं ? इस प्रकार से पूछे जाने पर सूत्र∓ार अर्थाधिकार को आश्रित करके उन अव्ययनों को कहते हैं-(आवस्सगरस इत्यादि) (आवस्सगरस णं इमे

पुर आदि के जनल्मूह की त'ह यह समूहरूप है।।पूत्र ५८॥ स्तंत्राधिहार का कथनकर अब सत्रकार आवरप्क के छह अध्ययनों का

यह निकररूप है। महोत्सव आदि में सम्मिलित जनसम्रदाय के समान यह संघातरूप है। राजगृह के आंगन मे हुए ध्याप्त जनसमृहरूप यह आकुल है।

सावद्ययोगविरतिः उत्कीर्त्तनं गुणवतश्च प्रतिपत्तिः । स्वलितस्य निग्दना वर्णाचिकित्सा गुणधारणा चैव । स० ५९॥

छाया--- ओवञ्यकस्य खलु इमे अर्थाघिकारा भवन्ति, तद्यथा--

खलियरस निंदणावणचिगिच्छा गुणधारणा चेव ।१। ॥सू०५९।

गणादि समुहान्ताः ज्ञब्दा भावस्कन्धस्य वाचका वोध्याः। एकार्थिकादिपदानां व्याख्या पूर्ववद् बोध्या । सम्प्रति स्कन्धमुपसंहरन्नाह- स एष स्कन्ध इति।।सू५८॥ इत्थं सत्त्वाधिकार उक्तः, सम्प्रति आवश्यकस्य षडध्ययतनि वित्रिक्ते— मुलमू--आवस्सगस्स णं इमे अत्थाहिगारा भवंति, तं जहा-सावज्ञजोगविरई, उक्तित्तण गुणवओ य पडिवत्ती।

आकुलः=राजगृहाङ्गणजनाकुलवदाकुलः, समृहः=पुरादिजनसमृहवत् समृहः । एते

अनुये।गचन्द्रिकाटीका ५९ आवत्र्यकस्य षडध्ययननिरूपणम्

### अनुयोगह्रारस्त्रे

**78**7

टीका-- 'आवस्सगस्त णं' इत्यादि-

अख़श्यकसम्बन्धीनि षडध्ययनानि कानि ? इति तान्यर्थाधिकारमा अत्यो-च्यन्ते-आवरसगस्स' इत्यादिना । आवश्यकाय खछ इमे=वक्ष्यमाणा अर्थाधि-वागा-अर्थेन अधिकाराः-अर्थमा श्रित्य प्रउताता भवन्ति, तद्यथा-सावद्ययोग विरतिः=सामायिकलक्षणो प्रथमेऽध्ययने प्राणातिपातादि सर्व साबद्ययोगविरतिर-याधिकारः ? उत्कीर्त्त नम= द्वितीये चतुर्धिं इत्तरिक्तवाध्ययने कर्म क्षय्प्रधानकारण-त्यात् रुब्धबोधिविशुद्धिहेतुत्यात् पुनर्वो दिलाभफलत्वात् साबद्ययोगविरतिर-कत्वेनोपका रित्वाच्च तीर्थ कृतां गुणोत्भी र्त्त नरूरोऽर्थाधिकारः २ । तृतीये बन्दना-ध्ययने गुणव्रतश्च प्रतिपत्तिः--गुणाः=मूलोत्तर गुणरूपा व्वतपिण्डविशुद्ध यादयो विद्यन्ते अत्थाद्दिगारा भवंति) आवश्यक के ये वक्ष्यमाण अर्थाधिकार-अर्थ को आश्रित करके कथन हैं । (तं जहा) जो इस प्रकार से हैं---

(सावज्जनोगविरई उक्कित्तणं गुणवओ य पडिवत्ती । खलियस्म निंदणा बणतिणिच्छा गुणधारणा चेव) सामाधिकरूप थ्रथम अध्ययन में, प्राणातिपात आदिरूप सर्व सावद्ययोग से विरति होना यह अर्थाधिकार है। द्वितीय चतु-विंश्वतिस्तवरूप अध्ययन में वर्मों के क्षय वरने में प्रधानकारण होने से रूध-बोधिकी विश्चद्धि से हेतु होने से, तथा पुनर्वोधि के लामरूप फल की प्राप्ति में कारणभूत होने से और सावद्ययोग से विरति के उपदेशक होने के कारण अस्यंत उपकारी होने से, तीर्थ करों के गुणों का उत्त्वीत नरूप अर्थाधिकार है, तृतीय वन्दनाध्ययन में मूलगुण और उत्तर गुणरूप व्रत, पिण्ड विश्चदि मर्थने आश्रित हरीने आवश्यकों नी ये प्रभः हे कथन छे. (तंजहा) ते छ अध्यय-नेगां आ प्रधारना अर्थनी (विषयनी) प्रव्रपक्षा धरी छे---

(सावज्जजोगविरई उविकत्तणगुणवओ य पडिवत्ती ! स्वलियस्स निंद-णावणतिगिच्छा गुणधारणा चेव) સામાધિકરૂપ પહેલા અધ્યયનમાં આદિરૂપ સાવઘ યાગેાની વિરતિત પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. બીજા અતુવિં શતિસ્તવરૂપ (૨૪ તીથ કરેાના કીર્ત નસ્તવનરૂપ) જે અધ્યયન છે તેમાં તીર્થ કરેાની સ્તુતિ ગુણેાના ઉત્કીર્ત નરૂપ અર્થોધિકાર છે તે તીર્થ કરેાની સ્તુતિ કરવાતું કારણ નીચે પ્રમાણે છે-કર્માના ક્ષય કરવામાં પ્રધાન કારણભૂત હાવાથી, લબ્ધબાધિની વિશુદ્ધિમાં કારણભૂત હાવાથી અને પુનર્બોધિના લાભરૂપ ફળની પ્રાપ્તિમાં કારણભૂત હાવાથી, સાયઘ-યોગામાંથી વિરતિના ઉપદેશક હાવાને કારણે અત્યન્ત ઉપકારી હાવાથી તીર્થ કરેવાના મુણેાની સ્તુતિ થવી જ બેઇએ. ૨૪ તીર્થ કરેવાના ગુણાના ઉત્કીર્ત નરૂપ અર્થથી સંપન્ન આ બીજું અધ્યયન છે. ત્રીજા વન્દણા અધ્યરન માં મૃળગૃહ અને ઉ સ્ગુણરૂપ વ્રત

રઇ3

# अनुयोगवन्द्रिकाटीका. ५९ आवश्यकस्य षडध्ययननिरूपणंम्

यस्य स गुणवांस्तस्य प्रतिपत्तिः=बन्दनादिका व.त्तंध्या,-एइंरूपोऽर्थाधिवाः:। च शब्दः पुनर्श्वे ३। तथा-चतुर्थे प्रतिक्रमणाध्ययने-स्वलितस्य=साधुक्रत्याच्च-लितस्य निन्दना=निन्दा कर्त्तव्या। अयं भावः--मूलोत्तरगुणेषु प्रमादाचीर्णस्य प्रत्यागतसंवेगस्य जन्तोर्थिशुध्यमानाध्यवसायस्य अकार्यनिद-'मित्येवं रूपेण निन्दा-रूपोऽर्थाधिकारः ४। तथा पञ्चमे कार्यतिसर्गाध्ययने-वर्णचिकिरसा-व्यणस्य चि-किरसा=भैषज्यम् । अयं भावः-चारित्ररूपपुरुषस्य योऽयमतिचाररूपो माव-व्रणस्तस्य दशविधप्रायश्वित्तरूपा चिकित्सा कर्त्तव्येति, एवंरूपोर्थाधिकारः प्रोच्यते ५। तथा-पण्ठे प्रत्याख्यानाध्ययने-गुणधारणां-गुणानां=मूलोत्तरमुणाना

आदि गुण जिसमें हैं ऐसे गुणवान् साधुको बन्दना आदि करनेरूप अर्थाधिकार है। चौथे प्रतिकमण अध्ययन में साधुकृत्य से स्खलित हुए की निन्दाकारने--अर्थात् अतिवारों की निग्रहणा करने आदिरूप अर्थाधिकार है। इसका भाव यह है कि जो साधु मूलगुणों एवं उत्तरगुणों में प्रमाद पत्ति-ततो हो रहा है, परन्तु बैराग्यभाव उसवा नष्ट नहीं हुआ है, और परिणामां में जिसको विशुद्धि बढती रहती है-पेसे उस साधु को ''यह काम करने योग्य नहीं है'' इस प्रकार का निंदारूप अर्थाधिकार है।---

पांचवां जो नायोत्सर्ग नामका अध्यथन हैं उसमें वण (फाडा) चिकि-त्सारूप अर्थाधिकार है ता पर्य इसका यह है कि चारित्ररूप पुरुष का जो अतिवाररूप भावत्रण है उसकी दश प्रकार प्रायश्चित्तरूप चिकित्साकरनी चाहिये ऐसा उसमें अर्थाधिकार है। तथा छठा प्रत्याख्यान नाम का जो

પિંડ વિશુદ્ધિ આદિથી સંપન્ન હાય એવા ગુણવાન સાધુને વંદણા આદિ કરવારૂપ અધિકાર છે. ચાથા પ્રતિક્રમણ અધ્યયનમાં સાધુકૃત્યથી સ્ખલિત થયેલાની નિન્કા કરવાના એટલે કે પાતાના દ્રારા જે આતચારાનું સેવન થઇ ગશું હાય તેની નિગ્નહણા આદિ કરવારૂપ અર્થાધિકાર છે. આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે જે સાધુ મૂળગુણા અને ઉત્તરગુણાની આરાધના કરવામાં પ્રમાદને કારણે ઢાયા કરતા હાય છે, પરન્તુ તેના વરાગ્યભાવ નષ્ટ થયેા નથી અને જેના પાંરણામામાં વિશુદ્ધિની વૃદ્ધિ જ થતી રહે છે, એવા સાધુ દ્વારા પાતાના દેહની આ પ્રકાર નિંદા કરાય છે. ''આ કામ કરવા યાગ્ય નથી, છતાં પ્રમાદને કારણે મારાથી એવું થઇ ગશું.'' આ પ્રકારની નિંદારૂપ અધિકારથી શુક્ત ચાથું અધ્યયન છે. (પ) પાંચમું કાયાત્સગં નામનું અધ્યયન છે, તેમાં વર્ણચિકિત્સારૂપ અર્થાધિકારનું પ્રતિપાદન કર્શું છે. એટલે કે ચારિત્રરૂપ પુરુષના અતિચારરૂપ જે ભાવવણ છે તેની દસ પ્રકારના પ્રાયશ્વિત્ત રૂપ ઇલાજો વડે ચિકિત્સા કરવી જેઇએ, એ વિષયનું તેમાં પ્રતિપાદન કર્શું છે. છર્ક પ્રત્યાખ્યાન નામનું અધ્યાય છે. તેમાં મૂળગુણા અને ઉત્તરગુણોને ધારણ કરવા \* \* \* \*

अनुयोग<sup>द्ध</sup>ारसत्रे

धारणा=प्रतिपत्तिः, एव रूपोऽर्थाधिकारः प्ररूषयिष्यते । मूल्रोत्तरगुणानां निरति , चारं सन्धारणं यथा भवात तथा प्रत्याख्यानाध्ययने प्ररूपयिष्यते इत्यर्थः १ । 'चैत्र' इति 'च' शब्दादन्येऽप्यवान्तरार्थाधिकारा विज्ञेयाः । 'एव' शब्दाऽव-धारणे वोध्यः ।

अध्ययन है। उसमें मूट<sup>35</sup>ण और उत्तरगुणों को घारण करनेरूप अर्थापि-कार है। मूलगुण उत्तरगुणों को अतिचार रहित अच्छी तरह धारण करता है वैसी प्ररूपणा सत्रकार प्रत्याख्यान अध्ययन में करेंगे। ''च'' झब्द से स्रत्रकारने यह प्रकट किया है कि आवश्यक के और अवाग्तर अर्थाधिकार है। ''एव'' इब्द अवधारण अर्थ में आया हैं।

भावार्थ- पूत्रकारने इस खत्रडारा आवश्यक के छ अर्थाधिकारों को वर्णन किया हैं।(१) सामायिक (२) चतुविं श्वतिस्तव, (२) वंदना, (४) प्रतिक्रमण, (५) वायोत्सर्ग और (६) प्रत्याख्यान । इन सर्व सावययोगों से विरक्त होना सामायिक अध्ययन में, चौधीस तीर्थं करों की स्तुति करना द्वितीय चतुर्वि-श्वतिर्तव अध्ययन में, गुणवान साधु को चन्दना आदि करना द्वितीय चतुर्वि-श्वतिरतव अध्ययन में, गुणवान साधु को चन्दना आदि करना द्वतीय चतुर्वि-श्वतिरतव अध्ययन में, गुणवान साधु को चन्दना आदि करना द्वतीय चतुर्वि-श्वतिरतव अध्ययन में, गुणवान साधु को चन्दना आदि करना प्रतिक्रमण अध्ययन में साधुक्वत्य से स्वलित हुए साधु को अपनी निंदा करना प्रतिक्रमण अध्ययन में, चारित्र में लगे हुए अतिचारों की दश्ववित्र प्रायश्चित से शुद्धि करना हार्यो-त्सर्ग अध्यवन में, मूलगुण और उत्तरगुणां को धारण करना प्रत्याख्यान अध्वयन में अर्थाधिकार हैं।

રૂપ અર્થાધિકાર છે. પ્રત્યાખ્યાન દ્વારા તે મૂળગુણુ અને ઉત્તરગુણુેાને અતિચાર રહિત સમ્યક્ર્રપે ધારણુ કરે છે, એવી પ્રરૂપણુા સ્વત્રકાર આગળ જતાં પ્રત્યાખ્યાન અધ્ય-યનમાં કરશે. 'च'' શબ્દ દ્વારા સ્વત્રકારે એ પ્રકટ કર્યું છે કે આવશ્યકના આ સિવાયના બીજાં પણુ અવાન્તર અર્થોધિકાર છે. ''एव'' આ પદ અવધારણુ અર્થમાં વપરાયું છે.

ભાવાર્થ — સુત્રકારે આ સત્રદ્વારા આવશ્યકના છ અર્થાધિકારોતું વર્ણુન કર્યું છે-(૧) સામાયિક (૨) ગ્રતુવિ શતિરતવ (૨૪ તીર્થ કરોની રતુતિ), (૩) વંદના, (૪) પ્રતિક્રમણુ, (૫) કાયેહસર્ગે અને (૬) પ્રત્યાખ્યાન.

પહેલા અધ્યયતમાં સમસ્ત સાવ<sup>દ્ય</sup> યોગોથી વિરકત થવાના, ખીજા અધ્યયનમાં ૨૪ તીથ કરેવાના સ્તુતિ કરવાના, ત્રીજા વંદના અધ્યયનમાં ગુણુવાન સાધુને વંદણુ આદિ કરવાના, ચાથા પ્રતિક્રમણ અધ્યયનમાં સાધુકૃત્યથી સ્ખલિત થયેલા સાધુએ પાતાની નિન્દા કરવાના, પાંચમાં કાયાત્સર્ગ અધ્યયનમાં ચારિત્રમાં લાગેલા અતિ-ચારાની દસ પ્રકારના પ્રાયશ્ચિત્તોથી શુદ્ધિ કરવાના અને છઠ્ઠા પ્રતિક્રમણ અધ્યયનમાં મૂળગુણુા અને ઉત્તરગુણુાને ધારણ ઠરવાના અર્થાધિકાર છે. આબળ સૂત્રકારે આ પ્રમાણુ કથન કર્યું હતું— अनुयोगचन्द्रिका टीका.सं० ५९ आवंदयकस्य पंडध्ययननिरूपणम् २४६

पूर्वम 'अवस्सयं निविखविस्सामि, सुयं निक्खिविस्सामि, खंत्रं निक्खि-विस्सामि, अज्झयणं निक्खिविस्सामि' इत्युक्तम् । तत्र-आवक्यकादीनि त्रीणि पदानि निश्चिप्तानि । अध्ययनस्य निक्षेपः सम्प्रति क्रमप्राप्तोऽपि न क्रियते । यतस्तस्य निक्षेपः वक्ष्यमाणनिक्षेपानुयोगढारे ओघनिष्पन्ननिक्षेपे करिष्यते।स्र०५९। अधुनाऽऽवक्ष्यकस्य यद् व्यारूयातं, यच्च व्यारूयेयं तदुभयमुपदर्शयन्नाइ--

मूलम्--आवस्सयस्स एसो पिंडत्थो वणिणओ समासेणं ।

एत्तो एक्वेकं पुण, अज्झयणं कित्तइस्लामि ॥१॥ तं जहा-सोमाइयं, चउवीसत्थओ वन्दणयं पडिकमणं काउ-स्सग्गो पच्चक्खाणं । तत्थ पढमं अज्झवणं सामाइयं, तस्सणं इमे

पूर्व में आवस्यपं निक्तिल विस्तामि, सुपं निक्तिसिसामि, संध निक्ति विस्तामि अञ्झर्थणं निक्तिविस्तामि'' ऐसा खत्रकारने कहा है। सो इनमें से आवश्वक आदि तीन पद तो सत्रकार द्वारा निक्षिप्त किये जा चुके। अब अध्य-यन का निक्षेप कम प्राप्त है-सो कम प्राप्त होने पर भी उसका निक्षेप खत्रकार यहां नहीं कर रहे हैं क्यों कि वक्ष्यमाण निक्षेपअनुयोगद्वार में आवनिष्पन्न निक्षेप में वें उतका निक्षेप करेंगे। ॥ सत्र ५९॥

अब स्वत्रकार आवश्यक का जो विषय-व्याखयात हो चुका है तथा आगे जो विषय व्याख्यात हो चुका है यह दिखलाते हैं:---

आवस्सयस्स एसो इत्यादि । ॥ सूत्र ६० ॥

शञ्दार्थ—(आवर्स्सयस्स) आवश्यक इसनाम से प्रसिद्ध शास्त्र का (एसा) यह पूर्वेक्तिरूप (पिण्डत्थो) पिण्डार्थ (समासेणं) संक्षेपसे (बण्णिओ) कहा है।

''आवस्सयं निक्छिविस्सामि, सुयं निविखविस्सामि, स्रंधं निक्छिविस्सामि, अज्झ्यणं निक्छिविस्सामि"

આ કથન અનુસાર આવશ્યક, શ્રુત અને સ્કન્ધ આ ત્રહ્યુના નિક્ષેપ તા થઇ ચુકયા છે હવે અનુક્રમ પ્રમાણે અધ્યયનના નિક્ષેપ થવા જોઇએ. છતાં પણ સ્ટ્રત્રકાર અહીં ક્રમ પ્રાપ્ત અધ્યયનના નિક્ષેપ કરતા નથી, કારણ કે આ વિષયના નિક્ષેપ અનુ યાગ દ્વારમાં-એાઘનિષ્પન્ન નિક્ષેપમાં તેઓ તેના નિક્ષેપ કરશે. 11 સ્ટ્ર પલ 11 હવે સ્ટ્રતકાર આવશ્યકના જે વિષય વ્યાખ્યાત થઇ ચુકયા છે અને આગળ જે વિષય વ્યાખ્યાત થવાના છે, તે બતાવે છે. "आवस्सयस्स एसो" ઇત્યાદ---



अनुवागदारमुह चतारि अणुओगदारा भवंति, तं जहा-उवकमे १, निक्खेवे २, अणुगमे ३, नए ४॥६०॥

छाया-आवश्यकस्य एष पिण्डार्थो वर्णितः समासेन । अत एकैकं पुनरव्ययनं कीत्तंयिष्यामि ॥१॥

तद्यथा-सामायिकं चतुर्वि शतिस्तवो कदनकं प्रतिकमणं कायोत्सर्गः प्रत्याख्या-नम् । तत्र प्रथममध्ययनं सामायिकम् । तस्य खढु इमानि चत्वारि अनुयाग-डाराणि भवन्ति, तद्यथा उपकमो निश्लेषः अनुगमो नयः ॥६०॥

तात्पर्यं वहने का यह है-इस शास का आवश्यकश्रुतःकंध ऐसा नाम सार्थक है। अतः सार्थंक नाम होने से अवश्य करणीय सावद्ययोगविरति आदि का प्रतिपादन सत्रकार आगे करेंगे। (एत्तो) इसलिये आवश्यक का संक्षेप से सम्रदाय अर्थ वर्णन करने के बाद (पुण) पुनः (ऐकेकं अज्झपणं) एक एक अध्ययन का (कित्तइ<sup>स्</sup>सामि<sup>)</sup> कथन में करूंगा। (तं जहा) वे अध्ययन <del>इ</del>स व्रकार से हैं--(सामाइयं चउवीसत्थओव∙दणयं पडिवकमणं, काउ+सग्गो पच्चक्लाणं) १ सामायिक, २ चतुर्वि शतिस्तव, २ वन्दनक, ४ प्रतिक्रक्ण ५ कायोत्सर्ग ६, पत्यारूपान । (तस्थ पढमं अज्झवणं सामाहवं) इन ६ अध्वयनों में से १ पहिला अध्ययन सामायिक है। समः आयः-समायः समायः प्रयोजनमस्येति सामायि तम् इस व्युत्रांत्त के अनुसार रागद्वेष से रहित ऐसा आत्मा का−

શખ્દાર્થ — (आवस्सयस्स) આવશ્યક આ નામે પ્રસદ્ધિ એવા શાઅના (एस)) આ પ્રવેકિત પ્રકારના (पिंडत्यो) પિંડાર્થ (समासेगं) સ'ક્ષિમમાં (दणिजा) કહેવામાં આવ્યે છે. આ કથનતું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે-આ શાસ્ત્રતું આવશ્યક શ્રવ સ્કન્ધ' એવું નામ સાર્ધ'ક છે. આ રીતે આ શાસ્ત્રતું નામ સાર્થ'ક હેાવાથી, અવસ્ય કરણીય સાવદ્યયોગ વિરતિ આદિતું પ્રતિપાદન સુત્રકાર આગળ કરવાના છે. (एवो) तेथी આવશ્યકના સમુદાય અર્થનું સંક્ષિપ્તમાં વર્ણન કરીને (पुग्र) હવે (एकेकं अज्झयणं) એક એક અધ્યયનનું (कित्त;स्सामि) વર્ણન હું કરીશ, એવું સત્રકાર વચન આપે છે. (तंजहा) આવશ્યકના તે અધ્યયનાનાં નામ આ પ્રમાણે છે (सामाइय, जुड-वीतत्थओ वन्दणयं पडिवकमाणं, वाउरतगो पचक्लाणं) (१) सामायिक, (२) सतु-<sup>6</sup>વેં શતિસ્તવ (૨૪ તીર્થં કરાેની રતુતિ). (૩) વન્દનક, (૪) પ્રાતક્રમ**ણ**, (૫) કા**યે**ાત્સર્ગ અને (१) પ્રત્યાખ્યાન. (तत्य पढमं अज्झयणं सामाइएं) આ છ અધ્યયનામાં પહેલું સામાચિક નામતું અધ્યયન છે. જેના દ્વારા બાેધ આદિકાેના અધિક આપિ थती र& तेनु' नाम अध्ययन છે. ''समः आयः≂समायः समायः प्रयोजनगर्थीत

**≌हुय<del>ागवन्द्रिका टीकाद्य</del>त्र६० आवश्वकत्व व्यारू<sup>ख</sup>ानं व्याख्येय<sub>र</sub>य च निरूपणम् २४७** 

#### टीका-'आवस्सयस्स' इत्यादि--

आवश्यकः स्य=आवश्य केति नाम्ना प्रसिद्धस्य शास्त्रस्य एवः=पूर्वोक्तरूपः पिण्डार्थः=सम्रुदायार्थः समासेन=संक्षेपेण वर्णितः=वथितः । अस्य शास्त्रस्यावश्यक श्रुतस्कन्ध इति-अःवर्थनाम । नाम्नोऽन्वर्थत्वात् अवश्यं करणीयं सावद्ययोगविस् त्यादिकं प्रतिपादयिष्यते, इति-अभिप्रायः । उत्तरार्धं माथाऽर्थमाइ-अतः=आव-त्यकः य संक्षेपेण सम्रुदायार्थं वर्णनानन्तर पुनः=भृयः एकैकम् अध्ययनं कीर्त्त-यिष्यामि=कथयिष्यामीति ।

एकैकमध्ययनं भीर्चयिष्यामीति प्रतिज्ञानुसारेण तन्निरूपयितुमाह-'त जहा' इत्यादि । तथ्था-सामािकं चतुर्विशतिस्तवो वन्दनकं प्रतिक्रमणं कार्योत्सर्गः प्रत्याख्यानम् । तत्र-तेषु षट्सु अध्ययनेषु प्रथमम्=आद्यम् अध्ययनम्-अधि-अधिकम् अयनं=प्रापणं बोधादेर्येन तदध्ययनम्, सामायिकम--समः=धग-देपवियुक्तः स्वात्मवस्सर्वभूतेषु दृष्टिसग्पन्नरतस्य आयः=प्रतिक्षणं ज्ञ नादि-गुणोत्व-

समभाव इप परिगाम कि जो सई प्रतों में स्वा मवत दृष्टि से संपन्न होताहै उस गा नाम सम है। इस सम की जो आप प्राप्ति है- ज्ञानादिगुणोत्कर्ष के साथ लाभ है- उस गा नाम सम य है। यह सम प्रतिक्षण अपूर्च भवाटवी में अमण कराने के कारणभूत संहेश भाव के विच्छेदक और निरूपम सुख के हेतु ऐ से ज्ञान, दर्शन और चारित्ररूप पर्यायां से जो संयुक्त हो जाता है उस गा नाम समाय हैं यह समायशब्द का निष्कर्षार्थ है। यह समाय ही जिस ज्ञान कियारूप अध्ययन का प्रयोजन है उसका नाम सामायिक है। अथवा समाय एव सामायिक म्" समाय ही सामायिक है। इसका जो सबसे पहिले कर्यन किया है-- उसका कारण यह है कि यह सामायिक समस्त चारित्रादि स्वान किया है-- उसका कारण यह है कि यह सामायिक समस्त चारित्रादि स्वान शिषा होने के का ण म्रुक्ति का प्रधान हेतु हैं। कहा हैं-- जैसे सर्व

सामायिकम्" આ બ્યુત્પત્તિ રાગદ્વેષથી રહિત એવા આત્માત્તું સમભાવરૂપ પરિણામ કે જે સવંબૂતોમાં સ્વાત્મવત દૃષ્ટિથી સંપન્ન હોય છે, તેનુ નામ 'સમ' છે. તે સમની જે આય (પ્રા<sup>દ</sup>્મ) છે-જ્ઞાનાદિ ગુણેત્કર્ષ રૂપ જે લાભ છે, તેનું નામ સમાય છે પ્રતિક્ષણ અપૂર્વ ભવાટવીમાં ભ્રમણ કરાવવાને કારણભૂત સંકલેશ ભાવના વિચ્છેઠક અને અનુપમ સુખના હેતુ એવાં જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ પર્યચિધી જે સંયુ કત (સંપન્ન) થઇ જાય છે તેનું નામ સમાય છે. આ પ્રકારના 'સમાય' પદના નિષ્કર્ષાર્થ થાય છે. આ સમાય જ જે જ્ઞાન કિયારૂપ અધ્યયનનું પ્રયાજન છે, તેનું નામ સામાચિક છે. અથવા-''समाय एव सामायिकम्'' સમાય જ સામાચિકરૂપ છે આ સામાચિકનું સાથી પ્રથમ કથન કરવાનું કારણ એ છે કે આ સામાચિક સમસ્ત ચારિત્રાદિ ગુણાના આધારરૂપ હોવાથી સુકિતપ્રાપ્તિના પ્રધાન કારણુરૂપ છે.

#### २४८

पं प्राप्तिः-समायः, समो हि प्रतिक्षणमपूर्वेःज्ञानदर्शनचरणपर्यायेश्वैवाटवीश्रमणहेतु-संक्रेशविच्छेदकैर्निरुपमसुखहेतुभिः संयुज्यते इति भावः, समायः प्रयोजनमन्य ज्ञानक्रियाथमुदायरूपस्वाध्ययमस्येति सामायिकम् । यद्वा-समाय एव सामायि-कम् । समस्तचरणा दिगुणाधारत्वेन प्रधानम्रुक्तिकारणत्वादस्य प्रथममुपःयासः। उक्तं च

"सामायिकं गुणानामाधारः, स्वमिव सर्वभावानाम् ।

नहि सामायिह हीनाश्वरणादि गुणान्विता येन ॥१॥

तःमाज्ञगाद भगवान् सामायिकमेर निरूपमापायम् ।

शारीरमानसानेकदुःखनाशस्य मोक्षस्य ॥२॥ ' इति ॥

तस्यैवंभृतस्य सामायिकस्य खछ इमानि वक्ष्यमाणानि च वारि अनु-योगढागणि--अनुयोगः=अध्ययनार्थकथनविधिस्तस्य द्वाराणीव ढाराणि--महा-पुरस्येव सामायिकस्यानुयोगार्थं=व्याख्यानार्थं द्वाराणि=भवेशमार्गा भवन्ति। महारुगरदष्टान्तः पूर्वे सप्तपञ्च उपदर्शितस्तन एव विद्येयः ।

भावों का आधार आत्मा होता है उसी तरह समस्त गुणों का आधार सामायिक है-सामायिक रहित पुरुष च!रित्रादिगुणों से युक्त नही हो सकते हैं। इसलिये भगवान्ने शारीरिक मानसिक अनेक दुःखो के न शवाले मोक्ष का निरूपम उपाय सामायिकको ही वहा है। (तरस णं इमे चत्तारि अपुओगदाः। इव नि) उस सामायिक के वे चार अनुयोगडार हैं। जिस प्रकार प्रवेश के चार भथान डार होते हैं। उसी प्रकार प्रवेश के चार भथान द्वार होते हैं। उन्हीं का नाम अनुयोग ढार अध्ययन के अर्थ के वहने की विघि था नाम अनुयोग है। महानगर का दृशन्त प्रथम सत्र की व्याख्या करने के पहिले कहदिया है-अतः बहां से उसे जोन लेना चाहिये।-

કહ્યું છે કે-જેમ સત્તરત ભાવાના આધાર આત્મા હાય છે, તેમ સમસ્ત ગુણાના આધાર સામાચિક છે." સામાચિકરહિત પુરુષ ચારિત્ર આદિ ગુણાથી સંપન્ન હાઇ શકતા નથી. તેથી જ ભગવાને શારીરિક અને માનસિક દુઃખાના નાશકર્તા માક્ષ પાપ્તિના શ્રેષ્ઠ ઉપાય સામાધિક જ કહ્યો છે. (त.सળં इमे चत्तारि अणुओगदारा हवंति) તે સામાચિકના આ ચાર અનુચાગ દ્વાર છે જેમ કાઇ મહાનગરમાં પ્રવેશ કરવાને માટે ચારે દિશામાં ચાર મુખ્ય દરવાજા હાેય છે, એજ પ્રમાણે આ મહા-નગરરૂપ સામાચિકના એનુચાગને (બ્યાખ્યાનને) માટે ચાર દ્વાર કહે છે. અધ્યયનના અર્થને (વિષયને) કહેવાની વિધિનું નામ અનુચાગ છે મહાનગરના દ્વારાનું દષ્ટાન્ત પ્રથમ સુત્રની વ્યાખ્યા કરતાં, પહેલાં પ્રકટ કરવામાં આવ્યું છે તે તે દષ્ટાન્ત પહેલા સૂત્રમાંથી વાંચી લેવું જોઇએ. अनुयोग वन्द्रिकाटी गा.स.६० आवइ नकः छ वयाख्यानं व्याख्येयस्य च निरूषणम् २४९

तानि अनुयोगद्वाराणि दर्शयति -- 'तं जहा' इत्यादि । तद्यथा उसकमः-उपकमणम्-उपक्रमः-दूरस्थस्य वस्तुवस्तरतैः प्रतिपादनभकारैः समीपमाबीय निक्षेपयोग्यताकरणमिस्यर्थः । उपकान्तं हि उपक्रमान्तर्गतैमे दैर्षि वानितं सद निक्षिप्यते नाम्यथेति भावः । यज्ञा-उपकम्यते=निक्षेपयोग्धं किश्वेऽनेन गुरू-याग्योगेनेत्युपक्रमः । अथवा-उ क्रम्यतेऽस्तिन् शिष्यअध्याभावे सति खरूवेस्युक्तमः; किया-उपकम्यतेऽस्माद् घिनीतविमेयविनया दिग्धुपक्रमः । एवं विवश्वान्यन्तरीऽभीः विकरणा पादानकारकेर्यु स्वाग्योगादयोऽर्था उक्ताः । यदित्वेकोऽर्यान्यन्तरीऽभीः करणादिकारकवाच्यत्वेन विवस्यते तथापि न दोषः ।

(तं जहा) सूत्र भार उन्हों अनुयोगद्वारों को कहते हैं-(उचककमे, निश्खेषे, अणुगमे, नए) १ उपक्रम, निक्षेप, अनुगम, और नय । दूरस्थवस्तु को उन २ प्रतिपादन प्रकारों से समीप में लाकरके निश्लेप की योग्यतावाली बनाबा इसका नाम उपक्रम है । उपक्रान्त वस्तु ही उपक्रमान्तर्गत मेदों से विचारिद्व होती हुई निश्चिप्त योग्य होती है । अन्यथा नहीं । अथवा-जिस गुरु के बचन के व्यापार से वस्तु निक्षेप योग्र की जाती हैं उसका नाम उपक्रम है । शिष्यजनों को सुनने का भाव होने पर वस्तु जिसमें निश्चेपयोग्य की जाती है उसका नाम उपक्रम है । जिस विनीत-विनयशील शिष्य के विनयादि गुणां से वस्तु निक्षेप योग्य की जाती है उसका नाम उपक्रम है । श्रुणां से वस्तु निक्षेप योग्य की जाती है उसका नाम उपक्रम है । प्रकार विवक्षा के भेद से इन पूर्वोक्त करण अधिकरण अपादाक आदि त्या सुरुवाग्योंग आदि उन्ध उपक्रम का कोई एक भी अर्थ करण आदि द्वारा साच्यत्वेन विवक्षित हुआ लिया जाय तो भी उसमें कोई दोष नहीं है।

(तंजहा) તે અનુયાયદારા નીચે પ્રમાણે છે-

(उववकसे,निकखेवे, अणुगमे, नए) (૧) ઉપક્રમ, (२) निक्षेप, (३) અતુગમ અને (४) નય

દ્રરની વસ્તુઐાને આ પ્રતિપાદન પ્રકારાની સમીપમાં લાવીને નિક્ષેપને ચાેગ્ય અનાવવી તેનું નામ ઉપક્રમ છે. ઉપક્રાન્ત વસ્તુ જ ઉપક્રમાન્ત ગતિલેદાથી વિચારાતાં વિચારાતાં / નક્ષિપ્રયાગ્ય થાય છે–અન્ય પ્રકારે નિક્ષેપયાગ્ય થતી નથી.

અથવા-જે ગુરુના વચનના વ્યાપારથી વસ્તુને નિ પયાગ્ય કરાય છે, તેતુ' નામ ઉપક્રમ છે. શિષ્યોને સાંસળવાના ભાવ થાય ત્યારે વસ્તુ જેમાં નિક્ષે પયાગ્ય કરાય છે તેનું નામ ઉપક્રમ છે. જે વિનીત શિષ્યના વિનયાદિ ગુણાથી વસ્તુને નિક્ષેપયાગ્ય કરાય છે તેનું નામ ઉપક્રમ છે. આ પ્રમાણે વિવક્ષાના બોલથી આ પ્વેકિત કરણ, અધિકરણ, અપાદાન આદિદ્વારા ગુરુવાગ્યાગ આદિ ઉપક્રમના અર્થ કહેવ'માં આવ્યા છે. તે આ બધામાંથી ઉપક્રમના કાેઈ એક પણ અર્થકસળ આદિ દ્વારા ના પત્વરૂપે જે વીવક્ષિત થયે છે તે લેવામાં આવે, તે પણ તેમાં ફાઈ સોયનથી. 140

### अनुयोगवारसत्रे

निक्षेपः=निक्षेपगं निक्षेपः-नामस्थापनादिभेदैः शास्त्रादेर्ग्यसनं व्यवस्थाप-नमिति यावत् । निक्षिप्यतेऽनेनारिमन् अरमादिति वा निक्षेपः । गुरुषाःयोऽगार्था अत्रापि पूत्रवद् बोध्याः ।

अकुगमः-अनुगमनम, अनुगमः-- १ त्रानुद्धलार्थवधनस् । अनुगम्यते--म्या-स्थायते सूत्रमनेनाभिग् न् यग्माहे ति-अनुगमः । वाच्यार्थ विदश्व पृर्वदव् षोध्या । नयः-नयचं नयः, नीयते=परिच्छिकते निर्णीयते वग्तुस्वरूपस्-अनेनाभिन्न् अस्माहेति नयः । अनन्तधर्माध्यासिते व तुनि एकांश्रमाइको बोध इत्यर्थः । अयमेवार्थी मावसाधने वरणादि राधने चापि बोध्यः । इदमन्न बोध्यम्-उप-

रखने का नाम निक्षेप है-नाम भ्यापना आदि के भेद से शास्त आदि का न्यार-व्यवस्थापन करना इसका नाम निक्षे। है। जिनके द्वारा अथवा जिसमें अथवा जिससे वग्तु निक्षेपकी जाती-समझाइ जाती हैं इगका नाम निक्षेप है। गुरुवाग्योग आदि अर्थ यहां पर भी पहिले की तरह करण बादि साधनों बारा किये गये जानना चाहिये। सत्र के अनुकूल अर्थ कहना इसका नाम अनुगम है। जिसके डारों छत्रका व्याख्यान किया जावे अथवा जिसमें सत्रका व्याख्यान किया बाय अथवा जिससे सत्रका ध्याख्यान किया जावे अथवा जिसमें सत्रका व्याख्यान किया बाय अथवा जिससे सत्रका ध्याख्यान किया जावे उसका नाम अनुगम है। यहां पर भी करणादिकार को डारा वाध्य अर्थ की विवक्षा पहि के की तरह जान लेनी चाहिये जिसके बारा, अथवा जिसमें, जथवा जिससे बस्तु का स्वरूप जाना जावे उसका नाम नय है। इनका ताल्वर्य यह कि वस्तु में अनंत धर्म हैं-उनमें से किसी एक अंश का प्रहण करनेवा जो बोध है उसका नाम नब

રાખલું અથવા સ્થાપન કરવું તેનું નામ નિ પ છે. એટલે કે નામ, સ્થાપના આદિના લેટા ાશ શાસ્ત્ર ન્યાસ (બ્યવસ્થાપન) કરવા તેનું નામ નિ પ છે. જેના દ્વારા અથવા જેમાં અથવા જેના વડે વસ્તુ નિ પ કરાય છે-વસ્તુનુ પ્રતિધાદન કેરાય છે-વસ્તુનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે તેનું નામ જ ાં. ગુરુવાએાગ આદિ અર્થ પણ અહીં પહેલાંના જેવાંજ કરશ આદિ સાધને દ્વારા કરવામાં આવ્યા છે, એમ સમજવું. સત્રને અનુકૂળ એવા અર્થ કહેવા તે નામ ખેતુગમ છે. જેના દ્વારા ત્રતું બ્યાખ્યાન કરવામાં આવે, સહેવા તે નામ ખેતુગમ છે. જેના દ્વારા ત્રતું બ્યાખ્યાન કરવામાં આવે, અર્થ કહેવા તે નામ ખેતુગમ છે. જેના દ્વારા ત્રતું બ્યાખ્યાન કરવામાં આવે, આર્થ કહેવા તે નામ અતુગમ છે. અહીં પણ કરણ આદિ સાધના દ્વારા વાચ્ય અર્થની વિવક્ષા પહેલાની જેમજ સમજવી. જેના દ્વારા અથવા જે નાથી વસ્તુતું સ્વરૂપ જાણવામાં આવે છે તેનું નામ નથ છે. તેનું તાલ્પર્થ નીચે પ્રમાણે છે-વસ્તુમાં અતંત ધર્મ છે. તેમાંથી દ્વાઇ એક અરાતો ગાલ શહેલ કરનારા જે બાધ હોય છે તેનું નામ નય છે. નયના આ अनुयेग्मचन्द्रिकाटी हा स्ट. ६१ लौकिकम्रुपकमनिरूपणम्

कान्तमेव=निक्षेपयोग्यतामानीतमेव वस्तु निक्षिष्यते, अत आदावुपक्रममभिधाय पथाद् निक्षेप उक्तः नामादिभेदैनिं क्षिप्तमेव अनुगमविषयं भवति, अतो निक्षेपा-नन्तरमनुगम उच्यते । अनुगम्दमानमेव च नयैविं चार्यते नान्य्थात तदनन्तर मय उक्तः ॥&० ६०॥

तम्र-उपकमो हिषिधः शास्तीयो लौकिकथ । तत्र लौ कम्रपकममाह--मूलम---से किं तं उवकमे ? उवकमे छविवहे पण्णत्ते, तं जहा णामोवकमे ठवणोवकमे दव्वोवकमे खेत्तोवकमे कालोवकमे भावीव-कमे । नामठवणाओ गयाओ । से किं तं द्व्वोवकमे ? द्व्वोवक मे दुविहे पण्णत्त, तं जहा--आगमओ य नो आगमो य जाव जाणय-सरीरभवियसरीर छहरित्ते द्व्वोवकमे तिविहे पण्णत्ते तं जहा--सचित्ते अचित्ते मीसए ॥रहू० ६१॥

है। नय का यही अर्थ भावनाभन में और करण आदि साधनों में भी जानना चाहिये। यहां इड प्रकार समझना चाहिये उपकान्त ही-निक्षेप की बोग्बला में आई हुई ही वस्तु निक्षेप्त होती है, इरुल्टिये सब से पहिले उप कम को कह करके पश्चात सुत्रकारने निक्षेप का पाठ किया है। नाम आदि मेदों से निक्षेप हुई चस्तु ही अनुगम की विषयभूत बनती है--इसलिये निक्षेप के जनन्तर अनुगम कहा है। अनुगम से युक्त हुई ही वरतु नयों द्वारा विचार कोटि में आती है, अन्यथा नहीं इमलिये अनुगम के बाद नय का पाठ किया है। ॥बूत्र ६०॥

અર્થ જ ભાવસાધનમાં અને કરણ આદિ સાધનામાં પણુ સમજવા જેઇએ. અહી' આ પ્રમાણે સમજવું જેઇએ. ઉપકાન્ત જ-નિક્ષેપની યાેગ્યતામાં આવેલી વસ્તુ જ નિક્ષિપ્ત થાય છે, તેથી સુત્રકાર સૌથી પહેલાં ઉપક્રમનું કથન કરીને ત્યારબાદ નિક્ષેપનું કથન કર્યું છે.

નામ આદિ ભેકેાથી જેનેા નિક્ષેપ કરવામાં આવ્યા હાેય એવી વસ્તુ જ અતુગમ કરવાને યાેગ્ય બને છે. તેથી નિક્ષેપતું કથન કર્યા બાદ સૂત્રકારે અતુગમતું કથન કર્યું છે. અતુગમધી શુક્રત એવી વસ્તુ જ નચા દ્વારા વિચારછીય અને છે, તેથી અતુગમનાસ્વરૂપતું કથન કર્યાબાદ સૂત્રકારે નયના સ્વરૂપતું કથા કર્શું છે.ાાસ.૬૦ા રંષર

अनुयोगद्वारसत्रे

छाया— अथ कोऽसौ उपक्रमः ? उपक्रमः पद्भिधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा— नामोप क्रमः स्थापनोपक्रमः द्रव्योपक्रमः क्षेत्रोपक्रमः कालोपक्रमो भाषोषकमः नामस्थापने गतै । अथ कोऽसौ द्रव्योपक्रमः ? द्रव्योपक्रमो दिविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा–आगमतश्च नोआगमतश्च भव्यशरीरव्यतिरिक्तो द्रव्योपक्रमखिविधः प्रज्ञप्तः तद्यथा–सचिक्तः, अभिक्तः मिश्रकः ॥६१॥

उपक्रम शास्त्रीय उपक्रम और लौकिक उपक्रम के भेद से दो प्रकार का है-इनमें लौकिक उपक्रम का .या स्वरूप है यह खत्रकार प्रकट करते हैं-

"से किंतं उवक्कमें" इत्यादि ॥सत्र ६१॥

ઉપક્રમના શાસ્ત્રીય ઉપક્રમ અને લોકિક ઉપક્રમ નામના બે લેદ કહ્યા છે. તેમાંથી લોકિકઉપ મનું સુત્રકાર હવે નિરૂપણ કરે છે—

"से कि तं उचकरमे" धत्याहि-

શબ્દાર્થ — (से किंत तं उवक्कमे ?) શિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પૃછે છે કે હે ગુરુમહારાજ ! ઉપક્રમનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉत्तर- (उनकरमें छत्रिवहे पण्णत्ते) अर्थभ ६ अधारने। इह्यो छे-(तंजहा) ते प्रधारे। नीचे प्रभाषे छे.

(णामोवक्कमे, ठवणोवक्कमे, दव्वीवक्कमे, खेत्तोवक्कमे, कालोवक्कमे, भाशेवक्कमे) (१) नाभ ઉपडम, स्थापना उपडम, (३) ८०थउपडम, (४) क्षेत्रउपडम (५) डाण-उपडम अने (६) आवउपडम. (नामउवगाओ गयाओ) नामउपडम अने स्थापना उपडमल स्व३प नाम आवश्यड अने स्थापना आवश्यड लेवुं समलवुं. (से कि त' दव्वोवक्कमे ?) प्रश्न — छे गुरुमछाराल ! ८०थे। पडमतुं स्व३प डेवुं छे ?

७त्तर-(दव्वोवकमे दुविहे पण्णत्ते) द्रव्ये।पडम थे प्रधारने। इह्यो छे. (त' नहा) केनडे....(आगमओ य, नोआगमओ य जाव जाणयसरीरभवियसरीखइरित्ते दब्वो- ्ञेनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र ६१ लौकिकम्रुपक्रमनिरूपणम् 🔹 २५३

उत्तरमाह----उपक्रमः था डुधः प्रक्रप्तः-नामोपकःथापनोपकमादिरूपः । तन्न नामोप-**कम**स्थापनोपकको नामावश्यकाथापनावश्यकवद् विद्येयौ । सम्प्रति द्रव्योधकमं प्रश्नपूर्वकं पस्तौति−अथ कोऽसौ द्रव्योपक्रमः ? द्रव्योपक्रमो दिवित्र: प्रज्ञप्तः, तद् यथा-आगमतथ नो आगमतथ, यावत् ज्ञायकदारीमभव्यदारीरव्यतिरिक्ता <sup>अ</sup>द्र**गोपकमः । इह या**वच्छव्देन द्रव्यावस्यकवदु 👘 द्रः योपन्नमञ्याख्या बोध्या । **शायकश्वरीरमव्य्श्वरीरव्यतिरिक्ती द्रव्योपत्रम** स्त्रिविधः तत्र 537:1 तद यथा−सचित्तः, अचित्तः, भिष्ठाकः । तत्र सचित्त द्रव्यविषयः सचित्तः, अचित्तद्रव्यविष गेऽचिःत, भिश्रद्रव्यविषयो मिश्रक: ॥सू० ६१॥

वइरित्त दब्बोवक्कमे तिविहे पण्णत्ते-तं जहा-सचित्ते अचित्ते मीसए) आगम द्रव्योपकम-नोआगम द्रव्योपकम ! नोआगम द्रव्योपकम ३ तीन प्रकार काहें-इयिकशरीर द्रव्योपकम, मव्यशरीर द्रव्योपकम और ज्ञायकशरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्योपकम, मव्यशरीर द्रव्योपकम और ज्ञायकशरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्योपकम । इनमें आयक शरीर, भविपशरीर से व्यतिरिक्त जो-द्रव्योग्कम है वह तीन प्रकार का है। सचित्त, अचित्त और मिश्र । जिस उपक्रम का विषय सवित्त द्रव्य है वह तद्वधतिरिक्त सचित्तद्रव्योपकम है। जिस उपक्रम का विषय अचित्त द्रव्य है वह तद्वधतिरिक्त अचित्तद्रव्योपकम है। जिस उपक्रम का विषय अचित्त द्रव्य है वह तद्वधतिरिक्त अचित्तद्रव्योपकम है। और जिसका विषय सचित्त अचित्त दोनों प्रशार का द्रव्य है। वह तद्वधतिरिक्त मिश्र द्रव्योपकम है। इस द्रव्योपकम की व्याख्या द्रव्यावश्यक की तरह जाननी चाहिये।

भागार्थ--सत्रकारने यहां पर उपकप के ६भेदों को प्रकट करते हुए बकमे तिविहे पण्णत्ते-तं जहा-सचित्ते, अचित्ते नीसए)

(1) ગ્રાયકશરીર દ્રવ્યાપક્રમ અને (૨) નાઆગમદ્રવ્યાપક્રમ. નાઆગમદ્રવ્યા પક્રમ નીચે પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારના કહ્યો છે-(૧) ગ્રાયકશરીર દ્રવ્યાપક્રમ, (૨) ભવ્ય-શરીર દ્રવ્યાપક્રમ અને (૩) ગ્રાયકશર્રાર અને ભવ્યશરીરથી વ્યતિરિકત (ભિન્ન) દ્રવ્યાપક્રમ તેમાંના જે ગ્રાયકશરીર ભવ્યશરીર વ્યતિરિકત દ્રવ્યાપક્રમ છે તેના નીચે પ્રમાણે ત્રણ પ્રકાર છે. (૧) ઝચિત્ત, (૨) અચિત્ત અને (૩) મિશ્ર જે ઉપક્રમના વિષય સચિત્ત દ્રવ્ય છે, તેને તદ્વયતિરિકત સચિત્તદ્રવ્યાપક્રમ કહે છે. જે ઉપક્રમના વિષય સચિત્ત દ્રવ્ય છે, તેને તદ્વયતિરિકત અચિત્તદ્રવ્યાપક્રમ કહે છે. જે ઉપક્રમના વિષય સચિત્ત દ્રવ્ય છે તે ઉપક્રમને તદ્વયતિરિકત અચિત્ત દ્રવ્યાપક્રમ કહે છે. અને જેના વિષય સચિત્ત અચિત્ત ખનને પ્રકારનું દ્રવ્ય છે. તે ઉપક્રમને તદ્વયતિસ્કિત મિશ્ર દ્રવ્યાપ<sup>ક્ર</sup>મ કહે છે. આ દ્રવ્યાપક્રમની વ્યાપ્યા દ્રવ્યાવરયકના જેવી જ સમજવી.

ભાવાર્થ—સ્ત્રત્રકારે આ ઝ્ર્રત્રમાં ઉપક્રમના ૬ ભેદે⊦ને પ્રકટ કર્યા છે. તેમાંથી





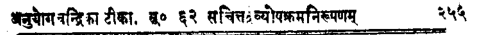
अथ सचित्तं द्रव्योपक्रमं निरूपयति---

मुज्य-से किंतं सचि। द्व्वोवकमे? सचि द्व्वोवकमे ति बिहे पण्णस, तं जहा-दुपए चउप्पए अपए। एकि पुण दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-परिकमे य वत्थुविणासे य॥ सू० ६२॥

नाभ स्थापना और द्रब्य का उपक्रम का स्वरूप प्रकट किया है। इसमें किसी चेतन अचेतन पदार्थ वा उपक्रम ऐसा नाम रख लेना यह नाम डपक्रम है। किसी पदार्थ में उपक्रम वा आरोप करना यह स्थापना उपक्रम है। भूत में हुई अववा भविष्यत काल में होनेवाली उपक्रम की पर्याय को वर्त-मान में उपक्रमरूप से हना यह द्रव्य उपक्रम है। इसके आगम और नो आगम को आश्रित करके दो भेद हैं। उपक्रमशास्त्र का अनुपयुक्त झाता आगम-की अपेक्षा से द्रव्योपक्षम है। नोआगम को आश्रित करके द्रव्योपकम के ३ मेद हैं-झायव शरीर, भव्यश्वरीर और इन दोनों से व्यतिरिक्त द्रव्योपकम के इनमें उपक्रम शास्त्र के अनुपयुक्त झाता का निर्जीव शरीर नोआगन से झायक श्वरीर द्रव्योपक्रम है। जिस प्राप्त शरीर मे जीव आगे उपक्रम शास्त को सीखेगा वह भव्यन्नरीर द्रघ्योपक्ष्म है। इन दोनों से व्यविरिक्त जो नो-आगमद्रव्योपक्रम है वह सविक्त, अचित्त और मिश्रद्रघ्योपक्रम के मेद से तीन ३ प्रधार का है नहा स्वार्थ, अचित्त करीर मिश्रद्रघ्योपक्त के मेद से

નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્યાપક્રમતું નિરૂપશ્ચુ આ સત્રમાં કશું છે. કાઇ ચેતન-અચે-તન પદાર્થનું 'ઉપક્રમ' એવું નામ રાખવું તે 'નામઉપક્રમ' છે. કાઇ ચતન-અચે-ઉપક્રમના આરાપ કરવા તેતું નામ સ્થાપના ઉપક્રમ' છે. બૂતકાળમાં પ્રાપ્ત થયેલી અથવા ભવિષ્યમાં થનારી ઉપક્રમની પર્યાયને વર્તમાનમાં ઉપક્રમરૂપે કહેવી તેતું નામ દ્રવ્યઉપક્રમ છે. તેના આગમ અને નાેઆગમને આશ્ચિત કરીને તે ભેદ છે. ઉપક્રમશાસ્ત્રના અનુપશુક્ત જ્ઞાતા આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાપક્રમ છે, નાઆગમને આશ્ચિત કરીને દ્રવ્યાપક્રમના ત્રણ ભેદ પડે છે. (૧) જ્ઞાયક્શરીર, (૨) ભગ્યશરીર અને (૩) તે બન્નેથી ભિન્ન એવા તદ્વયતિરિક્ત દ્રવ્યાપક્રમ.

ઉપક્રમશાસ્ત્રના અતૃપશુકત જ્ઞાતાના નિર્જવ શરીરને નાઆગમની અપેક્ષાએ જ્ઞાયકશરીરદ્રવ્યાપક્રમ કહે છે. જે પ્રાપ્ત શરીરથી જીવ આગળ જતાં ઉપક્રમશાસ્ત્ર શીખશે, તેનું નામ લવ્યશરીર દ્રવ્યાપક્રમ છે. આ બન્નેથી લિન્ન એવા જે ના-આગમ દ્રવ્યાપક્રમ છે, તે સચિત્ત, અચિત્ત, અને મિશ્ર દ્રવ્યાપક્રમના લેદથી ત્રણે પ્રકારના કહ્યો છે. ા સ. ૬૧ ા



छाया----अथ कोऽसौ सचित्तो द्रव् गेपक्रमः ? तथित्तो द्रव्योपक्रमस्त्रिवियः प्रह्नप्तः, तद्यथा--द्विपदश्चतुष्पदोः पदः । एकैकः पुर्वेद्वेपिधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा--परिकर्मणि च व तुचिनाक्के च ।।सन्न ६२।।

अब सूत्रकार सचित्त द्रव्योपकम वा स्वरूप प्रकट करते हैं-

"से कि तं सचित दब्गोबनकमे" इत्यादि । ॥ छत्र ६२॥

श्वब्दार्थ---(से किं तं सचित्ते दब्ोवकमे) हे भदन्त ! सचित्त द्रव्यो-धकम का भ्या स्वरूप है !

હવે સુત્રકાર સચિત્ત દ્રગ્યાપકમના સ્વરૂપતું નિરૂપણુ કરે છે---

"से किंत' सचित दब्वोत्रकमे" धरयाहि---

શબ્દાર્થ — (से किंत सचित्ते दत्र्वोवकमे ?) શિબ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પૂછે છે કે દુલગવન્ ! સચિત્ત દ્રવ્યાપક્રમતું કેવું સ્વરૂપ છે ?

ઉત્તર-(सचित्ते दव्वोवकमे तिविहे पण्णते) સચિત્ત દ્રબ્યાેપકમ ત્રથુ પ્રકારના કહ્યો છે. (तंजहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાછે છે.

(दुपए, चउपए, अ९ए) (૧) દ્વિષદ, (૨) ચતુષ્પદ અને (૩) અપદ નટ, નર્લંક આદિરૂપ દ્વિષદ સચિત્ત દ્રવ્યે પક્ષ્મ છે, ગજ, અશ્વ આદિરૂપ ચતુષ્પદ સચિત્ત દ્રવ્યે। પક્ષમ છે, તથા આમ્રાદિ વૃક્ષરૂપ અપદ સચિત્ત દ્રવ્યેાપક્ષમ છે.

एकिके धुब दुचिद्दे पण्णत्ते) એ પ્રત્યેકના પછ અખ્બે પ્રકાર કદ્યા છે. (तंजदा) જેમકે (परिकमे य वरधुविणासे य) (१) પરિકર્મનો આશ્રિત કરીને ગુછ્હવિશેષતુ' આધાન કરવું તેનું નામ પરિક્રમ છે. આ પરિકર્મમાં પરિક્રમવિષયવાળા દ્રવ્યાપક્રમ છે. દ્વિપદવાળા (એ પગવાળા) નટ, નર્લ'ક આદિજન થી આદિદ્રવ્યના ઉપયોગથી પાતાના બળ આદિની જે વૃદ્ધિ કરે છે, અથવા બીજા અનેક સાધનોથી કર્છું અને સ્ક્રન્ધાને

248-

### अनुयाागद्वार स्त्रे

दीका-शिष्यः पृच्छति-'से किं त' इत्यादि---

अथ को ऽसौ सचित्ती द्रव्योपक्रमः ? इति । उत्तरमाह--सचित्तो द्रव्यो-पत्रगस्त्रिविभः प्रज्ञप्तः । तद्यथा—द्विपदः, घ्तुष्प्रदः, अपद इति । तत्र-द्विपदः≓ नटनत कादिरूपः, चतुब्बदः=हस्त्यश्चादिरूपः अपदः=आम्रादिश्वसरूपः। নস दिपदादिषु पुनरेकैका दिविधः-परिकर्मणि च वरतु वनाही च । तत्रावस्थितस्यव वस्तुनो गुगविशेषांभान परिकर्म, तत्र परिकर्म जिल्परिकर्म विषयो द्रव्योपक्रमः। पूक्म है। कहा भी है कि किया से वस्तुओं का जा गुण विशेषरूप परिणाम है-उसका नाम परिकर्म है। वस्तु के विनाझ को दिपय करनेवाला द्रव्योपद्रम तव होता है कि जुझ उपाय विशेषों से अस्तु के विलाश का ही उपक्रम होताई। ः भावार्ध---तूत्रकारने इस मृत्रदारा सचित्त द्रव्योपक्रम को ३ रूप में विभक्तः किया है। १ द्विपद् २ चतुष्पद और तीसरा अपद् । द्विपद् दो चरणवाले प्राणी चतुष्पद--चार चरणवाले जानवर, अपद--जिनके चरण नहीं . इसे एकेन्द्रियः इक्ष आदि अपद हैं। इन सब में जी। होने से ये सब सचिन है े इन तीनों प्रकार के सचित्तों के विषय में परिकर्म और विनाश के लेकर द्विपद।दि द्रव्ये।पक्रम देा २∽२ प्रकार का और होता है। घृत आदि इक्तिवर्धक पदार्थी के सेवन से जा ये द्विपद आदि अपने में बल आदि की बुद्धि करते हैं वह परिकर्म विषयवाला, और उपाय विशेषों से वस्तु का चिनास करनेवाला जे। उपक्रम किया जाता हैं वह विनास विषयवाला द्रव्ये।

(ખભાએોને) વૃદ્ધિયુકત કરે છે, તે પરીકર્મને આશ્ચિત કરીને જે ઉપક્રમ છે તેતુંનામ સચિત્તદ્રવ્યાપક્રમ છે. કહ્યું પણ છે કે કિયાની અપેક્ષાએ વસ્તુઓતું જે ગુણવિશેષ રૂપ પરિણામ છે તેતું નામ પરિકર્ષ છે. વસ્તુના વિનાશને વિષય કરનારા યોમ ક્રમ ત્યારે જ થાય છે કે જ્યારે ઉપાયવિશેષો દ્વારા વસ્તુના વિનાશના જ ઉપક્રમ થાય છે. ભાવાર્થ – સૃત્રકારે આ સત્ર ારા સચિત્ત દ્રવ્યાપક્રમના ત્રણ ભેઠો બતાવ્યા છે. (૧) દ્વિપદ, (૨) ચતુષ્પદ) અને (૩) અપદલ્પિદ એટલે બે પગવાળા જવા, ચતુષ્પદ મેટલે ચાર પગવાળા જાનવરા અને અપદ એટલે જેને પગ નથી એવા એકેન્દ્રિય વૃક્ષાદિને બ્રહેણ કરવા જોઇએ. આ બધામાં જીવ હાવાથી તેઓ સચિત્ત છે. આ લ્રો પ્રકારના સચિત્તોના વિષયમાં પરિકર્મ અને વિનાશની અપેક્ષાએ દ્વિપદાદ પ્રત્યેક દ્વચોપક્રમના અબ્બે પ્રકાર પડે છે. ઘી આદિ શક્તિવર્ધ'ક પદાર્થાના સેવનથી જે આ દ્વિપદ્વ આદિ સચિત્ત જીવે! પોતાના બળ આદિની વૃદ્ધિ કરે છે, તે પરિકર્મ વિષયવાળો દ્વવ્યાપક્રમ છે, અને ઉપાયવિશેષા દ્વારા વરતુના વિનાશ કરનારા જે ઉપક્રમ કરવામાં આવે છે તે વિનાશ વિષયવાળા દ્વવ્યાપક્રમ છે. આ કથનના

ંર્પછ

### अनुयागवंदिका टीका सूत्र ६३ डिपद उपक्रमनिरूपणम्

दिपदानां नटनत्तं कादीनां छताद्युपयोगेन यद् बलदणादिवरणं दर्णावक्ष्यवर्धना-दिकिया वा स सचित्रद्रव्योपकनः । उक्तं च---

"परिकम्मं किरियाः वत्थूणं गुणविसेस् ५रिणामी" ।

छाया––परिकम ि या वग्तूनां गुणविशेष५रिणामः ।।इति।।

वस्तुविनाशविषया द्र∝योपक्रमश्च-यदा उषायविशेर्ववेश्तुनो विनाश ाएँथो पक्रभ्यते तदा भवति ॥यू० ६२॥

दिविधमप्येतसुपकमं वक्तुमुपकमते--

मुल्म्—से किं तं दुपए उवकमे ? दुपए उवकमे नडाणं नच्च गाणं जछाणं मछाणं मुट्ठियाणं वेलंबगाणं व हगाणं पदगाणं लास गाणं आइक्खगाणं लंखाणं मंखाणं तृणइछाणं तुंबवीणियाणं का

वडियाणं मागहाणं। से त दुपए उवकमे ॥ सू० ६३ ॥ छाया—-अथ कोऽसौ द्रिपद उपत्रमः १ द्विपद उपत्रमो नटानां नर्चकानां जछानां मछानां मौष्टिकानां विडम्बकानां कथवानां प्लवकानां लासकानाम्

पकम हैं। तात्पर्ध कहने का यह है कि सचित्त द्विपदों चतुष्पदों और अपदों कों परिकर्म और विनाझ के। छेकर जेा छतादिद्रव्यों का उपक्रम आये।जन सेवन किया जाता हैं वह परिकर्म और विनासदिषयवाला सचित्त द्विपदादि द्रव्योपकम है। ॥ छ० ६२॥

इसी विषय केा खत्रकार स्पष्ट करते हैं-

"से कि तं दुपए उत्तकमे'' इत्पादि ॥ध्व ६३॥

शञ्दार्थ--(से किं तं दुपए उवक्कमे) हे भदन्त ! द्विपद सबन्धी द्रव्यो-पक्रम का क्या स्वरूप है। ? (दुपए उवक्कमे नडाणं नच्दगाणं जल्लाणं

ભાવાર્થ એ છે કે દ્વિપદેા, ચતુષ્પદેા અને અપદોના પરક્રિમ અને વિનાશની અપે ક્ષાએ જે ઘી આદિ દ્રવ્યોના ઉપક્રમ (આયોજન-સેવન) કરવામાં આવે છે, તે પરિ કર્મ અને વિનાશરૂપ વિષયવાળા સચિત્ત દ્વિપદાદિ દ્રવ્યાપક્રમ છે. ॥ સુ૦ ૬૨ ॥ આ દ્વિપદ સંબંધી દ્રવ્યાપક્રમના વિષયમાં સૂત્રકાર વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ કરે છે-''से कि त दुवए उवकमे'' ઇત્યાદિ—

શબ્દાર્થ—(से किं त दुपए उवक्रमे ?) શિબ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પૂછે છે કે & ભગવન્ ! દ્વિપદ સંબંધી દ્રવ્યાેપક્રમનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

#### अनुयोगवारसत्रे

५५८

आख्यायकानां ऌह्वानां मह्वानां तूणिकानां तुम्बवीणिकानां काबडिकानां माग-धानाम् । स एष िषद उपक्रमः ॥घ० ६३॥

टीका--शिष्यः प्रच्छति-'से किं त' इत्यादि । अय कोऽसौ द्रिपद-उपक्रमः ? उत्तरमाह----यद् स्टानां- नाटधकर्दूणां, नर्तं काणां नृत्यविधायिनां, जछानां-जछाः-वस्त्रमादाय क्रीडावास्काः, विस्दपाठका वा, तेषाम्, मछानां= मछाः प्रसिद्धास्तेषां, मौष्टिकानां मुण्टिभियोद्धिारो महविशेषा मौष्टिकाग्तेषाम्, षिडम्बकाना म्⊨नानादेवधारिणां दिदृषकानाम्, कथकानाम्-कथवाः=वथावारका-रतेषाम्, प्लवन । रां-प्रवन्ते ये ते प्लववाः = गत्ताहु हर्झाप्तारो नद्यादितारका वा तेषाम, लासकानाम्-शरकान् गायनित ये ते लासकाः, उदबहद प्रयोक्तारे तेषाम. मण्डा श. आरूप।यकान।म्∽अःरूय¦यकाः=शुभ¦शुभारूयायिन-स्तेषाम लह्वानाम्-महती व इत्याग्रभागं येः घिरेहति ते लह्वाग्तेषाम्, मह्वानाम् ये चित्रपटादिहरता भिक्षा चरन्ति ते रुद्धारतेषाम्, तूणिकानाम्=तूणवाद्यवादिनाम्, मल्लाणं ग्रुडियाणं बेलंबगाणं वहगःणं पवगाणं लासगाणं आइः खगाणं लेखाणं मंखाणं तूणइल्टाणं तुंबवीणियाणं कावडियाणं मागहाणं) नाटय करनेवाले नटों **का नृत्यकरनेवालों का, वस्त्र** को पकडकर क्रीडा करनेवाले जल्लीं का, अथवा विरुदावली पढनेवालों का पहलवानों का, मुष्टियों से युद्ध करनेवाले मल्लविशेषों **का, अनेक मेर्षों का धारण करनेवा**ले विदूषकां का, कथाओं को कहनेवालों का, गर्त्त आदि को लांघने की अथवा नदी से पार उतारने की किया में अभ्यस्त बने हुए प्लवकों का रासलीला करनेवालों का अथवा जयसब्द का प्रयोग करनेवाले भांडों का शुभ और अशुभ को कहनेवाले अख्यायकों का, बडे भारी वांस के अग्रभाग पर आरोहण करनेवाले लंखां का, चित्रपट आदि **को हाथ** में लेकर भीख मांगनेवाले मंखों का, तूणवाद्य को वजानेवाले तूणिकों

ઉત્તર—(दुपए उवकमे नडाणं नचगाणं जल्लाणं मल्लाणं, मुट्टियाणं बेरुंवगाणं म.हगाणं पवगाणं लासमाणं आइवल्लगाणं, लंखाणं मंखाणं, तूणइल्लाणं तुंववीणि-याणं कावडियाणं मागहाणं) નાટકા કરનાર નટાના, નૃત્ય કરનારા નર્ત કોના, વસ્ત્રને પકડીને ફ્રીડા કરનારા જલ્લોના અથવા બિરુદાવલી બાલનારાએાના પહેલવા-નાના, મુષ્ટિકાના (મુઠ્ઠીઓ વડે લડનારા મલ્લ(વરોષાના), અનેક વેષા ધારણ કરનાર વિદ્રષકાના, કથાકારાના, ગર્ત્ત આદિને પાર કરવાની અથવા નદીને પાર કરાવલાની કિયામાં અભ્યસ્ત રહેતા એવા પ્લવકાના, રાસલીલા કરનારાના અપવા જય શબ્દનું હ-ચારણ કરનારા ભાંડાના, શુભ અને અશુભને કહેનારા અપ્યાયકાના, ઘણા માટા વાસ પર આરાહણ કરનારા લાંખાના (અજાણીયાઓાના), ચિત્રપટ આદિને હાથમાં લઇને તેની મદદથી ભીખ માગતા મંખાના, તંત્વાઘોને અજાવનારા ત્રિણુકોના,

રપંદ

### अनुयोगचंद्रिका टीका पुत्र ६३ द्विपद उरकपनि ब्रगम्

तुम्बवीणिकासम् तुम्बनिर्मिता या बोणा सा तुम्बधीणा, तद्वादनं झिल्पं येषां तुम्बवीणिकास्तेपाम, कावडिकानाम-'कावडि' इति भाषाप्रसिद्धभारवाहकानाम् मागधानाम्-मागधाः=मङ्गल ाठकास्तेपाम, एषां सर्वेषामपि छताष्टुपयोगेन बल-वर्णादिकरणं कर्णस्तन्धादिवर्द्धनं वा स द्विपद उपक्रमः । एष परिकर्मविषयः सचित्तो द्विपद उण्क्रमः यस्तु नटादीनां खङ्गादिभिनीश एवोपक्रम्यते-सम्पा ते स वर्स्तु वनाश्वविपयः सचित्तो द्विपदो द्रव्योपक्रमः इति वाक्यमपि प्रकरण-वशादोक्षेप्तव्यम् । स एष द्विपद उपक्रमः ॥सू० ६३॥

का, त्वडी की बीणा बनाकर उसे बजाने शर्छे तुंबबीणि भों का, कावड से भार ढोने वालों कावडिकों का, और मंगल पाठकों का जो अपने घरीर में घृतादिक द्रव्य के सेवन से शक्ति आदि के संबर्द्धन करने का उपक्रम किया जाता हैं, अथवा जिन २ और साधनों से वानों कों और स्कंधों को बहाया एवं बलिण्ड किया जाता है वह सब प्रयत्न द्विपद संबन्धी उपक्रम है। यह जो द्विपदों का उपक्रम है वह परिकर्म को विषय करनेवाला है इसलिये यह सचित्त द्विपद उपक्रम है। तथा उन्हीं नट आदिकों का जो खङ्गआदि से विनाश करने का उपक्रम कैया जाता हैं वह वस्तु के विनाश से संबन्धित होने के कारण वस्तु विनाश विषयवाला सचित्त द्विपद द्रव्यो-पक्रम है। इस तरह का वस्तु विनाश विषयक सचित्त द्विपद द्रव्यो-पक्रम है। इस तरह का वस्तु विनाश विषयक सचित्त द्विपद द्रव्यो-पक्रम है। इस तरह का वस्तु विनाश विषयक सचित्त द्विपद द्रव्योपर्क्रम का पाठ छत्र में नहीं आया हैं--तो भी प्रकरण के वश से उसे यहां समझ लेना चाहिये। इस प्रकार से यह द्विपद उपक्रम संबन्धी क्थन है।

તું બડીની વીણા બનાવીને તેને વગાડનારા તું બવીણિકોનો, કાવડની મદદથી ભાર વહન કરનાર કાવડીયાઓનો અને મંગળપાઠકોનો જે પાતાના શરીરમાં **દી આદિના** સેવન વડે શકિત આદિના સંવર્ધનના જે ઉપક્રંમ કરવામાં આવે છે. અથવા જે જે બીજાં સાધના ારા કર્ણોને અને ખસાને વૃદ્ધિશુકત અને બલિષ્ઠ કરવામાં આવે છે, તે બધાં પ્રયત્નને દ્વિપદ વિષયક ઉપક્રમ કહે છે. આ જે દ્વિપદાના ઉપક્રમ છે તે પરિકર્મને વિષય કરનારા છે, તેઘી તે સચિત્ત દ્વિપદ ઉપક્રમ છે. તથા એજ નટ આદિકાના તલવાર આદિથી જે વિનાશ કરવાના ઉપક્રમ કરવામાં આવે છે, તે વસ્તુના વિનાશરૂપ વિષયવાળા સચિત્ત દ્વિપદ દ્રવ્યાપક્રમ છે. આ પ્રકારના વસ્તુ-વિનાશ વિષયક સચિત્ત દ્વિપદ દ્રવ્યાપક્રમના પાઠ સૂત્રમાં આવ્યો નથી, તા પશ્ આ પ્રકરણમાં તેના સમાવેશ કરવાનું જરૂરી લાગવાથી, તેતું કથન અહીં થવું એઇએ. આ પ્રકારનું દ્વિપદ સચિત્ત ઉપક્રમનું સ્વરૂપ સમજવું.





अथ चतुष्पदविषयं द्विविधमप्युपक्रमं वर्णयति--मूलम्--से किं त चउप्पए उवक्रमे ? चउप्पए उवक्रमे चउप्प-याणं आसाणं हत्थीणं इच्चाइ । से त चउप्पए उवक्रमे ॥सू० ६४॥ छाया----अथ केंऽसौ चतुष्पद उपक्रमः ? चतुष्पद उपक्रमश्चतुष्पदानाम् अश्वानां इस्तिनाम्, इत्यादि । स एप चतुष्पद उपक्रमः ॥ ॥प्द० ६४॥

भावार्थ--सूत्रकारने जो सचित्त के मेदरूप द्विपद आदि का परिकर्म और विनाग्न विपयक द्रव्योपकम कहा है-उसी के द्विपदरूप आद्यमेद के स्वरूप का वर्णन संक्षेप में इस सूत्रद्वारा किया गया है-नट, न्तर्क आदिजनों का जो अपने में शक्ति बढाने वाले घृत आदि पदार्थ हैं उन पदार्थों के सेवन आदि करने का जो उनशा उपक्रम प्रयत्न-है वह परिकर्म विषयक द्विपद उपक्रम है। तथा विनाश के साधनभूत तल्लार आदि से जो इनके विनाशवर दिये जाने का उपक्रम होता है, वह विनाश विषयक द्विपद उपक्रम है। ॥सू० द्व॥

अब चतुष्पद विषयक दोनों प्रकार के उस्कम का वर्णन सूत्रकार करते हैं-"से कि तं च उप्पए" इत्यादि । ॥सूत्र ६४॥

शब्दार्थ-(से किं तं चउप्रए उबक्कमे) हे भदन्त ! चतुष्पद उपक्रम का क्या स्वरूप हैं-(चउप्पए उवकामे चउप्पयाणं आसाणं इत्थीणं इच्चाइ) चतुष्पद अश्व, गज आदि जानवरों को अच्छी चालचलने आदि की शिक्षा

ભાવાર્થ—સૂત્રકારે જે સચિત્તના લેદરૂપ દ્વિપદ આદિના પરિકર્મ અને વનાશ વિષચક દ્રવ્યાેપક્રમ કહ્યો છે. તેના જ દ્વિપદરૂપ પ્રથમ લેદના સ્વરૂપનું વર્ણન અહીં સંક્ષિપ્તમાં કરવામાં આવ્યું છે.---

નટ, નર્તંક આદિજના પાતાની શકિત વધારવાને ઘી આદિ પદાર્થાનું સેવન કરવાના જે ઉપક્રમ-પ્રયત્ન કરે છે તેને પરિકર્મ વિષયક દ્વિપદ ઉપક્રમ કહે છે. તથા તલવાર આદિ સાધના વડે તે નટ, નર્તંક આદિજનાના વિનાશ કરી નાખવાના જે ઉપક્રમ (પ્રયત્ન) થાય છે તેને વિનાશ વિષયક દ્વિપદ ઉપક્રમ કહે છે. ા સુ૦ ૬૩ ા હવે સુત્રકાર ચતુષ્પદ વિષયક અન્ને પ્રકારતા ઉપક્રમનું વિષયકનું નિરૂપણુકરે છે-''से किं तं चउप्पए" ઇત્યાદિ--

શબ્દાર્થ — (से किं तं चउप्पए उवक्रमे ?) શિષ્ય ગુરુને એવે! પ્રશ્ન પૂછે છે કે દે ભગવન્ ! ચતુષ્પદ ઉપક્રમનુ કેવું સ્વરૂપ છે ?

ઉત્તર---(चउप्पए उवकमे चउप्पयाणं आसाणं हत्थीं गं इच(इ) ચાપમાં અશ્વ, ગજ આદિ જાનવરાને સારી ચાલ ચલાવવા આદિ શિક્ષા દેવારૂપ જે ઉપ મ છે.



टीका--शिष्यःष्टच्छति-'से किंत' इत्यादि । अथ कोऽसौ चतुष्पदानाम् अश्वानां हर्त्तनामित्यादि-अश्वगजप्रभृति चतुष्पदजीवानां शिक्षाग्रणविशेषकरण-परिकर्मण-सचित्तद्रव्योः कमः, खर्ज्जी दिभिस्त्वेषां विनायकरणं च, वस्तुविनाशे सचित्रद्रव्योपक्रमः, इति वाक्यशेपः । एतन्निगमयन्नाह-स एष उपक्रम दति ॥म्रु.६४। अथापद विषयं डिविभम्युपन्नमाह-

म्--से किं तं अपए उवक्रमें ? अपए उणकमें अपयाणं अंबार्ग अग्वाडगाणं इच्चाइ । से तं अपओवक्रने । से तं सचित्त-द्व्वोवक्रस् ॥सू० ६५॥

छाया-अथ केाऽसौ अपद उपक्रमः ? अपद उपक्रमः-अपदानांध् आम्राणाम आम्रा-तकानाम् स्त्यादि । स एप अपदापक्रमः । स एप सचित्त द्रव्येापक्रम्ः ॥६४॥

टीका--शिष्यः पृच्छति-'से किं त' इत्यादि । अथ कोऽसौ अपद उपक्रमः ? इति । उत्तरमाह-अपद उपक्रमो हि-अपदानां=स्थावरनामकर्मो-दयात् चउनक्रियावर्जितानाम् आम्राणाम्=आम्रहक्षाणाम्, तत्फलानां च, तथा-

देना यह परिकर्म की अपेक्षा सवित्त द्रव्योपकम है। तथा इन्हीं जानवरों भी तलवार आदि आ मार डालना यह विाका की अपेक्षा रूचित्त द्रब्योपकम है। इस प्रकार यह सन्वित के मेदरूप चतुष्पद का दोनों प्रकार के द्रव्योपकम का कथन है। ॥सूत्र दश।।

अब सत्रकार अग्द विषयक दोनां प्रशार के उपकम का वथन करते हैं-

"से किंतं अपए" इत्यादि । ॥स्रत्र ६५॥

शब्दार्थ---(से किं तं अपए उक्किमे) हे भदन्त ! अपद-जो आम्र एवं आम्रातक आदि दृक्ष और उन के फल हैं कि जिनमें स्थादर नामकर्म के

તે પરિક્રમની અપેક્ષાએ સચિત્ત દ્રબ્યેાપક્રમ છે. તથા એજ જાનવરાને તલવાર આદિ વડે મારી નાખવાના જે ઉપક્રમ છે, તેને વિનાશની અપેક્ષાએ સચિત્ત દ્રબ્યેા પર્ક્રમ કહે છે. આ પ્રકારે સચિત્તના લેદરૂપ ચતુપ્પદના બન્ને પ્રકારના દ્રબ્યેાપક્રમતું અહીં વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. ૫ સુબ ૬૪ ॥

હવે સુત્રકાર અપદ (ચરણ વિહીન છવે।) વિષયક અન્ને પ્રકારના ઉપક્રમતું નિરૂપણ કરે છે. ''से किं तं अपए उवकेमें" ઇત્યાદિ—

શબ્દાર્થ— (से किंत तं अपए उवकमे १) શિષ્ય ગુરુને એવે। પ્રશ્ન પૂછે છે કે હે ભગવન્ ! અપદ ઉપક્રમનું સ્વરૂપ કેવું હોય છે ?





आम्रातकानाम्-आम्रातकः श्काणां तत्फलानां च, इत्यादि । अयं भावः - आम्रादि-वृक्षाणां दृक्षायुर्वे दोक्तपड़ त्या दृद्धिकरणं, तत्फलानां च गर्ते पलालादौ स्थाप-नादिना झटिति पत्रवावस्थापादनं तत् परिकमं विषयः अपद उपक्रमः । शस्त्रादिना च यदेषां विनाश करणं तद् वस्तु विनाशविषयः अपद उपक्रम इति । स एषः अपदोपकमः । स एष सचित्तद्रव्योपक्रम इति ।।म्रु० ६५॥

अथ-अचित्तद्रव्योपक्रमं निरूपयति---

मूलम्--से किं तं अचित्तद्व्वोवक्कमे ? अचित्तद्व्वोवक्कमे खंडाईणं गुडाईणं मच्छंडीणं । से तं अचित्तद्व्वोवक्कमे ॥ सू०६६॥ छाया---अथ कोऽसौ अचित्तद्रव्योपक्रमः ? अचित्तद्रव्योपक्रमः खण्डा-

दीनां गुडादीनां मत्स्यण्डीनाम् । स एषः अचित्त द्रव्योपक्रमः ॥६६॥ टीका----शिष्यः पृच्छति-'से किं त' इत्यादि-अध कोऽसौ अचित्त-द्रव्यो भ्कमः ? इति । उत्तरमाह-अचित्तद्रव्योपक्रमः--खण्डादीनां='खांड' इति

उदय से स्वयं चलन किया नहीं होती है उनकी वृक्षायुर्वे देाकत पद्धति से वृद्धि करना-खात आदि डाउकर उन्हें बढाने का उक्षम करना उनके फलों को खड्ढी आदि में भरकर पलाल आदि से उन्हें दबाकर के जब्दी पद्धा लेना यह सब परिकर्म केा विषय करनेवाला अपद उपक्रम है। तथा राख्न आदि से इनका चिनाश करना यह व तु चिनाश विषयक अपद उपक्रम है। इसप्रकार यह दोनों प्रकारका उपक्रम अपद का द्रव्योपक्रन है। इन तरह यहां तक यह सचित्त द्रव्य संबन्धी उपक्रम का कथन है। । ।। मु० ६५।।

ઉત્તર—આમ (આંબા) આદિ જે વૃક્ષા અને તેમનાં જે જે કળા છે, જેમના સ્યાવર નામ કર્મના ઉદયને લીધે જેઓ ચલન ક્રિયાથી રહિત હાેય છે, તેમની વૃક્ષાયુવે દાંકત પદ્ધતિથી વૃદ્ધિ કરવી-ખાતર અદિ નાખીને તેમની સારી રીતે વૃદ્ધિ થાય એવા પ્રયત્ન કરવા, તેમના કળાને ખાડા આદિમાં ભરીને તેના પર પરાળ આદિ દબાવીને તેમને જલ્દી પકાવવાના પ્રયત્ન કરવા, તેને પરિકર્મની અપેક્ષાએ અપદ ઊપક્રમ કહેવાય છે. તથા શસ્ત્ર આદિ વડે તે વૃક્ષાદિના વિનાશ કરવા તેને વસ્તુ વિનાશવિષયક અપદ ઊપક્રમ કહે છે. આ પ્રકારે ખન્ને પ્રકારના અપદ ઊપ ક્રમનું નિરૂપણ અહીં પૂરું થાય છે, અને સચિત્ત દ્રવ્યાપક્રમના બધાં ભેદાનું વર્ણુન પણ અહીં સમાપ્ત થાય છે. ાાસ. દ્વા

### अनुयोगचंद्रिका टीका सत्र ६६ अचित्तद्रव्येापटमनिरुपणम्

२६३ भाषाप्रसिद्धप्रभृतीनां, गुडारीनां=गुडप्रभृतीनां, मत्स्यप्डीनाम्--प्रतलगुडादीन†, 'राब' इति भाषाप्रसिद्धानां विज्ञेयः । अयं भावः-अचित्तानां खण्डगुड मत्त्य-ष्डीनां द्रव्याणाम्रुपाय—विशेषेण यन्माधुर्याधिकधकरणं तत परिकर्मं विषयः अचित्त-द्रव्योपक्रमः । एषामेव यःसर्वंथा विनादः करणं तद् बस्तुविनाशविषयः अचित्त

द्रव्योपत्रमः । एतन्निगमयःनाह-'से तं' इत्यादि । स एष अचित्त द्रव्योप-कम इति ।।सू० ६६।।

अन्त मिश्रद्रव्योगकममाह-

मूल्प--से किं तं मीसए दब्वोवकमे ? मीसए दब्वोवकमे से चेव थासग आयंसगाइमंडिए आसाई । से तं मीसए दुव्वोवक्रमे । से तं जाणयसरोर भवियसरीर वइरित्ते द्व्वोवकमे। स तं नोआगमओ दव्योवक्कमे । से किं तं दब्योवक्कमे सूब्द्णा

अब सूत्रकार अचित्त द्रव्योपक्रम का कथन करते हैं--

''से किं तं अचित्त दब्वोवनकमें'' इत्यादि ॥ हत्र ६६॥

शब्दार्थ---(से किं तं अचित्तदव्वोःकमे) हे भद त ! अचिन द्रव्याप-क्रम का क्या स्वरूप हुँ?

उत्तर—(खंडादीनां गुडादीनां मच्छंडीणं, अचित्तदृध्वेाववक्सें) खांड, गुड और सब इन पदार्थीं में उपाय विशेष से जो मधुरता की अधिकता करदी जाती है वह परिकर्म विषयवाला अचित्त द्रव्येापकम है तथा इन्हीं पदार्थों का जे। सर्वथा विनाश करदिया जाता है, वह विनाश थिपयक अभित्त द्रव्याप म है। (से तं अचित्तदव्वे।वक्कमे) इस तरह से अचित्त द्रव्ये।पत्रम का यह ग्वरूप हैं । ॥मुत्र ६६॥

હવે સૂત્રકાર અચિત્ત દ્રવ્યાપક્રમના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે-

"से किंतं अचित्तदव्वीवकमे" ઇત્યાદિ—

શબ્દાર્થ-(से किंतं अचित्तद्रव्वोवकमे?) શિष्य શुरुने એવે। પ્રશ્न પૃષ્ઠ છે કે હે ભગવન્ ! અચિત્ત દ્રવ્યાપક્રમનું સ્વરૂષ કેલું છે?

ઉત્તર-(खंडादीनां गुडादीनां मच्छंडीणां अचितदन्वोवकमे) ખાંડ, ગોળ, ઇત્યાદિ પદાર્થોમાં ઉપાય વિશેષા દ્વારા મધુરતાની વૃદ્ધિ કરવા રૂપ જે ઉપક્રમ થાય છે, તેને પરિકર્મ વિષયના અચિત્ત દ્રવ્યાપક્રમ કહે છે. તથા એજ પદાર્થીના જે સર્વથા વિનાશ કરી નાખવા રૂપ ઉપક્રમ થાય છે તેને વિનાશ વિ∵યક અચિત્ત द्रव्ये।पडम કહે છે. (से तं अचित्ते द्व्वेःवक्तमे) આ પ્रકारनुं अश्वित्त द्रव्योपइंमनुं 

२६४

### अनुयोगद्वा<sup>र</sup>स्<sup>क्रे</sup>

छाया—अथ कोऽसौ मिश्रको द्रव्योपकमः स एव स्थासकाद् ईकादि-मण्डितः अश्वादिः । स एष मिश्रको द्रव्योपक्रमः । स एप ज्ञायकक्षरीरभव्यक्वरीर-व्यतिरिक्तोद्रव्योपकमः । स एष आगमतो द्रव्योपक्रमः। स एप द्रव्योपक्रम ॥म्र०६७॥ टीका—- शिष्य पृच्छति—'से कि तं' इत्यादि । अथ वे ाऽसौ मिश्रका द्रव्योपक्रमः ? इति । उत्तरमाह मिश्रवः=सचित्ताचित्तात्मका द्रव्योपक्रमः-स्थास-कादर्श्ववादि मण्डितः-स्थासकः=अश्वाभःणदिदेषः, आदर्शः=हदम्झीवाभरण टिदेषः, आदि शब्दात् बुद्धमादयः, एषां समासः, तेर्मण्डितः=भूषितः अश्व-

अब सचकार मिश्र द्रव्योपकम का कथन करते है-

''से किं तं मेंसिए दच्वेावकमें'' इत्यादि । ॥मु० ६७॥

शन्दार्थ-—(से किं तं मीसए दब्वेावकमे) हे भदन्त ! मिश्र द्रब्येाप-क्रब क्या स्वरूप है ?

उत्तर--(मीहए दब्वोवकमे से चेव थासगआयंसगाइमंडिए आसाई-से त' मीठए दब्वोवकमे) सचिनात्मक-मिश्र-द्रव्योपक्रम का रवरूप इस प्रकार से है-कि अभित्त स्थासक और आदर्श आदि से विभूषित हुए घेडि से लेकर बैल तक के जात्रवरों में जा शिक्षा आदि से विभूषित हुए घेडि से लेकर बैल तक के जात्रवरों में जा शिक्षा आदि से विभूषित हुए घेडि से लेकर बैल तक के जात्रवरों में जा शिक्षा आदि से विभूषित हुए घेडि से लेकर बैल तक के जात्रवरों में जा शिक्षा आदि से विभूषित हुए घेडि से लेकर बैल तक के जात्रवरों में जा शिक्षा आदि से विभूषित हुए घेडि से लेकर बैल तक के जात्रवरों में जा शिक्षा आदि से मिन्नम है । स्थासक यह घाडे का आभरण विशेष हैं । आदर्श यह बैल वा आभरण विशेष है । एडक शब्द का अर्थ मेष हैं । स्थासक-आदर्श और आदि पद से मुहीत कुंकुम का लेप

હવે સૂત્રકાર મિશ્ર દ્રવ્યાપક્રમના સ્વરૂપતું નિરૂપણુ કરે છે-

"से कि तं मीसए दव्वायकमे" धत्याहि

શબ્દાર્થ'-(से किं त' मीसए दब्वेावकमे?) શિબ્ય ગુરુને એવેહ પ્રશ્ન પૃછે <mark>છે</mark> - કે હે ભગવાન્ ! મિશ્ર દ્રવ્યેહ્યક્રમતું સ્વરૂપ કેવું છે ?

९त्तर-(मीसए दब्वोवकमे से चेव धासगआयंसगाइमंडिए आसाइ-से तं मीवए दब्वोवकमे)

સચિત્તાત્મક નિશ્વ દ્રવ્યાેપક્રમનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે- અચિત્ત સ્થાસક, દર્પાલ્રુ આદિલી વિભૂષિલ થયેલા ઘાડાથી લઇને બળદ પર્યાન્તના જાનવરામાં જે શિક્ષા આદિ ગુજ્રુની વિરોષતા કરવાના ઉપક્રમ કરવામાં આવે છે, તેને પરિકર્મ વિષયક મિશ્ર શ્વ્યાેપક્રમ કહે છે. 'સ્થાસક' આ ઘાડાનું એક ખાસ આભરણ છે અને દર્પોલ્રુની ખાપે બળદનું આભરણ વિરોષ છે. 'રહજ્ર' આ શબ્દ મેષ (ઘે.) ને વાચક છે. સ્થાસક, દર્પાલ્ર, કુંકુમના લેપ આદિ અચિત્ત દ્રવ્યા છે તથા અશ્વ,

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र ६७ मिश्रद्रव्योपकमनिरूपणम्

दिः=अश्वप्रभृत्येऽकान्तेा विज्ञेयः । अयं भातः-स्थासकादर्शकादि भूषितानां कृत 📲 हुमानां तेषामश्वाद्येडकान्तानां यच्छिश्वादि गुणविशेषव रणं परिव में विषयः मिश्रद्रव्योपकमः । तेषां रूझीदिभिर्चिनाशस्तु वस्तुविनाशविषयो मिश्रद्रव्या-पक्रम इति । अत्र-अश्वादीां सचेतनत्वात् स्थासकादीनाम् अचेतनत्वात् मिश्र द्रव्यत्वं बोध्यम् । एतद्पसंहरन्नाह- से त' इत्यादि । स एष मिश्रका द्रव्यो-**गकम इति ।** ज्ञायकश्वरीरभव्यश्वरीरव्यतिरिक्तो द्रव्योपक्रमः रुकलोऽपि निरूपित इति सचयितमाह-'से तं' इत्यादि । स एष ज्ञायकग्ररीरभव्यग्ररीरव्यतिरिक्तो द्रव्योपक्रम इति । नोआगमतः रुर्वोऽपि द्रव्योपक्रमो निरूपित इति ख्वयितुमाइ--'से त्त' इत्यादि । स एव नोआगमतो द्रव्योपक्रम इति । द्रव्योयक्रमः सर्वो निरूपित इति सुद्यितुमाह-'से तं इत्यादि । स एष द्रव्योपकम इति । स्ट॰६७॥ .गे सब अचित्त द्रव्य है। तथा अश्व वगैरह सचित्त द्रव्य है। इन से जब इन .सचित्त पदार्थों को विभूषित किया जाता है∽तब ये भिश्र ₂व्य कहलाते हैं । इन में जो शिक्षा गुण से विशेषता का आपादन होता है यही मिश्र ट्रव्धोपकम का स्वरूप परिकर्म की अपेक्षा टेकर कहा गया है। तथा ऊब इनका खड़ा आदि विनायक बारणों से विन श हो जाता है तब वह विनाश को छेकर कहा जताहै। यही मिश्रद्वव्योपक्रम द्रव्योपकम का स्वरूप मिश्र जाणयसरीरभवियसरीरवइरितं तं दच्चोवकमे) है। (से इस प्रकार ज्ञायकश्वरीर द्रव्योपकम और भव्यश्वरीर दृव्योपक्रम से व्यतिश्क्ति द्रव्यो-पक्रम का स्वरूप कहा है। (से तं नोआगमओ दच्योवक्से-से तं दच्योव-

क कमे) नोआगम की अपेक्षा लेकर यह द्रव्योपक्रम का स्वरूप पूर्णरूप से निरूपित अળક, ઘેટાં આદિ સચિત્ત દ્રવ્યે છે. આ સચિત્ત અહ્ય આદિ બાનવરાને જ્યારે ઉપર્યું કત સ્થાસક, દર્પં આદિ અચિત્ત દ્રવ્યો વડે વસાયત કરવામાં આવે છે, ત્યારે તેઓ મિશ્ર દ્રવ્ય રૂપ બની જાય છે. એવાં મિશ્ર દ્રવ્ય રૂપ સ્થાસકથી વિભૂષિત અશ્વાદિમાં જે શિક્ષા આદિ ગુણુની વિશેષતા કરવાના ઉપક્રમ થાય છે તેનું નામ જ પરિકર્મ વિષયક મિશ્ર દ્રવ્યોપક્રમ છે. અને તેમના તલવાર આદિ દ્રશ્વો વડે વિનાશ કરવાના જે ઉપક્રમ થાય છે, તે ઉપક્રમને વિનાશ વિષયક મિશ્ર દ્રવ્યોપક્રમ કહે છે. આ પ્રકારનું ામશ્ર દ્રવ્યોપક્રમનું સ્વરૂપ છે.

(से तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्तं दब्वावक्कमे)

આ પ્રકારે જ્ઞાયકશરીર દ્રવ્યાપક્રમ અને ભવ્યશરીર દ્રવ્યાપક્રમથી વ્યતિરિકત (ભિન્ન) એવા દ્રવ્યાપક્રમના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ અહીં પૂરૂં થાય છે. ( से तं नो आगमओ द्व्योवक्रमे से तं द्व्योत्क्कमे) આ રીતે નાઆગમ દ્રવ્યાપક્રમના બધા Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

284



Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir



अध क्षेत्रो द्वम निरूप ति-

मूलम्- से किं तं खेत्रोव्द्वमे ? खेत्रोवक्कम जण्णं हलकुलिया-

www.kobatirth.org

ईहि खेत्ताइं उवक्कमिर्जति । स तं खेत्तोवक्कम ॥सू० ६८॥ छाया--अथ केाऽसौ क्षेत्रोपकमः १ क्षेत्रोपकमा यरख्छ हल्कुलिकादिभिः

क्षेत्राण्यपत्रम्यन्ते । स एप क्षेत्रं पक्रमः ॥६८॥

टीका---शिष्यः पृच्छति----से किं त' इत्यादि । अथ वे ाऽसौ क्षेत्रोदक्रमः ? इति। उत्तरमाह—क्षेत्रोपत्रमः-क्षेत्राणाग्रुपतमः-क्षेत्रसम्बन्ध्युपक्रमः यःखलु हल-

हो चुका । इसके निरूपण हुंने से द्रव्योपक्रम का समस्त स्वरूप भी निरुपित हो गया ऐसा जानना चाहिये।

है वह परिवर्म विषयवाला मिश्र द्रव्योपन्नम हैं और सचित्ताचित्तरूप मिश्न इच्य गाजो खहादि विनाशक कारणों से विनाश किया जाता है, वह विनाश विषयक सचित्ताचित्त द्रव्योपक्रम है-इस प्रकार यहां तक द्रव्योपव्रम से संबन्धित जितना भा वर्णन है वह सब सत्रकार ने कर दिया है। ॥ एत ६७॥

अब इत्रकार क्षेत्री रम म का रवरूप प्रबट करते है-

"से किं तं खेत्तोवक्कमे" इत्यादि । स्वत्र ॥६८॥

शब्दार्थ-(से कि तं खेत्तोवक्कमे) हे भदग्त! क्षेत्रीएवम का क्या स्वरूप हैं?

उत्तर---(खेत्तोवक्कमे जण्णं हलकुलियाईहिं छेत्ताइं उवक्कमिडजति-से

**લેકાેના સ્વરૂપનું નિરૂપણ** અહિં સંપૂર્ણ થાય છે, અને તેનું નિરૂપણ થઇ જવાને લીધે દ્રવ્યાપક્રમના અધા લેદા અને પ્રલેદાનું નિરૂપણુ પણુ સંપૂર્ણુ થઇ જાય છે એમ સમજવું. ભાવાર્થ — સચિત્તાચિત્ત દ્રવ્યમાં (મિશ્ર દ્રવ્યમાં) જે વિશેષતાનું આપાદન કરવામાં આવે છે, તે પરિકર્મ વિષયક મિશ્ર દ્રવ્યાેપક્રમ છે. અને સચિત્તાચિત્ત રૂપ મિશ્ર દ્રવ્યોના જે શસ્યાદિ રૂપ વિનાશક કારણે વડે વિનાશ કરવામાં આવે છે, તેને વિનાશ વિષયક મિંદ્ર દ્વેપપ્રક્રમ કહેવાય છે. આ રીતે અહીં સુધીમાં દ્રવ્યાે-પક્રમ સાથે સંખંધ રાખનારૂં એવું સમસ્ત વર્ણુન સૂત્રકારે સમાપ્ત કર્યું છે. ॥ સૂ૦ ૬૭॥ હવે સન્નકાર ક્ષેત્રાપક્રમના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરે છે---

શण्डार्थ- "से कि तं खेत्तोवक्कमे" & अञवन क्षेत्रे।पडमतुं शुं स्व३्प त`

"(से किं तं खेत्तोवक्कमे)" धत्याहि---

રદેછ



इलिकादिभिः-इलं प्रसिद्वय, इलिकं =हलविशेषः तत् लघुतरं काष्ठं खलु तणादि-च्छेदरार्थछपयुज्यते । तदादिभिः क्षेत्राणि उपकम्यन्ते-भीजवपनयेग्यानि क्रियन्ते। अयं भावः-हलकुलिकादिभिः क्षेत्राणां यद्वीजवपनयेग्यता रणं तत्परिकर्मविषयः क्षेत्रोपकमः । तथा-गजवन्धनादिभिर्धत् क्षेत्राणि उपकम्यन्ते=विनाज्यन्ते, तद् वस्तु विनायविषयः क्षेत्रोपकमः । गजमू प्रपुरिप दिना क्षेत्रगतत्रीजप्ररोहणशक्ति विनाइप्ते, इति विनण्टानि क्षेत्राण्युच्यन्ते । इत्या दिविधः क्षेत्रोपकमो वेष्ट्य इति । नजु क्षेत्रगत पृथिव्यादि दुव्याणामेत्र एतौ परिकर्मविनाज्ञौ। इत्यं च

तं खेत्तोवन कमें) क्षेत्रोपकम का स्वरूप इस प्रकार से है कि जो हल एवं हुलि क-तृणादिको खेत में से दूर करने के लिये काम में लिये गये एक प्रकार का हज जैसा लखुतर काण्ठ-आदि से जोत कर खेर बीज रपन (वेाने) के योग्य बनाये जाते. हैं वह क्षेत्रोन म का स्वरूप है। यह क्षेत्रोपकम परिपर्क्ष्म और विनाझ को लेकर दो प्रकार का है-- इनमें जो हल आदि से जोत कर क्षेत्र को बीजोत्तारन की योग्यतावाला बनाना यह परिक्रम विषयक क्षेत्रोपकम है तथा खेतों में हाथी आदि कों के वांघकर उन्हें बीजवपन (बेाने) के अयोग्य बना देना यह वस्तु विनाश विग्रत क्षेत्रो का का का नाश हे। जाता है। इस श्रिया खेतों में हाथी आदि कों के वांघकर उन्हें बीजवपन (बेाने) के अयोग्य बना देना यह वस्तु विनाश विग्रत के की श्रीक्षम है। हाथी की मूत्र और लिंडों से खेरा में त्री त्रीस्तरन का ने की शांक का नाश हे। जाता है। इस प्रकार यह देानों प्रकार का कि मायका कानना चाहिये।

र्शका—परिकर्म और विनात जा होते हैं वे क्षेत्रगत पृथिगी आदि द्रव्यों के ही होते हैं—

खेत्तोंबक्कमे) ક્ષેત્રાપક્રમનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે જે હળ અને કુલિક (ખેતરમાંથી તૃષ્ણુદિકાને દૂર કરવાને માટે એક પ્રકારનું હળ જેવું લઘુતર કાષ્ઠ વિશેષ વપરાય છે તેનું નામ કુલિક છે.) આ<sup>4</sup>દ વડે ખેડીને ખેતરને બીજ વાવવાને ચાગ્ય બનાવવાનું કાર્ય થય છે તેને ક્ષેત્રાપક્રમ કહે છે. તે ક્ષેત્રાપક્રમના પરિકર્મ અને વિનાશની અપેક્ષાએ બે લેદ પડે છે. હળ આદિ વડે ખેડીને ખેતરને જે બીજો ત્પાદનની ચાગ્ય-તાવાળું બનાવવાના ઉપક્રમ (પ્રયત્ન) થાય છે, તેને પરિકર્મ વિષયક ક્ષેત્રોપક્રમ કહે છે. તથા ખેતરમાં હાથી આદિને બાંધીને તેને બીજોત્પાદનને માટે અયેાગ્ય બનાવ-વાના જે ઉપક્રમ થાય છે તેને વિતાશ વિષપક ક્ષેત્રોપક્રન કહે છે. એવું માનવામાં આવે છે કે હાથીના મૂત્ર, મળ આદિ જે ખેતરમાં પડ્યું હાય તે ખેતરની બીજો-ત્પાદન શકિતના નાશ થઇ જાય છે આ પ્રકારે અહીં બન્ને પ્રકારન ક્ષેત્રપરિકર્મનું સ્વરૂપ પ્રકટ કરવામાં આવ્યું છે.

રાંકા – પરિકર્મ અને વિનય્શ જે થાય છે તે તા ક્ષેત્રગત પૃથ્વી આદિ દ્રુગ્યોના જ થાય છે. તેથી તેને ક્ષેત્રોપક્રમ કહેવાને અદલે દ્રગ્યાપક્રમ જ કહેવા रेईट

### अनुयाागद्वारस्रत्रे

द्रव्योपक्रम एवायं न तु क्षेत्रेापक्रमः, तर्हि क्यं क्षेत्रोपक्रमः ? इति चेत्, उच्यते-क्षेत्रं हि आकाशग्रुच्यते, तस्य चामूर्त्तत्वात्तदुपव्रमेा न संभवति, तथापि तदा-धेयत्वेन स्थितानां पृथिव्यादि द्रव्याणां य उपऋमः स क्षेत्रोऽप्युपचर्धते । लेकि-ऽपि यथा 'मञ्चाः क्रोशन्ती'-त्यादौ आधेयतधर्माणामाधारे उपचारेा भवति । उत्तं चापि ''(वेत्तमरूवं निचं. न तक्ष्म परिकम्मणं न य विणासेा ।

आहेयगयवसेण उ, करणविणासेवियारेा उ'' ॥ १ ॥

इसलिये यह क्षेत्रोपकम न हेगार द्रव्येापकम ही हुआ फिर इसे क्षेत्रोप-कम कैसे कहा—

उत्तर-क्षेत्र शब्द का अर्थ आकाश है। और यह आकाशरूप क्षेत्र अमूर्त है-अतः इसका उपकम नहीं हेासवता है। फिर भी इस में आधेय रूप से वर्तमान जा पृथिविध्यादि द्रव्य है, उनका ता उपकम हाता है इप़लिये उनका उपकम आधाररूप आकाश में उपचरितकर लिया जाता है। इसलिये क्षेत्रापकम बन जाता है। लाक में भी जैंसे "मञ्चाःक्रोशन्ति" मंचबालते हैं। खेत रक्षा के लिये खेत के लिये खेत के पाली पर जा घरविशेष बनाते हैं उसका मंच कहते हैं, मंच वालते हैं पेका जा कह दिया जाता है-यह आधेय रूप पुरुषादिकों के धर्मों का आधार में उपचरित करके ही कहा जाता है- कहा भी है-'खेत्तमरूवे' इत्यादि- उस का अर्थ यही है-कि क्षेत्र तो अरूपी और नित्य है। उसका न परिकर्म हेा सकता है और न विनाझ,

જોઇએ. છતાં અહીં તેને ક્ષેત્રોપક્રમ રૂપે શા માટે પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યો છે? ઉત્તર—ક્ષેત્રા શખ્દના અર્થ આકાશ થાય છે, અને આ આકાશરૂપ ક્ષેત્ર અમૃત છે તેથી તેના ઉપક્રમ થઇ શકતા નથી. છતાં પણ તેમાં આધેય રૂપે વર્ત-માન જે પ્રથ્વી આદિ દ્રવ્ય છે તેમના તા ઉપક્રમ થાય છે. તેથી તેમના ઉપક્રમ આધાર રૂપ આકાશમાં ઉપચરિત કરી લેવામાં આવે છે. તેથી ક્ષેત્રોપક્રમ ઘટિત થઇ જાય છે. લાકામાં પણ '' મૂઠવ્યા: क्રोગ્નન્તિ" '' મંચ બાલે છે," એવું કહેવામાં આવતું હાય છે. ખેતરની રક્ષા માટે એક માંચડા બનાવ્યા હાય છે. ત્યાં બેઠા બેઠા કાઇ પુરુષ ખેતરની રક્ષા માટે એક માંચડા બનાવ્યા હાય છે. ત્યાં બેઠા બેઠા કાઇ પુરુષ ખેતરની રક્ષા માટે એક માંચડા બનાવ્યા હાય છે. ત્યાં બેઠા અમૃત્ય કેટલીક વખત '' મંચ ખાલે છે, " આ પ્રકારના પછ વ્યવહાર થતા બેવમાં આવે છે. આધેય રૂપ પુરુષના ધર્મોને આધાર **રૂપ મંચમાં ઉપચરિત કરીને આ** પ્રેમાણે કહેવામાં આવે છે. કહ્યું પછ છે કે ''**લેત્તમહ્ત્વે**" ઇત્યાદિ—આ સંત્રપા કંનેર પણ એવા જ અર્થ છે કે ક્ષેત્ર તા અરૂપા અને નિત્ય છે. તેતું પરિક્રમ

| अनुयागचन्द्रिकाटीका स्त. ६९ कालोपक्रमनिरूपणम्                                                                                                                                                                                                               | २६९                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| छ.या—-क्षेत्रमरूपं नित्यं न तस्य परिक्तर्मन च विनाशः ।<br>आचेयगतवदोनेव करणविनाद्योपचारोऽत्र ॥ इति ।<br>इत्थं च 'क्षेत्रोपक्रमः' उक्तावपि न दोषः । सम्प्रति प्रकृतग्रुपसंद<br>'से तं' इत्रादि । स एष क्षेत्रोपक्रम इति ॥सू० ६८॥<br>अथ काल्रोपक्रमं निरूपयति— | रनह-                 |
| मूलम्— से किंतं कालोवक्कमे ? कालोवक्कमे जण्णं नाति                                                                                                                                                                                                          |                      |
| कांलस्सोवक्कमणं कीरइ । से तं कालोवक्कमे ॥ सू० ६९ ॥                                                                                                                                                                                                          | _                    |
| छाया-अथ के।ऽसौँ काले।पक्रमः १ काले।पक्रमे। यत्खलु कालिको दिभिः क                                                                                                                                                                                            | काल्स्येा-           |
| पकमणं क्रियते । स एष कोलेापक्रमः ॥६९॥<br>टीका शिष्यः पृच्छति'से किं तं' इत्या दे १ इति । उः<br>कालेापक्रमेा हि स भवति, यत्खलु नालिकादिभिःनालिया≃ताम्रादिमय                                                                                                  | तरमाह<br>घटिका,      |
| ५रन्तु क्षेत्र में जाे करण और विनाश वा व्यवहार हाता है वह आ                                                                                                                                                                                                 | धियगत-               |
| वस्तु के वरण और विनाझ के उपचार से होता है। इस प्रकार क्ष                                                                                                                                                                                                    | त्रोपक्रम            |
| कहने में वाई देख नहीं हैं। इस तब्ह यह क्षेत्रोपत्रम का स्वरूप है।                                                                                                                                                                                           | ଌ॰६८॥                |
| अब सूत्रकार वाले।पक्षम को स्वरूप प्रकट करते हैं                                                                                                                                                                                                             |                      |
| "से किं तं कालेवकमे" इत्यादि । ॥सत्र ६९॥<br>सःवर्ण (से किं नं करनेपालके) के जनक । जनकेवालक का का                                                                                                                                                            | *•                   |
| शःदार्थन(से कि तं कालेग्वकमे) हे भदन्त ! कालेगपक्रम का क्या स<br>(कालेगवकमो जण्णे कालियाई हिं कालस्से।वक्कमणं कीर                                                                                                                                           | रूपह्<br>रेने∸       |
| ्मालापुरमण आण गालपाइ हि पालरतापुरमण कार<br>कोले। कम) कालोपकम का स्वरूप इस प्रकार से हैं-जा                                                                                                                                                                  | ३। स.त<br>त्राजिका   |
| तथा घटी आदि से कालका यथावत् स्वरूग परिज्ञात                                                                                                                                                                                                                 | पार्थन्त<br>र हेर    |
| जाता है-वह कालेापकम है। ताम्रआदि का एक छेाटी स                                                                                                                                                                                                              | ।<br>गियटी           |
| પણુ થઇ શકતું નથી અને તેના વિનાશ પણુ થઇ શકતા નથી. પરન્તુ ક્ષે<br>કરણુ અને વિનાશના વ્યવહાર થાય છે. તે આધેયગત વસ્તુના કરણુ અ                                                                                                                                   | ત્રમાં જે            |
| કરહુ ગય વગારાના ઝયવહાર યાય છે. તે આધયેગત વસ્તુના કરહ્યુ અ<br>શના ઉપચારની અપેક્ષાએ થાય છે. આ પ્રકારે તેને ક્ષેત્રેાપક્રમ કહેવામાં ં                                                                                                                          | াৰ াথনা-<br>ইচা ইচ্চ |
| નથી. આ પ્રકારનું ક્ષેત્રાપક્રમનું સ્વરૂપ છે ॥ સુ૦ ૬૮ ॥                                                                                                                                                                                                      | डाल हाप              |
| ''से कि तं कालोबक्कमे'' छत्याहि                                                                                                                                                                                                                             |                      |
| શખ્દાર્થ∽( <b>સે किं त</b> ं का <b>लोवक्कमे?)</b> શિષ્ય શુરુને એવેા પ્રશ્ન પ્ <b>છે</b> દે                                                                                                                                                                  | કે કે હ              |
| ભગવન ! કાલાપક્રમનું સ્વરૂપ કેવું છે?                                                                                                                                                                                                                        | <b>.</b> .           |
| <sup>® त्तर</sup> —(कालोवक्कमे जण्णं नालियाहि कालस्साेवक्मगं कीस                                                                                                                                                                                            | •                    |
| कालोवक्कमे) કાલે।પઢમતું સ્વરૂપ આ પ્રકારે કહ્યું છે– નાલિકા આદિ વરે<br>યથાવત સ્વરૂપતું જે પરિજ્ઞાન થાય છે તેતું નામ કાલે(પક્રમ છે. તામ્ર                                                                                                                     |                      |
| મમાગલ દ્વરૂપશ જ મારસાવ લાવ છે તેવું માન કાલાપક્ષ્મ છે. તોઝ                                                                                                                                                                                                  | ન્યાદના              |

ەۋب

# अनुयौगब्रारवन्ने

इयं हि दाडिनपुष्पाकाराञ्धच्छित्रा भवति। अधन्छिद्रेण नालिका मध्ये जलं प्रविद्यति । जलेन भ्रतःयां नालिकायां कालमःने। निश्वीयते । आदि पदात् शृङ्कुच्छाचा नक्षत्रचाराद केऽपि बोध्याः । एभिरपि कालो मीयते । एतः - कालमापकसाधनैः कालस्योपक्रमगं क्रियते । अयं भावः - नालिकाशर्कुच्छायानक्षत्रचारादिभिर्यत् 'एतावान् पौरुष्यादिकालोऽतिक्रान्तः' इति परिज्ञायते स परिकर्मविषयः कालो-पकमः । अत्र कालस्य यथावत्वरिज्ञानमेव परिक्रमं बोध्यम् । तथा-नक्षत्रादि चौरैः कालस्य यद् विनाशनं स वस्तुविनाशविषवः कालोपकमः । श्रूयते हि लोके

बनाई जाती है। उसका आकार दाडिन-जनाक पुल्थ जैसा होता है ? इनके नीवे एक छे होता है ? नीवे के छे से इसवें जल भविष्ट होता है। जब यह जल से भए जाती है ते। इसते काल का मान निश्चित किया जाता है। यहां पर आदि पर से शंकुव्छान और नक्षत्रों की चाल आदि प्रहण हुई है। इन से भी काल का मान जाता है। इन त ह इन कालमाक साधनों से काल का उपक्रम किया जाता है। इन त ह इन कालमाक साधनों से काल का उपक्रम किया जाता है। तास्पर्य कहने का यह है कि इन नगलि का-शंकुच्छाया और नक्षत्रचाल आदि से जो "इतना पौरुषी आदि काल व्यती: हो चुन? सा जाना जाता है बह परिकर्म विवयवाला कालोप कम है। काल का यवावत परिज्ञान होना ही यहां परिकर्म जानना चाहिये। तथा नजत आदिकों की चाल से जो काल का विनाश होना है वह वज्तु वेताश विवाह कालोग का हो गढ़ा को से ऐसा

એક નાની સરખી ઘડિયાળ બનાવવામાં આવે છે. તેના આકાર દાડપના પુષ્પ જેવા હાય છે. તેની **નીચે** એક છિદ્ર હાેય છે. આ સાધનને પાણીથી ભરેલા કાેઇ પાત્રમાં મુકવામાં આવે છે. તે છિદ્ર દ્વારા તેમાં પાજી દાખલ થવા માંડે છે. જ્યારે તે સાધન (નાલિકા) જળઘડી પાણીથી ભરાઇ જાય છે ત્યારે તેની મકુટથી કાળતું માપ નિશ્ચિત કરવામાં આવે છે. અહીં 'આદિ' પદ વડે શાંકુચ્છાયા અને નક્ષત્રેની ચાલ આદિ ગહણ થયેલ છે. તેમની મકદથી પણ કાળનું માપ નીકળી શકે છે. આ પ્રકારે આદિ કાલમાપક સાધના વડે કાળના ઉપક્રમ કરવામાં આવેલ છે. આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે આ નાલિકા (જગઘડી) શંકુચ્છાયા (સુર્ય ઘડી) ચાલ માદિ અને નક્ષત્રાની alti ''આટલા આટલી પહેાર **૦યતીત ધ**ઈ ઘરી આદિ ગયા આ પ્રકારનું કાળવિષયક જે જ્ઞાન થાય છે તેને પરિકર્મ કાલાપક્રમ કહે છે. કાળનું યયાવત્ પરિજ્ઞાન ચલું તેનું નામ અહીં પરિકર્મ સમજવું. તથા નક્ષત્ર આદિકાની ચાલથી કાળને જે વિનાશ થાય **છે. તે વસ્તુવિનાશવિષયક કાલાપક્રમ સમજવા. લાકામાં એવી વાત થતા** સાંભળ

अनुयेागचन्द्रिका टीका. स्र० ६२ सचित्तद्रव्योपकमनिरूपणम् २७१

'अनेन ब्रहन्क्षत्रादिचारेण काले। विनाशितः, न भविष्यन्त्यधुना धान्यानि'-इति । उक्तं च---

''छायाए नालियाए, व परिकम्म से जहत्थं बिन्नाणे ।

रिक्लाइयचारे हि य, तस्म विणासो विवज्जासो ॥१॥

छाया—छायथा नालिकया वा परिकर्म तस्य यथार्थ विज्ञानम् । ऋक्षादिकचारेथ, तस्य विनाशो बिपर्यासः ॥१॥ इत्थं वस्तु विनाशविषयः हकालोपक्रमो बोध्यः । प्रकृतग्रुपसंहरन्नाह-'से तं' इति । स एषकालोपक्रम इति ॥६९॥

अथ भावोषकमं निरूपयति---

ग्रहम से किं तं भावोवकमे ? भावोवककमे दुविहे पण्णत्त, तं जहा आगमओ य नोआगमओ य । आगमओ भावोवक्कमो नाणष उववत्ते । नोआगमओ भावोवक्कमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा पसत्थे, य अपसत्थे य । तत्थ अपसत्थे डोडिणिगणिया अभच्चा-ईणं । पसत्थे गुरुमाइणं । से तं नोआगमओ भावोवक्कमे । से तं भावोवक्कम । से तं उवक्कम ॥सू०७०॥

सुना जाता है कि इस ग्रह नक्षत्र आदि भी चाल से काल नष्ट हो गया-अब अनाज पैदा नहां हेंगा । वहां भी हैं-'छायया' इत्यादि उसका अर्थ इस प्रकार से हैं कि छाया से अथवा नालिका से जो वालका यथार्थ परि-ज्ञान है वह परिकर्म है। तथा नक्षत्रादिकों भी गति से उसमें जो विपरीत ता है वह वाल का यह वस्तु विनाश विषयक काल्टेपक्रम है। इस तरह से यह कालेापक्रम का स्वरूप वर्णन है। ॥प्द० ६९॥

વામાં આવે છે કે આંૃતક્ષત્રની િંચાલ આદિથી કાળ નષ્ટ થઇ ગયેા-હવે અનાજ પેદા નહીં થાય. કહ્યું પણ છે કે– ''છાવા'' ઇત્યાદિ—આ સ્ત્રપાઠના ભાવાથ નીચે પ્રમાણે છે-છાયાથી અથવા નાલિકા આદિથી જે કાળતું યથાર્થ પરિજ્ઞાન થાય છે તેનું નામ પરિકર્મ છે, તથા નક્ષત્રાદિકાની ગતિથી તેમાં જે વિપરીતના આવે છે, તે કાળના વિનાશરૂપ છે. આ પ્રકારના કાળના વસ્તુવિનાશ વિષયક આ કાળાપક્રમ છે. આ પ્રકાર કાલાપક્રમના વિષયનું નિરૂપણુ અહીં સંપૂર્ણ થાય છે. તે સ્ટા ,२७२



छाया--अथ कोऽसौ भावोपकमः ? भावोपकमो द्विविधः प्रइप्तः, त्वध्ग-आगमतथ नोआगमतथ । आगमतो भावोपकमो ज्ञायक उपयुक्तः । नोआगमता भावोपकमो द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यया-प्रश्वस्तथाप्रज्ञस्तथ । तत्र-अप्रद्वस्तो डोडिणि गणिकाऽमात्यदीनाम् । प्र्राग्तो गुवदिीनाम् । स एष नोआगमतो भावोपकमः । स एष भावोपत्रमः । स एष उपक्रमः ॥७०॥

टीका—-शिष्यः पृच्छति-'से किं तं' इत्यादि । अथ कोऽसौ मावे पक्रमः १ इति । उत्तरमाह-भावोपक्रमो द्विविधः प्रइप्तः, तद् यथा-आगमतथ नोआगम-तथ्र । तत्र-आगमतः । आगममाश्वित्य उपक्रमो दि झायकः=उपक्रम शच्दार्थज्ञः उपयुक्त =उपक्रमे उपयोगवांश्व बोध्पः । अयं भावः-उपक्रम-

अब खत्रकार भावे।पक्रम का निरूपण करते हैं-

"से कि तं भावावकमे इत्यादि । ॥ स० ७०॥

शब्दार्थ----(से किं तं भावेावकमे) हे भदन्त ! भावेापत्र म का क्या स्वरूप है ?

उत्तर--(भावावकमे दुविहे पण्पत्ते) भावापव्यम देा प्रकार का कहा ग ग है । (तं जहा) उसके वे प्रकार ये हैं--(आगमओ य नाआगमओ य) १ आगम का आश्चित करके भावाक्षम होता है और दूसरा नोआगका आश्चित करके भःवापक्रम होता है. (जाणए उवउत्ते आगमओ भावावक्कमे) जा उपक्रम शब्द के अर्थ के। जानता है और उसमें उपयोग से युक्त है वह आगम से भावापक्रम है !--

હવે સત્રકાર ભાવાપક્રમનું નિરૂપશ્ચ કહે છે—

"से किं तं भावोंवकमे" धत्याहि---

શબ્દાર્થ—(से किं**तं भावे।वक मे**?) શિષ્ય ગુરુને એને। પ્રશ્ન પ્**છે** છે કે દુ ભગવન્ ! ભાવે।પક્રમનું સ્વરૂપ કેવું છે?

उत्तर---(भावावकमे दुविहे पण्णत्ते) सावापडमना ले प्रधार ड्या छे. (तं जहा) ते ले प्रधारा नीचे प्रभाषे छे.

(आगमओ य, ने।आगमओ य) (૧) આગમને આશ્રિત કરીને જે ભાવાપકમ થાય છે તેને 'આગમ ભાવાપક્રમ' કહે છે. (૨) નાઆગમના આશ્રિત કરીને થતા ભાવાપક્રમને-''નાઆગમ ભાવાપક્રમ'' કહે છે (जाणए उवउत्ते असमओ मावावक्रमे) જે ઉપક્રમ શબ્દના અર્થને જાણે છે અને તેમાં ઉપયાગથી '' कुम છે, તે આગમની અપેક્ષાએ ભાવાપક્રમ છે. આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-ઉપક્રમ અને ઉપાય, આ બન્ને એકાર્થક શબ્દા છે. ભગવાન તીથ કર દ્વારા કથિત અનુશાસનના જ્ઞાનના अनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र ७० नोआगमतो भावोपकममनिरूपणम् २७३

**उपायः, स् चेह-भगवद्नुशासन्ज्ञानसाधनरूपो** प्राह्यः । उक्तं च---

"सोचा भगवाणुसासणं, सचे तस्थ करेजुवकमं ॥"

छाया-श्रुत्वा भगवदनुशासनं सत्यं तत्र कुर्यादुपकमम्-इति-

व्याख्या–सत्यं≕यथार्थं भगवता तीर्थंकरेण प्रोक्तमनुशासनं श्रुत्वा तत्र= अनुशालने उपक्रमं=तत्प्राप्युपायं कुर्यात्-इत्यर्थः।

इत्थं च भगवदुक्तानुद्रासनप्राप्त्युपोयइस्तत्रोपक्रमे उपयुक्तश्र आगमतो माबोपकम इति ।

नोआगमतो भावोपक्रमोऽपि द्विविधः प्रद्रप्तः । तद् यथा प्रशस्तश्च, अश्शस्तश्च । इह भावश्रब्दः--अभिप्रायारूथे। जीवद्रव्यपर्यायोऽभिमतः । उक्त' च-भावाभिख्याः पञ्च स्वभावसन्ताऽऽत्मयोन्यभिभाषा इति । ततश्च-भावस्य

इसका भाव यह है कि उपक्रम और उपाय ये एकार्थक शब्द हैं— भगवान् तीर्थं कर ढारा कथित अनुझासन के ज्ञान का साधनरूप वह उपक्रम यहां ग्राह्म हुआ है। अन्यत्र ऐसा ही कहा है-(साच्चा) इत्यादि। कि भग-वान के डारा कथित अनुशासन बिलकुल सत्य है--उसे श्रवणकर श्रोत। का कर्त<sup>ट</sup>य है कि वह उसकी प्राप्ति का उपाय करें। इस प्रकार भगवदुक्त अनुशासन की प्राप्ति का उपाय जानने वाला ज्ञाता उस उपक्रम में उपयुक्त होता हुआ आगम से भावेापक्रम हैं। (नाआगमओ भावेावक्कमे दुविहे पण्णत्ते-तं जहा) नेा आगमको आश्रित करके भावेापक्रम देा प्रकारका कहा गया है। जैसे (पसत्थे य अपसत्थे य) एक प्रशस्त और दूसरा अप्रशस्त। यहां पर भाव झब्द का अर्थ अभिप्राय है और यह जीव द्रव्य का पर्याय-रूप से माना गया है। कहा भी है (भावाभिख्याः) भावके पांच नाम हैं स्यभाव १, सत्ता २, आत्मा३, योनि ४, और अभिवाय ५। इस तरह સાધનરૂપ તે ઉપક્રમ અહીં ગ્રાહ્ય થયે છે. અન્યત્ર પશુ એવું જ કહ્યું છે કે 'सोच्चा" ઇત્યાદ-- તીર્થ કર લગવાન દ્વારા કથિત અનુશાસન સર્વથા સત્ય છે. તેને શ્રવજી

કરનાર શ્રાવકતું તેની પ્રાપ્તિના ઉપાય કરવાતું કર્તાવ્ય થઈ પડે છે. આ પ્રકારે ભગ-વદુકત અનુશાસનની પ્રાપ્તિના ઉપાય કરવાતું કર્તાવ્ય થઈ પડે છે. આ પ્રકારે ભગ-વદુકત અનુશાસનની પ્રાપ્તિના ઉપાય જાણુનાર જ્ઞાતા તે ઉપક્રમમાં ઉપચુકત (ઉપચાગ પરિણામથી ચુકત) હેાવાને કારણે આગમની અપેક્ષાએ ભાવાપક્રમરૂપ છેાય છે.

(नोआगमओ भावावककमे दुविहे पणात्ते) નાઆગમ ભાવાપક્રમ એ પ્રકારને કલા છે. (तं जहा) તે એ પ્રકારા નીચ પ્રમાણે છે- (पसत्थे य अपसत्थे य) (૧) પ્રશસ્ત અને (૨) અપ્રશસ્ત અહીં ભાવ શબ્દના અર્થ અભિપ્રાય છે, અને તે જીવ-દ્રબ્યના પર્યાયરૂપ માનવામાં આબ્ધા છે. કહ્યું પણ છે કે ''भावाभिख्या:'' ભાવના પાંચ નામ નીચે પ્રમાણે છે-(૧) સ્વભાવ, (૨) સત્તા, (૩) આત્મા, (૪) ચાનિ



परकीयाभिप्रायस्य उपक्रमणं=ण्थावःपरिज्ञान भावोपक्रम इति । तत्र=द्विविधे नोआगमतो भावोपक्रमे, अप्रशस्ता भावोपक्रमः-डोडिणि गणिकाऽमात्यादीनां बोध्पः । अयमाद्यायः-डोडिणिनाग्न्या ब्राह्मण्या गणिकया अमात्येन च यत् पराभिध्रायरूपस्य भावस्य यथोवत् उपक्रमः-परिज्ञानं कृतं तद् नोआगमतो-ऽपशस्त भारोपकमः । अप्रशस्तत्वं चास्य संसारफलत्वात्, इति । डाडिण्यादि भिर्थथा पराभियायः परिज्ञातः प्रसङ्गव्याचाद्दुच्यते--

आसीरकाऽपि डोडिणि नाम्नी बाह्यणी। तस्या आसंस्तिस्तो दुहितरः । सा ताः परिणाय्येवं चिन्तितवती-जामाहुणामभिप्रायं परिज्ञाय दुहितरः शिक्षणीयाः परकीय 🚽 भःव अभिष्रायका यथावत् पश्चिःन हे।ना इस का नाम ँह । (तत्थ) नोआगम भावेषिकम की अपेक्षा से द्विविच हुए भावा-पक्रम में जो अप्रशस्त भावोपकम है-वह डोडिणि ब्राह्मणी गणिका, और अमात्य आदि कों में जानना चाहिये। डोडिणि नाम की बाह्यणी एक वेश्या आरे एक अमारय था सब पर के अभिप्राय का जे। यथावत परिज्ञात कर लिया करते थे वह उनका नाआगम से अप्रशस्त भावे।पक्रम था । अप्रशस्तता में इसलिये है कि यह संमाररूप फल का जनक हे।ता है।-डेाडिणि आदि ने जिस प्रकार से पर का अभिप्राय जाना-प्रसंगवश उसे यहां दर्शाया जात।है-एक कोई डोडिणी नामकी ब्राह्मणी थी। उसकी ३ तीन ऌडकिया थीं। उनका उसने चिवाह करदियां ! विवाह करने के बाद उसने सोचा कि में जामाताओं के अभिशय को ज्ञात कर अपनी इन पुत्रियों को **श्विति कर**े

અને (પ) અભિપ્રાય. આ રીતે પરકીય ભાવતું (અભિપ્રાયતું) યથાર્થ પરિજ્ઞાન થવું તેતું નામ ભાવાપક્રમ છે. (ત્તરથ) નાઆગમભાવાપક્રમના જે બે પ્રકારા કહેવામાં આવ્યા તેમાંના જે અપ્રશસ્ત ભાવાપક્રમ કદ્યો છે તેના સદ્ભાવ ડાડિણિ પ્રાક્ષણી, ગણિકા અને અમાત્ય વગેરેમાં જાણવા. હવે આ ડાડિણિ પ્રાક્ષણી આદિના અપ્ર શસ્ત ભાવાપક્રમ કદ્યો છે તેના સદ્ભાવ ડાડિણિ પ્રાક્ષણી, ગણિકા અને અમાત્ય વગેરેમાં જાણવા. હવે આ ડાડિણિ પ્રાક્ષણી આદિના અપ્ર શસ્ત ભાવાપક્રમ કદ્યો છે તેના સદ્ભાવ ડાડિણિ પ્રાક્ષણી, ગણિકા અને અમાત્ય વગેરેમાં જાણવા. હવે આ ડાડિણિ પ્રાક્ષણી આદિના અપ્ર શસ્ત ભાવાપક્રમને સમજાવવાને માટે અહીં તેમની કથા આપવામાં આવી છે. તે ત્રણે ખધાંના અભિપ્રાયને પરિજ્ઞાત કરવાને સમર્થ હતા. તેમના તે ભાવાપક્રમ નાન્ આગમની અપેક્ષાએ અપ્રશસ્ત ભાવાપક્રમરૂપ હતા. તેમના ભાવાપક્રમ અપ્રશસ્ત તે કારણે હતા કે તે સ'સારરૂપ કલના જનક હતા. ડાડિણિ આદિએ જે પ્રકાર અન્યના અશિપ્રાય જાણ્યા હતા તે પ્રકારતું અહીં પ્રસંગવશ કથન કરવામાં આવે છે-કા અન્યના અશિપ્રાય જાણ્યા હતા તે પ્રકારતું અહીં પ્રસંગવશ કથન કરવામાં આવે છે-કા અન્યના અશિપ્રાય જાણ્યા હતા તે પ્રકારતું અહીં પ્રસંગવશ કથન કરવામાં આવે છે-કા અન્યના અશિપ્રાય જાણ્યા હતા તે પ્રકારતું અહીં પ્રસંગવશ કથન કરવામાં આવે છે-કા અંત્ર ગામમાં ડાડિણી નામની એક પ્રાહ્મણી રહેતી હતી. તેને ત્રણ પુત્રીઓ હતી. તેથે તે ત્રણના વિરાહ કરી નાખ્યા. પુત્રીઓનો વિવાહ કર્યા બાદ તેને એવા વિચાર આવ્યા ક્રિ ત્રણે જમાઇઓનો અભિપ્રાય (સ્વભાવ) જાણી લઇને મારે મારી પુત્રીઓને એવા પ્રકારની શિક્ષા આપવી એઇએ કે તે શિક્ષાને અતરૂપ જીવન

## अनुयोगचन्द्रिका टीका. स. ७० नोआगमतो मानोपकमनिरूपणम्

રાષ્ઠ્

यथैताः सुखिताः स्युः इति विचिन्त्य तया सर्वा दुद्दितर एवग्रुक्ताः=युष्माकं पतयो यदा स्व स्व ग्रयनागारे समागच्छेयुष्तद। युष्माभिः—कं चि दोष ग्रुझाव्य स्व स्वपतिः शिरसि पादप्रहारेण ताडनीयः । तदा युष्मत्पतयो यत्कुर्यु स्तन्मह्यं निवेदयत । एवं जनन्या प्रोक्ते सति ताः सर्वाः पुत्रिकाः स्व श्रयनागारे स्वीयं स्वीयं पतिं प्रतीक्षमाणाःस्थिताः ।

अथ ज्येष्ठायाः पतिः शयनागारे समागतः ततः सा कमपि दोषम्रुद्भाव्य तच्छिरसि चरणेन प्रहृतवती । प्रहारसमनन्तरमेव तस्याः पतिस्तदीयं चर्णं इस्तेन गृहीत्वा सस्नेहमिदमब्रवीत्-अघि प्रिये ! पाषाणादपि कठोरे मम शिरसि त्वया चरणः पातितः । मन्ये केतकीकुम्रुमादपि कोमऌतरस्त्वदीयश्वरणः पीडितो

दूं कि जिससे इन का जीवन सुखी बन सके। इस प्रकार विचार करके उसने अपनी ३ तीनों पुत्रियों से कहा कि देखों जब तुम्हारे पति अपने २ शयन भवन में आवे तब तुम लोग किसी दोष को कल्पित कर उन्हें लातें मारना। जब वे तुम लोगों से इसके प्रतिकार स्वरूप में जो कुछ करें वह हम से कहना। इन प्रकार माता के कहने पर उन सब पुत्रियों ने वैसा ही किया। वे सब अपने २ शयनागार में चली गई और वहां अपने २ पतिओं की प्रतीक्षा करतीं हुई बैठ गई। इतने में बडी लडकी का पति आगणा। पति के आने पर उसने उसे दोष दिस्नाकर एक लात शिर में जमा दी। लात के लगते ही उसने उसके उसी पग को पकडकर बडे मारी स्नेह के साथ कहा अयि प्रिये! पाषाण से भी कठोरतर मेरे शिर पर तुमने अपने चरण को रखा है-सो में समझता हूं कि केतकी के कुसुम से भी

છવીને તેઓ પાતાના જીવનને સુખી બનાવી શકે. આ પ્રકારના વિચાર કરીને તેણે પાતાની ત્રષ્ટે પુત્રીઓને બાલાવીને આ પ્રમાણે સલાહ આપી-

''આજે જયારે તમારા પતિ તમારા શયનખંડમાં આવે ત્યારે તમારે કાઇ કલ્પિત દેષ બતાબીને તેમના મસ્તક પર લાતાે મારવી. ત્યારે પ્રતિકારરૂપે તેઓ તમને જે કંઇ કહે અથવા જે કંઈ કરે તે સવારમાં મને કહેવાનું છે.

તે ત્રણે પુત્રીઓએ માતાની સલાહ પ્રમાણે જ કર્યું –તેઓ પાતપાતાના શયન ખંડમાં ચાલી ગઇ અને પાતપાતાના પતિની પ્રતીક્ષા કરવા લાગી. સૌથી માટી પુત્રીના પતિ જયારે શયનખંડમાં આવ્યા, ત્યારે તેણે તેના પર કાઇદેાયનું આરા પણ કરીને તેના મસ્તક પર એક લાત લગાવી દીધી. લાત ખાતાની સાથે જ તેના પતિએ તેના પગ પકડીને તેને આ પ્રમાણે કહ્યું –"પ્રિયે ! પથ્થરથી પણ કઠાર એવાં મારા મસ્તકપર તમે કેતકીના પુષ્પસમાન કાેમળ પગ વડે જે લાત મારી છે

## अनुयोगद्वारसत्रे

जातः। एवं ब्रुवाणः स तस्याश्वरणसंवाहनमकरोत् । प्रभाते सा सर्वे हत्तं माई निवेदितवती । सहर्षं या मात्रा सा मोक्ता-वत्से ! त्वया स्वगृहे यथेच्छ कत्तं व्यम्, तव पति गत्वदाज्ञावर्ती भविष्यति । अथ द्वितीययाऽपि तथैव स्वपत्युःशिरसि चरणप्रहारः इतः । तयाः पतिः किंचिद्रोपग्रुपदर्श्वयन्तुवाच-कुल्वधूनाम-नुचितोऽयं व्यवहारः । इत्युक्त्वा कोपान्निष्टत्तः । प्रभाते साऽपि माई सर्वे वृत्तं निवेदितवती । ततः सा मात्रा सहर्षे प्रोक्ता-वत्से ! त्वमपि स्वगृहे यथेच्छ-

अधिक खुकुमार यह तुम्हाग चरण दुखने लगा होगा। इस प्रकार कहने के साथ ही उसने उसके उस चरण को दावना प्रारंभ कर दिया। प्रातःकाल उस लडकी ने यह सब कृत्य अपनी माता से कह दिया। माता को इसे खुनकर बडा हर्ष हुआ। उसने पुत्री सं कहा-चत्से। तुम अपने घर में जो कुछ करना चाहो सो कर सकती हो-क्यांकि पति के इस व्यवहार से यह पता पडता हैं कि वह तुम्हारा आज्ञावश्वर्सी रहेगा।

दूसरी पुत्री ने भी अपने पति के साथ ऐसा ही व्यवहार किया-उसके अयनामार में पति के आने पर उसने उसके मस्तक पर ज्यों ही चरण प्रहार किया कि उसे कुछ रोष आ गया। अपना रेाप प्रकट करते हुए उसने उससे कहा यह व्यवहार कुलवधुओं के योग्य नहीं है-जो तुमने मेरे साथ किया है। ऐसा कहकर वह फिर शांत हो गया। प्रातःकाल उस पुत्री ने रात्रि के पति के इस व्यवहार को माता से प्रकट किया। तब उसकी माताने हर्षित

તેને લીધે તમારા નાજીક ચરઘ્યુ દુખવા માંડયા હશે," આ પ્રમાણે કહીને તેણે તેના તે પગને ઢાબવા માંડયેા, બીજે દિવસે તે માટી પુત્રીએ આ સમસ્ત વાત તેની માતાને કહી સંભળાવી. તે વાત સાંભળીને માતાને (ડાડિણી પ્રાદ્યણીને) ઘણેા જ આનંદ થયેા. જમાઇના આ પ્રકારના વર્ત નથી તેના સ્વસાવને તે સમજી ગઇ. તેણે તેની માટી પુત્રીને આ પ્રમાણે સલાહ આપી. "તું તારા ઘરમાં જે કરવા ધારે તે કરી શકીશ, કારણ કે તારા પતિના આ વ્યવહારથી એવું લાગે છે કે તે તારી આજ્ઞાને અધીન રહેશે."

બીજી પુત્રીએ પણ પાતાના પતિ સાથે જ એવા જવર્તાવ અતાબ્યા-જેવા તે શયનખંડમાં પ્રવેશ્યા કે તુરત જ કાેઇ દાષનું આરાપણ કરીને તેણુ તેના મસ્તક પર એક લાત લગાવી દીધી. ત્યારે તેના પતિને થાેડા રાષ ઉપજ્યા. તેણુ પાતાના રાષ માત્ર આ શબ્દા દ્વારા જ પ્રકટ કર્યા-"મારી સાથે તે' જે વર્તાવ કર્યા છે, તે કુળવધુઓને માગ્ય વર્તાવ ન ગણાય તારે આવું કરવું નેઇએ નહીં" આ પ્રમાણે કહીને તે શાન્ત થઇ ગયા. પ્રાતઃકાળે બીજી પુત્રીએ પણ આ અધી વાત સંલળાવી

# अनुवेगचन्द्रिकाटीका खु. ७० नोआगमतोमानोपकमनिरूपणम्

कुरु रुष्टोऽपि पतिः क्षणमात्रेण तुष्टो अविष्यति ! अथ तृतीययाऽपि स्व-पति स्तथैव प्रद्वतः क्ततः स कोधाध्मातचित्तो रोषारुणलोचन उच्चैः स्वरेण तां निर्भर्त्स यन्नेवमुवाच-अयि दुष्टे ! कुल्कन्यकानुचितमिदं कृत्यं कथं त्वया कृतम् ? इत्युक्त्वा म्रुष्टयादिभिग्तां ताडंधिन्ता गृद्दान्निष्कासितवान् । ततः सा मातुः सभीपे गत्वा सर्वे वृत्तं निवेदितवती । जामातुः स्वमावमवगत्य सा बाह्यणी तत्स-मीपे गत्वा तत्कोधम्रुपसान्स्वयितुं मधुस्या गिरा प्रोवाच-वत्स । अस्मत्कुलाचा-रोऽयं यत् प्रथमसमागमे वध्वा वरस्य श्विरसि चरणप्रहारः कर्तंव्य इति, अतो मम ही हर उसे कहा कि हे बेटी ! तुमभी अपने घर में भपनी इच्छानुसार सब इछ करो ! तुम्हारे व्यवहार से रुष्ट भी तुम्हारापति क्षणमात्र में तुष्ट हो जावेगा। जब तीसरी लडकी का पति अपने दायनागार में आया-- तो उलने मी अपनी माता के कहे अनुसार वैसा ही व्यवहार अपने पति के साथ किया। तब वह कोध से भर गया और रोष से लाल र आंखें करके बडे जीर से उससे डाटकर बहने लगा-अधि दुष्टे ! कुलकन्धा के अयोग्य यह अत्य तुने मेरे साथ क्यों किया ? ऐसा कहकर उसने उसे खूब मुक्कों से मारा पीटा और मार पीट कर फिर उसे घर से बाहिर निकाल दिया। तब वह अपने माता के पास गई और सब इत्तान्त कढने लगी। पुत्री के कथनानुसार वह अपने जामाता के स्वभाव का जानकर उसके पास गई--और जाकरके मीठी २वाणी से उसके क्रोध को शांत करती हुई कहने लगी-वत्स ! यह हमारे इरु का आचार है कि छुहागरात में प्रथम समागम के समय वधू अपने पति ત્યારે તેની માતાએ સંતાય પામીને તેને આ પ્રમાણે કહ્યું — "એટી ! તું પણ તારા ઘરમાં તારી ઇચ્છા પ્રમાણે વર્તાવ કરી શકે છે. તારા પતિના સ્વભાવ એવા છે કે તે ગમે તેટલા રૃષ્ટ થયે હાય તાં પણ ક્ષણુમાત્રમાં તુષ્ટ થઇ જાય એવાછે." ત્રીજી પુત્રીએ પછું કાઇ દેાયતું આરાપણ કરીને તેના પતિને મસ્તક પર લાત લગાવી દીધી. ત્યારે તેના ફ્રોધનેર પારા ઘણા ઉંચા ચડી ગયો, તેની આંખે કોધથી લાલ થઇ ગઇ અને તેણુ તેને આ પ્રમાણે કહ્યું, "અરે નીચ ! કુલકન્યાએ ન કરવા ચાેગ્ય આ પ્રકારનું કાર્ય તે શા માટે કર્યું ?" આ પ્રમાણે કહીને તેણે તેને ગડકા, પાટુ આદિ મારી મારીને ઘરમાંથી ધારો મારીને બહાર કાઢી મૂકી. ત્યારે તે પુત્રી તેની માતા પાસે ગઇ અને તેમને સર્વ હુકીકત કહી સ'બળાવી. પુત્રીની આ વાત દ્વારા હાહિથ્કી ધ્રાદ્યાછીને તેની ત્રીજી પુત્રીના પતિનાસ્વભાવના પણ ખ્યાલ આવી ગયેા. તુરત જ તે તેની (ત્રીજી યુત્રીના પતિની) પાસે પહેાંચી ગઇ અને મીઠી વાથ્કી દ્વારા તેના ક્રોધને શાન્ત પાડવાના પ્રયત્ન કરવા લાગી. તેથુ તેને આ પ્રમાણે કહ્યું-"જમાઇરાજ ! અમારા કુળમાં સુહાગ**રાતે** પ્રથમ સમાત્રમ વખતે પતિના

### **अनुयोग**दारसूत्रे

पुत्र्या भवांस्ताडितो न तु दौर्जन्येन । अतो भवान् स्वरोषं निवर्तं यतु । श्वश्रू वचनं निश्रम्य स रोषान्निवृत्तः । सा स्वपुत्रीग्रुक्त शन्-परसे ! दुराराध्यस्ते पति अतोऽयं त्वया परम गवधानतया महता मयरनेन समाराधनीयः । इत्थं डोडिणि ब्राह्मण्या स्व जामा<sup>तृ</sup>णामभिष्रायो ज्ञातः ।१)

अथ गजिकया यथा परामित्राये। ज्ञातस्तथोच्यते

आसीत् कर्समश्चिम्नगरे चतुष्पष्टिकलाचतुरा विलगसिनी नाम गणिका। तया हि पराभिश्रायपरिक्वानार्थं रतिभद्दनभित्तौ स्व स्व क्रियां कुर्वन्तो राजपुत्री दयश्चित्रिताः । तस्या ग्रहे यज्ञातीयो जनः समायाति स स्वजातीयोचितचित्र-

के मस्तकपर घरण प्रहार करे। इसी बात से भेरी पुत्री ने तुम्हें ताडित किया है-दुर्जनता से नहीं । इसलिये आप अपने रोष की झांति कम्लें। इस प्रकार से साथ के बचन को सुनकर उसने कोघ छोड दिया । तब डेाडिणि ने अपनी पुत्री से कहा-नत्से । तेरा पति दुराराध्य है । इसलिये तूं इसकी बडी सारधानी के साथ बहुत ही यत्न पूर्वक सेवा करना । इस प्रकार डोडिणि बाह्यणी ने अपने जामाताओं का अभिप्राय जान लिया ।

अब गणिका ने जिस प्रधार से पर का अभिप्रय जाना वह कहा जाता है-किसी नगर में ६४ कलाओं में निपुण विलासवती नाम की एक गणिका रहती थी। उसने दूसरों के जभिनाय का जानने के निमित्त अपने रति-भवन की दीवाल पर अपनी २ कियाओं का करते हुए राजपुत्र आदिकों

મસ્તક પર ચરણપ્રદાર કરવાના આચાર ચાલ્યાે આવે છે. તે કારણે મારી પુત્રીએ તમારી સાથે એવા વ્યવહાર કર્યા છે, દુષ્ટતાને કારણે એવું કરવામાં આવ્યું નથી. માટે આપે ક્રોધ છેાઢીને તેના વર્તન માટે તેને માફી આપવી જોઇએ.'' સાસૂના આ પ્રકારના વચના સાંલળીને તેના ગુસ્સા ઉતરી ગયા. ત્યારબાદ તે ડાડિણી બ્રાહ્મછીએ તેની ત્રીજી પુત્રીને આ પ્રમાશે સલાહ આપી-"બેટી ! તારા પતિ દુરા રાધ્ય છે. માટે તારે તેમની આજ્ઞાતું બરાબર પાલન કરવું અને ખુબ જ સાવધાની પૂર્વક તેમની સેવા કરવી.

આ પ્રકારે ડાડિણી પ્રાદ્મણીએ પાતાના જમાઇઓના .અભિપ્રાયને ઉપર કર્શાવેલી ચુક્તિ વડે જાણ્ફી લીધા.

હવે પરને અભિપ્રાય જાણવાને સમર્થ એવી એક વિલાસવતી નામની ગુણિકાનું દુષ્ટાંત આપવામાં આવે છે. કાંઈ એક નગરમાં કાેઇ એક ગણિકા રહેતી હતી. તે ૬૪ કલાઓમાં નિપુણ હતી. તેણે પરના અભિપ્રાય જાણવાને માટે આ પ્રકારની પહાતિ અપનાવી હતી. તેણે પાતાના રતિભવનની ભીંતા પર જુદા જુદા પ્રકારની ક્રિયાઓ કરતાં વિવિધ જાતિના પુરૂષેનાં ચિત્રો દારાવ્યાં હતાં. જે પુરૂષ , अनुयोगचन्द्रिका **रीका स**त्र ७० नोआगमतो भावोपत्रमनिरूपणम्

२७९

दर्शने समासकते । ततः सा तं परिचित्य ठदुचितन्यवहारेण तं सरहरते । तस्या व्यवहारेण सःतुष्टा जनास्तस्यै थथेष्टमधं जातं प्रयच्छन्ति । इत्थं गणिकया पराभिप्रायो झातः ।२)

अथाऽमात्येन यथा पराभिन्नायो ज्ञातरतथोच्यते----

आसीत् कर्सिश्विन्नगरे भद्रवाहुर्माम राजा। तभ्यासीन्नीति--शास्त्रचतुरो झटिति पराभिप्रायसंवादनशीलुः सुञ्चीलो नामाऽमात्यः। अथैकदा स राजाऽ मात्येन सद्दाश्ववाइनिकायां गतः। पथि गच्छता राजतुरक्रमेण काऽपि स्तिलप्रदेशे (बिनजोता--पडतल प्रदेश) श्थित्वा मूत्रितम्। तच मूत्रं बहुतरकालपर्यन्तं तत्र के चिगों के। अंकित कर दिया। उसके घरमें जिस जाति का मनुष्य आता वह अपने जातीयोचित चित्र के देखने में तल्लीन हे। जाता। इस तरह उसे पहिचान कर उसके योग्य व्यवहार से उसका सत्कार करने लगती। इस प्रकार जसके व्यवहार से संतुष्ट हुए मनुष्य उसे इच्छानुकूल पैसा दे दिया करते। अमात्य जिस पद्धति से पर का अभिमाय जान लेता वह बात यहां

प्रकट की जाती है−

विसी नगर में भद्रवाहु नौमक राजा था। उसके अमात्य का नाम सुशील था। वह नीतिशास्त्र में वडा चतुर था, पर के अभिप्राय को जल्दी से जल्दी जान लेता था। एक दिन की बात हैं कि राजा अमात्यके साथ अश्वकीडा करने के लिये बाहर निरुला—मार्ग में चलते हुए राजा के षोडे ने किसी पडतल प्रदेश में खडे होकर पेशाबकर दिया पेशाब वहीं पर

ત્યાં આવતા, તે પાતાના જાતીયાચિત ચિત્રતું નિરીક્ષણ કરવામાં તન્મય થઇ જતા તેના આ પ્રકારના વર્તનથી તેની જાતિ, સ્વભાવ, રુચિ આદિને તે વિલાસવતી સમજી જતી હતી અને તે પુરૂષની સાથે તેની જાતિ રૂચિ આદિને યાગ્ય વર્તાવ ખતાવીને તેને સત્કાર આદિ દ્વારા ખુશખુશ કરી નાખતી. તેના વર્તત આદિથી ખુશ થઇને તેને ત્યાં જનારા પુરૂષો ખુબ ધન આપીને પોતાના સંતાલ પ્રકટ કરતા હતા.

હવે અમાત્યનું દષ્ટાન્ત આપવામાં આવે છે અને એ વાત પ્રકટ કરવામાં આવે છે કે તે અમાત્ય કેવી રીતે અન્યના અભિપાયને જાણી લેતા હતા—

કાઇ એક નગરમાં ભદ્રભાહુ નામે રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તેને સુશીલ નામે એક અમાત્ય હતો. તે નીતિશાસ્ત્રમાં ઘણે જ નિપુણ હતો. પરના અભિપ્રાયને ઘણી જ ઝડપથી જાણી લેવાને તે સમર્થ હતો. હવે એક દિવસ તે રાજા તે અમા ત્યને સાથે લઇને અશ્વક્રીડા કરવા નિમિત્તે નગરની બહાર નીકળા પડયા. ચાલતાં ચાલતાં માર્ગના કાઇ એક પડતર (ખેતી ન થતી હેાય એવા પ્રદેશ) પર ઊભા રહીને થાહાએ પેશાબ કર્યા. તે પેશાબ સ્કાઇ ગયા નહીં પણ ત્યાં તે જમીનમાં

## अनुवेमगढारसत्रे

- 260

स्थितमेवासीत् । निवर्त्तमानेन राज्ञाऽश्वमूनं तथैवावस्थित इष्टम् । ततो राज्ञा चिन्तितम् यद्यत्र सरो भवेचर्हि तदगाधजलं भवेत्, न कदापि परिशुष्येत् । इत्यं चिन्तयन राजा तं भूमागं चिरं निरीक्षित वानू । ततोऽमा त्येन सह राजा समागतः । राबो मनोगतमार्च परिज्ञाय तेनामात्येन มงมอส์ तदन तत्र महत्सरः कास्तिम्, परितः सरोवरपालिषु च सर्वर्त्रक्समफला ৰিৰিঘ जातीया इक्षाः समारोथिताः । ततोऽन्यथाऽमात्येन सह तत्र प्रदेशे गच्छता ठरुगजिशोभित तत् सरोवरं विलोकथ पृष्टम्–अहो ! केनेदमति तेन राज्ञा रमणीयं सरः कारितम् १ आमात्येनोक्तम्-भवज्निरेव, ततो विस्मितमना राजा भरा रहा-सुखा नहीं जच अश्वकीडा करके लौटा तो वापिस राजा उसने उस घोडे के पेशब का वहीं पर भरा हुआ देख़ा-तब राजाने मन में विचार किया-कि यदि यहां पर तालान खुदवाया जावे ते। नह अगाथ जल से भरा रहेगा। कभी भी मुखेंगा नहीं। इस प्रकार विचार करते २ उस राजा ने बहुत समय तक उन भूगाग के। देखा इसके बाद वह राजा अमात्य के साथ राजमहल में आगया । राजा के मनागत भाव का जानने वाले उस अमात्यने इन्छ समय बाद वहां एक बडा भारी तालाब खुदवा दिया। उसके चारों ओर उसने तट पर सब ऋतओं के कुछम और फलबाले अनेक जाति के इक्ष छगा दिये । किसी समय अमारेय के साथ राजा उसी मार्ग से हे। कर निकले । वृक्षके इण्डों से शोभित उस सरोवर को देखकर उन्होंने मंत्री से पूछा अहे। ! यह अति रमणीय तालाव यहां किसने बनवाया है ? એમને એમ પડયા રહ્યો. થાડીવાર પછી રાજા અને અમાત્ય એજ રસ્તેથી પાછાં કર્યા. તે પડતર જગ્યામાં ઘાેડાના પેશાબને હુજ પણ વિના સુકાચેલા જેઇને રાજાના મનમાં આ પ્રકારના વિચાર આવ્યા-"જો આ જગ્યાએ તળાવ ખાદાવવામાં આવે, તાે તે તળાવ કાયમ અગાધ જળથી સરપૂર રહેશે. તેનું પાણી સુકાશે નહીં આ પ્રકારના વિચાર કરતા કરતા તે રાજા તે ભૂમિભાગ સામે ઘણીવાર સુધી તાકી રહ્યો. ત્યારખાદ તે રાજા તે અમાત્યની સાથે રાજમહેલ તરક રવાના થઈ ગયા. તે ગતર અમાત્ય તે રાજાના મનાગત ભાવને બરાબર સમજી ગયે. તેણે રાજાને પૂછ્યાં વિના જ તે જગ્યાએ એક વિશાળ તળાવ ખાદાવ્યું અને તેના કિનારે વિવિધ પ્રકારના અને વિવિધ ઝતુઓનાં કલ-કુલથી સ'પન્ન વૃક્ષા રાપાવી દીધાં. ત્યારબાદ કરી કાઇ દિવસે તે રાજા તે અમાત્યની સાથે એજ રસ્તે થઈને કરવા નીકળ્યા પેલી જગ્યાએ વૃક્ષાના ઝું ડાેથી સુરોાબિત તે જળાશયને જોઇને રાજાએ તે અમાત્યને પૃછ્યું - અરે ! આ અતિશય રમણીય જળાશય અહીં કે છે બંધાવ્યું છે ?

अमुयोगचन्द्रिका टीका. स्र० ७० नोआगमतो भावोपकमनिरूपणम् 👘 २८१ ें

पृष्टवान-- भया कदा कारितम् ? इति नो स्मरामि । एवं नूपेणेाक्तोऽमात्यः सर्वे टत्तं कथितमान् । राजाऽपि सचिवस्य परचित्ताभिशायज्ञानञ्चक्ति विलोवय तं मञ्चस्य तज्जीविकां वर्द्धयामास । इत्थममात्येन पराभिश्रायो ज्ञातः ।३। एतेपां सर्वेषां आवोपक्रमाणां संसारफलत्वाः प्रशस्तत्वम् । नो आगमतः प्रवस्तो भावोपक्रमम्ब गुर्वादीनाम् । श्रुतादिपरिज्ञानार्थं यद् गुर्वादीनां भावाप-तब अमात्य ने कहा महाराज ! आपने ही बनवाया है, तब राजा के मन में वढा आश्चर्य हुआ और उसने मंत्री से पूछा मैंने यह करवाया हैं ? इस बात की ते। मुझे याद ही नहीं हैं। इस प्रकार राजा से कहे गये अमास्य ने सब यथा स्थितवृत्तान्त उनसे कह दिया! राजा ने तब मंत्रा की परके चित्र के अभि-प्राय के। जानने की शक्ति देखकर उसकी बडी प्रशंसा की और ऊसके वेतनकी वृद्धि करदी और ऊनका पद बढा दिया इस प्रकार यह परचित के अमित्राय के। जाननें वाले अमात्य की कथा है। कि जिसमें इस प्रकार से अमात्य ने परचित्ताभिश्राय को जान। यह कहा गया हैं। इन सब भावोपक-मर्कों में संसाररूप फल जनकता होने के कारण अप्रशस्तता है । (पसत्थे गुरुमाईणं) गुरु आदिकों के अभिन्नाय को यथावत जानना यह नोआगम को आश्रित करके प्रझस्त भावोपकम हैं। अर्थात् श्रुत आदिकों के परिज्ञान के ત્યારે અમાત્યે જવાબ આ પ્યા–"હે મહારાજા આપે પાતે જ આ જળાશય બધા-૦યું છે.'' ત્યારે રાજાના આ<sup>્ર</sup>ચર્ય**ૈના પા**ર ન રહ્યો. તેણે અમાત્યને કહ્યું. ''આ જળા**શય** શં મેં બંધાવ્યું છે ? આ જળાશય બંધાવવાના કાેઇ આદેશ કર્યાનું મને યાર્ક નથી !" ત્યારે અમાત્યે આ પ્રમાણે ખુલાસા કર્યો-''હે મહારાજા ! ઘણા સમય સુધી આ જગ્યાએ દાડાના મૂત્રને વિના સુકાચે પડ્યું રહેલું જોઈને આપે આ જગ્યાએ જળાશય બધાવવાના વિચાર કરેલા. આપે માનેલું કે આ જગ્યાએ જળા-શય ખાદાવવાથી તેમાં પાછી કદી સુકાશે નહીં. આપના આ મનાગત વિચારને-**આપ** અશ્વકીડા કરીને પાછા કરતી વખતે જે દર્ષિથી તે અશ્વમુત્રની સામે નિરખી રહ્યા હતા-તે દષ્ટિ દારા જાણી નેઇને મેં આ જળાશય અહીં બંધાવ્યું છે." પરના ચિત્તને સમજવાની પોતાના અમાત્યની તે શકિત જોઈને સજાને ઘણા હવું થયે। તેણે તેની ખૂબ પ્રશંસા કરી અને તેનું વેતન અને દ્વાદો વધારી દઈને તેની કદર કરી. આ પ્રકારની અન્યના મનાગત ભાવાને જાણનાર તે અમાત્યની કથા છે. આ ત્રણે ભાવેાપક્રમણનાં દુષ્ટાન્તા છે. આ ભાવાપક્રમણમાં સંસારરૂપ ફ્લજનક્રુ તાના સદભાવ દ્વાવાથી તેમને અપ્રશસ્ત કહેવામાં આવેલ છે.

(पसत्थे गुरुमाईणं) ગુરૂ આદિનાં અભિપ્રાયને ચધાર્થરૂપ જાણવા તે પ્રશસ્ત ભાવાપક્રમ છે. એટલે કે છુત આદિતું પરિજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છતા શિષ્યાદિકાને ર૮૨



क्रमणं सं श्रिस्तभावोपत्रमः इत्पर्थः। चन्त्वत्रानुयोगढारविचारः प्रकृतः, अनु-येग्गश्च व्याख्यानम्, एवं च यदेवानुयेग्गद्धाख्याख्य ने।पयेागि तदेवात्र वक्तच्यम् । व्याख्यानानुपर्ये।गित्वादवक्तव्य एवेति गरुभावापकमस्त <u>दु</u>च्यते गुर्वायर्त्तं भवति । अते। हि **ত্যা**ত্থান व्याख्यानेषलब्धये शिष्याणां गुरेतिभिप्रायझानं परमावक्यकम् । गुर्बभिप्रायक्तो हि तदनुक्लाचरणेन गुरं प्रसादयति, प्रसादिते। गुरुर तम्मे सरहस्यं शास्तं प्ररूपयति । एवं गुरुभावे। पक्रमोऽपि व्याख्यानस्याङ्गमेव, अतौ गुरुभावे।१क्रम उचित एव। उक्तं च---"ग़र्बायत्ता यस्मात्त्व्वास्त्रारम्भा भवन्ति सर्वेऽपि।

तस्माद् गुर्वाराधनपरेण हितकाङ्क्षिणा भाव्यम् ॥१॥

लियें जो शिष्यादिको गुरु आदि कों के मान का यथानत् परिज्ञान होता. है---वह प्रश्वस्त भावोपकम हैं।

शंका-यहाँ तो अनुयोगद्वारका विचार चल रहा है। अनुयोग का अर्थ व्याख्यान हैं। इसलिये जो अनुयोगढ़ार के व्याख्यान करने में उपयोगी हों बही यहां कहना चाहिये। गुरु भावोपक्रम तो व्याख्यान में अनुपयोगी है। इसलिये उसे यहां नही कहना चाहिये।---

उत्तर—व्याख्यान गुरु के आधीन होता है। अतः उस व्याख्यान की प्राप्ति के लिये गुरु के अमिप्राय का ज्ञान करना शिष्यों को परम आवश्यक है। गुरु के अभिप्राय को जानने वाला शिष्य उनको अपने ऊपर अनुकूछ आचरण से मसन्न करता हैं और प्रसादित हुए वे गुरुजन उसके लिये रहस्य युक्त शास्त्र की प्ररूपणा करते हैं। इस प्रकार गुरुके भावका शिष्य को यथावत् परिशन होना यह भी व्याख्यान का अंग ही है। इमलिये उसका রুথন यहां उचित ही हैं। कहा भी है (गुर्वायत्ता) इत्यादि । शास्त्रों का पढनादि-

ગુરુઆદિકાના ભાવનું જે ચથાર્થ પરિજ્ઞાન તેનું થાય Ð. -ના નામ આગમની અપેક્ષાએ પ્રશસ્ત ભાવાપક્રમ છે.

શંકા--- અહીં તેા અનુયેાગદ્વારની પ્રરૂપણા ચાલી રહી છે. અનુયેાગનેા અથ° વ્યાખ્યાન થાય છે. તેથી અનુયાગદ્વારનું વ્યાખ્યાન કરવામાં ઉપશુકત દ્વાય તેમતું જ કથન અહીં થવું નેઇએ. ગુરૂલાવાપક્રમ તા વ્યાખ્યાનમાં અનુપયાગી છે, તેથી અહીં તેનું કથન થવું જોઇએ નહીં.

ઉત્તર—વ્યાખ્યાન ગુરુને આધીન હેાય છે. તેથી તે વ્યાખ્યાનની પ્રાપ્તિને માટે શુરૂના અભિપ્રાયને જાણી લેવાતું જ્ઞાન શિષ્યોને માટે પરમ આવશ્યક ગણાય છે. ગુરુના અભિપ્રાયને જાણનારા શિષ્ય તેમને અતુકૂળ થઇ પડે એવા પાતાના આ ચરેજીથી તેમને ખુશ કરે છે, અને તેના વર્ત નથી સંતુષ્ટ થયેલા તે ગુરુ તેની સમક્ષ રહસ્યસુકત શાસ્ત્રની પ્રરૂપણા કરે છે. આ રીતે ગુરૂના ભાવતું શિષ્યને થયા વત્ પરિજ્ઞાન થવું એ પણ વ્યાખ્યાનના એક અંગરૂપ જ છે. તે કારણે સુત્રકારતું ઉપશું કત કથન ઉચિત જ છે. કહ્યું પછુ છે કે-(गुर्वायत्ताइत्यादि) શાસ્ત્રોનુ પડન

रूप समस्त अध्ययन गुरु महाराज के समीप में ही होता है इसलिये समस्त शासारम्भ गुरुमहाराज के आधीन है। अतः अपने हित की अभिलाषा खने बाले शिष्य का कर्तच्य है कि वह गुरु महाराज की आराधना करने में इत्यर रहे।

२॥—फिर भी कहा है 'गुरु चित्ताइं इत्यादि। व्याख्यान के समस्त अंग गुरु महाराज के चित्ताधीन रहा करते हैं। इसलिये जिस प्रकार से दे सुप्रग्रन रहें वैसा सब काम झिष्य को अवक्य कर्तव्य है। ३॥—और भी

અાદિરૂપ સમસ્ત અધ્યયન ગુરૂ મહારાજની સમીપે જ થાય છે, તેથી સમસ્ત સાસ્રારંભ ગુરૂને આધીન છે. તેથી પાતાના હિતની ખેવના રાખનાર શિધ્યતું એ કર્તવ્ય થઇ પડે છે કે તેણે ગુરૂમહારાજની આરાધના કરવાના કાર્યમાં તત્પર સ્દેલું જોઇએ.

(૧) ગુરૂમહારાજના મનેાભાવને (અભિપ્રાયને) જાણી લેવા તે શિષ્યને માટે અતિ આવશ્યક છે. ત્યારબાદ જ તે તેમની પાસેથી શાસ્ત્રના થયાર્થ રહસ્યને જાણ્કી શકે છે. તેથી જે પ્રકારે ગુરૂ રાજી રહે એ પ્રકારના પ્રયત્ન ગુણાર્થા વિનીત શિષ્યે કરવા જોઇએ.

(૨) કહ્યુ છે કે<sup>\_</sup>''**શુદ્ધचित्ताइ''** ઇત્યાદિ--બ્યાખ્યાનના સમસ્ત અંગે। ગુરૂ મહારાજના ચિત્તાધીન રહે **છે. તેથી** જે પ્રકારે તેએ। પ્રસન્ન રહે લે પ્રકારના કામા શિબ્યોએ અવસ્ય કરવા **ને**ઇએ.



पुनः

"आगारिंगियकुसलं, जह सेयं वायसं वए पुज्जा । तहवि य से नवि कूडे, विरहम्मि य कारणं पुच्छे" ॥३॥ छाया---आकारेक्नितकुशलं (शिष्पं) यदि श्वेतं वायसं वदेयुः पूज्याः तथाऽपि च तेषां (वचनं)नापि कूटयेत्, विरहे च कारणं पूच्छे॥३॥ तेषां पूज्यानां वचनं नापि कूटयेत्=असत्यं न कुर्यात्, तथेति कुर्यादित्यर्थः विरहे=विजने एकान्ते इत्यर्थः, कारणं=श्वेतवायसकथनभयोजनं पृच्छेत् शेष सुगमम्॥ स एष नोआगमतो सावोपक्रमः । स एष आवोपक्रमः । स एष उपक्रमः ॥स्र० ७०॥

'गुलनाइणं' इत्यत्रादिशब्देन सचितं शास्त्रभावोपकमं निरूपयितुमाह-

मूलम्-अहवा-उवकर्म छविवहे पण्णते, तंजहा-आणुपुठवी १, नामं२, पणामं३ वत्तव्याध अत्थाहिगारे५ समोयारे६ ॥सू० ७९॥ कहा है 'आगारिंगियकुसलं, इत्यादि आकार और इंगित (अभिप्राय) के जानने में कुझल शिष्य यदि पूज्य गुरुमहाराज काले कौवे को यदि सफेद कौवा भी कह दें, तो भी गुरुजन के वचन को उसे विना किसी तर्क के स्वीकार कर छेना चाहिये । बाद में एकान्त में काले कौवे को सफेद कहने के प्रयोजन-का कारण पूछना चाहिये । (से तं नोआगमओ मावोवक्कमे-से तं भावोक-का कारण पूछना चाहिये । (से तं नोआगमओ मावोवक्कमे-से तं भावोक-का कारण पूछना चाहिये । (से तं नोआगमओ मावोवक्कमे-से तं भावोक-का कारण पूछना चाहिये । (से तं नोआगमओ भावोवक्कमे है । इस-तरह आगम और नोआगमको आश्रित करके भावोपक्रम का यहां तक स्व-कप वर्णन किया । इस स्वरूप से उपक्रम का स्वरूप ज्ञात हो जाता है । स्वत्र७०।

(૩) કહ્યું પશુ છે કે ''આગાર્રિગિયક્કુસરું'' ઇત્યાદિ–આકાર અને ઈંગિતને જાણવામાં નિપુણુ એવા શિબ્ય ગુરૂનાં વચનાને તર્ક અથવા દલીલ કર્યા વિના સ્વી-કારી લે છે. ધારા કે ગુરૂ કહે કે ''કાગડાના વર્ણુ ધોળા હાય છે,'' તા તેમના તે કથનને પણુ તે શિબ્ય દલીલ કર્યા વિના સ્વીકારી લે છે. ત્યારબાદ એકાન્તમાં તેણુ ગુરૂને પૂછવું જોઇએ કે ''આપ કાગડાના વર્ણુ ધોળા કહા છે। તેનું કાશ્યુ કૃષા કરીને સમજાવા.''

(से त' नोआगमओ भावोत्रक्षमे) આ નાઆગમને આશ્રિત કરીને ભાવા-પક્રમનું સ્વરૂપ સમજવું. (से त' भावोवक्कमे) આગમ ભાવાપક્રમ અને ના-આગમ ભાવાપક્રમરૂપ ભાવાપક્રમના અન્ને ભેઢાનું નિરૂપછુ અહીં સમાપ્ત થાય છે. (से त' उवक्कमे) આ રીતે ઉપક્રમના સમસ્ત ભેઢાનું વર્છુન અહીં સમાપ્ત થાય છે. ાાસુ૦ છગા

|  | अतुरेत | गवन्द्रिका | टीका | सुत्र | ७१ | ञासमावोपकर्मनिरूपणम् | ২ |
|--|--------|------------|------|-------|----|----------------------|---|
|--|--------|------------|------|-------|----|----------------------|---|

छाया--अथवा-उपक्रमः १ड्विंधः प्रक्षप्तः, तद्यथा-अगतुपूचीं१. नाम२, प्रमाणं३, वक्तव्यता४, अर्थाधिकारः५ समबतारः ६ ॥ब्रू० ७१॥ टीका-अडवा इत्यादि---

पूर्वं गुरुमाव पक्रमः प्रदर्शितः संप्रति झास्त्रभावोक्षमः प्ररूप्यते-'अथवे' --ति, अथवा-अनन्तरं=गुरुमावोपक्रमवर्णनानन्तरम् उपक्रमः-झास्त्रभावोपक्रमः वड्विधः प्रक्षप्तः । 'तं जद्दा' इत्यादि, तद्यथा-पया तस्य माबोपक्रमस्य पर्ड्विधर्द तदुच्यते 'आणुपुव्वी' इत्यादिना । तत्र प्रथम उपक्रम आनुपूर्वी?, द्वितीयो नाम २, तृतीयः प्रमाणम्३, चतुर्थो वक्तव्यता४, पञ्चमः-अर्थाधिकारः६, पथ्उः समवतारः ६ इति । ॥मू० ७१॥

अब सत्रकार ''गुरुमाईपं'' इस पद में आदि पद से सूचित झास्त्रभावो-पक्रम का निरूपण करने के लिये ''अडवा'' इत्यादि सत्र कडते हैं: --''अडवा उवकमे छव्विहे'' इत्यादि । ॥सत्र ७१॥

धब्दार्थ--(अहवा) अथवा (उवक्कमे) उपक्रम (छन्विहे) छह मकार का (पण्णत्ते) कहा गया है। (तंजहा) वे भकार ये हैं-(आणुपुच्वी १, नाम २, पणामं ३, वत्तव्यता ४, अत्थाहिगारे ५, समोयारे ६,) आनुपूवी १, नाम २, ममाण ३, वत्तव्यता ४, अर्थाधिकार ५, और समवतार ६, पहिले गुरुमावोपक्रम ३, वत्तव्यता ४, अर्थाधिकार ५, और समवतार ६, पहिले गुरुमावोपक्रम कथन सूत्रकारने करदिया है। अब वे आदिपद से सूचित शास्त्र भावोपक्रम का निरूपण करते हैं-पहां उपक्रम पद से आस्त्रभावोपक्रम लिया गया है। अतःशास्त्रोक्त भाषापक्रम पूर्वोक्तरूप से ६ प्रकार का है ऐसा सूत्र का संक्षिप्तार्थ है। ॥ सूत्र ७१॥

હવે સુત્રેકાર ''ग्रुह्माईग्रं" આ પદમાં આદિ પદથી સચિત શાસભાવે।પક્રમતું નિરૂપછ્ કરવાને માટે ''अह्वा" ઇત્યાદિ સૂત્રેાતું કથન કરે છે—

"अहवा उवक्कमे छच्चिहे"-ઇत्याहि--

શખ્દાર્થ — (अद्दवा) અથવા (उवक्कमे छव्दिवहे एषणते) ઉપક્રમ છ પ્રકારના કદ્દો છે. (तंज्रहा) તે છ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(आनुपुच्वी, नामं, पणामं, वत्त-व्वया, अत्थाहिगारे, समोयारे) (૧) આક્ષપ્વી, (૨) નામ, (૩) પ્રમાણ, (૪) વકતવ્યતા (૫) અર્થાધિકાર અને ૬ સમવતાર.

પહેલાં ગુરૂભાવાપક્રમનું પ્રતિપાદન સત્રકારે કરી લીધું હવે તેઓ આદિપદથી સચિત શાસ્ત્રભાવાપક્રમનું નિરૂપણુ કરે છે– આ વાત ''જીદ્વા'' અથવા પદથી સચિત થાય છે. અહીં ઉપક્રમ પદથી શાસ્ત્રભાવાપક્રમ ગૃદ્ધીત થયા છે. તેથી શાસો કતભાવાપક્રમ પૂર્વોકતરૂપ છ પ્રકારના દાય છે, એવા આ સત્રના સંક્ષિપ્તાર્થ છે...સાકુવા





अथानुपूरुयौदीनां स्वरूपं मिरूपयितुमाह,

मुल्म-से किं तं आणुपुठवी१, आणुपुठवी दसविहा, पण्णत्ता, तंजहा नामाणुपुठवी१, ठवणाणुपुठवी२, दठवाणुपुठवी३, खेत्ताणुपुठवी४, कालाणुपुठवी५, उकित्तणाणुपुठवी६, गणणाणुपुठवी७, संठाणाणु-पुठवी८, सामायारीआणुपुठवी९, भावाणुपुठवी१० ॥सू० ७२॥

छाण-अथ काऽसौ आउएवीं ? आउुपूवीं दशविधा अज्ञसा, तद्यथा-नामानुपूर्वा १, स्थापनाउपूर्वी २, द्रव्याउपूर्वी २, क्षेत्राउपूर्वी ४, कालाउपूर्वी ५, उत्कीर्च नाउपूर्वी ६, गणनाउपूर्वी ७, संस्थानाउपूर्वी ८, सामाचार्या उपूर्वी ९, भावा-उपूर्वी १० ॥सू० ७२॥

टीका-शिष्यः पृच्छति-'से किं तं' इत्यादि । अथ कौऽसौ आनुपूर्वी ? इति । उत्तरमाह-आनुपूर्वी-इह हि पूर्वं प्रथमम् आदिः इति पर्यायाः । पूर्वस्य-अनुव्

अब सत्रकार आतुपुवीं आदि को के स्वरूप का कथन मारंभ करते हैं:--इस में सब से प्रथम वे आतुपुबीं कितने प्रकार की है यह स्पष्ट करते हैं--''से कि सं'' इत्यादि । ।। स्वत्र ७२।।

भुन्दार्थ--(से कि तं आणुषुव्वी) हे भदन्त ! पूर्व प्रकान्त आनुपूर्वी क्या है-(आणुषुच्वी) दसकिहा पण्णत्ता) उत्तर---आनुपूर्वी दस प्रकार की वही गई है। (तं जहा) जो इस भकार से है-(णामाणुपुच्वी) एक नामानुपूर्वी (ठवकाणुपुच्वी) दुसरी स्थापानानुपूर्वी (दब्बाणुपुच्वी) तीसरी द्रव्यानुपूर्वी (खेत्ता-णुपुच्वी) चौथी क्षेत्रानुपूर्वी (कालाणुपुच्वी) पांचवी कालानुपूर्वी (उत्तिकत्तणाणु-पुच्वी) छठी उत्कीर्तनानुपुवी (गणणाणुपुच्वी) सातवीं गणनानुपूर्वी (संठामाणु-युच्वी) आठवी--संस्थानानुपूर्वी (सामायारीआ०) बचवीं समाचार्यानुपूर्वी (भावा-णुपुच्वी) और दशमी मावानुपूर्वी ! पूर्व, मधम और आदि ये सब पर्याय

હુવે સૂત્રકાર આતુપૂર્વી આદિઠાના સ્વરૂપતું નિરૂપથ કરવાના પ્રારંભ કરે છે. તેમાં સૌથી પહેલાં તા 🍽 વાલ પ્રકટ કરે છે કે આનુપૂર્વી કેટલા પ્રકારની છે?

"से कि त' आगुज्यी" शत्याह-

માબ્બાથ —(સે किं त' आणुपुकी) શિષ્ય સુરૂને એવેા પ્રશ્ન પુ∂ છે કે દે દે ભગવન્ ! પૂર્વપ્રકાન્ત (પૂર્વ પ્રસ્તુલ) આહપૂર્વા નું સ્વરૂપ કેવું છે?

જત્તર-जाणुपुभ्वी दसविहा पण्णत्ता-तंजहा) આહપુવી'ના નીચે પ્રમાણુ દશ પ્રકાર કહ્યા છે-

(गामण्णुमुन्धी (१) નામાહપૂધી, (ठवप्रामुपुक्ती) (२) સ્थાયનાહપૂધી, (द्व्या-जुपुच्ची) (३) इत्यान पूर्वी, (सेपाणुमुच्की) (४) क्षेत्रातम्बी, (कालाणुपुच्वी (५) अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र ७३ नामाद्यानुपूर्वी निरूपणम्

261

पश्चात्-अनुपूर्वं, तरव भावः आनुपूर्वीं-ज्यादिवतु संइतिः, आनुपूर्वीं-अनुत्रमः परिपाटीत्येते शब्दाः समानार्थकाः । ज्यादिवस्तु संइतिरूपा एषाऽऽनुपूर्वी नधमानुपूर्व्यादिभेदैर्दशविघा विद्वेयेति ।।सू० ७२।।

सम्प्रति नामाद्यानुपूर्ची निस्त्वयितुमाह-

मुल्लम्--नाम ठवणाओ गयाओ ।

से कि तं द्व्वाणुपुव्वी ? द्व्वाणुपुव्वी दुविहा पण्णत्ता, त<sup>.</sup> जहा–आगमओ य नोआगमओ य ।

से किं तं आगमओ दन्वाणुपु<sup>5</sup>वी जस्स णं आणुपुन्वित्ति पर्य सिक्तियं ठियं जियं मियं परिजियं जाव नो अणुप्पेहाम, कम्हा ? अणुवओगो दब्वमिति कट्टु । णेगमस्स णं एगो अणुवउत्तो आगम-ओ एगा दव्वाणुपुव्वी जाव कम्हा ? जइ जाणए अणुवउत्ते न भवइ जइ अणुवउत्ते जाणए न भवइ तम्हा णत्थिआगमओ दब्वाणुपुब्वी । से तं आगमओ दब्वाणुपुब्वी ।

वाची शब्द हैं। पूर्वस्य अनु अनुपूर्व --पूर्व के पीछे ऐसा अनुपूर्व शब्द का अर्थ होता है। अनुपूर्व का जो भाव है वह आनुपूर्वी हैं। अर्थात् तीन आदि वस्तुआं का जो सम्रुदाय हैं वह आनुपूर्वी है। आनुपूर्वी अनुक्रम, परिपाटी ये सब आनुपूर्वी के पर्यायवाची शब्द हैं। तीन आदि वग्तुओं की संइति रूप यह आनुपूर्वी पूर्वोक्त प्रकार से दक्ष मेदवाली है ऐसा जानना चाहिये। ॥स्वत्र७२॥ आवानुपूर्वी, (उक्कित्तणाणुपुट्वी) (२) अत्धीर्त नातु पूर्वी, (गण्णाणुपुट्वी) (७) अश्वनानुपूर्वी, (संठाणानुपुट्वी) (८) सरधानानुपूर्वी, (सामायारी आणुपुच्वी) (७) समायार्थानुपूर्वी अने (भावाणुषुड्वी) (१०) आवानुपूर्वी.

પૂર્વ, પ્રથમ અને આદિ આ ત્રશે, પર્યાયવાચી શબ્દાે છે. "વ્વારૂચ ગ્રવુ ગ્રવુપૂર્વ" "પૂર્વ (પ્રથમ)ની પાછળ", એવે! અતુપૂર્વ શબ્દને**! અર્થ થાય છે**. આ અનુપૂર્વના જે ભાવ છે તેનું નામ અનુપૂર્વી છે. એટલે કે આદિ વસ્તુઓનો જે સસુદાય છે તેનું નામ આનુપૂર્વી છે. આનુપૂર્વી, અનુક્રમ અને પરિપાટી, આ ત્રશે આતુપૂર્વીના પર્યાયવાચી શબ્દો છે. ત્રણુ આદિ વસ્તુઓના સમૂહ્રરૂપ આ આતુપૂર્વી પૂર્વોકત દસ ભેઠવાળી કહી છે, એમ સમજવું. ાસ, હરા

अनुयोगद्वारस्ट्रे

से किं तं नो आगमओ द्व्वाणुपुष्वी ? नो आगमओ द्व्वाणु-पुन्वी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-जाणयसरीरद्व्वाणुपुठ्वी, भविय-सरीरद्वाण्पुःवी, जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ता द्व्ताणुपुःवी। जाणयसरीरदच्वाणुपुच्वी ? जाण्यसरीरदच्वाणुपुच्वी से किंत आण्पुन्वी पयत्थाहिगारजाणयस्स जं सरीरयं ववगयचुयचावियचत्त-देहं सेसं जहां दªवावस्तए जाव से तं जाणयसरीरदुवाणुपुव्वी। से किंतं भवियसरीरदव्वानुपूच्वी ? भवियसरीरदव्वाणुपुव्वी जे जीव जोणीजम्मणणिकसंते मेंसं जहा दःवावस्सए जाव से त भवियसरीरद्व्वाणपूच्वी ।

से कि तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरिता दब्वाणुपुब्बी ? जाणवसरीरभवियसरीरवद्दरित्ता द्वाणुपुव्वी दुविहा पण्णत्ता. तं जहा-ओवणिहिया य अणोवणिहिया थ। तत्थ णं जा सा ओवणिहिया सो ठ'पा। तस्थ णं जा सा अणोवणिहिया सा दुविहा

पण्णत्ता, त' जहा-नेगमववहाराणं, संगहस्स य ॥सू० ७३॥ 

अथ काऽसौ द्रव्यानुपूर्वी ? द्रव्यानुपूर्वी दिविधा प्रज्ञमा, तद्यथा-आगमतश्च

अब सत्रकार नामानुपती को निरूपण करते हैं-

नोआगमतथ ।

बन्दार्थ----(नामठवणाओ गयाओ) नामानुपूर्वी और स्थापनानुपूर्वी का स्वरूप नामावस्यक और रथापनावस्यक के जैसा जानना चाहिये। (से किं

હવે સત્રકાર નામાનુપૂર્વા નિરૂપણ કરે છે-

"नाम ठवणाओ गयाओ" इत्यादि । ॥सूत्र ७२॥

For Private and Personal Use Only

"नामठवणाओ गया झो" धत्याहि-શખ્દાર્થ - (नामठवणा भो गया भो) नाभात पूर्वा अने स्थापनात पूर्वी तुं स्वइप નામાવશ્યક અને સ્થાપના આવશ્યકના પ્વેકિત સ્વરૂપ અતુસાર જ સમજવું (સે ર્વિ ત दच्वाणुपुच्वी ?) & ભગવન ! દ્રવ્યાત્રપૂર્વાં તું સ્વરૂપ કેવું છે ?

#### मसुयोगबन्द्रिकारीका स्त्र ७१ मामाद्यानुप्वीनिद्धपणम्

अथ काऽसौ आगमतो द्रव्यानुपूर्वी ? आगमतो द्रव्यानुपूर्वी यस्य सद्ध आनुपूर्वीति पदं शिक्षितं स्थितं जितं मितं परिजितं यावद् नोअनुपेक्षया, कस्मात् ? अनुपयोगो द्रव्यमिति कृत्वा । नैगमस्य खछ एकोऽनुपयुक्तः आगमत एका द्रव्या-नुपूर्वी यावत्, कस्मात् ? यदि ज्ञायकः अनुपयुक्तो न भवति, यदि अनुपयुक्तो ज्ञायको न भवति, तस्माद् नास्ति आगमतो द्रव्यानुपूर्वी । सैषा आगमतो द्रव्यानुपूर्वी ।

अथ काऽसौ नोआगमतो द्रव्यानुपूर्वी ? नोआगमतो द्रव्यानुपूर्वी त्रिविधा मक्कष्ठा, तद्यथा-क्रायकश्वरीरद्रव्यानुपूर्वी, भव्यशरीरद्रव्यानुपूर्वी, क्रायकशरीर-भव्यशरीरव्यतिरिक्ता द्रव्यानुपूर्वी । अथ काऽसौ क्रायकशरीरद्रव्यानुपूर्वी ? क्रायक श्वरीरद्रव्यानुपूर्वी-आनुपूर्वीपदार्थाधिकारक्षायकस्य यत् शरीरकं व्ययगतच्युतच्या-वितत्यक्तदेहं शेषं यथा द्रव्यावश्यके तथा भणितव्यम्, यावत् सेषा क्रायक वरीरद्रव्यानुपूर्वी ।

अथ का सा भव्यश्वरीरद्रव्यानुपूर्वी ? मव्यश्वरीरद्रव्यानुपूर्वी-यो जीवो योनि-भन्मनिष्कान्तः शेषं यथा द्रव्यावश्यके० यावत् सेषा भव्यश्वरीरद्रव्यानुपूर्वी । अब काऽसौ झायकश्वरीरमव्यशरिव्यतिरिक्ता, द्रव्यानुपूर्वी? झायकशरीरमव्यवरीर-व्यतिरिक्ता, द्रव्यानुपूर्वी द्विविधा प्रद्यप्ता, तद्यथा-औपनिधिकी च अनौषनिषिकी च। तत्र खलु या सा औपनिधिकी सा स्थाप्या । तत्र खलु या सा अनौपषिकी सा द्विधिधा प्रदर्गा, तद्यथा-नैगमव्यवहारयोः, संग्रहरय च ॥सू० ७३॥

टीका- 'नाम ठवणाओ ' इत्यादि-

नामस्थापने=नामानुपूर्वी-स्थापनानुपूव्योे गते≕गत=गतमाये उक्तमाये इत्त्यर्थः । अयं भावः--नामानुपूर्वी स्थापनानुपूर्वी चैतद्वयं नामावक्ष्यकवत् स्थापनावक्ष्यकवद् विह्येयमिति ।

अय द्रव्यानुपूर्वी निरूपयितुमाइ-' से किं तं ' इत्यादि ।

अथ काऽसौ द्रव्यातुपूर्वी? इति शिष्यमश्नः। उत्तरमाह-'दब्वाणुपूच्वी' इत्रादि। द्रव्यासुपूर्वी द्विविधा मझप्ता। तद् यथा-आगमतव, नोआगमतव। तं द्व्याणुपुच्वी) हे भदन्त ! द्रव्यानुपूची का क्या स्वरूप है ? (दव्याणु-पुट्यी दुविहा पण्णत्ता) उत्तर-द्रव्यानुपूची दो प्रकार की कही गई है (तंजहा) वे प्रकार ये हैं (आगमओय नोआगमओय) एक आगम से

ઉત્તર--(दब्बाणुपुब्वो दुविहा पण्णत्ता-तंजहा) દ્રવ્યાનુપૂર્વાંના નીચે પ્રસાદ્યુ બે પ્રકાર કદ્યા છે. (आगमओ य नोआगम जो य) (१) આગમની અપેક્ષ:એ અને (२) નાઆગમની અપેક્ષાએ આગમના આશ્રિત કરીને જે દ્રવ્યાનુપૂર્વા अ० ३७

٩٨

### अनुयोगद्वारस्त्रे

**\$**\$,0

तुत्र-आगमतो द्रव्धानुपूर्वी यस्य साधोः खलु आनुपूर्वीति पदं शिक्षितं स्थितं जितं मितं परिजितं यावत्-इइ यावच्छब्दात्-नामसमं घोषसमम् अहीनाक्षरम् अत्यक्षरम् अव्याविद्वाक्षरम् अस्खलितम् अमिलितम् अव्यत्याब्रेडितं मतिपूर्णं मति-

और दूसरी नोआगम से | आगम को आश्रित करके जो द्रव्य आनुपूर्वी होती है वह आगम द्रव्यानुपूर्वी है ! (से किं तं आगमओ दव्वाणुपुव्वी) हे भदन्त | आगम को आश्रित करके जो द्रव्यानुपूर्वी होती है ? उसका क्या स्वरूप है ? (आगमओ दव्वाणुपुव्वी) आगन को आश्रित करके जो द्रव्यानुपूर्वी होती है उसका स्वरूप इस प्रकार से है-(जस्स णं आणु-पुव्विक्ति पयं सिक्लियं) जिस साधु आदिने आनुपूर्वी इस पद वाच्य अर्थ को विनयपूर्वक गुरुमुख से सीख लिया है (ठियं) उसे अच्छी तरह से अपने स्मृति पथ में उतार लिया है (जियं) दाव्द और अर्थ की अपेक्षा से जिसने उसे मलि भांति जान लिया है (मियं) उसके पदादिकों की संख्या का परिमाण जिसने भली प्रकार से अभ्यास कर लिया है | (परिजियं) जिसने उसे सब तरफ से और सब प्रकार से परा-वर्तित करलिया है | वह आगम को आश्रित करके द्रव्यानुपूर्वी है | यहां यावत् दाव्द से '' नामसम, घोषसम अहीनाक्षर अत्यक्षर अव्या-बिद्धाक्षर, अस्ललित, अमिलित, अव्यक्ष्यान्ने प्रतिपूर्ण प्रतिपूर्णघोष

થાય છે તેનું નામ આગમદ્રવ્યાનુપૂર્વી છે અને નેહ આગમને આશ્રિત કરીને જે આનુપૂર્વી થાય છે તેનું નામ નેહ્યાગમદ્રવ્યાનુપૂર્વી છે. (से किं त' आग-मक्षो दव्वाणुपुब्वी) દિ ભગવન્ ! આગમનેહ આશ્રિત કરીને જે અનુપૂર્વી છે તેનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

. (आगमओ दव्वाणुपुब्बो) આગમને આશ્રિત કરીને જે દ્રવ્યાનુપૂર્વી થાય છે તેનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે–

(जस्म ળં आणुपुठवीति पयं सिक्झियं) જે સાધુ આદિએ '' આનુપૂવી'" આ પદના વાચ્યાર્થને વિનયપૂર્વંક શુરૂને મુખેથી સારી રીતે શીખી લીધા છે, (ઠિયં) તેને સારી રીતે પાતાના સ્મૃતિપટલ પર ઉતારી લીધા છે, (जियं) શબ્દ અને અર્થની અપેક્ષાએ જેણે તેને સારી રીતે જાણી લીધેલ છે, (भियं) તેના પદાદિકાની સંખ્યાનું પરિણામ જેણે સારી રીતે સમજી લીધું છે, (परिजियं) જેણે તેને બધી તરફથી અને બધા પ્રકારે પરાવર્તિંત કરી લીધું છે, તે આગમના આશ્રિત કરીને દ્રગ્યાનુપૂર્વી છે. અહીં ' યાવત્' પદથી '' નામસમ, થાેષસમ, અહીનાક્ષર, અત્યક્ષર, અભ્યાવિદ્વાક્ષર, અસ્પલિત,

## मेंतुयोगबन्द्रिका टीका सूत्र ७२ नामाद्यानुपूर्धनिद्धपणम्

पूर्णघोषं कण्ठोष्ठविमग्रुक्तं गुरुवाचनोपगतं मवति । स खछ तत्र-आनुपूर्वीतिपरे वाचनया प्रच्छनया परिवर्त्तनया धर्मकथया च वर्त्तमानो भवति, न तु अनुप्रेक्षया वर्तमानो भवति । एवंविधः स साधुरागमतो द्रव्यानुपूर्वी पदेऽनुप्रेक्षयाऽवर्त्तमान साधुः आगमतो द्रव्यानुपूर्वी कथं भवतीत्याह-'कम्हा' इत्यादिना-कस्मात कंठोष्ठविप्रमुक्तः गुरुवावचनोपगतः " इन पदों का संग्रह किया गया है । कंठोष्ठविप्रमुक्तः गुरुवावचनोपगतः " इन पदों का संग्रह किया गया है । इन पदों का अर्थ १४ वें सूत्र में स्पष्ट कर दिया है । ऐसा वह व्यक्ति "आनुपूर्वी " इस पद में वाचना पृच्छना, परिवर्त्तना और धर्मकथा इन से वर्तमान माना जाता है । परन्तु अनुप्रेक्षा से वर्तमान-नहीं माना जाता है । इस प्रकार का वह साधु व्यक्ति आगम से द्रव्यानुपूर्वी जानना चाहिये ।

र्शका-(कम्हा) आनुपूर्वी पद मैं अनुप्रेक्षा से अवर्तमान साधु आगम से द्रव्यानुपूर्वी कैसे माना जाता है ?

उत्तर-" अनुपयोगो द्रव्यमिति कृत्वा" अनुपयोग-जीव जिसके द्वारा वस्तु का परिच्छेद करता है उसका नाम उपयोग है। इस उप-योगका अभाव अनुपयोग है। इस से युक्त होने के कारण आनुपूर्वी का वह ज्ञाता आगम से द्रव्यानुपूर्वी माना जाता है। ऐसा ज्ञास्त्र का वचन है। तार्य्य कहने का यह है कि जिस साधुने आनुपूर्वी को

અમિલિત, અવ્યત્યાઝેડિત, પ્રતિપૂર્ણું, પ્રતિપૂર્ણું દ્યાય, કંઠાેષ્ઠવિપ્રસુક્રત. ગુરુવા ચનાપગત ' આ પદાને ગૃહણુ કરવામાં આવ્યાં છે. તે પદાના અર્થ ૧૪માં સૂત્રમાં સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યા છે. આ ખધાં વિશેષણે થી શુક્રત સાધુ આદિને 'આતુપૂર્વા ' આ પદમાં વાચના, પૃચ્છના, પશ્વિત્તાના અને ધર્મકથા દ્વારા વર્તમાન માનવામાં આવે છે, પરન્તુ અનુપ્રેક્ષા દ્વારા વર્તમાન માનતા નથી. આ પ્રકારના તે સાધુને આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાનુપૂર્વી સમજવા.

શંકા–(क्रम्हा) આનુપૂર્વા પદમાં અનુપ્રેક્ષા દ્વારા અવર્તમાન સાધુ આગ-મની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાનુપૂર્વા કેવી રીતે મનાય છે ?

ઉત્તર-" अनुपयोगो દ્રव्यमिति क्वत्ता " જીવ જેના દ્રારા વસ્તુના પરિ <sup>ક</sup>છેઢ (બાેધ) કરે છે તેનું નામ ઉપયાેગ છે. તે ઉપયાેગના અભાવનું નામ અનુપયાેગ છે. આ અનુપયાેગથી સુક્રત હાેવાને કારણે અનુપૂર્વાં'નાે તે જ્ઞાતા આગમની અપેસાએ દ્રવ્યાનુપૂર્ગાં મનાય છે, એવું શાસ્ત્રનું વચન છે. આ કથનનાે ભાવાર્થ એ છે કે-જે સાધુએ આનુપૂર્વાં'ને સારી રીતે જાણી લીધી છે-શીખી લીધી છે-એટલે કે તે તેના પરિપૂર્ણું રૂપે જ્ઞાતા થઇ ગયાે છે, તે

# अनुयोगद्वार**श्व**त्रे

222

अनुपेक्षया वर्तमानः साधुरागमतो द्रव्यानुपूर्वी भवति? उत्तरयति-अणुवओगो द्व्वमितिकट्टुं ' अन्नुपयोगो द्रव्यमिति कृत्वा । अनुपयोगो हि द्रव्यं भवति, अतोऽनु-पेक्षयाऽवर्त्तमानः साधुरागमतो द्रव्यानुपूर्वी भवति ।

नैगमादि भेदेन द्रव्यानुपूर्वी भेदास्तवेवं विह्नेयाः नैगमस्य खलु एकोऽनुपयुक्त आगमत एका द्रव्यानुपूर्वी, यावत् यावच्छच्दात् द्वावनुपयुक्तौ आगमतो दे आनु-पूच्यौं। त्रयोऽनुपयुक्ता आगमतस्तिस्नो द्रव्यानुपूर्व्यः। एवमेव व्यवहारस्यापि। सम्यक् प्रकार से जान लिया है-सीख लिया है-वह उसका पूर्णरूप से ज्ञाता बन चुका है, अतः वह साधु उस आनुपूर्वी में वाचना पृच्छना आदि से वर्तमान होने पर भी उसमें उपयोग से रहित होने के कारण बह आगम से द्रव्यानुपूर्वी कहलाता है। (णेगमस्स णं एगो अणुवउसो आगमओ एगा दव्वाणुपुच्वी, जाव कम्हा? जइ जाणए अणुवउसे न भवह, जह अणुवउसे जाणए न भवह, तम्हा णस्थि आगमओ द्व्वा-णुपुच्वी से त्तं आगमओ द्व्वाणुपुच्वी)

अब सूच्रकार नैगमनय आदि के भेद से द्रव्यानुपूर्वी के भेदों को कहते है-इन में नैगमनय की दृष्टि से एक अनुपयुक्त आत्मा-साधु आगम से एक द्रव्यानुपूर्वी है। यहां यावत् राब्द से ऐसा जानना बाहिये-कि दो अनुपयुक्त साधु आगम से दो द्रव्यानुपूर्वी हैं। तीम अनुपयुक्त साधु, आगम से तीन द्रव्यापूर्वी हैं। इस प्रकार जितने अनु-पयुक्त साधु हैं आगम से उतनी ही द्रव्यानुपूर्वीयां हैं। इसी प्रकार से व्यक्हारनय की दृष्टि से द्रव्योनुपूर्वी में एकत्व अनेकरव का कथन

સાધુ આનુપૂરી માં વાચના, પૃચ્છના, આદિ વડે વર્તમાન હેલા છતાં પશુ તેમાં ઉપયોગથી રહિત હાવાને કારણે આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાનુપૂર્વી કહેવાય છે.

(णेगमस्त णं एगो अणुवर्ज्तो आगमओ एगा दव्याणुपुर्व्वी जाद कम्हा है जद्द जाणए अनुवर्ज्ते न भवइ, जद्द अनुवरत्ते जाणए न भवद, तम्हा णखि आगमओ दव्यानुपुर्व्वी-से सं आगमओ दव्वानुपुर्व्वी)

હવે સૂત્રકાર નૈગમનય આદિના લેદથી દ્રવ્યાનુપૂર્વી'ના લેદાનું કથન કરે છે-નૈગમ નયની દેવ્ટિએ એક અનુપશુક્રત આત્મા (સાધુ) આગમની અપેક્ષાએ એક દ્રવ્યાનુપૂર્વી છે. અહીં '' યાવત્ '' પદથી નીચેના પૂર્વોક્રત સૂત્રપાઠ ગ્રહણુ કરવા.

નૈગમનચની દબ્ટિએ બે અનુપમચુકત સાધુ માગમની અપેક્ષાએ એ દ્રબ્યાનુપૂર્વી છે, ત્રણુ અનુપચુકત સાધુ આગમની અપેક્ષાએ ત્રણુ દ્રબ્યાનુપૂર્વી છે. એજ પ્રસાણે જેટલા અનુપચુકત સાધુ છે એટલાં જ આગમની અપેક્ષાએ દ્રબ્યાનુપૂર્વી છે. એજ પ્રસાણે બ્યવહારનચની અપેક્ષાએ પણુ દ્રબ્યાનુપૂર્વીમાં



संग्रहस्य खलु एकोऽनुपयुक्तः, अनेकेवाऽनुपयुक्ता आगमतो द्रव्यानुपूर्वी इण्यातुपूच्यों या पकेव द्रव्यातुपूर्वी बोध्या। ऋजुमूत्रस्य एकोऽनुपयुक्त आगमत एका द्रव्यातुप्ती, पृथत्तवं नेच्छति । त्रयाणां शब्दनयानां ज्ञायकोऽनुपयुक्तोऽवस्तु, कस्मात्? यदि झायकः, अनुपयुक्तो न भवति, यदि अनुपयुक्तः, झायको न भवति तस्माद् नास्ति तन्मते आगमतो द्रव्यानुपूर्वी । अत्रोक्तानां शिक्षितादि पदानां व्याख्या पूर्ववद् बोध्या । एतदुपसंहरन्नाइ-सैषाऽऽगमतो द्रव्यानुपूर्वति । जानना चाहिये संग्रहनय की ऐसी मान्यता है कि एक द्रव्यानुपूर्वी है। नैगम और व्यवहार नय की मान्यता के अनुसार द्रव्यानुपूर्वी जो एक और अनेकरूप है-सो यह नय ऐसाकथन करता है कि सामान्यतरव के आधार पर समस्त द्रव्यानुपूर्वियां एक ही हैं-भिन्न २ अनेक नहीं। ऋजुस्त्रजनय की मान्यतानुसार वर्तमान क्षण में एक अनुपयुक्त साधु आगम की अपेक्षा एक आनुपूर्वी है। यह नय आनुपूर्वी में भिन्नता-अनेकता नहीं मानता है। तीन दान्दनय की मान्यतानुसार-भाषक होकर भी जो अनुपयुक्त होता है वह अवस्तु स्वरूप है। क्यों कि जो ज्ञायक होगा वह अनुपयुक्त नहीं होगा, जो अनुपयुक्त होगा वह ज्ञायक नहीं होगा। इसलिये आगम की अपेक्षा लेकर जो द्रव्यानुपूर्वी बनती है वह नहीं है। यहां पर जो शिक्षित आदि पद आये हैं उनकी व्याख्या पहिछे की व्याख्या के समान समझनी

એકત્વ અંનેક્ત્વનું કથન સમજવું જોઇએ. સંગ્રહનયની એવી માન્યતા છે કે એક જ દ્રવ્યાનુપૂર્વી છે. નૈગમનય અને વ્યવહાર નયની માન્યતા અનુસાર દ્રવ્યાનુપૂર્વી જે એક અને અનેકરૂપ છે તેનું કારણુ એ છે કે આ નય એવુ કથન કરે છે કે સામાન્ય તત્ત્વના આધાર પર સમસ્ત દ્રવ્યાનુપૂર્વીઓ એક જ છે-બિન્ન ભિન્ન અનેક~નથી. ઝજીસ્ત્ર નયની માન્યતા અનુસાર વર્તમાન શણે એક અનુપયુક્ત સાધુ આગમની અપેક્ષાએ એક આનુપૂર્વી છે. આ નય આનુપૂર્વીમાં ભિન્નતા (અનેક્તા)ને માનતો નથી. ત્રણે શબ્દનધાની માન્યતા અતુસાર જ્ઞાયક હોવા છતાં પણ જે અનુપયુક્ત હોય છે તે અવસ્તુસ્વરૂપ છે. કારણ કે જે જ્ઞાયક હશે તે અનુપયુક્ત અહીં હોય અને જે અનુપયુક્ત હશે તે જ્ઞાયક નહીં હોય, આ પ્રકારની તે ત્રણે શબ્દ નયોની માન્યતા છે. તેથી આગમની અપેક્ષાએ જે દ્વ્યાનુપૂર્ગી અને છે તેના આ ત્રણે શબ્દનયોની માન્યતા અનુસાર સદ્ભાવ જ હોતો નથી. અહીં જે શિક્ષિત આદિ પદ્યા આગમની અપેક્ષાએ જે દ્વ્યાનુપૂર્ગી બને છે તેના આ ત્રણે શબ્દનયોની માન્યતા અનુસાર સદ્ભાવ જ હોતો નથી. અહીં જે શિક્ષિત આદિ પદ્ય આગમ દ્રવ્યાનુપૂર્વી સ્વરૂપ છે.

# भनुयोगद्वारस्त्रे

20.5

अय नोभागमतो द्रव्यानुपूर्वीतिजिज्ञासया शिष्यः पृच्छति-' से कि तं' इत्यादि । अय काऽसौ नोभागमतो द्रव्यानुपूर्वी ? इति । उत्तरयति-' नोआगमओ दव्यानुपूर्वी ? इत्यादि । नोआगमतो द्रव्यानुपूर्वी त्रिविधा मज्ञप्ता-ज्ञायकश्वरीर-द्रव्यानुपूर्वी ? भव्यशरीर-द्रव्यानुपूर्वी २ ज्ञायकशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तद्रव्या-नुपूर्वी १ भव्यशरीर-द्रव्यानुपूर्वी तिज्ञासमानः शिष्यः पृच्छति-अथ काऽसौ झायकशरीरद्रव्यानुपूर्वी ? उत्तरयति-'जाणयसरीर' इत्यादि । ज्ञायकशरीरद्रव्यानु पूर्वी हि-आनुपूर्वी पदार्थाधिकारज्ञायकस्य यत् शरीरकं व्यपगतच्युतच्यानित्त्य-करदेदं जीवविभद्धक श्रव्यागतं वा संस्तारगतं वा सिद्धशिलातलगतं वा दृष्ट्रा खद्ध

चाहिये। इस प्रकार यह आगम से द्रव्यानुपूर्वी का स्वरूप है। (से कि तं नोआगमओ दव्वानुपुच्वी) हे भदन्त ! नो आगम को आश्रित करके द्रव्यानुपूर्वी का क्या स्वरूप है? (नोआगमओ दव्यानुपुच्वी तिविहा पण्णत्ता) नोआगम को आश्रित करके होनेवाली द्रव्यानुपुर्वी तिविहा पण्णत्ता) नोआगम को आश्रित करके होनेवाली द्रव्यानुपुर्वी तिविहा प्रकार की कही गई है। (तं जहा) जैसे-(जाणयसरीरदव्यानुपुच्वी, भषियसरीरदव्यानुपुची,जाणयसरीरभवियसरीरवहरित्ता दव्यानुपुच्वी, भषियसरीरदव्यानुपुची,जाणयसरीरभवियसरीरवहरित्ता दव्यानुपुच्वी) झायकशरीरदव्यानुपूर्वी, भव्यशरीरद्रव्यानुपूर्वी और झायकशरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्यानुपूर्वी। (से किं तं जाणयसरीरदव्यानु-पुच्वी) हे भदन्त ! पूर्वप्रकान्त ज्ञायशरीर द्रव्यानुपूर्वी क्या है ?

(जाणयसरीरदव्वानुपुव्वी) ज्ञायकशरीर द्रव्यानुपूर्वी इस प्रकार से है। (आनुपुव्वीपयत्थाहिगारजाणयस्स जंसरीरं ववगयचुयवावियचत्त-

(से किं त' नोआगमओ दब्वाणुपुत्र्वी १) & ભગવન ! નાઆગમને આશ્ચિત કરીને દ્રબ્યાતુપૂર્વી તું સ્વરૂપ કેવું છે १

ઉત્તર–( नोक्षागमओ दब्यानुपुब्वी तिविद्या पण्णत्ता) ને.આગમને આશ્ચિત કરીને જાયમાન દ્રવ્યાડપૂર્વી ત્રણુ પ્રકારની કહી છે–(तंजहा) તે ત્રણુ પ્રકારો નીચે પ્રમાણુ છે–

(जाणयसरीरदव्वानुपुव्वी, भवियसरीर दव्वानुपुव्वी जाणयसरीरभवियसरीर-वइरिजा दव्वानुपुव्वी) (१) ज्ञायक्ष्शरीर द्रव्यात्रभूवीं, (२) लव्यशरीर द्रव्यात्रभूवीं अने (३) ज्ञायक्ष्शरीर कव्यशरीर व्यतिश्वित द्रव्यात्रभूवीं.

પ્રश्न-से किंत' जाणयसरीरदब्बानुपुब्वो ?) હે ભગવાન ! પૂર્વ પ્રકાન્ત (પૂર્વ પ્રસ્તુત) સાયકશરીર દ્રબ્યાતપૂર્વી'તું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ि इत्तर--( जाणयसरीरद्व्वानुपुव्वी) शायध्शरीर द्रव्यात्रेपूवी<sup>९</sup>तुं स्व३्भ आ प्रधारतुं छे--( आनुपुव्वी पचत्थाहिगारजाणयस्स ज सरीर' ववगयचुयचाविय बत्तदेर्) 'आतुपूर्वा' ' आ पदना अर्थाधिशरने लाखुनार साधुतुं इसे प्राधुायी

#### मनुवोगवन्द्रिका टीका सूत्र ७३ मामाचानुपूर्वीनिक्रवणम्

कोऽपि मणेत् अहो ! खन्छ अमेन शरीरसमूच्छ्रयेण जिनद्दव्टेन मावेन आनुपूर्वीति पदम् आग्रहीतं प्रज्ञापितं प्ररूपितं दर्शितं निदर्शितम् । यथा कोऽत्र द्वव्टान्तः ? अयं मधुकुम्भ आसीदिति । ' जीव विषम्रक्तम् ' इत्यारभ्य एतत्पर्यन्तः पाठः 'शेषं यथा द्वव्यावश्यके तथा भणितव्यं यावत् ' इत्यनेन संप्राह्यः एषां पदानां व्याख्या द्रव्यावश्यके द्रष्टव्या । एतन्निगमयन्नाइ-सेषा ज्ञायकश्वरीरद्रव्यानुपूर्वीति ।

देहं) आनुपूर्वी इस पद के अर्थाधिकार को जानने वाले साधु का जो व्यपगत च्युत, च्यावित और स्वक्त देहवाला शरीर अर्थात् आहार परिणति जनित वृद्धि से रहित शरीर है वह ज्ञायकशरीर द्रव्यानुपूर्वी एरिणति जनित वृद्धि से रहित शरीर है वह ज्ञायकशरीर द्रव्यानुपूर्वी है। (सेसं जहा द्व्वावस्सए जाव से तं जाणयसरीरदव्वानुपुर्वी) यहां पर " जीवविप्रमुक्तं शच्यागतं वा संस्तारगतं वा नैषेधिकीगतं वा, सिद्धं शिलातलगतं वा दृष्टा खलु कोऽपि भणेत् अहो! खलु अनेन शरीरसमुच्छ्र्येण जिनदृष्टेन भावेन आनुपूर्वीति पदं आगृहीतं, प्रज्ञा-पितं, प्ररूपितं, दर्शितं, निद्र्शितं। यथा कोऽत्र दृष्टान्तः ? अयं मधुक्रुम्भ-आसीत् अयं घृतक्रुम्म आसीत् " यह (सेसं) अवशिष्ट पाठ ( जहा द्व्वावस्सए जाव) जैसा द्रव्यावइयक में कहा है वैसा लगा छेना षहिये। इन समस्त पदों की व्याख्या द्वव्यावश्यक के प्रकरण में कह दी गई है-अतः वहां से जान छेनी चाहिये। इस प्रकार नोआगम की मपेक्षा से द्वव्यानुपूर्वी का स्वरूप है।

રહિત ચ્યુત, ચ્યાવિત અને ત્યકત દેહવાછું જે નિર્જીવ શરીર છે–એટલે કે આહાર પરિણુતિ જનિત વૃદ્ધિથી રહિત જે શરીર છે તે જ્ઞાયક શરીર દ્રવ્યા-તુપૂર્વી છે. (વ્યપગત, ચ્યુત, ચ્યાવિત આદિ પદોનો ભાવથે આગળ આવી ગયાે છે.)

( सेस' जहा दव्वावस्सप जाव से त' जाणयक्षरोरदव्वानुपुठवी) અહી' "जीवविष्रमुक्त' शच्यागत' वा, नैपेधिकीगत' वा, सिद्धशिलातलगत' वा हष्ट्वा खलु कोऽांप भणेत आहो ! सलु अनेन शरीरसमुच्छ्येण जिनदृष्टिन भावेन आनुपूरी ति पद आगृहीत', प्रकापित', प्ररूपित', दर्शित', निदर्शितं यथा कोऽत्र दृष्टान्तः? अय' मधुकुम्म आसीत, अय' घृतकुम्म आसीत् '' આ (सेस') आडीने। सूत्रपाठ ( जहा दव्वावस्सए जाव) द्रव्यावश्यक्ष्मां छार्यसार भड्छ ठरवे। लेधिके. आ सधर्णा पहानी व्याप्या द्रव्यावश्यक्रमा प्रक्रश्मां आपवामां आवी छे. तेथी जिज्ञासु पाठहाको ते त्यांथी वांची देवी. आ प्रकारनु ने।आजभनी अपेक्षाको द्रव्यावर्थ्य्वा छे. N.1

### अम्योगद्वारस्त्रे

क्रिण्यः पृच्छति-' से कि तं ' इत्यादि । अथ काऽनौ भव्यशरीरद्रव्यानुपूती ? मब्यन्नरीरद्रव्यानुपूर्गी हि-यो जीवो योगि जन्मनिष्काग्तोऽनेनैव आसकेन शरीर-सङ्ख्येण जिनोपदिष्टेन भावेन आनुपूर्वी ति पदम् आगामिकाळे शिक्षिष्यते, न तावत् शिक्षते । यथा को दृष्टान्तः ? अयं मधुकुम्मो मविष्यति, अयं घृतकुम्भो भविष्यतीति अनेनैन आत्तकेन' इत्यारभ्य एतत्पर्यन्तः पाठः ज्ञेषं यथा द्रव्या-षदयके यावत्' इत्यनेन संप्राह्यः । व्याख्या च द्रव्यावश्यके द्रष्टव्या । सम्प्रत्येतदुप-संहरन्नाह-सेपा भव्यश्ररीरद्रव्यानुपूर्वी ति ।

(से किं सं मवियसरीरदब्वानुपुब्वी) हे भदन्त पूर्वप्रकान्त भव्य-धारीर द्रव्यानपूर्वींका क्या स्वरूप है ?

उत्तर-(भवियमरीरदध्वानुपुब्धी) भव्यदारीरद्रव्यानुपूर्वी का स्वरूप इस प्रकार से है-(जे जीवे जोणीजम्मणणिक्खंते सेसं जहा दग्वावस्सए जाव-से तं भविषसरीरद्व्वानुपुच्वी ) जो जीव जन्मकाल में अपना पूर्ण नौमास का समय समाप्तकर उत्पन्न हुआ-वीचमें नहीं, रेसा मनुष्य उस प्राप्त शारीर से जो भविष्यत्कालमें आनुपूर्वी का अनुपयुक्त ज्ञाना बनेगा उसका वह प्राप्त शरीर नोआगमसे भव्यशरीर इर्ब्यानुपूर्वा है। यहां पर "अनेनैव आत्तकेन" इस पाठ से छेकर " इारीरसमुच्छ्येण जिनोपदिष्टेन भावेन आनुपूर्वीतिपदं आगामि-काछे शिक्षिष्यते न तावत् शिक्षते । यथा को दृष्टान्तः अयं मधुकुम्भो भविष्यति अयं घृतकुम्भो भविष्यति " यहां तक का पाठ " दोष' यथा द्रव्यावरुयके यावत् " इस पाठ से ग्रहण करछेना चाहिये। इस

प्रश्न-से किं त' भवियसरीरदव्बानुपुच्वी १ छे क्षेशवन् ! लव्यशरीर द्रव्या-

તપૂર્વાં તે કેવું સ્વરૂપ છે ໃ

**ઉत्तर-( जे जीवे जोणिजम्मणणिक्खंते सेम्र** जहा दव्वावस्तव जाव से त' મચિયદ્વરીરદ્દગ્વાનુવુગ્લી) જે જીવ માલાના ગર્ભંમાં પૂરાં નવ માસ સ્દ્વીને

એટલે કે પૂર્ણકાળ વ્યતીત કરીને ઉત્પન્ન થયેા છે–અપૂર્ણ કાળ વ્યતીત ઉત્પન્ન થયે નથી. એવા જીવ ભવિષ્યકાળમાં અનુપૂર્વા ને અનુભવસુકત અનશે–વર્ત-માનકાળે તાે અનુપૂર્વાંના જ્ઞાતા નથી, તાે એ જીવને તે પ્રાપ્ત શરીર અપેક્ષ એ ભગ્યશરીર દ્રગ્યાનુપૂર્વા છે. અહીં '' अनेनौब નાેઆગમની आत्तकेन " આ સૂત્રપાઠથી લઇને " शरीरसमुच्छ्येण जिनोपदिष्टेन भावेत

तावत् शिक्षते।

यथा

च

आनुपूर्वीतिपदं आगामि काळे शिक्षिण्यते

को हुन्द्रान्तः ? अयं मधुकुम्भो भविष्यति अयं घृतकुम्भो भविष्यति " अर्धु સુધીના સૂત્રપાઠ દ્રવ્યાવશ્યક સૂત્રમાં કહ્યા અનુસાર શહેશુ કરવાનું સૂત્રકારે

मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ३३ नामाद्यानुपूर्वीनिरूपणम्

उत्तर-( जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ता दघ्वाणुपुटवी दुविहा पण्णत्ता) ज्ञायकदारीर भव्यदारीर इन दोनों से भिन्न द्रव्यानुपूर्वी दो प्रकार की कही है (तंजहा) जैसे (ओवणिहिया, य अणोवणिहिया य) औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी और अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी । (तस्थ णं जा सा ओवणिहिया सा ठप्पा) इनमें जो औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी है वह स्थाप्य है। क्योंकि अल्प विषयवाली होने से वह इस समय ब्याख्या करने योग्य नहीं है। निधिद्याब्द का अर्थ यहां निक्षेप है।

સૂચન કર્યું છે દ્રવ્યાવશ્યકના પ્રકરણમાં શંકાએાના સમાધાન પૂર્વંક ભવ્ય-શ્રારીર દ્રવ્યાવશ્યકના સ્વરૂપનું જેવું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે એવું જ મહીં ભવ્યશરીર દ્રવ્યાનુપૂર્વીંનું નિરૂપણ થવું જોઇએ આ પ્રકારનું નાઆગન્ મની અપેક્ષાએ ભવ્યશરીર દ્રવ્યાનુપૂર્વીંનું સ્વરૂપ સમજવું.

પ્રશ્ન-(સે किं त' જાળવસરીરમવિચસરીરવइરિતા दव्वाणुपुच्वी ) હે ભ્રગવન્ ! પૂર્વ પ્રકાન્ત ગ્રાયકશરીર અને ભવ્યશરીર આ અન્નેથી ભિન્ન એવી દ્રબ્યાનુપૂર્વીનું સ્વરૂપ કેલું છે !

ઊત્તર-(जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ता दव्वाणुपुठवी दुविहा पण्णत्ता) ज्ञायકशरीर અને ભવ્યશરીરથી ભિન્ન એવી દ્રવ્યાતુપૂર્વા એ પ્રકારની કહી છે. (तंजहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-ओवणिहिया य अणोवणिहिया य) (૧) औपनिधिકી દ્રવ્યાનુપૂર્વા અને (૨) અનોપનિધિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વા (तत्वणं ज्ञा बा झोवणिहिया सा ठप्पा) તેમાં જે औપનિધિકી આનુપૂર્વા છે તે સ્થાપ્ય

হ্ব০ ই

### अनुयोगद्वारस्त्रे

प्वापरापरस्य बक्ष्यमाणपूर्वानुपूर्व्यादिक्रमेग यन्निक्षेषणं स उपनिधिरित्यर्थः उपनिधिः मयोजनं यस्या आनुपूर्व्याः सा-औपनिधिकी । सामायिकादि-षडघ्य-यनानां पूर्वा पूर्व्यादिना निक्षेप एव उपनिधिः स मयोजनं यस्याः आनुपूर्व्याः सा, औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वा स्थाप्या=संमति न व्याख्यातव्या-अल्पविषयत्वे-नात्र नोच्यते, किल्वग्ने वक्ष्यते इति भावः । सम्पति बहुवक्तव्यत्वेन पक्षान्निर्दिष्टाः ऽपि अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्व्येव व्याख्यायते । तत्र खल्ख या सा अनौपनिधिकी

निधान, निधि निक्षेप, न्यास स्थापना ये सब निधिद्दाब्द के पर्याय बाची दाब्द हैं। उपदाब्दका अर्थ समीप है और निधि द्दाब्दका अर्थ रखना है। एक कोई विवक्षित पदार्थ पहिछे व्यवस्थापित कर देने पर फिर उसके पास ही और २ दूसरे पदार्थों के वक्ष्यमाण पूर्वानुपूर्वी के कम से जो रखा जाता है उसका नाम उपनिधि है। यह उपनिधि जिस आनुपूर्वी का प्रयोजन हो वह औपनिधिकी आनुपूर्वी है। इसमें सामा-यिक आदि छह अध्ययनों का पूर्वानुपूर्वी से निक्षेप किया जाता है। इनका यह निक्षेप ही उपनिधि है। औपनिधिकी आनुपूर्वी में यह उप-निधि ही प्रयोजनभूत होती है। अल्प विषय वाली होने से जो यहां बसे व्याख्यातव्य नहीं कहा गया है उसका तारपर्य यह नहीं है कि हस खन्न में खन्नकार उसका कथन नहीं करें ने। किन्तु आने वे उसे कहे ने-अभी यहां नहीं। अनौपनिधिकी आनुपूर्वी का जो सन्नकार

છે, કારણુકે અલ્પ વિષયવાળી હાેવાના કારણુ અત્યારે અહીં તેનું પ્રતિપાદન કરવાની જરૂર નથી ' નિધિ ' પદને અર્થ અહીં ' નિક્ષેપ ' સમજવા નિધાન, નિધિ, નિક્ષેપ, ન્યાસ અને સ્થાપના આ બધા નિધિશબ્દના થયાંથવાથી શખ્દો છે. ' ઉપ ' શબ્દના અર્થ ' સમીપ ' થાય છે. અને ' નિધિ ' શબ્દ ' રાખવાના અર્થ ના સૂચક છે હવે ઉપનિધિ શબ્દના આ પ્રમાણુ અર્થ થાય છે–કાઈ એક વિવક્ષિત પદાર્થને પહેલાં વ્યવસ્થાપિત કરી દીધાં પછી તેની પાસે જ અન્ય પદાર્થોને પૂર્વાનુપૂર્વાંના ક્રમથી જે રાખવામાં (સ્થાપિત કરવામાં) આવે છે તેનું નામ ઉપનિધિ છે. " આ ઉપનિધિ જે અનુપૂર્વાંનું પ્રયોજન છે તે આનુપૂર્વાંને ઔપનિધિકી આનુપૂર્વાં કહે છે તેમાં સામાયિક આદિ ૬ અધ્યયનાના પૂર્વાનુપૂર્વાંથી નિરૂપ કરવામાં આવે છે. તેમના આ નિક્ષેપ જ ઉપનિધિ રૂપ છે. ઔપનિધિકી આનુપૂર્વાંમાં આ ઉપનિધિ જ પ્રયોજનભૂત હાય છે. અલ્પવિષયવાળી હાવાને કારણે તેને અહીં વ્યાખ્યાત કરવા યોગ્ય નહીં કહેવાનું તાત્પર્ય એવું નથી કે આ સૂત્રમાં સૂત્રકાર अनुयोगचरिंदका दीका स्त्र-७२ नामाद्यानुपूर्वानिद्धपणम्

266

द्रव्यानुपूर्वाें सा द्विचिा प्रक्षप्ता । ' अनौपनिधिकी ' इत्यस्यायमर्थः अनुपनिधिः≕ वक्ष्यमाणपूर्वानुपूर्व्यादिक्रमेण अनिक्षेपः--अव्यवस्थापनं, स प्रयोजनं यस्याः सा अनौपनिधिका । पूर्वांनुपूर्व्यादिक्रमेण व्यवस्थापनं न क्रियते सा व्यादि परमाणु-निष्पन्नस्कन्धविषया आनुपूर्वी अनौपनिधिकीत्युच्यते इति भावः ।

औपनिधिकी आनुपूर्वी के पहिले यहाँ विवेचन कर रहें हैं ! उसका कारण यह है कि उस आनुपूर्वी के विषय में वक्तव्यता बहुत है। (तश्य ण' जा सा अणोवणिहिया सा दुविहा) इन औपनिधिकी अनौपनिधिकी आनुपूर्वी में जो यह दूसरी अनौपनिधिकी आनुपूर्वी है वह दो प्रकार की है ! (तंजहा) जैसे (नेगमववहाराण संगहस्सय) एक नैगम व्यवहार की है ! (तंजहा) जैसे (नेगमववहाराण संगहस्सय) एक नैगम व्यवहार कय संमत और दूसरी संग्रह नय संमत ! "अनौपनिधिकी " इसका अर्थ इस प्रकार से है कि वक्ष्यमाण पूर्वानुपूर्वी कम से जहां पदार्थी की स्थापना नहीं होती है-उसका नाम अनुपनिधि है यह अनुपनिषि जिस आनुपूर्वी का विषय है उसका नाम अनौपनिधिकी आनुपूर्वी है। जिस आनुपूर्वी का विषय है उसका नाम अनौपनिधिकी आनुपूर्वी है। जिस आनुपूर्वी का विषय है उसका नाम अनौपनिधिकी आनुपूर्वी है। जिस आनुपूर्वी का विषय है उसका नाम अनौपनिधिकी आनुपूर्वी है।

તેનું નિરૂપણુ કરવા માગતા નથી તેએા અહીં તેનું નિરૂપણુ કરવાના ન**થી** પણ આ ગ્રન્થમાં (સૂત્રમાં) જ તેનું નિરૂપણુ આગળ કરવામાં આવશે.

અનૌપનિધિકી આનુપૂર્વાં નું અહીં સંત્રકારે ઔપનિધિકી આનુપૂર્વાં પહેલાં જે વિવેચન કર્યું છે તેનું કારણ એ છે કે અનૌપનિધિકી આનુપૂર્વાં વિધેની વકતવ્યતા ઘણી જ લાંગી છે. (તસ્થળં જ્ઞા સા अળોવળિદિયા સા દુવિદ્દા) આ બન્ને પ્રકારની આનુપૂર્વાં એામાંની જે અનૌપનિધિકી આનુપૂર્વાં છે તે એ પ્રકારની કહી છે. (તંજ્ઞદ્દા) તે એ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે–(તેગ્રા વદ્દારાળં સંગદરસ ચ) (૧) નૈગમ અને વ્યવહાર નય સંપત અને (૨) સંગ્રહનય સંપત '' અનૌપનિધિકી '' આ પદના અર્થ આ પ્રમાણે થાય છે વક્ષ્યમાણ પૂર્વાપૂર્વાંના ક્રેમે જ્યાં પદાર્થોની સ્થાપના થતી નથી તેનું નામ અનુપનિધિ છે. આ અનુપનિધિ જે આનુપૂર્વાંના વિષય છે તે આનુપૂર્વાંનું નામ અનૌપનિધિકી આનુપૂર્વાં છે. આનુપૂર્વાંમાં પૂર્વાનુપૂર્વાં આદિના ક્રમપૂ વરૈક પદાર્થોની સ્થાપના વ્યવસ્થા ન હોય અને જે ત્રણ આદિ પરમાછુથી નિષ્પન્ન થયેલા (ઉત્પન્ન થયેલા) સ્કન્ધને વિષય કરતી હાય (સ્કંધનું પ્રતિપા-દન કરતી હાય) એવી આનુપૂર્વાંનું નામ અનૌપનિધિકી આનુપૂર્વાં છે.

### अनुयोगद्वारस्त्रे

नच स्कन्धविषयेऽनौपनिधिकीत्वं नोपपद्यते, यतः कश्चित् स्कन्धस्त्रिमदेशिकः, कश्चिचतुःमदेशिकः कश्चित् पश्चपदेशिकः, इत्युत्तरोत्तरं सर्वे स्कन्धाः क्रमपूर्वकमेव भवन्ति ततश्च पूर्शनुपूर्व्या व्यवस्थापनस्य सद्भावादनौपनिधिकीत्वमेव तत्रास्ति, नत्वनौपनिधिकीत्वं तत्र संभवतीति चेत्

अत्रोच्यते-तत्र कस्यधित् स्कन्धस्य पूर्वानुपूर्व्यादि क्रमेण व्यवस्थापनं नान्येन केनचित् क्रियते, सर्वेषां स्कन्धानां विस्नसापरिणामपरिणतत्वात् अतः स्कन्धविषये-ऽनौपनिधिकीत्वग्रुपग्द्यते । यत्र तु तीर्धकरादिना पूर्वानुपूर्व्यादिक्रमेण वस्तूर्ना

शंका-स्कंध में अनौपनिधि की पना नहीं यनता है। क्योंकि कोई स्कंध तीन मदेश वाला होता है, कोई चार प्रदेशवाला होता है, कोई पांच मदेशवाला होता है। इस मकार उत्तरोत्तर समस्त स्कंध कम पूर्वेक ही होते हैं इस मकार इनमें पूर्वानुपूर्वी के फम से स्थापना की व्यॉंचस्था का सद्भाव आने से औपनिधि की पना ही आता है, अनौपनिधिकीपना नहीं।

उत्तर-स्कंधो में जो त्रिमदेशिकता आदि है वह किसी के बारा वहां की छुई नहीं है-अर्थात ऐसा नहीं है कि त्रिप्रदेशी स्कंध है उसे किसी ने तीन परमाणु पूर्वांतुपूर्वी कम से रखकर बनाया हो। उसमें त्रिप्रदेशिकता तो स्वभाव से ही है। क्योंकि जितने भी स्कंध हैं वे सब स्वाभाविक परिणाम से परिणत होते रहते हैं। इसल्यि स्कंध में अनौपनिधिकीपना ही आता है। जहां पर तीर्थकर आदिकों द्वारा पूर्वा-

શ'કા-સ્કન્ધમાં અનૈપનિધિકીપણું સ'લવી શકતું નથી, કારણુ કે કાેઈ સ્કંધ ત્રણુ પ્રદેશવાળા હાેય છે, કાેઈ ચાર પ્રદેશવાળા હાેય છે, કાેઈ પાંચ પ્રદેશવાળા હાેય છે. આ પ્રકારે ઉત્તરાત્તર સમસ્ત સ્કન્ધ કમપૂર્વ'ક જ હાેય છે. તેથી તેમાં પૂર્વાનુપૂર્વાંના કમપૂર્વ'ક સ્થાપનાની વ્યવસ્થાના સફલાવ હાેવાથી ઓપનિધિકી પણું હાેઈ શકતું નથી.

ઉત્તર--સ્કંધામાં જે ત્રિપ્રદેશિકતા આદિ છે તે કાેઇના દ્વારા ત્યાં કરાચેલ નથી એટલે કે ઐવી કાેઇ વાત નથી કે વિપ્રદેશી જે સ્કંધ છે તેને કાેઇએ ત્રહ્યુ પરમાણુ પૂર્વાનુપૂર્વા કમપૂર્વક રાખીને બનાવ્યા છે. તેમાં તા સ્વભાવથી જ ત્રિપ્રદેશિકતા હાેય છે, કારણુ કે જેટલાં સ્કન્ધ છે તે બધાં સ્વાભાવિક પરિણામ દ્વારા જ પરિણ્વત થતા રહે છે. તેથી સ્કંધમાં અનીપનિધિપણુ જ ધટાવી શકાય છે જ્યાં તીર્થ કર આદિકા દ્વારા પૂર્વાનુપૂર્વા આદિના ક્રમથી વસ્તુ-

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ७३ नामाद्यानुपूर्वीनिरूपणम्

<mark>व्यवस्थापनं भवति, तत्रौपनिधिकी आनुपूर्वी, यथा−धर्माधर्मा</mark>दिषह्द्रव्येषु, सामायिकादि षडध्ययनेषु च ।

नन्वेवं पूर्शनुपूर्व्यादिकमेण व्ययस्थ(पनं यत्र नास्ति तत्रानौपधिकीति स्वीकारे आनुपूर्वीत्यमेव नोपपद्यते, पूर्वानुपूर्व्यादिक्रमस्यैवानुपूर्वी रूपत्वात्, पूर्वा-नुपूर्व्यादि क्रमेण व्यवस्थापनस्याऽभावे आनुपूर्व्या एव नास्ति संभवः? इतिचेत्.

भत्रोच्यते-पद्धपि स्कन्धगतत्र्यादि परमाणूनां स्कन्धरूपेण विशिष्टीकपरिणा-मपरिणतत्वात् , तथापि-योग्यतामाश्रिरयानुपूत्री त्वं संभवति । तथाहि-त्र्यादि-परमाणूनामादिमध्यात्रसानमावेन नियतकमेण व्यवस्थापनयोग्यताऽस्तीत्यतस्तां योग्यतामाश्रित्यात्राप्पानुपूर्वी त्वं न विरम्यते ।

नुपूर्वी आदि के क्रम से वस्तुओं की व्यवस्था होती है वहां पर औपनि-घिकी आनुपूर्वी होती है। जैसे धर्म अधर्म आदि ६ द्रव्यों में और सामायिक आदि ६ अध्ययनों में है।—

श्वंका-घदि ऐसा ही स्वीकार किया जावे कि जहां पर पूर्वानुपूर्वी आदि के कम से व्यवस्थापन नहीं है वहां अनौपनिधिकी आनुपूर्वी है सो इस कथन में- ऐसी मान्यता में-आनुपूर्वीपना ही नहीं आता है। क्यों कि पूर्वानुपूर्वी आदि के क्रममेंही आनुपूर्वी रूपता है। जहां पूर्वा-नुपूर्वी आदि के कम से व्यवस्थापन का अभाव है वहां आनुपूर्वी का ही संभव नहीं होता है।

उत्तर-यद्यपि स्कंधगत तीन आदि परमाणुओं का नियतकम नहीं है क्यों कि वे परमाणुओं स्कंधरूपसे विशिष्टेक परिणाम में परिणत रहा करते हैं। तो भी योग्यता को आश्रित करके उनमें आनुपूर्वीपना

ઓની વ્યવસ્થા થાય છે, ત્યાં ઔપનિધિકી આનુપૂર્વા થાય છે. જેમ કે ધર્માસ્તિ-કાય, અધર્માસ્તિકાય આદિ ૬ દ્રવ્યામાં અને સામાયિક આદિ ૬ અધ્યયનામાં શ'કા-ને એવું જ માની લેવામાં આવે કે જ્યાં પૂર્વાનુપૂર્વી આદિના ક્રમથી વ્યવસ્થાપન નથી પણ અનીપનિધિકી આનુપૂર્વીના ક્રમથી વ્યવસ્થાપન છે, તા એ પ્રકારની માન્યતામાં તા આનુપૂર્વીતા જ સ'લવી શકતી નથી, કારણ કે પૂર્વોનુપૂર્વી આદિના ક્રમમાં જ આનુપૂર્વીરૂપતા છે. જ્યાં પૂર્વાનુપૂર્વી આદિના ક્રમપૂર્વક વ્યવસ્થાપનના અભાવ છે, ત્યાં આનુપૂર્વીના સ્પુર્વી

ઉત્તર–જો કે સ્કન્ધપ્રત ત્રણુ આદિ પરમાણુએાનેા નિયતક્રમ હાતાે નથી, કારણુ કે તે પરમાણુઓ સ્કન્ધરૂપે એક વિશિષ્ટ પરિણામમાં પરિણુત થયા કરે છે. છતાં પણુ ચેાગ્યતાને આબ્રિત કરીને આનુપૂર્વીતા આ પ્રકારે

## अनुयोगद्वारसूत्रे

302

सम्पति अस्या द्वैविध्यमाद-तद्यथा-नैगमव्यवद्दारयोः, संयदस्य च । नैगम-व्यवहारसंमता संग्रहसंमता चेति द्विविधाऽनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी त्यर्थः । इदमत्र बोध्यम् - ओधनो हि नैगमसंग्रहव्यवहारऋजुसूत्रक्षव्दसमभिरुहवैंभूताः सप्त नया भवन्ति एतेषां हि द्रव्यार्थिकपर्यांधार्थिकच्क्षणे नयद्वयेऽन्तर्भावो भवति । 'द्रव्यमेव परमार्थतोऽस्ति न पर्यायाः' इत्यभ्युपगमपरो नयो द्रव्यार्थिक-नयः, 'पर्याया एव चस्तुतः सन्ति न द्रव्य'-मित्यभ्युपगमपरो नयः पर्याया-धिकनयः । तत्र नयेषु-नैगमसंग्रहव्यवद्वारा द्रव्यार्थिकनयाः, ऋजुसूत्रशब्दसमभि-माना गया है । और वहां इस प्रकार से-कि-तीन आदि परमाणुओं में आदि मध्य और अवसानभावरूप जो नियतक्रम है उस कम सेव्यव-स्थापनकी योग्यता है । इसस्थिये उस योग्यता को आश्रित करके उन तीन आदि परमाणुओं में भी आनुपूर्वीपन विरुद्ध नहीं होता ।

अनौपनिधिकी आनुपूर्वी में जो दिविधता कही गई है उसका अनौपनिधिकी आनुपूर्वी में जो दिविधता कही गई है उसका अभिप्राय यह है कि सामान्य से नय सात हैं, नैगम, संग्रह, व्यवहार, क्रज़ुसूत्र दाब्द, समभिरूढ और एवंभूत। इन सातों का द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक, इन दो नयो में अन्तर्भाव हो जाता है। द्रव्य ही पर-मार्थतः-वास्तविक रूप से-हैं पर्यायें नहीं-इस प्रकार द्रव्य को ही स्वीकार करने वाला नय द्रव्यार्थिक नय है। और पर्यायें ही वास्तविक सत् हैं द्रव्य नहीं इस प्रकार पर्यायों को ही वास्तविक रूप में मानने बाला नय पर्यायार्थिक नय है। नैगम, संग्रह, और व्यवहार ये तीन द्रव्य को ही

માનવામાં આવી છે-ત્રજ્યુ આદિ પરમાણુઓમાં આદિ, મધ્ય અને અવસાન (અન્ત) ભાવરૂપ જે નિયતક્રમ છેતે ક્રમની અપેક્ષઃએ વ્યવસ્થાપનની યેાગ્યતા છે. તેથી તે યાગ્યતાની અપેક્ષાએ તે ત્રજ્ય આદિ પરમાણુઆમાં આનુપૂવી<sup>\*</sup>-તાના સદ્ભાવ માનવામાં કાઇ વાંધા રહેતા નથી.

અનૈપનિધિકી અતુપૂર્વામાં જે દ્વિવિધતા પ્રકટ કરવામાં આવી **છે** તેનું કારણુ નીચે પ્રમાણે છે-સામાન્ય રીતે તેા આ સાત નય છે-નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ઝાજુસૂત્ર, શખ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંબૂત તે સાતે નયને મુખ્ય બે પ્રકારમાં વહેંચી શકાય છે-(૧) દ્રબ્યાર્થિક અને (૨) પર્યાધાર્થિક દ્રવ્ય જ પરમાર્થતઃ (વાસ્તવિક રૂપે) છે-પર્યાયો નથી, આ રીતે દ્રવ્યને જ સ્વીકાર કરતારા નયોને દ્રવ્યાર્થિક નય કહે છે.

પયાંચાે જ વારતવિક સત્ છે-્દ્રવ્ય વાશ્તવિક સત્ (વિદ્યમાન વસ્તુ) નથી, આ રીતે પર્યાયોને જ વાસ્તવિક રૂપે સ્વીકારનારા નચેાને પર્યાયાચિક નય કહેવામાં આવે છે. નૈગમ નય, સંગ્રહ નય અને વ્યવહાર નય, આ ત્ર**ણ** 

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ७३ नामाद्यानुपूर्वीनिरूपणम्

**करैवंभूताश्वत्वारः पर्यायार्थिकनयाः । तत्र द्रव्यार्थिको हि सामान्यतो द्विचिमे भवति-विशुद्धोऽविशुद्धश्व । तत्र नैगमव्यवहाररूपः-अविशुद्धः । संग्रहरूपस्तु विशुद्धः । नैगमव्यवहारौ हि अनन्तपरमाण्वनन्तद्वचणुकाद्यनेक व्यत्तयास्मकं कृष्णाद्यनेकगुणा-धारं त्रिकालविषयं वा अविशुद्धं द्रव्यं विषयीकुरुतः, इति हेतोरनयोरविशुद्धत्वम् । संग्रहश्व परमाण्यादिकं परमाण्यादि साम्यादेकं तिरोभूतगुणकलापमविद्यमानपूर्वांपर-विमागं नित्यं सामान्यमेव द्रव्यं विषयीकुरुते । सामान्यं च-अनेकत्वादि दोष-वर्भितत्वात् शुद्धम् । ततश्व सामान्यरूपशुद्धद्वव्याभ्युपगमपरत्वादयं संग्रहनयः शुद्धः ।** 

विषय करने वाछे होने से द्रव्यार्थिक नय हैं। ऋजु ध्व, शब्द, समभि-रूढ और एवंभूत ये चार नय पर्यायों को ही विषय करने वाछे होने से पर्यायार्थिक नय हैं। सामान्य से द्रव्यार्थिक नय दो भकार का होता है एक विद्युद्ध और दूसरा अविद्युद्ध। नैगम और व्यवहार ये दो नय अविद्युद्ध हैं। संग्रह नय विद्युद्ध है। नैगम और व्यवहार ये दो नय अविद्युद्ध हैं। संग्रह नय विद्युद्ध है। नैगम और व्यवहार ये दो नय अविद्युद्ध हैं। संग्रह नय विद्युद्ध है। नैगम और व्यवहार ये दो नय अविद्युद्ध हैं। संग्रह नय विद्युद्ध है। नैगम और व्यवहार ये दो नय अवन्त परमाणु. अनन्त द्वयणुक आदि अनेक व्यक्तिस्वरूप, और कृष्ण आदि अनेक गुणों के आधारभूत अधवा त्रिकालवर्ती ऐसे अविरुद्ध इव्य को विषय करते हैं। इसलिये ये अविद्युद्ध हैं। तथा संग्रह नय जातिकी अपेक्षा से परमाणु आदि एक सामान्य रूप द्वव्य को ही विषय करता है उसकी दृष्टि में अनेक भिन्न २ परमाणु भी परमाणु आदि रूप से समानता वाछे होने के कारण एक हैं। गुण समूह पर उसकी

નયા દ્રબ્યતું જ પ્રતિપાદન કરનારા હાેવાથી દ્રબ્યાર્થિક નયમાં તેમને સમાવી લેવામાં આવ્યા છે ઝાજુસૂત્રનય, શબ્દનય, સમભિરૂઠ નય અને એવ બૂત નય, આ ચારે તેચા પર્યાયોતું જ પ્રતિપાદન કરનારા હાેવાથી તેમને પર્યાયાર્થિક નયમાં સમાવી શકાય છે. સામાન્ય રૂપે દ્રબ્યાર્થિક નય બે પ્રકારેના છે-(૧) વિશુદ્ધ અને (૨) અવિશુદ્ધ નૈગમ અને બ્યવહાર, આ અન્ને નય અવિશુદ્ધ છે અને સંગ્રહનય વિશુદ્ધ છે. નૈગમ અને બ્યવહાર નય અનંત પરમાણ, અનં તદ્વચાણુક આદિ અનેક બ્યક્તિસ્વરૂપ (વસ્તુસ્વરૂપ) અને કૃષ્ણુ આદિ અનેક ગુણુાના આધારભૂત અથવા ત્રિકાલવર્તા એવા અવિશુદ્ધ કહ્યા છે. સંગ્રહનયને વિશુદ્ધ કહેવાનું કારણુ નીચે પ્રમાણે છે સંગ્રહનય જાતિની અપેક્ષાએ પર-માણુ આદિ એક સામાન્ય રૂપ દ્રબ્યને જ વિષય કરે છે તે નચની માન્યતા અનુસાર તા અનેક ભિન્ન ભિન્ન પરમાણુઓ પણ પરમાણુ આદિ રૂપ સમા-નતાવાળા હેાવાને લીધે એક જ છે. ગુણ્લસમૂહ તરક તેની દબ્દિ જતી નથી.



अत्र च द्रव्यानुपूर्व्याः मक्रान्तत्वात् द्रव्यार्थिकमतेनैव तस्याः शुद्धाऽशुद्धस्वरूपं दर्शयिष्यते, न तु पर्यायार्थिकमतेन, पर्यायविचारस्यामक्रान्तत्वादिति ॥सू०७३॥ सम्पति नैगमव्यवद्दारसम्मतामनौपनिधिकीं द्रव्यानुपूर्वीं दर्शयति--

पूरुप्-से किं तं नेगमववहाराणं अणोवणिहिया दब्वाणु-पुट्वी ? नेगमववहाराणं अणोवणिहिया दब्वाणुपुट्वी पंचविहा पण्णत्ता, तं जहा-अटटपयपरूवणया१, भंगसमुक्तित्रणया२, भंगो-वदंसणया३, समोबारे४, अणुगमे४ ॥सू०७४॥

दृष्टि नहीं जाती है। क्योंकि गुण भो एक प्रकार की पर्याय है। ओर यह बस्तु की सहभावी पर्याय है द्रव्यगत पूर्वापरविभाग को भी यह नहीं मानता है। अतः इन सबवातों को गौण करके वह नय सिर्फ एक नित्य सामान्य धर्मात्मक विद्युद्ध द्रव्य को ही विषय करनेवाला होने से विद्युद्ध माना गया है। क्योंकि इस नय का विषय अनेकत्वआदि नहीं है। सामान्य रूप द्रव्यत्व में अनेकरवआदि तो उसकी दृष्टि में दूषण है। अतः अनेकरवआदि दोषों से वर्जित सामान्यरूप द्युद्ध द्रव्य को विषय करने के कारण यह नय विद्युद्ध है। यहां पर द्रव्यानुपूर्वी का प्रकरण चल रहा है इसलिये द्रव्यार्थिकनय के मत से ही उस द्रव्यानुपूर्वी का शुद्ध अशुद्ध स्वरूप सून्नकार दिखला-बेंगे पर्यायार्थिकनय के मत से नहीं। ॥मु०७३॥

કારણ કે શુણ પણ એક પ્રકારની પર્યાય જ છે. દ્રવ્યગત પૂર્વાપર વિભાગને પણ તે માનતા નથી તેથી આ અધી આખતાને ગૌણરૂપ ગણીને તે નય માત્ર નિત્ય સામાન્ય ધર્માત્મક વિશુદ્ધ દ્રવ્યનું જ પ્રતિપાદન કરનારા હાવાથી તેને વિશુદ્ધનય માનવામાં આવ્યા છે, કારણ કે આ નયના વિષય અનેકત્વ આદિ નથી સામાન્યરૂપ દ્રવ્યત્વમાં અનેકત્વ આદિ તા તે નયની માન્યતા પ્રમાણે દ્રષણરૂપ છે. તેથી અનેકત્વ આદિ દેશેથથી વિહીન સામાન્યરૂપ શુદ્ધ દ્રવ્યનું પ્રતિપાદન કરનારા હાવાને કારણે સંબ્રહનયને વિશુદ્ધ નય કહેવામાં આવ્યા પ્રતિપાદન કરનારા હાવાને કારણે સંબ્રહનયને વિશુદ્ધ નય કહેવામાં આવ્યા કે અહીં દ્રવ્યાનુપૂર્વાંના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે, તેથી સૂત્રકાર અહીં દ્રવ્યાથિંક નયની માન્યતા અનુસાર જ દ્રવ્યાનુપૂર્વાંના શુદ્ધ અશુદ્ધ સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરશે–પર્યાયાર્થિક નયના મત અનુસાર અહીં તેનું નિરૂપણ કરશે નહીં ાાસ્વ્યકા! अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ७४ अनौपनिधिकीद्रव्यानुपूर्वीनिरूपणम् ३०५

छाया-अथ का सा नैगमञ्यवहारयोः अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वा ? नैगम-व्यवहारयोः अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी पञ्चविधा मज्ञप्ता, तद्यथा अर्थपदमरूप णता१, भङ्गसम्रुत्कीत्तेनता२, भङ्गोपदर्शनता३, समवतारः४, अनुगमः५ ॥सू०७४॥ टीका---- ' से किं तं ' इत्यादि--

अथ का सा नैगमव्यवहारसम्मता अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वा ? इति शिष्यः मक्षः । उत्तरमाह-'नैगमववहाराणं ' इत्यादि । नैगमव्यवहारयोरनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी पश्चविधा प्रइप्ता । तद् यथा-अर्धपदमरूपणता-अर्थः=व्यणुकस्कन्धा-दिरूपस्तद्युक्तं तढिषयं वा पदम्=आनुपूर्व्यादिकम्-अर्थपदम् , तस्य प्ररूपणं=कथनं

अब खुत्र का नैगम-व्यवहार नय संमत अनौपनिधिकी द्रव्यानु-नुपूर्वी को प्रकट करते हैं-'से किं तं इत्यादि'।

्राब्दार्थ-(से किं तंनेगमववहाराणं अणोवणिहिया दृब्वाणुपुब्वी?) हे भदन्त ! नैगम और व्यवहार इन दो नयों को संमत जो अनौपनि-धिकी द्रव्यानुपूर्वी है उसका क्या स्वरूप है?

खत्तरः-(नेगमववहाराणं अणोवणिहिया दव्वाणुपुव्धी पंचविहा पण्णता) नैगम व्यवहारनय संमत अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी पांच प्रकारकी कही हुई है। (तंजहा) वे प्रकार ये हैं-(अट्ठ पयपरूवणया, भंग-समुक्कित्तणया, भंगोवदंसणया, समोयारे अणुगमे) अर्थपद्वरूपणतार, मंगसमुत्कीतनतार, भंगोपद्द्यानतार, समदतार४, और अनुगम५,। अर्थपद्वरूपणता-व्यणुकस्कंघ आदिरूप अर्थ से युक्त अथवा-व्यणुकस्कंघ तीन परमाणुवाला स्कंघ आदिरूप अर्थ को विषय करनेवाला जो पद है

હવે સૂત્રકાર નૈગમ અને વ્યવહારનય સંમત અનીપનિધિકી દ્રવ્યાનુ-પૂલીંનું સ્વરૂપ પ્રકટ કરે છે-" સે कि ત' " ઇત્યાદિ---

શબ્દાર્થ-(સે किं त' નેગમવવદારાળં अणोवणिहिया दृव्वाणुपुच्वी ?) શિબ્ય ગુરુને એવા પ્રશ્ન પૂછે છે કે હે લગવાન્ ! નૈગમ અને વ્યવદાર, આ છે નચાને સ'મત જે અનીપનિધિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વી છે તેનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(તેમમવવદ્વારાणં अणोवणिहिया दव्वाणुपुटवी पंचविद्दा पण्णसा) નૈગમ અને વ્યવહારનય સ'મત અને પનિધિકી દ્રવ્યાનુપૂવી પાંચ પ્રકારની કહી છે. (तंजद्दा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(अट्टपयपस्त्वणया, मंग समुक्ति सजया, मंगोवदंसणया, समोयारे अणुगमे) (૧) અર્થપદ પ્રરૂપણા, (૨) બ'ગ-સમુત્કીત નતા, (૩) બ'ગાપદરા નતા, (૪) સમવતાર અને (૫) અનુગમ અર્થપદપ્રરૂપણતા-ગ્યછુક (ત્રણ પરમાણવાળા) સ્કન્ધ આદિ રૂપ અર્થથી શુક્ત અથવા ગ્યછુકસ્કન્ધ આદિરૂપ અર્થને વિષય કરવાવાળું જે પદ છે તેનું નામ

শ০ ३९

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

तदेव, अर्थवदमरूपणता । आनुपूर्व्शदिका संज्ञा, तद्वाच्यस्त्र्व्वणुकादिर्धः संज्ञी । संज्ञासंग्निसम्बन्धकथनमात्रं मथमं कर्त्त्तव्यभिति भावः । इति प्रथमो भेदः १ । अत्र स्वार्थे तत्र पत्ययो बोध्यः । तथा--भङ्गसग्रुत्कीर्त्तनता-भज्यन्ते=विकल्प्यन्ते इति भङ्गाः=तेषामेव आनुपूर्व्वादिपदानां सग्रुदितानां वक्ष्यमाणन्यायेन संभविनो विकल्पाः, तेषां सग्रुद्धीत्तनं=सग्रुच्चारेणं, तदेव, भङ्गसग्रुत्कीर्त्तनता, आनुपूर्व्यादि-पदनिष्पन्नानां मत्येकभङ्गानां द्रचादिसंयोगभङ्गानां च सग्रुच्चारणमित्यर्थः । इति द्वितीयो भेदः २ । तथा-भङ्गोपदर्श्वनता-तेषामेव सत्रमात्रतयाऽनन्तरसग्रुत्कीर् चितानां भङ्गानां प्रत्येकं स्थाभिधेयेन त्र्यणुकावर्थेन सह उपदर्शनम्-भङ्गोपदर्शनं, तदेव भङ्गोपदर्शनता । इति तृतीयोभेदः ३ ।

उसका नाम अर्थपद है। इस अर्थपद की प्ररूपणा करना यही अर्थपद प्ररूपणता है। आनुपूर्वी आदि यह संज्ञा है-नाम है। इन नाम का वाच्यार्थ जो त्र्यणुक आदि है वह संज्ञी है। संज्ञा संज्ञी के संबन्धका कथन मात्र सब से प्रथम करना यही अर्थपद प्ररूपणता है। तथा-भंग समुस्कीर्तनता-जो सेदरूप हो उसका नाम भंग है। समुदित उन्हीं आनुपूर्वी आदि पदों के संभवित विकल्पों-भेदों-का अच्छी प्रकार से उच्चारण करना अर्थात् आनुपूर्वी आदि के पदों से निष्पन्न हुए प्रत्येक भंगों का और संयोग न दो आदि भंगों का बोलना यही भंग समुस्की-र्तनता है। भंगोपदर्शनता-सूत्र मात्र होने के कारण अनन्तरूप से उच्चरित हुए उन्ही-भंगों में से प्रत्येक भंग का अपने अभिधेयरूप कथन त्र्यणुकादि अर्थ के साथ जो उपदर्शन-बोलना है-वही भंगोपदर्शनता है।

અર્થ પદ છે. આ અર્થ પદની પ્રરૂપણા કરવી તેનું નામ જ ' અર્થ પદ પ્રરૂપ છતા ' છે. આનુપુરી' આદિ આ સંજ્ઞા (નામ) છે. આ નામાના જે ત્રિઅશુક આદિ વાચ્યાર્થ છે સંજ્ઞી છે. સંજ્ઞા સંજ્ઞીના સંબંધનું કથન જ સૌથી પંદેશાં કરવું એજ અર્થ પદપ્રરૂપણતા છે.

ભાંગસ સુત્કીર્તાનતા-જે ભેદ રૂપ દાય તેનું નામ ભાંગ છે. સસુદિત એજ આનુપૂર્વી આદિ પદેાના સંભવિત ભેદોનું (વિકલ્પાનું) સારી રીતે ઉચ્ચારણ કરવું એટલે કે આનુપૂર્વી આદિના પદેા વડે નિષ્પન્ન (ઉત્પન્ન) થયેલા પ્રત્યેક ભાંગાનું અને સંચાગજનિત બે આદિ ભાંગાનું કથ કરવું તેનું નામ જ ભાંગસ સુત્કીર્તાનતા છે.

ભંગાેપદર્શનતા–સૂત્રમાત્ર હાેવાને કારણે અનન્તરફપે ઉચ્ચરિત **થયેલા** એજ ભ'ગાેમાંથી પ્રત્યેક ભ'ગનું પાતાના અભિધેય રૂપ ત્રિઅશુક આદિ અ**શ'ની** સાથે જે ઉપદર્શન (ઉચ્ચારણ) કરલું તેનું નામ જ ભ'ગાેપદર્શનતા **છે**. अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ७४ अपौपनिधिकीद्रव्यानुपूर्वीनिरूपणम् ३०७

ननु मङ्गसग्रुस्कीर्चनभङ्गोपदर्शनयोः को भेदः १ इति चेत् उच्यते-भङ्गसग्रु स्कीर्चने भङ्गचिषयकं सूत्रमेत्रोच्वारणीयम्। भङ्गोपदर्शने तु तदेव स्वविषयभूतेना-र्येन सहोच्चारयितव्यमिति। तथा-समवतारः क्लेषामेवानुपूर्व्यादि द्रव्याणां स्वस्थानपरस्थानान्तर्भावचिन्तनमकारः । इति चतुर्थों भेदः ४। तथा-अनुगमः-अनुगमनम् , अनुगमः=तेषामेवानुपूर्व्यादिद्रव्याणां सत्यदमरूपणादिभिरनुयोग-द्वारेर्विचारणम् । इति पञ्चमोभेदः ५ । एभिः पञ्चभिमकारे नैंगमव्यवद्वारनयमतेन अनौपनिधिक्याः द्रव्यानुपूर्व्याः स्वरूपं निरूप्यत इति भावः ॥सू० ७४॥

तत्र मथमं भेदमाह----

म्ल्म्-से किं तं नेगमववहाराणं अट्ठपयपरूवणया ? नेगम-ववहाराणं अट्ठपयपरूवणया-तिपएसिए आणुपुठ्वी, चउप्पए सिए आणुपुठ्वी जाव दसपएसिए आणुपुढी, संखेजपएसिए

र्शकाः-भंगसमुरकीतन और भंगोपदर्शन इन दोनों में क्या भेद है ? भंगसमुरकीर्तन में भंग विषयक सुन्न का ही केवछ उच्चारण करना होता है और भंगोपदर्शन में वही सुन्न अपने विषयभूत अर्थ के साथ बोला जाता है। उन्हीं आनुपूर्वीं आदि द्रव्यों का स्वस्थान और परस्थान में अन्तर्भाव होने के विचारों का जो प्रकार है उसका नाम समवतार है। उन्हीं आनुपूर्वी आदि द्रव्यों का जो प्रकार है उसका नाम समवतार है। उन्हीं आनुपूर्वी आदि द्रव्यों का जो प्रकार है उसका नाम समवतार है। उन्हीं आनुपूर्वी आदि द्रव्यों का जो प्रकार है उसका नाम समवतार है। उन्हीं आनुपूर्वी आदि द्रव्यों का जो सत्पदकी प्ररूपणा आदि बासे अनुयोगझारों से विचार करना होता है वह अनुगम है। इन पांच प्रकारों से नैगमव्यवहार नय के मत से मान्य अनौपनिधिकी द्रव्यानु-पूर्वीका स्वरूप निरूपित होता है। ॥सू०७४॥

શ'કા લ'ગ સમુત્કીર્તાન અને ભ'ગેાપદર્શન વચ્ચે શાે ભેદ છે ? ઉત્તર-ભંગ સમુત્કીર્તાનમાં શંગવિષયક સૂત્રનું જ કેવળ ઉચ્ચારણ કર-વાનું હાેય છે. પરન્તુ ભંગેાપદર્શનમાં એજ સૂત્ર પાતાના વિષ**યભૂત અર્થની** સાથે ઉચ્ચારિત થાય છે.

સમવતાર-એજ આનુપૂર્વી આદિ દ્રવ્યાનેા સ્વસ્થાન અને પરસ્થાનમાં અન્તર્ભાવ થવાના વિચારાના જે પ્રકાર છે તેનું નામ 'સમવતાર 'છે.

અનુગમ-એજ આનુપૂર્વા આદિ દ્રવ્યાે જેને સત્પદની પ્રરૂપણા આદિ વાળા અનુયાગ દ્વારાથી વિચાર કરાય છે તેનું નામ અનુગમ છે.

આ પાંચ પ્રકારે નૈગમ અને વ્યવહાર નયના મતસ મત અ**નીપનિધિકો** દ્રબ્યાનુપૂવી નું સ્વરૂપ નિરૂપિત થાય છે, ાાસૂ૦૭૪ા

## अनुयोगद्वारस्त्रे

Róć

आणुपुत्वी, असंखिजपएसिए आणुपुत्वी, अणंतपएसिए आणु-पुव्वी, परमाणुपोग्गले अणाणुपुत्वी, दुपएसिए अवत्तवष, तिप-एसिया आणुपुत्वीओ जाव अणंतपएसियाओ आणुपुत्वीओ, परमाणुपोग्गला अणाणुपुत्वीओ, दुपएसियाइं अवत्तवयाइं। से तं णेगमववहाराणं अट्रुपयपरूवणया ॥सू०७५॥

छाया—अथ का सा नैगमव्यवहारयोः अष्ठपदमरूपणता ? नैगमव्यवहारयोः अष्ठपदप्ररूपणता-त्रिमदेशिक आनुपूर्वी, चतुष्मदेशिक आनुपूर्वी, यावद् दशमदे-शिक मानुपूर्वी, संख्येयमदेशिक आनुपूर्वी, असंख्येयप्रदेशिक आनुपूर्वी, मनन्त-मदेशिक आनुपूर्वी, परमाणुपुद्रच अनानुपूर्वी, द्विमदेशिकः अवक्तव्यकः । त्रिप्रदे शिका आनुपूर्वी, परमाणुपुद्रच अनानुपूर्वी, द्विमदेशिकः अवक्तव्यकः । त्रिप्रदे शिका आनुपूर्व्यों यावत् अनन्तमदेशिका आनुपूर्व्यः । परमाणुपुद्रलाः अनानुपूर्व्यः । द्विमदेशिकादीनि अवक्तव्यकानि । सेवा नैगमव्यवहारयो अर्थपदमरूपणा।सू० ७५॥

टीका--शिष्ठाः पृच्छति-अप का सा नैममव्यवहारसम्बता अर्थपदप्ररूपण-सारूपाऽऽनुपूर्वाः ? इति । उत्तरमार-नैममव्यवहारसम्मताऽर्थादमरूपणतारूपा-ऽऽनुपूर्वाः एवं थिंब्रेया, तथाहि-त्रिपदेशिकः-त्रयःप्रदेशाः=परमाणुलक्षणा विभागा यस्मिन स त्रिप्रदेशिकः=मदेग्रत्र्यात्मकः स्कन्धः आन्नुपूर्वीं बोध्या । एवं चतुष्प्रदे-

अब सूत्रकार प्रथम भेदका बर्णन करते हें-

'से किं तं नेगमववहाराणं इत्यादि'।

्राब्दार्थः-(से किं तं नेगमचवहाराणं अहरापपरुवणया) हे अदन्त ! पूर्वकथित नैगम व्यवहारनयसंमत अर्थपद् प्ररूपणतारूप आनुपूर्वी का क्या स्वरूप है?

उत्तरः-(नेगमववहाराणं अट्टपपपरुवणया) नेगम व्यवहारनय संमत अर्थपद प्ररूपणतारूप आनुपूर्वीका स्वरूप इस प्रकार से है (नि-पएसिए आणुपुच्वी, चउप्पएसिए आणुपुव्वी, जाव दसपएसिए आणु-

હવે સૂત્રકાર પ્રથમ લેદનું વર્ણન કરે છે-

" से कि' त' नेगमववहाराण' " छत्याहि---

શખ્દાર્થ-(સે किं तं नेगमववद्दाराणं अट्ठपयपरूपवणया ?) હે ભગવન્ ! પૂર્વ કથિત નૈગમબ્યવહાર નયક્ષ મત અર્થ પદ પ્રરૂપણ્ડતા રૂપ આનુપૂર્વી નું સ્વરૂપ કેલું છે ?

**ઉत्तर-(तियएसिए आणुपुटत्री, च**उप्पएसिए आणुपुरवी, जाब दस्तपएसिए

अनुयोगचव्दिका टीका सूत्र ७५ अनौपनिधिकीद्रव्यानुपूर्वनिरूपणम् ३०९

शिकःस्कन्धो यावत् दश्रमदेशिकः आनुपूर्वी बोध्या यावत् संख्यातप्रदेशिक आनु पूर्वी, असंख्यातमदेशिकः आनुपूर्वी, अनन्तप्रदेशिकः आनुपूर्वी बोध्या।

परमाणुपुद्रस्तः=एकः परमाणुस्तु अनानुपूर्वी बोध्या। परमाण्वन्तरा- संस्पृष्टत्वात्, द्विमदेशिकः=परमाणुद्वयविभागवान् स्कन्धस्तु आनुपूर्वितया अनानुपर्शितया वा वक्तुमशक्यः, अतः सोऽवक्तव्यकः । यस्मादेवं तस्मात्-त्रिमदेशिकाः सर्वेऽपि स्कन्धा आनुपूच्यों भवन्ति, यावत् अनन्तमदेशिकाः सर्वेऽपि स्कन्धा आनुपूच्यों भवन्ति । पुच्वी संखेज्ज पएसिए आणुपुच्वी, असंखिज्जपएसिए आणुपुच्वी, अणंत-पुष्सिए आणुपुच्वी) तीन प्रदेशोंवाला व्यणुक्त स्कंघ आनुपूचीं है चार प्रदेशोंवाला चतुष्प्रदेशिक स्कंघ आनुपूचीं है। यावत् दश प्रदेशींवाला स्कंघ आनुपूचीं है यावत् संख्यातप्रदेशोंवाला स्कंघ आनुपूचीं है, असंख्य प्रदेशोंवाला स्कंघ आनुपूचीं है। ऐसा जानना चाहिये।

(परमाणुपोग्गले आणाणुपुटवी, दुपएसिए अवत्तव्वए) परन्तु जो एक परमाणु है वह आनुपूर्वी नहीं है। क्योंकि वह और किसी दूसरे परमाणु से संस्पृष्ट नहीं है। द्विप्रदेशवाला जो स्कंध है वह आनुपूर्वा रूप से और अनानुपूर्वीरूप से वक्तुं अशक्य है इसलिये वह अवक्तव्य है। जब ऐसी बात है तो (तिपएसिया आणुपुब्वीओ जाव अणंतपएसि-याओ आणुपुठ्वीओ) तीन प्रदेशवाले समस्तस्कंध आनुपूर्वा है-यावत् अनन्त प्रदेशवाले जितने भी स्कंध हैं वे सब आनुपूर्वि यां है। (परमाणु

आणुपुञ्ची, संखेक्जपएसिए आणुपुञ्त्री, असंखिज्जपएसिए आणुपुठ्वी, झणंत परसिर आणुपुठ्वी) ત્રલ્ પ્રદેશાવાળા ગ્યાલુક સ્ક'ધ આનુપૂર્વી' છે, ચાર પ્રદે-શાવાળા ચતુષ્પ્રદેશિક સ્ક'ધ આનુપૂર્વી' છે, દસ પર્ય'ન્તના પ્રદેશાવાળા સ્ક'ધ આનુપૂર્ગી' છે, સ'ખ્યાત પ્રદેશાવાળા સ્ક'ધ આનુપૂર્વી' છે, અસ'ખ્યાત પ્રદેશા-વાળા સ્ક'ધ આનુપૂર્વા' છે અને અન'ત પ્રદેશાવાળા સ્ક'ધ આનુપૂર્વી' છે, એમ સમજવુ'

(પરમાણુવોમાજે અળાળુપુરુવી, દુપરસિંઘ અવત્તવ્વપ) પરન્તુ જે કેવળ એક પરમાણુ છે તે આનુપૂવી રૂપ નથી, કારણુ કે તે કાઇ બીજા પરમાણુ વડે સંસ્પૃષ્ટ હેાતું નથી એ પ્રદેશવાળા જે સ્ક'ધ છે તે આનુપૂર્વા રૂપ અને અનાનુપૂવી રૂપે વ્યક્ત થવા અશકય છે તેથી તે અવકતવ્ય છે. તે એવી વાત છે તે! (તિવર્ષસિયા આળુપુરુવીઓ ગાવ અળંતપરસિયાઓ આળુપુરવીજો) ત્રણુ પ્રદેશાવાળા સમસ્ત સ્ક'ધા આનુપૂર્વીઓ રૂપ છે, અને અન'ત પ્ય'ન્તના પ્રદેશાવાળા જેટલા સ્ક'ધા છે તેઓ પણુ આનુપૂર્વીઓ રૂપ છે.

# अनुयोगद्वारसुत्रे

परमाणुपुद्रस्रारतु अनानुपूर्व्यों भवन्ति । द्विप्रदेशिकानि=द्वचणुकस्कन्धद्रव्याणि आनुपूर्वितयाऽनानुपूर्वितया वा अवक्तव्यकानि भवन्ति ।

अत्रेदं वोध्यम्-आनुपूर्वी परिपाटीत्युच्यते । सा च यत्रैगदि मध्यान्तलक्षणः सम्पूर्णों गणनानुक्रवोऽस्ति तत्रैचोपपद्यते, नान्यत्र । एवं च यत्र स्कन्ध आदिर्भध्यो-ऽन्तश्च गवति स स्कन्ध आनुपूर्वीत्युच्यते । आदिश्व यस्मात्परमस्ति पूर्वे नास्ति स बोध्यः । मध्यश्च यस्मात् पूर्वमस्ति परमप्यस्ति स बोध्यः । अन्तश्च यस्मात्पूर्वं मस्ति परं नास्ति स बोध्यः । एतत्त्रितयं तु त्रिमदेशिकाद्यनन्तमेदेशिकान्तेषु

पोग्गला अणाणुपुटवीओ, दुपएसियाईअवसब्बयाई) जो भिष २ असंबद्ध अवस्थावाछे-पुद्धल परमाणु हैं वे आनुपूर्वियां नहीं हैं। (दुपएसियाइ अवसटवयाइं) और जो दों प्रदेशवाछे पुद्धल स्वंध हैं वे आनुपूर्वी रूप से और अनानुपूर्वी रूप से वक्तव्य नहीं होने के कारण अवक्तव्य हैं।

यहां यह समझना चाहिये-कि आनुपूर्वी नाम परिपाटी का है। यह परिपाटीरूप आनुपूर्वी वहीं पर होती है कि जहां पर आदि मध्य और अन्त रूप गणना का संपूर्ण अनुक्रम होता है। अन्यन्न नहीं होती। इस प्रकार जहां स्कंध में आदि, मध्य और अंत होता है। वह स्कंध आनुपूर्वी ऐसा कहलाता है। जिससे पर है और पूर्व नहीं है वह आदि घाटर का वाच्यार्थ-पदका अर्थ है। जिससे पूर्व है और पर भी है वह मध्य बाब्द का वाच्यार्थ है। और जिससे पूर्व है परन्तु पर नहीं है-वह अन्त

(परमाणुगोमाला अणाणुपुव्वीओ, दुपएमियाइ अवत्तव्ययाइ) જે ભિન્ન ભિન્ન-અસંબદ્ધ અવસ્થાવાળા પુદ્રલ પરમાછુએા છે તેઓ આનુપૂર્વાઓ રૂપ નથી, અને જે બે પ્રદેશાવાળા પુદ્રલસ્કંધા છે તેમને આનુપૂર્વા રૂપે અને અનાનુપૂર્વા રૂપે વ્યક્ત કરી શકાય એવાં ન હાવાથી અવકતવ્ય છે.

અહી' આતુપૂર્વાં'ને અર્થ પરિષાટી સમજવા તે પરિષાટી રૂપ આતુ પૂર્વાં'ના ત્યાં જ સદ્ભાવ હાેય છે કે જ્યાં આદિ, મધ્ય અને અન્ત રૂપ ગણ-નાના સંપૂર્ણ અતુક્રમ શક્ય હાેય છે-જ્યાં આ અનુક્રમ સંભવિત હાેતા નથી ત્યાં આનુપૂર્વાં પણ સંભવી શક્તી નથી આ પ્રકારે જે સ્કંધમાં આદિ, મધ્ય અને અન્ત હાેય છે, તે સ્કન્ધને આનુપૂર્વાં'રૂપ કહી શકાય છે જેની પૂર્વે કંઈ ન હાેય પણ પછી કંઇક હાેય, એવા 'આદિ' પદના વ.ચ્યાર્થ છે. જેની પૂર્વે કંઇક હાેય અને પછી પણ કંઇક હાેય, એવા 'મધ્ય 'પદના વાચ્યાર્થ છે. જેની પૂર્વે કંઇક હાેય પણ પછી કંઇક થોય, આવા 'સાથ્ય ન હોય, એવા

## अनुयोगचन्द्रिका सूत्र ७५ अनौपनिधिकीद्रव्यानुपूर्वीनिरूपणम् ३११

स्कन्त्रेध्वस्ति, अतस्तेषु प्रस्येकं स्कन्धः अन्तुपूर्वी भवति । परमाणुपुद्रछे तु एत-त्त्रितयं नास्ति, अतः सोऽनानुपूर्वी बोध्यः । द्विभदेशिकस्तु अवक्तव्यको भवति । यद्यपि तत्र परमाणुद्रयस्य सद्भावादन्योऽन्यापेक्षया पूर्वपश्चाद्भावोऽस्ति, अतस्तन्न पूर्वस्य अनु-अनुपूर्व तस्य भाव आनुपूर्वी इत्येवंरूपाऽऽनुपूर्वी छुत्रगं सिध्यति, तथापि

मध्याभावात् सम्पूर्णगणनानुकमो नास्ति, अतः स आनुपूर्वीत्वेन वक्तुमश्चयः। नतु माऽस्तु सम्पूर्णगणनानुकमस्तथापि पूर्वपश्चाद् भावरूपाया आनुपूच्यौ विद्यमानत्वादयमानुपूर्वी भवितु मईति ? इति चेदुच्यने, यथा मेरुपर्वतादौ कचित्

शब्द का वाच्यार्थ है। ये तीनों आदि मध्य और अन्त त्रिप्रदेशिक आदि स्कंध से छेकर अनन्त प्रदेशतक के स्कंधों में होते हैं। इसलिये इतमें प्रत्येक स्कंध आनुपूर्वा रूप होता है। परन्तु ओ एक परमाणु है उसमें ये तीनों नहीं होते हैं। इसलिये वह आनुपूर्वी नहीं होता है। दिप्रदेशिक पुद्रलस्कंध अवक्तव्य होता है। यद्यपि दिप्रेशिक स्कंध में दो परमाणु संस्ठिष्ट रहते हैं इसलिये वहां अन्योन्यापेक्षा से पूर्व पश्चाद्राव है। अतः पर्वस्य अनु-पूर्व के पीछे-अनुपूर्व है और इस अनुपूर्व का जो भाव है वह आनुपूर्वी है। इत्येवं रूपा आनुपूर्वी सुनरां वहां सिद्ध हो जाती है, तो भी मध्य का अभाव होने से सम्पूर्ण गणनानुकम वहां नहीं बनता है। इसलिये वह गणनानुकम आनुपूर्वी रूप से वक्तुं अशक्य है।

'અન્ત ' પઠના વાચ્યાથ' છે. આ ત્રથેના (આદિ, મધ્ય અને અન્તના) સદ્ભાવ તિપ્રદેશિક આદિ સ્ક'ધથી લઇને અનંત પ્રદેશિક પર્યન્તના સ્ક'વેમાં દાય છે. તેથી તે પ્રત્યેક સ્ક'ધ આનુપૂવી' રૂપ હાેય છે. પરન્તુ જે એક પરમાણ છે તેમાં આદિ, મધ્ય અને અન્ત, આ ત્રથેના અભાવ હાેય છે, તેથી એક પરમાણુ આનુપૂવી' રૂપ હાતુ નથી દિપ્રદેશિક સ્ક'ધને આનુપૂવી' રૂપે અથવા તા અનાનુપૂવી' રૂપે હાતુ નથી દિપ્રદેશિક સ્ક'ધને આનુપૂવી' રૂપે અથવા તા અનાનુપૂવી' રૂપે બ્યક્ત કરી શકતા નથી તેથી તેને અવ-કતવ્ય કશો છે જે કે દિપ્રદેશિક સ્ક'ધમાં છે પરમાણુ સ'વ્લિષ્ટ રહે છે, તે કારશે તેમાં અન્યાન્યની અપેક્ષાએ પૂર્વ'પઝ્ધાદ્ભાવના (આદિ અને અન્તના) સદ્ભાવ હાય છે, પરન્તુ ત્યાં મધ્યના સદભાવ હોતા નથી આનુપૂર્વ'ની બ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાશે થાય છે-'' પૂર્વસ્ય અનુ લનુપૂર્વ: '' ' પૂર્વ'ની પાછળનું એટલે અનુપૂર્વ' '' આ અનુપૂર્વ'ના જે ભાવ છે તેનું નામ આનુપૂર્વી' છે. આ પ્રકારની આનુપૂર્વ' તો અહીં (દિપ્રદેશી સ્ક'ધમાં) સરળતાથી સિદ્ધ થઈ જાય પ્રકારની આનુપૂર્વ' તો અહીં (દિપ્રદેશી સ્ક'ધમાં) સરળતાથી સિદ્ધ થઈ જાય છે, છતાં પછુ મધ્યના અભાવ હાવાથી ત્યાં સંપૂર્ણ ગણનાનુકમ સંભવી શકતા નથી તેથી તે ગણનાનુકમ આનુપૂર્વ' કૃપે બ્યક્ત થવે અશકથ છે.

## अनुयोगद्वारस्त्रे

कमपि पदार्थे मध्यत्वेनावधीकृत्य पूर्वादिविभागो लोकैः क्रियते, तथैवाऽत्रापि यदि स्याद्तर्दि स्यादेवम् । नचैवनस्ति । अत्र तु मध्ये कोऽपि नास्ति, यमबधी-छत्याऽसाङ्क्येण पूर्वपश्चाद्भावः परस्परानपेक्षया संभवेत् । अर्थात्-यत्राद्यचरमपर-माण्वोर्मध्येऽन्यः परमाणुर्बिचते, तत्र -मध्यगतं परमाणुमाश्चित्य यः पूर्वपश्चाद्भावो भवति स प्वानुपूर्वी भवति, नान्यः अतोऽयप्तानुपूर्वीत्वेन वक्तुमशक्यः ।

रांकाः-संपूर्ण गणनाकम भछे न हो-परन्तु पूर्व पश्चाद्भावरूप आनु-पूर्वा के विद्यमान होने से यह बिप्रदेशी स्कंघ आनुपूर्वा हो सकता है। उत्तरः-जिस प्रकार मेरु पर्वत आदि में किसी स्थल पर किसी भी पदार्थ को मध्यरूप से मर्यादित करके लोग उससे पूर्व पश्चिमपर का विभाग करते हैं, उसी प्रकार यहां पर भी-बिप्रदेशिक स्कंघ में भी यदि ऐसा होता तो ऐसा हो सकता अर्थात आनुपूर्वित्व आ सकता। परन्तु ऐसा तो है नहीं। क्यों कि यहां बिप्रदेशिक स्कंघ में मध्य में कोई भी नहीं है कि जिसे मर्यादित करके उस स्कंघ में पूर्व पर भाव परस्पर की अनपेक्षा के समग्र भाव से बन जावे। तात्पर्य कहनेका यह है कि जहां पर आदि अंतके दो परमाणुओं के बीच में एक तीसरा परमाणु मौजूद रहता है वहां पर मध्य गत परमाणु को अवधिभूत मान कर जो पूर्व विश्वाद्भाव होता है वही आनुपूर्धी होता है। अन्य दूसरा नहीं। इसलिये बिप्रदेशी स्कंघ आनुपूर्वीरूप से वक्तुं अदाक्य है।

શ'કા-સ'પૂર્શ ગણનાનુક્રમ ભલે ન હાેય પણ આદિ અને અન્તરૂપ-પૂર્વપશ્ચાદ્વમાવ રૂપ આનુપૂર્વા વિદ્યમાન હાવાથી આ દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ આનુ-પૂઁવી' રૂપે સ ભવી શકે છેંતા તેને આનુપૂર્વા' રૂપ કહેવામાં શા વાંધા નડ છે? ઉત્તર-જે રીતે મેરુ પર્વંત આદિ સ્થળની મધ્યમાં આવેલા કાઇ પદાર્થને મધ્યભાગ રૂપે મર્યાદિત કરીને લાેઠા તેના પૂર્વ પશ્ચિમ રૂપ વિભાગ પાડે છે અને મધ્યસ્થ સ્થળની પૂર્વ આવેલા ભાગાને પૂર્વના ભાગા રૂપે અને પશ્ચિમ આવેલા સ્થળાને પશ્ચિમના ભાગા રૂપે એલળખે છે, એજ પ્રમથે દિપ્રદેશી સ્કન્ષમાં પણ મધ્યભાગના સદ્ભાવ હાતતા એવું થઇ શકત ભનત<sup>\*</sup>-તેના પૂવ<sup>4</sup>--પશ્ચિમરૂપ વિ**ક્ષાગ પડી શકત**-અને તાે તેમાં આનુપૂવીંત્વ સંભવી શકત, પરન્તુ એવું તા તેમાં શક્ય નથી, કારણ કે દિપદેશિક સ્કન્ધમાં મધ્યમાં 💐વું કંઇ પણ નથી કે જેને મર્યાદિત કરીને તે સ્ક્રન્ધમાં પૂર્વ પર સાવ પરસ્પરની અનપેક્ષા પૂર્વક સમગ્રરૂપે શકય બને આ કથનના ભાવાર્થ એ છે જ્યાં આદિ અને અન્તના બે પરમાણઓાની વચ્ચે એકત્રીજુ: પરમાણ માજુદ દેાય છે, ત્યાં મધ્યના પરમાણને અવધિબૂત (મર્યાદારૂપ) માનીને પૂર્વપશ્ચાદ્ભાવ શકય બને છે અને ત્યારે જ અનુપૂર્વી સંભવી શકે છે...તે સિવાય આંતુપૂર્વા ત્વ શકય અનલું નથી. તે કારણે દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ધને આતુપૂર્વાં રૂપે વ્યક્ત કરી શકતા નથી,

अनुयोगवन्द्रिका टीका स्त्र ७५ अगीपनिश्चिकी द्रव्यानुपूर्वीतिकपणम् ३१

नजु तहि परमाणुपुद्रस्वत् अनानुपूर्वीत्वेन कथं नोच्यते ? इति चेदाइ-परस्परापेक्षया पूर्वपथाव् भावमात्रस्य संद्वावादयमनामुपूर्वीत्वेनापि वक्तुं न शक्यते । इत्यमानुपूर्वीत्वेन अनानुपूर्वीश्वेन च बक्तुमज्ञक्यत्वाद बक्तव्यक एव द्वचणुकस्कन्धः । अनेन चेदमायातं-यत् त्रिभदेशिकादौ आदिमध्यान्तभावस्य विद्यमानतयाऽसा-इर्येण पूर्वपथाद्वावस्य सच्चात् त्रिभदेशिकादिः स्कन्ध एवानुपूर्वी, परमाणुपुद्धव-स्वनानुपूर्वी, द्वचणुकस्त्ववक्तव्यक इति । एवं चात्र संज्ञासंज्ञिसम्बन्धकथनरूपाऽ-धेपद्यरूपणा कृता भवति ।

द्यांका-जय यह दिप्रदेशिकस्कंध आनुपूर्वीरूप से नहीं कहा जो सकता है तो फिर इसे पुहल्परमाणु की तरह अनानुपूर्वीरूप से क्यों नहीं कह देते हैं ?

उत्तर-परस्पर की अपेक्षा से इसमें पूर्वपश्चाद्वाव मात्र का जब सद्भाव है तो फिर इसे अनानुपूर्वीहर से भी कैसे कहा जा सकता है?। इस प्रकार आनुपूर्वी और जनानुपूर्वीहर से यह दिप्रदेशिकस्कंध वक्तुं अज्ञा-क्य होने से अवक्तव्य कोटि में मानलिया गया है। इस कथन से यह बात आई कि त्रिप्रदेशिक आदि स्कंध में आदि, मध्य और अन्त-आब की विद्यमानता होने से समग्र रूपमें पूर्वपश्चाद्वाव मौजुद है। यह त्रिप्रदेशिक आदि स्कंध ही आनुपूर्वी है। और परमाणु पुद्धल अनानु-पूर्वी है तथा द्रयणुकरकंघ अवक्तव्य है। इस प्रकार यहां पर संज्ञासंज्ञि सम्बन्धरूप अर्थ पद की प्ररूपणा हो जाती है।

શંકા-ને દિપ્રદેશી સ્કંધ આતુપૂર્વી રૂપ કહી શકાતા નથી, તો તેને પુદ્રલ પરમાણની જેમ અનાનુપૂર્વી રૂપ કહેવામાં શા વાંધા છે? ઉત્તર-પરસ્પરની અપેક્ષાએ તેમાં પૂર્વ પક્ષાદ્રભાવ માત્રના જ તેન સદ્-ભાવ છે તા તેને અનાનુપૂર્વી રૂપ પશુ કેવી રીતે કહી શકાય ? આ રીતે આ દિપ્રદેશી સ્કંધ આનુપૂર્વી રૂપ પશુ કેવી શકાય તેમ નથી અને અનાનુ-પૂર્વી રૂપ પણુ કહી શકાય તેમ નથી, તે કારણે તેને અવક્તવ્ય કાટિમાં પ્રથી રૂપ પણુ કહી શકાય તેમ નથી, તે કારણે તેને અવક્તવ્ય કાટિમાં પ્રથી રૂપ પણુ કહી શકાય તેમ નથી, તે કારણે તેને અવક્તવ્ય કાટિમાં પ્રથી રૂપ પણુ કહી શકાય તેમ નથી, તે કારણે તેને અવક્તવ્ય કાટિમાં પ્રથી રૂપ પણુ કહી શકાય તેમ નથી, તે કારણે તેને અવક્તવ્ય કાટિમાં પ્રથી શ્વામાં આવ્યો છે. આ કથન દ્વારા એજ વાત સિદ્ધ થાય છે કે ત્રિક્ર-દેશિક આદિ, સ્કંચમાં આદિ મુક્ય અને અન્ત ભાવની વિદ્યમાનતા હાવાથી તેમાં સમગ્ર રૂપ પૂર્વ પશ્ચાદ્ભાવ મેરજૂજ છે. તેથો આ ત્રિપ્રદેશિક આદિ સ્કંપજ ભાનુપૂર્વી રૂપ છે, અને પરમાછુ પુદ્દલ અનાનુપૂર્વી રૂપ છે તથા દિપ્રદેશી સ્કંપ અવકતવ્ય કાટિના છે. આ પ્રકારે અહી. સંગા મંત્રા સંગ્રી સંબંધ દ્વા

ৰত ৪০

144

मनुयोगद्वारद्वे

ननु 'त्रिप्रदेशिक आनुप्तीं' इत्याद्येकबचनप्रदर्श्वनेनैव संभासक्रिसम्बन्ध कथनं सिद्धम्, कथं पुनस्तिमदेशिका आनुपूर्व्यः इत्यादि बहुवचनान्तनिर्देशः इतः ? इति चेदुत्र्यते-आनुपूर्व्यादि द्रव्याणां मतिमेदमनन्त्रव्यक्तिरूयापनार्थ नैगमव्यवद्दारयोरित्थंभूताऽम्युपगममदर्शनार्थं च बहुवचनान्तत्वेन निर्देशः इत इति नास्ति कश्चिद् दोषः ।

हाका-" त्रिप्रदेशिक आनुपूर्वी" इत्यादि एकवचन के कथन से ही संज्ञा संज्ञी सम्बन्धका कथन जब सिद्ध हो जाता है तब फिर क्यों सूत्रकार ने " त्रिप्रदेशिका आनुपूर्व्यः" तीन इत्यादि बहुवचनान्त पद का निर्देश किया ?

उत्तर-आनुपूर्वी आदि द्रव्यों का हरएक मेद अनन्त व्यक्तिरूप है इस बात को ख्यापनकरने के लिये और नैगम एवं व्यवहार नय का ऐसा सिद्धान्त है इस बात को प्रदर्शित करने के लिये बहुवचनका प्रयोग किया है। तार्थ्य कहने का यह है कि ''त्रिप्रदेशा आनुपूर्व्यः'' ऐसा जो सूत्रकारने कथन किया है उससे वे यह कहना चाहते हैं कि चिप्रदेशिक एक द्रव्यरूप एक ही आनुपूर्वी नहीं है किन्तु त्रिप्रदेशिक द्रव्य अनन्त हैं-अतः अनन्त आनुपूर्वियां हैं। इसलिये जिप्रदेशिकरूप भिन्न २ अनन्त आनुपूर्वियों की सक्ता सूचित करनेके लिये ''त्रिप्तदे-शिका आनुपूर्व्यः'' ऐसा बहुवचनान्त पद का प्रयोग किया गया है।

શ'કા-' ત્રિપ્રદેશિક ઇત્યાદિ એક વચનના કચન દ્વારા જ સંજ્ઞા સંજ્ઞી સંબ'ધનું કથન જો સિદ્ધ થઈ જાય છે તાે સૂત્રકારે '' ત્રિક્ષેફેફિક્કા ક્રાનુવૂર્વ્સઃ'' ' ત્રિપ્રદેશિક આનુપૂર્વીઓ ' ઈત્યાદિ અહુવચનાન્ત પદ્દના નિદ્દેશ શા કારણે કર્યો છે !

ઉત્તર-' આનુપૂવી' આદિ દ્રગ્યોના પ્રત્યેક એક અનંત ગ્યક્તિફપ (પઠાર્થ'રૂપ) છે, ' એ વાતનું પ્રતિપાદન કરવાને માટે અને નૈગમ તથા ગ્યવદ્ધાર નયના એવા સિદ્ધાંત છે એ વાતને પ્રકશ્તિ કરવા માટે અદુવસ-નના પ્રયાગ પણ કરવામાં આગ્યા છે આ કથનનું તાત્પર્થ એ છે કે " ત્રિપ્ર-વેશા: આનુપૂરુવ':" આ પ્રકારતું સૂત્રકારે જે કથન કર્સું છે તેના દ્વારા તેઓ એ વાત પ્રકટ કરવા માગે છે કે ત્રિપ્રદેશિક એક દ્રગ્યરૂપ એક જ આનુપૂવી' નથી પરન્તુ ત્રિપ્રદેશિક દ્રગ્ય અનંત હોવાને લીધે અનન્ત આનુપૂવી' એ છે. તેથી ત્રિપ્રદેશિક રૂગ જુદ્દી જુદ્દી અનંત આનુપૂવી'ઓની સત્તા (અસ્તિત્વ) સચિત કરવાને માટે '' ત્રિપ્રવેશિક્તા આનુપૂર્વ્યાં ?' '' ત્રિપ્રદેશિક આનુપૂવી'ઓ " એવાં બહુવચનાન્ત પદ્દના પ્રયોગ કરવામાં આગ્યો છે. એજ ગમાલે ચાર

# मनुयोग बन्द्रिका टीका सूत्र ३५ अमौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वनिरूपवस् ३१५

नतु अनातुपूर्वीद्रव्यमेकेन परमाणुना निष्पद्यते, अवक्तव्यक द्रव्यं तु परमाणु द्वयेन, आनुपूर्वीद्रव्यं तु जधन्यतोऽपि परमाणुत्रयेण, एवं द्रव्यवृद्धचा पूर्वानुपूर्वी-कममाश्रिस्य मथममनानुपूर्वीद्रव्यं वक्तव्यम् , ततोऽवक्तव्यकद्रव्यम् , ततथानुपूर्वी-द्रव्यम् । पश्चानुपूर्वीक्रममाश्रिस्य तु मथममानुपूर्वी द्रव्यं वक्तव्यम् , ततौऽवक्तव्यक द्रव्यम् । पश्चानुपूर्वीक्रममाश्रिस्य तु मथममानुपूर्वी द्रव्यं वक्तव्यम् , ततौऽवक्तव्यक द्रव्यम् , तत्यानुपूर्वीद्रव्यम् । अत्र पुत्रः क्रमद्रयम्वलुङ्ध्य निर्देशः कथं कृत ? इति चेदुच्यते--

इसी प्रकार से चार प्रदेशोंवाला एक स्कंध एक आनुपूर्वी है-इस प्रकार से चार प्रदेशोंवाले स्कंध भी अनन्त हैं अतः वे अनन्तानुपूर्वियां हैं। अन्यन्न भी इसी प्रकार से उद्रावित कर लेना चाहिये।

र्शका-अनानुपूर्वी जो द्रव्य है वह एक परमाणु से निब्पन्न होता है अर्थात् एक परमाणु अनानुपूर्वी है, और अवक्तव्य द्रव्य परमाणुद्रय के सम्बन्ध से निष्पन्न होता है। अर्थात् संश्ठिष्ट परमाणुद्रय स्कंभ अवक्तव्य है, तथा कम से कम भी आनुपूर्वी द्रव्य परमाणुद्रय से निष्पन्न होता है, अर्थात् परमाणुत्रय के संश्छेष से सब से जघन्य आनुपूर्वी निष्पन्न होती है इस प्रकार द्रव्य की ष्टुद्धि से पूर्वानुपूर्वी कम को छेकर सूत्रकार को चाहिये था कि वे पहिछे अनानुपूर्वी द्रव्य का कथन करते, इसके बाद अवक्तव्य द्रव्यका कथन करते और इसके बाद आनुपूर्वी द्रव्य का कथनकरते हैं। यदि पत्रानुपूर्वी के कम को छेकर उन्हे कथन करना

પ્રદેશાવાળા એક સ્કંધ એક આતુપૂર્વાં રૂપ છે અને ચાર પ્રદેશાવાળા જે અનંત સ્કંધા છે તેઓ અનંત આતુપૂર્વાં રૂપ છે એજ પ્રમાણે અનંત પ્રદેશી પર્યન્તના સ્કંધા વિધે પણ સમજ લેવું.

શ'કા-અનાતુપૂર્ગ જે દ્રગ્ય છે તે એક પરમાણુમાંથી નિષ્પન્ન થાય છે-એટલે કે એક પરમાણુ અનાતુપૂર્ગી રૂપ છે, અને અવકતવ્ય દ્રવ્ય બે પરમા ણુના સ'બંધથી નિષ્પન્ન થાય છે-એટલે કે સ'શ્લિષ્ટ પરમાણુ દ્રયસ્ક'લ ભવ કતવ્ય છે-એટલે કે દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ધ આતુપૂર્વી રૂપ પછુ નથી અને અનાતુ-પૂર્વી રૂપ પછુ નથી આતુપૂર્વી દ્રવ્ય એાછામાં એાછા ત્રણુ પરમાણુ વરે નિષ્પન્ન થાય છે એટલે કે ત્રણુ પરમાણુના સ'શ્લેષથી જઘન્યમાં જલન્ય રૂપ આતુપૂર્વી નિષ્પન્ન થાય છે. આ રીતે દ્રવ્યની વૃદ્ધિ દ્વારા પૂર્વાતુપૂર્વી કેમની અપેક્ષાએ સૂત્રકારે પહેલાં અનાતુપૂર્વી દ્રવ્યતું કથન કરવું બોઇતું હતું ત્યાર પછી અવક્તવ્ય દ્રવ્યતું ક્રયન કરવું બોઇતું હતું અને પક્ષા ક્રયન કરવું છે.



आनुपूर्वीद्रव्यापेक्षयाऽनानुपूर्वीद्रव्याणि अल्पानि, अन्नानुपूर्वीद्रव्यापेक्षयाऽ-इक्तव्यकद्रव्याणि अल्पेतराणि, इत्येव' द्रव्यदान्या पूर्वानुपूर्वीक्रमनिर्देश एवात्र केतेते, इति नास्ति कश्चिदोवः । सम्मति मकुत्रसुपसंहरन्नाद-सेपा नैगमव्यवद्दार-सम्मताऽधेपदमरूपणतारूपाऽनीपनिधिकी आनुपूर्वी ॥सूव् ७५॥

था तो-पहिछे आनुपूर्वी द्रव्य का कथन कहते बाद में अवक्तव्य द्रव्य का कथन करते और फिर बाद में अनानुपूर्वी द्रव्य का कथन करते। परम्तु उन्होंने इन दोनों कमों का उल्लंघन कर निदेंदा किया है सो इसका क्या कारण ?

उत्तर-खन्नकार को इस प्रकार के निर्देश से यह बतलाना इष्ट है कि आनुपूर्वी द्रव्य की अपेक्षा अनानुपूर्वी द्रव्य थोडे हैं, और अना-मुपूर्वी द्रव्य की अपेक्षा अवक्तव्यक द्रव्य और भी कम हैं। इस प्रकार कृष्वी द्रव्य की अपेक्षा अवक्तव्यक द्रव्य और भी कम हैं। इस प्रकार कृष्वी द्राव्य की अपेक्षा अवक्तव्यक द्रव्य और भी कम हैं। इस प्रकार कृष्व की हानि से खन्नकारने यहां पूर्वामुपूर्विक्रम को छेकर उसी का निर्देश वक्तव्यरूप से इष्ट किया है। अतः इस प्रकार निर्देश में कोई दोष नहीं है। (से तं नेगमववहाराणं अट्टपयपरूवणया) इस प्रकार से नेगम व्यवहारनय संमत यह पूर्वप्रकान्त अर्थ पद्प्ररूपणतारूप का अनौपनिधिकी आनुपूर्वी है।

ें भाषार्थ-सूत्रकारने इस सुन्न द्वारा अर्थपद प्ररूपणा का क्या स्वरूप है यह विषय स्पष्ट किया है। त्र्यणुकस्कंघ से लेकर अनन्त प्रदेशपाले

તા પહેલાં આતુપૂર્વા દ્રવ્યતું, ત્યાર ખાદ અવ્યક્ત દ્રવ્યતું અને ત્યાર બાદ અનાતુપૂર્વ દ્રવ્યતું કથન કરતું જોઇતું હતું. પરન્તુ આ બે ક્રમમાંથી એક પણ ક્રમને અતુસરવાને બદલે તેમણે પહેલાં આતુપૂર્વી દ્રવ્યતું, ત્યાર ભાદ અનાતુપૂર્વી તું દ્રવ્યતું અને છેલ્લે અવકતવ્ય દ્રવ્યતું કથન કર્યું છે. તા આમ કરવતું શું કારણ હશે ?

ઉત્તર−સ્ત્રકાર આ પ્રકારના ક્રમ દ્વારા એ બતાવવા માગે છે આતુપ્ વીંદ્રવ્ય કરતાં અનાતુપૂવી દ્રવ્ય ચાડુ છે, અને અનાતુપૂવી દ્રવ્ય કરતાં અવકતવ્ય ચાડુ છે આ રીતે સ્ત્રકારે અહીં દ્રવ્યની હાનિના અપેક્ષાએ પૂર્વા તુપ્લી ક્રમના આધાર લઈને ઉપશુક્રત ક્રમે તેની પ્રરૂપણા કરી છે. તેથી આ પ્રકારના નિદે'શમાં કાઇ દાષ નથી.

(से त' नेगमववहाराणं अट्टुप्यपक्षवणया) આ પ્રકારતું નેગમ અને વ્યવહારનય સંમત પૂર્વપ્રસ્તુત અર્થપદ પ્રરૂપણુતા રૂપ અનોપ્રધિકી આતુપૂર્વાતું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સૂત્ર દ્વારા અર્થપદ પ્રરૂપણાવું કેવું સ્વરૂપ છે તે વિષયને સ્પષ્ટ કર્યો છે. ત્રણ અણુવાળા (ત્રપ્રદેશી) સ્કૃંધથી લઇને અન'ત

પ્રયન્તના પ્રદેશવાળા જેટલા સ્કંધ છે, તે અધાને લઇને અહીં "અર્થ" પદથી ગઢણ કરવામાં આવેલ છે. આ અર્થથી ગુકત અથવા આ અર્થનું પ્રતિપાદન કરનારું જે પદ છે તેવું નામ ' અર્થપદ ' છે. તેની પ્રરૂપણાવું તારમ 'અર્થપદ પ્રરૂપણા ' છે. આ પ્રરૂપણામાં પુદ્રલ પરમાણ અને દ્વિમ-દેશી સ્કંધ વર્જિત થઇ જાય છે- એટલે કે તેમની પ્રરૂપણા થતી નથી, કારણ કે એક પુદ્રલ પરમાણ આવપૂર્વા રૂપ નથી અને દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ અવક્તવ્ય 9. જઘન્યમાં જઘન્ય આહેપૂરી ના પ્રારંભ ત્રિપ્રદેશી સ્કંધથી થાય છે, કારણ કે ત્યાંથી જ કમની સંપૂર્ણ ગણના ચાલ થાય છે. (ગણના એટલે ગણતરી) માહિ, મધ્ય અને અન્લ, આ પ્રકારની ગણના નયાં સંભવિત હાય છે, ત્યાં જ આતુપુર્વી ૩૫ પરિપારી માજદ રહે છે. આ અર્થપદ પ્રરૂપણા રૂપ આહ-પૂર્વા નૈગમનય અને ંબ્યવહારનય, આ અન્તે નયા દ્વારા સંમત (માન્ય) છે. આ અર્થપદ પ્રરૂપલારૂપ આહપૂર્વા એકથી લઈને અન'ત પર્યન્તની છે. કારણ કે ત્રિપ્રદેશીથી લઈને અનંત પ્રદેશી સુધીના જેટલા રકંધ છે. ते अधा अनंत छे. ॥सू०७५॥

झितने भी स्कंघ हैं वे सब यहां "अर्थ " शब्द से ग्रहीत हुए हैं। इस अर्थ से युक्त अधवा इस अर्थ को विषय करनेवाला जो पद है उसका बाम अर्थपद है। इसकी प्ररूपणा का नाम अर्थ पद प्ररूपणा है। इस वुरूपणा में पुद्रल परमाणु और विप्रदेशी स्कंघ वर्जित हो जाते हैं। क्यों कि-एकपुद्धलपरमाणु आनुपूर्वीरूप नहीं है और दिपदेशी स्कंघ अवक्तव्य है। सब से जवन्य आनुपूर्वी का प्रारंभ विप्रदेशी स्कंध से होता है। क्यों कि यहीं से कम की संम्पूर्ण गणना चलती है। गणना की ताल्पर्य गिनती से हैं। आदि मध्य और अंत इस प्रकार से गणना जहां होती है वहीं पर आनुपूर्वीरूप परिपाटी मौजूद रहती है। यह अर्थ पद प्ररूपणारूप आनुपूची नेगमनय और व्यवहारनय इन दोनों नयों को संमत है। ये अर्थ पद प्ररूपणारूप आनुपूर्वियां एक से छेकर अनन्त हैं। इसका कारण यह है कि त्रिप्रदेशी आदि स्कंध से छेकर अनन्त-इंदेशी स्कंध तक के जितने भी स्कंध है वे सब अनन्त हैं। ॥मू० ७५॥

पओयणं? एयाए णं नेगमववहाराणं अष्ट्रपयपरूवणयाए भंग-समुकित्तणया कजइ ॥सू०७६॥

अस्याः मयोजनं किम् ? इति दर्वयित्नमह-मुख्य-एसाए णं नेगमनन्द्राराणं अडपयपरुवणयाए किं

क्षेत्रयोगकन्द्रिका टीका सूत्र ७६ नैगमन्यवहारार्थपदम्बपणा

22.

| 16                                                                                                              | अनुयोगद्वारं स्त्री |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| the second se |                     |

छाया—एतया खलु नैगमन्यवदारयोर्यपदमरूपणतया कि मकोजनम् ! एतया खलु नैगमन्यवदारयोर्थपदमरूपणतया मङ्गसमुत्कीत्तेनताः क्रियते।)स्०७६॥ टीका---- एयाए णं ' इत्यादि--

एतया नैगमव्यवहारसम्मतया अर्थपदमरूपणतया कि मयोजनम्=किंकछ्य् ? इति जिव्यः पृच्छति । अथ-उत्तरयति-एतया नैगमव्यवहारसम्मतयाऽर्थपदमरू-पणतया भङ्गसङ्ख्कोर्चनता क्रियते । अयं भाषः-अर्थपदमरूपणतायां संझासंद्रि-व्यवहारो निरूपितः । संझासंद्रिव्यवहारे सत्येव मङ्गकाः सञ्चरकीर्तयितुं श्वयन्ते, नान्यया, संज्ञामन्तरेण निर्विषयाणां मङ्गानां मरूपणाया असंमवात् । तस्माद्

इसका प्रयोजन क्या है ? इस बात को सुझकार अब प्रदर्शित करते हैं-'एयाएणं' इत्यादि।

इाव्दार्थ-हे भदन्त ! (एघाएणं नेगमबबहाराणं अहुपयपरुवण-याए कि पओयणं ) नेगम व्यवहारनय संमत इस अर्थ पद प्ररूपणता रूप आनुपूर्वी से कुम्हे प्रयोजन संधना-निकलता-है।

उत्तर-(एयाएणं नेगमबबद्दाराणं अद्रुपयपरूषणयाए भंगसमु-किलणया कज्जइ) इस नैगमव्यवहारनय संमत अर्थ पर प्ररूपणतारूप आनुप्ती से भंग समुस्कीर्तनता की जाती है। तारपर्य यह कि प्रहिल्छे जो यह कहा गया है कि अर्थ पर प्ररूपणता में संज्ञा संज्ञि व्यवहाद जो यह कहा गया है कि अर्थ पर प्ररूपणता में संज्ञा संज्ञि व्यवहाद निहित है। क्यों कि उसी से संज्ञा संज्ञि व्यवहार चलता है। जौर इस व्यवहार के होने पर ही भंगों का समुत्कीर्तन (उत्पत्ति) हो सकता है। अन्यथा नहीं हो सकता है। कारण-संज्ञा-नाम-के विना निर्विषय हुए

હવે આ અર્થપદ પર્રપણ રૂપ આવપૂવી'તું પ્રયાજન પ્રકટ કરવા નિમિત્તે સૂત્રકાર કહે છે કે--'' एयाएणं " હત્યાદિ---

રાબ્દાર્થ-પ્રશ્ન-દે લગવન! ( एयाएण नेगमवबद्दाराण' अट्ठपयपरूवज-बाए कि' पओयण ?) નેગમ અને વ્યવહારનય સ'મત આ અર્થ' પડ પ્રરૂપશુતા રૂપ આનુપૂલી' દ્વારા કશું પ્રયાજન સિદ્ધ થાય છે?

ઉત્તર-( एयाएणं नेगमववद्दाराणं अट्टुपयपह्र्वणयाए मंगझ्यक्रिशणमा कडज्रद् ) આ નૈગમનય અને વ્યવહારનય સંમત અર્થપદ પ્રરૂપણુતા રૂપ આતુપૂર્વી વડે ભંગસભ્રુડીર્તનતા કરાય છે આ કથનતું તાત્પર્ય નીચે પ્રમાણે છે-

પહેલાં એવું કહેવામાં અબ્યું છે કે અર્થપદ પ્રરૂપણતામાં સંજ્ઞા સંજ્ઞી બ્યવહાર ચાલે છે, અને તે બ્યવહારના સદ્ભાવ હાય તા જ ભંગાનું સમુત્કીતાન (ભંગાની ઉત્પત્તિ) થઈ શકે છે-તેના અભાવ હાય તા થઇ શકનું નથી. કારણુ કે સંજ્ઞા (નામ) વિના નિવિધય થયેલા ભંગા (વિકલ્પા,

¥٩

ब्राच्योग्वन्द्रिकादीका स्त्र ७६ मज्ञसमुल्फीतंगतानिकपणम्

भइसग्रम्बीर्चनतेव एतस्या नैगमन्यवदारसम्मताया अर्थपदमरूपणतायाः फलं बोध्यमिति ॥स्० ७६॥

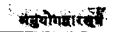
अथानौपनिभिक्या द्वितीयभेदरूपामर्थेपदमरूपणतायाः फलभूतां भक्तसमुन्की-चैनतां निरूपयति-

मुख्य-से किंतं नेगमववहाराणं भंगसमुकित्तणया? नेणमववहाराणं भंगसमुसमुक्तिराणया अत्थि आणुपुब्वी १, अत्थि अणाणुपुब्वीर, अस्थि अवत्तवष् ३, अत्थि आणुपुब्वीओश, अस्थि अणाणुपुव्वीओ५, अस्थि अवस्तव्याइं६,। अहवा--आश्य आणुपुटनी य अणाणुपुच्ची य १। अह्वा-अस्थि आणुपुटनीय जणाणुपुच्वी आश्व आह्या अरिथ आणुपुच्वीओ य अणाणुपुच्वीओ बंश अहवा-- अस्थि आणुपुब्बीओ य अणाणुपुब्वीओ यश अहवा-अस्थि अणाणुपुन्वी य अवत्तव्वप् य । ५। अहवा-अस्थि आणु-पुर्व्वीओ य अवत्तव्वयाइं य ६। अहवा—आत्थि आणुपुर्व्वीओ य अवसब्वए य ७। अह्वा-अस्थि आणुपुर्व्वीओ य अवत्तव्वयाइं राट। अहता-अस्थि अगणाणुपुरुषी य अवसत्तवए य ९। अहवा अणाणूपुर्व्वी य अषत्तव्याइं य १०। अहवा-अत्थि आरिथ जणाणुपुरुवीओ य अवत्रव्वप् य ११। अहवा-अध्रिय अणाणु-

संगों की प्ररूपणा का होना असंभव है। इसलिये भंग समुस्कीर्तनता ही इस नेगम व्यवहार संमत अर्थपदप्ररूपणता का फल है। ऐसा आगना चाहिये। !!स्. ७६!!

ભાંગાઓ)ની પ્રરૂપણા કરવાતું કાર્ય જ વ્યસંભવિત અની જાય છે તેથી લંચ-સસુત્કીર્તનતા જ આ નૈમસબ્યવદ્ધારનય સંપત અર્થપદ પ્રરૂપણતાનું કુલ ♥ ત્રોમુસ્ સમજતું બેંદ્ગિ. કાસ્¢છશાક 40

120



पुरुवीओ य अवत्तव्वयाई य १२। अहवा-अस्थि आणुपुठवी य अणाणुपुठवी य अवत्तव्वप य १। अहवा-अस्थि आणुपुठवी य अणाणुपुठवी य अवत्तव्वप य १। अहवा-अस्थि आणुपुठवी य अणाणुपुठवीओ य अवत्तव्वपाई य १। अहवा-अस्थि आणुपुठवी य अणाणुपुठवीओ य अवत्तव्वयाई य १। अहवा-अस्थि आणु-पुठवीओ य अवत्तव्वयाई य १। अहवा-अस्थि आणु-पुठवीओ य अणाणुपुठ्वी य अवत्तद्वपद य ५। अहवा-अस्थि आणुपुठ्वीओ य अणाणुपुद्वीओ य अवत्तद्वयाई य ६। अहवा-अस्थि आणुपुठ्वीओ य अणाणुपुद्वीओ य अवत्तद्वयाई य ६। अहवा-अस्थि आणुपुठ्वीओ य अणाणुपुद्वीओ य अवत्तव्वयाई य ६। अहवा-अस्थि आणुपुठ्वीओ य अणाणुपुत्वीओ य अवत्तव्वयाई य ६। अहवा-अस्थि आणुपुठ्वीओ य अणाणुपुत्वीओ य अवत्तव्वयाई य ६। अहवा-अस्थि आणुपुठ्वीओ य अणाणुपुत्वीओ य अवत्तव्वयाई य ६। अहवा-अस्थि

छाया-अथ का सा नैगमव्यवहारयोर्भङ्गसग्रत्कीर्त्तनता? नैगमव्यवहारयो-भेङ्गसग्रत्कीर्त्तनता-अस्ति आनुपूर्वी १, अस्ति अनानुपूर्वी २, अस्ति अवक्तव्यकम् ३, सन्ति आनुपूर्व्यः ४, सन्ति अनानुपूर्व्यः ५, सन्ति अवक्तव्यक्तनि ६।

अथवा-स्तः आनुपूर्वी च मनानुपूर्वी ब?, अववा सन्ति आनुपूर्वी व अनानु पूर्व्यथ२, अथवा सन्ति आनुपूर्व्यथ अनानुपूर्वी च३, अथवा सन्ति आनुपूर्व्यथ अनानुपूर्व्यथ४, अथवा स्तः आनुपूर्वी च अवक्तव्यकं च ५, वथवा सन्ति आनु पूर्वी च अवक्तव्यकानि च६, अथवा सन्ति आनुपूर्व्यथ अवक्तव्यकं द७, अथवा पूर्वी च अवक्तव्यकानि च६, अथवा सन्ति आनुपूर्व्यथ अवक्तव्यकं द७, अथवा सन्ति आनुपूर्व्यथ अवक्तव्यकानि च८, अथवा स्तः अनानुपूर्वी च अवक्तव्यकं द९ अथवा सन्ति अनानुपूर्वी च अवक्तव्यकानि च १०, अथवा सन्ति अनानुपूर्व्यथ अथक्तव्यकं च ११, अथवा सन्ति अनानुपूर्व्यथ अवक्तव्यक्तवि च १९।

अथवा-सन्ति आनुपूर्वी च अनानुपूर्वी च अवक्तव्यकं च ?, अथवा कनि आनुपूर्वी च अनानुपूर्वी च अवक्तव्यकानि च?, अथवा सन्ति आनुपूर्वी च अनानु पूर्व्येश्व अवक्तव्यकं च ३, अथवा सन्ति आनुपूर्वी च अनानुपूर्व्येश्व अवक्तव्यकानि च थ, अथवा सन्ति आनुपूर्व्येश्व अनानुपूर्वी च अवक्तव्यकं च 4, अथवा सन्ति आनु पूर्व्येश्व अनानुपूर्वी च अवक्तव्यकानि च६, अयवा सन्ति आनुपूर्व्येश्व अनानुपूर्व्येश्व अद्युयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ७७ अङ्गलमुत्कीर्त्तनतानिरूपणम्

328

बह्तरुयकं च७, अथवा सन्ति आनुपूर्व्यं अनातुपूर्व्यंश्व अवक्तव्यकानि च८, प्रतेद्रव्टी मद्गाः । एवं सर्वेऽपि पड्विंशतिर्भङ्गाः । सेषा नैगमव्यवद्वारयोर्भङ्कसङ्घ स्वीर्चनता ॥ सू० ७७ ॥

टीका—' से कि तं ' इत्यादि—

भय का सा नैगमच्यवहारसम्मता भक्तसमुरकीर्त्तनता ? इति झिष्य मन्नः । उत्तरयति-नैगमच्यवहारसम्मता अक्रसमुरकीर्त्तनता एवं विज्ञेया, तद्यथा-अस्ति बातुपूर्वी, अस्ति अनानुपूर्यी, अस्ति अवक्तव्यकमित्यादि । अस्य सूत्रस्य व्याख्या स्पन्ना । अत्रदं वोध्यम्-एगावनान्तेन आनुपूर्व्यादिपदत्रयेण त्रयो भन्ना, बहुवच-अब सान्नकार हमा भंग समुरकीर्तनता का कि जो अनौपनिधिकी

अब सुत्रकार इमा भग समुस्कातनता का कि जा अनापनिधिको अधेपद्यह्रपणताकी फलभूत है निरूपग करते हैं-

"से किं तं नेगमववहाराणं मंग समुक्तिरूणया" इत्यादि।

इाब्दार्थ-(से किंतं नेगमववहाराणं भंगसमुक्तिसणया) हे भदन्त ! नेग्रम व्यवहारनय संमत ऐसी वह भंगममुस्कीर्तनता क्या है ?

जसर (नेगमववहाराणं भंगसमुक्तिसणया) नैगम व्यवहारनय संग्रत वह भंगसमुरकीर्तनता इस प्रकार से हे (अस्थि आणु-पुरुबी) आनुपूर्वी है (अस्थि अणाणुपुरुवी) अनानुपूर्वी है (अस्थि अब-सब्बए) अवक्तव्य हे (अस्थि आणुपुरुवीओ) आनुपूर्वियां हैं। (अस्पि मणाणुपुरुवीओ) अनानुपूर्वियां है (अस्थि अवक्तव्ययाइं) अवक्तव्यक है इत्यादि। इस सुन्न की व्यरूपा स्पष्ट है। यहां इस प्रकार से जानना बाहिये-कि जो ये आनुपूर्वी आदि तीन पद एकव्रवनान्त हैं धन से

હવે સૂત્રકાર અનોષનિધિકી અર્થપદ પ્રરૂપણુતાના જે કલરૂપ છે એવી લ'મ સમુત્કી તનતાનું નિરૂપણુ કરે છે-

"से कि त' नेगमववहाराण' भंगसमुक्तिराणया ?" धरयाडि---

शण्डाथ-(से किं त' नेगमववहाराण' भंगसमुक्तित्तणया) दे अभवन् ! नेगमब्यवद्धारनय संभत कोवी ते अंगसभुरधीन तानुं स्वइप डेवुं छे।

ઉત્તર-(नेगमववद्यागण' मंगसमुक्तिपणया) नैગમનય અને વ્યવદ્ધારનય-સંગત તે લગસમુ-કીત નતા આ પ્રકારની છે ( अत्यि आणुपुच्ची) આનુપૂવી? છે, ( मत्यि अणाणुपुच्ची) અનાતુપૂવી છે, ( अत्यि अवसव्यप) અવક્રતવ્યક છે, ( आदि आणुपुच्ची जो) આતુપૂવી એ। છે, ( अत्यि अणाणुपुच्ची को ) અનાનુપૂ-વી એ। છે, ( अत्थि अवसव्ययाई ) અને અવક્રતવ્યક છે, ઇત્યાદિ इप લ'ગાની સમૂદ્ધીત નતા ( ઉત્પત્તિ ) સમજવી.

આ સૂત્રની વ્યાખ્યા ૨૫૦૮ છે. અહીં ભાંગાઓની રચના આ મમા**લે** સમજવી. આનુપૂર્વી આદિના જે ત્રશુ પદેા એકવચનાન્ત છે, તે<del>ગુના</del> ત્રણ શ૦ કર રરર

| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Sector and the sector of the s |      |
| अनुयोगद्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ારસગ |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |

नान्तेन च त्रयो भङ्घाः, इत्येवमसंयोगपक्षे वड्र भङ्गा भवन्ति । संयोगपक्षे तु पद-भयस्यास्य त्रयो दिकसंयोगाः । एकैकस्मिस्तु दिकसंयोगे एकवचन--वहुवचनाभ्यां चतुमेङ्गयाः सद्भावाद् त्रिष्वपि दिकयोगेषु द्वादन्न भङ्घाः सम्पद्यन्ते । १२। विकयोगस्त्वत्र एक एव। तत्र च एकवचनवहुवच्नाभ्यामघ्टौ भङ्घा भवन्ति । मर्वेऽप्यमी वड्रविंशतिः । २६। मङ्गानां स्थापना चेवम्----

#### । षड्विंदातिभङ्गानां कोष्ठकमिदम्।

| असंयोगे मुझाःध | दिकसंयोगे प्रथमा चतुभक्षीश                   | जिकसंयोगे भङ्गाः ८                                                          |
|----------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| अञ्चयवी १।     | आनुपूर्वी-अनानुपूर्वी र                      | आनपर्धी-अनानपर्वी-अवक्तव्यकः १                                              |
| अनानुपूर्वार   | आनुष्वी-अनानुष्याः २<br>आनुष्वाः-अनानुष्वी ३ | आनुपूर्वी-अनानुपूर्वी-अवक्तव्यकाः २<br>आनुपूर्वी-अनानुपूर्व्यः-अवक्तव्यकः ३ |
| अव क्राव्यकः र | आनुपू्वाः-अनानुपूर्वा ३                      | आनुप्वा-अनानुप्व्यः-अवक्तव्यकः ३                                            |

तीन भंग बनते हैं और जो आनुपूर्वी आदि तीन पद बहुवचनाना हैं उनसे भी ३ भंग बनते हैं। इस प्रकार असंयोग पक्षमें ये छह ६ भंग हो जाते हैं ६। और संयोग पक्षमें इन तीन पदों के दिसंयोगी भंग ३ होते हैं। इन में एक एक भंग में दो दो का संयोग होने पर एकवचन और बहुवचन को लेकर चार २ भंग हो जाते हैं इस प्रकार तीन भंग के दिक संयोगी भंग चार २ होने से ये १२ भंग बन जाते हैं। तथा जिक संयोग में एक बचन और बहुवचन को छेकर ८ भंग बनते है। इस प्रकार सब भंग मिलकर २६ भंग होते हैं। इन भंगोंका कम इस प्रकार से है-आनुपूर्वी १, अनानुपूर्वी २, अवक्तव्यक ३, बे तीन भंग एक बच-

नाल हैं। आनुपूर्वियां?, अनानुपूर्वियां?, और भनेक अवक्तव्यक्श, ये ३ अंग बहुबचनान्त हैं, ऐसे असंयोगी भंग हुए ६। दो के संयोग से तीनबतुर्भगियां बनती हैं, उनमें प्रथम बतुर्भगी इस प्रकार से बनती है-आनुपूर्वी अनानुपूर्वी १, आनुपूर्वी अनानुपूर्वियां?,

ભાંગા અને છે અને જે આનુપૂર્વા આદિના ત્રથુ પદો બહુવચનાન્ત છે તેમના પથુ ત્રથુ ભાંગાઓ અને છે. આ રીતે કુલ ૬ અસ'વાગી ભાંગાઓ અને છે. આ ત્રથુ પદોના (આનુપૂર્વા, અનાનુપૂર્વા અને અવકતવ્યકના) દિક-સ'વાગી ભાંગા ત્રથુ થાય છે પ્રત્યેક ભાંગામાં ભાગ્ગને સ'યાગ થવાથી એક વસન અને બહુવચનની અપેક્ષાએ પ્રત્યેક પદની સાથે ચાર-ચાર ભાંગા થને છે. આ રીતે ત્રથે પદોની સાથે કુલ ૧૨ દિકસ'યાગી ભાંગા અને છે. ત્રિક્સ'વાગી કુલ ૮ ભાંગા અને છે. આ રીતે બધા મળીને ૬+૧૨+૮=૨૬ ભાંગા અને છે. આ ૨૬ ભાંગાઓના ક્રમ આ પ્રમાથે સમજવા-(૧) આનુપૂર્વા, (૨) અનાનુપૂર્વા, (૩) અવક્તવ્યક, આ ત્રથુ ભાંગા એકલચનાન્ત છે.

(૧) આતુપૂવી જો, (૨) અનાતુપૂરી જો (३) અનેક ભવક્રતન્યકે, આ ત્રય બાંગા અહુવચનાન્ત છે. એવી રીતે અસ થાંગી इ मांगा થયા ૬

🔹 एक्षेत्रमासयः,

| अनुयोगचन्द्रि<br>                                                                                           | का टीका सूत्र ७७ भन्नसमुत्की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | र्तनतानिरूपणम्                                                                                                   | 222                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| बहुवचनान्ता-<br>स्त्रयः<br>आनुपूर्व्यः १<br>अनानुपूर्व्यः १<br>अवक्तव्यकाः३<br>असंयोगे पड्ड<br>असंयोगे पड्ड | आनुपूर्ध्यः-अनानुपूर्व्यः ध<br>विकसंयोगे दितीया चतुर्भङ्गीर<br>आनुपूर्वी- अवक्तध्यकाः १<br>आनुपूर्वी- अवक्तध्यकाः २<br>आनुपूर्ध्यः- अवक्तध्यकाः २<br>बिकसंयोगे दतीया चतुर्भङ्गीर्<br>अनानुपूर्वी-अवक्तध्यकाः १<br>अनानुपूर्वी-अवक्तध्यकाः २<br>अनानुपूर्ध्यः-अवक्तध्यकाः २<br>अनानुपूर्ध्यः-अवक्तध्यकाः ४<br>अनानुपूर्ध्यः-अवक्तध्यकाः ४<br>अनानुपूर्ध्यः-अवक्तध्यकाः ४<br>प्रतिविक्तसंयोगे द्वावद्या अङ्गाः १२ | आनुपूर्ध्यः-अनानुपूर्धी-अ<br>आनुपूर्ध्यः-अनानुपूर्ध्यः-अ<br>आनुपूर्ध्यः-अनानुपूर्ध्यः-अ<br>पते जिकसंयोगे अष्टी भ | वक्तव्यकः ५<br>वक्तव्यकाः ६<br>वक्तध्यकः ७<br>बक्तध्यकाः८ |

आतुर्षियां अनातुर्वी३, आतुर्वियां अनातुर्षियां४। हितीय वतुभगी इस प्रकार से है---

आनुपूर्वी, अवक्त व्यक १, एक आनुपूर्वी बहु अवक्तव्यक २, आनुपूर्यि एक अवक्तव्यक, ३, आनुपूर्वियां बहु अवक्तव्यक ४। तृतीय चतुर्मगी इस प्रकार से है- अनानुपूर्वी अवक्तव्यक १, अनानुपूर्वी बहु अवक्तव्यक २, अनानुपूर्वियां एक अवक्तव्यक ३ अनेक आनुपूर्वियां अनेक अवक्त-व्यक ४। इन तीन चतुर्भगियोंको मिलानेसे दिकसंयोगी बारह भंग होते है १२। तीन तीनके संयोग से जो आठभंग बनते हैं-वे इस प्रकार से है-एक आनुपूर्वी एक अनक्तव्यक २, एक आनुपूर्वी अनेक अनानु-

એ પદેાના સ'ચાગથી ત્રણ ચતુર્જ ગીએા બને છે, તેમાં પ્રથમ ચતુર્જ ગી આ પ્રમાણે બને છે-(1) આ તુ પૂર્વી – અનાતુ પૂર્વી, (2) આ તુ પૂર્વી – અનાતુ પૂર્વીઓ, (3) આ તુ પૂર્વી એા – અનાતુ પૂર્વા (૪) આ તુ પૂર્વીઓ અનાતુ પૂર્વીઓ.

બીજી દ્રિકસ ચાગી ચતુ મેંગી આ પ્રમાણે ત્રણ ચતુલ ગોએ બને છે. તેમાં બને છે-(૧) આનુપૂરી – એક અવક્તવ્યક, (૨) આનુપૂર્વા – બહુ અવક્તવ્યકેા, (૩) આનુપૂર્વી એા-એક અવક્તવ્યક, (૪) આનુપૂર્વી એા બહુ અવક્તવ્યકેા.

ત્રીજી ચંતુર્ભે'ગી આ પ્રમાણે અને છે-(૧) અનાનુપૂર્વા<sup>\*</sup>-એક અવક્રત-બ્યક, (૨) અનાનુપૂર્વા<sup>\*</sup>- બહુ અવક્રતબ્યકાે (૩) અનાનુપૂર્વા<sup>\*</sup>ઓ-એક અવક્રત-•્યક અને (૪) અનાનુપૂર્વા<sup>\*</sup>ઓ- અનેક અવક્રતબ્યકાે. આ ત્રણ **ચતુર્ભ'ગીઓને** મેળવવાથી દ્વિકસ'થોગી ખાર ભ'ગ અને છે. ૧૨

ત્રણ પદોના સંધાગથી નીચે પ્રમાશે આઠ ભાંગા બને છે--(૧) એક આનુપૂર્વા, એક અનાનુપૂર્વા એક અવક્તબ્યક (૨) એક આનુપૂર્વા, એક અનાનુપૂર્વા, અનેક અવક્તબ્યક (૩) એક આનુપૂર્વા, અનેક અનાનુપૂર્વાઓ, : **R** 

## अनुयोगद्वारस्त्रे

एतमेरो पड्रविश्वतिर्भेदा विश्वेयाः। ननु किमथे भह्नकसग्रुकीर्त्तनं क्रियते? इति चेदु-ज्यते - इद्दैक रचनान्तवहु रचनान्ते रानुपूर्व्यादिभिक्षिभिः पदैरसंयोगपक्षे संयोगपक्षे स मिलिताः पद्विंशति भेहाः संगवन्ति । तेषु च मध्ये येन केनचिद् महेन वक्ता

पूर्वियां एक अवक्तव्यक ३, एक आनुपूर्वी अनेक अनालुपूर्वियां, अनेक अवक्तव्यक ४, अनेक आनुपूर्वियां एक अनानुपूर्वी एक अवक्तव्यक ५, अनेक आनुपूर्वियां एक अनानुपूर्वी अनेक अवक्तव्यक ६, अनेक आनु पूर्वियां अनेक अनानुपूर्वियां एक अवक्तव्यक ७, अनेक आनुपूर्वियां मुनेक अनानुपूर्वियां जनेक अवक्तव्यक ७, अनेक आनुपूर्वियां मुनेक अनानुपूर्वियां जनेक अवक्तव्यक, ८ ऐसे विकसंयोगी आठ भंग होते हें ८ इस प्रकार ये स्वतन्त्र रूप से विना संयोग के एक बचन और बहुवचन, को छेकर ६, तथा इन छहों के दो दो के संयोग से १२, और तीन २ के संयोग से ८ भंग हो जाते हैं। ऐसे सब मिलकर इस छाईन भंग होते हैं।

इंगका— भंगों का समुत्कीर्तन वर्णन किस लिए किया गया है? उत्तर—यहां पर एकवचनान्त और बहुवचनान्त जो आनुपूर्वा आदि तीन २ पद हैं कि जिनके असंगोग पक्ष से ६ और संगोग पक्षमें २० इस तरह २६ भंग बन जाते हैं—

એક અવકતવ્યક. (૪) એક આનુપૂર્વા, અનેક અનાનુપૂર્ગાઓ, અનેક અવ-કતવ્યકા (૫) અનેક આનુપૂર્ગીઓ, એક અનાનુપૂર્વી, એક અવકતવ્યક. (૧) અનેક આનુપૂર્વીઓ, એક અનાનુપૂર્ગી, અનેક અવકતવ્યકા. (૭) અનેક આનુપૂર્વીઓ, અનેક અનાનુપૂર્વીઓ, એક અવકતવ્યકા. (૮) અનેક આનુપૂર્વીઓ, અનેક અનાનુપૂર્વીઓ, અનેક અવકતવ્યકા આ રીતે બિક માંચાથી આઠ ભંગ અને છે. આ રીતે સ્વતંત્ર રૂપે-વિના સંયોગવાળા ૬ ભાંગા એક વચન અને અહુવચનવાળાં પદેશ્થી અને છે. તથા તે છએના દિકસંયોગથી ૧૨ ભાંગા અને છે, અને ત્રહ્યુ ત્રસ્વના સંયોગથી ત્રિકસંયોગી ૮ ભાંગા અને છે. આ રીતે કુલ ભાંગા ૬×૧૨×૮=૨૬ થઈ જાય છે. પ્રશ્ન-ભંગાનું (ભાંગાઓનું) સમુદ્ધીર્તન (ઉદ્દપત્તિ) શા માટે કરવામાં આવ્યું છે!

ઉત્તર-અદ્ધા જે એકવચનાન્ત અને બહુવચનાન્ત જે આનુપૂર્વાં, મના-દ્રપૂર્વા અને મવક્તવ્યક, આ ત્રણુ ત્રણુ પદ્દા છે તેમના અસંચાગ પક્ષે ૬, મને સંચાગપક્ષે (દ્રિકસંચાગ અને ત્રિકસંચાગની અપેક્ષાએ) ૨૦ ભાંગા મને છે, આ રીતે કુલ ૨૬ ભાંગા અને છે, આ સઘળા ભાંગાઓમાંથી વકતા भेजुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ७८ भङ्गसमुत्कीर्त्तनतायाःकारणनिरूपणम् ३२५

इत्यं विवक्षते, तेन मङ्गेन वक्ता विवक्षितद्रव्यं वदत्तु इति हेतो नैंगमव्यवधारनया-भ्युरंगमेन सर्वानपि भङ्गान् मतिपादथितुं भङ्गसमुस्कीर्त्तनं कृतमिति । सम्पति महतमु संहरन्नाह-सेषा भङ्गसमुस्कीर्त्तनतेति ॥सू०७०॥

अस्याः मयोजनं किम्? इति मश्रपूर्वकं कारणं प्रतिपादयितुमाइ-

मूब्य-एयाए णं नेगमववहाराणं भंगसमुक्तित्तणयाए किं पयोयणं? एयाए णं नेगमववहाराणं भंगसमुक्तित्तणयाए भंगो-वदंसणया कीरइ ॥सू०७८॥

छाया—एतया खलु नैगमव्यवदारयो भेङ्गसमुरकीर्चनतया कि पयोजनम्? एतया खलु नैगमव्यवदारयोः भङ्गसमुरकीर्चनतया भङ्गोपदर्शनता क्रियते ॥सू०७८॥ टोका—शिष्यः पृच्छति-'प्याए णं ' इत्यादि-एतया नैगमव्यवदारसम्मतया भग्रसमुरकीर्चनतया कि प्रयोजनं-फलं किम्? इति । उत्तरयति-एतया नैगमव्यव-

उनके बीच में बक्ता जिस किसी भंग से द्रव्य की विवक्षा करना बाहता है, वह उस भंग से विवक्षित द्रव्य को कहे इस कारण नैगम और व्यवहारनय संमत समस्त भी भंगों को कहने के लिये सुम्रकार मे इन भंगो का समुत्कीतन किया है। (से तं नेगमवबहाराणं भंग समुक्किक्तणया) इस प्रकार यह पूर्व प्रकान्त नैगम व्यवहारनय संमत भंग समुग्कीर्तनता है। । स्टूब् 991

इसका क्या प्रयोजन है इस यात को सूत्रकार स्पष्ट करते हैं "एयाएणं नेगमबबहाराणं भगसमुक्तिकत्तणयाए किंपयोयणं" इत्यादि। जाब्दार्थ — हे भदन्त ! नैगम व्यहारनय संमत इस भंग समुहकी तैनता का क्या प्रयोजन है ?

એ કાઇ ભાંગા (વિકલ્પ)ની અપેક્ષાએ દ્રવ્યની વિવક્ષા (પ્રતિપાદન) કરવા માગતા હાય, તે ભાંગાની અપેક્ષાએ વિવક્ષિત દ્રવ્યનું પ્રતિપાદન કરે, તે હિતુને ધ્યાનમાં લઇને નૈગમ અને વ્યવદારનય સંપત સમસ્ત ભાંગાઓનું કથન કરવાને માટે સૂત્રકારે આ ભાંગાઓનું સમુત્કીર્તન (રચના) કર્યું છે. ( से त' नेगम बहाराण' મंगसमुफ्तित्तणया ) આ પ્રકારનું નૈગમ અને વ્યવહા- રનય સંપત પૂર્વોકત ભંગ સમુત્કીર્તનતાનું સ્વરૂપ છે. ાાસૂવ્છણા

હવે સૂત્રકાર નૈગમવ્યવહાર નયસ મત સંગસમુત્કીર્તનતાનું શું પ્રયોજન & પ્રકટ કરે છે-''વયાળળ' નૈગમવવદારાળ મંગસમુક્ષિત્ત્વચાય ક્ષિં વયાયળ'' ઈત્યાદિ-શબ્દાર્થ - પ્રશ્ન-હે લગવાન્ ! નૈગમવ્યવહાર નયસ મત આ લ'ગસમુત્કી-તેનતાનું શું પ્રયોજન છે ! રૂરદ્

अनुयोगद्वारख्ये

हारसम्मतया भङ्गसग्रुरकीर्चनतया भङ्गोपदर्शनता क्रियते इति भङ्गोपदर्शनतैव भड्व-सग्रुरकीर्तनतायाः मयोजनमिति। अयं भावः--भङ्गसग्रुरकीर्चनतायां भङ्ग हम्रूत्रग्रुक्तम्, भङ्गोपदर्शनतायां तस्यैव वाच्यं व्यणु करकन्धादिकं वक्ष्यते, तच भङ्गकमूत्रे सग्रु रकीर्चिते सत्येव वक्तुं शक्यते । वाच हकथनमग्तरेण वाच्य हथनस्य सर्वधैवाऽसम्भ-बात्, अतो भङ्गोपदर्शनतैव भङ्ग गग्रुरहीर्चनतायाः फलं बोध्यम् ।

उत्तर-(एयाएण नेगमववहाराणं भंगसमुक्कित्तराणयाए भंगोबदंस-णया कीरइ) नैगन व्यहारनय संपत इस भंग समुरकीर्तनता से भंगों को दिखाया जाता है उनकी प्ररूपणा की जाती है। इसलिये भंगसमु-रकीर्तनता का भंगो को दिखराना प्रयोजन है। इसका तास्पर्य यह है भंगो की समुरकीर्तनता में भंगों को कहने बाला उनकी प्ररूणता करने बाला मूत्र कहा गया है और भंगो रद्दीनता में उसी के वाच्य ज्यणुक स्कन्धआदि प्रदर्शित किये जाबेंगे कहे-जाबेंगे।

सो व्यणुक स्कन्ध आदिकों का यह प्रदर्शनरूप रूथन जब नक भंगों कोदिखाने याला युत्र नहीं कहा जावेगा-तब तक नहीं हो सकता है उसी प्रदर्शक स्वर के समुरकीतन होनेपर ही बह वक्तुं शक्य हो सकता है। क्यों कि यह नियम है कि वाचक मुत्र-के कथन के विना बाच्यरूप अर्थ का कथन करना सर्वथा असंभव है। इसलिये भंगोदपर्शनता ही भंगसमुरकीर्तनता का फल है-ऐसा जानना चाहिये।

ઉત્તર-( પ્યાપ્ળ' નેગમ बद्दारાળ' મંગસ મુक્તિળયાપ મંગો વરંદ્ર જાયા की रद्द) નેગમબ્ય રહાર નયસ મત આ ભંગસ મુત્કી તેનતા વડે ભંગા (ભાંગાએ ) ખતા-વવામાં આવે છે - તેમની પ્રરૂપણા કરવામાં આવે છે તેથી ભાંગાને ખતાવવાનું જ ભંગસ મુત્કી તેનતાનું પ્રયાજન છે આ કથનનું તાત્પર્ય નીચે પ્રમાણે છે-ભંગાની સ મુત્કી તેનતામાં ભંગાને કહેનારા તેમની પ્રરૂપણા કરનારા-ભંગાને પ્રકટ કરનારાં સૂત્રે તું કથન કરવામાં આવ્યું છે, અને ભંગા પદ શેન્તામાં તેના જ વાચ્ય એવાં ગ્યણુક (ત્રિપદેશી-ત્રણ અણુવાળા) સ્કંધ આદિ પદર્શિત કરવામાં આવશે.

જ્યાં સુધી ભંગોને પ્રકટ કરનારૂં સૂત્ર કહેવામાં ન આવે, ત્યાં સુધી ત્રિમણુક સ્કંધ અદિકાના પ્રકર્શન રૂપ કથત થઇ શકતું નથી એજ પ્રદર્શક સૂત્રનું સમુત્કીર્તન થતાં જ તે કથન કરવું શકય અને છે, કારણુ કે એવે નિયમ છે કે વાચક સૂત્રનું કથન કર્યા વિના વાચ્યરૂપ અર્થનું કથન કરવાતું કાર્ય સર્વથા અસંભવિત હાય છે. તેથી ભંગાપદર્શનતા (ભંગોને પ્રગટ કૃષ્વા તે) જ ભંગ સમુત્કીર્તનતાના ક્લરવરૂપ છે એમ સમજવું જોઇએ. मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ७८ भङ्गसमुत्कीर्त्तनतायाःकारणनिरूपणम् ३२७

ननु मङ्गोपदर्शनतायां वाच्यस्य ज्यणुकस्कन्धादेः कथनकाळे आनुपूर्व्यादि-सूत्रं पुनरप्युत्कीर्चयिष्यते, तत्कधं पुनर्भड्रसप्रुत्कीर्त्तनं क्रियते? इति चेदुभ्यते----यथा हि----

संहिया य पयं चेव, पयत्थो पयविग्गहो ।

चालणा य पसिद्धी य छन्दिहं विद्धि ढक्खणं ॥१॥ छापा--संहिता च पदं चैव, पदार्थः पदसंग्रहः।

चाळना च प्रसिद्धिश्र, पइविधं विदि उक्षणम् ॥ १॥

इति व्याख्याक्रमे संहिताया व्यास्यानकाळे स्रत्रंसम्रुच्चारितमपि पदार्थकथन-काळे पुनरप्पर्थकथनार्थं तदुच्चार्थते, तद्वदत्राऽपि भङ्गसम्रुक्तीर्चनतासिदस्यैव सत्र-स्य भङ्गोपदर्शनतायां वाच्यवाचकमावसु वप्रतिपत्त्यर्थे मसङ्गतः पुनरपि सम्रुक्तीर्चनं करिष्यते न मुख्यतयेति न कश्चिद दोष इति ॥मू० ७८॥

हांका —ंभगोपद्दीनतामें वाच्य जो व्यणुक स्कन्ध आदि है उनके कथन काल में आनुपूर्वी-आदि प्रद्दीक द्वन्न खुत्रकार-कीर कहेंगे-तो फिर यह कथन कैसे संगत हो सकता कि पहिले भंगसमुक्षीतन किया जाता है बाद में भंगो पद्दीन ?

उत्तर — " संहिपा य पयं चेव पयस्थो पयविग्गहो, चालणा य पसिद्धी य उव्विहं विद्धि लक्खणं " इस प्रकार व्याख्यान के समय में सूत्र समुच्चारित होता हुआ भी पदार्थ कथन के अवसर पर बसका पुनः भी अर्थप्रतिपादन के लिये उच्चारण किया जाता है। उसी प्रकार से यहां पर भी भंगसमुस्कीर्तनता से सिद्ध हुए ही सुन्न का भंगोपद-चेनता में वाच्यवायक भाव की सुखपूर्वक प्रतिपत्ति के निमिल्ल

રા'કા-સ'ગેાપદરા'નતામાં વા<sup>≈</sup>ય જે ત્રિચ્ગણુક આહિ સ્કંધ છે તેમના કથનકાળે (તેમનું કથન કરતી વખતે) આનુપૂર્વી આદિ પ્રદર્શક સૂત્ર સત્રકાર ક્રેરી કહેશે તેા આ કથન કેવી રીતે સ'ગત બની શકશે કે પહેલાં લ'ગસ-મુત્કીત<sup>°</sup>ન કરાય છે અને ત્યાર બાદ લ'ગેાપદર્શન કરાય છે!

 326



अय भङ्गोपदर्शनतां प्रतिपादयितुमाह-

मुल्म्-से किं तं नेगमववहाराणं भंगोवदंसणया? नेगम-ववहाराणं भंगोवदंसणया-तिपएसिए आणुपुठ्वी?, परमाणु-पोग्गले अणाणुपुठ्वी २, दुप्पएसिए अवत्तव्वए ३। अहवा तिप-सिया आणुपुठ्वीओ१, परमाणुपोग्गला अणाणुपुठ्वीओ२, दुप्प-एसिया अवत्तव्वयाई ३।

अहवा तिपपसिष्श्य परमाणुपुग्गलेश्य आणुपुव्वी रेथ अणाणुपुव्वी श्रेष चउभंगो । अहवा-तिपपसिष्श्य दुप्पपसिए य आणुपुव्वी य अवत्तव्वए य चउभंगोट। अहवा परमाणुपोग्गले प्रसंगवरा फिर से भी समुस्कीर्त्तन किया जावेगा मुख्य रूप से नहीं । अतः उस में कोई दोष नहीं है ।

भावार्थ-भंगसमुस्कीर्तनता का क्या प्रयोजन है यह बात सूत्रकार ने इस सूत्र दारा स्पष्ट की है। वे कह रहे हैं कि भंगसमुस्कीर्तनता का कल भंगोपदर्शनता है। भंगसमुस्कीर्तनता में भंगों का नाम निर्देशक किया जाता है। तथा भंग कितने होते हैं, यह प्रकट किया जाता है। भंगोपदर्शनतामें जो भंग कहे गये हैं उनका वाच्यार्थ 'यह है' यह प्रकट किया जाता है। इस प्रकर भंगसमुस्कीर्तनता में कथित भंगों का भंगोप दर्शनता-भंगों का दिखाने का वाच्यार्थ यह है यह प्रकट किया गया होने से भंगसमुस्कीर्तनता का फल भंगोपदर्शनता है यह बात बन जाती है।सू०७८।

પત્તિ (ગ્રહ્યલ્યુ–બાેધ) કરાવવાને માટે પ્રસંગવશ કરીથી પદ્મ સમુત્કીર્તન કરવામાં આવશે–મુખ્ય રૂપે નહીં તેથી તેમાં કાઇ દાષની સંભાવના નથી. ભાવાર્થ–સંગસમુત્કીર્તનતાનું શું પ્રયોજન છે, એ વાતનું સૂત્રકારે

આ સૂત્ર દ્વારા સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે-તેમણે એ વાત અહીં સમજાવી છે કે ભાગસસુત્રીત નતાનું કૂલ ભાગા પદર્શનતા છે. ભાગસસુત્કીત નતામાં ભાગાના વાચ્યાર્થ પ્રકટ કરવામાં આવે છે. આ પ્રકારે ભાગસસુત્કીત નતામાં જે જે ભાગા કહેવામાં આવ્યા હાય તે તે ભાગાના વાચ્યાર્થ પ્રકટ કરવાનું કાર્ય ભાગા કહેવામાં આવ્યા હાય તે તે ભાગાના વાચ્યાર્થ પ્રકટ કરવાનું કાર્ય ભાગા પદર્શનતામાં કરવામાં આવે છે તે કારણે ભાગસસુત્કીત નતાનું ક્વ ભાગા પદર્શનતા છે, એ વાત સિદ્ધ થઈ જાય છે. ાાસ્વાબ્ડ ા तिष्पएसिए य परमाणुपोग्गले य दुष्पएसिए य आणुपुब्वी य अणाणुपुर्वीय अवत्तव्वए य१। अहवा तिप्पासिए य परमाणु-पोग्गले य दुप्पएसिया य आणुपुब्वी य अणाणुपुब्वी य अवत्त-**ठनयाइं च२। अहना तिप्प**पसिए य परमाणुपुग्गला य दुप्पएसिए **य आणुपुब्वी य अणःणुपु**ब्वीओ य अवस्तव्वए य ३। अहवा तिष्पएसिए य परमाणुपोग्गला य दुप्पएसिया य आणुपुन्त्री य अणाणुपुट्वीओ य अवत्तवयाइं च४। अहवा तिष्पएसिया य पर-माणुपोग्गले य दुप्पसिए य आणुपुत्वीओ य अणाणुपुत्वी य अव-त्त्रय य५। अहवा तिष्वएसिया य परमाणुवोग्गले य दुष्पएसिया अहु जिल्लाणुपुर्वाओं य अणाणुपुर्वा य अवत्तवयाई च ६। अह्वा-तिष्पएसिया य परमाणुपोग्भ्ला य दुपएसिए य आणुपुव्वीओ य अपाणुपुत्रीओय अवत्तव्वएय अअहवा-तिप्पएसिया य परमा-णुपोग्मला र दुप्पएतिया य आणुपुठ्वीओ य अणाणुपुठ्वीओ च अवत्तवयाईं घटा से तं नेगमववहाराणं भंगोवदंसणया।।सू०७९॥ - छाया---अथ का सा नैगमव्यवहारयोः भङ्गोपदर्शनता ? नैगमव्यवहारयोः मङ्गोपदर्शनता-त्रिप्रदेशिक आनुपूर्वी १ परमाणुपुद्गखः अनानुपूर्वी २ अवक्तव्यम् ३, अथवा त्रिपदेशिका आनुपूर्व्यः परमाणुपुद्गला **दि**मदेशिकः अनातुपूर्व्यः द्विमदेशिकाः अवक्तव्यकानि ३। अथवा त्रिपदेशिकश्च परमाणुपुदुकस्र्श्च आनुपूर्वी च अनानुपूर्वी च४ चत्वारो भङ्गाः, अधवा त्रिप्रदेशिकश्व डिमदेशिकश्च आतुर्यों च अवक्तव्यकं च४, चरवारो भङ्गाः, अथवा परमाणु-**पुद्गलत्र, द्वि**पदेशिकथ अनानुपूर्शी च अवक्तव्यकं च४ चत्वारो भङ्गाः १२। अधवा त्रिप्रदेशिकथ परमाणु दुरग्रुथ दिपदेशिकथ आनुपूर्वी च अनानुपूर्वाश्व य अवक्तब्यकं च १, अथवा त्रिपदेशिकश्व परमाणुपुद्गलश्व द्विमदेशिकाश्व आनुपूर्वी च **अनाज्वपू**र्वी च अवक्तव्यकानिचर, अथवा त्रिपदेशिकश्च परमाणुपुद्गलाश्च द्विपदे-276 V2 For Private and Personal Use Only

मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ७९ भक्नोपदर्शननिरूपणम्

य दुपएसिए य अणाणुपुब्वी य अवत्तव्वए य चुडभंगो१२। अहवा

#### ३३०

## अनुयोग**द्वारस्**त्रे

शिकथ आनुपूर्वी च अनानुपूर्व्येथ अवक्तव्यकं च3, अधवा त्रिवदेशिकथ परमाणु-पुद्रगठाथ दियदेशिकाथ आनुपूर्वी च अनानुपूर्व्यथ अवक्तव्यकानि चथ, अथवा त्रिमदेशिकाथ परमाणुपुद्गलथ दिपदेशिकथ आनुपूर्व्यथ अनानुपूर्वीच अवक्तव्यकं च', अथना त्रिपदेशिकाथ परमाणुपुद्गलथ डिपदेशियाथ आनुपूर्व्यथ अनानु-पूर्वी च अवक्तव्यकानि च ६। अथवा त्रिपदेशिकाथ परमाणुपुद्गळाथ दिपदेशिकथ आनुपूर्व्यथ जनानुपूर्व्यथ अवक्तव्यक्तं च ७, अथवा त्रिपदेशिकाथ परमाणुपुद्गलाथ दिपदेशिकाथ आनुपूर्व्यथ अवक्तव्यक्तं च ७, अथवा त्रिपदेशिकाथ परमाणुपुद्गलाथ दिपदेशिकाथ आनुपूर्व्यथ अवक्तव्यकानि च ८ सेपा नगमव्यवद्दा-रयोः अङ्गोपदर्शनता ॥सू० ७९॥

टी हा-शिष्यः प्रच्छति-' से किं तं ' इत्यादि । अथ का सा नैगमव्यवहा-सम्मता भक्नोपदर्शनता ? इति । उत्तरयति-नैगमव्यवदारसम्प्रता भक्नोपदर्शनता एवं विद्येषा, तथादि त्रिमदेशिक आनुपूर्वी-त्रिमदेशिकोऽर्थ आनुपूर्वीत्युच्यते -त्रिमदेशिकस्कन्धलक्षणेनार्थेनानुपूर्वीति प्रथमो भङ्गको निष्वधते इत्यर्थः १ । पर-

अब सूच्रकार उसी भंगोपदर्शनता का प्रतिपादन करते हैं---"से कि तं नेगमववहाराणं" इत्यादि ।

शब्दार्थ- ( से किं तं नेगमववहाराण भंगोवदंसणया ? ) हे भदन्त नैगम व्यवहारनय संसत वह भंगोपदर्शनता क्या है ? (नेगमववहा राणं भंगोवदंसणया )

उसर — नैगमव्यवहारनय संमत वह अंगोपदर्शनता इस प्रकार से हैं। (तिप्पएसिए आणुपुव्वी १ परमाणुपुग्गछे अणाणुपुक्वी २, दुप्पएसिये अवत्तव्वए ३) त्रिपदेशिक्रस्तंघरूप पदार्थ आनुपूर्वी इस शब्द का वाच्यार्थ है-अर्थात् तीन प्रदेश वाला पदार्थ आनुपूर्वी इस नाम से कहा जाता है इसलिए त्रिप्रदेशिक स्कंध रूप अर्थ से आनुपूर्वी

હવે સૂત્રકાર એજ લ'ગાપદર્શનતાનુ' પ્રતિપાદન કરે છે-

" से किं त' नेगमववहाराण' " धरय हि-

शण्दार्थ-अक्ष-(से किंत' नेगमववहाराण' भंगोहदंसणया ?) डे क्षत्रवन्! नेगम अने व्यवदार नयस'मत ते क्ष'गे।पदर्श'नतानुं स्व३्४ डेवु' छे !

ઉત્તર-(नेगमबवहाराण' મंगोवदंसणया) નૈગમન્યવહોર નયસ'મત તે •ાંગાપદર્શ'નતાનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે-(तिष्દृषसिए आणुपुव्वी १, परमा-णुपुग्गले अणःणुपुच्वी २, दुष्पएसिए अवत्तव्वए ३,) ત્રિપ્રદેશિક સ્કંધ રૂપ પદાર્થ આનુપૂર્વા શબ્દના વાચ્યાર્થ છે. એટલે કે ત્રણુ પ્રદેશવાળા સ્કંધ રૂપ પદાર્થને 'આનુપૂર્વા રખા નામે આળખાય છે. તેથી ત્રિપ્રદેશિક સ્કંધ રૂપ અર્મ (પદાર્થ) વરે 'આનુપૂર્વી' આ પ્રથમ લંગ અને છે. પરમાક્ષ પુદ્ધ

रेहर

## अनुयोगचरिंद्रका टीका संत्र ७९ भन्नोपदर्शननिरूपणम्

माणुपुद्गलः अनाहुद्वी परमाणुपुद्रगललक्षणोऽर्थः अनानुपूर्वींग्युच्यते, इति द्वितीयो मङ्गः । द्विप्रदेशितः अगक्तव्यकम्-द्विपदेशितस्कत्धलक्षणोऽधोऽवक्तव्यकमुच्यते । इति ट्रीयो भङ्गः ३। एकवचनपक्षे त्रयो भङ्गा उक्ताः ३। एवं बहवस्तिमदेशिकस्कन्ध-स्रमणा अर्था आनुपूर्व्यः, वहवः परमाणुपुद्गरूपा अर्था अनानुपूर्व्यः बहवो द्वि-मदेशिकस्कन्धरूपा अर्था अवक्तव्यकानि । इति बहुदचनपक्षे त्रयो मङ्गाः६। **इत्यमसंयोगप**क्षे पण्णां अङ्गानानर्थकथनं वोध्यम् । एवं संयोगपक्षे प्रथमद्विक-यह प्रथम भंग बन**ा है। परमाणुपुद्रल अनानुषूर्वी अर्थात् परमा**णु पुद्गल रूप अर्थ अनानुपूर्वी कहलाता है-इसलिये पुद्रल परमाणु अर्थ से अनातुपूर्वी यह दिलीय भंग चनना है। द्विप्रदेशिक स्कंध अवक्तव्यक इस राब्द का वाच्याय है-अर्थात् ब्रिपदेशवालां पदार्थ अवक्तव्यक इस नाम से कहा जाता है इसलिये यह अवक्तव्यक कहलाता है। यह तीसराभंग है ये ३ अंग एक वचन पक्ष में कहे हैं। ( अहवा तिष्प-**एसिया आ**णुपुब्दीगो १, परमाणुयोग्गला अणाणुपुब्वीओ२, दुप्पएसिया अवसञ्चयाहं रे,) इसी प्रकार बहुन त्रिप्रदेशि करकंघरूप पदार्थ आनुपूर्वीयां हैं। बहुत १ परमाणु पुद्रल रूप पदार्थ अनानुपूर्वीयां हैं। बहुतडिप्रदेशि-क स्कन्ध रूप पदार्थ बहुत अवक्तवधक है। इस प्रकार बहुबचन पक्षमें घे र तीन भंग हैं। इस प्रकार से असंयोग पक्ष में उक्त ६ भंगोका यह अर्थ **મનાનુપૂર્વા રૂપ છે-**એટલે કે પરમાહ્યુ પુદ્રગલ **રૂપ અર્થ (પદાર્થ) ને અનાનુ-પૂર્વા કહે છે. તેથી** પુદ્દગલપરમાણું રૂપ પદાર્થથી '' અનાનુપૂર્વા '' આ નામના બીજો લાંગ (લાંગા) બને છે દિપ્રદેશિક સ્ક'ધ ' અવકતવ્યક ' રૂપ શખ્કના વાચ્યાર્થ છે. (દ્વિપ્રદેશિક સ્કંધ આનુપૂર્વી રૂપે પણ વ્યક્ત થઇ શકતા નથી અને અનાનુપૂર્વી રૂપે પછુ વ્યક્ત થઈ શકતા નથી, તે કારણે તેને અવકતવ્યક કહ્યો છે) એટલે કે દ્વિપ્રદેશિક સ્કંધને ''અવકતવ્યક '' આ નામે એાળખવામાં આવે છે, તે કારણે તેને 'અવકતવ્યક 'આ નામના ત્રીજા ભાંગરૂપ ગણાવ્યા છે આ ત્રણે ભાંગ એકવચનાન્ત પદની અપેક્ષાએ ભનાવવામાં આવ્યા છે.

( अદ્વા-તિષ્વયમિષ્ઠા અણુવૃત્ર્વીએ) ૧, પરમાણપોગ્ગઢા લળાળુપુદવીઓ ૨. દુષ્વપશ્ચિયા અવત્તવ્યચાર ૨,) એજ પ્રમાણે ઘણા ત્રિપદેશિક સ્ક્રન્ધ રૂપ પદાર્થ આતુપૂર્વીઓ રૂપ છે, અને ઘણા પરમાણુ પુદ્ગલ રૂપ પદાર્થી અનાતુપૂ લીઓ રૂપ છે, અને ઘણા દ્વિદેપશિક સ્ક્રધ પદાર્થી ઘણા અવકતવ્યક રૂપ છે. આ રીતે બહુવચન પક્ષમાં આ ત્રણ ભાંગા બને છે આ પ્રકારનું અસંધાગ પક્ષમાં ભાંગાએાનું કથત સમજવું એટલે કે અસંધાગી કુલ ૬ ભાંગા અને

#### अनुयोगद्वारसूत्रे

332

संयोगेऽपि त्रिप्रदेशिकः स्कन्धः परमाणुपुंड्गलथानुपूर्व्यनानुपूर्वीत्वेनोच्यते । एत देव दर्श्वयति-अथवा त्रिमदेशिकश्च परमाणुपुत्गल्ख अनुपूर्वीव अनानुपूर्वी च चत्वारो भङ्गाः ४। अयं भावः-यदा त्रिप्रदेशिकस्कन्धः परमाणुपुद्गलश्च प्रति-पादयितुममीष्टो भवति, तदा 'अस्थि आणुपुरुवी च अणाणुपुरुवी च<sup>9</sup> इत्येवं मङ्गो निष्पचते । एवमन्येऽपि त्रयो भङ्गा अर्थकथनपुरस्सरा वक्तव्याः । इत्थं प्रथम-कथन जनना चाहिये। संयोग पक्षमें-एकवचन और बहुबचन संबन्धी

प्रथम और द्वितीय भंग को संयुक्त करने पर व्रिप्रदेशिक- एक स्कंध एक आनुपूर्वी और एक परमाणुपुद्धल एक अनानुपूर्वी का वाच्यार्थ जानना चाहिये। यही बान (अहवा तिप्यसिए य परमाणुपुग्गछे य अध्युपुत्र्वी य अणाणुपुत्वी य चउ नगो ) इन पदौँ द्वारा स्पष्ट की गई है। यह प्रथम चतुर्भगों का प्रथम भग है। ''आनुपूर्वी अनानु-पुरुर्धः " इस दितीय भग में जिप्रदेश वाला १, एक खंध और एक प्रदेश बाले अनेक पुहलपरमाणु वाच्यार्थरूप से विवक्षित हुए हैं। "आनुप्र्व्यः अनानुप्वी, इस तृतीय भग में तीन आदि प्रदेश वाछे बहुत स्कंध और १ एक प्रदेशवालाश एक पुद्रलपरमाणु विवक्षित हुआ है। ''आनुपूर्व्यः अनानुपूर्व्यः " इस चतुर्ध मंग में अनेक त्र्यादि प्रदेश बाले स्कंध और अनेक एक प्रदेश वाले पुर्गत परमाणु वाच्यार्थहर से विवक्षित हुए हैं। इस प्रकार से यह दो मंगों के संयोग से उत्पन्न हुई

છે, એમ સમજવું સંયાગપક્ષમાં એકવચન અને બહુવચન સં<mark>બંધી પહેલ</mark>ા અને બીજા ભાંગાને સ'શુક્રત કરવાથી ત્રિપદેશિક એક સ્કંધ એક આનુપૂર્વી **રૂપ**ંઅને એક પરમ હ્યુપુદ્રગલ એક અનાનુપૂર્વ⊧ના વાચ્ય:ર્થ રૂપ સમજવેા जे। अध्ये २२ थात '' अहवा तिप्पएसिए य परमण्पुपुग्गले य आणुपुब्वी य अणाणुपुष्ठवी य चडमँगो '' આ સૂત્રપાઠ દ્વારા સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે. આ પહેલી ચતુર્ભ ગીને પહેલાે ભાંગે છે. '' આનુપૂર્વ અનાનુપૂર્વ્ય '' આ બીજા **ભાંગામાં ત્રિપ્રદેશવાળા એક સ્ક'ધ અને એક પ્રદેશવાળા અ**તેક પુદ્દગલપર-માણુ વાચ્યાર્થ રૂપે વિવક્ષિત થયા છે. '' જ્ઞાનુપૂર્ગ્યઃ અનાનુપૂર્ગ '' આ ત્રીજા ભાંગામાં ત્રણ આદિ પ્રદેશવાળા ઘણા સ્ક'ધા અને એક પ્રદેશવાળું એક પુદ્રલ પરમાણુ વિવક્ષિત થયેલ છે. '' આનુગૃર્ગ્યઃ अનાનુગૂર્ગ્યઃ '' આ **ચાથા** ભાંગામાં અનેક ત્રિપદેશી આદિ સ્ટન્ધા અને અનેક એક પ્રદેશવાળા પુદ્ગ-**લપરમાણ્ વા**ચ્યાર્થ રૂપે વિવક્ષિત થયા છે. આ પ્રકારની છે **લ**ે**ગા** (ભાંગાઓના) ના સંચાગથી ઉત્પન્ન થયેલી આ પહેલી ચતુર્ભ'ગી **છે. તેમાં** 

# अनुयोगचर्निद्रका टीका सूत्र ७९ भङ्गोपदर्शननिरूपणम्

द्विकयोगे चस्तारो भङ्गा वोद्धव्याः ४। एवमेव द्वितीयधिकयोगे तृतीयद्विकयोगे च चत्त्रारश्वत्वारो भङ्गा विद्वेयाः । एवं द्वादश भङ्गाः १२। चउमंगो' इत्यत्रार्षत्वादेक वचनम् । त्रिकयोगे तु-अथवा त्रिपदेशिकश्व परमाणुपुद्गलश्व द्विप्रदेशिकश्व आनु-पूर्वी च अनानुपूर्वी च अवक्तव्यकं चेत्यादयोऽप्टो भङ्गा बोध्याः । सर्वेऽपि भङ्गा अर्थकथनपुरस्सरा भावनीयाः ।

प्रथम चतुर्भगी है। इसमें चार भंगों का वाच्यार्थ प्रकट किया गया है। इसी प्रकार से द्वितीय दिक के योग में चारभंग और तृतीय दिक के योग में चार भंग जानना चाहिये। इनके योग में वाच्यार्थ इन भंगों का क्या २ होता है यह वात प्रथम दिक के योग से जायमान चतुर्भगी में स्रष्ट कर दी है सो उसी के अनुसार उन उन भंगों का वाच्यार्थ समझना चाहिये। इस प्रकार १२ भंगों का वाच्यार्थ यहां तक प्रकट किया। "चउभंगों" में जो एकवचन का प्रयोग हुआ है वह आर्थ होने से हुआ है। चिक-तीन-के योग में तीन प्रदेश वाला पुझलस्कंध "आनुपूवी" इस शब्द का वाच्यार्थ एक प्रदेश वाला पुझलस्कंध "जानुपूवी" इस शब्द का वाच्यार्थ और दो प्रदेश वाला स्कंध "अव-क्तव्यक " इस शब्द का वाच्यार्थ पडता है इसी प्रकार से द्वितीय तृतीय आदि आठ भंगों में भी भिन्न भिन्न भंगों के वाच्यार्थ जान छेना चाहिये।

ચાર સાંગાએતેના વાચ્યાર્થ પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે. એજ પ્રમાણે બીજા દ્વિકસ'યાગમાં પણુ ચાર ભાંગા, અને ત્રીજા દ્વિકસ'યાગમાં પણુ ચાર ભાંગા સમજવા જોઇએ આ દરેક ભાંગાના વાચ્યાર્થ પહેલી દ્વિકસ'યાગી ચતુર્ભ'-ગીના ભાંગાઓનું સ્પવ્ટીકરલ્યુ કરતી વખતે સ્પવ્ટ કરવામાં આવ્યુા છે. તા તેની મદદથી આ બે ચતુર્ભ'ગોના વાચ્યાર્થ પણુ સમજી લેવા જોઇએ આ રીતે દ્વિકસ'યાગી બાર (૧૨) ભાંગાઓના વાચ્યાર્થ અહી' સુધીમાં સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યા છે.

હવે ત્રણના ચાેગથી જે ભાંગાએા ખને છે તેનું સ્પષ્ટીકરણુ કરવામાં આવે છે--પહેલા ભાંગા-ત્રણુપ્રદેશવાળા પુદ્રલસ્ક'ધ " આનુપૂર્વા'" શખ્દના વાચ્યાર્થ રૂપ, એક પ્રદેશવાળુ એક પુદ્ગલપરમાણુ ' અનાનુપૂર્વા'" શખ્દના વ.ચ્યાર્થ રૂપ અને બે પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ '' અવક્તવ્યક " શખ્દના વાચ્ય.ર્થ રૂપ સમજવા.

એજ પ્રમાથે, બેથી લઇને આઠ પર્યન્તના ભાંગાના વાચ્યાર્થ પથુ સમજી લેવા. રેરેઝ

## अनुयोगद्वारसूत्रे

मतु-अतुष्व्यादिपदानां इत्यु प्रस्कत्याहिकोऽर्थः अधेगतप्रह्मपणताव्श्वणे भयमद्वारे उक्त एव तत्किमलेन गुनस्क्तेन ? इतिनेत्, उन्तर्ग-तव पदार्रभाष्ड्रक्तम् , इह तु तेवामेवानुत्र्व्यादिग्दानां मङ्ग्रस्त्वना समादित् नामर्गः प्रोच्यक्ते इति नास्ति कथिद् दोषः। यद्वा-नयमत्वेचित्र्यप्रदर्शनार्थं यत् जुनस्योपदर्शनं कुतमिति नास्ति कथिद् दोषः। यद्वा-नयमत्वेचित्र्यप्रदर्शनार्थं यत् जुनस्योपदर्शनं कुतमिति नास्ति कथिद् दोष इत्यल्यमधिकोक्त्या। महत्तजुरसंतरकाह -' से तं' इत्यादि। सेवा नैगमव्यवहारसम्मना मङ्गापदर्शनां ति ॥६० ७२॥

र्शका— इन आतुर्भी आदि परी का म्वणुक आहि स्व बाच्यार्थ अर्थ पर प्रहणगता रुप प्रथम हार में कह ही दिया गया है। फिर इस पुनहक्त कथन से क्या लाभ ?

उत्तर - अर्थपद्वरुगगा में पदार्थमाझ कहा गया है-तवकि यहां पर उन्ही अ/लुपूर्वा आदि पर्दोका की जो भंगर नगा द्वारा स्पष्ट किये गवे हैं अर्थ कहा गया है। अता-यहां पुनरुक्ति दोप नहीं है। अथवा नय जत की विचित्रता दिखलाने के लिये पुनः अर्थ कथन किया गया है। वय जत की विचित्रता दिखलाने के लिये पुनः अर्थ कथन किया गया है। इस प्रकार यह कथन सर्वथा निर्दोव है। इस विषय में अब अधिक क्या कहें। (से तं मेगमबवडाराणं भंगोबद्धा गया) इस प्रकार से नैयम ब्यवहार नय संमत यह भंगोप ही बना है

भावार्थ-भंगसचुत्कीनेनना दारा निर्दिष्ट हुए मंगो का इन भंगोपद-जीनना में अर्थ का कथन किया जाता है। इनका कौन रवाच्याय है यह बात

શ'કા–આ આનુપૂર્વા અાદિ પદેાને। ત્રિઅણુક આદિ રૂપ લાવ્યાર્થ અર્થપદ પરૂપજીલા રૂપ પહેલા દ્વારમાં કહી દેવામાં આવ્યા છે. છતાં અહીં તેનું ક્રીથી કથન શા માટે કરવામાં આવ્યું છે ?

ઉત્તર-અર્થ પદપરૂપણુતામાં માત્ર પદાર્થતું જ પ્રતિયાદન કરાયું છે. પરન્તુ અહીં તે ભંગરચના દ્વારા સ્પષ્ટ કરાયેલા એજ આનુપૂર્વી આદિ પડાના અર્થ કહેવામાં આવ્યા છે તેથી બધાં પુનરુકિતો થતે રાંસલ રહેતા નથી અથવા નયમતની વિચિત્રતા બતાવવાને માટે અર્પતું ફરીથી કથત કરવામાં આવ્યું છે આ રીતે આ કથત બિલકુલ નિર્દોષ જ છે આ વિષ-યનાં હવે અધિક કહેવાની જરૂર રહેતી નથી. ( સે તં નેમાયવદ્વારાળ મંગો-વરંસળયા ) આ પ્રકારની નૈગમ અને વ્યવહાર નયસંપત આ અગે.પર્શનતા છે.

ભાવાર્થ–ભંગસસુત્કીલ°નતા કારા નિર્દિપ્ટ થયેલા લ'ગેના અર્થ'તું કથન આ લ'ગેાપદર્શનતામાં કરવામાં અ.વ્યું છે તેમનાે કરેહ કપાે વાચ્યાથ થાય છે એ વાત ∙પાખ્યામાં સ્પબ્ટ કરવામાં આવી છે. અર્થપકપ્રરૂપણુતામાં अनुयोगचस्द्रिका टीसा सूत्र ८० संख्वदारस्वरूपनिरूपणम्

अव क्रमपार्ध समवतार मरूपवति-

मुल्म-से कि तं समोयारे? समोयारे--नेगमववहाराणं आणुपुद्यादवाइं कहिं समोयरांत? किं आणुपुद्यीदव्वेहिं समोयरांति? अणाणुपुद्यादवदिं समोयरंति? अवत्तवयदद्येहिं समोयरांति? नेगमववहाराणं आणुपुद्यीदबाइं अणाणुपुद्यीदद्येहिं सनोयरंति नो आणुपुठ्वीदव्वेहिं समोयरंति णो अवत्तवयद्य्वेहिं समोपरंति । नेगमववदाराणं अणाणुपुद्यीदव्याइं कहिं समोपरंति ? किं आणुपुद्यीदवहिं समोयरांति ? अणाणुपुद्यी दव्वेहिं समोयरंति ? अवत्तवयद्य्वेहिं समोयरांति ? अणाणुपुद्यी द्वेहिं समोयरंति ? अवत्तवयद्य्वेहिं समोयरांति ?, नो आणु-पुद्यीद्वेहिं समोयरंति ? अवत्तवयद्य्वेहिं समोयरांति ?, नो आणु-पुद्यीद्वेहिं समोयरंति अणाणुपुद्यीदव्वेहिं समोयरांति ?, नो आणु-पुद्यीद्वेहिं समोयरंति अणाणुपुद्यीदव्वेहिं समोयरांति ?, नो आणु-पुद्यीद्वेहिं समोयरंति । नेगमववहाराणं अवत्तवयद्वाइं कहिं समोयरंति ? किं आणुपुद्यीद्वेहिं समोयरंति ? अणाणुपुद्यीद्वेहिं समोयरांति ? किं आणुपुद्यीद्वेहिं समोयरंति ? आणुपुद्यीद्वेहिं समोयरांति ? अवत्तवयद्वेहिं समोयरंति? नो आणुपुद्यीद्वेहिं समोयरांति, णो अणाणुपुट्यीद्योहिं समोयरंति अपन्वयद्व्वेहिं समोयरांति, णो अणाणुपुट्याद्वेहिं समोयरंति अपन्वयद्व्वेहिं समोयरांति, से सं समोदारे ॥सू०ट०॥

छाया--अथ कोऽसौ समततारः ? सनवतारः-नैगमव्यवदास्योः आनुपूर्वी-द्रव्याणि कुत्र समवतरन्ति ?, किम् आनुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति ? अनानुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति ? अवक्तव्यकद्रव्येषु सनवतरन्ति ? नैगमव्यवदारयोः आनुपूर्वीद्रव्योणि आनुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति, तो अनानुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति, नो अवक्तव्यक द्रव्येषु समवतरन्ति । नैधनव्यक्दारयोः अनानुपूर्वीद्रव्याणि क्रुत्र समवतरन्ति ?

व्याख्यामें स्पष्ट की गई है। अर्थ ाद प्ररूपणता में केवल अर्थपदरूप पदार्थ का कथन है-तब कि इसमें भिन्न २ रूपसे कथित भंगोका अर्थ है। इसलिए पुनरुक्ति दोष के लिये यहां स्थान नहीं है। सू० ७९॥

તેા કેવળ અર્થપદ રૂપ પદાર્થનું જ કથન થયું છે, પરન્તું ભંગાપદર્શનતામાં તા ભિન્ન ભિન્ન રૂપે કથિત ભંગે ના અર્થનું કથન થયું છે તેથી અહીં પુનરુક્તિ દેષનો સંભવ નથી. ા સ્૦૭૯ા १३६

अनुयोगद्वारसूत्रे

किम् आनुपूर्वीद्रच्येषु समवतरन्ति ? अनानुपूर्वी द्रव्येषु समध्तरन्ति ? अवक्तव्यक द्रव्येषु समवतरन्ति? नो आनुपूर्वीद्रव्येषु समवतरग्ति, अनानुपूर्वा द्रव्येषु समवतरन्ति, नो अवक्तव्यकद्रव्येषु समवतरन्ति। नैगमव्यवहारयोः अवक्त-कुत्र समवतरन्ति ? किम् आनुप्रेदिव्येषु ष्यकद्रव्याणि समवतर न्ति? अनानुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति ? अवत्त व्यकद्रव्येषु समवतरन्ति ? नो आनुपूर्वी-द्रव्येषु समवतरन्ति, नो अनानुपूर्जी द्रव्येषु समवतरन्ति, अवक्तव्यकद्रव्येषु समवतरन्ति । स एष समवतारः ॥म्र०८०॥

टीका---- ' से किं तं ' इत्यादि ---

अथ कोऽसौ समवतारः? इति शिध्य प्रश्नः । उत्तरयति-सपवतारः-समव-तरणं समवतारः=समावेशः तेषामेवानुएःऽर्थादिद्रव्याणां स्यस्थानपरस्थानान्तर्भाव-चिन्छनपकारः, स एवं विद्वेयः-तद्यधा-नैगमव्यवहारयोः आनुपूर्वा द्रव्याणि कुत्र समवतरन्ति ?=नैगमव्यवहारसम्मतानि आनुपूर्वी द्रव्याणि कुन्न समाविशन्ति ? किम् आनुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति ? किमनानुपूर्वीद्रव्येषु ? किंवाऽवक्तव्यक द्रव्येषु ?

अब मन्नकार समवतार की प्ररूपणा करते हैं-

"से किंतं समोयारे" इत्यादि।

(से किंत समोयारे)हे भदंत! पूर्व प्रकान्त समयतार का क्या स्वरूप है? उत्तर- ( समोधारे ) पूर्व प्रकान्त समवतार का स्वरूप इस प्रकार से है--- समवतार का तारपर्य समावेदा है-अर्थात् अनेक आनुपूर्ी आदि जो द्रवय हैं इनका अन्तर्भाव स्वस्थान में होता है या परस्थान में होता है इस प्रकार के चिन्तन प्रकार का - विचार का जो उत्तर है वही समावेश- या समबतार है। यह विचार इस प्रकार से होता है कि-( नेगमववहाराणं आणुपुव्वी द्व्वाई-कहिं समोधरंति, किं आणु-पुच्ती दच्वेहिं समोपरंति अणाणुपुच्ची दच्वेहिं समोघरंति ?)

હવે સૂત્રકાર સમવતારની પ્રરૂપણા કરે છે-"से कि त' समोयारे " ઇત્યાદિ---

શખ્દાર્થ-(से किं त' समोयारे ?) & अगवन् ! पूर्व प्रस्तुत समवतारतु સ્વરૂપ કેવું છે?

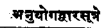
ઉત્તર-(સમોચારે) સમવતારતું સ્વરૂપનીચે પ્રમાણે છે સમવતાર એટલે સમાવેશ એટલે કે અનેક આનુપૂર્વા આદિ જે દ્રવ્યેા છે તેમના અંતર્ભાવ સ્વસ્થાનમાં થાય છે કે પરસ્થાનમાં થાય છે, આ પ્રકારના ચિન્તનના-વિચારના જે ઉત્તર છે તેને જ સમવતાર અથવા સમાવેશ કહે છે તે વિચાર આ પ્રમાણે ચાય छे–( नेगमववद्दाराण' आणुपुच्वी दव्वाइ` कहिं समोयरंति किं आणुपुटवी अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ८० समघतारस्वरूपनिरूपणम्

इति त्रिविधः प्रश्नः । उत्तरमाइ-नेगमवबद्दाराणं ' इत्यादि । नेगमव्यवद्वारसम्म-तानि आनुपूर्नीद्रव्याणि आनुपूर्वीद्रव्येषु समवत्तरन्ति, नो अनानुपूर्वीद्रव्येषु, न वा-ऽवक्तव्यकद्रव्येषु । अयं भावः-आनुपूर्शीद्रव्याणि आनुपूर्वीद्रव्यछ्क्षणायां स्व-जातावेव वर्त्तन्ते, न ततोऽन्यत्र । यतः समवतारः-सम्यगविरोधेन अवतरणं= वर्तनम्-अविरोधवृत्तिता मोच्यते । अविरोधवृत्तिता च स्वजातावेव स्यात्, न त् परजातौ । तस्याः परजातिव्टत्तित्वे विरोधात् । ततश्च नानादेशवृत्तीनि सर्वाण्य-नैगम और व्यवहारनय-संमत जो आनुपूर्वी द्रव्य हे वे कहां ममाविष्ट होते हैं ? क्या आनुपूर्वी द्रव्यों में समाविष्ट होते हैं या अनानुपूर्वी द्रव्यों में ? या ( अवत्तव्यद्वेहिं समोयरंति) अवक्त-व्यक द्रव्यों में समाविष्ट होते हें ? (नेगम वयहारणं आणुपुव्वी द्वव्याई

अणाणुपुच्ची दच्वेहिं समोयरंति ) उत्तर— नैगम व्यवहारनय संमत जो आनुपूर्वी द्रव्य हैं वे आनु-पूर्वी द्रव्यों में ही समाविष्ट होते हैं ( नो अणाणुपुव्वीद्व्वेहिं समोय-रंति नो अवत्तव्यदव्वेहिं समोयरंति) अनानुपूर्वी द्रव्यों में समाविष्ट नहीं है और न अवत्तव्यक द्रव्यों में समाविष्ट होते हैं। इसका भाष यह है कि समस्त आनुपूर्वी द्रव्य, विना किसी विरोध के अपनी जाति में ही रहते हैं। दूसरी जाति में नहीं। विना विरोध के अपनी जाति में रहना इसी का नाम समवतार समावेदा, अविरोधवृत्तिता है। यह

इन्वेहिं समोयरंति, अणाणुपुन्वी दन्वेहिं समोयरंति) नैगभ अने • भवदार નયસ મત જે આતુપૂવી દ્રબ્ધા છે તેમના કયાં સમાવેશ થાય છે! શું આતુપૂવી દ્રબ્ધામાં સમાવેશ થાય છે, કે અનાતુપૂવી દ્રબ્ધામાં સમાવેશ થાય છે! અથવા (अवत्तन्वयदन्वेहिं समोयरंति) અવકતવ્યક દ્રબ્ધામાં સમા-વેશ થાય છે! ( नेगमबबद्दाराण आणुपुन्वी दन्वाइं आणुपुन्वी दन्वेहिं समोयरंति) ઉત્તર--नैगभ અને વ્યવદ્વાર નયસ મત જે આતુપૂર્વ દ્રબ્ધા છે, તેમના આતુપૂર્વી દ્રબ્ધામાં જ સમાવેશ થાય છે, ( नो अणाणुपुन्वी दन्वेहिं समोयरंति, नो अवत्तन्वयहन्वेहिं समोयरंति ) અનાતુપૂર્વા દ્રબ્ધામાં સમાવેશ પણ થતા નથી અને અવકતવ્ય દ્રબ્ધામાં પણ સમાવેશ થતા વા બા કથનતું તાત્પર્ય નીચે પ્રમાણે છે----

સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રગ્યાે કાેઈ પછ્ય જાતના વિરાધ (અવરાધ) વિના પાતાની જાતિમાં રહે છે-બીજી જાતિમાં રહેતા નથી કાેઈ પછ્ય પ્રધારના વિરાધ વિના પાતાની જાતિમાં રહેવું તેનું જ નામ સમવતાર અથવા સમા-શ૦ કર N.



अबिरोध वृत्तिता अपनी जाति में ही हो सकती है दूसरी जाति में नहीं। आनुपूर्वी द्रव्योंका समवतार यदि पर जाति में भी माना जावेगा तो इस प्रकार परजाति में रहने पर उनमें स्वजाति में रहने की अबि-रोध वृत्तिता नहीं बन सकेगी। इसलिये यह निश्चित सिद्धान्त है-कि नाना देशवर्ती समस्त आनुपूर्वी द्रव्य आनुपूर्वी द्रव्यरूप अपनी जाति में ही रहते हैं। परजाति में नहीं। (नेगमववहाराणं अणाणुपुव्वाइं कहिं समोयरंति किं आणुपुव्वीदव्वेहिं समोयरंति ? अणाणुपुव्वा द्व्वे हिं समोरंति ? अवत्तव्वयदव्वेहिं समोयरंति ? अणाणुपुव्वी द्व्वे हिं समोरंति ? अवत्तव्यदव्वेहिं समोयरंति ) नेगम व्यहारनय संमत समस्त अनानुपूर्वी द्व्य कहां प्रविष्ट होते हैं ? क्या आनुपूर्वी द्व्यों में समाबिष्ट होते हैं, या अवक्तव्यक द्रव्यों में समाविष्ट होते हें ?

उत्तर - ( नो आणुपुन्वीदव्वेहिं समोयरंति, अणाणुपुन्वीदव्वेहिं समोयरंति, नो अवत्तव्यदव्वेहिं समोयरंति ) जितने भी अनानुपूर्वी इव्य है- वे सब न तो आनुपूर्वी द्रव्यों में रहते हैं, और न अवक्तव्यक इव्यों में रहते हैं, किन्तु अपनी जाति रूप जो अनानुपूर्वी द्रव्य है उनमें ही रहते हैं। इसी प्रकार से जितने भी नैगमव्यवहार नय संमत अवक्त-

વેશ અથવા અવિરાધવૃત્તિતા છે. આ અવિરાધવૃત્તિતાના સદ્ભાવ પાતાની ભાતિમાં જ દ્રાઈ શકે છે-અન્ય ભાતિમાં હાેઇ શકતા નથી આનુપૂર્વા દ્રવ્યાના સમવતાર (સમાવેશ) જો પર જાતિમાં પણુ માનવામાં આવે તા આ રીતે પર જાતિમાં રહેવાથી તેમનામાં સ્વજાતિમાં રહેવાની અવિરાધવૃત્તિતા સંભવી નહીં શકે તેથી એવા નિશ્ચિત સિદ્ધાંત છે કે વિવિધ દેશવતી સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્ય આનુ ્ર્વા દ્રવ્ય રૂપ પાતાની જાતિમાં જ રહે છે-પરજાતિમાં રહેતું નથી.

(नेगमववहाराण अणाणुपुच्वाइ कहिं समोयरंति किं आणुपुच्वी दच्वेहिं समोयरंति श अणाणुपुच्वी दच्वेहिं समोयरंति ? अवत्तव्वयदच्वेहिं समोयरंति ?) नेगम અને વ્યવહાર નયસ મત સમસ્ત અનાવપૂવી દ્રવ્યા કયાં પ્રવિષ્ટ થાય છે ? શું તેઓ આનુપૂર્વી દ્રવ્યામાં સમાવિષ્ટ થાય છે કે અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યામાં सभाविष्ट થાય છે, કે અવકતવ્યક દ્રવ્યામાં સમાવિષ્ટ થાય છે ?

ઉત્તર-(ને) आणुपुब्वीदव्वेहिं समोयरंति, अणाणुपुव्वीदव्वेहिं समोय रंति, ने अवत्तव्वयदव्वेहिं समोगरंति ) જેટલાં આનાનુપૂર્વા દ્રબ્યાે છે, તેઓ આનુપૂર્વી દ્રબ્યાેમાં પણ રહેતાં નથી, અવકતબ્યક દ્રબ્યામાં પણ રહેતાં નથી, પણુ તેમની જાતિ ૨૫ જે અનાનુપૂર્વી દ્રબ્યા હાય છે તેમાં જ રહે છે. એજ પ્રમાશુ નૈગમબ્યવહારનય સંમત જેટલાં અવકતવ્યક દ્રબ્યા છે તેઓ अतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ८१ अनुगमस्वरूपनिरूपणम्

प्यानुपूर्वीद्रव्याणि आनुपूर्वीद्रव्येष्वेव वर्त्तन्ते नान्यत्रेति । एवं नैगमव्यवद्वारसम्प-तानि अनानुपूर्वी द्रव्याणि अनानुपूर्वीद्रव्येष्वेव वर्त्तन्ते, नैगमव्यवद्वारसम्मतानि अवक्तव्यकद्रव्याणि च अवक्तव्यकद्रव्येष्वेव वर्त्तन्ते, इत्यपि भावनीयम् । प्रकुत-मुपसंदरन्नाद-स एष समवतार इति ।।सू०८०।।

अथानुगमं निरूपयितुमाह---

मुल्म्-से किं तं अणुगमे? अणुगमे नवविहे पण्णत्ते? तं जहा संतपयपरूवणयार दब्वप्पमाणंश्च खित्त३ फुलणा यश कालो य ५ अंतरं ६ माग ७ भाव ८ अप्पाबहुं ९ चेव ॥१॥ से तं अणुगमे ॥सू०८१॥

छाया—अथ कोऽसौ अनुगमः ? अनुगमो नवविधः प्रक्राः, तद्यधा-सत्पद-मरूपणता १ द्रव्यप्रमाणं च २ क्षेत्रं ३ स्पर्धाना च ४। कालश्च ५ अन्तरं ६ भागोजन्त भावः ८ अल्पबहुत्वं चैत्र ॥१॥ स एषोऽनुगमः ॥म्रू० ८१॥

व्यक द्रव्य हैं वे सथ अपनी जातिरूप अवक्तव्यक द्रव्यों में ही रहते हैं। ऐसा अर्थ अवझिष्ट पाठ को लगा छेना चाहिये। इस प्रकार यह समवतार का स्वरूप है ?

भावार्थ — आतुर्धी अनातुर्प्वी और अवक्तव्यक जितने भी द्रव्य हैं उनके विषय में ये तीन भइन हो जकते हैं-कि आतुप्यी आदि समस्त द्रव्य कहां रहते हैं !। अपनी जाविवालों में ही रहते हैं-या भिन्न जाति बालों में रहते हैं। इनका ही समाधान सूत्रकार ने इस सूत्रद्वारा किया है। उसमें यह कहा गया है कि नैगमव्यहारसंमत समस्त आतुपूर्वी आदि द्रव्य अपनी २ जाति में ही रहते हैं-भिन्न जाति में नहीं। । स्तूव ८०॥

પણુ પાતાની જાતિ રૂપ અવકતવ્યક દ્રવ્યામાં જ રહે છે; એવા અર્થ ભાકીના પાઠના વિષયમાં સમજી લેવા જોઇએ આ પ્રકારતું સમવતારતું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ-આનુપૂતી, અનાનુપૂતી અને અવકતબ્યક રૂપ જેટલાં દ્રબ્યા છે, તેમને વિષે આ ત્રણ પ્રશ્ન સંભવી શકે છે-આનુપૂતી આદિ સમસ્ત દ્રબ્ય કયાં રહે છે ? શું તેઓ પાતાની જાતિવાળામાં જ રહે છે, કે ભિન્ન જાતિવાળામાં રહે છે ? સૂત્રકારે આ સૂત્રમાં આ પ્રશ્નોનું જ સમાધાન કશું છે. તેમણુ આ સૂત્રમાં એ વાતનુ પ્રતિપાદન કર્શું છે કે નૈગમબ્યવહારનય સંમત સમસ્ત આનુપૂર્વી આદિ દ્રબ્ય પાતપાતાની જાતિમાં જ રહે છે-ભિન્ન જાતિમાં રહેતાં નથી. તાસ્વ્દળા 180

अनुयोगद्वारस्त्रे

टीका-शिष्यः पृच्छति-' से किं तं ' इत्यादि । अथ कोऽसौ अनुगम ? इति । अनुगमः -स्रत्रार्थस्य अनुकूछम् अनुरूपं वा गमनं=व्याख्यानम्-अनुगमः । स नवविधः=नवमकारकः प्रइप्तः=मरूपितः, तवधा-सत्पदमरूपणता-सन विद्य-मानो योऽर्थः=भावस्तद्विषयं पदं सत्पदं तस्य मरूपणं=मज्ञापनं तदेव सत्पदमरू पणता मधमं कर्त्तच्या । अयं भावः-स्तम्भकुम्मादीनि पदानि सदर्थविषयाणि दृयन्ते, अषभूक्ष्मानकुम्रुमादीनि पदानि स्वसदर्थविषयाणि दृद्यन्ते । तत्रानु-

अब सूत्रकार अनुगम का निरूपण करते हैं---

"से किं तं अणुगमे ?"। इत्यादि ।

शब्दार्थ- (से किंतं अणुगमे ?) हे भदन्त ! अनुगम का क्या स्वरूप है ? उत्तर-(अणुगमे नवविहे पण्णत्ते) अनुगम नौ प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे-( संतपयपरूवणया) १ सत्पद-प्ररूपणता (दव्वप्पमाणं च) २ इच्यप्रमाण ( खित्त ३ फुसणाय ४) ३ क्षेत्रध स्पर्शन (कालोय, अंतर, भाग भाव अप्पावहुं चेव ) ५ काल ६ अन्तर, ७ भाग ८ भाव और ९ अल्पबहुत्व । (से तं अणुगमे ) इस प्रकार यह अनुगम का स्व-रूप है । सूत्र के अनुकूल अथवा अनुरूप व्याख्यान करना इसका नाम अनुगम है । यह पूर्वोक्त रूप से नौ प्रकार का कहा गया है। सत्पद-प्ररूपणतारूप १ प्रथम अनुगम के भेद में यह प्ररूपित किया जाता है कि जिस प्रकार से शश्द्रि आदि पद असदर्थ को विषय करने वाले

હવે સૂત્રકાર અનુગમનું નિરૂપણ કરે છે—

" से किंत' अणुगमे ? " धत्याहि---

રાબ્દાર્થ-( से किं त' अणुगमे ? ) હે ભગવન ! પૂર્વ પ્રસ્તુત અનુગમનુ' स्व३्र કेવુ' છે ?

ઉત્તર--(अणुगमे नवविद्दे पण्णत्ते-तं जहा) અનુગમના નીચે પ્રમાણે નવ પ્રકાર કદ્યા છે-(संतपयपह्रवणया) (૧) સત્પદ પ્રરૂપણુતા, (दृव्वःवमाणं च) (२) દ્રવ્યપ્રમાણુ, (खित्त ३ फुक्रणा च ४ (३) ક્ષેત્ર, (४) સ્પર્શન, (काळो य, अंतर, भाग, भाव, अप्पाधहुंचेव) (५) કાળ, (६) અન્તર, (७) ભાગ, (८) ભાવ, અને (૯) અલ્પબહુત્વ.

(से तं अणुगमे) આ પ્રકારનું અનુગમનું સ્વરૂપ છે સૂત્રને અનુકૂળ અથવા અનુરૂપ વ્યાખ્યાન કરવું તેનું નામ અનુગમ છે તેના ઉપર સુજબ નવ પ્રકાર કહ્યા છે. સત્પદ્દપરૂપણુતા રૂપ અનુગમના પ્રથમ લેદમાં વિદ્યમાન પદાર્થવિષયક પદની પ્રરૂપણુ કરવામાં આવે છે સસલાને શિંગડાં હોવાની

# अनुयोगचम्द्रिका टीका स्त्र ८१ अनुगमस्वरूपनिरूपणम्

पूर्व्यादिपदानि स्तम्भादि पदानीय सदर्थविषयाणि, किं वा शश्रश्रुक्तादिपदानीव असदर्थविषयाणि ? इति पर्याछोचनोयमिति । ?। तथा-द्रव्यप्रमाणम् = आनुपूर्व्यादि-पदवाच्यानां द्रव्याणां ममाणं=संख्यास्वरूपं पर्याछोचनीयम् । २। च पुनः क्षेत्रम्= आनुपूर्व्यादिपदवाच्यद्रव्याणाम् आधारस्वरूपं वक्तव्यम् । कियति क्षेत्रे तानि भवन्तीति चिन्तनीयमिति भावः । ३। तथा-स्पर्शना च पर्याछोचनीया । तानि द्रव्याणि कियत् क्षेत्रं स्पृशन्तीति चिन्तनीयमिति मावः । ४। तथा-कालक्ष वक्तव्यः-

होते हैं, उस प्रकार से ये आनुपूर्वी आदि पद असदर्थ विषयक नहीं हैं किन्तु जिस प्रकार स्तम्भ आदि पद स्तम्भ आदिरूप अपने वास्तविक अर्थ को विषय करने वाछे होते हैं उसी प्रकार से आनुपूर्वी आदि पद यथार्थरूपसे अपने सदर्थ को विषय करने वाछे हैं। इस प्रकार विद्य-मान पदार्थ विषयकपद की प्ररूपणा का नाम सत्यदप्ररूपणता है। यह सत्पदप्ररूपणा अनुगम करते समय प्रथम कर्तव्य होती है। इसलिये उसे अनुगम के भेदों में प्रथम स्थान दिया गया है। इट्य प्रमाण में आनु-पूर्वो आदि पदों के द्वारा जिन द्रव्यों को कहा जाता है उनकी संख्या कितनी है इसका विचार होता है? क्षेत्र में-आनुपूर्वी आदि पदों द्वारा कथित द्रव्यों का आधाररूप क्षेत्र विचारित होता है-अर्थात् ये आनुपूर्वी आदि द्रव्य कितने प्रमाण क्षेत्र में होते हैं ऐसा विचार किया जाता है। स्पर्शन में ये आनुपूर्वी आदि द्रव्य कितने क्षेत्र को स्पर्श करते हैं

પ્રરૂપણા કરવી તે અસદર્થ પ્રરૂપણા છે, કારણ કે તેને શિંગડાં જ હાતાં નથી પરન્તુ આનુપૂર્વી આદિ પદ અસદર્થ વિષયક હાતા નથી પણ સદર્થ વિષયક હાેય છે. જેવી રીતે સ્તમ્ભ આદિ પદ સ્તમ્ભ આદિ રૂપ પાતાના વાસ્તવિક અર્થને વિષય કરનારા (પ્રતિપાદન કરનારા) હાેય છે, એજ પ્રમાણે આનુપૂર્વી આદિ પદ યથાર્થ રૂપે પાતાના સદર્થને વિષય કરનારા હાેય છે. આ રીતે વિદ્યમાન પદાર્થવિષયક પદની પ્રરૂપણાનું નામ 'સત્પદપ્રરૂપણતા ' છે, આ સત્પદપ્રરૂપણા અનુગમ કરતી વખતે પહેલાં કરવા યાંગ્ય હાેય છે. તેથી તેને અનુગમના ભેદોમાં પહેલું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. ૧

દ્રવ્યપ્રમાણુમાં એ વિચ<sub>ે</sub>ર કરવામાં આવે છે કે આનુપૂર્વો આદિ પ**દે** દ્વારા જે દ્રવ્યાનું કથન કરવામાં આવે છે તેમની સંખ્યા કેટલી છે. ર

ક્ષેત્રમાં-આનુપૂર્વી અહિ પદેહ દારા કથિત દ્રબ્યોના આ<mark>ધાર રૂપ ક્ષેત્રને:</mark> વિચાર કરવામાં આવે છે–એટલે કે એ આનુપૂર્વી આદિ દ્રબ્ય કેટલા પ્રમા-**ઘુવાળા ક્ષેત્રમાં હાેય છે, એવા વિચાર કરવામાં આવે છે. ૩** 

# अनुयोगद्वारस्त्रे

**ર્ક**પ્ટર

तेषां द्रव्याणां स्थितिस्रक्षणः काळश्च भरूपणीयः ॥६॥ तथा-अन्तरं वक्तव्यम् । विवक्षितस्वभावपरित्यागे सति पुनस्तद्भावपाप्तिविरहल्क्षणमन्तरं मरूपणीयमिति भावः। द्रव्यस्य विवक्षितस्वभावपरित्यागे सति पुनस्तद्भावमाप्तौ च मध्ये यः कालः सोऽन्तरमुच्यते, इति बोध्यम् । ६॥ तथा-भागश्च वक्तव्यः । आनुपूर्वीद्रव्याणि शेषद्रव्याणां कस्मिन् मागे वर्त्तन्ते, इत्येवं भागः प्ररूपगीय इति भावः ॥७॥ तथा भावः मरूपणीयः । आनुपूर्वीद्रव्याणि कस्मिन् भावे वर्त्तन्ते इत्येवं रूपो भावो वक्तव्य इत्यर्थः ॥८॥ तथा-अल्पबहुत्वं चैव=वापि वक्तव्यम् । आनुपूर्व्यादिद्रव्याणां

ऐसी पर्यालोचना होती है। क्षेत्र में केवल आधारभून आकाश ही लिया जाता है और स्पर्शनता में आधार क्षेत्र के चारों तरफ के आकाश प्रदेश जो आधेय के द्वारा छुये गये हो वेभी लिये जाते हैं। आनुपूर्वी आदि द्रव्यों की स्थिति का विचार यह काल है। अनुगन में आनुपूर्वी आदि द्रव्यों कि स्थिति का विचार यह काल है। अनुगन में आनुपूर्वी आदि द्रव्यों कि स्थिति कितनी है इस बात की पर्यालोचना की जाती है अन्तर नाम विरह काल का है। विवक्षित पर्याय के परित्याग हो जाने पर पुनः उसी पर्याय की प्राप्ति होने में जो वीच में अन्तर पडना है उसका नाम विरह काल है। अनुगम में इस अन्तर की प्ररूपणा करना आवइवकीय माना गया है। आनुपूर्वी द्रव्यरोघ द्रव्यों के किस भाग में रहते हैं इस प्रकार के भाग की भी प्ररूपणा अनुगम में कर्तव्य होती है आनुपूर्वी आदि द्रव्य किस भाव में रहते हैं इस प्रकार की प्ररूपणा का नाम भाव है। न्यूनाधिकता

સ્પર્શન અનુગમમાં એવા વિચાર કરવામાં આવે છે કે તે આનુપૂર્તી આદિ દ્રવ્ય કેટલા ક્ષેત્રના સ્પર્શ કરે છે ક્ષેત્રમાં કેવળ આધારભૂત આકાશ જ લેવામાં આવે છે અને સ્પર્શનામાં આધાર ક્ષેત્રની ચારે તરફના જે આકાશ પ્રદેશા આધેય દ્વારા સ્પૃષ્ટ થયા હાય, તેમને પણ લેવામાં આવે છે આનુપૂર્વી આદિ દ્રવ્યાની સ્થિતિના વિચાર કરવા તેનું નામ 'કાળઅનુગમ ' છે. કાળઅનુ નમમાં આનુપૂર્વી' આદિ દ્રવ્યાની સ્થિતિ કેટલી છે, એ વાતની પર્યાલાચના (વિચારણા) કરવામાં આવે છે વિરહકાળને અન્તર કહે છે. વિવક્ષિત (અમુક) પર્યાયના પરિત્યાગ થઈ ગયા બાદ ફરીથી એજ પર્યાયની પ્રાપ્તિ થવામાં વચ્ચે જેટલું અન્તર પડે છે તેટલા અન્તરને વિરહકાળ કહે છે. અનુગમમાં આ અન્તરની પણ પ્રરૂપણા કરવાનું આવશ્યક ગણાય છે.

આનુપૂર્વી દ્રવ્યો શેષ (બાકીના) દ્રવ્યોના કયા ભાગમાં રહે છે, તે પ્રકારના ભાગની પણ પ્રરૂપણા અનુગમમાં કરવી પડે છે. ૭ આનુપૂર્વા આદિ દ્રવ્યા કયા ભાવમાં રહે છે, તે પ્રકારની પ્રરૂપણાનું નામ ભાવઅનુગમ છે. ન્યૂનાધિકતાનું નામ અલ્પબહુત્વ છે દ્રવ્યાર્વિક નયને આધારે, પ્રદેશાર્થતાને

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र ८२ | सत्पद्मरूपणानिरूपणम् | રકર |
|-----------------|------|----------|----------------------|-----|
|-----------------|------|----------|----------------------|-----|

द्रव्यार्थताऽऽश्रयणेन पदेशार्थताऽऽश्रयणेन तदुभयार्थताऽऽश्रयणेन च परस्परं स्तोकबहुत्वचिन्तालक्षणम् अल्पबहुत्वं चाऽपि मरूपणीयमिति भावः ।,९॥ मकृत-ग्रुपसंहरबाह-'से तं ' इत्यादि । स एप अनुगम इति ॥द्यू० ८१॥

इत्यं संक्षेपतोऽर्थमभिधाय विस्तरेणार्थमभिधातुकामः सूत्रकारोऽनुरूमस्य नवसु मेदेषु सस्पदमरूपणारूपं मथमं भेदमाह—

मूलम्-नेगमववहाराणं आणुपुब्वीदव्वाइं किं अस्थि नस्थि ? णियमा अस्थि, नेगमववहाराणं अणाणुपुब्वीदव्वाइं किं अस्थि णस्थि ?, णियमा अस्थि, नेगमववहाराणं अवत्तब्वगदब्वाइं किं अस्थि णस्थि ? णियमा अस्थि ॥सू०८२॥

का नाम अल्पबहुत्व है। द्रव्याधिकनय के आश्रय से प्रदेशार्थता के आश्रय से और तदुभय-द्रव्याधिक प्रदेशार्थिक इन दोनों के आश्रय से इन आनुपूर्वी आदि द्रव्यों में जो स्तोक बहुत का विचार है वही अल्प-बहुत्व है। अनुगम में इस अल्पबहुत्व की भी प्ररूपणा कर्तव्य होती है। (से तं अणुगमे) इस प्रकार यह अनुगम का स्वरूप है।

भावार्थ- सूत्रार्थ के अनुकूछ अथवा अनुरूप व्याख्यान का नाम अनुगम है। इस अनुगम में इन नौ ९ विषयों का विचार किया जाता है। इसलिये वह डानुगम सत्पद्द प्ररूपणा आदि के भेद से नौ प्रकार का कहा गया है। इन सल्पद्द प्ररूपणता आदि का क्या स्वरूप है इसे स्वयं सूत्रकार विस्तार से आगे सूत्रों ढारा स्पष्ट करते हैं। ॥ सू० ८१॥

આધારે અને તદુલય (તે બન્ને)–દ્રવ્યાર્થિક અને પ્રદેશાર્થિક એ બન્નેને આધારે આ આનુપૂર્વા આદિ દ્રવ્યામાં જે અલ્પત્વ અને બહુત્વના વિચાર કરવામાં આવે છે તેનું નામ જ અલ્પબહુત્વ છે અનુગમમાં આ અલ્પબહુ-ત્વની પ્રરૂપણા પણ કરવા યેાગ્ય ગણાય છે (से त' अणुगमे) આ પ્રકારનું અનુગમનું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ-સૂત્રાર્થને અનુકૂળ અથવા અનુરૂપ વ્યાખ્યાનનું નામ અનુગમ છે. તે અનુગમમાં ઉપશુંકત નવ વિષયોનેા વિચાર કરવામાં આવે છે, તેથી તે અનુગમમાં સત્પદ પ્રરૂપણા અદિ નવ ભેદ કદ્યા છે આ સત્પદ પ્રરૂપણા આદિના સ્વરૂપનું વિસ્તાર પૂર્વંકનું નિરૂપણ સૂત્રકાર પાતે જ આગળના સૂત્રામાં કરવાના છે, તેથી અહીં તેના ભાવાર્થ સક્ષિપ્તમાં આપવામાં આવ્યા છે. ાસૂ૦૮૧ાા

|             | <u> </u> |
|-------------|----------|
| अनुयोगद्वार | त्न      |

छाया—नैगमव्यवहारयोः आतुपूर्वीद्रव्याणि किं सन्ति न सन्ति ? नियमात् सन्ति। नैगमव्यवहारयोः अनानुदूर्वी द्रव्याणि किं सन्ति न सन्ति ? नियमात् सन्ति। नैगमव्यवहारयोः अवक्तव्यकद्रव्याणि किं सन्ति न सन्ति? नियमात् सन्ति॥स्०८२॥ टीका—' नेगमववहाराणं ' इत्यादि । व्याख्या निगदसिद्धा ॥स्०८२॥

इस प्रकार संक्षेप से सत्पदप्ररूपणा आदि का अर्थ कहकर अब सूत्रकार विस्तार से उनका अर्थ कहने की इच्छा से अनुगम के नो भेदों का कथन करते हैं-'नेगमववहाराणं ' इत्यादि।

शब्दार्थ-(नेगमववहाराणं आणुपुव्चीदव्वाइं किं अस्थि नस्थि ?) नैगमव्यवहारनयसंमत आनुपूर्वी द्वव्य क्या है या नहीं हैं ?

(णियमा अस्थि) उत्तर-अवइय हैं। (नेगमववहाराणं अणाणु-पुब्वी द्व्वाइं किं अस्थि णस्थि?) नेगम व्यवहारनयसंमत अनानुपूर्वी द्रव्य हैं या नहीं हैं? उत्तर-(णियमा अस्थि) नियम से हैं-अवइय २ हैं-(नेगमववहाराणं अवत्तव्वागदव्वइं किं अस्थि? णस्थि ?-णियमा अस्थि) नैगम व्यवहारानय संमत अवक्तव्यक द्रव्य हैं या नहीं हैं? उत्तर-नियमतः हैं।

भावार्थ--- सूत्रकार ने इस सूत्रद्वारा नैगम व्यवहारनय संमत आतु-पूर्वी आदि द्रव्य हैं ? यह वात नियमपद से जोर के साथ प्रकट की है

આ પ્રમાથે અનુગમના સત્પદપરૂપણા આદિ લેદોના અર્થ સંક્ષિપ્તમાં સમજાવીને હવે સૂત્રકાર તે નવે ભેઢોના અર્થ વિસ્તારપૂર્વંક સમજાવવા માગે **છે. તેથી તેએા સત્પદપ્રરૂપણુતા રૂપ તેના પ્ર**થમ ભેઢનું નીચેના સૂત્ર દ્વારા નિરૂપણ કરે છે----'' नेगमववहाराण''' ઇત્યાદિ---

શબ્દાર્થ-પશ્ચ-(नेगमवबहाराण आणुपुच्वी दब्बाइ कि सत्ति नत्ति ?) નેગમ અને વ્યવહાર નયસંમત આનુપ્વી દ્રવ્યે। છે કે નથી ?

ઉत्तर-(णियमा अधि) અવશ્ય છે જ.

પ્રશ્ન–( नेगमववद्वाराण' अणाणुपुव्वी दब्बाइ' कि अस्थि णस्मि ! ) નૈગ-મ•્યવહારનયસ'મત અનાનુપૂર્વા' દ્રવ્યેહ શું છે કે નથી ?

ઉત્તર∽(णियमा अस्थि ) નિયમથી જ એટલે કે અનાનુપૂર્વા દ્ર∍યેાનું અસ્તિત્વ પછુ અવશ્ય છે જ.

ભાવાર્થ'–સ્ત્રકારે આ સ્ત્રદ્વારા નૈંગમબ્યવઢાર નયસ'મત આનુપ્વી' આદિ દ્રબ્યાેનું અસ્તિત્વ હાેવાનું પ્રતિપાદન કશું' છે. '' તેમનું અસ્તિત્વ નિયમથી જ છે, '' આ પ્રકારના કથન દ્વારા તેમણે આ વાતને ભારપૂવ'ક

| <b>बङ्गोसक</b> न्द्रिकाः टीकाः | स्त्र (३ | द्रव्यप्रमाणनि | रदपणम् |
|--------------------------------|----------|----------------|--------|
|                                |          |                |        |



भव द्रव्यप्रमाणस्प दितीयभेदमाइ----मूलम्-नेगमववहाराणं आणुपुठवीद्व्वाइं किं संखिज्जाइं असंखिजाइं अणंताइं ?, नो संखिजाइं नो असंखिजाइं अणंताइं । प्रबं, अणाणुपुठवीदवाइं अवत्तवगदवाइं च अणंताइं भाषिप यद्याई शस्टू०८३॥

छाया—नैगमव्यदत्तारथोरानुपूर्वी द्रव्याणि कि संख्येयानि असंख्येयानि अनम्तानि १ नो संख्येयानि नो असंख्येयानि अनग्तानि । एवम् अनानुपूर्वी द्रव्यप्रणि अवक्तव्यकद्रव्याणि च अनन्दानि भणितव्यानि ॥म्०८३॥

टीका—' नेगम पत्रहाराणं ' इत्यादि ।

नैगमव्यवहारसम्मतानि आनुपूर्वीद्रव्याणि कि संख्येयानि सन्ति ? किमं-संख्येकांनि सन्ति ? किंवाऽनन्तानि सन्ति ? इति मन्नः । उत्तरयति-आनुपूर्वी इच्योंणि जो संख्येयानि सन्ति, नो अनंख्येयानि सन्ति । अपितु अनन्तानि सन्ति ।

मयात् वे जोर देकर यह कह रहे हैं कि ये आनुपूर्वी आदि द्रव्य सन्म विधिष्ट हैं। ऐसे नहीं हैं, कि ये नहीं हैं। ॥ सूत्र० ८२ ॥

'नेगमववहाराणं' इत्यादि ।

शाब्दार्थ-(नेगमववहाराणं आणुपुब्वी दब्वाइं कि संखिज्जाइं आसं-खिज्जाई अंगताइं ?) नेगमब्पवहारनय संमत अनेक आनुपूर्वी द्रव्य-संख्यात हैं ? या अमंख्यात हैं ? या अनन्त हैं ?

उत्तर-(नो संखिज्जाइं नो असंखिज्जाइं) नैगमव्यवहारनय संमतः भानुपूर्वी द्रव्य न संख्यात हैं और न असंख्यात हैं किन्तु (अणंताइं )

પ્રકટ**ંકરી છે એટલે કે તેઓ ભારપૂર્વંક એવું કહે છે કે આ**નુપૂર્વાં આદિ **લબ્યા** સત્તાવિશિષ્ટ છે–તે દ્રબ્યાેનું અસ્તિત્વ અવશ્ય છે. જ. તેઓ અવિ લમાત નથી એમ સમજલુ ાા સ્૦૮૨ાા

" नेगमववहाराण' आणुपुत्वी '' ईत्यादि—

શખ્દાર્થ-( નેगમવવદારાળ' આणુપુરુવી વચ્વાર कि સંસેગ્ગાર, અસંસિ જગાર, લળતાર ?) નૈગમવ્યવહાર નય સંખત અનેક આનુપૂર્વી દ્રવ્યાલુપુ સંખ્યાત છે, કે અસંખ્યાત છે, કે અનંત છે?

ઉત્તર-()નો સંक्षिञ्जाइ' **નો असंखिज्जाइ', अणंताइ'**) નૈગમ અને **વ્યવસ્** હારનયુસ'મત આનુપૂર્વી' દ્રવ્યા સંખ્યાત પછુ નથી, અસંખ્યાત પછુ*દ*ન્**યી,** अવ ૬૬ fat i

### अनु**योगद्वारस्**त्रे

पर्वम् मनानुष्र्वीद्रव्याणि अवक्तव्यकद्रव्याणि च अनन्तानि विक्नेयानि । इदमत्र बोध्यम्-इद्दानुष्ट्र्यनानुष्ट्र्यवक्तव्यकद्रव्येषु मत्येकमनन्तान्यनन्तानि एकैकस्मि-स्रप्याकाशमदेशे रूभ्यन्ते, किं पुनः सर्वलोके । अतः संख्येयासंख्येयमकारद्वयं निर्पिष्य त्रिष्वपि स्थानेष्वानन्त्यमेवोच्यते । असंख्येये लोके कथमनन्तानि द्रव्याणि तिष्ठन्तीति न झङ्कनीयम् ? पुद्रल्परिणामस्य अविन्त्यत्वात्, दृइयते द्वि-एक मदीषमभा परमाणुव्याप्तेषु एकग्रद्दा-तर्वत्त्यांकान्नमदेशेषु अनेकापरमदीषमभा-

अनन्तई। (एवं अणाणुपुट्यो द्व्याइं अवस्ट्यगद्व्याइं च अणंताइं भाणि यव्याइं) इसी प्रकार से यह भी जानना चाहिये कि अनानुपूर्वी द्वव्य और अवक्तव्यकद्वव्य भी अनंत हैं। संख्यात-असंख्यात नहीं हैं। इस कथन का यह भाव है कि आनुपूर्वी और अवक्तव्यक इन द्रव्यों में प्रत्येक आनु-पूर्वी आदि द्रव्य अनन्त २ हैं। और प्रत्येक ये एक २ थी आकादा के प्रदेश में अनन्त अनन्त पाये जाते हैं। सर्वलोक की तो बात ही क्या है। इसलिये ये न संख्यात हैं और न असंख्यात हैं इसलिये इन तीनो में दोनों प्रकारता का निषेध कर अनन्तता की स्थापना की गई है। यहां ऐसी रांका नहीं करनी चाहिये कि असंख्यात प्रदेशी आकाश रूप क्षेत्र में अनंत आतुपूर्वी आदिद्रव्य कैसे ठहर सकते है क्यों कि पुहल का बरिणमन अबित्स्य होता है। यह तो इम अपनी आखों से देखते हैं कि एक प्रदीप की प्रभा से व्याप्त एक ग्रहान्तवर्ती-आकाश के प्रदेशों में

પર-તુ અનંત છે. (एવ अणःणुपुठ्वीवृञ्वाइ अवत्तव्वगव्व्वाइ व अणंताइ भाणिषव्वाइ') એજ પ્રમાણે અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યા પથુ અનંત છે અને અવક્રત-વ્યક દ્રવ્યા પછુ અનંત છે, એમ સમજવું જોઇએ તે બન્ને પ્રકારના દ્રવ્યા સંખ્યાત પછુ નથી અને અસંખ્યાત પથુ નથી આ કથનના ભાવાર જે છે કે આનુપૂર્વા અનાનુપૂર્વા અને અવક્રતવ્યક આ દ્રવ્યામાંના આનુપૂર્થી આદિ દ્રવ્યા અનંત-અનંત છે. તે પ્રત્યેકના એક એક આકાશપ્રદેશમાં પથુ અનંત અનંત રૂપે સદ્ભાવ હાય છે. તા પછી સવ<sup>6</sup> દ્વાકની તા વાત જ શી કરવી ! તે કારછે તેઓને સંખ્યાત પથુ કદ્યા નથી અને અસંખ્યાત પથુ કદ્યા નથી આ રીતે ત્રણેમાં બન્ને પ્રકારતાના નિષેષ કરીને અનંતતાનું જ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.

અદી' એવી શંકા કરવી ન જેઇએ કે અસ'ખ્યાત પ્રદેશી આકાશ રૂપ ક્ષેત્રમાં અનંત આનુપૂવી' આદિ દ્રવ્યા કેવી રીતે રહી શકે છે, કારણુ કે પુદ્દબલનું પરિણમન અચિંત્ય હાય છે. એ તેા આપલ્ણે આપલી આંખા વઢ જેઇ શકીયે છીએ કે એક પ્રક્રીપ (કીપક) ની પ્રક્ષાથી વ્યાપ્ત એક ગુઢાન્તવૈતી°–(ઘરની અંદર)

| अनुयोगवन्द्रिका दीका | মূপ | 23 | <b>त्र</b> ध्यप्रमा | य निश्व पंचे य |
|----------------------|-----|----|---------------------|----------------|
|----------------------|-----|----|---------------------|----------------|

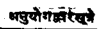
परमाणूनामप्यवस्थानम् । न चाश्चिइब्टेऽप्यर्थेऽनुपपत्तिः, अतिपसन्नात् । अत आनुपूर्व्यादि द्रव्याणामानन्त्ये न कश्चिद् दोष इति ।।स्०८३।।

दूसरे ओर भी अनेक मदीपों की प्रभा के परूमाणुओं का अवस्थान हो जाता है। आंखों देखे हुये अर्थ में शंका करने जैसी कोई पात ही नहीं होती है। नहीं तो, अतिप्रसंग नाम का दोष आता है। इसलिये आलुपूर्वी आदि अनन्त द्रव्यों को असंख्यात प्रदेशी आकाश में अव-स्थित होने में कोई पाधा नहीं आती है। और न आलुपूर्वी आदि इव्यों को अनंत मानने में कोई आपत्ति आती है।

भाषार्थ- सूत्रकार ने अनुगम का दिलीय भेद जो द्रव्य प्रमाण है उसके बिषय में यह निर्णय किया है उसमें आनुपूर्वी आदि द्रव्यों का प्रमाण अनना है ऐसा निर्देश कर ऐसा स्पष्ट किया है कि असंख्यात प्रदेशी आकाश होकाकाश-में इनका अवगाहन बाधित नहीं हो सकता है क्यों कि पौत्तलिक परिणाम अचिन्त्य होना है। एकही घर के भीतर में रहे हुये आकाश में हम देखते हैं कि अनेक प्रदीप प्रभा के परमाणु समा जाते हैं। इसी प्रकार से अवगाहन शक्ति के योग से और परिण-मन की विचित्रता से एक भी आकाश के प्रदेश में अनन्त आनुपूर्वी आदि द्रव्यों का अबगाहन वाधित नहीं होता है। ॥ सू॰ ८३॥

રહેલ આકાશના પ્રદેશામાં બીજા' પણ અનેક પ્રદીપાની પ્રભાના પરમાશુઓતુ' અવસ્થાન (નિવાસ) થઈ જાય છે. આંખાે વડે તેવેલા વિષયમાં શંકાના કાંઇ અવકાશ જ રહેતા નથી નહીં તા, અતિપ્રસ'ગ નામના દાષ આવે છે. તેથી આતુપૂર્વી આદિ અનંત દ્રવ્યાતું અસંખ્યાત પ્રદેશી આકાશમાં અવસ્થાન થવામાં કાઇ બાષા (સુશ્કેલી, અવરાષ) રહેતી નથી અને આતુપૂર્વી આદ દ્રવ્યાને અનંત માનવામાં પદ્યુ કાઈ વાંધા સંભવતા નથી.

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે અનુગમના દ્રબ્યપ્રમાણુ નામના બીજા ભેઠનું આ સૂત્ર દ્વારા નિરૂપણુ કશું છે. તેમાં એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે આનુપ્વી આદિ દ્રબ્યા અનંત છે. આ પ્રકારતું પ્રતિપાઠન કરીને એવી સ્પષ્ટતા કરવામાં આવી છે કે અસંખ્યાતપ્રદેશી આકાશમાં-લાેકાકાશમાં તેમની અવગાહના હાેવાની વાત સ્વીકારવામાં કાઇ પણુ પ્રકારના વાંધા સંભવી શકતા નથી, કારણ કે પૌદ્દગલિક પરિદ્ધામ અચિન્ત્ય હાેય છે. એક જ ઘરની અંદર રહેલા આકાશમાં (અવકાશમાં) અનેક પ્રદ્વીપાની પ્રભાના પરમાણુઓના સમાવેશ થઇ જાય છે, એ વાત તા આપણે આપણી આંખા વહે જ જોઈ શકીએ છીએ. એજ પ્રમાણે અવગાહનશક્તિના યાત્રથી અને પરિણ્વમનની વિચિત્ર-તાથી આકાશનાં એક પ્રદેશમાં પછ્યુ અનંત આનુપૂર્વી આદિ દ્રવ્યાનું અવગાહન (સમાવેશ) માનવામાં કાઇ આપત્તિ સંભવી શકતી નથી. ત્સુવ્રકા 6 1 **2 4** 6



सम्मति क्षेत्ररूपं तृतीयभेदमाइ-

म्लम्–नेगमववहाराणं आणुपुत्री दृढवाई लोगस्स किं संखि-जहभागे होज्जा, असंखिज्जइभागे होज्जा, संखेजेसु भागेसु होडजा, असंखेडजेसु भागेसु होडजा, सब्बलोए होडजा? पगं दन्वं पहुच्च संखेऊजइभागे वा होऊजा, असंखेडजइभागे वा होउजा संखेउजेस भागेस वा होउजा, असंखिउजेस भागेसु वा **होउजा, सञ्ब**लोप का होउजा। णाणाद्व्वाइं पडुच नियमा सब्द-ल्**लोए** होज्जा। नेगमववहाराणं अणाणुपुटवीद्टवाई किं लोयस्स संखिउनइभागे होउना जाव सब्वलोए वा होउना ? एगं दुध्वं ण्**यहुच्च नो संखेडजइ भागे होडजा असंखिडजइभागे होडजा नो** संखेज्जेसु भागेसु होज्जा नो असंखेज्जेसु भागेसु होज्जा नो स्वरुरोए होःजा। एवं अवत्तद्वगद्द्वाइं भाणियद्वाइं॥सू०८४॥ छाया---नैगमव्यवहारयोः आनुपूर्वीद्रव्याणि लोकस्य कि संघयेयसमगाने अवन्ति, असंख्येयतमभागे भवन्ति, संख्येयेषु आगेषु भवन्ति, सर्वलोके धवन्ति! आहें द्रव्यं मतीत्य संख्येयेषु भामेषु वा भवन्ति, असंख्येयतमभागे वा भवन्ति, संख्येयेषु आगेषु वा मदन्ति, असंख्येयेषु वा भवन्ति, सर्वछोके वा भवन्ति। नाुना-रहरवाणि मसीरय नियमात् सर्वलोके भवन्ति। नैगमव्यवहारयोः अनातुपूर्वीहरुपाणि कि लोकस्य संख्येयतमभागे भवन्ति यावत् सर्वलोके वा भवन्ति ? एकं द्रब्यं मतीत्य नौ संख्येयतममागे भवन्ति असंख्येयेषु सामेषु भवन्ति, नो असंख्येयेषु आगेषु भवन्ति, नो सर्वछोके मवन्ति, नानाद्रव्याणि प्रतीरय नियमात् सर्वेकोके अधन्ति । एक्मवक्तव्यकद्रव्याणि भणितव्यानि ।।सु०८४।।

' टीका<del>-' ने</del>गमववहाराणं ' इत्यादि-

अब खूत्रकार-तृतीय भेद के विषय में कहते हैं---'' सेगम बवहाराणं '' इत्यादि ।

હવે सूत्रंधार व्यतुगमना त्रील लेढ ३५ क्षेत्रना विषयमां नीथ प्रमाधे अथन डेरे छे- 'तेगमदबहाराण' ?' ઇत्य हि-

### संतुरोगवन्द्रिका टीका सूत्र ८४ क्षेत्रनिकएणम्

नैगमन्यवद्दारसम्मतानि आनुप्ती द्रव्याणि किं लोकस्य एकस्मिन संख्येय तमे भागे मवन्ति= भवगाहन्ते ११ ि वा एकस्मिन असंख्येयतमे मागेऽवगाहन्ते १२ अथवा-किं संख्येयभागेषु भवन्ति अवगाहन्ते १३ किमसंख्येयभागेषु भवन्ति-अवगाहन्ते १४ अथवा-किं सर्वलोके भवन्ति १५ इति पञ्चमश्नाः । उत्तरमाह-जानुपूर्वीद्रव्याणि=ज्यणुकस्कन्धाद्दीनि अनन्ताणुकस्कन्धान्तानि, तत्र-एकं द्रव्यं भतीत्य=सामान्यत एकं द्रव्यमाश्रित्य किमपि लोकस्य संख्येयतमभागे भवति,

राबार्थ-(नेगमवत्रहाराण आणुपुन्त्री दब्ताइं) नैगम व्यवहार नय संमत अनेक आनुपूर्वी द्रव्य (लोगस्स) लोक के (कि) क्या ( संखि जग्रहभागे ) १ संख्यातवें भाग में ( होज्जा ) अवगाहित हैं ? या ( असंखिज्जहभागे होज्जा २ ) असंख्यातवें भाग में अवगाहित हैं ? ( संखेज्जेस भागेस होज्जा ) या ३ संख्यात भागों में अवगाहित हैं ? या ४ ( असंखेज्जेस भागेस होज्जा ) असंख्यात भागों में अवगाहित हैं ? या ४ ( असंखेज्जेस भागेस होज्जा ) असंख्यात भागों में अवगाहित हैं ? या ४ ( असंखेज्जेस भागेस होज्जा ) असंख्यात भागों में अव-गाहित हैं ? या ( सब्वलोए होज्जा? ) ५ सम्पूर्ण लोकमें अवगाहित हैं? उत्तर-(एगं दब्तं पडुच्च संखेज्जहभागे वा होज्जा, असंखेज्जह भागे वा होज्जा संखेज्जेस भागेस वा होज्जा, असंखेज्जह भागे वा होज्जा संखेज्जेस भागेस वा होज्जा; असंखेज्जेस भागेस वा होज्जा संख्यातवे प्रागेस जा भागे कारके कोई एक आनुपूर्श लोक के संख्यातवे भाग में तथा कोई एक आनुपूर्श द्रव्य लोक के 'असंख्यातवे भाग में रहता है तथा कोई एक आनुपूर्श द्रव्य लोकके

શખ્દાર્થ-( नेगमववहाराण आणुपुठ्वीदठशइ') નૈગમ અને બ્યવહાર નયસ મત અનેક આનુપૂર્વી દ્રબ્ય ( लोगस्स कि संसिडनइ मागे होडऩा ) શુ से।કના સ ખ્યાતમાં ભાગમાં અવગાહિત છે ? કે લેાકના અસ ખ્યાતમાં ભાગમાં અવગ હિત છે, કે ( असंसिडजइ मागे होडऩा २) લેાકના અસ ખ્યાતમાં ભાગમાં અવગાહિત છે, કે ( संसेडजेसु मागेसु होडऩा २) સ ખ્યાત ભાગમાં અવગાહિત છે, કે ( सव्वक्लोप होडऩा ? ) સ પૂર્ણ લેાકમાં અવગાહિત હાય છે ?

ઉત્તર-(एग' दब्ब' पडुच्च संखेब्जइ भागे वा होग्जा, असंखेग्जइ भागे धा होज्जा, संखेब्जेस भागेस वा होग्जा, असंखिज्जेस भागेस वा होग्जा, सब्ब-लोप वा होग्जा) ત્રણ પરમાણુવાળા (ત્રિપ્રદેશી) થી અનંત પર્ય-તનાં અણુવાળા ક્રુંધા (અનંત પ્રદેશી કર્કધા)માંથી સામાન્ય રૂપે કાેઈ એક દ્રવ્યની અપે-ભ્રાએ કાેઇ એક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય લાેકના સંખ્યાતમાં ભાગમાં અલગાદિત 'થઈને રહે છે, કાેઈ એક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય લાેકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં રહે

**अनुयोगद्वार**,सुन्ने

स्रोकस्य संख्याततमभागमवगात तिष्ठतीत्यर्थः १। तथा-क्रिमपि छोकस्य असं-ख्येयक्ष्मे भागे भवति-तिष्ठति २। तथा-किमपि तु छोकस्य संख्येयेषु धागेषु भवति ३। तथा-स्रोकस्याऽसंख्येयेषु भागेषु भवति ४। तथा किमर्पि सर्वस्रोके भवति=सर्वलोकमवगात तिष्ठति ।

अयं भावः—अनन्तानन्तपरमाणुभचधनिष्पम्नमचित्तमहास्कन्धलभणम् आमु-पूर्वा द्रव्यमेकं समयं सकल्लोकमवगाहते । नतु कथमयमचित्तमहास्कन्धः सकल् लोकमवगाहते ? इति चेदाह-यथा-समुद्धातवर्त्तिकेत्रली सकल्लोकमवगाहते तथैवाचित्तमहास्कन्धोऽपि । तथाहि-लोकमध्यव्यवस्थितः समुद्धातवर्त्तिकेत्रली मयमसमये तिर्यय्संख्यातयोजनविस्तरं संख्यातविस्तरं वा अर्ध्वाधस्तु चतुर्दत्रर् संख्यात भागों में तथा कोई एक आनुपूर्वी द्रव्य, लोक के अस ख्यात भागों में और कोई एक आनुपूर्वी द्रव्य, लोक के अस ख्यात भागों में और कोई एक आनुपूर्वी द्रव्य, लोक में अवगाहित होकर रहता है । जैसे कि अनंतानंत पुद्गल परमाणुओं के समूह से निष्पत्न हुआ अधिस महास्कंघ । यह अचित्त महा स्कंषख्प आनु-पूर्वी द्रव्य एक समय में सकल लोक को अथगाहित करता रहता है । दांका— यह अचित्त महास्कंघ सकल्लोक में केसे अथगाहित

शका— यह अखिस महारकव संकल्लाक में फस अधगाहित हा जाता है ?

उत्तर- जैसे समुद्धातवर्ती केवली सकल लोक में समा जाते हैं-उसी प्रकार से अचिस महास्कंध भी सकल लोक में अवगाहित हो-जाता है- समा जाता है। अर्थात् लोक के मध्य में व्यवस्थित हुआ केवली जब समुद्धान करता है तो वह प्रथम समय में आत्मा के प्रदेशों को दण्डाकार रूप में परिणमाता है। यह दण्डाकार रूप परिणमन

છે, તથા કાઇ એક આનુપૂર્વા દ્રવ્ય લેહના સંખ્યાત ભાગોમાં રહે છે, કેઈ એક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય લાકના અસંખ્યાત ભાગોમાં રહે છે, અને કાઈ એક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય સમસ્ત લાકમાં અવગાહિત થઈને રહે કે જેમ કે અનંતાનંત પુદ્ગલ પરમાણુઓના સમૂહમાંથી નિષ્પન્ન થયેલા અગિત્ત મહારકંધ તે અચિત્ત મકારકંધ રૂપ આનુપૂર્વા દ્રવ્ય એક સમયમાં સકળ લાકને અવગાહિત કરી શકે છે.

પ્રશ્ન-તે અચિત્ત મહારક ધ સકલ લાકમાં કેવી રાતે અવગાહિત થઇ જાય છે.

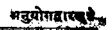
ઉત્તર જેવી રીતે સમુદ્ધાતવર્તા કેવલી સકળ લેાકમાં સમાઈ જાય છે-અવગાહિત થઈ જાય છે, એજ પ્રમાણે અચિત્ત મહાસ્ક'ધ પણ સકલ લેાકમાં અવગાહિત થઈ જાય છે-સમાઈ જાય છે એટલે કે લેાકની મધ્યમાં રહેલા કેવળી જ્યારે સમુદ્વાત કરે છે, ત્યારે પ્રથમ સમયે આત્મપ્રદેશે ને દંડાકાર

## बनुयोगसन्द्रिकाटीका सूत्र ८४ क्षेत्रतिकपणम्

ज्ज्चायतं विश्रसापग्णिमेन इत्तं दण्डं करोति, द्वितीये कपाटं करोति, तृतीये मन्थानं करोति, चतुर्थेऽन्तरालपूरणेन सकल्लोकव्याप्तिं करोति, पञ्चमेऽन्तराणि संहरति, षष्ठे मन्थानं, सप्तमे कपाटम्, अप्टमे पुनर्दण्डं संहरति । ततः स्वावस्थां प्रतिपद्यते । एवमचित्तमहास्कन्धोऽपि समयमेकं सकल्लोकमवगाइने इति ।

ः तथा∽नानःद्रव्याणि≕आनुपूर्वीपरिषामयुक्तानि अनन्तानि द्रव्याणि मतीत्य= भाश्रित्य द्रव्याणि नियमात्≕नियमतः सर्वलोके भवन्ति=सकळळोकमवगाइन्ते । उनका तिर्यक् में संख्यात योजन तक अथवा असंख्यात योजन तक विस्तृत होता है। तथा अर्थ्व और मंचि में १४राजु प्रमाण लंबा होता है। आत्मवदेशों का यह दण्डाकार रूप परिणमन स्वाभाविक होता है दितीय समय में उनके वे आत्मप्रदेश कपाट के आकार में परिणम जाते हैं। तृतीय समय में मंथान रूप ही जाते हैं। और चौधे समय में अन्तराज की पूर्ति कर वे सकल जोक में व्यास होजाते हैं पांचवे समय में अंतरालों को संकुचित कर छटवें समय में मन्धान का सातवें समय में कपाट का आठवें समय में दण्ड का संकोच कर अपने आप में समाजाते हैं- पूर्वावस्थापन्न को जाते हैं। इसी प्रकार अचित्त महा-स्कन्ध भी एक समय में सकल लोक को व्याप्त कर छेता है। ( णाणा-दग्वाइं पडुन्व नियमा सन्त्रलोए होज्जा) तथा आनुपूर्वी परिणाम युक्त अनंतद्रव्यों को आश्रित करके वे द्रव्य नियम से सर्वलोक में રૂપે પરિષ્યુમાવે છે. તેમનું આ દંડાકાર રૂપ પરિષ્યુમન તિર્વંગ્ લાકમાં સ'ખ્યાત ચે.જન સુધી અચવા અસ'ખ્યાત ચાજન સુધી વિસ્તૃત થયેલું દાય છે. તથા ઉર્ધ્વ અને અધાભાગમાં ૧૪ ચૌડ રાજપ્રમાણુ લાંખુ હોય છે. આત્મ-

પ્રદેશાનું આ દંડાકાર કૃપ પરિદ્યુમન સ્વાભાવિક હાય છે બીજ સમયમાં તેમના તે આત્મપ્રદેશા કપાટના આકારમાં પરિદ્યુમન પામે છે ત્રીજ સમયમાં તેમના તે આત્મપ્રદેશા કપાટના આકારમાં પરિદ્યુમન પામે છે ત્રીજ સમયમાં મ'યાનરૂપ થઇ જાય છે, અને ચાયા સમયમાં અન્તરાલની પૂર્તિ કરીને સકળ લાકમાં બ્યાપ્ત થઈ જાય છે. પાંચમા સમયમાં આતરાલની પૂર્તિ કરીને સકળ લાકમાં બ્યાપ્ત થઈ જાય છે. પાંચમા સમયમાં આંતરાલોને સ'કચિત કરીને છઠા સમયમાં મ'યાનને સ'કચિત કરીને, સાતમાં સમયમાં કપાટને અને આઠમાં સમયમાં દ'ડને સ'કચિત કરીને પોતાના શરીરમાં જ સમાઈ જાય છે એટલે કે પૂર્વાવરથામાં આવી જાય છે એજ પ્રમાણે અચિત્ત મહારક'ય પણ એક સમયમાં પ્રકળ લાકને બ્યાપ્ત કરી લે છે. (ળાળાવચ્વાફ પદ્દુ જ્ય વિયત્ત પણ એક સમયમાં પ્રકળ લાકને બ્યાપ્ત કરી લે છે. (ળાળાવચ્વાફ પદ્દુ જ્ય વિયત્ત કરવામાં આવે તે દ્રભ્યા સમસ્ત લાકમાં અવગાહિત છે. આ કથનનું



अयं भावः-सर्वलोकाका शस्य नास्ति कोऽपि प्रदेशो यत्र सक्षमपरिणामपरिणतासिः आनुपूर्वींद्रव्याणि न सन्ति, किन्तु सर्वंत्र सन्ति। नश्वेतानि अनन्तानि नानाद्रव्याणि संख्येयतमादिव्रदेशेषु सन्तीति। एवं नैगमव्यत्रहारसम्मताऽनातु-पूर्व्यकवयकद्रव्यविषयेऽपि पञ्च पञ्च मन्नाः । उत्तरस्रदेवं विज्ञेयः-एकं द्रव्य माश्रित्यानानुपूर्वीद्रव्यम् अवक्तव्यकद्रव्यं च लोकस्य असंख्येयतमभामे भवति, अवगाहित हैं। तात्पर्य इसका यह है-कि समस्त लोकाकादा का कोई भी प्रदेश ऐसा नहीं है कि जहां पर सुध्य परिणाम से परिणत हर अनंत आतुपूर्वी द्रव्य न हो । अर्थात् लोक में सर्वन्न आतुपूर्वी द्रव्य 🖁 🖡 ये आनुपूर्धी अनेक द्रव्य लोक के संख्यानवें अथवा असंख़्यानवें भाग में नहीं हैं। इसी प्रकार से नैगम और व्यवहारनय संमत अनान-पूर्वी और अवसःव्यक द्रव्यों के विषय में भी पांच २ प्रइन होते हैं जो (नेगमवचहाराणं अणाणुपुठत्री दव्वाई कि लोयस्स संखिज्जह भागे, होडजा जाव सब्बलोए वा होडजा?) इन पदीं बारा व्यक्त किये गये हैं। इन प्रदर्गों का उत्तर भी ( एगं दब्वं पड़च्च नो संखेडजड भागे. होजना, असंस्विज्जह मागे होउना नो मंखेरजेस भागेस होउजा, नो असंखेडजेख भागेख होडजा नो मध्वलोए होडजा ) इनसन्नांशी झारा इसप्रकार दिया गया है-कि एक द्रव्य को आश्रित करके अनानुपूर्धी हब्य और अवक्तब्यक हब्य लोक के असंख्यानवें भाग में अवगाहित

તાત્પર્ય એ છે કે સમસ્ત લાકાકાશના કાઇ પણ પ્રદેશ એવા નથી કે જ્યાં સૂક્ષ્મ પરિદ્યામથી પરિદ્યુત થયેલાં અનંત આનુપૂવી, દ્રવ્યા ન દાય એટલે કે લાકમાં સવજા આનુપૂર્વ, દ્રવ્યાનું અસ્તિત્વ છે તે અનેક આનુપૂવી, દ્રવ્યા લાકમાં સવજા આનુપૂર્વ, દ્રવ્યાનું અસ્તિત્વ છે તે અનેક આનુપૂવી, દ્રવ્યા લાકમાં અપાતમાં અથવા અસંખ્યાતમાં ભાગમાં નથી પણ સમસ્ત લાકમાં છે, એક્ સમજવું એજ પ્રમાથે નૈગમ અને વ્યવહાર નયસંમત બનાનુપૂવી દ્રવ્યા અને અવસ્તવ્યક દ્રવ્યાના વિષયમાં પણ પાંચ-પાંચ પ્રશ્નો પૂછી શકાય છે. જે પશ્નો નીચના સૂત્ર દ્વર પૂછવામાં અ.વ્યા છે. (ત્રેગમલવદ્યા-રાળા અળાળુવુટ્વી વચ્ચાદ્ય લિં હોયમ્સ સંભિલ્લદ્યમાં આવ્યા છે. (ત્રેગમલવદ્યા-રાળા અળાળુવુટ્વી વચ્ચાદ્ય લિં હોયમ્સ સંભિલ્લદ્યામાં આવ્યા છે. (ત્રેગમલવદ્યા-વા દોડ્લા !) નૈગમ અને વ્યવહાર નય સંમત અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા શું ! લાકાન સંખ્યાતમાં ભાગમાં, કે સંખ્યાત સાગામાં કે અસંખ્યાત ભાગોમાં કે. સમસ્ત લાકમાં આવગાદિત થઇને રહે છે !

ઉત્તર-"વર્ગ दट्य पदुच्च नो સંલેહजइ માगે, દ્રોગ્જ્ઞા, असंखेज्जइ માगે होज्जा नो खंखेज्जेस भागेस होजा, नो असंखेज्जेस भागेस होजा. ने सव्यकोप होज्ज्ञा " જો એક દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા અના નુપૂર્વી દ્રવ્ય અને અવકતવ્યક દ્રવ્ય લાકના અસ'ખ્યાતમાં ભાગમાં જ અવ-ગાહિત થઇને રહે છે, સ'ખ્યાતમાં ભાગમાં, સ'ખ્યાત ભાગેમાં, અસ'ખ્યાત

अनुषोगचन्द्रिका टीका सूघ ८४ क्षेत्रनिरूपणम्

न द संख्येयतमभागे । अनानुपूर्वीद्रव्यं दि परमाणुरुच्यते स चैकैकाकाश्वपदेशा-बगाढ एव भवति, अवक्तव्यक्द्रव्यं च द्रचणुकस्कन्धः, स चैकपदेशावगाढो दि-मदेशावगाढो वा स्यादित्यनयोरसंख्येयभागटत्तित्वमेव । नानाद्रव्याणि मतीत्य नियमात्सर्वज्ञोकावगाढना पूर्ववद् वोध्या ।। सू० ८४ ॥

होकर रहते हैं। संख्यातवें भाग में नहीं। परमाणु अनानुपूर्वी द्रव्य है। वह आकाश के एकप्रदेश में ही अवगाहित- होकर रहता है। क्यों कि वह स्वयं एकप्रदेशों है। इयणुक जो स्कंध है। वह अवक स्पक द्रव्य है। वह छोकाकाश के एक प्रदेश में भी रहता है और दो मदेश में भी रहता है। इस प्रकार इन दोनों की दृत्ति छोक के असं-रूपक द्रव्य है। वह छोकाकाश के एक प्रदेश में भी रहता है और दो मदेश में भी रहता है। इस प्रकार इन दोनों की दृत्ति छोक के असं-रूपातवें भाग में ही है, जाना अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों को आश्रित करके नाना अनानुपूर्वी द्रव्य और अवक्तव्यक द्रव्यों को आश्रित करके नाना अनानुपूर्वी द्रव्य और अवक्तव्यक नियम से समस्त छोकाकाश में रहते हैं। क्यों कि आकाश का कोई प्रदेश ऐसा नहीं है कि जहां पर इनका सदाव न हो।

भावार्थ-क्षत्रकारने इस सूत्र द्वारा आनुपूर्वी आदि द्रव्यों के रहने के विषय में किये गये पांच पड़नों का उत्तर एक और नाना द्रव्यों को छेकर दिया गया है-वे पांच पडन इस प्रकार से हैं-१ अनानुपूर्वी द्रव्य क्या लोक के रेख्यातवें आग में रहते हैं १ र या असंख्यातवें भाग में रहते हैं ३ या लोक के संख्यात भागों में रहते हैं ? या ४ असंख्यात

ભાગામાં કે સર્વલાકમાં અવગાહિત થઈને રહેતાં નથી પરમાણ અનાનુપૂવી' દ્રવ્યરૂપ છે. તે આકાશના એક પ્રદેશમાં જ અવગાહિત થઇને રહે છે ગે મણુવાળા જે શ્કંધ છે તે અવકતવ્યક દ્રવ્યરૂપ છે. તે લાકાકાશના એક પ્રદેશમાં પણ રહે છે અને બે પ્રદેશમાં પણ રહે છે આ રીતે તે બન્નેની અવગાહના લાકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં જ છે. વિવિધ અનાનુપૂવી' દ્રવ્યા અને અવકતવ્યક દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તો તેઓ સમસ્ત લાકાકારામાં રહે છે, એમ સમયવું તેઇએ, કારણ કે આકાશના ઠાઈ પણ પ્રદેશ એવા નથી કે જ્યાં તેમના સફભાવ ન હાય.

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સૂત્ર દ્વારા આનુપૂવી આદિ દ્રવ્યાની અવગાહના વિષે પૂછવામાં આવેલા પાંચ પ્રશ્નાના ઉત્તર એક દ્રવ્ય અને અનેક દ્રવ્યાને અનુલક્ષાને આપ્યા છે તે પાંચ પશ્ના નીચે પ્રમાણે છે–(૧) આનુપૂવી દ્રવ્યા શું લાકના સ'ખ્યાતમાં ભાગમાં રહે છે ! અથવા (૨) અસ'ખ્યાતમાં સબ્દુધ

### अनुयोगद्वार**स्**त्रे

148

भागों में रहते हैं ४ या समस्त लोक में रहते हैं १ ५ उत्तर- पुद्ल द्रव्य का आधार यद्यपि सामान्य रूप से लोकाकाश ही नियत है तथापि-विशेष रूप से भिन्न २ पुद्गल द्रव्य के आधार क्षेत्र के परिमाण में अन्तर होता है, वही अन्तर इस उत्तर में प्रकट किया गया है- क्योंकि भिन्न २ व्यक्ति होते हुए भी पुद्गलों के परिमाण में विविधता है एक रूपता नहीं है। इसलिये यहां उनके आधार का परि-माण अनेक रूप से कहा गया है-सारांश यह है कि आधार भूत क्षेत्र के प्रदेशों की संख्या आधेयभूत पुगद्ल द्रव्य के परमाणुओं की संख्या से न्यून या उसके बराबर हो सकती है अधिक नहीं। इसलिये एक परमाणु रूप अनानुपूर्वी द्रव्य आकाश के एकही प्रदेश में स्थित रहता है। पर द्रयणुक एक प्रदेश में भी ठहर सकता है और दो प्रदेश में भी ! इसी प्रकार उत्तरोत्तर संख्या बढते वढते व्यणुक, चतुरणुक, यावत् संख्याताणुक स्कन्ध एक प्रदेश, दो प्रदेश, तीन प्रदेश यावत् संख्यात प्रदेश के उहर सकते हैं। संख्याताणु द्रव्य की स्थिति के लिये असंख्यात प्रदेश वाले क्षेत्र की आवद्यकता नहीं-पड़ती।

ભાગમાં રહે છે ? (૩) અથવા શું લાેકના સ<sup>.ખ્યા</sup>ત ભાગામાં રહે છે ? (૪) અથવા શું લાેકના અસ<sup>.</sup>ખ્યાત ભાગામાં રહે છે ? (૫) અથવા શું સમસ્ત લાેકમાં રહે છે.

ઉત્તર-પુદ્ગલ દ્રવ્યોના આધાર જો કે સામાન્ય રૂપે લાેકાકાશ જ નિયત છે, છતાં પણ વિશેષ રૂપે ભિન્ન ભિન્ન પુદ્ર કદ્રવ્યના આધારક્ષેત્રના પરિમાણુમાં અન્તર હાેય છે, એજ અન્તર આ ઉત્તરમાં પ્રકટ કરવામાં આવ્યું છે-કારણ કે ભિન્ન ભિન્ન પદાર્થ હાેવા છતાં પશુ પુદ્ર લાેના પરિમા-ણુમાં વિવિધતા છે, એકરૂપતા નથી તેથી અદ્ધી તેમના આધારનું પરિમાણુ (પ્રમાણુ) અનેક રૂપે કહેવામાં આવ્યું છે. આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે આધારભૂત ક્ષેત્રના પ્રદેશોની સંખ્યા આધેયભૂત પુદ્દગલદ્રવ્યના પરમાણુઓની સંખ્યા કરતાં ન્યૂન અથવા તેના જેટલી જ હાેઇ શકે છે, પણ અધિક હાેઇ શક્તાનથી તેથી એક પરમાણુ રૂપ અનાનુપૂવી દ્રવ્ય આકાશના એક પ્રદે શ્વામાં વણુ રહી શકે છે અને બે પ્રદેશમાં પણ રહી શકે છે. આ સીતે ઉત્તરાત્તર પરમાણુઓની અથવા પ્રદેશની વૃદ્ધિ થતાં થતાં ત્રણુઆણુવાળા, ચાર મણુવાળા યાવત્ સંખ્યાતાણુક સ્કંધ એક પ્રદેશમાં રહી શકે છે. સંપ્યાત અણુવાળા, મદ્રેશમાં યાવત્ સંખ્યાત પ્રદેશ રૂપ સેત્રમાં રહી શકે છે. સંપ્યાત અણુવાળા

રૂષ્ષ્

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ८५ स्पर्शनाक्षारनिरूपणम्

सम्पति स्पर्शनाद्वाररूपं चतुर्थभेदमाह-

म्<sup>लम्</sup>-नेगमववहाराणं आणुपुव्वीदव्वाइं लोगस्स किं संखे• उजइभागं फुसंति? असंखेउजइभागं फुसंति? संखेउजे भागे फ़ुसंति ? असंखेउजे भागे फ़ुसंति ? सब्वलोगं फ़ुसंति?। एगं द्व्वं पडुच लोगस्त संखेजइभागं वा फुसइ जाव सव्वलोगं वा फुसइ। णाणाद्व्वाइं पडुच नियमा सब्वलोगं फुसंति। णेगम-ववहाराणं अणाणुपुब्वीद्व्वाइं लोयस्स किं संखिजइभागं फुसंति असंख्याताणुक स्कंप एक प्रदेश से छेकर अधिक से अधिक अपने बरा बर की असंख्यात संख्यावाले प्रदेशों के क्षेत्र में ठहर सकता है। अनंताणुक और अनंतानंताणु करकंघ भी एक प्रदेश, दो प्रदेश इत्यादि फम से बढते २ संख्यात प्रदेश और असंख्यात प्रदेश वाले क्षेत्र में ठहर सकते हैं उनकी स्थिति के लिये अनन्त प्रदेशात्मक क्षेत्र की जरू-रत नहीं है। पुगद्र द्रव्य का सबसे बड़ा स्कंथ जिसे अचित्त महास्कंध कहते हैं और जो अनंतानंत अणुओं का बना हुआ होता है वह भी असंख्यात पर्देश लोकाकाश में ही ठहर जाता है। इस प्रकार आतुः पूर्वी आदि एक द्रव्य की अपेक्षा इस कथन को हृद्य में धारण करके इस सूत्र को लगाना चहिये। नाना डब्प की अपेक्षा इन समस्त द्रव्यों का अवगाहन समस्त लोकाकादा में है ॥ सू० ८४ ॥

દ્રવ્યને રહેવા માટે અસંખ્યાત પ્રદેશાવાળા ક્ષેત્રની જરૂર પડતી નથી અસ'-ખ્યાત અણુવાળા સ્કંધ એક પ્રદેશથી લઇને વધારેમાં વધારે પાતાના જેટલી જ અસ'ખ્યાત સ'ખ્યાવાળા પ્રદેશાના ક્ષેત્રમાં રહી શકે છે અનંત અણુવાળા અથવા અનંતાનંત અણુવાળા સ્કંધ પણ એકથી લઇને સ'ખ્યાત પર્યન્તના પ્રદેશવાળા અને અસ'ખ્યાત પ્રદેશાવાળા ક્ષેત્રમાં રહી શકે છે, તેને રહેવાને માટે અનંત પ્રદેશાવાળા ક્ષેત્રની આવશ્યકતા રહેતી નથી પુદ્દગલ દ્રવ્યના સૌથી માટા શ્કંધ કે જેને અચિત્ત સહાશ્કંધ કહે છે અને જે અનંતાનંત અણુએાના બનેલા હાય છે, તે પણ લાકાકાશના અસ'ખ્યાત પ્રદેશામાં જ રહી શકે છે. આ પ્રમાણે અનાનુપૂર્વી આદિ સ્કન્ધદ્રવ્યની અપેક્ષાએ આ કથવને હુદયમાં ધારણ કરીને આ સૂત્રના અર્થ સમજવા જોઇએ વિવિધ દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ આ સમસ્ત દ્રવ્યાનું અવગાહન સમસ્ત લાકાકાશમાં છે. ાસ્વ્ડજા!

अनुयोगद्वार**स्त्त्रे** 

जाव सब्वलोगं फुसांति ? एगं दब्वं पडुच नो संखिजइ भागं फुसइ, असंखिज्जइ भागं फुसइ नो संखिज्जे भागे फुसइ, नो असंखिजे भागे फुसइ, नो सब्वलोयं फुसइ। नाणादब्वाइं पडुच्च नियमा सब्वलोयं फुसंति। एवं अवसब्वगदब्वाइं भाणियब्वाइं ॥सू०८५॥

छाया---नैगमव्यवहारयोः आनुपूर्वी द्रव्याणि लोकस्य कि संख्येयतमभागं स्प्रशन्ति ? असंख्येयतमभागं स्पृशन्ति ? संख्येयान् भागान् स्पृशन्ति ? असंख्ये-यान् भागान् स्पृन्नन्ति ? सर्वलोकं स्पृशन्ति ?। एकं द्रव्यं प्रतीत्य लोकस्य संख्ये-

अब खत्रकार स्पर्धानाझार नामक चतुर्थ भेद का कथन छरते हैं-"नेगमववहाराणं " इत्यादि।

शार्यम् (नेममबवहाराणं आणुपुन्वी दब्बाइं लोगरस किं संखे उजहभागं फुसंति ?) नैममव्यवहारनय संमत अनेक आनुपूर्वी द्रव्य क्या लोक के संख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं ? ( असंखेजजहभागं फुसंति ) या असंख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं ? ( संखेजजे भागे फुसंति ) या असंख्यात भागों का स्पर्श करते हैं ? ( असंखेजजे भागे फुसंति ) या असंख्यात भागों का स्पर्श करते हैं ? ( असंखेजजे भागे फुसंति ) या असंख्यात भागों का स्पर्श करते हैं ? ( असंखेजजे भागे फुसंति ) या असंख्यात भागों का स्पर्श करते हैं ? ( सव्यलोगं फुसंति) समस्त लोक का स्पर्श करते हैं – ?

डसर- ( एगं द्व्वं ९डुब्ज लोगस्स संखेउजहभागं वा फुसइ जाब सब्ब लोगं वा फुसइ ) ज्यणुक स्कंघ से छेक्तर अजन्ताणु स्कंघ

હવે સૂત્રકાર અનુગમના સ્પર્શના નામના ચાથા દ્વારનું તિરૂપણુ કરે છે-

'' नेगमववहाराणं '' ઇत्याहि--

શખ્દાર્થ-( नेगमववहाराणं अणुपुच्वी दच्याइं लोगस्स कि संखेच्जइ भागं कुसंति ?) नेगम अने व्यव्छार नयसंभत अनेक આનુપૂર્વी द्रव्ये। शुं देाक्रना संभ्यातमां भागने। स्पर्श करे છे ? ( असंखेज्जेइ भागं कुर्सति ?) के असं-भ्यातमां भागने। स्पर्श करे छे ? ( संखेज्जे मागे कुर्वति ?) के संभ्यात भागोने। स्पर्श करे छे ? ( असंखेज्जे मागे कुर्मति ?) के संभ्यात भागोने। स्पर्श करे छे ? ( असंखेज्जे मागे कुर्मति ?) के असंभ्यात स्पर्श करे छे ? ( सच्चलोगं कुर्मति ?) के समस्त देशकी। स्पर्श करे छे ?

ઉत्तर-(एगं दृब्वं पडुच्च छोगरत संखेज्जइभागं वा फुलइ जात्र सब्ब-डोगं वा फुसइ) त्रिअधुक रक्षंधधी लगीने अनन्ताछ रक्षंध पर्यन्तना आनु- अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ८५ स्पर्शनाहारनिरूपणम्

यतमभागं वा स्पृत्रति यावत् सर्वलोकं वा स्पृत्रति । नाना द्रव्याणि प्रतीत्य निय-मात् सर्वलोकं स्पृत्रन्ति । नैगमव्यवहारयोरनानुपूर्वी द्रव्याणि लोकस्य कि संख्ये-यतमभागं स्पृत्रन्ति । यावत् सर्वलोकं स्पृत्रन्ति ? एकं द्रव्यं प्रतीत्य नो संख्येय-तमभागं स्पृत्रति, असंख्येयतमभागं स्पृत्रति, नो संख्येयान् भागान् स्पृत्रति, नो असंख्येयान् भागान् स्पृत्रति, नो सर्वलोकं स्पृत्रति । नाना द्रव्याणि प्रतीत्य नियमात् सर्वलोकं स्पृत्रन्ति । एवम् अवक्तव्यक द्रव्याणि भणितव्यानि ॥स्व०८५॥

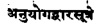
तक के आनुपूर्वी द्रव्यों में से सामान्यतः कोई एक आनुपूर्वी द्रव्य-लोक के संख्यातवें भाग की कोई एक लोक के असंख्यातवें भाग की कोई एक संख्यात भागों की कोई एक असंख्यात भागों की और कोई एक सर्व लोक की स्पर्शना करते हैं (णाणा द्व्वाइं पडुच्च नियमा सब्ब लोग फुसंति) तथा नना आनुपूर्वी द्रव्य-अनन्त आनुपूर्वी परिणामयुक्त द्रव्य नियम से सर्वलोक की स्पर्शना करते हैं। (णेगमववहाराणं अणा-णुउ्वी द्व्वाइं लोयस्स कि संखेज्जह भागं फुस ति, जाव सब्वलोगं फुस ति?) नैगम व्यवहार नय संमत समस्त अनानुपूर्वी द्रव्यों में कोई एक अनानुपूर्वी द्रव्य क्या लोक के संख्यातवें भाग की स्पर्शना करते हैं? उत्तर- ( एगं द्व्वं पडुच्च नो संखिज्जहभागं फुसइ, असंखि जजह भागं फुसइ नो संखिज्जे भागे फुसइ, नो असंखिज्जे भागे फुसइ, नो सव्वलोगं फुसइ ) एक द्रव्य की अपेक्षा लेकर अनानुपूर्वी

પૂર્વી દ્રવ્ય લેહના સ'ખ્યાતમાં ભાગને સ્પર્શ કરે છે, કેાઈ એક અ તુપૂર્વી દ્રવ્ય લેહના અસ'ખ્યાતમાં ભાગને સ્પર્શ કરે છે, કેાઈ એક આનુપૂર્વા દ્રવ્ય લેહના સંખ્યાત ભાગોના, કેાઈ એક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય લેહના અસ'ખ્યાત ભાગોને અને કેાઈ એક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય સમસ્ત લેહના સ્પર્શ કરે છે. (णाणा दव्वाइ पहुच्च नियमा सव्वलेग फुसंति) તथाવિવિધ આનુપૂર્વ દ્રવ્ય-અનંત આનુપૂર્વી પરિણામસુકત દ્રવ્ય નિયમથી સર્વલોઠની સ્પર્શના કરે છે.

(णेगमववहाराण' आणाणुपुट्वी दव्याइ' छोगस्त्र कि संखेआइमाग' फ़ुसंति, जाव सव्वछोग फ़ुसंति १) नैंगभ અने વ્યવહાર નયસ મત સમસ્ત અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યે માંનું કે ઈ એક અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય શું લાકના સ'ખ્યાતમાં ભાગની કે અસ'ખ્યાતમાં ભાગની, કે સંખ્યાત ભાગાની, કે અસ'ખ્યાત ભાગાની કે સમસ્ત લાકની સ્પર્શના કરે છે ?

ઉત્તર-( एग' दब्ब' पहुच्च नो संखिज्जइभाग' फुसइ, असंखि७ज्द भाग' फुसइ, नो संखिज्जे भागे फुसइ, नो असंखिज्जे भागे फुसइ, नो सब्ब-





टीका—' नेगमवद्दाराणं ' इत्यादि ।

क्षेत्रद्वारक्त अन्नाऽपि मश्नोत्तरप्रकारो बोध्यः। क्षेत्रस्पर्शनयो स्त्वयं विश्वेषः। परमाणुदव्यस्यावगाइना-एकस्मिन्नाकाशपदेशे भवति तत् क्षेत्रम्, स्पर्शना तु परमाणुद्रव्यस्य सप्तमु मदेशेषु, षड् दिग्व्यवस्थितान् षट्मदेशान् यत्र च स्वाव गाइना तमपि प्रदेशं स्पृशति परमाणुदव्यम्।

इव्य लोक के संख्यात भाग की स्पर्शनता नहीं करता है। किन्तु अस ख्यात भाग की ही स्पर्शना करता है। लोक के संख्यान भागों की वह स्पर्शना नहीं करता है, असंख्यात भागों की वह स्पर्शना नहीं करता है और न वह सर्वलोक की स्पर्शना करता है। ( नाणा दव्याइं पहुच्च नियमा सब्वलोयं फुसंति ) नाना द्रव्यों की अपेक्षा वे अनानु-पूर्वी द्रव्य नियमतः समस्त लोक की स्पर्शना करते हैं। ( एवं अवस-ध्वगदव्वाइं भाणियव्याइं ) इसी प्रकार से नाना अवक्तव्यक द्रव्यों के विषय में भी जानना चाहिये।

भावार्थ- क्षेत्रदार की तरह यहां पर भी प्रइनोत्तर का प्रकार जानना चाहिये | क्षेत्र के स्पर्शन में यह भेद है कि परमाणुद्रव्य की जो अबगाहना एक आकाश प्रदेश में होती है वह क्षेत्र है, तथा परमाणु की जो निवासस्थान रूप आकाश के चारों ओर के प्रदेशों को छना होता है वह स्पर्शना है यह उश्कृष्ट स्पर्श-छना परमाणु का आकाश

डोग फुतइ) એક અનાતુપૂર્વા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તે આ પ્રમાણે કથન સમજવું - એક અનાતુપૂર્વી દ્રવ્ય લેકના સંખ્યાતમાં ભાગની સ્પર્શના કરતું નથી, સંખ્યાત ભાગોની સ્પર્શના પણ કરતું નથી, અસંખ્યાત ભાગોની સ્પર્શના પણ કરતું નથી, અને સમસ્ત લોકની પણ સ્પર્શના કરતું નથી, પણ અસંખ્યાતમા ભાગની જ સ્પર્શના કરે છે. ( नाणादव्याइ पडुच्च नियमा सब्बळोय फुत्तंति ) વિવિધ દ્રવ્યોની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા તે અનાતુપૂર્યા દ્રવ્યા નિયમથી જ સમસ્ત લોકની સ્પર્શના કરે છે. ( एवं अवतब्यादव्याइ माणियव्याइ ) એજ પ્રમાણે અવ કતવ્યક દ્રવ્યોની સ્પર્શના વિધે પણ સમજવું.

ભાવાર્થ-ક્ષેત્રદ્વારના જેવા જ અહીં પણ પ્રશ્નાત્તરના પ્રકાર સમજવા ક્ષેત્ર અને સ્પર્શનમાં એ લેદ છે કે પરમાણુદ્રવ્યની અવગાહના જે એક ભાકાશપ્રદેશમાં થાય છે તે ક્ષેત્રરૂપ છે, તથા પરમાણુ વડે તેના નિવાસ્થ્થાન રૂપ આકાશના ચારે તરકના પ્રદેશાના જે સ્પર્શ થાય છે તેનું નામ સ્પર્શના છે. પરમાણુના તે ઉત્કૃષ્ટ સ્પર્શ આકાશના સાત પ્રદેશામાં થાય છે. તે સાત

#### अनुयोगचन्द्रिका ठीका सूच ८५ स्पर्शनास्वरूपनिरूपणम्

यतु सौगताः - परमाणुद्रव्यमादिमध्यान्स्यादिविभागरहितं निरंशमेकस्वस्प मिष्यते तस्य परमाणुद्रव्यस्य षड्दिकस्पर्धनाऽभ्युषगमे तहेकस्वसिद्धान्तो नोपगद्यते-यदि येनेव स्वरूपेण परमाणुः पूर्वाद्यन्यतरदिशया सम्बद्धस्तेनेवान्य-दिग्भिरित्युच्यते, तर्दि-अयं पूर्वदिक्सम्बद्धः, अयं चापरदिक्सम्बद्ध इत्यादि विमागो न स्यात, एकस्वरूपत्वात, यदि विभागाभाव एक इष्ट इत्युच्यते, तर्हि के सात प्रदेशों में होता है चारों दिशाओं के चार प्रदेश और ऊपर नीचे के दो एवं जहां उसकी अपनी अवगाहना है एक वह प्रदेश इस प्रकार ये सात प्रदेश हैं। 'इस स्पर्शना के विषय में जो बौद्धों का ऐसा कहना है कि परमाणु द्रव्य तो आदि मध्य, और अन्त आदि के विभाग से निरंदा एक रूप है। फिर वह छह दिवाओं को स्पर्दा करता 🕏, ऐसा स्वीकार कैसे किया जा सकता है ? यदि ऐसा स्वीकार किया जावे तो असमें एकत्व का सिद्धान्त घटित नहीं हो सकता है क्यों कि जिस-स्वरूप से परमाणु पूर्वआदि किसी एक दिशा से सम्बध है यदि वह डसी स्वरूप से अन्य दिशाओं से भी सम्बद्ध है तो इस मान्यता में किर ऐसा विभाग नहीं बन सकता कि यह परमाणु का पूर्व दिग सबद्ध प्रदेश है यह अपर दिक्स बद्ध प्रदेश है। क्यों कि वह एकरूप स्वीकास्त्र किया गया है। अतः यह मानना चाहिये कि परमाण जब सप्त प्रदेशों भौ छूता है तो उसमें विविध रूपता होने से वह एक रूप नहीं हो।

પ્રદેશ નીચે પ્રમાણે છે–ચારે દિશાઓના ચાર પ્રદેશ, ઉપરના એક પ્રદેશ, અને નીચેના એક પ્રદેશ અને જ્યાં તેની પાતાની અવગાહના છે તે એક પ્રદેશ– આ રીતે તે વધારેમાં વધારે સાત આકાશપ્રદેશોના સ્પર્શ કરે છે. આ સ્પરાંના વિષયમાં બૌદ્ધાની એવી જે માન્યતા છે કે પરમાણ દ્રવ્ય તા આદિ, મધ્ય અને અન્ત આદિના વિભાગથી રહિત નિર'શ (અ'શ રહિ-)-એકરૂપ જ છે તા પછી એવા સ્વીકાર કેવી રીતે કરી શકાય કે તે છ દિશાઓના સ્પર્શ કરે છે ? જે એવા સિદ્ધાંત સ્વીકારવામાં આવે તા તેમાં એકત્વના ચિદ્ધાંત ઘટિત થઇ શકતા નથી, કારણ કે સ્વરૂપે પરમાણ પૂર્વાદ કાઈ એક દિશામાં સંબદ્ધ છે, એવાં જ સ્વરૂપે જો તે અન્ય દિશાઓ સાથે પણ સંબંધ હાય, તા આ માન્યતામાં એવા વિભાગ સંભવી શકતા નથી કે પરમાણુના આ પ્રદેશ પૂર્વદિગ્લાગ સાથે સંબદ્ધ છે અને આ પ્રદેશ પશ્ચિમ દિગ્લાગ સાથે સંબદ્ધ છે, કારણ કે તેને તા નિર'શ રૂપે (એક રૂપે) સ્વીકા-રવામાં આવ્યા છે. તેથી એવું માનવું જોઈએ કે પરમાણુ સાત પ્રદેશના સ્પર્શ કરતું હાવાથી તેમાં વિવિધ રૂપતા હાવાથી તે એકરૂપ દ્વાઇ શકતા

#### अनुयोगद्वारसूत्रे

पद्दिक्सम्बन्धकथन विरूध्यते, यदि येन स्वरूपेण परमाणुः पूर्वाधन्यतरदिशया सम्बद्धस्तद्भिभभिन्नस्वरूपेणापरदिग्धिः संबध्यते इत्युच्यते तर्हि परमाणोः षट् स्वरूपापत्त्या एकत्वं हीयते, इति वदन्ति तन्न सम्यक्।

परमाणुईच्यतया तिरंश एव, एक एव, तथापि परमाणोः परिणामशक्ति रचिन्त्याऽस्तीति तथाविधपरिणामसद्भावाद् दिक्पट्केन सह नैस्तर्येणावस्थानं संभवतीति तस्य सप्तम्र पदेशेषु स्पर्शना कथनं नानुपपन्नमिति ॥ स०८५॥

सकता है। यदि एक रूपना मानने के लिये विविध रूपतारूप विभाग का जभाव ही इष्ट रखा जावे तो फिर उसमें पद्दिक छ दिशा ओंका स यंभ कथन बिरूद्ध पड़ना है। तात्पर्य इसका यह है कि परमाणु जिस स्वरूप से पूर्व आदि किसी एक दिशा के साथ संबद्ध है उसका वह निजरूप भिन्न है और अपर आदि दिशाओं के साथ संबद्ध स्वरूप भिन्न है तो फिर इस प्रकार स्वरूप में भिन्नता आने के कारण-छह स्वरूपता की आपसि का प्रसंग हो जाने के कारण- उसमें एकत्व की हीनता ही आती है।

अतः बौद्धों का ऐसा कथन ठीक नहीं है- क्यों कि परमाणु द्रव्य-रूप होने के कारण निरंश ही है एक ही है फिरभी परमाणु की परिमाण चाफि अचिन्स्य है इसका कारण उस प्रकार के परिणाम के सद्भाव से छह दिशाओं के साथ उसका निरन्तर रूप अवस्थान संभवित है। इसडिये सात प्रदेशों में स्पर्श ना कथन अघटित नहीं है।। मु० ८५॥

નથી ને એકરૂપતા માનવાને માટે વિવિધ રૂપતા રૂપ વિભાગના અભાવ જ ઇંદ માનવામાં આવે, તા તેમાં છ દિશાએા સાથે સંબદ્ધ દાવાનું કથન વિરૂદ્ધ પડે છે આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે પરમાણુ જે સ્વરૂપે પૂર્વાદ કાઇ એક દિશાની સાથે સંબદ્ધ છે, તેનું તે નિજરૂપ ભિન્ન છે અને પશ્ચિમ આદિ દિશાઓની સાથે સંબદ્ધ સ્વરૂપ પણુ ભિન્ન દેશય તા આ રીતે સ્વરૂ-પમાં ભિન્નતા આવવાને કારણે છ પ્રકારના સ્વરૂપા માનવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થરો અને તે કારણે તેમાં એકત્વના અભાવ આવવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે.

તેથી બૌદ્ધોની એ પ્રકારની માન્યતા સાચી નથી, કારથુ કે પરમાણુ દ્રબ્ય રૂપ હેાવાને કારણે નિરંશ જ છે–એક જ છે, છતાં પણ પરમાણુની પરિથામશકિત અચિંત્ય છે. તે કારણે તે પ્રકારના પરિથામના સદુભાવમાં છ દિશાએાની સાથે તેનું નિરંતર રૂપ અવસ્થાન સંભવિત છે. તેથી સાત દિશાએામાં તેના સ્પરાંનું કથન અઘટિત (અનુચિત) નથી. ાસ્૦૮પા अनुयोगधन्द्रिकटीाका सूत्र ८६ कालद्वारनिरुपणम्

बक्तं स्पर्शनाइारम्, इदानीं पञ्चमं कालद्वारमाइ-

**प्**ल्म्-णेगमववहाराणं आणुपुब्वी दब्वाइं कालुओ केव-चिरं होई? एगं दठवं पडुच्च जहण्गेणं एगं समयं उकोसेणं असंखेउजं कालं, णाणादव्वाइं पडुच्च णियमा सव्यद्धा । अणा-र्षे पुँढवी द्व्याई अवत्तव्वग द्व्याई च एवं चेव भाणियव्याई।सू.८६।

www.kobatirth.org

गया—नैगमव्यवहारयोसनुपूर्वीद्रव्याणि कालतः कियच्चिरं भवन्ति? एकं इन्यं प्रतीत्य जधन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण असंख्येयं कालम् । नाना द्रव्याणि मदौस्य नियमात सर्वाटा । अनातुपूर्वीद्रव्याणिअवक्तव्यक द्रव्याणि च एवमेव मणितव्यानि ॥स० ८९॥

स्पर्द्याना द्वार को कह कर अब सुछकार पाँचवें काल्द्वार का कथन करते हें--- '' नेगमवबहाराणं आणुपूच्बी द्व्वाइं " इत्यादि ।

काब्दार्थ-(नेगमववहाराणं आणुपुच्ची द्व्वाइं) नेगम और व्यय-हार इन दो नच संमत आनुपूर्वी द्रव्य (कालओ) काल की अपेक्षा से (केवचिषरं) कितने काल तक (होई) आनुपूर्वी रूप से रहते हैं? ( एगं दर्खं पडुच्च जहण्णेणं एगं समयं )

उल्तर-आनुपूर्वी द्रव्य एक आनुपूर्वी की अपेक्षा को छेकर कम से कम एक समय और (उक्कोसेण असंखेज कालं) अधिक से अधिक असंख्यात काल तक आनुपूर्वी रूप से रहता है। (णाणा-दव्याइं पडुच्च णियमा सव्यद्धा ) तथा नाना आनुपूर्वी द्रव्यों की अपे-

કપશીનાદ્વારનું નિરૂપણું કરીને હવે સૂત્રકાર અનુગમના પાંચમાં બેડ રૂપ કાળદારનું કચન કરે છે-

'' नेगमववर्षराण' आणुपुच्वी दव्वाइ' '' ઇत्यादि---

**#**• 85

શખ્દાર્થ-( नेगमववहाराणं अणुपुच्धी रव्याइं) નેગમ અને વ્યવદાર, આ છે નયસંસત આનુપૂર્વી દ્રગ્યા (काइओ) કાળની અપેક્ષાએ (केवडियर) કેટલા કાળ સુધી (દ્યોઈ) આનુપૂર્યા રૂપે રહે છે !

ઉત્તર–(एग' दब्व' पहुत्त्व जहण्णेण' पग' समय') એક આનુપૂવી' દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચારવામાં આવે તે। એક આનુપૂર્વા દ્રવ્ય એાછામાં એાછા એક સમંચ સુધી અને (उक्को सेण' असंलेज्ज' काळ') વધારમાં વધારે અસ'ખ્યાત ફાળ मुधी आनुपूर्व ३पे २६ छे, (णाणाइटवाइ' पहुच्च णियमा खव्बदा) तथा विविध આ તુપૂર્વી દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તે અનેક આનુપૂર્વા દ્ર-ચાની સ્થિતિ સર્વકાળની દ્વાય છે આ ક્યનના ભાવાર્ય નીચે પ્રમાણે છે.

322

अनुयोगद्वारस्मे

145

टीका—' णेगमववद्दाराणं ' इत्यादि-

नैगमव्यवद्दारसम्मतानि आनुप्वींद्रव्याणि कालतः=कालमाश्रित्य कियचिरं= कियन्तं कालं भवन्ति ?। आनुप्वींत्वपर्यायेण कियत्कालम् अवतिष्ठन्ते ? इति पण्दुराग्नयः । सत्रे 'होई ' इत्येकवचनमार्पत्वात् उत्तरमाह-आनुप्वींद्रव्यम् एकं द्रव्यं मनीत्य=आश्रित्य जघन्यत एकं समयमवतिष्ठते, इत्कर्षतः असंख्येयं काक मवतिष्ठते । नानाद्रव्याणि=बहूनि आनुप्वींद्रव्याणि प्रतीत्य=भाश्रित्य तु नियमत एवां सवौद्धा=सार्वकालिकी रियतिर्भवति । अयं भावः-परमाणुद्रयादौ अपरेका-दिपरमाणुमील्जने सति अपूर्व किंचिदानुप्रींद्रव्यमुत्पधते, ततः समयाद्ध्वं पुनरप्ये

क्षा छेकर अनेक आनुपूर्वी द्रव्यों की स्थिति सार्वकालिकी है तात्पर्य इसका यह है कि आनुपूर्वी द्रव्य का आनुपूर्वी द्रव्य रूप में रहने का जो एक समय रूप काल कहा गया है, वह इस प्रकार से है कि-पर-माणुद्रय आदि में दूसरे एक आदि परमाणुओं के मिलने पर एक कोई अपूर्व आनुपूर्वी द्रव्य उत्पन्न हो जाता है बाद में एक समय के अनन्तर उसमें से एक आदि परमाणु के छट जाने पर वह आनु-पूर्वी द्रव्य उस रूप से अपगत (नष्ट) हो जाता है। इसलिये एक आनुपूर्वी द्रव्य की, अपेक्षा से आनुपूर्वी रूप में रहने का काल जघन्य से एक समय कहा गया है। और जब वही एक आनुपूर्वी द्रव्य असंख्यात काल तक आनुपूर्वी द्रव्य रूप में रहने का आदि परमाणु से वियुक्त होता है तव उसकी अवस्थितिका उक्तृत्थ्य समय असंख्यात का कहा गया है। अवस्थिति फाल किसी भी एक

આનુપૂર્વી દ્રવ્યના આનુપૂર્વી દ્રવ્યરૂપે રહેવ.ના જે એક સમય રૂપ કાળ કશો છે તે આ પ્રકારે કહ્યો છે---

પરમાણુ દ્વચણુઆદિમાં (એ પરમાણુમાં) કાેઇ એક આદિ અન્ય પરમાશ્ મળવાથી કાેઈ એક અપૂર્વ દ્રવ્ય ઉત્પન્ન થઇ જાય છે ત્યાર બાદ એક સમય પછી તેમાંથી એક આદિ પરમાણુ વિશુક્ત (અલગ) થઈ જવાથી તે આતુ-પૂર્વા દ્રવ્ય તે રૂપમાંથી અપગત (નબ્ટ) થઈ જાય છે એટલે કે તે રૂપે રહેતું નથી તે કારણે એક આતુપૂર્વા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વા રૂપે રહેવાને કાળ એાછામાં એાછા એક સમયના કહ્યો છે. અને જ્યારે એજ એક આતુ-પૂર્વા દ્રવ્ય અસ'ખ્યાત કાળ સુધી આનુપૂર્વા દ્રવ્યરૂપે રહીને એક આદિ પર-માણુ રૂપે વિશુક્ત (અલગ) થઇ જાય છે ત્યારે તેની અવસ્થિતિના ઉત્કૃષ્ટ સમય અસ'ખ્યાત કાળના કહ્યો છે. કાઇ પણુ એક આનુપૂર્વા દ્રવ્યના અવ-

|                 | •    |       |    | •                |
|-----------------|------|-------|----|------------------|
| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र | 25 | कालद्वारनिरूपणम् |

काद्यणौ वियुक्ते सति तदानुपूर्वीद्रव्यमपगतं भवति, अत एकमानुपूर्वीद्रव्यम्भि इत्य जघन्यत एकः समयोऽवस्थितिकालः । यदा तु तदेवैकमानुपूर्वीद्रव्यमसङ् रूयातकालं तद्भावेन स्थित्वाऽनन्तरोक्तस्वरूपेण वियुज्यते, तदा तस्य उत्कृष्ठसो ऽसंप्येयोऽवस्थितिकालः, नत्वनन्तोऽवस्थितिकालः, उत्कृष्टाया अपि पुद्गलु संयोगस्थितेरसंख्येयकालत्वात् । बहूनि आनुपूर्वीद्रव्याणि आश्रित्य तु एषामानु-पूर्वीद्रव्याणां नियमतः सर्वादा स्थिति वेध्या । यत्तो नास्ति कश्वित्तादत्तः काल्जो यत्र काल्छेऽयं लोक आनुपूर्वीद्रव्यरहितो भवेदिति ।

आनुपूर्वी द्रव्य का आनुपूर्वीरूप में रहने का काल अनन्त नहीं होता है। क्योंकि उत्कृष्ट भी पुद्गल संयोगस्थिति असंख्यात काल की ही होती है। अनेक आनुपूर्वी द्रव्यों की अपेक्षा तो इन आनुपूर्वीद्रव्यों की स्थिति नियमतः सर्व कालकी है। क्योंकि लोक में ऐसा कोई काल नहीं है कि जिसमें ये आनुपूर्वी द्रव्य नहीं हों। ( अणाणुपुव्वी दृष्वाइं अवत्तव्यकदव्याइं च एवं चेव भाणियव्वाइं) अनानुपूर्वी दृष्वाइं अवत्तव्यक द्रव्यां में भी जघन्य और उत्कृष्ट रूप काल एक द्रव्य और अवक्तव्यक द्रव्यां में भी जघन्य और उत्कृष्ट रूप काल एक द्रव्य और अवक्तव्यक द्रव्यां में भी जघन्य और उत्कृष्ट रूप काल एक द्रव्य और अवक्तव्यक द्रव्यां में भी जघन्य और उत्कृष्ट रूप काल एक द्रव्य और अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा लेकर पूर्वोक्त रूपसे ही जानना चाहिये। तात्पर्य यह है कि कोई एक परमाणु एक समय तक अकेला रहकर बाद में किसी दूसरे परमाणु से संस्ठिष्ट हो जाता है। इस-लिये एक आनुपूर्वी द्रव्य की अपेक्षा से उस अनानुपूर्वी रूप एक द्रव्य का अवस्थिति काल जघन्य से एक लमय का और जब वही एक परमाणु

સ્થિતિકાળ (આવપૂર્વા રૂપે રહેવાના કળ) અન'ત હાતા નથી, કારણુ કે ઉત્કૃષ્ટ પુદ્રલસ'યાંગ સ્થિતિ પણ અસ'ખ્યાત કાળની જ હાય છે. અનેક આવપૂર્વી દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ તા તે આવપૂર્વી દ્રવ્યાની સ્થિતિ નિયમથી જ સર્વ'કાલીન હાય છે, કારણુ કે લાેકમાં એવા કાઇ કાળ નથી કે જ્યાર આવપૂર્વી દ્રવ્યાનું અસ્તિત્વ જ ન હાેય.

( અળાળુપુરુવી દુસ્વાદ ' અવસ સ્વગ દુસ્વાદ ' લ ૫વ' ચેવ માળિયસ્વ') અનાતુ-પૂર્વા દ્રબ્યોમાં અને અવકતબ્યક દ્રબ્યે માં પણ એક દ્રબ્ય અને અનેક દ્રબ્યોની અપેક્ષાએ પૂર્વો ક્ત જઘન્ય કાળ અને ઉત્દુબ્ટ કાળ સમજી લેવા આ કચનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે. કે ઇ એક પરમાણુ એક સમય સુધી એકલું રહીને ત્યાર બાદ કાઇ બીજા પરમ ણુ સાથે સંશ્લિબ્ટ થઇ જાય છે. તેથી એક અનાનુપૂર્વા દ્રબ્યના અવસ્થિતિકાળ (અનાનુપૂર્વા દ્રબ્ય રૂપે રહેવાના કાળ) ઓછામાં એાછા એક સમયના કહ્યો છે, અને જ્યારે એજ એક પરમાણ

# अनुयोगद्वारस्त्रे

एवमेव-अनानुपूर्वींद्रव्याणि अवकव्यकद्रव्याणि च वक्तव्यानि । आनु-पूर्वीद्रव्येषु अवकव्यद्रव्येषु च जघन्यत उस्ट्राण्टतश्चापि पूर्वोक्त एवावस्थानकाळः । अयं भावः-कश्चिरपरमाणुरेकं समयमेकाकी स्थित्वा ततोऽन्येन परमाणुना संसिल्टो मवति । अन एकमनानुपूर्वेंद्रव्यवधिकृत्य जघन्यत एकः समयोऽवस्थिति-कालः । स एवकः परमाणु यदा असंख्यात कालं तद्भावेन स्थित्वाऽन्येन परमाणुना संसिल्पति, तदा उत्कृष्टतोऽसंख्येयोऽयस्थितिकालो भवति । नानाद्रव्याण्याश्रित्म तु पूर्ववदेव सर्वोद्धा स्थितिर्वोध्या ।

परमाणुद्रयलक्षणमवतः व्यकद्रव्यमपि यदा समयगंकं छंयुक्तं स्थित्वा तद्रो वियुज्यते, तदवस्थमेव वा पुनरन्येन परमाणुना संयुज्यते, तदा तस्याक्षक्यक द्रव्यतया, एकसमयलक्षणः कालस्तस्य जयन्यतोऽवस्थितिकालो बोध्यः । यदा द्र असंख्यात काल तक अकेले रहने की स्थिति में रहकर बाद में किसी कृसरे परमाणु से संश्ठिब्ट हो जाता है तब उसका अवस्थितिकाल उत्कृष्ट से असंख्यात काल माना जाता है नाना द्रव्यों की अपेक्षा से इन अनानु पूर्वी द्रव्यों की अवस्थिति का समय सर्वकाल माना गया है क्योंकि लोक में ऐसा कोईसाभी समय नहीं है कि जिसमें ये अनानुपूर्वी दव्यों की अवस्थिति का समय नहीं है कि जिसमें ये अनानुपूर्वी दव्या न हों । एक परमाणुरूप द्रव्यहप अवक्तव्यक द्रव्य भी जब एक समय तक संयुक्त रह कर फिर वियुक्त हो जाता है तब उसका अवस्थिति काल जघन्य से एक समय माना गया है, आप्रधा जब वह उसी स्थिति में एक समय तक रहते हुए किसी और दूसरे परमाणु से संयुक्त हो जाता है तब उसका अवस्थितिकाल जघन्य से एक समय का माना गया है । और जब वही अवक्तव्यक द्रव्य असंख्यात

અસ'ખ્યાત કાળ સુધી એકલું રહીંને ત્યાર ખાદ કાઇ બીજા પરમાણુની સાથે સ'શ્લિષ્ટ થઇ જાય છે, ત્યારે તેના અવસ્થિતિ કાળ અધિકમાં અધિક અસં-ખ્યાત કાળના મનાય છે વિવિધ દ્રવ્યાની અપૈક્ષાએ વિચારવામાં આવે તા તે અનાનુપૂવી દ્રવ્યાના અવસ્થિતિકાળ સર્વકાલીન માનવામાં આવ્યા છે, કારણુ કે લાકમાં એવા કાઈ સમય નથી કે જ્યારે આ અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યાનું અસ્તિત્વ જ ન હાેય.

એ પરમાણુ રૂપ એક અવક્તવ્યક દ્રવ્ય પણ જ્યારે એક સમય સુધી સંસુક્ત રહીને ત્યાર બાદ વિભક્ત થઇ જાય છે, ત્યારે તેના જઘન્ય અવસ્થિતિ કાળ એક સમયના માનવામાં આવે છે. અથવા જ્યારે તે એજ સ્થિતિમાં એક સમય સુધી રહીને ત્યાર બાદ કોઇ એક બીજા પરમાણ સાથે સંશિલપ્ટ सनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र ८७ अन्तरद्वारनिरूपणम्

364

इदेवावक्तव्यकद्रव्यं असंख्यातं कालं तद्भावेन स्थिता विघटते, तदवस्थमेत् झा पुनरन्येन परमाणुना संश्ठिष्यति, तदा उल्हब्टतो अवक्तव्यकदव्यतया असंख्यात-कालस्तदवस्थितिकालो बोध्यः । नानाद्रव्याण्याश्रित्य तु पूर्ववत् सर्वादाऽव-स्थितिकालो बोध्यः ॥मू० ८६॥

सम्मति षष्ठमन्तग्द्वारमाह-

मूल्म-णेगमववहाराणं आणुपुवीदव्वाणं अंतरं कालओ केवचिरं होई? एगं दव्वं पडुच्च जहन्नेणं एगं समयं उक्कोसेणं अणंतं कालं, नाणादव्वाइं पडुच्च णरिथ अंतरं। णेगमववहा-राणं अणाणुपुवीदव्वाणं अंतरं कालओ केवव्चिरं होई? एगं दव्वं पडुच्च जहण्णेणं एगं समयं उक्कोसेणं असंखेजं कालं, नाणादव्वाइं पडुच्च णरिथ अंतरं। णेगमववहाराणं अवत्तग-काल तक तदाव से स्थित रहकर किर विघटित हो जाता है, अथवा झब वह उसी स्थिति में असंख्यात काल तक रहता हुआ बाद में किसी दूसरे परमाणु से संश्रिष्ट हो जाता है तथ व्यक्ता हम्बा मवक्तव्यक द्रव्य रूप से अवस्थिति काल असंख्यात काल प्रमाण माना जाता है। नाना अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा इन अवक्तव्यक द्रव्ये का अवस्थिति काल सर्वकालिक माना गया है। क्योंकि लोक में ऐसा कोई भी समय नहीं है कि जिसमें इनकी अवस्थिति न हो ॥त्व. ८६॥

થઇ જાય છે ત્યારે તેના અવસ્થિતિ કાળ જઘન્યની અપેક્ષાએ એક સમયના ગણાય છે, અને જ્યારે તે અવક્તવ્યક દ્રવ્ય અસ'ખ્યાત કાળ સુધો એજ સ્થિતિમાં રહીને ત્યાર બાદ વિઘટિત (વિભક્ત) થઇ જાય છે, એટલે કે જ્યારે તે એજ સ્થિતિમાં અસંખ્યાત કાળ સુધી રહે છે અને ત્યાર બાદ કાઈ બીજા પરમાણુ સાથે સંશ્વિક્ષ્ડ (સ'ગુક્ત) થઇ જાય છે, ત્યારે તેના અવક્તવ્યક દ્રવ્યરૂપે રહેવાના કાળ (અવસ્થિતિ કાળ) અધિકમાં અધિક અસંખ્યાત કાળ-પ્રમાણુ માનવામાં આવ્યા છે.

વિવિધ અવક્તવ્યક દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ તે અવક્તવ્યક દ્રવ્યાના અવન્ સ્થિતિ કાળ (અવક્તવ્યક દ્રવ્યરૂપે રહેવાના સત્ત્ય) સર્વકાલીન કહ્યો છે. એટલે કે એવા કાઈ પણ સમય નથી કે જ્યારે તેમની અવસ્થિતિ (અસ્તિત્વ) જ ન હોય. ાા સૂ૦ ૮૬ ા

अनुयोगदारस्त्रे

द्ववाणं अंतरं कालओ केवच्चिरं होई ? एगं दब्वं पडुच्च जहन्नेणं एगं समयं उक्कोसेणं अणंतं कालं, नाणादब्वाइं पडुच णस्थि अंतरं ॥सू०८७॥

छाया -- नैगमव्यवहारयोरानुपूर्वी द्रव्याणामन्तरं काळतः कियच्चिरं भवति? एकं द्रव्यं मतीत्य जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण अनन्तं काल्रम्, नानाद्रव्याणि मतीत्य नाहित अन्तरम्। नैगमव्यवहायोरनानुपूर्वीद्रव्याणाम् अन्तरं काल्रतः किय-च्चिरं भवति ? एकं द्रव्यं मतीस्य जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण असंख्येये

अब सूत्रकार अन्तरदारकी प्ररूपणा करते हैं

"णैगमयवहाराणं" इत्यादि

शब्दार्थ-प्रइन-( णेगमववहाराणं आणुपुब्बीद्व्वाणं अंतरं कालओ केवच्चिरं होई )

प्रइन-नैगम व्यवहारनय संमत आनुपूर्वी द्रव्यों का व्यवधान काल की अपेक्षा कितने काल का होता है ? अर्थात आनुपूर्वी द्रव्य आनुपूर्वी स्वरूप का परित्याग करके पुनः उस आनुपूर्वी स्वरूप को जितने काल के व्यवधान से प्राप्त करते हैं उस काल व्यवधान का नाम अर्थात् विरह काल का नाम अंतर है । यहां अंतर यह काल की अपेक्षा से शिष्य ने पूछा है । क्योंकि अंतर क्षेत्र की अपेक्षा से भी होता है। इसीलिये यहां उस क्षेत्र गत अंतर के परिहारार्थ काल पद का प्रयोग सूत्रकार ने किया है ।

હવે સૂત્રકાર અન્તરદ્વારની પ્રરૂપણા કરે છે-"णेगमववद्दाराणं" ઇત્યાદિ-શખ્દાર્થ-પ્રશ્ન-(णेगमववद्दाराणं आणुपुञ्वीदृब्वाणं अंतर' कास्त्रओ खेव-चिंगर' होई?) નૈગમ અને વ્યવહાર, આ બન્ને નયસંમત આનુપૂવી દ્રવ્યતું વ્યવધાન (અંતરવિરહાળ) કાળની અપેક્ષાએ કેટલા કાળતું હોય છે? આનુપૂર્વી દ્રવ્ય આનુપૂર્વી સ્વરૂપના ત્યાગ કર્યા બાદ કરીથી તે આનુપૂર્વી દ્રવ્યરૂપ સ્વરૂપને જેટલા કાળના વ્યવધાન (આંતર) બાદ પ્રાપ્ત કરે છે, તે વ્યવધાન કાળતું નામ અથવા વિરહકાળનું નામ અંતર છે. અહીં શિધ્યે કાળની અપેક્ષાએ તે અંતરના વિષયમાં પ્રક્ષ પૂછ્યા છે. ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ પણ અંતર હાેઈ શકે છે, પણ અહીં ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અંતર પૂછ્યું નથી અહીં તા કાળની અપેક્ષાએ અંતર પૂછ્યું છે. તેથી જ અહીં '' काल્ગો કેવજિવર'" આ સૂત્રપાઠ મૂક્યા છે.

मङ्ख्योगचर्मिंद्रका दीका सूत्र ८७ अन्तरद्वारनिरूपणम्

काकम्, नानाद्रव्याणि मतीस्य नास्ति अन्तरम्। नैगमव्यवद्वारयोरवक्तव्यकद्रव्याः जाम् अन्तरं कालतः कियच्चिरं भवति ? एकं द्रव्यं मतीस्य जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण अनन्तं कालम्, नानाद्रव्याणि मतीत्य नास्ति अन्तरम् ॥सू० ८७॥

्टीका-' णेगमववहाराणं ' इंग्यादि-

नैगमन्य बहारसम्मतानाम् आनुपूर्वीद्रेव्याणाम् अन्तरं=व्यवधानं काळतः= काळमाश्रित्य कियच्चिरं=कियत्कालावधि भवति ?। क्षेत्रतोऽप्यन्तरं भवस्यतस्त-द्व्यवच्छेदाय माह-' कालओ केवच्चिरं' इति । आनुपूर्शीद्रव्याणाम् आनुपूर्वी स्वरूपतां परित्यव्य पुनस्तत्वाप्ति यांवता कालेन भवति स किं परिमाणः कालो मवतीति मक्षः। उत्तरमाह-एकं द्रव्यं प्रतीत्य=आश्रित्य जयन्यत एकं समयमन्त-रम्, उत्कर्षतस्तु अनन्तं कालमन्तरम् । नानाद्रव्याणि प्रतीत्य तु अन्तरं नास्ति । अयं मावः-ज्यणुकचतुरणुकादीनां मध्ये किमप्यानुपूर्वीद्रव्यं विश्रसापरिणामात् मयोगपरिणामाद् वा खण्डको वियुच्य परित्यक्तःनुपूर्शीभावं संजातम् । पुनस्तत् एकसमयाद्र्ध्वे विश्रसादिपरिणामात् पुनस्तैरेव परमाणुभिस्तथेन निष्यक्रम् । इत्यं

इत्तर-(एगं दटवं पडुच्च जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं अणंतं-कासं ) एक आनुपूर्वी द्रव्य की अपेक्षा जघन्य अंतर एक समय का और इस्कूष्ट अंतर अनंत काल का है ( नाणा दव्याइं पडुच्च गरिथ अंतरं ) तथा नाना द्रव्यों की अपेक्षा अंतर नहीं है । इस कथन का भाव यह है कि व्यणुक, चतुरणुक आदि आनुपूर्वी द्रव्य में से कोई एक आनुपूर्वी द्रव्य स्वाभाविक अथवा प्रायोगिक परिणमन से खंब खंड होकर आनुपूर्वी पर्याय से रहित हो गया अब पुनः वही द्रव्य एक समय के बाद स्वाभाविक आदि परिणाम के तिमित्त से उन्हीं

ઉત્તર-( ( ( પં इ द्व ' 9 हुच्च जह જોળ' પ્ય' સમય' उक्को सेण અળંત काરું ) એક આતુ પૂર્વી દ્રબ્યની અપેક્ષાએ એાછા માં એાછું અંતર (વિરહકાળ) એક સમયતું અને વધારેમાં વધારે અંતર અનંત કાળતું હેાય છે. ( નાળા इ દ્વારં વકુષ્ઠય ળત્યિ અંતરં) તથા વિવિધ દ્રબ્યાની અપેક્ષાએ વિચારવામાં આવે તા એવા અંતરના સદ્ભાવ જ નથી. આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-ત્રણ અણુવાળું, ચાર અણુવાળુ આદિ આતુ પૂર્વી દ્રબ્યામાંથી કાઈ એક આતુ-પૂર્વી દ્રબ્ય સ્વાભાવિક અથવા પ્રાયાગિક પરિણમન વડે ખંડ ખંડ થઇ જઇને આતુ પૂર્વી પર્યાથથી રહિત થઇ ગયેલું હવે એજ દ્રબ્ય એક સમય બાદ કરીથી સ્વાભાવિક આદિ પરિણમન દારા એજ પરમાણુઓના સંપાગથી એજ આતુ પૂર્વા

## अनुयोगहररक

160

च एकं द्रव्यमाश्चित्यानुपूर्वीत्वस्य परित्यागे पुनर्लामे च सति मध्ये योऽन्तरः सः जघुत्वत एकसमयात्मको बोध्या, उत्तृष्टतस्तु अन्तरमनन्तकारुं भवति। तथादिः तदेव त्रिवक्षितं किमप्यानुपूर्वीद्रव्यं पूर्ववदेव भिन्नम् , ततस्ते परमाणवोऽन्येषु पर-माणुद्वचणु क्रत्र्यणु कममृतिषु अनन्ताणु कस्कन्धपर्यन्तेषु पतिस्थानमुरुकृष्टां स्थिति-मनुमवन्तः पर्यटन्ति । इत्यं पर्यटनं कृत्वा कार्लस्पानन्तत्वादं विश्रसादिपरिणामतः पुनर्यदा तैरेव परमाणुभिस्तदेव विवक्षितमानुपूर्वीद्रव्यं जायते तदा उत्कृष्टतोऽनन्त

परमाणुओं के संयोग से निष्पत्न हो गया-विवक्षित आनुपूर्वी रूप बन गया। इस प्रकार एक आनुपूर्व द्रव्य को आश्रित करके आनुपूर्वी स्वरूप के परित्याग हो जाने पर और पुनः उसी स्वरूप में आने पर बीच में जो अन्तर पडा वह जवन्य से एक समय का पडा-इस प्रकार यह एक समय का अन्तर जानना चाहिये। तथा उत्तृष्ट से अन्तर अनंत काल का, इस प्रकार से अजाता है कि कोई एक विवक्षित आनुपूर्वी द्रव्य पूर्वोक्त रूप से आनुपूर्वी पर्याय से रहित हो गया। इस प्रकार निर्मत वे परमाणु अन्य द्वयणुक ज्यणुक आदि से छेकर अमन्त स्कंघ पर्यन्त रूप अनन्त स्थानों में प्रस्वेक उत्कृष्ट काल की स्थि ति का अनुभव करते हुए संश्चिष्ट रहे। इस प्रकार मत्येक दयणुक आदि अनन्त स्थानो में अनंत काल तक संश्चिष्ट होते २ अनन्त काल समाप्त होने पर जब उन्हीं परमाणुओं द्वारा वही विवक्षित आनुपूर्वी द्व्य पुनः निष्पन्न हो जावे तब यह अनंत काल का उत्कृष्ट अंतर

રૂપ અની જાય છે. આ રીતે એક આનુપ્લી દ્રવ્યના આનુપૂલી સ્વરૂપના પશ્તિયાગ થઈ ગયા બાદ કરીથી એજ સ્વરૂપમાં આવી જવામાં જે કાળના આંતરા પડે છે તે કાળના આંતરા રૂપ જઘન્ય અંતર એક સમયતું સમજવું હ્યુષ્ટની અપેક્ષાએ જે અનંત કાળનું અંતર કહ્યું છે તેનું સ્પબ્ટીકરણ નીચે પ્રમાણે છે-ધારા કે કાઈ એક વિવક્ષિત આનુપૂલી દ્રવ્ય પૂર્વોક્ત રૂપે આનુપૂલી પ્રયોથથી રહિત થઈ ગયું છે. આ રીતે વિભક્ત થયેલાં તે પરમાણુઓ અન્ય બે અહુવાળા, ત્રણ અહુવાળા વગેરેથી લઈને અનંત પર્યન્તના અહુવાળા સ્કન્ધ રૂપ અનંત સ્થાનામાંની પ્રત્યેક સ્થાનમાં ઉત્કૃષ્ટ કાળની સ્થિતિના અનુસવ કરતાં થકા સ'શ્લિષ્ટ રહ્યા. આ પ્રમાણે પ્રત્યેક દ્રવાણુક આદિ અનંત સ્થાનામાં અનંત કાળ સુધી સંશ્લિષ્ટ રહ્યા બાદ એટલે કે એ સ્વરૂપમાં રહેતાં રહેતાં અનંત કાળ વ્યતીત થઇ ગયા બાદ એજ પરમાણુઓ દ્વાર જ્યારે વિવક્ષિત આનુપૂર્વી દ્રવ્યનું ફરીથી નિર્માણ થઈ જાય છે, ત્યારે એપ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ८७ अन्तरद्वारनिरूपणम्

कालमन्तरं भवति । नानाद्रव्याण्याश्रित्य त्वन्तरं न भवति । यतो नास्ति कश्चित् स कालो यत्र सर्वाण्यानुपूर्वीद्रव्याणि युगपदानुपूर्वीभावं परित्यजन्ति, लोकेऽनन्ता-नन्तानुपूर्वीद्रव्याणां सर्वदा विद्यमानत्वात् , अतो नानाद्रव्यापेक्षयाऽन्तरं नास्तीति । तथा-नैगमव्यवद्दारसम्मतानामनानुपूर्वीद्रव्याणां कालतः कियच्चिरमन्तरं मद्तीति प्रश्नः । उत्तरमाह-'एगं दव्व' इत्यादि । एकं द्रव्यमाश्रित्य जघन्यत एकं समयमनानुपूर्वीद्रव्याणामन्दरं भवति, उत्कर्पवोऽसंख्येयं कालमन्तरं मवति । नाना-

होता है। साना आनुपूर्वी द्रव्यों की अपेक्षा जो काल का अन्तर नहीं कहा गया है, सो इतका कारण यह है कि लोक में ऐसा कोई सा भी काल नहीं कि जिस में समझ्त आनुपूर्वी द्रव्य अपने आनुपूर्वी स्वभाव का एक साथ परित्याम कह देते हो। क्यों कि लोक में अनंतानंत आनुपूर्वा द्रव्य सर्ददा विद्यतान रहते हैं। इसलिये नाना आनुपूर्वी द्रव्यों की अपेक्षा से अन्तर नहीं आ सकता है। (जेगमबबहारण अणा णुपुन्वीदन्वाण अन्तर कालओ केचठिचर होई ?)

प्रदन- नैगम व्यवहारनय संमत अनानुपूर्वी द्रव्यों का व्यवधान काल की अपेक्षा कितने काल का होता है ?

उत्तर-(एगं दब्वं पडुच्च जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं असंखेझं कालं नाणाद्व्याइं पडुच्य णस्थि अंतरं ) अनानुषूवीं द्रव्यों का बिरह काल एक अनानुषूर्वी द्रव्य की अपेक्षा से जघन्य एक समय का और

થવામાં અતંત કાળનું ઉત્કુષ્ટ અંતર પડી જાય છે. એટલે કે આનુપૂર્વા પર્યાયના પરિત્યાગ કર્યા બાદ કરી આનુપૂર્વા પર્યાયમાં આવી જવામાં અનંત કાળનું વ્યવધાન (આંતરા) પડી જાય છે. '' વિવિધ દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ કાળનું આંતર છે જ નહીં','' આ પ્રકારના કથનનું કારણ એ છે કે દ્વાકમાં એવા કાઈ પણ સમય નથી કે જ્યારે સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા પાતાના આનુપૂર્વા સ્વભાવના એક સાથે પરિત્યાગ કરી દેતાં હાેય, કારણ કે દ્વાકમાં અનંતાનંત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા સવૈદા વિદ્યમાન રહે છે, તેથી વિવિધ આનુપૂર્વી દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ કાળના આંતરા જ પડી શકતા નથી.

પ્રશ્ન-(ણેયમવલદ્વારાળં અળાળુપુટ્વી લ્વ્વાળં <mark>ગંતર કાઢથો કેવહિપર દોર્દ્ ! )</mark> તૈગમ અને વ્યવહાર નયસ મત અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યાનુ વ્યવધાન (અ'તર-વિરહ-કાળ) કાળની અપેક્ષાએ કેટલા કાળનું હોય છે ?

उत्त--(एगं १व्वं पहुच्च बहण्णेणं एगं समयं उक्कोसेणं असंखेज्ज्ञ' काछ' नाणादव्वाइं पहुच्च णस्थि अंतरं) अनानुपूर्वीं द्रव्यने। विरक्षधण स्पेध स० ४९

## नुयोगहारस्त्रे

100

द्रव्याण्याश्रित्य तु नास्ति अत्तरमिति । अयमाश्रयः-यदा परमाणुस्वरूपं किमप्य-नातुपूर्वीद्रव्यम् , अन्येन परमाणुना द्वचणुकव्यणुकादिना वा एकं समयं संशिष्ठ्य समयादूर्ध्वं पुनर्विश्ठिष्टं भवति, तदैक द्वव्यापेक्षया जधन्यत एकं समयमन्तरं भवति । यदा तु तदेवानानुपूर्वीद्रव्यं परमाणुद्वचणुकव्यणुकादिना केनचिद् द्रव्येण सद्द संयुज्य ते, संयुक्तं चासंख्येयं कालं स्थित्वा ततो वियुज्य पुनः पूर्ववदनानुपूर्वीत्वं लभते । इत्यमेकं द्रव्यमाश्रित्य उत्कृष्टतोऽसंख्येयकालमन्तरं भवति ।

उस्कृष्ट अन्तर असंख्यात काल का होता है। नाना अनानुपूर्वी द्रव्यों की अपेक्षा से कोई अन्तर नहीं हैं। नात्पर्य इसका इस प्रकार से है कि जब कोई भी परमाणुरूप अनानुपूर्वी द्रव्य अन्य किसी दूसरे परमाणु के साथ अधवा द्वयणुक ज्यणुक आदि के साथ एक समय तक संश्ठिष्ट होकर बाद में उससे वियुक्त विश्ठिष्ट-हो जाता है तब एक अनानु-पूर्वी द्रव्य की अपेक्षा जधन्य एक समय का अन्तर होता है। और जब बही अनानुपूर्वी द्रव्य रूप परमाणु किसी द्वचणुक व्यणुक आदि के साथ संयुक्त हो जाता है और असंख्यात काल तक संयुक्त रह कर फिर उससे वियुक्त होता है, तो इस प्रकार पुनः उसे अनानुपूर्वी रूप में आने पर यह द्रव्य की अपेक्षा उध्य्क्वट असंख्यात काल का अन्तर होता है।

અનાનુપૂવી' દ્રવ્યની અપેક્ષાએ એાછામાં એાછે! એક સમયને! અને વધારેમાં વધારે અસંખ્યાત કાળના હાય છે વિવિધ અનાનુપૂર્વ.' દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા વ્યવધાન (વિરહકાળ-અંતર)ના સદ્ભાવ જ નથી. આ કચનનું સ્પષ્ટીકરણ નીએ પ્રમાણે છે-જ્યારે કાંઈ પરમાણ રૂપ અનાનુ-પૂર્વા દ્રવ્ય કાંઈ બીજ પરમાણુની સાથે અથવા હવાણુક, ત્રિપ્રણુક આદિ સ્ક'ધાની સાથે એક સમય સુધી સંશ્વિલ્ટ (સંયુક્ત) રહીને તેનાથી વિયુક્ત (અલગ) થઇ જાય છે ત્યારે એક અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યતી અપેક્ષાએ એાછામાં એાછા સમયનું અંતર (વ્યવધાન) પડી જાય છે. અને એજ અનનુપૂર્વા દ્રવ્ય રૂપ પરમાણુ જ્યારે કાઈ દ્રયાણુક, ત્રિપ્રણુક આદિ સ્ક'ધાની સાથે સંશ્વિલ્ટ થઈને અસંખ્યાત કાળ સુધી એજ સ્થિતિમાં રહીને કરીથી તેમાંથી વિયુક્ત (વિક્ષડત) થઈ જાય છે, અને કરીથી અનાનુપૂર્વા રૂપે નિષ્પન્ન થઇ જાય છે, તો આ પ્રકારે અનાનુપૂર્વાના પરિત્યાગથી લઇને અનાનુપૂર્વીના પુનઃ નિર્મા લુમાં વધારેમાં વધારે અસંખ્યાત કાળનું અંતર પડે છે આ ઉત્કૃષ્ટ અંતર એફ અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ કહ્યું છે, એમ સમજવું.

غەلا

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ८७ अम्तरद्वारनिरूपणम्

नतु अनानुपूर्वीद्रव्यं यदाऽनन्तानन्तपरमाणुमचितस्कन्धेन सह संयुज्यते, तत्संयुक्तं चासंख्येयं काल्रमवतिष्ठते, ततोऽसौ स्कन्धोभिद्यते । भिन्ने च तस्मिन् स्कन्धे यस्तस्माछप्रुः स्कन्धो भवति, तेनापि सह संयुक्तमसंख्यातं काल्रमवतिष्ठते, पुनस्तस्मिन्नपि स्कन्धे भिद्यमाने यस्तस्माल्ल्रघुतरः स्कन्धो भवति तेनापि लघुतरेण स्कन्धेन सह संयुक्तमसंख्येयं काल्रमवतिष्ठते, इत्येवं क्रमेण पुनस्तस्मिन्नपि मिद्यमाने स्कन्धे यस्तस्माल्लघुनमः स्कन्धो भवति, तेनापि संयुक्तमसंख्येयं काल्यमवतिष्ठते, इत्येवं तत्र भिद्यमाने ऋपेण कदाविदनन्ता अपि स्कन्धा संभ-

र्शका-जब एक अनानुपूर्वी द्रव्य अनंतानंत परमाणुओं के प्रचय रूप से संयुक्त होता है और वह उसके साथ संयुक्त अवस्था में असं-ख्यात काल तक रहता है और वाद में जब यह स्कंघ भेद को प्राप्त होता है-अर्थात् टूटता है-तब उससे जो लघुस्कंघ उस्पन्न होता है, उसके साथ भी यह परमाणु रूप अनानुपूर्वी द्रव्य असंख्यात काल तक संयुक्त रहता है। बाद में जब वह भी स्कंघ भेद को प्राप्त होता है-तब उससे भी एक लघुनर स्कंघ उत्पन्न हो जाता है। और उस लघु-तर स्कंघ के साथ भी यह असंख्यात काल तक संयुक्त रहता है। इस प्रकार के क्रम से जब वह लघुनर स्कंघ भी भेद प्राप्त हो जाता है। त्व प्रकार के क्रम से जब वह लघुनर स्कंघ भी भेद प्राप्त हो जाता है। त्व उससे भी एक लघुनम स्कंघ उत्पन्न हो जाता है। और यह परमाणु रूप अनानुपूर्वी द्रव्य उस लघुन्दर स्कंघ के साथ भी असंख्यात काल

શંકા-જ્યારે એક અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય અનંતાનંત પરમાણુઓના પ્રચય **રપ સ્ક'ધ સાથે** સંયુક્ત થાય છે અને તે તેની સાથે સંયુક્ત અવસ્યામાં અસ'ખ્યાત કાળ સુધી રહ્યા આદ જ્યારે તે સ્કંધ વિભાકત થઇ જાય **તે**માંથી કાેઈ લઘુરક**ં**ધ ત્યારે Ð. ઉત્પન્ન **શ**ઈ જાય એ. તે લઘુરક'ધની સાથે પણ તે પરમાણુ રૂપ અનાનુપૂર્વા દ્રબ્ય અસ'ખ્યાત કાળ સુધી સંયુક્રત રહે છે. ત્યારખાદ જ્યારે તે રકંધ પણ વિભક્રત થઈ જાય છે ત્યારે તેમાંથી કાેઇ લઘુસ્ક ધ ઉત્પન્ન થઇ જાય છે તે લઘુસ્ક ધની સા**ચ** પછ્યુ તે પરમાણ રૂપ અનાતુપૂર્વા દ્રવ્ય અસંખ્યાત કાળ સુધી સંસુકત રહે છે. ત્યાર બાદ જ્યારે તે સ્કંધ પણ વિભક્ત થઈ જાય છે ત્યારે તેમાંથી પણ એક લઘુતર સ્કંધ ઉત્પન્ન થઈ જાય છે, અને તે લઘુતર સ્કંધ સાથે પણ તે પરમાણું રૂપ અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય અસંખ્યાત કાળ સુધી સંયુક્ત રહે છે ત્યાર બાદ તે લઘુતર સ્કંધ પણ વિભક્ત થઇ જાય છે અને તેમાંથી પણ એક લઘુતમ રકંધ ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. આ પરમાણુ રૂપ અનાહપૂર્વા દ્રવ્ય તે લઘુતમ રકંધની સાથે પણુ અસંખ્યાત કાળ સુધી સંશ્વિિષ્ઠ (સંગ્રુક્ત) રહે

#### হওহ

# अनुयोगद्वारस्त्रे

वेषुः, तत्र प्रत्येकस्मिन् स्कन्धे संयुक्तमनानुपूर्वीद्रव्यं यदा यथोक्तामसंख्येयकालं स्थितिमनुभूय एकाकि भवति, तदा तस्य यथोक्तानन्तस्कन्धस्थित्यपेक्षयाऽकन्त्यमपि काल्रमन्तरं भवति । ततः कथमुक्तमसंख्येयं कालमेवान्तरम् १ इति चेत्, उच्यते–

यदि संयुक्तः परमाणुरनन्तं कालं तिष्ठेत्तदा सत्रदुक्तमुचित्तं स्यात् , परन्त्वेवं नास्ति, एतत्सूत्रपामाण्यात् व्याख्याप्रझप्त्यादि सूत्रपामाण्याच्च परमाणुर्सयोग-

तक संशिध्ध्य रहता है। इस प्रकार कम २ से उन २स्कंधों के टूटने पर कदाचित अनंत भी स्कंध संभवित होते हैं-इस प्रकार अनंत स्कन्धों में से प्रत्येक स्कंध के साथ संयुक्त वह अनानुपूर्वी इच्य, जय असंख्यात काल की अपनी स्थिति को समाप्त कर एकाकी रूप में आजाता है-अर्था-त पूर्व की अनानुपूर्वी रूप एक परमाणु अवस्था को प्राप्तकर लेता है-तब उसका इन पूर्वोक्त अनन्त स्कंधों में रहने रूप स्थिति की अपेक्षा से अनन्त काल का भी अन्तर हो जाता है। तय फिर सूत्रकार ने यहां पर एक अनानुपूर्वी द्वटरका काल की अपेक्षा लेकर असंख्यान काल का ही अन्तरक्यों कहा है ?

ं उत्तर-यह दांकाकार के बारा प्रद्शित अनन्त काल का अन्तर तब संगत बैठ सकता है कि जब परमाणु संयुक्त होकर अनेन काल तक बयणुकादि अनंत स्कंधों के साथ रहता हो । परन्तु इस खन्न की प्रमा-

છે આ રીતે ક્રમે ક્રમે તે તે સ્કાંધા વિમક્ત થતા રહે છે. આ પ્રકારે તો કયારેક અનંત સ્કાંધ પણ સંભવી શકે છે આ અનંત સ્કાંધામાંના પ્રત્યેક સ્કાંધતી સાથે અસંખ્યાત--અસંખ્યાત કાળ સુધી સંયુક્ત રહીને જ્યારે તે પરમાણ રૂપ અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય પૂર્વની પોતાની સ્થિતિમાં આવી જાય છે-એટલે કે અનાનુપૂર્વા દ્રપ્ય પરમાણ અવરથાને ફરી પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે તે પ્**રેશેક્ત અનંત સ્કાંધામાં રહેવા રૂપ સ્થિતિની અપેક્ષાએ તા** અનંત કાળનું પ્**રેવેક્ત અનંત સ્કાંધામાં રહેવા રૂપ સ્થિતિની અપેક્ષાએ તા** અનંત કાળનું **ખેતર પણ પડી જાય છે છતાં સૂત્રકારે અહીં શા મા**ટે એલું કથન કર્યું છે કે એક અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય ગે વિરહકાળ અસંખ્યાત કાળના રાય છે? એટલે કે અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય રૂપ અવરથાના ત્યાંગ કર્યા બદ ફરી એજ અવરથા પ્રાપ્ત કરવામાં અસંખ્યાત કાળતું, અંતર પડે છે એમ શા માટે કહ્યું છે? અનંત કાળનું અંતર પડે છે, એવું કેમ કહ્યું નથી ?

ઉત્તર–શંકાકર્તા દ્વારા પ્રદર્શિત અન'ત કાળત' અ'તર ત્યારે જ સ'ગત અની શકે કે જ્યારે તે પરમાણુ દ્વચણુક આદિ અન'ત રક'ધેઃની સાથે સ'શુકત થ⊎ને અન'ત કાળ સુધી રહેતું હોય, પરન્તુ આ સૂત્રની પ્રમાણતાથી અને अंद्रुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ८७ अन्तरद्वारनिरूपणम्

स्थितेरुत्कृष्टतोऽसंख्येयकालत्वावगमात्, अतोऽसंख्येयं काल्लमन्तरं बोध्यम्। नानाद्रच्याण्याश्रित्य तु अन्तरं न भवतीति।

तथा-नैगमव्यवहारसम्मतानां द्विपदेशिकस्कन्धरूपाणामवक्तव्यकद्रव्याणां काळतः कियच्चिरमन्तरं भवतीति प्रश्नः ।

उत्तरमाइ-'यगं दच्वं' इत्यादि। एकं द्रव्यमाश्रित्य जघन्यत एकं समयमन्ताम्, उत्क्रण्टतोऽतन्तं कालमन्तरं भवति। नानाद्रव्याण्याश्रित्य तु अन्तरं नार्स्तीति।

णता से और व्याख्याप्रज्ञसि आदि सूत्रों की प्रमाणता से परमाणु की संयुक्त अवस्था की स्थिति उत्कृष्ट रूप से असंख्यात काल तक की ही कही गई है। अतः सूत्र कथित असंख्यात काल का ही उत्कृष्ट अन्तर जानना चाहिये। तथा नाना अनानुपूर्शी द्रव्यों की अपेक्षा अन्तर नहीं होता है। क्यों कि लोक में ऐसा कोई भी काल नहीं है कि जिस काल में कोई न कोई अनानुपूर्वी द्रव्य न रहे। 'नेगनववहाराणं अवक्षम-द्व्वाणं अंतर कालओ केवच्चिर होई ? '

प्रइन- नैगवव्यवहारनयसंमत अवक्तव्यक द्रव्यों अपनी अवक्त-व्यक अवस्था का परिस्याग करदेनेपर और पुनः उसी स्थिति में आने पर कालकी अपेक्षा कितना विरह काल है।?

उत्तर-(एगं दृत्र्वं पहुच्च जहन्तेणं एगं समयं उकोसेणं अणंतं कालं

બ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ આદિ સૂત્રોની પ્રમાણતાથી પરમાણુની સંયુક્ત અવસ્થામાં રહેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અસંખ્યાત કાળ પર્યન્તની જ કહી છે તેથી સૂત્રક-થિત અસંખ્યાત કાળતું જ ઉત્કૃષ્ટ અંતર સમજવું જોઇએ.

" વિવિધ અનાનુપૂર્વી દ્રબ્યાની અપેક્ષાએ અંતર હાેતું નથી," આ પ્રકારના કથનનું કારણ નીચે પ્રમાણે છે---

લે કમાં ઐવેા ઠાેઈ પણુ કાળ નથી કે જે કાળે કાેઇને કાેઇ અનાવુ-પ્વી' દ્રવ્યતું અસ્તિત્વ જ ન હાેચ એટલે કે કાેઇને કાેઇ અનાતુપૂવી' દ્રવ્યતું અસ્તિત્વ તાે લાેકમાં સદા કાળ રહે છે જ.

પ્રશ્ન-( तेगमववहाराण' अवत्तगदव्वाण अंतर' क्राळको केवचिषर' होई ?) નૈગમ અને વ્યવહાર નયસ'મત અવકતવ્યક દ્રવ્યોને પાતાની તે અવકતવ્યક અવસ્થાના પરિત્યાગ કર્યા બાદ ફરીથી અવકતવ્યક અવસ્થામાં આવી જવામાં કેટલા કાળતુ' અંતર પડે છે ? એટલે કે દ્રચણુક સ્ક'ધ રૂપ અવરતવ્યક દ્રવ્યોના વિસ્હકાળ કાળની અપેક્ષાએ કેટલા કહ્યો છે ?

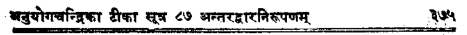
. ઉत्तर-(एग दव्व पडुच्च जहन्नेण एग समर्थ, उको उलं अनेत कालं,



अयं भारः-द्विप्रदेशिकस्कन्धरूपमवक्तव्यकद्रव्यं विघटितं स्वतन्त्रं परमाणुद्वयं जातम् । समयमेकं विघटितमेव स्थित्वा पुनः एतदेव परमाणुद्वयं परस्परं मिलित्वा द्विपदेशिकः स्कन्धो जातः । यदा-विघटित एव द्विपदेशिकः स्कन्धः स्वतन्त्र परमाणुरूपतां माप्य, अन्येन परमाण्वादिना समयमेकं संयुज्य-समयाद्ध्वं ततो वियुज्य पुनस्तदेव परमाणुद्वयं परस्परं मिलित्वा द्विपदेशिकः स्कन्धो निष्पन्नः, इत्यमवक्तव्यकद्रव्याणां जवन्यत एकं समयमन्तरं बोध्यम्,

नाणादञ्वाइं पडुच्च णस्थि अंतरं) एक अवक्तव्यक द्रव्य की अपेक्षा जधन्य अंतर एक समय का, और उत्कृष्ट अंतर अनंत काल का है। लथा नाना अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा अंतर नहीं है। इस कथन का तास्पर्य इस प्रकार से है-कि एक द्विपदेशी स्कंघ द्रव्य विघटित हो गया और वह स्वतंत्ररूप से दो परमाणु रूप बन गया। अब वे दो पर-माणु एक समय तक परस्पर जूदे २ रहे। फिर एक समय बाद आपस में संश्ठिष्ट हो गये और उनके श्लेष से वही द्विप्रदेशी स्कंघ पुनः उत्पन्न हो गया। अथवा-द्विप्रदेशि स्कंघ विघटित हो गया और उससे दो परमाणु उत्पन्न हो गये। वे परमाणु अन्य परमाणु आदि के साथ एक समय तक संयुक्त रहे और याद में उससे विघटित होकर वे ही परमाणु परस्पर मिलकर उसी द्विपदेशिक स्कंघ रूप में परिणत हो

माणादञ्जाइ' पडुच्च णस्थि अंतरं) એક અવકતવ્યક શ્વ્યની અપેક્ષાએ જઘન્ય (એ છામાં એાછું) અંતર એક સમયતું અને ઉત્ષ્કુટ (વધારેમાં વધારે) અંતર અનંત કાળતું છે, તથા વિવિધ અવકતવ્યક દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ અંત-રના સદ્ભાવ જ નથી આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-કાઇ એક દ્વિપ્રદેશી સ્કન્ધ રૂપ અવકતવ્યક દ્રવ્ય ધારા કે વિઘટિત (વિભક્ત) થઇને એ સ્વતંત્ર પરમાણુ રૂપ અત્રયાને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યાર બાદ આછામાં આછા એક સમય સુધી તા તે બન્ને પરમાણુ એક બીજાથી અલગ જ રહે છે, પણુ ત્યાર બાદ તેઓ એક બીજાની સાથે સ'શ્લિષ્ટ (સ'ગ્રુકત) થઈ જઈને ક્રરીથી દ્વિપ્રદેશી સ્કન્ધ રૂપ બની જાય છે. અથવા-દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ધ વિઘટિત થઇ જઇને તેમાંથી બે પરમાણુ ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. તે પરમાણુઓ અન્ય પર-માણુ આદિની સાથે એક સમય સુધી સ'શ્લિષ્ટ રહે છે, પણુ ત્યાર બાદ તેઓ તેનાથી વિયુક્ત થઇને પરલ્પરની સાથે સ'શ્રકત થઇ થઇને ક્રરીથી દ્વિપ્રદેશિક સ્ક'ધ રૂપે પરિણત થઈ જાય છે. આ રીતે એજ દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ધનું તેમના દ્વારા નિર્માણુ થઇ જાય છે. આ પ્રકારે દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ધ રૂપ અવસ્થાને



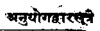
यदा च तदेव विघटितं स्वतन्त्रं परमाणुभिरनन्तैद्वर्थणुकव्यणुक यावदनन्तु-णुकस्कन्धैः सइ क्रमेण संयोगमासाध प्रत्येकस्मिन् स्कन्चेऽसकृदुत्कृष्टां स्थितिमन्न-भूय काळस्यानन्त्यात्पुनरपि तथैव द्वचणु इस् हन्धतया परिणतं भवति, तदाऽवक्त-ण्यकद्रव्यत्वं मतिपद्यते । इत्थं वियोगानन्तरं पूर्वस्वरूपमाग्तौ अनन्तकाळः माप्यते, मये-इस प्रकार वही प्रथम स्कंध बन गया। इस प्रकार दिप्रदेशी स्कंध अवस्था विधटित होने से पुनः वही द्विप्रदेशी स्कंध धनने के बीच में यह अवक्तव्यक द्रव्य का एक समय का अन्तर जचन्य जनमा भोहिये। तथा जब वही विवदेशी स्तंघ विघटित होते ही दों परमंछ रूप में आजाता है और वे परमाणु स्वतंत्र रूप से अनंत परमाणुओं के साथ अनंत द्वधणुकों, ज्यणुकों पावत अनन्ताणुक स्कंभों के साथ कमर से संयोग को प्राप्त करके, जब प्रत्येक स्कंध में बार २ अपनी उत्कृष्ट स्थिति को समाप्त कर देते हैं तो इस प्रकार काल की अनंतता के बाद जब वे अपनी उसी पूर्व अवस्था रूप द्विप्रदेशिक स्कंध रूप में परिणंत हो जाते हैं, तो इसके बीच में यह अनंत काल का उत्कृष्ट समय निकल आता है। नाना अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा काल का आंतर नहीं है ऐसा जो कहा गया है उसका भाव यह है कि लोक में ऐसा

પરિત્યાગ કરીને–દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ધ રૂપ અવસ્થામાંથી વિઘટિત થઇને ફરીથી એજ દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ધ રૂપ અવસ્થા પ્રાપ્ત કરવામાં એક સમયપ્રમાણુ કાળનું જઘન્ય અંતર પ**ડે છે. તેથી જ** અવકતવ્યક દ્રવ્ય રૂપ અવસ્થા પુનઃ પ્રાપ્ત કરવામાં તેને આછામાં ઓછા એક સમય લાગતા દાવાથી જઘન્ય અ'તર એક સમયતું કહ્યું છે.

ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ તે અંતર અનંતકાળનું કેવી રીતે ઘાય છે ? તે હવે સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે-

એજ હિપ્રદેશી સ્ક'ધ વિધટિત થઇને એ પરમાણુ રૂપ અની જાય છે તે બનને પરમાણુ સ્વતંત્ર રૂપે અનંત પરમાણુઓની સાથે અનંત દ્વયણુક સ્ક'ધા, ત્રિઅણુક સ્ક'ધો આદિ અનંત અણુક પર્યન્તના સ્ક'ધો સાથે ક્રમે ક્રમે સંથોગ પ્રાપ્ત કરીને જ્યારે પ્રત્યેક સ્ક'ધમાં વાર'વાર પોતાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સમાપ્ત કરી નાખે છે, અને આ રીતે અનંત કાળ બાદ જ્યારે તે પોતાનાં એજ પૂવ અવસ્યા રૂપ દિપ્રદેશિક સ્ક'ધ રૂપે પરિણત થઇ જય છે, તા આમ થવામાં અનંત કાળના ઉત્કૃષ્ટ સમય વ્યતીત થઈ જાય છે આ રીતે ઉત્કૃષ્ટ અ'તર (વિરદ્ધકાળ) અનંત કાળના થાય છે.





भत उत्कृष्टतोऽनन्तं काल्णमन्तरं भवति । नानाद्रव्याण्याश्रित्य पूर्वेक्तवदेवान्तरं व भवतीति ॥सू०८७॥

अथ सप्तमं मागद्वारमाह-

पूल्प-णेगमव बहाराणं आणुपुर्वादव्वाइं सेसद्व्वाणं कइ-भागे होजा ? किं संखिउ जइभागे होउ जा ? असंखिउ जहभागे होज्जा ? संखेउ जेसु भागेसु होउ जा ? असंखिउ जेसु भागेसु होउ जा ? मो संखिउ जहभागे होउ जा, ने असंखिउ जहभागे होउ जा, नो संखेउ जेसु भागेसु होउ जा, नियमा असंखेउ जेसु भागेसु होउ जा ! णेगमववहाराणं अणाणुपुर्व्या दटवाइं से सद्व्याणं कहभागे होउ जा ? किं संखिउ जहभागे होउ जा ? असंखिउ जहभागे होउ जा ? संखेउ जेसु भागेसु होउ जा ? असंखिउ जेसु भागेसु होउ जा ? संखेउ जेसु भागेसु होउ जा ? असंखिउ जेसु भागेसु होउ जा ? नो संखेउ जहभागे होउ जा ? असंखेउ जेसु भागेसु होउ जा ? नो संखेउ जहभागे होउ जा , असंखेउ जहभागे होउ जा , नो संखेउ जेसु भागेसु होउ जा, नो असंखेउ जेसु भागेसु होउ जा । एवं अवत्त-ट्यादव्याणि विभाणियव्याणि ॥सू० ८८॥

छाथा - नैगमव्यवहारयोरानुपूर्वीद्रव्याणि शेषद्रव्याणां कियझागे भवन्ति ?

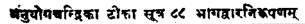
कोई साभी समय नहीं है कि जिसमें कोई न कोई अवक्तव्यक द्रव्य की सन्तान बनी रहती हो । ॥ सू० ८७ ॥

अब सप्तम आग नामक दार का सूत्रकार कथन करते हैं-"जेगम्बब्हाराण" इत्यादि ।

चाब्दार्थ-(नेगमववहाराणं) नेगमव्यवहानय संमत समस्त आनु-

" વિવિધ અવકતવ્યક દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ કાળનું અતર નથી," ઔ કચનના ભાવાર્થ એવા છે કે લાકમાં એવા કાઈ પણ સમય દાતા નથી કે જ્યારે લાકમાં કાઇને કાઇ અવકતવ્યક દ્રવ્ય વિઘમાન ન હાય એટલે કે કેઇને કાઈ અવકતવ્ય દ્રવ્ય તા લાકમાં સર્વદા વિઘમાન હાય છે જ. ાસ્૦૮૭ ॥ હવે સૂત્રકાર અનુગમના ભાગદ્વાર નામના સાતમાં કોલ્નું નિરૂપણ દરે છે. "ળેગમવથદારાળં" ઇત્યાદિ---

शण्डाथ -(णेगमबद्धइाराणं) नेेेेेेेेेेेेे अने व्यवक्षेर नयसंभत समस्त



कि संख्येयतमभागे अवन्ति ? असंख्येयतमभागे भवन्ति ? संख्येयेषु भागेषु मब न्ति? असंख्येयेषु भागेषु भवन्ति? नो संख्येयतमभागे भवन्ति, नो असंख्येय-तममाने भवन्ति, नो संख्येयेषु भागेषु भवन्ति, नियमात् असंख्येयेषु भागेषु भवन्ति । नैगमव्यवहारयोरनानुपूर्वी द्रव्याणि शेषद्रव्याणां कियद्वामे भवन्ति ? कि संख्येयतमभागे भवन्ति ? असंख्येयतमभागे भवन्ति ? संख्येयेषु भागेषु पूर्वी द्रव्य ( सेसद्व्वाणं ) दोष द्रव्यों में ( कइभागे ) कितने भाग में (होडजा) है। (किं) क्या (संखेजजह भागे होजजा) संख्यातवें भाग में 👣 (संखेज्जेसु भागेसु होज्जा) अथवा संख्यात भागो में हैं ? अथवा (असंखिउजह भागे होजा) या असंख्यातवें भाग में हैं (असंखेडजेख भागेख होडजा) या संख्यात भागो में हैं? (नो संखिज्जइभागे होज्जा नो असंखिज्जहभागे होज्जा) न संख्यातवें भाग में हैं न असंख्यातवें भाग में हैं (नो संखेज्जेख भागे-सु होज्जा ) और न संख्यात भागों में हैं, किन्तु (नियमा) नियम से बे (असं खेरजेसु भागेसु होरजा) असंख्यात भागों में हैं। (णेगमबब-हाराणं अणाणुपुच्ची द्व्वाइं) नैगम व्यवहारनय संमत समस्त अनान-पूर्वी द्रव्य (सेसदब्वाणं कहभागे होज्जा) रोष द्रव्यों की कितने भाग में हैं? किं) क्या (संखिजजह भागे होजजा) संख्यातवें भाग में हैं?

मानुप्यी' દ્રબ્ય ( सेसर्व्यण') બાકીના દ્રબ્યાના (कइभागे होग्जा ?) કેટલા ભાગમાં છે ? ( किं संखेग्जइभागे होग्जा ?) શુ' સ ખ્યાતમાં ભાગમાં છે ? ( असंखेज्जइ भागे होग्जा) કે અસંખ્યાતમાં ભાગમાં છે ? ( संखेज्जेसु मागेसु होग्जा) કે સંખ્યાત ભાગામાં છે ? ( असंखेज्जेसु मागेसु होग्जा ?) हे અસંખ્યાત ભાગામાં છે ?

ઉત્તર-( नो संखिब्झइभागे होब्जा, नो असंखिब्जइभागे होब्जा, नो संखिज्जेसु मागेसु होब्जा) સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્ય બાકીના દ્રવ્યોના સંખ્યા-તમાં ભાગમાં પછુ હાતું નથી, અસંખ્યાતમાં ભાગમાં પછુ હાતું નથી, સંખ્યાત ભાગામાં પછુ હાતું નથી, પરન્તુ ( नियमा असंखेब्जेसु मागेसु होब्जा) નિયમથી જ તે સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા આકીના દ્રવ્યાના અસંખ્યાત ભાગામાં હાય છે.

(णेगमववद्दाराणं अणाणुपुच्वी दव्वाइं) -ौગમ અને વ્યવહાર નયસ મત સમસ્ત અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય (सेसदव्वाणं कइभागे होड्जा?) બાકીના દ્રવ્યાના કેટલામાં ભાગનું હાય છે? (किं संखिब्जइभागे हाज्जा) ध સ'ખ્યાતમાં ભાગમાં હાય છે? (असंखिज्जइमागे होज्जा) કે અસ'ખ્યાતમાં अ. ४८



भवन्ति ? असंख्येयेषु भागेषु भवन्ति ? नो संख्येयतमभागे भवन्ति, असंख्येय-तममागे भवन्ति, नो संख्येयेषु भागेषु भवन्ति, नो असंख्येयेषु भागेषु भवन्ति। एवमवक्तब्यकद्रव्याण्यपि भणितव्यानि ॥द्व० ८८॥

टीका--- ' नेगमववद्वाराणं ' इत्यादि-

नैगमव्यवद्दारसम्मतानि आनुपूर्वीद्रव्याणि=त्र्वणुकस्कन्धमभृत्यनन्ताणुकस्क-न्धपर्यन्तानि सत्रौण्यपि आनुपूर्वीद्रव्याणि शेषद्रव्याणाम्=अनानुपूर्व्यवक्तव्यक-द्रव्यख्झणानां कियति मागे भरन्ति ? किं संख्येयतनभागे भवन्ति, यथा-भस-पा( असंखिज्जइभागे होज्जा ) असंख्यातवें भाग में हैं ? या (संखे-ज्जेस भागेस होज्जा) संख्यात भागों में हैं ? या (असंखेज्जेस भागेस होज्जा ) असंख्यात भागों में हैं !

डता-(नो मुखेज्जहभागे होज्जा) संख्यातवें आग में नहीं है-(असंखेज्जहभागे होज्जा) किन्तु असंख्यातवें भाग में हैं।(नो संखेज्जेस आगेस होज्जा नो असंखेज्जेस आगेस होज्जा) संख्यात भागों में नहीं हैं ' और न असंख्यात आगों में हैं। (एवं अवलब्वग-दब्बाणि वि भाणियव्वाहं) इसी प्रकार से अवक्तव्यक द्रव्यों के विषय में भी ऐसा ही कथन जानना चाहिये

भावार्थ -ज्यणुक स्कंध आदि से छेकर अनन्त परमाणु स्कंध पर्य-न्त जितने भी स्कंध हैं वे सब आनुपूर्वी द्रव्य हैं। अनंत एक २ परमा-णु और अनंत द्वयणुक स्कंध क्रमद्याः अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्य हैं। पूछने वाछे का यह अभिप्राय है कि आनुपूर्वी द्वव्य अनानुपूर्वी और

ભાગમાં હાય છે ? ( संखिज्जेस भागेस होज्जा ) કે સ'ખ્યાત ભાગામાં હાય છે? ( असंखिज्जेस भागेस होज्जा ) કે અસ'ખ્યાત ભાગામાં હાય છે ?

ઉત્તર-(નો સંસિગ્ઝ દ્ર માગે દોગ્ઝા, अસંસેગ્ઝ દ્ર માગે દોગ્ઝા) સ'ખ્યા-તમાં ભાગમાં નથી, પણ અ'સખ્યાતમાં ભાગમાં છે, (નો સંસેગ્ઝેલુ માગેસુ દ્રોગ્ઝા, નો શ્રસંલેગ્ઝેસુ માગેસુ દોગ્ઝા) સ'ખ્યાત ભાગામાં પણ નથી અને અસ'ખ્યાત ભાગામાં પણ નથી. ( દ્વં अवत्तव्वगदव्वाणि वि माणियव्वाइ') અવક્તવ્યક દ્ર-ચાના વિષયમાં પણ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યાના જેવું જ કથન અદ્યી' ગ્રહેણ કરવું ભેઈએ.

ભાવાર્થ-ત્રણ્યી લઇને અનંત પરમાણુવાળા જેટલા સ્કંધા છે, તેમને આનુષૂવી દ્રબ્યેા કહે છે જે અનંત એક એક સ્વતંત્ર પરમાણુ છે તેમને અના-નુપૂવી દ્રબ્ય કહે છે. છે પરમાણુવાળા જે અનંત સ્કંધા છે તેમને અનાનુપૂવી અને અવક્તબ્યક દ્રબ્યા કહે છે આ સૂત્રમાં પ્રશ્નકર્તા એ પ્રશ્ન પૂછે છે કે આનુપૂવી

Jee

## मेंद्वेयीगचन्द्रिका टीका सूत्र ८८ आगंद्वारनिदयणम्

स्कल्पनया शतस्य विंशतिमिताः?, किमसंख्याततमे भागे भवन्ति, यथा शतस्यैव दश्न ?, कि संख्येयेषु भागेषु भवन्ति, यथा शतस्येव चत्वार्रिशत् वष्टिवा ?, किम-संख्येयेषु भागेषु भवन्ति, यथा शतस्यैव अशीतिः ?, इति प्रश्नः। उत्तरमाइ--आनुपूर्वीद्रव्याणि अनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्यापेक्षया हीनानि न भवन्ति, मत्युत अधिकान्येव भवन्ति, अधिकत्वं चाप्येषां नो संख्येयतमभागेन, नो असंख्येयत-इमागेन, नापि संख्येयैर्मागैः अपि तु असंख्येयैर्मागैरधिकानि मवन्तीति बोध्यम्,

अवक्तव्यक द्रव्यों से अधिक हैं या कम ? तब सिद्धान्तकारों ने इसका उत्तर अधिक रूप में दिया है। तब पुनः शंकाकार ने पूछा कि यदि वे रोष द्रव्यों की अपेक्षा अधिक हैं, तो उनके किस आग से अधिक हैं। क्या संख्यातवें भाग से अधिक हैं ? या असंख्यातवें भाग से अधिक हैं ? या संख्यात असंख्यात भागों से अधिक हैं ? तब सूत्रकार ने उसे इसमझाया कि ये शेष द्रव्यों के अस ख्यात भागों से ही अधिक हैं इतर तीन भागों से नहीं। क्योंकि ये आनुपूर्वीद्रव्य अनानुपूर्वी और अव-क्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा हीन नहीं हैं। किन्तु अधिक ही हैं। यह अधिकता इनमें शेष द्रव्यों के संख्यातवें असंख्यातवें एवं संख्यात भागों से मानी गई है। इसका ताल्पर्य यह है कि सब आनुपूर्वी द्रव्य अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा असंख्यात

દ્રવ્ય, અનાનુપૂર્વી દ્રવ્ય અને અવક્તવ્યક દ્રવ્ય કરતાં અધિક પ્રમાણુમાં છે કે અલ્પપ્રમાણુમાં છે ? ત્યારે તેના ઉત્તર રૂપે સિદ્ધાંતકારા એ કહ્યું છે કે આનુપૂર્વી દ્રવ્ય, અનાનુપૂર્વી અને અવક્તવ્યક દ્રવ્ય કરતાં અધિક પ્રમાણુમાં છે.

વળી પ્રશ્નકર્તા એવા પ્રશ્ન કરે છે કે જો તે આનુપૂર્વા દ્રવ્ય આકીના દ્રવ્યા કરતાં અધિક છે, તાે કેટલામાં ભાગ જેટલું અધિક છે? શું સંખ્યા-તમાં ભાગ જેટલું અધિક છે? કે સંખ્યાત ભાગા જેટલું અધિક છે? કે અસંખ્યાત ભાગા જેટલું અધિક છે?

ત્યારે સૂત્રકારે તેના એવા ઉત્તર આપ્યા છે કે આતુપૂર્યા દ્રબ્ય બાકીના દ્રબ્યાના અસ'ખ્યાત ભાગા પ્રમાણ જ અધિક છે, સંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ અધિક નથી, કારણ કે તે આતુપૂર્વા દ્રબ્યા, અનાનુપૂર્વા દ્રબ્યા અને અવ-ક્રલ્યક દ્રબ્યા કરતાં ન્યૂન પ્રમાણમાં હાતાં નથી--પણ અધિક પ્રમાણમાં જ કેલ છે તે આનુપૂર્વા દ્રબ્યામાં આ અધિકતા આકીના દ્રબ્યાના સ'ખાતમાં ભાગપ્રમાણ પણ કહી નથી, અસ'ખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણ પણ કહી નથી, સ'ખ્યાત ભાગાપ્રમાણ પણ કહી નથી, પરંતુ અસ'ખ્યાત ભાગા પ્રમાણ જ ` **\$**2ò

अनुयोगद्वारस्त्रे

अयं भावः—आनुपूर्वीद्रव्याणि शेषद्रव्यापेक्षया असंख्येयगुणानि सन्ति, यथा शतस्याऽशीतिः । आनुपूर्वीद्रव्याणि, अनानुपूर्वीद्रव्याणि, अवक्तव्यकद्रव्याणि, एतत्त्रयमसत्करुपनया शतस्वरूपं, तत्राऽऽनुपूर्ीद्रव्याणि-अशीतिसंख्यातुल्यानि, शेषद्रव्याणि=अनानुपूर्व्यवक्तव्यकरूपाणि मत्येकं दश-दश गणनया विंशतिसंख्या-तुल्यानीति ।

नतु शेषद्रव्यापेक्षयाऽऽनुपूर्वीद्रव्याणि स्तोकान्यवि भवन्तु, का हानिः ? इति षेदुच्यते-अनानुपूर्वीद्रव्याणि परमाणुरूपाण्येव, अवक्तव्यकद्रव्याणि तु द्रचणुक-षुणे-अधिक-है । जैसे मान छिया जावे कि ये तीनों द्रव्य १००, संख्या केस्थानापन्न है । इनमें अस्सी संख्या के तुल्य आनुपूर्वी द्रव्य हैं । और शेष संख्या २०, बीस के तुल्य अर्थात् १०-१० दस संख्या के बराबर-अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्य हैं । शेष द्रव्यों के संख्यातवें असं-ख्यातवें आग से अथवा संख्यात भागों की अपेक्षा आनुपूर्वी द्रव्यों को अधिक मानने पर उनमें अख्वख्यात गुणी अधिकता नहीं आसकने से हीनता आती है ।

्रांका-यदि रोष द्रव्यों की अपेक्षा समस्त आनुपूर्वी द्रव्यस्तोक-अस्प कम भी मानलिये जावें तो इसमे क्या हानि है ?

કઢી છે એટલે કે સમસ્ત આનુપૂવી દ્રબ્ધા અને અવકતબ્પક કબ્યાે કરતાં અસ'ખ્યાત ગણાં વધારે છે. ધારા કે આ ત્રણે કબ્યાે મળીને ૧૦૦નું પ્રમાણ થાય છે, તેમાંથી ૮૦ ભાગ પ્રમાણ આનુપૂર્વા દ્રબ્યા હાય અને ૧૦--૧૦ ભાગ પ્રમાણ અનાનુપૂર્વા અને અવકતબ્યક દ્રબ્યાે હાય તા બાકીના કબ્યા ૨૦ ભાગપ્રમાણ હાવાથી તેમના કરતાં અનુપૂર્વા કબ્ય ચાર ગણુ હાવાથી તેમાં અસ'ખ્યાતગણી અધિકતા ગણી શકાય નહીં પરન્તુ સૂત્રકારે તેમાં અમ'ખ્યાતગણી અધિકતા કહી છે તેથી આ પ્રકારનું કથન કરવામાં અસ'ખ્યાત ગણી અધિકતા કહી છે તેથી આ પ્રકારનું કથન કરવામાં અસ'ખ્યાત ગણી અધિકતા નહીં આવી શકવાને કારણે હીનતા આવી જાય છે. કારણ કે આનુપૂર્વા કબ્યાને બાકીના કબ્યો કરતાં સ'ખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણ પણ કહ્યા નથી, અસ'ખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણ પણ કહ્યા નથી, સંખ્યાત ભાગો પ્રમાણ (સંખ્યાત ગણાં) પણ કહ્યાં નથી, પણ અસ'ખ્યાત ભાગોપ્રમાણ (અસ'ખ્યાત ગણાં જો કહ્યાં છે.

શંકા-ને બાકીનાં દ્રવ્યા કરતાં સમસ્ત આનુપૂર્વા દ્રવ્યને અલ્પ માન-વામાં આવે તાે તેમાં શી હરકત છે ?

#### चेतुयोगवन्द्रिकाटीका स्त्र ८८ भागद्वारविद्यपणम्

रूपाण्येव, आनुपूर्वीद्रव्याणि तु त्र्यणुकचतुरणुकप्रश्त्यनन्ताणुकपर्यन्तानि, अतः शेषद्रव्यापेक्षयाऽऽनुपूर्वीद्रव्याणि असंख्येयभागैरधिकानि बोध्यानि। उक्तं चार्वि--

''एएसि णं भंते । परमाणुपोग्गळाणं संखेज्जपएसियाणं असंखेज्जपएसियाणं अर्णतपएसियाणं अर्णतपएसियाण य खंधाणं कयरे कयरेहितो अप्पा वा बहुवा बा तुल्ळा वा विसेसाहिया वा ? गोयमा ! सन्वत्थो वा अणंतपएसिया खंधा, परमाणुपोग्गळा अणंतगुणा, संखेज्जपएसिया खंधा संखेज्जगुणा, असंखेज्जपद् सिया खंधा असंखेज्जगुणा "

छाया - एतेषां खछ मदन्त ! परम। णुपुद्धलानां संख्येयमदेशिकानाम् असं-ख्येयमदेशिकानाम् अनन्तमदेशिकानां च स्कन्धानां के केभ्षोऽल्स वा बहुका वा सुल्या वा विशेषाधिका वा ?, गौतम ! सर्वस्तोका अनन्तमदेशिकाः स्कन्धाः.

उत्तर-अनानुपूर्वा द्रव्य परमाणुरूप ही है और अवक्तव्यक द्रव्य दथणुक रूप ही है। तथा आनुपूर्वी द्रव्य व्यणुक आदि स्कंघ से छेकर असन्ताणुक स्कंघ पर्यन्त है-इसलिये ये आनुपूर्वी द्रव्य दोष द्रव्यों की अपेक्षा असंख्यातभागों से अधिक है ऐसा जानना चाहिये। जन्यत्र भी इसी बात को यों कहा है-हे अदन्त ! परमाणु रूप पुद्रलों में संख्यात प्रदेश वाले स्कंघों में, अस ख़्यात प्रदेश बालेस्कंघों में और अनन्त प्रदेश वाले स्कंघों में, अस ख़्यात प्रदेश बालेस्कंघों में और अनन्त प्रदेश वाले स्कंघों में कौन किनसे अल्प है ? कौन किनसे-षहत है? कौन किनसे तुल्य है ? अथवा कौन किनसे विशेष अधिक है ? उत्तर-हे गौतम सबसे कम अन तप्रदेशी स्कंघ है, परमाणु पुद्-गल इनसे अनंत गुणित है संख्यात प्रदेशी स्कंघ संख्यात गुणित है।

ઉત્તર-અનાનુપૂર્વા દ્રબ્ય પરમાછુ રૂપ જ છે અને અવક્તવ્યક દ્રબ્ય દ્રચાશુક સ્કંધ રૂપ જ છે પરંતુ આનુપૂર્વી દ્રબ્ય ત્રિઅાશુક, આદિ અનંત માશુક પર્યન્તના સ્કંધ રૂપ છે. તે કારણુ તે આનુપૂર્વી દ્રબ્ય બાકીના દ્રબ્યા કરતાં અસંખ્યાત ગણું વધારે હાય છે, તે કારણુ તેને બાકીના દ્રબ્યા કરતાં અલપ કહી શકાય નહીં વળી અન્યત્ર પણ એવું જ કહ્યું છે કે-" હે ભગવન ! પરમાણુરૂપ પુદ્દલા, સંખ્યાત પ્રદેશાવાળા સ્કંધા, અસંખ્યાત પ્રદેશાવાળા સ્કંધા અને અનંત પ્રદેશાવાળા સ્કંધામાં કાણુ કાનાથી અશ્પ છે, કાણુ કાનાથી અધિક છે, કાણુ ઠાની બરાબર છે અને ઠાણુ કાના કરતાં તિરોધ બિક છે !

<sup>ુ હ</sup>ત્તર-દે ગૌલમ ! અન'તપ્રદેશી સ્ક'ધ સૌથી અક્ષ્પ્રમા**ણુમાં છે,** પરમાણુપુદ્દલ તેમનાં કરતાં અન'ત ગ**ણુાં છે**, સ'ખ્યાત પ્ર**દેશી સ્ક'**ધ 12k

# अनुयोगद्वारस्व

परमाणुपुद्रला अनन्तगुणाः, संख्येयमदेशिकाः स्कन्धाः संख्येयगुणाः, असंख्येय-मदेशिकाः स्कन्धा असंख्येयगुणाः, इति।

अत्र मूत्रे सर्वस्या अपि पुद्गलजातेरपेक्षयाऽसंख्यातप्रदेशिकाः स्कन्धा असं-स्यातगुणा उक्ताः । असंख्यातपदेशिकाः स्कन्धास्तु आतुपूर्व्यामेवान्तर्भवन्ति, अतस्तदपेक्षया आतुपूर्वीद्रव्याणि शेषसमस्तद्रव्येभ्योऽपि असंख्यातगुणानि किं पुनरनातुपूर्व्यक्तव्यकद्रव्यमात्रात् । 'अधिकानी'ति अर्थस्वारस्यादाक्षिप्यते ।

तथा-नैगमव्यवहारसम्मतानि अनानुपूर्वीद्रव्याणि=परमाणुरूपाणि द्रव्याणि शेषद्रव्याणाम्=आनुपूर्व्यंतक्तव्यकद्रव्याणामपेक्षयां कियतिभागे भवत्ति? किंसंख्ये-षेषु मागेषु भवन्ति ? किमसंख्येयेषु भागेषु भवन्ति ? इति प्रक्षः । उत्तरयति-नो संख्येयतमभागे भवन्ति, किंतु असंख्येयतमभागे भवन्ति, नो संख्येयेषु भागेषु भवन्ति, नो असंख्यात प्रदेशी स्कंघ असंख्यात ग्रुणित है । इस सूख्र में सम-स्न पुन्नल जाति की अपेक्षा से उसके असंख्यात प्रदिशी स्कंघ असं-ख्यात ग्रुणे कहें हैं । सो ये असंख्यात ग्रुणित है । इस सूख्र में सम-स्न पुन्नल जाति की अपेक्षा से उसके असंख्यात प्रदेशी स्कंघ असं-ख्यात ग्रुणे कहें हैं । सो ये असंख्यात ग्रुणित है । इस सानुपूर्वी द्रव्या कोर असंख्यात प्रदेशी स्कंघ असंख्यात ग्रुणित हैं तो कि अनानुपूर्वी अन्तर्भूत हो जाते हैं । इसलिये इस अपेक्षा से सब आनुपूर्वी द्रव्य होष समस्न द्रव्यों की अपेक्षा से ये असंख्यात ग्रुणित हैं तो कि अनानुपूर्वी और अबक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा से ये असंख्यात ग्रुणे हैं इसमें तो कहना ही क्या है । इस्त में ''अधिक '' पद नहीं कहा गया है । तथा नैगमध्यबहारनय संमत जो अनानुपूर्वी द्रव्य-परमाणु रूप द्रव्य हैं वे क्षानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा से अनुसार किया गया है । तथा

અસ'ખ્યાત ગણાં છે. અને અસ'ખ્યાત પ્રદેશી સ્ક'ધ અસ'ખ્યાતગણા છે. આ સૂત્રમાં સમસ્ત યુદ્ગલ જાતિની અપેક્ષાએ તેના અસ'ખ્યાત પ્રદેશી સ્ક'ધા અસ'ખ્યાત ગણાં કહ્યા છે. તે અસ'ખ્યાત પ્રદેશી સ્ક'ધાના આનુપૂવીંમાં જ સમાવેશ થઇ જાય છે આ રીતે વિચાર કરતાં, જો સમસ્ત આનુપૂવીં કબ્ય બાકીના સમસ્ત કગ્યા કરતાં પણ અસ'ખ્યાત ગણું છે, તા અનાનુપૂવીં કબ્ય અલકતવ્યક કબ્યા કરતાં તા તે અસ'ખ્યાત ગણું હાય એમાં શંકા કરવા એવું જ નથી. સૂત્રમાં '' અધિક '' પદ વાપર્શું નથી, છતાં પણ અહીં તેના અર્થના સ્પષ્ટ ખ્યાસ આપવા માટે તે પદના પ્રયોગ કર્યા છે.

તથા નૈગમ અને બ્યવહાર નયસ'મત જે અનાનુપૂર્વા ક્રેગ્ય (પરમાણુ ક્રેબ્ય) છે તે આનુપૂર્વા અને અવક્તબ્યક ઠ્રગ્યા કરતાં અસ'ખ્યાતમાં ભાગ-પ્રમાણ છે. તે આધીના ક્રેબ્યાના સ'ખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણુ નથી, સ'ખ્યાત महयोगवन्द्रिका टीका सूत्र ८९ भाषद्वारनिकपणम्

असंख्येयतममागे भवन्ति-सन्ति, न तु रोषभागेषु त्रिषु । असत्कल्पनया यथा बतस्य दश, भवन्ति । न तु रोषेषु त्रिषु मागेषु भवन्ति । तदेवाइ-'एवं अवत्तब्वग-दब्वाणि वि ' इति । एवमवक्तव्यकद्रव्याण्यपि भणितव्यानि=अवक्तव्यकद्रव्याण्यपि अनानुपूर्वीवदेव इतस्य दञ्चवद् विद्वेयानि ।।सू० ८८।।

अधाष्टमं भावडारमाह---

मुख्य-णेगमववहाराणं आणुपुठ्वीदठवाई कतरम्मि भावे होडजा ? किं उदइए भावे होजा ? उवसमिए भावे होजा ? लइए भावे होज्जा ? खओवसमिए भावे होज्जा पारिणामिए भावे होज्जा ? संनिवाइए भावे होज्जा ? णियमा साइपारि-णामिए भावे होज्जा । अणाणुपुठ्वोद्ठ्वाणि अवत्तठ्वगद्ठवाणि य एवं चेव भाणियव्वाणि ॥सू०८९॥

छाया — नैगमव्यवद्वारयोरानुपूर्वीद्रव्याणि कतमस्मिन भावे भवन्ति? किमौद-यिके भावे भवन्ति ? औपश्रमिके भावे भवन्ति ? क्षायिके भावे भवन्ति?

भाग हैं। रोष तीन भागों से अधिक नहीं हैं। जैसे मान लिया जावे कि ये तीनों द्रव्य १००स ख्यात रूप में हैं-इनमें रोष द्रव्यों की अपेक्षा से आनुपूर्वा द्रव्य ८०' और अनानुपूर्वी द्रव्य १०, दश है। इसीं प्रकार अवक्तव्यक द्रव्य भी आनुपूर्वी और अनानुपूर्वी द्रव्य की अपेक्षा सौ के दश की तरह उनके अस ख्यातवें भाग जानना चाहिये रोष तीन भागों से नहीं। ॥ सू०८८ ॥

ગશું પછુ નથી અને અસંખ્યાત ગણું પછુ નથી. ધારા કે આનુપ્વીં, અનાનુપ્વીં અને અવદતબક, આ ત્રણે દ્રવ્યો મળીને ૧૦૦ સાે ની સંખ્યા રૂપે છે. તેમાં આકીના દ્રવ્યોની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વાં દ્વ્ય ૮૦ અને અનાનુપૂર્વાં દ્વ્ય દશની સંખ્યા રૂપ છે એજ પ્રમાણે અવક્તત્રક દ્રવ્ય પછુ આનુપૂર્વાં અને અનાનુપૂર્વાં દ્વચોની અપેક્ષાએ ૧૦માંથી ૧૦૦ ની જેમ તેમના અસ-ખ્યાતમાં ભાગરૂપ જ સમજવું તેને તેમના સંખ્યાતમાં ભાગરૂપ અથવા તેમના કરતાં સંખ્યાત ગણું કે અસંખ્યાત ગણું સમજવું જોઇએ નહીં. ાાસૂ૦૮૮ા



**मनुषोगहार** स्त्री

क्षायोपभ्रमिके भावे भदन्ति? पारिणामिके भावे भवन्ति? साझिपातिके भावे भवन्ति? नियमात् सादि पारिणामिके भावे भवन्ति। अनानुपूर्वद्रिव्याणि अवक्तव्यकद्रव्याणि च एवमेव भणितव्यानि ॥स्त० ८९॥

अब मुन्नकार अब्टम जो भावद्वार है-उसका कथन करते हैं-

"णेगमववहाराणं" इत्यादि

शब्दार्थ-(णेगमववहाराणं आणुपुब्बीदब्वाइं कनरम्मि भावे होज्जा)

प्रइन-नैगमव्यवहारनय संमत समस्त आनुपूर्शी द्रव्य किस भाव में वर्तते हैं ? (किं उदहए भावे होज्जा ?) क्या और्याक भाव में वर्तते हैं ? ( उबसमिये भावे होज्जा ) या औपश्चमिक भाव में वर्तते हैं ? (खहए भावे होज्जा ?) या क्षायिक भाव में वर्तते हैं ? ( स भोवसमिये भावे होज्जा ?) या क्षायोपशमिक भाव में वर्तते हैं ? ( पारिणामिए भावे होज्जा ) या पारिमाणिक भाव में वर्तते हैं ? ( स निवाहए भावे होज्जा) या सान्निपातिक भाव में वर्तते हैं ? ( पियमा साइ परिणामिए भावे होज्जा )

समस्त आनुपूर्वी द्रव्य नियम से सादि पारिणामिक भाव में वर्शते हैं। द्रव्य का उस-उस रूपसे जो परिणमन होता है उसका नाम परि-णाम है। इस परिणाम का नाम ही पारिणामिक है। अथवा परिणाम होता हो या परिणाम से जो बनता हो उसका नाम पारिणामिक है।

હવે સુત્રકાર અનુગમના અઠમાં લેદ રૂપ ભાવદારનું કથન કરે છે--'' णેगમबवहारાળ' '' ઇત્યાદિ---

શબ્દાર્થ-( णेगमवबहाराण आणुपुच्वी दटवाइ कतरस्मि मावे होञ्जा?) પ્રશ્ન-નૈગમ અને વ્યવહાર નયસ મત આનુપૂર્વા દવ્યા કયા ભાવમાં રહે છે ! (किं इरद्दर मादे होब्जा) શું ઔદલિક ભાવમાં રહે છે ! (खवसमिए मावे होडजा ?) કે આપશમિક ભાવમાં રહે છે ! (खद्दर मावे होड्जा ?) કે क्षाबिક ભાવમાં હાય છે ? (खओवसमिए मावे होड्जा ?) કે क्षाबाध आवमां હાય છે ? (पारिणामिए मावे होड्जा ?) કે क्षाबाध आवमां હાય છે ? (पारिणामिए मावे होड्जा ?) કે પારિદ્યામિક ભાવમાં (संनिवाइए मावे होड्जा ?) કે સાનિપાતિક ભાવમાં હાય છે ?

ઉત્તર–( णियमा साइपरिणामिए भावे होज्जा) સમસ્ત વ્યાનુપૂર્વા' કબ્ય નિયમથી જ સાદિપારિલ્યુામિક ભાવમાં રહે છે કબ્યનું તે તે રૂપે જે પરિલ્યુ-મન થાય છે તેનું નામ પરિલ્યુામ છે એ પરિલ્યુામનું નામ જ પારિલ્યામિક

For Private and Personal Use Only

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ८९ भावद्वारनिरूपणम्

यह परिणाम दो प्रकार का होना है-एक सादि और दूसरा अनादि। धर्मास्तिकाय आदि जो अरुपी द्रव्य हैं उसका जो उस-उस रूप से रेवाभाविक परिणमन है वह अनादि परिणाम है। क्यों कि अनादि काल से ही इन द्रव्यों का परिणमन इसी रूप से होता चला आरहाहे। तारपर्य कहने का यह है कि इन द्रव्यों का जो स्वाभाविक स्वरूप परिणमन है वही अनादि परिणाम है। परन्तु जो रूपी द्रव्य-पुद्गल इच्य है उनका उस उस प्रकार का जो 'परिणमन होता है वह सादि परिणाम है। क्योंकि अभ्र, इन्द्रधनुप आदि पौद्धलिक द्रव्यों के उस डस प्रकार के परिणमन में अनादिता होती है। इसलिये समस्त आनु-पूर्वा द्रव्य सादि पारिणामिक भाव में वर्तते हैं । अर्थात् आतुपूर्वी द्रव्यों में जो आनुपूर्वी रूप विशिष्ट परिणाम है वह अनादि कोलीन नहीं है। कारण-पुद्रलों का जो एक विशिष्ट रूप से परिणाम होता है वह उस्कू-ष्ट की अपेक्षा असंख्यात कालतक ही स्थायी माना गया है। इसी प्रकार से समस्त आनुपूर्वा द्रव्य और समस्त अवक्तव्य भी सादि परिणामि क भाव में ही रहते हैं। औदयिक भावों की व्याख्या आगे की जावे गी इसलिये यहां नहीं की गई है।

છે. તે પરિણામ બે પ્રકારનું હોય છે- (૧) સાદિ પરિણામ, (૨) અનાદિ પરિણામ ધર્માસ્તિકાય આદિ જે અરૂપી દ્રવ્યો છે તેમનું તે તે રૂપે જે સ્વાભાવિક પરિણુમન થાય છે તેનું નામ અનાદિ પરિણામ છે, કારણ કે અનાદિ કાળથી જ તે દ્રવ્યોનું આ રૂપે પરિણમન થતું આવે છે. આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે આ દ્રવ્યાનું જે સ્વાભાવિક સ્વરૂપ પરિણમન છે, એજ અનાદિ પરિણામ છે. પર'તુ જે રૂપી દ્રવ્ય (પુદ્રલ દ્રવ્ય) છે તેમનું તે તે પ્રકારનું જે પરિણમન ઘાય છે તે સાદિ પરિણામ છે, કારણ કે વાદળાં, મેઘધનુષ આદિ પીદ્રલિક દ્રવ્યાના તે તે પ્રકારના પરિણમનમાં અનાદિતા હાતી નથી તેથી એવું કહેવામાં આનુપ્વી દ્વ્યોમાં જે આનુપૂર્વા દ્વપ્ય સિશિષ્ટ પરિણામ છે તે આનાદિ કાલિન નથી કારણ કે પુદ્ર લાનું જે એક વિશિષ્ટ પરિણામ છે તે અનાદિ કાલિન નથી કારણ કે પુદ્ર લાનું જે એક વિશિષ્ટ પરિણામ છે તે અનાદિ કાલિન નથી કારણ કે પુદ્ર લાનું જે એક વિશિષ્ટ કર્ય પરિણમન થાય છે તે વધારેમાં વધારે અસંખ્યાત કાળ સુધી જ સ્થાયી રહે છે, એમ માનવામાં આવે છે. એજ પ્રમાણે સમસ્ત અનાદુપૂર્વી દ્વ્ય અને સમસ્ત અવકતવ્યક દ્વય પણ સાદિપરિણામિક ભાવમાં જ રહે છે ઔદયિક આદિ ભાવોનું સ્પષ્ટીકરણ

20 V.



भनुयोगहारस्त्रे

टीका-' णेगमववहाराणं ' इत्यादि-

नैगमव्यवहारसम्मतानि आनुपूर्वीद्रव्याणि कतमस्मिन् भावे भवन्ति ? विशेषतः पृच्छति-किमौदयिके भावे इति सामान्यतः पृष्टा भवन्ति १ भवन्ति ? क्षायिके भावे किमौपजमि के भावे भवन्ति क्षायोपशमिके भावे अवस्ति ? पारिणामिके भावे भवन्ति ?, सामिपातिके भावे भवन्ति ? इति उत्तरमाइ-नियमात्=भव्य्यतया-अामुदूर्वीद्रव्याणि सादिपारिणामिके-भावे-भवन्ति। तत्र-परिणमनं द्रव्यस्य तेन तेन रूपेण भवनं परिणामः, स एव पारिणा-मिकः, परिणामे मदः, परिणामेन निर्दृत्त इति वा पारिणामिकः । स च द्विविधः-सादिरनादिश्व तत्र-धर्मास्तिकायावरूपिद्रव्याणामनादिः परिणामः । अनादिकाळात् तत्तद्रव्यत्वेन तेषां परिणतत्वात्। रूपिद्रव्याणां तु सादिः वरिणामः, अभ्रेन्द्रधनुरा-दीनां तथा परिणामस्यानादित्वामावात। सादिश्वासौ पारिणामिकश्व सादि पारि-

भावार्थ- आनुपूर्थी आदि द्रव्य कौन से भाव वाले हैं यह यहां प्रइन किया गया है तब इसका उत्तर सुन्नकार ने यों दिया है कि ये सब आनुपूर्वी आदि पौद्रलिक द्रव्य सादि पारिमाणिक भाव वाले हैं। पारिमाणिक भाव द्रव्य का वह परिणाम है जो सिर्फ द्रव्य के अस्तिस्व से आप ही आप हुआ है। औपदामिकभाव कर्मों के उपदाम से होता है। जैसे मल के नीचे बेठ जाने पर जलमें स्वच्छता होती है। क्षायिक भाव कर्मों के क्षय से पैदा होता है। जैसे कीचड़ के सर्वथा नष्ट हो जाने पर जल में स्वच्छता आती है। क्षय और उपदाम इन दोनों के संबन्ध से जो भाव उत्पन्न होते हैं वे क्षायोपदामिक भाव हैं-जैसे कोदों-कोद्रकमें धोने पर कुछ मादक दाकि नष्ट हो जाती है और कुछ

ભાવાર્થ-આનુપૂર્વી આદિ ડબ્યેા કયા ભાવવાળાં હાેય છે, એવા અહીં પ્રશ્ન પૂછવામાં આબ્યા છે આ પ્રશ્નના સૂત્રકાર એવા હત્તર આપ્યા છે કે સમસ્ત આનુપૂર્વી આદિ પીદ્ગલિક દ્રબ્યા સાદિપાસ્થિામિક ભાવવાળાં હાેય છે. પાસ્થિામિક ભાવદ્રવ્યતું એ પરિણામ છે કે જે માત્ર દ્રબ્યના અસ્તિ-ત્વમાં જ આપા આપ થયા કરે છે. ઔપશમિક ભાવ કર્માના ઉપશમથી ઉત્પન્ન થાય છે. જેમ પાણીમાં રહેલા કચરા નીચે બેસી જઈને પાણી સ્વચ્છ થાય છે એજ પ્રમાણે કર્માના ઉપશમથી ઔપશમિક ભાવ પેદા થાય છે. કર્માના ક્ષયથી ક્ષાયિક ભાવ પેદા થાય છે જેમ કાદવના સર્વથા નાશ થઈ જવાથી પાણી સ્વચ્છ બની જાય છે એજ પ્રમાશે કર્મોના સ્વ થવાથી શાયિક ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. ક્ષય અને ઉપશમ, આ અન્નેના સંબંધથી જે ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે તેમને સાયાેપશમિક ભાવ કહે છે. જેમ કાદવના સાંગંધથી જે બાવ ઉત્પન્ન થાય છે તેમને સાયાેપશમિક ભાવ કહે છે. જેમ કાદવને સાથી પાણીમાં પાણીમાં થાય છે. સાથે માર્કા બાવ કહે છે. જેમ કાદવને સાથી શા अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९० अल्पबहुत्त्वद्वारनिरूपणम्

ইর্থত

णामिकः, तस्मिन् भावे भवन्ति, आनुपूर्वीद्रव्याणामानुर्दीत्वेन परिणामस्यानाः दिस्राऽसंभवात् , उत्कर्षतो विशिष्टैकपरिणामेन पुद्रव्यानामसंख्येयकालमेवावस्या-नात । एवमनानुपूर्वीद्रव्याणि अवक्तव्यक्षद्रव्याणि च सादिपारिणामिके भावे एव भवन्ति । औदयिकादीनां व्याखगाऽत्र न कृता, अग्रे करिष्यमाणस्वात् ॥सू० ८९॥ मुल्म-एएसि णं मंते ! णेगमनवहाराणं आणुपुत्तीदत्वाणं अणाणुपुत्वीदवाणं अवत्तवगदवाणं य दबटुयाए पएसद्वयाए दबद्वपएसद्वयाए कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा बहुया वा तुल्ला वा विसेसाहिया वा ? गोयमा ! सटवत्थोवाइं णेगमववहाराणं अवत्त-व्वगद्वाइं दव्वडयाए, अणाणुपुवीद्वाइं द्वट्र्याए विसेसाहियाइं, आणुपुर्वदिवाइं दवद्रयाए असंखेज्जगुणाइं १। पएसद्रयाए सन्व-

रथोवाइं णेगमववहाराणं अणाणुपुद्दीदद्वाइं अपएसट्टयाए । अवत्तवगदवाइं पएसट्टयाए विसेसाहियाइं। आणुपुदीद्वाइं पएसटुयाए अणंतगुणाइं २। दत्तटूपएसटुयाए सबत्थोवाइं णेग-मववहाराणं अवत्तवगदवाइं दवट्रयाए। अणाणुपुवीदवाइं दब-

रोष बनी रहती है। कमों के उदय से होने वाले भाव औदयिक आब हैं। जैसे कीचड़ के संबन्ध से जलमें मलिनता होती है। पारिणामिक भाव के दो भेद हैं १ एक सादि पारिणामिक भाव और-द्सरा अनदि पारिणामिक भाव। अनादि पारिणामिक भाव धर्मास्तिकायादिक असू-तें पदार्थों में होता है। और मूर्त पौद्धलिक द्रव्यों में सादि पारिणामिक भाव होता है। ॥ सू० ८९ ॥

આકી રહી જાય છે એજ પ્રમાણે ક્ષય અને ઉપશમને કારણે પણ કર્મેની સ્થિતિ થાય છે કર્મોના ઉદયથી ઉત્પન્ન થતાં ભાવને ઔદયિક ભાવ 88 98 જેમ કાદવને લીધે પા**ણી** મલિન ખને છે, એ**৵ પ્રમાણે કર્માન**⊦ ઉ**દયથી** આત્મા પર કર્માં ટપી મેલ જામે છે પારિણામિક ભાવના નીચે પ્રમાશે છે. લોદ છે-(૧) સાદિ પારિણ મિક ભાવના સદ્ભાવ ધર્મારિતકાય આદિ અંગૂત દ્રવ્ચામાં હાય છે અને મૂર્વ પૌદ્રગલિક દ્રવ્યામાં સાદિપારિ<mark>ણામિક ભાવન</mark>ે। સદુભાવ હાય છે. !!સૂ૦૮૯!!

ર્કટર

| c                                         | 1   |
|-------------------------------------------|-----|
| 31-7-0-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1- | -   |
| अनुयागद्वारा                              | 9,9 |
|                                           |     |

द्वयाए अपएसट्टयाए विसेसाहियाई। अवत्तवगदवाई पएसट्टयाए विसेसाहियाई। आणुपुवीदवाई दबट्टयाए असंखेज्जगुणाई, ताई चेव पएसट्टयाए अर्णतगुणाई ३। से तं अणुगमे, से तं नेगमववहाराणं अणोवणिहिया दवाणुपुवी ॥सू० ९०॥

छाया---एतेषां खद्ध भदन्त ! नैगमव्यवद्दारयोरानुपूर्वीद्रव्याणामनानुपूर्वी-द्रव्याणामवक्तव्यकद्रव्याणां च द्रव्यार्थतया प्रदेशार्थतया द्रव्यार्थमदेशार्थतया कानि केम्योऽल्पानि वा बहुकानि वा तुल्यानि वा विशेषाधिकानि वा ? गौतम ! सर्वस्तोकानि नैगमव्यवद्दारयोरवक्तव्यकद्रव्याणि द्रव्यार्थतया, अनानुपूर्वीद्रव्याणि:

अय सूत्रकार नववें अल्प बहुत्व द्वार की प्ररुपणा करते हैं-''एएसिं णं भेते !'' इत्यादि

घाब्दार्थ-(मंते ! णेगमबवहाराणं एएसिं आणुपुव्वी दव्वाणं अणाणु पुव्वीद्व्वाणं अवत्तव्वगद्व्वाणं च द्व्वट्टपाए पएसट्टगए, द्व्वट्टपए-सहयाए कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा बहुया वा तुल्ला वा विसेसा-हिया वा ?) हे भदन्त ! नैगम व्यवहारनय संमत इन आनुपूर्वी द्व्यों के अनानुपूर्वी द्रव्यों के, और अवत्तव्यक द्व्यों के बीच में द्रव्यार्थता मदेशार्थता और द्रव्यों के, और अवत्तव्यक द्रव्यों के बीच में द्रव्यार्थता मदेशार्थता और द्रव्यार्थ प्रदेशार्थता की अपेक्षा करके कौन र द्रव्य किन र द्रव्यों से अल्प हैं ? कौन र द्रव्यों से अधिक है ? कौन र किन-र के समान हैं ? कौन र किन र द्रव्यों से विश्वेष अधिक है ?

હવે સૂત્રકાર નવમાં અલ્યબહુત્વ દ્વારની પરૂપણા કરે છે–

" पर्शित जंभते ! " ઇत्याहि-----

શખ્દન્ધ-(મંતે ! णेगमववहाराणं एएसिं आणुपुटवी इट्याणं अणाणुपुटवी इट्वाणं अवत्तव्दगदव्त्राणं य इव्वट्टयाए पएसट्टयाए, द्व्वट्टपएसट्टयाए कयरे क्रयरेहिंते। अप्पा वा बहुया वा तुल्छा वा विसेसाहिया वा ?) હે ભગવન ! नैगम અને વ્યવહાર નયસ'મત આ આનુપૂર્વી દ્રવ્યા, અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા નૈગમ અને વ્યવહાર નયસ'મત આ આનુપૂર્વી દ્રવ્યા, અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા અને અવક્તગ્યક દ્રવ્યાની દ્રવ્યાર્થતા, પ્રદેશાર્થતા અને દ્રવ્યાર્થ પ્રદેશાર્થ તાની અપેક્ષાએ સરખામણી કરવામાં આવે, તા કયા કયા દ્રવ્યા કરતાં ન્યૂન છે ? કયા કયા દ્રવ્યા કયા કયા દ્રવ્યા કરતાં અધિક છે ? કયા કયા દ્રવ્યા દ્રવ્યા કયા કયા દ્રવ્યાની અરાબર છે ? અને કયા કયા દ્રવ્યા કયા કયા દ્રવ્યા શ વિશેષાધિક છે ?

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९० अल्पबहुत्त्वद्वारनिरूपणम्

द्रव्यार्थतया विशेषाधिकानि । आनुप्रींद्रव्याणि द्रव्यार्थतया असंख्येयगुणानि । मुद्देन्नार्थतया सर्वस्तोकानि नैगमव्यदद्दारयोः अनानुपूर्वीद्रव्याणि अमदेशार्थतया

उसर- ( गोयमा दब्बट्टपाए णेगमववहाराणं अवत्तव्यगद्व्याइं सब्दर्श्योवाइं ) हे गौतम ! द्रव्यार्थता की अपेक्षा से नैगम व्यवहारनय संमत अवत्तव्यक द्रव्य सर्वस्तोक हैं—अनानुपूर्वी द्रव्यों से भी अल्प हैं । ( अणाणुपुव्वी द्व्वाइं द्व्वट्टपाए विसेसाहियाइं ) तथा अनानु-पूर्वी द्रव्य द्रव्यार्थता की अपेक्षा से विसेषाधिक हैं—अवत्तव्यक द्रव्यों से कुछ अधिक है । विसेषाधिकना इनमें वस्तुस्थिति के स्वभाव से है । "तदुक्तम्" इन परमाणु पुझलों के और दिप्रदेशी स्कधों के बीच में कौन कि ससे अधिक है ? गौतम ! दिप्रदेशिक स्तंधों से परमाणु पुद्रल-अधिक हैं । इस कथन के अनुसार अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा पर-माणुरूप पुद्रल अधिक प्रमाणिन होते हें । (दव्यह्याए आणुगुव्वी द्व्या इं असंखेजगणुणाइं) तथा द्रव्यार्थता की अपेक्षा से आनुपूर्वीद्रव्य असं-ख्यात गुणित हैं । तात्पर्य कहने का यह है कि जो अनानुपूर्वी द्रव्य हैं उनमें परमाणुरूप एक एक ही स्थान लभ्य है, एवं जो अवक्तव्यक द्रव्य हे उनमें भी दिप्रदेशी स्तंध रूप एक एक रक्त रथान ही लभ्य हे परन्तु जो

ઉત્તર-(गोयमा!) છે ગૌતમ ! (दच्वद्रुयाए णेगमववद्दाराणं अवत्तव्वग द्व्वाइ' सव्वत्व्ये वाइ') द्रज्यार्थंतानी અપેक्षाએ नैंગમ અને વ્યવહાર નય સંभત અવક્તવ્યક દ્રવ્ય સૌથી અલ્પ છે-એટલે કે અનાનુપૂવી દ્રવ્યોથી પણુ તે અલ્પપ્રમાણમાં દેવ્ય છે. (अणाणुपुत्र्वीदव्वाइ', दच्बद्रयाए विसेसाहियाइ') તથા ધ્વ્યાર્થતાની અપેક્ષાએ અવક્તવ્યક દ્રવ્યા કરતાં અનાનુપૂર્ગ ધ્વ્યો વશેષાધિક છે. તેમાં આ વિશેષાધિકતા વસ્તુસ્થિતિના સ્વભાવની અપેક્ષાએ સમજવી. "तदुक्तम् " કહ્યું પણુ છે કે ' છે ભગવન ! પરમાણુ પુદ્દગલા અને દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ન્ધા, આ બન્નેમાંથી કેષ્ણ કાના કરતાં અધિક છે! ઉત્તર-છે ગૌતમ ! દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ર્ધા કરતાં પરમાણુ પુદ્દગલા અને દ્વિપ્રદેશી સ્ક'ર્ધા કરતાં પરમાણુ-પુદ્દગલ રૂપ અનાનુપૂર્વી' દ્વવ્યો અધિક છે, એ વાત પ્રમાણિત થાય છે. (दब्बद्रुयाए आणुपुत्त्वीवच्वाइ' असल्लेजजगुणाइ') તથા ધ્વ્યાર્થતાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી દ્વવ્યે, અનાનુપૂર્વી દ્વવ્યો કરતાં અસંત્વ્યક દ્વાય છે. આ કથનનું સ્પપ્ટીકરલ્યુ નીચે પ્રમાણે છે જે અનાનુપૂર્વી દ્વયો છે તેમાં પરમાણુ રૂપ એક એક સ્થાન જ લભ્ય હાય છે, અને જે અવક્તવ્યક દ્વાય છે. પરન્તુ જે うえの

# अनुयोगद्वारस्त्रे

अवक्तव्यकद्रव्याणि प्रदेशार्थतया तिशेपाधिकानि । आनुपूर्वीद्रव्याणि मदेशार्थतया-ऽनन्तगुणानि २। द्रव्यार्थ मदेशार्थतया सर्वस्तोकानि नेगमव्यवहारयोरवक्तव्यद्रव्याणि द्रव्यार्थतया । अनानुपूर्वीद्रव्याणि द्रव्यार्थतया, अमदेशार्थतया विशेषाधिकानि। भव-क्तव्यकद्रव्याणि मदेशार्थतया विशेषाधिकानि आनुपूर्वीद्रव्याणि द्रव्यार्थतया असंख्येयगुणानि, तान्येव मदेशार्थतया अनन्तगुणानि । स एषोऽनुगमा ! सेषा नेगमब्यवहारयोः अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी ॥सू० ९०॥

आनुपूचीं द्रव्य है उनमें अपणुक स्कंध से लगाकर एको सर वृद्धि से एक एक प्रदेश की उत्तरोत्तर वृद्धि होने से अनंताणुक स्कंध पर्यन्त अन-न्त स्थान हैं ईसलिये स्थान की बहुत विवक्षा से आनुपूर्वी द्रव्य अनानु-पूची और अवक्तष्पक द्रव्यों की अपेक्षा असंख्यातगुणे कहे गये हैं।

शं ता — यदि आनुपूर्वी द्रव्यों के स्थान पूर्व की अपेक्षा अनन्त हैं इसलिये आनुपूर्वी द्रव्य असंख्यान गुणें पूर्व की अपेक्षा लेकर के कहें गये हैं, सो ये कहना ठोक नहीं है क्यों कि इस प्रकार के कथन से तो डन आनुपूर्वी द्रव्यों में उनकी अपेक्षा असंख्यातगुणता न आकर अनंत गुणता ही आती है ?

उत्तर-अनंताणुक जो स्वंध हैं वे तो अनानुपूर्वीद्रव्यों की अपेक्षा से अनन्त भागवर्ती होने के कारण स्वभावतः ही स्तोक-कम-हैं। इसलिये अनन्ताणुक स्वंधों को छेकर आनुपूर्वी द्रव्यों में-आनुपूर्वी के स्थानों में कुछ वृद्धि नहीं होती है। इसलिये यथार्थरूप में उनमें-आनुपूर्वी द्रव्यों

આનુપૂર્વી દ્વચ્યા છે તેમાં તા ત્રિઅણુક સ્કંધથી લઇને ક્રમે ક્રમે એક એક પ્રદેશની ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ થતાં થતાં અન'તાણુક સ્કંધ પર્યન્તના અન'ત સ્થાન દ્વાય છે તેથી સ્થાનના બહુત્વની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી દ્વચા, અનાનુ-પૂર્વા અને અવકતવ્યક દ્વચા કરતાં અસંખ્યાત ગણાં કહેવામાં આવ્યાં છે.

શાંકા-ઝો આનુપૂર્વી કબ્યાના સ્થાન અનંત હાય, અને અનાનુપૂર્વા કબ્યાના તથા અવક્રતબ્યક લ્બ્યાના સ્થાન એક એક હાય તા અહીં આનુપૂર્વા દ્રબ્યાને અનાનુપૂર્વી અને અવકતબ્યક દ્રવ્યા કરતાં અનંત ગણાં કહેવા

નેઇતા હતાં છતાં અહીં તેમને અસ'ખ્યાત ગણાં શા કારણે કહ્યાં છે? ઉત્તર-અનંતાણુક જે સ્કંધો છે તેઓ અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ધા કરતાં અન' તમાં ભાગપ્રમાણ હોવાને કારણે સ્વાભાવિક રીતે જ સ્તાક (ઓછાં, ન્યૂન) છે. તેથી અન'તાણુક સ્કંધાને લીધે આનુપૂર્વી દ્રવ્યામાં-આનુપૂર્વી દ્રવ્યાનાં રથાનામાં ખાસ કાઇ વૃદ્ધિ થતી નથી. તેથી યથાર્થ રૂપે તા તે આનુપૂર્વી

ર્શ્

## बजुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९० अल्पबहुत्त्वद्वारनिरूपणम्

## टीका — ' एएसि णं ' इत्यादि-

हे भदन्त ! नैगमव्यवहारसम्मतानामेतेषामानुपूर्वीद्रच्याणामनानुपूर्वी द्रव्या-णामवक्तव्यकद्रव्याणां च मध्ये द्रव्यार्थतया=द्रव्यमेशार्थो द्रव्यार्थस्तस्यमावो द्रव्यार्थतर तथा, द्रव्यस्वेनेत्यर्थः, द्रव्यस्वमपेक्ष्य, मदेक्षार्थतया=मदेक्वस्वमपेक्ष्य, द्रव्यार्थप्रदेशार्थतया=द्रव्यत्वं मदेशत्वं चापेक्ष्य कानि केभ्यः अल्पानि विशेषहीन-स्वादिना स्तोकौनि वा भवन्ति ? बहुकानि=असंख्येयगुणस्वादिनाऽधिकानि वा मतन्ति ? तुल्यानि=समसंख्यत्वेन समानि वा, किंचिदाधिवयेन विशेषाधिकानि वा भवन्ति ? इति प्रश्नः । उत्तरयति-हे गौतम ! द्रव्यार्थतया=द्रव्यार्थस्वमपेक्ष्य नेगमव्यवहारसम्मतानि अवक्तव्यवद्रव्याणि सर्वस्तोकानि=अनानुपूर्वीद्रव्येभ्य आनुपूर्वीद्रव्येभ्यक्ष अल्पानि । अनानुपूर्वीद्रव्याणि तु द्रव्यार्थतया विशेषाधिकानि= अवक्तव्यकद्रव्येभ्यः किंचिदधिकानि । विशेषाधिक्यं त्यस्य वस्तुस्थितिस्वभावात् । तदुक्तम्—

' एएसिंगं भंते ! परमाणुपोग्गलाणं दुपाएसियाणं खंधाणं कयरे कयरेहितो बहुया ? गोयमा ! दुप्पएसिएहितो खंधेहितो परमाणुपोग्गला बहुया॥

छाया—्रतेषां खल्छ भदन्त ! परमाणुपुद्रलानां द्विपदेशिकानां स्कन्धानां मध्ये के केभ्यो बहुकाः;३ गौतम ! द्विपदेशिकेभ्यः स्कन्धेभ्यः परमाणुपुद्रला बहुकाः०३ इति।

में-- असंख्यात शुणित ही स्थान बनते हैं और उन्हीं स्थानों को छेकर उनमें असंख्यात गुणता आती है। अनंतगुणता नहों। यह सब विषय अनुगम के भाग नाम के ससप्रदार में कथित ''एएसिं प्रां भंते।''इत्यादि सूत्रपाठ से जान छेना चाहिये॥ इस प्रकार द्रव्यार्थता की अपेक्षा छेकर बहुरब का कथन करके अब सुत्रकार प्रदेशत्व की अपेक्षा से आमुंपूर्थी आदि

દ્રવ્યામાં અસંખ્યાત ગણાં જ સ્થાન અને છે, અને એજ શ્યાનાની અપેક્ષાએ તેમનામાં (આનુપૂર્વા દ્રવ્યામાં) અસંખ્યાત ગુણિતતા જ સંલવી શકે છે-અનંત શુણિતા સંલવી શકતી નથી. ૮૮માં સૂત્રમાં અનુગમના ભાગદાર નામના સાતમાં લેદનું પ્રતિપાદન કરતી વખતે સૃત્રકારે '' પપસિં જં '' ઈત્યાદિ સૂત્રપાઠ દ્રાશ આ વિષયનું વિશેષ વર્ણુન કર્યું છે. તા તે સૂત્રમાંથી તે વાંચી લેવું. આ રીતે દ્રવ્યાર્થતાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી દ્રવ્યા આદિની અલ્પબહુ-તાનું કથન કરીને હવે સૂત્રકાર પ્રદેશત્વની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વા આદિ દ્રવ્યાના અલ્પબહુત્વનું કથન કરે છે-



तथा-द्रव्यार्थतया आतुपूर्वीद्रव्याणि असंख्येयगुणानि । अयं भावः-अनानुपूर्वीद्रव्येषु परमाणुब्ध्क्षणं स्थानमेकैकमेव लभ्यते, अवक्त व्यकद्रव्येषु द्वचणुकस्कन्धल्ल्लणं स्थानमेकैकमेवलभ्यते । आनुपूर्वीद्रव्येषु तु व्य णुकस्कन्धमभृतीनि एकोचरहद्वचाऽनन्ताणुकस्कन्धपर्यन्तानि अनन्तानि स्थानानि

द्रव्यों में अल्प बहुत्व का कथन करके अब सूत्रकार प्रदेशत्व की अपेक्षा से आनुपूर्वी आदि द्रव्यों में अल्प बहुत्वका कथन करते हैं-(णेगमववहारणं अणाणुपुठ्वीद्व्वाइं पएसट्टयाए सव्वत्थोवाइं) नैगम व्यवहारनय संमत समस्त अनानुपूर्वी द्रव्या प्रदेशत्व की अपेक्षा करके अवक्तव्यक द्रव्यों से एवं आनुपूर्वी द्रव्यों से अल्प हैं ! क्यों कि (अपएसट्टयाए ) अनानुपूर्वी द्रव्यों में प्रदेशल्प अर्थका अभाव है ! त्रयों कि (अपएसट्टयाए ) अनानुपूर्वी द्रव्यों में प्रदेशल्प अर्थका अभाव है ! तात्वर्य कहने का यह है कि परमाणु रूप अनानुपूर्वी द्रव्यों में भो यदि द्वितीय आदि प्रदेश हो तो द्रव्यार्थता की तरह प्रदेशार्थता में भी अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा से उनकी अधिकता हो जावे परन्तु ऐसा तो है नहीं क्यों कि परमाणु अप्रदेशी होता है-ऐसा सिद्धान्त का वचन है । इसलिये प्रदेशार्थता की अपेक्षा से ये आनुपूर्वी-द्रव्य सर्वस्तोक-थोडे कहे गये हैं । निष्कर्षार्थ इसका यह है कि अनानुपूर्वी द्रव्य द्रव्यार्थता की अपेक्षा लेकर अवक्तव्यक द्रव्यों से कुछ अधिक कहे गये हैं और अवक्तव्यक द्रव्य इनसे कम । सो यदि परमाणुरूप इन अनानुपूर्वी द्रव्यों में भी यदि दितीयादिक प्रदेश मान लिये जावे

अणाणुपुव्वीद्व्वाइ परसट्टयार सब्दत्थोवाइ) नेशभ (णेगमववक्षराण અને વ્યવહાર નયસ મત સમસ્ત અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યા પ્રદેશત્વની અપેક્ષાએ અવકતવ્યક દ્રવ્યા કરતાં અને આનુપૂર્વી કવ્યા કરતાં અલ્પ દાય છે, કારણ કે (अपएसट्रयाए) અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યામાં પ્રદેશ રૂપ અર્થના અભાવ હાય છે. આ કથનનું તત્પર્ય એ છે કે જો પરમાણ રૂપ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યામાં પદ્ય દ્વિતીય આદિ પ્રદેશાના સદ્ભાવ હાત તા દ્રવ્યાર્થતાની જેમ પ્રદેશાર્થતામાં પણુ અવક્રતવ્યક દ્રવ્યા કરતાં તેમની અધિકતા જ હાેત પરન્તુ એવી કાઇ વાતના તાે સદ્ભાવ જ નથી, કારણ કે પરમાણ અપકેશી હાેય છે, એલુ સિદ્ધાંતનું વચન છે. તે કારણે પ્રદેશાર્થતાની અપૈક્ષાએ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યાને સૌથી અલ્પ કહેવામાં આવેલ છે આ સમસ્ત કથનના ભાવ.થ એ છે કે દ્રવ્યાર્થતાની અપેક્ષાએ તાે અનાનુપૂર્વા દગ્યાને અવક્તવ્યક દ્રવ્યા કરતાં વિશેષાધિક કહેવામાં આવેલ છે. એટલે કે અનાનુપૂર્વી ક્વચા કરતાં અવક્તવ્યક-દ્ર∞ચેા અલ્પ કહેવામાં આવ્યાં છે. પછ્ય પ્રદેશત્વની અપેક્ષાએ તેા આનુપૂવી<sup>\*</sup>

अनुघोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९० अल्पबहुत्वद्वारनिरूपणम्

माप्यन्ते, अतः स्यानवद्रुत्वात् आन्नुपूर्वीद्रव्याणि अनानुपूर्वीद्रव्येभ्योऽवक्तव्यक द्रव्येभ्यवाऽसंख्येयगुणानि ।

ननु-आनुप्तीं बच्याणां स्थानानि यधनन्तानि, तर्षि आनुपूर्वी द्रव्याणि पूर्वापेक्षयाऽनन्तगुणानि मत्रन्तीतित्रक्तव्यम्, कथनमसंख्यातगुणानीत्युक्तम् ? इति चेत्, उष्यते-अनन्दाणुकस्कन्धास्तु अनानुपूर्व्यपेक्षयाऽनन्तभागवर्तित्यात् स्व-माबादेव स्तोका इति-अनन्ताणुकस्कन्धेरानुपूर्वीद्रव्येषु न किंचिद् वर्धते, भतो बस्तुव्रप्या असंख्यातान्येव तेषु स्थानानि माण्यन्ते । तदपेक्षया तु असंख्यात-गुणान्येव तानि भवन्ति, नन्यनन्तगुणानीति । पतचानुगमस्य सप्तमे भागनामके द्वारे प्रणान्येव तानि भवन्ति, नन्यनन्तगुणानीति । पतचानुगमस्य सप्तमे भागनामके द्वारे प्रदर्शितात्-'प्एसि णं भने ' इत्यादिकान सूत्रपाठान् सर्वभावनीयम् १। इत्थं द्वत्र्यार्थतयाऽन्यबहुत्यमभिधाय सम्पति मदेशार्थतया ठदाह-'पएसद्वयाए, इत्यादि । नैगमव्यवद्दारसम्मतानि अनानुपूर्वींद्रव्याणि मदेशार्थतया वदाह-'पएसद्वयाए, इत्यादि । नैगमव्यवद्दारसम्मतानि अनानुपूर्वींद्रव्येभ्यभाल्पानि । एपां सर्वस्वोकत्वे हेतुमार-'अपएसट्ठयाए' इति । अपदेशार्थतया=अन्देशार्थत्वात्, अनातुपूर्वी द्रव्येषु प्रदे द्वर्व्यार्थस्य अभावात् । अयं भावः-यदि दि अनानुपूर्वी द्रव्येच्या स्वर्धा स्वर् स्तदा द्रव्यार्थस्य अभावात् । अयं भावः-यदि दि अनानुपूर्वी द्रव्येच्या स्वर्धा स्वर् स्तदा द्रव्यार्थत्यामित् मदेशार्थतायामपि अवक्तव्यकद्रव्यापेक्षया तेषामाधिक्यं स्यात्, नचतदस्ति, 'परमाणुरमदेशः' इति वचनात्, मतः सर्वस्तोकानि एतानि । नन्नु यधनानुपूर्वीद्रव्येषु मदेशार्थता नास्ति, तर्दि भण्ड तस्या विचारोऽन्नुपयुक्त

ष्वे? ति चेत्, उच्यते-'श्रदेश' शब्दस्य मङ्ख्टः-सर्वष्धभः देशः=पुद्गछास्ति-

प्रदेशार्थना को छेकर उनेके विचार करना अनुप्युक्त ही है?

દ્રગ્યાને અવકતવ્ય દ્રગ્યા કરતાં પણ અલ્પ માનવામાં આવેલ છે, કારણ કે પરમાણ રૂપ અનઃતુપૂર્વા દ્રવ્ય અપ્રદેશી હાય છે જે આ પરમાણુ રૂપ અનાતુપૂર્વા દ્રગ્યામાં પણુ દ્વિતીય આદિ પ્રદેશાના સદ્દભાવ માનવામાં આવે, તા પ્રદેશાર્થતાની અપેસાએ પગ્ર અવક્તવ્યક દ્રગ્યા કરતાં અનાતુપૂર્વા દ્રગ્યાની અધિકતા સ'લવી શકે છે. પરન્તુ પરમાણુ રૂપ અનાતુપૂર્વી દ્રગ્યાને સવૈશ્તોક (સૌથી અલ્પ) માનવાના સિદ્ધાંત જ શુક્તિશુક્ત લાગે છે.

શંકા-ંને અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યામાં પ્રદેશાય તાના સદ્ભાવ જ ન હોય, તા અહીં પ્રદેશાર્થ તાની અપેક્ષાએ તેમના વિચાર કરવા એ વાત જ શું અનુચિત લાગતી નથી !

জ্ঞাত দৰ

#### मनुयोगद्वारस्वे

158

कायस्य निरंत्रो भागः, इति व्युत्पच्या परमाणुद्रव्येऽपि मदेशत्वमस्त्येव, अतः मदेशार्थतया एषां विचारो नानुपयुक्त इति । तथा--अवक्तव्यकद्रव्याणि मदेशार्थ-तयाऽनानुपूर्वीद्रव्येभ्यो विशेषाधिकानि अवक्तव्यकद्रव्येषु एकैकस्य द्विमदेशस्वात् । अनानुपूर्वीद्रव्यापेक्षयाऽवक्तव्यकद्रव्याणां मदेशार्थत्वमाश्रित्य विशेषाधिक्यं बोध्यमिति । आनुपूर्वीद्रव्याणि तु मदेशार्थतया अवक्तव्यक्ट्रव्येभ्योऽनन्तगुणानि ।

उत्तर---ऐसा नहीं है-क्योंकि 'प्रकृष्टदेश: प्रदेश:' इस व्युत्पत्ति के अनुसार सर्व सक्ष्मदेश का नाम प्रदेश, अर्थात् पुझलास्तिकाय का निरं-श भाग है वह पर्देश है। ऐसा प्रदेशपन परमाणु द्रव्य है ही। इस-लिये प्रदेशार्थता की अपेक्षा इनका विचार अनुपयुक्त नहीं है तथा-( अवत्तव्यवदव्याइं पएसहयाए विसेसाहियाइं) अवक्तव्यक द्रव्य प्रदे-शार्थता की अपेक्षा अनामुपूर्वा द्रव्यों से विशेषाधिक-कुछ अधिक-है। अर्थात अवत्कव्यक द्रव्यों में एक २ अवक्तव्यकद्रव्य दिमदेशवाला होता है और अनानुपूर्वी द्रव्यों में एक एक अनानुपूर्वीद्रव्य एक प्रदेश वार्थता को छेकर कुछ अधिक कहे गये हैं। ( आणुपुव्वीदव्याइं पएस-द्रयाए अणतगुणाइं) जो आनुपूर्वी द्रव्यों से अवक्तव्यक द्रव्यों की आयेक्षा अनंतगुणे हैं। क्यों कि इनके प्रदेश अवक्तव्यकद्रव्यों के प्रदेशों

તથા-( બવલચ્ચગલચ્વાર પપસટ્ટયાપ વિસેસાફિયાર) અવકતવ્યક દ્રવ્ય પ્રદેશાર્થ ત્વની અપેક્ષાથી વિશેષાધિક દ્વાય છે. એટલે કે અવકતવ્યક દ્રવ્યામાના પ્રત્યેક અવકતવ્યકદ્રવ્ય બખ્બે પ્રદેશવાળાં દ્વાય છે, અને અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યામાંનું પ્રત્યેક અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય એક એક પ્રદેશવાળું દ્વાય છે. તે કારણે પ્રદેશાર્થતાની અપેક્ષાએ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યો કરતાં અવકતવ્યક દ્રવ્યોને વિશેષાધિક (અમુક પ્રમાણુમાં વધારે) કહ્યાં છે.

( आणुपुच्वीदव्याइ पएसहयाए अर्णतगुणाइ') પ્રદેશાર્થતાની અપેક્ષ के અવકતવ્યક દ્રવ્યા કરતાં આનુપૂર્વા દ્રવ્યા અનંત अर्છ્ય હાય છે, કારછુ ફે

## अ रुपोगवन्द्रिका टीका सूत्र ९० अस्पवद्यत्वद्वारनिरूपणम्

द्रव्यार्थतयाऽऽनुपूर्वीद्रव्याणि अनानुपूर्वीद्रव्येभ्योऽवक्तव्यकद्रव्येभ्यश्चाऽसंख्यात गुणान्युक्तानि, तदपेक्षयाऽऽद्रुपूर्वीद्रव्यस्कन्धानामसंख्यातगुणत्वात् । प्रदेशार्थताऽ-पेक्षया तु आनुपूर्वीद्रव्याण्यनन्तगुणानि सन्ति, तत्मदेशानां पूर्वापेक्षयाऽनन्तगुण-रवादिति२ । इत्थं प्रदेशार्थतयाऽव्युप्तविद्युत्त्वमुत्त्वा, इदानीम्रुभयार्थतामाश्रित्य तदुष्यते 'दब्बहप्रसहयाप्' इत्यादि । नैगमव्यवहारसम्मतानि अवक्तव्यकद्रव्याणि द्रव्यार्थ-प्रदेशार्थतया सर्वस्तोकानि, सर्वस्तोकत्वे हेतुमाइ-'दव्वट्याप्' इति । अवक्तव्यक द्रव्याणां-द्रव्यार्थतया-द्रव्यार्थस्तात् सर्वस्तोकत्वं बोध्यम् । तथा अनानुपूर्वीद्रव्याणि

से अनंत गुणे हैं। यह पहिछे कहा जा चुका है कि आनुपूर्वीद्रव्या-र्थता को आश्रित करके अनानुपूर्वी द्रव्यों से अवक्तव्यकद्रव्यों से असं-रूपातगुणे हैं क्यों कि इनकी अपेक्षा आनुपूर्वी द्रव्य स्कंघ असं**रूपात** गुणे होते हैं। परन्तु प्रदेशों की अपेक्षा आनुपूर्वी द्रव्य अनन्त गुणे हैं। क्यों कि इनके प्रदेश पूर्व की अपेक्षा अनन्तगुणें कहे गये हैं। इस प्रकार प्रदेशार्थता की अपेक्षा अन्त बहुत्व का कधन करते अब सूत्रकार डभ-यार्थता की अपेक्षा अलग् बहुत्व का कधन करते हैं--

(णेगमवबहाराणं अवसञ्वगद्व्वाइं दव्वद्वपएसद्वयाए सब्बत्थो-वाइं) नैगमव्यवहारनय संमत अवक्तव्यक द्रव्य द्रव्यार्थता और प्रदे-धार्थता रूप उभयार्थता की अपेक्षा छेकर सर्वस्तोक हैं। कयोंकि (द्व्व-इयाए) अवक्तव्यक द्रव्यों में द्रव्यार्थता की अपेक्षा छेकरके पहिछे सर्व-

તેમના પ્રદેશા અવક્તવ્યક કબ્યાના પ્રદેશા કરતાં અનંત ગણાં દાય છે. પહેલાં એ વાત તા પ્રકટ કરવામાં આવી ચુકી છે કે દ્રવ્યાર્થતાની અપેક્ષાએ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા અને અવક્તવ્યક દ્રવ્યા કરતાં આવ્રપૂર્વી દ્રવ્યા અસંખ્યાત ગણાં છે, કારણ કે તેમના કરતાં આનુપૂર્વી દ્રવ્યસ્ક'ધ અસંખ્યાત ગણાં દાય છે પરન્તુ પ્રદેશાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી દ્રવ્યસ્ક'ધ અસંખ્યાત ગણાં દાય છે પરન્તુ પ્રદેશાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી દ્રવ્યા અનંત ગણાં છે, કારણ કે તેમના પ્રદેશા અવક્તવ્યક દ્રવ્યાના પ્રદેશા કરતાં અનંત ગણાં છે, કારણ કે તેમના પ્રદેશા અવક્તવ્યક દ્રવ્યાના પ્રદેશા કરતાં અનંત ગણાં કહ્યાં છે આ જ્યાતે પ્રદેશાર્થતાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી ચાદિ દ્રવ્યાના અલ્ય-બહુલ્વનું કથન કરીને હવે સૂત્રકાર ઉભયાર્થતા 'દ્રવ્યાર્થતા અને પ્રદેશાર્થતા)ની અપેક્ષાએ તેમના અલ્પબહુત્વનું કથન કરે છે-(ળેગમવલદારાળ બલલબ્લ્યાવલ્વાદ્ વલ્લદુ વલસટુયાય શ્વસ્વસ્થોવાદ) નૈગમ અને વ્યવહાર નયસંમત અવક્તવ્યક દ્રવ્ય દ્રવ્યાર્થતા અને પ્રદેશાર્થતા રૂપ ઉભયાર્થતાની અપેક્ષાએ સવર્યત્તોક સૌથી આછુ-છે, કારણ કે (દ્રવ્વટ્ટયાય) દ્રવ્યાર્થતાની અપેક્ષાએ અવક્તવ્યક દ્વ્યોમાં સવધ્તોક-તાનું પ્રતિપાદન પહેલાં કરવામાં આવ્યું છે, તથા (લગાળુપુત્વી દ્વ્યાદ્વા દ્વરાદ્વા કરવા અલ્યક્ત

# अनुयोगद्वारस्त्रे



उभयार्थस्वमाश्रित्यावक्तव्यवद्वव्यापेक्षया विश्रेषाधिकानि बोध्यानि। अत्र हेतुमाह-'दब्ब्हयाए अपएसहयाए' इति । द्रव्यार्थतयाऽप्रदेशार्थतया च अनानुपूर्वीद्रव्या-णामवक्तव्यकद्रव्यापेक्षया विशेषाधिक्यं बोध्यम्। 'अवत्तव्वगद्रव्वाइं' इत्यादि, अवक्तव्यकद्रव्याणां त्विइ प्रत्येकं द्विमदेशत्वाद्विगुणितानां तेषामन्येभ्यः=अनातु-पूर्वींद्रव्येभ्यः मदेशार्थतया विज्ञेवाधिकःवं कोध्यम् । उभयार्थत्वमाश्रित्यानुपूर्वी इव्याणि असंख्येयगुणान्यनन्तगुणानि च सन्तीति सूचयितुमाद-'आणुपुव्त्रीदव्वाइं' इत्यादि। आनुपूर्वीद्रव्याणि द्रव्यार्थतया असंख्येयगुणानि बोध्यानि, च=पुनः तान्येव=आज़पूर्वीद्रव्याण्येव प्रदेशार्थतया अनन्तगुणानि बोध्यानि। प्रत्येकचिन्ता-स्तोकता कही गई है। तथा "अणाणुपुच्बीदव्वाइं दच्यहयाए अपएसह-याए विसेसाहियाई ) अनानुपूर्वी द्रव्य उभयार्थत्व को आश्रित करके अवक्तव्यक द्रव्य की अपेक्षा से कुछ अधिक हैं। यहां कुछ अधिकता इच्यार्थता और अप्रदेशार्थता से जाननी चाहिये। (अवस्वव्वगद्व्वाइं पएसइपाए विसेसाहियाई) तथा अवक्तव्यक द्रव्य प्रदेशार्थता की अपे-क्षा छेकर अनानुपूर्वी द्रव्यों से विद्येषाधिक है। सो यह विद्येषाधिकता इनमें प्रत्येक अवक्तव्यकद्रव्य दिप्रदेशी होने के कारण जाननी चाहिये। क्यों कि ये प्रत्येक अनानुपूर्वी द्रव्यों के प्रदेशों की अपेक्षा द्विगुणित प्रदेशवाछे हैं। तब कि अनानुपूर्वी द्रव्यों में प्रदेश एक एक है। इस प्रकार इनमें दिगुणिता जानना चाहिये। (आणुपुच्वीद्व्वाइं द्व्वइयाए असंखेज्जगुणाई ताई चेब पएसदृयाए अणंतगुणाई ) उभयार्थता को आश्रित करके द्रव्यार्थना की अपेक्षा से आनुपूर्वी द्रव्य असंख्यात

अपए सहुयाए विसेसाहियाइ') અનાનુ પૂર્વી દ્રવ્ય ઉભયાર્થ ત્વની અપેક્ષાએ અવ ક્તાવ્યક દ્રવ્ય કરતાં વિશેષાધિક હાય છે અહીં દ્રવ્યાર્થતા અને અપ્રદેશાર્થ-તાની અપેક્ષાએ આ અધિકતા સમજવી. (अवत्तव्वगइव्वाइं पएसहुयाए विसेसाहियाइ') તथा અવક્તાવ્યક દ્રવ્યા પ્રદેશાર્થ તાની અપેક્ષાએ અનાનુ પૂર્વી દ્રવ્યા કરતાં વિશેષાધિક છે. તેમની આ વિશેષાધિકતા પ્રત્યેક અવક્તાવ્યક દ્રવ્ય દ્વિપ્રદેશી હેાવાને કારણે સમજવી, કારણ કે પ્રત્યેક અનાનુ પૂર્વી દ્રવ્ય કરતાં પ્રત્યેક અવક્તવ્યક દ્રવ્ય અમણા પ્રદેશવાળું હાય છે. અનાનુ પૂર્વી દ્રવ્ય કરતાં પ્રત્યેક અવક્તવ્યક દ્રવ્ય અમણા પ્રદેશવાળું હાય છે. અનાનુ પૂર્વી દ્રવ્ય એક એક પ્રદેશવાળું હાય છે અને અવક્તવ્યક દ્રવ્ય બખબે પ્રદેશવાળું હાય છે, તે કારણે અવક્તવ્યક દ્રવ્ય ને અનાનુ પૂર્વી દ્રવ્ય કરતાં બમણા પ્રદેશવાળું હાય અને આવક્તવ્યક દ્રવ્ય વિશ્વાર્થ ક્ષેય કરવા વર્ણ કરવા વર્ણ કરવા વર્ણ છે. (આणુ વ્વી દ્વ્વાર્ટ દ્વ્યટ્યાપ અસંસે સ્ક્ર ગુળાર્ટ તાર્ટ વેવ પણ સંદ્રાવાણ આવા તાળા છે. ઉભયાર્થતાની અપેક્ષાએ હવે તેમના અલ્ય બહુત્વના વિચાર

## अनुयोगचरित्रका टीका सूत्र ९० अल्पबहुत्वद्वारनिरूपणम्

190

पदादुमयार्थतया चिन्तायामयमेव विशेषः ~अनानुपूर्वीद्रव्याणि द्रव्यार्थतामाभित्य अवक्तव्यव द्रव्यापेक्षया विशेषाधिकानि भवन्ति, तत्र प्रदेशरदितस्वात् प्रदेशार्थतामाभित्य अतंकव्यव द्रव्यापेक्षया विशेषाधिकानि भवन्ति, तत्र प्रदेशरदितस्वात् प्रदेशार्थतामा असंमवात् सर्वस्तोकस्वं न ग्रहीतम् । पत्येकचिन्तायां तु मदेशार्थतापक्षे तदपि यदीतम् । एतदर्थमेव उभयार्थता पक्षोपादानम् । इत्यं नवविधमनुग्रममुक्त्वा सम्मति मकरणग्रुपसंहरभाह-' से तं' इत्यादि । स एषोऽनुगमः । सेषा नैगमव्यवहार-योरनीपनिधिकौ द्रव्यानुपूर्वीति ॥मू० ९०॥

गुणे हैं और प्रदेशार्थता की अपेक्षा करके आनुपूर्वीद्रच्य अनन्तगुणा हैं। इस प्रकार प्रश्येक पक्ष से विचार करने की अपेक्षा जो यह उभयार्थ पक्ष की अपेक्षा लेकर विचार करने में आया है उसमें यही विशेषता एक जैसे इस पक्ष में अनानुपूर्वी द्रव्य, द्रव्यार्थता को आश्रित करके अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा विशेषाधिक कहे गये हैं। वैसे वे प्रदेश होने के-कारण सर्वस्तोक प्रदेशार्थता असंभवता से नहीं खाये गये हैं। परन्तु जब प्रत्येक पक्षको छेकर इनका विचिर होता है तब यह सर्वस्तोकता भी उनमें प्रकट की जाती है। इसी निमिस से वहां यह तृतीय पक्षरूप उभयार्थता ग्रहीत की गई है। इस प्रकार नब-विध अनुगम कह करके अब सूत्रकार इस प्रकरण का उपसंहार कर-ने के अभिप्राय से (से तं अणुगमे, से तं णेगमववहाराणं अणोवणि-हिया दब्वानुपुब्वी) इन पदों द्वारा यह प्रकट कर रहे हैं कि इस प्रकार

કરવામાં આવે છે-દ્રવ્યાર્થતાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી દ્રવ્ય અસંખ્યાત ગણું અને પ્રદેશાર્થતાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી દ્રવ્ય અનંત ગણું છે. આ પ્રકાર પ્રત્યેક પક્ષને અનુલક્ષ્તીને વિચાર કરવાની અપેક્ષાએ જે અહીં ઉભયાર્થપક્ષની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે તેમાં એજ વિશેષતા છે કે-જેમ દ્રવ્યાર્થિકતાની દેષ્ટિએ વિચાર કરીને અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા અવક્તવ્યક દ્રવ્યા કરતાં વિશેષાધિક પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે, એ પ્રમાણે પ્રદેશાર્થતાની અપે-ક્ષાએ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યોને વિશેષાધિક અતાવવામાં આવ્યા નથી, કારણ કે તેઓ પ્રદેશરહિત હેલાને કારણે અવક્તવ્યક દ્રવ્યો કરતાં અલ્પપ્રમાણવાળા છે. પરન્તુ એ પ્રત્યેક પક્ષની અપેક્ષાએ તેમના વિચાર કરવામાં આવ્યા નથી, કારણ કે તેઓ પ્રદેશરહિત હેલાને કારણે અવક્તવ્યક દ્રવ્યો કરતાં અલ્પપ્રમાણવાળા છે. પરન્તુ એ પ્રત્યેક પક્ષની અપેક્ષાએ તેમના વિચાર કરવામાં આવે તો આ સવ<sup>4</sup>સ્તોકતા (સૌ કરતાં અલ્પપ્રમાણતા) પણ તેમનામાં પ્રકટ કરી શકાય છે. એજ નિમિત્તને લીધે અહીં તૃતીય પક્ષ રૂપ ઉભયાર્થતા ગૃહીત કરવામાં આવી છે આ પ્રમાણે નવ પ્રકારના અનુગમનું નિરૂપણ કરીને હવે સ્વત્રકાર આ પ્રકરણના ઉપસંહાર કરતા કહે છે કે-(સે ત અળુતમે સે ત ળેત્રમથ્ય-દારાળ છળોવળિદિયા રૂજ્વાળુપુરુથી ) અનુગમનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે. આ

|   | 242 | HEalastan |
|---|-----|-----------|
| · |     |           |

इत्यं नैगमव्यवहारनयमतेन अनौपनिधिकी द्रव्याहुपूर्वी व्याख्याय संझा-जियमतेन सम्पति तामेव व्याख्यातुमाइ--

मूल्लम्-से किं तं संगहस्त अणोवणिहिया दवाणुपुत्ती ? संगहस्स अणोवणिहिया दठवाणुपुठवी पंचविहा पण्णसा,तं जहा-अट्टपयपरूवणया?, भंगसमुकित्तिणया२ भंगोवदंसणया३ समो-बारे४ अणुगमे४॥सू०९१॥

टीका--- ' से किं तं ' इत्यादि-

ब्याख्या निगद सिद्धा । सू० ९१॥

से यह अनुगम का स्वरूप है। इस प्रकार यहां तक नेगम व्यवहारनग समत अनोपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी का कथन किया॥ सू० ९०॥ अब सूत्रकार संग्रहनय के मतानुसार इस अनौपनिधि की द्रव्या-कुपूर्वी का कथन करते हैं -- 'से किं तं' इत्यादि ।

राज्यार्थ- हे भदन्त! ( से किं तं संगहस्म अणोवणिहिया दब्वाह पुडती)'संग्रहनय संमत अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी का क्या स्वरूप है? उत्तर-(संगहस्स अणोवणिहिया दव्वाणुपुव्वी पंचविहा पण्णला) संग्रहनय संमत अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी पांच प्रकार कही गई है। (तं जहा ) उसके वे प्रकार ये हैं- ( अट्टप्यरूपवणया ? भंगसमुक्तिलणया भ 'मंगोवदंसणया ३ समोयारे 8, अणुगमे ५, ) अर्थपद प्ररूपणता ?, भंग

પ્રકારે અહીં સુધીમાં સૂત્રકારે નૈગમબ્યવહારનયસંમત અનેપિનિધિકી દ્રબ્યાનુપૂર્વાંના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કર્યું છે. ાાસૂ૦લ્ગા

હવે સૂત્રકાર સંગ્રહનયના મતાનુસાર આ અનીપનિધિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વાંના લવરૂપનું કથન કરે છે---'' से किं त' " ઇત્યાદિ---

શાબદાર્થ-પ્રશ્ન-( સે किं त' સંગદ્ધ સ ભળોવળિદિયા વચ્વાળુપુઝ્વી !) સે લંગવન્ ! સંગદનયસંગત અનોપનિધિકી દ્રગ્યાનુપૂર્વી નું સ્વરૂપ ઠેવું છે !

ઉત્તર-( संगहस्स अणोवणिहिया दम्दाणुपुठवी पंचविहा पण्णसः ) સંગ્રહ-નવસ મત અનીપનિષિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વા પાંચ પ્રકારની કહી છે. (तंजहा) ते પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(अस्यपयपुरुवणया१, मंगसमुक्तित्तणया२, मंगोधदंस-क्या३, समोयारे४ अणुगमे५) (१)અર્थ पदप्र३पश्चता, (२) अंગસસુત્કી તે નતા

ઉત્તર-( संग्रहस्त अत्यपयपह्नवणया) સંગ્રહનયસંગત અર્થ ૫૬ પ્રરૂપણુતાનું ક્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-

પૂર્વપરંતુત સંગ્રહનયસંમત અર્થપદપ્રરૂપણતાનું સ્વરૂપ કેવું કહ્યું છે ?

( तिष्पदसिप आणुपुठनी, चउष्पदसिर आणुपुठ्नी, जान दूस पदसिद माणुपुठनी, संसिद्ध्यप्रसिद आणुपुठनी, अर्द्धसिण्जप्रसिद आणुपुठनी, अणंतपु-

(3) બ ગાપદરાનતા, (૪) સમવતાર અન (૫) અનુગમ આ સૂત્રના ભ્યાખ્યા ૭૪ માં સૂત્રની બ્યાખ્યા પ્રમાણુ સમજવી. !!સૂબ્દ૧ા સંગ્રહનયના મતાનુસાર અર્થપદ પ્રરૂપણુતાનું સ્વરૂપ કેવું હોય છે તે હવે સૂત્રકાર પ્રકટ કરે છે-" से किंत ' संगहस्स '' ઇત્યાદિ—

शण्डार्थ-प्रश्न-(से किंतं संगहरव अत्यपयपत्संवणया ?) के अभवन् !

एसिए आणुपुरुवी, जाब दसपएसिए आणुपुरुवी सांखज्जपएसिए (3) ભંગાપદરા નતા, (४) સમવતાર અને (૫) અનુગમ આ સૂત્રની ત્યાપ્રધા છત માં મળની ત્યાપ્રધા મથાણે ગળાજવી પ્રચલ થય

प्रसंबणता का स्वरूप इस प्रकार से हैं-( तिप्पएसिए आणु3व्दी चउषा-एसिए आणुपुव्दी, जाब दसपएसिए आणुपुब्वी संखिज्जपएसिए

इस संग्रहनय मान्य अर्थपद्रवरूपणता का क्या स्वरूप है ? उत्तर---( संगहस्स अट्टपयपरुवणया ) संग्रहनय मान्य अर्थपद प्रकृतगता का स्वरूप क्या प्रकृत से है--( किप्याविय साण्यक्षी क्या

स्मुकीर्शनतार भंगोपदर्श नतारे समवतारथ और अनुगमर । इस सूत्र क्री ग्पाख्या ७४ वें सूत्रकीव्याख्या के अनुसार जाननी चाहिये ॥सू०९१॥ संग्रहनय के मतानुसार अर्थ पद्प्ररूपणता का क्या स्वरूप है ? इस बात को सूत्रकार प्रकट करते हैं । ''से किं तं संगहस्स'' इत्यादि भावदार्थ-हे भदन्त ! (से किं तं संगहस्स अट्ठपयपरूषणया) पूर्व प्रकान्द

**देशिक आनु**पूर्वी **चतुष्पदेशिक मानुपू**र्वी यावर दशप्रदेशिक आनुपूर्वी संख्येयमदेशि-

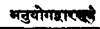
पयपरूवणया तिप्पपसिए आणुपुत्ती चउप्पपसिए आणुपुर्व्स जाव दसपपसिए आणुपुद्दी संखिजपपसिए आणुपुर्व्वी असं-स्विज्जपपसिए आणुपुट्वी अणंतपपसिए आणुपुर्व्वी परमाणु परेग्गले अणाणुपुर्व्वी, दुप्पपसिए अवत्तट्वए । से तं संगहस्स अद्यपयपरूवणया ॥सू० ९२॥ डापा-अथ का सा संग्रहस्य अर्थपदमरूपणवा ? संग्रहस्य अर्थपदमरूपणवा-जिन

गल्म्-से किं तं संगहस्स अडपयपरूवणया ? संगहस्स अहु

www.kobatirth.org

अय संव्रहनयेनार्थपदमरूपणतामाह-

ર્ષ્



क आनुपूर्वी असंस्थेयप्रदेविक आनुपूर्वी, अनंतप्रदेशिक आनुपूर्वी परमाणुपुद्रबः अनानुपूर्वी, द्विमदेशिकः अवक्तव्यकम् । सैवा संग्रहस्य अर्थपदप्ररूपणताः।।स्०९२॥

भाणुपुग्वी असंखिङ जपएसिए आणुपुग्वी, अणंतपएसिए आणुपुग्वी, परमाणुपुग्गछे अणाणुपुग्वी; दुप्पएसिए अवसव्वए) त्रिप्रदेशवाला स्तंघ आनुपूर्वी है, चार प्रदेशवाला स्तंघ आनुपूर्वी है, यावत दश प्रदेशवाला स्तंघ आनुपूर्वी है' संख्यात प्रदेशवाला स्तंघ आनुपूर्वी है, असंख्यात प्रदेश वाला स्तंघ आनुपूर्वी है, अनन्त प्रदेश वाला स्तंघ आनुपूर्वी है, परमाणुपुद्रल अनानुपूर्वी द्रग्य है, विप्रदेश वाला स्तंघ आनुपूर्वी है, परमाणुपुद्रल अनानुपूर्वी द्रग्य है, विप्रदेश वाला स्तंघ आनुपूर्वी है, परमाणुपुद्रल अनानुपूर्वी द्रग्य है, विप्रदेश वाला स्तंघ अच्छपद्र्या इसका यह है कि पहिले नेगम और व्यवहार नयकी अपेक्षा करके एक त्रिप्रदेशिक स्तंघ एक आनुपूर्वी द्रव्य है, अनेक त्रिप्रदेशिक स्तंघ अनेक आनुपूर्वी द्रव्य है इस प्रकार आनुपूर्वी में एकस्व और अने-कस्व का निर्देश किया गया है। परन्तु समान्यस्वयादी होने के कारण इस संग्रहनय के मतानुसार समस्त त्रिप्रदेशिक स्तंघ एक ही आनु-पूर्वी हैं। इस नय की मान्यता इस विषय में ऐसी है कि जितने भी त्रिप्रदेशिक स्तंघ है वे यदि अपने त्रिप्रदेशिकस्व रूप सामान्य से भिन्न है तो विप्रदेशिक आदि स्तंघ की तरह वे त्रिप्रदेशिक स्तंघ ही नहीं

ચલિષ આળુવુલ્લી, પરમાળુવુમા છે અળાળુવુલ્લી, દુપ્પ સિપ અથત્તલ્લપ) ત્રધ્ પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આતુપૂર્વી છે, ચાર પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આતુપૂર્વી છે, છે. પ્રસાણે કસ પર્યન્તના પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આતુપૂર્વી છે. સંખ્યાત પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આતુપૂર્વી છે, અસંખ્યાત પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આતુપૂર્વી છે અને અનંત પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આતુપૂર્વી છે. પરમાણુ પુદ્ગલ અનાતુપૂર્વી છે અને અનંત પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આતુપૂર્વી છે. પરમાણુ પુદ્ગલ અનાતુપૂર્વી દ્રબ્ય છે અને ત્ર પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આતુપૂર્વી છે. પરમાણુ પુદ્ગલ અનાતુપૂર્વી દ્રબ્ય છે અને ત્ર પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આવુપૂર્વી છે. પરમાણુ પુદ્ગલ અનાતુપૂર્વી દ્રબ્ય છે અને ત્ર પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આવુપૂર્વી છે. પરમાણુ પુદ્ગલ અનાતુપૂર્વી દ્રબ્ય છે અને ત્ર પ્રદેશવાળા સ્ક'ધ આવુપૂર્વી છે. આ કથનતું તાત્પર્ય નીચે પ્રમાણે છે– નૈત્રમ અને બ્યવહાર નથની માન્યતાને આધારે પહેલાં એવું કથન કરવામાં આબ્યું છે કે એક ત્રિપ્રદેશી સ્ક'ધ એક આતુપૂર્વી દ્રબ્ય રૂપ છે, અને અનેક ત્રિપ્રદેશી સ્ક'ધા અનેક આતુપૂર્વી દ્રબ્યા રૂપ છે. આ રીતે આતુપૂર્વીમાં એકત્વ અને અનેકત્વના ત્યાં નિદેશ કરવામાં આબ્યા છે. પરન્તુ સામાન્ય તત્વવાદી દ્વાવાને કારણે આ સંગ્રહનયની માન્યતા અનુસાર સમસ્ત ત્રિપ્ દેશી સ્ક'ધ એક જ આતુપૂર્વી રૂપ છે. આ વિષયને અતુલક્ષીને આ નયન્લ

#### भनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९२ अर्थपदप्ररूपणानिरूपणम्

808

टीका- 'से किंतं' इत्यादि-

भय का सा संग्रहन्यसम्मता अर्थप्ररूपणता ! इति मश्मः। उत्तरमाह-संग्रह-समसम्मता अर्थपदपरूपणता तु त्रिमदेशिकः स्कन्ध आनुपूर्वी चतुष्मदेशिकः स्कन्भ आनुपूर्वी यावद दशप्रदेशिकः स्कन्ध आनुपूर्वी, संख्येयमदेशिकः स्कन्भ आनुपूर्वी, असंख्येयपदेशिकः स्कन्ध आनुपूर्वी, अनन्तमदेशिकः स्कन्ध आनुपूर्वी, परमाणुपुद्रलः आनुपूर्गी, द्विपदेशिकः स्कन्धः अवक्तव्यकमिति । अत्रेदं बोध्यम्-पूर्वत्र नैगमव्ययहारनयावपेक्ष्य 'त्रिप्रदेशिक आनुपूर्वी-त्रिप्रदेशिका आनुपूर्ची, पर्याणुपुद्रलः आनुपूर्गी, द्विपदेशिकः स्कन्धः अवक्तव्यकमिति । अत्रेदं बोध्यम्-पूर्वत्र नैगमव्ययहारनयावपेक्ष्य 'त्रिप्रदेशिक आनुपूर्वी-त्रिप्रदेशिका आनुपूर्च्धः' इरेयेवमेकत्वेन बहुत्वेन च निर्देशः कृतः । संग्रहनये तु संग्रहस्य सामान्यवादिस्वात् सर्वेऽपि त्रिप्रदेशिकाः स्कन्धा एकैकानुपूर्वी । अत्र को हेतुः ?-त्रिप्रदेशिकाः स्क-भ्याः त्रिप्रदेशिकाः स्कन्धा एकैकानुपूर्वी । अत्र को हेतुः ?-त्रिप्रदेशिकाः स्क-भ्याः त्रिप्रदेशिकाः स्वन्धा एकैकानुपूर्वी । अत्र को हेतुः ?-त्रिप्रदेशिकाः स्क-भ्याः त्रिप्रदेशिकाः स्वन्धा एकैकानुपूर्वी । अत्र को हेतुः ?-त्रिप्रदेशिकाः स्क-भ्याः त्रिप्रदेशिकाः स्वन्धा एकैकानुपूर्वी । अत्र को हेतुः ?-त्रिप्रदेशिकाः स्क-भ्याः त्रिप्रदेशिकाः स्वन्धा एकैकानुपूर्वी । अत्र को हेतुः ?-त्रिप्रदेशिकाः स्क-भ्याः त्रिप्रदेशिकाः सन्ति, ते सर्वेर्थेक स्वरूपा एवं च सर्वेऽपि त्रिप्रदेशिकाः हरुम्धा एकैनानुपूर्वी । तथा चतुष्मदेशिकतया सर्वेऽपि चतुष्मदेशिकाः स्कन्धा एकैवानुपूर्वी । एवं पश्चपदेशिकादयः स्कन्धा अपि एका-एका मानुपूर्वी बोध्या । इदं च अविधद्धसंग्रहनयमतेन बोध्यम् । चिग्रद्रांग्रहनयमतेन तु सर्वेषां त्रिम्बे-

कहला सकते हैं। यदि त्रिप्रदेशित्व रूप सामान्य से वे अभिन्म हैं, तो हे झव त्रिप्रदेशिक स्कंध एक स्वरूप ही हैं। इस प्रकार सब भी क्रिप्र-देशिक स्कंध एक ही आतु र्यी हैं अनेक आतुर्यी नहीं। इसी प्रकार बतुष्प्रदेशिकत्व रूप सामान्य को अपेक्षा समस्त चतुष्प्रदेशिक स्कंभ एक ही आतुर्यों हैं। इसी प्रकार से पश्च प्रदेशिक आदि स्कंध भी एक इक आतुर्यी हैं ऐसा जानना चाहिये। यह कथन अविद्युद्ध संग्रहनय के मत से हैं। परन्तु जो विद्युद्ध संग्रहनय हैं उसके मतानुमार तो

માન્યતા એવી છે કે જેટલા ત્રિપ્રદેશી સ્ક'મા છે તેઓ જે માતાના ત્રિપ્રદે-શિકત્વ રૂપ સામાન્યથી ભિન્ન હાય તા તેમને ત્રિપ્રદેશિક સ્ક'મા જ કહ્યી શકાય નહીં જો તેઓ ત્રિપ્રદેશિકત્વ રૂપ સામાન્યથી અભિન્ન હાય, તા તે બધા ત્રિપ્રદેશિક સ્કર્ધા એક રૂપ જ છે આ રીતે બધા ત્રિપ્રદેશિક સ્ક'મા એક જ આનુપૂર્વી રૂપ છે-અનેક આનુપૂર્વી રૂપ નથી એજ પ્રમાણે સતુષ્પ્ર દેશિકત્વ રૂપ સામાન્યની અપેક્ષાએ સમસ્ત ચતુષ્પ્રદેશિક સ્ક'ધ એક જ આનુપૂર્વી રૂપ છે, એજ પ્રમાણે પાંચ આદિ પ્રદેશાવાળા સ્ક'ધા પણ એક એક આનુપૂર્વી રૂપ છે, એમ સમજવું આ કથન તા અવિશુદ્ધ સ'મહેનયની માન્યતા પ્રકટ કરે છે. પરન્તુ વિશુદ્ધ સ'બ્રહનયની માન્યતા અનુસાર તા

ब- ५१

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

भिकाधनन्तप्रदेशिकपर्यन्तानां स्कन्धानाम् आनुपूर्वीत्वसामान्याऽमेदात् सर्वा-ऽप्यानुपूर्गी एकैव । एदमनानुपूर्वीत्वसामान्याव्यतिरेकात् सर्वेऽपि परमाणुपुद्रला एकैवानानुपूर्वी, अवक्तव्यकत्वरूपसामान्याव्यतिरेकात् सर्वे द्विमदेशिकाः स्कन्धा अपि एकमेवावक्तव्यकम्, अतोऽत्र-'तिप्पपसिए आणुपुट्वी' इत्यादि एकत्वेनैव निर्दिष्टम्, न तु बहुत्वेनेति । प्रकृतम्रुपसंदरकाद्द-' से तं ' इत्यादि । सेषा संग्रह-नयसम्मताऽर्थपद्यरूपणतेति १ ॥मू० ९२॥

समस्त त्रिप्रदेशिकादि स्कंध से छेकर अनंत प्रदेशिक स्कंध पर्यन्त के स्कंधों की जीतनी भी आनुपूर्वियां हैं वे सब आनुपूर्वीख रूप सामान्य से अभिन्न होने के कारण एकही अनानुपूर्वीरूप है। इसी प्रकार अनानु-पूर्वीस्व रूप सामान्य से अभिन्न होने के कारण समस्न परमाणु पुद्रछ रूप अनानुपूर्वीयां एकही अनानुपूर्वी रूप हैं। इसी प्रकार से अवक्तव्यक स्वरूप सामान्य से अव्यतिरिक्त होने के कारण समस्त दिप्रदेशिक स्वरूप सामान्य से अव्यतिरिक्त होने के कारण समस्त दिप्रदेशिक स्कंध भी एकही अवक्तव्यकरूप हैं। इसलिये यहां सूत्र में ''तिप्पएसिए आणुपुव्वी'' इत्यादि रूप से एकत्व का निर्देश सूत्रकारने किया है। बहुरव का नहीं। ( सेतं संगहस्स भट्टपयपरुवणया ) इस प्रकार घह संग्रहनय मान्य अर्थपद प्ररूपणता का स्वरूप है।

भावार्ध-संग्रहनय दो प्रकार का है- १ अविद्युद्ध संग्रहनय और द्सरा विद्युद्ध संग्रहनय । अविद्युद्ध संग्रहनय की मान्यतानुसार जिलने भी त्रिप्रदेशिक बाछे स्कंघ हैं वे एक आनुपूर्वी हैं तथा जितने भी

સમસ્ત ત્રિપ્રદેશિક આદિ સ્ક'ધથી લઇને અન'ત પ્રદેશિક પર્યન્તના સ્ક'ધાની જેટલી આનુપૂર્ગાં એ છે, તે બધી આનુપૂર્વાં એ પણ આનુપૂર્વાં વર્ગ સામા-ન્યની અપેક્ષાએ અભિન્ન હોવાથી એક જ આનુપૂર્વાં રૂપ છે. એજ પ્રમાણે અનાનુપૂર્વાં ત્વ રૂપ સામાન્યની અપેક્ષાએ અસિન્ન હોવાને કારણે સમસ્તં પરમાણે પુદ્રલરૂપ અનાનુપૂર્ગાં એ પણ એક જ અનાનુપૂર્વાં રૂપ છે. એજ પ્રમાણે અવકત ગ્યક રૂપ સામાન્યની અપેક્ષાએ અસિન્ન હોવાને કારણે સમસ્ત દ્રિપ્રદેશી સ્ક'ધા પણ એક જ અવક્ત બ્યક રૂપ છે. તેથી જ સૂત્રકાર આ સૂત્રમાં " તિવ્વપશ્વિ લાળુવુરુવી" ત્રિપ્રદેશિક આનુપૂર્વાં ઇત્યાદિ રૂપે એકત્વના નિરંશ કર્યો છે, પણ બહુત્વના નિર્દેશ કર્યા નથી. (સે તં સંગદ્રસ્ય અત્યવય-વદ્યવળ્યા) આ પ્રકારનું સંગહન્યસંગત અર્થં હાર સૂરપ્રધુતાનું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ-સંગ્રહનય એ પ્રકારના છે-(૧) અવિશુદ્ધ સંગ્રહનય અને (૨) વિશુદ્ધ સંગ્રહનય અવિશુદ્ધ સંગ્રહનયની માન્યતા અનુસાર સગસ્ત નિપ્રદેશી સ્કંધા એક આનુપૂર્વી રૂપ છે, એજ પ્રમાણે જેટલા ચાર પ્રદેશીથી લઈને

मनुयोगयन्दिका रीका सूत्र ९३ भङ्गतमुकी स्नतानिरूपणम्

सम्मति भङ्गसमुत्कीर्चनतां निरूपयति-

मुलम्-एयाए णं संगहस्स अट्टुपयपरूवणयाए किं पओयणं? एयाएणं संगहस्स अट्टुपयपरूवणयाए संगहस्स भंगसमुक्तिस-णया कजइ। से किं तं संगहस्स भंगसमुक्तित्तणया? संगहस्स भंगसमुकित्तणया-अस्थि आणुपुत्वी ? अस्थि अणाणुपुत्वी २ अस्थि अवत्तव्वए३, अहवा आस्थि आणुपुत्वी य अणाणुपुत्वी य४, अहवा आस्थि आणुपुत्वी य अवत्तव्वए य५, अहवा आस्थि अणाणुपुत्वी य अवत्तव्वए य६, अहवा आस्थि आणुपुत्वी य

चतुष्प्रदेशिक यायत् अनन्ताणुक स्कंध हैं वे सब स्वतंत्र २ भिम्न २ चतुष्प्रदेशी आदि आनुपूर्वियां हैं । परन्तु विद्युद्ध संग्रहनय की मान्ध-तानुसार ये सब जुदी २ अनेक आनुपूर्वियां भी एक आनुपूर्विस्व रूप सामान्य की अपेक्षा से एक ही हैं । इसी बात को प्रदर्शित करने के लिये सूत्रकार ने इस सूत्र में त्रिप्रदेशिक आनुपूर्वी आदि पदों में एकबचन का प्रयोग किया है। त्र्यणुक स्कंध आदिरूप अर्थ से युक्त अथवा ज्यणुक स्कंध आदि रूप अर्थ को विषय करने बाले पद की प्ररूपणा करना यही अर्थपद्प्ररूपणता है। नेगम और व्यवहारनय मान्य अनेकत्व का यह नय आनुपूर्वी में निषेध करके एकत्व स्थापन करता है । ॥सू० ९२॥

અનેત પ્રદેશી પર્યન્તના સ્કંધા છે તે પ્રત્યેક પછુ એક એક સ્વતંત્ર અતુ-બ્પ્રદેશી, પંચપ્રદેશી આદિ માનુપૂર્વી રૂપ છે. વિશુદ્ધ સંગ્રહનયની માન્યતા અનુસાર તા ત્રિપ્રદેશિક સ્કંધ રૂપ આનુપૂર્વી શી લઇને અનંત પ્રદેશિક સ્કંધ રૂપ આનુપૂર્વી પર્યન્તની સમસ્ત આનુપૂર્વીઓ પણુ આનુપૂર્વા ત્વ રૂપ સામાન્યની અપેક્ષાએ એક જ આનુપૂર્વી રૂપ છે. આ વાતને પ્રદર્શિત કરવાને માટે સૂત્રકારે ત્રિપદેશિક આનુપૂર્વી ગાદિ પદેામાં એકવચનના પ્રયાગ કર્યો છે. ત્રિપણુક સ્કંધ આદિ રૂપ અર્થથી સુક્ત ત્રિપણુક સ્કંધ આદિ રૂપ અર્થનું પ્રતિપાદન કરનારા પદની પ્રરૂપણા કરવી તેનું જ નામ અર્થપદ પ્રરૂપણતા છે. નગમ અને વ્યવહાર નયસ મત અને કરવાને કરે છે. ાસ્**લ્ રા**!

अनुयोगद्वारस्त्रे

अर्णाणुपुब्वी य अवत्तव्वए य७। एवं सत्त भंगा। से तं संगहस्सं भंगसमुक्तित्तणया ॥सू०९३॥

छाया-एतया खलु संग्रहस्य अर्थपदप्ररूपणतया कि मयोजनम् ? एतया खलु संग्रहस्य अर्थपदमरूपणतया संग्रहस्य अङ्गसम्रुक्तीर्चनता क्रियते । अय का सा संग्रहस्य भङ्गसम्रुकीर्चनता? संग्रहस्य अङ्गसम्रुक्तीर्चनता-अस्ति आनुपूर्वी ?, अच्चिःअनानुपूर्वी २ अस्ति अवक्तव्यकम् २, अथवा-अस्ति आनुपूर्वी च अनानु-

अब सूत्रकार सप्तमभंगसमुरकीर्तनता का निरूपण करते हैं-

"एयाए ण संगहरस" इत्यादि ।

शब्दार्थ-(एयाएणं संगहस्स अट्टपयपरूवणयाए किं पओयणं ?) हे भदन्त ! संग्रहनय मान्य इस अर्थपद्वरूपणता से कौनसा प्रयो-जन सिद्ध होता है ?

डलर-(एयाए णं संगहरस अट्रपयपरूषणयाए संगहरस भंगसमु-किलणया कज्जह ) संग्रहनय मान्य इस अर्थपद प्ररूपण्ता से संग्रह-नय मान्य भंगसमुरकीर्श्तनता की जाती है। ''से किंतं संगहरस भंगर समुक्तिराणया ? ) संग्रहनय मान्य वह भंगसमुरकीर्तनता क्या है ?

् उत्तर — ( संगहस्त भंगसमुक्तिरूणया) संग्रहनय मान्य वह भंग-समुत्कीर्तनता इस प्रकार से है-(अस्थि आणुपुव्वी'अस्थि अणाणुपुव्वी) १ एक आनुपूर्वी है ' दूसरा अनानुरूर्वी है (अस्थि अवत्तव्वए ) तीसरा अवक्तव्यक है ( अहवा अस्थि आणुपुव्वीय अणाणुपुव्वीय ) चौथा

હવે સૂત્રકાર સાતમા ભાંગ, ભાંગસસુત્કીર્લનતાનું નિરૂપણુ કરે છે---" क्याएण संगहरन्न " ઇત્યાદ---

શબ્દાર્થ-( एयाएण संगइस्स अत्थपयपद्वणयाए किं प्रभोवण ?) હે ભગ-વન ! સંગ્રહનયમાન્ય આ અર્થ પદપરૂપણા વડે કશું પ્રયાજન સિદ્ધ થાય છે ?

ઉત્તર-(एयाएण' संगहस्त अत्यपयपत्त्वणाप संगहस्म भंगसमुक्तित्तणया इडज्रइ) સંગ્રહનય સંમત આ અર્થપદપ્રરૂપણુતા વડે સંગ્રહનયમાન્ય ભંગસ-મુત્કીર્તનતાનું સ્વરૂપ બાણી શકાય છે.

"' से किं तं संगहरस मंगसमुक्तिराणया " स'अर्डनय भान्य क्ष'गसमुत्धीन तानतानुं स्वइप डेवुं छे !

ઉત્તર-( સંगहस्स भंगसमुक्तित्तणया ?) સ'ગ્રહનયસ'મત તે લાંગસમુદ્કી-તેનતા આ પ્રકારની કહી છે ---

(अस्थि आणुपुठ्वी, अस्थि अणाणुपुठ्वी) (૧) એક આનુપૂર્વી છે. (૨) એક અતાનુપૂર્વી છે, (अस्थि अवसव्वप) (૩) એક અવક્તવ્યક છે. (अहवा– अस्थि आणुपुठ्वी य, अणाणुपुठ्वी य) (४) આનુપૂર્વા છે, અનાનુપૂર્વી છે, भेतुयौगचन्द्रिका दीका सूत्र ९३ भक्ससमुत्कीर्त्तनतानिरूपणम् ७०५ पूरी च ४, अथवा-अस्ति आनुपूत्री च अवक्तब्यकं च'५, अथवा-अस्ति अनानु-पूर्वी च अवक्तव्यकं च६, अथवा-अस्ति आनुपूर्वी च अनक्रब्यकं च ७। एवं सप्त भद्राः । सैषा संग्रहस्य भक्कसम्रुत्कीर्त्तनता ॥सू० ९३॥

आनुपुर्धी है. अनानुपूर्धी है ( अहवा-अत्थिआणुपुव्धीय अवसव्वएय) अथवा 4 आनुपूर्धी हैं अवक्तव्यक है ( अहवा-अत्थि अणाणुपुव्धीय अवसव्धए य ) अथवा-६ अनामुपूर्धी है अवक्तव्यक है, ( अहवा-अत्थि आणुपुव्वीय अणाणुपुव्वी अवसव्वए य ) अथवा ७ आनुपूर्धी है अनानुपूर्यी है अवक्तव्यक है । ( एव सक्त भगा ) इस प्रकार ये सात भंग हैं । ( से तं संगहस्स भंगसमुद्धिक्तणया ) इस प्रकार संग्रहनय मान्य भंगसमुत्कीर्तनता है ।

भावार्थ-संग्रहनय मान्य अर्थपद प्ररूपणता से क्या प्रयोजन सधता है? यह बात सूत्रकार ने इस सूत्रदारा स्पष्ट की है। इसमें उन्हों ने भंग समुत्कीर्त्तनता का प्रयोजन कहा है, इस मंगसमुस्कीर्त नता में मूल मैं १ पद हैं १ आनुपूर्धी, २ अनानुपूर्वी और तीसरा अवक्तव्यक। आमुपूर्वी का वाच्यार्थ क्या है? यह सब पहिछे स्पष्ट कर दिया गया है।

( अइवा-अस्थिआणुपुठवी य अवत्तव्वए य) અથવા (५) આનુપૂવી છે. અવ-ક્તબ્યક છે. (अइवा-अस्थि अणाणुपुठवी य अवस्तव्वए य) અથવા (६) અના-નુપૂવી છે, અવક્તાબ્યક છે. (अहवा-अस्थि आणुपुठवी य, अणाणुपुठवी य, अवस्तव्वए य) અથવા (७) આનુપૂર્વા છે, અનાનુપૂવી છે અને અવક્લત્યક છે. (एवं सत्त मंगी) આ પ્રકારે અહીં સાત ભાંગા (વિકલ્પા) અને છે. (से त संग्रहस्य मंगसमुक्तित्तणया) આ પ્રકારનું સંગ્રહનયસંગત ભાંગસસુર પ્રી-તાનતાનું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ-સંગ્રહનયસંમત અર્થપદપરૂપપણતાનું પ્રયાજન: આ સૂત્રદાશ સ્ત્રકારે પ્રકટ કર્યું છે. તેમણે આ સૂત્રમાં એવું પ્રતિપાદન કર્યું છે કે અર્થપદ પ્રરૂપણતા વડે ભંગસસુત્કીર્તનતા રૂપ પ્રયાજન સિદ્ધ થાય છે. આ ભંગસસુત્કીર્તનામાં મૂળ ત્રણ પદ છે. તે ત્રણ પદ આ પ્રમાણે છે-(૧) આનુપૂત્રીં, (૨) અનાતુપૂર્વી અને (૩) અવક્તવ્યક આનુપૂર્વી આદિના લાચ્યાર્થ પદેલાં સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યા છે. આ ત્રણે પદોને સ્વતંત્ર દ્વે Sof



टीका-' एयाएणं ' इत्यादि-

अत्र-एकपदमाश्रित्य त्रयो भङ्गाः, पदद्वयसंयोगमाश्रित्य त्रयो भङ्गाः, पदत्रयः संयोगमाश्रित्य एको भङ्गः । इत्थं सप्त भङ्गा बोद्धव्याः । मझस्यापना मूलोक्तक्रमे-णैव बोध्या । अस्य म्रत्रस्य व्याख्या कृतमाया ।।सू० ९३॥।

भन्नोपदर्शनतां प्रदर्शयति-

मुल्म-एयाए णं संगहस्स भंगसमुक्कित्तणयाए किं पओ-यणं ? एयाए णं संगहस्स भंगसमुक्कित्तणयाए संगहस्स भंगो-वदंसणया कीरइ। से किंतं संगहस्स भंगोवदंसणया ?संगहस्स भंगोवदंसणया-तिप्पसिया आणुपुठ्वी १ परमाणुपोग्गला अणा-णुपुठ्वी२ दुप्पपसिया अवत्तठ्वए३। अहवा तिप्पएसिया य पर-माणुपोग्गला य आणुपुठ्वी य अणाणुपुद्वी य ४। अहवा तिप्प एसिया य दुप्पएसिया य आणुपुत्वी य अवत्तठ्वए य ५। अहवा परमाणुपोग्गला य दुप्पएसिया य आणाणुपुत्वी य अवत्तठ्वए य ६। अहवा-तिपएसिया य परमाणुपोग्गला य दुप्पएसिया य आणु-पुठ्वी य अणाणुपुठ्वी य अवत्तठ्वए य ७। से त्तं संगहस्स भंगोवदंसणया ॥सू०९४॥

इनमें १ एक आनुपूर्वी २ अनानुपूर्वी और तीसरा अवक्तव्यक इन तीन पदों को स्वतंत्ररूप से आश्रित हो करके ३ भंग हो जाते हैं। तथा आनुपूर्वी अनानुपूर्वी ,आनुपूर्वी अवक्तव्यक और अनानुपूर्वी अवक्त-व्यक ये तीन भंग दो दो पदों के संयोग को छेकर बने हैं। और आनु-पूर्वी, अनानुपूर्वी' अवक्तव्यक यह सातवां भांगा तीन पदों के संयोग से बना है। इस प्रकार तीन पदों के स्वतंत्रता और संयोग से ये ७ भंग बने हुए हैं। ॥ सू० ९३ ॥

શઇને ત્રણુ ભાંગા અને છે. દ્વિસ'યાેગી ત્રણુ ભાંગા નીચેના અબ્બે પઠાેના સ'ચાેગથી અને છે--અ'નુપૂર્વી અને અનાનુપૂર્વી, આનુપૂર્વી અને અવકતબ્યક અનાનુપૂર્વી અને અવકતબ્યક આનુપૂર્વી, અનાનુપૂર્વી, અને અવકતબ્યક, ત્રણુ પઠાેના સ'ચાેગી સાતમા લાંગા બને છે. આ રીતે ત્રણુ પઠાેના અસ' યાેગી ત્રણુ ભાંગા, દ્વિકસ'ચાેગી ત્રણુ ભાંગા અને ત્રિકસ'યાેગી એક ભાંગે ખળીને કુલ સાત ભાંગા અને છે. ાાસ્ટલ્લાા

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९४ अक्रोपदर्शनतानिरूपणम्

छाया-एतया खद्ध संप्रहरय भङ्गसम्रत्कीर्त्तनतया किं पयोजनम् ? एतया खलु संग्रहस्य भंगसग्रुत्की चैनतया संग्रहस्य मङ्घोपदर्शनता क्रियते । अथ का सा संग्रहस्य भन्नोपदर्शनता? संग्रहस्य भन्नोपदर्शनता त्रिमदेशिका आतुपूर्वी १ पर-माणुपुद्रला अनानुपूर्वा २, द्विषदेशिका अवक्तव्यम् ३ । अथवा-त्रिप्रदेशिकां म पर-

www.kobatirth.org

अब मन्नकार भंगोपदर्शनता का कथन करते हें-

'एमाएणं संगहस्त" इत्यादि।

शब्दार्थ- ( एयाएणं संगहस्स मंगसमुक्तित्तणयाए किं प्रश्रोयणं ) हे भदन्त संग्रहनय मान्य इस भंगसमुरकीर्तन्ता से क्या प्रयोजन सिद्ध होता है ?

उत्तर- (एयाएणं संगहस्स समुक्तिलणयाए भंगोवदंसणया कीरह) संग्रहनय मान्य इस भंग समुत्कीर्तनता से संग्रहनय मान्य भगोपदर्जा-नता दिखलाइ जाती है। ( से किं तं संगहस्स अगोवदंसणया ?)हे भदन्त ! संग्रनय मान्य भंगोपदईानता क्या है ?

उत्तर-(संगहस्स भंगोधदंसणया ) संग्रहनय मान्य भंगोपदर्शनता यह है (तिप्पएसिए आणुपुर्थ्वी) यावन्मात्र न्निप्रदेशी स्कंन्ध हे वे एक ? आनुपूर्वी है। इस प्रकार आनुपूर्वी इस शब्द के बाच्यार्थ से यावन्मांच त्रिप्रदेशी स्कंघ हैं वे सब संग्रहीत हो जाते हैं। (परमाणुपोग्गला अणा-णुपुरुषी ) यावन्मात्र परमाणु पुद्रल हैं वे एक अनानुपूर्वी हें- इस प्रकॉर

હવે સૂત્રધાર બંગાપાર્શનતાનું નિરૂપથ કરે છે-

" पयापण संगडरस " ઈ.बाहि---

शण्डार्थ-( पयापण' संगहरस भंगसम्बित्तणयाप किं पओयण' ! दे भूभू-વન્ ! સંગ્રહનયમાન્ય આ ભાંગસમૂત્કીત નતા વડે કરાં પ્રયોજન સિદ્ધ થાય 🎒

अत्तर-( एयाएण' संगहस्त भंगसम्बित्तणयाए संगहस्स भंगोवदंसणया कीरह)

સંગ્રહનયમાન્ય આ લંગસસુત્કીત નતા વડે સંગ્રહનય માન્ય લંગાપદર્શનતા

अताववामां आवे छे. ( हे किं त' संगहरस भंगोवदंसणया ?) के अभवन् !

સંગ્રહનયમાન્ય લાંગાયદર્શનતાનું કેવું સ્વરૂપ છે ? ઉत्तर-(संगहस्त भंगांबदंसणया) संभद्धनयभान्य कणोापहर्शनतातुः

સ્વરૂપ આ પ્રકારત છે— ( તિष्पपसिया आणुपुडवी) જેટલા ત્રિપ્રદેશી ૨૬ માં છે, તેઓ એક જ

આનુપુર્વી રૂપ છે. આ રીતે જેટલા ત્રિપ્રદેશી સ્કંધા છે તેમને અહીં આતુ-भूवी शण्डना वाध्यार्थ ३५ श्रदेश क्षरवा लेएको. (परमाणुपोगाका अणाध-

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

808

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

802

| <b>&gt;</b> | <b>.</b> |
|-------------|----------|
| अनुयागत     | RUGE.    |
|             |          |

मण्णुपुद्र बाध आनुपूर्वी च अनानुपूर्वीच ४। अथवा-त्रिमदेशिकाथ द्विमदेशिकाथ आनुपूर्वी च अवक्तव्यकं च ५। अथवा-परमाणुपुद्र छा थ द्विमदेशिकाथ अनानुपूर्द्य च अवक्तव्यकं च ६। अथवा-त्रिमदेशिकाथ परमाणुपुद्र छा थ द्विमदेशिकाथ आनु-पूर्वी च अनानुपूर्वी च अवक्तव्यकं च ७। सेवा संग्रहस्य भन्नोपदर्शनता॥सू०९४॥ टीका-'एयाएणं ' इत्यादि ।

अत्रापि सप्त भङ्गा बोध्याः। अस्य सूत्रस्य व्याख्याकृतमाया ३ ॥सू० ९४॥ अय समवतारं प्रदर्शयति-

मुलम्-से किं तं संगहस्स समोयारे ? संगहस्स समोयारे-संगहस्स आणुपुव्वीदव्वाइं व हिं समोयरंति ? किं आणुपुव्वी-दव्वेहिं समोयरंति ? अणाणुपुव्वीदव्वेहिं समोयरंति ? अवन्न-व्ववेहिं समोयरंति ? संगहस्स आणुपुव्वीदव्वोहें समोयरंति नो द्व्वेहिं समोयरंति नो अणाणुपुव्वीदव्वेहिं समोयरंति नो भूवानुपूर्वी इस शब्द के वाच्यार्थ से यावन्मात्र परमाणु पुन्नल् हैं वे सब भूवानुपूर्वी इस शब्द के वाच्यार्थ से यावन्मात्र परमाणु पुन्नल हैं वे सब भूवानुपूर्वी इस शब्द के वाच्यार्थ से यावन्मात्र परमाणु पुन्नल है वे सब भूवानुपूर्वी इस एक पद से संग्रहीत हो जाते हैं। (दुप्तएसिया अवस-इवप) इसी प्रकार यावन्मात्र विप्रदेशी स्वंध हैं वे एक अवस्तव्यक्क; हैं इत्त, प्रकार अवस्तव्यक इस शब्द के वाच्यार्थ से यावन्मात्र विप्रदेशी स्कंध हैं वे सब अवस्तव्यक इस शब्द के वाच्यार्थ से यावन्मात्र विप्रदेशी स्का प्रकार से विस योगी तीत्र वरोंका और त्रिस योगी १ एक पद का भी वाच्यार्थ समझ छेना थाहिये। इसी विषय को एत्रकार ने 'अहवा' भादि पदों वारा कहा है इन समस्त पदों की व्याख्या पहिछे की जा जूकी है। ॥ सु० ९४ ॥

पुद्ધી) જેટલાં પરમાશુ પુદ્દગલા છે, તેઓ એક અનાનુપૂર્વી રૂપ છે. આ રીતે સમસ્ત પરમાશુ પુદ્દગલાને અહીં અનાનુપૂર્વી પઠના વાચ્યાય રૂપે ગઠલ કેરવામાં આવેલ છે. (તુત્વપશ્ચિંગ अव्वस्तव्यंध) જેટલાં દિપ્રદેશી સ્કંધા છે, તેઓ એક અવક્તવ્યક રૂપ છે. આ રીતે "અવક્તવ્યક" આ પદના વાચ્યાય સમસ્ત દિપ્રદેશી સ્કંધા છે તેથી "અવક્તવ્યક" આ એક પદના પ્રયોગ દ્વારા સમસ્ત દિપ્રદેશી સ્કંધા છે તેથી "અવક્તવ્યક" આ એક પદના પ્રયોગ દ્વારા સમસ્ત દિપ્રદેશી સ્કંધા છે તેથી "અવક્તવ્યક" આ એક પદના પ્રયોગ દ્વારા સમસ્ત દિપ્રદેશી સ્કંધા છે તેથી "અવક્તવ્યક" આ એક પદના પ્રયોગ દ્વારા સમસ્ત દિપ્રદેશી સ્કંધા છે તેથી "અવક્તવ્યક" આ એક પદના પ્રયોગ દ્વારા સમસ્ત દિપ્રદેશી સ્કંધા ગઢહણ થઇ લાય છે. એજ પ્રમાથે દિસ્વધાગી ત્રણ ભાગાએમના અને ત્રિસંધાગી એક ભાગાના વાસ્યાર્થ પણ સમજી દ્વેવા નોઇએ. આ વિષયનું સંગ્રહારે " ધાર્થા" આદિ પૂર્વોક્ત પદા આવી ગુકી છે. ાાસ્વર્ક્ષી

ઉત્તર--''ચ'ગફરસ સમોચારે " સંગ્રહન ચમાન્ય ચમલતારતું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું છે-(સમલતાર એટલે સમાવેશ અથવા મિલન) એટલે કે '' આતુપૂર્વી' આદિ જે દ્ર-ગા છે તેમના અન્તર્ભાવ (સમાવેશ) સ્વસ્થાનમાં થાય છે કે પરસ્થાનમાં થાય છે? " આ પ્રકારની વિચારધારાના જે ઉત્તર છે, તેનું નામ સમલતાર છે અ. વિચારધારા આ પ્રમાથે ચાલે છે-સંગ્રહનચસંખત આતુપૂર્વી' દ્ર-યોના ક્યાં સમાવેશ થાય છે ? (જિ લાળુપુરુવી દ્ર-સંગ્રહનચસંખત આતુપૂર્વી' દ્ર-યોના ક્યાં સમાવેશ થાય છે ? (જિ લાળુપુરુવી દ્ર-સંગ્રહનચસંખત આતુપૂર્વી' દ્ર-યોના ક્યાં સમાવેશ થાય છે ? (જિ લાળુપુરુવી દ્ર-સંગ્રહનચસંખત આતુપૂર્વી' દ્ર-યોના ક્યાં સમાવેશ થાય છે ? (જિ લાળુપુરુવી દ્ર-સંગ્રહનચસંખત આતુપૂર્વી' દ્ર-યોના ક્યાં સમાવેશ થાય છે ? જિ લાળુપુરુવી દ્ર-સંગ્રહનચસંખત આતુપૂર્વી' દ્ર-યોમાં સમાવેશ્ટ થઈ જાય છે--મળી જાય છે ? કે અનાનુપૂર્વી' દ્ર-યોમાં સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે ? કે અવક્રતબ્યક દ્ર-યોમાં સમાવિષ્ડ થઇ જાય છે. જ ધર

શખ્દાર્થ-( से किं त' संगहरस समोगारे !) डे ભગવન ! સ'ગહનગ સ'મત સમવતારનું સ્વરૂપ કેવુ' છે!

હવે સૂત્રકાર સંગ્રહનયસાંમત સમવતારના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે---

डसर- ( संगहस्स समोपारे ) संग्रहनय मान्य समवतार का स्व रूप इस प्रकार से है समवतार का अर्थ समावेदा- मिलना है । अर्थात् आनुपूर्वी आदि जो द्रव्य है उनका अन्तर्भाव मिलना स्वस्थान में होता है या परस्थान में होता है ? इस प्रकार चिन्तन प्रकार का जो डसर है वह समावेदा है । यह विचार प्रकार इस प्रकार से होता है कि संग्रह नय संमत आनुपूर्धा द्रव्य कहांपर समाविष्ट होते हैं ? (कि आणुपुव्वेहिं समोपरंति ? अणाणुप्रवेहि-समोयरंति, अवस्तव्दगदव्वेहिं समोप-रंति ?) क्या आनुपूर्धी द्रव्यो में समाविष्ट होते हैं ? या अनानुपूर्वीद्रव्यों में समाविष्ट होते हैं या अवस्तव्यक द्रव्यों में समाविष्ट होते हैं ।

राकत इत्याद इाव्दार्थ-( से किं तं संगहस्स समोघारे) हे अदन्त संग्रहनच मान्य समयतार का क्या स्वरूप है ?

भव सूत्रकार संग्रहनय मान्य समवतार का स्वरूप कहते हैं----

ज्ञाया— अथ कः स संग्रहस्य सणवतारः ? संग्रहस्य समवतारः–संग्रहस्य आनुप्रौंद्रव्याणि कुत्र समवतरन्ति ? किमानुप्र्वीद्रव्येषु समदतरन्ति ? अनानुपूर्वी द्रध्येषु समवतरन्ति ? अवक्तव्यकद्रव्येषु समवतरन्ति ? संप्रहस्य आनुप्र्वीद्रव्याणि

अवत्तव्वगदव्त्रेहिं समोयरांति। एतं दोन्नि ति सट्टाणे सट्टाणे समोयरंति। से तं समोयारे ॥सू०९५॥

अनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र ९५ समयतारस्वकपनिकपणय्

208

WRO

**म जुयोगहार स्**त्रे

भातुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति, नो अनातुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति नो भवक्तव्यकु-द्रव्येषु समवतरन्ति। एवं द्वावपि स्वस्थाने स्वस्थाने समवतरतः।स एव समवतारः ॥स्• ९५॥

टीका---' से किंतं ' इत्यादि--अस्य सूत्रस्य व्याख्या कृतप्रायेवेसि ४।।सू० ९५॥ अय पश्चमं भेदमनुगमं निरूपयति--

मूख्य-से किंतं अणुगमे? अणुगमे अट्ठविहे पण्णत्ते, तं जहा-'संतपयपरूवणया, दव्वप्पमाणं च खित्तं फुलणा य। कालो य अंतरं भाग भावे अप्शबहुं नत्थि॥१॥' संगहस्स आणुपुव्वी-दव्वाइं किं अत्थि णत्थि? नियमा अत्थि, एवं दोन्नि वि ॥१॥ संगहस्स आणुपुवीदवाइं किं संखिजाइं असंखिजाइं अणंताइं? नो संखिजाइं नो असंखिज्जाइं नो अणंताइं, नियमा एगो

उत्तर- संगहस्स आणुपुव्वीदव्वाइं आणुपुव्वीदव्वेहिं समोयरंति, नो अणाणुपुव्वीदव्वेहिं समोयरंति, नो अवत्तव्वगदव्वेहिं समोयरंति) संग्रह-नय संमत समस्त आनुपूर्वीद्रव्य स्वस्थान रूप आनुपूर्वीदव्यों में ही समाविष्ट होते हैं। परस्थान रूप अनानुपूर्वीद्रव्यों में या अवत्तव्यक द्रव्यों में समाबिष्ट नहीं होते हैं। (एवं दोग्नि वि सद्दाणेसद्दाणे समीय-रंति) इसी मकार से संग्रहनय संमत अनानुपूर्वीद्रव्यों में आर अवक्तव्यक द्रव्यों में समाबिष्ट नहीं होते हैं। (एवं दोग्नि वि सद्दाणेसद्दाणे समीय-रंति) इसी मकार से संग्रहनय संमत अनानुपूर्वीद्रव्य और अवक्तव्यक द्रव्य भी क्रमधाः अपने अपने स्थानरूप अनानुपूर्वीद्रव्यों में और अव-क्तव्यकद्रव्यों में समाविष्ट होते हैं। इसकी व्याख्या ८० सूश्र के समा-नजाननी चाहिये ॥ सू० ९५ ॥

ઉત્તર-( संगइस्स आणुपुच्वीदव्वाइ' आणुपुच्वीदव्वेहिं समोयरंति, नो सवत्तगदव्वेहिं समोयरंति नो अणाणुपुच्वीदव्वेहिं समोयरंति ) સ'ગ્રહનયસ'મત સમસ્ત આતુપૂર્વી દ્રવ્યા સ્વસ્થાન રૂપ આતુપૂર્વી દ્રવ્યામાં જ સમાવિષ્ટ થાય છે, પરસ્થાન રૂપ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યામાં કે અવક્તવ્યક દ્રવ્યામાં સમાવિષ્ટ થતાં નથી. (एव' दोन्नि वि सट्टाणे सट्टाणे समोयरंति ) એજ પ્રમાણુ સ'ગ્ર-હનયસ'મત અનાનુપૂર્વી દ્રવ્ય અને અવક્તવ્યક દ્રવ્ય પણ અનુક્રમે પાતપા-તાના ય્યાનરૂપ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યામાં અને અવક્તવ્યક દ્રવ્યામાં સમાવિષ્ટ થાય છે. તેનું રપષ્ઠીકરણ ૮૦માં સૂત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે સમજવુ'. ત્રસ્વસ્થા मेनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९६ मनुगमस्वसेपनिकत्वमम्

4t

रासी, एवं दोन्नि वि ॥२॥ संगहस्स आणुपुत्वीदवाइं लोगस्सं कइभागे होउजा? किं संखेउजइभागे होउजा असंखेउजइभागें होज्जा संखेज्जेसु भागेसु होज्जा असंखेज्जेसु भागेसु होज्जा? सब्बलोए होज्जा? नो संखेज्जइभागे होज्जा नो असंखेज्जई भागे होज्जा नो संखेज्जेसु भागेसु होज्जा नो असंखेज्जेसु भागेसु होज्जा, नियमा सब्बलोए होज्जा, एवं दोझि वि ॥३॥ संगहरस आणुपुर्वादवाइं लोगस्स किं संखेज्जइभागं फुसांति? असंखेज्जइभागं फुसंति? संखिज्जे भागे फुसंति? असंखिज्जे भागे फुसंति? सब्वलोगे फुसंति? नो संखेज्जइभागं फुसांति जाव नियमा सब्बलोगं फुसंति। एवं दोन्नि वि॥४॥ संगहस्स आणुपुबीदिवाइं कालओ केवचिरं होति? सब्बद्धा। एवं दोणिण वि॥५॥ संगहस्स आणुपुटवीदवाणं कालओ केवचिरं अंतरं होई? नस्थि अंतरं, एवं दोण्णि वि । ६। संगहस्स आणुपुटवीद्टवाइं सेसद्व्वाणं कइभागे होडजा? किं संखेडजइभागे होडजा? असंखेउजइभागे होज्जा? संखेउजेसु भागेसु होज्जा? असंखे-उजेसु भागेसु होउजा ? नो संखेउजइभागे होउजा, नो असंखे-उजइभागे होज्जा नो संखेज्जेसु भागेसु होज्जा नो असंखे<del>उजेसु</del> भागेसु होज्जा, नियमा तिभागे होज्जा। एवं दोन्नि वि 191 संगहस्स आणुपुढवीद्ब्वाइं कयरांमि भावे होउजा ? नियमा साइ-पारिणामिए भावे होडजा। एवं दोन्नि वि।८। अप्याबहं नस्थि। से तं अणुगमे। से तं संगहस्स अणोवणिहिया दव्वाणुपुच्वी। से तं अणोवणिहिया दव्वाणुपुब्वी ॥सू०९६॥

# <u>अत</u>्र योगद्वार **स्**त्रे

5

जाया--- वय कोऽशी अनुगमः ? वनुगमः जप्टविधः प्रकाः, तद्यधा-'सत्यद-मरूपणता द्रव्यप्रमाणं च क्षेत्रं स्पर्शना च । काछत्र भन्तरं भागो भावः, अल्प-बहुरूवं नास्ति ।।१॥' संग्रहस्य आञ्चपूर्वीद्रव्याणि किं सन्ति न सन्ति? नियमात् सन्ति। एवं द्रे अपि ॥१॥ संत्रहस्य आनुपूर्वीद्रव्याणि कि संख्येयानि असंख्येयानि अंजन्तानि ? नो संख्येयानि नो असंख्येयानि नो अनन्तानि । नियमात् एको राशिः। एवं द्वे अपि ॥२॥ संग्रहस्य आनुपूर्वीद्रव्याणि लोकस्य कतिभागे भवस्ति ? र्कि संख्येयतमभागे भवन्ति ? असंख्येयतमभागे भवन्ति ? संख्येयेषु भागेषु भवन्ति ? असंख्येयेषु मागेषु भवन्ति ? सर्वछोके भवन्ति ? नो संख्येयतमभागे, भवन्ति नो असंख्येयतमभागे भवन्ति. नो संख्येयेषु भागेषु भवन्ति, नो असं-रूयेयेषु भागेषु भवन्ति । नियमात् सर्वलाकं भवन्ति । एवं द्वे अपि ॥३॥ संग्रहस्य आद्वर्योंद्रव्याणि लोकस्य किं संख्येयतमभागं स्पूत्रन्ति ? असंख्येयतममागं स्पू-शन्ति ? संख्येयान् भागान् स्पृशन्ति ? असंख्येयान् भागान् स्पृशन्ति ? सर्वलोकं स्पृशन्ति ? नो संख्येयतमभागं स्पृशन्ति यातत् नियमात् सर्वलोकं स्पृतन्ति । एवं द्वे अपि ॥४॥ संग्रहस्य आनुपूर्वी द्रव्याणि कालतः कियचिरं भवन्ति ? सर्वाद्धा। एवं द्वे अपि ।।५।। संग्रहस्य आनुर्तींद्रव्याणां काळतः कियचिरमन्तरं भवति ? नास्ति अन्तरम् । एवं द्वे अपि ।।६।। संग्रहस्य आनुपूर्वा द्रव्याणि शेषद्रव्याणां कति-भागे भदन्ति ? किं संख्येयतमभागे भवन्ति ? असंख्येयतमभागे भवन्ति ! संख्येयेषु मागेष भवन्ति ? मसंख्येयेषु भागेषु भवन्ति ? नो संख्येयतमभागे भवन्ति, नो असं-ख्येयतमभागे भुवन्ति नो संरूपेयेषु भागेषु भदन्ति, नो असंख्येयेषु भागेषु भवन्ति, नियमात् त्रिभागे मवन्ति। एवं द्वे अपि॥७। संप्रहस्य आनुप्वीं द्रव्याणि कतर-स्मिन् मावे भइन्ति नियमाम् सादिपारिणामिके मावे मवन्ति । एवं द्वे अपि ॥८॥ अल्पबहुरवं नास्ति । स एवोऽनुगमः । सेपाऽनीपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी ॥सू० ९६॥

टीका-+ से किंतं ' इत्यादि--

अथ कोऽसौ अनुगमः ?=संग्रहनयसम्मतोऽनुगमः का ? इति मन्ता । जुत्तर-माइ-अनुगमोऽष्टविधः मह्नप्तः । तद्यथा-सत्पद् मरूपणता, द्रव्यप्रमाणं क्षेत्रं स्पर्शना-

अब खुन्नकार पांचवें मेद अनुगम का निरूपण करते हैं-"से किं तं अणुगमें" इत्यादि । शब्दार्थ-( से किं तं अणुगमे ) हे भदन्त ! संग्रहनय संमत अनु-

गम का क्या स्वरूप है

હવે સૂત્રકાર સંગ્રહનય સંમત અનુગમના શ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરે છે-"से किंत अणुगमे" शत्यःहि

શખ્યાર્થ-(से किंत' अणुगमे ?) હે ભગવન્ ! સ'ગ્રહનયમાન્ય અનુગમનું સ્વરૂપ કેવું કહ્યું છે ?

ŵts.

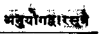
## अनुयोगवन्द्रिकाटीका सूत्र २६ अनुंगमस्वर्कपनिद्रपणम्

काळः अन्तरं मागो भावश्वेति । अल्पबहुत्वरूपोऽनुगमस्तु संग्रइनयमते नास्ति, अस्य नयस्य सामान्यवादित्वात् । सम्पति सत्पदप्ररूपणतां प्ररूपयति-' संगइस्स आणुपुच्वी दच्वाइं किं अत्यि नत्यि ' इत्यादि । संग्रइसम्मतानि आनुपूर्वीद्रव्याणि

डसर- (अणुगमे अट्टविहे पण्णसे) अनुगम आठ प्रकार का कहा गया है (तं जहा) वे प्रकार ये हैं — (संतपयपरुवणया द्व्वपामाणं च खिल्सं फुसणा य, कालोय अंतरं भाग भावे अप्पायहुं नस्थि) सत्प-दप्ररूपणता १, द्रव्यप्रमाण २, क्षेत्र ३, स्पर्शना ४, काल ५, अन्तर ६, भाग७ और भाव८ अल्पवहुत्व अनुगम का प्रकार यहां नहीं है क्योकि संग्रहनय सामान्यवादी है। "सगहस्सआणुपुठवी द्व्वाइं किं अस्थि णस्थि णियमा अस्थि एवं दोन्ति वि" सस्पद्प्ररूपणता के निमित्त सुन्नकार कहते हैं कि इस सत्पद प्ररूपणा में यह प्ररूपित किया जाता है कि जिस प्रकार से शत्पद प्ररूपणा में यह प्ररूपित किया जाता है कि जिस प्रकार से शत्पद प्ररूपणा में यह प्ररूपित किया जाता है कि जिस प्रकार से शत्पद प्ररूपणा में यह प्ररूपित किया जाता है कि जिस प्रकार से शत्पद्र्वी आदि पद असदर्थ को विषय करने वाले होते हैं उस प्रकार से ये आनुपूर्वी आदि पद असदर्थ को विषयक नहीं हैं, किन्तु जैसे स्तंभआदि पद स्तंभ रूप अपने वास्तविक अर्थ को विषय करते हैं उसी प्रकार से ये आनुपूर्वी आदिपद भी वास्तविक आनुपूर्वी आदि को विषयक करते हैं, इसलिये (संगहस्स आणुपुठ्वीद्व्वाइं कि अस्थिण.

ઉત્તર-( अणुगमे अट्टुविद्दे पण्णत्ते ) અનુગમ માઢ પ્રકારના કદ્યો છે. (तंजहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે--( संतपयपरूषणया, द्व्वप्यमाणं च खित्तं फुसणा य, कालो य अंतरं भाग भावे भप्यांबहुं नत्थि ) (१) સત્પદપ્રરૂપણતા, (२) દ્રવ્યપ્રમાણ, (૩) ક્ષેત્ર, (૪) ૨૫શે ના, (૫) કાળ, (૬) અન્તર, (७) ભાગ અને (८) ભાવ. અલ્પઅહુત્વ ૨૫ અનુગમના પ્રકાર અહીં નથી, કારણ કે સંગ્રહનય સામાન્યવાદી છે. ( संगहस्स आणुपुव्वोदव्वाइ किं अत्थि णत्थि ? णियमा अधि एव दोन्ति वि ) હવે સૂત્રકાર સત્પદપ્રરૂપણતાનું સ્વરૂપ સમજાવે છે- સત્પદપ્રરૂપણતામાં એ વાતની પ્રરૂપણ કરવામાં આવે છે કે જે પ્રકારે શાશ્રશ્રૃંગ (સસલાના શિંગડાં) આદિ પદ અસદર્થ (અવિદ્યમાન પદાર્થ)નું પ્રતિપાદન કરનારા હાય છે, એ પ્રકારે આ આનુપૂર્વા આદિ પદા અસદર્થનું પ્રતિપાદન કરનારા નથી પશ્ત્તુ જેમ સ્ત'ભ આદિ પદા સ્વરૂપ પાતાના વાસ્તવિક અર્થને પ્રતિપાદિત કરે છે, એજ પ્રમાણે આનુપૂર્વા આદિ પદ પછુ વાસ્તવિક આનુપૂર્વી આદિ સદર્થનું (વિદ્યમાન પદાર્થનું) પ્રતિપાદન કરે છે. તેથી (સંગદરસ आणुपुठ्व શ્રુવ્ય છે કે નદ્ધી?"





किं सन्ति ? न वा सन्ति ? इति मश्रः । उत्तरमाइ-नियमात् सन्ति=भानुपूर्वी-द्रव्याणां सद्धावः संग्रहनयमतेऽस्त्येवेत्यर्थः ।

ननु संग्रहविचारे भक्तान्ते 'आनुपूर्वीद्रच्याणि' इति बहुत्वेन निर्देशोऽनुपर्वभः, संग्रहनयमते आनुपूर्वीसामान्यस्यैवाऽभ्युपगमादितिचेत्, उच्यते-संग्रहनयमते द्युख्यतया सामान्यमेवाभ्युपगम्यते, तथापि गौणरीत्या व्यवहारनयमते द्रव्यबहु-स्वमपेक्ष्य बहुत्वेन निर्देशः छत इति नास्ति कश्चिद् दोषः । एवं संग्रहनयमते द्रचो-रनानुपूर्व्यवक्तव्यकयोर्विषयेऽपि बोध्यम् । अनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्याणां सद्भावो नियमादस्तीत्यर्थः । अथ द्रव्यपमाणंनिरूषयितुमाइ-'संगहस्स आणुपुरुशेदव्वाइ कि संखिज्जाइ ' इत्यादि-संग्रहनयसम्मतानि आनुपूर्वीदव्याणि कि संख्येयानि सन्ति ? किमसंख्येयानि सन्ति ? किंवा-अनन्तानि सन्ति ? इति मक्षः । उत्तरमाह-

रिथ" संग्रहनय संमत आनुपूर्वी द्रव्य हैं या नहीं हैं, इस प्रकार की र्शका का समाधान यह है कि ये (नियमा अरिध) नियम से हैं । इसी प्रकार से अनानुपूर्वा और अवक्तव्यक द्रव्यों के विषय में भी यही समझना बाहिये कि ये दोनों द्रव्य नियम से हैं । द्रव्यप्रमाण में आनुपूर्वी आदि पदों द्वारा जिन द्रव्यों को कहा गया है उनकी संख्या का निर्धारण होता है-जैसे (संगहरस आणुपुव्वोदव्याइं कि संखिउजाइं असंखि-उजाई अणंताइं ?) संग्रहनय संमत आनुपूर्थींद्रव्य क्या संख्यात हैं या असंख्यात या अनंत हैं ?

उत्तर (नो संखिडजोई नो असंखिडजाई नो अणंताई) न संख्यात हैं न असंख्यात हैं, और न अनंत हैं किन्तु (नियमा एगो रासी) नियम से एक राशिरूप हैं

 આ પ્રશ્નનો આ પ્રમાશે ઉત્તર આપી શકાય. (णियमा अસ્थિ) "આનુપૂર્વા દ્રવ્યા અવશ્ય છે જ એજ પ્રમાશે અનાનુપૂર્વા અને અવક્તવ્યક દ્રવ્યાના વિષયમાં પણ એવું સમજવું જોઇએ કે એ બન્ને દ્રવ્યા પણ અવશ્ય વિદ્યમાન છે. દ્રવ્યપ્રમાણમાં એ વાતના વિચાર કરવામાં આવે છે કે આનુપૂર્વા ભાદિ પદા દારા જે દ્રવ્યાનું કપન કરવામાં આવે છે તે દ્રવ્યાની સંખ્યા કેટલી છે. જેમ કે (સંગદ્ધ લાળુપુર્વ્યાયત્વાર્ટ્ટ कि સંભિલ્લાર્ટ अસંસિલ્લાર્ટ્ટ લળતાર્ટ્ટ ?) હે ભગવન્! સંગ્રહનયસંમત આનુપૂર્વા દ્રવ્યા શું સંખ્યાત છે, કે અસંખ્યાત છે કે અનંત છે ?

ઉત્તર-(ને સંસિઉનાર, નો અસંસિઉનાર નો અળતાર) સંગ્રહનયસ મત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા સંખ્યાત પછુ નથી, અસંખ્યાત પછુ નથી અને અન'ત પછુ નથી, પરન્તુ (નિયમા થયો રાસી) નિયમથી એક જ રાશિરૂપ છે. मनुयोगधल्द्रिका टीका स्त्र ९६ अनुगमरवरूपनिद्रपणम्

संग्रहनये आतुप्रींद्रव्याणि नो संख्येयानि नो असंख्येयानि नो अनन्तानि सन्ति। किन्तु नियमात् एको राश्विरस्ति ।

ननु आनुपूर्वीद्रव्याणां संख्येयादित्वाभावादेकराज्ञित्वमपि नोपपधते, द्रव्य-बाहुल्ये सत्येव तस्योपपद्यमानत्वात् , इदयते च लोके वीद्दिवाहुल्ये 'वीद्दिराधिः' इति व्यवद्दारः, ? इतिचेत् , उच्यते-संख्येयादित्वाभावेऽपि स्व स्वरूपात् आनुपूर्वी-द्रव्यबाहुल्यं विधते । तेषामानुपूर्वीत्वसमान्यमाश्रित्य यदेकत्त्वं तदपेक्षया एक-राधित्वमिति ' एकोराधिः' इत्यस्याभिषायः, इति नास्तिकश्चिद् दोषः । यद्दा-

शंका-जब आनुपूर्वीद्रव्य संख्यात आदिरूप नहीं हैं तो उनमें एक-राशि रूपता भी कैसे बनसकती है ? क्योंकि यह राशिरूपता द्रव्य बहु-छता में ही होनी है। छोक में भी ऐसा ही देखा जाता है की जब धान्य बहुत होता है तब''यह बीहिराशि" है ऐसा व्यवहार होता है।

ं उत्तर-संख्यात आदि रूपता के अभाव में भी अपने स्वरूप को छेकर आनुपूर्वीद्रव्यों में बहुलता है। अतः आनुपूर्वी त्व सामान्य का आश्रय करके इनमें जो एकता है उसकी अपेक्षा ये एक राशिरूप है ऐसा कहने का अभिप्राय सूत्रकार का है। इसमें कोई दोष नहीं है। तात्पर्य कहने का यह है कि त्रिप्रदेशिक एक आनुपूर्वी है, चतुष्प्रदे-शिक एक आनुपूर्वी है पंचप्रदेशिक एक आनुपूर्वी है इत्यादि अनंत प्रदेशिक एक आनुपूर्वी है। इस प्रकार से सब आनुपूर्वियों के स्वरूप

શંકા- જે આનુપૂર્વી દ્રવ્ય સંખ્યાત આદિ રૂપ ન દ્રાય તો તેમાં એક શશિરૂપતા કેવી રીતે સંભવી શકે છે? કારણ કે આ રાશિરૂપતા તા દ્રવની અદુલતામાં જ સંભવી શકે છે. લાકમાં પણ એવું જ જેવામાં આવે છે કે જ્યારે ધાન્ય લશું જ દેાય છે ત્યારે એમ કહેવામાં આવે છે કે ''આ ચાખાના દગલા (રાશિ) છે.

ઉત્તર-સંખ્યાત આદિ રૂપતાને અભાવ દાવા છતાં પણ પાતાના સ્વરૂપની દબ્ટિએ આતુપ્વાં દ્રવ્યામાં બદુલતા (વિપુલતા) છે. તેથી આતુ-પૂવી ત્વ સામાન્યની અપેક્ષાએ તે દ્રવ્યામાં જે એકતા છે તે એકતાને અત લક્ષીને સ્વકારે અહીં એવું કહ્યું છે કે ''આતુપૂવી દ્રવ્યામાં એકરાશિરૂ-પતા છે. " તેથી આ પ્રકારના કથનમાં ઠાઈ દોષ નથી આ કથનતું તાત્પર્ય એ છે કે ત્રિપ્રદેશિક એક આતુપૂવી ચાર પ્રદેશિક એક આતુપૂવી છે, પાંચ પ્રદેશિક પર્ય-તના સ્કર્ધાની એક એક આતુપૂર્વી છે. આ પ્રકાર બધી આતુપૂવી એાના સ્વરૂપ ભિન્ન બિન્ન છે, પરન્તુ તે સથળી આતુપૂવી ઓમાં

#### uta

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

यथा-यथा विश्विष्टैकपरिणामपरिणते स्कन्धे तदारम्भकपरमाणूनां वाहुल्येऽपि तदगतैकत्वमेव ग्रुख्यतया विवक्ष्यते, तथैवात्राऽपि आनुपूर्वीद्रव्यवाहुल्येऽपि एक-मानुपूर्रीत्वसामान्यमाश्रित्य एकत्वमेव ग्रुख्यतया विवक्षितम्, अतो ग्रुख्यमेकत्व-माश्रित्यैव संख्येयत्वादयो निषिध्यते । गुणभूतानि द्रव्याण्याश्रित्य तू राशित्वमपि न विरुध्यते इति न कश्चिद् दोषः । एवमनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्यविषयेऽपि बोध्यम् ।

भिन्न २ है-सो इन सब में आनुपूर्वी स्वरूप सामान्य की अपेक्षा करके एकता मान ली जाती है-इस अपेक्षा इनमें एकरादिारूपता मानी गई है ! अधवा-जैसे विशिष्ट एक परिणाम स्कंघ द्रव्य में तदारम्भक पर-माणुओं की बहुलता होने पर भी तद्गत एकता ही मुख्य रूप से विव-क्षित रूप से होती है, उसी प्रकार यहांपर भी राशिरूपता में भी आनु-पूर्वीद्रव्यों की बहुलता होने पर भी एक आनुपूर्वी स्व रूप सामान्य को आश्रित करके एकरव ही मुख्यतया विवक्षित हुआ है। और इसी कारण इस मुख्य एकरव को छेकर के संख्येयत्व आदि निषिद्ध हुए हैं। भत्तः आनुपूर्वी हव्य में एक राशिरूपता विरुद्ध नहीं है। तथा गौण हुए धक्तिरूप द्रव्यों को आश्रित करके एक राशिपना भी विरुद्ध नहीं होता है। ( एवं दोक्षिवि ) इसी प्रकार से आनुपूर्वी और अवक्तव्यक हव्य में भी एकराशिता का खद्भवन कर छेना चाहिए।

≈ાનુપૂર્વી ત્વરૂપ સામાન્યની અપેક્ષાએ એકતા માની લેવામાં આવી છે. તેથી તે **મ**પેક્ષાએ આનુપૂર્વા°એામાં એકરાશિરૂપતા માની લેવામાં આવી છે. આથવા.-જેમ કાેઈ એક વિશિષ્ટ પરિષ્ણામ સ્ક'ધદ્રવ્યમાં તદાર'ભક (તેના આરંભ કરનારા) પરમાણુઓની બહુતા હાેવા છતાં પણ તક્રગત એકતા જ મુખ્ય રૂપે વિવક્ષિત થાય છે, એજ પ્રમાશે અહીં પશ્ચ-શશિરપતામાં પહ . માનુપુર્વી દ્રબ્યાની અહુતા હેાવા છતાં પણ એક આનુપુર્વી ત્વ રૂપ સામાન્યને આધારે એકત્વ જ મુખ્યત્વે વિવક્ષિત થયું છે. અને એજ કારશે આ મુખ્ય ⊋કત્વને લીધે સંખ્યેચત્વ, અસંખ્યેયત્વ આદિના નિષેધ થયેા છે. તેથી 페ાનપૂર્વા દ્રવ્યમાં એકરાશિરૂપતા માનવામાં કેાઇ દેહય નથી. તથા ગોવ પકાર્ય ૩૫ ક્રવ્યોને આશ્રિત કરીને એકરાશિત્વ પથ વિરુદ્ધ પડત નથી. (एव' होन्नि वि) એજ પ્રમાદ્ધ અનાનુપૂર્વી' દ્રત્યમાં પથ્યુ એકરાશિત્વ સહથ કરતું જોઇએ અને અવકતબ્યક દ્રબ્યમાં પથ એકરાશિત્વ સમજ દેવું ⊇ાકએ હવે સુત્રકાર સંગઢનચસાંમત દેવનું નિરૂપથવરે છે.....

| भनुयोगचन्द्रिका | रीका | स्त्र ९६ | अनुगमस्यरूपनिरूपणम् |
|-----------------|------|----------|---------------------|
|-----------------|------|----------|---------------------|

अय क्षेत्रं निरूषयितुमाह-'संगहरस आणुपुच्चीदव्वाइं लोगस्स कहमागे होज्जा ?' इत्यादि-संग्रहनयसम्भतानि आनुपूर्भींद्रव्याणि लोकस्य कतिभागे=कियद्वागे भवन्ति ? किं संख्येयतमभागे भवन्ति ? किमसंख्येयतमभागे भवन्ति ? किं संख्ये-येषु भागेषु भवन्ति? किमसंख्येयेषु भागेषु भवन्ति ? किं सर्वलोके भवन्ति ? इति प्रक्षः । उत्तरमाह-संप्रदनयसम्मतानि आनुपूर्भींद्रव्याणि लोकस्य संख्येयतमभागे नो भवन्ति, अरुंष्येयतभागे नो भवन्ति, संख्येयेषु भागेषु नो भवन्ति, असंख्ये-येषु भागेषु चापि नो भवन्ति, किन्तु नियमात् सर्वलोके भवन्ति । आनुपूर्वी-सामान्यस्यैइत्वात् मर्व शेकव्यापित्याच्च नियमात् सर्वलोके तत्सत्ता बोध्या ।

अब सूत्रकोर क्षेत्र का निरूपण करते हैं-

पक्ष- ( संगहरस आणुपुट दी द्व्वाइं लोगस्स कहभागे होज्जा ?). संग्रहनय संमत समस्त आनुपूर्वी द्व्य लोक के कितने भाग में हैं ? (कि संखेज्जहभागे होज्जा, असंखेज्जहभागे होज्जा, संखेज्जेस भा-गेस होज्जा? असंखेज्जेस भागेस होज्जा ? सव्वलोप होज्जा ? )क्या लोक के संख्यातवें भाग में हैं ? या लोक के असंख्यातवें भाग में हैं ? या लोक के संख्यात भागो में है ? या लोक के असंख्यात भागों में हैं या सबलोक में हैं ?

उत्तर-(नो संखेडजहभागे होडजा, नो असंखेडजहभागे होडजा, नो संखेडजेस आगेस होडजा, नो असंखेडजेस आगेस होडजा, निय-मा सब्बलोए होडजा, एवं दोषिवि ) समस्त आनुपूर्वी द्रव्य लोक के न संख्यातवें आग में हैं न असंख्यातवें आग में हैं, न संख्यात आगों में हैं और न असंख्यात आगों में हैं किन्तु नियम से समस्त लोक में है।

પ્રશ્न-(संगहरस आणुपुट्वीद्व्वाइ छोगस्म कइभागे होग्ना ?) & ભગ-વત્ ! સ'ગ્રહતયમાન્ય આતુપૂવી' દ્રવ્યા લાકના કેટલા ભાગમાં છે ? (कि संसे-कड्मागे होग्ना, असंखेज्जइभागे होज्जा, संखेज्जेसु भागेसु होग्जा, असं केज्जेसु आगेसु हाग्जा, सव्वकोए होग्जा ? श्रु'देाકना स'ण्यातमां ભાગમાં છે ? हे અस'ખ્યાતમાં ભાગમાં છે ? કે લાકના સ'ખ્યાતભાગામાં છે ? કે દાકના અસ'ખ્યાત ભાગામાં છે ? કે લાકના સ'ખ્યાતભાગામાં છે ? કે દાકના અસ'ખ્યાત ભાગામાં છે ? કે સાકમાં છે ?

ઉત્તર-(નો સંલેગ્जइनागे होग्जा, नो असंसेण्डइभागे होण्डा, नो संखे के सु भागेसु होग्जा, नो असंसेग्जेसु भागेसु होण्डा, नियमा सव्वक्षेप होण्डा, पव' दोन्नि वि) સમસ્ત આતુપૂર્વા દ્રવ્ય લાઠના સંખ્યાતમાં ભાગમાં પછુ નથી, અસંખ્યાતમાં ભાગમાં પછુ નથી, સંખ્યાત ભાગામાં પછુ નથી, અસંખ્યાત ભાગામાં પછુ નથી, પરન્તુ નિયમથી જ સમસ્ત લાકમાં છે, કારણુ કે આતુ-ક્રાવ ધરે

649

### अनुयोगद्वारस्वत्रे

254

**अनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्यविषयेऽप्येवमेव बोध्यम् । स्पर्शनाद्वारेऽपि एवमेव बोध्यम्** । **काल्हारे तू**-कालतः आनुपूर्वीत्वानानुपूर्वीत्वावक्तव्यत्वानामव्यवच्छित्रत्वेन सर्वदाऽवस्यायित्वात् काळत्रयेऽप्येषां सर्वाद्धाऽवस्थानं बोध्यम् । अत एत्रैषां काळ तोऽन्तरमपि न भवति, आनुपूर्वीत्वादीनां काळत्रयेऽपि सत्त्वेन व्यवच्छेदाभावातु । इत्यन्तरद्व।रे भावनीयम् । भागद्वारे त्वेवं विद्येयम्∽आनुपूर्वीद्रव्येषु प्रत्येकद्रव्याणि≖ क्योंकि आनुपूर्वी त्वरूप सामान्य एक है और वह सर्वलोक व्यापी है इसलिये नियमतः आनुपूर्वी दृव्य की सत्ता सर्वलोक में हैं। इसी प्रकार से अनातुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों के विषय में इसी प्रकार का कथन जानना चाहिये। तथा स्पर्शना द्वार में भी ऐसा ही मंतव्य जोनना चाहिये। अर्थात आनुपूर्वी आदि समस्त द्रव्य सर्वलोक का नियम से स्पर्धा करते हैं। यही विषय प्रइनोत्तर पूर्वक ( संगहस्स आणुपुब्वीद-ब्वाइ लोगस्स कि संखेउजइ मागं फुसति ? असंखेउजइ मागं फुस ति संखेज्जे भागे फुस ति, असंखेज्जे भागे फुस ति ? सब्बलोग फुस ति ! नो संखेज्जइभागं फुसंति, आव नियमा सब्वलोगं फुसंति, एवं दो स्त्रिवि ) सत्रकार ने इन पदों द्वारा स्पष्ट किया है। (संगहस्त आणुपुब्वी द्व्वाइं कालओ केवच्चिरं होंनि ? सब्बद्धा एवं दोन्निचि )

प्रइन- संग्रहनय मान्य समस्त आनुपूर्धी द्रव्य काल को आश्रित करके कितने समय तक आनुपूर्वी रूप से रहते हैं।

પૂર્વાત્વ રૂપ સામાન્ય એક છે અને તે સર્વ'લેાકવ્યાપી છે, તેથી નિયમથી જ આવપૂર્વા દ્રવ્યની સત્તા (અસ્તિત્વ) સર્વ લોકમાં છે. આ પ્રકારનું કથન અનાનુપૂર્વા અને અવક્તવ્યક દ્રવ્ય વિષે પછુ સમજવું એટલે કે તે બન્નેનું અસ્તિત્વ પહ્યુ નિયમથી જ સમસ્ત લાકમાં છે. સ્પર્શ'નાને અનુલક્ષીને પછુ એવું જ કથન સમજી લેવું. એટલે કે આનુપૂર્વા આદિ સમસ્ત દ્રવ્ય નિયમથી જ સર્વ'લાકના સ્પર્શ કરે છે. એજ વિષયનું સૂત્રકારે નીચેના પ્રશ્નોત્તરા દ્રારા સ્પષ્ટીકરણ કર્યું. છે—

(संगहस्स आणुपुब्बीदब्वाइ' छोगस्त किं संखेःजइमागं फुसंति ? असंखेज्जइ भागं फुसंति, संखिज्जे भागे फुसंति, असंखिज्जे भागे फुसंति, सब्ब डोगं फुसंति? नो संखेज्जइभागं फुसंति, जाव नियमा सब्बछोगं फुसंति, एवं दोन्नि बि.)

પ્રશ્ન- છે ભગવન ! સંગ્રહનયસંમત આનુપૂર્વા દ્રવ્યા શું લાકના સંખ્યા-તમાં ભાગને સ્પરો છે કે, અસંખ્યાતમાં ભાગને સ્પરો છે, કે સમસ્ત લાકને સ્પરો છે ? अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९६ अनुगमस्वरूपनिरूपणम्

त्रिमदेशिकचतुष्मदेशिकादीनि-अनन्तप्रदेशिकपर्यन्तानि, नियमात् शेषद्रव्याणाम्= अनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्याणां त्रिभागेवत्रयाणां राज्ञीनामेको राज्ञिरूपो भागस्ति-भागस्तरिमन् मवन्ति । अयमर्थः-अनानुपूर्वीद्रव्याणां सर्वेषां संकलनेन यावत्

उत्तर- आनुपूर्वीत्व अनानुपूर्वीत्व और अवक्तव्यकत्व सामान्य का कभी भी विच्छेर नहीं होता है इसलिये इनका अवस्थान सर्वाद्धा-सार्व कालिक- है। इसीलिए काल को अपेक्षा इनका विरह काल भी नहीं हैं। तारपर्य कहने का यह है कि आनुपूर्वीत्व आदिकों का काल-त्रय में भी सत्व होने के कारण व्यवच्छेद नहीं होता है, इस कारण इनमें अन्तर नहीं माना जाता है ऐसा विचार अन्तरदार में किया गया जानना चाहिये। यहो थात सूत्रकारने (संगहस्स आनुपुर्वीदव्वा-पं कालओ केवच्चिरं अतर होई ? नत्थि अंतरं) इन पदों द्वारा कही गई है (संगहस्स आणुपुर्व्यी दव्वाइ सेसदव्याणं कहभागे होउजा)

प्रगरस आयुज्या द्वयाइ संसद्य्याण कहमाग हाउजा ) प्रजन-संग्रहनयमान्य समस्त आनुपूर्वाद्रव्य रोष द्रव्यों के कौन से भाग में हैं ? (किं संखेउजहभागे होउजा ? असंखेउजहभागे होउजा

ઉત્તર-આનુપૂર્વી દ્રવ્ય સમસ્ત લાેકને જ સ્પર્શે છે, લાેકના સંખ્યાત તમાં ભાગને, અસંખ્યાતમાં ભાગને, સંખ્યાત ભાગાને કે અસંખ્યાત ભાગાને રપર્શતું નથી આ પ્રકારનું કથન અનાનુપૂર્વી દ્રવ્પા અને અવકતવ્યક દ્રવ્યાની સ્પર્શના વિષે પણુ સમજવું.

( संगहस्स आणुपुव्दीदव्वाइ' कालओ केवच्चिरं होति ! सव्यद्धा, एव' होन्ति वि ) प्रश्न-હे लगवन् ! સંગ્રહનયમાન્ય સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્ય કાળની અપેક્ષાએ કેટલા સમય સુધી આનુપૂર્વી રૂપે રહે છે !

ઉત્તર-આનુપૂર્વીં ત્વ, અનાનુપૂર્વાં ત્વ અને અવકતવ્યકત્વસામાન્યના કહિ પણ વિચ્છેદ થતા નથી તેચી તેમનું અવસ્થાન (અસ્તિત્વ) સાર્વંકાલિક હાય છે તે કારણે કાળની અપેક્ષાએ તેમના વિરહકાળ પણ નથી. આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે આનુપૂર્વા આદિના ત્રણે કાળમાં સદ્ભાવ હાવાને કારણે વ્યવચ્છેદ (વિનાશ) સંભવી શકતા નથી. તે કારણે કાળની અપેક્ષાએ તેમના અન્તર (વિરહકાળ) ના પણ સદ્ભાવ હાતા નથી. આ પ્રકાર સૂત્રકારે અંત-રદ્ભારની પ્રરૂપણા કરી છે, એમ સમજવું એજ વાત સૂત્રકારે નીચેના સૂત્રપાઠ દ્વારા વ્યક્ત કરી છે.---

(संगहस्स आणुपुब्झीदव्वाणं कालओ केवच्चिरं अंतरं होई ? नतिष अंतर') આ સૂત્રપાઠના ભાવાર્થ ઉપર આપ્યા પ્રમાણે સમજવેા.

હેવે ભાગદ્વારનું નિરૂપગ્રુ કરવામાં આવે છે-( संगद्दस आणुपुठवीदव्वाद्

820

अनुयोगद्वारसूत्रे

राशिभेवति तस्य भागत्रयकरणेन यस्तृतीयो भागः संवद्यते तत्संख्यकानि आतु-पूर्वीद्रव्याणां मत्येकद्रव्याणि भवन्ति, संग्रहस्यानुपूर्वीद्रव्याणि कस्मिन् भावे मवन्ति ?, इति मश्रः । उत्तरमाइ-नियमात् सादिपारिणामिके भावे भवन्ति । संखेज्जेसु भागेसु होजा? असंखेज्जेसु भागेसु होज्जा?) क्या संख्यातवे भाग में हैं या असंख्यातवें भाग में हैं ?--या संख्यात भागों में हैं ? या असंख्यात भागों में हैं ? ----

डसर-(नो संखेज्जहभागे होज्जा, नो असंखेज्जह भागे होज्जा, नो मंखेज्जेख भागेस होज्जा, नो असंखेज्जेस आगेस होज्जा, नियमा तिभागे होज्जा ) संग्रहनय मान्य समस्त आनुपूर्वी द्वयों में से प्रत्येक आनुपूर्वीद्रव्य-त्रिपदेशिक, चतुष्प्रदेशिक आदि अनन्त प्रदेशिक द्रव्य-नियम से दोष द्रव्यों के त्रिभाग में हैं । अर्थात् अनानुपूर्वी द्रव्यों और अवक्तव्यकद्रव्यों को मिलाकर जो राशि उत्पत्न हो उस राशि के ३ भाग करो-इनमें जो तृतीय आग आवे तत्वमाण आनुपूर्वी द्रव्यों में प्रत्येक आनुपूर्वी द्रव्य हैं । ( एवं दोन्निवि )-हसी प्रकार आनुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों के विषय में जानना चाहिये । ( संगहरस आणुपुर्वी

सेषदव्वागं कइमागे होच्जा ?) પ્રશ્न-હે ભગવાન્ ! સંગ્રહનયસ મત સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્ય બાકીના દ્રવ્યોના કેટલામાં ભાગપ્રમાણ હાય છે ? (किं संखे-क्जइमागे होड्जा ? असंखेडजइमागे होड्जा ? संखेड्जेष्ठ मागेष्ठ होड्जा ? असं-खेड्जेषु मागेष्ठ होड्जा ?) શું સ'ખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણ છે ? કે અસ'ખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણ છે ? કે સ'ખ્યાત ભાગાપ્રમાણ સ'ખ્યાત ગણું છે ? કે અસ'ખ્યાત ભાગાપ્રમાણ-અસ'ખ્યાત ગણું છે ?

ઉત્તર-(નો સંखेब्बइभागे होडजा, नो असंखेब्बइभागे होडजा, नो संखेब्ज्जेमु भागेमु होड्बा, नो असंखेब्ज्जेसु भागेमु होड्जा, नियमा तिभागे होड्जा) સંગ્રહનયમાન્ય સમસ્ત આનુપૂવી<sup>°</sup> દ્રવ્યામાંથી પ્રત્યેક આનુપૂવી<sup>°</sup> દ્રવ્ય-ત્રિપ્રદે-શિક ચતુષ્પ્રદેશિક પ'ચપ્રદેશિક આદિ અન'ત પ્રદેશિક પર્ય-તના પ્રત્યેક આનુ પૂવી<sup>°</sup> દ્રવ્ય-નિયમથી જ આકીના દ્રવ્યાના ત્રીજા ભાગ પ્રમાણુ જ હાય છે. એટલે કે અનાનુપૂવી<sup>°</sup> દ્રવ્યા અને અવક્તવ્યક દ્રગ્યાને એકત્ર કરવાથી જે રાશિ અને છે તે રાશિના જો ત્રણુ ભાગ કરવામાં આવે તા તે પ્રત્યેક ભાગપ્રમાણુ (તે આકીના દ્રવ્યાની રાશિના રાશિના ત્રીજા ભાગપ્રમાણુ) આનુપૂર્વી<sup>°</sup> દ્રવ્યામાંના પ્રત્યેક આનુપૂર્વી<sup>°</sup> દ્રવ્ય હાય છે. (एव' दोन्ति वि) એજ પ્રમા**ણે અનાનુપૂર્વી<sup>°</sup> અને અવક્**તવ્યક દ્રવ્યાના વિષયમાં પણુ સમજવુ'.



दब्बाइं कयरंमि भावे होउँ जा ? ) संग्रहनय मान्य आनुपूर्वी द्रव्य किस भाव वाछे हैं ?

उत्तर- ( नियमा साइवारिणामए भावे होज्जा ) संग्रहनय मान्य आनुपूर्वीद्रव्य नियम से सादिपारिणामिक भाववाछे हैं। (एवं दोन्निवि) इसीप्रकार से दोनों आनुपूर्वी और अवक्तव्यकद्रव्यों के विषय में जा-बना चाहिये। (अप्पा बहुनस्थि) राशिगत द्रव्यों में अल्प बहुरव नहीं माना गया है। क्योंकि इस संग्रहनय में राशिगत द्रव्यों का अस्तित्व व्यवहारनयरूप कल्पना मात्र से ही मान्य हुआ है। तास्पर्य कहने का यह है कि संग्रहनय की दृष्टि आनुपूर्वी द्रव्यों में अनेकस्व काल्पनिक हैं। क्यों कि व्यवहारनय इस बात को स्वीकार करता है कि आनुपूर्वी द्रव्य प्रस्वेक अनेक हैं। इसलिये यह अनेक्तरव सामान्यरूप आनुपूर्वी रब की दृष्टि में विलीन के कारण है ही नहीं।

इांका-यदि यही बोत है तो फिर संत्रकार ने इस संग्रहनय मान्य अनुगम के प्रकरण में ''संग्रहस्य आनुपूबी<sup>°</sup> द्रव्याणि किं संख्येयानि '' आदि बहुबचनान्त पद में आनुपूवी द्रव्य को क्यों रखा है ? ''आनुपूबी'-

પ્રશ્ન-( संगहरस आणुपुञ्वी दव्वाइं कयरंमि भावे होड्जा ?) સંગ્રહનય-મ:ન્ય આનુપૂર્વી દ્રવ્યા કયા ભાવથી ચુકત હાય છે ?

ઉત્તર-(નિયમા સાइपारिणामिષ્ટ માવે દોગ્જા) સંગ્રહનયસંમત આનુપૂર્વી દ્રગ્યા નિયમથી જ સંદિપારિણામિક ભાવવાળાં હાેય છે. (एવં દોન્તિ વિ) એજ પ્રમાણે સંગ્રહનયસંમત અનાનુપૂર્વી દ્રગ્યા અને અવકતગ્યક દ્રગ્યા પણ નિયમથી જ સાદિપારિણામિક ભાવવાળાં હાેય છે ( अप्पा बहु नत्यિ ) રાશિગત દ્રગ્યામાં અલ્પબહુત્વ માનવામાં આવ્યું નથી, કારણ કે આ સંગ્ર-હનયમાં રાશિગત દ્રગ્યાનું અસ્તિત્વ વ્યવહાર નયરૂપ કલ્પના માત્રથી જ માન્ય થયું છે. આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે સંગ્રહનયની દષ્ટિએ આનુપૂર્વી દ્રગ્યામાં અનેકત્વ કાલ્પનિક છે, કારણ કે વ્યવહાર નય એ વાતના સ્વીકાર કરે છે, કે પ્રત્યેક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય અનેક છે. અને તે અનેકત્વ સામાન્ય રૂપ આનુપૂર્વી ત્વની દબ્દિમાં વિદ્યીન થઇ જવાને કારણે છે જ નહીં.

શંકા–જો એવી હકીકત હાય તાે સૂત્રકારે આ સંગ્રહનયમાન્ય અનુગ-મના પ્રકરણમાં '' સંગદ્દસ્ત્ર આનુવૂવી<sup>°</sup> દ્રવ્યાળિ કિંસંख્યેચાનિ '' ઇત્યાદિ અહુ-યચનાન્ત પદમાં આનુપૂર્વા<sup>°</sup> દ્રવ્યને ઠેમ મૂક્યુ ' છે ? '' ' આનુપૂર્વા<sup>°</sup> દ્રવ્ય '' પ્રેર્ચર્સ

अनुय गढारस्त्रे

अन्यद् द्रयमपि पूर्ववद् बोध्यम्। राशिगतद्रव्याणां पूर्वोक्तम्हपबहुत्वमत्र नाश्ची-यते, द्रव्याणां प्रस्तुतनये व्यवहारसंवृत्तिमात्रेणेव सत्त्रादिति । एवमनानुपूर्व्यवक्त-व्यकद्रव्यविषयेऽपि वोध्यम् । अनुगमं समापयक्षाह-' से तं अणुगमे ' इति । स

इंच्यम्" ऐसा एक बचनान्त पद् प्रयुक्त करना चाहिये। क्योंकि संग्रहनय मुख्यतया सामान्यत्व ही मानता है।

उत्तर-रांका ठीक है-परन्तु सूत्रकार ने जो बहुवचनान्त आनुपूर्ची पद को रखा है उसका कारण यह है कि वे यह प्रकट करना चाहते हैं ब्यवहारनय से द्रव्यबहुत्व भी हैं। इसी बात की अपेक्षा करके उन्होंने यहां आनुपूर्वी में बहुषचन का निर्देश किया है।

इांका-व्यवहारनय की अपेक्षा खन्नकारने जब नैगम व्यवहारसंमत अनुगम का प्रकरण पारंभ किया है तब वहां द्रव्यबहुत्व दिखला ही दिया है फिर इसे यहां इस एकत्व के प्रकरण में प्रदर्शित करने की क्या आवइयकता थी ?

जत्तर-ठीक है-नहीं दिखलाना चाहिये. परन्तु जो शिष्य विस्मरण शील है उन्हे इस विषय को पुनः स्मृत कराना कोई पुनुरुक्ति दोष की षात नहों है। अतः सूत्रकारने ऐसा किया है। शिष्यजन जिस प्रकार से बस्तु का स्वरूप समझ सके उसी प्रकार से उन्हे समझाना गुरुका कर्त-

આ એક વચનાન્ત પદના પ્રયાગ કેમ કર્યા નથી ? સંગ્રહનય સુખ્યત્વે સામાન્યતત્વને જ માને છે તેથી અહીં એકવચનના પદના પ્રયાગ થવા જોઇતા હતા.

ઉત્તર-શંધકર્તાની શંધ વ્યાજબી છે. પરંતુ સૂત્રકારે જે અહુવચનાન્ત પદના પ્રયોગ કર્યો છે–' આનુપૂર્વા દ્રવ્યા ' એવા પ્રયાગ કર્યો છે તેનું કારણ એ છે કે તેએા એ વાત પ્રકટ કરવા માગે છે કે વ્યવહાર નયની અપેક્ષાએ દ્રવ્યમહુત્વ પણ છે. એજ વાતને અનુલક્ષીને સૂત્રકારે અહી આનુપૂર્વા પદમાં મહુવચનના નિર્દેશ કર્યો છે.

શ'કા–નેગમવ્યવહાર નયસ'મત અહગમના પ્રકરણમાં જ સૂત્રકારે •યવ હારનયની અપેક્ષાએ દ્રવ્યમહુત્વ પ્રકટ કર્યું છે. છતાં અહીં ફરીથી તેને એકત્વના પ્રકરણમાં પ્રદર્શિત કરવાની શી આવશ્યકતા હતી ?

©ત્તર-વિસ્મરણશીલ શિબ્યને આ વિષયતું કરી સ્મરણ કરાવવા માટે સૂત્રકારે અહીં તેના કરી હલ્લેખ કર્યો છે તેથી આ પ્રયાણે કરવામાં પુન-રુક્તિ દોષની સંભાવના રહેતી નથી શિબ્ધા જે પ્રકારે વસ્તુના સ્વરૂપને સુંમછે શકે એ પ્રકારે તેમને સમજાવવાતું તા ગુરુતું કર્તાવ્ય થઇ પઢ છે. सूनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९६ अनुरामस्वरूपनिरूपणम्



प्रयोऽनुगमः । इत्थं संग्रहसम्मताऽनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्भी समाप्तेतिम्चयितुमाह-'से तं संगद्दस्स ' इत्यादि । सेवा संग्रहसम्मताऽनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी । अनौप-निधिकी द्रव्यानुपूर्वीसमाप्तेति सूचयितुमाह-'से तं अणोवणिहिया ' इत्यादि--सुेषाऽनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वीति ॥स्० ९६॥

इत्यमनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वीं निरूप्य सम्पत्ति पाङ्निर्दिष्टामौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी माह—

म्लम्-से किं तं ओवणिहिया दब्वाणुपुट्वी? ओवणिहिया दव्वाणुपुट्वी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुट्वाणुपुट्वी१, पच्छा-णुपु्ट्वी२, अणाणुपुट्वीय३॥सू०९७॥

•य हो जाता है। (से तं अणुगमे। से तं संगहरत अणोवणिहिया दब्वाणुपुब्वी, से तं अणोवणिहिया दब्वाणुपुब्वी) इस प्रकार अनुगम के प्रकरण को समाप्त करते हुये खत्रकार कहते हैं कि यह पूर्वोक्तरूप से संग्रहनय मान्य अनुगम का स्वरूप है। इसकी समाप्ति में संग्रहनय संगत अनौपनिधि की द्रव्यानुपूर्वी का कथन समाप्त हो चुका। यही प्र-कान्त अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी का स्वरूप है। इसका विद्योपरूप से खुलाशा अर्थ नैगम व्यवहारनय संमत अनुगम के प्रकरण में लिखा जा चुका है। ॥ सू० ९६ ॥

इस प्रकार से अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी का निरूपण करके अब सुन्नकार पूर्व कथित औपनिधि की द्रव्यानुपूर्वी का कथन करते हैं

( સે તં અળુગમે ! સેતં સંગદ્દસ્સ અળોવળિદિયા વચ્વાળુપુચ્વી, સે સં અળોવળિદિયા વચ્ચાળુપુટલી) હવે અનુગમના પ્રકરણના ઉપસંહાર કરતાં સૂત્ર-કાર કહે છે કે આ પ્રકારનું (ઉપર વર્ણુંબ્યા પ્રમાણેનું) સંગ્રહનયમાન્ય અનુ-ગમનું સ્વરૂપ છે. અનુગમના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ થઈ જવાથી સંગ્રહનયમાન્ય અનુગમનું સ્વરૂપ છે. અનુગમના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ થઈ જવાથી સંગ્રહનયમાન્ય અનુગમનું સ્વરૂપ છે. અનુગમના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ થઈ જવાથી સંગ્રહનયમાન્ય અનુગમનું સ્વરૂપ છે. અનુગમના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ થઈ જવાથી સંગ્રહનયમાન્ય સંગત અનોપનિધિકી દ્રબ્યાનુપૂર્વાંનું કથન અહીં પૂરું થાય છે. આ પ્રકારનું પૂર્વં પ્રસ્તુત અનોપનિધિકી દ્રબ્યાનુપૂર્વાંનું સ્વરૂપ છે. તેના વિશેષ ખુલાસા નેગમબ્યવહાર નયસંગત અનુગમના પ્રકરણમાં આપવામાં આવેલા છે, તાસુદ્ધા આ પ્રમાણે અનોપનિધિકી દ્રબ્યાનુપૂર્વાંનું ત્વરૂપા છે.

આ પ્રમાણે અનીપનિષિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વાં'નું નિરૂપણ કરીને હવે સૂત્રકાર પૂર્વંઠચિત ઔપનિષિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વાં'નું નિરૂપણ કરે છે--- 888



डाया-अथ का सा औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी? औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी त्रिविधा प्रइप्ता, तद्यथा-पूर्वानुपूर्वी?, पश्चानुपूर्वी२, अनानुपूर्वी ३च ।)मू० ९७॥ टीका-- ' से किं तं ' इत्यादि--

अय का सा औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वा ? इति शिष्प मन्नः । उत्तरमाह-औपनिधिकी=उपनिधिः=स्थापनं निर्माणमित्यर्थः, स मयोजनमस्या सा, द्रव्या-नुपूर्वी -द्रव्यविषयाऽऽनुपूर्वी त्रिमकारा मोक्ता। तद्यथा-पूर्वानुपूर्वी =विवक्षित-धर्मास्तिकायादिद्रव्यविशेषसमुदाये यः पूर्वः=मधमस्तस्मादारभ्य या आनुपूर्वी = अनुक्रमः परिपाटी वा निक्षिप्यते सापूर्गानुपूर्वी ? । पश्चानुपूर्वी-तत्रैव द्रव्यविशेष-

"से किं तं ओवणिहिया" इत्यादि

इाब्दार्थ- से कि तं ओवणिहिया दव्वाणुपुच्वी ) हे भदन्त ! औ-पनिधि द्रव्यानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर- (ओवणिहिया दव्वाणुपुव्वी तिविहा पण्णत्ता) औपनिधि द्रव्यानुपूर्वी तीन प्रकार की कही गई है। (तंजहा) वे उसके ३ प्रकार ये हैं-(पुव्वाणुपुव्वी १, पच्छाणुपुव्वी२, अणाणुपुव्वी ३ य) १ पूर्वानुपूर्वी२ पश्चानुपूर्वी और ३,अनानुपूर्वी उपनिधि का अर्थ स्थापन या निर्माण है। यह जिसका प्रयोजन हो उसका नाम औपनिधिकी है। यह द्रव्य विषषक औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्शी-पूर्वीक्तरूप से ३तीन प्रकार की हैं। विवक्षित धर्मास्तिकाय आदि द्रव्य विशेष के समुदाय में जो पूर्व प्रथम द्रव्य है उससे छेकर जो आनुपूर्वी - अनुकम-परिपारी निक्षिप्त की

" से किंतं ओवणिहिया " ईत्याहि---

શબ્દાર્થ-( સે किं सं कोवणिहिया दव्याणुपुच्ची !) & બગવન ! ઔપ નિષિષ્ઠી દ્રવ્યાનુપૂર્વી નું સ્વરૂપ કેવું છે !

ઉત્તર-( ओवणिहिया दव्वाणुपुव्वी तिविद्दा पण्णत्ता ) ઔષનિધિકી દ્રવ્યા-નુપૂર્વા ત્રઘ્યુ પ્રકારની કહી છે. (तंजहा) તે ત્રઘ્યુ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે— (पुल्वाणुपुव्वी, पच्छाणुपुव्वी, अणाणुपुव्शी य) (१) પૂર્વાતુપૂર્વા, (૨) પશ્चાતુ. પૂર્વા, અને (૩) અનાનુપૂર્વા.

હપનિધિ એટલે સ્થાપના અથવા નિર્માછુ તે સ્થાપના અથવા નિર્માછુ જેનુ પ્રયાજન હાેય છે તેને ઔપનિધિકી કહે છે. આ દ્રવ્યવિષયક ઔપ-નિષિકીના €પર સુજબ ત્રણુ પ્રકાર છે. વિવક્ષિત ધર્માસ્તિકાય આદિ દ્રવ્ય-વિશેષના સમુદાયમાં જે પૂર્વ (પ્રથમ દ્રવ્ય) છે ત્યાંથી શરૂ કરીને જે આનુ-પૂર્વા (અનુક્રમ, પરિપાટી) નિક્ષિપ્ત કરવામાં આવે છે–રાખવામાં આવે છે अषुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९८ पूर्व्यानुपूर्व्यादिमेदत्रयनिरूपणम्

કર્ષ

सद्धदाये यः पाश्वारुयः=अन्तिमस्तस्मादारभ्य व्यतिक्रमेण या ऽऽनुपूर्वा निक्षिण्यते सा पश्वानुपूर्वी २। अनानुपूर्वी --पूर्वानुपूर्वीपश्वानुपूर्वीभ्यां किन्नस्वरूपा याऽऽनु पूर्वी साऽनानुपूर्वी ॥ सू०९७॥

पूर्वान्नपूर्व्यादिभेदत्रयं निरूपयितुमाह-

प्रम्प-से किंतं पुव्वानुपुव्वी ? पुव्वाणुपुव्वी-धम्मस्थिकाये अधम्मस्थिकाये, आगासस्थिकाये, जीवस्थिकाये, पोग्गलस्थि-काये, अद्धासमथे। से तं पुट्याणुपुव्वी। से किं तं पच्छाणु-पुव्वी ? पच्छाणुपुव्वी-अद्धासमप, पोग्गलस्थिकाए, जीवस्थि-काप, आगासस्थिकाए, अहम्मस्थिकाए, धम्मास्थिकाए। से तं पच्छाणुपुव्वी। से किं तं अणाणुपुव्वी? अणाणुपुव्वी-पयाए चेव पगाइयाप पगुत्तरियाप छगच्छगयाए सेढीप अण्णमण्ण-क्मासो दुरूवूणो । से तं अणाणुपुव्वी ॥सू० ९८॥

छाया--अथ का सा पूर्वानुपूर्वी ? पूर्वानुपूर्वी-धर्मास्तिकायः अधर्मास्ति-कायः आकाशास्तिकायो जीवास्तिकायः पुद्रलास्तिकायः अद्धासमयः। सेवा पूर्वा-

की जाती है-रखी जाती है वह पूर्वानुपूर्वी है। तथा उसी द्रव्य विशेष के समुदाय में जो पाश्चोत्य-अंतिमद्रव्य है-उससे छेकर व्यक्तिकम से जो आनुपूर्वी निक्षिस की जाती है वह प्रश्चानुपूर्वी है। पूर्वानुपूर्वी एवं प्रमानुपूर्वी इन दोनों से भिन्न स्वरूप वाली जो आनुपूर्वी है वह भनानुपूर्वी है। ॥ सू० ९७॥

पूर्वांतुपूर्वी आदि जो तीन मेद हैं उनका स्वरूप क्या है इस वात को सूत्रकार प्रकट करते हैं —''से किं तं पुब्वानुपुब्वी" इत्यादि।

તેનું નામ પૂર્વાનુપૂર્વા છે. તથા એજ દ્રવ્યવિશેષના સમુદાયમાં જે પાશ્ચાત્ય-અ'તિમ દ્રવ્ય છે, ત્યાંથી શરૂ કરીને એટલે કે ઉલ્ટા ક્રમથી જે આનુપૂર્વા રાખવામાં આવે છે તેને પશ્ચાનુપૂર્વા કહે છે. પૂર્વાનુપૂર્વા પશ્ચાનુપૂર્વા, આ અન્નેથી ભિન્ન સ્વરૂપવાળી જે આનુપૂર્વા છે તેને અનાનુપૂર્વા કહે છે. ાાસ૦૯૭ા હવે સૂત્રકાર પૂર્વાનુપૂર્વા આદિ ત્રણ લેદાના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે-'' से किं त' पुच्वानुपूच्वी '' ઇત્યાદિ--स• ધર ¥?§

अनुपोपतारमा

तुष्ट्रवीं । अय का सा पश्चानुपूर्वी ? पश्चानुपूर्वी-अदासमयः, पुद्रव्यस्तिकास्क् जीवास्तिकायः, आकाशास्तिकायः, अधर्मास्तिकायः, धर्मास्तिकायः । सैषा पश्चानुपूर्वी । अथ का सा अतानुपूर्वी ? अनानुपूर्वी-एतस्यामेव एकादिकायामेको त्तरिकार्यां पड्राच्छतायां श्रेण्यामन्योन्याभ्यासो द्विरूपोनः । सैषाऽनानुपूर्वी तस्र. ९८॥

टीका- 'से कि तं ' इस्यादि-

अय का सा पूर्वानुपूर्वी ? इति शिष्य प्रक्षः। उत्तरमाइ-' पुव्वाणुपुव्वी ' इत्यादि । पूर्वानुपूर्वी-धर्मास्तिकायः ?, अधर्मास्तिकायः २, आकाश्वास्तिकायः ३, जीवास्तिकायः ४, पुद्रछास्तिकायः ५, अद्धासमयः ६ । धर्मास्तिकायादीनां व्या-ख्यां ऽऽचाराङ्गसूत्रस्य प्रथमश्चतस्कन्धे मस्कृताचारचिन्तामणिटीकार्या द्रष्टव्या । तथा-अद्धासमयः-अद्धारूपः समय इति समासः । अद्धाञ्चव्दः कालवाचका ।

शब्दार्थ- (से किं तं पुच्चानुपुच्ची ?) हे भदन्त । पूर्वानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-( पुञ्बाणुपुञ्वी ) पूर्वानुपूर्वी का स्वरूप इस प्रकार से है-( घम्मस्थिकाये, अधम्मस्थिकाये, आगासस्थिकाये जीवस्थिकाये, पोग्गलस्थिकाये' अद्धासमये) १ धर्मास्तिकाय, २ अधर्मास्तिकाय, ३ आकाज्ञास्तिकाय, ४ जीवास्तिकाय ५ पुत्तालास्तिकाय और ६ अद्धा समय इस प्रकार की परिपाटी से इन छह द्रव्यों का निक्षेपण करना यह पूर्वानुपूर्वी है। इन धर्मास्तिकाय आदि कों का करना यह पूर्वानुपूर्वी है। इन धर्मास्तिकाय आदि कों का क्या स्वरूप है इस वात को जानने के लिये आचाराक्त-सूत्र के प्रथम स्कंघ में मत्कृत आचारचिन्तामणि टीका देखनी चाहि-ये। अद्धारूप जो समय है उसका नाम अद्धा समय है। अद्धा हान्द

શખ્દાર્થ-(से किंत पुव्वानुपुच्वी ?) દે ભગવન્ ! પૂર્વાનુપૂર્વી'નુ' સ્વરૂપ ઠેવું છે ?

ઉત્તર-(પુच्वाणुपुच्वी) પૂવીનુપૂવીં નું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે. (ધમ્મત્યિकાયે, ભધમ્મત્યિकાયે, આगાસત્યિकાયે, લીવસ્થિષ્ઠાયે, પોગાજસ્થિकાયે, अद्वासमये) (૧) ધર્માસ્તિકાય, (૨) અધર્માસ્તિકાય, (૩) આકાશાસ્તિકાય, (૪) જીવાસ્તિકાય, (૫) પુદ્રલાસ્તિકાય અને (૬) અદ્ધાસમય (કાળ), આ પ્રકારની પરિપાટીથી (અનુક્રમથી) છ દ્રવ્યાનું નિક્ષેપથુ કરવું તેનું નામ પૂર્વાનુપૂર્વી છે.

આચારાંત્ર સૂત્રની આચારચિન્તામણિ નામની મે' જે ટીઠા લખી છે તેના પદ્દેલા રક'ધમાં ધર્માસ્તિકાય આદિના સ્વરૂપતું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું છે તેા જિજ્ઞાસુ પાઠકોએ ત્યાંથી તે વાંચી લેવુ. અહા રૂપ જે સમય છે તેનું નામ અદ્ધાસ્મય છે. અહા શખ્દ કાળવાચક છે, અને સમય શબ્દ

นสิ่ง

अनुवोगवन्द्रिका टीका सूत्र ९८ पूर्व्यानुपूर्व्यादिमेदत्रयनिरूपणम्

संभयशब्दोऽनेकार्थकः शपयादिष्वपि वर्तते, अतः काळमर्थ बोधयितुम्-' अदा ' इति विशेषणोपादानम् । पट्टसाटिकादिपाटनदृष्टान्तसिद्धः सर्वस्रक्ष्मः पूर्वापरकोटि-विभयुक्तो वर्तमानः एकः काळांश इति 'अद्धासमय' शब्दार्थों बोध्यः, अत एवात्र अस्तिकायत्वाभावः, बहुपदेशवति द्रव्य एव तस्य सद्धावात् । इद्द तु नास्ति भदे-स्वाहुल्यम् ,--अतीतानागतयोर्विनष्टानुत्यन्नत्वेन एकमात्रस्य वर्तमानरूपस्य 'समवस्य भदेशस्य सद्भावात् । नन्नु समयबहुत्वाभावे 'समया वस्त्रियग्रुहुत्ता

कोल वाचक है और समय बान्द अनेकार्यक है। क्योंकि समय बान्द का प्रयोग वापथ आदि अनेक अथों में भी होता है। अतः काल्लपअर्थ का वह यहां बोधक है, इस बात को बोध कराने के निमित्त सूत्रकार ने उसका बिरोष अद्धापद रखा है। वर्तमान एक कालांवा का नाम अद्धा क्षमय है। यह अत्यंत सहम है। पूर्व और अपर कोटि से यह रहित होता है। इसकी सिद्धि पट साटिकादि के फाड़ने रूप दृष्टान्त से होती है। कार्थात् सर्व सूक्ष्मातिसहम जो वर्तमान कालांवा है वही अद्धा समय का वाच्यार्थ है। इसे अस्तिकाय में परिगणित नहीं किया गया है।क्यों कि इसमें बहुप्रदेवारव का अभाव है। जो बहुप्रदेवा वाले-होते हैं उन्हे ही अस्तिकाय कहा गया है। अतीतकाल विनष्ट हो जाने के और भविष्यत् काल अनुत्पन्न होने के कारण एकमात्र वर्तमानरूपसमय मुद्देवा का सदाव है इसलिये उसमें प्रदेवाबाहुल्य नहीं है। वाका-समय की बहुता के आभाव में "समयावलियमुहना दिव-

અનેકાર્શક છે, કારણ કે સમય શબ્દના પ્રયાગ શપથ આદિ અનેક અર્થામાં પણ થાય છે. તેથી તે પદ અહીં કાળરૂપ અર્થનું બાધક છે, તે વાતને સમજાવવાને માટે સૂત્રકારે તેનું વિશેષ અદ્ધાપદ રાખ્યું છે. વર્તમાન એક સમયતું નામ અદ્ધાસમય છે. તે અત્યંત સૂરમ છે. પૂર્વ અને અધર દેદિથી તે રહિત દાય છે. તેની સિદ્ધિને માટે પદ સાટિકા આદિ ફાડવાતું દુધ્ટાન્ત આપવામાં આવે છે એટલે કે સર્વસૂસ્માતિસૂસ્મ જે વર્તમાન કાસાંશ છે જે અદ્ધાસમયના વામ્યાર્થ રૂપ છે. તેને અસ્તિકાયમાં ગણાવવામાં આવેલ છે. તેની સિદ્ધિને માટે પદ સાટિકા આદિ ફાડવાતું દુધ્ટાન્ત આપવામાં આવે છે એટલે કે સર્વસૂસ્માતિસૂસ્મ જે વર્તમાન કાસાંશ છે જે અદ્ધાસમયના વામ્યાર્થ રૂપ છે. તેને અસ્તિકાયમાં ગણાવવામાં આવેલ નથી કારણ કે તેમાં બહુ પ્રદેશત્વના અસાવ છે. જે બહુ પ્રદેશવાળાં દેશ્ય છે તેમને જ અસ્તિકાય કહેવાય છે. અતીતકાળ (બ્યતીત થઈ ગયેદેશ કાળ) વિનષ્ટ થઈ જવાને કારણે અને ભવિષ્યકાળ અતુત્પન્ન હોવાને કારણે એક માત્ર વર્તમાન રૂપ સમયપ્રદેશનાં જ સદ્ભાવ છે, તૈથી તેમાં પ્રદેશબાહુલ્ય નથી. શ'કા નસ્યની બહુતાના જે સદ્ભાવ માનવામાં આવે, તે '' સમયાય-

કરટ



दिवसमहोरत्तपक्लमासा य' इस्यागमसिद्ध आदलिकादिकालः कथग्रुपपदेत ! इति चेत्, उच्यते-व्यवहारनयमाश्रित्य-आवलिकादिसत्ता स्वीक्रियते । निश्चय-नयमते तु तदसत्वमेव । नहि पुद्रव्रस्कन्धे परमाणुसङ्घात इवावलिकादिष्ठ समय-सङ्घातः कश्चिद ग्रस्थितोऽस्ति, अतो व्यवहारनयमतेन तत्कथनमस्तीति न कश्चिद् दोष इति । तदेतदुपसंहरन्नाह-'से तं ' इस्यादि, सेषा पूर्वानुपूर्वीति । अय पश्चानुपूर्वीं निरूपयितुमाह-'से किं तं ' इत्यादि । अथ का सा पश्चानुपूर्वीं शि इति शिष्य मक्षः । उत्तरमाह-'पच्छानुपुर्व्वी ' इत्यादि । अथ का सा पश्चानुपूर्वीं शि इति शिष्य मक्षः । उत्तरमाह-'पच्छानुपुर्व्वी ' इत्यादिना । पश्चानुपूर्वीं शि कदासमयः, पुद्रव्यस्तिकायः, जीवास्तिकायः, आकाश्वास्तिकायः, अधर्मास्ति-स महोरत्तपक्ष्वमासाय'' इत्यादि आवल्जिकारूप काल जो कि आगम सिद्ध है कैसे संगत माना जा सकता है ?

उत्तर-व्यवहारनय को छेकर ही आवछिकादिरूप की सला स्वी-कृत हुई है। निश्चयनथ के मन को छेकर नहीं। क्योंकि इस मत में तो आवछिकादि रूप काछका सख नहीं माना गया है। जिस प्रकार से पुद्र रुस्कंघ में परमाणुओं का संघात अवस्थित है उस प्रकार से आव-छिकादिकों में कोई समय संघात अवस्थित नहीं है। इसछिये मानना चाहिये यह आवछिकादिरूप काछ का कथन व्यवहारनय के मत से है। इसछिये इसमें कोई दोष नहीं है। (से तं पुंच्चानुपुच्ची) इस प्रकार यह पूर्वानुपूर्वी का स्वरूप है। "से किं तं पच्छानुपुच्ची" पश्चानुपूर्वी क्या है ! उत्तर-(पच्छाणुपुच्ची) पश्चानुपूर्वी इस प्रकार से हैं-(अद्वासमए

डियमुहुत्ता दिवसमहोरत्तपक्खमासा य '' આવલિકા, મુહૂર્ત', દિવસ, રાત, 'પક્ષ, માસ આદિ રૂપ કાળ કે જે આગમ દ્વારા સિદ્ધ થયેલ છે, તેને કેવી દીતે સંગત માની શકાય ?

ઉત્તર-બ્યવહાર નયની દ્રબ્ટિએ જ આવલિકાદિ રૂપ કાળની સત્તા (સમયતું અસ્તિત્વ) સ્વીકૃત થઇ છે-નિશ્ચયનથની માન્યતા અનુસાર તા આવ-લિકા આદિ રૂપ કાળતું અસ્તિત્વ જ સ્વીકારવામાં આવ્યું નથી જે પ્રકારે પુદ્રલસ્ક'ધમાં પરમાણુએાના સંઘાત (સ'યાળ) અવસ્થિત (વિઘમાન) છે, એ પ્રમાણુ આવલિકાદિકામાં કાઈ સમયના સંઘાત અવસ્થિત નથી તેથી એવું માનવું જોઇએ કે આ આવલિકાદિ રૂપ કાળતું કથન વ્યવહાર નથના મતાનુસારનું કથન છે. તે કારણે આ પ્રકારના કથનમાં કાઈ દાષ નથી. (સે તં પુચ્ચાનુવુટ્વી) આ પ્રકારનું પૂર્વાતુપૂર્વાં ન સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન–હે ભગવન્ ! પશ્ચાનુપૂર્વી નું કેલું સ્વરૂપ છે ? ઉત્તર–(पच्छाणुपुब्वी) પશ્चાનુપૂર્વી આ પ્રકારની કહી છે–(अद्वासमप,

. પ્રરેષ

अनुयोगयन्द्रिका दीका सूत्र ९८ पूर्व्यानुपूर्व्यादिमेदवयनिरूपणम्

कायः, धमौरितकायः, इति व्युत्कमेण निर्दिष्टा । तदेतदुपसंहरन्नाइ-'से तं ' इत्यादि, सेषा पश्चानुपूर्शी ति । अथानानुपूर्शी निरूपयति-' से किं तं ' इत्यादिना । अय का सा अनानुपूर्शी ति । अथानानुपूर्शी निरूपयति-' से किं तं ' इत्यादिना । अय का सा अनानुपूर्शी ?-न विद्यते आनुपूर्शी=पूर्वी पश्चानुपूर्वी द्वयरूपा यस्यां सा तथा विवक्षितपदानामनन्तरोक्तकमद्रयग्रमुछङ्ख्य परस्परसारक्षेः संभवद्विर्भङ्गकैर्यस्यां विरचना क्रियते साऽनानुपूर्वीत्यर्थः । सा हि-एतस्यामू=अन-न्तराधिक्ठतधर्मास्तिकायादिसम्बन्धिन्याम् , एकादिकायाम्=एक आदिर्यस्यां सा तथा तस्याम्, पुनः-एकोत्तरिकायाम्-एकैक उत्तरः प्रवर्धमानो यस्यां सा तथा पोग्गलस्थिकाए, जीवस्थिकाए आगार्सस्थिकाए, अहमस्थिकाए धम्मस्थि-काए) अद्धासमय, पुद्धलास्तिकाय, जीवास्तिकाय, आकाज्ञास्तिकाय, अध-मीस्तिकाय, धर्मास्तिकाय । इस प्रकार जो धर्मादिक द्वव्यों का व्युस्क्रम से निर्दे इा है ( से तं पच्छाणुपुव्वी) वह पश्चानुपूर्वी है । (से किं अणाणु-पुर्थ्वी) हे भदन्त ! अनानुपूर्धी का क्या स्वरूप है ? (अणाणुपुढ्वो )

उत्तर- अनानुपूर्वी का स्वरूप इस प्रकार है- ( एयाए चेव एगाइ-याए एगुत्तरियाए छ गच्छगयाए सेढीए अण्णमण्णव्थासो दूख्वुणो) जिस में पूर्वानुपूर्वी और पश्चानुपूर्वी ये दोनों नहीं हैं उसका नाम अनानुपूर्वी है। इसमें विवक्षित धर्मा दिक पदों के अनन्तरोक्त क्रमद्वय को उल्छ-यन करके परस्पर संम्भवित भंगों से उन पदों की विरचना की जाती है इस अनानुपूर्वी मे जो श्रेणी स्थापित की जाती है उसमें सबसे पहिछे एक संख्या रखी जाती हैं। बाद में एक एक की उत्तरोक्तर हुद्धि

पागगछत्थिकाप, जीवत्थिकाप, आगासत्थिकाप, अहम्मत्थिकाप, धम्मत्थिकाप) अद्धासभय (अण), पुट्रगलास्तिआय, छवास्तिआय, आआशास्तिआय, अधमो-त्तिआय अने धर्मास्तिआय, आ प्रधारे धर्मास्तिआय आढि द्रत्र्याना ने स्टिआपपूर्व's निहेंश थाय छे, (से त' पच्छाणुपुट्वी) तेनुं नाम पश्चानुपूर्वी छे ? प्रश्न-(से किं अणाणुपुट्वी) डे अगवन् ! अनानुपूर्वी'नुं स्वरूप डेवु' छे ?

ઉત્તર-(अणाणुपुटवी) અનાનુપૂવી<sup>6</sup>નું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-(एयाए **વેવ** एगાइयाए एगुत्तरियाए छगच्छगयाए सेढीए अण्णमण्णव्मास्रो दूरूवूणो) જેમાં પૂવાંનુપૂવી<sup>6</sup> અને પશ્ચાનુપૂવી<sup>6</sup> એ અન્ને નથી, તેનું નામ અનાનુપૂવી<sup>6</sup> છે. તેમાં ધર્માસ્તિકાય આદિ પદેાના ઉપશું કત અન્ને કમનું ઉલ્લ'લન કરીને પરસ્પર સંભવિત ભંગા વડે તે પદેાની વિરચના કરાય છે. આ અનાનુપૂ-વીંમાં જે શ્રેણી સ્થાપિત કરવામાં આવે છે તેમાં સૌથી પહેલાં એક સંખ્યા રાખવામાં આવે છે, ત્યાર બાદ છ સંખ્યા સુધી ઉત્તરાત્તર એકની દ્ 100

## धनुयोगहो रस्ते

केस्वाम् , पुनः-पड्रॅगच्छगतायाम्-पण्णां गच्छः=सम्रदायः-पह्रच्छस्तं गता≈माता आण्ड्यगता तस्यां-धर्मास्तिकायादिद्रव्यपट्कचिषयायां, श्रेण्यां=पङ्क्तौ अन्योव्या-म्मासः-अन्योऽन्यं परस्परम्-अभ्यासो=गुणनम् , अन्योऽन्याभ्यासः-परस्परग्रम-जिक्रपाः, तथा-द्विरूपोनः=आधन्तविवक्षारहितः, **एवंरूपा**ऽनामुपूर्वी बोध्या। भयमभिमायः-मथमं व्यवस्थापितैककाया अन्ते च स्थापितपट्संख्यासाः (१-२-३-४-५-६) धर्मास्तिकायादि द्रव्यपट्कविषयायाः वर्झे यौ परस्परं-े जुणने भन्नकसंख्या भवति, सा आधन्तभन्नकद्वयरहिता अनानुपूर्वी बोध्येति। अस्य सूत्रस्येदं तास्पर्यम्- पूर्वानुपूर्व्यां हि--मथमं तावद् धर्मास्तिकायः स्थापनि-इन्यः, तदनु-अधर्मास्तिकायः तत आकाशास्तिकायः, इत्येवं कमेण ' अद्वासमयः' इत्येतत्पर्यन्तं स्थापना कर्तव्या । पश्चानुपूर्व्यां तु प्रथमम् अद्धासमयो व्यवस्थापनीयः, सन्तु पुद्रकास्तिकायः, ततो जीवास्तिकायः, इत्येवं न्युन्कमेण ' धर्मास्तिकायः' छह संख्या तक होती चली जाती है,जैसे १-२-३-४-५-६,फिर इनमें परस्पर में गुगा किया जाता है जैसे १×र=२×३=६ ६×४=२४,×५=१२०. ः१२०×६≕७२०, इस प्रकार अन्योन्याभ्यस्तरात्ति वन जाती है। इसमें से लेगदि अन्त के दो भंग करने पर अनानुपूर्वी बन जाती है इस सुद्र का सारपर्य यह है कि पूर्वां नुपूर्वी में पहिछे घर्मास्तिकाय स्थापित हो जाता 🕏, उसके बाद अधर्मास्तिकाय, उसके बाद आकाशास्तिकाय' उसके बार जीवास्तिकाय, फिर पुत्रलास्तिकाय और फिर अद्धा समय। इस जानसे यहां छह हन्यों का स्थापन होता है। तथा पआनुपूर्वी में पहिछे अला समय 'फिर पुतलास्तिकाय, बाद में जीवास्तिकाय, फिर अकाशास्तिकाय

kdl રહે છે, જેમ કે ૧-૨-૩-૪-૫-૬ ત્યાર બાદ તેમાં પરસ્પરના ગુદ્ધાકાર કેરવામાં આવે છે. જેમ કે ૧×૨±૨ ! ૨×૩=૬ ! ૬×૪=૨૪ !, ૨૪×૫=૧૨૦, ૧૨૦×૬=૭૨૦ આ રીતે અન્યાન્યાબ્યસ્ત રાશિ અની બાય છે. તેમાંથી શરૂ-આતના એક બંગ અને અન્ય એક બંગ એાછે! કરી નાખવાથી અનાતુ-સૂધી બની જાય છે આ સૂત્રના ભાવાર્યનીથે પ્રમાણે છે—

પૂર્વાંતુપૂર્વાંમાં પહેલાં ધર્મારિતકાય રથાપિત થાય છે, ત્યાર ભાદ અધર્માસ્તિકાય, ત્યારબાદ આકાશાસ્તિકાય, ત્યાર બાદ જીવાસ્તિકાય, ત્યાર ભાદ પુદ્દગલાસ્તિકાય અને ત્યાર બાદ અદ્ધાસમય (કાળ) રથાપિત થાય છે. ભા કરે છ દ્રવ્યેત્ઉં પૂર્વાનુપૂર્વીમાં સ્થાપન થાય છે.

પશ્ચાલપૂર્વીમાં પહેલાં અહા સમય, ત્યાર બાદ પ્રદ્દગલાસ્તિકાય, ત્યાર આદ જીવાસ્તિકાય, ત્યાર બાદ આકાર્શાસ્તિકાય, ત્યાર બાદ અધર્માસ્તિકાય महनोनामनिद्धा टीका सूत्र ९९ पुद्रलास्तिकायमधिकत्य इव्यत्रयनिरूपणम् अ**२१** 

इत्क्वेतरपर्यन्तं स्थापना कर्त्तच्या। अनानुपूर्व्यां तु पूर्वानुपूर्वी «श्रानुपूर्वी स्थक्क व्युत्क्रमोभयं परित्यज्य यथारुचि स्थापनाकर्तव्येति। मस्तृतसूत्रमुपसंदरन्नाद्-'से तं ' इत्यादि । सेषाऽनानुपूर्वीति ।।स्० ९८।।

इत्यं अर्मास्तिकायादीनि षडपि द्रव्याणि पूर्वानुपूर्व्यादित्वेनोदाइतानि। सण्णत्येकं पुद्रछास्तिकायमधिकृत्याइ---

पुरुष-अहवा ओवणिहिया दब्वाणुपुद्वी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुव्वाणुपुव्वी पच्छाणुपुव्वी अणाणुपुव्वी। से किं तं पुव्वाणुपुव्वी? पुव्वाणुपुव्वी परमाणुपोमाले दुप्पपसिप तिप्प-पद्मिप जाव दसपएसिप संसिज्जपपसिप असंसिज्जपपसिप अणंतपपसिप। से तं पुव्वाणुपुव्वी। से किं तं पच्छाणुपुव्वी? पच्छाणुपुव्वी अणंतपपासिप असंसिज्जपपसिए संसिज्जपपसिप जाव दसपएसिए जाव तिप्पएसिप दुप्पपसिए परमाणुपोग्गले। से तं पच्छाणुपुव्वी। से किं तं अणाणुपुव्वी ? अणाणुपुव्वी एयाप चेव पगाइयाप पगुत्तरियाप अणंतगच्छगयाप सेढीप अण्ण-मण्णब्भासो दुरुवुणो। से तं अणाणुपुव्वी । से तं ओवणिहिया दब्वाणुपुट्वी । से तं जणाणुपुव्वी । से तं ओवणिहिया दब्वाणुपुट्वी । से तं जणाणुपुव्वी । से तं ओवणिहिया

बाद अधमास्तिकाय और फिर घमास्तिकाय इस व्युरकम से ६ द्रव्यों का स्थापन किया जाता है। परन्तु अनानुपूर्वी में इन दोंनों प्रकार के पूर्वानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी रूप कम व्युरकम का परित्यागकर यथारूचि ६ द्रव्य स्थापित किये जाते हैं। (से तं अणाणुपुच्ची) इस प्रकार यह अनानुपूर्वी का स्वरूप हैं। 11 सू० ९८ 11

અને ત્યાર બાદ ધર્માર્રિતકાય, આ પ્રકારના ઉલ્ટા ક્રમથી ૬ દ્રવ્યાનું સ્થાપન કરાય છે પરન્તુ અનાનુપૂર્વીંમાં તા પૂર્વાનુપૂર્વાંની જેમ છ દ્રવ્યાના સીધા ક્રમના અને પશ્ચાનુપૂર્વાંની જેમ તેમના ઉલ્ટા ક્રમના અને યથારુચિ (મનને ગમે તે રીતે) છ દ્રવ્યાનું સ્થાપન કરવામાં આવે છે (સે તં છળાળુ-પુન્લી) આ પ્રકારનું અનાનુપૂર્વાંતું સ્વરૂપ છે. ાાસૂવ્લ-દ્રા VXR

मनुय)गद्रार**स्त्रे** 

**दब्वाणुपु**ब्वी । से तं नो आगमओ दब्वाणुपुब्वी । से तं दब्वाणुपुब्वी ॥सू०९९॥

छाया----अथवा~-औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी जिविधा मइप्ता, तद्यया-पूर्वांतु-पूर्वी पश्चानुपूर्वी अनानुपूर्वी । अथ का सा पूर्वानुपूर्वी ? पूर्वानुपूर्वी -परमाखु-पुरुछो दिमदेशिकः त्रिमदेशिको यादत् दश्चमदेशिकः संख्येयमदेशिकः असंख्येय-मदेशिकः अनन्तवदेशिकः । सैपा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा पश्चानुपूर्वी ? पश्चानु-

अब सूत्रकार एक पुङ्गलास्तिकाय के ऊपर तीनों की घटना करते हैं-''अहवा ओवणिहिया'' इत्यादि।

शब्दार्थ-( अहवा) अथवा- (ओवणिहिया द्व्वाणुपुव्वी)औपनिषि की द्रव्यानुपूर्वी (तिविहा पण्णत्ता) तीन प्रकार की कही गई हैं। (तं जहा) वे प्रकार ये हैं- (पुव्वाणुपुव्वी ) पूर्वानुपूर्वी (पच्छाणुपुच्वी ) पश्चानुपूर्वी (भणाणुपुव्वी) और अनानुपूर्वी। (से किं तं पुव्वाणुपुव्वी ?) हे भदन्त ! पूर्व प्रकान्त पूर्वानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ? (पुव्वाणुपुव्वी)

खत्तर-पूर्वानुपूर्वी इस प्रकार से हैं-(परमाणुपुग्गछे दुप्पएसिए तिप्प-पसिए जाव दसपएसिए संखिज्जपएसिए असंखिज्जपएसिए अणंत-पएसिए) परमाणुपुद्रल, द्विप्रदेशी, त्रिप्रदेशी याबत् दशप्रदेशी, संख्या-तपदेशी, असंख्यात प्रदेशी, अनंतप्रदेशी स्कंध-इस क्रमसे यह पुद्रला-

હવે સૂત્રકાર એક પુદ્ગલાસ્તિકાય ઉપર આ ત્રણેની ઘટના (સ્થાપના) કરે છે-" अहवा स्रोवणिहिया " ઇત્યાદિ—

શબ્દાર્થ-(अइवा) અયવા (बोवणिइिया इव्वाणुपुठ्वी) ઔપનિધિકી ક્રબાનુપૂવી (तिविहा पण्णत्ता) ત્રચ્છ પ્રકારની કહી છે. (तंजहा) તે ત્રઘુ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(पुठ्वाणुपुठ्वी, पच्छाणुपुठ्वी अणाणुपुठ्वी) (૧) પૂર્વાનુપૂવી (૨) પશ્ચાનુપૂર્વા (३) અનાનુપૂર્વા,

પ્રશ્ન-(સે किं त' पुट्याणुपुट्यी ?) દે લગવન ! પૂર્વાવુપૂર્વી'તું સ્વરૂપ કેવું છે? ઉત્તર-(પુટ્યાणુपુट्यो) પૂર્વાતુપૂર્વી'તું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું પછુ કહ્યું છે-(परमाणुपुग्गले, दुप्पप्सिए तिप्पप्सिए जाव दखपपछिए, संखिण्जपरिए, असंखि-(परमाणुपुग्गले, दुप्पप्सिए तिप्पप्सिए जाव दखपपछिए, संखिण्जपरिए, असंखि-(परमाणुपुग्गले, दुप्पप्सिए तिप्पप्सिए जाव दखपपछिए, संखिण्जपरिए, असंखि-(बरमाणुपुग्गले, दुप्पप्सिए तिप्पप्सिए जाव दखपपछिए, संखिण्जपरिए, असंखि-(बरमाणुपुग्गले, दुप्पप्सिए तिप्पर्यसप जाव दखपपछिए, संखिण्जपरिए, असंखि-(बरमाणुपुग्गले, दुप्पप्सिए) परभाशु पुट्रगत, दिप्रदेशीरक्ष, त्रिपदेशिरक्ष् क्षप्रदेशी पर्य-तना स्व'ध, स'भ्यात प्रदेशीरक्ष् असं प्रदेशी पर्य-तना स्व'ध, स'भ्यात प्रदेशीरक्ष, अस'भ्यात प्रदेशी स्व'ध, क्षेत्र प्रदेशी रह'ध आ क्षभपूर्व'क्ष्मी पुट्रगतारितक्षाय स'अ'धी के आव-भूवी के, (से त' पुट्याणुपुट्यो) तेने पूर्वानुभूवी' कडे हे. वयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९९ पुद्र अस्तिकायमधिकृत्य द्रव्यत्रयनिरूपणम् धे३३

पूर्वी-अनन्तप्रदेशिकः असंख्येयमदिश्विकः संख्येयमदेशिको यावद् दशमदेशिकौ यावत् त्रिमदेशिको द्विपदेशिकः परमाणुपुद्रलः । सेवा पश्चानुपूर्वी । अध का सा भनां नुपूर्वी ? अनानुपूर्वी एतस्यामेव एकादिकायामेकोत्तरिकायामनन्तगच्छगतार्या श्रेण्यीम् अन्योऽन्याभ्यासो द्विरूपोनः । सेवाऽनानुपूर्वी । सेषा औपनिधिकी द्वव्यानु-पूर्वी । सेषा ज्ञायकशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्ता द्रव्यानुपूर्वी । सेषा नोआगमतो द्वव्यानुपूर्वी । सेषा द्रव्यानुपूर्वी । स्रि ९९॥

टीका—'अइवा' इस्पादि-

अथवा=पुनः पुद्रलास्तिकायमाश्रित्य औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी पूर्वानुपूर्वी प्रवानुपूर्व्यनानुपूर्वी मेदैस्तिविधा मझप्ता। तत्र-परमाणुपुद्रलो द्विप्रदेशिक इत्यादिक्रमेण-'अनन्तप्रदेशिकः' इति पर्यन्तं पूर्वानुपूर्वी। तथा-व्युक्तमेण 'अनन्तप्रदेशिकः' इत्यारम्य 'परमाणुपुद्रलः' इति पर्यन्तं पश्चानुपूर्वी । अनानु-सिनंकाय संबंधी (से त पुटवाणुपुत्वी) पूर्वानुपूर्वी है। (से कि तं पच्छा-गुकुची) हे भदन्त ! पश्चानुपूर्वी का क्या स्वरूप है?

डलर- (पच्छाणुपुच्वी )पश्चानुपूर्वी इस प्रकार से है-(अणंतपएसिए असंखिडजपएसिए, संखिडजएएसिए जाव दसपएसिए जाव तिप्पएसि-१ दुप्पएसिए परमाणुगेग्गले ) जब पुद्रलास्तिकाय अनंत प्रदेशिक, असंख्यात प्रदेशिक, संख्यात प्रदेशिक, यावत् दर्श्वप्रदेशिक यावत् विद्यदेशिक द्विप्रदेशिक और परमाणुपुद्गल इस व्युस्कम से परिगणित हो तब (से तं पच्छाणुपुच्वी ) वह पश्चानुपूर्वी है। ( से किं तं अणाणुपु-व्यी ) हे भदन्त ! अनानुपूर्वी क्या है !

उत्तर-(अणाणुपुव्वी) अनानुपूर्वी इस प्रकार से हैं-(एयाएचेव एगा-इपाए एगुत्तरियाए अणंतगच्छगयाए सेढीए-अण्णमण्णव्भासो दुरू-

પ્રશ્ન-(से किं त' पच्छाणुपुठ्वी?) હે ભગવન ! પશ્ચાનુપૂર્વા'તું સ્વરૂપ ઠેવુ' છે ? ઉત્તર--(पच्छाणुपुठ्वी) પશ્ચાનુપૂર્વા'તું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે--(झणंत-पर्णसिए, असंखिज्जपएसिए, संखिल्जपदसिए जाव दसपएसिए जाव तिप्पसिए, दुर्एप्रसिए, परमाणुपोगाले) જ્યારે પુદ્રગલાસ્તિકાયને અન'ત પ્રદેશિક, અસં-પ્યાત પ્રદેશિક, સંખ્યાતપ્રદેશિક, કસપ્રદેશિક, નવધ્રદેશિક આદિ ત્રણુ પ્રદેશિક પ્ય'ન્તના સ્કન્ધરૂપે અને દ્રિપ્રદેશિક સ્કંધ અને પરમાણુ પુદ્રગલ, આ પ્રકારે ઉલ્ટા ક્રમથી પરિગણિત થાય છે, ત્યારે (से त' पच्छाणुपुब्बी તેને પશ્ચાનુ-પૂર્વા કહેવાય છે.

## अनुयोगद्वारस्त्रे

838

पूर्वी तु एकादिकायामेकोत्तरिकायाम् अनन्तगच्छगतायाम्--एकोत्तरष्टद्धिमत्स्कः न्धानामनन्तत्वात् स्कन्धा अनन्तास्तेषां गच्छः सम्रुदायस्तं गता=माप्ता तस्यां तथाभूतायाम् एतस्यां=परमाणुपुद्रखादारम्य अनन्तमदेशपर्यन्तायामेव श्रेण्यां≕ पंक्ती, सा अन्योऽन्याभ्यासः=परस्परगुणनरूपा द्विरूपोनः=आद्यन्तस्थभक्रद्वय-रहिता च बोध्या ।

न्तु यधैकः पुद्रलास्तिकायः पूर्वातुपूर्व्यादित्वेनोदाहृतः, तथैवान्येऽपि कथं नोदाहृताः ? इति चेत् , उच्यते–इद्द पूर्वातुपूर्व्यादिविचारे परमाण्वादिद्रव्याणां

वृणो ) जिसमें पुर्वानुपूर्वी और पश्चानुपूर्वी ये दोनों नहीं हैं उसका नाम अनानुपूर्वी है यह बात पहिछे कह दी गई है। इसमें विवक्षित पदों के अनन्तरोक्त कमद्रय को उलंघन करके परस्पर संभवित भंगाँ से उन पदों की विरचना की जाती है। उसमें सबसे पहिछे एकप्रदेशी परमाणुपुद्गल की स्थापना की जाती है। उसमें सबसे पहिछे एकप्रदेशी परमाणुपुद्गल की स्थापना की जाती है। उसमें सबसे पहिछे एकप्रदेशी परमाणुपुद्गल की स्थापना की जाती है। उसमें सबसे पहिछे एकप्रदेशी परमाणुपुद्गल की स्थापना की जाती है। उसमें सबसे पहिछे एकप्रदेशी परमाणुपुद्गल की स्थापना की जाती है। जिस बादमें द्विप्रदेशी स्कंघ आदि की। इस प्रकार एक एक २ प्रदेश की द्वद्वि करते २ जब अनंत पदेशी स्कंघतक स्थापना हो चुकती है-तब इन सबकी श्रेणी बन जाती है। इस श्रेणी-पंक्ति में एकोत्तर वृद्धिबाछे स्कंघ अनंत हो जाते है। फिर इनमें परस्पर में गुणा किया जाता है। जो महाराशिरूप संख्या आती है उसमें आदि और अन्त के दो भंग करनेपर अनानुपूर्वी बन जाती है। राका-जैसे एक पुगद्लास्तिकाय पूर्वानुपूर्वी आदि रूपसे उदाहत

ષનાइયાપ પગુત્તરિયાપ મળંતમાજી ગયાપ સેત્રીપ અળ્ળમળ્ળ આ સાં દુજવૂળો) જેમાં પૂર્વાનુપૂર્વી અને પશ્ચાનુપૂર્વી, એ બન્ને નથી, તેનું નામ અતાનુપૂર્વી છે, એ વાત પહેલાં પ્રકટ કરવામાં આવી ચુકી છે તેમાં વિવક્ષિત પદેાના (પરમાશુ પુદુગલ આદિના) ઉપશું કત બન્ને કમના પરિત્યાત્ર કરીને પરસ્પર સંભવિત ભંગા વડે તે પદેાની વિરચના કરવામાં આવે છે. તેમાં સૌથી પહેલાં એક પ્રદેશી પરમાશુ પુદ્દગલની સ્થાપના કરવામાં આવે છે. તેમાં સૌથી પહેલાં એક પ્રદેશી પરમાશુ પુદ્દગલની સ્થાપના કરવામાં આવે છે અને ત્યાર બાદ દિપ્રદેશી સ્કપ્ધ આદિની સ્થાપના કરાય છે. આ રીતે એક એક પ્રદેશની વૃદ્ધિ કરતાં કરતાં જ્યારે અનંત પ્રદેશી સ્ક'ધ સુધીની સ્થાપના થઇ જાય છે, ત્યારે તે બધાની એક બેલી બની જાય છે. આ ગ્રેલી-પંકિતમાં ઉત્તરાત્તર એકની વૃદ્ધિવાળા સ્ક'ધ અનેક થઇ જાય છે. ત્યાર બાદ પરસ્પરના ગુણાકાર કરવામાં આવે છે. આ આ રીતે જે મહારાશિ રૂપ સંખ્યા આવે છે તેમાંથી પહેલા અને છેલ્લા, એ બે સંગ કમી કરવાથી અનાનુપૂર્વા બની જાય છે.

પ્રશ્ન-જે રીતે એક પુદ્દગલાસ્તિકાયને ઉઠાહરણ રૂપે લઇને તેની પૂર્વા

मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ९९ पुद्रलास्तिकायमधिकृत्य मेदत्रयनिरूपणम् ४३५

षरिषाटचादिलक्षणः क्रमः भक्रान्तः । स च द्रव्यवाहुल्ये सत्येव संभवति । न चास्ति धर्मारितकाये, अधर्मास्तिकाये, आकाशास्तिकाये च ध्रुद्रलास्तिकायवद् इव्यवाहुल्यम्, एकैक द्रव्यत्वात्तेषाम् । जीवास्तिकाये त्वनन्तजीवद्रव्याणां सत्त्वाद यद्यप्यस्ति द्रव्यवाहुल्यम्, तथापि परमाणुद्विमदेशिकादिषु यथा पूर्वानुपूर्वीत्वा-दिहेतुः पूर्वेपश्चाद्भावो विद्यते, न तथा जीवद्रव्येषु, प्रत्येकजीवस्यासंख्येयप्रदेश षत्त्वेन सर्वजीवानां तुल्पपदेशत्वात् । परमाणुद्विमदेशिकादिद्रव्याणां तु विषम-पद्देशिकत्वात् पूर्वपश्चग्द्वावो विद्यते । तथा-अद्वासमयस्यापि एकसमयरूपत्वादेव

हुआ है-उदाहरण से उपस्थित किया गया—है वैसे ही अन्य धर्मास्ति काय आदि द्रव्य क्यों नहीं उदाहत किये गये हैं।

उत्तर-यहां पूर्या नुपूर्वी आदि के विचार में परमाणु आदि द्रव्योंका परिपाटीरूपकम प्रकान्त कथन में चलरहा-है, सो वह कम द्रव्यकी बहु लता मे स भवित होता है-बन सकता है धर्नास्तिकाय में, अधर्मास्ति-काय में और आकाशास्तिकाय में पुगद्लास्तिकाय की तरह यह द्रव्यचा हुल्य नहीं है क्योंकि सब एकएक द्रव्यरूप माने गये हैं। यह यद्यपि जीवा-हिल्य नहीं है क्योंकि सब एकएक द्रव्यरूप माने गये हैं। यह यद्यपि जीवा-स्तिकाय में अनंत जीवद्रव्यों की सल्ता होने के कारण द्रव्यबाहुल्य है, परन्तु फिरभी परमाणुओं में एवं दिप्रदेशी स्कंध आदिकों में जैसा पूर्वानुपूर्वी आदि कारणभूत पूर्व पश्चाद्वाव विद्यमान है वैसा जीव-द्रव्यों में नहीं है। क्योंकि प्रत्येक जीव अस ख्यात प्रदेशवाला है। इस-लिये समस्त जीवों में तुल्य प्रदेशता है परमाणुओं एवं दिप्रदेशिक

નુપૂર્વી આદિનું નિરૂપણુ કરવામાં આવ્યું છે, એજ પ્રમાથે ધર્માસ્તિકાય આદિ અન્ય દ્રન્યોને ઉદાહરણરૂપે કેમ લેવામાં આવ્યાં નથી ?

ઉત્તર-અહીં પૂર્વાનુપૂર્વા આદિના વિચાર કરતાં પરમાણ આદિ દ્રવ્યાના પરિપાટી રૂપ કમ (અનુક્રમ) પ્રસ્તુત કથનમાં પ્રતિપાદિત થઇ રહ્યો છે. તેથી આ કથન દ્રવ્યની બહુતામાં જ સંભવી શકે છે. ધર્માસ્તિકાય અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાયમાં પુદ્દગલાસ્તિકાયની જેમ આ દ્રવ્યબાહુલ્યના સદ્ભાવ નથી. કારણ કે તેમને તા એક એક દ્રવ્યરૂપ માનવામાં આવેલ છે. જે કે જીવા-સ્તિકાયમાં અનંત જીવદ્રવ્યાની સત્તા (અસ્તિત્વ) હાેવાને કારણે દ્રવ્યબાહુલ્ય છે, પરન્તુ પરમાણુઓમાં અને દ્વિપ્રદેશી સ્કંધ આદિકામાં જેવા પૂર્વાનુપૂર્વી આદિના કારણબૂત પૂર્વપશ્ચાત્ ભાવ વિદ્યમાન છે, એવા જીવ દ્રવ્યોમાં નથી, કારણ કે પ્રત્યેક જીવ અસંખ્યાત પ્રદેશવાળા છે તેથી સમસ્ત જીવામાં તુલ્ય (સમાન) પ્રદેશતા છે. પરમાણુઓ અને દ્વિપ્રદેશિક આદિ દ્રવ્યામાં તા વિયમ

# अनुयोगवार्स्

ષ્ટ્રફ

पूर्वांतुपूर्वीत्वाद्यसंभवः, अतोऽत्र पुद्रस्रास्तिकाय एव पूर्वातुपूर्वीत्वादिकोदा**इतः,** नत्वन्ये धर्मास्तिकायादय इति ।

तदेतदुपसंहरस्नाइ-' से तं ' इत्यादि । सैपा अनानुपूर्वीति । औपनिधिकी इच्यानुपूर्वी सम्पूर्णेति स्वयितुमाइ-'से तं ओवणिहिया ' इत्यादि । सैपा औप्र-निधिकी द्रव्यानुपूर्वीति । इायकश्चरीरमध्यश्चरीरव्यतिरिक्ता दव्यानुपूर्वीसंपूर्वेति स्वयितुमाह-'से तं जाणयसरीरभवियसरीर वइरिता ' इत्यादि-सेषा झायक-

आदि द्रग्यों में तो विषमप्रदेशिकता है इसलिये वहां पूर्वपआदाव है। तथा जो अद्धासमय है वह एकसमयुरूप है इसलिये उसमें भी पूर्वांतु पूर्वी आदि संभवित नहीं हैं इसलिये पुगद्लास्तिकाय ही पूर्वांतुपूर्वी आदिरूप से उदाहत किये गये हैं अन्य धर्मास्तिकाय आदि द्रव्य नहीं। (से तं अणाणुपुग्वी) इस प्रकार यह अनानुपूर्वी है। (से तं ओवणि-हिया द्व्वाणुपुग्वी) यहांतक पूर्व प्रकान्त औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी का कथन किया गया है। (से तं जाणयसरीरभवियसरीरवहरित्ता द्व्वाणुपुग्वी) इस प्रकार औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी का कथन किया गया है। (से तं जाणयसरीरभवियसरीरवहरित्ता द्व्वाणुपुग्वी) इस प्रकार औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी का कथन समाप्त होते ही ज्ञायक दारीर भव्य दारीरव्यतिरिक्त द्रव्यानुपूर्वी का कथन समाप्त होते ही ज्ञायक दारीर भव्य दारीरव्यतिरिक्त द्रव्यानुपूर्वी का कथन समाप्त होते ही ज्ञायक दारीर भव्य दारीरव्यतिरिक्त द्रव्यानुपूर्वी का ज्यमस हो जाती है। (से तं नो आगमओ द्व्याणुपुग्वी-से तं द्व्वाणुपुग्वी) इस कथन की समाप्ति होते ही नोआगम को आश्रित करके जायमान द्रव्यानुपूर्वीका स्वरूप समाप्त हो जाता है। इसप्रकार यह द्रव्यानुपूर्वी है.

પ્રદેશિકતા છે, તેથી ત્યાં પ્વ<sup>°</sup>પશ્ચાદ્ભાવ છે તથા જે અહા સમય સંભવિત નથી તેથી પુદ્દગલાસ્તિકાયનું જ પૂર્વાનુપૂર્વા આદિ રૂપે ઉદાહરણુ આપવામાં આવ્યું છે, અન્ય ધર્માસ્તિકાય આદિ દ્રવ્યોનું તે પ્રકારે ઉદાહરણુ આપવામાં આવ્યું નથી. (સે તં अणाणुपુરુવી) આ પ્રકારનું અનાનુપૂર્વીનું સ્વરૂપ છે. (સે તં ઓવળિદિયા ફરવાળુપુરુવી) અહીં સુધીમાં પૂર્વપ્રસ્તુત ઔપનિધિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વીનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. (સે તં जाणयसरीरમવિયસરીર-થદ્દસ્તિ દ્વ્યાનુપૂર્વીનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. (સે તં जाणयसरीरમવિયસરીર-થદ્દસ્તિ દ્વ્યાનુપૂર્વીનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. (સે તં जाणयसरીરમવિયસરીર-થદ્દસ્તિ દ્વ્યાનુપૂર્વીનું કથન પુરં યતાં જ, જ્ઞાયક શરીર અને ભવ્યશરીરથી ભિન્ન એવી દ્વ્યાનુપૂર્વીનું વર્ણન પ**થ** અહીં સમાપ્ત થાય છે.

(से त' नोआगमओ दब्दाणुपुच्ती-से त' दच्ताणुपुच्ती) આ કયનની સમાપ્તિ થઇ જવાથી નાઆગમને આધારે જે દ્રવ્યાનુપૂર્વા અને છે તેના સ્વરૂપના નિરૂપણુની પણુ સમાપ્તિ થઇ જાય છે. આ પ્રકારનું આ દ્રવ્યાનુપૂર્વાંનું સ્વરૂપ છે. हिंद्योगचन्द्रिका ठीका सूत्र ९९ पुद्रलास्तिकायमधिकत्य मेदत्रयनिरूपणम् अहे

इसीरभव्यञ्चरीरव्यतिरिक्ता द्रव्यानुपूर्वीति । नोआगमतो द्रव्यानुपूर्वी संपूर्णेति सूचयितुमाइ--' से तं नो आगमओ ' इत्यादि-सेपा नो आगमतो द्रव्यानुपूर्वीनिः इब्यानुपूर्वी सम्पूर्णेति स्वयितुमार-'से तं ' इत्यादि-सेपा दव्यानुपूर्वीति॥स्. ९९॥

भाषार्थ-इस सम्मदारा सचकारने पुद्रल द्रव्य को लक्ष्य करके औपनि-किकी द्रव्यानु पूर्वी की त्रिविधता उसपर घटित की है। यह तो पहिछे से कि बात हो चुका है कि विवक्षित द्रव्य विद्येष के समुदाय में जो प्रथम द्रव्य है उससे लेकर क्रमदाः अन्तिम द्रव्यतक जो परिपाटी स्थापित की जाती है वह आनुपूर्वी है। यहां पुद्रलद्रव्य के ऊपर सचकार को पह घटित करनी है, अतः वे उसके एकपदेश से लेकर क्रमशः अनम प्रदेशी स्कंध तक बनाते हैं। इस प्रकार एकपदेशी पुद्रलपरमाणु, यह पुद्रलास्तिकाय द्रव्य का प्रथम द्रव्य जानना चाहिये। इसके मार्थ पुद्रलास्तिकाय द्रव्य का प्रथम द्रव्य जानना चाहिये। इसके मार्थ का प्रदेशोस्स युद्धि करते चला जाना चाहिये। इससे दिप्रदेशी स्कंध कि प्रदेशोस्स युद्धि करते चला जाना चाहिये। इससे दिप्रदेशी स्कंध कि प्रदेशोस्स युद्धि करते चला जाना चाहिये। इससे दिप्रदेशी स्कंध कि प्रदेशोस्स युद्धि करते चला जाना चाहिये। इससे दिप्रदेशी स्कंध कि प्रदेशो स्कंध, चतुष्पदेशी स्कंध पंच प्रदेशी स्कंध, आदि अनंत प्रदे की स्कंध तक अनंत पौद्धलिक स्कंध वन जाते हैं। तब इनकी स्थापना इस प्रकार से की जाती है-एक प्रदेशी परमाणु पुद्रल, दिप्रदेशी स्कंध क्राणुक, त्रिप्रदेशी व्यणुक चतुष्प्रदेशी स्कंध चतुरणुक इत्यादि। इस प्रकार की यथाकम की गई यह स्थापना पूर्वानुपूर्वी है। तथा इसी स्थापना

ભાવાર્થ-આ સૂત્રમાં સૂત્રકારે પુદ્રગલ દ્રવ્યને અનુલક્ષીને ઔપનિધિકી દ્રવ્યાતુપ્વીંની ત્રિવિધતાનું પ્રતિપાદન કર્શું છે એ વાત તે પહેલાં પ્રકટ થઈ શુકી છે કે વિવક્ષિત દ્રવ્યસમુદાયમાં જે પહેલું દ્રવ્ય હાય તે દ્રવ્યથી શરૂ કરીને અનુક્રમે છેલ્લા દ્રવ્ય સુધોની જે પરિપાટી (અનુક્રમ) સ્થાપિત કરવામાં આવે છે, તેતું નામ આનુપૂર્વા છે. અડીં પુદ્દલ દ્રવ્ય સાથે સૂત્રકાર તે આનુપ્વીંને ઘટાવવા માગે છે તેથી તેમણે તેના એક પ્રદેશથી લઇને ખનતપ્રદેશ સુધીના અનંત સ્કંધ અતાવ્યાં છે. આ રીતે એક પ્રદેશથી લઇને ખનતપ્રદેશ સુધીના અનંત સ્કંધ અતાવ્યાં છે. આ રીતે એક પ્રદેશથી લઇને દ્રશા પરમાણુને પુદ્દલાસ્તિકાયનું પ્રથમ દ્રવ્ય સમજવું બેઇએ ત્યાર બાદ એક એક પ્રદેશની વૃદ્ધિ કરતાં કરતાં આગળ વધવું બેઇએ. આ રીતે દ્રિપ્ર-દેશી સ્કંધ, ત્રિપ્રદેશાં સ્કંધ, ચાર પ્રદેશી સ્કંધ, પાંચ પ્રદેશી સ્કંધ આદિ અનંત પ્રદેશી પર્યન્તના અનંત પૈદ્ગલિક સ્કંધ અની જાય છે. ત્યારે તેમની સ્થાપના આ પ્રમાણે કરવામાં આવે છે-એક પ્રદેશીપરમાણુ પુદ્દલ, દ્વિપ્રદેશી સ્કાહ દ્વાશુક, ત્રિપદેશો સ્કંધ ત્રિઅશુક, ચતુષ્પ્રદેશી સ્કંધ ચતુરસુક, ઈત્યાદિ, આ પ્રકારના સીધા ક્રમપૂર્વ ક જે સ્થાપના કરવામાં આવે છે તેનું નામ પૂર્ણતુલૂર્થી છે. એજ સ્થાપનામાં છેલ્લા દ્રવ્યને (અનંતપ્રદેશી સ્કંધને), પુંદ્રેલા

# अनुयोगद्वारस्त्रे

885

में जय अन्तिमादि द्रव्य को प्राथमिक रूप देकर व्युस्कम से स्थापित किया जाता है तो वही पश्चानुपूर्वी कहलाती है तथा स्वेच्छानुसार कम-ष्युरकम का उल्लंचन करके पुद्रलास्तिकाय के द्रव्यों का जो स्थापना करना होता है वह अनानुपूर्वी है। जैसे इसे यों समझना चाहिये कि बतुरणुक के बाद एकप्रदेशीपुद्रल परमाणु का, इसके बाद बट्टप्रदे-प्री पुद्रलस्कंघ का इसके बाद असंख्यात प्रदेशी स्कंघ आदि का स्था-पत्न करना आदि। ज्ञायकशारीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्यानुपूर्वी पहिछे दो प्रकार की क्षत्रकार ने कही है इसमें अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी पहिछे दो प्रकार की क्षत्रकार ने कही है इसमें अनौपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी के विषय में सूत्रकार ने बहुत अधिक विस्तृत विवेचन किया है। औपनिधि की द्रव्यानुपूर्वी पूर्वानुपूर्वी आदि के मेद से यह तीन प्रकार की कही गई है। एक पुद्रलास्तिकाय के ऊपर जो पूर्वानुपूर्वा आदि की घटना सूत्रकार ने कही है उसका कारण यह है कि उनमें ही द्रव्यबहु-रुता है। "आकाशादेकद्रव्याणि" अर्थात्-आकाश पर्यन्तके तीन द्रय्य-अर्थात् धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, और आकाशास्तिकाय ये तीनों द्रव्य एक द्रव्य वाछे होते हैं, तदनुसार घर्मास्तिकाय आदि तीन

મૂકીને ઉલ્ટા ક્રમથી જ્યારે દ્રબ્યાને સ્થાપિત કરવામાં આવે છે, ત્યારે તેને પશ્ચાનુપૂર્વી કહે છે તથા ઉપરના બન્ને ક્રમતું ઉલ્લ'ઘન કરીને પાતાની ઇચ્છાનુસાર પુદ્દગલાસ્તિકાયના દ્રવ્યાની જે સ્થાપના કરવામાં આવે છે તેને અનાનુપૂર્વા કહે છે. જેમ કે ચતુરશુક સ્ક'ધની પહેલાં સ્થાપના કરવી, ત્યાર ભાદ એક પ્રદેશી પુદ્દગલ પરમાણુની, ત્યાર બાદ છ પ્રદેશી પુદ્દગલ સ્ક'ધની સ્થાપના કરવી, ત્યાર બાદ અસ'ખ્યાત પ્રદેશી સ્ક'ધ આદિની સ્થાપના કરવી તેનું નામ અનાનુપૂર્વા છે. જ્ઞાયક શરીર અને લબ્યશરીરથી બિન્ન એવી દ્રવ્યાનુપૂર્વીના સૂત્રકારે છે પ્રકાર પહેલાં પ્રકટ કર્યા છે. તેમાંના અનીપનિ-ષિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વા નામના બીજા પ્રકારનું તેા ખૂબજ વિસ્તારપૂર્વક પહેલાં વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

ઔપનિધિકી દ્રવ્યાઉપૂવીના પૂર્વાનુપૂર્વા આદિ ત્રજ્ઞ ભેદોનું નિરૂપણુ પણુ પહેલાં સૂત્રામાં કરવામાં આવ્યું છે. ત્યાર બાદ સૂત્રકારે એક પુદ્દગલાસ્તિ-કાચના પૂર્વાનુપૂર્વા આદિ સ્વરૂપાનું નિરૂપણુ કર્યું છે, પણુ ધર્માસ્તિકાય આદિ કગ્યામાં એ પ્રમાણુ કરવામાં આવ્યું નથી, કારણુ કે પુદ્દગલાસ્તિકાયમાં જ દ્રવ્યબાહુલ્યના સદ્ભાવ∽ધર્માસ્તિકાય આદિમાં દ્રવ્યબાહુલ્ય નથી. '' आफ्राज्ञाद्देकद्रव्याणि" આ કથન અનુસાર ધર્માસ્તિકાય આદિ ત્રણુ દ્રવ્યોમાં

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १०० क्षेत्रानुपूर्वीनिरूपणम्

इत्यं द्रव्यानुपूर्वीग्रुल्वा सम्मति क्षेत्रानुपूर्वीमाह-

मूबम्-से किंतं खेसाणुपुठवी ? खेसाणुपुटवी दुविहा पण्ण-सा, तं जहा-ओवणिहिया य अणोवणिहिया य। तत्थ णं जा सा ओवणिहिया सा ठप्पा। तस्थ णं जा सा अणोवणिहिया सा दुविहा पण्णसा, तं जहा-णेगमववहाराणं १, संगहस्स २ य ॥सू० १००॥

छाया—अथ का सा क्षेत्राजुर्द्वी ? क्षेत्राजुर्द्वी द्विधा महप्ता, तद्यथा-भौरनिधिको च अनौरनिधिकी च । तत्र खछ या सा औपनिधिकी सा स्थाप्या।

हरुयों में द्रव्य बहुलता नहीं है। जीवास्तिकाय में यद्यपि द्रव्य बाहुल्य है-परन्तु पुद्गल की तरह वह द्रव्य बाहुल्य एक २ जीव द्रव्य में क्रमशः नहीं है, क्योंकि प्रत्येक जीवद्रव्य असंख्यात प्रदेशी हैं। इस प्रकार इस कथन के समाप्त होते ही नो आगम की अपेक्षा छेकर द्रव्यानुपूर्वी का स्वरूप कथन समाप्त हो जाता है ॥ सू० ९९ ॥

अब सजनार क्षेत्रानुपूर्वी का कथन करते हें---

"से किं तं खेलाणुपुच्वी" इत्यादि ।

शब्दार्थ- ( से किं तं खेलाणुपुव्वी ) हे भदन्त ! क्षेत्रानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-(खेताणुपुव्वी दुविहा पण्णसा) क्षेत्रानुपूर्वी दो प्रकार की कही गई है।(तं जहा)जैसे (ओवणिहिया यभणोवणिहिया य)१ औपनिधिकी

દ્રવ્યબાહુસ્યના અસાવ છે. જીવાસ્તિકાયમાં એ કે દ્રવ્યબાહુસ્ય છે ખરું, પરન્તુ પુદ્રગલની જેમ તે દ્રવ્યબાદુશ્ય એક એક જીવકવ્યમાં ક્રમશઃ નથી, કારણ કે જીવદ્રવ્ય અસ'ખ્યાત પ્રદેશી છે. આ રીતે આ કથન સમાપ્ત થઈજતા નાઆગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યાનુપૂવી'ના સ્વરૂપનું કથન સમાપ્ત થઈ જાય છે. ાસ્વરક્ષા

હવે સ્ત્રકાર ક્ષેત્રાનુપૂર્વીંનું નિરૂપણ કરે છે---

" से किं त' सेचाणुपुब्वी '' धत्यादि----

શબ્દાર્થ--(से किंद' खेलाणुपुम्बी !) દે લગવન્ ! ક્ષેત્રાનુપૂર્વી'નુ.' ક્વરૂપ કેવુ' છે !

इत्तर-(खेलाणुपुन्वी दुविद्दा पण्णता) क्षेत्रानुभूवी के प्रधारनी ठदी छे-(तंबहा) ते के प्रधारे। नीवे प्रभाषे के-(जोवणिहिया य अणोवणिहिया) (१) 1999



तत्र खलु या सा अनौपनिधिकी सा द्विधिा मज्ञप्ता, तद्यथा-नैममव्यवहारयोः १, संबद्ध्य २ च ॥सू० १००॥

टीका—' से किं तं ' इत्यादि~ ज्याख्या पूर्ववद्व बोध्या ॥मू० १००॥

संत्रांतुपूर्वी, दूसरी अनौपनिधि की क्षेत्रातुपूर्वी। (तत्थ णं जा सा ओवणि-हियासा ठप्पा) इनमें जो औपनिधि की क्षेत्रातुपूर्वी है वह अल्प विषय-बाली होने के कारण अर्थात् उसका विषय विरोध विवेचना करने के योग्य म होने से-इस समय व्याख्या नहीं की जाती है। तात्पर्य कहने का यह है कि प्रथम नंवर की होने के कारण सूत्रकार को सबसे पहिछे औक बिधि की क्षेत्रातुपूर्वी का विवेचन करना कर्तव्य है। परन्तु ऐसा न करके वे पहिछे अनौपनिधि की क्षेत्रातुपूर्वी का विषय विरोध इसका कारण यह है कि औपनिधिकी क्षेत्रातुपूर्वी का विषय विरोध वक्तव्य के योग्य नहीं है। क्यों कि उसका विषय अल्प है। इसखियें (तस्थ णं जा सा अणोवणिहिया सा दुविहा पण्णत्ता) इनदोनों आतुपूर्वियों के जो अनौपनिधिकी क्षेत्रातुपूर्वी है उसका विस्तृत विवेचन करने के अभिग्राय से सूत्रकार कहते हैं कि वह दो प्रकार की कही गई है। ( तै कहा) वे उसके प्रकार ये हैं-(णेगमववहाराणं १ संगहरस २) एक

भौपनिधिકी झेत्रातुपूर्वा, અને (२) અનીપનિધિકી કોત્રાતુપૂર્વા (तत्वण' जा का भोवणिहिया चा ठप्पा) તેમાંથી જે ઔપનિધિકી કોત્રાતુપૂર્વા છે તે અલ્પ વિષયવાળી હોવાને કારણે એટલે કે તેના વિષય, વિશેષ વિવેચન કરવા કોલ્પ નહીં હોવાને કારણે, તેનું નિરૂપણ સૂત્રકાર આ સૂત્રમાં કરશે નહીં પણ પહેલાં થવું નેઇએ પરન્તુ સૂત્રકાર અહીં બનૌપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં નું નિરૂપણ પહેલાં કર્શું છે કારણ કે ઔપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં ના વિષય અલ્પ હોવાથી તેનું વિશેષ વક્તવ્ય કરવાનું નથી. પરન્તુ અનૌપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં નું નિરૂપણ પહેલાં કર્શું છે કારણ કે ઔપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં ના વિષય અલ્પ હોવાથી તેનું વિશેષ વક્તવ્ય કરવાનું નથી. પરન્તુ અનૌપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વ બેંગા વિષય વિસ્તૃત વિવેચન કરવા યાગ્ય છે. તેથી સૂત્રકાર અહીં પહેલાં અનૌપનિધિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વીંનું નિરૂપણ કહે છે કે-(તત્થ ળ' जા चा अणोवणि-દિયા सा દ્વિદા પળ્ળત્તા) તે બન્ને આનુપૂર્વીઓમાંની જે અનૌપનિધિકી ફેત્રાનુપૂર્વા છે તેના બે પ્રકાર કહ્યા છે. (તંજ્રદ્દા) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(મેનમવલદારાળ, સંગદ્દલ) (૧) નૈગમવ્યવહાર નથર મત અનૈપનિધિકી ક્ષેત્રા-

885

सनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र १०१ क्षेत्रानुपूर्वीनिरूपणम्

तत्र नैगमव्यवहारसम्मतां क्षेत्रानुपूर्वां निरूषयितृमाइ-

मूलम्-से किं तं णैगमववहाराणं अणोवणिहिया खेत्ताणु-पुबी ? णैगमववहाराणं अणोवणिहिया खेत्ताणुपुत्ती पंचविहा पण्णत्ता, तंजहा-अत्थपय रूवणया १, भंगसमुकित्तणया २, भंगो-वदंसणया ३, समोयारे४, अणुगमे ॥सू० १०१॥

छाया----अथ का सा नैगमव्यवहारयोः अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वा ? नैगम-व्यवहारयोः अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी पञ्चविधा प्रह्नप्ता, तद्यथा-अर्थपदमरूप-णता१, भंगसम्रुत्कोर्त्तनता२, भंगोपदर्शनता३, समवतारः४, अनुगमः५॥सू. १०१॥ टीका---- से कि तं ? इत्यादि--

अथ का सा नैगमव्यवहारसम्मता अनौपनिधिकी क्षेत्रातुपूर्वी ? इति शिष्य मक्षः । उत्तरमाह-'नेगमववहाराणं अणोवणिहिया' इत्यादि । नैगमव्यवहारयोः

नैगमब्पवहारनयसंमत अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी और दूसरी संग्रहनयसंमत अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी। इस सूत्र की व्याख्या पहिछे की तरह जाननी चाहिये॥ सू० १००॥

शब्दार्थ-हे भदन्त ! नैगम और व्यवहारनय संमत अनौपनिधि की क्षेत्रानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

डत्तर-(अणोवणिहिया खेत्ताणुपुच्वी) अनौपनिधिकी क्षेत्रानु-पूर्वीका स्वरूप इस प्रकार से है-(पंचविहा पण्णत्ता) यह नैगमच्यव-हारनयसंमत अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी पांच प्रकार की कही गई है। (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-(अस्पपयपेख्वणया १ भंगसमुक्कित्तणया

નુપૂર્વા (૨) સંગ્રહનયસંગત અનેપિનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વા આ સૂત્રની વ્યાખ્યા આગળ કહ્યા પ્રમાશે સમજવી ાાસૂ૦૧૦૦ા

હવે સૂત્રકાર નેગમવ્યવદારસ મત ક્ષેત્રાનુપૂર્વીનું નિરૂપથુ કરે છે-

"से किं त' णेगमववद्दाराण " धत्याहि---

શખ્દાર્થ-પ્રશ્ન-હે ભગવન્! નૈંગમ અને વ્યવદાર નયસ મત અનૈપતિ ધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાંનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(अणोवणिहिया खेत्राणुपुट्वी) અનીપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં તું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું છે-(पंचविद्दा पण्णत्ता) આ નૈગમ અને વ્યવહારનયસ મત અનીપનિષિકી ક્ષેત્રાનુપૂરી પાંચ પ્રકારની કહી છે. (तंज्ञहा) તે પ્રકારા નીચ પ્રમાણે છે-(शब्धपयपत्वणया, मंगससुक्तित्तणया, मंगोवदंसणया, समोयारे, अणु-स• ५६

#### WHR.

### मजुयोगद्वारस्

अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वीम्नक्षेत्रविषया आतुर्दी पत्रविधा मझ्सा, तयथा-अर्थ पद्रदेरपण्या १, भङ्गसग्रुत्कोर्श्वनता २, भङ्गप्रेयदर्श्वमता ३, समवतारः ४, अनु गम् ६, इति ॥वू० १०१॥

प्लम्-से कि तं णेगमववहाराणं अत्थपयपरूवणया ? णेगमः ववहाराणं अद्यपयरूवणया तिप्पएसोगाढे आणुपुठ्वी जाद दसपपसोगाढे आणुपुठ्वी जाव संखिज्जपपसोगाढे आणुपुठ्वी बसंखिजपपसोगाढे आणुपुठ्वी । पगपपसोगाढे अणाणुपुठ्वी । दुप्पएसोगाढे अवत्तव्वप तिप्पपसोगाढा आणुपुठ्वीओ जाव दसपपसोगाढा आणुपुठ्वीओ जाव असंखिजपएसोगाढा आणु-पुर्वीओ। पगपपसोगाढा अणाणुपुठ्वीओ। दुप्पपसोढा अवक्त ब्बुयाइं। से तं णेगमववहाराणं अत्थपयपरूवणया॥सू० १०२॥

छाया-अय का सा नैगमव्यवहाराषाम् अर्थवदयरूपणता ? नैगमव्यवहा राणाम् अर्थपदप्ररूपणता-त्रिमदेशावगाद आनुपूर्वी यावद् दशमदेशावगाद आनु २, भंगोवदंसणया ३, समोयारे ४, अणुगमे ) अर्थपदप्ररूपणता भंगस् समुस्कीर्तनता, भंगोपदर्शानता, समावतार और अनुगम इन सब शब्दी की व्याख्या पीछे ७४ वे सूत्रमें की जा चुकी है ॥ सू० १०१ ॥

अव स्त्रकार नैगमव्यहारनय संमत अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी का जो प्रथम भेद अर्थपद्रप्ररूपणता है उसका कथन करते हैं-

"से किं तं णेगमवबहाराणं" हरयाहि !

्राब्दार्थ-'से किंतं णेगमववहाराणं अत्थवघवरूवणया?' हे भदन्त! नेगमब्यवहारनय संमत अर्थपद्मरूपणता का क्या स्वरूप है ?

गमे) (૧) અર્થપદ પ્રરૂપણતા, (૨) ભ'ગસમુડ્કીર્તનતા, (૩) ભ'ગેાપદર્શનતા, (૪) સમવતાર, અને (૫) અનુગમ આ પાંચે શખ્દાની વ્યાખ્યા આગળ ૭૪માં સૂત્રમાં આપવામાં આવી છે તા ત્યાંથી વાંચી લેવી. ાાસ્૦૧૦૧ા

હવે સૂત્રકાર નૈગમવ્યવહારનયસ મત અનૌપનિષિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વીના અર્થપદપ્રરૂપણતા નામના પહેલા બેદનું નિરૂપણ કરે છે---

" से किं तं णेगमवनहाराणं " ઇत्याहि----

રાખ્દાર્થ-(સે कि तं ગેगમવલદ્વારાળ અત્યપયપહૃવળવા !) & ભગવન્ ! તેગુમુ અને વ્યવહાર નયસ મત અર્થ પદપ્રરૂપછ્યતાનું સ્વરૂપ કેવું છે !

| - <b>i</b> i       | L           |     | •   |                     |
|--------------------|-------------|-----|-----|---------------------|
| भनुमोगचन्द्रिका    | <u>जीका</u> | মাৰ | 900 | 37897727772777777   |
| ज्युवाय जार प्रयाह | હાવા        | ব্য | 101 | <b>अय</b> पद्शरूपणा |



पूर्वी यावत्संख्येय १ देशावगाढः -- आनुपूर्वी असंख्येयप्रदेशावगाढ आनुपूर्वी । एक-मदेशावगाढः अनानुपूर्वी । द्विमदेशावगाढः अवक्तव्यक्तम् । त्रिमदेशावगाढा आनुपूर्व्या पूच्यों यावद् दशमदेशावगाढा आनुपूर्व्यों यावद् असंख्येयमदेशावगाढा आनुपूर्व्यः।

( णेगमयवहाराणं अत्थपयपरूवणया )

डसर-नैगमव्यवहारनयसंमत अर्थपद प्ररूपणता का स्वरूप इस प्रकार से है-( निप्पपसागाढे आणुपुव्वी, जाव दसपएसोगाहे आणुपुव्वी जाव संखिज्जपएसोगाढे आणुपुव्वी, असंखिज्जपएसों-गाडे आणुपुव्वी) ज्यणुक स्कंघ आदि रूप अर्थ से युक्त अथवा ज्यणुक स्कंघ आदिरूप अर्थ को बिषय करनेवाला जो पद है उसका नाम अर्थ-पद है। इस अर्थकी प्ररूपणता करने का नाम अर्थपद्मरूपणा है। तीन आंकाद्य प्रदेश में स्थिन द्रव्यस्कंघ आनुपूर्वी है। यावत् दश आकाद्य प्रदेशों में स्थित द्रव्यस्कंघ आनुपूर्वी है। यावत् दश आकाद्य प्रदेशों में स्थित द्रव्यस्कंघ आनुपूर्वी है। यावत् दश आकाद्य प्रदेशों में स्थित द्रव्यस्कंघ आनुपूर्वी है। यावत् संख्यात आकाद्य प्रदेशों में स्थित द्रव्यस्कंघ आनुपूर्वी है। असंख्यात आकाद्य प्रदेशों में स्थित द्रव्यस्कंघ आनुपूर्वी है। ( एगपएसोगाढे अणाणुपुव्वी, दुप्पएसोगाढे-अवसव्वए) एक प्रदेश में स्थित परमाणु द्रव्य अनानुपूर्वी है। दो प्रदेश में स्थित द्रयणुक स्कंघ अवक्तव्यक द्रव्य हैं। (तिप्पएसोगाढा आणुपुव्वी-ओ जाव दसपएसोगाढा आणुपुव्वी में स्थित समस्त द्रव्यस्कंघ तीन

ઉત્તર-(णेगमववहाराण' अस्थपयपह्तवणया) नैअभव्यवढार नयसंभत अर्थ-भंडप्र३प्रधानुं स्व३५ आ प्रधारनुं छे---

(ત્તિત્વપદ્ધો ગાંદે આ<sup>99</sup> વુચ્ચી, जाव दस વપ છો गાંદે આ 99 વ્ય્વી जाव સંસ્થિક્ઝ વપસો ગાંદે બા 99 વ્ય્વી, અસંસિલ્ડ ગળ સો ગાંદે આ 99 વચ્ચી) ત્રિઅણુક સ્કંધ આ દિ દ્ર અર્થ (વિષય) થી સુકત અથવા ત્રિઅણુક સ્કંધ આદિ રૂપ અર્થ નું પ્રતિ-પાકન કરનાર જે પદ છે તેનું નામ અર્થ પદપ્ર રૂપ છો. ત્ર શુ અહા શ પ્રદેશામાં રહેલે દ્રવ્યસ્કંધ આ નુપૂર્વી રૂપ છે. એજ પ્રમાથે દશ પર્યન્તના, સંખ્યાત પર્યન્તના અને અસંખ્યાત પર્યન્તના આ કાશ પ્રદેશામાં રહેલ દ્રવ્ય સંખ્યાત પર્યન્તના અને અસંખ્યાત પર્યન્તના આ કાશ પ્રદેશામાં રહેલ દ્રવ્ય સંખ્યાત પર્યન્તના અને અસંખ્યાત પર્યન્તના આ કાશ પ્રદેશામાં રહેલ દ્રવ્ય સ્કંધ પછુ આ નુપૂર્વી રૂપ છે. (શ્ળવ શ્લો ગાયે અળા 99 વ્લી, દુવ્ય પ્લો ગા છે. તે આ કાશ પ્રદેશો માં સ્થિત પરમાણુ સ્કંધ અલક્તવ્યક દ્રવ્ય રૂપ છે.

(तिष्वएसोगाढा आणुपुब्बी जान दसपरसोगाढा आणुपुब्वीओ, आष असं-बिण्डपएसोगाढा आणुपुढ्वीओ) ત્રછુ આકાશપ્રદેશામાં રહેલા સમસ્ત દ્રવ્ય- 888

अनुयोगद्वारस्त्रे

एकप्रदेशावमाढा अनानुपूर्व्यः। द्विप्रदेशावगाढा अवक्तव्यक्तानि । सैवा नैगमव्यव-हारयोः अर्थपदप्ररूपणता ॥सू० १०२॥

टीका-तत्रार्थपदमरूपणतां निरूपयितुमाइ-'से किं तं' इत्यादि-अथ का सा नैगमव्यवहारसम्मताऽर्थपदमरूपणता ? इति । उत्तरमाह -' णेगमववहाराणं ' इत्यादि । नैगमव्यवहारयोर्थपदमरूपणता-' त्रिप्रदेशावगाढ आतुपूर्वी यावद् दन्नमदेशावगाढ आतुपूर्गी ' इत्यारभ्य ' द्विपदेशावगाढा अवक्तव्यकानि' इत्यन्ता बोष्या । द्रव्यातुपूर्गी वदत्रापि व्याख्या विह्रोया । अयमत्र विश्रेषः-त्रिप्रदेशावगाढः= त्रिष्ठ नभः मदेशेषु अवगाढः=स्थितः, त्रिप्रदेशावगाढः-त्रिप्रदेशावगाही द्रव्यस्कन्धः । स व्यणुकादिकोऽनन्ताणुकपर्यन्तो द्रव्यस्कन्ध आतुपूर्वी ।

ननु यदि द्रव्यस्तन्ध एव।नुपूर्शी, कथं तर्हि तस्य क्षेत्रानुपूर्वीत्वम् ? इति षेत्, उच्यते-क्षेत्रअदेशत्रयावगाहपर्यायविशिष्टोऽसौ द्रव्यस्तन्धो गृह्यते, न हु आनुपूर्वी है । यावत् दशा प्रदेशों में स्थित समस्त द्रव्यस्कंध दश आनु-पूर्वियां हैं । यावत् दशा प्रदेशों में स्थित समस्त द्रव्यस्कंध उसांख्यात अनुपूर्वियां हैं । यावत् असंख्यात प्रदेशों में स्थित द्रव्यस्कंध असंख्यात आनुपूर्वियां हैं । (एगपएसोगाढा अणाणुपुच्वीओ ! दुप्पएसोगाहा अन्तपूर्वियां हैं । (एगपएसोगाढा अणाणुपुच्वीओ ! दुप्पएसोगाहा अवत्तव्याइं) आकाश के एक २ प्रदेश में स्थित एक पुद्रलपरमाणु संघा-त आदि अनानुपूर्वियां हैं । दो प्रदेश में स्थित द्वयणुक द्वव्यस्कंध आदि अवत्तव्यक द्रव्य हैं । यह सूत्रपदों का अर्थ हैं इनकी व्याख्या के लिये देखो ७५ वां सूत्र ।

द्रांका-त्रिप्रदेशावगाही द्रव्यस्कंध से छेकर अनंताणुक पर्यन्त स्कंभ-द्रव्य आदि अनानुपूर्वी रूप है तो उसमें क्षेत्रानुपूर्वी रूपता कैसे बन

રક'ધા ત્રચુ આતુપૂવી'એ રૂપ હાેય છે, એજ પ્રમાણે દસ પર્યન્તના પ્રદેશામાં સ્થિત સમસ્ત દ્રવ્યસ્ક'ધા દશ પર્ય'ન્તની આનુપૂવી'એ રૂપ હાેય છે, સ'ખ્યાત પ્રદેશેતમાં સ્થિત સમસ્ત દ્રવ્યસ્ક'ધા સ'ખ્યાત આનુપૂવી'એ રૂપ અને અસ'ખ્યાત આકાશપ્રદેશેતમાં સ્થિત સમસ્ત દ્રવ્યસ્ક'ધા અસ'ખ્યાત આનુપૂવી'એ રૂપ હાેય છે. (હનપદ્યોમાઢા અળાળુવુર્વ્યાલો, દુલ્પદ્યોમાઢા અવ-મારુપૂવી'એ રૂપ હાેય છે. (હનપદ્યોમાઢા સાથે બાળુવુર્વ્યાલો, દુલ્પદ્યોમાઢા સ્વ-મારુવરા સ્વારુપૂર્વી' સા રૂપછે. બે આકાશપ્રદેશેતમાં રહેલા દ્વચાલુક દ્રવ્ય સ્ક'ધા અવક્રતવ્યક દ્રવ્યો રૂપ છે. આ પ્રકારના સ્વપદ્યોના અર્થ થાય છે. તેમની વ્યાખ્યા હપમાં સ્વત્રમાં આપી છે.

શંકા–ત્રિપ્રદેશાવગાહી દ્રવ્યસ્કંધથી લઇને અન'તાછુક પર્યન્તના દ્રવ્ય ૧કંધા આનુપૂર્વા રૂપ હેાય તા તેમાં ક્ષેત્રાનુપૂર્વા રૂપતા કેવી રીતે સંભવી

| अनुयोगचल्द्रिका टीव | का सूत्र १०२ | अर्थपदप्ररूपणा |  |
|---------------------|--------------|----------------|--|
|                     |              |                |  |

तदविशिष्टः, अतोऽत्र क्षेत्रानुपूर्ध्यधिकारात् क्षेत्रावगाइपर्यायस्य प्राधान्यात् सोऽपि क्षेत्रानुपूर्वीति न दोषः । अयं भावः∽क्षेत्रानुपूर्व्यधिकारादेवात्र पदेशत्रयलक्षणस्य क्षेत्रस्यैव ग्रुख्यं क्षेत्रानुपूर्वीत्वम् । एवं च तदवगाढं द्रव्यमपि तस्पर्यायस्य प्राधान्येन विवक्षितस्वात् क्षेत्रानुपूर्वीत्वेन न विरुध्यते, इति।

सकती है ? क्योंकि क्षेत्रानुपूर्वी रूपता तो प्रदेश ज्यादिरूप क्षेत्रके साथ संबन्ध रखती है ज्यणुकादि पुद्रल स्कंधों के साथ नहीं ! द्यांकाकार का अभिपाय यह है क्षेत्रानुपूर्वीका जब यहां प्रकरण चलरहा है तो उसमें पुद्रल द्रव्यानुपूर्वी के विचार करने की क्या आवश्यकता है ?

उत्तर--यहां जो त्रिप्रदेशावगाढ द्रव्यस्कंघ को अनानुपूर्धी कहा है। सो उसका तार्श्य आकाश के तीन प्रदेशों में अवगाहरूप पर्याय से बिशिष्ट द्रव्यस्कंघ से हैं। तीन पुद्गलपरमाणुवाले द्रव्यस्कंघ अकाशरूप सेन्न के तीन प्रदेशों को रोक कर रहते हैं। अतः आकाशके तीन प्रदेश में अवगाही द्रव्यस्कंघ आनुपूर्वी है, ऐसा जानना चाहिये। वैसे तो क्षेत्रा-मुपूर्वी का अधिकार चला आरहा है इसलिये मुख्य रूप से क्षेत्रानुपूर्वी तो तीन प्रदेशरूप क्षेत्र ही है। इस प्रकार मुख्यरूप से क्षेत्रानुपूर्वी तो तीन प्रदेशरूप क्षेत्र ही है। इस प्रकार मुख्यरूप से क्षेत्रानुपूर्वी तो न प्रदेशरूप क्षेत्र में विवक्षित होने पर भी जो तद्वगाढ-तीन प्रदेश रूप क्षेत्रावगाही-द्रव्य को क्षेत्रानुपूर्वी कहा है वह क्षेत्रायगाह रूप पर्याय

શકે છે ? ક્ષેત્રાનુપૂર્વા રૂપતા તા પ્રદેશત્રયાદિરૂપ ક્ષેત્રની સાથે સંબંધ રાખે છે-ત્રિઅણુક પુદ્ગલસ્ક ધાની સાથે સંબંધ રાખતી નથી શંકાકતોના એવા અભિપાય છે કે અહીં જ્યારે ક્ષેત્રાનુપૂર્વી ના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે, ત્યારે પુદ્દગલ દ્રવ્યાનુપૂર્વી ના વિચાર કરવાની શી આવશ્યકતા છે ?

ઉત્તર-અહીં જે ત્રણુ પ્રદેશની અવગાહનાવાળા દ્રવ્યસ્ક ધને આનુપૂવી રૂપ કહેવામાં આવ્યા છે, તેના અર્થ અહીં આ પ્રમાણે સમજવા બેઇએ-ત્રણુ પ્રદેશામાં અવગાહના રૂપ પર્યાયથી સુક્રત દ્રવ્યસ્ક ધને અહીં આનુપૂર્વા રૂપ કહેલ છે-ત્રણુ પુદ્દગલ પરમાણુવાળા દ્રવ્યસ્ક ધને નહીં તે ત્રણુ પુદ્દગલ પરમાણુવાળા દ્રવ્યસ્ક ધા આકાશ રૂપ ક્ષેત્રના ત્રણુ પ્રદેશાને રાકીને રહે છે. તેથી આકાશના ત્રણુ પ્રદેશામાં અવગાહી (રહેલા) દ્રવ્યસ્ક ધ આનુપૂર્વા ફ્રપ છે, એમ સમજવું. બે કે અત્યાર તા અહીં ક્ષેત્રાનુપૂર્વા ના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે, અને મુખ્યત્વે ક્ષેત્રાનુપૂર્વા તો ત્રણુ પ્રદેશરૂપ ક્ષેત્ર જ છે. આ રીતે ક્ષેત્રાનુપૂર્વી રૂપતા મુખ્યત્વે ત્રણુ પ્રદેશ રૂપ ક્ષેત્રમાં વિવક્ષિત હોવા છતાં પશુ જે ત્રણુ પ્રદેશરૂપ ક્ષેત્રાવગાહી દ્રન્યને ક્ષેત્રાનુપૂર્વી રૂપ કહેવામાં આવ્યુ છે, તે







नतु यदि क्षेत्रस्यैव मुख्यं क्षेत्रातुपूर्वीत्वं तर्हि कथं तत् परित्यज्य तदवमझ इव्यस्थानुपूर्वीत्वादिकं चिन्त्यते ? इति चेत् , उच्यते- ' संतपयपरूक्णया ' इत्यझ् वध्यमाणवहुतरविचारविषयत्वेन द्रव्यस्य शिष्यमतिच्युत्यादनार्थत्वात् , क्षेत्रस्य तु नित्यत्वेन सदावस्थितमानत्वादचळत्वाच्व मायस्तत्रातुपूर्व्यादिकरपनाकरणे शिष्यबुद्धेः सम्यक् मवेशाभावात् तत्रातुपूर्वीत्वादिकं न किन्त्यने, अतोऽत्र क्षेत्राव-गाढद्रव्यमेव क्षेत्रानुपूर्वीत्वेनोक्तमिति नास्ति कश्चिद् दोषः । एवं चतुष्मदेशाऽद-गाढद्रव्यादिष्वपि बोष्यम् । 'असंख्येयमदेशावगाढ आनुपूर्वी ' इत्यस्य असंख्येय-

को प्रधानता से विषक्षित होनेके कारण से कहा है। अतः द्रव्य में भी अवचार से क्षेत्रात्यूवी रुपता विवद्ध नहीं पहती है।

्रांका-जब क्षेत्र में ही मुख्य रूप से क्षेत्रानुपूर्वी रूपता है तो पित-क्या ऐसा कारण है जो इस मुख्य रूपता का परित्याग कर उपचार को शरण करके तदवमाही द्रव्य में क्षेत्रानुपूर्वी का विचार किया जारहा है ?

डलर (संतपयपरूषणया) आदि रूप वश्यमाण बहुतर विचार का विषय द्रव्य होता है और इसी के विचार से शिष्यों की मति व्युत्पन्न बनती है। क्षेत्र तो निरय है तथा सदा अवस्थित है अचल है इसलिये प्रयः करके उसमें आनुपूर्थी आदि की कल्पना करने में शिष्यजन की बुद्धिका अच्छी तरह प्रवेश नहीं हो सकता है। इसलिये वहां पर आनु-पूर्वी आदि का विचार नहीं किया है। अतः यहां पर क्षेत्रावगाही द्रव्य

ક્ષેત્રાવગાહ રૂપ પર્યાય મુખ્યત્વે વિવક્ષિત હાેવાને કારણે ઠહ્યું છે. તેથી દ્રવ્યમાં પછુ ઔષચારિક રૂપે ક્ષેત્રાનુપૂર્વા રૂપતા વિરૂદ્ધ પડતી નથી.

શ'કા-ને ક્ષેત્રમાં જ સુખ્યત્વે ક્ષેત્રાતુપૂર્વા'તાના સદ્ભાવ દેવ્ય તા શા કારણે આ સુખ્યરૂપતાના પરિત્યાગ કરીને ઔપચારિક્તાના આધાર લઇને તદલગાહી (તેમાં અવગાહિત થયેલા-રહેલા) દ્રવ્યમાં ક્ષેત્રાનુપૂર્વા'ના વિચાર કરવામાં આવી રહ્યો છે !

ઉત્તર-સત્પદ પરૂપણુતા માદિ રૂપ નીચે દર્શાવેલા ઘણા વિચારોના વિષય દ્રબ્ય હોય છે, અને તેના જ વિચારથી શિષ્યાની મતિ બ્યુત્પન્ન અને છેઃ લેગ તો નિત્ય છે તથા સઠા અવસ્થિત છે, અને અચલ છે. તેથી સામા-ન્યતઃ તેમાં આતુપૂર્વાં આદિની કલ્પના કરવાથી એ વાત શિષ્યાના મગજમાં સારી રીતે ઉતરી શકતી નથી તેથી તેને અનુલક્ષીને અહિના વિચાર કરવામાં આવ્યા નથી અહીં તા ક્ષેત્રાવગાહી દ્રબ્યને છેવાનુપૂર્વાં ક્રેપે પ્રકટ કરવામાં

- Alfige

महुबीमचरिद्रका टीका सूत्र १०२ अबेपदप्ररूपणा

मदेशेषु अवगाहोऽसंख्येयाणुकोऽनन्ताणुको वा द्रम्यरकन्धः, इत्यथां योद्ध्यः । अत्रेदं वोध्यम्-एकः परमाणुः आकाग्नस्य एकस्मिन्नेव मदेशेऽवगाहते, द्विम्रदेतिका-द्वीऽसंख्यातप्रदेशिकान्तास्तु स्तन्धाः अत्येकं जघन्यत एकस्मिभाकाद्यमदेशे-ऽवगाहन्ते, उत्कृष्टतस्तु यत्र स्तन्धे यायन्तः परमाणतो मवन्ति स स्वन्धस्ताप-स्वये नमः वद्योष्प्रयाद्धते । जनन्ताणुकस्वन्घोऽपि अधन्यत एकस्मिभभः भदेशे-स्वये नमः वद्योष्प्रयाद्धते । जनन्ताणुकस्वन्धोऽपि अधन्यत्य एकस्मिभभः भदेशे-क्रिकाकाखस्यासंख्येयमदेशस्याद् , अक्रोकाकाशे च द्रग्पस्यावगाहाभावादिति । तमा स्ति क्षेत्रानुपूर्वां से कहा है । इस्में कोई दोष नहीं हैं । इसी प्रकार से अत्रुण्यदेशावगाद द्रव्य आदिकों के विषयमें भी ऐसा ही जानमा याहिये ।

"असंख्येयप्रदेशाबगाह आमुद्धी" इस पर का अर्थ आकाश के असंख्यात प्रदेशों में असंख्यात अखुवाका अधका अनंत अखुवाला इब्य-संग्र आमुद्धी है ऐसा जानना चाहिये। तात्पर्य इसका यह है कि एक इंडिएरमाणु आकाश के एकही प्रदेश में अवगाही होता है। परन्तु हो परेहावाछे पुरगलस्कंघ से छेकर असंख्यात प्रदेशवाछे जो पुरमलस्कंघ है अनमें प्रत्येक पुर्गल स्कंघ के असंख्यात प्रदेशवाछे जो पुरमलस्कंघ है अनमें प्रत्येक पुर्गल स्कंघ कमसे कम एक आकाश प्रदेश में रहता है और अधिक से अधिक जिस स्कंघ में जितने प्रदेश हैं-जितने परमा-गुओं का बना हुआ है-वह उतने ही आकाश के प्रदेशों में ठहरता है। अनम्त आकाश प्रदेशों में नहीं। क्योंकि द्रव्यों का अवगाह असंख्यात प्रदेशवाछे. लोकाकाश में ही हैं। अनन्त प्रदेश वाले अलोकाकाश में

આવેલ છે તેથી તે કથનમાં ઠાઇ દાય નથી એજ પ્રમાણુ ચાર પ્રદેશાવગાઢ-દ્રબ્ય વગેરેના વિષયમાં પણ એમ જ સમજવું નેઈએ.

"અસ'ખ્ય પ્રદેશાવગાઢ આતુપૂર્વા આ પદના અર્થ નીચે પ્રમાણે સમજવા-આકાશના અસંખ્યાત પ્રદેશામાં અસંખ્યાત અણુવાળા અથવા અનંત આશુવાળા દ્રવ્યસ્ક'ધ આતુપૂર્વી છે એમ સમજવું આ કચનના લાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-એક પુદ્રગલપરમાણુ આકાશના એક જ પ્રદેશમાં આવગાહી હાય છે. પરન્તુ બે પ્રદેશવાળા પુદ્રગલસ્ક'ધથી લઇને અસ'ખ્યાત પ્રદેશવાળા જે પુદ્રગલ સ્ક'ધા છે, તેમાંના પ્રત્યેક પુદ્રગલ સ્ક'ધ ઐાછામાં પ્રદેશવાળા જે પુદ્રગલ સ્ક'ધા છે, તેમાંના પ્રત્યેક પુદ્રગલ સ્ક'ધ ઐાછામાં પ્રદેશવાળા જે પુદ્રગલ સ્ક'ધા છે, તેમાંના પ્રત્યેક પુદ્રગલ સ્ક'ધ ઐાછામાં પ્રદેશવાળા જે પુદ્રગલ સ્ક'ધા છે, તેમાંના પ્રત્યેક પુદ્રગલ સ્ક'ધ ઐાછામાં પ્રદેશવાળા જે પુદ્રગલ સ્ક'ધા છે, તેમાંના પ્રત્યેક પુદ્રગલ સ્ક'ધ ઐાછામાં પ્રદેશવાળા તે પુદ્રગલ સ્ક'ધા છે, તેમાંના પ્રદેશ છે અને વધારેમાં વધારે તે સ્ક'ધના જેટલા પ્રદેશો દેશય-જેટલા પરમાણુઓના તે સ્ક'ધ અનેલા હાય-એટલાજ આકાશ-પ્રદેશોમાં તે રહે છે, અન'ત આકાશપ્રદેશોમાં તે રહેતા નથી, કારથુ કે દ્રવ્યોને આવમાહ અસ'ખ્યાત પ્રદેશોષાળા લેકાકાશમાં જ છે-અનંત પ્રદેશ- \*\*\*

## भनुयोगहारस्

पक्रमदेशावगाढः-एकस्मिन्नेच नभःप्रदेशे अवगाढः-स्थितः परमाणुसङ्घातः स्कन्धसङ्घातश्र क्षेत्रतोऽनान्नपूर्वीति । तथा-द्विप्रदेशावगाढः-आकाशस्य प्रदेष-द्वयेऽवगाढः=स्थितो द्विपदेशिकादिस्कन्धः क्षेत्रतोऽत्रक्तव्यकमिति । मछतद्वपुरसंद-रन्नाइ-' से तं' इत्यादि । सेवा नैगमव्यवद्वारयोर्ग्यप्ररूपणतेति।।स्० १८२॥

नहीं। तारपर्य यह है कि आधारभूत क्षेत्र के प्रदेशों कि संख्या आधेय पुद्गल द्रत्र्य के परमाणुओं की संख्या से न्यून या उसके बराबर हो सकती है, अधिक नहीं। इसलिये एक परमाणु एकही आकाश प्रदेश सिथत रहता है पर द्वयणुक एक प्रदेश में भी ठहर सकता है और दो में भी इसी प्रकार उत्तरोत्तर संख्या बढते २ त्र्यणुक खतुरणुक-पावत् संख्याताणुक स्कंध एक प्रदेश दो प्रदेश तीन प्रदेश यावत संख्यान प्रदे-श क्षेत्र में ठहर सकते हैं संख्याताणुक द्रब्ध की स्थिति के लिए असं-रा क्षेत्र में ठहर सकते हैं संख्याताणुक द्रब्ध की स्थिति के लिए असं-स्वंघ एक प्रदेश से आवश्यकता नहीं पड़ती। असंख्याताणुक, स्कंघ एक प्रदेश से आवश्यकता नहीं पड़ती। असंख्याताणुक, संख्यावाछे प्रदेश के क्षेत्र में ठहर सकता है। अनन्ताणुक और अनंता-नंताणुक स्कंघ भी एकप्रदेश दो प्रदेश इत्यादि कम से बढते २ संख्या-त प्रदेश और असंख्यात प्रदेशवाछे क्षेत्र में ठहर सकते हैं, जनकी स्थिति के लिये अनंत प्रदेशात्मक क्षेत्र जरूरी नहीं है। तथा एकही आकाश-

વાળા અલેાકાકાશમાં નથી આ કચનતું તાત્પર્ય એ છે કે આધારભૂત ક્ષેત્રના પ્રદેશોની સંખ્યા આધિયભૂત પુદ્ગલદ્રબ્યના પરમાણુઓની સંખ્યા કરતાં આછી પણ હેાઈ શકે છે અને બરાબર પણ હાઈ શકે છે, પરન્તુ અધિક હાઇ શકતી નથી તેથી એક પરમાણુ એક જ આકાશપ્રદેશમાં રહી શકે છે પણ બે અણુવાળા સ્ક'ધ એક આકાશપ્રદેશમાં પણ રહી શકે છે અને બે આકાશપ્રદેશમાં પણ રહી શકે છે એજ પ્રમાણે ઉત્તરાત્તર અણુઓની સંખ્યા વધતાં વધતાં જે ત્રિઆણુક, ચતુરણક આદિ સંખ્યાતાણુક પર્યન્તના સ્ક'ધા પણ એક પ્રદેશમાં, બે પ્રદેશમાં, ત્રણપ્રદેશમાં અને સંખ્યાત સુધીના આકા-શપ્રદેશામાં રહી શકે છે. સંખ્યાતાણુક દ્રબ્યને રહેવાને માટે અસંખ્યાત પ્રદેશાવાળા ક્ષેત્રની જરૂર પડતી નથી અસંખ્યાતાણુક શ્ક'ધ એક પ્રદેશથી લઇને વધારેમાં વધારે પેતાના બરાબરની અધિક સંખ્યાવાળા પ્રદેશના ક્ષેત્રમાં રહી શકે છે. અનંતાણુક સ્ક'ધ અને અનંતાનતાણુક સ્ક'ધ પણ એક પ્રદેશથી લઇને વધારેમાં વધારે પેતાના અરાબરની અધિક સંખ્યાવાળા પ્રદેશના ક્ષેત્રમાં રહ્યા શકે છે. અનંતાણુક સ્ક'ધ અને અનંતાનતાણુક સ્ક'ધ પણ એક પ્રદેશથી લઇને વધારેમાં વધારે પેતાના બરાબરની અધિક સંખ્યાવાળા પ્રદેશના ક્ષેત્રમાં રામાં, બે પ્રદેશમાં, ત્રણ પ્રદેશમાં અને અંજ ક્રે વધતાં વધતાં સંખ્યાત પ્રદેશવાળા ક્ષેત્રમાં રહી શકે છે. તેમની સ્થિતિને માટે (તેમને રહેવાને માટે) અનંત પ્રદેશવાળા ક્ષેત્રની જરૂર પડતી નથી તથા એક જ આકાશપ્રદેશમાં मनुयोगमन्द्रिका टीका सूत्र १०३ अर्थवदप्रकपणताप्रयोजननिकपणम् 👘 ४४६

पुल्म-एयाए णं णेगमववहाराणं अरथपयपरूवणयाए किं पओयणं?एयाए णं णेगमववहाराणं अरथपयपरूवणयाए णेगम-ववहाराणं भंगसमुक्तित्तणया कज्रह ॥सू०१०३॥

छाया-प्तया स्तु नैगमव्यवहारयोः अर्थपदेशरूपणतया कि प्रयोजनम् ? एतया खछ नैगमव्यवहारयोरर्थपदमरूपणताया नैगमब्यवहारयोः भङ्गसम्रुत्कीर्त्तनता क्रियते शस् • १०३॥

टीका- ' एयाए णं ' इत्यादि-

नैगमव्यवहारसम्मतया एतया अर्थपदमरूपणतया किं प्रयोजनम् ? इतिप्रक्षः। एतया दि भङ्गसम्रुत्कीर्चनता क्रियते इत्युत्तरम् ॥मू० १०३॥

प्रदेश में स्थित परमाणु संघान और स्कंघ संघात क्षेत्रकी अपेक्षा अना-तुर्ह्या है तथा द्विप्रदेशागाढ-आकाशके दो प्रदेशों में स्थित-द्विप्रदेशिक जादि स्कंघ, क्षेत्र की अपेक्षा अवक्तव्यक है। इस प्रकार यह नैगमव्यव-हारनय संमत अर्थपद प्ररूपणता है। सू॰ १०२॥

"एयाएणं णेगमववहाराणं " इत्यादि ।

इान्दार्थ-(एयाएणं णैगमववहाराणं अस्थपयपरूषणचाए किं प्रश्नोयणं ?) हे भदन्त ! नैगम व्यवहारनय संमत अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्धी के प्रथम मेद रूप इस अर्थपदप्ररूपणता से क्या प्रयोजन सिद्ध होता है ?

डत्तर-(एयाएणं णेगमवबहाराणं अस्थपयपस्वणयाए णेगमवबहा-राणं भंगसमुक्तित्तणया कज्जह) नैगमब्यबहारनयसंमन अनौप-निधिकी क्षेत्रानुपूर्वी के प्रथम भेद रूप इस अर्थपद प्ररूपणता से भंग-

સ્થિત પરમાણુ સ'ઘાત અને સ્ક'ધ સ'ઘાતક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અનાનુપૂર્વી છે તથા દ્વિપ્રદેશાવગાઢ (આકાશના એ પ્રદેશામાં રહેલા) દ્વિપ્રદેશિક આદિ સ્ક'ધ ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અવક્તવ્યક છે, એમ સમજવું નૈગમવ્યવહાર નયસંમત અર્થપ્રરૂપણતાનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે. !!સૂ૦૧૦૨!!

" एयाएण' णेगमवद्दाराणं " धरियःहि—

શખ્દાર્થ-(एयाएण' णेगमवदद्दाराण' अत्थपयपरूवणाए किं पओयण') & ભગવન્ ! નૈગમ વ્યવહારનયસ'મત અનીપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વા'ના પ્રથમ લેદ રૂપ આ અર્થપદપ્રરૂપછુતાથી કશું પ્રયાજન સિદ્ધ થાય છે !

ઉત્ત-(एयाए णं णेगमववद्दाराणं अत्थपयपरुषणयाए णेगमववद्दाराणं भंगस-मुक्तिसणया कडज्जइ) નૈગમવ્યવહારનયસ'મત અનેોપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાંના પ્રયમ લેદ રૂપ આ અર્થપદપ્રરૂપણુના વડે ભંગસમુત્કીર્લનતા રૂપ પ્રયોજન

-

#### अनुयोगहार **स्**भे

मुल्म्-से किं तं णेगमववहाराणं भंगसमुक्तिराणया ? णेग-मववहाराणं भंगसमुक्तिराणया-अस्थि आणुपुद्दी, अस्थि अणा-णुपुद्दी, अस्थि अवत्तद्वए। एवं द्वाणुपुद्दिगमेणं खेत्ताणुपुद्दीए वि ते चेव छब्वीसं भंगा भाणियद्वा, जाव से तं भंगसमुक्तित्त-णया ॥सू० १०४॥

छाया—अथ का सा नैगमव्यवहारयोः भङ्गसम्रुत्कीर्चनता ? नैगमव्यवहारयोः भङ्गसम्रुत्कीर्त्तनता-अस्ति आनुर्भी, अस्ति अनानुर्पी, अस्ति अवक्तव्यकम् । एवं द्रव्यानुर्भीगमेन क्षेत्रानुर्व्यामपि त एव षड्रविंग्नतिर्मङ्गा भणितव्याः, यात्रत् सेषा नैगमव्यवदारयोः भङ्गोपदर्शनता ॥स्० १०४॥

टीका--अथ मङ्गसमुत्कीर्चनतां मरूपयितुमाइ-' से किं तं ' इत्यादि । अथ का सा नैगमव्यवहारसम्मता मङ्गसमुत्कीर्चनता ? इति प्रश्नः । उत्तरमाह--- 'णेगम-ववहाराणं ' इत्यादि । नैगमव्यवहारसम्मता अङ्गसमुत्कीर्तनता-अस्ति आनुपूर्वी,

समुस्कीर्तनता रूप प्रयोजन सिद्ध होता है। इसके भावार्थ के लिये पीछे ७६ वें सूत्र के भावर्थ को देखो। ॥ १०३॥

अब सूत्रकार इसी भंगसमुरकीतेनता का निरूपण करते हैं-

"से किं तं णेगमववहाराणं" इत्यादि ।

श्वब्दार्थ- ( से किं तं णैगमवबहाराणं भंगसमुक्तित्तणया ? ) हे भदन्त ! नैगमव्यवहारनयसंमत बह भंग समुरकोर्तनता क्या हे ?

ं उत्तर-(णेगमववहारणं भंगसमुक्तित्तणयां अत्थि आणुपुच्ची अत्थि अणाणुपुच्वी, अत्थि अवत्तच्वए ) नैगमच्यवहारनयसंमत वह भंग-समुरकीर्तनता इस प्रकार से है-आनुपूर्वी है, अनानुपूर्वी है अवत्क-

સિદ્ધ થાય છે આ પદના સાવાર્થ માટે આગળના હદમાં સૂત્રને। સાવાર્થ વાંચી જવા, ાાસૂ૦૧૦૩ા

હવે સ્ત્રકાર એજ ભંગસમુત્કીર્તનતાનું નિરૂપણ કરે છે---

'' से किं त' णेगमववहाराण' " धीत्याडि-----

ઉત્તર---(णेगमववहाराण' भंगस्रमुक्कित्तणया अस्थि आणुपुठ्वी, अस्थि अणाणुपुठ्वी, अस्थि अवत्तव्वप) नैगभव्यवद्धारनयस'मत ते भंगससुर्हीत'नतानु' आ प्रधारतु' स्व३५ टे--आनुपूर्वा' छे, अनानुपूर्वा' छे, अने अवहृतव्यह छे.

# में जुयोगचम्द्रिका द्व १०५ मंगसमुःकीतनताप्रयोजननिद्वपणम् ४५१

अस्ति अनानुपूर्वी, अस्ति अवक्तव्यकम् । एवं द्रव्यानुपूर्वीगमेन=द्रव्यानुपूर्वींपाठवत् क्षेत्रानुपूच्यीमपि त एव=द्रव्यानुपूर्वींपकरणे ७७-७८ मुत्रे पोक्ता एव, षड्विंशति भेक्ता भणितव्याः। किमवधि भणितव्याः ? इत्याह-'जाव से तं ' इत्यादि । यावत् सैषा नेगमव्यवहारसम्मता भङ्गसम्रुत्कीर्त्तनतेति ॥मू० १०४॥

मुब्म्-एयाएणं णेगमववहाराणं भंगसमुक्तित्तणयाए किं पओयणं ? एयाएणं णेगमववहाराणं भंगसमुक्तित्तणयाए णेगम-ववहाराणं भंगोवदंसणया कज्जइ ॥सू० १०५॥

छाया—एतया खद्ध नैगमव्यवहारयोः भङ्गसग्रुत्कीर्त्तनतया कि प्रयोजनम् ? एतया खद्ध नैगमव्यवहारयोः भङ्गसग्रुत्कीर्त्तनतया नैगमध्यवहारयो भङ्गोपदर्शनताः क्रियते ॥स्० १०५॥

व्यक है। (एवं द्व्वाणुपुव्विगमेणं खेसाणुपुव्वीए वि ते चेव छव्वीसं भंगा-भाणियव्वा अस्थि से तं भंगसमुक्कित्तणया ) इस प्रकार द्रव्यानुपूर्वी के पाठ की तरह क्षेत्रानुपूर्वी में भी द्रव्यानुपूर्वी के प्रकरण में कहे गये २६ भंग जानना चाहिये। इनभंगो के विषय को स्पष्ट करनेवाला पाठ ७७ ~७८ सूत्रों में पीछे कहा गया है-सो वहांतक इसभंग विषयक पाठ को महण करना चाहिये। यह पाठ ''से तं भंगसमुक्किसणया'' यहीं तक है। इस सूत्र की व्याख्या के लिये इन्हों सूत्रों की व्यख्या को देखनी चाहिये। 11 सू० १०४॥

अम सुन्नकार इस भंगससुत्कीर्तनता का क्या प्रयोजन है ? इसबात को स्पष्ट करते हैं-' एयाए ण जैगमवबहाराण भंगससुक्किलणयाए ' इत्यादि : इाब्दार्थ-(एयाए ण जेगमत्रवहाराणं भंगससुक्किलणयाए किं प्रओ

(एवं दव्वाणुपुव्दिगमेण' खेलाणुपुव्वीए वि से सेव छव्वीसं भंगा भाणियव्या जाद से तं भंगसमुक्कित्तलणया) આ પ્રકારે દ્રવ્યાનુપૂર્વાંના પાઠની જેમ ક્ષેત્રાતુ-પૂર્વાંમાં પછુ દ્રવ્યાનુપૂર્વાંના પ્રકરણમાં કહેવામાં આવેલા ૨૬ ભાંગાએા કહેવા તોઇએ. આ ભંગાના (ભાંગાઓના) વિષયની સ્પષ્ટતા ૭૭ તથા ૭૮ માં સૂત્રામાં કરવામાં આવી શુકી છે, " से त' મंगसमुक्कित्तिणया " આ સૂત્રપાઠ પર્યંન્તના સૂત્રપાઠ ત્યાંથી ગ્રહણ કરવા જોઇએ. આ સૂત્રની વ્યાખ્યાને માટે ઉપર્યુંક્ત ખન્ને સૂત્રાની વ્યાખ્યા વાંચી લેવી. ાાસૂ૦૧૦૪ાા

" एयाएणं णेगमवत्रहाराणं भंगसमुक्तिजण्याए " धत्यःडि---

શण्દાर्थ-(एयाए ण'णेगमववहाराण' भंगसमुक्तिणयाए कि पओयण'? 👌 अगवन् ! नैगम अने व्यवद्धारनयसंभत आ अंगसमुत्झीत नतानुं शुं प्रयाजन छे?

## **मंतुयोगता रस्**ते

टीका−' एयाए गं ' इत्यादि । व्याख्या सुगमा सा अष्ट सप्ततितम ७८ सूत्रे विलोकनीया ॥सू. १०५॥

मूल्म्-से किं तं णेगमववहाराणं भंगोवदंसणया ? णेगम-ववहाराणं भंगोगदंसणया तिप्पएसोगाढे आणुपुत्वी, एगपएसो-माढे अणाणुपुत्वी, दुप्पएसोगाढे अवत्तव्वए, तिप्पएसोगाढा आणुपुत्वीओ, एगपएसोगाढा अणाणुपुत्वीओ, दुप्पएसोगाढा अवत्तवयाइं ।।सू० १०६॥

छाया-अथ का सा नैगमव्यवहारयोः भङ्गोपदर्शनता ? नैगमव्यवहारयोभेङ्गोप-दर्शनता-त्रिमदेशावगाढ आनुपूर्वी, एकप्रदेशावगाढः अनानुपूर्वी, द्विमदेशावगाढः यणं ?) हे अदन्त ! नैगमव्यवहारनय संमत इस अंगसमुरुकीर्तनता का क्या प्रयोजन है ?

उत्तर-(एयाएणं णेगमवबहराणं भंगसमुकिसणयाए णेगमववहाराणं भंगोवदंसणयां कज्जह)नैगमव्यवहारनय संमत इस भंगसमुरकीर्तनता से नैगमव्यवहारनय संमत भंगों को दिखाया जाता है-अर्थात् उनकी मबपणा की जाती है। इसलिये भंगसमुरकीर्तनताका भंगों को दिखलाना यही प्रयोजन है। इसकी व्याख्या के लिये पीछे का ७८ अठहत्तर वां सुत्र देखो । ॥ सू० १०५ ॥

"से किं तं णैगमववहराणं" इत्यादि ।

शब्दार्थ-( से किं तं णेगमववहाराणं भंगोवदंसणया ) हे भद्म ! नेगमब्बहारनय संमत यह भंगोपद्र्शनता क्या है ?

उत्तर-( णेगमववहाराणं भंगोवदंसणया ) नैगमव्यवहारनय संमत

ઉત્તર-(एयाएण' ण' णेगममहाराण' भंगसमुक्तिसणयाए णेगमववहाराण' भंगोवदंसणया कःज्जद्द) નૈગમવ્યવહારનયસંમત આ ભ'ગસમુદ્ધીર્તનતા વડે નૈગમબ્યવહારનયસંમત ભાંગાએ અતાવવામાં આવે છે, એટલે કે તેમની પ્રરૂપણા કરવામાં આવે છે. તેથી ભ'ગાને (ભાંગાએાને) પ્રકટ કરવાનું જ પ્રયાજન છે. આ સૂત્રની વ્યાખ્યાને માટે આગળનું છટમું સૂત્ર વાંચી જવું. ાાસૂગ્૧૦૫ાા " मे कि म जेणप्रवरण्या '' ન જ

" से किं तं णेगमववहाराणं " धत्याहि---

શખ્દાર્થ--(से किं त' णेगमवहाराण' संगोवदंबणया?) હે સગવન્ ! નેअમગ્યવહાર નયસ'મત તે સ'ગે। પદર્શ'નતાતું સ્વરૂપ કેલું છે?

ઉત્તર-(णेगमववहाराण' भंगोबदंसणया) નૈગમબ્યવદ્ધારનયસ'મત ભ'ગાપદ-શનિતાનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે—

# अनुयोगबन्द्रिका टीका सूत्र १०६ अज्ञोपदर्शनतानिकपणम्

अवक्तव्यकम् । त्रिमदेशावगाढा आनुपूर्व्यः, एकपदेक्षावगाढा अनानुपूर्व्यः, द्विप-देशावगाढा अवक्तव्यकानि ॥सू० १ ६॥

टीका—सम्पति भङ्गोपदर्शनतां निरूपयितुमाह-'से किं तं' इत्यादि । टीका सुगमा ॥सू० १०६॥

भंगोपदर्शनता इस प्रकार से है-(तिप्पएसोगाढे आणुपुव्वी एगएएसो-गाढे अणाणुपुव्वी दुप्पएसोगाढे अवत्तव्वए ) आकाश के तीन प्रदेशों में रहा हुआ ज्यणुक आदि स्कंघ आनुपूर्वी इस शब्दका वाच्यार्थ है। एकप्रदेश में स्थित परमाणु संघात, और स्कंघ संघात क्षेत्र की अपेक्षा अनानुपूर्वी है तथा आकाश के दो प्रदेशों में स्थित द्विप्रदेशिक आदि स्कंघ क्षेत्र की अपेक्षा अवत्तव्यक है। (तिप्पएसोगाढा आणुपुठ्वीओ, एगपएसोगाढा अणाणुपुठ्वीओ, दुप्पएसोगाढा अवत्तव्याइं) आकाश के तीन प्रदेशों में रहे हुए बहुत से ज्यणुक आदि स्कंघ आनुपूर्वियां इस बहुबचनान्त शब्द के वाच्यार्थ हैं। आकाशके एक प्रदेश में रहे हुए अ-नेक परमाणु संघात आदि द्व्य, अनानुपूर्वियां इस शब्दके वाच्यार्थ हैं। तथा द्विप्रदेश में स्थित अनेक द्विप्रदेशिक आदि स्कंघ अवत्तव्यक इस बहुबचनान्त शब्द के वाच्यार्थ हैं। इसकी व्याख्या के लिये पीछे ७९ वे सूत्र की व्याख्या देखनी चाहिये॥ सू० १०६॥

(તિષ્વપસોગાઢે આપ્રવુટ્ત્રી પગપવસોગાઢે અળાળુપુટ્ત્રી દુષ્વપસોગાઢે અવત્ત-ઘ્વર) આકાશના ત્રણ પ્રદેશામાં રહેલા ગ્યાશુક (ત્રણ અણુવાળા) આદિ સ્કાધ 'આનુપૂર્વી' આ શબ્દના વાચ્યાર્થ રૂપ છે. એકપ્રદેશમાં સ્થિત પરમાણુ સંઘાત, અને સ્કાંધ સંઘાત ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અનાનુપૂર્વી છે તથા આકાશના બે પ્રદેશામાં રહેલ દ્વિપ્રદેશિક આદિ સ્કાંધ ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અવક્તવ્યક છે. (તિષ્વપસોગાદા આળુપુટ્ત્વીએ) પગપવસોગાઢા બળાળુપુટ્ત્વીએ, દુષ્પપ્સોગાઢા અવત્તવ્યારૂ) ઘણું જ ત્રિઅણુક આદિ સ્કાંધ "આનુપૂર્વીઓ" આ બહુવચનાન્ત શબ્દના વાચ્યાર્થ રૂપ છે. આકાશના એક પ્રદેશમાં રહેલા અનેક પરમાણુ સંઘાત આદિ દ્રવ્યો '' આનુપૂર્વીઓ " આ પદના વાચ્યાર્થ રૂપ છે. બે પ્રદેશામાં સ્થિત અનેક દ્વિપ્રદેશિક આદિ સ્કાંધા '' આવક્તવ્યકો '' આ બહુવચનાન્ત પદના વાચ્યાર્થ રૂપ છે. આ સ્ત્રની વ્યાખ્યા સમજવા માટે હલ્માં સૂત્રની બ્યાખ્યા વાંચી લેવી. ા સ્વર્ણ હ

# भनुयोगद्वारस्त्र

टीका---'अहना' इत्यादि । व्याखया सुगमा ॥म्र० १०७॥

"अहवा तिष्पएसोगाढे च" इत्यादि ।

शब्दार्थ-(अहवा तिपोएसोगाढे य एगपएसोगाढे य आणुपुब्वीय) अणाणुपुब्वीय) अथवा-त्रिप्रदेशावगाढ स्कंभ और एकप्रदेशावगाढ स्कंभ एक आनुपूर्वी और एक अनानुपूर्वी हैं। (एवं तहाचेव दव्वाणुपु-क्विगमेणं छडरीसं भगा भाणियव्त्रा जाव से तं णेगमववहाराणं भंगोव देसणया) इस तरह द्रव्पानुपूर्वी के पाठ की तरह २६,भंग समझ छेना बाहिये। इस प्रकार यह नेगम व्यवहारनयसंमत भंगोपदर्शनता है। सूच्रकारने यह वात पहिछे द्रव्यानुपूर्वी के प्रकरण में स्पष्ट करवी है कि एकवचनान्त और बहुवचनान्त आनुपूर्वी आदि-३-१ पदों के असंयोग और संयोगपक्ष में २६,भंग किस प्रकार से बनते हैं और इन सबका वाच्यार्थ क्या २ है। उस द्रव्यानुपूर्वी के प्रकरणगत आनुपूर्वी,

" अहवा तिष्पएसोगाढे" छत्यादि-

શખ્દાર્થ --- (अहवा तिष्पएसोगाडे य एगण्एसोगाढे य आणुपुच्वी य अणा-णुपुच्वी य) અથવા-ત્રિપ્રદેશાવગાઢ સ્ક'ધ (આકાશના ત્રચ્યુ પ્રદેશામાં રહેલા સ્ક'ધ) અને એક પ્રદેશાવગાઢ સ્ક'ધ એક આનુપૂર્વી અને એક અનાનુપૂર્વી છે. (एवं तहाचेत्र द्व्वाणुपुटिवगमेणं छव्वीसं मंगा भाणियठवा जाव से तं णेगम-षयहाराणं मंगोवरंसणया) એજ પ્રમાણુ દ્રવ્યાનુપૂર્વી ના પાઠની જેમ ૨૬ ભાંગાઓ સમજી લેવા બેઇએ.

આ પ્રકારતું નૈયમબ્યવહાર નયસ બલ ભંગાપદશ નતાતું સ્વરૂપ છે. સૂત્રકારે પહેલાં દ્રબ્યાનુપૂર્વી ના પ્રકરણમાં એ વાલ સ્પષ્ટ કરી છે કે એકવચ-નાન્ત અને બહુવચનાન્ત આનુપૂર્વી આદિ ત્રણુ-ત્રણ પદેાના અસ ચોગ અને સંચાગ પક્ષ ૨૬ ભાંબાઓ કેવી રીતે બને છે, અને તેમના વાગ્યાર્થ શાય છે. તે દ્રબ્યાનુપૂર્વીના પ્રકરણમાં બતાવેલાં આનુપૂર્વી, અનાનુપૂર્વી અને આવક્ષતનાક આદિ પદાના વાગ્યાર્થમાં ત્રિપ્રદેશિક આદિ કકાંઘ, એક પ્રદેશી

#### अनुयोगचल्द्रिका टीका सूत्र १०६ मन्नोपदर्शनतानिदपणस्

अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक आदि पदों के वाच्यार्थ में त्रिप्रदेशिक आदि स्कंध एक प्रदेशी पुद्धल परमाणु और बिप्रदेशी स्कंध आदि आते 🖁 । तब कि इस क्षेत्रानुपूर्वी के प्रकरण गत भंगोपदर्शनता में आकादा के तीन प्रदेशों में स्थित क्रिप्रदेशिक आदि स्कंघ ही आनुप्र्या शब्द के बाच्यार्थ माने गये हैं। एक दो आकादा के प्रदेशों में स्थित त्रिप्रदेशिक रकंघ आनुपूर्वी राज्दके बाच्यार्थ नहीं माने गये हैं । क्योंकि यह पहिले कहा जा चुका है कि जिप्रदेशिक स्कंध आकाशके एकप्रदेश में भी अब-गाही हो सकता है, दो प्रदेश में भी अवगाही हो सकता है और तीन प्रदेशों में भी ठहर सकता है। त्रिप्रदेशिक स्कंभ के लिये आकाश के चार प्रदेशों की ठहरने के लिये आवश्यकता नहीं है। इसी प्रकार जो बतुष्प्रदेशिक स्कंध होगा उसे अपने को अवगाहित होने के लिये आ काश के एक दो, तीन, एवं चार प्रदेश आपेक्षिक होंगें। पांच प्रदेश नहीं । इसटिये क्षेत्रानुपूर्वी में यदि त्रिप्रदेशिक स्कंध आकाश के एक प्रदेश में अथवा दो प्रदेश में स्थित है, तो वह क्षेत्र की अपेक्षा अनातु-प्रवीं और अवक्तव्यक इान्द्र का बाच्यार्थ होगा। क्षेत्रकी अपेक्षा आन पूर्वी तीनप्रदेश से ही पारंभ होती है। इसी तरह जो असंख्यात प्रदे-

પુદ્ર લપરમાણ અને દ્વિપ્રદેશી શકંબ માદિ આવે છે. પરન્તુ આ ક્ષેત્રાનુપૂર્વાંના પ્રકરવાગત લે ગાપદરા નતામાં આકાશના ત્રણ પ્રદેશામાં સ્થિત ત્રિપ્રદેશિક આદિ સ્ક્રાંધ જ આનુપૂર્વી શખ્દના વાચ્યાર્થ રૂપે માનવામાં આવેલ છે. એક પ્રદેશમાં કે બે પ્રદેશામાં સ્થિત ત્રિપ્રદેશિક સ્કંધને અહીં આનુપૂર્વી શખ્દના વાચ્યાર્થ રૂપે માનવામાં આવેલ નથી, કારણ કે એ વાત તા આગળ પ્રકટ કરવામાં આવી સુકી છે કે ત્રિપ્રદેશી સ્કંધ આકાશના એકપ્રદેશમાં પણ આવગાહી થઈ શકે છે-રહી શકે છે, બે પ્રદેશામાં પછુ અવગાહી થઈ શકે છે અને ત્રણુ પ્રદેશામાં પણ અવગાહી થઇ શકે છે. ત્રિપ્રદેશી સ્કંધને રહેવા માટે આકાશના ચાર પ્રદેશાની આવશ્યક્તા રહેતી નથી. એજ પ્રમાણે ચાર પ્રદેશિક સ્ક ધને રહેવા માટે આકાશના એક બે, ત્રણ અથવા ચાર પ્રદેશાની આવશ્યકતા રહે છે. તેને રહેવા માટે પાંચ પ્રદેશાની જરૂર પડતી નથી. તેથી જ એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે ' જો ત્રિપ્રદેશિક સ્કંધ આકાશના એક પ્રદેશમાં અથવા છે પ્રદેશામાં રહેલા હાય, તા કોત્રની અપેક્ષાએ તેને અના-તુપ્લી અને અવક્રત-થક શબ્દના વાચ્યાર્થ રૂપ જ ગણ્કવા જોઇએ ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વીંના પ્રારંભ ત્રહ્યુ પ્રદેશાથી જ થાય છે, એજ પ્રમાણે જે

### **मनुवीगडार दत्रे**

म्ब्म्-से किं तं समोयारे? समोयारे णेगमववहाराणं आणुपुचीदवाइं कहिं समोयरंति? किं आणुपुचीदवेहिं समो-यरंति अजाणुपुचीदवेहिं समोयरंति? अवत्तवगदवेहिं समोय-रंति?, आणुपुचीदवाइं आणुपुचीदवेहिं समोयरंति नो अणाणु-पुच्चीदवेहिं नो अवत्तवयदवेहिं समोयरंति। एवं तिण्णि वि

सट्ठाणे समोयरंतित्ति भाणियत्वं। से तं समोयारे ॥सू० १०८॥ छाया-अथ कोऽसौ समबतारः ? समवतारो नैगमव्यवहारयोः आनुपूर्वी द्रव्याणि कुत्र समवतरन्ति ? किम् आनुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति ? अनानुपूर्वीद्रव्येषु

रावाला-स्कंघ होगा-वह भी आकाराके एक, दो, तीन आदि प्रदेशों में अबगाही हो सकता है और असंख्यात प्रदेशों में भी अबगाही हो स-कता है। अतः क्षेत्र की अपेक्षा यह असंख्याताणुक स्कंघ भी एकप्रदेश में स्थित होनेपर अनानुपूर्वी और दो प्रदेश में अवक्तव्यक अवगाहित होने पर माना जावेगा। तथा तीन आदि असंख्यात प्रदेशों में स्थित होने पर माना जावेगा। तथा तीन आदि असंख्यात प्रदेशों में स्थित होनेपर आनुपूर्वी माना जावेगा। इस प्रकार से चिल्तमें अवधारित कर २६ मंगों का वाच्यार्थ क्षेत्रकी अपेक्षा आनुपूर्वी अनानुपूर्वी और अवक्त-ब्यक इन एकवचनान्त बहुवचनान्त पदों के असंयोग और संयोग पक्ष में द्रव्यानुपूर्वी के मंगोपदर्शन की तरह कर लेना चाहिये। ॥सू० १०७॥

અસંખ્યાત પ્રદેશવાળા સ્કંધ હશે તે પણુ આકાશના એક, બે, ત્રણુ આદિ પ્રદેશામાં પણુ અવગાહી હાઇ શકે છે, અને અસંખ્યાત પ્રદેશામાં પણુ અવગાહી હાઇ શકે છે, જ્યારે તે અસંખ્યાતાણુક સ્કંધ આકાશના એક જ પ્રદેશમાં રહેલા હાય ત્યારે લેત્રની અપેક્ષાએ તેને અનાનુપૂર્વા રૂપ ગણ્યો બેઇએ, પરન્તુ જ્યારે તે ત્રણ્યી લઇને અસંખ્યાત પર્યન્તના આકાશના પ્રદેશામાં રહેલા હાય ત્યારે લેત્રની અપેક્ષાએ તેને આનુપૂર્વા રૂપ ગણ્યા પ્રદેશોમાં રહેલા હાય ત્યારે લેત્રની અપેક્ષાએ તેને આનુપૂર્વા રૂપ ગણ્યો તોઇએ, પરન્તુ જ્યારે તે ત્રણ્યી લઇને અસંખ્યાત પર્યન્તના આકાશના પ્રદેશોમાં રહેલા હાય ત્યારે લેત્રની અપેક્ષાએ તેને આનુપૂર્વા રૂપ ગણ્યો તોઇએ, આ પ્રકારના અર્થ મનમાં ધારણ કરીને ૨૬ લ'ગાના વાગ્યાર સમજી લેવા બેઇએ, ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વા, અનાનુપૂર્વી અને અવ ક્તબ્યક આ એકવચનાન્ત અને બહુવચનાન્ત પદોના અસંધાગ અને સંચાગ પદ્મ દ્રબ્યાનુપૂર્વાના લ'ગાપદરાની જેમ અહીં પણ ૨૬ ભાંગાએા સમજી લેવા બેઇએ. ા સ્૦ ૧૦૭ હ मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १०८ समवतारनिरूपणम्

समवतरन्ति ? अवक्तव्यकद्रव्येषु समवतरन्ति ? आनुपूर्वीद्रव्याणि आनुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति, नो अनानुपूर्वीद्रव्येषु नो अवक्तव्यकद्रव्येषु समवतरन्ति । एवं व्रीण्यपि स्वस्थाने समवतरन्तीति भणितव्यम् । स एष समवतारः ॥सू० १०८॥

टीका - अथ समवतारं मरूपयितुमाइ- 'से किं तं ' इत्यादि । अथ कोऽसौ समवतारः ? इत्यारभ्य 'स एष समवतारः ' इति पर्यन्तस्य पाडस्य व्याख्या अद्यीतिसूत्रवद् द्रव्यानुपूर्वीवद् बोध्या ॥सू० १०८॥

अब सुन्नकार समवनार की प्ररूपणा करते हैं-

"से किंतं समोधारे?" इत्यादि।

इाग्दार्थ-हे भदन्त ! (से किं तं समोयारे) पूर्वप्रकान्त समयतार का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-(समोघारे) पूर्वप्रकान समवतार का स्वरूप इस प्रकार से दै-(णेगमववहाराणं आणुपुव्वीदव्वाइं कहिं समोघरंति?) शिष्य पूछ-ता दै कि नैगमव्यवहारनयसंमत आनुपूर्वी द्रव्य कहां समाविष्ट होते दै (कि आणुपुव्वी दव्वेहिं समोघरंति? अणाणुपुव्वीदव्वेहिं समोघरंति) क्या आनुपूर्वी द्रव्यों में समाविष्ट होते हैं ? या अनानुपूर्वी द्रव्यों में समाविष्ट होते हैं ? या (अवत्तव्वगदव्वेहिं समोघरंति) अवक्तव्यक द्रव्यों में समाविष्ट होते हैं ?

डलर-(आणुपुब्बीदब्वाई आणुपुब्बीदव्वेहिं समोयरंति) नैगमव्य-हारमय संमत आनुपूर्वीद्रव्य आनुपूर्वी द्रव्यों में ही समाबिष्ट होते हैं।

હવે સૂત્રકાર સમવતારની પ્રરૂપણા કરે છે---

"से किंत' समोयारे " धत्याहि---

રાખ્દાય'-( સે ક્રિંત' समोयारे !) હે લગવન્ ! આગળ જે સમવતાર નામના પ્રકાર કહ્યો છે તેનું સ્વરૂપ કેવું છે !

ઉत्तर-(समोयारे) समवतारत स्व३५ आ अक्षरतुं छे-(णेगमवबहाराण बाण्यपुच्वी दव्वाइ कहिं समोयरंति ?)

શિષ્યના પ્રશ્ન-નૈગમગ્યવહાર નયસ મત આનુપૂર્વા દ્રબ્યા કયાં સમા-વિષ્ટ થાય છે! (कि आणुपुच्बीदव्देहिं समोयरंति? अणाणुपुच्बीदव्देहिं समोयरंति, अवत्तच्वगदव्देहिं समोयरंति?) શું આનુપૂર્વા દ્રબ્યામાં સમાવિષ્ટ થાય છે! કે અનાનુપૂર્વી દ્રબ્યામાં સમાવિષ્ટ થાય છે? કે અવક્રતવ્યક દ્રબ્યામાં સમાવિષ્ટ થાય છે?

ઉત્તર-(आणुपुव्वीदव्वाइं आणुपुव्वीदव्वेहिं समोयरंति) નૈગમબ્યવદાર દ્રથસંગત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા આનુપૂર્વી દ્રવ્યામાં જ સમાવિષ્ટ થાય છે, (त्तो अब ५८

| भतुयोगद्वारस्य | Ì |
|----------------|---|
|----------------|---|

# म्ल्म-से किं तं अणुगमे? अणुगमे नवाविहे पण्णते, तं जहा-संतपयपरूवणया जाव अप्पाबहुं चेव ॥सू०१०९॥

छाया- अथ कोऽसौ अनुगमः ? अनुगमो नवविधः प्रज्ञप्तः, तधथा-सत्पद-प्ररूपणता यावत् अल्पबहुत्वं चैत्र ॥सू० १०९॥

टीका---अय अनुगमं मरूपयितुं माइ--- ' से र्कि तं ' इत्यादि । अथ कोऽसौ अनुगमः ? इति मश्रः । अनुगमो नवदिधः प्रद्भप्तः, तद्यथा- सत्पद्प्ररूपणता ?,

(नो अणाणुपुब्वीदव्वेहिं नो अवस्त्वगद्व्वेहिं समीयरंति) अना-नुपूर्वा द्रव्यों में एवं अवक्तव्यक द्रव्यों में समाविष्ट नहीं होते हैं। (एवं तिण्णि वि सद्दाणे समीयरंति क्तिभाणियव्वं - से तं समीयारे) इसी प्रकार से यह समझना चाहिये कि अवक्तव्यक और अनानुपूर्वी द्रव्य भी आनुपूर्वी द्रव्य की तरह अपनी ५ जातिरूप की अवक्तव्यक और अना नुपूर्वी द्रव्यरूप स्वस्थान में ही अन्तर्भूत होते हैं इस प्रकार से ये तीनों ही स्व स्व स्थान में ही समाविष्ट होते हैं,। परस्थान में नहीं यही समवतार का स्वरूप है इस सूत्र की व्याख्या पहिछे ८० सूत्र की व्याख्या की तरह जाननी चाहिये ॥ सू० १०८ ॥

अब सूझकार अनौपनिधि की क्षेत्रानुपूर्वी के पंचम भेदरूप अनु-गम के स्वरूप का कथन करते हैं—"से कि तं अणुगमे ? " इत्यादि । शब्दार्थ-(से कि तं अणुगमे?) हे भदन्त ! अनुगम का क्या स्वरूप है? उत्तर-(अणुगमे नवविहे पण्णत्ते) अनुगम नौ प्रकार कहा है (तंज-

अणाणुपुठवी दब्वेहिं, नो अवत्तव्वगदव्वेहिं समोयरंति) पष्ठु अनानुपूर्वा द्रव्ये। मां अने अवध्तव्यक्ष द्रव्ये। मां समाविष्ट यतां नथी. (एवं तिणि वि सट्ठाणे समोयरंति ति भाणियव्वं – से तं समोयारे) એજ પ્रभाष्ठु अवध्तव्यक्ष अने अनानुपूर्वां द्रव्ये। पणु पे। तपे। तानी जतिना द्रव्ये। मां ज (अनुड्रमे अने अनानुपूर्वां द्रव्ये। पणु पे। तपे। तानी जतिना द्रव्ये। मां ज (अनुड्रमे अने अनानुपूर्वां द्रव्ये। पणु पे। तपे। तानी जतिना द्रव्ये। मां ज (अनुड्रमे अवध्तव्यक्ष अने अनानुपूर्वां द्रव्ये। ३५ स्वस्थानमां ज) अंतर्भूत थाय छे. अन्य स्थानमां अंतर्भुत थतां नथी आ प्रक्षान्तुं समवतारतं स्वइप छे. आ सूत्रनी व्याप्या ८० मां सूत्रनी व्याप्या प्रभाषु समजवी. ॥ सूव्यव्य हवे सूत्रक्षार अनौपनिधिक्री क्षेत्रानुपूर्वींना पांचमां क्षेद्व इप अनुजमना स्वइपत्रं निइपणु क्षेर छे – '' से किं तं अणुगमे ?' ईत्याहि –

श. भ्हाश - (से किं तं अणुगमें?) & कागवन् ! अनुगमनुं स्व३५ हेवुं छे? इत्तर-(अणुगमे नवविद्दे पण्णत्ते) अनुगमना नव प्रधार ध्रह्या छे, अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १०९ अनुगमनिरूपणम्

यातत् अल्पबहुत्वं९ चैतेति । इह-यावच्छ्ण्देन-द्रव्यप्रमाणं२, क्षेत्रं ३, स्पर्शना ४, काळः ५, अन्तरं ६, भागः ७, भागः ८ इति चोध्यम् । व्याख्या एकाञीति धूत्रवत् द्रव्यानुपूर्भी क्ष्त् वोध्या ।।म्रू० १०९।।

मुलम्-णेगमववहाराणं आणुपुठगोद्दगाइं किं अस्थि णस्थि? णियमा अस्थि। एवं दुषिण वि ॥सू० ११०॥

छाया---नेगमव्यवहारयोः आनुपूर्वीद्रव्याणि कि सन्ति न सन्ति ? नियमात् सन्ति। एवं दे अपि ॥ द्र० ११०॥

टीका —तत्र-सःगदमरूपणनाद्वारं मरूपयति-' णेगनवतदाराणं ' इत्यादि । अस्य द्वारस्य व्यारूपा द्वचन्नीति सूत्रवत् द्रव्यानुपूर्वीवद् वोध्या ॥सू० ११०॥

हा) जैसे-(संतपया हबणया जात्र अप्पायहुंचेव) सरपदप्रहपणता यातत् अश्प बहुरव ,। यहां यावन् ज्ञान्द्र से इस अनुक्तपाठका संग्रह हुआ है-''दन्वप्पमाणं खिल, कुम गा, काठोय, अंनरं, भाग, भाव," द्रव्य प्रमाण क्षेत्र स्पर्द्याता, काल, अंतर, भाग और भाव, इस सूत्र की व्याख्या के लिये देखो पीछेका ८१, चां सूत्र ॥ १०९ ॥

अब सूत्रकार अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी के अनुगम के भेदरूप प्रथम सत्पद्मरूपणता का कथन करते हैं---

"जेगमववहाराणं" इत्यादि ।

शब्दार्थ-(णेगमबवहाराणं आणुपुत्र्वीद्व्वाइ कि अस्थि णस्थि ? णियमा अस्थि। एवं दुण्णिवि) नेगमव्यवहारनय संमत आनुपूर्वी द्रव्य हें या नहीं ?

(तं बहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(संतपयपह्त्वणया जाव अप्पायहुं चैव) સત્પદપ્રરૂપણતાથી લઇને અલ્પઝહુત્વ પર્યન્તના નવ પ્રકારા અહીં પર્યન્ત પદ દ્વારા '' दब्वपमाणं खित्त, फुस्रणा, कालोय, अंतरं, भाग, भाव '' દ્રવ્ય-પ્રમાણુ, ક્ષેત્ર, સ્પર્શના, કાળ, આંતર, ભાગ અને ભાવ, આ સાત પ્રકારા પ્રહેણુ કરવામાં આવ્યા છે. આ સૂત્રની વ્યાખ્યા માટે ૮૧મું સૂત્ર વાંચી જવું ાાસૂ૦૧૦૯ાા

હવે સૂત્રકાર અનૈોયધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વી'ના અનુગમના પ્રથમ ભેદ રૂપ્ સત્પદપ્રરૂપશુતાનું નિરૂપણુ કરે છે-

" णेगमनवद्दाराणं," धत्याहि----

शण्डार्थ'--(णेगमनवहाराण' आणुपुण्वीद्ववाइ' फिं अत्थि णस्थि ? णियमा अत्थि, एव' दुण्णि वि)

પ્રશ્ન-નેંગમબ્યવહાર નયસ મત આનુપૂર્વી દ્રબ્ધા છે કે નહી !

'yto

### अनुयोगद्वारस्त्रे

म्बम्-णेगमववहाराणं आणुपुव्वीदव्वाइं किं संखिज्जाइं असंखिज्जाइं अणंताइं? नो संखिज्जाइं असंखिज्जाइं नो अणं-ताइं। एवं दुष्णि वि ॥सू० १११॥

छाया— नैगमव्यवदारयोः आनुपूर्वीद्रव्याणि किं संख्येयानि असंख्येयानि अनन्तानि ? नो संख्येयानि, असंख्येयानि, नो अनन्तानि । एवं द्वे अपि ॥स् . ११ १॥ टीका— अय द्रव्यप्रमाणद्वारं मरूपयितुमाह ' फेगमववहाराणं ' इत्यादि । नैगमव्यवद्दारसम्मठानि आनुपूर्वीद्रव्याणि किं संख्येयानि भवन्ति ? किं वा असं-ख्येयानि भवन्ति ? उत वा अनन्तानि भवन्ति ? इति त्रिविधः मक्षः । उत्तरमाद-' नो संखिज्जाइं ' इत्यादि । नो संख्येयानि भवन्ति, नो अनन्तानि भवन्ति, अपि तु असंख्येयानि भवन्तीस्पर्थः । इति । अयं भावः-त्रिषदे शावगाढादीनि द्रव्याणि

उत्तर-नियमतः हैं। इसी प्रकार नैगमव्यवहारनयसमत अनानु-पूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्य भी नियम से हैं। इस सूत्र की व्याख्या के लिये देखो पीछे का ८२, वां ॥ सू० ११० ॥

"णेगमववहाराणं आणुपुब्वी दब्वाई" इत्यादि ।

श्वाच्दार्थ-(णेगमववहाराणं आणुपुव्वीद्व्वाइं किं संखिडजाइं, असं-खिडजाइं, अणंताइं ?) हे भदन्त ! नैगमव्यवहारनयसंमत आनुपूर्वी द्रव्य क्या संख्यान हैं ? या असंख्यान हैं ? या अनंत हैं ?

उत्तर-(नो संखिज्जाई, असंखिज्जाइं, नो अणंताइं। एवं दुण्णिबि ) नैगमव्यवहारनय संमत आनुपूर्वीद्रव्य न संख्यात हैं न अनंत हैं किन्तु असंख्यात हैं । इसका तास्पर्य यह है-आकादा के तीन प्रदेश में स्थित

ઉત્તર–અવશ્ય છે જ એજ પ્રમાણું નૈગમવ્યવહાર નયસંમત અનાતુ-પૂર્વી અને અવકતવ્યક દ્રવ્યાે પણ અવશ્ય છે જ આ સૂત્રની વ્યાખ્યા સમ-જવા માટે ૮૨માં સૂત્રની વ્યાખ્યા વાંચી લેવી. ાસૂ૦૧૧૦ા

'' णेगमववहाराण' आणुपुटवीद्व्वाइ' '' धत्याहि---

શબ્દાર્થ-(णेगमववहाराण आणुपुठ्वीदब्दाइ' किं संखिःजाइ', असंदि-अज्ञाइ', अणंताइ' ?) હે ભગવન ! નૈગમગ્યવહાર નયસ'મત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા શુ' સ'ખ્યાત છે, કે અસ'ખ્યાત છે, કે અન'ત છે ?

ઉત્તર-(નો સંસિચ્જાફ અસંસિચ્જાફ, નો અળંતાફ, एव દુणિ વિ) નૈગમબ્યવદ્વાર નયસ મત આનુપૂર્વી દ્રબ્યા સંખ્યાત પછુ નથી, અનંત પછુ નથી, પરન્તુ અસંખ્યાત જ છે.

538.

अनुयोगचरिद्रका टोका सूत्र १११ द्रव्यप्रमाणद्वारनिरूपणम्

क्षेत्रत मानुपूर्वीत्वेन निर्दिष्टानि, त्रिप्रदेशादि स्कन्धाधारभूताः क्षेत्रविभागाश्च असंख्येयमदेशात्मके छोक्नेऽसंख्याता मत्रन्ति, अतो द्रव्यतयां बहुनामप्यानु र्यो द्रव्याणां क्षेत्रावगाइमपेक्ष्य क्षेत्रैक्यमात्रित्य तुल्यवदेशावगाढानामेकत्वात् क्षेत्रानुपू व्यौमसंख्यातान्येवानुपूर्वो द्रव्याणि भवन्तीति । अथानानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्यविषये प्राह—' एवं ' इत्यादि । एवम्=भानुपूर्वीद्रव्यवत् द्वे अपि=अनानुपूर्व्यवक्तव्यक द्रव्याणि असंख्येपानि बोध्यानि । अयं भा**वः**–एकैकपदेशावगाढं बहूपि द्रव्यं क्षेत्रत एकैशनानुपूर्वी । लोकस्य मदेशा असंख्याताः सन्ति, अतस्तत्तुल्यमसंख्य-हए द्रव्य क्षेत्र की अपेक्षा आनुपूर्वीरूप से कहे गए हैं। तीन आदि प्र-देशवा छे रहे भें के आधारभूत क्षेत्र विभाग असंख्यात प्रदेशी लोक में असंख्यात हैं । इसलिये इच्य की अपेक्षा बहुत भी आनुपूर्वीइच्य तुल्य प्रदेशवाले क्षेत्र में अवगाह की अपेक्षा करके एक मान लिये जाते हैं-अर्थात आकादारूप क्षेत्र के तीन प्रदेशों में त्रिप्रदेशयाले, चार प्रदेश-बाले, पांच प्रदेशवाले छह आदि अनंत परेशवाले अनेक आनुपूर्वीद्रव्य अवगाहित होकर रहते हैं। परन्तु ये सब द्रव्य तुल्यप्रदेशावगाही होने के कारण एक हैं। क्षेत्रानपूर्धी में लोक के ऐसे त्रिपदेशात्मक विभाग असंख्यात हैं। इसलिये आनुपूर्शेव्रव्य भी तत्तुल्य संख्यावाछे होने के कारण असंख्यात होते ही हैं। इसी प्रकार-आनुपूर्वी द्रव्य की तरह-अनानुपूर्वी, अवक्तव्यक द्रव्य भी अमंख्यात ही हैं। तोस्पर्य कहने का यह है कि लोक के एक एक प्रदेश में अवगाही अनेक द्रव्य क्षेत्र की

આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાથે છે-આકાશના ત્રથ્ય આદિ પ્રદેશામાં રહેલા દ્રવ્યાને ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ આતુપૂર્વા રૂપ કહેવામાં આવે છે. ત્રથ્ય આદિ પ્રદેશાવાળા સ્ક'ધાના આધારભૂત ક્ષેત્રવિભાગા અસ'ખ્યાત પ્રદેશી લાકમાં અસ'ખ્યાત છે. તેથી દ્રવ્યની અપેક્ષાએ ઘછ્યાં જ આતુપૂર્વા દ્રવ્યાને તુલ્ય-પ્રદેશવાળા ક્ષેત્રમાં અવગાહની અપેક્ષાએ એક માનવામાં આવેલ છે એટલે કે આકાશરૂપ ક્ષેત્રના ત્રદ્યુ પ્રદેશામાં ત્રણ પ્રદેશવાળાં, ચાર પ્રદેશવાળાં, પાંચ પ્રદેશવાળાં અને છ આદિ અનંત પ્રદેશવાળાં અનેક આતુપૂર્વા દ્રવ્યા આવશા-હિત થઇને રહે છે, પરન્તુ તે સઘળાં દ્રવ્યા તુલ્યપ્રદેશાવગાહી હાવાને કારણે એક છે. ક્ષેત્રાનુપૂર્વામાં લાકના એવાં વિપ્રદેશાત્મક વિભાગ અસ'ખ્યાત છે. આતુપૂર્વી દ્રવ્યા પણ તેના જેટલી જ સ'ખ્યાવાળા હાવાથી અસ'ખ્યાત જ હાય છે. એજ પ્રમાણે (આનુપૂર્વી જ સ'ખ્યાવાળા હાવાથી અસ'ખ્યાત જ હાય છે. એજ પ્રમાણે (આનુપૂર્વી જ સેપ્યાની જેમ) અનાનુપૂર્વી દ્વચે અને અવક્તવ્યક દ્રવ્યા પણ અસ'ખ્યાત જ છે. આ કથનનું તાતપર્ય એ છે કે દ્વાકના એક એક પ્રદેશમાં અવગાહી અનેક દ્વ્યા પણ ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ

## अनुयोगद्वारस्त्रे

882

त्वादनानुपूर्वी द्रव्याण्यपि असंख्येयानि भवन्ति । तथा−प्रदेशद्वयेऽत्रगाढं बहूपि द्रव्यं क्षेत्रत एकमेवावक्तव्यकद्रव्यम् । ल्रोकस्य द्विप्रदेशात्मका विभागा असंख्याताः सन्ति, अतो द्विभदेशात्मकान्यवक्तव्यकद्रव्याण्यप्यसंख्यातानि भवन्तीति ।।म्र० १११॥

अपेक्षा एक ही अनानुपूर्वीरूप हैं। ये असंख्यात इसलिए माने गये हैं कि इस प्रकार से असंख्यात प्रदेशवाले लोक में एक एक प्रदेश में ये एक २ रहते हैं। तथा आकाश के दो प्रदेशों में स्थित बहुत भी द्रव्य क्षेत्र की अपेक्षा एक ही अवक्तव्यक द्रव्य हैं। आकाश के दो प्रदेश रूप विभाग असंख्यात होते हैं इसलिये तद्दवगाहीद्रव्य भी असंख्यात हैं।

भावार्थ-नैगमव्यवहारनय संमत आनुपूर्वी, अनानुपूर्वी और अव-क्रव्यक द्रव्य कितने हैं ? सूत्रकारने इस सूत्रदारा इन प्रइनों का समा-धान किया है। उन्होंने कहा है कि-आकाश के त्रिप्रदेशात्मक, द्विप्रदेशात्मक और एकप्रदेशात्मक विभाग असंख्यात है। क्योंकि आकाश स्वयं असंख्यात प्रदेश वाला है। यद्यपि आकाश के प्रदेश आकाश स्वयं असंख्यात प्रदेश वाला है। यद्यपि आकाश के प्रदेश अलोकाकाश की अपेक्षा अनंत कहे गये हैं, फिर भी इस अनंत अलो-काकाश में कोई द्रव्य नहीं रहता है।असंख्यात प्रदेशवाले लोका-काकाश में कोई द्रव्य नहीं रहता है।असंख्यात प्रदेशवाले लोका-काशा-में ही द्रव्योंका अवगाह है। लोकाकाशके उन विभागों में आनु-पूर्वी, अनानुपूर्वी, और अवक्तव्यक द्रव्य प्रत्येक असंख्यात २ रहते हैं।

એક જ અનાનુપૂર્વી રૂપ છે. તેમને અસંખ્યાલ માનવાનું કારણ એ છે કે આ પ્રકાર અત્ર'ખ્યાત પ્રદેશવાળા લાકના એક એક પ્રદેશમાં ચ્ચેક એક અનાનુપૂર્વા કરુષ રહે છે. તથા આકાશના એ પ્રદેશામાં સ્થિત ઘણાં દ્રવ્યા પણ ક્ષેતની અપેક્ષાએ એક જ અવકતાવ્ય દ્રવ્ય રૂપ છે. આકાશના એ પ્રદેશ રપ વિભાગ અસ'ખ્યાત દાય છે, તે કારણે તેમાં અવગાહી દ્રવ્યા પદ્ય અસ'ખ્ય ત છે. ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સૂત્ર દ્વારા છે પ્રશ્નતું સમાધાન કર્યું છે કે નૈગમબ્યવહાર નયસ મત આનુપૂર્વી, અનાનુપૂર્વી અને અવક્તબ્યક દ્રબ્યે કેટલાં છે. સત્રકારે આ સૂત્રમાં એ વાલતું પ્રલિપાદન કર્યું છે કે આકાશના ન્નિપદેશાત્મક. દ્વિપ્રદેશાત્મક અને એક પ્રદેશાત્મક વિભાગ અસ'ખ્યાત છે, કારજ્ય કે આકાશ પાતે જ અસંખ્યાત પ્રદેશવાળું છે. ને કે અલેાકાકાશની અપેક્ષાએ આકાશના પ્રદેશા અનંત કદ્યા છે, પરન્તુ આ અનંત અલોકાકાન શમાં તેા ઢાઇ પણ દ્રવ્યના સદુભાવ જ નથી અસંખ્યાત પ્રદેશવાળા લોકા-કાશમાં જ દ્રબ્યોનેર અવગાહ છે. લાકાકાશના તે વિભાગામાં થાસ ખ્યાત

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १११ द्रव्यप्रमाणद्वारनिरूपणम्

क्योंकि यहांपर क्षेत्र की अपेक्षा-आनुपूर्वी आदि का विचार चल रहा है। अतः एक प्रदेशात्मक असंख्यात विभागों में एक एक विभागों में एक २ आनुपूर्वी आदि द्रव्य रहता है। यद्यपि एक प्रदेश में द्रव्य की अपेक्षा अनेक आनुपूर्वी आदि द्रव्य रहते हैं-परन्तु वे सब एक प्रदेश में आधारभूत होने के कारण एक माने जाते हैं। अतः इस प्रकार से एक प्रदेशरूप विभाग में रहे हुए ये अनेक द्रव्य एक प्रदेशरूप आधार की अपेक्षा एक प्रदेशावगाही होने के कारण एक अनानुपूर्वी द्रव्य रूप पढ़ते हैं। इस प्रकार लोक के एकप्रदेशात्मक असंख्यात विभागों में अनानुपूर्वी द्रव्य असंख्यात ही हो जाते हैं। इसी प्रकार से अवक्तव्यक द्रव्य और अनानुपूर्वी द्रव्य भी असंख्यात सघ जाते हैं। क्योंकि लोक के क्रियदेशात्मक विभाग जब असंख्यात हैं तो इनमें जितने भी क्रिप्रदेशी आदि द्रव्य रहेंगे वे सब क्रिप्रदेशावगाही होने के कारण एक क्रिप्रदेशा स्मक विभाग में एक अवक्तव्यक द्रव्य रूप से स्वीकृत माने जावेगे। इस क्रियदेशात्मक एक विभाग में जब अवक्तव्यक द्रव्य रहता है तो क्रिप्रदेशा-त्मक विभाग में एक अवक्तव्यक द्रव्य रूप से स्वीकृत माने जावेगे। इस

દ્રવ્યા રહે છે. અહીં ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી આદિના વિચાર ચાલી રદ્યો છે, તેથી એકપ્રદેશાત્મક અસંખ્યાત વિભાગેામાંના પ્રત્યેક વિભાગમાં એક એક આનુપૂર્વી આદિ ડ્રબ્ય રહે છે. તે કે પ્રત્યેક પ્રદેશમાં ડ્રવ્યની અપે-ક્ષાએ અનેક આતુપૂર્વા આદિદ્રબ્યા કહે છે, પરન્તુ તેઓ બધાં એક પ્રદેશમાં આધારભૂત હાવાને કારણે તેમને એક માનવામાં આવેલ છે. આ રીતે એકપ્રદેશ રૂપ વિભાગમાં રહેલાં અનેક દ્રવ્યા એક પ્રદેશરૂપ આધારની અપેક્ષાએ એક પ્રદેશાવગાદ્ધ દેાવાને કારલે એક અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય ક્રપ ગજીવાને ચાૈગ્ય ખને છે. આ રીતે લાકના એક પ્રદેશાત્મક અસ'ખ્યાત વિભાગામાં અનાનુપૂર્વી દબ્યાે અસ'ખ્યાત હાેવાની વાત સિદ્ધ થઇ જાય છે. ઐજ પ્રમાણે અવક્તવ્યક દ્રવ્યા અને આનુપૂર્વી દ્રવ્યા પણ અસ`પ્યાત હાવાની વાત સિદ્ધ થઇ જાય છે, કારણ કે લાેકના દ્વિપ્રદેશાત્મક વિભાગ અસ'ખ્યાત હાેવાથી તેમાં એટલા દ્વિપ્રદેશી આદિ દ્રવ્યા રહેશે તે સૌ પછ દ્વિપ્રદેશાવગ હી હોવાને કારછે એક દ્વિપ્રદેશાત્મક વિભાગમાં એક અવક્તવ્યક <mark>દ્રબ્ય રૂપે સ્વીકત થયેલાં માની શકાશે. આ દ્વિપ્રદેશા</mark>ત્મક એક વિભાગમાં જો એક અવકતવ્યક દ્રવ્ય ર**હે**તું હાેય, તાે દ્વિપ્રદેશાત્મ અસંખ્યાત પ્રદેશામાં અસંખ્યાત અવકતવ્યક દ્રવ્યા રહી શકે, એ વાત પણ સિન્દ થઇ જાય છે. આ રીતે અવકતવ્યક ≮્ર•્યો અસ'ખ્યાત દોવાનું કથન પણ સિદ્ધ થઇ જાય છે.

भनुयोगद्वारस्त्रे

888-

प्ल्प्-णेगमववहाराणं खेत्ताणुपुटवीदठवाइं लोगस्स किं संखिज्जइभागे होजा ? असंखिज्जइभागे होजा ? जाव सब्व-लोप होजा ?, पगं दब्वं पद्धच लोगस्स सांखिज्जइभागे वा होजा, असंखिज्जइभागे वा होज्जा, संखेज्जेसु भागेसु वा होज्जा, असंखेज्जेसु भागेसु वा होज्जा, देसूणे वा लोए होजा। नाणा-दब्वाइं पद्धच्च नियमा सब्बलोए होज्जा। णेगमववहाराणं अणाणुपुत्वीदटवाणं पुच्छा एगदत्वं पद्धच्च नो संखेजइभागे होजा, असंखेज्जइभागे होजा, नो संखेजेसु भागेसु होजा नो असंखेजेसु भागेसु होज्जा नो सव्वलोप होजा, नाणादव्वाई पद्धच णियमा सब्वलोप होज्जा। एवं अवत्तबगद्व्वाणि वि भाणियच्वाणि ॥सू०११२॥

इसी प्रकार अवक्तव्यकद्वव्य भी असंख्यात-संघजाते हैं। इसी प्रकार से लोक के जब त्रिप्रदेशास्मक विभाग असंख्यात हैं तो इनमें जितने भी त्रिप्रदेशी आदि द्रव्य रहेंगे वे सब त्रिप्रदेशावगाही होने के कारण एक त्रिप्रदेशास्मक विभाग में एक आनुपूर्वी द्रव्य रूप से स्वीकृत हुए माने जावेगें। इस त्रिप्रदेशात्मक एक विभाग में जब एक आनुपूर्वी-द्रव्य रहता है तो लोक के त्रिप्रदेशात्मक असंख्यात विभागों में द्रव्य कितने आनुपूर्वी रहेंगे। इस प्रकार गणना के अनुसार आनुपूर्वी द्रव्य आसंख्यात संघ जाते हैं ॥ सू० १११ ॥

એજ પ્રમાથે લાકના ત્રિપ્રદેશી વિભાગા પથું તો અસંખ્યાત હાય તા તેમાં જેટલાં ત્રિપ્રદેશી આદિ દ્રવ્યા રહેશે તેઓ બધાં પથુ ત્રિપ્રદેશાવ ગાઢી ઢાવાને કારણે એક ત્રિપ્રદેશાત્મક વિભાગમાં એક આનુપૂર્વા દગ્ય રૂપે સ્વીકૃત થયેલા મનાશે આ ત્રિપ્રદેશાત્મક એક વિભાગમાં તે એક આનુપૂર્વા દ્રવ્ય રહેતું હાય, તા લાકના ત્રિપ્રદેશાત્મક અક વિભાગમાં તે એક આનુપૂર્વા દ્રવ્ય રહેતું હાય, તા લાકના ત્રિપ્રદેશાત્મક અસંખ્યાત વિભાગમાં અસં-ખ્યાત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા રહેતા હશે આ પ્રકારે આનુપૂર્વી દ્રવ્યાની સંખ્યા પથ અસંખ્યાત દાવાની વાત સિદ્ધ થઇ જાય છે. ાય વિભાગ

#### मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११२ क्षेत्रप्रमाणद्वारनिरूपणम्

छाया-नैगमव्यवहारयोः क्षेत्रानुपूर्वीद्रव्याणि कोकस्य कि संख्येयतमभागे भवन्ति ? असंख्येयमागे भवन्ति यावत् सर्वलोके भवन्ति ? । एकं द्रव्यं मतीत्य लोकस्य संख्येयतमभागे वा भवति, असंख्येयतमभागे वा भवति, संख्येयेषु भागेषु वा भवति, असंख्येयेषु भागेषु वा भवति, देशोने वा लोके भवति । नाना द्रव्याणि मदीश्य नियमात् सर्वलोके भवन्ति । नेगमव्यवहारयोः अनानुपूर्वीद्रव्याणां पृच्छा-बामेकद्रव्यं मतीत्य नो संख्येयतमभागे भवति, असंख्येयतमभागे भवति, नो संख्येयेषु भागेषु भवति, नो सर्वलोके भवति । नाना द्रव्याणि प्रतीत्य नियमात् सर्वल्लोके भवन्ति । एवम् अवक्तव्यकद्रव्याण्यपि भणितव्यानि ॥सू० ११२॥

टीका-अथ क्षेत्रदारं निरूपयितभाद--- 'णेगमवचढाराणं ' इत्यादि ।

नैगमव्यवहारसम्प्रतानि क्षेत्रानुपूर्वीद्रव्याणि लोकस्य कि संख्येयतमभागे भव-न्ति ! असंख्येयतमभागे भवन्ति ! यावत् सर्वलोके भवन्ति ! इति पक्षः । उत्तरमाह-एकं द्रव्यं प्रतीत्य आनुपूर्वी द्रव्यं लोकस्य संख्येयतमभागे वा भवति, असंख्येय-तमभागे वा भवति, संख्येयेषु वा मागेषु भवति, असंख्येयेषु वा भागेषु भवति ।

(णेगमववहाराणं खेलाणुपुन्वी) इत्यादि ।

शन्दार्थ--(णेगमववहाराणं खेलाणुपुन्वी-दच्वाई लोगस्स कि संखि-जनहभागे होज्जा ? )

प्रश्न-नैगमव्यवहारनय संमत क्षेत्रानुपूर्वी द्रव्य क्या लोक के सं स्पातवें भाग में होते हैं ? (असंखिजजइभागे होउजा?) या असंख्यातवें भागमें रहते हैं ? (जाब सव्वलोए होउजा) याबत् समस्त लोकमें होते हैं ? उत्तर-(एगं दव्वं पदुच्च लोगस्स संखिज्जइभागे वा होउजा असं-खेज्जइभागे वा होउजा संखेज्जेसु भागेसु वा होउजा, असंखेज्जेसु भागेसु वा होउजा देखुणे वा लोए होज्जा) एकद्रव्यकी अपेक्षा लेकर आनुपूर्वीद्रव्य लोक के संख्यानवें भाग में भी रहता है असंख्यातवें

" णेगमववद्वाराण' खेत्राणुपूठवी " छत्याहि-

શખ્દાર્થ-(णेगमव बहाराणं सेताणुपुच्वीदव्याइ छोगस्स कि संक्षिज्जइ भागे होज्जा) & ભગવન ! नेगमव्यवद्धार नयसंभत क्षेत्रानुपूची द्रव्या शु देाडना संખ्यातमां ભાગમાં છે ? કે (असंखित्ज्जइमागे होग्जा ?) અसંખ્या तमां ભાગમાં દેाય છે ! (जाव सव्वछोप होज्जा ?) हे समस्त क्षेडमां देवय छे ! इत्तर-(एगं दठवं एडुच्च टोगस्स संक्षिज्जइमागे वा होग्जा, असंक्षि-ग्जाइमागे वा होग्जा, संखेज्जेसु भागेसु वा होग्जा, असंखेज्जेसु भागेसु वा होग्जा, देसूणे वा छोए होग्जा) એક द्रव्यनी अपेक्षाओ विधार डरवामां आवे ता आनुपूत्री द्रव्य देाडना संज्यातमां क्षाजमां पछ रहे छे, असंभ्यातमां

ষা০ ৬९

मनुयोगाहारस्व

144

कन्धद्रव्याणां त्रिचित्रपरिणमनञक्तिमत्त्रात् संख्येयादिमदेशावगाहित्वं बोध्यम्। विशिष्टक्षेत्रात्रगाहोपलक्षितानां स्कन्धद्रव्याणामेव क्षेत्रानुपूर्वीत्वेनोक्तत्वात् । तथा एकं द्रव्यं प्रतीत्य देशोने वा लोके आनुपूर्वीद्रव्यं भवति ।

नतु-अचित्तमहास्कन्धस्य सर्वछोकव्यापकत्वं पूर्वम्रुक्तम्। तस्य च समस्त-होकवर्त्यसंख्येय बदेशछक्षणायां क्षेत्रातुपूर्व्याभवगाढत्वात परिपूर्णस्यापि क्षेत्रातु-पूर्वीत्वं न किंचिद् विरुध्यते, अतस्तदपेक्षया क्षेत्रतोऽप्यानुपूर्वीद्रव्यं सर्वहोकव्यापि माग में भो रहता है, संख्यात भागों में भी रहता है असंख्यात भागों में भी रहता है। क्योंकि स्कंध द्रव्यों की परिणमन द्यक्ति विचिन्न प्रकार की है। अतः विचिन्नप्रकार की परिणमन दाक्ति विचिन्न प्रकार की है। अतः विचिन्नप्रकार की परिणमन दाक्तिवाछे होने के कारण स्कंध द्रव्योंका अवगाहलोक के संख्यातचे आदि भागों में होता है। क्यों कि विद्याण्ट क्षेत्र में अवगाह से उपलक्षित हुए स्कन्ध द्रव्यों को ही क्षेत्रानुपूर्वीरूप से कहागया है। तथा एक द्रव्य की अपेक्षा छेकर आनुपूर्वी द्रव्य कुछ कम-देशोन लोक में भी अवगाहित होता है।

रांका-पहिछे द्रव्यानुपूर्वी में अचिस महारकंघ, कि जो पुझलद्रव्य सबसे बड़ा स्कंघ होता है और जो अनंतानंत परमाणुओं से निष्यन्न होता है। सर्व लोक व्यापी कहा है। इस प्रकार अचित्त महारकंघ की अपेक्षा एक आनुपूर्वी द्रव्य समस्त लोक में व्यापक होकर जब रहता है-तब यह बात आपकी कैसे मानी जा सकती है कि आनुपूर्वी द्रव्य

ભાગમાં પગ્રુ રહે છે, સંખ્યાત ભાગામાં પણ રહે છે, અસંખ્યાત ભાગામાં પણ રહે છે, કારણ કે સ્કંધ દ્રવ્યાની પરિલ્યુમનશકિત વિચિત્ર હાય છે. વિચિત્ર પ્રકારની પરિલ્યુમનશકિતવાળા હાવાને કારણે સ્કંધ દ્રવ્યાના અવગાહ લાકના સંખ્યાતમાં આદિ ભાગામાં હાય છે. કારણ કે વિશિષ્ટ ક્ષેત્રમાં અવગાહથી ઉપલક્ષિત થયેલાં સ્કંધદ્રવ્યાને જ ક્ષેત્ર નુપૂર્વી રૂપે ગણવામાં આવે છે. તથા એક દ્વ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા આનુપૂર્વી દ્વચ અમુક ન્યૂન દેશપ્રમાછ્ય-દેશાન-લાકમાં પણ અવગાહિત હાય છે.

શ'કા-દ્રવ્યાનુપૂર્વીં નું નિરૂપણુ કરતાં પદ્દેલાં આપે એવું કહ્યું છે કે " પુદ્રલ દ્રવ્યના સૌથી માટેા સ્કંધ કે જે અનંતાનંત પરમાણઓમાંથી બને છે, અને જેને અચિત્ત મહાસ્કંધ કહેવામાં આવે છે, તે સવ'લાકવ્યાપી છે." આ પ્રકારે આ અચિત્ત મહાસ્કંધની અપેક્ષાએ એક અનાનુપૂર્વી દ્રવ્ય જે સમસ્ત લાકમાં વ્યાપક હાય તા આપની એ વાત કેવી રીતે માની શકાય કે આનુપૂર્વી દ્રવ્યના એક દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા તે અમુક દેશાન (દેશ ન્યૂન) લાકમાં વ્યાપીને રહે છે ! કારણ કે સમસ્ત લાક-

ชร์เอ่

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११२ क्षेत्रप्रमाणद्वारनिरूपणम्

माप्यते, कथं तर्हि देशोनलोकच्यापिता शेच्यते ? इति चेत् , उच्यते --- अयं लोकं आनुप्र्च्यनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्येः सर्वदैवाशून्य एव भग्तीति सिद्धान्तः । यदिचात्राऽऽनुप्रूर्व्याः सर्वलोकव्यापिता निर्दित्र्येत, तदाऽनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्याणां निरवकाशतयाऽमावः प्रतीयेत, अतभ--अचित्तमहास्कन्धपूरितेऽपि लोके जयन्य-तोऽप्येकः मदेशोऽनानुपूर्वीविषयरवेन विवक्षितः। मदेशद्वयं चायकव्यकद्रव्यविषय-

एक द्रव्य की अपेक्षा करके कुछ कम लोक में व्यापक होकर रहता है । क्योंकि समस्त लोकवर्ती असंख्यात प्रदेशरूप क्षेत्रानुपूर्वी है सो उसमें अवगाढ-अवगाही होने से - परिपूर्ण अचिस्त महास्कंघ का क्षेत्रानु-पूर्वी पना भी कुछ भी विरुद्ध नहीं पड़ता है। इसलिये आनुपूर्वी द्रव्य में एक आनुपूर्वी, द्रव्य की अपेक्षा करके जो देशोन लोक में अवगाहिता प्रकट की है वह ठीक नहीं है।

उत्तर-यह सिद्धान्त है कि यह लोक आनुपूर्वी अनानुपूर्वा और अबक्तव्यक द्रव्यों से सदा ही अश्र्न्य है। यदि आनुपूर्वी द्रव्य को-सर्वलीक व्यापी माना जावे तो किर अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों को ठहरने के लिये स्थान न होने के कारण उनका अभाव प्रसक्त होगा। और जब देशोन लोक में एक आनुपूर्वी द्रव्य व्यापक होकर रहता है। पेसा माना जाता है तो इस प्रकार से अचित्त महास्कंध से पूरित हुए भी लोक में कम से कम एक प्रदेश ऐसा भी आजाता है कि जो अना-नुपूर्वी द्रव्य का विषय रूप से विवक्षित हो जाता है। तथा दो प्रदेश

વતી અસંખ્યાત પ્રદેશરૂપ ક્ષેત્રાનુપૂર્વી છે, અને તેમાં અવગાહી (રહેલા) દ્વાવાથી પરિપૂર્ણ અચિત્ત મહાસ્કંધમાં પદ્ય ક્ષેત્રાનુપૂર્વી ત્વ માનવામાં કાઈ પદ્ય વાંધા જણાતા નથી.

ઉત્તર-એવા સિદ્ધાંત છે કે આ લાક આનુપૂવી અને અવક્તવ્યક દ્રવ્યાેથી રહિત કઠી હાતા નથી જો આનુપૂવી બ્લ્યને સર્વલાકવ્યાપી માન-વામાં આવે, તા અનાનુપૂવી અને અવક્તવ્યક દ્રવ્યાને રહેવાનું રથાન જ બાકી ન રહે ! અને તે કારણે તેમના અમાવ જ માનવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થશે જો એવું મનવામાં આવે કે દેશાન (દેશ ન્યૂન) લાકમાં એક આનુ પૂર્વી દ્રવ્ય વ્યાપીને રહે છે, તા અચિત્ત મહારક ધ વડે પૂરિત થયેલા લાકમાં પણ ઓછામાં આછા એક પ્રદેશ એવા પણ બાકી રહેશે કે જેમાં અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યના સદ્ભાવ ઉઠાઈ શકે, તથા તે લાકમાં એ પ્રદેશ એવા

भनुयोगद्वारंस्त्रे

र**वेन दिवक्षितम्, आनु**पूर्वीद्रव्यस्य तत्र सत्त्वेऽपि तस्याऽमाधान्येन विवक्षणात्, अना**तु-पूर्व्यवक्तव्यकयोस्तु माधान्येन विवक्षणादिति, अतोऽत्र देशोनो लोकोऽत्र विवक्षितइति। <b>ढक्त' च**—

" महर्संधापुण्गे वि य अवसन्त्रगऽणाणुपुन्विदव्याइं। जद्देसोगाढाइं तद्देसेणं स लोगूणो '' ॥१॥ छाया—महास्कन्धाऽऽपूर्णेऽपि च अवक्तन्यकाऽनानुर् ्रीट्रन्याणि।

यदेशावगाढानि तदेशेन स छोकोनः ॥ इति ।

नतु यधेवं तर्हि द्रव्यानुप्व्यामिपि सर्वलोकव्यापित्वमानुप्वींद्रव्यस्य यहुक्तं तद् विरुध्यते, अनानुपूर्व्ययक्तव्यकद्रव्याणामनवकाशत्वेन तत्राप्यभाव मतीति-एसे भी आ जाते हैं कि जो अवक्तव्यक द्रव्य के विषयरूप से विव-क्षित हो जाते हैं । इन एक और दो प्रदेशों में आनुपूर्वी द्रव्य का भी सद्भाव रहता है तो भी अप्रधान होने से उसकी वहां विवक्षा नहीं होती है। अनानुपूर्वा और अवक्तव्यक इन द्रव्यों की ही प्रधानता होने से विवक्षा की जाती है । इसलिये आनुपूर्वी द्रव्य एक आनुपूर्वी द्रव्य की अपेक्षा से देशोन लोक में अवगाहित कहा गया है। यही बात उक्तंच-"महाखंघा पुण्णेविय इत्यादि" करके इस गाधा द्वारा प्रकट की गई है।

इंगका-यदि यही बात है कि एक अनानुपूर्वी ढ़ब्य क्षेत्रानुपूर्वी में देशोन लोक व्यापी है फिर द्रव्यानुपूर्वीमें भी यही बात माननी चाहिये-परन्तु वहां ऐसी बात नहीं मानी गई है वहां तो आनुपूर्वी द्रव्य को सर्व लोक व्यापी कहा गया है । क्षेत्रानुपूर्वी में अनानुपूर्वी द्रव्य को सर्व-

પણુ ખાકી રહેશે કે જેમાં અવકતવ્યક દ્રવ્યને અવગ હ સંભવી શકશે તે એક અને બે પ્રદેશામાં આનુપૂર્વા દ્રવ્યને પણ સદૂભાવ રહે છે, છતાં પણ તે ત્યાં અપ્રધાન હેાવાને કારણે તેની વિવક્ષા અહીં કરી નથી અનાનુપૂર્વા અને અવકતવ્યક, આ બે દ્રવ્યાતી જ ત્યાં પ્રધાનતા હેાવાથી તેમની જ વિવક્ષા કરવામાં આવી છે. તેથી જ એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે આનુપૂર્વી દ્રવ્યના એક આનુપૂર્વા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા તેની અવગાહના દેશાન લાકમાં છે. એજ વાતને '' महाસંધા વુજ્ળેવિય '' ઇત્યાદિ સ્ત્રપાઠ દ્વારા અહીં પ્રકટ કરવામાં આવી છે.

શ'કા–જો એક આનુપૂર્વા દ્રબ્ય લેત્રાનુપૂર્વી'માં દેશાન (દેશ ન્યૂન) લાકબ્યાપી હાય, તા દ્રબ્યાનુપૂર્વી'માં પણુ એવી જ વાતના સ્વીકાર થવા જોઇએ પરન્તુ દ્રવ્યાનુપૂર્વી'માં એવી વાતના સ્વીકાર કરવાને અઠલે આનુપૂર્વી દ્ર'યને સર્વ'લાકબ્યાપી કહેવામાં આવેલ છે. ક્ષેત્રાનુપૂર્વીમાં આનુપૂર્વી દ્રબ્યને

ଧୃଟ୍ଟ

## अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र ११२ क्षेत्रप्रमाणद्वारनिरूपणम्

मसद्गात, सर्वकालं च तेषामप्यवस्थितिप्रतिपादना ? दिति चेत्? उच्यते-द्रव्यानुपूर्व्यां दि द्रव्याणामेवानुपूर्व्यादिमाव उक्तः, न तु क्षेत्रस्य, तस्य तत्रानधि इतत्वात् । आनुपूर्व्यादिद्रव्यागां परस्वरमेदेऽपि एकस्मिन्नपि क्षेत्रे तदवस्थानं न किंचिद् विरुघ्यते, यथा एकापवरकान्तर्गतानेक प्रदीपप्रमाणामवस्थिति ने विरुध्यते । इत्थं च द्रव्यानुपूर्व्यामानुपूर्वीद्रव्याणां समस्तलोके विद्यमानस्वेऽपि न तत्र कस्या छोक व्यापी मानने में जो आपने अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यको ठहरने के लिये स्थान होने के कारण उनमें अभाव के प्रसंग प्राप्त होने का कथन किया है, सो वही अभाव के प्रसंग प्राप्त होने के कारण उन अनानुपूर्वा अोर अवक्तव्यक द्रव्योंके लिये द्रव्यानुपूर्वी में भी आनुपूर्वी द्रव्य को सर्वलोकव्यापी मानने पर उपस्थित होता है । परन्तु ऐसा तो ह नहीं-क्योंकि सर्वकाल उन दोनों का भी अवस्थान माना गया है ।

उत्तर-द्रव्यानुपूर्थी में द्रव्यों के ही आनुपूर्वी आदि भाव का कथन किया गया है। आकाश रूप क्षेत्र को आनुपूर्वी आदि भाव का नहीं। क्योंकि वहां पर द्रव्यानुपूर्वी में-आकाश रूप क्षेत्र का विचार अधिकृत नहीं है। आनुपूर्वी आदि द्रव्यों का परस्पर में भेद होने पर भी उनका अवस्थान एक भी आकाश प्रदेश रूप क्षेत्र में थोड़ा सा भी विरुद्ध नहीं पड़ता है, जैसे एक कोठे के अन्तर्गत अनेक प्रदीप प्रभाओं की अवस्थिति में कोई विरोध नहीं होता है। इस प्रकार द्रव्यानुपूर्वी मे आनुपूर्वीद्रव्यों

સવ<sup>°</sup>લા કબ્યાપી માનવામાં આવે એવા પ્રસંગ પ્રાપ્ત થવાના ભય અતાવ્યા છે કે એ પ્રકારની માન્યતાના સ્વીકાર કરવામાં આવે તા અનાનુપૂર્વા<sup>°</sup> અને અવકતવ્યક શ્વ્ય ને રહેવાના સ્થાનના જ અભાવ રહેવાને કારછુે તે દ્રબ્યાના અભાવ મનવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે. તા આનુપૂવી<sup>°</sup> શ્વ્યને સવ<sup>°</sup>લા કબ્યાપી માનવામાં આવે તા અનાનુપૂર્વા<sup>°</sup> અને અવકતવ્યક દ્રવ્યાના પણ અભાવ માનવાનું કારણ અહીં પણ ઉપસ્થિત થશે પરન્તુ એવી વાત તા સંભવિત નથી, કારણ કે તે અનંનેના સદુભાવ સદા માનવામાં આવેલા જ છે.

ઉત્તર-દ્રબ્યાનુપૂર્વાંમાં દ્રબ્યાના જ આનુપૂર્વી આદિ ભાવનું કથન કરવામાં આબ્યું છે-આકાશરૂપ ક્ષેત્રના આનુપૂર્વી આદિ ભાવનું કથક થયું નથી, કારણુ કે દ્રબ્યાનુપૂર્વાંમાં આકાશ રૂપ ક્ષેત્રના વિચાર અધિકૃત નથી. આનુ-પૂર્વી આદિ દ્રબ્યોના પરશ્પરમાં ભેદ હાેવા છતાં પણુ તેમનું અવસ્થાન એક પણુ આકાશપદેશ રૂપ ક્ષેત્રમાં સહેજ પણુ વિરુદ્ધ પડતું નથી જેવી રીતે એક કાેઠાની અંદર પ્રદીપા (દીવા) ની પ્રભાઐાની અવસ્થિતિમાં કાેઇ વિરાધ પડતા નથી, એજ પ્રમાણે દ્રબ્યાનુપૂર્વોંમાં આનુપૂર્વી દ્રબ્યોને સમસ્ત લાેકમાં

अनुयोगद्वारस्व

भ्यनपत्राग्न इति, न कश्चिद् दोषः । क्षेत्रान्नपूर्व्यां तु द्रव्याणामौपचारिक एवार्नु पूच्यादिमात्रः, मुख्यतस्तु क्षेत्रस्यैवानुपूर्व्यादिभावो विवक्षित्तः, तस्यैवाशधिकारात्। तस्मादत्र यदि सर्वेऽपि ळोकपदेशा आनुपूर्व्या व्याप्ता मवेयुस्तर्दि अनानुपूर्व्यवक्त-व्यकतया क्रिमन्यत् क्षेत्रं क्षेत्रानुपूर्वीस्यात् १। येषु नमःमदेशेष्वानुपूर्व्ययतेष्वेवाना नुपूर्व्यवक्तव्ययशोरपि सद्भावः स्थादिति तु न वक्तुं शक्यते, द्रव्यावगाहमेदेन

को समस्त स्रोक में व्यापक मानने पर भी वहां अनानुपूर्थी और अब कव्यक द्रव्यों के ठहरने में अनयकाश रूप दोष की आपसि का प्रसंग प्राप्त थोड़ा भी नहीं होता है। परन्तु क्षेत्रानुपूर्वी में जो द्रव्यों का आनु-पूर्वी आदि भाव कहा गया है वह तो औपचारिक ही हैं। क्योंकि इस क्षेत्रानुपूर्वी में क्षेत्र में, ही आनुपूर्वी आदि रूप भाष मुख्य रूप से विक क्षित हुआ है, इसका कारण यह है कि उसका यहां अधिकार घल रहा है, इसलिये क्षेत्रानुपूर्वी में यदि सब भी लोक के प्रदेश आनुपूर्वी से व्या-स हो जावे तो किर अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक रूा से और कौन से दूमरे प्रदेशरुपी क्षेत्र क्षेत्रानुपूर्वी का सद्भभाव है उन्हीं में अनानुपूर्वी और अवक्तव्यकों का सद्भभाव हो सके ? नहीं हो सकेगा। अतः किर यह कैसे कहा जा सकता है, कि जिन आकाश प्रदेशों में आनुपूर्वी सद्भभाव है उन्हों में अनानुपूर्वियों और अवक्तव्यकों का भी सद्भाव हैं। यह कैसे कहा जा सकता है, कि जिन आकाश प्रदेशों में आनुपूर्वी का सद्भभाव है उन्हों के अनानुपूर्वियों और अवक्तव्यकों का भी सद्भाव हैं। यह कैसे कहा जा सकता है, कि जिन आकाश प्रदेशों में आनुपूर्वी का

ભાષક માનવા છતાં પશુ ત્યાં અનાનુપૂર્વી અને અવકતવ્યક દ્રવ્યાને રહેવામાં આવકાશ રૂપ દોવની આપત્તિના પ્રસંગ બિલકુલ પ્રાપ્ત થતા નથી. પરન્તુ શ્વેત્રાનુપૂર્વામાં કવ્યાના જે આનુપૂર્વી આદિ સાવ કહેવામાં આવ્યા છે તે તા ભીપચારિક જ છે, કારણુ કે આ ક્ષેત્રાનુપૂર્વીમાં ક્ષેત્રમાં જ આનુપૂર્વી આદિ કૃપ ભાવ મુખ્ય રૂપે વિવક્ષિત થયા છે તેનું કારણુ એ છે કે તેના જ મધિકાર અહી ચાલી રહ્યો છે તેથી ક્ષેત્રાનુપૂર્વીમાં ને લાકના સમસ્ત પ્રદેશા માનુપૂર્વી વડે વ્યાસ થઇ જાય, તા અન નુપૂર્વી અને અવકતવ્યક દ્રવ્યાના જેમાં સદ્ભાવ હાય એવાં અન્ય પ્રદેશા રૂપ ક્ષેત્રના સદ્ભાવ જ ક્યાથી રહે! આ પ્રકારની પરિસ્થિતિમાં એવું કેવી રીતે કહી શકાય કે જે ભાકાશપ્રદેશામાં આવપૂર્વીઓના સદ્ભાવ છે, છેજ આકાશપ્રદેશામાં અનાનુ-પૂર્વી એવા અને અવકતવ્યકોના પણ સદભાવ છે. જો આ ગાળતને અનલ-

सनुयोगकन्द्रिका टीका सूत्र ११२ क्षेत्रप्रमाणद्वारनिरूपणम्

क्षेत्रभेदस्य विवक्षणातः । तस्मादनासुपूर्व्यवक्तव्यकयो विंषयं प्रदेशव्यं विंडाय होष-मदेशा एवानुपूर्व्या विषयो भवतीति मदेशत्रयद्रक्षणेन देशेन लोकम्योनता त्रिव-सिता, अतः क्षेत्रानुपूर्व्यामेकं द्रव्यं प्रतीत्य आनुपूर्नींद्रव्यं देशोने लोके भवति। प्रदेशों में आनुपूर्वी द्रव्य अवगाहित होते हैं, उन्हीं प्रदेशों में शेष दो हृह्य भी अवगाहित होते हैं। अतः अनानुपूर्वी और अथक्तव्यक द्रव्यों से अधिष्ठित वे कुछ प्रदेश अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक रूप से कहे जातेंगे । सो ऐसा कहना भी ठीक नहीं है कारण इस प्रकार के कधन से द्रब्प के अधगाह की भिन्नता से क्षेत्र में भेद आजाता है। जिसकी यहां विवक्षा है। तारग्य कहने का यह है कि द्रव्यानुपूर्वी में आनुपूर्वी इव्यों का समस्त लोक में अवस्थान न होने पर भी अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों के अवस्थान होनेपर वहां कोई दोष नहीं आता है। परन्त क्षेत्रानुपूर्वी में यदि आनुपूर्वीद्रव्य को समस्त लोक घ्यापी माना जावे अर्थात् लोक के समस्त प्रदेश आनुपूर्वी रूव सान लिये जाते तो इस स्थिति में अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक प्रदेश कौनसे माने जावेंगे कि जिनमें अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्य ठहर सके । अतः यह मानना चाहिये कि इस क्षेत्रानुपूर्वी में एक प्रदेश अनानुपूर्वी क्षेत्रानु-नुपूर्वी का विषय है और दो मदेश अवक्तव्यक क्षेत्रानुपूर्वी के विषय

ક્ષીને એવી દ દ્વીલ કરવામાં આવે કે '' જે આકાશપ્રદેશામાં આનુપૂર્વાં દ્રવ્યા અવગાહિત હોય છે, એજ પ્રદેશામાં બાકીના અન્ને દ્રવ્યા અવગાહિત હાય છે, અને તે કારણને લીધે અનાનુપૂર્વા અને અવકતવ્યક દ્રવ્યાશ અધિષ્ઠિત એવાં એજ અમુક પ્રદેશાને અનાનુપૂર્વા અને અવકતવ્યક દ્રપ્ય કહી શકાશ. " આ પ્રકારની માન્યતા પછ્ય બરાબર નથી, કારણ કે આ પ્રાવની માન્યતાના સ્વીકાર કરવાથી દ્રવ્યના અવગાહની બિન્નતાને લીધે ક્ષેત્રમાં પછુ બિન્નતા આવી જાય છે. તેની જ અહીં વિવક્ષા ચાલી રહી છે આ સમસ્ત કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે દ્રવ્યાનુપૂર્વીમાં આનુપૂર્વા દ્વચેતું સમસ્ત લાકમાં અવસ્થાન દાવા છતાં પણ આનાનુપૂર્વી અને અવકતવ્યક દ્વચેતું ત્યાં અવસ્થાન માનવામાં કાઇ દાય નથી પરન્તુ ક્ષેત્રાનું પૂર્વીમાં બે આનુપૂર્વી સમસ્ત લાક-વ્યાપી માનવામાં આવે એટલે કે લોકના સમસ્ત પ્રદેશાને બે આનુપૂર્વી સમસ્ત લોક-વ્યાપી માનવામાં આવે એટલે કે લોકના સમસ્ત પ્રદેશાને બે આનુપૂર્વી સમસ્ત થઇ શકે એવાં અનાનુપૂર્વી પ્રકેશા કાને આવક્તવ્યક દ્વચે જેમાં અવગાહિત થઇ શકે એવાં અનાનુપૂર્વી પ્રકેશા કાને માનવા કે તથી એવું જ માનવું પડશે કે આ ક્ષેત્રાનુપૂર્વીમાં એકપ્રદેશ અનાનુપૂર્વી ક્ષેત્ર છે. આ

For Private and Personal Use Only

मनुयोगद्वारस्त्रे

तथा-नानाद्रव्याणि प्रतीत्य आनुपूर्वीद्रव्याणि नियमात् सर्वछोके भवन्ति । श्यादिप्रदेशावगाढ भेइतो नानाविधैः=विभिन्नप्रकारैरानुपूर्वीद्रव्यैः सर्वेऽपि कोको व्याप्त इति भावः ।

हैं। इस प्रकार अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों को ठहरने के लिये ये तीन प्रदेश लोक के हैं। इन प्रदेशों में ययपि आनुपूर्वीदव्य भी अवगा-हिन होकर रहता है-परन्तु उसकी यहां गौणता है, और रोष दो द्रव्यों की मुख्यता है, इस प्रकार अवगाहियों के भेद से अवगाहरूप आकाश में मेद आजाता है। अतः अनानुपूर्वी और अवक्तव्यकद्रव्यों के विषय-भूत प्रदेशत्रय को छोड़ कर बाकी के समस्त प्रदेश लोक के आनुपूर्वी रूप हैं। तथा एकप्रदेश अनानुपूर्वी और अवक्तव्यकद्रव्यों के विषय-भूत प्रदेशत्रय को छोड़ कर बाकी के समस्त प्रदेश अवक्तव्यक हैं। इसी कारण तीन प्रदेशरूप देशरूप देश से न्यूनता लोक में विवक्षित की गई है। अर्थात् लोक के ये ३ प्रदेश आनुपूर्वी नहीं हैं और वाकी के समस्त प्रदेश आनुपूर्वीरूप हैं। इस प्रकार क्षेत्रानुपूर्वी में एक आनुपूर्वी द्रव्य को आश्रित करके तीन प्रदेश न्यून समस्त लोक में आनुपूर्वी द्रव्य को आश्रित करके तीन प्रदेश न्यून समस्त लोक में आनुपूर्वी द्रव्य को आश्रित करके तीन प्रदेश न्यून समस्त लोक में आनुपूर्वी द्रव्य को आश्रित करके तीन प्रदेश न्यून समस्त लोक में आनुपूर्वी द्रव्य को आश्रित करके तीन प्रदेश न्यून समस्त लोक में आनुपूर्वी द्रव्य को आश्रित करके तीन प्रदेश न्यून समस्त शत्य (नाणादव्याई पडुच्च नियमा) नाना द्रव्यों की अपेक्षा लेकर समस्त आनुपूर्वी द्रव्य नियम से सर्वलोक में अवगाही है। अर्थत् लोक के श्यादिप्रदेशों में

રીતે અનાનુપૂવી અને અવક્તવ્યક દ્રવ્યાને રહેવા માટે લાેકના આ ત્રણ પ્રદેશા છે. તે પ્રદેશામાં બે કે આનુપૂવી દ્રવ્ય પણુ અવગાહિત શઇને રહે છે, પરન્તુ તેની ત્યાં ગૌણતા છે અને બાકીના બે દ્રવ્યાની પ્રધાનતા છે. આ પ્રકાર અવગાહિત દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ અવગાહરૂપ આકા-શમાં પણુ લેદ આવી જાય છે. તેથી અનાનુપૂવી અને અવક્તવ્યક દ્રવ્યાના વિષય રૂપ ત્રણુ પ્રદેશા સિવાયના લાેકના બાકીના સમસ્ત પ્રદેશા આનુપૂવી રૂપ છે. તથા એક પ્રદેશ અનાનુપૂર્વી રૂપ અને બે પ્રદેશા અવક્તવ્યક રૂપ છે. આ કારણે ત્રણુ પ્રદેશરૂપ દેશની અપેક્ષાએ લાેકમાં ન્યૂનતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. એટલે કે લાેકના તે ત્રણુ પ્રદેશા આનુપૂવી રૂપ છે. આ કારણે ત્રણુ પ્રદેશરૂપ દેશની અપેક્ષાએ લાેકમાં ન્યૂનતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. એટલે કે લાેકના તે ત્રણુ પ્રદેશા આનુપૂવી રૂપ નથી અને બાકીના સમસ્ત પ્રદેશા આનુપૂર્વી રૂપ છે. આ રીતે એ કથન સિદ્ધ થાય છે કે ક્ષેત્રાનુપૂર્વી માં એક અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યને આશ્રિત કરીને ત્રણુ પ્રદેશ ન્યૂન સમસ્ત લેાકમાં આનુપૂર્વી દ્રવ્યની અવગાહના છે.

તથા ( नाणादव्वाइ' पद्धच्च नियमा ) વિવિધ દ્રબ્યાેની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તેા સમસ્ત આનુપૂર્વા દ્રબ્ય નિયમથી જ સર્વ'લાેકમાં અવગાદ્ધ

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११२ क्षेत्रप्रमाणद्वारनिरूपणम्

तथा-नैगमव्यवहारसम्मतानाम् अनानुपूर्वींद्रव्याणां पृच्छायां=पश्चे तु एवं विह्येयम्-एकं द्रव्यं प्रतीत्य अनानुपूर्वींद्रव्यं नो संख्येयतमभागे भवति, नो संख्ये येषु भागेषु भवति, नो असंख्येयेषु भागेषु भवति, नापि च सर्वलोके भवति, किन्तु-असंख्येयतमभागे भवति । अयं भावः-पकं द्रव्यमाश्रित्यानानुपूर्वींद्रव्यं

स्थित आतुपूबी द्रव्यों के मेद से विभिन्न प्रकार के आनुपूवी द्रव्यों से समस्त लोक व्याप्त हैं। (णेगमबवहाराणं) नेगम व्यवहारनयसंमत (अणाणुपुव्वोदव्वाइं) अनानुपूर्वी द्रव्यों के (पुच्छाए) प्रदनों में तो इस प्रकार समझना चाहिये (एगं दव्वं) एक द्रव्य की (पडुच्च) प्रतीति करके अर्थात् एक अनानुपूर्वीद्रव्य की अपेक्षा करके-(नो संखेज्जहभागे होज्जा) अनानुपूर्वी द्रव्य लोक के संख्यातवें भाग में अवगाही नहीं हैं (नो संखेज्जेस भागेस होज्जा, संख्यात भागों में अवगाही नहीं हैं (नो संखेज्जेस भागेस होज्जा, अंख्यात भागों में अवगाही नहीं हैं) (नो असंखेज्जेस भागेस होज्जा, अंख्यात भागों में अवगाही नहीं हैं) (नो सव्वलोए होज्जा) और न सर्वलोक मे अवगाही हैं किन्तु ( असंखेज्जह भागे होज्जा) लोक के असंख्यातवें भाग में अवगाही हैं। अयं भाव:-एक आनानुपूर्वी द्रव्य को खेकर जब यह विचार किया जाता है कि अनानु-पूर्वीद्रव्य लोक के बौन से भाग में अवगाही हैं। त्व यह उत्तर मिलता है कि असंख्यातवें भाग में अवगाही है। क्योंकि अनानुपूर्वी द्रव्य

(રહેલુ') છે. એટલે કે લેાકના ત્રઘ્યુ આદિ પ્રદેશામાં રહેલા આનુપૂર્વા દ્રબ્યાના લેકથી વિભિન્ન પ્રકારના આનુપૂર્વી દ્રબ્યા વડે સમસ્ત લાક બ્યાપ્ત છે. (णेगम-ववहाराणं) નૈગમબ્યવહાર નયસંમત (अणाणुपुठ्वी इव्वाणं) અનાનુપૂર્વા દ્રબ્યાના (पुच्छाए) પ્રશ્નોમાં (વિષયમાં) તા આ પ્રમાણે સમજવું નેઈએ-(एगं दव्व' पहुच्च) ને એક અનાનુપૂર્વા દ્રબ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તા ( नो संसिच्झइभागे होच्जा) અનાનુપૂર્વા દ્રબ્ય લાકના સંખ્યાતમાં ભાગમાં અવગાહી નથી, ( नो संसेच्जेसु भागेसु होच्जा), લાકના સંખ્યાત ભાગમાં પણ અવગાહી નથી, ( नो संसेच्जेसु भागेसु होच्जा), લાકના સંખ્યાત ભાગમાં પણ અવગાહી નથી, ( नो संस्वच्जेसु भागेसु होच्जा) અસંખ્યાત ભાગમાં પણ અવગાહી નથી, ( नो सच्चलेप होच्जा) અને સમસ્ત લાકમાં પણ અવગાહી નથી, પરન્તુ ( असंसेच्जाइभागे होच्जा) લોકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં અવગાહી નથી, પરન્તુ ( असंसेच्जाइभागे होच्जा) લોકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં અવગાહી છે. આ સઘળા કથનના ભાવાર્થ એ છે કે એક અનાનુ-પૂર્વા દ્રબ્યની બાબતમાં એવા વિચાર કરવામાં આવે કે '' એક અનાનુપૂર્વા દ્રબ્ય લોકના કેટલા ભાગમાં અવગાહી છે! આ પ્રશ્નના ઉત્તર એ છે કે તે લોકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં જ અવગાહી છે. કારણ કે અનાનુપૂર્વા દ્રબ્ય **ક**ાર દગ

### अनुयोगद्वारस्त्रे

स्रोकस्य संख्येयतमे भाग एव वर्तते, एकमदेशावगाढस्यैवानानुपूर्वीत्वेन विवक्षणात्, एकप्रदेशस्य च क्रोकाऽसंख्येयभागवर्त्तित्वादिति । नानाद्रव्याण्याश्रित्य तु अनानु-पूर्वीद्रव्याणि नियमात सर्वस्त्रोकव्यापीनि भवन्ति, एकैकप्रदेशावगाढद्रव्यभेदानां समस्तलोकव्यापित्वादिति भावः ।

एवम्=अनानुपूर्वीद्रव्यवत् अवक्तव्यकद्रव्याण्यपि भणितव्यानि=वक्तव्यानि । अयं भावः--एकं द्रव्यमाश्रित्यावक्तव्यकद्रव्यमपि असंख्येयक्षममागे एव भवति, द्विमदेशावगाढस्यैवावक्तव्यकद्रव्यत्वेनाभिधानात् भदेशद्वयस्य च छोकासंख्येय-रूप से वही द्रव्य विवक्षित हुआ है, जो लोक के एकप्रदेश में ही-अव-गाढ होता है । लोक का एकप्रदेश लोक के असंख्यातवें भाग में रहने वाला है । इसलिये अनानुपूर्वी द्रव्य लोक के असंख्यातवें भाग में रहने वाला है । इसलिये अनानुपूर्वी द्रव्य लोक के असंख्यातवें भाग में रहने वाला है । इसलिये अनानुपूर्वी द्रव्य लोक के असंख्यातवें भाग में रहने वाला है । इसलिये अनानुपूर्वी द्रव्य लोक के असंख्यातवें भाग में रहने वाला है । इसलिये अनानुपूर्वी द्रव्य लोक के असंख्यातवें भाग में ही अवगाही माना गया है । (नाणा द्व्वाइं) नाना अनानुपूर्वी द्वव्यों की( प-डुच्च) अपेक्षा लेकर अनेक अनानुपूर्वी द्रव्य (णियमा) नियम से (सच्व-लोए होज्जा) सर्वलोक व्यापी माने गये हैं । क्योंकि एक एकप्रदेश में अवगाढ अनानुपूर्वीद्रव्यों के भेद समस्त लोक को व्याप्त किये हुए रहते हैं । ( एवं अवत्तव्यगदव्याणि वि भाणियव्याणि ) इसी प्रकार अनानुपूर्वी द्रव्य की तरह अवक्तव्यक द्रव्यों के विषय में भी जानना चाहिये । तार्थ्य कहने का यह है कि एक अवक्तव्यक द्रव्य की अपेक्षा से एक अवक्तव्यकद्रव्य भी लोक के असंख्यातवें भाग में ही अवगा-ही रहता है, क्योंकि लोक के प्रदेशद्र्य में अवगादहुए द्रव्य को अवक्त-

રૂપે એજ દ્રવ્ય વિવક્ષિત થયું છે કે જે લાેકના એક પ્રદેશમાં જ રહેલું હાય છે. લાેકના એક પ્રદેશ લાેકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં રહેલા હાેય છે. તે કારણે અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યને લાેકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં જ અવગાહી માનવામાં આવ્યું છે.

( નાળાવવ્વા દ' વદુच્ય) વિવિધ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યાેની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તા ( ળિયમા ઘવ્વજોષ દોગ્જા) તા તેમને નિયમથી જ સર્વ'લાકવ્યાપી માનવામાં આવેલ છે, કારણુ કે એક એક પ્રદેશમાં અવગાઢ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યાેના લેઠા સમસ્ત લાકને વ્યાપ્ત કરીને રહેલાં હાય છે. (પ્વં લવત્તવ્વગાવવ્યાળિ વિ માળિયવ્વાળિ) અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યાના જેવું જ કથન અવસ્તવ્યક દ્રવ્યા વિષે પણ અહીં ગ્રહણ કરવું ભેઈએ એટલે કે એક અવ-ક્રતવ્યક દ્રવ્યા વિષે પણ અહીં ગ્રહણ કરવું ભેઈએ એટલે કે એક અવ-ક્રતવ્યક દ્રવ્યા વિષે પણ અહીં ગ્રહણ કરવું ભેઈએ એટલે કે એક અવ-ક્રતવ્યક દ્રવ્યા વિષે પણ અહીં ગ્રહણ કરવું ભેઈએ એટલે કે એક અવ-ક્રતવ્યક દ્રવ્યાં વિષે પણ અહીં ગ્રહણ કરવું ભેઈએ એટલે કે એક અવ-ક્રતવ્યક દ્રવ્યાં બધાર કરવામાં આવે, તા એમ કહેવું ભેઈએ કે એક અવક્તવ્યક દ્રવ્ય લોકના અસ'ખ્યાતમાં ભાગમાં જ અવગાહી હાય છે, કારણ કે લોકના એ પ્રદેશોમાં જ અવગાહિત થયેલા દ્રવ્યને અવક્રતવ્યક

मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११२ क्षेत्रप्रमाणद्वारनिरूपणम्

मागवर्तित्वात् । नानाद्रव्याण्याश्रिस्य तु अवक्तव्यकद्रव्याणि सर्वछोके सन्ति, नाना-द्रव्यापेक्षया द्विप्रदेशावगाढानामवक्तव्यकद्रव्याणां समस्तछोकव्यापित्वादिति मावः। ननू–आनुपूर्व्यादीति त्रीण्यपि द्रव्याणि सर्वछोकव्यापीनि पोच्यन्ते, इस्थं च

येष्वाकाश्वप्रदेशेषु आनुप्रीं, तेष्वेवाकाशभदेशेषु अनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्ययोरपि सद्धावः मतिपादितो भवति, एवं च कथमेकस्यैव क्षेत्रस्य परस्परविरूद्धं भिन्न-विषयम् आनुपूर्व्यादिव्यपदेशत्रयं स्यात् ? इति चेत् , अत्रोच्यते-व्यादिप्रदेशाव-

व्यक द्रव्यरूप से कहा गया है। लोक के असंख्यात प्रदेशों की अपेक्षा से असंख्यातवें भाग रूप पड़ते हैं। इसलिये अवक्तव्यक द्रव्य को लोक के असंख्यातवें भागवर्ती माना गया है। तथा नाना अवक्तव्यकद्रव्यों की अपेक्षा से जितने भी अवक्तव्यक द्रव्य हैं, वे सब लोक के दो २ प्रदेशों में व्यापक रहने के कारण सर्वलोकव्यापी माने गये हैं।

रांका-आनुपूर्वी आदि जो द्रव्य हैं वे सब ही लोकव्यापी हैं ऐसा आप कहते हैं। सो जिन आकाश प्रदेशों में आनुपूर्वी द्रव्य रहते हैं। उन्हीं आकाश प्रदेशों में इतर दो अनानुपूर्वी अवक्तव्यक द्रव्य भी रहते हैं। यही बात इस कथन से प्रतिपादित होती है। अतः इस प्रकार के कथन से एक ही क्षेत्र में परस्पर बिरुद्ध आनुपूर्वी आदि व्यपदेशश्रय जो कि भिन्न भिन्न विषय से संबंधित है, केसे संगत हो सकता है?

દ્રવ્ય કહેવામાં આવે છે. લાેકના તે બે પ્રદેશાને લાેકના અસ'ખ્યાત પ્રદેશાની સાથે સરખાવવામાં આવે તા લાેકના અસ'ખ્યાતમાં ભાગની બરાબર જ હાેય છે. તે કારણે જ એક અવક્તવ્યક દ્રવ્યને લાેકના અસ'ખ્યાતમાં ભાગમાં જ રહેલું માનવામાં આવ્યું છે. વિવિધ અવક્તવ્યક દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર-વામાં આવે તા તે સઘળાં અવક્તવ્યક દ્રવ્યા લાેકના અબ્બે પ્રદેશામાં વ્યાપ્ત હાવાને કારણે તેમને સર્વલાકવ્યાપી માનવામાં આવ્યાં છે.

 Sug

अनुयोगद्वारस्त्रे

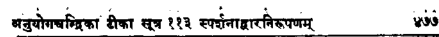
गाढाद् द्रव्याद् भिन्नमेव तावदेकमदेन्नावगाढम्, ताभ्यां च भिन्नं द्विप्रदेशाव-गाढम् । इत्यं च आधेयस्यानगाहकद्रव्यस्य भेदादाधारस्याप्यवगाह्यस्य क्षेत्रस्य भेदः

र्दाकाकार की इस दांका का भाव यह है कि एकही क्षेत्र में आनुपूर्वी अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक इन तीनों की संगति कैसे हो सकती है? क्योंकि यह आनुपूर्वी आदिका भाव एक दूमरे से सर्वथा विरुद्ध है। क्योंकि इनका विषय अपना २ भिन्न २ है। यदि ये तीनों व्याप्त रूप होते तो एक क्षेत्र में घटित भी हो जाते-परन्तु ऐसे तो ये-नहीं हैं। ये तो तीनों व्यापक द्रव्य हैं। इस प्रकार जो आकाद्याप्रदेश आनुपूर्वी रूप से कहें जावेगें वे ही अनानुपूर्वी और अवक्तव्यकरूप से कैसे व्यपदिष्ट हो सकते हैं ? इसलिये अनानुपूर्वी और अवक्तव्यकरूप से कैसे व्यपदिष्ट हो सकते हैं ? इसलिये अनानुपूर्वी आदि आदि माव को व्यापक मानने पर एक ही आकाधारूप क्षेत्र में आनुपूर्वी आदि व्यपदेश भिक्ष विषयवाला होने के कारण परस्पर बिरुद्ध पडता है।

उत्तर-आकाशरूप क्षेत्र यदि एकही माना जाता तो इस प्रकार की शंका संगत हो सकती-परन्तु ऐसां नहीं है। क्योंकि ज्यादिप्रदेशों में अवगाढ जो आनुपूर्वीद्रव्य है उससे एक मदेशागाढ द्रव्य भिन्न है, और इन दोनों से द्विप्रदेशावगाढ द्रव्य भिन्न है। इस प्रकार आधेय रूप जो

શકે ! શંકાકારની શંકાના ભાવાર્થ એવા છે કે આનુપૂર્વા, અનાનુપૂર્વા અને અવક્લબ્યક દ્રબ્યાનું અસ્લિત્વ એક જ ક્ષેત્રમાં કેવી રીતે સંભવી શકે ! આ આનુપૂર્વા આદિ ભાવા પરસ્પરથી બિલકુલ વિરૂદ્ધ શુછુધર્માં ધરાવે છે, તે પ્રત્યેકના વિષય પરસ્પરથી ભિન્ન બિન્ન છે, છતાં તેમને આપ સર્વલાક બ્યાપી કેવી રીતે કહેા છા ! જો તે ત્રછે બ્યાપ્ય રૂપ હાેત તા એક ક્ષેત્રમાં તેમના સદ્દભાવ માની શકાલ, પરન્તુ તેઓ બ્યાપ્ય રૂપ નથી તે ત્રછે બ્યાપક દ્રબ્ય રૂપ છે. આ પરિસ્થિતિમાં જે આકાશપ્રદેશાને આનુપૂર્વા રૂપે આેળખવામાં આવશે, એજ આકાશપ્રદેશાને આનુપૂર્વા અને અવક્લબ્યક રૂપે કેવી રીતે કહી શકાશે ! તેથી અનાનુપૂર્વા આદિ ભાવાને બ્યાપક માનવામાં આવે તા એક જ આકાશરૂપ ક્ષેત્રમાં આનુપૂર્વા આદિ ભાવાને બ્યાપક સાનવામાં આવે તા કારણે પરસ્પરથી વિરૃદ્ધ પડે છે.

ઉત્તર—આકાશ રૂપ ક્ષેત્ર જે એકજ માનવામાં આવ્યું હોત તો આ પ્રકારની શંકા સંગત ગણી શકાત, પરન્તુ એહું નથી કારણ કે ત્રણ આદિ પ્રદેશામાં અવગાઢ જે આતુપૂર્વી દ્રવ્ય છે, તેના કરતાં એક પ્રદેશાવગાઢ અનાતુપૂર્વી દ્રવ્ય બિન્ન છે અને તે બન્ને કરતાં દ્વિપ્રદેશાવગાઢ અવક્તવ્યક દ્રવ્ય બિન્ન છે. આ રીતે આધેય રૂપ જે અવગાહક દ્રવ્ય છે, તેના બેઠથી



स्यादेव । तथा च व्यपदेक्षमेदो युक्त एव । इइयते चानन्तधर्माध्यासिते वस्तूनि ततत्सहकारि सन्निधानात्तद्धर्माभिव्यक्तौ समकालं व्यपदेशमेदः, यथा खड्गङ्कन्त-कवचादियुक्ते देवदत्ते खड्गी क्वन्ती कवचीत्यादिव्यपदेशमेद इति नास्ति कथिर दोषः । इति क्षेत्रद्वारम् ॥सू० ११२॥

अथ स्पर्शनाद्वारं मरूपयितुमाह-

ष्टम-णेगमववहाराणं आणुपुर्व्वादव्वाइं लोगस्स किं संखे ज्जइभागं फुसंति? असंखिज्जइभागं फुसंति? संखेज्जे भागे फुसंति जाव सब्वलोयं फुसंति? एगं दबं पडुच संखिज्जइभागं वा फुसइ, असंखिज्जइभागं वा संखेज्जे भागे वा असंखेज्जे भागे वा देसूणं वा लोगं फुसइ। नाणादव्वाइं पडुच्च णियमा सब्वलोयं फुसंति। अणाणुपुब्वीदव्वाइं अवत्तव्वगदबाइं च जहा खेत्तं नवरं फुसणा भाणियव्वा।।सि०१९३॥

अवगाहकद्रव्य है उसके भेद से आधाररूप अवगास क्षेत्रमें भेद हो जाता ही है। इसप्रकार होने से व्यपदेश भेद वहां होना युक्त ही है। असं-गत नहीं। भिन्न २ सहकारियों की संक्षिधानता से तत्तदर्म की अभि-च्यक्ति होनेपर अनन्त धर्मारमक एक ही बस्तु में युगपत् व्यपदेश मेद होना देखा जाता है। जैसे खङ्ग, कुन्त, कबच, आदि से युक्त एक ही-देवदत्त व्यक्ति में खड्गी, कुन्ती कवची हत्यादि व्यपदेश भेद देखा जाता है अतः अनानुपूर्थी आदि भाव को एक क्षेत्र में व्यापक माननेपर उसमें आनुपूर्वी आदिरूप से व्यादेश निर्दोष है। ॥ सू० ११२॥

આધારરૂપ અવગાદ્ય ક્ષેત્રમાં ભેઢ આવી જ જાય છે. આ પ્રમાણે થવાથી ત્યાં બ્યપદેશ ભેઢ થવા તે શુક્ત જ લાગે છે–અસંગત લાગતા નથી. જીદા જીદા સહકારીઓની સન્નિધાનતા વડે તે તે ધર્મની અભિવ્યક્તિ થાય ત્યારે અનન્ત ધર્માત્મક એક જ વસ્તુમાં શુગપત્ (એક સાથે) બ્યપદેશ ભેઢ થતા જેવામાં આવે છે, જેમકે ખડૂગ, કુન્ત, કવચ આદિ વડે શુક્ત એક જ દેવદત્ત આદિ બ્યક્તિમાં ખડૂગી, કુન્તી, કવચી ઇત્યાદિ બ્યપદેશ–સેદ જેવામાં આવે છે. તેથી અનાનુપૂર્વા આદિ લાવાને એક ક્ષેત્રમાં બ્યાપક માનવામાં આવે તા તેમાં આનુપૂર્વા આદિ રૂપે બ્યપદેશ નિદોષ છે. ા સૂબ ૧૧૨ ા

अनुयोगद्वारस्त्रे

895

छाया — नैगमव्यवदारयोः आनुपूर्वीद्रव्याणि लोकस्य किं संख्येयतमभागं स्पृश्वन्ति ? असंख्येयतमभागं स्पृशन्ति ? संख्येयान् भागान् स्पृशन्ति ? यावत् सर्वे क्वोकं स्पृशन्ति ? एकं द्रव्यं प्रतीत्य संख्येयतमभागं वा स्पृशति, असंख्येयतम-भागं वा संख्येयान् भागान् वा असंख्येयान् भागान् वा देशोनं वा लोकं स्पृश्वति। नानाद्रव्याणि प्रतीत्य नियमात् सर्वलोकं स्पृशन्ति । अनानुपूर्वीद्रव्याणि अवक्तव्य-कद्रव्याणि च यथाक्षेत्रं नवरं स्पर्शना भणितव्या ॥सू० ११ हा।

टोका—'णेममत्रवहाराणं' इत्यादि। नैममध्यवहारसम्मतानि आनुपूर्वीद्रव्याणि कि स्रोक्तस्य संख्येयतममागं स्पृशन्ति ? असंख्येयतमभागं स्पृशन्ति ? इत्येवं पूर्व-बदेव मश्रा विज्ञेयाः । उत्तरमाह-' एगं दब्वं' इत्यादि । एकं द्रव्यं प्रतीत्य भानुपूर्भी द्रव्यं संख्येयतममागं चा स्पृशति, असंख्येयतमभागं वा स्पृशति, संख्येयान् वा भागान्, असंख्येयान् वा भागान् स्पृशति, देशोनं वा

अब सूत्रकार स्पर्धानादार की प्रपह्ला करते हैं

''णेगमववहाराणं'' इत्यादि।

श्रव्दार्थ-प्रइन-( णेगमववहाराणं आणुपुब्वी द्व्वाइं लोगस्स किं संखेउजहभाग फुसंति ?) नैगमव्यवहारनय संमत समस्त आनुपूर्वी द्वव्य क्या लोक के संख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं ? ( असंखेउजहभागं फुसंति ? ) या असंख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं ? ( संखेउजेभागे फुसंति) या असंख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं ? ( संखेउजेभागे फुसंति) या संख्यात भागों का स्पर्श करते हैं ? (जाव सब्वलोय फुस-ति) या यायत् सर्वलोक का स्पर्श करते हैं ? (एगं द्व्यं पडुच्च)

उत्तर-एक द्रव्य को आश्रित करके (संखिउजहमागं वा) आनु-पूर्वी द्रव्य लोक के संख्यातवें भाग को ( फुसइ ) स्पर्श करता है---(असंखिउजहभागं वा) असंख्यातवें भाग का स्पर्श करता है (संखिज्जे

હવે સૂત્રકાર સ્પર્શનાદ્વારની પ્રરૂપણા કરે છે---

" णेगमववहाराण' " धत्याहि---

શબ્દાર્થ--પ્રશ્ન-( ળેતમવવદ્વારાળં આણુપુરવી રુવ્વાર્થ સેતિમ્સ कि સંલેગ્ઝર માત્ર લુવંતિ, અસંલિગ્ઝરૂમાત્ર લુસંતિ, સંલેગ્ઝે માત્રે લુસંતિ, ઝાવ સગ્વસ્ત્રોય फુસંતિ?) નૈગમબ્યવહારનયસ મત સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રબ્યાે શું લાકના સંખ્યાતમાં ભાગના સ્પર્શ કરે છે કે અસ ખ્યાતમાં ભાગના સ્પર્શ કરે છે ? કે સંખ્યાત ભાગોના સ્પર્શ કરે છે કે અસ ખ્યાત ભાગોના સ્પર્શ કરે છે? કે સખસ્ત લાકોના સ્પર્શ કરે છે ?

ઉત્તર-(एगं दब्व' पदुच्च) એક દ્રબ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તે (संस्विज्जइभागं वा फुसइ) આનુપૂવી<sup>૬</sup> દ્રબ્ય લાકના સ'ખ્યાતમાં ભાગના **પછ્ કપરા<sup>દ</sup> કરે છે, (असंसिज्जइमागं वा) અ**સ'ખ્યાતમાં ભાગના પ**છ** 

ાષ્ટ્રાય

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११३ स्पर्शनाद्वारनिरूपणम्

स्रोकं स्पृश्चति । अनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्योर्निस्वकाश्चताप्रसङ्गत् पूर्ववत् स्रोकस्य देशोनानुपूर्वीद्रव्यस्पर्शना बोध्येति भावः । नानाद्रव्याण्याश्चित्य तु आनुपूर्वीद्रव्याणि नियमात् सर्वत्रोकं स्पृशन्ति । अनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्याणां स्पर्शना तु अत्रैवाव्यव-दितपूर्वोक्तक्षेत्रद्वारवद् बोध्या। इति स्पर्शनाद्वारम् ।।सू० ११२॥

भागे वा असंखेडजे भागे वा) संख्यात भागों को स्पर्ध करता है, असं-ख्यात भागों को स्पर्ध करता है' (देम्रण वा लोग फुसइ) देशोन लोक का भी स्पर्ध करता है। (नाणादव्वाइ पडुच्च णियमा सव्वलोग फुसंति) नाना द्रव्यों की अपेक्षा करके तो आनुपूर्वीद्रव्य नियम से सर्वलोक का स्पर्ध करते हैं (अणाणुपुव्वीदव्वाइं अवत्तव्वगदव्वाइं च जहा खेत्तं नवरं फुसणा भाणियव्वो) अनानुपूर्वी और अवत्तव्यक द्रव्यों की स्पर्धना तो यहीं पर अव्यवहित प्रवोक्त क्षेत्रदार की तरह जानना चाहिये।

भावार्थ-नैगमब्पवहारनय संमत आनुपूर्वी द्रव्य लोक के संख्या-तवें भाग की कोई एक लोक के असंख्यातवे भाग की कोई एक लोक के संख्यात भागों की, कोई एक असंख्यात भागों की, और कोई एक देशोन सर्वलोक की स्पर्शना करते हैं। यहां पर जो कोई एक आनुपूर्वी द्रव्य को देशोन लोक की स्पर्शना करते हैं। यहां पर जो कोई एक आनुपूर्वी द्रव्य को देशोन लोक की स्पर्शना करने का कथन किया है सो उसका कारण यह है कि यदि आनुपूर्वी द्रव्य समस्त लोक की स्पर्शना करें तो अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों को अवकाश प्राप्ति का अभाव होगा।

રપર્શ કરે છે, (संखेब्जे भागे वा, असंखेब्जे भागे वा) સ'ખ્યાત ભાગાના પશુ સ્પર્શ કરે છે, અસંખ્યાત ભાગાના પશુ સ્પર્શ કરે છે, (देसूणं वा छोगं फुलइ) અને દેશાન લાકના પશુ સ્પર્શ કરે છે. (नाणादव्वाइ' पदुच्च णियमा सव्वछोय' कुसंति) विविध દ્રવ્યાની અપેक્ષાએ વિચાર કરવામાં અ.વે, તા આનુપૂવી' દ્રવ્યા નિયમથી સર્વલાકના સ્પર્શ કરે છે. (आणाणुपुच्वी द्व्वाइ' अवत्तव्वगद्य्वाइ' च जहा खेत्तं नवरं फुसणा माणियव्वा) અનાનુપૂવી' અને અવક્તાવ્યક દ્રવ્યાની સ્પર્શના વિધેનું કથન પ્રવેક્તિ ક્ષેત્રદ્વારના કથન સુજબ જ સમજવું નેઇએ.

ભાવાર્થ-નૈગમબ્યવેહાર નયસ મત આનુપૂર્વા દ્રબ્યામાંનું કાેઈ એક આનુપૂર્વા દ્રબ્ય લાેકના સ ખ્યાતમાં ભાગની, કાેઇ એક આનુપૂર્વા દ્રબ્ય લાેકના સ ખ્યાત ભાગાની, કાેઈ એક આનુપૂર્વા દ્રબ્ય લાેકના અસ ખ્યાત ભાગાની અને કાેઈ એક આનુપૂર્વા દ્રબ્ય દેશાન સર્વલાેકની સ્પર્શના કરે છે. અહીં '' એક આનુપૂર્વા દ્રબ્ય દેશાન સર્વલાેકની સ્પર્શના કરે છે. " આ પ્રકારનું જે કથન થયું છે તેનું કારણ એ છે કે જો એક આનુપૂર્વા દ્રબ્ય સમસ્ત લાેકની સ્પર્શના કરતું હાેય, તેા અનાનુપૂર્વા અને અવકતબ્યક

| >       |        |
|---------|--------|
| मतुयांग | वारस्य |

थय काल्द्वारमरूपयति-

पृष्म्-णेगमववहाराणं आणुपुवीदवाइं कालओ केवन्तिचरं होई ? एगं दब्वं पडुच्च जहन्नेणं एगं समयं उक्कोसेणं असं-खिज्ञं कालं। नाणादव्वाइं पडुच्च णियमा सब्वद्धा। एवं दोणिण वि ॥सू०११४॥

छाया— नैगमव्यवहारयोः आतुपूर्वीद्रव्याणि काळतः कियचिरं भवन्ति । एकं द्रव्यं भतीत्य जयन्येन एकं समयम् , उत्कर्षेण असंख्येयं कालम् । नाना इग्याणि मतीत्य नियमात् सर्वाद्धा । एवं द्वे अपि ॥द्व० ११४॥

टीका-' णेगमववहाराणं ' इत्यादि।

नैगमव्यवहारसम्मतानि आनुपूर्वीद्रव्याणि कालतः कियच्चिरं भवन्ति ? इति मक्षः । क्षेत्रावगाहपर्यायस्य माधान्यविवक्षया व्यादिमदेशावगाढद्रव्याणामेवानु आतः इन दोनों द्रव्यों को भी अवकादा प्राप्त हो इसलिये आनुपूर्थी द्रव्य की स्पर्शना देशोन लोक की कही गई है । नाना द्रव्यों की अपेक्षा ये तीनों ही द्रव्य नियम से सर्वलोक की स्पर्शना करते हैं । ।।सू० ११३॥ अब सूत्रकार कालद्वार की प्ररूपणा करते हैं---

''फेगमववहाराणं आणुपुच्वी'' इस्यादि ।

शब्दार्थ-(णेगमबबहाराणं) नैगमव्यबहारनयसंमत (आणुपुव्वी-द्व्वाहं) समस्त आनुपूर्वी द्रव्य (कालओ) कालकी अपेक्षा (केवच्चिर होई) कितने समयतक आनुपूर्वी रूप से रहते हैं ? पूछने वाले का यह आज्ञाय है कि अनानुपूर्वी आदि द्रव्यों का क्षेत्र में व्यादि प्रदेशों में अव-

ડ્રબ્યાેને સ્પર્શના કરવા માટેના સ્થાનનાે વ્યવકાશ જ ન રહે. તે અન્ને દ્રબ્યની સ્પર્શના પણ અવકાશ મળી રહે તે માટે આનુપૂર્વા દ્રબ્યની સ્પર્શના સપસ્ત લાેકમાં કહેવાને બદલે દેશાન લાેકમાં કહી છે. વિવિધ દ્રબ્યાેની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તાે આનુપૂર્વા આદિ ત્રણે દ્રબ્યાે નિયમથી જ સર્વલાેકની સ્પર્શના કરે છે. ાસ્ઽ૧૧૩ા

હવે સ્ત્રકાર કાળદારની પ્રરૂપણા કરે છે---

" णेगमववहाराण' आणुपुब्वी '' धत्याहि-

શખ્દાર્થ-(णेगमववहारांण) નૈગમવ્યવહાર નયસ મત (आणुपुट्वीइटवाइ) સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા (काळओ) કાળની અપેક્ષાએ (केवर्डिचरं होई ?) કેટલા સમય સુધી આનુપૂર્વી રૂપે રહે છે? એટલે કે આનુપૂર્વી દ્રવ્યોના ક્ષેત્રમાં– ત્રલુ આદિ પ્રદેશામાં અવગાહિત થઇને રહેવાના કાળ કેટલા છે ? કારલ કે अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११४ कालद्वारनिरूपणम्

पूच्यौदिभावः पूर्वध्रुक्तः, तेषामानुपूच्यौदिद्रव्याणामवगाहस्यितिकाळः कियान भवतीति मण्डुराशयः । उत्तरमाइ- 'एगं दव्वं ' इत्यादि । एकं द्रव्यं प्रतीत्य कालतः= काल्रमाश्रित्य आनुपूर्वीद्रव्यं जधन्येन एकं समयं वर्तते । इह द्विमदेशावगाढस्य वा एक प्रदेशावगाढस्य वा द्रव्यस्य परिणामवैचित्र्यात् प्रदेशत्रयाधवगाहभवने आनु पूर्वीद्रव्यप्रदेशः संजातः । एकं समयं तद्भावेन स्थित्वा पुनः पूर्ववदेव द्विप्रदेशाव गाडमेकप्रदेशावगाढं वा तद् द्रव्यं संजातम्, अतो जधन्यत आनुपूर्वीद्रव्याणामेकं समयमवस्थिति बोध्येति भावः । तथा-उत्कर्षेण असंख्येयं कालं भवति । अयं

गाह रूप से रहने का समय कितना है ? क्यों कि यह पहिले कहा जा चुका है कि क्षेत्र में अवगाह पर्याय की प्रधानना रूप से विवक्षा है। और इसलिये ज्यादि प्रदेशों में अवगाढ हुए द्रव्यों में ही आनुपूर्वा आदि भाव का कथन क्षेत्रानुपूर्वी में किया गया है। अतः पूछने वाले ने यहाँ यह पूछा है कि वे आनुपूर्वी आदि द्रव्य ज्यादि प्रदेश रूप क्षेत्र में कितने समय तक आनुपूर्वी आदि रूप से अवगाहित रहते हैं ?

डलर-(एगं) एक द्रव्य की (पडुच्च) अपेक्षा छेकर (जहन्नेणं) कम से कम (एगं समयं) एकसमय तक और (उक्कोसेणं) उस्कृष्ट-ज्यादा से ज्यादा (असंखिज्जं कालं) असंख्यात काल तक एक आनुपूर्वीइच्य क्षेत्र में अवगाहित रहता है। तास्पर्य कहने का यह है कि झिप्रदेश में अव-गाहित या एक प्रदेश में अवगाहित हुआ द्रव्य परिणमन की विचि-न्नता से जब प्रदेश आदि में अवगाहित होता है उस समय उसमें आ-

એ વાત તેા પહેલાં જ પ્રકટ કરવામાં આવી ચુકી છે કે મેત્રમાં અવગાહ પયાંયની પ્રધાન રૂપે વિવક્ષા છે. અને તેથી જ ત્રલ્યુ આદિ પ્રદેશામાં અવ-ગાહિત થયેલાં દ્રવ્યોમાં જ આતુપૂર્વા આદિ ભાવતું કથન મેત્રાનુપૂર્વામાં કરવામાં આવ્યું છે. તેથી અહીં પ્રશ્નકર્તાના એવા પ્રશ્ન છે કે તે આનુપૂર્વા આદિ દ્રવ્ય ત્રલ્યુ આદિ પ્રદેશરૂપ મેત્રમાં કેટલા સમય સુધી આનુપૂર્વા આદિ રૂપે અવગાહિત રહે છે!

ઉત્તર-(एगं दव्वं पदुच्च) એક દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તો (ज्ञहजेળ एगं समय') એક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય એાછામાં એાછા એક સમય મુધી અને (उक्कोसेળ અસંદ્રિક્તં कાર્ઝ) વધારેમાં વધારે અસ'ખ્યાત કાળ મુધી શ્વેત્રમાં અવગાહિત રહે છે. આ કથનના ભાવાર્ય નીચે પ્રમાણે છે-એ પ્રદેશામાં અવગાહિત થયેલું અથવા એક પ્રદેશમાં અવગાહિત થયેલું દ્રવ્ય પરિણમનની વિચિત્રતાથી જ્યારે ત્રણ આદિ પ્રદેશમાં અવગાહિત થયેલું દ્રવ્ય

MO 88

#### - अनु योगद्वार स्ट्रे

मावः-पदा तदेव द्रव्यमसंख्येयं कालं तद्भावेन स्थित्वा पुनस्तथैव द्विप्रदेशाव-गाढमेकमदेशावगाढं वा जायते तदाऽऽतुपूर्वीदव्यस्य उरकर्षकोऽ संख्येयं कालं स्थितिर्भवति । अनन्तं कालं तु स्थिति ने भवति, एकपदेशावगाढस्यैकद्रव्यस्य उरकर्षतोऽसंख्येयकाल्लमेवावस्थानात् । तथानानाद्रव्याणि प्रतीत्य आनुपूर्वीद्रव्याणि नियमात् सर्वाद्धा=सर्वकाल्लमेव भवन्ति-वर्तन्ते इत्यर्थः व्यादिषदेशावगाढद्रव्य-

ત્યારે તેમાં 'આનુપૂવી' પદના બ્યપદેશ થાય છે-તેને આનુપૂવી' રૂપે કહી શકાય છે. તે દ્રબ્ય એાછામાં એાછું એક સમય સુધી ત્યાં આનુપૂવી' રૂપે અવગાહિત રહીને ત્યાર બાદ પહેલાની જેમ જ બે પ્રદેશામાં કે એક પ્રદેશમાં અવગાહિત થઈ જાય છે. તેથી આનુપૂર્વા દ્રબ્યેાની ત્રણ આદિ પ્રદેશામાં રહેવાની જઘન્ય સ્થિતિ એક સમયની કહી છે. એજ પ્રમાણે આનુપૂવી' દ્રબ્ય અસંખ્યાત કાળ સુધી આનુપૂર્વી' દ્રબ્ય રૂપે અવગાહિત રહીને ત્યાર બાદ બે પ્રદેશાવગાહી કે એક પ્રદેશાવગાહી બની જાય છે. આ પ્રકારે આનુપૂર્વી દ્રબ્યની આનુપૂર્વી' દ્રબ્ય રૂપે અવગાહિત રહીને ત્યાર બાદ બે પ્રદેશાવગાહી કે એક પ્રદેશાવગાહી બની જાય છે. આ પ્રકારે આનુપૂર્વી દ્રબ્યની આનુપૂર્વી' દ્રબ્ય રૂપે રહેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અસંખ્યાત કાળની થઈ જાય છે. તે અનંત કાળ સુધી ત્યાં આનુપૂર્વી' દ્રબ્ય રૂપે રહી શકતું નથી, કારણ કે એક દ્રબ્ય એક અવગાહમાં વધારેમાં વધારે અસંખ્યાત કાળ સુધી જ રહી શકે છે.

તથા (णाणावव्वाइ' पडुण्डच) અનેક આનુપૂર્વા' દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તા આનુપૂર્વા' દ્રવ્યાની આનુપૂર્વા' દ્રવ્યા રૂપે રહે-વાની સ્થિતિ (णियमा सम्बद्धा) નિયમથી આવંકાલિક કઠી છે. એટલે ફે



अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११४ कालद्वारनिरूपणम् मेदानां सर्वदैवावस्थानात् । एवं द्वे अपि । अयं भावः−यदा एकं द्रव्यमेकस्मिन् मदेशेऽवगाढमेकं सक्ष्यं स्थित्वा ततो ढयादिभदेशावगाढं भवति, तदा अनातुपूर्वी-द्रव्यस्य जघन्यत एकं समयं स्थितिः । यदा तु तदेवासंख्यातं कालं तद्रूपेण स्थित्वा सतो द्रचादिमदेशावम।ई भवति, तदा∽उत्कर्षतोऽसंख्येयोऽत्रगाइस्थितिकालुः। ज्यादिप्रदेशों में अवगाढ आनुपूर्वीद्रव्यों के जो भेद हैं उनका अवस्थान सर्वदा ही रहता है। (एवं दोणिणवि) इसी प्रकार से जब एक अनानुपूर्वी इत्य एक प्रदेश में एक समय तक अवगाढ रहकर बाद में द्वयादिप्रदेशों में अवगाढ हो जाता है तब उस अनानूपूर्ची द्रव्य की जघन्य से एक

समय की स्थिति मानी जाती है। तथा जब वही अनानुपूर्वीद्रव्य असं-ख्यात समय तक अनानुपूर्वी द्रव्यरूप से एक प्रदेश में अवगाह रहकर. षाद में बचादि प्रदेशों में अवगाड-स्थित-हो जाता है तब उस्कुछ से असंख्यात काल तक ही उस अनानुपूर्वीद्रव्यकी उस एक प्रदेश में रहने की स्थिति मानी जाती है, तथा अनेक अनानुपूर्वी द्रव्योंकी अपेक्षा अना-नुपूर्वी द्रव्यों की स्थिति का काल एकप्रदेश में अवगाड हुए अनानुपूर्वी हेव्यके भेदों का सर्वदा ही सद्भाव होने से सार्वकालिक माना गया है। बिप्रदेश में अवगाढ अवक्तव्यकद्रव्य का एक समय के बाद एक प्रदेश में अथवा त्र्यादि प्रदेशों में अवगाहित हो जाने पर जधन्य से अवगाह

ત્રણ આદિ પ્રદેશોમાં અવગાહિત જે આનુપુર્વી દ્રવ્યાના લેદા છે તેમન અસ્તિત્વ સદા રહે છે જ (एव' दोण्णि वि) એજ પ્રમાણે એક અનાનપુવી દ્રવ્યની જઘન્ય સ્થિતિ પણ એક સમયની કહી છે. એટલે કે એક અનાન-પૂર્વા દેવ્ય ઐાછામાં ઐાછું એક સમય સુધી એક પ્રદેશમાં અવગાહિત રહીને ત્યાર બાદ બે આદિ પ્રદેશામાં અવગાહિત થઈ જાય છે. તેથી જ એક અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યની જઘન્ય સ્થિતિ એક સમયની કહી છે. પરન્તુ જ્યારે એજ અનાનુપુવી<sup>∗</sup> દ્રબ્ય અસ'ખ્યાત સમય સુધી એક પ્રદેશમાં અવગાહિત રહીને ત્યાર બાદ બે આદિ પ્રદેશામાં આવગાઢ (સ્થિત) થઇ જાય છે. ત્યારે તે અનાનુપૂર્વાં દ્રવ્યની તે એક પ્રદેશમાં રહેવાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અસ'ખ્યાત કાળની મનાય છે. જો અનેક અનાનુપૂર્વાં દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તેા અનેક અનાનુપૂર્વા દ્રબ્ધેની અપેક્ષાએ અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ધેાની સ્થિતિના કાળ એક પ્રદેશમાં અવગાહિત થયેલા અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યના લેકોના સર્વદા સદુભાવ હાેવાથી સાર્વકાલિક માનવામાં મ્યાબ્યા છે.

એ પ્રદેશામાં અવગાઢ (સ્થિત) અવક્તવ્યક દ્રવ્ય એક સમય પછી એક પ્રદેશમાં અથવા ત્રણ આદિ પ્રદેશામાં અવગાહિત થઈ જાય, તા જયન્યની ક્ષર્ટક

अंतुयोगद्वारस्त्रे

नानाद्रव्याण्याश्रित्य तु सर्वकालम्, एक परदेशावगाढद्रव्यभेदानां सर्वदैव सद्भावात्। अवक्तव्यकद्रव्यस्य तु द्विपदेशावगाढस्य समयाद्र्ध्वेमेकस्मिन् प्रदेशे व्यादिषु वा प्रदेशेष्ववगाइमतिपत्तौ जघन्यत एकः समयोऽवगाइस्थितिकाल्लः असंख्येय-कालाद्र्ध्वं द्विपदेशावगाइं परित्यजतरतस्यावक्तव्यकद्रव्यस्य उरकर्षतोऽसंख्येयो-ऽत्रगाहस्थितिकालः सिध्यति । नाना द्रव्याण्याश्रित्य तु सर्वकालं, द्विप्रदेशावगाढ-द्रव्यभेदानां सदैव सद्भावादिति । समानवक्तव्यस्वादाह-'एवं दोण्णि वि'-त्ति-एवं द्वे अपि बोध्ये ॥सू० ११४॥

स्थिति का काल एक समय है। तथा असंख्यात काल के बाद दिप्रदेशों में अपने अवगाह को छोड़ने वाले उस अवक्तव्यकद्रव्य का उत्कूष्ट रूप से अवगाह स्थिति का काल असंख्यातकाल हैं। तथा नाना अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा दिप्रदेश में अवगाढ अवक्तव्यक द्रव्य के मेदों का सर्वदा ही सद्भाव रहने के कारण उनका अवगाह-स्थितिका काल सर्व-काल माना गया है। इसप्रकार आनुपूर्वी द्रव्य की तरह इन दोनों द्रव्य की अवगाह-स्थिति का समय जानना चाहिये।

भावार्थ- इस सूच ढारा सूचकार ने यह स्पष्ट किया है कि आनु-पूर्वी आदि द्रव्य व्यादि प्रदेशरूप क्षेत्र में अपने २ रूप में कब तक स्थित रहते हैं। इन बातों का उत्तर उन्होंने एक द्रव्य और अनेक द्रव्य को आश्रित करके दिया है। जिसका निष्कर्षार्थ यह है कि आनुपूर्थी द्रव्य ध्यादि प्रदेशों में एक समय तक स्थित रहकर चदि एक या ढिप्रदेश

અપેક્ષાએ તેની અવગાઢ સ્થિતિના કાળ એક સમયને કહ્યો છે. તથા અસં-ખ્યાત કાળ ખાદ બે પ્રદેશામાંના પાતાના અવગાઢને છાડનારા તે અવક્ત-બ્યક દ્રબ્યની વધારેમાં વધારે અવગાહ સ્થિતિ અસંખ્યાતકાળની કઢી છે. તથા અનેક અવક્તવ્યક દ્રબ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તેા બે પ્રદે-શામાં અવગાઢ અવક્તબ્યક દ્રબ્યાના લેદાના સર્વદા સદ્લાવ જ રહેવાને કારણે તેમની અવગાહ સ્થિતિ સાર્વકાલિક માનવામાં આવી છે. આ પ્રકારે આ બન્ને દ્રબ્યાની અવગાહ સ્થિતિના કાળ આનુપૂર્વા દ્રબ્યાની અવગાહ સ્થિતિ કાળ પ્રમાણે જ સમજવા બેઇએ.

ભાવાર્થ–આ સૂત્રમાં સૂત્રકારે એ વાત સ્પષ્ટ કરી છે કે આનુપૂવી આદિ દ્રવ્યા ત્રણ આદિ પ્રદેશારૂપ ક્ષેત્રમાં પાતપાતાના મૂળ રૂપે કેટલા કાળ સુધી અસ્તિત્વમાં રહે છે? આ વાતના ઉત્તર સૂત્રકારે એક દ્રવ્ય અને અનેક દ્રવ્યાને અનુલક્ષીને આપ્યા છે. આ સમસ્ત સૂત્રના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે–આનુપૂર્વા દ્રવ્ય ત્રણ આદિ પ્રદેશામાં એક સમય સુધી આનુપૂર્વા દ્રવ્ય- **म्<sup>लम्</sup>-णेगमवव्हाराणं आणुपुवीद्वाणमंतरं कालओ** केवचिरं

होई? तिण्हंपि एगं द्वां पडुच्च जहन्नेणं एकं समयं उक्कोसेणं

असंखेजं कालं, नाणाद्व्वाइं पडुच्च णरिथ अंतरं ॥सू० ११५॥

में अवगाहित हो जाता है तो वहां पर एक अनानुपूर्वी द्रव्य की अपेक्षा

आनुदुर्वी द्रव्य का स्थिति काल माना जाता है। और यही एक आनुदु-र्धीद्रव्य उन त्र्यादि प्रदेशों में असंख्यात काल तक अवगाहित रहकर

बाद में एमप्रदेश या दो प्रदेश में अवगाहित हो जाता है तो इस स्थिति में इसका समय असंख्यात काल का माना जाता है। यह संख्यात

कोल का समय उस्कृष्ट है। और एक समय का काल जवन्य है, नाना आतुपूर्वी द्रव्यों की अपेक्षा से यह समय सर्वदा का है क्योंकि व्यादि

में ऐसा कोई सा भी समय नहीं है कि जिसमें कोई न कोई आनुपूर्वी द्रव्य का भेद अवगाहित न हो। इसी प्रकार से अनानुपूर्वी और

अवक्तव्यक द्रव्यों के विषय में भी ऐसा ही वक्तव्य निर्धारित

્રરપે સ્થિત રહીને જો એક પ્રદેશમાં અથવા બે પ્રદેશોમાં અવગાહિત થઈ જાય છે, તેા એ પરિસ્થિતિમાં એક આનુપૂર્વા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વા દ્રવ્યના સ્થિતિકાળ એક સમયના ગણાય છે. પરન્તુ એજ આનુપુર્વી દ્રવ્ય એ તે ત્રણ આદિ પ્રદેશામાં અસ'ખ્યાત કાળ સુધી અવગાહિત રહીને ત્યાર

બાદ એક પ્રદેશમાં અથવા બે પ્રદેશામાં અવગાહિત થઈ જાય, તા

અસંખ્યાતકાળના સમયને તેના ઉત્કૃષ્ટ કાળ સમજવે। અને એક

પરિસ્થિતિમાં તેના સ્થિતિકાળ અસંખ્યાતકાળના માનવામાં આવે છે. આ

પૂર્વોક્ત કાળને તેને જઘન્ય કાળ સમજવા. અનેક આનુપૂર્વા દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા તે સમય સાવ કાલિક છે, કારણ કે ત્રણ આદિ પ્રદેશામાં એવા કાઈ પણ સમય નથી કે જેમાં કાઇને કાઈ

આનુપૂર્વા દ્રવ્યને ભેક અવગાહિત ન દાય અનાનુપૂર્વા અને અવક્તવ્યક <u>ક્ર</u>બ્યાના એક અને બે પ્રદેશામાં રહેવાના કાળના સંબંધમાં પદ્ય આનુપૂર્વા

824

એવી

સમયના

अनुयोगवन्द्रिका टीका सुत्र ११५ अन्तरद्वारनिरूपणम्

अथान्तरद्वारं प्रतिपादयितमाह----

कर छेना चाहिये ॥ सु० ११४ ॥

દ્રવ્યાના કાળના જેવું જ કથન સમજવું ાસૂ૦૧૧૪ા

, ગાંકા-પ્રક્ષમાં તેા માતુપૂર્વા<sup>૬</sup> દ્રબ્યા વિષે ગ્રક્ષ પૂછવામાં આવ્યા છે.

ઉત્તર-(તિળ્દું પિ શંग दव્વં પદુच્च) આનુપૂર્વી, અનાનુપૂર્વી અને અવક્તવ્યક આ ત્રણેના એક એક દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા (ગ્રहनેળં શ્વરું સમય) એછામાં આછું એક સમયનું અને (उक्कोદેળ અસંલેસ્ઝ જ્રાજં) ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાત કાળનું અંતર હાેય છે. (નાળાવવ્યાર્ટ્સ પદુચ્ચ) અનેક દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તા (ળસ્થિ અંતર) ફાઈ અન્તર નથી.

શખ્દાર્થ--(णेगमक्षवद्दाराण) નૈંગમવ્યવહાર નયસ'મત (आणुपुड्वी दृष्ट्वाणं) આનુપૂર્વી દ્રવ્યાનું (अन्तरं) અન્તર (વ્યવધાન, આંતરા) (कालओ क्रियच्चितं होई) કાળની અપેક્ષાએ કેટલા સમયનું હાય છે?

डवे सूत्रधार अन्तरदारतुं नि३पछु ४रे छे— " षेगमबवहाराण" " ઈत्य.डि—

उत्तर-(तिण्हं पि एगं दव्वं पडुच्च) आनुपूर्वी, अनानुपूर्वी, और अवक्तव्यक इन द्रव्यों के एक समय को आश्रित करके (जहन्ने णं) जवन्य से (एक्कं समयं) एक समयका अंतर है (उक्कोसेणं) उत्क्रष्ट से (असंखेज्जं कालं) असंख्यातकाल का अंतर है। (नाणा दव्वाइं पडुच्च) तथा नाना द्रव्यों की अपेक्षा करके (पश्थि अंतरं) कोई अन्तर नहीं है। इंका-प्रश्न कोटि में आनुपूर्वी द्रव्यों को आश्रित करके प्रइन किया गया

इाब्दार्थ-(णेगमवयहाराणं) नैगम व्यवहारसंमत (आणुपुत्री-द्व्वाणं) आनुपूर्वी द्रव्यों का (अंतरं) अन्तर-व्यवधान-(कालओ) कालकी अपेक्षा (कियच्चिरं होई) कितने समय का होता है? उत्तर-(तिण्हं पि एगं द्व्वं पडुच्च) आनुपूर्वी, अनानुपूर्वी, और

अब खूत्रकार अन्तरहार का प्रतिपादन करते हैं--"णेगप्रववहाराणं " इत्यादि ।

टीका--'णेगमववद्दाराणं' इत्यादि। नैगमव्यवद्दारसम्मतानामानुपूर्वीद्रव्या-णाम् अन्तरं कालतः कियच्चिरं भवति ? इति शिष्य मश्रः। उत्तरमाद-'तिष्दं पि' इत्यादि । त्रयाणाम्=आनुपूर्व्यनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्याणाम् एकं समयं मतीत्य जघन्येन एकं समयमन्तरम्। उत्कर्षेण असंख्येयं काल्लमन्तरम्। नानाद्रव्याणि मतीत्य तु नास्ति अन्तरम्। मक्षकोटौ आनुपूर्वीद्रव्याण्याश्रित्य प्रक्षः क्रियते

छाया- नैगमव्यवहारयोः आनुपूर्वीद्रव्याणामन्तरं कालतः कियच्चिरं भवति? त्रयाणामपि एकं द्रव्यं मतोत्य जघन्येन एकं समयम् , उत्कर्षेण असंख्येयं काल्य्। नानाद्रव्याणि मतीस्य नास्ति अन्तरम् ।।सू० ११५।।

www.kobatirth.org

୫୯६

829.

#### महुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११५ अन्तरदारनिरूपणम्

परन्तु त्रयाणामपि द्रव्याणां समानान्तरत्वेन मतिपाद्यतया उत्तरकोटौ 'तिष्हं पि ' इति मोक्तम् । अस्य द्वारस्यायं भावः - यदा ज्यादिभदेशावगाढं किमप्यानुपूर्वी-द्रव्यम् एकस्माद् विवक्षितक्षेत्रात् समयमेकम् अन्यत् क्षेत्रमवगाह्य पुनरपि केवलम् , अन्यद्रव्यसंयुक्तं वा भूत्वा तमेव विवक्षितज्याद्याकाशप्रदेशम् अवगाहते, तदैकानु-पूर्वी द्रव्यस्य समयमेकं जघन्यतोऽन्तरकालो बोध्यः । तथा--तदेव द्रव्यं यदाऽन्येषु क्षेत्रमदेशेषु असंख्येयं कालं परिश्रम्य केवलम् , अन्यद्रव्यसंयुक्तं वा भूत्वा प्रथम-मेव क्षेत्रमदेशम्बगाद्दते, तदा उत्कृष्टतोऽसंख्येय कालमन्तरं भवति । न च पुन-

है, परन्तु उत्तरकोटि में "तिण्हं पि" तीनों द्रव्यों को क्यों पकड़ा गया है ? उत्तर- इसका कारण यह है कि इन तीनों द्रव्यों का अन्तर समान है। इस द्वार का भाव इस प्रकार से है-जिस समय कोई एक व्यादि प्रदेशावगाढ आनुपूर्वी द्रव्य किसी एक विवक्षित क्षेत्र से एक समय तक किसी दूसरे क्षेत्र में अवगाहित होकर पुनः अकेला या किसी दूसरे द्रव्य से संयुक्त होकर उसी विवक्षित व्यादि आकादाहल्प प्रदेश में अवगाढ होता है तो उस समय उस एक आनुपूर्वी द्रव्य का अन्तर काल-विरहकाल जवन्य से एक समय का है-ऐसा जानना चाहिये। तथा जब वही द्रव्य अन्य क्षेत्र प्रदेशों में असंख्यातकाल तक चूमकर केवल या अन्य द्रव्यों से संयुक्त होकर पहिछे के ही अवगाहित प्रथम क्षेत्र प्रदेश में अवगाहित होता है तब विरहकाल उत्कृष्ट से असंख्यात

પરન્તુ ઉત્તર રૂપે તાે ત્રણે દ્રબ્યાેની વાત કરવામાં આવી છે તેનું કારણ શું છે ! ઉત્તર–તે ત્રણે દ્રબ્યાેનું અન્તર સમાન હાેવાથી ત્રણે દ્રબ્યાેના અન્તરની વાત સાથે જ કરવામાં આવી છે.

ઉત્તર-મા અન્તરદ્વારના ભાવાર્ય નીચે પ્રમાશે છે-આ સૂત્રમાં અન્તર એટલે વિશ્હકાળ ગ્રહથ કરવા જેઇએ ઠાઇ એક ત્રણ આદિ પ્રદેશાવગ ઢ આનુપૂવી દ્રવ્ય કાેઇ એક વિવક્ષિત (અમુક) ક્ષેત્રમાંથી નીકળીને એક સમય સુધી કાેઇ બીજા ક્ષેત્રમાં અવગાહિત થઇને કરીથી પાતે એકલું અથવા કાેઈ અન્ય દ્રવ્યની સાથે સ'શુક્ત થઇને એજ વિવક્ષિત ત્રથ આદિ આકાશ રૂપ પ્રદેશામાં ભવગાઢ થાય, તાે તે પરિસ્થિતિમાં તે એક આનુપૂવી દ્રવ્યનું અંતર કાળની અપેક્ષાએ (વિરહકાળ) એક સમયનું ગણાય છે, આ અન્તરને કાળની અપે-સાએ જલન્ય અન્તર સમજવું તથા એજ દ્રવ્ય અન્ય ક્ષેત્ર પ્રદેશામાં અસ્ ખ્યાતકાળ સુધી કરીને પાતે એકલું અથવા અન્ય દ્વવ્યો સાથે સ'શુક્ર્ત થઇને પહેલાં જે ક્ષેત્રમાં અવગાહિત થશું હતું એજ ક્ષેત્રમાં અવગાહિત થઇ જાય, તાે તે પરિસ્થિતિમાં તેને સિંધુ ધિરહકાળ અસ'ખ્યાતકાળના ગણાય

### अनुयोगद्वारस्त्रे

ईंच्यानुपूर्व्यामिव अनन्तं कालमन्तरं भवति, यतो द्रव्यानुपूर्व्यां विवक्षितद्रव्यादन्ये द्रव्यविज्ञेषा अनन्ता भवन्ति । तैश्व सह क्रमेण तस्य संयोगे पुनःस्वरूपप्राप्तौ अनन्तं काळपन्तरं भवति । अत्र तु त्रिवक्षितावगाइक्षेत्रादन्यत् क्षेत्रमसंख्येयमेव । प्रतिस्थानं च अवगाइनामाश्रित्य असंख्येयकालं संयोगस्थितिः । टतथासंख्येये क्षेत्रे परिभ्र-मद् द्रव्यं पुनरपि केवलम् , अन्यसंयुक्तं वाऽसंख्येयकालानन्तरं तस्मिन् विवक्षित-प्रदेश एवावगाइनां कुर्यात् ।

काल का माना जाता है। जिस प्रकार द्रव्यानुपूर्वी में विरहकाल माना गया है उस प्रकार से यहां विरद्काल अनन्त कालका नहीं माना गया है। क्यों कि द्रव्यानुपूर्वी में विवश्चित द्रव्य से दूसरे जो द्रव्य हैं वे अनन्त हैं। अतः उनके साथ क्रम क्रम से उसका संयोग होने पर फिर से अपने स्वरूप की प्राप्ति में उसे अनन्त काल लग जाता है। इस प्रकार पुनः स्वरूप प्राप्ति में अन्तर अनंत काल का सघ जाता है। इस प्रकार पुनः स्वरूप प्राप्ति में अन्तर अनंत काल का सघ जाता है। परन्तु यहां विवक्षित-अवगाह क्षेत्र से अन्य क्षेत्र असंख्यातप्रदेश प्रमाण ही है, अनंत प्रदेश प्रमाण नहीं। इसलिये प्रतिस्थान में, अवगाहना को आश्रित करके जो उसकी संयोग स्थिति है वह असंख्यातकाल की है। आतः विवक्षित प्रदेश से अन्य असंख्यात क्षेत्र में परिश्रमण करता हुआ द्रव्य पुनः उसी विवक्षित प्रदेश में अन्य द्रव्य से संयुक्त होकर या एकाकी ही असंख्यातकाल के बाद अवगाहित हो जाता है।

છે. અહીં એ વાત ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે કે દ્રવ્યાનુપૂવી માં ઉત્કુષ્ટ (વધારેમાં વધારે) અનન્ત કાળના વિરહકાળ કશો છે, પરન્તુ ક્ષેત્રાનુપૂવી માં ઉત્કુષ્ટ વિરહકાળ અનન્તકાળના કહેવાને બદલે અસંખ્યાતકાળના કશો છે. તેનું કારથુ નીચે પ્રમાથે છે---

દ્રવ્યાનુપ્વી માં વિવક્ષિત દ્રવ્ય સિવાયના જે મન્ય દ્રવ્યો છે તે અનંત છે. તેથી તેમની સાથે તેના ક્રમશઃ સંયોગ થઇને કરીથી પેલાના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થવામાં તેને અનંતકાળનું અન્તર પડી જાય છે. આ પ્રકારે પુનઃ સ્વરૂપ પ્રાપ્તિમાં અનન્તકાળનું અન્તર પડવાની વાત સિદ્ધ થઈ જાય છે. પરન્તુ અઢી (ક્ષેત્રાનુપૂર્વા માં) વિવક્ષિત અવગાહક્ષેત્ર સિવાયનાં અન્યક્ષેત્રો તા અસંખ્યાતપ્રદેશ પ્રમાણે જ છે-અનંત પ્રદેશપ્રમાથુ નથી તેથી પ્રત્યેક સ્યાનમાં અવગાહનાને આશ્રિત કરીને જે તેની સંયોગસ્થિતિ છે, તે અસં-ખ્યાતકાળની જ છે તેથી કાઇ વિવક્ષિત પ્રદેશમાંથી નીકળીને અન્ય અસંખ્યાત ક્ષેત્રોમાં પરિભ્રમથ કરીને તે દ્રવ્ય પાતે એકહ્યું અગવા અન્ય દ્રવ્યની સાથે સંયુક્ત થઇને તે વિવક્ષિત પ્રદેશમાં અસંખ્યાતકાળ વ્યતીત થયા બાદ જ મળવાહિત થઇ જાય છે.

| अनुयोगमन्द्रिका टीका स | सुभ | ११५ | भन्तरद्वारनिरूपणम् |
|------------------------|-----|-----|--------------------|
|------------------------|-----|-----|--------------------|

नतु भवत्वसंख्येयः प्रदेशः, परन्तु तत्रैव पदेशे द्रव्यस्य पुनः पुनः परिभ्रमणेन भनन्तकाळान्वर्यमपि माप्यते, तदेइ कथमनन्तकाळमन्तरं नोच्यते १ इति चेत, उच्यते, चित्रश्चितमदेशादसंख्येयमदेशे क्षेत्रेऽसंख्येयकाल्लमेव द्रव्यं परिभ्रमति, तदनन्तरं पुनर्विवक्षितक्षेत्र एव तद् द्रव्यं नियमादागच्छति, वस्तुस्थितिस्वाभा-ध्वादिति । अतो नास्ति कश्चिद्दोषः । यद्वा ज्यादि मदेषल्क्षणाद् विवक्षितक्षेत्रात् तदानुपूर्वीद्रव्यमन्यत्रगतं, ततस्तत् क्षेत्रम् असंख्येयकाळाद्र्ध्वं स्वभावादेव तेनेव आनुपूर्वीद्रव्येण, वर्णगन्धरसस्पर्शसंख्यादिधर्मेः सर्वथा तुल्येन अन्येन वा आनुपूर्वी-

शंका-अवगःहना क्षेत्र से अन्यक्षेत्र मछे ही असंख्यातप्रदेश-बाला हो-इस में कोई बाधा नहीं है। परन्तु उसी प्रदेशों में बार २ परिश्रमण करने से द्रव्य को इस परिश्रमण में अनन्त काल का भी अन्तर लग सकता है। अतः सूत्रकारने यहां अनन्तकाल का अन्तर क्यों नहीं कहा?

डलर—विवक्षित प्रदेशरूप क्षेत्र से अन्य असंख्यात परेशरूप क्षेत्र में द्रव्य का परिभ्रमण असंख्यातकाल तक ही होता है। इसके बाद बह द्रव्य नियम से फिर विवक्षित क्षेत्र में ही आजाता है। क्यों कि ऐसा ही वस्तुस्थिति का स्वभाव है। अथवा—जव ज्यादि प्रदेशरूप विवक्षित क्षेत्र से वह आनुपूर्वी द्रव्य अन्य प्रदेश में चला जाता है' बाद में वह क्षेत्र स्वभाव से ही असंख्यातकाल के पश्चात् उसी आनु-पूर्वी द्रव्य से या वर्ण, गंध, रस, स्पर्टा, एवं संख्या आदि वर्मों से

શાંકા-અવગાહના ગ્રેત્ર સિવાયનું જે અન્ય ક્ષેત્ર છે તે લહે અસ'ખાત પ્રદેશાવાળું હોય તે વાત માનવામાં અમને ઠાઈ વાંધા નથી પરન્તુ એજ પ્રદેશામાં વાર'વાર પરિભ્રમણ કરવામાં તે દ્રવ્યને અનન્તકાળનું અન્તર પણ લાગી શકે છે. છતાં સ્ત્રકારે અહીં અનન્તકાળના અન્તરને અઢલે અસ'-ખ્યાતકાળનું અન્તર શા માટે કહ્યું છે !

ઉત્તર-વિવસિત પ્રદેશરૂપ રૂઝમાંથી નીઢળીને અન્ય અસ'ખ્યાત પ્રદેશ રૂપ રૂઝમાં દ્રવ્યનું પરિભ્રમણ અસંખ્યાત કાળ સુધી જ થાય છે. ત્યાર બાદ તે દ્રવ નિયમથી જ તે વિવસિત રૂઝમાં જ આવી જાય છે, કારણ કે તેના રૂવા જ સ્વભાવ છે.

. આચવા-ત્રથ્યુ આદિ પ્રદેશા રૂપ ઠાઇ વિવસિત શેત્રમાંથી નીકળીને તે આતુપૂર્વી દ્રવ્ય અન્ય પ્રદેશમાં આલ્યું જાય છે, અને ત્યારબાદ તે દેત્ર સ્વભાવથી જ અસંખ્યાતકાળ આદ એજ આતુપૂર્વી દ્રવ્ય સાથે, અથવા વથ્યું, થળ દર

अनुयोगद्वारस्त्रे

द्रव्येण संयुज्यते इति नियमात् असंख्येयकाळोत्तरं तथाविधान्नपूर्वोंद्रव्येण तश्क्षेतं संयुज्यते एवेति असंख्येयकाळमेव अन्तरं मवतीति नास्ति कश्चिद् दोषः । तथा-नानाद्रव्याणि मतीत्य नास्ति अन्तरम् । त्र्यादिमदेशावगादानि सर्वाण्यपि आनु-पूर्वींद्रव्याणि युगपत् स्वभावं विद्दाय पुनस्तधेव जायन्ते इति तु न कदाचिदपि संभ-वति, असंख्येयानां तेषां सर्वदैव विद्यमानस्वादिति नानाद्रव्याश्रयपक्षे नास्ति अन्तर-मिति भावः । एवमनानुपूर्व्यवक्तव्यक द्रव्यविषयेऽपि अन्तरभावना कर्त्तव्या । सू.११५।

उसी के तुल्य किसी दूसरे आनुपूर्वी इव्य से संयुक्त हो जाता है। ऐसा नियम है। इस नियम के अनुसार असंख्यात काल काही अन्तर होता है। नाना द्व्यों की अपेक्षा से अन्तर नहीं है ऐसा जो कहा गया है उसका तार्थ्य यह है कि ज्यादिप्रदेशों में अवगाद हुए समस्त भी आनुपूर्वी द्वच्य एक साथ अपने स्वभाव को छोडकर पुनः उन्हीं ज्यादि-प्रदेशों में अवगाहित हो जाते हों ऐसी बात किसी भी समय में संभ-बित नहीं होती है। क्यों कि असंख्यात आनुपूर्वी द्वच्य सदा ही विध-मान रहते हैं। इसल्यि नाना द्रव्यों की अपेक्षा अन्तर नहीं है। इसी भक्तर से अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्वव्य के विषय में भी अन्तर भावना जाननी चाहिये ॥सू० ११५॥

ગંધ, રસ, સ્પર્શ અને સંખ્યા આદિ ધર્મોની અપેક્ષાએ તેના જેવાં જ કાઇ બીજા આનુપૂર્વા દ્રવ્ય સાથે સંયુક્ત થઇ જાય છે એવા નિયમ છે. આ નિયમ પ્રમાણે અસંખ્યાતકાળનું અન્તર વ્યતીત થયા બાદ તે પ્રકારના આનુપૂર્વી દ્રવ્ય વડે તે છેત્ર અવશ્ય સંયુક્ત થઇ જાય છે. આ રીતે અસં-ખ્યાતકાળનું જ અન્તર પડવાની વાત સિદ્ધ થઈ જાય છે.

અનેક દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા કાળની અપેક્ષાએ કાઇ અન્તર જ પડતું નથી, આ કથનના બાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે⇒ત્રણ આદિ પ્રદેશામાં અવગાહિત થયેલાં સમસ્ત આનુપૂવી' દ્રવ્યા એક સાથે પાતાના સ્વભાવને છાડીને કરી એજ ત્રણુ આદિ પ્રદેશામાં અવગાહિત થઇ જતાં દાય એવી વાત કાઇ પણુ સમયે સંભવી શકતી નથી, કારણુ કે અસંખ્યાત આનુપૂર્વા' દ્રવ્યા સદા વિદ્યમાન રહે જ છે. તે કારણુ કે અસંખ્યાત આનુપૂર્વા' દ્રવ્યા સદા વિદ્યમાન રહે જ છે. તે કારણુ અનેક દ્રગ્યાની અપેક્ષાએ અન્તરના અભાવ કશો છે. એજ પ્રમાણે અનાનુપૂર્વા' અને અવકતગ્યક દ્રવ્યાના વિષયમાં પણુ અન્તર (વિરહકાળ)નું કથન સમજી લેવું જોઈએ. હાસ્વર્યા

इत्थमन्तरद्वारं व्याख्याय सम्पति भागवारं व्याख्यातुमाह-मूल्म्-णेगमववहाराणं आणुपुव्वीदवाइं सेसद्व्वाणं कइ-

छाया---नैगतव्यवहारयोः आनुपूर्वीद्रव्याणि शेषद्रव्याणां कियर भामे

नैगमव्यवहारसम्मतानि आनुपूर्वीद्रव्याणि शेपद्रव्याणाम्=अनानुपूर्व्यवक्तव्यक

शब्दार्थ- (जेगमवबहाराणं) नैगमव्यवहारनय संमत (आणुपुव्वी-

उत्तर-जिस प्रकार द्रव्यानुपूर्वी में भागद्वार में प्रतिपादन किया है

(णेगमववहाराण) नैगभण्यवढार नयसंभत (आणुपुच्बीदच्चाइं) समस्त

उसी प्रकार से यहां पर तीनों ही द्रव्यों के विषय में जानना चाहिये। इसका भाव यह है-अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा आनुपूर्वी द्रव्य उनके असंख्यात भागों से अधिक है। तथा दीष द्रव्य

द्व्वाइं) समस्त आनुपूर्वीद्रव्य (सेसदव्वाणं) रोष द्रव्यों के-अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों के (कहभागे) कितने भागों में हैं ? (तिण्णिष-

इन्याणां कतिभागे= कियति भागे भवन्ति ? इति प्रश्नः । उत्तरयति-त्रीण्यपि यथा द्रव्यानुपूर्व्यास्। यथा द्रव्यानुपूर्व्यां भागद्वारे मतिपादितं तथैवात्रापि त्रयाणामपि द्रव्याणां विषये वोध्यम् । अयं मावः-आनुपूर्वीद्रव्याणि अनानुपूर्व्यवक्तव्यकरूप-<u> शेषद्रव्येभ्योऽसंख्येयैर्भागेर्धिकानि । शेषद्रव्याणि त्र</u>तेषामसंख्येयभागे वर्श्वन्ते ।

भागे होज्जा? तिणिग वि जहा द्वाणुपुट्वीए ॥सू०११६॥

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११६ भागद्वारनिरूपणम्

भवन्ति ? त्रीण्यपि यथा द्रव्यानुपूर्व्याम् ।।मू० ११६॥ टीका-- ' णेगमवत्रहाराणं ' इत्यादि--

अब सूत्रकार भागदार का व्याख्यान करते हैं-

"णेगम ववहाराणं इत्यादि"

आमुपूर्वीद्रव्यों के असंख्यातवें आग प्रमाण है।

હવે સૂત્રકાર ભાગદ્વારનું નિરૂપણ કરે છે---

વ્યક દ્રગ્યાના) (कडमागे) કેટલામાં ભાગપ્રમાણ હાય છે?

जहा दञ्चाणुपुव्चिये)

ઉत्तर-(तिण्णि वि जहा दव्वाणुपुट्वीप) द्रव्यानुपूर्वां लाग द्वारमां केषु પ્રતિપાકન કરવામાં આવ્યું છે, જોવું જ કથન અહીં પણ ત્રણે દ્રવ્યે৷ વિષે સમજવું એટલે કે અનાનુપૂર્વા અને અવકતવ્યક દ્રવ્યે৷ કરતાં આનુપૂર્વા દ્રવ્ય તેમના અસંખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણુ વધારે છે તથા બાકીના દ્રવ્યે આતુ-પવી દ્રવ્યા કરતાં અસંખ્યાતમાં ભાગપ્રમાણ છે.

આનુપૂર્વી દ્રબ્ધે (સેવ્રદર્વાળં) આકીનાં દ્રગ્યાના (અનાનુપૂર્વી અને અવક્ત-

# अनुयोगद्वारस्त्र

मन्नु 'त्र्यादिपदेशावमाढानि द्रव्याणि आनुपूर्व्यः, एकैकप्रदेशावगाढानि द्रव्याणि अनानुपूर्व्यः, द्वि द्वि प्रदेशावगाढानि द्रव्याणि अक्तव्यकानि' इति पूर्वं मतिपादि-तम् । तान्येतानि त्रिविधान्यपि द्रव्याणि सर्वछोकव्यापीनि । तेषां मध्ये युक्तचा विचारणायां कृतायामानुपूर्वीद्रव्याणां सर्वस्तोकता माप्यते । तथादि-छोके किल असत्कल्पनया त्रिंशत्मदेशाः कल्प्यन्ते । तेषु त्रिंशत्प्रदेशेषु अनानुपूर्वीद्रव्याणि त्रिंशत्संख्यकानि भवन्ति एकैकप्रदेशावगाढत्वात् । अवक्तव्यकद्रव्याणि त्र पञ्चदध्न, दि द्वि प्रदेशावगाढत्वात् । आनुपूर्वीद्रव्याणि तु यदि त्रिमदेशनिष्पनान्येव गण्यन्ते

शंका-यह पहिछे ही कहा जा चुका है। कि ज्यादिप्रदेशों में स्थित इच्य आनुपूर्वी हैं एक एक प्रदेशों में स्थित अनानुपूर्वी हैं, और दो दो प्रदेशों में स्थित द्रच्य अवक्तव्यक द्रव्य हैं। ये तीनों ही द्रव्य सर्वलोक व्यापी हैं। इनके बीच में, युक्ति से विचारणा होने पर आनुपूर्वी द्रव्य सबसे थोड़े आते हैं। इसका खुलासा इस प्रकार से है-"लोक असंख्यात प्रदेशी है-सो असंख्यात प्रदेश को असरकल्पना से ३०, मानकर उनप्रदेशों के स्थानपर ३०,तीस रखछेना चाहिये-इन ३०, प्रदेशों में एक एक प्रदेश पर अनानुपूर्वी द्रव्य अवगाहित हैं इसलिये अनानुपूर्वीद्रव्य ३० हो जाते हैं। तथा अवक्तव्यक द्रव्य लोक के दो दो प्रदेशों में एक र अवगाढ होने के कारण १५,आते हैं। तथा आनुपूर्वीद्रव्य लोक के ३-३ तीन २ प्रदेशों में अवगाढ हैं इसलिये उनकी संख्या १०

શ'કા-આગળ એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે કે ત્રણુ, ચાય આદિ પ્રદેશેામાં સ્થિત દ્રવ્યને આનુપૂવી કહે છે, એક એક પ્રદેશમાં સ્થિત દ્રવ્યને અનાનુપૂવી કહે છે અને બબ્બે પ્રદેશામાં સ્થિત દ્રવ્યને અવકતવ્યક કહે છે. આ ત્રણે દ્રવ્ય સર્વલોક વ્યાપી છે જે બુદ્ધિપૂર્વક વિચાર કરવામાં આવે તા તે ત્રણે દ્રવ્યોમાંથી આનુપૂર્વા દ્રવ્યનું પ્રમાણ સૌથી આછું હેાવું જોઇએ તેના ખુલાસા આ પ્રમાણે છે-'' લાક અસ'ખ્યાત પ્રદેશાવાળા છે. " હવે અહીં અસત્કલ્યનાના આધાર લઇને એવું માની લઇએ કે લાકના ૩૦ પ્રદેશો છે. આ ૩૦ પ્રદેશામાંના પ્રત્યેક પ્રદેશ પર અનાનુપૂર્વી દ્રવ્ય અવગા-દ્વિત છે. તેથી ૩૦ પ્રદેશામાં ૩૦ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યાની અવગાહના માની લઇ એ. લાકના બબ્બે પ્રદેશામાં એક એક અવકતવ્યક દ્રવ્ય અવગા-દ્વિત હેાવાથી ૩૦ પ્રદેશામાં આવગાહિત અવક્તવ્ય દ્રવ્યોની સ'ખ્યા ૧પ માની લઇએ તથા આનુપૂર્વી દ્રવ્ય લાકના આછામાં આછા ત્રણ ત્રણ પ્રદે શામાં અવગાહિત હાવાથી ૩૦ પ્રદેશામાં અવગાહિત આવક્તવ્ય દ્રવ્યોની સ'ખ્યા ૧પ

E 98

# मं रोगवन्द्रिता टोका सूत्र ११६ भागद्वारनिरूपणम्

तानि दशसंख्यकान्येत भवन्ति त्रिपदेशावगाढत्वात् । अत एत तानि सर्वस्तोका-न्येव वाच्पानि । इति चेदार-यदि ये ननःप्रदेशा एकस्मिन्न नुर्वाद्रव्ये उपयुक्ता भाग्ति ते ययस्मिन्नोपयुक्ता भवेयुस्तदैवं स्पात्, नचैत्रमस्ति, यतः त्रिभिःभदेशैः सम्पद्यमाने एकस्मिन् आनुपूर्वीद्रव्ये ये त्रयः मदेशा उपयुक्ता भवन्ति, त एत त्रयः मदेशा अन्यान्यरूपतया परिणतैरन्येरप्यानुपूर्वीद्रव्येरुपयुज्यन्ते । अत एकैकः प्रदे स्रोऽनेकेषां त्रिक संयोगानामानुपूर्वीद्रव्याणामाधारो भवति । एवं चतुष्कसंयोग-पश्चकसंयोग यात्ररसंख्येयसंयोगानुर्वीद्रव्यत्रिवयेऽपि बोध्यम् । ततश्च एकैको नमः

आती है। आनुपूर्वी दृष्य तीन प्रदेशों से प्रारंभ होकर निष्यन्न होते है। इसलिये इन्हे त्रिप्रदेशावगाढ माना गया है। इस प्रकार ये अनानुपूर्वी और अवक्तव्यकद्रव्यों की अपेक्षा पूर्वोंक्तरीति से विचार करनेपर कम ही आते हैं" यदि कोई इस प्रकार से कहे तो इसका उत्तर इस प्रकार से हैं कि जो आकाशपर्देश एक आनुपूर्शी द्रव्य में उपयुक्त होते हैं, वे यदि अन्य आनुपूर्श द्रव्य में उपयुक्त नहीं होते तो ऐसा कहना बन सकता था परन्तु ऐसा नहीं है। क्योंकि तीन प्रदेशों से जायमान एक आनुपूर बींद्रव्य में जो तीनप्रदेश उपयुक्त होते हैं, वे ही तीन प्रदेश अन्य अन्य इस से परिणत हुए अन्य आनुपूर्श द्रव्यों द्रव्यों होता तीन प्रदेश अन्य अन्य रूप से परिणत हुए अन्य आनुपूर्वी द्रव्यों द्वारा भी अपने २ उपयोग में लाये जाते हैं। इसलिये लोक का एक २ प्रदेश अनेक त्रिक संयोगी आनुपूर्वी द्रव्यों का आधार होता है। इसी प्रकार से चतुष्क संयोगी आनुपूर्वी द्रव्यों का आधार होता है। इसी प्रकार से चतुष्क संयोगी

સંખ્યા ૧૦ માની લઈએ આહપૂવી<sup>\*</sup> કલ્ય ત્રણુથી લઈને અસ<sup>ંખ્</sup>યાત પર્યન્તના પ્રદેશામાંથી નિષ્પન્ન થાય છે. તેથી અહીં તેને ત્રિપ્રદેશાવગાઢ માનીને **ઉપર** પ્રમાણેની ગણુતરી કરવામાં આવી છે. આ રીતે વિચાર કરવામાં આવે તા મનાનુપૂર્વી અને અવક્તવ્યક દ્રવ્યા કરતાં તેનું પ્રમાણુ આછું દેખાય છે.

આ પ્રકારની માન્યતા અરાબર નથી તે હવે સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે-જે આકાશપ્રદેશે એક આતુપૂર્વી કબ્યમાં ઉપસુકત થાય છે તેઓ જે અન્ય આતુપૂર્વી કબ્યમાં ઉપસુક્ત થતા ન હોત તા એવું બની શકત. પરન્તુ એવું તા બનતું નથી કારણ કે ત્રણ પ્રદેશામાં અવગાહિત એક આતુપૂર્વી કબ્યમાં જે ત્રણ પ્રદેશા ઉપસુક્ત થાય છે, એજ ત્રણ પ્રદેશા અન્ય અન્ય રૂપે પરિણત થયેલા અન્ય આતુપૂર્વી કલ્યા દ્વારા પણ પાતપાતાના ઉપયાગમાં લેવામાં આવે છે. આ રીતે લાકના પ્રત્યેક પ્રદેશ અનેક ત્રિકસ યાગી આતુ-પૂર્વી કબ્યોના આધાર થાય છે, એજ પ્રમાણે ચતુષ્ક સ'યાગીથી લઇને

### अनुयोगद्वारस्त्रे

मरेत्तः अने केषु त्र्यादि संयोगास्म केषु आनुपूर्वींद्रव्येषु उपयुज्यते । इत्यं च त्र्यादि संयोगात्मकानुपूर्वींद्रव्यरू राधेय मेदेन मतिमदेशरूपाधारस्यापि मेदो विवक्षितो भवति । नहि नभः मदेशा येन स्वरूपे जैकस्मिन् आधेये उपयुक्ता भवन्ति, तेनैव स्वरूपेण आधेयान्तरेऽपि । तथा सत्ये कस्मिन् आधारस्वरूपे तदवगाइनाद आधे-यानाम् एकता मसज्येत, घटे तत्स्वरूपवत् । ततथ असंख्येयम देशात्मके स्वस्थित्या व्यवस्थिते छोके यावन्तसिकसंयोगाद्यसंख्येयसंयोगार्यन्ता संयोगा जायन्ते ताबन्त्यानुपूर्वींद्रव्याणि भवन्ति । तानि च त्र्यादि संयोगानां बहुत्वाद बहुसंख्य-

चाहिये। इस प्रकार एक २ आकाश प्रदेश अनेक ज्यादि संयोगात्मक आनुपूर्वी द्रव्यों में उपयुक्त होता है। अतः ज्यादि संयोगात्मक आनुपूर्वी द्रव्य रूप आधेय के भेद से, हर एक प्रदेश रूप आधार का भी भेद, बिवक्षित हो जाता है। क्योंकि आकाश प्रदेश जिस स्वरूप से एक आधेय में उपयुक्त होते हैं। उसी स्वरूप से वे दूसरे आधेय में उपयुक्त नहीं होते हैं। यदि ऐसी ही बात मानी जावे कि आकाश प्रदेश जिस स्वरूप से एक आधेय में उपयुक्त होते हैं उसी स्वरूप से वे अन्य आ धेय में भी उपयुक्त होते हैं तो एक आधार स्वरूप में उनकी अवगाहना होने से उन अनेक आधेयों में घट में घट के स्वरूप की लरह एकता प्रसक्त होगी। इसल्यि अपने स्वरूप की अपेक्षा से असंख्यात प्रदेशी लोक में जितने भी त्रिक संयोगादि रूप असंख्यात संयोग पर्यन्त तक के संयोग हैं उतनेही आनुपूर्वीद्रव्य हैं। ये आनुपूर्वीद्रव्य ज्यादिसंयोगों

અમ્ર'ખ્યાત સ'યે.ગી પર્યન્તના આનુપૂર્વી કબ્યોના વિષયમાં પણ સમજવું આ પ્રકારે પ્રત્યેક આકાશપ્રદેશ અનેક ત્રિ આદિ સ'યોગાત્મક આનુપૂર્વી દ્રવ્યોમાં ઉપયુક્ત થાય છે. તેથી ત્રિ આદિ સ'યોગાત્મક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય રૂપ આધેયના લેદને લીધે દરેક પ્રદેશ રૂપ આધારને પણ લેદ પડી જાય છે. કારણ કે જે સ્વરૂપે આકાશપ્રદેશા એક આધેયમાં ઉપયુક્ત થાય છે, એજ સ્વરૂપે તેઓ બીજા આધેયમાં પણ ઉપયુક્ત થતા નથી જો એવી વાત માન-વામાં આવે કે આકાશપ્રદેશા જે સ્વરૂપે એક આધેયમાં ઉપયુક્ત થાય છે, એજ સ્વરૂપે તેઓ બીજા આધેયમાં પણ ઉપયુક્ત થતા નથી જો એવી વાત માન-વામાં આવે કે આકાશપ્રદેશા જે સ્વરૂપે એક આધેયમાં ઉપયુક્ત થાય છે એજ સ્વરૂપે તેઓ અન્ય આધિય વસ્તુમાં પણ ઉપયુક્ત થાય છે, તો એક આધારસ્વરૂપમાં તેમની અવગાહેના હાેવાથી તે અનેક આધેયામાં પણ ઘટમાં ઘટના સ્વરૂપની જેમ એકતા માનવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે, તેથી પાતાના સ્વરૂપની અપેક્ષાએ અસ'ખ્યાત પ્રદેશી લોકમાં ત્રિકસ'યાગથી લઇને અસ'પ્યાત સ'યાગ પર્યન્તના જેટલા સ'યોગા છે એટલાં જ આનુપૂર્વી દ્રબ્યો છે ત્રિ

કર્ય

कानि बोध्यानि । अवक्तव्यकद्रव्याणि तु द्विकसंयोगानां स्तोकत्वात् स्तोकानि । अनानुपूर्वीद्रव्याण्यपि ळोकप्रदेशसंख्यासमानसंख्यत्वात् स्तोकान्येव । अत्र सुखेनावबोधार्थं किंचित्रिर्दिव्यते। तथाहि-लोके किळ पश्चाकाशमदेशाः कल्प्यन्ते, तद्यथा— ३०३ इति । अत्र अनानुपूर्वीद्रव्याणि तावत् पश्चेत्र भवन्ति । यथान ३०३ इति । बत्तव्यकद्रव्याणि तु अष्टौ, अष्टानामेव द्विकसंयोगानामिद्दाभ्युपगमात् ।

भानुपूर्वीद्रव्याणि तु पोडश संभवन्ति। तत्र-दशत्रिकसंयोगाः, पञ्च चतुष्कसंयोगाः, को बहुत होने के कारण बहुसंख्यक हैं। और जो अवक्तव्यक द्रव्य हैं वे दिक् संयोगों के कम होने के कारण कम हैं। तथा जो अनानुपूर्वी

इव्य हैं । वे भी लोक प्रदेशों की संख्या के बरावर होने के कारण-कम ही है । यह बात अच्छी तरह से समझ में आ जावे इसलिये यो समझना चाहिये-लोक में पांच आकाशप्रदेश कल्पित करो, और उसका आकार :: इस प्रकार से करो । प्रत्येक आकाश प्रदेश में एक अनानुपूर्वी द्रव्य है इसलिये इस हिसाब से पांच अनानुपूर्वी द्रव्य हैं । ऐसा मान लो तथा डिप्रदेश संयोगी जो अवक्तव्यक द्रव्य हैं वे डिकपदेश संयोगों को यहां आठ ही होनेसे आठ आते हैं । जैसे-संस्कृत टीका में आकार देकर कहा गया है । आनुपूर्वीद्रव्य १६, संभवित होते हें-वे इसप्रकार से १०, त्रिक प्रदेश संयोग के १०, ५ चतुष्प्रदेशि संयोग के पांच, और

મ્યાદિ સંચાંગા ઘણા દોવાને કારણે તે માનુપૂર્વી દ્રવ્યા અહુસંખ્યક છે, મને દ્રિકસંચાંગા ઓછાં દાવાને કારણે અવક્તબક દ્રવ્યા તેના કરતાં અલ્પ સંખ્યામાં છે. તથા જે અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા છે તેઓ પણ લાકના પ્રદેશાની સંખ્યાની બરાબર દાવાથી આનુપૂર્વી દ્રવ્યા કરતાં અલ્પ સંખ્યામાં છે. આ વાતને સ્પષ્ટ રીતે સમજવા માટે આ પ્રમાણેની કલ્પના કરા-ધારા કે આકાશપ્રદેશા પાંચ છે અને તેમના આકાર આ પ્રમાણે છે. ૈગ્દ પ્રત્યક પ્રદેશમાં એક એક અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા રહી શકે છે. તેથી પાંચ પ્રદેશામાં પાંચ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા રહી શકે એમ માની લા.

તથા દ્વિપ્રદેશ અંચેાગી જે અવક્તવ્યક દ્રવ્યા છે, તેમની સંખ્યા અહીં આઢની આવે છે, કારણ કે અહીં દ્વિકપ્રદેશ સંચાેગા આઠ આવે છે તે વાત ઠીકામાં આપવામાં આવેલ આકૃતિ દ્વારા સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે.

આ પાંચ પ્રદેશામાં આનુપૂર્વા દ્રવ્યા ૧૬ સંભવી શકે છે. તેના દ્વિસાબ આ પ્રમાથે સમજવા-ત્રિકપ્રદેશ સંચાગના ૧૦, ચતુષ્પ્રદેશ સંગાના

अनुयोग द्वारस्वे

प्रवाकसंयोगस्त्वेक इति षोडग्र । तत्र दशत्रिकसंयोगा प्वं बोध्याः-षट् तावत्त्रिक-संयोगा मध्यव्यवस्थापितेन सद्द ळभ्यन्ते, पथा— र्र्स्ट्रि इति । तथा मध्यनिरपेश्वैर्दिग्व्यवस्थापितेश्वनुर्भिश्वत्वारस्निकसंयोगाः, यथान र् इति । इत्थं दश त्रिकसंयोगा भवन्ति । पश्च च चतृष्कसंयोगा एवं विद्येयाः-चत्वारस्तावन्मध्यव्यवस्थापितेन सद्द स्वन्ति,

पथा- ﷺ इति । एकस्तु चतुष्कसंयोगो मध्यनिरपेक्षेदिंग्व्यवस्थापितैवतुर्भिः, गथा- ूू इति । इत्थं पश्च चतुष्कसंयोगा अवन्ति ।

एक पांच प्रदेश संयोगका एक। इनमें जिकप्रदेश संयोग जो दस हैं-बे इस प्रकार हैं-मध्य में जो प्रदेश व्यवस्थापित है, उसके साथ जिकप्रदेश संयोग ६ आते हैं-जैसे टीका में आकार देकर कहे गये हैं-तथा मध्य प्रदेश निरपेक्ष जो दिग्व्यवस्थापित चारप्रदेश हैं उनके साथ जिकप्रदेश संयोग ४ चार आते हैं जो टीका में दिये हुए चित्र झारा स्पष्ट किये गये हैं इस प्रकार से तीन २ प्रदेशों के संयोग दश होते हैं-ये तीन तीन प्रदेशों के संयोग ही १० अनानुपूर्वी इच्यों के आधार क्षेत्र हैं। तथा चार२ प्रदेशों के संयोग ५ इसप्रकार हैं-मध्य में जो प्रदेश व्यवस्थापित है उसके साथ चतुष्क संयोगचार होते हैं, ये चतुष्क संयोग ही चार आनुपूर्वी द्रव्यों के आधाररूप क्षेत्र हैं। जो टीका में दिये हुवे चित्र झारा कहे गये हैं। तथा मध्य प्रदेश निरपेक्ष जो चार दिग्व्यवस्थापित चारप्रदेश हैं उनसे एक चतुष्कसंयोगरूप आधार जा चार दिग्व्यवस्थापित चारप्रदेश हैं उनसे एक चतुष्कसंयोगरूप आधार चार दिग्व्यवस्थापित कारप्रदेश हैं उनसे एक चतुष्कसंयोगरूप आधार चार होता में दिया हवा चित्रा

પ, અને પાંચપ્રદેશ સ'યાંગનું ૧, આ રીતે કુલ ૧૧ આનુપૂલી દ્રબ્યા થઇ જાય છે. તેમના જે ૧૦ ત્રિકપ્રદેશ સ'યાંગ કહ્યા છે તે નીચે પ્રમાણે સમજવા-મય્યમાં જે પ્રદેશ બ્યવસ્થાપિત (રહેલેા) છે, તેની સાથે ત્રિકપ્રદેશ સ'યાંગ ૧ ભાવે છે. એજ વાત ટીકામાં આપવામાં આવેલ આકૃતિહાશ સમજવવામાં ભાવી છે. મય્યપ્રદેશ સિવાયના જે ચાર પ્રદેશે ચારે દિશામાં આવેલા છે. તેમની સાથે ત્રિકપ્રદેશસ'યાંગ ચાર આવે છે તેમને પણ આ ભાકૃતિ દ્વારા ૬૫૯૮ કર-વામાં આવેલ છે. આ પ્રકારે આ ત્રણ ત્રણ પ્રદેશેના સ'યાંગ ૧૦ થાય છે આ ત્રણ ત્રણ પ્રદેશેના સ'યાંગ જ ૧૦ આનુપૂલી દ્વારા આધારણેત્રો છે. તથા ચાર ચાર પ્રદેશેના પાંચ સ'યાંગ આ પ્રમાણે થાય છે-મય્યમાં જે પ્રદેશ બ્યવસ્થાપિત છે તેની સાથે ચતુબ્દસ'યાંગ ગાર થાય છે. તે ચતુબ્દસ' યાંગ જ ચાર આનુપૂલી દ્વગ્યનાં આધારણપ શેલા છે. તેમને સ'સ્કૃત ટીકામાં આપવામાં આવેલ આકૃતિ દ્વારા અતાવવામાં આવેલ છે તથા મબ્યપ્રદેશ સિવાયના ચાર દિશામાં બ્યવસ્થાપિત જે ચાર પ્રદેશે છે તેમના દ્વારા થાર

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११६ भागद्वारनिरूपणम्

पञ्चकसंयोगस्तु सुगम एव यया– (क्रि) इति इत्थं पञ्चपदेशमस्तारेऽप्यानुपूर्वीद्रव्याणाम् अनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्यापेक्षया बाहुल्यं दृइयते । ततः स्वस्थित्या व्यवस्थितेऽसंख्येयमदेशात्मके लोके आनुपूर्वी-द्रव्याणाम् अनानुपूर्व्यवक्तव्यकद्व्यापेक्षयाऽसंख्यातगुणत्वं स्पष्टमेदेति।।मू०११६॥

किया गया है। इस प्रकार चतुष्कसंयोग रूप आधार क्षेत्र के आनुपूर्वी द्रव्य पांच होते हैं। तथा इन पांच प्रदेशों के संयोग से जायमान एक पांच प्रदेशी आनुपूर्थी द्रव्य का समझना खुगम है। जो संस्कृत टीका में दिया हुवा चिन्न में समझाया गया है। इस प्रकार से पांच प्रदेशों के प्रस्तार में भी इन आनुपूर्वी द्रव्यों का अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा याहुल्य देखा जाता है। तब इससे अपनी स्थिति के अनुसार सुव्यवस्थित इस असंख्यात प्रदेशवासे लोक में आनुपूर्वी द्रव्यों में अनानुपूर्थी और अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा से असंख्यात-गुणता स्पष्ट ही है।

भावार्थ-सूत्रकारने इस सूत्रद्वारा यह समझाया है कि नैगमव्यवहार नयसंमत आनुपूर्वीद्रव्य अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा असंख्यात गुणे अधिक हैं और रोष द्रव्य आनुपूर्वीद्रव्यों के असंख्या-तवें भाग प्रमाण हैं। इस बात को खनते ही किसी शंकाकार ने इस-

પ્રદેશી આનુપૂર્વી દ્રબ્યના એક ચતુષ્કસંચાગ રૂપ આધાર નિષ્પન્ન થાય છે, તેને પણ સંસ્કૃત ઠીકામાં આપવામાં આવેલ આકૃતિ દ્વારા સ્પષ્ટ કરવામાં આવેલ છે. આ પ્રકારે ચતુષ્કસંચાગ રૂપ આધાર ક્ષેત્રના આનુપૂર્વી દ્રબ્ય પાંચ થાય છે. તથા તે પાંચ પ્રદેશના સંચાગથી નિષ્પન્ન પાંચપ્રદેશી એક આનુપૂર્વી દ્રબ્યને સમજવું સુગમ છે. ઠીકામાં આપવામાં આવેલ આકૃતિમાં તેને સમજાવવામાં આવેલ છે. આ પ્રકારે પાંચ પ્રદેશાના પ્રસ્તારમાં પશ્ આનાનુપૂર્વી અને અવકતબ્યક દ્રબ્યા કરતાં આનુપૂર્વી દ્ર-પાની અધિકતા જોવામાં આવે છે, તા પછી અસંખ્યાત પ્રદેશાવાળા લાકમાં અનાનુપૂર્વી અને અવકતવ્યક દ્રબ્યા કરતાં આનુપૂર્વી દ્રબ્યા ત ગણું હાય એમાં નવાઈ પામવા જેલું શું છે ?

ભાવાર્થ–આ સૂત્ર દ્વારા સૂત્રકારે એ વાતનું પ્રતિપાદન કશુ<sup>\*</sup> છે કે નૈંગમુબ્યવહાર નયસ મત આનુપૂર્વી દ્રબ્યાે અનાનુપૂર્વી અને અવકુતસાક દ્રબ્યા કરતાં અનેક ગણાં વધારે છે. અને આનુપૂર્વી દ્રબ્ય સિવાયના દ્રબ્યા આનુ-પૂર્વી દ્રબ્યા કરતાં અસ ખ્યાતમાં ભાગપમાણ છે. સૂત્રકારના આ કથન સામ કાેઈ બ્યક્તિ એવી શ'કા પ્રકટ કરે કે આપનું આ કથન સુદ્ધિગમ્ય અબ દરૂ

## भ नुयोगहार सूत्रे

885

पर इंग्ला की-कि आपका यह कथन युक्ति से संगत नहीं बैठता है-कारण असंख्यात प्रदेशी इस लोक में सबसे अधिक संख्या आनुपूर्वी द्रव्यों की ही आती है बाद में इनसे कम अवक्तव्यक द्रव्यों की और इनसे भी कम आनुपूर्वीद्रव्यों की । इस बात को हम इसप्रकार से सम-सा सकते हैं। लोक असंख्यातप्रदेशी माना गया है-सो लोकके असं-ख्यात प्रदेशों के स्थान में ३० संख्या रख लो-ये ३० ही असंख्यात प्रदेश हैं। अनानुपूर्वीद्रव्य लोकाकाश के एक २ प्रदेश रूप आधार पर अवगाहित हैं इस अपेक्षा से अनानुपूर्वी द्रव्यों की संख्या ३० आती है। और अवक्तव्यक द्रव्य जो दिप्रदेशी होता है, वह दो दो प्रदेशों में अवगाहित होता है-इसलिये उसकी संख्या १५ आती है। तथा आनु-पूर्वी द्रव्य जिपदेशाबगाढ होता है। इसलिये इनकी संख्या दश आती है। तब सिदान्तकार ने इस शंका का उत्तर बहुन खुन्दररीति से किया है-जन्होंने उसे समझाया कि जैसा तुम कह रहे हो वैसा नहीं है। क्योंकि आकाशका एकर प्रदेश भिन्नर रूपसे परिणत अनेक व्यणुकादि रूप अनानुपूर्वी द्रव्यों का आधारस्थल है एक आनुपूर्वी द्रव्य में आकाश

લાગતું નથી પોતાની શંકાના સમર્થનમાં તે એવી દલીલ કરે કે-અસ-ખ્યાત પ્રદેશોવાળા આ લોકમાં અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યાની સંખ્યા સૌથી વધારે છે, અવક્તવ્યક દ્રવ્યાની સંખ્યા અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યા કરતાં આછી છે અને આનુપૂર્વા દ્રવ્યાની સંખ્યા તો અવક્તવ્યક દ્રવ્યા કરતાં પણ એાછી છે. નીચેની કલ્પના દાશ તે પાતાની આ માન્યતાનું સમર્થન કરે છે. લોકના અસંખ્યાત પ્રદેશા માનવામાં આવ્યા છે. ધારા કે લોકના ૩૦ પ્રદેશા છે અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય લોકાકાશના એક એક પ્રદેશ રૂપ આધાર પર અવગાહિત છે. તેથી ૩૦ પ્રદેશામાં આવગાહિત અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યાની સંખ્યા ૩૦ ત્રાદેશા છે અવક્તવ્યક દ્રવ્ય કે જે બેપ્રદેશી હાય છે તે લેકાકાશના બખ્બે પ્રદેશામાં અવગાહિત હાવા છે. તેથી તેમની સંખ્યા ૧૫ ની થાય છે. તથા આનુપૂર્વી દ્રવ્ય લાકાકાશના ત્રણ ત્રણ પ્રદેશામાં અવગાહિત હાવાથી ૩૦ પ્રદેશામાં અવગાહિત હાવાથી ૩૦ પ્રદેશામાં આવ્યા છે છે છે તે લેકાકાશના બખ્બે પ્રદેશામાં અવગાહિત હાવાથી ૩૦ પ્રદેશામાં આવગાહિત અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યો કે લોકાકાશના બખ્બે પ્રદેશામાં આવાણુ વા છતાં આવ્ય છે. તેથી તેમની સંખ્યા ૧૫ ની થાય છે. તથા આનુપૂર્વી દ્રવ્ય લાકાકાશના ત્રણ ત્રણ પ્રદેશોમાં આવગાહિત હાવાથી ૩૦ પ્રદેશામાં આવગાહ આનુપૂર્વી દ્રવ્યોની સંખ્યા બાકીના અન્ને દ્રવ્યા કેમાં આવગા છે છે. હાલાથી ૩૦ પ્રદેશામાં આવગાહિત છે છે છે કે છે છે કે છે છે કે લોકા છે છે. આનુ દ્રવ્યો કરતાં આછી થવા છતાં આપ શા કારણે એવું કહે છે છે કે છે છે કે આનુપૂર્વી દ્ર બ્યે બાકીના બન્ને દ્રબ્યા કરતાં અસંખ્યાત ગણાં હાય છે?

આ શ'કાનું અહી નીચે પ્રમાથે સમાધાન કરવામાં આવ્યું છે–તમે કહેા છે! એવી વાત નથી, કારણ કે આકાશના એક એક પ્રદેશ ભિન્ન ભિન્ન રૂપે પરિણત થયેલ અનેક ત્રણ આદિ અણુરૂપ આનુપૂવી દ્રવ્યાનું આધાર સ્થાન છે. એક આનુપૂર્વી દ્રવ્યમાં આકાશના જે ત્રણ પ્રદેશા ઉપસુક્ત થાય

866.

# अतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११६ भागद्वारनिरूपणम्

के जो तीन प्रदेश उपयुक्त होते हैं वे यदि अन्य अनानुपूर्वी द्रव्यों के उपयोग में न आते, तो यह बात बन भी जाती कि आनुपूर्वी द्रव्य शेष द्रव्यों की अपेक्षा बहुत कम है, परन्तु जो आकाश के ज्यादि प्रदेश एक आनुपूर्वी द्रव्य में काम आते हैं, वे ही अन्य आनुपूर्वी द्रव्यों के भी उपयोग में आते हैं। जो आकाश के २ प्रदेश जिस स्वभाव से ज्यणुक रूप एक आनुपूर्वी द्रव्य के उपयोग में आते हैं। वे तीन प्रदेश उसी स्वभाव से श्र्यणुकादि एवं चतुष्प्रदेशिक आदि अनेक आनुपूर्वी द्रव्यों के उपयोग में नहीं जाते हैं। उनके स्वभाव में भिन्नता आजाती है। इसलिये आकाश को स्वभाव की भिन्नता के कारण असंख्यात प्रदेशी माना गया है। ज्यणुकादिरूप आनुपूर्वी द्रव्य भी तो एक २ की ही संख्या में नहीं हैं किन्तु एक २ आनुपूर्वी द्रव्य अनेक हैं। तभी तो ये समस्त आनुपूर्वियां लोकव्यापी हें। अनानुपूर्वी द्रव्य जी को एक २ की ही संख्या में नहीं हैं किन्तु एक २ आनुपूर्वी द्रव्य अनेक हैं। तभी तो ये समस्त आनुपूर्वियां लोकव्यापी हें। अनानुपूर्वी द्रव्य की ही द्रव्यों की अपेक्षा असंख्यात गुणा है। इय्योंकि अनानुपूर्वी द्रव्य के लिये एकप्रदेश रूप आधार की और अवक्तव्यक द्रव्य के लिये दो प्रदेशरूप आधार की और

છે, તે ત્રણ પ્રદેશે જે અન્ય આનુપૂર્વી કચ્યાના ઉપયોગમાં આવી શકતા ન હાત તા એવી વાત સંભવી શકત કે આનુપૂર્વી દ્વચ્યા આકીના અન્ને <sup>૬</sup>વ્યેા કરતાં બહુ જ અલ્પ સ'ખ્યામાં છે. પરન્તુ પરિસ્થિતિ ઐવી છે કે આકાશના જે ત્રણ આદિ પ્રદેશા એક આનુપૂવી<sup>\*</sup> દ્રવ્યના કામમાં આવે છે, એજ પ્રદેશે અન્ય આનુપૂરી' કગ્યાના ઉપયોગમાં પણ આવે છે. જે આકા-શના ત્રણ પ્રદેશેા જે સ્વભાવને લીધે ત્રણ અણુવાળી એક આનુપૂર્વીના ઉપયાગમાં આવ્યા છે, તે ત્રઘ્ પ્રદેશા એજ સ્વભાવથી ત્રઘ અહવાળાં, અને ચાર પ્રદેશવાળાં આદિ અનેક આનુપૂર્વા કબ્યાેના ઉપયાેગમાં આવતાં નથી. તેમના સ્વભાવમાં આધેયની ભિન્નતાને લીધે ભિન્નતા આવી જાય છે. તેથી માકાશને સ્વભાવની ભિન્નતાને કારણે અસ'ખ્યાત પ્રદેશી માનવામાં આવેલ છે. ત્રિ અણક આદિ રૂપ આનુપૂર્વા દ્રબ્યે પણ એક એકની સંખ્યામાં જ નથી, પરન્તું પ્રત્યેક આંતુપૂર્વી દ્રવ્ય અનેક હાેય છે.-ત્રિ અણુક આદિ પ્રત્યેક આનુપૂર્વી અનેક હાય છે-અને તેથી જ તે સમસ્ત આનુપૂર્વાઓ લોકવ્યાપી છે. અનાનપૂર્વી અને અવકતવ્યક દ્રવ્યા પણ લાકવ્યાપી છે આ ત્રણેમાંથી આનુપૂર્વી દ્રવ્ય જ તે અન્ને દ્રવ્યેા કરતાં અસ'ખ્યાત ગણ છે, કારણ કે આનાનુપૂર્વી દ્રવ્યને માટે એક પ્રદેશ રૂપ આધારની અને અવકલવ્યક દ્રવ્યને

### अनुयोगद्वारसूत्रे

आवइयकना पड़ती है, तब कि आनुपूर्वीद्रव्य के लिये एक दो तीन आदि समस्त रूप आधार की अपेक्षा पड़ती है- तथा एक २ प्रदेश में भी अनेक आनुपूर्वी द्रव्य अवगाहित हैं। तब कि अनेक अनानुपूर्वी और अनेक अवक्तव्यकद्रव्य एक प्रदेश और दो दो प्रदेशों में ही अब-गाहित हैं। इसी विषय को लोक में पांचप्रदेशों की कल्पना कर निर्णय किया गया है। इनमें चारों दिशाओं में चार प्रदेश स्थापित- करना चाहिये और एक प्रदेश बाच में। अनानुपूर्वींद्रव्य जैसा की कहा गया है, कि एक प्रदेशावगाही होता है इसलिये एक२ प्रदेश में एक एक रहने के कारण पांचप्रदेश रूप आधार संबन्धी बे ५ ही ज्ञात होते हैं। न्यून और अधिक नहीं। इन पांच प्रदेशों में जब दो२ प्रदेशों का संयोग-किया जाता है तो वे दिक संयोग यहां आठ बनते हैं-जैसे टीकामें दिया हुवा चिन्न में प्रदर्शित किये गये हैं। यहां जो एक दो आदि अंक-लिखे हुए हैं वे दो दो प्रदेशों के संयोग के प्रदर्शक हैं। इस प्रकार ये दो दो प्रदेशों के संयोगरूप जो आधार हैं वे उतने ही अवक्तव्यक द्रव्यों के आधार हैं।

માટે બે પ્રદેશ રૂપ આધારની આવશ્યકતા પડે છે, પરન્તુ આતુપૂર્વી દ્રવ્યને માટે એક, બે, ત્રણુ આદિ સમસ્ત પ્રદેશરૂપ આધારની આવશ્યકતા રહે છે. તથા એક એક પ્રદેશમાં પણુ અનેક આતુપૂર્વા દ્રવ્યા અવગાહિત છે, જ્યારે અનેક અનાતુપૂર્વી અને અનેક અવકતવ્યક દ્રવ્યા તા અતુક્રમ એક એક પ્રદેશમાં અને અબ્બે પ્રદેશામાં જ અવગાહિત છે. હવે સૂત્રકાર લાકના પાંચ પ્રદેશમાં અને અબ્બે પ્રદેશામાં જ અવગાહિત છે. હવે સૂત્રકાર લાકના પાંચ પ્રદેશા હાવાની કલ્પના કરીને આ વિષયતું સ્પષ્ટીકરણ કરે છે--ચાર દિશા-ઓમાં ચાર પ્રદેશની અને વચ્ચે એક પ્રદેશની સ્થાપના કરવી જોઇએ. તેની આકુતિ આ પ્રમાણે બનશે-જ્રિ

અનાનુપૂર્વી દ્રવ્ય એક પ્રદેશાવગાહી હોય છે, તેથી એક એક પ્રદે-શમાં એક એક અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય હાવાને કારશે પાંચ પ્રદેશ રૂપ આધારમાં પાંચ જ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા સંભવી શકે છે. તેથી એાછાં કે વધારે સંભવી શકતાં નથી. આ પાંચ પ્રદેશામાં જો અખ્યે પ્રદેશાના સંધાગ કરવામાં આવે, તો એવાં દ્વિકસંચાગ અહી આઠ બને છે તે ઉપરની સંસ્કૃત ટીકામાં આપવામાં આવેલ આકૃતિમાં અતાવવામાં આવેલ છે-

આ આકુતિમાં જે એક, બે આદિ અંકેા લખ્યા છે, તે અબ્બે પ્રદે-શાના સંચાેગના પદર્શંક છે. આ રીતે તે બબ્બે પ્રદેશાના સંચાેગ રૂપ જે આધાર છે, તેઓ એટલાં જ અવકતવ્યક દ્રવ્યાના આધાર રૂપ છે આ રીતે

|                 |      |       |     |                  | • •  | • |
|-----------------|------|-------|-----|------------------|------|---|
| अनुयोगचन्द्रिका | टोका | सूत्र | ११७ | भावद्वारनिरूपणम् | لغره | Ł |
| <u> </u>        |      |       |     |                  |      | - |

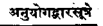
इत्थं भागद्वारमभिधाय सम्भति मार्ग्दारमाह-मूलम्-णेगमववहाराणं आणुपुठ्वीद्द्वाइं कयरंमि भावे होउजा? णियमा साइपारिणामिए भावे होउजा। एवं दोण्गि वि ॥सू०११७॥

छाया----नैगमव्यवहारयोराम्रुपूर्वींद्रव्याणि कतरस्मिन् भावे भदन्ति ? निय-मात् सादिपारिणामिके मावे भवन्ति । एवं द्वयोरपि ॥म्रू० ११७॥

इस प्रकार से यहां विकपदेश संयोगरूप आधारवर्ती ८ अवक्तव्यकद्रव्य हैं। यह बोध हो जाता है। क्योंकि जितने आधार हैं उतने ही वहां अनानुपूर्थी आदि द्रव्य हैं ऐसा यहां कहा गया है। आनुपूर्वी द्रव्य इन पांच प्रदेशों के संयोग रूप आधार १६ होने से १६ होते हैं। चतुष्क संयोग पांच और पांच प्रदेशों का एक संयोग यहां होता है। इन चतुष्क (चार) संयोग रूप पांच आधारों में पांच आनुपूर्वी द्रव्य और पांच प्रदेशों के संयोगरूप एक आधार में एक पांच प्रदेशवाला आनुपूर्वी द्रव्य और पांच प्रदेशों के संयोगरूप एक आधार में एक पांच प्रदेशवाला आनुपूर्वी द्रव्य रहता है। पांच प्रदेशों में दो दो प्रदेशों के संयोग ८, तीन तीन प्रदेशों के संयोग १०, चार चार प्रदेशों के मंओग-से पांच बनते हैं। औरपांच प्रदेशोंका संयोग एक ये सब विकादि संयोगरूप आधार कैसे बने यह सब संस्कृत टीकामें दिया हुवा चित्रोंद्वारा स्पष्ट किया गया है॥ सू. ११६॥

અહીં દ્વિકપ્રદેશ સંચોયરૂપ આધારવતી આઠ અવકતવ્યક દ્રવ્યા હાવાના બાધ થઇ જાય છે, કારણ કે જેટલા આધાર છે એટલાં જ ત્યાં આનુપૂર્વી આદિ દ્રવ્યા છે એવું અહીં કહેવામાં આવ્યું છે.

આ પાંચ પ્રદેશાના સંધાેગરૂપ આધાર ૧૬ હાેવાથી આનુપૂર્વા દ્રવ્ય અહીં ૧૬ હાેય છે. ચતુષ્કસંધાેગ પાંચ અને પાંચ પ્રદેશાના એક સંધાેગ અહીં થાય છે. આ ચતુષ્કસંધાેગ રૂપ પાંચ આધારામાં પાંચ આનુપૂર્વી દ્રવ્યા અને પાંચ પ્રદેશાના સંધાેગ રૂપ એક આધારમાં પાંચ પ્રદેશવાળું એક આનુપૂર્વા દન્ય રહે છે. પાંચ પ્રદેશામાં બબ્બે પ્રદેશાના સંધાગ આઠ, બઘુ ત્રઘુ પ્રદેશાના સંધાગ ૧૦, ચાર ચાર પ્રદેશાના સંધાગ પાંચ અને પાંચ પ્રદેશાના સંધાગ વ૦, ચાર ચાર પ્રદેશાના સંધાગ પાંચ અને પાંચ પ્રદેશાના સંધાગ એક બને છે, આ બધાં દ્વિકાદિ સંધાગ રૂપ આધાર કેવી રીતે બને છે, તે બધું સૂત્રાર્થમાં આકૃતિઓ દ્વારા સ્પબ્ટ કરવામાં આવ્યું છે. ાસ્વગ્ધ રકા



टीका-'णेगमववहाराणं ' इत्यादि-

नैगमव्यवहारसम्मतानि अञ्चर्वीद्रव्याणि कतरस्मिन् भावे भवन्ति ? इति शिंब्य प्रश्नः । उत्तरयति-भान्नुपूर्वीद्रव्याणि नियमात् सादिपारिणाभिके भावे भवन्ति। एवं द्वे अपि=अनान्नुपूर्व्यवक्तव्यकद्रव्याण्यपि सादिपारिणामिके भावे भवन्तीति । अयं भावः-त्र्यादिप्रदेशावगाहपरिणामस्य एकमदेशावगाहपरिणामस्य द्विप्रदेशा-वगाह्यरिणामस्य चेति त्रयाणामपि द्रव्याणां सादिपारिणाभिकत्वात् सादिपारि-णामिकमाधवर्तित्वं बोध्यमिति ॥सू० ११७॥

अब सूत्रकार भावद्वार का कथन करते हैं-

" जेगमववहाणं " इस्यादि ।

शब्दार्थ-(णेगमबवहाराणं आणुपुब्वी दब्बाइं) नैगम व्यवहारनय-संमत समस्त आनुपूर्थी द्रव्य- ( कयरंमि भावे होज्जा) कौन से भाव में बर्तते हैं।

उत्तर- (णियमा) नैगमव्यहारनयसंमत समस्त आनुपूर्थी द्रव्य नियम से (साइपारिणामिए भावे होजा) सादि पारिणामिक भाव में-वर्तते हैं। ( एवं दोण्णिवि ) इसी प्रकार से अनानुपूर्थी और अव-कव्यक द्रव्यों के विषय में भी-जानना चाहिये। तात्पर्य इसका यह है कि व्यादि प्रदेशों में आनुपूर्वी द्रव्यों का अवगाह, परिणाम एक प्रदेश अनानुपूर्वी द्रव्यों का अवगाह परिणाम और अवक्तव्यक द्रव्यों का द्विप्रदेशों में अवगाह परिणाम सादि है। इसलिये-ये सब द्रव्य सादि पारिणामिक भाववर्ती- हैं। ॥ सू०११७ ॥

હવે ભાવદ્વારનું કથન કરવામાં આવે છે.---

" णेगमववहाराणं " धत्याहि---

શબ્દાર્થ – (णेगमवबहाराणं झाणुपुठवी दब्वाइं) નૈગમવ્યવહારનયસ'મત સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા (क्यरंमि भावे होडजा ?) કયા ભાવમાં વર્તમાન હાય છે ? ઉત્તર– (णिग्रमा साइवारिणामिए भावे होडजा) નૈગમવ્યવહાર નયસ-મત સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા નિયમથી જ સાદિપારિણ-મિક ભાવવર્તા હાય છે. (एवं दोण्णि वि) એલું જ કથન અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા અને અવકતવ્યક દ્રવ્યાના વિષયમાં પણ સમજવું આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-ત્રણુ આદિ પ્રદેશામાં આનુપૂર્વી દ્રવ્યાનું અવગાહપરિણામ, એક પ્રદેશમાં અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યાનું અવગાહપરિણામ અને છે પ્રદેશામાં અવકતવ્યક દ્રવ્યાનુ આદાહપરિણામ સાદિ (આદિ સહિત) હાય છે. તેથી જ આ ત્રણે દ્વ્યોને સાદિપારિણામક ભાવવર્તી કહ્યાં છે. ાાસ્વર૧લ્યા

छाया----एतेषां खलु भदन्त ! नैगमव्यवद्वारयोः आजुप्वींद्रव्याणाम् अनानु-पूर्वीद्रव्याणाम् अवक्तव्यकद्रव्याणां च द्रव्यार्थतया भदेशार्थतया कानि केभ्यः अल्पानि वा बहुकानि वा तुरयानि वा विशेषाधिकानि वा ? । गौतम ! सर्वस्तो-कानि नैगमव्यवद्दारयोः अवक्तव्यकद्रव्याणि द्रव्यार्थतया । अनानुपूर्वीद्रव्याणि द्रव्यार्थतया विशेषाधिकानि । आनुपूर्वी द्रव्याणि द्रव्यार्थतया असंख्येयगुणानि । मदेशार्थतया विशेषाधिकानि । आनुपूर्वी द्रव्याणि द्रव्यार्थतया असंख्येयगुणानि । मदेशार्थतया-सर्वस्तोकानि नैगमव्यवद्दारयोः अनानुपूर्वीद्रव्याणि अपदेशार्थतया । अवक्तव्यवद्रव्याणि प्रदेशार्थतया विशेषाधिकानि । आनुपूर्वीद्रव्याणि प्रदेशार्थतया । असंख्येयगुणानि । द्रव्यार्थप्रदेशार्थतया सर्वस्तोकानि नैगमव्यवद्दारयोः अवक्तव्यक द्रव्याणि द्रव्यार्थत्या अनानुपूर्वी-द्रव्याणि द्रव्यार्थतया अपदेशार्थतया

इत्थं भावद्वारमभिधाय अल्पबहुत्वद्वारं श्ररूपयति-मुल्म्-एएसिणं भंते ! णेगमववहाराणं आणुपुवीदवाणं अणा-णुपुद्वीद्द्वाणं अवत्तव्वगृद्व्वाणं य द्व्वट्टयाए पएसहयाए द्व्व-ट्टपएसट्टयाए कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा बहुगा वा तुब्ला वा विसे-साहिया वा? गोयमा ! सन्वरथोवाइं णेगमववहाराणं अवत्तव्वग-दवाइं दव्वद्याए, अणाणुपुत्तीद्वाइं दव्वट्टयाए विसेसाहियाइं, आणुपुव्वीद्व्वाइं द्व्वट्रुयाए असंखेज्जग्रुणाइं । पएसट्टयाए सन्वत्थोवाइं णेगमववहाराणं आणुपुन्वीदन्वाइं अपएसदृयाए । अक्तव्वगद्व्वाइं पएसट्रुयाए विसेसाहियाइं। आणुपुर्व्वाद्व्वाइं पएसट्ट्रयाए असंखेज्जगुणाइं । द्व्वद्वपएसट्ट्रयाए सन्वत्थोवाहं णेगमववहाराणं अवत्तव्वगद्व्वाइं द्व्वद्वयाए । अणाणुपुर्व्वी-दब्वाइं दब्वट्ट्याए अपएसट्ट्याए विसेसाहियाइं। अवत्तवगदवाइं पपसट्टयाप विसेसाहियाइं। आणुपुवीद्व्वाइं द्व्वट्टयाप असंखे-ज्जगुणाइं ताइं चेव पएसट्टयाए असंखेज्जगुणाइं। से तं अणुगमे। से तं णेगमववहाराणं अणोवणिहिया खेत्ताणुपुरुवी॥सू० ११८॥

अनुयोगचस्द्रिका टीका सूत्र ११८ अल्पबद्धुत्वद्वारनिरूपणम्

अनुयोगद्वारस्व

विशेषाधिकानि । अत्रक्तव्यकद्रव्याणि प्रदेशार्थतया विशेषाधिकानि । आनुपूर्वी द्रव्याणि द्रव्यार्थतयाऽअंख्येवगुणानि तान्येव पदेशार्थतया असंख्येयगुणानि । स एषोऽनुगमः । सैंगा नैगमव्यवदारयोः अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी ‼सू० ११८॥

रीका--- ' पएसि णं ' इत्यादि ।

हे भदन्त ! एतेषां खलु नैगमव्यवदारसम्मतानाम् आनुपूर्वीद्रव्याणाम् अना-नुपूर्वीद्रव्याणाम् अवक्तव्यकद्रव्याणां मध्ये कानि द्रव्याणि कतरेभ्यो द्रव्येभ्यो द्रच्यार्थतया प्रदेशार्थतया द्रव्यार्थपदेशार्थतया च अल्पानिजा बहुकानि वा तुल्यानि बा विशेषाधिकानि वा भवन्ति ? इति मश्तः । उत्तरयति-'गोयमा' इत्यादिना । अस्य व्याख्या नदतितमसंख्यकमुत्रवदु योध्या।

अब सूत्रकार अल्प बहुत्व द्वार की प्ररूपणा करते हैं-

" एएसि णं भंते" इत्यादि।

श्चाब्दार्थ- (भंते) हे भदन्त ! (णेगमववहाराणं एएसि आणुपुव्वी दब्वाणं) नैगमव्यवहारनय-संमत इन आनुपूर्वी द्रव्यों के (अणाणुपुव्वी हब्बाणं ) अनानुपूर्वी द्रव्यों के (य) और (अवत्तव्यगद्व्वाणं) अवत्त-व्यकतृच्य के यीच (कयरे कयरेहिंतो) कौन कौन से द्रव्यों से (दव्वद्रयाए. पएसहयाए, दब्बहपएसहयाए ) द्रव्यार्थता, प्रदेशार्थता और द्रव्यार्थता प्रदेशार्थता की अपेक्षा (अप्पावा षहुगावा तुल्लावा विसेसाहियांवा) अल्प हें--कोन२ किन२ द्रव्यों से बहुत हैं कौन२ किन२--के समान हैं और कौन २ किन २ द्रव्यों से विसेष अधिक हैं ? (गोयमा) हे गौतम। (णेगमवव-हाराणं) नैगमव्यवहारनय संमत (अवत्तव्यगदव्याई) अवक्तव्यक

હવે સૂત્રકાર અલ્પબહુત્વ દારની પ્રરૂપણા કરે છે----

" एएसि ज मंते ! " छत्याहि-शण्डार्थ-(भंते !) & अभवन् ! (णेगमववहाराणं एवसि आणुपुट्वीदटवाण લાળાળપુટ્વીદ્રટ્વાળ, અવસટ્વાપુટ્વાળ) નેગમબ્યવહાર નચસંમત આ આનુ-પુર્વી ટુગ્યા, અનાનુપુર્વી દ્રગ્યા અને અવકતવ્યક દ્રગ્યામાંનાં (कयरे इयरेडितो) ३ थ: ३ था ५०थे। (दुव्वट्रयाप, पएसट्रयाए, दुव्वट्रपएसट्रयाए) ४०थार्थता, अडे-શાર્થતા અને ૬૦યાર્થતા પ્રદેશાર્થતાની અપેક્ષાએ (अળા वा बहुगा वा, तुल्छा बा. विसेसाहिया वा ?) કया इया द्रव्ये। इरतां अस्प प्रभाश छे? इया हथा ત્વ્યા કયા કચા દ્વ્યા કરતાં અધિક છે. કયા કયા દ્વ્યા કયા કથા દ્વ્યોના ેટનાં જ છે અને કયા કયા દ્રગ્યા કયા કયા દ્રગ્યા કરતાં વિશેષાધિક છે ! ઉત્તર-(गोयमा !) 🗟 ગૌતમ ! (णेगमववहाराणं) નૈગમબ્યવહાર નયસ મત (सबस्तव्वगदव्वाइं) अवडतव्यड द्रव्ये। (दव्वट्रयाए) द्रव्यार्थंतानी अपेक्षाओ

For Private and Personal Use Only

### अन्नुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११८ अल्पबद्धत्वद्वारनिरूपणम्

इव्य (दच्बहुयाए) द्रव्यार्थना की- अपेक्षा (सव्यत्थोबाइं) सर्वस्तोक हैं। (अणाणुपुरु बीदव्वाइं) अनानुपूर्वीद्रव्य (दव्बद्धयाए) द्रव्यार्थता की अपेक्षा (विसेसोहिआइं) विदोष अधिक हैं। (आणुपुन्वीदन्वाइं ) आनुपूर्वी-ह्रच्य (दब्बहुगाए) द्रव्यार्थता की अपेक्षा (असंखेज्जगुणाइं) असंख्यात गुणे हैं। (पएसइयाए) प्रदेशार्थताकी अपेक्षा (णेगमववहाराणं) नैगम-•यबहारनय संमत (अणाणुपुब्बी दब्बाई) अनानुपूर्वी द्रव्य (सब्बस्थो-बाई सर्वस्तोक हैं । क्योंकि (अपएसहयाए) अनानुपूर्वी द्वव्य में प्रदेशरूप अर्थ का अभाव है । नास्पर्य यह है, कि परमाणु रूप अनानुपूर्वी द्रव्यों में भी यदि ब्रितीय आदि प्रदेश हो तो द्रव्यार्थता की तरह प्रदेशांर्थता में भी अवक्तव्यकद्रव्यों की अपेक्षा से उनकी अधिकता हो जाती। परन्तु ऐसा तो है नहीं, क्यों कि परमाणु अप्रदेशी होता है। ऐसा सिद्धान्त का वचन है इसलिये प्रदेशता की अपेक्षा से ये अनानुपूर्वी द्रव्य सर्वस्तोक कहे गये हैं । (अवलव्यगद्व्याइं) अवक्तव्यक द्रव्य (पएसइ-याए) प्रदेशार्थता की अपेक्षा (विसेसाहियाई) विशेष अधिक हैं। (आणु पुन्वी दन्वाइं) आनुपूर्वा द्रन्य (पएसहयाए) प्रदेशार्थता की अपेक्षा (असं-खेउजगुणाइं) असंख्यात गुणे हैं। (दृब्बद्वपएसद्वयाए) द्रव्यार्थता और-

(सब्बत्थोवाइं) सौथी अस्प प्रभाशभां छे. (अणाणुपुटवी दुव्वाइं दुव्वद्रुयाय विसेसाहियाइं) sou u तानी अपेक्षाओ विधार अरवामां आवे ते। अनान पूर्वी દ્રવ્યા અવકતગ્યક દ્રવ્યા કરતાં વિશેષાધિક છે. (आणुपुच्वीदव्याई द्व्यट्रयाए असंसेज्जगुणाइ) અને દ્રવ્યાર્થતાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વા દ્રવ્યા અનાનુપૂર્વા koli stai ve अभ्र'भ्यात अखां છे. (पएछट्टयाए) प्रदेशार्थतानी अपेक्षाको वियार करवामां आवे ते। (णेगमवनहाराणं) नैंगमव्यवढार नयसंभत (सणा-णपव्वीरव्याइं) અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા (सव्यत्योगाइं) સૌથી આછાં છે, કારથુ કે (अपयसहयाप) અનાવપૂર્વી ડગ્યમાં પ્રદેશરૂપ અર્થના અભાવ છે. આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે પરમાણ રૂપ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યમાં પછ્યું એ એ આદિ પ્રદે-શાના સદ્ભાવ હાત તા દ્રવ્યાય તાની જેમ પ્રદેશાર્ય તાની અપેક્ષાએ પહ અવકતવ્યક દ્રવ્યા કરતાં અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યાની અધિકતા જ સંભવી શકત. પરન્તુ એવી વાતના તા અહીં અવકાશ નથી, કારણ કે પરમાણ અપ્રદેશી કાય છે, એવું સિદ્ધાન્તનું વચન છે. તેથી જ પ્રદેશાર્થતાની અપેક્ષાએ અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યને સર્વ'સ્તેાક (સૌથી અલ્પ પ્રમાણ) કહ્યું છે. (अवत्तगदव्याइं) અવકતવ્યક દ્રવ્યા (વરસદ્વયાર) પ્રદેશાર્યતાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી દ્રવ્યા aરતાં વિશેષાધિક છે. (आणुपुव्वीदव्वाइं पएसद्रुयाप असंखेज्जगुणाई) प्रदे-

**4**79 8¥

### भनुयौगद्वारस्त्रे

५०६

प्रदेशार्थता इन दोनों की अपेक्षा से (णेगमववहाराणं) नैगम व्यवहारनय संमत-(अवत्तव्यगदव्वाइं) अवक्तव्यक द्रव्य (सव्वत्थोवांइं) सर्वस्तोक हैं। क्योंकि (दृब्बहयाए) अवक्तव्यक द्रव्यों में द्रव्यार्थता की अपेक्षा पहिछे-सर्वस्तोकता प्रकट की गई है। (अणाणुपुब्वी दब्बाहं दब्बहयाए अपए-सहयाए विसेसाहियाई) अनानुपूर्वी द्रव्य द्रव्यार्थता से और अप्रदेशा-र्थता से अवक्तव्यक द्रव्य की अपेक्षा कुछ अधिक हैं। (अवत्तव्वगद्व्वाइं पएसद्वयाए विसेसाहियाइं।) अवक्तव्यक द्रव्य प्रदेशार्थता की अपेक्षा-अनानुपूर्थी द्रव्यों से कुछ अधिक हैं । ( आणुपुत्वी दृत्र्याइं दृत्र्यट्टयाए असंखेउजगुणाई ) उभयार्थता को आश्रित करके द्रव्यार्थता की अपेक्षा से आनुपूर्वी द्रव्य असंख्यात गुणें हैं और (पएसइयाए) प्रदेशार्थता की अपेक्षा से भी (ताइंचेव) वे ही आनुषूर्वीद्रव्य (असंखेउज्ञगुणाइं) असं-ख्यात गुणे हैं (से तं अणुगमे) इस प्रकार यह अनुगम का स्वरूप है (से तं णेगमववहाराणं अणोवणिहिया खेत्ताणुपुव्वी) इस प्रकार यहां तक नैगम व्यवहारनय संमत अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी के स्वरूपका कथन किया। सूत्र पदों का यह अर्थ है। इसकी व्याख्या ९० वें सूत्र के શાર્થતાની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી દ્રવ્યા અવકલવ્યક દ્રવ્યા કરતાં અસ'ખાત ગણાં છે. (दब्बट्रपएसट्टयाए) દ્રબ્યાર્થતા અને પ્રદેશાર્થતાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા (णेगमववहाराण) નૈગમવ્યવહાર નયસ મત (अवचन्द्रा-इच्वाई) અવકતવ્યક દ્રવ્યા સૌથી એાછાં છે, કારણુ કે (दब्वहुयाए) દ્રવ્યાર્થ-તાની અપેક્ષાએ અવકતવ્યક દ્રવ્યામાં પહેલાં સવર્યતોકતાં (સૌથી અલ્પ પ્રમાણુ) અતાવવામાં આવેલ છે. (अणाणुपुब्वीदब्वाइं दब्बहूयाए अपएसहूयाए विसेबाहियाई) द्रव्यार्थता अने अधदेशार्थतानी अपेक्षाओं अनानुपूर्वी हव्यो અલકતવ્યક દ્રગ્યા કરતાં વિશેષાધિક છે. (आणुपुत्र्वीद्व्वाइं इव्वट्ट्याप असं-શેળ્ય મુળારં) દ્રવ્યાર્થ તાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા આનુપૂર્વી **ડબ્યો અસ'ખ્યાત ગ**ણાં છે. (વ**ણ્સદ્વાણ) પ્રદેશાર્થ**ત ની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા (તારૂં ચેવ) તે આનુપૂર્વા કબ્યો જ (असंखेक्जगुणाई) અસ'ખ્યાત ગણાં છે. (से तं अणुगमे) આ પ્રકારનું અનુગમનું સ્વરૂપ છે. (से तं गेगमबबदाराणं अणोवणिहिया खेत्ताणुपुच्वी) आ रीते अद्वी' सुधीनां सूत्रोभां . નેગમગ્યવહાર નયસ મત અનોપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વીના સ્વરૂપનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. સ્ત્રપદાના આ અર્થ છે તેની વ્યાખ્યા ૬૦માં સૂત્ર પ્રમાણે સમજવી,

|     | 4              | ÷.       |       |      |     | <b>1</b>                 |  |
|-----|----------------|----------|-------|------|-----|--------------------------|--|
| _   | <del>~~~</del> |          | -     | 7787 | 321 | अल्पबद्धत्वद्वारनिरूपणम् |  |
| બનુ | વાગવ           | ાન્દ્વના | દાવતા | র্স  | 210 | બલ્પબહુલ્પદ્ધારામજ્યપાન્ |  |

अत्रेदं बोध्यम्-द्रव्यगणनं द्रव्यार्थता, पर्देशगणनं प्रदेशार्थता, उभय-गणनं तूभयार्थता। तत्रान्नुपूर्व्यां विशिष्टद्रव्यावगाहोपलक्षितास्त्र्यादिनभः-प्रदेशसमुदाया द्रव्याणि, समुदायारम्भकास्तु प्रदेशाः। अनानुपूर्व्यां तु एकैक-मदेशावगाहिद्रव्योपलक्षिताः सकल्तनभःप्रदेशाः पत्येकं द्रव्याणि, प्रदेशा-स्त्वत्र न संभवन्ति, एकैकप्रदेश्द्रव्ये हि प्रदेशाग्तरायोगात्। अवक्तव्यकेषु तु

समान जाननी चाहिये। "अन्नेदं घोध्यं-द्रव्यों की गिनती करना इसका नाम द्रव्यार्थता है। प्रदेशों की गिनती करना इसका नाम प्रदेशार्थता है। द्रव्यों और प्रदेशों की दोनों की गिनती-गणना करना उभयार्थता है। आनुपूर्वी में विशिष्ठ द्रव्यों के अवगाह से उपलक्षित हुए जोनभः-प्रदेश हैं उन नभःप्रदेशों के यह तीन नभःप्रदेशों का समुदाय है यह चार नभः प्रदेशों का समुदाय है "इत्यादि जो समुदाय हैं-वे समस्त त्र्यादि नभःप्रदेशों का समुदाय है "इत्यादि जो समुदाय हैं-वे समस्त त्र्यादि नभःप्रदेश समुदाय द्रव्य हैं। और इस समुदायों के जो आरं-भक हैं वे प्रदेश हैं। अनानुपूर्वी में, एक एकप्रदेश अवगाही हुए द्रव्य से उपलक्षित जो सकल आकाशप्रदेश हैं वे अलग २ प्रस्थेक द्रव्य हैं। प्रदेश यहां संभवित नहीं हैं। क्योंकि एक २ प्रदेश रूप द्रव्य में अन्य प्रदेशों का रहना असंभव है अवक्तव्यकों में लोक में जितने दिक-दो दो प्रदेशों के योग हैं उतने वे प्रत्येक द्रव्य हैं। और इन दिक योगों को

" અત્રેવં યોચ્યં" અહીં એવું સમજવાનું છે કે કબ્યોની ગણતરી કરવી તેનું નામ કબ્યાર્થતા છે અને પ્રદેશાની ગણતરી કરવી તેનું નામ પ્રદેશાર્થતા છે. કબ્યોની અને પ્રદેશાની (ઉભયની) ગણતરી કરવી તેનું નામ ઉભયાર્થતા છે. આનુપૂર્વાંમાં, વિશિષ્ટ દ્રબ્યોના અવગાહથી ઉપલક્ષિત (શુકત) એવાં જે આકાશપ્રદેશાના "આ ત્રણ આકાશપ્રદેશાના સમુદાય છે, આ ચાર આકા-શપ્રદેશાના સમુદાય છે, " ઇત્યાદિ રૂપ જે સમુદાયો છે તે સમસ્ત ત્રણ આદિ આકાશપ્રદેશાના રહેલાં દ્રબ્યસમુદાયો આવી જાય છે. અને તે સમુદાયોના જે આર'લકા છે તેમનું નામ પ્રદેશ છે.

અનાનુપૂર્વાંમાં, એક એક પ્રદેશમાં અવગાહિત થયેલા ડ્રવ્યથી ઉપલક્ષિત જે સમસ્ત આકાશપ્રદેશા છે તેઓ અલગ અલગ પ્રત્યેક દ્રવ્ય છે અહી પ્રદેશ સંભવિત નથી, કારણ કે એક એક પ્રદેશ રૂપ દ્રવ્યમાં અન્ય પ્રદેશાનું અસ્તિત્વ અસંભવિત છે. અવક્તવ્યકાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તા લાકમાં જેટલાં દ્રિક્વાગ (બળ્બે પ્રદેશાના યાગ) છે, એટલાં તે પ્રત્યેક દ્રવ્ય છે, અને તે દ્વિક્વાગોના આરંબ કરનારા પ્રદેશા છે.

अनुयोगद्वारस्त्र

यावन्तो लोके द्विकयोगाः संभवन्ति तावन्ति मत्त्येकं द्रव्याणि, तदारम्भ-कास्तु मदेशा इति। किंच 'सब्बस्थोवाइं णेगमववहाराणं अवत्तव्वगद्व्वाइं इत्यादि यदुक्तं तत्रोच्यते−ननु यदा पूर्वेक्तियुक्त्या एकैको नभःप्रदेशोऽनेकेषु द्विकसंयोगेषू पयुज्यते, तदा अनानुपूर्वी द्रव्येभ्योऽवक्तव्यकद्रव्याणामेव बाहुल्य-मुपलभ्यते, पश्चमदेशनभःकल्पनायामपि पश्चसंख्यकेभ्योऽनानुपूर्वीद्रव्येभ्योऽष्ट-. संख्यकानामवक्तव्यकद्रव्याणामेव आधिक्यदर्शनात् , तत् कथमिहोक्तं 'सव्वत्यो-वाई णेगमववद्वाराणं अवत्तव्वगदव्वाई' इति ? अत्रोच्यते--छोकमध्यमात्रमाश्रित्य अवक्तव्यकद्रव्याणामाधिक्यमुक्तम् । परन्तु लोकपर्यन्तस्थितनिष्कुटगता ये कण्ट-आरंभ करने बोछे प्रदेश हैं। किंच- " सब्वत्धोवाइं णेगमवबहाराणं अवसम्बगदब्बाइं" इत्यादि जो कहा है उसके विषय में दांकाकार का ऐसा कहना है कि पहिले प्रदर्शित युक्तिके अनुसार जय एक एक अकाशामदेश अनेक दिक संयोगों में उपयुक्त होता ষ্ট পৰ अनानुपूर्वी द्रव्यों से अवक्तव्यक द्रव्यों की ही बहुल्या मालुम देती है जैसा पहिछे कहा गया है कि आकाश के कल्पित पांच प्रदेशों में एक २ मदेश पर अनानुपूर्वी द्रव्य रहता है और आठ अवक्त-ध्यक द्रव्य रहते हैं। अतः इस कथन से अनानुपूर्वी द्रव्यों की अपेक्षा अवक्तव्यक द्रव्यों की बहुलता पाई जाती है। तो फिर**्यहां ऐसे कैसे** कहा कि नैगमव्यहारनय संमत अवक्तव्यक द्रव्य सर्वस्तोक हैं ?

उत्तर-लोकके मध्यभाग मात्र को आश्रित करके अवक्तव्यक द्रव्यों में अधिकता कही गई है। परन्तु जो एक २ प्रदेश लोक के अन्त तक

શ'કા-" સच્वत्योवाइं णेगमववहाराणं अवत्तव्वगदव्वाइं " આપે એતું જે કહ્યું છે કે નૈગમબ્યવહારનય લ'મત અવક્તવ્યક દ્રબ્ધા સૌથી એાછાં છે, પરન્તુ આપનું આ કથન અરાબર લાગતું નથી પહેલાં આપે જ એ વાતનું પ્રતિપાદન કર્યું છે કે એક એક આકાશપ્રદેશ અનેક દ્રિક્સ'યોગોમાં ઉપયુક્ત થાય છે, અને તેથી જ અનાનુપૂર્વા દ્રબ્યા કરતાં અવક્તવ્યક દ્રવ્યોની જ અધિકતા હાેવી જોઇએ આપે પહેલાં એવું કહ્યું છે કે લાકના પાંચ પ્રદેશા હાય તે દરેક પ્રદેશમાં એક એક અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યની અવગાહના હાય તો પાંચ પ્રદેશામાં પાંચ અનાનુપૂર્વા દ્રબ્યા હાઇ શકે અને તે પાંચ પ્રદેશામાં આઠ અવક્તવ્યક દ્રબ્યા રહી શકે આપના પૂર્વોક્ત આ કથન દ્વારા તા અવ-ક્રતવ્યક દ્રબ્યા આનાનુપૂર્વી દ્રબ્યા હાઇ શકે અને તે પાંચ પ્રદેશામાં આઠ અવક્તવ્યક દ્રબ્યા રહી શકે આપના પૂર્વોક્ત આ કથન દ્વારા તા અવ-ક્રતવ્યક દ્રબ્યા આનાનુપૂર્વી દ્રબ્યા કરતાં અધિક હાવાની વાતને જ પુષ્ટિ મળે છે. છતાં અહીં આપે શા કારણે એવું કથન કર્યું છે કે નૈગમબ્યવહાર નયસ'મત અવક્તવ્યક દ્રબ્યા સ્વ'સ્તોક છે ?

ઉત્તર∼લેાકના મધ્યભાગ માત્રને અનુલક્ષીને અવકતવ્ય દ્રવ્યાેની અધિ-કતા ખતાવવામાં આવી છે. પશ્ન્તુ જે એક એક પ્રદેશ લાેકના અન્ત પર્યન્ત

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११८ अस्पबहुत्वद्वारनिरूपणम्

काक्ठतयो विश्रेण्या निगैता एकाकिनः प्रदेशास्ते विश्रेणिव्यवस्थितत्वादवक्तव्यक त्वादवक्तव्यकत्वायोग्या इति तेषामनानुपूर्वींसंख्यायामेवान्तर्भावो भवति । अतो खोकमध्यस्थितां निष्कुटगतां च अनानुपूर्वींद्रव्यसंख्यां मीलयित्वा यदा केवली निर्दिशति, तदाऽवक्तव्यकद्रव्याण्येव स्तोकानि, अनानुपूर्वींद्रव्याणि तु तसो विश्वे पश्चिकानि । अत्र निष्कुटस्थापना ४४४ इति । अत्र विश्रेणिलिखितौ द्वौ अव-क्तव्यकायोग्यौ द्रष्टव्यौ । इत्थम्भूताश्वामी सर्वलोकपर्यन्तेषु तु बहवः सन्ति, इत्यनानुपूर्वींद्रव्याणाम् अवक्तव्यकद्रव्यापेक्षया बाहुल्यं वोध्यम् । अतएवोक्तम् – 'सव्यत्योवाई णेगनवन्दाराणं अवत्तव्यग्तव्याई' इति । आनुपूर्वींद्रव्याणां तु तेभ्योः

स्थित एवं निष्कुट स्थान में हैं और जिनका आकार कण्टक जैसा है, श्रेणि से जो निकछे हुए नहीं हैं, ऐसे वे प्रदेश विश्रेणि में व्यवस्थित होने के कारण अवक्तव्यक के योग्ध नहीं माने गये हैं। अतः इनका अन्तभीव अनानुपूर्वी की संख्या में ही हुआ है। इसल्पिये लोक के मध्य में स्थित और निष्कुट जो अनानुपूर्वी द्रव्यों की संख्या है उसको मिलाकर जिस समय-केवली भगवान इसका कथन करते हैं। तब वे-ऐसा ही कहते हैं कि अवक्तव्यक द्रव्यही स्तोक हैं और अनागुपूर्वीद्रव्य उनसे कुछ अधिक हैं। निष्कुट की स्थापना यहां 8 8 8 इस प्रकार से है। इसमें विश्रेणि लिखित दो अवक्तव्यक के अयोग्य हैं। इस प्रकार के तो ये समस्त लोक के अन्त तक बहुत हैं। इसल्यि अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा अनानुपूर्वी द्रव्यों की अधिकता जाननी चाहिये?

સ્થિત (રહેલેા) છે અને નિષ્કુટસ્થાનમાં છે અને જેનેા આકાર ક'ટક (કાંટા) જેવા છે, શ્રેણિમાંથી જેઓ નીકળેલા નથી, એવા તે પ્રદેશા વિશ્રેણિમાં વ્યવસ્થિત હેાવાને કારણે તેમને અવક્તવ્યક કહેવાને યાેગ્ય ગણ્યા નથી તેથી તેમના સમાવેશ અનાનુપૂર્વીંની સંખ્યામાં જ થયેા છે. તેથી દ્વાકની મધ્યમાં સ્થિત અનાનુપૂર્વીં દ્રવ્યા અને નિષ્કુટગત અનાનુપૂર્વીં દ્રવ્યાની સંખ્યાના સરવાળા કરીને જ્યારે કેવલીભગવાન તેમનું કથન કરે છે ત્યારે તેઓ એવું જ કહે છે કે અવક્તવ્યક દ્રવ્યા જ ઓછાં છે અને અનાનુપૂર્વીં દ્વ્યો તેમના કરતાં વિશેષાધિક છે નિષ્કુટની સ્થાપના (આકૃતિ) અહીં આ પ્રમાણે છે-' ૪૪૪ ' તેમાં વિશ્રેણિ લિખિત બે અવક્તવ્યને ચાેગ્ય નથી. આમ તા તેઓ સમસ્ત દ્વાેકના અન્ત સુધીમાં ઘણું જ છે. આ પ્રકારની પરિસ્થિતિને કારણે જ આવકતવ્યક દ્વવ્યા કરતાં અનાનુપૂર્વીં દ્વવ્યાની અધિકતા સમજવી જોઈએ.

# अनुयोगद्वारस्त्रे

ऽउं छ तात ग्रुणतामु क रेव। विशेषस्वन्उ मयार्थताविचारे आनुपूर्वीद्रव्याणि स्वद्रव्ये-भ्यः मदेशार्थतयाऽसंख्येयगुणानि, एके रूस्य तावद् द्रव्यस्य व्यादिभिरसंख्येयैर्नभः भदेशैरारब्धत्वात् , नमःभदेशानां च संमिछितानामपि असंख्येयत्वादिति । प्रस्तुत-विषयमुपसंहरन्नाह-'से तं' इत्यादि स एषोऽनुगमः-अनुगमविषयोऽत्रसम्पूर्णः । तत्समाप्तौ नैगमव्यवहारसम्मताऽनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी उपसंहतेति तदुपसंहार-माह-'से तं णेगम०' इत्यादि-सेषा नैगमव्यवहारसम्मताऽनौपनिधिकी क्षेत्रानु-पूर्वी सम्पूर्णा । सूर्व् ११८।।

इसलिये अब सूत्रकारने ''सब्वत्थोवाइं णेगमववहाराणं अवत्तव्य गदव्वाइं'' ऐसा कहा है। अनानुपूर्वी द्रव्य उनसे असंख्यात गुणे हैं यह बात पहिछे स्पष्ट की जा चुकी है। यहां इतनी विद्योषता और है कि जिस प्रकार आनुपूर्वी द्रव्य अनानुपूर्वी द्रव्यों से असंख्यात गुणे हैं। उसी प्रकार वे उभयार्थता से विचरित होने पर प्रदेशार्थता की अपेक्षा अपने २ द्रव्यों से भी असंख्यात गुणे हैं। क्योंकि एक र आनु पूर्वी द्रव्य तीन आदि असंख्यात नभः प्रदेशों (आकाश) से निष्पन्न होता है और संमिलित हुए भी वे नभः प्रदेशों (आकाश) से निष्पन्न होता है और संमिलित हुए भी वे नभः प्रदेशों (आकाश) से निष्पन्न कोता है और संमिलित हुए भी वे नभः प्रदेशों (आकाश) से निष्पन्न श्रेता है और संमिलित हुए भी वे नभः प्रदेशों (आकाश) से निष्पन्न स्र प्रकार अनुगम का विषय समाप्त होते ही नैगमव्यवहारनयसंमत अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी का कथन समाप्त हो गया-इस विषय की सुचना''से तं', इत्यादि पदों द्वारा सुन्नकार ने दी है ॥ सू० ११८ ॥

તેથી જ સૂત્રકારે એવું કહ્યું છે કે '' સગ્વત્યોવર્' ળેગમવવદ્દારાળે અગ્વ-ત્તગ્વ વ્યાદ્વગ્વાદ્ " '' નૈગમવ્યવહાર નયસ મત અવકતવ્યક દ્રવ્યા સૌથી એાછાં છે. " આનુપૂર્વી દ્રવ્યા તેમના કરતાં (અનાનુપૂર્વા દ્રવ્ય કરતાં) અસ'ખ્યાત ગણું છે, એ વાત તા પહેલાં ૨૫૧૮ કરવામાં આવી શુકી છે. અહીં એટલી વધુ વિશેષતા છે કે જે પ્રકારે આનુપૂર્વી દ્રવ્યા અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યા કરતાં અસ'ખ્યાત ગણું છે, એજ પ્રમાણે ઉભયાર્થતાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા પણ આનુપૂર્વી દ્રવ્યા અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા કરતાં અસ'ખ્યાત ગણું જ છે કારણુ કે પ્રદેશાર્થતાની અપેક્ષાએ પણ એજ પ્રકારની પરિસ્થિતિ છે કારણુ કે પ્રત્યેક આનુપૂર્વી દ્રવ્ય ત્રણુ આદિ અસ'ખ્યાત આકાશપ્રદેશા વડે નિષ્પન્ન થાય છે, અને તે આકાશપ્રદેશાની એકંદર સ'ખ્યા પણુ અસ'ખ્યાત જ થાય છે. આ પ્રકાર અનુગમનું વિષ્ય નિરૂપણુ અહીં સમાપ્ત થાય છે. અને અનુગમનું વર્ણન સમાપ્ત થવાથી નૈગમવ્યવહાર નયસ'મત અનીપનિધિકી ફેત્રાનુપૂર્વી ફારણ પુર્ર' થાય છે. '' સે તે '' ઇત્યાદિ સૂત્ર દ્વારા સૂત્રકારે એજ વાત સૂચિત કરી છે. ાસ્વ ૧૬ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११९ अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वीनिरूपणम् ५११

इत्थं नैगमव्यवद्वारसम्मतामनौपनिधिकीं क्षेत्रानुपूर्वीम्रुक्त्वा सम्मति संग्रइनय संमतामनौपनिधिकीं क्षेत्रानुपूर्वीवाह–

मूलम्-से किं तं संगहस्स अणोवणिहिया खेत्ताणुपुत्वी ? संगहरस अणोवणिहिया खेत्राणुपुद्वी पंचविहा पण्णत्ता, तं जहा अत्थपयपरूवणया१, भंगसमुक्तित्तणया२, भंगोवदं सणया३, समो-यारेश, अणुगमें। से किंतं संगहस्स अरथपयपरूवणया?, संगहस्स अत्थपयपरूवणया-तिपएसोगाढे आणुपुत्री, चउप्पए-सोगाढे आणुपुब्वी, जाव दसपएसोगाढे आणुपुब्वी, संखिज्ज-परसोगाढे आणुपुब्वी, असंखिज्जपरसोगाढे आणुपुब्वी, पगपपसोगाढे अणाणुपुब्वी, दुष्पएसोगाढे अवत्तव्यए। से तं संगहरस अत्थपयपरूवणया । एयाए णं संगहरस अत्थपयपरूव-णयाए किं पओयणं ?, संगहस्स अत्थपयपरूवणयाए संगहस्स भंगसमुक्तित्तणया कज्जइ । से किं तं संगहस्त भंगसमुकित्त-णया ?, संगहरस भंगसमुक्तित्तणया अस्थि आणुपुठवी, अस्थि अणाणुपुब्वी आरिथ अवत्तव्वए । अहवा अरिथ आणुपुटवी अणाणुपुटवी य, एवं जहा दब्वाणुपुठवीए संगहस्स तहा भाणि-यद्वं जाव से तं संगहरस भंगसमुक्तित्तणया। एयाए णं संग-हस्स भंगसमुक्तित्तणयाप किं पओयणं? एयाए णं संगहस्स भंगसमुक्तित्तणयाय संगहरस भंगोवदंसणया कउज्ञइ। से किं तं संगहस्स भंगोवदंसणया ?, संगहस्सभंगोवदंसणया-तिप्पछ-सोगाढे आणुपुब्त्री, एगवएसोगाढे अणाणुपुट्त्री, दुष्पएसोगाढे अवत्तव्वए । अहवा तिष्पएसोगाढे य एगपएसोगाढे य आणु-

### भनुयोगद्वारख्वे

पुटवी य अणाणुपुटवी य, एवं जहा दट्वाणुपुट्वीए संगहस्स तहा खेत्ताणुपुटवीए वि भाणियटवं जाव से तं संगहस्स भंगो-वदंसणया। से किं तं समोयारे? समोयारे-संगहस्स आणु-पुवीदट्वाइं कहिं समोयरंति? किं आणुपुटवीदटवेहिं समोय-रांति? अणाणुपुटवीदटवेहिं? अवत्तटवगदटवेहिं? तिण्णिवि सट्टाणे समोयरंति। से तं समोयारे। से किं तं अणुगमे? अणु-गमे अट्टविहे पण्णत्ते, तं जहा--संतपयपरूवणया जाव अप्पा-बहुं नस्थि। संगइस्स आणुपुवीदवाइं किं अस्थि णस्थि? णियमा अस्थि। एवं तिण्णि वि। सेसगदाराइं जहा दटवाणु-पुवीए संगहस्स तहा खेत्ताणुपुवीए वि भाणियवाइं जाव से तं अणुगमे। से तं संगहस्स अणोवणिहिया खेत्ताणुपुवी। से तं अणोवणिहिया खेत्ताणुपुवी ॥सू०११९॥

छाया—अथ का ता संग्रहस्य अर्थेपनिथिकी क्षेत्रानुपूर्वी ? संग्रहस्य अगौप निधिकी क्षेत्रानुपूर्वी पश्चविधा प्रक्षा, तद्यथा-अर्थपदमरूपणता १, भंगसमुत्कीर्त्त-

इस प्रकार नैगमव्यवहारनयसंमत अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी का कथन करके अब सूत्रकार संग्रहनय मान्य अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी का कथन करते हैं- से कि तं इत्यादि

शब्दार्थ- ( से किं तं संगहरस अणोवणिहिया खेलाणुपुच्वी ? ) प्रइन-हे भदन्त ! पूर्वप्रकान्त पहिछे प्रारंभ की हुई उस संग्रहनय मान्य अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

આ પ્રકાર નૈગમવ્યવહાર નયસમત અનૈપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં તું નિરૂ-પણ કરીને હવે સૂત્રકાર સંબ્રહનયસંમત અનૈપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં તું નિરૂપણ કરે છે—'' से किं तं '' ઇત્યાદિ—

શબ્દાય-(સે किंत संगहरत अणोवणिहिया खेत्ताणुपुच्वी !) દે ભગવન ! પૂર્વ પ્રકાન્ત-પદેલાં જેના પ્રારંભ થઇ ચુકયા છે એવી-સંગ્રહનયસંગત અની-પનિષિકી દ્વેત્રાનું પૂર્વોંનું સ્વરૂપ ફેલું છે !

# मतुपोगचन्द्रिका टीका सूत्र ११९ अनौपनिचिकी क्षेत्रातुपूर्वनिकपणम् ५१३

मतार, भंगोपदर्भनतार, समवतारः ४, अनुगमः ५ । अथ का सा संग्रहस्य अर्थपद-मरूपणता ? संग्रहस्य अर्थपदमरूपणता-त्रिमदेशावगाट आलुपूर्वी, चतुष्मदेशावगाट-मानुपूर्वी, याबद् दशमदेशावगाट आलुपूर्वी, संख्येयमदेशावगाट आनुपूर्वी,

उत्तर-(संगहस्स अणोवणिहिया खेलाणुपुच्वी पंचविहा पण्णत्ता) संग्रहनयमान्य अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी पांच प्रकार की कही गई है। (तं जहा) उसके वे प्रकार ये हैं-(अस्थपयपरूवणया) १ अर्थपदप्ररूप-णता ( भंगसमुक्तित्तणया ) २ भंगसमुरकीर्तनता ( भंगोवदंसणया) ३ भंगोपदर्शनता ( समोयारे ) ४ समवतार (अणुगमे) और अनुगम ।

प्रश्न-(से किं तं संगहरस अत्थपयपरूवणया) संग्रहनय मान्य अर्थ-पद्मरूपणता क्या है ?

डसर (संगहस्स अस्थपयपस्वणया) संग्रहनयमान्य अर्थपदग्रहपणता इस प्रकार से है-(तिष्पएसोगाढे आणुपुच्वी) तीन प्रदेश में अवगाढ-स्थित-ज्यणुक आदि द्रव्य आनुपूर्वी है ( चडप्पएसोगाढे आणुपुथ्वी ) बार प्रदेशों में अवगाढ चतुरणुक आदि आनुपूर्वी है-

(जाव दसपएसोगाढे आणुपुब्बी) यावत् दराप्रदेशावगाह द्रव्य आनुपूर्वी है (संखिज्जपएसोगाढे आणुपुब्बी) संख्यात प्रदेशावगाह द्रव्य आनुपूर्वी है। (असंखिज्जपएसोगाढे आणुपुब्वी) असंख्यात प्रदे-

ઉત્તર-(संगइस्स अणोवणिहिया खेत्राणुपुच्वी पंचविहा पण्णता) સ'મહનય-સ'મત અનીપનિધિકી ક્ષેત્ર:નુપ્વાં' પાંચ પ્રકારની કહી છે. (तंजहा) તે પ્રકારો નીચે પ્રમાશે છે-(अत्थपयपस्त्वणया) (१) અથ'પદપ્રરૂપણુતા, (भंगसमुक्तित्तगया) (२) क'ગસમુત્કીત'નતા, (भंगोवदंसणया) (३) क'ગાપદરા'નતા, (समोवारे) (४) સમવતાર અને (अणुगमे) (૫) અનુગમ.

५%-(सँगहस्स अत्थपयपद्धवणया ?) संधर्षनयभान्य अर्थं भडप्रइयघुतानुः स्वरूप हेर्नु छे ?

ઉત્તર-(संगहस्स अत्थपयपस्त्वणया) સ'ગ્રહનયમાન્ય અર્થ' પદ્ય રૂ પણતા આ પ્રકારની છે-(तिपरसोगाढे आणुपुट्यो) ત્રણ પ્રદેશામાં અવગાઢ (રહેકું) ત્રણ અશુવાળું દ્રવ્ય આનુપૂવી<sup>\*</sup> રૂપ છે, (चडप्परसोगाढे आणुपुट्यो) સાર પ્રદેશામાં અવગાઢ ચાર અશુવાળું દ્રવ્ય પશુ આનુપૂવી<sup>\*</sup> છે, (जाब दस परसोगाढे आणु पुच्यो) દરા પર્ય-તના પ્રદેશામાં અવગાઢ દ્રવ્ય આનુપૂર્વી<sup>\*</sup> છે, (संक्षिज्जपर-सोगाढे आणुपुट्यो) સંખ્યાત પ્રદેશામાં અવગાઢ દ્રવ્ય આનુપૂર્વી<sup>\*</sup> છે, (सर्स-किज्जपरसोगाढे आणुपुट्यो) અને અર્સ'ખ્યાત પ્રદેશામાં અવગાઢ દ્રવ્ય પશુ **ब** ६५

For Private and Personal Use Only

પ્રોઝ

## अनुयोगद्वारस्त्रे

असंख्येयमदेशावगाढ आनुपूर्वी, एकपदेशावगाढ अनानुपूर्वी, द्विमदेशावगाडः अवक्तव्यकम् । सैपा संग्रहस्य अर्थपदमरूपणता । एतस्याः खलु संग्रहस्य अर्थ-मरूपणतायाः किं मयोजनम् ? संग्रहस्य अर्थपरूपणतया संग्रहस्य मङ्गसमुत्कीत्तेनता कियते । कोऽसौ संग्रहस्य भङ्गसमुत्कीर्त्तनता ? मङ्गसमुत्कीर्त्तनता अस्ति आनुपूर्वी, अस्ति अनानुपूर्वी, अस्ति अवक्तव्यक्रम् । अथवा अस्ति आनुपूर्वी च अनानुपूर्वी च।

शावगाद द्रव्य आनुपूर्वी हैं। (एगपएसोगादे अणाणुपुव्वी) एक प्रदेशाव-गाद द्रव्य अनानुपूर्वी है। (दुप्पएसोगादे अवस्तव्यए) दो प्रदेशावगाद द्रव्य अवक्तव्यक है। (से तं संगहस्स अत्थपयपरूवणया) इस प्रकार यह संग्रहनय मान्य अर्थपद्वरूपणता है। (एयाएणं संगहस्स अत्थपय-परूवणयाए किं पओयणं) इस संग्रहनयमान्य अर्थपद्रप्ररूपणता से क्या प्रयोजन सिद्ध होता है? (संगहस्स अत्थपयपरुवणयाए संगहस्स भंगसमुक्तिराणया कज्जई)

उत्तर-इस संग्रहनयमान्य अर्थपदप्ररूपणता से संग्रहनयमान्य भंग-समुरकीर्तनता की जाती है। यही इसका प्रयोजन है (से कि तं संगह-स्स भंगसमुक्कित्तणया) हे भदन्त ! संग्रहनय मान्य यह भंगसमूरकीर्त-नता क्या है? (संगहस्स भंगसमुक्कित्तणया अस्थि आणुपुव्वी अस्थि अणा-णुपुव्वी अस्थि अवत्तव्वए) संग्रहनय मान्य भंगसमुरकीर्तनता ऐसी है कि आनुपूर्वी है अनानुपूर्वी है अवक्तव्यक द्रव्य है। (अहवा अस्थि आणु

આનુપૂર્વા છે. (एगपएसोगाढे अणाणुपुञ्ची) એક પ્રદેશમાં અવગાઢ દ્રવ્ય અના-નુપૂર્વા રૂપ છે, (दुष्पएसोगाढे अवत्तव्वए) એ પ્રદેશામાં અવગાઢ દ્રવ્ય અવ-ક્રતવ્યક છે. (से तं संगइरस अत्यपरएक्षणया) સ'ગ્રહનયમાન્ય અર્થપદપ્રરૂપછુ-તાનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન-(एयाएणं संगइस्त अस्थपथपह्रवणयाए किं पओयणं!) આ સ'ગ્રહનય-માન્ય અર્થ પદ્યગ્રુપછુતા વડે કર્યા પ્રયોજનની સિદ્ધિ થાય છે !

ઉત્તર--(સંगहस्स अत्थपयपरूवणयाद संगइस्स भंगसमुक्तिसणया कःका) આ સ'ગ્રહનયસ'મત અર્થ'પદપરૂપણુતા દ્વારા સ'ગ્રહનયમાન્ય ભ'ગસમુત્કીત્ત'-નતા કરવામાં આવે છે. એટલું જ તેનું પ્રયોજન છે.

પ્રશ્न-(से किं तं संगहरस मंगसमुक्तित्तणया !) & ભાવન ! સ'ગ્રહનયસ'-મત તે ભાંગસમુદ્ધીર્તાનતાનું સ્વરૂપ કેવું છે !

ઉત્તર-(संगइस्स मंगसमुक्तिणया अस्थि आणुपुठ्वी, अस्थि अणाणुपुठवी अस्मि अवत्तव्वप) સ'अહનયસ'મત ભ'ગસમુત્કીત'નતા આ પ્રકારની છે-આનુ-પૂર્તા છે, અનાનુપૂર્વી છે અને અવક્તવ્યક દ્રવ્ય છે. (अहवा भरिय आणुपुठवी, भंतुवोगबन्द्रिका टीका स्त ११९ अगौपनिधिकी क्षेत्रातुपूर्वीनिरूपणम् ५१५

एवंयथा द्रव्यानुपूर्व्याः संग्रहस्य तथा भणितव्यं यावत सेवा संग्रहस्य भङ्गसमुत्कीर्त्त-नता । एतस्याः खद्ध संग्रहस्य भङ्गसमुत्कीर्त्तनतायाः किं पयोजनम् ? एतया खद्ध संग्रहस्य भङ्गसमुत्कीर्त्तनतया संग्रहस्य भङ्गोपदर्शनता कियते । अध कार्डसौ संग्रहस्य भङ्गोपदर्शनता ? संग्रहस्य भङ्गोपदर्शनता-त्रिमदेशावगाढः

पुब्बी, अणाणुपुव्वीय एवं जहा दव्वाणुपुव्वीए संगहरस तहा भाणियव्व जाब से तं संगहरस भंगसमुक्तिराणया) अथवा आनुपूर्वी है अनानुपूर्वी है इस प्रकार जिस रीति से द्रव्यानुपूर्वी के प्रकरण में संग्रहनय मान्य भंगसमुत्कीर्तनता का स्वरूप कहा गया है, उसी प्रकार से इस क्षेत्रानुपूर्वी में भी संग्रनयमोन्य भंगसमुत्कीर्तनता का स्वरूप जानना चाहिये। यह स्वरूप कथन का संग्रह '' से तं संगहरस भंगसमुक्ति-राणया'' इसपाठ तक करना चाहिये। (एयाएणं संगहरस भंगसमुक्ति-राणयाए किं पओयणं ? कज्जह) इस संग्रहनय मान्य भंगसमुक्ति-नता का क्या प्रयोजन है ?

उत्तर- (एयाएणं संगहस्स भंगसमुक्कित्तणयाए संगहस्स भंगो वदंसणया कज्जह) इस संग्रहनय मान्य भंगसमुस्कीर्तनता से संग्रहनय मान्य भंगोपदर्शनता की जाती है। (से कि तं संगहस्स भंगोवदंस-णया ?) हे भदन्त ! संग्रहनय मान्य वह भंगोपदर्शनता क्या है ?

अणोणुपुच्ची य, एवं झहा इव्वाणुपुच्वीए संगहरस तहा भाणियव्यं जाव से तं संगहरख मंगद्यपुक्तित्तणयां) અથવા '' આનુપૂવી' છે, અનાનુપૂવી' છે '' ઈર્સાદિ જે પ્રકારતું કથન દ્રવ્યાલપૂવી'ના પ્રકરણમાં સંગ્રહનયસંમત ભંગસ-મુદ્ધીર્તનતા વિષયમાં કરવામાં આવ્યું છે એજ પ્રકારનું કથન આ ક્ષેત્રાતુ-પૂવી'માં પણુ સંગ્રહનયમાન્ય ભંગસમુદ્ધીર્ત નતાના વિષયમાં પણુ સમજવું બેઇએ આ કથન '' से तं संगहरस मंगसमुक्तित्तणया '' આ સૂત્રપાઠ પર્યન્ત કરવું બેઇએ.

પ્રશ્ન-(एयाएण संगहस्त भेगसमुक्तिसणयाए किं पत्रोयणं ?) આ સ'ગ્રહન-समान्य ભાંગસમુત્કીર્તાનતાનું પ્રયાજન શું છે?

ઉત્તર-(एयाएणं संगहस्स મંगस्रमुकित्तिणयाप संगहस्स मंगोवदंसणमा फज्जइ) આ સંગ્રહનયમાન્ય ભાંગસમુત્કીર્લનતા વડે સંગ્રહનયમાન્ય ભાંગાયદ્દ-શાંનતા કરવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન-(સે ક્રિંત સંગદરસ મંગોવદ્દસળથા ?) હે ભગવન ! સ'ગ્રહનયસ'મત તે ભ'ગાપદર્શનતાતું સ્વરૂપ કેવું છે ?



## अनुयोगद्वारंस्त्रे

मानुपूर्वी, एकपदेशावगाढः आनुपूर्वी दिमदेशावगाढः अवक्तव्यकमु। वयवा-त्रिमदेशावगाढश्व एकमदेशावगाढश्व आनुपूर्वी च अनानुपूर्वा संग्रहस्य तथा क्षेत्रानुपूर्व्यामपि च, एवं यया द्रव्यानुपूर्व्याः भणितव्यं यावत् सैषा संग्रहस्य मङ्गोपदर्शनता । अथ कोऽसौ सम्बतारः ? समबतारः--संग्रहरेय आनुपूर्वी द्रव्याणि क्रत्र समवतरन्ति ? किमानुपूर्वी द्रव्येषु समवतरन्ति ?, अनानुपूर्वी द्रव्येषु ? अवक्तव्यकद्रव्येषु ? त्रीण्यपि स्वस्थाने समवतरन्ति, सोऽसौ समवतारः । अथ कोऽसावतुगमः ? अनुगमः अष्टविधः मह्नप्तः, तद्यया-यावत् अंख्यबहुत्वं नास्ति । संग्रहस्य आजुपूर्वीद्रव्याणि किं सन्ति न सन्ति ? नियमात् सन्ति। एवं त्रीण्यपि । शेषकद्वाराणि यथा द्रव्यानुपूर्व्या संग्रहस्य तथा क्षेत्रानु-पूर्व्यामपि मणितव्यानि यावत् स एषोऽजुगमः । सेवा संग्रहस्य अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी । सेषा अनौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी ॥स्० ११९॥

टीका----'से किं तं' इत्यादि। संप्रइनयाभिमत द्रव्यानुपूर्वीवदेव माय इदमपि सुत्रम् । अतो व्याख्यातमायमेव, अस्य व्याख्या चतुर्नवतितमस्त्रादारभ्य सप्त-नवतिपर्यन्तम्र्त्रे विल्लोकनीया ॥सू० ११९॥

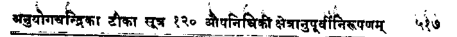
इत्यमनौपनिधिकीं क्षेत्रानुपूर्वीनभिधाय सम्मत्यौपनिधिकीं क्षेत्रानुपूर्वीमाइ−

मुख्य-से किं तं ओवणिहिया खेत्ताणुपुब्वी? ओवणिहिया खेत्ताणुपुब्वी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा, पुव्वाणुपुब्वी, पच्छाणु-पुब्वी, अणाणुपुब्वी। से किं तं पुब्वानुपुब्वी? पुब्वाणुपुब्वी-अहोलोप तिरियलोप उड्डलोप। से तं पुब्वाणुपुब्वी। से किं तं

उत्तर-(संगहत्स भंगोवदंसणया) संग्रहनय मान्य भंगोपदर्श-नता इस प्रकार से है-(तिप्गएसोगाह आणुपुत्वी) त्रिप्रदेशावगाढ आनु-पूर्वी इत्यादि आगेके समस्त परों का अर्थ संग्रहनय मान्य द्रव्यानुपूर्वी में कथित भंगसमुरकीर्तनता आदि के सूत्रों की व्याख्या के अनुसार ही है। इसलिये इनमें पदों की व्यख्या के लिये पिछे ९४ वे' सुन्न से छेकर ९७ वें तक के सूत्रों की देखना चाहिये ॥ सू० ११९॥

ઉत्तर-(संगहस्स भंगोवदंसणया) संअद्धनयभान्य अ'गे। पहरा नतातुः स्व३्भ म्या प्रधारतुं छे---

(તિષપસોगાઢે બાળુવુલ્લો) ત્રિપદેશાવગાઢ આતુપૂર્વી ઇત્યાદિ પૂર્વીકત સમસ્ત પદાના અર્થ સંબહનયમાન્ય કબ્યાવુપૂર્વાંના પ્રકરણમાં કહેવામાં આવેલ ભંગસમુત્કીર્તાનતા આદિના સૂત્રોની બ્યાખ્યા પ્રમાણે જ છે. તેથી તેમાં જે પદા આવે છે તેમની બ્યાખ્યા બાણુવા માટે હુદ થી હુછ સુધીના સૂત્રો વાંચી જવાની સલામણુ કરવામાં આવે છે. હાસૂબ્ય ૧૯ા



पच्छाणुपुर्व्वी ? पच्छाणुपुर्व्वी उड्डलोए तिरिएलोए अहोलोए | से तं पच्छाणुपुर्व्वी । से किं तं अणाणुपुर्व्वी ? अणाणुपुर्व्वी पयाए बेव पगाइयाए पगुत्तरियाए तिगच्छगयाए सेढीए जन्नमन्नकासो दुरूवूणो । से तं अणाणुपुर्व्शी ॥सू० १२०॥

इस प्रकार अनौपनिधि की क्षेत्रानुपूर्वी का कथन करके अब सूत्र-कार औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी का कथन करते हैं--

"से किं तं ओवणिहिया" इत्यादि।

शब्दार्थ- (से कि तं ओवणिहिया खेलाणुपुव्वी ? ) हे भदन्त ! संग्रहनय मान्य औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?--

डत्तर-(ओवणिहिया खेलाणुपुच्ची तिविहा पण्णला) औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी तीन प्रकार की कही गई है-(तं जहां) वे उसके प्रकार ये हैं-( पुब्वाणुपुब्वी, पच्छाणुपुब्वी अणाणुपुब्वी) १ पूर्वानुपूर्वी २ पश्चानु-पूर्वी (३) अनामुपूर्वी (से किं तं पुब्वाणुपुब्वी) पूर्वानुपूर्वी क्या है ?

डसर- (पुब्वाणुपुब्वी) पूर्वानुपूर्वी इस प्रकार से है- (अहो लोए, तिरिपलोए, उड्ढुलोए) अधोलोक तिर्यग्लोक ऊर्ध्वलोक। (से तं पुब्वणु-पुब्वी) यह पूर्वानुपूर्वी है। (से किं तं पच्छाणुपुब्वी) पठ्यानुपूर्वी क्या है?

આ પ્રમાણે અનીપનિધિકી ક્ષેત્રાતુપૂર્વાંતું કથન કરીને હવે સૂત્રકાર ઔપનિધિકી ક્ષેત્રાતુપૂર્વાંતું કથન કરે છે—''से किं तं ओवणिहिया'' ઈત્યાદિ— શખ્દાર્થ-(से किं तं ओवणिहिया खेत्ताणुपुब्वी ?) હે ભગવન ! સંબહ-નયમાન્ય ઔપનિધિકી ક્ષેત્રાતુપૂર્વાંતું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(ओवणिहिया खेलाणुपुब्वी तिविद्या पण्णत्ता) ઔપનિધિકી ક્ષેત્રાનુ-પૂવી ત્રહ્ય પ્રકારની કહી છે. (तंज्ञहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(पुब्वाणु-पुब्वी, पच्छाणुपुब्वी, अणाणुपुब्वी) (१) પૂર્વાનુપૂવી, (२) પશ્चानुपूવી (૩) અનાનુપૂવી.

પ્રશ્न-(से किं तं पुठ्याणुपुठ्वी) પૂર્વાનુપૂર્વા એટલે શુ. १

<sup>ઉત્તર–</sup>(પુब्जाणुपुब्वी) પૂર્વાતુપૂર્વાં તું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-(अहोस्रोष, तिरियळोष, डर्ड्डेंस्रोष) અધાલાક, તિર્યંગ્લાક અને ઉધ્વંલાક, (से तं पुब्वाणुपुब्वी) આ ક્રમે કહેવું તેનું નામ પૂર્વાનુપૂર્વાં છે.

# अनुयोगद्वारस्त्

982

सा पश्चानुपूर्वी-पश्चानुपूर्वी ऊर्ध्वलोकः, तिर्यम्लोकः, अधोल्लोकः। सैषा पश्चानुपूर्वी । अय का सा अनानुपूर्वा ? अनानुपूर्वा-एतस्यामेत्र एकादिकायामेकोत्तरिकायां त्रिगच्छगतायां श्रेण्यापन्योन्याभ्यासो द्विरूपन्यूनः । सेषा अनानुपूर्वी ॥स० १२०॥ टीका--' से किं तं ' इत्यादि । व्याख्याकृतपाया । ऊर्ध्वलोकादि लोकत्रय-विषये किंचितुच्यते-औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वीभस्तावे द्रव्यानुपूर्व्धधिकासाद् धर्मा-

उत्तर-(पच्छाणुपुग्वी) पइचानुपूर्वी इसप्रकार से है-उड्रुलोए तिरि-यलोए अहोलोए) उर्ध्वलोक, तिर्यग्लोक, अधोलोक, (से तं पक्छा-णुपुठ्वी) यह पइचानुरूवी है। (से किंतं अणाणुपुग्वी) अनानुपूर्वी क्या है? (अणाणुपुठ्वी) अनानुपूर्वी इस प्रकार से हैं। (एयाएचेव एगह्याए एगु

(अजाधुरुपा) जमाधुर्पा इस प्रकार सह तिरुपाएचव एगइयाए एगु सरियाए तिगच्छगयाए सेढीए अण्णमण्ण=भास्रो दुरूवणो-से तं अणा-णुपुठवी) जिसमें पूर्वानुपूर्वी और पश्चानुपूर्वी ये दोनों नहीं हैं उसका नाम अनानुपूर्वी है इसमें बिवक्षित अघोलोक आदि कमद्रय को उल्लंघनकरके परस्पर सं मवित भंगों से उन पदों की धिरचना की जाती है। इस अनानु-पूर्वी में जो श्रेणी स्थापित की जाती है, उसमें सब से पहिछे? एक संख्या स्थापित की जाती है-घाद में एक २ की उत्तरोत्तर वृद्धि तीन संख्या तक होती चली जाती है। फिर इनमें परस्पर में गुणा किया जाता है। इस प्रकार अन्योन्याभ्यस्त राधाि बन जाती है। इसमें से आदि अंत के

प्रश्न-(से किं सं पच्छाणुपुच्वी) पश्चानुभूवी होने इडे छे !

ઉત્તર-(पच्छाणुपुञ्ती) પશ્ચાનુપૂર્વી આ પ્રકારની હાેય છે-(उड्ढेंग्रेंग्रे, तिरि-ચल्लेप, अहोब्लेप) ઉર્ધ્વ'લાક, તિર્ય'ગ્લાક અને અધાલાક, આ પ્રમાણે ઊલટા ક્રમે કહેવું (से तं पच्छाणुपुठ्ती?) તેનું નામ પશ્ચાનુપૂર્વી છે.

પ્રશ्न-(से कि तं अणाणुपुच्वी) अनानु पूर्वा कोट दे शु ?

ઉત્તર-(अणाणुपुठवी) અનાનુપૂવી આ પ્રકારની હાય છે-(एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए तिगच्छगयाए सेढीए अण्णमण्णव्भासो दुरूवूणो- से तं अणा-णुपुठवी) જેમાં પૂર્વાનુપૂર્વી અને પશ્ચાનુપૂર્વી એ બન્નેને અભાવ હાય છે, એવા કમપૂર્વક કથન કરવું તેનું નામ અનાનુપૂર્વી છે. તેમાં ઉપશુંકત બન્ને કપ્રતું ઉલ્લ'ધન કરીને પરસ્પરની સાથે સ'ભવિત ભંગા (ભાંગાએા) વડે તે પદ્દાની વિરચના કરવામાં આવે છે. આ અનાનુપૂર્વીમાં જે શ્રેગ્રી સ્થાપિત કશ્વામાં આવે છે, ત્યાર બાદ ત્રણ સ'ખ્યા સુધી ઉત્તરાત્તર એક એક સ'ખ્યાની વૃદ્ધિ થતી રહે છે. ત્યાર બાદ તેમના પરસ્પરમાં શુણાકાર કરાય છે. આ પ્રકારે 'અન્યોન્ય અલ્યરત રાશિ બની જાય છે તેમાંથી આદિ અને

## जेतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १२० सौपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्धनिरूपणम् ५१९

स्तिकायादीनि द्रव्याणि पूर्वानुपूर्व्यादित्वेन ९८ अध्टनवति सत्रे उदाहतानि । अत्र तु क्षेत्रानुपूर्व्याः मस्तावात् अधोलोकाद्यः पूर्वानुपूर्व्यादिश्वेनोक्ताः । अधो-क्रोकादिविभागास्तु-ऊर्ध्वाधश्रतुर्दश्चरज्ज्वायतस्य अनियतविस्तारस्य पश्चास्ति-

दो भंग कम कर ने पर अनानुपूर्वी बन जाती है। यही अनानुपूर्वी है। इस सुत्र की व्याख्या के लिये ९८ वां सुत्र देखो। ऊर्ध्वलोक आदि जो तीन लोक हैं, उनके विषय में यहां कुछ-कहा जाता है।--औपनिधिकी इव्यानुपूर्वी के प्रकरण में द्रव्यानुपूर्वी का अधिकार होने से वहां धर्मा-स्तिकाय आदि इच्यों को पूर्वानुपूर्वी का अधिकार होने से वहां धर्मा-स्तिकाय आदि इच्यों को पूर्वानुपूर्वी आदिरूप से उदाहृत किया गया है। परन्तु यहां क्षेत्रानुपूर्वी का प्रकरण चल रहा है इसलिये अधोलोक आदि पूर्वानुपूर्वी आदि रूप से उदाहृत हुए हैं। लोक के ये जो ऊर्ध्व-लोक अधोलोक आदि तीन विभाग किये गये हैं सो उसका कारण यह है कि मध्यलोक के धीचोंबीच मेरु पर्वत है। इसके नीचे का भाग मधोलोक और ऊपर का भाग ऊर्ध्वलोक है। तथा बराबर रेखा में तिरछा फैला हुआ मध्यलोक है। मध्यलोक का तिरछा विस्तार अधिक है इसलिये इसे तिर्यज्लोक भी कहते हैं। लोक ऊपर से नीचेतक-लंबाई में १४ राजू है। विस्तार इसका अनियत है। यह पांच अस्ति-

અન્તના બે લ'ગેા ઐાછાં કરી નાખવાથી અનાનુપૂર્વી બની જાય છે. અના-નુપૂર્વીંનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે. આ સૂત્રની વ્યાખ્યા સમજવા માટે ૯૮મું સૂત્ર વાંચી જવું.

<sup>૬ દ</sup>ર્વલેક આદિ જે ત્રથુ લાેક છે તેમના વિષે હવે અહીં શેહું કથન કરવામાં આવે છે–

ઓપનિધિકી દ્રબ્યાનુપૂર્વીંના પ્રકાશમાં દ્રબ્યાનુપૂર્વીંના અષિકાર હાવાથી ત્યાં ધમોસ્તિકાય આદિ દ્રબ્યાનું પૂર્વાનુપૂર્વીં આદિ રૂપે કથન કરવામાં આવ્યું હતું. પરન્તુ અહીં ક્ષેત્રાનુપૂર્વીં આદિ રૂપે કથન કરવામાં આવ્યું છે. લાેકના અધાલાક આદિ ક્ષેત્રાનું પૂર્વાનુપૂર્વીં આદિ રૂપે કથન કરવામાં આવ્યું છે. લાેકના ઉપ્વ લાેક અધાલાક (તિય ગ્લાેક) આદિ જે ત્રણ વિભાગ કરવામાં આવ્યું છે. લાેકના ઉપ્વ લાેક અધાલાક (તિય ગ્લાેક) આદિ જે ત્રણ વિભાગ કરવામાં આવ્યું છે. લાેકના ઉપ્વ લાેક અધાલાક (તિય ગ્લાેક) આદિ જે ત્રણ વિભાગ કરવામાં આવ્યું છે. લાેકના ઉપ્વ લાેક અધાલાક (તિય ગ્લાેક) આદિ જે ત્રણ વિભાગ કરવામાં આવ્યું છે. લાેકના કારણ એ છે કે મધ્યલાકની વગ્ચાવચ મેરુપવ'ત છે. તેની નીચના ભાગને અધાલાક અને ઉપરના ભાગને ઉધ્વ લાેક કહે છે તથા બરાબર રેખામાં તિરછા ફેલાયેલા મધ્યલાક છે. મધ્યલાકના તિરછા વિસ્તાર અધિક હાવાને કારણે તેને તિય ગ્લાેક પણ કહે છે લાેકની ઉપરથી નીચે સુધીની લંબાઇ પ્ર રાજૂપ્રમાણ છે. અને તેના વિસ્તાર અનિયત છે તે પાંચ અસ્તિકાચાથી

## मनुयोगद्वारस्ते

420

कायमयस्य त्रिधा परिकल्पनया सम्पधन्ते । तत्रास्यां रत्नमभायां बहुसमभूभागे मेरुवध्ये नभःभदेशद्वयेऽष्टप्रदेशो रुचकोऽस्ति । तस्य मतरद्वयस्य मध्ये एकस्मा-दभस्तनमतरादारभ्याधोऽभिग्नुखं नव योजनशतानि परिहृत्य परतः सातिरेकसप्त-रज्ज्वायतोऽधोन्नोकः । अथवा-अधः शब्दोऽशुभार्धकः तत्र च क्षेत्रमभावाद् बाहु-ल्येनाशुभएव द्रव्याणां परिणाभो भवति । अधुभयरिणामिद्रव्यवस्वादेव स लोकः अधोलोक इत्युच्यते । उक्तं च--

'अहव अहोपरिणामो खेत्ताणुभावेण जेण भोसणां पायः । असुभो अहोत्ति भणिओ दव्याणं तेणऽहोल्लोगो ॥ '' छाया-अथवा अधः परिणामः क्षेत्रानुनावेन येनोत्सन्नम् । अशुभोऽध इति भणितो द्रव्याणां तेनाघोल्लोकः ॥इति॥

कायों से ज्यास है लोक के अघः मध्य और ऊर्ध्व इस प्रकार से ये तीन विभाग हैं। इस रत्नप्रभा पृथिवीपर वहु समभूभागवाले मेठ पर्वत के मध्य में आकादा के दोप्रतरों में अर्थात दो दो प्रदेशों के बर्ग में आठ रुचक प्रदेश हैं। उस प्रतरहय में से एक अधस्तन प्रतर से छे कर नीचे की नौ सौ योजन की गहराई को छोड़कर उसके आगेनीचे कुछ अधिक सात राज् विस्तारवाला अधोलोक है। अथवा-अधः शब्द अद्युप्त अर्थ का वाचक है। उस अधोलोक में क्षेत्र के प्रभाव से अधि-कतर अद्युप्त ही द्रव्यों का परिणाम होता है। इसलिये अद्युप्त परि-णामवाले द्रव्यों से युक्त होने से कहा जाता है यही बात उक्तंच करके "अहव अहो परिणामो " इत्यादि गाथा झारा निर्दिष्ट की गई है। तथा उसी प्रकार द्रव्यों से एक उपरितन प्रतर से छेकर ऊंचे नौ सौ

વ્યાપ્ત છે. લાકના ત્રણ વિભાગ નીચે પ્રમાણે છે-(૧) અષ્ય (૨) મચ્ય અને (૩) ઉર્ધ્વ આ રત્નપ્રસા પૃચ્વી પર બહુસમબૂભાગવાળા મેરુ પર્વતના મચ્યમાં આકાશના બે પ્રતરામાં--એટલે કે બખ્બે પ્રદેશાના વર્ગમાં આઢ રુચકપ્રદેશ છે. તે બે પ્રતરમાંના એક અષદતન પ્રતરથી લઇને નીચે ૯૦૦ રાજનની ઊંડાઇને પાર કરવાથી સાત રાજૂ કરતાં અધિક વિસ્તારવાળા અધાલાક આવે છે અથવા 'અષ્ય: ' પઢ અશુભ અર્થતું વાચક છે. તે અધાલાકમાં ણેત્રના પ્રભાવને લીધે અધિકતર અશુભ અર્થતું વાચક છે. તે અધાલાકમાં ણેત્રના પ્રભાવને લીધે અધિકતર અશુભ બર્થતું વાચક છે. તે અધાલાકમાં ણેત્રના પ્રભાવને લીધે અધિકતર અશુભ દ્રવ્યપરિણામ જ હાય છે. આ રીતે અશુભ પરિણામવાળાં દ્રવ્યાથી શુક્રત હાવાને કારણે તે લોકને અધાલાકને નામ એાળખવામાં આવે છે. એજ વાત સ્વકાર '' બદ્દ થણે વરિળામો '' ઇત્યાદિ ગાયા દ્રાય પ્રકટ કર્ય છે.

પરર

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १२० औपनिषिकी क्षेतनुपूर्वानिरूपणम्

तथाच-तस्यैत रुचकमतरद्वयस्य मध्ये एकस्मादुपरितनमतरादारभगोध्वे नव योजन शतानि परिहत्य परतः किंचिन्न्यूनसप्तरज्जतायतऊर्ध्वलोकः । ऊर्ध्वम्-उपरि व्यवस्थापितो लोक ऊर्ध्वलोकः । अथता-ऊर्ध्वश्वव्दः शुभपर्यायः । तत्र क्षेत्रमभा बाद् द्रव्याणां मायः शुभाएत परिणामा भतन्ति । अतः शुभपरिणामि द्रव्ययो गादुर्घ्वः शुभो लोकः-

उक्तंच-' उड्ढंति उवरि जंचिय सुभल्लित्तं खेत्तओ य दच्वगुणा। उष्पड्जंति सुभा वा तेण तओ उड्डलोगोत्ति॥ "

छाया-ऊर्ध्वमिति उपरि यदेव शुभं क्षेत्रं क्षेत्रतश्च द्रव्यगुणाः ।

उत्पद्यन्ते शुभा वा तेन स अर्ध्वलोक इति ॥ इति।

तथा च-पूर्वोक्तयोरधोलोकोध्ईलोकयोरन्तरालेऽष्टादश योजनक्षतानि तिर्थग्लोकः समयपरिभाषया तिर्थग्र मध्ये व्यवस्थितो लोकः तिर्यग्लोकः। अथवा-तिर्थक्लब्दो

योजन छोड़कर ऊसके आगेऊपर कुछ कम सात राज लंबा ऊर्ध्वलोक है। ऊपर रहा हुआ जो लोक है उसका नाम ऊर्ध्वलोक है। अथवा-ऊर्ध्वद्याद्य यहां शुभ अर्ध का वाचक है। उस ऊर्ध्वलोक में क्षेत्र के प्रभाव से द्रव्यों के परिणाम प्रायः शुभ ही होते हैं इसलिये शुभ परिणामवाछे द्रव्यों के संवन्ध से शुभलोक का नाम ऊर्ध्वलोक है। यही बात यहा उक्तंच करके '' उड्ढूंति उवरि '' इत्यादि गाथा द्वारा प्रकट की गई है। इन पूर्वोक्त अधोलोक और ऊर्ध्वलोक के बीच से १८ सौ योजन प्रमाणवाला तिर्धग्लोक-मज्यलोक है। सिद्धान्त की परि-भाषा के अनुसार यहां तिर्यंग दाव्ह का अर्थ मध्य है। इसलिये मध्य में व्यवस्थित हुए लोक का नाम तिर्यंग मध्य-लोक है। अथवा-तिर्धग

ઉપર જે એ પ્રતરની વાત કરી છે તેમાંના એક ઉપસ્તિન પ્રતરથી લઇને coo ચેજન ઊંચે જવાથી સાત રાજૂ કરતાં સહેજ એાછા વિસ્તારવાળા ઉષ્વ\*લેક આવે છે. તે લાક ઊંચે આવેલા દાવાથી તેનું નામ ઉદવ\*લાક છે. અથવા ' ઉદ્વ ' શબ્દ અહીં શુભ અર્થના વાચક છે તે ઉદ્વ\*લાકમાં દ્વેત્રના પ્રમાવથી દ્રવ્યાનું પરિજ્ઞામ સામાન્ય રીતે શુભ જ હાય છે આ રીતે શુભ પરિષ્ઠામવાળાં દ્રવ્યાથી યુક્ત દાવાને કારણે તે લાકનું નામ દ્દ્ય લાક પડ્યું છે. એજ વાત સૂત્રકારે નીચેની ગાથા દ્વારા વ્યક્ત કરી છે. '' રુદ્ધ તે સ્વરિ'' ઇત્યાદિ આ પૂર્વોકત અધાલાક અને ઉદ્વ\*લાકની વચ્ચ ૧૮ સા ચાજનના પ્રમાણવાળા તિર્ય બ્લાક મધ્ય યાય છે. તેથી મધ્યમાં રહેલા સાકનું નામ તિર્યંગ્ (સધ્ય) લાક પડ્યું છે અથવા ' તિર્યગ્' આ પદ

स० ६६

## अनुयोगद्वारस्त्रे

455

मभ्यमपयौर्यः। तत्र च क्षेत्रमभावात् मायो मध्यमपरिणामवन्त्येव द्रव्याणि संजायन्ते, अतस्तद्योगात् विर्धक्-मध्यमो लोकस्तिर्यग्छोकः।। यद्वाऽस्य लोकस्य ऊर्ध्वाधो-भागापेक्षया विर्यग्लोक एव विशालवया प्रधानम् । ' माधान्येन व्यपदेशा भवन्ति'। इति न्यायमनुस्तत्यायं लोकोऽपि 'विर्यग्लोकः' इत्युच्यते । उक्तच-" मज्झणुभावं खेत्तं जं तं तिरियंति वयणपज्जवओ ।

भण्णइ विरियं विसालं अवो व तं विरियलोगोत्ति ॥" णया-मध्यानुभावं क्षेत्रं यत् तत्तिर्यगिति वचनपर्यवात् ।

भण्यते तिर्थेग् विशालमतो वा स तिर्यग्लोक इति ॥इति । अत्र जघन्यपरिणामि द्रव्ययोगात् जघन्यतया चतुर्दशगुणस्थानकेषु मिध्यादृष्टे-रिव आदावेव अधोल्लोकस्योपन्यासः । ततो मध्यमपरिणामि द्रव्ययोगान्मध्यमत्वेन

शब्द यहां मध्यम पर्याय का वाचक है। इस मध्यलोक में क्षेत्र के प्रभाव से प्रायः मध्य परिणामवाछे ही द्रव्य होते हैं। इसलिये इन मध्यम परिणामवाछे द्रव्यों के संयोग से तिर्यग्-मध्यम-जो लोक है उसका नाम तिर्यग् लोक है। अथवा-इस लोक में अपने ऊर्ध्व और अघो भाग की अपेक्षा से तिर्यक् लोक ही विशाल है इसलिये विशालता की अपेक्षा बही प्रधान है। और ऐसा न्याय है कि जो प्रधान होता है उसी के अनुसार व्ययदेश-नाम बलता है। इसलिये इस लोक को तिर्यग् लोक इस नाम से कह दिया गया है। इसलिये इस लोक को तिर्यग् लोक इस्यादि गाथा द्वारा स्पष्ट किया गया है। यहां जो सूत्र में सर्वप्रथम अधो-लोक का उपन्यास किया गया है सो उसका कारण यह है कि वहांपर प्रायः जवन्य परिणाम वाले द्रव्यों का हो संबंध रहा करता-है। इसलिये

મધ્યમપર્યાયનું વાચક છે આ મધ્યલેાકમાં ક્ષેત્રના પ્રભાવથી સામાન્ય રીતે મધ્યમપરીયનું વાચક છે આ મધ્યલેાકમાં ક્ષેત્રના પ્રભાવથી સામાન્ય રીતે મધ્યમ પરિણામવાળાં દ્રવ્યા જ હાય છે. આ મધ્યમ પરિણામવાળાં દ્રવ્યાથી યુક્ત હાવાને કારણે તિર્યંગ્ર--મધ્યમ જે લાક છે તેનું નામ તિર્યંગ્લાક પડ્યું છે. અથવા આ લાકના ઉધ્વ અને અધાભાગ કરતાં તિર્યંગ્લાક જ વધારે વિશાળ છે તે કારણે તિર્યંગ્લાકને જ મુખ્ય ગણી શકાય એવા નિયમ છે કે જે પ્રધાન હાય તેને નામ જ વ્યવહાર ચાલે છે. તેથી આ લાકને " તિર્ય-ગ્લાક " આ પ્રકારનું નામ આપવામાં આવ્યું છે. સૂત્રકારે " મજાણ માર્વ" ઇત્યાદિ ગાથા દારા એજ વાત વ્યક્ત કરી છે.

અહીં સ્ત્રકારે સૌથી પહેલાં અધાેલાકનું કથન કર્યું છે, કારથુ કે અધાેલાકમાં સામાન્યતઃ જઘન્ય પરિથ્ણામવાળાં દ્રવ્યાેના જ સદ્ભાવ રહે છે. अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १२१ अधोलोक क्षेत्रानुपूर्वानिरूपणम्

423

तिर्यग्ळोकस्योपन्यासः। ततथ उत्कृष्ट द्रव्यवत्त्वादूर्ध्वल्लोकस्योपन्यासः, इति पूर्वानुषूर्व्याः कमो बोध्यः। पश्चानुपूर्व्यां तु पूर्वानुपूर्व्यां व्युत्क्रमो बोध्यः। अनानुपूर्व्यां तु पदत्रयस्य षड्भङ्गा भवन्ति, ते च पूर्व दर्शिता एव। शेषभावना स्विह माग्यदेव बोध्या ॥छ० १२०॥

सम्मति शिष्यबुद्धिवैश्वद्यार्थम् अधोलोक क्षेत्रानुपूर्व्यादि दर्शवितुमाह-

पुल्य-अहोलोअ खेत्ताणुपुब्वी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुब्वाणुपुब्वी पच्छाणुपुब्वी अणाणुपुब्वी।से किं तं पुब्वाणुपुब्वी ! पुब्वाणुपुब्वी-रयणप्पभा सक्करप्पभा वालुअप्पभा पंकप्पभा धूमप्पभा तमप्पभा तमतमप्पभा। से तं पुब्वाणुपुब्वी ? से किं तं पच्छाणुपुब्वी ! पच्छाणुपुब्वी-तमतमा जाव

जिस प्रकार चौदह गुण स्थानों में जघन्य होने से मिथ्याहष्टि गुणस्थान का सर्व प्रथम उपन्यास करने में आया है इसीप्रकार यहांपर भी जघ-न्य होने से अधोलोक का उपन्यास करने में आया है। तथा मध्यम परिणाम वाले द्रव्यों के संबंध को लेकर मध्यम होने के कारण तिर्यंग् लोक का और उन्क्रब्ट द्रव्यवाला होने के कारण जर्ध्वलोक का कमज्ञाः उपन्यास किया गया है यह पूर्वानुपूर्वी का कम है। और जो पश्चानुपूर्वी है उसमें पूर्वानुपूर्वी का व्युत्क्रम रहा करता है। तथा अनानुपूर्वी में इन तीन पदों के ६ भंग होते हैं ये पहिले दिखला ही दिये गये हैं। दोष भावना यहां पहिले की तरह ही जाननी चाहिये॥ सू० १२०॥

જેવી રીતે ૧૪ ગુણુસ્થાનાતું વર્ણુન કરતી વખતે જઘન્ય એવાં મિથ્યાદ છિ ગુણુસ્થાનનું વર્ણુન સૌથી પહેલાં કરવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે જઘન્ય હાેવાને કારણે અધેલોકનું વર્ણુન પણ સૌથી પહેલાં કરવામાં આવ્યું છે. મધ્ય પરિ દ્યામવાળાં દ્રવ્યાથી ચુક્ત હાેવાને કારણે તિર્યગ્લેાકના ઉપન્યાસ (વર્ણુન) ત્યાર બાદ કરવામાં આવ્યા છે, અને ઉત્કૃષ્ટ દ્રવ્યપરિદ્યામવાળા ઉદ્ધ લાંકના ઉપન્યાસ (વર્ણુન) ત્યાર બાદ કરવામાં આવ્યા છે. આ પૂર્વાનુપૂર્વી ના ક્રમ છે પદ્યાનુપૂર્વી માં પૂર્વાનુપૂર્વી કરતાં ઉલ્ટા ક્રમ રહે છે, તથા અનાનુપૂર્વી માં આ ત્રણુ પદ્યાના દ્ સંગ (વિકલ્પા) થાય છે, તે સંગા પહેલા અતાવવામાં આવ્યા છે બાકીનું કથન પહેલાના ક્રયન પ્રમાણે જ અદ્ય સમજવું જોઇએ. ાસ્ ૧૨૦ ૧૨૦ મ

# अनुयोगद्वारसूत्रे

428

रयणप्पभा। से तं पच्छाणुपुत्वी। से किं तं अणाणुपुटवी? अणाणुपुठवी एयाए चेव एगाइयाए इगुत्तरियाए सत्तगच्छगयाए सेढीए अन्नमन्नब्भासो दुरूवूणो। से तं अणाणुपुटवी ॥सू० १२१॥ छाया-अधोलोक क्षेत्रानुपूर्वी त्रिविधा मइप्ता, तण्या-पूर्वानुपूर्वी, पद्मा-छपूर्वी अनानुपूर्वी। अथ का सा पूर्वानुपूर्वी? पूर्वानुपूर्वी-रत्नमभा अर्कराममा वाद्धकाप्रमा पङ्कममा धूमधभा तमःप्रभा तमस्तमःमभा। अथ का सा पश्चानु

पूर्वी ? पश्चानुपूर्वी-तमस्तमा यावद् रत्नमभा सेंका पश्चान्नुपूर्वी । अथका सा अना-नुपूर्वी ? अनानुपूर्वी एतस्यामेव एकादिकायामेकोत्तरिकायां सप्तगच्छगतायां श्रेण्याम् अन्योऽन्याभ्यासो द्विरूपोनः ॥म्रू० १२१॥

अब द्वत्रतार शिष्यजनों की बुद्धि की विशदता के निमित्त अधोलोक क्षेत्रानुपूर्वी आदि को दिख लाते हैं---'अहोलोए खेलाणुपुव्वी' इत्यादि । शब्दार्थ-( अहोलोअ खेलाणुपुव्वी तिविहा पण्णला ) अधोलोक क्षेत्रानुपूर्वी तीन प्रकार की कही गई है-(तंजहा) जैसे (पुव्वाणुपुव्वी, पच्छाणुपुव्वो, अणाणुपुव्वी) पूर्वांनुपूर्वी पश्चानुपूर्वी और अनानुपूर्वी ( से कि तं पुद्वाणुपुव्वी) हे भद्रत ! पूर्वानुपूर्वी क्या है ?

डत्तर-(पुब्बाणुपुब्वी) अधोलोक पूर्वानुपूर्वी इस प्रकार है-(रयण-प्रमा, सक्करप्रमा, वालुअप्रभा, पंकप्रभा, घूष्टप्रमा, तमप्रभा, तम तमप्रभा) रत्नप्रभा, दार्करावभा, वालुकाप्रभा, पंकप्रभा, घूम-प्रभा, तमध्रभा, और तमस्तमःप्रभा, इनमे जो पहिली नरक पृथवी

શિષ્યેઃને આ વાત અરાખર સમજાય તે ઉદ્દેશથી સૂત્રકાર હવે અધોલાેક ક્ષેત્રાનુપૂર્વા આદિનું નિરૂપણુ કરે છે—'' अहोस्रोअ खेत्ताणुपुव्वी '' ઇત્યાદિ---શબ્દાર્થ ન(अहोस्रोआ खेत्ताणुपुव्वी तिविहा पण्णत्ता) અધાલાેક ક્ષેત્રાનુપૂર્વી ત્રશુ પ્રકારની કહી છે. (तंजहा) તે ત્રણુ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે--(पुव्वाणुपुव्वी, पण्डाणुपुब्वी, अणाणुपुव्वी) પૂર્વાતુપૂર્વા, પશ્चાનુપૂર્વા, અને અનાનુપૂર્વા.

પ્રશ્ન-(से किंतं पुब्बाणुपुब्वी?) & ભગવન ! અધાલાક પૂર્વાનુપૂર્વા કેવી છે? ઉત્તર-(पुब्वाणुपुटवो) અધાલાક પૂર્વાનુપૂર્વા આ પ્રકારની છે-(रयणापमा दक्षरप्रमा, बालुअप्पमा, पंकप्पमा, धूमप्पमा, तमप्पमा, तमतमप्पमा) રત્નપ્રભા, શકરાપ્રભા, વાલુકાપ્રસા, પંકપ્રભા, ધૂમપ્રભા, તમઃપ્રભા તમસ્તમઃપ્રભા, આ કેમે સાતે પૃથ્વીઓના ઉપન્યાસ કરવા તેનું નામ અધાલાક પૂર્વાનુપૂર્વા છે. પહેલી નરકપૃથ્વીનું નામ રત્નપ્રભા પડથાવું કારશ એ છે કે ત્યાં નારકાનાં

ષર્ચ

महुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र १२१ अधोलोक क्षेत्रानुपूर्वनिरूपणम्

टीका – ' अहोझोअखेत्ताणुपून्ती ' इत्यादि ।

अधोठोक क्षेत्रानुपूर्वी हि-पूर्वानुपूर्व्यादि भेदैस्तिविधा मझप्ता। तत्र पूर्वानु-पूर्वी-नारक जीवनिवासस्थानातिरिक्तस्थानेषु इन्द्रनीलादि बहुविधररनानां प्रभायाः सत्वात् मथमा नरकप्रयिवी रत्नवभेत्युच्यते। द्वितीया क्षर्करामभा। इयं हि कर्क-ग्रणाम्-उपल्खण्डानां प्रभावत् मभावक्ष्वेन कर्करामभेत्युच्यते। तृतीया-वालुकामभा। वालुकायाः-सिकतायाः प्रभावत् ममावक्ष्वेन्त्रेषा वालुकामभेत्युच्यते। एवमेव--पङ्कस्य='कीवड 'इति छोकमसिद्धस्य, धूमस्य='धूँआ' इति छोकप्रसिद्धस्य, तमसः=अन्धकारस्य छब्णद्रव्यस्य, तमस्तमसः=महान्धकारस्य-निबिडकुब्जवर्ध-द्वव्यस्य च मभावत् मभावक्त्वेन तक्तत्पृथिवी पङ्कमभा, धूमप्रभा, तमःमभा, तम-

है उसका नाम रत्नप्रभा इखलिये हुआ है कि नारक जीवों के निवास रथानों के अतिरिक्त स्थानों में वहां इन्द्रनील आदि अनेक प्रकार के ररनों की कान्तिका सख़ाव है। शर्कराप्रभा, नाम की जो वितीय भूमि है उसकी प्रभा शर्करों-पाषाण खंडों की प्रभा जैसी है। वालुकाप्रभा नाम की जो तृनीय भूमि है उसकी कान्ति रेत की प्रभा के समान है। पंकप्रभा नाम की चौथी भूमि है उसकी कान्ति रेत की प्रभा के समान है। पंकप्रभा नाम की चौथी भूमि है उसकी प्रभा की प्रभा के समान है। पंकप्रभा नाम की चौथी भूमि है उसकी प्रभा की प्रभा के समान न है। धूनप्रभा नाम की पांचवी भूमि की प्रभा की प्रभा जेसी है। तमः प्रभा नाम की पांचवी भूमि की प्रभा कृष्ण द्रव्यरूप जो अंधकार है उसकी प्रभा के जैसी है। और जो सातवीं भूमि तमस्तमःप्रभा है, उसकी कान्तिगाढ कृष्ण द्रव्यरूप जो महाधकार है उसकी कान्ति जैसी है इस प्रकार पूर्वानुपूर्वी में रत्नप्रभा शर्कराप्रभा, वालुकाप्रभा, पंक

નિવાસરથાના સિવાયનાં શ્યાનામાં ઇન્દ્રનીલ આદિ અનેક પ્રકારનાં રત્તાની કાન્તિના સદ્ભાવ છે. બીજી નરકપૃથ્વીની કાન્તિ કાંકરાએાની કાન્તિ જેવી હાવાથી તેનું નામ શર્ક રાપ્રભા છે. ત્રીજી નરકપૃથ્વીની કાન્તિ રેતીની કાન્તિના જેવી હાવાથી તેનું નામ વાલુકાપ્રભા છે. ચાથી પૃથ્વીની પ્રભા પંક (કાદવ)ના જેવી હાવાથી તેનું નામ પંકપ્રભા પડ્યું છે. પાંચમી પૃથ્વીની પ્રભા ધુમાડાના જેવી હાવાથી તેનું નામ પંકપ્રભા પડ્યું છે. પાંચમી પૃથ્વીની પ્રભા ધુમાડાના જેવી હાવાથી તેનું નામ પ્રમપ્રભા પડ્યું છે. છઠી પૃથ્વીની પ્રભા ધુમાડાના જેવી હાવાથી તેનું નામ ધ્રમપ્રભા પડ્યું છે. છઠી પૃથ્વીની પ્રભા કુષ્ણદ્રવ્ય રૂપ ચાંધકારના જેવી દેવાથી તેનું નામ તમઃપ્રભા છે. સાતમી પૃથ્વીની કાન્તિ ગાડ–અતિશય કુષ્ણદ્રવ્ય રૂપ મહાત્ધકારની કાન્તિ જેવી હાવાથી તેનું નામ તમસ્તમઃપ્રભા છે આનુપૂર્વાંમાં આ ક્રેમે સાતે પૃથ્વીઐાના ૬પ-યાસ થાય છે.

## अनुयोगद्वारस्त्र

428

स्तमः-मभेति कमेण नाम्ना व्यपदिव्यते । एषा पूर्वानुपूर्वी । पश्चानुपूर्व्यांतु तम स्तमा इत्यारभ्य रत्नमभेत्यन्तं व्युत्कमेण व्यवस्थापना बोध्या। अनानुपूर्व्यां तु एषां सप्तानां पदानायन्योन्याभ्यासे चत्वार्रिंशदधिकाः पञ्चसदद्वसंख्यकाः पूर्वानु पूर्वी पश्चानुपूर्धीरूपाऽऽधन्तभङ्गद्रयविवक्षारहिता भङ्गा बोध्याः ॥स्● १२१॥

मूल्प-तिरियलोय खेत्ताणुपुत्वी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुव्वाणुपुव्वी पच्छाणुपुव्वी अणाणुपुव्वी । से किं तं पुव्वाणुपुत्वी ? पुव्वाणुपुव्वी-"जंबुद्दीवे लवणे, धायइ कालोय पुक्खरे वरुणे । खीर घय खोय नंदी, अरुणवरे कुंडले रुअगे ॥१॥ आभरणवत्थ-गंधे, उप्पलतिलप य पुढविनिहिरयणे। वासहरदहनईओ, विजयावक्खारकप्पिंदा ॥२॥ कुरुमंदर आवासा, कूडा नक्खत्त-

प्रभा, धूमप्रभा, तमःप्रमा और तमस्तमः प्रभा, इस प्रकार इन सात भूमियों का उपन्यास होता है। तथा पश्चानुपूर्वी में तमस्तमःप्रभा से छेकर रस्तप्रभा तक व्युक्षम से इन भूमियों का उपन्यास किया जाता है। अनानुपूर्वी में इन सात पदों का १-२-३-४-५-६-७ इस रूप से उपन्यास किया जाता है। फिर बाद में आपस में इनका गुणा किया जाता है। इस प्रकार गुणा करने पर जो राद्दा उत्पन्न होती है उसमें से आदि अन्त दो भंग कर दिये जाते हैं। इन सात पदों का परस्पर गुणा होने पर ५०४० भंग होते हैं। इनमें से पूर्वानुपूर्वी और पश्चानुपूर्वीरूप दो आदि अन्त के भंग कम कर दिये जाते हैं। इस प्रकार यह अधो-छोक संबंधी अनोनुपूर्वी है। ॥ सू० १२१॥

પશ્ચાનુ પ્વીંમાં તમસ્તમઃપ્રભાથી લઇને રત્નપ્રભા સુધીના ઊલટા ક્રમે સાતે પૃથ્વીઓના ઉપન્યાસ કરવામાં આવે છે. અનાનુપૂર્વીંમાં આ સાત પદોના ૧, ૨, ૩, ૪, ૫, ૬, ૭ આ રૂપે વર્ણુન કરવામાં આવે છે, ત્યાર બાદ પરસ્પરમાં તેમનાં ગણાં કરવામાં આવે છે આ પ્રમાણે ગણાં કરવાથી જે રાશિ ઉત્પન્ન થાય છે તેમાંથી આદિ અને અન્તના છે ભ'ગા (વિકલ્પા) બાદ કરવામાં આવે છે આ સાત પદેાના પરસ્પર ગુણાકાર થવાથી (વિકલ્પા) બાદ કરવામાં આવે છે આ સાત પદેાના પરસ્પર ગુણાકાર થવાથી પ૦૪૦ ભ'ગ થાય છે તેમાંથી પૂર્વાનુપૂર્વાં અને પશ્ચાનુપૂર્વાં રૂપ આદિ અન્તના છે ભ'ગ એાછાં કરવામાં આવે છે. અધાલાક સંબંધી અનાનુપૂર્વાં આ પ્રકારની છે. ાસૂ૦ ૧૨૧ા

| मनुयोगचन्द्रिका | रीका | सूत्र | १२२ | तिर्धग्लोकक्षेत्रातुपूर्वीनिरूपणम् |
|-----------------|------|-------|-----|------------------------------------|
|-----------------|------|-------|-----|------------------------------------|

चंदसूरा य । देवे नागे जक्खे भूए य सयंभूरमणे य ॥३॥ से तं पुठवाणुषुठवी। से किं तं पच्छाणुपुठवी? पच्छाणुपुठवी-सयंभू-रमणे य जाव जंबुद्दीवे। से तं पच्छाणुपुठवी। से किं तं अणाणु-पुटवी? अणाणुपुद्दी एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए असं-सेजगच्छगयाए सेढीए अण्णमण्णब्भासो दुरूवूगो । से तं अणाणुपुठवी॥सू० १२२॥

छाया—तिर्यग्रजेक क्षेत्रानुर्यी त्रिविधा मझप्ता तद्यथा-प्रांतुपूर्थी, पश्चा-तुपूर्थी, अनानुपूर्वी। अथ का सा पूर्वानुपूर्थी? पूर्वानुपूर्यी जम्बूद्रीपो लवणो धातकी कालोदः पुष्करः दरुणः। क्षीरः ष्ट्रतः क्षोदः नन्दी अरुणवरः कुण्डलः रुचकः। आमरणवस्त्रगन्धाः उत्पल्लतिलकं च पृथिवीनिधिरत्नम्। वर्षधरहदनद्यो विजया

''तिरियलोयखेत्ताणुपुर्व्वी'' इत्पादि

इान्दार्थ-(तिरिचलोयखेराणुपुरुवी तिविहा पण्णत्ता) तिर्वग्लोकक्षेत्रा-नुपूर्वी तीन प्रकार की कही गई है। (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-(पुरुवाणु-पुरुवी, पच्छाणुपुरुवी, अणाणुपुरुवी) पूर्वांनुपूर्वी, पश्चानुपूर्वी और अनानु-पूर्वी। (से किं तं पुरुवाणुपुरुवी ?) हे भदन्त ! पूर्वानुपूर्वी क्या है ? (पुरुवाणु पुरुवी)

डसर-पूर्वानुपूर्वी इस प्रकार से इँ-जंबुदीवे लवणे, घायई कालोग पुक्खरे बरुणे। खीर-घग-खोग नंदी-अरुणवरे कुंडले रुअगे॥ १॥ "आभरणवत्थगंधे, उपपलतिलए ग पुढवि निहिरयणे। वासहरदह-नईओ, विजया वक्खारकप्पिंदा॥ २॥ जंबुद्वीप, लवणसमुद्र धातकी

" तिरियलोयसेत्ताणुपुब्वी " धत्याडि

રાખ્દાર્થ-( तिरिग्रछोयलेत्ताणुपुट्वी तिविद्दा पण्णता) તિર્थञ्झे। इ क्षेत्रानु-भूवी त्रध् प्रधारनी કહી છે. (तंजहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(पुटवाणु-पुट्वी पच्डाणुपुट्वी, अणाणुपुटवी) भूवांतुभूवी, पश्चानुभूवी, अने अनानुभूवी, प्रश्न-( से किंत पुटवाणुपुटवी ?) & भगवन ! भूवांतुभूवी अने अनानुभूवी, प्रश्न-( से किंत पुटवाणुपुटवी ?) & भगवन ! भूवांतुभूवी जन अनानुभूवी, प्रश्न-( से किंत पुटवाणुपुटवी ?) & भगवन ! भूवांतुभूवी जन अनानुभूवी, प्रश्न-( पुटवाणुपुटवी) तिर्थं ज्झे सं आधी भूर्वातुभूवी आ प्रधारनी छे-(जंजुद्दीवे छवणे, धायई काछो य पुक्खरे वरुणे ! लीर-पयखोय-नंदी-अरुणवरे कुंडछे रअगे !!?!! आभरणवत्थगंघे, च्य्यछतिछए य पुटविनिहिरयणे ! बासहर ब्द्दनईओ, विजयावक्खारकपिंद्रा !!२!! अ'यूदीभ, बद्धअसुद्र, भातडी अ'ऽ, धाद्याडससुद्र, पुष्ठरद्वीभ,

## अनुयोगद्वारस्त्रे

बक्षस्कारकल्पेन्द्राः । कुरुमन्दर आवासा कटा नक्षत्रचन्द्र मुर्याश्च । देवो नागो यक्षो भूतश्व स्वयम्भूरमणश्च । सेषा पूर्वानुपूर्वी । अयं का सा पश्चानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी-स्वयभूरमणश्च यावज्जम्बृद्वीपः । सेषा पश्चानुपूर्वी । अथं का सा अनानुपूर्वी ? अनानुपूर्वी--- एतस्यामेव एकादिकायामेकोत्तरिकायामसंख्येयगच्छगतायां श्रेण्या मन्यान्याभ्यासो द्विख्योनः । सेषा अनानुपूर्वी ॥सू० १२२॥

टीका —' तिरियलोअ' इत्यादि ।

तिर्धग्लोकक्षेत्रानु (वी अपि एवीनुपूर्व्यादिभेदेन त्रिविधा विज्ञेया। तत्र जम्बुद्वीपेत्यारभ्य स्वयभूरमणेत्यन्तं पूर्गनुपूत्री बोध्या। तत्र-जम्बुद्वीपो जम्बू-द्रक्षोपुरुक्षितो द्वीपो बोध्यः ततस्तं परिवेष्टय स्थितो लवगरसवज्जल-पूरितो लवणसमुद्रः । लवणसमुद्रं परिवेष्टय धातकीवृक्षोपलक्षितो धातकी-द्वीपः। ततस्तं परिवेष्टय शुद्धजल्छरसारवादनान् कालोदः समुद्रः। तं परि-वेब्टच स्थितः पुष्करेरुपलक्षितः पुष्करद्वीपः । पुष्करद्वीपं परिवेष्टच स्थितः शुद्ध जलरसास्वादवान पुष्करोदः समुद्रः । तं परिवेष्टय स्थितो वरुणो द्वीपः । ततो वारुणीरसास्वादो वारुणोदः संग्रदः । ततः क्षीरद्वीपः। ततथ क्षीरोदः सग्रदः। ततश्र घृतद्वीपः । ततो घृतोदः सम्रदः । तत इक्षुदीपः । ततश्र इक्षुरसास्ताद इक्षु-रसोदः समुद्रः। ततो नन्दी-नन्दीश्वरद्वीपः । ततो नन्दीश्वरसमुद्रः । ततोऽरुणवरो खंड, कालोद्समुद्र पुष्करद्वीप, पुष्करोद्समुद्र, अरुणद्वीप, वारुणोद्समुद्र, क्षीरद्वीप, क्षीरोदसमुद्र, चृतवीप' चृतोदसमुद्र, इक्षुवीप, इक्षुरसोद-समुद्र, नन्दीब्रीप नन्दीसमुद्र अरणवरबीप अरुणवरसमुद्र इण्डलबीष, कुन्डलसमुद्र, रुचकद्रीप, रुचकसमुद्र,। इसके याद असंख्यातद्वीप असंख्यात समुद्र हैं। सब से अन्तिम हीप स्वयंभुर-और मण द्वीप और सबसे अन्तिमसमुद्र स्वयंभूरमण समुद्र हैं। अनुक्त इन

द्वीपसमुद्रों के नाम आभरण, वस्त्र, गंध, उत्पल तिलक आदि से उप-लक्षित हैं अर्थात् स्वयंभूरमणसमुद्र पर्यन्त जो और झीप और समुद्र

પુષ્કરાદસમુદ્ર, વરુણદ્વીપ, વારુણાદસમુદ્ર, ક્ષીરદ્વીપ, દ્વીરાદસમુદ્ર, ઘૃત-દ્વીપ, ઘૃતાદસમુદ્ર, ઇક્ષુદ્વીપ, ઇક્ષુરસાદસમુદ્ર, નન્દીદ્વીપ, નન્દીસમુદ્ર, અરુ-ણુવરદ્વીપ, અરુણવરસમુદ્ર, કુંડલદ્વીપ, કુંડલસમુદ્ર, રુચકદ્વીપ, રુચકસમુદ્ર, ત્યાર બાદ અસંખ્યાત દ્વાંપા અને અસંખ્યાત સમુદ્રો છે. સૌથી છેલ્લા દ્વાપ સ્વયંભૂરમણદ્વીપ, અને સૌથી છેલ્લા સમુદ્ર સ્વયંભૂરમણુસમુદ્ર છે. અનુક્રત (જેનાં નામા અહીં કહ્યાં નથી એવા) દ્વીપસમુદ્રોનાં નામ આભરણ, વસ્ત, ગધ, ઉત્પલ, તિલક આદિથી ઉપલક્ષિત છે. એટલે કે રુચકસમુદ્રથી લઇને સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર સુધીમાં અનુક્રમે આભરણદ્વીપ આભરણસમુદ્ર, વસ્દ્રીપ, વસ્તસમુદ્ર, ગંધદ્વીપ, ગંધસમુદ્ર, ઉત્પલદ્વીપ, ઉત્પલપ્રમુદ્ર, તિલકદ્વીપ, તિલક-

# अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र १२२ तिर्यग्लोकसंत्रानुपूर्वीनिरूपणम् ५२९

द्वीपः । ततश्रारुणवरसम्रुद्रः । ततः कुण्डलद्वीपः । ततश्र कुण्डलसम्रुद्रः । ततो रुचक द्वीपः । ततश्र रुचकसमुद्रः । तथा-असंख्येथानाम् असंख्येयानाम् द्वीपानामन्ते आभरणवस्तगन्धोत्पर्लातलकाद्युपलक्षिताः आभरणवस्त्रगन्धोत्पलतिलकादि स्वयम्भू-रमणान्ताः द्वीपाः, तत्तन्नामानः समुद्राश्र सन्ति । स्वयम्भूरमणसम्रुद्रः-शुद्धोदक-रसास्वादः । मूले पुष्कराद्यारभ्य स्वयम्भूरमणान्ताः शब्दा द्वीपसमुद्रोभयवाचका

हैं उनके नाम आभरण आदि के ऊपर हैं। जो द्वीप का नाम है वही नाम बेढे हुए समुद्र का है। स्वयंभूरमण समुद्र के जलका स्वाद शुद्धो-दक रसास्वाद जैसा है मूल में-पुष्कर से लेकर स्वयंभू(मण तक के दाब्द द्वीप और समुद्र के वाचक हैं। ताल्पर्य कहनेका यह है। कि रुचक-द्वीप और समुद्र के वाचक हैं। ताल्पर्य कहनेका यह है। कि रुचक-द्वीप और समुद्र के आगे आभरण द्वीप और आभरणसमुद्र है। इसके वाद-चन्न द्वीप और बस्त्र समुद्र है। इसके आगे गंध द्वीप और गंध समुद्र है इसी प्रकार से उत्पल, तिलक पृथिवी निधि, रत्न वर्ष-धर, हर, नदी, विजय वक्षस्कार, कल्पेन्द्र (क्रूर मंदर आवासा क्रूडा-नक्खत्तचंदसूरा य देवे नागे जक्खे भूए य सयंभूरमणे य ३) क्रुरु, मन्दर आवासकूट, नक्षत्र, चन्द्र सूर्य देव, नाग यक्ष भूत, और स्वयंभूरमण इन नामों वाले असंख्यात द्वीप और असंख्यात समुद्र है। जंबूद्वीप नाम का जो द्वीप है, वह जंबूष्ट्रक्ष से युक्त है। इसलिये इसका नाम जंबूद्वीपहुआ है। इस जंबूद्वीप को वेष्टित हुए गोल चुड़ी के आकार के आकार जैसा ल्वण-

સમુદ્ર આદિ અસ'ખ્યાત દ્વીપસમુદ્રો આવેલા છે. દ્વીપાનાં જે નામા છે, એજ નામા તેમને વી'ટળાયેલા સમુદ્રોના માટે પહ્યુ વપરાયાં છે.

સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રનું પાણી શુદ્ર પાણીના જેવાં સ્વાદવાળું છે. પુષ્કરથી લઈને સ્વયંભૂરમણુ પર્યન્તના શખ્દા દ્વીપા અને સમુદ્રો-અન્નેનાં વાચક છે એમ સમજવું આ કથનતું તાત્પર્ય એ છે કે રુચકદ્વીપ અને રુચકસમુદ્રથી આગળ જતાં આભરણુદ્વીપ અને આભરણુ સમુદ્ર આવે છે, ત્યાર બાદ વસ્તદ્વીપ અને વસ્ત્રસમુદ્ર આવે છે, ત્યાર બાદ ગંધદ્વીપ અને ગંધસમુદ્ર આવે છે, ત્યાર બાદ ઉત્પલ, તિલક, પૃથ્વીનિધિ, રત્નવર્ષધર, દ્વકનદી, વિજયવશ્વસ્કાર, કદ્વેન્દ્ર (कुદ્દમંદ્ધર આવાસા જ્રદાનક્સ્લત્તવંદ્વસ્ા ચ, દ્વે નાગે जક્સે મૂપ ચ સર્ચમૂર્મણે ચ ાારા) કુરુ, મન્દર, આવાસકૂટ, નક્ષત્ર, ચન્દ્ર, સૂર્ય, દેવ, નાગ, યક્ષ, ભૂત અને સ્વયંભૂરમણ આ નામોવાળાં અસંખ્યાત દ્વીપા અને અસંખ્યાત સમુદ્રો આવે છે. જંબૂદ્વીપ નામના જે દ્વીપ છે તે જંબૂવૃક્ષથી સુદ્રત હાવાને કારણે તેનું નામ જંબૂદ્વીપ છે. આ જંબૂદ્વીપને ઘેરીને વલયના મ્રગ્દ દબ

For Private and Personal Use Only

अनुयोगद्वारसूत्रे

बोध्याः नतु मूळे असंख्येयानसंख्येयान द्वीपसग्रदानुछङ्घ्य ये ये द्वीपसग्रदादयः सन्ति, तेषां नामानि निर्दिष्टानि, किन्त्वन्तरालस्थिता अत्तिक्रम्यमाणा य द्वीपा उक्तास्ते कि नामकाः १ इति चेदाइ-लंके पदार्थानां शह्वध्वजकलशस्वस्तिक

समुद्र हैं, इस समुद्र का जल लवण के स्वाद जसा खारा है। लवणसमुद्र को घेरे हुये धातकी खंडद्वीप है। यह धातकी वृक्ष से उपलक्षित है। इस धातकी द्वीप को घेरे हुए कालोदसमुद्र है। इस जल का स्वाद शुद्ध जल के स्वाद जैसा है, खारा नहीं हैं। इस ममुद्र को घेर कर पुष्कर-वीप है। यह पुष्करद्वीप को घेर कर उस की चारों ओर पुष्करोद-समुद्र है इसके जल का स्वाद शुद्ध जल के स्वाद जैसा है। इस समुद्र को वेष्टितहुप चरुणद्वीप है। चरुणद्वीप को घेरकर स्थित हुआ बांहणोद समुद्र है। इसके जलका स्वाद शुद्ध जल के स्वाद जैसा है। इस समुद्र को वेष्टितहुप चरुणद्वीप है। चरुणद्वीप को घेरकर स्थित हुआ बांहणोद समुद्र है। इसके जलका स्वाद वारुणी रस के आस्वाद जैसा है। इसके बाद श्रीरद्वीप है, क्षीरसमुद्र को घेरे हुए इसु-द्वीप है। इसके वाद घुनोद-समुद्र है। इसके जलका स्वाद वारुणी रस के आस्वाद जैमा है। इसके बाद श्रीरद्वीप है, क्षीरसमुद्र को घेरे हुए इसु-द्वीप है। इसके वाद घुनोद-समुद्र है। इसके जलका स्वाद वार्हणी रस के आर्वाद जैमा है। इसके बाद श्रीरद्वीप है, क्षीरसमुद्र को घेरे हुए इसु-द्वीप है। इसके वाद घुनोद-समुद्र है। इसके जलका स्वाद वार्ह्य हुए इसु-द्वीप है। और उम द्वीप को घेरे हुए नन्दीश्वरसमुद्र है। किर अहणवरद्वीप और अरुणवरसमुद्र है। किर कुन्डल द्वीप और कुन्डल समुद्र है। बाद में रुचक द्वीप और रुचक समुद्र है। इस प्रकार से आभरण बस्त्र आदि-झुभनाम चाले अमंख्यात द्वीप और अमंख्यात समुद्र स्वयंभूरमण समुद्र पर्यन्त-नक है।—

આકારના લવણુસમુદ્ર આવેલા છે તે સમુદ્રનું પાણી લવણુ (માંઠા)ના જેવાં ખારા સ્વાદવાળું છે લવણસમુદ્રને ઘેરીને ધાતકીખંડ દ્વીપ આવેલા છે તે ધાતકીદીપ ધાતકી નામના વૃક્ષની સુકત હાવાને કારણે તેનું નામ ધાતકીદ્વીપ પડશું છે. આ ધાતકીદ્રીપને ઘેરીને કાલાકસમુદ્ર રહેલા છે. તેનું ખારુ' નથી પણ શુદ્ધ જળ જેવા સ્વાદવાળું છે લવણસસુદ્રને ઘેરીને પુષ્કર-દ્રીપ આવેલા છે પુષ્કરાથી શુક્ત હાેવાને કારણે તેનું નામ પુષ્કરદીપ પડશુ પાણી છે પુષ્કરદ્વીપને ઘેરીને તેની ચારે તરક પુષ્કરેહક મુદ્ર આવેલા છે. તેના જળના સ્વાદ શુદ્ધ જળના સ્વાદ જેવા છે આ સમુદ્રને ઘેરીને વરુચુદ્રીપ રહેલા છે અને વરુષ્ટ્રદ્વીપને ઘેરીને વારુષ્ટ્રાદ સમુદ્ર આવેલા છે. તેના જલના સ્વાદ વારુણીરસના સ્વાદ જેવા છે. ત્યાર ખંદ ક્ષીરદ્વીપ છે, તેને ઘેરીને ક્ષીરાદસમુદ્ર આવેલા છે ક્ષીરસમુદ્રને ઘેરીને ઘૃતદ્વીપ આવેલા છે અને ઘુતદ્વીપને ઘેરીને ઘૃતાેક સસુદ્ર રહેલા છે. ત્યાર ખાક ઘૃતાેક સસુદ્રને ઘેરીને ઇક્ષુદ્વીય આવેલા છે અને ઇક્ષુદ્વીપને ઘેરીને ઇક્ષુરસાદ સમુદ્ર આવેલા છે. ઇક્ષુન્સાેક સમુદ્રને ઘેરીને નન્દી સર દ્રીય રહેલા છે અને નન્દી સર દ્રીપની ચામેર નન્દીશ્વર સમુદ્ર રહેલે। છે ત્યાર ખાદ અરુણુવરદ્વીપ અને અરુણુવર સમુદ્ર આવે છે. ત્યાર બાદ કુંડલદ્વીપ અને કુંડલસમુદ્ર આવે છે ત્યાર બાદ રુચક્રદીય અને રુચક સમુદ્ર આવે છે ત્યાર બાદ આસરણ દ્વીય, આસરણ-

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सुत्र १२२ | तिय <sup>ग</sup> लोकक्षेत्रानुपूर्वीनिरूपणम् |
|-----------------|------|-----------|----------------------------------------------|
|-----------------|------|-----------|----------------------------------------------|

श्रीगत्सादीनि यागन्ति छमनामानि सन्ति तैः सर्वेरण्यु९लक्षिता अन्तरालस्थिता द्वीपसम्रद्भाः सन्ति ।

उक्तंच-''दीवसग्रुदाणं भंते । केवइया नामधिङजेद्दिं पण्णत्ता ? गोयमा ! जाव-इया लोए सुभा नामा सुभा रूवा सुभा गंधा सुभा रसा सुभा फासा एवक्ष्या पं दीवसग्रुद्दा नामधिऊोर्हि पण्णत्ता । '' (जीवा. ३ प. ४ उ.)

छाया-द्वीपसमुद्राः खलु भदन्त ! कियन्तो नामधेयैः प्रज्ञप्ताः ? गौतम ! यावम्ति ळोके शुभानि नामानि शुभानि रूपाणि शुभाः गन्धाः शुभा रसाः शुभाः स्पर्शाः इयन्तो द्वीपसमुद्रा नामधेयैः मज्ञप्ताः । इति । एते द्वि-असंख्येयसंख्यकाः अनुपद्द-वक्ष्यमाणगाथया प्रतिपादिता द्वष्टव्याः ।

द्यांका-मूल में असंख्यात र द्वीप समुद्रों को उल्लंघन करके जो जो द्वीप और समुद्र आदि है उनके नाम तो कहे हैं परन्तु जो अन्तराल में स्थित द्वीप कहे हैं उनके क्या नाम हैं ?

उत्तर-लोक में पदाधोंके इांख, व्वज, कलश स्वतिक, श्रीवस्स आदि जितने शुभ नाम हैं-उन सबसे उपलक्षित अन्तराल में स्थित हुए बीप और समुद्र हैं। उक्तंच करके ''दीवलमुद्दाणं इत्यादि" जो खन्न पाठ दिया गया है उसका यही भाव है-इसमें यही कहा गया है कि लोक में जितने शुभ नाम हैं जितने शुभ रूप हैं, जितने शुभ गंध हैं जितने शुभ रस हैं और जितने शुभ स्पर्श हैं इतने ही द्वीप समुद्र इतने ही

સમુક, વસ્ત્રદીપ, વસ્ત્રસમુદ્ર, આદિ શુભનામવાળા અસંખ્યાત દ્વીપા અને સમુદ્રો આવે છે છેવટે લવણુદ્રીપ અને લવણુસમુદ્ર આવે છે.

પ્રશ્ન-પૂળમાં અસ'ખ્યાત સમુદ્રોને પાર કરિને આગળ વધતાં છેવટે સ્વયંબૂરમણુ દ્વીપ અને સ્વયંબૂરમણુ સમુદ્ર આવે છે, એવું કહેવામાં આવ્યું છે તેમાંથી કેટલાક દ્વીપા અને સમુદ્રોનાં નામ આપે આ સૂત્રમાં મગટ કર્યાં છે. પરન્તુ ત્યાર પછીના સ્વયંબૂરમણુદ્વીપ પર્યન્તમાં જે દ્વીપસમુદ્રો છે તેમનાં

નામા આપે અહીં પ્રગટ કર્યા નથી તેમના નામે જણાવવા કૃપા કરશા? ઉત્તર-લાેકમાં પડાયાંનાં શંખ, ધ્વજ, કલશ, સ્વસ્તિક, શ્રીવત્સ આદિ જેટલાં શુભ નામા છે, એ સઘળાં નામાથી ઉપલક્ષિત (આેળખાતાં) તે અન્ત-રાલમાં રહેલા દ્રાંપા અને સમુદ્રો છે. કહ્યું પછુ છેકે-'' दीवसमुद्दाળં " ઇત્યાદિ આ સૂત્રપાઠ દ્રારા એ વાત પ્રગટ કરવામાં આવી છે કે લાેકમાં જેટલા શુભ નામ છે, જેટલાં શુભ રૂપ છે, જેટલા શુભ ગંધા છે, જેટલાં શુભ સ્પર્શ છે, તેમનાં વડે આ દ્રીપસમુદ્રો ઉપલક્ષિત છે. તેઓ અસ'ખ્યાત હાવાને કારણે પ્રાયેકનાં નામ અહીં આપી શકાય છેમ નથી દ્રીપસમુદ્રો

| ५३२ |       |       | अनुयोगद्वारसूत्रे |
|-----|-------|-------|-------------------|
|     | ,<br> | <br>_ |                   |

ाशन्भं उद्धारसागराणं अड्डाइजाण जत्तिया समया। दुगुणादुगुणपवित्थर दोवोदहि रज्जु एवइया॥ '' छाया----उद्धारसागराणामर्धदतीयानां यावन्तः समयाः।

द्विगुणद्विगुणपविस्ताराः द्वीपोद्धयो रज्ज्वामियन्तः ॥ इति तदेषा पूर्वानुपूर्वी । पश्चानुपूर्वी तु व्युत्कमेण बोध्या । अनानुपूर्वी तु-अमीषाम संख्येयानां पदानामन्योऽन्याभ्यासे ये ऽसंख्येया भङ्गा भवन्ति, तत आद्यन्त विवक्षारद्विता भङ्गा बोध्याः ॥म्रू० १२२॥

नाम बाछे हैं। तात्पर्य फहने का यह है कि द्वीप और समुद्र असंख्यात संख्या वाछे हैं। द्वीप समुद्र कितने हैं? इसका उत्तर, उद्धारसागराणं" गाथा द्वारा दिया गया है जिसका भावार्थ ऐसा है कि अढाइ उद्धार सागरों के जितने समय होते हैं उतने एक दूसरे से दूने५ विस्तार वाछे द्वीप और समुद्र हैं। इस प्रकार जंबूद्वीप आदि के कम से स्वयंभू रमण द्वीप और स्वयंभूरमण समुद्र पर्यन्त द्वीप समुद्रों का उपन्यास करना सो पूर्वानुपूर्वी है। तथा इन्हीं द्वीपसमुद्रों का व्युत्क्रम से अर्थात् स्वयंभूरमण से प्रारंभ कर जंबूद्वीप तक-न्यास-उपन्यास-करना सो पश्चानुपूर्वी है। और इन्हीं असंख्यात पदोंका स्थापन करके किर उनका परस्पर में गुणा करना और प्राप्त गुणन राशि में से आदि अन्त के दो भंग कम कर-देना इस प्रकार करने से असंख्यात भंग-होते हैं वह अनानुपूर्वी है। ॥ सू० १२२ ॥

કેટલાં છે ? આ પ્રશ્નનાે ઉત્તર નીચેની ગાથા દ્વારા આપવામાં આવ્યા છે-'' उद्धार सागराणं '' ઇત્યાદિ- આ ગાથાના ભાવાર્થ એવા છે કે '' અઢી ઉદ્ધાર સાગરાના જેટલા સમય થાય છે એટલા એક બીજાથી અપણાં બપણાં વિસ્તારવાળા દ્વીપા અને સમુદ્રો છે. '' આ પ્રકાર જ'બૂદ્ધીપથી શરૂ કરીને સ્વય'ભૂરમણ દ્વીપ અને સ્વય'ભૂરમણ સમુદ્ર પર્યન્તના દ્વીપા અને સમુદ્રોનાે ઉપન્યાસ કરવા તેનું નામ તિર્ય'ગ્લેાક સ'બ'થી પૂર્વાનુપૂર્વા' છે.

ઉપર્શું કત દ્રીપસસુદ્રોનેા ઊલટા કમમાં એટલે કે સ્વયંભૂરમણુ સસુદ્રથી લઇને જંબૂદ્રીપ પર્યન્તના પદેાનેા ઉપન્યાસ કરવા તેનું નામ પશ્ચાનુપૂર્વા છે. અને એજ અસંખ્યાત પદેાનું સ્થાપન કરીને તેમના પરસ્પરની સાથે ગુણાકાર કરવા અને એ રીતે જે ગુણનરાશિ (ગુણાકાર) પ્રાપ્ત થાય તેમાંથી આદિ અને અન્તના છે ભંગોને કાઢી નાખવા આ પ્રમાણે કરવાથી જે અસંખ્યાત ભંગો થાય છે તેમને અનોનુપૂર્વી રૂપ સમજવા. ાસ્દ્રબરરા

# अंतुंयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १२३ ऊर्ध्वेठोक क्षेत्रानुपूर्वनिरूपणम् ५३३

सम्पति ऊर्ध्वळोकक्षेत्रानुपूर्वी निरूपयति-

मूळम्—उड्डूलोयखेत्राणुपुद्यी तिविहा **पण्णत्ता, तं जहा**-पुद्याणुपुद्यी पच्छाणुपुच्त्री अणाणुपुदी। से किंतं पुद्दाणुपुदी? पुद्दाणुपुत्ती सोहम्मे१, ईसाणे२, सणंकुमारे३, माहिंदे४, बंभलोए५, लंतए६, महासुके७,सहस्सारे८,आणए९,पाणए१०,आरणे११ अच्चुए१२, गेवेजगविमाणेे१३, अणुत्तरविमाणेे१४, ईसिपब्भारा१५, से तं पुवाणुपुद्यी। से किं तं पच्छाणुपुद्यी? पच्छाणुपुद्यी ईसिपब्भारा जाव सोइम्मे। से तं पच्छाणुपुद्दी। से किं तं अणाणुपुद्दी? अणाणुपुद्यी-एयाए चेन एगाइयाए एगुत्तरियाए पन्नरसगच्छ-गयाए सेढीए अन्नमन्नब्भासो दुरूवूगो। से णं अणाणुपुद्वी। अहवा ओवणिहिया खेत्ताणुपुत्ती तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुत्राणुपुत्ती, पच्छाणुपुत्री, अणाणुपुत्ती। से किं तं पुत्ताणुपुत्ती ? पुद्वाणुपुद्वी-एगपएसोगाढे, दुप्पएसोगाढे, दसपएसोगाढे संखि∙ जपएसोगाढे जाव असंखिजपएसोगाढे। से तं पुढाणुपुटवी। से किं तं पच्छाणुपुब्वी ? पच्छाणुपुब्वी-असंखिज्ञपएसोगाढे संख्रिजपएसोगाढे जाव एगपएसोगाढे। से तं पच्छाणुपुठवी। से किं तं अणाणुपुब्वी? अणाणुपुटवी-एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए असंखिजगच्छगयाए सेढीए अन्नमन्तव्भासो दुरू-वूणो। से तं अणाणुपुब्वी से तं ओवणिहिया खेत्ताणुपुवी से तं खेत्राणुपुद्वी ॥सू० १२३॥

छाया-ऊर्ध्वजोकक्षेत्रानुपूर्वी त्रिविधा मद्यप्ता, तद्यथा-पूर्वानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी, अनानुपूर्वी। अथ का सा पूर्तानुपूर्वी? पूर्वानुपूर्वी-सौधर्मः १, ईशानः २, सनस्कु-मारो३, माहेन्द्रो४, ब्रह्मलोइः ४, लान्तको६, महाशुक्तः ७, सहस्रारा८, जानतः ९,

उन्न उन्न अन्य का प्रतार का प्रतार का प्रकार के साम के स

ત્રસુ પ્રકારની કહી છે. (तंज्ञहा) તે ત્રસ્ પ્રકારો નીચે પ્રમાણે છે–(વુब્वाणुपुब्की, पच्छाणुपुब्वी, अणाणुपुब्वी) (૧) પૂર્વાનુપૂર્વી (૨) પશ્ચઃનુપૂર્વી અને (૩) અનાનુપૂર્વી. પ્રક્ષ-(से किं तं पुब्वाणुपुब्वी?) હે ભગવન્ ! પૂર્વાનુપૂર્વી નું સ્વરૂપ કેલું હેાય છે ?

શખ્દાર્થ-(= ફ્રેંગેયલेत्ताणुपुघ्वी तिविहा पण्णसा) ઉર્ધ્ય લેક ક્ષેત્રાનુપૂર્વી

" उड्टूँढोयखेत्ताणुपुव्वी " धीत्याहि—

હવે સૂત્રકાર ઉર્ધ્વલે ક ક્ષેત્રાનુપૂર્વી નું નિરૂપણુ કરે છે ---

(पुव्वाणुपुव्वी) पूर्वानुपूर्वी इस प्रकार से हैं। (सोहम्मे १) सौधर्म १ ईसाणे २, सणंकुमारे ३, माहिंदे ४, बंभलोए ५, लंतए ६, महासु-

"उद्रुलोधखेसाणुपुठ्वो" इत्यादि । इाब्दार्थ (उड्रुलोधखेसाणुपुठ्वी तिविहा पण्णसा) ऊर्ध्वलोक क्षेत्रा नुपूर्वी तीन प्रकार की कही गई है। (तं जहा) जैसे —(पुठ्वाणुपुठ्वी) पूर्वानुपूर्शी (पच्छाणुपुठ्वी) पश्चानुपूर्वी (अगाणुपुठ्वी) और अनानुपूर्वी (से कि तं पुठ्वाणुपुठ्वी?) हे भदन्त । पूर्वानुपूर्वी क्या है ?

अव सूत्रकार ऊर्ध्वलोक क्षेत्रानुषूर्वी का-निरूपण करते हैं:---

उन्मी उद्ध परियोग प्राप्ति मेर्दिकिविधा विज्ञेया । तत्र-पूत्रीतुपूर्वी कर्व्यलोकक्षेत्रातुपूर्वी हि पूर्वांतुपूर्व्यादिमेदैकिविधा विज्ञेया । तत्र-पूत्रीतुपूर्वी सौधमौदीषन्प्राग्धासन्ता । प्रज्ञापकप्रत्यासत्त्या प्रथमं सौधमोंपन्यासः । तत्रस्तत्त

माणतः १०, आरणः ११, अच्युतो २, प्रेत्रेयकविमानं १३, अनुत्तः विमानं १४, ईवन्माग्मारा १९५। सैपा पूर्वानुपूर्धी । अथ का सा पश्चनुपूर्धी? पश्चानुपूर्धी-ईप-त्माग्मारा यावत्यौधर्मः । सैपा पश्चनुपूर्वी । अथ का सा अननुपूर्धी? अनानुपूर्वी-प्तस्यामे र एकादिकायामेको त्तरिकायां पश्चदशगच्छगतायां श्रेण्यामन्योन्याभ्यासो द्विरूपोनः । सैपा अनः नुपूर्वी । अथवा- औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी त्रिविधा मज्ञप्ता, त्यथा पूत्रीनुपूर्वी, पश्चानुपूर्वी । अथवा- औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी त्रिविधा मज्ञप्ता, त्यथा पूत्रीनुपूर्वी, पश्चानुपूर्वी । अथवा- औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी त्रिविधा मज्ञप्ता, त्यथा पूत्रीनुपूर्वी, पश्चानुपूर्वी , अनानुपूर्वी । अथ का सा पूर्वानुपूर्वी ? पूर्वानु पूर्ी-एकपदेशावगाढो द्विपदेशावगाढो दश्मदेशावगाढः संख्येयमदेशावगाढो यावत् असंख्येयमदेशावगाढा । सेपा पूर्वानुपूर्वी । अथ को सा पश्चानुपूर्वी ? पश्चानुपूर्वी-असंख्येयमदेशावगाढा संख्येय मदेशावगाढो यावत् एकमदेशावगाढा । सेपा पश्चानुपूर्वी? अथ का सा अनानुपूर्वी ? अतानुपूर्वी - एतस्यामेव एकादि-कायामेकोत्तरिकायामसंख्येयगच्छगतायां श्रेण्यामन्योऽन्याभ्यासो द्विरूपोनः । सेपा अनानुपूर्वी । सेपा औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी सेपा क्षेत्रानुपूर्वी ॥ मू ९ १२३॥



Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra



ષરૂષ

### मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १२३ ऊर्ध्वेलोकक्षेत्रानुपूर्वीनिरूपणम्

स्रोकपत्यासत्त्या तत्तत्न्छोकोपन्यासः । सौधर्मनामकं विमानं द्वि तःक्षेत्रविमानेषु सर्व 1: श्रेष्ठम् , अतः सः लोकः सौधर्मेति व्यपदिव्यते । एवमेव ईशाताद्यच्युत-विमानानां तत्त छोके श्रेष्ठत्वमतस्तत्तन्नाम्ना स स लोको व्यपतिवयते । लोकपुरुषस्य ग्रीवात्रिभागे भवानि विमानानि ग्रैवेयकविमानानीत्युच्यन्ते । अनुत्तरविमानस्य-लोकापेक्षयाऽन्यानि उत्तराणि विमानानि न सन्तीति तानि विमानानि अनुत्तर-

कते ७, सहस्मारे ८, आणए ९, पाणए १०, आरणे ११, अच्चुए १२, गेवेइतगविमाणे १३, अणुत्तरविमाणे १४, ईसिपब्भारा १५)ईजान २ सनस्कु पार ३, माहेद्र ४ ज़क्षलोक ५, लान्तक ६, महाजुक ७, सहस्रार-८. आनत ९, प्राणत १०, आरणे ११ अच्युत १२, ग्रेवेयकविमान १३, अनुत्तरविमान १४, और ईषरमाग् भारा १५ (से तं पुठ्याणुपुठ्यी) यह पूर्वानुपूर्वी है। यहां पर अज्ञापक-की प्रत्यासत्ति सबसे पहिले सौधर्म का उपन्यास किया गया है। बाद में तत्तत लोक की प्रस्थासत्ति से उन ५ लोगों का उपन्यास हुत्रा है। मौधर्म नाम का विमान है। यह विमान तत्क्षेत्र सबन्धी विमानों में सर्वश्रेष्ट है इमलिये उसके संवन्ध से उस लोक का नाम सौधर्मलोक हुआ है। इसी प्रकार ईज्ञान से लेकर अच्युत तक के विमानों में उन २ लोको में ख्रेष्टता है। इस-लिये उस २ नाम से यह २ लोक कहा गया है। लोक स्वान कहलाते हैं।

आणए, पाणए, आरणे, अच्छुए) (૨) ઇશાન, (૩) સનત્કુમાર, (૪) માહેન્દ્ર, (૫) પ્રક્ષધોક, (६) લાન્તક, (७) મહાશુક્ર, (૮) સહસ્તાર, (૬) આનત, (૧૯) પ્રાણુત, (૧૧) આરણુ, (૧૨) અચ્યુત (गेवेज्जगविमाणे, अणुत्तरविमाणे ईक्ति-पच्मारा) (૧૩)પ્રૈવેચક વિમાના, (૧૪) ઇષિત્પ્રાચ્ ભારા. (से तं पुठवाणुपुठ्वी) આ ક્રમે ઉર્ધ્વ'લાકગત ક્ષેત્રોના ઉપન્યાસ કરવા તેનું નામ પૂર્વાતુપૂર્વા છે. અહીં પ્રજ્ઞાપટની વધારે નજીકમાં આવેલા ઇશાનકસ્પના ઉપન્યાસ પહેલાં કરવામાં આવ્યા છે, ત્યાર બાદ ત્યાંથી વધારને વધારે દ્વર આવેલાં ક્ષેત્રોના ઉપન્યાસ અનુક્રમે કરવામાં આવ્યા છે. સૌધર્મ કલ્પમાં જે વિમાના છે તેમાં સર્વપ્રેબ્ડ સૌધર્મ નામનું વિમાન હાેવાથી તે દેવલાકનું નામ સૌધર્મકલ્પ પડશું છે. અજ પ્રમાણે ઇશાનથી લઇને અચ્યુત પર્યન્તના કલ્પામાં પણ એજ નામનાં (ઈશાન, સનત્કુમાર) વિમાનાની પ્રેબ્ડતા છે, એમ સમજવું કે કારણે તેમનાં નામા પણુ તે વિમાના જેવાં જ રાખવામાં આવ્યાં છે. લાકરૂપ પુરુષની શ્રીવાના સ્થાનમાં જે વિમાના રહેલાં છે તેમને પ્રૈવેયક વિમાના ક**હે છે**.

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

ધરૂદ

विमानान्युच्यन्ते। ईपत्भाग्मारा-भाराकान्त पुरुषवदीषन्नतत्त्वात् एषा ईपत्माग्मारे-स्युच्यते। इयं सौधभौदीपत्भाग्भारात्ता पूर्वानुपूर्वी। तथा ईपत्माग्मारा यावत् सौधर्म इति पश्चानुपूर्वी। तथा-अनानुपूर्व्या तु सौधर्मादिपञ्चदद्यग्दानामन्योऽन्या-अनुत्तारविमानस्थ लोक की-अपेक्षा और वूमरे विमान-उत्तार-श्रेव्ट नहीं है-हसलिये वे विमान अनुत्तार विमान कहे गये हैं। भार आक्रान्त पुरुष की तरह कुछ झुकी हुई होने-से यह ईषत्माग्भारा इस नाम से कही गई है। सौधर्म से लेकर ईषत् प्राग्भारा भूमि तक पूर्वानुपूर्वी है। (से किं तं पच्छाणुपूट्वी) हे भदन्त पश्चानुपूर्वी क्या है ?

उत्तर-(पच्छ!णुपुन्वी) पश्चानुपूर्भी इस प्रकार हैं-(ईसिपब्भारा जाव सोहम्मे) इषत् प्राग्भारा भूमि से छेकर जो सौधर्म देवलोक तक ब्यु त्कम से गणना है ! (से तं पच्छाणुपुब्वी ) वह पश्चानुपूर्वी है । (से किं तं अणाणुपुब्वी ?) हे भद्ग्त ऊर्ध्वलोक सबन्धी अनानुपूर्वी क्या है ?

उत्तर-(अणाणुपुठ्वी) ऊर्ध्वलोक सबन्धी अनानुषूर्थी इस प्रकार से हैं। (एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए पन्नरसगच्छगयाए सेढीए अन्न मन्न ब्भासो दूरूदूणो) इस अनानुषूर्वी में जो झेणी स्था-

અનુત્તર વિમાનસ્થ લાેકના કરતાં અન્ય ઠાેઇ પણ વિમાન શ્રેષ્ઠ નથી તે કારણે તે શ્રેષ્ઠ વિમાનાને અનુત્તર વિમાના કહ્યાં છે. જેમ કે ભારને વહન કરતા પુરુષ સહેજ ત્ર્કી જાય છે એજ પ્રમાણે આ ઇયત્પાગ્મારા પૃથ્વી પણ સહેજ ત્ર્કેલી હેાવાને કારણે તેનું નામ ઇયત્પાગ્મારા પડશું છે. સૌધ-મંથી લઇને ઈવત્પ્રાગ્મારા પર્યન્તનાં પદ્દાના ક્રમપૂર્વ'ક ઉપન્યાસ કરવા તેનું નામ પૂર્વાનુપૂર્વા છે

પ્રશ્ન-(से किंतं पच्छाणुपुव्वी!) & સગવન્ ! પશ્ચાનુપૂર્વી'નું સ્વરૂપ કેવું છે ! ઉત્તર-(पच्छाणुपुव्वी) પશ્ચાનુપૂર્વી' આ પ્રકારની છે-(ईस्विपव्भारा जाव सोहम्मे) ઇવત્પ્ર ગ્ભારા ભૂમિથી શરૂ કરીને સૌધર્મંકલ્પ પર્યંન્તના ક્ષેત્રોના ઊલટા ક્રમમાં જે ઉપન્યાસ કરવામાં આવે છે-ગણ્યુતરી કરવમાં આવે છે (से तं पच्छाणुपुच्वी) તેનું નામ પશ્चાનુપૂર્વી છે

પ્રશ્ન (સે ર્कિ તં ભળાળુપુટવી?) ઉધ્વ<sup>\*</sup>લેાક સંબંધી અનાનુપૂર્વી'નું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(अणणणुपुब्वो) ઉધ્વંલાક સંબંધી અનાનુપૂર્વા આ પ્રકારની છે-(एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए पन्नरसगच्छगयाए सेढीए अन्नमन्नब्भामो दूरूवूणो) આ અનાનુપૂર્વાંમાં જે શ્રેહ્યી સ્થાપિત કરવામાં આવે છે તેમાં સૌથી

430.

### मनुयोगचन्द्रिका टीका स्व १२३ ऊभ्वैलोकक्षेत्रानुपूर्वीनिरूपणम्

भ्यासे यावन्तो भङ्गका भवन्ति, ते आधःतविवक्षारहिता भङ्गा बोध्याः सम्प्रति-औपनिधिकीं क्षेत्रानुप्र्वीं प्रकारत्रयेण पद्भीयितुमः इ~'अइवा' इत्यादि । अथवा-औपनिधिकीक्षेत्रानुप्र्वीं प्रवानुप्र्व्यादिभेदैखिविधा विद्येया। तत्र-प्रवानुपूर्वी पित की जाती है उसमें सबसे प्रथम में १ संख्या रखी जाती है बाद में एक २ की उत्तरोत्तर वृद्धि होती चली जोती इस प्रकार की वृद्धि यहां १५ संख्या तक होती है ! किर इनमें परस्पर में गुणा किया जाता है ! जो गुणन फल आता है उसमें आदि अन्त के दो भंग कम कर दिये जाते हैं । क्योंकी आदिका भङ्ग आदि अन्त के दो भंग कम कर दिये जाते हैं । क्योंकी आदिका भङ्ग आनुपूर्वीं में आजाता है और अन्तका भङ्ग पश्चानुप्र्वीं में आजाता है । इसल्यिं अनानुपूर्वीं में आदि अंत के दो भंग छोडने को कहा है । इस प्रकार (से णं अणाणुपुरुषी) यह ऊर्ध्वलीक संबन्धी अनानुपूर्वी बन जाती है । (अहवा) अधवा-ओब-णिहिया-खेत्ताणुपुरुवी तिविहा पण्णत्ता) औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी-तीन प्रकार की प्रज्ञस हुई है । (तं जहा) जैसा-(पुरुवाणुपुरुवी, पच्छाणुपुरुवी, प्र

उत्तर-(पुन्वाणुपुन्वी) पूर्वानुपूर्वी इस प्रकार से है-(एगपएसोगाहे हुप्पएसोगादे दसपपसोगादे संखिज्जपएसोगादे जाव असंखिज्जपएसो

પહેલાં એક સંખ્યા રાખવામાં આવે છે, ત્યારબાદ ઉત્તરેાઉત્તર એક એકની વૃદ્ધિ થતી જાય છે. આ પ્રકારની વૃદ્ધિ અહીં ૧૫ સંખ્યા સુધી કરાય છે. ત્યાર બાદ તેમાં પરસ્પરના ગુણુાકાર આવે છે. જે ગુણુનફળ આવે તેમાંથી આદિના એક અને અન્તના એક એમ એ લંગ બાદ કર-વામાં આવે છે. કેમકે-આદિના લંગ આતુપૂર્વીંમાં આવી જાય છે, અને અંતના લંગ પશ્ચાનુપૂર્વીંમાં આવી જાય છે. તેથી અનાનુપૂર્વીંમાં આદિ અને અંતના એમ બે લંગા છેાડવાનું કહ્યું છે. (સે ળં લળાણુપુટ્ટ્વી) આ પ્રકાર ઉદ્ત્વેદ્વાક સંબંધી અનાનુપૂર્વીં બની જાય છે. (જ્રદ્વા) અથવા-(જોવળિદ્વિા-સેત્તાણુપુટ્ટ્વી સિવિદ્દા વળ્ળત્તા) ઔપનિધિકી ફોત્રાનુપૂર્વીં ત્રણ પ્રકારની કહી છે. (તંજ્રદ્દા) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(પુટ્ટ્વાણુપુટ્ટ્વી, પચ્છાળુપુટ્ટ્વી, જળાણુપુટ્ટ્વી) (૧) પૂર્વાનુપૂર્વીં, (૨) પશ્ચાનુપૂર્વીં અને (૩) અનાનુપૂર્વીં.

પ્રશ્न-(से किं तं पुब्बाणुपुव्ती) & भगवन् ! पूर्वानुपूर्वा नुं स्व३्भ हेवुं छे। छत्तर-(पुव्वाणुपुच्वी) पूर्वानुपूर्वा आ प्रधारनी छे. (एगपएसोगाढे, हुत्य एसोगाढे, दसपएसोगाढे, संक्षिज्जपएसोगाढे जाव असंसिब्जपएसोगाढे) से। अव ६८

#### अनुयोगदारस

534

एकप्रदेशावगाढादारभ्यासंख्येयपदेशावगाढान्ता बोध्या । पथानुपूर्वी तु असंख्ये-यप्रदेशावगाढमारभ्य एकप्रदेशावगाढान्ता बोध्या । अनानुपूर्वी तु-एकप्रदेशाव-गाढाणारभ्य असंख्येयप्रदेशावगाढानामन्योऽन्याभ्यासेऽसंख्येया भङ्गा भवन्ति । तेषु आधन्तविवक्षा नास्ति, औपनिधिकीक्षेत्रानुपूर्वी समाप्तेति सूचयितुमाह-गाढे) एक प्रदेशावगाढ, दो प्रदेशावगाढ, दशपएसावगाढ संख्यात प्रदे-शावगाढ यावत् असंख्यात प्रदेशावगाढ ( से किं तं पच्छाणुपुच्वी ) पश्चानुपूर्वी क्या है ?

उत्तर- (पच्छाणुपुब्वी) पश्चानुपूर्वी इस प्रकार से है। (असंखिडज पएसोगाढे संखिब्जपएसोगाढे जाव एगपएसोगाढे) असंख्यातप्रदे-शाव गाढ, संख्यात प्रदेशावगाढ यावत् एकप्रदेशावगाढ (से तं पच्छा-णुपुब्बी) इस प्रकार यह पश्चानुपूर्वी है। ( से किं तं अणाणुपुब्बी) हे अदन्त ! अनानुपूर्वी क्या है ?

उत्तर-(अणाणुपुत्वी) अणाणुपूर्वी इस प्रकार से है--(एगाए चेव एगाहयाए एगुत्तरियाए संखिज्जगच्छगयाए सेढीये अन्नमन्नग्भासो दूख्वुणो) इन पदों का अर्थ पहछे दिया गया है। तार्ल्याय यह है कि यहां जो ओणी मांडी जावेगी वह एक से प्रारंभ कर एक की वृद्धि होते २ असंख्यात तक होती जावेगी फिर उन सबका परस्पर में गुणा करने पर जो असंख्यात भंग रूप महाराशि उत्पन्न होगी उसमें से आदि

પ્રદેશાવગાઢ, એ પ્રદેશાવગાઢ, કસ પર્યન્તના પ્રદેશાવગાઢ, સંખ્યાત પ્રદેશા-વગાઢ અને અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ (से तं पुब्वाणुपुब्वी) આ ક્રમની જે ફોત્રાનુપૂર્વી છે તેને પૂર્વાનુપૂર્વી કહે છે.

પ્રશ્ન-(से किंतं पच्छाणुपुब्बी?) હે લગવન ! પશ્ચ નુપૂર્વા કેવી હાય છે? ઉત્તર-(पच्छाणुपुब्बी) પશ્ચાનુપૂર્વા આ પ્રકારની હાય છે-(असंसिडजप पक्षोगाढे, संखिग्जपपसोगाढे जाव एगपएसोगाढे) અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ, સંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ અને એજ પ્રકારના ઉલ્ટા ક્રમમાં એકપ્રદેશાવગાઢ પર્ય-ન્તના પદેાના ઉપન્યાસ કરવા (से तं पच्छाणुपुब्बी) તેનું નામ પશ્ચાનુપૂર્વા છે.

પ્રશ્ન-(से किं तं अलाणुपुब्वी) અનાનુપૂવી' આ પ્રકારની હેાય છે-(एगाप चैव एगाइयाए एगुत्तरियाए असंखिल्जगच्छगयाए सेढीए अन्तमन्तरभासोदहवूणो) આ પદાના અર્થ પહેલાં આપવામાં આવ્યા છે. એટલે કે અહી જે પ્રેશ્ણી સ્થાપિત કરવામાં આવશે તે એકથી શરૂ કરીને એક એકની વૃદ્ધિ કરતાં કરતાં અસ'ખ્યાત પર્યન્તની થઇ જશે ત્યાર બાદ તે સૌના પરસ્પરની સાથે ગુથુાકાર કરવાથી જે અસ'ખ્યાત ભ'ગરૂપ મદ્ધારાશિ ઉત્પન્ન થશ તેમાંથી मतुयौगचन्द्रिका टीका स्व १२४ कालानुपूर्वीनिरूपणम्

' से तं ओवणिहिया ' इत्यादि । सैषा औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी । इत्यं क्षेत्रानुपूर्वी समाप्तेति सूचयितुमाइ-' से तं ' इत्यादि । सैषा क्षेत्रानुपूर्वी ॥सू० १२३॥ उक्ता क्षेत्रानुपूर्वी, सम्मति पूर्वोदिष्टामेव कममाप्तां कालानुपूर्वी विष्टणोति-मुल्स्-से किं तं कालाणुपुठवी ? कालाणुपुठवी दुविहा पण्णत्ता, तंजहा-ओवणिहिया अणोवणिहिया य ॥सू० १२४॥

छाया—अथ का सा कालानुपूर्वी ? कालानुपूर्वी द्विविधा प्रज्ञप्ता, तद्यया∸ औपनिधिकी अनौपनिधिकी च ॥सू० १२४॥

टीका—'से किं तं' इत्यादि । व्याख्या स्वष्टा ॥मू० १२४॥

मूब्म्-तत्थ णं जा सा ओवणिहिया सा ठप्पा। तत्थ णं जा सा अणोवणिहिया सा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-णेगम-बवहाराणं संगहस्स य ॥सू०१२५॥

छाया--तत्र खल्ज या सा औपनिधि सा स्थाप्या। तत्र खल्ज या सा अनौपनिधिकी सा द्विविधा प्रज्ञप्ता, तद्यथा-नैगमव्यवहारयोः संग्रहस्य चाश्म. १२५॥

टीका—' तत्थ णं ' इत्यादि । व्याख्यातप्रायसिदं सूत्रम् ॥सू० १२५॥

अंत के दो भंग कम कर दिये जावें गे-(से तं अणाणुपुच्वी) इस प्रकार से क्षेत्र संबन्धी अनानुपूर्वी बनती है। (से तं ओवणिहिया खेलाणु-पुण्वी) इस प्रकार औपनिधिकी क्षेत्रानुपूर्वी है इस प्रकरण के समास-होते ही क्षेत्रानुपूर्वी का स्वरूप समाप्त हो जाता है। ॥ सू० १२३॥

अब सूत्रकार पूर्वोदिष्ठ ही क्रमप्राप्त कालानुपूर्वी का कथन करते हैं-''से किं तं'' इत्पादि ।

शब्दार्थ-इस मुत्र की व्याख्या स्पष्ट की है। ॥ सु० १२४ ॥

आદિના એક લ'ગ અને અન્તના એક લ'ગ એમ બે લ'ગ કમી કરવામાં આવશે (से किं तं अणाणुपुब्बी) આ પ્રકારે ક્ષેત્રસ'બ'ધી અનાનુપૂર્વા બને છે. (से तं ओवणिहिया खेत्ताणुपुब्बी) આ પ્રકાનું ઔપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં નું સ્વ-રૂપ છે. (से तं खेत्ताणुपुब्बी) ઔપનિધિકી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં નું કથન સમાપ્ત થવાથી ક્ષેત્રાનુપૂર્વાંના સ્વરૂપનું નિરૂપણ અહીં પૂરૂં થાય છે. ાાસૂ૦૧૨૩ા

હવે સૂત્રકાર પૂર્વોદ્દિષ્ટ ક્રમપ્રાપ્ત કાલાનુપૂર્વી નું કથન કરે છે---" से कि त' " ઇત્યાદિ---

શખ્દાર્થ–આ સત્રની હપ્રાપ્ત્યા સ્પષ્ટ છે. હસદ૧૦૪૯

अनुयौगद्वारस्व

मुलम्–से किं तं णेगमववहाणं अणोवणिहिया कालाणुपुटवी? अणोवणिहियाकालाणुपुठवी पंचविहा पण्णत्ता, तं जहा--अत्थ-पयपरूवणया, भंगसमुक्कित्तणया, भंगोवदंसणया, समोयारे, अणुगमे ॥सू०१२६॥

छाया--अय का सा नैगमव्यवहारयोरनौपनिधिकी काळानुपूर्वी ? अनौपनि धिकी काळानुपूर्वी पश्चविधा मज्ञप्ता, तद्यथा-अर्थपदप्ररूपणता, भङ्गसप्रुरकीर्त्तनता, भङ्गोपदर्श्वनता, समवतारः, अनुगमः ॥सू० १२६॥

टीका-+ से कि तं ' इत्यादि । व्याख्याऽस्य स्पष्टा ।।सू० १२६॥

'तस्थणं' इत्यादि ।

भन्दार्थ-इन में जो औपनिधि कालानुपूर्वी है वह अल्पवक्तव्य विषय वाली होने से स्थाप्य है-अभी उसका विषय प्रतिपादन करने योग्य नहीं है। तथा जो अनौपनिधिकी कालानुपूर्वी है वह दो प्रकार की है। एक नैगमव्यवारनयसंमत अनौपनिधिकी कोलानुपूर्वी और दूसरी संग्रहनयसंमत अनौपनिधिकी कालानुपूर्वी। यह सूत्र पहछे ध्याख्यात हो चुका है। || सू० १२५ ||

"से किं तं णेगमववहाराणं" इत्यादि ।

(से कि तं णेगमववहाराणं अणोवणिहिया कालाणुपुब्वी ?) हे भदन्त ! नेगमब्यहारनयसंमत अनौपनिधिकी कालानुपूर्वी क्या हे ? (अणोवणिहिया कालाणुपुब्वी पंचविहा पण्णता)

" सत्थणं " धत्याहि---

શબ્દાર્થ-તેમાં જે ઔપનિધિકી કાલાનુપૂર્વી છે, તે અલ્પ વક્તવ્યવિષય વાળી હેાવાથી સ્થાપ્ય છે-એટલે કે હમણાં તેના વિષયનું પ્રતિપાદન કરવું તે યાેગ્ય નથી તેમાંની જે અનીપનિધિકી કાલાનુપૂર્વા છે તેના બે પ્રકાર છે-(૧) નૈગમવ્યવહાર નયસંપત અનીપનિધિકી કાલાનુપૂર્વા અને (૨) સંગ્રહન યસંપત અનીપનિધિકી કાલાનુપૂર્વા આ સૂત્રના વિષયની પ્રરૂપણા પહેલાં થઈ શુકી છે. ાસૂવ્૧૨૫!!

'' से कि तं णेगमवबहाराणं " धरियाहि---

શખ્દાર્થ-(से किं तै णेगमववहाराणं अणोवणिहिया काळाणुपुट्वी?) હૈ ભગવન્ ! નૈગમબ્યવહાર નયસ મત અનીપનિધિકી કાલાનુ પૂર્વા નું સ્વરૂપ કેવુ છે? ઉત્તર–(अणोवणिहिया काळाणुपुटवी पंचविहा पण्णत्ता) અનીપનિધિકી अंतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १२७ नैगमब्यवहारनयसंमतार्थपदनिरूपणम् ५४१

म्र<sup>लम्</sup>नसे किं तं णेगमववहाराणं अत्थपयपरूवणया ? णेगम-ववहाराणं अस्थपयपरूषणया-तिसमयाहइए आणुपुद्दी जाव द्ससमयाहिइए आणुपुट्वी संखिजसमयटिइए आणुपुट्वी, असंखिज्जसमयट्विइए आणुपुब्वी। एगसमयट्विइए अणाणुपुर्व्वी। दुसमयहिइए अवत्तव्हगं। तिसमयहिइयाओ आणुपुव्वीओ। एगसमयाहिइयाओ अणाणुपुट्वीओ। दुसमयाहिइयाओ अवत्तव्व-गाइं । से त्तं णेगमववहाराणं अत्थपयपरूवणया । एया १ णं णेगमववहाराणं अत्थपयपरूवणयाए किं पओयणं? एयाए णं णेगमवत्रहाराणं अत्थपयपरूवणयाए णेगमववहाराणं भंगसमु-कित्तणया केज्जइ ॥सू० १२७॥

छाया----अय का सा नैगमव्यवहारयोः अर्थवद्मरूपणता? नैगमव्यवहारयोः अर्थपदप्ररूपणता-त्रिसमयस्थितिक आनुपूर्वी यावद् दञ्चसमयस्थितिक आनुपूर्वी,

उत्तर-अनौपनिधि की कालानुपूर्वी पांच प्रकार की कही गई है। (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-( अत्थपयपरूषणयां भंगसमुक्तिसणया, भंगो बदंसणया, समोयारे अणुगमे ) अर्थपदप्ररूपणता भगसमुरकीर्तनता समबतार और अनुगम । इस सुत्र की व्याख्या स्पष्ट है । ॥सू० १२६॥

"से किं तं णेगमववहाराणं" इत्यादि ।

राब्दार्थ-(से किं तं णेगमबहाराणं अस्थपयपरुवणया ?) हे भदन्त ! नैगमध्यहारनयसंमत अर्थपद्वरूपणता क्यां है ? (णेगमववहाराणं अस्थपयपरूवणया)

કાલાનુપૂર્વા પાંચ પ્રકારની કહી છે. (तंज्रहा) તે પાંચ પ્રકારા નીચે પ્રમાણુ छे-(अत्थवयपह्रवणया, भंगसमुक्तिणया, भंगोवदंसणया समोयारे अणुगमे) (१) અર્થપદપ્રરૂપણતા, (૨) ભાંગસસુત્કીર્તનતા, (૩) ભાંગોપદર્શનતા, (૪) સમવ-તાર અને (પ) અનુગંમ આ સૂત્રની વ્યાખ્યા સ્પષ્ટ છે. ાસ્વવરદા

" से किं तं णेगमवहाराणं " धत्याहि----

शण्डार्थ-(से किं तं णेगमववहाराणं अत्यपचपरूवणया ?) & भगवान् ! નેગમવ્યવહાર નયસંમત અર્થપદ પ્રરૂપણતાનું સ્વરૂપ કેવું છે?

હયુર

#### अनुयोगद्वारसूत्रे

संख्येयसमयस्थितिक आनुपूर्नी, असंख्येयसमयस्थितिकआनुपूर्वी । एकसमय-स्थितिक अनानुपूर्गी । द्विसमयस्थितिक अत्तकव्यकम् । त्रिसमयस्थितिका आनु-पूर्व्यः । एकत्रमयस्थितिका अनानुपूर्व्यः । द्विसमयस्थितिका अवत्तव्यकानि । सेषा नैगमव्यवद्दारयोः अर्थपदमरूपणता । एतस्याः खद्ध नैगमव्यवद्दारयोः अर्थपद्परूपणतायाः कि मयोजनम् ? एतस्याः खद्ध नैगमव्यवद्दारयोर्थपदमरूपण-ताया नैगमव्यवद्दारयोर्भङ्गसमुत्कीर्त्तनता क्रियते ।सू० १२७॥

टीका-'से कि तं' इत्यादि-

अध का सा नैगमव्यद्रहारसम्प्रता अर्थपद्मरूपणता? इति प्रश्नः । उत्तरयति-इत्थं च पर्यायपर्यायिणोरभेदोपचारमाश्रित्य, तत्र च काळपर्यायस्यैव प्राधान्य-माश्रित्य काळपर्यायविश्विष्टस्य द्रव्यस्यापि कालानुपूर्वीत्वं बोध्यम् । अनन्तसम-यावधिद्रव्यस्य स्थितिः स्वभावादेव न भवति, अतोऽनन्तसमयस्थितिकः

उत्तर=नैगमव्यहारनयसंमत अर्थपदमरूपणता इस प्रकार से हैं-(ति समयहिइए आणुपुठवी, जाव दससमयपएहिइए आणुगुठवी) जिस द्रव्य विशेष की स्थिति तीन समय की हैं-अर्थात् तीन समय की स्थिति-याला जो द्रव्य विशेष है-वह त्रिसमयस्थितिक है। ऐसा त्रिसमय स्थिति-क जो द्रव्य विशेष है वह आनुपूर्वी है, ऐसा द्रव्य विशेष एकपरमाणु भी हो सकता है दिपरमाणुक स्कंध भी हो सकता तीन परमाणु वाला स्कंध भी हो सकता है, चार परमाणु वाला भी स्कंघ हो सकता है, पांच आदि परमाणु वाले स्कंध से छेकर अनंत परमाणुओं वाला स्कंध तक भी हो सकता है । इस प्रकार एक परमाणु रूप द्रव्य से छेकर दिपरमा-णुक त्रिपरमाणुक आदि अनन्त परमाणुक स्कंघ पर्यन्त जितने भी द्रव्य

ઉત્તર-(णेगमववहाराणं अत्यवयपह्त्वणया) નૈગમવ્યવહાર નયસ મત મર્થપ-દપ્રરૂપછુતા આ પ્રકારની છે-(તિસમयट्टिइए आणुपुत्र्वी, जात दससमयट्टिइए आणुपुत्र्वी) જે દ્રવ્યવિશેષની સ્થિતિ ત્રણુ સમયની હાય છે, તે દ્રવ્યવિશેષને ત્રિસમયસ્થિતિ કહે છે એતું ત્રણુ સમયની સ્થિતિવાળું જે દ્રવ્યવિશેષ છે, તેને અડીં આડપૂર્વા રૂપ સપજવું જોઇએ એવું દ્રવ્યવિશેષ એક પરમાણુ પણુ હાઇ શકે છે, બે પરમાણુવાળા સ્કન્ધ પણુ હાઇ શકે છે, ત્રણુ પરમાણુ-વાળા સ્કન્ધ પણુ હાઈ શકે છે, આર પરમાણુવાળા સ્કન્ધ પણુ હાઇ શકે છે, આ રીતે એક પરમાણુ રૂપ દ્રવ્યથી લઇને દ્વિપરમાણુક, ત્રિપરમાણુક આ રીતે એક પરમાણુ રૂપ દ્રવ્યથી લઇને દ્વિપરમાણુક, ત્રિપરમાણુક અન'ત પરમાણુક સ્કન્ધ પર્ય-ત્તના જેટલાં દ્રવ્યવિશેષ છે, તે ત્રણુ સમયની સ્થિતિ- अनुयोगचन्द्रिका टीका स्त्र १२७ नेगमव्यधहारनयसंमतार्थपदनिरूपणम् ५४३

कौलानुपूर्वी न मोक्ता । तथा-एकसमयस्थितिकः परमाण्वाद्यनन्तपरमाणुंकस्कन्ध पर्यन्तो द्रव्यविशेषः अनानुपूर्वी । द्विसमयस्थितिकः परमाण्वाद्यनन्तपरमाणुक-रकन्धपर्यन्तो द्रव्यविशेषः अवक्तव्यकम् । तथा त्रिसमयस्थितिकाः परमाण्वाद्यनन्त-परमाणुकस्कन्धात्मका द्रव्यविशेषा यावदसंख्येयसमयस्थितिकाः पूर्वोक्तद्रव्यविशेषा

बिरोष तीन समय की स्थिति वाछे हैं वे सब अनौपनिधिकी कालानु-पूर्वी के मेद रूप अर्थपदप्ररूपणा के विषय भूत है। और ये सब एक २ अनानुपूर्वी है। इसी प्रकार से चार समय की स्थिति वाला-जितना भी द्रव्य है उससे छेकर असंख्यात समय-की स्थिति वाले द्रव्यों तक जितने द्रव्य विरोष हैं उन में प्रत्येक द्रव्यविरोष आनुपूर्वी है।

शंका-यदि द्रव्य विशेष को ही यहां आनुपूर्वा पना है तो फिर कालानुपूर्वा ऐसा कहना विरुद्ध पड़ता है। क्योंकि कालानुपूर्वी में काल में आनुपूर्वीपना कहना चाहिये द्रव्य विशेष में नहीं। यहां तो आनुपूर्वीपना द्रव्यविशेषों में कहा जारहा है।

उत्तर-यहां जो द्रव्य विशेषों में आतुपूर्वी पना कहा जारहा है सो केवल-द्रव्यों में नहीं कहा जारहा है किन्तु जो-द्रव्य सम-यन्नय आदि रूप काल पर्यांय से विशिष्ट है उसमें ही कहा जारहा है। इसलिये-यहां समयन्नय आदिरूप कालपर्याय से युक्त ही द्रव्य ब्रहण किया गया है। इस प्रकार काल की पर्याय जो समयत्रय आदि

વાળાં છે, તે સઘળા અનૈપનિધિકી કાલાનુપૂર્વાંના લેદ રૂપ અર્થપદપ્રરૂપણુ-તાના વિષયરૂપ છે. અને તેએા ખધાં એક એક અનાનુપૂર્વાં રૂપ છે એજ પ્રમાણે ચાર સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં દ્રવ્યાે છે તે દ્રવ્યાથી લઈને અસ'ખ્યાત પર્યન્તની સ્થિતિવાળાં જેટલાં દ્રવ્યાે છે, તેમાંતું પ્રત્યેક દ્રવ્યવિ-શેષ પણ આનુપૂર્વાં રૂપ જ છે.

શ'કા-જે દ્રવ્યવિશેષમાં જ આનુપૂર્વીતા માનવામાં આવે, તાે '' કાલા-નુપૂર્વી'' આ પ્રકારનું કચન વિરૂદ્ધ પડે છે, કારણુ કે કાલાનુપૂર્વીના કચનમાં તાે કાળમાં આનુપૂર્વીંતા કહેવી બેઈએ-દ્રવ્યવિશેષમાં આનુપૂર્વીંતા કહેવી જોઈએ નહીં. અહીં તાે આપે દ્રવ્યવિશેષામાં આનુપૂર્વાંતા બતાવી છે. તાે આ બાબતના આપ શા ખુલાસા કરા છે ક

ઉત્તર–અદ્ધીં જે દ્રવ્યવિશેષોમાં આનુપલીંતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે, તે કેવળ દ્રવ્યેામાં જ પ્રકટ કરવામાં આવી નથી, પરન્તુ જે દ્રવ્ય સમયત્રય આદિ રૂપ કાળપર્યાયથી વિશિષ્ટ (શુક્ર્ત) છે તેમાં જ પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે. તેથી અહીં સમયત્રય આદિ રૂપ કાળપર્યાયથી શુક્ર્ત કવ્ય જ બ્રહ્કણુ ફર-

#### अनुयोगहारचुत्रे.

488

पर्यायो जो तदिशिष्ट द्रव्य हैं सो इन दोनों में अभेद के उपचारका आश्रय करके और कालपर्यायकी ही प्रधानता-मानकर के काल पर्याय विशिष्ट द्रव्य में भी कालानुपूर्वीपना जानना चाहिये। अनन्त समय तक रहनेवाले द्रव्य की स्थिति स्वभाव से ही नहीं होती है। अर्थात् कोई भी द्रव्य ऐसा नहीं है कि जिसकी स्थिति स्वभाव से अनन्त समयवाली हो। इसीलिये अनन्त समय की स्थितिवाली कालानुपूर्वी नहीं कही है। (संखिज्जसमयट्टिइए आणुपुव्वी असंखिज्जसमयट्टिइए आणुपुव्वी) इन परोका अर्थ विषयक खुलासा भी इसी कथन में हो चुका है। (एगसमट्टिइए अणाणु व्वी) तथा जो परमाणुरूप द्रव्य, द्रय-णुक द्रव्य, त्र्यणुकद्रव्य यावन् संख्याताणुक द्रव्य, असंख्याताणुक और अनंताणुक द्रव्य एक समय की स्थितिवाला है वह अनानुपूर्वी है। (दुसमएट्टिइए अवत्तव्यगं) तथा जो दो समयकी स्थितिवाला परमाणु-रूप द्रव्य, द्रयणुक द्रव्य ज्यणुक द्रव्य यावत् संख्याताणुक द्रव्य, असं-क्याणुक द्रव्य और अनंताणुक पर्यन्त तक का द्रव्य है वह सव अव-क्तव्यक द्रव्य है। (तिसमयट्टिइयाओ आणुपुच्वीओ) तीन समयकी

વામાં આવેલ છે. આ પ્રકારે કાળની ત્રણુ પર્યાયા અને તે ત્રથુપર્યાયાવાળા દ્રવ્યમાં અલેદના ઉપચાર કરીને અને કાળપર્યાયની જ પ્રધાનતા માનીને કાળપર્યાયવિશિષ્ટ દ્રવ્યમાં પણુ કાલાનુપૂર્વાં તા સમજવી જોઇએ દ્રવ્યની અનન્ત સમય સુધી રહેવાની સ્થિતિ સ્વભાવથી જ હાતી નથી એટલે કે કાઈ પણ દ્રવ્ય એવું નથી કે જેની સ્થિતિ સ્વભાવથી જ અનંત સમયની હાય તેથી જ અનંત સમયની સ્થિતિવાળી કાલાનુપૂર્વી હાતી નથી તે કારણે અનંત સમયની સ્થિતિવાળી કાલાનુપૂર્વી હોતી નથી તે કારણે અનંત

(संखिज्जसमयट्टिइए आणुपुच्वी असंखिण्डसमयट्टिइए आणुपुच्वी) આ સૂત્રપાઠના અર્થ પછ્ ઉપર્યું ક્ત કથનમાં કપષ્ટ ચઇ ચુક્રયે৷ છે.

(एगसमयहिइए अणाणुपुठवी) તથા જે પરમાશુ રૂપ દ્રવ્ય, બે અશુ-વાળું દ્રવ્ય, ત્રદ્યુ અશુવાળું દ્રવ્ય, સારથી લઇને સંખ્યાત પર્યન્તના અશુ-વાળું દ્રવ્ય, ગ્રહ્ય અશુવાળું દ્રવ્ય, સારથી લઇને સંખ્યાત પર્યન્તના અશુ-વાળું દ્રવ્ય, ગ્રહ્ય ખેયાત અશુક દ્રવ્ય અને અનંતાશુક દ્રવ્ય એક સમયની સ્થિતિવાળું દેાય છે, તેને અનાનુપ્વીં રૂપ સમજવું. (દુસમયદિક્ર બલત્તચ્વતં) તથા બે સમયની સ્થિતિવાળું જે પરમાશુ રૂપ દ્રવ્ય, બે અશુવાળું ડ્રવ્ય, ત્રહ્યુથી લઇને સંખ્યાત પર્યન્તના અશુવાળું દ્રવ્ય, અસંખ્યાત અશુક દ્રવ્ય અને અનંત અશુક દ્રવ્ય દાય છે તેને અવક્રતવ્યક દ્રવ્યરૂપ સમજવું.

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १२७ नैगमध्यवद्दारसंमतार्थपदनिरूपणम् ५४'

आनुपूर्व्यः । एकसमयस्थितिका अनानुपूर्व्यः । द्विसमयस्थितिका अवक्तव्यकानि । सेवा नैगमव्यवहारसम्मता-अर्थपदमरूपणता। एतस्याः खद्ध नैगमव्यवहारयोर्रथ मह्त्रपणतायाः कि मयोजनम् ? इति मश्रः । उत्तरयति-एतया खल्ज नैगमव्यवहार-सम्मतयाऽर्धप्ररूपणतया नैंगमव्यवहारयोः भङ्गसग्रस्तीर्चनता क्रियते ॥सू० १२०॥ स्थितिवाछे जितने भी परमाणु आदि से छेकर अनंताणुक पर्यन्त तक के स्कंधात्मक द्रव्य विदोब हैं वे तथा संख्यात असंख्यातसमयकी स्थिति-षाले परमाणुरूप द्रव्य से लेकर अनंताणुक पर्यन्त तक के जितने भी द्रच्य विद्येष हैं वे सब पहुवचनान्त आनुपूर्वी दाब्द के बाच्यार्थ हैं। (एगसमयडिइयाओ अणाणुपुडवीओ) तथा जितने भी एक परमाणुरूप द्रव्य से छेकर आनंताणुक पर्यन्त तक के द्रव्य विशेष एक समय की स्थितिवाछे हैं वे सब बहुवचनान्त अनानुपूर्वी दान्द के बाच्यार्थ हैं। (दुसमयहिइयाओ अवत्तव्ययाइं) तथा दो समय की स्थितिवाले जितने भी ये पूर्वोक्त द्रव्य हैं वे सय बहुवचनान्त अवक्तव्यक शब्द के वाच्यार्थ ई, (से तं णेगमववहाराणं अत्थपयपरुषणया) इस मकार नैगमव्यवहार-न्यसंमत अर्थपदप्ररूपणता है। (एयाएणं णेगमवयहाराणं अत्थपयपरूव-णाए किं पओयणं)

प्रश्न-इस नैगमव्यवहारनयसंमत अर्थपदप्ररूपणता का क्या प्रयोजन है?

(તિ સમયદિવયાઓ માળુપુચ્વીઓ) ત્રણુ સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં પરમાણુ આદિથી લઇને અનંતાણુક પર્યંન્તના સ્કન્ધાત્મક દ્રવ્યવિશેષા છે, તેમને તથા સ'ખ્યાત, અસંખ્યાત સમયની સ્થિસ્તિવાળા પરમાણુરૂપ દ્રવ્યથી લઈને અનંતાણુક પર્યંન્તના જેટલાં દ્રવ્યવિશેષા છે તેઓ બહુવચનાન્ત આનુપૂવી શખ્દના વાગ્યાર્થ રૂપ છે.

(एग समयट्टिइयाओ अणाणुपुच्वीभो) તथा એક પરમાણુરૂપ દ્રવ્યથી લઇને અન'તાણુક પર્ય'ન્તના જેટલાં દ્રવ્યવિશેષા એક સમયની સ્થિતિવાળા છે, તેઓ બધાં બહુવચનાન્ત અનાનુપૂવી શબ્દના વાચ્યાર્થ રૂપ છે.

(दुसमयट्टिइयाओ अवत्तव्वगाई) તथा છે સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં પૂર્વેકિત દ્રવ્યા છે, તેઓ અધાં બહુવચનાન્ત અવકતવ્યક શબ્દના વાગ્યાર્થ રૂપ છે. (से तं णेगमववद्दाराणं अत्थपयवद्धवणया) नैગમવ્યવદ્ધાર નયસ'મત અર્થ'પદપ્રરૂપણતાનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્न-(एयाएणं जेगमववहाराणं अत्थवयपद्धवणाप किं पञ्जोयणं ?) આ नैअभ-व्यवद्वार नयस'मत अर्थ'पडप्रइपणुतानुं प्रयेाजन शुं छे !

মণ ধৎ

| •        |              | · • |
|----------|--------------|-----|
|          | _            |     |
| सलयाग    |              | H 3 |
|          | <b>0</b> (1) | A   |
| <u> </u> |              |     |

उत्तर-एयाएणं णेगमववहाराणं अस्थपयपस्वणाए णेगमववहाराणं भगसमुक्तिलणचा कउजह) नैगमव्यबहारनयसंमत इस अर्थपदप्ररू पणता से नैगमव्यवहारनयसंमत भंगसमुरकीर्तनता की जाती है।

भावार्थ-सूत्रकार यहां कालानुपूर्वी का कथन कर रहे हैं। अतः उस विषयका सांगोपांग वर्णन करने के लिये उन्होंने इस आनुपूर्वी को औपनिधिकी और अनौपनिधिकी इस प्रकार के दो विभागों में विभक्त किया है। इन का शब्दार्थ क्या है? यह सब पीछे द्रव्यानुपूर्वी के प्रकरणमें स्पष्ट कर दिया गया है। औपनिधिकी आनुपूर्वी के स्वरूप आदिका कथन सूत्रकार अनौपनिधिकी आनुपूर्वी के करने के बाद करेंगे। अतः उसे पहिछे न कहकर वे अनौपनिधिकी कालानुपूर्वी का सर्व प्रथम विवेचन करने के अभिप्राय से उसे नैगम ध्यवहारनय संमत अनौपनिधिकी और संग्रहनय संमत अनौपनिधिकी इन दो विभागों में विभक्त कर रहे हैं। इन में जो नैगमव्यवहारनय संमत अनौपनिधिकी कालानुपूर्वी है वह अर्थपदग्ररूपणता, भंगसम-श्कीर्तनता, भंगोपदर्शनता, समवतार और अनुगम के भेद से 4 पांच प्रकार की है। अर्थपदग्ररूपणता में तीन समय से छेकर असंख्यात

ઉત્તર-(एयाएणं णेगमववहाराणं अत्थपयपरूवणयाए णेगमववहाराणं भंगसमु-क्वित्तणया कज्जइ) નૈગમવ્યવહારનયસંમત આ અર્થપક પ્રરૂપણુતાને આધારે નૈગમબ્યવહાર નયસંમત ભંગસમુત્કીર્તનતા કરાય છે.

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સ્ત્રમાં કાલાનુપૂવી તું કથન કશું છે. આ વિષયતું સાંગાેપાંગ વર્ણુન કરવાને માટે સૂત્રકારે કાલાનુપૂવી ના ઔપનિધિકી અને અનોપનિધિકી નામના છે વિભાગ પાડયાં છે. આ બન્નેના અર્થ દ્રબ્યાત્રપ્ વી ના પ્રકરણમાં પહેલાં બતાવી દેવામાં આવેલ છે અનોપનિધિકી આનુપૂ વી ના સ્વરૂપતું કથન કર્યા બાદ સ્ત્રકાર ઔપનિધિકી આનુપૂવી ના સ્વરૂપતું કથન કરશે આ પ્રકારે સ્ત્રકાર પહેલાં તા અનોપનિધિકી આનુપૂવી ના સ્વરૂપતું કથન કરશે આ પ્રકારે સ્ત્રકાર પહેલાં તા અનોપનિધિકી આનુપૂવી ના સ્વરૂપતું કથન કરશે આ પ્રકારે સ્ત્રકાર પહેલાં તા અનોપનિધિકી આનુપૂવી ને સ્વરૂપતું કથન કરશે આ પ્રકારે સ્ત્રકાર પહેલાં તા અનોપનિધિકી આનુપૂવી ને નોચના છે વિભાગોમાં વિભકત કરી નાખી છે-(૧) નૈગમબ્યવહારનયસ મત અનોપનિધિકી અને (૨) સ બહનવસ મત અનોપનિધિકી તેમાંની જે નૈગમબ્યવહારનયસ મત અનોપનિધિકી કાલાનુપૂર્વા છે તેના નીચે પ્રમાણે પાંચ લેક પડે છે-(૧) અર્થપઠ પ્રરૂપણતા, (૨) લ ગસમુત્કી તેના, (૩) લ ગોપકર્શનતા, (૪) સ્ત-વતાર અને (૫) અનુગમ.

अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र १२७ नेगमध्यवहारसंमतार्थपदनिरूपणम्

समय तक की स्थितिवाला जितना भी एक परमाणु आदि द्रव्य है-वह सब आनुपूर्वा दाव्द का वाच्यार्थ है। क्योंकि यहां कालानुपूर्वा का प्रकरण है इसलिये तीन आदि समयों में रहनेवाले द्रव्य को ही आनु-पूर्वी माना गया है। एक परमाणु भी तीन समयकी स्थितिवाला होता है, दो आदि परमाणुवाला द्रव्य भी तीन समय की स्थितिवाला होता है, दो आदि परमाणुवाला द्रव्य भी तीन समय की स्थितिवाला होता है, दो आदि परमाणुवाला द्रव्य भी तीन समय की स्थितिवाला होता है, दो आदि परमाणुवाला द्रव्य भी तीन समय की स्थितिवाला होता है, दो आदि परमाणुवाला द्रव्य भी तीन समय की स्थितिवाला होता है, दो आदि परमाणुवाला द्रव्य भी तीन समय की स्थितिवाला होता है, दो आदि परमाणुवाला द्रव्य भी तीन समय की स्थितिवाला होता है, दो आदि परमाणुवाला द्रव्य भी तीन समय की स्थितिवाला होता है। अतः ये सब आनुपूर्वी दाव्द के वाच्य हैं। इसी प्रकार से चार आदि समयों से लेकर संख्यात समय और असंख्यात समय तक की भी स्थितिवाले ये पूर्वीक्त द्रव्य होते हैं। इसलिये ये सव स्वतंत्र आनुपूर्वी हैं। एक समयकी स्थितिवाला एक पुद्गलपरमाणु द्रव्य और द्रवणुक आदि अनंत परमाणुक पर्यन्त तक का द्रव्य अगत द्रियणुक आदि अनंत परमाणु युक्त तकका द्रव्य अवक्तव्य द्रव्य और द्रवणुक आदि अनंत परमाणु युक्त तकका द्रव्य अवक्तव्यक द्रव्य हैं। यहां एक वचनांत और बहुवचनान्त जो आनुपूर्वी आदिपद सन्निकारने कहे हैं उन का कारण यह है कि तीन आदि समयों की स्थितिवाले आनुपूर्वी द्रव्य एक २ व्यक्तिरूद भी है और अनेक अनंत-व्यक्तिरूद भी हैं। इसी

અર્થપદ પ્રરૂપસુતામાં ત્રણુ સમયથી લઇને અસંખ્યાત સમય પર્યન્તની સ્થિતિવાળાં જેટલાં એક પરમાણુથી લઇને અન'ત પર્ય-તના પરમાણુવાળાં કબ્ચા છે. તે અધા દ્રવ્યાને આનુપૂર્વા રૂપ ગણવામાં આવે છે, કારણ કે અહીં કાલાનુપૂર્વીંના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે તેથી ત્રણ અહિ સમયોાની સ્થિતિ-વાળાં દ્રવ્યાને જ આતુપૂર્વી રૂપ માનવામાં આવ્યાં છે. એક પરમાહ્યુ પશુ ત્રણુ સમયની સ્થિતિવાળું હાેઈ શકે છે, બે આદિ પરમાણુવાળું દ્રવ્ય પશુ ત્રણ સમયની સ્થિતિવાળું હાેઈ શકે છે. તેથી એવાં ત્રણું સમયની સ્થિતિ-વાળાં દ્રવ્યાે આનુપૂર્વાં રૂપ છે એજ પ્રમાણે ચારથી લઈને સંખ્યાત સમયા, અને અસંખ્યાત પર્યન્તના સમયાની સ્થિતિવાળાં એક પરમાણુંવાળાં, અને દોશી લઈને અનંત પર્યન્તના પરમાણવાળાં દ્રવ્યા પણ હાઈ શકે છે એવાં અધાં દ્રવ્યા પણ સ્વતંત્ર આનુપૂર્વા રૂપ જ ગણાય છે. એક સમયની સ્થિતિ-વાળું એક પુદ્ગલ પરમાણુ રૂપ દ્રવ્ય અને બે અણુકથી લઈને અનંત અણુક પર્યન્તનું દ્રવ્ય અનાનુપૂર્વા રૂપ ગણાય છે. બે સમયની સ્થિતિવાળું એક પુદ્રગલપરમાણ રૂપ દ્રવ્ય અને બે અણુવાળાથી લઇને અન'ત પર્ય'ન્તના અહિવાળું દ્રવ્ય અવક્તવ્યક રૂપ ગણાય છે. અદ્ધાં સૂત્રકારે જે એકવચનાન્ત અને અહુવચનાન્ત આનુપ્વા આદિ પદ અતાવ્યાં છે તેનું કારણ એ છે કે ત્રથ આદિ સમયોની સ્થિતિવાળાં આનુપૂવી દ્રવ્યા એક એક વ્યક્તિ (પઠાય)



मूल्य-से किं तं णेगमववहाराणं भंगसमुकित्तणया ? णेगमववहाराणं भंगसमुकित्तणया-अत्थि आणुपुट्वी, अत्थि अणाणुपुट्वी, अत्थि अवत्तव्वगं। एवं द्व्वाणुपुट्वीगमेणं काला-णुपुवीप वि ते चेव छट्वीसं भंगा भाणियव्वा जाव से तं णेगमववहाराणं भंगसमुकित्तणया। एयाएणं णेगमववहाराणं भंगसमुकित्तणयाए किं पओयणं? एयाए णं णेगमववहाराणं भंग-समुकित्तणयाए णेगमववहाराणं भंगीवदंसणया कज्जइ॥सू०१२८॥

मकार से अवक्तव्यक और अनानुपूर्वी द्रव्यों के विषय में भी जानना चाहिये। इसके खुलासा के लिये द्रव्यानुपूर्वी के प्रकरणमें नैगमव्यव-हारनयसंमत अर्थपदप्ररूपणतारूप आनुपूर्वी का अर्थ देखना चाहिये। वहां द्रव्यानुपूर्वी का प्रकरण होने से तीन आदि प्रदेशवाछे द्रव्य को आनुपूर्वी, एक प्रदेशवाछे द्रव्य को अनानुपूर्वी और दो प्रदेशवाछे द्रव्य को अवक्तव्यक द्रव्य कहा है। तब कि यहां कालानुपूर्वी के सबन्ध से तीन आदि समय स्थित द्रव्यको आनुपूर्वी, एक समय स्थित द्रव्य को अनानुपूर्वी और दो समयस्थित द्रव्य को अनुपूर्वी, एक समय स्थित द्रव्य को अनानुपूर्वी और दो समयस्थित द्रव्य को अवक्तब्यक द्रव्य कहा है। इस एक वचनान्त और बहुवचनान्त आनुपूर्वी आदि अर्धपद प्ररूपणता का प्रयोजन क्या है? इस बात को सूत्रकार प्रकट करते हैं ॥सू० १२आ

રૂપ પણ હોય છે. એજ પ્રમાણે અવક્તવ્યક અને અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યોના વિષયમાં પણ સમજવું તેના સ્પષ્ટીકરણ માટે દ્રવ્યાનુપૂર્વીના પ્રકરણમાં નેંગ-મવ્યવહાર નયસ મત અર્થ પદપરૂપણા રૂપ આનુપૂર્વી ને પ્રકરણ વાંચી જવાની ભલામણ કરવામાં આવે છે. તે પ્રકરશમાં દ્રવ્યાનુપૂર્વી નેરૂપણ કરેલું હોવાથી, ત્રણ આદિ પ્રદેશાવાળાં દ્રવ્યોને આનુપૂર્વી રૂપ, એક પ્રદેશવાળા દ્રવ્યને અનાનુપૂર્વી રૂપ અને છે પ્રદેશવાળા દ્રવ્યને અવક્તવ્યક રૂપ કહેવામાં આવેલ છે. પરન્તુ અહીં કાલાનુપૂર્વી ક્રયન ચાલતું હોવાથી ત્રણ આદિ સમયની સ્થિતિવાળા દ્રવ્યને આનુપૂર્વી રૂપ, એક સમયની સ્થિતિવાળા દ્રવ્યને અનાન સ્થિતિવાળા દ્રવ્યને આનુપૂર્વી રૂપ, એક સમયની સ્થિતિવાળા દ્રવ્યને અનાન નુપૂર્વી રૂપ અને છે સમયની સ્થિતિવાળા દ્રવ્યને અવક્તવ્યક રૂપ કહેવામાં આવેલ આવેલ છે. આ એકવચનાન્ત અને અહુવચનાન્ત અર્થ પદપરૂપણતાનું પ્રયાજન શું છે તે હવે સૂત્રકાર પ્રકટ કરે છે. તાસૂવ્ય રાબા अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १२८ नैगमब्यवद्दारनयसंमतभङ्गलमुत्कीर्तननि. ५४९

छाया - अथ का सा नैगमव्यवहारयो भेङ्गसम्रुत्कोर्चनता? नैगमव्यवहारयो भेङ्गसम्रुत्कोर्चनता-अस्ति आनुपूर्वा, अस्ति अनानुपूर्वा, अस्ति अवक्तव्यकम्। पर्व सप्तसप्ततिम्त्रोक्तद्रव्यानुपूर्वींगमेन कालानुपूर्व्यामपि त एव पड्विंशतिर्भज्ञा भणितव्या यावत् सेवा नैगमव्यवहारयोर्भेङ्गसम्रुत्कीर्चनता। एतस्याः खलु अज्ञ-

" से किं तं णेगमववहाराणं " इत्यादि ।

्राब्दार्थः -(से किं तं णेगमवबहाराणं भंगसमुक्तित्तणया?) हे भदन्त ! नैगमव्यवहारनथसंमत वह भंगसमुर्क्षीर्तनता क्या है?

उसर:-(णेगमववहाराणं भंगसमुक्तित्तणया) नैगमव्यवहारनय-संमत भंगसमुस्कीर्तनता इस प्रकार से है-(अश्थि आणुपुव्वी, अस्थि अणाणुपुव्वी अस्थि अवत्तव्वगं) आनुपूर्वी है, अनानुपूर्वी है, अवक्त-व्यक है (एवं द्व्वाणुपुव्वीगमेणं कालाणुपुव्वीए वि ते चेव छव्वीसं भंगा भाणियव्या) इस प्रकार द्वव्यानुपूर्वी में कथित भंगसमुत्कीर्तनता के अनुरूप इस कालापूर्वी में भी वे ही २६ भंग बना छेना चाहिये । और-इस पाठ को "से तं णेगमववहाराणं भंगसमुक्तित्तणया" इस पाठ तक समाप्त हुआ जानना चाहिये । (एयाए णं णेगमववहाराणं भंगसमुक्तित्तणयाए किं पओयणं ?) नैगमव्यवहारानयसंमत इस भंग-समुरकीर्तनता का क्या प्रयोजन है ?

'' से किं तं णेगमववहाराणं " ઇत्याहि-

शण्डार्थ-( से किं तं णेगमववहाराणं भंगसमुक्तित्तणया ? ) हे अभवन् ! नैभमव्यवहार नयसंभत ते अंभसमुत्झीर्तनतानुं स्वइप डेवुं छे ?

ઉत्तर-( णेगमववहाराणं भंगसमुक्तिणया ) नैगभव्यवढार नयसंभत संगसभुत्धीर्तनतानुं स्वइप आ प्रधारनुं छे--

( अत्थि आणुपुब्वी, अस्थि अणाणुपुब्वी, अस्थि अवत्तव्वगं) આનુપૂર્વી છે, અનાનુપૂર્વી છે અને અવક્તવ્યક છે, ( एवं दव्वाणुपुब्वीगमेणं काछाणुब्वीए वि ते चेव छव्वीसं मंगा माणियव्वा) આ પ્રકારે દ્રવ્યાનુપૂર્વી ના પ્રકરણુમાં જેવાં ૨૬ ભંગ (ભાંગાએા) કહેવામાં આવ્યા છે, એવાં જ ૨૬ ભાંગાએા આ કાલાનુપૂર્વી ના વિષયમાં પછુ કહેવા જોઇએ. '' से तं णेगमववहाराणं मंग-समुक्तित्तिणया '' આ સૂત્રપાઠ પર્ય-તનું સમસ્ત કથન અહીં પછુ કરવું જોઇએ. પ્રશ્ન-( दयाएणं णेगमववहाराणं मंगसमुक्तित्रणयाए किं पओयणं !) नैशम-

•યવહાર નયસંમત આ ભંગસંસુહીત નહાતું શું પ્રયાજન છે?

अनुयोगद्वारस्त्रे

समुन्कीर्चनतायाः किं प्रयोजनम्? एतया खछ नैगमव्यवद्दारयोः भङ्गममुत्कीर्त्तन-तया नैगमव्यवहारयोभङ्गोपदर्शनता क्रियते ॥म्र० १२८॥

टीका--- ' से कि तं ' इत्यादि | व्याख्याऽस्य स्पष्टा ॥मू० १२८॥

उत्तर-(एयाए णं णेगमबबहाराणं भंगसमुक्किसणयाए णेगमब-बहाराणं भंगोवदंसणया कज्जह) इस नैगमव्यबहारनयसंमत भंगसमु-श्कीर्तनता से नैगमव्यबहारनयसंमत भंगोपदर्शनता की जाती है। इस सूत्र की व्याख्या स्पष्ट है।---

भावार्थः-यहां इस प्रकार से जानना चाहिये-कि जो ये आनुपूर्वी आदि तीन पद एकवचनान्त हैं उनसे तीन भंग घनते हैं। और जो आनुपूर्वी आदि तीन पद बहुवचनान्त हैं उनसे भी तीन भंग बनते हैं। इस प्रकार असंयोग पक्ष में ये जुदे २ छ भंग हो जाते हैं। और संयोग पक्ष में इन तीन पदों के दिसंयोगी भंग तीन होते हैं। इनमें एक २ भंग में दो दो का संयोग होने पर एकवचन और बहुवचन को छेकर चार चार भंग हो जाते हैं। इस प्रकार तीन भंग के दिकसंयोगी भंग चार २ होने से ये १२ बन जाते हैं। तथा जिकसंयोग में एकवचन और बहुवचन को छेकर ८ भंग बनते हैं। इस प्रकार सव भंग मिलकर २६ भंग होते हैं। इन भंगों की स्थापना के लिये द्रव्यानुपूर्वी के प्रकरण का ७७ वां सूत्र देखना चाहिये। शसू०१२८॥

ઉત્તર-( एयाएणं णेगमववहाराणं भंगसमुक्तित्तणयाए णेगमववहाराणं भंगोद-दंसणया इङजड्) आ नैगमव्यवढार नयसंभत ભંગસમુત્કીર્તાનતાને આધારે नैગમव्यवढार नयसंभत ભંગાપદર્શનતા કરવામાં આવે છે. આ સૂત્રની વ્યાખ્યા સ્પષ્ટ છે.

ભાવાર્થ-અદ્ધી ૨૬ ભ'ગ કેવી રીતે બને છે, તે હવે સમજાવવામાં આવે છે-આનુપૂર્વી અઃદિ ત્રણ એકવચનાન્ત પદ્દાના ત્રણ લ'ગ (ભાંગા) બને છે. અને જે આનુપૂર્વી અઃદિ બહુવચનાન્ત ત્રણ પદા છે તેમના પણ ત્રણ લ'ગ બને છે આ રીતે કુલ ૬ લ'ગ અસ'યાગ પક્ષમાં થાય છે.

સ'યેાગ પક્ષમાં આ ત્રણુ પઠના દ્વિસ'યેાગી ભ'ગ ત્રણુ થાય છે. તેમાં પ્રત્યેક ભ'ગમાં અખ્બેના સ'યાગ થવાથી એકવચન અને બહુવચનવાળા ચાર ચાર ભ'ગ ખને છે. આ રીતે ત્રણુ ભ'ગાના દ્વિસ'યાગી ચાર ચાર ભ'ગ થતા હાેવાથી કુલ દ્વિકસ'યાગી ભ'ગ ૧૨ થાય છે. અને ત્રિકસ'યાગમાં એક-વચન અને બહુવચનાન્ત પદેનાં કુલ ૮ ભ'ગ થાય છે. આ પ્રકારે કુલ ૨૬ ભ'ગ થઇ જાય છે આ ભ'ગાની રચના સ્પષ્ટ રીને સમજવા માટે દ્રવ્યાનુ-પ્**વી**ંના પ્રકરણનું હબ્ગું સૂત્ર વાંચી લેવાની ભલામણ કરવામાં આવે છે. ાસૂ૦૧૨૮ા मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १२९ नेगमव्यवद्वारनयसंमतभक्कोपदर्शननि. ५५१

म्लम्-से किं तं णेगमववहाराणं भंगोवदंसणया ? णेगम० भंगोवदंसणया-तिसमयदिइए आणुपुद्यी, एगसमयदिइए अणा-णुपुत्री, दुसमयदिइए अवत्तव्वगं। तिसमयदिइया अणाणुपुत्रीओ एगसमयदिइया अणाणुपुत्वीओ, दुसमयदिइया अवत्तवयाइं, अहवा-तिसमयदिइए य एगसमयदिइए य आणुपुत्वी य अणा-णुपुत्वी य। एवं तहा चेव दब्वाणुपुत्वी गमेणं छब्वीसं भंगा भाणि-

यठना जाव से तं णेगमववहाराणं भंगोवदंसणया ॥सू० १२९॥ छाया—अथ का सा नैगमव्यवहारयो र्भङ्गोपदर्शनता ? नैगम. अङ्गोपदर्श-नता-त्रिसमयस्थितिक आनुपूर्वी, एकसमयस्थितिक अनानुपूर्वी, द्विसमयस्थितिक अपक्तव्यकम् । त्रिसमयस्थितिका आनुपूर्व्यः । एकसमयस्थितिका आनुपूर्व्यः ।

" से कि तं णेगमववहाराणं " इत्यादि ।

शन्दार्थः-(णेगमववहाराणं) हे भदन्त ! नैगमव्यवहारनयसंमत (तं) पूर्वप्रकान्त (से) वह-(भंगोवदंसणया) भंगोवपदर्शान्ता (किं) क्या है? उत्तर:-(णेगम. भंगोवदंसणया) नैगमव्यवहारनयसंमत भंगोप-दर्शनता इस प्रकार से है-(तिसमयट्टिइए आणुपुव्वी) तीन समय की स्थितिवाला एक एक परमाणु आदि द्रव्य आनुपूर्वी है। (एगसमयट्टिइप्

अणाणुपुच्वी) एक समय की स्थितिवाला एक परमाणु आदि द्रव्य अनानुपूर्वी है। (दुसमयहिहए अवत्तव्वगं) दो समय की स्थितिवाला एक परमाणु आदि द्रव्य अवत्तव्यक है। (तिसमयहिहया आणुपुब्वीओ)

" से किं तं णेगमववहाराणं " धत्यः दि---

शण्दार्थ-(णेगमववद्दाराणं) & लगवन् ! नैगभव्यवक्षार नयसंभत (तं) पूर्व'प्रधान्त (से) ते (भंगोवदंसणया) लंगेापदर्शनतानुं (किं) डेवुं स्व३्ध छे ? उत्तर-(णेगमबवद्दाराणं मँगोवदंसणया) नैगभव्यवद्धारनयसंभत लंगेा-पदर्शनता आ प्रधारनी छे--

(तिसमयट्टिइए आणुपुठ्वी) ત્રણુ સમયની સ્થિતિવાળું પ્રત્યેક પરમાણુ આદિ દ્રવ્ય આનુપૂર્વી રૂપ છે. (एगसमयट्टिइए झणाणुपुठ्वी) એક સમયની સ્થિતિવાળું એક પરમાણુ આદિ દ્રવ્ય અનાનુપૂર્વી રૂપ છે. (दुसमयट्टिइए अवत्तन्वगं) બે સમયની સ્થિતિવાળું એક પરમાણુ આદિ દ્રવ્ય અવક્તવ્યક રૂપ છે. (तिसमयट्टिइया आणुपुठ्वीओ) ત્રણુ સમયની સ્થિતિવાળાં અનેક لولوع



द्विसमयस्थितिका अवक्तव्यकानि । अथवा-त्रिसमयस्थितिकश्च एकसमयस्थितिकश्व आनुपूर्वीच अनानुपूर्वीव । एवं तथैव द्रव्यानुपूर्वींगमेन पष्ट्रविंशतिर्भन्ना भणितव्याः, यावत् सेषा नैगमव्यवद्दारयो भेङ्गोपद्र्शनता ।/मू० १२९॥

टीका-'से किंतं इत्यादि । व्याख्या द्रव्यानुपूर्वीवदभ्यूइनीया । इ० १२९॥ तीम समय की स्थितिवाळे अनेक अपनी २ एक सी जातिवाले पदार्थ आनुपूर्वियां हैं । (एगसमयदिइया अणाणुपुव्वीओ) एक समय में स्थिति-बाले अनेक अपनी २ एक सी जातिवाले पदार्थ अनानुपूर्वियां हैं । (दुसमयटिइया अवत्तव्याइं) दो समय की स्थितिवाले अनेक अपनी २ एक सी जातिवाले पदार्थ अवत्तव्यक हैं । इस प्रकार ये एकवचनान्त बहुवचनान्त पक्ष में ३-३ भंग हैं । इस प्रकार से असंयोग पक्ष में इन छ अंगों का अर्थ कथन है । संयोगपक्ष में एकवचन और बहुवचन संबन्धी प्रथम और द्वितीय भंग को संयुक्त करने पर जिसमय की स्थितिवाला पदार्थ एक आनुपूर्वी और एक समय की स्थितिवाला पदार्थ एक अनानुपूर्वी का वाच्यार्थ जानना चाहिये। यही वात (अहवा तिसमदटिइए य एगसमयटिइए य आणुपुच्वी य अणाणुपुच्वी य) इस पाठ द्वारा स्पष्ट की गई है । यह प्रथम चतुर्भ गी का प्रथम भंग है (एवं तहाचेव दव्वाणुपुच्वीगमेणं छ्व्वीसं भंगा भाणियव्वा जाव से तं णेगमचवहाराणं भंगोवदंसणया) इस प्रकार द्वव्यानुपूर्वी के पाठ के

પાતપાતાની એક સરખી જાતિવાળા પડ.થીં અનાનુપૂર્વાં એા રૂપ છે. (દુદ્યમ-ઘટ્ટેફચા अवत्तव्वयाइं) બે સમયની સ્થિતિવાળા અનેક પાતપાતાની એક સરખી જાતિવાળા પઠાથોં અવક્તવ્યકા રૂપ છે. આ પ્રકાર એકવચનાન્ત અસંપાળ પક્ષમાં ત્રણ લ'ગ અને અઠુવચનાંત અસંચાગ પક્ષમાં પણ ત્રણ લ'ગ બને છે. આ રીતે અસંચાગપક્ષ કુલ ૧ લ'ગ બને છે. સંચાગપક્ષ એકવચન અને છે. આ રીતે અસંચાગપક્ષ કુલ ૧ લ'ગ બને છે. સંચાગપક્ષ એકવચન અને બઠુવચન સંબંધી પ્રથમ અને દ્વિતીય લ'ગને સંચુક્ત કરવાથી ત્રણ સમયની સ્થિતિવાળા પદાર્થ એક આનુપૂર્વાં રૂપ અને એક સમયની સ્થિતિવાળા પદાર્થ એક આનાનુપૂર્વાં રૂપ અને એક વાત નીચેના સૂત્રપાઠ દારા પ્રકટ કરવામાં આવી છે-

(अद्द तिसमयद्विइए य एगसमयट्ट्रिइए य झाणुपुच्वी प झणाणुपुठवी य) आ प्रक्षारे पहेली अतुर्भ'शीने। पहेले। ल'ग ઉपर प्रक्षट करवामां आ०मे। छे. (एवं तहा चेव दब्वाणुपुच्वीगमेणं छव्वीसं मंगा माणियच्या झाव से तंणेग-मुबबहाराणं मंगोवदंसणया) आ प्रक्षरे इल्यानुपूर्वी'ना पाढमां इश्रोंच्या अनुसा- मदुयागचान्द्रका टोका सूत्र १२९ नगमब्ययद्वारनयसंमतभङ्गोपद्येननि, ५५३

अनुसार यहां पर ' से तं णेगमववहाराणं भंगोवद्ंसणया '' इस पाठ. पर्यन्त २६ भंग जानना चाहिये। यही भंगोपद्द्यानता है। यहां २६ भंग इस प्रकार से बनते हैं---

(१) त्रिसमयस्थितिक-एकपरमाणु आदि से छेकर अनंताणुक स्कंघ पर्यंत द्रव्य विद्येष आनुपूर्वी, (२) एक समय स्थितिक-एक परमाणु आदि से छेकर अनंताणुक स्कंघ पर्यन्त द्रव्यविद्येष अनानुपूर्वी (३) दिसमयस्थितिक-एकपरमाणु द्रव्य आदि से छेकर अनंताणुक स्कंघ पर्यं त द्रव्य विद्येष-अवक्तव्यक ये ३ तीन भंग एकवचनान्त हें--

(१) त्रिममपस्थितिक-अनेक एक २ परमाणु आदि से छेकर अनेक अनंताणुक स्कंधद्रव्यविद्येष-आनुपूर्वियां, (२) एक समयस्थितिक-अनेक एक २ परमाणु आदि द्रव्य से छेकर अनेक अनंताणुक स्कंभ पर्व त अनानुपूर्वियां, (३) द्विसमयस्थितिक-अनेक एक २ परमाणु आदि से छेकर अनेक अनंताणुक स्कंध पर्य त समस्त अवक्तव्यक ये तीन भंग बहुवचनान्त हैं।

રના २१ લાંગ અહીં પણુ સમજવા નેઇએ. " से तं णेगमवबहाराणं मंगो-बदंसणया " નેગમબ્યવહાર નયસ મત લાંગાપકર્શનતાનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે, આ સૂત્રપાઠ પર્યન્તનું સમસ્ત કથન અહીં ગહેશુ કરતું નેઇએ. આ પ્રકારનું લાંગાપદરા નતાનું સ્વરૂપ સમજવું અહીં આ પ્રકારના ૨૧ લાંગ અને છે-

એકવચનાન્ત ત્રણ લંગેા-

(૧) ત્રિસમયસ્થિતિક-એક પરમાણુ દ્રવ્યથી લઇને અન'તાણુક સ્ઠન્ધ પર્યન્તના દ્રવ્યવિશેષરૂપ-આનુપૂર્વા (૨) એક સમયસ્થિતિક એક પરમાણુ દ્રવ્ય આદિથી લઇને અન'ત અણુક સ્કન્ધ પર્યન્તના દ્રવ્યવિશેષ રૂપ આનુપૂર્વા (૩) બે સમયની સ્થિતિવાળા એક પરમાણુ દ્રવ્ય આદિથી લઇને અન'તાણુક સ્કન્ધ પર્યન્તના દ્રવ્યવિશેષ રૂપ અવક્તવ્યક બહુવચનાન્ત ત્રણુ બ'ગા-

(૧) ત્રણ સમયની સ્થિતિવાળાં અનેક એક એક પરમાણુ રૂપ દ્રવ્યાેશી લઇને અનેક અન'તાણુક સ્કંધ પર્ય'ન્તના દ્રવ્યવિશેષ આતુપૂર્વાં આ છે.

(ર) એક સમયની સ્થિતિવાળાં એક એક પરમાણુ રૂપ દ્રવ્યાથી લઈને અનેક અન'તાણુક સ્કન્ધા પર્ય'ન્તના દ્રવ્યવિશેષા અનાનુપૂર્વા'ઓ છે.

(૩) એ સમયની સ્થિતિવાળાં અનેક એક એક પરમાણ રૂપ દ્રવ્યે**ાથી** લઇને અનેક અન તાણુક સ્કન્ધા પર્યન્તના દ્રવ્યવિશેષા અવક્તવ્યકા રૂપ છે. બે પદ્દેાના સંધાગથી પદ્દેલી ચતુર્ભાગી (ચારભાંગા) નીચે પ્રમાણુ અને છે-

(૧) આનુપૂર્વા અનાનુપૂર્વા, (૨) આનુપૂર્વી અનાનુપૂર્વીઓ, (૩) આનુ-સર ૭૦ ધ્ધપ્ર

## भनुयोगद्वारस्त्रे

भनानुपूर्वी, (४) आनुपूर्वियां अनानुपूर्वियां । दितीय चतुर्भ गी-इस प्रकार से है (१) आनुपूर्वी अवक्तव्यक (२) आनुपूर्वी यहु अवक्तव्यक (३) आनुपूर्वियां एक अवक्तव्यक (४) अनेक आनुपूर्वियां अनेक अव-कव्यक । तृतीय चतुर्भ गी इस प्रकार से है-(१) अनानुपूर्वी अवक्त-च्यक (२) अनानुपूर्वी यहु अवक्तव्यक (३) अनानुपूर्वियां एक अवक्तव्यक (४) अनेक आनुपूर्वियां अनेक अवक्तव्यक । इस प्रकार दो २ के संयोग पक्ष में दिसंयोगी भंग इन एकवचनान्त बहुवचनान्त आनुपूर्वी आदि पदों के ये १२ भंग हैं । तीन २ के संयोग से जो आठ भंग बनते हैं वे इस प्रकार से हैं-(१) एक आनुपूर्वी एक अवक्तव्यक, (२) एक आनुपूर्वी एक अनानुपूर्वी एक अवक्तव्यक, (२) एक आनुपूर्वी एक अनानुपूर्वी अनेक अवक्तव्यक, (२) एक आनुपूर्वी एक अनानुपूर्वी अनेक अवक्तव्यक, (२) एक आनुपूर्वी एक अनानुपूर्वी अनेक अवक्तव्यक, (२) एक आनुपूर्वी अनेक अवक्तव्यक (४) एक आनुपूर्वी अनेक अनानुपूर्वी अनेक अवक्तव्यक (५) अनेक आनुपूर्वी अनेक अनानुपूर्वी अनेक अवक्तव्यक (५) अनेक आनुपूर्वी अनेक अनानुपूर्वी एक अन्तन्यक (५) अनेक आनुपूर्वियां एक अनानुपूर्वी एक अनक्तव्यक, (६) अनेक आनुपूर्वियां एक अनानुपूर्वी अनेक अनननुपूर्वी एक आनुपूर्वियां अनेक अनानुपूर्वी अनेक अन्तन्यक (७) अनेक आनुपूर्वियां अनेक अनानुपूर्वियां एक अनक्तव्यक (८) अनेक आनुपूर्वियां अनेक अनानुपूर्वियां एक

પૂર્વી એ અનાનુપૂર્વી અને (૪) આનુપૂર્વીઓ અનાનુપૂર્વાઓ.

છે પદાના સંચાગથી બીજી ચતુભ'ંગી નીચે પ્રમાણે બને છે⊸

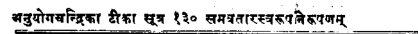
(૧) આનુપૂર્વી અવક્તવ્યક, (૨) આનુપૂર્વી ઘણા અવક્તવ્યઢા, (૩) આનુપૂર્વીઓ એક અવક્તવ્યક, (૪) અનેક આનુપૂર્વીઓ અનેક અવક્તવ્યઢા. છે પદેાના સંચેહગથી ત્રીજી ચતુર્ભ'ગી આ પ્રમાણે બને છે-

(૧) એક આનુપ્વી<sup>°</sup> એક અવક્તવ્યક, (૨) એક અનાનુપૂવી<sup>°</sup> થયુા અવક્તવ્યકા, (૩) ઘણી અનાનુપૂર્વા<sup>°</sup> એક અવક્તવ્યક (૪) ઘણી અનાનુપૂ-વીઓ ઘણા અવક્તવ્યકા.

આ પ્રકારે એકવચનાન્ત અને બહુવચનાન્ત આનુપૂવી' આદિ પદ્દોના સંચાગથી કુલ ૧૨ દ્વિકસ'ચેાગી લ'ગા થાય છે. હવે ત્રણુ પદ્દેતા સ'યેાગથી જે ૮ બ'ગા અને છે, તે પ્રકટ કરવામાં આવે છે,

(૧) એક આતુપૂર્વી એક અનાતુપૂર્વી અને એક અવક્તવ્યક (૨) એક આતુપૂર્વી, એક અનાતુપૂર્વી અને ઘણુા અવક્તવ્યકા (૩) એક આતુપૂર્વી, અનેક અનાતુપૂર્વીઓ અને એક અવક્તવ્યકા (૪) એક આતુપૂર્વી, અનેક અનાતુપૂર્વીઓ અને અનેક અવક્તવ્યકા (૫) અનેક આતુપૂર્વીઓ, એક અનાતુપૂર્વી અને એક અવક્તવ્યક (૬) અનેક આતુપૂર્વીઓ, એક અનાતુ-પૂર્વી અને અનેક અવક્તવ્યકા (૭) અનેક આતુપૂર્વીઓ, અનેક અનાતુપૂર્ વીંઓ અને એક અવક્તવ્યકા (૯) અનેક આતુપૂર્વીઓ, અનેક અનાતુપૂર્વીઓ

لولولو



पूल्प्-से किं तं समोयारे ? समोयारे णेगमववहाराणं आणुपुद्वीद्व्याइं कहिं समोयरंति ? किं आणुपुद्वीद्व्वेहिं समो-यरंति ? अणाणुपुद्वीद्व्वेहिं समोयरंति ? अवत्तव्वगद्व्वेहिं समोयरंति ? एवं तिण्णिवि सट्टाणे समोयरंति भाणियवं से तं समोयारे ॥सू० १३०॥

छाया—अय कोऽसौ समवतारः? नैगमव्यवहारयोरानुपूर्वीद्रव्याणि इत्र समवतरन्ति ? किमानुपूर्वीद्रव्येषु समवतरन्ति ? अनानुपूर्वीद्रव्येषु समवतरस्ति व्यक । इस प्रकार ये सब भंग २६ हो जाते हैं। इनकी विद्येष जान-कारी के लिये द्रव्यानुपूर्वी प्रकरणगत भंगोपदर्शनता का देखना बाहिये । ॥सू०१२९॥

" से कि तं समोयारे ? " इत्यादि ।

शब्दार्थः-(से किंतं समोयारे) हे भदंत ! पूर्वप्रज्ञान्त समवतार का क्या स्वरूप हैं ?---

उत्तर-(समोय।रे) पूर्वप्रकान्त (पहछे प्रारंभ किया हुवा) समवतार का स्वरूप इस प्रकार से है।-(णेगमववहाराणं) आणुपुब्वीदब्वाइं कहिं समोयरंति) नैगमब्यवहारनयसंमत जो अनेक आनुपूर्वी द्रव्य हैं उनका अन्तर्भाव कहां होता है ? इस प्रकार के चिन्तन प्रकार का जो उत्तर देता है वही समवतार है। यह विचार इस प्रकार से होता है कि

માને અનેક અવક્તવ્યકા આ પ્રકારે અસ'યાગી ૬, દ્વિકસ'યાગી ૧૨ અને ત્રિકસ'યાગી ૮ ભાંગાઓ મળીને કુલ ૨૬ ભાંગા થઈ જાય છે. તેમના વિષે વધુ માહિતી મેળવવી હાય તા દ્રવ્યાનુપૂર્વાંના પ્રકરશુમાં જે ભ'ગાપદરાંનતાનું નિરૂપછ કરવામાં આવ્યું છેતે વાંચી જવાની ભલામણુ કરવામાં આવે છે. ાસૂ ૧૨૬ ા " से किंतं समोयारे " ઇત્યાદિ—

શબ્દાર્થ-પ્રશ્ન-(સે किं तं समोयारे ?) હે ભગવન્ ! પૂર્વપ્રકાન્ત (અની-પનિધિકી કાલાનુપૂર્વીંના એક પ્રકાર રૂપ) સમવતારનું સ્વરૂપ કેવુ છે ?

ઉત્તર-(સનોચારે) પૂર્યંપ્રકાન્ત સમવતારનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-(णेगनवद्दाराणं आणुपुट्वीइव्वाइं कहिं समोयरंति) નૈગમબ્યવહાર નયસ મત જે અનેક આનુપૂર્વી દ્રબ્યા છે તેમના અન્તર્ભાવ (સમાવેશ) કયાં થાય છે? શું સ્વસ્થાનમાં તેમના સમાવેશ થાય છે કે પરસ્થાનમાં થાય છે? આ પ્રકારની વિચારધારાના જે ઉત્તર દેવા તેનું નામ સમવતાર છે. આદ્ધી આ

अनुयोगद्वारस्त्रे

अवक्तव्यकद्रव्येषु समवतरन्ति ? एवं त्रीण्यपि स्वस्थाने समवतरन्ति इति भणित-व्यम्। स एष समवतारः ॥सू० १३०॥

टीका----'से किं तं ' इत्यादि । अशीतितमसूत्रे द्रव्यानुपूर्वीवदस्य स्वस्य व्याख्या वोध्या ॥सू० १३०॥

नैगमव्यवहारनयसंमत समस्त आतुपूर्वी द्रव्य (कि आणुपुव्वीद्व्वेहिं समोयरंति, अणाणुपुव्वी द्व्वेहिं-समोयरंति, अवराव्यगदव्वेहिं समो-परंति) क्या आतुपूर्वी द्व्यों में अन्तर्भूत होते हैं ? या अनातुपूर्वी द्रव्यों में अन्तर्भूत होते हैं ? या अवक्तव्यक द्रव्यों में अन्तर्भूत होते हैं ? (एवं तिणिणवि सद्दाणे समोयरंति इति आणियव्दं)

उत्तर-नैगमञ्यवहारनयसंमत जो आनुपूर्वी द्रव्य हैं वे आनुपूर्वी द्रव्यों में ही समाविष्ट नहीं होते हैं और न अवक्तव्यक द्रव्यों में समाविष्ट होते हैं। इसी प्रकार से जितने भी नैगमव्यवहारनयमान्य अनानुपूर्वी द्रव्य हैं वे अपनी जाति में अन्तर्भूत होते हैं, जिन्न जाति में नहीं। नैगमव्यवहारनयसंमत अवक्तव्यक द्रव्य भी अवक्तव्यक द्रव्यों में ही अन्तर्भूत होते हैं अन्य आनुपूर्वी आदि द्रव्यों में नहीं। इस प्रकार आनुपूर्वी, अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक ये तीनों भी द्रव्य

પ્રકારની વિચારધારા ચાલે છે-નૈગમબ્યવહાર નયસ મત સમસ્ત આનુપ્વી દ્રબ્ય (किं आणुपुट्वीदव्वेहिं समोयरंति, अणाणुपुच्वीदृट्वेहिं समोयरंति, अवस-व्वगदव्वेहिं समोयरंति १) શું આનુપૂર્વી દ્રબ્યામાં અન્તર્ભૂત થાય છે १ કે અના-નુપૂર્વી દ્રબ્યામાં અંતર્ભૂત થાય છે १ કે અવક્તબ્યક દ્રબ્યામાં અન્તર્ભૂત થાય છે ?

ઉત્તર-(પર્વ તિणિ વિ સદ્દાળે સમોયરંતિ इતિ માળિયલ્કો) નૈગમબ્યવહાર નયસંપ્રત જે આતુપૂર્વી દ્રબ્યાે છે તેઓ આતુપૂર્વી દ્રબ્યાેમાં જ સમાવિષ્ટ થાય છે, તેઓ અનાતુપૂર્વી દ્રબ્યાેમાં સમાવિબ્ટ થતાં નથી અને અવક્તવ્યક દ્રબ્યાેમાં પછુ સમાવિબ્ટ થતાં નથી. એજ પ્રમાણે નૈગમબ્યવહાર નયસંપ્રત જેટલાં અનાતુપૂર્વી દ્રબ્યાે છે, તેઓ પછુ પાતાની જાતિમાં જ (અનાનુપૂર્વી દ્રબ્યાેમાં જ) સમાવિબ્ટ થાય છે, તેઓ પછુ પાતાની જાતિમાં જ (અનાનુપૂર્વી દ્રબ્યાેમાં જ) સમાવિબ્ટ થાય છે, તેમનાથી ભિન્ન એમં આતુપૂર્વી દ્રબ્યાેમાં અથવા અવક્તવ્યક દ્રબ્યાેમાં સમાવિબ્ટ થતાં નથી એજ પ્રમાણે નૈગમબ્યવહાર નયસંપ્રત અવક્તવ્યક દ્રબ્યાેમાં સમાવિબ્ટ થતાં નથી એજ પ્રમાણે નૈગમબ્યવહાર નયસંપ્રત અવક્તવ્યક દ્રબ્યાેમાં સમાવિબ્ટ થતાં નથી એજ પ્રમાણે નૈગમબ્યવહાર પૂર્વી, અનાતુપૂર્વી આદિ દ્રગ્યાેમાં સમાવિબ્ટ થતાં નથી આ પ્રકારે આતુ-પૂર્વી, અનાતુપૂર્વી આદિ દ્રગ્યાેમાં સમાવિબ્ટ થતાં નથી અકારનાં દ્રબ્યા પાત્રોતાના अनुयौगचन्द्रिका दीका सूत्र १३१ अनुगमस्वरूपनिरूपणम्

440

मूलम्-से किं तं अणुगमे ? अणुगमे णवविहे पण्णत्ते, तं जहा-संतपयपरूवणया जाव अप्पाबहुं चेव। णेगमववहाराणं आणुपुठ्वीद्व्वाइं किं अस्थि णस्थि ३१ नियमा तिण्णि वि अस्थि। णेगमववहाराणं आणुपुठवीद्व्वाइं किं संखिज्जाइं असंखिज्जाइं अणंताइं३? तिण्णि वि नो संखिज्जाइं, असंखिज्जाइं, नो अणंताइं॥सू० १३१॥

छाया-अथ कोऽसावनुगम्ः ? अनुगमो नर्रावधः मझाः, तद्यथा-सत्पद-मरूपणता यावद्श्यवहुत्वं चैव। नगमव्यवद्वारयोरानुपूर्वी द्रव्याणि किं सन्ति न

अपने २ स्थान रूप जाति में हीं अन्तर्भूत होते हैं इस सुन्न की व्याख्या के लिये देखो पीछे का ८० वां सुत्र ।। ॥सू०१३०॥

" से कितं अणुगमें " इत्यादि ।

शब्दार्थ-(से किं तं अणुगमे ?)हे भदंत ! अनुगम का क्या स्वरूप है ? उत्तर--(अणुगमे जबविहे पण्पत्ते) अनुगम नौ प्रकार का कहा गया है। (तंजहा) जैसे (संतपयपरूवणया, जाव अप्पाबहुं चेत्र) संतपद-प्ररूपणता से छेकर अल्पबहुत्व तक-

अर्थात्-(१) सत्पद्ग्ररूपणता, (२) द्रव्यग्रमाण, (३) क्षेत्र (४) स्पर्शना (५) काल (६) अन्तर, (७) भाग (८) भाव (९) अल्पवहुत्व। विद्यमान पदार्थ विषयक पद की प्ररूपणा का नाम सत्पद्ग्ररूपणता है। इस में (णेगमववहाराणं आणुपुठ्वीदब्वाइं किं अस्थि णस्थि ३) जो

શ્યાન રૂપ જાતિમાં જ અન્તર્ભૂત થાય છે. આ સૂત્રની વ્યાખ્યા માટે પાછળ ૮૦સું સૂત્ર વાંચી જવું જોઈએ ।।સૂ૦૧૩૦ાા

" से किंतं अणुगमें " धत्याहि----

શબ્દાર્થ-(से किंत अणुगमे ?) હે ભગવન ! અનુગમનું સ્વરૂપ ઠેવું છે? ઉત્તર-(अणुगमे णवविद्दे पण्णत्ते) અનુગમ નવ પ્રકારના કહ્યો છે. (तंजहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાશે છે-

ે (સંતપચપરૂચવળયા, जाव अप्पायहું चेव) સંતપક પ્રરૂપણતાથી લઈને અલ્પબહુત્વ પર્યન્તના નવ પ્રકારા અહીં ગ્રહણ કરવા જોઇએ. તે નવ પ્રકારા હવે ગણાવવામાં આવે છે---

(૧) સત્પદ પ્રરૂપણતા, (૨) દ્રવ્યપ્રમાણ, (૩) ક્ષેત્ર, (૪) રપર્શના, (૫) કાળ, (૬) અન્તર, (૭) ભાગ' (૮) ભાવ અને (૯) અલ્પબહુત્વ.

વિદ્યમાન પઠાર્થંવિષયક પઠની પ્રરૂપણુતાનું નામ સત્પદપ્રરૂપણુતા છે. તેમાં (णेगमवद्दाराणं आणुपुष्त्रीकृव्याई किं अत्थि णस्थि ?) ઠાેઈ એવે। પ્રક્ષ

अनुयोगद्वारस्त्र

सन्ति३? नियमात् त्रीण्यपि सन्ति । नैगमन्यवहारयोरानुपूर्वी द्रव्याणि किं संख्ये-यानि असंख्येयानि अनन्तानि३१ त्रीण्यपि नो संख्येयानि, असंख्येयानि, नो अनन्तानि प्रसू० १३१॥

टीका-'से किं तं' इत्यादि-

शिष्यः पृच्छति-अथ कोऽसावनुगमः ? इति । उत्तरयति--अनुगमो नवविधः मइप्तः, तद्यथा-सत्पदमरूपणतेत्याद्यस्थवहुत्वान्तः । तथाहि-सत्पदप्ररूपणता ?, द्रव्यप्रमाणं२, क्षेत्रं३, स्पर्शना४, कालः५, अन्तरम् ६, भागः७, भावः८, अल्प-बहुत्वं ९ चेति । तत्र--सत्पदप्ररूपणतां निरूपयितुमाद-'णेगमत्रवद्दाराणं' इत्यादि-नैगमब्यवहारसम्मतान्याऽऽनुपूर्शे द्रव्याणि कि सन्ति ? न सन्ति वा ? एत्रमना-नुपूर्व्यवक्तव्यकविषयेऽपि मन्नो बोध्यः । उत्तरयति-नियमात् त्रीण्यपि=आन्न-

कोई ऐसा प्रइन करते हैं कि ''नैगमव्यवहारनयसंमत आनुपूर्वी द्रव्य हैं या नहीं हैं " इसी प्रकार का प्रइन अनानुपूर्वी द्रव्यों और अवक्त-व्यक द्रव्यों के भी विषय में होता है-तब इसका उत्तर-(णियमा तिण्णि वि अत्थि) ''नियमतः ये तीनों द्रव्य हैं" ऐसा दिया जाता है। (णैगमवब-हाराणं आणुपुव्वी दव्वाइं कि संखिज्जाइं असंखिज्जाइं अणंताइं ३ ?) द्रव्यप्रमाण में आनुर्यी आदि पदीं द्वारा जिन द्रव्यों को कहा जाता है उनकी संख्या कितनी है इसका विचार होता है-जिसे इस पाठ द्वारा व्यक्त किया गया है-प्रइनकर्त्ता पूछता है कि नैगमव्यवहार-नयसंमत आनुपूर्वी द्रव्य क्या संख्यात हैं, या असंख्यात हे या अनंत हैं ? इसी प्रकार का पडन प्रइनकर्त्ता का अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों के विषय में भी है। इसका उत्तर सूत्रकार ने (तिणिण

પૂછે કે "નૈગમવ્યવહાર નયસ મત આનુપૂર્વા દ્રવ્યા છે કે નથી ? અનાનુ-પૂર્વા દ્રવ્યા છે કે નથી ? અવકતવ્યક દ્રવ્યા છે કે નથી ? " તા તે પ્રશ્નના ઉત્તર આ પ્રમાણે આપવામાં આવે છે-(णियमा तिण्णि वि अत्थि) " આ ત્રણે દ્રવ્યા અવશ્ય વિદ્યમાન છે. આ પ્રકારે આવુપૂર્વી આદિ દ્રવ્યોના અસ્તિત્વ વિષયક જે પ્રરૂપણા કરવામાં આવે છે તેનું નામ સત્પદપ્રરૂપણતા છે. હવે દ્રવ્યપ્રમાણનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવે છે-જે દ્રવ્યોને આનુપૂર્વી આદિ રૂપે આળખવામાં આવે છે, તે દ્રવ્યાની સંખ્યાના દ્રવ્યપ્રમાણમાં વિચાર કરવામાં આવે છે એજ વાતને નીચેના સૂત્રપાઠ દ્વારા સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે-પ્રશ્ન-(ળેગમવવદ્વારાળં આણુવન્વી ઘ્લ્લાફ છે, અસંખ્યાત છે, કે અનંત છે ? આ પ્રકારના પ્રશ્ન અનાનુપૂર્વી દ્વચ્યા

અને અવક્તન્યક દ્રન્ચા વિષે પછ્ પૂછવા જોઇએ.

ષષ\$

अनुयोगधन्द्रिका टीका सूत्र १३१ अनुगमस्वरूपनिरूपणम्

पूर्व्यनानुपूर्व्यवक्तव्यकाभिधेयानि त्रीण्यपि सन्ति । अथ द्रव्यप्रमाणं निरूपयति-'णेगमवत्रहाराणं' इत्यादि । नैगमव्यवहारसम्मतानि आनुपूर्वीद्रव्याणि कि संख्ये-असंख्येयानि अनन्तानि <sup>१</sup> एवमनानुपूर्वीद्रव्यावक्तव्यकद्रव्यविषयेऽपि यानि मक्षो बोध्यः। उत्तरयति-त्रीण्यपि नो संख्येयानि नो अनन्तानि, किन्तु असं-स्येयानि । अत्रेदं बोध्यमू-त्र्यादिसमयस्थितिकानि परमाण्वादि द्रव्याणि यधपीइ कोके मत्येकमनन्तानि, तथापि समयत्रयलक्षणरिधतिरेकेव, कालस्य माधान्याद् द्रव्यबहुत्वस्य गुणीभूतत्वाच । एवं च त्रिसमयस्थितिवैरनन्तेरपि एकमेवानुपूर्वी द्रव्यम् । इत्थमेव चतुःसमयादि स्थितिकानन्तेषु यावदशसमयसंख्येयसमया वि नो संखिजाइं, असंखिजाइं, नो अणंताइं) यों दिया है। वे कहते हैं कि ये तीनों ही द्रव्य न संख्यात हैं और न अनंत हैं, किन्तु असं-क्यात हैं। तात्पर्य कहने का यह है कि-तीन समय की स्थितिवाछे प्रस्येक परमाणु आदि द्रव्य यद्यपि इसलो ह में अनंत हैं तो भी उनकी समयत्रयरूपस्थिति एक ही है। क्योंकि काल की यहां प्रधानता है और इब्यबहुत्व की गौणता है। इसलिये समयश्रय की स्थितिवाले जितने भी वे परमाणु आदि अनंत इव्य हैं वे सब अपनी २ तीन समय की स्थितिकी अपेक्षा से एक ही आनुपूर्वी द्रव्य रूप हैं। इसी प्रकार से यचपि चार समय आदि की स्थितिवाछे प्रत्येक परमाणु आदि द्रव्य अनंत हैं, यावत् द्रा समय की स्थितिवाछे, संख्यात समय की

ઉત્તર-(તિળિળ વિ નો સંસિગ્ઝાદ, બસંસિગ્ઝાદ, નો લગતાદં) આ તુપૂવી' આદિ ત્રણે પ્રકારના દ્રવ્યા સંખ્યાત પછુ નથી, અનંત પણ નથી, પરન્તુ અસંખ્યાત છે. આ કચનના ભાવાર્થ એ છે કે ત્રણ સમયની સ્થિતિવાળાં પ્રત્યેક પરમાણુ આદિ દ્રવ્યા બે કે આ લાકમાં અનંત છે, છતાં પણ તેમની સમયત્રય રૂપ સ્થિતિ એક જ છે, કારણ કે કાળની અહીં પ્રધાનતા શહેલુ કરવાની છે અને દ્રવ્યબહુત્વની ગૌભુતા સમજવાની છે તેથી ત્રણ સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં પરમાણુથી લઈને અનંત પર્ય'ન્તના પુદ્દગલ પરમાણુવાળાં શ્કન્ધ રૂપ દ્રવ્યા છે, તેઓ બધાં પાતપાતાની ત્રણ સમયની સ્થિતિની અપેક્ષાએ એક જ આનુપૂર્વી' દ્રવ્ય રૂપ છે. એજ પ્રમાણે બે કે ચાર આદિ સમયની સ્થિતિવાળાં પ્રત્યેક પરમાણુ આદિ દ્રવ્ય અનંત છે, દસ સમય પર્ય'ન્તની સ્થિતિવાળાં, સંખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળાં અને અસંખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળાં પરમાણુ આદિ દ્રવ્યા અનંત છે, છતાં પણ તેઓ પાતપાતાની ચાર આદિ સમય, દસ પર્ય'ન્તના સમય, સંખ્યાત અને અસં- 400

भनुयोगद्वारख्ये

संख्येयसमयस्थितिकानन्तेषु एकैकेवामेकैकान्नपूर्वीत्वं बोध्यम् । द्रव्यस्यानन्तः समयस्थितिरेव न भवति तथाविषस्व─भावत्वात् । एवमेव अनाकुपूर्वी द्रव्याणि अत्रक्तव्यकद्रव्याणि चाप्यसंख्येयानि वोध्यानि । ननु एकसमयस्थितिकस्य द्रव्यस्य अनानुपूर्वीत्वं, द्विसमयस्थितिकस्य द्रव्यस्यावक्तव्यकत्वग्रच्यते, तत्र यद्यपि छोके स्थितिवाछे, असंख्यात समय की स्थितिवाछे परमाणु आदि द्रव्य अनंत हें तो भी वे अपनी २ चार आदि समय, दशा समय, संख्यात समय, और असंख्यात समयरूप स्थिति को एक होने की अपेक्षा से एक एक आनुपूर्वीरूप हैं। अर्थात् चार आदि समय की स्थितिवाले जितने भी अनन्त परमाणु द्रव्य एवं अनन्त स्कंध द्रव्य हैं वे अपनी चार समय की स्थिति को एक होने के कारण एक आतु थीं द्रव्य हैं। इसी प्रकार से दश आदि समयोंकी स्थितिवाछे अनंत परमाणु द्रच्य से छेकर अनंत परमाणुक स्कंधों में भी एक २ को एक २ आनुपूर्वी रूपता अपनी २ स्थितिको एक होने की अपेक्षा से जानना चाहिये। द्रव्य की स्थिति अनंत समय की नहीं होती है, क्योंकि ऐसा कोई द्रव्य ही नहीं है कि जिसकी स्थिति अनन्त समय को हो। इसलिये आनुपूर्वी द्रव्यों को असंख्यात माना गया है। इसी प्रकार से अनानुपूर्वी द्रव्य और अब-क्तब्यक द्रव्य भी असंख्यात २ ई ऐसा जानना चाहिये।

इांका-एक समय की स्थितिवाला द्रव्य अनानुपूर्वा है और दो समय की स्थितिवाला द्रव्य अवक्तव्यक है।इनमें यद्यपि लोक में एक

ખ્યાત સમય રૂપ સ્થિતિ એક સરખી ઢાવાને કારણે એક એક આનુપૂવી<sup>°</sup> રૂપ છે. એટલે કે ચાર સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં અનંત પરમાણ દ્રવ્યા અને અનંત સ્કન્ધ દ્રવ્યા છે. તેઓ ચાર સમયની એક સરખી સ્થિતિવાળાં ઢાવાને કારણે એક આનુપૂર્વાં દ્રવ્યરૂપ છે એજ પ્રમાણે પાંચથી લઇને કસ પ્યન્તના સમયની સ્થિતિવાળાં, સંખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળાં અને અસ'ખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળાં, સંખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળાં અને અસ'ખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળાં અનંત પરમાણ દ્રવ્યોથી લઈને અનંત પરમાણ સ્કંધામાં પણ, તે પ્રત્યેકની પાતપાતાની સ્થિતિની એકરૂપતાને કારણે તે પ્રત્યેકમાં પણ એક એક આનુપૂર્વાં રૂપતા સમજવી જોઇએ દ્રવ્યની સ્થિતિ અનંત સમયની હાેતી નથી-એટલે કે એવું કાેઈ પણ દ્રવ્ય નથી કે જેની સ્થિતિ અનંત સમયની હાેલી નથી-એટલે કે એવું કાઈ પણ દ્રવ્ય નથી કે જેની સ્થિતિ અનંત સમયની હાેલ સ્થાને પ્રધા તેથી આનુપૂર્વાં દ્રવ્યાને અસંખ્યાત જ માનવામાં આવેલ છે. એજ પ્રમાણે અનાનુપૂર્વાં દ્રવ્યા પણ અસંખ્યાત જ આનવામાં આવેલ છે. એજ પ્રમાણે અનાનુપૂર્વાં દ્રવ્યા પણ અસંખ્યાત

શંકા-એક સમયની સ્થિતિવાળું દ્રવ્ય અનાનુપૂવી છે, અને બે સમયની સ્થિતિવાળું દ્રવ્ય અવક્રતવ્યક છે ને કે લેહકમાં એક સમયની સ્થિતિવાળાં

#### अतुचोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३१ अनुगमस्वरूपनिरूपणम्

एकसमयस्थितिकानि द्विसमयस्थितिकानिच परमाण्वादिद्रव्याणि प्रत्येकमनन्तानि सन्ति, तथापि पूर्गेक्तरीत्या एकसमयलक्षणाया द्विसमयलक्षणायात्र स्थितिरेकैक-रूपत्वाद् द्रव्यवाद्वुल्यस्य च गुणीभू त्र्वादेकमेवानानुपूर्वीद्रव्यमेकमेव चावक्तव्यक-द्रव्यं वक्तुम्रुचित, न तु मत्येकमसंख्येयम् । ननु यदि च द्रव्यभेदेन मेदोऽक्लीक्रियते वर्षि मत्येकमनन्तं वक्तुम्रुचितम्, एकसमयस्थितीनां द्विसमयस्थितीनां च द्रव्याणां

एक समय को स्थितिवाले और दो समय की स्थितिवाले परमाणु आदि प्रत्येक द्रव्य अनंत हैं, तो भी पूर्वोक्त रीति से एक समय की और दो समय की स्थिति को एक रूप होने से और द्रव्यवाहुल्य को गौण होने से एक ही अनानुपूर्वी द्रव्य और एक ही अवक्तव्यक द्रव्य है ऐसा कथन करना ही उचित है। प्रत्येक असंख्यात है ऐसा कहना उचित नहीं है। शंकाकार का तार्य्य यह है कि कालानुपूर्वी में द्रव्य बाहुल्य गौण माना गया है और काल प्रधान-इसलिये एकसमय की स्थितिवाले जितने द्रव्य होंगे वे सब अपनी अपनी एक २ समय की स्थिति में एकरूपता होने के कारण एक ही अनानुपूर्वी द्रव्य कहें जावेंगे भिन्न २ असंख्यात अनानुपूर्वी द्रव्य नहीं। इस प्रकार जितने भी दो समय की स्थितिवाले द्रव्य होंगे वे सब अपनी २ दो २ समय की स्थिति को एक रूप होने से एक ही अवक्तव्यक द्रव्य माने जावेंगे भिन्न आसंख्यात अव-क्तव्यक हो अवक्तव्यक द्रव्य माने जावेंगे भिन्न आसंख्यात अव-क्तव्यक ही अवक्तव्यक द्रव्य के मेद से इनमें मेद माना जावे तो किर

મને છે સમયની સ્થિતિવાળાં પરમાણ આદિ પ્રત્યેક દ્રબ્ય અનંત છે, છતાં પણ પૂર્વોકત રીતે એક સમયની અને છે સમયની સ્થિતિની એકફ્રપતો દિવાથી અને દ્રબ્યળાહુલ્યની ગૌણતા હેાવાથી '' એક જ અનાનુપૂર્વી' દ્રબ્ય અને એક જ અવકતબ્યક દ્રબ્ય છે, '' એવું કથન કરવું ઉચિત અણાત પ્રત્યેક અસ'ખ્યાત છે, એવું કથન કરવું ઉચિત અણાત પ્રત્યેક અસ'ખ્યાત છે, એવું કથન કરવું ઉચિત લાગતું નથી શ'કાકરનારના કથતનો ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે– કાલાનુપૂર્વી'માં દ્રબ્યળાહુલ્યને ગૌણ માનવામાં આવેલ છે. તેથી એક સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં દ્રબ્યો હશે, તેમનામાં એક એક સમયની 'સ્થિતિ રૂપ એકતા હોવાને કારણે, એક જ અનાનુપૂર્વી' દ્રબ્ય રૂપ ગણવા જોઈએ– બિન્ન ભિન્ન અસ'ખ્યાત અનાનુપૂર્વી' દ્રબ્યો રૂપ ગણવા જોઈએ– બિન્ન ભિન્ન અસ'ખ્યાત અનાનુપૂર્વી' દ્રબ્યો રૂપ ગણવા જોઈએ– બિન્ન ભિન્ન અસ'ખ્યાત અનાનુપૂર્વી' દ્રબ્યો રૂપ ગણવા જોઈએ નહી' એજ પ્રતાણે બે સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં દ્રબ્યો રૂપ ગણવા જોઈએ નહી' એજ પ્રતાણે બે સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં દ્રબ્યો રૂપ ગણવા જોઈએ નહી' અજ પ્રતાણે બે સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં દ્રબ્યો રૂપ ગણવા જોઈએ નહી' અલ્ય પ્રતાને પ્રત્યેન સાત્ર અસ'ખ્યાત અનાનુપૂર્વી' દ્રબ્યો રૂપ ગણવા જોઈએ નહી' સભ્ય પ્રતાને પ્રત્યોન સ્થતિવાળાં જેટલાં દ્રબ્યો સ્થતા સાથવા છે. તેથી અંક સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં દ્રબ્યો રૂપ ગણવા જોઈએ નહી' અલ્ય પ્રતાને પ્રતાને સારણે, એક જ અનનત્વક દ્રબ્યો રુપ ગણવા જોઈએ નહી સાથવા પ્રતાની સ્થિતિની એકરૂપતાને કારણે, એક જ અવક્તબ્યક દ્રબ્યો રૂપ સાની સ્થળ છે.



अनुयोगहारस्त्रे

मत्येकमानन्त्यादितिचेदाइ-लोके हि असंख्येया अवगाइमेदाः सन्ति । एवं भ एकसमयस्थितिकदिसमयस्थितिकयोर्द्रव्ययोः एकैकस्य अत्रगाहनामेदेन भिन्न-तयाः विवसितत्वात्मत्येकमसंख्येयं बोध्यम् । मत्यत्रगाईच एकसमयस्थितिकः दिसमयस्थितिकानेकद्रव्यसंभवादनानुपूर्व्यवक्तव्यकदव्याणामाधारक्षेत्रमेदात्प्रत्येक-मसंख्येयत्वं न विरुध्यते ॥इति॥स० १३१॥

इस-प्रकार से तो इनमें प्रत्येक में असंख्यातता न कहकर यहां सूत्रकार को अनंतता प्रत्येक में कहना उचित था क्यों कि एक समय की स्थितिबाछे द्रव्यों में और दो समय की स्थितिबाछेद्रव्यों में प्रत्येक इष्य अनन्त है ?

उत्तर-लोक में अबगाह भेद असंख्यात हैं। इसलिये एक समय की स्थितिवाछे जितने द्रव्य हैं और दो समय की स्थितिवाले जितने द्रव्य हैं उनमें से एक २ द्रव्य में अवगाहना के भेद से भिन्नता है। इस भिन्नता की विवक्षा की वजह से प्रत्येक द्रव्य अरुंख्यात है-ऐसा जानना चाहिये। हरएक अवगाहमें एक समय की स्थितिवाले और दो समय की स्थितिवाले अनेक द्रव्यों का रहना संभवित होता है। इस-लिये असंख्य अवगाह में अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों के रहने के कारण उनके आधारभूत क्षेत्र में भेद हो जाता है। इसलिये इनमें

શકાશે નદીં એ દ્રવ્યના લોકને લીધે તેમની વગ્ચે લેક માનવામાં આવે, તા તે પ્રત્યેકમાં અસ'ખ્યાતતા આવવાને બદલે અન'તતા જ આવવાના પ્રસંગ દ્રપશ્ચિત થશે તેથી સૂત્રકારે અહીં જે અસંખ્ય:તતા કહી છે તેને બદલે પ્રત્યેકમાં અનંતતા જ કહેવી એઇતી હતી, કારણુ કે એક સમયની સ્થિતિ-વાળાં દ્રવ્યોમાં અને બે સમયની સ્થિતિવાળાં દ્રવ્યામાં-એ પ્રત્યેકમાં-અન'તતા જ હાય છે.

ઉત્તર-લોકમાં અવગાહેલેક અસંખ્યાત છે તેથી એક સમયની સ્થિતિ-વાળાં જેટલાં દ્રવ્યા છે અને બે સમયની સ્થિતિવાળા જેટલાં દ્રવ્યા છે, તેમાંના પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં અવગાહનાના લેકને લીધે ભિન્નતા છે. આ ભિન્નતાની અપેક્ષાએ. પ્રત્યેક દ્રવ્ય અસંખ્યાત છે, એમ સમજવું જોઈ એ. દરેક અવગાહમાં એક સમયની સ્થિતિવાળાં અને બે સમયની સ્થિતિવાળાં અનેક દ્રવ્યાની વિદ્યમાનતા (રહેવાનું) સંભવિત હેાય છે. તેથી અસંખ્ય અવગાહમાં અનાનુપૂર્વી અને અવકતવ્યક દ્રવ્યાના રહેવાને કારણે તેમના આધારભૂત ફ્રેત્રમાં સેફર્બ્યુ જાય છે તેથી તે દ્રવ્યામાં-પ્રત્યેકમાં-અસંખ્યાતતાનું કથન વિરૂદ્ધ

્ર ૧૬૨

अंतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३२ क्षेत्रद्वारस्पर्शनाद्वारनिरूपणम्

अय क्षेत्रद्वारं स्पर्शनाद्वारं च वक्तुमाह---

प्लप्-गेगमनवहाराणं आणुपुब्नीदवाइं अणाणुपुब्नीदब्वाइं अवत्तव्वगदव्वाइं लोगस्स किं संखिजइभागे होडजा? असंखि-जहभागे होजा? संखेउजेसु भागेसु वा होजा ? असंखेजेसु मागेसु वा होडजा? सब्वलोप वा होडजा? आणुपुब्नीदवाइं पगं दब्वं पडुच संखेउजइभागे वा होडजा, असंखेउजइ भागे वा होजा, संखेउजेसु वा, भागेसु होडजा, असंखेउजेसु वा भागेसु होडजा, देसूणे वा लोप होडजा? नाणादब्वाइं पडुच नियमा सब्वलोप होडजा | पवं अणाणुपुब्नीदब्वाइं । आएसंतरेण वा सब्वपुच्छासु

प्रयेक में असंख्यातना का कथन विरुद्ध नहीं है। निर्दोष है। तारपर्य कहने का यह हैं कि लोक में एक समय की स्थितिवाले द्रव्यों को रहने के स्थान असंख्यात है क्यों कि लोकाकाशा स्वयं असंख्यात प्रदेशी है। इन द्रव्यों को रहने का एक ही एक प्रदेश रूप या दो प्रदेश रूप आधार स्थान नहीं है। अतः एक प्रदेश रूप और दो आदि रूप आधार अनेक होने के कारण उन असंख्यात आधार रूप स्थानों में ये प्रत्येक द्रव्य असंख्यात रूप में रहते हैं इसलिये ये प्रत्येक असंख्यात ही हैं अतः भिष २ स्थानों में रहे हुवे इन एक समय की और दो समय की स्थिति बाले द्रव्यों में प्रत्येक में असंख्यातना का कथन निर्दोष है। शास ०१ ३ १॥

પડતું નથી, પણ નિર્દોધ કથન રૂપ જ ગણી શકાય છે. આ કથનના ભાવાથ એ છે કે લોકમાં એક સમયની સ્થિતિવાળાં દ્રવ્યોને તથા છે સમયની સ્થિતિવાળાં દ્રવ્યોને રહેવાનાં સ્થાન અસંખ્યાત છે, કારણ કે લોકાકારા પોતે જ અસંખ્યાત પ્રદેશાવાળું છે આ દ્રવ્યોને રહેવાનું એક જ પ્રદેશ રૂપ અથવા છે પ્રદેશરૂપ આધારસ્થાન હોતું નથી તેથી એક પ્રદેશરૂપ અને છે પ્રદેશ આદિ રૂપ આધાર અનેક હાવાને કારણે તે અસંખ્યાત આધાર રૂપ સ્થાનામાં તે પ્રત્યેક દ્રવ્ય અસંખ્યાત રૂપે રહે છે. (તેથી તે પ્રત્યેક અસંખ્યાત જ છે. આ રીતે બિન્ન બિન્ન સ્થાનામાં રહેલા એક સમયની અને બે સમયની સ્થિતિવાળાં તે પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં અસંખ્યાતનું કથન દેવરહત જ છે. ગ્ર સ્થન કર્યા

अनयोगवारसप्



होड़जा। एवं अवत्तव्वगद्य्वाणि विजहा खेत्ताणुपुठ्वीए।फुसणा काळाणुपुठ्वीए वि तहा चेव भाणियट्वा ।सू० १३२॥

छाया- नैगमव्यवहारयोः आनुपूर्वीद्रव्याणि अनानुपूर्वीद्रव्याणि अवक्तव्यक-द्रव्याणि छोकस्य कि संख्येयभागे भवन्ति ? असंख्येयभागे भवन्ति ? संख्येयेषु भागेषु ज्ञा भवन्ति ? असंख्येयेषु भागेषु वा भवन्ति ? सर्वछोके वा भवन्ति ? आनुपूर्वीद्रव्याणि एकं द्रव्यं मतीत्य संख्येयभागे वा भवन्ति, असंख्येयभागे बा भवन्ति, संख्येयेषु वा भागेषु भवन्ति ? असंख्येयेषु वा भागेषु भवन्ति ? देशोने वा छोके भवन्ति । नानाद्रव्याणि मत्तीत्य नियमात् सर्वछोके भवन्ति ! एवमनानुपूर्वीद्रव्यम् । आदेशान्तरेण वा सर्वष्टछाग्रु भवन्ति । एवभवक्तव्यक्दव्या-व्यपि यथा क्षेत्रानुपूर्व्याम् । स्पर्धानाकालानुपूर्व्यामपि तथैव भणितव्या ॥सू० १ व २॥

टीका----' णेगमववहाराणं ' इत्यादि ---

नैग्रमव्यवहारसम्मतानि आनुपूर्वीद्रव्याणि लोकस्य कि संख्येयमागे मवन्ति= तिष्ठन्ति ? इत्यादि म्झः । उत्तरयति-'एगं दव्वं' इत्यादि । आनुपूर्वीद्रव्याणि एकं

चान्दार्थ-(णैगमववहाराणं) नैगमव्यवहारनयमान्य (आणुपुव्वी दृब्वाई) समस्त आनुपूर्वी द्रव्य (अणाणुपुव्वी द्व्वाई) समस्त अनानु-पूर्वी द्रव्य (अवत्तव्वगदव्वाई) और समस्त अवक्तव्यक द्रव्य (लोगस्स) लोक के (कि) क्या (संखिडजहभागे होडता) संख्यात आग में रहते हैं? (असंखिउजह आगे होडजा) या असंख्यात भाग में रहते हैं (संखेडजेसु-भागेसु वा होडजा) या संख्यात भागों में रहते हैं? (असंखेडजेसु भा-गेसु वा होडजा) या असंख्यात भागों में रहते हैं? (असंखेडजेसु भा-गेसु वा होडजा) या असंख्यात आगों में रहते हैं? (सब्वलोए वा होडजा) या समस्त लोक में रहते हैं?

હવે સૂત્રકાર ક્ષેત્રદ્વાર અને સ્પર્શનદ્વારનું કથન કરે છે.---

" णेगमववद्दाराणं " धत्याहि----

থుঙાথ'-(णेगमववद्दाराणं) नेगभ०यवढार नथस'मत (आणुपुव्वीद्ववाई) समस्त आनुभूवी' ६०थे।, (अणाणुपुव्वीदव्वाई) समस्त अनानुभूवी' ६०थे।, (अवत्तव्वगदव्वाई) अने समस्त अवडतव्यड ६०थे। (छोगस्स किं संखिण्जद्द मागे होजा) शुं देाडना स'भ्यातमां सागमां रहे छे, (असंखिण्जदभागे होग्जा) हे अस'आत सागमां रहे छे, (संखेज्जेस मागेस वा होग्जा) हे अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३२ क्षेत्रद्वारस्पर्शनाद्वारनिरूपणम् ५६५

इब्यं प्रतीत्य=आश्रित्य लोकस्य संख्येयभामे 'होज्जा' भवन्ति≕तिष्ठन्ति, असं-ख्येयभागे वा तिष्ठन्ति, संख्येयेषु भामेषु वा तिष्ठन्ति, असंख्येयेषु भागेषु वा तिष्ठन्ति, देशोने वा लोके तिष्ठन्ति । अत्र भ्यादिसमयस्थितिकद्रव्यस्य संख्ये-यादिमागवर्त्तित्वं तत्तदवगाहसंभवाद् बोध्यम् । तथा-यदा त्र्यादिसमयस्थितिकः सूक्ष्मपरिणामः स्कन्धो देशोने लोकेऽत्रगाहते, तदा एकस्य आनुपूर्यीद्रव्यस्य

उत्तर-( आणुपुरुवीद्व्वाई एगं द्व्वं पहुच्च संखेउ नइ भागे वा होजा, असंखेउ जह भागे वा हो ज्जा, संखेउ जेसु भागेसु वा हो उजा, असं-खेउ जेसु वा भागेसु हो ज्जा, देसुणे वा लोए हो उना) एक द्रव्य की अपेक्षा करके कोई एक आनुपूर्वींद्रव्य लोक के संख्यात भाग में रहना है, कोई एक आनुपूर्वींद्रव्य लोक के असंख्यान भाग में रहना है, कोई एक आनुपूर्वींद्रव्य लोक के असंख्यान भाग में रहना है, कोई एक आनुपूर्वींद्रव्य लोक के असंख्यान भाग में रहना है, कोई एक आनुपूर्वींद्रव्य लोक के असंख्यात भागों में रहना है और कोई एक आनुपूर्वींद्रव्य लोक के असंख्यात भागों में रहना है। नथा कोई एक आनुपूर्वींद्रव्य होक के असंख्यात भागों में रहना है। नथा कोई एक आनुपूर्वींद्रव्य देशोन लोक में रहता है। यहां पर जो ज्यादि समय की स्थितिवाले द्रव्य का लोक के इन संख्यात आदि भागों में रहना कहा गया है वह उन २ भागों में अवगाह उनका संभवित है इस अपेक्षा से कहा गया है ऐसा जानना चाहिये। तथा-जिस समय ज्यादि समय की स्थितिवाला सुक्ष्म परिणाम युक्त स्कंघ देशोन लोक में अवगाहित होता है -ठहरता है उस समय एक आनुपूर्वींद्रव्य देशोन लोकवर्ती होता है ऐसा समझना चाहिये।

સ'ખ્યાત ભાગામાં રહે છે, (असंखेञ्जेसु भागेसु वा होज्जा) કે અસ'ખ્યાત ભાગામાં રહે છે, (सन्वलेए वा होज्जा ?) કે સમસ્ત લાકમાં રહે છે?

ઉત્તર-(आनुपुठ्वीदव्याइं १गं दव्वं पडुच्च संखेडज्रइभागे वा होडजा, असंखे इज्ञइभागे वा होडजा, संखेउजेसु भागे सुवा होडजा, असंखेडजेसुवा मानेसु होडजा, इस्लूणे वा लोप होडजा) એક કબ્યની અપેक્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા ઠાઇ એક આનુપૂર્વી દ્રબ્ય લાકના સ'ખ્યાત ભાગમાં રહે છે, ઠાઇ એક આનુપૂર્વી કબ્ય લાકના અસ'ખ્યાત ભાગમાં રહે છે, ઠાઇ એક આનુપૂર્વી દ્રબ્ય લાકના સ'ખ્યાત ભાગામાં રહે છે, તથા ઠાઇ એક આનુપૂર્વી દ્રબ્ય દેશાનલાકમાં રહે છે.

અહી' " આનુપૂર્વી દ્રવ્ય (ત્રણું આદિ સમયની સ્થિતિવાળું દ્રવ્ય) લાેકના સંખ્યાત આદિ ભાગામાં રહે છે. " એવું જે કથન કરવામાં આવ્યું છે તેનું કારણ એ છે કે તે સંખ્યાત આદિ ઉપશું કત ભાગામાં તેની અવગાહના સંભવિત હાય છે. તથા જે સમયે ત્રણુ આદિ સમયની સ્થિતિવાળા સૂક્ષ્મ પરિણામયુક્ત રકન્ધ દેશાનલાંકમાં અવગાહિત થાય છે-રહે છે-તે સમયે એક આનુપવી દ્રવ્ય દેશાનલાંકવતાં હાય છે, એવું સમજવું જોઈએ. ધર દ

#### अनुयोगद्वारसूत्रे

देशोनलोकवर्त्तित्वं भावनीयम् । नज्जु सम्पूर्णेऽपि लोके कस्मादिदं न तिष्ठति ? इति चेदुच्यते-सर्वलोकव्यापी अचित्तमहास्कन्ध एव भवति, स च सर्वलोकव्या-पितया एकमेव समयमेव तिष्ठते, ततःपरं तदुपसंहारात् । न चेंकसमयस्थितिक माजुपूर्वीद्रव्यं भवति, ज्यादिसमयस्थितिकत्वेनैव तत्संभवात् । तादृक्तं द्रव्यं दु नियमादेकेनापि मदेशेनोन एव लोकेऽवगाहते । अतः ज्यादिसमयस्थितिकद्वव्यस्य देश्लोनव्यापित्वं बोध्यम् । नजु-अचित्तमहास्कन्धस्यैकसमयस्थितिकत्वं नोपयद्यते,

इांकाः-आप जो सुक्ष्म परिणाम युक्त ण्यादि समय की स्थितिवाछे स्कंघ रूप एक आनुपूर्वीद्रव्य को देशोन लोक व्यापी बतला रहे हो सो यह समस्त लोक में क्यों नहीं रहता है?

उत्तर:-यह तो पहिछे ही कहा जा चुका है कि सर्वलोक व्यापी अचित्त महास्कंध ही होता है और यह अचित्त महास्कंध सर्वलोक में ध्यापक रूप से एक ही समय तक रहता है-वाद में उसका संकोच-उपसंहार-हो जाता है। एक समय की स्थितिवाला तो आनुपूर्वीद्रव्य होता नहीं है। वह तो ज्यादि समय की स्थितिवाला ही होता है। अतः ऐसा जो द्रव्य होता है वह नियम से एक प्रदेश उन ही लोक में अव-गाहित होता है। इसलिये ज्यादि समय की स्थितिवाला जो द्रव्य होता है वह देशोनलोक व्यापी होता है ऐसा समझना चाहिये।

दाका-आपने जो अचिस महारकंघ को एक समय की स्थितिवाला प्रकट किया है, सो वह एक समय की स्थितिकता उसमें घटित नहीं

શ'કા-આપ જે સૂક્ષ્મ પરિષ્ટ્રામયુક્ત ત્રસ્ આદિ સમયની સ્થિતિવાળા સ્કન્ધ રૂપ એક આનુપૂર્વી દ્રબ્યને દેશાનલાકવ્યાપી કદ્યો છે, તા અમારા પ્રશ્ન એ છે કે તે સમસ્ત લાકમાં કેમ ભ્યાપેલા (અવગાહિત) નથી ?

ઉત્તર-એ વાત તા પહેલાં સ્પષ્ટ થઇ ચુકી છે કે અગિત્ત મહાસ્કન્ધ જ સવ લોકવ્યાપી હાય છે, અને તે અચિત્ત મહાસ્કન્ધ સવ લોકમાં બ્યાપક રૂપે એક સમય સુધી જ રહે છે. ત્યાર બાદ તેના સંકાચ (ઉપસ-હાર) થઈ જાય છે. આતુપૂર્વી દ્રવ્ય એક સમયની સ્થિતિવાળું દાતું નથી. તે તા ત્રથ્યુ આદિ સમયની સ્થિતિવાળું દાય છે. તેથી એવું જે ક્વ્ય દાય છે તે તા દેશાન લોકમાં (એક પ્રદેશ પ્રમાણ ન્યૂન લોકમાં) જ અવગાહિત થાય છે, એવા નિયમ છે. તેથી જ એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે ત્રણ આદિ સમયની સ્થિતિવાળું જે દ્રવ્ય હાય છે, તે દ્રવ્ય દાશાન લોકમાં અવગાહિત હાય છે.

શ'કા-આપે કહ્યું તે અચિત્ત મહાસ્કન્ધની સ્થિતિ એક સમયની હોય છે, પરન્તુ આપતું તે કથને દાયસુક્ત લાગે છે, કારણ દે ઠાંડ, કપાઠ, મન્યાન

480

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३२ क्षेत्रद्वारस्पर्शनाद्वारनिरूपणम्

दण्डकपाटमन्थानाणवस्थागणनेन तस्याप्यब्टसमयस्थितित्वात् । असौ हि-केवळि समुद्धातन्यायेन विस्तमापरिषामवशावतुर्भिः समयैलेकिस्य पूरणं करोति । संहर-णमपि प्रतिळोमं-तस्याचित्तमहास्कन्धस्य तैरेव चतुर्भिः समये ईष्टव्यम् । एवं च सत्यष्टौ समयान् कालमानेन भवतीति । एवं चाचित्त महास्कन्धस्याप्यानुपूर्वीत्वात आज़ुपू ग्रेंद्रव्यस्यापि सर्वेळोकव्यापित्वं वक्तव्यं, न तु देशोनलोकव्यापित्वमिति चेदांड-अत्र हि दण्डकपाटमन्थानाद्यभिन्ना भिन्ना अत्रस्थाः । अत्रस्थाभेदेन वस्तनोऽपि मेदः । इत्थं च दण्डकपाटमन्थानाधवस्थद्रव्येभ्यो भिन्न एवाचित्त-होती है। क्यों कि दण्ड, कपाट और मन्धान आदि अवस्था की गणना से उसमें भी आठ समय की स्थितिकता आती है। यह अचित्त महा-स्कंघ केवलिसमुद्धातन्याय से विस्तसापरिणामवशात् चार समयों में लोक को पूरित करता है। अर्थात् सकल लोक को व्याप्त करलेता है और चार ही समयों में फिर बह अपना संहार करता है-अर्थात अपने आपमें समाजाता है। इस प्रकार इसकी स्थिति अन्ठ समय की कालप्र-माण से होनी है। फिर एक समय की स्थिति आप इसकी कैसे कहते हो ? तथा यह अचित्त महास्कंध भी आनुपूर्वी रूप है और जब यह इस प्रकार से सर्वलीक व्यापी है तो आनुपूर्वीद्रव्य को जो आप देशोन-होक ब्यापी कह रहे हो वह कैसे संगत माना जा सकता है ? अतः आनुपूर्वी द्रव्य सर्वलोक व्यापी है ऐसा कहना चाहिये !---

जसर-दण्ड, कपाट और मन्धान आदि अवस्थाएँ हैं वे भिन २ हैं। और अवस्थाओं के मेद से अवस्थावाली बस्तु में भी भेर होना है। इस

આદિ અવસ્યાઓની બચુતરી કરતાં તેની સ્થિતિ આઠ સમયની થાય છે. આ આ અચિત્ત મહાસ્ક-ઘ, કેવલિસમુદ્ધાતને ન્યાયે વિસસાપરિચ્રામને લીધ ચાર સમયોમાં સકળ લેકને વ્યાપ્ત કરી દે છે, અને ત્યાર બાદ ચાર સમયોમાં જ તે પાતાના ઉપસંદાર કરે છે એટલે કે પાતાની અંદર જ સમાઈ જાય છે. આ રીતે કાળપ્રમાથુના વિચાર કરવામાં આવે તા તેની સ્થિતિ આઠ સમયની થાય છે. છતાં આપ તેની સ્થિતિ એક સમયની શા કારણે કહેા આ ગતા પુવી થાય છે. છતાં આપ તેની સ્થિતિ એક સમયની શા કારણે કહેા છે ? આ અચિત્ત સ્કન્ધ આઠ સમયાની સ્થિતિવાળા દેવાથી આનુપૂવી કહે બ છે. તે આનુપૂવી દ્રવ્ય રૂપ આ અચિત્ત સ્કન્ધ સવ'લાકવ્યાપી હાય, તા આનુપૂવી દ્રવ્યને આપ કેવી રીતે દેશાન લાકવ્યાપી અતાવા છા? આ રીતે આનુપૂવી દ્રવ્યને દેશાન લાકવ્યાપી કહેવું તે સંગત લાગતું નથી. તેને સવ'લાકવ્યાપી જ કહેવું જોઇએ.

ઉત્તર–દ'ડ, કપાટ અને મન્થાન આદિ જે અવસ્થાઓ છેતે ભિન્ન ભિન્ન છે, અને અવસ્થાઐાના લેદને લીધે અવસ્થાવાળી વસ્તુમાં પણ બિન્નતા આવી 485

अनुयोगद्वारस्ते

मद्दास्कन्धाः । स चैकसमयस्थितिक एष । एवं च तस्यानुपू शैंस्वामावादानुपूर्वी-द्रब्यस्य देशोनळोकव्यापित्त्रं न विरुध्यते, इति । यद्वा--यथा क्षेत्रानुपूर्व्यां तथाऽत्रापि सर्वेळाकव्यापिनोऽप्यचित्तमहास्कन्धस्य विवक्षया एकस्मिन्नभःमदेशे-ऽपाधान्याश्रयणेन देशोनलांकवर्तित्वं बोध्यम् । तत्र मदेशे हि एकसमयस्थितिकम्य

प्रकार दण्ड, कपाट और मन्थान अवस्थावाछे द्रव्यों से भिन्न ही अचिस महास्कंघ है। एक समय को स्थितिवाला द्रव्य आनुपूर्शी रूप नहीं माना गया है। अतः इसमें आनुपूर्शी का अभाव है। इसलिये जो आनु-पूची द्रव्य में अचिस महास्कंघ को लक्षित करके सबैलोक व्यापिता बन लाने की दांका उठाई है वह निर्मूल है। अतः यही कथन सत्य है कि आनुपूर्वी द्रव्य देशोनलोकव्यापी होता है यहा-क्षेत्रानुपूर्वी की तरह यहां पर भी सर्वलोक व्यापी भी अचिस महास्कंघ की विवक्षा से एक आनुपूर्वी द्रव्य वो एक आकाश के प्रदेश में अप्रधानता के आश्रय से उसे देशोन लोकवर्ती जानना चाहिये-तास्पर्य कहने का यह है कि अचिस महास्कंघ रूप एक आनुपूर्वी द्रव्य को देशोन लोकव्यापी न मानकर यदि केवल सर्वलोकव्यागी ही माना जाबे तो फिर अनानु-पूर्वी और अवक्तव्यक द्रव्यों को ठहरने के लिये स्थान न होने के कारण उनका अभाव प्रसक्त होगा और जब देशोन लोक में प्रचिस महा-स्कंघ रूप एक आनुपूर्वी द्रव्य व्यापक हो कर रहना है ऐसा माना जाना

ભય છે. આ પ્રકારે દ'ડ, કપાટ અને મન્યાન અવસ્થાવાળાં દ્રવ્યાેથી અચિત્ત મહારકન્ધમાં બિન્નતા છે. અને તે એક જ સમયની સ્થિતિવાળા છે. એક સમયની સ્થિતિવાળા દ્રવ્યને આનુપૂર્વા રૂપ ગણાતું નથી પણ અનાનુપૂર્વા રૂપ જ ગણાય છે. આ પ્રકારે તે ખચિત્ત મહારકન્ધમાં આનુપૂર્વા તાના અભાવ જ છે તેથી શ'કા કર્તાએ એવી જે શ'કા ઉઠાવી છે કે " અચિત્ત મહારકન્ધ સવૈલાકવ્યાપી દાવાથા આનુપૂર્વા દ્રવ્યને પણ સવૈલાકવ્યાપી કહેવું જોઈએ " તે વાત ઉચિત નથી તે સાબિત થઈ જાય છે. અચિત્ત મહારકન્ધ અનાનુ-પૂર્વા રૂપ હાવથી તેની સવંલાકવ્યાપિતાના આધાર લઈને આનુપૂર્વા દ્રવ્યમાં સવેલાકવ્યાપિતા માની શકાય નહીં. તેથી એજ કથન સત્ય સિદ્ધ થાય છે કે આનુપૂર્વા દ્રવ્ય દેશાન લાકવા પા છે.

અથવા-ક્ષેત્રાનુપૂર્વાં ની જેમ અહીં પણ સવલોકબ્યાપી અચિત્ત મહા-સ્કન્ધની વિવક્ષાની અપેક્ષાએ એક આનુપૂર્વાં દ્રબ્યને એક આકાશના પ્રદેશમાં અપ્રધાનતાના આશ્રય લઈને દેશાન લાકબ્યાપી સમજવું જોઇએ. આ કથનનું તાત્પર્યં એ છે કે અચિત્ત મહાસ્યન્ધ રૂપ એક આનુપૂર્વાં દ્રબ્યને દેશાન લાકબ્યાપી માનવાને બઢલે સવ' લેકબ્યાપી માનવામાં આવે, તા અનાનુપૂર્વાં અને અવકતબ્યક દ્રબ્યેત્ને રહેવાનું સ્થાન જ ન રહેવાને કારણે તેમના અભાવ માનવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થશે અને જો એવું માનવામાં આવે કે અચિત્ત મહાસ્કન્ધ રૂપ એક આનુપૂર્વાં દ્રબ્ય દેશાન લાકમાં બ્યાપ્ત થઇને રહેલું દાય

ષ દર્ભ

# अनुयोगचन्द्रिका टीका स्व १३२ क्षेत्रक्षारस्पर्शनाहारनिरूपणम्

अनानुपूर्वीद्रव्यस्य द्विसमयस्थितिकस्यावक्तव्यकद्रव्यस्य च माधान्यात् । प्र्यम्-न्यदपि आगमाविरोधतो वक्तव्यम् । तथा-नानाद्रव्याणि=अनेकानुपूर्वीद्रव्याणि मतीत्य नियमात् सर्वलोके भवन्ति । त्र्यादिसमयस्थितिकद्रव्याणां सर्वलोकेऽपि सर्व्याक्रानाद्रव्याणि नियमात् सर्वलोकव्यापीनि भवन्तीति भावः । एवमेव मनानु-

इ तो इस प्रकार से अचित महा स्कंध से पूरित हुए भी लोक में कम से कम एकप्रदेश ऐसा भी आजाता है कि जिसमें अनानुपूर्धी और अब-कल्पक द्रव्य को ठहरने के लिये स्थान मिलजाता है यथपि इस एक प्रदेश में भी आनुपूर्धीदव्य रहता है-तो भी उसकी प्रधान रूप से वहां विवक्षा नहीं मानी जाती है। वहां तो एक समय की स्थितिबाले अना-नुपूर्वीद्रव्य और दो समय की स्थितिवाले अवक्तव्यक द्रव्य की ही प्रधा-नता मानीजाती है इस प्रकार और भी बातें आगम में विरोध न आवे इस प्रकार से समझ लेनी चाहिये। तथा-(नाणादव्वाई पहुच्च नियमा सब्वलोप होड्जा) अनेक आनुपूर्वीद्रव्यों की विवक्षा करके नियम से आनुपूर्वीद्रव्य समस्त लोक में रहते हैं अर्थात् ज्यादि समय की स्थिति-वाले अनेक आनुपूर्वीद्रव्यों की सत्ता समस्त लोक में भी पायी जाती है इसलिये नाना आनुपूर्वीद्रव्यों की अपेक्षा से अनेक आनुपूर्वीद्रव्य समस्त लोक व्यापी होकर रहते हैं। (एवं अणाणुपुच्वीदव्य) इसी प्रकार

છે, તાે આ રીતે અચિત્ત મહાસ્કન્ધ વડે પૂરિત (બ્યાપ્ત) થયેલા લાેકમાં પદ્ય આછામાં આછા એક પ્રદેશ એવે હાેય છે કે જેમાં અનાનુપૂવી અને અવક્તબ્યક દ્રબ્યને રહેવાને માટે સ્થાન મળી જાય છે. તે કે તે એક પ્રદેશમાં પછુ આનુપૂવી દ્રબ્ય રહે છે, છતાં પણ તેમાં તેમને પ્રધાનરૂપે ગણી શકાય નહી તે એક પ્રદેશમાં તાે એક સમયની સ્થિતિવાળા અનાનુપૂર્વા દ્રબ્યની અને બે સમયની સ્થિતિવાળા અવક્તબ્યક દ્રબ્યની જ પ્રધાનતા માનવી પડે છે. એજ પ્રમાણે બીજી વાતોને પછુ આગમની વિરૂદ્ધ ન પડે એવી રીતે સમજી લેવી તેઇએ.

તથા-(નાળાવગ્લાइં પદુદ્ય નિયમા સગ્લહોપ દોલ્લા) અનેક આનુપૂર્વી દ્રગ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા તેઓ નિયમથી જ સર્વલાકમાં રહેલાં હાય છે, એમ સમજવું નેઈ એ. એટલે કે ત્રણુ આદિ સમયની સ્થિતિવાળાં અનેક આનુપૂર્વા દ્રગ્યાનું અસ્તિત્વ સમસ્ત લાકમાં પણ હાય છે. તેથી જ અનેક આનુપૂર્વા દ્રગ્યાની અવગાહના બાબતમાં એવું કથન કરવામાં આવ્યું છે કે અનેક આનુપૂર્વા દ્રગ્યાની અવગાહના બાબતમાં એવું કથન કરવામાં આવ્યું છે કે અનેક આનુપૂર્વા દ્રગ્યાને સમસ્ત લાકમાં વ્યાપ્ત થઇને રહે છે.



## भनुयोग ३१९ छन्ने

पूर्वी द्रव्यमाश्रित्य अनानुपूर्वीद्रव्यम,पे छोकस्यासंख्येयभागध्यापि भवति। अत्रेदं दोध्यम्-यथा क्षेत्रानुपूर्व्यामनानुपूर्वीद्रव्यं छोक्रस्यासंख्येयभागे भवति, तथा कालानुरूव्यीमपि तस्यासंख्येयभागवर्त्तित्वं बोध्यम् । यतो यत्कालत एक-समयस्थितिकं तत्क्षेत्रतोऽप्येकश्रदेशावगाढं भवति । तच लोकस्यासंख्येयभागे एव भवति । मकारान्तरमुपश्रित्याद् -'आपसंतरेण वा' इत्यादि । आदेशान्तरेण=प्रका-रान्तरमाथित्य अनानुपूर्वी द्रव्यं सर्वपृच्छासु≕संख्येयभागे, असंख्येयभागे, संख्येयमागेषु असंख्येयमागेषु सर्वलोके वा, भवति । अयं भावः-अचित्तमहास्क-से अनानुपूर्वीद्रव्य के विषय में भी जानना चाहिये-अर्थात् एक अना-तुपूर्वी रच्य को आश्रित करके एक अनानुपूर्वी द्रव्य भी लोक के असं-ब्यात भाग में रहता है-यहां ऐसा समझना चाहिये-जैसे क्षेत्रानुपूर्वी में एक अनानुपूर्धी द्रव्य लोक के असंख्यातवें भाग में रहता है, उसी प्रकार से कालानुपूर्वी में भी वह लोक के असंख्यातवें भाग में रहता 🛊 । क्यों कि काल की अपेक्षा जिसकी एकसमय की स्थिति है वह क्षेत्र की अपेक्षा भी एक प्रदेश में स्थित होता है। यह एकप्रदेश में रहना ही लोक के असंख्यातवें भाग में उसका रहना है। (आएतं तरेण बा सब्वपुच्छासु होज्जा) अथवा द्वकार प्रकारान्तर को आश्रित करके अनानुपूर्वीद्रव्य के विषय में इस प्रकार से कहते हैं कि यदि कोई ऐसा पूछे कि अनानुपूर्वी द्रव्य लोक के संख्यात आग में अथवा असं-स्यातभाग में अथवा संख्यात भागों में अथवा सर्वलोक मे रहता

(પર્વ અળાળુવુટ્વી રૂટ્વં) એવું જ કથા અન'નુપૂરી' દ્રવ્યતા વિષયમાં પથ્યુ સમજવું બેઇએ એટલે કે એક અનાતુપૂર્વા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તો એક અનાતુપૂર્વી દ્રવ્ય પછુ લાકના અસંખ્યાત ભાગમાં રહે છે. આ કચનના ભાવાર નીચે પ્રમાણે સમજવે - જેવી રીતે ક્ષેત્રાતુપૂર્વામાં એક અનાતુપૂર્વી દ્રવ્ય લાકનાં અસંખ્યાત ભાગમાં રહે છે, એજ પ્રમાણે કાલાતુપૂર્વીમાં પછુ તે લાકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં રહે છે, કારણ કે કાળની અપેક્ષાએ જેની એક સમયની સ્થિતિ હાય છે, તે ફોત્રની અપેક્ષાએ પછુ એક પ્રદેશમાં અવગાહિત (રહેલું) દાય છે. આ એક પ્રદેશમાં રહેવું, તેનું નામ જ લાકના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં રહેલું છે.

(ભાષયંતરેળ વા સગ્વપુચ્છાસુ દોગ્ઝા) અથવા સૂત્રકાર અન્ય પ્રકારે આતુપૂર્વા દ્રબ્યના વિષયમાં નીચે પ્રમાણે કથન કરે છે-એ કાઈ એવા પ્રક્ષ પૂર્છ કે અનાતુપૂર્વા દ્રબ્ય લાકના સ'ખ્યાત ભાગમાં રહે છે, કે અસ'ખ્યાત ભાગેમાં રહે છે, કે સમસ્ત લાકમાં રહે છે? अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १३२ क्षेत्रद्वारस्पर्शनाहारनिरूपणम्

492

न्धस्य दण्डाद्यवस्थाः परस्परं भिषाः, आकारादि मेदात्, द्वित्रिचतुःमदेश्विकादि स्कन्धवत् । ततश्च ता दण्डाधवस्था एकैकसमयटत्तित्वात् पृथगनानुपूर्वीद्रच्याणि। तेषु च मध्ये किमपि कियस्यपि क्षेत्रे वर्त्तते, इत्यनया विवक्षया किरू यक्तमनानु-पूर्वींद्रव्यं प्रकारान्तरेण एतत्मुत्रोक्तसंख्येयभागादिकासु पश्चस्वपि पृच्छासु लभ्यते। तथा नानाद्रव्याणि मतीत्याऽनानुपूर्वीद्रव्याणि सर्वस्मिमपि कोके भवन्ति । एक है? तो उसका उसर इस प्रकार से है-दो तीन चारप्रदेशवाछे स्कंध आदि की तरह अचित्त महास्कंध की दण्ड, कपाट और मन्थान अवस्थाएँ आकार आदि के भेद से परस्पर में भिन्न २ हैं। इस प्रकार वे दण्डादिक अवस्थाएँ एक एक समयवती होने के कारण पृथक् २ अनानुपूर्वी द्रव्य हैं। इनके बीच में कोई एक अनानुपूर्वी द्रव्य लोक के कितने भी क्षेत्र में रहता है जब इस प्रकार की विवक्षा होती है तब-इस विवक्षा से एक अनानुपूर्वी द्रव्य प्रकारान्तर से इस सुत्रोक्त संख्येय भागादिक पांचों ही प्रच्छाओं में लभ्य हो जाता इ-तात्पर्य कहने का यह है कि एक समय की स्थितिवाला अनानुपूर्वी द्रव्य होता है और इस अनानुपूर्वी द्रव्य में से कोई एक द्रव्य लोक के संख्यात भाग में रहता है कोई एक द्रव्य असंख्यात भाग में रहता है, कोई एक द्रव्य संख्यात भागों में रहता है। कोई एक असंख्यात भागों में रहता है और कोई एक सर्वलोक में रहता है। तथा नाना अनानुपूर्वीद्रक्वों

તા આ પ્રશ્નના એવા ઉત્તર આપી શકાય કે બે, ત્રણ, ચાર પ્રદેશવાળાં રકન્ધ આદિની જેમ અચિત્ત મહાસ્કન્ધની દંડ, કપાટ અને મન્યાન અવ-સ્થાએા આકાર આદિની અપેક્ષાએ એક બીજીથી બિન્ન બિન્ન હાય છે. આ પ્રકારે તે દંડાદિક અવરથાઓ એક એક સમયવતી હાવાને કારણે અલગ અલગ અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ય રૂપ હાય છે. તેમાંતુ કાઈ એક અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ય સોકના કેટલા ય ક્ષેત્રમાં રહે છે. જ્યારે આ પ્રકારની વિવક્ષા થાય છે, ભારે આ વિવક્ષાની અપેક્ષાએ એક અનાનુપવી દ્રબ્ય પ્રકારન્તરની અપેક્ષાએ આ સ્ત્રોક્ત સંખ્યેય ભાગાદિ પાંચે પ્રકારના ભાગેમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. આ કચનના ભાવાર્થ એ છે કે એક સમયની સ્થિતિવાળા અન નુપૂર્વી દ્રબ્ય ની અવગાહનાના વિચાર કરવામાં આવે, તે કાઈ એક અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ય લાકાના સંખ્યાત ભાગમાં રહે છે, કાઇ એક અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ય લોકના અસંખ્યાત ભાગમાં રહે છે, કાઇ એક અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ય લોકના સંખ્યાત ભાગમાં રહે છે, કાઇ એક અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ય લોકના સંખ્યાત ભાગોમાં રહે છે, કાઈ એક અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ય લોકના અસંખ્યાત ભાગોમાં રહે છે, કાઈ એક અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ય સર્વલોકના અસંખ્યાત ભાગોમાં રહે છે અને કાંઈ 402

अनुयोगद्वारस्त्र

समयस्थितिकानां द्रव्याणां सर्वत्र सस्वादिति । एतम्-अवक्तव्यकद्रव्याण्यपि यथा क्षेत्रानुपूच्यौम् । अयं भावः-अवक्तव्यकद्रव्यं क्षेत्रानुपूच्यौमिव कालानुपूच्यौमपि लोकस्यासंख्येयभागे एव भवति । यतो यत्कालतो द्विश्मयस्थितिकं तत्क्षेत्रतो ऽपि द्विमदेशायगाढम्, तच्च लोकस्यासंख्येयभागमेव व्याप्नोति । अथवा-द्विसमयस्थितिकं द्रव्यं स्वभावादेव लोकासंख्येयभागव्यापि भवति, न ततोऽधि-कव्यापि । तथा-आदेशान्तरेण या-भहासंघ्यवज्जमन्नदव्वेसु आइल्लचउपुच्छासु होडजा '' इति मोक्तम् ।

की अपेक्षा करके नाना अनानुपूर्यी द्रव्य सर्वलोक में भी रहते हैं। क्योंकि एक समय की स्थितिवाले अनानुपूर्वीद्रव्यों का सर्वज सख रहता है। (एवं अवराव्वगदव्वाणि वि जहा खेसाणुपुव्वीए) इसी प्रकार क्षेत्रानुपूर्वी की तरह अवराव्यगदव्वाणि वि जहा खेसाणुपुव्वीए) इसी प्रकार क्षेत्रानुपूर्वी की तरह अवराव्यक द्रव्य भी हैं। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार से क्षेत्रानुपूर्वी में अवराव्यक द्रव्य लोक के असंख्यात भागवर्ती बतलाया गया है उसी प्रकार से यहां कालानुपूर्वी में भी वह लोक के असंख्यातवें भाग में रहनेवाला बतलाया गया है। क्यों कि कालकी अपेक्षा जिसकी स्थिति दो समय की होती है वह लोक के दो प्रदेशों में ही अवगाद होता है। दो प्रदेशों में अवगाद होना ही लोक के असंख्यातवें भाग में व्याप्त करना है। अथवा दो समय की स्थितिवाला द्रव्य स्वभाव से ही लोक के असंख्यातवें भाग में व्याप्त होता है इस से अधिक भाग को

અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તો તેઓ સર્વલાંકબ્યાપી હોય છે, એમ સમજવું, કારણ કે એક સમયની સ્થિતિરાળાં અનાનુપૂર્રા દ્રબ્ધાનું અસ્તિત્વ સર્વત્ર હાય છે. (વર્વ અસ્તાવરુવ્વાળિ વિ जहा खેત્તાणુપુરુવીય) ક્ષેત્રાનુપૂર્વીમાં અવક્તબ્યક દ્રબ્યાની અવગાહના વિધે જેવું કથન કરવામાં આબ્યું છે, એવું જ કથન અહીં પણ સમજવું જોઇએ આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-ક્ષેત્રાનુપૂર્વીમાં અવક્તબ્યક દ્રબ્યને લાંકના અસંખ્યાત ભાગવર્તા અતાબ્યું છે, એજ પ્રમાણે અહીં કાલાનુપૂર્વીમાં પણ તેને લાંકના અસંખ્યાત ભાગમાં રહેલું જ અતાવવામાં આવ્યું છે, કારણ કે કાળની અપેક્ષાએ જેની સ્થિતિ બે સમયની હાય છે, તે દ્રબ્ય લાંકના બે પ્રદેશામાં જ અવગાઢ હાય છે. આ પ્રકાર બે પ્રદેશમાં રહેવું તેનું નામ જ લાંકના અસંખ્યાતમાં ભાગને બ્યાપ્ત કરવા અથવા બે સમયની સ્થિતિવાળું દ્રબ્ય સ્વભાવથી જ લાંકના અસંખ્યાતમાં ભાગને બ્યાપ્ત કરે છે, તેનાં કરતાં અધિક ભાગને તે બ્યાપ્ત કરતે નથી.

لَوْقَ بِعَا

## अनुयोगचस्त्रिका टोका सूत्र १३२ क्षेत्रद्वारस्वर्शनाद्वारनिर्द्ववर्णम्

भन्नेदमनुसन्घेयम् किमपि द्रिसमयस्थितिकं द्रव्यं छोकस्य संख्येयतमभाग-मवगाइते, किमप्यसंख्येयतमभागम् किमपि संख्येयान् भागान्, किमपि तु असंख्येयान् भागान् न तु सर्वछोकमवगाःते । सर्वछोक व्यापित्वं तु महास्कन्धस्य । स चाष्टसमयै निष्पद्यते, न तु द्वाभ्यां समयाभ्याम् । अतो द्विसमयस्थितिकत्वा-भावेन महास्कन्धस्यावक्तव्यकत्व्यकद्वव्य विषये पञ्चमपृच्छा न भवति । भव एव- 'महाखंधवज्जं' इत्युक्तम् । नानाद्रव्याणि तु सर्वछोकव्यापीनि भव-न्तीति । इति क्षेत्रद्वारम् । स्पर्कानाद्वारं निरूपयितुवाइ- 'फुसणा' इत्यादि । स्पर्कीना-द्वारमपि तयेव=क्षेत्रान्जपूर्वीवद्वेव विज्ञेयम् ॥मू० १ ३२॥

यह व्यास नहीं करता है। तथा- "आदेशान्सरेण वा-महाखंधवज्जमन्न दब्वेस आइल्लच उपुच्छास होज्जा " ऐसा जो कहा है उसका भाव इस प्रकार से है-कि दो समय की स्थितिवाला कोई एक अवक्तव्यक उच्य लोक के संख्यात में अवगाद होता है कोई असंख्यात वे भाग में अवगाद होता है, कोई संख्यात भागों में अवगाद होता है, और कोई असंख्यात भागों में अवगाद होता है परन्तु सर्वलोक में अवगाद नहीं होता है। सर्वलोक में अवगाद होता है परन्तु सर्वलोक में अवगाद नहीं होता है। सर्वलोक में अवगाद तो महास्कंघ होता है। यह महास्कंघ आठ समयों से निष्यन्न होता है। दो समयों से नहीं। इस लिये इस महास्कंघ में दिसमयस्थितिकता का अभाव होने से अवक्तध्यक इव्यत्व का अभाव है। इसलिये अवक्तव्यक द्रव्य के विषय में पांच्यां प्रज्ञ नहीं होता है। इसलिये अवक्तव्यक द्रव्य के विषय में पांच्यां प्रज्ञ नहीं होता है। इसलिये अवक्तव्यक द्रव्य के विषय में पांच्यां

તથા-'' બાदૈશાન્તરેળ વા-મદ્દાર્ઘષવલ્ડ મજરૂરુવે સુ આ इस् દ घ उ વુચ્છા સુ हોડજા '' આ પ્રમાણે જે કહ્યું છે તેના ભાવાર્ધ નીચે પ્રમાણે છે-એ સમયની સ્થિતિવાળું કાઇ એક અવકતવ્યક દ્રવ્ય લેકના સંખ્યાત ભાગમાં અવગાઢ (શ્લેલું) હાય છે, કાઇ અસંખ્યાતમાં ભાગમાં અવગાઢ હાય છે, કાઇ સંખ્યાત ભાગોમાં અવગાઢ હાય છે, કાઇ અસંખ્યાત ભાગોમાં અવગાઢ દેશ્ય છે, પરન્તુ કાઈ પણ અવકતવ્યક દ્રવ્ય સમસ્ત લાકમાં અવગાઢ હાતું નથી. મહાસ્કન્ધ જ સર્વલાકમા અવગાઢ હાય છે. આ મહાસ્કન્ધ આઠ સમયામાં નિષ્પન્ન થાય છે-એ સમયામાં નિષ્પન્ન થતા નથી આ રીતે આ મહાસ્કન્ધમાં નિષ્પન્ન થાય છે-એ સમયામાં નિષ્પન્ન થતા નથી આ રીતે આ મહાસ્કન્ધમાં બે સમયની સ્થિતિના અભાવ હાવાને કારણે તેને અવક્તવ્યક દ્રવ્ય રૂપ ગણી શકાય નહીં આ રીતે અવક્તવ્યક દ્રવ્યની અવગાહનાની બાબતમાં પાંચમી વાત (સર્વલાકવાયાપતા) સંભવી શકતી નથી તેથી જ '' મદ્દાસંઘજર્જા '' આ સૂત્રાંશ મૂકવામાં આવ્યા છે. અનેક અવક્તવ્યક દ્રવ્યોની અપેક્ષાએ વ્રિશ્વાર કરવામાં આવે તે એવ' કથન ગ્રહણ કરવ' જાઈ છે કે-



अनुयौगद्वारस्त्रे

अथ कालदारमाह-

मूलम्-णेममवनहाराणं आणुपुद्यीदद्याइं कालओ केवच्चिरं होति ? एगं दर्षं पडुच्च जहण्णेणं तिणिण समया उक्कोसेणं असंखेज्जं कालं | नाणादद्याइं पडुच्च सद्यद्या। णेगमववहाराणं आणुपुद्यीदद्याइं कालओ केवच्चिरं होइ ? एगं दद्वं पडुच्च आजहन्नमणुक्कोसेणं एकं समयं, नाणादद्याइं पडुच्च सद्वद्या। भवत्तगदद्याणं पुच्छा, एगं दद्वं पडुच्च अजहण्णमणुक्कोसेणं दो समया, णाणादद्याइं पडुच्च सद्यद्या ॥स्०१३३॥

छाया--नैगमव्यवहारयोरानुपूर्वी द्रध्याणि काळतः कियच्चिरं मवन्ति ? एकं द्रव्यं मतीत्य जघन्येन त्रीन समयान उत्कर्षेण-असंख्येय कारुम् । नानाद्रव्याणि मतीच्य सर्वाद्धा । नैगमव्यवहारयोः अनानुपूर्वीद्रव्याणि कालतः कियच्चिरं भव-न्ति ? एकं द्रव्यं मतीत्य अजघन्यानुरूषेंण एकं समयं, नानाद्रव्याणि मतीत्य सर्वाद्धा । अवक्तव्यकद्रव्याणां पृच्छा । एकं द्रव्यं मतीत्य अजघन्यानुत्कर्षेण ही समयौ, नानाद्रव्याणि मतीत्य सर्वदिा ॥स्० १३३॥

टीका- 'णेगमववहाराणं ' इत्यादि ।

नैगमव्यवदारसम्पतानि आजुपूर्वी इव्याणि कालतः कियच्चिरं भवन्ति ? इति प्रश्नः । उत्तरयति-एकं द्रव्यं मतीस्य आजुपूर्वीद्रव्याणां जघन्यतः त्रीन् लोक व्यापी होते हैं । इस प्रकार यहां तक क्षेत्रवार की प्ररूपणा हुई है । (फुमणा कालाणुपुर्व्वीए वि तहा चेव भाणियच्या ) स्पर्शना वार भी इसका कालानुपूर्वी में क्षेत्रानुपूर्वी की तरह जानना चाहिये ॥सू० १३२॥ अष मुन्नकार कालवार का कथन करते हें--

· गेममववहाराणं ' इत्यादि ।

्राव्दार्थ-(णेगमवबहाराणं) नैगमव्यवहारनयसंमत (आणुपुच्ची) वध्वाइं) समस्त आणुपूर्वीहव्य (कालओ) कालकी अपेक्षा करके (केव-च्चिरं होई) कितने समयतक रहते हैं ?---

અનેક અવક્તવ્યક દ્રભ્યા સવલાકબ્યાપી દ્રાય છે. આ પ્રકાર આ સૂત્રમાં ક્ષેત્રદ્વારની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે. (છુદ્યળા દાજાળુપુગ્વીર વિ તદ્દા-વેલ સાળિયદવા) આ કાલાનુપૂર્વીમાં સ્પર્શના દ્વારનું કથન પણ ક્ષેત્રાનુપૂર્વાની જેમ જ સમજવું બેઇએ. હાસ્૦૧૩૨૫

باوبه

मतुयोगचन्द्रिका टीका सुभ १२२ काल्ह्रारनिरूपणम्

समयाच् स्थितिः, उत्कर्षेण चासंख्येयं कालं स्थितिः । अयं भावः आनुपूर्वी द्रव्याणां मध्ये त्रिसमयस्थितिकं द्रव्यं सर्वतो जघन्यं, तच्च त्रीन् समयानेव तिष्ठति । अतो जघन्यतस्तिसमयं यावदानुपूर्वींद्रव्याणां स्थितिः । उत्कृष्टतस्तु असंख्येयं कालं स्थितिर्बोध्या । ततः परमेकेन तद्रूपेण परिणामेन द्रव्यावस्थान-

उत्तर--(एगं दर्ख पहुच्ध) एक आनुपूर्वीद्रव्य की अपेक्षा करके आनुपूर्वीद्रव्यों की (जहण्णेण) जघन्य से (तिण्णि समया) तीन समयकी स्थिति है, और (उकोसेणं) उत्कृष्ट से (असंखेउज कालं) असंख्यात-काल की स्थिति है। इसका ताल्पर्य यह है। आनुपूर्वीद्रव्यों के बीच में तीन समय की स्थितिवाला द्रव्य सब से कम है यह तीन समय तक ही ठहरता है-रहता है। इसलिये आनुपूर्वीद्रव्यों की स्थिति अधन्य से तीन समय तक की कही गई है। और उत्कृष्ट से जो असंख्यात काल की स्थिति कही गई है उसका तात्पर्य यह है कि इष्य असंख्यात काल के बाद आनुपूर्वीरूप परिणाम से परिणमित

હવે સૂત્રકાર કાલદારનું કથન કરે છે-

" णेगमववद्याराणं " धर्याहि----

શખ્દાય-(णेगमववदाराण) નૈગમગ્યવહાર નયસ'મત (आणुपुञ्वीव्य्वाइ) સમસ્ત આનુપૂર્વી દ્રવ્યા (काळणो) દાળની અપેક્ષાએ (केवचिवर होई ?) કેટલા સમય સુધી રહે 9 ?

ઉત્તર-(પળ વર્ચ પશુરુવ) એક આનુપૂવી દ્રબ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તા આનુપૂવી દ્રબ્યની (जहण્णेળ તિणिण समया) જધન્ય (એાછામાં આછી) સ્થિતિ ત્રણ સમયની કહી છે અને (उक्कोसेળ असंसेज्ज काર્ઝ) ઉત્કુબ્ટ (વધારેમાં વધારે) સ્થિતિ અસ'ખ્યાત કાળની કહી છે. આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમ છે છે જે આનુપૂર્વા દ્રબ્યા છે તેમાં ત્રણ સમયની સ્થિતિવાળુ દ્રબ્ય સૌથી એાછુ છે જે આનુપૂર્વા દ્રબ્યા છે તેમાં ત્રણ સમયની સ્થિતિવાળુ દ્રબ્ય સૌથી એાછુ છે. તે ત્રણ સમય સુધી જ રહે છે, તે કારણે આનુપૂર્વી દ્રબ્યાની જઘન્ય સ્થિતિ ત્રણ સમયની કહી છે. તેની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અસ'ખ્યાત કાળની કહેવાનું કારણ એ છે કે તે દ્રબ્ય અસ ખ્યાત કાળ બાદ આનુપૂર્વી રૂપ પરિષ્ણાય રૂપે પરિષ્ઠુબિત રહેતું જ નથી.

अनुयोगद्वारस्त्रे

408

स्यैवाभावादिति । मानाद्रव्याणि प्रतीत्य तु आनुप्र्वींद्रव्याणां सर्वाद्धाः∞सर्वकाछं स्थिति भेवति । लोकस्य मत्येऋस्मिन् पदेशे तेषां सर्वदा सद्भावात् । तथा- नेगम-व्यवद्दारसम्मतानि अनानुपूर्वीद्रव्याणि काळतः कियच्चिरं भवन्ति=तिष्ठन्ति ? इति प्रश्नः । उत्तरयति-प्दं द्रव्यं प्रतीत्य अजघन्यानुत्कर्पेण एकं समयं तिष्ठन्ति ।

रहता ही नहीं है। (नाणादव्याइं पडुच्च सव्यदा) तथा नाना आनुपूर्वी द्रव्यों की अपेझा को आश्चित करके आनुपूर्वा द्रव्योंकी स्थिति सार्व-कालिक है। क्योंकि लोक के प्रत्येक प्रदेश में नाना आनुपूर्वा द्रव्योंका सदाय रहता है (णेगमदयहाराणं) नैममव्यवहारनयसंमत (अणाणु-पुव्वीदव्वाइं) समस्त अनानुपूर्वीद्वव्य (कालओ) काल की अपेक्षा से (केवच्चिरं) कितने समय तक रहते हैं।

उत्तर-(एगं दव्तं पडुच्च) एक अनानुपूर्वीद्रव्य की अपेक्षा करके-(अजहन्नमणुक्कोसेण) अनानुपूर्वीद्रव्य अजघन्य और अनुस्कर्ष से एक समय तक रहते हैं (नाणादव्वाइं पडुच्च सव्यदा) और नाना-द्रव्यों की अपेक्षा करके समस्त अनानुपूर्शी द्रव्य सर्वकाल रहते हैं। क्योंकि लोक के हरएक प्रदेश में इनका सद्धाव रहता है। (अवत्तव्वगद -व्वाणं पुच्छा)अवक्तव्यक्त के विषय में भी इसी प्रकार से प्रधन है कि नैगमव्यवहारनयसंग्रत अवक्तव्यक द्रव्य काल की अपेक्षा से कितने समय तक रहते हैं?

(नाणादव्वाई पदुच्व सव्वद्धा) અનેક આતુપૂર્વા દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તા આતુપૂર્વા દ્રવ્યાની સ્થિતિ સાવ કાલિક છે, કારથ કે લાકના પ્રત્યેક પ્રદેશમાં વિવિધ આતુપૂર્વી દ્રવ્યાના સદા સદ્ભાવ જ રહે છે. પ્રશ્ન-(णेगमववद्याराणं) નેગમવ્યવહાર નયસ મત (अणाणुपुठवीव्दवाइं) સમસ્ત અનાતુપૂર્વા દ્રવ્યા (काळवो) કાળની અપેક્ષાએ (केवच्चिरं) કેટલા સમય સુધી રહે છે !

ઉત્તર-(एग दब्वं पडुच्च) એક અનાનુપૂવી દ્રવ્યતી અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે. તેા (બ્રજ્રલ્સમળુક્રોસેળ) અનાનુપૂવી દ્રવ્ય અજઘન્ય અને અનુ ત્રૃષ્ટ કાળની અપેક્ષાએ એક સમય સુધી રહે છે. (નાળા દ્વ્લાદ્રં વ્દુच્च સહ્વદ્વા) અને અનેક દ્રગ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા અનાનુપૂવી દ્રવ્યાની સ્થિતિ સાવ'ક લિક છે. કારણ કે લાકના દરેક પ્રદેશમાં તેમના સદ્ભાવ રહે છે.

પ્રશ્ન-(अवत्तगदव्वाणं पुच्छा) અવક્તવ્યક દ્રવ્યોના વિષયમાં પછુ એવે। પ્રશ્ન પૂછવામાં આવ્યા છે કે નૈગમગ્યવહાર નયસ મતં અગ્ક્રતવ્યક દ્રવ્ય કાળની ઋપિક્ષાએ કેટલા સમય સુધી રહે છે !

## भ उयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३४ अन्तरद्वारनिरूपणम्

नानाद्रव्याणि तु मतीत्य सर्वकालम्, लोकस्य मतिपदेशे तेषां सम्रावात् । अव-क्तव्यकद्रव्याणि तु एकं द्रव्यं मतीत्य अजघन्यानुत्कर्षेण द्वौ समयौ तिष्ठन्ति । नानाद्रव्याणि मतीत्य तु सर्वकालम् । लोकस्य मतिपदेशे तेषां सर्वौदावस्थानात् ॥ एकसमयस्थितिकस्यैवानानुपूर्वीत्वं, द्विसमयस्थितिकस्यैवावक्तव्यकत्वमभ्युपगम्य-तेऽतो नानयोर्द्वयोर्विषये जघन्योत्कृष्टचिन्तासंभव इति भावः ॥मू० १३३॥

अथान्तरद्वारमाइ----

मूलम्-णेगमववहाराणं आणुपुत्वीदवाणमंतरं कालओ केव-चिचरं होई? एगं दवं पडुच्च जहन्नेणं एगं समयं, उक्कोसेणं दो समया। नाणादवाइं पडुच्च णरिथ अंतरं। णेगमववहाराणं अणाणुपुच्वीदव्वाणमंतरं कालओ केवच्चिरं होई? एगं दव्वं पडुच्च जहन्नेणं दो समया, उक्कोसेणं असंखेड्जं कालं णाणा-दब्वाइं पडुच्च णरिथ अंतरं। णेगमववहाराणं अवत्तव्वगदव्वाणं

उत्तर — (एगं दब्बं पडुच्च अजहण्णमणुक्कोसेणं दो समया णाणा दब्बाइं पडुच्च सब्बद्धा) एक द्रव्य की अपेक्षा करके अजघन्य और अनु-श्कृष्ट से अवक्तव्यक द्रव्य दो समय तक रहते हैं। और नाना द्रव्यों की अपेक्षासे सबकाल रहते हैं। क्योंकि लोक के प्रतिप्रदेश में इनका सर्वदा अवस्थान रहता है। एक समय की स्थिति वालां द्रव्य अनानुपू-र्ची है और दो समय की स्थितिवाला द्रव्य अवक्तव्यक है इसलिये इन दोनों के विषय में जघन्य और उस्कृष्ट को लेकर विचार नहीं किया गया है॥ सू० १३३॥

ઉત્તર-(एવં વચ્વં પદુच્च अज्ञइण्णमणुक्को सेणं दो समया, णाणा द्व्वाइं पદुच्च सब्दद्धा) એક દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તે અજધન્ય અને અનુત્કૃષ્ટ કાળની અપેક્ષાએ અવક્તવ્યક દ્રવ્ય બે સમય સુધી રહે છે. અને તે અનેક દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તા અવક્તવ્યક દ્રવ્યાની સ્થિતિ સાર્વકાલિક છે, કારણ કે લોકના દરેક પ્રદેશમાં તેમના સદા સદ્ભાવ રહે છે. એક સમયની સ્થિતિવાળું દ્રવ્ય અનાનુપૂર્વી રૂપ છે અને બે સમયની સ્થિતિવાળું દ્રવ્ય અવક્તવ્યક રૂપ છે. તે કારણુ તે અન્ને જઘન્ય અને ઉત્કુષ્ટની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવ્યા નથી. ાાસૂ ગુરા થળ ઉર



402

# भनुयौगद्वारसूत्रे

पुच्छा, एगं दब्वं पडुच्च जहण्णेणं एगं समयं, उक्कोसेणं असं-खेडजं कालं। णाणादब्वाइं पडुच्च णत्थि अंतरं। भाग भाव अप्पाबहुं चेव जहा खेत्ताणुपुब्वीए तहा भाणियब्वाइं जाव से तं अणुगमे। से तं णेगमववहाराणं अणोवणिहिया काला-णुपुब्वी ॥सू० १३४॥

छाया-नैगमव्यवहारयोः आनुपूर्वीद्रव्याणामन्तरं कालतः कियच्विरं भवति ? एकं द्रव्यं मतीस्य जधन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण द्वौ समयौ । नानाद्रव्याणि मतीस्य नास्ति अन्तरम्। नैगमव्यवहारयोरनानुपूर्वीद्रव्याणामन्तरं कालतः किय-च्चिरं मवति ? एकं द्रव्यं मतीत्य जघन्येन द्वौ समयौ उत्कर्षेण असंख्येयं कालम्। नानाद्रव्याणि मतीत्य नास्ति अन्तरम् । नैगमव्यवहारयोरवक्तव्यकद्रव्याणां पृच्छा। एकं द्रव्यं मतीत्य जघन्येनैकं समयम्, उत्कर्षेणासंख्येयं कालम् । नानाद्रव्याणि मतीत्य नास्ति अन्तरम् । भागोभाबोऽल्पबहुत्वं चैव यथा क्षेत्रानुपूर्व्या तथा भणित-च्यानि,यावत्सोऽसावनुगमः। सेषा नैगमव्यवहारानीपनिधिकीकालानुपूर्वी तथा भणित-

टीका—' णेगमववहारःणं ' इत्यादि—

नैगमव्यवद्दारसम्मतानामानुपूर्वीद्रव्याणामन्तरं कालतः कियव्चिरं भवति ? इति मन्नः । उत्तरयति∻एकं द्रव्यं मतीस्यानुपूर्वीद्रव्याणामन्तरं कालतो जघन्ये-

अब सूत्रकार अन्तरद्वार की प्ररूपणा करते हैं।

"णैगमववहारणं" इत्यादि ।

दाब्दार्थ---(णेगमबवहाराणं) नैगमव्यवहारनयसंमत (आणुपुब्वी दब्वाणं) समस्त आनुपूर्वीद्रव्यों का (अंतरं) अंतर (कालओ) काल्की अपेक्षा से (कियच्चिरं) कितने समयका होता है ?

उत्तर—(एगं द्व्वं पडुच्च) एक द्रव्य की अपेक्षा छेकर (जहन्नेणं) आनुपूर्वीद्रव्यों का अंतर-विरहकाल्र-जघन्य से (एगं समयं) एक समय का

હવે સંત્રકાર અન્તરદ્વારની પ્રરૂપણા કરે છે-

" णेगमवबहाराणं " ७त्याहि---

શબ્દાર્થ (णेगमववहाराणं) નૈગમવ્યવહાર નયસ મત (आणुपुब्वो दब्वाणं) સમસ્ત આનુપ્વી દ્રવ્યાનું (अंतरं) અ તર (વિરહેકાળ) (कालओ) કાળની અપેક્ષાએ (कियच्चिरं) કેટલા સમયનું હાય છે?

ઉત્તર–(एगं दव्वं पडुच्घ) એક કબ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તે**। (बहण्णेणं) આનુપૂર્વા<sup>\*</sup> દ્રબ્યાનુ** જઘન્ય અ'તર–જઘન્ય વિરહકાળ–(एगं

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३४ अन्तरद्वारनिरूपणम्

नैकं समयं भवति, उत्कर्षेण तु द्वौ समयौ । नानाद्रव्याणि मतीस्य तु नास्ति अन्तरम् । अयं भावः-व्यादिसमयस्थितिकं विवश्चितं किंचिदेकमानुपूर्वीद्रव्यं तं परिणामं परित्यज्य परिणामान्तरेण समयमेकं स्थित्वा पुनःपूर्वेक्तिनैव परिणामेन त्र्यादि समयस्थितिकं जायते तदा जधन्यत एकं समयमन्तरं भवति। यदा तदेव द्रव्यं द्रौ समयौ परिणामान्तरेण स्थित्वा पुनस्तेनैच परिणामेन त्र्यादि सम-यस्थितिकं जायते तदा तत्रोत्कर्षतो द्वी समयौ अन्तरं भवति। यदि पुनः परिणामान्तरेण क्षेत्रादिभेदतः समयद्वयात् परतोऽपि तिष्ठेत् तदा तत्राऽप्यानुः और (उक्कोसेणं) उत्कृष्ट से (दो समया) दो समय का होता है। (नाणाद्व्वाइं पडुच्च) तथा नाना द्रव्यों की अपेक्षा छेकर इनमें (णस्थि अंतर) अंतर नहीं है) तात्पर्य इसका इस प्रकार से है कि त्र्यादि समय की स्थितिवाला कोई विवक्षित एक आनुपूर्वीद्रव्य आनु-पूर्वीरूप अपने परिणाम को छोडकर के किसी दूसरे परिणाम से एक समय तक परिणमित रहकर पुनः उसी परिणाम से श्यादिसमय की स्थितिवाला बन जाता है तो ऐसी स्थिति में जघन्य से वहां अंतर एक समय का होता है। और जिस समय वही द्रव्य दो समय तक परि-णामान्तर से परिणमित बना रहकर फिर बाद में उसी परिणाम से त्र्यादिसमय की स्थितिबाला बनता है तो ऐसी द्ञा में वहां उस्कृष्ट से दो समय का अन्तर माना जाता है। यदि परिणामान्तर से परिणमित बना हुआ वह द्रव्य क्षेत्रादि संबन्ध के भेद से दो समय से अधिक

સમયં) એક સમયતું અને (उक्कोसेणं) વધારમાં વધારે અંતર (શે સમયા) બે સમયતું હોય છે. (णाणादघ्वाइं इइच्च) અનેક દ્રવ્યોની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તો (ળસ્થિ ઝંતરં) અંતર (વિરહકાળ) નથી આ કથનતું તાત્પર્ય એ છે કે ત્રચુ આદિ સમયની સ્થિતિવાળું દ્રવ્ય પોતાના આનુપૂર્વાં રૂપ પરિણામને છેાડીને ઠાઇ અન્ય પરિણામ રૂપે એક સમય સુધી પરિણ-મિત રહીને કરી ત્રઘુ આદિ સમયની સ્થિતિવાળા આનુપૂર્વાં દ્રવ્ય રૂપે પરિણમિત થઈ જતું હેાય, તો એવી પરિસ્થિતિમાં ત્યાં જઘન્ય અન્તર (વિરહકાળ) એક સમયના ગણાય છે. પણ ત્રણ આદિ સમયની સ્થિતિવાળું કાઇ આનુપૂર્વાં દ્રવ્ય પાતાના આનુપૂર્વાં રૂપ પરિણામને છેાડીને કાઇ અન્ય પરિણામ રૂપે બે સમય સુધી પરિણમિત રહીને કરી ત્રણ આદિ સમયની સ્થિતિવાળા આનુપૂર્વાં દ્રવ્ય રૂપે પરિણમિત થઈ જતું હાય, તો એવી પરિસ્થિતિમાં ત્યાં ઉત્કૃષ્ટ અન્તર બે સમયનું ગણાય છે. જો અન્ય પરિણામ રૂપે પરિણમિત થયેલું તે આનુપૂર્વાં દ્રવ્ય ક્ષેત્રાદિ સંબંધના લેદથી બે સમય

498

**अनुयोगद्वार**स्वे

. પટવ

पूर्वीत्वमनुमवेत्, ततोऽन्तरमेव न स्यात्। नानाद्रव्याणि मतीस्य तु नास्स्यन्तरम्, त्रिसमयस्थितिकद्रव्याणां लोके सर्वदा सद्भावादिति। तथा--नैगमव्यवहारसम्म-तानामनानुपूर्वीद्रव्याणां काल्नतः कियच्चिरमन्तरं भवति १ इति प्रश्नः । उत्तरयति--एकं द्रव्यं प्रतीत्य जघन्येन द्वौ समयौ अन्तरम्, उत्कर्षतः असंख्येयं काल्णम्। नाना-द्रव्याणि प्रतीत्य तु नास्ति अन्तरम् । अयं भावः एकं द्रव्यं प्रतीस्य एकसमय-

समय तक भी रहता है तो उस समय वह उस स्थिति में भी आनु-पूर्वी स्वका अनुभवन करता है और इस स्थिति में वहां अन्तर ही नहीं आता है। नाना द्रव्यों की अपेक्षा से जो अन्तर नहीं कहा है उसका कारण यह है कि जिसमय की स्थितिवाछे कोई न कोई द्रव्य लोक में सर्वदा रहते ही हैं।

प्रइन — (णेगमववहाराणं अणाणुपुध्वीद्व्वाणं अंतरं कालओ के षच्चिरं होई) नैगमव्यवहारनयसंमत अनानुपूर्वीद्रव्यों का अन्तर का ल की अपेक्षा कितनेक समय का होता है ?

उत्तर---( एगं दब्द पडुच्च ) एक द्रव्य की अपेक्षा छेकर (जहन्ने णं) जघन्य से (दो समया ) दो समय का और ( उक्कोसेणं ) उस्कृष्ट से (असंखेज्जं कालं ) असंख्यातकाल का अन्तर होता है। ( णाणादव्वाइं पडुच्च णस्थि अंतरं ) तथा नानोडव्यों की अपेक्षा करके अन्तर नहीं

કરતાં અધિક સમય સુધી પણુ રહે તે৷ તે પરિસ્થિતિમાં પણુ ત્યારે તે આનુ-પૂર્વાં ત્વને৷ અનુભવ કરે છે, અને આ સ્થિતિમાં ત્યાં અંતર જ સંભવી શકતું નથી વિવિધ દ્રવ્યાેની અપેક્ષાએ અંતર (વિરહકાળ)ને৷ અનાવ જ કહેવાનું કારણુ એ છે કે ત્રણુ સમયની સ્થિતિવાળાં કાેઈને કેે.ઇ દ્રવ્યે৷ લાેકમાં સર્વદા માેજદ જ રહે છે.

પ્રશ્न-(णेगमववहाराणं अणाणुपुब्वी दव्वाणं अंतरं कालओ केवल्चिरं होई?) नैंગમબ્યવહાર નયસ'મત અનાનુપૂર્વા દ્રબ્ધાનું અ'તર કાળની અપેક્ષાએ કેટલા સમયનું હાય છે ?

ઉત્તર-(एगं दब्वं पडुच्च) એક અનાનુપૂર્વી દ્રબ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તેા (जहन्नेणं दो समया) જધન્ય અન્તર (ઓછામાં એાછે વિરહકાળ) બે સમયનું (उक्कोसेणं असंखेडजं काਲं) ઉત્કૃષ્ટ અ'તર (વધારેમાં વધારે વિરહકાળ) અસ'ખ્યાત કાળનું હાય છે. (णाणादब्वाइं पडुच्च णस्थि અંતરં) અનેક દ્રબ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તા અંતર (વિરહ-કાળ) હાતું નથી આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાશે છે-એક સમયની સ્થિતિ-

421

अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १३४ अन्तरद्वारनिरूपणम्

स्थितिकान्यनामुपूर्वीद्रव्याणि यदा परिणामान्तरेण समयद्वयमनु सूय पुनः पूर्वामेव स्थिति लभेरन् तदा जघन्यतः समयद्वयमन्तरं लभ्यते । यदि तु परिणामान्तरेण एकमेव समयं तिष्ठेयुस्तदा अन्तरमेव न भवति, तत्राप्यनानुपूर्वीत्वस्यैव सद्भावात् । अथ समयद्वयात्परतो यदि परिणामान्तरेण तिष्ठेयुस्तदा जघन्यत्वमेव न स्थात् । यदा तु तान्येष द्रव्याणि असंख्येयं कालं परिणामान्तरेण स्थित्या पुनरेकस्थितिकं परिणामं लभेरन्, तदा उत्कुष्टतोऽसंख्येयं कालमान्तरं भवति । ननु अन्यान्यद्वत्र्य क्षेत्रसम्बन्धेऽनन्तमपि कालम् अन्तरं भवितुमईति, ततः कथमुक्तम् ' उक्कोसेणं

होता है। इसका भाव यह है कि एक समय की स्थितिवाले अनानु-पूर्वी उच्प जिस समय दूसरे परिणाम से दो समय तक परिणमित बने रहते हैं और बादमें पुनः उसी अपनी पूर्व स्थिति में आजाते हैं तब वहां जघन्य से दो समय का अन्तर माना जाता है। और यदि वे परि-णामान्तर से परिणमित बने हुए एक समय तक ही रहते हैं तो ऐसी दशा में वहां अन्तर ही नहीं होता है क्यों कि उसस्थिति में भी वहां अनानुपूर्वी स्व का सद्भाव है। और यदि वे दो समय के बाद तक भी परिणामान्तर से परिणमित बने रहते हैं तो वहां जघन्यता नहीं मानी जाती है। और जब वे ही द्रव्य असंख्यात काल तक परिणामान्तर से परिणमित रहकर पुनः एक स्थिति वाले अपने परिणाम को पाते हैं - तब उस्कृष्ट से असंख्यात काल अन्तर होता है।—

વાળું કાઇ એક અનાનુપૂર્વી દ્રબ્ય જ્યારે અન્ય પરિણામ રૂપે પરિણમિત થઈને એ સમય સુધી તે પરિણામ રૂપે પરિણમિત થયેલું રહીને ત્યાર બાદ પાતાની એજ પૂર્વ સ્થિતિમાં આવી બાય, તાે એવી સ્થિતિમાં ત્યાં જવન્ય. વિરહકાળ એ સમયના ગણાય છે. અને જો તે એક સમય સુધી જ અન્યા પરિણામ રૂપે પરિણમિત થયેલું રહે છે, તાે એવી પરિસ્થિતિમાં ત્યાં અંતર જ હાેતું નથી, કારણુ કે એવી દશામાં તે દ્રબ્યમાં અનાનુપૂર્વા ત્વના સદ્દભવ જ રહે છે. અને છે સમય બાદ પછુ જો અન્ય પરિણામ રૂપે પરિણમિત થયેલું જ રહે, તાે ત્યાં જઘન્યતા માનવામાં આવતી નથી પરન્તુ જો તે દ્રબ્ય અસંખ્યાત કાળ સુધી અન્ય પરિણામ રૂપે પરિણમિત થયેલું ક્રીને, ત્યાર બાદ એક સમયની સ્થિતિવાળા પાતાના પૂર્વ પરિણામને પ્રાપ્ત કરે તાે એવી પરિસ્થિતિમાં તે અનાનુપૂર્વી દ્રબ્યના ઉત્કુષ્ટ વિરહકાળ અસંખ્યાતકાળના ગણાય છે.



अनुयोगद्वारसूत्रे

असंखेडजं कालं ' इति ? इति चेदाइ-कालानुपूर्वी प्रक्रमात् कालस्यैवात्र माधान्यं विवक्षितम् , यदि चात्र अन्यान्यद्रव्यक्षेत्रसंबन्त्वादन्तरकालवाहुल्यं क्रियते, तदा तद द्वारेणैवान्तरकालस्य बहुत्वं स्यात् , तदा द्रव्यक्षेत्रयोरेव माधान्यं स्यात् न तु कालस्य । तस्मादेकस्मिन्नेव परिणामन्तरे यावान् कश्चिदुत्हुब्टः कालो लभ्यते स एवान्तरे चिन्त्यते, स चासंख्येय एव । ततः परमेकेन परिणामेन वस्तुनोऽ-बस्थानस्यैव निषिद्धत्वात् । इदं च सूत्रस्य विवक्षावैविचित्र्यात् सर्वं पूर्वम्रुत्तरत्र

शंका--अन्य२ द्रव्य और क्षेत्र के साथ संयन्ध होने पर अनन्त-काल का भी अन्तर हो सकता है, तो फिर मुत्रकार ने ''उक्कोसेण असंखेज्ज कालं '' ऐसा क्यों कहा ?

શંકા-ઝુદાં ઝુદાં દ્રવ્ય અને ક્ષેત્રની સાથે સંખંધ થતા હાય તા અન-તકાળનું પણ અંતર સંભવી શકે છે. છતાં સૂત્રકારે ઉત્કૃષ્ટ અંતર અસંખ્યા-તકાળનું શા કારણે કહ્યું છે !

ઉત્તર-કાલાનુપૂર્વી નું પ્રકરણ ચાલતું દેાવાને કારણે અહીં કાળમાં જ પ્રધાનતા માનીને કથન કરવામાં આવ્યું છે. જો અહીં જુદાં જુદાં દ્રવ્ય અને ક્ષેત્રના સંબંધને લીધે અંતરકાળમાં બાહુલ્ય માનવામાં આવે, તા તે બાહુલ્ય તૈમાં દ્રવ્ય અને ક્ષેત્રના દ્વારા જ આવેલું માનવું પડશે જો એ પ્રમાણે કર-વામાં આવે તા કાળની પ્રધાનતાને બદલે દ્રવ્ય અને ક્ષેત્રની જ પ્રધાનતા માનવાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થશે તેથી એક જ પરિણામાન્તરમાં જેટલા ઉત્કુ-વ્ટકાળ થાય છે, તેને જ ઉત્કૃષ્ટ અંતર રૂપ માનવામાં આવે છે, અને તે ઉત્કૃષ્ટ અંતર ઉપર બતાવ્યા પ્રમાણે અસંખ્યાતકાળનું જ હાેય છે. ત્યાર બાદ (અસંખ્યાત કાળ બાદ) વસ્તુ એક પરિણામ રૂપે અવસ્થિત (માજૂદ) રહેવાના જ નિષેધ છે. આ સમસ્ત કથન, સ્વની વિવક્ષાની વિચિત્રતાને દીધે, એવી રીતે અદીં લગાડવું જોઈએ કે આગમના આગળપાછળના કથ-

'મટર

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३४ अम्तरद्वारनिरूपणम्

पागमाविरोधेन भावनीयम् । नानाद्रव्याण्याश्चित्य तु नास्त्यन्तरम्, लोकस्य मतिमदेशे सर्वदा तस्य सद्भावादिति । तथा-नैगमव्यवहारसम्मतानामवक्तव्यक-द्रव्याणामपि अन्तरविषये पृच्छा=मक्षोऽनानुपूर्वीवद् बोध्यः । उत्तरस्तु-एकं द्रव्यं मतीत्य जधन्येनैकं समयमन्तरम्, उस्कर्षेण असंख्येयं काल्यम् । नानाद्रव्याणि मतीत्य नास्ति अन्तरमिति । अयं मावः - द्विसमयस्थितिकत्वमेव यदा लभते तदा परिणामान्तरेण समयमेकं स्थित्वा ततः पुनर्द्विसमयस्थितिकत्वमेव यदा लभते तदा आवे इस प्रकार लगा लेना चाहिये । नानाद्रव्यों की अपेक्षा करके जो अन्तर नहीं कहा गया है उसका कारण यह है कि लोक के प्रति प्रदेश में सर्वदा उसका सद्भाव रहा करता है । (णेगमववहाराणं अवत्त-ध्वगदन्वाणं पुच्छा) नैगमव्यवहारनयसंमत अवक्तव्यक द्रव्यों के अन्तर के विषय में प्रदन-अनानुपूर्वीद्रव्य की तरह ही जानना चाहिये ।

उसर-उसका इस प्रकार से हैं~(एगं दब्वं पडुच्व) एक अवक्त-व्यक द्रव्य की अपेक्षा करके (जहण्णेणं) जघन्य से अन्तर (एगं समयं) एक समय का है और (उकोसेणं) उत्कृष्ट से अन्तर (असंखेडजं कालं) असंख्यात काल का है। तथा (णाणादव्वाइं पडुच्च णस्थि अंतरं) नाना द्रव्यों की अपेक्षा से अन्तर नहीं है। इसका तास्पर्य यह है कि दो समय की स्थितिवाला कोई अवक्तव्यक द्रव्य परिणामान्तर से परि-

નમાં કાઇ વિરાધ સંભવે નહીં અનેક અનાનુપ્વી દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ અંતર-વિરહકાળ-ના અભાવ કહેવાનું કારણ એ છે કે લાકના પ્રત્યેક પ્રદેશમાં તેના સદા સદ્ભાવ જ રહ્યા કરે છે.

પ્રશ્ન-(णेगमववहाराणं अवत्तवगदच्वाणं पुच्छा) નૈગમવ્યવહાર નયસંમત અવક્તવ્યક દ્રવ્યાના અંતરના વિષયમાં પછુ અનાનુપૂર્વા દ્રવ્યના જેવા જ પ્રશ્ન સમજવા.

ઉત્તર-(एग दर्ब्व पहुच्च) એક અવક્તવ્યક દ્રવ્યની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તાે (जहण્णેળં एगं समयं) જઘન્યની અપેક્ષાએ એક સમયનું, અને (ઇક્કોસેળ અસંક્ષેક્ત્રં ક્રારું) ઉઃકુબ્ટની અપેક્ષાએ અસંખ્યાત કાળનું અંતર હાેય છે. એટલે કે એાછ.માં આછે એક સમયના અને વધારેમાં વધારે અસંખ્યાત કાળના વિરહકાળ હાેય છે. (ળાળાદગ્વાદ્ પદુચ્ચ ળસ્થિ અંતરં) વિવિધ અવક્તવ્યક દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે, તા વિરહકાળ રૂપ અંતરના અભાવ હાય છે.

હવે આ કથનના ભાવાર્થ બતાવવામાં આવે છે, ધારા કે બે સમયની સ્થિતિવાળું કાઇ અવક્રતબ્યુક દ્રબ્ય પાતાના પરિણામના ત્યાગ કરીને ફાઈ

# भनुयोगहारस्ते

468

जघन्यत एकं समयमन्तरम् । यदा च परिणामान्तरेणासंख्येयं कालं स्थित्वा ततः पुनर्द्विसमयस्थितिकत्वं लगते तदा उरकर्षेण असंख्येयं कालमन्तरं मवति। -अनानुपूर्व्यां यथाऽऽक्षेपपरिदारौ तथाऽत्रापि बोध्यौ । तथा-नानाद्रव्याणि मतीस्य ह नास्ति अन्तरम्, लोके सर्वदा तेषां सद्भावात् । इत्थमन्तरद्वारमुत्त्वा सम्प्रति-भागद्वारं भावद्वारमल्पबहुत्वद्वारं च बक्तुकाम आह-'भाग-भाव अल्पाबहुं चेव' इत्यादि । अयं भावः-अत्रापि भागद्वारं क्षेत्रानुपूर्वीवद बोध्यम् । क्षेत्रानुपूर्व्यौ ययाऽऽनुपूर्वीद्रव्याणि शेषद्रव्यापेक्षयाऽप्तंख्येयेभौगैरधिकानि, शेषद्रव्याणि तद-षेक्षयाऽसंख्येयभागन्यूनानि तथाऽत्रापि बोध्यम् । इदमत्र बोध्यम्-अनानुपूर्वींद्रव्यं णमित हुआ एक समय तक रहता है और बाद में फिर वह दो समय की अपनी पूर्वस्थिति को प्राप्त कर छेता है तब इस स्थिति में विरहकाल जघन्यरूप से एक समय का माना जाता है और जब दो समय की स्थितिवाला कोई अवक्तव्यक द्रव्य परिणामान्तर से परिणमित असं-ख्यात काल तक बना रहकर फिर दो समय की अपनी पूर्वस्थिति में आ जाता है तब इस द्शा में वहां उसका अन्तर असंख्यात काल का माना जाता है। अनानुपूर्वी में जिस प्रकार से आक्षेप और उसका परिहार किया गया है उसी प्रकार से यहीं पर भी अक्षेप और उसका परिहार उसी पद्धति से किया गया जानना चाहिये। तथा नाना अव-क्तव्यक द्वव्यों की अपेक्षा जो अन्तर नहीं कहा गया है असका कारण यह है कि लोक में सर्वदा अवक्तव्यक द्रव्यों का सद्भाव रहता है। (भाग, भाव, अप्पायहुं चेव जहा खेत्ताणुपुन्बीए तहा भाणिपन्वाइं

અન્ય પરિણામ રૂપે પરિણમિત થઇ જાય છે. ત્યાર ભાદ તે એક સમય સુધી એજ દશામાં રહીને કરી બે સમયની પોતાની પૂર્વંસ્થિતિને પ્રાપ્ત કરી લે છે. તા એવી પરિસ્થિતિમાં જધન્ય વિરહકાળ એક સમયના ગણાય છે. પરન્તુ ક્રોઈ અવક્તવ્યક દ્રવ્ય અન્ય પરિણામ રૂપે પરિણમિત થઇને અસંખ્યાત ઠાળ સુધી તે અન્ય પરિણામ રૂપે જ રહીને ત્યાર બાદ બે સમયની પોતાની પૂર્વંસ્થિતિમાં આવી જાય છે, તાે એવી પરિસ્થિતિમાં તે અવક્તવ્યક દ્રવ્યનું ઉદ્દુષ્ટ અંતર અસંખ્યાત કાળનું માનવામાં આવે છે. અનાનુપૂર્વાંમાં જે પ્રકારની શંકા ઉઠાવવામાં આવી છે તે પ્રકારની શંકા અહીં પણ ઉઠાવી શકાય છે આ શંકાનું ત્યાં જે પ્રકારે નિવારથ્યુ કરવામાં આવ્યું છે એજ પ્રકારે અહીં પથુ નિવારથ્યુ કરી શકાય છે,

વિવિધ દ્રવ્યાની અપેક્ષાએ અંતરના અભાવ કહેવાનું કારણ એ છેકે દ્વાકમાં અવસ્તવ્યક દ્રવ્યોના સદ્દા સદ્દભાવ રહે છે. (માળ, માથ, અલાવદ્વ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३४ अन्तरद्वारनिरूपणम्

لولاله

दि पकसमयस्थितिलक्षणमेकं स्थानं लभते, भवक्तव्यकद्रव्यं तु दिसमयस्थितिलक्ष णमेकं स्थानं छमते । आनुपूर्वीद्रव्यं तु त्रिसमयचतुःसमयपत्र्यसमयस्थितिलक्षणानि स्थानान्यारभ्यासंख्येयस्थितिलक्षणपर्यन्तेषु स्थानेषु एकैकं स्थानं लभते । इत्थं मानुपूर्वीद्रव्यं द्वेषद्रव्यापेक्षयाऽसंख्येयभागाधिकम् । द्वेषद्रव्याणि तद्षेक्षयाऽसं-

जाब से तं अणुगमें) भागदार, भावदार और अल्पबहुरबदार क्षेत्रानु पूर्वी की तरह यहां पर भी जानना चाहिये। अर्थात् क्षेत्रानुपूर्वी में जैसे समस्त आनुपूर्वी द्रव्य द्येष द्रव्यों की अपेक्षा असंख्यात भागों से अधिक-असंख्यात्रगुणित-माने गये हैं और द्येष द्रव्य-अनानुपूर्वी एवं अवक्तव्यक द्रव्य-इनकी अपेक्षा असंख्यातभागन्यून माने हैं उसी प्रकार यहां पर भी भागदार के विषय में कथन जानना चाहिये। यहां पेसा जानना-अनानुपूर्वी द्रव्य एक समय की स्थितिरूप एक स्थान को मास करता है और जो अवक्तव्यक द्रव्य है वह दिसमय की स्थिति-इप एक स्थान को पाता है, तथा जो आनुपूर्वी द्रव्य है, वह तीन समय, चार समय पांच समय की स्थितिरूप स्थानों से लेकर असंख्यात समय तक की स्थितिरूप स्थानों में एक एक स्थान को प्राप्त करता है। इस प्रकार आनुपूर्वी द्रव्य द्येष द्वयों की अपेक्षा असंख्यात मानों से अधिक

**વેવ જદા સેત્તાળુપુ**ચ્વીપ તहા માળિયચ્વાદં જાવ સે તં ઘળુગમે) ભાગ્દાર, ભાવદ્વાર અને અલ્પખહુત્વદ્વારનું કથન ક્ષેત્રાનુપૂર્વીંની જેમ જ અહીં પદ્ સમજવું નેઇએ એટલે કે ક્ષેત્રાનુપૂર્વીંમાં જેવી રીતે સમસ્ત આનુપૂર્વાં દ્રવ્યને બાકીનાં ક્રવ્યા કરતાં અસંખ્યાતગણું કહેવામાં આવ્યું છે, અને બાકીનાં દ્રવ્યોને (અનાનુપૂર્વીં અને આપક્તવ્યક દ્રવ્યાને) આનુપૂર્વી દ્રવ્યા કરતાં અસંખ્યાત ભાગપ્રમાણ કહેવામાં આવેલ છે, એજ પ્રમાણે અહીં પદ્ય ભાગદારના વિષયમાં કથન ગ્રહણ થવું નેઈએ આ કથનનું વધુ સ્પન્ટીકરણ નીચે પ્રમાણે સમજતું.

અનાનુપૂર્વા દ્રબ્ય એક સમયની સ્થિતિ રૂપ એક સ્પાનને પ્રાપ્ત કરે છે, અને જે ચ્યવક્તવ્યક દ્રબ્ય છે તે એ સમયની સ્થિતિ રૂપ એક સ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે, તથા જે આનુપૂર્વા દ્રબ્ય છે તે ત્રજ્ઞ, ચાર, પાંચ આદિ સમન્ યની સ્થિતિ રૂપ સ્થાનેતથી લઈને અસંખ્યાત સમય પર્યન્તની સ્થિતિ રૂપ સ્થાનેામાંના એક એક સ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે. આ પ્રકારે આનુપૂર્વા દ્રબ્ય બાકીનાં બે દ્રબ્યો કરતાં અસંખ્યાતગશ્હું અધિક સંભવી શકે છે અને બાકીના સબ ઉપ

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

स्येयमागन्युनानीति । तथा-प्रावद्वारे आनुपूर्व्यनानुपूर्व्यवक्तव्यकानां त्रयाणामपि इण्पाणां सादिपारिणामिकभाववर्त्तित्वं पूर्ववद् बोध्यम् । तथा-एपां अयाणां द्रञ्याणामल्पवद्भुत्वद्वारमेवं वोध्यम्−अवक्तव्यकद्रव्याणि हि सर्वस्तोकानि, तेषां स्वमानत एव स्तोकत्वात् । अनानुपूर्वीद्रव्याणि तु ततो विशेषाधिकानि, अनानु-पूर्वीद्रव्याणामवक्तव्यकद्रव्यापेक्षया विशेषाधिकस्वात् । आनुपूर्वीद्रव्याणि तु उक्तो-मयद्रव्यापेक्षया असंख्येयभागाधिकानि । असंख्येयभागाधिकत्वं त्वेषाम् उपरि-भागद्वारे निर्दिष्टं तथैवात्राऽपि बोध्यम्। भागादि विषये क्षेत्रानुपूर्वीवत् सर्व बोध्यमिति । इत्यं नैगमव्यवहारसम्मताऽनौपनिधिकी काळानुपूर्वीवत् उपसंहतेति लभ्य होता है। और रोष दो द्रन्य उसकी अपेक्षा असंख्यातभागन्यून रूभ्य होते हैं। भावद्वार में आनुपूर्वी, अनानुपूर्वी और अवक्तव्यक ये तीनों भी द्रव्य पूर्व के जैसे सादि पारिणामिक भाववर्ती हैं। तथा-इन तीनों द्रव्यों का अल्पबहुत्वद्वार इस प्रकार से जानना चाहिये-समस्त अवक्तव्यक द्रव्य स्वभाव से ही कम होने से दोघ दो द्रव्यों की अपेक्षा से कम हैं। अनानुपूर्वी द्रब्ध अवक्तव्यक द्रव्यों की अपेक्षा से कुछ-विद्योष अधिक हैं। तथा जो आनुपूर्वी द्रव्य हैं दे इन दोनों ह्रग्यों की अपेक्षा असंख्यात गुणा अधिक हैं। असंख्यात भागा-विकता जिस प्रकार से उपर भागदार में प्रकट की गई है उसी प्रकार से यहां पर भी जानना चाहिये। तात्पर्य कहने का यह है कि इन भागादिवारों के विषय में सब कथन क्षेत्रानुपूर्धी की तरह ही जानना बाहिये। इस प्रकार (जाब से तं अ.) यावत् यह अनुगम का स्वरूप

એ પ્રકારનાં દ્રવ્યા આનુપ્વી' દ્રવ્યા કરતાં અસ'ખ્યાત ભાગપ્રમાણુ ન્યૂન દેહાઇ શકે છે.

ભાવદ્વારમાં આનુપૂવી અને અવક્તવ્યક, આ ત્રણે દ્રવ્યાને આગળ કહ્યા પ્રમાણે સાદિપારિણામિક ભાવવતી કહ્યાં છે.

આ ત્રણેના અકપબહુત્વદ્વારનું કથન આ પ્રમાણે સમજવું-સમસ્ત અવક્રતવ્યક દ્રવ્ય સ્વાક્ષાવિક રીતે જ એાજી દોવાને કારણે બાઠીનાં અન્ને દ્રવ્યા કરતાં એાછું છે. અવક્રતવ્યક દ્રવ્યા કરતા અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા વિશેષા ધિક કે અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા અને અવક્રતવ્યક દ્રગ્યા કરતાં આનુપૂર્વી દ્રવ્ય ચિક કે અનાનુપૂર્વી દ્રવ્યા અને અવક્રતવ્યક દ્રગ્યા કરતાં આનુપૂર્વી દ્રવ્ય અસ'ખ્યાત ભાગપ્રમાણ અધિકતાનું સ્પષ્ટીકરણ ઉપર ભાગદ્વારમાં જે પ્રમાણે કરવામાં આવ્યું છે તે પ્રમાણે અહીં પણ સમજી દેવું આ સમસ્ત કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે આ ભાગાદિ દ્વારાના વિષયમાં સમસ્ત કથન ક્ષેત્રાનુપૂર્વીના જેવું જ સમજવું (जाब લે તં ત્રણુંગમે) '' આ પ્રકારનું અનુગમનું સ્વરૂપ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३५ अनौपनिधिकीकालानुपूर्वीनिरूपणम् ५८७

सूचयितुमाइ−' से तं ' इत्यादि । सेेेेेेेेेेेेेेेेेेे सेेंगा नैगम⇒पत्रदारसम्मता अनीपनिधिकी कालानुपूर्वी ‼सू० १३४॥

अथ संग्रहनयमतेन अनौरनिधिकीं काळानुपूर्वीमाइ----

मुल्म्-से किं तं संगहस्स अणोवणिहिया कालाणुपुब्वी ? संगहस्स अणोवणिहिया कालाणुपुब्वी पंचविहा पण्णत्ता, तं जहा-अत्थपयपरूवणया, भंगसमुक्तित्तणया, भंगोवदंसणया, समोयारे, अणुगमे ॥सू०१३४॥

छाया-अथ का सा संग्रहस्य अनौपनिधिकी काळानुपूर्वी ? संग्रहस्य अनौ है। इसको समाप्त होते ही नैगमव्यवहारनयसंमत अनौपनिधिकी काला-नुपूर्थीका यह प्रकरण समाप्त हो रहा है इस बात को सूचित करने के लिये सूत्रकार कहते हैं कि (से तं णेगमववहाराणं अणोवणिहिया कालाणुपुव्वी) इस प्रकार से यह नैगमव्यवहारनयसंमत अनौपनिधिकी कालाजुपूर्वी है ॥सू० १३४॥

शब्दार्थ -- (से किं तं संगहस्स अणोवणिहिया कालाणुपुच्ची) हे भदंत । संग्रहनयमान्य अनौपनिधिकी कालानुपूर्धी क्या है ?

उत्तर --- ( संगहस्स अणोवणिहिया) संग्रहनय मान्य अनौपनि∙ धिकी (कालाणुपुव्वी) कालानुपूर्वी (पंचविहा पण्णत्ता) पांच प्रकार की

છે. " આ કથન પર્યન્તનું ક્ષેત્રાનુપૂવીંના પ્રકરણમાંનું સમસ્ત કથન અહીં પ્રહેણ કરવું એઇએ તેની સમાપ્તિ થતાં જ નૈગમવ્યવહાર નયસંમત અનીય-નિધિકી કાલાનુપૂર્વીંનું આ પ્રકરણ સમાપ્ત થઈ રહ્યું છે, એ વાતને સૂચિત કરવાને માટે સૂત્રકાર આ પ્રમાણે કહે છે-(સે તં ળેગમવવદ્દારાળં લળોવળિ-દ્વિ काळाणुपुच्वी) " નૈયમગ્યવહાર નયસંમત અનીપનિધિકી ક:લાનુપૂર્વીંનું ઉપર અતાવ્યા પ્રમાણેનું સ્વરૂપ છે. " ાસૂવ્ય રક્ષા

હવે સૂત્રકાર સંગ્રહનયના મંતવ્ય અનુસાર અનૈપનિધિકી કાલાનુપૂ વીંનુ કથન કરે છે—''से किंतं संगहरस '' ઇત્યાદિ—

શખ્દાર્થ-(સે किं तं संगहस्स अणोवणिहिया काळाणुपुच्वी ?) & ભગવન્ ! સંગ્રહનયમાન્ય અનોપનિધિકી કાલાનુપૂર્વીં નું સ્વરૂપ ઠેવું છે ?

ઉત્તર-(संगहस्स अणोबणिहिया काळाणुपुठ्वी पंचविद्दा पण्णता) સંગ્રહનય.

| 466 |
|-----|
|-----|



पनिधिकी कालानुपूर्वी पत्रविधा महारा, तद्यधा-अर्थपदमरूपणता, महसमुत्की-चैनता, मङ्गोपदर्शनता, समवतारः अनुगमः ॥सू० १३५॥

टीका—' से कि उं ' इत्यादि । व्याख्याऽस्य पूर्ववद् बोध्या । सू० १३५॥ अर्थपदमरूपणतादीनां निरूपणायाह—

मुख्य-से किंतं संगहस्स अत्थपयपरूवणया? षयाई पंच वि दाराइं जहा खेत्ताणुपुव्वीए संगहस्स तहा काळाणुपुवीए बि भाणियव्वाणि, णवरं ठिई अभिळावो, जाव से तं अणुगमे से तं संगहस्स अणोवणिहिया काळाणुपुवी ॥सू०१३६॥

रा रा रागदरस अभाषाणाख्या काळाळाठुपुधा तसूठ र३६॥ छाया--अथ का सा संग्रहस्य अर्थपदमरूपणता ? एतानि पश्चापि द्वाराणि यथा क्षेत्रानुपूर्व्या संग्रहस्य तथा काळानुपूर्व्यामदि मणिउव्यानि, नवरं स्थित्यमि छापः, यावत् स एपोऽनुगमः । सेवा संग्रहस्य अनौपनिधिकी काळानुपूर्वी तम्न.१३६॥

टीका-"से किंतं" इत्यादि ।

अथ का सा संग्रहसम्मताऽर्थपदमरूपणता ? इति पश्चः। उत्तर्यात-एतानि= भर्यमरूपणतादीनि पश्चापि द्वाराणि संग्रहमते क्षेत्रानुपूर्व्यामेकोत्तरशततमे सूत्रे कही गई है (तं जहा) जैसे-(अट्टरयपरूवणया भंगसमुक्कित्तणया, भंगो-बदंसणया ' समोयारे ' अणुगमे) अर्थपद्वप्ररूपणता, भंगसमुक्कीर्तनता, भंगोपदद्वीनता समवतार और अनुगम इस सुन्न की व्याख्या पहिछे की गई व्याख्या के अनुसार ही जाननी चाहिये ॥सू० १३५॥

"से किं तं संगहस्स" इत्यादि।

शब्दार्थ --- ( से किं तं संगहरस अट्ठपयपरूवणया ) हे भदंत ! सं-प्रहनयमान्य अर्थपद प्ररूपणता क्या है ? (एयाइं पंच वि दाराइं जहा खेसाणुपूच्वीए संगहरस तहां कालाणुपुच्थीए वि भाणियच्चाणि)

સંभત અનીપનિધિકી કાલાનુપૂવી પાંચ પ્રકારની કહી છે. "तं जहा" તે પાંચ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(अट्टपयप्रत्वणया मंगसमुक्कित्तणया, मंगोवदंखणया, समोयारे, अणुगमे) (૧) અર્થ પદ પ્રરૂપણુતા, (૨) ભંગસમુત્કીર્તાનતા, (૩) ભંગા-પદર્શનતા, (૪) સમવતાર અને (૫) અનુગમ આ સૂત્રની વ્યાખ્યા પહેલાં કદ્યા પ્રમાણે સમજવી ાાસૂ૦૧૩૫ા

" से किं तं संगहरत्र " धीत्याहि----

શબ્દાર્થ-(સે किंत સંગદ સ અટુવચવહ્લ્વળચા ?) હે ભગવન્! સ'ચ-હેનયસ'મત અર્થપદ પ્રરૂપછુતાનું સ્પરૂપ કેવું છે ?

ઉत्तर-(एयाइं यंच वि दाराइं जहा खेत्ताणुपुट्वीप संगहरस तहा काळाणुपु-ब्वीध वि भाणियव्वाणि) स'अर्डनयस'मत क्षेत्रानुपूर्वां'मां आ पांचे द्वारीनुं

| सनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र | १३६ अर्थपद्मरूपणादीनां | निरूपणम् ५                            | رم |
|----------------------------|------------------------|---------------------------------------|----|
|                            |                        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |    |

भया सन्ति तथा कालानुपूर्व्यामपि संग्रहमते भणितञ्यानि । नवरं=विशेषस्त्वयमेव-यदत्र स्थित्यभिलापः कत्त्रव्यः । अयं भावः-क्षेत्रानुपूर्व्यां ''तिप्पएसोगाढे आणु-पुब्वी, चउप्पएसोगाढे आणुपुब्वां '' इत्याद्युक्तम् , एवमिह-'' तिलमयडिइए आणुपुब्वी, चउसमयडिइए आणुपुब्वी '' इत्यादि वक्तव्यमिति । क्षेत्रानुपूर्वोवत् कि्यदवधिवक्तव्यम् ? इत्याह-' जाव से तं ' इति । यावत्स एवोऽनुगम इति पर्यन्तं क्षेत्रानुपूर्शीवदेव वक्तव्यमिति । मक्रतम्रुपसंहरन्नाह-' से तं संगहस्स ' इत्यादि । सेषा संग्रहनयसम्मता अनौपनिधिको कालानुपूर्वीति । म्रु० १३६॥

डत्तर--संग्रहनय मान्य इन पांचों द्वारों का कथन जिस प्रकार का क्षेत्रानुपूर्थी में किया गया है उसी प्रकार का कथन संग्रहनयसंघत इन पांचों ढारों का इस कालानुपूर्वी में भी जानना चाहिये। (णवरं ठिई अभिलाबो जाब से तं अणुगमे) परन्तु विरोषता केवल इतनी है कि क्षेत्रानुपूर्वी में "त्रिप्रदेशावगाढ आनुपूर्वी चतुष्प्रदेशावगाढ आनुपूर्वी " इस प्रकार से भंगों का आलाप करने में आया है तब यहां पर " ति समयद्विरए आणुपुब्वी चडसमयद्विहए आणुपुच्वी " इत्यादि प्रकार से भंगों का आलाप करना चाहिये। क्षेत्रानुपूर्वी की तरह इन आनुपूर्वी आदि भंगों का संग्रह कहां तक करना चाहिये इसके लिये सूत्रकार क इते हैं कि "से तं अणुगमे" इस प्रकार यह क्षेत्रानुपूर्वी संवन्धी अनु-गम का स्वरूप है " यहां तक संग्रह करना चाहिये। (सेतं संगहस्क्ष अ-णोवणिहिया कालानुपुच्वी) इस प्रकार यह संग्रहनय संमत अनौप-निधिकी कालानुपूर्वी है।

જેવું કથન કરવામાં આવ્યું છે, એવું જ કથન સંગ્રહનયસંગત આ કાલા-તુપૂર્વીંના પાંચે દ્વારોના વિષયમાં પણ સમજી લેવું. (ળવરં ઠિई अभिद्धावो जाव से तं अणुगमे) પરન્તુ ક્ષેત્રાતુપૂર્વીંના કથન કરતાં આ કથનમાં નીચે પ્રમાણે વિશિષ્ટતા રહેલી છે-ક્ષેત્રાતુપૂર્વીંના પ્રકાશમાં '' ત્રિપ્રદેશાવગાઠ આતુપૂર્વીં, ચતુષ્પ્રદેશાવગાઢ આતુપૂર્વીં, '(આ પ્રકારે ભંગાતું કથન કરવામાં આવ્યુ થે, ત્યારે સંગ્રહનયસંગત કાલાતુપૂર્વીંમાં '' तिसमयट्टिइए आणुपुन्वी, **વ** વસમયટ્ટિइए आणुपुन्वी, '' ઇત્યાદિ પ્રકારે ભંગોતું કથન કરવા ક્ષેત્રાતુપૂર્વીંના પ્રકરણગત પાઠતું કથન, '' સે તં अणुगમે '' 'આ પ્રકારનું અનુગમતું સ્વરૂપ છે. આ સૂત્રપાઠ પર્યન્ત કરવું નેઇએ. (સે તં સંगहरસ अળોવળિદ્વિયા काळाणुपुन्वी) આ પ્રકારનું સંગ્રહનયસંગત અનૈપ**નિષિકી** કાલાતુપૂર્વીંનું સ્વરૂપ છ. 400

अनुयौगद्वारस्व

अथ भौपनिधिकीं कालानु ह्वीं प्ररूपयितुमाइ-

मूण्प्-से किं तं ओवणिहिया कालाणुपुशी ? ओवणिहिया कालाणुपुद्यी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुद्याणुपुद्यी पच्छाणुपुद्यी अणाणुपुर्वी। से किं तं पुद्याणुपुद्यी ? पुद्याणुपुद्यी समए, आव-लिया, आण, पाणू, थोवे, लवे, मुहुत्ते, अहोरत्ते, पक्स्वे, मासे, उऊ, अयणे, संवच्छरे, जुगे, वाससए, वाससहस्से, वाससय-सहस्से, पुटवंगे, पुठवे, तुडियंगे, तुडिए, अडडंगे, अडडे, अव-वंगे, अववे, हुहुअंगे, हुहुए, उप्पलंगे, उप्पले, पउमंगे, पउमे, णलिणंगे, णलिणे, अत्थनिऊरंगे, अत्थनिऊरे, अउआंगे, अउए, नउआंगे, नउए, पउअंगे, पउए, चूलिआंगे, चूलिया, सीसपहेलि-आंगे, सीसपहेलिया, पलिओवमे, सागरोवमे, ओस्सपिएणी,

भावार्थ-- सूत्रकार ने इस सूत्र बारा संग्रहनय मान्य अनौपनि-घिकी कालानुपूर्वी के अर्थपद्भरूपणता आदि पांच बारों के स्वरूप कथन के विषय में यह समझाया है कि इन पांच बारों के स्वरूप का कथन क्षेत्रानुपूर्वी में संग्रहनय की मान्यता के प्रकरण में जिस प्रकार से किया गया है वैसा ही स्वरूप कथन इनका इस कालानुपूर्वी में इस प्रकरण में जानना चाहिये। परन्तु उस प्रकरण में प्रदेशों को छेकर आनुपूर्वी आदि भंगों का स्वरूप कथन करने में आधा है-तब कि यहां पर समयों को छेकर आनुपूर्वी आदि भंगों का स्वरूप दिखाया गया है। सू० १३६॥

ભાવ.થ'-સૂત્રકારે આ સૂત્રમાં સ'ગ્રહનયસ'મત અનીપનિષિકી ઠાલાનુપૂ-વીંના અર્થપદ પ્રરૂપણતા આદિ પાંચ દ્વારાના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કર્યું છે-સ'ગ્રહનયસ'મત ક્ષેત્રાનુપૂર્વીંના પ્રકરણમાં આ પાંચ દ્વારા વિષે જેવું કચન કરવામાં આવ્યું છે, એવું જ કથન અહીં પણ ગહણ કરવાનું કહ્યું છે. તે પ્રકરણના કથન કરતાં આ પ્રકરણના કથનમાં એટલી જ વિશેષતા છે કે તે પ્રકરણમાં પ્રદેશાની અપેક્ષાએ લ'ગાનું કથન કરવામાં આવ્યું છે, પરન્તુ અહીં સમયોની અપેક્ષાએ આનુપૂર્વી આદિ દ્રવ્યાના લ'ગાનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. એમ સમજવું ાસ્વરારવા मनुयोगधन्द्रिका टीका सूत्र १३७ औधनिधिकीकालातुपूर्वीनिरूपणम् ५९१

उस्सप्पिणी, पोग्गलपरियहे, अईयद्धा, अणागयद्धा, सन्वद्धा। से किं तं पच्छाणुपुद्वी? पच्छाणुपुद्वी–सव्वद्धा अणागयद्धा जाव समए । से तं पच्छाणुपुट्वी । से किं तं अणाणुपुट्वी ? अणाणु-पुन्ती-एयाए चेव एगाइयाए इग्रत्तरियाए अणंतगच्छगयाए सेढीए अण्णमण्णब्भासो दुरूवूणो। से तं अणाणुपुटवी। अहवा ओवणिहिया कास्राणुपुटवी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुटवाणु-पुर्व्वी, पच्छाणुपुरुवी, अणाणुपुरवी। से किं तं पुरुवाणुपुर्व्वी? पुव्वाणुपुरुवी-**एगसमयाट्विइए**, दुसमयाट्विइए, तिसमयट्विइए जाव दससमयट्विइए संखिजसमयट्विइए असंखिजसमयट्विइए से तं पुब्वाणुपुब्वी। से किं तं पच्छाणुपुर्व्वी? पच्छाणुपुब्वी– असंखिजसमयट्विइए जाव एगसमयडिइए। से तं पच्छाणुपुद्वी। से किं तं अणाणुपुटवी? अणाणुपुटवी-एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए असंखिजगच्छगयाए सेढीए अन्नमन्नव्भासो दुरूवूणो, से तं अणाणुपुच्वी। से तं ओवणिहिया कालाणुपुवी। से तं कालाणुपुष्ठी ॥सू० १३७॥

छाया-अय का सा औपनिधिकी काछानुपूर्वी ? भौपनिधिकी काछानुपूर्वी त्रिविधा मक्रप्ता, तद्यया-पूर्वानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी । अध का सा पूर्वानु-पूर्वी ? पूर्वानुपूर्वी-समयः आवळिका आनः माणः स्तोकः लवः म्रहूर्त्तः अहोरात्रः पक्षः मासः ऋतुः अपनं संवरसरः युगं वर्षशतं वर्षसद्दस्तं वर्षशतसहस्तं पूर्वाङ्गं पूर्व श्रुटिताङ्गं श्रुटितम् अटटाङ्गम् अटटम् अववाज्ञम् अववम् हुहुकाङ्गं हुहुकम् उत्पलाज्जम् उत्पलं पद्याइं पत्रं, नळिनाङ्गं नखिनम् अर्थनिपूराङ्गम् अर्थनिपूरम् अयुताङ्गम् अपूर्तं नयुनाङ्गं नयुतं मयुताङ्गं मयुतं चूलिकाङ्गं चूलिका शीर्षमहेलिका प्रयोपमं सागरोपमम् अवसर्पिणी उत्सर्पिणी पुद्रलपरिवर्तः अक्षितादा अनागतादा सर्वादा। सेपा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा पश्चानुपूर्वी ? पश्चानुपूर्वी-सर्वादा अनागतादा

# अनुयोगद्वारस्त्रे

49,2

यावत् समयः सैषा पश्चानुपूर्वी । अथ का सा अनानुपू गि ? अनानुपू गि-एतस्या-मेव एकादिकायामे कोत्तरिकायामनन्तमच्छगतायां श्रेण्यामन्योऽन्याभ्यासो द्विरू-पोनः । सेषाऽनानुपूर्वी । अथवा--औपनिधिकी कालानुपूर्वी त्रिविधा मझप्ता, तद्यथा-पूर्वानुपूर्वी , पश्चानुपूर्वी अनानुपूर्वी । अथ का सा पू गौनुपूर्वी ? पूर्वानुपूर्वी-एकसमयस्थितिको द्विसमयस्थितिकः त्रिसमयस्थितिको यावद् दश्यममयस्थितिकः संख्येयसमयस्थितिकः असंख्येयतवस्थितिकः । सेषा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा पश्चानुपूर्वी ? पश्चानुपूर्वी-असंख्येयसमयस्थितिकः । सेषा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा पश्चानुपूर्वी ? पश्चानुपूर्वी-असंख्येयसमयस्थितिकः । सेषा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा पश्चानुपूर्वी ? पश्चानुपूर्वी-असंख्येयसमयस्थितिको यावत् एकसमयस्थितिकः । सेषा पश्चानुपूर्वी ! अथ का सा अनानुपूर्वी ? अनानुपूर्वी-पतस्थामेव एकादिकायामे-कोत्तरिकायामसंख्येयगच्छगतायां श्रेण्यामन्योऽन्याभ्यासो दिरूपोनः । सेषा भनानुपूर्वी । सेषा औपनिधिकी कालानुपूर्वी । सेषा कालानुपूर्वी ॥मू० १ ३७॥

टीका-' से कि तं ' इत्यादि-

अथ का सा औपनिधिकी कालानुपूर्वी ? इति मक्षः । उत्तरयति-औपनिधिकी काळानुपूर्वी पूर्वानुपूर्वी पश्चानुपूर्व्यनानुपूर्वीभेदेन त्रिविधः मझप्ता । तत्र पूर्वानु-पूर्वी-समयः=वक्ष्यमाणस्वरूपः सर्वेद्यक्ष्मः कालांशः एष द्वि सर्वममाणानां मधव-

अब ग्रुज्रकार औपनिधिकी कालानुपूर्वी की प्ररूपणा करते हैं-

''से कि तं ओवणिहिया" इत्यादि ।

्राब्दार्थ — (से किं तं ओवणिहिया कालाणुपुत्वी ?) हे भदन्त। औपनिधिकी कालानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-- (ओवणिहिया कालाणुपुच्वी ) औपनिधिकी कालानुपूर्व (तिविहा पण्णत्ता ) तीन प्रकार की कही गई है (तं जहा) वे प्रकार ये हैं (पुच्वाणुपुच्वी, पच्छाणुपुच्वी, अणाणुपुच्वी)! पूर्वानुपूर्वी र प्रधानुपूर्वी र (पुच्वानुपूर्वी । (से किं तं पुच्वाणुपुच्वी) हे भदन्त ! पूर्वानुपूर्वी क्या है ! उत्तर--"समए, आवलिया, आण, पाणू . थोवे, रूवे, मुद्दुले, अहो

હવે સૂત્રકાર ઔપનિધિકી કાલાનુપૂર્વાની પ્રરૂપણા કર છે-

" से कि तं ओवणिहिया " धत्याकि---

શબ્દાર્થ-(से किं तं ओवणिदिया काळाणुपुञ्ची १) & ભગવન ! ઔપનિ-બિકી કાલાનુપૂર્વાંનું સ્વરૂપ કેવું છે !

ઉત્તર-(ओवणिहिया काळाणुपुठ्वी) ઔપનિધિકી કાલાનુપૂર્વાના (तिविहा पण्णत्ता, तंजहा) નીચે પ્રમાણે ત્રથ પ્રકાર કલા છે-(पुठवाणुपुठवी, पण्छाणु-पुठवी, अणाणुपुठवी) (૧) પૂર્વાનુપૂર્વા, (૨) પશ્ચાનુપૂર્વા, અને (૩) અનાનુપૂર્વી, પ્રશ્ન-(से किंतं पुठवाणुपुटवी?) & લગવન્ ! પૂર્વાનુપૂર્વી તું સ્વરૂપ કેવું છે ? ઉત્તર-(समए, आवस्थिय, आण, पाण्, धाये, स्वते, युद्दते, आहोरत्ते, अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३७ औपनिधिकीकालानुपूर्वीनिरूपणम् 👘 🔍

रसे, पत्रखे, मासे, उऊ, अयणे'', समय आवलिका, आन, प्राण, स्तोक लव, हुहूर्स, अहोरान्न, पक्ष, मास, ऋतु, अयन (संबच्छरे) संवरसर (जु-गे) यूग, (वाससए) वर्षशत (वाससहस्से) वर्ष सहस्र, (वाससयसह-स्से) वर्षशातसहस्र, (पुन्वंगे) पूर्वाङ्ग (पुन्वे) पूर्व (नुडियंगे) घ्रुटितांग) (तुडिए) मुटिन, (अडडंगे) अटटाङ्ग (अडडे) अटट (अववंगे) अववाङ्ग (अ-षवे) अवच (हुहुअंगे) हुहुकाङ्ग (हुहुए) हुहुक (उप्पलंगे) उत्पलाङ्ग (उ-पछे) उत्पल (पडमंगे) पद्माङ्ग (पडमे) पद्म (णलिणंगे) नलिनाङ्ग (णलिणे) नलिन (अत्थनिऊरंगे) अर्थ निपूराङ्ग (अत्थनिऊरे) अर्थ निपूर (अडअंगे) अयुताङ्ग (भउए) अयुन (नउअंगे) नयुताङ्ग (नउए) नयुत (पउअंगे) प्र-युनाङ्ग (पउए) प्रयुत (चुलिअंगे) चुलिकांग (चुलिया) चुलिका (सीस प-हेलिअंगे) झीर्षप्रहेलिकाङ्ग (सीसपहेलिया) झीर्षप्रहेलिका (पलिओयमे) पल्घोपम (सागरोवमे) सागरोपम (ओसप्पिणी) अवसर्थिणी (उस्स-पिणी) उस्सर्विणी। (पोग्गलपरियदे) पुतुलपरिवर्त्त (अईयदा) अतीतादा (अणागयद्धा) अनागताद्धा (सव्यद्धा) सर्वाद्धा । यह पूर्वानुपूर्वी हैं । सम-य का स्वरूप आगे स्वयं सूत्रकार कहेंगे। यह काल का सब से सूहन अंश है। इससे ही समस्त प्रमाणों की आवलिका आदिकों की - ज-

पक्खे, मासे, उऊ. अयणे,) सभय, आवलिया, आन, प्राख, स्ते।४, सव, મુહુર્ન, અહેારાત્ર, પશ, માસ, ઝાતુ, અયન, (સંवच्छरे, जुगे) સ'વત્સર, યુગ, (बाससए) वर्षशत, (वाससहरसे) वर्षसहरू, (वाससयसहरसे) વર્ષરાત સહસ (લાખવર્ષ) (વૃગ્વંગે, વૃગ્વે) પૂર્વાંગ, પૂર્વ (વુદ્ધિયંગે, તુદ્ધિ,) ગ્રુટિતાંગ, ગ્રુટિત, (अडडेंगे, अडडे) અટટાંગ, અટડ, (अववंगे, अववे) અવવાંગ, અવવ, (हुहुअंगे, हुहुए) हुदुधांग, हुहुध, (उपवरंगे, उपवठे) ઉत्पक्षांग, उत्पक्ष (पठमंगे, पउमे) पद्मांग, पद्म, (गलिणंगे, गलिगे) नलिनांग, नलिन, (अत्थनिअरंगे) અર્થનિપૂરાંગ, (ગ્રસ્થતિક્રરે) અર્થનિપર, (ગ્રચ્છે છે) અશુતાંગ, (ગ્ર૩૫) અશુત, (नडअंगे, नडए) नयुतांग, नयुत, (पडअंगे) प्रसुगांग, (पडए) प्रयुत, (पृष्टि-अंगे) यूलिकांग, (चृडिया) यूलिका, (सीखवहेळिअंगे) शीष प्रडेलिकांग, (सीसप-इंडिया) શીર્ષ પ્રહેલિકા, (पडिओक्मे) પલ્યાપમ, (सागरोवमे) સાગરાપમ, (क्वोसविणी) અવસ 4 હ], (उस्सचिणी) ઉत्स थिंछी, (पोग्गलवरियट्टे) युद्र संपरि-वत्ता, (अईगढा) अनीतादा, (अणागयदा) अन गतादा, (सव्यदा) सर्वादा, mi ક્રમે પદેાના ઉપન્યાસ કરવા તેનું નામ પૂર્વાનુપૂર્વી છે. કાળના સૌથી સૂક્ષ્મ અંશતું નામ 'સમય' છે. સૂત્રકાર પાતે જ તેનું સ્વરૂષ આગળ સમજા વાના છે. તે સમયને આધારે જ આવલિકા આદિ કાળપ્રમાણાની খা০ ৩৭

For Private and Personal Use Only

#### 49.8

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

त्यात् मथमं निर्दिष्टः, आंवलिका इयं हि असंस्येयैः समयैर्तिष्पद्यते । आन =एक उच्छ्रवासः संख्येयाऽऽवलिकारूपः, उपव्रक्षणारसंख्येपावलिकारूपो निःश्वासोऽपि-प्राह्यः। माणः≃संख्येयावळिकारूपयोरुच्छासनिःश्वासयोः काळः, स्तोकः=सप्त-माणात्मकः, छवः=सप्तस्वोकात्मकः, मुहुर्त्तः=लप्तसप्ततिलवात्मकः, अद्दोरात्रः≕ त्रिंश्रन्मुहूत्तत्मिकः, पक्षः=पश्चद्व्याहोरात्ररूपः, मासः=पक्षद्वयरूपः, ऋतुः=मास-इयरूपः, अयनम्=ऋतुत्रयात्मकम्, संवत्सरः=अयनद्वयात्मकः, युगं=पञ्चवर्षात्म-कम्, वर्षशतं=विंशतियुगात्मकम्, वर्षसइसम्, वर्षशठसदसम्-शतगुगितं सहसं-श्वतसहस्रं-वर्षाणां शतसहसं वर्षशतसहसं-लक्षवर्षाणि, प्रौड्रम्=चतुरशीतिलक्ष-त्पत्ति होती है इसलिये सूत्रकार ने सर्व प्रथम इसका उपन्यास किया है। असंख्यान समयों को एक आवलिका होती है। संख्यान आवलिकाओं का एक उच्छवास होता है। इसी प्रकार संख्यात आवलिका रूप एक निश्वास होता है। संख्यात आवलिका रूप जो उच्छ्रवास निःश्वास का काल है वही प्राण है सात प्राणों का एक स्तोक होता है। सात स्तो-कों का एक उब होता है। सतहत्तरल्यों का एक मुहूर्स होता है। ती-स सुहतों का एक अहोरात्र होता है। १५ अहोरात्र का एक पक्ष हो-ता है। दो पक्षों को एक मास होता है। दो महीनों की एक ऋतु होती है। तीन ऋतुओं का एक अयन होता है। दो अयनों का एक संवरसर होता है। पांच वर्ष का एक युग होता है। बीस युगों का एक सौ वर्ष होता है। दशसौ वधीं का एक वर्षसहस्र होता है। सौ हजार वर्षों का ए फ लाख वर्ष होता है। चौरासी लाख वर्षों का १ पूर्वाझ होता है।

ગણ્વત્રી કરી શકાય છે, તેથી જ સૂત્રકારે સૌથી પહેલાં સમયના ઉપન્યાસ કર્યો છે. અસંખ્યાત સમયાની એક આવલિકા થાય છે. સંખ્યાત આવલિ-કાએોના એક નિઃશ્વાસ (નિઃશ્વાસ પ્રમાણ કાળ) થાય છે. સંખ્યાત આવલિ-કાએો રૂપ જે ઉચ્છ્વાસ નિઃશ્વાસના કાળ છે. તેનું નામ જ પાણ છે. સાત પાણેના એક રતાક થાય છે સાત સ્તાકના એક લવ થાય છે. હળ લવતું એક સુહૂર્ત થાય છે. ૩૦ સુહૂર્તંતું એક અહાેરાત્ર (દિનરાત્રિ) થાય છે ૧૫ અહાેરાત્રનું એક પગ્ન (પખવાડિયું) થાય છે. બે પક્ષોના એક માસ થાય છે. બે માસની એક ત્રતુ થાય છે. ત્રણ જાતુનું એક અચન થાય છે. બે અથેનાનું એક પગ્ન (પખવાડિયું) થાય છે. બે પક્ષોના એક માસ થાય છે. બે માસની એક ત્રતુ થાય છે. ત્રણ જાતુનું એક અચન થાય છે. બે આયનેલ્ય સુગના શતવર્ષ થાય છે દસ સા વર્ષપ્રમાણ કાળને વર્ષસહસ કહે છે. સા હત્વર (લાખ) વર્ષપ્રમાણ કાળને લાખવર્ષ કહે છે ૮૪ લાખ વર્ષોનું એક अनुयोगवल्दिका टीका सूत्र १२० औपनिधिकीकालानुपूर्वानिरूपणम्

वर्षात्मकम्, पूर्वम्=वतुरक्षीत्या छन्नैर्मुणिते चतुरक्षीतिकक्षात्मकेऽङ्के यावती संख्या-लभ्यते तत्ममाणम्, सा संख्याच-सप्ततिकोटिलक्षाणि षट्पञ्चाशचकोटिसहस्राणि (७०५६०००००००००) वर्षाणाम् । उक्तंच---

" पुव्यस्स उ परिमाणं, सयरो खळ हुंति कोडिलक्खाउ ।

छप्पण्णं च सहस्सा, बोद्धव्या वासकोडीणं॥" छाया--पूर्वस्य तु परिणामं सक्षतिः खछ भवन्ति कोटिलक्षाः। पट्पश्चाय्यच्च सहस्राणि बोद्धव्या वर्षकोटीनाम्॥इति॥

इदमपि चतुरशीत्याल्सैर्गुणितं त्रुटिताङ्गं भवति । त्रुटिताङ्गं हि चतुरशीत्यालसै-ग्रेणितं सदेकं त्रुटितं भवति । त्रुटितं च चतुरशीत्याल्क्षेग्रेणितं सदेकम् अटटाङ्गं भवति । चतुरशीत्याल्क्षेग्रुणितं च अटटाङ्गमेकमटटं भवति । एवमेव इतः प्रधृति

चौरासी लाखपूर्वाङ्ग का? पूर्व होता है। इसमें वर्षों का संख्या ७०५६०००, ०००,०००० इतनी आती है। यही बात ''पुव्वस्स उ परिमाणं'' इत्यादि गाथा ढारा प्रकट की है। इन वर्षों में ८४ लाख का गुणा करने पर जो संख्या आती है वह चुटिताङ्ग का परिमाण है। चुटिनांग परिमाण में चौरासीलाख का गुणा करने पर एक चुटित होता है। एक चुटित को ८४ लाख से गुणा करने पर १ अटटाङ्ग होता है। एक अटटाड्ग को चौरा-सी लाख से गुणा करने पर १ अटटाङ्ग होता है। १ अटट प्रमाण में चौरासी लाख से गुणा करने पर एक अटट होता है। १ अटट प्रमाण में चौरासी लाख से गुणा करने पर एक अववाङ्ग होता है। १ अववाङ्ग में ८४ लाख का गुणा करने पर एक अववाङ्ग होता है। १ अववाङ्ग में ८४ लाख का गुणा करने पर एक अववाङ्ग होता है। १ अववाङ्ग में देश लाख का गुणा करने पर एक अववाङ्ग होता है। १ अववाङ्ग में ८४ लाख का गुणा करने पर एक अववाङ्ग होता है। १ अववाङ्ग में देश लाख का गुणा करने पर एक अवव होता है। इसी प्रकार आगे २ शीर्षपहेलिका तक के प्रमाणों में ऐसे ही करते चले जाना चाहिये। अर्थात् १ अचव में चौरासी लाख से गुणा करने पर १ हुहुकाङ्ग, १ हु-हुकाड्ग में चौरासी लाख से गुणा करने पर१ हुहुक, १ हुहुक में चौरासी

પૂર્વાંગ થાય છે, અને ૮૪ લાખ પૂર્વાંગાનું એક પૂર્વ થાય છે. એક પૂર્વના ૭૦૫૬૦૦૦૦૦૦૦૦૦ વર્ષ થાય છે. એજ વાલ સૂત્રકારે " પુરુવસ્સ થ પરિમાળં " ઇત્યાદિ સૂત્રપાઠ દ્વારા પ્રકટ કરી છે. ૮૪ લાખ પૂર્વનું એક બુટિતાંગ થાય છે એટલે કે ૭૦૫૬૦૦૦૦૦૦૦૦૦ વર્ષને ૮૪ લાખ વડે ગુણવાથી જેટલાં વર્ષ આવે છે, તેટલાં વર્ષપ્રમાણ કાળને એક ગુટિતાંગ કહે છે ૮૪ લાખ ગુટિતાંગનું એક ગુટિત થાય છે. ૮૪ લાખ ગુટિતાનું એક અટટાંગ થાય છે. ૮૪ લાખ અટટનું એક અવવાંગ થાય છે. ૮૪ લાખ આવવાંગાનું એક અવવ થાય છે. એક અવવના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક હુહુકાંગપ્રમાણ કાળ ખને છે. ૮૪ લાખ હુહુકાંગનું એક હુહુક બને છે

## अनुयोगद्वारस्त्रे

पूर्व पूर्व चतुरशीत्यालसैश्वतुरशीत्यालसेश्व गुणितम् उत्तरोतरमेकैकंकालममाणं यावत् सीर्षप्रहेलिकान्तं बोध्यम् । सीर्पभद्देलिकायाः स्वरूपमङ्कत एवं वोध्यम्-७५,८२-

लाख से गुणा करने पर १ उत्पलाड़ एक उत्पलाड़ में चौरासी लाख से गुणा करने पर एक उत्पल, १ उत्पल में ८४ लाख से गुणा करने पर १-पक्षाड़, १ पद्माड़ में चौरासी लाख से गुणा करने पर एक पद्म एक प-द्म में ८४ लोख से गुणा करने पर १ नलिनोड़, १ नलिनाड़ में चौरासी लाख से गुणा करने पर १ नलिन में ८४ से गुणा करने पर १ अर्थ निपूराड़ एक अर्थ निपूराड़ में चौरासी लाख से गुणा करने पर १ अर्थ निपूराड़ एक अर्थ निपूराड़ में चौरासी लाख से गुणा करने पर १ अर्थ निपूराड़ एक अर्थ निपूराड़ में चौरासी लाख से गुणा करने पर १ अर्थ निपूराड़ एक अर्थ निपूराड़ में चौरासी लाख से गुणा करने पर १ अर्थ निपूर १ अर्थनिपूर में ८४ लाख से गुणा करने पर एक अयुतांग १ अर्थ निपूर १ अर्थनिपूर में ८४ लाख से गुणा करने पर एक अयुतांग १ अर्थ निपूर १ अर्थनिपूर में ८४ लाख से गुणा करने पर एक अयुतांग १ अर्थ निपूर १ अर्थनिपूर में ८४ लाख से गुणा करने पर १ अयुन में ८४ लाख से गुणा करने पर १ नयुनांग १ नयुनाड़ा में ८४ लाख से गुणा क रने पर १ नयुन १ नयुन में ८४ लाख से गुणा करने पर १ प्रयुनाड़ १-१ प्रयुनाड़ में ८४ लाख से गुणा करने पर १ प्रयुनाड़ १ १ प्रयुनाड़ में ८४ लाख से गुणा करने पर १ प्रयुन में८४ लाख से गुणा करने पर एक चूलिकाड़, १ चूलिकाड़ में चौरासी लाख से गुणा करने पर चूलिका एक एक चूलिका में ८४ लाख से गुणा करने पर १ शोर्ष पहेलिका का प्रमाण होता है। इस शीर्ष पहेलिका के अंको

કુંડુકને ૮૪ લાખ વડે ગુણવાથી એક ઉત્પલાંગ થાય છે. ૮૪ લાખ ઉત્પલાં-ગેાના એક ઉત્પલ કાળ થાય છે ૮૪ લાખ ઉત્પલતું એક પદ્માંગ થાય છે અને ૮૪ લાખ પદ્માંગેાતું એક પ<sup>દ્મ</sup> થાય છે. તેના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક નલિનાંગ થાય છે. એક નાલિનાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક નલિન આવે છે. નલિનના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક અર્થનિપૂરાંગ આવે છે એક અર્થનિપૂરાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક અર્થનિપૂરાંગ આવે છે એક અર્થનિપૂરાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક અર્થતિપૂર આવે છે. એક અર્થનિપૂરાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક અર્થતિપૂર આવે છે. એક અર્થનિપૂરાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક અર્થતાંગ, એક અશુલાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક અયુત, એક અયુલના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક નશુલાંગ, એક નશુલાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક નશુલ, એક નશુલના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક પ્રશુલાંગ, એક પ્રશુલાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક પ્રશુલ, એક પ્રશુલના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક યુલિકાંગ, એક યૂલિકાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક સ્ટ્વાથી એક ચૂલિકાંગ, એક ચૂલિકાંગ, ર લાખ ગણાં કરવાથી એક સ્ટાર્થપ્રહેલિકાંગ અને એક ર્ટ્યાર્થપ્રહેલિકાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક સ્ટાર્થપ્રહેલિકાંગ અને એક ર્ટ્યાર્થપ્રહેલિકાંગના ૮૪ લાખ ગણાં કરવાથી એક સ્ટાર્થપ્રહેલિકાંગ અને એક ર્ટ્યાર્થપ્ર અલે છે.

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३७ मौपनिधिकीकालानुपूर्वीनिरूपणम् ५९७

६३,२५,३०,७३०,१०,२४,११,५७,९७,३५,६९,९७,५६,९६,४०,६२,१८, ९६,६८,४८०,८०१८,३२,९६, एतदग्रे चत्वारिंशदुत्तेरैकशतसंख्यकानि शून्यानि (१४०) निक्षेप्तव्यानि । तदेवं भीर्षप्रहेक्रिकायां चतुर्नवत्यधिकशतसंख्यकानि अङ्गस्थानानि भवन्ति । अनेन पूर्शेक्तेन कालमानेन केषांचिद् रत्नप्रसानारकाणां भवनपतिव्यन्तरमुराणां सुषमदुष्पमारकसम्भविनां नरतिरथां च यथासंभवमायुषो मानं भवति । एतस्माच्च परतोऽपि संख्येयः कालोऽस्ति, किन्तु तस्य अतिशय-द्वानवर्मितानां छत्रस्थानामसंघ्यवद्यार्थत्वात् , सर्षपाद्युपमयाऽवेत वक्ष्यमाणत्वाच मेहोक्तः । किं तर्दि ? उपमामात्रप्रतिपाद्यानि पल्योपमादीन्येव । तत्र पत्थ्योपमसा-

का प्रमाण ७५८२६३२५३०७३०१०२४११, ५७९७३५६९,,९७५६९६० ०६२१८९६६८४८०८०१८३२९६, और इसके १४० इत्य रखने से इ-तना होता है। इस समस्त अंको की संख्या का योग १९४ अंक प्रमा-ण होता है। इस पूर्वोक्त काल प्रमाण से कितनेक रत्नप्रभागत नारकों की तथा भवनपति, व्यन्तर देवों की और सुपमटुख्यमारक में उत्पन्न हुए मनुष्य तिर्यश्चो की यथासंभव आयु का प्रमाण कहा जाता है। इससे आगे भी संख्यात काल है। परन्तु वह यहां जो नहीं कहा गया है। उसका कारण यह है कि एकतो वह अतिशयज्ञान वर्जित जो छग्नस्थ प्राणी हैं उनके दारा असंव्यवहार्य है। तथा दूसरे सर्धप आदि की उपमा देकर सूत्रकार आगे उसे इसी शास्त्र में स्वयं कहेंगे भी। उपमा मान्न देकर जिनका स्वरूप समझाया जा सकता है ऐसे पल्योपम

ઉપરના કેાષ્ટકને આધારે એક શિર્ષપ્રહેલિકાનાં વર્ષોની ગણતરી કરવામાં આવે તા ૧૯૪ આંકડાની સંખ્યા આવે છે. તે સંખ્યા નીચે પ્રમાણે છે-૭૫૮૨૬૩૨૫૩૦૭૩૦૧૦૨૪૧૧૫૭૯૭૩૫ ૯૯૭૫૬૯૬૪૦૬૨૧૮૯૬૬૮૪૮૦૮ ૦૧૮૩૪૯૬ આ પ૪ આંકડા ઉપર જમણી તરક ૧૪૦ શૂન્ય મૂકવાથી જે ૧૯૪ આંકડાની સંખ્યા આવે છે, તે સંખ્યા એક શિર્ષપ્રહેલિકાનાં વર્ષી બતાવે છે. આ પૂર્વોક્રત કાળપ્રમાણુને આધારે કેટલાક રત્નપ્રમા નરકના નારકાના, ભવનપતિ દેવાના, વ્યન્તર દેવાના, અને સુષમદુષ્યમ આરામાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યાના યથાસ ભવ આશુનું પ્રમાણ કહી શકાય છે. શીર્ષ-પહેલિકાની આગળ પણ સંખ્યાત કાળ છે. પરન્તુ અહીં તેનું કથન કરવામાં આવ્યું નથી કારણ કે તે અતિશય જ્ઞાનવજીંત છદ્યસ્થ જીવા દારા અસ વ્ય-વહાય છે-છદ્મરથ જીવા દારા તેના વ્યવહારમાં ઉપયોગ થઇ શકે તેમ નથી સ્ત્રકાર સર્ષપ (સરસવ) આદિની ઉપમા દારા તે કાળપ્રમાણેનું આગળ ઉપર નિરૂપણ કરવાના છે. ઉપમા દ્વારા જ જેના સ્વરૂપને સમજાવી શકાય



- 422

गरोवमे बक्ष्यमाणस्वरूपे। दशनागरोपमकोटाकोटिभमाणात्ववसर्विणी, तावन्मा-नैव उत्सर्विणी । अनन्ता अत्रसर्विण्युत्सर्विण्यः युद्धत्रवरित्तर्त्तः । अनन्ताः युद्धत्रवरा-बर्त्ता अग्रीताद्धा । अनागताद्धाऽप्यनन्तपुद्रलपरावर्त्तमानैव बोध्या । अतीताऽना-गतवर्त्तमानकालरुरुरुपा सर्वाद्धा । इयं पूर्वनुपूर्गी । पश्चानुपूर्गी तु 'सर्वाद्धा' इत्या-रम्य 'समयः' इत्यन्ता बोध्या । अनानुपूर्शी तू-'समयः' इत्याद्यारम्य 'सर्वाद्वा'

और सागरोपम जो काल हैं उन्हें सुन्नकार आगे प्रगट करेंगे। ददा सा-गरोपम कोटि कोटि का १एक अवसर्पिणी काल और इतने ही प्रणाम बाला एक उत्सर्थिणी काल होता है। एक पुतुल परावर्त्त काल अनन्त अन बसर्रिणी उत्सर्पिणी काल का होता है। तथा जो अतीताद्वा-काल होता है उसमें अनन्त पुद्धल परावर्त होते हैं। अर्थात् अनन्त पुद्धलपरा-वर्ती का एक अतीतादा काल होता है। इसी प्रकार जो अनागतादा काल होता है वह भी अनन्त पुद्गल परावतीं का होता है। तथा जो सर्वाद्धा काल है वह अतीत अनागत और वर्तमान काल इन तीनों का संमिलित रूप होता है। इस प्रकार यह पूर्वानुपूर्वी है। तथा सवादा से छेकर समय पर्यन्त जो ब्युत्कम से इनकी स्थापना-विन्यास-करना है बह पश्चानुहुर्श है। यही यात (से किं तं पच्छाणुपुच्वी ?) हे भदन्त ! प-आनुपूर्धी क्या है इस प्रइन के उत्तर में (सहबद्धा अणागयद्धा जाव स-मए) इन पदों द्वारा प्रगट की गई है। (से लं पच्छाणुपूच्ची) इस पकार

એમ છે એવાં પલ્યાપમકાળ અને સાગરાપમ કાળતું સ્વરૂપ સૂત્રકાર આગળ પ્રકટ કરવાના છે. દસ સાગરાપમ કાર્ટિકાર્ટિના એક અવસર્પિણીકાળ થાય છે અને ઉત્સર્પિણી કાળનું પણ એટલું જ પ્રમાશું કહ્યું છે. અનંત અવસ્ વિંહ્યકાળના એક પુદ્ર પલ પર વર્લકાળ થાય છે. અતંત પુદ્ર ગલપરાવતના એક અતીતાહા-કાળ થાય છે એટલે કે અતિતાહામાં અન'ત પુદ્લવપ્રાવ તંકાળ હાય છે. એજ પ્રમ છે અનંત યુદ્રગલપરાવતેના એક અનાગતાદ્ધા. કાળ થાય છે. જે સર્વાદ્ધા કાળ છે તે અતીત, અનાગત અને વર્તમાન, આ ત્રહે કાળના સંમિલિતકાળ રૂપ હાય છે. આ પ્રકારનું પૂર્યાનુપૂર્વાં નું સ્વરૂપ છે. હવે પશ્ચાનુપૂર્વીંનું સ્વરૂપ પ્રકટ કરવામાં આવે છે ---

પ્રશ્ન-(સે किं पच्छाणुपुब्वी?) છે ભગવન્ ! પશ્ચાનુપૂર્વીનું સ્વરૂપ કેવું છે? Gत्तर-(सन्वाद्धा, अणागयद्धा जाव समार) सर्वाद्धा, अनागताद्धा ध्रियाहि ઊલટા ક્રમે સમય પર્યંન્તના પદેાનાે વિન્યાસ (સ્થાપના) કરવેા, તેનુ' નામ પદ્માનુપૂર્વા છે. (સે તં વચ્છાળુપુચ્ચી) આ પ્રકારનું પદ્માનુપૂર્વાંનું સ્વરૂપ છે.

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३७ यौधनिधिकीकालालुपूर्वीनिरूपणम् 👘 ५९९

इत्यग्तानामग्योऽग्याभ्यासे ये अनःता भङ्गा भवन्ति, तेषु आद्यन्तरूपभङ्गकद्वय-विवक्षामपद्दाय सर्वभङ्गगुणनात्मिवा बोध्या। अत्र कालविचारस्य मस्तुतत्वात समयादेश्वकालत्वेन मसिद्धत्वात् अनुवङ्गतो विनेयानां समयादिकाल्झानं भवत्, इति मकाराग्तरेण कालानुपूर्वीमाह-'अधवा' इत्यादिना। अथवा औपनिधिकी कालानुपूर्वी पूर्वानुपूर्व्यादिमेदेन त्रिधिा प्रइण्ठा। तत्र-पूर्वाठुपूर्वी-एकसमय-यह पश्चानुपूर्वी का स्वरूप है। (से किं तं अणाणुपुध्वी?) हे भदन्त? अना नुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

डसर-(एयाए चेव एगाइयाए एग्रुसरियाए अणंतगच्छगयाए सेढीए अण्णमण्णन्भासो दूरुवुणो) अनानुपूर्वी में समयादि पदों का एक२ की बृद्धिपूर्वक उपन्यास किया जाता है, फिर बाद में आपस में इनका गुणा किया जाता है। इस प्रकार गुणा करने पर जो अनन्त भंगरूप रा-शि उरान्न होती है उसमें से आदि और अन्त के दो भंग घटा दिये जाते हैं। इस प्रकार से अनानुपूर्वी अनन्त भंगात्मक होती है। यहां काल का विचार प्रस्तुत है और समयादिक कालरूप से प्रसिद्ध हैं। इस लिये शिष्यों को समयादिरूप कालका आनुर्षगिकरूप से ज्ञान हो जाबे इसलिये शिष्यों को समयादिरूप कालका आनुर्षगिकरूप से ज्ञान हो जाबे इसलिये सत्रकार प्रकारान्तर से कालानुपूर्वीका कथन करते है-(अहवा ओवणिहिया कालाणुपुब्वी तिविहा पण्णत्ता) अथवा औपनिचिकी कालानुपूर्वी तीन प्रकार की कही गई है (तं जहा) जैसे (पुब्वाणुपुब्वी पच्छाणुपुब्वी, अणाणुपुब्वी) पूर्वानुपूर्वी और अनानुपूर्वी।

ઉત્તર-(एयाए चेत्र एगाइयाए एगुत्तरियाए अणंतगच्छगयाए सेढीए अण्ण-मण्णच्मासो दूहवूणो) અનાનુપૂર્વાંમાં સમયાદિ પદોનો એક એકની વૃદ્ધિથી ઉપન્યાસ કરવામાં આવે છે. ત્યાર ભાદ આપસમાં (અંદરા અંદર) તેમના ગણાં (તેમના ગુણાકાર) કરવામાં આવે છે. આ પ્રકારે ગુણાકાર કરવાથી જે અનંત લંગરૂપ રાશિ ઉત્પન્ન થ ય છે તેમાંથી શરૂઆતના અને અન્તના એક, એમ છે લંગા એાછાં કરવામાં આવે છે. આ પ્રકારે અનાનુપૂર્વાં અનંત લંગરૂપ દેશ્ય છે. અડ્ડાં કાળના અધિકાર ચાલી રહ્યો છે અને સમ-યા દેક કાળરૂપે પ્રસિદ્ધ છે. તેથી શિષ્યોને સમયાદિ રૂપ કાળનું આનુપૂર્વાં અનંત ભંગરૂપ હોય છે. તેથી શિષ્યોને સમયાદિ રૂપ કાળનું આનુપૂર્વાં અનંત ભંગરૂપ હોય છે. તેથી શિષ્યોને સમયાદિ રૂપ કાળનું આનુપૂર્વાં અનંત લાંગરૂપ પ્રસિદ્ધ છે. તેથી શિષ્યોને સમયાદિ રૂપ કાળનું આનુપૂર્વાં વરિયથ કરે છે-(બદ્વા ઓવળિદિયા कાસ)ળુપુત્ર્વી તિવિદા પળ્ળતા) અથવા– ઓપનિધિકી કાલાનુપૂર્વાં ત્રણ પ્રકારની કહી છે. (તંત્રદ્દા) તે ત્રણ પ્રકારો નીચે પ્રમાણે છે-(પુર્વાળુપુર્ગ્વી, પજ્છાળુપુત્ર્વી, અળાણુપુર્ગ્વી) - પૂર્વાનુપૂર્વાં, પ્રધાનુપૂર્વાં અને અનાનુપૂર્વાં.

### अनुयोगद्वारसूत्रे

स्थितिकः-एकः समयः स्थितिर्यस्य द्रव्यविशेषस्य स तथाभूतो द्रव्यविशेषो बोध्यः। एवमेव-द्विसमयस्थितिकस्तिसमयस्थितिको यावदशसमयस्थितिकः संख्येयसमय-स्थितिकोऽसंख्येययमयस्थितिकश्च द्रव्यविशेषः पूर्वानुपूर्ीं बोध्या। पश्चानुपूर्वीतु-भसंख्येयसमयस्थितिको यावदेकसमयस्थितिकश्च। अनानुपूर्वी तु- एकसमयस्थिति-काधारभ्य असंख्येयसमयस्थितिकानामन्योन्याभ्यासेऽसंख्येया भङ्गा भवन्ति, तेषु भाधन्तरूपभङ्गकद्वयविक्शामपद्दाय सर्वभङ्गगुणनात्मिका बोध्या। इयमौपनिधिकी कालानुपूर्वी वोध्या। एतदेवाइ-' से तं ओवणि दिया' इत्यादि । सैपा औपनिधि-

(से कि तं पुत्र राणुपुत्वी) हे भदन्त ! पूर्वासुपूर्भी का क्या स्वरूप हे ? उत्तर-(पुत्र्वाणुपुत्वी) पूर्वासुपूर्थी का स्वरूप इस प्रकार से हे-(एगसमयहिःए, दुन्नमयहिइए, तिसमयहिइए जाव दस समयहिए संखिङ उसमयहिइए असंखिज्जसमयहिइए) एक समय की स्थितिवाला, दो समय की स्थितिवाला, तीन समय की स्थितिवाला यावत दश सम-य की स्थितिवाला, तीन समय की स्थितिवाला यावत दश सम-य की स्थितिवाला संख्यातसमय की स्थितिवाला असंख्यातसमय की स्थितिवाला जितना भी द्रव्य विशेष हे वह सथ पूर्वांतुपूर्ी हे। (से कि तं पच्छाणुपुच्वी) हे भदन्त ! पश्चानुपूर्थी का क्या स्वरूप हे ? (असंखि-जनसमयहिइए जाव एगसमय हिइए पच्छाणुपुच्वी) असंख्यातसमय की स्थितिवाले द्रव्य से छेकर एकसमय तक की स्थितिवाला जो द्रव्य विशेष हे वह पश्चानुपूर्वी है। (से तं पच्छाणुपुच्वी) यह पश्चानुपूर्वी का स्वरूप है। (से किं तं अणाणुपुच्वी?) हे भदन्त अनानुपूर्वी का

પ્રશ્ન-(से किं तं पुठ्वाणुपुठ्वी) & ભગવન ! પૂર્વાનુપૂર્વી'નું સ્વરૂપ કેવું છે! ઉત્તર-(पुठ्वाणुपुठ्वी) પૂર્વાનુપૂર્વી'નું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-(एगसमय-द्विइए, दुसमर्थट्विइए, तिसमयट्विइय जाव दससमयट्विइए, संसिङ्झसमण्ट्विइए, असंखिङ्जसमर्थाट्वइए) એક સમયની સ્થિતિવાળાં, બે સમયની સ્થિતિવાળાં, ત્રછ્યી લઇને દસ પર્ય'ન્તની સ્થિતિવાળાં, સંખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળાં અને અસંખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળાં જેટલાં દ્રગ્યવિશેષા તેઓ પૂર્વાનુપૂર્વી રૂપ છે. પ્રશ્ન-(मे किं तं पच्छाणुपुठ्वी?) & ભગવન ! પશ્च નુપૂર્વી' તું સ્વરૂપ કેવું છે? ઉત્તર-(असंखिज्जसमयट्विइए जाव एगसमयट्विइए पच्छाणुपुठ्वी) અસંખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળ થી લઇને એક સમય પર્ય'ન્તની સ્થિતિવાળાં જે દ્રગ્યવિ-રોષા છે, તે પશ્चાનુપૂર્વી' રૂપ છે. (से तं पच्छाणुपुठ्वी) આ પ્રકારનું પશ્चાનુ-પૂર્વી'નું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્न-(से किंतं अणाणुपुटनी?) હે લગવન્ ! અનાનુપૂવી નું સ્વરૂપ ઠેવું છે!

संतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३८ उत्कीर्तनानुपूर्वीनिरूपणम् ६०१

को काल∘चुर्र्डी । इत्यं कालानुपूर्वी समाप्तेति सूचयितुमाइ−' से तं ' स्त्यादि− सैपा कालानुपूर्ीति ‼यू० १३७:।

अध पूर्वोंकाम्रुत्कीर्तनानुर्त्वीं प्रतिपादयितुमाह-

मूलम्-से किं तं उकित्तणाणुपुद्यी ? उकित्तणाणुपुद्यी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुद्याणुपुद्यी पच्छाणुपुद्यी अणाणुपुद्यी । से किं तं पुद्याणुपुद्यी ? पुठ्वाणुपुठ्वी-उसमे आजिए संभवे अभिणंदणे सुमई पउमप्पहे सुपासे चंदप्पहे सुधिहा सीयले सेजंसे वासु-क्या स्वरूप है ? (एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए असंखिज्जगच्छ-गयाए सेहीए अन्नमन्त्रभासो दृख्यूणो अणाणुपुठ्वी )

उत्तर-एक से छेकर असंख्यात तक एकर की वृद्धि करते द्रुप असंख्यातश्रेणि मांड़ो, फिर इन श्रेणियों में परस्पर में गुणा कर दो और उस उत्पन्न असंख्यात भंग रूप महाराशि में से आदि अंत के वो भंगों-पूर्वानुपूर्वी और पश्चानुपूर्वी रूप दो भंगों और अवक्तव्यक भंगों को कम कर दो-यक्षी अनानुपूर्वी का स्वरूप है। (से तं ओवणि-हिया कालाणुपुच्वी-से तं कालाणुपुच्वी) इस प्रकार औपनिधिकी काला-नुपूर्वी है। इसके समाप्त होते ही पूर्वप्रकान्त कालानुपूर्वी का कथन समाप्त हो गया॥यू० १३ आ

ઉત્તર-( વયાય ચેલ થયા દ્વા શ્યા થયા વ્યુત્ત રિવા થ અસંસિલ્લ ગ મ્થ્લ્મ ગ મ્થ્લ્મ ગ મ્હ્ર્મ ગ મ્ર્ક્સ ગ મ્ર્લ્મ ગ મ્ર્સ ગ મ્લ્ર્મ ગ મ્ર્સ ગ મ્ર ગ મ્લ્ર ગ મ્ર ગ મ્લ્ર્મ ગ મ્ર ગ મ્ય મ્ર ગ મ્ર ગ મ્ર ગ મ્ર ગ મ્લ ગ મ્ર ગ મ્ર ગ મ્લ ગ મ્ર ગ મ્ર ગ મ્ર ગ મ્ર ગ મ્ર ગ મ્લ ગ મ્ર મ મ્ર ગ મ્ર મ્ર ગ મ મ્ર ગ મ્ર ગ મ મ્ર મ્ર ગ મ્ય ગ મ્ય ગ મ્ય ગ મ્ર ગ મ્ય ગ મ્

জা০ ওই

अनुयोगद्वारस्त्रे

पुजे विमले अणंते धम्मे संती कुंधू अरे मल्ली मुणिसुव्वप णमी अरिद्वणेमी पासे वद्धमाणे । से तं पुब्वाणुपुव्वी । से किं तं पच्छाणुपुव्वी ? पच्छाणुपुवी-वद्धमाणे जाव उसमे । से तं पच्छाणुपुव्वी । से किं तं अणाणुपुव्वी ? अणाणुपुव्वी-एयाप चेव एगाइयाए एग्रत्तरियाए चउ वीसगच्छगयाए सेढीए अण्ण-मण्णब्भासो दुरूवूणो । से तं अणाणुपुव्वी । से तं उक्तित्रणा-णुपुट्वी ॥सू० १३८॥

टीका-' से किं तं ' इत्यादि-

अथ का सा उत्कीर्चनानुपूर्वी ? इति शिष्यमन्नः । उत्तरयति-उत्कीर्त्तनं=कथ-नम् अभिधानीच्वारणमिति यावत् , तस्य आनुपूर्यी=अनुपरिपार्टिः पूर्वानुपूर्व्यादि-

अब सुन्नकार पूर्वीक उत्कीर्तनानुपूर्वी का प्रतिपादन करते हैं-'से किं तं उक्कित्तणाणुपुब्वी ? इत्यादि ।

रान्दार्थ—हे भदन्त ! (से किं तं उकित्तणाणु पुटवी ?) पूर्व प्रकान्त उस्कीर्तमानुपूर्वी का स्वरूप क्या है ?

उत्तर-(उक्कित्तणाणुपुच्ची तिविहा पण्गत्ता) उग्कीर्तनानुपूर्वी तीन

હવે સૂત્રકાર પૂર્વાકત ઉત્કીર્તનાનુપૂર્વાંના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરે છે-

" से किं तं उक्किणणणुपुटवी " धत्यःहि---

शल्दार्थ-(से किंतं उकित्तणाणुपुव्वी ?) & क्षणवन् ! पूर्वप्रधान्त ઉत्धी-तानानुपूर्वी'नुं स्वइ्भ डेवुं छे ?

ि ઉत्तर−(सकित्तणाणुपुव्वी तिविद्दा पण्णत्ता−तंजहा) ઉत्કीर्तानानुभूवींना

अंतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३८ उत्कीर्तनानुपूर्वीनिरूपणम्

मेदेन त्रिविधा मझप्ता। तत्र-पूर्वानुपूर्वी-ऋषभादि बर्द्धमानान्ता । सर्वपयमोत्पन्नाद् ऋषभस्य मथमग्रुगदानम् । तदनन्तरं क्रमेण अजितादय उक्ताः । पश्चानुपूर्वी तु-प्रकार की कही गई है। (तं जहा) उसके वे प्रकार ये हैं-(पुठवाणुपुठवी, पच्छाणुपुठवी, अणाणुपुठ्वी) पूर्वानुपूर्वी, पश्चानुपूर्वी और अनानुपूर्वी। उस्कीर्तन दाब्द का अर्थ नाम का उच्चारण करना ऐसा है। इस उस्की-र्तन की जो परिपाटी है उसका नाम उस्कीर्तनानुपूर्वी है। ( से किं तं पुब्वाणुपुठवी) पूर्व प्रकान्त पूर्वानुपूर्वी क्या है ?

उत्तर-(उसभे अजिए संभवे अभिणंदणे, सुमई, पउमपहे, सुपासे, चंदपग्हे, सुविही, सीपछे, सेउजं से, वासुपुज्जे, विमछे, अणंते, धम्मे, संनी, कुंधू, अरे, मल्ली, सुणिसुव्वए, णमी, अस्टिणेनी, पासे, वद्धमाणे, से तं पुव्वाणुपुव्वी) ऋषभ, अजिल, संभव, अभिनंदन, सुमति, पद्ममभ, सुपार्थ, चंद्रप्रभ, सुविधि, शीतल, श्रेयांस, वासुपूज्य, विमल, अनन्त, धर्म, शान्ति, कुन्धु, अर, मल्ली, मुनिसुव्रत, नमि, अरिष्टनेमि, पार्थ, और वर्द्धमान। इस प्रकार परिपार्टिरूप से नामो-च्चारण करना इसका नाम उत्कीर्तनानुपूची का प्रथम भेद पूर्वानुपूची है। ऋषभनाथ सब से प्रथम अत्पन्न हुए हैं। इसलिये उनका प्रथम नामोच्चारण किया है। तदनन्तर क्रमज्ञाः अन्य अजित आदि हुए हैं इसलिये उनका नामोच्चारण हुआ है। पश्चानुपूची में यर्द्धमान को

નીચે પ્રમાણે ત્રસુ પ્રકાર કહ્ય છે-(પુરુવાળુપુરુવી, પચ્છાળુપુરવી, अणाળુપુરવી) (૧) પૂર્વાતુપૂર્વી, (૨) પશ્ચ તુપૂર્વી અને (૩) અનાતુપૂર્વી.

'' નામનું ઉચ્ચારણ કરવું " એટલે ઉત્ક્રીર્તન આ ઉત્ક્રીર્તનની (નામનું ઉચ્ચારણ કરવાની) જે પરિપાટી (પદ્ધતિ) છે, તેનું નામ ઉત્ક્રીર્તનાનુપૂર્વી છે.

પ્રશ્ન-(સે किं तं पुठ्याणुपुठ्यां) હે ભગવન ! પૂર્વાતુપૂર્વીંતું સ્વરૂપ કેતું છે ? ઉત્તર-( હસમે, સંમવે, चंद्य हे, सुविही, सीयळे, सेक्जंसे, वासुपुज्जे, विमले, अणंते, धन्मे, संती, कुंथू, अरे, मल्डी, सुणिसुठ्यए, णमी, अरिट्ठणेमी, पासे, बद्धमाणे, से तं पुट्याणुपुठ्यों) ઝષબ, અજિત, સંભવ, અભિનંદન, મુખતિ, પદ્મપ્રભ, સુપાર્શ ચંદ્રપ્રભ, સુવિધિ, શીતલ, શ્રેયાંસ, વાસુપૂજ્ય, વિમલ, અનન્ત, ધર્મ, શાન્તિ, કુન્શુ, અર, મલ્લી, સુનિસુત્રત, નમિ, અસ્િ-હતેનું નામ પૂર્વાનુપૂર્વી છે. તે ઉત્કીર્તનાનુપૂર્વીંના પ્રથમ ભેદ રૂપ છે. ઝુષભ-નાથ ભગવાન સૌથી પહેલાં લઇ ગયાં હૈાવાથી તેમના નામનું હચ્ચારણ સૌથી પહેલાં કરવામાં આવ્યું છે. ત્યાર બાદ અજિત આદિ તીર્થ કરે કે મશ: થઇ ગયા હાવાથી તેમનાં નામાનું કમશ: ઉચ્ચારણ કરાયું છે.

# अनुयोगद्वारस्त्रे

દેગ્લ

वर्द्धमानादि ऋषभान्ता बोध्या । अनानुपूर्वी तु-ऋषमादिवर्धमानान्तानां चतुर्वि शतिपदानामन्थोऽन्याभ्यासे आद्यःतरूपभङ्गकद्वयविवक्षामपदाय भङ्गा विधातच्या-स्तदात्मिका बोध्या । ननु औपनिधिक्या द्रव्यानुपूर्व्या अस्याश्र को भेदः ? उच्यते, तत्र दि द्रव्याणां विन्यासमात्रमेव पूर्वानुपूर्व्यादिमावेन विन्तितम् । अत्र तु तेषामेव तथैदोस्कीर्त्तनं कियते-इत्येतावन्मात्रेण एतयोर्भदो बोध्यः । ननु अस्त्येवं तथाऽ-प्यत्र शास्त्र आवत्र्यकस्य मस्तुतत्वादत्रापि सामायिकाद्यध्ययनानामेवोत्कीर्त्तनं युक्तम्,

आदि करके-ऋषभपद को अन्त में उच्चरित किया जाता है। तथा अनानुपूर्वी आदि के ऋषभपद से लेकर अन्तिम वर्द्धमान तक के चौ वीस पदों का परस्पर में गुणा करने पर और गुणितराशि में से आदि अन्त रूप भंग द्वध की विवक्षा को कम करने पर जितने अंग बचते हैं उन भंग स्वरूप होती है।

रांका--औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वी से इस में क्या भेद है?

उत्तर-औपनिधिकी द्रव्यानुपूर्वा में द्रव्यों का केवल विन्यास ही पूर्वानुपूर्वी आदिरूप से विचारित होता है और इस उश्कीर्तनानुपूर्वी में उन्ही द्रव्यों का आनुपूर्वी आदिरूप से नामोच्चारण किया जाता है। इंग्रेका--इस शास्त्र में आवश्यक का प्रकरण होने से इस आनुपूर्वी में भी सामायिक आदि अध्ययनों का ही उश्कीर्तन करना उच्चित था-

પશ્ચાનુપૂર્વીંનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે- ઉપર જે ક્રમે નામાે ગ્ચારથ કરાશું છે તેના કરતાં ઊલટા ક્રમે નામા ગ્ચારથ્ કરવ.થી પશ્ચાનુપૂર્વાં બને છે. તેમાં વર્ષમાનથી લઇને ઝાયલ પર્યન્તના પદોનું ઉગ્ચારથ કરાય છે આ રીતે ' વર્ષમાન ' પદ પહેલું અને ' ઝાયલ ' પદ છેલ્લું આવે છે. અનાનુપૂર્વીમાં શરૂઆતના ઝાયલ પદથી લઇને છેલ્લા વર્ષમાન પર્યન્તના ૨૪ પદોના પર-રપરની સાથે ગુણાકાર કરવામાં આવે છે અને તેથી જે મહારાશિ આવે છે તેમાંથી આદિ અને અન્ત રૂપ બે લંગાને બાદ કરવામાં આવે છે. આ બે લંગો બાદ કરવાથી જે લંગા બાકી રહે છે, તે લંગારૂપ અનાનુપૂર્વી હાય છે. શંકા-ઔપનિષિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વી કરતાં આ ઉત્કીર્તનાનુપૂર્વામાં શા તફાવત છે ? ઉત્તર-ઔપનિષિકી દ્રવ્યાનુપૂર્વી કરતાં આ ઉત્કીર્તનાનુપૂર્વામાં સા તફાવત છે ? પૂર્વાં આદિ રૂપે કરવામાં આવે છે, પરન્તુ આ ઉત્કીર્તનાનુપૂર્વામાં તા એજ દ્રવ્યાનું આનુપૂર્વી આદિ રૂપે ઉચ્ચારણ કરવામાં આવે છે.

શ'કા--આ શાસ્ત્રમાં આવશ્યકના અધિકાર ચાલતા હાવાથી આ આતુ-પૂવી માં સામાચિક આદિ અધ્યયનાનું જ ઉત્કીર્તન (ઉચ્ચારણ) કરાશું હાત

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३९ गणनानुपूर्वीनिरूपणम्

804

कथमवकान्तानामृषमादीनामुत्कीर्त्तनं कृतम् ? इति चेदाह-इदं शाखं सर्वेव्यापक मिल्यादावेवम् उक्तम् । तत्समर्थयितुमेव ऋषमादीनामुपादानं कृत्म् । ऋषभादीनां तीर्थकर्तृत्वात्तत्रामोच्चारणे सकल्लमपि श्रेवः माप्नोति जन इति युक्तमेव तेषां मगवतां नामोच्चारणम् । एवं विधस्थलेऽन्यत्राप्येवमेव समाधेयमिति । मक्रुतमुप संहरन्नाह-' से तं ' इत्यादि । सेषा उत्कीर्त्तनानुपूर्वी ॥ म्व०१३८ ।

अथ पूर्वोक्तामेव गणनानुपूर्वी निरूपयितुमाइ-

म्लम्—से किंतं गणणाणुपुद्वी ? गणणाणुपुटवी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा—पुटवाणुपुटवी पच्छाणुपुटवी अणाणुपुटवी। से किं तं पुटवा-णुपुटवी ? पुटवाणुपुटवी-एगो, दस, सयं, सहस्सं, दस सहस्साइं,

तो फिर अपक्रान्त-प्रकरण बाद्य-ऋषभ आदिकों का उल्कीर्तन सूत्रकारने क्यों किया ?

उत्तर--यह तो पहिछे ही कहा जा चुका है कि यह आस्त्र सब ब्यापक है। सो इसी बात का समर्थन करने के लिये यहां ऋषभादिकों का उत्कीर्तन किया है। ये ऋषभ आदि तीर्थ कर्ता हैं। इनके नाम का उच्चारण करने वाला मनुष्य समस्त श्रेयको पा छेता है। अतः उनके नाम का उच्चारण करना युक्त ही है। दूसरे और भी इसी प्रकार के स्थलों में ऐसा ही समाधान समझना चाहिये। इस प्रकार से यह उत्कीर्तनानुपूर्वी है। सूत्रस्थ वाकी पद सुगम्य हैं अतः उनका भिन्न भिन्न रूप से अर्थ नहीं लिखा है। सूरू १३८॥

તે ઉચિત ગણાત તેને બદલે અપકાન્ત (પ્રકરણના વિષયથી બાદ્ય એવાં) મકષભ આદિકાનું ઉત્કીર્તાન સૂત્રકારે શા કારણે કર્યું છે ?

હત્તર-એ વાત તે પહેલાં જ કહેવામાં આવી ગુકી છે કે શાસ્ત્ર સવ'વ્યાપક છે. એજ વાતનું સમર્થન કરવાને માટે અહીં ઝહલાદિકાનું ઉત્કીર્તન (નામાનું ઉચ્ચારણ) કરવામાં આવ્યું છે. આ ઝહલ આદિ તીર્થ'-કરાએ તીર્થ'ની સ્થાપના કરી હતી. તેમનાં નામનું ઉચ્ચારણ કરનાર મનુષ્યનું દરેક પ્રકારે શ્રેય જ થાય છે. તેથી તેમનાં નામાનું ઉચ્ચારણ કરવું ઉચિત જ ગણી શકાય આ પ્રકારનાં બીજા સ્થાનામાં પણ આ પ્રકારનું જ સમાધાન સમજતું. આ પ્રકારનું ઉત્કીર્તાનાનુપૂર્વી'નું સ્વરૂપ છે આ સૂત્રમાં આવેલાં આકીનાં પદાના અર્થ સુગમ હાવાથી અહીં તેમનું, વધુ સ્પષ્ટીકરણુ કરવામાં આવ્યું નથી. ાાસૂવ્ય ઉડડા

## अंतुयोगद्वारस्त्रे

सयसहस्सं, दस सयसहस्साइं, कोडी, दस कोडीओ, कोडीसयं, दस कोडिसयाइं। से तं पुठ्वाणुपुट्वी। से किं तं पच्छाणुपुठ्वी? पच्छाणुपुठ्वी-दस कोडिसयाइं जाव एगो से तं पच्छाणुपुठ्वी। से किं तं अणाणुपुठ्वी? अणाणुपुठ्वी-एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरिया र दसकोडिसयगुच्छगयाए सेडीए अन्नमन्नव्भासो दुरूवूणो। से तं अणाणुपुठ्वी। से तं गणणाणुपुठ्वी ॥सू०१३९॥

छाया— अथ का सा गणनानुपूर्शी ? गणनानुपूर्वी त्रिविधा प्रहण्ता, तद्यथा-पूर्वानुपूर्वी पक्षानुपूर्वी अनानुपूर्वी । अप का सा पूर्गानुपूर्वी ? पूर्वानुपूर्वी-एको, दश, शतं, सइसं, दश सहसाणि, शतसहसं, दश श्वतसहसाणि, कोटिः, दशकोटयः, कोटिशतं, दशकोटिशतानि । सेषा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा पश्चानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी दशकोटिशतानि यावदेकः । सेषा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा अनानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी द्वी एतस्यामेव एकादिकायामेकोत्तरिकायां दशकोटिशतगच्छगतायां श्रेण्याम-न्योन्याभ्यासो दिरूपोनः । सेषा अनानुपूर्वी । सेषा यगनानुपूर्वी त्रम्व ? श्वानु

टीका —' से किं तं' इत्यादि—

अथ का सा गणनानुपूर्वी ? इति प्रक्षः । उत्तरयति-गणनानुपूर्वी पूर्वानु-पूत्र्यौदिभेदेन त्रिविधा। तत्र-एकादिदशकोटिशतान्तापूर्तानुपूर्वी व्यक्तोटिग्रताद्ये-

गणनानुपूर्वी का क्या स्वरूप है-इस वात को अब सूत्रकार स्पन्ट करते हैं — ''से किं तं गणगाणुपूब्वी ? '' इत्यादि ।

राब्दार्थ- (से किं तं गणणाणुपुटवी)

प्रइन-- हे भदन्त ? गणनानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर--(गणणाणुपुटवी तिविहा पण्गत्ता) राणनानुपूर्वी तीन प्रकार की कही गई है । (तंजहा) जैसे (पुटवाणुपुटवी पच्छाणुपुच्ची, अणाणुपुटवी)

હવે સૂત્રકાર ગણનાનુપૂર્વાંના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે-

'' से किंतं गणणाणुपुन्त्री '' ઇत्याहि—

શખ્દાર્થ-(से किंतं गणणाणुपुठ्वी?) હે ભાગવન્! ગણુનાનુપૂવીંનું स्વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(गणणाणुपुब्बी तिविहा पण्णत्ता) ગણુનાવૃપૂર્વી ત્રણુ પ્રકારની કહી છે-(तंज्ञहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણુ છે-(पुब्बाणुपुब्वी, पच्छाणुपुब्वी, अलाणु-पुढेडी) (१) પૂર્વાનુપૂર્વી, (૨) પશ્चાનુપૂર્વી અને (૩) અનાનુપૂર્વી.

| भंतुयोगवन्द्रिका | टीका | ন্স | १३९ | गणनानुपूर्वीनिरूपणम् |
|------------------|------|-----|-----|----------------------|
|------------------|------|-----|-----|----------------------|

₿o3

कान्ता पथानुपूर्वी । तथा−एतस्यामेव एकादिकायामेकोत्तरिकायां दशकोटिशतः गच्छगतायां श्रेण्यामन्योन्याभ्यासो द्विरूपोनः∹अनानुपूर्वी, व्यारूया पूर्ववत् ।

पूर्वानुपूर्थी, पश्चानुपूर्वी, अनानुपूर्वी (से कि तं पुत्र्वाणुपुन्वी) हे भदन्त ! पूर्वानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-- (पुत्वाणुपुत्वी) पुर्वानुपूर्वी का स्वरूप इस प्रकार से है-(एगो) एक (दस) दश, (सयं) सौ (सहरसं) हजार (दससहरसाइं) दश हजार (सयसहरसाइं) लाख (दससयसहरसाइं) दश लाख (कोडी) करोड़ (दस कोडीओ) दस करोड़ (कोडीसयं) अर्थ, (दस कोडिसयाइं) दस अर्थ (से तं पुत्वाणुपुब्वी) यह पूर्व प्रकान्त पूर्वानुपूर्वी है। (से किं तं पच्छाणु-पुब्वी?) हे भदन्त ! गणनानुपूर्वी के मेद रूप पश्चानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-- (पच्छाणुपुठवी) पश्चानुपूर्वी का स्वरूप इस प्रकार से है । (दस कोडिसयाइं जाव एगो) दस अर्थ से छेकर व्युत्क्रम से एक तक गिनना (से तं पच्छाणुपुठ्वी) सो पश्चानुपूर्वी है । (से किं तं अणाणुपुठवी) हे भदन्त ! अनानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ? (अणाणुपुठवी) अनानुपूर्वी का स्वरूप इस प्रकार से है--(एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए दस कोडिसयगच्छगयाए सेदीए अन्नमन्नब्भासो दुरुवूणो) एक से छेकर

પ્રશ્ન-(से किंत पुब्वाणुपुब्वी?) & ભગવન ! પૂર્વાતુ પૂર્વાં'નું સ્વરૂપ ઠેલું છે? ઉત્તર-(पुब्वाणुपुब्वी) પૂર્વાતુ પૂર્વાં'તું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું છે-(एगो) એક, (दस) દસ, (सयं) से।, (सहस्सं) હજાર, (दससहस्साइं) દસ હજાર, (सयसह-रवाइं) લાખ, (दससयसहस्साइं) દસ લાખ, (कोडी) કરાડ, (दस कोडीओ) દસ કરાડ, (कोडीसयं) અબજ, (दस कोडीसयाइं) દસ અજબ, (से तं पुब्दाणुपुब्वी) ઇત्याहि રૂપે ગણ્યુના કરવી તેનું નામ પૂર્વાતુ પૂર્વા છે.

પ્રશ્ન–(સે ર્कિતં पच्छाणुपुटवी?) હે ભગવન્ ગણુનાનુપૂર્વી'ના ગીજા લેદ રૂપ પશ્ચાનુપૂર્વી'નું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર⊣(पच्छाणुपुब्वी) પશ્ચાનુપૂર્વા તું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું **ટે--(दसकोडी-**सयाइं जाव एगो) દસ અબજથી લઈને ઊલટા ક્રમે એક સુધીની ગથુતરી કરવી (से तं पच्छाणुपुब्वी) तेनु नाभ પશ્चानुपूर्વा છે.

પ્રશ્ન–(**સે કિંત अणाणुपुट्वी**?) & ભગવન્ ! ગણુનાનુપૂર્વીંના ત્રીજા સેદ રૂપ અનાનુપૂર્વીંનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉत्तर--(अणाणुपुट्वी) અનાનુપૂર્વी नु' સ્વરૂપ આ પ્રકારતું છે-(एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियाए दसकोडिस्यगच्छगयाए सेढीए अन्नमझब्भासो दूह्दवूणो)

अनुयोगद्वारसूत्रे

अत्रोक्ताः संख्या उपलक्षणमात्रम् , अन इतोऽन्या अपि संभाव्यमानाः संख्या अत्रगन्तव्याः । उत्कीर्त्तनानुपूर्व्यां नाभमात्रोत्कीर्त्तनं क्रृतम्, अत्र गणनानुपूर्व्यां तु⊶ एकादि संख्यानामभिधानं क्रुतमिति बोध्यम् । प्रकृतमुग्संहरन्नाइ-'से तं ' इत्यादि । सेषा गणनानुपूर्वी ॥सू० १३९॥

अथ मागुदिण्ट।मेव संस्थान)नुपूर्वीमाह-

मूल्म-से किं तं संठाणाणुपुवी ? संठाणाणुपुवी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुव्वाणुपुर्व्वा पच्छाणुपुठ्वी अणाणुपुट्वी । से किं तं पुट्वाणुपुट्वी ? पुट्वाणुपुट्वी-समचउरंसे निगोहमंडले सादी खुज्जे वामणे हुंडे । से तं पुवाणुपुवी । से किं तं पच्छाणुपुवी ? पच्छाणुपुठ्वी-हुंडे जाव चउरंसे । से तं पच्छाणुपुट्वी । से किं तं अणाणुपुट्वी ? अणाणुपुवी एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरि-याए छ गच्छगयाए सेढीए अन्नमन्नठभासो दुरुवूणो । से तं अणाणुपुट्वी । सा एसा संठाणाणुपुठ्वी ॥सू० ? ४०॥

छाया-अथ का सा संस्थानानुपूर्वी ? संस्थानानुपूर्वी त्रिविधा श्रक्षपा, तच्या-पूर्वानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी अनानुपूर्वी । अथ का सा पूर्वानुपूर्वी ? पूर्वानुपूर्वी-समच-तुरसं न्यग्रोधमण्डलं सादि कुब्जं वामनं हुण्डम् । सेपा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा पश्चानुपूर्वी ? पश्चानुपूर्वी-हुण्डं यावत् समचतुरस्नम् । सेपा पश्चानुपूर्वी । अथ का

दश कोटिशतक की एक एक की वृद्धिवाली श्रेणी में स्थापित संख्या का परस्पर में गुणा करने पर और उत्पन्न उस महाराशि में से भंग द्वय की विवक्षा को कम करने पर अवशिष्टभंगात्मक (से तं अणाणुपु-व्वी) अनानुपूर्वी है (से तं गणणाणुपुच्वी) इस प्रकार यह गणनानुपूर्वी का स्वरूप है ॥सू॰ १३९॥

એકથી લઇને દસ અબજ પર્યન્તની એક એકની વૃદ્ધિવાળી ત્રેણીમાં સ્થાપિત સંખ્યાના પરસ્પરની સાથે ગુણાકાર (સંયાજન) કરીને જે ભંગાની મદ્ધારાશિ ઉત્પન્ન થાય છે તેમાંથી આદિ અને અન્તના બે ભંગાને બાદ કરવાથી જે ભંગા બાકી રહે છે, તે ભંગાને (से तं अणाणुपुटनो) અનાનુપૂર્વા રૂપ ગણવામાં આવે છે. (से तं गणणाणुपुटनो) આ પ્રકારનું ગણુનાનુપૂર્વા નુ સ્વરૂપ છે. ાાસૂ૦૧૩૯ના

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | खूत्र | 880 | संस्थानानुपूर्वीनिरूपणम् |
|-----------------|------|-------|-----|--------------------------|
|-----------------|------|-------|-----|--------------------------|

सा अनःचुपू ग्रे? अनानुपूर्यी-एतस्थागेत्र एकादिकायांमे कोचरिकायां छ गच्छगतायां श्रेण्यामन्योन्पाभ्याहो द्विरूपोनः। सैषा अनाहुपूर्ती । सैषा संस्थानानुपूर्वी॥सू.१४०॥ टीका—' से किं तं ' इत्यादि—

अथ का सा संस्थानातुपूर्वी ? इति प्रश्नः। उतरयति-संस्थानानुपूर्वी संस्थानानि-=त्राकृतिविक्षेषाः, तेपामानुपूर्वी= ररिवाटी संस्थानानुपूर्वी आकृतिविक्षेषरूपाणि। संस्थानानि जीवाजीवमेदेन यद्यपि द्विविधानि तथापि 'समचउरंसे' इत्याद्यमि-घानेन जीवसम्बन्धीन्येव तानि चेध्ध्धनि। इयं संस्थानानुपूर्व्यपि पूर्वानुपूर्व्यादि-मेदेन त्रिविधा प्रोक्ता : तत्र-पूर्वानुपूर्वी-समचतुरस्रम्-समं=नाभेरुपर्यध्य संकल्ञ पुरुषलक्षणोपेतावपद्यतया चतुरस्रम् अन्युनाधिकाश्वतस्रः अस्तयः-कोणा यस्य तन्

अब सूत्रकार पूर्वोक्त संस्थानानुपूर्व का स्वरूप कथन करते हैं---

दाब्दार्थ-- (से किं तं संठाणाणुगुव्वी ?) हे भदंत ! पूर्वप्रकान्त संस्थानानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-- (संठाणाणुपुत्र्वी तिविहा पण्णत्ता) संस्थानानुपूर्वी तीन प्रकार की कही गई है (तं जहा) वे प्रकार ये हैं -- (पुत्र्वाणुपुत्र्वी, पच्छाणुपुब्वी, अणाणु पुच्वी,) पूर्वानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी और अनानुपूर्वी (से कि तं पुच्याणुपूब्वी) पूर्वानुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर — (पुव्वाणुपुत्री) पूर्वानुपूर्वी का स्वरूप इस प्रकार से है-(सम-चडरंसे, निग्गोहसंडछे, सादी खुज्जे चामणे हुंडे) समचतुरस्र संस्थान, ग्वग्रोधमंडल मंस्थान, सादिसंस्थान, कुब्ज संस्थान, वामन संस्थान,

હવે સૂત્રકાર પૂર્વોક્ત સંસ્થાનાનુપૂર્વી નું નિરૂપણ કરે છે-

"से किं न' संठाणाणुपुच्ची ?" . धत्याहि---

શબ્દાર્થ- (સે किं त' મંઠાળાળુ પુટ્વી ?) કે ભગવન્ ! પૂર્વીકત સંસ્થાના-નુપૂર્વીનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(संठाणाणुपुटवी तिविहा पण्णत्ता) સ'શ્थાનાનુપૂર્વા ત્રશ્ચ પ્રકારની કહી છે. (त'जहा) તે ત્રશ્ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(पुटवाणुपुटवी पच्छाणुपुटवी अणाणुपुटवी) (१) પૂર્વાનુપૂર્વા (૨) પશ્ચાનુપૂર્વા અને (૩) અનાનુપૂર્વા

પ્રશ્ન-(સે किं त' पुटझणुपुत्र्वी ?) હે ભાગવન્! પૂર્વાનુપૂર્વી'નું સ્વરૂપ કેવું છે?

ઉત્તર-(पુठवःणुपुठशे) પૂર્ગાતુ પૂર્વી તું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું છે-(समच उरंसे, निग्गोहमंडरु, सादी, खुज्जे, वामणे, हुंडे) સમચતુરસ સંસ્થાન, ન્યગ્રોધમંડલ સંસ્થાન, સાદિ સંસ્થાન, કુખ્જ સંસ્થાન, વાગન સંસ્થાન અને હુંડ સંસ્થાન,

জত ওও

### भनुयोगद्वारस्त्रे

चतुरसम् । अत्रयोः कर्मधारयः । तुल्यारोहपरिणाइः सम्पूर्णछक्षणोपेताङ्गोपाङ्गावयवः स्वाङ्गुलाष्टाधिकशतौच्छ्रायः सर्वसंस्थानेषु मुख्यः पश्चेन्द्रियजीवशरीराकारविशेष और हुंड संस्थान । आकृति विशेष का नाम संस्थान है । इन संस्थानों की जो परिपाटी है उसका नाम आनुपूर्वा है । यथ्यपि ये संस्थान जीव और अजीव के संबन्धी होने से दो प्रकार के हैं तो भी " इस प्रकार के कथन से यहां जीवसंबन्धी ही ग्रहण किये गये हैं । जिस संस्थान में नाभि से ऊपर के और नीचे के समस्त अवधव सामुद्रिक शास्त्र के अनुसार अपने २ प्रमाण से युक्त हों, हीनाधिक न हों उसका नाम सम-चतुस्त है, " समं चतुस्तम् यस्थतत् समचतुरस्तम् " यह इसकी व्युत्पत्ति हे । इसका ताल्पर्य यह हे कि इस संस्थान में जितने भी शरीर के नाभि से ऊपर नीचे के अंग उपांग रूप अवधव होते हैं वे सब समस्त लक्षणों से सहित होते हें। न्यूनाधिक भाव इनमें नहीं होता है शरीर के चारों कोने इसमें परावर होते हैं । इस संस्थान में आरोह और परिणाह-उतार चढाव-एकसा होता है। सामुद्रिक शास्त्र में सुहावने शरीर के जितने भी लक्षण कहे गये हैं वे सब लक्षण इस संस्थान वाले शरीर के जितने भी

આ ક્રમે સંસ્થાનાના વિન્યાસ કરવા તેને સંસ્થાનાનુપૂર્વાં'ના પ્રથમ લેદ રૂપ પૂર્વાનુપૂર્વાં કહે છે.

સંસ્થાન એટલે આકાર આ આકારોની જે પરિપાર્ટી તેનું નામ આનુ પૂર્વી છે જો કે આ સંસ્થાન જીવ અને અજીવ વિષયક હાવાને કારણે મુખ્ય બે પ્રકારનું હાય છે, પરન્તુ " समचउरसे " ઇત્ય દિ પદા દ્વારા અહીં જીવસંબંધી સંસ્થાનાને શહુણુ કરવામાં આવેલ છે,

સમચતુરસ સંસ્થાન જે સંસ્થાનમાં (આકાર વિશેષમાં) નાભિની નીચેના અને નાભિની ઉપરનાં સમસ્ત અવયવા સામુદ્રિક શાસ્ત્રમાં અતાવ્યા પ્રમાણુના પાતપાતાનાં પ્રમાણુવાળાં હાય છે–હીન અથવા અધિક પ્રમાણુવાળાં હાતાં નથી, તે સંસ્થાનને સમચતુરસ સંસ્થાન કહે છે. તેની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાણુ થાય છે– " स्वमं चतुस्तम् यस्य तत् समचतुरस्तम् " આ કથનના ભાવાર્ષ નીચે પ્રામાણે

છે- આ સંસ્થાનમાં નાક્ષિની ઉપરનાં અને નં.ચેનાં સમસ્ત અગ ઉપાંગા સમસ્ત લક્ષણોથી ચુક્ત હાેય છે. કાેઈ પણ અંગ ઉપાંગ ન્યૂન અથવા અધિકપ્રમાણુ-વાછું હાેતું નથી. પણ સપ્રમાણ હાેય છે તેમાં શરીરના ચારે ખૂણા બરાબર હાેય છે આ સંસ્થાનમાં આરાહ અને અવરાહ-ચઢાવ અને ઉતાર-એક સરખા હાેય છે. સામુદ્રિક શાસ્ત્રમાં સુંદર શરીરના જેટલાં લક્ષણા કહ્યાં છે, તે બધાં લક્ષણા આ શરીરના અંગઉપાંગામાં જોવામાં આવે છે. આ સંસ્થા-

**É**\$\$

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४० संस्थानानुपूर्वीनिरूपणम्

इत्यर्थः । न्यग्रोधमण्डलम्=न्यग्रोधो वटवृक्षरतद्वन्मण्डलं यस्य तत्तथा, यथा-न्य-ग्रोध उपरि सम्पूर्णावयवो ऽधस्तनभागे पुन ने तथा, तथेदमपि नाभेरुपरि चिस्तर-बहुलं शरीरलक्षणोक्तममाणभागम्, अधस्तु हीनाधिकममाणं विज्ञेयम्। सादि-आदिरिइ उत्सेचाख्यो नाभेरधस्तनो देइमागो गृहाते । आदिना=नाभेरधस्तनकाय-लक्षणेन सह वर्तते इति सादिः । यधपि सर्वश्वरीरमादिना सह वर्तते तथापि सादि-त्वविशेषणान्यथाऽनुपपत्त्या विशिष्ट एव प्रमाणलक्षणोपपन्न आदिरिह गृह्यते, तत डपांगों में रहा करतें हैं। अपने अंगुल से इस संस्थान वाला शरीर १०८ अंगुल की ऊँचाईवाला होता है। यह संस्थान समस्त संस्थानों में मुख्य होता है। और यह पंचेन्द्रिय जीव के दारीरका एक विद्येष आकाररूप होता है। म्यग्रोधमण्डल-म्यग्रोध नाम वटबृक्ष का है। इसके समान जिसका मंडल हो- अर्थात् जिस प्रकार न्यग्रोध-वटवृक्ष-ऊपर में संपूर्ण अवयचोंबाला होता है और नीचे वैसा नहीं होता, उसी प्रकार यह संस्थान भी नाभि से ऊपर में बहुत विस्तारवाला होता है और नाभि से नीचे हीनाधिक प्रमाणवाला होता है ऐसे संस्थान का नाम न्यग्रोध मंडल है। सादि-नाभि से नीचे का जो उत्सेध नाम का देह भाग है वह यहां आदि से ग्रहण किया है। नाभि से नीचे का भाग कायरूप आदि के साथ जो रहता है उसका नाम सादि है। यद्यपि समस्त शरीर आदि सहित होते हैं तो भी संस्थान का जो सादि विशेषग

નવાળા મનુષ્યની ઊંચાઈ તેના ૧૦૮ આંગળપ્રમાણુ હાેય છે. આ સંસ્થાન અર્ધા સંસ્થાનામાં મુખ્ય (શ્રેષ્ઠ) ગણાય છે. અને આ સંસ્થાન પંચેન્દ્રિય જીવના શરીરના એક આકારવિશેષ રૂપ હાેય છે.

ન્યશ્રોધમંડલસંસ્થાન-વડના વૃક્ષને ન્યશ્રોધ કહે છે. તે વડના જેવું જે સંસ્થાન (આકાર) હાેય છે તે સંસ્થાનનું નામ ન્યશ્રોધમંડલસંસ્થાન છે. જેમ વડના ઉપરના ભાગ સંપૂર્ણ અવયવાવાળા હાેય છે, પણ નીચે એવા હાેતા નથી, એજ પ્રમાણે આ સંસ્થાન નાભિથી ઉપરના ભાગમાં ઘણા વિસ્તાર-વાળું હાેય છે, પરન્તુ નાભિની નીચેના ભાગમાં ન્યૂનાધિક પ્રમાણુવાળું હાેય છે. માટે આ પ્રકારના સંસ્થાનનું નામ ન્યશ્રોધમંડલ સંસ્થાન છે.

સાદિસંધ્યાન નાભિની નીચેના જે ઉત્સેધ નામના શરીરના ભાગ છે, તેને અહીં '' આદિ '' પઠ વડે ગ્રહણ કરવામાં આવેલ છે. નાભિથી નીચેના જે ભાગ કાયરૂપ આદિની સાથે રહે છે તેનું નામ ' સાદિ 'છે. જો કે સમસ્ત શરીરા આદિ સહિત જ હાય છે, છતાં પણ અદ્ધી જે સાદિ વિશેષણું લગા-

### अनुयौगद्वारस्त्र

उक्तम्−उत्सेधबहुळमिति। अत्रेदमुक्तं भवति-यत्स्थानं नाभेरधः ममाणोपपन्द-धफर च हीनं तत्सादीति बोध्यम् । कुब्नं-यत्र संस्थाने किरो ग्रीवं इस्तपादा-दिकं च यथोक्तममाणलक्षणोपेतम्, उदगदिमण्डलं च यथोक्तप्रमाणरहितं तत् कुब्जमिस्युव्यते । वायनम्–यत्र तु हृदयोदरपृष्ठं सर्वलक्षणोपेतं होपं तु हीनलक्षणं तद् वामनम्~कुब्बविपरीवमित्यर्थः । हुण्डम्≕पत्र संस्थाने सर्वेऽप्यवयवाः भागो ळक्षणविरुद्धा भवन्ति, तरसंस्थानं हुण्डमित्युच्यते । चतुरस्रसंस्थानस्य समस्तळक्ष-रखा है वह अन्यथानुपपत्ति के बल से विशिष्ठ प्रमाणलक्षणोपेत आदि से ही संबंधित होता है। इसीलिये उत्सेधवहुल ऐसा कहा है। इसका तात्पर्य यह है कि नाभि से नीचे का भाग जिस संस्थान में बहुत बिस्तारवाला होता है और नाभि से ऊपर का भाग हीन होता है वह संस्थान सादि है। कुब्ज जिस संस्थान में शिर, ग्रीवा, हाथ, पग आदि यथोक्त प्रमाणवाले हों और उदर आदि का मंडल यथोक्त प्रमाण से विहीन हो वह कुब्ज संस्थान है। वामन-तिस संस्थान में हृदय, उदर और पीठ ये समस्त रुक्षणों से युक्त हों और बाकी के अवयव हीन रुक्षणवाछे हों उसका नाम वामन संस्थान है। यह संस्थान कुब्ज से विपरीत होता है।हुण्ड संस्थान-जिस संस्थान में समस्त अवचव पायः लक्षणहीन होते हैं उसका नाम हुण्ड संस्थान है। समचतुस्र संस्थान समस्त लक्षणों से

ડવામાં આવ્યું છે, તે અન્યથાનુપપત્તિના અળથી વિશિષ્ટ પ્રમાણ લક્ષણુંાપેત આદિ વડે જ સંબંધિત હાય છે. તેથી જ તેને ઉત્સેધ બહુલ કહ્યું છે. આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-જે સંસ્થાનમાં નાભિની નીચેના ભાગ ઘણા વિસ્તારવાળા હાય, પરન્તુ નાભિની ઉપરના ભાગ હીનપમાણવાળા હાય છે, તે સંસ્થાનને સાદિ સંસ્થાન કહે છે.

કુષ્જસંસ્થાન⊸જે સંસ્થાનમાં શિર, ગ્રીવા, હાથ, પગ આદિ અંગેા શાસ્ત્રોક્ત પ્રમાણવાળાં હેાય, પરન્તુ ઉદર આદિ અંગેા યથાક્ત પ્રમાણુ**થી** વિદ્વીન હાય છે, તે સંસ્થાનને કુષ્જસંસ્થાન કહે છે.

વામનસ'સ્થાન-જે સ'સ્થાનમાં હુદય, પેટ, અને પીઠ, આ અંગેા સમસ્ત લક્ષણેાથી સુક્ત હાેય છે, પરન્તુ બાકીનાં અવયવાે હીન લક્ષણવાળાં હાેય છે, તે સંસ્થાનને વામનસંસ્થાન કહે છે. આ સ'સ્થાન કુષ્જસ'સ્થાન કરતાં વિપરીત લક્ષણેાવાળું હાેય છે.

હુંડસ સ્થાન–જે સ સ્થાનમાં શરીરનાં બધા અવયવેા યથાેકત લક્ષ**ણે**⊦ વાળાં હેાવાને બદલે વિપરીત લક્ષણેાવાળાં હેાય છે, તે સ સ્થાનને હુંડ સ સ્થાન કહે છે.

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४० संस्थानानुपूर्वीनिरूपणम्

णोपेटत्वात मुरूपत्वम् । ततः शेवाणां यथाक्रमं हीनत्वाद् द्वितीयादित्वं बोध्यम् । सेषा प्रानुपूर्वी बोध्या। पश्चानुपूर्वी तु, हुण्डादिवतुरस्रान्ता बोध्या। तथा-चतुर-स्रादि हण्डान्तानां पदानामन्योन्याभ्यासो द्विरूपोनः। आद्यन्तरूपद्वयभङ्गकविव-क्षामपहाय ये मङ्गास्ते-अनानुपूर्वीति । ननु यदीत्यं संस्थानानुपूर्वी घोच्यते, तर्हि संहनमवर्णरसस्वशौद्यानुपूर्व्योऽपि वक्तव्याः स्युः, तथा सति आनुपूर्व्याः माग् द्वासप्ततितमसत्रोक्तदशसंख्यकत्वमेव परिहीयेत. एवं च आनुपूर्व्शाः दशविधत्व युक्त होता है इसलिये उस में मुख्यता है। रोष प्रमाणोपेत-लक्षणों से यथाक्रम होन हैं इमलिये उन में अगुरुपना दिनीयता आदि है। यही पूर्वप्रकान्त पूर्वा तुपूर्वी है । हण्ड संस्थान से छेकर समचतुरस्र संस्थान तक पश्चानुपूर्वी होती है। तथा समचतुरस से छेकर हुण्ड संस्थान तक के पदों का परस्पर में गुणाकरने पर और उस गुणिन राशि में आदि अंत के भंगद्वय की विवक्षा कम करने पर जो भंग होते हैं उन भंग स्वरूप अनानुपूर्थी होती है। दांका-यदि इस प्रकार से संस्थानानुपूर्वी आप कहते हैं तो संहनन, वर्ण, रस स्पर्श आदि को की भी आनुपूर्वियां आपको कहनी चाहिये। इस प्रकार से आनुपूर्वियां कहने पर जो ७२ वे सत्र में '' आनुपूर्वियां दश होती हैं '' ऐसा कहा है सो उस संख्या में ही आती है।

સમચતુરસ સંસ્થાન સપસ્ત લક્ષણાથી સુક્ત હેાય છે. તેથી તેમાં પ્રધાનતા માનીને તેનું કથન પહેલાં કરવામાં આવ્યુ છે. બાકીનાં સંસ્થાના શાસ્ત્રોક્ત લક્ષણા કરતાં કુમશા એાછાં રંમાછાં લક્ષણા ધરાવે છે તેથી તે સંસ્પાનાને ગીણ ગણીને તેમનું કથન સમચતુરસ્વસંસ્થાનનું કથન કર્યા બાદ કરવામાં આવ્યું છે. આ પ્રકારના કથનના જે ક્રમ છે તેને જ અહીં પૂર્વાનુપૂર્વા રૂપ ગણવામાં આવેલ છે. હુંડ સંસ્થાનથી લઇને ઊલટા ક્રમે સમચતુ-સ પર્યન્તના સંસ્થાનાનો ક્રમ રાખવાથી પશ્ચાનુપૂર્વા રૂપ બીજી સંસ્થાન નુપૂર્ગી અને છે

અનાનુપૂર્વા --સમચતુરસ સંસ્થાનથી લઇને હુંડસંસ્થાન પર્યન્તની એક એકની વૃદ્ધિવાળી શ્રેગ્વિમાં સ્થાપિત સંસ્થાનાના પરસ્પરની સાથે ગુગ્રાકાર (સંયોજન) કરવાથી જે ગુગ્રિતરાશિ આવે તેમાંથી આદિ અને અન્તના બે ભાંગાને બાદ કરવાથી જે ભાંગસમૂઠ બાંકી રહે છે, તે ભાંગસમૂઠ રૂપ અનાનુપૂર્વી હોય છે.

શ'કા–ેને આ પ્રકારે આપ સ'સ્થાનાનુપૂર્વીંનું કથન કરાે છેા, તાે સંહનન, વર્ણું, રસ, સ્પર્શ આદિકાની આનુપૂર્વાંએાનું આપે કથન કરલું નેઇએ આ પ્રકારે આનુપૂર્વીંએા કહેવામાં આવે તાે હરમાં સૂત્રમાં '' આનુપૂર્વીંએા કસ હાેય છે, '' આ પ્રકારનું જે કથન કર્યું. છે તે કેવી રીતે સંમત માની શકાય ! દર્શ

अनुयोगद्वारसूत्र

कथनमसंगतम् ? इति चेदाह पूर्वोक्तमानुपूर्व्या दश्वविधत्वं नो संख्याया नियाम-कम् अपि तु उपलक्षणमात्रम् । अतो दश्वविधानुपूर्व्यतिरिक्ता अन्या अपि संभाव्यमाना आनुपूर्व्यः सुधिया स्वधिया विभावनीयाः ॥सू० १४०॥ अथ सामाचार्यानुपूर्वीमाह~

मूल्म-से किं तं सामायारी आणुपुटवी ? सामायारी आणुपुटवी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुटवाणुपुटवी ? पच्छानुपुटवी अणाणु-पुटवी । से किं तं पुवानुपुवी ? पुटवाणुपुटवी-इच्छागारो, मिच्छा-गारो, तहकारो, आवस्तिया, निसीहिया, आपुच्छणा, पडिपुच्छणा, छंदणा, निमंतणा, उवसंपया । से तं पुटवाणुपुटवी । से किं तं पच्छाणुपुवी ? पच्छाणुपुटवी-उवसंपया जाव इच्छागारो । से तं पच्छाणुपुटवी ! से किं तं अणाणुपुटवी? अणाणुपुटवी-एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तारियाए दसगच्छनुयाए सेढीए अन्नमन्नटभासो दुरूवूणो । से तं अणाणुपुटवी ! से तं सामायारी आणुपुटवी । सू. १४१। छाया- अथ का सा सामावार्थानुपूर्वी ? सामावार्यानुपूर्वी त्रिविधा प्रह्मा,

तद्यथा-पूर्वानुपूर्वी पश्चानुपूर्वी अनानुपूर्वी । अथ का सा पूर्वानुपूर्वी-३च्छाकारः, किथ्वाकारः, तथाकारः, आवश्य की, नैषेधिकी, आपच्छना, प्रतिपच्छना, छन्दना,

उत्तर — पहिछे जो आतुपूर्वी में दश प्रकारता प्रकट की है वह संख्यात की नियामकता रूप से प्रकट की है, किन्तु वह तो उपलक्षण मात्र से कही है। इसलिये दश प्रकार की आतुपूर्वियों से भी अतिरिक्त और भी आनुपूर्वियां संभवित होती हैं ऐसा इससे भाव निकलना है। इसलिये ऐसी आनुपूर्वियों को बुद्धि शाली जन अपनी बुद्धि से उद्धा-विन करलें। सूत्र " १४० "

ઉત્તર-પહેલાં આનુપૂર્વીંમાં જે દસ વિધતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે તે સંખ્યાતની નિયામકતા રૂપે પ્રકટ કરવામાં આવી નથી, પણ તે તેા ઉપ-લક્ષણ માત્રની અપેક્ષાએ પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે. તેથી દસ પ્રકારની આનુપૂર્વીંઓ સિવાયની બીજી આનુપૂર્વીંઓ પણ સંભવિત હેત્ય છે, એવેા તે કથનને લાવાર્થ સમજવા તેથી ખુદ્ધિશાળી માણસાએ એવી આનુપૂર્વીં-ઓને પાતાની ખુદ્ધિથી જ ઉદ્લાવિત કરી લેવી એઈએ. હાસૂ૦૧૪૦ા अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४१ सामाचार्यानुपूर्वीनिरूपणम्

६१५

निमन्त्रणा, उपसंपत् । सैषा पूर्वानुपूर्वी । अब का सा पश्चानुपूर्वी, पश्चानुपूर्वी-उपसंपद् याददिच्छाकारः । सैषा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा अनानुपूर्वी ? अनानु पूर्वी - एतस्यामेव एकादिकायामे कोत्तरिकायां दश्चगच्छगतायां श्रेण्यामन्योन्या-भ्यासो दिरूषोनः । सेषा अनानुपूर्वी । सेषा सामाचार्यानुपूर्वी ॥सू० १४१॥

टीका-+ से किं ते ' इत्यादि---

अथ का सा सामाचार्यांतुपूर्वी ? इति शिष्यप्रश्नः। सामाचार्यांतुपूर्वी-समाचरणं समाचारः शिष्टजनाचरितः क्रियाकलापः, स एव सामाचारी, स्वार्थे-ष्यञ् , षित्वान्डीप् , तद्रुपा आतुपूर्वी सामाचार्यातुपूर्वी । सा द्वि पूर्वातुपूर्व्यादि

अष सूत्रकार सामाचारी आनुपूर्वी का कथन करते हैं ---

"से कि तं सामायारी आणुपुच्ची" इत्यादि ।

शण्दार्थ--(से कि तं सामायारी आणुपुब्वी) हे भदन्त ! पूर्वप्रकान्त सामाचारी आनुपूर्वी का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-(सामायारी आणुपुव्वी तिविहा पण्णत्ता) सामाचारी आनुपूर्वी का तार्त्पर्य है शिष्यजनों द्वारा आचरित क्रियाकलाप रूप समावार। यह समाचार ही स्वार्थ में व्यञ् प्रत्यय और डीव् होने से सामाचारी ऐसा बन जाता है। इस सामाचारी रूप जो आनुपूर्वी है। वह सामाचारी आनुपूर्वी कही जाती है। यह आनुपूर्वी तीन प्रकार की कही गई है। (तं जहा) जैसे (पुब्बाणुपुब्वी,पच्छाणुपुब्वी, अणाणुपुब्वी)पूर्वीनुपूर्वी पश्चानुपूर्वी और अनानुपूर्वी। (से किं तं पुब्वाणुपुब्वी) हे भदन्त। पूर्वांपूर्वी सामाचारी क्या है?

હવે સૂત્રકાર સામાચારી આનુપૂર્વીંનું નિરૂપણ કરે છે-

" से किं तं सामायारी आणुपुब्वी " ઇत्याडि----

શબ્કાર્થ-(સે किंतं सामायारी आणुपुटवी ?) હે લગવન્ ! પૂર્વોક્ત સામાચારી આનુપૂર્વીંનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(સામાચારી બાળુપુરુવી તિવિદ્દા પળ્ળત્તા, તંजहા) શિષ્યજનાે દ્વાશ આચરિત ક્રિયાકલાપ રૂપ સમાચારને સામાચારી આનુપ્વીં કહે છે. તે સમા ચાર જ સામાચારી રૂપ હેાવાથી તેનું નામ સામાચારી પડશું છે. આ સામાચારી રૂપ જે આનુપૂર્વીં છે તેને સામાચારી આનુપૂર્વીં કહે છે. તેના નીચે પ્રમાણે ત્રથ્યુ પ્રકાર કહ્યા છે-(પુટ્વાળુપુરુવી પચ્છાળુપુરુવી, બળાળુપુટ્વી) (૧) પૂર્વાનુપૂર્વીં, (૨) પશ્ચાનુપૂર્વીં અને (૩) અનાનુપૂર્વીં.

પ્રશ્ન-(સે किंत पुठवाणुपुठवी?) હે ભગવન્ ! પૂર્વાનુપૂર્વી સામાચારીનુ સ્વરૂપ કેવું છે ?

#### इ१६

### अनुयोगद्वारसूत्रे

भेदेन त्रिविधा प्रज्ञप्ता । तत्र पूर्शनुपूर्वी इच्छाकारः, मिथ्याकारः, तथाकारः, तत्र∼इच्छाकारः–इच्छावा वलाभियोगमन्तरेण करणम् ॥१॥मिथ्याकारः≕मिथ्या≕ यदेवन्मयाऽऽचरितं तदसदिति मनसि करणम् । कर्सिमश्चिदक्ठत्ये कर्मणि क्रते सति भव्येनैवं विचिन्त्यते -यदिदं सया छतं तद् भगवताऽनुक्तत्वात् मिथ्याभूतम्, अतो मयेदं दुष्कृतं क्रुतसित्येवं यदसत्क्रियातो निष्टत्तिः स मिथ्याकार इति भावः ॥२॥

उत्तर — (पुत्र्वाणुपुत्र्वी) पूर्वां सुपूर्वी सामाचारी इस प्रकार से है-(इच्छागारो मिच्छागारो, तहक्कारो आवस्सिया निसीहिया, आपुच्छणा' पडिपुच्छणा छंदणा' निमंतणा, उवसंपया) इच्छाकार, मिथ्याकार, तथा-कार, आवश्यकी, नैषेधिकी, आप्रच्छना, प्रतिप्रच्छना, छन्दना, निमंचणा, और उपसंपन् । किसी की जवर्दस्ती विना व्रतादिक आचाण करने की इच्छा करना इसका नाम इच्छाकार है । मेरे प्रमाद आदि से अकृत्य का सेवन हो गया है वह मेरा निष्फल हो-असत् हो ऐसा मन में विचार करना इसका नाम मिथ्याकार है । कोई अकृत्य कर्म जब बन जाता है । तब भव्यपुरुष सन में ऐसा चिन्तवन करता है कि जो यह मैंने किया है वह भगवान् द्वारा अनुक्त होने से मिथ्यासूत है । इसलिये यह दुष्कृत्य है और यह मैंने किया है-अव आगे नहीं करूंगा-इस प्रकार

ઉત્તર-(पुट्वाणुपुट्वी) પૂર્વાનુપૂર્વી સામાચારીનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-(इच्छागारो, मिच्छागारो, तददक्कारो, आवस्सिया, निसीहिया, आपुच्छणा, पडिपुच्छणा, छंदणा, निमंतणा, डवसंपया) ઇચ્છાકાર, મિથ્યાકાર, तथाકाર, આવશ્યકી, નૈષેધિકી, આપ્રચ્છના, પ્રતિપ્રચ્છના, છન્દના, નિમંત્રણા અને ઉપસંપત્, આ ક્રમે પદાના વિન્યાસ (સ્થાપના) કરવા તેનું નામ પૂર્વાનુપૂર્વા સામાચારી છે. હવે ઇચ્છાકાર આદિ પદાના અર્થ સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે-કાઇની અળજબરી વિના-ઝહારના કાઇ પણ દબાણ વિના-વગાદિક આચર-વાની ઇચ્છા કરવી તેનું નામ ઇચ્છાકાર છે.

" મારા દ્વારા પ્રમાદ આદિને કારણે આ અકૃત્યતું જે સેવન થર્ડ ગશું છે, તે મારું અકૃત્ય નિષ્દલ (મિથ્યા) હેા," આ પ્રકારના મનમાં વિચાર કરવા તેનું નામ મિથ્યાકાર છે. જ્યારે કેાઇ અકૃત્યતું સેવન થઇ જાય છે ત્યારે લબ્યપુરુષ મનમાં એવું ચિન્તવન કરે છે કે " આ મેં જે કશું' છે તે લગવાન દ્વારા અનુક્ત હેાવાથી મિથ્યાબૂત છે. તેથી તે દુષ્કૃત્ય રૂપ જ છે. એવું દુષ્કૃત્ય મારા વડે સેવાઈ ગશું છે, પરન્તુ હવેથી હું તેનું સેવત નહીં કરું, " આ પ્રકારના વિચાર કરીને અસત્ ક્રિયાએાથી દ્વર રહેવું-એવી ફિયાએા કરતાં પાછાં હઠવું, તેનું નામ મિથ્યાકાર છે. अनुयोगचन्द्रिका टीका स्त्र १४१ सामाचार्थानुपूर्वीनिरूपणम्

तकाकारश्व-सूत्रव्याख्यानादौ प्रस्तुते गुरुभिः वर्सिश्विद् वचरयुदीरिते सति यथा भवन्तः प्रतिगदयन्ति तथैवैत" दित्येवं करणम्-वितर्कमकृत्वैव गुर्वाज्ञाऽभ्युषगम इत्यर्थः ॥३॥ आवश्यकी-जानाद्ययंषुपाश्रयाददश्यं वहिर्णमने समुपस्थिते 'अवश्य-मिदं कर्तव्यमतोऽहं गच्छामि ' इत्येतं या गुरुं प्रति निषेदना सा आवश्यभीति तारर्थ्यम् ॥४॥ नेत्रेविकी-निपेशे भा-नैषेधिकी=उपाश्रयाद् वहिः वर्तव्यव्यापारं परिसमाप्य पुनस्तत्रैव पविज्ञतः साधोः शेषसाधूनामुत्त्रासादि-दोषपरिजिहीर्षया बहिव्यापारनिषेधेन उपाश्रयमवेशमूचनम् ॥५॥ आवच्छना='भदन्त 1 करोमीद"

विधार कर असन् किपा शों से पीछे हटना उनसे दूर रहना इसका नाम मिध्याकार है। खूत्र व्याखगन आदि जब हो रहा हो तब उस ससय मुक्तजन जो कोई भी चचन उच्चरित करें तब ऐसा कहना कि जिस मुक्तार आप कहते हैं वह वैसा ही है। इसका नाम तथाकार है। तात्पर्य यह है कि वितर्क किये विना ही गुरुदेव की आज्ञा का स्वीकार करना तथाकार है। आवइ्यक कर्तव्य करने के लिये उपाश्रय से बहिर्गसन यदि अवइय कर्तव्य रूप में उपस्थित हो तब '' अवइयं कर्तव्यमिदम् अलो गच्छामि' ऐसा ख्याल वरके गुरु से बाहर जाने की आज्ञा माप्त करने के लिये निवेदन करना इसका नाम आवइ्यकी है। उपाश्रय से बाहिर कर्तव्य कर्म को समाप्त करके जब साधु उपाश्रय में प्रवेदा करे, तब द्येष साधु जनों को मेरे द्वारा कोई उत्त्रास आदि न हो इस प्रकार के ख्याल से उपाश्रय में अपने प्रवेदा की खचना देना इसका नाम नेषेधिकी है।

સૂત્રનું વ્યાખ્યાન આદિ જ્યારે ચાલી રહ્યું હાેય, ત્યારે ગુરુ જે વચને કહે તેને સ્વીકારી લેવાં-'' હે ગુરુદેવ ! આપ જે કહેા છા તે ખરૂ' જ છે-આપની વાત યથાર્થ છે, '' આ પ્રકારનાં વચનાનું ઉચ્ચારણુ કરવું તેનું નામ તથાકાર છે. એટલે કે સ્તિર્ક કર્યા વિના જ ગુરુની આજ્ઞાના સ્વીકાર કરવા તેનું નામ તથાકાર છે.

આવશ્યકી–આવશ્યક કર્તવ્ય કરવાને માટે લ્પાશ્રયમાંથી અહાર જવાતું જો અવશ્ય કર્તવ્ય રૂપે ઉપસ્થિત થાય, તેા '' अवइयं कर्तव्यमिदम् अतो गच्छामि" ''આ કાર્ય અવશ્ય કરવા ચાગ્ય છે, '' આ પ્રકારના વિચાર કરીને અહાર જવાની આજ્ઞા પ્રકા કરવા માટે ગુરુની આગળ નિવેદન કચ્વું તેનું નામ આવશ્યકી છે. ઉપાશ્રયની બહારના કાર્યને પતાવીને જયારે સાધુ ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરે, ત્યારે તે પાતાના ઉપાશ્રયમાં પાછાં ફરવાની સૂચના આપે છે. આ પકારે ઉપાશ્રમાં પુનઃપ્રવેશની જે સૂચના અપાય છે તેને નૈષેષિકી કહે છે. આમ કરવાનું કારણ એ છે કે તેના આગમનની પ્રતીક્ષા કરતા બાકીના

ধ্য ৯৬৫

अनुयोगद्वारसूत्रे

मित्येत्रं ग्रुरुं मति ६च्छनम् ॥६॥ मतिमच्छना=किंचित्कर्त्तव्यग्रुद्दिश्य शिष्येण पृष्टं ग्रुरः तरकार्यं कर्त्तुं दत्ताकोऽपि पुनः कार्यारंभसमये कथयति-सा मतिमच्छना अथवा-ग्रामान्तरगमनाय गुरुणादिष्टः शिष्यो गमनवाले यत्पुनर्गुरुं मतिपृच्छति सा मतिमच्छना 'एवं प्रत्येककार्येऽपि वोध्यम् ' ।७॥ छन्दना=साधुः स्वानीताञ्च नाषुपभोगविषये गुर्वाक्रया 'परिभुड्क्ष्वेदं उरु मयि कृपाम् ' इत्येनं-यथारात्निक मन्यसाधून् पति आग्रहं करोति, सा छन्दना ॥८॥ निमन्त्रणा=' इमं-पदार्थमुप्

हे भदना ! मैं यह काम करता हूँ इस प्रधार से गुरु महाराज से पूछना हसका नाम आपच्छना है। किसी कर्तव्य कार्य को उदेश्य करके जब शिष्य गुरुजन से उस कार्य को करने की आज्ञा प्राप्त करने के लिये पूछता है, और कार्य की आज्ञा होने पर भी कार्य करने के समय में गुरु से पुनः पूछना इसका नाम प्रतिषच्छना है। अथवा दूसरे ग्राम में जाने के लिये गुरुदारा आदिष्ट हुआ शिष्य जव जाने लगे तो उसका कर्तव्य है कि वह जाते समय पुनः गुरु महाराज से पूछे-इस प्रकार के पूछने का नाम भी प्रतिषच्छना है। यह प्रतिप्रच्छना पत्येक कार्य में भी हो सकती है। साधु अपने जान का आहार आदि के लिये यथा राश्निक अन्य साधुओं से गुरु की आज्ञा प्राप्त कर जो ऐसा आग्रह

સાધુએાને તૈના આગમનની ખબર પડે છે અને તેના દ્વારા ડાેકને ઉત્વાસ ઉત્યન્ન થવાની સંભાવના રહેતી નથી.

ચ્યાપ્રચ્છતા–<sup>(,</sup> દે ભગવન્ ! હું આ કામ કર્; છું " આ પ્રકારે ગુરુ મહાજને પૂછવું તેનું નામ આપચ્છતા છે.

પ્રતિપ્રચ્છના-કાઈ કામ કરવા માટે શિષ્ય ગુરુ પાસે આજ્ઞા માગે, અને તે કાર્ય'લી ગુરૂએ આજ્ઞા આપ્યા છતાં પણ કાર્ય કરતી વખતે આ પ્રમાણે ગુરુને ક્**રીથી પૂછવું તેનું નામ પ્રતિપ્ર**ચ્છતા છે

અથવા–બીઝે ગામ જવાની ગુરુ દ્વારા આજ્ઞા મળી હોય. છતાં પણ બીજે ગામ ગમન કરતો વખતે શિબ્યે કરીથી ગુરુની અવ્સા લેવી જોઇએ આ પ્રકારે પૂર્વે આજ્ઞા પ્રાપ્ત થઇ ગયા બાદ ગમન કરતી વખતે ગુરુને ફરી જે પૂછવામાં આવે છે તેતું નામ પ્રતિપ્રચ્છતા છે પ્રત્યેક કાર્યમાં પણ આ પ્રતિપ્રચ્છના સંભવી શકે છે.

છંદના-પાતાના ભાગના માહારાદિને ભાજનાદિ રૂપે ગ્રહણ કરવાની અન્ય સાંભાગિક સાધુઓને વિન'તિ કરવી તેનું નામ છંદના છે. ગુરુની આજ્ઞા લઇને તે સાધુ યથારાત્વિક અન્ય સાધુઓને માં પ્રમાણે આગ્રહ કરે अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४१ सामाचार्यानुपूर्वीनिरूपणम् ६१५

ल्लभ्याहं तुभ्यं दास्यामीति में भावो दर्तते ' इत्येवं पदार्थपाप्तेः पूर्वमेव यत्साधू-नामामन्त्रगं सा निमन्त्रणा । उक्तंच —

"प्रव्यग्गहिएग छंदग निमंतणा होई अग्गहिएगं" छाया-पूर्वग्रहीतेन छन्दना निमन्त्रणा भवत्यग्रहीतेनेति ॥९॥ तथा-उपसम्पत्="त्वदीयोऽइ" मित्येवं रूपेण अताधर्धमन्यदीयसत्ताऽभ्युपगमः ॥१०॥ इह धर्मस्य परानुपतापनृलत्वात् इच्छाकारस्य आज्ञाबलाभियोगलभ्रवपरो-पतापवर्जकत्वात् प्राधान्येन प्रथमग्रुपन्यासः । परानुपतापकेनापि च कथंविस्स्खळने करता है कि मुझ पर कुपा करके इसे आप ग्रहण करिये-अपने उप-योग में लाइये उलका नाम छंदना है। पदार्थ प्राप्ति के पहिले ही जो अन्य साधुजनों से ऐसा कहना कि इस पदार्थ को लाकर में तुम्हें दुँगा इसका नोम निमंत्रणा है। उक्तं च करके (पुग्वग्गहिएण) इत्यादि गाथा द्वारा यही बात कही गई है। अुनादिके अर्थ को सीखने के लिये मैं आपका ही हूँ इस प्रकार से अन्य साधु आदि की आधीनता स्वीकार करना इसका नाम उपसंपत है। धर्म परानुपतायमूलक होता है-अर्थात् धर्म वही है कि जिस से-किसी भी प्राणी को कब्ट न हो । इच्छाकार इसी प्रकार का धर्म है। क्योंकि इसमें जिनवतादिकों को आचरण करनेकी इच्छा की जाती है उसमें पर की आज्ञा और बला-नियोग काम नहीं करता है। क्योंकि इन से दूसरे प्राणियों को संताप છે-'' કુપા કરીને આપ આ આહારાદિને ગ્રહણ કરા અને તેના ઉપયાગ કરા. '' આ પ્રકારની સાધુ સામાચારીનું નામ છંદના છે.

નિમ'ત્રણા-પદાર્થ'ની પ્રાપ્તિ થયાં પહેલાં કાઇ પણ સાધુને કાઈ પશુ અન્ય સાધુ દ્વારા એવું જે કહેવામાં આવે છે કે અમુક પદાર્થ વદ્ઢારી લાવીને હું અહ્યને આપીશ, આ પ્રમાણે કાઇ પણ વસ્તુ લાવી આપવાના ભાવ છે તેમ કહેવું તેનું નામ નિમ'ત્રણા છે. '' पुज्वग्गहिषण '' ઇત્યાદિ સૂત્રપાઠ દ્વારા આ વાત જ પ્રકટ કરવામાં આવી છે.

ઉપસંપત્-શ્રુતાદિના અર્થ શીખવાને માટે '' હું આપના જ છું, " આ પ્રકારનાં વચના દ્વારા અન્ય સાધુની આધીનતાના સ્વીકાર કરવા તેનું નામ ઉપસંપત્ છે.

ધર્મ પરાંતુપતાપમૂલક હાેય છે. એટલે કે ધર્મ તેને જ કહી શકાય કે જેના દ્વારા કાેઇ પણ પ્રાણીને કષ્ટ ન થાય ઇચ્છાકાર એજ પ્રકારના ધર્મ છે, કારણ કે તેમાં જે વ્રતાદિકાેનું આચરણ કરવાની ઇચ્છા કરાય છે, તેમાં અન્યની આજ્ઞા અથવા બળજબરી ચાલી શકતી નથી, કારણ કે એવી આજ્ઞા

## अनुयोगद्वारस्त्रे

**4**20

मिध्यादष्कृतं दातव्यमिति तदनन्तरं मिथ्याकारस्योपन्यासः । एतौ य गुरुवचन-मतिपत्तावेव ज्ञातं शक्यो, गुरुवचनं च तथाकारकरणेनैव सम्यक मतिपन्नं भवतीति तदनन्तरं तथाकारस्योपन्यासः । गुरुवचनं स्वीकृत्यापि शिष्य उगाश्रयाद बहि-निर्गमनकाले गुरु पृष्ट्वेव निर्मच्छेव्, अतस्तथाकारानन्तरं गुरुष्टव्छारूपाया आव-इयक्याः कथनम् । बहिर्निर्गतः शिष्यो नैयेथिक पूर्वकमेवोपाश्रये भविझेदिति आद-ध्यक्या अनन्तरं नैषेधिक्याः कथनम् । उपाश्रये प्रसिष्टः साधुर्गुरुमापृच्छचैव सर्वे-होता है या हो सकता है। अतः व्रतादिकों की चाइना में आत्मा की निज इच्छा ही काम करती हैं। इसलिये इच्छाकार में प्रधानता होने से उसका यहां सबे प्रथम उपन्यात किया है। इसरों को अनुपतापक होने वाछे भी गुरुजन द्वारा कथंचित व्रतादिक से स्प्वुलिन होने पर शिष्या-दिजनों के लिये मिथ्यादब्कुत दिया जाता है इसलिये इच्छाकार के बाद में मिथ्या दुष्कृत का पाठ रखा है। इच्छाकार और मिथ्यादुष्कृत वे दोनों गुरुवचनों पर विश्वास रखने पर या उनकी स्वीकृति करने पर ही ज्ञालं दाक्य हैं इसलिये गुरुमहाराज के वचनों का स्वीकार किया जाना तथा हार से ही जाना जाता है इसलिये मिथ्याकारके बाद लधाकार का पाठ रखा है। गुरुवचन को स्वीकार करके भी शिष्य का कर्तब्ध है कि जब वह उपाश्रय से बाहर जावे तो गुरु से पूछकर ही जाबे इस बात को स्पष्ट करने के लिये तथाकार के बाद आवइयकी અને અળજઅરી કરવામાં આવે તાે અન્ય જીવને સંતાપ થાય છે કે થઈ શકે છે. તેથી વતાદિકાની ચાહનામાં આત્માની પાતાની જ ઈચ્છા કાર્યસાધક ખને છે. આ પ્રકારે ઈચ્છાકારમાં પ્રધાનતા હાવાને કારણે અહીં સૌથી પહેલાં ઉચ્છાકારનાે ઉપન્યાસ કરવામાં આવ્યાે છે. જ્યારે કાેઈ સાધુ કાેઈ અક્ત્યનું સેવન કરે છે અથવા વતાદિકાના ભાંગ કરે છે ત્યારે અન્ય જીવાને કબ્ટ નક્રી આપનારા એવાં ગુરુજનાે દ્વારા મિથ્યાદુષ્કૃત દેવામાં આવે છે, તેથી ઇગ્છાકારનાે ઉપન્યાસ કર્યા અહ મિથ્યાકારનાે ઉપન્યાસ કરવામાં આવ્યાે છે. ઇચ્છાકાર અને મિચ્યાદુષ્કત. આ બન્નેનેા સદુભાવ ત્યારે જ હાેઇ શકે છે કે જ્યારે ગુરુનાં વચનાં પર શિષ્યને વિશ્વાસ હોય છે ગુરુના વચનાના શિષ્ય સ્વીકાર કરે છે, એ વાત તથાકાર વડે જ જાણી શકાય છે. તે કારણે મિથ્યા કાર પછી તથાકારના પાઠ રાખવામાં આવ્યા છે.

ગુરુના વચનનેા તથાકાર દ્વારા સ્વીકાર કરનાર શિષ્યે ઉપાશ્રયમાંથી કેાઇ આવશ્યક કાર્ય નિમિત્તે બહાર જવા માટે ગુરુની આજ્ઞા લેવી જોઇએ, એજ વાતને સ્પષ્ટ કરવાને માટે તથાકાર પછી આવશ્યકીના પાઠ રાખવામાં આવ્યા

ई र १

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४१ सामाचार्यातुपूर्वानिरूपणम्

मनुतिष्ठेदिति नैषेत्रिक्या अनन्तरमाप्रच्छनायाः कथनम् । किचित्कार्ये कर्तुमध्यव-सितः माप्ताज्ञोऽपि शिष्यः कार्यकरणसमये गुरुं पुनः पृच्छेदिति गुरोरनुमर्ति माप्तुकामः कारणमदर्शनपूर्वकं पुनःपृच्छेदिति आप्रच्छनानन्तरं मतिमच्छनायाः कथनम् । मतिपृष्टेन गुरुगाऽनुज्ञातः शिष्यो स्वसंधिभागमाप्ताशनाद्याद्वारपरिमोगार्थे पर्यायज्येष्ठकमेण साधूनामन्त्रयेदिति मतिमच्छनानन्तरं छन्दनाया उपन्यासः ।

का पाठ रखा है। बाहर गया हुआ शिष्य नैषेधिकीपूर्वक ही उपाश्रय में प्रवेश करे इस विषय को बनाने के लिये आवइयकी के बाद नैषे-घिकी का पाठ रखा है। उपाश्रय में प्रविष्ट हुआ शिष्य जो कुछ भी करे वह गुरुमहाराज की आज्ञा लेकर ही करे इस विषय को कहने के लिये नैषेधिकी के बाद आध्रच्छना का पाठ रखा है। किसी कर्तच्य कार्य को करने के लिये शिष्य गुरु महाराज से पूछे परन्तु वे यदि उस कार्य को करने के लिये शिष्य गुरु महाराज से पूछे परन्तु वे यदि उस कार्य को करने के लिये शिष्य गुरु महाराज से पूछे परन्तु वे यदि उस कार्य को करने की आज्ञा देवें शिष्य तत्वश्चात् पुनः आवइयक कार्य को करने के लिये गुरु महाराज से आवेदन करे और उस कार्य को करने की उनसे आज्ञा प्राप्त करने के लिये पूछे यह संबंघ वताने के लिये आग्रच्छना के बाद प्रतिप्रच्छना का पाठ रखा है। गुरु महाराज से आज्ञा प्राप्त कर अश्वानादिक को लाया हुआ शिष्य उसके परिभोग के लिये सादर अन्य साधुओं को आमंत्रित करे इस बात को

છે. ઉપાશ્રયની બકાર ગયેલા સાધુએ નૈષેધિકીપૂર્વંક જ ઉપાશ્રયમાં પ્રવેશ કરવા એઈએ, એ વાતને પ્રકટ કરવા માટે આવશ્યકોના પાઠ પછી નૈષેધિં-કીના પાઠ ર.ખવામાં આવ્યા છે. ઉપાશ્રયમાં પ્રવિષ્ટ થયેલા શિષ્ય જે કામ કરે તે કામ તેણે ગુરુમહારાજની આજ્ઞા લઈને જ કરવું એઈએ, એ વાત પ્રકટ કરવાને માટે નૈષેધિકીના પાઠ પછી આપ્રચ્છતાના પાઠ રાખવામાં આવ્યા પ્રકટ કરવાને માટે નૈષેધિકીના પાઠ પછી આપ્રચ્છતાના પાઠ રાખવામાં આવ્યા છે. કાઇ પણ કાર્ય કરવા માટે શિષ્ય ગુરુની આજ્ઞા માગે અને ગુરુ તે કાર્ય કરવાની આજ્ઞા આપે, તે પછી થાડીવાર થાભીને તેણે કરીથી કાર્યના આરંભ કરતાં વખતે ગુરુની કરીથી આજ્ઞા માગવી તે અતાવવા માટે પ્રતિપચ્છના (કરી પૂછવા)ને! પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે, તે કારણે સૂત્રકારે આપ્રચ્છના પછી પ્રતિપ્રચ્છનાના પાઠ મૂક્યા છે. ગુરુ મહારાજની આજ્ઞા લઇને એ આહારાદિ સાધુ લાવ્યા હાય તેના ઉપસાળને માટે અન્ય સાધુઓને માનપૂર્વંક બાલાવવા જોઇએ, એ વાતને પ્રકટ કરવા માટે પ્રતિપ્રચ્છના પછી છન્દનાના પાઠ રાખવામાં આવ્યા છે.

## દંરર

## अनुयोगद्वारस्त्रे

छन्दना तु गृहीत एवाशनादौ संभवेत्, अगृहीते तु निमन्त्रणैव, अतच्छन्दनाया अनन्तर निमन्त्रणाया उपन्यासः । १ गुरूपसत्तिमन्तरेण=गुरुसामीप्यं विना इच्छा-कारादिनिमन्त्रणान्ता सर्वाऽपि सामाचारी गुरूपसत्तिमन्तरेण=गुरुसामीप्यं विना न झायते इति सर्वान्ते उपसम्पद उपन्यासः १ । इति पूर्वानुपूर्वा त्वे हेतुर्वोध्यः । उपसंहरन्नाह-सेषा पूर्वानुपूर्वीति । पश्चानुपूर्वी तु उपसम्पदादीच्छाकारान्ता बोध्या । कहने के लिये प्रतिप्रच्छना के बाद छन्दना का पाठ रखा है । गृहीत अज्ञानादिक में ही छन्दना होती है परन्तु जो अगृहीत अज्ञानादिक हैं उनमें तो निमंत्रणा ही होती है । इसलिये छन्दना के बाद निमंत्रणा तक की जितनी भी सामाचारी हैं वे सब गुरु महाराज को निकटना के विना नहीं जानी जा सकती है इस बात को कहने के लिये अन्त में उपसंपत् का उपन्यास किया है । इस प्रकार इस सामाचारी के पूर्वानुपूर्वीस्व में यह सव हेतु जानना चाहिये ।

(से तं पुव्वाणुपुव्वी) इस प्रकार यह पूर्वानुपूर्वी है। ( से किं तं पच्छाणुपुव्वी) हे भदन्त ! पश्चानुपूर्वी सामाचारी क्या है ?

उत्तर--(उवसंपया जाव इच्छागारो) उपसंपदा से इच्छाकार पर्यन्त (पच्छाणुपुत्र्वी) पश्चानुपूर्वी है। (से किं तं अणाणुपुत्र्वी ?) हे अदन्त !

ગૃદ્ધીત અશનાદિના વિષયમાં જ છન્દના સંભવી શકે છે, પરન્તુ અગૃ દ્ધીત અશનાદિકના વિષયમાં નિમંત્રણા સભવી શકે છે, તે કારણે છન્દનાના પાઠ પછી નિમંત્રણાના પાઠ રાખવામાં આવ્યા છે ઈચ્છાક.રથી લઇને નિમ-ત્રણા પર્યન્તની જેટલી સામાચારી છે, તેમને જાણવાને માટે ગુરુતી નિકટ-તાની જરૂર રહે છે, એ વાતને પ્રકટ કરવા માટે સૌથી છેલ્લા ઉપસંધત્ના ઉપન્યાસ કરવામાં આવ્યા છે. સામાચારીમાં ઇ<sup>-</sup>છાકાર આદિ ક્રમે પઢાની જે સ્થાપના કરવામાં આવ્યા છે. સામાચારીમાં ઇ<sup>-</sup>છાકાર આદિ ક્રમે પઢાની જે સ્થાપના કરવામાં આવે છે તેનું નામ પૂર્વાનુપૂર્વી છે. આ પદાને આ પ્રકારના ક્રમ આપવાનું કારણ ઉપર પ્રકટ કરવામાં આવ્યું છે. (સે તં ઘુટ્વાળુવુટ્વી) આ પ્રકારનું પૂર્વાનુપૂર્વી સામાચારીનું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન-(से किंतं पच्छाणुपुब्वी !) હે ભગવન ! પશ્ચાનુ પૂવી' સામાચ રીતુ' સ્વરૂપ કેવુ' છે !

ઉત્તર–(उनसंग्र्या जाव इच्छागारो) ઉપસ'પદાથી લઈને ઇચ્છાકાર પર્ય-ન્તના ઊલટા ક્રમમાં પદાના ઉપન્યાસ (રઘાયના) કરવા (पच्छाणुपुब्वी) તેનું નામ પશ્ચાનુપૂર્વી છે,

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र | १४२ | भावानुपूर्वीनिरूपणम् |
|-----------------|------|-------|-----|----------------------|
|-----------------|------|-------|-----|----------------------|

तथा-इच्छाकाराद्यपसम्पदन्तानां पदानामन्योऽन्याभ्यासो द्विरूपोनः-आचन्तपद-द्वयविरक्षामपहाय थे अङ्गास्ते-भनानुपूर्वी बोध्याः। पकृतमुपसंहरन्नाइ-सेषा सामाचर्यानुपूर्वीति ॥सू० १४१॥

अथ भागानुप्र्वीमाह---

पुञ्म-से किं तं भावाणुपुटवी? भावाणुपुठवी तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-पुठवाणुपुटवी पच्छाणुपुठवी अणाणुपुठवी। से किं तं पुठवाणुपुवी? पुद्दाणुपुठवी-उदए १, उवसमिए २, खाइए ३, खऑवसमिए ४, पारिणामिए ५, संनिवाइए ६,। से तं पुटवाणु-पुटवी। से किं तं पच्छाणुपुठवी? पच्छाणुपुठवी संनिवाइए जाव उदइए। से तं पच्छाणुपुठवी। से किं तं अणाणुपुटवी ? अणा-

अनानुपूर्वीं क्या है ? (अणाणुपुव्वी) अनानुपूर्वी सामाचारी इस प्रकार से है (एयाए चेत्र एगोइयाए उगुत्तरियाए दस गच्छगयाए सेदीए अण्ण-मन्नब्भासो दुरूवूणो) इच्छाकार से छेकर उपसंपदा तक के दत्ता पदों का एक एक अधिक संख्या कर के परस्पर में गुणा करना चाहिये और इस प्रकार से जो राशा उत्पन्न होवे उसमें से आदि अन्त के भंग इय की विवक्षा को कम कर देना चाहिये। अन्त में जितने भंग वचते हैं उन भंगात्मक यह अनानुपूर्वी सामाचारी होती है। (से तं सामायारी आणुपुत्वी) इस प्रकार यह सामाचारी आनुपूर्वी है ॥सू० १४१॥

પ્રશ્न-(से किंत अणाणुपुच्वी) હે લગવન્! અનાનુપૂર્વી સામાચારીનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(अणाणुपुत्र्त्रो) અનાનુપૂર્વી સામાચારીનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-(एयाए चेव एगःइयाए एगुत्तरियाए दसगच्छगयाए सेढीए अण्णमझब्साझोदुरूवूणो) ઇચ્છાકારથી લઇને ઉપસંપદા પર્યન્તના દસ પદાના એક એક અધિક સંખ્યા લઇને પરસ્પરમાં ગુગ્રાકાર કરવા જોઇએ આ પ્રકારે જે રાશિ પ્રાપ્ત થાય તેમાંથી અ.દિ અને અન્તના છે લ'ગાની વિવસા બાદ કરી નાખવી જોઇએ. આ છે લ'ગા બાદ જતાં જેટલા લ'ગા બાકી રહે છે તેટલા લ'ગારૂપ આ અનાનુપૂર્વી સામાચારી હાય છે. (સે તં सामायारी आणुपुत्र्वी) સામાચારી આગુપૂર્વી નું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે. ાાસૂ૦૧૪૬ના



अनुयोगद्वारस्त्रे

प्रुपुग्वी-स्याष् चेत्र एगाइयाष् एगुत्तरिथाए छ गच्छगयाष सेढीष अन्नमन्नब्भासो दुरूत्रूणो। से तं अणाणुपुव्वी। से तं भावाणुपुद्दी।सेतंआणुपुद्दी।आणुपुव्वीति पयं समत्तं ॥सू.१४२॥

छाया-अध का सो भावानुपूर्वी ? भावानुपूर्वी त्रिविधा पड़ण्डा, तद्यथा-पूर्वानुपूर्वी पक्षानुपूर्वी अनानुपूर्वी ! अथ का सा पूर्वानुपूर्वी ? पूर्वानुपूर्वी-औद-विकः ?, औषशमिकः २, क्षायिकः ३, क्षायोपश्रमिकः ४, पारिणामिकः ५, साभि-पातिकः ६ । सेषा पूर्वानुपूर्वी । अथ का सा पश्चानुपूर्वी ? पश्चानुपूर्वी-सान्निपातिको यावदौदयिकः । सेषा पश्चानुपूर्वी । अथ का सा अनानुपूर्वी ? अतानुपूर्वी - एत स्पामेत्र एकादिकायाम् एकोत्तरिकायां षड्गच्छगतायां श्रेण्यामन्योऽन्याभ्यासो दिक्रिपोनः । सेषा अतानुपूर्वी । सेषा भावानुपूर्वी । सेषा आनुपूर्वी । आनुपूर्वी ति पदं सनाप्तम् ॥सू० १४२॥

टीका-' से कि तं ' इत्यादि-

अथ का सा मावानुपूर्वा ? इति शिष्यमन्नः । उत्तरयति-भावानुपूर्वा -भावाः=भाव्यन्ते विन्त्यंते पदार्था यैस्ते भावाः-अन्तःकरणपरिणतिविशेषाः । भूयते तेन तेन रूपेणाऽऽत्मना यैस्ते भावाः जीवस्य परिणामविशेषा औदयिकाट्यः, तेषामानुपूर्वी=भावानुपूर्वी । सा पूर्वानुपूर्व्यादिभेदेस्त्रिविधा मज्ञप्ता । तत्र-पूर्वानु

अब सूत्रकार भावानुपूर्वी का कथन करते हैं---

'से किंतं भाषाणुपुब्वी ?' इत्यादि

इाब्हार्थ---(से किं तं भावाणुपुब्वी ?) हे भद्न्त ! पूर्वप्रकान्त भावा-नुपूर्वी क्या है ?

उत्तर — ('मावाणुपुब्धी) भावानुपूर्वी (तिविहा) तीन प्रकार की (पण्णत्ता) कही गई है। (तं जहा) उसके वे तीन प्रकार ये हैं-(पुब्वाणु-पुब्वी) १ पूर्वानुपूर्वी (पच्छाणुपुब्वी) २ पश्चानुपूर्वी और (अणाणुपुब्बी)

હવે સૂયકાર ભાવાનુપૂર્વાં નિરૂપણ કરે છે-

"से किं तं भावाणुपुच्वी " धत्याहि---

શખ્કાર્થ - (से किंत' भावाणुपुत्वी!) & ભગવન ! પૂર્વ કિલ ભાવાનુપૂર્વા નું સ્વરૂપ કેવું છે.

ઉત્તર-(માવાणુपુब्वी तिविहा पण्णत्ता-तंज्रहा) ભાષાનુપૂર્વીંનાં નીચે પ્રમાણે ત્રથ્યુ પ્રકાર કહ્યા છે-(पुब्वाणुपुड्वी) (૧) પૂર્વાનુપૂર્વી<sup>°</sup>, (पच्छाणुपुब्वी (२) પશ્चાનુપૂર્વી અને (अणाणुपुब्वी) (૩) અનાનુપૂર્વી<sup>°</sup>.

### मंग्रुबोगवन्द्रिका टीका सूत्र १४२ भावानुपूर्वीनिरूपणम्

र्षा-औदयिकः भौषशमिकः क्षायिकः क्षायोपभमिकः पारिणामिकः साम्निया-तिग्रश्वति पट्। औदयिकादिस्मरूपस्य पुग्स्ताद वक्ष्यमाणत्वेनात्र तेवां स्वरूप-निरूपणं न कियते । अत्र आह्वे नारकादिगतिरौदयिको माव इति वक्ष्यते । ९ अनानुप्र्थी । जिनके द्वारा पदार्थी का विचार किया जाता है उनका नाम भाव है । और ये भाव अन्तःकरण की परिणति विद्योषरूप हैं । अथवा आत्मा उस २ रूप से होता है वे भाव हैं । ऐसे वे भाव जीव के परिणाम विद्योषरूप हैं । और ये परिणाम विद्योष औदयिक आदि रूप होते हैं । इन परिणाम रूप भावों की आनुपूर्वी का नाम भावानु-पूर्वी है । (से कि तं पुत्र्वाणुपुत्र्वी?) हे भदन्त ! भावानुपूर्वी का मेद जो इर्षानुपूर्वी है उसका क्या स्वरूप है अर्थात् वह क्या है ?

खसर--(पुठवाणुपुटवी) वह पूर्वानुपूर्वा इस प्रकार से है-(खदहप) औदयिक (उवसमिए) औपशमिक (खाइए) क्षायिक (खओवसमिए) क्षायोपशमिक (पारिणामिए) पारिणामिक (संनिवाइए) और सान्निपा-तिक इन औदयिक आदिकों का स्वरूप आगे कहा जायगा, इसलिये यहां उसका स्वरूप निरूपण नहीं किया है। इस शास्त्र में नारकादि रूप चारों गतियां औदधिक भाव रूप से कही जावेंगी इसलिये औद-

જેમના દ્વારા પદાર્થીના વિચાર કરવામાં આવે છે, તેમતું નામ ભાવ છે. આ ભાવા અન્તઃકરણની પરિણુતિવિશેષ રૂપ (પરિણામ રૂપ) હાય છે. અથવા આતમાં જે જે રૂપે હાય છે તે તે રૂપતું નામ ભાવ છે. એવાં તે ભાવા જીવના પરિણામવિશેષ રૂપ હાય છે. અને તે પરિણામવિશેષ ઔદ થિક આદિ રૂપ હાય છે. તે પરિણામા રૂપ ભાવાની આનુ પૂર્વાં તું નામ ભાવાનુ પૂર્વાં છે. પ્રશ્ન-(સે किं તં પુરુવ ગુપુટ્વી?) હે ભગવનાં ભાવાનુ પૂર્વાં ના જે પૂર્વાં નુપૂર્વાં નામના પહેલા બેદ છે, તેનું સ્વરૂપ કેનું હાય છે?

ઉત્તર-(पुच्वाणुपुच्वी) તે પૂર્યોનુપૂર્વી આ પ્રકારની છે (ख्दइए) ઔદયિક, (उदसमिए) ઔષશમિક, (खाइए) ક્ષાયિક, (खओवसमिए) ક્ષાયોપશમિક, (पारिणामिए) પરિણામિક, (संत्रिवाइए) અને સાન્નિપાલિક, આ ક્રમે પદાના ઉપન્યાસ કરવા તેનું નામ પૂર્વોનુપૂર્વી ભાષાનુપૂર્ગ છે.

આ ઔદયિક આદિ પદેાનાે અર્થ સત્રકાર દ્વારા આગળ પ્રકટ કરવામાં આવશે, તેથી અહીં તેમના સ્વરૂપતું નિરૂપણ કર્શું નથી. આ શાસ્ત્રમાં નર-કાદિ રૂપ ચારે ગતિઓતું ઔદયિક ભાવ રૂપે પ્રતિપદ્દન કરવામાં આવશે તેથી ઔદયિક ભાવ રૂપ નરકાદિ ગતિઓનાે સદૂભાવ હોય, તાે જ આઠીના અર હર

## अनुयोगद्वारस्त्रे

६२६

औदायिकभावरूपनारकादिगती सस्यामेद औषद्यमिकादयः झेपभावा यथासम्भवं मादुर्भवन्तीति रोषमाराघारत्वेन औदयिकस्य प्राक्षत्यम् । अत एव - मथमं तद्रुप-न्यासः । ततः शेषाणां पञ्चानायवि भावानां मध्ये औषशमिकस्य स्तोकविषयत्वात् स्वोकतया मलिपादयिष्यते इति सूचीकटाहन्यायेन औदायिकानन्तरमवशिष्टेषु पत्रासु मध्ये पूर्वमौपशमिकस्वोवन्यासः । और्वामिकापेसवाऽधिकविषयत्वात्क्षायि-कस्य तद्वन्तरमुग्न्यासः । ततत्र त्रिपयाणां तारतम्यमाश्रित्य क्रमेण सायोपन्न-मिकस्य पारिणामिकस्प चोपन्यासः । सान्निपातिक्षमध्यो हि पूर्वेक्तिभावानां विकादिसंयोगेन सम्रत्पवते इति सर्वान्ते साझिपाति स्मायोपल्यासः । इयं भावानां यिक भावरूप नरकादि गतियों के होने पर ही दोष औपश्रमिक आदि भाव यथासंभव उत्पन्न होते हैं। इष्ठलिये दोष भावों का आधारमूत होने से औदयिक भाव में प्रधानता है। इसी फारण उनुका सर्वप्रधम संत्रकारने विन्यास किया है। इस के बाद अवशिष्ट पांचों भावों के बीच में औपदामिक भाव स्तोक विषयवाला है इसलिये वह स्वयं स्तोक है इस प्रकार से आगे प्रतिवादित किया आवेगा, अतः सूचीक-टाहन्पाय से औदयिक के अत्रन्तर अवशिब्द पांच आवों के वीचमें से पहिछे औपरामिक का पाठ किया गया है। औपरामिक की अपेक्षा अधिक विषयवाला होने से क्षायिक का पाठ औपरामिक के बाद किया गया है। इस के अनन्तर विषयों की तरतभना का आश्रय करके कम से श्रायोपद्यमिक और पारिणामिक का पाठ किया गया है। इन पूर्वीक भावों के बिकादि संधोग से सान्निपानिक भाव उत्पन्न होता है इसलिये

ઔપશમિક આદિ ભાવે ઉત્પન્ન થઈ શકે છે આ પ્રકારે બાકીના ભાવેાના આધાર રૂપ હેાવાને લીધે ઔદયિક ભાવમાં પ્રધાનતા છે. તેથી જ સૂત્રકારે તેના વિન્યાસ સૌથી પહેલાં કર્યો છે-એટલે કે તેને સૌથી પહેલું સ્થાન અત્પ્યું છે. બાકીના પાંચ ભાવેામાંના ઔપશમિક ભાવ સ્તાક (અલ્પ) વિષય-વાળા હાેવાથી તે પાતે જ સ્તાક છે. (આ વાતનું સૂત્રકાર આગળ પ્રતિયા-દન કરશે) તેથી સુચીકટાહ ન્યાયે ઔદયિક ભાવ પછી ઔપશમિક ભાવને મૂકવામાં આવ્યા છે. ઔપશમિક ભાવ કરતાં અધિક વિષયત્રણો હાવાને મૂકવામાં આવ્યા છે. ઔપશમિક ભાવ પછી મૂકવામાં આવેલ છે. વિષયા ધારણે ક્ષાયિકસાવને ઔપશમિક ભાવ પછી મૂકવામાં આવેલ છે. વિષયોની પ્રશ્નમિક અને અધિકતમતાને કારણે ક્ષાયિક ભાવ પછી આ પૂર્વાકમે શાયો પશમિક અને પારિણામિક ભાવોને મૂકવામાં આવ્યા છે. આ પૂર્વાક્ર લાવોના દિકસંયોગ આદિથી સાદ્મિપાત્તિક ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે, તેથા ગીથી છેલ્લા भनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४२ भावानुपूर्वीनिरूपणम्

पूर्वानुपूर्नी । सेपा पूर्वानुपूर्वी दि । पश्चानुपूर्वा तु साविपातिकाद्यौदयिकान्त बोध्या। तथा-औदयिकादि सान्निपातिकान्तानां पण्णां पदानामन्योन्याभ्यासं दिरूपोनः-आधन्तपदढयविवक्षामपहाय ये भङ्गास्तदात्मिकाऽनानुपूर्वा बोध्या सब के अन्त में साविपातिक भाव का उपन्यास किया गया है। ( र तं प्र॰) इस प्रकार यह भावों की पूर्वानुपूर्वी है। (से किं तं पच्छाणु पुन्वी) हे भदन्त ! पश्चानुपूर्वी क्या है ? (पच्छाणुपुव्वी) पश्चानुपूर्वी इस मकार से है-(संनिवाहए जाव उदहए) साझिपातिक भाव से छेका औदयिक भाव तक पश्चानुपूर्वी है । (से तं पच्छाणुपुटवी) यही पूर्वप्रका न्त भावों की पश्चानुपूर्वी है। (से किं तं अणाणुपुब्वी?) हे भदन्त भावों की अनानुपूर्वी क्या है ? (एयाए चेव एगाइयाए एगुत्तरियार छ गच्छगयाए संढीए अन्नमन्नवभासो दुरुवूणो) औदयिकादि सान्नि पातिकान्त छह पदों को परस्पर में गुणा करना और गुणित राहाि क भागों में से आदि अन्त के पद्ष्य की विवक्षा को कम करना इस प्रकार जो भंग बचते हैं उन भंग स्वरूप यह भावो की (अणाणु पूर् अनानुपूर्वी है। (से तं अणाणुपुब्वी) यही पूर्वप्रकान्त अनानुपूर्वी है (से तं भावाणुपुब्वी) इस प्रकार यह भावानुपूर्वी है। (से तं आणुपुब्वी)

સાન્નિપાતિક ભાવના ઉપન્યાસ કરવામાં આવ્યા છે. (સે તં પુટવાणુપુટ્વી) આ પ્રકારની આ ભાવાની પૂર્વાનુપૂર્વા છે.

પ્રશ્ન-(સે ર્कितं पच्छण्णुपुघ्वी ?) હે સગવન્ ! સાવાનુપૂવી'ની પશ્ચાનુપૂ-વીંનું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ઉત્તર–(पच्छाणुपुठ्वी) પશ્ચાનુપૂર્વાંનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે–(संनिवाइ्ष जाव उदइए) પૂર્યનુપૂર્વા કરતાં ઊલટા ક્રમના--એટલે કે સાન્તિપાતિક ભાવથી લઈને ઔદયિકભાવ પર્યન્તના--ભાવેને પશ્ચાનુપૂર્વા કહે છે.

પ્રશ્न−(से किं तं अणाणुपुठ्वी?) હે ભગવન્! ભાવેાની અનાનુપૂર્વા"નું સ્વરૂપ કેવું છે?

ઉત્તર-(एयाए चैव एगाइयाए एगुत्तरियाए छ गच्छगयाए सेढीए अझमझ-ब्नासो दूह्ववूणों) औदधिक्ष्यी લઇને સાન્નિપાતિક પર્ધन્तना છ પદ્દોના પરસ્પ-રની સાથે ગુણાકાર કરવા, અને તેને લીધે જે રાશિરૂપ ભાંત્રાઓ આવે તેમાંથી આઉ અને અન્તના બે ભાંગાઓ બાદ કરવાથી જે ભાંગાઓ બાકી રહે છે, તે ભાંગાઓ રૂપ (अणाणुपुट्या) અનાનુપૂર્વા સમજવી.

(से त' मात्राणुपुध्वी) આ પ્રકારની ભાવાનુપૂર્વી હેત્ય છે (से त' आणुgદ્ગી) આ પ્રકારે નામાનુપૂર્વીથી લઇને ભાવાનુપૂર્વી પર્યંન્તની કર્સ આનુપૂ-વીઓિના સ્વરૂપતું નિરૂપણુ અહીં પૂરું સાય છે, એ વાત સૂચિત કરવા માટે દંર્સ્ટ

## अनुयोगद्वारस्त्रे

मकृतग्रुपसंहरन्नाह-सेवा भावानुपूर्वीति । नामानुपूर्व्यादि भावानुपूर्व्यन्ता दशा-ऽप्यानुपूर्व्यः सग्रुद्दिव्टा इति सूचयितुमाइ-सेवा आनुपूर्वीति । इत्यग्रुपक्रमस्य आनुपूर्वीनामकः पथमो भेदः सग्रुद्दिव्ट इति सूचयितुमाइ-आनुपूर्वीति पदं समाप्तमिति ॥सू० १४२॥

सम्पत्युपक्रमस्य नामाभिधेयं द्वितीयं भेदं व्याख्यातुमाह---

प्रत्य-से किं तं णामे ? णामे दसविहे पण्णत्ते, तं जहा-एगणामे, दुणामे तिणामे, चउगामे, पंचणामे, छणामे, सत्त-णामे, अट्टणामे, नवणामे, द्सगामे ॥सू०१४३॥

छाया∽अथ किं तन्नाम? नाम दश्वविधं मझप्तम्, तद्यथा-एकनाम, द्विनाम, त्रिनाम, चतुर्नाम, पञ्चनाम, षण्याम, सप्तवाम, अष्टनाम, नवनाम, दशनाम ॥मू० १४३॥ टीका—' से किं तं ' इत्यादि—

शिष्यःषृच्छति—अध किं तन्नाम? इति। उत्तरयति-नाम-जीवगतहानादिप-याँयाजीवगतरूपादिपर्यायानुसारेण भतिवस्तुभेदेन नमति=तदभिधायकरवेन वर्त्तते यहां तक नामानुपूर्वी से छेकर भावानुपूर्वी तक जो दद्दा आनुपूर्वियां हैं वे सब प्रतिपादित हो खुकी इसकी सूचना के लिये खूलकारने '' से तं आणुपुब्वी '' यह कहा है। (आणुपुब्वीतिपयं समत्तं) इस प्रकार यहां तक उपकम का यह आनुपूर्वी नाम का प्रथम भेद कथित हो खुका अधौत समाप्त हुआ ॥ सू० १४२॥

अब सूत्रकार उपकम का जो दितीय भेद नाम नाम का है उसकी व्याख्या करने के लिये कहते हैं कि-''से किं तं णामे ?'' इत्यादि ।

द्याब्हार्थ — (से किं तं णामे) हे भदन्त । पूर्वप्रकान्त नाम क्या हे ? ( णामे दसविहे पण्जत्ते )

સૂત્રકારે '' से त' आणुपुठ्वी '' આ પ્રકારના સૂત્રપઠ મૂક્યા છે (आणुपुव्वी-तिपर्य समत्तं) આ પ્રકારે ઉપક્રમના આનુપૂર્વી નામના પ્રથમ લેકનું નિરૂપછુ અહીં સમાપ્ત થાય છે. !!સૂ૦૧૪૨॥

ઉપક્રમને બીએ લેદ 'નામ ' છે હવે સૂત્ર કાર તે નામતું નિરૂપણ કરે છે-" से किंत' णामे !" ઈત્યાદિ---

શબદાર્થ-(से किंत' णामे?) હે ભગવન ! ઉપક્રમના બીજા પ્રકાર રૂપ નામ શું છે ! अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४२ 'नाम' स्वरूपनिरूपणम् ६२९

इति नाम--वस्त्रभिधानमित्यर्थः । उक्तंच-

''जं वस्धुगोऽभिद्दाणं पज्जयभेयाणुसारितं णामं। पइमेअं जं नमई, पइमेयं जाइ जं भणिअं ''॥१॥ छाया—यद्वस्तुनोऽभिधानं, पर्ययभेदानुदारि तन्नाम।

पतिभेदं यन्नमति, पतिभेदं याति यद् भणितम् ॥इति॥ एवंविधमिदं नाम दश्वविधं प्रक्षप्तम् । दशविधत्वमाह−तद्यथा--एकनाम द्विनाम त्रिनामेस्पादि । तत्र--येन केन एकेनापि सता नाम्ना सर्वेऽपि चिवक्षितपदार्थौं अभिधातुं शक्यन्ते, तदेकनाम बोध्यम् । एवं याभ्यां द्वाभ्यां नामभ्यां सर्वेऽपि

उत्तर — यह नाम दश प्रकार का कहा गया है। जीवगत ज्ञाना-दिक पर्यायों और अजीवगत रूपादिक पर्यायों के अनुसार जो प्रतिव-स्तु के भेद से नमता है — झुकना है — अर्थात् उनका अभिधायक-वाचक होता है वह नाम है। उक्तंच-करके '' जं वत्थुणोऽभिहाणं'' इत्यादि गाथा द्वारा यही नाम शब्द की व्युत्पत्ति स्पष्ट की है। (तं जहा) नाम के दस प्रकार ये हैं — (एगणामे दुणामे तिणामे चउणामे,पंच-णामे, छणामे, सत्तजामे, अट्ठणामे 'नवणामे, दसणामे ) एक नाम, दो-नाम, तीन नाम, चार नाम, पांच नाम, छह नाम, सात नाम, आठ-नाम, नौ नाम, और दश नाम है। जिस एक नाम से समस्त पदार्थों का कथन हो जाना है चह एक नाम है। जेसे सत्, सत् इस नाम से सम-स्त पदार्थों का युगपत् कथन हो जाता है क्यों कि ऐसा कोई भी पदार्थ

ઉત્તર-(ળામે दसविद्दे २ण्णत्ते) તે નામના દસ પ્રધાર કહ્યા છે જીવગત જ્ઞાનાદિક પર્યાયા અને અજીવગત રૂપાદિક પર્યાયા પ્રમાણુ જે પ્રત્યેક વસ્તુના સેદથી નમે છે-ઝૂકે છે-એટલે કે તેમનું અભિધાયક (વાચક) હાેય છે, તેનું નામ "નામ" છે. "जं वत्शुणोऽभिद्दाणं" ઇત્યાદિ ગાથા દ્વારા 'નામ' શખ્દની ઉપર પ્રમાણુની વ્યુત્પત્તિ જ પ્રકટ કરવામા આવી છે.

(तंजहा) नाभना दस प्रकारे। नीचे प्रभाधे छे-(एगणामे, दुणामे, तिणामे, चडणामे, पंचणामे, छणामे, घत्तणामे, अट्टणामे, नवणामे, दसणामे) (१) म्थेक्षनाभ, (२) थे नाभ, (३) त्रधु नाभ, (४) चार नाभ, (५) पांच नाभ, (६) छनाभ, (७) सात नाभ, (८) आठ नाभ, (६) नव नाभ अने (१०) हस नाभ.

જે એક નામથી સમસ્ત પદાર્થીનું કથન થઈ જાય છે, તેને '' એકનામ '' કહે છે. જેમ કે '' झत् '' ' સત્ '' આ નામથી સમસ્ત પદાર્થીનું એક સાથે કથન થઈ જાય છે, કારણુ કે એવે। કેઇ પછુ પઠાર્થ નથી કે જે આ સત્ Êto

## अनुयोगद्वारस्त्रे

विवक्षितपदार्था अभिधातुं शक्यन्ते तद् द्विनाम । तथा-यैस्तु त्रिभिर्मामभिः सर्वेऽपि विवक्षितपदार्था अभिधातुं शक्यन्ते तत् त्रिनाम । एवं रीत्या चतुर्नामादि-दश्रनामान्तविषयेऽपि बोध्यम् ाम्द० १४३॥

तत्रोद्देशकमेण निर्दिशन् प्रथममेकनामस्वरूपं निर्दिशति---

मूलम्-से किंतं पगणामे ? एगणामे-जन्माणि जाणि काणि वि, दृब्वाण गुणाण पज्जवाण च । तेसिं आगमनिहसे, नामंति परूविया रूण्णा॥ १॥ से तं एगणामे ॥सू०१४४॥

छाया—अथ किं तदेक नाम ? एकनाम-नामानि यानि कान्यपि द्रव्याणां गुणानां पर्यवाणां च । तेषामागमनिकषे-नामेति प्ररूपिता संझा । तदेत-देकनाम ॥स्र० १४४॥

टीका—'से किं तं' इत्यादि

अथ कि तदेकनाम ? इति शिष्यपक्षः । उत्तर्यति-एकनान-एकं मद नामेति विग्रद्दः । तत्स्वरू मेवाह-' णामाणि जाणि ' इति गाथया । अयं भावः=द्रव्याणां= नहीं है जो इस सन् नाम रहित हो । अतः सन् यह एक नाम है । इसी प्रकार जिन दो नोमों से समस्न विवक्षित पदार्थ अभिघातुं शक्य होते हो वह दो नाम है । तथा जिन तीन नामों से समस्त विवधित पदार्थ कहने में आ जाते हो वह त्रि नाम हैं । इसी प्रधार से चतुर्भामादि से छेकर दशनाम तक के विषय में भी जानना चाहिये । स॰ १४३॥

उद्देश कम से निर्देश करने वाखे स्वकार अर्च प्रथम एक नाथ के रवरूप का कथन करते हैं-"से कि तं एगणामे ?" इत्यादि ।

शाब्दार्थ-(से किंतं एगणामे) हे भदन्त ! पूर्वप्रकान्त एक नाम क्या है?

નામથી રહિત હાેય તેથી 'સત્ ' એક નામરૂપ છે. એજ પ્રમાણે જે બે નામાથી સમસ્ત વિવક્ષિત પદાર્થીનું કચત થઇ જાય છે, તેમને અ નામ રૂપ સમજવા તથા જે ત્રણુ નામાથી સમસ્ત વિવક્ષિત પદર્થોનું કથન થઇ જાય છે, તે ત્રણુ નામાને ત્રિનામ કહે છે. એજ પ્રમાણે ચતુર્નામથી લઇને દસ નામ પર્યન્તના નામના પ્રકારા વિષે પણુ સમજવું. ાસૂગ્ય ૪૩ !!

પૂર્વસ્ત્રત્રમાં નામના પ્રકારે। પ્રકટ કરવામાં આવ્યાં હવે સૂત્રકાર નામના પ્રથમ પ્રકાર રૂપ એકનામના સ્વરૂપતું નિરૂપશુ કરે છે---

" से किं त' एगणामे ?" धत्याहि----

શખ્દાર્થ∽(સે ક્રિંતં હગળામે?) હે ભગવન્ ! પૂર્વપ્રકાન્ત એકનામ શું છે ? એટલે કે એકનામનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

#### <mark>अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र</mark> १४४ एकनामस्वरूपनिरूपणम्

जीवाजीवभेदानां, गुणानां=ज्ञानादीनां रूपादीनां च, तथा-पर्यायाणां=नारकर्धा-दीनामेकगुगऊष्णत्वादीनां च नामानि=त्रमिधानानि यानि कानिचिल्लोके रूढानि, तद्यथा-जीवो जन्तुरात्मा माणीत्यादि, आकाशं नभस्तारापथो व्योमाम्ब-रमित्यादि । तथा-ज्ञानं बुद्धिवोधि इत्यादि, तथा-रूपं रसो गन्ध इत्यादि, तथा-नारकस्तिर्यङ्गमनुष्य इत्पादि, एकगुणऊष्णो द्विगुणऊष्ण इत्यादि । तेषां सर्वेभा-मर्थमिधानानाम्-आममनिकषे-आगम एव निकषः=हेमरजतसद्द जीवादि-पदार्थस्तरूपरिज्ञानदेतुत्वात् कषपट्टस्तस्मिन् 'नाम' इत्येवरूपा संज्ञा=आख्या

उत्तर — (जामाणि जाणि काणि चि, दव्वाण, गुणाण, पज्जवाण च। तेसिं आगमनिइसे नामंति परूविया सण्णा "?" से तं एगणामे) एक होकर जो नाम होता है वह एक नाम है। इसी का स्वरूप इस गाथा बारा सूत्रकार ने कहा है — जीव अजीव भेद विद्याष्ट द्रव्यों के, ज्ञानादिक गुणों के, रूपादि गुणों के तथा नारकत्व आदि पर्यायों के लोक में जितने भी नाम रूढ हैं — जैसे-जीव-जन्तु, आक्ष्मा' प्राणी इत्यादि, आकाद्य, नभस तारापथ, व्योमन (व्योम) अम्बर इत्यादि'तथा ज्ञान बुद्धि, बोध इत्यादि, तथा रूप, रस, गंध, इत्यादि तथा नारक तिर्थङ् मनुष्य इत्यादि एक गुण कृष्ण, दो गुण कृष्ण इत्यादि — इन सब अभिधानों की "नाम" ऐसी एक संज्ञा आगम रूथ निक्षय (कसौटी) कही गई है। सो ये सब जीव जन्तु आदि अभिधान एक नामत्व

ઉત્તર-(णामाणि जाणिकाणि वि, दञ्वाण, गुणाण, पज्जवाण च तेसि आगम तिहसे' नामंति परूविया सण्णा ॥१॥ से तं एगणामे) એક જ અર્થને પ્રકટ કરનારૂં જે નામ હાય છે તેને 'એકનામ ' કહે છે. તે એકનામનું સ્વરૂપ સૂત્રકારે ઉપરની ગાયા દ્વારા પ્રકટ કર્યું' છે. તેના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે– જીવ અજીત્ર રૂપ ભેદવાળાં દ્રવ્યોના જ્ઞાનાદિક ગુણેના, રૂપાદિ ગુણેના, તથા નારકત્વ આદિ પર્યાયાના લાકમાં જેટલાં નામા રઢ (પ્રચલિત) છે, તે બધાં અભિધાનાની (નામાની) 'નામ' એવી એક સંજ્ઞા આગમ રૂપ નિક્રધ (કસેટી) કહેવામાં આવી છે. જેમ કે જીવ-જ્ત્તુ, આત્મા, પ્રાણી ઇત્યાદિ. તથા જ્ઞાન, ખુદ્ધિ, આધ ઇત્યાદિ તથા નસ, તારાપથ, વ્યાપ્ત, આકાશ, અંબર ઇત્યાદિ તથા રૂપ, રસ, ગ'ધ ઇત્યાદિ તથા નારક, તિર્ય'ચ, મનુવ્ય ઇત્યાદિ એક ગણું કૃષ્ણ, બે ગણું કૃષ્ણ ઇત્યાદિ આ બધાં અભિધાનાની ''નામ '' એવી એક સંજ્ઞા–આગમરૂપ કસાેટી–કડી છે. તેથી તે સઘળા જીવ-જન્તુ આદિ અભિધાનને એક નામત્વ સામાન્યની અપેક્ષાએ ''એકનામ' -

मनुयोगदारस्त्रे

मरूपिता=व्यवस्थापिता । अयं भावः-सर्वाण्यपि जीवो जन्तुरित्याद्यभिधानानि नामस्वसामान्यमाश्रित्यैकेन नाम शब्देनोच्यन्ते इति । इस्थं च एकेनाप्यमेन नामशब्देन छोकरूढामिधानानि सर्वाण्यपि वस्तूनि प्रतिपाद्यन्ते इत्येतदेकनामो-स्थते। तदेव उपसंहरन्नाइ तदेतदेकनामेति ॥म्र० १४४॥

सामान्य के आश्रय से एक नाम शब्द से कहे जाते हैं। इस प्रकार एक भी इस नाम शब्द से वस्तुओं के, गुणों के और पर्यायों के जो भी लोक रूढ नाम हैं वे सव" नामस्व" इस एक सामान्य पद से गृहीत हो जाते हैं। इसलिये इस एक भी नाम शब्द से लोकरुढाभिधान बाली सब भी वस्तुएँ प्रतिपादित हो जाती हैं। अत: एक नाम कह-लाता है। (से तं एगगामे) इस प्रकार यह एक नाम है।---

भावाध- एक नाम क्या है इस जिज्ञासा का समाधान करने के निमिस मूचकार ने यहां उसी का वर्णन किया है। इसमें उन्होंने सम-झाया है की जितने संसार में द्रव्यों के, पर्यायों के और गुणों के लोक रूढ नाम हैं-पद्यपि वे सब जुद्दे २ हैं। फिर भी नामत्व सामान्य के आ-अयभूत होने के कारण वे सब एक ही हैं। इस प्रकार नामत्व सामान्य की दृष्टि से ये सब नाम एक है-क्यों कि जितने अभिधानरूप व्यक्ति हैं उन सब में नामत्व रूप सामान्य रहता है। यही बात आगमरूप

શખ્દ દ્વારા પ્રકટ કરવામાં આવે છે. આ રીતે એક પણુ આ નામ વડે--શખ્દ ૧ડે-વસ્તુઓના ગુણેનાં અને પર્યાયોનાં જે નામા લોકમાં રૂઢ થયેલા હોય છે, તે બધાંને '' નામત્વ '' આ એક સામાન્ય પદ વડે ગ્રહણ કરી શકાય છે. તેથી આ એક નામ શખ્દથી પણુ લોકમાં રૂઢ એવા અભિધાનવાળી બધી વસ્તુઓ પ્રતિપાદિત થઇ જાય છે. તેથી તેને એક નામ કહે છે. (સે ત્ત' एगળામે) આ પ્રકારનું એક નામનું સ્વરૂપ છે

ભાવાર્થ'-સ્ત્રકારે આ સ્ત્રમાં, ' એક નામ શું છે," આ પ્રશ્નતું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે. તેમણે આ સ્ત્રમાં એ વાત સમજાવી છે કે સંસારમાં દ્રવ્યાનાં, પર્યાયાનાં અને ગુણેનાં જેટલાં લાકરૂઢ (લાકમાં પ્રચલિત) નામા છે, તે નામા જો કે જુઠાં જુદાં છે, છતાં પશુ નામત્વ સામાન્યના આશ્રયભૂત હોવાને કારણો તેઓ સૌ એક જ છે. આ રીતે નામત્વ સમાન્યની દબ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવે તા તે બધાં નામા એકનામ રૂપ જ છે, કારણ કે જેટલા અભિધાન રૂપ પદાર્થો છે, તે સઘળા પદાર્થીમાં નામત્વ રૂપ સામા-ન્યના સદુભાવ રહે છે. એજ વાત આગ્રમ રૂપ કસોટીની ઉપમા દ્વારા

833

अनुष्प्रेगवन्द्रिका टीका सूत्र १४५ द्विनामादिस्वरूपनिरूपणम्

मूल्य्-से किं तं दुनामे? दुनामे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-एगक्खारेए य अणेगक्खारेए थ। से किं तं एगक्खारेए? एग-क्खारेए अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-ही, सी, धी, धी, । से तं एगक्खारेए । से किं तं अणेगक्खारेए? अणेगक्खारेए अणेग-चिहे पण्णत्ते, तं जहा-कन्ना वीणा लया माला । से तं अणेग-किंहे पण्णत्ते, तं जहा-कन्ना वीणा लया माला । से तं अणेग-कखारेए । अहवा-टुनामे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-जीवनामे व अर्जावनामे थ । से किं तं जीवनामे? जीवनामे अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-देवदत्तो जण्णदत्तो विण्हुदत्तो सोमदत्तो । से तं जीवनामे । से किं तं अजीवनामे? अजीवनामे अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-देवदत्तो जण्णदत्तो विण्हुदत्तो सोमदत्तो । से तं जीवनामे । से किं तं अजीवनामे? अजीवनामे अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-धडो पडो कडो रहो । से तं अजीवनामे । अहवा दुनामे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा विसेसिए य अविसेसि-ए य । अविसेसिए दव्वे, विसेसिए जीवदव्वे अजीवदत्व्वे य । अविसेसिए जीवदव्वे, विसेसिए णेरइए तिरिक्खजोणिए मणु-

कसौटी से पसिद्ध की गई है। यहां पर आगम को जो कसौटी की उपमा दी गई है उसका कारण यह है कि जिस प्रकार हेम, रजत आदि के वास्त-विक स्वरूप का परिज्ञान निकषपट से होता है उसी प्रकार हेम रजत के सरदा जो जीवादि पदार्थ हैं उन के स्वरूप का परिज्ञान ज्ञास्त्र-आगम - से ही होता है। अतः उनके स्वरूप के परिज्ञान का हेतु होने से आगम को यहां सुघ्रकार ने निकष की उपमा से उपमित किया है ॥सू०१४४३

વ્યક્ત કરવામાં અવી છે. અહીં આગમને કસે ટી ઉપમા દેવાતું કારણ એ છે કે જેવી રીતે સંતું, ગાંડી આદિતા વાસ્તવિક સ્વરૂપતું પરિજ્ઞાન નિક્ષ-પટ (કસેાટી કરવાના પચ્થર) વડે થાય છે, એજ પ્રનાણે સાનાચાંદી જેવાં છવાદિ પદાર્થો છે તેમના વાસ્તવિક સ્વરૂપતું પરિજ્ઞાન આગમ (શાસ્ત્ર) વડે જ થાય છે. તેથી તેમના સ્વરૂપના પરિજ્ઞાનના દેતુમૂત હાેવાને કારણે સૂત્ર-કારે આગમને અહીં નિક્ષ (કસાટી પચ્થર)ની ઉપમા આપી છે ાાસૂ૦૧૪૪ા અવ ૮૦

अनुयोगद्वारस्त्रे

स्ते देवे। अत्रिसेसिए णेरइए, विसेसिए रयणपहाए सकरप्पहाए वालुअप्पहाए पंकप्पहाए धूमप्पहाए तमाए तमतमाए। अविसे-सिएरयणप्पहायुढवीणेरइए, विसेसिए पजन्तए य अपजत्तए य । एवं जाव अविसेमिए तमतमापुढवी नेरइए, विसेसिए पजत्तए र अपजत्तए य। अविलेसिए तिरिक्ख जोणिए, विसेसिए एगिंदिए बेइंदिए तेइंदिए चउरिंदिए पंचिदिए। अत्रिसेसिए एगिंदिए, विसेसिए पुढविकाइए आउकाइए तेउकाइए वाउकाइए वणस्सइ-काइए। अविसेसिए पुढविकाइए, विसेसिए सुहुमपुढविकाइए य बादरपुढविकाइए य। अविसोसिए सुहुमपुढविकाइए, विसेसिए पज्जत्तयसुद्रुमपुढविकाइए य अपज्जतयसुद्रुमपुढविकाइए य। अविसेसिए य वादरपुढविकाइए, विसेसिए पज्जत्तयवादरपुढ-विकाइए य अपज्जत्तयबादरपुढविकाइए य। एवं आउकाइए तेउकाइए वाउकाइए वणस्सइकाइए अविसेसिए, विसेसिए य पडतत्तय अपड्जत्तय भेएहिं भाणियव्या। अविमोलिए वेइंदिए, बिसेसिए पजत्तय बेइंदिए य अपज्जत्तय वेइंदिए य। एवं तेइंदिय-षउरिंदियावि भाणियव्वा । आविसेसिए पंचिंदियतिरिक्खजो-णिए,विसोसिए जलयरपंचिंदियतिरिक्ख जोणिए थलयरपंचिंदिय-तिरिक्खजोणिए खहयरपंचिंदियतिरिक्खजोणिए। अविसेसिए जलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणिए विक्षेसिए संमुच्छिमजलयर-पंधिदियतिरिक्ख जोणिए य गब्भवक्रंतियजलयरपंचिदियतिरि-क्खजोणिए य। अविसेसिए सुंमुच्छिमजल्य रपंचिंदियतिरिक्ख-जोणिए, विसेसिए पज्जत्तयसंमुच्छिमजलगरपंचिंदियतिरिक्ख-

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४५ दिनामादिस्वरूपनिरूपणम्

www.kobatirth.org

દંર્દ્

जोणिष् य। अपग्रजतयसंमुच्छिमजलयरपंचिदियतिरिक्खजो-णिए य। अविसेसिए गब्भवकंतियजल्यरपंचिंदियतिरिक्ख-जोणिए, विसेसिए पडजत्तयगब्भवकंतियजलयरपंचिदियतिरि-क्ख जोणिए य, अपज्जनगब्भवक्वंति जलयरपंचिंदियतिरिवखजो-णिए य। अविसंसिए थळयरपंचिंदियतिरिक्खजोणिए, विसेसिए चउप्पयथलयरपंभिंदिवतिरिकलजोणिए य परिसप्पथलयरपंचि-दियतिरिवखजोणिए य अविसेसिए चउप्पयथलयरपंचिंदियति-रिक्लजोणिए,विसेसिएसम्मुच्छिमचउप्पयथल्रयरपंचिंदियतिरि• क्लजोणिए य गब्मवकंतियचउष्पयथलयरपांचिंदियतिरिक्खजो-णिए य। आविसेसिए सम्मुच्छिमचउप्पयथलयरपंचिंदियतिरि-क्खजोणिए, विसेसिए पज्जत्तयसंमुच्छिमचउप्पयथळयरपांचिं-दियतिरिक्लजोणिए य अपज्जत्तयसंमुच्छिम्चउप्पयथलयर-पंचिंदिर्यातरिक्लजोणिए य। अविसेसिए गब्भवक्रंतियचउष्प-यथलयरपंचिंदियतिस्कि्लजोणिर, विसेसिए पज्जत्तयगब्भवकं-तियचउप्पयथलयरपंचिंदियतिरिख जोणिए य अपडजत्तयगढभ-वकंतियचउप्पयथलगरपंचिदियतिरिक्खजोणिए य। आविसेसिए परिसप्पथलयरपंचिदियतिरिक्खजोणिए, विसेतिए उरपरिसप्प-थलयरपंचिदियतिरिक्जोणिए य भुयपरिसप्पथलयरपंचिदिय-तिरिक्लजोणिए य। एए वि सम्मुच्छिमा पङजत्तगा अपज्जत्तगा य, गब्भवृक्वंतिया वि पज्जत्तगा अपज्जत्तगा य भाणियव्वा।



अनुयोगद्वारस्त्रे

अविसेसिए खहयरपंचिंदियतिरिक्लजोणिए, विसेसिए सम्मु-चिछमखहयरपंचिदियतिरिक्खजोणिए य गव्भक्कंतियखहयर-पंचिदियतिरिक्खजोणिए य। अविसेसिए संमुच्छिमखहयरपांचे-दियतिरिक्खजोणिए, विसेसिए पज्जत्तयसंमुच्छिमखह्यरपंचि-दियतिरिक्खजोणिए य अपज्जत्तयसंमुच्छिमखहपरपर्धिदियति-रिकल जोणिए य । अविसेसिए गब्भवकंतियखहगरपंचिदिपति-रिक्खजोणिए, विसेसिए पज्जत्तयगब्भवकंतियखहयरवंचिंदिय-तिरिक्खजोणिए य अपडजत्तयगब्भवकंतियखहयरपंचिंदियति-रिक्खजोणिए य। अविसेक्षिए मणुस्ते, विसेक्षिए संमुच्छिमम-णुस्ते गब्भवक्वंत्तियमणुस्ते। अत्रिसेसिए संमुच्छिममणुस्ते, विसेसिए पज्जत्तगसंमुच्छिममणुस्ते य अपजत्तमंमुच्छिममणुस्ते य। अविसेसिए गब्भवकंतियमणुस्से, विसेसिए कम्मभूमिओ य अकम्मभूमिओ य अंतरदीवओ य संखित्र नवासाउय असं-खिज्जवासाउय पड्जत्तापञ्जत्तओ । अविसेसिए देवे विसेसिए भवणवासी वाणमंतरे जोइसिए वेमाणिए य। अविसेसिए भव णवासी, विसेसिए असुरकुमारे नागकुमारे सुवण्णकुमारे विज्जु कुमारे अग्गिकुमारे दीवकुमारे उदहिकुमारे दिसीकुमारे वाउ कुमारे थणियकुमारे। सब्वेसिंपि आविसेसियाविसेसिय पजत्तग अप्रजत्तगभेया भाणियव्वा । अविसेसिए वाणमंतरे, विसेसिष पिसाए, भूए, जक्ले, रक्खसे, किन्नरे, किंपुरिसे, महोरगे, गंधव्वे ष्ट्रसिं पि अविसेसियविसेसियपडजत्त्तयअव्डजत्तवभेचा भाणि

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४५ द्विनामादिस्वरूपनिरूपणम्

530

यव्वा। अविसेसिए जोइसिए, विसेसिए चंदसूरे गहगणे नक्खत्ते तारारूवे। एएसिं पि अविसेसियविसेसियपज्जत्तयअपज्जतय-भेया भाणियव्वा आविसेसिए वेमाणिए, विसेसिए कर्णावगे य कप्पातीयगे य। अविसेसिए कप्पोवगे, विसेसिए सोहम्मए ईसा-णए सर्णकुमारए माहिंदए बंभलोए लंतयए महासुकए सह-स्तारए आणयए पाणयए आरणए अच्चुयए। एएसिंपि आवि-सेसियविसेसियपज्जत्तगअपज्जत्तगभेया भाणियव्वा। अविसे-सिए कप्पातीयए, विसेसिए ग्रेवेज्जगे य अणुत्तरोववाइए य अविसेसिए गेवेज्जए, विसेसिए हेट्रिमे, मज्झिमे, उवरिमे। अवि-सेसिए हेडिमगेवेजए, विसेसिए हेट्रिमहोडिमग्वेज्जए, हेट्रिम मज्झिमगेवेजण, हेट्रिम उवरिमगेवेज्जए। अविसेसिए मज्झि-मग्वेजिण, विसेसिए मज्झिमहेट्रिमगेवेज्जए, मज्झिममज्झिम-गेवेजप, मज्झिम उवरिमगेवेजए। आविसेसिए उवरिमगेवेजए, विसेसिए उत्ररिमहेट्रिमगेवेजए उवग्मिमजिझमगेवेज्जए उव-रिम उवरिमगेवेज्जए य। एएसिंपि सब्वेसि आविसेसियविसेसि-यपण्जतत्तगापण्जतत्तगभेया भाणियव्वा। अविसेसिए अणुत्तरोव-वाइए, विसेसिए विजयए वेजयंतए जयंतए अपराजियए सटबट्टसिद्धए य। एएसिंपि सब्वेलि अविसेसियविसेसियपड्ज-त्तगापः जगभेया भाणियवा। अविसेसिए अजीवद्व्वे, विसेसिए धम्मरिथकाए अधम्मरिथकाए आगासरिथकाए पोग्गलरिथकाए अविसेतिष पोग्गलरिधकाए, विसेसिप अद्धालमए य।



अनुयोगद्वारसूत्रे

# परमाणुपोग्गले दुष्पएसिए तिष्पएसिए जाव अणंतपएसिए य। से तं दुनामे ॥सू०१४५॥

छाया-अथ कि तद् दिनाम ? दिनाम दिविधं भइग्तम्, तथया-एकाक्ष-रिकं च अनेकाक्षरिकं च। अध किं तदेकाक्षरिकम् ? एकाक्षरिकम् अनेकविधं मइप्तम् , तद्यथा-हीः श्रीः श्रीः स्त्री । तद्तदेकाङ्गरिकम् । अथ ि टट्नेकाझस्किम् ? अनेकाक्षरिकमनेकविधं प्रज्ञप्तम्, तथथा-कन्या बीणा छआ माळा । तदेतदनेका-क्षरिकम् । अथवा-द्विनाम द्विविधं प्रज्ञप्तुम् , तद्यथा जीवनाम च अजीवनाम च । अध किं तद् जीवनाम ? जीवनाय अनेकविधं प्रइप्तम् , त्वया -देवदत्तो यइदत्तो विष्णुद्त्तः सोमदत्तः । तदेतद् जीवनाम । अथ किं तदजीवनाम ? अजीवनाम अनेकविधं प्रज्ञप्तम् , तद्यथा-घटः पटः कटो रधः । तदेनदजीवनाम । अथवा-द्विनाम दिविधं मज़प्तम्, तद्यथा-तिशेषितं च अविशेषितं च । अिशेषितं द्रव्यम्, विशेषितं जीवद्रव्यमजीवद्रव्यं च । अविशेषितं जीवद्रव्यम् , विशेषितम्-नैरयिकः, तिर्यग्योनिकः, मनुष्यो देवः। अतिशेषितम् नैरथिकः, विशेषितम् रत्न्प्रभाकः, शकेरामभाको, वाळकापभाकः, पङ्कपभाको, भूवमधाकः, तमस्तः, तपस्यस्यः। अविशेषितम्-रत्नपभाष्ट्रथिशीनैरयित्तः, विशेषितम्-पर्याप्तकश्च अपर्याप्तकश्च । एवं यावत अविशेषितम्-तमस्तमः पृथिशी-नेरयिको, विशेषितम्-धर्याप्तकश्च अपर्यारतकश्च । अविशेषतम्-तिर्यग्योनिकः, विशेषितम्-एकेन्द्रियो द्वीन्द्रियस्त्रीन्द्रि-यश्रदुरिन्द्रियः पश्चेन्द्रियः । भत्रिकोषितम्-एकेन्द्रियः, विकोषितम्-एथिशीकायिकः, अष्कायिकः, तेजस्काविकः, वायुकाविकः, वनस्पतिकायिकः । अदिशेषितम्-पृथिवीकायिकः, विशेषितम्−सूक्ष्मपृथिवीकायिकश्च वादरष्टथिवीकायिकश्च । अवि-रोषितम्-सूक्ष्मपृथिवीवायिकः, विशेषितम्-पर्याप्तकसूक्ष्मपृथिवीकायिकश्व अप-र्याप्तकमुक्ष्मपृथिवीकाधिकश्च । अनिशेषितं च-बादरपृथिवीकायिकः, विशेषितम्-षर्याप्तकबादरप्रथिवीकायिकश्च अपर्याप्तकबादरप्रथिवीकायिकश्च । एवस्−अप्का∙ यिकः, तेजस्कायिको बायुकायिको वनस्पतिकायिकः, अश्विशेषितं विशेषितं पर्याप्त-कापर्याप्तकभेदाभ्यामुः भणितव्ये अधिशेषितम्-द्वीन्द्रियः विश्वेषितम्-षर्याप्तकद्वीन्द्रियश्च अपयौप्तकद्वीन्द्रियश्च । एवं त्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियावपि भणितव्यौ । अविशेषितम्−पश्चेन्द्रियतिर्यंग्योनिकः, विशेषितम्−जल्रचरपश्चेन्द्रियतिर्यंग्योनिकः. **स्थलचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकः छेवरपश्चेन्द्रिर्यग्योनिकः । अविज्ञेषितम्-जलचर**-पञ्चन्द्रियतिर्यग्योनिकः, विशेषितम्-संपूर्चिछमजछचरपश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकथ गर्भ-इयुत्क्रान्तिकजञ्ञरायेथेन्द्रियतिर्यग्योनिकथ । अविशेषितम्−संपूर्चिछमजळवरपथे∙

636

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४५ द्विनामादिस्वरूपनिरूपणम्

न्द्रियतियंग्योनिकः, विज्ञेषितम् पर्याप्तव-संमृच्छिमजलचरपश्चन्द्रियतिर्थंग्योक्तिकश्व भपर्याप्तकसंमूर्व्छिमजलव (पञ्चेन्द्रियतिर्यभ्योनिकश्च। अविशेषितम्-गर्भव्युत्कान्ति-कजळचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकः, विज्ञेषितम्-पर्याप्तकगर्भव्युत्कान्दिकजलचरपश्चे-अपर्याप्तकगर्भन्युरकान्तिकजलचरपश्चेन्द्रियत्रियग्योनिरञ्च। न्द्रियतिर्घग्यो नि<del>क</del>श्च अविशेषितम् स्थंजवरपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकः, विशेषितम्-चतुष्पदस्थळचरपञ्च-न्द्रियतिर्थग्योनिकश्व परिसर्पस्थलवरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकश्च । अविशेषितम्-चतु-ष्पदस्थळवरपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकः, विशेषितम्-संमुर्च्छिमचतुष्पदस्थलचरपश्चे-गर्भव्युत्कान्तिकचतुष्पदस्थलचरपश्चेन्द्रियग्योनिकश्च। न्द्रियतिर्थग्योनिकश्च अविशेषितम्-संमृर्च्छिमचतुष्पदस्थळचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकः, विशेषितम-पर्याप्तकसंमूर्स्डिमचतुष्पद्स्थलचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकश्च अपर्गप्तिकसंम-र्डिछप्तवतृष्पदस्थलचरपञ्चेन्द्रियरियेग्योनिकथ । अविशेषितम्-गर्भव्युम्क्रान्तिकचतु-ष्पदस्थन्नचरपञ्चन्द्रियतिर्थग्योनिकः, विशेषितम्-पर्याप्तकगर्भव्युत्कान्तिकचतुष्पद-स्थलचरगश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकश्च अपर्याप्तकगर्भन्युःकान्तिकचतुष्यदस्थलचरपश्चे न्द्रियतिर्यग्योनिकश्च । अविशेषितम्-परिसर्पस्थलवरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकः, विशे-षितम्-उरःपरिसर्पस्थलचरपश्चेन्द्रियतिर्यंग्योनिकश्च अन्परिसर्पस्थलचरपश्चेन्द्रिय तिर्यग्योनिकश्च। एतेऽपि संमुचिंछमाः पर्याप्तका अपर्याप्तकाश्च, गर्भव्युत्कान्तिका अपि पर्याप्तका अपर्याप्तकाश्च भणितव्याः । अतिशेषितम् खेचरपश्चेन्द्रि यतिर्यग्योनिकविशे-षितम् संमुर्च्छिमखेवरपञ्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकश्च गर्भव्युम्कान्तिकखेचरपञ्चेन्द्रियतिर्थ-ग्योनिकश्वः अविशेषितम्-संमूर्च्छिमखेचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकः, विशेषितम्-पर्या-प्रकसंपूर्िंडमखेचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिक्श्म । अपर्याप्तकसंपूर्चिडमखेचरपश्चेन्द्रय-तिर्यग्योनिकश्च । अविशेषितम्–गर्भव्युत्क्रान्तिकखेचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकः विशे-षितम् पर्याप्तकगर्भव्युग्कान्तिकखेचरपश्चन्द्रियतिर्थग्योनिकश्च अपर्याप्तकगर्भच्य-त्कान्तिकरेतेचरपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकश्च । अविश्वेषितम्-मनुब्यः, विशेषितम्-संमृ-र्डिछम्मनुऽयश्च गर्भव्युत्क्रान्तिकम्नुष्यश्च । अनिशेषितम्-सम्मूर्च्छिम्मनुष्यः, विशे-षितम्-पर्याप्त हलम्मू च्छिममनुब्पश्च अपर्थाप्त हसम्मूच्छिनमनुष्यश्च । अविशेषि भू-गभेवपुरकान्तिकमनुरेपः, विशेषितम्-कर्मभूमिजश्रं अकर्मभूमिजश्र अन्तरद्वीपजश्रं, संख्येयवर्षीयुब्कः असंख्येयवर्षायुष्कः पर्याप्तकः अपर्याप्तकः । अविशेषितम्-देवः, विशेषितम्−धवनवासी वानव्यन्तरः ज्यौतिषिको वैमानिकश्च। অৱিহাঁদি-तम्-भवनवासी,विशेषितम्-असुरकुमारो नागकुमारः सुपर्णकुमारो विधुत्कुमारः अविकृनारो द्वीपक्रमारः उदधिकुपारो दिवकुपारो त्रायुकुमारः स्त्रनितकुमारः। सर्वेषा-त्रपि अत्रिक्षेपितविज्ञेषितवर्यांप्तापर्याप्तकभेदा भणितव्याः । अत्रिक्षेपितवानव्यन्तरः,

100

अनुयोगद्वारसूप्ते

विश्वेषितम्-पिशाचो भूतो यक्षो राक्षसः किन्तरः किंपुरुषो महोरगो गन्धर्व । एनेषामपि अविशेषितविशेषतपर्याप्तापर्याप्तकभेदा भणितव्याः । अविशेषितम्-जगौतिषिकः, विशेषितम्-चन्द्रः सूर्यः यदगणः नक्षत्रं तारारूपम् । एतेषामपि अविशेषितविशेषितपर्याप्तापर्याप्तकभेदा भणितव्याः । अविशेषितम् वैभानिकः, विशेषितम् - कल्पोपगश्च कल्पातीतकश्च । अविशेषितम् - कल्पोपगः, विशेषितम् --सौधर्मकः ईशानकः सनत्कुमारको माहेन्द्रको ब्रह्मलोकको लाग्तकको महाज्ञकः सहस्रारक आनतकः प्राणतकः आरणकः अच्युतकः । एतेषामपि अविशेषितविशे-षितपर्याप्तकापयांप्तकभेदा भणितव्याः । अविशेषितम्-कल्पातीतकः, विशेषिम्-यैवे पकथ अनु तरोपपा तिकथा अविशेषितम्-प्रेवेयकः, विशेषितम्-अधस्तनः, मधामः, उपरितनः । अविशेषितम्-अधस्तनप्रैवेयकः, विशेषितम्-अधस्तनाधस्तन-ग्रेवेयकः, अधस्तनमध्यमग्रेवेयकः, अधस्तनोपरितनग्रेवेयकः । अविद्येषितम्-नडय-मंत्रैवेयकः, विशेषिःम्-मध्यमाधस्तनप्रैवेयकः, मध्यममध्यमप्रैवेयकः, मध्यमोषरि तनग्रेवेयकः। अविशेषितम्-उपरितनग्रेवेयकः, विशेषितम्-उपस्तिनाधस्तनग्रेवेयकः, उपरितनमध्यन्येवेयकः, उपरितनोपरितन्ग्रेवेयक्श्र । एतेपामपि सर्वेषां अविशे-षितविशेषितपर्याप्तकापर्याप्तकभेदा भणितव्याः । अविशेषितम्-अनुत्तरोषपातिकः, विशेषितम्-विजयको वैनयन्तकां जयन्तकः अपराजितकः सर्वार्थसिद्धकश्च । एतेषा-मपि सर्वेषाम् अविशेषितविशेषितपर्याप्तकापर्याप्तकभेदा भणितव्याः । अविशेषि-तम्-अभीवद्रव्यम् , विद्रंषितम्-धर्मास्तिकायः, अधर्मास्तिकायः, आकाज्ञास्ति-कार्यः, पुद्रलास्तिकायः, अद्वासमयश्च । अनिशेषितम्-पुद्रलास्तिकायः, विशेषि-तम्–परम।णुपुद्गलो द्विश्रदेशिकः त्रिपदेशिको यात्रदनन्तपदेशिकश्च। तदेतद द्विनाम ॥मु० १४५॥

टीका—' से किं तं ' इत्यादि—

अय किं तद् द्विनाम १ इति झिण्यमक्षः । उत्तरयति~द्विनाम−द्विविधं नाम− द्विनाम ! द्विनामन्वादेवेदं द्वियकारकं वोध्यम् । द्विमकारकत्वमेवाइ−तद्यथा–एका-

अब सूत्र कार दिनाम की प्ररूपणा करते हैं---

"से किंतं दुनामे?" इत्यादि

इाब्दार्थ -- (से किं तं दुनामे) हे भदन्न ! वह द्विनाम क्या हे ?

હવે સૂત્રકાર દ્વિનામના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ કરે છે-

" से किंत' इनामे " धरियाहि---

શખ્દાર્થ-(से किं तं दुनामे !) & ભગવન્ ! નામના બીજા પ્રદાર રૂપ દ્વિનામનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

## मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४५ द्विनामादिस्वरूपनिरूपणम्

एकाझरिकं च अनेकाझरिकं च। तत्रैकाझरिकम्-एकं च तदक्षरं चेति एकाझरम्, तेन निर्वृत्तमेकाझरिकम्, तद्धि-हीः-ळज्जा, श्रीः-लक्ष्मीः, धीः-बुद्धिः, इत्यादिकमे काझरिकं द्विनाम बोध्यम्। तथा-अनेकाझरिकम्-अनेकानि च तान्यझराणि-अने-काक्षराणि तैर्निर्धत्तमनेकाझरिकम्, तद्धि-कन्या चीणा लता मालेत्यादिकमने-काक्षरिकं द्विनाम बोध्यम्। एवं 'बलाका पत्ताका' इत्यादि ज्याद्यक्षरनिष्यक्रमपि

छत्तर — (दुनामे दुविहे पण्णते) दिनाम – दिविधनाम – दो प्रकार का है। यहां दिनाम का तात्पर्य दो प्रकार के नाम से है। दो प्रकार का जो नाम है वह दिनाम है (तं जहा) नाम के दो प्रकार ये है~(एगक्स-रिए य अणेगक्खरिए य) एकाक्षरिक और अनेकाक्षरिक एक अक्षर से जो नाम निष्पन्न हो वह एकाक्षरिक नाम है और जो अनेक अक्षरों से निष्पन्न होता है वह अनेकाक्षरिक नाम है और जो अनेक अक्षरों से निष्पन्न होता है वह अनेकाक्षरिक नाम है। जैसे 'ह्री' लज्जा, 'श्री' छक्ष्मी, 'धी' बुद्धि, स्त्री, ये सब एकाक्षरिक दिनाम हैं। कत्त्या, वीणा, छत्ता, माला ये सब अनेकाक्षरिक दिनाम हैं। यही बात ( से किं तं एगक्खरिए ? एगक्खरिए अणेगविहे पण्णत्ते,) तं जहा-ही, सी, भी, थी, से तं एगक्खरिए - से किं तं अणेगक्खरिए ? अणेगक्खरिए-अणे-गबिहे पण्णत्ते-तं जहा-कण्णा, वीणा, लया, माला, से तं अणेगक्ख रिए) इस सुन्नपाठ द्वारा प्रइनोत्तरपूर्वक सूत्रकारने प्रदर्धित की है। इसी प्रकार ''बलाका पताका'' इन तीन अक्षरों से निष्पन्न हुआ नाम

ઉત્તર-(दुनामे दुविद्दे पण्णत्ते) દ્વિનામ-દિવિધનામ એ પ્રકારનું છે- અહીં દ્વિનામ પદ એ પ્રકારના અર્થમાં વપરાશું છે. તેથી એ પ્રકારનું જે નામ છે તેનું નામ દ્વિનામ છે. (तंब्रह्य) નામના એ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(एगक्द रिए य अणेगक्खरिए य) (૧) એકાક્ષરિક અને (૨) અનેકાક્ષરિક જે નામ એક અક્ષર વડે નિષ્પન્ન થાય છે, તે નામને એકાક્ષરિક નામ કહે છે. અને જે નામ અનેક અક્ષરા વડે નિષ્પન્ન થાય છે, તેને અનેકાક્ષરિક નામ કહે છે.

જેમ કે '' ही '' (લજળ), '' શ્રી '' (લક્ષ્મી), '' ધી '' ખુદ્ધિ, ' સ્ત્રી ' આદિ એકાક્ષરિક દ્વિનામ છે. કન્યા, વીણા, લતા, માલા, આદિ અનેકાક્ષરિક દ્વિનામ છે. એજ વાત સૂત્રકારે આ સૂત્રપાઠદ્વારા પ્રશ્નોત્તરપૂર્વંક પ્રકટ કરી છે-

(से कि त' एगक्सवरिए १ एगक्सवरिए अणेगविहे पण्णत्ते, त'जहा-ही, सी, भी, थी, से त' एगक्सवरिए। से कि त' अणेगक्सवरिए १ अणेगक्सरिए अणेग-विहे एण्गत्ते-त'जहा-कण्णा, वीगा, इया, माझा, से त' अणेगक्सरिए) आ सूत्रपाठने। आवार्थ ઉपर प्र32 કरवामां आठ्ये। छे. એજ प्रमाधे '' बढाका, सूत्रपाठने। आवार्थ उपर प्र32 हरवामां आठ्ये। छे. येज प्रमाधे '' बढाका, स्व ८१

### अनुयोगद्वारस्त्रे

599°

बोध्यम् । इत्थमेकाक्षरानेकाक्षरेति द्विमकारेण नाम्ना विवक्षितस्य समस्तस्यापि बस्तुजातस्य प्रतिपादनाद् द्विनामेत्युच्यते । द्विरूपं सत् सर्वस्य नामेति द्विनाम । द्वयो-नॉम्नोः समाहार इति पक्षे तु द्विनामेतिच्छाया बोध्या । अथ मकारान्तरेण द्विनाम विरूपयति-अथवा-द्विनाम द्विविधं मइप्तम्, तद्यथा-जीवनाम च अजीवनाम चेति । तत्र-देवदत्तयइदत्तादिभेदेन जीवनाम अनेकविधम् । तथा-घटपटादिभेदेना-

भी अनेकाक्षर निष्पन्न नाम में अन्तर्हित जानना चाहिये। इस प्रकार एकाक्षर और अनेकाक्षर से निष्पन्न दो प्रकारवाले नाम से, विवक्षित समस्त भी बस्तु समूह का प्रतिपादन होता है इससे दो नाम ऐसा कहा जाता है। " दिरूपं सत् सर्वस्च नामेति दिनाम" सर्व का नाम दो रूपवाला होता है। इसलिये वह दिनाम है। एकाक्षरिक और अने-काक्षरिक ये ही नाम के दो रूप है। " द्वयोः नाम्नोः, समाहारः इति दिनाम " इस पक्ष में भी दिनाम ऐसी ही छाया जाननी चाहिये। अब सूत्रकार प्रकारान्तर से दिनाम का निरूपण करते हैं-(अहवा-हुनामे दुविहे पण्णत्ते) अथवा-दिनाम दो प्रकार का प्रज्ञप्त-हुआ है (तें जहा) जैसे (जीव नामे य अजीव नामे य) जीव नाम और अजीव नाम ( से किं तं जीवनामे ?) हे भदन्त ! जीव नाम क्या है ?-(जीवनामे अणेगविहे पण्णत्ते) जीव नाम अनेक प्रकार का प्रज्ञस हुआ

पताका" આ ત્રણુ અક્ષરે શ્વી નિષ્પન્ન થતા નામના અનેકાક્ષર નિષ્પન્ન નામમાં જ સમાવેશ કરવા બેઇએ આ પ્રકારે એકાક્ષર અને અનેકાક્ષર વડે નિષ્પન્ન થતા છે પ્રકારવાળા નામ વડે વિવક્ષિત સમસ્ત વસ્તુસમૂહનું પ્રતિપાદન થાય છે, તેથી તેને દ્વિનામ રૂપ ગણવામાં આવે છે. " द्वि क्रां छत् सर्वस्य नामेति द्विनाम" સવ'તું નામ એ રૂપવાળું હાય છે, તેથી તે દ્વિનામ રૂપ છે એકા-સૂરિક અને અનેકાક્ષરિક, આ બે જ, નામનાં બે રૂપા છે. " द्वयोः नाम्नोः समाहारः इति द्विनाम" આ પક્ષે પછ્યુ 'દ્વિનામ ' એવી જ છાયા સમજવી તેઇએ હવે સૂત્રકાર બીજી રીતે દ્વિનામતું નિરૂપછ્યુ કરે છે—

(अइवा-टुनामे दुविष्ठे पण्णत्ते) અથવા-દિનામ એ પ્રકારના કદ્યા છે-(त'जद्दा) તે એ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(जीवनामे य, अजीवनामे य) (૧) જીવનામ અને (૨) અજીવ નામ.

प्रश्न-(से किंतं जीवनामे?) के अगवन ! छवनाम ओटले शुं?

ઉत्तर-(जीवनामे अणेगविहे पण्णत्ते) छवंनामना अनेक प्रकार कहा छे. (तंजहा) केम डे...(देवदत्तो जण्णदत्तो विण्हूत्तो सोमदत्तो) देवहत्त, यहाइत्त, विश्लुहत्त, सेामदत्त, वगेरे.

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४५ द्विनामादिस्वरूपनिरूपणम्

जीवनामाप्यनेकविधम् । जीवाजीवेति द्वाभ्यां नामभ्यामेव विश्वक्षितसमस्तपदार्थां संग्रहाद द्विनामेत्युच्यते । पुनरेतदेव मकारान्तरेणाह-अथवा द्विनाम द्विविधं प्रह्ञ-सम्-अविशेषितं च विशेषितं च । तत्र-अविशेषितं द्रव्यम् । विशेषितं-जीवद्रव्यम्-जीवद्रव्यं च । मत्येकमिदमविशेषितविशेषितभेदात् पुनर्भेदान्तराचानेकपकार्स्तं भवतीति मूळादेव विशेयम् । सौगम्याच मूलस्य व्याख्या न क्रियते । अन्नेदं बोध्यम्-है। (तं जहा) जैसे (देवदत्तो जण्यदत्तो चिण्डुदत्तो सोमदत्तो) देवदत्त, यज्ञदत्त, विष्णुदत्त, सोमदत्त आदि । (से किं तं अजीव नामे) वह अजीव नाम क्या है ? (अजीवनामे अणेगचिहे पण्णरे)

उत्तर — अ जीव नाम अनेक मकार का प्रज्ञस हुआ है (तं जहा) जैसे (घडो, पडो, कडो, रहो.) घट, पट, कट, रथ, आदि। (से तं अजीव नामे) यह अजीव नाम है। (अहवा दुनामे दुविहे पण्णत्ते) अथवा हिनाम दो प्रकार का प्रज्ञस हुआ है। (तं जहा) जैसे (विसेसिए य अविसेसिए य) विद्रोषित और अबिरोजित (अविसेसिए दव्वे विसेसिए जीवद्व्वे अजीवद्व्वे य) अविरोषित द्रव्य कह-लाता है और विरोषित उसके मेद कहलाते हैं। द्रव्य ऐसा नाम अविरोषित दिनाम है। और द्रव्य दो प्रकार का होता है-१ जीव द्रव्य और दूसरा अजीव द्रव्य ऐसा नाम विरोषित दिनाम है। इनमें जीव द्रव्य और प्रजीव द्रव्य ये अविरोषित और विरोषित के मेद से तथा और भी मेदाग्तरों से अनेक प्रकार के हो जाते हैं यह बात मूल से

પ્રશ્ન - (से किं त' अजीवनामे?) & લગવન ! અજીવનામ એટલે શું ! ઉત્તર - (अजीवनामे अणेगविद्दे पण्णत्ते) અજીવનામના અનેક પ્રકારા કહ્યા છે. (त'जहा) જેમ કે (घडो, पडो, कडो, रहो) ઘટ પટ, કટ (ચટાઇ), રથ વગેરે (से त' अजीवनामे) આ પ્રકારનું અજીવનામ હાય છે. (आहवा दुनामे दुविहे पण्णत्ते) અથવા દિનામના છે પ્રકાર કહ્યા છે. (त'जहा) જેમ કે.... (विसेसिए य अविसेसिए य) (१) વિશેષિત અને (૨) અવિશેષિત (अविसेसिए दृडवे, विसेसिए जोवदब्वे अजीवदब्वे य) દ્રવ્યને વિશેષિત રૂપ કહેવાય છે અને દ્રવ્યના જીવ અજીવ રૂપ લેદાને વિશેષિત કહેવાય છે. 'દ્રવ્ય' એવુ' નામ અવિશેષિત દિનામ છે. દ્રવ્ય છે પ્રકારનું હાય છે-(૧) જીવ દ્રવ્ય અને (૨) અજીવદ્રવ્ય આ જીવદ્રવ્ય અને અજીવદ્રવ્ય રૂપ નામને વિશેષિત દિનામ કહે છે. વળી જીવ દ્રવ્ય અને અજીવ દ્રવ્યના અવિશેષિત દિનામ કહે છે. વળી જીવ દ્રવ્ય અને અજીવ દ્રવ્યના અવિશેષિત અને અવિશેષિત નામના બે લેદા તથા બીજાં પશુ ઘશુા લેદા પડતા હાવાથી તે દ્રવ્યોમા અનેક પ્રકાર હાય છે, આ વાત મળ સુત્રમાંથી જ નાથી લેવી જેમ કે- ર્કાક

अनुयोगद्वारस्त्रे

ये तु संमूर्च्छन्ति≕तथाविधकमोंदयाद् गर्भमन्तरेणैवोत्पद्यन्ते ते सम्मूर्छिमाः । येषां तु गर्भे ब्युत्कान्तिः=उत्पत्तिस्ते गर्भव्युत्कान्तिकाः । परिसर्पन्ति ये ते परिसर्पाः । ते हि–उरःपरिसर्प-ञ्चजपरिसर्पभेदाभ्यां द्विमकाराः । तत्र-उरःपरिसर्पाः-सपौ दयः । ग्रजपरिसर्पास्तु गोधानकुळादयः । इति । प्रकृतग्रुपसंहरम्नाइ-तदेतद् दिनामेति ॥मू० १४५॥

ही जान छेनी चाहिये जैसे — (अविसेसिए जीवदब्वे, विसेसिए णेरहए तिरिक्खजोणिए, मणुस्से देवे) जीव द्रव्य ऐसा नाम अविशेषित बिनाम है तथा नारक, तिर्यग्योनिक, मनुष्ध, देव ये विशेषित बिनाम बिनाम है तथा नारक, तिर्यग्योनिक, मनुष्ध, देव ये विशेषित बिनाम है। (णेरइए अविसेसिए) नैरयिक यह अविशेषित बिनाम है और (रयणप्पहाए सक्करप्पहाए, बालुअप्पहाए, पंकप्पहाए, धूमप्पहाए तमाए, तमतमाए विसेसिए) रत्नप्रभागत नैरयिक, शर्करा प्रभागत नैरयिक, वालुका प्रभागत नैरयिक, पंक प्रभागत नैरयिक, धूम प्रभागत नैरयिक, तमःप्रभागत नैरयिक तमस्तमःप्रभागत नैरयिक ये विशे-षित बिनाम हैं। आगे भी इसी प्रकार से सूत्र के अन्त तक प्रत्येक मेद में अविशेषित और विशेषित बिनाम की योजना कर छेनी चाहिये। सूत्र खुगम होने से आगे के पदों की व्याख्या नहीं की है। संमूच्छिम बे जीव हैं जो तथाविध कर्म के उदय से गर्भ के विना ही उत्पन्न हो जाते हैं। ज्युरकान्ति का तास्पर्य उत्पत्ति है। जिन जीवों की उत्पन्ति

(अविसेसिप जीवदव्वे, विसेसिए णेरइए तिरिक्खजोणिए मणुस्से, देवे) 'છવદ્રવ્ય' આ નામ અવિશેષિત દ્વિનામ છે, તથા નારક, તિય" ચ, મનુષ્ય અને દેવ, આ ચારે વિશેષિત દ્વિનામા છે.

(णेरइए अविसेग्निय) 'નારક' આ નામને જો અવિશેષિત દ્વિનામ કહે-વામાં આવે, તેા (रयणपहाए, सक्करप्पहाए, वाळुअप्पहाए, पंकपहाए धूमप्प-हाए, तमाए, तमतमाए विसेसिए) २त्नप्रेक्षाना नारક, શર્ક'राप्रक्षाना नारક, વાલુકાપ્રભાના નારક, પંકપ્રભાના નારક, ધૂમપ્રભાના નારક, તમઃપ્રભાના નારક, અને તમસ્તમઃપ્રભાના નારકને વિશેષિત દ્વિનામ કહે છે. એજ પ્રકારે સૂત્રના અન્ત સુધીના પ્રત્યેક લેઠમાં અવિશેષિત અને વિશેષિત દ્વિનામની યોજના કરી લેવી જોઈએ સૂત્ર સુગમ હાવાથી પછીનાં પદાની વ્યાખ્યા આપવામાં આવી નથી જે જીવા તથાવિષ કર્મના ઉદયથી ગર્મ વિના જ ઉત્પન્ન થઈ જાય છે, તે જીવાને સંપૂર્ગિજમ જીવા કહે છે. ' બ્યુત્કાન્તિ' પદ્દના અર્થ ' ઉત્પત્તિ ' થાય છે. જે જીવાની ઉત્પત્તિ ગર્મજન્મથી થાય છે, त्रिनाम निरूपयितुमाह-

प्रल्म-से किं तं तिनामे ? तिनामे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा द्वणामे गुणणामे पज्जवणामे य। से कि दव्वणामे ? दव्वणामे छिद्विहे-पण्णत्ते, तं जहा-धम्मस्थिकाए अधम्मस्थिकाए आगा-सरिथकाए जीवस्थिकाए पुग्गलस्थिकाए अन्दासमए य। से तं द्वनामे। से किं तं गुणनामे? गुणनामे पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा-वण्णणामे गंधणामे रसणामे फासणामे संठाणणामे । से कि तं वण्णणामे? वण्णणामे पञ्चविहे पण्णत्ते, तं जहा-काल-वण्णणामे नीलवण्णणामे लोहियवण्णनामे हालिदवण्णनामे सुक्तिछवण्णनामे । से तं वण्णनामे । से किं तं गंधनामे--गंध-नामे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-सुरभिगंधनामे य दुरभिगंधनामे य | से त्तं गंधनामे | से किं तं रसनामे ? रसनामे पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा-तित्तरसणामे कडुयरसणामे कसायरसणामे अंबिलरसणामे महुररसणामे य। से त्तं रसणामे। से कि तं गर्भ जम्म से होती है वे गर्भव्युक्तान्ति जीव हैं। जो सरकते है वे परिसर्प हैं । उरःपरिसर्प और मुजपरिसर्प के भेद से परिसर्प जीव दो प्रकार के हैंं ! सर्पादिक जीव जो कि छाती से सरकले हैं-उरः परि• सर्प हैं। और गोधा, नकुल आदि जीव जो मुजाओं से सरकते-चलते हें वे सुजपरिसर्प हैं। इस प्रकार यह झिनाम हैं ॥सू० १४६॥

તે જીવાને ગર્મવ્યુક્રાન્તિક જીવા કહે છે, જે જીવા સરકતાં સરકતાં આવે છે તે જીવાને પરિસર્પ કહે છે. પરિસર્પ જીવાના ઉરઃપરિસર્પ અને ભુજપ-રિસર્પ નામના બે ભેદ પડે છે. સર્પાદિક જે જીવા છાતીના બળથી સરકે તે જીવાને ઉરઃપરિસર્પ કહે છે. ગરાળી, નાળિયા આદિ જીવા ભુજાએાના બળથી સરકે (આલે) છે, તેથી તેમને ભુજપરિસર્પ કહે છે. આ પ્રકારનું આ દ્વિનામનું સ્વરૂપ છે. ાાસ્૦૧૪૫ા £3£

भमुयीगद्वारस्त्रे

फासणामे ? फासणामे अटविहे पण्णत्ते, तं जहा-कक्खडफास-णामे मउयफासणामे गरुयफासणामे छहुयफासणामे सीयफा-सणामे उसिणफासणामे णिद्धफासणामे छुक्खफासणामे । से तं मासणामे । से किं तं संठाणनामे ? संठाणनामे-पंचविहे पण्णत्ते तं जहा परिमंडछसंठाणनामे वट्टसंठाणनामे तंससंठाणनामे तं जहा परिमंडछसंठाणनामे वट्टसंठाणनामे तंससंठाणनामे च उरंसठाणनामे आययसंठाणनामे । से तं संठाणनामे से तं गुणनामे ॥सू० १४६॥

छाया-अथ किं तत् त्रिनाम ? त्रिनाम त्रिविधं प्रइप्तम् , तयधा-द्रव्यनाम, गुणनाम पर्यवनाम च। अथ किं तद् द्रव्यनाम ? द्रव्यनाम षड्विधं मझसेषे, तपथा∽प्रमोस्तिकायः अपर्मास्तिकायः आकाशास्तिकायो जीवास्तिकायः पुद्रछा-स्तिकायः अद्धासमयश्र । तदेनद् द्रव्यनाम । अथ किं तद् गुणनाम ? गुणनाम पश्चविधं प्रइप्तम्, तद्यथा-वर्णनाम गम्धनाम रसनाम स्पर्शनाम संस्थाननाम्। अप किं तद् वर्णनाम ? वर्णनाम पश्चविधं मज्ञप्तम् , तद्यथा-कालवर्णनाम नील-वर्णनाम लोहितवर्णनाम हारिद्रवर्णनाम शुक्रवर्णनाम तदेतद्वर्णनाम । अथ कि तत् गन्धनाम ? गन्धनाम द्विविधं प्रह्रप्तम् , तद्यथा-सरमिगन्धनामच दुरभिगन्धनाम च । तदेतद् गन्धनाम । अथ किं तद् रसनाम ? रसनाम पश्चविधं प्रह्नप्तम् , तद्यया--तिक्तरसनाम, कटुकरसनाम, क्वायरसनाम अम्लरसनाम मधुररसनाम च। तदेतद् रसनाम । अथ किं तत् स्पर्शनाम ? स्पर्शनाम--अब्टविधं मज्ञप्तम् , तद्यथा--कर्कश्वरपर्शनाम स्टरुकस्पर्शनाम गुरुकस्पर्शनाम छघुकस्पर्शनाम शीलस्पर्शनाम उष्ण-स्पर्शनाम स्निग्धस्पर्शनाम रूक्षस्पर्शनाम । तदेतत् स्पर्शनाम । अथ किं तत् संस्थान-नाम ? संस्थाननाम पञ्चविधं महराम्, तद्यथा-परिमण्डल्संस्थाननाम इत्तसंस्था-ंतनाम व्यंससंस्थाननाव चतुरंससंस्थाननाम आयतसंस्थाननाम । तदेतत् संस्थान-नाम । तदेत्तद् गुणनाम !!सू० १४६॥

्र टीका---' से कि तत त्रिनाम ? इति शिष्यमक्षः। उत्तरयति- त्रिनाम=त्रिरूपं नाम त्रिनाम तत् त्रिविधं महण्तम् । यत एवेदं त्रिनामं अत एवेदं त्रिविधं

अय त्रिनाम का सत्रकार निरूपण करते हैं— "से किं तं तिनामे " इत्यादि ।

खेवे सूत्रधारे त्रिनामनुं निइपछ अरे छे---"से किं तं तिनामे " ઇत्याहि---

#### मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १३५ त्रिनामनिरूपणम्

मोध्यम्। त्रैविध्यमेवाइ-तद्यथा-द्रव्यनाम-द्रवति=गच्छति तांस्तान पयौयान् माप्नोतीति द्रव्यं, तस्य नाम-द्रव्यनाम। गुगनाम-गुण्यन्ते=संख्यायन्ते इति मुणास्तेषां नाम-गुणनाम। तथा-वर्णनाम-वर्ण्यते=अलङ्क्रियते वस्त्वनेनेति वर्णंः, तस्य नाम वर्णनाम। एषु त्रिविधेषु नामसु प्रथमं द्रव्यनाम जिज्ञासमानः शिष्यः पुच्छति-अथ कि तद द्रव्यनाम ? उत्तरयति-द्रव्यनाम दि धर्मास्तिकायादिभेदैः मुद्दविधम्। धर्मास्तिकायादीनां व्याख्या पूर्वे कृता। गुणनामतु वर्णगन्धरसस्पर्श्व-

शब्दार्थ----(से किं तं तिनामे ?) हे भदन्त ! त्रिनाम क्या है ? उत्तर--- (तिनामे तिविहे पण्णते) त्रिनाम तीन प्रकार का कहा गया है तीन रूप वाला जो नाम है वह त्रिनाम है ! त्रिनाम से ही यह त्रिविध है। (तं जहा) वे तीन प्रकार ये हैं---- (दब्वणामे, गुणनामे, पज्ज-वणामे) द्रव्यनाम, गुणनाम, पर्यव नाम । उन २ पर्यायों को जो प्राप्त करता है उसका नाम द्रव्य है ! इस द्रव्य का जो नाम है वह द्रव्यनाम है। जो गिने जावें उनका नाम गुण है यह गुण शब्द की व्युर्स्पत्ति है। इनका जो नाम है वह गुण नाम हैं। पर्याय का जो नाम है वह पर्याय नाम है। पर्याय नाम का वर्णन स्तूत्रकार १४७ वें सूच्र में करेंगे। (से-किं तं दब्वनामे) वह द्रव्य नाम क्या है ?

ज्लर-- (द्व्वणामे छव्यिहे पण्णत्ते) द्रव्य नाम ६ प्रकार का कहा है। (तं जहा) जैसे--(धम्मत्थिकाए, अधम्मत्थिकाए, आगासत्थिकाए

શખ્દાર્થ-(से किं त तिनामे ?) હે લગવન ! ત્રિનામ એટલે શુ ? ઉત્તર-(तिनामे तिविद्दे पण्णते) ત્રિનામના ત્રણ પ્રકાર કદ્યા છે. ત્રણ રૂપ્ર-વાળું જે નામ છે, તેને ત્રિનામ કહે છે ત્રિનામ હાવાને લીધે જ તે ત્રણ પ્રકારનું છે. (तंजहा) તે ત્રણ પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(दव्वणामे, गुणनामे, पक्तवणामे) (૧) દ્રવ્યનામ, (૨) શુષ્ટુનામ અને (૩) પર્યંયનામ (પર્યાયનામ.) જુદી જુદી પર્યાયોને જે પ્રાપ્ત કરે છે, તેનું નામ દ્રવ્ય છે. આ દ્રવ્યનું જ નામ છે તેને દ્રવ્ય નામ કહે છે. શુષ્ટુ શખ્દની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાણે છે. "જે ગણાય તે શુષ્ટુ છે. " તે શુષ્ટુનું જે નામ છે તેને શુષ્ટુનામ કહે છે. પર્યાયનું જે નામ છે, તેનું નામ પર્યાયનામ છે. આગળ ૧૪૯માં સૂત્રમાં સત્રકાર આ પર્યાયનામનું વર્ણન કરવાના છે.

प्रश्न-(से किंत' दब्वनामे?) ते प्रव्यनाम शुं छे ?

इत्तर-(दब्वणामे छव्विहे पण्णत्ते) प्रथ्यनाम ७ अधारतुं ठह्युं छे. (तंजहा) केम डे....(धम्मत्थिकाए, अधम्मत्थिकाए, आगासत्थिकाए, जीवत्थिकाए, पुग्गछत्थि- **1**85

#### असुयोगद्वारस्त्

संस्थानभेदैः पश्चविधम् । तत्र वर्णनाम-कृष्णनीलुलोहितहारिद्रशुक्लनामभेदैः पश्च-विधम् । धूसरारूणरूप कषिशादयस्तु वर्णां संयोगेनैवोस्पधन्ते, नत्वेते तेभ्यो भिन्ना इति न पृथगुपात्ताः । तथा-गन्धनाम-गन्भ्यते=आघायते इति गन्धस्तस्य नाम= गन्धनाम । तदि-सुरभिदुरभिमेदाद दिविधम् । तत्र-सौग्रुस्यकृत् सुरभिः, वैग्रुस्य-जीवस्थिकाए, पुग्गलस्थिकाए, अद्धासमए य) भ्रमांस्तिकाय, अधर्मा-स्तिकाय, आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय, पुद्रलास्तिकाय और अद्धा समय । इन सबकी व्याख्या पहिले की जा चुकी है । अतः यहां नहीं की है । (से तं दव्वनामे) इस प्रकार यह द्रव्य नाम है । (से किं तं गुण-नामे) वह गुण नाम क्या है ?

उत्तर---(गुणनामे पंचविहे पण्णले) गुणानाम पांच प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे-- (वण्णणामे, गंधणामे रसणामे, फास णामे, संठाणणामे) वर्णनाण, गंध नाम, रस नाम, स्पर्श नाम, संस्थान नाम। वस्तु जिससे अलंकृत की जाती है वह वर्ण शब्द की व्युश्पत्ति है। इस वर्ण का जो नाम है वह वर्ण नाम है। जो सूंघी जावे वह गंध है। इस गंध का जो नाम है वह वर्ण नाम है। जो सूंघी जावे वह गंध है। इस गंध का जो नाम है वह रस नाम है। जो स्पर्श से जाना जाता हे वह स्पर्श है। संस्थान नाम आकार का है। इस संस्थान का जो नाम है वह संस्थान नाम है।

काए, अद्भासमए ग) ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, જીવાસ્તિ-કાય, પુદ્રલાસ્તિકાય અને અદ્ધાસમય (કાળ) આ બધાં પદ્દોની વ્યાખ્યા પહેલાં આપવામાં આવી છે, તેથી અદ્ધી તેમની વ્યાખ્યા આપવામાં આવી નથી (से त' दब्दनामे) આ પ્રકારનું તે દ્રવ્યનામ છે.

પ્રશ્ન-(સે किં ત' गुणनामे?) હે ભગવન્ ! ગુણુનામ કાને કહે છે ! ઉત્તર-(ગુળનામે પંચલિદ્દે પળ્ળત્તે- ત'જદા) ગુણુનામ પાંચ પ્રકારનું કહ્યું' છે. તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(વળ્ળળામે, ગંધળામે, રદ્યળામે, જાઘળામે, સંઠાળળામે) વર્ણુનામ, ગંધનામ, રસનામ, સ્પર્શનામ અને સંસ્થાનનામ વસ્તુને જેના વડે અલંકૃત કરાય છે, તેને વર્ણું કહે છે. તે વર્ણુંનું જે નામ છે તેને વર્ણુનામ કહે છે. સુંધવાથી જેના અનુભવ થાય છે, તે ગંધ છે. આ ગંધનું જે નામ છે તેને ગંધનામ કહે છે. ચાખવાથી જેના અનુભવ થાય તે રસ છે. એવા રસનું જે નામ છે, તે રસનામ છે. કાઈ પણ વસ્તુને અડકવું તેનું નામ સ્પર્શ છે. આ સ્પર્શનું જે નામ છે તેને સ્પર્શનામ કહે છે. સંસ્થાન એટલે આકાર આ સંસ્થાનના નામને સંસ્થાનનામ કહે છે.

| Sec. Sec.       | •    |       |     |                 |
|-----------------|------|-------|-----|-----------------|
| अनुयोगचन्द्रिका | रीका | संत्र | 88E | त्रिनामनिरूपणम् |
|                 |      | - A   | • • |                 |

इदिरुरिभः । तथा-रसनाम-रस्यते=आस्वाद्यते इति रसस्तस्य नाम रसनाम तथ्य-तिक्तकदुककषायाम्ळमधुरनाम भेदात् पञ्चविधं प्रइप्तम् । तत्र-तिक्तरसनाम - 'लेष्मादिदोषइन्ता रसः, तस्य नाम तिक्तरसनाम । तिक्तरससेवनफळग्रुक्तमायु बेदशास्त्रे-''श्लेष्मामरुचिः पित्तं तृषं कुष्ठं विषं ज्वरम् । इन्यात्तिको रसो बुद्धेः कत्त

(से किं तं चण्णणामे) वह वर्णनाम क्या है ?

उत्तर-(वण्णणामे पंचविहे पण्णत्त) वर्णनाम पांच प्रकार का कह गया है। (तं जहा) जैसे-(काल्यण्णणामे, नील्यण्णनामे, लोहि यवण्णनामे, हालिदवण्णनामे, सुचिकल्लवण्णनामे) काल कृष्ण-वर्ण नाम, नीलवर्णनाम, लोहितवर्णनाम, हारिद्रवर्णनाम, द्युक्लवर्णनाम घूसर, अरुण रूप जो कपिशादि वर्ण हैं-वे संयोग से ही उत्पन्न होते हैं, इसलिये ये स्वतंत्रवर्ण नहीं हैं इसलिये इनका स्वतंत्र रूप से सूठ में पाठ नहीं किया है। सुरभिगंध और दुरभिगंध के भेद से गन्ध गुण दो प्रकार का है। जो गंध अपनी ओर आकृष्ट करती है वह सुरभि गंव और जो अपने से विमुख करती है वह दुरभिगंध है। तिक्त कहुक, कषाय, अम्ल और मधुर नाम के मेद से रस पांच प्रकार है श्रेष्ठेष्म आदि दोपों को नष्ट करनेवाला जो रस है वह तिक्त रस है तिक्त रस के सेवन का फल आयुर्वेंद ज्ञास्त्र में ऐसा कहा है-मात्रा से

પ્રશ્ન-(સે किંત વળ્ળળાસે) હે ભગવન ! વર્ણુ નામનું સ્વરૂપ કેવું હોય છે? ઉત્તર-(વળ્ળળાસે પંચલિદે પળ્ળત્તે) વર્ણુ નામ પાંચ પ્રકારના કદ્યાં છે. (તં जદા) જેમ કે.... (काळवળ્णणાસે, નીळवण्णणાસે, ਛોદ્યવળ્ળળાસે, દાહિદવળ્ળ-णાસે, सुक्तिकल्लवण्णणासे) (૧) કૃષ્ણવર્ણુ નામ, (૨) નીલવર્ણુ નામ, (૩) લાહિત (૧૪ત) વર્ણુ નામ, (૩) હાસ્દ્રિ (પીળા) વર્ણુ નામ, અને (૫) શુક્લવર્ણુ નામ. આ સિવાયના જે ધ્રસર આદિ વર્શું છે, તેથા ઉપશું કૃત વર્શુના સ ચા-આ સિવાયના જે ધ્રસર આદિ વર્શું છે, તેથા ઉપશું કૃત વર્શુના સ ચા-આ સિવાયના જે ધ્રસર આદિ વર્શું છે, તેથા ઉપશું કૃત વર્શુના સ ચા-આ સિવાયના જે ધ્રસર આદિ વર્શું છે, તેથા ઉપશું કૃત વર્શુના સ ચા-આ સિવાયના જે ધ્રસર આદિ વર્શું છે, તેથા લપશું કૃપ ગણા શકાય નદીં, તેથા જ ઉત્પન્ન થાય છે, તેથા તેમને સ્વતંત્ર વર્શું રૂપ ગણા શકાય નદીં, તેથા અહીં તેમને સ્વતંત્ર પ્રકારો રૂપે અતાવવામાં આવેલ નથી સુરભિગ ધ (સુગંધ) અને દુરબિગંધ (દુર્ગ ધ)ના લેદથી ગ ધગુગુના છે પ્રકાર પડે છે. જે ગ'ધ છવાને પાતાની તરફ આકર્ષે છે તે ગ'ધને સુરભિગ'ધ અને જે ગ'ધ છવાને પાતાની તરફ આકર્ષે છે તે ગ'ધને સુરભિગ'ધ અને જે ગ'ધ છવાને પાતાની તરફ ખોગવાને બદલે વિમુખ કરે છે એવા ગ'ધને દુરભિગ'ધ કહે છે. રસના નીચે પ્રમાણે પાંચ પ્રકાર છે-(૧) તિક્ત (તીખા), (૨) કડુક (કડવા), (૩) કથાય (તુરા), (૪) અમ્લ (ખાટા) અને (મધુર) કફ આદિ દોધોના નાશ કરનાર જે રસ છે તેનું નામ તિક્તરસ છે. આયુર્વે ક શાસમાં તિક્તરસના સેવનના નીચે પ્રમાણે લાભા બતાવ્યા છે-માગ્ય માત્રામાં

अ० ८२

312**4**,

#### 140.

#### भनुयोगद्वारस्वे

सेवन किया तिक्तरस श्लेष्मा-कफ अरुचि, पिल, तृषा, कुष्ठ, विष, ज्वर, इनका नाइा करता है और बुद्धि को बढाता है। इस तिक्तरस का जो नाम है वह तिक्तरस नाम है। गछे के रोग को प्रशान्त करनेवाला एवं मरिच और नागर आदि में-रहनेवाला जो रस है वह कटुकरस है। इस कटुकरस के सेवन का फल आयुर्वेद्वास्त्र में ऐसा कहा है-युक्ति से सेवन किया गया कटुक रस.... शोफ--- सूजन को नष्ट करता है, दीपक, पाचक, रुच्य और बृंहण होता है। बढे हुए कफ को नष्ट करता है। रक्त दोष आदि का नाशक-विभीतक-बहेड़ा आमलक -आँवला एवं कपित्ध आदि का नाशक-विभीतक-बहेड़ा आमलक -आँवला एवं कपित्ध आदि के आश्रित जो रस है वह कषाय रस है। इसका जो नाम है वह कषाय रस नाम है। इसके सेवन का फल ऐसा कहा है----सेवित हुआ यह कषाय रस रक्तदाप, कफ, पिस, को नाश करता है। यह स्वरूप से रूक्ष, शीत और गुणग्राही होता है तथा

તિક્તરસનું જો સેવન કરવામાં આવે, તેા કક, અરુચિ, પિત્ત, તૃષા, કુષ્ક, વિષ અને જવરના નાશ થાય છે અને બુદ્ધિની વૃદ્ધિ થાય છે. આ તિક્ત-રસનું જે નામ છે, તે તિક્તરસ નામ છે.

ગળાના રાૈગોને પ્રશાન્ત કરનારાે અને મરિચ અને નાગર આદિમાં રહેનારાે જે રસ છે, તે રસતું નામ કટુકરસ (કડવાેસ્વાદ) છે. આયુવેદ શાસમાં આ કટુક રસના સેવનતું કળ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે-ચાેગ્ય માત્રામાં તે કટુક રસતું સેવન કરવામાં આવે, તાે શરીરના કાેઈ પદ્ય ભાગનાે સોજો ઉતરી જાય છે, દીપક (પાચનકિયામાં મદદ રૂપ) હાેય છે, રુગ્ય અને બુંહથુ (શક્તિવર્ષક) હાેય છે તે વધારાના કક્રના નાશ કરે છે.

રક્તદાેષ આદિના નાશક, ખહેડા, આમળાં, કાઠાં આદિમાં રહેલા જે રસ છે તેને કષાય (તુરા) રસ કહે છે. તેનુ જે નામ છે તે કષાયરસ નામ છે. અશુર્વેદમાં કષાયરસના સેવનનું ફળ નીચે પ્રમાણે કહ્યું છે-જો ચાગ્ય રીતે સેવન કરવામાં આવે તાે કષાયરસ રકતદાેષ, કક્ષ, અને પિત્તના નાશ કરે છે. તે રૂક્ષ, શીંત, ગુજીઆદ્ધી અને રાચક દાય છે.

કે પર

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४६ त्रिनामनिरूपणम्

तया∽अम्लरसनाम−भग्निदीपनादिकृदम्लीकाषाश्रितो रसः–अम्लरसः. तर्ग माम-अम्ळरसनाम । उक्तं चास्य फल्डम्-"अम्लोऽग्निदीष्तिकृत् स्निग्धः, झोफ-पित्तकफापहः । हेदनः पाचनो रुच्यो, गूढवातानुलोमकः ॥इति॥ तथा-मधुररसं-नामपित्तादिप्रश्नमनः खण्डशर्कराद्याश्रितो रसो मधुररसः, तस्य नाम-मधुररसनान । उक्त चास्य फल्टम्-"पित्तं वातं विषं इन्ति, धातुवृढिकरो ग्रुरुः । जीवनः केश-केंद्र बालटद क्षीणौजसां हितः '' ॥इति॥ अन्यत्र हि सिन्धुलवणाद्याश्रितो कर्षण-रोचक होता है। अम्लीक-इमली आदि में रहा हुआ जो रस है वह अम्लरस है। यह अग्निदीपन आदि का करने वाला होता है। इस रस का जो नाम है वह अम्ल रस नाम है। इसका फल इस प्रकार कहा है----यह रस अग्निदीपक होता है, स्निग्ध होता है। ज्ञोफ, पिस और कफ को नाश करता है। क्लेइन, (पसीना उत्पन्न करनेवाली इारीरका अग्निविहोष) पाचन करता है---और रुच्य होता है तथा गुढ वायु का अनुलोमक होता है। पिसादिका प्रदासन करने वाला जो रस है वह मधुर रस है। यह मधुर रस खांड़, शकर आदि का अभाश्रित रहता है। इसका जो नाम है वह मधुररसनाम है। इसका फल ऐसा कहा है कि मधुररस पित्त, वात, और विषका नाजक होता है, धातु की वृद्धि करता है गुरु होता है। बालक, वृद्ध और क्षीण झरित वालों का यह हित कला होना है। जोवनप्रद और केशवर्धक होता है। द्सरी जगह सिन्धु लवण सैन्घव-आदि के आश्रित लवण रस भी

આમલી આદિમાં રહેલા રસને અમ્લરસ (ખાટેારવાઠ) કહે છે. તે અસિઠીપન (જઠરાગ્નિને સતેજ કરતારા) આદિ કરનારા હાેય છે. આ રસતું જે નામ છે તે અમ્લરસ નામ છે. અમ્લરસના સેવનતું ફળ આ પ્રકારનું કહ્યું છે-આ રસ અગ્નિદીપક અને સ્નિગ્ધ હાેય છે. સાેજા પિત્ત અને કફના નાશક હાેય છે ક્લેદન, પાચન કરે છે. અને રુચ્ય (રુચિકર) હાેય છે વળી આ રસ ગૂઠ વાયુના અનુલામક હાેય છે.

(પત્તાદિકતું શમન કરનારા જે રસ છે તેનું નામ મધુરરસ છે. તે ખાંડ, સાકર, ગાળ આદિમાં રહેલા હાય છે. તેનું જે નામ છે તે મધુરરસ નામ છે તેના સેવનતું ફળ આ પ્રકારતું કહ્યું છે-મધુર રસ વાત, પિત્ત અને વિષના નાશક હાય છે, ધાતુની વૃદ્ધિ કરનારા અને ગુરુ હાય છે બાલકા, વૃદ્ધો અને કમંજાર માલુસાને લાલકારી હાય છે, જીવનપ્રદ અને કેશવર્ધંક હાય છે કેટલાક યાકી લવગુરસ (ખારા રવાદ) ને પણ એક પ્રકારના સ્વતંત્ર રસ 149

## अंतुयोगद्वारस्त्रे

असोऽपि पठचते । अयं रसो हि स्तम्भिताहारबन्धविध्वंसादिकतौ भवति । अयं रसो हि मधुरादिरससंसर्गजस्वात्तदभिन्तत्वेन विवश्यते । यतो खवणरसयोगादेवान्ये-इषि रसाः स्वादीयस्त्वं मजन्ते, अतस्तिक्तादिषु पञ्चसु रसेषु खवणरसस्यान्तर्भावः, अत एव न तस्य पृथगुपादानम् । मङ्तसुपसंहरचाह-तदेतदसनामेति । अथ गुण-नायन्त्र युर्थभेदं जिज्ञासितुकामः पृच्छति-अथ किं तत् स्पर्शनाम ? इति । उत्तरयति-स्पूर्शनाम-स्पृझ्यते=त्वगिन्द्रियेणावचुध्यते इति स्पर्शः, तस्य नाम स्पर्शनाम । तदि अष्टविधम् = अष्टसंख्यकं बोध्यम् । अष्ट विधत्वमेवाह-तथथा-कर्कश्च स्पर्शनाम-

पूक-एक स्वतंत्र रस कहा गया है। यह रस स्तंभित आहार आदि का विध्वंस कला होता है आहार वर्धक एवं मलंब-द्धता नाद्याक होते के कारण उनसे--अभिन्न ही माना गया है। से उत्पन्न होने के कारण उनसे--अभिन्न ही माना गया है। क्यों कि ल्वण रस के भोग से ही अन्य दूसरे रस स्वादिष्ट लगते हैं। इसलिये तिक्तादि पांच रसों में ही ल्वण रस का अन्तभाव ही जाता है। इसलिये इस रस का स्तंत्र रूप से सून्नकार ने कथन नहीं किया है। इसलिये इस रस का स्तंत्र रूप से सून्नकार ने कथन नहीं किया है। इसलिये इस रस का स्तंत्र रूप से सून्नकार ने कथन नहीं किया है। यह अर्थ "से किंत गंधनामे" यहां सेलेकर" "महुररसणामे" बहां तक के पाठ का किया है। (से तं रसणामे) इस प्रकार यह रस नाम है। (से किं तं फासणामे) हे भदन्त ! गुणनाम का जो चतुर्थ मेद स्पद्दी नाम है वह क्या है ?

उत्तर--(फोसणामे अटुबिहे पण्णत्ते) स्पर्दा नाम आठ प्रकृत का मज्ञस हुआ है। स्पर्शन इन्द्रिय से जो जाना जाता है वह स्पर्दा है।

**રૂપે ગણાવે છે.** સિંધાલુણ, નમક, આદિમાં આ રસના સદ્ભાવ હાય છે. આ રસ સ્ત'ભિત આહાર આદિના વિધ્વ'સ કરવાવાળા હાય છે. આહારવર્ધ'ક અને બંધકાશના નાશક હાય છે. આ રસ મધુર આદિ રસના સ'સર્ગથી ઉત્પન્ન થતા હાવાને કારણે, તે રસાથી અભિન્ન જ ગણીને અહી' તેને સ્વતંત્ર પ્રકાર રૂપે ગણુવામાં આવેલ નથી કારણુ કે લવણુરસના ચાગથી જ અન્ય રસા સ્વાદિષ્ટ લાગે છે. તેથી તિક્તાદિ પાંચે રસામાં લવણુરસના સમાવેશ થઇ જાય છે. તેથી જ સૂત્રકાર આ રસનુ' સ્વતંત્ર રૂપે કથન કર્યું નથી '' સે किं ત' गંધનામે '' આ સૂત્રથી લઇન '' महुररसणामे '' આ સૂત્ર પર્ય-તના સૂત્રપાઠના ભાવાર્થ ઉપર પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે. (સે ત' रसणामे) આ પ્રકારનું રસનામનું સ્વરૂપ સમજવું.

પ્રશ્न-(से किंत' फासणामे ?) હે ભગવન ! ગુગ્રનામના ચાથા ભેદ ફપ જે સ્પર્શનામ છે, તેનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ि अत्तर-(फासणामे अहुविहे पण्गते) स्पर्शनाम आह प्रधारत' प्रज्ञप्त थयु' स्पर्शेन्द्रियनी महहथी के अनुसव थाय छे, तेनु' नाम स्पर्श छे

## क्रुमुयोगजस्त्रिका टीका सूत्र १४६ त्रिनामनिरूपणम्

स्तब्धताकारणं पाषाणादिगतः स्पर्शः-कर्कशस्पर्शः-तस्य नाम कर्कशस्पत्रीनाम । इद्रकस्पर्शन(म-कोमलस्पर्शकारण) विनिश्चित्वादिगतः स्पर्शः-मृद्धकस्पर्श्वस्तस्य नाम् । गुरुकस्पर्श्वनाम् -अधःपतनहेत्ररयोगोळकादिगतः स्पर्शः-गुरुकस्पर्शस्तस्य नाम । लघुकस्पर्कानामवायस्तिर्यगूर्ध्वाधोगमनहेतुरर्कत्लादि निश्रितः स्पर्काः-लघु-अस्पर स्पर्श का जो नाम है वह स्पर्श नाम है। (तंजहा) इसके आठ **क्रमार ये हैं** - (केक्खडफासणामे, मउयफासणामे, गरुयफासणामे, लहुय-फासणामे, सीयफासणामे, उसिणफासणामे, णिद्रफासणामे, लुक्ख-फासणामें) कर्भश स्पर्श नाम सटुक स्पर्श नाम, गुरुकस्पर्श नाम, लघु-केंस्पर्श नाम, शीलस्पर्श नाम, उब्णस्पर्श नाम, स्निग्धस्पर्श नाम, हंझ-स्पर्श नाम। कर्कशस्पर्श पाषाण आदि में रहता है। यह स्पर्श स्तब्धता का कारण होता है। इसका जो नॉम है वह कर्कदास्पर्दा नाम है। कौमलस्पर्श का जो कारण होता है तथा तिनिशलता-वेत्र लता आदि में जो रहता है वह सटुकरपर्श है। इसका जो नाम है वह सटुकरपर्श नाम है। जो अधःपतन का कारण होता है और अयोगोलक आदि में रहता है वह गुरुकस्पर्श है। इसका जो नाम है वह गुरुकस्पर्श नाम है। जो स्पर्श प्रायः तिर्थग् ऊर्ध्व, अधः गमन में कारण होता है और जो अर्कतूळ आदि के आश्रय रहता है वह लघुक स्पर्श है। उसका जो આ ૨૫ રાઈનું જે નામ છે તે ૨૫ શૈનામ છે. (વંગ્રहા) તે ૨૫ શૈનામના 2415 भ्रधार नीचे प्रभाधे छे-(कक्खडकासणामे, मडयफासणामे, गहयफासणामे, छह-यकःसणामे, सीयकासणामे, असिणकासणामे, णिढकासणामे, लुक्सकासणामे) (૧) કર્કશરપશ<sup>6</sup>નામ, (૨) મુદ્વરપર્શનામ, (૩) ગુરુરપર્શનામ, (૪) લઘુરપ-્ર્શનામ, (૫) શીતસ્પર્શનામ, (૬) ઉષ્ણુકપર્શનામ, (૭) સ્નિગ્ધસ્પર્શનામ (૮) રક્ષરપશંનામ.

પાષાણુ આદિમાં કર્કશ સ્પર્શના સદ્વાવ હાય છે. આ સ્પર્શ સ્તાબ્ધ તાના કારણબૂત અને છે. તેનું જે નામ છે તે કર્કશસ્પર્શનામ છે કામલ-સ્પર્શના અનુભવ કરાવનાર તિનિશલતા (વેત્રલતા) આદિના સ્પર્શને મૃદુ-સ્પર્શ કહે છે તેનું જે નામ છે. તે મૃદુકસ્પર્શનામ છે. જે વસ્તુના અધઃપતનમાં કારણબૂત અને છે એવા લોહાના ગાળા આદિના સ્પર્શને ગુરુકસ્પર્શ કહે છે. આ સ્પર્શ દ્વારા વસ્તુ ભારે છે એવા અનુસવ થાય છે. આ ગુરુક સ્પર્શનું જે નામ છે તે ગુરુકસ્પર્શનામ છે. આંકડા તેલ આદિ હલકી વસ્તુઓના સ્પર્શને લઘુકસ્પર્શ કહે છે આ સ્પર્શ વસ્તુના તિર્ય ગ્રગ-મન, ઉદ્યંગમન અને અધાગમનમાં કારણબૂત અને છે, તેવું જે નામ છે તે

## अनुयौगद्वारस्त्रे

248

कस्पर्शस्तस्य नाम । श्रीतस्पर्शनाम-देहस्तम्मादि हेतुः हिमाद्याश्रितः स्पर्शः श्रीत-स्पर्शस्तस्य नाम । उष्णस्पर्शनाम-आहारपाकादिकारणं वहन्याद्यनुगतः स्पर्शः उष्णस्पर्शस्तस्य नाम । स्निग्धस्पर्शनाम-छुद्रव्द्रव्याणां मिथः संयुज्यमानानां बन्ध-निबन्धनं तैलादिस्थितः स्पर्शः स्निग्धस्पर्शस्तस्य नाम । तथा-रूक्षस्पर्शनामछुद्रख्न-द्रव्याणामबन्धनिबन्धनं भस्मादिस्थितः स्पर्शः रूष्तस्पर्शस्तत्स्य नाम । इत्यष्टक्मि स्पर्शनाम बोध्यम् । तदेतदुपसंहरन्नाइ-तदेतस्पर्श नामेति । अथ किं तत् संस्थान नाम ? इति पश्चः ! उत्तरयति-संस्थाननाम हि परिमण्डलसंस्थाननामादिभेदेः

नाम है वह लघुक स्पर्श नाम है। देहस्तम्भ आदि का जो हेतु होता है एवं जो हिम आदि के सहारे रहता है वह शीतस्पर्श है। इसका जो नाम है वह शीतस्पर्श नाम है। आहार के पकाने आदि का जो कारण होता है ऐसा अग्नि आदि के सहारे रहा हुआ जो स्पर्श है वह उष्णस्पर्श है। इसका जो नाम है वह उष्णस्पर्श नाम है। परस्पर मिल्ठे हुए पुद्रल द्रव्यों के संश्ठिष्ट होने का कारण होता है ऐसा तैला दिक पदार्थ के सहारे रहा हुआ स्पर्श-स्निग्धस्पर्श है। इसका जो नाम है वह स्निग्धस्पर्श नाम है। जो पुद्रल द्रव्यों के अवन्ध का कारण होता है ऐसा भस्मादि स्थित स्पर्श स्क्षस्पर्श है। इसका जो नाम है वह स्क्षस्पर्श नाम है। (से तं फासणामे) इस प्रकार यह आठ प्रकार का स्पर्शनाम है। (से कि तं संठाणणामे) वह संस्थान नाम क्या है!

સઘુકરપર્શનામ છે હિમ, અરક આદિના સ્પર્શથી જે સ્પરાંના અનુભવ થાય છે તે સ્પરાંને શીતસ્પરાં કહે છે. શરીર ઠુંઠવાઇ જવામાં ઠે અકડાઈજવામાં આ સ્પર્શ કારણુભૂત અને છે. તેનું જે નામ છે, તે શીતસ્પર્શનામ છે. આહારને રાંધવા આદિમાં જે કારણુભૂત થાય છે અને અપિ આદિમાં જેના સદ્ભાવ હાય છે, તે સ્પરાંને ઉચ્છુસ્પરાં કહે છે તેનું જે નામ છે તે ઉચ્છુ-સ્પરાંનામ છે. તેલ, ઘી આદિ પદાર્થીમાં જે સ્પર્શના સદ્ભાવ હાય છે તે સ્પરાંને સ્નિગ્ધરપરાં કહે છે. પરસ્પર મળેલાં પુદ્રલ દ્રવ્યાના એક બીજા સાથે સ'શ્લિષ્ટ રહેવામાં આ સ્પર્શ કારણુબૂત અને છે. તેનું જે નામ છે તે સ્પરાંને સ્નિગ્ધરપરાં કહે છે. પરસ્પર મળેલાં પુદ્રલ દ્રવ્યાના એક બીજા સાથે સ'શ્લિષ્ટ રહેવામાં આ સ્પર્શ કારણુબૂત અને છે. તેનું જે નામ છે તે સ્પરાંને ફક્ષસ્પરાં કહે છે ભરમ આદિમાં આ સ્પરાંના સદ્ભાવ હોય છે. તેનું જે નામ છે તે ફક્ષસ્પરાંનામ છે (સે ત' फासणाમે) આ પ્રકારન આક પ્રકારના સ્પર્શનામનું સ્વરૂપ છે.

भ्रस-(से किं त' संठाणणाने दि क्षावन् ! स'स्थान नाभतं स्वइप हेनु ही

अनुयोगवान्द्रिका टीका सूत्र १४७ पर्यवनामनिरूपणम्

દ્ધ્ય

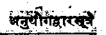
पंचविधं प्रह्रस्तम् । संस्थानमाकारविशेषस्तत्स्वरूपं मसिद्धमेव । तदेतदुवसंहरन्नाह-तदेतत् संस्थाननामेति । इत्थं गुणनाम प्ररूपितमिति स्वचितुमाह-तदेतत् गुणनामेति ॥स्० १४६॥

युष्थ्-से कि तं पज्जवणामे ? पज्जवणामे अणेगविहे पण्णते, तं जहा-पगगुणकालए दुगुणकालए तिगुणकालए जाव दसगुणकालए संखिज्जगुणकालए असंखिज्जगुणकालए अणंतगुणकालए। एवं नीललोहियहालिद्दसुकिछा वि भाणि-यव्वा। एगगुणसुरभिगंधे दुगुणसुरभिगंधे तिगुणसुरभिगंधे

(संठाणनामे पंचविहे पण्णसे) संस्थान नाम पांच प्रकार का प्रज्ञस हुआ है (परिमंडलसंठाणनामे, वदृसंठाणनामे, तंस संठाणनामे, चडरंस-संठाणनामे आययसंठाणनामे) संस्थान नाम आकार विद्योष का है। यह संस्थान नाम परिमंडल संस्थान नाम आदि के मेद से पांच प्रकार का है। इन संस्थानों का स्वरूप प्रसिद्ध ही है। संस्थान के नाम इस प्रकार से हैं-परिमंडल संस्थान, वृत्त संस्थान, ज्यस्र संस्थान, चतुरस्र-संस्थान, और आयतसंस्थान। (से तं संठाणनामे) इस प्रकार यह संस्थान नाम है। (से तं गुणनामे) इस प्रकार से यहांतक यह गुणनाम का वर्णन है। इच्यों के नाम द्रच्यनाम, वर्ण रस आदिकोंके नाम गुणनाम है। । स्व०१४६॥

ઉત્તર-(संठाणनामे पंचविद्दे पण्णसे) સંસ્थाનનામના પાંચ પ્રકાર કહ્યા છે. (तंजदा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(परिमंडलसठाणनामे, वट्टसंठाणणामे, त' ससंठाणनामे, वडरंससंठाणनामे, आययसंठाणनामे) આકાર વિશેષનું નામ સંસ્થાન છે આ સંસ્થાનનામના પરિમંડલ સંસ્થાન નામ આદિ પાંચ પ્રકારા છે. આ સંસ્થાનાનું સ્વરૂપ જાણીતું હોવાથી અહીં તેમનું વર્ણુંન કરવામાં આવ્યું નથી સંસ્થાનનાં નામ આ પ્રમાણે છે-(૧) પરિમંડલસંસ્થાન (૨) વૃત્તસંસ્થાન, (૩) ગ્યસ્પ્રસંસ્થાન, (૪) ચતુરસ્પ્રસંસ્થાન અને (૫) આયત-સંસ્થાન. (સે त' સંઠાળનામે) આ પ્રકારનું સંસ્થાન નામનું સ્વરૂપ છે. (સે त' गुणनामे) વર્ણું, રસ, ગ'ધ, સ્પર્શ અને સંસ્થાનનાબ રૂપ ગુજ્યનામનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે દ્રવ્યાનાં નામને દ્રવ્યયનામ કહે છે અને વર્ણું રસ ગ'ધ, સ્પર્શ અને સંસ્થાનના નામને ગ્રહ્યાનામ કહે છે. ાસવ૧૪૬॥





जाव अणंतगुणसुरभिगंधे। एवं दुरभिगंधोऽवि भाणियव्वो एगगुणतित्ते जाव अणंतगुणतित्ते। एवं कडुयकसाय अंबिर महुरावि भाणियव्वा। एगगुणकवखडे। जाव अणंतगुणकवखडे एवं मउयगरुयलहुयसीतउसिणणिइलुक्खावि भाणियव्वा। से तं पज्जवणामे ॥सू. १४७॥

छाया- अय किं तत् पर्यवनाम ? पर्यवनाम अनेकविधं मज़प्तम्, तथथा-एकगुणकालकः, द्विगुणकालकः, त्रिगुणकालको यावद् दशगुणकालकः संख्येय-गुणकालकः असंख्येयगुणकालकः अनम्तगुणकालकः । एवं नीललोहितहारिद्रशुल्ला अपि भणितव्याः । एकगुणसुरभिगन्धो द्विगुणसुरभिगन्धः त्रिगुणसुरभिगन्धो यावदनन्तगुणसुरभिगन्धः । एवं दुरभिगन्धोऽपि भणितच्याः । एकगुणकिकी यावदनन्तगुणतिक्तः । एवं कटुककषायाम्लमधुरा अपि भणितव्याः । एकगुणकर्कशो यावदनन्तगुणकर्कशः । एवं मृदुकगुरुकलजुकशीतोष्ण सिनग्धरूक्षा अपि भणितव्याः । देदतत् पर्यवनाम । सू० १४७।

टीका-'से कि तं' इस्यादि-

सम्प्रति पर्यवनाम परिझातुं पृच्छति-अथ किं तत् पर्यवनाम ? इति । उत्तर-यति-पर्यवनाम-परि≔समन्तात् अवन्ति=अपगच्छन्ति न तु द्रव्यवत् सर्वदैवाव्यि-ष्ठन्ते इति पर्यवाः । अथवा-परि=समन्तात् अवज्ञानि=गमनाति=द्रव्यस्यावस्या-न्तरमाप्तिरूपाणीति पर्यवाः=एकगुणकाल्त्वादयस्तेषां नाम-पर्यवनाम । पर्याय-

" से किं तं पजनवणामे "? इत्यादि ।

शब्दार्थ-(से किं तं पज्जवणामे) हे भदन्त ! पर्यव नाम क्या है ? उत्तर-(पज्जवणामे अणेगविहे पण्णत्ते) पर्यवनाम अनेक प्रकार का प्रज्ञस हुआ है। द्रव्य के जैसी जो सर्वदा नहीं ठहरती हैं-किंतु बदलती रहती हैं वे पर्यव हैं। अथवा जो द्रव्य की भिन्न २ अवस्थारूप हो वे पर्यव हैं। ये पर्यव एक गुणकालस्व आदि हैं। इनका नाम पर्यव-

હવે પર્યવનામની પ્રરૂપણા કરવામાં આવે છે—

"से किंत' पज्जवणामे " धत्याहि-

શબ્દાર્થ–(से किंत पडजवणामे?) હે ભગવન્ ! પર્યંવનામનું સ્વરૂપ કેલું કહ્યું છે ઉત્તર–(पडजवणामे अणेगविद्दे पण्णत्ते) પર્યંવનામ અનેક પ્રકારના કદ્યાં છે. દ્રવ્યની જેમ જેનું અસ્તિત્વ સદા રહેતું નથી, પણ જે બદલાતી જ રહે છે તેનું નામ પર્યાય અથવા પર્યંવ છે અથવા તે દ્રવ્યની લિન્ન ભિન્ન અવ- अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४७ पर्यचनामनिरूपणम्



नमिति पाठान्तरपक्षे-परि=समन्तात् अयन्ते=अपगच्छन्तीति पर्यायाः । यहा-परि=सामस्त्येन यन्ति⊨अभिगच्छन्ति वस्तुतामिति पर्यायास्तेषां नाम पर्यायनाम् । अत्रपक्षेऽप्यर्थः पूर्वोक्त एव वोध्यः । पर्यवनाम दि अनेकविधं प्रइप्तम् । अनेक-विधस्वमेवाद--तद्यया- एकगुणकालकः-अत्र गुणश्रब्दोऽश्वार्थकः । एकगुणेन=एका-<mark>शेन</mark> काल्रकः≔कुष्णः परमाष्वादिरेकगुणकालक इत्युच्यते ⊨ समस्तस्यापि त्रैलो**क्य**-नाम हैं। जब '' पज्जवणामे " इसकी संस्कृत छाया पर्यायनाम ऐसी होती है तय इस पाठान्तर पक्ष में भी यही पर्यव नामोक्त अर्थ ही निकलता है (तंजहा) यह पर्यवनाम अनेक प्रकार का इस प्रकार से है-(एगगुणकालए, दुगुणकालए, तिगुणकालए, जाव दसगुणकालए असंखिङजगुणकालए अणंतगुणकालए ) एक संखिडजराणकारुए, गुणकालक, द्विगुणकालक, त्रिगुणकालक, यावत् ददागुणकालक, संख्या-तंगुणकालक, असंख्यातगुणकालक, अनंतगुणकालक। यहां गुण शब्द अंश का बाचक है। जिस परमाणु आदि द्रव्य में कृष्ण गुण का एक अंदा हो वह परमाणु आदि द्रव्य एक गुणकालक है। इसी प्रकार जिस परमाणु आदि द्रव्य में कृष्ण गुण के दो अंदा हैं वह दिगुणका-लक है तीन अंश कृष्ण गुण के हैं वह त्रिगुणकालक है यावत् संख्यात अंश कृष्णगुण के हैं वह संख्यातगुणकालक है असंख्यात

સ્થાએ। રૂપ દેશ્ય છે. દ્રવ્યની એક ગણી, બે ગણી કાળાશ આદિ રૂપ આ પર્યાય દેશ્ય છે. ''વज्जवणामे'' આ પદની સંસ્કૃત છાયા 'પર્યાયનામ' થાય છે. તે પર્યાયનામના અર્થ પણુ પર્જવનામ થાય છે. આ **રીતે પર્યાય** અને પર્જવ, આ અન્ને સમાન અર્થી પદો છે.

(ત' जहा) તે પર્યવનામના અનેક પ્રકારા છે જેમ કે (વયગુળકાઢપ, દુગુળકારુપ, સિંગુળકારુપ, જાવ રસગુળકારુપ, સંસિચ્ઝાગુળકારુપ, अપંસિ-જ્યગુળકારુપ, લળંતગુળ કારુપ) એક ગુચુકાલક, દિગુચુકાલક, ત્રિગુચુથી લઇને દસગુણુ પર્યન્તનું કાલક, સંખ્યાત ગુઘુકાલક, અસંખ્યાત ગુચુકાલક અને અન'તગુચુકાલક અહીં 'ગુચુ' શબ્દ અંશના વાચક છે. જે પરમાણુ આદિ દ્રવ્યમાં કાળાશના એક અંશ દાય છે તે પરમાણુ આદિ દ્રવ્યને એકગુથ કાલક દ્રવ્ય કહે છે. એજ પ્રમાણે જે પરમાણુ આદિ દ્રવ્યમાં કાળાશના બે અંશ હાય છે તે પરમાણુ અદિ દ્રવ્યને દિશુચુકાલક દ્રવ્ય કહે છે એજ પ્રમાથે કસગુઘુકાલક પર્યન્તના દ્રવ્યે ના અર્થ પસ સમજવા જે દ્રવ્યમાં કાળાશના સ'ખ્યાત અંશ હાય છે તે દ્રગ્યને સ'ખ્યાત ગુચુકાલક કહે છે જે દ્રવ્યમાં સ'ખ્યાત અંશ હાય છે તે દ્રગ્યને સ'ખ્યાત ગુચુકાલક કહે છે જે દ્રવ્યમાં સ'ખ્યાત અંશ હાય છે તે દ્રગ્યને સ'ખ્યાત ગુચુકાલક કહે છે જે દ્રવ્યમાં

#### अनुयोगद्वारस्त्रै

446

गतकालकस्य असत्कल्पनया पिण्डितस्य च पकः≕प्तर्वेजधन्यो गुणः≕अंशस्तेन कालकः–एकगुणकालकः–सर्वजधन्य–ऋष्ण इत्यर्थः। एव द्विगुणकालकप्रभुत्यनन्त-गुणकालकान्ताः परमाणवो बोध्याः। एवमेव एकगुणनीलकादय एकगुणलोद्दित-

अंश कृष्णग्रुण के हैं वह असंख्यान गुणकालक है और अनंत अंश कृष्ण गुण के हैं वह अनंतगुणकालक है। एक गुण से जो काला है ऐसा परमाण्वादि द्रव्य एक गुणकालक शब्द का वाच्यार्थ है। इसी प्रकार से अन्यत्र भी-दिगुणकालक आदि में भी समझना चाहिये। तात्पर्य कहने का यह है कि तीन लोक में जितना भी कालक गुण है उसको असत कल्पना से एकत्रित करलो, किर उसमें से उस कृष्ण वर्ण का सबसे जघन्य अंश छेलो-इस जघन्य कृष्णांश से जो काला हो-वह एक गुणकालक परमाणु आदि द्रव्य है। (एवं) इसी प्रकार (नीललोहियहालिइसुक्तिला विभाणियच्वा) एक गुण-अंश नीलवर्ण का जिसमें है वह एक गुणनीलक परमाणु आदि द्रव्य है। दो गुण-आंश-नीलवर्ण के जिसमें हैं वह द्रिगुणनीलक है। इसी प्रकार से तीन चार आदि संख्यात, असंख्यात और अनन्त अंश नीलवर्ण के जिसमें हैं वे तीन गुणनीलक, चार गुगनीलक यावत् संख्यात गुणनीलक

કાળાશના અસંખ્યાત અંશ હાય છે, તે દ્રવ્યને અસંખ્યાત ગુણ કાલક કહે છે અને જે દ્રવ્યમાં કાળાશના અનંત અ'શ હાેય છે તે દ્રવ્યને અન'તગુણ કાલક કહે છે. આ રીતે કાળાશના એક ગુણ અયવા અંશવાળું પરમાણ આદિ ૬૦૫ " એકગુણુકાલક "નું સમાનાથી પદ છે. એજ પ્રમાણે દિગુણુ-કાલક આદિના વિષયમાં પણ સમજતું આ કથનના ભાવાર્થ નીચે પ્રમાણે છે-ત્રણે લાકમાં જેટલા કાલકશુશ્રુ (કાળાશ) છે તેને ધારા કે અસત્કલ્પનાને આધારે એકત્ર કરવામાં આવે ત્યાર બાદ તેમાંથી તે કૃષ્ણ વર્ણના જલન્ય (સૌથી નાના) અંશ લઇ લા. આ જઘન્ય કુષ્ણુઅંશ પ્રમાણ કાળા દ્રવ્યને . એક ગુણુ કાલક પરમાણુ આદિ દ્રબ્ય કહે છે. (વવં) એજ પ્રમાણે (નીજ, कोहिय, हाळिइसुकिला वि माणियव्वा) જે પરમાણ આદિ દ્રવ્યમાં નીલ વधु ने। એક અંશ હાેય છે તેને એક ગુણુ નીલક પરમાણા આદિ દ્રવ્ય કહે છે જેમાં નીલવર્ણના છે અંશ હોય છે તેને દ્વિગણનીલક દ્વય કહે છે એજ પ્રમાછે બ્રહ્યુ, ચાર આદિ દસ પર્યન્તના નીલવર્જ્યના અંશ જેમાં હાેય છે તે દ્રવ્યાને ત્રણપુણુ નીલક, ચારગુણનીલક, (યાવત્) કસ ગુણનીકલ દ્રવ્ય કહે છે એજ પ્રમાણે સ'ખ્યાત, અસ'ખ્યાત અને અનંત અંશ નીલવર્ણ ધરાવતાં દ્રવ્યાને

भंतुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र १४० पर्यवनामनिरूपणम्

\$99

कादय एकगुणहारिद्रादय एकगुणशुक्तादयश्च परमाणचो बोध्याः । तथा-एकगुणमु-रभिगन्धाद्यनन्तगुणसुरभिगन्धान्ताः परमाणचो बोध्याः । एचमेकगुणदुरभिगन्धाद्य-

असंख्यात गुणनीलक एवं अनन्त गुणनीलक परमाणु आदि द्रव्य हैं। इसी प्रकार एक आदि अंश लोहितवर्ण का जिसमें है वह एक गुण लोहितक परमाणु आदि द्रव्य है, एक गुण आदि पीतवर्ण का जिसमें है वह एक गुण पीतवर्णवाला दो गुण पीत वर्णवाला परमाणु आदि द्रव्य है। इसी प्रकार से एक गुण आदि शुल्क वर्णवाले परमाणु आदि द्रव्य है। इसी प्रकार से एक गुण आदि शुल्क वर्णवाले परमाणु आदि द्रव्य मी जानना चाहिये। (एकगुणसुरभिगंधे दुगुणसुरभिगंधे, तिगुण-सुरभिगंधे जाव अणंतगुणसुरभिगंधे-एवं दुरभिगंधोऽ वि भाणियव्यो) एक -जधन्य-अंश सुरभिगंधवाला परमाणु आदि दो अंश सुरभिगंध-षक ज्ञान्य आदि यावत अनंत अंश सुरभि गंधवाले परमाणु आदि भी जानना चाहिये ! एक जघन्य अंश दुरभिगंध का जिसमें है वह एक गुण दुरभिगंधवाला परमाणु आदि द्रव्य है यावत् अनंत अंश दुरभिगंध के जिसमें हैं वे अनन्त गुण दुरभिगंधवाले परमाणु आदि हैं।

મનુક્રમે સંખ્યાત ગુગુનીકલ, અસંખ્યાત ગુણનીકલ અને અનંતગુણનીકલ દ્રવ્યા કહે છે. એજ પ્રપાણુ જે પરમાણુ આદિ દ્રવ્યમાં લાલવર્ણુના એક અંશ હાેય છે, તે પરમાણુ આદિ દ્રવ્યને એક ગુણ લાહિતક દ્રત્ય કહે છે એજ પ્રમાણુ દ્વિગુચુલાહિતકથી લઇને અનંતગુણ લાહિતક પર્યન્તના પદાના અર્થ જાતે જ સમજી શકાય એવા છે જે પરમાણુ આદિ દ્રવ્યમાં પીળાવ-શુંના એક અંશ હાેય છે, તેને એક ગુણ પીતવર્ણુવાળું કહે છે એજ પ્રમાણુ દ્વિગુણુ પીત વર્ણવાળાં દ્રવ્યાથી લઈને અનંતગુણુપીતવર્ણુવાળાં દ્રવ્યો વિષે પણ સમજવું એજ પ્રમાણે શુકલ વર્ણના એકથી લઈને અનંત પર્યન્તના અંશવાળા પરમાણ આદિ દ્રવ્ય વિષે પણ સમજવું.

પર્યવનામનાં વધુ પ્રકારાને હવે પ્રકટ કરવામાં આવે છે-

(एकगुणसुरभिगंधे, दुगुणसुरभिगंधे, तिगुणसुरभिगंधे, जाव अणंतगुण सुरभिगंधे, एवं दुरभिगंधोऽवं भाणिचठ्वो) એક સુરભિગુણુવાળું પરમાણુ આદિ (એાછામાં એાછા સુરભિના અંશવ ળું પરમાણુ આદિ દ્રગ્ય), સુરભિના બે અંશ-વાળું, અને ત્રણુથી લઈને અનંત પર્યન્તના સુરભિગંધના અંશાવાળાં પરમાણુ આદિ દ્રગ્યો પણ હાય છે એજ પ્રમાણુ એકથી લઈને અનંત પર્યન્તના દુરભિ-ગન્ધના અંશાવાળાં પરમાણુ આદિ દ્રગ્યા હાય છે જે પરમાણુ આદિ દ્રગ્યમાં દુર્ગંધના ઓછામાં આછા અંશ-એક અંશ-હાય તે દ્રગ્યને એક ગુણ દુરભિ-ગાંધવાળું કહે છે. એજ પ્રમાણે અંકીનાં પદાના આર્થ પણ સમજી હેવા. मन्तराणदुरभिगन्वान्ताः परमाणवो बोध्याः । तथा-एकगुणतिक्ताद्यनन्तगुणतिक्त पर्यन्ताः परमाणवो बोध्याः । एवमेव-एकगुणकटुकादयः, एकगुण कषायादयः, एकगुणाम्लादयः, एकगुणमधुरादयश्वापि परमाणत्रो बोध्याः । तथा-एकगुणकर्कश-मभूस्यनन्तगुणकर्कशान्ताः बोध्याः । एवमेत-एकगुणमृदुकादयः, एकगुणगुरुका-द्यः, एकगुणलघुकादयश्च-कर्कशमृद्द-गुरुलघुत्वर्शः परमाणुघु न लभ्यन्ते, एषां बादरानन्तमदेशिस्कन्धेध्वेव सद्भावात्, ततोऽत्रपरमाणवो न प्राह्य इति । तथा एकगुणशीतादयः, एकगुणोध्मादयः, एकगुणस्निम्धादयः, एकगुणरूक्षादयश्च

तथा एक ग्रण तिक्त का जिसमें है वह एक ग्रुण तिक्तवाला परमाणु आदि है यावत अनंत अंश तिक्त ग्रुण के जिसमें हैं वे अनंत ग्रुण तिक्तवाछे परमाणु आदि हैं ऐसा जानना चाहिये। इसी प्रकार से एक ग्रुण कटुकादिवाले, एक ग्रुण कवाय आदिवाले, एक ग्रुण अम्लादिवाले और एक ग्रुण मधुरादि रसवाले परमाणु आदि भी जानना चाहिये तथा एक ग्रुण कर्कश स्पर्शवाले से लेकर अनंत कर्कशांशवाले भी ऐसे ही जानना चाहिये ! इसी प्रकार एक ग्रुण मट्टुक आदिवाले, एक ग्रुण ग्रुरु स्पर्श आदिवाले एक ग्रुण लघु स्पर्श आदिवाले भी जानना चाहिये कर्कश मट्टु-ग्रुर लघु ये चार स्पर्श परमाणु में नहीं होते हैं, क्यों कि ये चार स्पर्श वादर अनन्तप्रदेशी स्कंध में ही होते हैं। तथा एक ग्रुण

રસની અપેક્ષાએ પર્યાયના નીચે પ્રમાણે પ્રકારા છે-એક ગુણુતિકત રસવાળું પરમાણુ આદિ દ્રવ્ય એજ પ્રમાણે અનંત પર્યન્તના તિક્તગુણુવાળાં પરમાણુ આદિ ક્વ્ચા પણુ હાેય છે. એજ પ્રમાણે એક ગુણુ કડુકથી લઈને અનંતગુણુ કડુક પર્યન્તના, એક ગુણુ કષાયથી લઇને અનંત ગુણુ કષાય એક ગુણુ અમ્લરસથી લઇને અનંતગુણુ પર્યન્તના અમ્લ રસવાળાં અને એક ગુણુ મધુરથી લઈને અનંત પર્યન્તના મધુરગુણુવાળાં દ્રવ્યા પણુ હાેય છે. સ્પર્શની અપેક્ષાએ પર્યાયના નીચે પ્રમાણે પ્રકારા છે-એક ગુણુ કર્કશ સ્પરાવાળાથી લઇને અનંતગુણુ કર્કશ સ્પર્શવાળા, એજ પ્રમાણે એક ગુણુ પ્રદુકથી લઈને અનંતગુણુ કર્કશ સ્પર્શવાળા, એજ પ્રમાણે એક ગુણુ પ્રદુકથી લઈને અનંત ગુણુ મદુક પર્યન્તના, એક ગુણુથી લઈને અનેક ગુણુ પર્યન્તના ગુરુ સ્પર્શવાળાં, એક ગુણુથી અનેક ગુણુ પર્યન્તના લઘુ સ્પર્શવાળાં, એક ગુણુથી લઇને અનેક ગુણુ શીતરપર્શવાળાં, એકથી લઈને અનેક ગુણુ ઉભ્યુ-દ્યુકથી અનેક ગુણુ પર્યન્તના રૂગ્નસ્પરાવાળાં, દ્રવ્યો વર્ણ કર્યશ્વાળાં અને भेजुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४७ पर्यवनामनिरूपणम्

बोध्याः । ननु-गुणपर्याययोः को भेदः ? इति चेदुच्यते-सर्वदा सहवर्त्तिनो गुणाः, क्रमवर्त्तिनः पर्यायाः, एवं च-सदैव सहवर्त्तित्वाद् वर्णगन्धरसादयः सामान्येन गुणा उच्यन्ते, न हि मूर्त्ते वस्तुनि कदाचिदपि वर्णगन्धरसादयो निवर्त्तन्ते । एकगुण-कालकत्वादयस्त्र पर्यायाः । द्विगुणकालकत्वावस्थायामेकगुणकालत्वस्यामावेन

शीतादिवाले, एक गुण उष्णादिवाले, एक गुणस्निग्धादिवाले और एक गुण रूक्षादिवाले भी जानना चाहिये।

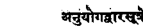
रांका-गुण और पर्याय में क्या भेद हैं ? रांकाकार का यह अभि-प्राय है कि द्रव्य में गुण और पर्यायें युगपत् रहा करती हैं तब ये दोनों एक ही हैं--फिर गुण और पर्यायें को सूत्रकार ने अलग अलग क्यों कहा ? उत्तर-गुण और पर्यायें यद्यपि द्रव्य में एकसाथ रहती हैं-फिर भी इनमें यह भेद है कि गुण तो द्रव्य के सहवर्ती होते हैं और पर्यायें क्षण बिध्वंसी होने के कारण द्रव्य की सहवर्ती होते हैं और पर्यायें क्षण बिध्वंसी होने के कारण द्रव्य की सहवर्ती नहीं होती हैं। ये तो कमवर्तिनी ही होती हैं। इसलिये सर्वदा सहवर्ती होने के कारण वर्ण गंध, और रसादिक सामान्य से गुण कहे जाते हैं और उनकी एक गुण कालकत्वादि कमवर्ती अवस्थाएँ पर्याय कही जाती हैं। ये वर्ण, गंध, आदि गुण मूर्त वस्तु जो पुद्रल हैं उससे कभी भी निवृत्त नहीं होते हैं।

ગુરુ અને લઘુ, આ ચાર સ્પર્શનિંા પરમાહુમાં સદ્દભાવ હાેતા નથી, કારણું કે તે ચાર સ્પર્શીના સદ્દભાવ બાદર અનંત પ્રદેશી રકન્ધમાં જ હાેય છે.

શ'કા–ગુચુ અને પર્યાય વચ્ચે શે৷ ભેઢ છે ? (મા પ્રશ્નનેા ભાવાર્થ એ છે કે દ્રવ્યમાં ગુથુ અને પર્યાયે৷ એક સાથે જ રહેતાં હાૈય છે આ રીતે તે બન્ને એક જ હાેવા છતાં પથુ સૂત્રકારે ગુથુ અને પર્યાયાનું જુદા જુદા વિષય રૂપે શા માટે કથન કર્યું છે ?)

ઉત્તર–**ગુણ** અને પર્યાયે! જો કે દ્રવ્યમાં એક સાથે રહે છે, છતાં પણુ તે બન્નેમાં આ પ્રમાણે લેક છે–

શુણુતા દ્રવ્યાના સહવર્તા હોય છે, પરન્તુ પર્યાયા ક્ષગ્ર વિઘ્વ'સી હાવાને કારણે દ્રવ્યના સહવર્તા હોતા નથી વર્ગુ, ગાંધ, રસ આદિ સર્વદા સહુ-વર્તા હાવાને કારણે તેમને ગુણ કહેવામાં આવે છે. પણ તેમની એક ગુણુકા-લત્વ આદિ ક્રમવર્તા અવસ્થાએાને પર્યાય કહેવામાં આવે છે. વર્ણુ, ગાંધ આદિ જે ગુણે છે તેમના મૂર્ત વસ્તુમાંથી-પુદ્રલમાંથી-કદી પગ્રુ નાશ (નવૃત્તિ) થતા નથી ગુણેના અંશાનું નામ પર્યાય છે. ગુણુના એક અંશ બે અંશાની



एकगुणकालकत्वावस्थायां द्विगुणकालकत्वस्यामावेन च एकगुणकालकत्वादीनां क्रमइत्तित्वात् पर्यायत्वं बोध्यम् । उक्तंच—

" सहर्त्तनो गुणाः, यथा जीवस्य चैतन्यामूर्त्तत्वादयः ।

क्रमवर्तिनः पर्यायाः यथा तस्यैव नारकत्वतिर्यक्त्स्वादयः ॥ " इति । ननु यद्येवं तर्द्दि वर्णादिसामान्यस्य भवतु गुणस्वम् , तद्विशेषाणां इष्णादीनां तु गुणर्त्वं न स्थात् , तेषामनियमितत्वात् , इति चेदाइ-इष्णादीनां वर्णसामान्यभेदा-गुणों के गुणांश पर्याय हैं । गुण का एक अंश दो अंशों की अवस्था में निवृत्त हो जाती-हैं । इसलिये ये गुणांश पर्याय हैं । तात्पर्य कहने का यह है कि जब परमाणु द्रव्य में सर्व जघन्य रूप कृष्णादि गुण रहते हैं तब वे, दो अंश कृष्णादि गुणों के आने पर निवृत्त हो जाते हैं । इसी प्रकार कृष्णादि गुणों के दो अंश एक अंश कृष्णादि गुण रहते हैं तब वे, दो अंश कृष्णादि गुणों के आने पर निवृत्त हो जाते हैं । इसी प्रकार कृष्णादि गुणों के दो अंश एक अंश कृष्णादि गुणों की अवस्था में निवृत्त हो जाते हैं । इसलिये कृष्णादि गुणों के ये एक, दो तीन यावत् संख्यात असंख्यात और अनंत अंश सब पर्याय हैं । क्योंकि ये क्रमवर्ती हैं । उक्तंच-"सहवर्ती " इत्यादि गुण सहवर्ती होते हैं-जैसे जीव के चैतन्य असूर्तत्त्व आदि । पर्याये क्रमवर्ती होती हैं-जैसे जीब की नारक तिर्यक्त आदि पर्याये ।

शंका-यदि यही बात है तो फिर वर्णादि सामान्य में ही गुणपना होना चाहिये-वर्णादिकों के विद्येष जो कृष्ण आदि हैं उनमें गुणपना

અવસ્થામાં નિવૃત્ત થઈ જાય છે અને બે અ'શ એક અ'શની અવસ્થામાં પછુ નિવૃત્ત થઇ જાય છે. તેથી તે ગુણુંશને પર્યાય રૂપ ગણવામાં આવે છે. આ કપનનું તા,પર્ય નીચે પ્રમાણે છે-ધારા કે ઠાઇ દ્રવ્યમાં આછામાં એાછા પ્રમાણુવાળા એટલે કે એક ગુણુ (અ'શ) કાળાશ આદિ શુણુ રહેલા દાય પરન્તુ બે અ'શ (ગુણુ) કૃષ્ણાદિ શુણુંાનું તે દ્વ્યમાં આગમન થતાં જ તે એક ગુણુ કૃષ્ણાદિ ગુણુંાની નિવૃત્તિ થઇ જાય છે એજ પ્રમાણું કૃષ્ણાદિ ગુણુંાના બે અ'શ રહેલા હાય, તા એક શુણુકૃષ્ણાદિ અવસ્યાની પ્રાપ્તિ થતાં જ તે બે અંશાની નિવૃત્ત થઈ જાય છે તેથી કૃષ્ણાદિ ગુણાના એક, બે, ત્રણ, ચાર, આદિથી લઇને સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત પર્યન્તના બધા આંશા પર્યાય રૂપ છે, કારણ કે તેઓ ક્રમવતી હાય છે. કહ્યું પણુ છે કે-(" સદ્ વર્તા '') ઈત્યાદિ આ કથન દ્વારા એ વાત પ્રકટ કરવામાં આવી છે કે ગુણુ સહવર્તા હાય છે. જેમ કે જીવના ચૈતન્ય, અમૂર્તત્વ આદિ શુણા સહવર્તા છે. પર્યાયો ક્રમવર્તા હાય છે. જેમ કે જીવના ચૈતન્ય, અમૂર્તત્વ આદિ શુણા સહવર્તા છે.

શ'કા–ને એવું હાેય, તાે વર્ણાદિ સામાન્યમાં જ ગુગ્રુપશુ હે વું બેઇએ. પ્રસ્તુ કાળાશ આદિ જે વર્ણાવિરોધા છે તેમાં ગુગ્રુપશુમાં બલાવ હોવા બેઇએ,

55**7** 

## अनुयोगसन्द्रिका टीका सूत्र १४७ पर्यवनामनिरूपणम्

नामपि मभूतकालं मायः सहावस्थायित्वमिति तेषामपि गुणत्वं बोध्यम् । नन्षेते गुणपर्यायाः पुद्रलास्तिकायार्थेव भवताऽभिहिताः, न तु धर्मास्तिकायादीनाम् । हृत्रयन्ते च धर्मास्तिकायादीनामपि गुणा गतिस्थित्यवगाहोपयोगवर्त्तनादयः, पर्या-याश्च भरयेकमनन्ता अगुरूष्टघ्वादय इति चेदाह-इन्द्रियमत्यक्षगम्यत्वात् सुमति-नहीं होना चाहिये । क्योंकि ये अनियमित हैं । दांकाकार की इस दांका का अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार गुण के एक अंदा दो-अंदा आदि अनियमित है इसलिये ये पर्याय हैं उसी प्रकार कुष्णादि भी अनिय-मित है अतः इःहें भी-पर्याय ही मानना चाहिये-गुण नहीं । सो इस दांका का उत्तर यह है कि वर्ण सामान्य के भेद जो ये-कृष्णादि हैं वे प्रायः बहुत समय तक द्रव्य के साथ अवस्थित रहते हैं । इसलिये इनमें गुणता मानी गई है । पर्यायें इस प्रकार से द्रव्य के साथ नियमित प्रभू-तकाल तक-नहीं रहती हैं । इसलिये अचिरस्थायी होने से उन में गुणता नहीं मानी गई है ।

शंका-ये गुण पयांयें आपने पुद्रलास्तिकाय की ही कही हैं धर्मा-स्तिकायादिकों की नहीं कहीं हैं। सो ऐसा तो है नहीं क्योंकि पुद्रला-स्तिकाय के जैसा धर्मास्तिकायादिकों में भी गतिहेतुख, स्थितिहेतुख, अवगाहहेतुत्व, उपयोग एवं वर्श्तनादि गुण और इनमें प्रत्येक में अनन्त अगुरुलघु आदि रूप पर्यायें देखी जाती हैं-

કારણ કે તેઓ અનિયમિત છે, અહીં શંકા કરનાર વ્યક્તિ એવું કહેવા માગે છે કે જેમ ગુણુના એક અંશ, બે અંશ આદિ અનિયમિત હોવાથી તેમને પર્યાય રૂપ ગણવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે કુષ્ણાદિ ગુણા પણ અનિયમિત હાય છે, તેથી તેમને પણ ગુણરૂપ માનવાને બદલે પર્યાય રૂપ જ માનવા જોઇએ.

આ શંકાનું સમાધાન આ પ્રમાણે કરી શકાય—

વર્ણું સામાન્યના લેદ રૂપ જે કૃષ્ણાદિ વર્ણો છે, તેઓ સામાન્ય રીતે ઘણા સમય સુધી દ્રવ્યની સાથે અવસ્થિત રહે છે (વિદ્યમાન રહે છે) તેથી કૃષ્ણાદિ વર્ણું ને દ્રવ્યના ગુણરૂપ માનવામાં આવેલ છે પરન્તુ પર્યાયા એ રીતે દ્રવ્યની સાથે લાંબા સમય સુધી રહેતા નથી આ રીતે અચિરસ્થાયી હેવાને કારણે તેમને દ્રવ્યના ગુણરૂપ માનવાતે બદલે દ્રવ્યની પર્યાયા રૂપ માનવામાં આવે છે. શંકા–આપે અહીં પુદ્રલાસ્તિકાયના જ ગુણા અને પર્યાયોનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. ધર્માસ્તિકાય આદિના ગુણા અને પાયાયાનું તે અપ કથન જ કર્યું નથી પુદ્રલાસ્તિકાય આદિના ગુણા અને પાયાયાનું તે આપ કથન જ કર્યું નથી પુદ્રલાસ્તિકાયની જેમ ધર્માસ્તિકાય આદિકાય આદિકામાં પણ ગતિ હેતુતવ, સ્થિતિ-હેતુત્વ, અવગાહ હેતુત્વ, ઉપયોગ અને વર્ત્તનાદિ ગુણાના અને અનંત અગુરુ લઘુ આદિ પર્યાયોનો અહીં શા કારણે ઉલ્લેખ કરાયા નથી ? દ્રદ્રષ્ઠ

#### अनुयोगद्वारस्त्

पाधतया इद्रक्रद्रव्यस्यैव गुणपर्याया उक्ताः, न तु शेषाणां धर्मास्तिकायादीनाम्। तस्माद् यत् किमपिनाम तेन सर्वेणापि द्रव्यनाम्ना गुणनाम्ना पर्यायनाम्ना वा भवितव्यम्, नातः परं किमपि नामास्ति । ततः सर्वस्यैवानेन संग्रहात् त्रिनामै-तदुच्यते इति ।।सू० १४७॥

उत्तर-पुद्गल द्रव्य को गुण पर्यायें इन्द्रिय प्रत्यक्ष द्वारा गम्य होने से सुप्रतिपाद्य हैं इसलिये सूत्रकारने उसकी ही गुण और पर्यायें यहां कही हैं दोष धर्मास्तिकायादिकों की नहीं। इसलिये जो भी कोई नाम है वह या तो द्रव्य का नाम होगा, या पर्याय का नाम होगा या गुब का नाम होगा। इससे आगे और कोई नाम नहीं होगा अतः समस्त नामों का इस जिनाम से संग्रह हो जाने से यह जिनाम कहलाता है।

भावार्थ-सूत्रकार ने इस सूत्र द्वारा त्रिनाम की व्याख्या की है-उसमें उन्होंने यह स्पष्ट किया है कि तीन प्रकार का जो नाम है वह जिनाम है। नाम के तीन प्रकार द्रव्य गुण और पर्याय नाम हैं। जो भी नाम होगा वह या तो द्रव्य को छेकर होगा, या गुण को छेकर होगा या पर्याय को हेकर होगा। धर्मास्तिकाय आदि जो नाम हैं वे द्रव्याश्रित नाम है। अर्थात्-द्रव्यों के जो नाम हैं वे द्रव्य नाम हैं। गुणों के जो

ઉત્તર-પુડ્ડલદ્રવ્યના ગુગ્રા અને પર્યાયા ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ દ્વારા અનુભવી શકાય તેવાં દેાવાથી તેમનું પ્રતિપાદન સરળતાપૂર્વંક કરી શકાય છે પરન્તુ ધર્માસ્તિકાયાદિના ગુણુ પર્યાયોના ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષ દ્વારા અનુભવ કરી શકતો નથી તેથી જ સ્ત્રકારે અહીં પુદ્રલ દ્રવ્યના જ ગુણા અને પર્યાયોનું પ્રતિ-પાદન કર્યું છે, બાકીનાં ધર્માસ્તિકાય આદિકાના ગુણા અને પર્યાયોનું પ્રતિ-પાદન કર્યું નથી તેથી જ જે કાઈ પગ્ન નામ હેશે તે કાં તો દ્રવ્યનું નામ દેશે, કાં તા ગુણુનું નામ હેશે કાં તા પર્યાયનું નામ હેશે તેનાં કરતાં આગળ બીજું કાઈ પણુ નામ નહીં હાય તેથી સમસ્ત નામાના આ ત્રિનામ વડે સંગદ થઈ જવાથી, તેમને અહીં ત્રિનામ રૂપ કહેવામાં આવેલ છે.

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સૂત્ર દ્વારા ત્રિનામનું નિરૂપથ્યુ કર્યું છે આ સૂત્રમાં તેમણું એ વાત સ્પષ્ટ કરી છે કે ત્રથ્યુ પ્રકારનું જે નામ કે તે ત્રિનામ છે. નામના ત્રથ્યુ પ્રકાર નીચે પ્રમાણે છે-(૧) દ્રવ્યનામ, (૨) ગુષ્યુનામ, અને (૩) પર્યાયનામ જે કાઇ પથ્યુ નામ હશે કાંતા દ્રવ્યને આધારે હશે, કાંતા ગુથ્યુને આધારે હશે, કાંતા પર્યાયને આધારે હશે ધર્માસ્તિકાય આદિ જે નામા છે તેઓ દ્રવ્યાશ્રિત નામા છે એટલે કે દ્રવ્યાનાં જે નામ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४७ पर्यवनामनिरूपणम्

नाम हैं वे गुणनाम हैं-इसीलिये गुणनाम पांच प्रकार का कहा गया है। यद्यपि गुण रूप रसादि के भेद से चार प्रकार का होता है परन्तु संस्थान को भी पुद्रल द्रव्याश्रित सर्वदा होने के कारण गुणरूप मान लिया गया है इसलिये गुणनाम में पंचविधता कही गई है। पांच प्रकार के वर्षों का, दो प्रकार के गंधा का, पांच प्रकार के रसों का और आठ प्रकार के स्पर्शों का तथा पांच प्रकार के परिमंडल आदि आकारों का जो २ नाम है वह गुण नाम होकर भी भिन्न २ रूप से वर्णादि नाम है। इस प्रकार ये गुणनान्न २५ प्रकार के होकर भी एक गुणनाम में ही अन्तर्भूत हैं। पर्याय नाम नियमित नहीं हैं।-क्योंकि पर्याय स्वयं अनेकविध हैं। रूप, रस, गंध आदि जितने भी गुण हैं उन सब में उनके एक दो तीन चार आदि संख्यात, असंख्यात अनंत अश हैं एक कुण्ण गुण को ही छे लीजिये-कोई पदार्थ कम कृष्ण है, कोई उससे अधिक कृष्ण है और कोई उससे भी अधिक कृष्ण हैं। यह कृष्ण गुण की तरतमता उसके अंशों के जपर निर्भर है। कृष्ण गुण का सबसे कम जो एक

છે તે દ્રવ્યનામ છે. ગુણોનાં જેનામ છે તે ગુણનામ છે. તે ગુણનામ પાંચ પ્રકારના કહ્યા છે જો કે વર્ણ, રસ, ગાંધ, અને સ્પર્શ રૂપ ચાર ગુણ દાય છે, પરન્તુ સંસ્થાન (આકાર)ના પણુ પુડ્રલ દ્રવ્યમાં સદા સદ્ભાવ રહે છે, તે કારહ્યે અહીં સંસ્થાનને પણ ગુણ રૂપ ગણીને ગુણનામમાં પંચવિધતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. પાંચ પ્રકારના વર્ણોના, બે પ્રકારના ગંધાનાં, પાંચ પ્રકા-રતા રસાતા, આઠ પ્રહરતા સ્પરીતિં અને પાંચ પ્રકારના સંસ્થાનાનાં (આઠા-રાનાં) જે જે નામા છે તે ગુણુનામ દેહવા છતાં પણ જુદાં જુદાં વર્ણાદિ નામ રૂપ છે. આ પ્રકારે આ ગુણુનામ ૨૫ પ્રકારના હાેવા છતાં પણ એક ગુણુના-મમાં જ સમાવિષ્ટ થઈ જાય છે. પર્યાયનામ નિયમિત નથી, કારણ કે પર્યાયા અનેકવિધ હાય છે રૂપ, રસ, ગ'ધ આદિ જેટલા ગુણા છે તેમાં વર્ણાદિના એક, બે, ત્રઘુ, ચાર, આદિથી લઇને ૧૦ પર્યન્તનાં અંગ્રાના, સંખ્યાત અંશોના અસંખ્યાત અંશોના અને અનેક અંશોના સદભાવ હાેઈ શકે છે. એકલા કુષ્ણ વર્ણ રૂપ ગુણુના જ દાખલા **લ**ઈએ કાેઈ પદાર્થમાં ઘ**ણી** ઓછી કાળાશ હોય છે. દાઇકમાં અધિક કાળાશ હાય છે. કાઇમાં અધિકતર કાળાશ હેાય છે. તેા કેાઇમાં અધિકલમ કાળાશ **હેાય છે. આ** કબ્<u>ણ ગુ**ણની**</u> ન્યૂનાધિકતાના આધાર તેમાં રહેલી કાળાશના અ'શા પર આધાર રાખે છે. કુષ્ણુ ગુણુને જે સૌથી જઘન્ય (ન્યૂનમાં ન્યૂન) અંશ છે તે એક અંશ રૂપ অ০ ১৪

अं इा है वह कृष्ण गुण का जघन्य अंदा है। यह कृष्ण गुणांश कृष्ण-गुण का पर्याय है। इस पर्यायवाला जो परमाणु आदि द्रव्य है वह कृष्ण गुण की एक अंदा रूप पर्यायवाला होने से एक गुण कृष्णवाला-एक गुणकालक-परमाणु आदि इस नाम से कहा जाता है। इसी प्रकार से अन्य दिगुण आदि कालक द्रव्य पर्याय नाम में जानना चाहिये। इसी प्रकार से अन्य गंधादि गुणों के एकादि अंद्योपेत परमाणु आदि द्रन्यों के नाम के विषय में जानना चाहिये। यहां पर कृष्णादि गुणों की एक अंदा दो अंदा आदि पर्याय कही हैं और इन पर्यायों के आश्रित एक गुण कालक परमाणु ऐसा जो नाम है वह पर्यायाश्रित नाम है। पर्यायाश्रित नाम में पर्याय की मुख्यता रहती है। गुण और पर्यायों में सहवर्त्तिस्व और क्रमवर्तित्व अनियमितत्व-को छेकर मेद है। ताल्पर्य यह है कि सहवर्ती गुण और क्रमवर्ती पर्याये है।।सू०१४७॥

ગણાય છે તે કૃષ્ણ ગુણાંશ કૃષ્ણ ગુણની પર્યાય રૂપ ગણાય છે. આ પર્યાય વાળું જે પરમાણુ આદિ કબ્ય દાય છે તે કૃષ્ણુ શુજ્રના એક અંશ રૂપ પર્યા-યવાળું દાવાથી તેને એક ગુણુ કૃષ્ણુતાવ.ળું અથવા એક ગુણુ કાલક પરમાણુ આદિ રૂપ કહેવામાં આવે છે. દિશુણુ આદિ કાલક દ્રબ્યપર્યાયના વિષયમાં પણ એજ પ્રકારનું સ્પષ્ટીકરણુ સમજવું એજ પ્રમાણુ અન્ય ગંધાદિ ગુણુના એક આદિ અંશાવાળા પરમાણુ આદિ દ્રબ્યાના નામ વિષેનું કથન પણ સમજવું જેઇએ.

અહીં કૃષ્ણાદિ ગુણુાના એક અંશ, બે અંશ આદિને પર્યાયેા રૂપ કહે-વામાં આવેલ છે. અને તે પર્યાયોને આધારે એક ગુણુ કાલક પરમાણુ, આદિ જે નામા આપવામાં આવ્યાં છે, તે પર્યાયાશ્રિત નામા છે પર્યાયાશ્રિત નામનાં પર્યાયની પ્રધાનતા રહે છે ગુણુ અને પર્યાયમાં સહવર્તિંત્વ અને ક્રમવર્તિંત્વ (અનિયમિતત્વ)ની અપેક્ષાએ લેદ હાેય છે એટલે કે ગુણુ સહવર્તાં હાેય છે અને પર્યાય ક્રમવર્તાં હાેય છે. ાાસૂ૦૧૪૭ા

अनुयोगद्वारस्तू

मूब्स्-त पुण णामं तिविहं, इत्थी पुरिसं णपुंसगं चेव।

एएसिं तिण्हंपि य, अंतंमि य परूवणं वोच्छं ॥१॥

ते चेव इत्थियाओ. हवंति ओकारपरिहीणा ॥२॥

तत्थ पुरिसस्स अंता, आई ऊओ हवांति चत्तारि।

प्रनःभकारान्तरेण त्रिनाम मोच्यते-

999

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र | १४८ प्रकारान्तरेण त्रिनामनिरूपणम् | દ્દે૭ |
|----------------------------|-----------------------------------|-------|
|                            |                                   |       |

अंतिअ इंतिय उंतिय-अंताउ णपुंसगस्स बोद्धव्वा। एएसिं तिण्हंपि य, वोच्छामि निदंसणे एत्रो ॥३॥ आगारंतो राया, ईगारंतो गिरी य सिहरी य। जगारंतो विण्हू, दुमो य अंतो उ पुरिसाणं ॥४॥ आगारंता माला, ईगारंतो सिरी य लच्छी य। ऊंगारंता जंबू, बहू य अंता उ इत्थीणं॥ अंकारंतं धन्नं, इंकारंतं नपुंसुगं अरिंथ। उंकारंतं पीऌं महुं च अंता णपुंसाणं॥से त्तं तिणामे॥सू.१४८॥ छाया-तत्पुनर्नाम त्रिविधम्, स्री पुरुषो नपुंसकं चैव । एतेषां त्रयाणामपि च, अन्ते च मरूपणां वक्ष्ये ॥ तत्र पुरुषस्य अन्ताः, आईऊओ भवन्ति चत्वारः । स्त्रियाः. भवन्ति ओकारपरिहीनाः॥ त्राच अं इति च इं इति च, उं इति च अन्तास्तु नपुंसकस्य बोधव्याः। एतेपां त्रयाणामपि, वक्ष्यामि निदर्शनमितः॥ आकारान्तो 'राया' ईकारान्तो 'गिरी' च 'सिहरी' च। अकारान्तो 'विष्हू' 'दुमो' च अन्तस्तु पुरुषाणाम् ॥ आकारान्ता 'माला' ईकारान्ता 'सीरी'च 'लच्छी'च। जकारान्ता 'जंबू' 'बहू'च अन्यस्तु स्त्रीणाम् ॥ अंकारान्तं 'धन्नं' इंकारान्तं नपुंसकम् 'अर्थि'। उंकारान्तः 'पीछं' 'महुं' च अन्तो नपुंसकानाम् ॥ तदेतत त्रिनाम ॥सू० १४८॥

्तत् ।यसाम लक्षण २ ७९।। टीका—' तं प्रण ' इत्यादि—

द्रव्यसम्बन्धि तत्पुनर्नाम स्त्रीपुंनपुंसकभेदेन त्रिविधं विज्ञेयम् । एषां त्रयाणा-मपि च नाम्नाम् अन्ते यान्याकारादीन्यक्षराणि तदद्वारा नाम्नः भरूपणां करि-

प्रकारान्तर से पुनः इसी श्रिनाम को सूत्रकार कहते हैं-''तं पुण णामं तिविहं'' इत्यादि-

હવે સૂત્રકાર त्रिनाभनुं भीज अधारे કथन કरे छे---"ते पूर्ण णामं तिविष्ठ" " ઇत्यादि---

દેદ્રેટ

## अनुयोगद्वारस्त्रे

ष्यामि ॥१॥ तत्र=त्रिविधनाग्नो मध्ये पुरुषस्य=पुँल्छिङ्गनाग्नः अन्ताः=अन्त स्थिता वर्णा 'आई ऊओ' इति भवन्ति । तथा-स्रोलिङ्ग नाग्नः अन्तस्थिता वर्णा ओकारवर्जिताः पूर्वोक्ता एव वर्णा बोध्याः । आकारान्ता ईकारान्ता जकारान्ताश्च शब्दा स्रीलिङ्गा बोध्याः ॥२॥ तथा-नपुंसकशब्दानाम् 'अं' इति च 'ई' इति च 'उं' इतिच अन्ता बोध्याः । अयं भावः-अंकारान्ता इंकारान्ता उंकारान्ताश्च शब्दा नपुंसकलिङ्गे बोध्याः । इतोऽग्रे एतेषां त्रयाणामपि निदर्शनम्=उदाहरणं वक्ष्यामि=

शब्दार्थ-द्रव्य संबन्धी (तं पुणणामं) वह नाम (तिविहं) तीन प्रकारका है (इत्थी पुरिसं णपुंमगं चेव) स्त्रीनाम पुरुषनाम और नपुंसक नाम। (एएसिं तिण्हंपि अंतमिय क्वणं वोच्छं) में इन तीनों भी नामों की अन्त में आगत आकारादि अक्षरों द्वारा प्ररूपणा करूँगा। (तत्थ) तीन प्रकार के नाम के बीच में (पुरिसरस) पुल्लिङ्ग नाम के (अंतों) अन्त में (आईउ ओ चत्तारि हवंति) आ ई ऊ, ओ, ये चार वर्ण होते हैं। (हत्थियाओ) स्त्रीलिङ्ग नाम के अन्त में (ओकार परिहीणा) ओकार वर्ण से रहित ये पूर्वोक्त ही वर्ण (हवंति) होते हैं। अर्थात् आकारान्त, ईकारान्त और ऊकारान्त इाव्द स्त्रीलिङ्गवाले होते हैं। जर्थात् आकारान्त, ईकारान्त और ऊकारान्त इाव्द स्त्रीलिङ्गवाले होते हैं। तथा (अन्ताः) जिनके अन्त में (अंतिअ इंतिय उंतिय) अं, इं, उं ये वर्ण होते हैं वे (णपुंसगस्स) ज्ञब्द नपुंसकलिङ्ग, के (बोद्धव्वा) जानना चाहिये। ताल्पर्य यह है कि प्राक्तुत भाषा में अं, इं, उं, अन्तवाले काब्द नपुंसकलिङ्ग,

શખ્દાર્થ-દ્રવ્ય વિષયક (तं पुण णार्म) તે નામ (तिविह) ત્રણ પ્રકારનું હોય છે. જેમ કે (इत्थी पुरिसं णपुंसगं चेव) (૧) સ્ત્રીનામ, (૨) પુરુષનામ (૩) નપુંસકનામ (एएसिं तिण्ह पि अंतमियपह्तवण वोच्छं) હવે આ ત્રણે પ્રકારનાં નામાની તેમના અંત્યાક્ષરા દ્વારા પ્રરૂપણા કરવામાં આવે છે એટલે કે સ્ત્રીલિંગ, આદિનાં નામાને અન્તે કયા કયા અક્ષરા આવે છે, તે પ્રકટ કરવામાં આવે છે-(तत्थ पुरिसस्स अंता आ, ई, ऊ, ओ चत्तारि हवंति) પુરુ-ધનામા (પુલ્લિંગનામા, નરજાતિનાં નામા) ને અન્તે આ, ઇ, ઊ કે આ, આ ચારમાંના કાઇ પણ વર્ણ (અક્ષર) હાય છે. (इશ્વિયાઓ ઓજારપરિદ્દીળા) સ્ત્રીનામા (નારી જાતિનાં નામા) ને અન્તે 'આ ' સિવાયના પૂર્રોક્ત વર્ણી એટલે કે આ, ई કે ऊ (हवंति) હાય છે એટલે કે આકારાન્ત, ईકારાન્ત અને ઝકારાન્ત શબ્દો નારી જાતિનાં (સ્ત્રીલિંગ) હાય છે, તથા (અન્તાઃ) જે શબ્દને અન્તે (अंતિઅ इंતिય ઉંતિય) અ, ઇ કે ઉં હાય છે, તે શબ્દોને (ળપુંસ-ગસ્સ) નપુંસક લિંગના (નાન્યેતર જાતિના) (बોદ્ધવ્યા) સમજવા આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે પ્રાકૃત ભાષામાં અ, ઇ' અને ઉં અન્તવાળા પદાને નપું- अंतुयौगचन्द्रिका टोका सूत्र १४८ प्रकारान्तरेण त्रिनामनिरूपणम् 👘

દંદંવ

कथ्यिष्यामि ॥३॥ अथ पुँस्लिङ्गराब्दोदाहरणमाह–'राया' इति आकारान्तः शब्दो बोध्यः । 'गिरी' 'सिइरी' च शब्दो ईकारान्तो, । 'विण्ह' इति ऊकारान्तः 'दुमो' इति ओकारान्तः। एते पुँख्लिङ्गग्रब्दाः ॥४॥ अय स्त्रीलिङ्गग्रब्दोदाहरणान्याह-'माला' इति आकारान्तः शब्दः । 'सिरीलच्छी' शब्दौ ईकारान्तौ । 'जंवू वहू' शब्दी च ऊकारान्तो। आकारान्ता ईकारान्ता ऊकारान्ताश्च माळादयः शब्दाः स्त्रीलिङ्गा बोध्याः ॥५॥ अथ नपुंसकलिङ्गग्रब्दोदाहरणान्याह-'अंकारं तं धन्नं ' माने गये हैं। (एतेसिं तिण्हंपि य एतो णिदंसणे चोच्छामि) अब मैं यहां से आगे इन तीनों के उदाहरण कहता हूँ-(आगारंतो राया, ईगा-रंतो गिरी, य सिंहरी य, जगारंतो विण्हू दुमो य अंतो उ पुरिसाणी) ''राघा'' यह पुल्लिङ्गके आकारान्त इाब्द का उदाहरण है ''गिरी'' एवं "सिंहरी" ये दो दाब्द पुल्लिङ्ग, के ईकोरान्त दाब्द के उदाहरण हैं। "बिण्हू" यह पुल्लिङ्ग के ओकारान्त शब्द का उदाहरण है। और "दुमो" यह पुल्लिङ्गके ऊकारान्त दाब्द को उदाहरण हैं। (इत्थीण) स्त्रीलिङ्ग इाब्द् के उदाहरण ये हैं---(आगारंता माला) आकारान्त "माला" दाब्द (ईगारंता) ईकारान्त (सिरी य लच्छी य) "सिरी" और "लच्छी" ये दो इाब्द (जगारंता जंबू बहूय) ओकारांत ''जंबू" और ''बहू'' ये दो शब्द । इस प्रकार आकारान्त, ईकारान्त और ऊकोरान्त मालादिकशब्द स्रीलिङ्ग जानना चाहिये। अव स्त्रकार नपुंसक लिङ्ग राब्दों के उदाहरण

સકલિંગના નામા ગણવામાં આવે છે. (एतेसिं तिण्ह' पि य एतो णिरंसणे बोच्छामि) હવે આ ત્રણે લિંગના પદોના ઉદાહરણે આપવામાં આવે છે-(आगारंतो राया, ईगारंतो गिरी, य सिहरी य, जगारंतो विण्हू, ओगारंतो दुमो, अतो ड पुरिन्नाणे) પुલ્લિંગના આકારાન્ત પદનું ઉદાહરણ '' રાયા " (રાજા), છે. "गिरी " (ગિરિ) અને '' सिहरी " (શિખરી) આ છે પદા ઈકારાન્ત નરજાતિનાં પદા છે. '' विण्हू (વિષ્ણુ) " આ પદ ઊક રાન્ત નરજાતિનું પદ છે. '' हुमो (વૃક્ષ, દુમ) " આ પાકૃત પદ એક રાન્ત નરજાતિનું પદ છે. '' हुमो (વૃક્ષ, દુમ) " આ પાકૃત પદ એક રાન્ત નરજાતિનું પદ છે. '' हुमो (વૃક્ષ, દુમ) " આ પાકૃત પદ એક રાન્ત નરજાતિનું પદ છે. '' हुमो (વૃક્ષ, દુમ) " આ પાકૃત પદ એક રાન્ત નરજાતિનું પદ છે. '' हुमो (वृक्ष, દુમ) " આ પાકૃત પદ એક રાન્ત નરજાતિનું પદ છે. '' हुमो (वृक्ष, દુમ) " આ પાકૃત પદ એક રાન્ત નરજાતિનું પદ હા (इत्थीण) સ્ત્રીલિંગ (નારીજાતિનાં) પદાના નીચે પ્રમાણે ઉદાહરણ છે-(आगा-रंता माळा) '' માલા " આ પદ આકારાન્ત નારીજાતિનું છે, (ईगारंता सिरी य छच्छी य '' सिरी " અને '' ळच्छी " આ બે પ્રાકૃત પદે છિકારાન્ત-નારી જાતિનાં પદા છે, (जगारंता जंवू, बहूय) '' જંબૂ" અને '' બહુ " આ બે પદા ઊકારાન્ત નારીજાતિનાં પદા છે. આ પ્રકારે આકારાન્ત, ઇકારાન્ત અને ઊકારાન્ત માલા આદિ પડાને સ્ત્રીલિંગ સમજવા જાઇએ હવે સૂત્રકાર નપુ સક ەف¢

अनुयौगद्वारस्त्रे

अंकारान्तः शब्दः 'धन्नं' इति विद्येयः । 'अस्थि' इति शब्द इंकारान्तो बोध्यः । 'पीऌं महुं' चेति शब्द द्वयं उंकारान्तं बोध्यम् । एते अंकारान्तादयः शब्दा नपुं-सकलिङ्गा बोध्याः । लिङ्गत्रये य एते शब्दा उक्तास्ते सपिमक्तिकाः माक्रुतशब्दा विद्येयाः मक्रुतम्रुपसंदरन्नाद-तदेतत् त्रिनामेति ॥सू० १४८॥

कहतें हैं-(अंकारंत धन्नं) अंकाराग्त दाब्द ''धग्नं'' हैं।(इंकारंत नपुं सगं अर्थि) इंकारान्त दाब्द ''अर्तिथ'' है (उंकारंत पिलुं महुं च) और उंकाराग्त ''पीलुं'' ''महुं'' हैं ये अंकाराग्तादि दाब्द (अन्ता) कि जिनके अन्त में ''अं'' ''इं'' ये वर्ण हैं वे (नपुंसगार्ण) नपुंसकलिङ्ग हैं। तीनों लिङ्गों में जो ये उदाहरण कहे गये हैं वे विभक्तियुक्त प्राकृत दाब्द हैं। ( से तं तिणामे ) इस प्रकार यह त्रिनाम है।

भावार्थ-प्राकृत भाषा में तीन लिङ्ग हैं। उनमें जिन दाब्दों के अन्त में ''आ ई ऊ ओ" ये चार वर्ण हों वे पुल्लिङ्ग हैं-जैसे ''राया" यह द्यब्द ''संस्कृन में ''राया" की छाया ''राजन् " है। और यह वहां इलन्तपुल्लिङ्ग में नकारान्त शब्द है। ''गिरी और सिहरी" ये दो दाब्द इकारान्तपुल्लिङ्ग के उदाहरण हैं। संस्कृत में इन की छाया ''गिरि"

લિંગના (નાન્યતર જાતિનાં) પદેશના ઉદાહરણે આપે છે-(अंकारान्त घन्नं) " घन्नं" આ પ્રાકૃત પદ અંકારાન્ત નપુંસક લિંગનું પદ છે. (इंकारान्तं नपुंसगं अस्थि) " अस्थिं" આ પ્રાકૃત પદ ઈકારાન્ત નપુંસક લિંગનું પદ છે. (उंकारान्तं पीलुं महुं च) " पीलुं" અને " महुं" આ પદેા ઉંકારાન્ત નપું-સક લિંગના પદેા છે. જે શખ્દેશ્ને અન્તે " મहું" આ પદેા ઉંકારાન્ત નપું-સક લિંગના પદેા છે. જે શખ્દેશ્ને અન્તે " અં, ઈ, કે ઉં" છે તે પદા (नपुंसगाणं) નપુંસકલિંગના હાય છે, આ વાત તા પહેલાં પ્રકટ કરવામાં આવી ચુકી છે. ત્રણે લિંગાનાં (જાતિના) આ જે પદાના ઉદાહરણે! આપ-વામાં આવ્યા છે, તે વિભક્તિચુક્ત પ્રાકૃત શખ્દેા છે. (સે તં તિળામે) આ પ્રકારનું ત્રિનામનું સ્વરૂપ સમજવું.

ભાવાર્થ-પ્રાકૃત ભાષામાં ઉપર્યુક્ત ત્રણ લિંગ હોય છે. જે શખ્દને અન્તે '' आ, ई, ऊ કે ओ '' આ ચાર વર્ણુમાંના કાેઈ પણ વર્ણું દાય છે તે પદા પુલ્લિંગ હાેય છે જેમ કે આકારાન્ત '' राया '' પદ આ શબ્દની સંસ્કૃત છાયા '' राजन्,' થાય છે તેને ગુજરાતીમાં '' રાજા '' કહે છે. આ શબ્દ આકારાન્ત પુલ્લિંગનું ઉદાહરણ છે. '' गिरी '' અને '' खिहरी '' આ શબ્દ આકારાન્ત પુલ્લિંગના ઉદાહરણુ છે. '' गिरी '' અને '' खिहरी '' આ એ પદા ઇકારાન્ત પુલ્લિંગના ઉદાહરણુ રૂપે અહીં વપરાથાં છે. '' गिરી '' આ પ્રાકૃત પદની સંસ્કૃત છાયા '' गिરી '' થાય છે, '' સિફરી '' આ પદની

# मनुगोनवन्द्रिका टीका सूत्र १४८ प्रकारान्तरेण त्रिनामनिरूपणम्

और "शिखरी" ऐसी होती है-गिरि शब्द वहां अजन्त पुल्लिङ्ग और शिखरित शब्द हलन्तपुल्लिङ्ग है। "विण्हू" यह शब्द ऊकारान्त पुल्लिङ्ग का है। इसकी संस्कृत छाया "विष्णु" ऐसी है। विष्णु शब्द यहां अजन्त पुल्लिङ्ग है। "दुमो" यह शब्द ओकारान्त पुल्लिङ्ग का है। इसकी छाया "दुमः" ऐसी है। यह शब्द वहां अकारान्त पुल्लिङ्ग है। इसकी छाया "दुमः" ऐसी है। यह शब्द वहां अकारान्त पुल्लिङ्ग है। स्त्रीलिङ्ग में प्राकृत आकारान्त माला शब्द है। संस्कृत छाया इसकी माला ही है। संस्कृत में भी यह शब्द अजन्त स्त्रीलिङ्ग ही है। प्राकृत भाषा में ओकारान्त शब्द स्त्रीलिङ्ग नहीं माना जाता है। जैसे देवों आदि शब्द। ओकारान्त शब्द स्त्रीलिङ्ग नहीं माना जाता है। जैसे देवों आदि शब्द। ओकारान्त शब्द स्त्री एसी होती है दोनों शब्द ईका-रान्त स्त्रीलिङ्ग हैं। ऊकारान्त जंबू बहु शब्द प्राकृत मों स्त्रीलिङ्ग हैं। संस्कृत में भी ये दोनों स्त्रीलिङ्ग में हैं। प्राकृत भाषा में नपुंसकलिङ्ग की निशानी अं इं उं है। जिनके अन्त में ये अं इं उं होते हैं वे नपुंसकलिङ्ग माने जाते हैं। जैसे अस्थि=अस्थि, महुं-मधु पील्ठं-पील्ठ। इस प्रकार

'' શિહ્વરી '' થાય છે, ગુજરાતીમાં તેના અર્થ પર્વત સ સ્કુત છાયા થાય છે " विण्हू " આ પદ ઊકારાન્ત પુલ્લિંગના ઉદાહેરણુ રૂપ છે. તેની સંસ્કૃત છાયા " विष्णु " થાય છે. " दुमा " આ ૫6 એાકારાન્ત પુસ્લિંગના ઉદાહેરણ રૂપ છે. તેની સંસ્કૃત છાયા " દુમઃ થાય છે તેને ગુજરાતીમાં '' વૃક્ષ '' કહે છે સ'સ્કૃતમાં ' द्रुम ' પક અકારાન્તપુલ્લિંગ છે. આકારાન્ત સ્ત્રીલિંગ પદનું ઉદાહદથું ' मारुँ। '' પદ છે. તેની સંસ્કૃત છાયા પશુ ' માલા ' જ થાય છે સંસ્કૃતમાં પણ ગયા શબ્દ આકારાન્ત સ્ત્રીલિંગ જ છે પ્રાકૃતમાં એાકારાન્ત શખ્દને સ્ત્રીલિંગવાળા ગણવામાં આવતા નથી જેમ કે "દ્વા ' બધાં એાકારાન્ત પદા પુલ્લિંગ જ હાય છે " ચિરી અને હच્છી " આ બન્ને પદ્દા ઈકારાન્ત સ્ત્રીલિંગનાં ઉદાહરણે છે તેમની સ'સ્કૃત છાયા અનુક્રમે " श्री " અને " इङ्मी " છે. સંસ્કૃતમાં પશુ આ બન્ને પદે। સ્ત્રીલિંગનાં જ भद्दे। છે. ऊ કારાન્ત " जंबू " અને " बहू " આ અન્ને પ્રાકૃતમાં ઓલિંગના શબ્દા છે સંરકૃત ભાષામાં પશુ આ અન્ને શબ્દા સ્ત્રીલિંગ જ છે. જે શબ્દાના અન્ત્યાક્ષરા '' અં '' ' દં' ' દં' હાય છે, તે શબ્દા નપુંસકલિંગના હાય છે જેમ કે '' अल्थि '' આ પઠ इंકारान्त, '' महुं '' પઠ ड કારાન્ત અને " લૌજું " આ પદ કંકારાન્ત અને ' ઘર્જ ' આ પદ જંકારાન્ત નપુંસકલિ'-ગના પેકા છે સંસ્કૃતમાં તેમના અર્થના વાચક અન્દ્રક્રમે '' मघु ", ' पीछ '



अथ चतुर्नाम निरूपयितुमाह---

मूलम्-से किं तं चउणामे? चउणामे चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा-आगमेणं लोवेणं पर्यईष विगारेणं। से किं तं आगमेणं? आगमेणं वंकं, वयंसे, अइमुत्तए। से तं आगमेणं। से किं तं लोवेणं? लोवेणं ते एत्थ=तेऽत्थ, पडो एत्थ=पडोऽत्थ, घडो एत्थ=घडोऽत्थ। से तं लोवेणं। से किं तं पगईए? पगईए-होइ इह गड्डे आवडंती, आलिक्खामो एण्हिं, अहो अच्छरियं। से तं पगईए। से किं तं विगारेणं? विगारेणं-दंडस्स अग्गं= दंडग्गं, सा आगया=हाऽऽगया, दहि इणं=दहीणं, नईइह=नईह, महु उदगं-महूदगं वहू ऊहो-बहूहो। से तं विगारेणं। से तं चउणामे ॥सू०१४९॥

स्त्रीलिङ्ग, पुलिङ्ग और नपुंसकलिङ्ग संपन्धी इाब्दों से निष्पन्न स्त्रीनाम– पुल्लिङ्ग नाम और नपुंसक नाम हैं। इस प्रकार लिङ्गानुसार यह त्रिनाम स्वरूप है ॥सू० १४८॥

અને '' થન '' છે આ પ્રકારનાં સ્ત્રીલિંગ, પુલ્લિંગ અને નપુંસકલિંગના શબ્દામાંથી બનતાં નામાને અનુક્રમે સ્ત્રીનામ, પુલ્લિંગનામ અને નપુંસકનામ કહે છે. લિંગ (જાતિ) અનુસાર ત્રિનામનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ સમજવું. ાસૂગ્૧૪૮૫

### अंतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १४९ चतुर्नामनिरूपणम्

टीका-' से किं तं ' इत्यादि-

शिव्यः प्रच्छति-अध किं तचतुनीम ?इति उत्तरयति-चतुनीम-चतुष्प्रकार नाम-चतुनीम. तद्धि चतुर्विधं प्रज्ञग्तम्। चतुर्विधत्वमेवाह - आगमेन, लोपेन, मकृत्य विकारेण चेति : आगमेनेत्यादिषु सर्वे 'निष्पन्न'-मित्यध्याहार्यम् । तत्र-आग मेन निष्पन्नम्-'वैकं, वयसे, अइ्ग्रंतए' वक्रं, वयस्यः, अतिग्रक्तकः, अत्र माक्र आगमरूपोऽनुस्तारः, ''वक्रादावन्तः'' (८.१।२६) तथा लोपेन निष्पन्नं नाम-''

अब सूत्रकार चार प्रकार के नाम की प्ररुपणा करते हैं-

"से किं तं चउणामे" इत्यादि।

शब्दार्थ-(से किं तं चउणामे) हे भदन्त ! यह चतुनौम क्या है। उत्तर-(चउणामे चउव्विहे प००क्ते) चतुर्नाम-चार प्रकार व प्रज्ञप्त हुआ है। (तं जहा) जैसे (आगमेण, लोवेणं पपईए, बिगारेणं एक आगम निष्पन्न नाम, दूसरा लोपनिष्पन्न नाम तीसरा प्रकृ निष्पन्न नाम और चौथा विकार निष्पन्न नाम। (से किं तं आगमेण हे भदंत ! आगम निष्पन्न नाम क्या है ?

उत्तर-(आगमेणं वंकं वयंसे, अइमुंतए) आगमनिष्पन्न ना बक वयस्य और अतिमुक्तक हैं। (से तं आगमेणं) इस प्रकार ये स आगम से निष्पन्न नाम हैं। (से किं तं लोवेणं) हे भदन्त ! लोप निष्प नाम क्या है?

હવે સૂત્રકાર ચતુર્નામની પ્રરૂપણા કરે છે---

" से किंतं चडगामे " ઇत्याहि---

શખ્દાર્થ-(से किंतं चडणामे) છે ભગવન્! નામના ચાથાભેદ રૂપ ચતુર્નામનું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ઉत्तर- (बउणामे चउटिवद्दे पण्णत्ते) ચतुर्नाम यार अधारतुं इद्धुं छे-(तंजहा) ते यार प्रधारे। नीचे अभाधे छे- (आगमेण, छोवेणं, पयईए, विगारेणं) (१) आगभनिष्पन्न नाम, (२) खेापनिष्पन्न नाम, (३) अधृतिनिष्पन्न नाम (४) विधारनिष्पन्न नाम.

પ્રશ્ન -(से किं तं आगमेणं) હે ભગવન્ ! આગમનિષ્પન્ન નામ કાેને ક**હે છે** ઉત્તર-(आगमेणं वंकं, वयंसे, अइ मुंतए) વક, વયસ્ય અને અતિમુક્તક, અ પદા આગમનિષ્પન્ન નામાે છે. (से तं आगमेणं) આ પ્રકારનાં આગમનિષ્પન્ન નામા હાય છે

પ્રશ્ન-(से किं तं छोवेणं) હે લગવન્ ! લાેપનિષ્પન્ત નામ કેલું હાેય છે ! જા૦ ૮५ **E**&Y



एत्थ तेत्थ, पडो एत्य पडोत्थ' ते अत्र=तेऽत्र, पटो अत्र=पटोऽत्र इत्यादि, अत्र माळतमयोगे 'एत्थ' इत्यस्य एकारस्य लोपः ''त्यदाग्रव्ययात् तत्स्वरस्य छक्" (८।१।४०)। तथा-मकृत्या निष्पन्नं नाम-'गइडे-आवडंती, आल्टेक्लमो-एर्ण्डि, होइ--इइ' गर्त्ते आपतन्ती, आल्टेक्ष्याम इदानीम् , भवति-इह, इत्यादि । अत्र ''एदोतोःस्वरे" (८।१।७) ''त्यादेः'' (८ १।९) एतत्सूत्रानुसारेण माकृते मकृति भाषो भवति । तथा-विकारेण निष्पन्नं नाम-'दंडस्स अग्गं दंडग्गं, सा आगया-

उत्तर-(लोवेणं) लोप निष्पन्न नाम इस प्रकार से हैं-(ते एस्थ= तेऽत्थ, पडो एत्ध=पडोऽत्थ, घडो एत्थ=घडोऽत्थ) ते अन्न=तेऽन्न पटो अन्न=पटोऽन्न घटो अन्न=घटोऽन्न (से तं लोवेणं) इस प्रकार ये लोपसे निष्पन्न नाम हैं। (से किं तं पगईए?) हे भदन्त ! प्रकृति भाव से निष्पन्न नाम क्या है ? (पगईए) प्रकृति भाव से निष्पन्न नाम इस प्रकार से है (होइ इह, गड्डे आवर्डनी आलिक्खामो एर्णिह अहो अच्छरियं) भवति इह गर्से आपतन्ती, आलेक्ष्याम इदानीम्, अहो आर्थ्वम् (से तं पगईए) इस प्रकार ये प्रयोग प्रकृति भाव से निष्पन्न नाम हैं। (से किं तं विगा-रेणं) हे भदन्त ! विकार से निष्पन्न नाम क्या है ?

ः डरार---(विगारेणं) विकार से निष्पन्न नाम इस प्रकार से है---(दंडस्स+अग्गं=दडग्गं, सा+आगया=साऽऽगया, दहि+इणं=दहीणं, नई+

ઉત્તર-(ਲોવેળં) લાેપનિષ્પન્ન નામ આ પ્રકારના હાેય છે-(તે વરઘ=તેડસ્થ, પઢો વરથ=પઢોડ્સ, ઘઢો વરથ=ઘઢોડસ્થ) તેઅત્ર=તેડત્ર(તેત્ર, તે અને ત્ર વચ્ચે 'ડ' આહું જે નિશાન છે તેને અવગ્રહચિદ્ધ કહે છે. આ પ્રકારનું નિશાન પછીના પદના 'જા 'ના લાપ થયા છે એમ સ્ચલે છે) પટાઅત્ર=પટોડત્ર, અને ઘટાઅત્ર=ઘટોડત્ર (આ પદામાં અત્રના જ ના લાપ થવાથી અવગ્રહચિદ્ધ મૂક-વામાં આવ્યાં છે. (સે તં છોવેળં) આ પ્રકારે લાપથી નિષ્પન્ન જે નામા હાેય છે તેમને લાપનિષ્પન્ન નામા કહે છે.

પ્રશ્ન-(સે किंतं पगईए !) હે ભગવન્ ! પ્રકૃતિસાવથી નિષ્પન્ન નામ કેવું દાય છે !

ઉત્તર-(पगईए) પ્રકૃતિભાવથી નિષ્પન્ન નામ આ પ્રકારનું હોય છે-(होइ इह, गइढे आवडंती, आलिक्सामो एण्हिं, अहो अच्छरियं) ભવતિ ઇહ, ગર્ત્ત આપતન્તી, આલેક્યામ ઇદાનીમ, અહા આશ્ચર્યમ (से तं काईए), આ પ્રકા-રના આ પ્રયોગો પ્રકૃતિભાવનિષ્પન્ન નામના ઉદાહરણા પૂરાં પાઢ છે.

प्रश्न-(से कि तं विगारेणं) & लगवन् ! विधारनिष्पन्न नाम डेवु' हैं।य छे ? उत्तर-(विगारेणं) विधारनिष्पन्न नाम आ प्रधारनु' छे।य छे-(इंडस्स×

| બહુવાગમાં ભૂવા દાવા સુવ કરે વહુનાવા જવનવ | थं तुयौगचम्द्रिका | टीका | सूत्र | १४९ | चतुर्नामनिरूपणम | ς |
|------------------------------------------|-------------------|------|-------|-----|-----------------|---|
|------------------------------------------|-------------------|------|-------|-----|-----------------|---|



सागया'दण्डस्य-अग्रं दण्डाग्रम्, सा-आगता साऽऽगता' इत्यादि बोध्यम् विकारो हि वर्णस्य स्थाने वर्णान्तरापादनरूपः । नामत्वंचात्र तेन तेन रूपेण वमनात्= यरिणमनाद् बोध्यम् । लोके दि याग्न्तः शब्दास्ते आगमाधन्यतमनिष्पन्ना स्व सन्ति । ये च डित्थ डवित्थादयः कैश्विद्व्युत्पन्नत्वेनाभिमतास्तेऽपि शाकटायनमत्ते व्युत्पन्ना एव । उक्तंच---

''नाम च धातुजमाह निरुक्ते, व्याकरणे शकटस्यच स्तोकम् (अपत्यम्)।

यन्न पदार्थविशेषसम्रत्थं, मत्ययतः प्रकृतेभ तद्धम् "॥इति।। इत्थं च सर्वेषां शब्दानामागमादिभिश्वकुर्भिः संप्रहादिदमागमादिकं चतुर्नामेस्युच्यते। प्रकृतम्रुपसंहरन्नाह–तदेतच्चतुर्नामेति ॥सू० १४९॥

हू चनईह महु+उदगं+महूदगं, बहू+ऊहो=बहूहो। दण्ड+अग्र=दण्डाग्र सा+ आगता=सागता दधि+हदं=दघीदं नदी+हह=नदीह, मधु+उदक=मघूदक, बधू+ऊह बधूहः (से तं विगारेणं) इस प्रकार के ये दाब्द बिकार निष्णन्न नाम हैं। (से तं चउणामे) ये पूर्योक्त चतुर्नाम हैं।

भावार्ध —आगम निष्पन, लोप निष्पन, प्रकृति निष्पन्न और विकार निष्पन्न इस प्रकार से चतुनाम चार प्रकार के होते हैं। आगम रूप अनु-स्वार से जो शब्द निष्पन्न होते हैं वे आगम निष्पन्न चतुनाम है-जैसे प्राकृत भाषा में वंकं, वयंसे, अई मुंतए ये शब्द हैं। "वकादावन्तः" इस सूत्र से प्राकृत भाषा में वकादि शब्दो में आगमरूप अनुस्वार होता है। "वंकं" शब्दकी संस्कृत छाया "वक्रम्" है। वयंसे "शब्द की

अग्गं-दंडग्गं, सा+आगया=साऽऽगया, दहि+इणं-द्दीणं, नई×इह=नईह, महु× उद्गं=महूर्गं, बहू×ऊहो=बहूरो) ६'८+अथ=६'८।अ, सा+आगता=सागता, द्धि× इदं=६धी६', नदी×ઈહ=नदीढ, मधु+उद्क=भध्६७, वधू×ऊह=वध्ढः (से तं विगा-रेणं) આ अर्धा शण्डे। विधारनिण्पन्न नामे। छे. (से तं चउणामे) आ अर्धा नामे। पूर्वेशित अतुर्नाम ३५ गण्डाय छे.

ભાવાર્થ---ચતુર્નામના ચાર પ્રકાર છે--આગમનિષ્પન્ન, લાેપનિષ્પન્ન, પ્રકુ-તિનિષ્પન્ન, અને વિકારનિષ્પન્ન આગમ રૂપ અનુસ્વાર વડે જે જે શખ્દા અને તેમને આગમનિષ્પન્ન ચતુર્નામ રૂપ સમજવા જેમ કે પ્રાકૃત ભાષાના ''વંकं, वर्यसे અને अइमुंतए '' આ શખ્દેા આગમનિષ્પન્ન ચતુર્નામાં છે. '' वक्रादावन्तः '' આ સૂત્ર એ વાત પ્રકટ કરે છે કે પ્રાકૃત ભાષામાં વકાદિ શખ્દામાં આગમ રૂપ અનુસ્વાર હાેય છે. '' वंकं '' આ પ્રાકૃત શખ્દની સ'સ્કૃત છાયા '' वक्रम् '' છે. '' वयंसे '' આ પ્રાકૃત પદની સ'સ્કૃત ભાષા

# अनुयोगद्वारस्त्रे

संस्कृत छाया" वयस्यः " है। " अइमुंतए की जगह पर अइमुत्तए भी रूप होते हैं। परन्तु वंक आदि जो ये नाम-प्रतिपादिक संज्ञक राज्द हैं वे आगम निष्पन्न नाम हैं अर्थात् अनुस्वार के आगम से बने हुए नाम हैं। ते+एत्थ, पडो+एत्थ, इन प्राकृत प्रयोगो में "एत्थ" राज्द के एकार का लोप "त्यदायाज्ययात तत्स्वरस्य छक्" इस सूत्र से होना है। इसलिये "तेत्थ पडोत्थ" ये लोप निष्पन्न नाम हैं। "गड्डे आवडंती, आछेक्खमो ऐहिं होइ इह" इन प्रकृतिभाव निष्पन्न नामों में "एदेतोः स्वरे त्यादेः इन सूत्रों के अनुसार प्राकृत भाषा में प्रकृतिभाव होता है। जो प्रयोग जैसे हैं उनका वैसा ही रूप रहना इसका नाम प्रकृति भाव है। प्रकृति भाव में मूल रूप में कोई विकार नहीं होता है। गर्त्त भाव है। प्रकृति भाव में मूल रूप में कोई विकार नहीं होता है। गर्त्त भाव होना चाहिये, आछे-स्याम+इदानीम् यहां पर "आद्गुण" से ए गुण होना चाहिये, भवति+ इह यहाँ पर अकः सवर्णे दीर्घः" से दीर्घ होना चाहिये–परन्तु प्रकृति भाव होने पर इन नामों में कोई भी संधिरूप विकार नहीं हुआ है।

'' वयस्यः '' છે. '' अइम्रुंतए '' આ પ્રાકૃત પદની સંસ્કૃત છાયા '' अत्तिमु-क्तकः " छे. " वंकं " आ पडनी જગ્યાએ ''वल्कं, " '' वयंसे " आ पडनी avali " वयरसे " अने " अइमुंतए " आ पहनी aval & " अइमुत्तए " આ રૂપાના પણ પ્રચાગ થાય છે. પરન્તુ વંક આદિ ઉપર્યુક્ત નામા–પ્રતિ-પાદન કરનારા ઉદાહરણ રૂપ શખ્દા-આંગમનિષ્પન્ન નામા છે, કારણ કે આ નામા અનુસ્વારના આગમથી બનેલાં છે. '' त्यदाद्यव्ययात् तत्स्वरस्य लुक् " આ સૂત્રમાં અતાવેલા નિયમ અનુસાર " તે+ પત્થ " અને " पडो+ एत्थ " આ પ્રાકૃત પદામાં " હત્ય " પદના " હ " ના લાપ થવાથી " તેત્વ " અને ''પડાત્થ", આ લાેપનિષ્પન્ન નામા અન્યાં છે. '' एदेतोः स्वरे स्यादेः" આ સૂત્રમાં અતાવેલા નિયમ પ્રમાણે ''गद्रडे आवडंती'' અને ''आळेक्खमो एहिं, होइ इह " આ પ્રકૃતિભાવ નિષ્પન્ન નામામાં પ્રકૃતિસાવના સદ્ભાવ રહે છે પ્રકૃતિભાવમાં મૂળરૂપમાં કેાઇ પચ્રુ પ્રકારનાે વિકાર થતાે નથી પરન્તુ જે પ્રચાેગ જેવા સ્વરૂપે હેાય એવાં જ સ્વરૂપે રહે છે. '' गર્ત્તે+ આવતન્તો '' આ છે પદાની સન્ધિ થતાં સંસ્કૃત વ્યાકરણના નિયમ પ્રમાણે '' ૫ '' ના ' अव્ ' થવા બેઇએ, भने "आलेक्ष्याम+इदानीन् " આ પટેાની સનિધ કરતાં अ+इ-ए આ નિયમ 'અનુસાર '' आलेक्यामेरानीम् '' થવું જોઇએ, ''भवति+इह'' આ પદેામાં इ+ठ=ई થવાથી 'મવતીદ્ર ' થવું જોઇએ; પરન્તુ આ પદા પ્રકૃતિભાવ નિષ્પન્ન નામા હાવ્યથી, તે નામામાં કેાઇ પણુ પ્રકારના સન્ધિ રૂપ વિકાર થયા નથી.

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५० पञ्चनामनिरूपणम् | Eocj |
|------------------------------------------------|------|
|------------------------------------------------|------|

अथ पश्चनाम निरूपयितुमाह-

प्डम्-से किं तं पंचनामे? पंचनामे-पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा-नामियं णेवाइयं अवखाइयं ओवसगिगयं मिरसं। आसे

दण्ड+अग्गं दण्ड+अग्रम् सा आगया, दहि+इणं, नई+ईह महु+उदगं, षहू+ऊहो, इन विकार निष्पन्न नामों में सर्वत्र दीर्घरूप विकार हुआ है। वर्ण के स्थान में दूसरे वर्ण का होना इसका नाम विकार है तथा उस उस रूप से परिणमन होना इसका नाम नाम है। विकार होने पर इनका "दंखगं साऽऽगया, दहीणं, नईह महुद्रगं, वहूहो " ऐसा रूप हो जाता है। लोक में जितने भी शब्द हैं वे आगम आदि किसी एक से निष्पन्न हुए ही होते हैं। तथा "डिग्ध डविग्ध आदि जो शब्द अव्यु-त्यन्न किन्हींर के बारा माने हुए हैं वे भी शाकटायन के मत में व्युत्पन्न ही माने गये हैं। उक्तंच-नाम च धातुज्माह निरुक्ते व्याकरणे शकट-स्य च तोकम्। यन्न पदार्थविरोषसमुत्धं, प्रस्थयतः प्रकृतैश्च तद्ह्यम् " इस प्रकार समस्त शब्दों का इन आगमादि चारों से संग्रह हो जाता है इसलिये आगमादिक चतुनौम कहे जाते हैं ॥सू० १४९॥

''दंड+अगं सा+आगया दहि+इणं, नई+इइ, महु+उदगं, અને बहू+ऊहो" આ બધાં પદોમાં સન્ધિ ३५ विधर થઇને ''દંડાગ્રમ, सागया, दहीणं, नईह, महूदगं, बहुहो '' ઇત્યાદિ વિધારનિષ્પન્ન નામા બન્યાં છે. કેાઈ એક વર્ણુ ને સ્થાને બીજા વર્ણુ ના પ્રયોગ થરા તેનું નામ વિધાર છે. જે નામામાં આ પ્રધારનું પરિણમન થશું હાય છે, તે નામાને વિધારનિષ્પન્ન નામા કહે છે. ''दंड+अगं '' આદિ ઉપર્શુ કત પદોમાં સન્ધિને કારણે વિધાર થઇ જવાથી '' दण्डाग्न, साऽगया, दहीणं, नईह, महूदगं बहुहो આ પ્રકારનાં રૂપા અની ગયાં છે. લાકમાં જેટલાં શખ્દા છે, તેઓ આગમ આદિ પૂર્વોક્રત ચાર પ્રકારામાંના કાઈ એક પ્રકારે નિષ્પન્ન થયેલાં હાય છે. તથા '' દિલ्य દविस्थ '' આદિ જે શખ્દાને કાઈ શેક પ્રકારે નિષ્પન્ન થયેલાં હાય છે. તથા '' દિલ્ય દવિસ્થ '' આદિ જે શખ્દાને કાઈ શેક પ્રકારે નિષ્પન્ન થયેલાં હાય છે. તથા '' દિલ્ય દવિસ્થ '' આદિ જે શખ્દાને કાઈ કોઈ કાઈ લોકો દ્વારા અગ્યુત્પન્ન માનવામાં આવે છે, પરન્તુ શાકટાયનના મત અનુસાર તેમને પણ બ્યુત્પન્ન જ માનવામાં આવેલ છે. કહ્યું પણ છે કે-'' નામ च ધ/तुजमाइ નિરુવ્દો વ્યાજારળે શકટસ્ય ઘ તોकમ્ ચન્ન પદ્દાર્થત્રિ જેવલસમુત્યં, પ્રસ્યત્ર: પ્રજીતેશ્વ લદ્દામ્ '' આ પ્રકારે સમસ્ત પદાનો આ આગમ આદિ ચારેમાં સમાવેશ થઈ જાય છે. તેથી આગમાદિ રૂપ ચતુર્નામ રૂપે અહીં તેમને પ્રતિપાદિત કરવામાં આવેલ છે. ાસૂ૦૧૪૯ા **ڏ**فيٰ

अनुयोगद्वारस्त्रे

त्ति नामियं, खलु त्ति नेवाइयं, धावइत्ति अक्खाइयं, परित्ति ओवसग्गियं, संजष त्ति मिस्सं। से तं पंचनाम ॥सू०१५०॥

छाया — अथ किं तत् पश्चनाम ? पञ्चनाम पञ्चविधं मज्ञप्तम्, तद्यथा-नामिकं, नैपातिकम्, आख्यातिकम्, औपसर्गिकं, मिश्रम्। अश्व इति नामिकम्। 'खर्छ' इति नैपातिकम् । 'धावति' इति आख्यातिकम्। 'परि' इति औपसर्गिकम्। संयत इति मिश्रम् । तदेतत् पञ्चनाम ॥सू० १५०॥

टीका-'से किंतं' इत्यादि--

शिष्यः पृच्छति-अथ किं तत् पञ्चनाम १इति। उत्तरयति-पञ्चनाम-पञ्च-प्रकारकं नाम-पञ्चनाम, तद्धि पञ्चविधं मज्ञप्ततम् । पञ्चविधस्वमेवाह-नामिकमि-त्यादि। तत्र-अश्व इति नामिकम्-वस्तुवाचकत्वात् । 'खल्ठ' इति नैपातिकम्-निपातेषु पठितत्वात् । धावतीति आख्यातिकं क्रियामधानत्वात् । 'परि' इति

अब सूत्रकार पश्चनाम का निरूपण करते हें-

" से किंतं पंचनामे " इत्यादि।

इान्दार्थ-(से किं तं पंचनामे ?) हे भइन ! पंचनाम क्या है ? उत्तर-(पंचनामे पंचविहे पण्णते) पंच नाम पांच प्रकार का प्रज्ञस हुआ है। (तं जहा) उस के पांच प्रकार ये हैं-(नामियं, णेवाहयं, अक्खा-इयं, ओवसग्गियं मिस्सं) नाभिक नैपातिक, आख्पातिक, औपसगिंक, और मिश्र। वस्तु का वाचक होने से (आसेत्ति नामियं)-अश्व यह दाब्द नामिक है। (खलुत्ति नेवाहयं) खलु राब्द निपानों में पठित होने के कारण नैपातिक है। कियाप्रधान होने से (धावइत्ति अक्खाइयं) धावति" यह तिङ्गन्त पद आख्यातिक है। (परित्ति ओवसग्गियं) परि

હવે સૂત્રકાર પંચનામનું નિરૂપર કરે છે–

" से कि तं पंचनामे " धत्याहि----

शज्हार्थ-(से किंतं पंचनामे १) & लगवन् ! पंचनाम डाने डखे छे १

ઉત્તર-(पंचनामे पंचविद्दे पण्णत्ते) પંચનામ પાંચ પ્રકારના કહ્યા છે. (तंज्ञहा) તે પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે-(नामियं, णेवाइयं, ओवसम्मियं, प्रिस्सं) (૧) નામિક, (૨) નૈપાતિક, (૩) આખ્યાતિક, (૪) ઔપસગિઈક અને (૫) મિશ્ર.

વસ્તુનું વાચક હાવાને કારણે (आसेत्ति नामिय) '' અશ્વ " પદ નામિ-કના ઉદાહરણ રૂપ સમજવું (खलुत्ति नेवाइयं) '' અલુ " પદ નિપાતામાં વપરાતું હાવાને કારણે નૈપાતિકના ઉદાહરણ રૂપ સમજવું (धावइत्ति अक्खा-इयं) ''आवति " આ પદ ક્રિયાપ્રધાન હાવાને કારણે આખ્યાતિકના ઉદાહરણ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५१ षण्णामनिरूपणम्

औपसर्गिकम् उपसर्गेषु पठितस्वात् । 'संयतः' इति मिश्रम्–उपसर्गनामोभयनिष्त्र-त्वात् । एतैर्नामिकादिभिः पश्चभिः सकलग्रब्दसंग्रहणात् पश्चनामत्वं बोध्यम् । मक्रुतग्रुपसंहरन्नाह-तदेतत् पश्चनामेति ।।मू० १५०।।

अथ षण्णामं निरूपयति---

<sup>म्लम्</sup>से किं तं छण्णामे? छण्णामे छबिहे पण्णत्ते, तं जहा-उदइए, उवसमिए खइए खओवसमिए पारिणामिए संनिवाइए॥सू०१५१॥

छाया—अथ र्कि तत् पण्णाम १ षण्णाम षड्विधं प्रज्ञप्तम् , तद्यथा-औदयिकः, औपशमिकः, क्षायिकः, क्षायोपशमिकः, पारिणामिकः, सान्निपातिकः॥स्तु० १५१॥

टीका—'से किं तं' इत्यादि—

अथ किं तत् पण्णाम ? इति शिष्यमक्षः । उत्तरयति-पण्णाम पट्-मकारकं नाम-पण्णाम, तदि-औदयिकादिभेदेन पड्विधं विज्ञेयम् । नन्वत्र प्रकृतं यह उपसर्ग, उपसर्गों में पठित होने से औपसर्गिक है । (संजए कि मिस्सं) संयत यह खुबन्त पद उपसर्ग और नाम इन दोनों से निष्यक्ष होने के कारण मिश्र है। इन नामिक आदि पांचों से समस्त शब्दों का संग्रह हो जाता हैं इसलिये ये पांच नाम कहे जाते हैं। (से तं पंचनाम) इस प्रकार यह पंचनाम का स्वरूप है ॥सू० १५०॥

अब सूत्रकार छहनाम का निरूपण करते हैं-'से किं तं छण्णामे' इत्यादि। शब्दार्थ---(से किं तं छण्णामे?) हे भदन्त ! छह नाम क्या है? उत्तर---(छण्णामे छव्चिहे पण्णत्ते) छह नाम छह प्रकार का प्रज्ञप्त

३५ છે. (परित्ति ओवसगियं) ''परि '' આ ઉપસર્ગ છે. ઉપસર્ગ રૂપે તેને। પ્રયાગ થાય છે, તે કારણુ તેને ઔપસર્ગિંક કહે છે (संजप त्ति मिस्सं) સ'યત પદ 'સમ્' ઉપસર્ગ અને 'गत' પદના સ'યાગથી અન્યુ હાવાથી તેને મિશ્રના ઉદાહરણ રૂપ ગણી શકાય આ નામિક આદિ પાંચે પંચનામા વડે સમસ્ત શખ્દોના સ'ગ્રહ થઇ જાય છે, તેથી તેમને પંચનામ કહે છે. (से तं पंचनाम) આ પ્રકારનું પંચનામનું સ્વરૂપ સમજવું ાાસૂગ્યપગા

હવે સ્ત્રકાર છનામની પ્રરૂપણા કરે છે---

" से किंत' छण्णामे " धत्याहि---

શખ્દાર્થ-(से किंत छण्णामे?) & ભગવન ! નામના છટ્ટા પ્રકાર રૂપ છનામનું સ્વરૂપ કેલું કહ્યું છે !

ઉત્તર-(छण्णांमे छव्विद्दे पण्णत्ते) છનામના ૬ પ્રકારા કહ્યા છે (તેનામના

**EC0** 

अनुयोगद्वारसूत्रे

नाम, न तु पदर्थाः, एवं च नाम्नः मकरणे तदर्थानां मावलक्षणानां मरूपणमयु-क्तमिति चेदाह, नाम नामवतोरभेदोपचाराद् नातार्थमरूपणमय्यदुष्टमेवेति न कश्चिद् दोषः । तत्र ज्ञानावरणादीनामष्टानां स्व स्वरूपेण विपाकतोऽनुभवनम् उदयः, स एव औदयिकः । अथवा-उदयेन निष्पन्न औदयिकः । औदयिकश्च भाव एव सामर्थ्याद् गम्यते । एवमग्रेऽपि भाव इत्याक्षेप्यः सामर्थ्यात् । उपशम-हुआ है । छह प्रकारवाला जो नाम है वह छह नाम है । यह नाम छह प्रकारवाला है इसीलिये यह छह भेदचाला है । (तं जहा) उसके वे छह प्रकार ये हैं-(उद्रए, उवससिए, खइए, खओवसमिए, पारिणामिए, संनिवाइए) औदयिक, औपदामिक, क्षायिक, क्षायोपद्यामिक पारिणा-मिक और साक्षिपातिक ।

हांका-यहां प्रकाण नाम का चल रहा है ⊡नाम के अर्थों का नहीं इस प्र-कार नामके प्रकारणमें उसके अर्थरूप भावों की प्ररूपणा करना युक्त नहीं है?

૬ પ્રકારા દ્વાને લીધે જ અહીં તેને ષડ્નામ (છનામ કહ્યું છે) તે ૬ લેટે નીચે પ્રમાણે છે-

(डदइए, डवसमिए खइए, खओवसमिए, पारिणामिए, संनिवाइए) (૧) ઔદયિક, (२) ઔપશમિક, (૩) ક્ષાયિક, (४) ક્ષાયેાપશમિક, (૫) પારિહ્યુા મિક અને (૧) સાનિપાલિક.

રાંકા-અહીં નામનું પ્રકરણ ચાલી રહ્યું છે. નામના અથીનું આ પ્રકરણ નથી આ પ્રકારનાનામના પ્રકરણમાં તેના અર્થંરૂપ ભાવાની પ્રરૂપણા કરવી તે ઉચિત લાગતું નથી છતાં આપે શા કારણે અહીં અર્થંરૂપ ભાવાની પ્રરૂપણા કરી છે ? ઉત્તર-નામ અને નામવાળા અર્થમાં અલેક માનીને આ પ્રકારે નામા-ર્થની પ્રરૂપણા કરવી અસુક્ત નથી.

ઔદયિકભાવ-જ્ઞાનાવરણીય આદિ આઠ પ્રકારનાં કર્માના કળ રૂપ વિપાકના-અનુભવ કરવા, તેનું નામ ઉદય છે આ ઉદયતું નામ જ ઔદયિક છે. અથવા ઉદયથી નિષ્પન્ન થયેલા જે ભાવ છે તેનું નામ ઔદયિક છે. ઔદયિક પદ અહીં ઔદયિક ભાવનું જ વાચક છે. એજ પ્રમાશે ઔપશ

### अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १५१ पण्णामनिरूपणम्

नम्-उपशमः-कर्मणोऽनुद्याक्षीणावस्था भस्मराध्यन्तराळस्थितवद्रिवत्, स एव, तेन वा निर्धत्त औषशमिकः । क्षयः≔कर्मणोऽपगमः, स एव तेन वा निर्धृत्तः-क्षायिकः । क्षायोपशमिकः-क्षय उपशमअ उक्त एव, तदेव भावः क्षायोपशमिकः, तेन निर्वृत्तो वा क्षायोपशमिकः । अयं च-ईषद्विध्यातभस्मवद्विवद् बोध्यः ।

औपदामिक भाव क्षायिक भाव, क्षायोपदामिक भाव, पारिणामिक भाव, और सान्निपातिक भाव उन २ पदों से जानना चाहिये। औप-दामिक-कमों का उदय में नहीं रहना, किन्तु उनकी उपदामावस्था का होना इसी का नाम अनुदयाक्षीणावस्था है। इसी अवस्था का नाम उपदाम है। जैसे भस्मरादा के भीतर अग्नि छुपी रहती है उसी प्रकार से इस उपदाम अवस्था में कमों का उदय नहीं है किन्तु वे सत्ता में वैठे रहते हैं। इस उपदाम का नाम ही औपदामिक भाव है। अथवा इस उपदाम से जो भाव नियुत्त (बनता) होता है वह औप-दामिक भाव है। कमों का अस्पंत विनादा होना इसका नाम क्षय है। घह क्षय ही क्षायिक है। अथवा इस क्षय से जो उस्पन्न होता है-वह क्षायिक है। कमों का क्षय और उपदाम होना इसका नाम क्षयोपदाम है। यह क्षयोपदाम ही क्षायोपदामिक भाव है। अथवा क्षयोपदाम से जो भाव छत्पन्न होता है वह क्षायोपदामिक भाव है। यह भाव कुछ बुझी हुई अग्नि के जैसा जानना चाहिये। ताल्पर्य कहने का यह है कि इस क्षयो-

મિકભાવ, ક્ષાચિકભાવ, ક્ષાચાપશમિકભાવ, પારિણામિકભાવ અને સાનિપાતિક ભાવને પણ ઔપશમિક આદિ પદેા વડે નિષ્પન્ન થયેલા સમજવા બેઇએ.

ઔપશમિક- કર્માે ઉદયાવસ્થામાં રહેલાં ન દાય, પણ ઉપશમાવસ્થામાં રહેલાં દાય, ત્યારે તે અવસ્થાને અનુદયાક્ષીણાવસ્થા કહે છે એજ અવસ્થાનું નામ ઉપશમ છે. જેમ રાખના ઢગલા નીચે અપિ છુપાયેલા રહે છે, એજ પ્રમાણે ઉપશમ અવસ્થામાં કર્માના ઉદય હાતા નથી પણ તેમનું અસ્તિત્વ તા હાય છે જ આ ઉપશમનું નામ જ ઔપશમિક ભાવ છે અથવા આ ઉપશમ વડે જે ભાવ નિષ્પન્ન થાય છે તે ભાવનું નામ ઔપશમિક ભાવ છે કર્માના અત્ય'ત વિનાશ થવા તેનું નામ ક્ષય છે. તે સથ જ સાયિક રૂપ સમજવા, અથવા આ સ્થથી જે ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે તે ભાવને સાયિકભાવ કહે છે કર્માના ક્ષય અને ઉપશમ થવા તેનું નામ ક્ષયો પશમ છે. તે સથ જ સાયિક ગ્રાય કહે છે કર્માના ક્ષય અને ઉપશમ થવા તેનું નામ ક્ષય છે તે ભાવને સાયિકભાવ કહે છે કર્માના ક્ષય અને ઉપશમ થવા સ્વેશપશ્ર વડે જે ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે, તે ભાવનું નામ ક્ષાયોપશમિક ભાવ છે આ ભાવને થાડી થાડી છુઝાયેલી અગ્નિ જેવેત

জত ৫৫

अनुयोगद्वारसूत्रे

परिणामः-तेन तेन रूपेण वस्तूनां परिणमनं-भवनम् , स एव, तेन वा निर्धत्तः पारिणामिकः । सन्निपातः=अनन्तरोक्तानां भावानां द्वचादिरूपेण मेळनं स एव, तेन वा निर्द्वतः सान्निपातिकः ‼इति।।सू०१५१॥

सम्मति एतेषां भावानां स्वरूपं निरूपयितुमाह—

मूलम्-से किंतं उदइए? उदइए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-उदइए य उदयनिष्फण्णे य। से किंतं उदइए? उदइए-अटुण्हं कम्मपयडीणं उदएणं से तं उदइए। से किंतं उदय-निष्फणे? उदयनिष्फणे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-जीवोदय-

पशम में कितनेक सर्वधाति स्पर्द्धकों (अंशो) का उदयाभावी क्षय और कितनेक सर्वधातिस्पर्द्धकों का सदवस्थारूप उपशम होता है और देशघाति प्रकृतिरूप जो सम्यक् प्रकृति है उसका उदय रहता है। इसलिये इस भाव को कुछ वुझी हुई और कुछ नहीं वुझी हुई अग्नि की उपमा दी गई है। उस २ रूप से वस्तुओं का जो परिणमन होता है वह परिणाम है। वह परिणाम ही पारिणामिक भाव है। अधवा इस परिणाम से जो भाव उत्पन्न होता है वह पारिणामिक भाव है। अधवा इस परिणाम से जो भाव उत्पन्न होता है वह पारिणामिक भाव है। इन परिणाम से जो भाव उत्पन्न होता है वह पारिणामिक भाव है। इन परिणाम से जो भाव उत्पन्न होता है वह परिणामिक भाव है। इन परिणाम से जो भाव उत्पन्न होता है वह परिणामिक भाव है। इन मांच भावों का द्रयादि संयोगरूप से जो मिलना है वह सकिपात है। यह सकिपात ही सान्निपातिक भाव है। अथवा इस सन्निपात से जो भाव उत्पन्न होता है वह सान्निपातिक भाव है। स्व १ ।

સમજવા આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે આ ક્ષચાપશમમાં કેટલાક સર્વધાતિ ૨૫ હ કાના (અંગ્રાના) ઉદયાભાવી ક્ષય અને કેટલાક સર્વધાતિ ૨૫ હ કાના સદવસ્થા રૂપ (વિદ્યમાનતા રૂપ) ઉપશમ થાય છે, અને દેશઘાતિ પ્રકૃતિ રૂપ જે સમ્યક્ પ્રકૃતિ છે તેના ઉદય રહે છે તેથી આ ભાવને થાડી ખુઝાયેલી અને થાડી ન ખુઝાયેલી અગ્નિની ઉપમા આપવામાં આવી છે. તે તે રૂપે વસ્તુઓનું જે પરિશ્વમન થાય છે તેને પરિશામ કહે છે. તે પરિશામ જ પારિશામિક ભાવ છે. અથવા તે પરિશામ વડે જે ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે, તેને પારિશામિકભાવ કહે છે આ પાંચ ભાવોનું જે દિકસ'યોગ આદિ સ'યોગ રૂપે મિલન (સ'યાંગ) થાય છે, તેનું નામ સન્નિપાત છે. તે સન્નિપાત જ સાન્નિપાતિક ભાવ રૂપ છે અથવા તે સન્નિપાત વડે જે ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે, તેનું નામ સાન્નિપાતિક ભાવ છે. ાસ્૦૧૫૧ા अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५२ औदयिकादिभावानां स्वरूपनिरूपणम् 🗧 ६८३

निष्फण्णे य अजीवोदयनिष्फण्णे य। से किं तं जीवोदयनिष्फ-ण्णे ? जीवोदयनिष्फण्णे-अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-णेरइए तिरिक्खजोणिए मणुस्से देवे पुढविकाइए जाव तसकाइए कोहकसाई जाव लोहकसाई, इत्थीवेद्ए युरिसवेद्ए णपुंलगवेद्य कण्हलेसे जाव सुकलेसे मिच्छादिटी सम्मदिटी मीसदिट्री अविरए असण्णी अण्णाणी आहारए छउमत्थे सजोगी संसारत्थे असिद्धे। से त्तं जीवेदियनिष्फण्णे। से किं तं अजीवोदयनिष्फ-ण्णे ? अजीवोद्यनिष्फण्णे-अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-उराल्तियं वा सरीरं, उरालियसरीरपओगपरिणामियं वा दवं, वेउवियं वा सरीरं, वेउवियसरीरपओगपारेणामियं वा दवं, एवं आहारगं सरीरं, तेयगं सरीरं, कम्मगं सरीरं च भाणियत्वं । पओगपरिणामिए वण्णे गंधे रसे फासे। से तं अजीवोदयनिष्फण्णे। से तं उदयनि-ष्फण्णे से तं उदइए ॥सू०१५२॥

अनुयोगद्वारसूत्रे

बरीरं कार्मकं शरीरं च भणितव्यम् । मयोगपरिणामितो वर्णों गन्धो रसः स्पर्शाः। स एषोऽजीवोदयनिष्पन्नः। स एष उदयनिष्पन्नः। स एष औदयिकः ॥सू० १५२॥ टीका—' से किं तं ' इत्यादि

अय कोऽसी औदयिकः १ इति मक्षः। उत्तरयति--भौदयिको द्विविधः मक्रसः। द्वैविध्यमेवाद--औदयिकः उदयनिष्पन्नश्च। तत्र औदयिकः-क्वानावरणी-यादीनामष्टकर्मपक्ठतीनाम्रुदयः। 'णं' इति वाक्यालङ्कारे। अयं प्रथमो भेदः। द्वितीयश्च मेद उदयनिष्पन्नः। स हि--जीवोदयनिष्पन्नः, अजीवोदयनिष्पन्नश्च।

अब सूत्रकार इन्हीं भावों का स्वरूपनिरूपण करते हें-

'से कि तं उदइए ' इत्यादि ।

शन्दार्थ-(से किं तं उद्दए?) हे भदन्त ! पूर्वप्रकान्त औदयिक भाव क्या हे ?

उत्तर—(डदहए दुविहे पण्णसे) औदयिक भाव दो प्रकार का प्रज्ञस हुआ है। (तं जहा) उसके वे दो प्रकार ये हैं-(उदहए य उदय निष्फण्णे य) एक औदयिक और दूसरा उदयनिष्पन्न (से किंतं उदहए?) हे भदन्त ! औदयिक भाव क्या है? (अट्टण्हं कम्मपयडीणं उदएणं उदहए) डसर—ज्ञानावरणीय आदि आठ कर्म प्रकृतियों का उदय औद-

(से किं तं उदयनिष्फणे ?) हे भदन्त ! उदयनिष्पन्न क्या है ?

આગલા સૂત્રમાં ઔદયિક આદિ જે ભાવાે પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે, તે ભાવાના સ્વરૂપતું હવે સૂત્રકાર નિરૂપણુ કરે છે—

"से किंतं दद्र " धत्याह-

શખ્દાર્થ-(સે किं त` उदइए ?) &ે ભગવન્ ! નામના છ ભેદમાંના પહેલા લેઠ રૂપ ઔદચિક ભાવતું સ્વરૂપ કેવું દ્વાય છે ?

ઉત્તર-(उऱइए दुविद्दे पण्णते) ઔદયિક ભાવ છે પ્રકારના કહ્યો છે. (त'जहा) તે છે પ્રકાર નીચે પ્રમાણુ સમજવા--(उद्दूइए य उद्यतिष्फण्णे य) (૧) ઓદયિક અને (૨) ઉદયનિષ્પન્ન.

પ્રશ્ન-(से कि' त' उद्दूर ?) હે ભગવાન્ ! ઔદયિકનું સ્વરૂપ ઠેવું હોય છે. ઉત્તર-(अट्टण्ह' कम्मपयडीणं इद्एणं उद्दूर्ए) ज्ञानावरूधीय આદિ આઠ કમ પ્રકૃતિઓના ઉદય એક્ચિક રૂપ સમજવા (से त' उद्दूर्ए) આ રીતે ઔદયિકનું स्वरूप समજતું.

્મૠ−(સે कि' त' डदयनिष्कण्णे?) હે ભગવન્ ! ઉદયનિષ્પન્નનું સ્વરૂપ કેલું હાય છે?

अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र १५२ औदयिकादिभावानां स्वरूपनिरूपणम् ६८५

तत्र–जीवोदयनिष्यन्नः–जीवे उदयेन निष्पन्नः । औदयिकमावोऽनेकविधःमइप्तः । अनेकविधत्वमेवाइ–'णेरइए' इत्यादि । नैरयिकादिरसिद्धान्तो जीवोदयनिष्यन्न औदयिको भावो बोध्यः । नैरयिकादयः श्रब्दा भावपरा बोध्याः । नारकत्वादयः पर्यांयाः कर्मणाम्रुदयेनैव जीवे निष्पद्यन्ते इत्यत एसे जीवोदयनिष्यन्ना इति भावः ।

उत्तर--(उदयनिष्कण्णे-दुविहे पण्णते) उदयनिष्पन्न दो प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) वे दो प्रकार ये हैं-(जीवोदयनिष्कणे य अजी-वोदयनिष्कण्णे य)-एक जीवोदय निष्पन्न और दूसरा अजीवोदय-निष्पन्न । (से किं तं जीवोदयनिष्कण्णे ?) हे भदन्त ! जीव में उदय से जो भाव निष्पन्न होता है वह क्या है ?

उत्तर-(जीवोदयनिष्फण्णे अणेगविद्दे पण्णत्ते) जीव में उदय से जो औदयिक भाव निष्पन्न होता है वह अनेक प्रकार का कहा है (तं जहा) जैसे-(णेरइए, तिरिक्खजोणीए, मणुस्से, देवे, पुढविकाइए जाव तसकाइए, कोहकसाई, जाव लोहकसाई, इत्थीवेदए, पुरिसवेदए, णपुं-सगवेदए, कण्हलेसे, जाव सुझलेसे मिच्छादिद्दी, सम्मदिद्दी; मीसदिद्दी, अविरए, असण्णी, अण्णाणी, आहारए, छउमत्थे, सजोगी, संसार-त्ये, असिदे) नैरयिक, तिर्थग्योनिक, मनुष्य, देव, पृथिवीकायिक यावत् न्रसकायिक, कोधकषायी, यावत् लोभकषायी, स्त्रीवेदक, पुरुषवेदक, नपुंसकवेदक, कृष्णलेइया, यावत् झुक्ललेइया, मिध्यादष्टि, सम्यक्त्दष्टि,

ઉત્તર-(उदयनिष्कण्णे हुविहे पण्णत्ते) ઉદયનિष्पन्नना थे प्रकार घडे छे. (तंजदा) ते प्रकारे। नीचे प्रभाधे छे-(जीवोदयनिष्कण्णे थ, अजीवोदयनिष्कण्णे य) (१) छ्वेादय निष्पन्न, (२) अछ्वेादय निष्पन्न.

પ્રશ્ન-(से किंत' जीवोदयनिष्फण्णे?) डे ભગવાન ! છવમાં ઉદયથી જે ભાવ નિષ્પન્ન થાય છે, તે ભાવનું સ્વરૂપ ઠેવું હોય છે ?

ઉત્તર-(जीवोदयनिष्कण्णे अणेगविद्दे पण्णत्ते) છવમાં ઉદયથી જે ઔદયિક-ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે, તે અનેક પ્રકારના હાય છે (तंजदा) જેમ કે....(णेर-इए, तिरिक्खजोणीए, मणुस्से, देवे, पुटविकाइए जाव ससकाइए, कोह कसाई जाव ळोह्कसाइ, इत्थविदए, पुरिसवेदए, णपुंसगवेदए, कण्हछेसे जाव सुक्कछेसे, मिच्छादिट्ठी, सम्मदिट्ठी, मीसदिट्ठी, अविरए, असण्णे, अण्णाणी, झाहा-रए, छउमत्ये, सज्रोगी, संसारत्थे, अखिदे) नारક, तिर्थं श्यानिક, मनुष्य, हेव, भूश्वीक्षाधिक आदि स्थावर, त्रसकायिक, क्राधक्षधायीथी क्षर्जने क्षेत्रकाय प्र

नजु नारकत्वादिभ्योऽन्येऽपि निद्रापश्चक चेदनीयहास्यादयो बहवः कर्मोदयजन्याः पर्यायाः सन्ति, कथं तर्हि नारकत्वादयः कतिपय एवोदाहृताः ? इति चेदाह-नारकत्वादयोऽत्रोपछक्षणत्वेनोदाहृताः, अत एभ्योऽन्येऽपि सम्भविनः पर्याया बोध्याः । नतु कर्मोदयजनितानां नारकत्वादीनां भवत्वत्रोपन्यासः, परन्तु छेद्रयास्तु मिश्रदृष्टि अविरत, असंज्ञी, अज्ञानी, आहारक, छग्नस्थ, सयोगी संसारस्थ, असिद्ध । ये सब नैरयिक से छेकर असिद्ध पर्यन्त जीवोदय-निष्पन्न औदयिक भाव हैं । नैरयिक आदि दाब्द भाव परक जानना चाहिये । नारकत्व आदि पर्याये कर्मों के उद्य से ही जीब में निष्पन्न डोती हैं इसछिये ये जीवोदय निष्पन्न हैं ।

इंग्रिश-नारकत्व आदि से भिन्न और भी निद्रापञ्चक-निद्रा निद्रा, प्रचला, प्रचला प्रचला, स्त्यानयुद्धि वेदनीय और हास्यादि अनेक कर्मों दय जन्य पर्यायें हैं। तो फिर सूत्रकार ने यहां इन नारक आदि थोड़ी सी पर्यायों को ही उदाह्वत क्यों किया है ?

उत्तरः-सूत्रकार ने जो यहां इन नारक आदि पर्यायों को उदाइत किया है वह केवल उपलक्षण रूप से किया है। इसलिये इन से भी अतिरिक्त जितनी भी पर्यायें कर्मों दय जन्य हैं वे सब इनसे ग्रहीत हो जाती हैं।

इंग्रजा-कर्मोंदय जनित इन नारक आदि पयौगों का औदयिक भाव

પર્યન્તની લેશ્યાવાળા, મિચ્યાદૃષ્ટિ, સમ્યક્દ્ ચિ, મિશ્રદ્દચ્ટિ, અસંગ્રી, અગ્રાની, આહારક, છગ્નસ્થ, સયાગી, સંસારસ્થ અને અસિદ્ધ, આ અધાં જીવાદય-નિષ્પન્ન ઔદયિક ભાવા છે. નૈરયિક આદિ શબ્દોને ભાવપરક સમજવા તોઇએ નારકત્વ આદિ પર્યાયા કર્માના ઉદયથી જ જીવમાં નિષ્પન્ન (ઉત્પન્ન) થાય છે, તેથી તેમને જીવાદયનિષ્પન્ન કહેવામાં આવેલ છે.

શ'કા∸નારકત્વ આદિ ઉપશુંકત્ત પર્યાયેા સિવાયની નિદ્રાપ ચક (નિદ્રા, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રચલા, પચલાપ્રચલા, સ્ત્યાનગૃદ્ધિ), વેદનીય અને હાસ્યાદિક અનેક કર્માદય જન્ય પર્યાયા છે. છતાં સૂત્રકારે તે પર્યાયાને ગણાવવાને બદલે માત્ર નારકાદિ પર્યાયોને જ કેમ ગણાવેલ છે?

ઉત્તર-સૂત્રકારે તેા અહીં ઉદાહરણ રૂપે નારક દિ પર્યાયોને જીવાદય નિષ્પન્ન ઔદયિક લાવ રૂપે ગણાવેલ છે. કેવળ ઉપલક્ષણ રૂપે જ આ પ્રમાણે કરવામાં આવ્યું છે. પરન્તુ તે સિવાચની કર્માદય જન્ય જેટલા પર્યાયો છે, તેમને પણ અહીં ગહણ કરી શકાય છે.

શંકા--કર્માદય જનિત આ નારક આદિ પર્યાયેત્ને ઔદયિક લાવમાં લક્ષે

### अनुयोगअन्दिका टीका सूत्र १५२ औदर्यिकादिभावानां स्वरूपनिरूपणम् ६८७

कस्यचित् कर्मण उदये भवन्तीत्येतन्नप्रसिद्धम्, तत् कथमिइ ऊष्णछेत्र्यादयः पठयन्ते ? इति चेदाइ- लेक्श्यास्तु योगपरिणामः त्रिविधोऽपि योगः कर्मोदयजन्य एव, ततो छेक्श्यानामपि योगकर्मोदियेत्युभयजन्यत्वं न विरुध्यते इति नास्ति छेक्श्यानाम पाठे कश्चिद् दोषः। केचित्त्वेवं मन्यन्ते-यथा कर्माध्टकोदयात् संसारस्यत्वमसिद्धत्वं च जायते, तथैव छेक्श्यावत्त्त्रमपि जायते, इति । मकृतम्रुप-संहरन्नाह-स एप जीवोदयनिष्पन्न इति । अथ कोऽसौ अजीवोदयनिष्पन्नः ? में उपन्यास भछे रहो, परन्तु छेक्शाएँ औदयिक हैं यहबात संभवित नहीं होती, क्योंकि छेक्श्याएँ किसी कर्म के उदय से होती हों यह बात प्रसिद्ध नहीं है । अतः जय ऐसी बात है, तो फिर सूल्रकार ने औद्धिक भाव में इनका पाठ क्यों रखा है ?

उत्तर:-लेइयाएँ योगों के परिणाम-प्रवृत्ति रूप हैं । और तीनों प्रकार का जो योग है वह इारीर नाम कर्मोदय जन्य है । इसलिए लेइयाओं को योग और दारीर नामकर्मोंदय इन दोनों ढारा जन्य के होने के कारण इनका पाठ-औदयिक भाष में रखना निर्दोष है । कोई २ इस विषय में ऐसा मानते हैं-कि जैसे आठ कर्मों के उदय से संसार-स्थरव और असिद्धस्व होता है, उसी प्रकार लेइयावत्व भी होता है, (से तं जीवोदयनिष्कण्णे) इस प्रकार यह जीवोदय निष्पन्न औदयिक भाव हैं । (से कि तं अजीवोदय-निष्कण्णे) हे भदन्त ! अजीवोदय-निष्पन्न औदायिक भाव क्या है ? ।

સમાવિષ્ટ કરવામાં આવે, પરન્તુ લેસ્યાએા ઔકચિક દ્વાવાનું સંભવી શકતું નથી, કારણ કે લેરયાઓને કર્માદયજન્ય માનવામાં આવતી નથી છતાં પણ સૂત્રકારે શા કારણે ઔદચિક ભાવમાં તેના સમાવેશ કર્યો છે !

ઉત્તર-લેશ્યાએ યોગોના પરિષ્ણામ-પ્રવૃત્તિ-રૂપ દ્વાય છે અને ત્રણે પ્રકારના યાેગ શરીરનામ કમજન્ય હાેય છે. તેથી યાેગ અને શરીરનામ કર્મીદય આ બન્ને દ્વારા જન્ય હાેવાને કારશે લેશ્યાઓના ઉપશું કત ઔદયિક ભાવમાં સમાવેશ કરવામાં કાેઇ દાેષ જણાતા નથી કાેઈ કાેઈ લાેકા એવું માને છે કે-જેવી રીતે આઠ કર્મોના ઉદયથી સ'સારીપણાની અને અસિદ્ધ-ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે, એજ પ્રમાણે લેશ્યાયુક્તત્વ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. (સે તં જ્ઞીવો વ્યનિષ્फળ્ળે) આ પ્રકારનું જીવાદય નિષ્પન્ન ઔદયિક ભાવનું સ્વરૂપ છે. પ્રશ્ન-(સે વિં તં અજ્ઞી વો વ્યનિષ્ભળ્ળે?) હે ભગવન્ ! અજીવાદય નિષ્પન્ન ઔદયિક ભાવનું સ્વરૂપ કેવું હાય છે?

## भनुयोगद्वारख्त्रे

इति न्निष्यप्रश्नः । उत्तरयति-अजीवोदयनिष्यन्नः-अजीवे उदयेन निष्यन्न औद-यिक मावः अनेकविधः प्रव्नप्तः । अनेकविधत्वप्रेवाइ-तद्यया-औदारिकं वा ग्ररीरम्⇒ विश्विष्टाकारपरिणतं तिर्यङ्मनुष्यदेवरूपमौदारिकं ग्ररीरकम् । औदारिकग्ररीरमयो-गपरिणामितं वा द्रव्यम्-औदारिकग्ररीरस्य मयोगेण≔व्यापारेण परिणामितं - जिष्पादितं वा द्रव्यम् – औदारिकग्ररीरस्य मयोगेण≔व्यापारेण परिणामितं - क्रींदयेन निष्पद्यते, अत एतद् द्वयम् अजीवोदयनिष्ठन्न औदयिको भाव उच्यते । एवं वैक्कर्विकादिचतुःग्ररीरविषयेऽपि वोध्यम् । औदारिकादि शरीरमयोगेण यत्

उत्ता-(अजीबोटयनिष्फण्णे अणेगविहे पण्णते) अजीव में उटय मे निष्वत्र औदयिक भाव अनेक प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) सरीरं उरालिपसरीरं पश्रोगपरिणामियं जैसे-(उरालियं वा बा दब्वं) विशिष्ट आकार परिणत हुआ तिर्यर्श्वो और मनुष्यों औदारिक दारीर, अथवा औदारिक द्वारीर के **टेहरू** प **T** से निष्पादित द्रव्य, ये दोनों भी अजीवपुद्धल्द्रव्य-च्यापार में औदारिक इारीर नामकर्म के उदय से निष्पन्न होते हैं। इसलिये ये दोनों अजीवोदय निष्पन्न औदयिक भाव कहे जाते हैं। (वेडविवयं वा सरीरं, वेडव्वीयसरीरपओगपरिणामियं वा दव्वं एवं आहारगं सरीरं, तेयगं सरीरं कम्मगं सरीरं च भाणियव्वं ) इसी प्रकार से बैक्रिय हारीर, अथवा वैक्रिय हारीर के व्यापार से निष्पादित द्रव्य, आहारक झरीर अथवा आहारक दारीर के व्यापार से निष्पादित द्रव्य, तैजस द्वारीर अथवा तेजस दारीर के व्यापार से निष्पादित द्रव्य, कामीय

इत्तर-(अज्ञीबोदयनिक्षणणे अणेगविद्ये पण्णत्ते) અછવમાં ઉદયથી નિષ્પન્ન औદયિકભાવ અનેક પ્રકારના કહ્યો છે. (त'जहा) જેમ કે...(उरालियं वा सरीरं घरालियसरीरं-पओगपरिणामियं वा दब्वं) વિશિષ્ટ આકારમાં પરિણત થયેલું તિર્ય ચા અને મનુષ્યાના દેહરૂપ ઔદારિક શરીર, અથવા ઔદારિક શરીરના બ્યાપારથી નિષ્પાદિત દ્રબ્ય આ બન્ને અજીવ-પુદ્દલ દ્રબ્ય-માં ઔદારિક શરીરના નામકર્મના ઉદયથી નિષ્પન્ન (ઉત્પન્ન) થાય છે. તેથી તે બન્નેને અજીવાદય નિષ્પન્ન ઔદયિકભાવ કહેવામાં આવે છે. (वेदल्वियं वा सरीरं, देदल्विय-सरीरपओगपरिणामियं वा दब्वं, एवं आहारगं सरीरं, तेथगं सरीरं, इम्मगं सरीर च भाणियव्वं) એજ પ્રકાર વૈક્રિય શરીર, અથવા વૈક્રિય શરીરના બ્યા-પારથી નિષ્પાદિત દ્રબ્ય, આહારક શરીર અથવા આહારક શરીરના બ્યાપારથી નિષ્પાદિત દ્રબ્ય, તેજસ શરીર અથવા તેજસ શરીરના બ્યાપારથી નિષ્પાદિત अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५२ औदयिकादिभावानां स्वरूपनिरूपणम् ६८९

परिणम्यते द्रव्यं तत् स्तयमेव दर्शयति सूत्रकारः-'पओगपरिणामिए' इत्यादि । भयोगपरिणामितो वर्णों गन्धो रसः स्पर्शः। अयं भाव-औदारिकादीनां पद्रा-नामपि शरीराणां भयोगेण निष्पादितं वर्णगन्धरसस्पर्शस्तरूपं द्रव्यं बोध्यम् । स्तद्भित्रमानमाणादिकमपि यच्छरीरे उत्पद्यते तदप्युपलक्षणत्वाद् प्राह्ममिति । मन्नू यथा नारकत्वादयः पर्याया जीवे भवन्तीति जीवोदयनिष्पन्ने औदयिके पठयन्ते, एवं शरीराण्यपि जीवे एव भवन्ति, अत एतान्यपि जीवोदयनिष्पन्ने औदयिक एव पठनीयानि, कथं पुनरजीवोदयनिष्पन्ने औदयिके पठयन्ते ? इति

शरीर अथवा कार्माण शरीर के व्यापार से निष्पादित द्रव्य के विषय में भी जानना चाहिये। औदारिकादि शरीर के व्यापार से जो द्रव्य औदा-रिकादि रूप परिणामित होता है उसे सुझकार स्वयं दिखलाते है-(पओ-गपरिणामए वण्णे, गंधे, रसे, फासे,) प्रयोग परिणामित वर्ण, गंध, रस, और स्पर्श हैं। इसका ताल्पर्य यह है-कि औदारिक आदि पांचें भी शरीरों के व्यापार से जो द्रव्य निष्पादित होता है वह वर्ण, गंध, रस, और स्पर्शरू है। इनसे भिन्न आन प्राण आदिक भी जो शरीर में उल्पन्न होते हैं वे भी उपलक्षण से यहां प्रहण कर छेना चाहिये। श्रंका-जैसे नारकत्व आदि पर्याये जीव में होती हैं इस अभिप्राय से वे जीवोदय निष्पन्न औदयिक भाव में कही गई है, इसी प्रकार शरीर भी जीव में ही होते हैं-अतः वे भी जीवोदयनिष्पन्न औदयिक

દ્રવ્ય અને કાર્માણુ શરીર અથવા કાર્માણુ શરીરના વ્યાપારથી નિષ્પાદિત દ્રવ્યના વિષયમાં પણુ સમજવું ઔકારિક આદિ શરીરના વ્યાપારથી જે દ્રવ્ય ઔકારિક આદિ રૂપે પરિણુમિત થાય છે, તેને સૂત્રકાર પાતે જ બતાવે છે– (વલોnવરિળામિષ વળ્ળે, ગંધે, રસે, फाસે) પ્રયાગપરિણામિત વર્ણુ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ છે. આ કથનના લાવાર્થ નીચે પ્રમાણુ છે–ઔદારિક આદિ પાંચ શરીરાના વ્યાપારથી જે દ્રવ્ય નિષ્પાદિત થાય છે, તે વર્ણુ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ રૂપ હાય છે. આ સિવાય જે આન, પ્રાણાદિકની શરીરમાં ઉત્યત્તિ થાય છે તેમને પણ ઉપલક્ષણની અપેક્ષાએ અહીં ગ્રહણુ કરવા જોઈએ.

શ'કા-જેવી રીતે નાયકત્વ આદિ પયાંચાના જીવમાં સદ્ભાવ દાય છે, અને તે કારણે તા તે પર્યાયાના જીવાદય નિષ્પન્ન ઔક્ચિક ભાવમાં સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે, એજ પ્રમાણે શરીરના પશુ જીવમાં સદ્ભાવ હાય છે, તેથી તેમના પશુ જીવાદય નિષ્પન્ન ઔદ્ચિક ભાવામાં સમાવેશ થવા જોઇતા હતા આ ૮૫

For Private and Personal Use Only

#### **&**\$0

### अनुयोगद्वारसूत्रे

षेदाइ-यद्यप्यौदारिकादिशरीराणि जीवे भवन्ति तथापि औदारिकादिशरीर नाम ककर्मोंद यस्य मुख्यतया शरीरपुद्र छेष्वेव विपाको भवति, अत एतानि औदारि कादीनि पञ्चशरीराणि अजीवोदयनिष्पन्ने औदयिक एव भावे पठचन्ते, अतं नास्ति कश्चिद् दोषः । इत्यमजीवोदयनिष्पन्न औदयिक मात्रः प्ररूपित इति मूच यितुमाइ-स एषोऽजीवोदयनिष्पन्न इति । उदयनिष्पन्नो भावः सकछोऽपि मरूपित इति म्रूचयितुमाइ-स एष उदय निष्पन्न इति । एतात्रता औदयिको भाव मरूपित इति म्रूचयितुमाइ-स एष औदयिक इति । इत्यं द्विविधोऽप्यौदयिक भावः मरूपित इति म्रूचयितुमाइ-स एष औदयिक इति । इत्यं द्विविधोऽप्यौदयिक भावः मरूपित इति चिन्नेयम् । म्रू० १५२।।

भाव में ही कहना चाहिये थे, फिर क्यों-उन्हे अजीकोदयनिष्पन्न औद यिक भाव में रखा है ?

डसर-यद्यपि औदारिक आदि शरीर जीव में होते हैं, तो भी औदारिक आदि शरीर नाम कर्मका विपाकसुख्यतया शरीर पुद्रलों में ही होता है, इसलिये इन औदारिक आदि पांच शरीरों को अजीवोदय निष्पन्न औदारिक भाव में ही रखा है। इसलिये इसमें कोई दोष नही निष्पन्न औदारिक भाव में ही रखा है। इसलिये इसमें कोई दोष नही निष्पन्न औदारिक भाव में ही रखा है। इसलिये इसमें कोई दोष नही निष्पन्न औदारिक भाव में ही रखा है। इसलिये इसमें कोई दोष नही निष्पन्न औदारिक भाव में ही रखा है। इसलिये इसमें कोई दोष नही मैं। (से तं अजीवोदयनिष्फण्णे) इस प्रकार से यह अजीवोदय निष्पन्न औदयिक भाव का कथन है। (से तं उदयनिष्फण्णे, से तं उदइए) पतावता औदयिक भाव प्ररूपित हो चुका। और इस प्ररूपणा से दोनो प्रकार का भी औदयिक भाव कथित हो चुका ऐसा जानना चाहिये।

भावार्थ-सूत्रकार ने इस युत्र द्वारा औदयिक भाव का कथन किय है। इसमें उन्होंने यह समझाया है कि अष्टविध कमीं का जो उदय है छतां अक्षी तेने अल्जवेहिय निष्पन्न औहबिक लाव इरे शा कारको गछाववामां आवेल छे ?

ઉત્તર-જો કે ઔદારિક આદિ શરીરોનો જીવમાં સદ્ભાવ હોય છે, છતાં પણ ઔદારિક આદિ શરીર નામકર્મનો વિષઃક મુખ્યત્વે શરીર યુદ્ધ-લોમાં જ થાય છે. તેથી ઔદારિક આદિ પાંચ શરીરોને અજીવાદય નિષ્પન્ન ઔદયિક ભાવ રૂપ કહેવામાં આવેલ છે. તેથી તે પ્રકારનું કથન નિર્દોધ જ ગણી શકાય. (સે તં અર્જ્ઞ વોર્ટ્યનિલ્फળ્ળે) આ પ્રકારનું અજીવાદય નિષ્પન્ન ઔદયિક ભાવનું સ્વરૂપ સમજવું (સે તં કર્વ્યનિલ્દળ્ળે, સે તં કરફળ) આ પ્રકાર ઓદયિક ભાવની પ્રરૂપણા અહીં સમન્સ થાય છે આ પ્રરૂપણા દ્વારા બન્ને પ્રકારના ઔદયિક ભાવની પ્રરૂપણા અહીં સમન્સ થાય છે આ પ્રરૂપણા દ્વારા બન્ને

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સૂત્ર દ્વારા ઔદયિક ભાવનું કથન કર્યું' છે. આ સૂત્ર દ્વારા તેમણે એ વાતનું પ્રતિપાદન કર્યું' છે કે આઠ પ્રકારનાં કર્મીના अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५२ औदयिकादिभावानां स्वरूपनिरूपणम् ६९१

एक तो वह औदचिक भाव है, दूसरा अष्टविध कमें के उदय से जो भाव उत्पन्न होता है वह औदयिक भाव है। यह कमेदिय औरयिकभाव जीवोदय निष्पन और अजीवोदेध निष्पन्न निष्पन्न के भेद से दो प्रकार का कहा गया है। कमों के उदय से जो भाव जीव में उदिन होगा है वह जीवोदय निष्पन्न और जी अजीव में उदित होता है वह अजीवोदय निष्पन्न औद्यिक भाव 🎁 बह जीवोदय निष्तन्त औदयिक आव में चारों गतियां चारों कषाय, तीनों वेद मिध्या दुईान अज्ञान छहों छेइयाएँ असंयम, असिद्धभाव आदि परिणमित किये गये हैं। क्योंकि ये सब जीव में ही विवक्षित अपने कर्म के उदय से निष्पन्न होते हैं-जैसे मनुष्यगति नाम के उद्य से मनुष्य गति, निर्यञ्चगतिनामकर्म के उदय से तिर्यञ्चगति देवगति नामकर्म के उदय से देवगति और नरकगति नामकर्म 🖣 उदय से नरक गति उत्पन्न होती है। इसी प्रकार से चारों कषाय घेटनीय के उटय से होता है। तार्ल्य यह है कि मोहनीय कर्म दर्धनमोहनीय और चारित्रमोहनीय के भेद से दो प्रकार का है જે ઉદય છે તે ઔદયિક ભાવ રૂપ છે અને બીજું એ પણ પ્રકટ કર્યું છે કે આઠ પ્રકારના કર્મીના ઉદયથી જે ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે તે પદ્ય ઔદયિક ભાવ ૩૫ છે તે કર્મોદય નિષ્પન્ન ઔદયિક ભાવના નીચે પ્રમાણે & જોદ કદ્યા છે-(૧) જીવેહય નિષ્યન્ત અને (૨) અજીવેહય નિષ્યન્ત. કર્મોના ઉદ-યથી જે ભાવ છવમાં ઉઠિત થાય છે તેને છવે ડયનિષ્યન્ન ઔદયિક ભાવ કુદ્દે છે. અને કુર્માના ઉડયથી જે ભાવ અજીવામાં ઉત્પન્ન (ઉદિત) થાય છે, તેને અજીવાદય નિષ્પત્ન ઔદયિક ભાવ કહે છે. જીવાદયનિષ્પત્ન ઔદયિક ભાવમાં ચારે ગતિએા, ચારે કષાયા, ત્રશે વેઠ, મિચ્યાદર્શન અજ્ઞાન, છેએ લેશ્યાએા, અસંયમ, અસિદ્ધસાવ આદિને ગણવામાં આવેલ છે, કારણ કે એ અધાં ભાવાના જીવમાં જ સદુભાવ હાય છે. અને જ્ઞાનાવરણ આદિ કર્મોના ઉદયથી આ ભાવેા નિષ્પન્ન થતા હાય છે જેમ કે મનુષ્યગતિ નામકર્મના ઉદયથી મનુષ્યગતિ, તિર્ય ચગતિ નામ કર્મના ઉદયથી તિર્ય ચગતિ, દેવગતિ નામકર્મના ઉદયથી દેવગતિ અને નરકગતિ નામકર્મના ઉદયથી નરકગતિ હત્પન્ન શાય છે. આરે કપાયાની ઉત્પત્તિ પણ કપાયવેદનીયના ઉદયથી થાય છે આ કચનતું તાત્પર્ય એ છે કે-માહનીય કર્મના બે પ્રકાર છે-સારિત્ર-માહનીય અને દર્શનમાહનીય દર્શનમાહનીયના નીચે પ્રમાણે ત્રણ ભેદ પડે

# 29.2

अनुयोगद्वारस्त्रे

दुर्द्रान मोहनीय के, सम्यत्तव, मिथ्यात्त्व और तदुभय-सम्यत्तव मिथ्या त्व ये तीन भेद हैं। चारित्र मोहनीय के कषाय वेदनीय और नो कषाय बेटनीय ये दो भेद हैं। इनमें जो कवाय वेदनीय है, उसके उदय होने पर कोध मान, मोधा और लोभ ये चारों कषायें उत्पन्न होते है। झौर नोकषाय चारित्र मोहनीय के उदय होने पर तीन वेद निष्पन्न होते हैं। मिथ्यास्व मोहनीय के उदय से मिथ्या दर्शन होता है। किसी सनावरण कर्म के उदय से अज्ञान भी होता है। छेइयाएँ योग परि-माम रूप हैं। इसलिये ये योग, जनक दारीर नामकर्म उदय के फल 🛊 । चारित्रमोहनीय के सर्वधाति स्पर्धकों (कर्मों के अंदा ) के उदय से असंयत भाव होता है। किसी भी कर्म के उदय से असिद्ध भाव होता है इस प्रकार जो भी जीव में कर्मोदय से पर्याय निष्पन्न होती 🖠 वह सब औदयिक भाव है ऐसा जानना चाहिए। अजीव में उद्य . से निष्पन्न जो भाव है वह अजीवोद्**य निष्पन्न औदयिक भाव है** । यह अजीवोदय निष्पन्न औदयिक भाव अनेक प्रकार का कहा गया है। जैसे औदारिक आदि दारीर अथवा औदारिक दारीर आदि के व्यापार से निष्पादित द्रव्य । ये शरीरादि अजीवोद्य निष्पत्र औद-

છે-સમ્યકત્વ, મિચ્યાત્વ અને તદુભય (સમ્યકત્વ મિચ્યાત્વ) ચારિત્ર માંહની-યના નીચે પ્રમાણે બે લેદ પડે છે-(૧) ક્યાયવેદનીય અને (૨) નાક્યાયવે-દનીય જ્યારે ક્યાયવેદનીયના ઉદય થાય છે ત્યારે ક્રોધ, માન, માયા અને લેાભ રૂપ ચારે ક્યાયો ઉત્પન્ન થાય છે અને નાક્યાયચારિત્ર માંહનીયના ઉદય થાય ત્યારે ત્રણ વેદ (સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસક રૂપ ત્રણ વેદ) નિષ્પન્ન થાય છે મિચ્યાત્વ માહનીયના ઉદયથી મિચ્યાદર્શન ઉત્પન્ન થાય છે: જ્ઞાનાવરછીય કર્મના ઉદયથી અજ્ઞાનબાવ ઉત્પન્ન થાય છે લેશ્યાએા ધાંગપરિણામ રૂપ ગણાય છે તેથી યાંગજનક શરીર-નામકર્મના ઉદયના ક્લ-રૂપ તેમને ગણી શકાય છે. ચારિત્રમાહનીયના સર્વધાતિ સ્પદ્ધંકોના (કર્માના અસિદ્ધભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. આ રીતે કર્માદયને કારણે જીવમાં જે પર્યાયે જિત્યન્ય થાય છે તે અધી પર્યાયેશને ઔદ્યિક ભાવ રૂપ સમજવી બેઇએ.

અજીવમાં કર્માદયને લીધે જે ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે તે ભાવને અજી-વાદય નિષ્પન્ન ઔદયિક ભાવ કહે છે. આ અજીવાદય નિષ્પન્ન ઔદયિકભાવ અનેક પ્રકારના બતાવ્યા છે જેમ કે ઔદારિક આદિ શરીરા અથવા ઔદા-રિક આદિ શરીરાના વ્યાપારથી નિષ્પાદિત દ્રવ્ય આ શરીરાદિને અજીવાદય

अंतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५३ औपशमिकभावनिरूपणम्

मूलम्-से किं तं उवसमिए ? उवसमिए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-- उवसमे य उवसमनिप्फण्णे य। से किं तं उवसमे ? उव-समे-- मोहणिजस्त कम्मस्स उवसमेणां। से तं उवसमे। से किं तं उवसमनिप्फण्णे ? उवसमनिप्फण्णे अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-- उवसंतकोहे जाव उवसंतलोहे उवसंतपेजे उवसंतदोसे उवसंतदंसणमोहणिजे उवसंतमोहणिज उवसमिया सम्मत्तल्डी उवसमिया चरित्तल्द्वी उवसंतकसाय छउमत्थवीयरागे। से तं उवसमनिप्फण्णे। से तं उवसमिए ॥सू० १५३॥

छाया-अथ कोऽसौ औपशमिकः ? औपशमिको द्विचिधः मइप्तः, तद्यथा-उप-श्रमश्च उपशमनिष्पन्नश्च । अथ कोऽसावुपशमः-मोहनीयस्य कर्मण उपशमः खळु । सोऽसावुपशमः । अथ कोऽसावुपशमनिष्पन्नः ? उपशमनिष्पन्नः अनेकविधः मइप्तः, तद्यथा-उपशान्त-कोधो यावदुपशान्तलोभ, उपशान्तमेम उपशान्तद्वेष उपशान्त-दर्शनमोहनीय उपशान्तमोहनीयः औपशमिकी सम्यत्तत्रलव्धिः औपशमिकी चारित्र-छच्धिः उपशान्तकषायछन्नस्थवीतरागः । स एष उपशमनिष्पन्नः । स एष औपशमिकः ॥सू० १५३॥

टीका—' से किं तं ' इत्यादि ।

यिक भाव इसलिये कहे गये हैं कि औदारिक आदि इारीर नाम कर्म का विपाक मुख्यतया इन इारीर पुद्रलों में ही होता है। इसीलिये इन्हें पुद्गल विपाकी प्रकृतियों में परिणमित किया गया है। ॥ सू०१५२॥ अब सून्नकार औपदामिक भाव का कथन करते हैं— "से किं तं उवसमिए" इत्यादि।

નિ•પન્ન ઔદયિક ભાવ રૂપે પ્રકટ કરવાતું કારણ એ છે કે ઔદારિક આદિ શરીર નામકર્મના વિપાક સુખ્યત્વે આ શરીરપુદ્રદ્વામાં જ થાય છે. તેથી તેમને પુદ્રલવિપાકી પ્રકૃતિઓામાં પરિણમિત કરાયેલ છે<sup>.</sup> ાસૂ૦૧પરા હવે સૂત્રકાર ઔપશમિક ભાવતું પ્રતિપાદન કરે છે—-" से किंत ज्वस्नमिए " ઈત્યાદિ— દરપ્ર

अनुयोगद्वारस्त्रे

शिष्यः ष्टच्छति-अथ कोऽसौ औषशमिकः ? इति । उत्तरयति--औषशमिकः-उपशमोपशमनिष्पन्नमेदेन द्विविधः मज्ञप्तः । तत्र-मोहनीयस्य कर्मण उपशम एव उपशम इत्युच्पते । 'णं' इति वादगालङ्कारे । अपं मथमो भेदोऽष्टाविशतिविधस्य मोहनीयस्यैव कर्मण उपशमश्रेण्यां द्रष्टव्यः, 'मोहस्सेवोवसमो' (मोहस्यैवोपशमः) इति वचनात् । अथ द्वितोयं भेदमाह-अथ कोऽसौ उपश्वमनिष्पन्नः ? इति मन्नः । उत्तरयति-उपशमनिष्यन्न उपशान्तकोवाद्युपश्वान्तकषायछ्व्रस्थवीतरामान्तो

े हे भदन्त! (से किं तं उवसमिए ?) वह औपशमिकभाव क्या है ? (उबसमिए दुविहे पण्णत्ते).

डत्तर-जौपरामिक भाव दो प्रकार का कहा गया है। (तंजहा) उसके वे दो प्रकार ये हैं-(उवसमे य उवसमनिष्कण्णे य) एक उपदाम और दूसरा उपराम निष्पन्न है। (से किं तं उवसमे?) हे भदन्त ! वह उपराम क्या है ?

उत्तर-(उवसमे मोइणिज्जस्स कम्परस उवसमेणं) अट्टाईस प्रकार के समस्त मोहनीय कर्मका जो उपशम है वही उपशम है।

यह उपरान ८ वें ९ वें १० वें ११ वें गुणस्थान रूप उपरामश्रेणी में होता है। (से तं उवसमे) इस प्रकार यह उपराम है। (से कि तं उवसमनिष्फण्णे ?) हे भदन्त ! यह उपराम निष्पन्न क्या है ?

उत्तर-( उपसमनिष्फण्णे अणेगविहे पण्णत्ते ) उवज्ञाम निष्पन्न

શબ્કાર્થ-(સે किंतं उत्रसमिए ?) હે ભગવન્ ! તે ઔપશાંમકભાવતું સ્વરૂપ કેવું કહ્યું ?

ઉત્તર-(उबसमिए दुबिहे पण्णते) औषशभिः साथ के प्रधारने। इस्रो छे (तंजहा) ते प्रधारे। आ प्रसाखे छे-(उबसमे य उबसमनिष्फण्णे य) (१) ઉપશભ अने (१) ઉપશમનિष्पन्न.

अश्र-(से किंतं उवसमे ?) & लगवन्! ते ઉपराभनूं स्व३५ डेट्र छे?

ઉત્તર- (उबसमे मोइणिक्जरस कम्मस्य उबसमेगं) २८ પ્રકારના સમસ્ત માહનીય કર્મના ઉપશખને જ અહીં ઉપશખ ભાવ કહેવામાં આવ્યા છે. આઠ, નવ, દસ અને અગિયારમાં ગુણસ્થાન રૂપ ઉપશમ શ્રેણીમાં આ ઉપ-શમ ભાવના સદ્ભાવ રહે છે (से त' उबसमे) આ પ્રકારનું ઉપશખનું સ્વરૂપ હાય છે.

પ્રશ્ન-(से किंत ' उनसमानिष्कण्णे ?) હે ભગવન ! ઔપશમિક ભાવના આજ લેદ રૂપ ઉપશમ નિષ્યન્નનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉत्तर-(उवसमनिष्फण्णे अणेगविद्दे पण्णत्ते) ઉપશામ निष्यन्न औपशभिष्ठ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र १५३ औपशमिकभावनिरूपणम्

દ્દ૧૫

बोष्यः । अत्रेदं वोध्यम्-मोइनीयस्योपश्चमेन दर्शनमोहनीयं चारित्रमोहनीयं चोप-स्नान्तं भवति, एतद्द्रये उपशान्ते क्रोधादय उपशान्ता भवन्तीति । स एषोऽनन्त रोक्तो द्वितीयो भेदो बोध्यः । मकुतम्रुपसंहरन्नाह-स एष औपश्वमिक इति । इत्यं निर्दिष्टो द्वित्रियोऽप्यौपश्चमिको मात्रः ॥सू० १५३॥

औपशमिक भाव अनेक प्रकार का कहा गया है। (तंत्रहा) जैसे-(उव-संत कोहे) कोध का उपशान्त होना (जाव उवसंतलोहे) यावत लोभ का उपशान्त होना, (उवसंतपेमे) प्रेम-राग-का उपशान्त होना (उवसंत दोसे) बेथ का उपशान्त होना (उवसंत दंसणमोहणिज्जे) दर्शनमोहनीय का उपशांत होना (उवसंतमोहणिज्जे) मोहनीय कर्म का उपशान्त होना (उपसमिया सम्मत्तलद्वी) औपशमिकी सम्यक्त्व लब्धि, (उवसमिया चरित्तलद्वी) औपशमिकी चारित्रलब्धि (उवसंत कसाय छउमत्थवीयरागे) उपशान्त कषाय, छग्रस्थवीत राग (से तं डपसमनिष्कण्णे) इस प्रकार यह उपशम निब्पन्न औपशमिक भाव हैं। (से तं उवसमिए) इस प्रकार दोनों मकार का औपशमिक निर्दिष्ट हो चुका।

भावार्थ-इस सूत्र द्वारा सूचकारने औपरामिक भाव का स्वरूप दिखलाया है। उसमें उन्होंने यह स्पष्ट किया है कि उपराम से होनेवाला औपरामिक भाव दो प्रकार का होता है। एक प्रकार का औपरामिक

भाव અનેક પ્રકારના કદ્યા છે. (त'जहा) જેમ ઠે-(उवसंते कोई जाव स्वसंते होई) કોધ ઉપશાન્ત થવા, માન ઉપશાન્ત થવું, માયા ઉપશાન્ત થવી, લાેબ ઉપશાન્ત થવા, (उवसंत पेमे) પ્રેમ (રાગ) ઉપશાન્ત થવા, (उवसंतव्य से) દ્વેધ ઉપશાન્ત થવા, (उवसंत दंसण मोहणिज्जे) દર્શન માહનીયતું ઉપશાન્ત થવું, (स्वसंतमोहणिज्जे) માહનીય કર્મનું ઉપશાન્ત થવું, (उपसमिया सम्मत्तलद्वी) ઓપશમિકી સમ્પક્ત લ્લાબ્ધ, (उवसमिया चरित्तलद्वी) ઓપશમિકી ચારિત્ર બાધ (स्वसंत कसाय छउमस्थवीयरागे) ઉપશાન્ત કષાય, છલ સ્થતીતરાગ, (से तं उपसम निष्कण्णे) ઇત્યાદિ રૂપ આ ઉપશાન્ત કપાય, છલ સ્થતીતરાગ, (से तं उवसमिप) આ પ્રકારનું અન્ને પ્રકારના ઔપશમિક ભાવના છે. (से तं उवसमिप) આ પ્રકારનું અન્ને પ્રકારના ઔપશમિક ભાવના સ્વરૂપતું નિરૂપણ કર્યું છે. સૂત્રકારે ઉપશમ જનિત ઔપશમિક ભાવના છે પ્રકારો અતાવ્યા છે.

એક પ્રકારના ઔપશમિક લાવ એવા હાય છે કે જે માત્ર માહનીયકમના



अनुयोगद्वारस्त्रे

भाष वह है जो केवल मोहनीय कर्म के ही उपदाम स्वरूप होता है। नारपर्य इस कथन का यह है कि कमों की दस अवस्थाओं में एक डपद्यान्त अवस्थाभी है। जिन कर्म परमाणुओं की उदीरणा संभव नहीं अर्थात जो उदीरणा के अयोग्य होते हैं वे उपशान्त कहलाते हैं। यह अबस्था आठों कमों में सम्भवित है। प्रकृत में इस उपशान्त अवस्था से प्रयोजन नहीं है। किन्तु अधः करण आदि परिणामों से जो मोहनीय कर्म का उपराम होता है प्रकृत में उसी से प्रयोजन है। इसीलिये "मोहनीयस्यैवोपरामः " ऐसा पाठ यहां जानना चाहिये क्यों कि अन्यत्र ऐसा ही पाठ है। मोहनीय कर्म दर्शनमोहनीय के ३ मेवों और चरित्र मोहनीय ने २५ भेदों को छेकर २८ प्रकार का है, इस सम्पूर्ण मोड्नीय कर्म का उपदाम, उपदाम श्रेणी में होता है, इसलिये मोहनीय कर्म का उपराम रूप औपरामिक भाव उपश्रेणी में होना कहा गया 🕏 । द्सरा-डपदान निष्पत्र औपशामिक भाव अनेक प्रकार का कडा गया है सो उसका तारपर्य यह है कि मोहनीय के उपशम से द्रौन मोहनीय और चारित्र मोहनीय ये दोनों उपद्यान्त हो जाते हैं। इनके खपद्यान्त होने पर कोधादिक भी उपद्यान्त हो जाते हैं इस प्रकार यह औषशमिक भाव का विवेचन है। ॥सू०१५३॥

ઉપશમ રૂપ હોય છે. આ કચનનું તાત્પર્ય એ છે કે-કમેની દસ અવસ્થા-ઓમાંની એક ઉપશમ અવસ્થા પણ છે. જે કર્મપરમાશુઓની ઉત્તરણા શક્ય હાતી નથી, એટલે કે જે કર્મપરમાશુઓ ઉત્તરણાને માટે અયાગ્ય હાય છે, તેમને ઉપશાન્ત કહે છે આ અવસ્થાના આઠે પ્રકારનાં કમોમાં સંભવ દાય છે. પ્રકૃતમાં (અહીં) આ ઉપશાન્ત અવસ્થાનું પ્રયોજન નથી, પરન્તુ અધઃ-કરણુ આદિ પરિણામાથી જે માહેનીય કર્મના ઉપશામ થાય છે, તેનું જ અહીં પ્રયાજન છે. તેથી જ ''મોદ્નીયશ્યૈવોપરામ: '' આ પ્રકારના પાઠ અહીં સમજવા એઇએ કારણ કે અન્યત્ર એવા જ પાઠ આવે છે.

દર્શન માહનીયકર્મના ત્રણ ભેદાે અને ચારિત્રમાહનીયના પચીશ ભેદા મળીને માહનીયકર્મના કુલ ૨૮ પ્રકાર છે આ સ'પૂર્ણ માહનીયકર્મના ઉપશમ, ઉપશમ શ્રેણીમાં થાય છે તેથી માહનીય કર્મના ઉપશમ રૂપ ઔપશનિક ભાવ ઉપશમ શ્રેણીમાં દાવાનું કહેવામાં આવ્યું છે. બીજા પ્રકારના જે ઉપશમનિષ્પન્ન ઔપશમિક ભાવ છે, તે અનેક પ્રકારના કહ્યો છે. આ કથનનું તાત્પર્ય નીચે પ્રમાણે છે-માહનીયના ઉપશમથી દર્શનમાહનીય અને ચારિત્રમાહનીય, એ બન્ને ઉપશાન્ત થઇ જાય છે તેઓ ઉપશાન્ત થઈ જવાથી ફોધાદિક પણ ઉપશાન્ત થઈ જાય છે આ પ્રકારનું ઔપશનિક ભાવના સ્વરૂપનું વિવેચન મહીં કરવામાં આવ્યું છે. ાાસૂગ્ય લગા

દરહ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ क्षायिकभाधनामनिरूपणम्

अध क्षायिकं नाम निरूपयति-

ग्ल्म-से किं तं खइए? खइए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-खइए य खयनिष्फण्णे य। से किंतं खइए ? खइए-अटुण्हं कम्मपयडीणं खए णं से तं खइए। से किं तं खयनिष्फण्णे ? खयनिष्फणणे अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा-उप्पण्णणाणदंसणधरे अरहा जिणे केवली, खीण आभिणिश्वोहियणाणावरणे, खीण स्रयणाणावरणे, खीण ओहिणाणावरणे, खीणमणपज्जवणाणाव-रणे, खीणकेवलणाणावरणे, अणावरणे, निरावरणे, खीणावरणे, णाणावरणिज्जकम्मविप्पमुके, केवलदंसी, सब्वदंसी, खीणनिदे, खीणनिद्दानिद्दे, खीणपयले, खीणपयलापयले, खीण थीणगिद्धी, खीणचक्खुदंसणावरणे, खीणअचक्खुदंसणावरणे खीण-ओहिदंसणांवरणे, अणावरणे, निरावरणे, खीणावरणे. द्रिसणावरणिज्जवम्मविप्पमुक्के, खीणसायावेयणिजे स्वीण-अस।यावेयणिजे. अवेयणे. निद्वेयणे खीणवेयणे. सुभासुभवेयणिज्ञकम्मविष्पमुक्के, खीणकोहे, जाव खीण-लोहे, खीणपेजे, खीणदोसे, खीणदंसणमोहाणिजे, खीण-बरित्तमोहणिजे, अमोहे, निम्मोहे, खीणमोहे, मोहणिजकम्म-विष्पमुक्के, खीणणेरइयाउए, खीणतिरिक्खजोणिआउए, खीणमणुस्ताउप, खीणदेवाउप, अणाउप, निराउप, खीणा-उप, आउकम्मविष्पमुक्षके, गइजाइसरीरंगोवंगबंधणसंघायण-संघयणसंठाण अणेगबोंदि विंदसंघायविष्पमुवके, खीणसुभणामे. खीण असुभणामे, अणामे निण्णामे, खीणनामे, सुभासुभ-80 66

अनुयोगद्वारसूत्रे

णामकम्मविष्पमुक्के, खीणउच्चागोए, खीणणीयागोए, अगोए, निग्गोप, खीणगोए, उच्चणीयगोत्तकम्मविष्पमुक्के, खीणदाणं तराए, खीणलाभंतराए, खीणभोगंतराए, खीणउवभोगंतराए, दीणवीरियंतराए, अणंतराए, णिरंतराए, खीणंतराए, अंतराय-कम्मविष्पमुक्के, सिद्धे, बुद्धे, मुत्ते, परिणिव्वुए, अंतगडे, सव्व-दुक्खप्पहीणे। से तं खयानिष्फण्णे। से तं खइए ॥सू०१५४॥

ुछाया----जय कोऽसौ क्षायिकः ? क्षायिको द्विविधः मज्ञप्तः, तद्यथा-क्षायि-केंध क्षयनिष्पन्नश्च । अथ कोऽसौ शायिकः ? शायिकः--अष्टानां कर्मपकृतीनां सुवः खेळा सोऽसौ क्षायिकः । अय कोऽसौ सयनिष्यन्नः ? सयनिष्यन्नोऽनेक-विधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-उत्पन्नज्ञानदर्शनधरः अरहा जिनः केवली सीणाभिनिबो-चिकंक्रानावरणः क्षीणश्रुतक्रानावरणः क्षीणावधिद्वानावरणः क्षीणमनःपर्यवज्ञाना• वरणः श्रीणकेवल्लज्ञानावरणः अनावरणः निरावरणः क्षीणावरणो ज्ञानावरणीयकर्म-विम्रहकः केवलदर्भी सर्वदर्भी, सोणनिद्रः श्रीणनिद्रानिद्रः सीणप्रचलः सीणप्रचला मचलः क्षीणस्त्यानग्रद्धिः, क्षीणचक्षुदर्शनावरणः क्षीणाचक्षुर्दर्शनावरणः क्षीणावधि-दर्शनावरणः क्षीणकेवलदर्शनावरणः अनावरणः निरावरणः क्षीणावरणः दर्शनावर-णीयकर्मविममुक्तः । शीणसातावेदनीयः शीणासातावेदनीयः अवेदनो निर्वेदनः क्षीणवेदनः छमाश्रुभवेदनीयकर्मविषमुक्तः। क्षीणक्रोधो यावत क्षीणलोभः क्षीणमेमा क्षणिद्वेषः क्षीणदर्शनमोहनीयः क्षीणचारित्रमोइनीयः अमोहो निर्मोहः क्षीणमोहो मौइमीयकर्मविममुक्तः । क्षीण नैरयिकायुष्कः क्षीणतिर्यग्योनिकायुष्कः क्षीणमनुष्या-युष्कः सीणदेवायुष्कः अनायुष्को निरायुष्कः क्षीणायुष्कः आयुकर्मविमयुक्तो, गति जातिश्वरीराङ्गोपाङ्गवन्धनसंघातनसंहननसंस्थानाने कश्वरीरहन्दसंघातविभवग्रुक्तः क्षी-र्णधभनामा क्षीणाञ्चभनामा अनामा निर्नामा क्षीणनामा शुभाश्वभनामकमैविममुक्तः। तीलोचगोत्रः क्षीग्रनीचगोत्रः अगोत्रः निगीत्रः उचनीचगोत्रकर्मविममुक्तः । क्षीणदा-नान्तरायः क्षीगलामान्तरायः क्षीणभोगान्तरायः क्षीणवीर्यान्तरायः अनन्तरायो निरन्तरायः क्षीणान्तरायः अन्तरायकर्मविषमुक्तः । सिद्धो बुद्धो मुक्तः परिनिर्ह तः बन्तकृतः सर्वदुःखमहीणः । सोऽसौ क्षयनिष्पन्नः । सोऽसौ क्षायिकः॥सू०१५४॥

## भनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ झायिकभावनिरूपणम्

टीका-' से किं तं' इत्यादि-

अय कोऽसौ क्षायिकः ? इति शिष्य पश्चः । उत्तरयति - क्षायिकः क्षय एव, क्षत्रेण निष्पन्नो वा क्षायिकः । स द्विविधः प्रइप्तः । द्वैविध्यमेवाह – तद्यया- क्षायिष्य क्षयनिष्पन्नश्च । तत्र - क्षायिकः खळु अष्टानां कर्मप्रकृतीनां = ज्ञानावरणीयाद्यष्टनिक कर्मप्रकृतीनां क्षयः । क्षयनिष्पन्नस्तु अनेकविधः प्रइप्तः । अनेकविधत्वमाद्य-

अब सूत्रकार क्षायिक भाव का निरूपण करते हैं---

"से किं तं खहए " इत्यादि-

शब्दार्थ-(से कि तं खहए १) हे भदन्त ! वह क्षायिक क्या है १ य

उत्तर-(खहए दुधिहे पण्णते) क्षायिक दो प्रकार का कहा गया है।-(तं जहा) (जैसे-खहए य खयनिष्फणो य) एक क्षय रूप क्षायिक और दूसरा क्षय निष्पत्र। (से कि तं खहए) हे भदन्त ! वह क्षायिक क्या है? (अट्टण्हं कम्मपयडीणं खएणं) आठ कर्म प्रकृतियों का जो क्षय है कही क्षायिक है। (से तं खहए) इस प्रकार वह यह क्षायिक है (से कि तं खयकि फाण्णे) हे भदन्त ! वह क्षयनिष्पन्न क्षायिक क्या है? (खयनिष्फणे अणेगविहे पण्णत्ते).

उत्तर-क्षय निष्पन क्षायिक भाव अनेक प्रकार का है। (तंजहा) जैसे-(उप्पण्णणण्यदंसणधरे अरहा जिणे केवली) उत्पन्न ज्ञान दर्शन को

હવે સૂત્રકાર ક્ષાયિક ભાવનું નિરૂપણ કરે છે--

" से कि तं' खदर '' धरियाहि----

શખ્દાર્થ-(સે किं त' સ્વइए ?) છે ભગવન્ ! પૂર્વપ્રકાન્ત ક્ષાચિક ભાવતું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ઉત્તર-(खइए दुविद्दे पण्णते) ક્ષાયિક ભાવ બે પ્રકારના કહ્યો છે. (तंजादा) તે બે પ્રકારા નીચે પ્રમાશે છે-(खइए य खयनिष्कण्णेय) (૧) ક્ષય રૂપ ક્ષાયિક અને (૨) ક્ષયનિષ્પત્ન.

પ્રશ્ન–(से किं तं खइए ?) હે ભગવન્ ! તે ક્ષાચિક ભાવનું સ્વરૂપ કેવું છે? ઉત્તર–(अट्टण्डं कम्मपयडीणं खरणं) આઠ કર્મ પ્રકૃતિએાના ક્ષયનું નામ જ ક્ષાચિક છે. (से तं खइर) ક્ષાચિકનું આ પ્રકારનું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન- (से किंत खयनिप्फण्णे ?) હે ભગવન ! ક્ષાચિક ભાવના **ખીજા લેક** રૂપ ક્ષચનિષ્પન્ન ક્ષાચિક ભાવનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(खयनिष्फण्णे अणेगविहे पण्णसे) સયનિષ્પન્ન સાયિકસાવ અનેક પ્રકા-રને કહ્યો છે. (तंजहा) જેમ કે...(उलण्णणाणद्सणभरे खरहा जिणे देवस्वी) ઉત્પન્ન ज्ञानहर्शनधारी અહેંત જિન કેવલી ક્ષયનિષ્પન્ન સાચિક સાવે ३૫ છે. लेखे

## अनुयोगद्वारस्त्

. Soo

तद्यया--उत्पन्नज्ञानदर्शनधरः-उत्पन्नयोः--अपनीतमळादर्शमण्डलप्रभावत संबद्ध बद्दावरणापगमादभिव्यक्तयोः ज्ञानदर्शनयोर्धरः=धारकः, अरहाः-नास्ति रहः= रदस्यं पस्यासौ अरहाः-अविद्यमानरहस्यः, नास्य किंचिद्यि गोप्यमस्तीति भावः जिनः-आवरणञ्चनुजेतृत्वात् , केवली-केवलं=संपूर्णं ज्ञानमस्यास्तीति केवली-क्षीणाभिनिबोधिकज्ञानाव (णः-क्षीणमामिनिवोधिकज्ञानावरणं केवळबानवान . धारण करनेवाले अईंत जिन केवली-जिस प्रकार-मल के अपगम से आदर्चा मण्डल की प्रभा में पदार्थ प्रतिबिम्बित होने लगते हैं, उसी मकार-मूलरूप ज्ञानावरण और दर्शनावरण कर्मों के विनाश से उत्पन निर्मेल अनन्त ज्ञान और अनन्त दर्शन में त्रिकालवर्ति समस्त ज्ञेग झलकने लगते हैं ऐसे ज्ञान और दर्शन को जो धारण करते हैं तथा जो **अरहा-जिनके लिये-कोई** भी जगत का पदार्थ गोप्य नहीं हैं। आवरण इप दाख्न के विजेता होने से जो जिन हैं, तथा जिनका ज्ञान संपूर्ण है, इसलिये जो केवली हैं, यहां केवल शब्द का अर्थ सम्पूर्ण ज्ञान है। इस सम्पूर्ण झान रूप केवल ज्ञान से जो युक्त हैं ऐसे बे उत्पन्न ज्ञानद्दीन को घारण करनेवाछे अरहा जिन केवली क्षयनिष्पन क्षायिक भावरूप हैं। अब खुत्रकार प्रत्येक कर्म के नष्ट होने से जो २ नाम होते हैं उनका यहां से कथन करते हें−यह कथन सिद्धपरमेंछी की अपेक्षा से जानना चाहिये−

क्यों कि वे ही प्रत्येक कर्म के क्षय से क्षायिकभाव रूप निष्पन्न होते हैं।-

**રીતે અરીસા ઉપરનેા મેલ દ્રર કરી નાખવામાં આવે તો અરીસામાં પદાર્થનું** ૨૫૬ પ્રતિબિંબ દેખાય છે, એજ પ્રમાશે જ્ઞાનાવરણુ અને દર્શનાવરણુ રૂપ કર્મ મળ દ્રર થઇ જવાને લીધે ઉત્પન્ન થયેલા નિર્મળ, અનંત જ્ઞાન અને અનંત દર્શનમાં ત્રિકાળવર્તી સમસ્ત જ્ઞેય પદાર્થો સ્પષ્ટ રૂપે દેખવા માંડે છે. એવા જ્ઞાન અને દર્શનના ધારક અર્હત જિન કેવલી ક્ષયનિવ્પન્ન ક્ષાયિક ભાવ રૂપ છે. 'અરહા '-જેમને માટે જગતના કાેઇ પણ પદાર્થ ગે, પ્ય (અદબ્ય) નથી અથવા જેમણે કામ, કોધાદિ શત્રુઓના નાશ કરી નાખ્યે છે એવાં તીર્થ કર ભગવાનાને અરહા અથવા અર્હત કહે છે. કર્મારિ રૂપ રાત્રુઓ પર વિજય મેળવનારા હાેવાથી તેમને જિન કહ્યા છેન્ તેમનું જ્ઞાન સાંપૂર્ણ દાવાથી તેમને કેવલી કહ્યા છે કેવલજ્ઞાન એટલે સાંપૂર્ણજ્ઞાન.

હવે સૂત્રકાર પ્રત્યેક કર્મના નાશ થવાથી જે જે નામ થાય છે, તેમનુ નિરૂપણ કરે છે આ કથન સિદ્ધ પરમાત્માની અપેક્ષાએ કરવામાં આવ્યું છે એમ સમજવું, કારણ કે તેમના પ્રત્યેક કર્મના ક્ષય થવાને કારણે તેઓ જ સાયિક ભાવ રૂપે નિષ્પન્ન થાય છે. मनुषोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ शायिकभावनिरूपणम्

Joe

यस्य स तथा, एवं-क्षीणश्रुतात्रधिमनःपर्यत्रकेवलज्ञान।वरणरूपाणि चत्वारि पदानि बोध्यानि । तथा-अनावरणः-अविधमानमावरणं यस्य त तथा, विमलप्रकाञ्चवस्वात् निर्मलाकाञ्चस्थितचन्द्रवत् । निरावरणः-निर्गतम् आवरणं यस्य स तथा समस्तावरण-

ज्ञानावरण कर्म पांच प्रकार का है---

१ मति ज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण, अवधिज्ञानावरण, मनःपर्यय-ज्ञानावरण और केवळज्ञानावरण जीव जब अहेंत जिन केवली बनता है, तब उसका सम्पूर्ण ज्ञानावरणकर्म नष्ट हो जाता है-हसलिये (स्त्रीण आभिणिषोहियणाणावरणे) क्षीण हो गया है आभिनिबोधिक क्वानावरण जिसका (स्त्रीणस्रयणाणावरणे) क्षीण हो गया है श्रुतज्ञाना-वरण कर्म जिसका (स्त्रीण मणपज्जवणाणावरणे) क्षीण हो गया है ज्ञानावरण कर्म जिसका (स्त्रीण मणपज्जवणाणावरणे) क्षीण हो गया है ज्ञानावरण कर्म जिसका (स्त्रीण मणपज्जवणाणावरणे) क्षीण हो गया है ज्ञानावरण कर्म जिसका (स्त्रीण मणपज्जवणाणावरणे) क्षीण हो गया है ज्ञानावरण कर्म जिसका (स्त्रीण मणपज्जवणाणावरणे) क्षीण हो गया है ज्ञानावरण कर्म जिसका, (स्त्रीणकेवल्ल्याणावरणे) क्षीण हो गया है केवल्ज्ञानावरण जिसका, ऐसा होने के कारण क्षीणाभिनिषोधिक ज्ञानावरण, क्षीण श्रेतज्ञानावरण, क्षीणावधिज्ञानावरण, क्षीण मनःपर्यव-हानावरण, क्षीण केवल्ज्ज्ञानावरण ये भिन्न २ नाम समस्त ज्ञानाधर-णीय कर्म के क्षय हो जाने की अपेक्षा से निष्यन्त हो जाते हैं। इसी प्रकार से (अणावरणे निरावरणे, स्त्रीणावरणे, णाणावरणिज्जकम्मविष्य-मुके) जब समस्त आवरण कर्म नण्ड हो जाता है तब वह आत्मा

જ્ઞાનાવરણુ કર્મ પાંચ પ્રકારનાં છે-

(૧) મતિજ્ઞાનાવરણ, (૨) શ્રુતજ્ઞાનાવરણ, (૩) અવધિજ્ઞાનાવરથુ, (૪) મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરણ અને (૫) કેવળજ્ઞાનાવરણુ.

જીવ જ્યારે અહેંત જિન કેવલી અને છે, ત્યારે તેના સમસ્ત જ્ઞાનાવ-રઘુ કર્મોના નાશ થઇ જાય છે, તેથી તે (खीળ आभिणि बोहिय जाणा वरणे) સીઘુ આભિનિએા ધિક જ્ઞાના વરણવાળો, (खीण सुयणाणा वरणे) સીઘુ છુ તજ્ઞાના વરછુ કર્મ વાળો, (खीण ओहियण जावरणे) સીઘુ અવધિ જ્ઞાના વરણુ કર્મ વાળો, (खीण मળ पच्च ज्ञ बणाणा वरणे) સીઘુ મના પર્ય વજ્ઞાના વરણુ કર્મ વાળો અને (खीण के बळ-णाणा वरणे) સીઘુ કેવલ જ્ઞાના વરઘુ કર્મ વાળા થઈ જાય છે તે કારણુ સમસ્ત જ્ઞાના વરણીય કર્મોના સય થઈ જવાને કારણુ તેના આ પાંચ નામા નિષ્પન્ન શાય છે. (૧) સીઘુા ભિનિએા ધિક જ્ઞાના વરઘુ. (૨) સીઘુ છુ તજ્ઞાના વરઘુ, (૩) સૌઘુા વધિજ્ઞાના વરઘુ, (૪) સીઘુ મના પર્ય વજ્ઞાના વરઘુ અને (૫) સીઘુ કેવલ જ્ઞા-ના વરઘુ એજ પ્રમાણુ (अणा वरणે, निरा वरणे, खीणा बरणे, णाण वरणि ज्ञ कम्स-बिल्यू क्र બ્યારે સમસ્ત આ વરઘુ કર્મના નાશ થઇ જાય છે ત્યારે તે આ ત્મા **ب**هم م

### मनुयोगद्वारस्त्रे

रहितस्थात् । विगतमलस्वर्णवत् , क्षीणावरणः-क्षीणो निःसत्ताकीभूतः आवरणो पस्य स तथा, अपुनर्भावावरणरहितत्थात् । अपोकृतमलावरणजात्यमणिवत् । उफ संडरन्नाइ-क्वानावरणीयकर्मविश्रमुक्तः--क्वानावरणीयेन कर्मणा विविधैः=अनेकप्रकारैः पर्क्षेण मुक्तः । एषां पदानां नयमतभेदेन भेदो बोध्यः । इत्यं क्वानावरणीयक्षया-पेक्वाणि नामान्युक्तानि ।

मिर्मल आकाश में स्थितपूर्ण चन्द्र के जैसा निर्मल प्रकाशवाला हो जाता है इसलिये अविद्यमान आवरणवाला होने से उसका "अनावरण " ऐसा नाम हो जाता है। अतः अनावरण यह उसकी नाम रूप अवस्था आवरण के क्षय से निष्पन्न होने के कारणक्षायिक भाव रूप है। आगे किसी भी प्रकार के आवरण कर्म का संबन्ध फिर उस आत्मा से होत्य महीं है इसलिये वह निरावरण अवस्था विधिष्ट बन जाता है। तब खसका नाम " निरावरण " ऐसा हो जाता है। इसी प्रकार वह निःसला की मूत आवरणवाला होने के कारण क्षीण मलावरणवाले जात्यमचि के जैसा "क्षीणावरण " इस नामवाला बनजाता है। इस प्रकार विधिघ प्रकार से ज्ञानाचरणीय कर्म द्वारा विषमुक्त बने हुए उस आत्मा के ये पूर्वोक्त समस्त नाम ज्ञानावरणीय कर्म के क्षय की अपेक्षा से कहे गये है। यद्यपि शब्दनयकी अपेक्षा से इनमें कोई भी मेद नहीं है इसक्रिके

નિર્મળ આકાશમાં રહેલા પૂર્ણચન્દ્રના સમાન વિમલ પ્રકાશવાળા બની જાય છે. આ રીતે અવિદ્યમાન આવરણવાળા હાવાને લીધે તેનું '' અનાવરણુ '' નામ નિષ્પન્ન થાય છે આ ' અનાવરણુ ' નામ રૂપ તેની અવરથા આવરણુના ક્ષયથી હત્પન્ન થયેલી હાવાને કારણે ક્ષાયિક ભાવરૂપ ગણાય છે.

લવિષ્યમાં કે,ઇ પણુ પ્રકારનું આવરણુ કર્મ તે આત્માને લાગવાનું નથી, તેથી તે આત્મા નિરાવણુ અવસ્યા સંપન્ન ખની જાય છે. તેથી તેનું ' નિરાવરણુ' નામ નિષ્પન્ન થઇ જાય છે એજ પ્રમાણુ તે આત્મા નિઃસત્તા-ભૂત આવરણુવાળા (આવરણુના અસ્તિત્વ વિનાને) ખની જવાને કારણુ ક્ષીણુ મલાવરજીુવાળા ઉત્દુષ્ટ મણિની જેમ '' ક્ષીણુાવરણુ " આ નામવાળા ખની જાય છે આ પ્રકારે વિવિધ પ્રકારે જ્ઞાનાવરણીય કર્મમાંથી વિપ્રમુક્ત થયેલા તે આત્માને પૂર્વોક્ત સમસ્ત નામા જ્ઞાનાવરણીય કર્મમાંથી વિપ્રમુક્ત થયેલા તે આત્માને પૂર્વોક્ત સમસ્ત નામા જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયની અપેક્ષાએ કહે-વામાં આવ્યાં છે જો કે શબ્દનયની અપેક્ષાએ તે નામા વચ્ચે કાઇ પણુ ક્ષેદ ન ક્રેલાને કારણે આ શબ્દે.ને પર્યાયવાથી શબ્દા જ ગણી શકાય છે, પુરન્દ

### जिन्नुवोगचम्द्रिका टीका सूत्र १५४ क्षायिकभावनिरूपणम्

500

अथ दर्शनावरणीयक्षयापेक्षाणि नामान्याइ-केवखदर्शी-केवछेन=क्षीणावरणेन दर्शनेन पश्यतीतिकेवलदर्शी-सर्वं पश्यतीति सर्वदर्शी-क्षीणदर्शनावरणत्वात् सकल-पदार्थदर्शी । एवं क्षीणनिद्रादीनि पञ्चनामानि तथा दर्शनावरणचतुष्कक्षयसम्भ-वीन्यपराण्यपि क्षीणचञ्चर्दर्शनावरणादीनि नामानि बोध्यानि । तत्र निद्रापञ्चक छन्नणमेवमवगन्तव्यम्-

ये पर्यायवाची शब्द हैं। फिर भी समभिरूढनय की अपेक्षा से इनके बाच्यार्थ में भिन्नता होने से इनमें मेद है, ऐसा जानना चाहिये।

अव सत्रकार दर्शनावरणीय कर्म के क्षय की अपेक्षा से जायमान मामों को कहते हैं-(केक्टरंसी) आत्मा से जब दर्शनावरणीय कर्म संवैथा निर्मूल हो जाता है, तव वह आत्मा, क्षीणावरणवाले दर्शन से, सामान्यरूप में समस्त झेयों को देखता है, इसलिये केक्टदर्शी वह कहलाने लगता है। (सब्वदंसी) क्षीण दर्शनावरणवाला होने से समस्त पदार्थों का वह दृष्टा बन जाता है। इसलिये वह सर्वदर्शी कहलाता है। (सीणमिद्दे, खीणनिद्दानिद्दे, खीणपयले, खीणपालाप्तावरणे, खीणधीज-गिद्दी, खीणविद्दानिद्द खीणपयले, खीणपालाप्तावरणे, खीणधीज-गिद्दी, खीणविद्दानिद्दानावरणे अणावरणे, निरावरणे, खीण ओहि-दंसणावरणे खीण केवल्टदंसणवरणे अणावरणे, निरावरणे, खीणा वरणे) निद्रादर्शनावरणीय कर्म नष्ट होने से वह क्षीण निद्र हो जाता है; निद्रानिडा दर्शनावरणीयकर्म निर्मूल होने से क्षीणनिद्रानिद्द, प्रचला दर्शनावरणीय कर्म नष्ट होने से क्षीण प्रचल,

સમલિરૂઢ નયની અપેક્ષાએ તેમના વાચ્યાર્થમાં ભિન્નતા હાવાના કારશે તેમની વચ્ચે ભેદ (અંતર-તફાવત) છે, એમ સમજવું જોઇએ.

હવે સ્વકાર દર્શનાવરણીય કમના ક્ષચની અપેક્ષાએ જે નામા નિષ્પન યાય છે તેમનું કચન કરે છે-(केवल्डदंसी) આત્મા પરથી જયારે દર્શન વરણીય કમાં સવંથા નિર્મૂળ થઇ જાય છે ત્યારે તે આત્મા, ક્ષીણાવરણવાળા દર્શન વઠે સામાન્ય રૂપે સમસ્ત રૂપ પદાર્થોને દેખી શકે છે, તેથી તેને ' કેવલદર્શી' કહેવામાં આવે છે. (સગ્વવંસી) ક્ષીણદર્શનાવરણવાળા થઇ જવાને કારણે તે આતમા સમસ્ત પદાર્થોના દ્રષ્ટા અની જાય છે, તેથી તેને ' કેવલદર્શી' ' કહે વામાં આવે છે. (સગ્વવંસી) ક્ષીણદર્શનાવરણવાળા થઇ જવાને કારણે તે આતમા સમસ્ત પદાર્થોના દ્રષ્ટા અની જાય છે, તેથી તેને ' સ્વઉદર્શી' ' કહે વામાં આવે છે. (સ્વીળનિદ્દે, સ્વીળનિદ્દા નિદ્દે, સ્વીળવરજે, સ્વીળવરજી, સ્વીળ વીળમિદ્ધી, સીળ વવસુવંસળાવરળે, સ્વીળ અથવસુવંસળાયરળે, સ્વીળ એદિવંસળવરણે, સીળ વેવજવંસળાવરણે, આળાવરણે નિરાથરણે, સ્વીળાયરો, તે આત્માના નિદ્રા વરણીય કર્મના નાશ થઈ જવાને લીધે તે ' ક્ષીણનિદ્ર ' કહેવાય છે, તેના નિદ્રાનિદ્રા દર્શનાવરણીય કર્મ નિર્મૂળ થઈ જવાથી તે ' ક્ષીણનિદ્રાનિદ્ર ' કહેવાય છે. તેના પગલા દર્શનાવરણીય કર્મ નષ્ટ થઈ જવાથી તેને ' ક્ષીશ્



"सुद्द पडिबोद्दा निद्दा दुद्दपडिवोद्दा य निद्दनिद्दाय । पयला द्दोइ ठियस्स उ, पयलापयला य चंक्रमओ ॥१॥ अइसंकिक्टिडकम्माणु वेयणो द्दोइ योणगिद्धी य । मद्दनिद्दा दिणचितियवावार पसाइणी पायं ॥२॥" छाया— सुखमतिबोधा निद्रा दुःखमतिबोधा च निद्रानिद्रा च । मचला मवति स्थितस्य प्रचलामचला च चङ्कमतः॥१॥ अतिसंस्टिष्टकर्मानुवेदनो भवति स्त्यानष्टद्धिस्तु । मद्दानिद्रा दिनचिन्तितव्यापार मसाधनीमायः ॥२॥इति ।

प्रचला प्रचला दर्शनावरणीय कर्म नष्ट होने से क्षीण प्रचलाप्रचला, सर्यानगृद्धि दर्शनावरणीय कर्म क्षीण होने से क्षीण स्त्यानगृद्धि चक्षुर्दर्शनावरणीय कर्म नष्ट होने से क्षीण अच्छुर्दर्शनावरण, अच्छद्दर्शनावरण कर्मनष्ट होने से क्षीण अच्छुर्दर्शनावरण, अवधिद्द्रा-नावरण कर्म नष्ट होने से क्षीणावधिदर्शनावरण, केवलदर्शनवरण कर्म नष्ट होने से क्षीणावधिदर्शनावरण, केवलदर्शनवरण कर्म नष्ट होने से क्षीण केवलदर्शनावरण कहलाने लगता है। अचौत् दर्शनावरण कर्म के सर्वथा विगम क्षय हो जाने से उस आत्मा के ये पूर्वोक्त नाम निष्पन्न हो जाते हैं। निद्रा पंचक का लक्षण इस प्रकार से है-सुहपडियोहा-इत्यादि-जिस कर्म के उदय से सुख पूर्वक जाग सके ऐसी निद्रा आवे वह निद्रा दर्शनावरण कर्म है। जिसके उदय से निद्रा से जागना अत्यन्त दुष्कर हो वह निद्रानिद्रा दर्शनावरण-

પ્રચલ ' કહેવાય છે. તેના પ્રચલા પ્રચલા દર્શનાવરણીય કમ' નષ્ટ થઇ જવાથી તેને ક્ષીથ્યુપ્રચલાપ્રચલ કહેવાય છે, તેના સ્ત્યાનગૃદિ દર્શનાવરણીય કમ'ના ક્ષય થઇ જવાથી તેને 'ક્ષીણુસ્ત્યાનગૃદ્ધિ ' કહેવાય છે. તે આત્માના ચક્ષુદંર્શના-વરથ્ણીય કર્મના નાશ થઇ જવાથી તેને 'ક્ષીથ્યુ ચક્ષુદંર્શનાવરથુ ' કહેવાય છે. તેના અચક્ષુદંર્શનાવરથુ કર્મના નાશ થઇ જવાથી તેને 'ક્ષીથુ અચક્ષુદંર્શના-વરથુ ' કહેવાય છે. તેના અવધિદર્શનાવરથુ કર્મના ક્ષય થઇ જવાથી તેને 'ક્ષીથ્યુાવધિદર્શનાવરથુ ' કહેવાય છે તેના કેવલ દર્શનાવરથુ કર્મના નાશ થઈ જવાથી તેને 'ક્ષીથુકેવલદર્શનાવરથુ ' કહેવાય છે એટલે કે દર્શનાવરથુ કર્મોના સંપૂર્ણતા નાશ થઈ જવાને કારણે તે આત્માના પૂર્વો કત નામા નિષ્યન્ન થાય છે.

નિદ્રાપચકનાં લક્ષણ નીચે પ્રમાણે સમજવાં---

" સુદ્દપક્રિવેદા " ઇત્યાદિ–જે કર્મના ઉદયથી સુખપૂર્વંક જગી શકાય એવી નિદ્રા આવી જાય છે, તે કર્મને નિદ્રાદર્શનાવરછુ કર્મ કહે છે જે કર્મના ઉદયથી નિદ્રામાંથી જાગવાતું અત્યંત દુષ્કર થઈ જાય છે, તે કર્મને નિદ્રાનિદ્રા अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ क्षायिकभावनिरूपणम्

Ú0Ê

तथा-अनावरणादिशब्दाः पूर्वं ज्ञानावरणामावापेक्षया प्रोक्ताः, अत्रतु दर्श्वनावरणा-भावापेक्षया बोध्याः । उपसंहरन्नाइ-दर्शनावरणीयकर्मविष्ठम्रुक्त इति ।

कर्म है। जिस कर्म के उदय से बैठे २ या खडे २ हा नींद आ जाबे बह प्रचलादर्शा नावरण कर्म है। जिस कर्म के उदय से चलते २ ही निद्रा आ जावे वह प्रचला प्रचला दर्शा नावरण कर्म है। स्थानग्रसि यह महानिडा है। इस निद्रावस्था में, जागृत अवस्था में सोचे हुए काम करने का सामर्थ्य प्रकट हो जाता है। जिस जीव को अति संस्क्रिप कर्मका उदय होता है उसी जीव के यह स्त्यानगृद्धि होती है। इस निद्रा में सहज वल से कई अनेक गुण अधिक वल प्रकट होता है। पहिले जिस प्रकार ज्ञानावरण कर्म के अभाव को लेकर अनावरण निरावरण, क्षीणावरण, इन शब्दों का अर्थ प्रकट किया गया है उसी प्रकार यहां पर दर्शनावरण कर्म के अभाव की अपेक्षा लेकर इन शब्दों का अर्थ लगा लेना चाहिये। (दरिसणावरणिज्जकम्मविष्यमुक्के इस प्रकार ये पूर्वोक्त नाम दर्शनावरणीय कर्म के क्षय की अपेक्षा से सुन्नकार ने कहे हैं।

દર્શનાવરણ કર્મ કહે છે જે કર્મના ઉદયથી બેઠાં બેઠાં કે ઊભાં ભિભાં નિદ્રા આવી જાય છે, તે કર્મને પ્રચલાદર્શનાવરણ કર્મ કહે છે. જે કર્મના ઉદયથી ચાલતાં ચાલતાં નિદ્રા આવી જાય છે, તે કર્મને પ્રચલાપ્રચલા દર્શનાવરણ કર્મ કહે છે ' સ્ત્યાનગૃદ્ધિ ' આ પદ મહાનિદ્રાનું વાચક છે. આ પ્રકારની નિદ્રાવસ્થામાં જાગૃત અવસ્થામાં જે કામા કરવાના વિચાર કરવામાં આવ્યા દ્વાય તે કામ કરવાનું સામચ્ય પ્રકટ થઈ જાય છે. જે જીવમાં આતે સંદિલપ્ટ કર્મના ઉદ્દય હોય છે, એજ જીવમાં આ સ્ત્યાનગૃદ્ધિ દર્શનાવરણુનાં સદ્ભાવ રહે છે સ્વાભાવિક અળ કરતાં કેટલાય ગણાં અધિક અળના આ પ્રકારની નિદ્રામાં અનુભવ થાય છે.

આગળ જ્ઞાનાવરણુ કર્મના અભાવની અપેક્ષાએ અનાવરજી, નિરાવરજી, અને ક્ષીણાવરણુ, આ પદાના અર્થ પ્રક્રેટ કરવામાં આવ્યા છે એજ પ્રકાર અદ્ધી દર્શનાવરણુ કર્મના અભાવને અનુલક્ષીને અનાવરણુ, નિરાવરણુ અને ક્ષીણાવરણુના અર્થ સમજી લેવા જોઇએ.

(दग्सिणावरणिज्ञकम्मविष्यगुक्रे) સૂત્રકારે દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષચની અપેક્ષાએ ઠેવળદર્શીથી લઇ ને નિરાવણ પર્યન્તના ઉપર્યુંક્ત નામેા પ્રકટ કર્યા झे. अब ८९

# अनुयोगद्वारस्व

इत्थं दर्शनावरणीयक्षयापेक्षया नामान्युत्तवा सम्प्रति वेदनीयकर्मक्षयापेक्षाणि नामानि प्रतिपादयितुमाह-'खीणसायावेयणिडजे' इत्यादि । वेदनीयं द्विविधं भवति-सातम् असातं च, तत्र-सातं पीत्युत्पादकम्, असातम् अपीर्श्युत्पादकम्, तत्क्षये क्षीणसातावेदनीयः क्षीणासातावेदनीयश्व भवति । तथा-अवेदनः=वेदना-रहितः-अयम् अल्पवेदनोऽपि व्यवहीयते । तथा-निर्वेदनः=क्षवेवदनाभ्यो रहितः । काळान्तरेऽपि वेदना न भवतीति सूचयितुमाह-क्षीणवेदनः-क्षीणा=अपुनर्भावित्तया

अब वे वेदनीय कर्म के क्षय की अपेक्षा से जायमान नामों को कइते हैं---

(खीणसायावेयणिज्जे खीण असायावेयणिज्जे) वेदनीय कर्म दो प्रकार का है-एक साता वेदनीय कर्म और दूसरा असाता वेदनीय कर्म-जिस कर्म के डदय से जीव को सुख का अनुभव हो वह साता वेदनीय और जिसके डदय से प्राणी को दुःख का अनुभव हो वह असाता वेद-मीय है। इन दोनों प्रकार के वेदनीय कर्म के क्षय होने पर जीव सीणसातावेदनीय और क्षीणासातवेदनीय हो जाता है। (अवेयणे, निव्वेयणे) वेदनारहित हो जाता है। अवेदन शब्द का अर्थ अल्प वेदनावाला ऐसा भी होता है। क्योंकि अवेदन में जो " अ" है वह ईषदर्ध-में भी प्रयुक्त होता है। इसलिये निर्वेदन-सर्व प्रकार की वेदना से वह रहित बन जाता है। (खीणवेयणे) कालान्तर में भी बेदना इस जीव को नहीं होती है-इसलिये क्षीणवेदन अर्थात् अपुनभौषिवेदन हो

હવે વેદનીય કર્મના સચની અપેક્ષાએ જે નામા નિષ્પન્ન થાય છે, તે પ્રકટ કરવામાં આવે છે-(સીળસાયાવેચળિજ્ઝે સીળ असायाવેચળિજ્ઝે) વેદનીય કર્મના છે પ્રકાર પડે છે-(૧) સાતાવેદનીય કર્મ અને (૨) અસાતાવેદનીય કર્મ જે કર્મના ઉદયથી જીવને સુખના અનુમવ થાય છે, તે કર્મને સાતાવે-નીય કર્મ કહે છે જે કર્મના ઉદયથી જીવને દુ:ખના અનુમવ થાય છે, તે કર્મને અસતાવેદનીય કર્મ કહે છે આ બન્ને પ્રકારના વેદનીય કર્મીના સ્થ થઈ જવાથી જીવ " સીછુસાતાવેદનીય " અને '' સીછુા સાતાવેદનીય " બની બય છે. (અવેચળે, નિગ્વેચળે) વેદનીય કર્મના સ્થ થઇ જવાથી આત્મા વેદનારહિત બની બચ છે. '' અવેદન " પદ અદપવેદનાનું પછ્યુ વાચક છે, કારણ કે ' અવેદન ' પદમાં જે ' અ' ઉપસર્ગ છે તે અદપતાના અર્થમાં પછ્ય પ્રસુક્ત થાય છે. તેથી સૂત્રકાર 'નિવેદન ' પદના પ્રયાગ દ્વારા છે વા પ્રકટ કરી છે કે વેદનીય કર્મના સવ'થા સય થવાથી આત્મા સવ'પ્રકારની વેદનાથી ધહિત થઈ જાય છે. (સ્રીળવેચળે) કાલાન્તર (ભવિષ્યમાં) પછ્યુ તે જીવને વેદનાનો અનુમય કરવા પડતા નથી તેથી તે જીવને '' સીણુવેદન " કહ્યો છે.

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ क्षायिकभावनिरूपणम्

सर्वथा दिनष्टा वेदना यस्य स तथा । एतदुपसंहराषाह-शुभाशुभवेदनीयकर्मविषद्धक इति । अथ मोहनीयक्षयापेक्षाणि नामानि प्ररूपयितुमाह-'खीणको हे' इत्यादि । मोहनीयं दिविधं भवति -दर्शनमोहनीयं चारित्रमोहनीयं च । तत्र-दर्शनमोहनीयं सम्यक्त्वमिश्र मिध्यात्वभेदात् त्रिविधं भवति । चारित्रमोहनीयं तु क्रोधादिकषाय हास्यादि नोकषायभेदात् द्विविधं भवति । एतत्क्षये यानि नामानि भवन्ति तान्याह इत्रकारः-क्षीणकोधो पावत् क्षीगलोभः । एतानि नामानि सुवोध्यानि । तथा-क्षीणप्रेमा-क्षीणं पेष=मायालोगी यस्य स तथा-अपगतमायालोभ इत्यर्थः । जाता है, (सुभासु मवेघणिज्ञकम्मविष्तमुत्तके) द्युभ और अद्युभवेदनीय कर्म से विद्रमुक्त हुए उस जीव के ये पूर्वोक्त क्षीण सातावे-द्वनीय आदि नाम हैं ।

अब सूत्रकार मोहनांग कर्म के क्षय से जो नाम होते हैं इन्हें कहते हैं---

(खीण कोहे जाब खीणलोहे) मोहनीय कर्म दो प्रकार का होता है एक दर्शन मोहनीय और दूसरा चारित्र मोहनीय-इनमें मिथ्याख, सम्यक्त्वभिध्याख और मिश्र के भेद से दर्शन मोहनीय तीन प्रकार का है-तथा चारित्र मोहनीय, कोधादिकषाय और हास्यादिक नोकषाय के भेद से दो प्रकार का है-इस दोनों प्रकार के मोहनीय के क्षय होने पर जो नाम होते हैं उन्हें सूत्रकारने क्षीण कोध यावत क्षीण लोभ इन ज्ञाब्दों हारा प्रकट किया है। ये नाम खुबोध्य हैं। (खीणपेडजे) प्रेम ज्ञाब्द

(सुभासुमवेयणिज्ज कम्मदिप्पमुके) શુભ અને અશુભ વેદનીય કમ'થી વિમુક્ત થયેલા તે જીવના ક્ષીણસાતાવેદનીય આદિ પૂર્વેક્તિ નામા સમજવાં.

હવે સૂત્રકાર માહનીય કર્મના ક્ષયથી આત્માનાં જેજે નામા નિષ્પન્ન થાય છે તેમનું નિરૂપણ કરે છે—

(સ્ત્રીળ કોદ્દે जાવ સ્ત્રીળ છોદ્દે) મેહિનીય કર્મના નીચે પ્રમાણે બે પ્રકાર પડે છે-(૧) દર્શનમેહિનીય અને (૨) ચારિત્ર મેહિનીય મિચ્યાત્વ, સમ્યક્ત્વ મિચ્યાત્વ અને નિશ્રના લેદથી દર્શનમાહેનીય કર્મ ત્રણ પ્રકારના કદ્યાં છે. કાધાદિક કલાય અને હાસ્યાદિક નાકલાયના લેદથી ચારિત્ર મેહિનીય કર્મ બે પ્રકારનું કહ્યું છે. આ બન્ને પ્રકારના મેહિનીય કર્મના આત્મામાંથી ક્ષય થઇ જવાથી આત્માનાં નીચેનાં નામા નિષ્પન્ન થાય છે-ક્ષીણુક્રોધ, ક્ષીણુમાન, ક્ષીણુમાયા અને ક્ષીણુલાેલ આ નામના અર્થ સુગમ દોવાથી તેમના વિષે વધુ સ્પષ્ટતા કરવાની જરૂર નથી. (સ્ત્રીળ વેજી) પ્રેમ

# अनुयोगद्वारस्त्रे

कीणदेषाः=सीणो देवः=कोधमानी यस्य स तथा-अपगत कोधमान इत्यर्थः । तया-अमोइ:-अपगतमोइनीयकर्मा, अयं च अल्पमोहोदयोऽपि लोके व्यवह्रियते। तथा-निर्मोदः-निर्गतो मोदाझिमोंदः । यतोऽनोद्दः, अत एव निर्मोदो बोध्यः। मिर्मों इस्तु कालान्तरे मोहोदययुक्तोऽपि स्यादुपन्नान्तमोइवदिति मत्वयो मा भव-स्विति हेतोराह-सीणमोदः-अपुनर्भाविमोहोदयः इत्यर्थः, एतदुपसंहरकाह-मोह-माया और लोभ का बोधक है। मोहनीय कर्म के-नष्ट होने पर माया और स्रोभ नष्ट हो जाते हैं। (खीण दोसे ) इसी प्रकार देव-मान और कोथ-भी नष्ट हो जाता है। अतः क्षीण प्रेमा, क्षीण देव ये नाम-सेते हैं। (अमोहे निम्मोहे, खीणमोहे) अमोह निर्मोह क्षीण मोह-बे नाम भी मोहनीय कर्म के अभाव में होते हैं। अल्प मोहवाले में भी मनोह शब्द का प्रयोग होता है सो ऐसा अमोह यहां नहीं लिया गया है किन्तु मोहनीय कर्म से जो अपगत है वही अमोह है, ऐसा अमोह ही यहां प्रहण किया गया है। जिस कारण यह अमोह हैं इसलिये निमोंह है। कोई ऐसी दांका भी कर सकता है कि जो निमोंह होता है, वह कालानार में मोहोदय से युक्त भी बन सकता है-जैसे उपशान्त मोहवाला बन जाता है। सो इस आंग्रेका को निर्मूल करने के लिये मूत्रकार ने क्षीणामोह यह पद रखा है। इससे उन्होंने यह स्पष्ट किया है कि अपुनर्भाव मोहोदय जिस जीब के होते हैं, वही यहां अमोह

શખ્દ માયા અને લાેલના બાેધક છે. મેહનીય કમંના નાશ શઈ જવાથી જીવના માયા અને લાેલ નષ્ટ થઇ જાય છે, તેથી તે જીવને ' સીલ્પ્રેમા' કહેવાય છે. (સીળ વોસે) એજ પ્રમાણે મેહનીય કમંના નાશ શઇ જવાથી આત્માના દ્વેષ ભાવ પણ નષ્ટ થઇ જાય છે તેથી તે આત્માનું '' સીણુદ્વેય '' માપ્ત નિષ્પત્ન થાય છે. (જામોદ્દે નિમ્નોદ્દે, સોળમોદ્દે) માહનીય કમંના અભાવ થઇ જવાથી આત્માનાં ' અમાહ, ' ' નિર્માહ, ' અને સીણુમાહ નામા પણ નિષ્પત્ન થાય છે અલ્પ માહવાળામાં પણ અમાહ શબ્દના પ્રયોગ થાય છે. પરન્તુ અમાહ શબ્દના એવા અર્થ અહીં ગ્રહણ કરવાના નથી. અહીં તા માહનીય કમંના સ્વ<sup>6</sup>થા સય થઇ જવાને લીધે આત્મામાં માહના સવધા ભાષા જ ગ્રહેણ કરવાના છે. જે કારણે તે આત્મામાં આ અમાહના સદ્ કાલ છે એજ કારણે નિર્માંહના પણ સદ્ભાવ છે. કદાચ કાઇ એવી શંકા કહાવે કે કાળાન્તરે નિર્માંહી આત્મામાં માહના ઉડય થઇ જવાથી તે મોહા-કાર પણ બની શકે છે, તા તે આશાંકાનું નિવારણ કરવાને માટે સ્ત્રકાર ' સૌદ્ધનોદ્ધ ' પદના પયાંગ કર્યો છે, આ પદ દ્વારા સ્ત્રકારે એ વાત પ્રકટ

# श्रेतुवोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ क्षायिकभावनिरूपणम्

नीयकर्मविश्युक्त इति । नारकायुष्कादिभेद्वेन आयुष्कर्म चतुर्विधं बोष्यम् । सम्मति तत्क्षयोद्भवानि नामानि मरूपयति-क्षीणनैरयिकायुष्कः, झीणतिर्थम्यो-निकायुष्कः, झीणमनुष्यायुष्कः, झीणदेवायुष्कः । एतानि चत्वार्थपि पदानि सुर्ममानि । तथा-अनायुष्कः=अविद्यमानायुष्कः । अविद्यमानायुष्कस्तु तद्भविकायुः

निरमों ह नामवाला ग्रहण किया गया है। इस प्रकार (मोहणिज्जकम्म विष्पमुक्के) मोहनीय कर्म से विप्रमुक्त बने हुए जीव के ये क्षीण कोष से छेकर क्षीण मोह तक के नाम हैं। अब आयुकर्म के क्षयापेक्ष जो नाम होते हैं, उन्हें सूत्रकार स्पष्ट करते हैं-आयु कर्म चार प्रकार का है-नरक आयु तिर्यगायु, मनुष्प आयु देव आयु सो इनमें से ( खीण-षेरइयाउए, खीणतिरिक्खजोणिआउए, खीण मणुस्साउए खीण-देवाउए) नरकायुष्क के क्षय होने से क्षीण नरकायुष्क, तिर्यग्योनिक आयुष्क के क्षय होने से क्षीण नरकायुष्क, तिर्यग्योनिक आयुष्क के क्षय होने से क्षीणतिर्यग्योनिकायुष्क, मनुष्य आयुष्क-के नष्ट होने से क्षीण मनुष्यायुष्क और देवायुष्क के नष्ट होने से क्षीण देवायुष्क ये नाम होते हैं ( अणाउए, नीराउए, खीणाउए ) अनायुष्क, निरायुष्क और और क्षीणायुष्क ये नाम भी होते हैं तद्भव मंयन्धी आयु

કરી છે કે જે જીવમાં અપુનર્ભાવિમાહાદય (ભવિષ્યમાં કરી ઉદયમાં ન આવે એવા અમાહ) દાય છે, તે જીવને જ અદ્ધી 'અમાહ ' અને 'નિર્માહ ' નામવાળા કહ્યો છે. (मोद्दणिःजज्ञम्मविष्यमुक्के) માહનીય કર્મથી સ'પૂર્ણતા વિગ્રુક્ત થયેલા જીવના ક્ષીણુક્રોધથી લઇને ક્ષીણુમાહ પર્યન્તનાં ઉપશું ક્ત નામા સમજવાં.

હવે સૂત્રકાર આયુકમાંના ક્ષયથી આત્માના જે જે નામા નિષ્પન્ન થાય છે, તેમનું નિરૂપણ કરે છે—

આયુઠમંના ચાર પ્રકાર છે-(૧) નરકાય, (૨) તિર્યગાય, (૩) મનુષ્યાયુ અને (૪) દેવાયું. (લીળળેર દ્વાઉપ, લીળલિરિવ્સલजોળિ આઉપ, સીળમળુ-સ્સાઉપ, લીળ દેવાઉપ) નરકાયુબ્કના શ્વય થઇ જવાને લીધે જીવ ' સીલુનરકાયુબ્ક ' અની જાય છે, તિર્યગ્યાનિક આયુષ્યને સ્થય થઇ જવાથી જીવ '' સીલુતિર્ય-ગ્યાનિકાયુબ્ક '' અની જાય છે, મનુષ્ય આયુષ્કના સ્થય થઇ જવાથી જીવ '' સીલુમનુષ્યાયુબ્ક '' થઈ જાય છે અને દેવાયુબ્કના સ્થય થઇ જવાથી જીવ '' સીલુક્રેવાયુબ્ક '' થઈ જાય છે. આ પ્રકારે ચારે ગતિના આયુષ્યના સ્થ થઇ જવાથી જીવના ઉપયુંક્ત ચાર નામા નિષ્પન્ન થાય છે. (અળાઉપ, નિરાગ્ર, લીળાઉપ) આયુકર્મના સ્થ થઇ જવાથી જીવનાં '' અનાયુબ્ક, " '' નિરાયુબ્ક '' અને '' સીલુાયુબ્ક '' આ ત્રણ નામાપણ નિષ્પન્ન થાય છે. તદ્દસવ સંબધી (તે

## अनुयोगद्वारस्ते

सयमात्रेऽपि भवती, त्यत्राह-निरायुष्कः-निर्गतायुष्क इति । निरायुष्कस्त शैळे भीमवरणां किंबिदवतिष्ठमानायुः-कोषोऽपि उपचारतः स्यादत आह-क्षीणायुष्द इति। एतद्रपसंदरनाह-आयुष्कर्मविश्रमुक्त इति। नामकर्म सामान्येन शुमाथुभभेदतो दिविधम्, विशेषतस्तु गतिजातिक्षरीराङ्गोपाङ्गादि भेदाद द्विचत्वारिंशदादिभेदं जिस जीव की नष्ट हो गई हो ऐसा जीव भी अनायुष्क कहलाता है-अतः ऐसा अनायुष्क यहां गृहीत नहीं है किन्तु जिसका आयुकर्म समाप्त हो चुका है ऐसा ही निरायुष्क अनायुष्क यहां लिया गया है। यदि इस पर ऐसी आशंका की जावे कि ऐसी निरायुष्क अवस्था जीव की दौछेत्री अवस्था में हो जाती है-परन्तु यहां सम्पूर्णरूप से वह जीव निरायुष्क तो नहीं बनता है-किर भी निरायुष्क इस नाम से किंचित आयु अबशिष्ट होने पर भी उपचार से कहा ही जाता है। अतः इस आशंका को दर करने के लिये सन्नकारने क्षीणायुष्क यह पद रखा है। इसलिये अनायुष्क निरायुष्क ये नाम तब ही जानना चाहिये कि जब सम्पूर्णरूप से आयुक्तम नष्ट होचुका होता है। (आयुकम्मविष्यमुक्के) इस प्रकार से आयुकर्म के सर्वथा अभाव होने पर क्षीणनरकायुष्क आदि ये नाम निष्यन्न होते हैं। (गइजाइ

ભવતુ) જેતું આયુબ્ય નષ્ટ થઇ ગયું હાય છે એવા જીવને પણુ અનાયુબ્ક કહી શકાય છે. પરન્તુ એવા અનાયુબ્કની વાત અહીં કરવામાં આવી નથી અહીં તા એવા અનાયુબ્કની વાત કરવામાં આવી છે કે જેના આયુકમંગે સહંતર સ્વય થઇ ચુક્યા હાવાને કારણે જે નિરાયુબ્ક બની ગયેલા છે એટલે કે અહીં નિરાયુબ્ક (આયુબ્યરહિત) જીવને જ અનાયુબ્ક પદ વડે ગ્રહણુ કર-વામાં આવેલ છે. કદાચ અહીં કાઈ એવી શંકા ઉઠાવે કે એવી નિરાયુબ્ક ભવસ્યા તા જીવની શૈલેશી અવસ્થામાં થઈ જાય છે, પરન્તુ આ અવસ્થાવાળા જીવ સંપૂર્ણ રૂપે નિરાયુબ્ક બનતા નથી; છતાં પણુ 'નિરાયુબ્ક ' આ નામના પ્રયોગ, થાડું આયુ બાકી હાવા છતાં પણુ ઔપચારિક રૂપે કરવામાં આવે છે. આ આશંકાને દૂર કરવાને માટે સ્વકારે '' ક્ષીણાયુબ્ક " પદ મૂક્યું છે તેથી આત્માને અનાયુબ્ક, અને નિરાયુબ્ક રૂપે ત્યારે જ ગણી શકાય કે જ્યારે આયુકર્મના સંપૂર્ણ પણુ ક્ષ્ય થઈ ગયા હાય છે. (આયુજ્રમ્મલિત્પમુક્ષે) આ પ્રકારે આયુક્સ ના સા સ્વધ્ય થઈ ગયા છે.

હવે નામકર્મના ક્ષયથી આત્માના જે જે નામા નિષ્પન્ન ઘાય છે, તે નામાની સૂત્રકાર પ્રરૂપણા કરે છે—

### मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ क्षायिकभावनिरूपणम्

स्कानान्तराद् विद्वेयम् । अत्र तु तत्क्षयभावीनि कियन्त्यपि तन्नामानि पाइ-गति जातिक्षरीराङ्गोपाङ्गवन्धनसंघातनसंदननसंस्थानानेकक्षरीरवन्दसंघातविश्रमुक्तः---तत्र गतिः=नारकादिगतिचतुष्टयदेतुभूतं गतिनाम, जातिः-एकेन्द्रियादि जातिपञ्चक-कारणं जातिनाम, करीरम्-औदारिकादिक्षरीरपञ्चकनिवन्धनक्षरीरनाम, अङ्गो-पाङ्गम्=औदारिकवैक्रियाद्दारकक्षरीरत्रयाङ्गोपाङ्गनिर्दे त्तिकारणम् अङ्गोपाङ्गनाम, वन्धनम्=काण्ठादिखण्डसंयोजकलाक्षादिद्वव्यमिव करीरपञ्चकपुद्रलानां परस्परं

सरीरंगोवंगवंघणसंघायणसंठाणअणेगवोंदिबिंदसंघायविष्पमुक्के) नाम-कर्म सामान्य से शुभनामकर्म और अशुभनामकर्म इस प्रकार दो मेदवाला हैं और विशेषरूप से गति जाति शरीर अंगो-पाङ्ग आदि के मेद से ४२ प्रकार के हैं। तथा ४२ प्रकार से भी और अधिक मेदवाला है। इसके ये सब मेद अन्य शास्त्रों से जानछेना वाहिये। यहां पर तो सूत्रकारने इस नामकर्म के क्षय से जो नाम अधिक मेदवाला है। इसके ये सब मेद अन्य शास्त्रों से जानछेना वाहिये। यहां पर तो सूत्रकारने इस नामकर्म के क्षय से जो नाम अधिक मेदवाला है। इसके ये सब मेद आग्द शास्त्रों से जानछेना वाहिये। यहां पर तो सूत्रकारने इस नामकर्म के क्षय से जो नाम अधिक मेदवाला है वह ह है। नारक आदि चार गतियों का हेतुभूत जो कर्म है वह गति नामकर्म है। एकेन्द्रिय आदि पांच जाति का जो कारण होता है वह जातिनामकर्म है। औदारिक आदि पांच शरीर का जो कारण होता है वह शरीर नामकर्म है। औदारिक मंगोपांग, वेक्रीय अंगोपांग और आहारक अंगोपांग की रचना का जो हेतु हो वह अंगोपांग नामकर्म है। जिस प्रकार काध्टादि खंडों

(गइजाइसरीरंगोवंगवंधणसंघायणसंठाणअणेगवोंदिर्विदसंघायविष्यमुक्षे) नाभ-

કમ'ના નીચે પ્રમાણે બે મુખ્ય લેદ કહ્યા છે. (૧) શુભનામકમ અને (૨) અશુભનામકર્મ. પરન્તુ વિશેષ રૂપે વિચાર કરવામાં આવે તા ગતિ, ભતિ, શરીર, અંગોપાંગ આદિના લેદથી નામ કમ'ના ૪૨ લેદ પડે છે, તથા આ ૪૨ લેદા સિવાયના કેટલાક વધુ લેદા પણ પડે છે તેના આ સઘળા લેદા વિષેની માહિતી અન્ય શાસ્ત્રોમાંથી મેળવી લેવી અહી' તા સૂત્રકારે આ નામકર્મ'ના ક્ષય થઇ જવાથી આત્માના જે જે નામા નિષ્પન્ન થાય છે તેમનું જ કથન કર્યું છે. નારક આદિ ચાર ગતિઓની પ્રાપ્તિના કારણબૂત જે કર્મ છે તેનું નામ ગતિનામકર્મ છે એકેન્દ્રિય આદિ પાંચ જાતિના કારણબૂત જે કર્મ છે તેનું નામ ગતિનામકર્મ છે એકેન્દ્રિય આદિ પાંચ જાતિના કારણબૂત જે કર્મ કર્મ છે તેને જાતિનામકર્મ કહે છે. ઔદારિક આદિ શરીરના કારણસ્ જે કર્મ છે તેને જાતિનામકર્મ કહે છે. ઔદારિક આદિ શરીરના કારણસ્ જે કર્મ છે તેને આહારક અંગોપાંગની રચનાના કારણબૂત જે કર્મ છે તેને અંગોપાંગ નામકર્મ કહે છે. જેવી રીતે કાષ્ઠાદિના ટુકડાઓને લાખ આદિ 5.50

# **अ**नुयोगद्वार**स्व**

बन्धहेहुर्बन्धननाम, संघातनं=काष्ठसमुच्चयकारकः कर्मकर इव तेषामेव एद्गळानां परस्परं बन्धनार्थमन्थोऽन्य सांनिध्यरूप सङ्घातकारणं सङ्घातनाम, संइननम्= कपाटादीनां ळोइपद्यादिरिव औदारिकशरीरास्थनां परस्परबन्धविश्रेषनिबन्धनं संइ-नननाम, संस्थानम्=संस्थाननाम-संतिष्ठ ते विशिष्टावयवरचनात्मिकया अरीरा-कृत्या जन्तवो भवन्ति येन तत् संस्थाननाम। इदं हि सभवतुरस्नादिसंस्थान-कारणम्। तथा-अनेक्शरीरहन्दसंधातः-अनेकानि शरीराणि-अनेक्शरीराणि-

को परस्पर में जोडनेवाला लाख आदि द्रव्य होता है उसी प्रकार पांच ओदारिक द्यारार आदि के पुद्रलों को जो परस्पर में जोड़ता है । वह चंधन नामकर्म है । काष्टको चुन चुन २ कर रखने वाले कर्मकर की तरह जो उन्हीं पुद्रलों को परस्पर में बन्धने के लिये अन्योग्यसांनिध्य-कप संघात का कारण होता है । अर्थात् वद्ध पुद्रलों को द्यारि के नाना विध आकारों में व्यवस्थित करने वाला जो कर्म है वह संघात कर्म है । केसे कपाट आदिकों को लोह पट परस्पर में बांध देता है उसी प्रकार जो औदारिक द्यारार की हडियों को परस्पर में बांध देता है उसी प्रकार जो औदारिक द्यारार की हडियों को परस्पर में बांध देता है वह संहनन कामकर्म है । अर्थात् यह नामकर्म अस्थिषध की विद्याष्ट रचना रूद होता है । जिसकर्म से अवयवों की विद्याप्ट रचनारूप द्यारा की आकृति बने वह संस्थान नामकर्म समचतुरस्र।दि संस्थान का कारण है । तथा-अनेक द्यारीरों का जो समूह रूप संघात है वह अनेक द्यारायुन्द संघात

દ્રવ્યા વડે પરસ્પરની સાથે એડવામાં આવે છે, એજ પ્રમાણે પાંચ ઔદારિક શરીર આદિના પુદ્રલાને પરસ્પરની સાથે એડનારું જે કર્મ છે તેનું નામ બધન નામ કર્મ છે, યાગ્ય કાશને વીછી વીછીને ગાઠવનાર કારીગર (સુથાર)ની જેમ, એજ કર્મ પુદ્રલાને પરસ્પરની સાથે બાંધવાને માટે અન્યાન્ય સાંનિધ્ય રૂપ સંધાતમાં જે કર્મ કારણભૂત બને છે-એટલે કે બહ પુદ્રલાને શરીરના વિવિધ માકારામાં ગાઠવનારૂં (સ્થાપિત કરનારું) જે કર્મ છે તેનું નામ સંધાત કર્મ છે. જેવી રીતે કમાડ આદિનાં પાટિયાંઓને લોહાની પાટી પરસ્પરની સાથે બાંધી દે છે, એજ પ્રમાણે ઔદારિક શરીરનાં હાડકાંઓને પરસ્પરની સાથે બાંધી દેવારૂં જે કર્મ છે તેને સંહનન નામકર્મ કહે છે એટલે કે આ નામકર્મ અસ્થિબધની વિશિષ્ટ રચના રૂપ હોય છે. જે કર્મ અવયવાની વિશિષ્ટ રચના રૂપ શરીરની આકુતિ બનાવવામાં કારણભૂત બને છે તે કર્મનું નામ સંસ્થાન નામકર્મ છે. આ સંસ્થાન નામકર્મ સમચતુઆદિ સંસ્થાનમાં કારણભૂત બને

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ क्षायिकभावनिरूपणम्

तेषां ष्टन्दं=समूहस्तदेव पुद्रलसंघातरूपत्वात् संघातः-अनेकश्वरीरवृन्दसंघातः, श्वरीरानेकत्वं जन्मान्तरीयश्वरीराण्यादाय । अस्मिन्नपि जन्मनि जघन्यत औदारिक-तैजसकार्यणरूपशरीरत्रयस्य सद्भावाद् वा श्वरीरानेकत्वं वोध्यम् । गत्यादिशब्दानां द्रन्द्रसमासः, तै विषष्ठक्तो यः स तथा । शरीरश्वब्देन शरीरनिवन्धनं नामकर्म ग्रहीतम्, 'श्वरीरवृन्दे' त्यत्र शरीरश्वब्देन तु तत्कार्यभूतशरीराण्येव गृह्यन्ते, इत्यमयो-र्भेदः, अतो न पौनरुत्त्यम् , तथा-शीणश्चमनामा-शीणं=विनष्टं शुभनाम=तीर्थकर शरीर की अनेकता है । अथवा जीव के दूसरे जन्म में तैजस और कार्मण ये दो शरीर साथ रहते हैं, इसल्यि इन जन्मान्तरीय शरीरो को छेकर कम से कम एक जीव में इस जन्म में भी औदारिक तैजस

और कार्मण ये तीन दारीर रहते हैं। इस अपेक्षा से भी दारीर की अमेकता रूप-अनेक दारीर खुन्द संघात संधजाता है। इन गत्यादिक दान्दों में इन्द्र समास है, इन गत्यादिकों से जो विममुक्त है वह गति जाति-दारीर-आंगोपांग बन्धन-संघात संहनन संस्थान-अनेक दारीर हुन्दसंघात विममुक्त दान्द का बाच्यार्थ है। गति जाति दारीर आदि में जो यह दारीर दान्द है उसका अर्थ दारीर नामकर्म है, इस नाम कर्म के उद्य से औदारिक आदि दारीरों की रचना होती है तथा "अनेक दारीर हृन्द " में जो दारीर जान्द आया है, वह उस दारीर नामकर्म के कार्य-मूत उन औदारिक आदि दारीरों का वाचक है। इस प्रकार इनमें

છે અનેક શરીરાના સમૂહરૂપ જે સંઘાત છે તેને અનેક શરીરવુંદ સંઘાત કંદ છે. તે અનેક શરીરવુંદ સંઘાત શરીરની અનેકતા રૂપ હાય છે અથવા છવની સાથે રહે છે. તેથી આ જન્માન્તરીય શરીરાની અપેક્ષાએ વિચાર કરવામાં આવે તો એક છવમાં ઔદારિક, તૈજસ અને કાર્મથ્યુ, આ ત્રણ શરીરાના સદ્ભાવ હાય છે આ દબ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવે તા શરીરની અનેકતા રૂપ અનેક શરીરવુંદ સંઘાતનું પ્રતિપાદન થઇ જાય છે ઉપશુંકત ગતિ આદિ શબ્દોમાં દ્રન્દ્ર સમ સ છે. આ ગતિ આદિથી જે છવ વિપ્રસુક્ત ગતિ આદિ શબ્દોમાં દ્રન્દ્ર સમ સ છે. આ ગતિ આદિથી જે છવ વિપ્રસુક્ત થઈ ગયેલા હાય છે તે છવને ગતિ, જાતિ, શરીર, અંગાપાંગ, બન્ધન, સંધાત, સંહનન, સંસ્થાન અને અનેક શરીરવુન્દસંઘાતવિપ્રસુક્ત આણવામાં આવે છે. એટ્લે કે એવા છવના ગતિવિપ્રસુક્ત જાણવામાં આવે છે. એટ્લે ગતિ, જાતિ, શરીર આદિમાં જે શરીર શબ્દ છે તેના અર્થ શરીરના મંદ્ર તથા આ નામકર્મના હૃદયથી ઔદારિક આદિ શરીરાની રચના થાય છે. તથા ' અનેક શરીરવૃન્દ '' આ પદમાં જે 'શરીર' શબ્દ આબ્ધો છે તે શરીર શબ્દ શરીર નામકર્મના કાર્યબૂત તે ઔદારિક આદિ શરીરાના વચા છે. તથા-

37.0 %.0

### अनुयोगद्वारसूत्रे

श्वभग्रमगम्रस्वरादेययत्राःकीर्त्त्यादिकं यस्य स तथा । क्षीणाशुप्रनामा-क्षीणम् अशुमनाम≕नरकगत्यञ्चभदुभगदुःस्वरानादेयायशःकीर्स्यादिकं यस्य स तथा । अनामा निर्नामा क्षीणनामा इति त्रयोऽपि शब्दाः 'अभोहः' इत्यादिवद् भाव-नीयाः । उपसंहरन्नाइ-शुभाशुभनामकर्मविमम्रक्त इति । गोत्रम्-उच्चनीचभेदेन द्विविधं भवति । सम्पति तत्क्षयसंभवीनि नामान्याह-'क्षीणोच्चगोत्रः' इत्यारभ्य

भिन्नता जाननी चाहिये। (खीण सुभणामे) नामकर्म के नष्ट होने पर तीर्थकर, शुभ, सुगम, सुस्वर, आदेय और यद्याकीर्ति आदि-जो शुभ नाम हैं ये सब विनष्ट हो जाते हैं इसलिये "क्षीणशुभनामा" यह नाम निष्पन्न होता है। (खीण असुभणामे) इसी प्रकार नामकर्म के नष्ट होने पर नरकगति, अशुभ, दुर्भग, दुःस्वर अनादेय, और अयशा कीर्ति आदिक अशुभ नाम नष्ट हो जाते हैं। इसलिये ' क्षीणाशुभ-नामा " यह नाम निष्पन्न हो जाता है। (अणामे, निण्णामे, खीणनामे) अनाम, निर्नाम और क्षीणनाम ये तीनों द्याब्द भी अमोह आदि शब्दों के जैसे समझना चाहिये। (सुभासुभणामकम्मविप्पमुक्ते) इस प्रकार गति विप्रसुक्त से छेकर क्षीणनाम तक के ये नाम इस शुभाशुभनाषकर्म से सर्वथा रहित हो जाने पर निष्पन्न होते हैं। (खीण उच्चागोए खीण नीयागो) अब सुत्रकार गोन्नकर्म से विप्रमुक्त

આ પ્રકારે તેમની વચ્ચે ભિન્નતા સમજવી જોઇએ. (खीणसुमणामे) નામકર્મના નાશ થતાં જ તીર્થે કર, શુભ, સુભગ, સુસ્વર, આદેય, યશ ધર્તિ ચુકત આદિ જે શુભ નામા હોય છે તેમના પણ નાશ થઈ જાય છે, તેથી એવા જીવનું " ક્ષીણુ શુસનામા " આ નામ નિષ્પન્ન થાય છે. (खीण असुमणामे) એજ પ્રમાશે નામકર્મના નાશ થતાં જ નરકગતિ, અશુસ, દુર્ભંગ, દુઃસ્વર, અનાદેય, અયશ:કી તે ક આદિ અશુસ નામાના પણ નાશ થઇ જાય છે તેથી એવા જીવનું " ક્ષીણુ શુભનામા " નામ નિષ્પન્ન થાય છે. (આળામે, નિणામે, खીળ-ળામે) વળી નામકર્મ નિર્મૂળ થઈ જવાથી જીવના " અનામ, નિર્નામ, અને ક્ષીણુનામ " આ નામા પણ નિષ્પન્ન થાય છે. આ ત્રણે શખ્દોના લેદ અમાહ, નિર્મોહ અને ક્ષીણુ માહના જેવા જ સમજવા. (સુપ્રાસુમળામજમ્મવિલ્યમુક્ષે) જ્યારે આત્મા શુભાશુસ નામકર્મથી સવધા રહિત થઇ જાય છે ત્યારે તેના ગતિવિપ્રમુકતથી ક્ષીણુનામ પર્યન્તના ઉપર્યુંકત નામા નિષ્પન્ન થાય છે. હવે સૂત્રકાર ગાત્રકર્મના ક્ષય થઇ જવાથી આત્માના જે જે નામા નિષ્પન્ન થાય છે, તેમનું નિરૂપણ કરે છે—

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ झायिकमावनिरूपणम्

'उच्चनीचकर्मविमम्रुक्तः' इत्यन्तैः पदैः । एपां व्यारुषा पूर्ववद् भावनीया । अन्त रायकर्म हि दानान्तरायादिभेदैः पञ्चविधं वोध्यम् । सम्प्रति तत्क्षयनिष्पन्नानि नामानि माइ-'क्षीणदानान्तरायः' इत्यारभ्य 'अन्तरायकर्मविश्वमुक्तः' इति । एष होने पर जो नाम निष्पन्न होते हैं उन्हें कहते हैं। गोत्र कर्म दो प्रकार का है-उच्च गोत्र और नीच गोत्र। संतान कम से चले आये हुए जीव के आचरण का नाम गोत्र है। प्रतिष्ठा प्राप्त हो ऐसे कुलमें जन्म दिलानेवाला कर्म उच्च गोत्र और दाक्ति रहने पर भी प्रतिष्ठा न मिल सके ऐसे कुल में जन्म दाता कर्म, नीच गोत्र कहलाता है। गोत्र कर्म के अभाव होते ही उच्च और नीच दोनों प्रकार का गोत्र नष्ट हो जाती है-अतः क्षीणोच्चगोत्र और क्षीण नीचहोन्न ये नाम तिष्पन्न होते हैं। (अगोए निग्गोए खीणगोए) इन अगोत्र निगोंत्र क्षीणगोत्र शब्दों की व्याख्या पहिले जैसी ही जाननी चाहिये। अब सूत्रकार अन्तराय कर्म के अभाव में जो नाम निष्पन्त होते हैं उन्हें बताते हैं-दानान्त-राय आदि के भेद से अन्तराय कर्म ५ प्रकार का है। इनमें (खीणदाणं-खीणलाभंतराए खीणभोगंतराए, खीणउवभोगंतराए, तराए. खीण वीरियंतराए) दानान्तराय के क्षय होने से क्षीण दानान्तराय,

(હ્યીળ ઉદ્યામોષ હ્યીળ નીયામોષ) ગાંત્રકર્મના નીચે પ્રમાણે એ પ્રકાર પડે છે-(૧) ઉચ્ચગેલ્ત, (૨) નીચગેલ્ત્ર જે કુળમાં જન્મ થવાથી પ્રતિષ્ઠા મળે છે, એવા કુળમાં જન્મ અપાવતાર કર્મને ઉચ્ચગાત્ર કર્મ કહે છે શક્તિ હાવા છતાં પશુ-ધાચ્યતા હાવા છતાં પણુ પ્રતિષ્ઠા ન મળે એવા કુળમાં જન્મ અપા-વનાર કર્મને નીચ ગાંત્રકર્મ કહે છે ગાંત્રકર્મના ક્ષય થતાની સાથે જ ઉચ્ચ અને નીચ, આ બન્ને પ્રકારના ગાંત્રના નાશ થઈ જાય છે તેથી જેના ગાંત્રકર્મના નાશ થઇ ગયા છે એવા જીવના '' ક્ષીણે ચ્ચગાત્ર " અને '' ક્ષીણની ચગાત્ર " નામા નિષ્પન્ન થાય છે. ( ગ્રાવેલ, નિમ્યોષ, હ્યીળા વળી એવા આત્માને '' અગાત્ર '' '' નિગોત '' અને '' ક્ષીણુગાત્ર '' પગુ કહેવામાં આવે છે. આ પદાની બ્યાખ્યા ' અમાહ ' આદિની બ્યાખ્યાને આધારે સમજી શકાય એવી છે.

હવે સૂત્રકાર અન્ડરાય કર્મના ચભાવથી આત્માના જે જે નામા નિષ્પન્ન થાય છે, તેમતું કચન કરે છે—

દાનાન્તરાય આદિનાં, લેદુથી અન્તરાયકર્મ પાંચ પ્રકારના કુદ્વા છે. (खीणदाणंतराए, खीणसान्तराए) खीणसोगंतुराए, खीणुउत्रभोगंतराइका दिणजीदिः चंतराए) જીવના દાનાન્તરાયક્રમના ક્ષય થઉ જવાથી ' સીછુદાનાન્તરાય, '

# अनुयोगद्वारस्त्रे

فلأع

व्याख्याऽपि पूर्ववदेव बोध्या । इत्यं ज्ञानावरणाधन्तरायकर्मान्ताष्टमक्रुतीनामेकैक-स्र्येण निष्यन्नानि नामान्यभिधाय सम्पति सम्रुदिताष्टकर्म मक्रतिक्षये यानि नामानि-निष्यचन्ते तान्याह-'सिद्धे' इत्यादि-सिद्धः=सिद्ध समस्तमयोजनत्वात् सिद्धः । बुद्धः=बोधस्त्ररूपत्वाद् बुद्धः । मुक्तः=बाग्राभ्यन्तरग्रन्थबन्धन मुक्तत्वाद् मुक्तः । परि-

सामान्तराय के क्षय होने से क्षीण लाभान्तराय, भोगान्तराय के क्षय कोने से क्षीण भोगान्तराय उपभोगान्तराय के नष्ट होने से उपभोगान्तराय और बीर्यान्तराय के होने से मीग नष्ट क्षीण बीयौन्तराय ये नाम निष्यन्न होते हैं (अणंतराए णिरंताए सीणंतराए) तथा अनन्तराय निरन्तराय और क्षीणान्तराय ये नाम निष्वन्न होते हैं। इस प्रकार ये सब पूर्वोक्त नोम (अंतरायकम्मविष्य मुकके ) अन्तराय कर्म से विश्मुक्त होने पर होते हैं। ( सिदे बुद्धे मुक्ते परिणिच्चुए, अंतगढे, सब्बरुक्खप्पहीणे ) अब सुन्नकार यह कहते हैं कि ये जो ज्ञानावरण आदि से छेकर अन्तराय कर्म पर्यन्त आठकर्म हैं उनमें से एक एक कर्म के नाश होने से जैसे ये भिन्न २ नाम कहे गये हैं उसी प्रकार से आठ कमों के सर्वथा नष्ट होने पर जो नाम होते हैं वे ये हैं-सिद्ध-समस्त प्रयोजन सिद्ध हो जाने से सिद्ध-पह नाम

લાભાન્તરાય કર્મના ક્ષય થઇ જવાથી '' ક્ષીણુલાભાન્તરાય, '' ભાેગાન્તરાયના ક્ષય થઇ જવાથી '' ક્ષીણુભાેગાન્તરાય, '' ઉપભાેગાન્તરાયના ક્ષય થઇ જવાથી '' ક્ષીણુઉપભાેગાન્તરાય, '' અને વીર્યાન્તરાયના ક્ષય થઈ જવાથી '' ક્ષીણુવીર્યા-ન્તરાય '' આ પ્રકારનાં જીવનાં નામા નિષ્પન્ન થાય છે. (अર્णતરાષ્ટ્ર, णिरंतरાષ્ટ્ર, જોળંતરાષ્ટ્ર) તથા જીવના અન્તરાય કર્મના ક્ષય થઇ જવાથી તેના '' અન'-તરાય, " ' નિરન્તરાય ' અને ' ક્ષીણુાન્તરાય ' આ નામા નિષ્પન્ન થાય છે. ક્ષીણુદાનાન્તરાયથી લઈને ક્ષીણુાન્તરાય પર્યન્તના ઉપશું ક્રત નામે આત્માને ત્યારે જ આેળખી શકાય છે કે જ્યારે તેના અન્તરાય કર્મના સંપૂર્ણતા ક્ષય થઇ ગયા હોય છે.

ં (લિહે, चુહે, મુત્તે, પરિणિચ્લુए, અંતગહે, સગ્વદુ≉સવ્યદીળે) જ્ઞાનાવરથ્યથી લઇને અન્તરાય પર્યન્તના પ્રત્યેક કમ<sup>°</sup>ના નાશ થવાથી જીવના જે ભિન્ન ભિન્ન નામાં નિષ્પન્ન થાય છે. તેમનું નિરૂપથું કરીને હવે સૂત્રકાર, આઠે કમીના સર્વથા વિનાશ થવાથી જીવના જે જે નામાં નિષ્પન્ન થાય છે. તે નામાને પ્રકટ કરે છે-

આઠે પ્રકારના કર્મોના જ્યારે સર્વધા ક્ષય થઈ જય છે ત્યારે જીવના સમસ્ત પ્રયાજના સિદ્ધ થઈ જાય છે તેથી એવા છવતું '' સિદ્ધ '' 'સિદ્ધ '

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ क्षायिकमावनिरूपणम्

निर्ष्टतः=गरि=समन्तात्-सर्वपकारैः निर्द्यतः=शीतीभूतः परिष्टतिः परिनिर्द्य च सर्गोरकृष्टसकलसमीदितमोक्षरूपार्थपाप्त्या बोध्यम् । अन्तकृतः-अन्तकृतत्वं तु समस्तसंसारान्तकारित्वाद् बोध्यम् । तथा-सर्वदुःखमद्दीणः । सर्वदुःखमद्दीणत्वं तु शारीरमानसदुःखानामात्यन्तिकक्षयेण बोध्यम् । सम्मति मकृतम्रुपसंदुरन्नाद-स पप क्षयनिष्पन्न इति । निरूपितः क्षायिको भाव इति म्रूचयितुमाद-स एष् भ्रायिक इति ॥स्० १५४॥

निष्पन्न होता है।-बुद-बोध स्वरूप हो जाने से बुद यह नाम निष्पन्न होता है। मुक्त-बाह्य और आभ्यन्तररूप परिग्रह बन्धन से छूटजाने से मुक्त यह नाम निष्पन्न होता है। परिनिर्ष्टत-संघ प्रकार से, सब तरफ से घीती भूत हो जाने से परिनिर्श्वत यह नाम निष्पन्न होता है। सकछ समीहितो में सर्वोत्कृष्ट समीहित एक मोक्ष ही है-सो उसकी प्राप्ति से परिनिर्श्वतपना-जानना चाहिये। अन्तकृत-समस्त संसार का अन्त-कारी होने से अन्तकृत यह नाम निष्पन्न होता है सर्व दुःखप्रहीण-धारीरिक एवं मानसिक समस्त दुःखों के आत्यंतिक क्षय हो जाने से सर्व दुःख प्रहीण यह नाम निष्पन्न होता है।

अब सुत्रकार इस प्रकरण का उपसंहार करने के निमित्त कहते हैं

નામ નિષ્પન્ન થાય છે. એવા જીવ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનથી સુકત થઇ જવાને કારણે '' છુદ્ધ '' ગણાય છે. એવા જીવ બાહ્ય અને આસ્યન્તર પરિ-ચહરૂપ બન્ધનમાંથી સુકત થઇ લાય છે તેથી તેને '' સુકત '' કહેવામાં આવે છે. એવા જીવ સર્વ પ્રકારના પરિતાપાથી નિવર્કત થઇને શીતલીભૂત થઈ લાય છે, તેથી તેતું 'પરિનિવર્કત ' નામ નિષ્પન્ન થાય છે. સકળ સમીહિતામાં સર્વોત્કૃષ્ટ સમીહિત તા માત્ર માક્ષ જ ગણાય છે, તે માક્ષની પ્રાપ્તિ થઈ જવાના કારણે તે આત્મામાં પરિનિવર્કતતા સમજવી એવા જીવ સમસ્ત સંસા-રના અન્તકારી બને છે તેથી તેને '' અન્તકૃત '' કહે છે. એવા જીવના શારીસ્કિ અને માનસિક સમસ્ત દુઃખોના આત્ય તિક (સંપૂણતા) ક્ષય થઈ જવાને કારણે તેને સર્વદુઃખ પ્રહીણ કહે છે. આ પ્રકાર આઠે કર્માના સર્વથા ક્ષય કરી નાખનાર જીવના નીચે પ્રમાણે નામા નિષ્પન્ન થાય છે-(૧) સિદ્ધ ' (૨) ખુદ્ધ, (૩) સુકત, (૪) પરિનિવર્કત, (૫) અન્તકૃત અને (૬) સર્વદુઃખપ્રહીણ.

હવે આ સૂત્રનાે ઉપસંહાર કરતા સૂત્રકાર કહે છે કે---(से तं स्वयमिष्फण्णे) આ પ્રકારનું ક્ષયનિષ્પન્ન ક્ષાયિક ભાવનું स્વરૂપ છે.

अनुयोगद्वारस्त्रे

कि (से तं खयनिष्कण्णे) इस प्रकार यह क्षय निष्पन्न है। (से तं खहए) इस प्रकार थह क्षायिक भाव का निरूपण है---

भावार्थ-सूत्रकारने इस सूत्र द्वारा क्षायिक भाव का निरूपण किया है। उसमें उन्होंने यह कहा है कि ज्ञानावरणीय आदि आठ प्रकार के कर्मों का जो क्षय है एक तो वह क्षायिक भाव है-और दूसरा क्षायिक भाव वह है जो इन कमों के क्षय से निष्पन्न होता है। कर्मों के क्षय से निष्पन्न हुआ क्षायिक अनेक प्रकार का कहा है। उनमें पांच प्रकार के ज्ञानावरण कर्म के क्षय से नौ प्रकार के दर्द्रानावरण कर्म के क्षय से दो प्रकार के वेदनीय कर्म के क्षय से, २८ प्रकार के मोहनीय कर्म के क्षय से चार प्रकार के आयु कर्म के क्षय से, ४२ प्रकार के नाम-कर्म के क्षय से सूत्र प्रदर्शित जितने भी नाम निष्पन्न होते हैं वे सब आल्तराय के क्षय से सूत्र प्रदर्शित जितने भी नाम निष्पन्न होते हैं वे सब क्षायिक हैं। क्योंकि ये भिन्न २ प्रकार के कर्मों के क्षय से जौर पांच प्रकार के अन्तराय के क्षय से सूत्र प्रदर्शित जितने भी नाम निष्पन्न होते हैं वे सब क्षायिक हैं। व्योंकि ये भिन्न २ प्रकार के कर्मों के क्षय से निष्पन्न होते हैं। यहांपर क्षयनिष्यन क्षायिकआव में क्षयनिष्यन्न क्षायिक नामों का क्षयत जो किया गया है वह आप्रासंगिक नहीं है, क्योंकि क्षायिक

(से तं स्वइरु) क्षयनिष्पन्न क्षायिક ભાવતુ' નિરૂપછ્ સમાપ્ત થવાથી ક્ષાચિક ભાવના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ પગુ અહીં પૂરું થાય છે.

ભાવાર્થ --- સ્વત્રકારે આ સ્વદ્ધારા ક્ષાયિક ભાવતું નિરૂપણુ કશું છે. તેમાં તેમણે જ્ઞાયિક ભાવના એ પ્રકાર અતાવ્યા છે. જ્ઞાનાવરણીય આદિ આઠ પ્રકારનાં કર્માના જે ક્ષય છે તેને ક્ષાયિક રૂપ પહેલો પ્રકાર ગણુવામાં આવે છે. જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્માના ક્ષયથી નિષ્પન્ન થવાં ક્ષાયિક ભાવને ક્ષય-નિષ્પન્ન રૂપ બીજા પ્રકારના ક્ષાયિક ભાવ કહ્યો છે. કર્માના ક્ષયથી નિષ્પન્ન થતા ક્ષાયિક ભાવ અનેક પ્રકારના કદ્યો છે. પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયથી, નવ પ્રકારના દર્શાનાવરણ કર્મના ક્ષયથી, બે પ્રકારના વેઠનીય કર્મના ક્ષયથી, નવ પ્રકારના દર્શાનાવરણ કર્મના ક્ષયથી, બે પ્રકારના વેઠનીય કર્મના ક્ષયથી, ૨૮ પ્રકારના મોહનીય કર્મના ક્ષયથી, આર પ્રકારના અગ્રુકર્મના ક્ષયથી, ૪૨ પ્રકારના નામકર્મના ક્ષયથી, એ પ્રકારના ગાલ્રકર્મના ક્ષયથી, અને પાંચ પ્રકારના આન્તરાય કર્મના ક્ષયથી સ્વૃત્રાક્ત જેટલાં નામ નિષ્પન્ન થાય છે, તેમને ક્ષયનિષ્પન્ત ક્ષાયિક ભાવ રૂપે ગણવા બેઇએ, કારણ કે તે નામા ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનાં કર્માના ક્ષયથી નિષ્પન્ન થાય છે.

આ સુત્રમાં ક્ષયનિષ્પન્ન ક્ષાયિક ભાવેામાં ક્ષયનિષ્પન્ન ક્ષાયિક નામાનું જે કથન કરવામાં આવ્યું છે, તે અપ્રાસ'ગિક નથી. તેનું કારઘ નીચે

सनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ झायिकभावनिरूपणम्

भाव कातात्पर्य है क्षय से उत्पन्न हुई अवस्था के परिणाम। यह अत्मा को निज स्वाभाविक अवस्था है। इसमें जो भी परिणाम हैं वे सब इहत आत्मस्वरूप हैं। इन्हीं परिणामों को छेकर-जो नाम कहे गये हैं। वे नाम, स्थापना या द्रव्यरूप नहीं हैं, किन्तु भावरूप हैं। कमों के नष्ट होने पर आत्मा का जो मौलिक रूप प्रकट हो जाता है, उसी मौलिकरूप के ये वाचक हैं इसलिये इन नामों का क्षायिकभाव के प्रक-रण में विवेचन करना युक्ति युक्त ही है। अप्रासंगिक नहीं है। जैसे जब केवल्ज्ञानावरण नष्ट हो जाता है+तब आत्मा में केवल्ज्ञानगुण प्रकट हो जाता है केवलज्ञानावरण के नप्ट होते ही क्षायोपद्यमिक चार झान क्षायिकरूप हो जाते हैं -अर्थात् केवल ज्ञान में अन्तहित हो जाते हैं। तप इस आत्मा का क्षीण केवल ज्ञानावरण ऐसा नाम जो होता है वह नाम, स्थापना या द्रव्यरूप नहीं है। किन्तु आधनिपेक्ष रूप है। कारण उस प्रकार की पर्याय उस आत्मा में निष्पन्न हो चुकी है, और उसी का यह वाचक है। इसी प्रकार से दोष कर्मों के क्षय से निषक हुए नामों में भी जनाना चाहिये। इसीलिये क्षाधिक भाव के प्रकरण में सूत्रकार ने इनका निर्देशन किया है । || स० १५४ ||

પ્રમાશે છે-ક્ષયથી ઉત્પન્ન થયેલી અવસ્થાતા પરિણામને ક્ષાયિક ભાવ ગણાય છે. તે આત્માની નિજ સ્વાભાવિક અવસ્થા છે. તેમાં જે જે પરિષ્ણામા છે. તે ખર્ધા પરિશ્રામા શુદ્ધ સ્પાત્મસ્વરૂપ છે. તે પરિણામાના વિચાર કરીને જે નામા અતાવવામાં આવ્યાં છે તેઓ ન.મ, સ્થાપના કે દ્રવ્યરૂપ નથી, પરન્તુ ભાવરૂષ છે. કર્મોનેા ક્ષય થઇ જવાથી આત્માનું જે મૌલિક મૂલ રૂપ પ્રકટ થઇ બાય છે, એજ મૌલિક રૂપના તેઓ વાચક છે. તેથી તે નામાનું ક્ષાયિક ભાવના પ્રકરણમાં વિવેચન કરવું તે અનુચિત અથવા અપ્રાસંતિક નથી. પરન્તુ ઉચિત અને પ્રાસંગિક જ છે. જેમ કે કેવળજ્ઞાનાવરણ કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થઇ જતાં જ આત્મામાં કેવળજ્ઞાનગુણ પ્રકટ થઇ જાય છે. કેવળજ્ઞાના-વરણના નાશ થતાં જ ક્ષાયાપશમિક ચાર જ્ઞાન ક્ષાયિક રૂપ થઈ જાય છે. એટલે કે આ ચારે જ્ઞાન કેવળજ્ઞાનમાં જ સમાવિષ્ટ થઈ જાય છે. ત્યારે તેં આત્માનું ''ક્ષીણુકેવળજ્ઞાનાવરણુ'' આ નામ નિષ્પન્ન થઈ જાય છે. તે નામ, સ્થાપના અથવા દ્રવ્યરૂપ હાતું નથી, પરન્તુ ભાવનિક્ષેપ રૂપ જ દેહાય છે, કારથ કે તે પ્રકારની પર્યાય તે આત્મામાં નિષ્પન્ન થઈ ચુકી હાય છે. અને આ નામ તેનું જ વાચક છે. એજ પ્રમાણે બાકીનાં કર્મોના ક્ષયથી નિષ્યન્ત થયેલાં નામાના વિષયમાં પણ સમજવું. તેથી જ ક્ષાયિક બાવના પ્રકરણમાં સૂત્રકારે તેમના નિર્દેશ કર્યો છે. ા.સૂર્ગ ૧૫૪ા

હર્સ્ટ

अय शायोपशमिकं नाम निरूपयति-

मुल्म-से किंतं खओवसमिए ? खओवसमिए दुविहे पण्णत्ते तं जहा-खओवसमे य, खओवसमनिष्फण्णे य। से किं तं खओवसमे ? खओवसमे चउण्हं घाइकम्माणं खओवसमेणं, तं जहा-णाणावरणिजस्स, दंसणावरणिजस्स, मोहणिजस्स, अंतरायस्त, खओवसमेणं, से ते खओवसमे। से किं तं खओ-वसमनिष्फण्णे ? खओवसमनिष्फण्णे अणेगविहे पण्णत्ते, तं जहा खओवसमिया आमिणिबोहियणाणलुद्धी, जाव खओवसामिया मणपजनणाणलज्जी, खओवसमिया मइअण्णाणलज्जी, खओव-समिया सुराअण्णालज्डी, खओवसमिया विभंगणाणलद्धी, खओ-वसमिया चक्खुदंसणलडी, अचक्खुदंसणलडी ओहिदंसणलद्वी, एवं सम्मदंसणलज्जी मिच्छादंसणलज्जी, सम्ममिच्छादंसणलज्जी, खओवसमिया सामाइयचरित्तलर्द्धा, एवं छेयोवटूवणलर्द्धा, परिहारविसुद्धियलद्धी, सुहुमसंपरायचरित्तलद्धी, एवं चरित्ता-चरित्तलद्वी, खओवसमिया दाणलद्वी, एवं लाभलद्वी, भोगलद्वी, उनभोगलद्वी, खओनसमिया नीरियलद्वी, एनं पंडियवीरियलद्वी, बालवीरियलद्धी, बालपंडियवीरियलद्धी, खओवसमिया सोइं-दियलडी, जाव खओवसमिया फासिंदियलद्धी, खओवसमिष आयारंगधरे, एवं सुयगडंगधरे, ठाणंमधरे, समवायंगधरे, विवा-हपण्णत्तिधरे. नायाधम्मकहाधरे, उवासगदसाधरे, अंतगडद्सा-धरे, अणुत्तरीववाइयदसाधरे, पण्हावागरणधरे, विवागसुयधरे

म्खुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५५ श्रायोपशमिकभावनिरूपणम्

URI

खुओवसमिए दिट्रिवायधरे, खओवसमिए णवपुटवी, खुओक समिए जाव चउदरसपुद्दी, खओवसमिए गणी, खओवसमिए बायए, से तं खओवसमनिष्फण्णे, से तं खओवसमिए॥सू०१५५॥ छाया-अथ कोऽसौ सायोपशमिकः ? सायोपशमिकः द्विधिः प्रझुप्तुः, तद्यया-क्षयोपञमअ क्षयोपञमनिष्पन्नश्र । अथ कोऽसौ क्षयोपञमः ? क्षयोपञ्चमः –चतुणा धातिकमेणां क्षयोपञ्चमः खलु तद्यथा-हानावरणीयस्य, दर्शनावरीयस्य मोहनीयस्य. मन्तरायस्य क्षयोपशमः खलु, स एष क्षयोपशमः। अथ कोऽसौ क्षयोपशमनिकपून्तः 🕻 सयोपशमनिष्पन्नः अनेकविधः महप्तः-तद्यया-क्षायोपश्वमिकी आमिनिबोधिक मानछव्धिः, यावत क्षायोक्शमिकी मनः पर्ययज्ञानछव्धिः, क्षायोपश्चिकी मत्यक्रत लन्धिः, क्षायोपक्षमिकी अुताब्रानलन्धिः, क्षायोपक्षमिकी বিশ্বস্থানত্রিঘ क्षायोपग्रमिकी चल्लईर्जनलब्धिः अचल्लर्द्शनलब्धिः, अवधिदर्शनलब्धिः, Ţ٦ सम्यक्दर्शनलब्धिः, मिथ्यादर्शनलब्धिः, सम्यग्मिथ्यादर्शनलब्धिः, क्षायोपन्न मिकी सामायिकवारित्रलन्धिः, एवं छेदोपस्थाग्नलन्धिः परिदारविश्रुद्धिकलन्धिः स्रमसंपरायचारित्रछव्धिः, एवं चरित्राचरित्रंछव्धिः क्षायोपक्षमिकी दामछव्धिः, स ल्म्मिलव्यिः, भोगलव्यिः, उपभौगलव्यिः, क्षायोपन्नमिकौ वीर्यलव्यः, "एग प्रिस्तवीर्यलन्धिः, बालवीर्यलन्धिः बालपण्डितवीर्यलन्धिः, सायोपत्रसिक्त श्रोके कियलब्धिः, यावत् क्षायोपश्चमिकी स्पर्श्वेन्द्रियलब्धिः, क्षायोपशमिकः आचाराष्ठकाः एवं मूत्रकृताङ्गधरः, स्थानाङ्गधरः समवायाङ्गधरः, व्याख्याप्रइप्तिधरः, इत्ताधम् क्याधरः, उपासकदशाधरः, अन्तरुद्धाधरः, अनुचरोषपादिकद्साधरः, मभाव्या करणधरः, वियाकश्चतधरः, सायोपश्चमिको दृष्टिवादधरः, क्षायोपशमिको नवपूर्वीधरः, क्षायोपश्रमिको यावत् चतुर्दुशपूर्वीधरः, क्षायोपश्रमिको गणी, क्षायोपश्रमिको बाबकः । स एव शयोपशमनिष्यन्नः दि एव श्रायोपश्रमिकः ।।सू० १९५५।

टीका—' से किं तं ' इत्यादि—

अयं कोऽसौ सायोपश्रमिकमः ? इति शिष्यमन्नाः । उत्तरयति-सायोपश्रमिकः

अब सूत्रकार क्षायोपर्शामकमावका तिरूपण करते हैं-

'से कि तं खओवसुमिए' इत्यादि !

शब्दार्थ-( से कि तं खओवसमिए ?) हे भदन्त ! वह क्षामोप्राह मिक क्या है ?

હવે સૂત્રકાર ક્ષાયાપશપિક ભાવનું નિરૂપથુ કરે છે----"તે कि તં સઓવસમિવ" ઇત્યાદ્વ----

शण्दार्थ- (से कि तं ख नोवसमिए ?) के अभवन् भूव प्रकारत आहे।-भशभिष्ठतुं स्वरूप डेवुं छे ?

জত ৭**१** 

# अनुयोगद्वार**स्**त्रे

क्षयोपशम-क्षयोपशमनिष्पन्नेति द्विविधः । तत्र-क्षयोपशमः-केवच्द्रानमतिबन्धक-स्य ज्ञानावरणीयदर्शनावरणीयमोइनीयान्तरायरूपधातिकर्मचतुष्टयस्य क्षयोपशमो-बोध्यः । अयं मावः-विवक्षितज्ञानादिगुणविधातकस्य कर्मणः उदयमाप्तस्य क्षयः= सर्वथाऽपगमः, अनुदीर्णस्य तस्यैव कर्मण उपशमः=विपाकत उदयाभावः । ततझ्य क्षयोपलक्षितः उपशम इति । ननु औपशमिके भावे उदयपाप्तस्य कर्मणः सर्वथा

ु उत्तर-खओवसमिए दुबिहे पण्णते ) क्षयोपरामिक दो प्रकार का प्रज्ञस हुआ है। (तं जहा) जैसे-खओवसमे य खओवसमनिष्क-ण्णे य) एक क्षयोपरामरूप क्षायोपरामिक और द्सरा क्षयोपरामनिष्पन्न क्षायोपरामिक।

(से कि तं खओवसमे ?) हे भदन्त ! यह क्षायोपदाम क्या है।

उत्तर-( साओवसमे चउण्हं घाइकम्माणं साओवसमेणं ) केवल ज्ञान के प्रतियन्धक ज्ञानावरणीय दर्शनावरणीय मोहनीय और अन्त-राय इन चार घातिक कर्मों का जो क्षयोपदाम है वह क्षायोपदाम है। इसका तारपर्य यह है कि विवक्षित ज्ञानादिक गुणों को घात करने वाले उदय प्राप्त कर्म का क्षय-सर्वथा अपगम-और अनुदीर्ण उसी कर्म का उपद्याम-विपाक की अपेक्षा से उदयाभाव इस प्रकार क्षय से उपलक्षित जो उपदाम है वही क्षयोपदाम है।

इंगका-औपदामिक भाव में उदय प्राप्त कर्मका सर्वथा क्षय है और

. ઉત્તર—(સ્રઓવસમિંગ દુविद्दे पण्णत्ते, तंजहा) ક્ષાચાયશમિક ભાવના નીચે પ્રમાહ્યુ બે પ્રકાર કહ્યા છે-(સ્રओवसमे य स्रओवसमनिष्फ्रण्णे य) (૧) ક્ષચાપશમ રૂપ ક્ષાચાપશમિક અને (૨) ક્ષચાપશમ નિષ્પન્ન ક્ષાચાપશમિક.

् પ્રश्न-(से किंतं खओवसमे ?) डे क्षणवन् ! ते क्षाये। पशमनु' स्व३्भ हेवु' छे !

ઉત્તર----(લ ઓવસમે વરળ્દં घાइकम्माणं લ ગોવ મમેળં) કેવળજ્ઞાનના પ્રતિબ--ધક-કેવળજ્ઞાનને પ્રકટ થતું રાકનારાં--જ્ઞાનાવરણીય, દર્શાનાવરણીય, માહનીય અને અ-તરાય, આ ચાર ધાતિયા કર્માના જે ક્ષચાપશમ રૂપ ભાવ છે, તેને ક્ષચાપશમ કહે છે. આ કથનતું તાત્પર્યં નીચે પ્રમાણે છે--વિવક્ષિત જ્ઞાનાદિક ગુણેાના ઘાત કરનારા ઉદય પ્રાપ્ત કર્માના ક્ષય (સર્વધા અપગપ) અને અતુદ્રીર્થું એજ કર્મના ઉપશપ (વિપાકની અપેક્ષાએ ઉદયાભાવ), આ પ્રકારના ક્ષયથી ઉપલક્ષિત જે ઉપશમ છે, તેનું નામ જ ક્ષચાપશમ છે.

શંકા--- ઔપશમિક ભાવમાં ઉદયપ્રાપ્ત કર્મના સર્વથા ક્ષય થાય છે અને

لألجف

अँदुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १५५ श्लायोपशमिकभावनिरूपणम्

क्षयः, अनुदयप्राध्तं तु कर्म न क्षीणं नापि तस्पोदयोऽतस्तस्योपश्चमश्च उच्यते, क्षायोपश्वमिकेऽस्मिन्नपि भावे उदीर्णस्य क्षयः, अन्नुदीर्णस्य चोपशम इत्युज्यते, इत्यमनयोः को मेदः? इति चेदाह-कर्मणः क्षयोपशमे तु चिपाकत एवोदयाभावः, प्रदेशस्तु अस्त्येवोदयः, औपश्मिके भावे तु कर्मणः प्रदेश्वतोऽप्युदयो नास्तीत्य-नयोर्मेदो बोध्यः । क्षयोपशपस्तु ज्ञानावरणादि कर्मचतुष्टयस्यैव भवति, नान्येषां

अनुदय प्राप्त जो कर्म है उसका न क्षय है और न उदय है, किन्तु उपदाम है, इसी प्रकार इस क्षायोपदामिक आव में भी उदीर्ण कर्मका क्षय है और अनुदीर्ण कर्मका उपदाम है। तब औपदामिक और क्षायोपदामिक में क्या भेद है?

उत्तर-क्षयोपयोशम भाव में जो कर्म का उपशम कहा गया है वह विवाक की अपेक्षा से ही उदयाभाव रूप उपशम कहा गया है, प्रदेश की अपेक्षा नहीं-प्रदेश की अपेक्षा से तो वहां कर्मका उदय है परन्तु औपशमिक भाव में जो उपशम कहा गया है वह विपाक और प्रदेश दोनों की अपेक्षा से कहा गया है। अर्थात औपशमिक भाव में कर्म का न विपाकोदय है, और न प्रदेशोदय है। नीरस किये हुए कर्म दलिकों का वेदन प्रदेशोदय है और रस विशिष्ट दलिकों का विपाक वेदन विपाकोदय है। क्षयोपशम ज्ञानावरण दर्शनावरण मोहनीय और अंतराय हन चार कर्मों का ही होता है। निषिद्ध होने

અનુદય પ્રાપ્ત જે કર્મ છે તેનાે સચ પણ થતાે તથી અને ઉદય પણ થતાે નથી પરન્તુ ઉપશમ જ થાય છે. એજ પ્રકારે સાયાપશમિક ભાવમાં પણ ઉદીર્શ કર્મના સય અને અનુદીર્ગુ કર્મના ઉપશમ થતાે હાય છે. તાે પછી ઔપ-શમિક અને સાયાપશમિકમાં શાે ભેદ છે ?

ઉત્તર-ક્ષયે.પશમ ભાવમાં કર્મના જે ઉપશમ કહેવામાં આવ્યા છે તે વિષાકની અપેક્ષાએ જ ઉઠયાભાવ (ઉદયના અભાવ) રૂપ ઉપશમ બતાવવામાં આવ્યા છે, પ્રદેશની અપેક્ષાએ બતાવવામાં આવ્યા નથી. પ્રદેશની અપેક્ષાએ તા ત્યાં કર્મના ઉદય જ છે. પરન્તુ ઔપશમિક ભાવમાં જે ઉપશમ બતાવવામાં ત્યાં કર્મના ઉદય જ છે. પરન્તુ ઔપશમિક ભાવમાં જે ઉપશમ બતાવવામાં આવ્યા છે, તે વિપાક અને પ્રદેશ, આ બન્નેની અપેક્ષાએ બતાવવામાં આવ્યા છે એટલે કે ઔપશમિક ભાવમાં કર્મના વિપાકાદય દ્વાતા નથી, પણ પ્રદેશાદય દ્વાય છે. નીરમ્ર કરાયેલાં કર્મદલિકાનું વેદન પ્રદેશાદય રૂપ છે અને રસવિશિધ દલિકાનું વિપાકવેદન વિતાકાદય રૂપ છે. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મેલ-



अनुयोगद्वारस्व

मिमिभी, निषिद्धत्वात् । सम्मति मथमं मेद्गुपसंहरन्नाइ-स एव क्षयोपक्षम इति । महत्तपं भेदं पृच्छति- अथ कोऽसौ क्षयोपक्षमनिब्धन्नः ? इति । उत्तरयति- क्षयोपक्ष-आधाननः अने कविधः मज्ञप्तः । अनेकविधस्वमे बाह-तद्यथा-क्षायोपक्षमिकी आजि-निमोभिकझानल्विधः भ्रत्रप्ताः । अनेकविधस्वमे बाह-तद्यथा-क्षायोपक्षमिकी आजि-निमोभिकझानल्विधः भ्रत्रप्ताः । अनेकविधस्वमे बाह-तद्यथा-क्षायोपक्षमिकी आजि-निमोभिकझानल्विधः भ्रत्रप्ति निष्पन्ना क्षायोपक्षमिकी, सा का ? इत्याह-अभूभिनिबोधिकज्ञानल्विधरिति। आभिनिबोधिकज्ञानं-मतिज्ञानं तस्य लब्धिः=माग्निः इयं हि-स्वादरणकमक्षयोपक्षमेनोपसम्पद्यते, अत एवेयं क्षायोपक्षमिकीत्युच्यते । इतं धारभ्य क्षायोपक्षमिकी मनः पर्यवज्ञानल्वव्धिरिति यावद् वक्तव्यम् । तत्तक्झन

क अन्य कुमीं को नहीं होता है। (से तं खओसमे) इस प्रकार यहू-अयोपदाम है (से कि तं खओवसमणिप्कण्णे ?) हे भदंत ! क्षयोपदाम निष्युन्न क्षायोपदामिक भाव क्या है ?

जनार-(खभीवसमनिष्कण्णे अणेगविहे पण्णेत्त) क्षयीपदाम निष्पुत्र क्षायोपदामिक भाव अनेक प्रकार का कहा गया है।(तं जहा) वे प्रकार ये हैं--

(सुओव समिया आभिणिबोहियणाणलद्धी जाव खओवसमिया मण-पुर्वजवणाणलद्धी) क्षयोगरामिकी आभिनिबोधिक ज्ञानलब्दि-अभिनि-भूषिक नाम मतिज्ञान है। इस मतिज्ञान की प्राप्ति का नाम आभिनिबोधिक ज्ञानलब्धि है। यह आभिनिबोधिकज्ञानलब्धि मतिज्ञानावरण कर्म के क्षयोपधाम से होती है। इसलिये इसे क्षायोपधामिकी कही है, इसी प्रकार अतज्ञानलब्धि अतज्ञानावरणकर्म के क्षयोपधाम से होती है। अवधि-

मीय અને અ'તરાય, આ ચાર પ્રકારનાં કર્મોના જ ક્ષયાપશમ થાય છે, અન્ય કર્મોના સંયાપશમ થતા નથી. (से तं स्वओवसमे) આ પ્રકારતું ક્ષયાપશમતું સ્વરૂપ છે. પ્રશ્न-(से कि'त खओवसमणिष्कण्णे?) હે લગવન્ ! ક્ષયાપશમનિષ્પન્ન ક્ષાયાપશમિક ભાવતું સ્વરૂપ કેતું છે ?

ઉત્તર-(स्नजोबसमनिष्फण्णे अणेगविष्ठे पण्णत्ते) ક્ષચાપશમનિષ્પન્ન ક્ષાચા-'પશમિક ભાવ અનેક પ્રકારના કહ્યો છે. (तंज्रहा) જેમ કે....(खजोबसमिया आभिणिबोहियाणणळद्धी जाव खजोवसनिया मणपज्जवणाणळद्धी) ક્ષાચાપશમિકી आभिणिबोहियाणणळद्धी जाव खजोवसनिया मणपज्जवणाणळद्धी) ક્ષाચાપશમિકी आभिणिबोहियाणणळद्धी जाव खजोवसनिया मणपज्जवणाणळद्धी) ક्षाचेषण्ठाभि भाषितियाननी प्राप्ति को जाव के भीतियाननी प्राप्ति को आधासिनियाधिक ज्ञानसंजिधनी प्राप्ति थाय छे तेथी तेने क्षाचेषण्डाभिक्ष कडेवामां आवी छे. कोज प्रप्राद्धे श्रुतज्ञानावरछ क्षभान के बोषण्डामयी श्रुतज्ञानलण्डिनी, अवधिज्ञानावरछ कर्भना क्षयेषशमयी

#### बुरुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १५५ क्षायोपशमिकभावनिरूपणम्

प्राप्तिहि तत्तदावरणकर्मस्ययोपशमजन्या बोध्या । केवलज्ञानलञ्घिस्तु तदावरण केमेणः सय एवोत्पचते अतोऽत्र नोक्ता । तथा-क्षायोपशमिकी मत्यझानलञ्घिः-जैद्दान-कुत्सितं झानम्-भज्ञानम्, कुत्सार्थेऽपि नवोष्टत्तिः, कुस्सितं-शीलम्-जेब्रीलम् इत्यादी तथा दृष्टत्वात्, मतिरेवाझानं मत्यझानं तस्य लज्जिः=योग्धत स्वीलम् इत्यादी तथा दृष्टत्वात्, मतिरेवाझानं मत्यझानं तस्य लज्जिः=योग्धत स्वील्यम् । एवं खायोपश्चमिकी अतझानलज्जिरपि बोध्या । तथा-क्षायोपद्वमिक जिमझ्झानलज्जिः-मङ्गमकारो मेदइति पर्यायाः। भक्षशब्दस्त्विद् प्रक्रमादवधिवाचसः

इग़नालव्यि अवधिज्ञानावरण कम के क्षयोपदाम से होती है, और मनःपर्यवज्ञानलव्यि मनः पर्यवज्ञानावण कम के क्षयोपदाम से होते है। इसलिय इन लव्यियों को क्षायोपदामिक कहा है। केवलज्ञानलव्यि के सत्रकार ने जो यहां नहीं कहा है उसका कारण यह है कि यह के बल्ज्ञानावरणकम के क्षय से होती है। (खओवसमिया मह अप्लाण लुद्धी, खमोवसमिया सुय अण्णाणलद्धी, खओवसमिया विभंगणाण छद्धी, खमोवसमिया सुय अण्णाणलद्धी, खओवसमिया विभंगणाण छद्धी ) मतिअज्ञानावरण के क्षयोपदाम से मति अज्ञान, अतअज्ञाना बरण के क्षयोपदाम से अन्ज्ञान, विभंगज्ञानावरण के क्षयोपदाम से बिभंगज्ञान की प्राप्ति होती है, इसलिये इन्हें क्षायोपदामिकी मत्यज्ञान हविभंगज्ञान की प्राप्ति होती है, इसलिये इन्हें क्षायोपदामिकी मत्यज्ञान इत्वि, क्षायोपदामिकी अताज्ञानालव्यि और क्षायोपदामिकी मत्यज्ञान कान लव्यि कहा है। कुत्सित ज्ञान का नाम अज्ञान है। कुत्सित अप् में मी नज्ञ होता है। जैसे कुत्सितज्ञील अदील आदि (खओवसमिय

અવધિજ્ઞાન લબ્ધિની અને મન: પર્યવજ્ઞાનાવરઘુના ક્ષયા પશમથી મન: પર્યવજ્ઞાન લબ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે કારણે તે લબ્ધિઓને ક્ષયા પશમિક કહેવામાં આવી છે અહીં સૂત્રકારે કેવળજ્ઞાન લબ્ધિના ઉલ્લેખ કર્યો નથી, કારણું કે દેવળજ્ઞાનાવરઘુ કર્મના ક્ષયથી જ કેવળજ્ઞાન લબ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય છે, ક્ષયા પશમથી તેની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

(ख त्रोवसमिया मंद अण्णाण उदी, ख प्रोवसमिया सुय अण्णाण उदी, खत्रो-षद्धमिया विभंगणाण कही) भति अग्राना तरखुना क्षया पश भधी भति अग्रान, श्रुत अग्राना वरखुना क्षयो पश भधी श्रुता ज्ञान અને विक्ष ग्राना वरखुना क्षया पश-भधी विक्ष ग्रज्ञाननी प्राप्ति थाय છે. तेथी तेभने क्षाया पश भिंडी भर्यद्वान-द्वुष्ठिंद, क्षाया पश भिंडी श्रुताज्ञान लेभि काया पश भिंडी भर्यद्वान-द्वुष्ठिंद, क्षाया पश भिंडी श्रुताज्ञान लेभि काया पश भिंडी विक्ष ग्रज्ञान सी किंद इद्वेवा मां आवेद छे. दुत्सित ज्ञानद्वं नाभ अज्ञान छे. दुत्सितना श्रधी मां पूछ नज्जु (नडार वायड) ना प्रयोग थाय छे. जेम हे दुत्सितशी क, अशी क्ष आहि.

# अनुयोगद्वारस्य

્ હરેફે

विरूपः=कुत्सितो भङ्गो विभङ्गः, स एव झानं-विभङ्गडानम्-झानत्वं चास्य अर्थपरिझा-नात्मकत्वाद् बोध्यम् । मिथ्यादृष्टिदेवादेरवधिझानं विभङ्गडानमुज्यते । विभङ्गडानस्य-छन्धिः=विभङ्गडानलन्धिः । इयमपि स्वावरणक्षयोपशमेनैव भवति, अतोऽस्या अपि क्षायोपशमिकीत्वं बोध्यम् । एवं मिथ्यात्वादिकर्मणः क्षयोपशमसाध्याः शेषा अपि सम्यग्दर्धानादिखन्धयो यथासम्भवं भावनीयाः । तथा-क्षायोपशमिकी वीर्थलन्धिः-इयं हि वीर्यान्तरायकर्मक्षयोपशमाद भवति। एवं-पण्डितवीर्थलन्धिः, बाल्वीर्यलन्धिः,

चक्खुदंसणलद्धी ) क्षायोपशमिकीचक्षुः दर्शन लब्धि, (अचक्खुदंसण-छद्धी, ओहिदंसणलद्धी) अचक्षुदर्शनलब्धि अवधिदर्शनलब्धि है । इन में चक्षुर्दर्शनावरण के क्षयोपशम से चक्षुर्दर्शन लब्धि, अचक्षुर्दर्शनावरण के क्षायोपशम से अचक्षुर्दर्शनलब्धि और अवधिदर्शनावरण के क्षयोप-शम से अवधिदर्शनलब्धि होती है। (एवं सम्मदंसणलद्धी, मिच्छादंसण-लद्दी सम्ममिच्छादंसणलद्धी) इसप्रकार से सम्पक्दर्शनलब्धि, मिथ्या-दर्शनलब्धि (खओवसमिया सामाइयचरित्तलद्धी, एवं छेयोवद्दावणलद्धी, परिहारविखद्धिलद्धी खुहुमसंपरायचरित्तलद्धी, एवं छेयोवद्दावणलद्धी, परिहारविखद्धिलद्धी खुहुमसंपरायचरित्तलब्धि एवं चरित्ताचरित्तलद्धी) क्षायोपशमिकी सामायिक चरित्रलब्धि छेद्दीपस्थापनालब्धि, परिहारवि-द्युद्धिक लब्धि, सुक्ष्म संपरायचारिन्नलब्धि, चारित्राचरित्रलद्धी) क्षायोपशमिकी समिया दाणलद्धी, एवं लाभलद्धी, भोगलद्धी, उपभोगलद्धी) क्षायोपश्च-मिकी दानलब्धि लाभलब्धि, भोगलब्धि उपभोगलब्धि, (खओवसमिया

(खओवसमिया चक्ख्दंसणढढी) क्षायेापशभिधी દર્શ'નલબ્ધિ. ચક્ષ: (अचक्तुरंसणलढा, ओहिरंसणलढा) અચક્ષુદર્શનલબ્ધિ અને અવધિદર્શનલબ્ધિ પણ કાર્યોપશમ નિષ્પન્ન સાયાપશમિક ભાવરૂપ છે, કારણ કે ચક્ષુહરા નાવરણ કર્મના ક્ષચાપશમથી ચક્ષુઃદર્શનલપ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય છે, અચક્ષુદર્શનાવરણ કર્મના ક્ષચે પશમથી અચક્ષુદર્શનલખ્ધિની પાસિ થાય છે અને અવધિદર્શના-વરહાના સયાપશમથી અવધિડશેનલબ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય છે. (एव' સम्मदंसणळद्धी, मिच्छारंसणरुद्धो, सम्ममिच्छादंसणरुद्धी) येथ સમ્યકુદર્શ નલખ્ધિ. પ્રમાણે भिष्याहर्शन सण्धि, सभ्यजूभिष्याहर्शन क्षणिध, (ख जोव हमिया सामाइय बरित्त-હદી, एवं છેયોવદુઃવणઢદ્રી, પરિદ્રારવિસુદ્ધિઝદ્રો) ક્ષાચાપશમિઠી સામાયિક ચારિત્રલબ્ધિ, છેદાપસ્થાપનાલબ્ધિ, પરિહારવિશુદ્ધિકલબ્ધિ, (सुहुमसंपराय चरित्तढढी, एवं चरिताचरित्तछढी) સૂક્ષ્મ સંપરાય ચરિત્રલખ્વિ. ચારિત્રા शास्त्रिक्षिप्र, (सभोवसमिया दाणढढी, एवं डामरुद्धी, भोगरुद्धी, उपभोगरुद्धी) સાચાપશમિકી દાનલબ્ધિ, લાભલબ્ધિ, લાગલબ્ધિ અને ઉપલાેગલબ્ધિ. (सओवसमिया वीरियलदी) क्षायेापशभिडी वीर्थकफि, (एवं पंडियवीरियलदी,

मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५५ क्षायोपरामिकआवनिरूपणम्

बालपण्डितवीर्यलब्धिरिति बोध्यम् । अयं मावः-पण्डिताः=साधवः, बालाः⇒ <sup>अ</sup>विरताः, वालवण्डिताः≕देशविरताः । **एषां** स्वस्वचीर्यान्तरायकर्मक्षयोपश्चमेन स्वस्वचीर्यऌब्धिः मादुर्भवतीति । तथा~क्षायोपभ्रमिकी अोत्रेन्द्रियछब्धिः यावत् सायोपशमिकी स्पर्शेन्द्रियलब्धिः । अत्र-इन्द्रियाणि लब्ध्युपयोगरूपाणि भावेन्द्रि-याणि बोध्यानि, तेवां छब्धिः=मतिअत्रहानचछुरचछुईईर्जनावरणक्षयोवश्वमजन्य-त्वात् क्षायोपशमिकीति बोध्यम्। तथा-क्षायोपशमिक आचाराङ्गधर इत्यारम्य क्षायोपशमिको वाचक इत्यन्तोऽपि श्रुतद्वानावरणकर्मक्षयोपश्रमजन्यो बोध्यः । आचाराङ्गधरत्वादि पर्याया दि श्रुतज्ञानमभवाः, श्रुतज्ञानं च तदावरणकर्मक्षयोप-शमेन निष्पद्यते, अत आचाराङ्गधरादयः क्षायोपशमिका बोध्या इति भावः। वीरिंगलदी) क्षायोपदामिकी वीर्यलम्धि, (एवं पंडियवीरिगलद्वी) पंडित षीर्यलन्धि (बाल बीरियरुद्धी) बालवीर्यलन्धि (बालपंडियवीरियरुद्धी) **बा**लपंडित वीर्यलब्धि (खओवसमिया) सोइंदियलद्वी) क्षायोपदामिकी श्रोन्नेन्द्रियलन्धि (जाब) यावत् (खओवसमिया फार्सिदियलद्धी) स्नायोपज्ञ-मिकी स्पर्शन इन्द्रिलच्धि (खओवसमिए आयारंगघरे) क्षायोपशमिक आचारांगधारी, (एवं सुयगडंगधरे, ठाणंगधरे, समवायंगधरे, विवाहप-ण्णसिधरे, नायाधम्मकहाधरे)स्वकृताङ्गधारी, स्थानांगधारी, समवायाङ्ग-घारी, विवाहप्रज्ञसिघारी ज्ञाताधर्मकथाधारी (उवासगद्साधरे) उपासक-दंशावारी, (अंतगडदसाधरे) अन्तकृदशाधारी, (अणुत्तरोववाइयदसा-भरे) अनुत्तरीपपातिक दशाधारी, (पण्हाबागरणधरे) प्रश्नव्याकरणधारी. (विवाग सुयधरे) विवाक अतधारी (खओवसमिए दिदिवायघरे) क्षायो-पशमिक दृष्टिवादधारी (लओवसमिए णवपुब्बी) क्षायोपशमिक नव-

बाडवीरियछद्वी, बाडपंडियवीरियछद्वी) ક્ષાયાપશ્વિકી પંડિતવીર્થ લખ્ધિ, આદ્ધ-વીર્થ લખ્ધિ અને આલપંડિતવીર્થ લખ્ધિ.

(खभोबसमिया सोइंदियछद्धी जाव खओवसमिया फार्सिदियछद्धी) क्षायेाप-शभिडी श्रोत्रेन्द्रियद्धिधिधी हर्धने क्षायेापशभिडी रपशे न्द्रियद्धिधिधय न्तनी पांच प्रधारनी द्यष्टिधओ, (खश्रोवसमिए आयारगधरे) क्षायेापशभिड आआरांगधारी, (एवं सुयगडंगधरे, ठाणंगवरे, समवायंगधरे, विवाह पण्णत्तिधरे, नायाधम्मकहाधरे, छवा-सगदसाधरे, अणुत्तरोववाइयदसाधरे, पण्हावागरणधरे, विवागसुयधरे,) એજ प्रभाष्ट्रे क्षायेापशभिड सूत्रध्रतांगधारी, स्थानांगधारी, समवायांगधारी, विवाद्धप्रह्मसि (०याण्याप्रह्मसि)धारी, ઉपासडदशाधारी, अन्तद्वितदशाधारी, अनुत्तरीपपातिड दशाधारी, प्रश्नव्यादश्युधारी विपाधश्रुतधारी, (खओवसमिए दिट्रिवायधरे)

For Private and Personal Use Only

હર્ટ



मङ्ग्रमुप्संहरकाइ-स.एष आयोपग्रमनिश्वक्र इति । आयोपक्रमिको भावः प्ररुप्तित इत्ति स्रचयित्तमाह-स एष आयोपग्रमिक इति ॥स्.० १५५॥

पूर्वघारी ( खओवसमिए जाव चउदस पुच्ची ) क्षायोपश्चमिक याबत बहुर्दूशपूर्वधारी (खओवसमिए गणी) क्षायोपशमिक गणी खाओब-सम्रिए वायए) क्षायोपशमिकबाचक ( से तं खओवसम्मनिष्फण्फे ) इसप्रकार ये सब क्षायोपशम निष्पन्न हैं ( से तं खओवसमिए) यह बह क्षायोपशमिक है । -

भावार्थ-इस खत्र द्वारा खत्रकारने क्षायोपर्शमिक क्या है इसका विवेचन किया है। उन्होंने कहा-है कि एक तो क्षायोपर्शम ही क्षायोपत्ता-मिक है और दूसरा क्षयोपर्शम निष्पन्न क्षायोपरामिक है। इनमें चार यातिक कमों का क्षय उपरुक्षित जो उपराम है वह क्षायोपरामिक है। क्षायोपशमिक ज्ञान के आवारक जो कर्म हैं उनमें सर्वधातिस्पर्द्धक (क्रमांश) और देशघातिस्पर्द्धक ये दोनों प्रकार के स्पर्द्धक पाये जाते है। इसलिये उनका क्षयोपशम होता है। नव नोकषायों में केवल देशघा-तिस्पर्द्धक ही पाये जाते हैं इसलिये उनका क्षयोपशाम नहीं होता केवल ज्ञानावरण आदि प्रकृतियों में केवल सर्वधातिस्पर्द्धक पाये जाते हैं।

क्षाયાપશમિક દૂષ્ટિવાદધારી, (स्रओवसमिए णशपुञ्ची) क्षाયાપશમિક નવપૂવ' ધારીથી લઇને (सब्बोवसमिद जाव चउरसपुब्वी) क्षाયાપશમિક ચૌદ પૂર્વધાरी પર્ય-તના જીવેા, (सबोवसमिए गणी) क्षायापशमिક ગણી, (स्रजोयसमिए बायए) અને क्षायापशमिક વાચક (से त स्रजोवसमनिष्फण्णे) आ अधा क्षाया पशम निष्पन्न आવे। છે. (से तं स्रजोवसमिए) क्षायापशमिंड जुँ आ प्रधान्तु स्वर्ध्य છે.

ભાવાર્થ-આ સૂત્ર દ્વારા સૂત્રકારે ક્ષાયાપશમિક ભાવના સ્વરૂપનું વિવેચન કર્યું છે તેમાં તેમણે એલું પ્રતિપાદન કર્યું છે કે એક તાં ક્ષાયાપશમ જ ક્ષાયાપશમિક છે અને બીજું ક્ષયાપશમનિષ્પન્ન ક્ષાયાપશમિક છે. ચાર ઘાતિયાં કર્મીના ક્ષયથી હપલક્ષિત જે હપશમ છે, તેનું નામ ક્ષાયાપશમિક છે. ક્ષાયાપશમિક જ્ઞાનનું આવરણ કરનારા જે કર્મા છે તેમાં સવધાતિ સ્પદ્ધ કાં આને દેશઘાતિ સ્પદ્ધકાં રૂપ બન્ને પ્રકારના સ્પદ્ધ કાંના સદ્ભાવ રહે છે. अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र १५५ क्षायोपर्शामकभावनिरूपणम्

इसलिये जनका भी क्षयोपदाम नहीं होता है। यद्यपि प्रत्याख्यानावरण और अप्रत्याख्यानावरण कषाय सर्वघाति ही हैं-किन्तु उन्हें अपेक्षा-कृत देशघाति मान लिया जाता है इसलिये अनंतानुवंधी आहि 🗰 भयोपराम बन जाता है। अधातिया कर्मों में तो देराघाति और सर्क धाति यह विकल्प ही संभव नहीं, इसलिये उनके क्षयोपशम का महत ही नहीं उठता । अतः सुत्रकारने यह तो क्षयोपशम की सामान्द्र योग्यता का विवेचन किया है। क्षयोपदाम और उपदाम में केवल अन्तर इतना ही है कि क्षयोपशम में किननेक सर्वधातिस्पर्द्धकों का खदयाभावी क्षय रहता है और कितनेक उन्हीं सर्वधातिस्पर्द्धकों का सदबस्था रूप उपदाम रहता है-तथा देवाचातिस्पर्द्धकों का उदय रहता है। तब कि उपशम में किसी का भी उदय नहीं रहता है। सबका बच्चाम ही रहता है-

अब सन्नकार यह कहते हैं कि किन २ कमों के क्षयोपदाम से कौन २ से आव प्रकट होते हैं-मतिज्ञानावरण, अतज्ञानावरण अवधि-ज्ञानावरण, और मनःपर्यवज्ञानावरण के क्षयोपदाम से मति, अत,

તેથી તેમના સયાપશમ થાય છે. નવ નાકવાયામાં કેવળ દેશબાતિ ૨૫ 🚼 (ક્રમ દલિકા)ના જ સદુભાવ હાય છે, તેથી તેમના ક્ષયાપશમ થતા નથી . દેવળજ્ઞાનાવરથ આદિ પ્રકૃતિઓમાં દેવળ સર્વધાતિ સ્પર્દ્ધ દેાના જ સક્રભાવ હાય છે. તેથી તેમના સચાપશમ પણ થતા નથી જે કે પ્રત્યાખ્યાનાવસ્વ અને અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ કપાય સર્વધાતિ જ છે, પરન્તુ તેમને અપેક્ષાક્ત કેશઘાતિ માની લેવામાં આવેલ છે, તેથી અન'તાનુઅ'ધી આદિના સચાપશમ સંભવિત અની જાય છે. અઘાતિયા ક્રમોમાં તાે દેશઘાતિ અને સવધાતિ રૂપ વિકલ્પ જ સંભવી શક્તા નથી, તેથી તેમના ક્ષચાપશમના તા પ્રશ્ન જ ઉદ્વ-ભવતા નથી આ પ્રકારે સૂત્રકારે ક્ષચાપશમની સામાન્ય ચાગ્યતાનું અહી' વિવે-ચત કર્યું છે ક્ષચાયશમ અને ઉપશમ વચ્ચે નીચે પ્રમાશેનું અંતર સમજવું--કાચાપશંમમાં કેટલાક સર્વધાતિ સ્પર્દ્ધકાના ઉદયાભાવી સય રહે છે અને કેટલાક સર્વધાતિ સ્પર્દ્ધકાના સદવસ્થારૂપ ઉપશમ રહે છે તથા દેશઘાતિ સ્પદ્ધ ટેનો હદય રહે છે પરન્તુ ઉપશમમાં તેમના હદય રહેતા નથી પ ઉપશાસ જ રહે છે.

હવે સૂત્રકાર એ વાલ પ્રકટ કરે છે કે કયાં કર્યા કર્માના ક્ષયાપશામથી કયા કયા ભાવ પ્રકટ થાય છે-મતિજ્ઞાનાવરણ, શ્રુતજ્ઞાનાવરણ, અવધિજ્ઞાનાવ-રથ અને મનઃપર્યંવજ્ઞાનાવરથું કર્માના ક્ષ<sup>ે</sup> ાપશમથી અનુક્રમે મતિજ્ઞાન, શ્વત-अ० **२**२

अनुयोगद्वारस्त्रे

मन्त्रि और मनःपर्यवज्ञान मकट होते हैं। सन्न में लब्धि शब्द क अर्थ प्राप्ति है। यह स्त्रीलिङ्ग है इसलिये ''क्षायोपर्शामिकी '' शब्द में सीलिङ्ग में व्यवहृत किया गया है। अपने २ आवारक कमों के क्षयोप सन से मतिज्ञानादिकों की प्राप्ति होती है। इसलिये यह प्राप्ति क्षायो प्राप्तिकी है। केवलज्ञान को क्षयोपरामिक नहीं माना गया है। वह तो क्षायिक है। क्यों कि यह केवलज्ञानावरण के क्षय से होता है।

र्शका-यदि केवलज्ञान, केवलज्ञानावरण कर्म के क्षय से होता है-तो फिर उसे ऐसा क्यों कहा जाता है कि यह ज्ञानावरण कर्म के क्षय से होता है ?

उत्तर-आत्मा का स्वभाव केवलज्ञान है। इसे केवलज्ञानावरण आहत किये हुए हैं। तथापि वह पूरा आहत नहीं हो-पाता, अतिमन्द ज्ञान प्रकट ही बना रहता है। जिसे मतिज्ञानावरण आदि कर्म आहत करते हैं, इससे स्पष्ट है कि केवलज्ञान को प्रकट न होने देना ज्ञाना करण के पांचों मेदों का साक्षात् रोकता है और मतिज्ञानावरण आदि परंपरा से। इसलिये ज्ञानावरणकर्म के क्षय से केवलज्ञान होता है

**ગ્રાન, અવધિતાન અને મનઃપર્યવજ્ઞાન પ્રકટ થાય છે. સ્વમાં જે ' લબ્ધિ ' પદ વપરાયું છે તેના અર્થ ' પ્રાપ્તિ ' સમજવા ' લબ્ધિ ' પદ સ્ત્રીલિંગમાં** દ્વાથાથી તેની સાથે ' ક્ષાયાપશમિકી ' આ પદના પણ સ્ત્રીલિંગમાં જ પ્રયોગ કરવામાં આવ્યા છે મતિજ્ઞાન આદિકાની પ્રાપ્તિ ત્યારે જ થય છે કે જ્યારે તે પ્રત્યેક જ્ઞાનના આવારક (આવરલુ કરનારાં) કર્માના ક્ષયાપશમ થાય છે. તેથી તેમની તે પ્રાપ્તિને ક્ષાયાપશમિકી કહી છે. કેવળજ્ઞાનને ક્ષયાપશમિક ગલ્યુવામાં આવતું નથી, તેને તા ક્ષાયિક જ ગલ્યુવામાં આવે છે, કારણ કે કેવળજ્ઞાનાવરલુ કર્મના ક્ષયથી જ કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે.

રાંકા-એ ઠેવળજ્ઞાનાવરણુ કર્મના ક્ષયને લીધે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતું હોય, તાે એવું શા માટે કહેવામાં આવે છે કે જ્ઞાનાવરણુ કર્મના ક્ષય થવાથી કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે ?

ઉત્તર-આત્માના સ્વભાવ ઠેવળજ્ઞાન છે તેના ઉપર ઠેવળજ્ઞાનાવરણ ઠમ'તું આવરણ હાેય છે છતાં પણ તે પૂરેપૂરં આવૃત થઈ શકતું નથી અતિ મન્ક ગ્રાન પ્રકટ જ થતું રહે છે, કે જેને મતિજ્ઞાનાવરણ આદિ કર્મ આવૃત કરે છે. તેથી એ વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે ઠેવળજ્ઞાનને પ્રકટ ન થવા દેવામાં શાનાવરણના પાંચે ભેદાે કારણભૂત ખને છે ઠેવળજ્ઞાનાવરણ કર્મ કેવળજ્ઞાનને રાક્ષાંત કરો રાકે છે અને મતિજ્ઞાનાવરણ આદિ ચાર કર્મા તેને પર'પરા

(ÇQX

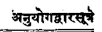
ાજાર

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५५ क्षायोपर्शामकभावनिरूपणम्

ऐसा कहा जाता है। मतिअज्ञानावरण, अतुतअज्ञानावरण, और विभं-गज्ञानावरण कर्म के क्षयोपदाम से मत्त्यज्ञान, और विभंगज्ञान प्रकट होते हैं। यहां अज्ञान से ताल्पर्य ज्ञानाभाव से नहीं है, क्यों कि ज्ञानावरण रूप अज्ञान औदयिक भाव है। यह ज्ञानावरण कर्म के उदय से होता है। किन्तु कुस्सित ज्ञान का नाम अज्ञान है। जब मतिज्ञान आदि मिध्यादर्शन के उदय से दूषित होते तब वे कुस्सितज्ञान कहलाते हैं। विभंग में भंगदाब्द प्रकरणवद्या अवस्थि बाचक है। बैसे तो यह प्रकार मेद-का वाचक है। और "वि" दाख विरूप-कुस्सित अर्थ का वाचक है। इस तरह विरूप: भंग: विभंगा विभंग एव ज्ञानम" ऐसी इसकी व्युत्पत्ति है। इस विभंग में जो ज्ञान पना है, वह अर्थ परिज्ञानात्मक होने से है। मिध्यादर्ष्ट देवादिकों का अवधिज्ञान विभंगज्ञान कहलाता है। चक्षुर्दर्शनावरण, अचक्षुर्दर्शनाव-रण, और अवधिदर्शनावरण के क्षयोपदाम से चक्षुर्दर्शन अच्छुर्दर्शना और अवधिदर्शन प्रकट होते हैं। इसलिये क्षायोपदामिक सम्यग्दर्शन

રૂપે રાકે છે. તેથી '' જ્ઞાનાવરણુકર્મના ક્ષયથી કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે." એવુ કહેવામાં આવે છે.

મતિઅજ્ઞાનાવરણ, ઝુતઅજ્ઞાનાવરણ અને વિભંગજ્ઞાનાવરણ કર્મના સ્યેાપશમથી અનુક્રમે મત્યજ્ઞાન, છુતાજ્ઞાન અને વિભંગજ્ઞાન પ્રકટ થાય છે. અહીં '' અજ્ઞાન '' પદ દ્વારા જ્ઞાનાભાવ સમજવાના નથી કારણ કે જ્ઞાનાભાવ રૂપ અજ્ઞાન તા ઔદયિક ભાવરૂપ છે, અને જ્ઞાનાવરણ કર્મના ઉદયથી તે ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. પરન્તુ કુત્સિતજ્ઞાનને અજ્ઞાન કહે છે. જ્યારે મતિજ્ઞાન આદિ મિથ્યાદર્શનના ઉદયથી દ્વપિત હાય છે, ત્યારે તેમને કુત્સિત જ્ઞાનરૂપ ગહ્યુવામાં આવે છે. 'વિભંગ' પદમાં જે ''ભ'ગ' પદ તેમને કુત્સિત જ્ઞાનરૂપ ગહ્યુવામાં આવે છે. 'વિભંગ' પદમાં જે ''ભ'ગ' પદ તેમને કુત્સિત જ્ઞાનરૂપ ગહ્યુવામાં આવે છે. 'વિભંગ' પદમાં જે ''ભ'ગ' પદ તેમને કુત્સિત જ્ઞાનરૂપ ગહ્યુવામાં આવે છે. 'વિભંગ' પદમાં જે ''ભ'ગ' પદ તેમને કુત્સિત જ્ઞાનરૂપ ગહ્યુવામાં આવે છે. 'વિભંગ' પદમાં જે ''ભ'ગ' પદ તેમને કુત્સિત જ્ઞાનરૂપ ગહ્યુવામાં આવે છે. 'વિભંગ' પદમાં જે ''ભ'ગ' પદ છે તે અહીં અવધિવાયક છે. આમ તા તે પદ પ્રકારલેદનું વાચક ગદ્યુાય છે. અને ''વિ'' પદ વિરૂપકુત્સિત અર્થનું વાચક છે. વિભંગજ્ઞાનની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રમાણે થાય છે–''વિજ્વરઃ મંગઃ વિમંગઃ વિમંગ પવ જ્ઞાનં વિમંગજ્ઞાનની વ્યુત્પત્તિ આ વિભંગમાં જે જ્ઞાનપણુ છે તે અર્થ'પરિજ્ઞાનાત્મકતાની અપૈક્ષાએ છે. મિચ્યા-દર્શનાવરણ અને અવધિદર્શનાવરણ કર્મ'ના ક્ષચાપશામથી અનુકારે ચક્રાદ્વાં પ્રા અચક્રાદર્શન અને અવધિદર્શન પ્રકટ થાય છે. તેથી તેમને પણ ગ્રાણે પ્રા મિક કહેલામાં આવેલ છે. ભિચ્યાત્વકર્મના ક્ષચાપશામથી ક્ષરોપશામિક સમ્યા



की प्राप्ति मिथ्याश्व कर्म के क्षयोपदाम से होती है। इसी प्रकार से और मी रूब्धियों में यथासंभव क्षायोपदामिकता जान छेनी चाहिये। वीर्य स्रब्धि बीर्यान्तराय कर्म के क्षयोपदाम से होती है। इसी प्रकार से पंडितवीर्य रुब्धि बालवीर्य लब्धि, बालपंडितवीर्य लब्धि को भी जानना बाहिये। तारपर्य यह है कि-पंडित से यहां साधुजन वाल से अविर-तिजन, और बालपंडित से देदाविरतजन लिये गये हैं। इनको अपने र बीर्यान्तराय कर्म केक्षयोपदाम से अपनी २ वीर्य लब्धि प्रकट होती है।

सम्यग्मिथ्यादर्दांनलव्धि सम्यक्त्व का भेद है। इसलिये यह लब्धि मिध्यात्वकर्म के क्षयोपशम से होती है। सामायिकचारित्रलब्धि, छेदोपस्थापनलब्धि, परिहारविद्युद्धिकलब्धि, सूक्ष्म संपरायचारित्रलब्धि और चारिन्नाचारिन्नलब्धि ये सब चारित्र-मोहनीय कर्म के क्षयोपशम से होती है इसीलिये इनमें क्षायोपशमिकता है। संयत के कर्मों को निवारण करने के लिये जो अन्तरंग और बहिरंग प्रवृति होती है वह चारिन्न है-अर्थात् आस्मिक द्युद्ध दशा में स्थिर रहने का प्रयस्न करना ही चारित्र है। परिणाम द्युद्धि के तरतम भाव की अपेक्षा और निमिक्त भेद से

ગદરા નની પ્રાપ્તિ થાય છે. એજ પ્રમાણે બીજી બધી સૂત્રોક્ત લબ્ધિઓમાં પણુ યથાસ ભવ ક્ષાયા પશમિકતા સમજી લેવી. વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષયા પ શમથી વીર્ય લબ્ધિ પ્રકટ થાય છે. એજ પ્રમાણે પંડિતવીર્ય લબ્ધિ, બાલ વીર્ય લબ્ધિ અને બાલપ ડિતવીર્ય લબ્ધિને પણુ ક્ષાયા પશમિક જ સમજવી નેઇએ. પંડિતપદ અહીં સાધુજનનું, બાલપદ અવિરત યુક્તજનનું અને બાલ-'પંડિતપદ દેશવિરત જનનું વાચક છે. તેમને પાતપાતાના વીર્યાન્તરાય કર્મના સ્વાયા પશમ થવાથી પંડિતવીર્ય લબ્ધિ આદિની પ્રાપ્તિ થાય છે.

સમ્યગ્મિથ્યાદર્શન લબ્ધિ સમ્યકત્વના એક લેદ રૂપ છે. તેથી મિચ્યા ત્વ કર્મના ક્ષયોપશમથી તે લબ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય છે, સામાયિક ચારિત્ર લબ્ધિ, છેદાપસ્થાપનલબ્ધિ, પરિહાર વિશુદ્ધિક લબ્ધિ, સૂક્ષ્મ સંપરાય લબ્ધિ અને ચારિત્રાચારિત્ર લબ્ધિ, આ બધી લબ્ધિએાની પ્રાપ્તિ ચારિત્રમાહનીય અને ચારિત્રાચારિત્ર લબ્ધિ, આ બધી લબ્ધિએાની પ્રાપ્તિ ચારિત્રમાહનીય કર્મના ક્ષયોપશમને લીધે થાય છે, તેથી તેમનામાં ક્ષાયોપશમિકતા સમજવી અર્થએ. કર્માંતું નિવારહ્યુ કરવા માટે સંયત જે અન્તરંગ અને બહિરંગ પ્રયુત્તિ કરે છે તેનું નામ ચારિત્ર છે. એટલે કે આત્મિક શુદ્ધ દશામાં સ્થિર રહેવાના પ્રયત્ન કરવા તેનું જ નામ ચારિત્ર છે. પરિણામ શાદ્ધિના

৩ইই

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५५ क्षायोपक्षमिकभावनिरूपणम्

चारित्र के सामायिक आदि पांच विभाग किये गये हैं। विरोष खुलासा इस प्रकार से है-सामायिक का अर्थ है सम्पत्तव, ज्ञान, संयम और तप इनके साथ ऐक्य स्थापित करने की अर्थात् समभाव में स्थिर रहने के लिये सम्पूर्ण अद्युद्ध प्रष्टुत्तियों को त्याग करने की आत्मपरिणामों की वृत्ति बनाये रखना। इस सामायिक चारित्र की प्राप्ति सामायिक चारित्र लब्धि है। सामायिक चारित्र में रागडेष का निरोध कर के सब आवद्यक कर्तव्यों में समता बनाये रखना ही होता है। इसके नियत-काल और अनियतकाल ऐसे दो भेद होते हैं। जिनका समय निश्चित है ऐसे स्वाध्याय आदि नियतकाल सामायिक है। और जिन का समय नियत नहीं है ऐसे ईर्यापथ आदि अनियतकाल सामायिक है। जैसे अहिंसावत सब वर्तों का मूल है, वैसे ही सामायिक चारित्र सब चारित्रों का मूल है। मैं ''सर्वसावचयोग से जीवन पर्यंत विरत हूँ" इस एक व्रत में समावेश हो जाने से एक सामायिक व्रत माना है और वही एक व्रत पांच रूप से विवक्षित होने के कारण छेदोपस्थापना चारित्र कहलाता है। प्रथम दीक्षा छेने के बाद विशिष्ट श्रुत का अभ्यास

તરતમ લાવની અપેક્ષાએ અને નિમિત્ત લેઠની અપેક્ષાએ ચારિત્રના સામાયિક આદિ પાંચ વિભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. તેનું વધુ સ્પષ્ટીકરણ આ પ્રમાણે છે-સમ્યકત્વ, જ્ઞાન, સંયમ અને તપની સાથે ઝૈકય સ્થાપિત કરવાની-એટલે કે સમભાવમાં સ્થિર રહેવાને માટે સમસ્ત અશુદ્ધ પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ કરવાની આત્મપરિણામાની વૃત્તિ રાખવી તેનું નામ સામાયિક છે આ સામાયિક સારિત્રની પ્રાપ્તિનું નામ સામાયિક ચારિત્ર લબ્ધિ છે. સામાયિક ચારિત્રની <del>પ્રારાધનામાં રાગદ્વેષના નિરાધ કરીને સઘળાં આવશ્યક કલ\*•્યામાં</del> સદ્રા સપ્રભાવ જ રાખવા પડે છે. તેના નિયતકાળ અને અનિયતકાળ ૩૫ એ ભેદા છે જેમના સમય નિશ્ચિત છે એવાં સ્વાધ્યાય આદિને નિયતકાળ સામાચિક કહે છે. જેમના સમય નિયત નથી ઐવા ઇર્યાપથ આદિને અતિ-યતકાળ સામાયિક કહે છે. જેમ અહિંસાવતને સઘળાં વતાનું મૂળ માનવામાં આવે છે. એજ પ્રમાણે સામાયિક ચારિત્રને સઘળાં ચારિત્રાનું મૂળ માન-વામાં આવે છે. "હું જીરનપર્યન્ત સર્વ સાવદ્યયોગોથી વિરત થઉં છું" આ એક વતમાં સમાવેશ થઇ જવાને કારણે સામાયિક વતને એક જ વત ગજીવામાં આવ્યું છે. અને એજ એક વત પાંચ રૂપે વિવક્ષિત થવાને કારલે છેદેાપસ્થાપના ચારિત્ર કહેવાય છે. પ્રથમ દીક્ષા લીધા બાદ વિશિષ્ટ

#### لالجى

अनुयोगद्वारस्त्रे

कर चुकने पर विशेष शुद्धि के निमित्त जो जीवन पर्यन्त पुनः दीक्ष। ली जाती है एवं प्रथम ली हुई दीक्षा का छेद करके फिर नये सिरे से जो दीक्षा का आरोपण किया जाता है-वह छेदोपस्थापन चारित्र है। जिसमें खास विशिष्ट प्रकार के तपः प्रधान आचार का पालन किया जाता है वह परिहारविशुद्धि चारित्र है। जिसमें कोघ आदि कषायों का तो उदय नहीं होता, सिर्फ लोभ का अंश अति सक्ष्मरूप में रहता है, वह सूक्ष्म संपराय चारित्र है। यह चारित्र केवल दशवें गुणस्थान में होता है। चारित्राचारित्र का नाम देश घारित्र है। यह अनन्तानुयन्धी आदि अष्टविध कषाय के क्षयोपशम आदि से आविर्भूत होता है। तथा सर्वविरति रूप चारित्र अनन्तानुवन्ची आदि १२ प्रकार के कषाय के क्षायोपशम आदि से आविर्म्त होता है। दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्य इनकी लब्धि वीर्यान्तराध कर्म के दानान्तराय आदि के क्षायोपशम आदि से होती है, । ओन्ने न्द्रिय से छेकर जो स्पर्शनेन्द्रिय तक की लब्धि कही हैं। वे द्रव्येन्द्रिय की अपेक्षा से नहीं कही हैं, किन्तु भावेन्द्रिय की अपेक्षा से कही हैं।

શ્રુતનાે અભ્યાસ કરી લીધા બાદ વિશેષશુદ્ધિને નિમિત્તે જે જીવનપર્યન્તની પુનઃ દીક્ષા લેવામાં આવે છે અને પ્રથમ લીધેલી દીક્ષાને છેક કરીને (ત્યાગ કરીને) કરી નવેસરથી જે દીક્ષાનું આરેાપણુ કરવામાં આવે છે. તેનું નામ છેદેાપસ્થાપન ચારિત્ર છે. જેમાં વિશિષ્ઠ પ્રકારના તપઃ પ્રધાન આચારતું પાલન કરવામાં આવે છે, તેતું નામ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર છે. જે ચારિત્રમાં ક્રોધાદિ કવાચાના ઉદય રહેતા નથી, પરન્ત લાેેલના અંશ અતિ સૂક્ષ્મ પ્રમાણુમાં બાકી રહી જાય છે એવા ચારિત્રનું નામ સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર છે. દસમાં ગુણસ્થાનમાં જ આ ચારિન ત્રનાે સદુભાવ રહે છે અંશતઃ ચારિત્ર અથવા દેશચારિત્રને ચારિત્રાચારિત્ર કહે છે. અનન્તાનુબંધી આદિ આઠ પ્રકારના કષાયના ક્ષયોપશમ આદિથી તેના આવિર્લાવ થાય છે. સર્વવિરતિ રૂપ ચારિત્ર અનન્તાનુબંધી આદિ ૧૨ પ્રકારના કષાયના ક્ષચાપશસ આદિથી આવિર્ભૂત (પ્રકટ) થાય છે. અન્તરાય કર્મના પ્રકાર રૂપ દાનાન્તરાય, લામાન્તરાય, ભાેગાન્તરાય, ઉપભાેગાન્તરાય અને વીર્યાન્તરાય કર્મના સચાપશમથી અનુક્રમે દાનલબ્ધિ, લાસલબ્ધિ, અને વીર્યંલબ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય ઉપલાેગલછિધ છે. એજ પ્રમાણે ક્રોત્રેન્દ્રિયથી લઇને સ્પર્શેન્દ્રિયલબ્ધિ પર્યન્તની પદ્ય પાંચ લબ્ધિઓ કહી છે. આ પાંચે લબ્ધિઓ દ્રવ્યેન્દ્રિયની અપેક્ષાએ કહી નથી, પણ ભાવેન

| धमुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र १५ पारिणामिकभावनिरूप | रणम् |  |
|-------------------------------------------------|------|--|
|-------------------------------------------------|------|--|

सम्पति पारिणामिकं नाम निरूपयति-

मूल्म-से किं तं पारिणामिए ? पारिणामिए दुविहे पण्णसे, तं जहा-साइपारिणामिए य अणाइपारिणामिए य। से किं तं साइपारिणामिए? साइपारिणामिए अणेगविहे पण्णत्ते तं जहा-जुण्णसुरा, जुण्णग्रुलो जुण्णघयं जुण्णतंदुला चेव। अब्भा य अब्भूरुक्त्वा संझागंधवणगरा य॥१॥ उक्कावाया दिसादाहा

भावेन्द्रियलच्धि उपयोग के भेद से दो प्रकार की है। इनकी लच्चि मति ज्ञानावरण, अतज्ञानावरण, चक्षुर्दर्शनावरण, अचक्षुर्दर्शनावरण, के क्षयोधराम से होती है। तास्पर्य यह है कि मतिज्ञानावरणीय कर्म आदि काक्षापोपराम जो एक प्रकार का आत्मिक परिणाम है वह ल्ड्भी-निद्रय हैं। और लच्धि, निष्टन्ति, तथा उपकरण इन तीनों के मिलने से जो रूपादि विषयों का सामान्य और विरोषबोघ होता है वह उपयोगे निद्रय है। मतिज्ञान तथा चक्षु अचक्षुर्दर्शनरूप है। इसी प्रकार आचाराज्ञ, आदि १२ अंगों को धारण करने रूप तथा वाचकरूप पर्याय हैं वे सब अनुज्जान प्रभव हैं। अतज्ञान, अतज्ञानावरण कर्म के क्षयोपराम से होता है। इसलिये ये आचाराज्ञधर आदि पर्याये क्षायोपरामिक हैं। इस प्रकार क्षायोपराम निष्पन्न क्षायोपरामिक भाव का स्वरूप है। स्व

ન્દ્રિયની અપેક્ષાએ કહી છે ભાવેન્દ્રિયેા લબ્ધિ ઉપયોગના ભેદથી એ પ્રકારની છે મતિજ્ઞાનાવરણ, શ્રુતજ્ઞાનાવરણ, ચક્ષુઃદર્શનાવરણ અને અચક્ષુઃદર્શ-નાવરણના ક્ષચાપશમથં તેમની લબ્ધિ થાય છે. આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ આદિના ક્ષયાપશમ રૂપ જે એક પ્રકારનું આત્મિક પરિણામ છે, તે લબ્ધીન્દ્રિય રૂપ છે અને લબ્ધિ, નિર્વૃત્તિ તથા ઉપકરણ, -આ ત્રણે મળવાથી રૂપાદિ વિષયોના જે સામાન્ય અને વિશેષ છાધ થાય છે તે ઉપયાગેન્દ્રિય રૂપ છે ઉપયોગેન્દ્રિય મતિજ્ઞાન તથા ચક્ષુ અચક્ષુ દર્શન-રૂપ છે એજ પ્રમાણે આચારાંગ આદિ ૧૨ અંગને ધારણ કરવા રૂપ તથા વાચક રૂપ જે પર્યાયા છે તે શ્રુતજ્ઞાન સ્વરૂપ છે શ્રુતજ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષ્યોપશમથી શ્રુતજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી આચારાંગધર આદિ ૧૨ પર્યાયા **પણ ફ્રાયો**પશમિક છે. આ પ્રકારનું ક્ષયાપશમ નિષ્પન્ન ક્ષાયોપશમિક ભાવનું સ્વરૂપ છે. ાાસૂ૦૧૫પા



अनुयोगद्वारसूत्रे

गजियं विज्जू णिग्धाया जूवया जक्सादिता धूमिया महिया रखुग्घाया चंदोवरागा सूरोवरागा चंदपरिवेसा सूरपरिवेसा पडि-षंदा पडिसूरा इंदधणू उदगमच्छा कविहसिया अमोहावासा वासधरा गामा णगरा घरा पत्त्वया पायाला भवणा निरया रयणप्पहा सक्करप्पहा वालुयप्पहा पंकप्पहा धूमप्पहा तमप्पहा तमतमप्पहा सोहम्मे जाव अच्चुए गेवेज्जे अणुत्तरे ईसिप्पभारा परमाणुपोग्गले दुपएसिए जाव अणंतपएसिए । से तं साइ-पारिणाामए । से किं तं अणाइपारिणाामए ? अणाइपारिणामिए धम्मरिथकाए अधम्मस्थिकाए आगासस्थिकाए जीवस्थिकाए पुग्गलस्थिकाए अद्यासमए लोए अलोए भवसिद्धिया अभव-सिद्धिया । से तं अणाइपारिणामिए । से तं पारिणामिए । सू ०१ ५६॥

छाया-अथ कोऽसौ पारिणामिकः ? पारिणामिको द्विचिः मझप्तः, तग्रया-सादिपारिणामिकअ अनादिपारिणामिकथ ! अथ कोऽसौ सादिपारिणामिकः सादिपारिणामिकः-अनेकविधः मझप्तः, तद्यथा-जीर्णसुरा जीर्णग्रुडः जीर्णघृतम् मादिपारिणामिकः-अनेकविधः मझप्तः, तद्यथा-जीर्णसुरा जीर्णग्रुडः जीर्णघृतम् जीर्णतण्डुळाश्रैव। अभ्राणि च अश्रद्यक्षाः संध्या गन्धर्वनगराणि च ॥१॥ उल्का-पाताः, दिग्दादाः, गर्जितं, विद्युन्, निर्धाताः, यूपकाः, यक्षा दीप्तकानि, धूमिका, मिहिका, रजउव्धाताः, चन्द्रोपरागाः, सूर्योपरागाः, चन्द्रपरिवेषाः, सूर्यपरिवेषाः, प्रतिचन्द्राः, मतिसूर्याः, इन्द्रधन्तुः, उदकमत्स्याः, कपिइसितानि, अमोधा, वर्षणि, वर्षभराः, प्रामाः, नगराणि, ग्रहाः, पर्वताः, पाताळाः, भत-नानि, निरया, रत्नमभा, ग्रर्करामभा, वाद्धकामभा, पङ्कपभा, धूममभा, तमःमभा, तमस्तःश्रभा, सौधर्मौ, यावत् अन्न्तप्रदेधिकः । सएष सादिपारिणामिकः । अथ को-ऽसौ अनादिपारिणामिकः ? अनादिपारिणामिकः-धर्मास्तिकायः अधर्मास्तिकायः, आकाशास्तिकायः जीतास्तिकायः पुद्रलास्तिकायः अद्वासमयः, ळोकः, आठोकः, भवसिद्धिकाः, अमवसिद्धिकाः, सएष अनादि पारिणामिकः । सएष पारिणा-मिकः ॥ स ० १५६ ॥

فكلاف

मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५६ पारिणामिकभावनिरूपणम्

टीका- 'से किं तं' इत्यादि-

अथ कोऽसौ पारिणामिकः ? इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति⊸पारिणामिकः<del>⊸</del> परिणमनं≕सर्वेयाऽपरित्यक्तपूर्वावस्थस्य यद्र्यान्तरेण भवनं स परिणामः, उक्तंच⊸

''परिणामो ह्यर्थान्तरगमनं न च सर्वथा व्यवस्थानम् ।

न च सर्वथा विनाशः, परिणामस्तद्विदामिष्टः ॥ इति ।

स एव तेन वा निर्ष्टत्तः परिणामिकः। स सादि पारिणामिकानादि पारिणामिकेति भेकः इयविशिष्टः। तत्र सादिपारिणामिकः अनेकविधः महतः, तद्यथा जीर्णसुरा, जीर्णसुरो,

अब सूत्रकार पारिणामिक भाव का निरूपण करते हैं-

"से कि तं पारिणामिए ?" इत्यादि ।

श्वः श्वः- (से किं तं पारिमाणामिए) हे भदन्त ! पारिणामिक भाष क्या है ?

उत्तर-(पारिणामिए, दुविहे पण्णत्ते) पारिणामिक भाव दो प्रकार का-कहा गया है। (तं जहा) वे प्रकार ये हैं--(साइपारिणमिए य अणाइ पारिणामिए य सादि पारिणामिक और अनादि पारिणामिक। जिसमें द्रव्य की पूर्वअवस्था का तो सर्वथा परिस्याग हो नहीं और एक अवस्था से दूसरी अवस्था का तो सर्वथा परिस्याग हो नहीं और एक अवस्था से दूसरी अवस्था का तो सर्वथा परिस्याग हो नहीं और एक अवस्था से दूसरी अवस्था का तो सर्वथा परिस्याग हो नहीं और एक अवस्था कहा भी है-"परिणामो" इत्यादि यही बात अन्यन्न कही है, कि एक अवस्था से द्सरी अवस्था का होना यही परिणाम है। अर्थात् स्व-रूप में स्थित रहकर उत्पन्न तथा नष्ट होना परिणाम है, सर्वथा व्यवस्थान

ઢવે સૂત્રકાર પારિણામિક ભાવના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે-

" से कि' तं पारिणामिए " धत्याहि---

શબ્દાર્થ-(से किं तं पारिणामिए ?) & ભગવન ! પારिष्ठामिक आवतु' स्व३५ हेवु' छे ?

ઉત્તર-(पारिणामिए दुविद्दे पण्णत्ते, तंजहा) પારિણામિક ભાવના નીચે પ્રમાશે એ પ્રકાર કહ્યા છે--(साइ पारिणामिए य अणाइ पारिणामिए य) (૧) સાઉ પારિ-षाभिક અને (૨) અનાદિ પારિણામિક જે પરિણામમાં દ્રવ્યની પૂર્વ અવસ્થાના સર્વ'થા પરિત્યાગ થતા ન હાય એવી રીતે એક અવસ્થામાંથી બીજી અવસ્થાના ચતી રહે, એવા પરિણમનને સાદિપરિણામ કહે છે કહ્યું પણ છે કે--'' परिणामो " ઇત્યાદિ એજ વાત બીજી જગ્યાએ પણ આ પ્રમાશે જ કહી છે-એક અવ-સ્થામાંથી બીજી અવસ્થા રૂપ પરિણમન થવું તેનું નામ પરિણામ છે જ્ય વર્ગ

## भतुयोगद्वारस्त्रे

ALA

या सर्वथा विनाश परिणाम नहीं है। परिणाम का दूसरा नाम पर्याय दे। जिस द्रव्य का जो स्वभाव है उसी के भीतर उसका परिणमन-परिवर्तन होता है। जैसे मनुष्य बालक से और युवा युवा से वृद्ध होता दे पर वह मनुष्पत्व का परित्याग नहीं करता, वैसे ही प्रत्येक द्रव्य अपनी मर्यादा के भीतर रहता हुआ ही परिवर्तन करता रहता है। बह न तो सर्वथा नित्य है और न सर्वथा क्षणिक ही। नैयायिक आदि मेदवादी दर्शन जो गुण और द्रव्य का सर्घथा-एकान्त-भेद मानते हैं उनके मन्तव्यानुसार द्रव्य तो सर्वथा अविकृत रहता है और गुण उसमें हत्यन्न विनष्ट होते रहते हैं यही वह परिणाम है। तथा बौद्धलोग बस्तुमात्र को क्षणस्थायी और निरन्वय विनाशी मानते हैं, उनके मता-नुसार परिणाम का अर्थ उत्पन्न होकर वस्तु का सर्वथा नाश हो जाना देसा निकलता है। इन्ही मन्तव्यों का निराकरण करने के निमित्त "न च सर्वथा व्यवस्थानम्" न च सर्वथा विनाशाः परिणामः" ऐसा बहा है। अतः 'अर्थान्तरगमनपरिणामः' यही परिणाम का लक्षण युक्ति युक्त है। ऐसा जो परिणाम है वही पारिणामिक है अथवा इस

એટલે કે સ્વરૂપમાં સ્થિત રહિને ઉત્પન્ન તથા નગ્ટ થવુ' તેનું નામ પરિણામ છે સવધા વ્યવસ્થાન અથવા સર્વથા વિનાશને પરિણામ કહી શકાય નહીં પરિણામનું બીજીં નામ પર્યાય છે. જે દ્રવ્યના જે સ્વભાવ છે તે સ્વભાવમાં રહીને જ તેનું પરિષ્યુમન (પરિવર્તન) થાય છે. જેમ કે મનુષ્ય ભાશ-કમાંથી સવાન અને સુવાનમાંથી વૃદ્ધ અને છે, પરન્તુ તે મનુષ્યત્વના પરિત્યાગ કરતા નથી. એજ પ્રમાશે પ્રત્યેક દ્રવ્ય પાતાની મર્યાદામાં રહીને જ પરિશુ-મન પામત રહે છે. તે સર્વથા નિત્ય પણ નથી અને સર્વથા ક્ષણિક પણ નશી. નૈયાયિક આદિ લેદવાદી દર્શન જે ગુણ અને દ્રબ્યના સર્વથા (એકાન્તત:) લોક માને છે તેનની માન્યતા પ્રમાણે દ્રવ્ય તેા સર્વથા અવિકત જ રહે છે. અને તેમાં ગુણની ઉત્પત્તિ તથા વિનાશ થતા રહે છે. તેનું નામ જ પરિણામ છે. બીહ મતવાકીઓ વસ્તુ માત્રને ક્ષણસ્થાયી અને નિરન્વય વિનાશી માને 9. તેમના મત પ્રમાણે પરિષામના અર્થ આ પ્રમાણે થાય છે-" ઉત્પન્ન થઇને વસ્તુના સર્વથા નાશ થઇ જવા તેનું નામ પરિણામ છે" આ માન્ય-તાએાતું ખંડન કરવા માટે સૂત્રકારે અહીં આ પ્રકારતું કથત કર્યું છે... " ज च सर्वथा विनाशः परिणामः " तेथी " अर्थान्तरगमनपरिणामः " आ પરિદ્યામનું લક્ષણ જ ચુક્તિચુક્ત લાગે છે. એવું જે પરિદ્યામ છે. એજ પારિશા-મિક છે. અથવા તે પરિષ્ણામથી જે નિષ્પન્ન છે, તેનું નામ જ પારિષામિક છે.

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५६ पारिणामिकभावनिरूपणम्

जीर्णघतं, जीर्णतण्डुला इति । अत्र जीर्णस्वपरिणामस्य सादित्वात सादिपारिणा-मिकता वोध्या सुरादि--द्रव्याणि नव्यजीणों भयावस्थ्ययोरप्यनुगतानि । तत्र नव्य-तायां निव्हत्तायां जीर्णतारूपेण यः परिणामः ससुखावबोधो भवति, अतो जीर्णे ति विशेषणविशिष्टाः सुरादयः शब्दा उक्ताः । सुरादिद्रव्याणां तु नव्यावस्थायामपि सादि पारिणामिकत्वमस्त्येव । कारणद्रव्यस्यैत्र नृतनसुरादिरूपेण परिणमनात्, परिणाम से जो निर्वत्ति ( निष्वन्न ) है वह पारिणामिक है । (से किं तं साइपारिणामिए ? ) हे भदन्त ! सादिपारिणामिक क्या है ?

उत्तर-(साइपारिणामिए अणेगविहे पण्णते) सादि पारिणामिल अनेक प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे-(जुण्णसुरा जुण्णसुस्रे, जुण्णघयं, जुण्णतंदुला चेव) जीर्णसुरा, जीर्णगुढ़, जीर्णघृत, जीर्णतंदुछ, सुरा में, गुढ़ में घृत में, एवं तंदुलों में जो जीर्णपर्यायरूप परिणाम आया है वह सादि है। क्योंकि जीर्णता के काल की पूर्वकोटि ज्ञांत हो सकती है। सुरादि द्रव्य नव्य पर्याय और जीर्ण पर्याय इन दोनों अवस्थाओं में भी अनुगतरूप से रहते हैं। जब नव्य-नवीनता-पर्याय इनसे निष्ट्रझ हो जाती है-तव जीर्णता पर्याय आजाती है यह बात सभी के स्थिये स्पष्ट है। इसी कारण सुन्नकार ने यहां जीर्ण विशेषण से विशिष्ठ इन सुरा आदि शब्दों को रखा है।

द्रांका-यह बात हम मानते हैं कि खुरादिक द्रव्यों में जीर्ण अवस्था में सादि पारिणामिकता है क्योंकि इनमें जीर्णअवस्था के समयःकी

प्रश्न-(से किं तं साइ यारिणामिए ?) डे भगवन् ! साहि पारिष्ट्राभिइनुं स्वरूप डेवु' छे ?

ઉત્તર---(સાइવારિળામિષ અળેગવિદ્દે વળ્ળત્તે) સાદિ પારિણામિક ભાવ અનેક પ્રકારના કહ્યા છે. (તંત્રहા) જેમ કે-(जुण्णसुरા, जुण्णगुल्लो, जुण्णपर, जुण्णतंदुला चैव) જીર્શું સુરા, જીર્શું ગોળ, જીર્ણું ઘી, અને જીર્ણું તંદુલ. બના સુરામાં, ગાળમાં, ઘીમાં અને તંદુલમાં જે જીર્શું પર્યાય રૂપ પરિશ્વામ આવ્યું છે, તે સાદિ પારિણામિક ભાવ રૂપ છે, કારણ કે જીર્શું તાના કાળની પૂર્વ કેાટિ જાણી શકાય છે. સુરાદિ દ્રવ્ય નવી પર્યાય અને જીર્શું પર્યાય, એ બન્ને આવસ્થાઓમાં પણ અનુગત રૂપે રહે છે જ્યારે નવીનતા પર્યાય આવી જાય છે, માંથી નિવૃત્ત થઇ જાય છે ત્યારે તે દ્રવ્યામાં જીર્શું તા પર્યાય આવી જાય છે, આ વાત સૌને માટે સ્પષ્ટ છે. તે કારણે જ સ્વકારે જીર્ણું વિશેષણ સુરુત સુરાદિક દ્રવ્યોને સાદિ પારિણામિક ભાવના દુલ્ટાન્તો રૂપે અહીં પ્રકટ કરેલ છે. શંકા-એ વાત તા અમે માની લઇએ છીએ કે સુરાદિક દ્રવ્યામાં જીર્થાવરથામાં સાદિ પારિણામિકતા હોય છે, કારણ કે તે દ્રવ્યામાં જીર્થ

अनुयोगद्वारसूत्रे

अन्यथा कार्यान्नुत्पत्तिः पसज्येत । तथा-अभ्राणि=मेघाः:। अभ्रत्रक्षाः=वृक्षाकारेण परिवतान्यभ्राण्येव । सन्ध्या=कृष्ण नीलाद्याकाशपरिणतिमान् अहोरात्रसन्धि-

पूर्वकोटि ज्ञात हो जाती है। परन्तु इनकी जो नच्य अवस्था है उसमें सादिपारिणामिकता कैसे मानी जा सकती है? क्योंकि उसके समय की पूर्वकोटि तो ज्ञात नहीं है?

डसर-ऐसी बात नहीं है-क्योंकि नव्य पर्याय के भी समय की पूर्वकोटि ज्ञात हो जाती है। वह इस प्रकार से-कि सुरादिरूप जो नव्य पर्याय है। वह सुरादिजनक कारण द्रव्यों से ही उद्भूत हुई है। अतः इसमें भी सादि पारिणामिकता है। तात्पर्य कहने का यह है, कि सुरादि जनक जो द्रव्य हैं वे हा सुरादिरूप परिणाम से परिणमित हो जाते हैं अतः यह सुरादिरूप पर्याय उनकी सादि पर्याय हैं और जब यह सादि-रूप पर्याय उनमें से कालान्तर में निष्टत्त हो जाती है तब उसकी निर्हाल होते ही उनमें जीर्णतारूप परीय आ जाती है। इस प्रकार सुरादिद्रव्यों मैं नव्यता जीर्णता सादि परिणाम है। यदि यह बात न मानी जाबे कि उपादान कारण द्रव्य ही कार्यरूप से परिणमित होता है तो फिर कार्य की उत्पत्ति ही नहीं हो सकती है।

અવસ્થાના સમયની પૂર્વ કાેટિ જ્ઞાત થઇ જાય છે, પરન્તુ તેમની જે નવ્ય (નવીન) અવસ્થા છે, તેમાં સાદિ પારિણામિકતા કેવી રીતે માની શકાય તેમ છે ! તેના સમયની પૂર્વ કાેટિ તાે જ્ઞાત હાેતી નથી !

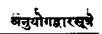
ઉત્તર --- એવી વાત શકય નથી, કારણ કે નવીન પર્યાયના સમયની પૂર્વ કોટિ પછુ સાંત થઈ લાય છે. તે આ પ્રકારે સમજવું - સુરાદિ દ્રબ્ય રૂપ જે સંધીન પર્યાય છે તે સુરાદિજનક કારણ દ્રબ્યામાંથી જ ઉદ્દ ભવી હાય છે. તેથી તેમાં પછુ સાદિ પારિણામિકતાના સદૂભાવ રહે છે. આ કથનના ભાવાર્થ એ છે કે સુરાદિજનક જે દ્રગ્યા છે તેઓ જ સુરાદિરૂપ પરિણામમાં પરિણમિત થઈ લાય છે, તેથી તેમની આ સુરાદિરૂપ પર્યાય સાદિ પર્યાય રૂપ જ છે, અને બ્યારે કાલાન્તરે આ સાદિ રૂપ પર્યાય તે દ્રબ્યામાંથી નિવૃત્ત થઇ લય છે, ત્યારે તેની નિવૃત્તિ થતાં જ તે દ્રબ્યામાં જીર્ણુતા રૂપ પર્યાય આવી લાય છે, આ પ્રકારે સુરાદિ દ્રબ્યામાં નવીનતા (નબ્યતા) અને જીર્ણુતા સાદિ પરિણામ રૂપ જ ગણી શકાય છે, જે એ વાત માનવામાં ન આવે કે ઉપા-દાનકારણ દ્રબ્ય જ કાર્ય રૂપે પરિણમિત થાય છે, તા કાર્યની ઉત્પત્તિ જથઇ શકે નદ્ધી તથા-( અન્મયા ય અન્મહત્ત્સ્થા, સંદ્યા, ગંધવ્લ્ળગતારા ય) અબ (મેધ), मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५६ पारिणामिकभावनिरूपणम्

कालः । गन्धर्व नगराणि=उत्तमोत्तम मासादोपकोभित नगराकृतितया परिणतास्त-थाविधनभःषुद्वलाः । उल्कापाताः=आकाशमदेशतस्तेजः पुझ्रपतनानि । दिग्दादाः= अन्यतरस्यां दिशि नमःपदेशे ज्वालामालाकरालित ब्वलनावभासनानि । तथा-गर्जितं विद्युत् एतौ मसिद्धावेव । निर्धाताः=विद्युत्पाताः । तथा-यूपकाः=शुक्लपक्षीय-दिनत्रयावस्थायिनः संध्याच्छेदावरणा बालचद्रेति प्रसिद्धाः=॥उक्तंचावश्यके-''संग्नाच्छेयावरणो य जूयओ सुक्कदिण तिन्नि" ॥

छाया---संध्याच्छेदावरणश्च यूपकः शुक्छे दिनानि त्रीणि-इति ॥ तथा-यसादीप्तानि=नभसि दृक्यमानाः पिकाचाकृतयोऽग्नयः धूमिका=नभसि रूक्षः प्रविरलो धूम इव इक्यमानो 'धूमिका' इत्युच्यते। महिका-जल्लकणयुता

तथा-(अच्याय अच्यस्तवा, संझा गंधव्वणगरा य)अभ्र-मेघ अभ्र ष्टक्ष-ष्टक्षाकार में परिणमित हुए मेघ, संघ्या-अहोरान्नका संधिकाल कि जिसमें आकाश कृष्ण, नीलादिरूप में परिणत हो जाता है। गंधर्व-नगर-उत्तमोत्तम प्रासाद से शोभित नगर की आकृति जैसे बने हुए आकाश पुद्रल (उक्कावाया) उल्कापत आकाश पदेश से गिरता हुआ तेजः पुंज (दिसा दाहा) दिग्दाह-किसी एक दिशाकी ओर आकाश में जलती हुई अग्नि का आभास-(दिखलाई देना) होना (गज्जिया) गर्जित मेघ की गर्जना, ( विज्जू ) विजली (णिग्धाया) निर्धात-विजली का पात (जूबया) यूपक-शुद्ध पक्ष संबन्धी तीन दिनका बालचन्द्र, (जक्त्वादिला) पक्षदीस अकाश में दिखलाई रेती हुई पिशाचाकृति जैसी अग्नि (धूमिया) धूमिका-आकाश में रूक्ष एवं विरल दिखलाई पड़ती हुई धूमकी तरह एक प्रकार की धूमस, (महिया) महिका-जलकण युक्त धूम जैसी भाष

भબ્રવૃક્ષ (વૃક્ષાકારે પરિણમિત થયેલા મેઘ) સંધ્યા (દિવસ અને શતિના સંધિકાળ કે જેમાં આકાશ કૃષ્ણ, નીલાદિ રૂપે પરિણમિત થઇ જાય છે), ગંધવ-નગર (ઉત્તમાત્તમ પ્રાસાદોથી શાેલતા નગરની આકૃતિ જેવાં બનેલાં આકાશપુદ્દગલા), (चकावाया) ઉલ્કાપાત (આકાશખંડમાં સરકતા તેજ:પુંજ), (दिसादाहा) દિગ્દાહ (ઠાઈ એક દિશામાં આકાશની અંદર પ્રજ્વલિત અગ્નિના આલાસ થવા), (गज्जिया) મેઘની ગર્જના, (विज्जू) વિજળી, (णिषाया), નિર્ધાત (વિજલી પડવી), (जूवया) સૂપક (શકલ પક્ષના ત્રચ્ચ દિવસના બાલચન્દ્ર), (जन्झादित्ता) યક્ષાદીપ્ત (આકાશમાં દેખાતી પિશાચાકૃતિ જેવી અગ્નિ), (षू सिया) પૂ મિકા (ધૂ મસ) (महिया) મહિકા (જલક્ષ્યુ સુક્ત ધુમાડા જેવા લાડ ધૂમસ)



ઉંહર્સ્ટ

सैव । रजउद्धाताः≔दिक्ष रजसाम्रुत्थानानि । चन्द्रोपरागाः स्र्योपरागाः-चन्द्र-सूर्याणां राहुपरणानि । अर्धतृतीयद्वीपसमुद्रवर्तिनोऽनेके चन्द्रस्याः सन्ति, अतः 'चन्द्रोपरागाः सूर्योपरागाः' इति पद्वयं बहुत्वेन निर्दिष्टम् । तथा-चन्द्रपरिवेषाः सर्यपरिवेषाः-चन्द्रसूर्ययोः परितोवलयाकारपुरुलपरिणामाः । प्रतिचन्द्रः मतिसूर्यः-उत्पातमूचकं द्वितीयचन्द्रादिस्यदर्शनम् । इन्द्रधनुः=नभसि नीलगीतादिवर्णविशिष्टं धनुराकारं यद् दृइयते तदिन्द्रधनुस्तियुच्यते । इदं च छोके मसिद्धम् । उदकम-त्स्याः=इन्द्रधनुः खण्डानि । कपिइसितानि=यदा कदाचिन्नमसि जायमाना अन्युप्रश्वब्दाः श्रूपन्ते, त एव कषिइसितान्युच्यन्ते । अमोघाः=सूर्यस्य उदयास्त-समये तत्करणैः सम्रूत्यवमाना रेखाविशेषाः । वर्षाणि भरतादीनि । वर्षधराः= कुहरा-(रयुग्धाया) रजउद्घान-दिशाओं में धूलि का उड़ना, (चंदो-बराग-चन्द्रीपराग-चंद्रग्रहण (सुरोबरागा) सूर्यप्रहण (चंदपरिवेसा, सुर-परिवेसा) चन्द्र परिवेष-चन्द्रमा की चारों ओर गोलाकार में परिणत हुए पुद्गल परमाणुओं का चक्रवाल (गोल मंडल) सूर्य की चारों ओर गोल चुडी के जैसे आकार में परिणत हुए पुद्गल परमाणुओं का चक-बाल (पडिचंदा) प्रतिचंद्र (पडिख्रा) प्रतिसूर्य-उत्पात सूचक दितीय चंद्र की ओर सूर्यका दिखलाई पड़ना (इंद्धणू) इन्द्रधनुष-आकाश में नीलपीत आदि वर्ण विशिष्ट जो घनुष के आकार दिखलाई देता है वह कि जिसे भाषा में ''मदान" कहते हैं (उदगमच्छा) उदक मस्य इन्द्र धनुष के खंड (कविहसिया) कपिहसित-यदा कदाचित्-जय कभी आकाश में सुनाई पड़नेवाले अत्युग्रहाब्द (अमोहा) अमोध सूर्य के उदय और अस्त के समय में उसकी किरणोंद्वारा उत्पन्न रेखा विद्येष-(वासा) भरत

(रयुग्घाया) क्लेइ्धात (દિશાઓમાં ધૂળ ઉડવી તે) (चंदोवराग) ચન્દ્રોપરાગ (ચન્દ્ર-अહણ), (सूरोवराग) સૂર્ય अહણ, (चंदपरिवेसा, सू(परिवेसा) ચન્દ્રપરિવેધ (ચન્દ્રને ક્રરતુ' ગાળાકારમાં પરિણત થયેલા પુદ્રલપરમાણુઓનું ગાળાકારનું મ'ડળ), સૂર્ય પરિવેધ (સૂર્ધ'ની આસપાસ ચારે દિશામાં ગાળ ચૂડલીના આકાર પરિણત થયેલાં પુદ્રલપરમાણુઓનું ગાળાકારનું મ'ડળ (पडिचंद) પ્રતિચન્દ્ર (ઉત્પાત સૂચક બીજા ચન્દ્રનું દેખાવુ), (पडिसूरा) પ્રતિસૂર્ય (ઉત્પાત સૂચક બીજા સૂર્ય'નું દેખાવું), (इंदचणू) મેઘધનુધ (અકાશમાં ચામાસામાં જે સપ્રરંગી કામઠી દેખાવું), (इंदचणू) મેઘધનુધ (અકાશમાં ચામાસામાં જે સપ્રરંગી કામઠી દેખાવ છે તે), (ज्दगमच्छा) ઉઠક મત્સ્ય (મેઘધનુખ્યના ખંડ), (कविद्दखिया) કપિહસિત (આકાશમાંથી કયારેક સંભળતા અતિઉથ કડાકા), (अमोद्दा) અમાધ (સૂર્યોદય અને સૂર્યાસ્ત વખતે સૂર્ય'ના દિશ્ધેનુ ક્રારા ઉત્પન્ન થતી

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५६ पारिणामिकभाषनिरूपणम्

हिमवदादयः पर्वताः । ग्रामादयः प्रसिद्धाः । पातास्त्राः≕पातालकस्रक्षाः । ज्ञेषा भवनाद्यनन्तमदेशिकान्ताः प्रसिद्धा एव । नतु वर्षधरादयः श्राश्वताः, न ते कदा-चिदपि स्वकीयं भावं मुआ्वन्ति, तत्कथं पुनरेषां सादिपारिणामिकत्वमुक्तम् ? इति-चेदाइ--वर्षभरादीनां शाश्वतत्वं तदाकारमात्रेणैवावतिष्ठमानत्वाद् बोध्यम् । पुद्रस्रा-

आदि क्षेत्र (वासघरा) हिमवत् आदि पर्वत (गामा, णगरा, घरा, पच्चया, पायाला) ग्राम, नगर, घर, पर्वत, पातालकल्डा (भवणा) भवन (निरया) नरक, (रथणप्पहा) रान्तप्रभा (सकारप्पहा) दार्कराप्रभा (वालुयप्पहा) बालु का प्रभा (पंकप्पहा) पंक प्रभा (धूमप्पहा) धूमप्रभा (तमप्पहा) तमःप्रभा (तम तमप्पहा) तमस्तमः प्रभा (सोहम्मे) सौधर्म (जावअच्चुए) यावत् अच्युत (गेवेज्जे अणुत्तरे) ग्रैवेयक, अनुत्तर, (इसिप्पब्भारा) ईषत्प्रा-भारा (परमाणुपोग्गले) परमाणुपुद्रल (दुपएसिए) द्विप्रदेशिक (जाव अणंत पएसिए) यावत् अनंतप्रदेशिक (से तं साइपारिणामिए) इस प्रकार वह यह सादि पारिणामिक है।

द्यंका-वर्षधरादिक तो ज्ञाश्वत हैं। क्योंकि ये कभी भी अपने अस्तित्व का परित्याग नहीं करते हैं। फिर इन्हें सादि परिणामवाला कैसे सूत्रकारने कहा है ?

उत्तर-वर्षधरादिकों में जो शाखतपना कहा है वह ''वे अपने आकार मात्र से ही सदा अवस्थित रहते हैं ''इसी ख्याल से कहा गया

रेणाविशेष), (बासा) भरत आદि क्षेत्र. (बासघरा) હિમવાન आદि પવ'त, (गामा, णगरा, घरा, पञ्चया पायाडा) आभ, नगर, ઘર, પવ'त, પાતાળકલશ, (भवणा) भवन, (निरया) नरક, (रयणप्पमा) रत्नभुआ, (सकरप्पमा) શક'रा प्रभा, (बाळुयप्पमा) वाक्षुध्राप्रभा, (पंकप्पद्दा) पंध्रप्रभा, (स्रकरप्पमा) शर्ड रा प्रभा, (बाळुयप्पमा) वाक्षुध्राप्रभा, (पंकप्पद्दा) पंध्रप्रभा, (स्रकरप्पमा) शर्ड रा प्रभा, (बाळुयप्पमा) वाक्षुध्राप्रभा, (पंकप्पद्दा) पंध्रप्रभा, (स्रकरप्पमा) शर्ड रा प्रभा, (बाळुयप्पमा) वाक्षुध्राप्रभा, (पंकप्पद्दा) पंध्रप्रभा, (स्रम्प्पद्दा) ध्रम्प्पन, (तम-पद्दा) तभः प्रभा, (तमतमप्पद्दा) तमस्तमः प्रभा, (सोइम्मे जाब अच्खुए) सौध-भंधी क्षिंने अन्युत पर्यन्तना उद्यो, (गेवेण्जे अणुत्तरे) ग्रैवेयहा, अनुत्तर विभाने, (इसिप्पच्मारा) ઇषरप्राग्भाश, (परमाणु पोग्गछे) परमाष्ठु पुद्रक्ष (दुप-एसिए जाब अणंतपपसिए) दिप्रदेशिध्रेथी क्षिनि अनंतप्रदेशिष्ठ पर्यन्तना स्डंधा, (से तं साइ पारिणामिए) आ अधाने साहिधारिछानिड भाव ३प समज्या.

શ'કા–વર્ષ'ધર આદિ પર્વંતો તેા શાશ્વત છે, કારથ્યુ કે તેઓ કદી પણ પાતપાતાના અસ્તિત્વના પરિત્યાગ કરતા નથી છતાં સૂત્રકારે તેમને સાદિ પારિણામિક શા કારણે કહ્યા છે ?

ઉત્તર–વર્ષધર આદિકામાં જે શાક્ષતતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે તેનુ કારણ એ છે કે તેઓ તેમના આકાર માત્રની અપેક્ષાએ જ સદ્દા અવસ્થિત

अनुयोगद्वारसूत्रे

स्तु असंख्येयकाळाद्ध्वै परिणमन्त एत । साम्मति केषु वर्षधरादिषु ये पुद्रकाः सन्ति ते चोस्कृष्टसोऽसंख्येयकालाद्ध्वंमपगमिष्यन्त्येव (१) उक्तंचात्रविषयेऽ-त्रैचमूत्रे-'' णेगमवबहाराणं आणुपुव्वीदव्वाइं काल्ठओ कियचिरं होइ ? एगं दव्वं पडुच्च जहण्णेणं एगं समयं उको सेणं असंखेडजं कालं" इति । स्० ६ ए. ११३ सुद्रित पृष्ठ ५७ स्० ८५ तत्स्थाने अपरेऽपरे पुद्रलाः संगताः सन्तस्त ज्ञावेन परिणमिष्यन्ति, अतः पुद्रलपरिष्टत्तिमादाय वर्ष-धरादीनां सादि पारिणामिकत्वं न विरुध्यते इति नास्ति दोषः । एतद्रुपसंहरनाह-स एष सादिपारिणामिक इति । द्वितीयभेदविषये शिष्यः पृच्छति-अथ कोऽसौ अनादिपारिणामिकः ? इति । उत्तरयत्ति-अनादिपारिणामिकः-धर्मा स्तिकायाद्य-

है। इसका-तार्थ्य यह थोडे ही हो सकता है कि उनमें परिणमन नहीं होता है। वर्षधरादिक पौद्धलिक हैं। एद्रल असंख्यातकाल के बाद परि-णमन करते हैं। इस समय के वर्षधरादिको में जो एद्गल हैं वे वर्श ज्यादा से ज्यादा असंख्यात काल तक रहे गे-बाद में वहां से ज्युत हो जावेंगे। यह बात इसी सन्न के ८५ वें सूत्र में पहिले स्पष्ट ही की जा चुकी है कि नैगमव्यवहारनयसंमत आनुपूर्वीद्रव्य कालकी अपेक्षा आनुपूर्वी रूप में जघन्य से एक द्रव्यको आश्रित करके एक समय तक और उत्कृष्ट से असंख्यात काल तक रहते हैं। ज्युत हुए उन एद्रलों के स्थान में और दूसरे दूसरे पुदगल संगत होकर उस रूप से परिणम जावेंगे। इसलिये एद्रल की इस परिष्टत्ति-परिणमन को लेकर के वर्षधरादिकों में सादि पारिणामिकता का कथन विरुद्ध नहीं पडता है। ( से कि तं अणाइपारिणामिए) हे भदन्त ! वह अनादि पारिणामिक क्या है?

રહે છે. તેના અર્થ એવા થતા નથી કે તેમનામાં પરિણુમન જ થતું નથી તેમનામાં પરિષ્ટુમન તા જરૂર થતું જ રહે છે વર્ષ ધરાદિક પૌદ્ર લિક છે પુદ્ર લા તા અસંખ્યાત કાળ ખાદ પરિણુમન કરે જ છે. હાલના વર્ષ ધર આદિકામાં જે પુદ્ર લા હાલમાં છે. તેઓ ત્યાં વધારેમાં વધારે અસંખ્યાત કાળ સુધી રહેશે, ત્યાર ખાદ તેઓ ત્યાંથી ચવીને જશે આગળ ૮૫માં સૂત્રમાં આ વાત સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે તે સૂત્રમાં એવું પ્રતિયાદન કરવામાં આવ્યું છે કે '' નૈગમબ્યવહાર નયસંખત આનુપૂર્વી' દ્રવ્ય કાળની અપેક્ષાએ એક દ્રવ્યની દુષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવે તા ઓછામાં આછા એક સમય સુધી અને વધારમાં વધારે અસંખ્યાત કાળ સુધી આનુપૂર્વી' દ્રવ્ય રૂપે રહે છે.'' ચવેલા થયેલા તે પુદ્ર લોને સ્થાને અન્ય પુદ્ર લો સંગત થઇને તે રૂપે પરિણુમી જશે તેથી પુદ્ર લોની આ પરિવૃત્તિ (પરિણુમન)ને કારણે વર્ષ ધરાદિકામાં પણ સાદિ પારિણામિકતાનું કથન વિરુદ્ધ પડતું નથી. बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५७ सान्निपातिकभावनिरूपणम्

084

मवसिद्धिकान्तो बोध्यः । धर्मास्तिकायादयोऽनादिकालादेव तत्तद्रूपतया परिणुत्ताः सन्ति, अत एवामनादिपारिणामिकत्वम् । एतदुपसंहरन्नाह–स एषोऽनादिपारिन णामिक इति । पारिणामिको भावः प्ररूपित इति सूचयितुमाह-स एष पारिणामिक इति ॥सू० १५६॥

अथ सान्निपातिकं नाम प्ररूपयति---

मूलम्-से किं तं सण्णिवाइए ? सण्णिवाइए एएसिं खेव उदइय उवसमिय-खइय-खओव समियपारिणामियाणं भावाणं दुगसंजोएणं तियसंजोएणं चउकसंयोएणं पंचगसंजोएणं जे

उत्तर-(अणाइपारिणामिए धम्मस्थिकाए, अधम्मस्थिकाए, आगास-स्थिकाए, जीवत्थिकाए, पुग्गलत्थिकाए, अद्धासमए, लोए, अलोए, भूब-सिद्धिया अभवसिद्धिया) अनादि पारिणामिक धर्मास्तिकाय, अध्मांस्ति-काय, आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय, पुद्धलास्तिकाय, अद्धासमय, लोक, अलोक भवसिद्धिक अभवसिद्धिक है। (से तं अणाइपारिणामिए) यह अनादि पारिणामिक है। ताल्पर्य इसका यह है कि धर्मास्तिकाया-दिक अनादि काल से ही उस २ रूप से परिणत हैं। इसलिये इनमें अनादि पारिणामिकता है। (से तं पारिणामिए) इसप्रकार पारिणामिक भाव का निरूपण है॥ सू० १५६॥

પ્રશ्न-(से किंत' अणाइ पारिणामिए?) & अभवन् ! अनाहि पारिशाभिक सावनु' स्वइप डेवु' छे ?

ઉત્તર-(अणाइ पारिणामिए भम्मत्थिकाए, अधम्मत्थिकाए, आगासव्धिकाए, जीवत्थिकाए, पुग्गळत्थिकाए, अद्वासमए, छोए, अलोए, भवसिद्धिया, अभवसि-द्विया) धर्मारिताधय, अधर्मातिष्ठाय, आधाशातिष्ठाय, छवास्तिष्ठाय, पुद्र खा-स्तिष्ठाय, અद्धासमय (डाण), द्वांड, अखेरड, अवसिद्धिड अने અભવસिद्धिड, आ लावे। अनाहि पारिछामिड छे धर्मास्तिष्ठाय आहि अनाहि डाण्यी अ धर्मास्तिष्ठाय आहि ३पे परिछामिड छे धर्मास्तिष्ठाय आहि अनाहि डाण्यी अ धर्मास्तिष्ठाय आहि ३पे परिछानि डे धर्मास्तिष्ठाय आहि आगिष्ठ भावे। इह्या छे. (से त' अणाइ पारिणामिए) आ प्रधारनु' अनाहि पारिछामिड भावनु' स्व३प छे. (से त' पारिणामिए) साहि पारिछामिड अने अनाहि पारिछामिड भावनु' स्व३प छे. (से त' पारिणामिए) साहि पारिछामिड अने अनाहि पारि छामिड भावेानु' नि३पछ समाप्त थवाथी पारिछामिड भावनु' डथन आही' पूर' थाय छे. ।। स्०१पदा।

হা০ 💔



निप्फज्ज्इ सव्वे से सन्निवाइए नामे । तत्थ णं दस दुयसंजोगा, दस तियसंजोगा,पंच चउकसंजोगा,एगेपंचगसंजोगे ॥सू.१५७॥ छाया—अथ कोऽसौ सान्निपातिकः? सान्निपातिकः-एतेषामेव औदयिकौ-पत्रमिकक्षायिकक्षायोपत्रमिकपारिणामिकानां भावानां द्विकसंयोगेन त्रिकसंयोगेन

अय कोऽसौ सान्तिपातिकः ? इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-साक्तिपातिकः-तन्तिनपतनम्=औदयिकादिमावानां द्रचादिसंयोगेन संयोजनं सन्तिपातः, स एव तेन निर्दे तो वा सान्तिपातिकः । अष्ठमेवार्थमाइ-सूत्रकारः- 'एएसि चेच' इत्या-दिना । एतेषामेव औदयिकादीनां पत्रानां मावानां द्विकत्रिकचतुष्कपश्चकसंयोगेन यो यो भावः सम्पद्यते स सवौँपि भावः सान्निपातिको बोध्यः । स सान्निपातिक-माव एव सान्तिपातिकनामेत्युच्यते । तत्र दि दश द्विकसंयोगा भवन्ति, दश त्रिकसंयोगाः, पञ्च चतुष्कसंयोगाः, एकः पञ्चकसंयोग इति ॥सू०१५७॥

अब सत्रकार सानिपातिक भावकी प्ररूपणा करते हें-

"से किंतं सण्णियाइए" इत्यादि ।

शब्दार्थ-(से किं तं सण्णिवाइए?) हे भदन्त ! वह साक्षिपतिक भाव क्या है ? (सण्णिवाइए एएसिंचेव उदइए उवसमिय-खइय-सओवसमिय पारिणामियाणं भावाणं दुगसंजोएणं तिय संजोएणं चड-ककसंजोएणं पंचकसंजोएणं जे निष्फडजह)

डसर-इन औदयिक अदि पांच भावों के दो के, तीन के चार के और पांच के संयोग से जो जो भाव निष्पन्न होते हैं वे सब भी भाव सान्निपातिक भाव है। इस सान्निपातिक भावों में द्दा भाव दिकसंयोगज,

હવે સૂત્રકાર સાન્નિપાતિક ભાવની પ્રરૂપણા કરે છે---

" से कि' त' सण्णिवाइए " धत्याहि---

શબ્દાર્થ- (સે कि' त' सण्णिवाइए ?) હેલગવન ! પૂર્વ પ્રકાન્ત સાન્નિયાતિક આવતુ' સ્વરૂપ કેવુ' છે !

ઉત્તર-(સण्णિवાइए एएसि चेव उदद्दए उवसमिय-खइय-खओवसमिय-झारिणामियाण भावाण दुगसंजोएणं, तियसंजोएणं, चउन्कसंजोएणं, पंचकसंजो-इणं जे निष्कज्जद्द) ઔદયિક, ઓપશમિક, ક્ષાયિક, સાચેાપશમિક, અને પારિ-धुाમિક, આ પાંચ ભાવાના દ્વિકસંચાગ, ત્રિકસંચાગ ચતુબ્કસંચાગ અને પંચક સંચાગથી જે ભાવા નિષ્પન્ન થાય છે તે બધા ભાવાને સાન્નિપાતિક ભાવા કહે છે આ રીતે દ્વિકસંચાગ જન્ય ૧૦ ભાવા, ત્રિકસંચાગ જન્ય ૧૦

### अतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५८ द्विकादिसंयोगनिरूपणम्

दिकादि पश्चकान्ताः संयोगा ससंख्यका उक्ताः। तत्र दिकादिसंयोगाः के

मुल्म-एत्थ णं जे ते दस दुगसंयोगा ते णं इमे-अस्थि णामे उद्रइयउवसमियनिष्फण्णे ? अत्थि णामे उद्रइयखाइग-निप्फण्णे२, अत्थि णामे उद्इयखओवसमियनिष्फण्णे२, अस्थि णामे उद्दइयपारिणामियनिष्फण्णेश, अत्थि णामे उवसमिय. खडयनिष्फण्णे, अत्थि णामे उवसमिय खओवसमियनिष्क ण्णे६, अस्थि णामे उवसमियपारिणामियनिष्फण्णे७, अस्थि णामे खइयखआवसमियानिष्फण्णेट, अस्थि णामे खइयपारिः णामियानिष्फण्णे९, अस्थि णामे खओवसमियपारिणामियनि-प्फण्णे १०। कयरे से णामे उद्द्य उवसमियनिष्फण्णे ? उद्दूयू उवसमियनिष्फण्णे उद्इएति मणुस्से उवसंता कसाया। एसणं से णामे उद्द्य उवसमियनिष्फण्णे॥शा कचरे से णामे उदइयखाइयनिष्फण्णे ? उदइयखाइयनिष्फण्णे-उदइपसि मणु रसे खइयं सम्मतं। एस णं से णामे उद्इयखइयणिष्फण्ये॥शा कयरे से णामे उदइयख ओवस मियनिष्फण्णे? उदइयखुओब् समियनिष्फाणे-उदइएति मणुस्से खओवसमियाई इंदियाई एस गं से णामे उद्द्रयख ओवसमियनिष्फण्णे॥३॥ कयरे से दद्दाभाव जिकसंयोगज, पांचभाव चतुष्क संयोग, और एक भाव पंचक संघोगज बनते हैं।इस प्रकार ये २६ सात्रिपातिक भाव हैं। । सु०१५७

ભાવા, ચતુષ્કસંચાગ જન્ય પાંચ ભાવા અને પંચકસંયાગ જન્ય એક ભાષ નિષ્પન્ન થાય છે. આ પ્રકારે કલ ૨૬ સાન્નિપાતિક ભાવા થાય છે. ાાસ૦૧૫૭ા



णामे उद्इयपारिणामियनिष्फण्णे? उद्इयपारिणामियनिष्फण्णे-इदुइएत्ति मणुस्ते पारिणामिए जीवे। एस णं से णामे उदइय-पारिणामियनिष्फण्णे ॥ ४॥ कयरे से णामे उवसमियखइयनिष्फ-ण्णे? उवसमियखइयनिष्फण्णे—उवसंता कसाया-खइयं सम्मत्तं। एस णुं से णामे उवसमियखइयनिष्फण्णे॥५॥ कयरे से णामे उवसमियखओवसमियनिष्फण्णे ? उवसमियखओवसमियनि-निष्फण्णे-उवसंता कसाया खआवसमियाइं इंदियाइं एस णं णामे उवसमियखओवसमियनिष्फण्णे॥६॥ कयरे से णामे उनसमियपारिणामियनिष्कण्णे ? उत्रसमियपारिणामियनिष्क-ण्णे-उवसंता कसाया पारिणामिए जीवे। एस णं से णामे उव-संमियपारिणामियनिष्फण्णे॥७॥ कयरे से णामे खइयखओव-**स**मियनिष्फण्णे ? खइयखओवसमियनिष्फण्णे-खइयं सम्मतं सेओवसमियाई इंदियाई। एस णं से णामे खइयखओवसमिय-सिप्फण्णे॥८॥ कयरे से णामे खइयपारिणामियनिष्फण्णे ? खइय-बारिणामियनिष्फण्णे-खइयं सम्मत्तं पारिणामिए जीवे। एस णं से जामे खइयपारिणामियनिष्फण्णे॥ ९॥ कयरे से णामे खओवस-मियपारिणामियनिष्फण्णे? खुओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे-अओवसमियाइं इंदियाइं पारिणामिए जीवे। एस णं णामे खंओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे ॥१०॥ ॥सू० १५८॥

छाया—अत्र खञ्ज ये तें दश द्विकसंयोगास्ते खञ्ज इमेन्अस्ति नाम औद-यिकौपशमिकनिष्पन्नम् ॥१॥ अस्ति माम औदयिकक्षायिकनिष्पन्नम् ॥२॥ अस्ति नाम औदयिकक्षायोपशम्पिकनिष्पन्नम् ॥३॥ अस्ति नाम औदयिकपारिणामिक -

### मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५८ द्विकादिसंयोगनिरूपणम्

निष्पन्नम्॥४॥ अस्ति नाम औपद्यमिकक्षायिकनिष्पन्नम्॥५॥ अस्ति नाम औपत्त-मिकक्षायोपत्रमिकनिष्पन्नम्।।६।। अस्ति नाम औपत्रमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्॥७॥ अस्ति नाम सायिक सायोपशमिकनिष्पन्नमुत्तटत। अस्ति नाम सायिकपारिणामिक-**निष्पत्रम्।।**९।। अस्ति नाम सायोपञ्चमिकपारिणामिकनिष्पत्रम्।।१०।। कतरत्तन्नाम बौदयिकौपशमिकनिष्पन्नम् ? औदयिकमिति मानुष्यम्, उपशान्ताः कषायाः। षतुत् खद्ध तन्नाम औदयिकौषशमिकनिष्पन्नम्।।१।। कतरत्तन्नाम औदयिकक्षायि-कनिष्पन्नम् ? औदयिकसायिकनिष्पन्नम् औदयिकमितिमानुष्यं, सायिकं सम्यक्-त्वम् । एतत् खुछ तन्नाम औद्यिकक्षायिकनिष्पन्नम्॥२।। कतुरचन्नाम औदयिक-सायौपश्वमिकनिष्पन्नम् ? औदयिकक्षायोपशमिकनिष्पन्नम्−औद्यिनमिति मानुष्यं क्षायोपश्रमिकानि इन्द्रियाणि। एतत् खछ तन्नाम औदयिकक्षायोपश्चनिक-निष्पन्नम्।।३।। कत्तन्नामऔदयिकपरिणामिकनिष्पन्नम् ? औदयिकपारिणामिक निष्पन्मम् औदयिकमिति मनुष्यम् पारिणामिको जीवः । एतत् खलु तन्नाम औदयिकपारिणामिकनिष्पन्नम्। ४। कतरत् तन्नाम औषश्रमिकक्षायिकनिब्पन्नम् ? औषशमिकक्षायिकनिष्पन्नम्-उपशान्ताः कषायाः क्षायिकं सम्यक्त्वम्। एतत् खख तन्नाम औषशमिकक्षायिकनिष्यन्नम्।।५॥ कतरत् तन्नाम औषशमिकक्षायोव-न्नमिकनिष्पन्नम् ? औपशमिकक्षायोपशमिकनिष्पन्नम्-उपशान्ताः कषायाः क्षायो-पत्तमिकानि इन्द्रियाणि । एतत् खछ तन्नाम औषधमिकक्षायोषधमिकनिष्पन्नम्।।६॥ कतरत तन्नाम औषशमिकपारिणामिकनिष्पन्नमु ? औपशमिकपारिणामिकनिष्प-म्त्रम्-उपशान्ताः कषायाः, पारिणामिको जीवः । एतत् खलु तन्नाम औपशमिक-पारिणाभिकनिष्पन्नम्।।७।। कतरत् तन्नाम क्षायिक क्षायोपभूमिकनिष्पन्नम् ? सायिकक्षायोपअमिकनिष्पन्नम्-आयिकं सम्पक्तत्वं क्षायोपश्रमिकानि इन्द्रियाणि । एतत् खलु तन्नाम क्षायिकक्षायोपश्रमिकनिष्यन्नम्।।८।। कतरत् तन्नाम क्षायिक-पारिणामिकनिष्यन्नम् ? क्षायिकपारिणामिकनिष्पन्नम्-क्षायिकं सम्यक्रत्वं पारि-णामिको जीवः । एतत् खछ तन्नाम क्षायिकपारिणामिकनिष्यन्नम्। कतरत् तन्नाम शायोपश्रमिकपारिणामिकनिष्यन्नम् ? शायोपशमिकपारिणामिकनिष्यन्नम्-सायोपशमिकानि इन्द्रियाणि, पारिणामिको जीवः । पतत खर्छ तन्नाम क्षायोप-**शमिकप**ारिणामिकनिष्पन्नम् ॥१०॥म्रु०१५८॥

टीका-'एत्थ णं' इत्यादि-

अज=सान्निपातिके भावे दश दिकसंयोगा उक्ताः, ते दश दिकसंयोगाः

दो दो भावों के संयोग से जो १० भाव निष्पन्न होते हैं। सूत्र-कार उन्हें कहते हैं-"एत्थ णं जे ते" इत्यादि

અખ્બે ભાવાના સચાગથી જે ૧૦ ભાવા નિષ્પન્ન થાય છે, તેમને સ્વકાર પ્રકટ કરે છે—'' पत्थणं जे ते '' ઇત્યાદિ----

# अनुयोगद्वारस्त्रे

640

भङ्गा-'अस्ति नाम औदयिकौपश्रमिकनिष्पन्नम्' इत्यारम्य 'अस्ति नाम 'अस्ति नाम क्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्' इत्यन्ता बोध्याः। एषु औदयिकेन सह औपशमिकादि भावचठुष्टयसंयोगात् चत्वारो मझाः, औपश्रमिकेन सह क्षायिकादिभावत्रयस्य संयोगात् त्रयो भङ्गाः, क्षायिकेण सह क्षायोपशमिकादि भावद्वयसंयोगात् द्वौ भङ्गौ, तथा-कायोपशमिकेन सह

शब्दार्थ-(एत्थ णं जे ते दस दुगसंयोगा, ते णं इमे) यहां जो दो दो

भावों के संयोग से भाव निष्पन-होते हैं वे इस प्रकार से है-(अस्थिगामे उदहच उवसमियनिष्ठणे ?) पहिला औदयिक और औप-इामिक के संयोग से निष्पन्न भाव एक, (अस्थिणामे उदइयखाइग निष्फण्णे २) इसरा औदयिक और श्लायिक के संयोग से निष्पन्न भाव (अध्यिणामे उटरण्खओवसमनिष्कण्णे) तीसरा-औदयिह संयोग से निष्पन्न और आयोपदामिक के (সমিশ-'পাৰ उदइयवारिणामियनिष्फण्णे) चौथा औदयिक और पारि-णामे णामिक के संयोग से निष्पन्न भाव (अस्थि णामे उवसमियखडय किएक0जे) पांचवा-औपजामिक और क्षायिक के संयोग से निष्त्रच भाव (अत्थिणामे उवममिय खभोवसमियनिष्कण्णे) छठा-औषज्ञमिक और क्षायोपरामिक के संयोग से निष्गन्न भाव (अस्थिणामे उवसमियपारि-णामियनिष्कणो) सातवां-औपरामिक और पारिणामिक के संघोग से निच्छन्नभाव (अस्थिणामे खइय, खओवसमियनिष्कणे) आठवां-क्षायिक और क्षाघोपशमिक के संबन्ध से निष्यत्रभाव (अत्थिणामे खहय पारि-

શખ્દાર્થ-(एत्थणं जे ते इस दुगसंयोगा, तेणं इमे) અખ્બે ભાવાના સંચાે ગથી જે દસ ભાવા નિગ્રન્ન થ.ય છે તે નીચે પ્રમાણે છે-(अत्थिणामे उद्दूश उवसमिय निप्फण्णे) (१) औદ थिક અને ઔપશ બિકના સંચાેગથી નિગ્પન્ન ભાવ (अत्थिणामे इद्द्यसाइयनिप्फण्णे२) (२) औદ थिક અને क्षायिકના સંચાેગથી નિગ્પન્ન થયેલા ભાવ (अधिणामे उद्दूय स्त्र ओवसमनिप्फण्ले३) (૩) औદ થિક અને ક્ષાયા પશ બિકના સંચાેગથી નિગ્પન્ન થયેલા ભાવ (अत्थिणामे उद्दू य पारिणामिव निप्फण्णे) (४) औદ थिક અને પારિછ્યા બિકના સંચાેગથી નિગ્પન્ન ભાવ (अत्थिणामे उवस्त्र मियस इयनिप्फण्णे) (५) औपश બિકના સંચાેગથી નિગ્પન્ન ભાવ (अत्थिणामे उवस्त्र मियस इयनिप्फण्णे) (५) औपश બિક અને ક્ષાયિકના संચાેગથી નિગ્પન્ન ભાવ (अत्थिणा मे उवस्त्र मियस ओवस मियनिप्फण्णे) (६) औपश બિક અને ક્ષાયા પશ બિકના સંચાેગથી નિગ્પન્ન થયેલા ભાવ (अत्थिणामे उवस मियवारिणामियनिप्फण्णे) (७) औपश બિક અને પારિ આ લ (अत्थिणामे अधी નિગ્પન્ન ભાવ (अत्थिणामे स्वर्य संभोवस मियनिप्फण्णे) (८) ક્ષા થિક

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५८ द्विकादिसंयोगनिरूपणम्

पारिणामिकमावस्य संयोगादेको सङ्गः । इति दत्त मङ्गा बोध्याः । इत्धं सामान्यतो दत्र भङ्गान् ब्रात्वा विशेषतस्तान् जिब्रासितकामः शिष्यः पृच्छति-कतरत तन्नाम औदयिकौपक्षमिकनिष्पःनम्–औदयिकौपशमिकभावेन यन्तिष्पद्यते तन्ताम किम ? इति । उत्तरयति-औदयिकौपश्रभिकनिष्पन्नमेवं विज्ञेयम्-औदयिकमितिमानुष्यम्, णामियनिष्फणे) ९वां-क्षाइक और पारिणामिक के संयोग से निष्पन्न भाव (अत्थिणामे खओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे) १० वां-क्षांयो-पद्यमिक और पारिणामिक के संयोग से निष्पन्न हुआ भाव। इस प्रकार ये औदायिक के साथ औषशमिक आदि चार आवों के संयोग से ४ भंग, औपदामिक के साथ क्षायिक आदि तीन भंगों के संघोग से तीनभंग, क्षायिक के साथ क्षायोपदामिक आहि दो भावों के संयोग से दो भंग तथा क्षायोपशमिक के सोथ पारिणाभिक भाव के संयोग से एक भंग ये दश भंग हो जाते हैं। इस प्रकार सामान्य से दश भंगों को जानकर विशेषरूप से शिष्य पूछता है। कि (कयरे से णामे उदहय खबसमिय निष्फण्णे ? हे भदन्त ! औदयिक एवं औपरामिक भाव के संयोग से जो सात्रिपातिक भावरूप भंग निष्पन्न होता है वह कैसा है? उत्तर-(उदहयउवसमियनिष्फण्णे) औद्यिक एवं औपज्ञासिक

અને ક્ષચાપશમિકના સ'ચાગથી નિષ્પન્ન ભાવ (अસ્થિળ મે સદ્ય વારિળ મિચ-નિષ્ત્રાખો) (૯) ક્ષાચિક અને પારિશ્વામિકના સંચાગથી નિષ્પન્ન ભાવ (અસ્થિળામે સાગ્રોવસમિયવારિળામિયનિષ્ત્રાખો) (૧૦) ક્ષાચાપશમિક અને પારિશ્વામિકના સંચાગથી નિષ્પન્ન ભાવ આ પ્રકારે ઔદયિકની સાથે ઔપશમિક આદિ ચારના સંચાગથી નિષ્પન્ન ભાવ આ પ્રકારે ઔદયિકની સાથે ઔપશમિક આદિ ચારના સંચાગથી ૪ ભ'ગ, ઔપશમિક ભાવની સાથે ક્ષાયિક આદિ ત્રણ ભાવના સંચાગથી ૪ ભ'ગ, આપશમિક ભાવની સાથે ક્ષાયામ્ક આદિ ત્રણ ભાવના સંચાગથી ૩ ભ'ગ, ગ્રાયિકભાવની સાથે ક્ષાયોપશમિક આદિ છે.

આ પ્રકારે આ લ'ગાતું સામાન્ય કથન કરીને હવે સૂત્રકાર દરેક લંગના સ્વરૂપનું વિવેચન કરે છે–

પ્રશ્ન-(कयरे से णामे उद्द्यउत्रसमियनिष्फण्णे?) & ભગવન્ ! ઔદયિક અને ઔપશમિક ભાવના સંધાગથી જે સાન્તિપાતિક ભાવ રૂપ ભ'ગ નિષ્યન્ન થાય છે, તેતું સ્વરૂપ કેલું હાય છે ?



.૭५૨

उपशान्ताः कषायाः, इति । अयं भावः−औदयिके भावे मनुष्यत्वं=मनुष्यगति• कःपद्यते । उपलक्षणमिदम्-तिर्यगादिगतिजातिव्ररीरनामादिकर्भणामपि, तेषाम-प्वत्र संमवात्। औपशमिके सावे तु कषाया उपशान्ता भवन्ति । इदमप्युदाइरण-मात्रमू-दर्शनमोइनीयनोकषायमोहनीयात्रपि औपश्रमिके भावे सम्रत्पद्यते । एत-दुपसंहरन्नाइ-'एस णं' इत्यादि । एतत्=अनन्तरोक्तं, 'खल्ख' इति वाक्याल्रङ्कारे, तन-प्रसिद्धम् औदयिकौपअमिकनिष्पन्नं नाम बोध्यमिति मथमद्विकयोगे यदिद-म्रुक्तं तद विवक्षामात्रम् । न पुनरीदशो भङ्गः कचिज्जीवे संभवति तथाहि यस्य भाव के संयोग से जो सान्निपातिक भावरूप भंग उत्पन्न होता है वह रेमा हे-(उदाएत्तिमणुस्से उवसंता कसाया) औरयिकभाव में मनुष्यरव-मन्द्रधगति-उपदांत कषाय यहां "मणुरुसे" यह पद उपलक्षण है. इससे तिर्घगादि चारों गतियां, जाति और इारीरनामादिकमों का भी ग्रहण हुआ है। क्योंकि यहां पर उनका भी सदाव पाया जाता है। औरकामिकभाव में कवाय उपशान्त होती है। सो यह भी-उदा-हरण मात्र है। क्योंकि औषशमिक भाव में दर्शनमोहनीय और नो कवाधमोहनीय इन दोनों का भी उपदाम रहता है। (एस ण से णामे उदइयउवसमिपनिष्फण्णे) इस प्रकार यह औदयिकौपदामिक-नाम का प्रथम साग्निपातिक भावरूप भंग है। इस प्रथम भंगरूप सान्नि-पातिक भाव में मनुष्यगति उपदाांत कषाय ऐसा जो कहा है वह केवल विवक्षामात्र है। क्योंकि ऐसा साग्निपातिक भाव किसी भी जीव में

ઉત્તર-( ઉद्દ્વ उद्य सियनिष्फणे) ઔદયિક અને ઔપશમિક ભાવના સ'ચાેગથી જે સાન્તિપાલિક ભાવરૂપ ભંગ ઉત્પન્ન થાય છે તે આ પ્રકારના છે-( उद्द्र्ए सि मणुस्से जवसंता कक्षाया) ઔદયિક ભાવમાં મનુખ્યત્વ-- મનુખ્ય-ગતિ અને ઔપશમિકભાવમાં ઉપશાન્ત કષાયને ગદ્યાવી શકાય. અઢી' ' મનુખ્યગતિ ' આ પદ ઉદાહરણ રૂપે વપરાયેલું દે લાથી તેના દ્વારા તિર્ય ' ચ આદિ ચારે ગતિએા, જતિ અને શરીરનામાદિ કર્માંને પછુ બ્રહણ કરવામાં આદિ ચારે ગતિએા, જતિ અને શરીરનામાદિ કર્માંને પછુ બ્રહણ કરવામાં આવેલ છે. કારણ કે અહી' તેમના પછુ સદ્દભાવ રહે છે ઔપશમિક ભાવમાં કષાય ઉપશાન્ત દાય છે આ વાત પછુ ઉદાહરણ રૂપે જ આપવામાં આવી છે, કારણ કે ઔપશમિક ભાવમાં દર્શન માહનીય અને નાકષાયમાહનીય, આ બન્ને પ્રકારના કર્માંના પછ્યુ ઉપશમ રહે છે. (एसળ સે ળામે હવદ્વચ દરસમિયનિષ્फળો) આ પ્રકારના આ ઔદયિગૈપશમિક નામના પ્રથમ સાનિ-પાતિક ભાવ રૂપ ભ'ગ છે. આ પ્રથમ ભ'ગમાં '' મનુખ્યગતિ અને ઉપશાન્ત કષાય '' આ પ્રકારનું જે કથન કરવામાં આવ્યું છે, તે કથન માત્ર વિવક્ષારપ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५८ द्विकादिसंयोगनिरूपणम्

जीवस्य औद्यिकी मनुष्थगतिः, औपश्रमिकाः कषायाः भवन्ति, तस्य क्षायोपश्च-मिकानीन्द्रियाणि पारिणामिकं जीवत्वं चापि भवन्ति । कस्यचित्तु क्षायिकं सम्बन् क्त्वमपि संभवति । एवं नवमभङ्गातिरिक्तसर्वेषु भङ्गेषु बोध्यम् । नवमो भङ्गस्तु सिद्धविषयो बोध्यः । सिद्धस्य क्षायिकं सम्यक्त्वं पारिणामिकं तु जीवस्वमिष्येतद् भावद्वयं भवति । इतः परो न कोऽपि मावो भवति । तस्मात् सिद्धस्यायमेक एव मङ्गो भवतीति बोध्यम् । नवमातिरिक्ता नव भङ्गास्तु मरूपणामात्रमेव । यतः सिद्धाति-

संभवित नहीं होता है। जिस जीव को मनुष्यगति है और कषाय उप इमित हैं सो इस प्रकार से उसके औदयिक और औपशमिक इन दो भावों के संयोग से निष्पन्न औदयिकौपशमिक नाम का प्रथम सान्निपातिक भाव मोना जाता तथ कि जब उसके और दूसरे भाव नहीं होते। औदयिकौपशमिकभाव के साथ वहां क्षायोपशमिक भाव क्ष इन्द्रियां पारिणामिक भाव रूप जीवत्व भी है। किसी २ जीव को इस औदयिकौपशमिक के साथ क्षायिकसम्यक्ष्य भी संभवित होता है इस प्रकार का विचार नौवें-भंग के सिबाय समस्त भंगों में जानना बाहिये। क्योंकि जो नौवां भंग है वह सिद्ध भगवान की अपेक्षा से है। सिद्ध भगवान में क्षायिक सम्यक्ष्य और पारिणामिक भाव रूप जीवरव रहता है। इनके अतिरिक्त और भाव वहां नहीं रहते हैं। इसलिये सिद्ध में यह नौवां भंगरूप एक सान्निपातिक भाव ही है।

જ છે, કારણ કે એવા સાન્નિપાતિક ભાવ કાઇ પણ જીવમાં સંભવિત દાતા નથી જે જીવમાં મનુબ્યગતિ છે અને કવાય ઉપશમિત છે, આ પ્રકારે તેના ઔદયિક અને ઔપશમિક, આ અન્ને ભાવાના સંધાગથી નિષ્પન્ન ઔદયિકી-પશમિક નામના પ્રથમ સાન્નિપાતિક ભાવ તા ત્યારે જ માની શકાય કે જ્યારે તે જીવમાં અન્ય કાઇ ભાવના સદ્ભાવ જ ન હાય ઔદયિકીપશમિક ભાવના સાથે ત્યાં ક્ષાયોપર્શામક ભાવ રૂપ ઇન્દ્રિયા અને પારિણામિક ભાવ રૂપ જીવત્વના પણ સદ્ભાવ રહે છે. કાઇ કાઇ જીવમાં આ ઔદયિકીપશમિકના સાથે ક્ષાયિક સમ્યકત્વ પણ સંભવિત હાય છે. આ પ્રકારના વિચાર નવમાં ભંગ સિવાયના સમસ્ત ભંગામાં સમજવા બેઈ એ, કારણ કે જે નવમા ભંગ છે તે સિદ્ધ ભગવાનની અપેક્ષાએ શ્રહણ કરવાના છે. સિદ્ધ ભગવાનમાં ક્ષાયિક સમ્યકત્વ અને પારિણામિક ભાવ રૂપ જીવત્વના સદ્ભાવ રહે છે. તે સિવાયના અન્ય ભાવાના તેમનામાં સદ્ભાવ હોતા નથી તેથી જ સિદ્ધ જીવામાં નવમાં ભંગ રૂપ એક સાન્નિપાતિક ભાવના સદ્ભાવ કહ્યો છે તે સિવાયના જે નવ



अनुयोगद्वारस्त्रे

स्किंगनामन्येषां जीवानां न्यूनतोऽपि औदयिकी गतिः क्षायोपशमिकानीन्द्रियाणि पर रिणामिकं तु जीवत्त्म , इत्येतदु भावत्रयं रुभ्यते एवेति बोध्यम् ॥सू० १५८॥

इसके अतिरिक्त और जो नौ भंग हैं वे केवल प्ररूपणा मात्र ही हैं। क्योंकि सिदों के सिवाय जितने भी संसारी जीव हैं, उनको कम से कम तीन भाव तो होते ही हैं। जिस गति में वे हैं एक तो वह, तथा इन्द्रियां और जीवत्वगति औदयिक भाव है। इन्द्रियां क्षायोपदामिक माब है और जीवत्व पारिणामिक भाव है।

भाषार्थ-सूल्रकारने दो भावों के संयोग होने पर जो दरा सान्निपातिक भाव होते हैं उनके विषय में इस सूत्रद्वारा विवेचन किया है। इसमें जहां पर औदयिक भाव प्रत्येक संयोग में प्रधान रूप से रहता है, और होष औपद्यामिक आदि में से एक २ छटता चला जाता है वह पहिला दि माव संयोगी मेद होता है। इसके चार भंग बनाये गये हैं। उनमें औद-यिक औपद्यामिक-सान्निपातिक भाव नाम का पहिला भंग है। जैसे यह मनुष्य उपद्यांत कषाय है। अर्थात् यह मनुष्य उपद्यान्त कोघी यांचत् मनुष्य उपद्यान्त लोभी है- यहां पर उपद्यांत कोघ होने से तो औपद्यमिक भाव और मनुष्य कहने से मनुष्यगति कर्म के उदय से

ભંગાે છે તેમનાે ઉલ્લેખ તા માત્ર પ્રરૂપણાની અપેક્ષાએ જ કરવામાં આવ્યા છે, કારણ કે સિદ્ધ જીવા સિવાયના જે સંસારી જીવા છેતે જીવામાં તા ઑાઝામાં આછા ત્રણ ભાવા અવશ્ય હાય છે. જે ગતિમાં તેમના સદ્ભાવ છે તે ગતિ તથા ઇન્દ્રિયા અને જીવત્વગતિ ઔદયિક ભાવ છે ઇન્દ્રિયા ક્ષાયાપશમિક ભાવ રૂપ અને જીવત્વ પારિણામિક ભાવ રૂપ છે.

ભાવાર્થ-અખ્બે ભાવાના સંચાગ થવાથા જે દસ સાન્નિપાતિક ભાવા નિષ્પન્ન થાય છે, તેમના વિષયમાં સૂત્રકારે આ સૂત્રમાં વિવેચન કર્યું છે. પદેલા ચાર દિભાવ સંચાગી સાન્નિપાતિક ભાવામાં ઔદયિક ભાવ પ્રધાન રૂપે રદ્દ છે. ઔદયિક ભાવની સાથે ઔપશમિકથી લઈને પારિણામિક પર્યન્તના ચાર ભાવાના સંચાગ કરીને પહેલા ચાર ભંગ (ભાંગાઓ) અને છે. તેમાં ઔદયિક અને ઔપશમિક ભાવાના સંચાગથી પહેલા સાન્નિપાતિક ભાવ રૂપ ભંગ બન્યા છે જેમ કે...આ મનુષ્ય ઉપશાન્ત કષાય છે એટલે કે આ મનુષ્ય ઉપશાન્ત ક્રોધી, ઉપશાન્ત માની, ઉપશાન્ત માર્યી અને ઉપશાન્ત લાભી છે. આ પ્રકારનું કથન કરવાથી પહેલા સાન્નિપાતિક ભાવ આ પ્રકાર ગ્રહણ થાય છે અહીં કોધ ઉપશાન્ત થયેલા હાવાથી ઔપશમિક ભાવના, અને મનુષ્ય

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५८ द्विकादिसंयोगनिरूपणम्

औदयिक भाव घटित होता है ! इसी प्रकार से मनुष्य उपशांत मानी, मनुष्य उपशांत मायी और मनुष्य उपशांत कोघी इन इन वचनों में भी घटित कर छेना चाहिये। औदयिक क्षायिक सान्तिपातिक नाम का दूसरा भंग है-हसका द्रष्टान्त इस प्रकार सें जाननो चाहिये कि जैसे पह मनुष्ध क्षीणकषाधी है। औदयिक क्षायोपशमिक नाम का तीसरा साणि पातिक भंग है जैसे मनुष्य पंचेन्द्रिय है। औदयिक पारिणामिक नाम पातिक भंग है जैसे मनुष्य पंचेन्द्रिय है। औदयिक पारिणामिक नाम का चौथा साम्रिपातिक भंग है जैसे मनुष्य जीव हैं। जहां पर औदयिक भाव को छोड़ कर औपशमिक भाव के साथ क्षायिक, क्षायोपशमिक और पारिणामिक भावों का संयोग कर भंग बनाये जाते हैं बढ़ां क्य क्षायिक यह साम्रिपातिक नाम का पहिला भंग है। जैसे यह उपशांत क्षायिक यह साम्रिपातिक नाम का पहिला भंग है। जैसे यह उपशांत क्षायिक यह साम्रिपातिक नाम का पहिला भंग है। जैसे यह उपशांत क्षायिक यह साम्रिपातिक नाम का पहिला भंग है। जैसे यह उपशांत कोभी दर्शन मोहनीय के क्षीण होजाने से क्षायिक सम्यउद्दि है। आपशामिक क्षायिक नामका दूसरा भंग है जैसे यह उपशांत मानी आभिनिबोधिक ज्ञानी है। औरशमिक पारिणामिक नाम का तीसरा भंग है-जैसे उपशाम्त मायाकषाय वाला भज्य। जहां पर औपशमिक

કહેવાથી મનુષ્ય ગતિ કર્મના ઉદયને લીધે ઔદયિક ભાવના સદ્ભાવ બતાવ્યા છે. એજ પ્રમાણે ઉપશાન્ત માની મનુષ્ય, ઉપશાન્ત માયી મનુષ્ય અને ઉપશાન્ત લાેલી મનુષ્ય, આ ત્રણે પ્રકારના કથનમાં પણ ઔદયિક અને ઔપશમિક ભાવાના સંચાગથી નિષ્પન્ન સાન્નિપાતિક ભાવ જ ઘટિત થઇ જાય છે. '' ઔદયિક ક્ષાયિક સાન્નિપાતિક ભાવ '' નામના બીજા ભ'ગતું દૂધાન્ત નીચે પ્રમાણે છે–'' આ મનુષ્ય ક્ષીણ કથાય છે. ''

" ઔદયિક ક્ષાયાપશમિક " નામના ત્રીજા સાનિપાતિક ભ'ગતું દૂષ્ટાન્ત-" મતુષ્ય પંચેન્દ્રિય છે. " ઔદયિક પારિણામિક નામના ચાથા સાનિપાતિક લગતું દૂષ્ટાન્ત-" મતુષ્ય છત્ર છે. "

ઓપશમિક ભાવની સાથે અનુક્રમે ક્ષાયિક, ક્ષાયોપશમિક અને પારિ શામિક ભાવના સંયાગથી પાંચમાં, છટ્ટા અને સાતમાં સાન્નિપાતિક ભાવ રૂષ ત્રજ્ઞ લંગા નિષ્પન્ન થાય છે.

ં '' ઔપશમિક ક્ષાયિક '' નામના પાંચમાં સાન્તિપાતિક ભાંગતું દેધ્ટાન્ત≞ '' આ ઉપશાન્ત લાેભી દર્શનમાહનીય કર્મના ક્ષય થઇ જવાથી ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ છે. ''

'' ઔષશમિક ક્ષાયાપશમિક '' નામના છકા સાન્નિપતિક **લ'ગતુ'** દેશન્ત–''આ ઉપશાન્ત માની આભિનિષ્ણેષિક જ્ઞાની છે. ''

"ઔષશમિક પારિણામિક" નામના સાતમાં સાન્નિપાતિ<mark>ક ભ'ગતુ</mark> દબ્દાન્ત<sup>\_:</sup> ઉપશાન્ત માયા કષાચવાળા ભગ્ય. <sup>?</sup>

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

348

भाव भी छोड़दिया जाता है । वहां क्षायिकभाव के साथ क्षायोपदामिक और पारिणामिक भावका संबन्ध होनेपर तीसरा दिभाव संयोगी मैद होता है-उसके दो भंग इसप्रकार से हैं-उनमें क्षायिक क्षायोपदामिक प्रथम सालिपातिकभाव है और दूसरा क्षायिक पारिणामिक है । इनमें प्रथम का दृष्टान्त क्षायिक सम्यग्द ष्टि श्रुतज्ञानी है और दूसरे का दृष्टान्त क्षीणकषायी भव्य है । जहांपर क्षायिकभाव का भी परित्याग हो जाता है केवल क्षायोपदामिक पारिणामिक रूप संयोग रहता है, वहां पर एक ही क्षायोपदामिक पारिणामिक एसा भंग होता है। इसका प्रटान्त-जैसे अवधिज्ञानी जीव है । इसप्रकार ये दिभाव संयोगी भंग मिलकर १० हें । इनमें जो नौवां भंग है कि जिसका जाम क्षायिक पारिणामिक हे वह सिद्धजीवों की अपेक्षा से हे और वही द्युद्धनिदोंव हे बाकी के अवधिक्वानी जीव है । इसप्रकार ये दिभाव संयोगी भंग मिलकर १० हें । इनमें जो नौवां भंग है कि जिसका जाम क्षायिक पारिणामिक हे वह सिद्धजीवों की अपेक्षा से हे और वही द्युद्धनिदोंव हे बाकी के अवधिष्टत नो भंग विवक्षा मान्न है-क्योंकि उनमें अम्य भावों का भी संबन्ध घटित होता है । जेसे यह मनुष्य उपकात कोची हे यहां पर मनुष्य को मनुष्यगतिनाम कर्मको उदय ही इसलिये औद-यिक भाव है । कोध का उपकाम हे, इसलिये औपक्षामिक भाव हे । कोध का आव हे ।

ક્ષાયિક ભાવની સાથે અનુક્રમે ક્ષાયાપશમિક અને પારિછ્યામિક ભાવના સંયાગ કરવાથી આઠમાં અને નવમાં સાન્નિપાતિક ભાવ રૂપ બે ભંગા બને છે. "ક્ષાયિક ક્ષાયાપશમિક" નામના આઠમાં સાન્નિપાતિક ભંગનું દેષ્ટાન્ત-ક્ષાયિક સમ્યગ્દ્દષ્ટિ શ્રુતજ્ઞાની અને 'ક્ષીછુક્ષાયી ભગ્ય ' ક્ષાયિક પારિછ્યામિક નામના નવમાં સાન્નિપાતિક ભંગના દેબ્ટાન્ત રૂપ છે.

સાચાપશમિક ભાવ અને પારિણામિકભાવના સંચાગથી ૧૦ મા સાન્નિપાલિક ભંગ અને છે. "અવધિજ્ઞાની જીવ," આ ભંગના કષ્ટાન્ત રૂપ છે. આ પ્રકારે છે ભાવાના સંચાગથી કુલ ૧૦ ભંગ અને છે. તેમાં જે નવમા ભંગ (ક્ષાચિક પારિણામિક નામના ભંગ) છે, તે સિદ્ધ જીવાને લાગ્ પડે છે. આ ભંગ જ ખરી રીતે સંભવી શકે છે તેથી આ ભંગ જ શુદ્ધ નિદીધ ભંગ રૂપ છે. બાકીના જે નવ ભંગા છે તેમનું તા અહીં વિવક્ષા માત્ર રૂપે જ (પ્રરૂપણા કરવા માટે જ) કથન કરવામાં આવ્યું છે, કારણ કે તે ભાવામાં અન્ય ભાવોના સંબંધ પણ શક્ય હાય છે જેમ કે " આ મનુબ્ય ઉપશાન્ત કોધી છે." અહીં મનુબ્યમાં મનુબ્યગતિ નામકમંના ઉદય છે, તેથી ઓદયિક ભાવના સદ્ભાવ છે, અને કોધના ઉપશમ હાવાથી ઔપશમિક ભાવના પણ સદ્ભાવ છે. પરન્ત સાથે સાથે તે મનુબ્યમાં બીજાં ભાવા પછ

# अनुयौगचन्द्रिका टीका सुत्र १५९ त्रिकसंयोगनिरूपणम्

अथ त्रिकयोगान्निरूपयितमाइ----

मूल्म्-तत्थ णं जे ते दस तिगसंजोगा ते णं इमे-अस्थि णामे उद्इयउवसमियखइयनिष्फण्णेर अत्थि णामे उद्द्रयउव-समियखओवसमियनिष्फण्णे२, अस्थि णामे उदइय उवसमिय-पारिणामियनिष्फण्णे३, अत्थिणामे उदइय खइयखुओवसमिय-निष्कण्णेश्र, अरिथ जामे उद्द्यखइयपारिणामियनिष्कण्णेश्र, अस्थि णामे उद्इयखओवसमियपारिणामियानिष्फण्णे६, अस्थि णामे उवसमियखइयखओवसमियनिष्फण्णे७, अस्थि णामे उवसमियखइयपारिणामियनिष्फण्णे८, अत्थि णामे उवसमिय खओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे९, अस्थि णामे खइयखओव-समियपारिणामियनिष्फण्णे१०। कयरे से णामे उद्इयउवसामि-यखइयनिष्फण्णे? उदइयउवसमियखइयनिष्फण्णे-उदइयत्ति मणुस्से उवसंता कसाया खइयं सम्मत्तं। एस णंसे णामे उदड-यउवसमियखइयनिष्फण्णे॥१॥ कयरे से णामे उदइयडवसामय-खओवसमियनिष्फण्णे?उदइयउवसमियखओवसमियनिष्फण्णे-उद्दृएति मणुस्से उवसंता कसाया खओवसमियाई इंदियाइं। एस णं से णामे उद्इयउवसमियखओवसमियनिष्फण्णे॥२॥ कयरे से णामे उदइयउवसमियपारिणामियनिप्फण्णे ? उदइय-उवसमियपारिणामियनिष्फणे-उदइएति मणुस्से उवसंता

परन्तु साध २ उसके और भी, भाव मौजूद हैं। क्योंकि समस्त संसारी जीवों में कम से कम तीन भाव तो होते ही हैं। ॥ सू० १५८ ॥

માજુદ હાય છે, કારણ કે સમસ્ત સંસારી જીવામાં આછામાં આછા ત્રણ લાવોના તા અવશ્ય સદ્ભાવ હાય છે. ાસ્૦૧૫૮ા

# अनुयोगद्वारस्तूत्रे

的好名

कसाया पारिणामिए जीवे। एस णं से णामे उदइयउवसमियपारि-णामियनिष्कण्गे॥३॥ कयरे से णामे उदइयखइयखओवसमिय-निष्फणगे?उदइयखइयखओवसमियनिष्फण्णे-उदइएति मणुस्से खइयं सम्मत्तं खओवसमियाइं इंदियाइं। एस णं से णामे उदइय-खइयखओवसमियनिष्फण्णे॥४॥ कचरे से णामे उदइयखडुय-पारिणामियनिष्फण्णे? उदइयखइयपारिणामियनिष्फण्णे-उद्ह-एति मणुरसे खइयं सम्मत्तं पारिणामिए जीवे । एस णं से णामे उदइएखइयपारिणामियनिष्फण्णे॥५॥ कयरे से णामे उदइय-खओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे ? उदइयखओवसमियपारि-णामियनिष्फण्णे-उद्इएति मणुस्से खओवसमियाई इंदियाई पारिणामिए जीवे। एसणं से णामे उदइयखओवसमिवपारि-णामियनिष्फण्णे॥६॥ कयरे से णामे उवसमियखइयखओव-समियनिष्फण्णे? उत्रसमियखइयखओवसमियनिष्फण्णे-उत्-संता कसाया खइयं सम्मत्तं खओवसमियाइं इंदियाइं। एस णं से णामे उवसमियखइयखओवसमियानिष्फण्णे॥७॥ कयरे से णामे उवसमियखइयपारिणामियनिष्कण्णे? उवसमियखइयपारिणा-मियनिष्फण्णे--उवसंता कसाया खइय सम्मत्तं पारिणामिए जीवे। एस णं णामे उवसमियखइयगारिणामियनिष्कुवने॥८॥ कयरे से णामे उवसमियखओवसमियपारिणामियनिष्काणे ? उवसमियखओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे-उवस्ता कसाया खओवसमियाइं इंदियाइं पारिणामिए जीने। एस णं से णामे उव-

बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५९ विकलयगनिरूपणम्

समियखओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे॥९॥कयरे से णामे खइय खओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे? खइयखओवसमियपारि-णामियनिष्फण्णे-खइयं सम्मत्तं खओवसमियाइं इंदियाइं पारिणामिए जीवे। एस णं से णामे खइयखओवसमिय पारि-णामियनिष्फण्णे॥१०॥सू०१५९॥

छाया- तत्र खु ये ते दग्न त्रिकसंयोगास्ते खु इमे-अस्ति नाम औदयिकौ-पश्वमिक क्षायिकतिष्पन्तम् १, अस्ति नाम औदयिकौपश्वमिकक्षायोपश्रमिकनिष्पन्नम् २ अस्ति नाम औद्यिकौपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम् २, अस्ति नाम औदयिकक्षायि-कक्षायोपञ्मिकनिष्पन्नम्४, अस्ति नाम औदयिकक्षायिकपारिणाविकनिष्पन्तम्५, अस्ति नाम औद्यिकक्षायोपक्षमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्६, अस्ति नाम औपक्ष∙ मिकक्षायिकक्षायोपत्रामिकनिष्पन्नम्अ, अस्ति नाम औपत्रामिकक्षायिकपारिणामिक-निष्यन्तमू८, अस्ति नाम औषशमिकक्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्यन्तमु०, अस्ति नाम क्षायिकक्षायोपश्रमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्१०। कतरत् तन्नाम औदयिकौ-औद्**यिकौपशमिकक्षायिकनिष्यन्नम्-औद्**यिकमिति पश्चमिकशायिकनिष्यन्नमु? मानुष्यम् उपशान्ताः कषायाः क्षायिकं सम्यक्त्वम् । एतत्वलु तन्नाम औदयिकौ-पन्नमिकक्षायिकनिष्पन्नम्॥१॥ कतरत् तन्नाम औदयिकौपशमिकक्षायोपशमिकनि ष्पन्नम् ? औदयिकौपशमिकक्षायोपश्वमिकनिष्पन्नम्−औदयिकमिति म∖नुष्यं उप-ज्ञान्ताः कषायाः क्षायोपशमिकानीन्द्रियाणि । एतत्खलु तःनाम औदयिकौपशमिक क्षायोपशमिकनिष्पन्नम्।।२॥ कतरत् तन्नाम औदयिकौपशमिकपारिणामिक-औद्**यिकौयञ्चमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्-औदयिक**मिति निष्पन्तम् ? मातुष्यम् उपन्नान्ताः कषायाः पारिणानिको जीवः । एतत् खलु तन्नाम औदयिकौपन्नसिक-षारिणामिकनिष्पन्नम्॥ २॥ कतरत् खछ औदयिकक्षायिकक्षायौपक्षमिकनिष्पत्नम् १ औदयिकक्षायिकक्षायोपश्रमिकनिष्पन्नम्−औदयिकभिति मातुष्यम् , क्षायिकं सम्यक्त्वं क्षायोपश्रमिकानीन्द्रियाणि । एतत् खछ तन्नाम औदथिकक्षायिकक्षायो-पक्षमिकनिष्पन्नम्।।४॥ कतरत् तन्नाम औदयिकक्षाधिकपारिणामिकनिष्पन्नम् १ औदयिकक्षायिकपारिणामिकनिष्पत्नम्-औदयिकमिति मानुष्यं क्षायिकं सम्यक्तवं पारिणामिको जीवः । एतत् खलु तन्नाम औदयिकक्षायिकपारिणामिकनिष्य-न्नम्।।५॥ कतरत् तन्नाम औदयिकक्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम् ? औदयि-कक्षायोपत्रमिकपारिणारिकनिष्पन्नम्∽औदयिकमितिमानुष्यं क्षायोपत्रमिकानि

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

इन्द्रियाणि पारिणामिको जीवः । एतत् खलु तन्नाम औदयिकसायोपञ्चमिक-निष्यन्तम्॥६॥ कतरत् तन्नाम औषशमिकक्षायिकक्षायोपशमिकनिष्यन्नम् ? औपत्रमिकसायिकसायोपशमिकनिष्पन्नम्-उपश्वान्ताः क्षायिकं कषायाः सम्यक्तवं शायोपश्रमिकानि इन्द्रियाणि । एतत् खछ तन्नाम औषशमिकशायिक-क्षायोपश्चमिकनिष्पन्नम्॥७॥ कतरत् तन्नाम औपशमिकक्षायिकपारिणामिक-औवज्ञमिकक्षाविकपारिणामिकनिष्पन्नम्-उपश्चान्ताः निष्पन्नम् ? कत्रायाः क्षायिक सम्यकृत्वं पारिणामिको जीवः एतत् खु तन्नाम औपशमिकक्षायिक-पारिणामिकनिष्युन्नमु॥८॥ कतरत् तन्नाम औषशमिकक्षायोपशमिकपारिणामिक-निष्यन्नमु ? औदवमिन्नक्षायोपवामिकपारिणामिकनिष्यन्नम्-जपत्तान्ताः कणयाः क्षायोपशनिकानि इन्द्रियाणि पारिणामिको जी रः । एतत् खळु तन्नाम औपशनिक-क्षायोपश्रमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्॥९॥ कतरत् तन्नाम क्षायिकश्चायोपशमिक-पारिणामिकनिष्पन्नम् ? अायिकश्वायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्−क्षायिकं सम्पक्त्वं क्षयोपश्रमिकानि उन्द्रियःणि पारिणामिको जीवः । एतत् खलु तन्नाम क्षाधिक क्षयोपञ्चमिकपःरिणामिकनिष्पन्नम्१०॥म्र० १५९॥

टीका-'तत्य णं जे ते दस' इत्यादि-

त्रिक संयोगेऽपि दश भड़ा भवन्ति । तत्र आद्य भावद्वयं परिपाटचा निक्षिप्य अवग्निष्टानां त्रयाणां मध्ये क्रमेण एकैकस्य तत्र संयोगे कृते सति त्रयो भड़ा अब सूत्रकार तीन आवों के संयोग से जो सालिपातिक आव बनते हैं उनका कथन करते हैं ---- "तस्थणं जे ते " इत्यादि ।

इाब्दार्थ-(तृश्य णं जे ते दस तिग संजोगा ते णं इमे) इन सात्रिपा तिक आवों में जो तीन २ भावों के संयोग से १० सात्रिपातिक भाव के ददा भंग बनते हैं-वे इस प्रकार से हैं-(अश्थिणामे उद्दहयउवसमिय खहयनिष्फण्णे?) औदयिक, औपशामिक, क्षायिक, इन तीनों भावों के संयोग से निष्पन्न औदयिकौपशमिक क्षायिक सान्निपातिक भाव एक (अस्थि णामे उद्दूरयउवसमियखओवसमियनिष्फण्णे २) द्सरा-

ત્રણ ભાવાના સ'ચાગથી જે સાન્નિપાતિક ભાવા બને છે તેમતું સૂત્રકાર હવે નિરૂપણુ કરે છે—" तत्व णं जे ते " ઇત્યાહિ—

શખ્દાર્થ-(તત્ય ળં જે તે વસતિમસંજ્ઞોયા તેળં દ્રમે...) ત્રશુ ત્રશુ ભાવાના સંયોગથી જે દસ સાનિપાતિક ભાવા અને છે તે નીચે પ્રમાશે છે-(झત્થિ-णામે હવદ્દચદ્દવસમિય-સદ્દયતિષ્જ્રण્ળે?) (૧) ઔદયિક, ઔપશમિક અને સાયિક, આ ત્રશે ભાવાના સંયોગથી અનતા '' ઔદયિકીપશમિક સાયિક સાનિપાતિક ભાવ." (अત્થિ ળામે હવદ્દચહત્વસમિયસ પ્રોથસમિયનિષ્જ્રण) (૨) मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५९ त्रिकसंयोगनिरूपणम्

UEE

औदयिक औपदामिक, एवं क्षायोपदामिक इन तीनों आवों के संयोग से निष्पन्न हुआ औदयिकौपदामिक क्षायोपदामिक साक्षिपतिक भाव (अत्थिणामे उदहय उवसमिय पारिणामिय निष्फण्णे) तीसरा-औदयिक. औपशमिक और पारिणामिक, इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ औदयिक औपदामिक पारिणामिक सामिपातिक भाव (अत्थिणामे डदइयखइयखओवसमियनिष्कण्णे) चौथा-औदयिक, क्षायिक और क्षायोपशमिक इन तीनों भावों के संयोग से निष्पन औदयिक क्षायिक. क्षायोपशमिक सान्निपातिक भाव (अस्थिणामे उदहय खहय पारिणोमिन निष्फण्णे) पांचवां-औदधिक क्षाधिक और पारिणामिक इनतीनों भावीं के संयोग से निष्पन्न औदयिक क्षायिक पारिणामिक साक्षिपातिक भाव (अस्थि णामे उद्द्रय खओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे) छठा-औद-यिक क्षायोपशमिक और पोरिणामिक इन तीनों भावों के संयोग से निष्पन्न औदयिक क्षायोपशमिक पारिणामिक सान्निपातिक भाव (अस्थि-णामे उवसमियखइयखओवसमियनिष्कण्णे) सातवां-औपश्वामिक क्षायिक और क्षायोपदामिक इन तीनों 'मावों के संयोग से निष्पन्न औपशमिक, क्षायिक क्षायोपशमिक नाम का साक्षिपातिक भाव

ઔદયિક, ઔષશમિક અને ક્ષાયાપશમિક, આ ત્રથ્યુ ભાવાના સંયોગથી બનતા " ઔદયિકૌષશમિક ક્ષાયાપશમિક સાન્નિપાતિક ભાવ. "

(अत्थिणामे उदद्यउबद्धमियपारिणामियनिष्कणो३) (3) ઔદયિક, ઔપશ-મિક અને પારિણામિક આ ત્રશુ ભાવાના સ'ચાગથી બનતા ''ઔદયિકોપશમિક પારિણામિક સાન્નિપાતિક ભાવ. ''

(अल्थि णामे उद्इयस्तइयस्रओवसमियनित्फण्णे) (८) ઔદયિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયેત્પશમિક સાન્નિપાલિક ભાવ. "

(अस्थि णामे पद्दइयखओवस्रमियगरिणामियनिष्फण्णे) (६) ઔદયિક, ક્ષાયા-પશમિક અને પારિણામિક ભાવાના સંયાગથી અનતા '' ઔદયિક ક્ષાયાપશમિક પારિણામિક સાન્નિપાતિક ભાવ. ''

(अस्थि णामे डवसमियखइयसओबसमियनिष्कण्णे) (७) ઔપશમિક, શાયિક અને ક્ષાયાપશમિક, આ ત્રણ ભાવાના સંયાગથી અનતા " ઔપશ-મિક ક્ષાયિક ક્ષાયાપશમિક સાન્નિપાતિક ભાવ."

ञ॰ ९६

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

(अस्थिणामे डवसमियखहयपारिणामियनिष्कण्णे) आठवां-औपज्ञ-मिक क्षायिक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न औपशामिक क्षायिक पारिणामिक नाम का सान्निपातिक भाव (अस्थि-णामे डवसमियखओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे) नौवां-औपश-मिक, क्षायोपशमिक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न औपशमिक क्षायोपशमिक पारिणामिक नाम का सान्निपातिक भाव, अत्थिणामे खहयखओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे) दसवां-क्षायिक, क्षायोपशमिक, और पारिणामिक इन तीनों भावों के संयोग क्षायिक, क्षायोपशमिक, और पारिणामिक इन तीनों भावों के संयोग क्षे निष्पन्न क्षायोपशमिक पारिणामिक नामका सान्निपातिक भाव । (कयरे से णामे डद्दइयउवसमियखहर्यनिष्कणे)

प्रइन-हे भदन्त ! औदयिकौपरामिक क्षायिक नाम का जो प्रथम जिक भाव संयोगी सान्निपातिक भाव है वह कैसा है ?

उत्तर-(उदइय उवसमियखइयनिष्कण्णे) औदयिकौपकामिक क्षायि-कनाम का जो प्रथम त्रिक संयोगी सान्निपातिक भाव है वह ऐसा है-बद्दइएत्तिमणुस्से उवसंता-कसाया खहयं संवत्तं) मनुष्यगति औदयिक भाव में है कषायों का उपकाम औपकामिक भाव में हैं और क्षायिक

(अत्थि णामे उवसमियखइयगारेणामियनिष्फण्णे) (८) ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને પારિણામિક, આ ત્રજી ભાવાના સંચાેગથી બનતા '' ઔપશમિક ક્ષાયિક પાશ્ણિામિક નામના સાનિપાતિક ભાવ. "

(अस्थिणामे डवस्रमिय खओवसमिय पारिणामिय निच्कण्णे) (૯) ઔપશમિક, ક્ષાયોપશમિક અને પારિણ્રામિક, આ ત્રણ ભાવાના સ'યોગથી બનતા '' ઔપશમિક ક્ષાયોપશમિક પારિણામિક નામના સાનિપાતિક ભાવ. ''

(अત્થિળામે खइयखओवसमियपारिणामियनिष्कणे) (૧૦) ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશ મિક અને પારિણામિક, આ ત્રણ ભાવાના સંયાગથી બનતા " ક્ષાયિક ક્ષાયાપ શમિક પારિણામિક નામના સાનિપાતિક ભાવ. "

પ્રશ્ન-(कयरे से णामे उदइयउवसमियखइयनिष्कण्णे ?) હે લગવન ! ઔદયિકીપશમિક ક્ષાયિક નામના જે પહેલા ત્રિકલાવ સંચાગી સાન્નિપાતિક ભાવ છે તે કેવા છે ?

ઉત્તર-(उदद्दयउवसमियखइयनिष्कण्णे) ઔદ્ધધિક ઔષશમિક ક્ષાધિક નામના જે પહેલા ત્રિકભાવસ'યાગી સાન્નિપાતિક ભાવ છે તે આ પ્રકારના છે-(उदद्दए त्ति मणुरसे उवसंता कसाया खदय संमत्त) મનુષ્ય ગતિ ઔદધિક ભાવ છે, ક્ષાયોના ઉપશમ ઔષશમિક ભાવ છે અને ક્ષાયિક સમ્યકત્વ

้เรื่อ

# अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १५९ त्रिकसंयोगनिरूपणम्

सम्यत्तव क्षायिक भाव में है-(एसणं से णामे उदइयउवसमियखइय-निष्कण्णे) इस प्रकार यह औदयिक औपशमिक क्षायिक निष्पन्न नाम सान्निपातिक भाव है। (कयरे से णामे उदइयउवसमियखओब-समियनिष्फण्णे) हे भदन्त ! औदयिक क्षायोपशमिक सान्निपातिक भाव कैसा है ?

उत्तर-(उद्इय उवसमियल ओवसमियनिप्कण्णे) औदयिक औष-शमिक क्षायोपशमिक नामका सान्निपातिकभाव ऐसा है (उद्इएं त्तिमणुस्से उवसंता कसाया ल शोवसमियाइं इंदियाइं) मनुष्यगति औद-यिक, उपशांतकषायें औपशमिक, और इन्द्रियां क्षायोपशमिक (एसणं से णामे उद्द्रय उवसमियलओवसमियनिप्कण्णे) इस प्रकार यह औद्यिकौपशमिक क्षायोपशमिक सान्निपतिक भाव है। (कयरे से णामे जद्द्रय उवसमियपारिणामियनिष्कण्णे?) हे भदन्त ! औद-यिकौपशमिक पारिणामिक नाम का तीसरा सान्निपातिक भाव कैसा है ? (उद्द्रय उवसमियपारिणामियनिष्कण्णे)

उत्तर-औदयिकौपदामिक पारिणामिक नामका जो तीसरा साम्नि• पातिक भाव है वह ऐसा है-(उद्इयएसि मणुस्से उवसंता कसाया पारि•

ક્ષાયિક ભાવ છે. (एसण से णामे उद्द्यउवसमियखद्द्यनिष्फण्णे) આ પ્રકારને। આ ઔદયિકોપશમિક ક્ષાયિક નિષ્પન્ન નામના સાન્નિપાતિક ભાવ છે.

પ્રશ્ન-થ્રચર સે णામે उदद्दयडवसमियखओवसमियनिष्कण्णे ? & લગવન્ ! ઔદયિકોપશમિક સાલિપાતિક ભાવ કેવા છે ?

ઉત્તર-(उद्इयउवस्रमियखओवसमियनिष्कण्णे) औદયિકો પશ્મિક-સાયા પશમિક નામના સાન્નિપાતિક ભાવ આ પ્રકારના છે-(उद्वत्ति मणुस्से, उदसंता-कसाया, खओवसमियाइं इंदियाइं) મતુખ્ય ગતિ ઔદયિક ભાવ છે, ઉપશાન્ત કષાયા ઔપશમિક ભાવ છે અને ઇન્દ્રિયા ક્ષાયા પશમિક ભાવ છે. (एसणं से णामे उद्दइयउवसमियल ओवसमियनिष्कण्णे) આ પ્રકારના આ ઔદયિકો શમિક ક્ષાયા પશમિક સાનિપાતિક ભાવ છે.

પ્રશ્ન-(कयरे से णःमे उद्इयउत्रसमियपारिणामियनिष्फण्णे ? હે ભગવન્ ! શ્રીદયિકીપશમિક પારિહ્યામિક નામના ત્રીજો સાન્નિપાતિક ભાવ ઠેવેા છે ?

ઉત્તર–(खदइयउवसमियदारिणामियनिष्फण्णे ?) ઔઢચિકીપશમિક પારિષ્ડ્રા-મિક નાઞના ત્રીજો સાન્નિપાતિક ભાવ આ પ્રકારના છે–(डऱ्इयपचि मणुस्से, डदसंता कसाया, पारिणामिष जीदे) મતુષ્ય ગતિ औઢચિક ભાવ છે.

#### अनुयीगद्वारस्त्रे

णामिए जीवे) मनुष्यगति औदयिक भाव है कषायों की उपशांति औपशमिक भाव है और जीव पारिणामिक भाव है। (एसणं से णामे उदइयउवसमियपारिणामियनिष्फण्णे) इस प्रकार यह औदयिकौपश-मिकपारिणामिक नाम का सान्निपातिक भाव है। (कयरे से णामे-उदददयखहयखओवसमियनिष्फण्णे ?) हे भदन्त। औदयिक क्षायिक और क्षायोपशमिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ औद-यिक क्षायिकक्षायोपशमिक नाम का सान्निपातिक भाव कैसा है ? उत्तर-(उदद्द्यखहयखओवसमियनिष्फण्णे) औदयिक क्षायिक क्षायोपशमिक नाम का सान्निपातिक भाव कैसा है ?

(उद्एसि मणुरसे खइयं सम्मत्तं खओवसमियाइं इंदियाइं) मनुष्य गति औदयिक भाव में है । क्षायिक सम्यत्त्व यह क्षायिकभाव में है, और इन्द्रियां क्षायोपदामिकभाव में हैं । (एसणं से णामे उद्द्र्यख्र्य खओवसमियनिष्फण्णे) इस प्रकार यह औदयिकक्षायिकक्षायोपद्य-मिक नामका सान्निपातिक भाव है ।

(कयरे से णामे उद्इयखइयपारिणामियनिष्कण्णे?) हे भदन्त ! औद-यिक क्षायिक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ साग्निपातिक भाव कैसा है? (उदइयखइयपारिणामियनिष्कने)

કષાચાેની ઉપશાન્તિ ઔપશમિક ભાવ છે અને જીવ પારિણામિક ભાવ છે. (यस्रण से णामे उदइयडवरसमियपारिणामियनिष्कण्णे) આ પ્રકારનું ઔદ્ધધિકૌપશ-મિક પારિણામિક નામના સાન્નિપાતિક ભાવનું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન-(कयरे से णामे उद्दइयखइयलओवसमियनिष्ठण्णे) હે ભગવન ! ઔદયિક સાયિક અને સાયાપશમિક આ ત્રણે ભાવાના સ'યાગથી બનતા ઔદયિક સાયિક સાયાપશમિક નામના ચાથા સાન્નિપાતિક ભાવતું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(डव्इयखइयखओवसमियनिष्कण्णे) ઔદલિક ક્ષાચિક શાયાપશ મિક નામના ચાથા સાન્નિપાલિક ભાવનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-(उदइए ति मणुस्से, खइयं सम्मत्तं, खओवस मियाइं इंदियाइं) મનુષ્ય ગતિ ઔદધિક ભાવ ३૫ છે, ક્ષાચિક સમ્યકત્વ ક્ષાચિક ભાવ રૂપ છે અને ઇન્દ્રિયા ક્ષાયાપશમિક ભાવ રૂપ છે. (एसण से णामे उद्दइयसइयखओवसमियनिष्कण्णे) આ પ્રકારનું ઔદયિક ક્ષાચિક ક્ષાયાપશમિક નામના સાનિપાલિક લોઠનું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન-(कयरे से णामे હરइयखइयपारिणामियनिष्कण्णे ?) & ભગવન ! ઔદયિક, ક્ષાયિક અને પારિષ્ણામિક ભાવાના સ'યાગથી અનતા પાંચમાં શાનિપાતિક ભાવડ' સ્વરૂષ કેવુ' છે ?

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५९ त्रिकसंयोगनिरूपणम्

उत्तर-औदयिक क्षायिक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ सान्निपातिक नामका भाव इस प्रकार से है-(उदइएत्ति मणुस्से खहयं सम्मत्तं पारिणामिए जीवे) मनुष्य गति यह औदयिक भाव है, क्षायिक सम्पत्तव यह क्षायिक भाव है और जीव यह पारिणामिक भाव है। (एसणं से णामे उद्दइयखद्यपारिणामिय-निष्फण्णे) इसप्रकार यह औदयिक क्षायिक पारिणामिक नामका सान्नि-पातिक भाव है। (कयरे से णामे उद्दइय खओवसमियपारिणामिय-निष्फण्णे ?) हे भदन्त ! औदयिक क्षयोपद्यामिक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ सान्निपातिक भाव कैसा है ? उत्तर-(उद्दहय खओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे) औदयिक क्षायो-पद्यामिक और पारिणामिक इन तीनों भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ सान्निपातिक भाव ऐसा है-(उद्दहएत्त्मिणुस्से खओवसमियाई इंदियाई

पारिणामिए जीवे) मनुष्यगति यह औदयिक भाव है। इन्द्रियां ये क्षायोपशमिक भाव हैं और जीव यह पारिणामिक भाव है। (एसण से णामे उद्द्र्यखओषसमियपारिणामियनिष्फण्णे) इस प्रकार से यह औदयिक क्षायोपशमिक पारिणामिक नाम का सान्निपातिक भाव है।

ઉત્તર-(उद्इयस्तइयपारिणामियनिष्द्रण्णे) ઔદયિક સાયિક અને પારિ-घुाમિક, આ ત્રણુ ભાવાના સ'યાગથી બનતા પાંચમા સાભિપાતિક ભાવ આ પ્રકારના છે-(उद्दूष ति मणुस्से, स्नइयं सम्मत्तं, पारिणामिष जीवे) મનુષ્ય ગતિ ઔદયિક ભાવ ३૫ છે, ક્ષાયિક સમ્યક્ત્ત્ર ક્ષાયિક ભાવ રૂપ છે અને જીવ પારિદ્યામિક ભાવ ३૫ છે. (एवणं से णामे स्वइयपारिणामियनिष्फणे) આ પ્રકારનું ઔદયિક ક્ષાયિક પારિણામિક નામના સાભિપાતિક ભાવનું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન-(इचरे से णामे ध्दरयस ओबसमियपारिणामियनिष्कणो ?) હે ભગવન્ ! ઔદયિક, ક્ષાયાપશમિક અને પારિશ્વામિક, આ ત્રણે ભાવાના સંયોગથી બનતા છકા સાલિપાતિક ભાવતું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ઉત્તર-(उदइयखओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे) ઔદયિક, क्षाચાપશ મિક અને પારિણામિક, આ ત્રસ્ ભાવાના સંયોગથી અનતા છકા સાનિયાતિક ભાવતું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું છે-(उदइए मणुस्से खओवस्रमिाइं इंदियाइं, पारि-णामिए जीवे) મતુષ્યગતિ ઔદયિક ભાવરૂપ છે, ઇન્દ્રિયા ક્ષાયાયશમિક ભાવ રૂપ છે અને જીવ પારિણામિક ભાવ રૂપ છે. (एसणं से णामे उर्द्र्यस्तओव-समियपारिणामियनिष्फण्णे) આ પ્રકારના ઔદયિક क्षाયાપશમિક પારિણામિક નામના સાનિપાતિક ભાવ છે.

# अनुयोगद्वारस्त्रे

કેર્ટ્સ

(कयरे से णामे उवसमियखइयखओवसमियनिष्फण्णे ?) हे भदन्त ! औपरामिक क्षायिक और क्षायोपरामिक इन तीनों भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ सान्निपातिक भाव कैसा है ?

उत्तर-( उवसमिधखइयखओवसमियनिष्ठणो ) औपशमिक क्षायिक और क्षायोगशमिक इन तीन भावों से निष्पत्न हुआ-सानि-पातिकभाव इसप्रकार से है-(उवसंता कसाया खहय सम्मत्तं खओव समियाइ' इंदियाइं) उपशमित हुई कषायें औपशमिक भाव हैं, क्षायिक सम्यत्त्व क्षायिक भावरूप है और इन्द्रियां क्षायोपशमिक भाव है। (एसणं से णामे उवसमियखहयखओवसमियनिष्ठणो) इस प्रकार यह औपश-मिक क्षायिक क्षायोपशमिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पत्न हुआ सान्निपातिक भाव है, (कयरे से णामे बबसमिय खहयपारिणामिय-णिष्कणो) हे भदन्त ! औपशमिक क्षायिक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पत्न हुआ सान्निपातिक भाव कैसा है ?

उत्तर-(उवसमियखइयपारिणामियनिष्फण्णे) औपशमिक क्षायिक और पारिणामिक इन तीनों भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ सान्नि-पातिक भाव इसप्रकार से है। (उवसंता कसाया, खहयं सम्प्रत्त, पारि-

પ્રશ્ન-(कयरे से णामे उवसमियखइयखओसमियनिष्फण्णे ?) હે ભગવન ! ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયાપશમિક, આ ત્રણેના સ'યાગથી બનતા સાતમાં સાલિયાતિક ભાવતું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(उदसमिय खइयखओवसमियनिष्फण्णे) ઔપશમિક, ક્ષાચિક અને ક્ષાચાપશમિક, આ ત્રસ્કુ ભાવાના સંચાેગથી બનતા સાતમાં સાજ્ઞિપાતિક ભાવતું સ્વરૂપ આ પ્રકારતું છે-(उवसंता कसाया, खइન सम्मत्तं, खओवसमि-याइं इंदियाई) ઉપશમિત થયેલા કષાયા ઔપશમિક ભાવ રૂપ છે, ક્ષાચિક સમ્યક્ત્વ ક્ષાચિક ભાવ રૂપ છે અને ઇન્દ્રિયા ક્ષાચાપશમિક ભાવ રૂપ છે. (एसળ से णामे डवत्तमियसइयसओवसमियनिष्फण्णे?) આ પ્રકારના ઔપશ મિક ક્ષાચિક ક્ષાચાપશમિક નામના સાજ્ઞિપાતિક ભાવ હાય છે.

પ્રશ્ન-(कयरे से णामे डवग्रमिय खइयपारिणामियनिष्फण्णे) હે ભગવન ! ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને પારિણામિક, આ ત્રણ ભાવાના સ'ચાગથી અનતા આઠમાં સાન્નિપાતિક ભાવતું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(उदसमियखइयपारिणामियनिष्कण्णे) ઔષશમિક, क્ષાયિક અને પારિશ્વામિક, આ ત્રગ્રુ ભાવાના સ'યેહગથી અનતાે સાસિપાતિક ભાવ આ પ્રકારનાે છે-(उदसंता कसाया, खइ्यं सम्मत्तं, पारिणामिष जीवे) ઉપશમિત

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५९ त्रिकसंयोगनिरूपणम्

णमिए जीवे) उपद्यामित हुई कषायें औपद्यामिक भाव हैं क्षायिक सम्प-तव क्षायिक भाव है और जीव पारिणामिक भाव है। (एसणं से णामे उवसमिय खहय शरिणामि घनिष्फण्णे) इसप्रकार यह औपद्यामिक क्षायिक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ सन्नि-पातिक भाव है। (कयरे से णामे उवसमिय ख ओवसमिय पारिणामिय निष्फण्णे ?) हे भदन्त ! औपद्यामिक क्षायोपद्यामिक और पारिणामिक इनतीनों भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ सान्निपातिक भावके सा है?

उत्तर-(उवसमिय खओवसमियशरिणामियनिष्फण्णे) औषद्दा-मिक, क्षायोगदामिक, और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पत्र हुआ साक्षिपातिक भाव इस प्रकार से है-(उव मंना कमाया खओव-समियाहं इंदियाइं परिणामिए जीवे) उपदामित कपाय औपदामिक भाव है,इन्द्रियां क्षायोपदामिक भाव हैं और जीव यह पारिणामिक भाव है। (एसणं से णामे उवसमियख ओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे) इस प्रकार यह औपदामिक क्षायोपदामिक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पत्र हुआ सात्रिपातिक भाव है। (कयरे से णामे खहय खओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे) हे भदन्त! क्षायिक क्षायोपदामिक

થયેલા ક્યાયા ઔપશમિક ભાવ રૂપ છે, ક્ષાયિક સમ્પ્ક્ત્વ ક્ષ યિક ભાવ રૂપ છે અને જીવ પારિણામિક ભાવ રૂપ છે. (एसणं से णामे उवसनियखड़य-पारिणामियनिष्फण्णे) આ પ્રકારના ઔપશમિક ક્ષાયિક પારિણામિક નામના સાનિપાતિક ભાવ છે.

પ્રશ્ન-! कयरे से णामे उत्रसमियस्त ओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे ?) દે ભગવન ! ઔપશમિક, ક્ષાયાપશમિક અને પારિણામિક, આ ત્રણ ભાવાના સુંયાગથી નિષ્પન્ન થતા નવમા સાનિપાતિક ભાવ કેવા છે ?

ઉત્તર-(उदसमिय स्नओवसमियपारिणामियनिष्कणो) ઔપશમિક, ક્ષાયાપશમિક અને પારિણામિક, આ ત્રણ ભાવાના સંયોગથી બનતા નવમા સાનિપાતિક ભાવ આ પ્રકારના છે-(उवसंता कसाया, स्वओवसमियाइं इंदियाइं, पारिणामिए जीवे) હપશમિત કવાચા ઔપશમિક ભાવ રૂપ છે, ઇન્દ્રિયા ક્ષાયાપશમિક ભાવ રૂપ છે અને જીવ પારિણામિક ભાવ રૂપ છે. (एसળં से णामे उवसमियस्त्रजोवस मियपारिणामियनिष्कणो) આ પ્રકારના ઔપશમિક ક્ષાયાપશમિક અને પારિણા-મિક નામના સાનિપાતિક ભાવ છે.

પ્રશ્ન-(कयरे से णामे खइयस्वओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे ?) હે કાગવન્ ! ક્ષાયિક, ક્ષાયેાપશમિક અને પારિણામિક, આ ત્રણ ભાવાના સંયોગથી બનતાે દસમા સાજ્ઞિપાતિક ભાવ કેવા છે ?

अनुयोगद्वारसूत्रे

530

और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ सान्निपातिक भाव केसा है ?

उत्तर---(खइयखओवसमिय पारिणामियनिप्फण्णे) क्षायिक क्षायो-पर्शामक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ सान्निपातिक भाव ऐसा है-(खहयं सम्मत्तं खओवसमियाइं इंदियाइं पारिणामिए जीवे) क्षायिक सम्पत्तव क्षायिक भाव है, इन्द्रियां क्षायो-पश्चमिक भाव हैं तथा जीव यह पारिणामिक भाव है। (एस णं से णामे खइयखओवसमियपारिणामियनिप्फण्णे) इस प्रकार यह क्षायिक क्षायोपशमिक और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ क्षायिकक्षायोपशमिक पारिणामिक नामका सान्निपातिक भाव है-

भाबार्थ-सूत्रकार ने इस सूत्र दारा तीन भावों के संयोग से जो १० सान्निपातिक रूप भंग होते हैं उनका प्रदर्शन किया है। इनमें औद-धिक और औपद्यामिक इन दो भावों को परिपाटी से निक्षिस कर के अवशिष्ट क्षायिक क्षायोपद्यामिक और पारिणामिक इन तीनों भावों में से एक एक भाव का उनके साथ संयोग किया है। इस प्रकार करने से तीन भंग निष्पन्न होते हैं, इनमें औदयिकौपद्यामिक क्षायिक सान्निपा-तिक भाव इस प्रकार से घटित करना चाहिये कि यह मनुष्य उपद्यांत कोघादि कषायवाला होकर क्षायिक सम्यक् दृष्टि है। मनुष्य से यहां

ઉત્તર-(साइय साओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे) क्षाયिક, क्षाચेा પશમિક અને પારિણામિક, આ ત્રણુ ભાવાના સ'ચાગથી અનતા દસમા સાનિપાતિક ભાવ આ પ્રકારના છે-(साइयं सम्मत्तं, साओवसमियाइं इंदियाइं, पारिणामिप जीवे) क्षायिક સમ્યક્ત્વ क्षायिક ભાવ રૂપ છે, ઇન્દ્રિયા ક્ષાયાપશમિક ભાવ રૂપ છે અને જીવ પારિણામિક ભાવ રૂપ છે. (एसण से णामे साइय साओवस मियपारिणामियनिष्कण्णे) આ પ્રકારનું ક્ષાયિક, क्षाया પશમિક અને પારિણામિક, આ ત્રણ ભાવાના સ'યાગથી અનતા દસમાં સાનિપાતિક ભાવનું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ-ત્રણુ ભાવાના સંચાગથી જે દસ સાનિપાતિક ભાવ રૂપ ૧૦ ભંગ ખને છે, તેમનું સૂત્રકારે આ સૂત્રમાં નિરૂપણુ કર્શું છે ઔદયિક અને ઔપશમિક ભાવાની સાથે અતુક્રમે ક્ષાયિક, ક્ષાચાપશમિક અને પારિણામિક ભાવાના સંચાગ કરવાથી પહેલા ત્રણુ ભંગ અન્યા છે.

(૧) '' ઔદયિકોપશમિક સાનિપાતિક ભાવ " રૂપ પહેલા ભંગતું ઉદાહરણુ આ પ્રમાણુ છે–'' આ મતુષ્ય ઉપશાન્ત કોધ દિ કષાયવાળા છે અને ક્ષ ચિક સમ્યક્દ્દષ્ટિ છે. " મતુષ્ય પદ અહીં મતુષ્યગતિનું વાચક છે. મતુષ્ય ગતિ ઔદચિક ભાવ રૂપ હાય છે, કારણુ કે મતુષ્યગતિ નામકર્મના ઉદયથી अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५९ त्रिकसंयोगनिरूपणम्

भवन्ति । तत आद्यं तृतीयं च परिपाटचा निक्षिप्य अवशिष्टयोईयोस्तत्र क्रमेण संयोगे मङ्गद्वयम् । ततः मथमचतुर्थपज्जममावानां संयोगे एको मङ्गः । इत्यं पद् भङ्गाः । ततो द्वितीयं च मावपरिपाटचा निक्षिप्य तत्र चतुर्थपज्जमयोः क्रमेण योगे मङ्गद्वयम् । ततो द्वितीयचतुर्थपज्जममावानां च योगे एको मङ्गः । तथा-तृतीयचतुः

मनुष्यगति ली गई है। मनुष्यगति यह औदयिक भाव है। क्यों कि मनुष्यगति नामकर्म के उदय से मनुष्य होता है। उपज्ञांत कोधादि कषायवाला कहने से औपज्ञामिक भाव घटित होता है और क्षायिक सम्पक्ष्य से क्षायिक भाव। इसी प्रकार से दोष दो भंगों में-औदयि-कौपज्ञामिक क्षायोपज्ञामिक सालिपातिक भाव में यह मनुष्य उपज्ञान्त कषायवाला पंचेन्द्रिय है यथा औदयिकौपज्ञामिक पारिणामिक साल्लिपा-तिक भंग में यह मनुष्य उपज्ञांत कषायवाला जीव है-घटित करछेना बाहिये। जहां पर औपज्ञामिक भाव का परित्याग कर औदयिक और क्षायिक भाव का ग्रहण हो तथा क्षायोपज्ञामिक एवं पारिणामिक भावों मे से एक २ का ग्रहण हो वह दूसरा त्रिभाव संयोगी सालिपातिक भाव का मेद है-इसके दो भंग हैं-एक औदयिक क्षायिकस्लायोपज्ञामिक और दूसरा औदयिक क्षायिक पारिणामिक, पहिछेका द्दष्टान्त-श्लीण कषायी मनुष्य

મતુબ્ય ગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. ઉપશાન્ત ક્રોધાદિ કષાયવાળા કહેવાથી ઔપશમિક ભાવ ઘટિત થાય છે અને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ચુક્ત કહેવાથી ક્ષાયિક ભાવ ઘટિત થાય છે એજ પ્રમાણે બીજા અને ત્રીજા ભ'ગાના ભાવાર્થ પછુ સમજી શકાય એવે: છે.

(૨) ''ઔકચિકીપશનિક સાયેાપશનિક સાલિપાતિક ભાવ " રૂપ બીજા ભંગનું ઉદાહરણુ આ પ્રમાણે છે-

'આ મનુષ્ય ઉપશાન્ત કષાયવાળા પંચેન્દ્રિય છવ છે.'

(3) ઔદયિકીપશમિક પારિષ્ટ્રામિક સાન્નિપાતિક ભંગનું ઉદાહરણ.

" આ મતુષ્ય ઉપશાન્ત કષાયવાળા જીવ છે. "

ત્યાર પછીના ચાથા અને પાંચમાે લંગ આ પ્રમાણે બને છે–અહી' ઔદયિકભાવની સાથે ઔપશમિક ભાવ લેવાને બહલે ક્ષાયિક ભાવ લેવા અને ઔદયિક અને ક્ષાયિક ભાવની સાથે અનુક્રમે ક્ષાયાપશમિક અને પારિણોનિક ભાવાના સંપાગ કરવાથી ચાથા અને પાંચમા લંગ બને છે.

(૪) ઔદયિક ક્ષાયિક ક્ષાયેાપશમિક સાવિપાતિક ભાવનું ઉદાહરણુ " ક્ષીણુ ક્રષાયી મનુષ્ય શ્રુતજ્ઞાનિ. "

হাত ৭ও



# अनुयोगद्वारस्त्रे

र्थपञ्चमभावानां च योगे एको भङ्गः । इत्थं सर्वे भङ्गा दश संख्यका भवन्ति । .एतेषामेव स्वरूपविवरणाय शह~'कयरे से णामे' इत्यादि । एषां व्याख्या पूर्व-वद् बोध्या । अत्र पञ्चमो भङ्गः केवलिनां संभवति । केवलिनां हि∽औदयिकी

झुतज्ञानी और दूसरे का दृष्टान्त जिसका द्र्शन मोहनीयादि कर्म क्षीण हो गया है ऐसा वह मनुष्य जीव है। जहांपर केवल औदयिक भावका महण है और औपशमिक एवं क्षायिक का परिस्याग है वह तीसरा त्रिभाव संयोगी सान्निपातिकभाव है। उसका औदयिक क्षायोपशमिक पारिणामिक एक-ऐसा छठा भंग है। इसका दृष्टान्त-जिस प्रकार मनुष्य मनोयोगी जीव है। जहां पर औदयिक भाव को छोड़कर रोष औपश-मनोयोगी जीव है। जहां पर औदयिक भाव को छोड़कर रोष औपश-मिकादि चार भावों में एक २ का परिस्याग किया जावे वह चौथा त्रिभाव संपोगी भेद है और उसके इस प्रकार से चार भंग माने गये हि-पहला भंग-औपशमिक क्षायिक क्षायोपशमिक सान्निपातिक नाम का दूसरा भंग औपशमिक क्षायिकपारिणामिक सान्निपातिक नाम का दूसरा भंग औपशमिक क्षायोपशमिक पारिणामिक सान्निपातिक नाम का 1 चौथा-क्षायिक क्षायोग्शमिक पारिणामिक सान्निपातिक नाम का 1 चौथा-क्षायिक क्षायोग्शमिक पारिणामिक सान्निपातिक नाम का इस प्रकार ये सब भंग १० हो जाते हैं। इनमें जो औदयिक क्षायिक एवं पारिणोमिक भावों के संयोग से निष्यन्न ५वां सान्निपातिक भावका

(૫) ઔદયિક ક્ષાયિક પારિણામિક સાનિપાતિક ભાવનું દૂષ્ટાન્ત-"જેના દર્શનમાહુનીય આદિ કર્મ લીણુ થઇ ગયાં છે એવા મનુષ્ય જીવ. "

જે સાનિપાતિકલાવમાં ઔદયિક ભાવની સાથે ઔપશમિક અને ક્ષાયિક, આ બે ભાવાને લેવાને બદલે બાકીના બે ભાવા લેવામાં આવે છે એવા છટ્ટો ભંગ નીચે પ્રમાથે છે-'' ઔઠયિક ક્ષાયાપશમિક પારિણામિક સાનિપાતિક ભાવ તેનું દુષ્ટાન્ત નીચે પ્રમાથે છે-'' મનુષ્ય મનાયેગી જીવ છે.''

ખાકીના ચાર ભંગ આ પ્રકારે અન્યા છે–આ ચારે ભંગમાં નૌદયિકભાવ સિવાયના ચાર ભાવામાંના ત્રણુ ત્રણુ ભાવાના સંયોગથી ચાર ભંગ અન્યા છે, ઔપશમિક અને ક્ષાયિક, આ બે ભાવા સંયોગથી ચાર ભંગ અન્યા છે, ગોપશમિક અને ક્ષાયિક, આ બે ભાવા સંયોગથી આઠમાં ભંગ અન્યો છે. નવમાં ભંગમાં ઔપશમિક ક્ષાયોપશમિક અને પારિણામિક ભાવાના સંયોગથી જે સાનિપાતિક ભાવ બને છે તે ગ્રહણુ કરવા અને કસમાં ભંગમાં ક્ષ ચિક ક્ષાયોપશમિક અને પારિણામિક, આ ત્રણુ ભાવાના સંયોગથી અનતા સાનિપાતિક ભાવ થયો છે. આ પ્રકારે કુલ ૧૦ ભંગ અને છે.

ઔદયિક, સાયિક અને પારિણામિક ભાવાના સ'યોગથી નિષ્પન્ન પાંચમા સાનિપાતિક ભાવના તાે માત્ર કેવલીએામાં જ સદ્ભાવ હાેય છે, કારણુ કે

**b**eł

# अतुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र १५९ त्रिकसंयोगनिरूपणम्

मनुष्यगतिः क्षायिकाणि ज्ञानदर्शनचारित्राणि पारिणामिकं जीवत्वमिति त्रयो भावा मवन्ति । औपशमिकस्तु तेषु नास्ति, औपशमिकस्य मोहनीयाश्रयत्वात्, केवळिषु मोहनीयस्यासंभवात् । क्षायोपशमिको भावोऽप्येषां नास्ति, क्षायोपश-मिकानि इग्द्रियादिपदार्थत्वेनाभिमताः, इन्द्रियादिपदार्थारतु केवलिषु न सन्ति, वेषामतीन्द्रियत्वात् । उक्तंचापि- 'अतीन्द्रियाः केवलिनः' इति । इत्थं च औदयिक-क्षायिकपारिणामिकेति भावत्रयनिष्यन्नः पश्चमो भङ्गः केवलिनां संभवति । षष्ठो भङ्गस्तु नारकादिषु चत्रस्षु गतिषु बोध्यः । तथाहि-नारकाधन्यतमा गतिः औद-

भंग है वह केवलियों के संभवता है-क्योंकि केवलियों के औदयिक-मनुष्यगति है ज्ञानदर्शन और चारित्र ये क्षायिकरूप हैं। और पारिणा-मिक रूप जीवस्व है। वहां ये तीन भाव हैं। औपशमिक भाव उनमें नहों है, क्योंकि औपशमिक मोहनीय के आश्रय से होता है। और मोह-नीय केवलियों में है नहीं। क्षायोपशमिक आव भी केवलियों में नहीं होता है। क्योंकि क्षायोपशमिकभाव इन्द्रिय आदि पदार्थरूप माने गये हैं। इन्द्रियादिरूप पदार्थ केवलियों में नहीं है। क्यों कि वे इन्द्रियातीत हैं। "अतीन्द्रिया केवलिनः " ऐसा अन्धन्न कहा है। तात्पर्य इसका यह है कि केवलियों का ज्ञान इन्द्रियातीत-अतीन्द्रिय-है। इस मकार औद-यिक क्षायिक और पारिणामिक इन तीन भावों से निष्पन्न पंचम भंग केवलियों में संभवता है। तथा जो छठा औदयिक क्षायोपशमिक एवं

કેવલીઓમાં મતુખ્ય ગતિ રૂપ ઔદયિક ભાવના, જ્ઞાનદર્શન રૂપ ક્ષાયિક ભાવના અને જીવત્વ રૂપ પારિણામિક ભાવના સદ્ભાવ રહે છે આ રીતે કેવલીઓમાં આ ત્રણ ભાવાના જ સદ્ભાવ રહે છે. તેમનામાં ઔષશમિક ં ભાવના સદ્ભાવ હાેેેા નથી કારણ કે ઔપશમિક ભાવ માહનીય કમર્નના ઉપશમ પર આધાર રાખે છે. કેવલીએામાં માહનીય કર્મના સદ્લાવ જ હાેતા નથી કેવલીએામાં ક્ષાયોપશમિક ભાવના પહ્યુ સદભાવ હાેતા નથી કારણ કે ક્ષાયોપશમિક ભાવ ઇન્દ્રિયાદિ પદાર્થ રૂપ મનાય છે ઇન્દ્રિયાદિ રૂપ પદાર્થ કેવલીઓમાં દ્વાતા છે નથી. કારણ ł તેઓ ઇન્દ્રિયાતીત હાેય છે. ''અતીન્દ્રિયા कે**વ્ર**હિનઃ'' એવું સિદ્ધાન્તકથન છે. આ કથનનું તાત્પર્ય એ છે કે કેવલીઓનું જ્ઞાન ઇન્દ્રિયાતીત (અતીન્દ્રિય) દ્વાય છે આ પ્રકાર ઔદધિક, ક્ષાયિક અને પારિણામિક, આ ત્રણે ભાવાના સ'યોગથી નિષ્પન્ન થતા પાંચમા લ'ગ માત્ર કેવલીઓમાં જ સ'લવી શકે છે. ઔદયિક, ક્ષાયો પશનિક અને પારિચુ મિક, આ ત્રણુ ભાવાના સંચોગથી નિષ્પન્ન થતા સાંઘિયાંતિક ભાવ રૂપ છટ્ટો ભાંગ નારકાર્દિ ચારે ગતિઓમાં

د وي

अनुयोगद्वारख्त्रे

यिकी, क्षायोपग्रमिकानि इन्द्रियाणि, पारिणामिकं जीवस्वम्, इति औदयिक-क्षायोपग्रमिकपारिणामिकेति भावत्रयनिष्पन्नः षष्ठो भन्नो नारकादिगतिचतुष्टये सभवति। अत इतरेत्वष्टौ भङ्गाः श्ररूपणामात्रम्, तेषां क्वाऽप्यसंभवात् ॥स्तू.१५९॥ अथ चतुष्कसंयोगान्निरूपयितुमाह-

मूलम्-तत्थ णं जे ते पंच चउक्कसंजोगा ते णं इमे-अधि मामे उद्इय-उवसमिय- खइय-खओवसमियनिष्फण्णे? अत्थि णामे उद्इय-उवसमियखइयपारिणामियनिष्फण्णे?, अत्थि णामे उद्इयउवसमियखओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे?, अ-रिथ णामे उद्द्द्यखड्यखओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे?, अत्थि णामे उद्द्द्यखड्यखओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे?, अत्युद्द्य्यवसमियख्द्य्खओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे?, उद्द्द्य्यवसमियख्द्य्खओवसमियस्रण्णे-उद्द्र्एत्ति मणुस्से,

पारिणामिक इन आवों से-निष्पन भंग है वह नारकादि चारों गतियों में होता है क्यों कि ये नारकादि गतियां औदयिकी मानी गई है और बहां जो इन्द्रियां हैं वे क्षायोपदामिक आवरूप है और जीवरव वहां पारिणामिक भाव रूप है। इस प्रकार औदयिक क्षायोपदामिक और पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक पादि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि पारिणामिक इन तीन आवों से निष्पन यह छठा भंग नारक आदि

સંભવી શકે છે, કારણ કે નારકાદિ ગતિઓને ઔદયિક માનવામાં આવે છે. આ ગતિના જીવામાં જે ઇન્દ્રિયો હાેય છે તે ક્ષાયોપશમિક ભાવ રૂપ ત્રણાય છે. અને જીવત્વ પારિષ્ઠામિક ભાવ રૂપ ગણાય છે આ રીતે ઔદયિક, ક્ષાયો-પશમિક અને પારિણામિક, આ ત્રણ ભાવાના સંયોગથી નિષ્પન્ન થતા છઠ્ઠા ભાંગ નારકાદિ આરે ગતિઓમાં સંભવી શકે છે.

પાંચમાં અને છકા ભંગ સિવાયના આઠે લ`ગાની કાઇ પણ જગ્યાએ શકયતા હાેતી નથી તેથી માત્ર પ્રરૂપણા કરવા નિમિત્તે જ તે લ`ગાનું કથન અહીં કરવામાં આવ્યું છે, એમ સમજહાાસ્૦ ૧પક્ષા अनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र १६० चतुष्कसंयोगनिरूपणम्

उवसंता कसाया, खइअं सम्मत्तं, खओवसमियाइं इंदियाइं। एस णं से णामे उदइयउवसमियखइयखओवसमियनिष्फण्णे ? कयरे से णामे उदइयउक्समियखइयपरिणामियनिष्करणे? उदइयउवसमियखइयपारिणामियनिष्फण्णे-उदइएति मणुस्से, उवसंता कसाया, खइयं सम्मत्तं, पारिणामिए जीवे। एस णं से णामे उद्इयउवसमियखइयपारिणामियनिष्फण्णेश 'कयरे से णामे उद्द्रयउवसमियखओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे---उदइयउवसमियखओवसमियपारिणामियनिष्फन्ने उदइएसि मणुस्से, उवसंता कसाया, खओवसमियाइं इंदियाई, पारिणामिए जीने। एस णं से णामे उद्इयउनसमियखओन-समियपारिणामिथनिष्फण्णे३। कयरे से णामे उदइयखइयख-ओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे? उद्इयखइयखओवसमिय-पारिणामियनिष्कण्णे-उदइएति मणुस्से, खइयं सम्मत्तं, खओ. वसमियाइं इंदियाइं, पारिणामिए जीवे। एस णं से नामे उद-इयखइयखओवसमियपारिणामियनिष्फवणेश कयरे से नामे उवसमियखइयखओवसामियपारिणामियानिष्फण्णे ?, उवसमि-यखइयखआवसमियपारिणामियनिष्फण्णे-उवसंता कसाया. खइयं सम्मत्तं, खओवसमियाइं इंदियाइं, पारिणामिए जीवे। एस णं से नामे उवसमियखइयखओवसमियपारिणामिय-निष्फण्णे ५॥सू० १ ६०॥

छाया--तत्र खलु ये ते पश्च चतुष्कसंयोगाः, ते खलु इमे-अस्ति नाम भौदयि-कौपशमिकक्षायिकक्षायोपशमिकनिष्पन्नम् १ अस्ति नाम औदधिकौपशमिकक्षायिक-प्रारिणामिकनिष्पन्नम्२, अस्ति नाम औदयिकौपशमिकक्षायोपश्चमिकपारिणा- હેલ્લ્યુ

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

भिकनिष्पत्रम्३, अस्ति नाम औदयिकक्षायिकक्षायोपश्चमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्४, अस्ति नाप्त औपशमिकक्षायिकंक्षायोपशमिकपारिणारिणामिकनिष्पन्नम्५, कतरत्

अब सूत्रकार-चार भावों के संयोग से निष्पन्न सान्निपातिक भावों की प्ररूपणा करते हैं—'' तत्थ णं जे ते पंच '' इत्यादि।

शब्दार्थ-(तस्थ णं जेते पंच चउक्कसं जोगा ते णं इमे) यहां जो चतुष्क संयोगी पांच भंग हैं वे इस मकार से हैं-(अस्थि णामे उदइय, उवसमिय-खहय-खओवसमियनिप्कण्णे?) औदयिक, औपशामिक क्षायिक और क्षायोग्शामिक इन चार भावों के संयोग से निब्पन्न पहिला भंग है।(अस्थि णामे उद्दृय-उवसमिय-खहय-पारिणामियनिप्कण्णे?) औदयिक, औपशामिक, क्षायिक और पारिणामिक इन चार भावों के संयोग से निब्पन्न दूसरा भंग है। (अस्थिणामे उद्दृय उवसमिय, खओ बसमिय-पारिणामिय निष्कण्णे ३) औदयिक, औपशामिक क्षायोपशमिक और पारिणामिक इन चारभावों के संयोग से निब्पन्न तीसरा भंग है। (अस्थि णामे उद्दृयखइयखओवसमिय पारिणामियनिष्कण्णे ४) औदयिक क्षायिक, क्षायोपशमिक और पारिणामिक इन चार भावों के

ચાર ભાવાના સંયોગથી નિષ્પન્ન થતા સાન્નિપાતિક ભાવેત્નું સૂત્રકાર હવે નિરૂપણ કરે છે-"તત્થળં જે તે વંચ " ઈત્યાદિ---

શખ્દાર્થ-(ત્તરથળં જે તે પંચ ચઉલ્ક્રસંજોગા તેળં દ્રમે) ચાર ભાવાના સ'ચાેગથી ભનતા ચતુબ્કસ'ચાેગી પાંચ ભ'ગ ભને છે, તે ચતુબ્કસ'ચાેગી પાંચ ભ'ગા નીચે પ્રમાણે છે-(अસ્થિળામે હરદ્રચ- હવસમિય-સદ્રચ સાગ્રોવસમિચનિલ્દળ્ળે) પહેલા ભ'ગ-ઔદયિક, ઔપશમિક, સાચિક અને સાચાપશમિક, આ ચાર ભાવાના સ'ચાેગથી બનતા સાદ્રિપાતિક ભાવ (अસ્થિળામે હરદ્રચ, હવસમિય, સદ્રચ, पારિળામિય, નિલ્દળ્ળે) બીંગે ભ'ગ-ઔદયિક, ઔપશમિક, સાચિક અને પારિણામિક, આ ચાર ભાવાના સ'ચાેગથી બનતા સાન્નિપાતિક ભાવ

(अસ્થિणामे डदइय- डवसमिय–खओवसमिय–पारिणामियनिष्कण्णे) ત્રીને ભ'ગ-ઐક્ષિક, ઔપશમિક, ક્ષાયાપશમિક અને પારિહ્યામિક, આ ચાર ભાવાના સંયોગથી ખનતા સાલિપાતિક ભાવ.

**પાંચમા ભાગ-(अ**त्थिणामे डवसभिय-सइय सओवसमिय-वारिणामिय

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १५४ चतुष्कसंयोगनिरूपणम्

999

तन्नाम औदयिकौपग्रमिकसायिकसायोपशमिकनिष्पन्नम् ? औदयिकौपशमिकसायि-कसायोपशमिकनिष्पन्नम्–औदयिकमिति मानुष्यम् , उपशान्ताः कषायाः सायिकं सम्यक्त्वं, सायोपशमिकानि इन्द्रिपाणि । पतत् खलु तन्नाम औदयिकौपश-मिकसायिकसायोपशमिकनिष्पन्नम् ? । कतरत् तन्नाम औदयिकोपशमिक सायिक-

समिय-पारिणामियनिष्कणो ?) औपरामिक क्षायिक, क्षायोपरामिक और पारिणामिक इन चार भावो के संयोग से निष्पन्न 4वां भंग है। (कयरे से नामे उद्दृयउवसमियखइयखओवसमियनिष्कणो) हे भदन्त ! औदयिक, औपरामिक, क्षायिक और क्षायोपरामिक इन चार भंगो के संयोग से जो सात्रिपातिक भाव रूप भंग निष्पन्न होता है वह कैसा है? उत्तर-( उद्द्र्यउवसमियखहयखओवसमियनिष्कणो) औदयिक औपरामिक-क्षायिक और क्षायोपरामिक इन चार भावों के संयोग से जो सान्निपातिक भाव निष्पन्न होता है वह ऐसा है-(उद्दृएत्ति मणुस्से उबसंता कसाया खह्यं सम्मत्तं खओबसमियाई इंदियाई) यहां मनुष्य

गति यह औदयिक भावरूप है, उपशांत कषाय ये औपशमिक भावरूप है, क्षायिक सम्पत्तव यह क्षायिक भावरूप है, इन्द्रियां क्षायोपशमिक भाव रूप हैं। (एस णं से णामे उदइयउवसमिय, खइयखओवसमिय-निष्कण्णे) इस प्रकार यह औदयिकौपशमिक क्षायिक क्षायोपशमिक नाम का इन भावों से निष्पक्ष सान्निपातिक भाव का प्रथम भंग है।

निष्कण्णे) ઔપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશમિક અને પારિષ્ટ્રામિક, આ ચાર ભાવાના સ'યાગથી અનતા સાલિપાતિક ભાવ.

્રપ્રશ-(જયરે સે ળામે હરફવહવ⊌મિયखइयखओवसमियनिष्कण्णे?) હે ભગવન્ ! ઔદચિક, ઔપશમિક, ક્ષાચિક અને ક્ષાયોપશમિક, આ ચાર ભાવાના સંયોગથી ખનતા સાનિપાતિક ભાવ રૂપ પહેલા ભ'ગનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(उद्द इय उवसमियखइयस्त ओवसमियनिष्कण्णे) ઔદયિક, ઔપ-શમિક, क्षायिક અને ક્ષાયો પશમિક, આ ચાર ભાવાના સ'યોગથી જે સાલિ-પાતિક ભાવ રૂપ ભંગ અને છે તે આ પ્રકારના છે-(उइइएत्ति मणुस्से, उवसंता कसाया, खइयं सम्मत्तं, खओवसमियाइं इंदियाइं) આ સાલિપાતિક ભાવમાં મનુખ્ય ગતિ ઔદયિક ભાવ રૂપ છે, ઉપશાન્ત કષાય ઔપશમિક ભાવ રૂપ છે, ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ક્ષાયિક ભાવ રૂપ છે અને ઇન્દ્રિયો ક્ષાયોપશમિક ભાવરૂપ છે. (एस ण से णामे उददय उद्यसियसइयस्वओवसमियनिष्कण्णे) આ પ્રકારના તે ઔદયિક, ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશમિક, આ ચાર ભાવાના સ'યોગથી અનતો સાલિપાતિક ભાવ છે.

### अनुयोगद्वार**स्**त्रे

पारिणामिकनिष्पन्नम् ? औदयिकौपशमिकक्षायिकपारिणामिकनिष्पन्नम्–औदयिक-मिति मानुष्यं, उपशान्ताः कषायाः, क्षायिकं सम्यक्त्वं, पारिणामिको जीवः। एतत् खलु तन्नाम औदयिकौपशमिकक्षायिकपारिणामिकनिष्पन्नम्२, कतस्त् तन्नाम औदयिकौपशमिकक्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम् ?, औदयिकौपश्च-

(कयरे से नामे उदइय उबसमिय ख इयपारिणामियनिष्कण्णे?) हे भदन्त ! औद्धिक औपशमिक, क्षायिक और पारिणामिक इन चार भावों के संवोग से निष्पन्न जो सान्निपातिक भाव रूप भंग है वह कैसा है ? उत्तर-( उदइय उबसमिय खहयपारिणामियनिष्कण्णे ) औद्धिक औपशमिक, क्षायिक, एवं पारणामिक इन चार भावों के-संयोग से निष्पन्न हुआ भंग ऐसा है-(उदइएसि मणुस्से उबसंता कसाया, खह्यं सम्मत्तं पारिणामिए जीवे) यहां मनुष्यगति यह औद्यिक है, उपशांत हुई क्वायें औपशमिक भावरूप है, क्षायिक सम्यत्त्व क्षायिकरूप है । तथा जीवस्व यह पारिणामिक रूप है । (एसणं से णामे उदहय उबस-मिय खहयपारिणामियनिष्कण्णे) इस प्रकार औदयिक, औपशमिक, क्षायिक और पारिणामिक इन चार भंगों से निष्पन्न हुआ इस नाम का यह-द्वितीय भग है। (कयरे से णामे उदहय इबसमिय खओवस-मियपारिणामियनिष्कण्णे ?) हे भदन्त ! औदधिक, औपशमिक, क्षाये-

પ્રશ્ન-( कयरे से णामे डद्इयडदसमियसइयपारिणामियनित्कण्णे) કે ભગવન ! ઔદયિક, ઔપશમિક, શ્વચિક અને પારિણામિક, આ ચાર ભાવેાના સંધાગથી નિષ્પન્ન થતા જે સાજિપાતિક ભાવરૂપ બીજો ભંગ છે તેનું સ્વરૂપ કેલું છે? હત્તર--(उद्इयडदसमियसइय गरिणामियनिप्फण्णे) ઔદયિક, ઔપશ-નિક ક્ષાયિક અને પારિણામિક, આ ચાર ભાવેાના સંધાગથી બનતા સાજિપાતિક ભાવનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે-(उदइए त्ति मणुस्से, उद्यसंता कसाया, सहयं सम्मत्तं, पारिणामिद जीवे) આ સાજિપાતિક ભાવમાં પ્રનુષ્યગતિ ઔદ ચિક ભાવ રૂપ છે, ઉપશાન્ત કધાયા ઔપશમિક ભાવ રૂપ છે, ક્ષાયિક સમ્યક્ષ્ત્વ ક્ષાયિક ભાવ રૂપ છે અને જીવલ પારિણામિક ભાવ રૂપ છે, ક્ષાયિક સમ્યક્ષ્ત્વ ક્ષાયિક ભાવ રૂપ છે અને જીવલ પારિણામિક ભાવ રૂપ છે. (एसणं से णामे उद्द्यउदसमियसइयपारिणामियनिष्कण्णे) આ પ્રકારનું ઔદયિક ઓપશમિક ક્ષાયિક ભાવ રૂપ બીજા ભાંગનું સ્વરૂપ છે.

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६० चतुष्कसंयोगनिरूष | पणम |
|-------------------------------------------------|-----|
|-------------------------------------------------|-----|

فعف

मिकक्षायोपशमिक पारिणामिक निष्पन्नम्-औदयिकमितिमानुष्यम्, उपशान्ताः कषायाः, क्षायोपशमिकानि इन्द्रियाणि, पारिणामिको जीवः । एतत् खल्ज तन्नाम औदयिकौपशमिक क्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम् ३ । कतरत् तन्नाम औदयिक क्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम् ? औदयिकक्षायिकक्षायोपशमिक-पदामिक, और पारिणामिक इन चार आवों के संयोग से निष्पन्न हुआ अंग केसा है ?

उसर-( उदइय उबस मियख ओवस मियपारिणा मियनिप्फणे ) औद घिक, और दामिक, क्षायो र दामिक एवं पारिणा मिक इन चार भावों के संयोग से निष्पन्न तीसरा भंग ऐसा है-(उदए सि मणुरसे, उवसंता कसाया, ख ओवस मियाइं इंदियाइं, पारिणा मिए जीवे) मनुष्य गति यह औद यिक भावरूप है, उपशांत हुई कषायें औपशमिक भाव हैं, इन्द्रियां क्षायो पशमिक भाव रूप है और जीवस्व यह पारिणा मिक भाव रूप है। (एस ण से णामे उदहय उवस मियख ओवस मिय पारि-पा मियनिप्फण्णे) इस प्रकार यह औद यिक, और शामिक और पारिणा-मिक इन चारभावों के संयोग से निष्पन्न हुआ इस नामका तृतीय भंग है। (कयरे से णामे उदहय खहयख ओवस मियपारिणा मियनिप्फण्णे ?) हे भदन्त ! औद यिक, क्षायिक, क्षायो पश्य मिक और पारिणामिक हन चार भावों के संयोग से निष्पन्न के साथ है ?

પ્રશ્ન-(कयरे से णामे उदइयउवसमियसओवसमियपारिणामियनिष्फन्ने) & भगवन! औदयिક, औपशभिक्ष, क्षाये।पशभिक अने पारिष्ठाभिक्ष, આ ચાર ભાવેાના સંયોગથી બનતા સાનિપાતિક ભાવ રૂપ ત્રીજા ભંગનું સ્વરૂપ ઠેવું છે ? ઉત્તર-(उदइयउवसमियसओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे) औदयिक, औप-શમિક क्षाये। पशभिक અને પારिष्ठाभिक, આ ચાર ભાવેાના સંયોગથી અનતો ત્રીજો સાનિપાતિક ભાવ આ પ્રકારના છે-(उदइएत्ति मणुस्से, उवसंत्रा कसाया, सओवसमियाइं इंदियाइं. पारिणामिए जीवे) त्रीला પ્રકाરના સાનિપા-तिક ભાવમાં મનુષ્યગતિ ઔદયિક ભાવ રૂપ છે, ઉપશાન્ત કષાયે। ઔપશમિક ભાવ રૂપ છે, ઇન્દ્રિયા ક્ષાયો પશમિક ભાવ રૂપ છે, ઉપશાન્ત કષાયો ઔપશમિક ભાવ રૂપ છે. (एसणं से णामे उरइयउवसमियसओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे) આ પ્રકારના આ '' औदयिकी पशમिક क्षाये। पश्चभिक पारिष्ठाभिक '' નામના ત્રીજો ભ'ગ છે.

પ્રશ્ન-(ક્રચરે સે ળામે હરદ્યસદ્યસ્લ ઓવસમિયપારિળામિયનિષ્કર્ભળે ?) દે ભગવન્ ! ઔદયિક, ક્ષાયિક ક્ષાયાપશમિક અને પારિણામિક, આ ચાર ભાવાના સંધાગથી અનતા ચાથા પ્રકારના સાલિપાતિક ભાવતું સ્વરૂપ કેલું છે.

अ० ९८

### अनुयोगद्वारस्त्रे

पारिणामिकनिष्पन्नम्-औदयिकमिति मानुष्यं, क्षायिकं सम्यक्र्वं, क्षायोपशमि-कानि इन्द्रियाणि, पारिणामिको जीवः । एतत् रुद्ध तन्नाम औदयिकक्षायिक-क्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्४। कतरत् तन्नाम औपशमिकक्षायिकश्चायो-पक्षमिकनिष्पन्नम् ?, औपशमिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम्-उपश्चान्ताः कषायाः, क्षायिकं सम्यक्र्त्वं, क्षायोपशमिकानि इन्द्रियाणि, पारिणा-

(उद्द्रय खइयखओवसमियपारिणामियनिप्फणे) औदयिक, क्षायिक, क्षायोपद्रामिक-और पारिणामिक इन चार भावो के संघोग से निष्पन्न-हुआ भग ऐसा है-(उद्दूर्एत्ति मणुस्से खह्यं सम्मत्तं, खओब-समियाइं इंदियाइं, पारिणामिए जीवे) मनुष्यगति यह औदयिक भाव-रूप है, क्षायिक सम्यच्व यह क्षायिक भावरूप है, इंद्रियां ये क्षायोपदा-मिक भावरूप है और जीवस्व यह पारिणामिक भावरूप है। (एस ण से नामे उद्दू ख्र ख्र्यखओवसमियपारिणामियनिप्फण्णे) इस प्रकार यह औदयिक, क्षायिक, क्षायोपद्रामिक और पारिणामिक इनचार भावों से निष्पन्न हुआ इस नामका चतुर्थ भंग है। (कयरे से नामे उवसमिय सइयखओवसमियपारिणामियनिप्फण्णे?) हे भदन्त ! औपद्यामिक क्षायिक, क्षायोपद्रामिक और पारिणामिक इन चार भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ पांचवां भंग कैसा है ?

उत्तर—( उवसमियखइयखओवसमियपारिणामियनिष्फण्णे)

ઉત્તર-(उदइयखड्यखओवसमियपारिणामियतित्कणे) ઔદચિક, લ્યાચિક, સાયાપશમિક અને પારિણામિક, આ ચાર ભાવાના સંચાગથી બનતા સાझ-પાતિક ભાવનું સ્વરૂપ આ પ્રકારનું છે, એટલે કે ચાથા ભ'ગ આ પ્રકારના છે-(उदद्दए त्ति मणुरसे, बड्यं सम्मत्तं, खझोवसमियाइं इंदियाइं, पारिणामिए भीवे) આ ચાથા પ્રકારના સાન્નિપાતિક ભાવમાં મનુષ્યગતિ ઔદચિક ભાવ રૂપ છે, ક્ષાચિક સમ્ચકત્વ ક્ષાચિક ભાવ રૂપ છે, ઇન્દ્રિયા ક્ષાચાપશમિક ભાવ-રૂપ છે અને જીવત્વ પારિણામિક ભાવ રૂપ છે. (एस ण से णामे उदइयल्रइय-खझोवश्वमियपारिणामियनित्कण्णे) આ પ્રકારનું ઔદચિક, ક્ષાચાપશ મિક અને પારિણામિક, આ ચાર ભાવાના સંચાગથી બનતા " ઔદચિક સાચાપશમિક પારિણામિક " નામના ચાથા ભંગનું સ્વરૂપ છે.

પ્રશ્ન-(જ્રચરે સે ળામે ઉવસમિયસइયસ્ર ક્રોવસમિયવારિળામિયનિવ્દર્જ્ઞે?) હે ભગવન ! ઔપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાચેત્પશમિક અને પારિણામિક, આ ચાર ભાવાના સ'ચાગથી અનતા પાંચમાં પ્રકારના સાન્નિપાતિક ભાવ કેવા છે ? अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६० चतुष्कलयोगनिरूपणम्

मिको जीवः । एतत् खलु तन्नाम औषशमिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिक-निष्पन्नम् ५ ॥म्रू० १६०॥

टीका—'तत्थ णं जे ते पंच' इत्यादि—

पञ्चमु भावेषु पञ्चम भावं परिहाय अनिधिष्टगावनिष्यन्नत्वेन मथमो मन्नो बोध्यः । चतुर्थं परिहाय रोपनिष्यन्नत्वेन द्वितीयो भङ्गः । तृतीयं परिहाय होप-औपरामिक, क्षायिक, क्षायोपरामिक और पारिणामिक इन चार भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ भग ऐसा है-(उवसंता कसोया, खह्यं सम्म-सं, खओवसमियाहं इंदियाइं पारिणामिए जीवे) उपशांत हुई कचायें औपरामिकभाव है, क्षायिक सम्पत्तव क्षायिक भाव रूप है, इन्द्रियां क्षायोपशमिक भावरूप है, और जीवत्व यह पारिणामिक भाव रूप है (एस णं से नामे उबसमिय खहयखओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे) इस प्रकार यह औपशमिकक्षायिक क्षायोपशमिक और पारिणामिक इन चार भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ इस नामका पांचवां भंग है।

भावार्थ-इस सूत्रद्वारा सूत्रकारने चार २ भावों के संयोग से ५ भंग निष्पन्न हुए हैं वे कहे हैं। इनमें पांचवां भाव जो पारिणामिक भाव है उसे छोड़कर बाकी के चार भावों के संयोग से प्रथम भंग निष्पन्न हुआ है। चौथा भाव जो क्षायोपकामिक भाव है उसे छोड़कर दोष चारभावों के संयोग से दितीय भंग निष्प-

ઉત્તર-( डबस्रसियसइयस मोवस वियग रिणा मियनिष्कण्णे ) ઔષશ મિક, ક્ષાયિક, ક્ષા ચાપશ મિક અને પારિણા મિક, આ ચાર ભાવાના સ'ચાગથી બનતા પાંચ મા ભાંગ આ પ્રકારના છે-(उवसंता कसाया, सइयं सम्मत्तं, स्व जोवस मियाइं इंदियाइं' पारिणा निष जीवे) આ સાન્નિ પાતિક ભાવમાં ઉપશાન્ત કપાયા ઔપશ મિક ભાવ રૂપ છે, ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ક્ષાયિક ભાવ રૂપ છે, ઇન્દ્રિયા ક્ષાયા પશ મિક ભાવ રૂપ છે અને જીવત્વ પારિણા મિક ભાવ રૂપ છે. (एसणं से नामे डबस सियस इयस जो समिय, पारिणा मियनि कण्णे) આ પ્રકારના ઔપશ મિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયા પશ મિક અને પારિણા મિક, આ ચાર ભાવાના સંચાગથી બનતા '' ઔપશ મિક ક્ષાયિક ક્ષાયા પશ મિક પારિણા મિક પારિણા મિક ' નામના પાંચ મા ભાંગ સમજવા.

ભાવાર્થ–આર ચાર ભાવાના સ'યાગથી બનતા પાંચ ભ'ગેાનું સૂત્રકારે આ સૂત્ર દ્વારા નિરૂપણુ કર્યું છે. પહેલા ભ'ગ આ પ્રકારે અન્યા છે–પાંચ ભાવે.માંના છેદલા પારિશુામિક ભાવ તિવાયના સ'યાગથી પહેલા ભ'ગ અન્યા છે. ৾৾৻৹

अनुयोगद्वारस्त्रे

निष्पन्नत्वेन तृतीयो भङ्गः । द्वितीयं परिहाय शेषनिष्पन्नत्वेन चतुर्थों भङ्गः । मथमं परिहाय अवशिष्टभावचतुष्टयनिष्पन्तत्वेन पश्चमश्च भङ्गो बोध्यः । एतान् पश्च भङ्गान् विवरीतुमाइ-'कयरे से णामे' इत्यादि । एषां व्याख्या पूर्ववद् बोध्या । एषु पश्चसु भङ्गेषु तृतीयो भङ्गो नारकादिगतिवतुष्टये भवति । तथाहि-औदयिकी नारकाद्यन्यतमा गतिः, नारकतिर्यग्देवगतिषु पथमसम्यक्त्वलामकाले एव उपशमभावो भवति, मनुष्यगती तु तत्रोपश्वमश्रेण्यां चौपशमिकं सम्यक्त्वम्, क्षायोपशमिकानीन्द्रियाणी, पारिणामिकं जीवत्वम्, इत्येवमयं भङ्गकः सर्वाध

न्न हुआ है। तृतीय भाव जो क्षायिक भाव है उसे छोड़कर बाकी के बार भावों के संयोग से तृतीय भंग निष्पन्न हुआ है। ब्रितीय जो औपकामिक भाव है उसे छोड़कर शेव भावों के संयोग से चतुर्थ भंग निष्पन्न हुआ है। प्रथम भाव जो औदयिक भाव है उसे छोड़कर शेष-भावों के संयोग से पंचम भंग निष्पन्न हुआ है। इन पांच भंगों में से जो औदयिक, औपकामिक, क्षायोपकामिक एवं पारिणामिक इन बार भावोंके संयोग से निष्पन्न तृतीयभंग है वह नारक आदि चारगतियों में होता है। वहां विवक्षितगति औदयिकी है। इनमें प्रथम सम्यक्त्व के लाभकाल में ही उपकामभाव होता है। मनुष्यगति में उपकामश्रेणी में औपकामिक सम्यक्त्व होता है। इंद्रियां यहां क्षायोपक्तमिक भावरूप हैं। जीवत्व पारिणामिक भाव है इस प्रकार यह तृतीयभंग सर्व गतियो

બીજો ભ'ગ-ક્ષાયાપશમિક ભાવ નામના ચાથા ભાવને છેાડીને બાકીનાં માર ભાવાના સ'યાગથી બીજો ભ'ગ બન્યા છે.

ત્રીંજો ભ'ગ-ક્ષાયિક ભાવ નામના ત્રીજા ભાવ સિવાયના ચારે ભાવાના સ'યાગથી ત્રીંજો ભ'ગ બન્યાે છે.

ચાચા લાંગ-ઔપશમિક નામના બીજા ભાવને છેાડી દઇને બાકીના થાર ભાવેાના સંયોગથી ચાચા લાંગ ખન્યાે છે.

પાંચમા લાંગ–ઔદયિક નામના પહેલા ભાવને છેાડી દઈને બાકીના લાર ભાવાના સંચાગથી પાંચમા લાંગ બન્યા છે.

ઔદયિક, ઔપશમિક, ક્ષાચાપશમિક અને પારિથ્રામિક, આ ચાર ભાવાના સ'યાેગથી જે ત્રીજે લ'ંગ અને છે-જે ત્રીજા પ્રકારના સાક્ષિપાતિક ભાવ નિષ્પન્ન થાય છે તેના નારક આદિ ચારે ગતિઓમાં સદ્દસાવ હાેય છે ત્યાં નારક આદિ ગતિ ઔદયિક ભાવ રૂપ છે. આ ગતિઓમાં પ્રથમ સમ્યક્ ત્વના પ્રાપ્તિ કાળે જ ઉપશમ ભાવના સદ્દભાવ હાેય છે, મનુષ્ય ગતિમાં તા ઉપશમ શ્રેણીમાં ઔપશમિક સમ્યક્ત્વના સદ્ભાવ હાેય છે ઇન્દ્રિયા ક્ષાચાેપ-

હ૮ર

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६० चतुष्कलंयोगनिरूपणम्

गतिष्ट्रप्रत्यते । यदिइ मुत्रे- 'उद्इएत्ति मणुस्से उत्रसंता कसाया' इत्युक्तम् , तन्मनुष्यगस्यपेक्षयोक्तम् । उपश्रमश्रेण्यां मनुष्यत्वोदयः कषायोपशमश्र मवतः । मूळोक्तं तूपल्रक्षणं बोध्यम् । एतम् औदयिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिक-निष्पन्नश्रत्र्धभङ्गोऽपि नारकादिगतिचतुष्टयविषयो बोध्यः । तृतीयभङ्गवदेवात्रापि भावना कर्त्तव्या । विशेषस्त्वयमेव-तृतीयभङ्गे यदुपशमसम्यक्त्वमुक्तं तत्स्यानेत्विद क्षायिकसम्यक्त्वं वाच्यम् । क्षायिकसम्यक्त्वं तु सर्वास्वपि गतिषु जायते । नारकतिर्थगदेरगतिषु पूर्वमतिपन्नस्य मतिप्रधमानस्य चापि क्षायिकसम्यक्त्वं

में पाया जाता है। जो इस सूत्रमें "उदइएत्ति मणुरसे उवसंता कसाया" ऐसापाठ कहा है वह मनुष्यगति की अपेक्षा से कहा है। उपज्ञमश्रेणी में मनुष्पत्व का उदय और कषायों का उपज्ञान होता है। मूलोक्तपाठ उपलक्षण है ऐसाजानना चाहिये। इसीप्रकार औदयिक क्षायिक, क्षायो-पद्यामिक और पारिणामिक इनचार मावों के संयोग से चौथा भंग बना है, वह भी नारक आदि चारगतियों में होता है ऐसा जानना चाहिये। तृतीय भंग की तरह ही यहां पर भी कथन समझना चाहिये। परन्तु इसमें विशेषता इतनी ही है कि तृतीय भंग में उपज्ञम सम्यज्व कहा है सो उसके स्थान में यहां क्षायिक सम्यत्त्व समझना चाहिये। क्षायिकसम्य-जव चारों गतियों में होता है। नारक, तिर्यक् और देव इन गतियों में-पूर्व प्रतिपन्न जीव को ही क्षायिक सम्यत्त्व होता है। और मनुष्यगति

શમિક ભાવ રૂપ અને જીવત્વ પારિણ્વામિક ભાવરૂપ હાેય છે. આ પ્રકારે ત્રીંજો ભંગ બધી ગતિઓમાં શકય બને છે. આ સૂત્રમાં '' इदइएत्ति मणुस्से इवसंता कसाया'' આ પ્રકારના જે પાઠ આપવામાં આવ્યા છે તે મનુષ્ય ત્રતિની અપેક્ષાએ આપવામાં આવ્યા છે. ઉપશમ શ્રેણીમાં મનુષ્યત્વના ઉદય અતિની અપેક્ષાએ આપવામાં આવ્યા છે. ઉપશમ શ્રેણીમાં મનુષ્યત્વના ઉદય અને ક્યાયાના ઉપશમ હાેય છે. મૂલાેક્ત પાઠ ઉપલક્ષણ છે એવું સમજવું જોઇએ. એજ પ્રમાણે ઔદયિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાપ્શમિક અને પારિણામિક, આ ચાર ભાવાના સ'યાગથી જે ચાથા ભંગ બંને છે, તેના પણ નારક આદિ ચારે ગતિઓમાં સંભવ હાેય છે, એમ સમજવું ત્રીળ ભંગના જેવું જ કથન અહીં પણ સમજવું જોઈએ, પરન્તુ ત્રીળ ભંગમાં જે ઉપશમ સમ્યક્ત કહ્યું છે તેને બદલે અહીં ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ સમજવું જોઇએ ચારે ગતિઓમાં ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વના સદ્ભાવ સંભવી શકે છે. નારક, તિર્થ અને દેવ, આ ત્રણ ગતિઓમાં પૂર્વપતિપન્ન જીવમાં જ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ ક્ર. છે. પરન્તુ મનુષ્યગતિમાં તે પૂર્વપતિપન્ના જીવમાં અને પ્રતિયદ્યાનમાં ક્ષાયિક

# अनुयोगद्वारस्त्रे

भवति । इत्थं चात्र तृतीयचतुर्थं भङ्गौ एव वस्तुगतत्वेन संभवतः । इतरे भङ्गारतु प्रदर्शनमात्रम् । तद्रूपेण तेषां वस्तुन्यसंभवादिति ॥सू० १६०॥ अथ पश्चकसंयोगं निरूपयति----

ष्लष्--तत्थं णं जे से एके पंचगसंजोए से णं इमे-अत्थि नामे उद्दृइय उवसमिय खइयखओवसमियपारिणामियनिष्फणे? कयरे से नामे उद्दृय उवसमिय खइयखओवसमियपारिणामिय-निष्फण्णे?, उद्दृय उवसमियखइयखओवसमियपारिणामिय-निष्फण्णे--उद्दृएति मणुस्से उवसंता कसाया खइयं सम्मत्तं खओवसमियाइं इंदियाइं पारिणामिए जांवे। एस णं से णामे जाव पारिणामियनिष्फण्णे। से तं सन्निवाइए। से तं छण्णामे ॥सू० १६१॥

छाया-तत्र खलु यः स एकः पञ्चकसंयोगः स खलु अवम्-अस्ति नाम औदयिकोपशमिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम् ?। कतरत् तन्नाम में पूर्व प्रतिपन्न को और प्रतिपद्यमान को भी होता है। इसप्रकार तृतीय और चतुर्थ ये दो भंग ही बास्तविक रूप में वस्तुगत संभवित होते हैं। इतर दोब-तीन भंग नहीं पाये जाते हैं।। सू० १६०॥

अब सूत्रकार पांच भावों के संघोग से जो-भंग निष्पन्न होता है उसकी प्ररूपणा करते हैं-''तस्थ णं जे से एकके" इत्यादि ।

ज्ञाब्दार्थ-(तस्थ णं जे से एकके पंचक संयोगे से णं इमे) पांचोंभावों के संयोग से जो एक भग उत्पन्न होता है वह इस प्रकार से इ-

સમ્યક્ત્વ હાેચ છે. આ પ્રકારે અહીં ત્રીજો અને ચાેચા, આ બે ભંગ જ વાસ્તવિક રૂપે વસ્તુગત સંભવિત હાેચ છે ખાકીના ત્રણ ભંગા વાસ્તવિક રૂપે તા સંભવિત જ નથી છતાં પ્રરૂપણા કરવાના હેતુથી જ અહીં તે ભંગાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. ાાસ્વવક્તા

પાંચ ભાવાના સંચાગથી જે સાલિપાલિક ભાવ નિષ્પન્ન થાય છે, તેની સૂત્રકાર હવે પ્રરૂપણા કરે છે--- " तत्थ णं जे से एक्के " ઈત્યાદિ---

શબ્દાર્થ-(તરથળં जે से एकके पंचगसंजोगे से णं इमे) પાંચે ભાવાના સંયાગથી જે એક ભાગ બને છે તે આ પ્રમાણે છે-(अत्थिणामे उद्द्यउदस•

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६१ पश्चमसंयोगनिरूपणम्

औद्यिकौपश्चमिकक्षायिकक्षायोपश्चमिकपारिणार्मिकनिष्पन्नम् ?, औद्यिकौपशमिक-क्षायिक क्षायोपशमिकपारिणामिकनिष्पन्नम् औदयिकमितिमाजुष्यम् , उपशाःताः कपायाः, क्षायिकं सम्यक्र्यं, क्षायोपशमिकानि इन्द्रियाणि, पारिणामिको जीवः ।

(अस्थिणामे उद्दय उवसमिय खद्दय खओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे?) औदयिक, औपशमिक. क्षायिक, क्षायोपशमिक और पारिणामिक इन पांचों भावों के संयोग से निष्पन्न-हुआ औदयिकौपशमिक क्षायिक क्षायोपशमिक पारिणामिक इस नामका सान्निपातिक भाव है। (कयरे से नामे उद्द्द्य उवसमिय खद्दय खओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे?) हे भदन्त ! औदयिकौपशमिक क्षायिक क्षायोपशमिक पारिणामिक नाम का जो पांचों भावों के संयोग से निष्पन्न सान्निपातिक-भा र वह कैसा है? उत्तर-( उद्द्द्द्य उवसमिय खह्य खओवसमियपारिणामियनिष्क 00)) औदयिक, औपशमिक क्षायिक, क्षायोपशमिक और पारिणा-मिक इन पांचों भावों के संयोग से जिष्य के सायिक, क्षायोपशमिक आहे पिता है वह ऐसा है-(उद्द्र्पत्ति मणुरसे उवसंता कसाया खद्द्यं सम्मन्तं खओव समियाई इंदियाई पारिणामिए जीवे) यहां इस सान्निपतिक भाव में जन्म पति पर औरपिकी है नापकायित जन्मों जी क्षान्नियानिक भाव

में मनुष्य गति यह औदयिकी है, उपद्यामित कषायें औपदामिक भाव है क्षायिक सम्यक्तव क्षायिकभाव है इन्द्रियां क्षायोपदामिकभाव है जीवस्व

मिय खइयखओवसमियपारिणामियनिष्कण्णे) ઔદયિક, ઔપશમિક, ક્ષાચિક, ક્ષાયાપશમિક અને પારિણામિક, આ પાંચે ભાવાના સંયોગથી અનતા '' ઔદયિકીપશમિક-ક્ષાયિક ક્ષાયાપશમિક '' નામના સાલિપાતિક ભાવ, આ એક જ ભ'ગ અને છે.

પ્રશ્न-(कयरे से णामे उदइयउवसमियखदयखओवसमियपारिणामियनिष्फणो ') હે ભગવન ! ઔદયિક, ઔપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાપશમિક અને પારિણામિક, આ પાંચે ભાવાના સંયોગથી નિષ્પન્ન થતા સાન્નિપાલિક ભાવ કેવા છે ?

ઉત્તર-(હવદ્ર ચહવસ મિયસ ઓ વસ મિયવા રિળા મિચ નિષ્फળ્ળ) ઔદયિક, ઔપશ મિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયા પશ મિક અને પારિદ્યા મિક, આ પાંચે ભાવે ાના સ'યા ગથી નિષ્પન્ત થતા સાન્તિપાર્થ્તિક ભાવ આ પ્રકારના છે-(હવદ્દ વત્તિ મળસ્વે, હવ સંતા ક્રસાચા, સદ્યં સમ્મત્તં, સ ઓવસ મિચા કું કે દ્વિચા કું, પારિળા મિષ્ જ્ઞીવે) આ સાન્તિપાતિક ભાવમાં મતુષ્યગતિ ઔદયિક ભાવ રૂપ છે, ઉપશાન્ત કપાયા ઔપશ મિક ભાવ રૂપ છે, ક્ષાયિક સમંધ કૃત્વ ક્ષાયિક ભાવ રૂપ છે, ઇન્દ્રિયા ક્ષાયા પશ મિક ભાવ રૂપ છે અને જી વત્વ પારિશ્વા મિક ભાવ રૂપ છે.

अनुयोगद्वारस्त्रे

एष खु तन्नाम यावत् पारिणामिकनिब्पन्नम्। स एष सान्निपातिकः। तदेतत् षण्णाम।।सू० १६१।।

टीका-' तत्थ णं ' इत्यादि---

व्याख्या सुगमा। अयं पश्चक संयोगस्तस्यैव संभवति यः क्षायिकसम्य-ग्दृष्टिः सन् उपशमश्रेणिं प्रतिपद्यते । अन्यस्य तु न संभवति । अन्यत्र द्वि समुदि-तभावपश्चकस्यास्यासंभव।दिति । अत्रेदं बरेध्यम्-एकः क्षायिकपारिणामिक-मावद्वयनिष्पन्नरूपो नवमो भङ्गो द्विकसंयोगे, औदयिकक्षायिकपारिणामिक भावत्रयनिष्पन्नरूपः पश्चमः, औदयिकक्षायोपशमिकपारिणामिक भावत्रयनिष्पन्न-

यह पारिणामिक भाव है। (एसणं से णामे जाव पारिणामियनिष्कण्णे, से तं सन्निवाइए से तं छण्णामे) इस प्रकार यह पांव भावों के संयोग से निष्पन्न हुएइस नाम के सान्निपानिक भाव का स्वह्दप है। यहां तक औदयिक भाव से छेहर पारिणामिक भाव तक के पांच भावों के संयोग-से जीतने सान्निपातिक भाव निष्पन्न होते हैं उनका प्रतिपादन किया-इस प्रकार यह छह प्रकार के नामका स्वरूप कथन समाप्त दुआ।-

भावार्थ-सूझकार ने इस सूच्रदारा पांचोभावों के संयोग से निष्पन्न हुए सान्निपातिक भाव का कथन किया है। यह पंचक संयोग रूप सान्निपातिक भाव उसी को मंभवित होता है, जो क्षायिक सम्पन्दछि होंकर उपदाम श्रेणी पर चढता है। अन्यजीव को नहीं क्योंकि; उस को इस समुचित भाव पंचकरूप सान्निपातिक भावका अभाव होता है। यहां पर इस प्रकार से जानना चाहिये-द्विक संयोग में क्षायिक और

(एस ण से णामे जाव परिणामियनिष्कणो, से तं सन्निवाइए, से तं छण्णामे) આ પ્રમાણુ આ પાંચે ભાવાના સ'ચેરગથી નિષ્પન્ન થયેલ આ નામનું સાન્નિપા-તિક સ્વરૂપ છે અહીં સુધી ઔદયિક ભાવથી માંડીને પારિણામિક ભાવ સુધીના પાંચ ભાવાના સ'ચાગથી જેટલા સાન્તિપાતિક ભાવા નિષ્પન્ન થાય છે. તેમનું પ્રતિપાદન કશું છે. આ પ્રમાણે આ છ પ્રકારના નામનું સ્વરૂપ-કથન પુરૂં થશું છે.

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સૂત્ર વડે પાંચે ભાવાના સ'ચાેગથી નિષ્પન્ન થયેલ સાન્નિપાતિક ભાવનું કથન કર્યું છે. આ પ'ચક સ'ચે ગ રૂપ સાન્નિપાતિક ભાવ તેમને જ સ'ભવે છે કે જે ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ થઈને ઉપશમ શ્રેણી પર ચઢે છે. બીજાઓને નહિ કારણુ કે તેમને આ સમુશ્તિભાવ પ'ચક રૂપ સાન્નિ-પાતિક ભાવના અભાવ હાય છે અહીં એમ સમજવું જોઈએ કે દ્વિક-સ'ચાેગમાં ક્ષાયિક અને પારિણ્રામિક આ છે ભાવાના સ'ચોગથી નિષ્પન્ન अमुयोगर्वान्द्रिका टीका सूत्र १६१ पञ्चमसंयोगनिरूपणम्

षष्ठश्रेति ढौ भङ्गौ त्रिकसंयोगे, औदयिकौपश्चमिक क्षायोपशमिकपारिणामिक भाव चतृष्टयनिष्पन्नरूपरतृतीयः, औदयिकक्षायिकक्षायोपशमिकपारिणामिकभावचतुष्टय निष्पन्नरूपश्चत्वर्धश्रेति ढौ भङ्गौ चतुष्कसंयोगे, भावपश्चकरूप एको भङ्गः पश्चक-संयोगे। इत्येवमेते षड्भङ्गाः सम्भाष्यत्वेन बोध्याः। इतोऽपरेर्विशतिर्भङ्गास्तु संभाष्यत्वरहिता अपि योगमदर्शनार्थमेव मोक्ताः। षण्णामसूत्रे ये द्विकसंयोग-

परिणामिक, इन दो भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ जो इस नाम का नौवां भंग है बह, तथा त्रिक संयोग में औदयिक, श्लायिक और परिणामिक, इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ इस नाम का पांचवां--भंग और औदयिक, क्षायोपश्लमिक एवं पारिणामिक, इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ इस नामका छठा भंग, तथा चतुष्क संयोग में औदयिक, औपशमिक श्लायोपशमिक और पारिणामिक इन चार भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ इस नाम का तृतीय भंग, और औदयिक श्लायिक, क्षायोपशमिक एवं पारिणामिक इन चार भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ इस नाम का तृतीय भंग, और औदयिक श्लायिक, क्षायोपशमिक एवं पारिणामिक इन चार भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ इस नाम का चौथा भंग तथा पांचो भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ एक इस नाम का भंग ये छह भंग जीवों में वास्तविकरूप से पाये जाते हैं और इनसे अतिरिक्त जो २० भंग हैं; वे वास्तविक रूप से--नहीं पाये जाते हैं; ऐसा, जानना चाहिये। २० भंग जब कि भव्यस्व रहित है तो किर ये क्यों कहे गये हैं ? तो इस

**યવેલ જે આ નવમાે લ**ંગ છે તે તેમજ ત્રિકસ ચાંગમાં ઔદયિક સાયિક, અને પારિદ્યામિક આ ત્રણ ભાવાના સ ચાંગથી નિષ્પન્ન થયેલ આ નામના પાંથમા લંગ અને ઔદયિક, સાયોપશમિક અને પારિણ્યામિક એ ત્રણ ભાવાના સ ચાંગથી નિષ્પન્ન થયેલ છઠા લંગ તેમજ ચતુષ્ક સ ચાંગમાં ઔદ થિક, ઔપશમિક, સાથે પશમિક અને પારિણામિક આ ચાર ભાવાના સ ચાં-ગથી નિષ્પન્ન થયેલ આ નામના ત્રીએ લંગ અને ઔદયિક, સાચિક, સાચાપશમિક અને પારિણામિક આ ચાર ભાવાના સ ચાંગથી નિષ્પન્ન થયેલ આ નામે ચાથા લંગ તથા પાંચ ભાવાના સ ચાંગથી નિષ્પન્ન થયેલ આ નામે ચાથા લંગ તથા પાંચ ભાવાના સ ચાંગથી નિષ્પન્ન થયેલ આ નામે જાંગ એ છ લંગા જીવામાં વાસ્તવિક રૂપે મળે છે અને એમના સિવાય જે ૨૦ લ'ગા છે. તે વાસ્તવિક રૂપે પ્રાપ્ત થતા નથી આમ સમજવું નેઈએ ૨૦ લ'ગા જ્યારે ભવ્યત્વ રહિત છે તેા પછી એમનું કચન શા માટે કરવામાં આવ્યું છે 1 આ શ કાનું નિરાકરણ આ પ્રમાણે છે કે આ ૨૦ ક્રા વ્ય

### अनुयोगद्वारख्त्रे

त्रिकसंयोगचतुष्कसंयोगपञ्चकसंयोगळक्षणा भङ्गास्ते किछ सिद्धकेवलिगतिचतुष्ट योपशान्तमोहमनुष्यविषया विश्वेयाः । इयमत्रभावना-दिकसंयोगभङ्गेष्वेकः क्षायि-कपारिणामिकभावद्वयनिष्यन्नरूपो नवमो भङ्गा सिद्धेषु भवति । त्रिकसंयोगभङ्गेषु औदयिकक्षायिकपारिणामिकभावत्रयनिष्पन्नरूपः पञ्चमो मङ्गः केवलिषु, औद-यिकक्षायोपशमिकपारिणामिकभावत्रयनिष्पन्नरूपः पष्ठो भङ्गो गतिचतुष्टये भवति । चतुष्कसंयोगभङ्गेषु-औदयिकौपशमिकक्षायोपशमिकपारिणामिकभावचतु-

शंको का समाधान यह है कि-ये २० बीसभंग योग प्रदर्शन के निमत्त ही कहे गये हैं अर्थात् इन पांच भावों के योग से किस २ प्रकार से कितने भंग बन सकते हैं ? यह प्रकट करने के अभिप्राय से कहे गये हैं। घण्णाम सूत्र में जो दिकसंयोग, त्रिकसंयोग, चतुष्कसंयोग और पंचकसंयोग रूप भंग हैं, वे सिद्धों में, केवलियों में, चारों गतियों में, और उपद्यांत मोहमनुष्यों में पायेजाते हैं; ऐसा जानना चाहिये-अर्थात्-दिकसंयोगबाले भंगों में जो क्षायिक पारिणामिक भावद्य से निष्पन्न नौबां भंग है, वह सिद्धों में पाया जाता है। जितरंयोगवाले भंगों में जो औदयिक, क्षायिक और पारिणामिक, इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ पंचम भंग है, वह केवलियों में पाया जाता है। औदयिक क्षायोपद्यामिक, और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ पंचम भंग है, वह केवलियों में पाया जाता है। औदयिक क्षायोपद्यामिक, और पारिणामिक इन तीन भावों के संयोग से जन्य उठा भंग चार गतियों-में पाया जाता है। चतुष्क संयोगवाले भंगों में औदयिक, औपद्यामिक, क्षायोपद्यामिक और पारिणामिक-इन

ભંગા યાેગ પ્રદર્શનના નિમિત્તથી કહેવામાં આવ્યા છે. એટલે કે આ પાંચ ભાવાના યાેગથી કેવી રીતે કેટલા ભંગા થઈ શકે છે? આ સ્પષ્ટ કરવાના ઉદ્દેશથી જ કહેવામાં આવ્યાં છે. 'પપશ્ચામ ' સૂત્રમાં જે દિકસ વાગ, ત્રિક-સ'ચાેગ, ચતુષ્ક સ'ચાંગ અને પંચક સ'ચાંગ રૂપ ભગા છે તે સિદ્ધોમાં કેવલિમ્મામાં, ચારે ગતિઓમાં અને ઉપશાંત માદવાળા માણ્યુસામાં મળે છે. આમ સમજવું જોઈએ એટલે કે દ્રિકસ'ચાંગવાળા ભ'ગામાં જે ક્ષાવિક પારિ-શ્વામિક ભાવદ્રયથી નિષ્પન્ન નવમા ભ'ગ છે તે સિદ્ધોમાં પ્રાપ્ત થાય છે. ત્રિક્સ'ચાંગવાળા ભાગામાં જે ઔદયિક, ક્ષાયિક અને પારિણામિક આ ત્રણ ભાવાના સ'ચાંગથી નિષ્પન્ન થયેલ પંચમ ભ'ગ છે, તે કેવલિઓમાં પ્રાપ્ત થાય છે. ઔદયિક, ક્ષાયાપશમિક અને પારિણામિક આ ત્રણ ભાવાના સ'ચાંગથી નિષ્પન્ન થયેલ પંચમ ભ'ગ છે, તે કેવલિઓમાં પ્રાપ્ત થાય છે. ઔદયિક, ક્ષાયાપશમિક અને પારિણામિક આ ત્રણ સાથેના સ'ચાંગ ગથી નિષ્પન્ન છઠા ભ'ગ ચારે ગતિઓમાં પ્રાપ્ત થાય છે ચતુષ્ક સ'ચાંગવાળા ભાંગામાં ઔદયિક ઓ પશમિક-ક્ષાયાપશમિક અને પારિણામિક આ ચાર ભાવોના સ'ચાંગથી નિષ્પન્ન થયેલ ત્રીજો ભ'ગ તેમજ ઔદયિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયિક

فكغ

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६१ पञ्चमसंयोगनिरूपणम्

ष्टयनिष्यन्नरूपस्तृतीयः, औदयिकक्षायिकक्षायोपश्वमिकपारिणामिकभावचतुष्टय-निष्पन्नरूपश्चतुर्थश्चेत्येतावपि द्वौ भङ्गो गतिचतुष्टयेऽपि छम्येते । भावपश्चकनिष्पन्न-रूप एको भङ्ग उपशान्तमोहमनुष्येध्वेव छम्यते । विस्तरतस्तु स्वस्वभङ्गस्वरूपे विल्लोकनीयम् । प्रकृतम्रुपसंहरन्नाह-स एव सान्निपातिक इति । इत्यम्रुक्तः सान्नि-पातिको भावः । उक्ते तर्स्मिश्राक्ताः षडपि भावाः । ते च तदावकैनौममिर्दिना प्ररूपयित्तुं न शक्यन्ते इति तद्वाचकान्यौदयिकादीनि नामान्यप्युक्तानि । एतैश्व पद्मि-रपि धर्मास्तिकायादेः समस्तस्थापि वस्तुनो प्रदणात् इदं षट् मकारक सत् समस्तस्या-पि वस्तुनो नाम पण्णामेत्युच्यते । एतदेवोपसंहरन्नाह-तदेतत् पण्णामेति॥म्र.१६१॥

चारभावों के सं ग्रेग से निष्पन्न हुआ तृतीयभंग तथा औदयिक क्षायिक, क्षायोपद्यामिक एवं-परिणामिक इन चार भावों के संयोग से निष्पन्न हुआ चौथा भंग चारों गतियों में पाये जाते हैं, तथा पांचों भावो के संयोग से-निष्पन्न हुआ चौधाभंग ये दोनों भी भंग चारों गतियों में पाये जाते हैं तथा पांचों भावों के संयोग से-निष्पन्न हुआ एकभंग उप-द्यांतमोही मनुष्यों में ही पाया जाता है। विस्तार पूर्वक इनका कथन अपने २ भंग-स्वरूप में देखलेना चाहिये। इसपकार साझिपातिकभाव का कथन है-इस भाव के कथित होने पर अव छहों भाव कथित हो चुके। इन भावोंका कथन उनके बावक नामों के विना हो नहीं सकता ह इसलिये उन भावों के वाचक औदयिक आदि नामों को-भी यहां कहा गया है। इन छह नामों से भी-धर्मास्तिकापादिक समस्त बस्तुओं का ग्रहण हो जाता है, इसलिये ये समस्त वस्तु के नाम छह प्रकार के होने से छह नाम इस प्रकार से कहलाये हैं। । स्व॰ १६१॥

ક્ષાચાપશમિક અને પારિણામિક આ ચાર ભાવાના સંચાેગથી નિષ્પન્ત થયેલ ચાેથા ભંગ આ બન્ને ભંગા પણ ચારે ગતિઓમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેમજ પાંચે ભાવાના સંચાેગથી નિષ્પન્ન થયેલ એક ભંગ ઉપશાંત માહી માણુસામાં જ પ્રાપ્ત થાય છે. આ વિષે સવિસ્તર વિવેચન પાતપાતાના ભંગ-સ્વરૂપમાં જોઈ લેવું જોઇએ આ પ્રમાણુ સાલિપાતિક ભાવતું કથન છે. આ ભાવને કહ્યા બાદ છએ છ ભાવા કથિત થઈ ગયા. આ ભાવાનું કથન તેમના વાચકનામા વગર સંભવે જ નહિ એટલા માટે તે ભાવાના વાચક ઔદ્ધ્યિક વગેરે નામાતું પણ અહીં કથન થયું છે. આ છ નામાથી પણ ધર્માસ્તિ-કાયાદિક સમસ્ત વસ્તુઓનું બ્રહ્યુ થઇ જાય છે એટલા માટે આ બધી વસ્તુઆના છ પ્રકારના નામા હાવાથી છ નામા આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યાં છે. ાસ્વગ્ ૧ લા ΰŻŻ



अय सप्तनाम मरूपयति-

मुडम्-से किं तं सत्त नामे ? सत्तनामे-सत्त सरा पण्णत्ता, तं जहा-सजे रिसहे गंधारे, मज्झिमे पंचमे सरे। धेवए चेव निस्साए सरा सत्त वियाहिया॥१॥सू०१६२॥

छाया-अथ कि तत् सप्त नाम ? सप्त नाम-सप्त स्वराः प्रज्ञसाः, तद्यथान षड्जः ऋषनः गान्धारः मध्यमः पञ्चमः स्वरः । धैवतेश्वेत्र निषादः, स्वराः सप्त व्याख्याताः॥१॥सू०१६२॥

टीका-+'से किं तं सत्तनामे ' इत्यादि ---

भय किं तत् सप्तनाम ? इति शिष्यमक्षः । उत्तरयति-सप्तनाम≕सप्तविधं नाम सप्तनाम, तच्च-सप्त≕सप्त संख्यकाः स्वराः=ध्वनिविद्येषाः मद्यप्ताः । तानेव स्पष्टयति-तद्यथा-पड्ज ऋष्यम इत्यादिना । तत्र-पड्जः-नासिकाकंठोरस्ताळुजिह्ला दन्तेति षट्स्थानसंजातस्वात् अयं स्वरः षड्ज इत्युच्यते । उक्तंच ---

अब सूत्रकार सप्त नाम की प्ररूपणा करते हें---

"से कि तं सत्तनामे ?" इत्यादि ।

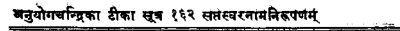
शब्दार्थ-(से कि तं सत्तनामे ?) हे भदन्त ! सप्तनाम क्या है ?

उत्तर-(सत्तनाम) सप्त प्रकार रूप-जो सप्तनाम है वह (सत्तसरा पण्णत्ता) सातस्वर स्वरूपप्रज्ञस हुआ है। अर्थात् सातस्वर ही सप्तनाम हैं।(तं जहा) वे सात स्वर इस प्रकार से हैं-(सज्जे रिसहे गंधारे, मज्झिमे, पंचमे सरे। धेवए-चेव निस्साए सरा सत्त वियाहिया) बडूज मज्झिमे, पंचमे सरे। धेवए-चेव निस्साए सरा सत्त वियाहिया) बडूज मज्भम, गान्धार, मध्यम, पंचम, धेवत, और निषाद। नासिका, कंठ, डरस्थल, तालु, जिह्वा और दन्त इन छह स्थानों से उत्पन्न होने के कारण प्रथम स्वर 'षड्ज' कहलाता है। उक्तंच करके ''नासां कण्ठ"

હવે સૂત્રકાર સપ્તનામની પ્રરૂપણા કરે છે.

"से किंतं सत्तनामे ?" धत्याहि-

શખ્દાર્થ-(से किं तं सत्तनामे ?) છે બદ'ત ! સપ્તનામ શું છે ? તે ખતા-વતાં કહે છે તે (सत्त सरा पण्णत्ता) સાત સ્વર સ્વરૂપ પ્રગ્નપ્ત થયેલ છે. એટલે કે સાત સ્વર જ સપ્તનામા છે. (तंज्ञहा) તે સાત સ્વરે! આ પ્રમાથે છે-(सज्जे रिस्टहे, गंधारे, मज्झिमे, पंचमे, सरे। घेदए चेव निस्साए सरा सत्त वियाहिया) ધડૂજ ત્રષલ, ગાંધાર, મધ્લમ, પંચમ ઘેવત અને નિષાદ. નાસિકા, કંઠ, ઉરસ્થાન, તાલુ, જિડ્વા અને દંત આ છ સ્થાનાથી ઉત્પન્ન થવાના કારણથી પ્રથમ સ્વર



" नासां कण्ठग्रुरस्ताऌं जिह्वांदन्ताँश्च संश्रितः । षड्भिः संजायते यस्मात्तस्मात् षड्ज इति स्मृतः ॥ इति ॥ तथा-ऋषमो-व्यमः, तद्वद् यो वर्तते स ऋषभः । उक्तंचास्य लक्षणम्-"वाग्रुः सम्रुत्थितो नाभेः, कण्ठशीर्षसमाइतः ।

नईन इषभवद् यस्तत्, तस्मात्, दृषभ उच्यते ॥ इति ॥ तथा-गान्धारः-गन्धम् इर्यति-प्राप्नोतीति गन्धारः, सएव गान्धारः गन्धमापकः स्वरविशेषः । उक्तंच -

वायुः सम्रुत्थितो नाभे-ह्रविकण्ठे समाहतः ।

नानागन्धवहः पुण्यो गान्धारस्तेन हेतुना ॥ इति ॥

इत्यादि स्ठोक द्वारा यही बात कही गई है। ऋषभनाम बैल का है। बैल के स्वर के जैसे जो स्वर होता है, उसका नाम ऋषभ है। इसका लक्षण इस प्रकार कहा हुआ है-नामि से जो वायु उठता है, वह कण्ठ और शीर्ष में जाकर टकराना है। इससे बैल के स्वर के जैसे आवाज होती है। इसलिये इस स्वर का नाम ऋषभ है। गंघ को जो स्वर प्राप्त करता है उसका नाम 'गांधार' स्वर है। इस का लक्षण इस प्रकार कहा गया है-जो वायु नाभि से उत्थित होकर हृदय और कंठ में टकराता है तथा नाना प्रकार के गंधों को वहन करता है इसलिये हृदय और कंठ से टकराने पर जो आवाज उत्पन्न होता है, उसका नाम 'गान्धार' है। हारीर के बीच में जो स्वर होता है, उसका नाम 'मध्यम' स्वर है। इसका लक्षण इस प्रकार से है-नाभिप्रदेश से उत्पन्न हुआ

ષડ જ કહેવાય છે ઉડતાંચ પછી '' નાસા ૧૦૦ '' વગેરે શ્લાક વડે એજ વાત ૨૫૬ કરવામાં આવી છે. ઝાયબ અળદતું નામ છે. અળદના સ્વરની જેમ જે સ્વર દાય છે તેનું નામ ઝાયમ છે. આનું લક્ષણુ આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે-નાભિસ્થાનથી જે વાયુ ઉપર ઉઠે છે તે ક'ઠ અને શીર્ષમાં જઈ ને અથડાય અને તેથી બળદની જેમ અવાજ થાય છે. એટલા માટે જ આ સ્વરનું નામ પ્રયભ છે. ગ'ધને જે સ્વર પ્રાપ્ત કરે છે તેનું નામ 'ગાંધાર ' સ્વર છે. આનું લક્ષણુ આ પ્રમાણે સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે. જે વાયુ નાભિસ્થાનથી ઉપર ઉઠીને હુદય અને કંઠ સ્થાનમાં આવ્યું છે. જે વાયુ નાભિસ્થાનથી ઉપર ઉઠીને હુદય અને કંઠ સ્થાનમાં આથડાય છે તેમજ વિવિધ જાતના ગ'ધાનું વહન કરે છે એટલા માટે હુદય અને કંઠને અથડાયા પછી જે સ્વર ઉત્પન્ન થાય છે તેનું નામ ગાન્ધાર છે. શરીરની વચ્ચે જે સ્વર હોય છે તેનું નામ મધ્યમ સ્વર છે આનું લક્ષણુ આ પ્રમાણે છેનાભિસ્થાનથી ઉત્પત્ન થયેલ વાયુ यद्रा-''तद्रदेवोत्थितो वायु रुरः कण्ठसमाइतः । नामि प्राप्तो मद्दानादो मध्यस्थ-

तथा-पश्चमः-पञ्चानां=पइजादिस्वरानुसारेण पश्चसंख्यकानां स्वराणां पूरणः

बाय उरस्थल और इदय में टकराता है और फिर नाभिस्थान में आकर वडी आवाज उत्पन्न करता है-इसलिये इस स्वर का नाम मध्यम स्वर है। अधवा-उसी प्रकार से उत्थित हुआ वायु उरस्थल और कण्ठ में टकराता है फिर नाभिस्थल में पहुँच कर बडे भारी शब्द को उत्पन्न करता है। इस प्रकार मध्यस्थ होने से यह स्वर मध्यम कहा गया है। पड़ज आदि स्वरों की यह स्वर पांचची संख्या की पूर्ति करता है इसलिये इस स्वर का नाम 'पंचम' स्वर हुआ है। अधवा नाभि आदि पांच स्थानों में यह स्वर सभा जाता है इसलिये यह-स्वर पंचम स्वर कहलाया है। इस का लक्षण इस प्रकार से कहा गया है-नाभिस्थान से जो वायु उत्पन्न होता है, वह बक्षस्थल हृद्य कंठ और मस्तक में टकराता हुआ पंचमस्थान में उत्पन्न होता है। इसलिये उस

ઉત્સ્થળ અને હુકયમાં અથડાય છે અને પછી નાસિસ્થાનમાં આવીને મોટો અવાજ ઉત્પન્ન કરે છે, એટલા માટે આ સ્વરતું નામ મધ્યમસ્વર છે. અથવા પહેલાની જેમ જ ઉપરની તરફ ઉઠતા વાસુ ઉત્સ્વળ અને કંઠમાં અથડાય છે પછી નાસિસ્થાનમાં પહેાંચીને બહુ માટા અવાજ ઉત્પન્ન કરે છે. આ પ્રમાશે મધ્યસ્થ હાેવા અદલ આ સ્વર મધ્યમ કહેવાય છે. ઘડુ જ વગેરે સ્વરામાં આ સ્વર પાંચમી સંખ્યાને પૂરે છે એટલા માટે આ સ્વરતું નામ પંચમસ્વર છે. અથવા ન ભિ વગેરે પાંચ સ્થાનામાં આ સ્વર સમાવિષ્ટ જાય છે. એથી આ સ્વર પંચમસ્વર કહેવાય છે આતું લક્ષણ આ પ્રમાશે કહેવામાં આવ્યું છે નાશિસ્થાનમાંથી જે વાયુ ઉત્પન્ન થાય છે તે વક્ષસ્થળ હુદય કંઠ અને મસ્તકમાં અથડાઇને પંચનસ્થાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એટલા માટે આનું નામ આ પ્રસાથે રાખવામાં આવ્યું છે. જે સ્વર બાઠી રહેલા

स्वरः पंश्वमः । यद्वा-पश्चमु नाभ्यादि स्थानेषु मातीति पश्चमः । उक्तंच-

तथा-मध्यमः-मध्ये कायस्य भवो मध्यमः । उक्तंच-वायुः सम्रुत्थितो नाभेरूरोहदि समाहतः ।

नार्मि माप्तो महानादो, मध्यमत्वं समश्तुते ॥

''वायुः समुद्रतो नामे रुरो इत्कण्ठमुर्धसु ।

विचरन् पञ्चमस्थानमाप्स्या पञ्चम उच्यते'' ॥इति॥

300

स्तेन मध्यमः ॥ इति ॥

| अतुयोगद्वारस्त्रे |
|-------------------|
|-------------------|

| <b>मनु</b> योगचम्द्रिका | दीका | सूत्र | १६२ | सप्तस्वरनामनिरूपणम् | ७९१ |
|-------------------------|------|-------|-----|---------------------|-----|
|                         |      |       |     |                     |     |

तथा−धैवतः−अभिसन्धयते=अनुसन्धयति शेषस्वरानिति धैवतः । यद्वा−धीमता-मयं धैवतः । पक्षद्वयेऽदि पृषोदरादित्वात् साधुत्वम् । उक्तंचास्य ळक्षणम्−

''अभिसन्धयते यस्मादेवान् पूर्शेदिताव स्वरान् ।

तरमादस्य स्वरस्यापि, धैवतत्वं विधीयते '' ॥ इति ।

तथा-निषादः-निषीदन्ति स्वरा यरिमन् स निषादः । उक्तं चापि---

" निषीदन्ति स्वराः यस्मि,-न्निषादस्तेन हेतुना ।

सर्वांश्वाभि भवत्येष, यदादित्योऽस्य दैवतम् " ।। इति ।

तदेवं सप्त≕सप्तसंख्यकाः स्वराः≕जीवाजीयाश्रयाः स्वराः व्याख्याताः≕विविधप्रका-रेण तीर्थङ्करगणधरैः कथिताः। ननु कार्यं दि कारणायत्तं, तच्च कारणं कार्यभूतानां स्वराणां जिद्दादिकं, तानि च द्वीन्द्रियादि त्रसजीवानामसंख्येयत्वादसंख्येयानि किम्रुताजीवनिस्रतानां ततः कथं स्वराणां सप्तसंख्यकत्वं न विरुघ्यते ? उच्यते–

का नाम ऐसा कहा गया है। जो स्वर रोष स्वरों का अनुसंघान करता है वह 'धेवत' है। अथवा संगीत विशारदों का जो स्वर है वह 'धेवत' है। इस का लक्षण इस प्रकार से कहा है-" अभिसंघयते " इत्यादि इस इलोक का अर्थ स्पष्ट है। जिस में स्वर ठहरता है उसका नाम निपाद स्वर है। यह स्वर समस्त स्वरां का पराभव करता है क्योंकि इसका देव आदित्य है। ये जो सात स्वर हैं वे जीव और अजीव दोनों के आश्रय रहते हैं। ऐसा तीर्थकर भगवंतोने कहा है। रांका-कार्य कारणो के आधीन होता है। इन सात स्वरस्वरूप कार्य के कारण जिह्वा आदिक हैं। ये जिह्वा आदि कारण हीन्द्रिय आदि व्रस जीबों के असंख्यात होने से असंख्यात है। अजीव निग्रत

आदि असे आपा में असंख्यात होन से असंख्यात हैं ? अआवे निम्नत स्वरों के विषय की तो वात ही क्या है ! इसलिये स्वरों का सात प्रकार का कहना ठीक नहीं है।

સ્વરૈાનું અનુસંધાન કરે છે તે '' પૈવત '' છે. અથવા સંગીત વિશારદાના જે સ્વર છે. તે ધૈવત છે આતું લક્ષણુ આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે. '' अમિસન્થયતે इत्यादि '' આ શ્વાકના અર્થ સ્પષ્ટ જ છે. જેમાં સ્વર સ્થિર થાય છે તેનું નામ નિષાદ સ્વર છે. આ સ્વર બધા સ્વરાને પરાભૂત કરે છે કેમ કે આના દેવ આદિત્ય છે જે આ સાત સ્વર છેતે જીવ અને અજીવ બન્ને ને આબ્રિત રહે છે. આમ તીર્થ'કર ભગવ'તોએ કહ્યું છે.

શંકા–કાર્ય કારણેાને અધીન હાેય છે. આ સાત સ્વર રૂપ કાર્યના કારણેા જિદ્ધા વગેરે છે. આ જિદ્ધા વગેરે કારણેા દ્વીન્દ્રિય વગેરે ત્રસ જીવા અસંખ્યાત હાેવાથી અસંખ્યાત છે અજીવ નિસ્તુત સ્વરાના વિષયની તાે વાત જ શીકરવી એટલા માટે સ્વરાના સાત પ્રકારા ચાેગ્ય ક્રહેવાય નહિ.

मनुयोगद्वारद्वे

विशेषभाश्रित्यासंख्येया अपि स्वराः सामान्येन सर्वेऽपि सप्तस्बेवान्तर्भवति । यदा स्रूत्रे स्वराणां यत् सप्तसंख्यकत्वधुक्तं तत् स्थूछस्वरान् गीतं चाश्रित्य प्रोक्तं, सर्वेषां स्वराणां सप्तस्वरानुपातित्वादतो नास्ति कोऽपि स्वराणां सप्तसंख्यागणने दोष इति ॥ सू० १६२॥

इत्थं स्वरान्नामतो निरूप्य संप्रति तानेच कारणत आह---

मूलम्-एएसिं णं सत्तण्हं सराणं सत्त सरट्टाणा पण्णत्ता, तं जहा-सज्जं च अग्गजीहाए, उरेण रिसहं सरं । कंठुग्गएण गंधारं, मज्झजीहाए मज्झिमं ॥ १॥ नासाए पंचमं बूया, दंतोट्ट्रेण य धेवयं । मुद्धाणेण य णेसायं, सरट्टाणा वियाहिया॥ ३॥ सत्तसरा जीवणिस्तिया पण्णत्ता, तं जहा-सज्जं रवइ मऊरो, कुक्कुडो रिसभं सरं । इंसो रवइ गंधारं, मज्झिमं च गवेलगा ॥ ४॥ अह कुसुमसंभवे काले, कोइला पंचमं सरं । छटं च सरसा कोंचा, वेसायं सत्तमं गया ॥ ४॥ सत्तसरा अजीवनिस्तिया पण्णत्ता, तं जहा-सजं रवइ मुयंगो, गोमुही रिसहं सरं । संखो रवइ गंधारं,

उत्तर--विशेष की अपेक्षा छेकर स्वर यद्यपि असंख्यात हैं परन्तु, ये सब असंख्यात स्वर सामान्यरूप से इन सात स्वरों में ही अन्तर्भू त हो जाते हैं। अधवा सूत्रकारने जो ''सात स्वर हैं '' ऐसा सूत्र कहा है, बह स्थूल स्वरों से एवं गीत को छेकर कहा है ऐसा जानना चाहिये। क्योंकि और जितने भी स्वर हैं, वे सब इन्हीं सात स्वरों में समा जाया करते हैं। इसलिये स्वर सात हैं इस प्रकार के कथन में कोई दोष नहीं है। सू० १६२॥

ઉત્તર-વિશેષની અપેક્ષાથી સ્વર તે કે અસ'ખ્યાત છે છતાં એ આ બધાં અસ'ખ્યાલ સ્વરા સામાન્ય રૂપથી આ સાત સ્વરામાં જ અન્તમૂંત થઇ જાય છે. અથવા સૂત્રકારે જે 'સાત સ્વરા છે' આમ કહ્યું તે સ્થૂલ સ્વરા અને ગીતને લઇને કહ્યું છે આમ જાહ્યુવું તેઈએ કેમ કે બીજા જેટલા સ્વરા છે તે બધા એજ સાત સ્વરામાં સમાવિષ્ટ થઈ જાય છે એટલા માટે સ્વર સાત છે આ જાતના કથનમાં કાઈ પણ જાતના દાષ નથી, ાાસૂ૦૧૬૨ા

| बनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र १६३ कारणतो स्वरनिरूपणम् 👘 |  |
|------------------------------------------------------|--|
|------------------------------------------------------|--|

मज्झिमं पुण झर्छरी ॥६॥ चउचरणपइट्ठाणा, गोहिया पंचमं सरं । आडंबरो धेवइयं, महाभेरी य सत्तमं ॥७॥सू०१६३॥

छाया--एतेषां खञ्च सप्तानां स्वराणां सप्त स्वरस्थानानि मज्ञप्तानि, तद्यथा---षड्जं च अग्रजिह्रया, उरसा ऋषभ स्वरम् । कण्ठाप्रेण गान्धारं, मध्ये जिह्वया मध्य-मम् ॥२॥ नासिकया पञ्चमं झूयात्, दन्तोष्ठेन च धेवतम् । मूर्ध्नां च निषादम्, स्वर-स्थानानि व्याख्यातानि ॥३॥ सप्तस्वराः जीवनिश्रिताः मज्ञप्ताः, तद्यथा-पड्जं

इस प्रकार नाम से स्वरों का कथन करके अब सुत्रकार उन्हीं स्वरों का कारण की अपेक्षा छेकर कथन करते हैं---

'एएसिं णं सत्तण्हं' इत्यादि।

इाव्दार्थ---( एएसिणं ) इन (सत्तसराणं) सात स्वरों के (सप्त)सात (सरद्वाणा) स्वरस्थान (पणात्ता) कहे गये हैं। (तं जहा) वे इस प्रकार से हैं।---( सज्जं च अग्गजीहाए) जिहवा के अग्र भाग से षड्ज स्वर बोलना चाहिये ( उरेण रिसहं सरं ) वक्षस्थल से ऋषभस्वर बोलना चाहिये ( वंदुग्गएणं गंधारं ) कण्ठ के अग्रभाग से गांधार स्वर बोलना चाहिये । (मज्झजीहाए मज्झिमं ) जिहूवा के मध्य भाग से मध्यम स्वर वोलना चाहिये । ( नासाए पंचमं ) नासिका से पंचम स्वर बोलना चाहिये ( दंतोट्ठेण य घेवयं ) दन्तोष्ठ से घैवत स्वर बोलना चाहिये ( मुद्धाणेणं य णेसायं बूया ) और मूर्धा से निषाद स्वर बोल

આ પ્રમાણે સ્વરાતું નામની અપેક્ષાએ કથન કરીને હવે સૂત્રકાર તેજ સ્વરાતું કારણની અપેક્ષાએ કથન કરે છે-

" एएसि णं सत्तण्हं " धत्याहि---

શખ્દાર્થ-(एएसिं णं) આ (सत्तसराणं) સાત સ્વરાના (सत्त) સાત (सर-हुगणा) સ્વરસ્થાના (पण्णत्ता) કહેવામાં આવ્યાં છે. (तंजहा) તે આ પ્રમાણે છે (सज्जं च अम्गजीहाप) જીલના અગ્રલાગથી ધડ્ જ સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ (उरेणं रिसहं सरं) વક્ષસ્થળથી ઝાધલ સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (कंठुगाएणं गंधारं) કંડના અગ્રલાગથી ગાંધાર સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (कंठुगाएणं गंधारं) કંડના અગ્રલાગથી ગાંધાર સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (कंठुगाएणं गंधारं) કંડના અગ્રલાગથી ગાંધાર સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (कंठुगाएणं गंधारं) કંડના અગ્રલાગથી ગાંધાર સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (कंठुगाएणं गंधारं) કંડના અગ્રલાગથી ગાંધાર સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (कंठुगाएणं गंधारं) કંડના અગ્રલાગથી ગાંધાર સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (कंठुगाएणं गंधारं) કંડના અગ્રલાગથી ગાંધાર સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (कंठुगाएणं गंधारं) કંડના અગ્રલાગથી પંચમસ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (दंतोट्ठेण य घेवयं) इन्તાષ્ઠથી ધેવત સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ (मुद्धाणेणं च णेसायं बूया) અને મૂર્ધાધી નિયાદ સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નેઇએ. (सरहाणा वियाहिया) આ પ્રમાણે સાલ સ્વર સ્થાનાનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. અવ રેવવ 196.8

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

रौति मयूरः, कुक्कुटः ऋषभं स्वरम्। इंसो रौति गान्धारं, मध्यमं च गवेलकः (मेषाः)॥शाअय कुसुमसंभवे काल्ले, कोकिलाः पश्चमं स्वरम्। षष्ठं च सारसाः कौंश्वाः , निषादं सप्तमं गजाः ॥५॥ सप्तस्वराः अजीवनिश्रिताः प्रइप्ताः तद्यया-षड्जं रौति मृदद्वो, गोमुखी ऋषमं स्वरं। शंखो रौति गन्धारं, मध्यमं पुनर्झ-छरी॥ ६ ॥चतुश्वरणमविष्ठाना, गोधिका पश्चमं स्वरं। आडम्वरो धैवतकं, महा-मेरीश्व सप्तमम् ॥ स्०१६३ ॥

ना चाहिये । (सरडाणा वियाहिया) इस प्रकार से सात स्वरस्थान ज्या-ख्यात किये हैं। (सत्तसरा जीवणिस्तिया पण्णत्ता) सात स्वर जीव-निश्रित कहे गये हैं। (तंजहा) वे इस प्रकार से हैं--(सज्ज रवह मडरो) षड्जस्वर मयूर बोलता है (कुक्कुडो रिसहं सरं) कुक्कुट-बोलता है।(हंसो रवइ गंधारं) हंस गांधार स्वर नहुष भस्यर षोलता है (मज्झिमं च गवेलगा) गवेलक-मेच मध्यम-स्वर ŧ **बो**ऌते । (अह कुसुमसंभवे काले कोइला पंचमं सरं ) पुष्पोत्पत्तिकाल में कोयल पंचम स्वर बोलती Ş. ( छट्टं सारसा कोंचा) छठा धैवत स्वर सारस और कौंच पक्षी बोलते (सर्समं नेसायं गया) सातर्वा जो निषाद स्वर है उसे गज बोलते (सत्त सरा अजीवनिस्तिया पण्णत्ता) सात स्वर अजीवनिश्रित कहे गये हैं-(तं जहा) वे इस प्रकार से हैं--(सज्जं रवइ मुयंगो) घइज मदंग बोलता है (गोमुही रिसहं सरं) गोमुखी-वाद्यविशेष-ऋषभ स्वर बोलता है। (संखो गंधारं रवइ) इांख-गांधार स्वर बोलता है।(झूछरी-मज्झिमं) झल्लरी मध्यमस्वर बोलता है। (चउचरणपहहाणा गोहिया)

(सत्तमरा जीवणिस्मिया पण्णत्ता) सात स्वरे। જીवनिश्चित इर्डवामां आव्या छे (तंजहा) ते आ प्रभाधे छे-(सज्जं रवइ मठरो) धर् ज स्वर मयूर-भार-ठि। से छे. (कुकड्डो रिम्महं सरं) इडरे। अध्रक्ष स्वर जि। से छे. (मजिझमं य गवेछगा) अवेक्षड-भेध-भध्यभ स्वर जि। से छे (अह कुसुमसंभवे काठे कोइछा पंचमं सरं) पुण्पात्पत्ति डाद्धमां-डायल धंव्यभस्वर जि। से छे. (छट्टंच सारसा कोंचा) छठे। धेवत स्वर सारस अने-डींव्यपक्षी विशेष जि। छे. (सत्तमं नेसायं गया) सातमा निषाद स्वर ढाथी जि। से छे (सत्तसरा अजीवनिस्तिया पण्णत्ता) सात स्वरें। अल्जव 'निश्चित डडेवामां आव्या छे (तंजहा) ते आ प्रभाधे छे-सज्जं रवइ मुयंगो) धर् ज स्वर मुद्दंगमांथी नीडणे छे. (गोमुही रिसहं सरं) जे.मुणी-वाद्य विशेषमांथी अध्रक्ष स्वर नीडणे छे. (संत्तो गंधारं रवइ) श'भ-भांथी गांधार स्वर नीडणे छे. (झल्लरी मजिझमं) आंखरमांथी भध्यम स्वर नीडले छे. (चजचरणपइट्ठाणा गोहिया) आरे पण् केना जभीन पर मुडवामां

تعلونو

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६३ कारणतो स्वरनिरूपणम्

टोका-'प्एसि णं' इत्यादि-

एतेषां सप्तानां स्वराणां सप्त स्वरस्थानानि मज्ञप्तानि, अयं भावः एते षड्जादि सप्तस्वरा यस्मात् यस्मात् स्थानात् समुत्पद्यते तानि जिह्वाग्रभागादिस्वरस्था-नान्यपि सप्त संख्यकानि सन्ति । नाभेरुत्थितो ऽविकारी स्वर आभोगतोऽनाभोगतो वा जिह्वादिस्थानं माप्य विशेषमासादयतीति तत् स्वरस्योपकारकमतस्तत् स्वर-स्थानमुच्यते, इति । तान्येव स्थानानि दर्शयति-तद्यया-पड्जं स्वरम् अग्रजिह्वया-अत्रभूता जिह्वा-अयजिह्वा, तया जिह्दाग्रभागेन झयात् । पड्जस्वरस्य स्थानं जिह्वाग्र-चारोंपैरों से जमीन ऊार रखी गई ऐसो गोधिका-वाद्यविद्योष-(पंचमं सरं) पंचम स्वर को बोलती है (आडंधरो घेवयं) आडंधर घेवत स्वर को बोलता है (महाभेरीय सत्तमं) और महाभेरी सप्तम जो निषाद स्वर है, उसे बोलती है ।

भावार्थ — इस खत्र बारा खत्रकारने सात स्वरों के सात स्थानों का कथन किया है। षड्ज आदि सात स्वर जिस २ स्थान से उत्पन्न होते हैं, वे जिह्वाग्रभाग आदि स्वरोत्पादक स्थान सात हैं। नाभिस्थान से उत्थित अविकारी स्वर आभोग (अनजान) से जिह्वा आदि स्थान को प्राप्त हो करके अपने में विशेषता प्राप्त कर छेता है, इसलिये वह जिहूवा आदि स्थान उस स्वर का उपकारक होता है। अतः वह उस स्वर का स्थान कहा जाता है। खत्रकारने इन्हीं सात स्वर स्थानों को यहां दिख-छाया है। षड्ज स्वर जिह्वाग्रभाग से बोला जाता है। इसलिये उसका स्थान जिह्वाग्रभाग है।

આવે છે. એની ગાધિકા-વાદ્ય વિશેષમાંથી (पंचमं सरं) પંચમ સ્વર નીકળે છે (झाइंबरो घेवयं) આડ'અરમાંથી ધેવત સ્વર નીકળે છે. (महाभेरीय सत्तमं) અને મહાલેરીમાંથી સાતમા જે નિષાદ નામે સ્વર છે કે નીકળે છે.

ભાવાર્થ-આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે સાત સ્વરાના સ્થાનાનું કથન કશું છે. ધડુજ વગેરે સાત સ્વર જે જે સ્થાન વિશેષથી ઉત્પન્ન થાય છે. તે જિદ્ધાબ્ર ભાગ વગેરે સાત સ્વરાત્પાદક સ્થાના છે નાભિસ્થાનથી ઉત્થિત થયેલ અવિ-કારી સ્વર આલેાગ (બાણ) થી કે અનાલાગ (અજાણ)થી જિદ્ધા વગેરે સ્થાન સુધી પદાંચીને પાતાની જાતમાં એક વિશેષતા મેળવી લે છે. એટલા માટે જિદ્ધા વિગેરે સ્થાન તે સ્વર માટે ઉપકારક હોય છે. એથી તે તે રવરનું સ્થાન કહેવાય છે. સૂત્રકારે એજ સાત સ્વર સ્થાનાનું અહીં સ્પષ્ટીકરણ કશું છે યડૂજ સ્વર જિદ્ધાબાગથી ઉચ્ચરિત કરવામાં આવે છે તેથી તેનું નામ જિદ્ધાબ્ર ભાગ છે.

## अनुयोगद्वारसूत्रे

भाग इत्यर्थः । ननु षड् जस्वरोच्चारणे कण्ठादीन्यपि स्थानान्याश्रीयन्ते, अग्रजिह्ना-चस्तरान्तरेष्तप्याश्रीयते तत्कथं षड् जादिष्वेकैकस्य स्वरस्य अप्रश्निह्नादिरूपमेकैकं स्थानम्रुच्यते ? इति चेदाह—यद्यपि पड् जादयः सर्वेऽपि स्तराः जिह्नाग्रभागादीनि सर्वाण्यपि स्थानान्यपेक्षन्ते, तथापि विशेषत एकैंकस्वरो जिह्नायभागादिष्वेकैकं स्थान-मादायैव व्यज्यते । अतस्तत्तत्स्वरस्य तत्तत्त्थानम्रुक्तमिति वोध्यम् । तथा-उरसाः वक्षसा ऋषभं स्वरं ज्ञूयात् । ऋषभस्वरस्य स्थानं वक्षो वोध्यम् । तथा-उरसाः कण्ठादुद्रतम्-उद्गतिः-स्वरनिष्पत्तिहेत्नभूताकिया तेन मान्धारं स्वरं ज्ञूयात्। मान्धार-

इांका-षड्ज स्वर के उच्चारण करने में कण्ठोदिक स्थानों का भी सहारा छेना पड़ता है, तथा अग्रजिह्वा दूसरे स्वरों में भी उप-युक्त होती है, तो फिर षड्ज-आदि स्वरों में से एक २ स्वर का अग्र-जिह्वा आदि रूप एक २ स्थान प्रतिनिधत कैसे कहा जा सकता है ?

શંકા-ષડ્ જ સ્વરનાે ઉચ્ચાર કરતાં કંઠ વગેરે સ્થાનાના પણ આધાર દોવા પડે છે. તેમજ અગ્રજિહ્વા બીજા પણુ કેટલાક સ્વરોના ઉચ્ચારણુ માટે સહાયભૂત દાય છે. તાે પછી ષડ્ જ વગેરે સ્વરોમાંથી એક એક સ્વરનું અગ્રજિહ્વા વગેરે રૂપ એક એક સ્થાન પ્રતિનિયત કેવી રીતે કહેવાય?

ઉત્તર-ને કે ષડ્જ વગેરે અધા સ્વરેા જિદ્ધાસ ભાગ વગેરે અધાં સ્થાનાના ઉપયાંગ કરે છે. છતાં એ વિશેષ રૂપથી દરેક સ્વર જિદ્ધાસ ભાગા-દિક સ્થાનામાંથી કાઈ એક સ્થાનને સમાશ્રિત કરીને જે વ્યક્ત (લચ્ચરિત) થાય છે. એટલા માટે તે સ્વરનું તે સ્થાન કહેવાય છે એજ અભિપ્ર યને લઇને અહીં સૂત્રકારે દરેક સ્વરનું એક એક સ્થાન કહેું છે. વક્ષસ્થળથી ગઢયલ સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરવું નોઇએ આ કથનથી એજ વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે ઝાયલ સ્વરનું સ્થાન વક્ષસ્થળ છે સ્વરની નિષ્પત્તિમાં હેતભૂત જે કિયા કંઢથી થાય છે.

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६३ कारणतो स्वरनिरूपणम्

स्वरस्य स्थानं कण्ठो बोध्यम् तथा-मध्य जिह्न्याया मध्यो मागो मध्यजिह्वा, तथा-मध्यमं स्वरं ब्रूयात् । जिह्वाया मध्यभागो मध्यमस्वरस्य स्थानमितिभावः । तथा-नासया=नासिकया पञ्चमं स्वरं ब्रूयात् । पञ्चमस्वरस्य स्थानं नःसिकेत्वर्थः । तथा-दन्तोष्ठेन=दन्तोष्ठक्रियया धैवतं स्वरं ब्रूयात् । धैवतस्वरस्य स्थानं दन्तोष्ठं बोध्यम् । तथा-मूर्ध्ना=मूर्धस्थानेन निषादं स्वरं ब्रूयात् । निषादस्वरस्य स्थानं दन्तोष्ठं बोध्यम् । तथा-मूर्ध्ना=मूर्धस्थानेन निषादं स्वरं ब्रूयात् । निषादस्वरस्य स्थानं दन्तोष्ठं बोध्यम् । तथा-मूर्ध्ना=मूर्धस्थानेन निषादं स्वरं ब्रूयात् । निषादस्वरस्य स्थानं मूर्धा बोध्यम् । तथा-मूर्ध्ना=मूर्धस्थानेन निषादं स्वरं ब्रूयात् । निषादस्वरस्य स्थानं सूर्धा बोध्यम् । तथा-मूर्ध्ना=मूर्धस्थानेन निषादं स्वरं ब्रूयात् । निषादस्वरस्य स्थानं मूर्धा बोध्यम् । तथान्मूध्र्ना अस्यादीनि सन्न स्वरस्थानानि भगवता व्याख्यातानि । इत्थं स्वरस्थानान्युत्त्वा सम्मति 'को जीवः कं स्वरं ब्रूते ' इति दर्शयति-'सत्त सरा जीवनिस्तिया' इत्यादिना ' णिसायं सत्तमं गया इत्यन्तेन । अर्थः स्वष्टाः । नवरम्-गावश्च-एलकाश्वेति गवेलकाः, यद्वा गवेलकाः-मेषा एव । कुष्युमसंभवे-

है, उसका नाम 'कंठोहन' है इस रे गांधार स्वर बोला जाता है, अतः मुग्नार स्वर का स्थान - कंठ है। जिह्वा का जो मध्य भाग है- उससे मध्यम स्वर बोला जाता है; इस कारण मध्यम स्वर का स्थान जिह्वा का मध्य भाग है। 'नासिका से पंचम स्वर वोलना चाहिये' इस कथन से यही जाना जाता है-कि 'पंचम स्वर का स्थान नासिका है।' 'दन्तो-रुठ किया से धैवत स्वर को बोलना चाहिये' इस कथन से यही स्पन्ट होता है कि 'धैवत स्वर को बोलना चाहिये' इस कथन से यही स्पन्ट होता है कि 'धैवत स्वर को बोलना जाता है कि 'निषाद स्वर का स्थान मूर्घा है।' ये जिह्वाग्र मागादिक सप्तस्वरस्थान भगवान् ने कहे है। इस प्रकार सात स्वरों के स्थान कहकर सूत्रकारने पुनः यह बत-लाया है कि-कौन २ जीव किस २ स्वर को बोलता है--? ''गवेलक'' में गौ और एलक ये दो प्राणी आये हैं। अथवा गवेलक का अर्थ मेष

તેનું નામ કંઠોદ્ગત છે. એનાથી ગાંધાર સ્વર ઉચ્ચરિત થાય છે એથી ગાંધાર સ્વરતું નામ કંઠ છે. જિદ્ધાના મધ્ય ભાગથી મધ્યમ સ્વરતું ઉચ્ચારણ થાય છે. એથી જિદ્ધાના મધ્ય ભાગ મધ્યમ સ્વરતું સ્થાન છે નાકથી પંચમ સ્વરતું ઉચ્ચારણ કરવું નેઈએ આ કથનથી આ વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે પંચમ સ્વરતું રથાન નાસિકા છે. દન્તાેષ્ઠ ક્રિયાથી ધેવત સ્વર આહેવા નેઇએ આ કથનથી એજ વાત જણાય છે કે ઘૈવત સ્વરતું સ્થાન દન્તાેષ્ઠ છે મૂર્ધાથી નિષાદ સ્વર આહેવા નેઈએ એથી એ વાત જણાય છે કે, નિષાદ સ્વરતું સ્થાન મૂર્ધા છે એ જિદ્ધાય ભાગ વગેરે સપ્તસ્વર સ્થાના ભગવાને કહ્યા છે. આ પ્રમાણે સપ્તસ્વરાના સ્થાન વિષે માહિતા આપીને સૂત્રકાર ક્ર એ બતાવે છે કે-કયા કથા જીવા કથા કથા સ્વરથી આવે છે? '' ગવેલક''માં ગો અને એલક એ બે પાણીઓ છે અથવા ગવેલકના અર્થ મેલ પણ છે.

### अनुयोगद्वारस्त्रे

काल्ले=वसन्तसमये । अथ यस्मात् यस्मात् वाद्याद यो यः स्वरो निर्मंच्छांत, तं तमाइ-तद्यया-तद्दर्शयंति- 'सत्त सरा अजीवनिस्सिया' इत्यादिना 'महामेरी य सत्तमं ' इत्यन्तेन । अर्थः स्पष्टः । नवरं--गोग्रुखी=यस्या ग्रुखे गोशृङ्गादि वस्तु स्थाप्यते सा 'काइला' इत्यपरनाम्ना प्रसिद्धा । चतुश्वरणप्रतिष्ठाना गोधिका= चतुर्भिश्वरणैः प्रतिष्ठानं श्रुति यस्याः सा तथाभूता गोधिका--गोधैव गोधिका चर्मावनद्धा दर्दरिकेत्यपरनाम्ना प्रसिद्धा वाद्यविशेषः । आडम्बरः=पटद्दा । सप्तमं= निषादम् । अत्रेदं बोध्यम्-यद्यपि मृदङ्गादि जनितेषु स्वरेषु नाभ्युरःकण्ठाद्युरुपद्य-मानरूपो व्युत्पत्त्यर्थों न घटते, तथापि-मृदङ्गादि वाद्येभ्यः षड्जादिस्वरसदश-स्वरा उत्पद्यन्ते । अतप्व तेषां मृदङ्गाद्यजीवनिश्चितत्वम्रुक्तम् । । मू०१६३॥

संभति एषां सप्तस्वराणां लक्षणान्याह----

प्लम्-एएसिं णं सत्तण्हं सराणं सत्त सरलक्खणा धण्णत्ता, तं जहा-सजेण लहई वित्तिं, कयं च न विणस्सइ । गावो पुत्ता य मित्ता य, नारीणं होइ वछहो॥१॥ रिसहेण उ एसजं, सेणा-

भी है। कुसुमसंभवकाल का तारपर्य वसन्त ऋतु से है। जिसके मुख पर गोश्रृंग आदि स्थापित किघा जाता है तथा जिसका दूसरा नाम 'काहला ' है, वह वायविरोष ' गोमुखी ' कहलाता है। चतुआरण प्रति-छाना गोधिका भी एक प्रकार का वायविरोष होता है इस का नाम 'दर्दरिका ' है। यह चमड़े से मदा हुआ होता है। ' आडम्बर ' पटह को कहते हैं। यथपि मृदङ्ग आदि जनित स्वरों में नाभि उरस कण्ठ आदि से उलक होना रूप व्युत्पत्यर्थ घटित नहीं होता है, तो भी मृदंग आदि वाघों से षड्ज आदि स्वरों के सहशा स्वर उत्पन्न होते हैं, इसलिये उन्हें मृदंगहूप अजीव से निश्रिन कहा है ॥स् १६३॥

કુસુમ સંભવકાલ એટલે વસંત ઝતુ છે જેનાં મુખ પર ગાંશ્વંગ, વગેરે સ્થાપિત કરવામાં આવે છે તેમજ જેતું બીજું નામ 'કાહલા' છે તે વાઘ વિશેષ ' ગોમુખી' કહેવાય છે ચતુશ્ચરણુ પ્રતિષ્ઠાના ગાેષિકા પણુ એક વાઘ વિશેષ છે એનું નામ 'દર્દરિકા' છે. એ ચામડાથી બનાવેલું હાય છે 'આડંબર ' પટહને કહે છે. તે કે મુદંગ વગેરેથી ઉત્પન્ન સ્વરોમાં નાભિ, ઉરસ, કંડ વગેરેથી ઉત્પત્તિ રૂપ વ્યુત્પત્યર્થ નીકળતાે નથી, છતાં એ મૃદંગ વગેરે વાઘોથી ષડૂજ વગેરે સ્વરાની જેમ જ સ્વર ઉત્પન્ન થાય છે. એથી તેમને મૂદંગ રૂપ અજીવથી નિશ્ચિત કહ્યા છે.ાસ્ટ્રવ્ય (લ્યા मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६४ सप्तस्वरलक्षणनिद्धपणम्



वच्चं धणाणि य । वत्थ गंधमलंकारं, इत्थिओ सयणाणि या।२॥ गंधारे गीयजुत्तिण्णा, वज्जवित्ती कलाहिया । हवति कइणो पण्णा, जे अण्णे सत्थपारगा॥३॥ मज्झिमस्सरसंपन्ना, हवंति सुहर्जीविणो । खायई पियई देई, मज्झिमस्सरमस्तिओ॥४॥ पंचमस्सरसंपन्ना हवंति पुढवीवई । सूरा संगहकत्तारो अणेग-गणनायगा॥४॥धेवयस्सरसंपन्ना हवंति कल्हाप्पिया । साउणिया वग्गुरिया, सोयरिया मच्छवंधा य ॥६॥ चंडाला मुट्ठिया सेया, जे अन्ने पावकम्मिणो । गोधातगा य जे चारा, णिसायं सरमस्सिया ॥७॥सू० १६४॥

छाया—एतेषां खल्छ सप्तानां स्वराणां सप्त स्वरल्रक्षणानि प्रक्षप्तानि, तद्यथा— षड्जेन लभते हर्ति, क्वतं च न विनइयति । गावः पुत्राश्च मित्राणि च, नारीणां

अब सुन्नकार इन सात स्वरों के लक्षणों को कहते हैं----"एएसि णं सत्तण्हं" इत्यादि !----

शब्दार्थ-(एएसिं सचण्हं सराणं) इन सात स्वरों के (सरहृक्खणा) स्वर उक्षण-तत् तत्-फल की प्राप्ति के अनुसार स्वर तत्त्व-(सत्त) सात (पण्णत्ता) कहे गये हैं। (तंजहा) वे इस प्रकार से हैं-(सउजेण वित्ति ल-हई) षइज स्वर से मनुष्य-आजीविका प्राप्त करता है। (कयं चण विण-स्मइ) तथा षडूज स्वरवाछे व्यक्ति का कृतकर्म नष्ट नहीं होता है। (गावो पुत्ता य मित्ता य नारीणं होइ बल्लहो) इस को गायें पुत्र और

હવે સૂત્રકાર એ સાત સ્વરાના લક્ષણે કરે છે---" एएसिंग सत्तण्हं " ઇત્યાકિ---

શબ્દાર્થ-(एएसि णं सत्तण्हं सराणं) એ સાત સ્વરેાના (सरळक्खणा) સ્વરલક્ષણ--તે તે કળની પ્રાપ્તિની અપેક્ષાએ સ્વરતત્ત્વ (सत्त) સાત (पण्णत्त/) કહે-વામાં આવ્યા છે (तंजहा) તેઓ આ પ્રમાણે છે (सज्जेण वित्तं छड़ई) ધડુજ સ્વરથી માણુસ આજીવિકા પ્રાપ્ત કરે છે (क्वयंच ण विणस्सइ) તેમજ ધડુજ સ્વરવાળી વ્યક્તિ ઓના કુતકર્મા નાશ પામતા નથી અર્થાત્ કાર્ય સિદ્ધ કરે છે. (गावो पुत्ता य मित्ता य नारीणं होइ वल्लहो) આને ગાંચા પુત્ર અને મિત્ર હાય છે. સીઓને એ બહુજ

### अनुयोगद्वारस्त्रे

भवति बल्लभः॥१॥ ऋषभेण तु ऐश्वर्थं सेनापत्यं धनानि च । वस्नगन्धम् अलंकारम् , स्तियः श्वयनानि च ॥२॥ गान्धारे गीतयुक्तिज्ञाः वर्यट्टचयः कलाधिकाः । भवन्ति कवयो पाजाः, ये अन्ये जास्त्रपारगाः ।३॥ मध्यम स्वरसम्पन्ना भवन्ति-सुख-जीविनः । खादति पिवति ददाति, मध्यमस्वरमाश्रितः । ४॥ पश्चमस्वरसम्पन्ना मित्र होतें हैं। यह स्त्रियों को बहुत प्यारा होता है। (रिसहेण उ एसज्जं) ऋषभ स्वर से मनुष्य ऐश्वर्य-ईशनशक्तिवाला-होता है (सेणा-बच्चं धणाणिय) इस स्वर के प्रभाव से वह सेनापतित्व को धन को, (बत्थगंधमलंकारं इत्यिओ सयणाणि य) बस्त्रों को गंधपदार्थों को, अलं-कारों को, स्त्रियों को, और दायनों को पाता है। (गंधारे गीयजुत्तिण्णा) गान्धार स्वर से गाना गानेत्राले मनुष्य (वज्जविसी कलाहिया) श्रेष्ठ आजीविकाबाले होते हैं तथा कलाओं के ज्ञाताओं में शिरोमणि होते हैं। (कइणो पण्णा हवंति) कचि-काव्यकर्त्ता-होते हैं अथवा-''कइणो-कूतिनः" इस छाया पक्ष में कर्तव्यशील होते हैं। पाज्ञः-सद्बोध संपन्न-होते हैं। (जे अण्णे सत्थपारगा) तथा जो पूर्वोक्त गीत युक्तिज्ञ आदि को से जो भिन्न होते हैं-वे, सकलशास्त्रों में निष्णात होते हैं ! (मजिझमस्सरसंपन्ना) जो मध्यम स्वर से युक्त होते हैं, वे (सुहजीविणो हवंति) खुखजीवि होते हैं। (खायई पियई देई मज्झिमस्सरमस्सिओ) स्खजीवि कैसे होते हैं ? इसी बात को स्त्रकार कहते हैं कि वे सुस्वाद मोजन को मनमाना खाते हैं, दुग्यादि का पान करते हैं। इसरों को

પ્રિય હેાય છે (रिसहेण उ एसिडजं) ઝાયલ સ્વરથી માણસ ઐશ્વર્ય-ઇશન શકિત સંપન્ન-હાય છે (सेणावच्चं घणाणि य) આ સ્વરના પ્રભાવથી સેનાપતિત્વને, ધનને, (वत्थगंधमलंकार' इत्थिओ सयणाणिय) વરુતે, ગ'ધપદાર્થા, અલ'કારા, ઓએા, તેમજ શયનાને મેળવે છે. (गंवारे गीय जुत्तिण्णा) ગાન્ધાર સ્વરથી ગાનારા માણુસા (वड्जवित्ती फल्लाहिया) શ્રેષ્ઠ આજીવિકાવાળા હેાય છે તેમજ કલાવિદામાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. (कइणोवण्णा हवंति) કાવ્યકાર હાય છે તેમજ કલાવિદામાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. (कइणोवण्णा हवंति) કાવ્યકાર હાય છે તેમજ કલાવિદામાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. (कइणोवण्णा हवंति) કાવ્યકાર હાય છે તેમજ કલાવિદામાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. (कइणोवण्णा हवंति) કાવ્યકાર હાય છે આથવા 'कइणो-कृतिनः ' આ છાયા પક્ષમાં કત'વ્યશીલ હાય છે પ્રાજ્ઞઃ-સદ્બાધ સ'પન્ન હાય છે (जे अण्णे सत्थगरणा) તેમજ પૂર્વીકત ગીત શુક્તિજ્ઞ વગેરથી જે ભિન્ન હાય છે તેઓ સકલ શાસ્ત્રોમાં નિષ્ણાત છે. (मज्झिनसरसंपन्ना) જેઓ મધ્યમ સ્વર સ'પન્ન હાય છે તેઓ (वुइजीविणो हवंति) સુખજીવિ હાય છે. (खायई पियई देई, मज्झिमस्सरमस्सिओ) સુખજીવી કેવી રીતે હાય છે ? એજ વાતને સૂત્રકાર હવે સ્પષ્ટ કરે છે-કે તેઓ પાતાની ઈચ્છા अनुयोगबन्द्रिका टीका सूत्र १६४ सप्तस्वरलक्षणनिरूपणम्

202

भवन्ति पृथिवीपतयः । शुराः संग्रहकर्तारः, अनेकगणनायकाः ॥५॥ घैवतस्वर-सम्पन्ना मवन्ति कल्रहभियाः । शाकुनिका वागुरिकाः सौकरिका मत्स्यवन्धाथ ॥६॥ चाण्डालामौष्टिकाः सेया ये अन्ये पापकर्माणः । गोघातकाथ ये चोरा निष्मायं स्वरमाश्रिताः ॥ ७ ॥ ॥ सू० १६४ ॥

भी इसी प्रकार से खिलाते पिलाते रहते हैं। (पंचमस्सरसंपन्ना हवंति पुढवीवई) जो पंचमस्वर से युक्त होते हैं वे पृथिवीपति होते हैं। (सुरा संगहकसारो अणेगगणनायगा) धारवीर होते हैं, संग्रह करनेवासे होते हैं और अनेक गणों के नायक होते हैं। तथा जा (घेवयस्सरसंपन्ना हवंति कल्हप्पिया) जो घेवतस्वरवाले होते हैं वे कलहप्रिय होते हैं-लड़ाई झगडा करना उन्हें बहुत पसन्द आता है। (साडणियावग्गुरिया सोयरिया, मच्छवंघा य) घाकुनिक-पक्षियों का शिकार करनेवाले, होते हैं, वागुरिक-हरिणों की हत्या करनेवाले, होते हैं, सौकरिक-सुअरों का घाकार करनेवाले, होते हैं, और मस्स्यवंध-मछलियों को मारनेवाले, होते हैं! (चंडाला) तथा जो चांडाल-रोड़कमा हैं (मुट्टिया) मुष्टि से प्रहार करनेवाले हैं (सेया) अघम जातीय हैं-(जे अन्ने पावकम्मिणो) तथा इनसे भिन्न जो पाव कमीं में परायण बने हुए प्राणी हैं, तथा जो (गोघातगा) गोघात करनेवाले हैं (जे चोरा) जो बोरी करनेवाले हैं (णिसायं सरमस्सिया) वे सब निषाद स्वर से आश्रित

મુજમ તૃપ્તિદાયક સુસ્વાદુ લોજન મેળવે છે. દ્રધ વગેરે પીવે છે. બીલાએાને. પશુ એવી રીતે ખવડાવતા પીવડાવતા રહે છે. (पंचमस्सरसंपन्ना इवंदि पुढवीवई) જેએ પંચમ સ્વર સંપન્ન હોય છે તેઓ પૃથ્વીપતિ હોય છે. (सूरा संगहरूतारो अणेगगणनायगा) શૂરવીર હોય છે, સંગ્રહ કરનાર હોય છે અને ઘણા ગણાના નેતા હોય છે (घेवचरस्सरसंपन्ना) તેમજ જે ધેવત સ્વર-વાળા હોય છે. (हवंति कछद्दप्रिया) તે કલહ પ્રિય હોય છે લડાઈ, કંકાસ, તકરાર તેમને અહુ ગમે છે. (साउणिया वग्गुरिया सोयरिया, मच्छवंधा य) શાકુ-નિક-પક્ષીઓના શિકાર કરનાર હોય છે વાગુરિક-હરણાની હત્યા કરનારા હાય છે સૌકરિક-સ્વરના શિકાર કરે છે અને મત્સ્ય અંધ-માછલીઓને મારનાર હાય છે. (त्वंहाला) તેમજ ચંડાલ-રીદ્રકર્મા-છે, (सुट्टिया) મુબ્ટિપ્રહાર કરનારા હોય છે. (सेया) અધમ જાતવાળા હાય છે (जे झन्ने पावकम्मिणो) તેમજ એમનાથી બિન્ન જે પાયકર્મીમાં રત રહે છે તથા જે (गोघात्तगा) ગાવધ કરનાર હાય છે (जे चोरा) જેઓ ચારી કરનારા છે. (णिन्नाय घर-झર ૧૦૧

अनुयोगद्वारसूत्रे

रीका--- 'एएसि णे' इत्यादि---

षतेषां सप्तानां स्वराणां सप्त स्वरलक्षणानि=वत्तत्फल्रमाप्त्यनुसारीणि स्वरं-जस्वानि कथितानि । तान्येव फळत आइ—तद्यथा–षड्जेन छभते वृत्तिम्' इत्यादिभिः सप्तभिः श्लोकैः । तथाहि— षड्जेन स्वरेण जनो ष्टति=जीविकां छभ्ते । क्रमा पड् नस्वरवतो जनस्य ऋतं कर्म विनर्ध्टं न भवति सफङ्मेव भवतीत्यर्थः। बुस्य गावः पुत्रा मित्राणि च भवन्ति। तथा स स्त्रीणां वछभः≔मियथ भवति। कर्षमेण स्वरेण तुऐश्वर्यम्=ईशनशक्तिमत्त्वं, सैनापत्यं=सेनापतित्वं, धनानि, वस्त्र-गन्धम्≔वस्त्राणि गन्धांश्र, अलंकारं सियः शयनानि च लभते । तथा--गान्धारे⇒ गान्धारस्वरे गीतयुक्तिझाः=गीतयोजनावेत्तारः-गान्धारस्वरगानकर्त्तार इत्यर्थः, क्येंटत्तयः-वर्धाः=श्रेष्ठा तृतिः=जीविका येषां ते तथा-श्रेष्ठजीविकावन्तः, कला-यिकाः−कलाभिरधिकाःकलाइेषु मूर्धन्याथ भवन्ति । तथा−कवयः≃काव्यकत्तौरः, कुतिनः' इतिच्छायापक्षे- कर्त्तव्यशीलाः, प्राज्ञाः-सद्वोधाश्च भवन्ति । ये अन्ये-प्वे केभ्यो गीतयक्तिहादिभ्यो ये भिना भवन्ति ते शाखपारगाः=सकळ शाख-निष्णाता भवन्ति । तथा-मध्यमस्वरसम्पन्नास्तु सुखजीविनः=सुखेन जीवितुं शीला मेवन्ति । सुखजीवित्वमेव मक्तटयति मध्यमस्वरमाश्रितो जनो हि खादति=सुस्वादु मोजनं ग्रङ्के, पिवति=दुग्धादिपानं करोति, ददाति=अन्यानपि भोजयति पाय-यति च। पश्चमस्वरसम्पन्नास्तु पृथि्वीपतयो भवन्ति, तथा-शुराः संग्रहकत्तारः जने रुगणनायकाश्व भवन्ति । तथा-धैवतस्वरसम्पन्नास्तु अलहभियाः=हेशकारका **अवन्ति तथा--बकुनिकाः--शकुनेन=**इयेनेन पर्यटन्ति, शकुनान्≕पक्षिणो घ्न**न्ति** वा अकुनिकाः=पक्षिघातका लुब्धकविशेषाः । वागुरिकाः-वागुरा=मृगबन्धिनी, सया चरन्तीति वाग्रुरिकाः≃दरिणघातका छ्ब्धकविशेषाः, सौकरिकाः⇔सुकरेण-सेकरवधार्थ चरन्ति, सूकरान् घ्नन्ति वा सौकरिकाः=सूकरघातका छुब्धक-विश्लेषाः, तथा-मत्स्यबन्धाः=मत्स्यघातिनश्च मवन्तीति । तथा-ये चाण्डालाः चोण्डकर्माणः, मौष्टिकः-मुष्टिः प्रहरणं येषां ते तथा, मुष्टिभिः महरणशीळा इत्यर्थः, सेयाः=अधमजातीया मनुष्याश्र सन्ति, एम्योऽन्ये च ये पापकर्माणः= पापकमेपरायणाः सन्ति, तथा च ये गोधातकाः सन्ति, ये च चौराः सन्ति, सर्वे निषादस्वरमाश्रिता विज्ञेयाः इति । एष पाठः स्थानाङ्गानुसारेण व्यख्यातो ग्रहीतथ ।।स० १६४॥

है, ऐसा जानना चाहिये। यह पाठ स्थानाङ्ग के अनुसार व्याख्यात किया है- और वहीं से बिया है। ॥सू०१६४॥

मरिसओ) તે નિવાદ સ્વરનું ઉચ્ચારણ કરે છે સ્થાનાંગ પ્રમાણે જ આ પાઠ અહીં ભ્યાખ્યાલ કરવામાં આવ્યા છે–અને ત્યાંથી જ લેવામાં આવ્યા છે. ાાસૂવ્ય ક્સા **मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६५ स्वराणां ग्रामान् मूर्च्छनांश्चनिरूपणम्** ८<u>०३</u>

अधैेषां स्वराणां प्रामान् एकैकप्रामस्य मूच्छैनाश्राह—

मूब्य-प्एसिं णं सत्तण्हं सराणं तओ गामा पण्णत्ता, तं जहा-सजगामे मज्झिमगामे गंधारगामे। सजगामस्स णं सत्त मुच्छणाओ पण्णत्ताओ, तं जहा-मंगीकोरव्वीया हरी य, रयणी य सारकंता य। छट्ठी य सारसी नाम, सुद्धसजा य सत्तमा॥शा मज्झिमगामस्स णं सत्त मुच्छणाओ पण्णत्ताओ, तं जहा-उत्तर मंदा रयणी, उत्तरा उत्तरा समा। समोकंता य सोवीरा, अभीक हवइ सत्तमा॥शा गंधारगामस्स णं सत्त मुच्छणाओ पण्णत्ताओ, तं जहा-नंदी य खुडिया पूरिमा य, चउत्थी य सुद्धगंधारा । उत्तरगंधारा वि य, पंचमिया हवइ मुच्छा उ॥३॥ सुहुत्तर मायामा, सा छट्टी नियमसो उ णायव्वा। अह उत्तरायया कोडिमा य सा सत्तमी मुच्छा ॥शासू०१६५॥

छाया—एतेवां खल सप्तानां स्वराणां त्रयो प्रामा मझप्ताः, तद्मया पर्द्धनः मामः मध्यमयामः गान्धारग्रामः । षड्जग्रामस्य खल सप्त मुर्च्छनाः मझ्तान,

अब सूत्रकार इन स्वरों के प्रामों को और एक एक प्राप्त की मूच्छे-नाओं को कहते हैं-''एएसिं णं सत्ताण्हं सराणं'' इत्यादि ।

शब्दार्थ-(एएसि णं सत्तण्हं सराणं) इन सातस्वरों के (तओ गाँमा पण्णत्ता) तीन ग्राम कहे गये हैं। (तं जहा) वे इसप्रकार हैं-(सज्जगामे, मज्झिमगामे गंधारगामे) १ पड़ जग्राम, २, मध्यमग्राम, ३ गान्धारग्राम, । (सज्जगामस्स णं सत्तमुच्छणाओ पण्णत्ताओ) षड्ज-ग्राम की स्थ्रत

હवे सूत्रधार आ स्वराना आमे। अने हरेडे हरेड आभनी मूर्य्छनॉकी। विषे डथन डरे छे-" एएसिं ण सत्तर्ण्हं सराणं " ईत्याहि---

શબ્દાર્થ-(एएर्डि णं सत्तण्हं सराणं) આ સાત સ્વરેાના (तओ गामा पण्णत्ता) ત્રણુ ગ્રામા કહેવાય છે (तंज्ञहा) તે આ પ્રમાણે છે. (सण्जगामे, मज्झिमगामे गंधारगामे) १ ५६ જગ્રામ, ૨ મધ્યમ ગ્રામ, ૩ ગાન્ધારગ્રામ. (सूज्ज्ञ-गामरस णं सत्तमुच्छणात्रो पण्गत्ताओ) ५६ જ ગ્રામની સાત મૂચ્છ નાએ કદ્વે-

अनुयोगद्वारस्व

एते सप्तस्वराः क्रुतो भवन्ति ? इत्यादि मक्रनचतुष्टयपूर्वाणि तद्रुत्तराणि प्रोच्यन्ते—

मूलम्-सत्त सरा कओ संभवंति ? गीयस्स का हवंति जोणी ?। कइ समया उस्सासा ? कइ वा गीयस्स आगारा ? ॥१॥ सत्त सरा नाभीओ हवंति, गीयं च रुइयजोणियं । पायसमा ऊसासा, तिण्णि य गीयस्स आगारा ॥२॥ आइमिउ आरभंता समुब्वहंता य मज्झगारंमि । अवसाणे तज्जविंतो, तिन्नि य गीयस्स आगारा ॥३॥सू० १६६॥

छाया- सप्त स्वराः कुतः संभवन्ति १ गीतस्य का भवन्ति योनयः १ कति समया उच्छ्यासाः १ कति वा गीतस्य आकाराः १॥१॥ सप्तस्वरा नाभितो, भवन्ति, गोतं च रुदितयोनिकम्। पादसमाउच्छ्वासाः, त्रयश्च गीतस्य आ-

ये सात स्वर कहां से होते हैं इत्यादि जो चार प्रदन हैं उनका उज़ा-बन करते हुए सुन्नकार उनका उत्तर देते हैं---

" सत्तमरा कओ" इत्यादि ।---

शब्दार्थ-(सत्तसरा कओ संभवंति) प्रइन-सात स्वर कहां से उत्पन्न होते है ? (गीयस्स का हवंति जोणी) गीत की जातियां क्या हैं ? (कइ समया उस्सासा ?) गीत के उच्छ्वास कितने समय के प्रमाणवाले होते हैं (कति वा गीयस्स आगारा) गीत के आकार कितने होते है ?

बसर-(सत्तसरनाभीओ इपंति) सात स्वर नाभि से उत्पन्न होते हैं। (गीयं चरुयजोणियं) गीत रुद्तियोनिक होता है। (पायसमा ऊसासा) पाद सम उच्छ्वास होते हैं। (गीयस्त तिण्णि आगारा) गीत के तीन

એ સાત સ્વરેા કયાંથી પ્રગટ થાય છે વગેરે જે ચાર પ્રશ્નો છે તેમનું ઉદ્દભાવન કરતાં સૂત્રકાર તેમના જવાખમાં કહે છે કે---

" सत्तसरा कओ " छत्याहि---

शण्डार्थ-(सत्तसरा कओ संभवंति) प्रश्न सात-स्वरे। डयांथी ઉत्पन्न थाय छे ? (गीयास का इवंति जोणी) जीताना उत्पत्ति स्थाना डया छे ? (कइसमया उस्तासा?) जीतना उच्छवास डेटला सभयना प्रभाषावाणा डाय छे ? (कति वा गीयास आगारा) जीतना आडारा डेटला डाय छे ?

ઉત્તર-(बत्त सर नाभोओ इवंति) सात स्वरे। नाभियेाथी ઉत्पन्न थाय છે. (गीवं च हयजोपियं) भीत 3ुद्धि थे।निक्व डेाय छे (पायसमा उसासा)

| <b>मनुयोगचन्द्रिका</b> | दीका | सूत्र | १६६ | स्वरोत्पत्तिनिरूपणम् |
|------------------------|------|-------|-----|----------------------|
|------------------------|------|-------|-----|----------------------|

काराः ॥२॥ आदिमृदुम् आरभमाणाः सम्रुद्वइन्तश्च मध्यकारे । अक्साने क्षयय्ताः, अयोऽपि गीतस्य आकाराः ॥३। सू१६६॥

टीका—'सत्त सरा' इत्यादि—

एते षड्जादिसप्तस्वराः कुतः संभवन्ति=उस्पधन्ते ? तथा-गीतस्य का योनयो=जातयो भवन्ति ? तथा गीतस्य कति समयाः=कियत्काळ ममाणा उच्छ्वासा भवन्ति ? तथा-गीतस्य कति वा=कियन्तो वा आकाराः= आकृतयः-स्वरूपाणि भवन्ति ? इति चस्वारः मन्नाः । उत्तरयति- षड्जादयः सप्त स्वरा नाभितो भवन्ति=जायन्ते । गीतं च रुद्तियोनिकम्-रुद्तिं योनिः समानरूपतया जाति र्यस्य तत्तथाविधं भवति, गीतं रोदनसमानं भवती स्वर्थः । उच्छ्रिवासाश्च पादसमा भवन्ति । यावता समयेन हत्तरय पादः समाप्यते आकार होते हें । (आइमिड आरभंता, समुच्धहंता य मङ्झगारमि, अवसाणे तज्जवितो तिन्निय गीयस्स आगारा) सर्व प्रधम गीत मटुध्वनि-षाला होता है । मध्यभाग में वह तेजध्वनिवाला और अन्त में मन्द्र-ध्वनिवाला होता है ।

भावार्थ-सूत्रकार ने इस सूत्र बारा " षड्ज आदि सात स्वर कहां से उत्पन्न होते हैं ? गीत की जातियां क्या है ? गीत के उच्छ्वासों के समय का प्रमाण कितने हैं, और गीत किस आकार का होना है ?--" इन चार प्रइनों के उत्तर दिये हैं। इसमें उन्हों ने यह प्रकट किया है कि-ये पूर्वोक्त पडूज आदि सात स्वर नाभिस्थान से उत्पन्न होते हैं। गीत रोने की जाति के जैसा होता है। यहां योनि दाव्द का अर्थ जाति है। छन्द का पाद जितने समय में समाप्त होता है उत्तना ही समय गीत के

પાદસમ ઉચ્છવાસ હાય છે. (गीयत्स तिण्णि आगारा) ગીતના ત્રહ્યુ માંકાર હાય છે. (आइमिड आरमंता, समुब्बदंता य मडग्नगारंमि अवसाणे तज्जविंतो तिन्निय गीयत्स आगारा) સર્વ પ્રથમ ગીત મૃદુધ્વનિ સુક્રત હાય છે. મધ્ય-ભાગમાં તે તીવધ્વનિ સુક્રત હાય છે અને છેવટે મન્દ્રધ્વનિ સુક્રત હાય છે.

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સૂત્ર વડે '' ષड्ज '' વગેરે સાત સ્વરા ક્યાંથી ઉત્પન્ન થયા છે ! ગીતના ઉત્પત્તિ સ્થાના કયા છે ! ગીતના ઉચ્છવાસાનું પ્રમાણ કેટલું છે ! અને ગીતના આકાર કઈ જાતના છે ! એ ચાર પ્રશ્નોના જવાએા આપવામાં આવ્યા છે આમાં તેમણુ સ્પષ્ટ કર્યું છે કે પૂર્વોક્ર્ત ધડ્જ વગેરે સાત સ્વરા નાભિસ્થાનમાંથી ઉત્પન્ન થયા છે ગીતની જ્ઞાતિ રુદ્દન જેવી હાય છે, અહીં યાનિ શબ્દના

अनुयोगद्वारस्त्रे

2

तावस्समया गीते उच्छ्राता भवन्तीत्यर्थः । तथा-गीतस्य आकाराश्व वयो भवन्ति । ताने वाइ-आदिए ुन् आदी मारम्भे एदुं गीतघ्वनिमारभमाणाः, मध्यकारे मध्यभागे समुद्रइन्तः=मइतीं गीतध्वनि कुर्वन्तः, च=पुनः अवसाने=अन्ते क्षप-यन्तः=गीतध्वनि मन्द्रीकुर्वन्तश्व गायका गीतं गायन्ति । अतो गाने स्वरः आदौ मृदुः, मध्ये तारः, अन्ते च मन्द्रो भवति । ततश्व मृदुतारमन्द्रध्वनिरूपाल्लय आकारा गीतस्य विज्ञेयाः ।।सू०॥१६६॥

सम्पति गोते हेयोपादेयादिकं प्रवक्तुग्रुपक्रमते—

मूल्म्-छद्दोसे अट्टगुणे, तिणिण य वित्ताइं दो य भणिईओ। जाणाहिइ सोगाहिइ, सुसिक्खिओ रंगमज्झंमि॥१॥ भीयं दुयं रहस्सं, गायंतो माय गाहि उत्तालं। काकस्सरमणुणासं, च होंति गीयस्स छदोसा॥२॥ पुण्णं रत्तं च अलंकियं च वत्तं तहा अविघुट्टं। महुरं समं सुललियं अट्टगुणा होंति गीयस्स॥३॥ उर-कंठसिरपसत्थं, गिज्जइ मउयरिभियपदवद्धं। समतालपद्ध-क्खेवं, सत्तरसरसीभरं गीयं॥४॥ निद्दोसं सारमंतंच, हेउजुत्तमलं-कियं। उवणीयं सोवयारं च, मियं महुरमेव य ॥४॥ समं अद्ध-

उच्छ्वासों का है। गानेवाछे सबसे पहिछे गीत को मृतुध्वनि से प्रारंभ करते हैं, फिर वीच में उसे जोर की आवाज से गाते हैं बाद में अन्त में मन्द्रध्वनि से उसे समाप्त करते हैं। इसलिये गाने में स्वर आदि में मृतु, मध्य में तार, और अन्त में मंद होता है-अतः मृतु, तार, और मन्द्र इन तीन ध्वनिरूप आकार गाने के जानने चाहिये ॥ सू० १६६॥

અર્થ જાતિ છે. છન્દના પાદ (ચરણ) જેટલા સમયમાં સમાપ્ત થાય છે તેટલા જ સમય ગીતના ઉચ્છવાસાના છે ગાયકા સૌ પહેલાં ગીતને મૃદુધ્વનિથી પ્રારંભ કરે છે. પછી મધ્યમાં માટા સ્વરે તેને ગાય છે ત્યાર પછી અતે મંદ્રધ્વનિમાં તેને સમાપ્ત કરે છે. એટલા માટે ગાતી વખતે પ્રારંભમાં સ્વર મૃદુ મધ્યમાં સ્વર તાર અને આંતમાં સ્વર મંદ્ર હાય છે એથી મૃદુ, તાર, અને મન્દ્ર આ ત્રણુ ધ્વનિ રૂપ આકાર ગીતના સમજવા જોઈએ, ાસૂ૦૧૬ દ્દા

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६७ गीते हेयोपादेयनिरूपणम्

समं चेव, सब्वत्थ विसमं च जं। तिण्णि वित्तपयाराइं, चउत्थं नोवलब्भइ ॥६॥ सक्कया पायया चेव, दुहा भणिईओ आहिया। सरमंडलंमि गिजंते, पसत्था इसिभासिया ॥७॥ केसी गायइ महुरं केसी गायइ खरं च रुक्खं च। केसी गायइ चउरं, केसी य विलंबियं दुतं केसी ?॥८॥ विस्सरं पुण केरिसी-सामा गायइ महुरं, काली गायइ खरं च रुक्खं च। गोरी गायइ चउरं, काणा-विलम्बं दुतं च अंधा ॥९॥ विस्सरं पुण पिंगला, तांतिसमं तालसमं, पायसमं लयसमं गहसमं च। नीससिऊससियसमं, संचारसमं सरा सत्त ॥१०॥ सत्तसरा तओ गामा मुच्छणा एकवीसई। ताणा एगूणपण्णासं, सम्मत्तं सरमंडलं ॥११॥ से त्तं सत्तनामे ॥सू० १६७॥

छाया--- पड्दोषान् अष्टगुणान् त्रीणि च बत्तानि द्वेच भणिती । झास्यति स गास्यति सुशिक्षितो रङ्गमध्ये॥१॥ भीतं दुतं इस्वं गायन् मा च गाय उचालम्। काकस्वरमनुनासं च भवन्ति नेयस्य षट्दोषाः॥२॥ पूर्णे रक्तं च अलंकृतं च व्यक्तं तथा अविघुष्टम् । मधुरं समं मुललितम् अष्टगुणा भवन्ति गेयस्य । ३॥ धरः कण्ठशिरः प्रबन्तं च गीयते मृदुक-रिभित-पदबद्धम् । समताळ प्रत्युत्क्षेपं सप्त-स्वरसीमरं गीतम् ॥४॥ निदौंषं सारवच्च, हेतुयुक्तमलंक्ठतम् । उपनीतं सोपचारं च, भितं मधुरमेव च ॥५॥ समम् अर्धसमं चैत्र, सर्वत्र विषमं च यत्। त्रयो दृत्त-प्रकाराः, चतुर्थः नोपजभ्यते ॥६॥ संस्कृताः पाकृताश्चेव द्विविधा भणितय आ-ख्याताः । स्वरमण्डले गीयन्ते मझस्ता ऋषिभाषिताः ॥७॥ कीटशी गायति मधुरं ? कीइशी गायति खरं च रूक्षं च ? ॥ कीदशी गायति चतुरं ?कीदशी च विळम्वितं द्रुंत कीइत्ती ? ।।८।। विस्वरं पुनः कीदत्ती ? इयामा गायति मधुरं कास्त्री गायति खरं च रूक्षं च। गौरी गायति चतुरं काणा विलम्बं दुतं च अन्धा ॥९॥ विस्वरं पुनः पिङ्गला। तन्त्रीसमं तालसमं पादसमं लग्समं प्रइसमं च। निःश्वसितोच्छ्व-सितसमं संचारसमं स्वराः सप्त॥१०॥सप्तस्वराः त्रयो ग्रामा मूच्छनाः एकविंशति। तानाः एकोनपञ्चाशत्, समाप्तं स्वरमण्डम् ॥ ११ ॥ तदेतत् सप्तनाम ॥ स्०१६७॥ अ० १०२

### अनुयोगढारस्त्

टीका-- 'छदोसे' इत्यादि---

गीते हि षड् दोपाः, अग्टगुणाः, त्रीणि छत्तानि, द्वे भणिती च भवन्ति। यो जन एतान् यथावद् ज्ञास्यति स एव सुश्चिक्षितः सन् रद्रमध्ये=नाटचक्रालायां यास्यति ।।संप्रति तानाइ 'भीयं' इत्यादिना । द्वे गायक ! गीतं गाय च त्वं भीतं= भयपूर्वकं च मा गाय=गानं मा कुरु, द्वुतं=त्वरितं च मा गाय, हस्वम्=अल्पस्वरेण च मा गाय, ॥३॥ उत्तालम्-उद्गत = श्रीचित्याद्ध्वं गतस्तालो यत्र तत् उत्तालम्-अतिताल्ममस्थानतालं चेत्यर्थः, तथा मा गाय। तालस्तु कांस्यादिशब्दो बोध्यः।

अब सूत्रकार गीत में हेय और उपादेय आदि को कहते हैं-"छद्दोसे अड्रगुजे" इत्योदि ।

शब्दार्थ-(छद्दोसे अट्टगुणे तिष्णिय विसाइं दो य भणिईओ) छह दोषों को, आठगुणों को, तीन वृत्तों को और दो भणितियों को (जाणा-हिइ) जो यथावत जानेगा (सं)) वही (सुसिक्खिओ) सुशिक्षित-गान कला में निपुण हुआ व्यक्ति (रंगमज्झंमि) रंगशाला में (गाहिइ) गावेगा-। गीत के छहदोष-इस प्रकार से हैं (भीयं दुयं रहस्सं गायंतो मा च गाहि उत्तालं, कागस्सरमणुणासंच हों ति गीयस्स छद्दोसा) जब गायक गाना गाने को तैयार होने लगता है, तब उससे कहा जाता है कि-'हे गायक ! तुम गीत गाओ तो सही-परन्तु भीत-भयभीत होकर मत गाना, गाने में उत्तावली मत करना, अर्थात् जल्दी २ से मत गाना, अल्प स्वर से मत गाना-उत्ताल मत गाना-अर्थात् अतिताल होकर

હવે સ્ત્રકાર ગીતમાં હેય અને ઉપાદેય વગેરેનુ' કથન કરે છે-

" छद्दोसे अद्रगुणे " धत्याहि---

શખ્દાર્થ-(છ્દ્રોસે જ્ઞદ્રમુળે તિળિપ વિત્તારૂં દો ચ મળિईએ) છ દાયાને, mાઠમુણેને, ત્રણ વૃત્તોને અને બે ભાજિતિયાને (जाળાદિરૂ) જે સારી રીતે જાણશે (શો) તે (સુસિસ્લિ)) સુશિક્ષિત- ગાનકલામાં નિપુણ થયેલ કલાકાર (रामज्झ्नींम) ર'બશાળામાં (गाहिरૂ) ગાશે ગીતમાં છ દાયા આ પ્રમાણે છે. (મીર્ય દુવં રદ્રસ્ય માર્ચતો માચ માદિ રત્તારું જામસ્સરમળુળાસ વ ફોંતિ મીચસ્ય છ ફોસા) જ્યારે ગાયક ગાવા માટે પ્રસ્તુત થાય છે ત્યારે તેને કહેવામાં આવે છે કે હે ગાયક! તમે ગીત ગાવા તે ખરાઅર છે પણ તમે બીતા બીતા ગાશા નહિ ગાવામાં ખાટી ઉતાવળ કરશા નહિ એટલે કે જલ્દી જલ્દી ગાશા નહિ, અલ્પ સ્વરમાં ગાશા નહિ, ઉત્તાલ (તાલવગર) ગાશા નહિ, એટલે કે અતિતાલ થઇને કે અસ્થાનતાલ થઇને ગાશા નહિ. કાગડાના સ્વર જેવા સ્વરથી ગીત

| अनुयोगचन्द्रिका | ' टीका | सूत्र | १६७ | गीते | हेयोपादेयनिरूपणम् |
|-----------------|--------|-------|-----|------|-------------------|
|-----------------|--------|-------|-----|------|-------------------|

तथा-काकस्वरम्-काकस्य स्वरइव स्वरो यस्मिन् गीते तत्, श्ठक्ष्णाश्रयस्वरमि-त्यर्थः, तथा मा गाय । अनुनासम्-सानुनासिकं च मा गाय । यत एते मीतादयः षट् गेयस्य दोषा भवन्तीति । इत्थं दोषानुत्तवा सम्मति गुणानाह-'पुर्ण् ' इत्या-दिना । पूर्णम्-यत्र गीते सर्वाः स्वरकलाः गायकैः प्रदर्भ्यन्ते तत्र ' पूर्ण '-नामां गुणो भवति ॥१॥ रक्तव्-गायको गीतरागेण रक्तः=भावितः सन यद् गीतं गायति तत्र 'रक्त' नामा गुणो भवति॥२॥ अलङ्घृतब्-यत्र गाने गायकोऽन्यान्य-रफुटशुभस्वरविशेषैर्गतिमलङ्करोति तत्र 'अलङ्घृतय्-नामको गुणा।।३॥ व्यक्तम्-यत्र गाने गायकोऽक्षरान् स्वरांश्व स्फुटतयोच्चारयति तत्र 'व्यक्त'-नामा गुणा।।॥॥ अविघुष्टम्- विक्रोशनमिव यद्विस्वर' भवति तद् विघुष्ट-ग्रुच्यते, यत्र विघुष्टं न या अस्थानताल हो कर नहीं गाना, काक के स्वर के समान स्वर वाछे होकर गान को मत गाना, सानुनासिक भत गाना । क्योंकि ये भीत आदि छ गान के दोष हैं ।

इस प्रकार दोष को कहकर अब गुणों को सुत्रकार कहते हैं-(पुण्णं रत्तं च अलंकियं च वत्तं तहा अविधुई, महुरं समं सुललियं, अट्टगुणा होति गीयस्स) जिस गील में समस्त स्वरकलाएँ गीतकार गायन कला को दिख लाते हैं, वहां पूर्ण नामका गुग होता है। गायक गीतराग-से भावित होता हुआ जिस गीत को गाता है' वहां 'रक्त' नामका गुण होता है। जिस गान में गायक अन्य अन्य स्फुटस्वर विद्योषों द्वारा गीत को सजाता है, वहां 'अलंकृत' नाम का गुण होता है। ----जिस गान में गायक अक्षरों एवं स्वरों को स्फुटस्वर से उच्चारित करता है, वहां 'व्यक्त ' नाम का गुण होता है। -----जिस गान में गायक अक्षरों एवं स्वरों को स्फुटस्वर से उच्चारित करता है, वहां 'व्यक्त ' नाम का गुण होता है। विकोशन-गुक्षे में आये हुए व्यक्ति के स्वर के जैसा अथवा चिछाते हुए व्यक्ति के स्वर के जैसा

ગાશા નહિનાકમાં ગાશા નહિ કેમકે આ ભીત વગેરે છ ગીતના દાષા છે. આ પ્રમાણે ગીતના દાષાનું સ્પષ્ટીકરણ કરીને હવે સૂત્રકાર ગુણા વિષે કહે છે કે (gooi રત્તં च अરુંકિયં च વત્તં તફા अવિઘુર્ટ, મहુરં સમં સુરુજ્લિયં જીદ્ધ ગુણા-દોતિ ગીયસ્લ) જે ગીતમાં ગીતકાર સમસ્ત ગાયન કળાનું પ્રદર્શન કરે છે તે પૂર્ણ નામે ગુણુ કહેવાય છે. ગાયક ગીત રાગથી લાવિત થઈને જે ગીતને ગાય છે, તે રક્ત નામે ગુગુ કહેવાય છે. જે ગી 1 મા ગાયક બીજા વિશેષ સ્કુટ સ્વરાથી ગીતને અલંકૃત કરે છે. તે અહંકૃત ગુણુ કહેવાય છે. જે ગીતમાં ગાયક અક્ષરા અને સ્વરાને સ્કુટ રૂપમાં ઉચ્યાર છે તે વ્યક્ત નામે ગુણુ કહેવાય છે વિકા-શન–ગુસ્સામાં ભરેલી વ્યક્તિની જેમ અથવા તા ઘાંટા પાડતી વ્યક્તિના સ્વરની જેમ જે ગાનારના સ્વર હોય તે ગાન 'વિઘુષ્ટ 'કહેવાય છે. જે ગાનમાં વિઘુષ્ટ ન

### अनुयोगद्वारस्त्रे

भवति तत्र 'अविघुष्ट' नामा गुगो बोध्यः॥५॥ मधुरम्-मधुमत्तकोकिळकल काक-ळीवत् यत्र गाने गायकस्य मधुरः स्वरो भवति तत्र 'मधुरस्वर'--नामा गुणः॥६॥ समम्-ताळवंशस्वरादिसमनुगतो यत्र स्वरो भवति, तत्र 'सम'-नामको राणः॥आ **सु**ळळितम्-स्वरघोळनामकारेण शुद्धातिशयेन श्रब्दस्पर्धा नैन श्रोत्रेन्द्रियस्य सुखो-त्पादनाद्वा, लठतीव यत् तत् सुळलितम्-सुकुमारमित्यर्थः, अयं गेयस्याष्टमो गुणः।।८।। एते अष्ट गुणा गीतस्य भवन्ति । एतद्विरदितं गीतं हु गांतमेव न भवति । तत्तु गीताभासं विज्ञेषम् ।। इतोऽन्येऽपि गीतगुणाः सन्ति, तान् मदर्शयि-तुमाइ−'उरकंठ' इत्यादि । च=पुनः उरःकण्ठशिरःपशस्तम्–उरःकण्ठसिरसां इन्द्रः, ततः मशस्तेन सह तृतीयातत्पुरुषः। एवं च-उरः मशस्तं कण्ठपशस्तं शिरः मशस्तमिति श्रुद्धमिति पदत्रयं लभ्यते । तत्र-उरसि यदा विशालः स्वरो भवति, जो गान स्वर विहीन होता है, वह 'विघुष्ट' गान कहलाता है! जिस गान में विघुष्ट नहीं होता वहां, 'अविघुरु ' नाम का यह गुण होता है। वसन्त में मस कोकिलाकी कलकाकली के जैसा जिस गान में गायक का स्वर मधुर होता है, उस गान में 'मधुर' स्वर नाम का गुण होता है। जिस गान में ताल, वंश-स्वर आदि से समनुगत स्वर होता है उस गान में 'सम' नामका गुण होता है। स्वर घोलना प्रकार से शुद्धाति-शय से अधवा शब्दस्पर्शन से जो ओन्नेन्द्रिय को सुखोत्पादक होता है और इसी कारण जो विद्येष प्रिय लगता है वह सुललित है-यह गान का अष्टमगुण है। इस प्रकार ये गीत के ८ गुण हैं। इन गुणों से रहित डुआ गीत (गान) गीत ही नहीं कहलाता है। वह तो गीताभास है। इन गुगों से अन्य और भी गीत के गुण हैं, जो इस प्रकार से हैं (उर-कंठसिरपसत्थं) जरःप्रशस्त कंठप्रशस्त और शिरःप्रशस्त, गान का

દેાય ત્યાં 'અવિઘુષ્ટ ' નામક ગુણ કહેવાય છે. વસન્તમાં મત્ત કેાયલની કલ-કાકલીની જેમ જે ગીતમાં ગાયકના સ્વર મધુર હાેય છે, તે ગીતમાં મધુર સ્વર નામે ગુણુ હાેય છે જે ગીતમાં તાલ, વરા, સ્વર વગેરેથી સમનુત્રત સ્વર હાેય છે તે ગીતમાં 'સમ ' નામક ગુણુ હાેય છે. સ્વરઘાલના પ્રકારથી, ક્યુદ્ધાતિશયથી અથવા શબ્દ સ્પર્શનથી જે શ્રોત્રેન્દ્રિયને સુખ અપે છે અને એથી જે વિશેષ પ્રિય લાગે છે તે સુલલિત છે આ ગીતના આઠમા ગુણુ છે આ પ્રમાથે આ ગીતના આઠ ગુણા છે. આ ગુણાથી હીન ગીત ગીત કહી શાકાય જ નહીં તે તા ગીતાલાસ છે. આ ગુણાથી હીન ગીત ગીત કહી શાકાય જ નહીં તે તો ગીતાલાસ છે. આ ગુણાની સાથે સાથે બીજા પણ કેટલાક ગીતના ગુણા છે તે આ પ્રમાણે છે–(उरकंठસિरવક્ષસ્થળમાં પૂરિત કંડપ્રશસ્ત અને શિરઃપ્રશસ્ત ગીતના વિશાળ સ્વર જ્યારે વક્ષસ્થળમાં પૂરિત

# अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र १६७ गीते हेयोपादेयनिरूपणम्

283

तदा--उरःमग्रस्तं विज्ञेयम्। यदा च कण्ठे स्वरो वर्तितोऽतिरफुटितश्व तदा कण्ठ मशस्तम् । यदा च शिरसि माप्तः स्वरः स चेदानुनासिक्यरहितस्तदा शिरः पश-स्तम् । यद्वा-उरःकण्ठक्षिरस्तु कफरहितेषु सत्सु यत् मशस्तं गीतं भवति तत्-उरः कण्ठशिरःप्रश्नस्तम् । तथा–मृद्रुकरिभितपदबद्धम्−मृदुना≔कोमछेन स्वरेण यद् गीयते तद् मृदुकम्, यत्र अक्षरेषु घोलनया संचरन् स्वरो रङ्गतीव तद् घोछना-बहुलं रिभितम्, पदैः=गेयपदैः बद्धम्=विशिष्टरचनया रचितं-पदबढम् । पदत्रयस्य कर्मधारयः । तथा च-समताल्रमत्युत्क्षेपम्-तालः=हस्तताल्लसमुत्थः शब्दः, मत्यु-विज्ञालस्वर जब बक्षास्थल में भर जाता है तब वह उरःप्रवास्त गान कहलाता है, गान का यह उरःप्रशस्त गुण है। गान का स्वर जब कंठ में भर जाता है और वह अतिस्फुट होता है तब वह कण्ठ प्रवास्त मान कहलाता है। गान का यह कण्ठप्रवास्त गुण है। जब गान का स्वर शिर में जाकर यदि अनुनासिक से वह रहित हो जाता है तब वह गान शिर:प्रशास्त कहलाता है। गान का यह शिर:-प्रदास्त गुण है। अथवा-कफ रहित होने पर उर, कंठ और चिार ये सब प्रशस्त रहते हैं, उस समय गाया गया गीत भी प्रशस्त होता है। ऐसा गोत उरः कंठ शिरःप्रशस्त कहलाता है। (मउयरिभियपद्वदं) तथा मृदुक रिभित और पदबद्ध, भी गान के ३ तीन गुण हैं-जो गान कोमल स्वर से गाया जाता है, ' मटुरुक ' गुणवाला गाना है। जहां अक्षरों में घोलना से संचार करता हुआ स्वर चलता रहता है ऐसा वह घोछना बहुल गान ' रिभित ' गुणवाला गान कहा जाता है। जिस गान

થઇ જાય છે ત્યારે તે ઉરઃપ્રશસ્ત ગીત કહેવાય છે. ગીતના આ ઉરઃપ્રશસ્ત ગુણુ છે ગાનના સ્વર જ્યારે કંડપ્રદેશમાં ભરાઈ જાય છે અને તે અતિસ્કુટ દ્વાય છે ત્યારે તે કંડપ્રશસ્ત ગીત કહેવાય છે ગાન ના આ કંડપ્રશસ્ત ગુણ છે. જ્યારે ગાનના સ્વર મસ્તકમાં જઇને તે અનુનાસિક વિનાના થઈ જાય છે ત્યારે તે ગાન શિરઃપ્રશસ્ત કહેવાય છે ગાનના આ શિરઃપ્રશસ્ત શુણુ છે. જ્યથવા કક્ષ રહિત હાવા બાદ ઉર, કંડ, અને શિર આ બધા પ્રશસ્ત રહે છે તે વખતે ગવાયેલ ગીત પણ પ્રશસ્ત હાય છે એવું ગીત ઉરઃ કંડ, શિરઃપ્રશસ્ત કહેવાય છે. (मडयरમियपदबद्ध) તેમજ મૃદુક રિભિત અને પદ બહ આ પ્રમાણે પણ ગીતના ત્રણ ગુગ્રા છે જે ગાન કામળ સ્વરમાં ગવાય છે તે મુદુક શુણુ શુક્ત ગાન કહેવાય છે જ્યાં અક્ષરામાં દાલનાથી સંચરણુ કરતા સ્વર ચાલતા રહે છે એવું તે દાલન ખહુલ ગીત ' રિભિત ' ગુણ શુક્ત ગીત કહેવાય છે જે ગીતમાં પદ્દાની રચના વિશિબ્દ હાય છે, તે 'પદ- ଽଽଃ

रक्षेपः=मुरजक/स्थादीनां गीतोपकारकार्णा ध्वनिः, नर्त्त क्रीपदमक्षेपलक्षणो वा, समी तालमन्युःक्षेपौ यत्र तत् । तथा न्सप्तस्वरसीभरम्-सप्त स्वराः सीभरन्ति=अक्षरा-दिसिः सह समा यत्र भवन्ति तत् । एवं विघं यद् गीतं गीयते तदेव सुगीतं भवति । इत्यं च उरःकण्ठ शिरःमश्चस्तत्वादयोऽपि गीतगुणा बोध्याः 'सप्त-स्वरसीभरम्' इत्युक्तं, तत्र ये सप्त स्वरास्ते क्वचिन् एवमुक्ताः---

"अक्खरसमं पदसमं तालसमं च छयसमं गहसमं। नीससिओससियसमं संचारसमं सरा सत्त॥

छाया—अक्षरसमं पदसमं तालतमं च छयसमं ग्रहसमम् । निःश्वसितोच्छ्वसितसमं सञ्चारसमं स्वराः सप्त हित्ता

अयमर्थः--अक्षरसमम्-यत्र दोर्घेऽक्षरे दीर्घो गीतस्तरः क्रियते, हस्वे हस्तः, खुते खतः, सानुनासिके सानुनासिकः, तदक्षरसमम् ॥१॥ पदसमम्-यत् पदं=गीत-

में पदों की रचना विशिष्ट होती है, वह ' पद्यद्ध ' गान है ! (समताल-पडु ख़िवं) जिस मान में ताल-हस्तताल से उत्पन्न हुआ शब्द और प्रख़ख़ेग-खदंग कांश्य आदि का जो कि गीत के उपकारक होते है उनकी ध्वनि अथवा नर्तकीजन का पादप्रक्षेप ये दोनों जिस में एक साथ होते है वह समताल प्रत्युत्क्षेप गान है। यह गान का गुण है। (सत्त-स्सरसीभरं गीयं) जिस गान में सात स्वर अक्षरों के साथ समान होते हैं वह गान ' सप्तस्वरसीभर' कहलाता है। इस प्रश्नार का जो गाना गाया जाता है वही खगीत (गीत) कहलाता है। इस प्रश्नार का जो गाना मात स्वर कहे गये हैं, वे कहींर पर इस प्रकार से कहे गये हैं-अक्षर-सम१, पदसमर, तालसम३, लयसम४, ग्रहसम५, निःश्वसितोच्छ्वसित-सम६, और संचारसम ७, जिस गान में दीई अक्षर पर दीईस्वर, हस्व अक्षर पर हूस्व स्वर प्छन अक्षर पर प्छन स्वर और साजुनासिक

ખદ્ધ ' ગીત છે. (સમતાત્ર પદુक લવે) જે ગીતમાં તાલ-હસ્તતાલથી ઉત્પન્ન થયેલ શખ્દ અને પ્રત્યુ લેપ-મૃદંગ કાંસ્ય વગેરેના કે જે ગીતના માટે ઉપકારક હાય છે તેમના ધ્વનિ અથવા નર્તં કીએાનું પાદપ્ર પ્રેપણ એ બન્ને જેમાં એકી સાથે હાય છે તે સમતાલ પ્રત્યુ લ્યેપ ગીત છે. આ ગીતના ગુણુ છે. (સત્તા સ્તરસીમરં નીચં) જે ગીતમાં સાતસ્વર અક્ષરાની સાથે સમાન હાય છે તે ગીત ' સપ્તસ્વર સીલર' કહેવાય છે. આ પ્રમાણે જે ગીત ગવાય છે તે સુગીત (ગીત) કહેવાય છે. ' સપ્તસ્વર સીલર'માં જે સાત સ્વરા કેહેલા છે તેઓ ફાઈક સ્થાને આ પ્રમાણે પણ કહેવામાં આવ્યા છે-૧ અક્ષરસમ, ૨ પદસમ, ૩ તાલસમ, ૪ લયસમ, ૫ ગ્રહસમ, ૬ નિઃધ્વસિતો ચ્છ્વસિતસમ, અને હ સંચારસમ, જે ગીતમાં દીર્ઘ અક્ષર પર દીર્ઘ સ્વર, હ્ર લ્વઅક્ષર પર હુસ્વ-સ્વર, 'હુત અક્ષર પર 'હુતસ્વર અને સાવનાસિક પર સાનુનાસિક સ્વર

८१५

# मनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र १६७ गीते हेयोपादेयनिरूपणम्

पदम् यत्र स्वरे अनुपालि भवति तत्वैत्र यदा गीयते तदा पदसमं भवति॥२॥ ताल्लसमम् – यत् परस्पराभिडतहस्ततालस्वरानुसारिणा स्वरेण गीयते तत्ताल समम् ॥३॥ लयसमं श्टाङ्ग – दार्थाधन्यतमवस्तुमयेनाङ्गुलीकोक्षेन समाहते तन्त्रथादौ यस्तत्स्वरप्रकारः स लयः, तमनुसरता स्वरेण यद् गीवते तद्लयसमम् ॥४॥ प्रदत्स्वरप्रकारः स लयः, तमनुसरता स्वरेण यद् गीवते तद्लयसमम् ॥४॥ प्रदत्स्वरप्रकारः स लयः, तमनुसरता स्वरेण यद् गीवते तद्लयसमम् ॥४॥ प्रदत्स्वरप्रकारः स लयः, तमनुसरता स्वरेण यद् गीवते तद्लयसमम् ॥४॥ प्रदत्स्वरप्रकारः स लयः, तमनुसरता स्वरेण यद् गीवते तद्लयसमम् ॥४॥ प्रदत्स्वरप्रकारः स लयः, तमनुसरता स्वरेण यद् गीवते तद्ल्यसमम् ॥४॥ प्रदत्त्वरप्रकारः स लयः, तमनुसरता स्वरेण यद् गीवते तद् ग्रहातः स्वरेण यद् गीयते तद् प्रदत्तमम् ॥५॥ निःश्वसितोच्छ्वसितसमम् – निःश्वसितोच्छ्वसितमान-मनतिक्रपतो यद् गेयं तद् निःश्वसितोच्छ्तितसमम् ॥६॥ संचारसमम् – वंशतस्वया-दिष्वेव अङ्गुल्यीसंचारसमं यद् गीयते तत् संचारसमम् । एवमेते सप्तस्वरा भवन्ति ।

पर सानुनासिक स्वर होता है वह अक्षरसम है। जिस स्वर में जो गीतपद अनुपाती होता है, वह गीत पद जब वहीं पर गाया जाता है तब पदसमस्वरवाला गीत होता है। जो गाना परस्पराभिहत हस्ततल के तालस्वर के अनुनारवाले स्वर से गाया जाता है वह गाना तालसम स्वरवाला कहलाता है। श्रुंग अथवा दारु काष्ठ आदि किसी एक वस्तु के बने हुए अंगुली कोदा से तंत्री आदि के बजाने पर जो ध्वनि निक-लती है, उसका नाम लय है। उस लय का अनुसरण करनेवाछे स्वर से जो गाना गाया जाता है वह लयसमस्वरवाला गाना कहलाता है। वंशतंत्री आदिकों बारा जो स्वर पहिले से गृहीत जाता है उसका नाम ग्रह है। इस ग्रह के कर लिया समान स्वर से जो गीत गाया जाता है वह ग्रहसम स्वरवाला गीत कहलाता है। निःश्वास उच्छवास के प्रमाणानुवार जो गानागाया वह निश्वसितोच्छ्वसित सम है। वंशनंत्री आदि को जाता है

દાય છે તે અક્ષરસમ છે. જે સ્વરમાં જે ગીત પદ અનુપ.તી હોય છે, તે ગીત પદ જ્યારે ત્યાંજ ગાવામાં આવે છે, ત્યારે પદ સમસ્વરવાળું ગીત કહેવાય છે. જે ગીત પર સ્વરાભિહત હસ્તતલના તાલસ્વર ને અનુસરતા સ્વરથી ગવાય છે. તે ગીત તાલસમ સ્વરવાળું કહેવાય છે શુંગ અથવા દારુ-કાબ્ડ વગેરે કાેઈ પણ એક વસ્તુના ખનેલા અંગુલી કેશથી તંત્રી વગેરે વગાડવાથી જે ધ્વનિ નીકળે છે તેનું નામ લય છે તે લયને અનુસરનાર સ્વરથી જે ગીત ગવાય છે તે લયસમસ્વરંવાળું ગીત કહેવાય છે. વંશ તંત્રી વગેરે વગ ગીત ગવાય છે તે લયસમસ્વરંવાળું ગીત કહેવાય છે. વંશ તંત્રી વગેરે વરે જે સ્વર પહેલાથી જ ગૃદીત કરવામાં આવે છે તેનું નામ ગ્રહ છે. આ ગ્રહના સમાન સ્વરથી જે ગીત ગવાય છે તે ગ્રહસમ સ્વર યુક્ત ગીત કહેવાય છે. નિઃધાસ ઉચ્છ્વાસના પ્રમાણ મુજબ જે ગીત ગવાય છે તે નિઃધ્ધસિતાચ્છુ-

#### अनुयोगद्वारसूत्रे

८१६

अत्रेदं बोध्यम्-एकोऽपि गीतस्वरोऽक्षरपदादिभिः सप्तभिः स्थानैः सह समत्वं मतिपधमानः सप्तधार्त्वं भन्नते, अतोऽक्षरसमादयः सप्तस्वरा सवन्तीति। अत्र तु सूत्रोपान्ते 'तंतिसमं तालसमं' इति गाथया सप्तस्वरा उच्यन्ते इति बोध्यम्। तथा गीते यः सुत्रवन्धः सोऽष्टगुण एव कर्त्तच्य इति तानाइ- 'निद्दोसं' इत्यादि । निदोंषम्='अलियमुक्यायजणयं' इत्यादि द्वात्रिंशदोषरहितम् १, सारवत्=विशिष्टा र्थयुक्तम् २ हेतुयुक्तम्–गीतानामर्थबोधोऽनायासेन श्रोतॄणां भवत्विति हेतुम्रुपछक्ष्य यद् रचितं गीतं तत् , मासादग्रणयुक्तमित्यर्थः ३, अल्रङ्ग्तम्-उपमाधकङ्कारयुक्तम्४, के ऊपर ही जो अंगुली के संचार के साथ २ गाना गाया जाता है, वह संचारसम है। इस प्रकार थे सात स्वर होते हैं। यहां पर ऐसा जानना चाहिये कि-एक ही गीत स्वर अक्षर पद आदि सात स्थानों के साथ उनकी समानता को पाता हुआ सात प्रकार का हो जाता है। इसलिये अक्षरसम आदि सात स्वर होते हैं। यहां तो सुन्न के उपान्त में "तं-तिसमं, तालसमं" इस गाथा द्वारा सातस्वर कहे गये हैं। तथा गीत में जो सुन्नबंध-किया जावे वह आठ गुणवाला ही किया जाना चाहिये। . आठ गुण इस प्रकार से हैं-(निद्दोसं सारमंतंच हेउजुत्तमलंकियं उव-णीयं सोबयारंच मियं महुरमेव य) निर्दोष-अलीक, उपचात जनक इत्यादि ३२ दोवों से रहित होना इसका नाम 'निर्दोष' है। सारवत्-विशिष्ट अर्थ से युक्त होना इसका नाम 'सारवान्' है। श्रोताजनों को अनायास ही गीत के अर्थ का बोभ हो जावे, इस हेतु को ध्यान में रख कर जो गीत रचा गया हो वह 'हेतुयुक्त' है। तास्पर्य यह है कि

सित સમ છે વંશ તંત્રી વગેરૈની ઉપર જ જે આંગળીના સ'ચારની સાથે સાથે ગવાય છે તે ' સ'ચારસમ ' છે. આ પ્રમાથે આ બધા સાત થાય છે. અહી' એમ સમજવું જોઇએ કે દરેક ગીત સ્વર અક્ષર પદ વગેરે સાત સ્થાનેાની સાથે સાથે તેમની સમાનતા મેળવતું સાત પ્રકારનું થઈ જાય છે. અહી' સૂત્રના ઉપાન્તમાં '' તંતિસંઘ તાજ્સમં '' આ ગાયા વડે સાત સ્વરા કહેવામાં આગ્યા છે, તેમજ ગીતમાં જે સૂત્રબ'ધ કરવામાં આવે તે આઠ ગુણ યુક્ત જ હાેવા જોઇએ આઠ ગુણા આ પ્રમાણે છે–(निहोसં सारमंત च हेर जुत्तमરું-किय उवणीय सोवयार च मिय' महुरमेवयं) નિદોધ–અલીક, ઉપધાતજનક વગેરે ખત્રીશ દોધ રહિત થલુ' તે નિદોધ છે. સારવત્–વિશિષ્ટ અર્થથી યુક્ત હાય તે સારવત્ છે. સાંભળનારાઓને અનાયાસ જ ગીતના અર્થનું જ્ઞાન થાય એ વાતને ધ્યાનમાં રાખીને જે ગીતની રચના કરવામાં આવે છે તે ' હેત્રયુક્ત ' કહેવાય છે મતલખ એ છે કે ગીત પ્રાસાદ ગુણ યુક્ત હોલું જોઈએ

289

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६७ गीते हेयोपादेयनिरूपणम्

उपनीतम्-उपनयनिगमनयुक्तम्-उपसंदारयुक्तमित्यर्थः५, सोपचारम्-स्तिष्टविरूद्ध-लञ्जास्पदार्थावाचकं सानुपासं वा गीतम् ६, भितम्-अतिवचनविस्तररहितं, संक्षिप्ताक्षरमित्यर्थः७, तथा-मधुरम्-माधुर्यगुणसमन्वितं-सुश्रव्यक्रब्दार्थयुक्त-मित्यर्थः८, एतादृशं यत् गीतं तदेव गानयोग्यं भवति । अथ यदुक्तं त्रीणि वृत्ता-मीति तान्याह-'समं' इत्यादि । यत्र वृत्ते चतुर्ष्वपि चरणेषु समानि अक्षराणि भवन्ति, तद् वृत्तं समम्। यत्र प्रथम वृतीययोद्धितीयचतुर्थयोत्र चरणयोः सामान्या-क्षराणि भवन्ति तदर्थसमम्। तथा-यत्र=वृत्ते सर्वत्र=चतुर्ष्वपि चरणेषु अक्षराणां

गीत को प्रासाद गुण युक्त होना चाहिये। उपमा आदि अलंकारों से जो गीत सजा हुआ होता है वह गीत 'अलंकृत गुण वाला कहलाता है जो गीत उपसंहार से युक्त हो जाता है वह उपनीत गुण युक्त गीत माना जाता है। जो गीत क्लिप्ट विरुद्ध एवं लज्जास्पद पदार्थ का वाचक नहीं होता अथवा अनुपास युक्त होता है वह 'सोपचार' गीत कहलाता है। जिस गीत में वचनों का विस्तार अधिक नहीं होता है अर्थात् जो गीत संक्षिस अक्षरों वाला होता है, वह 'सित' गुण वाला गान है। जो गान सुआव्य शब्द और अर्थ वाला होता, है वह मधुर गुण युक्त गान कह लाता है। ऐसा जो गान — होता है वही गान योग्य होता है। गीत की तीन भणितियां इस प्रकार से हें-(सम अद्धसमं चेव सब्वस्थविसमं च यं, तिणिग विस्तपयाराइं घ उक्ष्यं नोवलब्भह) जिस वृक्त में चारों चरणों में समान अक्षर होते हैं, वह 'समष्ट्रस' है। जिस वृक्त में प्रथम तृतीय पादों में और दि-तीय चतुर्थ पादों में समान अक्षर होते हैं वह अर्द्ध समवृत्त है। तथा

ઉપમા વગેરે અલંકારાથી જે ગીત અલંકૃત હાેય છે તે ગીત અલંકૃત ગુણ-વાળું કહેવાય છે. જે ગીત ઉપસંહારથી ચુક્ત હાેય છે તે ઉપનીત ગુણ ચુક્ત ગીત કહેવાય છે જે ગીત ફિલબ્ટ, વિરૂદ્ધ, અને લજ્જાસ્પદ પદાર્થ વાચક ન દાેય અને અનુપ્રાસ ચુક્ત હાેય છે તે 'સાપચાર' ગીત કહેવાય છે. જે ગીતમાં વચનવિસ્તાર વધારે ન હાેય એટલે કે જે ગીત સંક્ષિપ્ત અક્ષરા ચુક્ત હાેય છે, તે ' મિત ' ગુણુચુક્ત ગીત છે. જે ગીત સંક્ષિપ્ત અક્ષરા ચુક્ત હાેય છે, તે ' મિત ' ગુણુચુક્ત ગીત છે. જે ગીત સંક્ષિપ્ત અક્ષરા ચુક્ત હાેય છે, તે ' મિત ' ગુણુચુક્ત ગીત છે. જે ગીત સંક્ષાવ્ય શબ્દ અને અર્થવાળું હાય છે તે મધુર ગુગ્રુ ચુક્ત ગીત કહેવાય છે. એવું જે ગીત હાય છે તેજ ગીત ગાવ લાયક હાય છે ગીતની ત્રણ બણિતીઓ આ પ્રમાણે છે-(લમં બહાતમાં ચેવ સગ્દય વિસમં વ યં, તિળિળ વિત્તપવારાદ વ રત્યં નોયજીન્મર) જે વૃત્તમાં ચારે ચરણામાં સમ અક્ષરા હાય છે તે ' સમવૃત ' છે જે વૃતમાં પ્રથમ-તૃતીય પાદમાં અને દિ્તીય ચતુર્ય ' પદ્યામાં સમાન અક્ષર હાય છે તે

**ৰু** থিই

# अनुयोगद्वारस्त्रे

272

वैषम्यं तदुवृत्तं विषमम् । एते त्रय एव वृत्तपकारा भवन्ति, चतुर्थे वृत्तं त नोपलभ्यते । तथा-भणितयः≔भाषाः संस्कृताः माकृताश्व द्विविधा द्विमकारका एव आख्याताः= उक्ताः । एता ऋषिमाषिता अतएव प्रशस्ता माषा बोध्याः । अत एव एताः स्वरमण्डले=षड्जादि स्वरसमुद्दे गीयन्ते ॥ अत्र गीतविचारः मस्ततः, अतः 'कीइशी स्त्री कथं गायति ?' इति पृच्छति-'केसी गायइ' इत्यादिना-कीदशी स्ती मधुरं=मधुरस्वरेण गायति ? च=पुनः कीदशी स्त्री खरं=खरस्वरेण रूक्षं= रूक्षस्वरेण च गायति ? कीटशी स्त्री चतुरं चतुरेंण-गीतग्रास्नोक्तयथाविधि जिस षट्स में चारों ही पादों में अक्षरों की विषमता रहती है, वह ' विषमयुत्त ' है । ये तीन वृत्तों के मकार हैं और चतुर्थ प्रकार वृत्त का कोई नहीं है। (सक्कया पापया चेव दुहा भणिईओ आहिया। सरमंड-रुंमि गिज्जंते पसत्था इसिभासिया) तथा-भणिति-भाषा-संस्कृत और प्राकृत के भेद से दो प्रकार की ही कही गई है। ये ऋषिजनों द्वारा भाषित हुई हैं, इसलिये इन्हें प्रदास्त भाषा जानना चाहिये। प्रदास्त भाषा होने के कारण ही ये दोनों प्रकार की भाषाएँ षड़ज आदि स्वर समूह में गाई जाती हैं। यहां पर गीत का विचार चल रहा है इसलिये पूछा जा रहा है कि−कैसी स्नी किस प्रकार से गाती है ? इसी यात को सूच्रकार-अब प्रकट कर रहे हैं-(केसी गायइ महुर) कैसी स्त्री गीत को मधुर स्वर से गाती है ? (केसी गायह खरं च रुक्खं च) कैसी स्त्री गीत को खर स्वर से गाती है ? कैसी छी गीत को रूक्षस्वर से गाती हे ? (केसी गायइ चउरं ? केसी य विलंबियं दुतं केसी ?) कैसी स्त्री बतुराई

' અહે-સમવૃત્ત' છે તેમજ જે વૃત્તમાં ચારેયાર ચરણે!માં અક્ષરાની વિષ-મતા રહે છે તે ' વિષમવૃત્ત' છે આ ત્રણે વૃત્તોના પ્રકાર છે એ શિવાય વૃત્તના ચોથા પ્રકાર નથી. (सक्कया पायया चेव दुइा मणिई) आहिया। सरमंडलंमि गिज्जंते पसत्या इसिमासिया) તેમજ બણિતિ-ભાષા-સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતના લેકથી છે પ્રકાર તા કહેવામાં આવી છે એ ઝાવિએા વડે ભાષિત થયેલી છે એથી તેને પ્રશસ્ત ભાષા જાણવી જોઈએ એ પ્રશસ્ત ભાષા હાવા બદલ જ આ ખન્ને જાતની ભાષાએા ધડ્જ વગેરે સ્વર સમૂહામાં ગવાય છે અહીં ગીત સંખંધી પ્રકરણ ચાલી રહ્યું છે એથી આ પ્રમાણે પૂછવામાં આવી રહ્યું છે કે કઇ આ કૈવી રીતે ગાય છે ? એજ વાતને સ્ત્ર-કાર હવે પ્રકટ કરે છે. (केसी गायइ महूर) કેવી આ મધુર સ્વરે ગીત ગાય છે ? (केसी गायइ सर च रूक्सं च) કઈ આ ગીતને ખર સ્વરથી ગાય છે ? કઈ સી રુક્ષસ્વરથી ગીત ગાય છે ? (केसी गायइ चडर'? केसी વિજંવિય

| अनुयौगचन्द्रिका | टीका | स्त्र | १६७ | गीते | हेयोपादेयनिरूपणम् |
|-----------------|------|-------|-----|------|-------------------|
|-----------------|------|-------|-----|------|-------------------|

دروم

स्वरविधानेन गायति ? कोहबी च स्ती विछम्बितं=मन्थर (मन्द) स्वरेण गायति ? कीहबी स्ती दुतं=द्रुतस्वरेण गायति ? तथा-कीहबी च स्त्री विस्वरं=विक्ठतं स्वरं कृत्वा गायति ? उत्तरयति-'सामा' इत्यादिना । व्याख्या स्पष्टा । नवरं-पिङ्गला-कपिछा । 'सप्तसीभरम् ' इति यदुक्तम्, तत्र सप्त स्वराः के ? इति दर्शयति-कंपिछा । 'सप्तसीभरम् ' इति यदुक्तम्, तत्र सप्त स्वराः के ? इति दर्शयति-कंतिसमं' इत्यादि-तन्त्रीसमम्-तन्त्री-वीणा, तस्याः श्रव्देन समं=तुल्यं मिलितं से अर्थात् मीत बास्त्र में कथित विधि के अनुसार स्वरविधान से गाती हे ? कैसी स्त्री विरुम्षित-मन्थर स्वर-से गाती हे ? कैसी स्त्री दुनस्वर से गाती हे ? (विस्सरं पुण केरिसी) और कैसी स्त्री विक्रुत स्वर से गाती हे अर्थात् स्वर को विकृत कर गाती हे ?

डसर-(सामा गायइ महुरं) इयामा-पोडरावार्षिकी- ही मधुर-स्वर से गाती है (काली गायइ खरं च रुक्खंच) काली क्रुब्लरूप बाली स्त्री गीत को खर से और रुक्ष स्वर से गाती है। (गोरी गायइ चडरं) गौरवर्णसंपत्रा स्त्री गीत को चतुराई से गाती है। (काणा बिलम्ब चुतंच अंधा) काणी स्त्री-एकाक्षी नारी गीत को मंद स्वर से गाती है। अंधी स्त्री गीत को द्रुतस्वर से गाती है। (बिस्सरं पुण पिंगला) और जो कपिला-कपिल वर्ण वाली स्त्री होती है वह गीत को विकृत स्वर से गाती है। (तंतिसम, तालसम, पायसम, लयसम, गइसमंच नीससिजस-सियसमं संचारसमं सरा सत्त) तंत्रीसम-तंत्री-बीणा के समाम

दुत' केसी ?) કઈ આ ચતુરતાથી એટલે કે ગીતશાસામાં કથિત વિધિ મુજબ સ્વરવિધાનથી ગાય છે ? કઈ સી વિલ'બિત-મન્થર-સ્વરથી ગીત ગાય છે ? કઈ સી કુતતર સ્વરથી ગીત ગાય છે ? (વિસ્કર' पुण केरिसी) અને કઈ સ્ત્રી વિકૃત સ્વરથી ગીત ગાય છે એટલે કે સ્વરને વિકૃત કરીને ગાય છે ?

ઉત્તર-(सामा गायइ महुरं) શ્યામા-ધેડશ વાર્ષિકી એટલે કે સાળ વર્ષની આ મધુર સ્વરથી ગીત ગાય છે. (काली गायइ खरं च रुवखं च) કાળી કૃષ્ણ રૂપવાળી-કાળાર'ગની-સી ખર અને રૂક્ષ સ્વરથી ગાય છે. (गोरी गायइ खउरं) ગૌરવર્ણું સ'પન્ના એટલે કે ગારી આ ચતુરાઇથી ગીત ગાય છે. (काणा विऌम्ब दुतं च अंधा) કાણી આ-એક આંખવાળી-સી મ'દ સ્વરથી ગીત ગાય છે આંધળી આ દ્રુતસ્વરથી-ઉતાવળથી-ગીત ગાય છે. (विस्सरं पुण पिंगडा) અને જે કપિલા કપિલવર્ણુ વાળી આ હાય છે તે વિકૃત સ્વરથી ગીત ગાય છે. (तंतिसमं ताल्डसमं, पायसमं, लयरमं गइसमं च नीससिउससियरणमं संचार-समं सरा सत्त)-ત'त्री સમ-ત'ત્રી વીણા-ના શખ્દ જેવા અથવા તેના સ્વરની

#### ૮રે૦

# अनुयौगद्वारस्त्रे

वा गेयम् । एवमग्रेऽपि गेयमिति संबन्धनीयम् । 'ताल्रसमम् ' इत्यारभ्य संचार-समम् 'इत्यन्तं पदषट्कं पूर्वे व्याख्यातम् । गेयस्वरयोरनर्थान्तरत्वादाइ-'सत्त सरा' इति । इत्थं स्वरा बोध्या इति भावः । सम्पति समस्तं स्वरमण्डलं संक्षेपेणाइ-षद्दजादयः सप्त स्वरा विज्ञेयाः, ग्रामाश्च त्रयः, मूर्च्छनाश्च एकर्विञतिः तता, तन्त्री, तान इति पर्यायाः भण्यन्ते, तत्र वङ्जादिष्ठ स्वरेषु प्रत्येकं सप्तभिस्ताने-वींयते इत्यतः सप्त तन्त्रिकायां वीणायामेकोनपश्चाध्रत्ताना भवन्ति । एवमेव एकतत्त्रिकायां त्रितन्त्रिकायां वा वीणायां कण्ठेनापि वा गीयमाना एकोनपश्चाध-

अथवा उसके साथ मिला हुआ जो स्वर आता है, वह तंत्री समस्वर है। इसी प्रकार से ताल सम आदि के साथ भी 'गेय" इसका संबंध कर छेना चाहिये। गेय और स्वर में अर्थ भेद नहीं है। इसलिये गेय से यहां स्वर छेना चाहिये। इस प्रकार ये सात स्वर हैं। तालसम से क्रेकर संचारसम तक के ६ पदों की व्याख्या पहिले करदी गई है। (सत्तसरा तओ गामा मुच्छणा एकवीसई, ताणा एगूणपण्णासं सम्मत्त सरमंडलं) इस प्रकार संक्षेपसे समस्तस्वर मंडल सातस्वर, तीन ग्राम इक्कीस मूर्च्छना और ३९ तान इस प्रकार से हैं। तता, तंत्री, तान, ये सब पर्यायवाची-दाब्द हैं। षड्ज आदि सात स्वरों में से प्रत्येक स्वर सात तानों से गाया जाता है। इसलिये सप्त तंत्रिका वाली वीणा में ३९ ताने होती हैं। इसी प्रकार एक तंत्रिका वाली अथवा त्रितंत्रिकावाली बीणा में कंठ से भी गाई गई ताने ४९ ही होती हैं। इस प्रकार सात-

સાથે મિશ્રિત થયેલે જે સ્વર છે તે 'ત'ત્રીસમ સ્વર' છે આ પ્રમાણે તાલ-સમ વગેરે માટે પણ ' ગેય' શબ્દના સ'બ'ધ સમજવા નેઇએ ગેય અને સ્વરમાં અર્થ-લેદ નથી એટલા માટે ગેયથી અહીં સ્વર લેવે નેઇએ આ પ્રમાણે સ્વરા સાત છે 'તાલ સમ'થી લઇને 'સંચાર સમ' સુધીના છ પઢાની વ્યાખ્યા પહેલા કરવામાં આવી છે. (સત્તસરા તલો ગામા મુચ્છળા પદ્મ-ષીસई, તાળા વગૂળવળ્ળાસં સમ્મત્તં સરમંદરું) આ પ્રમાણે ટૂંકમાં સમસ્ત સ્વર-મંડળ-સાતસ્વર, ત્રણુગ્રામ, એકવીશ મૂચ્છેના અને ૪૯ તાન-આ પ્રમાણે છે તતા-ત'ત્રી, તાન, આ બધા પર્યાયવાચી શબ્દા છે ષડુજ વગેરે સાત સ્વરામાંથી દરેકે દરેક સાત તાનાથી ગવાય છે. એથી સમ ત'ત્રિકા સુક્ત વીણામાં ૪૯ તાના હાય છે આમ એક ત'ત્રિકા સુક્ત વીણા અથવા ત્રિત'ત્રિકા-વાળી વીણામાં કંડથી ગવાયેલ તાના પણ ૪૯ હાય છે આ પ્રમાણે સાત बनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र १६८ अप्टनामनिरूपणम्

**दे**व ताना भवन्ति । इत्थं षड्जादिभिः सप्तभि र्नामभिः सर्वस्यापि स्वरमण्डलस्य <mark>प्र</mark>इणादिदं सप्तनामेत्युच्यते । इद्मेवोपसंहरन्ताइ−'तदेतत् सप्तनामे'ति॥सु. १६७॥ अथाष्टनाम निरूपयितुमाइ—

पुल्प-से किं तं अटुनामे ? अटुनामे अटुविहा वयणविभत्ती पण्णत्ता, तं जहा-निद्देसे पढमा होइ, बिइया उवएसणे । तइया करणम्मि कया, चउत्थी संपयावणे॥ शा पंचमी य अवायाणे, छट्ठी सस्सामिवायणे । सत्तमी सण्णिहाणस्थे, अट्ठमाऽऽमंतणी भवे॥ शा तत्थ पढमा विभत्ती, निदेसे सो इमो अहं वत्ति । भवे॥ शा तत्थ पढमा विभत्ती, निदेसे सो इमो अहं वत्ति । बिइया पुण उवएसे भण कुणसु इमं व तंवत्ति ॥ ३ ॥ तइया करणंमि कया, भणियं च कयं च तेण व मए वा । हांदि णमो साहाए, हवइ चउत्थी पयाणंमि॥ शा अवणय गिण्ह य एत्तो, इउत्ति वा पंचमी अवायाणे । छट्टी तस्स इमस्स व गयस्स वा सामिसंबंधे॥ ९ ॥ हवइ पुण सत्तमी तं, इमंमि आहारकाल्ठ-भावे य । आमंतणे भवे अट्टमी उ जहा हे जुवाणत्ति॥ ६ तं अट्ठणामे ॥सू० १६८॥

छाया-अथ किं तत् अष्टनाम १अष्टनाम-अष्टविधाः वचनविभक्तयः प्रज्ञप्ताः, तद्यथा-निर्देशे मथमा भवति, द्वितीया उपदेशने । तृतीया करणे कृता, चतुर्थी नामों से समस्त भी स्वरमंडल का ग्रहण हो जाता है । इसलिये यह सप्तनाम ऐसा कहा जाता है । (सेत्तं सत्तनामे) इस प्रकार से यह सप्तनाम है । ॥सू॰ १६७ ॥

अब मुन्नकार अछ नाम का निरूपण करते हैं-

"से किं तं अडनामे" इत्यादि ।

નામાથી આખા સ્વરમ ડળતું ગ્રહણ સમજવું જોઇએ એથી 'સપ્તનામ' આમ કઢેવાય છે. (સે ત્ત सत्तनामे) આ પ્રમાણે આ સપ્તનામા છે. હાસૂ૦૧૬૭ા હવે સૂત્રકાર અષ્ટ નામનું નિરૂપણ કરે છે— '' से किं तं अट्रनामे '' ઇત્યાદિ—



**अनुयोगद्वारस्**त्रे

संपदापने॥१॥ पश्चमी च अपादाने, षष्ठी स्वस्वामिवाचने । सप्उमी सन्निधानार्थे, अष्टमी आमन्त्रणी भवेत् ॥२॥ तत्र प्रथमाविभक्तिः, निर्देशे सः अयम् अहं वा इति । द्वितीया पुनरुपदेशे भण कुरु इदम् वा तत् वा इति ॥३॥ तृतीया करणे कृता

धाब्दार्थ-(से किंतं अट्टनामे) हे भदन्त ! वह अष्ट नाम क्या है ? (अट्ट बिहा वयणविभत्ती पण्णत्ता)

उत्तर-आठ प्रकार की जो वचनविभक्ति है वह अछ नाम है। जो कहे जाते हैं, वे 'वचन' हैं। तथा कला, कर्म आदिरूप अर्थ जिसके दारा प्रकट किया जाता है वह 'विभक्ति ' है। वचनों-पदों, की जो विभक्ति है वह 'वचनविभक्ति ' है। ऐसा तीर्थकर एवं गणधरों ने कहा है। वचनविभक्ति से यहां पर सुबन्त रूप प्रथमा आदि विभ-कियों को कहनेवाली वचनविभक्ति ग्रहीत हुई है। तिङ्गनरूप आख्यात विभक्ति नहीं। (तंजहा) वचनविभक्ति के आठ प्रकार ये हैं-(निदेसै पढमा होइ) (प्रातिपदिक अर्थमात्र का प्रतिपादन करना इसका नाम निर्देश है। इस निर्देश में ''सु औ, जस '' यह प्रथमा विभक्ति होती है। (उवएसणे बिइया) किसी एक किया में प्रवर्तन होने के लिये इच्छा के उत्पादन करने में '' अम् औट शास '' यह दितीया विभक्ति होती है। '' उवएसण '' यह पद उपलक्षण है। इससे '' प्रामं गच्छति '' इत्यादि पद में इसके विना भी दितीया विभक्ति होती है। (करणम्मि

शण्डार्थ-(से किं ते अट्टनामे) डे लडत ! आ अण्टनाम शुं छे? (अट्ट विद्वा वयणविभत्ती पण्णत्ता.)

ઉત્તર-આઢ પ્રકારની જે વચન વિભક્તિ છે તે અષ્ટનામ છે. જે કહેવામાં આવે છે, તે ' વચન ' છે તેમજ કર્તા, કર્મ વગેરે રૂપ અર્થ જેના વડે પ્રકઠ કરવામાં આવે છે તે 'વિભક્તિ' છે. વચનો-પદોની જે વિભક્તિ છે તે વચન-વિભક્તિ છે. આમ તીર્થ કરોએ અને ગણધરાએ કહ્યું છે વચનવિભક્તિથી મહી' સુખન્ત રૂપ પ્રથમા વિભક્તિઓને પ્રકટ કરનારી વચન વિભક્તિ ગૃહીત થયેલી છે તિડન્ત રૂપ આખ્યાલ વિભક્તિ નથી (તંજ્જ્ણ) વચન વિભક્તિના આઠ પ્રકારા આ પ્રમાણે છે. (નિદ્દેસે पढमा होइ) પ્રાતિપદિક અર્થ માત્રનું પ્રતિપાદન કરવું તેનું નામ નિર્દેશ છે. આ નિર્દેશમાં 'સુલ્યો જ્રેસ્? આ પ્રથમા વિભક્તિ હાય છે. (उइएसणे बिइया) કાઇ એક ક્રિયામાં પ્રવર્તિત થવા માટે ઇચ્છા ઉત્પન્ન કરવામાં ' अम्, औद इस् ' આ દિતીયા વિભક્તિ ' વગેરે પદ્દેામાં '' હ્રવપદ્યળ '' આ પદ ઉપલક્ષણ છે એનાથી '' झाम ं मच्छति '' વગેરે પદ્દેામાં

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका स्त्र १६८ अप्टनामनिरूपणम्

भणितं च कृतं च तेन वा मया वा । इन्दि नमः स्वाहाये भवति चतुर्थीभदाने॥४॥ अपनय ग्रहाण च अस्मात् इतः इति वा पञ्चमी अपादाने । षष्ठी तस्य अस्य व गतस्य वा स्वामिसम्बन्धे॥५॥ भवति पुनः सप्तमी सा अस्मिन् आधारकालभावे च । आमन्त्रणे भवेत् अष्टमीतु यथा हे युवन् इति॥६॥ तदेतद् अष्टनामास् १६८॥ टीका—' से किं तं' इत्यादि—

अध किं तत् अष्टनाम ? इति शिष्य मन्नः । उत्तरयति-अष्टनाम-अष्टविधं नाम-अष्टनाम, तथाहि-अष्टविधा=अष्टमकारा वचनविभक्तिः-उच्यन्ते इति वचनानि=पदानि, विभज्यते=प्रकटीकियते कर्त्तुकर्मादिरूपोऽथोंऽनयेति विभक्तिः, बचनानां विमक्तिः-वचनविभक्तिः मइप्ता≕कयिता तीर्थकरगणधरैः । वचनविभ-

तहया कया) करण में "टा, भ्याम् भिस्" यह तृतीया विभक्ति होती है। (संपयावले चउत्थी) संपदान में चतुर्थी के, भ्याम् भ्यस्-यह विभक्ति होतो है। (अवाधाले पंचमीच) अपादान में उसि भ्याम्, भ्यस्, "यह पंचमी विभक्ति होती है। (सस्सामिवायणे छट्टी) स्व स्वामी संबंध प्रतिपादन करने में " उस् ओस् आम्" यह षष्ठी विभक्ति होती है। (सणिहाणस्थे सत्तमी) सन्निधान अर्थ में " डि ओस् सुप्" यह ससमी विभक्ति होती है। (आमंतणी अट्टमा भवे) सन्मुख करने के घर्य में संबोधनरूप आठवीं विभक्ति होती है। तात्पर्य कहने का यह है कि-'यहां पर सूत्रकार ने अष्ट नाम क्या है? यह कहा है। नाम के विवार का प्रस्ताव होने से प्रथमादि विभक्त्यन्त नाम का ही प्रहण किया गया है। यह नाम विभक्ति के भेद से आठ

कोना વગર પણ દ્વિતીયા વિભકિત હાય છે. (करणम्मि तहया कया) કરણમાં "टा, भ्याम, मिस्" આ તૃતીયા વિભકિત હાય છે (संपयावणे चत्त्यी) સ'પ્રદાનમાં ચતુર્થી " કે, भ्याम, भ्यस् " આ વિભકિત હાય છે. (अवायाणे पंचमी ष) અપાદાનમાં " कछि, भ्याम् भ्यस्," આ પાંચમી વિભકિત હાય છે (सत्त्वामिवायणे छट्टी) स्व स्वामी સ'બંધ પ્રતિપાદન કરવામાં ' कस् ओस् (सत्त्वामिवायणे छट्टी) स्व स्वामी સંબંધ પ્રતિપાદન કરવામાં ' कस् ओस् (सत्त्वामिवायणे छट्टी) स्व स्वामी સંબંધ પ્રતિપાદન કરવામાં ' कस् ओस् आम् ' આ વધી વિભકિત હાય છે. (खण्णिहाणत्थे सत्तमी) सनिधान અર્થમાં 'कि ओस्. सुर्' આ સપ્તમી વિભકિત હાય છે (आमंतणी अट्टमामवे) અભિમુખ કરવાના અર્થમાં સંગોધન રૂપ આઠમી વિભકિત હાય છે મતલબ આ છે કે ' અહીં સૂત્રકારે અષ્ટનામ એટલે શું ? આ કહ્યું છે નામવિચાર વિષે જ પ્રસ્તાવ હાવા બદલ પ્રથમા વગેરે વિભક્ત્ય ત નામનું જ ગહણ કર-વામાં આવ્યું છે આ નામ વિભકિત ભેદથી આઠ પ્રકારના હાય છે. પ્રયમા ૮૨૪

# अनुयोगद्वार**स्त्रे**

क्तिस्तु नामविभक्तिः सुवन्तरूपा मथमादिका नोध्या, न तु तिङन्तरूपा-आख्यात-विभक्तिः । अष्टमकारां वचनविभक्तिमेवाइ-तद्यथा-निर्देशे-मातिपदिकार्थमात्रस्य मतिपादनं निर्देशस्तस्मिन् ' सु औ जम् ' इति प्रथमा विभक्तिर्भवति । उपदेशने-अन्यतरक्रियायां मवर्त्तनेच्छोत्पादने 'अम् औट् शम्' इति द्वितीया विभक्ति भवति । उपदेशनमित्युपलक्षणम् , तेन ग्रामं गच्छत्तीत्यादौ तदन्तरेणापि भवति । करणे 'टा भ्यां भिम् ' इतिद्वतीया विभक्ति र्भवति । अत्र करण शब्दस्तन्त्रेण निर्दिष्टः । तेनात्र कर्तरि=क्रियायां स्वातन्त्र्येण विवक्षितेऽयं देवदत्तादौ करणे= कियासिद्धौ मकुष्टोपकारके च तृतीयाविभक्ति भवति । करोतीति करणः, 'कृत्य-चयुटो बहुल' मिति बाहुलकात् कर्तरि च्युट् । क्रियतेऽनेनेति करणम्, करणे

प्रकार का होता है । प्रथमा विभक्ति वितीया विभक्ति आदि के भेद से विभक्तियां आठ हैं । इनमें प्रातिपादिकार्थ मान्न के प्रतिपादन में प्रथमा विभक्ति होती है । संस्कृत में कारक विभक्तियों को प्रकट करने के लिये सु औ जस् आदि २१ विभक्तियां=प्रस्थय, हैं । ये सुप् प्रस्थय कह लाते हैं । ये सुप्प्रस्यय जिन शब्दों में जुड़ते हैं उन्हें 'पाति-पदिक' कहते हैं । सुप्प्रस्यय जुड़ने पर ही मातिपादिक शब्दों का वाक्य में प्रयोग हो सकता है । करण में तृतीया विभक्ति होती है । ऐसा जो कहा है वह तंत्र (१) से कहा है । इसलिये तृतीया विभिक्तिकर्ता में--किया में स्वतंत्ररूप से विवक्षित देवदत्त आदि रूप अर्थ में-एवं करण में-किया की सिदि में प्रकृष्टतम उपकारक में-होती है । "कृत्य-ल्युटो बहुलम्" इस सूत्र के अनुसार कृत्व और ल्युट्प्रस्वय कर्ता और

વિભક્તિ દ્વિતીયા વિભક્તિ વગેરેના ભેકથી વિભક્તિએ આડ છે આમાં ફકત પ્રાતિપદિકાર્થના પ્રતિપાદનમાં પ્રથમા વિભક્તિ દેશ્ય છે સ'સ્કૃતમાં કારક વિભ-કિતઓને પ્રકટ કરવામાં માટે સુ, ઔ, જસ્ વગેરે ૨૧ વિભક્તિના પ્રત્યયો છે.-છે એ સુપ્પ્રત્યયા કહેવાય છે એ સુપ્ પ્રત્યયો જે શબ્દોમાં ઉમેરાય છે તે પ્રાતિપદિક કહેવાય છે સુપ્ પ્રત્યય ઉમેરાયા પછી જ પ્રાતિપદિક શબ્દોના વાકયમાં પ્રયાગ થઇ શકે છે. કરણુમાં તૃતીયા વિભક્તિ દેશ્ય છે, એવું જે કહેવામાં આવ્યું છે તે ત'ત્ર (સિધ્ધાંત)થી કહેવામાં આવ્યું છે એટલા માટે તૃતીયા વિભક્તિ કર્ત્તામાં, ક્રિયામાં સ્વત'ત્ર રૂપથી વિવક્ષિત દેવદત્ત વગેરે રૂપ અર્થમાં અને કરણમાં ક્રિયાની સિદ્ધિમાં પ્રકૃષ્ટતમ ઉપકારક હાય છે. 'જીત્તલ્યુટો ચદ્દુજ્રમ્' આ સૂત્ર મુજબ ' કૃત્ય' અને 'લ્યુટ્ ' પ્રત્થય કર્તા અને કરણ એ અન્નેમાં હાય છે આ પ્રમાણે 'જરોત્તિ દ્વતિ જ્ઞત્વમ, જ્રિયતે

#### <sup>°</sup> अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६८ अप्टनामनिरूपणम्

624

स्युट् । संप्रदापने-संप्रदाने-दानस्य कर्मणा योऽमिषेतस्तस्मिन् 'ङे भ्याम् भ्यस् ' इति चतुर्थी विभक्ति भगति । अपादाने-अपायावधिभूते 'ङसि भ्याम् भयस् ' इति पञ्चमी विभक्ति भेवति । स्वस्वामित्राचने-स्वम्-भृत्यादि, स्वामी-राजादिस्तयो-वाँचने-तत्सम्बन्धमतिपादने 'ङस् ओस् आम्' इति षष्ठी विभक्ति मेवति । सन्नि-धानार्थे वाच्ये 'ङि ओस् सुप् ' इति सप्तमी विभक्ति भेवति। तथा-अष्टमी⇒ संबोधनविभक्तिः आमन्त्रणी≕अभिमुखी करणार्था भवति । इत्थं सामान्येनोत्तवा सम्पति सोदाहरणमाइ-निर्देशे मथमा, विभक्ति भेवति, यथा-सः अयम् अहं वेति। उपदेशे पुनः द्वितीया विभक्ति भेवति । यथा- 'भण कुरु इदं वा तद्वेति इदं मत्यक्षं यत् श्रुतं तद् भण, इदं मस्यक्षं कार्ये कुरु, तत्-परोक्षं वा यत् श्रुतं तुद् करण इन दोनों में होते हैं। इस प्रकार करोति इति करणः क्रियतेईने-नेसि करणम् ''यहां दोनो जगह ल्युट प्रत्यय हुआ है । दान रूप क्रिया के कर्म का जिसके साथ संबन्धकर्ता को इष्ट हो उसमें चतर्थी विभक्ति होती है। अपाय की अवधिभूत पदार्थ का नाम अपादान है। इसमें पैचमी विभक्ति होती है। स्वस्वामी संबंध में सेव्य सेवक आदि भाव छिया गया है। स्व का तात्पर्य सेवक, भृत्यादि से है और स्वामी का सेव्य राजादि से । सन्निधान और आमन्त्रणी इन इाब्दों का अर्थ स्पॅष्ट है। इस प्रकार सामान्य से कह कर अब यत्रकार इस अछ नाम की उदाहरण देकर समझाते है-(तत्थ निद्मे पढमा विभत्ती) निर्दे चा में प्रथमा विभक्ति होती है-जैसे (सो हमो अहं वक्ति) वह यह अथवा में। (बिहया पुण उवएसे) उपदेश में द्वितीयांबिभक्ति होती है जैसे-(भण कुणसु

(विश्वा उप उप रेश) उपदेश में कितायावि पास हाता है जस (मण ऊप्यु इमं व तं वत्ति) जो तुमने प्रत्यक्ष में खुना है, उसे कहो, इस सामने के काम को करो, जो परोक्ष में तुमने खुना है उसे कहो अथवा उस अतेन इति करणमु ' अढी' अन्ने स्थाने ब्युट प्रत्यय थयेब छे. हानहम

કિયાના કર્મના જેની સાથે સંબંધ કર્તાને ઇષ્ટ હેત્ય તેમાં ચતુર્થી વિશ્વ ક્તિ શય છે. અપાય (જુદા થવું)ની અવધિબૂત પદાર્થનું નામ અપાદાન છે આમાં પંચમી વિક્ષકિત થાય છે સ્વ સ્વામી સંબંધમાં સેવ્ય સેવક વગેરે ભાવ ગ્રહ્ણ કરવામાં આવે છે સ્વનું તાત્પર્ય સેવક બૃત્ય વગેરેથી છે અને સ્વામીતું સેવ્ય રાજા વગેરેથી સન્નિધાન અને આમન્ત્રણી આ સંબોધન શળ્દોના અર્થ સ્પષ્ટ છે. આ પ્રમાણે સૂત્રકાર સામાન્ય રૂપમાં ઉલ્લેખ કરીને હવે આ અબ્દ-નામને સાદાહરણ સમજાવે છે. (તત્થ નિદ્દેસે પદમા વિમત્તિ) નિર્દેશમાં પ્રથમા વિબકિત હોય છે. જેમ કે (सो इमो आई वत्ति) 'તે,' 'આ 'કે 'હું' (बिइया पुण स्वएसे) ઉપદેશમાં બીજી વિબકિત હોય છે. જેમ કે (મળ જીળ્લુ इम' વ તંગત્તિ) જે તમે પ્રયક્ષમાં સાંભાન્યું છે, તેને કહેા, આ સામેનું કામ

মত বৃতত্ব

225

### अनुयोगद्वारस्वे

मण, तत्--परोक्षं कार्यं वा कुरु इति। तृतीया चिमक्तिः करणे-कर्तरिकरणे च भवति । यथा-भणितं च क्वतं च तेन वा मया वेति, कर्त्तरीदम्रदाहरणम् । करणेत् 'रथेन याति' इत्यादिकं स्वबुद्धचा विभावनीयम् । संप्रदाने चतुर्थी विभक्ति भैवति, यथा-मनये दानं ददाति । नमः शब्दयोगेऽपि चतथीं विमक्ति भवति, यथा-'इन्दि ! नमो जिनेश्वराय' इति । 'इन्दि' इति कोमलामन्त्रणे । अपादाने पंचमी भवति, यथा-'उपनय गृहाण एतस्मादितो वे'ति । स्त्रामिसम्बन्धे=स्वस्वामि भावसंबन्धे वाच्ये पष्ठी भवति, तथा-'गतस्य तस्य, गतस्य अस्य वा इदमस्ति' परोक्ष कार्यको करो। (तइया करणंमि-कया) ततीया विभक्ति करण कर्ता और करण-में होती हैं जैसे-(भणियं च कयं च तेण मएवा) उसने और मैंने कहा अथवा उसने और मैंने किया। यह उदाइरणकर्सा में हैं। करण में उदाहरण " वह रथ से जाता है" आदि हैं। ऐसे उदाहरण अपनी बुद्धी से और भी कल्पित करछेना चाहिये। (चउस्थी संपयाणंमि हवह) चतुर्थी विभक्ति संप्रदान में होती है-जैसे (हंदि णमो सहाए) हन्दि! जिनेश्वर के लिये नमस्कार हो. अग्नि के लिए स्वाहा हो (यहां पर 'हन्दि ' यह राज्द कोमलामंत्रण में आया है। इसी प्रकार से 'दा ' धातु के योग में चतुर्धी होती है-जैसे वह मुनि के सिये दान देता है। (अवायाणे पंचमी) अपादान में पंचमी होती है-जैसे (अवणय गिण्ह य एत्तो इ उत्तिवा) इससे दूर करो अथवा इससे केलो (सामि संबंधे) जहां स्व-स्वामी संबन्ध बांच्य होता है यहां पर बडी विभक्ति होती है, जैसे (गयस्स तस्स गयस्स इमस्स व) गये हुए

કરા જે પરેક્ષમાં તમે સાંલાળ્યું છે તેને કહા અથવા તે પરાક્ષકામને કરા. (तइया करणंमि कया) ત્રીજી વિભકિત કરણ કત્તાં અને કરણમાં હાય છે જેમ કે (मणिय' च कयं तेण मएबा) તેણે અને મેં કહ્યું અથવા તેણે અને મેં કર્યું આ ઉઠા-હરણ કર્ત્તામાં છે કરણમાં ઉઠા દરણ આ પ્રમાણે છે-તે રથથી જાય છે વગેર છે એવા ઉઠા દરણે પોતાની બુદ્ધિ શકિ વ્ય કરી લેવા જેઈ એ (च इत्थि संपयाणंमि इबह) ચનુર્થી વિભકિત સંપ્રદાનમાં હાય છે જેમ કે (इंदि णमो सहाए) હન્દિ! જિનેશ્વર માટે મારા નમસ્કાર અગ્નિ માટે સ્વધા અહીં 'હન્દિ' આ શબ્દ કામલામ'ત્રણ માટે આવે છે આ પ્રમાણે 'दा' ધાતુના ચાગમાં ચતુર્થી હાય છે જેમ કે તે સુનિ માટે દાન આપે છે. (अवायाणे प'चमी) અપાદાનમાં પ'ચમી હાય છે જેમ કે (अवणय गिण्ह य एत्तो इ उत्तिवा) આને દૂર કરા અથવા એનાથી લઇ લા. (सामि सલવે) જ્યાં સ્વ સ્વામિ સંબંધ વાચ્ય હાય છે ત્યાં થયી વિભકિત થાય છે જેમ કે (गयस तस्य गयस्स इमस्सव) ગયેલ भेंतुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र १६८ अष्टनामनिरूपणम्



इति । आधारकालभावे=आधारे काले भावे च सप्तमी भवति, यथा-'तत् अस्मि' नितति, अस्मिन् इण्डादौ तद् वदरादिकं तिष्ठति, इत्यर्थः । अत्राधारे सप्तमी बोध्षा । काले यथा-'मधौ रमते' भावे तु-'चारित्रेऽवतिष्ठते' इति । आमन्त्रणे तु अष्टमी विभक्ति भवति । यथा-'हे युर'-स्निति । अत्र च नामविचारमस्तावाद मथमादि विभक्त्यन्तं नामैव गृह्लते । तथा चाष्ट विभक्तिभेदादष्टविधमिदं मवति । न च भयमादि विभक्त्यन्तं नामैव गृह्लते । तथा चाष्ट विभक्तिभेदादष्टविधमिदं मवति । न च भयमादि विभक्त्यन्तं नामिव गृह्लते । तथा चाष्ट विभक्तिभेदादष्टविधमिदं मवति । न च भयमादि विभक्त्यन्तनामाष्टकमन्तरेणाऽपरं नामास्ति, अतोऽनेन नामाष्टकेन सर्वस्य वस्तुनोऽभिधानद्वारेण सङ्ग्रहादष्टनामेत्युरुपते, इति भावार्थः । एतदुप संहरकाह-तदेतदष्टनामेति ॥वू० १६८॥

उसको अथवा गये हुए इसकी यह बस्तु है। (आहारकालभावे य सत्तमी पुण इवइ) आधार में, काल में और भाव में सप्तमी विभक्ति होती है। जैसे-तं इमम्मि) इस कुण्ड आदि में बदरादि फल हैं। यह आधार में सप्तमी विभक्ति का दृष्टांत है। काल में सप्तमी विभक्ति का दृष्टान्त "मधौ रमते" कोयल वसन्त में आनंद पाती है, यह है। माब में सप्तमी विभक्ति का दृष्टान्त-" वारित्रेऽवतिष्ठते " यह साधु अपने चारित्र में उहरा हुआ है-यह है। (आमंतणे अट्टमी भवे) आमंत्रण अर्थ में अष्टमी विभक्ति होती है। (जहा)-जैसे-(हे जुवाणत्ति) ये युवन्-तरुण ! यहां पर नाम के विचार का प्रस्ताव होने से प्रथमादि चिभक्त्य-त्त नाम ही ग्रहण किया गया है। इस प्रकार आठ प्रकार की विभ-क्तियों के भेद से नाम आठ प्रकार का होता है। इसलिये इस नामाध्टक नामाध्टक के विना और दूसरा नाम नहीं है। इसलिये इस नामाध्टक

तेनी અથવા ગયેલ આની આ વસ્તુ છે. (आहार काळमावे य सत्तमी पुण इवड़) આધારમાં, કાળમાં અને ભાવમાં સપ્તમી વિભકિત હાય છે જેમ કે- (त' इमस्मि) આ કુંડ વગેરેમાં ખદર વગેરે કળા છે આ આધારમાં સપ્તમી વિભ-કિતનું ઉદાહરણ છે હાલમાં સપ્તમી વિભકિતનું ઉદાહરણ '' मधौ रमते '' કાયલ વસ તમાં આનંદ માણુ છે ભાવમાં સપ્તમી વિભકિતનું ઉદાહરણ '' चारित्रेડवतिष्ठते '' આ સાધુ પાતાના આસ્ત્રિમાં જ સ્થિર છે. (आमंतणे खट्टमी) આમંત્રણ અર્થમાં આઠમી વિભકિત હાય છે. (जहा) જેમ કે (दे जुवा-णत्ति!) હે શુવન્! તરુણ ! અહીં નામવિચાર પ્રસ્તાવને લીધ પ્રથમા વગેરે વિભક્ત્યંત નામ જ ગ્રહણ કરવામાં આવ્યાં છે આ પ્રમાણે આઠ પ્રકાશની વિભક્તિઓના ભેદથી નામ આઠ પ્રકારના હાથ છે પ્રથમા વગેરે વિભક્ત્ય ત मुल्प्-से किंतं नवनामे ?, नवनामे-णव कबरसा पण्णत्ता,

छाया-अथ कि तत् नव नाम? नवनाम-नव काव्यरसाः प्रह्रताः,

त्यया-वीरः भुङ्गारः अद्धुतश्च रौद्रश्च भवति वोद्धव्यः। बीडनको वीभत्सो दास्यः

से समस्तवस्तुओं के कथन का संग्रह हो जाता है-अतः यह अछ-नाम ऐसा कहा गया है। (सेतं अद्वणामे) इस प्रकार यह अष्ट

दाब्दार्थ-(से किंतं नव नामे?)हे भदन्त! वह नव प्रकार का

शण्दार्थ-(से किंत नवनामे ?) & लदन्त ! ते नवप्रधारन नाम श' छे? ઉत्तर-(नग्नामे) नव नाम आ प्रमाखे છे. (णव कव्यरसा पण्णत्ता)

हाव्यना के नव रसे। छे तेक नव नामथी प्रज्ञस थयेक्ष छे. (तंजहा) ते नव नाभा आ अभाखे છे. (वीरो सिंगारो, अब्भुत्रो य रोदो य होइ बोद्धव्वो। वेळ-णओं बीमच्छो हासो कलुणो पसंतो य) वीररस, शृ'आररस, अह्सुतरस, रीद्ररस,

For Private and Personal Use Only

्र उत्तर-(नव नामे) नव नाम इस प्रकार से है-(णव कव्वरसा पण्णत्ता) काव्य के जो नौ रस हैं, वे ही नव नाम रूप से प्रज्ञस हुए हैं। (तं जहा) वे नौ रस ये हैं-(वीरो सिंगारो, अब्सुओ य रोदो य होह बोद्धव्वो। बेल-णओ बीभच्छो हासो कछणो पसंतोय) वीररस, शंगाररस, अद्भुतरस. रौद्ररस, ब्रीडनकरस, बीभत्सरस, हास्यरस, करुणरस, भौर प्रशान्तरस। નામાબ્ટક સિવાય બીજું નામ નથી એટલા માટે આ નામાબ્ટકથી બધી વસ્તુઓના સંગ્રહ થઈ જાય છે. એથી આ અબ્ટનામ આમ કહેવામાં આવ્યું છે (સે ત

अब सूत्रकार नव नामका कथन करते हैं-

"से किंतं नवनामे ?" इत्यादि।

<del>બ</del>દળામે) આમ આ આઠનામે છે. ાસ૦૧૬૮ા

" से कि त' नवनामे ?" धीरयाहि---

હવે સત્રકાર નવ નામનું કથન કરે છે---

वींडने करेस, जीलत्सरेस, डास्यरेस, डेर्घ्रेरेस अने प्रशान्तरेस,

तं जहा-वीगे सिंगारो अब्सुओ य रोदो य होइ बोद्धव्वो।

**बेऌणओ बीभच्छो, हासो क**ऌुणो पसंतो य ॥१॥सू०१६९॥

अनयोगद्वारस्ववे

(2)

अध नवनाम निर्दिशति----

कुरुणः मञान्तश्र ॥ १ ॥सू० १६९॥

नीम है। ॥ स॰ १६८ ॥

साम क्या है ?

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

ટેરવે

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६९ नवनामनिरूपणम्

टीका---- 'से किं तं' इत्यादि---

अथ किं तत् नव नाम १ इति शिष्य प्रश्नः । उत्तरयति-नवनाम-नवविधं नवनाम-नवसंख्यकाः काव्यरसाः-कवेः कर्म काव्यम्, रस्यन्ते-अन्तरात्मवाऽनु-भूयन्ते इति रसाः, तत्तत्सहकारि कारणसामीप्यात्सम्रुद्भूताश्वित्तोत्कर्षवित्रेषा इत्यर्थः, उक्तं च---

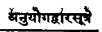
''बाह्यार्थांडम्बनो यस्तु, सृहुसो मानसो भवेत् ।

स मावः कथ्यते सङ्ग्रिस्तरयोत्कर्षों रसः स्मृतः ॥" इति॥

-काव्ये सम्रुपनिबद्धा रसाः काव्यरसाः प्रइप्ताः=कथिताः। तानेवाइ-'वीरः श्रुङ्गारः' इत्यादिना-वीरयति=विक्रमयुक्तं करोति त्यागतपः-कर्म अत्रुनिग्रहेषु प्रेरयति जनमिति वीरः-उत्तन मङति पुरुष-चरितश्रत्रणादि हेतु सम्रुदभूतो दाना-

कवि के कर्मका नाम 'काव्य' है। अन्तरात्मा से जिनका अनुभव किया जाता है उनका नाम रस है। ये रस तत्तत्सहकारी कारणों की समीपता से चित्तमें जो उत्कर्ष विद्योव उत्पत्र होते हैं उनरूप होते हैं। कहा भी है-"याद्यार्थ इत्यादि-याद्यार्थ के अवलम्यन से जो मानसिक उछास होता है वह 'भाव' है। इस भाव का उत्कर्ष रस है। काव्य मे उलनिषद हुए रस काव्यरस दाब्द के वाच्यार्थ हैं। जो रस मनुष्य को विकम युक्त करता है-अर्थात् त्याग में दावुओं के नियह करने में प्रेरित करता है-वह वीररस है। तास्पर्य कहने का यह है कि-रस का जो बीर यह वीदोषण है वह अन्यरसों की अपेक्षा इसमें यही विद्येषता प्रकट करता है, कि इसरस के सद्भाव में त्याग में तपश्चरण में, और कर्मरूप दावु के नियह करने में विक्रमयुक्त आत्मपारिणाम होता

કવિકર્મ કાવ્ય કહેવાય છે. અન્તરાત્માથી જે અનુસવાય છે તે રસ કહેવાય છે એ રસા તત્તત્સહકારી કારણાની સમીપતાથી ચિત્તમાં જે ઉત્કર્ષ વિશેષ ઉત્પન્ન કરે છે તે અનુરૂપ હાય છે કહ્યું પણ છે કે-'' बाह્યાર્થ इत्यादि-" બાદ્ધાર્થના અવલ બનથી જે માનસિક ઉલ્ઢાસ હાય છે તે 'ભાવ' છે. તે ભાવના ઉત્કર્ષ રસ છે કાવ્યમાં ઉપનિમદ્ધ થયેલ રસ કાવ્ય રસ શબ્દાના વાચ્યાર્થ છે જે રસ માણસને વીરત્વપૂર્ણ કરે છે એટલે કે ત્યાગમાં, તપમાં અને કર્મ-રૂપ શત્રુઓના નિગ્રહ કાર્યમાં પ્રેશ્તિ કરે છે તે વીર રસ છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે રસનું જે વીર વિશેષણ છે તે બીજા રસા કરતાં આમાં એજ વિશેષતા પ્રકટ કરે છે કે આ રસના સદ્ભાવમાં, ત્યાગમાં, તપશ્વર-ઘુમાં અને કર્મરૂપ શત્રુનિગ્રહમાં વીરત્વપૂર્ણ આતમપરિદ્યામ હાય છે. અને Ċŧō



द्धत्साइप्रकर्षात्मको रसः । रस इति सर्वत्र योजनीयः ॥२॥ श्रङ्गारः शृङ्गं=प्रा-धान्यम् इर्यति–गच्छतीति-शृङ्गारः । अतएत्र—

"श्रुद्गार-हास्यकरूण,-रौद्र-वीर भयानकाः ।

बीभत्साऽद्ध्रतशान्ताश्व, नव नाटचे रसाः स्मृताः" ॥

है। और वह परिणाम उस मनुष्य को उस ओर बढने के लिये प्रेरणा देता है। इस प्रकार के परिणाम की-उद्भूति के कारण उत्तम प्रकृतिवाछे सरपुरुषों के चरिन्न अवण वगैरह हैं। इसलिये यह रस दानादिको में उत्साह का प्रकर्ष होने रूप है 'रस शब्द का संबन्ध सर्वत्र बीर, श्रांगार आदि के साथ लगा लेना चाहिये "श्रांगप्राधान्यं इर्यति गच्छति इति श्रांगारः " जो रस प्रधान रूप से विषयों को ओर प्रेरित करता है वह रस श्रांगार है। इसलिये-"श्रांगा हास्य-करुप" इत्यादि इलोक में इस श्रांगार रसका प्रथम उपादान किया गया है। परन्तु यहां सूत्र में वीररस का प्रथम पाठ रखा है सो उसका कारण यह है कि लोग में, तप में एवं कर्मनिग्रह करने में प्रेरणा देना रूप जो गुग है वह एक इस वीररस में है। इसलिये इसमें सर्व रसों की अपेक्षा प्रधानता है कहा भी है " स्यागेन इत्यादि "-

તે પરિણામ તે માણ્યુસને તે તરક આગળ વધવામાં પ્રેરણા આપે છે આ જાતના પરિણામની ઉદ્દ મૂતિમાં ઉત્તમ પ્રકૃતિ (સ્વભાવવાળા) સ'તાના ચરિત્ર શ્રવણ વગેરે જ કારણ છે. એટલા માટે આ રસ દાન વગેરેમાં ઉત્સાહના-પ્રક્વ માટે છે વીર, શુંગાર વગેરે રસાની સાથે પણ રસ શબ્દના સ'બ'ધ બધા લગાડવા બેઇએ. (પ્ટ'ग-પ્રાધામ્ય इર્ચતિ ગच्છતિ દ્વતિ પ્ટ' गारા-જે રસ પ્રધાનતસ વિષયા તરક વાળે છે તે રસ શુંગાર છે. એથી જ "પ્ટ' गારદ્વસ્વક્ર જ " " વગેરે શ્લાકમાં આ શુંગાર રસતું સૌથી પહેલા બ્રહણ કરવામાં આવ્યું છે. પણ અહીં સૂત્રમાં વીરરસના પાઠ પહેલાં રાખવામાં આવ્યા છે. તેનું કારણ એ છે કે લોકોને તપ અને કમ'નિગ્રહ કરવામાં જે પ્રેરણાત્મક ગુલ્ હાય છે તે આ કૃડ્ત વીરરસમાં જ હાય છે. એટલા માટે આમાં બર્ધ રસાની અપેક્ષાએ પ્રધાન્ય છે. કહ્યું પણ છે કે "ત્યામેન દત્યાદિ " ત્યાગથી

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १६९ मवनामनिरूपणम्

इति, 'परलोकातिगं थाम तपः आतम्' इति च। तपः अतं चे त्यपि मोक्षमापकाः त्वर्थः अनोऽत्र वीररसस्य मथममुरादानम् ॥२॥ अद्भुतः-श्रुतं ज्ञिल्पं त्यागतप जीर्यकर्मादि वा यस्य सकळ ननातिगमस्ति, तदेवं विधमपूर्वं किमपि वस्तु अदभुतमि त्युच्यते । तदर्शनश्रवणजो रसोऽप्युरवाराद् विस्मयरूपोऽद्भुतः ॥३॥ रौद्रः रोद यति=अतिदारुणतया अश्रणि मोचयतीति रौद्रम्-शञ्जजन-महारण्य-गाढतिमि रादि, तदर्शनाद्युद्भवो विकृताध्यवसायरूपो रसोऽपि रौद्रः ॥ ४॥ वीडयति-स्याग से कर्महप मैल विलय-विनाश-को प्राप्त होता है, त्याग से जीः निर्मलता को प्राप्त करता है, त्याग से ही केवलज्ञान को पाकर के आत्म सिद्धि को पाता है। इसलिये सैंकडों गुणों से अधिक एक त्याग गुव माना गया है। तथा-" परलोकातिगं घाम तपः श्रुतम् " अर्थात् तुं और जुत ये भी मौक्ष को प्राप्त करानेवाछे हैं " इसलिये यहां सूच i बीर रस का सबै प्रथम उपादान किया गया है। अत, झिल्प, अधव त्याग, तप, शौर्य कर्म आदि जिसके सकल जनों की अपेक्षा अधिक इस प्रकार की वह कोई भी अपूर्व बस्तु अद्भुत कहलाती है। उस अपूर्ववस्तु के द्दीन से या अवण से जो रस उत्पन्न होता है, वह रस भी उपचार से ' अद्भुत रस ' कहलाता है। यह विस्मय रूा होता है जो अतिदारुण होने के कारण रूलाता है-अर्थात् अश्रुओं को निकल वाता है वह 'रोद्र ' है। रात्र, जन, महाअरण्य गाउतिमिर आदि रो है। इनके दहान आदि से अद्भुत हुआ बिकृत अध्यवसाय-परिणाय

કમંરૂપ માલિન્ય વિલય-વિનાશ-ને પામે છે. ત્યાગથી જીવ નિર્મળ થાય છે. કૃરત ત્યાગથી જ કેવળજ્ઞાનને મેળવીને આત્મા સિદ્ધિ પામે છે. એટલા માટે હજારા ગુણું કરતાં પદ્ધ વધારે પહેતા ત્યાગગુણુ મનાય છે. તેમજ " परलोकातिगં ઘામ તપઃશ્રુતમ્ " એટલે કે તપ અને શ્રુત પણુ માક્ષ આપ-નારા છે એથી અહીં સૂત્રમાં વીરરસતું સર્વપ્રથમ ઉપાદાન કરવામાં આવ્યું છે શ્રુત, શિલ્પ, અથવા ત્યાગ, તપ શૌર્ય કર્મ વગેરે જેના સૌ કરતાં વધારે છે, એવી ગમે તે વસ્તુ હાય-તા તે પદ્ધ અદ્ભુત કહેવામાં આવશે જ એ પૂર્વ વસ્તુના દર્શનથી કે શ્રવણુથી જે રસ ઉદ્દભવે છે તે રસ પણુ ઉપ-ચારથી અદ્ભુત રસ કહેવાય છે. આ વિસ્મય રૂપ હાય છે. જે અતિદારણ દાવા બદ્ધ રડાવે છે એટલે કે અશ્રુ વહેવડાવે છે તે રીદ્ર છે. શત્રુઓ, મહારણ્ય, ગાઢતિમિર, વગેરે રીદ્ર છે. એમના દર્શન વગેરેથી ઉદ્દભવેલ વિકત અધ્યવસાય-પરિણામ રૂપ રસ પદ્ય રીદ્ર છે જે સજ્જાજનક છે તે Հৰষ

अनुयोगद्वारस्त्रे

छज्जाग्रुत्पादयतीति त्रीडनकः-लज्जास्यदवस्तुदर्शनादि-जन्यो मनोग्लानादि स्व रूपोऽयं रसः । अस्य स्थानेऽन्यत्र भयानको रसः प्रोक्तः । अयं हि-भयजनक संग्रामादि दर्शनेन जायते । अस्य रौद्ररसेऽन्तर्मावनादत्र नायं पृथगुक्तः ॥ ५ ॥ वीभत्तः-शुकशोणितोच्चारप्रस्रवणाद्यनिष्टोद्देगननकवस्तुदर्शनश्रवणादिजो जुगु प्रापकर्षो रसो वीभत्सः ॥ ६ ॥ हास्यः-हास्यास्पदविकृताऽसम्बद्धपरवचनवेषाल ङ्कारादिश्रवणदर्शनजो मनःमकर्षादि चेष्टात्मको रसो हास्यरसः ॥ ७ ॥ करुणः-मियविमयोगादि दुःखहेतुसग्रुद्भवः शोकमकर्षस्वरूपो रसः करूणरसः । इत्सितं

रूप रस भी रौद्र है। जो छडऩा को उत्पन्न करता है वह ' बीडनक ' है। यह रस लज्जास्पद बस्तु के देखने आदि से उत्पन्न मनोग्लानि आदि रूप होना है। इसके स्थान में दूसरी जगह भयानक रस कहा गधा है। यह भय जनक संग्राम आदि के देखने से उत्पन्न होता है। इसका अन्तर्भाव रौद रस में करलिया है, इसलिये उसे यहां पृथक् नहीं कहा गया है। हाक, शोणित, उच्चार-विष्ठा, प्रस्तवण-पेशाष, मूत्र, आदि जो अनिष्ट एवं उद्रेग जनक वस्तुएँ हैं, उनके देखने से, सुनने आदि से जो जुगुप्सा का प्रकर्ष होता है वही जुगुजुप्सा प्रकर्ष बिभत्स रस कहलाता है। हास्यास्पद, विकृत एवं असंबद्ध ऐसे दूसरों के बचन सुनने से, वेष अलंकार आदि के देखने से जो मनप्रकर्ष आदि के चेष्टात्मक रस होता है वह 'हास्य रस है। प्रिय पदार्थ के वियोग से जन्य दुःख आदि हेतु से उद्भूत हुआ शोक प्रकर्ष स्वरूप जो रस है बह 'करणरस' है। जीससे प्राणी बुरी तरह से रोता है अथवा जिसके

વીડનક છે. આ રસ લજ્જાજનક વસ્તુ જેવા વગેરેથી ઉત્પન્ન થયેલ મનાગ્સાનિ વગેરે રૂપ હાેય છે એના સ્થાને બીજી જગ્યાએ ભયાનક રસ કહેવામાં આવ્યા છે. આ ભયાનક રસ સંગ્રામ વગેરે જેવાથી ઉત્પન્ન થાય છે એના અન્તર્ભાવ રીદ્ર રસમાં જ કરવામાં આવ્યા છે. એથી અહીં પૃથક્ કથન કર્યું નથી શુક, શાણિત, ઉચ્ચાર–મલવિષ્ટા, પ્રસવશ્ –મૂત્ર વગેરે જે અનિષ્ટ અને ઉદ્દે-ગજનક વસ્તુઓ છે એમને જેવાથી, સાંભળવા વગેરેથી જે જુગુપ્સાત્મક ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે તેજ જુગુપ્સાપ્રકર્ષ રસ બીભત્સ રસ કહેવાય છે. હાસ્યજનક, વિકૃત અને અસંબદ્ધ એવા બીજા માણુસાના વચના સાંભળવાથી વેષ અલ'-કાર વગેરે જેવાથી જે મન:પ્રકર્ષ વગેરે ચેષ્ટાત્મક રસ હાેય છે તે હાસ્ય રસ છે. પ્રિયપદાર્થના વિયાગથી જન્ય દુ:ખવગેરે હેતુથી ઉદ્ભૂત થયેલ શાક પ્રકર્ષ સ્વરૂપ જ રસ છે તે કરણ રસ છે જેનાથી પ્રાછી ભયંકર રીતે રડે છે અથવા मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७० सलक्षणवीररसनिरूपणम्

୯ୡୄୡ

रौत्यनेनेति करुणास्पदत्वाद् वा करुणः, इत्युभयविधाऽपि करुणशब्दव्युत्पत्ति-बोधिया ॥८॥ प्रशान्तःपरमगुरुतचःश्रवणादि हेतुसग्रुद्भव उधशमप्रकर्षात्मको रसः मशान्त रसः । प्रशाम्यति-क्रोधादिजनितचित्तविक्षेपादिरदितो भवत्यनेनेति मझान्तशब्दव्युत्पत्तिवोध्या ॥ ९ ॥ मू० १६९ ॥

एतानेव रसान् लक्षणादि द्वारेण विवक्षुः मथमं तावद वीररसं लक्षणनिर्देश-पुरस्सरं निरूपयति—

मूलम्-तत्थ परिच्चायंमि य, तवचरणसत्तुजणविणासे य। अणणुसयाधिइपरकम-लिंगो वीरो रसो होइ॥१॥ वीरो रसो जहा-सो नाम महावीरो, जो रजं पयहिऊणपव्वइओ। काम-कोहमहासत्तुपक्खनिग्घायणं कुणइ॥२॥सू०१७०॥

छाया-तत्र-परित्यागे च तपश्वरणे शत्रुजनविनाशेच। अननुशयध्विपराक्रम-कारण प्राणी करुणा का आस्पद (स्थान) बनता है, वह रस 'करुणरस' है। करुणशब्द की दोनों प्रकार की यह व्युत्पत्ति संगत जाननी चाहिये। परमगुरूओं के वचन अवणादिरूप हेतु से उद्भूत जो उपशम की प्रक-र्षतारूपरस है, वह 'प्रशान्तरस है। जिसके द्वारा प्राणी कोच आदिसे जनित-चित्त विक्षेप आदि से विहीन बन जाता है ऐसी यह प्रशान्त शब्द की व्युत्पत्ति है। ॥ सू० १६९ ॥

अच सूत्रकार इन्हीं रसों को लक्षणोदि बारा कहने की इच्छा से सर्व प्रथम लक्षण निर्दे इा पुरस्सर वीररस का कथन करते हैं।

"तत्थ परिच्चायंमि" इत्यादि ।

दाब्दार्थ-(तत्थ) इन नवरसों के बीच में (परिच्चायंमिय तव घरण-लेनाथी प्राछी ४३छा पूर्छ थઈ लय छे ते रस ४३छा रस छे. ४३छा शण्डनी आ अन्ने प्रधारनी ० थुत्पत्ति येाग्य क ४डेवाय परम शुरुकनाना वयन श्रवछ वगेरे ३५ डेतुथी उद्दलूत के उपशमनी प्रधर्षता ३५ रस छे ते प्रशान्त रस छे. केना वडे प्राछी डोध वगेरेथी उद्दलवेस चित्तविक्षेपाहिथी विद्धीन थर्छ लय छे प्रशान्त शण्डनी आ ० थुप्तत्ति छे. ॥सू०१९६॥

હવે સૂત્રકાર એજ રસાને લક્ષણે વગેરે દ્વારા સ્પષ્ટ કરવાની અપેક્ષાથી અહીં સર્વ પ્રથમ વીર રસનું કથન લક્ષણ નિર્દેશ પુરસ્સર કરે છે---

" तत्थ परिच्चार्यमि " ઇत्यादि---

શબ્દાર્થ-(तत्थ) આ નવ રસામાં (परिचायंमि य तवचरणसत्तुजण अ० **१**०५ 538

अनुयोगद्वारसूत्रे

लिङ्गो वीरो रसो भवति ॥१॥ वीरो रसो यथा-स नाम मद्दावीरो यो राज्य प्रहाय प्रव्नजितः । कामकोधमद्दाग्र त्रुपक्षनिर्घातनं करोति ॥२॥ सू० ॥१७० ॥ टीका---'तत्थ' इत्यादि----

तत्र तेषु नव रसेषु मध्ये परित्यागे च तपश्चरणे च शत्रुजनविनाशे अननु-शयधृतिपराक्रमलिङ्गो वीरो रसो भवति । अयं भावः-परित्यागे-दाने अननुशय-लिङ्गः-अनुग्नयः-गर्वः पश्रात्तापो वा, स लिङ्गं≕इक्षणं यस्य सोऽनुगयलिङ्गः, न अनुज्ञयकिहः अननुभयलिङ्गः-दानं दत्वाऽहङ्कारं पश्चात्तापं वा न करोति तदा वीरो रसो बोध्यः । तपश्चरणे =तपसि भूतबिझः=धैर्यचिह्नःतपश्चर्यायां धैर्यमेव करोति न पश्चात्तापं तदा वीरो रसो भवति । श्वत्रुविनाशे=छत्र्णाग्रुन्मूऌने पराक्रमळिकः= सत्तुजणविणासेय) परित्याग करने में, तपश्चरण करने में और दाशुजन के विनाइ। करने में अणणुसयधिइपरकम-लिंगो वीररसो होइ) अन-नुराय धति, पराक्रम इन चिन्हों वाला वीररस होता है। अनुराय बाब्द का अर्थ गर्व अथवा पआत्ताप है। यह जिसका रक्षण है, अनुदायलिङ है यह लिङ्ग जिसमें नहीं होता বার वह अननुराय लिह है दान देकर के जो अहंकार या पश्चालाप नहीं करता है, उससमय बीररस होता है। तपश्चर्यां करने में जो धैर्यरखता डे-पक्षासाप नहीं करता है वह वीररस का काम है। ''दाव्रजन के बिनाडा करने में जो पराक्रमका अवलम्बन करता है वैक्रव्य-विकलता कमजोरी इद्य में नहीं छाता है, यह सब वीररस के झारा होता है। इन अननुश्रंग, धैर्य और पराक्रम लक्षणों से यह जाना जाता है कि भाष मनुष्य बीररस में वर्तमान है। इसीप्रकार से अन्यत्र भी समझन

विणासे य) પરિત્યાગ કરવામાં, તપશ્ચરથ કરવામાં, અને શત્રુઓના વિનાશ seaini (अण्णुस्यधिइपरक्कमळिंगो वीररसो होइ) अननुशय, धृति, पश-ક્રમ આ લક્ષણોવાળા રસ વીરરસ કહેવાય Ð. અતશય શખ્દના મર્ચ ગર્વ-અથવા પશ્ચાત્તાપ છે. આ જેતું લક્ષણ છે, તે અતુશય લિંગ છે. એ જેમાં હાેતા નથી. તે અનનશય લિંગ છે. દાન આપીને અન્દ્ર કાર કે પશ્ચાત્તાપ કરતા નથી તે વીરરસ કહેવાય છે. તપશ્ચર્યામાં જે ધૈર્ય રાખે છે–પશ્ચાત્તામ કરતેઃ નથી તે વીરરસને લીધે જ. શત્રુજનના વિનાશાર્થે જે પરાક્રમ બતાવે છેવૈક્લગ્ય-વિકલતા-નબળાપણું અતાવતા નથી તે વીર રસને લીધે જ. આ સવે અનુવાય, ઘૈય અને પરાક્રમના લક્ષણાથી એમ જણાય છે કે ' આ માથુસ વીરરસ સુક્ત છે. ' આ પ્રમાણે બીજે પણ સમજવું જોઇએ,

ટંકેપ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७० सलक्षणवीररसनिरूपणम्

पराक्रमचिह्नः परकमते न तु बैळव्यमवलम्बते तदा च वीरो रसो भवति । एतेलि-भिर्लेक्षणै र्ज्ञाते यदयं जनो वीरे रसे वर्तते इति। एवमन्यत्रापि बोध्यम् । सम्प्रति उदाहरणं दर्शयितमाह - वीरो रसो यथा यथा=येन मकारेण वीरो रसो झायते-तयोच्यतेऽनुपदवक्ष्यमाणया गाथया 'सो नाम' इत्यादि रूपया। यो राज्यं परि-त्यच्य प्रवजितः सन् कामकोधरूपमहाशत्र पक्षस्य निर्घातनं=विनाशं करोति स नाम=निश्चयेन महावीरो भवति । वीररसे यथा पुरुषचेष्टामतिपादते तथैवैवंविधेषु काव्येषु पुरुषचेष्टामतिपादनात् वीरो रसो बोध्यः । तथा चात्र मोक्षप्रतिपाद्के मस्तुतवास्त्रे महापुरुषविजेतव्यकामकोधादिमावशत्र जयेनैव वीररसोदाहरणम् । मा-चाहिये। अब सूत्रकार (वोरो रसो जहा) वीररस जिस प्रकार के द्रछान्त से जाना जाता है, उस प्रकार के दछान्त को इस गाथा द्वारा प्रकट करते हैं-(सो नाम महावीरो जो रज्जं पयहिऊण पव्यइओ, काम कोह-महासत्तुवक्खनिण्धायणं कुणह ) ' जो राज्य का परित्याग करके तीक्षित होता है और दीक्षित होकर जो-कोम कोध 64 महादात्र के पक्षका विनादा करता-है वह निश्वय से महावीर होता है। बीररस में जैसी पुरुष चेष्टा कही जाती है वैसी ही पुरुष चेष्टा इस प्रकार के काच्यों में प्रकट की जाती है अर्थात वर्णित की जाती है-इस-लिये वहां वीररस जानना चाहिये। यह प्रस्तुत शास्त्र मोक्ष का प्रति-पादन करने वाला है। इसलिपे इसमें महा पुरुष दारा विजेतव्य जो काम कोघ आदि भावरावु हैं, उनके जीतने से ही वीररस का उठा-इरण कहा गया है। साधारण मनुष्पद्वारा साध्य-ऐसे संसार का कारण

હવે સૂત્રકાર આ (વીરો રહો जहा) વીરરસ જે પ્રકારના દૂબ્ત-તથી બાણવામાં આવે છે તે પ્રકારના દૂબ્તને આ ગાથા વડે સ્પબ્ટ કરે છે-(સો નામ મદ્દાવીરો जો રક્તં વયદ્દિઝળ વવ્વદ્દઓ, હામહોદ્ મદ્દાસત્તુવક્સ્લનિગ્ધાયળં છુળદ્દ) 'જે રાજ્યના વૈભવને ત્યજીને દીક્ષા બ્રહણ કરે છે અને દીક્ષિત થઇને જે કામ-કોધ રૂપ મહાશત્રુનાં પક્ષને વિનબ્ટ કરે છે, તે ચાક્કસ મહાવીર હાય છે. વીરરસમાં જેવી પુરૂષ-ચેબ્ટા કહેવામાં આવે છે તેવી પુરૂષચેબ્ટા આ બતના કાબ્યામાં પ્રકટ કરવામાં આવે છે એટલે કે વર્ણવવામાં આવે છે. એથી ત્યાં વીરરસ બાયુવા બેઇએ આ પ્રસ્તુતશાસ્ત્ર માક્ષપ્રતિપાદક છે. એટલા માટે આ શાસ્ત્રમાં મહાપુરૂષ વડે વિજેતબ્ય કામ, કોધ વગેરે શત્રુભાવા છે, તેમને જીતવાના જ વીરરસના ઉદાહરણે પ્રસ્તુત માનવામાં આવ્યાં છે. સામાન્ય માણુસા વડે સાધ્ય એવા સ'સારના કારણબ્રુભ્ ટરેદ



कृतमनुजसाध्यसंसारकारणद्रव्यशत्रुनिग्रहस्यापस्तुतत्वाझ तथाविधोदाहरणमत्र दत्तम् । एवमन्यत्रापि बोध्यम् ॥सू० १७०॥ अथ द्वितीयं शृङ्घाररसं सळक्षणं निरूपयति—

मुल्प-सिंगारो नाम रसो रतिसंजोगाभिलाससंजणणो। मंडणविलासविद्योयहासलीलारमणलिंगो॥आ सिंगारो रसो जहा महुरविलाससलियं हियउम्मादणकरं जुवाणाणं। सामा सद्दुदामं दापती मेहलादामं॥५॥ धी धीमं सिंगारे, साहूणं जो उवजियदो य। मोक्खागिहअग्गला सो, नायरियद्वो य मुणिहि इमो ॥६॥सू० १७१॥

छाया— वृङ्गारो नामरसो रतिसंयोगाभिलावसंजननः । मण्डनविकास वि-ब्बोक दास्यक्रीलारमणलिङ्गोः ॥४॥ बृङ्गारो रसो यथा-मधुरविलासमुललितं हृद-योन्मादनकरं यूनाम् । इयामा श्वब्दोद्दामं दर्शयति मेखलादाम॥५। धिग्धिम् इमं धुङ्गारं, साधूनां यस्तु वर्जितव्यश्च । मोक्षष्टदार्मला सः, नाचरितव्यश्च मुनि-भिरयम् ॥६॥ म्र०१७१॥

टीका - 'सिंगारो' इत्यादि-

इग्रारो नाम रसो दि-रतिसंयोगाभिलावसंजजनः-रतिः रतिकारणानि लक्रनादीनि गृग्रन्ते कार्ये कारणोपचारात्, तरसंयोगाभिलापस्य-लल्लाभिः सइ खत जो द्रव्य शञ्ज का निग्रह करना है वह यहां अप्रस्तुत है। इसलिये सूत्रकारने इस प्रकार का उदाहरण यहां नहीं दिया है इसी प्रकार से अन्यश्र भी जानना चाहिये || सू० १७० ||

अब खूत्रकार लक्षण सहिन शृंगार रस का निरूपण करते हैं⊶ ''सिंगारो नाम रसो'' इत्यादि ।

्राब्दार्थ- (सिंगारो नाम रसो रतिसंजोगाभिलास-संजणणो) श्वङ्गार नामक रस रतिसंघोगाभिलाष जनक होता है। रति से

જે દ્રવ્યશત્રુનું દમન કરવું તે અહીં અપ્રસ્તુત છે. એથી જ સૂત્રકારે આ જાતનું ઉદાહરણ અહીં આપ્યું નથી આ પ્રમાણે બીજે પણ જાણવું જોઇએ. ાાસૂ૦૧૭૦ા હવે સૂત્રકાર લક્ષશુપ્તહિત શરૃંગારરસનું નિરૂપણ કરે છે—

" सिंगारो नाम रस्रो " धत्याहि-

શખ્દાર્થ-(सिंगारो नाम रसो रतिसंजोगाभिल्लाससंज्ञणणे) શૃ'ગાર રસ १તિસ યોગાભિલાષજનક હાય છે. અહીં રતિથી કાર્યમાં કારજીના ઉપચારથી

6ES

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७१ सलक्षणश्टक्वाररसनिरूपणम्

सङ्गमेच्छायाः संजननः=समुत्पादकः, तथाच मण्डनविलासविब्बोकहास्यरमण-लिङ्गः-मण्डनम्-अलङ्कारेगांत्रालङ्करणम्, विलासः-मियसमीपगमने यः स्थानास-नगमनविक्रोकितेषु विकारोऽकस्माच्च कोधस्मितचमत्कारमुखविक्रवनं स विलासः, विब्बोकः=अभिमतमाप्तावपि गर्वादनादरः, सापराधस्य स्वक्र्वन्दनादिना संयमनं ताडनं च, हास्यम्=पतीतार्थम्, लीखा=सकामगमनमाषितादि रमणीयचेष्टा, अलब्धभियसमागमया स्त्रिया स्वचित्तविनोदार्थं भियस्य या वेषगतिद्दष्टिदसितम-णितैरनुकृतिः क्रियते सा वा लीला, रमणं=क्रीडनम्, एतानि लिङ्गं-चिह्नं यस्य स तयाविधो भवति। उदाहरणमाह-शङ्गारो रसो यथा-ज्यामा-षोडशवर्षदे-

यहां पर कार्य में कारण के उपचार से रति के कारणभूत जो छलना आदि पदार्थ हैं, वे ग्रहण किये गये हैं। उनके साथ संगम की इच्छा का जनक यह शृङ्गार रस होता है। (मंडणाविलासविल्वोध, हास, लीलारमणर्लिंगो) अलंकारों से शरीर को सज्जित=अलंकृत, करना इसका नाम 'मण्डन' है। पिय के समीप जाने में जो स्थान, कासन, गमन, एवं विलोकन में विकार और अकस्मात कोध, स्थित, आसन, गमन, एवं विलोकन में विकार और अकस्मात कोध, स्थित, चमस्कार, मुख विरुवन होता है, वह विलास है। अभिमत को मासि में भी गर्व (अहंकार) से अनादर, करना और अपराधसहित का स्रक-माला चंदन आदि से संयमन करना, ताडन करना, यह विक्वोक है। हास्य-हँसना। सकाम गमन एवं भाषित आदि जो रमणीय चेष्टाएँ हैं, वे 'लीला' हैं। अथवा जिस स्त्री को प्रिय का समागम अलब्भ हो रहा है, वह जो अपने चित्त को विनोदित करने के लिये प्रिय के वेष

'રતિના કારણ જે લલના વગેરે પદાર્થી છે તેમનું ગ્રહણ કરવામાં આવ્યું છે. તેમની સાથે સંગમની ઇચ્છાને! ઉદ્ભાવક આ શ'ગાર રસ હાય છે. (संદળ-વિજ્ઞાદ્યવિદ્વોય, દ્વાસ, જીજા रमणજિંગો) અલ'કારોથી શરીરને સુસ્રતિજત-અલ'કૃત-કરનું તેનું નામ 'મ'ડન ' છે. પ્રિયની પાસે જતાં જે સ્થાન, આસન, ગમન અને વિલેાકનમાં વિકાર તેમજ આચિ'તા-કોધ, સ્મિત, ચમ-ત્કાર, મુખવિક્લવન હાય છે, તે વિસાસ છે અભિમતની પ્રાપ્તિમાં પણ ગવ' (અહ'કાર)થી અનાદર કરવા, તેમજ અપરાધીનું સક-માળા-ચ'દન વગેરેથી સંચમન કરનું, તાડન કરવું વિખ્બાક છે હાસ્ય-હસવું સકામ ગમન અને ભાવિત જે રમણીય ચેબ્ટાઓ છે, તે 'લીલા' છે. અથવા જે આ પ્રિયસમા-ગમ મેળવી શકી નહી' તેવી સ્ત્રી પાતાના ચિત્તને પ્રસન્ન કરવા માટે પ્રિયના વેષનું ગતિનું દ્વિદ્વં, હાસ્યનું, વાણીનું અનુકરણ કરે છે, તે ' લીલા' છે.

# अनुयोगद्वारसूत्रे

්දීද්

शीया-स्त्री, 'इगामा घोडशवार्षिकी' इत्यमिधानात् , शब्दोद्दाम-शब्दउद्दामा= प्रचुरो यत्र तत्-किङ्किणी स्वनमुखरम् 'उदाम' धब्दस्य परनिपात आर्थस्वात् ,अत एव यूनां=तरुणानां हृदयोन्मादकरम् मबलस्मरप्रकटीकरणात् हृदयोन्मत्तता विधाः यकं स्वकीयं मेखलादाम≔कटिसूत्रं मधुरविलास8ुललितम्−मधुरैः=कामिजनहृद्या हादकतया माधुर्यमुगगतैः विलासैः सकामचेष्टाविशेषैः सुललितम्=अतिशयमनो-यथास्यात्तथा दर्शयति । गुङ्गारप्रधानचेष्टापतिपादनादयं गृङ्गारो रसः, हारि का, गति का, दृष्टि का, हास्य का, बोली का अनुकरण करती है, वह ' लीला ' है । कीडा करना इसका नाम रमण है । इस श्रङ्गार रस के मंडन, बिलास, बिब्बोक, हास्य, लीला और रमण ये चिह्न हैं। अब सत्रकार (सिंगारो रसो जहा) यह श्रजार रस जिस प्रकार से जाना जाता है, उस प्रकार को इस गाथा झारा पकट करते हें---(सामो) "इयामा षोडगवार्विकी " इस कथनानुसार कोई वोडगवर्षदेशीया-सोलह वर्ष की अवस्था वाली तरुण वयस्का-स्त्री ( सहुद्दामं ) क्षुद्रघंटि-काओं के शब्द से मुखरित अतएब (जुवाणाणं) युवा पुरुषों के (हिय-डम्मादणकरं) हृद्य को प्रबलस्मरकी पीड़ा करने से उत्पन्न उन्मत्त करने वाले ऐसे ( मेहलादामं ) अपने कटिसूत्र को (महुरविलास-सुललियं) कामिजनों के हृद्य को आहादक होने के कारण मधुर लगने बाले विलासों-सकाम चेष्ठा विदोषों-से अतिशय मनोहारो जैसे बह होता है उस गकार से (दाएती) दिखलाते है इस श्रंगाररस में श्वंगारप्रधान चेष्टाओं का प्रतिपादन होता है इसलिये इसे 'श्वंगाररस'

ક્રીડા કરવી તે રમણ કહેવાય છે મંડન, વિલાસ, વિબ્બાેક, હાસ્ય, લીલા તેમજ રમણ આ સંવે<sup>°</sup> શુંગાર રસના ચિદ્ધો છે.

હવે સૂત્રકાર (હિંगारो रसो जहा) શું ગારરસ જેનાથી જણાય છે તેતું આ ગાયા વડે કથન કરે છે. (सामा) '' इयामा षोड्यावार्षिकी '' આ કથન મુજબ કાઇ સાળ વર્ષની અવસ્થાવાળી તરુણ વ્યસ્કા-સ્ત્રી (स<sup>द</sup>ु हामें) ક્ષુદ્ર ઘંટિકા-એાથી મુખરિત તેથી (जुवाणाणं) શુવકાના (દ્વिउम्मादणकरं) હૃદયાને પ્રભ-લતમ સ્મર પીડ.થી શુક્ત કરીને ઉન્મત્ત કરનાર (मेइळा दामं) પાતાના કટિ-સ્ત્રને (महुरविलाससुढढियं) કામુકાના હૃદયને આઇલાદક હાવા બદલ મધુર લાગે તેવા વિલાસા-સકામ ચેબ્ટા વિશેષાથી અતિશય મનાહારી લાગે તેમ (हाएती) તેને બતાવે છે. આ શું ગાર રસમાં શું ગાર પ્રધાન ચેબ્ટાઓનું પ્રતિપાદન થાય છે એથી આને શું આર રસ કહેવામાં આવે છે. (ધી घીમં

639

अनुयोगघन्द्रिका टीका सूत्र १७२ सलक्षणमद्भुतरसनिरूपणम्

इति बोध्यम् ॥इमं =पूर्वोक्तस्वरूपं शृङ्गारं=शृङ्गाररसं घिग् घिग्=धिगस्तु यस्तु साधूनां=सर्वविरतिमतां मुनीनां वर्जितव्यः । स शृङ्गारः मोक्षग्रहार्गळा=मोक्षद्वार-स्यागेलाभूतोऽतोऽसौ शृङ्गाररसः मुनिभिनीवरितव्यः=न सेवनीयः ॥६॥सू०१७१॥ अथ तृतीयमद्भुतरसं सलक्षणाह —

पूल्य-विम्हयकरो अपुठ्वो, अनुभूयपुठ्वो य जो रसो होइ। हरिसविसा उप्पत्ति,-लक्खणो अब्भुओ नाम ॥६॥ अब्भुओ रसो जहा-अब्भुयतरमिहृएत्तो अन्नं किं अरिथ जीवलोगंमि। जं जिणवयणे अत्था तिकालजुत्ता मुणिजंति ? ॥७॥सू०१७२॥ छोपा-विस्मयकरः अपूर्वः अनुभूवपूर्वश्व यो रसो मवति । इर्षविषादोत्प-त्रिक्क्षणः अद्युतो नाम ॥ अद्युतो रसो यथा-अद्युततरमिइ एतरमात् अन्यत् किमस्ति जीवलोके । यत् निनवचने अर्थाः त्रिकालयुक्ता झायन्ते ॥ज्ञू ० १७२॥ टीका-' विम्हयकरो ' इस्पादि--

अपूर्वः=अननुभूतपूर्वः, अनुभूतपूर्वः-पूर्वमनुभूतो वा लिस्मयकरः-कस्मि-श्रिदद्भुते पदार्थे दृश्टे यदाश्वर्ये जायते, अतः स पदार्थो विस्मयकर उच्यते,

कहा है। (घी घीमं श्रंगारं) इसपूर्वोक्त स्वरूपवाछे श्रंगारस-को घिक्कार हो धिकार हो (जो उ) क्योंकि यह (साहूणं) साधु जनों को (वज्जियव्वो) छोड़ने योग्य कहा गया है। कारण इसका यह है कि यह (मोक्खगिइ अग्गलाओ) मोक्ष रूपी घरकी अर्गला रूप है। अतः (मुणिहि इमो नाय-रियव्वो ) मुनि जनों को इसका सेवन नहीं करना चाहिये ॥ यू० १७१॥ अब सुत्रकार लक्षणनिर्दे दा पुरस्सर तीसरे अद्युत रस का कथन

करते हैं।-''विम्हय करो अपुब्वो अनुमूयपुब्वो" इत्यादि । दाब्दार्थ-(अपुब्व) पूर्व में कभी अनुभव मे नहीं आये अथवा(अनु-

सिंगार') આ ઉપરાષ્ઠત સ્વરૂપવાળા શ્રુંગાર રસને ધિક્કાર છે, ધિક્કાર છે. (जो उ) કેમ કે એ (साहूणं) સાધુ જનાને સર્વ વિરતિ સંપન્ન મુનિજનાના સાટે (विवज्जियव्वो) ત્યાજય કહેવામાં આવ્યા છે. દેમ કે આ (मोक्खगिइ– धागडाओ) માક્ષરૂપી ઘરની અગ'લા છે. એથી (सुणिहि इमो नायरियव्व) मुंનિજના આ રસનું સેવન કરે નહીં. ાાસૂ૦૧૭૧ા

હેવે સ્વકાર લક્ષણુ સહિત ત્રીજા અદ્ભુત રસતું કથન કરે છે.... '' विम्हयकरो अपुच्वो अनुभूयपुव्वो " ઈત્યાદિ....

શબ્દાર્થ-(अपुच्च) પૂર્વે ઠાઇ પણ દિવસે ન અનુભવેલ અથવા તા

**(8**0

# अनुयोगद्वारस्त्

तद्व्यीनोद्धवो रसोऽपि विस्तयकरो बोध्यः एतादृशो यो रसो भवति स दुर्धविषा दोत्पत्तिलक्षणः आश्चर्यमये शुभे वस्तुनि दृष्टे इर्षोत्पत्तिः ,तथैवाशुभे वस्तुनि दृषं विषाडोत्यत्तिः, एतदभयचिह्नः अदुभुनो नाम रसो बोध्यः । उदाहरणमाइ-अदभुतं रसो यथा-इह=अस्मिन् जीवलोके=संसारे इतोऽन्यत्=अस्मास्परम् अद्भुततरम् आश्चर्यतरम् किमस्ति ?=न किंचिदप्यस्ति । इतो न ? इत्याह-यत्=यस्मात् कारणाः जिनवचने त्रिकाल्युक्ताः=अतीतानागतवर्तमानरूपत्रिकाल्युक्ता अपि अयोः जीवादयः संक्ष्मव्यवहिततिरोहितातीन्द्रिया मुत्तौदिस्वरूपा ज्ञायन्ते इति॥सू०१७२। भूयपुच्चो) अनुभव में भी आये हुए ऐसे (विम्हयकरो) किसी अदभूत पटार्थ के देखने पर जो आश्चर्य होता है, उस आश्चर्य का जनक वा पदार्ध विस्मय कर कहलाता है तथा उससे जो रस उत्पन्न होता है वह रस-भी विस्मयकर कहा जाता है। इस अद्मृत रस का- लक्षण हर्ष और विषाद की उत्पत्ति होना है। आश्चर्य जनक किसी शुभवस्त के देखने पर इवोंत्वत्ति होती है, और अशुभवस्तु देखने पर विषादों त्पसि होती है। अतः यह अद्भूत रस इन दोनों चिह वाला होता है ऐसा जानना चाहिये। अब सूत्रकार इस रस को जानने के लिये उदा हरण कहते हैं। वे कहते हैं कि (अब्सुओ रसो) 'यह अद्भूत रस इसप्रकार से है (जहा) जैसे-(अब्भुयतरमिह एसो अन्नं कि अत्थिजीव लोगंमि) इस-जीवलोक में इससे अधिक और दूसरा आश्चर्य-क्या है ? (जं जिणवयणे तिकालजुत्ता अत्था मुणिउजंति) जो जिन बचन में स्थित जिकाल-अतीत -अनागत-और वर्तमान कालवर्ती समस्त

(अनुभूयपुच्वो) અનુભવેલ (विम्हयकरो) કાઇ પછુ અદ્ભુત પદાર્થને બેઇને જે આશ્ચર્ય થાય છે, તે આશ્ચર્યને ઉત્પન્ન કરનાર તે પદાર્થ વિસ્મયકારી કુહેવાય છે. તેમજ તેના વડે જે રસ ઉત્પન્ન થાય છે, તે રસ પણ વિસ્મય કર કદ્દેવાય છે આ અદ્ભુત રસતું લક્ષણ હવે અને વિષાકની ઉત્પત્તિ થવી તે છે આશ્ચર્યોત્પાદક કાેઇ શુભ વસ્તુને જોવાથી હર્ષ થાય છે. ઉત્પન્ન અને અશુભ વસ્તુને જેવ થી વિષાકની ઉત્પત્તી થાય **9**. એથી આ ભદ્ભુત રસ આ બન્ને ચિદ્ધો સુક્ત હાય છે. હવે સ્વત્રકાર આ રસને ભાચુવા માટે ઉદાહરણે પ્રસ્તુત કરે છે. તેઓ કહે છે કે (अब्મુઓ रમ્રો) આ અદ્ભુત રસ આ પ્રમાશું છે–(जहा) જેમ કે (अब्भुयतरमिह पत्तो अन्न फि अत्थि जीवस्रोगंमि) આ છવલેાકમાં એના કરતાં બીજી કઇ નવાઈ પુમાડે તેવી વાત છે. કે (जं जिपवयणे तिकाळ जुत्ता अत्था मुणिब्जंति) જે જિન વચનમાં સ્થિત ત્રિકાલ-અતીત-અનાગત અને વર્તમાનકાલીન સવ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७३ सलक्षणरौद्ररसनिरूपणम्

अय चतुर्थ रौद्ररसं सब्दक्षणमाह-

मूलम्-भयजणणरूवसद्ंधयारचिंताकहासमुप्पण्णो । संमहि संभमविसायमरणलिंगो रसो रोदो ॥८॥ रोदो रसो जहा-भिउदी विडंबियमुहो संदट्ठोह इयरुहिरमाकिण्णो। हणसि पसुं असुरणिओ भीमरसिय अइरोद ! रोदोऽसि ॥९॥सू० १७३॥

छाया—भयजननरूपश्वब्दान्धकारचिन्ताकथासमुत्पन्नः। सम्मोद्दसं समन्मि षादमरणलिङ्गो रसो रौद्रः॥ रौद्रो रसो यथा-भ्रुकुटिचिडम्बितस्यः तंदद्वीव्यः इति रुधिरमाकीर्णः। इंसि पशुम् असुरनिभो भीमरसित अतिरौड्ग रौद्रोऽसि।सू० १७३॥

टीका---'भयजणण' इत्यादि---

भयजननरूपशब्दान्धकारचिन्ताकथासमुत्पननः-रूपं-शत्रुपिशाचादीनामाकृतिः, सूक्ष्म व्यवहित एवं तिरोहित पदार्थ जान लिये जाते हैं। स्वभाव विम् कृष्ट परमाणु आदि पदार्थ सूक्ष्म हैं। काल चिप्रकृष्ट-राम-रावण आदि आदि पदार्थ व्यवहित हैं देशा चिप्रकृष्ट-सुमेरु पर्वत आदि पदार्थ तिरोहित हैं। इस प्रकार अतीन्द्रिय एवं अमूल स्वरूप जितने भी आग्राझ्-कथित त्रिकाल्वर्ति जीवादिक पदार्थ हें, वे सब जिनवचन के प्रभाव से प्रत्यक्ष और परोक्षरूप से जानलिये जाते हैं ॥ सू० १७२ ॥

अब सूत्रकार चौथा रौद्र रस का रुक्षण निर्देशपूर्वक झ्वनू करते हैं-''भग्रजणणरूव'' इस्पादि

इाब्दार्थ---( भयजणणल्वसहंधयारचिंताकहासमुपणणो ) भय,

સૂક્ષ્મ વ્યવહિત અને તિરાહિત પદાર્થી જાણી લેવાય છે સ્વભાવ વિપ્રદુષ્ટ પરમાણુ વગેરે પદાર્થી સૂક્ષ્મ છે. કાલવિપ્રકૃષ્ટ રામ-રાવણ વગેરે પદાર્થી વ્યવદિત છે, દેશવિપ્રકૃષ્ટ સુમેરુપર્વત વગેરે પદાર્થી તિરાહિત છે. આ પ્રમાણે જેટલાં આગમ કથિત ત્રિકાલવર્તી અતીન્દ્રિય અને અમૂર્ત સ્વરૂપ છવાં પદાર્થી છે, તે સવે જિન વચનના પ્રભાવથી પ્રત્યક્ષ તેમજ પરાક્ષ રીતે જાણી લેવાય છે. ાાસૂ૦૧૭૨ા

હવે સૂત્રકાર ચતુર્થ રીદ્ર રસતું લક્ષણુ સહિત ક્રયન કરે છે---'' મયजળળદ્દવ " ઇત્યાદિ---

શખ્દાર્થ-(भयजणण**रूवसङ्**चयारचिता कहा समुत्पण्णो ) ભયેાત્યાહ. અ૦ ૧૦૬



\$33

### अनुयोगद्वारसूत्रै

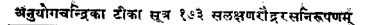
भन्दः=तेषामेव अञ्जुपिशाचादीनां शब्दः, अन्धकारः-निषिडतमः, एतेषां द्वन्द्वः, भन्नव्याः=मयोत्पादका ये रूपशब्दान्धकाराः-तेषां चिन्ता=तरस्वरूपपर्यालो-कार्ड्या स्पतिः, कथा=स्वरूपमकथनं च, उपल्क्षणत्वाद दर्शनमपि बोध्यम्, ततः सम्रत्पन्नः=संजातः, तथा-संमोद्दसंश्रमविषादमरणलिङ्गः-संमोद्दः विवेकरादित्यम्, सम्रत्पन्नः=संजातः, तथा-संमोद्दसंश्रमविषादमरणलिङ्गः-संमोद्दः विवेकरादित्यम्, सम्रान्धन्याङ्खता, विषादः=ममाऽत्रमदेशे समागमनमशोभनमित्त्येवं शोकः, मरणं=भयोद्दिग्नस्य गर्जसुकुमालहन्तुः सोमिलत्राह्मणस्येव झटिति माणोत्क्रमणम्, प्रानि किङ्गावि=चिक्कानि यस्य स तथा भूतो रौद्रो रसो भवति। नन्वयं भयजन-स्वादि स्मरणकर्यनदर्शनसद्वत्पन्नः सम्मोदादिल्क्षणो भयानक एव भवति, स्वाद्य रौद्ररसंस्वमभिद्दितम् ? इति चेदाह-यद्यप्ययं मवत्कथनान्नुसारेण भयानक

जनक रूप, शब्द और अंधकार की स्वरूपपालीचनाहूप स्मृति से स्वरूप कथबहूप कथा से ' दर्शन से उत्पन्न हुआ ( संमोह संभमविसा-पमरणलिंगो ) तथा विवेकरहितपना रूप संमोह व्याकुलतारूप संभ्रम राष रूप विषाद और प्राणविसर्जन रूप मरण इन-लिङ्गों चिह्नों वाला (तरी रसी ) राद्र रस होता है । तात्पर्य कहने का यह है कि यह रौद्र रस' भयशाक रूपादिकों के स्मरण आदि से उत्पन्न होता है और पर समार कि जाना जाता है मेरा इस प्रदेश में समागमन टो स्ट है, इस प्रकार से शोक करने का नाम विषाद है । गज सुकुमाल की मार्रने वाले सोमिल ब्राह्मण की तरह भयोद्रिग्न व्यक्ति देशी जस्दी से प्राणों का उत्क्रमण है वह मरण है ।

रांका-भयजनक रूपादिकों के स्मरण से,कथन से एवं दर्शन से,-શબ્દ અને અ'ધકારની સ્વરૂપ પર્યાલાચના રૂપ સ્મૃતિથી, સ્વરૂપ કથન રૂપ કાર્બ્યા દર્શનથી ઉત્પન્ન થયેલ (संमोइसंभमविसायमरणहिंगो) તેમજ ઉદ્દિશ્વાह રૂપ સ'માહ, બ્યાકુલતા રૂપ સ'ભ્રમ, શાકરૂપ વિષાદ અને પ્રશ્વ- વિસર્જન રૂપ મરણ આ ચિદ્ધો યુક્ત (रोहो रसो) રીદ્ર રસ દાય છે. જાપમં: આ, બ્રમાણે છે કે આ રીદ્ર રસ ભયાત્પાદક રૂપ વગેરેના સ્મરણથી ઉદ્દાન થય છે. આ સ'માહન ચિદ્ધોથી જાણવામાં આવે છે મારં આ પ્રદેશમાં સમાગમન ઉચિત નથી, આ પ્રમાણે ચિંતા કરવી તે વિષાદ છે. બજસૂકુમાલને મારનાર સાંમિલ પ્રાદ્ધાણની જેમ ભયાદ્વિત્ન બ્યક્તિના પ્રાદ્ધાનું જે જલ્દી ઉત્ક્રમણ છે, તે મરણ છે.

શુક્રા લામાત્યાલક રૂપાદિકાને સ્મરણ્યી, કથનથી અને દર્શનથી ઉત્પન્ન

(19)D



एत, तथाऽपि पिशाचादिरोद्रवस्तुसंजातत्वादस्य रौद्रत्वं विषक्षितम् आते क कश्चिद् दोषः । किं च शत्रुजनादिदर्शने तच्छिरच्छेदने समुद्युक्तानां छागरू परकुर वधादिमहत्तानां च यो रौद्राध्यवसायात्मको छुकुटीभङ्गादिलिङ्गो रौद्रो रघोऽप्य पलक्षणत्वादत्रेव बोध्यः । अन्यथा स निरास्पद एव स्पात् । अत् प्रवात्र रोद्रपरि णामवत्युरूपचेष्टाप्रतिपादकमेवोदाहरणं वध्यति । भयत्रस्तचेष्टापदिमादक्तद्वारस्य

उत्पन्न हुआ संमोहादिलक्षणोवाला भयानक रसही होता है। फिर हिस्ति रोद्ररस रूप कैसे कहा ?

उत्तर-यद्यपि यह आपके कथनानुसार भयानक रस हो है-ते की पिशाच आदि रोद्र वस्तु के देखने आदि से यह उत्पन्न होता है, इस लिये इसमें रोद्रेता विवक्षित हुई है। किंच-शञ्जजन आदि के वर्षा होनेपर उनके शिरच्छेद करने में कटिबद्ध हुए व्यक्तियों के और वक्स शूकर एवं कुरंग-हिरण-आदि जानवरों की हिंसा करने से प्रपूर हुए व्यक्तियों के जो रोद्र परिणाम होते हैं, कि जो अन्नुद्धी मंत्र आदि बिह्वो से जाने जाते हैं वे भी रौद्ररस स्वरूप ही होते हैं। अतार उपस क्षण से रौद्ररस यहां पर जानना चाहिये। नहीं तो, रौद्राण्यवस्त कप-रौद्ररस पहां पर जानना चाहिये। नहीं तो, रौद्राण्यवस्त कप-रौद्ररस निराश्रय मानना पड़ेगा। इसीलिये रौद्रपरिणाम अनुता पुरुष की चेष्टाओं का प्रतिपादक ही उदाहरण यहां सुझकार ने कहा हो। भय से व्रस्त हुए व्यक्तियों की चेष्टाओं का प्रतियादन करने वाला बहा

થયેલ સ'માહાદિ લક્ષણેવાળા ભયાનક રસ જ હાય છે, ત્યારે એને રોક્

ઉત્તર-એ કે તમારા કદ્યા સુજબ તા આ ભયાનક રસ જ છે છતાં મેં પિશાચ વગેરે રીદ્ર વસ્તુને એવા વગેરેથી તે ઉત્પન્ન થાય છે, એથી મામાં રીદ્રત્વ વિવક્ષિત છે. કિંચ શતુ જન વગેરેના દર્શનથી, તેમનું શિરેજ્ટેન કરવા માટે તત્પર થયેલ વ્યક્તિઓને અને બકરા, સૂકર તેમજ કરંગ-દિર્શ વગેરે જાનવરાેની હિંસા કરવા માટે પ્રવૃત્ત થયેલ વ્યક્તિઓના જે ગેરે વર્ પરિણામ હાય છે અને જે લકુટી-સંગ વગેરે ચિદ્ધોર્થી જાણવામાં આવે છે તે પણ આ રીદ્રરસ સ્વરૂપ જ હાય છે. માટે ઉપલક્ષણથી રીદ્રસ્સ આહી જ જાણવા જોઇએ નહિંતર, રીદ્રાધ્યવસાય રૂપ રીદ્રરસ નિરામય સાનવા પડશે એથી રીદ્ર પરિણામ શુક્ત પુરૂષની ચેબ્ટાઓનું પ્રતિપાદક ઉદાહસ્થ જ આહીં સૂત્રકારે કહ્યું છે. ભય સંત્રસ્ત વ્યક્તિની ચેષ્ટાઓનું પ્રતિપાદક ગાય કરવાય.



अनुयोगद्वारसूत्रे

स्मानेवाभ्यूसम्। अतोदाहरणमाह-रौद्रो रसो यथा-भुकुटीविडम्बितमुखः-भुकुटिः म्होनादिना स्लाटसंकोचनं तया विडम्बितं=विकृती-भूतं मुखं यस्य स तथा, इन्हो-सन्दष्टी ठः-सन्दष्टः=दन्तै-देष्ट ओष्ठो येन स तथाभूतः, इति=अतश्च-करिरोकीणः-रुधिरैः आकीर्णः-शोणितसंकुळो हे मीमरसिना-भीमं=भयंकरं रसितं यस्य तत्संबुढो,-हे भयजनकशब्दकारिन् ! त्वम् असुरनिभ =देत्य इव पशं दसि, अलो हे अतिरौद्र=भतिशयरौद्ररूपधारिन् ! त्वम् असुरनिभ =देत्य इव पशं दसि, अलो हे अतिरौद्र=भतिशयरौद्ररूपधारिन् ! त्वं सौद्रोऽसि=रौद्रपरिणामयुक्तो-

इरण तो अपने आप जान छेना चाहिये। रौद्ररस का ज्ञान जिसप्रकार देहों संबुध है संग्रकार (रोद्दो रसो जहा) इन पदोंद्वारा उसी प्रकार के उसकर प्रकार में संग्रकार (रोद्दो रसो जहा) इन पदोंद्वारा उसी प्रकार के उसकर प्रकार में स्वाहित्य करते हैं-जैसे-(भिउडी चिडंग्वियमुहो संदर्धोट्रव्य स्वाहिष्णसे) पद्यहिंसा में निरत बने हुए किसी हत्यारे मनुष्य से कोई अमीतम मनुष्य यह कह रहा है कि अरे ! यह तेरा मुख इस समय शुक्रुटी से चिकराल्यना हुआ है। कोधादिक के आवेग से तेरे ये दान अधरोष्ठ को डस रहे हैं। खून से तेरा शरीर लथ पथ हो रहा है (जीमरसिय) जो तेरे मुख से द्वाब्द निकल रहे हैं, बढ़े भयावने हैं। प्रकार महानयजनक शब्द बोलने वाले तुम (असुरनिभो) असुर जैसे बक्रे हुए हो और (पसुं हणसि) पद्युकी हत्या कर रहे हो। अतः (अह-रोष्ट्र अधिकाय रौद्ररूपधारी तुम (रोद्दोऽसि) रौद्रपरिणामों से युक्त होने के कुल्प होत्ररस रूप हो-सो याद रस्रो, नरकनिगोद आदि के दुःखों को जोगोंगे॥ सू० १७२॥

ઉદાંહરછ્યું તે પાતાની મેળે જ જાણી લેવું નોઇએ. જે રીતે રૌદ્ર રસતું સાન થઇ શકે છે હવે સૂત્રકાર (રોદ્દો રસો જાદ્દા) તે પ્રમાણ આ પદે! વરે દિંદદરથ્યું! પ્રસ્તુત કરીને સ્પબ્દ કરે છે. જેમ કે-(મિરડ વિદંવિયમુદ્દો સંવદ્દોકુદ્દયરુદ્દિરમાજિલ્ળો) પશુ હિંસા માટે તત્પર થયેલા કાઇ ઘાતક માણસને ઠેાઇ ધર્માત્મા પુરૂષ આ પ્રમાણે કહે કે અરે! આ તારૂં મેં કંમેલું ભૂકુટીઓથી વિકરાલ બની રહ્યું છે-કોધ વગેરેના આવેગથી તારા દાંત અધરાષ્ઠાને ભીંસી રહ્યા છે તારૂં શરીર લાહીથી ખરડાઈ રહ્યું છે. (મીમર-દિવ્ય) તારા વચના અતી બચાત્પાદક છે. એથી મહાભયજનક શબ્દા બાલ-નાર તું, (બસુરનિમો) અસુર જેવા થઇ ગયા છે અને (વસું દળસિ) પશુની હત્યા કરી રહ્યો છે. એથી (બદ્દારે) અતિશય રૌદ્ર રૂપ ધારીતું (રોદ્દોડલિ) પેદ્ર-પરિણામથી સુક્ત હાવા બદલ રૌદ્રરસ રૂપ છે તો તું યાદ રાખ કે 'મેળાદ વગેરેના હુ:ખા ભાગવવા પડશે. ાસ્દ્ર૦૧૭ગા अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १७४ सलक्षणवीडनकरसनिरूपणम्

अय पत्रमं झोडनकरसं सल्झणं निरूपयति-

मूल्म-विणओवयारगुज्झगुरुदारमेरावइवइकमुप्पण्णो । वेलुणओ नाम रसो, लजामंकाकरणलिंगो॥१०॥ वेलुपाओ रसो जहा-कि लोइयकरणीओ लजणी अतरांति लजयामुत्ति। वारि जम्म गुरुयणो परिवंदइ जं वहुप्पोत्तं ॥१९॥सू०१७८॥

छाया- विवयोपचारगुद्धगुरूदारमर्यादाव्यतिक्रमोत्पन्नः । जीडनको ना। रस्नो छज्जाशक्रुक्तरणछिङ्गः॥ त्रीडनको रसो यथा-कि छौकिककरण्या छज्जनीय तर छज्जयामीति । वारिज्जे गुरुजनः परिवन्दते यत् वध्पोतम् ॥सू० १७४॥ दीका- विजञी' इत्यादि-

ि ि विनेती विचारत संगुरुद्वारमर्था दाव्य तिकमोत्पन्नः -- विनयो पचारः -- विनये योग्यें =- मार्तापित्रादिश्वरूजने विनयकरणम्, गुसं=रहस्यम्, गुरुद्वारमयादा=पिद्व व्यक्तिविधिर्यं कर्जन मार्यांत्रिः सह अचित्येन वर्त्तनम्, एतेषां द्रन्द्रः, तेव व्यक्तिकमः=विपयेयस्तरमादुरपन्नः -- संजातः, तथा-छज्जाशङ्काकरणलिङ्गः- जजा।

्र अस्य स्वत्र वायने वीचने वीडनक रस का लक्षण को कहते हुन कुझन करले हैं-ध्रविणओवज्ञार गुज्झ" इत्यादि।

शाः इार्थ-(विज्ञ जोव काश्य जस गुरुदार मेरावहक सुप्पण्णो) विजय काने के योग्य आता पिस आदि गुरु जमों की विजय के स्वलिजाय-उक्तंघन- से नित्रादिजमों की गुस बातौ आदि रूप रहस्य को लायजवी केल्युग्य जकर करने से तथा पितृष्य-धाया, एवं कलावाने जाहि मार्ग्यजहों की धर्मवत्नियों के साथ औषित्यपूर्ण व्यवहार का जतिकन काले के जीवनक एस उत्पन्न होता है। (लउजासंकाकर कालिनो )

ં**હવે સ્<b>લ્રકાર** પાંચમા વીડનક રસનુ' લક્ષણુસ**હિત કથન કરે છે**— '' **વિળગોવચાર** गुज्झ '' ઇત્યાદિ—

શખ્દાર્થ'~(વિળગ્નોવચાર गुज्झ गुरुदार मेरावइक्क मुखण्णो) વિનય કરવા યેાગ્ય માતાપિતા વગેરે ગુરુ આ ની સાથે અવિનય પૂછ્' વ્યવહાર કરવાથી, મિંત્ર વગેરેની ગુપ્ત થાત વગેરે રૂપ રહસ્યને બીજા આની સાથે પ્રકટ કરવાથી તેમજ પિતૃબ્ધ (કાકા) અને કલા આર્ય વગેરે માન્યજનાની ધ્રમ'પત્નીઓ સાથે ઓચિત્ય પૂછ્' બ્યવહારના અતિક્રમ કરવાથી આ વીડનક રસ ઉત્પન્ન થાય છે. (ઢક્લા संका करणहिंग) લજ્જ અને શ'કા ઉત્પન્ન થવી તે આ રસ્તા



GNA

त्रिरांड्योऽवनमनादिरूपा, शङ्का=मां न कश्चित् किश्चिद् वदे ? दितिरूपा, तयो करणं=विधानं छिङ्गं=छक्षणं यस्य स तथाभूतो त्रीडनको नाम रसो भवति । अग् मुद्धः-विनययोग्धानां मातापित्रादिप्रुज्यजनानां विनयोपचारव्यतिकमे सरि सर्वत्नस्य पत्राद् त्रीडा प्रादुर्भवति-अहो ! मया कथं मातापित्रादीनामपमान इतेः ! इति, तथा-सुहृदां रहस्यस्य अम्यजनसन्निधौ कथने पत्राद् सण्जनस्य प्रीडा भवति-कथं मया सुहृदो रहस्यस्य अम्यजनसन्निधौ कथने पत्राद् सण्जनस्य प्रीडा भवति-कथं मया सुहृदो रहस्यभन्यजनसन्निधौ कथने पत्राद् सण्जनस्य प्रीडा भवति-कथं मया सुहृदो रहस्यभन्यजनसन्निधौ निवेदितम् ? इति, तथा-त्रा निर्वट्यकलाचार्यादिग्ररूजनानां भार्याणां शील्जभङ्गे कृते सति पश्चाद् त्रीड सहत्यवर्ते-आहो ! मया दुरात्मना किमिदं दुष्कृतं कृतम् ? इति इत्येवं रूपेग भीडनकौ रसः सम्रुत्यवते । तथा च-शिरोऽघोऽवमनगात्रसंकोचरूपा छज्जा, म

छद्जा और शंकाकरना ये इस रस के चिह्न होते हैं। ऐसा (बेलणअं माम रसो-) यह वीडनक नाम का रस होता है। तास्पर्य इसका या है कि-' बिनय योग्य पूउप माता पिता आदि गुरुजनों का यथायोग बिनयोपचार जब उर्छवित हो जाता है, तब सज्जन पुरुषों को बाद र छज्जा आती है। वे विचारते हैं कि अरे ! हमने क्यों माता पित उसदि जनों का अपमान किया है ? तथा अपने मिश्रजनों का रहस जब दूसरे व्यक्तियों के पास प्रगट करता है, तब बाद में उर उल्लाक्ती सज्जन को लज्जा आती है और वह सोचता है कि प्राह्म-पिहरूय, कलाचार्य आदि गुरुजनों की मार्या में उर इसका में दूसरों के समक्ष अपने मिन्न के रहस्य का खद्घाटन किया तक मार्जने द्सरों के समक्ष अपने मिन्न के रहस्य का खद्घाटन किया तक मार्जने द्सरों के समक्ष अपने मिन्न के रहस्य का खद्घाटन किया तक मार्जने द्सरों के समक्ष अपने मिन्न के रहस्य का खद्घाटन किया तक मार्जने द्सरों के समक्ष अपने मिन्न के रहस्य का खद्घाटन किया हसका में यह दुष्कृत क्यों किया ? इस प्रकार से यह मीडनक रर खर्म हीता है। विरा को नीचा नमाना शरीर को संक्कवित करना हर

ચિદ્ધ છે. એવા ગીડનક નામે રસ હાેય છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે વિનચ ધાવ્ય પૂન્ય માતાપિતા વગેરે ગુરૂજના સાથેના ઉચિત વિનચાપગાર જ્યાર સંજ્યના વડે ઉલ્લાઘિત થાય છે ત્યારે તેમને લજળાની અનુભૂતિ થાય છે. તેઓા વિચાર કરે છે, કે ' અરે ! અમે માતાપિતા વગેરેનું અપમાન કર્યું' છે. ' તેમજ માણુસ પાતાના મિત્રાની ગુપ્ત વાત જ્યારે બીજાને કદ્દે છે ત્યારે તેને ગુપ્ત વાત કહ્યા બાદ લજજાની અનુભૂતિ થાય છે અને તે વિચાર કરે છે કે ' અરે ! મે' દુરાત્માએ આ કામ શું કામ કર્યું' ? આ પ્રમાણે તે નીંડનક રસ ઉત્પત્ન થાય છે લજ્જામાં મસ્તક નીચે થવું અને શરીર સંદુચિત

त्यीगचार्त्यका दीका सूत्र १७४ सलभणवीडनकरसनिरूपणम् केश्वित् कचित् किमपि कथयिष्यति तु न ? इत्येवं सर्वत्र या मनसोऽभिशृष्ट श्रङ्का, तयोः करण=निष्पादनमेवास्य लक्षणमिति । अस्योदाहरणमाइ-मीद्धस . रसो यया–छौंकिककरण्याः=शैकिककियायाः परं लज्जनीयतरम्=अतिशयळञ्जनः स्पदं किमस्ति ? नातः परं किमपि लज्जास्पदमस्तीत्यर्थः, इत्यतोऽहं छरके। लज्जायां **हेतुमाइ** –यत्=यस्मात् कारणात् चारिज्जम्मि देशी झब्दोङ्वम् विवादे वधूवरयोः मर्थमसंगमे जाते 'वारिज्जमि विवादे इत्यर्थः गुरुकानां अश्रूअश्ररादिः वधूगोतं=स्तुपापरिधानवस्त्रं परिवन्दते=नमस्करोति । अस्य गाथाया अनतरणमेनं बोध्यम्-कर्सिमविद् देशेऽयं व्यवहारडोस्ति, यत् वधूषरयोः महम हैंप ' लज्जा ' होती है । ' मुझसे कोई कुछ कहेगा तो नहीं ?' प्रकार सर्वत्र जो मन में आद्यांका बन जाती है उसका नाम ' यांक है। लज्जा और द्यांका इनका उत्पन्न करना ही इस बीडनक रस हिंहाण हैं। इसकी ज्ञान जिस प्रकार से होता है, सूत्रकार उस मुद् की (बेलणभी रसी जहा) इन पदी दारा प्रकट करने की स्वता ह । वे कहते हैं कि-'यह बीडनक रस इस प्रकार से है।' जैसे-( लोइयकरणीओं लज्जणीअतरं ति लज्जया मुत्ति ) इस लोकिकक्रिय से अधिक और लज्जास्पद बात क्या हो सकती है ? मैं स्वसे बहुत लजाती हूँ। (वारिज्जम्मि गुरुजणो परिवंदह ज बहु:जोस) बघुवर के प्रथम संगम होनेपर गुरुजन-सास सखर आदि-जो बघुपोत को-बह झारा परिष्ठत बस्त्र की प्रदांसा करते हैं। इस गाथा का आई तरण इसप्रकार से है-किसी देश में ऐसे चाल है-कि 'जब बधूबर का કરવું થાય છે 'મને કાઇ કંઈ કહેશે તો નહીં ?' આ પ્રસાહ મનમાં જે આશાકાઓ ઉત્પન્ન થાય છે તે 'શ'કા ' છે લજ્જા અને શ' લુપન્ન થવી તેજ વીડનક રસતું લક્ષણ છે આ રસતું જ્ઞાન દે હ્યુય છે, સુત્રકાર તે વિષયમાં કહે છે કે 'આ વીડનકરસ આ પ્રમાર્ટ છે. જેમ & (कि छोइयकरणीओ लज्जणीअतरंति छज्जया मुत्ति) आ काछि व्ययखारथी वधारे ४७ बल्लस्पद वात थ७ शहे छे ? ' भने ते। कोनाइदे अहुक शरम आवे छे. ' (वारिज्जम्मि गुरुजणो परिवंद् इ ज बहुप्योतं) भने तो आनाथी अहुल शरभ आदे छे (वारिज्जम्मि गुरुजणो परिवंदइ ज़ नहुलोक) વર્ષ-વરના પ્રથમ-સમાગમ પછી શુરૂજના-સાસસસરા વગેરે-વહુએ પહેરેલા વસ્તના વખાણ કરે છે. આ ગાયાતું અવતરણ આ પ્રમાશે છે-કાઈ એક

**\$**¥\$

सलुबोगतारस्

स्त्रणे यदि बध्वा निवसनं शोणिता मिषिक्तं भवति, तदा सा पूर्वमक्तासंगमाझ स्त्री पर्वते इति लोका मन्यन्ते । तस्यास्वद्रक्तारुणितं वसनं तृत्सतीत्वरूयापना सरिष्टदे भाम्यते । तस्याः श्वशुरादयो गुरुजना बहुमानपुरस्सरं तद्वस्तं वन्दते स्वं देवाबारमतुखत्य कस्याश्विद्वध्वास्तयाविधं निवसनं मतिगृहं नीयते गुरुजनैः स्वं क्वाबारमतुखत्य कर्याश्विद्वध्वास्वरिति - 'किं लोइयकरणीओ' इत्यादि॥सू. १७४ इतिश्री विश्वविख्यात जगद्रस्त्रमादिपदभूषित वालव्यसचारी ' जैनाकार्य ' पूज्यश्र प्राधीखास्वतिविरक्ति "अनुयोगद्वारस्वत्रस्य" अनुयोग्वचन्द्रिकाख्यायां टॉमझा मथमो भागः समाप्तः

प्रागरप्रति में प्रथम संगम होता-है-तब उस संगम मैं-यदि बधूक प्रागरप्रति में प्रथम संगम होता तो, उससे वह ऐसी जानी गम कि- यह पहिछे अक्रुनसंगमा रही है अतः सती है। ऐसा हो। वानते हैं। उसके उस रुधिररक-वस्त्र को हर एक घर में उसके स्तीर वानते हैं। उसके उस रुधिररक-वस्त्र को हर एक घर में उसके स्तीर वानते हैं। उसके उस रुधिररक-वस्त्र को हर एक घर में उसके स्तीर वानते हैं। इसके उस रुधिररक-वस्त्र को हर एक घर में उसके स्तीर वानते हैं। इसके उस रुधिररक-वस्त्र को हर एक घर में उसके स्तीर वानते हैं। इसके उस रुधिर के वस्त्र को हर एक घर में उसके स्तीर विजय पर के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय पर के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ विजय के लिये घुमाया जाता है। उसके श्वद्युर आदि गुरुझ के के प्र के उस प्रकार के वस्त्र को गुरुझ हो। हा द्यकरणीओ इत्यादि। ॥ सू० १७४ ॥

नाचार्यश्री घासीलालजीमहाराजकृत 'अनुचोमहार ' सूत्र 📢 अगुपोगचन्द्रिकाटीका का प्रथम आग समाप्त

મામાં ગેવી પ્રથા છે કે બ્યારે સુહાગરાત્રિમાં વધ્વરના પ્રથમ-સમાગ્ર ત્યારે તે સંગમમાં બે વધ્ એ પહેરેલું વસ લોહીવાળું થઈ લય તે તેથી એમ માનવામાં માવે છે કે તે સી પહેલા અકૃતસંગમાં રહી છે. તેથી તે સતી છે. એવું લોકા માને છે તેથી વધ્ના તે લાહીથી ખરડાયેલા વ્યત્ને તેના સતીત્વની પ્રસિદ્ધિ માટે દરેકે દરેક ઘરમાં અતાવવામાં આવે છે તેથા વધ્નમ તે લાહીથી ખરડાયેલા વ્યત્ને તેના સતીત્વની પ્રસિદ્ધિ માટે દરેકે દરેક ઘરમાં અતાવવામાં આવે છે તેથા વધ્નમ તે લાહીથી ખરડાયેલા વ્યત્ને તેના સતીત્વની પ્રસિદ્ધિ માટે દરેકે દરેક ઘરમાં અતાવવામાં આવે છે તેથા વધ્નને તેના સતીત્વની પ્રસિદ્ધિ માટે દરેકે દરેક ઘરમાં અતાવવામાં આવે છે તેથા વધ્વને તેના સતીત્વની પ્રસિદ્ધિ માટે દરેકે દરેક ઘરમાં અતાવવામાં આવે છે તેથા વધ્વર વગેરે શરૂજના ભારે સન્માનપૂર્વ કે તે વસ્ત્રોના ખૂબજ વખાણ ત્યા માહ્ય તે સાથે આ બતાવા લોકાચારને અતુલક્ષીને કાઇ એક વધૃના વસ્તને શરૂજના માદ્ય પ્રયાણે કહ્યું છે કે-...

**હૈલાવાય શ્રી ઘાસીલાલ**જીમહારાજકૃત 'અનુયાેગદાર સૂત્ર' ની અનુયાેગ-ચન્દ્રિકાટીકાના પહેલાે ભાગ સમાપ્ત.

