।। कोबातीर्थमंडन श्री महावीरस्वामिने नमः ।।

।। गणधर भगवंत श्री सुधर्मास्वामिने नमः ।।

।। अनंतलब्धिनिधान श्री गौतमस्वामिने नमः ।।

।। चारित्रचूडामणि आचार्य श्रीमद् कैलाससागरसूरीश्वरेभ्यो नमः ।।

।। योगनिष्ठ आचार्य श्रीमद् बुद्धिसागरसूरीश्वरेभ्यो नमः ।।

# आचार्य श्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर

## पुनितप्रेरणा व आशीर्वाद

राष्ट्रसंत श्रुतोद्धारक आचार्यदेव श्रीमत् पद्मसागरसूरीश्वरजी म. सा.

जैन मुद्रित ग्रंथ स्केनिंग प्रकल्प

ग्रंथांक : १

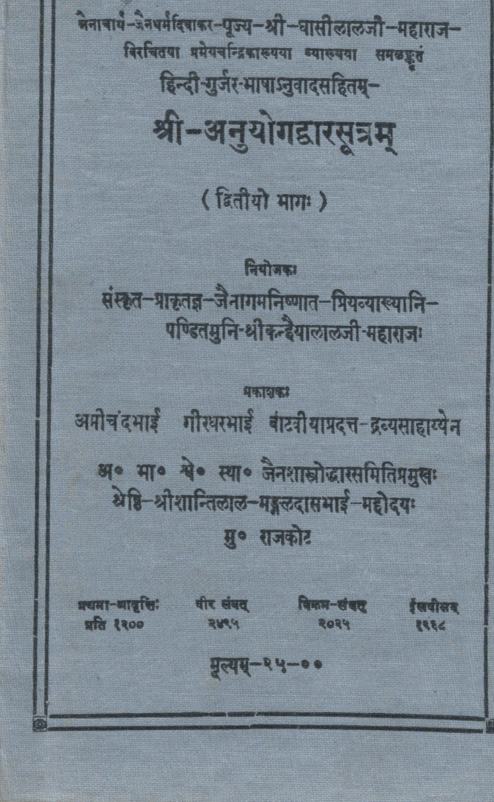


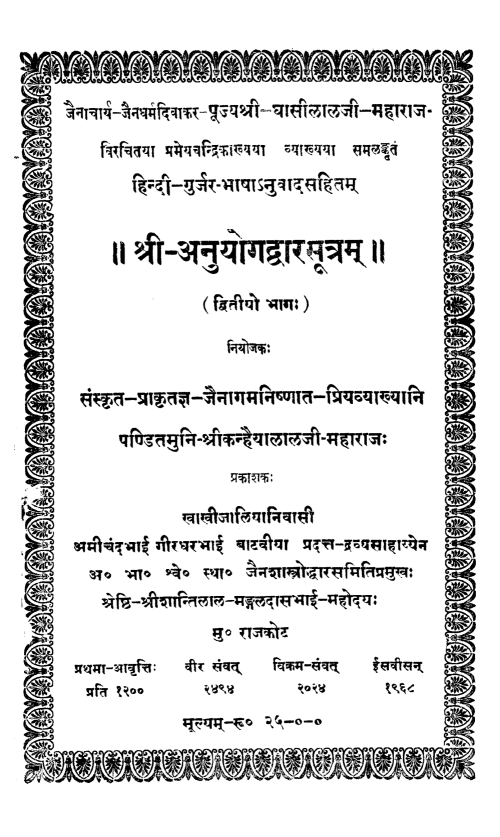
#### श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र

आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-श्री महावीर जैन आराधना केन्द्र आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर कोबा, गांधीनगर-३८२००७ (गुजरात) (079) 23276252, 23276204 फेक्स : 23276249 Websiet : <u>www.kobatirth.org</u> Email : Kendra@kobatirth.org

#### शहर शाखा

आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर शहर शाखा आचार्यश्री कैलाससागरसूरि ज्ञानमंदिर त्रण बंगला, टोलकनगर परिवार डाइनिंग हॉल की गली में पालडी, अहमदाबाद – ३८०००७ (079) 26582355





મળવાનું ઠેકાશું : શ્રી અ. ભા. શ્વે. સ્થાનકવાસી જૈનશાસ્ત્રોદ્ધાર સમિતિ, ઠે. ગરેડિયા કૂવા રાેડ, રાજકોટ, (સૌરાષ્ટ્ર).

Published by : Shri Akhil Bharat S. S. Jain Shastroddhara Samiti, Garedia Kuva Road, RAJKOT, (Saurashtra), W. Ry, India.

4

ये नाम केचिदिह नः प्रथयन्त्यवज्ञां, जानन्ति ते किमपि तान् पति नैप यत्नः । उत्पल्स्यतेऽस्ति मम कोऽपि समानवर्मा, काळो द्ययं निरवधिर्विपुला च पृथ्वी ॥ १ ॥

# **HR**

#### हरिगीतच्छन्दः

करते अवज्ञा जो हमारी यत्न ना उनके छिये। जो जानते हैं तच्व कुछ फिर यत्न ना उनके छिये॥ जनमेगा मुझसा व्यक्ति कोई तत्त्व इससे पायगा। है काल निरवधि विपुलपृथ्वी ध्यान में यद्द लायगा॥ १॥

LA

#### મૂલ્યઃ રૂ. ૨૫=૦૦

પ્રથમ આવૃત્તિ પ્રત ૧૨૦૦ વીર સંવત્ ૨૪૯૪ વિક્રમ સંવત્ ૨૦૨૪ ઇસવીસન ૧૯૬૮

: સુદ્રક : મણિુલાલ છગનલાલ શાહ નવપ્રભાત પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, ઘીકાંટા રાેડ, અમદાવાદ.

# अनुयोगदारसत्र भा० २ की विषयानुक्रमणिका

| अनुः | कमाङ्क विषय                                            | पृष्ठाङ्क |
|------|--------------------------------------------------------|-----------|
| १    | बीभरस रस के लक्षण का निरूपण                            | १-२       |
| ર    | डास्य रस के छक्षण का निरूपण                            | ર–૬       |
| R    | करुण रस के लक्षण का निरूपण                             | Q-19      |
| 8    | भशान्त रस के लक्षण का निरूपण                           | 89-2      |
| ч    | दश प्रकार के नाम का निरूपण                             | १२-२१     |
| ଷ୍   | मतिपक्ष धर्म वाछे के नाम का निरूपण                     | २१-३२     |
| ७    | संयोगके स्वरूप का निरूपण                               | ३३-४०     |
| 6    | ममाणके स्वरूप का निरूपण                                | 80-88     |
| ¢,   | स्थापना ममाण के स्वरूप का निरूपण                       | ४२-५३     |
| १०   | द्रव्यममाण के स्वरूप का निरूपण                         | ષરૂ-ષષ્ઠ  |
| ११   | भावपमाण के स्वरूप का निरूपण                            | ષય-દ્વ    |
| १२   | तद्धित के नाम का निरूपण                                | ६६-७७     |
| १३   | उपकम के ममाणनाम के तीसरा भेद का निरूपण                 | ૭૮–૭૬     |
| १४   | द्रव्यममाण का निरूपण                                   | ८१-९५     |
| १५   | उन्मान के प्रमाण का निरूपण                             | ९६-९८     |
| १६   | अवमान के और गणिम के प्रमाण का निरूपण                   | ९९-१०६    |
| १७   | प्रतिमानममाण का निरूपण                                 | १०६-११०   |
| १८   | क्षेत्रपमाण का निरूपण                                  | 888-828   |
| १९   | आत्माङ्गुरुपमाण के पयोजन का निरूपण                     | १२१-१३२   |
| २०   | उत्सेधाङ्गुलगमाग का निरूपग                             | १३३-१५४   |
| २१   | नैरयिको के बरीर की अत्रगाहना का निरूपण                 | 848-954   |
| २२   | पृथ्वीकाय आदि के शरीर की अवगाइना का निरूपग             | १६६-१७४   |
| २३   | पंचेन्द्रियविर्यग्योनिकों के शरीर के अवगाहना का निरूपण | 808-208   |
| २४   | वाणमंतर आदि के बरीर की अत्रगाइना का निरूपण             | २०२-२११   |
| २५   | ममाण।क्रुल का निरूपण                                   | 212-220   |
| २६   | काळप्रमाण का निरूपण                                    | २२८-२३०   |
| રહ   | समय का निरूपण                                          | २३१-२४७   |

| २८         | समय आदलिका आदि का निरूपण                       | ર૪૭-૬५૪                   |
|------------|------------------------------------------------|---------------------------|
| રઙ         | पट्योथम आदि काङ के औषमिक ममाण आदि का निरूपण    |                           |
| ৲.<br>ই৵   | अद्वापल्थोपम काल का निरूपण                     | २७३-२८२                   |
| <b>ર</b> ? | नैरयिकों के आयुपसिमांग का निरूपण               | २८२-२८९                   |
| र.<br>३२   | अमुरकुमार आदि के आयु और रिथति का निरूपण        | २९०-३५२                   |
| ३३         | क्षेत्रपट्योपम का निरूपण                       | રૂષર-રદ્ધ                 |
| 38         | द्रव्य की संख्या का निरूपण                     | ર્દ્દ-૨૭૪                 |
| રૂષ        | औदारिक आदि शरीरों का निरूपण                    | ३७४-३८२                   |
| ३६         | औदारिक आदि बरीसें की संख्पा का निरूपण          | ३८२–३९ <b>३</b>           |
| <b>३</b> ७ | ओघ से वैक्रिय आदि शरीरों की संख्या का निरूपण   | 30,8-800                  |
| ३८         | नारक आदि के औदारिक आदि शरीरों का निरूपण        | 806-823                   |
| ર્વ્       | पृञ्वीकाय आदि के औदारिक आदि शरीर आदि का निरूपण | ४२४-४३७                   |
| 80         | द्वीन्द्रिय आदि के औदारिक आदि घरीर का निरूपण   | ४३७-४५०                   |
| 88         | मनुष्यों के औदारिक आदि ग्ररीर दगैरद का निरूपण  | ४५०-४६६                   |
| ४२         | व्यन्तर आदि के औदारिक आदि शरीरादि का निरूपण    | ४६६-४८०                   |
| 83         | মাৰ্ঘমাল কা নিৰুম্ল                            | ४८०-४८२                   |
| 88         | गुणप्रमाण का निरूपण                            | १८२-१८७                   |
| 84         | जीवगुणप्रमाण का निरूपण                         | <b>४८८-</b> ४९३           |
| 85         | अनुमानममाण का निरूपण                           | <b>કર્</b> ર- <b></b> 4१8 |
| 80         | दृष्टमाधरम्येवद्तुमानवमाण का निरूपण            | ६१४-५२७                   |
| 85         | उपमानममाण का निरूपण                            | 420-436                   |
| 89         |                                                | <b>ૡ૱૮</b> –५૪૬           |
| 40         | दर्भानगुणममाण का निरूपण                        | ५४६-५५२                   |
| ५१         | चारित्रग्रुण ममाण का निरूपण                    | <b>ૡૡ૱_ૡ</b> દ્ <b>ર</b>  |
| ६२         | मस्थक के दृष्टान्त से नय के ममाग का निरूपण     | ५६२-५७५                   |
| ५३         | वसति के दशान्त से नय के मनाण का निरूपण         | لوبالا مسلم               |
| ષષ્ઠ       | मदेश के दृष्टान्त से नय के मनाण का निरूपण      | 466-680                   |
| ५५         | संख्याधमाण का निरूपण                           | ६१०-६२६                   |
| ૡ૬         | औषम्य संख्या का निरूपण                         | ६२६-६३५                   |
|            | परिमाण संख्या का निरूपण                        | ६३५-६४२                   |
| ५८         | गणना संख्या का निरूपण                          | ६४२-६४७                   |

| 49         | जघन्य संख्येयक का निरूपण               | ६४८६६२               |
|------------|----------------------------------------|----------------------|
| ٤٥         | नब मकार के संख्येयक का निरूपण          | ६६ <b>२–६७५</b>      |
| ६१         | आठ मकार के अनन्तक का निरूपग            | ६७६–६८४              |
| ६२         | भावसंख्या ममाण का निरूपण               | ६८५–६८७              |
| ६३         | यक्तव्यता द्वार का निरूपण              | ६८७-७०२              |
| ६४         | अर्थाधिकार द्वार का निरूपण             | 605-200              |
| ६५         | समवतार द्वार का निरूपण                 | 590-800              |
| ६ <b>६</b> | क्षेत्रममततार आदि का निरूपण            | りをひーとりひ              |
| εg         | निक्षेपद्वार का निरूपण                 | ०४७–१४७              |
| ક્ટ        | अक्षीण का निरूपण                       | ૭૪૧–૭૪૬              |
| é,         | अध्यनिक्षेत्र का निरूपण                | 689-678              |
| ୦୦         | क्षपणाका निरूपण                        | ৩৭৪–७५७              |
| ७१         | नाम निष्धन्न का निरूपण                 | 545-540              |
| ७२         | <b>स्र</b> क्रालापक निष्पन्न का निरूपण | 500-000 <del>5</del> |
| (93        | अनुगम नाम अनुयोगद्वार का निरूपण        | ७७४-८५९              |
| 80         | स्रत्रस्पर्शक निर्धुत्तयनुगम का निरूपण | ८५९-८७१              |
| ૭૫         | नय के स्वरूप का निरूपण                 | 608-980              |
| ۶υ         | शास्त्र मशस्ति                         | <i>९्११–९</i> १२     |
|            |                                        |                      |

॥ समाप्त ॥

卐

**દીપથી દીપ જલે યાને બા**ટવીયા કુટું <mark>બની</mark> જીવનઝરમર

કાઇ પણ કુટુંબ કે સંપ્રદાયમાં નિહાળતાં તુરત જ સ્વાભાવિક રીતે આપણી દ્રષ્ટિ કુટુંબ કે સંપ્રદાયના વડા તરફ દેાડી જાય છે તે વ્યક્તિનું ચારિત્ર, જ્ઞાન વિગેરે આખા કુટુંબરૂપિ તરુવરના મૂળરૂપ હાેય છે આ બાટવિયા કુટુંબની આટલી ધર્મ પરાયણુ વૃત્તિ જોતાં તુરત જ તે કુટુંબના વડાના વ્યક્તિત્વને જાણવા આપણું મન ઉત્સુક બની જાય છે તે કુટુંબના વડા છે, શ્રી ગિરધરભાઇ તેઓનું તથા તેમનાં કુટુંબીજનાના જીવન વિષે કંઇક જાણીએ.

ખાખિજાળીયા નામનું નાનકડું ગામ તે સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલી એક સુંદર માજ નદીને કિનારે આવેલું છે ત્યાં આટવિયા કુટુંબ ધાર્મિક પ્રવૃત્તિમાં ખૂબ જ આગળ પડતું છે. તે કુટું ખમાં સંવત ૧૯૪૦ માં શ્રી ગિરધરભાઇના જન્મ થયા. તેઓ શ્રી શૈશવકાળથી જ ધર્મના રંગે રંગાયેલા હતા આ ગામના લોકા તેમના સદ્વર્તાનને અને ધર્મપરાયણુ જીવનને જોઇ અને જાણી શકયા હતા. ભૌતિક અને આધ્યાત્મિક બંને પ્રકારના જ્ઞાને તેમના જીવનમાં સુંદર સમન્વય સાધ્યા હતા, તેઓ શ્રી સાધનસંપન્ન હાેવા છતાં પાતાનું શેધ જીવન ઘણુ સાદાઇથી અને ધાર્મિક કાર્યોમાં વ્યતીત કરી રહ્યા છે. શ્રાવકના બારે વતના પાલનથી તેમના આત્માની ઉજ્જવલ પ્રગતિ થઈ રહી છે. તેઓશ્રી કહે છે કે,

'દુનિયાની વ્યથાએ કર્યાક્રમ છે? ઇવ્છાના વધારા શા માટે

મન હાય! ન જાણે વહારે છે, એ સાપના ભારાે શા માટે'

તેઓ આર'બ સમાર'બથી ઘણા જ ડરતા રહ્યા છે, અને આજે પણુ રહે છે. છતાં પણુ એ તા સ્વાબાવિક છે કે સાંસારિક જીવન જીવતા હાવાથી અગુક દાવા તા થાય અને તે દાવાના નિવારણાર્થે તેઓ બ'ને સમય પ્રતિક્રમણ કરે છે. અને ૮૫ વર્ષની વૃદ્ધવયે પણુ આય'બિલ અને ઉપવાસ જેવી તપશ્ચર્યા કરીને કર્મોને બાળવા તપની લદી પ્રગટાવે છે. વળી અન્ન-વસ્ત તથા દિશાઓની મર્યાદા બાંધીને તેમના વ્યક્તિત્વને વધારે ઉચ્ચ અને આદર્શ બનાવી રહેલ છે. આ રીતે તેમનામાં તપ અને ત્યાગના નિધિ અખૂટ અને આદર્શ બનાવી રહેલ છે. આ રીતે તેમનામાં તપ અને ત્યાગના નિધિ અખૂટ અને આદર્શ બનાવી રહેલ છે. આ રીતે તેમનામાં તપ અને ત્યાગના નિધિ અખૂટ અને આદર્શ બનાવી રહેલ છે. આ રીતે તેમના પુત્રા અને પીત્રા સાથે બહાળા કુટું બમાં તેમનું જીવન વ્યતીત કરી રહ્યા છે. તેમનું આવું ઉચ્ચતમ જીવન બે ગલારમાં ઘણા જ લોકોના ઉદ્ધાર માટે પ્રેરણાદાયી બન્યું છે.

તેમના સુપુત્ર શ્રી અમીચંદલાઈ પછ્ણ પિતાની માક્ક શ્રાવક ધર્મથી રંગાયેલા છે. તેએાશ્રી બરે.બર જાણુે છે કે, ધર્મ સિવાય આપણી સાથે કંઈ આવવાનું નથી આથી તેમનું આચરછુ પછુ એ પ્રકારનું છે. તેએાશ્રી પાતાના વિશાળ ધંધામાંથી સારા સમય કાઢીને ઘણાજ ઉત્સાઢપૂર્વક ધાર્મિક કાચે કરી રહેલ છે. તેમના ધર્મપત્ની અ. સૌ. વજકુંવર અહેન ઘણાજ ધર્મિક તેમજ શાંત અને સરળ સ્વભાવી છે. તેએા પછ્યુ પાતાનું જીવન સાદાઈથી બ્યતીત કરી રહ્યા છે.

શ્રી અમીચંદલાઇને ત્રણુ પુત્રયત્ના અને એક પુત્રીયત્ન પ્રાપ્ત થયેલ



છે. આ ચારે સ'તાને માં માતવિતા અને દાદાના ધાર્મિક સ'સ્કારા પડેક્ષ છે. અમીચંદભાઈના જ્યેષ્ઠ પુત્ર શ્રી વનેચંદમાઇને જન્મ સ'વત ૧૯૮૪ ના આસા સુક 3 ને બુધવાર 3૧-૧૦-૧૯૨૮ માં થયેા. દ્વિતીય પુત્ર શ્રી ચંદ્રકાન્તભાઈને જન્મ સ'વત ૧૯૨૨ ના કાર્ત'ક સુક ૧૧ ને બુધવાર તા ૬-૧૧-૧૬૩૫માં થયેા. સુપુત્રી ઇન્દુમતી બેનના જન્મ સ'વત્ ૧૯૯૪ના આસા વદ રને મ'ગળ વાર તા. ૧૦-૧૦-૧૯૩૮માં થયેા કનિષ્ઠ પુત્ર ચી. રમેશચંદ્રના જન્મ સંવત ૧૯૯૭તા ચેત્ર વદી ૧ ને શનિવાર તા. ૧૨-૪ ૪૧માં થયેા. આ ચારે ભાઈ-બ્દેનના જન્મથી ખાખિજાળીયા નામના નાનકડા ગામને પવિત્ર યતાવ્યું. આમ આ ચારે ભાઇ-બ્હેનના જન્મ ખાખિજાળીયામાં થયેા હતા. જયેષ્ઠ પુત્ર શ્રી વનેચંદ્રમાઇ એક માટા સાહસિક વેપારી હાવા ઉપગંત

જવરુ પુત્ર શ્રા વનગર દમાઇ એક મોટા સાહાસક વપારા હાવા ઉપગત ધાર્મિક વૃત્તિવાળા છે. વ્યવસાય થે તેઓએ પોતાની જન્મભૂમિ ખાખિજાળીયાથી બેંગલેાર સ્થળાંતર કર્યું હતું કે, જ્યાં તેએ હાલ અહાળા કુટું અસાથે નિવાસ કરી રહ્યા છે. ત્યાં તેઓએ પ્રથમ નાના પાયા પર શ્રી મહાવીર ટેકસ ટાયલ સ્ટોર્સના નામે વ્યયસાય શરૂ કરેલા જે આજે એક વૃક્ષની જેમ વિકસ્યા છે તેઓએ પોતાના અંને ભાઇઓને પછુ બેંગ્લાર બાલાવ્યા ચંદ્રકાન્તભાઇને પોતાના ધંધામાં સહભાગી બનાવ્યા અને સૌથી નાનાભાઇ રમેશભાઇએ ત્યાં આવી વધુ અભ્યાસ કર્યો રમેશ પ્રાઇએ મિકેનિકલ એ જિનિયરની ડિપ્લામાની ડીથી મેળવી છે. હાલમાં ત્રણે ભાઇઓ સાથે રહીને પોતાના વ્યવસાયને પ્રગતિને પંધે દોરી રહ્યા છે. આ કુટું બ બેંગ્લારના જૈનસમાજના ઉત્કર્ય માટે ઘણા રસ લઈ રહ્યું છે.

ખાટવિયા કુટુંખ જૈન ધર્મની ઉચ્ચ ભાવનાથી ખૂબ જ રંગાયેલું છે. તેના ઉદાહરણ રૂપ શ્રી અમીચંદસાઇની સુપુત્રી ચી. ઈન્દુમતી બ્હેન છે. દાદા તેમજ માત-પિતાના ધર્મના સંસ્કારો કુમારી ઈન્દુમતીબ્હેનમાં સંચર્યા હતા. કહેવત છે ને 'જેવા સંગ તેવા રંગ' આચાર વિચારની અસર આજુ-બાજીના વાતાવરણ પર પડ્યા વિના રહેતી નથી તેજ રીતે દાદા અને માત પિતાના ત્યાગી અને ધર્મપરાયણ જીવનની અસર તેમની નાજીક અને પુષ્પ સમી પુત્રી પર પડી તેમના નાજીક અને નિદેાર્થ હૂદય પર ત્યાગના રંગ ચઢતો ગયા. તેમના માત-પિતા શાન્તીની પળોમાં તેમને સમજાવના હતા અને કહેતા કે છેટા! તારે આ કીચડ સમા સંસારમાં પડી દેડકા કે પશુ બનવાનું નથી તારે તો ખીલીને કમળ બનવાનું છે અને તારી જીવન સુવાસ જગતને આપવાની છે ત્યારથી જ એટલે ૧૬ વર્ષની કુમળી વયથી તેમના જીવનમાં ભાગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરવાનું બીજ રાપાયેલું તેઓ ઘરે રહી ધાર્નિક સદ્વાચન તેમજ સંતસમાગમમાં પોતાનો સમય બ્યતીત કરતા હતા.

ઇન્દુબ્હેને વિશ્વની વિશાળ અટવીના પ્રખર સ્તંભ, પ્રતાપી પરમ પ્રભાન વક સૂત્ર સિદ્ધાંતના જાણકાર, શાસનદીપક, અધ્યાત્મ પ્રેરણાનાં અમીપાન આપતાર, જ્ઞાનના કુવારામાં ભવ્યજીવાને સ્નાન કરાવનાર, પૂ. જૈન દિવાકર ઘાસીલાલજી મહારાજ સાહેખ પાસે સારા પ્રમાણમાં ધાર્મિક અભ્યાસ કર્યો કાદવ માંથી જેમ કમળ પાર્ક તેમ સંસારરૂપી કાદવમાં સંતા પાર્ક છે. આ રીતે પૂ. આચાર્ય દિવાકર ઘાસીલાલજી મહારાજ સાહેબનું જીવન પણ કમળ સમાત છે. પૂ. આચાર્ય દિવાકર ઘાસીલાલજી મહારાજ સાહેબનું જીવન પણ કમળ સમાત છે. પૂ. આચાર્ય દિવાકર ઘાસીલાલજી મહારાજ સાહેબની બાટવિયા કુટું બ પર ઘણી જ અમીદબ્ટિ છે. તેમના ઉપદેશ અને પ્રેરણાથી આખું કુટું બ ધર્મના રંગે રંગાયેલું છે. તેના ઉદાહરણરૂપ ઇન્દુખ્હેન હાલના ઇન્દિરાબાઇ મહાસતીજી ઈંદુખ્લેન ત્રણ ભાઇઓાની એકની એક વહાલી ખ્લેન હતી. જ્યારે તેઓએ ભાગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરવાના વિચાર પ્રદર્શિત કર્યો ત્યાર ભાઇઓ અને ભાભીઓએ સમજાવવા અથાગ પ્રયત્ન કર્યો પણ જેનું હૃદય વૈરાગ્યના રંગે રંગાયેલું હાય તેને કંઈ અસર થાય ખરી ? ભાઇઓ અને ભાભીઓએ કહ્યું 'સંસારમાં રહા તા સારૂં સંચમ માર્ય એ તા કાંટાળો માર્ગ છે. તે માર્ગ વિચરવું કઠીન છે. સંસારના સુખા છેહવા સંહેલા નથી, બાલીશ પરિ પહા સહેવા કઠીન છે. તમારી પુખ્ય સમી નાજીક વય છે અને આત્માન્નતિના માર્ગ ખૂબ જ ઠઠીન છે. અને ઘણી સાધના માંગે છે.' તેઓએ પૂછ્યું કે, આ કાંટાની ધારે ચાઢી શકશા ? માત-પિતાની મમતા છેઠી શકશા ?

ઇન્દુબ્હેને પ્રત્યુત્તર આપ્યેા

'મળે છે કષ્ટ લીધા વિશુ, જગતમાં ઉત્તતિ કાેને ?

વિઢ ગાે માંખ વીં એ છે, પ્રથમ નિજ ઉડ્ડયન માટે'

આમ કહી તેમણે જલાવ્યું કે મારી સંપૂર્ણ તૈયારી છે આ અંતરના ઉડાજ્રુનાે વૈરાગ્ય હતા વળી તેમણે કહ્યું કે, જેને મન સંસાર એક અનર્થની આણ છે, અને તે અનર્થની ખાણમાંથી જેને ઉગરવું છે, છૂટવું છે તેને કાેણુ રાેકનાર છે કે ક્ષેલિક સુખને છાેડી નિત્ય અને આધ્યાત્મિક સુખ પ્રાપ્ત કરવાની મારી ઇગ્છા છે. આ જિંદગીના શું ભરાેસા છે કે મારૂં મન વૈરાગ્યના રંગે રંગાયેલું છે તેમાંથી હું પીછેહઠ કરવાની નથી.

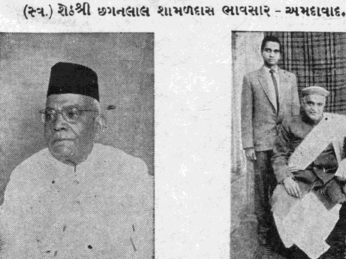
પૂ આચાર્ય શ્રીની પ્રેરણાથી પ્રેરાઈને શ્રી આઠકોટી દરિયાપુરી સ'પ્ર દાયના પંડિતરત્ન શાંતસ્વભાવી સરલ હુદયી, વ્યાખ્યાનવાચસ્પતિ જીવનની ભૂનિમાં જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્રના યેાગ્ય બીજ વાવનાર સફળ કુલક ! વિદુધી પૂ તારાબાઇ મહાસતીજી તથા જ્ઞાન ધ્યાનના પ્રેમી, ચિંતનશીલ, પ્રભાવશાળી, કર્તવ્યનિષ્ઠા શાંત સ્વભાવી પૂ હીરાબાઇ મહાસતીજી પાસે સ'વત ૨૦૨૨ ના વૈશાખ સુડ ૧૧ ને રવીવારે તા ૧-પ-૬૬ ના રાજ મહામુહી ભાગવતી દીક્ષા અંગિકાર કરીને માતા-પિતાના નામને દીપાવી બાટવિયા કુટું અને ધન્ય કરેલ છે જેમ વૈભવ સામે ત્યાંગ, સમૃદ્ધિ સામે સમર્પ શ્ર, તેમ આ કુટું એ ત્યાંગી વ્યક્તિની જૈન સમાજને ભેટ આપી.

આ રીતે દાદાના ધાર્મિક સંસ્કારા પૌત્રી પર પડ્યા અને આખા કુટુંબને જેણે દીપાવ્યું અ.મ આખું કટુંબ એક વ્યક્તિના સંસ્કારથો ધર્મના રંગે રંગાઇ ગયું તે આપણે જોઈ શક્યા અને 'દીપથી દીપ જલે' શીર્ષક સાર્થક બન્યું છે.

શેકશ્રી રામજભાઈ શામજભાઈ વીરાણી-રાજકાર.

વચ્ચે એઠેલા લાલાજી કિશનચંદ્રજી સા. જૌહરી ઉભેલા સુપુત્ર ચિ. મહેતાબચન્દ્રજી સા નાના – અનિલકુમાર જૈન (દોયત્તા)











શેકશ્રી શાંતિલાલ મંગળદાસભાઈ અમદાવાદ.

(સ્વ.) રોઠશ્રી શામજભાઇ વેલજભાઇ વીરાણી–રાજકાેઠ.





આઘમુરખ્બીશ્રીઓ

રોઠશ્રી જેસિંગભાઈ પાચાલાલભાઇ સ્વ. રોઠશ્રી આતમારામ માણેકલાલ અમદાવાદ.

અમદાવાદ.

શ્રી વિનાદભાઇ વીરાણી

# (સ્વ.) રોઠશી હરખચંદ કાલીદાસ વારિઆ (સ્વ.) રોઠ રંગજભાઈ મેહનલાલ શાહ

આઘમુરબ્બીશ્રીઓ

www. kobatirth.org



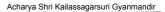


(સ્વ.) શેઠશ્રી દિનેશભાઇ કાંતિલાલ શાહ

અમદાવાદ.





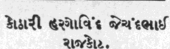


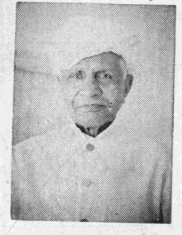


અમદાવાદ

#### આધમુરખ્બીશ્રીઓ







શ્રી વૃજલાલ દુલ<sup>°</sup>ભજી પારેખ રાજકાેઠ.



પ. ડાસાભાઈ ગાપાલદાસ શક્શ્રી મિશ્રીલાલજ લાલચ'દજ સા. લુણિયા મુ. સાણ દ (જી. અમદાવાદ) તથા શક્શ્રી જેવ'તરાજજી લાલચ'દજી સા.



(સ્વ.) રોઠશ્રી ધારશીભાઇ જીવણલાલ બારસી,

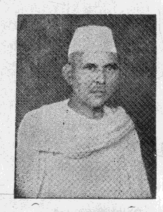


સ્વ. શ્રીમાન્ શેઠશ્રી સુકનચંદજ સા. બાલિયા પાલી મારવાડ

For Private And Personal Use Only

#### આઘમુરખ્બીશ્રીઓ





ખંભાત.

२१. शुरुशी હरिसास अने। पथंह शाढ स्व. शेठ ताराचंदजी साहेब गेलडा मद्रास.



श्रीमान् शेठ सा. चीमनलालजी सा. ऋषभचंदजो सा. अजीतवाले (सपरिवार)



श्रीमान् सेठश्री खीमराजजी सा. चोरडिया



વચ્ચે ખેઠેલા માટાભાઇ શ્રીમાન્ મૂલચંદજી જવાહીરલાલજી અરડિયા ર બાજીમાં બેઠેલા ભાઇ મિશ્રીલાલજી અરડિયા 3 ઉભેલા સૌથી નનાભાઇ પૂનમચંદ અરડિયા

॥ श्री वीतरागाय नमः ॥ श्री जैनाचार्य-जैनधर्मदिवाकर-पूज्यश्री घासीछाळ व्रतिविरचितया अनुयोगचन्द्रिकाख्यया व्याख्यया समऌङ्कृतम्

श्री अनुयोगद्वारस्त्रम्

( ब्रितीयो भागः )

अथ पष्टं बीभत्सरसं सल्रक्षणं निरूपयति----

म्रुम्-असुइकुणिमदुद्दंसणसंजोगवभासगंधनिष्फण्णो। नि-वेयऽविह्निंसालवखणो रसो होइ वीभच्छो॥र॥ बीभच्छो रसो जहा-असुइमलभरियनिज्झरसभाव दुग्गंधि सवकालंपि। धण्णा उ सरीरकलिं बहुमलकलुसं विमुंचंति॥२॥सू०१७५॥

छाया—अशुचिँ कुणपदुर्दर्शनसंयोगे।भ्यासगन्धनिष्पन्नः । निर्वेदाविर्हिसा-लक्षणः रसो भवति बीभत्सः॥१॥ बीभत्सो रसो यथा-अशुचिमछ्भृतनिर्क्षरं स्वभाव-दुर्गन्धि सर्वकालमपि । धन्यास्तु श्वरीरक्षळि बहुमळकलुषं विष्ठुञ्चन्ति॥२॥सू०१७५॥ टीका---'असुइ' इत्यादि—

अश्वचिङ्णपदुर्दर्शनसंयोगाभ्यासगन्धनिष्पन्नः, तत्र-अञ्चचिः=मूत्रपुरीषादि-कम्, ङुणपः≔ग्रदः, अपरमपि यद् दुर्दर्शनं≔गब्रछालादिकरालं घरीरादि, एतेषां

अब सूत्रकार छठे बीभस्सरसर का रक्षण निर्देश पुरस्स कथन करते हैं-''असुइ कुणिम" इत्यादि ।

शब्दार्थ-(असुइक्रुणिमदुइंसणसंजोगब्भासगंधनिष्कण्णो, निच्वे-यऽविहिंसा लक्खणो रसो होइ योभच्छो)-यइ यीभत्स रस मूत्र, पुरीष आदि अद्युचिपदार्थों के, कुणप-शव के,-तथा बहती हुई लार आदि से घृणित-शरीर आदि को बार २ देखने रूप अभ्यास से तथा उनकी गंघ

હવે સૂત્રકાર છઠ્ઠા બીભત્સરસના લક્ષ**લ્**તું કથન ક**રે છે**— '' असूइ क्रुणिम '' ઇત્યાદિ—-

શખ્દાર્થ-(असुइड्डणिमदुइंसणसंजोगव्भासगंघनिष्कण्णो,निव्वेयऽविहिंसाळ कल्लणो रस्नो होइ चीमच्छो) આ બીલત્સ રસ મૂત્ર, પુરીષ વગેરે અશુચિ પદાર્થો, કુશુપ-શવ, તેમજ વહેતી લાળ વગેરેથી ઘૃણિત શરીર વગેરેને વારંવાર જોવાથી તેમજ તેમની દુર્ગ'ધથી ઉત્પન્ન થાય છે. આ રસનું લક્ષણ

स० १

#### अनुयोगद्वारसूत्रे

संयोगाभ्यासात्-मुहर्मुहुस्तदर्शनरूपात् संयोगात्, तथा-तद्गतगन्धाच्च निष्पन्नः= संजातः, तथा-निर्वेदाविहिंसालक्षणः-निर्वेदः-उद्वेगः, अविहिंसा=शरीरादेरसारत्वं निर्धार्थं हिंसादिपापेभ्यो विनिवर्त्तनम्, एतदुभयं लक्षणं चिक्वं यस्य स तथाभूतो-बीमत्सो रसो मवति । उदाहरणमाह-वीभत्सो रसो यया-अशुचिमलभृतनिर्झरम्-अशुचिमलैः भृताः=पूर्णा निर्झराः-श्रोत्रादि विवररूपा यरिमन् स तथा तम्, तथा सर्वकाल्धभपि=सर्वस्मिन्नपि काले स्वभावदुर्गन्धि-स्बभावेन=मकृत्या दुर्गन्धयुक्तम्, तथा-बहुमलकछपं विविधमकारकैर्मलिनं शरीरकलिम्-श्रीरमेव कलिः-कल्हः सर्वकलहमूल्रत्वात्, ग्ररीरकलिरतं धन्यास्तु-शरीरम्च्छीपरित्यागेन म्रुक्तिगमनकाले

से उत्पन्न होता है। तथा इसके लक्षण निर्वेद-अविहिंसा हैं। उद्येग का नाम 'निर्वेद' है। तथा दारीर आदि की असारता जानकर हिंसादिक पापों से दूर होना इसका नाम 'अविहिंसा' है। ये दोनों इस थीभरसरस-के चिह्व हैं। यह वीभरसरस जिस प्रकार से जाना जाता है, मुन्नकार उस प्रकार की (वीभच्छो रसो) इन पदों द्वारा प्रकट करने की मुचना करते हुए कहते हैं कि (जहा) जैसे-(असुइमलभरियनिज्झर-सभा-वदुगांधि सब्वकालंपि, धण्णा उ सरीरकलिं बहुमलकलुसं विसुंचंति) अपवित्रमलों से भरे हुए श्रोत्रादिइन्द्रियों के विकाररूप झरने जिसमें हैं, समस्त काल में भी जो स्वभावतः दुर्गन्धयुक्त है, और विविध प्रकार के मलों से जो मलिन बना हुआ है, ऐसे दारीररूप कलि-कलह को सर्वकलह का मूल होने के कारण उस विधयक मूर्च्छा के परित्याग से तथा मुक्ति गमन समय में सर्वथा उसके त्याग से

નિવેંદ અને અવિદિ સા છે. ઉદ્વેગતું નામ ' નિવેંદ ' છે તથા શરીર વગેરેની નિસ્સારતા જાણીને હિંસા વગેરે પાપાથી દૂર રહેવું તે અવિદિ સા છે તેઓ અન્ને આ બીલત્સ રસના ચિદ્ધો છે. આ બીલત્સરસ જેના વડે જાણવામાં આવે છે સૂત્રકાર તેને (वीमच्छो रसो) આ પડેા વડે સ્પષ્ટ કરવાતું સૂચન કરતાં કહે છે કે (जहा) જેમ (असुइमडमतियनिज्झरसमावदुगांधिसव्व फाल पे, घण्णा उ सरीरकलिं बहुमडकलुसं विमुंचंति) અપવિત્ર મહાેથી પરિ-પૂરિત શ્રાત્ર વગેરે ઇન્દ્રિયાના વિકાર રૂપ ઝરાઓ જેમાં છે, તેમજ જે સદા સવ<sup>4</sup> કાલમાં સ્વભાવતઃ દુર્ગ ધનિ રૂપ છે અને જાતજાતના મહાેથી જે મલિન થયેલું છે-એવા શરીર રૂપ કલિ-કલહ-ને સર્વ કલહોતું મૂલ હાેવા બદલ તે વિષયક મૂચ્છીન પરિત્યાગથી તેમજ સુક્રિતગમન વખતે તેના સર્વ થા ત્યાગ કરીને अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र १७६ सलक्षणहास्यरसनिरूपणम्

ŝ

सर्वथा त्यागेन धन्यतां माप्ता एव केचित् प्राणिनो मुझन्ति=परित्यजैन्ति । श्ररीरा-सारतां सम्यगुपलब्धस्य वैराग्यवतः कस्यचिदियमुक्तिः ॥सू० १७५॥ अथ सप्तमं हास्यरसं सलक्षणमाह----

मूल्म-रूववयवेसभासाविवरीयविडंबणा समुप्पण्णो। हासो मणप्पहासो पगासलिंगो रसो होइ॥१॥ हासो रसो जहा-पासुत्तमसीमंडिअपडिबुद्धं देवरं पलोयंति। ही जह थणभर-कंपणपणमियमज्झा हसइ सामा ॥२॥सू०१७६॥

छाया—रूपवयोवेषभाषा विपरीतविडम्बनासम्रुत्पन्नः । मनः प्रदासः मकाञ्चलिङ्गो रसो भवति ॥१॥ हास्यो रसो यथा-प्रसुप्तमपीमण्डितमतिषुद्धं देवरं मलोकमाना ही यथा स्तनभरकम्पनपणतमध्या इसति ध्यामा॥२॥मू० १७६॥

टीका-'रूववय' इत्यादि-

रूपत्रयोवेषमापाविषरीतविडम्बनासम्रुत्पन्नः-रूपस्य≕आक्रतेः, वयसः≔ अवस्थायाः, वेषस्य=बस्तपरिधानपरिपाटचाः भाषायाश्र या विषरितविडम्बना≕

धन्य बने हुए कितनेक भाग्यशाली जन ही छोड़ते हैं। शरीर की असारता को भली भांति ज्ञात करचुकने वाछे किसी बैरागी की यह पूर्वोक्त उक्ति है।। सू० १७५॥

अप सूत्रकार सातवां रस जो हास्य रस है, उसका निर्दे झपूर्वक कथन करते हैं-"रूववय वेस" इत्यादि ।

दान्दार्थ---(रूववयवेसभासाविवरीयविडंबणासमुप्पण्णो) यह हास्यरस रूप, वय, वेष और भाषा की विपरीत विडंबना से उत्पन्न होता है। पुरुष द्वारा स्त्री का रूप घारण करना स्त्री द्वारा पुरुष का

કેટલીક ભાગ્યશાલી વ્યક્તિએા પાતાની જાતને ધન્ય બનાવે છે. શરીરની અસારતાને સારી રીતે જાણનારા કાઈ વૈરાગ્યયુકત સજ્જનની આ ઉક્તિ છે. હાસૂ૦૧૭પા હવે સૂત્રકાર સાતમા હાસ્યરસનું કથન કરે છે—-

" रूववयवेस " ઈत्याहि----

શબ્દાર્થ — (રૂવવયવેસમાસાવિવરીયલિર્કવળાસ્વતુષ્ળળો) આ હાસ્યરસ રૂષ, વય, વેષ અને ભાષાની વિપરીત વિડંબનાથી ઉત્પન્ન થાય છે પુરૂષ વડે સ્ત્રીનું રૂષ ધારણુ કરવું, સ્ત્રો વડે પુરૂષતું રૂપ ધારણું કરવું આ ફ્રેપની ß

### अनुयोगद्वारस्त्रे

स्ववैपरीत्येन निर्वर्त्तना तत्सकाशादुस्पन्नः। रूपस्य निपरीतविडम्वना-पुरुषस्य स्त्रीरूपधारणम्, स्तिया वा पुरुषरूपधारणम् । वयसो विपरीतविडम्वना तरुणस्य रुद्धजनवद्, रुद्धस्य तरुणजनवच्चेष्टाकरणम् । वेषस्य विपरीतविडम्वना स्ववर्गीयं स्वदेशीयं वा वेषं परित्यज्य परवर्गीयस्य परदेशीयस्य वा वेपस्य धारणम्, यथा राजपुत्रादे वेणिग्वेपधारणम्, गुर्जरादीनां मालवीयादिवेषधारणम् । भाषाया विपरीतविडम्बना स्वदेशीयां भाषां परित्यज्य परदेशीयभाषया भाषणम् । एतदर्शन-श्रवणादिसंजात इत्यर्थः, तथा-मनः प्रहर्षः=मनः महर्षजनकः मकाशलिङ्गः-मकाशः= भूनेत्रवक्त्रादीनां विकासो लिङ्गं=चिद्धं, मकाशानि=मस्फुटानि उदरमकम्पनाट्टदा-

रूप चारण करना यह रूप की विपरीत विडंबना है। तरुण जन झारा घृद्ध पुरूष की तरह और घृद्ध पुरुषों झारा तरुण व्यक्तियों की तरह चेष्टाएँ करना यह वय की विपरीत विडंबना है। अपने वर्ग के या देश के वेष को छोड़ कर परवर्ग के या परदेश के वेष को अपनाना जैसे-राजपुत्र आदिकों का वणिग्वेष घरना, गुजरातियों का मालवीय वेष घारना यह वेष विपरीत विडंबना है। अपने देश की भाषा का परिस्याग कर परदेशी भाषा से भाषण करना= बोलना, यह भाषा विपरीत विडंबना है। इनरूपादिकों की विपरीत विडंबना देखने से तथा खुनने से इस हास्य रस की उत्पत्ति होती है। यह (पगासलिंगों) थ्र नेत्र और वक्त्र=मुख, आदि का विकाश होना इसका चिह्न है। अथवा पेटका प्रकम्पन होना, अद्दहास आदि होना ये सब इसके चिह्न हैं। ऐसा

વિપરીત વિડંબના છે. તરૂણુ બ્યક્તિ વડે વૃદ્ધ બ્યક્તિની જેમ અને વૃદ્ધ બ્યક્તિ વડે તરણુ બ્યક્તિની જેમ ચેબ્ટાએા કરવી આ વયની વિપરીત વિડં-બના છે પોતાના વર્ગના અથવા પોતાના દેશના વેષને ત્યજીને પરવર્ગના અથવા પરદેશના વેષને ધારણુ કરવું, જેમ કે રાજપુત્ર વગેરેએ વર્ણિય્વેષ ધારણુ કરવા, ગુજરાતીઓના માલવીયવેષ ધારણુ કરવા આ વેષ વિપરીત વિડંબના છે. પોતાના દેશની ભાષાને છેાડીને પરદેશી ભાષામાં બાલવું આ ભાષા વિપરીત વિડંબના છે. આ રૂપ વગેરેની વિપરીત વિડંબના નેવાથી તેમજ સાંભળવાથી આ હાસ્યરસની ઉત્પત્તિ થાય છે. આ (મળવ્ય દ્વાસો) મનઃ પ્રહર્ષ જનક એટલે કે-મનને હર્ષિત કરનાર છે. (વના દર્શિતો) બ્રૂનેત્ર અને વક્ત્ર-મુખ વગેરેનું વિકસિત થવું આનું ચિદ્ધ છે. અથવા તા પેટ ઉજવું, અટ્હાસ વગેરે થવું આ બધા એના ચિદ્ધો છે. એવા જે "દ્વાસો રસો દો દ્વું?"

ų

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७६ सलक्षणहास्यरसनिरूपणम्

सादीनि लिङ्गानि=चिह्नानि वा यस्य स तथाभूतो हास्यो रसो भवति। उदाहर-णमाह-हास्यो रसो यथा-मसुप्तमपीमण्डितमतिबुद्धम्-पूर्वं प्रसुप्तः पश्चाद् मधीम-ण्डितः=कज्जलालङ्कृतस्ततः मतिवुद्धस्तं तथाभूतं देवरं प्रलोकमाना-पदयन्ती स्तन-कम्पनप्रणतमध्या-स्तनयोः भरेण अतिशयेन कम्पनेन मणतम्=अवनतं मध्यं= मध्यग्नरीरं यस्याः सा तथा-स्तनयोरतिकम्पनेनावनतमध्यभागा दयामा=युवती स्त्री ही='ही 'इति शब्दोच्चारणपूर्वकं यथा इसति तथा पद्य । रात्रौ पत्न्या सहैकशय्यायां मसप्तस्तन्मधीगण्डितमुखः मातः मनुद्रः । तथाविधं तं दृष्टां तद-आतृपत्नी सातिशयं इसति । तथा इसन्तीं तां कश्चित कपपि दर्शयन् कथयति । यद्वा-भ्रातृपत्न्येव देवरस्य मुखं कज्जलेनालङ्गवती । आतृपत्नीकृतहास्यमयोग-यह (हासो-रसो होड़) हांस्य रस होता है अब सूत्रकार यह हास्य रस जिस प्रकार से जाना जाता है उस प्रकार को प्रकट करते हैं। (जहा) जैसे-(पासुत्तमसीमंडिअपडिवुद्धं देवरं पलोयंति, ही जह थण-भरकंषियपणमिय मज्झा इसइ सामा) रात्रि में अपनी परनी के साथ एक शय्या में सोये हुए देवर के मुख उपर पत्नी के कउजल की लगी हुई रेखा को देखकर कोई उसकी युवती अतृपत्नी~भाभी कि-जिसका मध्यभाग स्तन युगल के अतिशय भार से झक रहो था, ही ही करके हँसी। इस गाथा का अवतरण इस प्रकार से जानना चाहिये-कोई एक ब्यक्ति अपनी धर्मपत्नी के साथ एक ही दाय्या पर रात्रि के समय में सो गया। स्त्री के आखों की कज्जल रेखा उसके मुखपर लग गई। प्रातः जब वह उठा-तो उसकी युवती भाभी ने उसे देखा तो, वह खूब हॅसी। अथवा भातृपरनी ने ही देवर-के मुख पर काजल की रेखा लगा ही-

હાશ્યરસ હાેય છે. હવે સૂત્રકાર આ હાસ્યરસ જે રીતે જાણુવામાં આવે છે તેને સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે. (जहा) જેમ-(पासुत्तमझीमंडि प्रपश्चिचुंद्वदेवर' पहाे-यंति, ही जह थणभरकंपियपणमियमङ्झा हसइ सामा) રાત્રિમાં પાતાની પત્ની સાથે એક શબ્યા પર સૂતેલા દિયરના મા પર પત્નીના કાજલની થયેલી લીટીને જોઈને તેની કાેઈ શુવતી બ્રાતૃપત્ની-બ્રાબી-કે જેના મધ્યભાગ સ્તન-શુગલના અતિશય ભારથી લળી રહ્યો હતા-હી-હી કરીને હસી આ ગાથાનું અવતરણ આ પ્રમાણે જાણવું જોઇએ કાેઈ માણુસ રાત્રે પાતાની ધર્મ'પત્ની સાથે શબ્યા પર સુઈ ગયા પત્નીના આંખાના કાજળની રેખા તેના માં પશ્ થઈ ગઈ સવારે જ્યારે તે જાગ્યા ત્યારે તેની શુવતી બાભી તેને જોઈને પૂછ હસવા લાગી અથવા બાભીએ જ દિયરના અજાણુતા કાજળની રેખા

For Private And Personal Use Only

Ť,



अंनुयोगद्वारस्त्रे

मजानन् अस्थितः स स्वावस्थककः थै मचलितः । ततस्तद्भातृपत्नी सातिशयं इसितवती । तथा इसन्तीं तां कथित् कमपि दर्शयन् कथयति । इद्मवतरण्मस्था बोध्यम् । मोदविजृत्मित्तमेतत् , दर्शबन्धदेतुत्वाद्वजेनीयम् त्वि २७६॥

अथाष्टमं करूणरसं सबक्षणमाह-

मूलम्-पियविष्पओगवंधवहवाहिविणिवायसमुष्पण्णो । सोइ अविलविय पम्हणरुण्णलिंगो रसो करुणो ॥१॥ करुणो रसो जहा-पज्झायकिलामि अयं बाहागयपष्पु अच्छियं बहुसो। तस्स वियोगे पुत्तिय ! दुब्बलयं ते मुहं जायं॥शासू०१७७॥

छाया—मिय विभयोगवन्धवधव्याधिविनिपातसंभ्रमोत्पन्नः । शोचितविरुपित-प्रम्लानहदितलिङ्गो रसः करुगः ॥१॥ करुणो रसो यथा-मध्यातकान्तकं वाष्पगत मप्छताक्षिकं बहुशः । तस्य वियोगे पुत्रिके ! दुर्वलकं ते मुखं जातम् ॥२ः मू०१७९॥ टीक्षा—' वियविष्पओग ' इत्यादि—

पियविभयोगवन्धवधव्याधित्रिनिपातसंभ्रमोत्यन्नः — प्रियस्य=प्रेमास्पदस्य पतिषुत्रादेः विभयोगः=विरहः, वन्धः=वन्धनम्, वधः=ताडनम्, व्याधिः=रोगः, विनिपातः=मरणम्, संभ्रमः=परचकादिभयम्, तेभ्यः समुत्पन्नः=तंजातः । तधा--जो उसे ज्ञात नहीं हुई। जब उठकर आवदयक कार्यं से वाहर-जाने लगा-तो भ्रातृपत्नी को इस स्थिति पर खूब हँसी आई। यह हास्परस मोह की छीला है अतः कर्म धन्ध का हेतु होने से वर्जनीय है ॥ सू० १७६ ॥ अब सत्रकार आठवां जो करुणरस है उसे लक्षण निर्दे श प्रवेक

अब सूत्रकार आठवा जो करुणरस है उसे रुक्षण निर्देश पूर्वक कहते हैं--' पिग्रविष्पओगवंध'' इत्यादि

शब्दार्थ---(पियविष्पओगयंधवहवाहिविणिवायसंभमुष्पण्णो) प्रेमा-रपद पति पुत्रादि के विधोग से वन्ध-बन्धन से, वध-ताडन से, ध्याधि-रोग से, विनिपात-मरण से और संग्राम-परचक आदि के अनावी दीधी ज्याद ते जागीने आवश्यक कार्य भाटे अद्वार कवा लाग्ये। त्यादे साली तेनी ते स्थिति पर भूल ढसवा लागी आ ढास्यरस माढनी लीला छे. कोशी क्रम जन्ध ढेतु ढावा अदल वर्जनीय छे. ाासू०१७६॥

હવે સૂત્રકાર આહેમા કરૂલુ રસતું સલક્ષણુ કથન કરે છે---" વિચવિષ્વ ઓળવંધ " ઇત્યાદિ---

શબ્દાર્થ-(વિલોવેષ્પ ઓપર્વધવફવાફિવિગિવાયસંમતુષ્વળ્ળો) પ્રેમાસ્પદ યતિ પુત્ર વગેરેના વિયાગથી, બ'ધ-બ'ધનથાં, વધ-તાડનથી, વ્યાધિ-રાગથી, अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७७ सलक्षणकरुणरसनिरूपणम्

शोचितविलपितश्रम्लानसदितलिङ्गः-शोचितं=शोकः, विलपितम्=दिलापः, मम्ला-नम्-मुलशुक्तता, स्रतितम्=रोदनम्-एतानि लिङ्गानि=दिहानि यस्य स तथा-भूतः करूणो रसो भवति । उदाहरणगाह-करूणो रसो यथा हे धुत्रिके ! तस्य निष्करुणस्य पन्धुर्वियोगे=विरहे ते=तव मुखं मध्यातकान्तम्-मध्यातम्-प्रियतम-विषथिणी चिन्ता, तेन लान्तं=शुष्कम्, वहुशः=अभीक्ष्णं वाष्पागतमण्छुतान्ति-कम् वाष्पाणाम्=अश्रूणाम् आगतेन=भागमनेन प्रखते=व्याप्ते अक्षिणी यस्मिस्त-तथाभूतम्, पुनः-दुर्वस्तं दृशं च जातम् । श्रियवियोगशुचा शुष्यद्वदनां कांचित् कस्याश्वित् वृद्धाया इयमुक्तिः ॥सू० १७७॥

भय से, करुण रस उत्पन्न होता है। तथा (सोट्अविलविषपम्हण-रुण्णलिंगो रसो करुणो) शोक, विलाप' मुखशुरहाना, रोट्न ये इसके लिङ्ग हैं; ऐसा यह करुण रस होता है। (करुण रखो जहा) यह करुण रस इस प्रकार जाना जाता है। जैसे-(पज्झाय किलामि अयं बाहागय-पणु अच्छियं बहुको। तस्स वियोगे पुत्तिय ! दुब्बलयं ते मुहं जायं) पुत्तिय हे पुत्रिके! उस निष्करुण पति के वियोग में तेरा मुख "पज्झाय किलोमिअयं "-प्रध्यात क्लान्तक-प्रियतम विषयक चिन्ता-से झान्त-शुष्क, और " बहुसो " बार बार " बाहागयपप् अच्छियं " अश्रुओं के आगमन से जिसमें दोनो आंखें भरी रहती हैं ऐसा और " तुब्बलयं" कृश-हो गया है। यह किसी युद्धा की प्रिय वियोग के शोक से शुष्य-ब्रुश-हो गया है। यह किसी युद्धा की प्रिय वियोग के शोक से शुष्य-

રિનિપાત-મરહ્યુથી અને સંબ્રમ પરચક વગેરેના ભવથી, આ કરૂહ્યુ રસ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમજ (स्रोइअविरुवियपम्हणरुण्णढिंगो रसो करुणो) શેાક, વિલાપ, મુખશુબ્કતા, રાદન આ સર્વ આ રસતા ચિદ્ધો છે. (करुण रसो जहा) આ કરૂહ્યુ રસ આ પ્રમાહ્યુ બાદ્યુવામાં આવે છે જેમ કે-(पज्झाय किलामि अयं वाहागयपप्पु अच्छियं बहुस्रो ≀ तस्स वियोगे पुत्तिय ! दुब्बल्ज्य किलामि अयं वाहागयपप्पु अच्छियं बहुस्रो ≀ तस्स वियोगे पुत्तिय ! दुब्बल्ज्य के मुहं जायं) पुत्तिय ! હે पुत्रिકे ! ते निष्કરૂદ્યુ પતિના વિચાગમાં તારૂ તે मुहं जायं) पुत्तिय ! હે પુત્રિકે ! તે નિષ્કરૂદ્યુ પતિના વિચાગમાં તારૂ માં (पज्झाय किलामिअयं)-પ્રધ્યાત ક્લાન્લક-પ્રિયતમ વિષયક ચિંતાથી ક્લાંત-શુષ્ક, અને "બહુસા" વારવાર "वाहागयगप्पु अच्छिय" અલ્લય" ધ્રુશ, અને "બહુસા" વારવાર "वाहागयगप्पु अच्छिय" અલ્લય" કૃશ થઈ ગયું છે. આ કાઇ વૃદ્ધાની પ્રિયવિચાગના ચાકમાં મ્લાન વદના થયેલી કાઇ નાચિકાપ્રતિ ઉક્તિ છે. તાસૂ૦૧૭૬ભા

अनुयोगद्वारस्त्रे

अय नवमं मधान्तरसं सलक्षणमाह-

मूल्म-निदोसमणसमाहणसंभवो जो पसंत भावेणं। अविगारलक्खणो सो रसो पसंतोत्ति णायव्वो॥१॥ पसंतो रसो जहा-सब्भावनिधिगारं उवसंतपसंतसोमदिट्टीयं। ही जह-मुणिणो सोहइ मुहकमलं पीवरसिरीयं॥२॥ एए नव कवरसा बत्तीसदोसविहिसमुप्पण्णा। गाहाहिं मुणियब्वा, हवंति सुद्धा वा मीसा वा ॥३॥ से त्तं नवनामे॥सू० १७८॥

छाया—निर्दोषमनःसमाधानसंभवः यः प्रश्नान्तमात्रः खद्ध। अविकारलक्षणः स रसः प्रश्नान्त इति ज्ञातव्यः ॥१॥ प्रश्नान्तरसो यथा-सद्भावनिर्विकारम् उप-ग्नान्तसौम्यदृष्टिकम् । हो यथा मुनेः शोभते मुखकमरुं पीवरश्रीकम् ॥२॥ एते नव काव्यरसाः, द्वात्रिंशदोषविधिममुत्पन्नाः । गाथाभिक्षौतव्याः, भवन्ति धुदा वा मिश्रा वा ॥२॥ तदेतत् नवनाम ॥मु० १७८ ।

टीका---'निद्दोस' इत्यादि---

निदोषमनः समाधानसंभनः-निदोषं=हिंसादिदोषरहितं यन्मनस्तस्य यत्स-माधानम्=विषयाद्यौत्सुक्यविनिग्रत्त्पा ऐकाय्यं, तस्मात्संभवः=उत्पत्तिर्यस्य स तथा-भूतः-निर्मळमनएकाय्यात् समुत्पन्न इत्यर्थः । तथा-अविकारख्क्षणः=अविकारः= विकारराहित्यं, स रुक्षणं=चिह्वं यस्य स तया-निर्विकारतास्वरूपो यः मन्नान्त मावः स खद्ध मज्ञान्त इति रसो ज्ञातव्यः । उदाहरणमाह-मन्नान्तो रसो यथा-स्वभाव-

इाब्हार्थ-(निद्दोसमणसमाहणसंभवो) हिंसादिक दोवों से रहित बने हुवे मन की एकाग्रता से है अश्वत्ति जिसको तथा (अविगार-ठक्खणो) विकार रहितपना यही है उक्षण जिसका- अर्थात् निर्वि-

હવે સૂત્રકાર નવમા પ્રશાન્તરસનું સલક્ષણ કથન કરે છે-

' निद्दोसमणसमाहण '' धत्याहि----

શખ્દાર્થ-(निहोद्यमणसमाहणसंभवो) હિ'સા વગેરે દાષાથી રહિત થયેલ મનની એકાગ્રતાથી જેની ઉત્પત્તિ થયેલ છે તેમજ (अविगार लम्खणे) વિકાર રાહિત્ય જેતુ' લક્ષ્ણુ છે અર્ધાત્ જે નિર્વિકાર સ્વરૂપ છે, એવેા (ज्ञो) જે अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७७ सलक्षणकरुणरसनिरूपणम्

निर्विकारम्-स्वभावेन=प्रकृत्या निर्विकारं=विभूषाश्च क्षेपादिविकाररहितम्, न तु मायास्थानतो निर्धिकारम्, तथा-उपशान्तप्रधान्तसोमदृष्टिकम्-अपशान्ता-रूपाळोकनाधौरसुक्यत्यागात्, भशान्ता-कोधादिदोषपरिहारात्, अत एव=सोमा= भद्रा दृष्टिर्यत्र तत्त्तथाभूतम्, अतएव पीक्स्श्रीक्रम्-पीक्ररा=सान्द्रा श्रीः=शोभा यस्य तत्त्रयाविधं मुनेः मुखकमठं 'ही' इत्याश्चर्ये, यथा शोभते, तथा पद्य। एवंविधं मशान्तं मुनिं दर्शयन् कश्चित् कंचित् पूर्वोक्तां गाथां कथयतीस्यक्तरणिका बोध्या। सम्प्रति नवकाव्यरसान्नुपसंइर्त्तुमाइ-'एए नव' इस्यादि। द्वात्रिंशदोपविधिसम्नु-कारतास्वरूप, ऐसा (जो) जो (पसंतभावेणं) प्रद्यान्त भाव (सो) वह् (पसंतोत्ति रसो णायव्वो) 'प्रज्ञान्त ऐसा रस जानना चाहिये। यह प्रज्ञांत रस जिस प्रकार से जाना जाता है, सत्त्रकार (पसंतो रसो जहा) इन पदों द्वारा उसे कहते हैं---

जैसे-(सब्भावनिव्विगारं) मायाचारी से नहीं किन्तु स्वभाव से ही निर्विकार-विभूषा, भ्रूक्षेप आदि विकार से रहित (उवसंतपसंत-सौमदिट्टीयं) रूपादिक विषयों के अवलोकन की डश्मुकताके परि-त्याग से उपतांत बनी हुई एवं कोधादिक दोषों के परिहार से प्रशान्त हुई ऐसी भद्रदृष्टि से युक्त (मुणिणो मुहकमलं) मुनि का मुख कमल (ही) कैसे आश्चर्य की बात है जो (पीबरसिरियं) परिपुष्ट शोभा वाला होकर (सोइड्र) शोभित हो रहा है। यह उक्ति प्रशान्त मुनि को दिख-लाने वाले किसी एक मनुष्य की है, जो इस गाथा द्वारा प्रकट की गई है। यही इस गोथा की अवतरणिका है। (एए नव कव्वरसा बत्तीस

(पसंतमत्वेणं) પ્રશાન્તભાવ (छो) તે (पसंतोत्ति रखा णायव्वो) ' પ્રશાન્ત ' રસ જણ્વે। જેઇએ આ પ્રશાંત રસ જે રીતે જાણવામાં આવે છે, સૂત્રકાર (पसंतो रखो जहा) આ પઠા વડે સ્પષ્ટ કરે છે-

જેમ-(સન્માવનિન્વિगार) માયાચરણથી નહીં પણ સ્વાભાવિક **રીતે** નિવિ'કાર-વિભૂષા, ભ્રક્ષેપ વગેરે વિકારાથી રહિત, (उवसंतपसंत्रसोमसिट्टींथ) રૂપ વગેરે વિષયાના દર્શનની ઉત્સુકતાના પરિત્યાગથી ઉપશાંત અનેલી તેમજ ક્રોધ વગેરે દેાધેાના પરિહારથી પ્રશાન્ત થયેલી એવી ભદ્ર દેષ્ટિથી સુક્ત (સુળિળો સુદ્દકમરું) સુનિનું સુખ કમળ (દ્દી) આશ્ચર્ય સાથે કહેલું પડે છે કે (पीवरसिरीयं) પરિપુષ્ટ શાભાસ'પન્ન થઈને (સોફદ્દ) સુશાભિત થઈ રહ્યું છે પ્રશાન્ત સુનિને ઉદ્દેશીને કાઈ એક માણસે આ જાતના વિચારા વ્યક્ત કરેલાં છે. જે આ ગાથા વડે પ્રકટ કરવામાં આવ્યા છે એજ આ ગાથાની અવત-રશ્વિકા છે. (વધ નવ સગ્વર સ્લા સ્ત્તીસવોસ વિદ્દિસ સુધ્વળ્ળા गાદ્દાદ્દિ સુળિયગ્વા) હા ર to

### अनुयोगद्वारसूत्रे

त्पन्नाः-'अलियमुवघायजणयं निरत्थयभ स्थयं छलं दुहिलं ' इत्यादयोऽत्रैव वस्यमाणा ये दात्रिंशत्संख्यकाः सूत्रदीपाध्तेषां यो विधिः=विधानं विरचनं ततः सम्रत्पन्ना एते वीरादयो नव काव्यरसाः माथाभिः=अनन्तरोक्ताभिर्ज्ञातव्याः। द्वार्त्रिंशत्म्वत्रदोषैर्यथाऽमीपां मादुर्भावस्तथ। किंचिटुच्यते । तत्र-अलीकतालक्षणो यः सत्रदोषस्तेनान्यतमो रसो निष्पद्यते । यथा∽''तेषां कटितटअर्ष्ट्रेगेजानां मटवि-न्द्रभिः । प्रार्व्चत नदी घोरा हस्त्यश्वरथवाहिनी॥१॥ " इति । इदमलीकता रूप-**म्र**त्रदोषदुष्टम् । अत्र चादञ्जतो रसः । ततोऽनेनाळीकतालक्षणेन सुऽदोषेण अदुभुतो रसो निष्यन्नः । तथा-उपघातलक्षणेन सत्रदोवेणान्यतमो रसो निष्पद्यते । यथा-"स एव प्राणिति पाणी, पीतेन क्रपितेन च। वित्तैर्विपक्षरक्तैश्व, प्रीणिता येन दोसविहिसमुप्पण्णा गाहाहिं मुण्पियव्वा ) अब खन्नकार इस पाठ बारा यह कह रहे हैं कि-इन अनन्तरोक्त गाथाओं खारा कहे गये ये नौं काव्य रस "अलियमुवधायजणयं निरत्थयभवत्थयं छलं दृहिलं" इन ३२ बत्तीस दोषों की विरचना से उत्पन्न होते हैं। ३२ सन्न दोषों से जैसे इन नौ काव्य रसों की उत्पत्ति होती है उस विषय में थोड़ा सा कहा जाता है-अलीकता रूप जो सूत्र दोप है, उससे इन रसों में से किसी एक रस की निष्पत्ति इस प्रकार से होती है। जैसे-तेषां कटितटम्रब्टैः गजानां मदबिन्दुभिः । प्रावर्त्तत नदी घोरा हस्त्यश्वरध-वाहिनी उन हाथियों के कटतट से निकली हुई मदयिन्द्ओं से एक घोर नदी यह निकली -जिसमें हाथी घोड़ा रथ और सेना वह गई। इस कथन में अलीकता दोष दुष्टता है। यही अद्भुत रस है। अतः इस अलीकतारूप सुत्रदोप से अद्भुत रस उत्पन्न इभा है। तथा-"स

હવે સૂત્રકાર આ પાઠ વડે આ પ્રમાણે કહે છે કે આ અનન્તરોકત ગાથાઓ **વડે કહેલ આ નવ કા**વ્ય રસાે " अलियमुवधायजणयं निरत्थयभवत्थयं छलं દુદ્દિ**રું " આ ખત્રીસ દે**ાષાની વિરચનાથી ઉત્પન્ન થાય છે. ખત્રીસ દેાષાથી 🕈 પ્રમાશે નવ કાવ્યરસાની ઉત્પત્તિ થાય છે તે વિષે અહીં સામાન્ય રૂપમાં ∙ પષ્ટતા કરવામાં આવે છે અલીકતા રૂપ જે સૂત્ર દેાય છે, તેથી આ નવ रसे। मांथी डेाઇ એક रसनी निष्पत्ति आ रीते थाय છे. જેમ-" तेवां कटि-तटभ्रव्टैः गजानां मदबिन्दुभिः । प्रावर्त्त नदीघोरा हस्त्यश्वरथवाहिनी ॥ '' ते હાથીઓના કટિતટથી નિસૃત થયેલ મદબિન્દ્ર એાથી એક માટી નદી વહેવા લાગી–જેમાં હાથી, ઘાેડા, ૨થ અને સેના (બધા) વહી ગયાં આ **કથનમાં અલીકતા** રૂપ દેાષ દુષ્ટતા Ð. માટે ચ્યા અલીકતારૂપ

अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र १७७ सलक्षणकरुणरसनिरूपणम्

į

मार्गणाः ॥१॥" इति । इद्युवघातरूपद्वत्रद्दीषदृष्टम् । वीररसश्चात्र इत्यम्रपघात-रूपेण म्नजदोपेण वीररतः सम्रत्यन्तः । इत्धमन्यत्रापि यथासंभवं मूजदोपनिष्पन्नो रसो बोध्यः। इदं तु ' एए नव कव्वरसा ' इति गाथा मनसत्योक्तम् । तपश्चरण-विषयस्य वीररसस्य प्रशान्ताहिरसानां च अन्नीकादि मुत्रदोपानन्तरेणापि संमवा-दिति । पुनः कथंभूता अमी ? इत्याह-एते रसा हि शुद्धा वा मिश्रा वा भवन्ति । कचित काव्ये श्रुद्ध एक एव रसो भवति, कविज्ञ द्वचादिरससंयोगो वा भवतीति एव प्राणिति प्राणी, प्रीतेन कुषितेन च वित्तैर्विपक्षरक्तेश्च प्रीणिता येन मार्गणा" वही प्राणी जीवित है। कि-जिसने प्रसन्न होने पर अबने द्रव्य से और कुपित होने पर अपने हात्रु ओं के खुन से मार्गणों को-याचकों को- और बाणों को सन्तुष्ट कर दिया है। अर्थात प्रसन्न होने पर द्रव्य वितरण से याच कजनों को और कुपित होने पर इाजुओं के शोणित से अपने शरों को तुब्ट कर दिया है। यह कथन उपघातरूप सूत्र दोष से दुष्ट है। यहां वीर रस है। इस तरह उपघातरूप सूत्र तोष से वीररस निष्पन्न होता है। इसी प्रकार से दूसरी जगह भी गथा-संभव सूत्र दोष से निष्पन दुए रस जानना चाहिए। यह जो कहा है वह "एए नव कव्वरसा" इस गाधा को अनुसरण करके कहा गया है। तपश्चरण विषयक जो वीस्रस होता है, उसकी तथा और जो प्रज्ञांत आदि रस है उनकी निष्पत्ति अलीकादि सूत्र दोषों के बिना भी होती है। ( सुद्धा वा भिस्सा वा हवंति ) ये रस शुद्ध भी होते हैं सूत्रहे। पथी व्यद्भुतरम् ઉत्पन्न धरेव छे तेमक " स एव प्राणिति प्राणी, प्रीतेन कुपितेन च | वित्तैर्विपक्षरक्तेश्च प्रीणिता येन मार्गणा॥ " तेक પ્રાછી જ જીવિત છે કે જે પ્રસન્ન ધાય છે ત્યારે પાતાના દ્રવ્યથી અને કપિત થાય છે ત્યારે પાતાના શત્રુ એાના લેહીથી અનુક્રમે માર્ગ છેાને-યાચકાને અને આહ્યાને પરિતૃપ્ત કરી કે છે. એટલે કે પ્રસન્ત થાય છે ત્યારે દ્રવ્ય વિત-રહાથી યાચકજનાને અને કૃપિત થાય છે ત્યારે શત્ર એાના શાહ્યિતથી પાતાના આહ્યાને તપ્ત કરી દે છે આ કથન ઉપઘાત રૂપ સૂત્રદેાયથી દુષ્ટ છે. અહીં વીરરસ છે આ પ્રમાહો ઉપઘાત રૂપ સૂત્ર દેલથી વીરરસ નિષ્પન્ન થાય છે. આ પ્રમાણે અન્યત્ર પણ યયાસંભવ સૂત્રદેાવથી નિષ્પન્ન થયેલ રસ ભાણવા જેઈએ આ જે કહેવામાં આવ્યું છે તે ' ee नव कव्वरसा" આ ગાર્થાને અનુસરીને કહેવામાં આવ્યું છે. તપશ્ચરણ વિષયક જે વીસ્રસ હેાય છે તેની તેમજ પ્રશાંત વગેરે રસાે છે તેમની નિષ્પત્તિ અલીકાદિ સૂત્ર ઢાયે वगर पछ थाय छे. (सुद्धा वा मिस्सा वा हवंति) औं रसे। शुद्ध पछ छे।य छे

अनुयौगद्वारस्त्रे

मावः। इत्थं वीरश्टङ्गारादिभिर्नवभिर्नामभिरत्र विवक्षितस्य सर्वस्यापि रसस्याऽप्यभि-धानान्नवनामेत्स्युच्यते । संपति प्रकृतमुग्संहरन्नाह-तदेतद् नगनामेति॥म्र.१७८॥ अथ दशनाम निरूपथति—

मूल्लम्-से किं तं दसनामे ? दसनामे - दसाविहे पण्णते, तं जहा-गोण्णे नोगोण्णे आयाणपएणं पाडवक्खपएणं पहाणयाए अणाइ-सिद्धंतेणं नामेणं अवयवेणं संजोगेणं पमाणेणं । से किं तं गोण्णे ? गोण्णे - खमईत्ति खमणो, तव इत्ति तवणो, जल इत्ति जलणो, पवइत्ति पवणो, से तं गोण्णे । से किं तं नोगोण्णे? नोगोण्णे अकुंतो सकुंतो अमुग्गो समुग्गो अमुद्दो समुद्दो अलालं पलालं अकु-लिया सकुलिया नो पलं असइत्ति पलासो अमाइवाहए माइवा-हए अवीयवावए बीयवावए नो इंदगोवए इंदगोवए । से तं नोगोण्णे । से किं तं आयाणपएणं ? आयाणपएणं आवंती षाउरांगिज असंखयं अहातत्थिजं अद्दइजं जण्णइयं पुरिसइजं उसुकारिजं एलइजं वीरियं धम्मो मग्गो समोसरणं जमईयं । से तं आयाणपएणं ॥सू० १७९॥

और मिश्र भी होते हैं। किसी काव्य में छुद्ध एक ही रस होता है और किसी काव्य में दो आदि रसों का संयोग होता है। इस प्रकार बीर, ठ्राङ्गार आदि नौ नामों से यहां विवक्षित सब भी रस का कथन हो जाता है। इससे नव नाम ऐसा कहा जाता है। (सेत्तं नवनामे) इस प्रकार यह नव नाम है। ॥ यु०१७८॥

અને મિશ્ર પછુ હેાય છે. કાેઈ પણુ કાવ્યમાં શુદ્ધ રસ એકજ હાેય છે અને કાેઈ કાવ્યમાં બે આદિ રસાના સંયોગ હાેય છે. આ પ્રમાણુે વીર શ્રૃ'ગાર વગેરે નવ નામાથી અહીં વિવક્ષિત બધા રસાનું કથન થઇ જાય છે. એથી 'નવનામ 'આમ કહેવામાં આવે છે (से त्तं नवनामे) આ પ્રમાણુ આ નવનામ છે. ાાસૂ૦૧૭૮ાા

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७९ दशनामनिरूपणम् | अँतुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र | 209 | दशनामनिरूपणम् |
|----------------------------------------------|------------------|------|-------|-----|---------------|
|----------------------------------------------|------------------|------|-------|-----|---------------|

टीका-'से किंतं' इत्यादि-

अथ किंतद्दशनाम ? इति मश्रः । उत्तरयति-दशनाम-दश्वविधं नाम दशनाम, तदि दशविधं मझप्तम् । दशविधत्वमेवाह-तद्यथा-'गौणं न गौणम् ' इत्यारम्थ ममाणेनेत्यन्तेन । तत्र दशविधे नाग्नि मथमस्य नाम्नः मरूपणाय शिष्यः पृच्छति-अथ किं तद गौणम् ? इति । उत्तरयति-गौणम्-गुणैर्निष्पन्नं-यथार्थमित्यर्धः-

अब सूत्रकार दशनाम का निरूपण करते हैं—

"से किं तं दसनामे ?'' इत्यादि ।

दाब्दार्थ-(से किं तं दसनामे ) हे भदन्त ! वह दशनाम क्या है?

उत्तर—(द्सनामे-दसविहे पण्णत्ते) दश विधरूप नाम दश प्रकार का कहा है।(तं जहा) उसके वे दश प्रकार ये हैं (गोण्णे नोगोण्णे) गौण नाम नोगौण नाम (आयाण पएणं) आदान पद निष्पन्न नाम (पडिवक्खपएणं) प्रतिपक्ष पद्निष्पन्न नाम (पहाणयाए) पधानतापद निष्पन्न नाम, (अणाइसिद्धंतेणं नामेणं) अनादि सिद्धांत निष्पन्न माम, (अवयवेणं) अवयवय से निष्पन्न नाम (संजोगेणं) संयोग से

હેયે સૂત્રકાર દશનામતું નિરૂપણ કરે છે---'' સે કિંત વસનામે '' ઇત્યાદિ---

શખ્દાર્થ-(से किंतं दसनामे) છે ભદન્ત ! આ દશનામ શુ' છે ? ઉત્તર-(दसनामे-दसविहे पण्णत्ते) દશવિધ ઉપનામ દશવિધ કહેવાય છે. (तंजहा) તેના તે દશ પ્રકારા આ પ્રમઃશે છે. (गोण्णे नोगोण्णे) ગૌથુનામ નાગૌથુનામ (आयाणपर्ण) આદાનપડ નિષ્પન્ન નામ (पडिवकखरएणं) प्रति-પક્ષ પદ નિષ્પન્ન નામ (पहाणयाए) પ્રધાનતા પદ નિષ્પન્ન નામ (अणाइ-सिद्धंतेणं नामेणं) અનાદિ સિद्धान्त નિષ્પન્ન નામ, (अवयवेणं) અવયવથી



#### अनुयोगद्वारसूत्रे

तदि अनेकमका म्, यथा-क्षमते इति क्षमगः, क्षणगुणनिष्पन्नत्वादस्य गौणत्वं वोध्यम् । एवं दर्श्वति वपतः, उछग्रीति ज्वलनः, पत्रते पुनर्श्वति वा पवनः, इत्येते तपनज्वलभपवनस्य गुणैनिध्दन्ताः, अत एवतेषां च गत्वं विज्ञेयम् । एतदुप-संहरन्ताह-- वदेहत् गौणमिति । अप किं तद् भोगौणम् ? इति प्रश्नः । उत्तर्थति-निष्पन्न नाम (पधाणेणं ) और प्रमाण से निष्पन्न नाम । (से किं सं गोण्णे ) इन द्वाविध नामों में से प्रधम जो गौण नाम है, उसकी प्रस्पणा निमित्त शिष्य पूछता है कि- 'हे भदन्त ! गुणों से निष्पन्न-यथार्थ-गौण नाम क्या है ?

उत्तर-(गोण्णे) वह गौण नाम इस प्रकार से है-( खमईसि खमणो, तबहत्ति तवणो जलहत्ति जलणो पत्रहत्ति पवणो) '' क्षमते इति क्षमणः '' क्षमण ऐसा नाम क्षमा गुण से निष्पत्र हुआ है-अर्थात् जिसमें क्षमागुण होता है वह उस गुण से समन्वित होने के कारण "क्षमण '' इस नाम वाला कहा जाता है। अतः यह नाम गुण निष्पन्न होने से गौण-ध्रधार्थ नाम है। ''तपतीति तपनः '' जो तपता है उसका नाम तपन-सूर्य है। ''तउन '' यह नाम तपन गुण को छेकर निष्पन्न हुआ है-अतः तपन गुण निषान्न यह नाम गौण है। ''उवल्तोति-उवलनः '' उवलन यह नाम जो जलता है-दीपित होता है-इस गुण को लेकर हुआ है। इती प्रकार से ''पवते इति पवनः'' यहां पर भी

ં નિષ્પન્તનામ, (संज्ञोगेणं) સ'યાેગથી નિષ્પન્ત નામ (पमाणेणं) અને પ્રમાણથી નિષ્પન્ત નત્મ (से किंतं गोण्णे) આ દશવિધ નામામાંથી પ્રથમ જે ગૌહ્યુ-નામ છે, તેની પ્રરૂપહ્યુા માટે શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે હે ભદન્ત! ગુણેાથી નિષ્પન્ન-યથાર્થ-ગૌદ્યુનામ શું છે ? (गोण्णे)

ઉત્તર-તે ગૌણુ નામ આ પ્રમાણુે છે (खनईत्ति खवणो तबइ त्ति तवणो जल इत्ति जलणो पबद्दत्ति पवणो) '' क्षमते इति क्षमणः '' क्षमणु એવુ' નામ ક્ષમા ગુણુથી નિષ્પન્ન થયેલ છે-એટલે કે જેમાં ક્ષમા ગુગુ હોય છે તે ક્ષમા ગુણુથી સમન્વિત હાેવા બદલ '' ક્ષમણુ '' આ નામથી સંખોધિત કરવામાં આવે છે. આ નામ ગુગુ નિષ્પન્ન હાેવાથી ગૌણુ-યથાર્થ-નામ છે. ''તવ્तीत्ति aua છે. આ નામ ગુગુ નિષ્પન્ન હાેવાથી ગૌણુ-યથાર્થ-નામ છે. ''તવ્तીत्ति aua છે. આ નામ ગુગુ નિષ્પન્ન હાેવાથી ગૌણુ-યથાર્થ-નામ છે. ''તવ્तીत्ति aua છે. આ નામ ગુગુ નિષ્પન્ન હાેવાથી ગૌણુ-યથાર્થ-નામ છે. ''તવ્तીत्ति aua છે. આ નામ ગુગુ નિષ્પન્ન હાેવાથી ગૌણુ-યથાર્થ-નામ છે. ''તવ્तીत्ति aua છે. '' ज्वल्तीति ज्वल्लनः '' બ્લલન આ નામ જે પ્રજ્યલિત હાેય છે-દીધિત હાેય તે કહેવાય છે. આ પ્રમાણુ '' पवते इति पत्रनः '' અહીં પણ

#### ् अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७९ दशनामनिरूपणम्

नोगौणम्-यन्नाम गुणाननपेक्ष्येत्र मर्थ्यते, तद् नोगौणम्-अदयार्धयिस्वर्थः । तद्यथा--अक्तुंने सकुंते इति । कुन्ताख्ययस्वरदितोऽपि 'सकुंत' इत्युच्यते । इदप्रुदा-हरणं प्राकृतंशैरुया विद्वेध्ध् । संस्कृते पक्षित्राचकस्य शङ्ग्तव्यव्दस्य ताख्य्व्यक्षार-वत्यात् ' अमुद्रः समुद्रः, अमुद्रः समुद्र इति । मुद्राख्यधान्यरदितोऽपि पेटिका-जानना चाहिये । इस प्रकार तपन, ज्वल्लन, पवन रूप शुणों से निष्पन्न होने के कारण ये सब नाम गौण निष्पन्न नाम जानना चाहिये । (से तं गोण्णे) इस प्रकार यह गौण नाम का स्वरूप कथन है । (से कि-तं नो गोण्णे ?) हे भदन्त ! नोगौण नाम क्या हे ?

उत्तर-(नोगोण) नोगौण-जो नाम गुणों की अपेक्षा किये विना ही निष्तन होता है अर्थात अयथार्थ होता है-वह इस प्रकार से (अकुंनो सकुंतो अमुग्गो, समुग्गो, अमुदो, लघुदो, अलालं, पटालं, अकुलिया सकुलिया, नो पलं अस इत्ति पलासो, अमाहवा हए माइवाहए, अवीयवावए वीयवावए नो इंदगोवए इंदगीवए) " सकु-न्त" यह नाम अयधार्थ नाम है। क्यों कि कुन्त नामक वास्त्र से जो युक्त होता है वही सकुन्त होना चाहिये। यह "सकुन्त" वाब्द से जो युक्त होता है वही सकुन्त होना चाहिये। यह "सकुन्त" वाब्द प्राकृत वैली से लिखा गया है। संस्कृत में '' सकुन्त" की जगह '' वाकुन्त" ऐसा वाब्द है। इसका अर्थ पक्षी होता है। पक्षी कुन्त भाछे वाला नही होता है-किर भी उसे जो '' वाकुन्त "-कहा जाता है, सो यह उसका नाम ''नोगौण " अगुण निष्पन्न नाम है। '' अमुद्ग: समुद्गः

ભાષુવું જેઈએ આ રીતે તપન, જ્વલન, પવન રૂપ શુણેથી નિપ્પન્ન દુાવા બંદલ આ સર્વ નામોને ગૌથુ નામ સમજવા જેઈએ (से तं गोण्णे) આ પ્રમાણે આ ગૌથુ નામનું સ્વરૂપ કથન છે (से किं तं नो गोण्णे?) હે ભદન્ત! ની ગૌથુનામ શું છે?

ઉત્તર-(नो गोणो) ના ગૌધુ-ઝેનામ ગુણુાની અપેક્ષા વગર જ નિષ્પન્ન થાય છે એટલે કે અયથાથ હાય છે-તે આ પ્રમાણે છે. (अकुंतो सकुंतो अमुग्गो, समुग्गो, अमुद्दो समुद्दो, जलालं, पळालं, अकुलिया, सकुलिया, नो पलं अस इत्ति पलासो, अमाइवाइए माइवाहए अवीयवावए वीयवावए नो इंद गोवप इंदगोवप) ''सङ्घन्त '' આ નામ અથથાર્થ છે કેમકે કુન્ત નામક શસ્ત્રથી જે આ ચુક્ત હાય છે તેજ સકુન્ત હોવા જેઈએ આ '' सकुन्त '' શખ્ક પ્રાકૃત શૈલીથી લખવામાં આવ્યા છે. સંસ્કૃતમાં '' सकुन्त '' શખ્ક પ્રાકૃત શૈલીથી લખવામાં આવ્યા છે. સંસ્કૃતમાં '' सकुन्त '' ના સ્થાને '' શફ્રन્त '' પ્રયાગ થાય છે, આનો અર્થ પક્ષી થાય છે પક્ષી કુન્ત ચુકત એટલે કે ભાલાવાળું હાતુ નથી છતાં એ તે 'શકુન્ત ' કહેવાય છે તા તેનુ' નામ ' નોળોળ '' અગુણ નિષ્પન્ન નામ છે. ''अमुद्गः'' '' समुद्गः '' સમુદ્ધ

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

विशेषः सम्रुद्ग इन्युच्यते । मुद्रया=अष्ठुंश्रीयकेन रहितोऽपि पयोनिधिः समुद्र इत्यु-च्यते । 'अलालं पन्नालं अकुलिया सकुलिया' इति । लालारहितमपि पलालं ' मचुरळालायुक्तमुच्यते । पलालं=धान्यरहितस्तृगविशेषः । कुलिका=मित्तिः, तद्र-हिताऽपि पक्षिणी सकुलिकेत्युच्यते । एतद्द्वयमुदाहरणम्-माकृतशैल्या बोध्यम् । तथा-यः पर्लं=मांसं नो अश्वाति सोऽपि पलाश इत्युच्यते । पलाशो वृक्षविशेषः । अमातृवाइकोऽपि=मातरमवहन्नपि मातृवाहक इत्युच्यते । अवीजवापकः--वीजा-समुद्ग नाम कटोरदान पेटिका विशेष का है। वैसे तो जो मुद्ग-मूंग नामक धान्य से युक्त हो, उसे समुद्ग कहना चाहिये-परन्तु मुद्गनामक भान्य से रहित होने पर भी जो समुद्र ऐसा नाम है, यह नोगौण नाम है। समुद्र यह नाम मुद्राअंग्ठी-से जो युक्त हो, वह समुद्र 🛊 , परन्तु-सागर का यह नाम मुद्रा से युक्त न होने पर भी जो निष्वत्र हुआ है। वह नोगौण नाम है। प्रचुर लार युक्त जो हो। उसका नाम पंछाल है। परन्तु पठाल-पिंधार धान्य रहित घास विद्योष-प्रचुर स्रार युक्त होने के अभाव में भी जो इस नाम से कहा जाता है वह डसका नाम नोगौण नाम है। कुलिक-भित्ति-से जो युक्त हो उसका नाम सकुलिक है। परन्तु सकुलिक का ऐसा नाम जो-पक्षिणी का-है. बह नोगौण नाम है। पलाश एक ब्रक्ष होता है। यह उसका नाम नोगौण नाम है। क्योंकि पल-मांस को जो खाता है ' वह पलादा है। ऐसा बाब्दिक अर्थ इसमें घटित नहीं होता है। मातृवाहक ऐसा नाम माता

નામ કટારદાન-પેટિકા વિશેષનું છે. આમ તા જે સુદ્ગ-મગ નામે ધાન્યથી સુકત હાેય છે તેજ સસુદ્ગ કહેવાય છે પણ સુદ્ગ નામક ધાન્યથી રહિત હાેવા છતાં જે આ સસુદ્ર એવું નામ છે, એ નાેગૌણ નામ છે સસુદ્ર આ નામ સુદ્રા-વીંટીથી જે સુકત હાેય તે સસુદ્ર છે-પરન્તુ સુદ્રા-વીંટી-થી સુકત ન હાેવા છતાં એ સાગરનું આ નામ નિષ્યન્ન થયેલ છે તે નાેગૌણ નામ છે પ્રગ્રુર લાળથી જે સુકત હાેય તેનું નામ પલલ છે. પણ પલાલ-પિંધાર ધાન્ય રહિત ધાસ વિશેષ-પગ્રુર લાળથી રહિત હાેવા છતાં એને આ નામથી સંબોધિત કરવામાં આવે છે, તેથી તેનું પલાલ નામ નાેગૌણ નામ છે. કુલિક-ભિત્તિ-થી જે સુકત હાેય તેનું નામ સકુલિક છે. પણ સકુલિકા એવું નામ જે પક્ષિણીનું છે તે નાેગૌણ નામ છે. પલાશ એક વૃક્ષ હાેય છે તેનું પલાશ નામ ગૌણ નામ છે. કેમકે પલ-માંસને જે આય છે તે પલાશ છે એવા પલાશ શબ્દના અર્થ આમાંથી ઘટિત થતા નથી માત્વાહક

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७९ दशनामनिरूपणम्

नवपन्नपि बीजवापक इत्युव्यते । नो इन्द्रगोपकः=इन्द्रस्य गा अपालयन्नपि इन्द्र-गोप इत्युच्यते । मातृवाहकादयस्त्रयः शब्दाः क्षदकीटवाचकाः । सक्वंतादयः शब्दा अगुणनिष्यन्नाः, अत् एवैते नोगौणनामान्धर्भताः । मक्रुतम्रवसंइरन्नाह--तदेतद नोगोणमिति । तथीयं भेदं जिज्ञासमानः शिष्यः प्रच्छति-अध किं तत आदानप-देन ? इति । आदानपदेन-आदीयने=अध्ययनस्यास्म्भे यद्वार्यते तदादानम्= मथमोद्यारितं, तच्च सत्यदं चेश्यादानपदं, तेन यन्नाम निष्पद्यते तत किम ? इस्यर्थः। उत्तरयति--आदानपदेन यन्नामनिष्पचते तदेवं विज्ञेयम्। तयाहि--आवन्ती को कंधे पर बहन नहीं करने पर भी जो कहा जाता है, वह भी ना गौण नाम है। बीजों को नहीं बोने पर भी जो थोज वापक ऐसा नाम है, वह नोगौग नाम है। इन्द्रगोप नाम का एक कीट विद्योप होता है। यह इन्द्र की गाथों को पाछना नहीं करता है, फिर भी इन्द्रगोप ऐसा इसका नाम जो पड़ा है वह नो गौग नाम-अयथार्थ नाम है। मातवाहक. बीजवापक ये दो नाम भी क्षुद्र कोटचिरोष के हैं। ये सक्तन्त आदि ज्ञान्द अगुण निष्पन्न हैं। इसलिये इनका अन्तर्भाव नोगौण नाम में किया गया है। (से तं नोगोण्णे) इस प्रकार यह नोगौण नाम है। (से किं तं आयाणपएणं) हे भदन्त! आदानपद से जो नाम निष्पत्न होना है-वह क्या है ?

उत्तर (आपाणवएणं-आवंती चाउरंगिङनं असंखयं अहातस्थिङनं अद्दइडनं जण्णहड्नं पुरिसइड्नं उखुकारिड्नं एल्टइड्नं वीरियं घम्मो मग्गोसमो गरणं जमईयं) अध्यपन के आरम्भ में जो पद् उच्चारित चिलुं नाम मात ने गक्षा पर वडन न करवा छतां को के क्रेडिवाय छे ते पखु ने। गौखु नाम छे जीकने न वाववा छतां को जीक्यापक कोचुं नाम छे. ते ने।गौखु नाम छे जीकने न वाववा छतां को जीक्यापक कोचुं नाम छे. ते ने।गौखु नाम छे जीकने न वाववा छतां को जीक्यापक कोचुं नाम छे. ते ने।गौखु नाम छे जीकने न वाववा छतां को जीक्यापक कोचुं नाम छे. ते ने।गौखु नाम छे जीक्ते न वाववा छतां को जीक्यापक कोचुं नाम छे. ते ने।गौखु नाम छे जीन्द्रगाप नामे क्लेक्ठ क्वीर विशेष छे. ते ईन्द्रनी गाये।तुं पावन करने। नथी छतां को ईन्द्रगाप कडि क्वाय छे, ते। तेतुं का नाम ने। गौखु नाम-अथध र्थ नाम छे मात्वाडक, जीक्यापक का छे नामि। पखु क्वद्र क्वीर विशेषता छे. का सक्वन्त वगेरे शल्हा अनुखु निष्पन्न छे कोधी कोने। अन्तर्क्षाव ने। गौखु नाममां करवामां आव्ये। छे, (से तं नो गोज्गे) आ प्रम छे जा ने। जौछु नाम छे. (से कि तं आयाणपएणं) डे लहत ! आहानपहथी के नाम निष्पन्न थाय छे ते शुं छे ?

ઉत्तर-(आयाणवर्षणं आवंती चाउरंतिब्जं असंखयं अहातत्थिक्जं अद्दइज्जं जण्णइज्जं पुरिसइब्जं टनुकारिब्जं एलदद्वजं वीरियं धम्मो मग्गो समोसरणं ज्ञम-ईयं) अध्ययननां आर'लगां के पट ઉच्यरित थाय छे, ते 'आहानपट' छे

अ०३

#### अनुयोगद्वारसूत्रे

१८

-इति, आचाराङ्गस्य पश्चमाध्ययनप्रारम्भे 'आवंती केयावंती' इत्यालापको वर्त्तते, अत इद्मध्ययनम्- 'आवंती' इत्युच्यते । 'चाउरंभिङ्जं' इति, उत्तराध्ययनस्य तृतीयाध्ययनप्रारम्भे- 'चत्तारि परमंगाणि दुछडाणीह जंतुणो' इत्युक्तम् , तत्रस्थं पद्धयमादायेदमध्ययनं 'चाउरंगिज्जं' इत्युच्यते । 'असंखयं' इति, उत्तराध्ययनस्य चतुर्थाध्ययनपारम्भे 'असंखयं जीवियं मा पमायए' इत्यस्ति, तत्स्थम् 'असंखयं' इत्युच्यते । 'अहातत्थिज्जं' इति, मुत्रक्रजाङ्गस्य जयोदशाऽध्ययनप्रारम्भे-'जह सुत्तं तद्द अत्थो' इति वर्तते, तत्स्थं 'जह तह ' इति पद्द्वयमुपादायेदमध्यनम्-'अहातत्थिज्जं' इत्युच्यते । 'अद्दइज्जं' इति, स्वत्रक्रताङ्गस्य द्वितीयश्चतरक्रम्थस्य-

होता है, वह 'आदान पद' है। इस पद से जो नाम निष्पन्न होता है, वह आदान निष्पन्न नाम है। वह इस प्रकार से है-आवन्ती-आचाराझ के पांचवें अध्ययन के प्रारम्भ में "आवंती केयावंती" ऐसा आलापक है। इसलिये आवन्ती पद को लेकर इस अध्ययन का नाम "आवंती" ऐसा हुआ है। उत्तराध्ययन के तृतीय अध्ययन के प्रारम्भ में "चत्ता-रि परमंगाणि दुल्लहाणीह जंतुणो) ऐसा कहा है, सो वहां के पदवय को लेकर इस अध्ययन का नाम "चाउरंगिड्नं" ऐसा हुआ है। उत्तराध्ययन के चतुर्थ अध्ययन के प्रारम्भ में "चत्ता-प्रमाध्ययन के चतुर्थ अध्ययन का प्रारम्भ में "असंख्यं जीवीयं मा पमाधए" ऐसा कहा है, सो "असंख्यं" इस पद को लेकर अध्य-यन का नाम "आतंख्यं" ऐसा हो गया है। खूलजुलाझ के १२ वें अध्य-यन का नाम "आतंख्यं" ऐसा हो गया है। खूलजुलाझ के १२ वें अध्य-यन के प्रारम्भ "में जहसुत्तं तह अत्थो" ऐसा कहा है, सो वहां के "जह तह" इन दो पदों को लेकर "जह तह" ऐसा उल्त अध्ययन

આ પદથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે. તે આહાલ નિષ્પન્ન નામ કહેવાય છે, તે આ પ્રમાથે, છે-અલ'તી-આગ્રારાંગના પાંચમા અધ્યા-યના પ્રારંભમાં "આવ'તી કે યાવ'તી" આલાપક છે માટે આવ'તી પદથી લઈને આ અધ્યયનનું નામ 'આવ'તી ' એવુ' રાખવામાં આવ્યું છે ઉત્તરા-ધ્યયનના ત્રીજા અધ્યયનનું નામ 'આવ'તી ' એવુ' રાખવામાં આવ્યું છે ઉત્તરા-ધ્યયનના ત્રીજા અધ્યયનનું નામ 'આવ'તી ' એવુ' રાખવામાં આવ્યું છે ઉત્તરા-ધ્યયનના ત્રીજા અધ્યયન પ્રારંભમાં "चत्तारि परमंगाणि दुष्टहाળી हजंतुणो " આમ કહેવામાં આવ્યું છે તા ત્યાંના પદદયના આધારે આ અધ્યયનનું નામ " चाउरंगिज्ज " રાખવામાં આવ્યું છે ઉત્તરાધ્યયનના ચતુર્ય અધ્યયનના પ્રારં-ભમાં " उसंखय जीवीय मा पमायए " આમ કહેવામાં આવ્યું છે તા " असं-સ્વયં " આ પદને લીધે અધ્યયનનું નામ " अસંख્વયં " એવું ઘઈ ગયું છે. સૂત્રકૃતાંગના તેરમાં અધ્યયનના પ્રારંભમાં '' जहत्तह " આ બે પટાને લીધે '' जहत्तह "

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७९ दद्यनामनिरूपणम्

षष्ठाध्ययनमारम्भे-'पुराकड अदःमे सुणेह' इत्यादि गाथाऽस्ति, तत्स्थम् ' अद ' इति पदमादाय इदमध्ययनम् 'अदइउनं' इत्युच्यते । उक्तअ्च-'अद्युरा अदसुत्रो, नामेण अद्देशी य अणगारो ! ततो समुद्दियभिणं, अञ्झयणं अद्दुःज्जंति "॥१॥ 'जणाइज्जे' इति, उत्तराध्यथनस्य पश्चविवतिमाध्ययनपारम्भे-'पाइणकुछसंभुओ, आसी विष्णे महाजसो । जायाई जम्मजण्णम्मि. जयघोसित्ति नामओ' इति गाथाऽस्ति, उत्स्यं 'जण्ण' इति पदमादायेदमध्ययनं 'जण्णीयं' इत्युच्यते । ' उत्तु-यारिज्नं' इति, उत्तराध्ययनस्य चतुर्द्शाध्ययनपारम्भे-'देवा भवित्ता णपुरे भवस्मि, केईचुया एग विमाणवासी । पुरे पुराणे उसुयारनामे, खाए समिद्धे सुरलोगरम्मे' इति गाथाऽस्ति, तत्स्थम्-'उग्रुयार'-पदमादायास्याध्ययनस्य नाम 'उग्रुयारिज्जं' बोध्यम् । 'एलइज्जं' इति, उत्तराध्ययनश्य सक्षमाध्ययनपारम्भे- 'जहाएसं समुद्दि-का नाम हो गया है। सुत्रकूताड़ के दितीय अुतस्कंध के छठे अध्ययन के प्रारम्भ में 'पुराकडं अद्दमं गुणेह' ऐसी गाधा है, सो वहां के अदग पद को छेत्रर इस अध्यथन का नाम "अदइज्ज" ऐसा हो गया है। उत्तराध्ययन के २५ वें अध्यक्षन के प्रारम्भ में "माहणकुलसंभुओ आसी विष्यो महाजमो जावाई जम्मडण्णाम्मि जयघोसोत्ति नामओं" ऐसी गाथा है। उस गाथास्थ ' जण्ण '' इस पद को लेकर यह अध्ययन " जण्णीय " इस नाम से कहा गया है। उत्तराध्ययन के चौदहवें अध्ययन के प्रोरमन में "देवा भचित्ताण पुरे भवम्मि, केईचुया एग विमाण बाखी । पुरे पुराणे उखुयारनामे खाप समिद्धे खरलोगरम्मे " ऐसी गाथा है। उसके ''उखुवार ' इस पर को छेकर इस अध्वयन का नोम "उल्लगतिका" हजा है। उत्तराध्ययन के सप्तम अध्यय के

એવુ' તે અધ્યયતનું નામ રાખવામાં આવ્યું છે, સૂત્રકૃતાક્લ્ગના દ્વિતીઅ શુત સ્ક'ધના છઠા અધ્યયનના પ્રારંભમાં ''पुराकडं'' अद्दर्म सुणेह'' એવી ગાથા છે તે৷ ત્યાંના 'અદ્દગપદ'ને લઇને અધ્યયનનું નામ '' अद्दर्ज '' એવું' થઈ ગશું છે. ઉત્તરાધ્યયનના ૨૫ મા અધ્યયનના ધાર'ભમાં '' माहणक्रुल्सं मूूओ आखी जिल्पो महाजसो जायाई जनजण्णस्ति जयबोस्रो चि नामओ '' એવી ગાથા છે. આ ગાથામાં આવેલ '' जण्ण '' પટને લઇને આ અધ્યયન '' जण्णीय '' આ નામધી સંખાધત્ય છે. ઉત્તરાધ્યયનના ૧૪ મા અધ્યયનના પ્રાર'ભમાં '' દ્વા મવિત્તાળ પુરે મંધન્મિ, वेई चुया एग विमाणवासी ! पुरे पुराणे उसुयारन मे खारसमिद्दे सुरलोगरम्मे '' એવી ગાથા છે. તેના ' असु-यार ' પદથી આ અધ્યયનનું નામ ' उसुयारिज ' છે. ઉત્તરાધ્યયનના સાતમા Ŕ٥

## अनुयोगद्वारसूत्रे

स्स, कोइ पोसेज्ज एलयं '। इत्यादि गाधाऽस्ति। अत्रस्थमू-'एलयं' पदमादाये-दमध्ययनम् 'एळइउजं' इत्युच्यते । 'वीरियं' इति । 'दुद्दा वेयं सुयक्खायं वीरियंति इत्यादि गाथा सत्रकृताङ्ग्रस्याष्टमाध्ययनमारम्भेऽस्ति, अत्रत्यं-'वीरियं' इति पद-मादाय इदमध्यथनं 'चीरियज्झयणं' इत्युच्यते ! 'धम्झो' इति। सूत्रकृताङ्गस्य नवमाध्ययनारम्भे-'कथरे धम्मे अक्खाए माहणेण मईमया ॥'' इत्यादि गाथा-ऽस्ति, अत्रत्यं 'धम्मो' इति पदमादाय अस्य अध्ययनस्य 'धम्मज्झयणं' इति संज्ञा कृता 'मग्गो' इति सत्रकृताङ्गस्य एकादशाध्ययनमस्तावे-'कयरे मग्गे अवखाए माइणेणं मईमया'-इत्यादि गाथा वर्त्तते, अत्रत्यं 'मग्ग शब्दनुपादाय-अस्याध्य-यनस्य 'मग्गज्झयणं' इति नाम कृतम् । तथाऽस्थैव हादशाव्य वनमस्तावे 'चत्तारि प्रारम्भ में "जहा एसं समुद्दिस्स कोइ पोसेउन एलयं" इत्यादि गाथा है। इस गाथास्थ " एलथं " पद को लेकर इस अध्ययन का नाम '' एलइज्ज '' ऐसा हुआ है। ''दुहावेयं खुमकखायं बीरिपंति पतु-च्चइ " इत्यादि गाथा सुत्रकृताङ्ग के अप्टम अध्यय के प्रारंभ में है । सो उसके "वीरिय" इस पद को छेकर यह अध्ययन 'वीरियज्झ-यणं " इस नाम से कहा गया है। सूत्रकृताङ्ग के नौवें अध्ययन के मारम्भ में " कयरे धम्मे अक्खाए माइणेग मईवया " इत्यादि माथा है। उसके ''धम्म '' इस पद को छेकर इस अध्ययन का ''धम्मज्झ-यणं " ऐसा नाम हुआ हैं । सूत्रकृताङ्ग के ११ चें अध्ययन के प्रस्ताव में "क्यरे मम्गे अक्लाए माइणेणं मईमधा '' इत्यादि गाथा है। सो वहां के "मग्ग" इस इाब्द को छेकर इस अध्ययन का नाम "मग्गज्झ-अध्ययनना प्रार'लभां ''जहा एसं समुद्धिस कोइ पोसेज्ज एलयं'' वर्गेरे ગાથા છે, આ ગાથામાં આવેલ 'एलच' પદના અધારે આ અધ્યયતનું नाभ "एलड्क्ज" अधुं छे. '' दुहावेयं सुयक्तायं वीरयंति पत्रन्वइ '' वजेरे ગાથા સૂત્રકુતાંગના અષ્ટમ અધ્યયનના પ્રાપ્લમાં છે. તે તેના ''વીરિય'' આ પઠના આધારે આ અધ્યયન ''વીરિયડ્झાયળં'' આ નામથી કહેવાય છે. सूत्रधृतांगना नवभा अध्ययनना प्रारंक्षमां ''करारे धम्मे अक्लाए माहणेज मई मया '' वगेरे गाथा छे तेना '' घम्म '' आ पहने अर्टने आ અધ્યયનનું "धम्मज्झयणं " એવું નામ રાખવામાં આવ્યું છે. સૂત્રકૃતાંગનાં १९ भा अध्ययनना प्रस्तायमां "कर्यरे मग्गे अक्खाए माइणेणं मईमया" વગેરે ગાયા છે. તેા તેમાંના ''मग्ग '' શબ્દને લઇને આ અધ્યયનનું નામ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १७९ दशनामनिरूपणम्

समोसरणाणि माणि' इत्यादि गाथाऽस्ति, तत्रस्यं 'समोसरणाणि' इति पदमादा-यास्पाध्ययनस्य 'समोसरणज्झयणं ' इति-नामकृतम् । अस्पैव स्वत्रस्य 'आयाणिय ज्झयण' नामकं पश्चरत्रमध्ययनं 'जमईय' इत्याषुच्य ते । तत्र हेतुस्तु अध्ययनार-म्भे या 'जमईयं पदुष्पन्नं ' इत्यादि गाथास्थं 'जमईयं' इति पदं बोध्यम् । संपति प्रहृतमुपसंहरन्ताह-तदेतन् आदानपडेनेति ॥मू० १७९॥

मुल्ग्-से किं तं पडितक्खपएणं ?, पडित्रकखपएणं नवेसु गामागरणयरखेडकब्बडमडंबदोहमुहपटणास्मसंवाहसन्निवेसेसु संनिविस्लमागेसु असिवा सिवा अग्गी सीयलो विसं महुरं कछालघरेसु अंविलं ताउयं जे रत्तए से अलत्तप जे लाउए से अलाउए जे सुंभए से कुसुंभए आलवंते विवली अभासए। से तं पडिववखपएणं। से किं तं पाहण्मयाए ? पाहण्मयाए-असोगवणे सत्तवण्णवणे चंपगवणे चूअवणे नागवणे पुन्नागवणे उच्छवणे दुक्खवणे सालिवणे, से तं पाहण्णयाए । से किं तं यणं " ऐसा किया गया है। तथा इसी के द्वादश अध्ययन के प्रारम्भ में '' चत्तारि समोसरणाणि माणि '' इत्यदि गाधा है। सो वहां के " समोसरणाणिमाणि " इस पद को छेकर इस अध्ययन का नाम " समीसरणज्झगणं '' ऐसा हो गया है। इसी सूत्र का '' आयाणिय-उझपणं " नाम का १५ वां अध्ययन '' अमइयं " इस नाम से भी महा जाला है। सो इसका कारण यह है कि अध्यथन प्रारम्भ में "जम-ईयं पडुष्पन्नं '' इत्यादि नाथा में '' जमईयं '' यह पद है! ( से तं आया-णपएणं ) ईस प्रकार यह आदान पद से निष्पन्न नाम है । ॥सुत्र०१७९॥ '' मगाऽझराणं '' રાખવામાં આવ્યું છે તેમજ એજ સૂલના ખારમા અધ્ય-प्रार'लमां ''चत्तारि समोसरणाणि माणि" वगेरे गाथा छे, ते। યતના तेमांना ''समोसरणाणि माणि '' આ પडना આધારે આ અધ્યયનનું નામ " समोसरणःझयणं" कीवु' राभवामां आव्युं छे. आ सूत्रना-"आयाणियज्झयणं" નામક ૧૫મું અધ્યયન '' जनइच '' નામથી પગ કહેવાય છે. તેનું કારણ એ છે કે આ અધ્યયનના પ્રારંભમાં ''जमईयं पडुपन्नं'' વગેરે ગાથામાં આવેલ '' जमइयें'' આ પદ છે (से तं अलाण पएणं) આ પ્રમાણુ આ આદાન પદથી નિષ્યન્ન નામ છે. તસ૦૧૭૯૬

રર

अनुयोगद्वारसूत्रे

अणाइसिद्धंतेणं? अणाइसिद्धंतेणं-धम्मस्थिकाए अधम्मस्थि काए आगासस्थिकाए जीवस्थिकाए पुग्गठस्थिकाए अद्धासमए, से तं अणाइयसिद्धंतेणं। से किं तं नामेणं? नामेणं विउपिया-महस्त नामेणं उन्नामिज्जइ । से तं णामेणं । से किं तं अव-यवेणं? अवयवेणं-सिंगी सिही विसाणी, दाढी पवस्ती खुरी नही बाली। दुपयचउप्पयबहुपया, नंगुली केमुरी कउही । परियरवंधेण भडं, जाणिज्जा महिलियं निवसणेणं ॥१॥ सिरथेणं दोणवायं कविं च इक्काए गाहाए ॥से तं अवयवेणं ॥सू० १८०॥ छाया-अध किं तत् प्रतिपक्षपदेन ? प्रतिपक्षपदेन नवेषु यामागरनगर

जावा जवा गर्पा रिष् नर्पायस्तरपुर नायरसरपुर गर्पयु नायर्पार् खेटकर्बटमडम्बद्रोणमुखपत्तनाश्रवसंबाध्यन्निवेशेषु सन्निवेश्यमानेषु, अशिवा शिवा, अग्निः शीतलः, विषं मधुरं, कल्यपालगृहेषु अग्लं स्वादुकं, यो रक्तः सः अरक्तः, यद्लावु तद् अलाबु, यः सुम्भक्तः स क्रुसुम्मकः, आलापन् विपरीत-भाषकः, तदेतत् प्रतिपक्षपदेन । अध किं तत् भधानतया ?? मधानतया-अश्वोकवनं सप्तपर्णवनं चम्पकवनं आम्रवर्णं नागधनं पुन्नागवनं इक्षुवणं, द्राक्षावर्णं शालिवनम् । तदेतत् प्रधानतया । अध किं तन् अन्नादिसिद्धान्तेन ? अनादिसिद्धान्तेन-धर्मास्तिकायः अपर्मास्तिकायः आहाद्धास्त्रिकायः जीवास्ति-कायः पुद्रलास्तिकायः अद्वासमयः । रादेतत् अनादिसिद्धान्तेन । अय किं तन् ताम्ना ? नाम्ना-पिन्धितामहस्य नाम्ना उन्नाम्यते । तदेतत् नाझ्ना । अय किं तन् अवयवेन ?, र अवयवेन-श्वर्ङ्गी, शिर्फा, विपाणी, दंध्द्री, पक्षी स्तुरो नखी वाली । द्विपद्चतुष्यदबहुपदाः लाङ्गली केसरी कङ्गदी। परिकरवन्धेन मटं जानीयात् महिल् निवसन्नेन । सिक्थेन द्रोणपाकं कर्विच एकया गाथया। तदेतत् अत्यवेन।।मू.१८०॥

"से किं तं पडिव क्खपएणं ? " इत्यादि ।

इाब्दार्थ-(से किंतं पडिवक्खपएणं) हे भदन्त ! प्रतिपक्षपद से निष्पन्न हुआ नाम क्या है ?

"से किंत पडिवकखप लं ? " धरियाहि---

શખ્દાથે –(દો किंत पडिवक्खपएण) હે ભદન્ત ! પ્રતિપક્ષ પ્રદર્થા નિષ્પન્ન થયેલ નામ શું છે ?

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८० प्रतिपक्षनामनिरूपणम्

टीका-'से किं तं' इत्यादि-

अथ कि मतिपक्षपदेन ? इति शिष्य मक्षः । उत्तरयति-प्रतिपक्षपदेन विव-सितवस्तुधर्मस्य विपरीतो धर्मः प्रतिपक्षस्तद्वाचकं यत्पदं तेन यन्नाम निष्पधते तदेतं विद्वेयम्-नवेषु=नवीनेषु ग्रामाकरनगरखेटकर्वटमडम्यद्रोणम्रुखपटणाश्रमसं-वाधसन्तिवेशेषु-तत्र-प्रामः=्यृतिवेष्टितः, आकरः=सुवर्णरत्नाद्युत्पत्तिस्थानम् , नग-रम्=अष्टादशकरवर्जितम् , खेटं=धूलिमाकारपरिक्षिप्तम् , कर्वटं=क्रुनगरम् , मडम्बं= सार्द्धकोशद्वयान्तर्ग्रामान्तररहितम् , द्रोणम्रुखं=जरूम्थल्पथोपेतो जननिवासः,

उत्तर — (पडिवक्त्खपएणं) विवक्षित बरतु के धर्म का जो विप-रीत धर्म है, वह प्रतिपक्ष दाब्द का वाच्यार्थ है। इस प्रतिपक्ष का वाचक जो पद है, उस पद से जो नाम निष्पन्न होता है वह प्रतिपक्ष-पद निष्पन्न नाम है। वह इस प्रकार से है—(नवेसु गामागरणयर-खेडकब्धडमडंपदोणमुह्रपटणासमसंबाहसन्निवेसेसु) नवीन, वृति वेण्टितस्थान रूप ग्राम, आकर, नगर, खेट, कर्बट, मडम्ब, द्रोणमुख, पत्तन, आश्रम, संवाह, और सन्निवेश इनके बसाये जाने पर मंगल के निमित्त (असिवा सिवा) अशिवा की जगह 'शिवा' ऐसा शब्द कहते हैं। जहां चारों ओर कांटों आदि की बाड़ लगी रहती है, उसे 'ग्राम' कहते हैं। सुवर्ण रस्न आदि की जो उत्पत्ति का स्थान होता है, वह 'आकर ' कहलाता है। रिप्त की चारों ओर घूलि का कोट होता है, वह 'स्तर ' कहलाता है। जिस की चारों ओर घूलि का कोट होता है, वह 'सेट ' कहलाता है। किस की चारों ओर घूलि का कोट होता है, वह 'सेट ' कहलाता है। किस की चारों ओर घूलि का कोट होता है,

ઉત્તર-(पश्चिवकसाप एणं) વિવક્ષિત વસ્તુના ધર્મના જે વિપરીત ધર્મ છે, તે પ્રતિપક્ષ શખ્દના વાચ્યાર્થ છે. આ પ્રતિપક્ષનું વાચક જે પદ છે, તે પદથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે, (नवेसु गामागरणयर खेडकच्वडमडं बहें ण मुद्द पट्टणासमसंवाहस जिवेसे सु) नवीन पृत्ति वेण्टित स्थान ३ ५ आभ, आ કર, નગર, ખેટ, કર્ભંટ, મડંબ, દ્રોણ મુખ પત્તન, આશ્રમ, સંવ હ અને સન્નિવે-શને વસાવવામાં આવે છે ત્યારે મંગળ નિમિત્ત (असिवा सिवा) 'અશિ-વા'ના સ્થાને 'શિવા ' એવા શખ્દ ઉચ્ચારિત કરવામાં આવે છે. જ્યાં ચામેર કાંટાઓ વગેરેની વાડ કરવામાં આવે છે તેને ગ્રામ કહે છે સુવર્ણ, રત્ન વગેરે જ્યાં ઉત્પન્ન થાય છે. તે સ્થાન 'આકર ' કહેવાય છે અહાર જાતના ટેકસ (કર) થી જે મુક્ત હાય છે તે 'નગર ' કહેવાય છે. જેના ચામેર માટીના કાટ હાય છે તે 'ખેટ ' કહેવાય છે. જે નગર કુત્સિત હાય છે તે રષ્ઠ

अनुयोगद्वारसूत्रे

पत्तनं= समस्तवस्तुवाक्षिस्थातम् , तद् द्विधिं भवति-जल्पत्तनं स्थलपत्तनं चेति, नौभिर्धत्र सम्यते तज्जलपत्तनं, यत्र च शकटःदिभिर्णम्यते तत्स्थलपत्तनम् , यद्वा-शकटादिभिनौं भिर्वा यद् सम्यं तत् पत्तनं, यत् केवलं नौभिरेव सम्यं तत् पट्टनम् । उक्तंच---''पत्तनं शकटैर्गम्यं, घोटकै नौंभिरेव च ।

नौभिरेव तु यद् गम्यं, पट्नं तत् पचक्षते ॥ इति । निगमः=वभूततरवणिग्रजननिवासः, आश्रसः=तापसेरावासितः दश्चादपरोऽपि लोकस्तत्रागत्य वसति, संवाहः=क्रपीवलैचीन्यग्क्षार्थं निर्मितं दुगैभूमिस्थानम्. लाता है। ढाई कोश तक जिसके आस पाम में कोई गांव वहीं होता है, वह 'मडम्ब' कहलता है। जिसमें जाने के लिये जलमार्ग और स्थल मार्ग, ये दोनों ही गार्ग होते हैं, ऐसे जननिवास का नाम 'दोण-मख' है। समस्त वस्तूओं की प्राप्ति का जो स्थान होता है, वह वत्तन' कहलाता है। यह दो प्रकार का होता है-एक जलपत्तन और दसरा-स्थलपत्तन । नौकाओं से होकर मनुष्य जहां पर जाते हैं, वह 'जल पत्तन' और द्याकट-गाड़ी-आदि से जहां पर जाने का मार्ग होता है, वह 'स्थलपत्तन ' है । अथवा-शकर आदि या नौका आदि से जिसमें जाने का रास्ता होता है, वह 'पत्तन' है और जिसमें केवल नौकाओं से जाने का मार्ग होता है, वह 'पटन ' है। यही बात 'उक्तं च' करके "पत्तनं द्वाकटैर्गम्यं " इत्यादि इलोक द्वारा कही गई है। जिसमें वणिक जनों की संख्या सबसे अधिक होती है वह 'निगम ' कहलाता है। तापस जन पहले जिस स्थान को धसाते हैं, उस स्थान का नाम 'કર્ખટ' કહેવાય છે. જેની આસપાસ અઢી ગાઉ સુધી કેાઇ ગામ ન હેાય તે 'મડ'બ' કહેવાય છે. જેમાં જવા માટે જલમાર્ગ અને સ્થળમાર્ગ એ

તે 'મડંબ' કહેવાય છે. જેનાં જવા માટે જલમાર્ગ અને સ્થળમાર્ગ એ અન્ને માર્ગ હાય છે એવા લોકોના નિવાસસ્થાનનું નામ ' દ્રોણુમુખ છે. જ્યાં બધી વસ્તુઓ મળી શકતી હાય તે 'પત્તન' કહેવાય છે. આ પત્તન એ પ્રકારનું છે-એક જલપત્તન અને બીજું સ્થળપત્તન જ્યાં માણુસા નૌકા આથી જાય છે તે જલપત્તન અને શકટ-ગાડી-વગેરેથી જ્યાં જવાય છે તે 'સ્થળપત્તન' છે અથવા શકટ વગેરે અથવા નૌકા વગેરેથી જેમાં જવાના સ્સ્તા હાય તે 'પત્તન' છે અને જેમાં કદત્ત નૌકા અાથી જવાતું હાય તે 'પટ્ટન' છે. એજ વાત '' કक્તંच કરીને '' પત્તનં શક્તટૈર્ગમ્યં'' વગેરે શ્લાક વડે કહેવામાં આવી છે. જેમાં વધિકોના નિવાસ હાય તે નિગમ કહેવાય છે. તાપસા પહેલાં જે રથાનને વસાવે છે તે સ્થાનને 'આશ્રમ' કહે છે. પાછળથી ત્યાં લલે બીજા માણુસા આવીને રહેવા લાગે ધાન્યની

રપ

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८० प्रतिपक्षनामर्निरूपणम | अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सत्र | 820 | प्रतिपक्षनामर्निरूपण | ाम |
|------------------------------------------------------|-----------------|------|------|-----|----------------------|----|
|------------------------------------------------------|-----------------|------|------|-----|----------------------|----|

पर्वतशिखरस्थितजननिद्धासः, समागत्मभूतपथिकजननिवासो वा, समिवेशः= समागतसार्थवाडादिनिवासस्थानम् , एतेपां द्वन्द्वः, तेषु तथोक्तेषु सचिवेश्यमानेषु= संनिदासयत्सु सत्सु मङ्गर्थ्यथ् अभिवा शिवा इत्युच्यते शिवेति श्रगाली । तथा-कोऽपि कदाचित् कारणवज्ञात् 'अग्निः झीतलः, विपं मधुरम् ' इति ब्रवीति । तथा-कल्यपालग्रहेषु 'अग्लं स्थादुकम् ' इत्युच्यते । अम्लशब्दे समुच्चारिते सुरा विन्नइयति, अतोऽम्लशब्दे समुच्चारयितव्ये 'स्वादु' शब्दः समुच्चार्थते । इत्थं

'आश्रम' है। पीछे से चाहे वहां पर और भी दूसरे मनुष्पजन आकर मछे ही रहने लग गये हों। घाल्य की रक्षा के निमित्त किसानों द्वारा जो दुर्गमस्थान निर्मित किथा उगता है, यह 'संवाह' कहलाता है। यह स्थान पर्वत जी चोडी पर धनाया जाता है। अथवा जिसमें सब तरफ से अज़र पधिफजन विश्वाम पाते हों वह स्थान 'संवाह' कहा जाता है। जिल स्थान को हथर उधर से आये हुए सार्थवाह आदि जनों ने अपने निवास के लिये बनाया होता है उसका नाम "सन्निवेदा' है। 'दिावा' नाम श्रुमाली का है और अशिवा-यह शब्द अमंगलहव है, परन्तु मंगलार्थक शिव दाव्द वाली होने से लोग मंगलनिमित्त अशिव की जगह शिवा इस शब्द वाली होने से लोग मंगलनिमित्त अशिवा की जगह शिवा इस शब्द का प्रयोग करते हैं। (अग्गो सीयलो) तथा-कारणवद्यात्त कोई कोई अग्ति पद के स्थान में शीतल दाब्द हा(विसं महुरं) विष के स्थान में मधुर शब्द का प्रयोग भी कर देता है। तथा-(कहालधरेख अंबिल सांड्यं) कलालों के घर में 'अम्ल स्वादृक्रम्' अम्ल शब्द की जगह स्वादु दाब्दों को

રક્ષા માટે ખેડુના વડે જે દુર્ગમ ભૂમિસ્થાન ખનાવવામાં આવે છે તે 'સંવાહ ' કહેવાય છે. આ સ્થાન પર્વતના શિખર પર ખનાવવામાં આવે છે. અયવા-જેમાં ખધેથી પધિકે! આવીને વિશ્રામ મેળવે છે તે સ્થાન 'સંવાહ ' કહેવાય છે. સાર્થવાહા વગેરે આવીને જે સ્થાનને પાતાને રહેવા માટે વસાવે છે તે 'સન્નિવેશ ' છે. 'શિવા ' શિયાળતું નામ છે. અને 'અશિવા ' આ શબ્દ અમંગળ રૂપ છે. પણ મંગલાર્થક શિવ શબ્દવાળી હાવાથી લોકા મંગલ નિમિત્તે અશિવાના સ્થાને 'શિવા ' આ શબ્દના પ્રયોગ કરે છે. ( લગ્ની સીંચન્દો ) તેમજ કારચુવશાત કેટલાક અગ્નિ પદના સ્થાને શીતલ શબ્દના i विस महुरं ) વિપના સ્થાને મધુર શબ્દના પ્રયોગ પણ કરે છે. તેમજ ( कल्ललघरेसु अंबिलं साउयं ) કલાલાના ઘરામાં '' आग् સ્वाદુकम् '' આગ્લ શબ્દના સ્થાને સ્વાદુશબ્દોના વ્યવહાર કરે છે. કેમકે કાબ ધ

## अनुयोगद्वार**स्**त्रे

शिवादीनि विश्वेपविषयाणि नामानि मदर्जितानि । सम्प्रहम्विजिष्टानि यानि नामानि तान्याह-यो रक्तकः सोऽलक्तक इत्युच्यते । यो रक्तवजों भवति स एव अलक्तकः= अरक्तदर्ण इत्युच्यते । रलयोरभेदात्-अःक्तकाऽलक्तकेति बब्दहयं बौध्यम् । तथा-यद् लाबुळाति=भादत्ते मक्षिष्तं जलादि वस्तु इति लाबु=पात्रम्, तदेव अलाबु= तुम्बकम् इत्युच्यते । तथा-यः सुम्भक =शुभ्रवर्णकारी, स एव कुछुम्भक झयुच्यते । आळपन्=अत्यर्थमसमझसं आपमाणो विपर्धतभाष हः-भाषकाढ विपरीतः=विरुद्धः-अभाषक इत्युच्यते । लोके हि यो बह्वसंबद्धं प्रलयति तं जनाः कथयन्ति-अभाषक प्रयोग में लाते हैं। क्यों कि वे लोग ऐसा मानते हैं कि अम्ल शब्द का उच्चारण करने पर भदिरा नष्ट हो जाती है। इस प्रकार ये शिवा-दिक नाम विरोध अर्थ को विषय करने वाले नाम हैं। अब सूत्रकार जो सामान्य नाम हैं, उन्हें कहते हैं-(जे रत्तए से अटत्तए जे लाउए अलाउए जे सुंभए से कुसुंभए, आलावंते विवलीयभा से सए) जो रक्त होता है, वह 'अललक' ऐसा कहा जाता है अर्थांत् जो रक्तवर्ण होता है वही अलक्तक-अरक्तवर्ण ऐसा कहा जाता है ''रलघो स्मेदात्'' इस परिभाषा के अनुसार 'अर-क्तक' और 'अलकक' ये दोनों समान दाव्द हैं। तथा-जो लावु-प्रक्षिप्त जलादि वस्तु को अपने में ठहराता है, वह पात्र लावु कहलाता है। वही 'अलाधु'-कहा जाता है। तथा-जो सुम्भक-द्युभवर्ण कारी-होता है, वही 'कुसुम्भक' ऐसा कहा जाता है। जो पहुन असमंजम बोलना है-वह भाषक से विपरीत बोलने से अभाषक कहा जाता है। लोक में

તેઓ એમ માને છે કે અમ્લ શબ્દના કથનથી મદિરા નષ્ટ થઈ જાય છે. આ પ્રમાણે આ શિવાદિક નામા વિશેષ અર્થને સ્પષ્ટ કરનારા નામા છે. હવે સૂત્રકાર જે સામાન્ય નામા છે તેમનું કચન કરે છે–(जે સ્ત્તવ સે अહત્તવ जે હાઉપ સે अહાઉપ जે સુંમય સે કુસુંમય, आહાવંતે વિવહીયમાસવ) જે રક્ત હાય છે, તે અલક્તક કહેવાય છે. એટલે કે જે રક્તવર્ણ હાય છે તેજ અલ ક્ર્તક 'અરક્તવર્ણ કહેવાય છે. એટલે કે જે રક્તવર્ણ હાય છે તેજ અલ ક્ર્તક 'અરક્તવર્ણ કહેવાય છે. '' રજ્યોરમેરાત્'' આ પરિબાય મુજબ 'અરક્તક ' અને ' અલક્તક ' આ ખન્ને શબ્દા સરખા છે. તેમજ જે લાબુ– પ્રક્ષિપ્ત જલાદિ વસ્તુને પાતાના વડે સ્થિર કરે છે. તે પાત્ર ' લાબુ ' કહેવાય છે, તેજ ' અલાબુ ' કહેવાય છે. તેમજ સુંભક-શુલવર્ણકારી–હાય છે, તેજ ' કુસુંભક ' આ પ્રમાણે કહેવાય છે. જે બહુજ અહમંજસ બાલે છે તે લાયકથી વિપરીત બાલવાથી અભાવક કહેવાય છે. લે કહેવાય છે. લે કહેવાય છે હેવા બહુજ

وج

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८० प्रतिपक्षनामनिरूपणम्

एवार्थं त्रिज्ञेयोऽआरवचनत्नादिति। एतानि नामानि मतिपक्षवदेन वोध्यानि । नतु नोगौणादस्थ को भेदः? इति चेदाह-नोगौणं हि कुन्तादिमृष्टत्तिनिमित्ताभाव-मात्रमादाय मद्र्भते, इदं तु मतिपक्षधर्मवाचकत्वमादायेत्यनयोर्भेद इति नास्ति दोषः । इदम्रुपसंहरसाह-तदेतन् मतिपक्षपदेनेति । अथ कि तत् मधानतया ? मधानस्य भावः मधानता तया यन्नाम निष्पवते तत् किं=र्कि विश्वम् ? इति मक्षः । उत्तरयति~मधानतया-' अशोकवनम् ' इत्यारम्य ' शालिवनम् ' इत्यन्तं

जो व्यक्ति बहुत ही अधिक असंबद्ध बोलता है, लोग उसे 'अभाषक' कहते हैं, क्योंकि इस के वचन सारविहीन होते हैं। ये नाम प्रतिपक्ष पद से जानना चाहियें।

दांका-- नो गौण पद से इस में क्या अन्तर है ?---

उत्तर--नोगौण जो पद है, वह कुन्तादि की प्रष्टसि के निमित्त के अभाव मात्र को खेकर प्रष्टल होता है। परन्तु यह प्रतिपक्ष के घर्म का बाचक जो शब्द है उसको छेकर प्रष्टल होता है। इस प्रकार से इन दोनों में भेद है। (से तं पडिवक्खपएणं) इस प्रकार यह प्रतिगक्षपद से निष्पन्न हुआ नाम है। (से किं तं पाइण्गयाए) हे भदन्त! प्रधानता से जो नाम निष्पन्न होता है, वह किस प्रकार होता है?

उत्तर---(पाहण्णयाए) प्रधाशता से जो नाम निष्पन्न होता है, वह इस प्रकार का हरेता है---(असोगवणे सत्तपण्गवणे चंपगवणे चुअवणे नागवणे पुन्नासवणे उच्छुवणे दक्ष्ववणे सालिवणे-से तं पाहण्णयाए)

અસ'બદ્ધ બ્રેલે છે, લેાકાે તેને 'અભાષક' કહે છે. કેમકે એના વચન અર્થ-વિદ્વીન હાય છે, એ નામા પ્રતિપક્ષ પદથો જાસવાં જોઈએ.

શ'કા–નાે ગૌણ પદ કરતાં આમાં શા તફાવત છે.

ઉત્તર-ને ગૌથુ જે પદ છે, તે કુન્તાદિ-પ્રવૃત્તિ-નિમિત્તના અભાવ માત્રને લઇને પ્રવૃત્ત ચાય છે. પણ આ પ્રતિપક્ષના ધર્મને વાચક જે શબ્દ છે તેને લઈને પ્રવૃત્ત હાય છે. આ પ્રમાશે તેઓ બન્નેમાં કરક છે. (से तं पडिवक्खपएणं) આ પ્રમાશે પ્રતિપક્ષપદથી નિષ્પન્ન થયેલ નામ છે. (से किं तं पाहण्णयाए) હે ભદન્ત ! પ્રધાનતાથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે તે કેવા પ્રકારના હાય છે ?

ઉत्तर--(पाइण्णयाए) प्रधानताथी के नास निष्पन्न थाय छे, ते आ प्रधारनुं डेाय छे--(असोगवणे सत्तपण्णवणे चंपगवणे चुअवणे नागवणे पुन्नाग-वणे उच्छवणे दक्खवणे साखिवणे से तं पाइण्णयाए) अधेाधवन, सप्तपर्धावन, રટ

## अनुयोगद्वारस्त्रे

बोध्यम्। अश्लोकवनादौ दृक्षाःतराणां सच्चेऽपि अश्लोकादीनां वादुल्येन प्राधान्या-दशोकवनादि व्यवहारो भवति । ननु गौणादस्य को भेदः ? इति चेदाह-क्षमादि-गुणेन क्षमणादिशव्दवाच्यार्थः सामस्त्येन व्याप्यत्ते, अश्लोकवतादौ तु अश्लोकादोनां सामस्त्येन व्याप्ति नीस्ति, दृक्षान्तराणामपि तत्र सद्भावत्, अतो गौणादस्य भेदो बोध्यः । सम्पति मकृतम्रुपसंहर्त्तुमाह-तदेतत् प्रधानत्यति । अथ किं तत् अद्योकवन, सप्तपर्णवन, चम्पकवन, आम्रवन, नागवन, पुन्नागवन, इक्षुवन, द्राक्षावन, द्याणिवन, चम्पकवन, आम्रवन, नागवन, पुन्नागवन, इक्षुवन, द्राक्षावन, द्याणिवन । इस प्रकार यह प्रधानता निष्यन्न नाम है। तात्यर्थ कहने का यह है कि-'अद्योकवन आदि जनों में अन्य वृक्षों का भी सद्भाव रहता है, फिर भी जो यह अद्योक चन कहलाता है, सो इस का कारण यह है कि वहां अग्नोक की प्रञुत्ता पाई जानी है, इसलिये अत्रोकवृक्षों की प्रजुरता लेकर उस वन की अत्रोक्तवन इस नाम से अभिहित किया जाता है । सप्तपर्ण आदि नामों में भी यही कारण जानना चाहिये ।

र्दाका—गौण नाम से इस प्रधानता निष्यन्न नाम में क्या अन्तर है? उत्तर—क्षमादिगुण से जो क्षमण आदि काव्हों का वाच्घार्थ होता है, वह सम्पूर्णरूप से व्याप्त होता है, परन्तु अद्योकवन आदि नामों में ऐसा नहीं होता है। क्योंकि वहां तो उस नाम के वाच्यार्थ की ही केवल प्रचुरता रहती है। इस प्रचुरता के क्षद्धाव में वहां अन्य वृक्षों का अभाव नहीं है। वे भी वहां पर हैं। इस प्रचार अद्योक वनादि में वम्पडवन, आसवन, नागवन, पुन्नागवन, धक्षपत, द्राक्षरन, शाखिवन, आ प्रभाधे आ प्रधानता निष्यन्न नाम छे. तात्पर्य आ प्रमाधे छे हे ' अशेक कवल ' वगेरे बनामां जील वृक्षोने। प्रखु सहसाव रहे छे, छतांके ते कशेत

કવન ′ વગર વનામાં ગાજા વૃક્ષાના પણ સદ્ભાવ રહે છે, છતાંએ તે અશે કવન કહેવાય છે, તાે આની પ.છળ એ કારણ છે કે ત્યાં અશેહક વૃદ્ધા અધિક પ્રમાણુમાં હાેય છે. અશાક વૃદ્ધાના પ્રાસ્થર્યને લીધે જ તે વનને અશાકવન આ નામથી અભિહિત કરવામાં આવે છે. સપ્તપર્ણુ વગેરેનામામાં પણ આ પ્રમાણે જ જાણવું.

શ'કા–ગૌણુ નામથી આ પ્રધાનતા નિષ્પન્ન નામાં શા તફાવત છે ? ઉત્તર–ક્ષમા વગેરે ગુણાથી જે ક્ષમણ વગેરે શબ્દેના વાચ્યાર્થ છે, તે સંપૂર્ણુ રૂપે વ્યાપ્ત હોય છે. પણ અશાકવન બગેરે નામામાં આવું થતું નથી કેમકે ત્યાં તે નામના વાચ્યાર્થની જ માત્ર પ્રચુરતા રહે છે. આ પ્રચુરતાના સદ્ભાવમાં ત્યાં બીજા વૃદ્ધાના અભાવ નર્ધા તે ખીજા વૃદ્ધા પણ ત્યાં છે જ આ પ્રમાણે અશોકવન વગેરેનાં અશાક વગેરેની સામસ્ત્યેન બ્યાપ્તિ

્ર

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८० प्रतिपक्षनार्मानरूपणम्

अनादिसिद्धान्तेत ? असनम्-अन्तः-अमनम् अम-मतौ' इत्यस्माद=स्युट् वाच्य-वाचकरूपतया परिच्छेद', अनादिसिद्धश्वासौ अन्तश्चेति कर्मधारयस्तेन, अर्थात्-अनादिकालादारभ्येदं वाचकम् इदं वाच्यमित्येवं सिद्धः=भतिष्ठितो योऽन्तः=परि च्छेदो-निर्णयस्तेन यन्नाम निष्पद्यते तत् किं=किं विधम् ? इति ज्ञिष्यप्रक्षः । उत्तरयति-अनाधिसिद्धान्तेन यन्नाम निष्पद्यते तदेवं विधम् ? इति ज्ञिष्यप्रक्षः । उत्तरयति-अनाधिसिद्धान्तेन यन्नाम निष्पद्यते तदेवं विधम् ? इति ज्ञिष्यप्रक्षः । उत्तरयति-अनाधिसिद्धान्तेन यन्नाम निष्पद्यते तदेवं विधम् ! तथाहि-धर्मास्ति-कायाधारम्पाद्धासमय्पर्यन्तानि पड् नामानि अन्तदिसिद्धान्तनिष्यन्नानि वोध्या-नि । धर्मास्तिकावादयः प्राग्व्याख्याताः । गॉजनाम्नोऽस्य भेद एवं विद्वेयः । अशोक आदिकों को सामस्त्येन व्धाप्ति नर्धा है । इस प्रकार गुण निष्पत्रन नाम से इस प्रधानता निष्पन्न नाम मैं बहुत अन्तर है । इस प्रकार से यह प्रधानता से निष्पन्न नाम है। (से किं तं अणाइसिद्धंतेणं) हे भदन्त ! अनादिस्तिद्धान्त से निष्पत्र नाम किस प्रकार का होता है ?

उत्तर---(अणादिसिद्धतेणं) अनादिसिद्धान्त से निष्पन्न नाम इस प्रकार का होता ई-- दाव्दवाचक है और उसका अर्थ वाच्घ है, इस प्रकार का जो बाच्घ वाचकरूप से ज्ञान होता है, वह 'अन्त' है। यह अन्त अनादिकाल से सिद्ध ई-अर्थात अनादि काल से छेकर यह वाचक है और यह वाच्य है-- इस रूप से सिद्ध प्रतिष्ठित है-- इस अनादि सिद्ध अन्त-- निर्णय-से जो नाय निष्पन्न- उत्पन्न- होता है वह अनादि सिद्ध अन्त-- निर्णय-से जो नाय निष्पन्न- उत्पन्न- होता है वह अनादि सिद्ध अन्त-- निर्णय-से जो नाय निष्पन्न- उत्पन्न- होता है वह अनादि सिद्ध अन्त-- निर्णय-से जो नाय निष्पन्न- उत्पन्न- होता है वह अनादि सिद्ध अन्त-- निर्णय-से जो नाय निष्पन्न- उत्तरन- होता है वह अनादि सिद्ध अन्त-- निर्णयन्त नाम हे-वह इस प्रकार से जानना चाहिये--(पम्मतिद्व अन्त-- जिपन्न नाम हे-वह इस प्रकार, जीवत्थिकाए, पुग्गल-त्थिकाए, अन्द्रायन्य) धर्मोस्तिकाय, आधाहादियकाय, जीवत्थिकाए, पुग्गल-त्थिकाए, अन्द्रायन्य) धर्मोस्तिकाय, अधाहादियकाय, जाकात्रास्तिकाय, नधी आ रीते गुखु निष्पन्न नामधी आ प्रधानता निष्पन्न नाममां अहुक अतर छे. आम आ प्रधानताधी निष्पन्न नाम छे. (से किं तं अणाइसिद्धतेणं) डे लढत ! अनाहि सिद्धान्तभी निष्पन्न नाम हेवा प्रधारनु' ढीय छे !

ઉત્તર-(अणादिसिद्धंतेणं) અનાદિ સિદ્ધાન્લથી નિષ્પન્ન નામ આ પ્રકારનું હાેય છે--રાબ્દવાચક છે અને તેના અર્થ વાચ્ય છે, આ પ્રમાણે જે વાચ્યવાચક રૂપતું સાન ઘાય છે તે 'અંત' છે. આ 'અંત' અનાદિકાલથી સિદ્ધ છે. એટલે કે અનાદિ કાલથી જ આ વાચક છે અને આ વાચ્ય છે. આ રૂપથી સિદ્ધ પ્રતિષ્ઠિત છે. આ અનાદિ સિદ્ધ અંતનિર્ણયથી જે નામ નિષ્પન્ત ઉત્પન્ન થાય છે તે અનાદિ સિદ્ધાન્ત નિષ્પન્ન નામ છે-તે આ પ્રમાણે થવું જેઇએ. (ધન્મવિક્રાર, અવમ્મરિયજ્ઞાર, આગાસરિયજ્ઞાર, જ્ઞીવસ્થિ-જ્ઞાર, વુગ્યજ્રસ્થિજાર, અદ્ધાસમળ) ધર્માસ્તિકાય, આધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિ- ξu

### अनुयोगद्वारस्त्रे

गौणनाम्नः मरीपादिकस्याभिश्रेयं दीपकछिकादिकं स्वरूपं त्यजत्यपि, धर्मास्ति-कायादयस्त कदाचिद्धि स्वरूपं न परित्यजन्तीति इदं पृथगुक्तम् । उपतंहरनाह-तदेतत् अनादिसिद्धान्तेनेति । अथ किं तत् नाम्ना नाम-पितृपितामहादीनामभि-श्रेयं तेन यन्ताम संपद्यते तत् किए ? इति मक्षः । उतरपति-नाम्ना निष्पद्यमानं नामैवं विद्येयम्, तथाहि-यो जनः पितृपितामहस्य=पिता वी पितामहस्य वा, यद्वा-पितुः पितामहः--पितृपितामहः=पपितामहस्तस्य नाम्ना=ध्वदत्तदेवदत्त जीवास्तिकाय, पुद्धलास्तिकाय, अद्धासमध । इन धर्मा दिकों की व्याख्या पहिछे कर दी गई हैं। गौगनाम से इस अनादि सिद्धान्त नाम में अन्तर है इस प्रकार से जानना चाहिये कि- जो गौण निष्पन्न नाम का अभिधेय होता है, वह अपने स्वरूपका परित्याग्र भी कर देता है-जैसे दीपकछिका यह प्रदीपनाम का अभिधेय है-सो यह अपने रूप का परित्याग भी कर देती है ।

परन्तु जो अनादि सिद्धान्त निष्यन्न नाम होगा वह अपने स्वरूप का कभी भी परित्याग नहीं करेगा। इसीलिये सूत्रकार ने इसका पृथक् निर्देश किया है। (से तं अणाइसिदंतेणं) इस प्रकार से यह अनादि सिद्धान्त से निष्पन्न नाम है। (से कि तं नामेणं ?) हे भदन्त ! जो नाम-नाम से निष्पन्न होता है, वह किस प्रकार का होता है ?

उत्तार—(नामेणं पिउपियाभहस्स नामेणं उन्नामिउत्रइ) नाम से जो नाम निष्पन्न होता है, वह इस प्रधार का होता है-जैते पिता या पितामह अथवा पिता के पितामह का जो नाम होता है वह

કાય, જીવારિતકાય, પુદ્ર લાસ્તિકાય, અદ્ધાસમય આ ધર્માદિકાની વ્યાખ્યા પહેલાં કરવામાં આવી છે. ગૌણુ નામથી આ અનાદિસિદ્ધાન્ત નામમાં જે આંતર છે તે આ પ્રમાણુ જાણુવું – 'જે ગૌણુ નિષ્પન્ત નામના અભિધેય હાેય છે, તે પાતાના સ્વરૂપના પરિત્યાગ પણુ કરે છે જેમ કે દીપમાલિકા આ પ્રદીપ નામના અભિધેય છે એટલે આ પાતાના સ્વરૂપના પરિત્યાગ પણુ કરે છે. પરંતુ જે અનાદિ સિદ્ધાન્ત નિષ્પન્ત નામ હશે તે પાતાના સ્વરૂપના ત્યાગ ક્દાપિ કરશે નહીં એથી જ સૂત્રકારે આના પૃથક નિરે શ કર્યો છે. (સે તં अળાइ સિદ્ધ દેવળં) આ પ્રમાણુ આ અનાદિ સિદ્ધાન્તથી નિષ્પન્ત નામ છે. (સે જિ તં નામેળં ?) હે ભદન્તા જે નામ નામથી નિષ્પન્ન હાય છે, તે આ પ્રકારનું હોય છે. જેમ કે પિતા કે પિતાયહનું અથવા પિતા કે પિતા-મહનું જે નામ હાય છે તે નામથી બનેલ નામ ગણાય છે. મતલબ એ છે કે પિતા પિતામહ વગેરે જાતે એક પ્રકારના નામો છે. વ્યવહાર માટે જ

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८० प्रतिपक्षनामनिरूपणम्

त्रह्मरवायन्यतराभिधानेन उन्नास्थते= शब्द यते तद् नाम्ना निष्पनं नाम बोध्यम्। एतदुपपंहरति-तदेतत् नाम्नेति। अथ किं तत् अत्रयवेन अत् यत्रोऽ व्यविन एक देशस्तेन यद् नाम निष्पद्यते तत् किं=किं विधम् ? इति प्रश्नः। उत्तरयति अवयवेन निष्पन्नं नामवें बोध्यम्। तथा हि-श्र्ङ्रो-श्टहरूपेणावयवेन श्र्द्रोति नाम भवति। एवं 'शिखी विषाणी ' इत्यारभ्य 'केशरी कर्छदी' इत्यात्वानि नामानि 'शिखा विषाण' इत्याद्यवयव-निष्पन्नानि बोध्यानि। तथा-परिकरवन्धेन=विशिष्टरचनायुक्तत्रसननिवसनेन भटं= नाम से बना हुआ नाम माना जाता है-तात्पर्य इसका यह है कि 'पिता पितामह ' आदि स्वयं एक प्रकार के नाम हैं-व्यवहार चलाने के लिये जो इनका फिर यज्ञदत्त, देवदत्त, ज्रह्मदत्त ऐसा नाम रख लिया जाता वह नाम निष्पन्न नाम है। (से तं नामेणं) इस प्रकार यह नाम से निष्पन्न नाम है। (से तं जवयवेणं) हे भदन्त ! अवयव निष्पन्न नाम कैसा होता है ?

उत्तर---( अवधवेणं-सिंगी सिही, विसाणी, दाढी, पक्सी, खुरी नही वाली) अवधव निष्पन्न नाम ऐसा होता है-श्रुङ्गी, झिखी, विषाणी दंष्ट्री पक्षी, खुरी, नखी, वाली (दुपय चउप्पय, बहुपया, नंगुली, केसरी, कउही) द्विपद, चतुष्पद, बहुपद, लाङ्गली, केशरी, ककुदी ताल्पर्य इसका यह है कि-अवधव अवधवी का, एकदेश कहलाता है-हस एक देश रूप अवधव से जो नाम पड़ जाता है, वह अवधव निष्पत्न नाम है। श्रुङ्गरूप अवधव से जो नाम पड़ जाता है, वह अवधव निष्पत्न नाम है। श्रुङ्गरूप अवधव से जो नाम पड़ जाता है, वह अवधव निष्पत्न नाम है। श्रुङ्गरूप अवधव से जो नाम पड़ जाता है, वह अवधव निष्पत्न नाम है। श्रुङ्गरूप अवधव से जो नाम पड़ जाता है, वह अवधव निष्पत्न नाम है। श्रुङ्गरूप अवधव से जो नाम पड़ जाता है, वह अवधव निष्पत्न नाम है। श्रुङ्गरूप अवधव से जो नाम पड़ जाता है, वह अवधव निष्पत्न नाम है। श्रुङ्गरूप अवधव से जो नाम पड़ जाता है, वह अवधव निष्पत्न नाम है। श्रिज्ञ के संवन्ध से श्रिंगी शिखा के संबन्ध से शिखी, कहा जाता है। इसी प्रकार से विषाणी, दंष्ट्री आदि नाम भी जानना अभतु' यहादत, देवहत्त, खहादत, लेवां नाभे। राभवामां आवे छे. २१ नाभे। निष्पन्त नाभे। छे. (सेतं नामेणं) आम आ नामधी निष्पन्न नाम छे. (से कि' त' अवधवेणं) हे शहन्त ! अवधव निष्पन्त नाम हेतु' है। हो हो

ઉત્તર-(અવયવેળં બિંગી, સિદ્દી, વિસાળી દ્ર'ઢી, પક્સી, સુરી નદ્દી ઘાઢી) અવયવ નિષ્પન્ન નામ એવું હોય છે. શુંગી, શિખી, વિષાણી, દ'બ્દ્રી,, પક્ષી ખુરી, નખી, વાલી (તુપચच્च ગ્લ્ય, જ્રદુપયા, નંગુર્સી, केसरી, कडદી) દ્વિપદ, ચતુષ્પદ, બહુપદ, લાંગલી, કેશરી, કદ્દદી તાત્પર્ય એ છે કે અવયવ-અવયવી ના એકદેશ કહેવાય છે. આ એકદેશ રૂપ અવયવથી જે નામ અસ્તિત્વમાં આવે છે તે અવયવ નિષ્પન્ન નામ છે. શુંગ રૂપ અવયવના સંબંધથી શુંગી શિખ્યાના સંબંધથી શિખી નામા અસ્તિત્વમાં આવ્યાં છે. આ પ્રમાણે જ વિષાણી, દ'બ્દ્રી, વગેરે નામા વિષે પણ જાણવું જોઈએ તેમજ (પરિવર ঽ२

# अनुयोगद्वारसूत्रे

योधं जानीयात्, तथा निवननेन=महिलोन्तितवल्लपरिधानेन महिलिकां=महिलां जानीयात्। तथा-सिक्येव=एककणेव द्रोणपार्झ=द्रोणपरिभितालागन्नानां पाकं जानीयात्। च=पुनः एकपा गाथपा=प्रसादादिगुणविश्विष्टया एकया गाथया कविं जानीयात्। अयं भाव:-भट महिलापाककवि शब्दप्रयोगः परिकरवन्ध्रनादिप्रत्वक्षेण क्रियते, अतोऽवयरपाधान्येनेपां प्रदत्तवादेते सब्दा अपि अवयवनिष्यन्तनामस्वे-नोक्ता इति । अस्य नाम्नोऽत्रयवमाधान्यमाश्रित्य प्रद्रत्तरवाद् गौणनाम्नो भेदः । गौणनाम तु सामान्यतथा प्रदर्श्वते, अत्रो नौणनामाऽभेदत्तेनास्य निर्स्थकत्व-शङ्का न कार्येति ॥धू० १८०॥

चाहिये। तथा-(परियरबंधेणभडं, जाणिडजा महिलियं निवसणेणं, सित्थेणं दोणवायं, कविं च इक्काए गाहाए) विशिष्ट रचनायुक्त वस्त्रों के पहिरने से यह भट 'योधा' है ऐसा जान लिया जाता है और महिलोचित बस्त्र के परिधान से यह स्त्री है ऐसा जान लिया जाता है तथा एक कण दाने के पक जाने से द्रोण परिमित अन्न का पकना जान लिया जाता है, और प्रमाद आदि गुण विशिष्ट एक ही गाधा के देखने से यह कवि है' ऐना जान लिया जाता है।-इसलिये अट, महिला पाक, कवि शब्दों का प्रयोग जो होता है, वह परिकर यन्धन आदि को प्रस्यक्ष में देख कर होता है, इसलिये ये शब्द अवयव की प्रधानता से निष्धन्न होते के कारण 'अवधव निष्पन्न' नाम रूप से कहे गये, जानना चाहिये। यह अवधव निष्पन्न नाम अवयव की प्रधानता को छेकर प्रवृत होता है, इसलिये गौण नाम से इसकी

बंधेणं भइं जाणिज्ज्ञा महिस्तिं निवसणेणं, सित्येणं दोणवायं कवि'च इक्काए गाहाए) વિશિષ્ટ રચના યુક્ત વસ્ત્રો ધારણ કરવાથી આ લટ એટલે કે ચેત્દ્રો છે, એવું જણાઇ આવે છે. અને સ્તીર્ચા જેવા વસ્તો પરિધાન કરવાથી સ્ત્રી છે એવું જણાઇ આવે છે. તેમજ એક અનાજના કણ જાય તે દ્રોણ ચડીમાં જેટલું અનાજ હાેય તે બધું જ ચડી ગયું છે એવું જણાઇ આવે છે. અને પ્રાસાદ વગેરે ગુણ વિશિષ્ટ એકજ ગાઘાના પરીક્ષણથી 'આ કવિ છે' એવું જણાઈ આવે છે. એથી જ ભર, મહિલા, પાક, કવિ જેવા શખ્દાના પ્રયોગ પ્રચલિત થઇ જાય છે. તે પરિકર અધન વગેરેને પ્રત્યક્ષમાં જેઇને થાય છે. એથી જ આ શખ્દા અવયવની પ્રધાનતાથી નિષ્યન્ન દેવા બદલ ' અવયવ નિષ્યન્ન ' નામથી નિષ્યન્ન થયેલ જાણવાં જોઈ એ આ અવયવ નિષ્યન્ન નામ અવયવની પ્રધાનતાને લીધે પ્રવૃત્ત થાય છે. એથી ગૌણ નામથી તે બિદ્દ છે.

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८१ संयोगस्वरूपनिरूपणम्

मुल्म्-से किं तं संजोगेणं? संजोगे चउच्विहे पण्णत्ते. तं जहा-दव्यसंजोगे खेत्रसंजोगे कालसंजोगे भावसंजोगे | से किं तं द्व्यसंजोगे? द्व्यसंजोगे तिविहे पण्णते, तं जहा-सचित्ते अचित्ते मीसए। से किं तं सचित्ते ? सचित्ते गोहिं गोमिए, महिसीहिं महिसिए, ऊरणीहिं-ऊरणिए, उद्दीहिं उद्दीवाले। से तं सचित्ते। से किंतं अचित्ते? अचित्ते-छत्तेणं छत्ती, दंडेन दंडी, पडेण पडी, घडेग घडी, कडेण कडी, से तं अचित्ते। से किं तं मीसए? मीसए--हलेणं हालिए, सगडेणं सागडिए रहेणं रहिए, नावाए नाविए, से तं मीसए। से तं दव्वसंजोगे से किं तं खित्तसंजोगे ? खित्तसंजोगे-भारहे एरवए हेमवए परण्णवए हरिवासण रम्मगवासप देवकुरुप उत्तरकुरुए पुटव-विदेहए अवरविदेहए। अहवा मागहए मालवए सोरटए मर-हटूए कुंकणए। से तं खेत्तसंजोगे। से किं तं कालसंजोगे ?, कालसंजोगे-सुसमसुसमाए, सुसमाए, सुसमदूसमाए दूसमसुस-माए, दूसभाए दूसमदूलमाए। अहवा पावसए वासारत्तए, सरदए हेमंतए वसंतए गिम्हए। से तं कालसंजोगे। से किंतं भिन्नता हैं। तास्वर्य यह है कि-'गौग नाम गुग की प्रधानता को छेकर सामान्यरूप से प्रवृत होता है। और यह नाम अवयव रूप विरोष को छेकर प्रवृत होता है। अतः गौण नाम के साथ इसके अभेद की आहांका करना निरर्धक है ॥ द्य० १८० ॥

તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે ગૌણુ નામ ગુઝુની પ્રધાનતાને લઇને સામાન્ય રૂપમાં પ્રવૃત્ત થાય છે અને આ નામ અવયવરૂપ વિશેષને લઇને પ્રવૃત્ત હેાય છે. એથી ગૌણુ નામની સાથે એના અભેઢની આશ'કા નિર્સ્થાક ગણાય. ાસ૦૧૮૦ા અ૦ '૧



भावसंजोगे ? भावसंजोगे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-पसत्थे य अपसत्थे य। से किं तं पसत्थे पसत्थे-नाणेणं नाणी दंसणेणं दंसणी, चरित्तेणं चरित्ती। से तं पसत्थे। ते किं तं अपसत्थे ? अप-सत्थे-कोहेणं कोही, माणेणं माओ, नाथाए जायी, ठोहेणं ठोही। से तं अपसत्थे। से तं भावसंजोगे। से तं संजोगेणं ॥सू० १८१॥

"से कि तं संजोगेणं" इत्यादि ।

शब्दार्थ--(से किंतं संजोगेणं) हे भदन्त ! जो नाम संयोग से निष्पन्न होता है यह कैसा है ?

उत्तर-(संजोगे चउच्चिहे पण्णसे) संयोग चार प्रकार का कहा गया है (तं जहा) वह इस प्रकार से है-(दव्वसंजोगे खेत्तसं-जीगे, कालसंजोगे, भावसंजोगे) द्रव्य संयोग, क्षेत्र संयोग, कालसंयोग और भाव संयोग। (से किं तं दव्य संजोगे ?) हे भदन्त ! द्रव्य संयोग से जो नाम निष्पत्न होता है वह कैसा होता है ? (दव्य संजोगे तिविहे पण्णते)

उत्तर-इव्य संयोग तीन प्रकार का होता है--इसलिये इनके संयोग उत्पन्न नाम भी तीन प्रकार के होते हैं। (तं जहा) जैसे-(सचित्ते अचित्ते मीसए) सचित्त संयोग, अचित्त संयोग, मिश्र

" से कि' त' संजोगेणं " धरिय डि ---

शण्डार्थ-(से किं तं संजोगेण) & सड'त ! के नाम स'येागधी निष्पन हिाय छे ते डेवुं छे ?

ઉत्तर-(संजोगे चडव्त्रिहे पण्णत्ते) संथेश यार प्रधारने। धडेवामां आव्धे छे. (त'जहा) ते आ प्रमाधे छे. (दव्वसंजोगे खेत्तसंजोगे, काल्संजोगे, मावसंजोगे) द्रव्यसंथेश क्षेत्रसंधेाज, धालसंथेशज, अने आवसंथेशज. (से किं त' दव्वसंजोगे ?) डे आढ'त ! द्रव्यसंथेश्यधी कोनाम निष्पन्न धाय छे ते डेवु' डाय छे ? (दव्वसंजोगे तिविहे पण्णत्ते).

ઉત્તર-દ્રવ્ય સંધાગ ત્રણુ પ્રકરના હૈાય છે. એથી એમના સંધાગ ઉત્પન્ન નામા પણ ત્રણુ પ્રકારના હાેય છે. (तंज्ञहा) જેમ કે (सचित्त अचित्ते अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८१ संयोगस्वरूपनिरूपणम्

गोभिगोंमान्, महिवीभिमैहिविकः, ऊरणामिः ऊरणिकः, उष्ट्रीभिः उष्ट्रीपालः । स एव सचित्तः । अथ कोऽसां अचित्तः ? अचित्तः-छत्रेण छत्री, दण्डेन दण्डी, पटेन पटी, घटेन घटी, कटेन कटी । स एवोऽचित्तः । अथ कोऽसौ मिश्रः शिश्रः-संयोग-सचित्तसंयोगज नाम इस प्रकार से है (गोहिं गोमए) गायों के संयोग से जैसे गोमान्-(महिसीहिं महिसिए) भैंसो के संयोग से महिवीमान् ( ऊरणीहिं ऊरणिए) मेबियों के संयोग से मेबीमान् उद्दीहिं उद्दीवाले) ऊंटनियों के संयोग से उष्ट्रपाल । तात्पर्य यह है-कि-गवाला ऐसा जो नाम होता है, वह गायों के पाल्तने आदि से निष्पन्न होता है। गायें सचित्त पदार्थ हैं, अतः ग्वाला ऐसा नाम सचित्त द्रव्य संयोगज है। इसी प्रकार से अहिषीमान् आदि नामों को भी जानना चाहिये। (से किं तं अचित्ते) हे भदंत ! अचित्त द्रव्य संयोगज नाम कैसा होता है ?

उत्तर-(अचित्ते) अचित्त द्रव्यसंयोगज नाम इस प्रकार होता है-छत्तेणं छत्ती, दंढेणं दंडी, पडेण पड़ी घडेण घडी कडेण कडी (से त्तं अचित्ते) छत्र के संयोग से छत्री, दण्ड के संयोग से दण्डी, पट के संयोग से पटी घट के संयोग से घटी, कट के संयोग से कटी, ये सब अचित्त द्रव्य संयोगज नाम हैं। इस नाम की निष्पत्ति में अचित्त द्रव्य का संयोग सापेक्ष होता है-छत्र, दण्ड, पट, घट, कट, ये सब अचित्त

मीसए) સચિત્તમ યોગ, અચિત્તસ યોગ, મિશ્રસ યોગ, સચિત્તસ યોગ જ નામ આ પ્રમાણે છે. (गोहिं गोमिए) ગાયાના સ યોગથી જેમ કે ગામાન (महि-सोहिं महिसिए) લે સાના સ યોગથી મહિવીમાન્ (ऊरणीहिं ऊरणिए) મેધાના સ યોગથી મેવીમાન્ (उट्टीहिं उट्टीवाले) ઊંટાના સ યોગથી હષ્ટ્રી પાલ તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે ગાવાળ એવું જે નામ હાય છે તે ગાયાના રક્ષણ વગેરેથી નિષ્પન્ન હાય છે. ગાયા સચિત્ત પદાર્થ છે એથી ગાવાળ એવું નામ સચિત્ત દ્રવ્ય સ યોગ જ છે. આ પ્રમાણે મહિવીમાન્ વગેરે નામા વિષે પણ જાણી લેવું જોઇએ (સે किं तं अचित्त) હે લદ'ત ! અચિત્ત દ્રવ્ય સ યોગ જ નામ કેવું હાય છે ?

ઉત્તર-(अचित्तें) અચિત્ત દ્રવ્ય સંયોગ જ નામ આ પ્રમાણે હાય છે. (છત્તેળં, છત્તી, રંકેળં રંકો, વકેળ વકી, ઘડેળ ઘડો, જદેવ, જકી સેતં લचिત્તે) છત્રના સંયેગથી છત્રી, દંડના સંયોગથી દંડી, પટના સંયોગથી પટી, ઘટના સંયોગથી ઘટી, કટના સંયોગથી કટી, આ અધાં અચિત્ત દ્રવ્ય સંયોગ જ નામા છે. આ નામની નિષ્યન્નતામાં અચિત્ત દ્રવ્યો સંયોગ અપેક્ષિત ગણાય છે. છત્ર, દંડ, પટ, ઘટ, કટ આ સર્વે અચિત્ત દ્રવ્યો છે. છત્ર જેની પાસે

For Private And Personal Use Only

अनुयोगद्वारसूत्रे

हलेन हालिकः, शकटेन शाकटिकः, रथेन रथिकः, नावा नाविकः । स एष मिश्रः । स एष द्रव्यसंयोगः । अध कोऽसौ क्षेत्रसंयोगः ?, क्षेत्रसंयोगः-भारतः एरवतः, हैमवतः ऐरण्यवतः, हरिवर्पः, रम्यकवर्षः देवकुरुजः उत्तरकुरुजः, पूर्ववैदेहकः, अपर-द्रव्य हैं । छन्न जिसके पास है, वह ' छन्नी ' । दण्ड जिसके पोस है, वह ' दण्डी ' पट जिसके पास है, वह ' छन्नी ' । दण्ड जिसके पोस है, वह ' दण्डी ' पट जिसके पास है, वह ' पटी ' इत्यादि नामवाला कहलाता है । (से किं तं मीसए ? मीसए-हलेण हालिए सागडेणं सागडिए, रहेणं रहिए नावाए नाविए, से त्तं मीसए से त्तं दब्ब संजोगे) हे भदन्ता मिश्र द्रव्य संयोगज नाम कैसा होता है ?

उत्तर-मिश्र द्रव्य संयोगज नाम ऐसा होता है--जैसे-हल के संयोग से हालिक, शकट के संयोग से शाकटिक, रथ के संयोग से रथिक नाव के संयोग से नाबिक ये सब नाम सचित्त अचित्त उभव द्रव्य संयोगज हैं। इस मिश्र द्रव्य संयोगज नाम में सचित्त द्रव्य संयोग नाम हालिक, शाकटिक आदि में हल आदि पदार्थ अचित्त और बलीवर्द-बैल आदि पदार्थ सचित्त हैं। इस प्रकार के और भी जितने नाम हो वे सब द्रव्य संयोगज नाम जानना चाहिये। (से किं तं खित्त संजोगे) हे भदन्त ! क्षेत्र संयोग-क्षेत्र संयोग से निष्यन्त नाम केसा होता है ?

उत्तर-(खित्तसंजोगे) क्षेत्रसंयोगज नाम ऐसा होता है-(भारहे

છે તે છત્રી, દ'ડ જેની પાસે છે તે દ'ડી, પટ જેની પાસે છે તે પટી, વગેર નામથી સ'બાધિત થાય છે. (से कि' तं मीसए ? मीसप~इलेण हाळिए सागडेण सागडिए, रहेणं रहिए नावाए, नाविए, सेत्तं मीसए सेत्तं दृब्व संजोगे) & अह'त ! भिश्र द्रव्य स'येग જ नाम डेवुं डेाय છे ?

ઉત્તર-મિશ્ર કબ્ય સંધાગ જ નામ એવું હાય છે જેમ કે હળના સંધા-ગથી હાલિક, શકટના સંધાગથી શાકટિક, રયના સંધાગથી રધિક, નાવના સંધાગથી નાવિક, આ સર્વ નામા સચિત્ત અચિત્ત અને ઉભય દ્રબ્ય સંધાગ જ છે. આ મિશ્ર દ્રબ્ય સંધાગ જ નામમાં સચિત્ત કબ્ય સંધાગ નામ હાલિક, શાકટિક વગેરેમાં હલ વગેરે પદાર્થ અચિત્ત અને અલીવર્દ (બળદ) વગેરે પદાર્થ સચિત્ત છે. આ જાતના બીજા પણ જેટલાં નામા છે તે સર્વ દ્રબ્ય સંધાગ નામા છે એમ સમજી લેવું. (સે જિંત જ લિત્તતંત્રોને) હે ભદન્ત ! ફોત્ર સંધાગ-હોત્ર સંધાગથી નિષ્યન્ન નામ કેવું હોય છે ?

ઉત્તર-(खित्तसंजीगे) क्षेत्र संधेा क नाम अधुं छेाय છे. (मारहे

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८१ संयोगस्वरूपनिरूपणम्

वैदेहकः । अथवा-मागधकः, मालवकः, मौराष्ट्रकः, महाराष्ट्रीयः, कौङ्कणकः । स एप क्षेत्रसंयोगः । अध कोऽसौ कालसंयोगः ? कालसंयोग-सुषमसुषमाजः, सुषमाजः, सुषमदुस्समाजः, दुस्समसुषमाजः दुस्समाजः दुस्समसुपमाजः । अथवा-एरवए, हेमवए, एरण्णवए, हरिवासए, रम्मगवासए, देवकुरुए, उत्तर-कुरुए, पुञ्वविदेहए, अवरविदेहए) यह भारतीय है, यह ऐरवत क्षेत्रीय है, यह हैमवत क्षेत्रीय है, यह ऐरण्यवत क्षेत्र का है, यह ऐरवत क्षेत्रीय है, यह हैमवत क्षेत्रीय है, यह ऐरण्यवत क्षेत्र का है, यह हरि-वर्ष क्षेत्र का है, यह रम्यकवर्ष का है, यह देवकुरु का है, यह उत्तर-कुरु का है, यह पूर्वत्रिदेह का है यह अपरविदेह का है । अधवा-(मागहए, मालवए, सोरटए, मरहटए, कुंकणए, से तं खेत्तासंजोगे) यह मागघक है, यह मालवक है, यह सौराष्ट्रक है, यह महाराष्ट्रीय है, यह कौङ्कणक है, इस प्रकार सच पूर्वोक्त जितने भी क्षेत्र के संयोग जन्य नाम हैं, वे सब क्षेत्र संयोगज नाम हैं। (से किं तं काल्संजोगे) भदन्त ! काल के संयोग से जो नाम उत्पन्न होता है, वह कैसा होता हे ?

उत्तर-(काल संजोगे) काल के संयोग से जो नाम निष्पन्न होता है वह ऐसा होता है-(सुसमसुसमाए, सुसमाए, सुसमदूसमाए, दूस-मसुसमाए, दूसमाए, दूसमदूसमाए) यह सुषम सुषमा काल में जन्मा हुआ होने से खुषमसुषमाज है, यह सुषमादुस्समाकाल में जन्मा होने से सुषम दुस्ममाज है। इसी प्रकार से यह दुस्सम सुषमांज है। एरवर हेमवए, परण्णवए, इरिवासए, रम्मगवासए, देवकुरुए, उत्तरकुरुए, पुव्व-विदेहए, अवर्शवेदेहए) आ भारतीय छे, आ कैरवत क्षेत्रना छे, आ छैभवत क्षेत्रना छे, आ कैरण्यवत क्षेत्रीय छे, आ छरिवर्ध क्षेत्रीय छे, आ रभ्यम् वर्धीय छे, आ हेवधुरु क्षेत्रीय छे आ छत्तर क्रुरुना छे, आ पूर्व'विहेडने। छे आ अपर विहेडने। छे अयवा (मागहर, माडवर, सोरहुए, मरहुरुए, कुंकणए, से त' खेत्तसंजोगे) आ भागध छे, आ भाखवर छे आ सौराष्ट्र छे, आ मडाराष्ट्रीय छे, आ डेंग्रछुष्ठ छे आ प्रमाधे पूर्वोध्रत केटलां संये। यकन्य नामे। छे ते सर्व' क्षेत्र संये। ज नामे। छे. (से कि' त' काल्संजोगे) डे अत्तर ! शालना संये। जथी के नाम उत्पन्न डेाथ छे, ते हेवु' डाय छे !

ઉત્તર-(काळ संजोगे) કાલના સ'યેાગથી એ નામ નિષ્પન્ન થાય છે, તે એવુ' હેાય છે. (सुस्रमसुसमाए, सुसमाए, सुसमदूसमाए, दूसमसुसमाए, दूसमाए, सुम्नमदूसमाए) આ સુષમ સુષમા કાળમાં જન્મેલ હેાવાથી સુષુમા જ છે. આ સુષમ દુસ્સમામાં જન્મેલ હેાવાથી સુષમદુસ્સમા જ છે. આ પ્રમાણે આ દુસ્સમ સુષમા જ છે. આ દુસ્સમા જ છે આ દુસ્સમા દુસ્સમા જ છે. અથવા ₹ઽ

अनुयोगद्वारसूत्रे

माधूषिकः वर्षारात्रिकः शारदः हैमन्तकः वासन्तकः यैष्मकः । स एव काळसंयोगः । अथ कोऽसौ मावसंयोगः ? भावसंयोगो द्विविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-प्रज्ञस्तथ अप-शस्तथ । अथ कोऽसौ मशस्तः ? प्रशस्तः-ज्ञानेन ज्ञानी, दर्शनेन दर्शनी, चारित्रेण चारित्री । स एप मशस्तः । अथ कोऽसौ अपशस्तः ? कोधेन कोथी, मानेन मानी,

यह दुस्समाज है। यह दुस्सम दुस्समाज है। अथवा-(पावसए वासार-त्तए, सरदए, हेमंतए, वमंतए, गिम्हए) वह प्राव्टथिक है, वर्षा रात्रिक है, शारद है, हेमन्तक है, वासन्तक है, ग्रीष्मक है।(से तं कालमंजोगे) इस प्रकार ये सब नाम काल के संयोग को लेकर निष्पन्न होने के कारण काल संयोगज हैं। (से किं तं भावसंजोगे?) हे भदन्त ! भाव के संयोग को लेकर जो नाम उत्पन्न होता है वह कैसा होता है ?

उत्तर-(भावसंजोगे-दुविहे पण्णते) भाव संजोग को लेकर जो नाम निष्पन्न होता है, वह इस प्रकार से होता है-यह भाव संघोग दो प्रकार का प्रज्ञस हुआ है-(तंजहा) जैसे-(प्सत्धे च अपसत्धे ग) एक प्रज्ञास्त भाव संघोग और दुसरा अप्रज्ञास्त भाव संघोग। (से कि तं प्रसत्धे) हे भदन्त ! प्रज्ञास्त भाव कौन हैं ?

डत्तर-(नाणेणं नाणी, दंसणेणै, दंसणी, चरित्तेणं, चरित्ती) ज्ञान, दर्शन, चरित्र ये प्रशस्त भाव हैं, इनके संग्रोग को छेकर ज्ञान से ज्ञानी, दर्शन से दर्शनी और चारित्र से चारित्री ऐसा जो नाम

(पावसए वा सारचए, सरदए, हेमंतए, वसंतए. गिम्हए) આ પ્રાવૃધિક છે, વર્ષ રાત્રિક છે, શારદ છે હૈમન્તક છે, વાસન્તક છે આ શ્રીષ્મક છે, (से त' काल संजोगे) આ પ્રમાણે આ સર્વ નામા કાળના સ'યેાગથી નિષ્પન્ન હાેવા બદલ કાલ સ'યાેગ જ છે. (से किं त' मावसंजोगे ?) હે ભદ'ત ! ભાવના સ'યાેગને લઇને જે નામ થાય છે તે કેલું હોય છે.

ઉત્તર-(भाव संजोगे-दुविहे पण्णत्ते) ભાવ સંયોગના આધારે જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે, તે આ પ્રમાણુ હાય છે આ ભાવ સંયોગ એ પ્રકારના પ્રજ્ઞમ થયેલા છે. (तंजहा) જેમ કે (पसत्थे य अपसत्येय) એક પ્રશસ્ત ભાવ સંયોગ અને બીજો અપ્રશસ્ત ભાવ સંયોગ (से किं तं पसत्ये) હે ભદન્ત ! પ્રશસ્ત ભાવા કયા છે ?

ઉત્તર-(નાળેળં નાળી દંસળેળં, રંસળી, चरित्तेणં चरित्ती) સાન, દર્શન, ચારિત્ર આ પ્રશસ્ત સાવા છે. આ સાવાના સ'યાગથી ગ્રાનથી જ્ઞાની, દર્શ-નથી દર્શની, અને ચારિત્રથી ચારિત્રી ઐવાં જે નામા નિષ્પત્ન થાય છે, તે अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र १८२ संयोगस्वरूपनिरूपणम्

30

मायया मायी, लोमेन लोभी। स एपोऽपशस्तः। स एप मावसंयोगः। तदेतत् संयोगेन ॥मू०१८१॥

टीका—' से किं तं ' इत्यादि—

अथ किं तत् संयोगेन ? संयोगेन यन्नाम निष्पद्यते तत् किम् ? इति शिष्य प्रश्नः । उत्तरयति- संयोगो हि द्रव्यसंयोग-क्षेत्रसंयोगकाल्लसंयोगभावसंयोगभेदेन चट्टविंधः । तत्र--द्रव्यसंयोगः सचित्ताचित्तमिश्रभेदेन त्रिविधः प्रज्ञप्तः । तत्र सचित्त-द्रव्यसंयोगेन-गोमान् महिपीमान् इत्यादि नाम निष्पद्यते । अचित्तद्रव्यसंयोगेन-छत्री दण्डीत्यादि । मिश्रद्रव्यसंयोगेन-हालिकः शाकटिक इत्यादि । अत्र हलादी-नामचेतनत्वं वलीवर्दादीनां सचेतनत्वमितिमिश्रता बोध्या, पर्वविधानि नामानि द्रव्यसंयोगज्ञानि विज्ञेयानि । क्षेत्रसंयोगेन भरतैरण्यवतादीनि मानधमान्टवकादीनि षा नामानि निष्पधन्ते । कालसंयोगेन-सुपमसुषमाजादीनि प्रान्नप्रिकादीनि वा निष्पन्न होता है, वह प्रदास्त भाव संयोगज नाम है । (से किं तं अप-सत्ये ) हे भदन्त ! अप्रदास्त भाव कौन है ?

डत्तर—(अपसत्थे) अप्रशस्त भाव इस प्रकार है। (कोहेणं कोही, माणेणं मागी, मायाए मायी, लोहेणं लोही, से तं अपसत्थे) कोध, मान, माया, और लोभ ये अप्रशस्त भाव हैं। इनके संबध को छेकर यह कोधी है, यह मानी है, यह मायावी है, यह लोभी है। ताल्पर्य यह है कि कोध के संबन्ध से कोधी मान के संबन्ध से मानी आदि नाम निष्पन्न होते हैं। ये सब ज्ञान आदि और कोध आदि आत्मा के ही प्रशस्त और अप्रशस्त भाव हैं। (से तं भावसंजोगे) इस प्रकार यह भाव संयोगज नाम है। (से तं संजोगेणं) इस प्रकार

પ્રશસ્ત ભાવ સંચાગજ નામા છે. (से किंत' अपसत्थे) હે ભદ'ત ! અપ્રશસ્ત ભાવા કયા કયા છે?

ઉત્તર-(अपसत्थे) અપશસ્ત ભાવા આ પ્રમાણે છે. (कोहेणं कोही माणेणं माणी, मायाए मायी, लोहेणं लोही, से तं अपसत्थे) કોધ, માન, માયા અને દીભ આ બધા અપ્રશસ્ત ભાવા છે. આ ભાવાના સંબંધથી આ ફોધી છે, આ માની છે, આ માયાવી છે આ લાભી છે એવાં નામા નિષ્પન્ન થાય છે. તાત્પર્ય આ છે કે કોધના સંબંધથી કોધી, માનના સંબંધથી માની વગેરે નામા નિષ્પન્ન થાય છે. આ બધા જ્ઞાન વગેરે અને કોધ વગેરે આત્માના જ પ્રશસ્ત તેમજ અપશસ્ત ભાવા છે. (સે તં માથસંજ્ઞોને) આ પ્રમાણે આ ભાવ સંધાગ જ નામ છે. (સે તં સંજ્ઞોનેળં) આ પ્રમાણે સંધાગ જ

# अनुयोगद्वारसूत्रे

निष्पधन्ते । भावसंयोगः भावः=पर्यायस्तस्य संयोगः प्रश्नस्ताप्रश्नस्तभेदेन द्वित्तिधः। तत्र प्रश्नस्तसंयोगेन ज्ञानीत्यादि नाम निष्पद्यते । अप्रश्नस्तसंयोगेन तु क्रोधीपानी-त्यादि । इत्थं चतुर्विधानि संयोगजानि नामानि वोध्यानि । इदमपि संयोगप्रधानतया प्रवृत्तत्वाद गौणाद् भिद्यते । एतदुपसंहरन्नाह-तदेतत् संयोगेनेति ॥सू० १८१॥

मूलम्-से किं तं पमाणेणं ? पमाणे चउदिवहे पण्णत्ते, तं जहा--नामप्पमाणे ठवणप्पमाणे द्व्वप्पमाणे भावप्पमाणे। से किं तं नामप्पमाणे ?,२ जस्त णं जीवस्त वा अजीवस्स वा, जीवाण वा, तदुभयस्त वा, तदुभयाण वा पमाणेत्ति नामं कजज्ञा से तं णामप्पमाणे ॥सू० १८२॥

छाया-अथ किं तत् ममाणेन ? प्रमाणं चतुर्विधं पक्षप्तम् , तद्यथा-नामपमाणं स्थापनाप्रमाणं द्रव्यपमाणं भावपमाणम् । अध किं तत् नामप्रमाणं ? नामपमाणं जो संघोगज नाम चार प्रकार का कहा गया है वह इस प्रकार से होता है ऐसा जानना चाहिये-इस संयोगज नाम में संयोग के प्रधानता की विवक्षा है-अतः संयोग की प्रधानता से यह प्रवृत होता है, इसलिये गौफ नाम से इसमें भिन्नता जाननी चाहिये ॥सू० १८१॥ " से किं तं पमाणेणं " इत्यादि ।

इाब्दार्थ-(से किंतं पमाणेणं?) हे भदन्त ! प्रमाण से जो नाम निष्पन्न होता है वह कैसा या कितने प्रकार का होता है ?

उत्तर-(पमाणे चउविवहे पण्णत्ते) प्रमाण चार प्रकार का प्रज्ञस हुआ है। अतः प्रमाण निष्पन्न नाम भी चार प्रकार का होता है। (तंजहा) वह चतुष्प्रकारता इस प्रकार से है। (नामप्पमाणे, नाम यार प्रकारथी विश्वक्षत करेब छे ते आ ममाछे ज छे. तेम समजवुं आ संथाग ज नाममां संथायना प्राधान्यनी विवक्षा छे. कोथी संथगनी प्रधानताथी ज आ प्रवृत्त डाेथ छे, च्येथी गौध्र नामथी आमां लिन्नता समजवी लेधको ॥सू०१८१॥

'' से किं तं पमाणेणं '' धत्याहि----

શબ્દાર્થ-(से किंत' पमाणेणं?) હે ભદ'ત ! પ્રમાણુથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે તે કેવાં અને કેટલાં પ્રકારના હે.ય છે?

ઉત્તર-(पमाणे चउब्विहे पण्णत्ते) પ્રમાણ ચાર પ્રકારના પ્રજ્ઞાપ્ત થયેલ છે. એશ્રી પ્રમાણ નિષ્પન્ન નામ પણ ચાર પ્રકારનું હાેય છે. (तंजहा) તે ચાર- <mark>े</mark>अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८२ संयोगस्वरूपनिरूपणम्

यस्य खद्ध जीवस्य वा अजीवस्य वा जीवानां वा अजीवानां वा तदुभयस्य वा तदुभयेषां वा ममाणमिति नाम क्रियते । तदेतत् नामप्रमाणम् ॥मू० १८२॥ टीका—'से किं तं ' इल्पादि—

अथ किं तत् भमाणेन-भमीयते= परिच्छि घते-निश्चीयते वस्तु अनेनेति ममाणं तेन यन्नाम निष्पधते तत् किं=किं विधम्? इति शिष्य प्रश्नः । उत्तरयति-प्रमाणं हि नाम स्थापनाद्रव्यभावभेदेन चतुर्विधम् । तत्र नामप्रमाणं जिज्ञासितु-मनाः शिष्यः षृच्छति-अय किं तत् नाम प्रभाणम्? इति । नामैत्र वस्तुपरिच्छेद-हेतुत्वात् प्रमाणं नामप्रमाणं, तेन हेतुभूतेन किं नाम भवतीति प्रश्नाभिषायः । ठवणप्पमाणे, द्व्यप्पमाणे, भाषप्पमाणे ) नाम प्रमाण, स्थापना प्रमाण, द्रव्य प्रमाण, भाष प्रमाण । (से किं तं नामप्त्रमाणे) हे भदन्त ! नाम प्रमाण क्या है ?

उत्तर----( जस्स णं जीवस्स वा, अजीवस्स वा, जीवाण वा, अजीवाण वा, तदुभयस्स वा, तदुभयाण वा पमाणेत्ति नामं कज्जइ से तं णामप्पमाणे) जिस किसी जीव का, अथवा अजीव का, अथवा जीवों का, अथवा अजीवों का, अथवा जीव अजीव दोनों का अथवा जीवों का, अथवा अजीवों का, अथवा जीव अजीव दोनों का अथवा जीवों अजीवों दोनों का प्रमाण ऐसा जो नाम किया जाता है, वह नाम प्रमाण है। जिसके द्वारा वस्तु का निश्चय किया जाता है, बह ' प्रमाण है। इस प्रमाण से जों नाम निष्पन्न होता है, वह चार प्रकार का होता है। वस्तु के परिच्छेद का हेतु नाम होता है, इसल्प्रिय नाम को ही यहां प्रमाण कहा है। किसी जीव आदि पदार्थ का प्रमाण ऐसा जो नाम रखलिया जाता है, वह ' नाम प्रमाण ' है। यह प्रमाण

ચાર પ્રકાર આ પ્રમાણુ છે. (नामप्पमाणे, ठवणप्पमाणे, दुव्वप्पमाणे भावप्प मलो) નામપ્રમાણ, સ્થાપતાપ્રમાણુ, દ્રવ્યપ્રમાણુ, ભાવપ્રમાણુ. (से किंतं नाम-प्रमाणे) & ભદ'त! નામપ્રમાણુ શું છે ।

ઉત્તર-(जस्म णં जीवस्म वा, अजीवस्म वा, जीवाण वा, अजीवाण वा, तदुभयस्म वा, तदुभयाण वा पमाणेत्ति नाम कडजइ से तं णामप्पमाणे) ગમે તે જીવનું, અથવા અજીવનું, અથવા જીવાનું અથવા અજીવાનું, અથવા જીવ અજીવ અન્તેનું અથવા જીવા અજીવા અન્તેનું પ્રમાણ એવું જે નામ રાખવામાં આવે છે તે નામ પ્રમાણ છે જેના વડે વસ્તુના નિશ્ચય કરવામાં આવે છે, તે 'પ્રમાણ ' છે. આ પ્રમાણથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે, તે ચાર પ્રકારનાં હાય છે. વસ્તુના પશ્ચ્છિદના હેતુ નામ હાય છે, અથી નામને જ અહીં પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે, ગમે તે જીવ વગેરેનું પ્રમાણ એવું જે નામ રાખવામાં આવે છે તે 'નામપ્રમાણ ' છે. આ પ્રમાણ સ્થા.

ধ্যাক হ

- **B**S

### अनुयोगद्वारस्वे

पत्रं सर्वत्रापि भावना कार्या । उत्तरयति-नामप्रमाणं हि-पस्य जीवस्य अजीवस्य षेत्यादीनां प्रमाणमिति संज्ञा क्रियते तद् वोध्यम् । इदं हि न स्थापनाद्रव्यभावहेतु-कम् , अपि तु नाममात्रविरचनमेव, अत इदं नामप्रमाणमित्युच्यते । एतदुपसंह-रन्नाह-तदेतत् नामप्रमाणमिति ॥सू० १८२॥

मुख्म्-से किं तं ठवणप्पमाणे?, ठवणप्पमाणे सत्तविहे पण्णत्ते, तं जहा-णक्खत्तदेवयकुले पासंडगणे य जीवियाहेउं। आभिष्पाइयणामे ठवणानामं तु सत्तविहं॥१॥ से किं तं णक्ख-त्तणामे?, णक्खत्तणामे-कित्तिआहिं जाए-कित्तिए कित्तिआदि-ण्णे, कित्तिआधम्मे, कित्तिआसम्मे, कित्तिआदेवे, कित्तिआदासे, कित्तिआसेणे, कित्तिआरक्षिए। रोहिणीहिं जाए-रोहिणिए, रोहिणिदिन्ने, रोहिणिधम्मे, रोहिणिसम्मे, रोहिणिदेवे रोहिणि-दासे, रोहिणिसेणे, रोहिणिरक्खिए य। एवं सब्वनक्खत्तेस्र नामा भाणियव्वा। प्रथं संगहणिगाहाओ-कित्तियरोहिणिमिग-सिरै,-अद्दों य पुणव्वसुं य पुर्रंसे य। तत्तो य असिलेसाँ, महा स्थापना द्रव्य और भाव हेतुक नहीं होता है। किन्तु नामहेतुक होता है, इसलिये वह नाम प्रमाण ऐसा कहा जाता है। नामप्रमाण में केवल प्रमाण की जीवादिक पदार्थों में संज्ञा मात्र ही की जाती है। इसलिये यह नाम प्रमाण कहा गया है। तात्पर्य कहने का यह है-कि-' किसी भी जीव अजीव आदि पदार्थ में '' यह प्रमाण है '' ऐसा जो नाम निक्षेप किया जाता है, वह नाम प्रमाण है। ॥खु०१८२॥

પના દ્રવ્ય અને ભાવ હેતુક ગણાતું નથી પણ નામ હેતુક દેહય છે. એથી તે નામ પ્રમાજી એમ કહેવાય છે. નામ પ્રમાણમાં ક્ષ્કલ પ્રમાણની જીવ વગેરે પદાર્થોમાં સંજ્ઞા માત્ર જ રાખવામાં આવે છે. એથી આ નામ પ્રમાણ કહેવાય છે તાત્પર્ય એ છે કે 'ગમે તે જીવ અજીવ વગેરે પદાર્થીમાં' આ પ્રમાણ છે એવું જેનામ નિક્ષેપ કરવામાં આવે છે, તે નામ પ્રમાણ છે. હાસૂ૦૧૮૨ા

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८३ स्थापनाप्रमाणनिरूपणम्

उ दो फर्ग्युंणीओं य ॥१॥ हैरेथो चित्तीं सौती, विसाहें। तह्य होई अणुराहें। जेट्रां मूलें पुब्वासेंहर तह उत्तरें। चेव ॥२॥ अभिई सवर्ण धनिट्री, सत्तभिसंदा दो य होंति भइवेंगी। रेवेंइ अस्सिंणि भरेणी, एसा नक्खत्तपरिवाडी ॥३॥ से तं नक्खत्तनामे। से किं तं देवयाणामे?, देवयाणामे-अग्नियदेवयाहिं जाए--अग्गिए, अग्गिदिण्णे, अग्गिसम्मे, अग्गिधम्मे, अग्गिदेवे, अग्गिद्ासे, अग्गिसेणे, अग्गिरक्षिए। एवं सठवनक्खत्तदेवया नामा भाणियव्ता। एत्थंपि संगहणिगाह(ओ-अग्नि पयावई सौमे, रुदों अदिती विहर्सई सैप्पे। पितिंभगं अजैम सविधे तट्ढी वाऊँय इंदर्गेगी ॥१॥ मित्ती इंदी निरेंई, आर्ऊ विस्सी य बंभें विण्हूयों। वसे वहेण अये विवेदी प्रेंसे औसे जॅमे चेवााशा से तं देवया णामे । से किं तं कुछनामे ? कुछनामे-उग्गे भोगे रायण्णे खत्तिए इक्खागे णाए कोरव्वे। से तं कुलनामे । से किं तं पासंडनामे ?, पासंडनामे- समणे य पंडुरंगे, भिक्स्तू कावालिएँ य तावसए। परिवायगे। से तं पासंडनामे। से किं तं गणनामे 🖁 गणनामे महे महदिने महधम्मे महतम्मे महदेवे महदासे मछसेणे मछरविखए। से तं गणनामे। से किं तं जीवियनामे? जीवियनामे--अवकरए उक्कुरुडए उडिझअए कज्जवए हुप्पर्ध। से तं जीवियनमि। से किं तं आभिष्पाइय णामे ? आभिष्पाइ-यनामे - अंबए निवए बकुरुए क्लासए सिणए पिछए करीरए। से तं आभिष्माइयतामे। से तं ठवणष्पमाणे ॥सू०१८३॥

### अनुयोगद्वारस्त्रे

छाया--अथ किं तत् स्थापनाममाणम्? स्थापनाममाणं-सप्तविधं मज्ञप्तं, तद्यथा-नक्षत्रदेवताक्रुलं पाषेण्डगणं च जीवितहेतु । अभिप्राधिकनाम स्थापनानाम तु सप्तविधम्। अथ किं तत् नक्षत्रनाम ?, नक्षत्रनाम-कृत्तिक.सु आवः कार्तिकः, क्रूचिकादत्तः क्रूचिकाधर्मः क्रूचिकाधर्मा क्रूचिकादेवः क्रूचिकादासः, क्रूचिकासेनः, क्रत्तिकारक्षितः । रोहिणीषु जातः-रोहिणेयः, रोहिणीदत्तः रोहिणीधर्मः, रोहिणी-शर्मा, रोहिणीदेवः, रोहिणीदासः, रोहिणीसेनः, रोहिणीरक्षितश्च। एवं सर्वे नक्षत्रेषु नामानि मणितव्यानि । अत्र संग्रहणीमाथाः-कृत्तिका१ रोहिणी२ मगुश्रिराः ३ आर्द्रीश्व ४ पुनर्षम् च५ पुष्यं च६ । ततश्व अश्लेपा७ मघा८ द्वे फल्गुन्यौ च९-१०॥१॥ इस्तः ११ चित्रा १२ स्तातिः १३ विशाखा १४ तथा च भवति अनुराधा १५। ज्येष्ठा १६ मूला १७ पूर्वांपाढा १८ तथा उत्तरा १९ चैव ॥२॥ अभिजित २० अत्रणा२१ धनिष्ठा२२ शतभिषग् २३ दे च भवतः भाद्रगदे २४-२५। रेवतो२६ अश्विनी२७ भरणी२८ एपा नक्षत्रपरिपाटिः ।।३।। तदेवत् नक्षत्रनाम । अथ किं तत् देवता नाम ? देवतानाम-अग्निदेवतास जातः आग्निकः, अग्निद्त्तः, अग्नि-भर्मा, अग्निधर्मः, अग्निदेत्रः, अग्निदासः, अग्निसेनः अग्निरक्षितः । एवं सर्व-नक्षत्रदेवता नामानि भणितव्यानि । अत्रापि संग्रहणी गाथाः-अग्निः १ प्रजापतिः २ सोमो३ ख्द्रः अदितिः ५ ब्रह्स्पतिः ६ सर्पः ७। पितरो८ भगोंऽर्यमा९-१० सविता११ त्वष्टा१२ वायुश्व१३ इन्द्राग्निः१४॥१॥ मित्र१५ इन्द्रो१६ निक्ई तिः१७ अन्भः १८ विश्वश्व १९ ब्रह्मा२० विष्णुः २१। वस्तर्वरुगः २२ – २३ अजो२४ विव-र्द्धिः२५ पूपा२६ अश्वो२७ यमश्रैव२८॥१॥ तदेतत् देवतानाम । अथ किंतत् कुलनाम ?, कुलनाम-उग्रः, भोगः, राजन्यः, क्षत्रियः, ऐक्ष्वाकः, ज्ञातः, कौरव्यः। तदेतत कुछनाम । अथ किं तत् पाषण्डनाम ?२ श्रमणश्च पाण्डराङ्गो भिक्षुः कापा-लिकश्च तापसः । परिवाजकः । तदेवत् पापण्डनाम । अथ किं तद गणनाम ? गण-नाम-मल्लः, मल्बदत्तः, मल्बधर्मः, मल्बधर्मा, मल्लदेवः, मल्बदासः, मल्लसेनः, मल्ळरक्षितः । तदेतद् गणनाम । अथ किं तत् जीवितनाम ?, जीवितनाम-अव-करकः, उत्कुरुटकः, उज्झितकः, कचवरकः, शूर्यकः। तदेतत् जीवितनाम । अथ किं तत् अभिपायिकनाम ? अभिपायिकनाम,-अम्बकः, निम्बकः, वकुलकः, पछाशकः, स्नेदकः, पीछकः, करीरकः, तदेवत अभिमायिकनामः तदेवत स्थापनाममाणम् ॥ सू० १८३ ॥

टीका- ' से किं तं ठत्रणप्पमाणे ' इत्पादि-

अय कि तत् स्यापनाममाणम् १ स्थापनाममाणेन यद् नाम निष्पद्यते तत् कि=किविधम् १ इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-स्यापनानाम हि नक्षत्रनामदेवनाम

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८३ स्थापनाप्रमाणनिरूपणम्

क्कुरुनाम पाषण्डनामगणनाम जीवितहेतुनामाभिगाथिकनाममेदेन सप्तविधं प्रज्ञप्तम् । अयं भावः--नक्षत्रदेवता--कुत्रगणादीन्याश्रित्य यस्कस्थचिन्नावस्थापनं क्रियते, सा इह स्थापना ग्रह्यते, सैव प्रमाणं तेन हेतुभूतेन सप्तविधं नाम निष्पद्यते इति । तत्र

अब सूत्रकार स्थापना प्रमाण से जो नाम निष्पन्न होता है उसके विषक में कहते हैं------ से किं तं ठवणप्पमाणे " इत्यादि----

शब्दार्थ-(से किं तं ठवणप्यमाणे ?) हे भदन्त ! स्थापना प्रमाण से जो नाम निष्पन्न होता है वह कितने प्रकार का होता है ? (ठवण-प्पमाणे सत्तविहे पण्णत्ते) स्थापना प्रमाण से जो नाम निष्पन्न होता है, वह सात प्रकार का कहा गया है (तंजहा) जैसें (नक्खत्त देवपकुछे पासंडगणे य जीवियाहेउं ! आभिष्पाइयणामे ठवणा नाम तु सत्त-चिहं) नक्षत्र नाम देवनाम, कुलनाम,, पाषण्डनाम, गणनाम. जीवितहेतनाम. अभिषाधिकनाम् । तास्पर्थ यह 🛛 है--नक्षन्न देवता, कुल, गण, आदि का आश्रय करके जो किसी के नाम का स्थापन किया जाता है, वह यहां स्थापना से गृहीत हुआ है। यह स्थापना ही प्रमाण है। इस हेतुभून स्थापना प्रमाण से सात प्रकार का नाम निष्पन्न होता है। इन सप्तविध नामों के बीच में नक्षत्रों को आश्रित करके जो नाम स्थापित किया जाता है-उसे अब सन्नकार कहते हें--

डवे सूत्र डार स्थापना प्रभाशुथी के नाम निष्पन्न थाय छे ते विषे डडे छे-"से किंतं ठरणप्यमाणे " धत्याहि---

શબ્દ.ર્થ–(से किंतं ठवणपमाणे १) હે લહતા ! સ્થાપના પ્રમાછુથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે તેના કેટલા પ્રકાર હેાય છે ?

ઉત્તર-(ठइणप्पमाणे सत्तविहे पण्णत्ते) શ્थાપનાપ્રમઃણ્યી જે નામ નિષ્પત્ન થાય છે, તે સાત પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. (त'जदा) જેમ કે (नक्तत्त देवय्कु ठे पासंडगणे य जीवियाहेउं। आभिप्पाइयणामे ठवणानाम हु सत्तविहं) नक्षत्रनाम, દેવનામ, કુલનામ, પાયંડનામ, ગણનામ, જીવિતહેતુનામ, અભિપ્રાયિકનામ તાત્પર્ય એ છે કે નક્ષત્ર દેવતા, કુલ, ઠાણુ વગેરેના આધારે જે નામની સ્થાપના કરવામાં આવે છે. તે અહીં સ્થાપના શબ્દથી ગૃહીત થયેલ છે. આ સ્થાપના જ પ્રમાણુ છે. આ હેતુબૂત સ્થાપના પ્રમાણથી સાત પ્રકારના નામા નિષ્પન્ન થાય છે. આ સ્પ્રવિધ નામોમાં નક્ષત્રાના આધારે જે નામોની સ્થાપના કરવામાં આવે છે. આ સ્પ્રવિધ નામોમાં નક્ષત્રાના આધારે જે નામોની સ્થાપના કરવામાં આવે છે. આ સ્પ્રવિધ નામોમાં નક્ષત્રાના ୫ୡ

अनुयोगद्वारसूत्रे

सप्तविधनाममध्ये नक्षत्राण्याश्रित्य यन्नाम स्थाप्यते तदर्शयति--क्रत्तिकाम्रु जातः--कार्त्तिकः क्रत्तिकामिर्दत्तः--क्रत्तिकादत्त इत्यादि । एवं रोहिण्णद्यवशिष्टनक्षत्रेष्वपि समूद्यानि । सकलनक्षत्राणि संप्रदीतं तिस्रःसंयहणी गाथाः पाह--'कित्तियरोहिणी'

प्रश्न-(से किं तं णक्खत्त णामे ?) हे भदन्त ! वह नक्षत्र नाम क्या है अर्थात् नक्षत्रों को आश्रित करके जो किसी का नाम स्थापित किया जाता है' वह कैसा होता है ?

उत्तर-(णक्खत्तणामे) वह नक्षत्र नाम इस प्रकार से स्थापित होता है-(कित्ति शाहिं जाए, कित्तिए, कित्ति शादिण्णे, कित्तियाधम्मे, कित्तियासम्मे, कित्तियादेवे, कित्तिआदासे, कित्ति आसेणे, कित्तिआ-रक्षिए) कार्तिक, कृत्तिकादत्त, कृत्तिकाधर्म, कृत्तिकाक्षणे, कित्तिआ-रक्षिए) कार्तिक, कृत्तिकादत्त, कृत्तिकाधर्म, कृत्तिकाक्षणे, कित्तिआ-देव, कृत्तिकादास, कृत्तिकासेन, कृत्तिकारक्षित इस प्रकार ये नाम कृत्तिका नक्षत्र में जन्म होने के कारण होते हैं। (रोहिणीहिं जाए-रोहिणिए रोहिणीदिन्ने रोहिणिधम्मे, रोहिणिसम्मे, रोहिणिदेवे, रोहि-णिदासे, रोहिणिसेणे, रोहिणिरक्तिखए) रौहिणेय, रोहिणीदत्त, रोहिणी धर्म, रोहिणीदार्मा, रोहिणीदेव, रोहिणीदास, रोहिणिसेन, शेहिणी रक्षित । इस प्रकार ये नाम रोहिणी नक्षत्र में जन्म छेने के कारण होते हैं। (एवं सब्बनक्खत्तेख नामा आणियव्वा) इसी प्रकार से और भी अवझिष्ट नक्षत्रों को आश्रित करके न/म उनमें जन्म होने के कारण

્ર પ્રશ્ન (से किंत' णकलत्तणामे ?) હે ભદ'ત ! નક્ષત્ર નામ શું છે? એટલે કે નક્ષત્રાના આધારે જે નામ રાખવામાં આવે છે, તે કેલું હોય છે ?

ઉत्तर-(णक्स्तचणामे) ते नक्षत्रनाम आ प्रमाखे स्थापित अरवामां आवे छे. (कित्ति आहिं जार, कित्तिप, कित्ति आदिण्गे कित्तियाधम्मे कित्तिआसम्मे, कित्ति आदेवे, कित्ति आदासे, कित्ति आसेणे कित्ति प्रारक्ति छा के कि कात्त प्रदेश, कृत्ति आदासे, कित्ति आसेणे कित्ति प्रारक्ति छा अति के कु कित्ति आदेवे, कित्ति आदासे, कित्ति आसेणे कित्ति प्रारक्ति छा अति के कु कित्ति आ जतना नामे कृत्ति के कित्ति प्रारक्ति छा के कित्ति आ जतना नामे कृत्ति आ रक्ति आ जतना नामे कृत्ति क्षत्र भां कर्म्स खोना राभवामां आवे छे. (रोहिणीहिं ज.ए-रोहिणीप, रोहिणीदिन्ने, रोहिणीधम्मे, रोहिणिसम्मे, रोहिणिदेवे, रोहिणीहां ज.ए-रोहिणीप, रोहिणी रक्ति छा कि क्षे के ते हिणिसेने, रोहिणीस के के तामा आणियच्वा) आ प्रभाषे जीला पछा आर्ध छे. (एवं सच्व क्ष्यत्ति छो नामा पाणियच्वा) आ प्रभाषे जीला पछा आर्ध रहेबा नक्षत्रे। परथी के के नामे। पाउवामां आवे छे ते विधे जाड़ी खेवु: जेधके. जधा नक्षत्रे।ना नामे।

|                        | <u> </u> |     | 8 /5 |                       |
|------------------------|----------|-----|------|-----------------------|
| <u>अनुयागचान्द्रका</u> | टाका     | सुन | र्टर | स्थापनाप्रमाणनिरूपणम् |
|                        |          |     |      |                       |

8ja

इत्यादि । आसामर्थः सुरपष्टः । ननु नक्षत्रक्रमस्तु अश्विनीमरणीत्यादिक्रमेण टक्यते, तत् कथमत्र कृत्तिकादिक्रमेण पठितम् ? इति चेदाह-यदाभिजिन्नक्षत्रेण सदाष्टा-विंश्वति नेक्षत्राणि पठचन्ते तदा कृत्तिकारोदिणीत्यादिक्रम एव टक्यते, अतस्तं

जान छेना चाहिये। समस्त नक्षत्रों के नाम संग्रहणी की इन तीन गाधाओं बारा इस प्रकार से कहे गये हैं--(किसीयरोहिणि मिगसिरं अद्दा य पुणव्यसु य पुरसे य) १ कृस्तिका, २ रोहिणी, ३ मृगशिरा, ४ आद्रां, ५ पुनर्वसु ६ पुष्य (तसो य असिलेसा महा उ दो फग्युणीओ य)७ अच्छेषा ८ मघा ९ पूर्वा फाल्गुनी १० उस्तरा फाल्गुनी (हस्थो चिसा साती विसाहा तह य होइ अणुराहा) ११ हस्त १२ चित्रा १३ स्वाति १४ विशाखा-१५ अनुगाधा (जेट्टा मूला पुव्वासाढा तह उत्तरा चेत्र) १६ ज्येष्ठा १७ मूला, १८ पूर्वा पाढा, १९ उत्तरापाढा, (अभिई सवण घणिट्टा, ससभि-सया दो य होंति भदवया) २० अभिजित् २१ अवण २२ धनिष्ठा २३ शतमिषग् २४ उत्तराभादपदा २५ पूर्वा भादपदा, (रेवहअस्सिणि भरणी एसा नक्खत्तपरिवाड़ी) २६ रेवती २७ अश्विनी २८ भरणी यह नक्षत्रों की परिपाटी है।

द्यांका-अश्विनी, भरणी इत्यादिकम से नक्षत्रों का क्रम देखा जाता है-फिर संग्रहणीकारने कृत्तिकादि के कम से ऐम्पा कम क्यों रखा है ? उत्तर-जिस समय अभिजित् नक्षत्र के साथ २८ नक्षत्र पढे जाते

સંગ્રહણીની આ વ્રણુ ગાથાઓ વડે આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યાં છે. (१ कित्तिय रोद्दिणी मिगसिर अदाय पुणव्वसु य पुस्से य) ૧ કૃતિકા ર રાહિણી, 3 મૃગશિરા, ४ આર્દ્રા, ૫ પુનર્વં સુ ૬ પુષ્ય (तत्तो य असिळेसा मद्दा उ दो फग्गुणोओ य) ७ અશ્લેષા, ૮ મધા, ૯ પૂર્વાફાલ્શુની, ૧• ઉત્તરાફાલ્શુની, (इत्थो चित्ता साती विसाहा तद्द य होइ अणुराहा) ૧૧ હસ્ત, ૧૨ ચિત્રા, ૧૩ સ્વાતિ, ૧૪ વિશાખા, ૧૫ અનુરાધા (जेट्ठा मूडा पुञ्चासाढा तद्द षत्तरा चेत्र) ૧૬ જયેષ્ઠા, ૧७ મૂલા, ૧૮ પૂર્વાવાઢા, ૧૯ ઉત્તરાષાઢા, (अभिई स्वणधणिट्टा सत्तभिसया, दो य होंति भद्दवया) २० અભિજિત્, ૨૧ શ્રવણ, ૨૨ ધનિષ્ઠા, ૨૩ શતભિષગ્, ૨૪ ઉત્તરાભાદ્રપદા, ૨૫ પૂર્વાભાદ્રપદા (रेवद्द अस्सिणि, भरणी एसा नक्खत्तपरि-षाडी) ૨૬ રેવતી, ૨૭ અશ્વિની, ૨૮ ભરણી આ નક્ષત્રોની પરિપાટી છે. શ'કા-અશ્વિની, ભરણી વગેરે ક્રમથી નક્ષત્રોની પરિગણુના થાય છે.તા પછી સ'ગ્રહણીકારે કૃતિકાદિ ક્રમથી નક્ષત્રોની પરિગણુના કેમ સ્વીકારી છે ? હત્તર–જે વખતે અભિજિત્ નક્ષત્રની સાથે ૨૮ નક્ષત્રોની ગણુના કર-

# अनुयोगद्वारस्त्रे

नक्षत्रकममाश्रिग्यात्र पाठो बोध्यः, अतो नास्ति दोष इति । एतानि क्रुत्तिकादी-न्यष्टार्विशतिनक्षत्राणि अग्न्याधष्टार्विशतिदेत्रतामिरधिष्ठितानि, अतः कश्चित् क्रुत्तिकाधन्यतमनक्षत्रजातस्य तन्नक्षत्राधिष्ठातुरग्न्थाधन्यतमस्य नामाश्रित्य नाम-रथापनं करोति, तद्द्वीयितुमाह-'अथ किं तद् देवतानाम' इत्यादि । तत्र देवता-नाम-अग्निदेवतासु जात आग्निकः, अग्निदत्त इत्यादि बोध्यम् । एवं रोहिण्यादि हैं उस समय क्रुत्तिका रोहिणी इत्यादि क्रम ही देखा जाता है । इस-लिये इस प्रकार के नक्षत्र क्रम को आश्रित करके पाठ विन्यास में कोई दोष नहीं है । (से त्तं नक्खत्तनामे ) इस प्रकार यह नक्षत्र नाम हैं ये क्रुत्तिका आदि २८ नक्षत्र अग्नि आदि २८ देवताओं से अधिष्ठित हैं । इसलिये यदि कोई इन क्रुत्ति का आदि किसी एक नक्षत्र में उत्रक्त होता है तो उसका नामस्थापन उस नक्षत्र के अधिष्ठायक अग्नि आदि किसी एक देवता के नाम को छेकर किया जाता है-इसी बात को सूत्रकार यो दिखलाते हैं-(से किं तं देवयाणामे) हे भदन्त ! वह देवता नाम क्या है-अर्थात् देवताओं को आश्रित करके जो नामस्था-पित किया जाता है, वह कैसा होता है ?

उत्तर-(देवपाणामे) वह देवतानाम इस प्रकार से है-(अगि) देव-याहि जाए, अग्गिए) क्यों कि, वह अग्निदेवता में उश्पन्न हुआ है इसलिये ये आग्निक (अग्गिदिण्णे) अग्निदत्त (अग्मिसम्मे) अग्निजामी (अग्निघम्मे) अग्निधर्म (अग्मिदेवे) अग्निदेव (अग्मिरक्लिए) अग्नि-

વામાં આવે છે, તે વખતે કૃતિકા રાહિણી વગેરે કમ જ જેવામાં આવે છે, એથી આ જાતના નક્ષત્રક્રમને આધારભૂત માનીને પાઠવિન્યાસ કરવામાં આવે તાે કાેઇ ઝુટિ ન ગણાય (से तं नक्खत्तनामे) આ પ્રમાણે આ નક્ષત્રોના નામા છે. આ કૃતિકા વગેરે ૨૮ નક્ષત્ર અગ્નિ વગેરે ૨૮ દેવતાઓથી અધિ-ગિંત છે. એથી જો કાેઇ આ કૃતિકા વગેરે કાેઈ એક નક્ષત્રમાં ઉત્પન્ન થાય તાે તેનું નામ તે નક્ષત્રના અધિષ્ઠાયક અગ્નિ વગેરે કાેઇ એક દેવતાના નામ પરથી રાખવામાં આવે છે. એજ વાતને સૂત્રકાર આ પ્રમાણે સ્પષ્ટ કહે છે. (સે જિંત વૈવયાળામે) હે લદન્ત ! તે દેવતા નામ શું છે? એટલે કે દેવતા-ઐાના આધારે જે નામે સ્થાપિત કરવામાં આવે છે તે કેવાં હાેય છે?

ઉत्तर-(देवयाणामे) ते देवता नाम आ प्रमाधे छे. (अगि देवयाहिं जाए, अगिए) डेमडे ते अन्ति देवतामां उत्पन्न थयेक्ष छे. क्रेथी ते आन्ति (अगिदिण्णे) अन्तिहत्त, (अगिसम्मे) अन्तिशर्मा, (अगिधम्मे) अन्तिधर्म, (अगिदेवे) अन्तिदेव, (अगिदासे) अन्तिहास, (अगिसेणे) अन्तिसेन, (अगि-

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८३ स्थापनाप्रमाणनिरूपणम्

तत्तनक्षत्रस्याधिष्ठाता मजापत्यादिः स स देवो बोध्यः । तत्तन्नाम्नाऽपि नाम-स्थापनं क्रियते । तत्तु माजापतिकः प्रजापतिदत्त इत्यादिरूपेण स्वयमभ्यूह्यम् । अत्र देवतानामानि संग्रहीतुं सूत्रकारो द्वे-संग्रहणी गाथे माह-'अग्गिपयावड़ ' इत्यादि । अनयोर्व्यास्पप्टा । इत्यं देवतानाम बोध्यम् । एतदेव दर्शायति-'तदेतद् देवतानाम' इत्युपसंहारवाक्येनेति । अथ कुल्जनाम दर्शयति-यो हि यस्मिन् कुछे जातस्तत्कुल्जनाम्ना तस्य नामस्थापनं चेत् क्रियते तदा कुल्नामरूपं

रक्षित। (एवं सञ्चनवखत्त देवपा नाम भाणियव्या) इसी प्रकार से और भी अवशिष्ट देवताओं को आश्रित करके उनके नाम उनमें जन्म होने के कारण स्थापित करछेना चाहिये। जैसे-रोहिणी नक्षत्र का अधिष्ठाता प्रजापति देवता है। सो जो इस नक्षत्र में उत्पन्न होता है उसका नामस्थाग्न उस नक्षत्र के अधिष्ठाता देवता के नाम को छेकर दिया जाना है-यथा-पाजापतिक प्रजापति दत्त इत्यादि-यहां देवतानामों को संग्रह करने के लिये सूत्रकार ने ये दो संग्रहणीकी गाथोएँ कहीं हैं-(अग्रिपयावई सोमे, रुद्दो अदिती विहस्तई सप्पे) अग्नि, प्रजापति, सोम, रुद्र, अदिति, बृहस्पति, सर्प (पितिभगअज्जम, सविया, तट्टा वाऊन इंदग्गी) पिता, भग अर्थमा, सविता, स्वच्टा, यायु, इन्द्राग्नि, (मित्तो इंदो निरई आऊ विस्सो य बंभ विण्हया) मिन्न इन्द्र-निर्फ्न ति, अम्भ, बिश्व, ब्रह्मा; विष्णु, (वसुवरुणअय विवद्वी, पूर्से आसे जमे चेव) वसु, वरुण, अज, बिवर्द्वि, पूषा, अश्व यम। (से तं देव-

रक्तिए) અગ્નિરક્ષિત, (एवं सञ्चनक्खत्तदेवया नाम भाणियच्वा) આ પ્રમાશે બીજા પશુ સર્વ દેવતા આ ગા આધારે તેમના નામા તેમનામાં જન્મ પ્રાપ્ત કરવા બદલ સ્થાપિત કરી લેવાં જેમ કે રાહિશ્રી નક્ષત્રનો અધિષ્ઠાતા પ્રજાપતિ દેવ છે. તેા આ નક્ષત્રમાં જે ઉત્પન્ન થયા હાય છે, તેતું નામ તે નક્ષત્રના અધિષ્ઠાતા દેવતાના નામના આધારે રાખવામાં આવે છે. જેમ કે પ્રાજાપતિક, પ્રજાપતિદત્ત વગેરે અહીં દેવતાઓના નામાના સંગ્રહ માટે સૂત્રકારે બે સંગ્રહણીની ગાયાઓ કહી છે (અगિपयावई सोमे, रहो अदिती विद्दस्पर्ध सब्वे) અગ્નિ, પ્રજાપતિ, સામ, રુદ્ર, અદિતિ, ખુહસ્પતિ, સર્વ' (पित्ति भगअक्जम, सविया, तट्ठा बाऊय इंदग्गी) પિતા, ભગ અર્થમા, સવિતા, ત્વષ્ટા, વાશુ, ઇન્દ્રાગ્તિ (मित्तो इंदो निरई आऊ विक्सो य बंभ बिण्ड्या) મિત્ર, ઇન્દ્ર, નિર્જત, અંબ, વિશ્વ, છાદ્રા, વિગ્ર્ણ (बसु वरुण, ક્ષય दिवदी पूसे आसे जमे વેવ) વસુ, વરૂણ, અજ, વિવર્દ્ધિ, પૂષા, અશ્વ, યમ (સે તં દેषयाणामे) સબ હ

## अचुयोगद्वारसूचे

स्थापना नाम भवति। यथा-डग्रो भोग इत्पादि। उग्रांशोद्धक्त्वेन उग्र इति नाम स्थाप्यते, भोगवंशोद्धवत्वेन भोग इति। एवं राजन्यादिष्वपि बोध्यम्। अथ पाष-ण्डनाम यथा भवति तथाऽऽइ-पापण्डनाम हि येन यत्पापण्डसाथितं तस्य तन्ता-म्ना स्थाप्यते। यथा=अभणः पाण्डुराङ्गो भिक्षुः कापालिकस्दापसः परिवाजक

याणामे) इस प्रकार ये २८ देवताओं के नाम हैं। (से किं तं कुल-नामे) हे भदन्त ! कुल नाम क्या है ?

उत्तर-जो जिस कुल में उत्पत्र होता है उस कुल के नाम से घदि उसका नाम स्थापन होता है, तो वह कुल नामरूप स्थापन होता है । (कुल नामे) कुल नाम इस प्रकार हैं-(उग्गे. भोगे, रायण्णे, खत्तिए, इक्खागे, णाए' कोरव्वे-सेतं कुलनामे) उग्रकुल, भोगकुल, राजन्य कुल, क्षत्रियकुल, ऐक्ष्वाककुल, ज्ञातकुल कौरव्यकुल । उग्र वंश में जन्म छेने से उग्र ऐसा नाम स्थापित किया जाता है । भोगवंश में उत्पन्न होने से भोग। इसी प्रकार राजन्य आदि में भी जानना चाहिये। इस प्रकार ये कुल के नाम हैं। (से किंतं पासंडनामे) हे भदन्त ! पाषण्ड नाम क्या है ?

उत्तर-(पासंडनामे) जिसने जिस पाषण्ड को आश्रित किया उससे जो उसका नाम स्थापित किया जाता है वह पाषण्ड नाम है। वह इस प्रकार से है-जैसे-(सप्रणे य पंडुरंगे भित्तखू कावाछिए य

આ પ્રમાણે આ ૨૮ દેવતાઓના નામા છે. (से किं त' कुळनासे) હે બદાત ! કુલનામ શું છે ?

ઉત્તર-જે વ્યક્તિ જે કુલમાં ઉત્પન્ન થાય છે, તે કુલના નામથી જે તેનું નામ રાખવામાં આવે તા તે કુલ નામ રૂપ સ્થાપના નામ કહેવાય છે. (कुढ़नामे) કુલ નામા આ પ્રમાણે છે. (उग्गे, મોર્ગે, रાયण્णે, खत्तिए, इक्खागे, णाए, कोरव्वे, से त' कुल्लामे) ઉથકુલ, ભાગકુલ, રાજન્યકુલ, ક્ષત્રિયકુલ, એક્લાકુ-કુલ, જ્ઞાતકુલ, કીરવ્યકુલ, ઉથવ શમાં જન્મ પ્રાપ્ત કરવાથી ઉગ્ર એવુ' નામ સ્થ પિત કરવામાં આવે છે. ભાગવ શમાં ઉત્પન્ન થવાથી ભાગનામ રાખ-વામાં આવે છે. આ પ્રમાણે જ રાજન્ય વગેરે માટે પજ્ઞ જાણી લેવુ' જોઈએ આ પ્રમાણે આ કુલાના નામા છે. (સે જિ ત' વાસંક્રનામે હે ભાઈ આ પ્રમાણે આ કુલાના નામા છે. (સે જિ ત' વાસંક્રનામે હે ભાઈ પા પાયંડ નામ શું છે ?

ઉત્તર-(पासंड नामे) જેણુ જે પાયંડના વ્યાશ્રય લીધા હાય તેથી જે તેનું નામ રાખવામાં આવ્યું તે નામ પાયંડ નામ છે. તે આ પ્રમાણે છે. જેમ કે

ષષ્ટ

### अंतुवोगवन्द्रितां टोका सूत्र १८३ स्थापनाममाणनिरूपणम्

इति । तत्र-अमणाः-निर्ग्रन्थशावयतापक्षगैरिकाऽऽत्रीताः पञ्चविधाः । निर्ग्रन्धादीनि पञ्च पापण्डान्याश्रित्य श्रवण इति नाम स्थाप्यते । पाण्डुराङ्गः=भस्मोद्धूलित-ग्ररीरः शैवः पापण्डिविशेषः । सिक्षुर्बुद्धदर्शनाश्रितः । कारालिकः=चिताभस्मो-द्धूलितसरीरः पापण्डिभेदः । तापसः-सतरस्को वनवासी पापण्डिविशेषः । परि-वाजकः-परिवजति ग्रहाद् गच्छतीति परिवाजकः-पाषण्डिविशेषः । एताम् अमणादीन् पापण्डानाश्रित्य पन्नास स्थाप्यते तत्पापण्डस्थापनानामे बोध्यम् । अध गणनाम निर्दिशति-गणः=भाषुधनीविनां संघः, तन्नाम्ना यत्कस्यचिन्नाम

तावसए । पारिवापगे-से तं पासंडनामे ) अमण, पाण्डुराङ्ग, भिक्षु, कापालिकतापस, परिवाजक । इनमें जो अमण हैं-वे निर्यन्थ, शाक्य, तापस गैरिक और आजीक्क ये पांच प्रकार के हैं । इन निर्यन्थादिक पांच पाषण्डों को आश्रित करके अमण ऐसा नाम स्थापिन होता है । भस्म से जिनका शरीर लिस होता है, ऐसे शैव पाण्डुराङ्ग कहलाते हैं । चुद्ध दर्शन को मानने चाले भिक्षु कहलाते हैं । चिता की भस्म को जो अपने शरीर पर लिस करते हैं, वे पाषण्डविशेष 'कापालिक ' हैं । चुद्ध दर्शन को मानने चाले भिक्षु कहलाते हैं । चिता की भस्म को जो अपने शरीर पर लिस करते हैं, वे पाषण्डविशेष 'कापालिक ' हैं । जो तथ करते हैं और वन में रहते हैं, वे पाषण्ड विशेष 'तापस ' कहलाते हैं । जो घर से चले जाते हैं -अर्थात् घर छोड़ देते हैं-वे पाषण्डि विशेष परिवाजक कहलाते हैं । इन श्रमणादिक पाषण्डों को आश्रित कर जो नाम स्थापन किया जाता है, वह पाषण्ड स्थापननाम है।इस प्रकार यह पाषण्ड नाम है। ( से कि तं गण नामे ?) हे भदग्त वह गण नाम क्या है? (गणनामे ) आयुध्रजीवियों का जो संघ

(समणे च पंडुरंगे भिक् तुकात्रालिए च तावसए। पारिवायगे-से त' पासंडनामे) પ્રમણ, પાંડુરાંગ, તિક્ષુ, કાપાલિક, તાપસ, પરિવાજક, આમાં જે પ્રમણ છે તેઓ નિગ્રેથ, શાકય, તાપસ, ગૈરિક અને આજીવક આમ પાંચપ્રકારના છે. આ નિગ્રેથાદિક પાંચ પાય ડાને આબ્રિત કરીને બ્રમણ એવું નામ સ્થાપિત થાય છે. ભસ્મથી જેનું શરીર લિપ્ત દાય છે. એવા શૈવ પાંડુરાંગ કહેવાય છે, બુદ્ધ દર્શનને માનનારા ભિક્ષુ કહેવાય છે. ચિવા ભસ્મને પોતાના શરીર પર લગાડનારા તે 'કાપાલિક' કહેવાય છે. ચિવા ભસ્મને પોતાના શરીર પર લગાડનારા તે 'કાપાલિક' કહેવાય છે. જેઓ તપ કરે છે અને વનમાં રહે છે, તે પાય ડિ વિશેષ ' તાપસ' કહેવાય છે. જેઓ ઘરથી જતા રહે છે, એટલે કે ઘરના ત્યાગ કરે છે પાય ડ વિશેષ ' પરિવાજક' કહેવાય છે. આ બ્રમણાદિક પાય ડાને આ બ્રિત કરીને જે નામની સ્થાપન. કરવામાં આવે છે, તે પાય ડિ સ્વાયતા નાય છે. આ પ્રમાણે આ પાય ડાનાય છે. (સે ર્જ્સિ જ

अनुयोगद्वारसूत्रे

स्थाप्यते तद् गगनाम बोध्यम् । यथा-मल्लो मल्लदत्तो मल्लधर्म इत्यादि । यस्या अपस्यं जातमात्रमेव झियते सा स्वापत्यजिवित्रहेतोर्यतिकमपि नाम करोति तज्जी-वितनाम, यथा∽अवकरक उत्कुरुटक इत्यादि । तथा~यन्नाम गुणनिरपेक्षं स्वाभि-मायवशेन छोकरूढचा व्यवस्थाप्यते तत् अ।भिमायिकनाम । यथा−अम्वको निम्बक होता है, वह यहां गण शब्द को अर्थ है। उस नाम से जो किसी का नाम स्थापित किया जाता है बह गण नाम है। जैसे (मल्छे, मल्लदिन्ने, मल्लधम्मे, मल्लसम्मे, मल्लदेवे मल्लदासे, मल्लसेणे, मल्लरक्खिए) मूछ, मल्लद्त्त, मल्लधर्म, मल्लधर्मा, मल्लद्वेव, मल्लद्वास, मल्लसेन, मल्लरक्षित। (से तं गणनामे) इस प्रकार यह गण नाम है। ( से किं तं जीवियनामे ) हे भदन्त ! जीवित नाम क्या है ? ( जीवियनामे ) जिस स्त्री का अपत्य-(संतान) उत्पन्न होते ही मर जाता है, वह उसके जीवित निमित्त उसका चाहे जो नाम रख छेती है, वह 'जीवित नाम' डै। वह इस प्रकार से है-( अवकरए, उक्कुरडए, उङ्झिअए, कज्जा∙ षए, सुप्पए) अवकरक, उत्कुरूटक, उज्झितक, कचत्ररक, शूर्पक। (से तं जीवियनामे) इस प्रकार से यह जीवित नाम। (से किं तं आभिष्पाइयनामे ) हे भदन्त ! आभिप्रायिक नाम क्या है ?

उत्तर—( आभिप्पाइयनामे ) गुण की अपेक्षा किये विना जो नाम अपने अभिपाय के वश्रा से लोकरूढी को लेकर रख लिया जाता है वह

गणनामे।) & अह'त ! ते गणुनाभ शु' छे ? (गणनामे) આયુધજવિઓને જે સંઘ દેાય છે, તે અહીં ગણુ શબ્દથી સંબાધિત સમજવા જોઈએ આ નામથી ગમે તેતું નામ રાખવામાં આવે છે, તે ગણનામ છે. જેમ કે (मल्हे, मछदिन्ने, महधम्से, महसम्मे, महरेवे, मछवासे. महनेणे . महरक्रिषए) મલ્લ, મલ્લદત્ત, મલ્લધર્મ, મલ્લશર્મા, મલ્લદેવ, મલ્લદાસ, भल्ससेन, भन्सर क्षित. (से किंतं जीवियनामे) छे लहता छवित नाम शु છે. (जीविय नामे) જે સ્ત્રીનું સંતાન ઉત્પન્ન થતાં જ મરણ પામે છે, તે તેના જીવિત નિમિત્ત તેનું ગમે તે નામ રાખી લે છે. તે 'જીવિતનામ ' છે. ते आ अभाष्ट्रे छे. (अनकरए, उक्कुरुडए, उज्झिप्रए, कज्जावए, सुव्यए) भ्यव ३२४, ઉर्दु २८४, अभि अतर, अथवर, शूर्भंड (से कि त जीवियनामे) આ પ્રમાથે આ જવિતનામ છે. (से किंत' आभिष्पाइयनामे) હે લક'ત ! આ ભિપાયિક નામ શું છે ?

ઉત્તર–(आમિષ્પાइय नामे) ગુણના આધારે નહિ પણ લાેકરીતિ મુજમ જે નામા પાતાના અભિષાય મુજબ રાખવામાં આવે છે, તે આભિપાયિક

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र | १८४ | द्रव्यप्रमाणनिरूपणम् |
|-----------------|------|-------|-----|----------------------|
|-----------------|------|-------|-----|----------------------|

इत्यादि । इदं सर्वे स्थापनानाम बोध्यम् । एतदुपसंहरन्नाह∽तदेतत्स्थापना प्रमाणमिति ॥म्॰ १८३॥

म्र<sup>उम्-</sup>से किंतं द्व्वप्पमाणे?द्व्वप्पमाणे-छव्विहे पण्णत्ते, तं जहा-धम्मस्थिकाए जाव अद्धासमए।सेतं द्व्वप्पमाणे॥सू.१८४॥

टीका--- ' से किं तं' इत्यादि--

अथ किं तद् द्रव्यप्रमाणं द्रव्यममाणं हि धर्मास्तिकायाधर्मास्तिकायादि याव-दद्धासमयान्तं पद्दविधमित्युत्तरम् । धर्मास्तिकायाधर्मास्तिकायादीनि पड्विषयाणि नामानि द्रव्यपमाणेन निष्यन्नानि, अतो धर्मास्तिकायादीनि द्रव्याणि विहाय अभिवायिक नाम कहलाता है । जैसे ( अंयए, निवए, बकुलए, पलासए, सिणए, पिॡए, करीरए) अंवक, निवक, वकुलक, पलादाक, स्नेहक, पीलुक, करीरक। ( से तं अभिष्पाइयनामे ) इस प्रकार यह अभिवायिक नाम है ( से तं ठवणष्यमाणे ) यह स्थापना प्रमाण है ॥सू० १८३ ॥

"से किं तं दब्वप्पमाणे" इत्यादि ।

उत्तर-(से किंतं द्व्वप्पमाणे) हेभदन्त ! वह द्रव्य प्रमाण क्या है। अर्थात् द्रव्यप्रमाण से जो नाम निष्पन्न होता है, वह कितने प्रकार का है ?

उत्तर-(दव्वप्पमाणे छव्विहे पण्णत्ते) द्रव्यप्रमाण छइ प्रकार का प्रज्ञस हुआ है-(तं जहा) वह इस प्रकार से है-(धम्मस्थिकाए जाव अद्वासमए-से तं द्व्वप्पमाणे) धर्मास्तिकाय यावत् अद्वासमय-यह

નામ કહેવાય છે. જેમ કે-अंबए, निंबए, बकुरुए, पलासए, सिणए, पिलुए करीरए) અંબક, નિંબક, બકુલક, પલાશક, સ્નેહક, પીલુક, કરીરક, (से त' आमिष्पाइय नामे) આ પ્રકારે આ આભિપ્રાયિક નામ છે (से किं त' ठवण-प्यमाणे) આ સ્થાપના પ્રમાણ છે. I સૂ૦૧૮૩॥

" से कि' तं द्ववण्पमाणे धत्याहि---

શબ્દાર્થ-(से किंत दव्वप्पमाणे) & ભદંત! આ દ્રવ્યપ્રમાણ શું છે? એટલે કે દ્રવ્યપ્રમાણથી જે નામ નિષ્યન્ન થાય છે તે કેટલા પ્રકારનાં છે? ઉત્તર-(दव्वप्पमाणे छव्विद्दे पण्णत्ते) દ્રવ્યપ્રમાણુ છ પ્રકારના પ્રજ્ઞપ્ત થયેલ છે. (तंजहा) તે આ પ્રમાણુ છે. (धम्मत्थिकाए जाव अद्धासमए-सेत' न कदाचिदन्यत्र तिष्ठन्तीति तदेतुकानीमानि नामातीति भावः । ननु एतानि अनादिति द्वान्तत्वेनैयोक्तानि कथं पुनरिंह द्रव्यप्रमाणत्वेन्यकानि ? इति चेदाह-भवत्चेषामनादिसिद्धान्तनिष्यन्नत्वम्, तथाप्येषां द्रव्यपमाणत्वे वाधाऽमावः, अनन्तधर्भात्मके वस्तुनि तत्तद्वर्भावेक्षयाऽने कव्यवदेशताया निर्दोपत्वात् । एवमन्य-त्राषि यथासंभवं वक्तव्यम् । मह्याद्वपसंहरति-त्वदेतत् द्रव्यप्रमालम् इति ॥स् ० १८ शा

मुजम्-से किंतं भावप्यमाणे?, भावप्यमाणे-चउविहे पण्णत्ते, तं जहा-सामासिए तद्धियए धाउए निरुत्तिए। से किं

द्रव्यप्रमाण है। धर्मास्तिकाथ, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय जी-वास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय और अद्धासमय ये जो छह नाम हैं, वे द्रव्यवमाण निष्वन्न नाम हैं। क्यों कि ये नाम धर्शास्तिकाय आदि द्रव्यों के सिवाय और किसी में लागू नही होते हैं।

ं शंका—ये तो अनादि सिद्धान्त निष्पन्न नाम से पहले कहे जा चुके हैं। फिर यहां इन्हें द्रब्ध प्रमाण निष्पन्न नाम से क्यों कहा गया है ?

उत्तर-ठीक है, इनमें अनादि सिद्धान्त निष्यन्न नामता भछे रहे फिर भी इनमें ब्रव्यवमाण निष्यन्न नामता में कोई बाधा नहीं है। क्यों कि, वस्तु अनंत धर्मात्मक हैं। उसमें तत्तद्वर्ग की अपेक्षा से अनेक नामों ब्रारा व्यरदिष्ट होने में कोई विरोध नहों अव्या है। इसो प्रकार से दूसरि जगह भी यथासंभव जानना चाहिये॥ सू. १८३॥

इब्बप्पमाणे) ધર્માસ્તિકાય યાવત્ અદ્ધા સમય આ દ્રવ્યવ્રમાણુ છે. ધર્માસ્તિ કાય, અધર્માસ્તિક ય, આકાશાસ્તિકાય, જીવાસ્તિકાય, પુદ્રવાસ્તિકાય, અને અદ્ધાસમય એ ૬ નઃમા છે, તે દ્રવ્યપ્રમાણુ નિષ્પન્ન નામા છે કૈમકે એ નામ ધર્માસ્તિકાય વગેરે દ્રવ્યા સિવાય બીજા કાેઇ માટે વપરતા નથી.

રા'કા−આ તેા અનાદિ સિદ્ધાન્ત નિંગ્પન્ન નામથા પહેલાં કહેવામાં આવ્યાં જ છે, પછી અહીં દ્રવ્યપ્રમાથુ તિષ્વન્ન નામથી ક્વી શા માટે કહેવામાં આવ્યાં છે ?

ઉત્તર-અરાબર છે, આ બધામાં અનાદિસિદ્ધાન્ત નિષ્પન્ત નામતા ભલે રહે પણ છતાંએ એ સર્વમાં દ્રવ્યપ્રમાણ નિષ્પન્ત નામતામાં કેહી પણ જાતના વાંધા દેબાતા નથી. કેમકે વસ્તુ, અન'ત ધર્નાત્યક છે. તેમાં તત્તદ્ધ-મ'ની અપેક્ષાથી અતેક નામા વઢ વ્યપક્ષિ થવામાં કેહ પણ જાતના વિરાધ દેખાતા નથી આ પ્રમાણુ બીઝે પણ જાણી લેવું જોઇએ. ાાસ્વવ્ ૮૪ા अनुयोगचन्द्रिका टौका सूत्र १८५ भाषप्रमाणनिरूपणम्

ૡૡ

तं सामासिए ?२ सत्त समासा भवंति, तं जहा-दंदे य वहुबीही, कम्मधारय दिग्गु य। तप्पुरिस अव्वईभावे, एकसंसे य सत्तमे॥१॥ से कि तं दंदे?, दंदे-रंता य ओट्ठा य दंतोहं, थणा य उयरं य थणोयरं, दत्थं य पत्तं य वत्थपत्तं, आसा य महिसा य आसम-हिसं, अही य नउलो य अहिनउलं, से त्तं दंदे समासे। से कि तं बहुच्वीही समासे? बहुव्वीहीसमासे-फुछा इमंमि गिरिमि कुडयकयंबो सो इमो गिरी फुछकुडयकयंवो। से तं वहुब्वीही समासे। से कि न कम्माधारए?, कम्माधारए धवलो बसहो धवलवसहो, किण्हो मियो किण्हमियो, सेतो पडो सेतपडो, रत्तो पडो रत्तपडो, से तं कम्मधारए। से किं तं दिग्रसमासे? दिगुसमासे-तिणिण कडुगाणि तिकडुगं, तिण्णि महुराणि तिमहुरं, तिणिण गुणाणि तिगुणं, तिण्णि पुराणि तिपुरं, तिणिण सराणि तिसरं, तिण्णि पुक्खराणि तिपुक्खरं, तिण्गि विंदुआणि तिविंदुअं, तिण्णि पहाणि तिपहं, पंच नईओ पंचणयं, सत्तगया सत्तगयं, नवतुरंगा नवतुरंगं, दसगामा दसगामं, दस पुराणि दसपुरं,। से तं दिग्र लमासे। से किं तं तप्पुरिसे ?, तप्पुरिसे-तिश्थे कागो तित्थकागो, वणे हत्थी वणहत्थी, वणे वराहो वणवराहो, वणे महिसो वणमाहिसो, वणे मऊरो वणमऊरो। से तं तत्पुरिसे। से किंतं अब्बद्धभावे ?, अबइभावे-गामस्स पच्छा-अणुगामं एवं अणुणइयं अणुफरिसं, अणुचरियं। से तं अवईभावे समासे। से किं तं एगसेसे?, एगसेसे जहा एगो पुरिसो तहा बहवे पुरिसा,

अनुयोगद्वारस्त्रे

जहा बहवे पुरिसा तहा एगो पुरिसो, जहा एगो करिसावणो तहा बहवे करिसावणा, जहा बहवे करिसावणा तहा एगो करि-सावणो, जहा एगो साली तहा बहवे साली, जहा बहवे साली तहा एगो साली। से तं एगसेसे समासे। से तं समासिए ॥सू० १८५॥

छाया--- अथ किं तत् भावपमाणम् ?, भावपमाणं-चतुर्विधं वह्नतं, तद्यथा--सामासिकं तद्धितजं धातुकजं निरुक्तिजम् । अथ किं तत् सामासिकं ?२ सप्तसमासाः मवन्ति, तद्यथा--द्वन्द्वश्च बहुव्रीहिः कर्मधारयो द्विगुत्र । तत्पुरुषः अव्ययीभावः एकशेषश्च सप्तमः॥ १॥ अथ कोऽसौ द्वन्द्रः-दन्ताश्च ओष्टौ च दन्तोष्ठम्, स्तनौ च डदरं च स्तनोदरम्, वस्तं च पात्रं च वस्त्रपात्रम्, अश्वाश्व महिपाश्व अश्वमहि-षम् , अहिश्व नकुलश्व अहिनकुलम् । स एष द्वन्द्रः समासः । अथ कोऽसौ बहुवोहिः समासः ? बहुत्रीहिः समामः-फ़ुल्ला अस्मिन् गिरौ कुटजकदम्बा सोऽयं गिरिः-फुल्लकुटजकदम्बः । स एप बहुवीदिसमासः । अथ कोऽसौ कर्मधारयः? कर्मधारयः--धवलो इपमो धवलटपभः, कृष्णो मृगः कृष्णमृगः, श्वेतः पटः श्वेतपटः, रक्तः पटो रक्तपटः । स एव कर्मवारयः । अय कोऽसौ द्विगुसमासः ? द्विगुसमासः--त्रीणि कटुकानि त्रिकटुकम्, त्रीणि मधुराणि त्रिमधुरम्, त्रयो गुणाः-त्रिगुणम्, त्रीणि पुराणि त्रिषुरम्, त्रयः स्वरास्तिस्वरम्, त्रीणि पुब्कराणि त्रिधुब्करम्, त्रीणि विन्दुकानि त्रिबिन्दुकम् , त्रयः पन्धानः-त्रिपधम् , पञ्च नधः पञ्चनदम् , सप्त गजाः सप्तगजम्, नव तुरङ्गाः-नवतुरङ्गम्, दश्च ग्रामाः-दश्वग्रामम्, दशपुराणि-द्वत्रपुरम्। स एप द्विगुसमासः । अथ कोऽसौ तश्पुरुषः ? तत्पुरुषः-तीर्ये काकः-तीर्थकाकः, वने हस्ती−वनइस्ती, वने वराहः-वनवराहः, वने महिषः-वनमहिषः, वने मयूरः-वनमयूरः । स एष तत्पुरुवः । अथ कोऽसौ अव्ययीभावः १ अव्ययी-मातः-प्रामस्य पश्चा अनुप्रामम्, एवम् अनुनदिकम्, अनुस्पर्धम्, अनुवरितम् । स **एपो**ऽव्ययीभावः समासः । अथ कोऽसौ एकरोपः−एकरोपो यथा एकः पुरुपस्तथा बहवः पुरुषाः, यथा बहवः पुरुपास्तथा एकः पुरुषः, यथा एकः कार्पापणस्तथा बददः कार्पापणाः, यथा~बहवः कार्षापणास्तथैकः⊸कार्षापणः, यया एकः शास्ति-स्तथा बहवा शालया, यथा बहवा शालयस्तथेका शालिः। स एव एकशेषा समांसः । तदेवत् सामासिकम् ॥१८५॥

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८५ भावप्रमाणनिरूपणम्

टीका--- 'से किंतं' इत्यादि---

अथ किं तद् भावममाणम् श्≕भावः-युक्तार्थस्वादिको गुणः, स एव वस्तु-परिच्छेदकत्वाद ममाणं तत् किं-किंविधम् ? इति मक्षः । उत्तरयति-भावप्रमाणं सामासिक तद्धितजधातुजनिरुक्तिजभेदाच्चतुर्विधं मद्दप्तम् । तत्र सामासिकं द्वन्द्व-बहुवीदि कर्मधारयद्विग्रुतत्पुरुषाव्ययीभावेकदोषेति सप्तविधम् । तत्र मत्येकं सोदाहर-णमाइ-'से किं तं दंदे ?' इत्यादि । शिष्यः पृच्छति-अथ कोऽसौ द्वन्द्वः ? द्वन्द्वो

"से किं तं भावप्पमाणे ?" इत्यादि ।

शब्दार्थ---(से किं तं भावप्पमाणे) हे भदन्त ! भाव प्रमाण क्या है ? "भाव एव प्रमाणं "भावप्रमाणं " इस ब्युत्पत्ति के अनुसार भावरूप जो प्रमाण है, वह भावप्रमाण है। यह भाव प्रमाण कितने मकार का होता है ?

उत्तर—(भावप्पमाणे-चउव्विहे पण्णते) भावप्रमाण चार प्रकार का होता है-(तं जहा) जैसे (सामासिए, तद्धिपए, धाउए निरुत्तिए) सामासिक, तद्धितज, धातुज, निरुक्तिज।(से किं तं सामासिए?) हे भदन्त! सामासिक भावप्रमाण क्या है?

उत्तर—(सत्तसमासा भवंति) समास सात होते हैं-(तं जहा) बे इस प्रकार से हैं (दंदेय बहुव्वीही, कम्मधारय दिग्गुय। तप्पुरिस, अव्वईभावे, एक्कसेसेय सत्तमे) द्वन्द्व, बहुवीहि, कर्मधारय, द्विगु, तत्पु-इष, अव्ययीभाव, सातवां एकदोष (से किं तं दंदे) हे भदन्त ! द्वन्द्व समास क्या है ?

" से किं तं भावप्पमाणे ?" धत्याडि----

શખ્દાર્થ-(से किंत' भावप्पमाणे) & अहंत। आवभ्रभाषु शुं छे! 'भाव एव प्रमाणं भावप्रमाणं' આ બ્યુત્પત્તિ ગુજઅ आવ ३५ જે પ્રમાણું છે, તે આવ પ્રમાણુ છે આ બાવ પ્રમાણુ કેટલા પ્રકારના દાય છે?

उत्तर-(मावप्पमाणे-चउटिवहे पण्णत्ते) आव प्रमाध यार प्रधारने। देख છે. (तंजहा) जेभ डे (सामासिए तद्धियए घाउए निरुत्तिए) सामासिક, तदितज, धातुज, निरुष्ठितज (से किं तं सामासिए?) दे अहंत ! सामासिक्साव-प्रमाध એટલે શું?

उत्तर-(सत्त समासा भवंति) सभास सात छेाय छे. (तंजहा) ते आ प्रभाषे हि. (देदेय बहुव्वीही, कम्मधारय दिगा य तप्पुरिसं, अव्वईभावे पक्क सेसे य सत्तमे) द्वन्द्व, अडुवीडि, कर्भधारय, दिगु, तरपुरुष, अव्यथीलाव, अने એक्ष्रेष. (से किंत दंदे!) डे लह'त ! द्वंद्वसभास એटवे शु'? अव्द

# अनुयोगद्वारस्त्रे

रि-दन्ताश्व ओष्ठौ चेति दन्तोष्ठम् , स्तनौ च उदरं चेति स्तनोदरम् । उभयत्रापि भाण्यङ्गत्वादेकवद्भावः । वस्तं च पात्रं चेति वस्त्रपात्रम् । ''जातिरमाणिना''-मित्येक-बद्भावः । अश्वाश्व मद्दिपाश्चेति अश्वमद्दिपम् , अहिश्व नकुरुंचेति-अहिनकुरुम् । ''येषां च विरोधः झाश्वतिकः'' इत्येकवद्भावः । एवमन्यान्यप्युदाहरणानि स्वयमभ्युद्धानि । तथा-फुल्लाः=पुष्पिताः अस्मिन् गिरौ कुटजकदम्बाः सोऽयं

उत्तर-(दंदे दंता य ओट्ठा य दंतोट्ठं, धणाय उद्रं य, धणोदरं वर्त्य य पत्तं य वत्थपत्तं, आसाय महिसाय आसमहिसं, अही य नडला य अहिनउलं-सेत्तं दंदे समासे) द्वन्द समास इस प्रकार से है- दन्ताश्च औष्टौ च इति दन्तोष्ठम्- स्तनौ च उदरं च इति स्तनोदरम् यहां दोनों जगह प्राणी का अंग होने के कारण "प्राण्यझुत्वात्" इस सूत्र से एकचद्राच छुआ है। "वस्त्रं च पात्रं च इति वस्त्रपात्रम् यहां पर जातिरप्राणिनाम्" इस सूत्र से एकचद्राच छुमा है। "अश्वाश्व महिषाश्च इति अश्वमहिषम् अहिश्व नकुलं च इति अहिनकुलम् " यहां पर "येषां च चिरोधः शाइचतिकः" इस नियमानुसार एकचद्राव छुआ है। इसी प्रकार के और भी उदाहरण कल्पित कर छेना चाहिये। इस प्रकार यह दन्द समास है। (से किं तं बहुव्वीही समासे) हे भदन्त ! बहुब्रीहि समास क्या है ?

उत्तर—( बहुव्वीहीसमासे ) बहुवीहि समास इस प्रकार से है-( फुल्ला इमंमि गिरिंपि कुडयकयंषा सो इमो गिरी फुल्लकुडयकयंषो)

ઉत्तर-(दंदे दंता य ओट्टाय दंतोट्ट थणाय खदरं य धणोदरं वत्थं य पत्तं य बत्यपत्त, आसा य महिसाय आसमहिसं अही य नडळा य अहिनटुलं, से त्तं दंदे समासे) द्रन्द समास आ प्रभाशे છે. ''दन्ताश्च औठौ च इति दन्तोठ्ठम्, स्तनौ च उदरं च इति स्तनोदरम्.'' अहीं अन्ने समासेग्मां प्राष्ठीओनां अंगे। हेावाथी 'प्राण्यङ्गत्वात् ' आ सूत्रथी એકवह्लाव धयेक्ष छे. '' वस्त्रं च पात्रं च इति वस्त्रपात्रम् ' अहीं ' जातिरप्राणिनाम् ' आ सूत्रथी એકवह्लाव धये। छे. 'अश्वाश्च महिपाश्च इति अश्वमहिषम्, अहिश्व नकुलं च इति अहिनकुल्म् ' भाही ' येर्घा च विरोधः शाइवतिकः ' आ नियम मुरुष ओडवट्लाव धयेक्ष छे. 'आधा प्रभाधे जील उहाडरेखे। माटे पछ लाखी देत्रं जोईके आ प्रभाधे आ दंद समास छे. (से किं तं बहुव्तीही समासे) डे लड ता ! अडुवीढि समास शुं छे? उत्तर-(बहुव्वीही समासे) आडुवीडि समास आ प्रभाधे छे. (कुझ इमंभि गिरिमि कुहर क्यंबा सो इमो गिरी फुलकुष्ठायक्यंत्रो) आ पर्वंत पर

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८५ भावप्रमाणनिरूपणम्

4

गिरिः फुल्छकुटनकदम्बः । अत्र वहुवीहिसमासः । अयं हि अन्यपदार्थमधानो बोध्यः । तथा-धवलो वृषमो-धवलवृषमः, कृष्णो मृगः कृष्णमृग इत्यादिः कर्म-धारयो बोध्यः । समानाधिकरणस्तत्पुरुष एव कर्मधारयः । तथा-त्रीणि कटुकानि समाहृतानि त्रिकटुकम्, त्रीणि मधुराणि समाहृतानि त्रिमधुरम्, इत्यादिः द्विग्र-

इस पर्वत पर कुटज और कदंप पुष्पित है, इसलिये यह गिरि फुल्ल कुटज कदंब " है। "फुल्लकुटजकदम्ब " यह पद बहुवोहि समास है। बहुवीहि समास मे जो पद आते हैं-जनका अर्थ नहीं लिया जाता, किन्तु उन पदों वाला जो होता है, ऐसा अन्य पद लिया जाता है। क्यों कि यह समास अन्य पद प्रधान होता है। ( से तं बहुव्वीही समासे ) इस प्रकार यह बहुवीहि समास है। ( से किं तं कम्मधारए) हे अदन्त ! कर्मधारय सगास क्या है ?

उत्तर---(कम्मधारए धवलो बसहो धवलवसहो, किण्हो मियो किण्हमियो, सेतो पडो खेतपडो, रत्तो पडो रत्तपडो, से तं कम्मधारये) कर्मधारय समास इस प्रकार से है-धवलो युषभः-धवलवृषभः, कृष्णो मगः -कृष्णमृगः, श्वेतः पटः-इवेतपटः, रक्तः पटः-रक्तपटः । समान अधिकरण वाला तत्पुरुष समास ही कर्मधारय समास कहलाता है। ( से कि तं दिगु समासे) हे अदन्त ! दिगु समास क्या है ? दिगु समास इस प्रकार से है-(तिण्णि कडुणाणि तिकडुगं, तिण्णि महुराणि तिमहुरं

કુટજ અને કદ'બ પુષ્પિત છે, એથી આ ગિરિ કુલ્લ કુટજ કદંબ છે. 'કુલ્લ કુટજકદ'બ ' આ પદ બહુવીહિ સમાસ છે. બહુવીહિ સમાસમાં જે પદ આવે છે, તેનેા અર્થ અભિપ્રેત ગણાતા નથી પણ તે પદોવાળા જે હાય છે એવુ અન્ય પદ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે. કેમકે આ સમાસ અન્ય પદ પ્રધાન હાય છે. (વે તં बहુક્વીદ્દી समासे) આ પ્રમાણે આ બહુવીહિ સમાસ છે. (વે દિ તં જમ્મધારષ) હે ભદ'તાં કર્મધારય સમાસ શ્રં છે ?

ઉत्तर-,कम्मधारय धवलो वसहो धवलवसहो, किण्हो मियो किण्हमियो, सेतो पडो सेतपडो, रत्तो पडो रत्तपडो, से त्तं कम्मधारए) अर्भधारथ सभास आ प्रसाखे छे. 'धवलो पृषमः धवल वुपमः, ऋष्णो सृगः कृष्णमृगःः खेतः पटः इवेतगटः, रक्तः पटः रक्तगटः ' सभानाधि रख्री तत्पु३ष सभासक धरेधारय ४डेवाय छे. (से किं तं दिग् समासे) डे लढांत ! दिशु समास केटवे शुं ?

उत्तर-(द्गुसमासे) दिशुसभास आ प्रभाषे डिाय छे. (तिण्णि कडुणाणि तिकडुन, तिणिन मद्रानि, तिनद्रुरं, तिणिम मुनानि, ति तुजं, तिण्णि पुराणि Ê0,

## अनुयोगद्वार**स्**वे

र्वोध्यः । संख्यापूर्वः कर्मधारयो द्विगुरित्युच्यते । तीर्थे काकः-तीर्थकाकः । अत्र तिन्दार्थे 'ध्वाङ्क्षेण क्षेपे' इति सप्तमी तत्पुरुषः । यो दि वीर्थे काक इव प्राह्या-याह्यविवेकश्रुन्यों वसति स एवमभिधीयते । कीर्थकाकादयस्तत्युरुयोदाहरणानि । तिण्णि गुणाणि तिगुणं, तिण्णि पुराणि तिपुरं, तिण्णि सराणि तिसरं, तिण्णि पुत्रखराणि तिपुत्रखरं तिण्णि बिंदुआणि तिर्विदुअं, तिण्णि पहाणि तिपहं, पंचनईयोे पंचणयं सत्त गया सत्त गयं, नव तुरंगा नव तुरंगं, दस गामा दसगामं दस पुराणि दसपुरं-से तं दिगु समासे ) त्रीणि कटुकानि-त्रिकटुकम् , त्रीणि मधुराणि-त्रिमधुरं, श्रयो गुणा-त्रिगुणम्, त्रीणि पुराणि-त्रिपुरम्, त्रयः स्वराः त्रिस्वरम्, त्रीणि पुष्कराणि त्रिपुष्करम्, त्रीणि चिन्दुकानि-जिषिन्दकम् , त्रयः पन्थानः त्रिपथम् , पश्च नद्यः-पंचनदम् , सप्त गजाः-सप्तगजम् , नव तुरङ्गा नवतुरङ्गम् , दश ग्रामाः-दशग्रामम् , दशपुराणि-दशपुरम् । इस प्रकार यह हिंगु समोस है। (से किं तं तत्युरिसे) हे भगवन् ! तत्युरुष समास क्या है ? (तप्पुरिसे) तत्पुरुष इस प्रकार से है-( तित्थे कागो तित्थकागो, वणे हत्थी वणहत्थी, वणे वराहो वणवराहो, वणे महिसो वणमहिसो, वणे मऊरो वणमऊरो, से तं तथारिसं ) तीथें काकः-तीर्थकाकः, वने हस्ती-वनहस्ती. यने वराहः-वनवराहः. यने महिषः-धनमहिषः, वने मयूरः--चनमयूरः । यह तशुरुष समास है । यहां पर निन्दा अर्थ में " ध्वाङ्क्षेण क्षेपे" इससे सप्तमी तत्पुरुष समास झुआ है । जो व्यक्ति

तिपुरं, तिण्गि सराणि, तिसरं, तिण्णि पुक्खराणि तिपुक्खरं, तिण्णि बिंदु-भाणि तिबिंदुअं, तिण्णि पहाणि तिपहं, पंच नईओ, पंवणयं सच गया सच गयं, नवतुरगा, नवतुरगं, दसगामा, दखगामं, दसपुराणि, दसपुरं, से तं दिगु समासे) त्रीणि, कटुकानि-त्रिकटुम् त्रीणि मघुराणि त्रिकमधुरं, त्रगोगुणा, त्रिगुणम्, ग्नीणि पुराणि त्रिपुरम् त्रयः स्वराः त्रिस्वरम्, त्रीणि पुब्कराणि त्रिपुष्करम्, त्रीणि-बिन्दुकानि-त्रिबिन्दुकम्, त्रयः पन्थानः-त्रिप्यम्, पद्ध नद्यः-पंचनदम्, सप्तगजाः-सप्तगजम्, नवतुरङ्गाः-नवतुरंगम्, दराप्रामाः-इराप्रामम् दरापुराणि-दशपुरम् आ प्रभाष्टु आ दिशु सभासना उदाहरेखुः छे. (से किं तं तप्पुरिसे) डे कहता ! तत्पुरुष सभास शुं छे? (तप्पुरिसे) तत्पुरुष आ प्रभाष्ट्रे छे. (त्रेत्ये छागो-तित्पुरुष सभास शुं छे? (तप्पुरिसे) तत्पुरुष आ प्रभाष्ट्रे छे. (तेत्रये छागो-तित्पुरुष सभास शुं छे? (तप्पुरिसे) तत्पुरुष आ प्रभाष्ट्रे छे. (तेत्रये छागो-तित्पुरुष सभास शुं छे? (तप्पुरिसे) तत्पुरुष आ प्रभाष्ट्रे छे. वर्ग्या क्रि. तन्महिसो, वणमऊरो, खे तत्पुरिसं) तीर्थेकाकः, तीर्थकाकः, यने महिपः बनमहिपः धने मयूरः वनमयूरः) आ तत्पुरुष सभासना उदाहरेखु। छे. अढी निंडा अर्थभां 'ध्याङ्खेण क्षेपे' आ सूत्रधी सभभी तत्पुरुष सभास थये स

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८५ भावप्रमाणनिरूपणम्

तरपुरुषे हि उत्तरपदार्थमाधान्यं बोध्यम् । तथा-भनुग्रामम्-ग्रामस्य पश्चादिति विग्रहः । 'अव्ययं विभक्ति०' इत्यादिनाऽव्यपीभावसमासः । एवम् 'अनुनदिकम् ' इत्याद्यपि बोध्यम् । अव्ययीमावे हि पूर्वेपदार्थस्य प्राधान्यं बोध्यम् । तथा-सरूप-योर्द्वयोः पद्योः सरूपाणां बहूनां वा पदानां समासं 'सरूपाणामेकशेपएकविभक्ती' इत्यनेनैकमवशिष्यान्यपदलोपे सति अवशिष्यमाणं पदं दित्वस्य बहुत्वस्य च वाचकं मवति । तस्य द्विवचनान्तता बहुवचनान्तता वा भवति । यथा-पुरुषश्च पुरुषश्च तीर्थ पर कौवे की तरह ग्राह्य अग्राह्य के विवेक से शून्य होकर रहता है, वह इस प्रकार से कहा जाता है । ये तीर्थ काक आदि उदाहरण तरपुरुष समास के हैं । तत्पुरुष समास में उत्तर पदार्थ की प्रधानता रहती है । ( से किं तं अव्वई भावे ) हे भदन्त ! अव्ययी भाव समास क्या है ?

उत्तर---(अब्बई भावे) अब्पयीभाव समास इस प्रकार से होता है-(गामस्स पच्छा अणुगामं, एवं अणुणहयं, अणुफरिसं, अणु-चरियं) ग्रामस्य पश्चात्-अनुग्रामम्, इसी प्रकार से अनुनदिकम्, अनु-स्पर्शम्, अनुचरितम् में जानना चाहिये।(से तं अब्बई भावे समासे) इस प्रकार यह अव्ययीभाव समास है।(से किं तं एगसेसे ?) हे भदन्त ! एकदोष समास क्या है ?

उत्तर---(एगसेसे) एक दोष समास इस प्रकार से है--(जहा एग्गो पुरिसो तहा पहवे पुरिसा जहा बहवे पुरिसा तहा एग्गो पुरिसो, जहा एगो करिसावणो तहा बहवे करिसावणा, जहा बहवे करिसावणा,

છે. જે વ્યક્તિ તીર્થ ક્ષેત્રમાં કાગડાની જેમ ગ્રાહ્ય-અગ્રાહ્યના વિવેકથી રહિત થઈને રહે છે, તેને આ પ્રમાણે કહેવામાં આવે છે. આ તીર્થकાक વગેરે ઉદાહરણે ાતત્પુરૂષના છે. તત્પુરૂષ સમાસમાં ઉત્તર પદાર્થની પ્રધાનતા રહે છે. (से कि' त' अव्वई मावे) હે ભદ'ત ! અવ્યયી સાવ સમાસ કાને કહેવાય ? ઉત્તર-(अव्वई मावे) અવ્યયીસાવ સમાસ આ પ્રમાણે છે-(गामस्स पच्छा अणुगार्म एवं अणुणह्यं अणुफरिस, अणुवरियं) मामस्य पश्चात् अनुमामम,

पच्छा अणुगान स्प अनुगर अनुगर अनुगर, अनुगर, अनुगर, आयर गयार, अनुगर, मा प्रभागे भीला ઉદાહરણે એવી રીતે છે-अनुनदिकम्, अनुस्पर्शम्, अनुच-रितम्, (से त' अव्वई भावे समासे) આ પ્રभागे आ अध्यर्थी लाव सभास છે. (से किं त' एगहेसे ?) હે लहन्त ! એકરોષ સમાસ કાને કહેવાય ?

Éŧ

अनुयोगद्वारसूत्रे

पुरुषौ, पुरुषश्च पुरुषश्च पुरुषश्च-पुरुषा इति । अत्रैकशेषो बोध्यः । विरूपाणामपि समानार्थानामेकशेषो भवति । यथा-नकदण्डश्च कुटिळदण्डश्वेति-वकदण्डौ कुटिळ-दण्डौवेति । इत्थमेकशेषो बोध्यः । अत्र सूत्रानुसारेणोच्यते । यथा-एकव्यक्ति विवक्षायामेकः पुरुषः, तथा बहुव्यक्तित्रिवक्षायां बहवः पुरुषा इति भवति । अत्रेकं

तहा एग्गो करिसावणो, जहा एगो साली तहा बहव साली जहा वहवे साली तहा एग्गो साली-से तं एगसेसे समासे-से तं समासिए ) जैसे-' एक: पुरुष: ' ऐसा होता है, उसी प्रकार से 'बहवः पुरुषाः' ऐसा भी होता है । तात्पर्य कहने का यह है समान रूपवाले दो पदों का अधवा-समान रूप वाले बहुत पदों का समास होने पर '' सरूपाणामेक दोष-एकविभक्तो '' इस सूत्र के अनुसार एक ही दोष रहता है, और अन्य पहों का लोप हो जाता है । जो वह एकदोष पद रहता है, और अन्य पदों का लोप हो जाता है । जो वह एकदोष पद रहता है, और अन्य पदों का लोप हो जाता है । जो वह एकदोष पद रहता है, वह दि-बचन में दित्व का और बहुवचन में बहुत्व का वाचक होता है । और इसी से उसमें दिवचनान्तता अथवा बहुवचनान्तता होती है । जैसे-पुरुषश्च पुरुषो, पुरुषश्च, पुरुपश्च, पुरुषश्च पुरुषाः । यहां पर एकदोष समास जानना चाहिये । समानार्थक जिरूपयदों में भी एक-दोष समास होता है । जैसे वकदण्डश्च कुटिलइण्डश्चेति वकदण्डौ अथवा कुटिलदण्डौ । इस प्रकार यहां पर एकदोष समास जानना चाहिये । जब एक व्यक्ति की विवक्षा होती है, तत्र 'एक: पुरुषः' ऐसा

जहा एगो साली तहा बहवे साली जहा बहवे साली तहा एग्गो साली से त' एगसेसे समासे∽से तं समासिए) जेभ 'एकः पुरुषः' थाथ छे तेभज 'લદ્દવઃ પુરુષાઃ' એમ પણ થાય છે. તાત્પર્ય અહ પ્રમાણે છે કે સમાન રપવાળા એ પદા અથવા સમાન રૂપવાળા ઘણાં પદેલના સમાસથી '' હાદ્યવા-णामकरोष एकविभक्ती " आ सूत्र मुलल એક જ શेष रहे છे अने जील પદાના લાપ થઇ જાય છે. જો તે એકરોય પદ રહે છે, તે દ્વિચનમાં દ્વિત્વ અને અહુવચનમાં અહુત્વના વાચક દ્વાય છે. અને એથી જ એમાં દ્વિવચના-ન્તતા અથવા બહુવચનાન્તતા હાય છે. જેમ કે પુરુષજ્ઞ પુરુષજ્ઞ પુરુષો, પુરુ પુરુષશ્ચ, પુરુષાઃ અહીં એકરીષ સમાસ પુરુષઝા, થયેલ છે. पश्च. સમાનાર્થ'ક વિરૂપ પદામાં પણુ એકરીય સમાસ થાય છે, જેમ કે "વक्रदण्डश्च ક્રટિકરण્ડશ્વેતિ વજ્ર વર્ષો લથવા સુટિસ્ટરળ્દી'' આ પ્રમાણે અહી' એકરોય સમાસ જાણવા જ્યારે એક વ્યક્તિની વિવસા હાય છે. ત્યારે 'एकः प्रतपः' એવા સમાસ થાય છે. અને જ્યારે ઘણી વ્યક્તિઓાની વિવક્ષા હોય છે.

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८५ भावप्रमाणनिरूपणम्

£3.

पुरुषपदमवशिष्यान्यानि पुरुषपदानि खुप्यन्ते, बहुत्वविवसया बहुवचनं मवति । तथा-यथा पुरुषा इति बहुव्यक्तिविवक्षायां भवति, तथैव जातिविवक्षायामेकः पुरुषो भवति । अत्र पक्षेऽप्येकं पुरुषपदमवशिष्यान्यानि पुरुषपदानि छुप्पन्ते । परमत्र-जातेर्विवस्रणात्तस्याश्चैकत्वादेकवचनम् । एवं यथा एकः कार्षांपणस्तथा बहवः कार्षा-पणाः, यथा वहवः कार्यापगास्तया एकः कार्षांपण इत्याद्यपि बोध्यम् । इत्यं सामा-सिकं भाव प्रमाणमुक्तम् । एतदेव दर्शयितुमाइ-तदेतत् सामासिकमिति॥सू.१८५॥

प्रयोग होता है और जब बहुत व्यक्ति की विवक्षा होती है तब 'बहवः पुरुषाः' ऐसा प्रयोग होता है। इस बहुवचन की विवक्षा में एक पुरुष पद अवशिष्ट रहता है और बाकी के पुरुष पद लुप्त हो जाते हैं। तथा-जिस प्रकार से "पुरुषः " ऐसा प्रयोग पहुन व्यक्तियों की विवक्षा में होता है उसी प्रकार से जाति की विवक्षा में "एकः पुरुषः" ऐसा प्रयोग होता है। इस पक्ष में भी एक पुरुष पद अवशिष्ट रहता है और अन्य पुरुष पद लुप्त हो जाते हैं। परन्तु यहां जाति की विवक्षा होने से जाति को एक होने से एक वचन होता है। इसी प्रकार से "एकः कार्षापणः तथा बहवः कार्षा पणाः" इत्यादि पदों में भी जानना चाहिये। इस प्रकार यह एक दोप समास है। इस प्रकार सामासिक भाव प्रमाण क्या है यह कहा। -

भाषार्थ-इस सूत्र द्वारा सूत्रकार ने भावप्रमाण सामामिक-तद्धि-तज धातुज और निरुक्तिज इन चार भेदों में विभक्त किया है। इनमें

ત્યારે ' बहવઃ પુરુષા: ' આ બાતના પ્રયાગ થાય છે. આ બહુવચનની વિવ ક્ષામાં એક પુરુષ પદ અવશિષ્ટ રહે છે. અને બીજા પુરુષ પદા હુસ થઇ બાય છે. તેમજ જે પ્રમાણે 'પુરુષા: ' આ બાતના પ્રયાગ ઘણી વ્યક્તિઓની વિવક્ષમાં થાય છે. આ પ્રમાણે બાતિની વિવક્ષામાં ' एक: પુરુષ: ' એવા પ્રયાગ થાય છે. આ પક્ષમાં પણ એક પુરુષ પદ અવશિષ્ટ રહે છે. અને અન્ય પુરુષ પદા હુસ થઇ બાય છે. પણ અહીં બાતિની વિવક્ષા હાવાથી અને બાતિ એક હાવાથી એક વચન થાય છે. આ પ્રમાણે ' પક્ર: કાર્ષાવળા:' તથા ' बहव: कાર્ષાવળા:' વગેરે પદામાં પણ બાણવું બેઇએ આ પ્રમાણે આ એકશેષ સમાસ છે. એવી રીતે સામાસિક ભાવ પ્રમાણ શુ' છે. તે વિષે મ્પષ્ટતા કરવામાં આવી છે.

ભાવાથૈ–આ સૂત્રમાં સૂત્રકારે ભાવપ્રમાજીને સામાસિક, તદ્ધિતજ, ધાતુજ અને નિરૂક્તજ આ ચાર પ્રકારોમાં વિભક્ત કર્યું છે. આમાં પરસ્પર £8

## अनुयोगद्वारस्त्रे

परस्पर संबन्ध रखने वाछे दो या दो से अधिक पदों के बीच की विभक्ति का लोप करके मिछे हुए पड़ों का नाम समास या समस्तपद है। इसके मुख्य भेद चार हैं। द्वन्द्र तत्पुरुष, बहुवीहि और अव्ययी भाव। कर्मधारय और द्विगु ये तत्पुरुष के ही दो भेद हैं। तथा समास का एक भेद और है, जिसका नाम एकशेष है। बन्द्र खमास में दो या दो से अधिक पदों का मेल होता है। इसमे सभी पद प्रधान होते हैं। इनका संबन्ध च=और, से होता है। बन्ब समास में दोनों पद प्रथमा-विभक्ति एकवचनान्त हों तो समास के अन्त में दिवचन होगा, नहीं तो पहवचन। यह समास समाहार बन्द और इतरेतर बन्द के भेद से हो प्रकार का होता है। समाहार बन्द्र समास में प्रत्येक पद की प्रधान-ता नहीं होती है प्रत्युत सामूहिक अर्थ का बोध होता है। इसमें सदा नपुंसक लिंग तथा किंसी एक विभक्ति का एकवचन ही रहता है। जिसमें अन्तिम पद प्रधान होता है और प्रथम पद प्रथमा विभक्ति से भिन्न किसी दमरी विभक्ति में होता है तथा दसरा पद प्रथमान्त होता है। उस समास का नाम तत्पुरुप है। इसके प्रथम पद में दितीया से लेकर सममी पर्यन्त ६ विभक्तियों के रहने के कारण इसके ६ भेट

સંબંધિત બે કે બેથી વધારે પઢાની વચ્ચેની વિલર્કિતને લેાપ કરીને જે પઢા લેગા થાય છે તેને સમાસ કહેવાય છે. અને તે પદને સમસ્તપદ કહેવાય છે. આના મુખ્ય લેદા ચાર છે. દ્વન્દ્વ, તત્પુરૂષ, બહુવીહિ, અને અવ્યયીબાવ કર્મધારય અને દ્વિગુ આ તત્પુરૂષના જ ખે લેઠા છે. તેમજ આ સમાસના એક લેઠ 'એકશેવ' પણ છે. દ્વંદ્વ સમાસમાં બે અથવા બેથી વધારે પદાના સમાસ થાય છે. આમાં બધા પઠા પ્રધાન હૈાય છે. આ પદાના સંબંધ ' 🛪 ' એટલે કે ' અને 'થી થાય છે. દ્વંદ્વ સમાસમાં બન્ને પઠ પ્રથમા વિભક્તિ એકવચનાન્ત હાય તાે સમાસના અન્તે દ્વિચન થશે નહિંતર બહુ-વચન થશે હું સમાસ સમાહાર હું હુ તેમજ ઈતરેતર હું હના રૂપમાં બે પ્રકારના હાય છે. સમાહાર દ્વંદ્વ સમાસમાં દરેકે દરેક પદની પ્રધાનતા હેલી નથી પરંતુ સામૂહિક અર્થના બેહ્ય છે. આમાં સદા નપુંસકલિંગ તેમજ ટાઈ પણ એક વિલક્તિન એકવચન જ રહે છે. જેમાં માંતિમ પદ પ્રધાન હૈાય છે અને પ્રથમ પદ પ્રથમા વિભક્તિથી ભિન્ન ગમે તે બીજી વિભ્રષ્ઠિતમાં દ્વાય છે. તેમજ બીજું પદ પ્રથમાન્ત હાય છે, તે સમાસનું નામ તત્પરુષ છે. આના પ્રથમ પદમાં દ્વિતીયાથી માંડીને સપ્તમી સુધી ૬ વિલ-ક્તિએ રહે છે. તેથી એના ૬ ભેદ થાય છે. કમંધારયમાં ઉપમાન. હપમેય

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८५ भावप्रमाणनिरूपणम्

६५

होते हैं। कर्मधारग में उपमान उपमेच तथा विशेषण विशेष्य का समास होता है। यदि विद्योषण प्रथम हो तो विद्येषण पूर्वपद कर्म-घारय, उपमान प्रथम हो तो उपमानपूर्वपद कर्मधारय, उपमान बाद में हो तो उपमानोत्तर पद कर्मधारय कहलाता है । यथा 'कृष्णः मृगः-कृष्णमृगः' यह विशेषणपूर्वपद कर्मधारय है। 'धन इव इयामः घनइयामः' यह उपमान पूर्वपद है। 'पुरुषः सिंह इव पुरुषसिंहः' यह उपमानोत्तर कमैधारग है। जिस समास में प्रथय पद संख्यावाचक हो और समा-हार का बोध हो तो, वह समास हिंगु कहलाता है। यह नपुंसकलिंग तथा प्रथमा विभक्ति का एक वचन ही आता है। जैसे 'जिकटुकम्' आदि जिसमें अन्य पद की प्रधानता होती है, वह बहुवीहि समास है। इसके विग्रह में इदम् या यत् धब्द की प्रथमा विभक्ति को छोड़कर कोई न कोई विभक्ति लगी हुई होती है। जैसे फुल्ल कुटुज कदम्ब । संघवति आदि जिसमें पूर्वपद प्रधान हो, वह अव्ययी-भाव समास है इसमें पूर्वपद अव्यय और दूसरा नाम होता है। इनके अंत में सुदा नपुंसकलिङ प्रथमा एकवचन रहता है। अनुग्रामम् अनु-नदिकम् उपनदि इत्यादि । एक रोष समास का स्वरूप सुगम है ॥सू०१८५

विशेषण विशेण्यने। सभास थाय छे. जो विशेषण प्रथम छेाय ते। તેમજ વિશેષણ પૂર્વપદ કર્મધારય, ઉપમાન પ્રથમ હાેય તાે ઉપમાન પૂર્વપદ કર્મ-ધારય, ઉપમાન પછી હાેય તાે ઉપમાનાત્તર પદ કર્મધારય કહેવાય છે. જેમ 8-कृष्णः मृताः, कृष्णमृताः, आ विशेषख् भूव भढ अर्भधारय छे. घनइव इयामः, वनप्रयामः, આ ઉપમાન પૂર્વ પદ છે. पुरुषः सिंह इव पुरुषसिंहः આ ઉપમા-નાત્તર કર્મધારય છે. જે સમાસમાં પ્રથમ પદ સંખ્યાવાચક દ્વાર અને સમા-હારના બાધ થાય તા, તે સમાસ દિશુ કહેવાય છે. આમાં નપુંસકલિંગ तेमज प्रथमा विक्रितना એકવચननी अपेक्षा रहे छे. जेम हे-' त्रिकटकम ' વગેરે જેમાં અન્ય પદની પ્રધાનતા હાય છે, તે બહુવીહિ સમાસ છે. આના વિગ્રહમાં ' इदम् ' અથવા ' यत् ' શખ્દની પ્રથમા વિસક્તિ સિવાય ગમે તે थील विल्फित संखञ्न छाय थ छे. लेभ डे-'फ़ुल्ल कुटुजकदम्ब, संवपति' वरेरे જેમાં પર્વપદ પ્રધાન હાય તે અવ્યયીભાવ સમાસ છે. આમાં પૂર્વપદ અવ્યય અને ખીજું નામ દ્વાય છે. આના અંતમાં સદા નપુંસક લિંગ અને પ્રથમા એકવચન રહે છે. ' अनुमामम्, अनुनदिकम्, उपनदि, वगेरे. એકશેષ સમાસ સરળ જ છે. તે વિષે અહીં કંઈ કહેવું યાગ્ય નથી, ાાસૂ૦૧૮મા

হাত ৭

अनुयोगद्वारस्त्रे

मूलम्-से किंतं तद्धितए ?, तद्धितए अटविहे पण्णते, तं जहा-कम्मे सिप्पसिलोए, संजोगसमीवओ य संजूहो। इस्स-रिय अवचेण य, तद्धितणामंतु अडविहं ॥१॥ से किं तं कम्म-णामे ? कम्मणामे-तण्णहारिष, कटुहारिए, पत्तहारिए, दोसिए, सोत्तिए, कप्पासिए, मंडवेआलिए कोलालिए। से तं कम्मनामे। से किं तं सिप्पनामे ?, सिप्पनामे-तुण्णिए तंतुवाइए पटका-रिए उद्दद्दिए बरुडिए मंजकारिए कट्रूकारिए छत्तकारिए वज्झकारिए पोस्थकारिए चित्तकारिए दंतकारिए लेप्पकारिए सेलकारिए कोट्टिमकारिए। से तं सिप्पनामे। से किं तं सिलो-यनामे ? सिलोयनामे-समणे माहणे सब्वातिही । से तं सिलो-यनामे। से कि तं संजोगनामे ? संजोगनामे-रण्णो ससुरए रण्णो जामाउए रण्णो साले रण्यो भाउए रण्यो भगिणीवई। से तं संजोगनामे। से किं तं समीवनामे ?, समीवनामे-गिरि-समीवे णयरं-गेरं गिरिणयरं विदिसासमीवे णयरं-वेदिसं, वेन्नाए समीवे णयरं-वेझं वेज्ञायडं तगराए समीवे णयरं-तागरं तग-रायडं। से तं समीवनामे। से किं तं संजूहनामे?, संजूहनामे--तरंगवइकारे, मलयवइकारे, अत्ताणुसहिकारे बिंदुकारे। से तं संज़हनामे। से किंतं ईसरियनामे-रायए ईसरए तलवरए माउंबिए कोउंबिए इब्भे सेहिए सत्थवाहए सेणावइए ! से तं ईसरियनामे। से किं तं अवच्चनामे ? अवच्चनामे-अरिहंतमाया

अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र १८६ तद्धितनामनिरूपणम्

चक्कवाद्टिमाया वलदेवमाया, वासुदेवमाया, रायमाया मुणिमाया वायगमाया से तं अवच्चनामे, से तं तद्धितए। से किं तं धाउए ?, धाउए- भूयत्ताए परस्तभासा, एधवुड्रीए, फद्धसंघरिसे, गाइपइट्ठालिच्छासु गंथे य, वाह लोयणे। से तं धाउए। से किं तं निरुत्तिए?, निरुत्तिए--महीए सेए--नहिसो, भमइ य रोवइ य भमरो, मुहुं मुहुं लसइत्ति मुसलं, कविस्सविलंवए त्थेत्ति य करेइ कवित्थं; चित्ति करेह खछंच होइचिक्खछं, उड्रुकन्नो उल्रगो, मेहस्स माला मेहला। से तं निरुत्तए। से तं भावप्प-माणे। से तं पमाणनामे। से तं दसनामे। से तं नामे। नामेत्ति पयं सम्मत्तं ॥सू० १८६॥

छाया----अथ किं तत् तद्धितजम् ?, तद्धितजम्-अष्टविधं मझर्तं, तद्यया--कर्म१ शिल्पंर श्लोकः इ. संयोगसगीपतअ४-५ संयुधः६। ऐश्वर्यम् ७ अपत्यं८ खछ च तदित नाम तु अष्टविधम् ॥१॥ अथ किं तत् कर्मनाम ? कर्मनाम तार्णमा-रिकः, काण्ठभारिकः, पत्रभारिकः, दौडियकः, सौत्रिकः, कार्पासिकः, भाण्ड-तौन्निकः, तान्तुवायिकः, पाटकारिका, औद्टत्तिक, वारुण्टिकः, मौझकारिकः, काष्ठकारिकः, छत्रकारिकः, बाह्यकारिकः, पौस्तकारिकः, चैत्रकारिकः, दान्त-कारिकः, लैप्यकारिकः, शैलकारिकः, कोट्टिमकारिकः, तदेवत् झिल्पनाम । अय किं तत् श्लोकनाम ?, श्लोकनाम-श्रमणः त्राह्मणः सर्वातिथी । तदेतत् श्लीकनाम । अथ कि तत संयोगनाम ? संयोगनाम-राज्ञः श्वशुरः, राज्ञो जामातृकः, राज्ञःबाळः, राज्ञो आहकः, राज्ञो भगिनीपतिः, तदेवत् संयोगनाम । अथ किं तत् समीपनाम ?, समीपनाम-गिरिसमीपं नगरं गैरं-गिरिनगरं, विदिशासमीपं नगरं बैदिशम्, बेन्नायाः सभीपे नगरं बेन्नं-वेन्नातटं, तगराया समीपे नगरं-तागरं तगरातटम् । तदेवत् समीपनाम । अथ किं तत् संयुथनाम-संयुथनाम-तरङ्गवतीकारः, मल्लब-वतीकारः, आत्मानुपष्टिकारः, चिन्दुकारः। तदेवत् संयुथनाम । अथ किं तत् ऐभ-र्यनाम 🔍 ऐश्वर्यनाम–्राजकः, ईश्वरकः, तलवरकः, माडम्बिकः, कौटुस्विकः, इभ्यः, श्रेष्ठिकः, सार्थवाहकः, सेनापतिकः । तदेतत् पेश्वर्यनाम । अयं कि सत् अपत्यनाम ? अपत्यनान-अईन्नाता, चकार्तिमाता, चछदेवमाता, वासुदेवमाता, रात्रमाता, सुनिमाता, वावकमाता । तद्तत् तद्वितंजम् । अथ किं तत् धातुजम् !

अनुयोगद्वारस्त्रे

धातुजम्-भू सत्तायां परस्मैमापा। एध वृद्धौ, स्पर्द्ध संघर्षे, गाध्मतिष्ठालिप्सयो-ग्रन्थे च, वाध लोडने, तदेतत् धातुनम् । अध किं तत् निरुक्तिनम् ?, निरुक्ति-जम्-मह्यां शेते महिपः, अपति च शैति च अपरः, म्रुहु भ्रुंहुर्लस्वीति म्रुसलं, कपेरिव उम्बते स्थेति च करोति कपित्थं, चिदिति करोति खरलंच भवति-चिक्खरल्स्, ऊर्व्वकर्णः उल्ह्रकः मेखस्य माला मेखला, तदेतत् निरुक्तिजम्। तदेतत् मावप्रमाणम् । तदेतत् प्रमाणनाम । तदेतद् दश्वनाम । तदेतत् नाम । नामेति पदं समाप्तम् ॥म्रू० १८६॥

टीका-' से किं तं ' इत्यादि।

अथ किं तत् तदितजम् ?--तद्वितेन यन्नाम निष्पद्यते तत् कीदृशम् ? इति चिष्यमन्नः । उत्तरयति-तदितजं नाभ-कर्मशिल्प स्रोकादिभेदैरष्टविधम् । तत्र--कर्मनाम--तार्णभारिकः, काष्ठमारिकः, पात्रभारिकः, दौष्टियक इत्यादि । कर्मञ्रब्दे-

"से किंतं तद्धितए" इत्यादि।

शब्दार्थ---(से किंतं तद्धितए) हे भद्तंत ! तद्धित से जो नाम निष्पन्न होता है वह कैसा होता है ?

उत्तर—(तद्धितए अट्टविहे पण्णत्ते) तद्धित से जो नाम निष्वन्न होता है, वह कर्म शिल्प, इलोक आदि के भेद से आठ प्रकार का होता है। (तं जहा) वे आठ प्रकार ये हैं-(कम्मे, सिप्पे, सिलोए संजोगसमी-वभो य संज्रहो। इस्सरिय अवच्चेण य तद्धितणाम तु अट्टविहं।।१॥) कर्म, शिल्प, इलोक, संयोग, समीप संयुथ, ऐइवर्ध अपत्य। इस प्रकार से ये तद्धित नाम के आठ प्रकार हैं। (से किं तं कम्मणामे ?) हे भदन्त ! वह कर्म नाम क्या है ?

उत्तर—( तण्णहारिए कटटहारिए पत्तहारिए दोसिए सोत्तिए,

''से किंतं तद्धितए" धत्त्याडि—

શખ્દાર્થ-(ષે ર્कित' तखितप) છે લક'ત ! તહિતથી જે નામ નિષ્પત્ત થાય છે, તે કેવાં હાય છે ?

ઉત્તર-(तद्धितए अट्टविहे पण्णत्ते) તદ્ધિતથી જે નામા નિષ્પન્ન થાય છે. તે કર્મ, શિક્ષ, શ્લેક વગેરેના લેકથી આઠ પ્રકારનાં થાય છે. (तंजहा) જેમ કે-(कम्मे सिप्पे, सिलोए संजोग समीक्ष्यो य संजूहो। इस्प्ररिय, अवच्चे ण य तद्धितणाम तु अट्टविंहं '' शा) કર્મ, શિલ્પ, શ્લેક, સંચાગ, સમીપ, સંચૂથ, ઐશ્વર્ય, અપત્ય આ પ્રમાણે આ તદ્ધિતનામાના આઠ પ્રકાર છે. (से किं तं कम्मणामे?) હે ભદન્ત ! કર્મનામ એટલે શું?

®त्तर-(तण्णहारिप कट्ठहारिए पत्तहारिप दोसिप सोत्तिप, कप्पासिप,

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८६ तद्धितनामनिरूपणम्

٤R

मेइ पण्यं विवक्षितम् । विग्रहस्तु तृणभारः पण्यमस्येति बोध्यः । एवं काण्ठभारि-कादावपि विग्रहो बोध्यः । 'गदस्य पण्पम्' (पा. शश्वत्रश) इति मुत्रेण ठरु मत्यये सिद्धिः । तथा-शिल्पार्थे दितमत्ययेत यन्नाम निष्पर्धते तत् शिल्पनाम । उदा-हरणमाह-'तुन्निप' इत्या द । तुन्नं शिल्पमस्येति तौन्निकः । वयनं=सूत्राणां कप्पासिए, भंडवेआलिए, कोलालिए) लार्णभारिक, काण्ठभारिक, पान्न-भारिक, दौष्पिक, सौत्रिक, कार्पासिक, भाण्डवैचारिक, कौलालिक ये सब (कम्मणामे) कर्म नाम हैं । कर्म द्याब्द यहां पण्य ''बेचने योग्य पदार्थ) इस अर्थ में आया है । ''तृणभारः पण्यं अस्य '' तार्णभारिकः'' इसका ऐसा वियह है । इसी प्रकार का विग्रह '' काण्ठभारः पण्यमस्य काण्ठभारिकः '' पात्रभारः पण्यमस्य पात्रभारिकः '' हस्यादि नामरूप द्याब्दों को भी जानना चाहिये । ''तद्स्य पण्यं '' इस सूत्र से इन सब में ठक् प्रत्यय हुआ है । ठक् को इक् होकर तच ये तार्णभारिक आदि नामरूप दाब्द निष्पन्न छुए हैं । (से किं तं सिप्पनामे ?) हे भदन्त ! दिाल्प नाम क्या है ? अर्थात् दिाल्पार्थ में तद्धिन प्रत्यय के करने से जो

उत्तर-(सिष्पनामे) शिल्पार्ध में तदित प्रत्ययठक् के करने पर जो नाम निष्पन्न होता है वह शिल्प नाम है और वह इस प्रकार से है-(तुण्गिए, तंतुवाइए, पट्टकारिए, उच्चदिए, बरुंडिए, मुंजकारिए,

मंडवेआलिए, कोलालिए) તાર્શુ ભારિક, પાત્રભારિક, દીષ્પિક, સીત્રિક, કાર્યા-સિક, ભાંડવૈચારિક, કૌલાલિક આ સર્વ (कम्माणामे) કર્મનામા છે. કર્મ શખ્દ મહીં પહ્ય એટલે કે વેચવા લાયક પદાર્થ " तृणभारः पण्यं अस्य, तार्णमा रिकः" આ શખ્દના વિશ્વહ આ પ્રમાણે થશે. આ પ્રમાણે " काष्टमारः पण्यम् अस्य काष्टभारिकः पात्रभारः पण्यम् अस्य पात्रभारिकः?' વગેરે નામ ३૫ શખ્દોમાં પદ્ધ બાણવું જોઈએ. ' तद्स्य पण्यं'' આ સૂત્રથી આ બધા શખ્દોમાં ' उक्त' પ્રત્યય થયા છે. ' ठक्?' ને 'इक् ' પ્રત્યય લાગ્યા છે તેથી આ ' તાર્णમારિક ' વગેરે શખ્દા નિષ્પન્ન થયા છે. (से किं त' सिप्पनामे?) હે ભદંત ! શિલ્પ નામ એટલે શું? અર્થાત્ શિલ્પાર્થમાં તદ્વિત પ્રત્યય લગાડ-વાથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે, તે કેવુ' થાય છે ?

ઉત્તર-(सिलनामे) શિલ્પાર્થમાં તહિત પ્રત્યય 'ठक् ' કરવાથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે, તે શિલ્પનામ છે અને તે આ પ્રમાણે છે. (तुण्णिए, तंतुवा-इए पट्टकारिए उब्बट्टिप, वरुंडिए, मुंजकारिए, कट्टकारिए, छत्तकारिए, वज्यकारिए, ٥Ů

अनुयोगद्वारस्त्रे

मसारणं वायः, तन्तूनां वायः-तन्तुवायः, स झिल्पमस्येति तान्तुवायिकः । करणं कारः-पट्टस्य कारः-पट्टकारः, स झिल्पमस्येति-पाटकारिकः । उदत्वत्तम्-उद्वर्त्तनं-पिष्टादिना शरीरमल्डद्रीकरणं, तत् शिल्पमस्येति-औद्वृत्तिकः । वरुण्टः झिल्प-मस्येति वारुण्टिकः । वरुण्टः झिल्पविशेपो बोध्यः । एवं मौझकारिक इत्यादयः मयोगा बोध्याः । ' झिल्पम् ' (पा. ४ ४ ४ ५) इति सूत्रेण ठक्त प्रत्यये सिद्धिः ।

भट्टकारिए, छत्तकारिए, वज्झकारिए, पोत्थकारिए, चित्तकारिए, छेप्पकारिए, सेलकारिए, कोद्दिमकारिए) तौसिक, तान्तुवायिक, पाइकारिक, औद्युत्तिक, वारुण्टिक, मौछकारिक, काष्ठकारिक, छान्न-कारिक, बाह्यकारिक, पौस्तककारिक चैत्यकारिक, दान्तकारिक, छान्न-कारिक, बाह्यकारिक, पौस्तककारिक चैत्यकारिक, दान्तकारिक, छेप्प-कारिक, बाह्यकारिक, कौद्दिमकारिक । यहां सर्वन्न "शिल्पम्" इस सूत्र से ठक्त प्रत्यय हुआ है। तुल्ल जिसका शिल्प है, वह तौत्रिक-दर्जी है। सूत्रों का पसारना इसका नाम 'वाय' है। तंतुओं का वाय जिसका शिल्प है वह तान्तुवायिक-जुलाहा है। करणं कारः-करना इसका नोम कार है-पट्ट (वस्त्र) का करना यह जिसका शिल्प है वह पाट्टकारिक-जुलाहा-या बर्ड्र है। पिछ-पीठी-आदि से शरीर के मल को दूर करना यह जिसका शिल्प है वह औद्वृत्तिक-नापित है। वरुण्ट जिसका शिल्प है वह वारुण्टिक है। वरुण्ट यह एक शिल्प विशेष का नाम है। इसी प्रकार मौजकारिक आदि पयोगों को भी जानना चाहिये। ( से तं सिप्पनामे) इस प्रकार यह शिल्प नाम है। ( से किं तं सिलोयनामे)

વોષ્યकारिय, चित्तकारिय, दंतकारिय, छेप्यकारिए, सेढकारिय, कोट्टिमकारिए) तौन्निક, तान्तुवायिક, पाट्ट शरिड, औद्दृतिड, वाइछिड, भौं જ शरिड, ठाफ डारिड, छात्र शरिड, पाद्ध शरिड, पीस्त शरिड, बैर्य्य शरिड, डांत शरिड, दैप्य-डारिड, शैલ शरिड, डौट्टि भ शरिड, भढी' सर्व'त्र ' झिल्पम् ' भा सूत्र वढे ' ठक्त् ' प्रत्य थये स्व છे. तुन्न केतुं शिल्प छे ते तौन्निड એट से डे ढर्छ छे, सूत्रोने दे खाववुं स्वेतुं नाम 'वाय' छे. तंतु छोतुं वाय केतुं शिल्प छे. ते तान्तुवायिड-वण्ड हर-छे. 'करणं कारः' डरवुं तेतुं नाम 'डार' छे. पट् तैयाद डरवुं केतुं शिल्प छे, ते पाट्ट शरिड-वण्ड हर-छे. पिष्ट-पीडी-वजेरे धी शरीरना म सने द्वर डरवे। आ केतुं शिल्प छे ते औद्द त्रिड-ढलभ छे. वर्त्य केतुं शिल्प छे ते वाइण्डि छे. वर्त्य की शिल्प खे ते औद्द त्ति ज्व का प्रमाणे भौं कडारिड वजेरे प्रयोगो। विषे पद्य लाणी सेवुं को छे का. (से तं सिप्र-कामे) आ प्रभाष्ट्र आ शिल्पनाम छे. (से किं तं खिल्डोयनामे) डे लढ'त्त !

## अनुयोगचन्द्रिका टौका सूत्र १८६ तद्धितनामनिरूपणम्

तथा-श्लोकार्थे=यक्कोरूपेऽथें तद्धितपत्यये सति यद्र्पं निष्पचते तत् श्लोकनाम । अमणो द्राह्मगः सर्वातिथी । अमणद्राह्मणौ पक्षस्दत्त्वेन सर्वेषां नर्णानामतिथी विक्नेयौ । तत्र अम्यते इति अमणं=तपश्चर्यादिरूपं, प्रश्नस्तं अमणमस्यास्तीति अमणः । प्रशस्तं ब्रह्मास्यास्तीति ब्रह्मणः स एव ब्राह्मणः । उमयत्रापि प्रशंसार्थे मतु-बर्थोंऽच् पत्ययोऽर्झाादित्वाद् बे भ्यः । संयोगार्थे=संबन्धार्थे तद्धितपत्यये सति पन्नाम निष्पचते तत् संयोगनाम । यथा-राक्कोऽयं अश्वरो-राजकीयः अश्वराः । राक्कोऽयं जामाता-राजकीयो जामाता, इत्यादि । 'राज्ञःकच' (पा. ४ २।१४०) हे भदन्त ! श्लोक नाम क्या है ? अधौत् श्लोक-यद्या-रूप अर्थ में तद्धित प्रत्यय होने पर जो नाम निष्पन्न होता है-अर्थत् जो रूप बनता है-बह कैसा होता है ?

डत्तर-(समणे माहणे सन्वासिही) अमण, ब्राह्मण, ऐसा रूप होता है- यहां पर प्रधारतार्थ में मत्वर्धीय "अच्" प्रत्यय" अर्दा आदि-भ्योऽच्" से हुआ है। इसीलिपे ये सर्ववर्णों के अतिथि माने जाते हैं। तपश्चर्थादिरूप अम जिसके पास है वह "अमण" एवं प्रधारत ब्रह्म जिसका है वह "ब्रह्मण" है। यह ब्राह्मण ही ब्रह्मण है। (से तं सिलोय नामे) इस प्रकार यह श्लोक नाम है। (से किं तं संजोग नामे) हे भदन्त ! संयोग नाम क्या है ? अर्थात् संग्र्थार्थ में तद्धित प्रत्यय होने पर जो नाम निष्पन्न होता है वह कैसा होता है ?

डत्तर-( संजोग नामे ) वह संयोग नाम इस प्रकार का होता है-( रण्णो ससुरए, रण्णो जामाउए, रण्णो साछे, रण्णो भाउए, रण्णो भगिणीवई-(से तं संजोगनामे ) राझः अयं-राजकीयः श्वशुरः-राजा

શ્લાક નામ શું છે એટલે કે શ્લાક-યશ-રૂપ અર્થમાં તહિત પ્રત્યય હાવાથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે એટલે કે જે રૂપ અને છે, તે કેવું હાય છે ?

ઉત્તર-(સામળે માहળે ઇન્ગ્લાતિદી) શ્રમણુ ધ્રાદ્મણુ એવું રૂપ થાય છે. અદ્ધી પ્રશસ્તાર્થમાં મત્વર્થીય 'જરૂ' પ્રત્યય ' જર્જા જાવિમ્યોડવ્યૂ ' સૂત્રથી થયેલ છે એથી જ એ સર્વ વર્ણુના અતિથિ માનવામાં આવે છે. તપશ્ચર્યાદિ રૂપ શ્રમ જેની પાસે છે તે ' શ્રમણુ ' તેમજ પ્રશસ્ત ધ્રદ્ધ જેમને છે તે 'બ્રહ્મણુ' છે. આ બ્રહ્મણુ જ ધ્રાદ્મણુ છે. (સે દિ' તં સિટોયનામે) આ પ્રમાણુ આ શ્લોક નામ છે. (સે દિ' તં સંજ્ઞોગનામે) હે ભદંત ! સંચોગ નામ એટલે શું ? એટલે કે સંબંધાર્થમાં તહિત પ્રત્યય હેાવાથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે તે કેવું હાય છે ?

ઉत्तर-(संजोग नामे) ते संथेाग नाभ आ घभाषे छे. (रण्णो खसुरए, रण्णो जामाउए, रण्णो खाले, रण्णो भाउए, रण्णो भगिणीवई-से त' संजोगनामे) BS

#### अनुयोगद्वारस्व

इति मुत्रेण छपत्यये सिद्धिः । मूळे-'रण्णो ससुराष, रण्णो जामाउर' इत्यादि विग्रहमात्रं निर्दिष्टम् । तथा-सभीपार्थे=अद्रभवार्थे 'अदृरभवश्च ' इत्यण् तद्धित-मत्ययेन यन्नाम निष्पचते-तत् समीपनाम । यथा-गिरेः समीपे नगरं-गैरं-गिरि-तटम्, विदिशायाः समीपे नगरं वैदिशं नगरम्, वेन्नायाः सभीपे नगरं वैन्नं-वेन्नातटं, तगरायाः समीपे नगरं तागरं-तगराइटमिति । गिरि नगरम्, वेन्नातटम्, तगरावटमिति लोकप्रसिद्धिः ।

का सखुर राजकीय जामाता-राजा का जमाई इत्यादि । इन प्रयोगों में ', राज्ञः कच ' इस सूत्र से राजन शब्द में छ पत्यय होकर छ को ईए प्रत्यय हुआ है । मूल में ' रण्गो सखुराए, रण्गो जामाउए'' इत्या-दि विग्रहमात्र दिखलाया है ! (से तं संजोगनामे) इस प्रकार यह संघोग नाम है । (से किं तं समीवनामे ?) हे भद्दन्त ! समीप नाम क्या है ? अर्थात् सनीप अर्थ में तद्धिन प्रत्यय संबन्धो अण् के होने पर जो नाम बनता है वह कैसा होता है ? ( समंध्व नामे ) वह समीप नाम ऐसा होता है-जिसे ( गिरि समीवे णयरं गेरं-गिरिणयरं, विदिसा समीवे णयरं-वेदिसं, वेन्नाए समीवे णयरं गेरं-गिरिणयरं, विदिसा समीवे णयरं-वेदिसं, वेन्नाए समीवे णयरं ने के समीप का नगर-गैर, गिरि नगर, विदिशा के समीप का नगर वैदिश, वेन्ना के समीप का नगर बैन्न वेन्नातट, तगरा के समीप का नगर तागर-तगरातट-गिरिनगर, वेन्नातट, तगरातट ऐसी लोक में प्रसिद्धि है । इस प्रकार

राज्ञः अयं राजकीयः-श्वयुरः-- राजने। संसरे।, राजधीय जामाता-- राजने। जमाઇ वजेरे આ પ્રયોગોમાં ' राज्ञ: इच ' આ સૂત્ર વડે રાજન્ શબ્દમાં 'છ' પ્રત્યય થઇને 'છ' ને 'ईयू' થયેલ છે. મૂળમાં ' रण्णो ससुराए, रण्णो जामाउए ' વગેરે ક્ષ્ઠત વિશહ જ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યે! છે. (से त' संजोगनामे) આ પ્રમાણે આ સ'યે!ગ નામ છે. (से कि' त' समीवनामे) હે ભદ'ત ! સમીપ નામ શું છે ? એટલે કે સમીપ અર્થમાં તदित પ્રત્યય સંબ'ધી 'अण्' પ્રત્યય થવાથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે, તે કેવું હાય છે. (समीवनामे) તે સમીપ નામ આ પ્રમાણે હાય છે જેમ કે (गिरी समीवे णवरं गेरं-गिरिणयरं, विदिवा समीवे णवरं--वेदिसं, वेन्नाए समीवे णवरं वेन्नं वेन्नाउवं तगराए समीवे णवरं तागर' तगरायडं-से त' समीवनामे) ગિરિની પાસેનું નગર--ગૈર, ગિરિનગર વિદિશાની પાસેનું નગર વૈદિશ, વેન્નાની પાસેનું નગર વૈન્ન वेन्नातट, તગરાની પાસેનું નગર તાગર, તગરાતટ, ગિરિનગર વેન્નાતટ તગ-રાતટ એવી લે!કમાં પ્રસિદ્ધિ છે. આ પ્રમાણે આ સમીપ નામા છે. (से कि'

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र | १८६ | तदितनामनिरूपणम् |
|-----------------|------|-------|-----|-----------------|
|-----------------|------|-------|-----|-----------------|

ξU

तथा-संयूथो-ग्रन्थरचना, स सूच्यते येन तद्धितपत्ययेन स संयूथार्थतद्धित-मत्ययोऽपि बोध्यः । येन यन्नाम-निष्पधते तत् संयुथतद्धितनाम । तथा-तरङ्ग-वती-तरङ्गवतीमधिकृत्य कृताऽख्यायिका तरङ्गवती । अत्र 'अधिकृत्य कृते ग्रन्थे ' आत्मानुषष्टिः, धिन्दुक इत्यादिष्वपि योध्यम् । मूलेन्तरङ्गवतीकारो मलयवतीकार यह समीप नाम है। (से किं तं संजूहनामे) हे भदन्त ! वह संजूध नाम क्या है ? ( संजुह नामे-तरंगवईकारे, मलयवहकारे, अत्ताण संहि-कारे, बिंदुकारे-से तं संजूह नामे ) यह ग्रन्थरचना का नाम संयथ है। यह ग्रन्थ रचनोरूव संयुथ जिस तदित प्रत्यय के द्वारा सचित किया जाता है वह संयुथार्ध प्रत्यय भी संयुध है। इससे जो नाम निष्पन्न होता है वह संयूथ नाम है। जैसे तरंगवती को लेकर जो कधा-कहानी-लिखी गई हो उस प्रन्थ को तरङ्गवती कहना। इसी प्रकार से मलयवती आत्मानुषष्टि, विन्दुक इत्यादि प्रन्थों के नामों में भी जानना चाहिये। इन "तरङ्गवती " आदि नामो में "अधिकृत्य ग्रन्थे " इस बौषिक प्रकरणगत सूत्र से " अधिकृत्य कृतो ग्रन्थः " इस अर्थ में अणादि और घादि प्रस्यय होते हैं और उनका '' लुबाख्यायि-कानां बहुलम् " इससे लोप हो जाता है। मूल में तरङ्गवतीकार मलग-वतीकार '' ऐसा जो निर्देश किया गया है उसका तात्पर्य " तरङ्गवती ग्रन्थ का करना मलयवती ग्रन्थ का करना '' ऐसा है। इसी प्रकार से

ત' संजूद्दनामे) હે ભદ'ત ! તે સંયુથ નામ શું છે ? संजूद्दनामे तरंगवद्दकारे, मळयवद्दकारे, अत्ताणुसंट्रिकारे, विं दुकारे, से त' संजूद्दनामे) ગ્રંથ રચનાતું નામ સંયુથ છે. આ ગ્રંથ રચના રૂપ સંયુથ જે તદિત પ્રત્યય વડે સૂચિત કરવામાં આવે છે તે સંયૂથાર્થ તદિત પ્રત્યય પણ સંયૂથ છે. એનાથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે તે સંયૂથ નામ છે. જેમ કે તરંગવતીને લઇને જે કથા વાર્તા-લખવામાં આવી છે, તે ગ્રંથને તરંગવતી કહે છે. આ પ્રમાણે મલય-વતી, આત્માનુષધ્ટિ, બિંદુક વગેરે ગ્રંથોના નામા વિષે પણ જાણવું જોઇએ આ તરંગવતી વગેરે નામામાં ' अધિकृत्य प्रन्थे ' આ શૈષિક પ્રકરણ ગત સૂત્રથી ' अधिकृत्य कृतो प्रन्थ: ' આ અર્થમાં અણાદિ અને ઘાદિ પ્રત્યથો થાય છે અને તેમના ' જીવાસ્વાય્યિજ્ઞાનાં વદુન્ટમ્ ' આ સ્ત્રથી લાપ થઇ જાય છે મૂળમાં તરંગવતીકાર, મલયવતીકાર આમ જે નિર્દેશ કરવામાં અબ્યા છે. તેનુ ' તાત્પર્થ ' તરંગવતી ગ્રન્થની ગ્રન્થની રચના કરવી, મલયવતી ગ્રન્થની રચના

अ० १०

### अनुयोगद्वारस्त्रे

इत्यादिषु तरङ्गवत्याः करणं मलयवत्पाः करणम् इत्यादि रूपेण व्याख्या कार्या । तथा निर्देशस्तु ग्रन्थरचनारूपार्थमात्रोपलक्षको चोध्य इति । तथा-ऐश्वर्यद्योतकैः शब्दैस्तद्धितमत्यये सति यद्र्पं निष्धद्यते तदैश्वर्यनाम । यथा-राजैव राजकः । ईश्वर एव ईश्वरकः । तलवर एव-तलवरकः । एषु स्वार्थिकः कः । माडम्बिकः कौटुम्बिकः इभ्यः एते तु तद्धितान्ता एव । अष्ठिकः सार्धवाहकः सेनापतिकः, एतेथ्वयि स्वार्थिकः कः । तथा-अपत्यार्थे तद्धितमत्यये सति यन्नाम निष्यचते तदपत्यनाम । अर्हन्माता चक्रवर्तिमाता बळदेवमात्तेत्यादिभिः शब्देर्स्दादीनां

आत्मानुषष्टिकार आदि को भी जानना चाहिये। इस प्रकार घह संयूथ नाम है। (से किं तं ईसरियनामे) हे भदन्त ! ऐश्वर्यं नाम क्या है ? (ईसरियनामे)

डत्तर-ऐश्वर्य नाम इस प्रकार से है-अर्थात् ऐश्वर्यचौतक इाब्दों से तद्धित प्रस्यय करने पर जो रूप निष्पन्न हाता है वह ऐश्वर्य नाम है-जैसे (रायए ईसरए, तलवरए, माइंबिए, कोडुंबिए, इब्भे, सेट्विए, सत्थवाहए, सेणावइए) राजक, ईदवरक, तलवरक, माइंबिक, कौटुम्बिक इश्य, श्रेष्ठिक, सार्थवाहक, सेनोपतिक। इनमें माडम्बिक, कौटुम्बिक, हभ्य ये ऐश्वर्य नाम तो तद्धित मस्ययान्त हैं। तथा राजा, ईइवर, तलवर श्रेष्ठी, सार्थवाह, सेनापति ये ऐश्वर्य नाम स्वार्थ में कप प्रत्यय होने से निष्पन्न हुए हैं (से तं ईसरियनामे) इस प्रकार यह ऐश्वर्य नाम है। (से किं तं अवच्चनामे?) हे भदन्त ! अपत्यनाम क्या है? (अवच्चनामे)

કરવી. ' એવું થાય છે. આ પ્રમાણે, આત્માનુષષ્ટિકાર વગેરે વિષે પણ જાણી લેવું જોઈએ આ પ્રમાણે આ સ'યૂથ નામ છે. (से कि' त' ईसरिय नामे) डे લક'ત ! ઐશ્વર્ય નામ શુ' છે ! (ईसरिय नामे)

ઉત્તર-એે ધર્ય નામ આ પ્રમાણે છે. અર્થાત્ એશ્વર્ય દોતક શખ્દોથી તદ્ધિત પ્રત્યય કરવામાં આવે અને જે રૂપ નિષ્પન્ન થાય છે, તે એશ્વર્ય નામ છે જેમ કે (रायए, ईसरए, तल्जवरए, माइंबिए, कोइंबिए, इब्मे, सेट्टिए, सत्त्य-वाइए, सेणावइए) રાજક, ઇશ્વરક, તલવરક, માડંબિક, કોંડુંબિક, ઇબ્ય, બ્રેષ્ઠિક, સાર્થવાહક, સેનાપતિક, આમાં માડંબિક, કોંટુંબિક, ઇબ્ય, આ બધા એશ્વર્થ નામા તા તદ્ધિત પ્રત્યયાન્ત છે, તેમજ રાજા, ઇશ્વર, તલવર, બ્રેષ્ઠી, સાર્થવાહ, સેનાપતિ આ બધાં એશ્વર્ય નામા સ્વાર્થમાં ' જવ્' પ્રત્યય થવાથી નિષ્પન્ન થયેલા છે. (से त' ईसरियनामे) આ પ્રમાણે આ એશ્વર્ય નામા છે. (સે कि' त' अवचनामे ?) છે ભદન્ત ! અપત્યનામ એટલે શું? (अवचनामे)

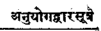
رواتم

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८६ तद्धितनामनिरूपणम्

माहनामान्युपलक्षितानि । ततोऽपत्यार्थे तद्धितमत्ययेन यन्नाम निष्पद्यते, तदपत्य-नाम । यथा-मरुदेव्या अपत्यं मारुदेवेय ऋषमोऽईन् । त्रिञ्चळाया अपत्यं त्रैशलेयो महावीरोऽईन् । सुमङ्गलाया अपत्यं सौपङ्गलेयो भरतअकवर्ती । रोहिण्याः अपत्यं रौहिणेयो बल्लदेवः । देवक्या अपत्यं देवकेयः कृष्णो वास्रदेवः । चेळनायाः अपत्यं रौहिणेयो बल्लदेवः । देवक्या अपत्यं देवकेयः कृष्णो वास्रदेवः । चेळनायाः अपत्यं रौहिणेयो बल्लदेवः । देवक्या अपत्यं देवकेयः कृष्णो वास्रदेवः । चेळनायाः अपत्यं रौहिणेयो बल्लदेवः । देवक्या अपत्यं देवकेयः कृष्णो वास्रदेवः । चेळनायाः अपत्यं रोहिणेयो बल्लदेवः । देवक्या अपत्यं दैवकेयः कृष्णो वास्रदेवः । चेळनायाः अपत्यं चेलनेयः कृणिको राजा । धारिण्या अपत्यं धारिणेयः-मेघकुमारो मुनिः । रुद्र-सोमाया अपत्यं रौद्रसोमेयः--भार्यरक्षितो वावक इति । एतानि अष्टविधानि तद्धितजानि नामानि बोध्पानि । अम्रुमेवार्थे सूचयितुमाह--तदेतत्तद्धितनमिति ।

उत्तर---अपत्य नाम इस प्रकार से हैं-(अरिहंत माया चक्क बहिमाया, बलदेवमाया, वासुदेव माया, राय माया, मुणिमाया वायग माया, से तं अवच्चनामे ) अपत्य अर्थ में तदित प्रत्यय करने पर जो नाम निष्पन्न होता है वह अपत्य नाम है, जैसे मरुदेव का पुत्र मारु-देवेय- ऋषभनाथप्रमु, त्रिद्याला का पुत्र त्रैशलेय-भगवान महावीर, सुमंगला का अपत्य-सौमंगलेप-चक्रवर्ती भरत, रोहिणी का अपत्थ-रौहिणेय-पलदेव, देवकी का पुत्र दैवकेय-कृष्ण वासुदेव, चेलना का पुत्र चलनेय-कूणिक राजा, धारिणी का पुत्र धारिणेय-मेधकुमार मुनिरुद्र सौमा का पुत्र रौद्र सौमेय-आर्यरक्षितवाचक इस प्रकार ये अपत्य अर्थ में हुए तदित प्रत्यय से जन्य नाम हैं। (से तं क्षद्धितए) ये उपर्युक्त आठ प्रकार के नाम नद्धित प्रत्यय से निष्पन्न होने के कारण तद्धितज नाम कहलाते हैं। अब सूत्रकार धातुज नामों का कथन करते हैं-(से किं तं धाउए) हे भदन्त ! धातुज (धातुओं से उत्पन्न होने वाला ) नाम क्या है ? (धाउए)

ઉત્તર-અપત્યનામ આ પ્રમાણે છે. (अस्हिंत माया चक्झवट्टिमाया, बल-वासुदेवमाया, रायुमाया, सुणिताया, वायगमाया, से तं अवच देवमाया. नामे) અપત્યનામ અર્થમાં તહિત પ્રત્યય લગાડવાથી જે નામ નિષ્પન્ન ત અપત્ય નામ છે, જેમ કે મરૂદેવીના પુત્ર, મારૂદેવેચ છે. શાય ઝુષભતાથ પ્રભુ. ત્રિશલાના પુત્ર-ત્રેશલેય, ભગવાન મહાવીર, સુમંગ-લાનું અપત્ય સૌમંગલેય, ચક્રવર્તી ભરત, રાહિણીનું અપત્ય-રોહિણેય બલ∙ ટેવ, દેવકીના પુત્ર દવકેય, કુષ્ણ અથવા વાસુદેવ, ચેલાનાના પુત્ર ચૈલનેય. કુ@િક રાજા. ધારજ્વિના પુત્ર ધારિણેય−મેઘકુમાર સુનિ, રૂદ્રસાેમના પુત્ર રીદ્ર સૌમેય-આર્થરક્ષિત, આ પ્રમહેયુ આ અપત્ય અર્થમાં થયેલ તદ્ધિત પ્રત્યથથી નિષ્યન્ન નામા છે. (સે તં તહિતર) આ લપ્યું કત આઠ પ્રકારના નામા તદિત પ્રત્યયથા નિષ્પન્ન થયેલા હાવા બદલ તદ્ધિતંજ કહેવાય છે. હવે સત્રકાર ધાતુજ નામાનું કચન કરે છે. (સે કિંતં ઘાઉણ) હે ભદંત ! ધાતુજ-ધાતુથી ઉત્પન્ન થયેલ નામ કયા કયા છે ? (घाउए)



अध धातुजनामानि निरूपयति-धातुः=कियापदं, तेन यन्नाम निष्पद्यते तद्धातुजम्। यथा-भूसत्तायां, परस्मैंपदभाषेत्यादि । भूरयं परस्मैपदी धातुः । तेन निष्यन्नं नाम। यथा-भवतीति भवः=संसारः । इद्धर्च्धवाचकत्वेन एध इति धातुस्तेन निष्यन्नं नाम । यथा-एधतइति-एधमानः । एवं 'स्पर्द्ध संघर्षे' श्रत्यादावपि धिमाव्यम् । अथ निरुक्तिजानि नामान्याह-निर्वचनं निरुक्तिः । कियाकारकभेदपर्यायैः श्वब्दाः र्थकथनमित्त्यर्थः । तया यन्नाम निष्पद्यते तन्निरुक्तिजम् । यथा-मधां झेते महिपः ।

उत्तर-धातुज नाम इस प्रकार से है-(भूसलाए, परस्त भासा फद्धसंघरिसे, गाह पइट्ठालिच्छासु गंथे य, बाहलोयणे-से तं घाउए) भू धातु सत्ता अर्थ में है। यह परस्मैपदी धातु है। इससे जो नाम निष्पन्न होता है-जैसे भव-संसार-वह घातुज नाम है। इसी प्रकार एथ् घातु वृद्धि अर्ध में है। यह आत्मनेपदी है। इससे "एधमान " बनता है। इसी प्रकार से "स्पर्द्धसंघर्ष " इत्यादि घातुओं में भी जानना चाहिये। अर्थात्-स्पर्द्धा, वाधा ये सब धातुज नाम हैं। (से किं तं निरुत्तए) हे भदन्त ! निरुत्तिज नाम क्या है ?

उत्तर-( निरुत्तिए, महीए सेए-महिसो, भमइय रोवइय-भमरो, मुहुं मुहुं उसइत्ति-मुसलं, कविस्स विवलंवएत्येत्ति य करेइ कवित्यं, चित्ति करेइ, खल्लं च होइ चिक्खिल्लं, उड्ठुकन्नो उल्रगो, मेहस्म माला मेहला-सेत्तं निरुत्तिए) निरुत्तिज नाम इस प्रकार से है-महिष, अमर, मुसल, कपित्थ, चिक्खल्ल, उॡक, मेखला। कियाकारक, भेद एवं

ઉત્તર—ધાતુજ નામ આ પ્રમાશે છે. (મૂસત્તાણ, પરસ્સ માસા પદ્ધ સંઘરિસે, गાદ પટ્ટટ્ટાહિચ્છાસુ ગંથે ચ, बાદ્દ હોયળે – સે તં ઘાઉ શ) ભૂ ધાતુ સત્તા અર્થમાં છે. આ પરસ્મૈપદી ધાતુ છે. એનાથી જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે, જેમકે ભવ-સંસાર – તે ધાતુજ નામ છે. આ પ્રમાશે એધ ધાતુ વૃદ્ધિ અર્થમાં છે. આ આત્મનેપદી છે. એનાથી 'એધમાન' શખ્દ નિષ્પન્ન થાય છે. આ પ્રમાશે 'સ્પર્દ્ધ સંઘર્ધ ' વગેરે ધાતુઓના વિષે પણ જાણવું જોઈએ. એટલે કે સ્પર્દ્ધ – આધા આ બધા ધાતુજ નામા છે. (સે किંત નિક્ત્ત છે) હે ભદ'ત! નિરૂક્તિજ નામ એટલે શું ?

ઉत्तर---(निरुत्तिए, महीए सेए, महिसो, भमइय रोवइय अमरो, मुहुं मुहुं उसइति, मुसलं कविस्स विवलंगएत्थेत्ति य करेइ कवित्थं, चित्ति करेइ, खल्लं च होइ चिक्सिल्डं डड्डकन्तो उत्तुगो, मेहस्स माला, मेहला-से त्तं निरुत्तिर) नि३फ्तिि नाभ आ प्रभाषे छे. भद्धिष, अभर, मुसल, अपित्ध, थि४अल, उल्हुर, भेखला, डियाडारड, लेट अने पर्यायवाची शण्डा वउ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८६ तद्धितनामनिरूपणम्

अमति च रौति च अमरः एथमाटीनि अन्यान्यणि निरुक्तिज्ञानि नामानि पृयोदरादित्वात् साधूनि बल्धानि । एवं सामासिक∽तदितज−धातुजनिरुक्तिजरूपं भावभमाणमुक्तम् । अमुगे की मूच चितुभाद -तदेवद् भारणमाणभिति । इत्थं यतुः विश्वं प्रमागष्ट्रपसंहतमिः व्यथितुमाह-तदेतःप्रक्षाणनामेि । इत्थं गौणादि दश-नाम भरूपितनिति दर्शाः जुमाह-तदेतव् दशनामेति । एकादि दशनाम विरूपणेन सकलं नाम निरूपितमित्याउ-खदेखत् नामेति । इत्थम्राक्रमस्य नामेति संइको द्वितीयो भेदः समुद्धिः इति मूचयितुमाह-नामेति पदं समाप्तमिति ॥मू० १८६॥ पर्यांगवाची शब्दों द्वारा शब्दार्थ का कथन करना, इसका नाम 'निरुक्ति' है। इस निरुक्ति से जो नाम निष्पन्न होता है, वह निरुक्तिज नाम है-जैसे महिषादि । ''मह्यां दोते इति महिषः, अमन् सन् रौतीति अमरः, मुद्धः मुहुः लसतीति मुसलं" इत्यादि रूप से इन महिष आदि नामों की निरुक्ति है। ये सब नाम पृषोदरादिगण में पठित हैं। इसलिये वहां से इनकी सिद्धि हुई हैं। इस प्रकार यह निरुक्तिज नाम है। इस निरु-क्तिज नाम में इसी प्रकार के और भी दुमरे नाम समझ छेना चाहिए। इस प्रकार सामासिक, तद्धितज, धातुज और निरुक्तिज रूप भावप्रमाण का कथन किया ! इसी अर्थ को मुचित करने के लिये सुत्रकार ने ( से तं आवप्पमाणे) ऐसा कहा है। (से तं पमाणनामें) इस सूत्र पाठ से सत्रकार यह प्रकट कर रहे हैं कि यहां तक हमने इस पूर्शोक्त प्रकार से १७७ सूत्र से छेकर यह प्रमाण नाम का कथन किया है। (से तं दस नामे ) यह सुत्रपाठ इस बोत की सुचना देता है कि~' एक नाम से छेकर दश नाम तक का यह कथन इस प्रकार से समाप्त हुआ है।'

શખ્દાર્થનું કથત કરવું. તે 'નિરૂક્તિ' કહેવાય છે. આ નિરૂક્તિ વડે જે નામ નિષ્પન્ન થાય છે, તે નિરૂક્તિજ નામ છે. જેમકે મહિષ વગેરે 'मह्यां झेते इति महिषः, भ्रमन् सन् रौतीति भ्रमरः, मुहुः, सुहुः, रूसतीति मुसरુं,' વગેરે રૂપમાં આ મહિષ નગેરે નામાની નિરૂક્તિ સમજવી. આ બધા નામા પૃષેા-દરાદિ ગણામાં પઠિત છે. એથી ત્યાંથી જ એમની સિદ્ધિ થયેલી છે. આ પ્રમાણુ આ નિરૂક્તિજ નામા છે. આ નિરૂક્તિજ નામમાં આ જાતના બીજાં પણ નામા સમજી લેવાં. આ રીતે સામાસિક તદ્ધિતજ, ધાતુ અને નિરૂક્તિજ રૂપ ભાવ પ્રમાણનું કથન પૂર્ણ થશું. આ અર્થને સ્વિત કરવા માટે સ્વકારે (से તં માવળવાણે) આમ કહ્યું છે. (से તં વમાળનામે) આ સ્વપાઠથી સ્વન કાર આ પ્રમાણે સ્પષ્ટ કરે છે કે અહીં સુધી અમે આ પૂર્વોક્રત રૂપમાં ૧૯૭ સ્વથી માંડીને આ પ્રમાણ નામક કથન કર્શું છે. (સે તં दसनामे)

अनुयोगद्वारसूत्रे

अथ-उपक्रमस्य प्रमाणेति नामकं तृतीयं भेदं निरूक्यति---मूलम्-से किं तं पमाणे ? पमाणे-चउव्तिहे पण्णत्ते, तं जहा-द्व्वप्पमाणे खेलप्पमाणे कालप्पमाणे भावप्पमाणे॥सू०१८७॥ छाया----अथ किं तत् प्रहालम् ?, प्रमाणं चतुर्दिधं प्रज्ञप्तम् , तद्यथा-द्रव्य-प्रमाणं क्षेत्रप्रमाणं कालप्रमाणं नावभ्याणम् ॥मू०१८७॥

(से तं नामे) यह सूत्रपाठ '' नाम संपन्धी समस्त वक्तव्य समाप्त कर चुका है। ''इत्त बात की पुष्टि करता है। नामेसि पयं सम्मत्तं) इस प्रकार उपक्रम का द्वितीय भेद जो नाम है वह समुद्दिष्ट हो चुका ॥सू०१८६॥

अब सूत्रकार उपकम के तृतीय भेद प्रमाण का निरूत्ण करते हैं--''से किं तं पमाणे''-हत्यादि

द्दार्थ-दिाष्य प्रइन-(से किं तं पमाणे) हे भदन्त ! उपकम का तृतीय भेद जो प्रमाण है, उसका स्वरूप क्या है ?

उत्तर--( पमाणे चडव्विहे पण्णत्ते ) उपक्रम का तृतीय भेद जो प्रमाण है, उसका स्वरूप इस प्रकार से हैं-वह प्रमाण चार प्रकार का प्रज्ञप्त हुआ है ( तं जहा ) वे चार प्रकार इस तरह से है-( दव्वप्पमाणे, खेत्तप्पमाणे, कालप्पमाणे, भावप्पमाणे ) द्रव्यप्रमाण, कोत्रप्रमाण, काल

આ સૂત્રપાઠ આ વાતને સ્ચિત કરે છે કે એક નામથી લઈને દશનામ સુધીનું આ કથન આ પ્રમાણે સમાપ્ત થયું છે. (से तं नामे) આ સૂત્રપાઠ ''નામ સંખ'ધી સંપૂર્ણ કથન પુરૂં થયું છે" એ વાતને સ્પષ્ટ કરે છે. (सामेत्ति पर्य सम्मत्तं) આ પ્રમાણે ઉપક્રમના બીજો ભોદ જે નામ છે, તે સમુદ્દિષ્ટ થઈ ગયેલ છે. ાાસૂ૦ ૧૮૬ા

હવે સૂત્રકાર ઉપક્રમના તૃતીય લેદ પ્રમાણુતું નિરૂપણુ કરે છે--

શખ્દાર્થ-શિવ પ્રશ્ન (से किंत पमाणे) હે ભદંત ! ઉપક્રમને। તૃતીય ભેઢ જે પ્રમાણુ છે, તેનું સ્વરૂપ કૈલું છે ?

ઉત્તર-(पमाणे चडव्दिहे વण्णत्तें) ઉપક્રમને। જે તૃતીય ભેઢ પ્રમાણુ છે, તેનુ' સ્વરૂપ આ પ્રમાણુ છે. તે પ્રમાણુ ચાર પ્રકારના સ્વરૂપમાં પ્રગ્નપ્ત થયેલ છે. (तंजहा) તે ચાર પ્રકાર આ પ્રમાણુ છે. (दब्वप्रसाणे, खेत्तप्रमाणे, काळप्प-माणे, मावप्पमाणे) દ્રવ્યપ્રમાણુ, ક્ષેત્રપ્રમાણુ, કાલપ્રમાણુ, ભાવપ્રમાણુ, ધાન્ય

# बनुयोगधन्द्रिका टीका सूत्र १८७ प्रमाणनामकतृतीयभेदनिरूपणम्

टीका—' से किं तं' इत्यादि—

अथ किं तत् ममाणम् ? इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-प्रमाणं-प्रमीयते= परिच्छिद्यते धान्याद्यनेनेति प्रमाणम् ,-अस्टतिप्रसुन्यादिकम् , यद्वा-'इदमीददस्व-रूपम्-इदमीद्दरुस्वरूपं च भवति ' इत्येवं भतिनियतस्वरूपतया यत् परयेकं प्रमी-यते=परिच्छिद्यते तत्प्रमाणम् । अथवा-धान्यद्रच्यादेरेव ममितिः-परिच्छेदः-स्वरूपावगमः । अत्रपक्षेऽस्टतिपस्टत्यादीनां ममितिहेतुत्त्वात् ममाणत्वं वोध्यम् । एतच ममेषस्य द्रच्यादेश्वतुर्विधस्वात् चतुर्विधम् । चतुर्विधत्वमेवाद-द्रव्यप्रमाणं क्षेत्रप्रमाणं काल्यमाणं भावप्रमाणम् ॥सू० १८आ

ममाण, भाव प्रमाण । (धान्य आदि पदार्थ जिसके बारा नापे जाते हैं, षह प्रमाण है । यह प्रमाण इाव्द की व्युत्पत्ति लभ्य अर्थ है । ऐसे प्रमाण असति प्रसति आदिक हैं । अथवा-इस वस्तु का स्वरूप यह है, इस प्रकार प्रतिनियत स्वरूप से जो प्रत्येक वस्तु का परिज्ञान होता है, वह प्रमाण है । अथवा धान्य आदि जो प्रव्येक वस्तु का परिज्ञान होता है, वह प्रमाण है । अथवा धान्य आदि जो प्रव्य है, उनके ही स्वरूप का अवगम वह प्रमाण है । यहां धान्यादिक द्रव्यों की प्रमिति को प्रमाण माना गया है । यहां धान्यादिक द्रव्यों की प्रमिति को प्रमाण माना गया है । तात्पर्य इसका यह है कि--' प्रमिति यह प्रमाण का फल है- जब फलरूप प्रमिति को प्रमाण कहा जाता है जब उस प्रमिति के सोधक भूत जो अस्ति प्रस्ति आदिक हैं, वे मुख्य रूप से प्रमाण नहीं पड़ते हैं किन्तु प्रमिति के जनक होने के कारण उन्हें प्रमाण माना जाता है । यह प्रमाण प्रमेयभूत द्रव्यादिकों की षतुर्विधता के कारण चार प्रकार का कहा गया है ॥ सू०१८७ ॥

વિગેર પદાર્થાતું માપ જેના વડે ભાણુવામાં આવે છે, તે પ્રમાણુ છે. આ પ્રમાણુ શખ્દના બ્યુત્પત્તિલભ્ય અર્થ છે. એવા પ્રમાણુ અસ્તિ, પ્રસતિ વગેરે છે. અથવા આ વસ્તુતું સ્વરૂપ એવું છે આ રીતે પ્રતિનિયત સ્વરૂપથી જે દરેકે દરેક વસ્તુનું પરિજ્ઞાન થાય છે, તે પ્રમાણુ છે અથવા ધાન્ય વગેરે જે દ્રવ્યા છે, તેમના સ્વરૂપના અવગમ તે પ્રમાણુ કહેવાય અહીં ધાન્ય વગેરે જે દ્રવ્યા છે, તેમના સ્વરૂપના અવગમ તે પ્રમાણુ કહેવાય અહીં ધાન્ય વગેરે દ્રવ્યા 1 પ્રમિતિને જ પ્રમાણુ માનવામાં આવ્યું છે અને અસ્તિ, પ્રસતિ વગેરેને પ્રમિતિના હેતુબૂત હોવા બદલ પ્રમાણુ માનવામાં આવ્યાં છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણુ છે કે 'પ્રમિતિ આ પ્રમાણુનું કળ છે, બ્યારે કળ રૂપ પ્રમિતિને પ્રમાણુ કહેવામાં આવે છે ત્યારે તે પ્રમિતિના સાધકબૂત જે અસ્તતિ પ્રસતિ વગેરે છે, તે મુખ્ય રૂપમાં પ્રમાણુ કહેવાતા નથી પરંતુ પ્રમિતિજનક હોવા બદલ તેને પ્રમાણુ માનવામાં આવ્યા છે. આ પ્રમાણે પ્રમેયભૂત દ્રવ્યાદિકાની ચતુવિ<sup>દ</sup>ધતાને લીધ પ્રમાણુ ચાર પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. ાાસૂ૦૧૮ાણા



अनुयोगद्वारसूत्रे

म्लम्-से किं तं दब्वप्पमाणे ?, दब्वप्पमाणे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-पएसनिष्कण्णे य विभागनिष्कण्णे य। से पएसनिष्कःने ? पएसानिष्फण्णे-परमाणुपोग्गले किं तं दुषप्रसिए जाव दसपपसिए संखिजपएसिए असंखिजपए-सिए अणंतपएसिए। से तं पएसनिष्फण्णे | से कि तं विभागनिष्कण्णे?, विभागनिष्कण्णे-पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा-माणे उम्माणे ओमाणे गणिमे पडिमाणे। से किं तं माणे? माणे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-धन्नमाणप्पमाणे य रसमाणप्पमाणे य। से कि तं धन्नमाणप्पमाणे? धन्नमाणप्पमाणे--दो अस-.ईओ पसई, दो पसईओ सेतिया, चत्तारि सेईआओ कुलओ, चत्तारि कुलयो पत्थो, चत्तारि पत्थया आढगं, चत्तारि आढगाइं दोणो, सट्ठि आढयाइं जहन्नए कुंमे, असीइ आढयाइं मडिझ-मए कुंने, आढयसयं उक्कोलए कुंने, अड य आढयसइए वाहे। एएणं धण्णमानत्पमाणेणं किं प्रभोयणं?, एएगं धण्णमान-प्पमाणेणं मुत्तोलीमुखइ दुर अलिंदओचारसंसियाणं धण्णाणं धण्णमाणपमाणनिव्वित्तिलक्खणं भवइ, से तं धण्णमाणप-माणे। से किं तं रतमाणप्यमाणे? रतमाणप्यमाणे धवणमाण-प्पमाणाओ चउभागविवङ्खिए अब्भितरसिहाजुत्ते रसमाणप्य-माणे विहिजइ, तं जहा-चउसट्टियाथ चउपलपमाणा बत्ती. सियाट सोलसिया१६ अट्रुभाइआ ३२चउभाइया ६४ अद्धमाणी १२८ मणी २५६ दो चउसट्रियाओं वत्तीसिया, दो वत्तीसियाओ सोलसिया, दो सोलसियाओ अटुभाइया, दो अटुभाइयाओ

| <b>अनु</b> योगचन्द्रिका | दीका | सूत्र १८८ | द्रव्यप्रमाणनिरूपणम् |
|-------------------------|------|-----------|----------------------|
|-------------------------|------|-----------|----------------------|

चउसाइया, दो चउभाइयाओ अद्धमाणी, दो अद्धमाणीओ माणी। एएणं रसमाणप्पमाणेणं किं पओवणं?२ एएणं रसम माणप्पमाणेणं वारकवडककरककलसिवगागरिवदिइयकरोम डियकुंडिअसंसियाणं रसाणं रसमाणप्पमाणनिव्वित्तिलक्खणं भत्रइ। से तं रसमाणप्पमाणे। से तं साणे ॥सू०१८८॥

छाया- अथ किं तत् द्रच्यममाणम् ? द्रव्यप्रमाणम्-दिचिधं प्रइप्तं, तद्यधा-प्रदेशनिष्पन्नं च विभागनिष्पन्नं च । अयं किं तत् प्रदेशनिष्पन्नम् ?, मदेशनिष्पन्नं -परमाणुपुद्धलो द्विपदेशिको यावत् दश्वमदेशिकः, संख़्यातभदेशिकः, असंख्यातः प्रदेशिकः, अनन्तमदशिवः । तदेतत् प्रदेशनिष्पन्नम् । अथ किं उत् विभागनिष्प-न्नम् ?, विभागनिष्पन्नं पंचविधं मइष्तं, तयथा-मानम् उन्नाम् अवमानम् गतिमं मतिमालम् । अथ किं तत् मानं ?, मानं द्विविधं मज्ञप्तं, तराधा-धान्यमानममाणं च रसमानममाणं च। अथ किं तद् धान्यमानममाणम् ?, धान्यमानप्रमाणम् दे असतीपसतिः, द्वे मसती सेतिका, चतस्नः सेतिकाः इडवः, चरवारः कुडवाः मस्थः, चत्वारः मस्थाः आढकः, चरवार आढकाः द्रोणः, षष्टिः आढकाः जम-न्यकः क्रम्भः, अञ्चीतिः आढकाः मध्यमकः क्रम्भः, आढकञ्चतम् उत्कृष्टः क्रम्भः, अष्ट च आदकशतानि वादः । एतेन धान्यमानममाणेन किं प्रयोजनम् ?, एतेन धान्यमान्यमाणेन ग्रुक्तोलीग्नुखे दुराबिन्दायचारसंश्रितानां धान्यानां धान्यमान्यमान् णनिईतिचक्षणं भवति, तदेवत् धान्यमानममाणम् । अथ किं तत् रसमानममाणम् ?, रसमानप्रमाणम्-धान्यमानप्रमाणतः चतुर्विभागद्वद्या अभ्यन्तरशिखायुक्तः रस-मानममाणं विधीयते, तबया-चतुःपष्टिकाश्र द्वात्रिंशिका८ षोडशिका१६ अष्ट-भागिका ३२ चतुर्भागिका ६४ अर्धमानी १२८ मानी २५६ द्वे चतुःपष्टिके द्वात्रि-शिका, दे द्वार्त्रिशिके षोडशिका, दे षोडशिके अष्टभागिका, दे अष्टभागिके चतुर्भागिका, दे चतुर्भागिके अर्धमानी, दे अर्धमानीके मानी। एतेन रसमान-ममाणेन किं प्रयोजनम् ?, एतेन रसमानम्माणेन वारकघटककरकल्झिका गर्गरि-इतिकाकरोडिकाकण्डिकासंश्रितानां रसानां रसमानममाणनिर्दृत्तिलक्षणं भवति । तदेतत् रसमानप्रमाणम्, तदेतत् मानम् ॥ म्र० १८८॥

टीका—'से किं तं दब्वप्पमाणे' इत्यादि—

तत्र द्रव्यप्रम≀णं≕द्रव्यविषयं प्रमाणं परेक्षनिष्यन्नत्रिभागनिष्पन्नेति द्विविधम्। तत्र−प्रदेश्वनिष्पन्नं−प्रदेशाः≕एकद्वित्र्याद्यणवः,तैर्निष्पन्नं≕सिद्धं यत्तदिहोयम् । यथा-अ० ११ R

### अनुयोगद्वारस्वे

यक्तप्रदेशनिष्पन्नः परमाणुः, द्विप्रदेशनिष्पन्नो द्विप्रदेशिकः, त्रिप्रदेशनिष्पन्नस्त्रिप्रदे शिकः । एवं चतुष्पदे शिकादि यावत् अनन्तपदेशिकान्ठो वोष्यः । यो यो यावता याक्ता प्रदेशेन निष्पद्यते स स तत्त्तस्पदेशिको वोष्य इति भावः । नन्दिदं परमाणु-

" से कि तं दब्वप्पमाणे " इत्यादि ।

शब्दार्थ--(से किं तं दव्यप्पमाणे) शिष्य पूछता है कि-हे भदन्त ! इड्य प्रमाण क्या है ?

उत्तर---(दब्बप्पमाणे दुविहे पण्गत्ते) द्रव्यविषयक वह द्रव्य प्रमाण दो प्रकार का कहा गया है--(तं जहा) वे दो प्रकार ये हैं--(पएसुनि-प्फण्णे य विभागनिष्फण्णे य) एक प्रदेश निष्पन्न और दुखरा विभाग निष्पन्न । (से किं तं पएसनिष्फण्णे) हे भदन्त ! प्रदेश निष्पन्न द्रव्य प्रमाणक्या है ?

डत्तर-( पएसनिष्कण्णे) प्रदेशनिष्पन्नद्रव्यथ्रमाण-इस प्रकार से है-( परमाणुगेग्गले दो पएसिए जाव दसपएसिए' स'खिज्जपएसिए अस'खिज्जपएसिए, अणंतपएसिए-से तं पएसनिष्कण्णे ) जो द्रव्य प्रमाण एक दो तीन आदि प्रदेशों से निष्पन्न-सिद्ध होता है, वह प्रदेश निष्पन्न द्रव्य प्रमाण माना गया है-इस प्रदेश निष्पन्न द्रव्य प्रमाण में एक प्रदेश निष्पन्न परमाणु, दो प्रदेशों से निष्पन्न हुआ द्विप्रदे घिक द्रव्य तीन प्रदेशों से निष्पन्न हुआ जिप्रदेशिक द्रव्य इसी प्रकार

" से किंतं दव्वप्यमाणे " धत्याहि----

શખ્દાર્થ-(से किंत' दच्वप्पमाणे) શિબ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે હે ભદ'ત ! દ્રવ્ય. પ્રમાણ શું છે ?

ઉત્તર-(दब्वप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते) દ્રવ્ય વિષયક તે દ્રવ્યપ્રમાણુ એ પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. (तंजहा) તે એ પ્રકારા આ પ્રમાણે છે. (વર્ણ્સ निप्फण्णे य विभागनिप्फणे य) એકપ્રદેશ નિષ્પન્ન અને બીજો વિભાગ નિષ્પન્ન (से किं तं पर्यचनिष्फण्णे) & ભદંત ! પ્રદેશ નિષ્પન્ન દ્રવ્યપ્રમાણુ શું છે ?

ઉત્તર-(पएसनिष्कण्णे) પ્રદેશ નિ∘પન્ન દ્રવ્ય પ્રમાણુ આ પ્રમાણે છે. (વરમાणુવોगાळે दो परसिप जाव दस परसिप, संखिज्जपरसिए असंखिज्जपरसिए, अनंतपरसिए-से त' परसनिष्कण्णे) જે દ્રવ્યપ્રમાણુ એક, બે, ત્રણુ વગેરે પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન-સિદ્ધ-થાય છે, તે પ્રદેશ નિષ્પન્ન દ્રવ્યપ્રમાણુ કહેવાય છે. આ પ્રદેશ નિષ્પન્ન દ્રવ્યપ્રમાણુમાં એક પ્રદેશ નિષ્પન્ન પરમાણુ, બે પ્રદે-શાથી નિષ્પન્ન થયેલ દ્વિગ્રદેશિક દ્રવ્ય, ત્રણુ પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન થયેલ ત્રિપ્રદે- अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र १८८ द्रव्यप्रमाणनिरूपणम्

मगृत्यनन्तमदेशिकस्कन्धपर्यन्तं द्रव्यत्वात् ममेयमेव, न तु प्रमाणं, कथं तर्हि एपौ ममाणत्वम्रक्तमिति चेदाह-प्रमेयस्यापि द्रव्यादे रूढिवशात् ममाणत्वं विज्ञेयम्।

चार प्रदेशों से निष्पन्न हुआ चतुष्प्रदेशिक द्रव्य यावत् अनन्त प्रदेशों से निष्पन्न हुआ अनंत प्रदेशिक द्रव्य आ जाता है। अर्थात् एक प्रदेश-वाछे परमाणु से छेकर अनंत प्रदेश वाछे स्कंध तक के जितने भी द्रव्य है, वे इस प्रदेश निष्पन्न द्रव्य प्रमाण से गृहीत हो जाते हैं।

रांका-परमाणु से छेकर अनन्त प्रदेशों वाला जितना भी द्रव्य है, बह सब प्रमेय ही-प्रमाण का विषय -हे-स्वयं प्रमाण नहीं है-अतः फिर क्यों इन्हें प्रमाणरूप कहा है ? शकाकार का अभिप्राय यह है कि 'पुद्रल का परमाणु जो कि एकपरेशवाला होता है तथा दो पुद्रलपर-माणुओं के, तीन पुट्रल परमाणुओं के यावत् अनंत पुट्रल परमाणुओं के संयोग से निष्पन्न हुए जितने भी स्कंव द्रव्य हैं, वे सब प्रमाण के द्वारा याद्य होने के कारण ध्रमेप ही हैं-फिर आप प्रदेश निष्पनों को प्रमाण की कोटि में क्यों रख रहे हो ?

उत्तर-प्रमेयभूत भी द्रव्यादिकों को जो यहां प्रमाणभूत कहा जा रहा है, वह रुढि के बदा से ही कहा गया जाानना चाहिए। क्यों

શિક દ્રવ્ય આ પ્રમાણે ચાર પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન થયેલ ચતુષ્પ્રદેશિક દ્રવ્ય યાવત અનંત પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન થયેલ અનંત પ્રદેશિક દ્રવ્યના સમાવેશ **થઇ** જાય છે. એટલે કે એક પ્રદેશવાળા પરમાણુથી માંડીને અનંત પ્રદેશ વાળા સ્કંધ સુધીના જેટલા દ્રવ્યેઃ છે, તે બધા આ પ્રદેશ નિષ્પન્ન દ્રવ્યપ્રમા**ણુથી** ગ્રહેણ થઈ જાય છે.

શ'કા---પરમાણુથી લઇને અનંત પ્રદેશાવાળા જેટલાં દ્રબ્ધા છે તે સર્વ પ્રમેયા જ-પ્રમાણુના વિષય છે જ--પાતે પ્રમાણ નથી, તા પછી એમને પ્રમાણ સ્વ૩૫ શા માટે કહેવામાં અ.બ્યાં છે ? શ'કાકારના અભિપ્રાય આ પ્રમાણુ છે કે પુદ્રલનું પરમાણુ જો કે એક પ્રદેશ યુક્ત હાય છે તેમજ બે પુદ્રલ પરમાણુઓના, ત્રણુ પુદ્રલ પરમાણુઓના યાવત્ અનંત પુદ્રલ પરમાણુઓના સંયોગથી નિબ્પન્ન થયેલ જેટલાં સ્ક'ય દ્રબ્યો છે, તેઓ સર્વ પ્રમાણુ પડે ગ્રાહ્ય હોવા અદલ પ્રમેય જ છે તા પછી તમે પ્રદેશ નિબ્પન્નનોને પ્રમાણુની કાટિમાં શા માટે સ્થાન આપો છા ?

ઉત્તર-પ્રમેયભૂત દ્રવ્યાદિકાને અહીં જે પ્રમાણુભૂત કહેવામાં આવ્યાં છે, તે રૂઢિને લીધે જ કંડેવામાં આવ્યાં છે. કેમકે લાકમાં આ બતતો <u>گ</u>ا

# अनुयोगद्वारस्त्र

तथाहि हरुयतेऽपि द्रोणभमाणपरिमिते बीहौ द्रोणो बीहिरिति व्यवहारः । अत्रेद **बोध्यम्-एकद्वित्र्यादिभदेशनिष्पन्न**त्वलक्षणेन स्वस्वरूपेणैव प्रमीयमाणत्वात पर-माज्यादिद्रव्याणामपि 'भमीयते पत्तत्वमाणम्' इति कर्मसाथन मनाणशब्दवाच्यता कि लोक में ऐसा उच्यबहार देखा जाता है कि-'जो धान्यादिक द्रव्य ब्रोण प्रमाण से परिमित होता है ' उसे स्वयं '' द्रोणो वीहिः'' यह वीहि द्रोण है ऐसा स्वयं प्रमाणरूप से कह दिया जाता है। तात्पर्य कहने का यह है कि-' परमाणु आदि द्रव्य एक दो तीन आदि प्रदेशों से निष्पन्न होते हैं; इसलिये इन प्रदेशों से निष्पन्न होना ही इनका स्व स्वरूप है। इसी स्वरूप से ये जाने जाते हैं-अतः "प्रमीयते यत्तस्यमाणम्" जो जाना जावे वह प्रमाण है-इस प्रकार का कर्म साधनरूप जो प्रमाण दाव्द है तक्षाच्यता इन परमाणु आदि द्रव्यों में खुसंगत हो जाती है। ताल्पर्य . इस कधन का यह है किं⊢'जब परमाणु आदि द़व्यों को प्रमाण कोटि में रखा जाता है तब वहां पर करणसांधनरून प्रमाण दाइद में वाच्यता नहीं आती है क्यों कि 'जो जाना जावे वह प्रमाण है ' ऐसा कर्म साधनखप प्रमाण शब्द है-सो ये परमाणु आदि पुझल द्रव्य अपने २ एक दो तीन आदि परमाणुमों दारा निष्पन्न होने रूप निज स्वरूप से ही जाने जाते हैं। अतः "जाना जाना" यह जो प्रसाण धाव्द की ब्यूत्वत्ति लभ्य अर्थ है बह इन में घटित हो जाती है-इसलिये ये स्वयं प्रमाण भूत बन जाते हैं। और जब "प्रमीधतेऽनेन इति प्रमाणं " વ્યવહાર જોવામાં આવે છે કે જે ધાન્યાદિક દ્રવ્ય દ્રોણ પ્રમાજીથી પરિમિત હેત્ય છે, તેને 'દ્રોળો-લ્રીફિંં' આ વીહિ દ્રોશુ છે એવું પ્રમાણ રૂપમાં કહેવામાં આવે છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે પરમાણુ વગેરે દ્રવ્ય એક, બે, ત્રણ વગેરે પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન હાય છે. એથી જ આ પ્રદેશાથી નિષ્પત્ન થવું જ એમતું સ્વ સ્વરૂપ છે. આ સ્વરૂપથીજ એ જાણવામાં આવે છે એથી ' પ્રમોયતે ચત્ તહ્યમાળમ્ ' જે બાઘુરામાં આવે તે પ્રમાઘુ છે. આ પ્રકારના કર્મ સાધન રૂપ જે પ્રમાઘુ શબ્દ છે. તદ્વારયતા આ પરમાણુ વગેરે દ્રગ્યામાં સુમ્રાંગત થઇ જાય છે. તાત્પર્ય આ છે કે જ્યારે પરમાછ વગેરે દ્રબ્યાને પ્રમાણ કોટિમાં મુકવામાં આવે છે ત્યારે ત્યાં કારણુ સાધન રૂપ પ્રમાણ શબ્દવાચ્યતા આવતી નથી પરંતુ કર્મ સાધન રૂપ પ્રમાણ શબ્દવાચ્યતા આવે છે. કેમકે જે જાણવામાં આવે તે પ્રમાણ છે. . ઐવા કમ સાધન રૂપ પ્રમાણુ શબ્દ છે. તાે આ પરમાણુ વગેરે પુદ્રલ દ્રવ્ય પાતપાતાના એક, બે, ત્રણ વગેરે પરમાણુઓ વડે નિષ્પન્ન હાવાથી પાતાના સ્વરૂપથી જ જાહ્યવામાં આવે છે. એથી 'જાહુવામાં આવે' એ જો પ્રમાહ્યુ શખ્દના વ્યત્પત્તિલભ્ય અર્થ છે, તે આમાં ઘટિત થઈ જાય છે એથી જ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८८ द्रव्यप्रमाणनिरूपणम्

24

संगतीवा ' मनीयतेऽनेजेति मनाणम् ' इति करणसाधनपक्षे त-एकद्वित्र्यादिषदे-श्वनिष्यन्नस्वलक्षणं स्वरूपसेव मुरूयतया प्रमाणमुज्यते, द्रव्यं त्रः तत्स्वरूपयोगा-दुपवारतः ममाणमित्युच्यते । भवितिः ममाणम् ' इति भावसाधनपक्षे तु-ममितेः ममाणममेयोभयभ्धीनत्तादुपचारात्तयोरपि ममाणशब्दव्यवहारः । इत्थं कर्मसाधनपक्षे परमाणगदि द्रव्यं मुख्यतया ममाणम् । करणधावसाधनपक्षयोस्तु तत्रोपचारात् ममाण दाव्द की व्युत्पत्ति इस प्रकार से करण साधन में रखी जाती है-तब ये परमाणु आदि द्रव्य स्वयं प्रमाणभूत नहीं पड़ते हैं किन्तु "जिसके द्वारा जाना जावे वह प्रमाण है " इस व्यत्पत्ति के अनुसार जनका जो एक दो तीन आदि परमाणुओं से निष्पन्न होना निज स्वरूप है बही मुख्यतया प्रमाणरूप है-क्यों कि वे उसके झारा ही जाने जाते हैं। तथा इस स्वरूप के साथ संबंधित होने के कारण परमाण आदि जो द्रव्य हैं, वे उपचार से प्रमाणभूत कहे जाते हैं। तथा-'' प्रमितिः प्रमाणं '' जब प्रमाण दाव्द की ऐसी व्युत्पत्ति भाव साधन में की जाती है-तब प्रमिति ही प्रमाण शब्द वाच्य उहरती है। और प्रमाण एवं प्रमेग ये दोनों प्रमिति को प्रमाण एवं प्रमेध इन टोनों के आधीन होने के कारण उपचार से ही प्रमाण दान्द के चाच्य ठहरते हैं। इस प्रकार कर्मसाधन पक्ष में परमाणु आदि द्रव्य मुख्य रूप से प्रमाण हैं और करण एवं भाव साधन पक्ष में वे उपचार से प्रमाण हैं। परमाणु

તેએ પોતે પ્રમાણુભૂત થઈ જાય છે. અને બ્યારે ' પ્રવીવતે અતેન इति प्रमा-णम्' પ્રમાણુ શબ્દની બ્યુત્પત્તિ આ રીતે કરણુ સાધનમાં મૂકવામાં આવે છે. ત્યારે આ પરમાણુ વગેરે દ્રબ્ય જાતે પ્રમાણુભૂત હોતા નથી પરંતુ જેના વડે જાણુવામાં આવે તે પ્રમાણુ છે. આ બ્યુત્પત્તિ સુજખ તેમનું જે એક છે ત્રણુ વગેરે પરમાણુઓથી નિષ્પન્ન થવું તે નિજ સ્વરૂપ છે તેજ સુખ્યતથા પ્રમાણુ રૂપ મનાય છે. કેમકે તે તેમના વડે જ જાણુવામાં આવે છે. તેમજ આ સ્વરૂપની સાથે સંખંધ હાવાથી પરમાણુ વગેરે જે દ્રબ્યા છે તે ઉપચારથી પ્રમાણુભૂત કહેવાય છે. તથા ' પ્રમિત્તિ: પ્રવાળં ' જ્યારે પ્રમાણુ શબ્દની એવી બ્યુત્પત્તિ ભાવ સાધનમાં કરવામાં આવી છે, ત્યારે પ્રમાણુ શબ્દની એવી બ્યુત્પત્તિ ભાવ સાધનમાં કરવામાં આવી છે, ત્યારે પ્રમાણ શબ્દની એવી બ્યુત્પત્તિ ભાવ સાધનમાં કરવામાં આવી છે, ત્યારે પ્રમિલિ જ પ્રમાણુ શબ્દ-વાચ્ય છે એવું સિદ્ધ થાય છે. અને પ્રમાણુ અને પ્રમેય તેઓ બન્ને પ્રમિ-તિને પ્રમાણુ અને પ્રમેય એ બન્નેને આધીન હાેવા બદલ ઉપચારથી જ પ્રમાણુ શબ્દના વાચ્ય રૂપમાં સિદ્ધ થાય છે. આ પ્રમાણુ કર્મસાધન પક્ષમાં પરમાણુ વગેરે દ્રબ્યા સુખ્ય રૂપમાં પ્રમાણુ છે અને કરણ અને ભવ સાધન પક્ષમાં તે ઉપચારથી જ પ્રમાણુ રૂપ ગણાય પરમાણુ વગેરે દ્રબ્યામાં જે આ 25,

## अनुयोगद्वारस्त्रे

भमाणत्वमिति । परमाण्यादिकं हि यथोत्तरमन्यान्यसंख्योपेतैः स्वगतेरेव प्रदेशैर्नि-ष्वद्यमानत्यात् मदेशनिष्वन्नगित्युच्यते । अथ विभागनिष्यन्नं द्रव्यप्रमाणस्य द्वितीयं भेदमाह-'अथ किं तद् विभागनिष्यन्नम् १ इति । उत्तरयति-विभागनिष्यन्नम्-विविधो विश्विष्टों वा भागो-भङ्गो विकल्पः प्रकार इति यात्रत् विभागस्तेन निष्यन्नम् , स्वगतप्रदेशाव् विहायापरेण विभागेन यन्निष्यद्यते तद् विभागनिष्यन्नमित्वर्थः । धान्यमानादेः स्वगतमदेशाश्रयेण न रवरूपं निरूप्यते, किन्तु-'दी असईओ पसई'

आदिक द्रव्यों में जो इस प्रकार की प्रदेश निष्पन्नता कही गयो है वह यथोलर अन्यान्य संख्योपेत स्वगत प्रदेशों से ही जाननी चाहिये पर-गत प्रदेशों से नहीं क्यों कि इन में स्वगत प्रदेशों बारा ही यह प्रदेश निष्पन्नता कही गई है। अब सूत्रकार द्रव्य प्रमाण का ब्रितीय भेद जो विभाग निष्पन्नता है उसका कथन करते हैं-(से किंतं विभाग निष्फन्ने?) हे भदन्त ! वह विभाग निष्पन्नता क्या है ?

उत्तर--- विविध अथवा विद्याध्य जो भाग-भङ्ग-विकल्प-प्रकार है, वह विभाग है। इस विभाग से जिस द्रव्य प्रमाण की निष्पत्ति होती है, वह विभाग निष्पन्न द्रव्य प्रमाण है। इस द्रव्यप्रमाण की निष्पत्ति विभाग से होती है, सो इसका यह ताल्पर्य है कि-' घान्य आदि रूप द्रव्य के मान आदि के स्वरूप का निरूपण स्वगन प्रदेशों के आश्रय से नहीं किया जाता है किन्तु, किसी दूसरे ही प्रकार से किया जाता है। इस प्रकार धान्यादिक द्रव्यों का मान विभाग निष्पन्न सघ जाता

જાતની પ્રદેશ નિષ્પન્નતા કહેવામાં આવી છે. તે યથાત્તર અન્યાન્ય સંખ્યાન પેત સ્વગત પ્રદેશાયી જ જાણવી જોઇએ પરગત પ્રદેશાથી જાણવી જોઈએ નહિ કેમકે આ સર્વમાં સ્વગત પ્રદેશા વડે જ આ પ્રદેશ નિષ્પન્નતા કહેવામાં આવી છે. હવે સૂત્રકાર દ્રવ્યપ્રમાણના બીજો લેદ જો વિભાગ નિષ્પન્નતાના નામથી કથિત છે તે વિષે કહે છે. (से किं त' विमागनिष्फन्ने?) હે લદંત! તે વિભાગ નિષ્પન્નતા શુ છે?

ઉત્તર-વિવિધ અથવા વિશિષ્ટ જે ભાગ-ભંગ-વિકલ્પ પ્રકાર છે, તે વિભાગ છે આ વિભાગથી જે દ્રવ્યપ્રમાણુની નિષ્પત્તિ થાય છે, તે વિભાગ નિષ્પન્ન દ્રવ્યપ્રમાણુ છે. આ દ્રવ્યપ્રમાણુની નિષ્પત્તિ વિભાગથી થાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે ધાન્ય વગેરે રૂપ દ્રવ્યના માન વગેરેના સ્વરૂપનું નિરૂપણુ સ્વગત પ્રદેશાના આશ્રયથી કરવામાં આવતું નથી પરંતુ કાઈ બીજા જ પ્રકા-રથી કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણુ ધાન્યાદિક દ્રવ્યોના માન વિભાગ

#### अनुयोगचग्दिका टीका सुत्र १८८ द्रव्यप्रमाणनिरूपणम्

**ć**9

इत्यादि—रूपो यो विशिष्टः प्रकारस्तेन निष्पन्नमिति भावः । तच सानोन्मानात-मानगणिमप्रतिमानभेदैः पञ्चविधम् । तत्र मानं द्विविधं मज्ञप्तम् , तद्यथा-धान्यमान ममाणं च रसमानममाणं च । तत्र-धान्यमानप्रमाणम्-मानमेव प्रमाणं-मानप्रमा-णम् , धान्यविषयं मानममाणं-धान्यमानप्रमाणम् । तच-"द्वे अस्तीप्रस्ति रित्यादि

है। ये धान्यादिक द्रव्य '१ सेर है या दो सेर है'। इस प्रकार से जो इनके वजन आदि रूप स्वरूप का निरूपण करने में आता है वह घान्यादिक द्रव्यगत भदेशों के सहारे से नहीं होता है किन्तु, १ सेर २ सेर रूप जो विशिष्ट प्रकार रूप विभाग है, तश्साध्य होता है, अर्थात् उससे निष्पन्न होता है इसलिये :स्वगत प्रदेशों को छोड़ कर अपर विभाग से इसकी निष्पत्ति कही गई है। इसी चात को खत्रकार ने "दो असईओ पसई" इत्यादि रूप से व्यक्त किया है। (विभाग निष्फण्णे पंचविहे पण्णत्ते-तं जहा-माणे, जम्माणे, ओमाणे, गणिमे, पडिमाणे) यह विभाग निष्पन्न द्रव्यप्रमाण मान, उन्मान, अवमान, गणिम प्रति-मान के भेद से पांच प्रकार का कहा गया है। (से किं तं माणे) हे भदन्त ! वह मान क्या है ?

उत्तर-(माणे दुविहे पण्णत्ते) वह मान दो प्रकार का होता है (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-(भन्नमाणप्पमाणे प रसमाणप्यमाणे प) एक धान्यमान प्रमाण और दूसरा रस मान भमाण । धान्य विषयक मानरूप जो प्रमाण है वह धान्यमान प्रमाण है । (से कि तं घन्नमा-निष्पन्न थर्ध जय छे. आ धान्यादिइ द्रव्ये। ' એइ शेर छं डे अशेर छे. ' आ भाष्ट्रे के र्वेशना वर्जन वजेरे स्व३्पनुं नि३पछ इरवामां आवे छे, ते धान्यादिइ द्रव्यजत प्रदेशाना आधारे निइ पछ इरवामां आवे छे, ते धान्यादिइ द्रव्यजत प्रदेशाना आधारे निइ पछ इरवामां आवे छे, ते धान्यादिइ द्रव्यजत प्रदेशाना आधारे जिय छे, केटले डे केनाधी क विशिष्ट प्रहार ३५ विलाज छे तेना आधारे छिथ छे, केटले डे केनाधी क निष्पन्न छाय छे केटला भाटे क स्वत्रत प्रदेशाने काद इरीने अपर विला-जयी केनी निष्पत्ति इखेवामां आवी छे. कोक वातने स्वकारे 'दो असई जो पसई ' वजेरे ३५मां व्यक्त डरी छे. (विभागनित्प्रण्णे-पंचविद्दे पण्णत्ते-तंजद्दा-माणे, उग्माणे, जोमाणे, गणिमे, पडिमाणे) आ विलाज निष्पन्न द्रव्य प्रभाधना मान, ઉन्मान, अवभान, जाि्भ, प्रतिमान लेदवी भांच प्रहार छे. (से कि तं माणे) छे लह'त !ते मान शु' छे ?

७त्तार-(माणे दुविहे पण्णत्ते) ते भानना थे प्रकार छे. (त'जहा) ते प्रधारे। आ प्रधारे। छे. (धन्नमाणप्पमाणे य रसमाणप्पमाणे य) धान्य भान ध्रभाखु अने रस भान प्रभाखु (से किं त' धन्नमाणप्पमाणे १ धन्नप्राणप्पमाणे

### **अनुयोगद्वारस्**त्रे

रूपं बोध्यम्। अर्थ भावः-अधोमुखबद्धदस्ततऌरूपा, तत्परिभितं घान्यमप्यष्टति-रित्युच्यते । तथा-दे अस्त्ती एका प्रस्ततिः≔नावाकारतया व्यवस्थापितमाझलिकर-

णप्पमाणे ? धन्नमाणप्पमाणे दो असईओ पसई, दो पसईओ सेतिया. चत्तारि सेइयाओ ऊल्ओ, चलारि ऊल्या पत्थो चलारि पत्थया, आढगं, चलारि आहणाइं दोगो, सट्टि आढयाई अहनए, कुं मे, असीइ, आहयाई मल्झिमए कुंभे, आह्यसयं उझीसए कुंभे अहमं आहयसइए वाहे) यह धान्यमान प्रमाण दो असति, प्रस्ति आदि रूप है। असति यह घान्यादिक रूप का एक माप विशेष है। धान्यादिक बच्चों के जितने भी माप हैं उन सब की उत्पत्ति इसी अग्रति रुप माप से हुई है। जैसे इकाई से दुहाई आदिकों की । '' अश्वते-व्याप्नोति सकलथान्यमानानि स्वप्रभवत्वेन या सा अग्रतिः" इस व्युत्पत्ति का यही अर्थ है। हाथ की हथेली को अधोमुख व्यवस्थापित करने पर जितना भी धान्य समा जावे उसका नाम एक असनि है। वैसे तो अधोमुख व्यवस्थापित हथेली का नाम ही असति है। इस असति में जितना भी धान्यादिक ब्रेच्च समाया हुआ होता है उसको भी अस्ति कह दिया जाता है। इस लिये इस असति परिमित जितना भी धान्यादिक त्रव्य है वह यहाँ असति दाब्द का वाच्यार्थ जानन। चाहिये। दो अस्तियों की एक प्रसृति होती है। इस प्रसृति का आकार नाव के आकार जैसा होता है। अर्थात

दो असईओ पसई, दो पसईओ सेतिया, चत्तारि सेइयाओ कुल्ओ, चत्तारि कुल्या, पत्थो, चत्तारि पत्थया आढगं, चतारि आढगाइं, दोणो सट्टि आढयाइं जहन्तए, कुंभे, असीइ लढयाइं माज्झमए कुंभे, स्वद्ध्यत्थयं इकोसए कुंभे अट्टय जाढय सइए वाहे) आ धान्य मान प्रभाष् के अस्ति, प्रस्ति वगेरे ३५ छे. अस्ति आ धान्यदिंड द्रव्येगां केटलां माणे के ते सवेंनी उत्पत्ति आ अस्ति ३५ मापथी थयेत छे. जेम डे क्रेड्यी के वगेरे 'अझुते-ट्याप्नोति सडल्डान्यमानानि स्व प्रमवत्वेन या सा अस्तृतिः' आ व्युत्प-तिने। केल अर्थ छे. आभ ते। अपिभुष व्यवस्थापित ढयेत्रीतु' नाम ज सत्ति छे. आ अन्द्रति छे. आम ते। अपिभुष व्यवस्थापित ढयेत्रीतु' नाम ज अस्ति छे. आ अन्द्रतिमां केटबुं धान्य वगेरे द्रव्ये। समाविष्ट थह जय तेनु' नाम अस्ति छे. आम ते। अपिभुष व्यवस्थापित ढयेत्रीतु' नाम ज अस्ति छे. आ अन्द्रतिमां केटबुं धान्य वगेरे द्रव्ये। समाविष्ट थह जय, तेने पख अन्धति इखेवभ्मां आवे छे. केटता मा' आ सन्द्रित पश्कित केटलां धान्याहिड द्रव्ये। छे, ते अली' अस्त्रि शण्हव वान्य थयेः जखुवां कोई को के अस्त्रतिओनी केड प्रस्ति थाय छे. आ व्युति शण्हव वान्य थयेः जखुवां कोई को के अन्न्रतिओनी केड प्रस्ति थाय छे. आ व्युतिना आकार हाडीना

# बनुषोगचन्द्रिका दीका सूत्र १८८ इव्यप्रमाणनिरूपणम्

तलरूपा। द्वे प्रस्तती एका सेतिका, सेतिकेति मागधः ममाणविशेषः। चतसः सेतिकाः एकः कुडवः, चत्वारः कुडवा एकः मस्थः, चत्वारः मस्था एक आहक्षः, चत्वार आहका एको द्रोणः, षष्टिराहका जघन्यकः कुम्भः, अशीतिराहका मघ्यम-कुम्भः, आहकशतम्-शतसंख्यका आहका एक उरकृष्टः कुम्भः, तथा-अष्ट च आहक शतिकाः-अष्टशतसंख्यका आहका एको वाइ इति। असत्यादिवाहान्ता धान्यमानममाणा मगधदेशमसिद्धा बोध्याः, मागधधान्यमानानामेवात्र विवन्नित त्वात् । एतेन धान्यमानममाणेन यश्प्रयोजनं तत्पृच्छापूर्वकमाइ-एतेन=उपरिनिर्दि-

सीधी दोनों हाथों की परस्पर जुड़ी हुई नाव के आकार में फैली हथेलियां एकप्रस्ति है। दो प्रस्तियों से एक सेतिका बनती है। सेतिका यह मगध देश का एक विशेष प्रमाण हैं:। चार सेतिकाओं का एक कुडव होता है। चार कुडवों का एक प्रस्थ होता है। चार प्रश्वों का एक आढक होता है। चार आढकों का एक द्रोण होता है। चार प्रश्वों का एक आढक होता है। चार आढकों का एक द्रोण होता है। सात आहकों का एक जघन्य कुंभ होता है। अस्सी आहकों का एक मध्यम कुंभ होता है। १०० आढकों का १ उत्कृध्ट कुंभ होता है। आठ सौ आढकों का एक बाह होतो है। अस्ति से छेकर वाह तक के ये जितने भी धान्यमान प्रमाण है, ये सब मगध देश में प्रसिद्ध हैं। उन्हों की यहां विवक्षा है, अतः वे ही यहां लिये गये हैं।

( एएणं घण्णमागप्पमाणेणं किं पओषणं ) ज्ञिष्य पूछता है कि हे भदन्त ! इस धान्धमान प्रमाण से किस प्रयोजन की सिद्धि होती है ?

આકાર જેવા હાય છે. એટલે કે બન્ને સીધા હાથાની હથેલીઓ ખાબાના આકાર દ્વાડીના જેવી ફેલાઇ ગયેલી હાય તા તે એક પ્રસતિ કહેવાય છે. એટલે કે બન્ને હાથાને છતા જેડવાથી જે ખાબાની આકૃતિ થાય છે તેમાં જેટલું દ્રબ્ય સમાવિષ્ટ થાય તે એક પ્રસ્તિ પરિમિત કહેવાય. બે પ્રસતિઓની એક સેતિકા થાય છે સેતિકા આ મગધ દેશનું એક વિશેષ પ્રમાણ છે ચાર સેતિકાઓનું એક કુડવ કહેવાય છે. ચાર કુડવ બરાબર એક પ્રસ્થ હાય છે. ચાર પ્રસ્થ બરાબર એક આઠક હાય છે. ચાર કુડવ બરાબર એક પ્રસ્થ હાય છે. ચાર પ્રસ્થ બરાબર એક આઠક હાય છે. ચાર આઠકાના એક દ્રોણ દ્વાય છે સાત આઠકાના એક જલન્ય કુલ્લ હાય છે. એ'શી આઠકાના એક મધ્યમ કુંલ હાય છે ૧૦૦ આઠકાના એક ઉત્કૃપ્ટ કુંલ હાય છે. આ હોય છે. આઠકાના આ જેટલાં ધાન્ય માન પ્રમાણા છે. તે સવે<sup>જ</sup> મગધ દેશમાં પ્રસિદ્ધ છે તેમની જ અહીં વિવક્ષા સમજવી.

অ০ १२

٩o

## अनुयोगद्वारस्त्रे

ष्टेन धान्यमानममाणेन किं मयोजनम् ? एतेन धान्यमानपकाणेन मुक्तोल्यादिषु निक्षिप्तानां धान्यानां या मानममाणनिर्द क्तिः=इयत्तालक्षणस्य मानममाणस्य निर्द्ध-क्तिः=निष्पत्तिस्तस्याळल्लगं=परिक्वानं मवति । तत्र-मुक्तोली=अघ उपारे च सङ्कीर्णा मध्ये त्वीषदिशाला कोष्टिका 'कोबी' इति लोकपसिद्धा वोध्या । मुखं=शकटो-परि स्थाप्यमानो धान्याधारविशेषः । इदुरम्-केशशणकादिनिर्भितो धान्याधार-विशेषः 'गुणती' इति भाषा मसिद्धः । अल्टिन्दम्=धान्याधारविशेषः, अपचारि=

उत्तर---( एएणं घण्णमाणप्षमाणेणं मुलोली, मुख, इदुर, अलिंद ओचार संसियाणं घण्णाणं घण्णमाणप्पमाणनिविवलित्वलवणं भवह--सेतं घण्णमाणप्पमाणे) इस घान्यमान प्रमाण से-घान्य के माणरूप प्रमाण से-मुकोली, मुख' इदुर, अलिंद तथा अपचारि इनमें रखे हुए घान्य के प्रमाण का परिज्ञान होता है। मुक्तोली नाम कोठी का है। यह नीचे और ऊपर में कुछ सकरी होती है-तथा बीच में नीचे ऊपर की अपेक्षा विस्तृन रहा करती है। ग्रामों में ऐसी कोठियां मिटी की बनी हुई होती हैं। इनमें घान्य भरा जाता है। मुख नाम फटका है-जिसमें अनाज भर कर लोग बेचने के लिये ले जाते हैं। यह सूत या सन का बना हुआ होता है। गाड़ी में पह रखा जाता है इदुर नाम खास का है। यह बालों की अथवा सूत या सूतली की बनी हुई होती है। लोग इसे अपनी पीठ पर रख कर इसमें अनाज भर कर लाते हैं।

(एएणं घण्णमाणपमाणेणं किं पक्षोयणं) શિલ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે હે લહંત ! આ ધાન્યમાન પ્રમાણુથી કશું પ્રયોજન સિદ્ધ થાય છે ?

ઉત્તર-પપ્રળં ધण્ળમાળપ્રમાળેળં મુત્તો છી, મુલ इદુર અર્સિંદ ओचार ઘંસિયાળં ધળ્ળાળં ઘળ્ળમાળાપ્યમાળનિચ્चित्ति छक्स ળં મથફ-સે તં ધળ્ળમાળ પ્રમાળે) આ ધાન્યમાન પ્રમાણ્યધી-ધાન્યના માપ રૂપ પ્રમાણ્યધી-મુકતાેલી, મુખ, ઈદુર, અલિંદ, તેમજ અપચારિમાં મુકેલ ધાન્યના પ્રમાણ્તું પરિજ્ઞાન થાય છે. મુકતાેલી એટલે કે કેાડી આ નીચે અને ઉપરના ભાગમાં થાડી સાંકડી હાય છે. તેમજ વચ્ચે નીચે અને ઉપરની અપેક્ષાએ પહાળી હાય છે. ગામામાં એવી કાંડીઓ માટીની થાય છે આમાં ધાન્ય ભરવામાં આવે છે મુખ એ ફટ્રનુ નામ છે જેમાં અનાજ ભરીને લાેકા વેચવા માટે લઈ જાય છે. આ સૂતર અથવા શણ્ વડે નિમિત્ત થયેલ હાેય છે આ ગાડીમાં મૂકવામાં આવે છે. ઇદુર નામ ગુજ્રુનું છે તે વાળની અથવા સૂતર અથવા સતળીની અનેલી હાેય છે. અનાજ ભરેલી ગુજ્રને લોકા પીઠ પર મુકીને दीर्घतरं धान्यकोष्ठकर् । एषु संश्रितानां=निक्षिप्तानां धान्यानाम्-'एतावदत्र धान्यमस्ति' इति मकारेग मानमसाणपरिज्ञानं भवतीत्त्वर्थः । एतदुपसंहरत्नाह-तदेतद् धान्यमानममाणमिति । अथ किं तद् रसमानपमाणम् ? इति शिष्यप्रक्षः । उत्तरवति-रसमानप्रमाणम्-रसः=इश्चरसादिस्तद्विपयं मानमेव ममाणं-रसमान-पमाणं, तद् यथा विधीयते तदुच्यते । तदेवं विज्ञेयम्-धान्यमानप्रमाणात् सेतिकादेश्वनुर्मागविवद्धितं=चतुर्भागाधिकम् आभ्यन्तरशिखायुक्तं रसममाणे कहीं कहीं इसे गुण्ती भी कहते हैं । अलिन्द यह भी धान्य रखने का एक आधार विद्रोष है । अपचारि नाम वंडा का है । यह बहुत बड़े कोठ जैसा होता है । मानक्ष्माण से इन सत्र में भरे छुए अनाज के प्रमाण का परिज्ञान होता है-कि इसमें इतना अनाज भरा छुआ है और इसमें इतना । इस प्रकार यह घान्यमान प्रमाण है । ( से किं तं रसमाणप्रमाणे ? ) हे भदन्त ! वह रसमान प्रप्राण क्या है ? (रसमाण-प्यमाणे-चण्णमाणप्रिमाणाओ चउभागविबड्रिए, अव्भितरसिहाजुसे रसमाणप्यमाणे विहिज्जह )

उत्तर--द्रवरूप पदार्थ ही जिसका विषय है ऐसा वह रसमान प्रमाण सेतिकादिरूप घान्यमान प्रवाग से चतुर्भागाधिक होता है और अभ्यन्तर शिखा से युक्त होता है। धान्य द्रव्य ठोस द्रव्य है,वह द्रव रूप पदार्थ नहीं है इसलिये उसकी शिखा होती है रस द्रव्य ठोस द्रव्य नहीं होता है वह द्रवरूप होता है इसलिये घाहिर में उसकी शिखा

લઇ જાય છે આને કેાઇ કેાઇ પ્રદેશમાં શુણુતી પણુ કહે છે. અલિંદ આ પણુ એક ધાન્ય મૂકવાના આધાર વિશેષ છે. અપચારિ નામ અંડાતું છે. આ બહુજ માટા કાેડા જેવેા હે:ય છે. માન પ્રમાણુથી આ સર્વમાં ભરેલાં અનાજના પ્રમાણુતું પરિજ્ઞાન થાય છે, કયા પાત્રમાં કેટલું અનાજ ભરેલું છે. તેનું પરિજ્ઞાન આ પૂર્વોક્ત માન પ્રમાણુથી જ થાય છે આ પ્રમાણુ આ ધાન્ય માન પ્રમાણુ છે. (સે किं त रसमाणप्पमाणे) હે ભદંત ! રસ માન પ્રમાણુ કાેને કહેવાય ? (रसमागप्पमाणे–घण्ण राणप्पमाणाओ चउमागविवद्दिप, खबिम'तरसिहाजुत्ते रस माणप्पमाणे विहिज्जह).

ઉત્તર–દ્રવ રૂપ પઠાર્થ જ જેનેા વિષય છે. એવું તે રસમાન પ્રમાણુ સેતિકાદિ રૂપ ધાન્ય પ્રમાણુથી ચતુર્ભાગાધિક હાેય છે. તેમજ અભ્યન્તર શિખાયુક્ત હાેય છે ધાન્ય દ્રવ્ય નક્ષ્કર દ્રવ્ય છે, તે દ્રવપઠાર્થ નથી એથી તેની શિખા હાેય છે રસ દ્રવ્ય નક્ષર હાેતું નથી, દ્રવ રૂપ હાેય છે. એથી

For Private And Personal Use Only

९१

৾ঀৼ

## भनुयोगद्वारस्त्रे

विधीपते=क्रियते। धान्यस्याद्रवरूपत्वात् शिखा भवति, रसस्य तु द्रवरूप-त्वात् बहिः शिखाया असंभवादन्तः शिखा भवति । धान्यमाना-चतुर्भागद्यद्धिलक्षणया अभ्यन्तरशिखया युक्तत्वादिदं रसमानप्रमाणम्यन्तर-शिखायुक्तमिश्युच्यते । रसमानप्रमाणं यथा क्रियते तथोच्यते-तद्यथा-चतुःपष्टि-केत्यादि । अयं भावः-पट्पश्चान्नद्वधिकद्विन्नतप्रमाणं मानिकेत्यारूयं वक्ष्यमाणं रसमानं भवति । तस्या मानिकायाश्चतुष्पष्टितमभागनिष्यन्ना-अर्थात् चतुष्पल्प्रमाणा

नहीं होती है—भीतर में होती है-अतः यह रसमान प्रमाण धान्यमान से चतुभौगवृद्धिरूप आभ्यन्तर शिखा से युक्त कहा गया है। (तं जहा) रस का मानरूप प्रमाण जिस प्रकार से किया जाता है उस प्रकार को अब सूत्रकार कहते हैं-(चउसदिया ४ चउपलपमाणा बत्तीसिया ८ सोलसिया १६ अद्धमाइया ३२ चउमाइया ६४ अद्धमाणी १२८ माणी २५६) २५६ पल का एक मानी नाम का रसप्रमाण होता है। इस मानी का ६४ वां भाग प्रमाण अर्थात् ४ पलप्रमाण चतुष्पष्टिका नाम का रस प्रमाण होता है। मानी का ३२ वां भाग अर्थात् ८ पलप्रमाण द्रात्रिंशका नाम का रस प्रमाण होता है। मानी का १६ वां भाग अर्थात् १३ पल प्रमाण घोडशिका नाम का रस प्रमाण होता है। मानी के आठवें भागप्रमाण अर्थात् ३२ पल प्रमाण अर्थात् १३ पल प्रमाण घोडशिका नाम का रस प्रमाण होता है। मानी के चतुर्भागप्रमाण अर्थात् ६४ पल प्रमाण चतु-भौगिका नामक रस प्रमाण होता है। मानी के आधे भागप्रमाण अर्थात्

બહાર તેની શિખા હાેતી નથી અંદર હાેય છે. એટલા માટે જ આ રસમાન પ્રમાણુ ધાન્યમાનથી ચતુમાંગ વૃદ્ધિરૂપ આજ્ય તર શિખાથી યુક્ત કહેવાય છે (તંજાદ્દા) રસતું માન રૂપ પ્રમાણુ જે રીતે કરવામાં આવે છે તે સંબંધમાં સ્ત્રકાર કહે છે- (चउसट्टिया ४ चडपळण्माणा बत्तीसिया ८ छोळसिया १६, अट्टमाइआ ३२, चडमाइया ६४ अद्धमाणी १२८ माणी २५६) २५१ પલતું એક માની નામક રસ, પ્રમાણુ હાેય છે. આ માનીના ૬૪ મા ભાગ પ્રમાણુ એટલે કે ૪ પલ પ્રમાણુ ચતુબ્લબ્ટિકા નામક રસપ્રમાણુ હાેય છે. માનીના કર મા ભાગ એટલે કે ૮ પલપ્રમાણુ દ્વત્રિશિકા નામક રસપ્રમાણુ હાેય છે. માનીના ૧૬ મા ભાગ એટલે કે ૧૬ પલપ્રમાણુ ધોડશિકા નામક રસ પ્રમાણુ હાેય છે. માનીના ૮ મા ભાગ પ્રમાણુ એટલે કે ૩૨ પલ પ્રમાણુ અબ્દ ભાગિકા નામક રસ પ્રમાણુ હાેય છે. માનીના ચતુર્ભાગ પ્રમાણુ એટલે કે ૬૪ પલ પ્રમાણુ ચતુર્ભાગિકા નામક રસપ્રમાણુ હાેય છે. માનીના અર્ધા-

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८८ द्रव्यप्रमाणनिरूपणम्

चतुष्पष्टिका । एवं मानिकायाः-द्रात्रिंशत्तमभागवर्त्तित्वादष्टपलम्माणा द्रात्रिंशिका, पोडशभागवर्त्तित्वात्-पोडशपलभमाणा पोडशिका, अष्टमभागवर्त्तित्वात् द्रात्रिंशस्प-लपमाणा अष्टभागिका, चतुभौगवर्त्तित्वात् चतुष्पष्टिरल्लमाना चतुर्भागिका, अर्थ भागवर्त्तिनी अष्टार्विञत्पधिकशतपलमाना चार्धमानिका बोध्या । तथा-पट्पञ्चा-शदधिकशतद्वयमानप्रमाणा मानिका बोध्या । अम्रुमेवार्धमाह-द्वे चतुष्पष्टिके द्वार्त्रिशिका, द्वे द्वात्रिंशके पोडशिका-इत्यादिना 'द्वे अर्द्धमान्यौ मानी' इत्यन्तेन पदसमूहेन। एतेन रसमानप्रमाणेन किं मयोजनम्? इति प्रक्षस्यो-त्ररमाह-एतेन रसमानप्रमाणेन चारकधटककरकादिस्यानां रसानां मानप्रमाण-

१२८ पल प्रमाण अर्धमानिका नाम का रस प्रमाण होता है। २५६ पल प्रमाण मानी नाम का रसप्रमाण होता है। इस प्रकार रसमान को कह कर अब सूत्रकार इसी अर्थ को इस प्रकार से कहते हैं-( दो वउसट्टि-याओ बत्तीसीया, दो बत्तीसियाओ सोलसिया, दो सोलसियाओ अट्टभाइया, दो अट्टभाइयाओ चउआइया, दो चउभाइयाओ अद्ध-माणी, दो अद्धमाणीओ माणी) दो चतुष्पष्टिका की १ दात्रिविका होती है। दो द्वात्रिविकाओं की १ षोडविका होती है। दो पोडविका होती है। दो द्वात्रिविकाओं की १ षोडविका होती है। दो पोडविकाओं की १ अष्टभागिका होती है। दो अष्टभागिकाओं की १ चतुर्भागिका होती है। दो चतुर्भागिकाओं की १ अर्द्धमानी होती है। दो अर्द्धमानियों की १ मानी होती है। (एएणं रसमाणप्पमाणेणं वारकघडककरक काल-सिय गागरियदिइयकरोडिय कुंडिअ संसियाणं रसाणं रसमाणप्पमाण निव्वित्तिलक्खणं भवइ-से तं रसमाणप्पमाणे-से तं माणे) इस रसमान

ભાગ પ્રમાણ એટલે કે ૧૨૮ પલપમાણ અર્ધમાનિકા નામક રસપ્રમાણ હોય પલપ્રમાણ, માની નામક રસપ્રમાણ હેાય છે. આ છે રપક પ્રમાણે શ્સમાનને કહીને સૂત્રકાર એજ અર્થને આ રીતે સ્પષ્ટ કરે છે-(दो चउसदि-वाओ बत्तोसिया, दो बत्तीसियाओ सोडसिया, दो सोडसियाओ, अट्रभाइया, दो अदुभाइगाओ चडभाइया दो चडभाइयाओ अखमाणी, दो अखमाणीओ माणी, के ચતુવ્વવિકાની ૧ દ્વાત્રિંશિકા થાય છે. બે દ્વાત્રિંશિકાએાની ૧ ધાડશિકા થાય છે. બે ધેાડશિકાએાની ૧ અબ્દભાગિકા થાય છે બે અબ્દભાગિકાએાની ૧ ચત-ર્જાગિકા થાય છે. બે ચતુર્લાગિકાએાની ૧ અર્દ્ધમાની થાય છે બે અર્ધમાન नी आनी १ भानी थाय छे. (पएणं रसमाणप्यमाणेणं वारकघडककरकहर-सियगागरियदिइयकरोडियकुंडिअसंसियाणं रसाणं रसमाणप्पमःणनिव्वि त्तिलक्खणं भवइ-से तं रसमाणे-से तं माणे) आ रसभान प्रभाखधी क्या

**રે**8

## अनुयोगद्वारस्त्रे.

निर्द त्तिष्ठक्षणं भवति । तत्र-वारकः=लघुघटः, घटः प्रसिद्धः, करको घटविशेषः, कल्लशिका=लघुकलग्नः, घटकलग्नथोराकारकृतो भेदो बोध्यः, गर्गरी=' गगरी ' इति भाराप्रसिद्धा, दतिकः= वर्भमथो 'मसक' इति प्रसिद्धः, कराडिका=अतिवि-सालपुता कुण्डिका, कुण्डिका='कुंडी' इति प्रसिद्धा, एतेषु पात्रविशेषेषु स्थितानां रसानाम् 'एतावानत्र रसोऽस्ति' इति रूपेण मानप्रमाणपरिझानं मवतीत्यर्थः । एतदुपसंहरन्नाह-तदेतद्रसमानममाणमिति। इत्थं मानप्रमाणस्य भेदद्वयनिरूपणेन मानप्रमाणं निरूपितमिति स्रचयितुमाद-' तदेतद् मानम् ' इति ॥सू० १८८॥

प्रमाण से किस प्रयोजन की सिद्धि होती हैं-तो इसका उत्तर यह है कि इस रसमान प्रमाण से वारक, घटक, करक आदि में रखे हुए रसों के वजन का कि इतना रस इनमें भरा हुआ है ज्ञान होता है। छोटे घड़ें का नाम वारक है। सामाग्य कल्ठश का नाम घट है। घट विशेष का नाम करक है। छोटी कलशियाका नाम कलशिका है घट और कल्श में आकारकृत भेद होता है। गगरी-गगरी-यह प्रसिद्ध चर्तन है। टति नाम मसक है। जिसका मुख बहुत पड़ा होता है ऐसे चर्तन का नाम करोडिका है। कुण्डी कुण्डिका ये पर्यायवाची शब्द हैं। इस प्रकार से यह रसमान प्रमाण है। मानप्रमाण का इसके दो मेदों के इस निरूपण से निरूपण हो चुका यह बात खुत्रकार ने "से तं माणे" इस सुत्रपाठ हारा ब्यक की है।

ें भावार्थ---सूत्रकार ने इस सूत्र दारा उपक्रम का तृतीय भेद जो प्रमाण है उसके चतुर्भेदों में से द्रव्य प्रमाण का कथन किया है। इसमें

પ્રશેજનની સિદ્ધિ થાય છે. તેા આના ઉત્તરમાં આમ કહી શકાય કે આ રસબાન પ્રમાણથી વારક, ઘટક, કરક વગેરેમાં મૂકેલાં રસાેના વજનનાે અમુક પ્રક્ષાણ પૂરતા રસ આમાં છે આ જાતનું જ્ઞાન થાય છે. નાના દેગડા વારક કહેવાય છે સામાન્ય કલશને ઘટ કહે છે. ઘટ વિરોષનું નામ કરક છે. નાના કળશનું નામ કલશિકા છે ઘટ અને કલશના આકારમાં ભિન્નતા હાેય છે. ગર્ગર્રી–ગાગર આ પ્રતિદ્ધ વાસણુ છે દૃતિ મશકનું નામ છે જેનું મુખ બહુજ પહેાળું હેઃય છે. એવા વાસણુનું નામ કરાેડિકા છે. કુંડી, કુંડિકા પર્યાયત્રાથી શબ્દો છે આ પ્રમાણે આ રસમાન પ્રમાણ છે માન પ્રમાણના અન્ને ભેદોનું નિરૂષણુ કરવામાં આવ્યું છે આ વાત સ્પ્રધારે 'સે ત' માળે ' આ સ્પ્રત્યાઠ લડે વ્યક્ત કરી છે.

ભાવાર્થ-સૂત્રકારે આ સૂત્ર વડે ઉપક્રમનાે તૃતીય લેઢ પ્રમાણ છે તેના ચંતુર્ભેદામાંથી દ્રવ્યપ્રમાગુ વિષે સ્યબ્ટતા કરી છે. આમાં તેમણે આ પ્રમાણે

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८८ द्रव्यप्रमाणनिरूपणम्

उन्हों ने यह कहा है कि द्रव्य को विषय करने वाछे प्रमाण का नाम द्रव्य प्रमाण है। इस द्रव्य प्रमाण में द्रव्यों के-एक प्रदेशी पुहल परमाणु आदिकों के तथा धान्यादिक द्रव्यों के प्रमाण को वहनेवाछे अन्तरंग बहिरंग साधनों का विचार प्रकट किया है। अन्यरंग साधनों में द्रव्य के प्रदेश और वहिरंग साधनों में हन प्रदेशों से अतिरिक्त धान्यादिकों के माप के साधन गृहौत किये गये हैं। पुद्रल द्रव्य का यह अविभाज्य अंश परमाणु है-इस विषय को कहने वाला उसका एक प्रदेश से निष्पन्न होना है। क्योंकि पुद्धल का परमाणु एक प्रदेश वाला ही होता है यह दिप्रदेशी स्कंध है, यह त्रिप्रदेशी स्कंध है याचत यह अनंत प्रदेशी स्कंध है इस बान को कहने वाला उनका दो प्रदेशों से, तीन मदेशों से पावत अनंत प्रदेशों से निष्पन्न होता है। क्यों ि छिप्रदेशी स्कंध दो प्रुहल परमाणुओं के संघोग से, जिमदेवी स्कंब लीन पुदल पर-माणुओं के संयोग से यावत् अनंत प्रदेशी स्कंभ अनंत पुद्धल परमाणुओं के संयोग से निष्पत्र होता है। इस प्रकार प्रदेश, एवं प्रदेशों से निष्पन्न द्रव्य-पुद्रल परमाणु और द्विप्रदेशी आदि स्कंधों का जानना यह द्रव्यप्र-माण है यह प्रदेशों से निष्पन्न हुआ है अतः यह द्रव्यप्रमाण प्रदेशनिष्पन्न कहा गया है। तथा विभागनिष्पन्न द्रव्यप्रमाण इस प्रदेदानिष्पन्नप्रमाण કહ્યું છે કે દ્રવ્યના વિષયી પ્રમાણુનું નામ દ્રવ્ય પ્રમાણ છે. આ દ્રવ્ય પ્રમાન ણમાં દ્રવ્યાના એક પ્રદેશી પુદ્રલ પરમાણુ વગેરેના તેમજ ધ'ન્ય વગેરેના દ્રવ્યાના પ્રમાણુને કહેનારા અંતરંગ બહિરંગ સાધના વિષે વિચાર કર્યો છે. અંતરંગ સાધનામાં દ્રવ્યના પ્રદેશ અને બહિરંગ સાધનામાં આ પ્રદેશા સિવાય ધાન્યાદિકાેના માપના સાધનાે સંગૃહીત કરવામાં આવેલ છે. પુદ્રલ દ્રવ્યને। આ અવિભાજ્ય અંશ પરમાણુ છે. આ વિષયને કહેનાર તેનું એક પ્રદેશથી નિષ્પન્ન થવું છે. કેમકે પુદ્રલના પરમાણ એક પ્રદેશ શુક્ત જ હાેય છે. આ દ્વિપદેશી સ્ક'ધ છે, આ ત્રિપ્રદેશી સ્ક'ધ છે યાવત્ આ અન'ત પ્રદેશી સ્કંધ છે. આ વાતંતે કહેનાર તેમનું એ પ્રદેશાથી, ત્રણુ પ્રદેશાથી યાવત્ અન'ત પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન થવુ છે. કેમકે⊸દિપ્રદેશી રક'ઘ એ પુદ્રલ સંચાેગથી ચાવત્ યરમાણુઓના અનંત પ્રદેશી સ્ક ધ અનંત પુદ્રલ પરમાણુએાના સંયોગથી નિષ્પન્ન થાય Ð. અા પ્રમાહો પ્રદેશ અને પ્રદેશાધી નિષ્પન્ન દ્રવ્ય, પુદ્દલ પરમાણ અને દ્વિપ્રદેશી વગેરે રકધાનું જ્ઞાન દ્રવ્ય પ્રમાણ છે આ પ્રદેશાથી નિષ્મન થયેલ છે એથી આ દ્રવ્ય પ્રમાણુ પ્રદેશ નિષ્પન્ન કહેવાય છે. તેમજ વિભાગ નિષ્પન્ન દ્રવ્ય પ્રમાણ

٩Ę



अथ उन्मानममाणं निरूपयति---

पूल्प्-से किं तं उम्माणे ? उम्माणे-जण्णं उम्मिणिजइ, तं जहा-अद्धकरिसो करिसो, अद्धपलं पलं, अद्धतुला तुला, अद्धभारो भारो, दो अद्धकरिसा करिसो, दो करिसा अद्धपलं, दो अद्धपलाइं पलं, पंच पलसइया तुला, दस तुलाओ, अद्ध-भारो, वीसं तुलाओ भारो। एएणं उम्माणप्पमाणेणं किं पओ-यणं ?, एएणं उम्माणप्पमाणेणं पत्तागरतगरचे। ययकुंकुमखं-डगुलमच्छंडिआइणं दब्ताणं उम्माणपमाणनिव्वित्तिलक्खणं भनइ। से तं उम्माणपमाणे ॥सू० १८९॥

छाया—अथ र्कि तत् उन्मानम् ?, उन्मानं-यत् खछ उन्मीयते, तद्यथा-अर्धकर्षः कर्षः, अर्धपल्टम् पल्टम् , अर्धतुत्रा, तुला, अर्धभारो भारः । द्वौ अर्धकर्षो कर्षः, द्वौ कर्बौ अर्धपलं, द्वे अर्धपल्टं पलं, पश्चपल्रत्वतिका तुला, दशतुलाः अर्ध-भारः, विंशतिस्तुला भारः । पतेन उन्मानप्रमाणेन किं मयोजनम् ?, एतेन उन्मान-

से जुदा है। इसमें द्रच्यों का प्रमाण जानना बहिरंग साधन रूप जो अग्रति प्रसति आदि हैं उनसे होता है। विभाग निष्पन्न द्रव्यप्रमाण मान उन्मान आदि के मेद से ५ प्रकार का कहा गया है। मान प्रमाण धान्यमानप्रमाण और रसमानप्रमाण के मेद से दो प्रकार का है। ठोस पदार्थों को कहने वाछे अग्रति प्रस्ति आदि सब धान्यमान प्रमाण में परिगणित किये गये हैं और द्रव पदार्थों को कहने वाछे दो चतुष्व-हिटका आदि रसमान प्रमाण में ! स्टू० १८८ !!

આ પ્રદેશ નિષ્પન્ન પ્રમાણુ કરતાં ભિન્ન છે. આમાં દ્રવ્યેતું પ્રમાણુ જ્ઞાન બહિર'ગ સાધન રૂપ અસૃતિ પ્રસૃતિ વગેરેથી જ થાય છે. વિભાગ નિષ્પન્ન દ્રવ્ય પ્રમાણુ માન ઉન્માન વગેરેના લેદથી પ'ચવિધ કહેવાય છે. માનપ્રમાણુ, ધાન્યમાન પ્રમાણુ અને રસમાન પ્રમાણુના લેદથી છે પ્રકારનું કહેવાય છે. નક્કર પદાર્થી વિષે કહેનારા અસૃતિ પ્રસૃતિ વગેરે સવ<sup>°</sup> ધાન્ય માનપ્રમાણુમાં પરિગણિત કરવામાં આવેલ છે અને દ્રવ્ય પદાર્થીને કહેનારા છે ચતુષ્યચ્ટિકા વગેરે રસમાન પ્રમાણુમાં પરિગણિત કરવામાં આવેલ છે. હાસૂ૦૧૮૮ા अनुवोगचन्द्रिका टीका सूत्र १८९ उग्मानप्रमाणनिरूपणम् ९७

ममाणेन पत्रागुरुतगरचोयककुङ्कमखण्डगुडमत्स्यण्डिकादीनां द्रव्याणाम् उन्मानः ममाणनिई सिल्क्षणं भवति । तदेवत् उन्मानममाणम् ॥स्० १८९॥

टीका-'से कि तं' इत्यादि-

अध किं तत् उन्मानम् ? उन्मानम् यत् उन्मीयते तद् वोध्यम् । तुलायां धत्वा यत् उन्मीक्षते=ऊर्ध्वभ्रत्थाप्य तोल्यते तत् उन्मानमिति भावः । इदं कर्म-साधनपक्षदधिकृत्योक्तम् । अस्योन्मानममाणस्य मेदानाद्द-तद्यया-अर्द्धकर्षः कर्षे इत्यादि । तत्र-अर्थकर्पः-सर्वलघुमानविश्रेषः । एतेषां निष्पत्तिर्पथा भवति तथाद-'दो अद्धकरिसा करिसो' इत्यादिना ' वीसं तुलाओ भारो ' इत्यन्तपदसमूहेन।

अच सुन्नकार उन्मान प्रमाण का स्वरूप निरूपण करते हैं---

" से किं तं उम्माणे " इत्यादि ।

राब्दार्थ ( से किं तं उम्माणे ) शिष्य पूछता है कि हे भदन्त ! वह जन्मान रूप ममाण क्या है ? ( जण्णं उम्मिणिज्जह उम्माणे )

उत्तर-तुला-तराज में रखकर जो वस्तु तोली जाती है वह उन्मान रूपममाण है।-" यत् जन्मीयते तत् जन्मानम्" यह जन्मान की व्युत्पत्ति कर्मसाधन पक्ष को लेकर की गई जानना चाहिये। इसलिये इस पक्ष के अनुसार तेजपत्र आदि सब उन्मान प्रमाण में यहीत होते हैं। (तंजहा) इस उन्मान प्रमाण के मेद इस प्रकार हैं-(भद्धकरिसो) अर्धकर्ष यह सब से छोटा प्रमाण है। (करिसो) कर्ष, (अद्धपलं) अर्द्ध-पल, (पलं) पल, (अद्धतुला, तुला) अर्धतुला, तुला, (अद्धभारो भारो अर्द्धभार, भार इन पूर्वोक्त प्रमाणों की निष्पत्ति इस प्रकार से होती

હવે સૂત્રકાર ઉન્માન પ્રમાણના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરે છે.

" से कि व' उम्माणे " धत्याहि---

શબ્દાર્થ-(से किंत' उम्माणे) શિબ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે હે ભદંત! તે ઉન્માન રૂપ પ્રમાણુ શું છે ? (जण्णं उम्मिणिब्जइ उम्माणे.)

ઉત્તર-ત્રાજવામાં મૂકીને જે વસ્તુ જેખવામાં આવે છે તે ઉન્માન રૂપ પ્રમાણ છે. ' यत् उन्मीयते तत् उन्मानम् ' આ ઉન્માનની વ્યુત્પત્તિ કર્મ સાધન પક્ષના આધારે કરવામાં આવી છે. એથી જ આ મુજબ તેજ પત્ર વગેરે સવ ઉન્માન પ્રમાણથી સંગૃહીત થાય છે. (તંजहा) આ ઉન્માન પ્રમાણના પ્રકારો જીન્માન પ્રમાણે છે–(अद्ध करिस) અર્ધ કર્ષ, આ સૌ કરતાં લઘુ પ્રમાણુ છે. (करिसो) કર્ષ, (अદ્ધવરું) અર્હ પલ, (पરું) પલ, (अद्धतुरूा तुरुा) અર્હ તુલાતુલા, (अद्धभारो भारो) અર્દ્ધભાર, ભાર આ પૂર્વે કિત પ્રમાણે ની નિષ્પત્તિ આ પ્રમાણે અબ રેરે

For Private And Personal Use Only



अनुयोगद्वारसूत्रे

उन्मानममाणस्य मयोजनजिज्ञासायामाह-एतेन उन्मानम्माणेन द्रव्याणाम् उन्मानममाणपरिज्ञानं अवति । केषां द्रव्याणां भवति ? इत्याह-पत्राग्रस्त्वगरचोय-कत्तुङ्कुमखण्डगुडमस्स्यण्डिकादीनामिति । तत्र-पत्रम्=तेजसादिपत्रम् , अग्रुरः= 'अगर' इति भाषामसिद्धः, तगरः=तगरेदि नास्ना मसिद्धस्य हसस्य काष्ठम् , चीयकः=गन्धद्रव्यविशेषः, तुङ्कुमः मसिद्धः, खण्डम्='खाँड' इति भाषा प्रसिद्धम् , गुडः मसिद्धः, मत्स्यण्डिका='निसरी' इति भाषा प्रसिद्धा। पत्रादिमत्स्यण्डिकान्ता-दिद्रव्याणामेतेन उन्मानममाणेन प्रमाणपरिज्ञानं भवतीति भायः । प्रकृतमुपसंदर्जु-माह-तदेतदुन्मानममाणमिति । सू० १८९॥

है-(दो अद्धकरिसा, करिसो) दो अर्धकर्षों का १ कर्ष होता है। (दो करिसा अद्धपलं) दो कर्षों का १ अर्द्धपल होता है। (दो अद्धपलाइं पलं) दी अर्धपलों का १ पल होता है। (पंचपलसहया तुला) पांच सौ पलों की एक तुला होती है। (दस तुलाओ अद्धभारो) दस तुलाओं का १ अर्धभार होता है। (एएणं उम्माणपमाणेणं किं पओयणं) हे भद्ंत ! इस उन्मान प्रमाण से किस प्रयोजन की सिद्धि होती है?

उत्तर-(एएणं उम्माणपमाणेणं) इस उन्मान प्रमाण से (पत्तागरत-गरचोययकुंकुमखंडगुलमच्छंडिआइणं द्व्वाणं) तेजपत्र आदि पत्र मगर, तगर, गंधद्रव्य विद्येष चोयक कुंकुम, खांड़, गुड़, मत्स्यण्डि का-मिसरी, इत्यादि द्रव्यों के (उम्माणपमाण निच्चित्तित्र०) इयत्ता-रूप मान प्रमाण की निष्पति का परिज्ञान होता है। (से तं उम्माणप-माणे) इस प्रकार यह उन्मान प्रमाण है। पत्रादि द्रव्यों के प्रमाण का परिज्ञान इस उन्मानप्रमाण से होता है। । स्तू०१८९॥

હાય છે. (दो अद्ध करिसा करिसो) બે અર્ધ કર્યો અરાબર ૧ કર્ય ચાય છે. (दो करिसा अद्धपढ़ों) બે કર્યોના અર્દ્ધ યાય છે. (दो कद्धपढ़ाइँ पर्छ) બે અર્ધ. પલાનું ૧ પલ થાય છે. (पंचपळसइया तुला) પાંચસા પલાની એક તુલા થાય છે (दस तुलाओ अद्धभारो) દશ તુલાઓના ૧ અર્ધ ભાર થાય છે. (तीसं तुलाओ भारो) વીશ તુલાઓના ૧ ભાર થાય છે (एएणं रुम्माणपमाणेणं किं प्रओयणं) હે ભદ'ત ! આ ઉત્માન પ્રમાણથી કયા પ્રયોજનની સિદ્ધિ થાય છે?

ઉત્તર- (एएणं उम्माणपमाणेणं) આ ઉન્માન પ્રમાણથી (વત્તागरतगर षोययकुंकुमसंद्रगुलमच्छंडिआइणं दव्वाणं) તેજપત્ર વગેરે પત્ર, અગર, તગર, ગંધ,-ક્રવ્ય વિશેષ, ચાયક, કુંકુમ, ખાંડ, ગાળ, મત્સ્ય ડિકા-મિસ**રી,** વગેરે દ્રવ્યાના (उम्मानपमाणनिव्वित्तिल्ठ०) ઇયત્તા રૂપ માન પ્રમાણની નિષ્પત્તિનું પરિજ્ઞાન થાય છે. (से तं उम्माणपमाणे) આ પ્રમાણે આ ઉન્માન પ્રમાણ છે પત્રાદિ દ્રવ્યાના પ્રમાણનું પરિજ્ઞાન આ ઉન્માન પ્રમાણથી થાય છે. ાસૂ૦૧૮૯૫ <mark>अनुयोगचन्दिका टीका सूत्र १९</mark>० अवमानगणिमप्रमाणं च निरूपणम्

فرفع

अधादमानषमाणं गणिमभक्षाणं चाह---

प्रम्-से किं तं ओमाणे ?, ओमाणे-जण्णं ओमिणिज्जइ, तं जहा-हस्थेण वा दंडेण वा धणुक्रेण वा जुगेण वा नालियाए वा अक्खेणवामुसलेणवा।दंडधणुजुगनालियाय अक्खमुसलं च चड-हत्थं। दलनालियं च रज्जुं, वियाण ओमाणसण्णाए॥१॥वर्शुंमि हत्थमेजं, खित्ते दंडं धणुं च पत्थंमि। खायं च नालियाए वियाण ओमाणसण्णाए ॥२॥ एएणं अवमाणपमाणेणं किं पओयणं ? एएणं अवमाणपमाणेणं खायचियरइयकर कचियकडपडभित्ति-परिक्खेवसंसियाणं दव्वाणं अवमाणपमाणनिव्वत्तिलक्खणं भवइ । से तं अवमाणे । से किं तं गणिमे? गणिमे-जण्णं गणिज्जह, तं जहा-एगो, दस, सर्थ, सहस्तं, दस सहस्साइं सयसहस्सं, दससयसहस्साइं कोडी। एएणं गणिमप्पमाणेणं किं पओयणं?, एएणं गणिप्पमाणेणं भित्तगभित्तिभत्त्वेयणआयठवयसंसियाणं दवाणंगणियप्पमाणनिद्वित्तिलक्खणं भवइ। से तं गणिमे।सू. १९०१

छाया -- अथ किं तत् अवमानम् ? अवमानं-यत् खलु अवमीयते, तद्यथा-इस्तेन या दण्डेन वा धनुःकेण वा युगेन वा नालिकया वा अक्षेण वा मुसलेन वा। दण्डधनुपुंगनालिकाश्व अक्षमुपलं च चनुईस्तम् । दशनालिकां च रज्जुं विजानीदि अवमानसंज्ञायाम् । वास्तौ दस्तं मेयं क्षेत्रे दण्डं धनुत्र पथि । खातं च नाल्किया विजानीदि अवपानमंज्ञायाम् । एतेन अवमानमाणेन किं प्रयोजनम् ?, एतेज अवमानममाणेन खातचितरचितककचितकटपटभित्तिपरिक्षेपसंश्रितानां द्रव्याणौ अवमानममाणनिई त्तिल्क्षणं भवति । तदेतत् अवमानम् । अथ किं तत् गणिमम् ? गणिमं यत् खलु गण्यते, तचया-एको, दशः शतं, महसं, दश्वसहसाणि ज्ञतसह-सहम्, दश्वत्तत्यइस्ताणि कोटिः । एतेन गणिमधमाणेन किं प्रयोजनम् । एतेन गणिम् मपनाणेन स्वत्तसहस्ताणि कोटिः । एतेन गणिमधमाणेन किं प्रयोजनम् । एतेन गणिम् क्रक्षणं भवति । तदेतद् गणिमम् ॥मू० १९०॥

# अनुयोगद्वारसूत्रे

200

टीका -- 'से किं तं' इत्यादि--

अथ कि तत् अवमानम् ? अवमीयते=परिच्छिद्यते यत्त्ववमानम्=व्यातादिकं बस्तु, यद्वा-अवमीयते=परिच्छिद्यते=निर्णीयते खातादिमानमनेनेति-अत्रमानं= इस्तदण्डादिकम् । इति कर्मकरणोभयसाधनपक्षेऽत्रावमानस्रव्दः कि साधन इति भिष्यपक्षः। अवमानसव्दस्य उभयमाधनत्वमङ्गीक्रत्य प्रथमं कर्मसाधनतावरुम्वने-नोत्तरयति-भवमानं-यत्खन्छ अवमीयते=परिच्छिद्यते तत् खातादिकं बोध्यम् ।

" से किं तं ओमाणे ? " इत्यादि ।

शब्दार्थ-(से किं ते ओमाणे ?) हे भदन्त ! वह अवमान क्या है ? उत्तर-(जण्णं ओमिज्जइ ओमाणे) जो नापा जाता है वह अव-मान है। (तंजहा-हत्थेण वा दंडेण वा) नापा जाता है हाथ से, अथवा दण्ड से (धणुक्केण वा) अथवा धनुष से (जुगेण वा) अथवा युग से अथवा नालिका से, अथवा अक्ष से अथवा मुसल से। यहां पर अव-मान शब्द कर्म और करण इन दोनों साधनों में व्यवहृत हुआ है। "अवमीयते यत् तत् अवमानम्" जो प्रमाणित किया जावे-नापा जावे वह अवमान है। इस कर्मसाधन संधन्धी व्युत्पत्ति के अनुसार अवमान शब्द का वाच्पार्थ खातादिक-क्र्पादिक-वस्तुएँ पड़ती हैं। और जब "अवमीयते अनेन इति अवमानम्" ऐसी अवमान शब्द की घ्युत्पत्ति करण साधन पक्ष में की जाती है-तव हस्त दण्डादिक अव-मान शब्द के वाच्पार्थ पड़ते हैं। जब कर्मसाधन पक्ष में अवमान शब्द

" से किंत' ओमाणे ? " धर्याहि---

शण्टार्थ-(से किं ओमाणे ?) & सहंत ! ते अवभान शुं छे ?

ઉત્તર-(जण्णं ओमिज्जइ झोमाणे) જે માપવામાં આવે છે તે અવમાન છે. (तंजहा-हत्येण वा दंडेण वा) હાથ અથવા દંડ વડે માપવામાં આવે છે. (धणुक्देण वा) અથવા ધતુષથી (जुगेण वा) અથવા શુગથી અથવા નાલિકાથી, અથવા અક્ષથી અથવા સાંબેલાથી માપવામાં આવે છે. અહીં અવમાન શખ્દ કર્મ અને કરણ આ બન્ને સાધનામાં આવે છે. અહીં અવમાન શખ્દ કર્મ અને કરણ આ બન્ને સાધનામાં આવે શે. અહીં અવમાન શખ્દ કર્મ અને કરણ આ બન્ને સાધનામાં આવે શે. અહીં અવમાન શખ્દ કર્મ અને કરણ આ બન્ને સાધનામાં આવે માપવામાં આવે-તે અવમાન શ તત્ત્ अवमानम्' જે પ્રમાણિત કરવામાં આવે માપવામાં આવે-તે અવમાન છે આ કર્મ સાધન સંબંધી વ્યુત્પત્તિ મુજબ અવમાન શખ્દના વાચ્યાથ<sup>°</sup>-કૂપા દિક વિષે સમજવે! અને બ્યારે 'अवमीयતે અનેન इતિ अवमाનમ્ ' આ બતાની અવમાન શખ્દની વ્યુત્પત્તિકરણ-સાધન પક્ષમાં કરવામાં આવે છે ત્યારે હસ્ત, દંડ વગેરે અવમાન શખ્દના વાચ્યાર્થ દાય છે. જ્યારે કર્મ સાધન

## अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १९० अवमानगणिमप्रमाणं च निरूपणम् 👘 १०१

अत्रावमानग्रब्दःकर्मसाधनो वोध्यः। इदं केनावमीयते ? इत्याह-तद्यया-हस्तेन वा दण्डेन वा धतुष्केण वा युरोनवा नारिक्तया वा अक्षेणवा मुझलेन वा अवमीयते। तत्र-हस्तः=चतुर्विंगत्यङ्गु अत्मकः । दण्डधनुर्धुगनालिकाऽभग्नु तलेषु दण्डादिकं मत्येकं चतुईस्तममाणम्। तथा दशनालिकाप्रमाणा रञ्छर्वोध्या। करणताधनवक्षे इस्तादयोऽप्यवमानशब्दवाच्याः । एतदेव सूचयितुगाह−'दंडघणु' इत्यादि । दण्ड⊷ थनुर्युंगनालिकाश्वतुईस्तर्मायताः, अक्ष्मुसलम्–अक्षं मुसलं च परयेकं चतुर्हस्त-ममाणम् । तथा~दशनाळिकां च रञ्जुं ≕दशनालिकाममितां रञ्जुं च अत्रमानसंज्ञया विजानीहि । हस्तादिरङज्वन्ताः बब्दाः अवमानार्थका बोध्या इति गाथाऽभि रखा जाता है तब यह प्रइन उवस्थित होता है कि ये किससे प्रमाणित किये=नापे जाते-हैं-तो इसका उत्तर सूत्रकार ने यों दिया है कि ये दण्डादिक से नापे जाते हैं। चौबीस अंगुल का एक हाथ होता है। दंड, धनुष, युग, नालिका, अक्ष और मुसल ये सब पत्पेक चार २ हाथ के होते हैं। यहां वात (दंडवणु जुग नालिया य अवस्वग्रुवलं च चउ हत्थं) इस गाथार्ध द्वारा कही गई है। तथा-(दस नालियं च रउजुं वियाणओमाणसण्णाए) दस नालिका की अर्थात् ४० हाथ की एक रज्जु होती है। इस प्रकार अवमान संज्ञा में यह प्रयाग कहा गया है। करण साधनपक्ष में अवमान शब्द के वाच्यार्थ इस्तादिक पड़ते हैं। इसी षात की सूचना के लिये दंड धणु इस्यादि नाथा कही गई है। हस्तादि से छेकर रज्जु तक के ये शब्द अवमान के अर्थ को कहनेवाछे हैं ऐसा

પક્ષમાં અવમાન શખ્દ મૂકવામાં આવે છે ત્યારે એ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે કે તેએ કેાના વડે પ્રમાપિત કરવામાં આવે છે? તેા આના ઉત્તરમાં સૂત્રકારે આ પ્રમાણે કહ્યું છે કે આ સવે' દંડાદિકથી માપવામાં આવે છે. ચાવીશ આંગળને એક હાથ કહેવાય છે દંડ, ધતુષ, શુગ, નાલિકા, અક્ષ અને મુશલ આમાંથી દરેકે દરેક ચાર ચાર હાથના હાય છે એજ વાત (ટ્રંક્રઘળુ-जुग નાજિયા ય अक् स मुसरું च च3 દ્રશ્યં) આ ગાયાર્થ વડે કહેવામાં આવી છે તેમજ (दस નાજિયં च રચ્ઝું વિયાળ ओमाળ સળ્યાણ) દશ નાલિકાની એટલે કે ૪૦ હાથની એક રજ્બુ હાય છે આ પ્રમાણે અવમાન સંજ્ઞામાં આ પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે કરણ સાધન પક્ષમાં અવમાન શખ્દના વાચ્યાર્થ હસ્તાદિક હાય છે. એજ વાતને સૂચિત કરવા માટે દંડ ઘણુ વગેરે ગાયા કહેવામાં આવી છે. હસ્તાહિથી માંડીને રજ્બુ સુધીના શબ્દ અપમાન અર્થને સ્પષ્ટ કરનારા છે. આ પ્રમાણે આ ગાથાને અપિયાય છે દંડાદિક દરેકે



मायः । दण्डादयो यदि चतुईस्तममाणास्तुईिं एकतमोपादानेन सिद्धे कथं पुनर्दण्डा-दीनां षण्णाम्चपादानं कृतम् ? इति मा कश्चिद् चिमतिपद्येतेति दण्डादीनां चिपयभे-दानाइ-'वत्थुम्मि' इत्यादिना । वास्तौ=ष्टहभूमौ मेथं=मानं इस्तं विजानीदि । मूल्रे-'दत्थ' इति लुप्तदितीयान्तम् । दस्तेनेव वास्तुमीयत्ते इति भावः । तथा-क्षेत्रे= धान्यवपनयोग्यभूमिविषये मेयं दण्डं विजानीदि । लोके हि दण्डेनेव क्षेत्रमानं भवति । क्षेत्रमापकं वंशखण्डं लोका 'दण्डे' ति संज्ञया अभिदधति । पथि=मार्ग-विषये मेयं धनुः=धनुरभिधानं वंशदण्डं विजानीहि । मार्गगच्यूतादिप्रमाणपरिच्छेदौ धनुसंक्षकेनैवावमानविशेषेण भवति न तु दण्डादिना । लोके तथैव रूढेः सत्त्वात् ।

इस गाथा का अभिमाय है। "दण्डादिक प्रत्येक का प्रमाण जव चार हाथ का है तो फिर दण्डादिक छहों का पाठ क्यों सज़कार ने किया है? "ऐसी कोई आंचंका न करें इसके लिये सुन्नकार इन सबका विषय भेद, प्रकट करते हैं-वे कहते हैं कि (वश्धुस्मि हत्धमें उनं, खित्ते, दंडं, धणुं च पत्थंमि, खायं च नालियाए, वियाण, ओमाण सण्णाए) कि वास्तु-ग्रह-भूमि-में मान इस्त होता है अर्थात्-ग्रह का प्रमाण हाथ से जाना जाता है-यह घर इतने हाथ का है यह घर इतने हाथ का-इस प्रकार से ग्रह का नाप आंका जाता है। "हत्थ" यह पद लुस दितीयान्त है। क्षेत्र में-खेत में दण्ड प्रमाण माना जाता है-अर्थात् खेन का प्रमाण दण्ड से आंका जाता है। क्षेत्रमापक एक वांस का खंड होता है। जिसे लोक " दण्ड" इस नाम से कहते हैं। मार्ग के नापने में घनुष् प्रमाणभूत माना गया है-अर्थात् मार्ग के गव्यूतादि प्रमाण का परिच्छेद घनुष् नामक अवमान प्रमाण विद्येष से होता है। दण्डकादि से नहीं। क्योंका

દરૈકનું પ્રમાણ જ્યારે ચાર હાથ જેટલું છે તો પછી દંડાદિક રના પાઠ સૂત્રકારે શા માટે કર્યો છે? આ જાતની કાંઈ શ'કા ન કરે સૂત્રકાર આ સર્વના વિષયના લેદ પ્રકટ કરતાં કહે છે કે-(વત્શુમ્મિ દ્રત્યમેગ્નં સિત્ત, રંદં, ઘળું વ પત્યંમિ, સાથં च નાસ્ત્રિયાપ વિયાળ ઓમાળસંગ્ળાપ) વાસ્તુ-ગૃહમૂમિ-માં માન હસ્ત હાય છે, એટલે કે ગૃહતું પ્રમાણ હાય વડે જાણવામાં આવે છે. આ ઘર એટલા હાય લાંબુ-પહાળું છે આ પ્રમ છે ઘર હાથ વડે મપાય છે. 'દ્રત્ય' આ પદ લુપ્ત દ્વિતીયાન્ત છે. ક્ષેત્રમાં-ખેતરમાં-દંડપ્રમાણ માનવામાં આવે છે. આ પદ લુપ્ત દ્વિતીયાન્ત છે. ક્ષેત્રમાં-ખેતરમાં-દંડપ્રમાણ માનવામાં આવે છે એટલે કે ખેતર દંડ વડે માપવામાં આવે છે. લેત્રમાપક એક વાંસના ખંડ હાય છે જેને લોકો ' દંડ' કહે છે. માર્ગના માપમાં ધનુષ્ય પ્રમાણુભૂત મનાય છે એટલે કે માર્ગના ગમ્યૂતાદિ પ્રમાણના પરિચ્છેદ ધનુષ્યનામક અવમાન પ્રમાણ વિશેષથી अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९० अवमानगणिमप्रमाणं च निरूपणम् १०३

तया-नालिकश=चतुईस्तमपाणया नालिकाख्ययष्ट्या खातं-क्र्पाद मीयते। एवं युगाक्षग्रुकलैरपि पदेशरिशेषे तत्तदिषये एतानि मेयत्वेनोपादीयन्ते। पतानि इस्तइण्डादीनि अदमानसंज्ञया विजयानीहीति द्वितीयगाथाऽर्थः। एतस्या-षमानममाणस्य मयोजनसभिधातुमाद--एदेन दस्तादिना अवमानममाणेन खात-चित्राचित्रकर्भचितकटपटमित्तिपरिक्षेपछंत्रितानाम्-तत्र- खातं=क्रूपादि, चितम्= लोक में इसी प्रकार से रूढ़ि प्रचलित है। क्रूपादि का प्रमाण चार हाथ प्रमाण वाली नलिका से इस नामकी लकड़ी से-मापा जाता है। इसी प्रकार से प्रदेश विशेष में युग, इस्त, मुसलइ न से भी तत् तत् विषय मापे जाते हैं। ये सब इस्त दण्डादिक अवमान संज्ञक जानना चाहिये। ऐसा दितीय गाधा का अर्थ है।

अब सूत्रकार इस अवमान प्रमाण का क्या भयोजन है ? इसवात को दांका पुरस्सर प्रकट करते हैं ---

इंग्रान-( एएणं अवमाणपमाणेणं किं पओधणं ) हे भदन्त ! इस अवमान प्रमाण से कौन सा प्रयोजन सिद्ध होता है ?

उत्तर-(एएणं अवमाणगमाणेणं खाय, चियरइय, करकचिय, कड, पड, भिस्ति परिवखेवसंसियाणं द्व्वाणं अवमाणपमाण-निव्वित्तिलक्खणं भवइ) इस हस्नादिरूप अवमान प्रमाण से खात, चित, रचित, ककचित, कट, पट, भित्ति, परिक्षेप अथवा नगर की परिखा इनमें संश्रित द्वव्यों के अवमान प्रमाण का परिज्ञान होता है।

જ થાય છે. દંડાદિકથી નહીં કેમકે લાકમાં આ પ્રમાણે જ રૂઠિ પ્રચલિત છે. કૂપાદિક પ્રમાણ ચાર હાથ જેટલી નાલિકાથી જાણવામાં આવે છે આ પ્રમાણે પ્રદેશ વિશેષમાં યુગ, હસ્ત, સુશલ આ ખધા વડે પણ એમનાથી સંબંધિત વિષયા માપવામાં આવે છે આ સવે<sup>°</sup> હસ્તદંડાદિક અવમાન સંજ્ઞક જાણવાં જોઇએ એવા દ્વિતીય ગાથાના અર્થ છે.

હવે સૂત્રકાર આ અવમાન પ્રમાણના પ્રયાજન વિષે પ્રશ્ન કરે છે.

શ'કા-(वपणं अवमाणरमाणेणं किं पओरणं) હે ભદ'ત ! આ અવમાન પ્રમાજ્યથી કશું પ્રયોજન સિદ્ધ થાય છે !

ઉત્તર-(एवर्णं अवमाणपमाणेणं खाय चियरइय, करकचिय, कष्ठ, पढ, भित्ति परिवखेवसंसियाणं दव्वाणं अवमाणपमाणनिव्वित्तिहक्छणं भवडू) आ હस्तादि ३५ अवसान प्रभाष्ठ्रथी आत, थित, रथित, ४४थित, ४८, ५८, लित्ति, परिक्षेप अथवा नगरनी परिणा आ अधार्भा स'क्षित द्रव्याना अवमान प्रभाष्ठुनुं परिज्ञान डेाय छे. हूपादिक्ते आत ४डे छे ઇष्टकाढि-एँट

### अनुयोगद्वारस्त्रे

इष्टकादि-सशिः, रचितं=मासादपीठादिकं, ककवितं=करपत्रविदास्तिं काष्ठादिकं, कटपटौ मसिद्धौ, सितिः=कुडचम्, परिक्षेपः=गरिभिः मिस्यादेः, नगरपरिखादिर्वा, एतरसंश्रितानां द्रव्याणां=खातादीनामित्यर्थः, अभेदेशेष भेदकल्पनया खातादि-संश्रितानां द्रव्याणामित्युक्तम्, अत्रमानत्रमाणनिर्दं त्तिष्ठक्षणं=अवमानममाणत्त्रपरि-झानं भवति । एतद्रुपसंहरन्नाइ-तदेतदवमानमिति ।

अथ किं तद गणिमस् ?-गण्यतैः=संख्यायते यत्तद् गणिमम्। रूप्यकादि, गण्यते संख्यायते वस्त्वमैनेति गणिमय्≕पकद्वचादिकम् , इति कर्मकरणोभय-कूपादिक खात कहलाते हैं। इष्ठकादि-ईट आदिकों से बना ये हुए प्रासादपीठादिक चित कहरु।ते हैं। करोत से विदारित काछादिक बहरुति हैं। कट नाम चटाई का और क्रकचित षर नाम का है। भींत का नाम भित्ति है। भींत की परि-वस्त्र धिका नाम परिक्षेप है। अथवा नगर की जो खाई होती है उसका नाम परिक्षेप है। इनमें संश्रित खातादिरूप द्रव्यों के प्रमाण का परि-ज्ञान होता है। अभेद में भी भेद की कल्पना से " खातादि संश्रिता नां द्रव्याणां " ऐसा पाठ मुत्रकार ने कहा है। अर्थात् ये खातादिक दव्य इतनी नालिका प्रमाण हैं, ये गृह इतने हाथ प्रमाण हैं, यह खेत इतने दण्ड प्रमाण है इत्यादि रूप से खातादिकों के अवमान प्रमाण का परिज्ञान होता है। (से तं अवमाणे) इस प्रकार यह अवमान प्रमाण है। (से किं तं गणिमें) हे भदन्त ! वह गणिम प्रमाण क्या है? (जण्ज गणिज्जइ गणिमे)

उत्तर-जो गिना जावे वह गणिम है। ऐसा वह गणिम रूप्यक आदि जानना चाहिये। अधवा-जिसके द्वारा वस्तु गिनी जावे वह वग्नेरेथी निर्मित प्रासाद पीठ वगेरे ने चित ठडेवामां आवे છे. इरवत वठे वडेरायेब डाण्डाइिड डडचित ठडेवाय छे अने पट नाम वस्तुं छे सी'तनुं नाम सित्ति छे. सी'तनी परिधिनुं नाम परिक्षेप छे अथवा नगरनी के परिणा डाय छे तेनुं नाम परिक्षेप छे आमां स'ग्रित णातादि इप द्रव्येाना प्रसाखनुं परिज्ञान डाय छे. असेदमां पद्यु लेदनी इल्पनाथी " खातादि संग्रि-तानां द्रव्याणाम् " आ जतने। पाठ सूत्रडार वठे इडेवामां आवे ब छे कोटवे डे णातादिइ द्रव्य आटवी नालिहा केटवुं छे, आ घर कोन्सा डाथ प्रसाख छे, आ फेतर आटला ढ'उ प्रसाख छे. वगेरे ३पथी णातादिडीना अवसाखु प्रसाखु छे, परिज्ञान ढेाय छे. (से तं अवमाणे) आ प्रसाखे आ जतमान प्रसाख छे. (से किं तं गणिमे) डे सहत्त ! ते जाबिम प्रसाख धुं छे ? (जण्णं गणिज्जद्द गणिमे.)

### बचुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९० अवमानगणिमप्रमाणं च निरूपणम् १०५

साधननिष्पन्नयोर्मध्ये गणिमशब्दः किं साधनोऽत्र विवक्षितः ? इति शिष्यप्रश्नः । कर्मसाधनमेवात्र विवक्षितमिति अभिधातुमाइ-गणिमं हि यत् खद्ध गण्यते तद् बोध्यम् । केनेदं गण्यते इत्याह-तबधा-एको दश शतमित्यादि संख्यया एतस्य गणिमधमाणस्य पयोजनाभिधित्सया प्राह-एतेन गणिमप्रमाणेन भृतक भृति

गणिम है। इस पक्ष में एक दो तीन संख्या गणिम जाननी चाहिये। क्योंकि वस्तु इनके द्वारा गिनी जाती है। " संख्यायते यत् तत् गणिमं" यह गणिम इाब्द की व्युत्पत्ति जब कर्मसाधन में की जाती है-तब रूपया आदि गणिम दाब्द के वाच्यार्थ पड़ते हैं क्यों कि वेही गिने जाते हैं। और जब गणिम दाब्द की व्युत्पत्ति करण साधन में की जाती है तब ये रूपया आदि जिसके द्वारा गिने जाते हैं ऐसी वह १, २, ३, आदि की गिनती गणिम दाब्द का वाच्यार्थ पड़ती है। परन्तु यह सूत्रकार ने गणिम दाब्द को कर्म साधन में ही गृहीत किया है। अतः यह प्रइन हो सकता है-कि ये रूपया आदि गणिम किससे गिने जाते हैं इसके लिये सूत्रकार कहते हैं। (एगो, दस, सयं सहस्सं दस सहस्साइं दससयसहरसाइं कोड़ी) एक, दश, सौ, हजार, दस हजार एक लाख, दस लाख, एक करोड़ इत्यादि गणना से गिने जाते हैं।

ઉત્તર-જે ગણવામાં આવે છે તે ગણિમ છે. ગલ્લિમ રૂપિયા આદિ હાય છે અથવા જેના વઢે વસ્તુ ગણવામાં આવે તે ગણિમ છે આ પક્ષમાં એક. બે, ત્રઘ વગેરે સંખ્યા ગણિમ છે એવું સમજવું જોઇએ કેમકે એમના વડે or ગણવામાં આવે છે. ' संख्यायते यत् तत् गणिमम् ' આ ગલિમ શખ્દની બ્યુત્પત્તિ જ્યારે કર્મ સાધનમાં કરવામાં આવે છે, ત્યારે રૂપિયા વગેરે ગણિમ શબ્દના વાગ્યાર્થ કહેવાય છે કેમકે તેમની જ ગણના થાય છે. અને જ્યારે ગણિમ શખ્દની વ્યુત્પત્તિ કરણ સાધનમા કરવામાં આવે છે ત્યારે આ રૂપિયા, વગેરે જેના વડે ગણાય છે, એવી તે એક, છે, ત્રણ વગેરે સંખ્યા ગણિમ શબ્દના વાચ્યાર્થમાં આવે છે. પરંતુ અહીં સૂત્રકારે ગણિમ શબ્દને કમે સાધનમાં જ ગઢીત કરેલ છે એથી આ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થઇ શકે છે કે આ રૂપિયા વગેરે ગણિમ કેના વડે ગણવામાં આવે છે તેના માટે સૂત્રકાર કહે છे. (एगो, रस, सयं, सहस्सं दस सहस्याई, सय सयसहस्याई कोड़ी) એક, દશ, સા, હુજાર, દશહજાર, એકલાખ, દશવાખ, એક કરેલ્ડ વગેરે ગણના વડે ગણવામાં આવે છે. (एएण गणिमध्यमाणेण किंपक्षोयणं) આ ગણિમ પ્રમાણનું પ્રયાજન શું ર અના માટે સૂત્રકાર કહે છે કે (વર્ષ્ણ गળિમવ્યમાન स॰ १४

For Private And Personal Use Only

अनयोगद्वारसूत्रे

१०६

मक्तवेतनायव्ययसंश्रिताना-भृतकः=कर्मकरः, भृतिः=पदात्यादीना दृत्तिः, भक्तं= भोजनम्, वेतनकं=तन्तुवायव्यूतवस्त्रोपलक्षेऽर्थमदानम्, एतेपु य आयोव्ययश्व तत्संश्रितानाम् तत्मतिवद्धानां द्रव्याणां=रूप्यकादि द्रव्याणां गणितप्रमाणनिदृत्ति-छक्षणम्-गणितस्य=गणनाया या प्रमाणनिर्द्वत्तिः=प्रमाणनिष्पत्तिस्तस्या लक्षणं= परिज्ञानं भवति । सम्प्रत्येतदुपसंहरत्नाद-तदेतद् गणिममिति सिद्ध० १९०॥ अथ मतिमानपमाणं निरूपयति-

प्लम्-से किं तं पडिमाणे ? पडिमाणे--जण्णं पडिमिणि-जड, तं जहा-गुंजा कागणी निष्फाओ कम्ममासओ मंडलओ सुवण्णो। पंच गुंजाओ कम्ममासओ, चत्तारि कागणीओ, कम्म-मासओ, तिण्णि निष्फावा कम्ममासओ, एवं चउको कम्म-मासओ, वारस कम्ममासया मंडलओ एवं अडयालीसं काग-णीओ मंडलओ, सोलसकम्ममासया सुवण्गो, एवं चउसडि

(एएणं गणिमप्पमाणेणं कि पओयणं) इस गणिम प्रमाण का क्या प्रयोजन है ? इसके लिये सूच्रकार कहते हैं कि (एएणं गणिमप्पमाणेणं भित्तगभित्तिभत्तवेयणआघव्वयसंसियाणं दब्वाणं गणिमप्पमाण-निव्वित्तिलक्खणं भवह, से तं गणिमे) इस गणिम प्रमाण से भृतक-कर्मकर, भृति-पदाति आदिकों की वृत्ति, भक्त-भोजन, वेतन-जुलाहों द्वारा बुने गये वस्त्रों के उपरक्ष में मजूरी देना इनमें जो आघव्यय होता है उस आयव्यय से संबंधित रुपया आदि द्रव्यो के गणना के प्रमाण की निर्वृत्ति का-ये इतने हैं-इस मकार के प्रमाण हो जिब्दत्ति का-परिज्ञान होता है। इस प्रकार यह गणिम रूप प्रमाण है । सू० १९०॥

गेणं भित्तगभित्ति भत्तवेषण आयव्वय संसियाणं दव्वाणं गणिमप्तमःणनिव्वित्ति-इन्द्वणं भवद्द, सेतं गाणिमे) આ ગહ્યિમ પ્રમાણથી ભૂતક-કમંકર-ભૃતિ-પદાતિ વગેરેની વૃત્તિ, ભક્ત-ભોજન, વેતન-વણુકર વગેરે વઉ તૈયાર કરેલા વસ્ત્રોના ઉપલક્ષમાં મજુરી આપવી, આનાથી જે આય-વ્યય હાેય છે, તે આય-વ્યયથી સ'અ'ધિત રૂપિયા વગેરે દ્રવ્યાના પ્રમાણુનું પરિજ્ઞાન થાય છે. આ પ્રમાણૂ અ, ગણિમ રૂપ પ્રમાણ છે. ાાસૂ૦૧૯૦ા

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९१ प्रतिमानप्रमाणनिरूपणम्

कागणीओ सुवण्णो । एएणं पडिमाणप्पमाणेणं किं पओयणं?, एएणं पडिमाणपमाणेणं सुवण्णरजतमणिमोत्तियसंखसिळप्प-वालाईणं दटवाणं पडिमाणप्पमाणनिटिवत्तिलक्खणं भवइ । से तं पडिमाणे। से तं विभागनिष्फण्णे। से तं द्व्वप्पमाणे॥सू.१९१॥

छाया— भय किं तत् मतिमानम् ? मतिमानं-यत् खलु मतिमीयते, तद्यया-गुञ्जाकाकिणीनिष्पावः कर्ममासः मण्डलकः सुवर्णः । पश्च गुञ्जाः कर्ममासकः चतसः काकिण्यः कर्ममासकः, त्रयो निष्पावाः कर्मधासकः, एवं चतुष्कः कर्ममासकः, द्वादशकर्ममासकाः मण्डलकः, एवम् अष्टवस्वारिंशत् काकिण्यः मण्डलकः, षोडश-कर्ममासकाः, सुवर्णेक्वः, एवं चतुष्वरिटः काकिण्यः सुवर्णः । एतेन मतिमानममा-णेन किं मयोजनम् ?, एतेन भतिमानममाणेन सुवर्णेरजतमणिमौक्तिकशंखशिला-मवाक्वादीनां द्रव्याणां मतिमानमनाणनिई चिल्क्षणं मवति । तदेतत् मतिमानम् । तदेतद् विमागनिष्पन्नम् । तदेतद् द्रव्यमयाणम्। । सूर्णे १९१॥

टीका-'से किं तं' इत्यादि-

अथ किं तत् मतिमानम् १-मतिमीयतेऽनेनेति मतिमानम्-मेयस्य सुवर्णादेः मतिरूपं=प्तदशं मानं गुजादिकमित्यर्थः । मतिमीयते यत्तत् मतिमानं सुवर्णादि-

अब सूत्रकार मतिमानप्रमाण का निरूपण करते हैं-

" से किं तं पडिमाणे " इत्यादि ।

द्वाब्दार्थ-(से र्कि तं पडिमाणे) हे भद्त ! वह प्रतिमान क्या है ? (जण्णं पडिमिणिज्जइ पडिमाणं)

उत्तर-जिससे माप किया जावे वह मान है मेय-सुवर्णादि द्रध्य के सटका मान-माप का नाम पतिमान है। वह प्रतिमान गुंजादिरूप है। तात्पर्य इसका यह है कि सुवर्णादि द्रव्य का जिसके द्वारा माप-

હવે સૂત્રકાર પ્રતિમાન પ્રમાણનું નિરૂપણ કરે છે-

" से किंतं पडिमःणे " धीत्याहि---

शण्दार्थ-(से किंतं पडिमाणे) & लहत ! ते प्रतिभान शु छे ? (ज्ञण्णं पडिमिणिःजइ पडिमाणं)

ઉત્તર-જેના વડે માપવામાં આવે તે માન છે મેય–સુવર્ણ **વગેરે દ્રવ્ય** કદ્દશ-માન–માપનું નામ પ્રતિમાન છે. તે પ્રતિમાન શુંજાદિ **રૂપ છે. તાત્પર્ય** એ છે કે સુવર્ણાદિ દ્રવ્યનું જેના વડે માપ-વજન કરવામાં આવે છે. તે પ્રતિમાન

## अनुयोगद्वारस्त्रे

कम् । उमयसाधनयोः कतरदमिप्रेतमिति मण्डरभिप्रायः । अत्र मतिमानशब्दः कर्मसाधनोऽभिष्रेत इति वक्तुमुत्तरयति-प्रतिमानं यत् खलु मतिमीयते इति। केनेदं मतिमीयते ? इत्याइ-तव्यधा-गुआ काकिणीत्यादि । तत्र-गुआ='करजनी' चणौठी, घोंगची' इत्यादि नाम्ना प्रसिद्धा । सपादगुञ्जा-एका काकिणी । सत्रि-भागकाकिण्या त्रिमागेन ग्रझाद्वयेन निष्पन्नः-एको निष्पावः । त्रयो निष्पावा एकः वजन-किया जावे वह प्रतिमान है। इस करण साधन में व्युत्पत्ति प्रतिमान दाब्द से यहां गुंजादि मापक पदार्थ प्रतिमान रूप कहा है क्यों कि सुबर्ण आदि द्रव्यों का बजन गुंजादि से ही तौल कर जाना जाता है। तथा-" प्रतिमीयते यत्तत प्रतिमानम् " जिसका वजन किया जावे बह प्रतिमान है। इस कर्मसाधनरूप व्युखत्ति के आधार पर सुवर्ण आदि द्रव्य प्रतिमानरूप पड़ते हैं। कर्मसाधन में प्रतिमान ज्ञाब्द की व्युत्पत्ति रखने पर सुवर्ण आदि इव्य स्वयं प्रतिमान कहा जाता है फिर भी वहां यह स्वतः जिज्ञासा होती है कि ये सुवर्ण आदि द्रव्य किससे मापित किए जाते हैं-तब इसका उत्तर यह है कि ये-( गुंजा कागणी, निष्फाओ, कम्ममासाओ, मंडलओ, सुवण्णो ) गुंजा-रत्ती, काकिणी, निष्पाव, कर्ममाषक, मंडलक, सुवर्ण इनसे मापित किये जाते हैं। रत्ती, घोंगची, चणोठी ये गुंजा के नाम हैं। सवा रत्ती की एक काकिणी होती है। त्रिभागयुक्त गुंजादय से अर्थात पौने दो गुंजा से एक निष्पाव निष्पन्न होता है।तीन निष्पाव से १ कर्ममासक बनता

છે આ કરણુ સાધનમાં બ્યુત્પત્તિ કહી છે. પ્રતિમાન શખ્દથી અહીં શું જાદિ માપક પદાર્થ પ્રતિમાન રૂપ ગણાય છે. કેમકે સુવર્ણાદિ દ્રબ્યાનું વજન શું જાદિ વગેરથી જ નેખીને જ જાણુવામાં આવે છે. તથા-' प्रतिमीयતે ચત્ તત્ प्रतिमानम् ' જેનું વજન કરવામાં આવે છે. તથા-' प्रतिमीयते ચત્ તત્ प्रतिमानम् ' જેનું વજન કરવામાં આવે તે પ્રતિમાન છે. આ કર્મસાધન રૂપ બ્યુત્પત્તિના આધારે સુવર્ણાદિક દ્રબ્ય પ્રતિમાન રૂપ કહેવાય કમ સાધનમાં પ્રતિમાન શખ્દની બ્યુત્પત્તિ કરીએ તા સુવર્ણાદિ દ્રવ્ય જાતે પ્રતિમાન ગણાય છતાંએ ત્યાં સ્વતઃ જિજ્ઞાસા હાય છે કે આ સુવર્ણાદિ દ્રવ્ય જાતે પ્રતિમાન ગણાય છતાંએ ત્યાં સ્વતઃ જિજ્ઞાસા હાય છે કે આ સુવર્ણાદિ દ્રવ્ય કેનના વડે જેખવામાં આવે છે ત્યારે આને જવાબ આ પ્રમાણે છે કે આ (ત્યુંગા અગળો, નિષ્પાવ, કર્મમાયક, મંડલક, સુવર્ણ આ સર્વથી તેખવામાં આવે છે. રત્તી, કાંકણી, નિષ્પાવ, કર્મમાયક, મંડલક, સુવર્ણુ આ સર્વથી તેખવામાં આવે છે. રત્તી, શાંગચી, ચણેહી આ બધા શું જાના નામા છે. સવા રત્તીની એક કાકિણી થાય છે ત્રિભાગ શુક્ર્ત શું જા દ્રયથી એટલે કે પાણાબે શું જાથી એક નિષ્પાવ નિષ્પત્ર ચાય છે. ત્રણ નિષ્પાવથી ૧ કર્મમાસક અને ૧૨ કર્મમાસકોથી ૧ મંડળ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९१ प्रतिमानप्रमाणनिरूपणम्

202

कर्ममासकः । ढादशकर्ममाषका एको मण्डलकः, षोडशकर्ममाषकः एकः सुवर्णः । अम्रुमेवार्थं सूत्रकारोऽपि किंचित् सूचयति∽′पंच गुंजाओ' इत्यादिना ⊨ व्याख्या स्पष्टा । एतस्य मतिमानप्रमाणस्य मयोजनमभिधित्सुशह-एतेन मतिमानप्रमाणेन म्रुवर्णरजतमणिमौक्तिककंविछिष्ठामवालादीनाम्−सुवर्णे=हेम, रजतं=रूप्यम् , मण-यः=चन्द्रकान्तादयः, मौक्तिकानि=मुक्ताः, ब्रह्वो रत्नविशेषः, शिला=राजपटको 🕏 । १२ कर्ममासकों का १ मंडल होता है । १६ कर्ममाषकों का एक खवर्ण होता है । इसी बात को खूत्रकार ने ( पंचगुंजाओ कम्म मासओ, चत्तारि कागणीओ कम्ममासओ, तिण्णि, निष्कावा कम्ममासओ एवं चउको कम्म मासओ, बारस कम्ममासचा मंडलओ, एवं अडचोलीसं कागणीओ मंडलओ, सोलसकम्ममासया सुवण्णो, एवं चरसद्वि कागणीओं सुवण्णो ) इस सुन्नपाठ बारा स्पष्ट किया है। इसमें वे कह रहें हैं कि पांच गुंजा से १ कर्ममाषक निष्पन्न होता है। अधवा चार काकिणी से १ कर्ममापक निष्पन्न होता है। या तीन निष्पावों से १ कर्म-माषक बनता है। इसी प्रकार चार काकिणियों से चौथा कर्म माणक निष्पन्न होता है ।१२ कर्ममाषकों का १ मंडल होता है । इसी प्रकार से ४८ काकि-णियों से १ मंडलक होता है। १६ कर्ममांघकों का १ सुवर्ण होता है। अथवा-चौंसठ काकिणियों का १ सुवर्ण होता है। ( एएणं पडिमाणप्प-माणेणं किं पओयणं ?) हे भदन्त ! इस प्रतिमान प्रमाण से किस प्रयो-जन की सिद्धि होती हैं ?

ખને છે. ૧૬ કમ માલકોતું એક સુવર્ણું હોય છે. એજ વાતને સૂત્રકારે (વંધ गुंजाओ कम्ममासओ, चचारि कागणीओ कम्ममास्रओ, तिण्णि, सिल्फावा कम्ममासओ एवं चउक्को कम्ममासओ, बारस कम्ममास्रया मंडलओ, एवं अड-याडीसं कागणीओ मंडल्ओ, सोडसकम्ममास्रया सुवण्णो, एवं घटसट्टि काग-णीओ सुवण्णो) આ સૂત્રપાઠ વડે સ્પષ્ટ કર્યું છે કે પાંચ ગુંજાવી ૧ કર્મ માલક નિષ્પન્ન થાય છે અથવા ચાર કાકણીથી ૧ કર્મ માલક નિષ્પન્ન થાય છે અથવા ત્રણ નિષ્પાવાથી ૧ કર્મ માલક નિષ્પન્ન થાય છે આ પ્રમાણે ચાર કાકણીઓથી ઘતુર્થ કર્મ માલક નિષ્પન્ન થાય છે આ પ્રમાણે ચાર કાકણીઓથી થતુર્થ કર્મ માલક નિષ્પન્ન થાય છે શ્વર કર્મ માલક બાય છે આ પ્રમાણે ૪૮ કાકણીઓ બરાબર ૧ મંડલક હાય છે. ૧૬ કર્મ માલક બશ-ખર ૧ સુવર્ણું હાય છે અથવા ૬૪ કાકણી બરાબર ૧ સુવર્ણું હાય છે. (qovi पडिमाળવમાળે કિ વસોયળં ?) હે ભદ'ત! આ પ્રતિમાન પ્રમાણથી કયા પ્રયોજનની સિદ્ધિ થાય છે ? **-??**•

गन्धपट्टकश्च, प्रवालो विद्रुमः, एतदादीनां द्रव्याणां मतिमानममाणनिर्ष्टत्तिलक्षणं= मतिमानप्रजाणस्य या, निर्वे त्तिः=निष्पत्तिः तस्यालक्षणं-परिज्ञानं भवति । एत-दुपसंहरत्नाह-तदेउत् मतिमानप्रित्ति । इत्थं मानादि मतिमानान्ताः पञ्चापि विभा-गनिष्पन्नभेदा निरूपिता इति सूचयितुमाह-तदेतत् विभागनिष्पन्नमिति । इत्यं मदेशनिष्पन्नविभागनिष्पन्नयोर्निरूपयोन द्रव्यममाणं निरूपितमिति सूचयितुमाह-तदेतद् द्रव्यममाणमिति ॥म्र० १९१॥

ઉત્તર-( ( एएणं पडिमाण पमाणेणं सुवण्णरजतमणिमो चियसंख सिळपवा छा-ईणं दव्वाणं पडिमाण पमाण निव्वितिरु इस्रणं भवइ) આ પ્રતિમાન પ્રમાણ થી સुવર્ણુ રજત, મશ્ચિ, મૌકિતક, શ'મ, પ્રવાલ વગેરે દ્રબ્યાના પ્રતિમાન પ્રમા છુની નિષ્પત્તિનું જ્ઞાન થાય છે. મશ્ચિ શબ્દથી અહી' ચન્દ્ર કાંત, સૂર્ય કાંત વગેરે મશ્ચિએા ગૃદ્ધીત થયેલ છે મૌકિતકથી મુકતા, શ ખથી રત્ન વિશેષ શ ખ શિલાથી રાજપટક અને ગ'ધપટક અને પ્રવાલથી વિદ્રુમ ગૃહીત થયેલ છે. (સે તં पडिम ળે- સે તં વિમાળ નિષ્ળ જ્ળે ન્સે તં વદ્વ વ્યમાળે) આ પ્રમાણે આ પ્રતિમાન પ્રમાણ સ્વરૂપ છે માનાદિ પ્રમાણે થી માંડીને પ્રતિમાન પ્રમાણ સુધી પાંચ પાંચ લેદા-કે-જેઓ વિભાગ નિષ્પન્ન દ્રવ્ય પ્રમાણના લેદા છે તેનું નિરૂપણ થઈ ગયું છે. આ પ્રમાણે પ્રદેશ નિષ્યન્ન અને વિભાગ નિષ્પન્ન લેદાના નિરૂપણ થી અહીં દ્રવ્યપ્રમાણ નિરૂપિત થઈ ગયેલ છે તેમ સમમજવું ાાસૂબ્ય લ્વા अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९२ क्षेत्रप्रमाणनिरूपणम्

अथ क्षेत्रप्रमाणं निरूपयत्ति---

मुल्म्-से किं तं खेत्रपमाणे ?, खेत्रप्वमाणे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-पएसनिष्फण्णे य विभागनिष्फण्णे य | से किं तं पएस-निष्फण्गे ?, पएसनिष्फण्णे-एगपएसोगाढे दुष्पएसोगाढे तिष्प-एसोगाढे जाव संखिजपएसोगाढे असंखिजपएसोगाढे, से तं पएसनिष्फण्णे । से किं तं विभागणिष्फण्णे ?, विभागनिष्फण्णे-अंगुलविहरिथरयणीकुच्छीधणुगाउयं च बोद्घटवं। जोयणसेढी पयरं लोगमलोगऽवि च तहेवााशा से किं तं अंगुले? अंगुले-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-आयंगुळे उस्सेहंगुले पमाणंगुले। से किं तं आयंग्रुले?, आयंग्रुले–जे णं जया मणुस्सा भवंति तेसिं णं तया अप्पणो अंगुलेगं दुवालस अंगुलाई मुहं, नवमुहाई पुरिसे पमाणजुत्ते भवइ, दोण्णिए पुरिसे माणजुत्ते भवइ, अद्ध-भारं तुछमाणे पुरिसे उम्माणजुत्ते भवइ, माणुम्माणपमाणजुत्ता लक्षणवंजणगुणेहिं उववेया। उत्तमकुलप्पसूया उत्तमपुरिसा मुणेयव्वा॥१॥ होंति पुण अहियपुरिसा, अद्वसयं अंग्रऌाण उविवद्धा । छण्णउइ अहमपुरिसा, चउत्तरं मज्झिमिछा उ॥१॥ हीणा वा अहिया वा, जे खलु सरसत्तसारपरिहीणा। ते उत्तम-पुरिसाणं, अवस्स-पसत्तण मुर्वेति॥३॥ एएणं अंगुलपमाणेणं छ अंगुलाइं पाओ, दो पाया विहत्थी, दो विहत्थीओ रयणी, दो रयणीओ कुच्छी, दो कुच्छीओ दंडं, धणु, जुगे, नालिया, अक्खे, मुसले, दो धणुसहस्साइं गाउयं, चत्तारि गाउयाइं जोयणं॥सू. १९२॥

શબ્દાર્થ-(से किंतं से सतपमाणे) હે બદ'त ! આ ક્ષેત્રપ્રમાણ એટલે શું ? उत्तर-(खेत्तप्पमाणे-दुविहे पण्णत्ते) ते क्षेत्र ३५ भभाष् छे प्रधारत प्रशस धरेव छे. (तंजहा) ते आ भभाषे छे (पएसनिक्फणेय विभाग-

હવે સૂત્રકાર ક્ષેત્રપ્રમાણતું નિરૂપણ કરે છે-" से किंत खेत्तप्यमाणे " धीत्याहि-

उत्तर-(खेत्तप्पमाणे-दुविहे पण्णत्ते ) वह क्षेत्ररूप प्रमाण दो प्रकार का प्रज्ञस हुआ है। (तं जहा) वे दो प्रकार ये हैं-(पएसनिष्कर्ण) य विभागनिष्कण्णे य) एक प्रदेश निष्पन्न, दूसरा विभाग निष्यन्न।

क्या है ?

ग्रब्दार्ध---( से किं तं खेत्तप्पमाणे ) हे भदन्त ! वह क्षेत्ररूप प्रमाण

" से किं तं खेराणमाणे " इत्यादि ।

अग कि तत् क्षेत्रप्रमाणम् १ इति शिष्य प्रश्नः । उत्तरयति-मदेशनिष्यन्न-विभागनिष्पन्नोभयभेदेन क्षेत्रममाणं द्विविधं प्रइप्तम् । तत्र-प्रदेशनिष्पन्नम्-

पुरुषा हातव्याः । भवन्ति पुनरधिकपुरुषा अष्टरतम् अङ्गुलानाम् उद्विद्धा । षष्णवतिम् अधमपुरुषाः चतुरुत्तरं मध्यमास्तु ॥ हीना वा अधिका वा ये स्वर सत्त्वसारपरिहीनाः । तम् उत्तमपुरुषाणाम् अवश्याः प्रेष्यत्वम्रुपयन्ति । एतेन अङ्गुल्पम:णेन पडङ्गुलानि पादः, द्वौ पादौ वितस्तिः, द्वौ वितस्तिः रतिः, हौ ररनी कुक्षिः, द्वौकुक्षी-दण्डः धनुः, युगं, नाल्लिका, अक्षं, मुसलं, द्वे धनुः

सहसं गच्युतं, चत्वारि गच्युतानि योजनम् ॥सू० १९२॥

टीका-'से किं तें' इत्यादि-

छाया-अथ कि तत् क्षेत्रममाणम् ?, क्षेत्रममाणं-द्विचिधं मझप्तं, तद्यथा-मदेन्ननिष्पन्नं च विभागनिष्पन्नं च। अय किं तत् मदेशनिष्पन्नम् ?, मदेशनिष्प-मम्∽एकमदेशावगाढं द्विमदेशावगाढं त्रिमदेशावगाढं संख्येयमदेशावगाढम् असंख्ये-थमदेशावगाडम्। तदेतत् भदेशनिष्पन्नम्। अथ किं तद् विभागनिष्पन्नम्?, विभागनिष्पन्नम्-अङ्गुरुं वितस्तिः रत्निः क्रुसिः धनुः गव्यूतं च बोध्यम्। योजनं श्रेणी पतरं कोकोऽलोकोऽपि च तथैव । अथ किं तत् अङ्गुलम् ?, अङ्गुलं त्रिविधं

www. kobatirth.org

प्रक्षप्तम् , तद्यथा-आत्माङ्गुलम् , उत्सेधाङ्गुलम् , ममाणाङ्गुलं च । अथ किं तत् आत्माङ्गुलम् १, आत्माङ्गुलम्-ये खठु यदा मनुष्या भवन्ति तेपां खठु तदा आत्मनः अङ्गुलेन द्वादश अङ्गुलानि मुखं, नवमुलानि पुरुषः प्रमाणयुक्तो भवति, द्रौणिकः पुरुषो मानयुक्तो भवति, अर्धभारं तुल्यन् पुरुष उन्मानयुक्तो भवति, मानोन्मानप्रमाणयुक्ताः लक्षणव्यञ्जनगुणैरुपपेताः । उत्तमकुलमसूता उत्तम-

११२

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९२ क्षेत्रप्रमाणनिरूपणम्

११३

एकपदेशावगाढाद्यसंख्येयप्रदेशावगाढान्तं बोध्यम् । मदेशास्त्वत्र क्षेत्रस्य निर्विभागा भागा विवक्षिताः, तैर्निष्पन्नं प्रदेशनिष्पन्नम् । तत् एकपदेशावगाढादिकम् । एका-दिभिः क्षेत्रप्रदेशैर्निष्पन्नत्वाद् अस्य एकादिप्रदेशावगाढत्वं बोध्यम् । एकप्रदे-शावगाहित्वादिना स्वस्वरूपेणैव प्रतीयप्रानस्वादेषां प्रमाणत्वं विक्षेयम् । विभाग-

(से किं तं पएसनिष्फण्णे) हे भदन्त ! वह प्रदेश निष्पन्न क्षेत्रप्रमाण क्या है?

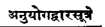
उत्तर — ( पएसनिप्फण्णे ) वह प्रदेश निष्पग्न क्षेत्र प्रमाण इस प्रकार से है-(एगपएसोगाढे दुप्पएसोगाढे, तिप्पएसोगाढे, जाव संखि-ज्ञपएसोगाढे असंखिज्जपएसोगाढे) एक प्रदेशावगाढ, दो प्रदेशावगाढ, तीन प्रदेशावगाढ यावत् संख्यातप्रदेशावगाढ असंख्यातपदेशावगाढ जो क्षेत्ररूपप्रमाण है, वह प्रदेशनिष्पन्न क्षेत्र प्रमाण है । क्षेत्र के निर्वि-भाग जो भाग हैं वे यहां प्रदेशनिष्पन्न क्षेत्र प्रमाण है । क्षेत्र के निर्वि-भाग जो भाग हैं वे यहां प्रदेशरूप से चिवक्षित हुए हैं । इन प्रदेशों से निष्पन्न होने का नाम " प्रदेश निष्पन्न " है । प्रदेश निष्पन्न क्षेत्र प्रमाण बह एक प्रदेशावगाढादिरूप है । क्यों कि वह एक प्रदेशादिअवगाढरूप क्षेत्र एक आदि क्षेत्र प्रदेशों से निष्पन्न हुआ है । इसलिये इसमें एकादि प्रदेशावगाढता जाननी चाहिए । ये क्षेत्र प्रदेश एकादि क्षेत्र प्रदेशों में अवगाही होने रूप अपने निज स्वरूप से ही प्रतीति में आते हैं इसलिये इनमें प्रमाणता जाननी चाहिए । तात्पर्य इसका इस प्रकार

निष्फण्णेय) એક પ્રદેશ નિષ્પન્ન દ્વિતીય વિભાગ નિષ્પન્ન (से किंत' पएस निष्फण्णे) હે બદ'त ! તે પ્રદેશ નિષ્પન્ન ક્ષેત્રપ્રમાણુ એટલે શું ?

ઉत्तर-(पत्रस निष्कण्णे) ते प्रदेश निष्पन्न क्षेत्रप्रभाख आ प्रभाहे છे (पगपपद्धोगाढे दुष्पवस्त्रीगाढे, तिथ्पपस्त्रीगाढे, जाव संक्रिञ्जपपसोगाढे असंखिञ्जवध-सोगाढे) कैं। પ્રદેશાવગાઢ, બે પ્રદેશાગાઢ, ત્રણ પ્રદેશાવગાઢ યાવત અસંખ્યાત પ્રદેશાવગાઢ જે સંખ્યાતપ્રદેશાવગાઢ, ક્ષેત્ર૩૫ પ્રમાસ છે. તે પ્રદેશ નિષ્પન્ન ક્ષેત્રપ્રમાથ છે. ક્ષેત્રના નિર્વિભાગ જે ભાગ છે તે અહીં પ્રદેશરૂપમાં વિવક્ષિત થયેલ છે આ પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન પ્રદેશ નિષ્પન્ન છે પ્રદેશનિષ્પન્નક્ષેત્રપ્રમાણ યવાન નામ એક પ્રદેશાવગાઢાદિ રૂપ છે. કેમકે તે એક પ્રદેશાદિ અવગાઢ રૂપ ક્ષેત્ર એક આદિ ક્ષેત્ર પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન થયેલ છે એટલા માટે આમાં એકાદિ પ્રદેશા-વગાઢતા જાણવી જોઈએ આ ક્ષેત્ર પ્રદેશ એકાદિ ક્ષેત્ર પ્રદેશામાં અવગાહી હાવા બદલ પાતાના શ્વરપથી જ પ્રતીતિમાં આવે છે એથી જ આમાં પ્રમાણતા

अ० १५





निष्पन्नं स्त्रगतान् प्रदेशान् विहाय अपरो विविधो विशिष्ठो रा भागो विभागः । भङ्गो विकल्पः भङ्गार इति समानार्थकाः । तेन निष्यस्तम् , तद्धि-अङ्गुलवितस्त्या-से है कि क्षेत्र एक, दो, तीन, आदि संख्यात असंख्यातरूप अपने निर्विभाग भाग रूप प्रदेशों से निष्पन्न है। इन प्रदेशों से निष्पन्न होना ही इसका निज स्वरूप है। इसी स्वस्वरूप से ही यह जाना जाता है अतः '' प्रमीयते यत् तत् प्रमाणम्'' जो जाना जावे वह प्रमाण है । इस प्रकार का कर्म साधन रूप जो प्रमाण शब्द है तब्राच्यता क्षेत्र में आने से वह प्रमाणरूप पड़ जाता है। " परन्तू जव प्रमीयतेऽनेन यत्तत् प्रमाणम् " इस प्रकार प्रमाण दाब्द की ब्युत्पत्ति करण साधन में रखी जाती है, तब क्षेत्र स्वयं प्रमाण रूप नहीं पडना है किन्तु एक प्रदेशादि अवगाहरूप जो इसका स्वरूप है वह प्रमाणभूत पड़ता है-क्यों कि ये एक दो तीन आदि अपने अपने निर्विभाग भागों से निष्पन्न है। और उसी से यह जाना जाता है। और उस स्वरूप के साथ इसका संबन्ध है-अतः यह भी उपचार से प्रमाणभूत हो जाता है। 'से सं पएसणिष्फण्णे ' यह हुआ धदेश निष्पन्न । विभाग निष्पन्न किमको कहते हैं ? विभाग निष्पन्न स्वगन प्रदेशों को छोडकर दुसरा जो विविध अथवा विशिष्ट भाग है उसका नाम विभाग है। भन्न, विश्वरुप प्रकार

megal જોઇએ તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે ક્ષેત્ર એક, બે, ત્રણ વગેરે સ'ખ્યાત અસંખ્યાત રૂપ પોતાના નિર્વિભાગરૂપ પ્રદેશોથી નિષ્પન્ન છે. આ પ્રદેશોથી નિષ્પન્ન થવું જ એતું નિજ સ્વરૂપ છે આ સ્વ સ્વરૂપથી જ એ જાણુવામાં આવે છે. " प्रमीयते यत् तत् प्रमाणम्" જે જાણુવામાં આવે તે પ્રમાણ છે આ જાતના કર્મસાધન રૂપ જે પ્રમાણુ શબ્દ છે, તદ્વાચ્યતા ક્ષેત્રમાં આવ-વાથી તે પ્રમાણુ માનવામાં આવે છે. પરંતુ જયારે ' પ્રમીયતે ડત્તેન ચત્ તત્ प्रमाणम् ' આ પ્રમાણે પ્રમાણુ શબ્દની બ્યુત્પત્તિ કરણુ સાધનમાં કરવામાં આવે ત્યારે ક્ષેત્ર પોતે પ્રમાણુ શબ્દની બ્યુત્પત્તિ કરણુ સાધનમાં કરવામાં આવે ત્યારે ક્ષેત્ર પોતે પ્રમાણુ શબ્દની બ્યુત્પત્તિ કરણુ સાધનમાં કરવામાં આવે ત્યારે ક્ષેત્ર પોતે પ્રમાણુ રૂપ છે એવું સિદ્ધ થતું નથી પરંતુ એક પ્રદેશાદિ અવગાઢ રૂપ જે એનું સ્વરૂપ છે તે પ્રમાણબૂત સિદ્ધ થાય છે કેમકે એ એક, બે, ત્રણ વગેરે પોતપાતાના નિર્વિભાગથી નિષ્પન્ન થયેલ છે અને તેનાથી જ એ જાણવામાં આવે છે અને તે સ્વરૂપની સાથે જ એને સંબંધ છે એથી આપણુ ઉપયારથી પ્રમાણબૂત થઈ જાય છે. (સે ત્રં વર્ણ્સળિપ્ઠળ્ળે) મહી સુધી પ્રદેશ નિષ્પન્ન વિભાગના સંબંધમાં ચર્ચા થઈ, હવે વિભાગ નિષ્પન્ન કાને કહેવાય ? વિભાગ નિષ્પન્ન સ્વગત પ્રદેશે સિવાય બીને જે વિવિધ અથવા વિશિષ્ટ ભાગ છે તેનું નામ વિભાગ છે ભંગ, વિકલ્પ, પ્રકાર

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र | १९२ | क्षेत्रप्रमाणनिरूपण | q |
|-----------------|------|-------|-----|---------------------|---|
|                 |      | 10.   |     |                     |   |

दिरूपं बोध्यम् । तत्र- अङ्गुलम्–आत्माङ्गुलौत्सेपाङ्गुलपमाणाङ्गुलेति त्रिवि-धम् । तत्र–आत्माङ्गुलम्–आत्मनः-स्वस्य अङ्गुलम् । अत्रात्मश्रवदेन तत्तत्काल-सम्रुत्पन्नो भरतसगरादिर्विवक्षितः, तत्तत्सम्वन्धि अङ्गुलम्–आत्माङ्गुलमित्यर्थः ।

ये समानार्थक राष्ट्र हैं। इस विभाग से निष्पन्न होना उसका नाम विभागनिष्पन्नता है। यह विभागनिष्पन्नता अङ्गुल वितस्ति (बेंत) आदि रूप जानना चाहिये। क्यों कि इस प्रकार से क्षेत्र जाना जाता है। प्रदेश निष्पन्नता में क्षेत्र अपने ही प्रदेशों द्वारा जाना जाता है-लब कि विभाग निष्पन्नता में विविध अंगुल वितस्ति आदि रूप प्रकारता से जाना जाता है। यह कथन प्रयाण शब्द की करणसाधनरूप व्युत्पत्ति की अपेक्षा जानना चाहिये। (से किंतं अंगुले) हे भदंत ! बह अंगुल क्या है।

उत्तर--(अंग्रुले तिविहे पण्णत्ते) वह अंग्रुल तीन प्रकार का होता है-(तंजहा) उसके वे प्रकार ये हैं-(आपंग्रुले, उस्सेहंगुन्ने पमाणंगुले) आत्मांगुळ उत्सेघांगुल और प्रमाणांगुल (से किं तं आयंगुले) हे भदन्त ! वह आत्माङ्गुल क्या है ?

उत्तर-(आयंगुले) वह आत्माङ्गुल इस प्रकार से है-(जेणं जया मणुस्सा भवंति, तेसिणं तया अप्पणो अंगुलेग दुवालस अंगुलाइं मुहं, नवमुहाइं पुरिसे, पमाणजुते भवह) आत्मांगुल में आत्मा का अर्थ

આ ખધા સમાનાર્થક શખ્દો છે આ વિસામથી નિષ્પન્ન થવું તે વિભાગ નિષ્પન્નતા છે આ વિસાગ નિષ્પત્નતા અંગુલ વિતસ્તિ (વેંત) વગેરે રૂપમાં જાણુવી જોઈએ, કેંસકે આ રીતે જ ક્ષેત્ર જાણુવામાં આવે છે પ્રદેશ નિષ્પન્નતામાં ક્ષેત્ર પ્રદેશા વડે જ જાણુવામાં આવે છે ત્યારે વિસાગ નિષ્પન્નતામાં વિવિધ અંગુલ, વિતસ્તિ વગેરે રૂપ પ્રકારતા વડે તે જાણુવામાં આવે છે. આ કથન પ્રમાણુ શખ્દની કરણુ સાધન રૂપ વ્યુત્પત્તિની અપેક્ષાએ જાણુવું જોઇએ (તે કિંત છંતુજ્રે) હે સહત ! અંગુલ એટલે શું ?

ઉત્તર-(અંगુले तिविहे पण्णते) અંગુલના ત્રણ પ્રકારા છે (तंज्रहा) તે આ પ્રમાણે છે (आयंगुले, अस्टेहंगुले पमाणंगुले) આત્માંગુલ, ઉત્સેધાંગુલ અને પ્રમાણુંગુલ (से किं त आयंगुले) હે ભદલ ! તે આત્માંગુલ શુ' છે ? હત્તર--(आयंगुले) તે આત્માંગુલ આ પ્રમાણે છે. (जे गं जया मणुस्वा મવંતિ, ते सिण तया अप्षणो अंगुलेण दुवालस अंगुलाई, सुह, नवसुहाई पुरिसे, प्रमाणजुत्ते भवद्द) આત્માંગુલમાં આત્મા શખ્દના અર્થ પાતપાતાના

# अनुयोगद्वारस्त्रे

तदेवं विश्वेयम्- ये खलु मरतसगरादयः=ममाणयुक्ता मनुष्या यदा=यस्मिन् काल्ठे मबन्ति=उत्पद्यन्ते, तदा=तस्मिन् काले यत्तेपामङ्गुलं तदिह आत्माऽङ्गुलं विन-क्षितम् । तेनाङ्गुलेन द्वादश अङ्गुलानि एकं मुखं भवति, नवमुख्यमभाणः पुरुषः ममाणयुक्तो मवति । अयं भावः-यस्मिन् काले यः पुरुष उत्पधते, तस्य तत्काला-नुसारेण यत्ममाणमङ्गुलं भवति, तैर्द्वादशभिरङ्गुलैरेकं मुखं भवति, तथा नव-मुखपमाणश्च पुरुषः ममाणयुक्त इत्युच्यते । अत्रात्मक्षब्देन तत्तत्कालिकः पुरुषो विवक्षितः । पुरुषाणां कालभेदेनानवस्थितममाणत्वादिदमनियतममाणं द्रष्टव्यम् ।

अपना है। अपना जो अंगुल है वह आत्मांगुल है। यहां आत्म शब्द से उस २ काल में उत्पन्न हुए भरत, सगर आदि चकवर्ति विवक्षित हुए हैं।इसलिये उस २ काल में उत्पन्न हुए भरत सगर आदि व्यक्तियों का जो अंगुल है, वह आत्मांगुल है-ऐसा आत्मांगुल का वाच्यार्थ जानना चाहिये। निष्कर्षार्थ इसका यही है कि अपने २ कालवर्ती मनुष्यों का अंगुल ही आत्मांगुल है। यह इस प्रकार से जानना चाहिये-इस आत्माङ्गुल से १२ अंगुलों का एक मुख होता है, नौ मुख प्रमाणवाला एक पुरुष होता है। ऐसा पुरुष ही प्रमाणयुक्त कहा जाता है। ताल्पर्य इसका यह है कि जिस काल में जो पुरुष उत्पन्न होता है उसका उस काल के अनुसार जितने प्रमाण का १ अंगुल होता है ऐसे १२ अंगुलों का एक मुख होता है ९ मुखों का जितना प्रमाण होता है अर्थात् १०८ अंगुल होते हैं-हतने अंगुल प्रमाण की ऊँचाइवाला एक पुरुष होताहै। इस प्रकार इस आत्मांगुल का प्रमाण अनियत होता है। वयों कि

જે અંગુલ છે, તે આત્માંગુલ છે. અહીં આત્મા શખ્દથી તત્ તત્ કાળમાં ઉત્પન્ન થયેલ ભરત સગર વગેરે વિવક્ષિત થયેલ છે. એટલા માટે તત્ તત્ કાળમાં ઉત્પન્ન થયેલ ભરત સગર વગેરે વ્યક્તિએાના જે અંગુલ છે, તે આત્માંગુલ છે. એવા આત્માંગુલના વાચ્યાર્થ જાણવા તાત્પર્ય આ પ્રમાણુ છે કે પાતપાતાના કાલવર્તી માણસાના અંગુલ જ આત્માંગુલ છે. આ આત્મા-ગુલના ૧૨ અંગુલાનું એક સુખ થાય છે, અને નવ સુખ પ્રમાણવાળા એક પુરુષ હાય છે એવા પુરુષ જ પ્રમાણ સુકત કહેવાય છે તાત્પર્ય આ પ્રમાણુ છે કે જે કાળમાં જે પુરુષ ઉત્પન્ન થાય છે, તેના તે કાળ સુજબ તેટલા પ્રમા ણુના ૧ અંગુલ હાય છે એવા ૧૨ અંગુલની બસબર ૧ સુખ હાય છે નવ સુખના પ્રમાણ સુજબ-એટલે કે ૧૦૮ અંગુલ પ્રમાણ જેટલી ઉચાઈવાળા એક પુરુષ હાય છે આ પ્રમાણે આ આત્માંગુલનું પ્રમાણ અતિવત હાય છે ंगनुयोगचन्द्रिका टोका सुत्र १९२ क्षेत्रप्रमाणनिरूपणम्

इत्थं च मतिकालिकः पुरुषः स्वीयाङ्गुलेनाष्ट्रोत्तरगतपमाणङ्गुलो यदि भवति तदा स प्रमाणयुक्त उच्यते इति । द्रौणिकः पुरुषग्तु मानयुक्तो भवति । अयं भावः--दोणी–महती जलकुण्डिका, तस्यां जल५रिपूर्णायां **अविष्टे करिंमश्चिद् पुरुषे** ततो द्रोण्या द्रोणश्रमाणपरिमितं जलं बहिर्गच्छेत्तदा स पुरुषो मानयुक्त इत्युच्यते । यद्वा-द्रोणपमाणजल्लन्यूनायां तस्यां द्रोण्यां कश्चित्त पुरुषः प्रविष्टः । प्रविष्टे तस्मिन् सा द्रोणी पूर्णजळा जाता, तदा स पुरुषो मानयुक्त इत्युच्यते, इति । तथा-अर्द्धभारं जिस काल में जो मनुप्प उत्पन्न होता है उस काल के मनुष्य का अंगुल ही आत्मांगुल कहा गया है अतः ऐसे मनुष्य का अंगुल काल भेद से पुरुषों को अवस्थित प्रमाणवाला होने के कारण अनियत प्रमा-णवाला कहा गया है। इस प्रकार हरएक काल का मनुष्य अपने २ अंगुल से १०८ अंगुल प्रमाण यदि होता है-तब वह प्रमाण युक्त कहलाता है। (दोण्णिए पुरिसे पमाणजुत्ते भवह) द्रौणिक पुरुष प्रमाण युक्त होता है। इसका भाव इस प्रकार हैं-षड़ी भारी जलकुण्डिका-होज का नाम द्रोणी है। उसमें परिपूर्ण जलभर देने पर पुरुष जय उसमें प्रवेश करता है तो उससे उसके प्रवेशित होने पर द्रोण प्रमाण जल यदि बाहर निकल आता है तो ऐसा पुरुष मानयुक्त माना जाता है। अधबा द्रोण प्रमाण जल से न्यून उस द्रोणी में यदि कोई पुरुष निविद्य हो जावे और वह दोणी द्रोणप्रमाण जल से भर जावे अर्धात द्रोण प्रमाण जल उसमें ऊपर उठ आवे तो भी बह पुरुष मानयुक्त

કેમકે જે કાળમાં જે માણુસ ઉત્પન્ન થાય છે, તે કાળના માણુસના અંગુલ જ આત્માંગુલ કહેવાય છે એથી એવા માણુસના અંગુલ કાલ લેકથી પુર્ ષાના અવસ્થિત પ્રમાણ શુક્ત હોવ થી અનિયત પ્રમાણવાળા કહેવામાં આવ્યા છે આ પ્રમાણુ દરેકે દરેક કાળના માણુસ પાત-પાતાના અંગુલથી જો ૧૦૮ અંગુલપ્રમાણુ જેટલા ઉચા હાય છે, તા તે પ્રમાણુશુક્ત કહેવાય છે. (दोण्णिष पુરિસે પમાળजુત્તે મત્રદ્દ) દ્રોછિક પુરૂષ પ્રમાણુ શુક્રત હાય છે આના ભાવ આ પ્રમાણુ સ્પષ્ટ કરી શકાય કે-બહુ માટી જલકુંડીનું નામ દ્રોણી છે. તેમાં પરિપૂર્ણ જળ ભરવામાં આવે અને ત્યાર બાદ પુરૂષ તેમાં પ્રવેશે અને પુરૂષના જલ પ્રવેશથી જો દ્રોણુ પ્રમાણ જલ બહાર નીકળી આવે તો એવા પુરૂષના જલ પ્રવેશથી જો દ્રોણુ પ્રમાણ જલ બહાર નીકળી આવે તો એવા પુરૂષ માનશુક્રત માનવામાં આવે છે. આથવા દ્રોણુ પ્રમાણુ જલથી ન્યૂન-તે દ્રોણીમાં જો કેલ્ઈ પુરૂષ પ્રવિબ્ટ થઈ જાય અને તે દ્રોણી દ્રોલ્યમાણુ જલ જેટલી પરિપૂર્ણુ થઈ જાય એટલે કે દ્રોણુ પ્રમાણુ જલ તેમાં ઉપર આવી જાય તો પણુ તે પુરૂષ માનશુક્રત માન-વામાં આવે છે. (अદ્યમારં તુરૂમ્માળે પુર્વા વરે પર પાલ સ્ટિક્સ માન-



अनुयोगद्वारसूत्रे

तुल्यन पुरुषः उन्मानयुक्ती भवति । अयं भावः-तूलायाभारोषितो यः पुरुषः सारपुद्ग इरचित्रध्यात अर्द्धभारं तुलयति स उन्मानयुक्त इत्युच्यते, इति । तत्रोत्तम-पुरुवाः उपयुक्तीः-ममाणमानोन्मानेस्तथाऽन्येश्व गुणैर्युक्ता एव भवन्तीति दर्शयितुः माह- 'याणु≠माणपमाण०' इत्यादि । अयं आवः~ये पुरुवा मानेज्मानधमाणयुक्ताः-उपरिनिर्दिश्टेर्मासोन्मास्यमाणेः सहिताः, तथा-ल्क्षणव्यञ्जनगुणैः-लक्षणानि= श्रह्नस्वस्टिकादीनि, व्यञ्जनानि=मपीतिलकादीनि, गुणाः=औदार्यादयस्तैस्वपेताः= युक्ताः, तथा-उत्तमकुल्प्रमूताः-उत्तमकुलानि=उग्रादिकुलानि तेषु मन्त्रताःससु-रपनाथ सन्ति, ते उत्तमकुरुषाः=इक्रदर्शदयो विज्ञेषा इति । एपामुचत्वप्रमाणं माना जाता है। (अद्धभारं तुद्धमाणे पुरिसे डम्माणजुत्ते भवह) अई भार प्रमाण तुला हुआ व्यक्ति-पुरुष-उन्मानयुक्त होता है-इसका तात्वर्ध यह है कि तराजू पर आरोपित हुआ पुरुष सार पुद्रलों से निर्मित होने के कारण अईभार प्रमाण तुलता है-अर्थात् उसका व मन अर्द्धभार प्रयोग थेठता है तो वह पुरुष उन्मान्युक माना जाता है। जो उत्त । पुरुष होते हैं वे इन उपयुक्त माज उन्मानप्रमाण वाले होते हैं तथां अन्य गुणों से युक्त ही होते हैं।-इसी बान को अब सत्रकार प्रदर्शित करते हैं-(माणुम्माणपमाणजुसा लगखभवंज्ञण-गुगेहिं उबवेवा) जो पुरुष मानउन्मानप्रमाग संकन होते हैं, तथा डांख स्वस्तिक आदि लक्षणों से मया, तिलक-तिल-आदि व्यंजनों से, एवं औदार्ध आदि गुगों से युक्त होते हैं (उत्तमक्कलप्युम उत्तमपुरिसा मुणैयव्या ) उग्रादि उत्तमकुलों में उत्पन होते हैं वे चक-बती आदिरूप उत्तन पुरुष जानना चाहिये। (होति पुण अहीय पुरिसा

प्रमाध तुझित व्यक्ति- पुरुष- ઉन्मान શુકત હોય છે तात्पर्य આ પ્રમાણે છે કે ત્રાજવા પર મારોપિત થયેલ પુરુષ સાર પુદ્રલા વડે નિર્મિત હાવા બદલ અર્ધભાર પ્રમાણ થાય છે. એટલે કે તેનું વજન આર્ધભાર પ્રમાણ સુધી હાય તા તે પુરૂષ ઉન્માન શુકત માનવામાં આવે છે જે ઉત્તમ પુરૂષા હાય છે તે ઉપશુંકત માન- ઉન્માન પ્રમાણ શુકત હોય છે તેમજ બીજા ગુણાથી શુકત જ હાય છે એજ વાત સૂત્રકાર હવે ૨૫૧૮ કરે છે. (माળुम्मा-णपमाणजुत्ता लक्खणतंत्रणगुणहिं उत्रवेया) જે પુરૂષ માન ઉન્માન પ્રમાણ સમપનન હાય છે, તેમજ શંખ, સ્વસ્તિક વગેરે લક્ષણેથી, મધા, તિલક, તલ વગેરે વ્યંજનોથી અને ઔદાર્ય વગેરે ગુગ્રુથિ સંપન્ન હાય છે. (जत्तमकुल्प स्वा उत्तमपुरिसा मुणेयव्या) ઉમાદિ ઉત્તમ કુલામાં જન્મ પ્રાપ્ત કરે છે, તે

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९२ क्षेत्रप्रमाणनिरूपणम्

निदिंशति-'होंतिप्रण' इत्यादिना । प्रनरधिकपुरुषाः=उत्तमपुरुषाः, अङ्गुलानाम् अष्टशतमू−उद्विद्धाः≕उच्छिता भवन्ति । उत्तमपुरुषा अष्टोत्तरवताङ्गुकोच्छाया भवन्तीति भावः । तथा-अधमपुरुषाः पण्णवत्यङ्गुलोच्छिता भवन्ति, मध्यमपुरु षास्तु चतुरङ्गुलाधिक्र त.ङ्गुलोच्छृ।या भवन्ति । अष्टोत्त रश्चताङ्गुलेभ्धो होना वा अधिका वा स्वरसत्त्रसारहीनाः−स्वरः⇒सकलजनोपादेयो धीरगम्भीरो ध्वतिः, सच्वं=दैन्यविनिर्मुक्तोमानसोऽवष्टम्भः, सारः≕श्रभषुद्रलोपचयजः शारीरिकः शक्ति विशेषस्तैः परिहीनाः ये पुरुषास्ते अवश्याः=अस्वतन्त्राः सन्तोऽश्रभकर्मवश्वत उत्तमपुरुवाणाम्=उपचितपुण्यानां प्रेष्यत्व=भृत्यत्वम्रुपयान्वि=नाष्तुवन्ति । स्वरादि-अद्वस्यं अंगुलाण उग्विद्धा । छण्णउइ अहमपुरिसा, च उत्तरं मज्झ-मिल्लाउ) ये उत्तम पुरुष १०८ अंगुल के ऊँचे होते हैं-अर्थात इनका इारीर १०८ अंगुल प्रमाण ऊँचा होता है। जो अपन होते हैं वे ९६ अंगुल ऊँचे होते हैं। और जो मध्यम पुरुष होते हैं वे १०४ अंगुल ऊँचे होते हैं। (हीणा वा अहिया वा जे खछ सरसत्तसारपरिहीणा। ते उत्तमपुरिसाणं अवस्स पेसत्तणमुर्वेति ) ये हीन पुरुष अथवा अधिक-मध्यम पुरुष- जो कि १०८ अंगुल शरीर की ऊँचाई से विहीन होते हैं-वे सकल जनोपादेय एवं धीर गम्भीर ध्वनि से हीन दीनता विहीन मानसिक स्थिति से हीन और धुभ पुदुलों के उपचयजन्य शारीरिकशक्तिविशेष से हीन रहा करते हैं। तथा अस्वतंत्र होते हुवे ये अञ्चभ कर्भोदय के प्रभाव से उपचित पुण्प वाले उत्तम पुरुषों की सेवा चाकरी किया करते हैं। स्वरादि लक्षणों से रहित होने पर ही

ચક્રવર્તી વગેરે રૂપમાં ઉત્તમ પુરૂષે હે.ય છે. (होति पुण अहिय पुरिसा अट्ठसयं अंगुलाण उव्विद्धा, छण्णउइ अहम पुरिसा, च उत्तरं मज्झसिलाड) આ ઉત્તમ પુરૂષે ૧૦૮ અંગુલ જેટલા ઊંચા હે.ય છે જે અધમ પુરૂષ હેાય છે તે ૯૬ અંગુલ ઊંચા હેાય છે અને જે મધ્યમ પુરૂષ હેાય છે તે ૧૦૪ અંગુલ ઊંચા હેાય છે. (हीणा वा अहिया वा जे खलु सरसत्तसारवरिहीणा। उत्तमपुरिसाणं अवरसपेसत्तणमुर्वेति) આ બધા હીન પુરૂષે. અથવા મધ્યમ પુરૂષો કે જેઓ ૧૦૮ અંગુલ કરતાં ઊંચાઈમાં નાના હાય છે બધા જના-પાદેય અને ધીર ગ'ભીર ધ્વનિ-રહિત દૈન્યવિહીન, માનસિકસ્થિતિ-હીન અને શુભ પુદ્રેલોના ઉપચય જન્ય શારીરિક શકિત વિશેષથી રહિત હેાય છે તેમજ અરવ'તત્ર રહીને તેઓ અશુભકર્મોદયના પ્રભાવથી ઉપચિત પુણ્યશાલી ઉત્તમ પુરૂષેાની સેવા-ચાકરી કરતા રહે છે સ્વગદિ લક્ષણુાથી રહિત હેાય

## अनु योगद्वारस्त्रे

ल्क्षणरहिताश्वेद्ययोक्त मनाणात् हं।ना वा अधिका भवान्त, तदैव ते प्रेष्यताम्रुप-यान्ति । स्वरादिगुणयुक्तास्तु यथोक्तमनाणात् अधिका हीना वा ऽप्युत्तमकोटावेव गण्यन्ते । श्रूयते हि भरतचक्रवर्तिनः स्वाङ्गुलैर्विंशत्यधिकोच्छ्रायः। भगवतो महावीरस्य स्वाङ्गुलैश्वतुरसीत्यङ्गुलोच्छ्रायोऽपि केषांचिन्मते । अतो चिशिष्टाः स्वरादय एव मधानफल्दायिनो भवन्ति । यत उक्तमपि---

"अस्थिष्वर्धाः सुखं मांसे, लचि मोगाः स्तियोऽक्षिषु।

गतौ यानं स्वरे चाज्ञा, सर्वं सत्त्वे मतिष्ठितम् " ॥इति॥

एतेन अङ्गुल्पमाणेन पडङ्गुलानि=पडङ्गुलविस्तीर्णः पादः=पादस्य मध्यतल-प्रदेशो भवति। पादैकदेशत्वात् पाद इत्युच्यते। तथा-द्वौ पादौ=संयुक्तं पादद्वयं ये हीन, मध्यम प्रमाणवाले पुरुप उत्तम पुरुषों की सेवा चाकरी किया करते हैं। यदि ये हीन और अधिक हों भी परन्तु यदि स्वरादि गुण से संपन्न हैं तो ये उत्तम कोटि में ही गिने जाने हैं। शास्त्रों में ऐसा सुना जाता है कि भरत चक्रवर्ती अपने अंगुओं से १२० अंगुल ऊँचे ये। और भगवान महावीर प्रसु ८४ अंगुल ऊँचे थे। यह मान्यता किसी २ की है। इस लिये विशिष्ट स्वरादिक ही प्रधान फलदायी होते हैं। कहा भी है-अस्थिष्वर्धाः इत्यादि। इस इलोक का अर्थ सुगम है। (एएणं अंगुलपमाणेणं छ अंगुलाइं पाओ) इस अंगुल प्रमाण से ६ अंगुल चिस्तीर्ण पाद का मध्यतल प्रदेश होता है। पाद का एक देश होता है इसलिये उसे यहां पाद शब्द से कह दिया है। (दो पाया बिहत्थी दो बिहत्थीओ रयणी दो रयणीओ कुच्छी दो कुच्छीओ दंडं,

**બદલ** પછુ આ હીન, મધ્યમ પ્રપ્રાથ્યવાળા પુરૂષે ઉત્તમ પુરૂષેાની સેવા-ચાકરી કરતા રહે છે જો આ હીન તેમજ અધિક હાય પરંતુ જો સ્વરાદિ ગુણેાથી સંપન્ન હાેય તાે એ ખધા ઉત્તમકોટિમાં જ પરિગણિત થાય છે શાસ્તોમાં એવું કહેવામાં આવ્યું છે કે ભરત ચક્રવર્તી પે.તાના અંગુલેાથી ૧૨૦ અંગુલ જેટલા ઊંચા હતા, અને ભગવાન મહાવીર પ્રભુ ૮૪ અંગુલ ઊંચા હતા આ માન્યતા કેટલાકની છે એટલા માટે વિશિષ્ટ સ્વરાદિક જ પ્રધાન રૂપમાં ફળ આપનાર હાેય છે કહ્યું પણ છે. 'ભરિષદ્વર્થાઃ ઇત્યાદિ આ શ્લાકો અથ સુગમ છે. (एવળં અંગુરુષમાળે છ અંગુરુ અંગુરુ કોય છે પાદના અંગુલ પ્રમાણથી ૬ અંગુલ વિસ્તીર્ણુ પાદનું મધ્યતલ પ્રદેશ હાય છે પાદના એક દેશ હાય છે એટલા માટે તેને અહીં પાદ શબ્દથી કહેવામાં આવ્યા છે. (દો पाया વિદ્તથી દો વિદ્ત્થીઓ રથળી દો રથળીઓ જીચ્છી, દો જીચ્છીઓ દંકં, ઘળુ, જુયે, अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९३ आत्माइगुलप्रमाणप्रयोजननिरूपणम् १२१

यितस्ति भवति। एवं क्रमेण सुत्रोक्तमकारेण योजनपर्यन्तं क्षेत्रममाणं बोध्यम् ॥ ग्रू० १९२॥

मूल्म-एएणं आयंगुलप्पमाणेणं किं पओवणं? एएणं आयंगुलप्पमाणेणं जे णं जया मणुस्सा हवंति तेसि णं तया णं आयंगुलेणं अगडतलागदहनईवावीपुक्खरिधीदीहिय गुंजा-लियाओ सरा सरपंतियाओ सरसरपंतियाओ बिलपंतियाओ आरामुजाणकाणणवणवणत्रणसंडवणराईओ देउलसभाषवाधूम-खाइअपरिहाओ पागारअद्दालयचरियदारगोपुरपासायघर-सरणलयण आवणसिंघाडगतिगचउकच्चरचउम्मुहमहापह-पहसगडरहजाण जुग्गगिछिथिलिसिविय संदमाणियाओ लोही-लोहकडाहकडिछयभंडमत्तोवगरणमाईणि अज कालियाइं च जोयणाइं मविजांति। से समासओ तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-

भण, जुगे, नालिया, अवसे, मुमछे, दो भणुसहस्साइं गाउयं चलारि गाउ-याइं जोयणं ) पादद्रय की एक वितस्ति होनी है । दो वितस्ति की एक रत्नि होती है । दो रत्नि की एक कुक्षी होती है । दो कुच्छी का एक दण्ड होता है । एक धनुष होता है एक युग होता है एक नालिका होती है, एक अक्ष होता है और एक मुसल होता है । ये ६ प्रमाण बिदोष दो कुक्षी के होते हैं । दो हजार धनुष का एक गव्यूत होता है । चार गव्यूनों का एक योजन होता है । अर्थात् १ कोइा का एक योजन होता है ॥ स० १९२ ॥

નાઢિયા, अ≆લે, મુસજે, દો ધળુસદ્દશ્સાई गાउયં વત્તારિ માડયાई जોયળં) પાદ દ્રયની એક વિહસ્તિ હાય છે એ વિલસ્તિની એક રત્નિ હાય છે બે રત્નિની એક કુક્ષી હાય છે બે કુર્શાના એક દંડ હાય છે. એક ધનુષ હાય છે એક શુગ હાય છે, એક નાલિકા હાય છે એક અક્ષ દ્વાય છે એક મુસલ હાય છે આ ૬ પ્રમાણ વિશેષ બે કુક્ષીના હાય છે બે હજાર ધનુષના એક ગવ્યૂત (કાેસ) હાય છે ચાર ગવ્યૂત બરાબર એક યાેજન હાય છે એટલે કે ચાર ગાઉ બરાબર એક યાેજન હાય છે. ાાસ્વ ૧૯૨ા!

अ० १६

## अन<mark>ुयोगहारस्</mark>त्रे

શ્વર

सूईअंगुले पयरंगुले, घणंगुले। अंगुलायया एग्वएसिया सेढी सूईअंगुले, सूई स्ईगुणिया पचरंगुले, पयरं सूइए गुणितं घणं-गुले। एएसि णं भंते ! सूईअंगुलपयरंगुलघलंगुलाणं कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा बहुया वा लुछा वा विसेसाहिया वा ? सब्दरथोवे सूईअंगुले, पयरंगुले, असंखेज्जगुणे, घणंगुले असं-खिज्जगुणे। से तं आयंगुले॥सू० १९३॥

छाया-एतेन आत्माङ्गुलपमाणेन किं प्रयोजनम् ? एत्रेनात्माङ्गुल-प्रमाणेन ये खद्ध यदा मनुष्या भवन्ति तेषां खन्छ ददा खन्छ आत्माङ्गुळेन अत्र्टतडागहदनदीवाषीपुष्करिणीदीर्घिकागुञ्जालिकाः सगांसि रारःपङ्क्तयः

' एएणं आयंगुलप्पमाणेणं इत्यादि । '

ज्ञान्दार्थ-( एएणं आयंगुलप्पमाणेणं ) हे भदन्त ! इम आत्मां गुलप्रमाण से ( किं पओयणं ) किस प्रयोजन की सिद्धि होती है ?

उत्तर-- ( एएणं आयंगुल्पभाणेणं ) इस आत्मांगुल प्रमाण से इस प्रयोजन की सिद्धि होती है कि ( जेणं जपा मणुस्सा हवंति) जिस काल में जो मनुष्य होते हैं ( तेसि तथाणं आयंगुलेणं ) उनका उस समय का जितना अंगुल होता है उस अंगुल से ( अगडवलागदहनईवावीपुक्ख-रिणी दीहिय गुंजालियाओ सरा सरपंतियाओ ) अवट तडाग-तालाब हर, नदी, वापी चौकोर-पावड़ी-पुष्करिणी कमलयुक्त जलाजाव अथवा गोल मुँहवाली यायड़ी, दीर्घिका बहुन लंबी चौड़ी बावड़ी, गुंजालिका-

" एएणं आयंगुरूष्यमाणेणं " धत्याहि ---

શબ્દાર્થ-(एएणं आयंगुरूप्पमाणेणं) હે સદ'ત ! આ આત્માંગુણ પ્રમાણુથી (किं प्रओयणं) કયા પ્રયોજનની સિદ્ધિ થાય છે ?

ઉત્તર (एएण आચંगुरूपमाणेण) આ આત્માંગુલ પ્રમાણથી આ જાતના પ્રયાજનનીસિદ્ધિ થાય છે કે (जे णं जया मणुष्ठा हवेति) જે કાળમાં જે પુરૂષ જન્મે છે. (तेसिं तयाणं आयंगुरूण) તેમના તે સમયના જેટલા માપ પ્રમાણેના આંગળ હેાય છે, તે અંગુલાથી (अगहतलाग दहनईवावीपुक्खरिणीदीहियगुंजालियाओं सरा सरवंतियाओ) અવટ તડાગ-તળાવ, હડ-નડી, વાપી – ચાર ખૂગાવાળી વાવ પુષ્કરિજી – કમળ સુકત નાની તુલાવડી અથવા દીર્ઘિકા ઘણી લાંબી પહાેળી વાવ, ગુંજાસિકા વકાકારવાવ, સર- अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९३ आत्माङ्गुलप्रमाणप्रयोजननिरूपणम् १२३

सरः सरः ५ङ्खते विष्ठपङ्क्तवः । आरामोधानकाजनवन्दनः १ण्डवनशाजयः देवकुल्सभाष्र गुरुतः चातिकापरिखाः भाकाराष्टालकवरिकाद्वारगोषुरभासादगृढ-**शरणलयनापणऋङ्गार इत्रिकचतुपक्वचरवरवर्तुमुखमद्दापथपथिशकटरथयानयुग्यगिछि**-लोहोलोहकटाहकटिल्लकभण्डामत्रोपकरणादि-**थिल्डिभिविकास्यन्द्रधानि** याः कानि अधकालिकानि च योजनानि माप्यन्ते । तत् समासतः त्रिविधं महारम्, वकाकार वाली बावड़ी, सर-अपने आप बना हुआ जलाशय विशेष, सरः पंक्ति (सरसरपंतियाओं) सरः सरपंक्ति (बिलपंतियाओं) षिलपंक्ति, (आरामुङजाणकाणणवणवणसंडवणराईओ देउलसभा पवा थभावाहअपरिहाओं ) आराम, उद्यान कानन, वन वनषंड, वन-राजि, देवकुल, सभा, प्रया स्तूप, खातिका परिखा. (पामार अदालय चरियदारगोपुर्णसायंधरसरणलयण आवण सिंघाडगतिगच उक्क-चच्चरचउम्गुह्मश्वर्यहस्र १ड रहजाणजुम्मगिलिरुधिलिउसिविधसंदमा-णियाओ) प्राकार, अट्टालिका, चरिका, दार, गोपुर, प्रासाद, गृह, शरण, लघन, आपण, श्रंगाटक, त्रिक, चतुरक, चस्वर-चतुर्मुख, महा-पथपथ, दाइट, रथ, यात, युग्व, गिलिंठ, थिल्लि, शिविका, स्यन्दमा-निका (लोहिलोहकडाइकडिल्लेयभंडमरोवगरणमाईणि अज्ज कालि-याई च जोयजाई मविज्जेति) लौही, लोहकटाइ, कटिल्ल ह, भाण्डअमन्न, उपकरण अपने २ समय में उत्पन्न हुई चस्तुएँ और योजन इन सबका माप किया जाता है। तालप यह है कि अहमांगुल का इन पूर्वोक

પાતાની મેળે જ બનેલ જલાશય એટલે કે માટું સરોવર, સરઃપંકિત (सरसरपंतियाओ) સરઃ સરઃ પંકિત (विट्रपंतियाओ) બિલપંકિત, (आरामु-ज्ज्ञाणकाणणवणवणवणवं संडवणराईओ दे उलसभापवाधूमलाइ प्र गरिहाओ) આરામ, ઉद्यान, કાનત, વન, વનષંડ, વનરાજિ, દેવકુલ, સભા, अपा, स्तूप, ખાતિકા, પરિખા, (पागारअट्टाळ्य वरियदारगो पुरपास यघरसरणाळ्यणआवण सिंघाडमतिम-चउक्त वच्चरवउम्मुइमहापहपहलगडग्ह जोणजुग्गमि छिथिछिसिवियसंदमाणियाओ) ) प्राકार, અट्टालिस, चरिका, द्वार, जापुर, आसाह, णुढ, शरख, लयन, आपछ, श्रृंगाटक, जिक्त स्तुभ्द, सत्य, यतुभुंभ, मद्यापथ, पथ, शक्षट, २थ, यान, युग्य, जिल्लि, धिल्ति शिलिका, त्त्यंदमानिका, (ज्ञोहिल्डोहकडाहकडिल्यमंडमत्तो श्रगरणमाईणि-जज्जकालियाई च जोपण इं मविज्जति) લे.હी, લे। હष्टराढ, इटिल्लक, ભાંડ, અમત્ર, ઉपकरघु,, पोताना समझालीन सुगमां ઉत्पन्न थयेल वस्तुओ तेमल येलन રરક

### अनुयोगद्वारस्त्रे

तद्यया-स्रच्थङ्गुलं, प्रदराङ्गुलं, घनाङ्गुलम् । अङ्गुलायता एकपदेशिका श्रेणी स्रच्यङ्गुलं, स्वची स्वचिगुणिता प्रत्राङ्गुलं प्रतरं स्रच्या गुणितं घनाङ्गुलम् । एतेषां खलु भदन्त ! स्रच्यङ्गुलपत्राङ्गुलघकाङ्गुलानां कतमानि कतमेभ्योऽल्पानि वा बहुकानि वा तुल्यानि वा विशेपाधिकानि वा ? सर्वस्तोकं सूच्यङ्गुलं, प्रतराङ्गुलम् असंख्येयगुणम् , घनाङ्गुलम् असंख्येयगुणम् । तदेनत् आत्माङ्गुलम् ॥सू. १९३॥ टीका—'पएषं' इत्यादि-

एतस्प आत्माङ्गुलस्य भयोजनविषये पृष्टः प्राह-एत्तेनात्माङ्गुलेन अवटा-दीनि माध्यन्ते । एतदेव स्वण्ट गतिपत्तये सविस्तरमाड-ये खळु यदा भरतचक्रवत्त्र्या-दयो मनुष्था भवन्ति, तेयां तदा यदात्वाङ्गुलं=स्वकीवाङ्गुलं भस्ति, तेनाङ्गु-लेत-अवटः=कूवः, तडागः≕खनितो जलाशयविशेषः, इदः=मसिद्धः, नदी= मसिद्धा, वाष्यः=वतुरसा जठाशवविशेषाः, पुण्करिण्यो=वर्त्तुवाः सकमछा वा जछा-शयाः, दीर्घिकाः≔दीर्घकिारा वाप्यः, गुझालिकाः=वका वाप्यः, एवां इन्द्रः, तथा-अवटआदिकों को माप करना ही प्रयोजन है। अवट नाम कूप का है। भाषा में इसे कुंआ कहते हैं। तडाग नाम उस तालाव का है जो मनुष्व द्वारा खोद कर बनाया जाता है। भाषा में हुद का नाम द्रह है। यह नदी आदि जलादायों में या पर्वत के ऊार एक बहुत अधिक गहरे खड्डे के आकार में होता है। इसमें अधाह पानी भरा रहता है। गंगा आँदि प्रसिद्ध जलादाय नदी कहलाती है। वापी उस जलादाय का नाम है जो चौकोर होता है और जिसमें चारों तरफ से नीचे उतरने के लिये सीढ़ियां लगी रहती हैं । पुष्करिणी यह कहलाती है जिसमें कमल खिछे रहते हैं अथवा जो गोल होती है । दीविका वह कहलाती है जो आकार में बहुत उम्बी चौड़ी होती है। जिस वापी का आकार वक होता है यह गुंजालिका कही जाती है। जो जलाकाय स्वयं यना हुआ આ બધાનું માપ કરવામાં આવે છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે આત્માંગુલનું પ્રયોજન ઉપર્યું કત અવટાદિકાનું માપ કરવું જ છે. અવટ કૃપતું નામ છે ભાષામાં એને 'કૂએા' કહે છે તડાગ–તે તળાવનું નામ છે જેને માથુસે ખાેદીને તૈયાર કરે છે. ભાષામાં હુદ દ્રહેને કહે છે આ નદી વગેરે જલાશયામાં અથવા પવેત પર એક ખૂબ જ ઉડા આકારના ખાડાના રૂપમાં હાય છે. આમાં પુષ્કળ પાણી રહે છે ગંગા વગેરે પ્રસિદ્ધ જલાશયા નદી કહેવાય છે. વાપી તેં જલાશયનું નામ છે જે ચાર ખૂણાવાળી હાય છે અને જેમાં ચીમેર અંદર ઉતરવા માટે પગથીયાએ હોય છે પુષ્કરિણી તે કહેવાય જેમાં કમળે! પ્રકુલ્લિત રહે છે અથવા જે ગાળાકાર હાય છે. દીર્વિકા તે કહેવાય કે જે આકા-

अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र १९३ आत्माङ्गुलप्रमाणप्रयोजननिरूपणम् 👘 १२५

सरांक्षि-स्वयं संजातो जळाग्रयः सर इत्युच्यते, साःपङ्क्तिकाः=पङ्क्तिभिः= श्रेणिभिर्ब्धवस्थितानि ससंसि, लरः सरः पङ्क्तयः=पाग्न सरः पङ्क्तिषु एकस्मा-त्सरक्षोऽन्यस्मिन् सरवि ततोऽपःन्यस्मिन सासि जलं क्याटादि संवारेण गच्छति, एवंविधाः सरः पङ्क्तयः सरःसरःपङ्क्तय उच्यन्ते । विरुपङ्क्तयः=विरुानीव बिरुानि सङ्घीर्णमुलक्यास्तेषां पङ्क्तयः ।

तथा-आरामोद्यानकाननवनवनपण्डवनराजयः-तत्र-आरामः-आरमन्ति=क्रीड-न्ति स्त्रीपुरुषादयो यत्र सः, उद्यानम्≕पुष्पफङ्कदिसमृद्धानेकवृक्षसङ्कल्छमुत्सवादौ बहुजनपरिभोग्यं राज्ञः सर्धसाधारणं वनम्, काननं-सामान्यहक्षजातियुक्तं नगर-समीपवर्त्ति यत् तत्, यदा-स्त्रीणामे । पुरुषाणामेव वा परिभोग्यं काननम् , अपवा-होता है किसी के ब्रारा बनाया नहीं जाता वह सर कहलाता है। स्रेणि-रूप में व्यवस्थित जलाशयों का नाम सरः पंक्ति है। जिन सर पंक्तियों में एक तालाय से अन्य तालाय में उससे भी अन्य तालाव में जालियों द्वारा जल जाता रहता है इस प्रकार की जो सरः पंक्तियां होती हैं वे वे सरः सरः पंक्तियां कहलाती हैं। जिन कूपों के सुख बिलों के समान संकीर्ण होते हैं वे विल कहलते हैं इनकी जो पंक्तियां होती हैं वे बिल पंक्तिपां कहलाती हैं। जिसमें स्त्री पुरुष आनंद से कीडा करते हों, वह आराम है । पुष्पफल आदिक से समृद्ध ऐसे अनेक वृक्षों से युक्त जो स्थान हो, उस्छव आदि के समय में जहां पर पहुत सी जनता जाकर उत्सव मनाती हो ऐसे स्थान का नाम जो कि राजा के द्वारा आम जनता के उपभोग के निमित्ता वनवाया जाता है उद्यान है। जिसमें अनेक बृक्षों का झुंड का झुंड लगा हो, ऐसे स्थान का नाम जो नगर

રમાં ખૂળજ લાંબી--અને પહાળી હાેય છે જે વાવ આકારમાં વક હાેય છે, તે ગું જાલિકા કહેવાય છે. જે જલાશય પાતાની મેળે જ તૈયાર થઇ ગયેલ હાય તે સર કહેવાય છે શ્રેણિરૂપમાં વ્યવસ્થિત જલાશયા સરઃ પંકિતના નામથી ઓળખાય છે. જે સર પંકિત એામાં એક તળાવમાંથી બીજા તળાવમાં તે પછીના અન્ય તળાવામાં પછ્યુ નાલિકાઓ વડે પાણી વહેતું રહે છે તે સર: સરઃ પંક્તિઓ કહેવાય છે જે કૂવાઓના મુખ દરાની જેમ સંકીર્ણ હાેય છે તે બિલ પંક્તિઓ કહેવાય છે. જેમાં સ્ત્રાં પુરુષા આનંદપૂર્વંક કીડા કરે છે, તે આરામ છે પુષ્પકળથી સલાર એવાં અનેક વૃક્ષે થી ચુકત જે સ્થાન હાય છે, અને ઉત્સવાદિના સમયમાં જ્યાં નાગરિકા એકત્ર થઇને ઉત્સવ ઉજવે છે એવા સ્થાનતું નામ ઉદ્યાન છે. રાજા લાેકા આવા ઉદ્યાના નગરજનાના આમોદ-પ્રમાદ માટે તૈયાર કરાવડાવે છે જેમાં ઘર્ણા વૃક્ષા હાેય, એવા નગ-

यस्मात् परतः पर्वतो नाऽटती या स्टति तत् सर्वतनापेक्षया पर्यन्तवति जानन-मुच्यत्ते, शीर्णग्रेक्षकलितं वा कात्तःष् यनम्=एकतातीयग्रेक्षयाकर्शिम्, यन-खण्डम्=अनेक जातीयोत्तसग्रक्षमंक्रीर्णम्, वनसाजिः=एकआतीयालेकजातीयह्रक्ष-श्रेणिः, एतं द्वन्द्रः । तथा-देव्द्रुल्समामपाखातिकापरित्वाः-तत्र-देव्द्रुलम्=पक्षा यतनम्, समा=पन्तो भजन्त्येताभिति समा पुस्तकवाचनभूमिर्वद्वजनसमागमस्थानं वा, खातिका=अधउपरि च मत्रखात्रकाा, परिखा=अधः सङ्घीर्णा उपरि विस्तीर्णा खातरूपा, एपां द्वन्द्रः । नाकासाहालकचरिकाद्वास्गोपुरमासादग्रह्वश्ररणलयना-

के समीपवर्ती प्रदेश में होता है कानन कहलाता है। अधवा-जिसमें केवल छियां या केवल मनुष्य ही जावें वह कानन है। अधवा-जिसके बाद या तो अटवी हो या पर्वत हो वह सर्ववन की अपेक्षा से कानन कहलाता है-ाधवा शीर्ग (जूने पुराने) यक्षों से जो युक्त हो वह कानन है। जिसमें एक ही जाति के ही यक्ष हो वह वन कहलाता है। अनेक जाति के उत्तान यूक्षों से जो युक्त होता है वह वनखंड कहलाता हो बह वनखण्ड कहलाता है। यक्ष के आधतन का नाम देवकुल है। पुस्तकों के वाचने का जो स्थान होता है अथवा जित स्थान पर अनेक पुस्तकों के वाचने का जो स्थान होता है अथवा जित स्थान पर अनेक पुस्तकों के वाचने का जो स्थान होता है अथवा जित स्थान पर अनेक पुस्तकों के वाचने का जो स्थान होता है अथवा जित स्थान पर अनेक पुस्तकों के वाचने का जो स्थान होता है अथवा जित स्थान पर अनेक

રના નિકટવર્તી પ્રદેશનું નામ કારન છે. અપવા તો જેમાં ફકત સિએર કે પુરૂષો જ પ્રવિષ્ટ થાય તે કાનન છે અથવા જેના પછી કાંતા અટવી હાય કે પર્વત હાય તે સર્વ વનની અપેક્ષાએ કાનન કહેવાય છે અથવા શીર્શ (જુન:) વૃક્ષેથી જે શુક્ત દેશ્ય છે તે કાનન છે. જેમાં એકજ અતનાં વૃક્ષે હાય છે તે વન કહેવાય છે ઘણી જાતના ઉત્તમ વૃદ્ધાર્થી જે શુક્ત દેશ્ય છે, તે વનખાંડ કહેવાય છે ઘણી જાતના ઉત્તમ વૃદ્ધાર્થી જે શુક્ત દેશ્ય છે, તે વનખાંડ કહેવાય છે. અથવા જેમાં એક જાવિના કે ઘણી જાતિના વૃક્ષેની શ્રેલીઓ હેશ્ય તે વનખાંડ કહેવાય છે ચદ્દાના આયતવતું નામ દેવ-કુક્ષ છે. પુસ્તકા વાંચવાતું જે સ્થાન હાય છે અથવા જે સ્થાને ઘણા પુરૂષો એકત્ર થાય છે એવા સ્થાનતું નામ સમય છે જે નીચિ અને ઉપર એક સરખી ખાદેલી હાય તે ખાઉકા છે નીચ સાંકડી અને ઉપર પહેલ્યી હાય છે તે પરિષ્યા કહેવાય છે આને ખાઇ પણ કહે છે કોટતું નામ પ્રાકાર છે. પ્રાકા-

## अनुयोगचम्द्रिका टीका सूत्र १९३ आत्माइगुलप्रमाणप्रयोजननिरूपणम् १२७

पणश्वङ्गाटकचिकचतुष्कचस्वरचट्रधुंखदहापः पथिशकटरथयान्युभ्य ििछथिछिपीवि-कास्यन्द्रमान्किः-तत्र-प्रकारः=नसिद्धः, अट्टालकः=प्राकारोपरि आश्रय-विशेषः 'अटारी' इति प्रसिद्धः, चरिका=श्रद्दाणां प्राकारस्य चान्तरे अष्टदस्त-विस्तारी इस्त्यादिसंचारमार्गः, गाँधुरम्=पुरद्वारम् , वासादः=भूपानां भवनम्, उत्सेधवहुळा वा मासादा, गृहम्=डाधान्यजननिवासस्थानम् , शरणम्=तुगनिर्मितं ग्रहम्, लयनम्=उत्कीर्णपर्वतग्रहस्, गिन्गि्हा वा, कार्षटिकःद्यावासस्थानं वा, आपणाः=हटाः, शृहाटकम्-नानाहट्टग्रहाध्यासितत्रिकौणो भूमागविशेषः. त्रयः पन्थानो यत्र संमिलिता भवन्ति तदपि श्रहाटकसित्युच्यत्ते, त्रिकं तु त्रिपथसङ्घ-और ऊपर में विस्तीर्ण जो होती है वह परिखा कहलाती है । इसे खाई कहते हैं। कोट का नाम प्राकार है। प्राकार के ऊपर जो अल्रयविशेष होता है-जिसे भाषा में अटारी कहा जाता है वह अटालक है। घरों और प्राकार के बीच में जो आठ हाथ का विस्तार वाला मार्ग होता है कि जिनसे हाथी आदि आते जाते रहते हैं उस मार्ग का नाम चरिका है। पुर के दरवाजे का नाम गोपुर है। राजाओं के भवन का नाम प्रासाद हे अथवा जिसका उत्सेघ बहुत होता है वह शसाद है। सामान्य जनों के निवासस्थान का नाम गुढ़ है। जो निवास घाम फूस का बना लिया जाता है वह झाण कहलाता है। पर्वत को स्पोट कर झो निवास स्थान बना लिया जाता है वह लघन है। अथवा पर्वत की गुफा का नाम लगन है। अथवा कार्शटिक आदिकों के रहने का जो स्थान होता है वह लयन है। हाट का नाम आपण है। जिस मार्ग में अनेक हट-इकानों की पंक्ति तथा घर हो ऐसे जिकोण मार्ग का नाम शंगाटक है। श्टेंगाटक नाम सिंघाड़े का है। सिंघाड़े के आकार का जो माग રની ઉપર જે આશ્રય વિશેષ હાેય છે, જેને ભાષામાં અટારી કહે છે-તે અદ્રાલક છે ઘરેા અને પ્રાકારની વચ્ચે જે આઠ દ્વાધના વિસ્તારવાળા માર્ગ હોય છે જેના પર થઈને હાથી વગેરે આવજા કરે છે-તે માર્ગનું નામ ચરિકા છે પુરના દ્વારનું નામ ગેહપુર છે રાજાઓના ભવનનું નામ પ્રાસાદ છે અથવા જેની ઊંચાઈ બહુ હેય છે તે પ્રાસાદ છે સામાન્ય જનાના નિવા-સરગાનન નામ ગૃહ છે જે નિવાસસ્થાન ઘાસ વગેરેનું હાેય તે શરણ કહેવાય છે પર્વતોને કાતરીને જે દિવાસરથાન બનાવવામાં આવે છે તે લયન છે. અથવા પર્વતની ગુદ્દ તે નાર લયન છે અથવા કાર્પાટિક વગેરે માટે જે રહે. વાનું સ્થાન હાય છે તે લગત છે હાટનું નામ આપણ છે જે માગીમાં ઘણી દ્રકાને ાં શ્રેચિ (હુટ શ્રેચિ) હેન્ય તેમજ ઘરા હાય એના ત્રિકાલ માર્ગનું નામ શ્રંગાટક છે. ુંગાટક ચિંગોડાનું નામ છે શિંગોડાના આકારના જે

### अनुयोग<u>हा</u>रसूत्रे

ममात्रम् , चतुर स्म्≕प्रभूतगृहाश्रयश्रतुरकोणो भूभागश्रतुष्पयसमागको वा, चत्वरं≕ चतुष्पथसमागम एव षट्पथसमागमो वा, चतुर्मृखम्≓यस्माचतस्रव्यपि दिञ्च मार्गा निस्सरन्ति, महाश्यः=राजमार्गः पन्थाः=सामान्यसार्गः, शकटः=गन्त्री, रथो द्विधिो यानरथः संग्रामरथव्य । तत्र संग्रामरथस्थोपरि माकारसद्दशी कटिप्रमाणा-फलकमयी वेदिका क्रियते । यात्ररथे त्वेत्रं न क्रियते । यानम्=गन्त्र्यादिकम् , युग्यम्=गौडदेशमसिद्धो द्विहस्तममाणश्रतुरस्रवेदिकोण्शोभितः शिविकाविशेषः, होता है वह मार्ग श्रंगाटक कहलाता है। अथवा जिस रास्ते में तीन रास्ते मिछे होते हैं वह भी शुंगाटक कहा जातो है। त्रिक मार्ग वह है कि जिसमें केवल तीन ही मार्ग मिले हों। चतुब्क मार्ग वह है कि जिसमें अनेक घर हों और जो चौकोण हो । अथवा जिसमें चार रास्ते आकर निछे हों। चस्वर उस मार्ग का नाम है कि जिसमें केवल चार ही या छह रास्तों का मेठ हो । चतुरुक पथ उस मार्ग का नाम है कि जहां से चारों दिशाओं की ओर रास्ते जाते हां। राजमार्ग का नाम महापथ है। सामान्य मार्ग का नाम पन्था है। गाडी का नाम शकट है। यानरथ और संग्रामरथ के भेर से रथ के दो प्रकार हैं-इनमें जिसके जगर प्राकार जैसी कटिप्रमाण पटियों की वेदिका बगई जाती है वह संग्रामरथ है। और जिस पर ऐसी वेदिका नहीं बनी होती है वह यानरथ है। साधरण गाड़ी अदि का नाम भान है। गौड़ देश में प्रसिद्ध तथा दिहस्त प्रमाण वाली एवं चौकोर वेदिका से उपदाोनित

માર્ગ હોય છે તે માર્ગ પ્રૃંગાટક કહેવાય છે અથવા જે સ્સ્તામાં ત્રણુ માર્ગો એકત્ર થયેલા હોય તે પણુ <sup>લ</sup>ંગાટક કહેવાય છે ત્રિક માર્ગ તે છે કે જેમાં ફકત ત્રણ જ માર્ગ એકત્ર થતા હૈ ય ચતુષ્ક માર્ગ તે કહેવાય કે જેમાં ઘણાં ઘરે હોય અને જેએ ચર પ્રશ્નાવાળા હાય અથવા જેમાં ચાર રસ્તાએ આવીને એકત્ર થયા હોય, તે માર્ગ ચત્રર કહેવાય કે જેમાં ફક્ત ચાર જ અથવા છ રસ્તાઓ એકત્ર થયેલા હૈય ચતુષ્કપથ તે માર્ગ છે કે જ્યાંથી ચારે બાજુએ માર્ગ જતા હાય રાજમાર્ગનું નામ મહાપથ છે. સામાન્ય માર્ગનું નામ પન્યા છે ગાડીનું નામ શટક છે યાનસ્થ અને સંચ મરથ આમ રયના એ પ્રકાર છે આમાંથી જેની ઉપર પ્રાકાર જેવી કટિવ્રમાણુ પટ્ટિકાઓની વેદિકા તૈયાર કરવામાં આવે છે તે સંગ્રામરથ છે અને જેની ઉપર એવી વેદિકા હાતી નથી તે યાનરથ છે સહ્યારલ્ય ગાડી વગેરે યાન કહેવાય છે. ગીડ દેશમાં-પ્રસિદ્ધ તેમજ દિહસ્ત પ્રમાણ-સુક્ત અને ચોકોરવેદિકાથી ઉપ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९३ क्षेत्रप्रमाणप्रमाणनिरूपणम्

१२९

गिस्लिः≕'ढौदा' इति मसिद्धा, थिस्लिः≕यानविशेषः, लाटदेशे स । 'अड्डपस्लाणम् ' इत्युच्यते, शिविका~'पालखी' इति लोकमसिद्धा, स्यन्दमानिका≕पुरुषमाणा-यामो जम्पानविशेषः । एवां द्वन्द्वः ।

तथा∽लौहीओहकटाहकटिल्लकभा⁰डामत्रोपकरणादीनि-तत्र-औदी⊏लोहनि-र्मितो **लपुकटाहः--'लोहिया' इति कचित देशे प**सिद्धः, कोहकटाहः=कोहनिर्मितो मध्यमः कटाहः, कटिरलकः=लोहनिर्मितो बृहस्कटाहः, भाण्डम्=मन्मयादि भाजनम्, अमत्रम्=कांस्यभाजनविशेषः, उपकरणम्=कटपिटसूर्पाद्यनेकविधम्, तथा-अद्य गलिकानि=स्वस्वकाछ प्रादुर्भूतानि वस्तूनि योजनानि च माप्यन्ते≖ ऐसी जो एक विशेष प्रकार की पालखी होती है उसका नाम युग्य है। हौदा का नाम गिल्लि है। यान विद्योष-विद्योष प्रकार की सवारी का नाम थिल्लि है। लाटदेश में इसका नाम अडुपल्लाण है। सामान्य पाटखी का नाम शिबिका है। जिसकी छंबाई पुरुष प्रमाण हो, ऐसे जम्पानविशेष का नाम स्पन्दमानिका है। लोहे की छोटी सी कडाई होती है उसका नाम लौही है । किसी किसी देवा में इसे '' लोहिया " कहते हैं। लोहे की जो लोहिया से कुछ बड़ी मध्यम प्रमाण वाली कड़ाई बनाई जाती है वह लोहकटाह है। तथा जो बहुत बड़ी कडाई बनाई जाती है वह कटिल्लक है। मही आदि के बने द्वए बर्तनों का का नाम भाण्ड है। कांसे के बने हुए बर्तनों का नाम अमन्न है। कट~ चटाई पिटक-पिटारी सूपा आदि अनेक प्रकार की गाईस्थ्यिक काम में आने वाली चीजों का नाम उपकरण है। ये सब पदार्थ चाहे किसी भी काल के, क्यों न हो ये आत्मांगुल से मापित किये जाते हैं। (से समासओ શાભિત એવી જે એક વિશેષ પ્રકારની પાલખી હાય છે તેનું નામ યુગ્ય છે હીદાનું નામ ગિલ્લિ છે એક વિશેષ પ્રકારની સવારીનું નામ થિલ્લિ છેલાટ દેશમાં આને અડુપલ્લાણ કહે છે સામાન્ય પાલખીતું નામ શિબિકા છે જે પુરૂષ પ્રમાણ જેટલું લાંબુ હાય એલું જે યાન વિશેષ દ્વાય તે સ્યન્દમાનિકા કહેવાય છે લે.ખંડનીં નાનીં કડાઈનું નામ લૌહી છે ઠાઇ કાઇ દેશમાં આને 'લાહિયા ' કહે છે લાેખંડની જે લાેહિયાથી સહેજ માેટી મધ્યમ પ્રમાણુવાળી કડાઇ દ્વાય તેને લાહકટાહ કહેવામાં આવે છે તેમજ જે અહ્જ માટી કડાઈ દેશ્ય તે કટિલ્લક કહેવાય છે માટી વગેરેના વાસથો ભાંડ કહેવાય છે. કાંસાનાં વાસણા અમત્ર કહેવાય છે કટ-સાદડી-પિટક-પિટારી, સૂપડું વગેરે ઘણી જાતની ગાર્હ સ્થિક ઠામમાં વપરાતી ચીજેતું નામ ઉપકરણ છે. આ સર્વ પદાર્થા ગમે તે કાળના કેમ ન હાય તે અ ત્માંગુલથી જ મપાય છે. (સે समा-

## अनुयोगद्वारसूत्रे

१३०

मागविषयीक्रियन्ते । अवटादीनां मापकरणमेव आत्माङ्गुलस्य मयोजनं वोध्यम् । आत्माङ्गुलस्य भेदं प्रदर्शयितुमाह-तत्=आत्माङ्गुलं सप्रान्ततः=गंक्षेपतः मुच्य-ङ्गुलप्रतराङ्गुलघनाङ्गुलेति त्रिविधं मङ्ख्यम् । तत्र-दैर्घ्येण अङ्गुलायता वाह-**स्पतस्त्वेकमादेशिकी नभःपदेशश्रेणिः सूच्यङ्गुलमित्युच्यते । एतच सद्भावतोऽ-संख्येयम रेशमपि असत्कल्पतया सूच्याकारव्यवस्थापितनभः**प्रदेशत्रयनिष्पन्नं द्रष्टव्यम् । तद्यथा-०००इति । तथा-मूच्यैव गुणिता सूची अतराङ्गुलमित्युच्यते । इदमपि वस्तुतोऽसंख्येयमदेशात्मकम्। असद्भावतस्त्वेषेत्रानन्तरदर्शिता त्रिप्रदेशा-रिमका मचिस्तयैव गुण्यते । इत्थं च मत्येकं भवेशत्रयनिष्पन्तसूचीत्रयात्मकं नव-तिबिहे पण्णसे) यह आत्मांगुल संक्षेप से तीन पकार का कहा गया है-(सुई अंगुले, पयरंगुले, घणंगुले) सूच्यंगुल, प्रतराङ्गुल, और चनाङ्गुल (अंगुलायया एगपएसिया सेढी सुई अंगुले) दीर्घना की अपेक्षा से एक अंगुल लंधी, तथा बाहल्य की अपेक्षा एक प्रदेश प्रमाण ( चौडी ) मोटी नभः प्रदेश अणी का नाम सूच्यङ्गुल है। यह सूच्यङ्गुल सद्भाव से असंख्यात प्रदेश बाला है-अर्थात् सूच्यङ्गुल परिमित स्थान में सिद्धान्त की दृष्टि से असंख्य प्रदेश हैं फिर भी इस सूच्यङ्गुल को समझने के लिये कल्पना करके यह कहा जाता है कि-' मान सो सची के आकार में व्यवस्थापित आकाश के तीन प्रदेश ही मुच्यङ्गुल हैं इन तीन प्रदेशों को ००० इस तरह से खुची के आकार में रखी। प्रतर नाम चर्ग का है-अर्थात् सूच्यंगुल को सूच्यंगुल के साथ गुणा करने पर प्रतरांगुल बनता है। जैसे २ का वर्ग ४ होता है। यह प्रतरांगुल भी असं-સાજી) તિવિષ્ઠે) આ આત્માંગુલ સંક્ષેપમાં ત્રહ્ય પ્રકારથી વિભાજત કરવામાં આવ્યા છે. (सृईअंगुळे, पयरंगुळे, धणंगुळे) સૂચ્ય ગુલ, પ્રતસંગુલ અને ઘનાં-શુલ. (अंगુરુપયા પનષપસિયા સેઢી સુદ્દે અંગુરે) દીઈ તાની અપેક્ષાએ એક અંગુલ લાંબી તેમજ ખાહલ્યની અપેક્ષાએ એક પ્રદેશ પ્રમાણ (પહાળી) માટી નભઃપ્રદેશ શ્રેણીનું નામ સૂત્ર્ય ગુલ છે આ સૂત્ર્ય ગુલના સદ્દભાવથી અસ-ખ્યાત પ્રદેશ સુક્રત છે એટલે કે સૂચ્યંગુલ પરિમિત સ્થાનમાં સિદ્ધાન્તની દ્રબ્ટિએ અસંખ્યાત પ્રદેશ છે છતાંએ આ સુચ્યંગુલને સમજવા માટે આ . જાતની કલ્પના કરવામાં આવી છે કે માને৷ કે સૂચ્યાકારમાં વ્યવસ્થિપિત આકાશના ત્રણ પ્રદેશ જ સૂચ્ય ગુલ છે આ ત્રણ પ્રદેશોને૦૦૦આ પ્રમાણે સુચીના અાકાર સુજબ ગાહવા પ્રતર વર્ગને કહે છે એટલે કે સૂચ્ય ગુલને સૂચ્ય ગુ-

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९३ क्षेत्रप्रमाणप्रमाणनिरूपणम्

રેર્રર

प्रदेशसंख्यकं प्रतशङ्कगुलं निष्पद्यते । तद्यथा - हे है है इति । प्रतरश्च सूच्या गुणितो दैर्ध्यविष्कम्भषिण्डतः समसंख्यं घनाइगुलं भदति। घनस्य दैर्ध्यविष्कम्भषिण्डेषु समत्वं भवति । प्रतरस्य तु दैर्ध्यविषकम्भयोरेव सवत्वं, न पिण्डे, पिण्डस्य एक-प्रदेशमात्रत्वात् । वस्तुत इदं घनाङ्गुलमपि अर्हरूयेयप्रदेशमानम् । असरप्ररूपणया ख्यात प्रदेशात्मक होता है। असत्कल्पना में सूच्याकार व्यवस्थापित 3 प्रदेशों को ३ प्रदेशों से गुणा करने पर ९ प्रदेश आते हैं। ये नव प्रदेश ही प्रतरांगुलरूप में जानना चाहिये। इसकी स्थापना ००० इस प्रकार से है। घन में लम्याई, चौड़ाई और 👬 मोटाई ली जाती है। इस प्रतर को जब सूचि से गुगा किया जाता है वह दैर्ध्य-लम्बाई विष्कं-भ-चौडाई और पिण्ड-मोटाई की अपेक्षा समसंख्या वाला घनाडगुल बन जाता है। घन में दैर्घ्य, विष्कंभ, और पिण्ड इनमें समानता होती है। प्रतर में दैर्घ्य और विष्कंभ में समानता होती है। पिण्ड में नहीं, क्यों कि पिण्ड एकप्रदेश मात्र होता है। तात्पर्य कहने का यह है कि यहां पर सूच्यंगुल में लंबाई तो कही गई है कि वह एक अंगुल प्रमाण लंबा होता है। तथा मोटाई एक पदेश प्रमाग होने से वही चौड़ाई जाननी चाहिये। क्योंकि एकप्रदेश की मोटाई और चौड़ाई धरावर ही होती है। प्रतराङ्गुल में दीर्घता और विष्कंभ में समानता आती 🕽 । घनाङ्गुल में तीनों में । यह धनाङ्गुल भी असंख्यात प्रदेशात्मक લની સાથે ગુણાકાર કરવાથી પ્રતરાંગુલ ખને છે જેમ ર ના વર્ગ ૪ થાય છે આ પ્રતરાંગુલ પણ અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મક હૈાય અસત્કલ્પનાથી સૂચ્યાકાર ∘ચવસ્થાપિત ત્રણુ પ્રદેશાને ત્રણુ પ્રદેશાથી ગુણિત કરવામાં આવે તેા ∉ પ્રદેશ થાય છે આ નવ પ્રદેશા જ પ્રતરાંગુલરૂપ જાણવા જોઇએ એપની સ્થાપના માગે છે ઘનમાં લંબહા પહાળાઈ અને માટાઈ લેવામાં આવે છે આ પ્રતરને જ્યારે સૂચિ વડે ગુણિત કરવામાં આવે તા તે દૈર્ધ્ય-લંબાઇ, વિષ્કું ભ-પદ્ધાળાઇ અને પિડ-માટાઇની અપેક્ષા સમસંખ્યાત શુક્ત ઘનાંગુલ શઇ જાય છે. ઘનમાં દૈર્ઘ્વ, વિષ્કંભ, અને પિંડ એ ત્રણેની સમાનતા હાય છે પ્રતરમાં દૈથ્ય અને વિષ્કંતમાં જ સમાનતા હાેય છે તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અહીં સૂચ્યાંગુલમાં લંબાઈ તેા કહેવામાં આવી જ છે કે તે એક અંગુલ પ્રમાણ દીર્ઘ હોય છે તેમજ માટાઈ એક પ્રદેશ પ્રમાણ હાવાથી તેજ પહાળાઈ છે એમ જાણી લેવું જોઇએ કેમકે એક પ્રદેશની માટાઇ અને પહેાળાઇ બરાખર જ હાેય છે પ્રતરાંગુલમાં દીર્ઘતા અને વિષ્ક'લમાં સમાનતા આવે છે આ ઘનાંગુલમાં ત્રણુમાં સમાનતા હાય છે. આ ઘનાંગુલ પણ અસ'ખ્યાત

अनुयोगद्वारसूत्रे

तु सप्तर्विंशतिपदेशात्मकं वोध्यम् । प्रदेशानां सप्तर्विंशतिः संख्यातु नवपदेशात्मके मतरे त्रिप्रदेशात्मिकया सूच्या गुणिते सम्रुपछभ्यते । एषां स्थापना पूर्वोक्त नवम**देशा**-त्मकपतरस्याध अपरि च नव नव मदेशान् दत्त्वा कर्त्तव्या—तद्यथा—

इत्थं चेदं घनाङ्गुलं दैर्घ्यविष्कम्भपिण्डैस्तुल्यं भवति। अथैपामस्पवहुत्तादि निर्देष्टुमाद-'प्रवसिणं मंते' इत्पादि। अर्थस्तु स्पष्ट एव। पतदुपसंदरनाद--तदेतदात्माङ्गुरुमिति ॥सू० १९३॥

होता है- । इसे यो समझना चाहिये कि नौ प्रदेशात्मक पतर में तीन का गुणा करने पर २७ जो आते हैं वे हो घनाङ्गुल के दब्दान्त रूप है । ३×३=९ यह प्रतराङ्गुल है । इस प्रतराङ्गुल में त्रिवदेशात्मक सूची का गुणा करने पर ये २७ आते हैं । इनका कोष्टक पूर्वोक्त नव प्रदेशात्मक स्मक प्रतर के नीचे ऊपर नौ नौ परेशों को देकर करनी चाहिए-तद्यया-::: इस प्रकार यह घनाङ्गुल दैर्ध्य, विष्कंभ और पिण्ड ::: इस प्रकार यह घनाङ्गुल दैर्ध्य, विष्कंभ और पिण्ड ::: दस प्रकार यह घनाङ्गुल दैर्ध्य, विष्कंभ और पिण्ड ::: पगरं सुइए गुणितं घणंगुछे ) इस सूचपाठ द्वारा यही कहा गया है कि सूची को सूची से गुणा करने पर प्रतराङ्गुल होता है और प्रतर को सूची से गुणा करने पर प्रतराङ्गुल होता है और प्रतर को सूची से गुणा करने पर प्रतराङ्गुल होता है । जब यह बात है तो यह स्वतः प्रश्न उपस्थित होता है कि ( एएसिणं भंते ! सुई आंगुल ग्यरंगुलघणंगुलाणं कपरे कघरेहिंतो अप्रा व बहुया वा तुल्ला बा विसेसाहिया वा ? ) हे भदन्त ! सूच्यङ्गुल, प्रतराङ्गुल और

હેાય પ્રમાણે સમજવું 9 આને અહ પ્રદેશાત્મક નુમજી 3 પ્રદેશાત્મક પ્રતરમાં ત્રહ્યને ગુણાકાર કરવાથી જે ૨૭ આવે છે તેજ ધનાંગુલના દ્રષ્ટાંત રૂપ ૩×૩=૯ આ પ્રતરાંગુલ છે. આ પ્રતરાંગુલમાં ત્રિપ્રદે-શાત્મક સૂચીનેા ગુણાકાર કરવાથી ૨૭ આવે છે તેનું કેાષ્ઠક નવપ્રદેશા-ત્મક પ્રતરની જેમજ નીચે ઉપર નવ નવ પ્રદેશાને આપીને તૈયાર કરવું જોઈએ કેમકે આ પ્રમાણે આ ઘનાંગુલ દૈય્ય, વિષ્કંબ અને પિંડ આ सव थी तुस्य छै। य छे. (सूई सुईगुणिया पयरंगुले पयरं सुईए गुणितं घणंगुले) મા સૂત્રપાઠ વડે આ પ્રમાણે જ કહેવામાં આવ્યું કે સૂચીને સૂચીથી ગુણા કાર કરવામાં આવે તેા પ્રતરાંગુલ થાય છે અને પ્રતરને સૂચીથી ગુણાકાર કરવામાં આવે તા ઘનાંગુલ થાય છે. અહીં હવે એ પ્રેશ ઉપસ્થિત થાય છે **કे (एएसि जं मंते ! सुई-अंगुल पयरंगुलवर्णगुलाणं कयरे कयरेहिंतो अ**प्का बा बहुया वा तुझा वा विसेसाहिया वा ?) & लह'त ! सूच्यांगुल, प्रतशंगुल

थेनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९४ उत्सेधाइगुलप्रमाणनिरूपणम्

**भथ उत्सेधाङ्गुलप्माणं निरूपयति**—

मूल्म-से किं तं उस्सेहंगुले? उस्सेहंगुले-अणेगविहे पण्यत्ते, तं जहा--परमाणू तसरेणू, रहरेणू अग्गयं चवालस्स लिक्खा जूया य जवो, अट्टुगुणवडि्या कमसो ॥१॥ से किं तं परमाणू ?, परमाणू--दुविहे पण्णत्ते, तं जहा---सुहुमे य ववहारिए य, तत्थ णं जे से सुहुमे से ठप्पे । तत्थ णं जे से ववहारिए से णं अणंताणंताणं सुहुम पोग्गलाणं समुदयसमिईसमागमेणं ववहारिए परमाणुपोग्गले निप्फ जइ । से णं भंते ! असिधारं वा खुरधारं वा ओगाहेजा? हंता ओगाहेजा । से णं तत्थ छिज्जेज वा भिजेडज वा? नो इणट्टे समट्टे, नो खलु तत्थ सत्त्थं कमइ । से णं भंते ! अगणिकायस्य मज्झं मज्झेणं वीइवएजा? हंता विइवएज्जा । से णं भंते ! तत्थ ढहेज्जा? नो इणट्टे, समट्टे, नो खलु तत्थ सत्त्थं कमइ । से णं भंते ! पुक्खरसंवट्टगस्स महामेहस्स मड्सं मड्सं मड्झेणं वीइवएज्जा ?,

घनाङ्ग्रुल इनमें से कौन कौन से अल्प हैं ? कौन किनसे बहुत हैं ? कौन किनसे तुल्प हैं ? तथा कौन किनसे विदोषाधिक हैं ?

उत्तर— ( सव्यत्थोवे सुईअंगुछे, पयरंगुछे, असंखेव्जगुणे, घणं-गुछे, असंखिव्जगुणे-से तं आयंगुछे ) इनमें सबसे कम सूच्यंगुल है । सूच्वंगुल से असंख्यात गुणा प्रतरांगुल है । और प्रतरांगुल से असं-ख्यात गुना घनाङ्गुल है इस प्रकार यह आत्माङ्गुल है ॥ सू० १९३ ॥

અને ઘનાંગુલ આમાં કાેણુ કાેનાથી અલ્પ છે ! કાેણુ કાેનાથી વધારે છે, કાેશુ કાેની બરાત્રર છે ! તેમજ કાેણુ કાેનાથી વિશેષાધિક છે !

ઉત્તર-(સગ્વत्थोवे सूई વ્રંगુરું, પચરંगુરું, असंखेञ्जगुणे, घणंगुरुं, असं खिञ्जगुणे, से तं आयंगुरुं) આમાં સૌથી અલ્પ સૂચ્ય'ગુલ છે. સૂચ્ય'ગુલથી અસ'ખ્યાત ગુર્ણે! પ્રતરાંગુલ છે અને પ્રતરાંગુલથી અસ'ખ્યાત ગુર્ણે! ઘનાંગુલ છે. આ પ્રમાણે આ આત્માંગુલ છે. !!સૂ૦૧૯૩ા!

## अनुयोगद्वारसूत्रे

हंता वीइवएउजा। से णं तस्थ उद उछे सिया? नो इणडे समट्ठे, णो खलु तस्थ सत्थं कमइ। से णं भंते ! गंगाए महाणईए पडिसोयं हव्वमागच्छेज्जा?, हंता हवामागच्छेज्जा। से णं तत्थ विणि-घायमावज्झेज्जा?, नो इणडे समडे, णो खलु तत्थ सत्थं कमइ। से णं भंते ! उदगावत्तं वा उदगबिंदुं वा ओगाहेज्जा? हंता ओगाहेज्जा। से णं तत्थ कुच्छेज्जा वा? परियावजेजा वा?, णो इणडे समडे, नो खलु तत्थ सत्थं कमइ ॥ सत्थेणं सुतिक्खेण वि, छित्तुं भेत्तुं च जो किर न सको। तं परमाणुं सिद्धा, वयंति आहं पमाणाणं॥ शासू० १९४॥

छाया-अथ किं तत् उत्सेधाक्नुलम् ? उत्सेधाक्नुलम्-अनेकविधं मह्नसम्, तधथा--परम)णुः त्रसरेणुः रथरेणुः अयर्जं च वालस्य । लिक्षा यूका च यत्रः अष्ट-गुणवर्धिता क्रमशः । अथ कोऽली परमाणु ?, परमाणुः-द्विविधः प्रह्नप्तः, तथया-सुक्षमश्च व्यावहारिकश्च । तत्र खलु यः स सुक्ष्मः स स्थाप्यः । तत्र खलु यः स च्यावहारिकः स खलु अनन्तानन्तानां सुक्ष्मपुद्रलानां लमुदयसमितिसमागमेन ब्यावहारिकः परमाणुपुद्रळो निष्पयते । स खछ भदन्त ! असिधारां वा क्षुरधारां वा अबगाहते ?, इन्त अश्माहते । स खन्छ तत्र छिंद्येत वा भिद्येत वा ?, नो अय-मधः समर्थः, नो खलु तत्र शसं कामति । स खलु मदन्त ! अग्निकायस्य मध्य-मध्येन व्यतिव्रजेत् ? इन्त ! व्यतिव्रजेत् । स खछ भदन्त ! तत्र द्ह्येत ! नो अय-मर्थः समर्थः । नो खलु तत्र शस्तं कामति । स खलु भदन्त ! पुष्कलसंवर्तकस्य महामेघस्य मध्यमध्येन व्यतिव्रजेत्? इन्त व्यतिव्रजेत्। स खछ तत्र उदकाईः स्यात? नो अयमर्थः समर्थः ! नो खछ तत्र यसं कामति । स खछ भइन्त ! गङ्गाया महानचाः प्रतिस्रोतो इव्यमागच्छेत्? इन्त ! इव्यमागच्छेत् । स खल्ज तत्र विनिधातमापद्येत ? नायमर्थः समर्थः नो खल्छ तत्र शसं कामति । स खल्छ भदन्त ! उदाकावर्त्ते वा उदकथिन्दुं वर अवगाहेत ? इन्त ! अवगाहेत । स खछ तत्र इध्येद वा? पर्यापद्येत वा? नो अयमर्थः समर्थः । नो खलु तत्र कांस्रं कामति । बस्नेण सुरोक्ष्णेनापि छेत्रुं भेत्रुं च यः किल न शक्ष्यः । तं परमाणुं सिद्धा बदन्ति, आर्दि ममाणः नाम्।।सू० १९४॥

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९४ उत्सेधाइगुल्प्रमाणनिरूपणम्

टीका-'से किंतं' इत्यादि-

अथ किं तत् उत्सेधाङ्गुलम् ? इति शिष्यमन्नः । उत्तरयति-उत्सेधाङ्गुलम्-उत्सेधः='अणंताणं सुहुमपरमाणुपोग्गळाणं ' इत्यादि क्रमेण उच्छ्रायणं-वर्द्धनं तस्माङनादमङ्गुलम् । यढा-उत्सेधोः=नारकादिश्वरीराणामुच्चैस्त्वं तत्स्वरूप्तिरू-पणार्थमङ्गुलम् । एतच परमाणुत्रसरेण्यादिरूपकारणस्यानेकविधत्वात् अनेकविधं बोध्यम् । तत्रानेकविधकारणमदर्शनाय प्राह-तद्यथा-परमाणुः त्रसरेणुः रथरेणुः

अब सूत्रकार उत्सेधाङ्गुल का कथन करते हैं--

" से किं तं उस्सेहंगुछे ? " इत्यादि ।

शब्दार्थ—(से किंतं उस्सेहंगुछे) हे भदन्त ! वह उत्सेधाङ्गुल क्या है ?

डत्तर-( उस्सेहंगुले) वह उत्सेधाङ्गुल ( अणेगविहे पण्णत्ते) अनेक प्रकार का प्रज्ञत हुआ है। " अणंताणं सुहुमपर माणुकोगालाणं" इत्यादि वक्ष्यमाण कम से बढ़ना इसका नाम उत्सेध है। इससे जो अंगुल उश्पत्र होता है उसका नाम उत्सेधांगुल है। अधवा नारक आदि के द्यारीों की जो उच्चता है उस उच्चता के स्वरूप को निरूपण करने के लिये जो अंगुल काम में आता है, वह उत्सेधाङ्गुल है। यह उत्से-घाङ्ल परमाणु अपरेणु आदिरूप कारणों की विविधता से अनेक प्रकार का कहा गया है-इसी विषय को सूत्रकार 'तं जहा' इस पाठ द्वारा प्रदर्शित करते हैं-(परमाणु, तसरेणु, रहरेणु अग्गयं च वालस्स, लिक्खा, जूया य जवो अट्रगुणवड्रिया कमसो ) परमाणु, तमरेणु रथ-

હવે સૂત્રકાર ઉત્સેધાંગુલ વિષે કહે છે.

" से कि' तं उस्सेहंगुछे " धत्याहि---

शण्टार्थ-(से कि तं उस्सेहंगुले) & अहंत! ते ઉत्सेधां गुझ शु छ ?

ઉત્તર-(उस्सेहंगुल्ले) તે ઉત્સેધાં શુલ (भणेगविहे पण्णत्ते) અનેક પ્રકારના પ્રગ્ન થયેલ છે. " अणंताणं सुहुमपरमाणुपोगगलाणं '' ઇત્યાદિ ક્રમથી અભિ-વર્ષિત થવું તે ઉત્સેધ છે આનાથી જે અંગુલ ઉત્પન્ન થાય છે, તે ઉત્સેધાં-શુલ કહેવાય છે અથવા નારક વગેરેના શરીરાની જે ઉચ્ચતા છે તે ઉચ્ચતાના સ્વરૂપને નિરૂપિત કરવા માટે જે અંગુલ કામમાં આવે છે, તે ઉત્સેધાં શુલ છે. આ ઉત્સેધાં શુલ પરમાણુ ત્રસરેણુ આદિ રૂપ કારણે ાની વિવિધતાથી અનેક પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે એજ વિષયને સંત્રકાર (तंज्ञहा) આ પાઠ વઢ પ્રદર્શિત કરે છે (परमाणू, तसरेणू, रहरेणू, अगायं च वाल्लस्स, लिक्खा, जूयाय-ज्ञवो, अट्रगुणवड्ढिया कमसो) પરમાણુ, તસરેણુ, ત્રસરેણુ, રથરેણુ આલા ચલિક્ષા,

#### रेर्द्

### अनुयोगद्वारस्त्रे

वालाग्रम् लिक्षा युका यन इति । एनेषु पूर्वपूर्तापेक्षया उत्तरोत्तरमण्टगुणाधिकं बोध्यम् । अथ परमाणुः नरूपनिरूपणाय माइ-अथ कोऽसौ परमाणुः ? इति । उत्तरयति-परमाणुः सक्ष्मय्यावद्दारिकेति द्विचिधः । तत्र-सूक्ष्मः प्रकृतानुपयोगि-स्वात् स्थाप्यः=अव्याख्येयः । तथा यो व्यावद्दारिकः परमाणुः स किल कियद्भिः सक्ष्मपुद्रलैनिष्पन्नो भदति ? इत्याह-तत्र=सूक्ष्म व्यावद्दारिकमध्ये योऽसौ व्या-वद्दारिकः परमाणुपुद्रलः, स खलु व्यावद्दारिकः परमाणुपुद्रलः अनन्तानन्तानां सक्ष्मपुद्रलोनी समुदयसमितिसमागमेन-समुद्याः-समुदायाः-द्वणादिसमुद्दाया-रमकानि दृन्दानि तेपां याः समितयो=त्रहूनि मीलनानि तासां समागमः=संयोगः-पक्षीमवनं वा तेन निष्दधते-निष्पन्नो भवति । अयं भावः-"कारणमेन तदन्त्यं, सूक्ष्मो नित्यश्व भवति परमाणुः । एकरस वर्णगन्धो, द्विस्वर्ज्ञः कार्यलिङ्गश्व ॥" रेणु बालाय, लिक्षा, यूक, यव ये क्रमद्दाः उत्तरोत्तर अठगुने जानना

रेख बाळाल, रिक्ता, यूत्र, येव ये कमशः उत्तरात्तर अठगुन जानना चाहिये। ( से किं तं परमाणू ) हे भदन्त ! परमाणु क्या है ?

उत्तर-(परमाणू दुबिहे पण्णसे) परमाणु दो प्रकार का कहा है। (तं जहा) जैसे (सुहुमेध बवहारिए घ) एक सुझ्म परमाणु दूसरा ध्यबहारिक परमाणु (तस्थणं) इनमें (जे से सुद्रुमे से उप्पे) जो सुझ्म परमाणू है वह प्रकृत में अनुपयोगी होने से अच्यारूपेय है। (तस्थणं जे से बवहारिए, से णं अणंताणंताणं सुद्रुमपुग्गलाणं समुद्धसमिइ समागमेणं बवहारिए परमाणुपोग्गछे निष्कज्जइ) तथा वह जो व्याय-हारिक परमाणु है, वह अनंतानंत सूक्ष्त परमाणुओं की समुद्द्ध समिति के समागम से-अनेक ह्यादि परमाणुओं के एकीभवन रूप संघो-गात्मक मिलन से उक्ष्पन्न होता है। इसका तात्पर्य यह है कि जो पुद्रल

યૂક, ચવ આ અર્ધા અનુક્રમે ઉત્તરાત્તર આઠ ગણા જાણવા જોઇએ. (से किं तं परमाणू) & બહંત ! પરમાણુ શું છે ?

ઉત્તર-(परमाणू दुविद्दे पण्णत्ते) પરમાણુ બે પ્રકારતા કહેવામાં આવ્યા છે. (तंजद्दा) જેમ કે (सुद्दुमे य ववद्दारिए य) એક સૂક્ષ્મ પરમાણુ અને બીજો વ્યાવહારિક પરમાણુ (तत्थणं) આમાં (जे से सुद्दुमे से ठत्पे) જે સૂક્ષ્મ પરમાણુ છે, તે પ્રકૃતમાં અનુપયાગી હાવાથી અવ્યાખ્યેય છે (तत्थणं जे से ववद्दारिए, से णं अणंताणं सुद्दुमपुगाडाणं समुद्र्यसमिइसमागमेणं ववद्दारिए परमाणु पोगाले नित्पन्जद्द) તેમજ જે વ્યાવહારિક પરમાણુ છે, તે અન'તાન'ત સૂક્ષ્મ પરમાણુઆેની સમુદય સમિતિના સમાગમથી અનેક દ્વચાદિ પરમાણુઓના એકી લવન રૂપ સ'યાગાત્મક મિલનથી ઉત્પન્ન થાય છે કહેવાનું તાત્પર્ય આ

83.9.

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९४ उत्सेघाङगुलप्रमाणनिरूपणम्

इत्यादिलक्षणनिर्विभागमेव परमाणुनिच्छति निश्वयनयः । यस्तु एतैरसेकैर्नायते स सांशल्यात स्कन्ध एवोच्यते । ज्यवहारनध्मते हि सक्ष्मानेकपरमाणुनिष्पन्नो यः शस्रच्छेदागिनदाहादिविषयो न भवति, सोऽचःपि तथाविवस्यूलताया अभतिपरया परमाणुरिति व्यवहियते । इत्थं च निश्चयनयमतेन एकन्धोऽपि व्यवहारनयमतेन व्यावहारिकः परमाणुरुक्त इति । अयं शस्त्रच्छेदादिविषयो न भवतीति दर्शयितुं-इत्यकारणरूप है कार्यरूप नहीं है वह अन्त्य द्रव्य कहलाता है। ऐसा ह्रव्य सुक्षम परमाणु होता है। यह नित्य होता है। और इसमें कोई एक रस. एक गंध एक वर्ण, और हो स्वर्धा रहते हैं। ऐसे परमाण द्रव्य का ज्ञान इन्द्रियों से तो हो नहीं मकता आगय या अनुमान से होता है। परपाणु का अनुमान कार्यलिङ्ग से माना गथा है। जो जो पौद्ग लिक आर्य दुष्टिगोचर होते हैं. वे सब सकारणक हैं। इसी प्रकार से जो अहइय अतिम कार्य होगा उसका भी कारण होना आहिये-वही कारण परमाण द्रव्य है। उसका कारण और कोई द्रव्य नहीं होने से उसे अन्तय कारण कहा है। परमाण द्रव्य का कोई विभाग नहीं हो सकना हे और न है ऐसी मान्यता निश्चयनय की है। और ? जो इन अनेक परमाणुओं के एकीआवरूप संघोग से उत्पन्न होना है वह सांका होने से स्कंध ही कहा जाना है। किन्तु ? व्यवहारनय के मन में सक्षम अनेक परमाणुओं से निष्पन्न हुआ है, वह राम्त्र से छिद नहीं सकता પ્રમાણે છે કે જે પુદ્રલ દ્રવ્ય મારણ રૂપ છે અને કાર્ય રૂપ નથી, તે અન્ત્ય દ્રવ્ય કહેવાય છે. સેવું દ્રવ્ય સફમ પરમાણ હાય છે. એક નિત્ય હાય છે ... અને આમાં કેાઇ પણું એક ગ′ધ, એક વર્ણુએક રસ, અને બે સ્પર્શર રહે છે એવા પરમાણ દ્રવ્યનું જ્ઞાન ઇન્દ્રિયા વડે તેા થઇ શકે જ નહી, કુક્ત આગમ અથવા તે અનુમાન વડે જ જ્ઞાન થાય છે. પરમાણનું અનુમાન કાર્યાલેગથી માનવામાં આવ્યું છે, જે જે પૌદ્રલિક કાર્ય જેવામાં આવે છે, તેઓ સવે સકારણક છે આ પ્રમાણે જે અદરય અંગિમ કાર્ય થશે તેનુ પગુ કારણ હાવુ. જ જોઇએ તે કારણ જ પરમાણ દ્રવ્ય છે. તેનું કારણ અન્ય કેાઇ પણ દ્રવ્ય નથી એટલે તે અન્ત્ય કારણ કહેવાય છે પરમાણ દ્રવ્યના વિભાગ થઈ શકતા નથી વિભાગ થઈ શકશે નહિ અને વિસાગ થયેલ પણ નથી એવી નિક્ષય નયની માન્યતા છે પહુ જે આ ખનેક પરમાણએહા એકીભાવ રૂપ સંધે-ગથી ઉત્પન્ન થાય છે તે સાંશ હેલ્વાથી સ્કંધ જ કહેવામાં આવે છે પણ વ્યવહાર નયના સતમાં રહ્લમ અનેક પરમાણુઓથી નિષ્પન્ન થયેલ છે, તે શસ્ત્રથી કાપી શકાય તેમ નથી, અગ્નિ વગેરેથી ખાળી શકાય તેમ નથી⊷નાશ કરી

জত १८

## अनुयोगद्वारसूत्रे

मश्रोत्तरपूर्वकमहन्त से थं' इत्यादिना ! म परमाणुपुद्रतः खछ भदन्त ! असिधारां सा अदगाहेत=आक्रामेत् ? उत्तरपति-हन्त ! अवगाहेत । 'हन्त' इति कोमला-भन्त्रणे । पुनः पृच्छति-हे भदन्त ! स परमाणुपुद्रलः खल्उ तत्र=असिधारायां क्षुर-धारायां वा~छित्रेत या=छिन्नो भवेद् द्विधा क्रियतेति यावत् , भिद्येत=अनेकधा विदार्थेत, सूच्यादिना वस्तादिवद् वा सच्छिद्रः क्रियेत ? उत्तरमाह-नायमर्थः समर्थः-पत्रं न भवतीति भावः । अत्र युक्तिमाह-न खछ तत्र अस्त्रं क्रामतीति ।

है, अग्नि आदि से जल नहीं सकता है, नष्ट नहीं किया जा सकता है ऐसा वह व्यवहारिक परमाणु जब तक स्थूलता को प्राप्त नहीं हो जाता है नव तक व्यहारनय के मतानुसार जो यह स्कंध ही माना गया हित होता है। निश्चयनय के मतानुसार तो यह स्कंध ही माना गया है। इस प्रकार निश्चयनय के मतानुसार स्कंध भी व्यवहारनय की मान्यता के अनुसार व्यवहारिकपरमाणु कहा गधा है। यह इास्त्रच्छे-दादि का विषयभूत नहीं होता है, इस बात को दिखलाने के लिये अब सूत्रकार प्रश्नोत्तरपूर्वक कहते हैं-( से णं भंते ! असिधारं वा खुरधारं वा ओगाहेडजा ? हंता ओगाहेडजा) हे भदस्त ! वह व्यवहारिक पुद्रल-प्रमाण क्या तलवार की धार को या छुरे की धार को अवगाहित कर मकता है ? अर्थात् उस पर आकप्रण कर सडता है-

उत्तर---हां कर मकता है ! ( से णं तत्व छिउजेउज वा भिउजेउज वा ? जो इणद्वे समद्वे-वो खलु तत्व सत्थं कमइ ) तो क्या वह उससे

શકાય તેમ નથી એવા તે વ્યાવદ્ધારિક પરમાણુ જયાં સુધી સ્યૂલતા પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી, ત્યાં સુધી વ્યવદ્ધારનયના મન્તવ્ય મુજબ પરમાણુ રૂપથી વ્યવહુત થાય છે. નિશ્વયનયના મત મુજબ તેા આને સ્કંધ જ માન-વામાં આવે છે. આ પ્રમાણે નિશ્વયનયના મત મુજબ સ્કંધ જ માનેલ છે. આ રીતે નિશ્વિયનયના મત પ્રમાણે સ્કંધ પણુ વ્યવહારનયની માન્યતા મુજબ વ્યાવહારિક પરમણ કહેવામાં આવે છે આ શસ્ત્ર ચેઠાદિના વિયયબૂત થતા નથી આ વાતને સ્પષ્ટ કરવા માટે હવે સૂત્રકાર પ્રક્ષોત્તરપૂર્વંક કહે છે. (તે ળં મંતે! असिधारં વા સુરઘારં વા ઓગદેર્જ્યા કે છુરાની ધારને અવગાહિત કરી શકે છે? એટલે કે તેની ઉપર આક્રમણુ કરી શકે છે

ઉत्तर⊬&।, કरी शडे છે. (सेणं तत्थ छिब्जेच्ज वा भिज्जेब्ज वा ? नो इणट्ठे समह नो सलु तत्थ सत्थं कमइ) ते। शुंते तेनाथी छिन्न थर्ध शडे अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र १९४ उत्सेधाइगुलप्रमाणनिरूपणम्

१३९

अयं भादः−अनन्तैः धरमाणुभिर्नित्पनाः काष्टादयः क्षस्त्रश्चिद्यन्ते । अयं व्याद्रहा रिकः परम।णुपुद्रऌोऽनन्तभेदभिन्नस्यानन्तइस्य तावत्यमाणेनैव परमाण्यनन्तकेन निष्पद्यते, यावत्वमाणः परमाणुपुद्वन्तः सृक्ष्मत्वात् क्षस्त्रच्छेदभेदादिकं न ऌभते

छित्र हो सकता है-दो टुकड़ों के रूप में किया जा सकता है ? अनेक मकार से विदारित हो सकता है-अधवा-सूची आदि से वस्त्रादिक की तरह सच्छिद्र किया जा सकता है ?

उत्तर-- नहीं- ऐसा अर्थ यहां समर्थित नहीं है-अर्थात् ऐसा नहीं हो सकता है। क्योंकि उस पर दास्त्र का प्रभाव नहीं पड़ता है-दास्त्र उस पर अपना आक्रमण का काम नहीं कर सकता है। तात्पर्य इसका यह है कि अनंत परमाणुओं से निष्पन्न हुए जो काष्ठादिक हैं, वे तो दास्त्रों से छित्र भिन्न कर दिये जाते हैं क्यों कि इसका परिणमन स्थूल रूप में हो जाता है-परन्तु व्यावहारिक परमाणु है वह यद्यपि अनन्त पुद्रल परमाणुओं से निष्पन्न होता है फिर भी वह सक्षमरूप से ही परि-णमित बना रहता है अतः स्थूलाकार रूप में परिणत न होने के कारण उसका दास्त्रादि झारा छेदन मेदन नहीं हो सकता ! अनन्त परमाणुओं से निष्पत्र होने पर भी जो उक्षमें स्थूलम्कारता नहीं आती उसका कारण यह है कि अनंत के भी अनन्त मेद होते हैं। इसीलिये अनन्त पुद्रल परमाणुओं से निष्पन्न होने पर भी वह व्यावहारिक परमाणु माना जाता

છે. બે કકડાઓના રૂપમાં વિભાજિત ગઇ શકે છે ? ઘણા રૂપમાં વિદારિત થઇ શકે છે વ્યથવા સૂચી વગેરેથી વસાદિકની જેમ સચ્છિદ્ર કરી શકાય છે ? ઉત્તર-નહિ, અહીં આવે! અર્થ સમર્થિત નથી એટલે કે આમ થઈ શકે નહી કેમકે તે વ્યાવહારિક પુદ્રલ પર શસ્ત્રની કાેઇ પણ જાતની અસર થઇ શકતી નથી શસ્ત્ર તેના ઉપર આક્રમણ કરી શકતું નથી તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અનંત પરમાણુઆથી નિષ્પન્ન થયેલ જે કાઇ વગેરે છે તેઓ તા શસ્ત્રોથી છિન્ન-સિન્ન થઈ શકે છે, કેમકે સ્થૂલ રૂપમાં તેમનું પશ્ચિમન થઇ જાય છે પણ જે વ્યાવહારિક પરમાણુ છે તે જે કાઇ વગેરે છે તેઓ તા શસ્ત્રોથી છિન્ન-સિન્ન થઈ શકે છે, કેમકે સ્થૂલ રૂપમાં તેમનું પશ્ચિમન થઇ જાય છે પણ જે વ્યાવહારિક પરમાણ છે તે જે કાઇ વગેરે છે તેઓ તા શસ્ત્રોથી છિન્ન-સિન્ન થઈ શકે છે, કેમકે સ્થૂલ રૂપમાં તેમનું પશ્ચિમન થઇ જાય છે પણ જે વ્યાવહારિક પરમાણ છે તે જે કે અનંત પુદ્રલ પરમાણુઓથી નિષ્પન્ન હોય છે છતાંએ તે સૂસ્મરૂપથી જ પરિણમિત શ્રુને રહે છે. એથી સ્થૂલાકાર રૂપમાં પરિણત ન હાવા બદલ તેનું શસ્ત્રાદિ વડે છેટન, સેદન થઈ શકતું નથી અતંન પરમાણુઓથી નિષ્પન્ન થયેલ છે છે કે અનંતના પણ અનંત લેદા સ્થૂલાકારતા આવતી નથી તેનું કારગુ એ છે કે અનંતના પણ અનંત લેદા હોય છે. એથી અનના પુદ્રલ પરમાણુઓથી નિષ્પન્ન હોવા છતાં તે તે ચાલ-

## अनुयोगद्वारसूत्रे

इति । पुनः पृच्छति-स खछ भदना ! अग्निकायस्य=अग्नेः भव्यमध्येन=मध्य-भागेन व्यलित्रजेत्=मच्छेत् ? उत्तरयति-इत्त ! व्यत्तित्रजेत् । पुतः पृच्छति-स खलु भदन्त ! तत्र दक्षेत ? उत्तरयति-नायभर्थः समर्थः । यतो न खलु तत्र शस्तं क्रामति । शस्त्रमिहाग्निशखं बोध्यम् । पुनः पृच्छति-स खलु परमाणु भदन्त !

है और वह इसी कारण स्थूलना को प्राप्त नहीं होता है। सुक्ष्माकार वाला ही बना रहता है। तथा कितनेक ऐसे भी होते हिं जो अनन्त परमाणुओं से किष्णक होकर व्यावहारिक परमाणु नहीं कहलाते हैं-वे स्थूलाकार में परिणव हो जाते हैं। उनका ही दास्त्रादिकों द्वारा छेदन भेदन होता है।व्यावहारिक परमाणु का नहीं (से गं भंते! अगणिकाय-स्स मज्झे मज्झेणं चीहवएडजा? हंता जिहवएडजा, से णं भंते! तत्थ डहेडजा? नो इणट्टे सब्बट्टे नो खलु तन्ध सत्थं कल्ह) हे भदन्त ! वह ज्या-वहारिक परमाणु क्या अग्नि के मध्य भाग से होकर निकल जाता है? उत्तर-हां निकल जाता है। तो हे भदन्त ! जब वह अग्नि के मध्य भाग से होकर निकलता है तब वह उससे जल जाता है क्या? उत्तर-एसा अर्थ समर्थित नहीं हुआ है-अर्थाल् वह अग्नि के मध्य भाग से निकलने पर भी उससे वह जलता नहीं है। क्योंकि उस पर अग्निस्त कास अपना काम नहीं कर सकता है। (से णं भंते ! प्रक्सर-

હારિક પરમાણુ માનવામાં આવે છે અને તે એટલા માટે જ સ્થૂલતા પ્રાપ્ત કરતા નથી તે સૂક્ષ્મ આકાર ચુકત જ બની રહે છે. તેમજ કેટલાક એવા પશુ હેાય છે કે જેએઃ અનંત પરમાણુએાર્થી નિષ્પન્ન થઈને વ્યાવહારિક પરમાણુ કહેવામાં આવતા નથી તેઓ સ્થૂલાકારમાં પરિણત થઇ જાય છે. તેમનું જ શસ્ત્ર વગેરેથી છેદન-લેદન થાય છે. વ્યાવહારિક પરમાણુનું છેદન-લેદન થતું નથી. (से ળં મંત્રે ! અગળિજ્ઞાયદલ મગ્સે મગ્સેળં વીડ્લવરુગા ? દંતા વિદ્દવરગ્ગા, सે ળં મંત્રે ! અગળિજ્ઞાયદલ મગ્સે મગ્સેળં વીડ્લવરુગા ? દંતા વિદ્દવરગ્ગા, સે ળં મંત્રે ! લગ્ય હદ્દેગ્ગા ? નો દ્વાટ્ટે હમટ્ટે નો સાજી તત્થ હત્યં જ્રમદ્દ) હે બદ'ત ! તે વ્યાવહારિક પરમાણુ શું અગ્નિના મધ્યભાગમાં થઈને પણુ મસાર થઇ જાય છે ?

ઉત્તર-હા, પસાર થઈ જાય છે તે৷ દે ભદ'ત ! જ્યારે તે અગ્નિના મધ્યભાગમાં થઈને પસાર થઈ જાય છે ત્યારે તે તેમાં શું અળી જાય છે ? ઉત્તર-આ અર્થ સમર્થિત નથી એટલે કે તે અગ્નિના મધ્યભાગમાં થઇને પસાર થાવ છે છતાંએ તે તેનાથી બળતો નથી કેમકે અગ્નિ રૂપી શરૂની તેની ઉપર અસર થતી નથી (સે ખં મંકે ! पुक्सरसंबद्धगस्स महामे- अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९४ उत्सेधाङगुलप्रमाणनिरूपणम् ।

888

षुष्कः संबर्त्तस्य महामेघस्य मधामध्येन व्यक्तित्रजेत् ? इन्त ! व्यतित्रजेत् । स खछ भदन्त ! तत्र-पुष्करमंबर्त्तके महागेवे उदकाईः जलकिन्तः स्पात् ? आह-नाय-मर्थः संबर्धः । नो खछ तत्र सक्षम्≕भष्कायदस्त्रं कामति । अत्रेदं वोध्यमू~अस्यां उत्सर्षिण्यां एकर्विशतिसहस्रतपौत्मके दुःसमदुःसम,लक्षणे मधमारकेऽतिकान्ते द्वितीयास्कपारम्भे सकलजनाभ्युदयाय क्रमेण पञ्च मेघःः प्रव्हर्भवन्ति । तत्र प्रथमः पुष्करसंदर्त्तकः, द्वितीयः क्षीरोदः, तृतीयो घृतोदः, चतुर्थः अष्वतीदः, पश्चमो रमोदः । एषु प्रथमः पुष्करसंवर्त्तकः-भूक्षिगतं सर्वमशुआदुभावं रुक्षतातापादिकं संबद्दगस्य महामेहस्स मड्झं मड्जेण वीहवएडडा ? हंता धीहवएडजा, से णंतत्थ उद उल्छे सिपा ? मं इगडे समडे, जो खलु तत्थ सत्थं कमइ) हे भदन्त ! वह व्यावहारिक पुद्रल परमाणु क्या पुण्डर संवर्त्तक नामक महामेघ के बीचोंबीच होकर निकल जाता है ? हां निकल जाता है। तो फिर वह वहां पानी से गीला हो जाता होगा ? नहीं-वह पानी से मीठा नहीं होता है। क्योंकि उस पर अण्डायहण झास्त्र का प्रभाव नहीं पड़ता है। यहां पर ऐसा जानना चाहिए-जब उत्सर्थिणी काल को २१ हजार वर्ष का दुःसम दुःसम नाम का पहिला आरक समाप्त हो जाता है तब डितीय आरक के लगते ही सकल जनों के अभ्यदय के निमित्त कम से पांच मेघ प्रकट होते हैं-इजमें प्रथम मेघ का नाम पुष्कर संवर्तक है, दूसरे का नाम क्षीगेइ, तीसरे का नाम घृतोद, चौधे का नाम अग्रुगोद और पांचर्वे का नाम रसोद है। पुष्कर संवर्त्तक नाम का जो मेघ है वह भूमिण्त समस्त रूक्षता आताप आदिरूप अञ्चभ

इस्स मञ्झं मञ्झेणं वीइवएउजा ? हंता वीइवएज्जा, छे णं तत्थ सत्थं उइउल्हे-सिया ? नो इणट्ठे समट्ठे, णो खलु तत्थ सत्थं इमइ) & भढां रेधना भध्यमां थઈ ने रिક पुद्र परमाख़ शुं पुण्डर संवर्त्त नामक मढा रिधना मध्यमां थઈ ने પસાર થઈ જાય છે ? &, ते પસાર થઈ જાય છે. તેા પછી શું તે તેના પાણીમાં ભીના થઈ જતા હશે ? નહિ, તે પાણીમાં ભીના થતા નથી કેમ કે તેની ઉપર અપ્કાયરૂપ શરુની અસર થતી નથી અહીં આ જાણુનું આવશ્યક છે કે જ્યારે ઉત્સર્ષિણી કાલના ૨૧ હજાર વર્ષના દુઃસમ દુઃસમા નામના પહેલા આરક સમાપ્ત થઈ જાય છે ત્યારે બીજા આરકના પ્રારંભ થતાં જ બધા માણુસાના અભ્યુક્ય માટે અનુકને પાંચ મેઘ પ્રકટ થાય છે આમાં પ્રથમ મેઘ પુષ્કર સંવર્તક છે, બીજો મેઘ ક્ષીરાદ, ત્રીજો મેઘ ઘૃતોદ, ચાથા મેઘ અમૃતાદ અને પાંચમા મેઘ રસાદ છે. પુષ્કર સંવર્ત્તક નામે જે મેઘ છે **ર**કર



मशमयय पुरुक्रलम्=धान्याधभ्युत्यं स्वकीयेनोदकेन संवर्त्तयति=धम्पादवतीति-पु॰कलसंदर्त्तकः । यदा~पु॰कलं≕मखुरमथि सर्वमशुमानुभावं भूमिरुक्षता तापादिकं संवर्त्तयति=नाशयतीति-पुष्कलसंवर्त्तकः । अत्र र-लयोरैक्यम् । मशस्तोद केन एवस्-क्षीरोदादिविषयेऽपि भावना कार्येति । पुनः पृच्छति-स खलु भदन्ती गङ्गाया महानयाः मतिस्रोतः=स्रोतोऽमिगुखं इच्यं=शीधम् आगच्छेत् । पूर्वाभि-मुखे गङ्गामवाहे पश्चिमाभिमुखः सन् स प्रवाहमध्येन गन्तुं शकुयात् ? इति भावः । प्रभाव को प्रदामित करके धान्यादि के अभ्युदय को अपने जल से सम्पा-दित करता है। इसलिए इसका नाम पुष्करसंबर्त्तक ऐसा सार्थक है। अथवा-पुष्कल-प्रचुर-भी समस्त भूमिगत रूक्षता संताव आदि अद्यु-भानुभाव को अपने प्रशस्त उदक से नष्ट कर देना है इसलिये भी वह पुष्करसंवर्त्तक कहलातो है। यहां '' रलयोः डलयोरमित '' इस निषम के अनुसार ' ऌ '' के स्थान में ''र '' पठित छुआ है । इसी प्रकार का विचार क्षीरोद आदि के विषय में भी कर छेना-चाहिए। (से णं भंते! गंगाए महानइए पडिसोयं हव्यमागच्छेज्जा) पुनः प्रश्न-हे भदन्त ! षह व्यावहारिक पुद्गल परमाणु क्या गंगा महानदी के प्रवाहाभिमुख होकर जल्दी आ सकना है ? अर्थात् गंगा नदी का पूर्वाभिमुख प्रवाह 🕏 सो क्या वह व्यावहारिक परमाणु पश्चिमाभिमुख होकर मवाह के बीच से जाने के लिये समर्थ हो सकता है?

તે ભૂમિગત સમસ્ત રક્ષતા આતાપ વગેરે રૂપ અશુભ પ્રમાવને શમિત કરીને ધાન્ય વગેરેના અભ્યુદયને પાતાના પાણીયાં સંપાદિત કરે છે એથી આતું જે પુષ્કલ સંવર્ત્ત એ પ્રમાણેનું નામકરણ કરવામાં આવ્યું છે તે સાર્થ કજ છે અથવા પુષ્કલ-પ્રચુર-રૂપમાં જે સમસ્ત ભૂમિગત રૂક્ષના, સંતાપ વગેરે અશુભાનુભાવને પાતાના પ્રશસ્ત ઉદકથી નષ્ટ કરી નાખે છે, એથી પણ તે પુષ્કલ સંવર્ત્ત કહેવાય છે. અહીં '' र इयो: હ જ્યોરમિત્ " આ નિયમ મુજબ 'લ ' ના સ્થાને ' ર ' પઠિત થયેલ છે. આ પ્રમાણે જ ક્ષીરાદ વગેરેના સંબધ્ધમાં પણ જાણી લેવું જોઇએ. (સે ળં મંત્રે ! गંતાણ મફાનई વ પહિસોયં દ્રગ્યાન પરમાણુ શું ગંગા મહાનદીના પ્રશાહાભિમુખ થઇને શીઘ ગતિ કરી શકે છે ! એટલે કે ગંગાનદી પૂર્વાબિમુખ થઈને વહી રહી હોય તે શું તે વ્યાવહારિક પરમાણુ પશ્ચિમાભિમુખ થઈને પ્રવાહની મધ્યમાં થઇને પસાર થવા સમર્થ છે !

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९४ उत्सेधाइगुलप्रमाणनिरूपणम्

उत्तरयति-दन्त ! हव्यमागच्छेत। पुनः पृच्छति-स खलु भदन्त ! तत्र=प्रतिस्रो तस विनिधादम्=प्रतिस्खलनम् आश्धेत=प्राप्नुयात् ? आह-नायमर्थः समर्थः । न खलु तत्र क्तस्तं क्राप्तति । पुनः पृच्छति-स खलु भदन्त ! उदकावर्भ वा उदकविन्दुं वा अवगाहेत=अवगाह्य तिष्ठेत् ? हन्त ! अत्रगाहेत् । किं स तत्र दुण्थ्येत्=पूति-भावमाष्नुयात् ? वा=अथवा पर्याश्चे र=जलरूपतया परिणमेत् ? आह-नायमर्थः समर्थः । न खन्ध तत्र यस्तं क्रामति । अनन्तरोक्तमेवार्थं संक्षेपतो गाथया माह-

उत्तर---( हंता हब्ब मागच्छेज्जा) हां प्रवाह के बोच से जीघ जा सकता है। (से णं तस्थ विणिधायमावज्जेज्जा ?) तो क्या वह उल्टे-प्रतिकूल-प्रवाह में-अर्थात् प्रवाह में प्रतिकूल चलने पर-प्रतिस्खलना को प्राप्त करता होगा ? (णो इणट्ठे समट्ठे) नहीं-यहां पर ऐसा अर्थ समर्थित नहीं हुआ है। क्योंकि उसके ऊपर प्रतिस्खलना-रुकावट-रूप दास्त अपना प्रभाव नहीं जमा सकता है। ( से णं भंते ! उद्गावक्तं वा उद्ग-विंदुं वा ओगाहेज्जा ? हंता ओगाहेज्जा-से णं तस्थ कुच्छेज्जा वा ? परियावज्जेज्जा वा ? णो इणट्ठे समट्ठे, णो खल्ढ तस्थ सत्यं कमह) हे भदन्त ! वह व्यावहारिक परमाणुपुद्गल क्या उदकावर्क्त-जलभ्रम में अथवा उदक विन्दु में अवगाहित होकर ठहर सकता है ? हां ठहर सकता है। तो क्या वह वहां प्रतिभाव=सडान, को प्राप्त हो जाता है अथवा जलरूप से परिणम जाता है। नहीं यह अर्थ समर्थित नहीं हुआ है-तात्पर्य यह है जलभ्रम में या उदक विन्दु में व्यावहारिक

. ઉત્તર-(इंता इव्वमागच्छेज्जा) હાં પ્રવાહની મધ્યમાં થઈ ને તે પ્રતિકૃક્ષ પ્રવાહ તરક શીઘ ગતિથી પસાર થઈ શકે છે. (से णं तत्थ विणिघायमावज्जेक्ता ?) તો શું તે પ્રતિકૃક્ષ પ્રવ.હ તરક ગતિ કરવાથી પ્રતિસ્ખલના પ્રાપ્ત કરતો હશે ? (णो इणट्ठे समट्ठे) નહીં, અહીં આવે અર્થ ઘટિત થતા નથી કેમકે તેની ઉપર પ્રતિસ્ખલના રૂપ શસ્ત્રની અસર થતી નથી (से णं भते ! उद्यावत्तं वा उद्याविंदु वा ओगाहेज्ज्ञा ? इंता ओगाहेज्जा-से णं तत्थ इच्छेग्जा वा ? परिया-वज्ज्जेक्जा वा ? णो इणो छमे, णो खलु तत्थ सत्यं कमइ) હે બહતા ! તે વ્યાવ કારિક પરમાણુ પુદ્રલ શું ઉદ્યાવર્ત-જલભ્રમમાં-અથવા તા ઉદકબિંદુમાં અવગાહિત થઇને સ્થિર થઈ શકે છે ? હા, સ્થિર થઈ શકે છે. તા શું તે પૂતિ માવ (સડા)ને પ્રાપ્ત કરે છે. અધવા જલરૂપમાં પરિણનિત થઇ જાય છે ? નહીં, આ અર્થ અહીં ઘટિત થતા નથી તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે જલ-ભ્રમમાં કે ઉદકબિંદુમાં વ્યાવહારિક પરમાણ-1 સ્થિરતા થઇ જાય છે છતાં અ **5**88.

अनुयोगद्वारसूत्रे

सुतीक्ष्णेनापि कल्लेण यः न्-किल छेत्तुं भेत्तुं च न अक्यः। सिद्धाः-ज्ञानसिद्धाः केडलिनः प्रमाणानामादि प्रमाणकोटौ सर्वनोऽग्रेऽवस्थितं तं प्रमाणुं वदन्ति। यः किल निश्चित्रल्लवारयाऽपि छेदं भेदं वा नाप्नोति। स सर्वयमाणाववर्ती सिद्धैः परमाणुरित्युच्यते इति भावः। अत्र सिद्धपदंन ज्ञानसिद्धाः केवन्दिनो गृबन्ते न तु मिद्धि गताः। तेषां भाषणवर्त्तरवामावात् सिद्ध० १९४॥

परमाणु के ठहर जाते पर भी वह वहां न पूतिभाव को प्राप्त होता है और न जलहप से ही परिणमित होता है, क्यों कि इन इास्त्रों का उस पर यर्किश्वित् भी प्रभाव नहीं पड़ सकता है। इनका प्रभाव तो स्थूला-कार रूप में परिणत हुए स्कंध पदार्थीं पर ही पड़ता है। व्यावहारिक परमाणु पर नहीं-क्योंकि वह सूक्ष्माकाररूद से परिणत होता है। (सत्थेणं सुतिक्खेण वि छित्तुं भेत्तुं च जो किर न सको। तं परमाणु सिद्धा वयंति आई पमाणाणं) अब सूक्षकार इसी अनन्तरोक्त अर्थ को संक्षेप से इस गाथा बारा स्पष्ट करते हुए कह रहे हैं कि केवलज्जानियों ने ऐसा कहा है कि परमाणु सुतीक्ष्ण भी दास्त्र से छेंदा भेदा नहीं जा संकता है। तथा यह परमाणु प्रमाग कोटि में सब प्रमाणों का अग्रवर्ती है-अर्थात् ब्रसरेणु आदि जो प्रमाण कहे गये हैं उनकी उत्पत्ति इसी से होती है। इस गाथा में सिद्धपद से सिद्धिगति को प्राप्त हुए सिद्ध परमेछो गहीत नहीं हुए हैं क्योंकि उस अवस्था में भाषण करने का संक्रच उनमें वनता नहीं है। अतः सिद्ध पद से यहां केवलज्जानी आत्मा ही गृहीत हुई है।

તે ત્યાં સડી પણ જતા નથી અને તે જલ રૂપમાં પણ પરિશ્રમિત થતા નથી કેમકે આ શસ્ત્રોની તેની ઉપર થાેડી પણ અસર થતી નથી એની અસર તા સ્યૂલાકાર રૂપમાં પરિણત થયેલ સ્કંધ પડાર્થી પર જ પડે છે. વ્યાવડારિક પરમાણુ પર તેની કાેઇ પણ જાતની અસર થતી નથી કેમકે તે સ્વ્લ્માકાર રૂ માં પરિણ થઈ જાય છે. ( હત્યેળં હુત્તિ F લેળ વિ છિત્તું મેત્તું च जो किर न સक्को, તે પરમાળુ લિહા વર્ચતિ અંદ વમાળાળં) હવે સૂત્રકાર આ અનન્ત-રાક્ત અર્થને સંક્ષેપમાં આ ગાથા વડે સ્પષ્ટ કરતાં કહે છે કે-કેવલત્તાનિ-આએ કહ્યું છે કે પરમાણુનું સુતીક્ષ્ણ શસ્ત્રો વડે છેદન કે લેદન કરી શકતું નથી તેમજ આ પરમાણુ પ્રમાણ કોટિમાં સર્વ પ્રમાણેની અથવત્તી છે. એટલે કે ત્રસરેણ વગેરે જે પ્રમાણા કરેવામાં આવ્યા છે તેમની ઉત્પત્તિ એનાથી જ થાય છે. આ ગાથામાં સ્દિ પદથી સિદ્ધિ ગતિને પ્રાપ્ત થયેલ સિદ્ધ પરમેષ્ઠી ગૃહીત થયેલ નથી કેમકે તે અવસ્થામાં તેમની ભાષણ કરવાની વાત બંધ એસતી નથી એટલે સિદ્ધ પદથી અર્ઠા કેવલજ્ઞાની આત્મા જ ગૃદ્ધીત થયેલ છે.

શ્કષ

**वनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९५** उत्सेधाङ्गुलप्रमाणनिरूपणम्

प्रूप्-अणंताणं ववहारिय परमाणुपोग्गलाणं समुदयस-मिइसमागमेणं सा एगा उत्तण्हसण्हियाइ वा सण्हसण्हियाइ वा उड्ढरेणूइ वा तसरेणूइ वा रहरेणूइ वा। अट्ठ उसण्ह सण्हियाओ सा एगा सण्हसण्हिया। अट्ठ सण्हसण्हियाओ सा एगा उड्ढरेणू, अट्ठ उड्ढरेणूओ सा एगा तसरेणू। अट्ठ तसरेणूओ सा एगा रह-रेणू। अट्ठ रहरेणूओ देवकुरु उत्तरकुरूणं मणुआणं से एगे वाल-गो। अट्ठ देवकुरु उत्तरकुरूणं मणुयाणं वालग्गा हरिवासरम्मग-वासाणं मणुयाणं से एगे वालग्गे। अट्ठ हरिवासरम्मगत्वासाणं मणुस्ताणं वालग्गा हेमवयहेरण्णवयाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे। अट्ठ हेमवयहेरण्णवयाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे। अट्ठ हेमवयहेरण्णवयाणं मणुस्साणं यालग्गा पुठ्व-विदेहअवरविदेहाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे। अट्ठपुठ्वविदेह-

भावार्थ—नारक तिर्यश्च, मनुष्य और देवगति के जीवों के दारीर की अवगाहना जिस अंगुल से मापी जाती है वह उत्सेधाङ्गुल है। इस उत्सेधाङ्गुल की निष्पत्ति अनंत सुक्ष्म पुद्रलों के समुदय समिति समागम से होती है। परमाणु त्रसरेणु आदि के भेद से यह अनेक प्रकार का होता है। सूक्ष्म और व्यावहारिक परमाणु के भेद से परमाणु पुद्रल दो प्रकार का है। इनका स्वरूप टीका में स्पष्ट कर दिया गया है। व्यावहारिक परमाणु का किसी भी प्रकार से किसी भी इस्त्र आदि द्वारा छेदन भेदन आदि नहीं होता है। सू० १९४॥

ભાવાર્થ—-નારક, તિર્યંચ, મનુષ્ય અને દેવગતિના જીવાના શરીરની અવગાહના જે અંગુલથી માપવામાં આવે છે, તે ઉત્સેધાંગુલ છે આ ઉત્સે ધાંગુલની નિષ્પત્તિ અનંત સૂક્ષ્મ પુદ્રલાના સમુદયસમિતિ સમાગમથી થાય છે. પરમ'ણુ, ત્રસરેણુ વગેરેના ભેદથી આ અનેક પ્રકારના હાય છે. સૂક્ષ્મ તેમજ વ્યાવહારિક પરમાણુના ભેદથી પરમાણુ પુદ્રલ એ પ્રકારના હાય છે. આના સ્વરૂપ વિષે ટીકામાં સ્પષ્ટતા કરવામાં આવી છે, ગ્યાવહારિક પરમાણુનું કાઇ પણ જાતના શસ્ત્ર વગેરે વડે છેદ્દન-ભેદન વગેરે થતું નથી. ાસૂગ્યલ્કા સ્વર્થ

### अनुयोगद्वारसूत्रे

अवरविदेहाणं मणुस्साणं वालग्गा भरहएरवयाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे, अट्ठ भग्हेरवयाणं मणुस्साणं वालग्गा सा एगा लिक्खा, अट्ठ लिक्खाओ सा एगा जूया, अट्ठ जूयाओ से एगे जवमज्झे, अट्ठ जवमज्झा से एगे अंगुले। एएणं अंगुलाणं पमाणेणं छ अंगुलाइं पादो, बारस अंगुलाइं विहर्था, चउवीसं अंगुलाइं रयणी, अडयालीसं अंगुलाइं कुच्छी, छन्नवइअंगुलाइं से एगे दडेइ वा धण्रुइ वा जुगेइ वा नालियाइ वा अक्खेइ वा, मुसलेइ वा। एएणं धणुष्पमाणेणं दो धणुसहस्ताइं गाउयं, चत्तारि गाउयाइं जोयणं। एएणं उस्सेहंगुलेणं किं पओयणं?, एएणं उस्सेहंगुलेणं णेरइयतिरिक्खजोणियमणुस्स देवाणं सरी-रोगाइणा माविज्जइ ॥सू० १९५॥

छाया-अनन्तानां व्यावदारिक्तपरमाणुपुद्रवानां समुद्यसमितिसमागमेन सा एका उच्छुतक्ष्णश्रव्धिगका इति वा श्वरंगश्रविंणना इति वा उन्वेरेणुः, इति वा त्रसरेणुः इति वा स्थरेणुः इति वा । अष्ट उच्छ रक्ष्णश्रुत्रिंगताः सा एका श्रुत्तमुः श्छस्विका, अर खश्मश्र दिगकाः सा एका ऊर्व्वरेणुः, अर ऊर्व्वरेणवः सा एका त्रसरेणुः । अष्ट त्रसरेणवः सा एका रधरेणुः, अष्ट रथरेगवः देवकुरूत्तरकुरूणां मनुजानां स एको वालाया, अष्ट देवइरूत्ताकुरूणां मजुनानां वालाया हरिवर्ष-रम्यकवर्षाणां मनुजानां स एको चालायाः, अष्ट इरिवर्षरम्यकवर्षाणां मनुष्याणां वाअग्राः हेनवतहेरण्यवतानां स एको मनुष्याणां वाल प्रः, अध्य हैववत्हेरण्यःतःगां मनुष्यःणां वालाग्राः पूर्वविदेदापरविदेदाणां मनुष्याणां स एको वाखाग्रः, अब्टपूर्वविदेहापरविदेहानां मनुष्याणां वालागा भरते-रवतानां मनुष्याणां स एको बालाग्रः, अध्य मस्तैरवतानां मनुष्याणां वालाग्राः, सा एका लिक्षा, अष्ट लिक्षाः सा एका युका, अष्ट युनाः तदेकं यवमध्यम् , अष्ट यवमध्यानि तदे क्रमङ्गुलं, गुतेन अङ्गुजानां ममाणेन पड्ङगुजानि पादा, द्वादन अङ्गुलानि वितस्तिः. चतुर्विंगतिःङ्गुअनि रहितः, अब्द चत्वारिंशद् अङ्गुलानि क्रिः, पण्यवतिः अङ्गुलानि स एको दण्ड इति वा धनुतिति वा युग इति वा नाळिका इति वा अक्ष इति वा सुसल्लमिति वा । एतेन धनुःभमाणेन द्वे धनुः सहसे अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९५ उत्सेधाङ्गुलप्रमाणनिरूपणम् 👘 १४७

गव्यूतं, चत्वारि गव्यूतःनि योजनम्। एतेत उत्सेध ङ्गुलेन कि पर्याजनम्? एतेन उत्सेधाङ्गुलेन नैगयिक तिर्यग्योलिक मनुष्यदेवानां क्षरीरावगाइनामाप्यत्ते।मू. १९५।

टीका--अनन्तव्यावहारिकपरमाणुपुद्र उसंमिलनेन यरसम्पद्यते तदाह-'अणंताणं' इत्यादिना। अनन्तानां व्यावहारिकपरमाणुपुद्र लानां सम्रुदयसमिति समागमेन यन्निष्पद्यते सा एक। उच्छ लक्ष्ण रूक्षिणका इति नोच्यते, उत-पावल्येन रुक्षण रूक्षिणका- उच्छ लक्ष्ण रूक्षिणका, रूख्ण रूक्षिणका द्वि नोच्यते, उत-पावल्येन रुक्षण रूक्षिणका- उच्छ लक्ष्ण रूक्षिणका, रूख्ण रूक्षिणका द्वि नोच्यते, उत्त-पावल्येन रुक्षण रूक्षिणका- उच्छ लक्ष्ण रुक्षिणका, रूख्ण रुक्षिणका द्वि नोच्यते, उत्त-पावल्येन रुक्षण रूक्षिणका- उच्छ लक्ष्ण रुक्षिणका, रूख्ण रुक्षिणका द्वि नोच्यते प् त्यर्थः । रुक्षण रुक्षिणका इति नोच्यते । एवम् उर्ध्व रेणु रित्यादिरध रेणु पर्यन्तेष्वपि बोध्यम् । सम्प्रति- उच्छ् त्रस्थ रुक्ष्ण रुक्षिणका । तथा-या अष्ट रुद्ध् लक्ष्ण रुक्षिणकाः सा एका रुक्ष्ण रुक्षिणका । तथा-या अष्ट रुद्ध् ण रुक्षिणकाः सा एका उर्ध्व रेणुः । एवं पूर्वस्मात् पूर्वस्मादुत्तरोत्तरम् अष्टगुणितं बोद्धव्यं यात्रदङ्गु लम् ।

"अणंताणं चबहारिय इत्यादि । "

शब्दार्थ-(अणंताणं ववहारियपरमाणुगोग्गलाणं समुदयसमि-इसमागमेणं सा एगा उसण्हसण्हियाइ वा सण्हसण्हियाइ वा उड़ूरेणू-इवा तसरेणू इ वा रहरेणू इवा ) अनंतानंत व्यावहारिक परमाणुओं के समुदय समिति के समागम से जो उत्तव होता है वह एक उत्स्ठक्षण रूक्षिणका है । यह रूक्ष्ण्रस्थिणका आदि जो उत्तरवर्ती प्रमाण है उन सबकी अपेक्षा लघुनम है । इससे उत्स्छझ्णरूक्षिणका से एक रूक्षणरूक्षिणका उत्पन्न होती है । इससे एक उर्ध्वरेणु, इससे एक क्रम्रेण्, जसरेणु से एक रधरेणु उत्पन्न होता है । (अट्ठउसण्हसण्हि याओ सा एगा सण्हसण्हिया अट्टमण्डसण्डियाओ सा एगा उड्ढूरेणू ) आठ उच्छूलङ्गश्वर्थियाकाओं से एक श्वरूण्णा व्हर्ण्व होती

" अर्णताणं वत्रहारिय " छत्यादि---

# अनुयोगद्वारस्त्रे

**88**2

🕏 । आठ श्टक्ष्णश्लक्षिणकाओं से एक उर्ध्वरेणु उस्पन होता है । (अट्ट-उड्रूरेणुओ सा एगा तसरेणु ) आठ उर्ध्वरेणुओं से एक त्रसरेणु होता है। (अट्टनसरेणुओ सा एगा रहरेणू, अट्ट रहरेणुनो देवकुरुउत्तर कुरूण मणुआणं से एगे बालग्गे) आठ त्रसरेणुओं से एक रथरेणु होता है। आठ रथरेणुओं से देवकुरु और उत्तरकुरू के मनुष्यों का वह एक बालाग्र होता है। (अट्टदेवक्रुरु-उत्तरकुरूणं मणुवाणं बालग्गा हरि-वासरम्मगवासाणं मणुपाणं से एगे वालग्गे) देवकुरुउत्तरकुरु के मनुष्यों के आठ षालाग्रों से हरिवर्ष और रम्पकवर्ष के मनुष्पों का बह एक बालाग्र होता है। (अट्ठ हरिवासरम्मगवासाणं मणुस्साणं वालगगा) हरिवर्ष और रम्पकवर्ष के मनुष्पों के आठ बालाग्रों से (हेमवयहेरणा वधाणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे ) हैमवन और हैरण्यवन क्षेत्र के मनु-मनुष्में का एक बालाग्र होता है। (अह हेमवयहेरण्गवयाणं मणुस्स:णं बालग्गापुच्वविदेहअवरविदेशणं मणुस्साणं से एगे वालग्गे) हैमवत और हैरण्यवत के मनुष्पों के आठ बालाग्रों का पूर्वविदेह और अपर विदेह के मनुष्यों का एक बालाग्र होता है। (अह पुच्चविदेहअवर-विदेहाणं मणुरसाणं बालग्गा भरह एरचयाणं मणुस्ताणं से एगे वालग्गे)

છે. આહ સ્લક્ષ્યુરલક્ષ્ણિકાએાથી એક ઉઘ્વં રેણુ ઉત્પન્ન થત્ય છે. (ઝટ્ટ ૩ટ્ટેરે-णुओ सा एगा तसरेणु) અહ ઉધ્વ રેશુઓથી એક ત્રસરેશુ ઘાય છે. (अट्ठ तम्ररेणूओ सा एगा रहरेणू अट्टरह रेणूओ देवकुरु उत्तरकुरूणं मणुआणं से पगे बोळगो) આઠ ત્રસરે શુઓથી એક રથરે શુ થાય છે. આઠ રથરે શુઓથી દેવકુરુ અને ઉત્તરકુરુના માણસે તું એક ખાલાંગ્ર થાય છે. (સંદ્ર દેવજીરુ उत्तर-क्कहणं मणुयाणं बालग्गा हरिवासरम्मगवासाणं मणुपाणं से एगे वालग्गे) देवधुरु ઉત્તરકુદુના માણસાના આડ વાલાઓથી હરિવર્ષ અને રમ્યક વર્ષના માણસાનું એક वांदाश्व छेाय छे (अट्ठ हरिवासरम्मगवालाणं मणुरसाणं वारागा) ढरिवर्ष अने २भ्यभ्वर्धना भाषुसानां आड वाक्षाओथी (हेमत्रयहेरण्णवयाणं मणुस्ताणं से एगे वालगो) હૈમવત અને હૈરહયવત ક્ષેત્રના માણુસાના એક વાલાબ थाय छे. (अट्ठ द्वेमत्रयहेरण्णत्रयाणं मणुस्ताणं वालग्गा पुन्त्रविदेहअवरविदे-हाणं से एगे वाडमो) હૈમવત અને હૈરહેયવતના માહ્યુસાના આઠ વાલાગ્રોથી પૂર્વ વિદેહ અને અપરવિદેહના માણસાનું એક વાલાગ્ર થાય છે. (ક્ષદ્ર ઘુટલ-विदेहअवरबिदेहाणं मणुस्ताणं वालग्गा भरहपरवयाणं मणुस्ताणं से एगे वाडगो) પૂર્વ વિદેહ અપરવિદેહના માહસાના આઠ વાલાગ્રે.નું ભરત અને

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९५ उत्सेधाङ्गुलप्रमाणनिरूपणम्

888

पूर्वविदेह अपरचिदेह के मनुष्यों के आठ वालाग्रों का भरत और ऐरबन क्षेत्र के मनुष्यों का एक बालाग्र होता है। (अट्टभरहेरवयाणं मणुस्माणं वालग्गा सा एगः लिक्ला) भरत और और ऐरबत क्षेत्र के मनुष्पों के आठ बालाग्रों की एक लिक्षा होती है । ( अइलिक्खाओ सा एगा जुवा) आठ लिक्षाओं की एक यूका होती है। ( अह जूयाओ से एगे जवमज्झे) आठ यूकाओं का एक यवमध्य होता है । ( अट्ठजब-मःझा से एगे अंगुले) आठ यवमध्यों का एक अंगुल होता है। इस प्रकार भाठ उच्छलश्णश्लक्षिणका की एक श्लक्षणश्लक्षिणका आठ श्लक्षण-श्लक्षिणका का एक उर्ध्वरेणु, आठ उर्ध्वरेणु का एक व्रसरेणु इस प्रकार से ये सप पूर्व पूर्व की अपेक्षा उत्तरोत्ता अंगुज पर्यन्त आठ २ गुणित होते हैं। ( एएणं अंगुनाणं पमागेणं छ अंगुलाई पादो ) अंगुलों के इस प्रमाण से छह अंगुलों का एक पाद होता है। (बारस अंगुलाइं चिहरथी) १२ अंगुलों की एक वितस्ति होती है। (चाउबीसं अंगुलाइं रचणी) २४ अंगुलों की एक गरिन होती है। (अडयालीस अंगुलाइं कुच्छी) ४८ अंगुलों की एक क्रुक्षि होती है। (छन्नवह अंगुलाइं से एगे दंडेहवा) ९६ वें अंगुलों का एक दण्ड होता है। (धणूहवा जुगेहवा नालियाइ वा अक्खेइ वा ग्रुसछेइवा) एक धनुप होता है, एक युग, एक नालिका एक अरवत क्षेत्रना भाषुसेतुं એક બાલाश्र धाय છे. (अट्ठ भरहेरवयाणं मणुस्साणं वालग्गा सा एगा लिक्खा) ભરત અને એરવત લેત્રના માણસાના આઠ બાલા-ગ્રોની એક લિક્ષા થાય છે. (अटू लिक्लाओ सा ए∩ा ज्र्या) આઠ લિક્ષાઓાની એક યૂધા (જૂ) થાય છે (अंદ્ર जूणओं से एगे जवप्रडते) આંક યુકાઓ થી એક યવમધ્ય થાય છે. (अट्र जदमज्झा से एगे अंगुढ़े) આઠ યવમધ્યને। એક અંગુલ ધાય છે. આ પ્રમાણે અ.ઠ ઉત્રલક્ષ્ગુશ્લક્ષિણુકાની એક **સ્લક્ષ્ણ** ક્લક્ષિણકા, અન્ડ રલલ્યુ રલક્ષિણકાની એક ઉધ્વ<sup>°</sup>રેણ, આઠ ઉધ્વ<sup>°</sup>રેણની એક ત્રસરેણુ આ પ્રમાણે આ સર્વે પૂર્વ પૂર્યની અપેક્ષા ઉત્તરાત્તર અંગુલ સુધી આઠ અન્દ ગુહિત થય છે (વર્ષ્ણ अંગુરુ,ળં પતાળેણં 🤋 अंगुरुाइं पादी) અંગુલાના આ પ્રમાણથી ૬ અ'ગુલે।ને। એક પાઠ થાય છે. (बारख અંતુજ્રાइ विहत्थी) બાર અંગુલેઃની એક વિવસ્તિ થ.ય છે. (चउनीसं अंगुलाइं रयणी) ૨૪ અ'ગુ-લેઃની એક રત્નિ થાય છે. (अडयालीस अंगुरूाइ कुच्छी) ૪૮ અંગુલાની એક કુક્ષિ થાય છે. (છત્રવદ્દ અંગુઝાદ સે પગે વંદેદવા) ૯૬ અંગુલાના એક દ'ડ

ચાય છે. (ઘળૂફવા जુगેદ્વા નાજિયાદ્વ વા અવલેદ વા મુસજેદ વા) એક ધનુષ થાય છે, એક સુગ, એક નાલિકા, એક અક્ષ અથવા એક મુસલ થાય

# अनुयोगद्वार**स्**त्रे

तथा-'पतेन अङ्गुरुभमाणेन पडङ्गुलानि एकः पादः' इत्यादि, 'चत्वारि गव्यु-तानि योजनम् ' इत्यन्तं सुलभम् । एतस्य उत्संधाङ्गुलस्य किं प्रयोजनम् ? इत्याह-एतेन उत्संधाङ्गुलेन नैरयिक्षतिर्थभ्योनिकमनुष्याणां क्षरीरावगाहना-माप्यते इति । अत्रेदं बोध्यम् नमु उच्छ्ठक्ष्णऋक्ष्णिकादिषु पूर्वस्मात् पूर्वस्मात् उत्तरोत्तरमण्टगुणितमुक्तम् , तथा च अनन्तव्यावहारिकपरमाणुपुद्रलैकीमवनेना-प्येते निष्पधन्ते इत्यप्युक्तम् इति विरोधो जायते ? इति-चेदाह~एते हि अनन्त परमाणुनिष्पमत्वं न व्यभिवरन्तीति प्रथमं निर्विशेषेणोक्ताः, पश्चात्तु विशिष्य मोक्ताः, इति न कोऽपि दोपः । तथा च-स्वतः परतो वा ऊर्ध्वाधस्तिर्यवचळन-धर्मा रेणुः-ऊर्ध्वरेणुः । तथा च-स्वतः परतो वा ऊर्ध्वाधस्तिर्यवचळन-धर्मा रेणुः-ऊर्ध्वरेणुः । तथा च-स्वतः परतो वा ऊर्ध्वाधस्तिर्यवचळन-धर्मा रेणुः-ऊर्ध्वरेणुः । तथा च-स्वतः परतो वा ऊर्ध्वाधस्तिर्यवचळन-धर्मा रेणुः-अर्ध्वरेणुः । तथा च-स्वतः परतो वा अर्ध्वाधस्तिर्यवचळन-धर्मा रेणुः-अर्ध्वरेणुः । तथा च-स्वतः परतो वा अर्ध्वाधस्तिर्यवचळन-धर्मा रेणुः-अर्ध्वरेणुः । तथा च-स्वतः परतो वा अर्ध्वाधस्तिर्यवचळन-धर्मा रेणुः-अर्ध्वरेणुः । वर्ध्वत्रमेगः । वाळाप्रलिक्षादयः मतीताः देवकुरूत्य कुर्वादिवासिमनुष्याणां केशस्थूलताक्रमेण तत्तत् क्षेत्रशुभानुभावहानिर्मावनीया । बच्छ्लक्ष्यस्वक्षिकास्वरूगस्टक्षित्वयमिति ॥सू० १९५॥।

अक्ष, अथवा एक मुसल होता है। (एएणं धणुष्यमाणेणं दो धणुसह-स्साइं गाउयं, चलारिगाउयाइं जोयणं) इस धनुषप्रमाण से दो हजार धनुष का एक गव्यूत-कोश-होता है। चार गव्यूनों का १ योजन होता है। (एएणं उस्सेहंगुडेणं किं पभोयणं)

र्श्वका—इस उत्सेघांगुल से किस प्रयोजन की सिद्धि होती है ? उत्तर—( एएणं) उस्सेहंगुछेणं णेरइयतिरिक्खओणियमणुस्सदेवाणं

सरीरोगाइणा माविज्जह ) इस उत्सेधांगुल से नारक, तिर्यश्च, मनुष्य और देव इनके शरीर की अवगाहना माथी जाती है ।

भावार्थ-इस सूत्र द्वारा सूत्रकार ने उत्सेधांगुल की निष्पत्ति कैसे होती है ? यह बात पकट की है तथा इसका प्रयोजन क्या है ?-

છે (एएणं धणुपामाणेणं दो धणुसहरमाई गाउर्थं चत्तारि गावयाई जोवणं) आ धतुष प्रमाख्यी ले ढलर धतुषने। रेडि अव्यूत (डेस्स) थाय छे. सार अव्यूतने। (यार डेस्सने) એક ये। जन थाय छे. (एएणं उस्सेहंगुलेणं किं पत्रोयणं) श'डा-आ उत्सेर्धागुक्षथी डया प्रयाजननी सिद्धि थाय छे?

ઉત્તર-(एરणं अस्तेहंगुरुेणं णेरइयत्तिरिक्खज्ञोणियमणुस्धदेवाणं सरीरो गाइणा माविडग्रइ) આ ઉત્સેધાંગુલથી નારક, તિર્ધ ચ, મનુષ્ય અને દેવ એમના શરીરની અવગાહના માપવામાં આવે છે.

ભાવાર્થ–આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે ઉત્સેધાંગુલની નિષ્પત્તિ કેવી રીતે થાય છે કે આ વાત સ્પષ્ટ કરી છે, તેમજ તેનું પ્રયોજન શું છે ? તે વિષે ચર્ચા

શ્પર

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९५ उत्सेधाङ्गुलप्रमाण निरूपणम्

यह बान कही गई है। यहां पर ऐसी आवांका नहीं करनी चाहिए कि सुत्रकार ने पहिछे तो ऐस। कहा है कि-उच्छुटह्णश्टह्णिका आदिकों में पूर्व पूर्व की अपेक्षा आगे आगे के \*लक्ष्ण \*लक्ष्णिणका आदिकों में अठगुनायना है। फिर बाद में ऐसा कहा है कि ये अनंत व्यावहारिक परमाणुओं के एकीभवनरूप-संयोग से भी निष्पन्न होते हैं-अतः इन दोनों प्रकार के कथनों में परस्थर में विगेध आता है-क्योंकि पूर्वकथ-नानुसार से उत्तरोत्तर में पहिछे पहिले की अपेक्षा अष्टगुणता और द्वितीय कथन प्रकार से अनंत परमाणु निष्यवनारूप समानता जाहिर होती है। क्योंकि इन सबमें अनंत परमाणुओं से निष्पन्न होनापना जो समान धर्म है. चह व्यभिचरित नहीं होता है। इस प्रकार प्रथम कथन पकार सामान्य रूप से है। और ब्रितीय प्रकार विशेष रूप से है ऐसा जानना चाहिये ताल्पर्य कहने का यह है कि इन सबमें '' अनंत परमाणुओं से उत्पन्न होना " यह समान धर्म है-परन्तु यह समान धर्म सबमें होने पर भी पूर्व पूर्व की अपेक्षा उत्तरोत्तर में अष्ट गुणाधिकता रूप वैशिष्टय है। अपने आप गा पर के निमित्त से जो जध्वे, अधः एवं तिर्यक्र प्रचलन धर्मवाली रेण है यह ऊर्धरेण है। रेणु नाम धूलीका है। यह स्वतः કરવામાં આવી છે. અહીં આ જાતની આશંકા થવી જન જોઇએ કે સત્ર-કારે પહેલાં તાે એમ કહ્યું છે કે ઉચ્છૂલરક્ષ્ટલક્ષિકા વગેરે જે છે તે પૂર્વ-પૂર્વની અપેક્ષાએ ત્યાર પછીના-શ્લક્ષ્ણુશ્લદિદ્યુકા વગેરે કરતાં આઠ ગથા વધારે છે. ત્યાર પછી આ પ્રસાણે કહ્યું છે કે આ અનંત વ્યાવહારિક પર-માણુઓના એકીસવન રૂપ સચાગથી પદ્ય નિષ્પન્ન થાય છે. એથી આ બન્ને જાતના કચનામાં પરસ્પર બિરાધ જેવું દેખાય છે કેમકે પૂર્વકથન પ્રકારથી ઉત્તરાત્તરમાં પૂર્વપૂર્વની અપેક્ષાએ અષ્ટગુણતા અને દ્વિતીય કથન પ્રકારથી અનંત પરમાણુ નિષ્યવ્રતા રૂપ સમાનતા સ્પષ્ટ થાય છે. કેમકે આ સવેમાં આનંત પરમાણુઓથી નિષ્પન્નતા રૂપ જે સમાનધર્મ છે, તે વ્યભિચરિત થતા નથી આ પ્રમાણે પ્રથમ કથન પ્રાપ્ સામાન્ય રૂપથી જ છે. અને દિતીય પ્રકાર વિશેષ રૂપથી છે, એમ જહવું જોઇએ તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે, આ સર્વમાં 'અન'ત પરપાણુએહ્યી ઉત્પન્ન થવું ' આ સમાન ધર્મ છે. પણ આ સમાન ધર્મ સર્વમાં છે છતાંએ પૂર્વપૂર્વની અપેક્ષએ ત્યાર પછીના સર્વમાં અષ્ટગુણધિકતા રૂપ વિશિષ્ટન છે પાતાની મેળે જ અથવા બીજાથી પ્રેરિત થઈને જે ઉદર્વ, અધઃ અને તિર્યંધ્ર પ્રચલન થર્મ શુક્રત રેશ છે, તે ઉદર્વ છે છે. રેહ્યુ ધૂલિનું નામ છે આ પાતાની મેળે અથવા તાે પવન વગેરેથી પ્રેરિત

## अनुयोगद्वारस्त्रे

या पर-हवा-आदि का संबन्ध पाकर उपर की ओर भी उढती है, नोचे की ओर भी उड़ती है, तथा तिरछे रूप में भी उडती है। इसी का नाम अर्ध्वरेणु है। घर के भीतर छिड़ में होकर पड़ती हुई दण्डाकार मूर्य के प्रकाश में इस प्रकार से यह स्पष्ट प्रतीत होती है। इवा आदि के निमित्त से जो धूलिकण इधर उघर उड़ा करते हैं वे त्रसरेणु कहलाते हैं। रथ के चलने पर जो धुली चक के जोर से उखडकर पीछे पीछे उड़नी है वह रथरेणु है। वालाग्र, लिझा आदि बाव्हों का वाच्यार्थ प्रसिद्ध है। देवकुरु, उत्तर कर, हरिवर्ष. रम्यक आदि क्षेत्र में निवास करने वाछे मनुष्यों के केशों की स्थूलता के कम से उम उस क्षेत्र संबन्धी शुभ अनुभाव की हीनता जाननी चाहिये। तात्पर्ध कहने का यह है कि काल्यक का परिवर्तन भरतक्षेत्र और पेरवत क्षेत्र में ही होता है। दोष क्षेवों में नहीं। दोष पांच क्षेत्रों में निवास करने वाले प्राणियों के उपभोग आयु दारीर का परिमाण, पुण्यप्रभाव आदि मध अपने २ क्षेत्र के अनुसार सदा एक से रहते हैं किन्तु जैसा भरत और ऐरवत क्षेत्र में इनका परि-वर्तन होता रहता है वैसा परिवर्तन इनका वहां नहीं होता। इसे इस प्रकार समझना चाहिये-हैमवत क्षेत्र के प्राणियों की स्थिति एक ५त्य प्रमाण होनी है। यहां निरन्तर उत्सर्विणी के चौथे काल या अवमर्विणी થઈને ઉપરની તરક પછા દરે છે. નીચેની તરક પછા ઉડે છે. તેમજ ત્રાંસી પણ ઉડે છે એતું જ નામ ઉધ્વ રહે. ઘરની અંદર કાણાઓમાંથી દ'ડા-કાર સૂર્યના પ્રકાશમાં તે સ્પષ્ટ રૂપે દેખાય છે પવન વગેરેથી પ્રેસ્તિ દઈને જે ધૂલિકહ્યુ આમતેમ ઉડતા રહે છે, તે ત્રસરેણુ કહેવાય છે રથ ચાલવાથી જે ધૃલિ ચક્રને લીધે ઉખડીને સ્થની પાછળ પાછળ જેટે છે, તે સ્વરેણ છે ખાલાગ, લિક્ષા આદિ શખ્દાના વાચ્યાર્થ પ્રસિદ્ધ જ છે. દેવધુર, ઉત્તરધુર, હરિવર્ષ, રમ્યક વગેરે ક્ષેત્રામાં રહેતા માણુસાના વાળાની રશૂલતાના ક્રમથી તત્ તત્ ક્ષેત્ર સંબંધી શુભ અનુભાવની હીનતા જાણવી જોઇએ તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે કાલચકતું પરિવર્તન ભરત ક્ષેત્ર અને અરવત ક્ષેત્રમાં જ થાય છે. બાકીના ક્ષેત્રામાં નહિ બાકીના પાંચ ક્ષેત્રામાં રહેતા પ્રાણીઐાના ઉપસ્રાગ, અહ્યુ શરીરતું પરિમાણુ, પુષ્ટય, પ્રભાવ વગેરે સર્વ પાતપહિતાના ક્ષેત્ર મુજબ સદા એક સરખા જ રહે છે. પણ જેવું ભરત અને અરવત ક્ષેત્રમાં એમનામાં પરિવર્તન થતું રહે છે, તેવું પરિવર્તન તેમનામાં ત્યાં થતું નથી આને આ પ્રમાણે સમજવું જોઇએ હૈમવત લેવના પ્રાણીઓની સ્થિતિ શ્રીક પલ્ય પ્રમાણ જેટલી દ્વાય છે અહીં નિરંતર ઉત્સર્પિણીના ચાથા કાલ

**अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९५** उत्सेधाङ्गुळप्रमाणनिरूपणम्

के तीसरे काल जैसा अनुभाव प्रवर्तना है । मनुष्यों के झरीर की ऊचाई दो हजार घटुप होती है। हरिवर्ष क्षेत्र के प्राणियों की अपेक्षा यहां के प्राणियों का पुण्य प्रभाव कम-हीन होता है। इरियर्ष क्षेत्र के प्राणियों की स्थिति दो परुष प्रमाण होती है। यहां निरन्तर उत्सर्विणी के पांचर्वे या अवमर्णिणी के दूसरे काल जैसा अनुभाव प्रवर्तना है। मनुष्यों के दारीर की ऊँचाई चार हजार भनुष होती है। इनका पुण्यवयाव आदि हैमबन क्षेत्र के मनुष्यों की अपेक्षा विशिष्ट होता है परन्तु देवक्रुरु के मनुष्यों की अपेक्षा वह हीन होता है। देवकुरु के मनुष्यों की स्थिति तीन पत्थवमाण होती है। यहां निरम्तर उत्सर्पिणी के छठे काल या अवसर्पिणी के पहले काल जैसा अनुभाव पर्वता है। मनुष्यों के श्वादीर की ऊँचाई छह इजार धनुष होती है। इनका पुण्य प्रभाव उप-र्युक्त दोनों क्षेत्रों की अपेक्षा विशिष्टतम होता है। यही कम उत्तर दिशा के उत्तर कुरु, रम्यक और हैरण्यवत इन लीनों क्षेत्रों में समझना चाहिये। उत्तर कुरु में देवकुरु के समान, रम्यक में हरिवर्ष के समान और हैरण्यवत में हैमवत के समान पुण्यप्रभाव आदि हैं। किन्तु विदेहों की स्थिति इन ओगभूमि के क्षेत्रों की अपेक्षा बिल्कल जुदी है। यहाँ

કે અવસર્પિણીના ત્રીજા કાલ જેવેા અનુભવ પ્રવતે છે. માઘસોના શરીરની ઊંચાઇ એ હળાર ધનુષ એટલી હાેય છે હરિવર્ષ ક્ષેત્રના પાણીઓની અપેક્ષા અદ્વી'ના પ્રાણીઓને પુષ્યપ્રભાવ અલ્પ (હીન) હે.ય છે. હરિવર્ષ ક્ષેત્રના પ્રાણીઓની સ્થિતિ બે પલ્થ પ્રમાણ જેટલી દ્વાય છે અહીં નિર'તર ઉત્સર્પિણીના પાંચમાં અથવા અવસર્પિણીના બીજા કાલ જેવે. અનુસવ પ્રવતે છે. માણસાના શરીની ઊંચાઈ ચાર હજર ધનુષ જેટલી હાય છે એમના પુણ્યપ્રભાવ વગેરે હૈમવત ક્ષેત્રના મહુથ્યાની અપેક્ષાએ વિશિષ્ટ હાેય છે. પશુ દેવકુરના મનુવ્યાની અપેક્ષઃએ તે હીન હાેય છે દેવ કુરૂના મનુષ્યાની સ્થિતિ ત્રેણ પલ્ય પ્રમાણ દ્વારા છે અહીં નિરંતર ઉત્સ-પિંહીના છકા કાલ કે અવસર્પિહીના પહેલા કાલ જેવેર અનુસાવ પ્રવર્ત છે. માર્જ્ય સાના શરીરની ઊચાઈ છ હેજાર ધનુષ જેટલી હેાય છે એમના પૃષ્ય-પ્રભાવ ઉપર્યુક્ત બન્ને ક્ષેત્રાની અપેક્ષા વિશિષ્ટતમ હાય છે એજ ક્રમિકતા ઉત્તર દિશાના ઉત્તરકુર, ધમ્ય અને હૈરહયવત આ ત્રશે ક્ષેત્રે માં સમજવી જોઈએ ઉત્તરકુરમાં દેવકુરની જેમ, રમ્યકનાં હરિવર્ષની જેમ અને હૈરહ્ય-વતમાં હૈમવતની જેમ પુછ્યપ્રભાવ વગેરે છે. પરંતુ વિદાહાની સ્થિતિ આ ભાેગબૂમિના ક્ષેત્રેની અપેક્ષા સાવ જુદી છે. અહીં ઉત્સર્પિણીના ત્રીજા કાલ કે અવસર્પિણીના ચાયા કાલ જેવા અનુભાવ સદા વિદ્યમાન રહે છે.

ख० २०

## अनुयोगद्वारसूत्रे

848

पूल्प-णेग्इयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णता ? गोयमा ! दुनिहा पण्णत्ता, तं जहा-भवधारणिज्जा य उत्तरनेउ-व्विया य । तस्थ णं जा सा भवधारणिज्जा सा णं जहण्णेणं अंगुरुस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेणं पंत्र धणुसयाइं । तत्थ णं जा सा उत्तरवेउव्विया सा जहण्णेणं अंगुरुस्स संखेज्जइभागं उक्कोसेणं धणुसहस्तं ! रयणप्पहाए पुढत्रीए नेरद्र्याणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ? गोयमा ! दुनिहा पण्णत्ता, तं जहा-भवधारणिज्जा य उत्तरनेउव्तिया य, तत्थ णं जा सा भवधारणिज्जा साजहन्नेणं अंगुरुस्स असंखिज्जइभागं उक्कोसेणं सत्त धणूइं तिणिण रयणीओ छद्य अंगुरुाइं, तत्थ णं जा उत्तर-वेउव्विया सा जहण्णेणं अंगुरुस्स संखेज्जइभागं उक्कोसेणं

उत्सर्पिणी के तीसरे काल या अवसर्पिणी के चौथे काल जैसा अनु-भाव सदा विद्यमान रहता है। यहां १ कोटि पूर्व की स्थिति होती है। यहां का पुण्यप्रभाव पूर्वोक्त भोगभूमि के क्षेत्रोंकी अपेक्षा कम होता है। और इसकी अपेक्षा भरत और ऐरवत क्षेत्र के मनुष्यों का कम होता है। '' परमर्ष्णु तसरेणु '' इत्यदि गाथा में यद्यपि उच्छलक्ष्ण रुक्षिंगका, रुक्ष्णरूक्षिणका और ऊर्ध्वरेणु ये तीन पद नहीं कहे गए हैं-तौभी ये यहां उपलक्षण से यहीत किये गये हैं, ऐसा जानना चाहिये॥ सू० १९५ ॥

અહીં એક કેાટિ પૂર્વ'ની સ્થિતિ હેાય છે અહી ને પુણ્યપ્રસાવ પૂર્વોક્ત ભાેગભૂનિના ક્ષેત્રોની અપેક્ષા કમ હાેય છે અને આની અપેક્ષાએ ભરત અને અરવત ક્ષેત્રના મનુધ્યાના પુણ્ય પ્રભાવ અલ્ય હેાય છે. ''વરમાળૂ તકારેળૂ'' વગેરે ગાથામાં જો કે ઉગ્છલસ્ગ્રેલસ્થિકા, શ્લસ્ટ્રશ્લક્ષિણ્ઠા અને ઉધ્વ'રેશુ આ ત્રવુ પદ કહેવામાં આગ્યાં નથી છતાં એ અહીં ઉપલક્ષણથી ગૃહીત થયેલાં છે, એમ જાસ્થુલું જોઈએ II સૂ૦ ૧૯૫ II अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र १९६ नैरयिकाणां शरीरावगाहनानि. १५५

पण्णरसधण् दोन्नि रयणीओ वारसअंग्रलाइं। सक्करपहायुह-वीष णेरइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहगा पण्णत्ता ?, गोयमा! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-भवधारणिज्जा य उत्तर-विउटित्रया य। तत्थ णं जा सा भवधारणिज्जा स जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेजइभागं उक्कोसेणं पण्णरस धगूइं दुणिण रयणीओ वारस अंग्रलाइं, तस्थ णं जा उत्तरवेउव्विया सा जहण्णेणं अंगुलरस संखेग्जइमागं उक्कोसेणं एकतीसं धणूइं एक्करयणी या वालुवप्पहापुढवीए णेरइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाइणा पण्णत्ता, गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-भनधारणिज्जा य उत्तरवेउठिभ्या य तत्थ वां जा सा भवधारणिङजा सा जहण्णेणं अंगुलरस अनंखेडजइभागं उकोसेणं एकतीसं धगूई इक्तरयणी य, तत्थ णं जा सा उत्तर-वेउव्विया सा जहण्गेणं अंगुरुस्त संखेज्जइभागं उक्तोसेणं वासट्टि धण्रइं दो रयणीओ य। एवं सब्बासिं पुढवीणं पुच्छा भाणियव्त्रा। पंकष्पहाए पुढवीए भवधारणिज्जा जहण्णेणं अंगुस्स असंखेजइभागं उक्ते सेणं वासहि घणूइं दो रयणीओ य, उत्तरवेउच्चिया जहण्मेणं अंगुलस्त संखेज्जइभागं उक्कोसेणं पणवीसं धणुलयाई। धूलप्पहण् भवधारणिजना जहण्येणं अंगु-लस्स असंखेडजद्भागं उक्कोसेणं पणवीसं घणुसयाइं, उत्तरवेउ-विवया अंगुलरुस संखेज्जइभागं उक्कोसेणं अड्ढाइज्जाइं धणु-सयाइं। तमाए भवधारणिज्जा जहन्नेणं अंगुलस्त असंखेज्ज-

### अनुयोगद्वारस्त्रे

इभागं उद्धे सेणं अडूाइजाइं धणुसयाइं, उत्तरवेउदिवया जहण्णेणं अंगुलरस संखेज्जइभागं उक्कोसेणं पंच धणुसयाई। तमतमाप पुढर्वाप नेरइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ?, गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-भवधारणिज्जा य उत्तर-वे उच्चियां थे। तत्थ णं जा सा भवणधारणि इजां सा जहण्णेणं अंगुलरूस असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं पंच धणुतयाइं, तत्थ णं जा उत्तरवेउव्विया सा जहण्णेणं अंगुलस्त संखेज्जइभागं उक्को-सेणं धणुसहरसं। असुरकुमाराणं भंते! के महालिया सरीरोगा-हणा पण्णत्ता ? गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-भवधारणि-उजा य उत्तरवेडवित्रया य, तत्थ णं जा सा भवधारणिज्जा सा जहण्णेणं अंगलस्त असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं सत्त रयणीओ, जा उत्तरवेउव्तिया सा जहण्णेणं अंगुलस्स संखेज्जइभागं उक्कोसेणं जोयणसयसहस्साइं। एवं असुरकुमारगमेणं जाव थणियकुमाराणं भाणियव्वं ॥सू०१९६॥

छाया---नैरयिकाणां भदन्त ! कियन्महती शरीरावगाइना महमा ? गौतम ! द्विविधा प्रक्षता, तद्यथा-भवधारणीया च उत्तरवैक्रिया च । तत्र खख या सा भव-धारणीया सा खख जयन्पेन अङ्गुलस्य असंख्येय मागर्, उत्कर्षेण पश्च धनुः-धारणीया सा खख जयन्पेन अङ्गुलस्य असंख्येय मागर्, उत्कर्षेण पश्च धनुः-धातानि, तत्र खख या सा उत्तरवैक्रिया सा जयन्येन अङ्गुलस्य संख्येयभागं उत्कर्षेण धनुस्सहसं । रत्नमभार्था पृथिव्यां नैरयिकाणां भदन्त ! कियन्महती धारीरावगाहना मह्ना ?, गौतम ! द्विविधा मह्नप्ता, तद्यथा--भवधारणीया च उत्तर-वैक्रिया च, तत्र खख या सा भवधारणीया सा जयन्येन अङ्गुलस्य असंख्येय-मागं उत्कर्षेण सप्त धन् पित्रयो स्तनपः षडङ्गुलानि, तत्र खख या सा उत्तरवैक्रिया सा जयन्येन अङ्गुलस्य संख्येयभागम् उत्कर्षेण पश्चदग्रधन् थि द्वौ रत्नी द्वादश-कर्ष्ठ उलानि । हर्करपमापृथिव्यां नैरयिकाणां भदन्त ! कियन्महती श्ररीरावगाद्यना

अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र १९६ नैरयिकाणां इरीरावगाहनानि.

महता ? गौतम ! दिशिधा प्रदेशा, तद्यथा भवधारणीया च उत्तरे किया च, तत्र खलु या सा मग्धारणीया सा जघन्वेन अङ्गुलस्य असंख्येयमागम उस्कर्षेण पश्चदशपन्ंपि दौ रत्नी द्वादश अङ्गुरुकि, तेन खदु या सा उत्त विकिया सा जधन्येन अङ्गुअस्य मुंख्येयभागम् उत्कर्षेण एकजिंदाडू धनूंषि एको रस्तिश्च। वाञ्चकाममापृथिव्यां नेरयिकाणां भेदन्त ! कियन्महती शरीरावगाहना मज्ञसा, गौतम ! द्विविधा मझप्ता, तद्यथा-भवधारणीया च उत्तरवैक्रिया च, तत्र खछ या सा भवधारणीया सा जघन्येन अङ्गुलस्य असंख्येयभागं उत्कर्षेण एकत्रिशत् धनूंषि एको रस्निश्च, तत्र खळु या सा उत्तरवैक्रिया सा जधन्वेन अङ्गुलस्य संख्येयमानम् उत्कर्षेण द्विपष्टि धेत्तंषि द्वौ रत्नी च। एवं सर्वासां पृथिवीनां पृच्छा भणितव्या, पङ्कषभायां पृध्वियां भवधारणीया जधन्येन अङ्गुलस्य असं-रूयेयमार्ग उस्कर्षेण द्विपष्टि र्थन्यि दो रत्नी च, उत्तरवैकिया जधन्येन अङ्गुलस्य संख्येयभग्गम् उत्कर्षेण पश्चर्वित्रतिः धनुःश्रतानि । धूमपभायां भवधारणीया अङ्गुलस्य संख्येयभागम् उत्कर्षेण पञ्चवित्रतिः धनुःशर्तानि, उत्तर्येकिया जध-न्येन अङ्गुलस्य संख्वेयमागम् उत्कर्षेग अर्धतृतीयानि धनुःशतानि, तमसि भन-धारणीयां जघन्येन अङ्गुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्षेण अद्भृततीयानि धनुःश्वतानि, उत्तरवैकिया जयन्येन अङ्गुलस्य संख्येयमार्गं उत्कर्पेण पश्च घनुःज्ञतानि, तम-स्तमायां पृथिव्यां नैरयिकाणां भद्रना ! कियन्महती शरीरावगाइना मज्ञप्ता ?, गौतग ! द्विधा मद्रमा, तधया-भाषारणीया च उत्तरवैक्रिया च, तत्र खछ या सा भवधारणीया सा जयन्येन अङ्गु उस्य असंख्येयमातम् उत्कर्षेण पश्च धनुः-शतानि, तत्र खलु या सा उत्तरवैकिया सा जघन्येन अङ्गुलस्य संख्येयभागम् उत्कर्षेण धनुःसहस्रम् । अनुग्कुमाराणं भद्रत ! कियन्महती करीरायगाहना प्रक्रमा. गौतम ! द्विधि महसा, भवधारणीया च उत्त विकिया च, तत्र खल या सा भव-धारीया सा जघन्येन अङ्गुलस्य असंख्येयमागम् उत्कर्षेण सप्त रत्न्यः, या उत्तर-वैकिपा सा जवन्येन अङ्गु उस्य संख्येयभागं उत्कर्पेग योजनज्ञतसद्दस्राणि। एवम् असुरकुमारगमेन यावत् स्तनितकुमाराणां भणितव्यम् ॥ मू० १९६॥

टीका--- ' णेरइयाणं ' इत्यादि--

'एतेनोस्सेधाङ्गुळेन नैरयिकतिर्थग्योनिकवनुष्यदेवानां अरीरावगाहना-

" णेरहयाणं भंते " इत्यादि ।

जब्दार्थ--- असेभाङ्गुल में नारक तिर्घञ्च, मनुष्य और देवों के द्यारीर की अवगाहना माथी जाती है। ऐमा जो पहिछे १८९ वें सूत्र

" णेरइयाणं भंते ! " ઇत्याह----

શખ્દાર્થ-ઉત્સેધાંગુલથી નારક, તિર્ય'ચ, મનુષ્ય અને દેવાના શરીરની અવગાહના માપવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે જે પહેલાં સૂત્ર ૧૮૬ માં કહે-

# **अनुयोगद्वार**स्त्रे

माप्यते' इत्युक्तम् । तत्र तेवां अरीरावगाहना कियन्यद्वती भगति ? इति जिडासित-कामः पृच्छति-'णेरइयाणं मंते' इत्यादि । हे भदन्त ! नैरयिकाणां-नाम्कजी रानां शरीरावगाहना-अवगाइन्ते=अवतिष्ठन्ते जीवा अस्यामिति अवधाहना=नारकादि तनुसमवगाढं क्षेत्रं नारकादितनुरेव वा, शरीरस्यावगाहना शरीरमेव वा अवगाहना सा कियन्मदती=कियत्भमाणा पद्यप्त(=परूथिता भवताऽन्येश्व तीर्थक्रद्भिरिति गौतमस्वामिनः मन्नः । उत्तरयति भगवान्-हे गौतम ! नैरयिकाणां शरीरावगाहना भवधारणीया उत्तरवैकियेति द्विधिा मह्यप्ता । तत्र-भवे=नारकादिपर्यायभवन-रक्षणे आयुः-समाप्ति यावत् या सततं धियते सा मदधारणीया शरीरावगाहना-में कहा है-उस विषय में गौतम पूछते हैं कि (णेरइधाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णस्ता) हे भदन्त ! नारक जीवों के शरीर की आप ने तथा अन्य तीर्थकरों ने अवगाहना कित्वनी कही है ?

उत्तर-(गोपमा ! दुविहा पण्णत्ता) हे गौतम ! नारक जीवों के इारीर की अबगाहना दो प्रकार की कही गई है । जिसमें जीव रहे, उसको नाम 'अवगाहना ' है । नारक आदि के दारीर में अवष्टब्ध जो आकादारूप क्षेत्र है वह अधवा-नारक आदि जीवों का जो दारीर है बह अवगाहना है, ऐसा इस अवगाहना दाव्द का निष्कर्पीर्थ है । यह दो प्रकार की कही गई है-एक भवधारणीय, और दूसरी उत्तर बैंकिय । जो अवगाहना नरकादि पर्याय रूप भव में अपनी र आयु को समासि पर्यन्त धारण की जाती है वह भवधारणीय अवगाहना है । तथा जो स्वाभाविक द्यारीरिक अवगाहना के बाद किसी कार्य के बदा से

वामां આવ્યું છે, તે સંબંધમાં ગૌલમ સ્વામી પ્રશ્ન કરે છે કે (णेरइयाणं मंते ! के महास्तिया सरीरोगाइणा पण्णत्ता) હે ભદ'ત ! નારક જવાના શરીરની આપબ્રીએ તેમજ બીજા તીર્થ'કરાએ અવગાહના કેટલી કહી છે ?

ઉત્તર-(गोयमा ! दुविद्दा पण्णत्ता) છે ગૌતમ ! નારક જીવાના શરીરની અવગાહના છે પ્રકારની કહેવામાં આવી છે. જેમાં જીવ રહે છે, તેનું નામ અવગાહના છે ન રક વગેરેના શરીરથી અવષ્ટબ્ધ જે આકાશ રૂપ ક્ષેત્ર છે, તે અથવા નારક વગેરે જીવાનું જે શરીર છે તે અવગાહના છે, એવા આ અવગાહના શબ્દના નિષ્કર્યાર્થ છે. આ બે પ્રકારની કહેવામાં આવી છે એક લવધારણીય અને બીજી ઉત્તરવૈક્રિય જે અવગાહના નારકાદિ પર્વય રૂપ લવમાં પાલપોલાના આયુની સમાપ્તિ સુધી ધારણ કરવામાં આવે છે, તે ભવ-ધારણીય અવગાહના છે તેમજ જે સ્વાભાવિક શાર્શરિક અવગાહના પછી કાઈ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९६ नैरयिकाणां इसीरावगाहनानि. १५९

सहजद्यरीरगतावगाइने त्यर्थः । या तु उत्तरं म्भनेत्तरकालं कार्यवद्याः कियते सा उत्तरवैकिया । शरीरावगाइनामपाणे पृष्टे शरोरावगाइनाया भेदकथनं शरीरावगा-इनागमाणमतिषच्यर्थ बोध्यम् । भेदकथनमन्तरा च शरीरावगाइनापमाणकथनम-अवगाहना की जाती है वह उत्तरवैकिय अवगाहना है । तात्पर्य कहने का थह है कि नर नारक आदि गति में प्राप्त जो शरीर है, वह भव-घारणीय अवगाहना है । और इस प्राप्त अवगाहना रूप शरीर से जो और शरीर की विकुर्वणा होती है वह उत्तरवैकिय अवगाहना है । जैसे देव आदि अपने शरीर से कारणवश और २ शरीर बना लिया करते हैं ।

दांका—दारीर की अवगाहना का प्रश्न ही प्रकृत में पूछा गया है, फिर यहां उसके अप्रकृत भेदों का कथन क्यों किया गया ?

પણુ નિમિત્તથી અવગાહના કરવામાં આવે છે, તે ઉત્તરવૈક્રિય અવગાહના છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણું છે કે નર, નારક, વગેરે ગતિમાં પ્રાપ્ત જે શરીર છે તે ભવધારણીય અવગાહના છે અને આ પ્રાપ્ત અવગાહના રૂપ શરીરથી જે બીજા શરીરની વિકુર્વથ્યા થાય છે. તે ઉત્તરવૈક્રિય અવગાહના છે. જેમ દેવ વગેરે પોતાના શરીરથી કારણવશ અન્ય શરીરા ધારથ કરી છે.

શંકા–શરીરની અવગાહના વિષે જે પ્રશ્ન કરવામાં આવ્યા છેતે પ્રકૃત રૂપમાં જ પૂછવામાં આવ્યા છે. તેા પછી અહીં તેના અપ્રકૃત ભેદોનું કથન કેમ કરવામાં આવ્યું છે ?

ઉત્તર-આ શાંકા ઉચિત નથી કેમકે આ જાતનું કથન જે સૂત્રકાર કર્યું છે, તેનું કારણ શરીરની અવગાલન ના પ્રમાણને સ્પષ્ટ કરવું એ છે, કેમકે લેદ કથત કર્યા વિના શરીરની અવગાલનાના પ્રમાણનું કથન થઈ શકે જ નહિ એજ વાતને સૂત્રકાર સ્પષ્ટ કરે છે-(સચ ળં जा सा મત્રधारળિच्जा सा ળં जદ્ળ્યેળં अંगુ દરસ असंखेज्जद्भागं, ड∓को सेળં पंचधणु सयाइं) એમાં જે ભવધારણીય અવ-ગાહના છે, તે જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને और उत्कृष्ट से, पांच सौ धनुषदमाण है। तथा उत्तरवैकिन जो अब माहना है वह जवन्य से अंगुल के संख्यातवें भाग है और उत्कृष्ट से एक हजार धनुप प्रमाण है। यह सामान्य कथनरूप जवगाहना का प्रमाण नरकगति की अपेक्षा से किया गया है।

अव इसी विषय को सूत्रकार विद्रोषरूप से भिव २ प्रधिवियों में भववारणीय और उत्तरवैक्रिप रूप अवगाहना का प्रमाण कितना है? इस विषय को प्रश्नोत्तरपूर्वक कहते हैं-(रथणप्पहाए पुढवीए नेरइयाणं भंते ! के महालिया मरीरोगाहणा पण्णत्ता)

प्रश—हे भदंत । प्रथम रत्नप्रभा पृथिवी में नारकों की कितनी इारीरावगाहना कही है ?

उत्तर-(गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता-तं जहा-भवधारणिङजा य उत्तरवे ३व्विग य) वहां नारकों की दारीरावगाहना भवधारणीय और उत्तरवैकिय के भेद से दो प्रकार की कही गई है। (तश्थ णं जा सा भवधारणिङजा सा जहन्नेणं अंगुलस्स असंखिउजहभागं उक्कोसेणं सत्तधणूइं तिण्णि रवणीओ छच्च अंगुलाइं) इनमें जो भवचारणीय अवगाहन। है वह जवन्य की अपेक्षा अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है, और उत्कृष्ट की अपेक्षा सात घतुष तीन रस्नि एवं ६ अंगुल प्रमाण बित्धुण्टधी पांधसे। धदुध प्रमाध छे. तेमक उत्तरवैक्षिय के अवगाहना छे, ते कधन्य थी अंगुलना स'म्यातमां लाग छे अने बित्धुण्टथी के इलार धतुम प्रपाछ छे आ सामान्य क्थन ३प अवगाढनातुं प्रमाण नरकारिनी अपेक्षाके करवामां आवधु छे.

હવે એજ વિષયને સૂત્રકાર વિશેષ રૂપમાં વિભિન્ન-પૃથિવીઓમાં મવ-ધારભીય અને ઉત્તરવૈક્રિય રૂપ અવગાહના પ્રમાણ કેટલું છે, તે પ્રશ્નોત્તરપૂર્વક કહે છે. (रयणप्रद्याप पुढर्वध्य नेरद्वणणं मंते ! के मद्याडिया सरीरोगाइणा पण्णत्ता)

પ્રશ્ન-હે બદલ ! પ્રથમ રત્વપ્રભા પૃથિવીમાં નારકાેની કેટલી શરીરાવ ગાઢના કહેવામાં આવી છે?

ઉત્તર-(गोयमा ! दुविद्दा पण्णत्ता-तंब्रद्दा-भवधारणिड्या य उत्तरवेउटिवया य) ત્યાં નારકાેની શરીશવગાહના ભવધારણીય અને ઉત્તરવૈક્રિયના રૂપમાં ખે પ્રકારની કહેવામાં આવી છે. (तत्थणं जा सा मवधारणिज्जा था जहन्नेणं अंगुरूस्स असंखिज्जद्दमागं उक्दोसेणं सत्तधणूदं तिण्णि रयणीओ छत्त्व अंगुरूाइं) આમાં જે ભવધારણીય અવગાહના છે તે જઘન્યની અપેક્ષા અંગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણુ છે અને ઉત્દુષ્ટની અપેક્ષા સાત ધનુષ, ત્રણ રતિ અને દ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९६ नैरयिकाणां दारीरावगाहनानिरूपणम् - १६१७

है। (तस्य णं जा उत्तरवेडव्विया सा जहण्णेणं अंगुलस्त संखेजजहभागे उक्तो सेणं पण्णर वधणू दोन्नि रयणीओ बारस अंगुलाई) तथा जो उत्तर वैक्रियरूप अवगाइना है वह जघन्य की अपेक्षा अंगुल के संख्यातवें भाग प्रमाग है, और उत्क्रुष्ट की अपेक्षा पख्रह धनुष, दो रस्ति, १२ अंगुल प्रमाण हैं। ( अक्षरपहा पुढवीए णेरइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता) हे भदन्त ! ठार्करा एथिवी में नारकों की दारीरावगाहना कित्त्री होनी हे ?

उत्तर — (गोदमा ! दुबिहा पण्णत्ता) हे गौतम ! यह इारीर वगाहना बहां दो प्रकार की कही गई है (तं जहा) वह इस प्रकार से हैं- (भव-धारणिज्जा य उत्तरवेडव्यिया य) एक अवचारणीय दूसरी उत्तर-विकिया। (तत्थ ण जा सा भवधारणिजजा, सा जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेजजहभाग, उक्कोरेणं पण्गरसभणू इं दुण्णि रयणीओ, बारस अंगुलाई ) इनमें जो भवधारणीय अवगाहना है वह जवन्य से अंगुल के असंख्यातवे भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से १५ घतुष दो रत्नि एवं १२ अंगुल प्रमाण है । (तत्थ णं जा सा उत्तरवेडव्विया सा जहण्णेणं अंगुलस्स संखेजजहभागं उक्कोसेणं एकतीसं धणू इं एकरयणीय) उत्तर

भांशुक्ष प्रभाषु છे. (तत्य णं जा उत्तरवे उवित्रया सा लइण्णेणं अंगुढरस संविक्षइ भागं उक्कोसेणं पण्णरसधणू दोण्णि रयणीओ बारस अंगुळाई) तेमक के ઉत्तर-वैडिय ३५ अवगाडना छे ते कधन्यनी अपेक्षा भांशुक्षना संभ्यातमा क्षाग प्रभाषु छे अने उत्पृष्टनी अपेक्षा प'दर धनुष, छे रत्नि, १२ आंशुक्ष प्रभाषु छे. (सक्करप्वहा पुढवीए णेरइयाणं मंते! के महालिया सरीरोगहणा पण्णत्ता) डे क्षदांत! शर्डरा पृथिवीमां नारडेानी शरीरावगाडना डेटवी छे ?

ઉत्तर-(गोयमा ! दुविहा पण्णता) डे गौतभ ! आ शरीरावगाढना त्यां એ પ્રકारनी धडेवामां आवी छे. (तंजहा) ते आ प्रमाधे छे. (भवधारणिज्जा य उत्तरवेडविवया य) એક ભवधारछीय अने भीજ उत्तरवेडिय (तत्थ णं जा सा भवधारणिज्जा, सा जदण्णेणं अंगुरुरस कसंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं पण्णरसधणूदं दुण्णि रयणीओ, वारस अंगुरुाइं) आमां के लवधारछीय अवगाढना छे, ते कधन्यथी अंगुडाना असंभ्यातमा लाग प्रमाध छे अने ઉत्धृष्टथी १५ धनुष थे रतिन अने १२ अंगुडा प्रमाध छे. (तत्थ णं जा सा उत्तरवेडविया सा जहण्णेणं अंगुरुरस संखेज्जहमागं उक्कोसेणं एकतीसं धणूइं एक्इरयणी य) अ० २१

## व उुयोगद्वारस्त्रे

सम्भच्यपि विह्नेयम् । अत्र ओघतो विह्नेपतश्च द्विविधशरीरात्रगाहनाया जघन्यो-रहब्दममाण उक्तं तत् सुविह्नेपतया न व्याख्यायते । विह्नेपश्चात्रेदं बोध्यम्-उरकु-ष्टावगाहा सर्वास्त्रपि पृथित्रीषु स्वक्तीयस्त्रक्तीयवामपस्तटेषु भवति । मवधारणी-यायाश्चोत्कृष्टायाः सकाशादुत्तरतेक्रिया सर्वत्र दिगुणा बोध्वा । इत्थं नैरयिकाणां वैक्रिय अवगाहना जो है, वह जघन्य से अंगुल के संख्यातवें भाग प्रमाण और उत्कृष्ट से ३१ धनुष तथा १ रस्ति प्रमाण है । (वालुयप्प-इा पुढवीए णेरइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! तीसरी पृथिवी बालुकाप्रभा में नारकियों के द्वारीर की अव-गाहना कितनी है ?

उत्तर-(गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता) गौतम ! दो प्रकार की है । (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-(भवधारिणिडजा य उत्तरवेडव्विया य) एक भवधार-णीय और दूसरी उत्तरविकिया ! (तत्थ णं जा सा भवधारणिड्जा सा जहण्णेणं अंगुरुस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं एकतीसं धणुहं इक्कर-यणी य) भवधारणीय अवगाहना जवन्य से अंगुरु के असंख्यातवें भाग प्रमाण, और उस्कृष्ट से ३१ धनुष और १ रस्निप्रमाण है । (तत्थ णं जा सा उत्तरवेडव्विया सा जहण्णेणं अंगुरुस्म संखेडजहभागं उक्कोसेणं षासटि धणुई दो रयणीओ य) अत्तरविकिय अवगाहना जवन्य से अंगुरु के संख्यातवें भाग प्रमाण, और उत्कृष्ट से ६२ धनुष दो रस्नि प्रमाण है । (एवं सव्यासिं पुढवीणं पुच्छा भाणियव्वा) हसी प्रकार से

ઉत्तरवैडिय अवगाढना कधन्यथी अंगुलना संभ्यातमा साग प्रमाख अने ઉत्दृष्टथी ३१ धनुष तेमक १ रत्नि प्रमाख छे. (वालुवप्पहा पुढवीए जेरह यांग मंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ?) डे सह'त ! त्रील भृथिवी वालुधा प्रसामां नारडीओना शरीरनी अवगाडना डेटली छे ?

ઉत्तर-(गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता) गौतम & प्रधारनी छे. (तंज्रहा) ते प्रधारे। आ प्रभाखे छे. (मद्रघारणिङ्जा य उत्तरवेउव्विया य) रूपे अभवधारछीय अने जील् उत्तरवे दिया (तत्व जं जा सा भवधारणिङ्जा सा जढणोणं अंगुडस्स असं खेन्द्रदभागं, उक्को सेणं एककती सं धणूइं इक्करयणी य) अवधारछीय अवगा-छना अधन्यथी आंशुखना अस'भ्यातमां कांग प्रभाख उत्धृत्य उद्य धनुष अने १ रतिन प्रभाख छे (तत्व जं जा सा छत्तरवेउव्विया सा जहणोणं धंगुरूस्स संखेज्ज्रइभागं उक्तरे से जं जा सा छत्तरवेउव्विया सा जहणोणं धंगुरूस्स संखेज्ज्ञइभागं उक्तरे से जं जा सा छत्तरवेउव्विया सा जहणोणं धंगुरूस्स संखेज्ज्ञइभागं उक्तरे से जं जा सा छत्तरवेउव्विया सा जहणोणं धंगुरूस्स संखेज्ज्ञइभागं उक्तरे से जं जा सा छत्तरवेउव्विया सा जहणोणं धंगुरूस्स संखेज्ज्ञइभागं उक्तरे से जं जा सा छत्तरवेउव्विया सा जहणोणं धंगुरूस्स संखेज्ज्ञइभागं उक्तरे से जं वासट्ठि धणूई दो रयणी को य ) उत्तर वैडिय भवगार्खना कधन्यथी आंशुलना स'भ्यातभां क्षां प्रसाध अने उत्तृत्य्या अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९६ नैरयिकाणां शरीरावगाहनानिरूपणम् १६३

श्वरीरात्रगाहना भमागमुक्त्वाऽसुरादीलां श्वाीरावगाहनाभमाणमाह-'असुरकुमाराणं भंते ! इत्यारभ्य 'थणियक्तमारागं भाणियव्वं ' इत्यन्तेन सन्दर्भेण । व्याख्या निगदसिद्धा ।। सू० १९६ ॥

समस्त पृथिवियों के विषय में प्रश्न का उद्रावन कर छेना चाहिए-(पंक पहाए पुढवीए भवधारणिज जा जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज जहभागं, उक्कोसेणं बासट्टि धणूहं दो रयणीओ य) पंकप्रभा में भवधारणीय अवगोहना जधन्य से अंगुरु के असंख्यातवें भागपमाण और उस्कृष्ट से बासठ धनुष प्रमाण दो रश्नि हैं।(उत्तरवेउन्विया जहण्णेणं अंगुलस्म संखेज्जहभागं उक्कोसेणं पणवीसं धणुसयाहं) उत्तरवैक्रिय अवगाहना जघन्य से अंगुरु के संख्यातवें भाग प्रमाण और उस्कृष्ट से १२५ धनुष प्रमाण है। (धूमप्पहाए भवधारणिज्जा जहण्णेणं अंगुलस्स असंखे-जजहभागं, उक्कोसे पणवीसं धणुसयाहं) धूमप्रभा में भवधारणीय अव-गाहना जघन्य से अंगुरु के असंख्यातवें भाग प्रमाण और उस्कृष्ट से १२५ धनुष प्रमाण है। (धूमप्पहाए भवधारणिज्जा जहण्णेणं अंगुलस्स असंखे-जजहभागं, उक्कोसे पणवीसं धणुसयाइं) धूमप्रभा में भवधारणीय अव-गाहना जघन्य से अंगुरु के असंख्यातवें भाग प्रमाण और उत्कृष्ट से १२५ धनुष प्रमाण है। (उत्तरवित्रविया अंगुरुस्स संखेज्जह भागं उक्कोसेणं अडुग्राइज्जाइं घणुसयाई) उत्तर वैक्रिय अवगाहना जघन्य से अंगुरु के संख्यातवें भाग प्रमाण और उत्कृष्ट से ढाई सौ २५० धनुष प्रमाण है। (तमाए भवधारणिज्जा जहण्णेणं अंगुरुस्स असंखेज्जह भागं, उक्कोसेणं अडुग्राइज्जाइं धणुसयाई) तमःग्रभा नाम की छठी

આ પ્રમા**ણે** સમસ્ત પૃથિવીએાના સંખંધમાં પ્રક્ષોની ઉદ્ભાવના કરી લેવી लेर्ध अं (पंकल्पहाए पुढवीए भवधारिणिज्जा जहण्णेणं अंगुल्स्स असंखेज्जह भागं, उन्छेसेणं बासद्रिघणूइं दो रयणीओ य) ५ ४४ सामां संवधारछीय अवगाढना જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણું ઉત્કૃષ્ટથી ૬૨ ધતુષ પ્રમાણુ भने & रतन छे. (उत्तरवेउवित्रया जहण्णेणं अंगुल्लास संखेज्जधभागं उक्फोसेणं વળવીસં ઘળુસયાइં) ઉત્તરવૈક્રિય અવગાહના જઘન્યથી અંગુલના સંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ અને ઉત્કુષ્ટથી ૧૨૫ ધનુષ પ્રમાણ છે. (ધૂમવદ્દાવે મથચાર-जिज्जा जहण्णेणं अंगुल्लस असंखेजहम ग, उक रोसेणं पणवीसं घणुसयाई) धूम પ્રક્ષામાં ભવધારણીય અવગાહતા જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણુ અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧૨૫ ધતુષ પ્રમાણુ છે. (उत्तरवेउव्विया <sup>अं</sup>गुळस्स संखेःजइभागं उक्कोसेणं अ<sup>डु</sup>इङ्जाइ' धणुसयाइं) ઉत्तःवैश्विय અવગાહના જઘન્યથી અંગુલના સંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ અને ઉત્કૃષ્ટથી ૨૫૦ ધનુષ प्रभाध छे. (तमाव भवधारणिकता झहण्णेणं अंगुखरस असंखेवज्ञइभागं उक्की-

# अनुयोगद्वारस्त्रे

१६४

पृथिवी में भवधारणीय अवगाहना जघन्य से अंगुल के असंख्यातवे भागप्रमाण, और उस्कृष्ट से अढाई सौ धनुषप्रमाण है। (उत्तरवेउ-विषया जहण्णेणं अंगुअस्त संखेत्रजडभागं उक्कोसेणं पंत्रधणसयाई ) उत्तरवैक्रिय अवगाहना जघन्य से अंग्रल के संख्यानवें भाग प्रमाण, और उस्कृष्ट से पांचसौ धनुष की है। (तमतमाए पुढवीए नेरइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णसा ) तमस्तमा ष्टथिवी में नार-कियों की हे अदन्त ! कितनी अवगाइना है ? ( गोयमा ! बुविहा पण्ण-सा) हे गौतम ! यहां दो प्रकार की अवगाहना कही गई है। (तं जहा) जैसे-(भवधोरणिज्जाय उत्तरवेउत्त्रिया च) १ भवधारणीय अव-गाहना और दूसरी उत्तरवैकिय अवगाहना। (तत्य णं जा सा अवधार-णिज्जा सा जहण्णेणं अंगुलस्य असंखेजनहभागं, ब्लोसेणं पंचधनु सयाई ) भवधारणीय अवगाहना वहां जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भागवमाण है और उत्कृष्ट से पांचसौ धनुष प्रमाण है। (तत्थ ण जा उत्तरवेउव्यिया सा जहण्णेणं अंगुरुस्स संखेज्जइआगं उक्कोसेणं घणुसहरसं ) तथा वहां जो उत्तरवैकिय अवगाहना है बह जघन्य से अंगुल के संख्यातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से १ हजार धनुष

सेणं अड्ढाइड्जाइ धणुसयाइ) તમઃપ્રભા નામની છઠી પૃથિવીમાં ભવધારણીય અવગાહના જઘન્યથી અ'ગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણુ અને ઉત્કૃત્ર્યથી ૨૫૦ ધનુષ પ્રમાણુ છે. (उत्तत्वेडव्विया जहण्णेणं अंगुरुस्स संखेज्जइमागं उक्कोसेणं पंच धणुसयाइ') ઉत्तरवेडिवया जहण्णेणं अंगुरुस्स संखेज्जइमागं उक्कोसेणं पंच धणुसयाइ') ઉत्तरवेडिय અવગાહના જઘન્યથી અ'ગુલના સ'ખ્યા-તમા ભાગ પ્રમાણુ અને ઉત્કૃત્ર્યથી ૫૦૦ ધનુષ જેટલી છે (तमतमाए पुढवीए मेरहयाणं भंधे! के महाळिया सरीरोगाइणा पण्णत्ता) હે ભદ'त ! તમસ્તમા પૃથિવીમાં નારકીઓની કેટલી અવગાહના છે? (गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता) હે ગીતમ ! ત્યાં બે પ્રકારની અવગાહના છે? (गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता) હે ગીતમ ! ત્યાં બે પ્રકારની અવગાહના કહેવામાં આવી છે. (तंजहा) જેમ કે (मक्घारणिज्जा य उत्तरवेडव्यिया य) એક ભવધારણીય અવગાહના અને બીજી ઉત્તરવૈકિય અવગાહના (तत्व णं जा सा मद्रधारणिज्जा सा जहण्णेणं अंगुरुस्स असंखेज्जइमागं, उक्तकोसेणं पंच धणुसयाइं) ભવધારણીય અવગાહના ત્યાં જઘન્યથી અ'ગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણુ છે અને ઉત્કૃત્ટથી ૫૦૦ ધનુષ પ્રમાણુ છે. (तत्व णं जा उत्तरवेडव्तिया सा जहण्णेणं अंगुरुस्स संखेज्जइ मागं उक्कोसेणं धणुसहरसं) તેમજ ત્યાં જે ઉત્તરવૈકિય અવગાહના છે, તે જલન્યથી અ'ગુલના સ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણુ છે અને ઉત્કૃત્ટથી ૧૦૦ **सेंनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९६** नैरयिकाणां दारीरावगाहनानिरूपणम् १६५

प्रमाण है। सूत्रकार ने जो सामान्य रूप से और विशेपरूप से दोनों प्रकार की अवगाहना का प्रमाण जघन्य और उत्क्रुष्ट का कहा है वह सुज्ञेय होने के कारण टीका में व्याख्यात नहीं किया है। उत्कृष्ट अव-गाहना सातों पृथिवियों में अपने २ अन्तिम प्रस्तरों में होनी है। भव-घारणीय अवगाहना का जो उत्कृष्ट प्रमाण होता है उससे दूनो प्रमाण सर्वत्र उत्तरवैकिय अवगाहना का होता है-ऐसा जानना चाहिए। इस प्रकार नारक जीवों की शरीरावगाहना का प्रमाण कहकर अव सूत्रकार असुरआदिकों की शरीरावगाहना का प्रमाण कहते हैं-(असुरकुमाराणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता)

प्रश्न-हे भदन्त ! अखुरकुमार देवों की शरीरावगाइना कितनी है ? उत्तर-(गोयमा !) हे गौतम ! (दुविहा पण्णसा ) यहां शरीराव-गाहना दो प्रकार की प्रइस हुई है-(नं जहां) वे प्रकार ये हें-(भवधारणि-उजा य उत्तरवे उग्विया थ ) एक भवधारणीय और दूसरा उत्तरवैकिय । (तथ्य णं जा सा भवधारणिजा सा जहण्णेणं अंगुलस्त असंखेजजह भागं उक्कोसेणं सत्त रयणीओ ) इनमें जो भवधारणीय अवगाहना है बह जघन्य से वहां पर अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण है, और

ધતુષ પ્રમાણુ છે. સૂત્રકારે જે સામાન્ય રૂપથી અને વિશેષ રૂપથી બન્ને પ્રકારની અવગાહનાનું પ્રમાણુ જઘત્ય અને ઉત્દૃષ્ટની અપેક્ષાએ કહ્યું છે તે સુત્તેય દેવવાથી ટીકામાં ચર્યવામાં આવ્યું નથી ઉત્દૃષ્ટ અવગાહના સાતેસાત પૃથિવીએામાં પાતપાતાના અંતિમ પ્રસ્તરેલમાં હાય છે ભવધારણીય અવગા-હનાનું જે ઉત્કૃષ્ટ પ્રપાણુ હાય છે તેના કરતાં બમણું પ્રમાણુ સર્વત્ર ઉત્તર-વૈક્રિયઅવગાહનાનું હે.ય છે એમ બાણુવું નેઇએ આ પ્રમાણુ નારક જીવાની શરીરાવગાહનાનું પ્રમાણુ કહીને હવે સૂત્રકાર અસુરકુમાર વગેરેની શરીરા-વગાહનાનું પ્રમાણુ કહે છે.

(असुरकुमाराणं भंते ! के महाढिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता)

પ્રશ્ન-હે ભદ'ત ! અસુરકુમાર દેવાની શરીરાવગાહના કેટલી કહી છે ? ઉત્તર-(गोयमा !) હે ગૌતમ (दुविहा पण्णत्ता) અહીં શરીશવગાહના બે પ્રકારની પ્રત્તમ થયેલ છે. (तंजहा) તે પ્રકારા આ પ્રમાણે છે. (मधधारणिज्जा य उत्तरवेडव्चिया च) એક ભવધારણીય અને બીજી ઉત્તરવેકિય (तत्थ णं जा सा मवधारणिज्ज्ञा सा जहण्णेणं अंगुलरस असंखेज्ज्ञइभागं जम्कोसेणं सत्त रचणीओ) આમાં જે ભવધારણીય અવગાહના છે, તે જઘન્યથી ત્યાં અંગુલના અસ'ખ્યા- १६६

### अनुयोगद्वारस्त्रे

म्लम्-पुढविकाइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं अंगुलरस असंखेज्जइभागं उक्कोसेण वि असंखेउजइभागं । एवं सुहुमाणं ओहियाणं अपड्जत्तगाणं च भाणियव्वं । एवं जाव बादरवाउकाइयाणं पड्जत्तगाणं भाणियव्वं । वणस्सइकाइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोवगा-हणा पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेउजइभागं उक्कोसेणं सातिरेगं जोयणसहस्सं । सुहुमवणस्सइकाइयाणं ओहियाणं अपडजत्तगाणं पड्जत्तगाणं तिण्हंपि जहन्नेणं अंगु-लस्म असंखेडजइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्त असंखेउजइभागं ।

उत्कृष्ट से सात रत्नि प्रमाण है। (जा उत्तरवे उण्विया सा जहण्णेणं अंगुलस्स संखेजजह भागं, उक्कोसेणं जोयणसयसहस्साइं) तथा जो वहां पर उत्तरवैक्रियअवगाहना है वह जघन्य से अंगुल के संख्यातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से १ लाख योजन प्रमाण है (एवं असुरकुमारगमेणं जाव थणियकुमाराणं भाणिपव्वं) यहां पर असुरकुमारों की दोनों प्रकार की अवगाहना का जितना प्रमाण कहा गया है उतना ही प्रमाण नागकुमार, विद्युत्कुमार, सुवर्णकुमार, अग्निकुमार, वायुकुमार और स्तन्तिकुमारादि भवनवासिनिकाय के देवों की दोनों प्रकार की अवगाहना जाननी चाहिये ॥ सू० १९६ ॥

તમા ભાગ પ્રમાણ છે, અને ઉત્કૃષ્ટથી સાત રતિન પ્રમાણ છે (ज उत्तर-ધે દક્તિયા सा जइण्णेणं अंगु इस्स संखेज्जइ भाग, उक्को सेणं जोयण सयस इस्साइं) તેમજ જે ત્યાં ઉત્તરવૈકિય અવગાહના છે, તે જઘન્યથી અંગુલના સંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧ લાખ યાજન પ્રમાણ છે (વલ झसुर कुमार ग मेणं जाव धणिय कुमाराणं भाणियव्व') અહીં અસુર કુમારની બન્ને પ્રકારની અવગાહ-નાનું જેટલું પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે, તેટલું જ પ્રમાણ નાગ કુમાર, વિદ્યુત્ કુમાર, સુવર્ણ કુમાર, અગ્નિકુમાર, વાયુ કુમાર અને સ્તનિત કુમાર વગેરે ભવનવાસિ-નિકાયના દેવાની અન્ને પ્રકારની અવગાહનાનું જાણવું જોઇએ. ાસૂ ગ સ્લ ધ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९७ पृथ्वीकायिकादीनां इसीरायगाहनानि. १६७

षादरवणस्प्तइकाइयाणं जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं सातिरेगं जोयणसहरतं, अपज्जत्तगाणं जहण्णेणं अंगुलरस असंखेज्जइभागं उक्कोसेण वि अंगुलरस असंखेज-इभागं पज्जत्तगाणं जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं सातिरेगं जोयणसहस्तं। बेइंदियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंगुलरस असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं चारसजोय-णाई। अपज्जसगाणं जहण्णेणं अंगुलरस असंखेज्जइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेजनइभागं। पज्जत्तगाणं जह्न्नेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उकोसेणं बारसजोयणाइं । तेइंदियाणं पुच्छा,गोधमा ! जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेडजइभागं उकोसेणं तिण्णि गाउयाइं। अपज्जत्तगाणं जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जड्-भागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेज्जइभागं। पजत्तगाणं जह-न्नेणं अंगुलंस्स असंखेज्ज्इभागं उक्कोसेणं तिणिण गाउयाई। चउ-रिंदियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलरस असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं चत्तारि गाउयाइं। अपज्जत्तगाणं जहन्नेणं उक्कोसेण वि अंगुलरस असंखेञ्जइभागं। पडजत्तगाणं जहन्नेणं अंगुलरस

असंखेडजइभागं उक्कोसेणं चत्तारि गाउयाइं ॥सू० १९७॥ छाया-पृथिवीकायिकानां मदन्त ! कियन्महती क्षरीरातगाहना महारा ? गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येवमागं डत्कर्षेणापि अंगुल्कस्यासंख्येयभागम् एवं मुझ्माणाम् औषिकानाम् अपर्याप्तकानां च भणितव्यं । एवं यावद् बादरवायुकायिकानां पर्याप्त-कानां भणितव्यम् वनस्पतिकायिकानाम् भदन्त ! कियन्महती धरीरावगाहना महता ? गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्वेण सातिरेकं योजनसहस्तम् । मुझ्मवनस्पतिकायिकानाम् अपर्याप्तकानां पर्याप्तकानां त्रयाणामपि जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्वेण सातिरेकं योजनसहस्तम् । मुझ्मवनस्पतिकायिकानाम् औधिकानाम् अपर्याप्तकानां पर्याप्तकानां त्रयाणामपि जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्षेणापि अंगुलस्य असंख्येयभागम् षादरवनस्पतिकायिकानां जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् , उत्कर्षेण साति-रेकं योजनसहस्तम् , अपर्याप्तकानां जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् , उत्कर्षे-णापि अंगुलस्य भसंख्येयभागम् , पर्याप्तकानां जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम्

## अनुयोगद्वारस्त्र

१६८

भागम् उत्कर्षेण सालिरे ं यो जनसहसम् । द्वीन्द्रियाणां पृच्छा, गौतम ! जयन्येन ! अंगुलत्स्य असंख्येय भागम् उत्कर्षेण द्वाद रुयो तनानि, अपर्याप्तकानां जयन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्पेणापि अंगुरुस्य असंख्येपभागम् , पर्याप्तकानां जयन्येन अगुलस्याऽक्षं प्र्वेयभागम् उत्कर्पेण द्वा (श योजनानि । त्रीन्द्रियाणां पृच्छा, गौतम ! जयन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्पेग त्रीणि गच्युतानि अपर्याप्तकानां जयन्येन अंगुलस्य प्रसंख्येयभागम् उत्कर्पेग द्वाभि गच्युतानि अपर्याप्तकानां जयन्येन अंगुलस्य प्रसंख्येयभागम् उत्कर्पेग त्रीणि गच्युतानि अपर्याप्तकानां जयन्येन अंगुलस्य प्रसंख्येयभागम् , उत्कर्पेग त्रीणि गच्युतानि अपर्याप्तकानां जयन्येन अंगुलस्य प्रसंख्येयभागम् , उत्कर्पेगात्रि अंगुलस्य, असख्येयभागम्, पर्याप्त कानाम् जवन्येन अंगुलस्पाऽ रंखरेतभागं उत्कर्पेग त्रीणि गच्युतानि । चतुरीन्द्रियाणां पृच्छा, गौतम ! जयन्येन अंगुलस्य भसंख्येयभागम् , उत्कर्पेण पत्वारि गच्युतानि, अपर्याप्तकानां जयन्येन अंगुलस्य भसंख्येयभागम् , उत्कर्पेण पत्वारि गच्युतानि, अपर्याप्तकानां जयन्येन उत्कर्भ्यणापि अंगुलस्य असंख्येयभागम् , पर्याप्तकानां जयन्येन अंगु रस्याऽ उत्तरस्थ भसंखपेयभागम् , उत्कर्पेण पत्वारि गच्युतानि, धाक्तन्येन अंगु रस्याऽ तेत्हरेपयभागं उत्कर्पेण चत्वारि गच्युतानि ॥म्रू० १९७॥ टीका--- मेरइया असुराई, शुढनाई वेदियाद मो तहय ! पंतेदियनिरिय-नरा, वंतरजोइसियवेमाणी ''। छाधा-नैरयिका अमुरादयः पृथिच्यादयो द्वोन्दि-याद्वयस्तथा च । पश्चेन्द्रियार्यङ्गरा च्यन्तरज्योत्तिष्ठ विमानिकाः । इति समय-

मसिद्धचतुर्विंशतिदण्डकस्थ मथमदितीयपदयोरवगाइनामानं निरूपितम् । सम्पति पृथिच्यादिपदेऽवगाइनामाह ' पुढवीकाहयाणं भंते !' इत्यादि । इह प्रथमम् औधिक-

" पुढचिकाइयाणं भंते " इत्यादि ।

शब्दार्थ— ( पुढविकाइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ? ) हे भदन्त ! पृथिवीकापिक जीवों की शरीरावगाहना कितनी कही गई है ?

उत्तर-(जहन्नेणं अंगुलस्य असंखेज्जइभागं उकोसेणं वि अंगुलस्स असंखेज्जइभागं ) पृथिबीकायिक जीवों की दारीरावगाहना जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण प्रज्ञस हुई है । और उत्कृष्ट से भी अंगुल के असंख्यातवें भाग ही प्रज्ञस हुई है । '' नेरइया अखराई, पुढ-

शण्डार्थ-(पुढविकाइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ?) डे

ભઢત ! પૃથિવીકાયિક જીવેાની શરીરાવગાહના કેટલી પ્રજ્ઞપ્ત થયેલી છે ? ઉત્તર-(ज्ञहन्नेणं अंगुरूस्स असंखेज्ज्ञइभागं उक्कोहेणं वि अंगुरूस्स असं खेज्ज्जइ भागं) પૃથિત્તીકાયિક જીવેાની શરીરાવગાહના જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ પ્રજ્ઞપ્ત થયેલી છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ પ્રજ્ઞપ્ત થયેલી છે. " નેરइया असराई, पुढवाई "

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९७ पृथ्वीकायिकादीनां शरीरावगाहनानि. १६९

पृथिवीकायिकानावनगहनामानं निरूप्यते १, ततस्तेपामेव ओधतः सूक्ष्माणाम्२, ततः सूक्ष्माणामप्यपर्वाप्तानाम् ३, तथा पर्याप्त(नाम् ४, तत औधिकवादराणाम् ५, ततः एपामेव अपर्वाप्तविज्ञेपितानां ६, तथा पर्योप्तविज्ञेपितानां चावगाहनामानं निरूप्यते । एषु सप्तस्वपि स्थानेषु पृथिवीकाषिकानामङ्ग्रज्ञासंख्येयभाग एवाव-

वाई "इस सिद्धानसंमत गाथा धारा जो २४ दण्डत-स्थान प्ररूपित किये गथे हैं को उनमें जो ये नारक एवं अखुरादि दो पद हैं, इन दो पदों के बाच्यार्थ नारक और अखुरकुमार आदि भवनवासिनिकाय के देवों की कारीरावगाहना तो १९१ ये सूत्र द्वारा प्रतिपादित की जा चुकी है। अब इस सूत्र द्वारा सदवकार "पुडवाई " इस पद वाच्यार्थ की कारी-रावगाहता प्रतिपादित कर रहे हैं-इसनें सर्ववर्थम उन्होंने सामान्यरूप से पृथिवीकाधिक जीवों का अवगाहनामान प्रदर्शित किया है। इससे सामान्य रूप से उन्हों पृथिवीकायिक संपन्धी सूक्ष्म जीवों का, बाद में पृथिवीकायिक स्वक्ष्म अपर्याप्तकों का पृथिवीकायिक सुक्ष्म पर्याप्तकों का, सामान्यरूप से बादर पृथिवीकायिक जीवों का बादरपृथिवीकायिक अपर्याप्तक जीवों का और बादर पृथिवीकायिक प्रदेश का बादरपृथिवीकायिक अपर्याप्तक जीवों का और बादर पृथिवीकायिक पर्याप्तकों का, अवगाहना मान निरूपित हो जाता है। ताल्पर्य कहने का यह है कि इन सप्त स्थानों में पृथिवीकायिक जीवों का अवगाहना प्रमाण अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण ही जानना चाहिये।

આ સિદ્ધાન્તસ મંત ગાથા વડે જે ૨૪ દંડક-સ્થાન પ્રરૂપિત કરવામાં આવ્યાં છે. તેમાં જે નારક અને અસુરાદિ બે પદા છે, આ બે પઠાના વાચ્યાર્થ નારક અને અસુરકુમાર વગેરે ભવનવાસિનિકાયના દેવાની શરીરાવગાહના ૧૯૧મા સૂત્ર વડે પ્રતિપાદિત કરવામાં આવી છે. હવે આ સૂત્ર વડે સૂત્રકાર " વુઢવાई " આ પદ વાચ્યાર્થની શરીરાવગાહના પ્રતિપાદિત કરી રદ્યા છે. આમાં સૌ પ્રથમ તેમણે સામાન્ય રૂપથી પૃથિવીકાયિક જીવાનું અવગાહનામાન પ્રદર્શિત કર્યું છે. એનાથી સામાન્ય રૂપથી પૃથિવીકાયિક સંબંધી સૂક્ષ્મ જીવાનું, ત્યાર પછી પૃથિવી કાયિક સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્તકાનું, પૃથિવીકાયિક સૂક્ષ્મ પર્યાપ્તકાનું, ત્યાર પછી પૃથિવી કાયિક સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્તકાનું, પૃથિવીકાયિક સૂક્ષ્મ પર્યાપ્તકાનું, ત્યાર પછી પૃથિવી તાદર પૃથિવીકાયિક જીવાનું ભાદર પૃથિવીકાયિક અપર્યાપ્તક જીવાનું અને બાદર પૃથિવીકાયિક પર્યાપ્તકાનું આવગાહનામાન નિરૂપિત થઈ જાય છે. કહેવાનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે આ સપ્ત સ્થાનામાં પૃથિવીકાયિક જીવાનું અવગાહના પ્રમાણ અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ જ જાણવું જોઇએ.

અ૦ ૨૨

# अनुयोगद्वारस्त्

१७०

गाँहना ! ननु यदि अङ्गुलासंख्येयमाग एनावगाहना तर्हि एपां जघन्योत्कृष्टता-विचारो चिरूध्येतेति चेदाह-यद्यप्येपामङ्गुलासंख्येयमाग एनावगाहना, तथापि असंख्येयकस्य असंख्येयभेदस्वेन तस्यापि तारतम्यसंभवाज्जघन्योत्कृष्टताविचारो म निरुध्यते । एवमप्तेजोवायुवनस्पतिसम्बन्धिषु सप्तसु स्थानेष्वसंख्येयभागाव-गाहना बोध्या । नवरम्-औधिकबादरवनस्पतिषु पर्थाप्तेषु तेषु जघन्यतोऽङ्गुला-संख्येयभागरूगा, उत्कृष्टतस्तु समुद्राधुत्पश्वकमलनालाद्याश्चित्य गातिरेकयोजनसद स्रमानाऽवगाहना बोध्या । अत्रोच्यते-नजु यद्येत्रं भेदतोऽवगाहना स्वीक्रियते तर्हि

दांका-यदि पृथिवीकायिक जीवों का अवगाहनामान अंगुल के असंख्यातवे भागमात्र ही है, तो फिर इनका जघन्य और उत्कृष्टरूप से जो अवगाहना का प्रमाण प्रकट किया गया है, वह विरुद्ध पड़ता है क्योंकि

जघन्य और उश्कृष्ट अवगाहना में यहां कोई फर्क तो है ही नहीं। उत्तर---ऐसा नहीं है, क्यों कि अंगुल के असंख्यातवें भाग के भी असंख्यात भेद होते हैं, इसलिये अंगुल के असंख्यातवें भाग में तरतमता की वजह से जघन्य उत्कृष्ट का विचार चहां विरुद्ध नहीं पंड़ता है। इसी प्रकार अप तेज, वायु और वनस्पतिकायिक जीवों संबन्धी सात स्थानों में अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण अवगाहना जघन्य इस्कृष्टरूप से जाननी चाहिये। परन्तु सामान्य वनस्पतिकायिक जीवों में, तथा पर्याप्तकवनस्पतिकायिक जीवों में जघन्य अवगाहना का मेंमाण अंगुल के असंख्यातवें भाग है, और उत्कृष्ट अवगाहना का प्रमाण अंगुल के असंख्यातवें भाग है, और उत्कृष्ट अवगाहना का प्रमाण समुद्र आदि में उत्पन्न हुए कमलनाल की अपेक्षा कुछ अधिक एक हजार योजन का है।

શંકા-જે પૃથિવીકાયિક જીવેાનું અવગાહનામાન અંગુલના અસંખ્યા-તમાં ભાગ માત્ર જેટલું જ છે તેા પછી એમનું જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ રૂપથી જે અવગાહના–પ્રમાણુ પ્રકટ કરવામાં આવ્યું છે, તે વિરૂદ્ધ રૂપમાં લાગે છે. કેમકે જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનામાં અહીં કાૈકાઈ પણ જાતના તફાવત નથી. ઉત્તર-આ બરાબર નથી કેમકે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગના પણ

હત્તર-આ બરાબર નથા કમક એ શુલના અસ ખ્યાતમા ભાગના પશુ અસંખ્યાત ભેદાે થાય છે. એટલા માટે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગના તાસ્તમ્યતાને લીધે જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટના વિચાર ત્યાં વિરૂદ્ધ રૂપે દેખાતા નથી. આજ પ્રમાણે અપ્, તેજ, વાયુ અને વનસ્પતિકાયિક જીવા સંબંધી સાત ત્યાનામાં અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ અવગાહના જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ-રૂપથી જાણવી જોઇએ પણુ સામાન્ય વનસ્પતિકાયિક જીવામાં તેમજ પર્યાપ્તક વનસ્પતિકાયિક જીવામાં જઘન્ય અવગાહનાનું પ્રમાણુ અંગુલના અસંખ્યાતમા अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९७ पृथ्वीकायिकादीनां शरीरावगाहनानि. १७१

नारकासुरकुनारादिष्वपि अपर्णप्तभेदतोऽगगः हना कस्मान्नोक्ता ? इति चेदाह-नारकासुरकुमाराद यो हि सर्वेऽपि छन्त्रिसम्पन्नत्वात् पर्याक्षा एव भवन्ति नस्वपर्धा-क्षाः, अतोऽपर्याप्तत्वलक्षणस्य मकारान्तरस्य तेष्वसंभवान्नभेदतोऽवगाहना चिन्त्य-ते, इति । अथ द्वीन्द्रियादिपदेऽवगाहनामानं परूपयितुमाह-' वेइंदियाणं पुरुखा ! इत्यादि अत्रीधिकद्वीन्द्रियाणामपर्शातानां पर्याक्षानां चेति स्थानजयेऽवयाहत्वा

उत्तर-नारक एवं असुरकुमार आदि सब पर्याप्त लब्धिसंपन्न होते के कारण पर्याप्त ही होते हैं अपर्याप्तक नहीं। इसलिये अपर्याप्तत्वरूद प्रकारान्तर को छेकर वहां अवगाहनाका मान प्रकट नहीं किया गया है। वयोंकि इस प्रकारान्तर की वहां संभावना ही नहीं है। अब सूत्रकाह द्वीन्द्रियादि पद वाच्य द्वीन्द्रियादि जीवों में अगाहना के मान को प्रक्षोत्तर पूर्वक प्रकट करते हैं-(वेईदियाणं पुच्छा गोयमा जहून्नेणं अंग्रेलस्स असंखेज्जहभागं उकोसेणं बारस जोयणाइं)

प्रश्न-हे भदन्त ! बीन्द्रिय जीवों में अवगाइना का मान क्रितना हे?

ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાનું પ્રમાણ સમુદ્ર વગેરેમાં ઉત્પન્ન થયેલ કમલનાલની અપેક્ષાએ કંઇક વધારે એક હેન્તર ચાજન જેટલું છે.

શંકા ને આ પ્રમાણે અવગાહના પ્રમાણુમાં લેદ સ્વીકાર કરવામાં આવી છે તેા પછી નારક, અસુરકુમાર વગેરેમાં પણ અપર્યાપ્તકની અપેક્ષાથી અવગા હના પ્રકટ કરવી બેઇતી હતી. પણ ત્યાં તેા આ રૂપમાં અવગાહના કહિ-વામાં આવી નથી, તાે આનું શું કારણ છે ?

ઉત્તર-નારક અને અસુરકુમાર વગેરે સર્વ પર્યાપ્ત લખ્ધિસંપન્ન હાેવાથી પર્યાપ્ત જ હાેય છે, અપર્યાપ્તક હાેતા નથી એટલા માટે અપર્યાપ્તક રૂપ પ્રકાશન્તરને લઈને ત્યાં અવગાહનાનું માન પ્રકટ કરવામાં આવ્યું નથી કેમકે આ પ્રકા શન્તરની ત્યાં સંભાવના જ નથી. હવે સૂત્રકાર દ્વીન્દ્રિયાદિ પદવાચ્ય દ્વીન્દ્રિ-યાદિ જીવામાં અવગાહનાનામાનને પ્રશ્નોત્તરપૂર્વક પ્રકટ કરે છે. (चेइंदियांग पुच्छा, गोयमा, जहन्तेणं अंगुलस्स असंखेग्जइमांग उक्कोसेणं बारस जोयणाई)

પ્રશ્ન-હે સહંત! દ્વીન્દ્રિય જીવામાં અવગાહનાનું માન કેટલું છે?

ર્શ્વષ્ટ

### अनुयोगद्वारसूत्रे

विचार्यते । एतेषु वादग्रत्वमेव संभवति न तु मुक्ष्मत्वम् , अतो नात्र मुक्ष्मत्वेन चिन्ता क्रियते । द्वादग्रयोजनपरिमिता अरीगारमाहना स्वय्भू मणादि जातानां ग्रह्वानां वोध्या । एवमेव त्रीन्द्रियेषु चतुरिव्दियेषु च स्थानन्नयेऽदशाहना बोध्या ।

उत्तर :-- हे गौतम ! जयन्य से अंग्रुत्र के अलंखरावतें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से बारह योजन प्रमाण है । यह सामान्यहप से दीन्द्रि-यजीवों की अवगाहना का प्रमाण कहा गया है । (अपज्जसगाणं जह-न्नेणं अंगुलस्स असंखेउजहभागं, उक्कोसेणं चि अंगुलस्य असंखेउजह भागं) अपर्याप्तक जो दीन्द्रिय जीव है उनकी अवगाहना जघन्य से और उत्कृष्ट से भी अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है । (पउजत्त गाणं जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेउजहभागं, उक्कोसेणं चारसजोयणाइं पर्याप्तक जो दीन्द्रिय जीव है उनकी अवगाहना जघन्य से इपातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से १२ योजन प्रमाण है । यह १२ योजन प्रमाण अवगाहना स्वयंभूरमण आदि में उत्पत्न हुए शंखो की अपेक्षा कही गई जाननी चाहिये। (तेइंदियाणं पुच्छा-गोयमा ! जह-न्नेणं अंग्रलस्स असंखेउजहभागं उकीसेणं त्राउयाइं)

मक्ष-हे भदन्त ! त्रीन्द्रिय जीवों की अवगाहना का ख्या प्रमाण है? उत्तरः-हे गौतम ! त्रीन्द्रिय जीवों की जघन्य अवगाहना अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट अवगाहना तीन कोश की

ઉત્તર-હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અ ગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ખાર યેાજન પ્રમાણ છે. આ સામાન્ય રૂપથી દ્વાન્દ્રિય જીવેાની અવગાહનાનું પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે. (अपण्जत्तताणं जइन्तेणं अंगुलस्स असंखेग्जर्भागं, उक्कोसेणं वि अंगुलस्स असंखेग्जर्भागं, અ પ્યતિક જે દ્વીન્દ્રિય છેવા છે, તેમની અવગાહના જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અંગુલના અસ-ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે. (पण्जत्तत्ताणं जहन्तेणं अंगुलस्स असंखेग्जर्भागं, उक्कोसेणं बारसजोयणाई) પર્ધાપ્તક જે દ્વીન્દ્રિય જીવેા છે તેમની અવગાહના જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧૨ યાજન પ્રમાણ છે. આ ખાર યાજન પ્રમાણ અવગાહના સ્વયંભૂ મણ વગેરમાં ઉત્પન્ન થયેલ શ'ખાની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવી છે. (તે इंદ્વિળં પુच्छा– गोयमा ! जहन्नेणં अंगुलस्स असंखेग्जनागं, उक्कोसेणं तिण्ण गाउयाइं)

પ્રશ્ન-હે ભદ'ત ! ત્રીન્દ્રિય જીવેાની અવગાહનાનું પ્રમાણ કેટલું છે ! ઉત્તર-હે ગૌતમ ! ત્રીન્દ્રિય જીવેાની જઘન્ય અવગાહના અંગુલના અસખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ત્રણ ગાઉ જેટલી अनुयोगचरिद्रका टॉका सूत्र १९७ पृथ्वीकायिकादीनां दारीरावगाहनानि. १७३

है। यह त्रीन्द्रिय जीवों की अवगाहना का ममाण सामान्य रूप से कहा गया जानना चाहिये। (अपड तत्ताणं जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेउजह भागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेउजह थागं) त्रीन्द्रिय जीवों में अप-र्याप्तक त्रीन्द्रिय जीवों की अवगाहना जचन्य और उल्कुछ से अंगुल के असंख्यातवे भाग प्रमाण है। (पड जत्तागाणं जहन्हेणं अंगुलस्स असंखेजह-मागं उक्कोसेणं तिण्णि गाउयाहं) पर्याप्तक त्रीन्द्रिय जीवों की अवगाहना जचन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण, और उल्कुछ से तीन कोस प्रमाण है। त्रीन्द्रिय जीवों की यह ३ तीन कोस की जो उल्कुछ अवगाहना कही गई है वह ढाई द्वीप से बाहिरी दीपों में रहने वाले कर्णश्रुगाली आदि न्नीन्द्रिय जीवों की अवेक्षा कही गई जाननी चाहिये। (चउइंदियाणं पुच्छा) प्रस--हे भदन्त! चौहन्द्रिय जीवों की अवगाहना का क्या प्रमाण है?

उत्तरः— (गोधमा! जहन्नेणं अंगुलक्ष असंखेजतहभाग उक्को सेणं चत्तारि गाउगाइं) हे गौतम ! चौइन्द्रिय जीवों की जचन्य अव-गाहना अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कुष्ट अवगाहना चार कोश प्रमाण है। (यह अवनाहना का कथन सामान्यरूप से कहा गया जानना चाहिये। (अपज्जत्तगाणं जहन्नेणं उक्कोसेण वि अंगुलस्स

છે. આ ત્રીન્દ્રિય જીવાની અવગાહનાતું પ્રમાણ સામાન્ય રૂપથી કહેવામાં આવ્યું છે (अपच्नत्ताणं जइन्तेणं अंगुरुस्स असंखेडन्नइमाग उक्कोसेणं वि अंगु-इस्स असंखेडनइमागं) ત્રીન્દ્રિય જીવામાં અપર્યાપ્તક ત્રેન્દ્રિય જીવાની અવ-ગાહના જઘન્ય અને ઉત્દુધ્ટથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણુ છે. (पडन्नत्तगाणं जहन्तेणं अंगुरुस्त असंखेडन्नइमागं उक्कोहेणं तिण्णि गाउयाइं) પર્યાપ્તક ત્રીન્દ્રિય જીવેલ્તી અવગાહના જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ અને ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ ગાઉ પ્રમાણુ છે. ત્રીન્દ્રિય જીવાની આ ત્રણ ગાઉની જે ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના કહેવામાં આવી છે તે અઢી દ્વીપથી બહારના દ્વીપામાં રહેનાસ કર્ણું શુગાલી વગેરે ત્રીન્દ્રિય જીવાની અપેક્ષાએ કહે-વામાં આવી છે (વહ इंदियाणं पुच्डा)

પ્રશ્ન-હે સદ'ત ! ચૌઇન્દ્રિય જીવેાની અવગાહનાનું પ્રમાણ કેટલું છે ? ઉત્તર-(गोयमा ! जहन्तेण अंगुडरस असंखेञ्जइभाग उक्कोसेण चत्तारि गाउयाइं) હે ગૌતમ ! ચૌઇન્દ્રિય જીવેાની જ્લન્ય અવગાહના અંગુલના અસ'ખાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે. આ અવગાહનાનું કથન સામાન્ય રૂપથી જ કહેવામાં આવ્યું છે તેમ સમજવું નેઇ એ (अपक्ष्यत्तगाणं जहन्तेणं उक्कोसेण बिशेक्श्रायमत्र-त्रीन्द्रियाणां बहिद्वीं खर्त्ति कर्ण श्वगाल्यादीनां शरीरात्रयाहना गच्यूत-त्रयपरिनिता बोध्या । चतुरिन्द्रियाणां बहिद्वीं वर्त्तीनां अमरादीनां शरीरावगाहना गन्यूतचतुष्टयपरिमिता बोध्या ॥ स्र० १९७ ॥

मूत्रम्-पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा ५ण्गता ? गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखे-उजइभागं, उक्कोसेणं जोयणसहस्सं। जलयरपंचेंदियतिरिकख-जोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! एवं चेव ! संमुच्छिमजलयरपंचें-दियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं जोयणसहस्सं। अपजत्तगसंमुच्छि-

असंखेउजहभागं, ५उजत्तगाणं जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेउजहभागं उक्कोसेणं चत्तारि गाउधाई ) अपर्याप्त चतुरिन्द्रिय जीवों की जघन्य अवगाहना का प्रमाण और उस्कृष्ट अवगाहना का प्रमाण अंगुल को असंख्यातवां भाग है। तथा पर्याप्तक चतुरिन्द्रिय जीवों की अवगाहना का प्रमाण जघन्य से अंगुल का असंख्यातवां भाग है और उत्कृष्ट से चार कोस का है। यह चार कोस का अवगाहना प्रमाण ढाई द्वीप सें चाहिर के झीपों में रहने वाले अमर आदि जीवों की अपेक्षा कहा गया जानना चाहिये। द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों में बाद्र भेद हो होता है-सक्ष्म भेद नहीं। इसलिये यहां सक्ष्म भेद की अपेक्षा से कोई भी विचार नहीं किया गया है। सूत्र "१९७'

તિ અંતુ હાય અસંક્ષેપ્ ગદ્માળ, પગ્ઝ તળાળે જ દુશ્તેળ અંતુ હત્સ, અસંક્ષેપ્ ગદ્માળ કુલ્કો દેળં વત્તારિ ગાઢવાદ) અપર્યાપ્ત ચતુરિન્દ્રિય છવાની જ્યન્ય અવગાહનાતું પ્રપ્તાણ અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાતું પ્રપાણ અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમ ઘુતું છે. તેમજ પર્યાપ્તક ચતુરિન્દ્રિય છવાની અવગાહનાતું પ્રપ્તાણ જયન્યથી મંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગતું અને ઉત્દુષ્ટથી ચાર ગાઉ જેટલું છે. આ ચાર ગાઉ જેટલું અવગાહના પ્રમાણ અદી દ્વીપથી બહારના દ્વીપામાં શ્હેનારા ઘ્રમર વગેરે છવાની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવ્યું છે તેમ ભાણવું જોઇએ દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય અને ચતુરિન્દ્રિય છવામાં બાદર ભેદ જ દ્વાય છે, સૂક્ષ્મ લેદ દ્વાતા નથી એટલા માટે અહીં સૂક્ષ્મ લેદની દ્વિટએ કાંઇ પણ જાતના વિચાર કરવામાં આવ્યા નથી. ાાસ્વ ૧૯ બા **बुतुयोगचन्द्रिका टीका स्व १**९८ पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानांश रीरावगाहनानि.१७५

मजलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, जहण्णेणं अंगु-लस्त असंखेजइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेजइभागं। पजनगसंमुच्छिमजलयरपंचिदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलरस असंखेजइभागं उक्कोसेणं जोय-गडमत्रकंतियजलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं णसहरसं । पुँच्छा, गोयमा। जहण्गेणं अंगुलस्स असंखेजइभागं उकोसेणं जोयणसहस्सं । अपजत्तगगबभवकंतियजलयरपंचिंदियतिरि-क्लजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंगुलस्स असुंखेज-इमागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेजइभागं। ঘট্টা-त्रगगब्भवक्कंतियजलयरपंचिदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा. गौयमा! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेञ्जइभागं उक्कौसेणं जोय-णसहस्तं। चउप्पयथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्गेणं अंगुलरस असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं छ गाउयाई। संमुच्छिमचउप्पयथलचरपंचिदियतिरिक्खजोणियाण पुंच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेऽजइभागं उक्को-सेणं गाउपपुहुत्तं। अवज्जत्तगसंमुच्छिमचउप्वयथलयरपंचेंदिय-तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असं-खेंग्जइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेज्जइभागं । पण्जत्तग-संमुच्छिमच उप्पथछ यर पंचेंदियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा. गोयमा! जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेजइभागं उक्कोसेणं गाउ-यपुहुत्तं। गब्भवक्वंतियचउप्पयथलयरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं 80E

## अनुयोगद्वारसूत्रे

पुच्छा, गोयसा! जहन्नेणं! अंगुलरस असंखेज्जइभागं उक्को-सेणं छ गाउँयाईं। अप्पजजतगगब्भवक्कंतियचउप्पयथलयरपंचें-दियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंगुलस्त असंखेजइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेजइभागं। पज-त्तगगटभवक्तंतियचडप्पयथळवरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं पु-च्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंगुलर्श असंखेत्रज्ञ कार्य उक्कोसेण छ गाउयाइं। उरपरिसप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंगु उस्त असंखेजइभागं उक्कोसेण जोयण-सहस्तं संमुन्डिम उरशरिसप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्गेणं अंगुरुस्स असंखैज्जइभागं उक्कोसेण अपञ्चत्तगसंमुच्छिमउरपरिसप्यखयरपंचेंदिय-जोयणपुहुत्तं । तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जइण्णेणं अंगुलस्स असं-खेडजइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेडजइभागं। पडजत्तग-संमुच्छिमउरपरिसप्पथलयरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्त असंखेज्जइभगां उक्कोसेणं जोयण-पुहुत्तं। गब्भवकंतिय उरपरिसप्पथलयरपंचेंदियतिरिक्खजोणि-याणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेणं अंग्रलस्स असंखेजइभागं उक्को-सेण जोयणसहरतं। अपजत्तगृब्भवक्कंतियउरपरिसप्पथलयर-पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्इभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेज्जइभागं। पजत्तग- अनुयोगचन्द्रिकाटीका स्१९८ पञ्चेन्द्रियतिर्घेग्योनिकादीनां शरीरावगाहनानि.१५७

गंडभवक्कंतिय उरपरिसप्पथलयरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं पु-च्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेजइभागं उक्कोसेणं जोयणसहस्तं। भुयपरिसप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेञ्जइभागं उक्कोसेणं संमुच्छिमभुयपरिसप्पथलयरपंर्चिदियतिरिक्ख-गाउयपुहुत्तं। जोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेज्जइन भागं, उक्कोसेणं धणुपुहुत्तं। अपज्ञत्तगसंमुच्छिमभुयपरिसप थलयरपंचिंदियतिरिवखजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेजइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेडजइ-भागं। पज्जत्तगसंमुच्छिमभुयपरिसप्पथऌयरपंचिंदियतिरिक्ख-जोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेजइ-भागं उक्कोसेणं धणुपुहुत्तं। गव्भवक्कंतिय सुयपरिसप्पथल्लयर-पंचिदियतिरिक्लजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंगुल-असंखेग्जइभागं उक्कोसेणं गाउयपहुत्तं। स्त अपज-त्रगगव्भवकंतियभुयपरिसप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं जहन्नेणं गोयमा! असंखेजइभागं पुच्छा. अंगुलरत असंखेज्जइभागं। उक्कोसेण वि अंगुलस्स ঘত্তর-त्तगगब्भवक्कंतियभुयपरिसप्पथलयरपंचिंदियातिरिक्खजोणिया-णं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेडजइभागं उक्को-. सेण गाउयपुहुत्तं। खहयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं धणु-षुहुत्तं। संमुच्छिमखहयराणं जहा भुयपरिसप्पसंमुच्छिमाणं तिसु-स० २३

### अनुयोगहारस्त्रे

205

वि गमेसु तहा भाणियव्यं। गब्भवक्ष क्रंतियखह्यरपंचिंदिय-तिरिवज्रजोणियाणं पुच्छा गोयमा! जहण्णेणं अंग्रलस्त असं-खेउजइभागं उक्कोसेणं धणुपुहुत्तं। अपज्जत्तगगब्भवक्कंतिय खहयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंगुलस्त असंखेजइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्त असंखेञ्ज-इभागं । पज्जत्तगगठभवक्कंतियखयहयरपंचेंदियात्तीरिक्खजोणि-याणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंगुलस्त असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं धणुपुहुत्तं। एत्थ संगहणिगाहाओ भवंति, तं जहा जोयणसहस्तगाउयपुहुत्तं, तत्तो य जोयणपुहुत्तं। दोण्हं तु धणुपुहुत्तं, संमुच्छिमे होइ उच्चत्तं ॥१॥ जोयणसहस्तं छग्गाउ-षाइं तत्तो य जोयणसहस्सं। गाउयपुहुत्तं भुयगे, पद्विसु भवे धणुपुहुत्तं॥२॥ मणुस्साणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ? गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उको-सेणं तिषिण गाउयाइं। संमुच्छिममणुस्साणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेज्इभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असं-स्रेङजइभागं । गव्भवक्कंतियमणुस्साणं पुच्छा, गोयमा! जह-ण्णेणं अंगुलस्स असंखेः जइभागं उक्कोसेण तिण्णि गाउयाइं। अष्पज्जत्तगगृब्भवक्कंतियमणुस्साणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेणं अंग्रुलस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणवि अंगुलस्स असंखेज्जइ-भागं।पञ्जत्तगगव्भवकंतियमणुस्ताणं पुच्छा,गोयमा!जहण्णेणं अंगुलरस असंखेज्जइभागं उकोसेणं तिण्णि गाउयाइं ॥सू० १९८॥

**अनुयोगचन्द्रिका टीका स्१९८ प**श्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकादीनां शरीराचगाहनानि.१७९-

छाया-पश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां भदन्त ! कियन्महती भरीरावगाहना महसा गौतम ! जधन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागम्, उत्कर्षेण योजनसहस्तम् । जलचरपश्चे न्द्रियतिर्थग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! एवमेव। संमूर्च्छिमजलचरपश्चेन्द्रियतिर्थग्यौ-निकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागम् उत्कर्षेण योजन-सहस्तम् । अपर्याप्तकसंपूर्च्छिम नलवरपश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां पृच्छा, जधन्येन

" पंचेंदियतिरिव्खजोणियाणं " इत्यादि ।

इन्दार्थ-(पंचेदियतिरिक्खजोणियाणं भंते ! के महालिया सरीरोगीं-इणा पण्णत्तो) हे भदन्त ! पंचेन्द्रियतिर्यंत्रों की शरीरावगाहना कितनी 🕏 🕯 (गोयमा ! जहव्येणं अंगुलस्स असंखेज्जहभागं, उक्कोसेणं जोयणसहस्स) उत्तरः- हे गौतम ! पंचेन्द्रियतिर्धश्रजीवों की शरीरावगाहना जगन्य से अंग्रुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है, और उस्कृष्ट से एक-प्रमाण है। (जलघरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणे योजन ভলাৰ पुच्छा-गोयमा ! एवंचेव) जलचर तिर्घेश्व जो पंचेन्द्रिय जीव हे उनकी इारीरावगाहना हे गौतम ! इसी प्रकार से है (संमुच्छिमजलयरपंचे दियतिरिक्ल जोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखे-ङजइभागं उक्रोसेणं जोयणसहस्सं) संमुच्छिम पंचेन्द्रिय तियंश्व जीवों की इारीरावगाइना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उस्कृष्ट से १ हजार योजन प्रमाण है। (अपजन्त-गसंमर्चिछमजलयर पंचें दियतिरिव खजोणियाणं पुच्छा-जहण्मेणं

"पंचे दियतिरिक्खजोणियाणं " धत्याहि----

शभ्दार्थ-(पंचे दियतिरिक्खजोणियाणं भंते ! के मद्दालिया धरीरोगाइणा पण्णत्ता) & सद'त ! भ चेन्द्रिय तिथे चानी शरीरावगार्खना हेटली छे ? (गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेल्जइभागं, उक्कोसेणं जोयणसदृस्सं)

ઉત્તર-દે ગૌતમ ! પ'ચેન્દ્રિય તિય ચ છવાની શરીરાવગાહના જયન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી એક હજાર યેલ્જન પ્રમાણ છે. (ज्ञल्यरपंचे दियति रक्ख नोणियाण पुच्छा गोयमा ! एवं देव) જલચરતિય ચ જે પ'ચેન્દ્રિય છવા છે, તેમની શરીરાવગાહના દે ગૌતમ ! આ પ્રમાણે છે. (संमुच्डिमजलयरपंचे दियतिरिक्खनोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहणोणं अंगुल्स असंखेब्तइमागं, उक्को सेणं जोयणसहस्सं) स'भूर्थिभ પ'ચેન્દ્રિય તિય' ચ છવાની શરીરાવગાહના હે ગૌતમ ! જલ-યથી અ'ગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી એક હજાર યાજન પ્રમાણ છે. (अपक्रजत्मत्सं बुच्छिमजलयरपंचि दियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा जहण्येणं अंगुल्स 2 de

अनुयोगद्वारस्त्रे

अंगुल्रस्य असंख्येयभागम् , उस्कर्पेणापि अंगुलस्य असंख्येयभागम् । पर्याप्तक-संमूर्च्छिमजलचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागं उत्कर्षेण योजनसदस्तम् । गर्भच्युःकान्तिकनलचरपश्चेन्द्रियतिर्य-

अंग्रलस्त असंखेज्जइभागं, उक्कोसेण वि अंगुलस्त असंखेजनइभागं समर्चित्रमजडचर जीवों में जो अपग्रीस संमुच्हिंग जलचर जीव हैं जनकी शरीरावगाहना जघन्य और उस्कृष्ट से अंगुल के अंसंख्यातवें भाग प्रमाण है। (पजनत्तगसंमुच्छिम जलपर पंचे दियतिरिक्खजोणि-पाणं प्रच्छा-गीयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेजजहभागं उक्कोसेणं जोयणसहस्सं) संमूर्च्छिमजलचरजीवों में जो पर्याप्तक समुच्छिम जल्बर जीव हैं उनकी दारीरावगाहना हे गौतम ! जचन्य से तो अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से एक हजार योजन प्रमाग है। इसका निष्कर्पार्ध यह है कि तिर्येश्च पंचेन्द्रिय जीव जलचर, स्थल-बर और खेचर के मेद से ३ प्रकार के होते हैं। इन में जो जलचर तिर्धश्च पंचेन्द्रिय जीव हैं-उनके सात अवगाहना स्थान हैं । इनमें सब में जो उस्कृष्ट अवगाहना एक हजार घोजन की कही है, वह स्वयंभू-रमण समुद्र के मत्त्यों की अपेक्षा से कही गई जाननी चाहिये । स्थलचरपंचेन्द्रियतिर्घश्चौ के चतुष्पद, उरःपरिसर्प और म जपरिसर्प के भेद से तीन भेद हैं। इनमें जो चतुष्पद असंसेज्जइमागं, उकोसेण वि अंगुडरत असंखेज्जइमागं) संभूविंछम જલચર જવામાં જે અપર્યાપ્ત સંમૃચ્છિંમ જલચર જીવેા છે તેએાની શરીશવગાહના જઘન્ય અને ઉત્કુષ્ટથી અંગુલના અસંખ્યાલમા ભાગ પ્રમાણ છે. (વજ્જπત્તાન संग्रुच्छिमजरूयर ग्रेंचिदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुरुस्त असंखेरजमागं उको सेणं जोयणसहस्तं ) संभू विर्धंभ कर स्वर छवे। मां के पर्याः પ્તક સંમૂચ્છિંમ જલચર જીવેા છે તેએાની શરીરાવગાહના હે มิถม I જઘન્યથી મંગુલના મસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કુધ્ટથી એક હજાર યાજન પ્રમાણ છે. આના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે કે તિયંગ પંચે ન્દ્રિય છવા જલચર, સ્થલચર મને ખેચરના લેદથાં ત્રણ પ્રકારના હાય છે. આમાં જે જલચર તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય છેવા છે-તેમના સ.ત અવગાહનાનાં સ્થાના છે. આ બધામાં જે ઉત્કૃષ્ટ મવગાહના એક હજાર યાજન જેટલી કહેવામાં આવી છે, તે સ્વયંભૂરમણુ સમુદ્રના મહસ્યોની અપેક્ષાથી કહેલી બાહાવી એઇએ, સ્થલચર પંચેન્દ્રિય તિર્થંચાની ચતુષ્પદ, ઉરઃપરિસર્પ અને લાજપરિસ મેના લેદથી ત્રણ લેદા છે. આમાં જે ચતુપ્પદ રચલચર તિર્ધ ચ

अनुयोगचन्द्रिका दीका सू१९८ पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकादीनां शरीरावगाहनानि.१८१

ग्योनिकानां पृच्छा गौरम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्षे ण योजन∙ सहस्रम् । अपर्याप्तकगर्भव्युत्कान्तिकजलचरपञ्चेन्द्रियतिर्यंग्योत्तिकानां पृच्छा,

स्थलचर निर्यञ्च पंचेन्द्रिय जीव हैं उनके भी अवगाहना के सात स्थान हैं। तथा सर्पादिक जो उरापरिसर्प तिर्थञ्चपंचेन्द्रियजीव हैं उनके भी सात अवगाहना स्थान हैं। गोधा, नकुल आदि जो सुज्ञ-परिसर्पतिर्थञ्चपंचेन्द्रियजीव हैं। उनके भी सोत अवगाहना स्थान हैं। इस प्रकार चतुष्पद स्थलचर पंचेन्द्रिय तिर्थओं के अवगाहनास्थान २१ होते हैं। खेचर जो पंचेन्द्रियतिर्यञ्चजीव हैं उनके भी अवगाहना स्थान ७ हैं। तथा एक अवगाहनास्थान सामान्यरूप से पंचेन्द्रिय तिर्यञ्चों का है। इस प्रकार पंचेन्द्रिय तिर्यञ जीवों के ये अवगाहनस्थान ३६ हैं। इसी विषय को सुन्नकार आगे के सूत्रपाठ से स्पष्ट करते हें-( गठभवक्कंतिय जलघरपंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा. गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेजजइभागं उत्रक्तोसेणं जोयणस-इस्तं ) गर्भजन्मवाले जो जलचरतिर्घेश्व पंचेन्द्रिय जीव है, उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भागभमाण 🕽, और उस्क्रूब्ट से एक इजारयोजन प्रमाण है। यह इनकी अव-गाइना सामान्यरूप से कही गई है। ये गर्भज पंचेन्द्रिय तिर्थश्च पर्याप्त

પ'ચેન્દ્રિય છવા છે, તેમના પણ અવગાહનાના સાત સ્થાના Ð. -તેમજ ∎ર્પાદ જે હર;પરિસર્પ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય જીવે⊨ છે તેમનાં પછા સાત . અવગાઢના રથાના છે, ઘે, નકુલ વગેરે જે ભુજપરિસર્પ તિર્ય<sup>:</sup>ચ પ'ચે ન્દ્રિય જીવે! છે, તેમના પણ સાત અવગાહના સ્થાન છે. આ પ્રમાણે ચતુષ્પદ સ્થલગ્ર પ'ચેન્દ્રિય તિર્ય' ચાનાં અવગાહના સ્થાના ૨૧ હાય છે. ખેગર કે જેઓ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ જીવે છે તેમના પણ અવગાહના સ્થાન સાત છે. તેમજ એક અવગાહના સ્થાન સામાન્ય રૂપથી પ'ચેન્દ્રિયતિય' ચાનુ' છે. આ પ્રમાણે પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ છવેાના આ અવગાહના સ્થાના 34 **D**. छेक विषयने सूत्र हार खुवे आ सूत्र पठे रूप०८ हरे छे--(गच्भवकंतियजल्खयर-पंचिदियतिरिक्सजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुल्स असंखेज्ज इभागं उकोरेणं जोयणसहस्तं) अर्भ जन्मवाणा के जल्दयर तियें य भंधेन्द्रिय छवे। છે તેમની અવગાહના હે ગૌતમ! જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી એક હજાર યાેજન પ્રમાણ છે. આ એમની અવ-ગાહના સામાન્ય રૂપમાં કહેવામાં આવી છે. આ ગર્ભજ પ'ચેન્દ્રિય તિર્ય'લ



अनुयोगद्वारस्त्रे

गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागम् उरकपे वावि अंगुलस्य असंख्येय-भागम् । पर्भाष्ठकगर्मेव्युत्कान्तिक जलत्तरश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुचस्य असंख्येयमार्ग उत्कर्पेण योजनस्हस्रम् । चतुष्यद्रस्थलवर-पश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां प्रच्छा, गौतम । जघःयेन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्षेण षड्गच्युतानि । संमुर्च्छिमचतुष्पदस्थलचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां और अपर्धाप्त दोनों प्रकार से होते हैं सो (अपज्जसगगबभवक्कंतिय जलगरपंचे दियतिरक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेणं अंगु-लस्म अमुंखेज्जहभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्त असंखेज्जहभागं) जो अपर्याप्तकगर्भजतिर्यञ्चपंचेन्द्रियजीय हैं उनकी अवगाहना हे गौतम! जघन्य और उत्कृष्ट रूप से अंगुल के असंख्यातवें भाग ही है। (पज्जसगडभवक्क तिय जलयरपंचे दियतिरिकखजेणियाणं पुच्छा, गोपमा! जहण्गेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं जोघणसहस्सं) तथा जो पर्याप्त गर्भंज पंचेन्द्रिवतिर्यश्वजीव है उनकी हे गौतम ! जघन्य अबगाहना अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट अवगाहना १ हजार योजन प्रमाण है। (चउप्पधथलघर-पंचिदिधतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेजजहभागं उक्कोसेणं छ गाउयाई ) जो चतुष्पद स्थलचर तिर्यञ्च पंचेन्द्रिय जीव है उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य की अपेक्षा अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं और उस्कृष्ट की अपेक्षा ६ गव्यूति

पर्याप्त અને અપર્યાપ્ત અન્ને પ્રકારના હોય છે, તેા (अपडजत्तगगडम-वर्क्क दियब्र इसरपंत्रे दियतिरिक्स जोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेणं अं तु इस्स असं-लेज्ज इमागं उक्को सेण वि अं गु हस्स असं लेग्ज इमागं) જે અપર્યાપ્ત ગભ જ તિય' સ પ'ચેન્દ્રિય જી છે, તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જ ઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ રૂપથી અં ગુ લના અસ'ખ્યાતમા ભાગ જેટલી જ છે. (पज्ज तगम क्ष के जिस्त मह प्रपार्वि दियति रिक्स जोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अं गु इस्स असं लेग्ज इमागं, उक्को सेणं जो यण सहस्तं ) તેમજ જે પર્યાપ્ત ગર્મજ પ'ચેન્દ્રિય તિર્ય' ચ જીવા છે, તેમની છે ગૌતમ ! જ ઘન્ય અવ હાહના અંગુલના અસ'ખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ૧ હજાર યોજન પ્રમાણ છે. (ब इपायथ हवा पंत्रियति रिक्स जोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अं मुस्त आं लेग પ્रમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ૧ હજાર યોજન પ્રમાણ छे. (ब इपायथ हवा पंत्रियति रिक्स जोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अं गु हस्त आं लेग्ज इसागं उक्को सेणं छ गाउयाई) જે ચ ઉપ્ હ સ્થલ ચર તિર્ય ' ચ પ'ચેન્દ્રિય જીવે છે તેમની અવ શાહના, હે ગૌતમ ! જ ઘન્યની અપે શા અપે શાલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટિ અને ઉત્કૃષ્ટની અપે શા ૬ ગળ્ય તિ

### अनुयोगचन्द्रिका टीका स्१९८ पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकादीनां शरीरावगाहनानि.१८३

पुरुछा गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयसागम् , उत्कर्षेण गव्यृतपृथत्त्वम् , अपर्याप्तकसंम्र्िछमचतुष्गदस्थलचरपञ्चन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृत्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयसागम् उस्कर्पेणापि अंगुलस्य असंख्येयसागम् ,

प्रमाण है। यह चतुष्पद स्थलचर तिर्यंत्र पंचेन्द्रिय जीवों की अयगाहना का प्रमाण सामान्य रूप से कहा गया है। ये चतुष्पद स्थलचर तिर्यंत्र पंचेन्द्रिय जीव संमूर्च्छिम जन्म वाले होते हैं और ये पर्याप्त और अप-यांप्त दोनों प्रकार के होते हैं-सो इनमें जो ( संमुच्छिमचउप्पयथलयर पंचिदिय तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोषमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं अकोसेणं गाउयपुहुत्तं) संमूच्छिम जन्म वाले चतु-ष्पद स्थलचरपंचेन्द्रिपतिर्यन्नजीब है उनकी अवगाहना का प्रमाण हे गौतम ! जघन्य से तो अंगुल का असंख्यातवां भाग है और उत्कृष्ट से गच्यूतपृथक्त्व है। प्रथक्त्व यह पारिभाषिक संज्ञा है। मुख्यतः इसका अर्थ दो से छेकर नौ तक ऐसा लिया जाता है कहीं २ बहुत इस अर्थ में भी पृथक्त्व इष्ट आता है (अपज्जत्तामांसुच्छिमचउप्रायधलयरपंचेंदिय तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जह भागं उक्तोसेण वि अंगुलस्स असंखेज्जहभागं) जो संमूर्च्छिम जन्म वाले चतुष्पद स्थल्घरपंचेन्द्रियतिर्यच जीव अपर्धाप्तक हैं उनकी अव

प्रभाघ છે. આ ચતુષ્પદ સ્થલચર તિયે 'ચ પ'ચેન્દ્રિય છવેાની અવગાહનાનું પ્રમાઘ સામાન્ય રૂપથી કહેવામાં આવ્યું છે. આ ચતુષ્પદ સ્થસચર તિયે ચ પ'ચેન્દ્રિય જીવા સંમૂર્ગ્છિમ જન્મવાળા હાય છે અને આ સવે પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત બન્ને પ્રકારના હાય છે, તા એમનામાં જે ( संमुच्छिमचड-ભયથજી થર્ષો વિવિધિ दि ब जोणि याणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंगुलस्स असं-सेच्जइमार्ग उको सेणं गाउ यपुहुत्तं ) સંમૂચ્છિંમ જન્મવાળા ચતુષ્પદ સ્થલચર પ'ચેન્દ્રિય તિય' ચ જીવા છે તેમની અવગાહનાનું પ્રમાણ હે ગૌતમ! જઘ-ન્યથી તા અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગનું છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ગવ્યૂતિ પૃથક્-ત્વ છે. આ પારિભાષિક સંજ્ઞા છે. ઘણું કરીને આના અર્થ બેથી લઇને નવ મુધી એવા થાય છે, કેટલિક જગ્યાએ 'ઘણું' આ અર્થમાં પણ પૃથક્ત્વ શબ્દ આવે છે. (अपच्जच તસંમુच્છિમच उत्पથજી ચરત્વે વિધતિરિ क् અને છે ગોળ યાળં પુચ્છા, ગોયમા ! जहण्णेणં અંગુ હત્સ બત્તે સે જાગ્ર માં ઉકો સેળ વિ અંગુ જરત્વ ક્રમાં સિલ્ક જા વ્યાં પ્ર્યાત્ત ક

# अनुयोगद्वारसूत्रे

१८४

पयौष्तकसंमूच्छिमचतुष्पद्रथळचरपश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां प्रच्छा, गौतम ! जधन्येन अंगुलस्य असख्येयमागम् उत्कर्पेण पट् गब्यू रपृथक्त्वम् , गर्भव्युत्का-न्तिकचतुष्पदस्थलचरपश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जधन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् , उत्कर्षेण षड्गब्यूतानि । अपर्याप्तकगर्भव्युत्का-

गाहना हे गौतम ! जघत्य से अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से भी अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण है । (पज जत्तग संमुच्छिमचडप्यथलयर पंचे दियतिरिक्ख जोणिणणं पुच्छा, गोयमा! अहत्नेणं अंगुलस्स असंखेडजइभागं, उक्कोसेणं गा उयपुहुत्तं ) तथा जो संमूच्छिम जन्म बाले चतुष्पद स्थलचर पंचेन्द्रिय तिर्यच जीव पर्या-प्तक हैं उन की अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से तो अंगुल के असंख्या-तवें भाग प्रमाण है और उस्कृष्ट से-गच्यून पृथक्स्य है । (गब्भवक्कंति य चडप्पथलयर पंचे दियसिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जह-ण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जह भागं उक्कोसिणं छ गाडयाहं ) जो पंचे-न्द्रिय चतुष्पदस्थलचर पंचेन्द्रिय जीव गर्भजन्मवाले है जनकी अख-गाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से छ गव्यून प्रमाण है । यह गर्भज पंचेन्द्रिय चतुष्पद स्थलचरतिर्यञ्जीवों की अवगाहना का प्रमाण सामान्यस्प से प्रतिपा-दित किया गया है । पर्याप्त और अपर्याप्त की अपेक्षा इनकी अवगाह-

છે તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાછ્ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પછુ અંગુલના અસ'ખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાછુ છે. (વજ્ઞત્ત તંત્ર વ્રવ્રાદ્ધ વ કલ્વથ હવાયં વે दियतिरि क्वजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेणं अंगु उस्स असं-खेग्ज इभागं उक्को सेणं छ गाडयपुद्द तं ) તેમજ જે સંમૂચ્છિ મ જન્મવાળા ચતુ-ષ્પદ સ્થલચર પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ જીવા પર્યાપ્તક છે તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ગબ્યૂત પૃથકૃત્વ છે. (गદમવક્કં તિયન્દ્ર વ્યાયર વ્યાયર વે સ્થિતિર क्विजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगु उसस असंखेज इमागं उक्को सेणं छ गा ग्रयाइ ) જે પંચેન્દ્રિય ચતુષ્પદ સ્થલચર પંચેન્દ્રિય છિવા ગર્ભજન્મવાળા છે, તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી કંગતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ગીતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ગીતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ગીતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ગીતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ગીતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ગીતમ ! જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી તેમળ પ્રધાણ છે આ ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય ચતુષ્પદ સ્થલચર તિર્ય'ચ જીવાની અવગાહનાનું પ્રમાણ સામાન્ય રૂપથી પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે. પર્યાપ્ર તેમજ અપર્યાપ્તની અપેક્ષાએ એમની અવગાહનાનું પ્રમાણ આ પ્રમાણે છે. धनुयोगचन्द्रिका टीका स्१९८पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकादीनां शरीरावगाहनानि.१८५

न्तिकचतुष्पदस्थञचापञ्चन्द्रियत्तिर्यंग्योनिकानां गौतम् ! ⊈∍≊ն जग्र**न्ये**न अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्षेणापि अंगुलस्य असंख्येयभागम् । पर्याप्तगर्भन्त्यु-क्रान्तिकचतुष्पदस्थळचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृष्छा, गौतम ! जधन्येन अंगु-लम्य असंख्येपभागम् , उत्कर्षेण षड्गच्युतानि । उरःपरिसर्पस्थलचरपश्चेन्द्रियति-र्थग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अङ्गुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्पेण संपूर्चिछमोरःपरिसर्पस्थलचरक्त्रेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां प्रच्छा. योजनसहस्रम , ना का प्रत्राण इस प्रकार से है-(अपजतत्तागाव्यवक्तंतियचउपप्र-थल्लयरपंचे दिय तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, मोयमा ! जहण्णेणं अंगु-लस्त असंखेडनइआगं उक्कोसेण वि अंगुलस्त असंखेडनइभागं) अपर्याप्तक अर्भजन्मवाछे चतुष्पदस्थलचर पंचेन्द्रिय तिर्यंच योनिवाछे जीवों की अदगाहना, हे गौतम ! जघन्य और उत्कृष्ट रूप से अंगुल के असंख्यातर्वे आगरमाण है। ( पज्जलगगव्भवक्कंतियचडण्यथलगर-पंचें दियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेडजइभागं उक्तोसेणं छ गाउपाइं ) तथा पर्याप्तक गर्भजन्म वासे जो चतुष्पद स्थलचर पंचेन्द्रिय तिर्घञ्ज जीव हैं उनकी अवगाहना है गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से ६ गव्यन प्रमाण है। ( उरपरिसप्पथल्यरपंचिंदियतिरिक्खजोणि-याणं पुच्छा गोग्रमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं जोयणसहस्तं ) जो उरःपरिसर्प स्थलचर पंचेन्द्रियतिर्यञ्च जीव हैं उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग

(अपन्जत्तगगञ्भवद्वंतियचडप्पयथळयरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंतुह्रस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेण वि अंतुहरस असंग्वेजहभागं ) અપયોપ્તક ગર્સજન્મવાળા ચતુષ્પદ સ્થલચર પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ ચાનિવાળા જીવાની અવગાહના હે ગૌતમ! જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ રૂપથી આંગુલના અસં ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે (पजत्तगगःभवकंतियचउप्पयथडयरपंचे दियतिरिक्स-गोयमा ! जहण्णेणं : खंगुलस्त असंखेजइभागं उको छेणं छ जोणियाणं पुच्छा, પર્યાપ્તક ગર્ભજન્મવાળા જે ચતુષ્પદ તેમજ गा उयाई ) સ્થલચર પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ જીવે છે, તેમની અવગાઢના હૈ ગૌતમ ! જાહત્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ૬ ગાઉ પ્રમાથ छे. ( उर्परिसप्यग्रहचरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णे अंगुहरस असंखेब्जइभागं उक्कोसेनं जोयणसहरसं) ने ઉरःपरिसप સ્થલચર પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ જીવેા છે તેમની અવગાહના, હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કુષ્ટથી એક હજાર યાજન

#### १८६

## <mark>अ</mark>जुयोगद्वार**स्त्रे**

गौतम ! जघन्येन अंगुलत्य असंख्येयभागम् , उत्कर्षेण योजनपृथक्तवम् । अपर्याप्त-कसंमुच्चिमोरःपरिसर्पस्थलचरपश्चेन्द्रियातिर्यंगुयोनिकानां पृच्छा, गौतम । जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्पेणापि अंगुलस्य असंख्येयभागम् । पयौष्तकसंपूर्चिछ गेरःपरिसर्पस्थलचरपश्चेन्द्रियतिर्यम्वोनिकानां पृच्छा, गौतम्! जपन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागम् उत्कर्षेण योजनपृथत्त्वम् । गर्भव्युत्कान्तिकोरः प्रमाण है और उत्कृष्ट से एक हजार योजन प्रमाण है। ( संमुच्छिम उरपरिसप्पथलयरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जह-ण्णेणं अंगुलस्स असंखेडजइभागं उक्कोसेणं जोपणपुहुत्तं) जो उरःपरिमर्पं स्थलचरपंचेन्द्रियतिर्धञ्चजीव संमुच्छिम जन्म वाछे हैं उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुए के असंख्यातवें भाग-प्रमाण है और उस्कूछ से योजन पृथवत्व है। ( अपजजलग संमूच्छिम-डरपरिसण्यवयरपंचे दियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं वि अंगुलस्म असं-खेज्जइभागं) संमूर्व्छिम जन्म वाछे जो उरःपरिसर्पं थलचर पंचेन्द्रिय तिर्यचजीव अपर्याप्तक हैं उनकी जघन्य अवगाहना और उस्कुष्ट अब-गाहना अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं। ( पज्जलगसंग्रुच्छिम उरपरिसप्पथलचरपंचेंदिय तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जह-ण्णेणं अंगुलस्स-असंखेडजइभागं उक्कोसेणं जोयणपुहुर्तं ) संमुच्छिम-जन्मचाछे जो उरःपरिसर्प थलचरपंचेन्द्रियतियेञ्च जीव पर्याप्तक

प्रभाध्यु છે. ( संमुच्छिमउरपरिसप्यळ घरपंचे दियतिरिक् खजोणियाणं पुच्छा -गोयमा ! जद्दण्णेणं अंगु छरस असंखेज्झइमागं उको सेणं जोयणपुद्दुत्तं ) જે छरः परिसर्भं स्थलयर पंचेन्द्रिय तिर्थं च જીવे। संभूच्छिंभ जन्भवाणा छे तेभनी अपगाढना डे गौतम ! जधन्यथी અंगु खना असंभ्यातमा कांग प्रभाध् छे अने छत्धुष्ठ्यी थे। जन भृथधूत्व छे. (अपज्जत्तगसं मुच्छिमउरपरिसत्यछ छयर-पंचेदियतिरिक् खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जद्दण्णेणं अंगु छरस असंखेज्ज इमागं उक्के सेण वि अंगु उरस अतं खेज ज्ञ इभागं ) संभूचिछम जन्भवाणा जे छरः परिसर्भं स्थलयर पंचेन्द्रिय तिर्थं य छवे। अपर्याप्त छे. तेभनी जधन्य अव-आढना अने उत्धुष्ट आवगाढना अंगु खना असंभ्यातमा क्षांग प्रभाध्यु छे. ( पञ्जत्तगसं मुच्छिमउरपरिसत्यळ यरपंचे दियतिरिक् खनेाणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जद्दण्णेणं अंगु छरस असंक्षेज्ज इमागं उक्को सेणं जोयणपुद्धत्तं ) संभू-म्यु भ जन्भवाणा के छरः परिसर्भं स्थलयर पंचे दियतिरिक् खनेाणियाणं पुच्छा-गोयमा !

# अनुयोगचन्द्रिका टीका खु१९८ पञ्चेन्द्रियसिर्यग्योनिकादीनां इारीरावगाहनानि.१८७

परिसर्पस्थलवरपश्चेन्द्रिवतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्षेण योजनसहस्रम् । अपर्याप्तकगर्भच्युक्कान्तिकोरःपरिसर्प-स्थलवरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्ये-यभागम्, उत्कर्षेणापि अंगुलस्य असंख्येयभागम् । पर्याप्तकगर्भच्युत्कान्तिकोरः परिसर्पस्थलवरपश्चन्द्रियतिर्थग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागं उत्कर्पेण योजनसहस्रम् । अत्रवरिसर्पस्थलचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनि

हैं, उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण है और उश्कृष्ट से योजनप्रथक्त्व है। (गञ्भवक्कंतिय जरपरिसप्पथलघरपंचें दिचतिरिक्खजोणियाणं गोयमा ! पुच्छा, जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं जोधणसहरसं ) जो उरःपरिसर्प थलचरपंचेन्द्रियतिर्यञ्च जीव गर्भजन्मवाखे हैं उनकी अबगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से १ हजार योजन प्रमाण है। ( अपज्जत्तगगब्भववकं-तिय उरपरिसप्पथलयरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-नोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं वि अंगुलस्स असंखे-उजडभागं) गर्भजन्मवाछे जो उरःपरिसर्प थलचर तिर्थेच पंचेन्द्रिय जीव अपर्याप्तक हैं, उनकी अवगाहना हे गौतम ! उघम्य से आंगुल के असंख्यातचे भाग प्रमाण है और उस्कृष्ट से भी अंगुल के असंख्यातचे भोग प्रमाण है। (पज्जत्तगगब्भवक्तंतिय उरपरिसप्पथलघर पंचें दिय-

છે, તેમની અવગાહના, હે ગૌતમ । જધન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી યોજન પૃથકૃત્વ છે, (गठमवक्कंतियउरपरिसप्यळ यरपंचें दियतिरिक्कलजोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेर्णं अंगुलस्स असंखेज्जद् भागं उक्कोसेणं जोयणसहस्तं ) જે ઉરઃપરિસર્પ જલચર પંચેન્દ્રિય તિથે ચ ગર્ભજન્મવાળા છે તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અંગુલના અસં ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી એક હજ્ઞર યોજન પ્રમાણ છે. (अपडजत्तगगन्भद्रकरंतिय उरपरिसप्पथलयरपंचें दियतिरिक्शजोणियाणं पुच्छा -गोयना ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जद्भागं उक्कोसेणं वि अंगुलस्स असंखेज्जद्भागं ) ગર્भજન્મવાળા જે ઉરઃપરિસર્પ સ્થલચર તિયેં ચ પંચેન્દ્રિય જ્વાં અપર્યાપ્તક છે તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અંગુલના अસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અંગુલના અસંગ્રન્થ જ્વાં અપર્યાપ્તક છે તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે. (पच्चत्तगगब्भवक्कंतिय डरपरिसप्धरूपरंचें दियतिरिक्द-

# अनुयौगद्वारसूत्रे

122

कानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुरुस्य असंख्येयभागम् उत्कर्षेण गव्यूतपृथ-क्तवम् । संपूर्च्छिमधुजपरिसर्पस्थलचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुळस्य असंख्येयभागम्, उक्ष्क्ष्येण धन्नुःपृथक्तरम् । अपर्वाप्तकसंसूर्च्छिम-

तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंगुटरस असंखेज्जइ भागं, उक्कोसेणं जोयणसहरसं ) गर्भ जन्म वाखे जो उरःपरिसर्प धलचर तिर्थेच पंचेन्द्रिय जीव पर्याप्तक हैं उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से श्रह्यार योजन प्रमाण है । (सुयपरिसप्पथलयरपंचे दियतिरिक्ख-जोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्सअसंखेज्जहभागं उक्कोसेणं गाउयपुष्ट्रत्तं) थलचर पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च के भेइ से जो भुज-पिरसर्प है उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगु उक्ते असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से गव्यूत पृथक्ष्स्व है। (संसुच्छिमसुयपरि-सप्पथल्यरपंचे दियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं धणुपुहुत्तं ) जो भुजपरिसर्प धलचर जीव संमुच्छिम जन्म वाखे हैं, उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से धनुष ध्यकृष्व हैं । (अपज्जत्तगसंमुच्छिमसुयपरिसप्थल्यरपंचिंदियतिरि-

जोणियानां पुच्छा-गायमा ! जहण्गेनां अंगुरूस्स असंखेक्तइमागं उक्कोसेनं जोयन-સદરત ) ગર્મજન્મવાળા જે ઉરઃપરિસર્પ સ્થલ ચર તિર્યાચ પ' ચન્દ્રિય છવા પર્યાપ્તક છે. તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યા-તમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧ હજાર યાજન પ્રમાણ છે. ( સુવવરિ-सप्थलयरपंचे दियतिरिक्खजाणियाणं पुच्छा∽गोयमा ! जदण्णेणं अंगुलस्य असंबिङ्जइभागं उक्कोसेणं गाउयपुहुतं ) स्थलयर प'येन्द्रिय तिये यना લેદથી જે ભુજ પરિસર્પ છે તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ગવ્યૃત પૃયકૂત્વ છે (સંમુ-च्छिन**भुयपरिसप्पथ**लयरपंचे दियतिरिक्स्बजोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जह-ण्गेण अंगुलब असंखेन्त्रइमागं उक्कोसेणं धणुपुद्धत्तं) के खुकपरिसर्भ સ્થલચર જીવ સંમૂર્ચ્છિમ જન્મવાળા છે, તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘ-ન્યથી **અ**ંગુલના અસ′ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ધનુષ પૃથ<sub>ફેત્</sub>વ **b**. (अपउजत्तगसंमुच्छिम्भुयपरिसप्पथछयरपंचे दियतिरिक्स जोणियाणं पच्छा

# अनुयोगवन्द्रिकारीका स्१९८ पञ्चेन्द्रियतिर्थभ्योनिकादीनां द्यारी रावगाहनानि. १८९

भुनपरिमर्पेक्ष्थलवरपश्चे न्द्रियतिर्यंग्योनि हानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागम् , उत्हर्षेणापि अंगुलस्य असंख्येयभागम् । पर्याप्तक्संभूच्छिम-भुजपरिसर्पस्यलचरपश्चेन्द्रियतिर्यंग्रोनिह्नानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागम् उत्हर्षेण भनुःपृथत्त्रम् । गर्भेच्युत्कान्तिह्तभु नपरिसर्पस्थलचरपश्चे-न्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्हर्षेण गव्युतपृथत्त्वम् । अपर्याप्तक्षगर्भच्युत्कान्तिइभुजपरिसर्पस्थलचरपश्चेन्द्र्यतिर्य-

कख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेज्जइभागं ) तथा जो संमूच्छिम सुज परिसर्प थलवर जीव अपर्धाप्तक हैं उनकी अवगाना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उस्कृष्ट से भी अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है ! (पज्जत्त्तगसंमुच्छिमसुयगरिसप्प थलयरपंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा, गोयमा जहण्णेणं अंगु लस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं धणुपुष्टलं ) और जो संमूच्छिम सुजवरिसर्प थलचर पंचेंद्रिय तिर्यञ्च जीव पर्याप्तक हैं उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से तो अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से धनुष पृथक्तव है ! ( गब्भचक्कंतियसुयपरिसप्रथलयर-पंचिंदिपतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेण अंगुलस्स असं-खेज्जह भागं उक्कोसेणं गाउपपुद्धत्तं ) गर्भजन्मवाले जो सजलरिसर्प थलवर पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च जीव हैं उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य

गोयमा जहण्णेलं अंगुलस्य असंखेक्जइभागं उक्कोसेण वि अंगुलस्स असं-खेक्जइभागं) तेमक के संभूर्थिश्रम खुरूपरिसर्भ स्थલयर छिवे। अपर्याप्तम छे तेमनी अवगाढना छे गौतम, क्षद्रन्थथी अंगुवना असंभ्यतमा आग प्रम छ छे अने ઉत्पृष्टथी पछु अंगुवना अतंभ्यातमा आग प्रमाधु छे, (वज्जत्तगसंमुच्डिमसुयपरिसप्पथडयरपंचिं दियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं ध्वकोसेणं घणुपुदुत्तं) अने के संभूर्थिश्रम कुरूपरिसर्भ स्थलयर पंचेन्द्रिय तिर्थं य छवे। पर्याप्तम छे तेमनी अवगाढना छे जौतम ! क्षन्यथी ते। अंगुलना असंभ्यातमा लाग प्रमाधु छे अने उत्पृष्टथी धनुष पृथइत्व छे. (गब्मवक्कंतियमुयपरिसप्पथलयर-पंचिंदियतिरिक्खजोणिय णं पुच्छा गोयमा ! जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेक्जइ मानं दक्कोसेणं नाउयपुद्धत्तं) अभीकन्मवाणा के कुरूपरिसर्भ स्थलयर पंचे-न्द्रिय तिर्विच्छा छे, तेमनी अवगाढना छे जौतम ! क्षन्यथी ते। अंगुलना

#### きゃっ

### अन<mark>ु</mark>योगद्वारस्त्रे

ग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्भेणापि अंगुळहव असंख्येयभागम् । पर्याप्तकगर्भव्युत्कान्तिकभुजपरिसर्पस्थलचरव्श्वे-न्द्रियति क्रियोनिकानां पृच्छाः गौतम । जघन्येन अंग्रुलम्य असंख्येयभागम् उल्कर्षेण गव्युतपृथत्त्वम् । खेवरपश्चेन्द्रियत्विग्योनिकानां एचछा गौतम ! जधन्येन असंख्येयभागम् उस्कर्षेण धनुःपृथत्त्वम् । संमूर्च्छिमखेवराणं यथा अंगलम्य से तो अंगुरु के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उस्कृष्ट से गव्यूत ष्ट्रधकत्व है। (अपज्जत्तगगब्भवक्कंतियसुयपरिसप्पथेलयरपचिंदिय-तिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा! जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेउजह भागं उक्कोसेग बि अंगुलस्स असंखेडजइभागं) जो मुनपरिसर्प थल-चर जीव गर्भजन्म वाले हैं और अपर्याप्तावस्थापन्न है उनकी जघन्याव-गाहना अंगुल के असंख्यातचे भाग प्रमाण होती है और उश्कृष्ट अव-गाहनों भी अंगुरु के असंख्यातचे भाग प्रमाण होती है। (पजतसग गः नवरकतियसुपवरिसप्तयत्रवरपंत्रिदिपतिरिकल तोणियाणं पचछा -गोपता ! जहण्णेगं अंगुलस्त असंखेइनहभागं उक्को सेणं गाउय पुहुत्तं) जो मुजपरिसर्प थलचर जीव गर्भ जन्म वाछे हैं और पर्याप्तक हैं उनकी अवगाहना हे गौरम ! जघन्य से तो अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है-और उस्कृष्ट से गव्युतपृथक्तव है । (खड्यरपंचिंदिय-तिरिक्ख नोभियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्ये मं अंगुलस असंखेड जह भागं उक्कोसेणं धणुपुहूत्तं) जो खेवर तिर्येच पंचेन्द्रिय जीव हैं, उनको

भस' भ्यातमा लाग प्रमाध છે भने ઉत्કृष्टथी ગળ્યૂત પૃथहत છે. (अप इजतगाठमवक्कंतियमुयपरिसप्थछयरप' चिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेणं अंगुल्लस असंखेण्जइमागं उक्कोसेण वि अंगुल्लस असं-खेज्जइमागं) જે ભુજપરિસર્પ स्थलयर छवे। गर्भ જન્मवाणा छे अने अप-यांसावस्थापन्न છे, तेमनी कधन्यावजाखना अंगुलना असं भ्यातमा लाग प्रमाध ढाथ छे. अने ઉद्धृष्ट अवगाखना पद्य अंगुलना असंभ्यातमा लाग प्रमाध ढाथ छे. अने ઉद्धृष्ट अवगाखना पद्य अंगुलना असंभ्यातमा लाग प्रमाध ढाथ छे. (पज्जत्तगगच्मवक्कंतियमुयपरिसप्थलयरपंचिंदियत्तिरि-क्छजोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेणं अंगुल्स असंखेज्जइमागं उक्कोसेणं गाउयपुहुत्तं) के भुरुपरिसर्प स्थलयर छवे। गर्भ जन्मवाणा छे अने पर्या संध छे, तेमनी अवगाढना छे जीतम ! क्धन्यथी ते। अंगुलना असंभ्या तमा लाग प्रमाध छे. अने उत्धृष्टथी गण्युत पृथध्तव छे. (खहयरपंचिं दियतिरिक्छजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंगुल्य स अध्वत्वज्जइमागं इक्कोसेणं धणुपुहत्तं) के भेवर तिथ'य पंचन्द्रिय छवे। छे, तेमनी अवगा-

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सु१९८ पश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकादीनां इारीराचगाहनानि.१९१

भ्रजसर्पसंत्र्च्छिमानां त्रिष्वपि गमेषु तथा भणितव्यम् । गर्भव्युरकान्तिकखेचराणां वृच्छा, गौतम । जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् , उत्कर्षेण धनुः ष्टथक्त्वम् अपर्याप्तकगर्भव्युन्कान्तिकखेवराणां दृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्ये-

अबगाहना हे गौतम ! जयन्य से तो अंगुल असंख्यातवें भाग प्रमाण और उत्कृष्ट से धनुषपृथकृत्व है। ( संमिुच्छमखह्यराणं जहा भुग-परिसप्पसंपरिछमाणं तिस वि गमेस तहा भाणियव्वं ) सामान्य संमु-चिंग्रम खेचर पंचेन्द्रिय तिर्यश्च जीवों की अवगाहना, अपग्रीस संमुच्छिम खेवरपंचेन्द्रियतिर्यञ्चजीवों की अवगाहना, पर्याप्त संमुच्छिम खेवर तिर्घश्च जीवों की अवगाहना जघन्य और उत्कृष्ट रूप से जिम प्रकार संमुच्छिम जन्मवाछे सुजपरिसपे पंचेन्द्रिय तिर्घओं के तीन पदों में कही गई है उसी प्रकार से समझना चाहिये। (गब्भवक्कंतिय खह-गरपंचे दियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंगुलस्त असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं धणुपुद्रसं) गभंजन्म याले जो खेचर पंचेन्द्रिय तिर्पेश्च हैं उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंग्रुल के असंख्यातवें आग प्रमाण है और उस्कृष्ट से धनुष प्रथक्तव है । (अपज्ज-सग गब्भ स्कंतिय खहयरपंचे दियतिरिषख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा! जहण्णेणं अंगृलस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं वि अंगुलस्स असंखे-जजहभागं) गर्भजन्म वाछे जो खेचर पंचेन्द्रिय अपर्याप्तक तिर्यश्च है उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग

હના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી તે અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ધનુષ પૃથક્ત છે. ( गंगुण्डिमखहयराणं जहा भुयपरिसत्प संमुच्छिमाणं तिसु वि गमेसु तहा भाणियव्वं) સામાન્ય સંમૂચ્છિંમ ખેચર પંચેન્દ્રિય તિર્યં ચજીવાની અવગાહના જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ રૂપથી જેમ સંમૂચ્છિમ જન્મવાળા ભુજપસ્થિર્પ પંચેન્દ્રિય તિર્યં 'ચાના ત્રણુ પઠોમાં કહે-વામાં આવી છે, તે યમાણે જ સમજી લેવી બેઇ એ. ( गब्भवर्क्षतिय खहयर पंचे दियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुडस्स असंखेजड्भागं वक्षोसेणं बणुपुहुत्तं) ગર્ભ જન્મવાળા જે ખેચર પંચેન્દ્રિય તિર્ય 'ચા છે તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ધનુષ પૃથક્ત છે. ( अवच्जत्तगमब्भवर्क्ष संयखहयरपंचिंदिय-तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंगुडस्स असंखेजइमागं उक्को-हेण वि अंगुडस्स असंखेजइमार्ग) ગર્ભજન્મવાળા જે ખેચર પંચેન્દ્રિય अસં

#### अनुयोगहारस्त्रे

यमाम्म उत्कर्षेणापि अंगुलस्य अनंख्येयभागम् । पर्याप्तकगर्भव्युःकान्तिक-गौतम ! जधन्येन अंगुजरय असंख्येयभागम् खेवराणां দু হয়, उत्कर्षेण धनुःपृथकुत्वम् । अत्र संग्रहण्यो गाथा भवन्ति तद्यथा-योजनसहस्रगव्युत-ततश्व योजनपृथक्रयम् । इयोस्तु धनुःपृथक्त्वं संमूर्च्छिमे भवति **प्र**थकत्त्रं उचत्वम् ॥ १ ॥ योजनसदसस्य षड्गञ्यूतानि ततश्र योजनसहस्तम् । गञ्यूतिपृथ-प्रमाण है और उत्कृष्ट से भी अंगुट के असंख्यातवें भाग प्रमाण है। (पज्जसगगःभवक्कंतियखहयरपंचें दियतिरिक्खजोणियाणं) র্ভৱান गोयमा ! जहण्येणं अंगुलस्स असंखेउजहभागं उक्कोसेणं धणुपुहुसं) गर्भजन्म बाछे जो खेचर पंचेन्द्रिय पर्याप्त तिर्यश्च हैं उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से तो अंगुल के असंख़्यातवें भाग प्रमाण है और जस्कृष्ट से धनुष पृथक्त्व है। इस प्रकार पंचेन्द्रिय तिर्पर्श्वों के ३६ अब गोहन स्थानों का विस्तारपूर्वक कथन करके अब खुन्नकार संक्षेप से उनका निरूपण करने के लिये (एत्थ संगईणिगाहाओ भवंति) इन पदों दारा दो संग्रहणी गाथाओं को उद्घृत करने की सूचना देते हैं (तं जहा)वे दो गाथाएँ इस प्रकार से हैं-(जोयणसहस्स गाउय, पुट्टलं तत्सोय जोयणपुहूर्स । दोण्हं तु धणुपुहुर्स, संमुच्छिमे होइ उच्चर्स ॥१॥) संमु-चिछम जन्म वास्ते जो जलचर पंचेन्द्रिय तिर्यश्च हैं उनकी उस्कृष्ट दारीरा-बगाहना एक हजार योजन प्रमाण ही है, इससे अधिक नहीं है। संमू-

યાંપ્તક તિર્યં' ચા છે, તેમની અવગાહના દે ગૌતમ! જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અંગુલના અસંખ્યાતમાં (पडतत्तगगढभदकंतियसहयरपंचे दियतिरिकल्रकोणियाणं ભાગ પ્રમાણ Э. पुच्छा, गोयना ! जहण्गेणं अंगुडरस असंखेञ्जद्भागं उक्कोसेलं घणुपुहत्तं ) गक्ष-જન્મવાળા જે ખેચર પંચેન્દ્રિય પર્યાપ્ત તિર્યં ચા છે, તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી તેા અંગુલના અસખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાથું છે અને ઉત્કુષ્ટથી ધનુષપૃથક્ત્વ છે. આ પ્રમાણે પંચેન્દ્રિય તિય ચાના ૩૧ અવગાહના સ્થાનાનું વિસ્તારપૂર્વક કથન કરીને હવે સૂત્રકાર સંક્ષેપમાં તેના નિરપણ માટે (पत्थ संगहणिगाहाओ मवंति) આ પદા વડે બે સંગ્રહણી ગાથાઓને ઉધ્ધત કરવાતું સૂચ કરે છે. (તં जहા) તે બે ગાથાઓ આ પ્રમાણે છે:-(जोयेक सहरख गाउयपुहुत्तं तत्तोय जोयणपुहुत्तं । दोण्हं तु धणुपुहुत्तं, संमुच्डिमे होइ उग्रतं । ! શાં સંમૂચ્છિમ જન્મવાળા જે જલચર પ'ચન્દ્રિય તિય' ચા છે તેમની ઉત્કૃષ્ટ શરીરાવગાહના એક હજાર ચેજન પ્રમાણ જેટલી જ છે.

# अनुयोगचन्द्रिकाटीकास्त्र१९८पञ्चेन्द्रियतिर्यंग्योनिकादीनां शरीराचगाहनानि.१९३

र्चिछम जो पंचेन्द्रिय चतुष्पदतिर्यञ्च हे उनकी उस्कृष्ट अवगाहना केवल गव्यत पृथक्त्व ही है। संमूच्छिम जो उरः परिसर्प पत्रेक्तिय तिर्घश्च 💐 उनकी उत्कृष्ट दारीरावगाइना सिर्फ योजन पृथक्त्व ही 🕽 । संमूच्छिम जो भुजपरिसर्प पश्चेन्द्रिय तिर्थेश्व हैं उनकी उत्कृष्ट दारीरावगाइना और जो संमुच्छिम खेयर पश्चेन्द्रिय तिर्यञ्च हैं उनकी उत्कृष्ट दारीरावगहाना केवल घतुः प्रथक्तव ही है। इस प्रकार इस गाथा में संमुच्छिम जन्म बाछे तिर्यओं की अवगाहना के प्रमाण का यह संग्रह किया गया है। अब गर्भ जन्म वाले तिर्यश्चों की अबगाहना के प्रमाण को संग्रह करके कहने वाली (जोयणसहस्सछग्गाउयाई तत्तो य जोयणसहस्सं। गाउयपुहुत्तं सुघगे, पक्स्तीसु भवे धणुपुहुत्तं ॥ १ ॥ यह गाथा है । इसमें यह प्रकट किया है-कि जो गर्भजन्म बाले जलचर पश्चेन्द्रिय तिर्यञ्च है उनकी उस्कृष्ट अवगाहना एक इजार योजन ममाण ही है। गर्भज चतुष्पदों की छह गव्यूत है। गर्भज उरः परिसपों की एक हजार योजन की है। गर्भज मुजपरिसपों की गय्यूत पृथक्त है। गर्भज पक्षियों की धनुः पृथक्त्व है। इस प्रकार पंचेन्द्रिय तिर्घओं की अवगाइना को कहकर अब सूत्रकार मनुष्यों की अवगाइना का कथन करते हैं-આનાથી વધારે નથી. સંમુચ્છિમ જે પંચેન્દ્રિય ચતુષ્પદ તિય ચા છે તેમની . દ્દુબ્ટ શરીરાવગાહના કુક્ત ગબ્યૂત પુયકૃત્વ જેટલી જ છે. સંમૂચ્છિમ જે ઉર:પરિસર્પ પ'ચેન્દ્રિય તિયે' ચા છે, તેમની ઉત્કુબ્ટ શરીરાવગાહના કુક્ત ચાજન પૃથક્ત જેટલી જ છે, સંમૂર્ચ્છિમ જે બુજપરિસપ' પ'ચેન્દ્રિય તિય'ચા છે. તેમની ઉત્કષ્ટ શરીરાવગાહના અને જે સંમૂચ્છિમ ખેચર પ'ચે'-ન્દ્રિય તિર્થ'થો છે. તેમની ઉત્દુષ્ટ શરીસવગાહના કુક્ત ધનુ:પૃથકત જેટલી જ છે. આ પ્રસાથે આ ગાયોમાં સંમૂર્વ્છિમ જન્મવાળા તિય"ચાની અવગા-હનાના પ્રમાણના સંબ્રહ કરવામાં આવ્યા છે, હવે ગર્ભજન્મવાળા તિય"ચાની અવગાહનાના પ્રમાણના સંગ્રહ કરીને કહેનારી ગાથા અતાવવામાં આવે છે-( जोयणसहस्सङ्घगाउयाई तत्तो य जोयण सहस्तं ) गायउपुहुत्तं भुयगे, पक्सीसु भवे षणुपुद्धत्तं॥शा આમાં આ વાત સ્પષ્ટ કરવામાં આવી Ð 3 ગર્ભજન્મવાળા જલચર પ'ચેન્દ્રિય વિયે ચા છે તેમની ઉત્કૃષ્ટ અવગાઢના એક હળર યાજન પ્રમાણ જેટલી જ છે. ગર્ભજ ચતુષ્પદાની ૬ ગબ્યૂત છે. ગર્ભજ ઉરાયરિસર્પોની એક હજાર યેાજન જેટલી છે. ગર્ભજ ભુજપરિન સપીંની ગવ્યૂત પૃથક્ત્વ છે. ગર્ભજ પક્ષીઓાની ધનુઃપૃથક્ત્વ છે. આ પ્રમા**ણે** પ'ચેન્દ્રિય તિય' ચાની અવગાહનાનું સ્પષ્ટીકરણ કરીને હવે સૂત્રકાર अ० २५

### अनु योगद्वार स्वे

48.8

कूर्स्वं भ्रजगे पक्षिषु भवेद् धनुःष्टथकृत्वम् ॥ २ ॥ मनुष्याणां भदन्त ! कियन्महती इतिरावगाइना मझरता ?, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागम् उत्कर्षेण द्रीणि गव्युतानि । संपूर्च्छिममनुष्याणां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागम् उत्कर्षेणापि अंगुडस्य असंख्येयमागम् । गर्भव्युत्क्रान्तिकमनु-ष्याणां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयमागम् उत्कर्षेण त्रीणि

( मणुस्साणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णसा ?) हे भदन्त ! मनुष्यों की दारीरावगाहना कितनी है ?

उत्तर-(गोयमा) हे गौतम (जहण्णेणं अंगुरुस्स असंखेज्जइ-भागं, उक्कोसेणं तिण्णि गाउघाइं ) मनुष्यों की सामान्यरूप से दारी-रावगाहना जचन्य तो अंगुरु के असंख्यातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से तीन गच्यूत-कोश प्रमाण है। (संमुच्छिम मणुस्साणं पुच्छा-गोयमा! जहण्णेणं अंगुरुस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं वि अंगुरुस्स असं-खेज्जहभागं ) जो संमूच्छिम मनुष्य है उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुरु के असंख्यातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से भी अंगुरु के असंख्यातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से भी अंगुरु के असंख्यातवें भागप्रमाण है । (गब्मवक्कंतिय मणुस्साणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेणं अंगुरुस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं तिण्णि गाउघाहं ) जो गर्भज मनुष्य हैं उनकी अवगाहना हे गौतम ! जघन्य से अंगुरु के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से तीन गच्यूत

अनुभ्येानी अवगाडना विषे ४७ छे-(मणुस्झाणं मंते ! के महाछिया सरीरोगा-इणा पण्णत्ता ?) & लह'त ! अनुभ्येानी शरीरावगाडना हेटली छे ?

ઉત્તર-(गोयमा !) છે ગૌતમ ! (जहणोणं अंगुलस्य असंसेन्जइभागं उक्को-देणं तिण्णि गाउयाई) મનુષ્યાની સામાન્ય ३૫થી શરીરાવગાહના જઘન્યથી અ'ગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ જેટલી છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ ગવ્યત-ગાઉ-પ્રમાણ છે. (संमुच्छिममणुस्त्राणं पुच्छा-गोयमा ! जहणोणं अंगुल्स्स असंसेठजइभागं उक्कोसेणं वि अंगुल्स्स असंसेज्जइभागं) જે સ'મૂર્ગ્છિમ મનુ-થ્યા છે તેમની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અ'ગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અ'ગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે. (गन्भवक्कंतिय मणुस्साणं पुच्छा गोयमा ! जहणोणं अंगुलस्स असंसेज्जइ भागं उक्कोसेण विण्णि गाउयाई) જે ગર્ભ જ મનુષ્યા છે તેમની અવગાહના દ ગૌતમ ! જઘન્યથી અ'ગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી भनुयोगचन्द्रिकाटीकास्त्र१९८पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकादीनां शरीरावगाहनानि.१९५

गच्यूतानि । अपर्याप्तकगर्भच्युत्कान्तिकमनुष्याणां पृच्छा, गौतम ! अवन्येन अंगुन् सस्य असंख्येयभागम् उस्कर्षेणापि अंगुलस्य असंख्येयभागम् । पर्याप्तकगर्भच्यु-स्कान्तिकमनुष्याणां प्रच्छा, गौतम ! जवन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उत्कर्षेण त्रीणि गच्युतानि ॥सू० १९८ ॥

टीका-इदं मायो निगदसिदं तथापि किंचिद् व्याख्यायते-

अत्र संदर्भे पथममौधिकपश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां शरीरावगाहना चिन्स्यते । सा चोत्क्रष्टा योजनसहस्रम् , जघन्या तु सर्वत्राङ्गुलासंख्येयभागरूपत्वेनाविञ्चे-षामोक्ता । १ । एते च पश्चेन्द्रियतिर्यश्रो जलचरस्थळवरखेवरमेदात् त्रिधा

प्रमाण है। (अष्पज्जसगगब्भववकंतियमणुस्साणं पुच्छा-गोयमा! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं वि अंगुलस्स असं-खेज्जइभागं) गर्भजन्म वाछे अपयौक्तक मनुष्यों की अवगाहना हे गौतम। जधन्य से अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से भी अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण है। (पज्जसगगब्भवक्क तिय मणुस्साणं पुच्छा गोयमा! जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं तिण्णि गाउयाइं) गर्भ जन्म वाछे यर्याप्तक मनुष्यों की अवगाहया हे गौतम जघन्य की अपेक्षा अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण और उत्कृष्ट से तीन गब्यूत प्रमाण है।

भावर्थ-इस सूत्र बारा सूत्रकार ने पंचेन्द्रिय तिर्यञ्चों और मनुष्यों की जघन्य और उस्कृष्ट अवगाहना कही है। गर्भजन्म, संमूच्छिंम जन्म और उपपात जन्म इस प्रकार जन्म सीन प्रकार का होता है।

ત્રध ગબ્યૂત પ્રમાધ્ય છે. (अल्पज्जत्तगगडभवक्कंतियमणुस्साणं पुच्छा-गोयमां ! जहण्णेणं अंगुरुस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं त्रि अंगुरुस्स असंखेज्जइभागं) ગર્ભ જન્મવાળા અપર્યાપ્તક મનુખ્યાની અવગાહના હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અંગુ-લના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અંગુલના અસંખ્યા-તમા ભાગ પ્રમાણ છે. (पञ्जत्तगगटभवक्कंतियमणुरसाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेणं अंगुरुस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं तिण्णि गाउयाई) હે ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષા અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ ગબ્યૂત પ્રમાણ છે.

ભાવોર્થ-આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે પ'ચેન્દ્રિય તિર્ય'ચા અને મનુષ્યાની જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના નિરૂપિત કરેલ છે. ગર્ભજન્મ, સ'મૂછિમ જન્મ અને ઉપપાત જન્મ આ પ્રમાણે જન્મ ત્રણુ પ્રકારના હાેય છે. આ

### 196

### **सनुयोगहारस्**चे

भवन्ति । तत्र जङचरपश्चेन्द्रियतिरथां सप्त अवगाहना स्थानानि । ८ । अत्र च सर्वत्र योजनसद्दसमानं स्तयम्भूरमणमत्स्पानां विहोयम् । स्थळचरपश्चेन्द्रियतिरश्च-वतुष्पदोरः परिसर्पभुजपरिसर्पमेदात् त्रिविधा बोध्याः । तेषु चतुष्पदस्थलचरपञ्च-न्द्रियतिरिश्वामपि सप्तावगाइनास्थानानि १५॥ तथा-विषधराधुरःवरिसर्पवञ्चेन्द्रिय-तिरिश्वां सप्तावगाहनास्थानानि२२। गोधानकुलादि अनपरिसर्पपश्चेन्द्रियतिरिश्चा-मपि सप्तावगाइनास्थानानि २९॥ इत्थं चतुष्पदस्थलचरपञ्चेन्द्रियतिरश्चामवगाइना-इनमें उपपातजन्म देव और नारकों के होता है तिर्यओं के और मनुष्यों के गर्भजन्म और संमुच्छिम जन्म होता है। पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च, जलचर, स्थलचर, और खेचर के मेद से ३ प्रकार के होते हैं। इन प्रत्येक के अचगाहना स्थान यहां पर सात २ प्रकार के इस प्रकार से कहे गए हैं-(१) सामान्य जलचरों की अवगाहना का स्थान, (२) संमूच्छिन-जन्मवाछे जलचरों की अवगाहना का स्थान, (३) संमूर्च्छिन जन्मवाछे अपर्याप्तक जल्ल्चरों की अवगाहना का स्थान (४) संमूर्च्छिम जन्म वाले पर्याप्तक जलवरों की अवगाहना का स्थान, (५) सामान्य गर्भ-जन्मवाले जलवर तिर्यश्रों की अवगाहना का स्थान, ( ६ ) गर्भजन्मवाछे अवर्याप्तक जलचरों की अवगाहना का स्थान, (७) गर्भजन्मवाले पर्या-प्तक जलचरों की अवगाहना का स्थान। इस प्रकार जलचरों के कहे गये इन सात स्थानों में सर्वन्न जवन्य अवगाहना और अवर्याप्तकों की उस्कृष्ट अंगुल के असंख्यातवें भागपमाण है। सामान्य जलचरों की

સવૈમાં ઉપપાત જન્મા દેવ અને નારકાનાં દ્વાય છે. તિયે ચાના અને માણુ-સાના ગર્ભજન્મ અને સંમૂછિંમ જન્મ દ્વાય છે પંચેન્દ્રિય તિયે ચ જલચર સ્યલચર અને ખેચરના લેદથી ત્રણુ પ્રકારના હે.ય છે. આમાંથી દરેકે દરેઠનું અવગાઢના સ્થાન અહીં સાત-સાત પ્રકારનું આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે. (૧) સામાન્ય જલચરાની અવગાહનાનું સ્થાન. (૨) સંમૂચ્છિંમ જન્મ-વાળા જલચરાની અવગાહનાનું સ્થાન. (૩) સંમૂચ્છિંમ જન્મવાળા અપર્યા-સક જલચરાની અવગાહનાનું સ્થાન. (૩) સંમૂચ્છિંમ જન્મવાળા પર્યાપ્તક જલચરાની અવગાહનાનું સ્થાન. (૪) સંમૂચ્છિંમ જન્મવાળા પર્યાપ્તક જલચરાની અવગાહનાનું સ્થાન. (૪) સંમૂચ્છિંમ જન્મવાળા જલચર તિર્ય' ચાની અવગાહનાનું સ્થાન. (૧) ગર્ભજન્મવાળા અપર્યાપ્તક જલચરાની અવ ગાહનાનું સ્થાન. (૭) ગર્ભજન્મવાળા પર્યાપ્તક જલચરાની અવગાહનાનું સ્થાન આ પ્રમાણે જલચરાના આ સાત સ્થાનામાં સવૈત્ર જઘન્ય અવગાહના અને અપર્યાપ્તકાની ઉત્કૃષ્ઠ અવગાહના અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે. अनुयोगर्चान्द्रकाटीकास्त्र१९८पञ्चेन्द्रियतिर्यंग्योनिकादीनां इत्तीरावगाहनानि.१९७

स्यानानि एकर्विज्ञतिः। खेचरपञ्चेन्द्रियतिरक्षामपि सप्तावगाइनास्थानानि बोध्या-नि३६॥ इत्थं पश्चेन्द्रिपतिरश्चां पट्टत्रिंशद्वगाइनास्थानानि बोध्यानि । तदेवं व्यासे-नातगाइनास्थानानि निरूप समासेन निरूपयितुं संग्रइणीगाथाद्वयमाइ-'जोयण-्सइस्स' इत्यादि। संमूर्च्छिमानां जळचरपश्चेन्द्रियतिरथामुत्कृष्टा शरीरावगाइना योजनसहस्रममाणा, न ततोऽधिका। समूर्च्छिमचतुष्पदानां तु गच्यूतपृथच्चम्। संबूर्च्छिमोरः परिसर्पाणां योजनपृथक्त मात्रम् । संबूर्च्छिमोरःपरिसर्पाणां योजन-्पृथत्तेत्रमात्रम् । संमूर्च्छिमञ्चनपरिसर्पाणां संमूर्ज्छिमखेचराणां च धतुःपृथत्त्वमात्रम् । इत्यं संमूच्छिंप्रविषये संक्षेपेणोत्कृष्टामवगाइनाम्रकृत्वा गर्भजविषयां तामाह=गर्भ-जानां जलवरपश्चेन्द्रियतिरक्षामुल्कृष्टाऽवगाहना योजनसहस्रमात्रम् । गर्भजचतुष्प-अबगाहना सामान्य पंचेन्द्रिय तिर्घओं जैसी है। सामान्य पंचेन्द्रिय तिर्यर्ज्वो को अवगाहना उस्कृष्ट से एक इजार योजनप्रमाण है और जचन्य से अंग्रह के असंख्यातवें भागभमाण है। संमुच्छेन जन्मवाहे और गर्मजन्मवाले पर्याप्त जलचरों की अवगाहना उस्कृष्ट से एक इजार योजन प्रमाण है। यह अबगाइनामान अन्तिम समुद्र जो स्वयं भूरमण समुद्र है उसके मत्स्पों की अपेक्षा से जाननी चाहिये। स्थलचर तिर्येत्रों के चतुष्पद उरः परिसर्प, और मुजपरिसर्प के मेद से ३ मेद हैं। इन सबके भी अबगाहना स्थान छुदे २ सात सात हैं। इन सबकी जयन्य अबगाहना और अपर्याप्तकों की उत्हृब्ट अवगाहना अंगुल के असंख्यातवे भागममाण है। संमूच्छिम जन्मबाखे और गर्भजन्मबाले पर्याप्त चतुष्पदों की उस्कृष्ट अवगाहना का प्रमाण कमझः गव्युत

સામાન્ય જલચરાની અવગાહના સામાન્ય પંચેન્દ્રિયતિય ગેની અવગાહના જે પ્રમાણે કહી છે, તે પ્રમાણે સમજવી. સામાન્ય પંચેન્દ્રિય તિય'ંગેની અવગાહના ઉત્કૃષ્ટથી સામાન્ય જલચરાની અવગાહના સામાન્ય પંચેન્દ્રિય તિર્ય ગેણલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણે છે. સંમૂચ્છેન જન્મવાળા અને ગર્ભ-જન્મવાળા પર્યાપ્ત જલચરાની અવગાહના ઉત્કૃષ્ટ એક હજાર યોજન પ્રમાણ છે. આ અવગાહનામાન અંતિમ સમુદ્ર કે જે સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર છે, તેના મત્સ્યાની અપેક્ષાએ જાણવી જોઇએ સ્પલચર તિર્ય ચાના ચતુલ્પદ, ઉર:પરિસર્પ અને ભુજપરિસર્પના લેટથી ત્રણ ભેદા છે. આ સર્વના પણ આવગાહના સ્થાન જૂદા સાત-સાત છે. આ સર્વની જઘન્ય અવગાહના અને અપચોપ્તકોની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે. સંપૂચ્છિમ જન્મવાળા અને ગર્ભજન્મવાળા પર્યાપ્ત ચતુલ્પદોની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહનાતું પ્રમાણ કમશ: ગબ્યુત પ્રમાણ પૃથધ્ત્વ અને ૬ ગબ્યૂત છે. **१**९८

अनुयोगद्वारस्त्रे

दानां पड्गव्यूतानि । गर्मनोरः परिसर्पाणां योजनसदस्तम् । गर्मजञ्च जपरिसर्पणिं-गध्यूतपृथक्ः वम् । गर्भजपक्षिणां धत्तुःपृथक्तरामिति । इत्यं पश्चेन्द्रियतिर्यक्रपदेऽव-गाहनाम्चक्तता सम्पति मनुध्यपदेऽवगाहनामाह-'मणुरसाणं' इत्यादि । अत्र पश्चा-यगाहनास्थानानि । तत्रीधि हपदे देवक्वर्शदिमनुष्याणाम्चरुष्ठष्टात्रगाइना त्रीणि गव्यू-तानि । वातपित्तगुकन्नोणितादिषु संपूर्च्छिममनुष्याणाम्चरुष्ठष्टाऽपि श्ररीरावगाहना-ऽक्चगुलासंख्येयमाग एव । ते हि एतावत्यामेवावगाहनायां वर्तमाना न्नियन्ते । अपर्याप्तकानां गर्भव्युत्कान्तिकमनुष्याणां श्वरीरावगाहनायां वर्तमाना न्नियन्ते । अपर्याप्तकानां गर्भव्युत्कान्तिकमनुष्याणां श्वरीरावगाहनायां वर्तमाना न्नियन्ते । इत्यं पश्चमु स्थानेषु मनुष्याणामुत्कुष्टाऽवगाहना जीष्ति गव्यूतानि । इत्यं पश्चमु स्थानेषु मनुष्याणामुत्कुष्टाऽवगाहना बोघ्या । जघन्याऽवगाहना त्रै म्लात् स्वयमनुसंघेया ॥इति॥सू० १९८॥

पृथक्तव और ६ गव्यून है। चतुष्पदों की ६ गव्यूनप्रमाण जो अवगाहना कही गई है वह देवकुरु आदि उत्तम भोग भूमिगत गर्भज हाथियों की अपेक्षा से जाननी चाहिये। संमूर्च्छन जन्म वाले और गर्भजन्म वाले पर्याप्त उरः परिसपों की उत्कृष्ट अवगाहना कमझाः योजनप्रथक्तव, योजन सहस्र की है। यहां एक हजार योजन की अवगाहना बहिद्वीप-वर्ति गर्भज सपों की अपेक्षा कही गई जाननी चाहिये। संमूर्च्छन जन्म बाले और गर्भजन्मवाले पर्याप्त मुजदरिसपों की उत्कृष्ट अवगाहना कमझाः धनुष पृथक्त्व और गव्यूत पृथक्तव है। खेबर तिर्यक्षों में जवन्य अवगाहना सर्वन्न अंगुल के असंख्यातवें भागप्रमाण है। संमूर्च्छन पर्याप्त खेबरों की उत्कृष्ट अवगाहना घनुष पृथक्तव की है और गर्भ-

ચતુષ્પદાની ૬ ગબ્યૂત પ્રમાણ જે અવગાહના કહેવામાં આવી છે, તે દેવકુર વગેરે ઉત્તમ ભાગ ભૂનિંગત ગમ જ હાથીઓની અપેક્ષાએ જાણવી જોઇએ. સંમૂચ્છેન જન્મવાળા અને ગર્ભજન્મવાળા પર્યાપ્ત ઉરઃપરિસપોની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ક્રમશા ચાજન પૃથક્ત્વ અને ચાજન સહસ્ત જેટલી છે. અહીં એક હજાર ચાજનની અવગાહના, બહિંદ્વીં પવર્તિ ગર્ભજ સપોની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવી છે, તેમ સમજવું જોઇએ સંમૂચ્છન જન્મવાળા અને ગર્શ-જન્મવાળા પર્યાપ્ત ભુજ પરિસપોની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ક્રમશા ધનુષ પૃથક્ત્વ અને ગબ્યૂત પૃથક્ત્વ છે. ખેચર તિર્યં ચામાં જઘન્ય અવગાહના સર્વત્ર અંગુ-લના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે. સંમૂચ્છન પર્યાપ્ત ખેચરાની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ધનુષ પૃથક્ત્વની છે અને ગર્ભજન્મવાળા પર્યાપ્ત ખેચરાની ઉત્કૃષ્ટ असुयोगचन्द्रिकाटीकास्त्र१९८पञ्चेन्द्रियतिर्यंग्योनिकादीनांशरीरावगाहनानि.१९९

| जन्मव | ा <b>छे पर्याप्त खेचरों को</b> उत    | कृष्ट अवगाहना भी | धनुष पृथक्त्व है।  |
|-------|--------------------------------------|------------------|--------------------|
|       | । खुलासा के लि <mark>ये इ</mark> स य |                  |                    |
| ञ.क.  | नानः-सामान्यपंचेन्द्रिय              | जधन्य अवगाहना    | उस्कुष्ठ अबगाहना   |
| १     | ,, जलचर                              | अंगुलके असं. भाग | १ हजार थो. प्रमाण- |
| ૨     | संमूच्छेन "                          | <b>77</b>        | <b>57</b>          |
| ₹.    | " अपयौस जलचर                         | "                | अंगुल के असं. भाग  |
| 8     | ,, पर्याप्त जलचर                     | 33               | १ हजार योजन        |
| ષ     | गर्भज "                              | <b>2</b> 7 71    | 3 <b>7</b>         |
| ٩     | ,, અવર્ચા. ,,                        | <b>77 75</b>     | ઝં. ઝ.             |
| 9     | ,, पर्याप्त ,,                       | ** **            | १ हजार यो.         |
| १     | थलचर चतुरपद                          |                  | ६ गन्यूत           |
| ર     | संमूर्च्छ "                          | JJ //            | गब्यूत पृथक्ख      |
| ३     | ,, અવર્ચાંસ ,,                       | 27 22            | અં. અ.             |
| 8     | ,, पर्याप्त ,,                       | असं. भा.         | गव्यूत पृथक्रव     |
| ٩     | गर्भज चतुब्पद                        | ** **            | ६ गव्यूत           |

અવગાઢના પણ ધતુષ પૃથક્ત્વ છે. આ સ'બ'ધમાં વિશેષ સ્પષ્ટીકરજી, માટે અહી' નીચે મુજબ ઠેા∙ટક આપવામાં આવે છે.

અ. ક. નામઃ--સામાન્ય પ'ચેન્દ્રિય જઘન્ય અવગાહના ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ૧ ,, જલચર અ'ગુલને અસંખ્યા ૧હજાર યાેજનપ્રમા**લ** તમા ભાગ

|                                    | CLAR ALLOC                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| સ'મૂ <sup>ર</sup> છ <sup>ા</sup> ન | 33                                                                                                                                               | "                                                                                                                                                                                                                                              |
| અપર્યાપ્ત જલચર                     | ,,                                                                                                                                               | "                                                                                                                                                                                                                                              |
| યર્યાપ્ત <b>જલચ</b> ર              | 33                                                                                                                                               | અ. અ.સ. ભાગ                                                                                                                                                                                                                                    |
| ગર્ભજ જલચર                         | >1                                                                                                                                               | ૧ હજાર ચેાજન                                                                                                                                                                                                                                   |
| ,, અપર્યાપ્ત ,,                    | ,, અસ.                                                                                                                                           | <b>મ્મ</b> , અ.                                                                                                                                                                                                                                |
| ,, પર્યાપ્લ ,,                     | >> > <b>&gt;</b>                                                                                                                                 | ૧ <b>હલ</b> ાર યેાજન                                                                                                                                                                                                                           |
| થવચર ચતુષ્પદ                       | મ, અસ.                                                                                                                                           | ≮ ગબ્યૂત                                                                                                                                                                                                                                       |
| સંમૂચ્છન "                         | 12 33                                                                                                                                            | ગવ્યૂત પૃથક્તવ                                                                                                                                                                                                                                 |
| ,, અપર્યાપ્ત                       | 3 <b>3 75</b>                                                                                                                                    | અ. અસ.                                                                                                                                                                                                                                         |
| ,, પર્યાપ્ત                        | <b>&gt;&gt; &gt;&gt;</b>                                                                                                                         | ગવ્યૂત પૃથક્ત્વ                                                                                                                                                                                                                                |
| ગર્ભજ ઉરઃયરિસમ                     | 22 22 <sup>°</sup>                                                                                                                               | ≮ ગબ્યૂ્ત                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                    | અપર્થાપ્ત જલચર<br>યર્ચાપ્ત જલચર<br>ગર્ભજ જલચર<br>,, અપર્યાપ્ત ,,<br>,, પર્યાપ્ત ,,<br>થલચર ચતુષ્પદ<br>સંમૂચ્ઈન ,,<br>,, અપર્યાપ્ત<br>,, પર્યાપ્ત | સંમૂચ્છેન ,,<br>અપર્યાપ્ત જલચર ,,<br>પર્યાપ્ત જલચર ,,<br>ગર્ભજ જલચર ,,<br>,, અપર્યાપ્ત ,, ,, અસં.<br>,, પર્યાપ્ત ,, ,, ,, અસં.<br>,, પર્યાપ્ત ,, ,, ,,<br>ચલચર ચતુષ્પદ અ. અસં.<br>સંમૂચ્છેન ,, ,, ,,<br>,, પર્યાપ્ત ,, ,,<br>,, પર્યાપ્ત ,, ,, |

| 200           |                                     | ·                                      | अनुयोगद्वारसूत्रे               |
|---------------|-------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------|
| Ę             | ,, अपर्यासक                         |                                        | . આ                             |
| છ             | ,, पर्यास                           | 22 23                                  | योजन पृथवत्त्व                  |
| 2             | <b>उरः</b> परिसर्प                  | अं. अ.                                 | १ इजार यो.                      |
| ર             | संमृ. उरःपरि.                       | <b>37 75</b>                           | योजन पृथवस्व                    |
| २             | ,, ,, अपग्रीस                       | 27 57                                  | ઝં, ઝ.                          |
| 8             | ,, ,, पर्यास                        | ) <del>)</del>                         | योजन पृथक्त्व                   |
| G.            | गर्भज उरःपरिसपै                     | ** **                                  | १ इजार योजन                     |
| Ę             | ,, अपर्यास ,,                       | 37 73                                  | अं. भ.                          |
| 9             | ,, पर्यास ,,                        | ** **                                  | १ इजार योजन                     |
| १             | भुज परिसर्प                         | tt 55                                  | गव्यूत पृथकरब                   |
| ર             | समू. भुज. परिसर्प                   | 33 17                                  | घनुषपृथक्त्व                    |
| Ę             | अपर्या.                             | ** **                                  | अ. अ.                           |
| 8             | " पर्याप्त                          | <del>93</del> 93                       | <b>ઘનુષ</b> ષૃ.                 |
| ષ             | गभेज                                | 57 77                                  | गच्यूत ए.                       |
| ٩             | ,, अपर्याप्त                        | 17 97                                  | અં. અ.ં                         |
| ้ษ            | ,, पर्याप्त                         | <b>77 7</b>                            | गव्यूत प्रथकत्व                 |
| 4             | ,, અપર્યાપ્ત                        | ······································ | અં. અ.                          |
| .9            | ,, પર્યાપ્ત                         | 53 <b>75</b> -                         | થેાજન પૃથક્∖વ                   |
| ۹             | ઉર: પરિસપ                           | ંથ્ય, અં.                              | ૧ હેળાર ચાેજન                   |
| ર             | સ'મૂચ્છ'ન ઉરઃ પરિ                   | <b>&gt;&gt;</b> >>                     | ચાેજન પૃથક્ત્વ                  |
| 3             | ,, ,, અમર્યાપ્ત                     | 37 77                                  | અનં, અન્,                       |
| X             | ,, ,, પર્યાપ્ત<br>ગર્ભજ ઉરઃ પરિસર્પ | <b>&gt;&gt;</b> >>                     | ચાેજન પૃથક્ત્વ<br>૧ હેજાર ચાેજન |
| ્ય            | ગભાજ હર: પારસ પ                     | ,, ••.                                 | १ छलार यालन                     |
| <u>.</u><br>9 | ,, અપર્યાપ્ત<br>,, પર્યાપ્ત         | ,, ગ<br>,, અસ.                         | મ્મં. મં.<br>૧ હજાર ચાેજન       |
|               |                                     |                                        | ગબ્યૂત પૃથક્ત્વ                 |
| े <b>२</b>    | સંમૂ, ભૂજ પ                         |                                        | ધતુલ પૃથક્ત્વ                   |
| 3             | અપયો.                               | ** >*<br>13 12                         | ગહેર પ્રચ્<br>અ.ં. અ.           |
| 8             | P                                   | ,, અસં.                                | ધનુષ પૃ                         |
| પ             | ,, પ્યાપ્ત<br>ગર્ભજ                 | ,, અન્                                 | ગબ્યૂત પૃ.                      |
| <b>ę</b> -    | ,, અપર્યાપ્ત                        | <b>&gt;&gt;</b> >>                     | આ, અ.                           |
| 9             | 🙀 પર્યાપ્ત                          | ,, અસં.                                | ગવ્યૂત પૃ.                      |

| बनुः                                                                                             | योगचन्द्रिका टीका <b>स्</b> त्र१९                                                                                                                                                                                    | ८पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकान                                                                                                                          | शरीरावगाहनानि.२०३                                                                                                                                                                                                 |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 2                                                                                                | खेचर                                                                                                                                                                                                                 | <b>*</b> <sup>1</sup> 3 <b>7</b>                                                                                                                     | धनु. १.                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| ર                                                                                                | सम्. "                                                                                                                                                                                                               | 23 <b>23</b>                                                                                                                                         | 75 22                                                                                                                                                                                                             |  |  |
| વં                                                                                               | ,, अप.                                                                                                                                                                                                               | <del>57</del> 35                                                                                                                                     | ઝો, અ,                                                                                                                                                                                                            |  |  |
| 8                                                                                                | ,, पर्या.                                                                                                                                                                                                            | 21 22                                                                                                                                                | ષતુ. ૬.                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| લ                                                                                                | ग्रम् ज                                                                                                                                                                                                              | <del>,</del> , ,,                                                                                                                                    | <b>*1 *1</b>                                                                                                                                                                                                      |  |  |
| Ę                                                                                                | ্য স্ব.                                                                                                                                                                                                              | <sup>73</sup> 37                                                                                                                                     | ઝં. ઝ.                                                                                                                                                                                                            |  |  |
| e                                                                                                | ,, पर्याप्त                                                                                                                                                                                                          | » <b>5</b> *3                                                                                                                                        | ધનુ. ૧.                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| ये प                                                                                             | वेन्द्रियतिर्धवों की ३६                                                                                                                                                                                              | अवगाइना स्थान हैं म                                                                                                                                  | नुष्यों के अबगाहना                                                                                                                                                                                                |  |  |
|                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                      | अवगात्ना इस प्रकार                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| 8                                                                                                | मनुष्य                                                                                                                                                                                                               | ઝં ઝ.                                                                                                                                                | ३ गब्यून प्र∘                                                                                                                                                                                                     |  |  |
| R                                                                                                | संमू.                                                                                                                                                                                                                | 93 <del>77</del>                                                                                                                                     | અં. અ.                                                                                                                                                                                                            |  |  |
| Ę                                                                                                | <b>ग</b> भेज                                                                                                                                                                                                         | <del>,</del> , ,,                                                                                                                                    | ३ गव्यूत                                                                                                                                                                                                          |  |  |
| 8                                                                                                | ਸਮੰਤ                                                                                                                                                                                                                 | अप. ઝં. ઝ.                                                                                                                                           | ઞં. ઞે,                                                                                                                                                                                                           |  |  |
| 4                                                                                                | ,, पर्याः                                                                                                                                                                                                            | अं. असं                                                                                                                                              | ३ <b>तीन ग</b> ब्यू.                                                                                                                                                                                              |  |  |
|                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                      | देवकुरु आदि मनुष्यों                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| ना तीन गव्यून कही गई है ! वात, पित्त, शुक्र शोणित आदि में संमू-                                  |                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                   |  |  |
| <b>- 1</b>   []                                                                                  | 14 104 1 4161 118 6                                                                                                                                                                                                  | ्यातः । पत्तः शुम २।                                                                                                                                 | ाणत आदि म समू-                                                                                                                                                                                                    |  |  |
| ना त<br>•                                                                                        | પેચર<br>પેચર                                                                                                                                                                                                         | , અ.                                                                                                                                                 | ाणत आदि म समू-<br>धतु. भू.                                                                                                                                                                                        |  |  |
| _                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                      | <br>NC                                                                                                                                               | ······································                                                                                                                                                                            |  |  |
| ٩                                                                                                | ખેશર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.                                                                                                                                                                                           | ,, <sup>23</sup> L.                                                                                                                                  | ધનુ. પૃ.                                                                                                                                                                                                          |  |  |
| ۹<br>२                                                                                           | પેશર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.                                                                                                                                                                              | ,, ≈ય.<br>'' ''<br>'' ''<br>,, ≈યસ'.                                                                                                                 | ધતુ. પૃ.<br>,, ,,                                                                                                                                                                                                 |  |  |
| १<br>२<br>३                                                                                      | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ                                                                                                                                                                     | ,, વ્ય.<br>,, ગ,<br>,, વ્યસ'.<br>,, ચ્યસ'.                                                                                                           | ધનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>સ્મ.ં અ<br>ધનુ. પૃ.<br>,, ,,                                                                                                                                                                 |  |  |
| ۹<br>२<br>३<br>४<br>५                                                                            | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.                                                                                                                                                           | ,, વ્ય.<br>>> >, ગ<br>,, વ્યસ'.<br>,, વ્યસ'.<br>આ', અર.                                                                                              | ધનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>સ્મ.' અ.,<br>ધનુ, પૃ.<br>,, ,,<br>અ'. અ.                                                                                                                                                     |  |  |
| 9<br>2<br>3<br>8<br>7<br>8<br>9                                                                  | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.<br>,, પર્યાપ્ત                                                                                                                                            | ,, વ્ય.<br>,, ગ,<br>,, ગ્યસ'.<br>,, અસ.<br>આ', અસ.<br>અપ', અસ'.                                                                                      | ધાનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>સ્મ.ં અ<br>ધાનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અં. અ.<br>ધાનુ પૃ. સ્મા                                                                                                                                    |  |  |
| १<br>२ ३<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४<br>४                                  | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.<br>,, પર્યાપ્ત<br>ન્દ્રિય તિર્યં'ચેહના ૩૬ અ                                                                                                               | ,, અપ.<br>'' '' ''<br>'' '' ''<br>'' અસં.<br>ગ્ર અપ.<br>અ'. અસ'.<br>વગાહન સ્થાને છે. '                                                               | ધનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અ.' અ.<br>ધનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અં. અ.<br>ધનુ પૃ. આ<br>ધનુ પૃ. આ                                                                                                                              |  |  |
| १<br>२<br>३<br>४<br>५<br>७<br>५<br>२                                                             | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.<br>,, પર્યાપ્ત<br>ન્દ્રિય તિર્યં'ચેહના ૩૬ અ<br>ને પ હાેય છે. જેમની સ્ટ્ર                                                                                  | ,, અ.<br>,, ગ,<br>,, અસ.<br>,, અસ.<br>,, અ.<br>અ. અ.<br>અ. અસ.<br>વગાહન સ્થ:ના છે.<br>અવગાહના આ પ્રમાણે દે                                           | ધનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અ.' અ.<br>ધનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અ'. અ.<br>ધનુ પૃ. આ<br>ધનુ પૃ. આ<br>મતુષ્યાના અવગાહન                                                                                                          |  |  |
| ٩<br>२<br>३<br>४<br>५<br>७<br>२<br>३<br>४<br>५<br>९<br>७<br>२                                    | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.<br>,, પર્યાપ્ત<br>ન્દ્રિય તિર્ય'ચેહના ૩૬ અપ્<br>ના પ હાય છે. જેમની ગ્<br>મનુષ્ય                                                                           | ,, અ.<br>,, ગ,<br>,, ગ્રસ.<br>,, અસ.<br>,, અ.<br>આ, અ.<br>આ, અ.<br>વગાઢન સ્થાના છે.<br>આવગાઢના આ પ્રમાણે દે<br>આવગાઢના આ પ્રમાણે દે                  | ધતુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અ.ં અ<br>ધતુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અં. અ.<br>ધતુ પૃ. આ<br>ધતુ પૃ. આ<br>મતુષ્રેાના અવગાહન<br>રૂ.<br>૩ પ્રવ્યૂત પ્ર.                                                                                |  |  |
| ٩<br>२<br>३<br>४<br>५<br>७<br>४<br>२<br>३<br>४<br>५<br>९<br>७<br>२<br>३<br>४<br>५<br>९<br>७<br>२ | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.<br>,, પર્યાપ્ત<br>ન્દ્રિય તિર્યં'ચેહના ૩૬ અ<br>ને પ હાેય છે. જેમની સ્ટ્ર                                                                                  | ,, અ.<br>,, ગ,<br>,, ગ્રસ.<br>,, અસ.<br>,, અ.<br>અ. અ.<br>આ. અ.<br>બવગાહના આ પ્રમાણે દે<br>અવગાહના આ પ્રમાણે દે<br>અ. અ.<br>,, ,,                    | ધનુ. પૃ.<br>,, ,, ,,<br>સ્મ.' અ<br>ધનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>સ.નુ. પૃ. આ<br>સ.નુ. પ્. આ<br>સ.નુ. પ્. આ<br>સ.નુ. પ્. આ.                                                                                                 |  |  |
| ٩<br>२<br>३<br>४<br>५<br>७<br>२<br>३<br>४<br>५<br>९<br>७<br>२                                    | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.<br>,, પર્યાપ્ત<br>ન્દ્રિય તિર્ય'ચેહ્ના ૩ <b>૬</b> અપ<br>ના પ હાય છે. જેમની ગ<br>મનુષ્ય<br>સંમૂ૦ ,, ,,<br>ગર્ભજ                                            | ,, અ.<br>,, ગ,<br>,, ગ્રસ.<br>,, અસ.<br>,, અ.<br>આ, અ.<br>આ, અ.<br>વગાઢન સ્થાના છે.<br>આવગાઢના આ પ્રમાણે દે<br>આવગાઢના આ પ્રમાણે દે                  | ધનુ. પૃ.<br>,, ,, ,,<br>સ્મ.' અ<br>ધનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અં. અ.<br>ધનુ પૃ. મ્યા<br>ધનુ પૃ. મ્યા<br>ધનુ પૃ. મ્યા<br>ધનુ પૃ. મ્યા<br>ધનુ પૃ. મ્યા<br>સનુષ્ણેશના અવગાહન<br>છે.<br>૩ પ્રવ્યૂત પ્ર.<br>અ.<br>૩ પ્રવ્યૂત |  |  |
| ۹<br>२ ३<br>४ ४ ६ ७ २<br>२ ३<br>४ २<br>२ ३                                                       | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.<br>,, પર્યાપ્ત<br>ન્દ્રિય તિર્ય'ચેહ્ના ૩૧ અ<br>ન્દ્રિય તિર્ય'ચેહ્ના ૩૧ અ<br>સંગ્રૂ૦ ,, ,,<br>ગર્ભજ<br>ગર્ભજ                                               | ,, અ.<br>,, ગ, ,,<br>,, અસં.<br>,, અસં.<br>,, અસં.<br>અં. અસં.<br>વગાહન સ્થાના છે.<br>આવગાહના આ પ્રમાણે દે<br>અં. અ.<br>,, ,,                        | ધનુ. પૃ.<br>,, ,, ,,<br>અ.' અ.<br>ધનુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અં. અ.<br>ધનુ પૃ. મા<br>ધનુ પૃ. મા<br>ધનુ પૃ. મા<br>ધનુ પૃ. મા<br>ધનુ પૃ. મા<br>સુ. અલગાહન<br>અ.<br>૩ પ્રવ્યૂલ પ્ર.<br>અ.<br>૩ પ્રવ્યૂલ                    |  |  |
| <b>१</b> २३४४६७ २३४४<br>२७४४ २७२३४४<br>२३४४                                                      | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.<br>,, પર્યાપ્ત<br>ન્દ્રિય તિર્યં'ચેહના ૩૧ અપ<br>ના પ હાેચ છે. જેમની ગ<br>મનુષ્ય<br>સંમૂ૦ ,, ,,<br>ગર્ભજ<br>ગર્ભજ<br>,, પર્યા૦                             | ,, અ.<br>,, અ.<br>,, અસ.<br>,, અસ.<br>,, અ.<br>આ.<br>આ.<br>આ.<br>આ.<br>આ.<br>આ.<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,<br>,                    | ધતુ. પૃ.<br>,, ,, ,,<br>સ્ત.' અ<br>ધતુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અ.ં. અ.<br>ધતુ.પૃ. મ્મા<br>મતુષ્વે!ના ઝાવગાહન<br>બ.<br>૩ પ્રવ્યૂત પ્ર.<br>અ. અ.<br>૩ પ્રવ્યૂત                                                             |  |  |
| १२३४५६७ २३४५<br>२३४५६७ २३४५<br>२३४४                                                              | ખેચર<br>સંમૂ૦ ,,<br>,, અપ.<br>,, પર્યા.<br>ગર્ભજ<br>,, અપ.<br>,, પર્યાપ્ત<br>ન્દ્રિય તિર્ય'ચેહના ૩ <b>૬</b> અપ<br>ના પ હાય છે. જેમની ગ<br>મનુષ્ય<br>સંમૂ૦ ,, ,,<br>ગર્ભજ<br>ગર્ભજ<br>, પર્યા૦<br>પ્રધમ સામાન્ય પદમાં | ,, અ.<br>,, અ.<br>,, અસ.<br>,, અસ.<br>,, અ.<br>અ. અ.<br>અ. અ.<br>આવગાહના આ પ્રમાણે દે<br>અવગાહના આ પ્રમાણે દે<br>અ.<br>આ. અ.<br>,, ,,<br>આ. આ.<br>આ. | ધતુ. પૃ.<br>,, ,, ,,<br>મ.ં અ<br>ધતુ. પૃ.<br>,, ,,<br>અં. અ.<br>ધતુ પૃ. મ્યા<br>મતુષ્યેાના અલગાહન<br>મતુષ્યેાના અલગાહન<br>પ્ર.<br>૩ પ્રવ્યૂત પ્ર.<br>અં. અ.<br>૩ પ્રવ્યૂત<br>અં. અ.<br>૩ પ્રવ્યૂત                 |  |  |

# अनुयोगद्वारसूत्रे

मुल्स्-वाणमंतराणं भवधारणिज्ञा य उत्तरवेउव्विया य जहा असुरकुमाराणं तहा भाणियव्या। जहा वाणमंतराणं तहा जोइ-सियाण वि । सोहम्ने कप्पे देवाणं भंते ! के महाछिया सरीरो-गाहना पण्णत्ता ?, गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-भवधार-णिज्जा य उत्तरवेउद्विया य, तस्थ णं जा सा भवधारणिज्जा सा जहन्नेणं अंगुलस्स अतंखेउनइभागं उक्कोसेणं सत्तरयणीओ, तत्थ णं जा सा उत्तरनेउविया सा जहन्नेणं अंगुलस्स संखेजह-भागं उक्कोसेणं जोयणसयसहस्तं। एवं ईसाणकष्पेऽवि भाणियवं। जहा सोहम्मकप्पाणं देवाणं पुच्छा तहा सेसकप्पदेवाणं पुच्छा भाणियद्या जाव अच्चुयकप्यो । सणंकुमारे कप्ये देवाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता?, गोयमा! दुविहा पण्णत्ता, तं जडा-भवधारणिज्जा य उत्तरवेउद्विया य। तत्थ णं जा सा भवधारणिज्जा सा जहन्नेणं अंगुलरस असंखेज्जइभागं उक्को-सेणं छ रयणीओ, उत्तरवेउविया जहा सोहम्मे । जहा सणंकु-मारे तहा माहिंदे वि भाणियबा। बंभलंतगेखु भवधारणिज्जा जहन्नेणं अंगुरुस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं पंच रयणीओ, उत्तरवेउविया जहा सोहम्मे। महासुक्कसहस्तारेसु भवधार-णिज्जा जहन्नेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं चत्तारि-िंछम मनुष्यों की उत्कृष्ट भी शरीरावगःहना अंगुल के असंख्यानवे भागप्रमाण ही है। वे इतनी अवगाहना में रहते छुए ही मरते हैं।।सु १९८%

ચ્છિંમ મતુબ્યાની ઉત્કૃષ્ટથી પશુ શરીરાવગાહના અ'ગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે તેઓ આટલી અવગાહનામાં રહેવા છતાં એ મૃત્યુ પામે છે. તાસૂ૦૧૯૮ા अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९९ घाणमंतरादीनां शरीरावगाहनानिरूपणम् १०३

रयगीओ, उत्तरवे डाविया जह! सोहम्मे। आणयपाणय आरण अच्चुएसु चउसु वि भवधारणिज्जा जहन्नेणं अंगुलस्स असं-खेज्जइभागं उक्कोसेणं तिण्णि रयगीओ, उत्तरवेडविया जहा सोहम्मे। गेवेज्जगदेवाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ?, गोयमा ! एगे भवधारणिज्जे सरीरगे पण्णत्ते, से जह-न्नेणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं उक्कोसेणं दुन्नि रयणीओ । अणुत्तरोववाइयदेवाणं भंने ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्ण-त्ता ?, गोयमा ! एगे भवधारणिज्ञे सरीरगे । से जहन्नेणं अंगु-लस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं एगा रयणी । से समासओ तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-सूईअंगुले, पयरंगुले घगंगुले । एगं-गुलायया एगपएसिया सेढी सई अंगुले प्रां रयणी । से समासओ विविहे पण्णत्ते, तं जहा-सूईअंगुले, पयरंगुले घगंगुले या पयरंगुले, पयरंसूईए गुणियं घणंगुले। एएसिणं सूईअंगुलपयरं-गुलघाणंगुलाणं कयरे कयरेहिंतो अप्पे वा, बहुए वा लुल्ले वा विसेसाहियावा?, सव्वत्थोवे सईअंगुले, पररंगुले असंखेज्जगुणे,

घणंगुले असंखेडजगुणे। से तं उस्सेहंगुले ॥सू०१९९॥ छाया---वानन्धन्तराणां भवधारणीया च उत्तरवैकिया च यथा अमुरकुमाराणां बया भणितन्या। यथा चानन्थन्तराणां तथा ब्योतिष्काणामपि। सौधर्मे कल्पे

'वागमंतराणं भवधारणिजा' इत्यादि ॥ सू १९९ ॥

इाब्दार्थः — (वाणमंतराणं भवधारणिज्ञा य उत्तरवेउव्विया य जहा असुरकुमाराणं तहा भाणियब्वा) वानव्यंतरों की भवधारणी य और उत्तर वैकियरूप अवगाहना जिस प्रकार असुरकुमारों की पहिछे कही गई है उसी प्रकार से जाननी चाहिये। (जहा वाणमंतराणं तहा जोह-

'वाणमंतराणं भत्रधारणिङजा' । इत्यादि ।

શખ્ઠાર્થ-(वाणमंतराणं भवधारणिण्जा य उत्तरवेउव्विया य जद्दा असुरकुमा-राणं तहा भःणियव्वा) यानव्यं तरेानी ભવધારણીય અને ઉત્તરવૈક્રિય રૂપ અવ-ગાહના જે પ્રમાણે અસુરકુમારાની પહેલા કહેવામાં આવી છે. તે પ્રમાણે જ ભભુવી જોઈએ (जहा वाणमंतराणं तहा जोइसियाण वि) જેવી ભવધારણીય

# अनुयोगद्वारस्वे

देवानां भदन्त ! कियन्महती शरीरावगाहना प्रव्नक्षा ? गौतन ! द्विचिधा प्रव्नक्षा, तद्यधा-भवधारणीया च उत्तरवैकिया च, तत्र खल्छ या सा भवधारणीया सा अधन्येन अंगुरूस्य असंख्येयमागम्, उत्कर्षेण सप्त रत्त्रयः, तत्र खलु या सा उत्तर-वैक्रिया सा जधन्येन अंगुरुस्य संख्येयमागम्, उत्कर्षेण योजनवत्तसहस्रम्। एवं ईशानक्ष्टपेऽपि भणितव्यम्। यथा सौधर्मकत्त्रानां देवानां पृच्छा तथा शेषकरप सियाण चि) जैसी भवधारणीय और उत्तरवैकियरूप अवगाहना बानव्यंतरों की है वैसी ही बह अवगाहना ज्योतिष्कदेवों की भी है। (सोहम्मे कप्ये देवाणं मंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णन्ता ) हे

भरन्त ! सौधर्मकल्प में देवों की अवगाहना कितनी होती है । डत्तर-(गोयमा ! दुविहा पण्णसा) हे गौतम ! सौधर्मकल्प में देवों को अवगाहना दो प्रकारकी कही गई है । (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-(भवधारणिज्ञा घ उत्तर वेडव्विया य ) एक भवधारणीय अव-गाहना दूसरी उत्तर्धवैक्रिय अवगाहना । (तत्ध णं जा सा भवधारणिज्ञा सा जहण्णेणं अंग्रुटस्स असंखेज्जहभागं उक्कोसे णं सत्त रयणीओ) इनमें जो भवधारणीय अवगाहना है-वह, जघन्य से अंग्रुट, के असं-रूघातवें भागप्रमाण है और उत्कृष्ट से ७ सात रहिन प्रमाण है ।-(तत्थ णं जा सा उत्तरवेउव्विया सा जहण्णेणं अंग्रुटस्म संखेज्जह भागं, उक्कोसेणं जोयणमयसहस्स) उत्तरवैक्रिय अवगाहना जवन्य से अंग्रुट के संख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से एकठाख योजन प्रमाण है । 'एवं ईसाणकप्ये वि भाणियव्वं) इसी प्रकार से ईशानकल्य में भी

અને ઉત્તરવૈક્રિય રૂપ અવગાહના વાનબ્ય તરાની છે તેવી જ અવગાહના જ્યાતિબ્ક દેવાની પછ્ય છે. (सोइम्मे कप्पे देवाणं मंते! के महाछिया सरीरो-गाहणा पण्णत्ता) હે લદ'त ! સૌધર્મ કપ્પે देवाणं मंते ! के महाछिया सरीरो-गाहणा पण्णत्ता) હે લદ'त ! સૌધર્મ કપ્પે દેવે.ની અવગાહના કેટલી હાય છે. ઉત્તર-(गोयमा ! टुविहा पण्णत्ता) હે ગૌતમ ! સૌધર્મ કલ્પમાં દેવાની અવગાહના છે પ્રકારની પ્રજ્ઞપ્ત થયેલી છે. (तंजहा) તે પ્રકારે આ પ્રમાણે છે-(भवधारणिग्जा य उत्तरवे उव्विया य) એક ભવધારણીય અવગાહના અને બીજી ઉત્તરવૈક્રિય અવગાહના (तत्त्थ णं जा सा मवधारणिग्जा सा जहण्णेणं अंगु हस्स असंखेब्जइमागं उक्कोरेणं सच रयणीओ) અમં જે ભવધારણીય અવગાહના છે. તે જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ છે, અને ઉત્કૃહ્યથી સાત રતિ પ્રમાણ છે. (तःथ णं जा सा उत्तरवेडव्विया सा जहण्णेणं अंगु हस्स संखेब्जइमागं उक्कोरेणं जोयणसय छहत्स्तं) ઉત્તરવેક્રિય અવગાહના જઘન્યથી આંગુલના સંખ્યાત ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃહ્યથી એક લાખ યાજન પ્રમાણ છે. (एवं ईसाणकप्पे वि माणियच्चं) આ પ્રમાણે જ ઇશાનકલ્પ માટે પણ

### अनुयोग बन्द्रिका दीका सूत्र १९९ चालमंतरादीनां शरीरावगाहना निरूपणम्२०५

देवानां पृच्छा भणितव्या यावत् अच्युतकल्पम्। सनत्कुपारे कल्पे देवानां भदन्त ! कियन्मइती शरीरावगाहना मइसा? गौतन ! द्विविधा, भइसा, तद्यया-भवधार-णीया च उत्तरविकिंग च, तत्र खलु या सा भवधारणीया सा जधन्येन अंगुरुस्य असंख्येयभागम् उन्कर्षेण पडुन्त्नया. उत्तरवैक्रिया यथा सौथमें भवधारणीया।

जानना चाहिये। (जहा सोहम्मऋष्याणं देशाणं पुच्छा-तहा सेस कष्प-देवाणं पुच्छा भाणिषव्या) सौधर्मकल्प के देवों की पृच्छा की जैसी दोषकल्यों के देवों की पृच्छा जाननी चाहिये।

प्रश्न :--- यह कहां तक ?

उत्तर-(जाव अच्चुयकणो) अच्युतकल्प तक (सणं कुमारे कणे देवाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णला?) हे भदन्त ! सन-स्कुमारकल्प में देवों को दारीरावगाहना कितनी है ?

उत्तर :---(गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता) हे गौतम ! दो प्रकार की वहां शरीरावगाहना प्रज्ञस हुई है । (तं जहा) वे दो प्रकार ये हैं--(भवधारणिडजा य उत्तरबेउविया य) एक भवधारणीय दूसरी उत्तर-बैकिया (तत्व णं जा मा भवधारणिज्ञा मा जहन्नेणं अंगुरुस्स असं-खेक्कहभागं उक्कोसेण छ रघणी ओ) इनमें जो यहां भवधारणीय शरी-रावगाहना है वह जघन्य से तो अंगुरु के असंख्यातवें भाग प्रमाण है । और उत्कृष्ट से छ रक्तिप्रमाण है । (उत्तरवेउविया

लख़ी લेવું જોઇએ. (जहा सोइम्मकप्सणं देवाणं पुच्छा त्तहा सेसकप्प देवाणं पुच्छा भाणियव्या) सीधर्भ४९४ना हेवेानी पृष्छानी केम शेष३६पेःना हेवेानी पृष्छा लखुवी लेग्रिએ.

પ્રશ્ત⊸આ કયાં સુધી ?

ઉत्तर-(जाव अच्चुयकष्पे) અચ્युતકલ્પ સુધી (सणंकुमारे कृष्पे देवाणं भंते ! के महाळिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता ?) डे श्रद्धत ! सन्द्रुसार કલ્પમાં देवेानी शरीरापगाडना डेटडी छे ?

ઉત્તર-(ગોયमा ! टुत्रिहा पण्णत्ता ?) હે ગૌતમ ! છે પ્રકારની શરીસવગા-હના ત્યાં પ્રગ્નસ થયેલી છે. (तंजदा) તે છે પ્રકારે આ પ્રમાણે છે-(मवधार-णिग्जा य उत्तरदेउव्विया य) એક ભવધારણીય અને બીજી ઉત્તરવૈક્રિય (तत्थ णं जा सा मवधारणिग्जा सा जधन्नेणं अंगुरुरत असंखेग्जद्मागं स्वको-सेणं छ रयणीओ) આ सव'માં જે અહીં ભવધારણીય શરીસવગાહના છે, તે જઘન્યથી તા અંગુલના અસ'ખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી ૬

# अनुयोगद्वारसूत्रे

यथा सनत्क्रवारे तथा माहेन्द्रेऽपि भणि व्या। व्रह्मझान्त क्रवोभेवधारणीया जय न्येन अंगुलरप असंख्येयभागम् उत्कर्पेण पश्चरत्वयः, उत्तरवेकिया यथा सौधर्मे । महाश्रुक सहस्रारयोभवधारणीया जवन्येत अंग्रलस्य अनंख्येयभागम उत्कर्षेण चतस्रो स्टनयः, उत्त (बैकिया यथा सौधर्मे ) आनतभाणतारणाच्युतेषु चतुर्धवि भव-जहा सोहम्मे) उत्तर विकियालपशरीरावगाहना वहां सौधर्मकल्प में कहे अनुसार एक लाख योजन की है। (जहां सणंकमारे तहा माहिंदे विंभाणियव्या) सनस्कुमार के जैसा माहेन्द्रकल्प में भी छ रहिन-प्रमाण अवगाहना जानना चाहिये। (बंभलंतगेस भवधारणिज्ञा जह-न्नेणं अंगुलरम असंखेडनइभागं उक्कोसेणं पंच रयणीओ) ब्रह्म और लान्तक इन दो कल्पों में भवधारणीय शरीरावगाहना जयत्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण और उत्कृष्ट से पांच रहिन ममाण है ! (उसरवेउविया जहा सोहम्मे) उत्तरवैक्रियारूर शरीराव-गाहना यहां पर सौधमेकल्प के जैसी है। अर्थात् जघन्य से अंगुल के संख्यातवें भाग, उस्कृष्ट से एक लाख योजन का है। (महासु रक्तसहस्सारेखु भवधारणिजना जहण्येणं अंगुलत्त असंखेळ-इभागं उक्कोसेणं चत्तारि रयणीओ) महाशुक और सहस्र/र इन दो कल्पों में भववारणीय शरीराधगाहना जयन्य से अंगुल के असं-खवातवें भाग प्रमाग और उत्कृष्ट से चार रत्नित्रमाग है।(उत्तर वेडविषया जहां सोहम्मे) तथा उत्तरवैक्रियां रूप दारीरावगाइना सौध-२त्नि अभाञ्च छे. (उत्तरवेउव्विया जहा सोहम्मे) उत्तरवि डिया ३५ शरीरावजा. હના ત્યાં સૌધનેંકલ્પની જેમ એક લાખ ચાજન જેટલી છે. (जहा सणंकुमारे तहा माहिंदे वि भाणियव्या) सनत्द्रभारनी केम भडेन्द्रडल्पमां पछ ६ रत्नि પ્રમાણ અવગાહના બાણુવી બેઇએ. (વંમઝંતગેલુ મવધારળિક્રजા જ્રફન્તેળં अંત્ डस्त असंखेज्जइम.गं उक्कोरेणं पंचरयणीओ) खह्म अने संतुरु आ ले કલ્પામાં ભાષધારણીય શરીરાવગાહના જઘન્યથી અંગુલના અસ'ખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ અને ઉત્કૃષ્ટથી પાંચ રહિન પ્રમાણ છે. (उत्तरवेडहिवया जहा सोहम्झे) હત્તરવૈક્રિયા રૂપ શરીરાવગાહના અહીં સૌધર્મકલ્પના જેવી છે એટલે કે જવન્યથી અંગુલના સંખ્યાતમાં ભાગ ઉત્પૃષ્ટથી એક લ.ખ ચાજનની છે. (महासुक्रे सहस्सःरेसु भवधारणिज्जा जदण्णेणं अंगुरूस्स असंखेज्जद्वभागं उक्तोसेणं वत्तारि रवणीओ) મહાશક અને સહસાર આ છે કલ્પામાં ભવધા-રહ્યીય શરીરાવગાહના જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાત ભાગ પ્રમાણ અને इर्रिये आर रति प्रभाध છे. (उत्तरवेउव्विया जहा स्रोहम्मे) तेमल

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र १९९ वाणमंतरादीनां दारीरावगाहनानिरूपणम्२०७

धारणीया जवन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम्, उत्कर्पेण तिस्रो रत्नयः, उत्तर्त्वेकिया यथा सौधर्मे । ग्रेवेयकदेवानां भदन्त ! कियन्महती शरीरावगाहना मज्ञप्ता ?, गौतम ! एकं मन्द्र्यारणीयं शरीरकं प्रज्ञप्तम्, तत् जवन्येन अंगुलस्य असंख्येय-भागम् उत्कर्षेण द्वे रत्नी । अनुत्तरोषपातिकदेवानां भदन्त ! कियन्महती शरीरा-

मैकल्प के जैसा है। अर्थात् ठाख योजनकी है। (आणयपाणय आरण अच्चुरसु वि भववारणिज्ञा जहण्णेमं अंगुलस्स असंखेज्ञइ-भागं उक्कोलेणं तिणिग रयणी भो) आनत, प्राणत, आरण और अच्युत इन कल्पों में भाषारणीय वारीरावगाहना जवन्य से अंगुलके असं-ख्यातवें भाग प्रमाण और उत्कृष्ट से तीन रश्निप्रमाण है। (उत्तर-वेउव्विया जहा सोहम्मे) उत्तरवैक्रिस्प वारीरावगाहना यहां पर जैसी सौधर्म स्वर्ग में है वैसी है। अर्थात् लाखयोजन की है। (गेवेउजग-देवाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णत्ता) हे भदन्त ! मैवेयक देवों की छारीरावगाहना कितनी है ?

खतर :---(गोयमा ! एगे भवधारणिज्जे सरीरगे पण्णत्ते) हे गौतम ! यहां पर एक भवधारणीयशरीर ही प्रज्ञस हुआ है। (से जहण्णेणं अंगुलस्त असंखेज्जहभागं उक्कोसेणं दुन्नि रयणीओ) वह जयन्य से अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उस्कृष्ट से दो रत्निप्रमाण है। इसीलिये यहां पर उत्तरवैक्रियारूप शरीरा-

ઉત્તરવૈક્રિયા રૂપ શરીરાવગાહના સૌધમ કઢપની જેમ છે. એટલે કે લાખ યાજન જેટલી છે. (आणयपाण यआरण अच्छु एसु वि मवधारणिज्जा जहण्णेण अंगु स्स असंखेज्जइभागं उ∓को सेणं तिण्णि रयणीओ) આનત, પ્રાણત, આરશુ અને અચ્યુત આ કલ્પામાં ભવધારણીય શરીરાવગાહના જઘન્યથી અંગુલના અમ ખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ અને ઉત્દુબ્ટથી ત્રણ રતિન (હાય) પ્રમાણ છે. (उत्तरવે ? व्विया जहा सोइग्में) ઉત્તરવૈક્રિયા રૂપ શરીરાવગાહના અહીં સૌધમ સ્વર્ગ જેવી જ છે. એટલે કે એક લાખ યાજન જેટલી છે. (गेरेज्जगदेवाण મંદ્રે कि महालिया सनेरोगाइणा पण्णसा) હે બહતા ! ગ્રેવેયક દેવાની શરીરા-વગાહના કેટલી છે ?

ઉત્તર-(गोयमा ! एगे भवधारणिज्जे सरीर गे पण्णत्ते) & जौतभ ! अही' એક ભવધારહીય शरीर જ પ્रज्ञप्त थरेक्ष छे. (से जहण्णेणं अंगुडरस असंखेज्ज्ञइ भागं उन्होसेणं दुन्तिरयणीओ) ते कधन्यथी आंशुडना असंभ्यातमा आज प्रभाख छे अने ઉत्धृष्टथी छे रतिन प्रभाख छे कीटबा भाटे अही' ઉत्तरवे- Rod

अनुयोगद्वारसूत्रं

वगाइना प्रइप्ता ?, गौतम ! एकं अवचारणीयं शरीरकष, तत् जघन्येन अंगुलस्य असंख्येयभागम् उन्कर्षेण एका रत्नी । तत् समाप्ततः त्रिविधं भइधम्, तद्यथा-सूच्यङ्गुलं भवराङ्गुलं घवाङ्गुलन् । एकाङ्गुलायना एकपदेशिका श्रेणी स्च्य ङ्गुलम्, सूची मूच्या गुणिता भतराष्ट्रगुलं, भवरं सूच्या गुणितं धनाङ्गुलम् । एतेषां सूच्यङ्गुलमतराङ्गुलघत्ताङ्गुलानां कतरत् कत्तरेभ्यः अस्पं वा वहुकं वा तुल्यं वा विशेषाधिकं चा ! सर्वस्तीकं सूच्यङ्गुलम् ॥स्च० १९९॥

वगाहना नहीं-है। (अणुसरोववाइयं देवाणं अंते ! के महालिया-सरीरोगाहणा पण्णत्ता) हे भदन्त ! अनुत्तर विवानों में किलनी शरीरावगाहना प्रज्ञस हुई है ?

उत्तर-(गोयमा ! एगे भवधारणिडजे सरीरगे, से जहन्नेणं अंगु-लस्त असंखेडजइमागं, उक्कोसेणं एगा रयणी) हे गौतम ! अनुत्तर विमानों में एक अवधारणीय दारीर होता है । वह जघन्य से अंगुठ के असंख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से एक रत्निप्रमाण है । उत्तरवैक्रियाहर धारीरावगाहना नहीं है ! (से समाप्त भो तिविहे पण्गत्ते) यह उत्सेधाङ्गुठ मंक्षेप से तीन प्रकार का कहा गया है ! (त जहा) उसके वे प्रकार ये - (मुई अंगुडे, पपरंगुडे वर्णगुठे) सङ्घङ्गुठ प्रतसङ्गुठ घना ङ्गुठ । (एगंगुठायया एगपएसिया सेही खई अंगुठे खई मुईन गुणिया प्रयंगुडे, प्यरं खईन गुणियं घणंगुठे) एक अंगुठ छंवी, तथा एकप्रदेश

डिया ३५ शरीसवगाडना नथी. (अणुत्तरोववाइअं देवाण मंते ! के महालिया सरी-रोनाइणा पण्णता) डे लह'त ! अनुत्तर विमानामां हेटली शरीसवगाडना प्रतप्त धयेली छे !

ઉત્તર-(गोयमा ! एगे भगधारणिक्ते सरीरगे, जद्दन्तेणं अंगुलस्स असंखे-ज्जइभागं, उक्कोसेणं पगा रयणी) & गौतम अनुत्तरविभानेग्धां એક क्षत्रधार-खीय शरीर छाय छे. ते जधन्यथी अंगुलना अक्ष'भ्यातमा काग प्रमाख छे अने उत्पुष्ट એક रत्नि प्रपाखु छे. ઉत्तरपैडिया ३५ शरीशवगाखना नथी. (से समासओ तिविद्दे पण्णते) आ ઉत्सेधं शुक्ष अंक्षेभयी त्रख् प्रधारनी ठडेवामां आवी छे. (तंजदा) तेना त्रधे प्रधारा आ प्रमाधे छे. (सूई अंगुले, पयरंगुले घर्णगुढे) सूच्य'शुक्ष, प्रतरांशुक्ष, अने बनांशुक्ष (एगंगुलायया प्रगण्यसिया सेही सूई अंगुढे सुई सूईए गुणिया पयरंगुले, पधरं सूईए, गुणियं घणंगुले) એક अनुयोगसन्दिका टीका सूत्र १९९ वाणमंतरार्दानां दारीरावगाहनानिरूपणम् २०९

टीका—'वाणमंतराणं' इत्यादि—

व्याख्या निगदसिद्धा। ग्रैंवेयकान्नुत्तरोपपातिकानां देवानाम्रुत्तरवैक्रियाया अभावादेकं भवधारगीयं शरीरं वोध्यमिति । तत् अङ्गुळपपाणं झूच्यङ्गुळादि भेदेन त्रिविधं वोध्यम् । व्याख़्या पूर्ववद् वोध्या । एतदुप्संहरन्नाइ–तदेवदु-रसेधाङ्गुळमिति ⊭सू० १९९॥

मोटी जो नभःप्रदेश अणी है उसका नाम स्च्यङ्गुल है। सूची को सूची से गुणा करने पर प्रतराङ्गुल पनता है। सूची से गुणितवतर घर्ना-गुल कहलाता है। (एएसिणं मुई अंगुलग्यरंगुलघणंगुलाणं कयरे कयरेहितो अप्पे वा बहुए वा तुल्ले वा विसेसाहिए वा ?) हे अदंत ! स्च्यङ्गुल, प्रतरांगुल, घनाङ्गुल इनमें कौन किनसे अल्प है? कौन किनसे बहुन हैं ? कौन किनसे तुल्य हैं ? तथा कौन किनसे विशेषाधिक हैं ?

उत्तरः—(सन्वधोवे सई अंगुले, पपरंगुले असंखेडजगुणे, धणं-गुले असंखेडजगुणे) इनमें सबसे कम सुच्यङ्गुल है सूच्यंगुलते असं-ख्यातगुणा धर्नागुल हैं। (से तं उस्सेहंगुले) इस प्रकार यह उत्सेर्घांगुल का स्वरूप है।

भावार्थ-इस सूत्र झारा सूत्रकारने वानव्यतर, ज्योतिष्क एवं वैमानिक देवों की अवगाहना कितनी है ? यह पात कही है। व्यन्तर,

અ'ગુલ લાંબી તેમજ એક પ્રદેશ માટી જે નબઃપટેશ શ્રેણી છે તેનું નામ સ્વ્ય'ગુલ છે. સૂચીને સૂચી વડે શુણિત કરવામાં આવે તા પ્રતરાંગુલ અને છે સૂચીથી શુણિત પ્રતર ઘનાંગુલ કહેવાય છે. (एબબ્રિળ સૂર્ફ અંગુદ્ધ વયરંગુઢ-બાંગુઢાળં कચરે कयरेहिંતો अप्पे वा बहुए वा तुरुडे वा विहेसाहिए दा ?) હે લદ'ત ! સૂચ્ય'ગુલ, પ્રતરાંગુલ, ઘનાંગુલ આમાંથી ઠાણ દાનાથી અલ્પ છે ? અને કાંણુ કાનાથી મહત્ છે ? કાંણુ કાની અરાબર-તુલ્ય છે ? તેમજ કાંણુ કાનાથી વિશેષાધિક છે ?

ઉત્તર-(मब्वथोदे सूई अंगुले, प्यरंगुळे असंखेजगुणे, घर्षगुले असंखेज्जगुणे) આમાં સૌથી ક્રમ સૂચ્ય'ગુલ છે. સૂચ્ય'ગુલથી અસ'ખ્યાતગણે। પ્રતશંગુલ છે અને પ્રતશંગુલથી અસ'ખ્યાતગણે, ધનાંગુલ છે. (से तं उरसेहंगुले) આ પ્રમાણે આ ઉત્સેઘાંગુલનું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ-આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે વાનવ્ય તર, જયેાતિષ્ક અને વૈમાનિક દેવેાની અવગાહતા કેટલી છે ? આ વાત સ્પષ્ટ કરી છે વ્યાંતર અને જ્યેાતિષ્ક દેવેાની અવગાહના અસુરકુમારની જેમ છે. વૈમાનિક દેવેાની પણુ સંજ રહ

# अनुयोगद्वार **स्**त्रे

एवं ज्योतिष्क देवों की अवगाइना असुरकुमार के कथन अनुसार है। वैमानिक टेवों की भी ऐसी ही हैं। परम्त जो इसमें-विशेषता है वह इस प्रकार से है-सौथर्म ईज्ञान इन दो कल्पों में भवधारणीय दारीस-बगाहना उत्कृष्टरूप-से सातहाथ प्रमाण है। सनत्कुमार और माहेन्द्र-इन दो कल्पों में छह हाथ, ब्रह्मलोक एवं लान्तक में पांच हाथ, महाद्यक और सहस्रार में चार हाथ' आनत, प्राणत, आरण एवं अच्यून में तीन हाथ, ग्रेवेपकों-में दो हाथ एवं अनुत्तरविमानों में एक हाथ प्रमाण है। यह उत्सेषांगुल सूची, प्रतर और घन के भेद से तीन प्रकार का है। इनका स्वरूप आत्मांग्रल के प्रकरण में स्पष्ट कर दिया गया है। भवश्वारणीय अवगाहना सर्वत्र जघन्य से अंगुरु के असंख्यातवें भाग प्रमाण कही गई है ।-इसे विद्येष स्पष्ट करने के लिये यह कोष्ठक देखिये। उत्कृष्ट उ. वै. ज. ज. देवनाम अचगाहना क्रमां रू जचन्म ७ हाथ अं, गुर शाख १ भवनपति স. ঘাৰণ अं. अ. .. असं. पो २ व्यक्तरदेव ও রাখ ,, " अ ज्योतिष्कदेव 9 5197 59 \*\* 22 ४ मौदर्भ-ईजान ७ हाथ <u>.</u> \*\* 59 1) 33 આ પ્રમાણે જ છે પરંતુ જે એમાં વિશેષતા છે, તે આ પ્રમાણે છે સૌધર્મ ક્રશાન આ બે કલ્પામાં ભવધારણીય શરીરાવગાહના ઉત્કુષ્ટ રૂપથી સાત હાથ પ્રમાશ છે. સનત્કમાર અને માહેન્દ્ર આ બે કલ્પામાં ૬ હાથ. બ્રહ્મલેક અને લાંતકમાં પ હાથ, મહાશુક અને સહસારમાં ૪ હાથ, આનત, પ્રાણત, આરણ, અને અચ્યુતમાં ૩ હાય, ગ્રેવેયકામાં ૨ હાથ, અને અતૃત્તર વિમા-નામાં એક હાથ પ્રમાણ છે આ ઉત્સેષ ગુલ સૂચી, પતર અને ધનના લેદથી ત્રહ્ય પ્રકારની છે એમતું સ્વરૂપ માત્માંગુલના પ્રકરણમાં સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે સવધારણીય અવગાહના સવંત્ર જઘન્યથી અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ કહેવામાં આવી છે વિશેષ સ્પષ્ટતા માટે અહીં આ કેાબ્ટક આપવામાં આવે છે —

| ક્રમાંક દેવનામ | અવગાહન   | જ ઘન્ય   | ઉત્કુબ્ટ | <b>ઉत्तरवै</b> क्रि | ય જ   | : ଓ.  |
|----------------|----------|----------|----------|---------------------|-------|-------|
| ૧ ભવનપતિ       | ભવધારણીય | અંગુલના  | ૭ હાથ    | . ,                 | અંગુ. | ૧લ.ખ  |
| _              | 79       | અસં. ભાગ |          | ,,                  | 27    | યેાજન |
| ૨ વ્ય'તદેવ     | "        | "        | 39       | ,,                  | 27    | ,,    |
| ૩ જ્યાતિષ્કદેવ | **       | ,,       | ,,       | ,,                  | "     | "     |
| ૪ સૌધમ ઈશાન    | ,,       | 27       | "        | "                   | ,,    | ,,    |

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०० प्रमाणाङ्गुलनिका |
|-------------------------------------------------|
|-------------------------------------------------|

अथ प्रमाणाङ्गुलं निरूपयति—

पुरुष-से किं तं पमाणंगुले ?, पमाणंगुले एगमेगस्स र०णो षाउरंतचकक वेहिस्स अट्रुसोवणिण एकागणीरयणे छत्तले दुवाल संस्तिए अट्रुकणिणए आहिगरणसंठाणसंठिए पण्णत्ते, तस्स णं एगमेगा कांडी उस्सेहंगुलविक्खंभा, तं समणस्त भगवओ महावीरस्स अद्धंगुलं, तं सहस्तगुणं पमाणंगुलं भवइ। एएणं अंगुलपमाणेणं छ अंगुलाइं पादो, दुवालसंगुलाइं विहत्थी, दो विहत्थीओ रयणी, दो रयणीओ कुच्छी, दो कुच्छीओ धणू, दो धणुसहस्साइं गाउयं, चत्तारि गाउथाइं जोयणं। एएणं पमाणंगुलेणं किं पओयणं? एएणं पमाणंगुलेणं पुढवींणं कंडाणं पायालाणं भवणाणं भवणपत्थडाणं निरयाणं निरयावलींणं

| ५ सनरकुमार-माहेद           | ,, |    | "            | ह   | हाथ         | "             | \$7 99                                       |
|----------------------------|----|----|--------------|-----|-------------|---------------|----------------------------------------------|
| ६ ब्रह्मलोक-लान्तक         | ,, |    | <b>;;</b>    | 4   | <b>ছা</b> থ | 17            | ,, ,,                                        |
| ७ महाशुक्र-सहस्रार         | ** |    | 57           | 8   | हाथ         | "             | ,, ,,                                        |
| ८ आनत-त्राणत               | 23 |    | **           | ર્  | हाथ         | "             | ,, ,,                                        |
| ९ आरण-अच्युत               | ,1 |    | ,,           | ર્  | हाथ         | 73            | <b>,</b> ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
| १० ९ ग्रैवेयक              | ,, |    | ,,           | २   | हाथ         | ,,उ.वै        | . नहीं क                                     |
| ११४ अनुत्तर                | "  |    | ,,           | १   | हाथ         | ,,            | ,, ,,                                        |
| १५ ५ वां सर्वार्थसिद्ध     | ,, |    | " <b>F</b> U | ক্ষ | ' १ हाथ     | "<br>11 स्टू॰ | ,, ,,<br>१९९॥                                |
| ય સનત્કુમાર માહેન્દ્ર "    |    | ,, | ૬ હાથ        | L   | 29          | ,,            | <br>,,                                       |
| ૬ બ્રહ્મલેાક લાંતક "       |    | ,, | પ હાથ        | l   | 33          | ,,            | "                                            |
| ૭ મહાશુક સહસાર ,,          |    | "  | ૪ હાથ        |     | "           | "             | ,,                                           |
| ૮ આનત પ્રાથુત ,,           |    | ,, | ૩ હાથ        | L   | 57          | ""            | "                                            |
| <b>ક્ર આરણ અ</b> ગ્યુત :,  |    | "  | ૩ હાથ        |     | »",         | , ,,          | ,,                                           |
| ૧૦ ૯ ગ્રેવયક ,,            |    | "  | ર હાથ        |     | . વૈ. નથ    | l ,,          | ,,                                           |
| ૧૧૪ મનુત્તર, "             |    | 17 | ્ય હાથ       |     | "           | ",            | 71                                           |
| ૧૨ ૫ સું સર્વાર્થ સિદ્ધ ,, |    | ,, | ક ઈક કમ હ    | ાથ  | "           | ,,<br>॥ सूब १ | "<br>હિલ્લા                                  |

રષરે



अनुयोगद्वारसूत्रे

निरयपत्थडाणं कप्पाणं विमाणाणं विमाणपत्थडाणं टंकाणं कूडाणं सेलाणं सिहरीणं पञ्भाराणं विजयाणं वक्खाराणं वासाणं वासहराणं वासहरपठ्वयाणं वेलाणं वेइयाणं दाराणं तोरणाणं दीवाणं समुद्दःणं आयामविक्खंभोडचत्तोठ्वेहपरिक्खेवा मावि-जांति। से समासओ तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-सेढी अंगुले पथरंगुले घणंगुले। असंखेउजाओ जोयणकोडाकोडीओ सेढी, सेढी सेढीए गुणिया पयरं, पयरं सेढीए गुणियं लोगो, संखेज-एणं लोगो गुणिओ संखेउजा लोगा, असंखेउजएणं लोगो गुणिओ असंखेउजा लोगा, अणंतेणं लोगो गुणिओ अणंता लोगा। एएसि णं सेढिअंगुलपयरंगुलघणंगुलाणं कयरे कचरेहिंतो अप्पे वा बहुए वा तुल्ले वा विसेसाहिए वा?, सब्वत्थोवे सेढि-अंगुले, पयरंगुले असंखेउजगुणे, घणंगुले असंखेजगुणे। से तं विभागनिष्फण्गे। से त्तं खेत्तप्याल्ये ॥सू० २००॥

छाया— अथ किं तत् ममाणाङ्गुलम् ? मक्षणाङ्गुलम् – एकैकस्य राह्नश्वातु स्न्तवक र्वतनः अष्ट सौवर्णिकं काकणीरत्मं पट्तलं द्वादशास्त्रिकमण्टकर्णिकमधि-करणसंस्थानसंस्थितं मज्ञप्तम् । तस्य खल्ज एकैका कोटिस्त्सेधाङ्गुलविष्कम्मा, तत् अमणस्य भगवतो महावीरस्य अर्द्वाङ्गुलम् , तत् सहस्रगुणं ममाणाङ्गुलं मवति । एतेनाङ्गुल्पमाणेव पडङ्गुलानि पादः, द्वादशाङ्गुलानि वितस्तिः द्वे वितस्ती रत्निः द्वे रत्नी कुसिः द्वौ कुझी धनुः, द्वे धनुःसहस्रे गन्धूतम् चत्यारि गन्ध्युतानि योजनम् । ए तेन मभाणाङ्गुल्जेन किं भयोजनम् ? ए तेन प्रभाणाङ्गुलेन पृथिवीनां काण्डानां पातालानां भवनानां भवनपस्तटानां निरयाणां निरयावलीनां निरय-प्रस्तटानां कल्पानां विमानानां विमानवस्तटानां निरयावलीनां निरय-प्रस्तटानां कल्पानां विमानानां विमानवस्तिटानां टङ्कानां कृटानां शैलानां क्रिस्त-रिणां माग्भाराणां विजयानां वक्षस्काराणां वर्षाणां वर्षधराणां वर्षधरार्वतानां बेलानां वेदिकानां द्वाराणां तोरणानां द्वीपानां सम्रुदाणामायामविष्कम्योचत्वी-द्वेध परिक्षेपा माप्यन्ते । तत् समाप्तत्विविधं प्रजप्तम् । तद्यथा-श्रेण्वङ्गुलम् मत्ता अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र २०० प्रमाणाइगुलनिरूपणम्

ङ्गुलम् घनाङ्गुलम् । असंख्येया योजनकोटीकोटयः श्रेणिः, श्रेणिः श्रेण्या ग्रणिता मतरम, भतरं श्रेण्या गुणितं लोकः संख्येयेन लोको गुणितः संख्येया लोकाः, असंख्येयेन लोको गुणितोऽसंख्येया लोकाः, अनन्तेन लोको गुणितोऽदन्ता लोकाः । एतेषां खलु श्रेण्यङ्गुलमतराङ्गुलघनाङ्गुलानां कतमत् कतमेभ्यः अल् वा बहुकं वा तुल्यं वा विशेषाधिकं वा ? सर्वस्तोकं मूच्यङ्गुलम् , प्रतराङ्गु लमसंख्येयगुणम्, धनाङ्गुलमसंख्येयगुणस् । तदेतद् ममाणाङ्गुलम् । तदेतत् विमागनिष्यत्रम् । तदेतत् क्षेत्रप्रमाणम् ॥ सू० २०० ॥

टोका-' से कि तं ' उत्यादि--

अथ कि तत् ममाणाङ्गुलम् ? इति शिष्य प्रश्नः । उत्तरयति-प्रमाणाङ्गुल-मेर्व विज्ञेयम् । यथा हि-एकैक्तस्य चातुरन्तचकवर्त्तिनः-चत्वा रोऽन्ताश्चतुरन्ताः समुद्रत्रयदिवनत्पर्यन्ता भूमागास्तान् चकेण वर्त्तयति=अधिकरोति यः सः, त्स्य

अब सूत्रकार प्रमाणाङ्गुल का कथन करते हैं---' से किंतं पमाणंगुछे ? ' इत्यादि । सुत्र २०० ॥

शब्दार्थ-(से किं तं पमाणंगुछे) हे भदंत ! वह प्रमाणांगुल क्या है ? उत्तर--(पमाणंगुडे) वह ममाणांगुल इस प्रकार से है-(एगमेगस्स) रण्गो चाउरंतचक्कवर्ट्टस्स अट्टमोवण्णिए कागणीरयणे छ तसे-द्ववालसंक्षिए, अडकण्णिए, अहिंगरणसंठाणसंठिए पण्णत्ते) एक २ षातुरन्त चलवर्नीराजा का अण्ठसुवर्णवमाण एक काकिणी रत्न होता है। दक्षिण, पूर्व और पश्चिम इन तीन दिशाओं में फैले हुए लवेण-समुद्र नक की और हिमयत्पर्वत पर्यत् तक की भूमि को-अर्थात परिपूर्ण पट्लंडमण्डित भरतक्षेत्र को-जो अपनेचक से विजित कर अधिकृत करते हैं। ऐसे राजा चातुरन्त चकवर्ती कहलाते हैं। भरत-क्षेत्र के 4 म्लेच्छखंड और १ आर्यखंड इस प्रकार ६ खंड हैं।

હવે સૂત્રકાર પ્રમાણાંગુલનું કથન કરે છે. "से किंत पमाणंगुरु ?" धत्याहि---

शण्टार्थ~(से किं तं पमाणंगुळे) डे शहत ति प्रमःखांगुल शु' छे ? ઉત્તર-(पमार्णगुरु) ते प्रभाष्]्रांशुक्ष २४१ प्रभाष्ट्रे छे-(एगमेगस्त्र रण्णो **चाउरंतच क्रु**बट्टिस्स अट्रसोवण्णिप कागणीरयणे छ तले दुवालसंस्मिए, अट्रक-जिपर, अहिगरणसंठाणसंठिए पण्णत्ते) એક એક ચાલુરન્ત ચક્રવર્તી રાજ્યનું અબ્ટ સુવર્ણ પ્રમાણ એક કાકિણીરત્ન હેાય છે દક્ષિણ, પૂર્વ અને પશ્ચિમ આ ત્રણે દિશાએોમાં વ્યાપ્ત લવણસમુદ્ર સુધીની અને હિંમવત્પર્વત પર્ય'ત ભૂમિને એટલે કે પરિપૂર્ણ ધડ્ ખંડમંડિત ભરતક્ષેત્રને-એ પાતાના ચક્રથી વિજિત કરી અધિકૃત કરે છે, એવા રાજાઓ 'ચાતુરન્ત ચક્રવર્તી કહેવાય

## अनुयोगद्वारस्व

રેશ્ક

राज्ञः काकिणीस्तम् अष्टसीवर्णिकम्-चट्यारि मधुरतृणकरुति एकः स्वतप्रपंधः, षोडश्रसर्पपाः एकं धान्यमापकत्रम्, देधान्यमापकठे एका गुझा, पञ्चगुझाः एकः कर्ममापतः, पोडशकर्ममापताः एकः सुबर्णः, अष्ट सुत्रतीः भमाणमस्येति-अष्टसौवर्णिकम्≃अध्टसुर्रणममाणम् , षट्रतलन् चत्वारि चतुस्रव्यपि दिक्षु द्वे ऊर्ध्वा-धश्च इत्येवं पट्नलानि यत्र तत् . द्वादशास्त्रिकम्-द्वादश≕द्वादशसंरूपका अस्तयः= कोटयो यत्र तत्-द्वादश कोटि युक्तम् , अध्टकणिं कम् -अध्टकणिंशाः चतस्र उपरि चतस्रोऽधस्तादित्येवमध्टकर्णिकाः कोणा यस्य तत् अध्टकोणविशिष्टम् , तथा-अधिकरणसं स्थानसंस्थितम् अधिकरणम्=सुवर्णकारोपकरणं, 'परण' इति भाषा प्रसिद्धं तत्संस्थानेन संस्थितम्=तत्सदृशाकारं समचतुरस्रमित्वर्थः, मज्ञप्तं=मरूपितम् । तस्य काकिणीरत्नस्य एकेका कोटिरुत्सेथाङ्गुलविष्कम्या=उत्सेथ.ङ्गुलप्रमाण-इन खंडों में चक्रवर्ती की आज्ञा चउती है। इसलिये वे इस षटखंड भरतक्षेत्र के एकच्छत्र अधिपति हुआ करते हैं। ये १४ रत्नों के स्वामी होते हैं। उनमें १ एक काकिणीरत्न होता ह इसका **प्रमाण अब्द सोमैया-भर भारवाला होता है। एक खवर्ण १६ कर्म** माचकों का होता है। १ कर्ममापक पांच गुआओं का होता है। दो धान्यमापफल की एक गुंजा होती है। एक धान्यमापफल १६ क्षेत-सरसों के वजन बराबर होता है। एक श्वेतसर्वं प चार नधुरतू गफ हो का होता है। तथा वह का किणीरतन ६ तलवाला होता है। चारों-दिशाओं की ओर के ४ तल और ऊपर नीचे की ओर के दो तल उम काकिणीरतन में होते हैं। उसकी बादका कोटि होनी हैं। आठ कर्णिकाएँ (भाठ कोनेवाली) होती हैं इसका संस्थान सुनार की एरण છે. ભરતશેત્રના પ ગ્લેચ્છખંડ અને ૧ અ.ચંખંડ આમ ૬ ખંડ છે. આ દ ખંડામાં ચક્રવર્તીની આજ્ઞા સુજબ શાસન ચાલે છે. એટલા માટે તેઓ આ વડખંડ ભરલ્લોત્રના એક છત્ર અધિપતિ હોય છે. એ ૧૪ રત્નાના સ્વામી હેાય છે તેમાં ૧ એક કાર્ડિણી રત્ન હેાય છે એનું પ્રમાણ અન્ટ– સવર્જ જેટલ હાય છે. એક સુવર્ષ ૧૬ કર્મમાયકે તું શ્રેય છે. ૧ કર્મ-માયક પાંચ ગુંજાએ: ના થાય છે બે ધાન્યમાય કલાી એક ગુંજા શાય છે. એક ધાન્યમાય કુલ ૧૬ શ્વેત સરસવના વજન અરાબર થાય છે એક પ્રવેત સર્થય ચાર મધુર તૃગ્ કળાનું હાય છે તેમજ તે કાલિથી રત્ન દ તલવાળું હાય છે ચારે દિશાઓની તરકુતા & તલ અને ઉપાનીચેની તરકના એ તલ, આ પ્રમાણુ આ ૬ તલા તે કાકિણી રત્નામાં ઘાય છે તેની દાદશ કેાડી હોય છે આઠ કર્ણિકાઓ હેત્ય છે. એનું સંસ્થત સાનીની એરણ જેવું

अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र २०० प्रमाणाङ्ग्गुलनिरूपणम्

विष्कग्भा भवति । काकिली रत्नस्य द्वादशाष्यसय एकैकोत्सेधाङगुरुपमाणा भरन्तीति भावः । काकिणीररनं डि समचतसं भर्त्तति, अतोऽस्यायामो विष्कम्भश्च मन्येकमन्सेधाङगुळक्माणो वोध्यः । ऊर्ध्वीक्रता सती या कोटिराधामवती भवति सैंग विर्धक्क्रजा सती विषकम्भारती मवति, अत आयामविष्कम्भयोरेकतरनिर्णये-ऽप्यवसोऽपि निर्धात एवेति स्रुवे विष्कम्भ एवोपात्तः तैन आयामोऽपि स्वत एव बोध्यः । तदेवं काकिणीरस्तमुरसेधाङगुळपनाणमुक्तम् । तदेवैककोटिगतमुरसे धङ्गुलं अमणरूप भगवती महावीरस्य अद्भाइगुलम् । तत् सहसुगुणं भगा-के जैसा होना है। अर्थात् यह समचतुरस होता है। (तरस ण एगमेगा कोडी उपसेहंगुठविकज़ भा) इस काकिणी रत्न की एक कोटी डस्सेधाङगुरु प्रमाण चौडी होनी है। तात्पर्य कहने का यह है कि काकिणी प्रश्न की जो १२ कोटियां हैं, वे एक उत्सेचोङ्गुल प्रह्मण होती है। क्योंकि काफिणीरतन समजतुरस होता है,, इसलिये इमका आयाम-लम्बाई. और विष्कंभ--चौडाई, ये परयेक उत्सेषांगुल प्रमाण होते हैं. ऐमा जानना चाहिये। ऊँची करने पर जो कोटि आयामवती-लंबी होती है, वही तिरछी करने पर विष्कंभवती-चौड़ी-हो जाती है। इसलिये आयाम और विष्कंभ इनमें से किसी एक का निर्णय हो जाने पर दूसरा भी निर्णित हो जाता है, इसी ख्याल से सूत्र-कारने सूत्र में चिकंभ पद का ही पाठ रखा है। क्योंकि इसी से आयाम का बोच हो जाना है इस प्रकार काकिणीरतन उत्सेघांगुल प्रमाण होता है, यह यात सूत्रकारने यहां कही है। (तं समणस्त-હાય છે એટલે કે આ સમચતુરસ હાય છે. (तस्स णं एगमेगा कोही **उस्से** इंग् इवि≆खंग) આ કાકિણી રત્તની એક એક કેાટિ ઉત્સેધાંગ્રલ પ્રમાહ પહાળી હાય છે તાત્પર્ય અઃ પ્રમઃશુ છે કે કાકિલી રત્નના જે ૧૨ ખૂણાઓ છે તે એક ઉત્સેધાંશલ પ્રમાસ છે. કેમકે કાઠિણી રતન સમચતુત્ત્વ હોય છે, એટલા માટે આના આયામ (લંબાઈ) અને વિષ્કંભ (પહેાળાઇ) દરેક ઉત્સે-ધાંગુલ પ્રવાણ હાય છે, આમ જાણવું જોઈએ ઊંચી કરવાથી જે આયામવતી--(લાંબી) હાય છે, તેજ ત્રાંસી કરવાથી વિષ્કંભવતી-પહાળી-થઇ જાય છે. એટલ માટે અત્યામ અને વિષ્કંભ આમાં ગમે તે એકની જાણ થઈ જાય તે તેના પરથી બીજા વિષે પણ જ્ઞાન થઈ જાય છે એટલા માટે જ સૂત્રકારે સૂત્રમાં માત્ર વિષ્કંભ પદનું જ કથન કર્યું છે. ક્રેમકે આનાથી જ આયામનું જ્ઞાન થઈ જાય છે. આ પ્રમાથે, કાકિશી રત્ન ઉત્સેઘાંગુલ પ્રમાણ થાય છે, આ વાલ સૂત્રકારે અહીં કહી છે. (તં સમળાસ મનવાસ)

## अनुयोगद्वारसूत्रे

णाङ्ग्रुत्रम् भवति-सहस्र प्रत्सेघाङ्गुतानि एकं प्रमाणांगुलमित्यर्थः। अधवा-परम-**मक्रपेरूपं मानं** शाप्तमङ्गुळं प्रमाण*ा*ङ्गुलमू-नातः परं बृह्तरसङ्गुअमस्तीति भावः । यद्वा-समस्तलोकव्य बहारराज्यादिस्थितेः मथममणेतस्वेन प्रमाणभूतोऽस्मिन्नव-सर्पिणीकाले भगवानादिदेशे भरतो था, तस्याङ्गुलं पमाणाङ्गुलम्। सहस्रमुःसे-षाङगुलानि एकं मनाणाङगुलमित्ये ( वक्तव्ये मुछे 'पगमेगस्स रण्गो' इत्यादि सन्दर्भेण यरप्रमाणाङ्गुलं निरूपितं तत् काकिणोरत्नपरिज्ञानेन शिष्ययुद्धिर्विशदा-भवरिवत्यर्थं बोध्यम् । एतेनाङ्गुलभमाणेन पडङगुलानि पादो द्वादशाङ्गुलानि भगवओं महाबीरस्त अद्धं गुलं) इसकी एक एक कोटिंगत जो उत्से-धांगुल है, वह श्रमण भगवान् महावीर का एक अर्धांगुल है। (तं महस्सगुणपमाणंगुलंभवइ) इस अर्थागुल से हजारगुणा एक प्रमाणगिल होता है। अर्थात् एक हजार जस्सेधांगुल एक प्रमाणांगुल को बनाते 🕈 । इसोलिये ।६ । ''परमप्रकर्ष रूपं मानं प्राप्तम् अंगुलम् प्रमाणांगुलं'' ऐसी इसकी व्यल्पत्ति की गई है। यह वह अंगुल है कि जो परमप्रकर्ष रूप मान-परिमाण को प्राप्त है-इमसे वडा और कोई दूसरा अंगुरु नहीं है। अथवा-युग की आदि में समस्त लोकव्यवहार की एवं राज्यादि की स्थिति के प्रणेता होने से प्रमाणभूत भगवान् आदिनाथ या भरत हुए हैं । सो इनका जो अंगुल है-वह प्रमाणांगुल है। इस प्रकार प्रमाण पुरुष का जो अंगुल है, वड प्रमाणांगुल है। ऐसा भी इसका बाच्यार्थ निकलना है।

रांता :--- इस कथन का तो निष्कर्ष यही निकलता है कि 'एक हजार उत्सेधांगुरुं का एक प्रमाणांगुल होता है।' जैसे कि ऊपर महावीररत अद्धंतुरुं) आनी એક એક डेन्टिंगत के ઉत्सेधांगुल छे, ते श्रमणु लगवान महावीरने। એક अर्धा गुल छे. (तं सहस्तगुणप्रमाणंतुरुं भवइ) आ अर्धां गुलधी એક हजर उत्सेधां गुल छे. (तं सहस्तगुणप्रमाणंतुरुं भवइ) आ अर्धां गुलधी એક हजर उत्सेधां गुल के प्रमाणांगुरुम '' अेनी आ शण्डनी व्युत्पत्ति छे आ ते आंगुल छे के परम अड्व इंग मान-परि माणु-प्राप्त छे आ ते आंगुल छे के परम अड्व इंग मान-परि माणु-प्राप्त छे अना उरतां जीले डें छ अंगुल नथी अथवा युगना प्रारंभमां समस्तक्षेड व्यवहारनी अने राज्यादिनी स्थितिना प्रख्नेता छोवाथी प्रमाखुलूत लगवान्! आहिनाथ डे करत थयेल छे ते। अमना के आंगुल छे, ते प्रमाणुांगुल छे आ प्रमाद्ये प्रमाख पुरुषने। के आंगुल छे, ते प्रमाणांगुल छे. केवे। पणु आने। वाऱ्यार्थ थि शडे छे.

શ'કા⊸આ ઉપર્શું કત સર્વ કથનના નિષ્કર્ષ એજ કે એક હજાર ઉત્સે ઘાંગુલાના એક પ્રમાણુંગુલ થાય છે, તાે સુવકારે આ પ્રમાણે જ કહેવુ यनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०० प्रमाणाङ्गुलनिरूपणम्

वितस्तिरित्यादि योजनान्तं वोध्यम् । एतस्य ममाणाङ्गुलस्य मयोजनमभिघातुर माइ∽एतेनाङ्गुलममाणेन पृथ्वीनां=रत्नमभादीनां, काण्डानां=रत्नकाण्डानाम् ,

पातालकलग्रानां, भवनानां=भवनपतिदेवात्रासानां, भवनपस्तटानां नरकपस्तटा-

कहा है। सो सत्रकार को ऐसा ही कहना चाहिये था-फिर मूल में ''एगमेगस्स रण्णो' इत्यादि पाठ द्वारा जो प्रमाणांगुल का वर्णन किया है उसका कारण क्या है?

उत्तर--- किण्य की दुदि 'काकिणीररन कंसा होता है ? इस परिज्ञान से विवाद हो जावे-कि काकिणीरत्न ऐसा होता है-इस अभिप्राय से यह वर्णन किया गया है। (एएणं अंगुलप्पमाणेणं छ अंगुलाई पादो, दुवालसंगुलोई विहत्थी दो विहरधीओ रघणी, दो रघ-णीओ कुच्छी दो कुच्छीओ धणू, दो घणु सहसरसाह गाउधं, चलारि-गाउयाह जोयणं) इस अंगुलप्रमाण से छ अंगुलका एक पाद होता है। बारह अंगुलों की एक चितस्ति होती है। दो चितस्ति की ? एक रस्ति-हाथ होता है। दो रत्नि की एक कुक्षि होती है। दो कुक्षियों का एक घनुष होता है। दो हजार धनुष का एक गच्यूत (कोस) होता है। चार गच्यूतों का एक योजन होता है। (एएणं पमाणं गुछेणं किं पओयणं) इस प्रमाणांगुल से कौनसा प्रयोजन सिद्ध होता है?

તેઇએ તે। પછી મૂલમાં ''एगमेगस्स रण्णो इत्यादि'' પાઠ વડે જે પ્રમાણાં-ગુલનું વર્ણ્યન કરવામાં આવ્યું છે, તેનું કારણ શું ?

ઉત્તર-શિબ્યની કાકિણી રત્ન કેવું હોય છે એ વિષયની જિજ્ઞાસાની પરિતૃપ્તિ થઇ જય અને તે શિબ્ય 'કાકિણી રત્ન કેવું હોય છે.' એ સંબંધમાં પૂર્ણુજ્ઞાન મેળવી શકે તે માટે આ વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે. (પરળં ઝંગુજીવ્યમાળેલં છ અંગુજ્રાદ્વં પારો, દુવાઢ સંગુજ્રાદ્વં વિદ્દત્થી રો વિદ્દસ્થિઓ રથળી, રો રથળીઓ कुच્છી, રો છુच્છીઓ ધળ્, રો ધળુઘદ્દ સ્સાદં ગાઝ્યં વત્તારિ ગાડવા ં જોયળં) અંગુલ પ્રમ છુધી ૬ અંગુલના એક પાદ હે.ય છે ૧૨ અંગુલની એક વિતસ્તિ હાય છે. બે વિતસ્તિઓની ૧ રત્નિ-હાથ-હાય છે. બે રત્નિની એક કેસિ હાય છે બે કેસિઓનું એક ધનુષ્ હાય છે બે હજાર ધનુષ બરાબર એક ગવ્યૂત (ગાઉ) હાય છે. આ પ્રમાણું બુલથી કયા પ્રયોજનની સિદ્ધિ થાય છે ?

জ০ ২८

# भनुयोगद्वारस्त्रे

२१८

न्तरे स्थितानाम् निरयाणां=नरकावातानाम्, निरयावलीनाम्=नरकावासपङ्क्तीनां, निरयपस्तटानां- तेरेकारस नव सत्त पंच तिन्नि य तद्देव एको य' छाया-त्रयोे दशैकादश नव सप्त पख त्रयस्तथैवैकथ-इत्यादि भोक्तानाम्, कल्पादि विमान-मस्तटान्ताः पसिद्धाः, तेपाम्, टङ्कानाम् =एकादिच्छिन्नपर्वतानाम्, कटानाम्= रत्नक्र्टादीनाम्, कैंलानाम्=मुण्डपर्वतानाम्, शिखरिणाम्=शिखरवतां पर्वतानाम्, माग्माराणाम्=ईपन्नतानां शिखरिणाम्, विजयादिवर्षधरपर्वतान्ताः मतीताः तेपाम्, वेलानाम्=ज्ञत्विच्चायियभूमीनां तथा-वेदिकादिसमुदान्तानां च आयामविष्कम्मोचत्वोद्वेधपरिक्षेपाः-आयामो=देर्ध्यम् विष्कम्भः= विस्तारः, उच्च-

डत्तर-(एएर्ण पमाणंगुलेणं पुढवीकंडाणं) इस प्रमाणांगुल से रतन्मभा आदि ष्टथिवियों के रत्नकाण्डों का, (पायालाणं) पातालकल्झों का (भवणाणं) भवनपति देवों के आवासों का (भवनपत्थडाणं) नरकों के प्रस्तटोंके अन्तर में दि:त भवन प्रस्तटों का (निरयाणं) नरकों के प्रस्तटोंके अन्तर में दि:त भवन प्रस्तटों का (निरयाणं) नरकांवासों का (निरयावलीणं) नरकावासों की पंक्तियों का (निरयपत्थडाणं) नरकों के १३, ११, ९. ७, ५, ३-१, इन प्रस्तटों का (कप्पाणं) सौधर्म आदि कल्पों का (विमाणाणं) उनके विमानों का (विमाणपत्थडाणं) विमानों के प्रस्तटों का (टंकाणं) छिन्नटंकों का, (कूडाणं) रत्नकूट आदिकों का (सेलाणं) मुण्डपर्वतों का (सिह्रीणं) दिाखरझाली पर्वतों का (पच्भाराणं) कुछ कुछ नमित पर्वतों का (विजयाणं) विजयोंका (वक्त्वाराणं) वक्षस्कारों का (वासाणं) वर्षों का (वासहराणं) वर्षघरों का (वासहरपघ्वयाणं) वर्षघरपर्वतों का (वेलाणं) समुद्रतट की मूमियों का (वेइयाणं) वेदिकाओं का (दाराणं)

ઉત્તર-(एएण' पमाण'गुळेण' पुढवी कंडाण') આ પ્રમાણ્યું ગુલથી રત્નપ્રભા વગેરે પૃથ્વીઓના રત્નકાંડાના (पायाळाण') પાતાલ કલશાના (भवणाण') ભવનપતિ દેવાના આવાસાના (भवनपत्थडाण') નરકાના પ્રસ્તરાના અ'તરમાં સ્થિત ભવન પ્રસ્તરાના (निरयाण') નારકાવાસાના (निरयावळीण') નરકાવાસાની પ'ક્તિઓના (नरयपत्धडाण') નરકાના ૧૩, ૧૧, ૯, ૭, ૫, ૩, ૧ આ પ્રસ્તરાના (करपाण') સૌધર્મ વગેરે કલ્પાના (विमाणाण') તેમના વિમાનેાના विमाणपत्थडाण') વિમાનાના પ્રસ્તરાના (टंकाण') છિન્નટ'કાના (कूडाण') રત્નકૂટ વગેરેના (सेळाण') મુંડ પર્વતાના (बिइराण') શિખરશાલી પર્વતાના (पठमाराण') થાડા થાડા નમિત પર્વતાના (बिइराण') શિખરશાલી પર્વતાના (वसहरवन्त्रयाण') વર્ષ'ધર પર્વતાના (वासहराण') વર્ષ'ધરાના (वासहरवन्त्रयाणं) વર્ષ'ધર પર્વતાના (समुद्दाण') સમુદ્રતટની ભૂમિઓના (वेइयाण') વેદિકાઓના (दाराण') દારાના (समुद्दाण') સમુદ્રતાના (জायाम-

| अंनुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र २०० | प्रमाणाङ्गुलनिरूपणम् |
|------------------|------|-----------|----------------------|
|                  |      |           |                      |

त्वम्=उचता, उद्वेधः=भूमिषध्येऽवगाहः, परिक्षेपः=परिधिः, एषां द्वन्द्वस्ते माप्य-न्ते=मनाणनिषयोकियन्ते । ममाणाङ्गुलेन पृथिव्यादीनामायामादि-ममाणपरिज्ञानं भवतोत्यर्थः । तदेतत्वमाणाङ्गुलं कतिनिधम् ? इति स्चयितुमाह-तत ममाणा-ङ्गुलं समासतः=संक्षेपतः श्रेण्यङ्गुलभतराङ्गुल्यनाङ्गुलेति त्रिनिधम् । श्रेण्य-ङ्गुलादि विवरीतुमाह-'असंखेण्जाओ' इत्यादि । पूर्वोक्तममाणाङ्गुलेन यद्योजनं तेन योजनेन असंख्येया योजनकोटीकोटयः संवर्त्तितसमचतुग्सीकृतलोकस्य एका

द्वारों का (तोरणाणं) तोरणों का (दीवाणं) द्वीपों का (समुद्दाणं) समुद्रों का (आयामविक्खं मोच्च सोव्चेहपरिक्खेवा माविज्ज ति) आयाम, विष्कंभ, उच्चत्व, उद्वेधभूमि के षीच अवगाह, परिधि-परि-क्षेप ये सब मापे जाते हैं। तात्वर्य यह कि-'प्रमाणांगुल से पूर्वोक्त पृथिवी आदिकों के आयाम आदि का प्रमाण जाना जाता है। (स समासओ तिबिहे पण्णसे) यह प्रमाणांगुल संक्षेप से तीन प्रकार का कहा गया है-(तं जहा) वे प्रकार ये है-(सेढी अंगुछे, पयरंगुछे, घणं-गुछे) श्रेण्दंगुल, प्रतरांगुल और घनांगुल। (असंखेज्जाओ जोयणकोडा-कोडीओ सेढी) प्रमाणांगुल से निष्पन्न हुए असंख्यात कोड़ा कोडी योजनों की एक श्रेणि होती है। एक करोड को एक करोड से गुणा करने पर जो संख्या आती है, उसका नाम कोडा कोडी है। जो योजन प्रमाणांगुल से निष्पन्न होता है वही योजन यहां लिया गया

विक्खंभोच्चत्तोव्वेद्द वरिक्खेवा माविज्जंति) આયામ, વિષ્ક'લ ઉચ્ચત, ઉદ્વેધ બૂમિમધ્યાવગાહ-પરિધિ-પરિક્ષેપ આ સવે માપવામાં આવે છે તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે પ્રમાણાંગુ થયી પૂર્વોક્ત પૃથિવી વગેરેના આયામ વગેરેતું પ્રમાણ ભાલુવામાં આવે છે. (से समास जो तिविद्दे पण्णत्ते) આ પ્રમાણાંગુલ સંક્ષેપથી ત્રણ પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે. (तंजहा) તે પ્રકારા આ પ્રમાણે છે, (हेढी, લંगुले, पयरं तुढे, वर्ण गुळे) શ્રેષ્ટ્ય ગુવ, પ્રતરાંગુલ અને ધનાંગુલ (असंखेब्जाजो जोयणको डाकोडी जो हेढी) પ્રમાણાંગુલથી નિષ્પન્ન થયેલ અસ'-પ્યાત કાડા-કાંડી યે.જનાની એક શ્રેણી થાય છે. એક કરાડને એક કરાડ વડે ગુણ્દ્વિત કરવાથી જે સંખ્યા થાય છે, તેનું નામ કાડા-કાંડી છે જે યેલન પ્રમાણાંગુ કથી નિષ્પન્ન થાય છે, તેજ યાજન અહીં ગહેણ કરવામાં આવેલ છે. એવા યાજનાની અસંખ્યાત કાડા-કાંડી સંવર્તિત ચલુરસ્તીકૃત લાકની એક શ્રેણી કહેવાય છે.

**अनुयोगद्वारस्**त्रे

भेणिः-श्रेण्यङ्गुलं भवति । नच्च लोकः कथं संवर्त्य-संपिण्डच चतुरस्रीक्रियते ? इत्याह-लोकस्तावत् स्वरूपतश्चतर्दशरज्जूचिछतः । तत्र-अधरतादेशोनसप्तरःजुवि-स्तरः, तियग्लोकमध्ये एकरज्जुविस्तृतः, ब्रह्मलोक्रमध्ये पञ्चरज्जुविस्तरः, उपरि तु लोकान्ते एकरज्जुविस्तरः, शेषस्थानेषु तु नियतो विस्तरो नास्ति । इत्यं लोकश्वतुर्दशरञ्जूचिछतो बोध्यः । रज्जुपमाणं तु स्वयंभूरमणसमुद्रस्य पौरस्त्य-पाश्चात्यवेदिकान्तं यावत् दाक्षिणात्योत्तरीयवेदिकान्तं यावत् वा विज्ञेयम् । ईद हो पेसे योजनों की असंख्यात कोडा कोडी संवर्तित चतुरस्त्रीकृत लोग की एक श्रेणि होती है ।

रांका- लोक को पिण्डिभूतकरके समचतुरस्ररूप कैसे किया जाता है? उत्तर--- यह लोक स्वरूपतः १४ राजू उँचा है। वह इस प्रकार से है-नीचे कुछ कम ७ राजु का इसका विस्तार है। तिर्थग्लोक के बीच में इसका विस्तार १ राजु का है। ब्रह्मलोक के बीच में पांच राजु का इसका विस्तार है और ऊपर लोक के अन्त में एक राजु का इसका विस्तार हैं। इन स्थानों से अतिरिक्त दोष स्थानों में इसका विस्तार अनियत हैं

राज़ू का प्रमाण स्वयम्भूरमण समुद्र की पूर्व दिशासम्बन्धी वेदिकाके अन्त से लगाकर पश्चिम दिशा की वेदिका के अन्त तक, अथवा दक्षिण दिशाकी वेदिका के अन्त से लगाकर उत्तरदिशाकी वेदिका के अन्त तक जानना चाहिए। इस प्रकार का यह वैशाख स्थान अर्थात् नीचे दोनों पैरों को फैलाकर तथा उँचे दोनों हाथो की कोहनियों को फैलाकर और कटिपर दोनों हस्ततल्लको लगाकर

શ'કા-લાેકને પિંડીબૂત કરીને સમચતુરસ્ત કેવી રીતે કરવામાં આવે છે ? ઉત્તર⊢આ લાેક સ્વરૂપતઃ ૧૪ રાજુ જેટલાે ઊંચાે છે તે આ પ્રમાણે છે નીચે કંઈક અલ્પ હ રાજીના જેટલાે એના વિસ્તાર છે. તિર્યંગ્ લાેકની વચ્ચે આના વિસ્તાર ૧ રાજુ જેટલાે છે. પ્રદ્ધાલાેકની વચ્ચે પાંચ રાજુ જેટલાે આના વિસ્તાર છે અને ઉપર લાેકના અ'તમાં એક રાજુ જેટલાે આના વિસ્તાર છે. આ સ્થાનાે સિવાય શેષ સ્થાનાેમાં આના વિસ્તાર અનિયત છે.

રાજુતું પ્રમાથ, સ્વયંભૂરણુ સમુદ્રની પૂર્વદિશા સંબંધી વેદિકાના અંતથી માંડીને પશ્ચિમ દિશાની વેદિકાના અંત સુધી અથવા દક્ષિણુ દિશાની વેદિકાના અંતથી માડીને ઉત્તર દિશાની વેદિકાના અંત સુધી જાણવું જોઇએ આ પ્રમાણે આ વૈશાખસ્થાન એટલે કે નીચે બન્ને પગ પહેાળા કરીને તેમજ ઊંચે બન્ને હાથાની કાેણીઓને પહેાળી કરીને અને કટિભાગ પર બન્ને હસ્તેલલ લગાવીને ઉભા રહેલા પુરુષની આકૃતિવાળા લેાક બુદ્ધિની કલ્પનાથી

રરશ

सेतुंयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०० प्रमाणं।इंगुलनिरूपणम्

क्रोऽयं ळोको चुद्धिपरिकल्पनया संवर्त्त्य घनीकियसे । तदिःथं विज्ञेयम्∽रऽजु-ममाणविस्तीणीयास्त्रवनाडि कायादक्षिण दिग्वर्तिअधोलोकखण्डमधस्तनभागसो देशोन रज्जुत्रपविस्तींणे क्रमेण हीयमानविस्तरम् । तदेव उपस्टिाद् रज्ज् रसंख़्येय-मागविष्कम्मं सातिरेकपुण्तरज्जुच्छितमादाय त्रसनाडिकाया एव!चरेपाव्ये विष रीतं संङ्घास्यते-अत्रोभागम्रुपरि इत्वा उपरितनं चाधः क्रस्ता संयोज्यते क्षति यावत् । इत्थं संयोजने कृते सति अधोलोकस्पाई देशोनरज्जुचतुष्टयविस्तीर्णे सातिरेकसप्तरज्जुच्छितं बाइल्पतोऽप्यधः कचिद देशोनसप्तरज्जुमानम् अन्यत्र खडे हुए पुरुष की आक्तनिवाला लोकबुद्धिकी कल्पना से संवतिन करके घनाकार किया जाता है। वह यों जानना चाहिये-एक राजु-प्रमाण विस्तीर्ण त्रसनाडी के दक्षिण दिशावाले अधोलोक के खण्डको, जो कि अधस्तन भागमें कुछ कम तीन राजु विस्तृत है और कमसे जपर की ओर हीयमान विस्तारवाले हैं तथा जो जपर राजुके असं-ख्यातवें भाग विष्कम्भ और कुछ अधिक सात राजु उँचा है, उसे ही (बढिसे) उठाकर ब्रसनाडी के ही उत्तर पाइर्चभागमें उलटा करके संघाटित करते हैं. अर्थात अधोभांग को ऊपर करके और ऊपरी भागको नीचे करके संयुक्त करते है। इस मकार दोनों भागों के संयुक्त करने पर अधोलोकका अर्धभाग उत्तरदक्षिणमें कुछ कम चार राजु विस्तीर्ण, कुछ अधिक सात राजु उँचा और नीचे से ऊपर पूर्व पश्चिम में बाहेल्यकी अपेक्षा नीचे कहीं पर कुछ कम सात राज्यमाणवाला और अन्यत्र अनियत बाहल्यवाला वह होता है। यथा-

સંવર્તિત કરીને ધતાકાર કરવામાં આવે છે. તેને આ પ્રમાણે ભાજીવું જોઇએ કે-એક રાજુ પ્રમાણ વિસ્તીર્ણુ ત્રસતાડીના દક્ષિણુ દિશાવાળા અધિલાકાના ખંડને જો કે અધસ્તન ભાગમાં થાડી કમ ત્રણ રાજુ વિસ્તૃત છે અને કેમશઃ ઉપરતી તરફ દ્હીયમાન વિસ્તારવાળા છે, તેમજ જે ઉપર રાજુના અસંખ્યાતમાં ભાગ વિષ્કંભ અને કંઇક વધારે સાત ર જુ ઊચા છે, તેને જ (ખુદ્ધિ) ઉપાડીને ત્રસનાડીના જ ઉત્તર પાર્શ્વભાગમાં ઊલટું કરીને સંધાટિત કરે છે, એટલે કે અધાભાગને ઉપર કરીને અને ઉપરના ભાગને નીચે કરીને સંયુક્ત કરે છે. આ પ્રમાણે બન્ને ભાગાને સંયુક્ત કરવાથી અધાલાકના અર્ધભાગ ઉત્તર-દક્ષિણમાં કઇક કમ ચાર રાજુ વિસ્તાર્ણુ નીચેથી ઉપર કંઈક વધારે સાત રાજુ ઊંચા અને પૂર્વપશ્ચિમમાં બાહલ્યની અપેક્ષાએ નીચે કાઇક સ્થાને કંઈક કમ સાત રાજુ પ્રમાણુયુક્ત અને અન્યત્ર અનિયત રેરર

# अनुयोगद्वारसूत्रे

स्वनियतवाहरुपं जायते । इदानीमूर्घ्वलोकाईसंवर्तनापकारपाइ--रज्जुविस्तरा-यास नताडिकाया दक्षिणदिग्वति ब्रह्मलोकप्रधस्तनमुपरितनं च खण्डद्वयं ब्रह्मलोकपध्ये मत्ये कं दिरञ्जुविस्तोर्णम् उपर्यन्नोकसमीपे अवस्तु रत्नप्र पाक्षुछ्यमी-पेऽङ्गुलसहस्तमागविस्तरं देशोनसाईदरज्जुवयोच्छ्रितं बुद्धचा समादाय तस्या एव प्रसनाडिकाया उत्तरपादवे विपरीतं संघात्यते । एवं संघाते कृते उपरितनं लोकार्द द्वाम्यामङ्गुलसहस्तमागाग्यामधिकं रज्जुत्रयतिष्क्रम्भम् । इह चतुर्णी खण्डानां

इसका आकार यंत्रपृष्ठ के नं. १ से चार में देख छेवे

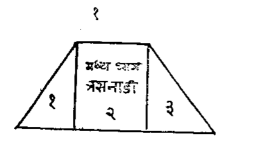
अब उपरितन लोकार्धके संवत न प्रकार को कहते हैं-एक राजु प्रमाण विस्तारवाली त्रसनाडी के दक्षिण दिग्वर्ती ब्रह्मलोक के त्रिकोण आकृतिवाछे मध्यभाग को अधरतन और उपरितन ऐसे दो खण्ड करके, उनमें से प्रत्येक खण्ड, ब्रह्म और उपरितन ऐसे दो खण्ड करके, उनमें से प्रत्येक खण्ड, ब्रह्म और उपरितन ऐसे दो खण्ड करके, उनमें से प्रत्येक खण्ड, ब्रह्म और उपरितन ऐसे दो विस्तीर्ण है और ऊपर अलोक के समीप, तथा नीचे रत्नप्रमा पृथ्वीके धुल्लक प्रतर के समीप अंगुल के सहस्र माग प्रमाण विस्तारवाला है और कुछ कम साढे. तीन राजु प्रमाण विस्तारवाला है, और कुछ कम साढे तीन राजु प्रमाण उँचाईवाली है, उसे धुद्धि उठाकर उसही त्रसनाड़ी के उत्तरी पार्श्व में बिपरीत करके स्थापित करें। इस प्रकार से संयुक्तकरने पर उपरितन लोकार्ध दो अंगुलसहस्र भागोंसे अधिक तीन राजु विष्कम्भवाला हो जाता है।

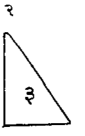
इसका आकार यंत्रपृष्ठ के नं. ५ से ८ में देख छेवें.

આહલ્યશુકત તે **હાેય છે,** તેના આકાર ય'ત્રપેજમાં ન. ૧થી ૪ સુધીમાં તેઈ સમજી લેવા.

હવે ઉપસ્તિન લેાકાર્યના સંવર્તના પ્રકારે વિષે કહે છે-એક રાજુ પ્રમાણ વિસ્તારવાળી ત્રસનાડીના દક્ષિણ દિગ્વર્તી પ્રદ્યાલેાકના ત્રિકાેણુ આકુ-તિવાળા મધ્યભાગના અધસ્તન અને ઉપસ્તિત એવા બે ખંડ કરીને તેએામાંથી દરેકે દરેક ખંડ પ્રદ્રાલેાકના મધ્યમાં બે રજૂ વિસ્તીર્થું છે અને ઉપર અલાેકના સમીપ તેમજ નીચે રત્વવભા પૃથ્વીના ક્ષુલ્લક પ્રતરની પાસે અંગુલના સહસ ભાગ પ્રમાણ વિસ્તાર સુષ્ત છે. અને કંઇક કમ સાડા ત્રણ સાજુ પ્રમાણ વિસ્તાર સુષ્ત છે. અને કંઇક કમ સાડા ત્રણ સાજુ પ્રમાણ વિસ્તાર સુષ્ત છે. અને કંઇક કમ સાડા ત્રણ સાજુ પ્રમાણ વિસ્તાર સુષ્ત છે. અને કંઇક કમ સાડા ત્રણ સાજુ પ્રમાણ વિસ્તાર સુષ્ત છે અને કંઇક કમ સાડા વધુ રાજુ પ્રમાણ ઊચાઇ સુષ્ત છે, તેને બુદ્ધિથી ઉપાડીને તેજ ત્રસનાડીના ઉત્તરી પાર્શ્વમાં વિપરીત કરીને સ્થાપિત કરે આ પ્રમાણે સંસુક્ત કરવાથી ઉપસ્તિન લોકાર્ય બે આંગુલ સહસ્તમ ગેન્થી અધિક ત્રણ રાજુ વિષ્ઠ ભયુક્ત થઈ જાય છે. તેના આકાર ચંત્રપેજમાં નં. પ થી ૮ માં જોઈ લેવા.

# अनुयोगदार भा. २ का यंत्र पृष्ठ २२२

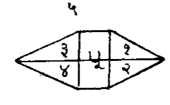






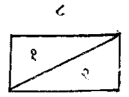
8







و بو





Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

## अनुयोगचम्द्रिका टीका सूत्र २०० प्रमाणाङ्गुलनिरूपणम्

पर्यन्तेषु चस्वारोऽङ्गुलसइस्रभागा भवन्ति । केवलमेकस्यां दिशि यौ द्वौ खण्डौ ताभ्यां द्वाभ्याम् एक एवाङ्गुलसइस्रभागः सम्पद्यते एकदिग्वत्तिंत्वात् । अपरा-भ्यामपि द्वाभ्यामित्थमेवेत्पतस्तद् द्वच्चधिकत्वष्ठुक्तं देशोनसप्तरञ्जूच्छ्रितम् । वाद्दल्य-तस्तु ब्रह्मलोकमध्ये पञ्चरञ्जुवाइल्यमन्यत्र त्वनियतं जायते । इदं च सर्वे समादाय आधस्त्य संवर्त्तित्लोकस्योचरपाद्वर्वे संघाल्यते । एवं च योजिते आधस्त्यखण्ड-स्योच्छ्ये यदितरोच्छ्र्यादधिकं तत् खण्डयित्वा उपरितनसंयानितखण्डस्य बाइल्ये

इस स्थलपर चारों लण्डों के समीप में चार अंगुलसहस्र भाग होते हैं। केवल एक दिशा में जो दो लण्ड हैं, उन दोनों से भी एक अंगुलसहस्रभाग सम्पादित होता है। क्योंकि वे दोनों ही एक दिग्वर्ती हैं। अन्य जो दो भाग हैं। 'उन से इस प्रकार का प्रमाण निष्पन्न होता है, अतः उन्हें दो अंगुलसहस्र भाग से अधिक कहा है। जर्ध्वलोक कुछ कम सात राजु ऊँचा है। उसका बाहल्य ब्रसलोक के मध्य में पांच राजुपमाण है और अन्यन्न अर्थात् ऊपर और नीचे अनियत है अर्थात् कम से घटता हुआ हैं। इस सर्वको उठाकर अध-स्तन संवर्तित लोकार्ध के उत्तर पादर्व में संयुक्त करना चाहिये। इस प्रकार संयोजित करने पर अधस्तन उँचाई में जो अन्य खण्डकी उँचाई से अधिक आग है, उसे खण्डित करके उपरितन संयोजित खण्ड के

મા સ્થલ પર ચારે ખંડાની પાંસે ચાર અંગુલ સહસ ભાગ દ્વાય છે કૃઠત એક દિશામાં જે બે ખંડા છે, તેનાથી પણ એક જ અંગુલ સહસ ભાગ સંપાદિત થાય છે, કેમકે તેઓ બન્ને જ એક દિગ્વર્તી છે. બીજા જે બે ભાગો છે તેનાથી પણ આ જાતનું પ્રમાણ નિવ્પન્ન થાય છે એટલા માટે તેને બે અંગુલ સહસ ભાગ કરતાં વધારે કહેલ છે લધ્વવીં ક કંઇક કમ સાત રાજુ જેટલા ઊચા છે. બાહલ્ય પ્રદ્યાલોકના મધ્યમાં પાંચ રાજુ પ્રમાણ છે, તેમજ અન્યત્ર એટલે કે ઉપર અને નીચે અનિયત છે, એટલે કે કમશ: અલ્પ થયેલ છે. આ સવંને ઉપાડીને અધરતન સંવર્તિત લાકાર્ધના ઉત્તર પાર્શ્વમાં સંચુક્ત કરવું જોઈએ, આ પ્રમાણે સંચાજિત કરવાથી અધરતન ઊચાઈમાં જે બીજા ખંડની ઊંચાઇ કરતાં અધિક ભાગ છે, તેને ખંડિત કરીને ઉપરિતન સંચોજિત ખંડને બાહલ્યમાં ઊર્ધ આયત રૂપથી સંચુક્ત

## अनुयोगद्वारस्त्

१२४

ऊर्ज्वायतं संवात्यते । एवं च सातिरेकाः पश्चरज्ञवः कचिद् वाहरयं सिध्यति । तथा अधस्तनखण्डमध्झस्तात् यथासंभवं देशोनसप्तरज्जुबाह्रस्यमुक्तम् । एवमत्र उ रस्ति न खण्ड बाइल्वाइ दे सो दर उनुद्र याधिनमं बोध्यम् । अधस्त न खण्ड धिकवाह-स्यादर्भ मुद्दीःवा उपरितनखण्डवाइल्ये संयोज्यते । एवं संयोजने कृते वाहल्यतः सईमप्ये जिमः खण्डं समवदुरसीकृतं सम्पद्यते । इदं च कियत्यपि मदेशे रज्ज्व-संख्येयमागाधिकवड्रज्जुनमाणं भवति व्यवहारतस्तु सर्वनिदं सप्तरज्जुवाहल्यमुब्यसे। बाहल्य में जब्ब आयतरूप से संयुक्त करना चाहिये। इस प्रकार कुछ अधिक पांच राजु ग्राण बाहरुप कचित् सिद्ध होता है। तथा अधस्तन खण्ड नीचे यथासम्भव क्रुब्र कम सान राजु बाहल्पवाला पहिले कहा है। इस प्रकार गड़ां पर उपहितन खण्ड के बाहल्य से कुछ कम दो राजु से अधिक प्रमाग होता है। इस अवस्तन खण्ड अधिक बाहल्य से आधे भागको ग्रहण कर उपरितन खण्ड के बाइल्य में मिलाना चाहिये। इस प्रकार संयुक्त करने पर वाहल्य की अपेक्षा यह सभी आकाश खण्ड समचतुरस होता है। अर्थात् उपर्यु क प्रकार से उर्ध्वलोक और अधोलोक के खण्डोंको मिलाने पर सात राजु लम्या, सात राजु चौडा और सात राज ही मोटा ऐसा समचतुब्कोणवाला आकार बन जाता है। इन लम्बाई चौडाई और मोटाई का परस्पर गुणा करने पर ( ७ ×७ × = ३४३) तीन सौ ते तालीस राज घनफल लोक का निकल आना है। यह बाहल्य यद्यपि किसी प्रदेश पर राजु के असंख्यातवें भागसे

કરવા નેઇએ આ પ્રમાણે કંઈક વધારે પાંચ રાજુ પ્રમાણ ખાહલ્ય ક્વચિત્ સિદ્ધ થાય છે. તેમજ અધસ્તન ખંડની નીચે યથાસ'લવ કંઇક અલ્પ સાત રાજુ બાહલ્યયુક્ત પહેલાં કહેવામાં આવ્યો છે. આ પ્રમાણે અહીં ઉપસ્તિન ખંડના બાહલ્યથી કંઇક કમ બે રાજુથી અધિક પ્રમાણ હાય છે. આ અધસ્તન ખંડ અધિક બાહલ્યથી અર્ધા ભાગને ગ્રહણ કરીને ઉપસ્તિન ખંડના બાહલ્યમાં નેડવે! નેઈએ આ પ્રમાણે સંયુક્ત કરવાથી બાહલ્યની અપેક્ષા આ સંપૂર્ણ આકાશખંડ સમચતુરસ થઈ નય છે એટલે કે ઉપયું ક્ત પ્રકારથી ઊદ્ય લોક અને અધાલાકના ખંડાને સંયુક્ત કરવાથી સાત રાજુ લાંબી, સાત રાજુ પહાળી અને સાત રાજુ માટી એવી સમચતુલ્કોણવાળી આકૃતિ થઇ જાય છે આ લાંબાઈ, પહાળાઇ તેમજ માટાઈને પરસ્પર ગ્રણિત કપ્લાથી લોકતું (૭×૭×=૩૪ક) ૩૪૩ રાજુ જેટલું ઘનકલ છે, તે સ્પષ્ટ થઇ જાય છે આ બાહલ્ય ને કે ઠાઇ પણ પ્રદેશ પર રાજુના અસંખ્યાતમા ભાગ

રરષ

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०० प्रमाणाङ्ग्लुलप्रमाणनिरूपणम्

व्यवहारनयो हि किथिन्न्यूनमपि पूर्णस्वेनैबाध्यवस्वति स्थूल्टप्रित्वात्तस्य। अतस्त-न्मतेनैवात्र सर्वत्र समरज्जुवाहल्यता वोध्या। आयामविज्वस्तास्पां तु मरयेकं देशोन-सप्तरज्जुपमाणम् । व्यवहारनयेन तु अत्रापि प्रत्येकं रुक्षरज्जुनमाणं वोध्यम् । इत्थं व्यवहारनयेनायामविष्कस्भवाहल्यैः मत्येकं सप्तरज्जुनमाणो पनो जातः । एतच सर्वे वैशाखत्थानस्थितपुरुवाकारं सर्वत्र उत्तर्वत्र च लोकं संस्थाप्य भावनीयम् । सिद्धान्ते च यत्र कुत्रापि अविशेषिता श्रेमी मृद्दीता तत्र सर्वत्र सा अस्य वनीकृत-

अधिक छड़ राजु रमाण होता है, तथापि व्यवहार से सब सात राज-प्रमाण बाहरण कहा जाता है। व्यवहारलय कुछ रूप को भी पूर्श रूप से ही मानता है, क्योंकि वह स्पृष्ठ दृष्टि है। इनलिये उसके मत का आश्रय खेकर ही यहां सर्वत्र साल राजु की वाहरणता जानका चाहिये। आयाम (तम्बाई) और विष्ठम्म (चौडाई) की अपेक्षा तो प्रत्येक खण्ड देशोन (कुछ कम) सात राजुप्रमाण हो जातना है, सो यहां पर भी व्यवहार से प्रत्येकको सात राजुप्रमाण हो जानना चाहिये। इस प्रकार ज्यवहार से प्रत्येकको सात राजुप्रमाण हो जानना चाहिये। इस प्रकार ज्यवहार से प्रत्येकको सात राजुप्रमाण हो जानना चाहिये। इस प्रकार व्यवहारनयसे (वह समचतुरल लोक) आधाम, विष्ठमम्भ और बाहल्य की अपेक्षा प्रत्येक सात राजुप्रमाण है, अतः तीर्गो को परस्पर गुणित करने पर वह चनाकार, राजु होता है। यह सब वैज्ञाख (मूडा) (नाचता हुआ भूपा के आकारवाला) खान पर स्थित और सर्वन्न ष्टत्त (गोल) स्वरूप पुरुषाकार लोक को संस्थापित करके घनफल जानना चाहिये। सिद्धान्त में जहां कहीं भी चिना किसी चिहोषता के सामान्य

કરતાં વધારે ૬ રાજુ પ્રમાણ હોય છે, તેા પણ વ્યવહારથી આ સંપૂર્ણ સાત રાજુ પ્રમાણ આહલ્ય કહેવામાં આવે છે. વ્યવહારનય કંઈક અલ્પ હોય તેા પણ 'પૂર્જ જ માને છે કેમકે તે સ્થૂલ દબ્દિ છે એધી તેના મતના આધારે જ અહીં સર્વત્ર સાત રાજુની બાહલ્યતા જાણવી નેઈો આયામ (લંબાઇ) અને વિષ્કંભ (પહેાળાઇ)ની દબ્દિએ તેા દરેક ખંડ દેશેલ્ન (કંઈક અલ્પ) સાત ર.જુ પ્રમાણ હોય છે, તેા અહીં પણ વ્યવહારથી દરેકને સાત રાજુ પ્રમાણ જ જાણવું નેઇએ આ પ્રમાણે વ્યવહારનથથી (તે સમચતુરસ લેક) આયામ, વિષ્કંભ અને બાહલ્યની દબ્દિએ દરેક સાત રાજુ પ્રમાણ છે, એટલા માટે ત્રણુયને પરસ્પર શુણિત કરવાથી તે ઘનાકાર હ૪૩ રાજુ હેલ્ય છે આ સર્વ વૈશાખ સ્થાન પર સ્થિત અને સર્વત્ર વૃત્ત (બેલ્લાકાર) સ્વરૂપ પુરુષાકાર લેકને સંસ્થાપિત કરીને ઘનકળ જાલવું નેઇ એ સિદ્ધાન્તમાં ન્યાં કંઈ પણ વગર કેલ્ય પણ જાલની વિરોષતાએ સામાન્યથી શ્રેણી શહણ સંગ ૨૬ રરદ

# अनुयोगद्वारस्त्रे

लोकस्य सम्बन्धिनी सप्तरज्जुप्रमाणा प्राह्या । तथा पतरोऽप्येतत्ममाणो वोध्यः । तदित्थं संवर्त्तित्रममवतुरस्तीकृतलोकस्य प्रमाणाङ्गुलतः असंख्येययोजनकोटी-कोटयः सप्तरज्ज्वायामा एका श्रेणिबोंध्या । श्रेण्या गुणिता श्रेणिः पतरः । पतरः श्रेण्या गुणितो लोकः=धनः ! लोकस्य धनरूपत्वाद् लोकग्रज्देन धनो वोध्यः । तथा-संख्येयेन राशिना असंख्येयेन राशिना अनन्तेन राशिना च गुणितो लोकः संख्येया लोका असंख्येया लोका अनन्ता लोका: =अलोकश्रेति बोध्यम् ।

से श्रेणी गृहण की गई, वहां सर्वत्र वह इस घनाकार लोककी सम्य-निधनी होने से सात राजुप्रमाण ही ग्रहण करना चाहिये। तथा प्रतर भी इसी प्रमाण से जानना चाहिये। वह इस प्रकार है-उपर्युक्त प्रकार से संवर्तित और समचतुरस्रीकृत लोक की प्रमाणाङ्गुल से असं-ख्यात कोडा कोडी घोजन प्रमाण सात राजु लम्बी, एक प्रदेश मोटी एक क्रेणी जाननी चाहिये। श्रेणी से गुणित श्रेणी को पतर कहते हैं। अर्थात सात राजुलम्बी, सात राजु चौडी और एक प्रदेश मोटी ऐसी श्रेणीयोंके समुदाय को प्रतर कहते हैं। इस प्रतर को स्रेणी से गुणित करने पर घनरूप लोक होता है, क्योंकि लोक घनरूप है। सामान्य लोक-शब्द से यनरूप लोक होता है, क्योंकि लोक घनरूप है। सामान्य लोक-शब्द से यनरूप लोक होता है, असंख्यात राशि से गुणित लोक संख्यात लोक कहलाते हैं, असंख्यात राशि से गुणित लोक कहलात लोक कहलाते हैं, अनन्त राशि से गुणित लोक अनंत लोक कहलात हो क कहलाते हैं, अनन्त राशि से गुणित लोक कहलाते हैं। अनन्त लोक के परावर अलोक होता है, ऐसा अर्थ आलोक का जानना चाहिए।

કરવામાં આવી છે ત્યાં સવંત્ર તે આ ઘનાકાર લાકપ્ર'ખંધિની હાવાથી સાત રાજુ પ્રમાણ જ ગ્રહણ કરવી બેઈએ તેમજ પ્રતર વિષે પશ આ પ્રમાણથી જ જાણવું બેઇએ તે આ પ્રમાણે છે-ઉપશું કત પ્રકારથી સંવર્ત્તિ અને સમ ચતુરસીકૃત લાકની પ્રમાણાંગુલથી અસંખ્યાત કેડા-કાંડી યાજન પ્રમાણ સાત રાજુ લાંબી, એક પ્રદેશ માટી એકબ્રેણી જાણવી બેઈએ બ્રેણીથી ગુણિત બ્રેયુનિ પ્રતર કહેવામાં આવે છે એટલે કે સાત રાજુ લાંબી, સાત રાજુ પદાળી અને એક પ્રદેશ માટી એવી બ્રેથ્ફીઓના સમુદાયને પ્રતર કહે છે. આ પ્રતરને બ્રેણી વડે કરવાથી ઘનરૂપ લાક થાય છે, કેમકે લાક ઘનરૂપ છે સામાન્ય લાક શખ્દથી લનરૂપ લાક જાણવા બેઇએ સંખ્યાત રાશિથી શુદ્ધિત વેાક સંખ્યાતલાક કહેવાય છે અતંત રાશિથી ગુણિત લાક અનંત લાક કહેવાય છે. અનંત લાક જેવા અલાક હાય છે એવા મહાકના અલાકના અરંગ્ર જાણવા બેઇએ.

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०० प्रमाणाइगुलप्रमाणनिरूपणम्

ननु अङ्गुलगदिभिर्जीनाजीवादिवस्त्नि प्रभीयन्ते इति तेषां ममाणस्वमुचि तम् , अछोकेन तु न किवित् मभीयते इति कथं तस्य ममाणस्वयुक्तभिति चेदाह-यद्यपि वाह्यं वस्त्वनेन न प्रभीयते तथापि स्वगतं प्रमीयते एव । अन्यथाऽलोक विषया वुद्धिरेव न प्रसज्येतेति । एतेषु अन्य<sup>द्ध</sup>गुलादिषु अल्पत्तवहुत्वादिविचारः सुगमो मूलादनुसन्धेयः । मक्ठतप्रुपसंहर्त्तुभाह-तदेतत्यमाणाङ्गुलमिति । इत्थम् 'अंगुलविहस्थिएयणी ' इत्यादि गाथा व्याख्यातेति सूचयितुमाह-तदेतद् चिमागनिष्पत्रभिति । इत्थं च समग्रं क्षेत्रपमाणं प्ररूपितमिति सूचयितुमाह-तदेतत् क्षेत्रपमाणमिति । स्व २००॥

दांका--अंगुल आदि प्रमाणों के बारा जीव, अजीव आदि वस्तुएँ नागी (जानी) जाती है, इसलिये उनकी प्रमाणता उचित है। किन्तु अलोक से तो कुछ भी जाना नहीं जाता। इसलिए उसके प्रमा-णता कैसे कही ?

समाधान—यद्यपि अलोक के बारा याद्य कोई वस्तु नहीं जानी जाती है, तथापि उसके बारा अपना (अलोकफा) स्वरूप तो जाना ही जाता है। अन्य था अलोक-विषयक बुद्धि ही उत्पन्न नहीं हो सकेगी।

इन श्रेणी, अंगु अदिक में अल्प्यहुरव आदि का विचार सुगम है, अतः उसे मृत ग्रन्थ से ही जानना चाहिए। अब प्रकृत उपसंहार करने के लिये कहते हैं-वह यह प्रभाणांगुत है। इस प्रकार 'अंगुल विहस्थिरयणी' इत्यादि गाथा व्याख्यात की गई है, यह सूचित करने के लिए कहते हैं-वह यह प्रमाण अविभाग निष्पन्न है। इस प्रकार समस्त

શંકા-આંગળ વગેરે પ્રમાણે દ્વારા જીવ અજીવ વગેરે વસ્તુએ માપ-વામાં આવે છે, એટલા માટે તેમની પ્રમાણતા ઉચિત છે પરંતુ આ લાકથી તે કંઈ પણ જણાતું નથી એટલા માટે પ્રમાણતા તેની કેવી રીતે કહેવામાં આવી છે ? સમાધાન-એ કે આ લેક વડે બાહ્ય કેઇ પણ વસ્તુ જાણવામાં આવતી નથી, તાે પણ તેના વડે પાતાના સ્વરૂપનું તાે જ્ઞાન થઇ જ જાય છે અન્યથા અલાક વિષયક ખુદ્ધિ જ ઉત્પન્ન થઇ શકશે નહિ.

આ પ્રેણી, આંગળ વિગેરેના અલ્પ, બહુત્વ વગેરે ના વિચાર સુગમ છે એથી તેના વિષે મૂલ ગ્રન્થ વડે જ સમજી લેવું જોઈએ હવે પ્રકૃત વિષયના ઉપસંહાર કરવા માટે કહે છે કે-તે આ પ્રમાણુંગુલ છે આ પ્રમાણું '' અંગુઢ-વિદ્દસ્થિરથળો '' ઇત્યાદિ ગાથા વ્યાખ્યાત કરવામાં આવી છે, આ સૂચિત કરવા માટે કહે છે કે તે આ પ્રમાણુ અવિભાગ નિષ્પન્ન છે આ પ્રમાણુ સમસ્ત શેત્ર **ઁ**રર૮



अय काल्प्रमार्ग निरूपयति—

प्रथ्-से किं तं कालप्पमाणे ?, कालप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-पएसकिष्फण्णे य विभागनिष्फण्णे य। से किं तं पएस निष्फण्णे ?, पएसनिष्फण्णे एगसमयट्विइए दुसमयट्विइए तिसमयट्विइए, जाव दससमयट्विइए असंखिजसमयद्विइए से त्तं पएसनिष्फण्णे। से किं तं विभागनिष्फण्णे ? विभागनिष्फण्णे समयावलियमुहुत्ता, दिवसअहोरत्तपक्खमासा य। संवच्छरजुग-पलिया, सागरओसष्पिपरियटा ॥१॥सू० २०१॥

छाया-अथ किं तत् काळपमाणन् ? काळपमाणं दिवित्रं मज्ञसं, तवया-मदेशनिष्पन्नं च विमागनिष्यन्नं च । अथ किं तत् मदेशनिष्पन्नम् ? मदेशनिष्प-क्षेत्र प्रमाण की प्ररूपणा की गई जाननी चाहिए, यह स्ट्रचित करने के लिये कहते हैं-यह सब क्षेत्र प्रमाण है सूछ ॥ २०० ॥

अब सूत्रकार काठप्रमाण का निरूपण करते हैं----

' से किंतं कालपमाणे ' इत्यादि ।

शब्दार्थ-(से किंतं कालप्यमाणे ?) हे भदंत ! कालप्रमाण क्या है? उत्तर---(कालप्रमाणे दुविहे पण्णत्ते) वह कालप्रभाण दो मकार का कहा गया हैं ! (तं जहा) वे दो प्रकार उसके ये हैं (पर्वसनिष्कण्णे य विभागनिष्कण्णे य) एक प्रदेश निष्मन्न काल प्रमाण और दूसरा विभाग निष्पन्न कालप्रमाण । (से किंतं पर्वसनिष्कण्णे ?) प्रदेश निष्पनकाल-प्रमाण का क्या स्वरूप हैं ?

પ્રમાણની પ્રરૂપણા થયેલી જાણવી જોઈએ આ સૂચિત કરવા માટે કહે છે– આ સંપૂર્ણ દ્વેત્ર પ્રમાણ છે. ાસ્૦૨૦૦ા

હવે સ્વકાર કલ્યમાણનું નિરૂષણ કરે છે---

" से किंतं काळप्पनाणे " धीत्याहि ।

શખ્દાર્થ-(से किं तं कालण्माणे ?) હે સદ'ત ! કાલપ્રમાણ શું છે ? ઉત્તર-(कालज्यमाणे दुविहे पण्णते) તે કાલપ્રમાણ બે પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. (तंजहा) તે બે પ્રકારા આ પ્રમાણે છે. (पएसनिष्कण्णे य विभाग निष्कण्णे य) એક પ્રદેશ નિષ્યન્ન કાલપ્રમાણ અને બીજો વિસાળ નિષ્પન્ન કાલ-પ્રમાણ (से किं तं पएसनिष्कण्णे ?) પ્રદેશ નિષ્યન્ન કાલપ્રમાણનું સ્વરૂપ કેનું છે ?

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०१ कालप्रमाणनिरूपणम्

भर् एकसमयस्थितिकं द्विसमयस्थितिकं त्रिसमयस्थितिकं यातत् दशसमयस्थिति-कम् अवंख्येयसमयस्थितिकं तदेतत् भदेशनिष्यत्रम् । अथ किं तत् विभागनिष्त-न्नम् ? विमायतिष्तन्तं-समयावछिका मुहूत्तौ दिवता होरात्रपक्षनासाथ । संयत्सर-युगपल्यानि सागरावसर्थिपरिवर्त्ताः ॥ मु०२० १३

टीका- ' से कि तं ' इत्यादि-

अथ किं तत् काठममाणम् १ इति किष्यमक्षः । उत्तरयति -काल्रयमाणं मदेश-निष्यस्रविभागनिष्यन्नेति द्विधिं मज्ञष्तम् । तत्र प्रदेकनिष्पन्नम्-प्रदेज्ञाः=काल्रस्य निर्विभागा भागास्त्रीर्निष्यन्नं, तद्धि एकसमयस्थितिकं यावदसंख्येपसगयस्थिति-

उत्तर-(एगसमयहिइए दुसमयहिइए तितमयहिइए जाव दम-समयहिइए संखिज तसमयहिइए असंखिज समयहिइए) एक समय की स्थितिवाला, दो ममय को स्थितिवाला यावत् दक्ष समय की स्थिति-वाला संख्यातसमयकी स्थितिवाला असंख्यात समय की स्थितिवाला पुद्रलपरमाणु अधवा स्कन्ध (पएसनिष्कण्णे) पदेश निष्यन्न काल प्रमाण है। (से तं पएसनिष्कण्णे) इस प्रकार यह प्रदेश निष्यन्न काल प्रमाण है। (से तं पएसनिष्कण्णे) इस प्रकार यह प्रदेश निष्यन्न काल प्रमाण है। (से तं पएसनिष्कण्णे) इस प्रकार यह प्रदेश निष्यन्नकालप्रमाण का स्वरू है। (से कि तं विभागनिष्कण्णे ?) वह विभाग निष्यन्नकाल प्रमाण क्या है ? (विनागनिष्कण्णे) विभाग निष्यन्नकालप्रमाण इस प्रकार से हैं-(समयावल्यिमुहुत्ता दिवस अहोरसप्रक्षालप्रमाण इस प्रकार से हैं-(समयावल्यिमुहुत्ता दिवस अहोरसप्रिक्षा, मुहूर्त्त, दिवस, अहोरात्र, पक्ष, मास, संवत्सर, युग, पत्य सागर, अवस-र्थिनी, उत्सर्थिणी और पुन्नलपरावर्तन काल के निर्विभाग जो भाग है

उत्तर-(एगसमयट्टिइए दुसमयट्टिइए सिसमयट्टिइए जाव दस समयट्टिइए संक्रिजसमयट्टिइए असंखिड्म समयट्टिइए) એક समयनी स्थितिवाणे।, जे सभयनी स्थितिवाणे।, त्रखु समयनी स्थितिवाणे।, यावत् इश समयनी स्थिति वाणे।, राभ्यात समयनी स्थितिवाणे।, असंभ्यात समयनी स्थितिवाणे। पुटुग् परमाछु अथवा स्टांध (पएस निष्फण्णे) प्रदेश निष्पन्न हालप्रमाछ छे. (से तं पर्यसनिष्फण्णे) आ प्रमाणे आहेश निष्पन्न हलप्रमाछनुं स्वरूप छे. (से किं तं विभावनिष्फण्णे ?) ते विलाग निष्पन्न हलप्रमाछनुं स्वरूप छे. (से किं तं विभावनिष्फण्णे ?) ते विलाग निष्पन्न हलप्रमाछनुं स्वरूप छे. (से किं तं विभावनिष्फण्णे ?) ते विलाग निष्पन्न हलप्रमाछ छे ? (विभाग निष्फण्णे) विलाग निष्पन्न हालप्रमाछ आ प्रमाछे छे-(समयावहिय-मुहुत्ता दिवस अहोरत्त पक्खमाम्लाय, संवच्छरजुवपहिया सागर ओसप्पिपरि-यट्टा) समय, आवलिहा, मुढूर्फ, हिवल, अखेाराज, पक्ष, मास, संवत्सर, धुंग, पद्य-सागर, अवस्रपिछी अने पुदुग्ल-पत्तवर्णन हाल्यना के निर्वा-

### **अनुयोगद्वारस्**त्रे

कान्तं बोध्यम् । तत्र-एकतमयस्थितिकः परमाणुः स्कन्धो वा एकेन कालपदेशेन निष्पन्नः, दिसमयस्थितिकस्तु द्वाभ्यां कालपदेशभ्यां निष्पन्नः, एवमेव व्याद्य संख्पेयस्वितिगन्ताः परमागवस्व्याद्यक्षंच्र्येयकालपदेशैर्निष्पन्नः बोध्याः । इतः परं तु पुद्धलानामेकेन रूपेण स्थितिरेव नास्ति । प्रदेशनिष् म्बद्रव्यप्रमाणवदत्राऽपि ममाणता बोध्या । विमागनिष्गन्नं तु समयाद्यिकादिकं बोध्यम् । तच्चाध्रे स्वय-मेव विवरिष्यति सूत्रकारः ॥ सू॰ २०१ ॥

वही प्रदेश है। इस प्रदेशों से निष्धन्न होना इसका नाम प्रदेश-निष्वन्न है। एक समय की स्थितिवाला परमाणु अथवा स्कन्ध एककाल प्रदेश से, दो समय की स्थितिवाला परमाणु अथवा स्कन्ध काल के दो प्रदेश निष्पन्न होता है। इसी प्रकार तीन समय आदि से लेकर असंरूपात समय की स्थितिवाले जितने भी पुद्रल परमाणु अथवा स्कन्ध हैं वे-सब काल के उतने २ ही प्रदेशों से अर्थात् तीन प्रदेशों से यावत् असंख्यात प्रदेशों से-निष्यन्न होते हैं ऐसा जानना चाहिये। इससे आगे पुद्रलों की एक रूप से स्थिति ही नहीं होती है। इस प्रदेशनिष्पन्न कालप्रमाण में भी प्रदेशनिष्यन्न द्रव्यप्रमाण के जैसी प्रमाणना जाननी चाहिये। समय आवल्का आदि रूप-जो-काल प्रमाण है वह विभाग निष्पन्न प्रमाण है। समय आदि का स्वरूप सूत्रकार स्वयं ही आगे निरूपण करें गे॥ सूत् २०१॥

ભાગ જે ભાગે છે તેજ પ્રદેશે છે. આ પ્રદેશેથી નિષ્યન્ન થવું તે પ્રદેશ નિષ્યન્ન છે એક સમયની સ્થિતિવાળા પરમાણુ અથવા સ્ઠન્ધ એક કાલપદે-શથી, બે સમયની સ્થિતિવાળા પરમાણુ અથવા સ્ઠન્ધ કાલના બે પ્રદેશેથી નિષ્પન્ન થાય છે. આ પ્રમાણુ ત્રણુ સમય વગેરેથી માંડીને અસ'ખ્યાત સમયની સ્થિતિવાળા જેટલા પણુ પરમાણુ અથવા સ્કન્ધે છે, તે સર્વે કાલના તેટ-તેટલા જ પ્રદેશેથી એટલે કે ત્રણુ પ્રદેશેથી યાવત અસ'ખ્યાત પ્રદેશોથી નિષ્પન્ન થાય છે. આમ જાણવું જોઈએ એનાથી આગળ પુદ્દ પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન થાય છે. આમ જાણવું જોઈએ એનાથી આગળ પુદ્દ પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન થાય છે. આમ જાણવું જોઈએ એનાથી આગળ પુદ્દ પ્રદેશાથી નિષ્પન્ન શ્રાય છે. આમ જાણવું જોઈએ એનાથી આગળ પુદ્દ પ્રદેશાની એક રૂપમાં સ્થિતિ જ હે.તી નથી. આ પ્રદેશનિષ્પન્ન કાલ-પ્રમાણમાં પણુ પ્રદેશ નિષ્પન્ન દ્રવ્ય પ્રમાણની જેમ પ્રમાણતા જાણવી જોઈએ સમય આવલિકા આદિ રૂપ જે કાલ-પ્રમાણુ છે, તે વિભાગ નિષ્પન્ન કાલપ્રમાણુ છે સમય વગેરેનું સ્વરૂપ સૂત્રકાર જાતે હવે પછી નિરૂપિત કરશે ાસૂગ્ર્ગ્ર્ગ્શ मूलम-से किं तं समए ? समयस्स णं परूवणं करिस्सामि,

से जहा नामए-तुण्णागदारए सिया तरुणे बलवं जुगवं जुवाणे

अप्पातंके थिरग्गहत्थे दढपाणिपायपासपिट्रंतरोरुपरिणए तल-

जमलजुयलपरिघणिभबाहू चम्मेट्टगदुहणमुट्टियसमाहयानिचिय-

गत्तकाए उरस्सबलसमण्णागए लंघणपवणजवणवायामसमत्थे

छेए दक्खे पत्तडे कुसले मेहावी निउणे निउणसिष्पोवगए एगं

महइं पडसाडियं वा, पट्टसाडियं वा गहाय स्वराहं-हत्थमेत्तं

ओसारेज्जा। तत्थ चौयए पण्णवयं एवं वयासी-जे णं कालेणं

तेणं तुण्णागदारएणं तीसे पडसाडियाए वा पटसाडियाए वा

सयराहं हत्थमेत्ते ओसारिए से समए भवइ ? नो इणट्रे समदे।

कम्हा? जम्हा संखेज्जाणं तंतूणं समुदयसमिइसमागमेणं एगा

पडसाडिया वा पद्दसाडिया वा निष्फज्जइ, उवरिछंमि तंतुंमि

अच्छिण्णे हिडिले तंतू न छिज्जइ, अण्णांमि काले उवारेझे तंतू

छिज्जइ अण्णंमि काले हिट्ठिछे तंतू छिज्जइ, तम्हा से समय

न भवड । एवं वयंतं पण्णवयं खोयए एवं वयासी~जे णं कालेणं

तेणं तुण्णागदारएणं तीसे पडसाडियाए वा पटसाडियाए वा

उवरिछे तंतू छिण्णे से समए भवइ? न भवइ, कम्हा ?, जम्हा

संखेडजाणं पम्धाणं समुदयसमिइसमागमेणं पगे तंतू निष्फडजह,

उवरिछे पम्हे आच्छिण्णे हेहिछे पम्हे न छिज्जइ, अण्णंमि काले

उवरिले पम्हे छिज्जइ अण्णंमि काले हेट्ठिले पम्हे छिज्जइ, तम्हा

For Private And Personal Use Only

मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०२ समयस्वरूपनिरूपणम्

सर्वे पा कालभेदानां समयादित्वात् समयनिर्णयार्थमाह----

अनुयोगद्वारसूत्रे

से समए न भग्इ। एवं वयंतं पण्णवयं चोयए एवं वयासी-जे णं काटेणं तेणं तुण्णागदारएणं तस्स तंतुस्स उवस्छि पम्हे छिण्णे से समए भवइ ? न भग्इ, कम्हा ?, जम्हा अणंताणं संघायाणं समुदयसमिइसमागमेणं एगे पम्हे निष्फजइ, उव-रिष्ठे संघाए अवितंघाइए हेट्रिछे संघाए न विसंघाइज्जइ अण्णं-मि काले उवस्छि संघाए विसंघाइज्जइ अण्णंमि काले हिट्रिले संघाए विसंघाइज्जइ, तम्हा से समय न भवइ। एत्रोऽ वि य णं सुहुमतराए समए पण्णत्ते समणाउसो ॥सू० २०२॥

**छाया — भथ कोऽसौ समयः ? समयस्य खलु मरूरणां** करिष्यामि, अथ यथा नामकः तुष्तवाधदारकः स्वात् तम्भो घडत्रान् युगवान् युवानः अल्यातद्भः स्थिराः ग्रहस्तः इडवाणि धार् पार्श्वपृष्ठान्तरो हगरिणतः तलयमलयुगरुपरिवनिभवाहुः चर्मे-ष्टकद्रचग्रमुष्टिकसमाहतनिचित्रमात्रकायः औरस्यवल्रमम्बागतः लङ्घनप्लवन-जरतव्यायायसमर्थः छेहः दक्षः प्राप्तार्थः कुग्रलः मेधावी नियुणः नियुणशिल्गो-पगतः एकां बहतीं पट आटिकां वा पटशाटिकां गृधीत्वा झटिति। इस्तमात्रम् अप-सारयेत , तत्र नोद्कः भडापकम् एवस् अवादीत्-वेन काळेन तेन तुल्लवायदारकेण तस्याः पटशाटिकाया वा पट्टशाटिकाया वा झटिति हस्तमात्रमपसारितम् । स समयो भवति ? नोऽयमर्थः समर्थः । कस्मात् ? यस्तात् संख्येयानां जन्तूनां समु-दयममितिसमागमेन एका पटशाटिका वा पट्टशाटिका वा निष्ण्यते । उपरितने तुन्तौं अधिच्छिन्ने अवस्तनः तथ्तुः न छिवते । अध्यक्षिमन् काछे उवस्तिनस्तव्तु-हिइछाते अन्धस्मिन् जाले अधन्तनस्वन्तृहिज्धते, तस्मात् स समयो न भवति एवं वदन्तं प्रज्ञावकं नोदक एवभवादीत्-पस्मिन काछे तेन तुज्ञवायदास्केण उस्थाः पटग्राटिकाया वा पटगाटिकाया या उपरितनस्वन्तुविज्ञनः स समयो जवति ? न भवति, कस्मात् ? यस्मात् संख्यातानां पञ्चमाणां सद्वद्यसमितिसम्भगमेन एक-स्तन्त्रनिंष्यवते उपरितने पक्ष्मणि अस्डिन्ने अधस्तनं पक्ष्य न छिद्यते, अन्यस्मिन् काले उपरितनं पक्ष्म डियते अन्यस्मिन् काले अधस्तनं पक्ष्य डियते, तस्वात् स समयो न भवति । एवं वदन्तं मतः पर्कं नोदक पत्रमदादीत्-यस्मिन् काले तेन तुनवायदारकेण तस्य तन्तोः उपस्तिनं पक्ष्म छिन्नं स समयो भवति १ न भवति,

### अनुयोगचन्द्रिका टीका स् २०२ समयस्वरूपनिरूपणम्

करमात् ? यस्मात् अनन्तानां संघातानां सम्रदयसमितिसमाग्रमेन एकं पक्ष्म निष्प-धते, उपरितने संघाते अदिसंघातिते अधरतनः संचातो न विसंघात्यते, अन्य-स्मिन्दाळे उपरितनः संघातः विसंघात्यते तस्मात् समयो न भवति । एतस्मादपि च खद्ध सक्ष्मतरः समयः मन्नप्तः अनणायुष्मन् ॥ स्न० २०२ ॥

टीका----'से किं तं ' इत्यादि----अथ कोऽसौ समयः ? इति शिष्यपश्चः । समयस्यातिस्रक्ष्मस्वात् तस्य विस्तृता मरूपणाऽपेक्षिता । तां विना समयपरिक्रान-मशक्यम् । अत आह सुत्रकारः--समयस्य मरूपणां करिष्यामि=्समयः संक्षेपतः पूर्वम्रकोऽपि सूक्ष्यत्वात्र बुढिप्राद्यो भवति, अतस्तस्य विस्तृतां व्याख्यां करिष्या

समय, आवलिका आदिरूप जो कालके भेद हैं उनमें सर्व पथम समय का पाठ आया है-अतःखत्रकार इसके निर्णय निवित्त '' से किं तं समए ? '' इत्यादि खत्र कहते हैं।---

'से कि तं समए ?' इत्यादि ।

वाब्दार्थ-(से किंतं समए) हे भदन्त ! वह समय क्या है ?

उत्तर---(समयस्स णं परूवणं करिस्सामि) समय, काल का सब से अधिक सूक्ष्म आंदा है। इसलिये जब तक इसकी विस्तृत प्ररूपणा नहीं की जायेगी तब तक इसका वास्तविक स्वरूप प्रतिपादित नहीं हो सकेगा--इसलिये उसके वास्तविक स्वरूप का यथावत् परिज्ञान हो सके इस निमित्त सूळकार उसकी विस्तृतव्याख्या करेंगे। यद्यपि समय का संक्षिप्त स्वरूप पहिले कह दिया गया है--परन्तु फिर भी वह समय बहुत सूक्ष्म है, इसलिये सामान्यस्वरूप के कथन से वह बुद्धि ग्राह्य नहीं हो सकतो है। इसीलिये सूत्रकार इसकी

સમય આવલિકા આદિ રૂપ જે કલના લેદો છે તેઓમાં સર્વપ્રથમ સમયને પાક આવેલ છે એટલા માટે સૂત્રકાર એના નિર્ણય નિમિત્તે-'સે कि तं समए' ઇત્યાદિ સૂત્ર કહે છે.

" से किंतं समए ?" धीरथाहि----

शण्डार्थ-(मे किंतं समय) डे लहत ! ते सभय शुं छे ?

ઉત્તર-(સમયાસ ળં પદ્દવળં करિસ્સામિ) સમય કાળના સૌ કરતાં વધારે સૂક્ષ્માંશ છે. એથી જ્યાં સુધી આ સ'બધમાં વિશ્તૃત પ્રરૂપણા કરવામાં આવે નહીં, ત્યાં સુધી આનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ નિરૂપિત થયે નહીં. તેના વાસ્તવિક સ્વરૂપનું યઘાવત્ પરિજ્ઞાન થાય તે માટે સૂત્રકાર તેની વિસ્તૃત વ્યાખ્યા કરશે જો કે સમયના સંજ્ઞિપ્ત સ્વરૂપ વિષે પહેલાં કહેવામાં આવ્યું છે, છતાં એ તે સમય અતીવ સૂક્ષ્મ છે, એટલા માટે સામાન્ય સ્વરૂપ કથનથી અલ્ ૨૦

For Private And Personal Use Only

# अनुयोगद्वारस्त्रे

રરેક

मीति भागार्थ । विस्तृतव्याख्यां कर्तुमेवाइ-' से जहाणामए ' इत्यादि । स यथान नामकः-यथा=यग्प्रकारं नाम यस्य स तथाभूतः-देवदचादिनामक इत्पर्थः, कश्चित टुझवायदारकः≕सौचिकपुत्रः तरुगः=भवद्धमानवयाः, ननु दारकोऽपि भवर्द्धमान-वया एव भवति कि पुनस्टरुणेत्युपादानेनेत्याह-तुन्नवायदारकत्वं तु तस्मित्रामृत्यु-कालं तिण्ठति, मुन्युकाले=पार्धके मनर्धनमानवयस्त्वं नास्ति, अनस्तरुणेति पद-मुपात्तम् । अथवा--तरुणः=अभिनववर्णंगुणाद्युपचितः । बळवान्=सामध्र्यवान् युग-वान्-युगं⇔सुषमदुष्पमादिकालाः, तत् अदुष्टम्-उपद्रवरहितं विशिष्टवल्रहेतुर्यस्य स तथा, काळोण्ट्रवेण सामर्थ्यदानिभवति, अत इदं विशेषणम् । युवानः-युवा=यौन-नस्थः-माप्तवयस्क एपः' इत्येवं भणति=व्यपदिशति लोको यमसौ निरुक्तिवशात युवानः युवेस्यभिधेयः । तारुण्यस्यैवोत्कर्पवोधनार्थं युवेति विशेषणम् । अल्पातङ्कः= रोगरहितः । अस्पक्षस्दोऽत्रभावचाचषः । शिथराग्रहस्तः=शिथरः=एटपाटने कम्पन-रहितः अप्रहस्तो यस्य स तथा हृढपाणिपादपार्भप्रप्रःन्तरोरूपरिणतः-पानी च पादी च पार्थी च प्रष्ठान्तरे च उरुचेति-पाणिपादप श्विपृष्ठान्तरोरु-दढं=शक्तं पाणिपादपार्श्वपृष्ठान्तरोरु परिणतं=संज्ञतं यस्य स तथा सर्वाश्वयवैरन्युत्कृष्टसंहनन-वानित्यर्थः । तथा-तलयमलयुगछ परिष्ठिभवादुः-तलस्य=तालहसस्य यद् यमलं= विस्तृत व्याख्या करने के लिये आगे का प्रकरण प्रारंभ करते हें--वे इस में कहते हैं-(से जहानामए) कि-जैसे यथा नामक-देवदत्त आदि नामवाला कोई एक (तुण्गायदारए) दर्जी का लडका (सिया) हो (तरुणे) और वह इन तरुणादि विद्येषणों से विद्याष्ट हों-अधीत प्रबर्धमानवयवाठा हो (पलवं) सामर्थ्यवाली-हो, (जुगवं) सुपमदू-ब्धमादि काल हो-अर्थात् तीमरे चौथे आरे में जन्मा हो (जुवाणे) प्राप्तचयस्क हो, (अप्पातंके) निरोग हो, (थिरगाइत्थे) कपडा फाडने में भिश्रर हाथवाला हो (इढपाणिपायपासपिट्वंतरोरुपरिणए) हाथ पैर पश्चिमाग पृथ्ठान्त और ऊर जिसके खुय विज्ञाल हो (तल-તે ખુદ્ધિપ્રાહ્ય થઇ શકે તેમ નથી એથી સૂત્રકાર એની વિસ્તૃત વ્ય.ખ્યા કરવા માટે આગળનું પ્રકાશ પારંભ કરે છે-તેઓ આમાં કહે છે-(से झहा नामप) કે જેમ ચઘા નામક દેવદત્ત વગેરે નામવાળા કાઈ એક (goonnar-रए) 80% ने। पुत्र (सित्रा) छे। थ (तहणे) अपने ते आ तरुषु। हि विशेष छे। थी વિશિષ્ટ હાય, એટલે કે પ્રવર્ષમાનવયવાળા હાય. (વર્સ્વ) સામર્થ્યશાલી દ્વાય (जुπવં) સુધમદુષ્યમાદિ કાળના હાય એટલે કે ત્રીજ ચાથા મારામાં क-मेले। छाय (जुनाणे) प्राप्त वयस्प्र छाय (अप्यातंके) निराग छाय (थिर-

गहर्य) કાપડ કડવામાં સ્થિર હસ્તવાળા હાય, (दढपाणिपायपासपिट्टं-तरीहदरिणण) अन्ने હાથ પગ પાશ્વ ભાગ પૃષ્ઠાન્ત અને ઉદુ (જાંધ) જેના

كرتمام

# अनुयोगचन्द्रिका टीका स् २०२ समयस्वरूपनिरूपगम्

समश्रेणीकं युगरं=द्वपम्, परिव = इपाटागिठा च, एउकिमाँ एतत्सदर्श्व दीर्घ सरलपीनत्वादिना वाहू यस्य स तथा । इत्यं स्तामाधिकं सादर्थ्यप्रुपदर्घ आग न्तुकोपकारणजं सामर्थ्यमाह चर्मेप्टका द्रुवणमुध्टिकसमाध्तनिचितगात्रकायः-चर्मामाहता इप्टका-वर्मेप्टका=प्रदर्शाक्षेत्रेपः, द्रुघणः=प्रुद्वरः, प्रुष्टिकः-प्रुष्टिवन्धः एतैः समाइननेन=ज्यायाश्रकाले समाइननेन निचितानि=टढानि गात्राणि=अङ्गानि यस्मिन , एतादृशः कायः=शरीरं यस्य स तथा, चर्मेष्टिकादिमद्दारेण सञक्तश्ररीर इस्पर्धः । तथा औरस्यव उसमन्वागतः-औरस्यं=सहजं यद् वलं तेन समन्वागतः= युक्तः-आन्तरोत्साहवीयं वान्त्विर्थः । लङ्घतप्ठवनजवनव्यायामसमर्थः तत्र-छङ्घनम्=कूर्दनम् , प्लवनम्=वाहुभ्यां नद्यास्तरणम् , जवनं=घावनम् , एतद्रूषो व्यायामस्तेन समर्थः=सामर्थ्यसम्पन्नः । तथा छेकः=प्रयोगज्ञः, दक्षः=भीघ्रकारी, माप्तार्थः=स्वकर्मज्ञः, क्रुशलः= आलोच्य कार्यकर्त्ता, मेधावी=सङ्गच्छ्रतदृष्टकम-

जमलजुपलपरिघणि भयाहू) दीर्घना, सरलना और पीनता की हष्टि में जिसके दोनों याद्व समश्रेणिवाले दो ताल्खुक्षों के समान और कपादार्गला के जैसे हो तथा (चम्मेट्टगटुइणनुट्टियसमाइयनिचियग-सक्षाए) व्यायाम करते समय चमें फिरका-प्रहरणविद्योष. दुधण-मुद्गर, मुफिक-मुफिक्कि हा गये हो, (उरस्सचलसमण्णागए) स्वाभाविकबल जिसमें खूब भारा हो, 'लंवणपवणजवणनायाम समस्थे) कूरना, तैरना, दोडना इसरूप व्यायाम से जो सोमर्थ्य संपन्न हो, (छेए) जो छेक हो अर्थात् कपडे काडने कि युक्ति को जानने बाला हो, (दक्खे) दक्ष हो (पत्तट्ठे) अत्रने कार्थ का ज्ञाता हो, (कुसले) विचार के काम करनेवाला

અહુજ વિશાળ હેાય, (तडजमलजुयल रिघणिभवाहू) દીર્ઘતા, સરલતા અને પીનત્વની દગ્ટિએ જેના બન્ને બાહુઓ સમગ્રેણિવાળા બે તાલ વૃક્ષા જેવા અને કપાટાર્ગલા (કમાડ) જેવા હાય તેમજ (चम्मेट्टगदुहणमुट्टियमगह्यनिचिय-गत्त हाए) વ્યાયામ કરતી વખતે ચર્મે ધકા પ્રહરણ વિશેષ, દુધણુ-મુદ્દગર, મુગ્ટિક-મુગ્ટિ-અન્ધ, ફેરવવાથી જેના શારીરિક અવયવા બહુજ સુદૃઢ થઈ ગયા હાય (उत्स्स ग्रलसमण्गागए) સ્વાસાવિક ભળ જેમાં બહુજ હાય, (ટંઘणपवण-खवणवायामसमत्य) કૃદવ, તરવું, દાડવું વગેરે રૂપ વિવિધ વ્યાયામાથી જે સામર્થ્ય સંપન્ન હાય, (છેવ) જે છેક હાય, એટલે કે કાપડ કાડવાની શુક્તિને સાફી રીતે જાણતાે હાય (इक्से) કક્ષ હાય (पत्तट्रे) પોતાના કાર્યમાં પ્રવીછ્ય હાય (इसल्डे) ખૂબ વિચારપૂર્વક કામ કરનારા હાય, (मेहावी) મેધાવી હાય,

# अनुयोगद्वारसूत्रे

परिज्ञानवान्, निपुणः-अपायारम्मकः, तथा-निपुणकिल्योपगतः-निपुणं=सूरुमं यत शिल्पं तेन जम्मतः=समन्त्रागतः-मूक्ष्मशिल्पत्रानित्यर्थः । एवंविधविशेषणवि-शिष्टरन्तुलवायवारक एकां महतीं पटशाटिकां-कार्पासशाटिकां वा पटशाटिकां-क्रमिजतन्तुशाटिकां वा गृहीस्वा ' सयराई ' ति-झटिति इस्तमात्रम्=इस्तममाणम् अपसारयेत=स्फाटयेत ! तत्र=एवं गुरुणोक्ते नोदकः=शिष्यः प्रज्ञापकं=गुरुमेवम् अवादीतू=उक्तवान्-येन कालेन=यावता कालेन तेन तुष्तवायदारकेण तस्याः पटशाटिकाया वा पड्शाटिकाया वा झटिति इस्तमात्रमपसारितम्, स समयो भवति किम् ? गुरुराह-ना वमर्थः समर्थः । कस्मात् ? यस्मात् तन्तूनां समुदयस-हो (मेहानी) मेघानी हो अर्थात् एक वार देखा सुना हुआ कार्य का ज्ञानवाला हो, (निउणे) निपुण हो-चतुर हो, (निउणसिप्पोवगए) सिनेकी कला में निपुण हो। इन विशेषणों से युक्त बना हुआ वह दर्जी का लडका (एगे महहपडसाडियं वा पट्टसाडियं वा) एक बहुत बडी भारी सूत की झाटिका को अथवा रेझमी झाटिका को (गहाय) छेकर (सयराहं) वडी शीघता से (इत्थमेतं ओसारेज्ञा) एक हाथ प्रमाण फाड देता है। (तस्थ चोपए पण्णवयं एवं वयासी) इस पर प्रश्न कत्तीशिष्य गुरु से ऐसा पूछता है कि (जेणं कालेणं तेणं तुण्णा-गदारएणं तीसे पडसाडियाण् वा पद्दसाड़ियाए वा सयराहं हत्थमेले ओसारिए से समए भवा?) जितने काल में उस दर्जी के लडकेने उस सत की झाटिका को अथवा रेशम की शाटिका को एक हाथ वमाण फाडा है तो क्या हे भदन्त ! वही समय है ?

એટલે કે એક વખત જેયેલ અને સાંભળેલ કાર્યનું જ્ઞાન ધરાવતા હાય, (निडणे) નિપુણુ હાય, ચતુર હાય, (निडणे सिप्पाबगए) સીવझ કલામાં નિપુણુ હાય, આ વિશેષણુંાથી સમલંકૃત થયેલ તે દર્જીના પુત્ર (एगो महइ पहसा હિયં वा पट्टसाडियं वा) એક ખૂબજ માટી ભારે સૂતરની શાટિકાને અથવા રેશમી શાટિકાને (गइाय) લઇને (सयराहं) એકદમ શીઘ્રતાથી (इत्थमेत्ते ओसा-रेग्जा) એક હાથ પ્રમાણુ ફાડી નાખે છે. (तत्थ चोयए पण्णवयं एवं वयाछी) આ વિષે પ્રક્ષકત્તાં શિબ્ધ શુરુને આ પ્રમાણુ પ્રક્ષ કરે છે કે (जेणं काहेणं तेणं तुण्णाग सरएणं तीसे पडसा हेयाए वा पट्टझाहियाए वा सयराइं इत्थमेत्ते ओहारिए से समए भवइ ?) જેટલા કાળમાં તે દર્જીના દીકરાએ તે સૂતરની શાટિકાને અથવા રેશમની શાટિકાને એક હાથ પ્રમાણુ ફાડી નાખી છે, તા શું ભક્રંત! તેજ સમય છે ?

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सू २०२ समयस्वरूपनिरूपणम्

मितिसमाभमेन=द्ववादिसमुदायात्मकतन्तूनां सम्वक्तंथोगेन एका पटशाटिका वा पट्टशाटिका वा निष्पन्ना भवति । तस्या उपरितने तन्तावच्छिन्ने अधस्तनस्तन्तुर्न छिद्यते । अन्यस्मिन् काछे चोपरितनस्तन्तुविष्ठद्यते अन्यस्मिन् काले चाधस्तनः । तस्मात् शाटिकाया हस्तमात्रस्काटनकालः समयो न भवति । एवं वदन्तं प्रझापकं= गुरुं नोदकः=शिष्यः पृच्छति-यावता कालेन शाटिकाद्वयमध्येअ्य्यतरस्याः शाटि

उत्तर – (णो इणट्टे समट्ठे) यह अर्थ समर्थित नहीं है-अर्धात् वह समय नहीं है। (कम्हा) क्योंकि (जम्हा संखेड आणं संकृणं) संख्यात तंतुओं के (समुदयसमिइसमागमेणं) समुदायरूप समिति के सम्यक् संपोग से अर्थात् द्रथादिसमुदायाध्यक तंतुओं के चित्रिष्ट संयोग से (एगा पडसांडिया वा पद्दसाडिया वा निपाजड़) एक स्तकी द्रारिका अथवा रेशम की शाटिका बनती है। (उवरिल्लंभि तंतुम्वि अच्हिण्णे हिहिल्ले तंतु न छिडजड्) सो जय तक उसका ऊपर का तंतु नहीं फटेगा, तपतक नीचे का तंतु नहीं फट सकता है। (अण्णंनि काले उवरिल्ले तंतु छिउजइ अण्णम्मि काले हिहिल्ले तंतु छिडजड्) इसलिये यह मानना चाहिये कि ऊपर के तंतु के छिदने का काल दूसरा है और नीचे के तंतु के फटने का काल दूसरा है। (तम्हा से समए न अवड्) इसलिये शाटिका का १ एक हाथ फटने का काल समयरूप नहीं है (एवं वयंत पण्णवयं चायए एवं चयासी) इस प्रकार कहनेवाले गुरु से पुनः प्रश्न कर्ता शिष्प पूछता है कि (जेणं कालेणं तेणं तुण्णागदारएणं तीसे पडसांडियाए वा पड्टसाडियाए वा उचरिल्ले तंतु छिण्णे से समए

ઉત્તર-(णो इणट्टे समट्टे) આ અર્ધ સમર્ચિત નથી. એટલે કે તે સમય નથી (कल्हा) દેમકે (जम्हा संखेज्जाणं तेतूणं) સંખ્યાત તંતુઓને (समुद्दय-समिइ समागमेणं) समुदाय ३५ सभितिना सम्यइ संધाण्या એટલે કે દ્વચાદિ समुदायात्मક તંતુઓના વિશિષ્ટ સંધાળથી (एगे पडसांखिया वा पट्ट साहिया वा निष्कान्नइ) એક સૂપ્ટની શાટિકા અથવા રેશમની શાટિકા તૈયાર થાય છે. (उवरिस्हांम तंतुम्मि अच्छिण्णे हिंट्ट्रिस्ठे तंनु न छिज्जद) તે। ज्यां सुधी तेनी ઉપરના તંતુ (તાર) ફાટશે નહીં, त्यां લગી નીચંના તંતુ ફાટશે નહીં (अण्णंमि काले उपविस्ले तंतू छिन्नइ अण्णमि काले हिट्टिस्टे तंतू छिज्जइ) એટલા માટે આ વાત માનો લેવી જેઇએ કે ઉપરના તંતુના છેદન કાલ અન્ય છે અને નીચેના તંતુના છેદન કાલ અન્ય છે. (तम्हा से समए न मवइ) એટલા માટે શાટિકાના એક હાથ વસ્ત્ર ફાડવાના કાલ સમય ३૫ નથી. (एवं वयंतं पण्णवयं घोषए एवं वयासी) આ પ્રમાણે કહેનારા ગુરૂને ફરી

### अनुयौगद्वारस्त्रे

રેર્ટ

काया उपरितनस्तन्तुस्तेनतुत्रवायेन छिन्नः, स कालः समयो भवति १ गुरुराइ--न भवति । कस्मान्न भवति १ यस्मात् संख्येयानां पक्ष्मणां=ान्तुयुक्ष्मादयवानां सप्ट द्यसमितिसमागमेन=द्वद्यादिसप्रदायात्मकपत्रमणां सम्यक्त्संथोमेन एकस्तन्द् निंख्पन्नो भवति । तत्र तन्त्रौ उपरितने पक्ष्मणि अच्छिन्ने अधस्तनं पक्ष्म छिन्नं न भवति । अन्यस्मिन् काछे उपरितनं पक्ष्मणि अच्छिन्ने अधस्तनं पक्ष्म छिन्नं न भवति । अन्यस्मिन् काछे उपरितनं पक्ष्म छिन्नं भवति अन्यस्मिन् काछेऽध-स्तनं पक्ष्म छिन्नं भवति, उभयदेश्वेदकाले भिन्नः, अतः स समयो न भवति । भवइ) जितने सामय में उस दर्जा के दारक ने उस पटशाटिका के उपरितन तंतु का छेदन किया है तो क्या हे भदन्त ! वह उपरितन तंतु छेदन काल समय है ?

उत्तर---(न भवह) वह समय नहों है। (कम्हा) क्यों नहीं है ? (जम्हा संखेज्जाणं पम्हाणं समुद्रयसमिइसमागमेणं एगे तंतु निष्क-उजह) क्योंकि संख्यात तन्तु सूक्ष्मावयवों-रुभों-के समुदाय रूप समिति के संयोग से एक तन्तु निष्पन्न हुआ है। (उवरिल्ले पम्हे अच्छिण्णे हेट्टिल्ले पम्हे न छिज्जह) सो जब तक ऊपर का रुँआं न छिदा जायगा-तब तक नीचे का रुँआं-रोम-नहीं छिद सकता हैं। इसलिये यह मानना चाहिये कि (अण्णम्मि काले उवरिल्ले पम्हे छिज्जइ, अण्णंमि काले हेट्टिल्ले पम्हे छिज्जइ) भिन्न समय में ऊपर का रोम छिदा है और दूसरे जिन्य समय में नीचे का रोन छिदा है। (तम्हा से

प्रश्न इत्तां शिथ्य प्रश्न इरे छे डे-(जेणं कलेगं तेणं सुल्णागदारएगं तीसे पडसांडियाए वा पट्ट साडियाए उवरिल्ले तंतू लिण्णे हे रूमए भवइ) केटबा सभयमां ते दर्ल्डना दीडराओ ते पट शाटिडा अथवा पट्ट शाटिडाना ઉपरि-तन तांतुनुं छेदन क्युं छे ते। शुं हे अदांत ! ते ઉपरितन तांतु हेदन हात सभय छे?

ઉત્તર-(न मनइ) તે સમય નથી (कम्हा) તે સમય કેમ નથી ! (जम्हा संखेडजाण' पम्हाण' सहुद्वसमिइसमागमेण' पगे तंतू निप्कडनइ) કેમકે સંખ્યાત તંતુ સૂક્ષ્માવયવે ના સમુદાયરૂપ સમિતિના સંધાગથી તે એક તન્તુ નિષ્પન્ન થયેલ છે. (उनरिल्ले पम्हे अच्छिण्णे हेट्रिल्ले पम्हे न छिड्डा) તે નિષ્પન્ન થયેલ છે. (उनरिल्ले पम्हे अच्छिण्णे हेट्रिल्ले पम्हे न छिड्डा) તે ન્યાં સુધી ઉપરના રેસા છેદાય નહી' ત્યાં લગી નીચના રેસા છેદાય જ નહી' એટલા માટે આપણુ આ માની લેવુ' જોઇએ કે (अण्णस्मि छाले उनरिल्ले पम्हे छिड्डाइ, अण्णमि काले हेट्रिल्ले पम्हे छिड्डाइ) લિલ સમયમાં ઉપરના રેસા છેદાયા છે અને બીજા બિજા સમયમાં નીચના રેસા છેદાયા છે. (तम्हा अनुयोगचन्द्रिका टीका स् २०२ समयस्वरूपनिरूपणम्

રર્

पुनः शिष्पो एच्छति-यावताकालेन तेन तुलभायदारकेण उपस्तिनं पक्ष्म छिलम् , स समयो भवति ? गुरुराइ-न भवति । करमात् ? यस्मात् अनन्तानां संघातानां= पक्ष्मसूक्ष्यावयवान। मेकपरिणामरूपाणां समुद्रयसमितिसमागमेन=समुदायस्य सम्यक्संयोगेन एकं पक्ष्म निष्यन्ने मवति । तत्रोपरितने संघाते अविसंघातिते= अपृथवक्वतेऽघस्तनः संघातो न विसंघात्यते=पृयक्तियते । उपरितनाधस्तनसंघात-

समए न भवह) इसलिपे वह समय नहीं हो सकता है। (एवं वयंतं पण्णवयं चोयए एवं वयासी) इस प्रकार उत्तर देनेवाले गुरु जन से प्रश्न कर्ता शिष्य ने ऐसा पूछा कि (जेणं कालेणं तेणं तुण्णागदारएणं तस्स तंतुरस उवरिल्ले पम्हे छिन्ने से समए भवह ?) तो क्या जितने समय में उस तुन्नाकदारक ने उस तंतु के उपरितन रोम को छेदा है वह समय है ?

उत्तर--(न भवइ) वह समय नहीं है, (कम्हा) क्यों नहीं है ? (जम्हा) क्योंकि (अणंताणं संघायाणं समुद्यसमिइसमागमेणं एगे पम्हे निष्कज्जह) अनंतसंघातों का-पक्ष्म सूक्ष्म अवयवों का-जो समु-द्यसमिति का एकपरिणामरूप संयोग है-उससे वह एक पक्ष्म निष्पन्न होता है। सो (उत्तरिल्छे संघाए अविसंघाइए हेडिल्ले संघाए न विस-घाइज्जह) जब तक जपर का संघात पृथक् नहीं होगा तब तक नीचे का संघात पृथक् नहीं हो सकता। इस प्रकार यह मानना चाहिये कि

से समए न भवद) केटता भाटे ते सभय थઇ शर्ड જ नहीं (एवं दयंतं पण्गवयं चोयए दवं वयानी) आ प्रभाखे कित्तर आपनार शुइने प्रश्न इत्तां शिष्ये आ जातने। प्रश्न इयों है- (जेलं कालेजां तेणं तुण्णायदारएणं तस्स तंतुस्स उवरिल्ले पम्हे जिन्ने से समय मवइ ?) ते। शुं केटला सभयभां ते तन्नाइदारहे ते तांतुना अपरितन रेभनुं छेदन इयुं छे ते सभय छ ?

ઉત્તર-(न भवद्द) તે સમય નથી (कम्दा) કેમ નથી ? (जम्हा) કેમકે (अणंताण' संचायाण' तमुद्दयसन्दिसमागमेण' एगे पम्हे निष्कज्बद्द) અન'ત સ'ઘ: तो:ના-પક્ષ્મ સૂક્ષ્મ અવયવાના-જે સમુદય સમિતિના એક પરિણામ રૂપ મ્ર'યે!ગ છે, તેન.થી તે એક પક્ષ નિષ્પન્ન થાય છે. તે! (उवरिल्छे संघाए अविसंघाइल हे ट्रेल्ठे संघाए न विसंघाइज्जह) ज्यां सुधी ઉપરના સ'ઘાત પૃથક થયા નથી ત્યાં સુધી નીચેના સ'ઘાત પૃથક્ થઇ શકે જ નહી'. આ પ્રમાણે આ માનલ જ જોઈએ કે (अण्णंमि काठे उवरिल्छे संघाए विसंघाइज्जइ

अनुयोगद्वारसूत्रे

योर्थिसंवातनकाळो भिन्नः, अतः स सथयो न भवति । कस्तर्हि समयः ? इत्यःह-हे अन्नणायुष्मन् ! इतोऽपि च खछ सूक्ष्यवरः सपयः पद्रप्तः संवा ।विसंवातन-काळादवि सूक्ष्मतरः समयो बोध्य इत्यर्थः । नतु यद्यनन्तैः परमाणुसंघातैः पक्ष्व निर्वर्श्यते, ते संवातःश्व कमेणेव छित्रन्ते, तर्धेकस्य पक्ष्मणो विदारणेऽनन्ताः समया व्यतियन्ति, एतचागमविरुद्धम् , आगमे हिन्असंख्येयासु उत्सर्विष्यवत-विणीषु असंख्येयसमयान्नामेव मतिपादनात् । उक्तं च-

(अण्णंमिकाले उचरिल्ले संघाए चिसंघाइउन्नइ अण्णंमि काले हिट्टिल्ले संघाए विसंघाइउजइ) ऊपर का संघात अन्यकाल में पृथक् हुआ है और नीचे का संघात अन्यकाल में पृथक् हुआ है। (तम्हा) इललिये (से समए न भवह) वह समय नहीं है। तो फिर समय क्या है?

उत्तर—(समणाउसे) हे अमणायुष्मन् ! (एत्तो बि य णं युहुमतराए समए पण्णत्ते) इससे भी समय सुक्ष्मतर कहा गया है । अर्थात् संघात के विसंघातन काल से भी समय सक्ष्मतर् होता है ऐसा जानना चाहिये।

अल्गांभ काले हिट्ठिल्ले संघाप विसंघाइण्जइ) ઉપરને। સ'ધાંત અન્યકાલમાં પૃથક્ ધરેલ છે અને નીચેને! સ'ઘાત અન્યકાલમાં પૃથક્ થરેલ છે. (तम्हा) એટલા માટે (से समयन भवइ) ते સમય નથી તે! પછી સમય શુ' છે ? ઉત્તર-(समणा उसे) હે શ્રમણાયુષ્મન્! (एत्तोऽवि र ण' सुहुमतराए समए पण्णत्ते) એના કરતાં પણ સમય સૂક્ષ્મતર કહેવામાં આવ્યા છે-એટલે કે સ'ઘાતના વિસંઘાતન કાલ કરતાં પણ સમય સૂક્ષ્મતર હેલ છે. આમ જાણવુ' જોઈ એ.

શ'કા-જે અન'ત પરમાણુ સંઘાતા વડે એક પક્ષ્મ નિષ્પન્ન થાય છે અને સંઘાતા આતુક્રમે જ છિન્ન થાય છે તા એવી સ્થિતિમાં આ વાત માનવી જ તોઇએ કે એક પક્ષ્મના વિદારણમાં અનંત સમય લાગે છે. પરંતુ આ વાત આગમ વિરૂદ્ધ છે, કેમકે અસંખ્યાત ઉસર્પિણીઓ, અવસર્પિણી-એ માં અસંખ્યાત સમયા જ હે.ય છે. એવું આગમમાં પ્રતિપાદન કરવામાં

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२०२ समयस्वरूपनिरूपण | अनुयोगचन्द्रिका | ंटीका | स्रत्र२०२ | समयस्वरूप | निरूपणम |
|-----------------------------------------------|-----------------|-------|-----------|-----------|---------|
|-----------------------------------------------|-----------------|-------|-----------|-----------|---------|

રકર્

'' असंखेज्जासु णं मंते ! उस्सणिणी अवसण्पिणीसु केवइया समया पण्णत्ता ? गोयमा ! असंखेज्जा । अगंतासु णं भंते ! उस्सण्पिणी अवसण्पिणीसु केवइया समया पण्णत्ता ? गोपमा ! अणंता । ''

छाया--- '' असंख्येयासु खलु भदन्त ! उत्सर्थिण्वसर्विणीषु कियन्तः समयाः प्रक्षप्ताः ? गौतम ! असंख्येयाः । अनन्तासु खलु भदन्त ! उत्सर्विण्यवसर्विणीषु कियन्तः समयाः प्रक्षप्ताः ? गौतम ! अनन्ताः । इति । अत्राह-सत्यम् , किन्तु पाट-नमटत्तपुरुषस्य मयत्नोऽचिन्त्यशक्तिसम्पत्नो भवति, अतः मतिसमयमनन्ताः संघा-वाश्विधन्ते । इत्थं चेकस्मिन् समये येऽनन्ताः सङ्वाताश्विज्ञा मवन्ति, तैरनन्तैः जजासु णं भंते इत्यादि' हे भदन्त ! असंख्यात उत्सर्पि णी अवसर्पि-णियों में कितने समय कहे गये हैं ?

उत्तर--हे गौतम ! असंख्यात उत्सर्पिणीअवसर्पिणियों में असं-ख्यात और अनंत उत्सर्पिणीअवसर्पिणियों में अनन्त समय कहे गये हैं। शंकाकार की शंका का अभिषाय ऐसा है कि अनंतपरमाणुओं के संघातों से जो एक पक्ष्म निष्पन्न होता है-उस के विदारण करने में सिद्धान्तकारों ने असंख्यात समय का काल ही कहा है, परन्तु आपकी मान्यतानुसार वहां अनंत समय साबित होता है-तब-सिद्धान्त के साथ यह बात कैसे संगत होगी ?

उत्तर-पक्ष्मपाटन में प्रवृत्त हुए पुरुष का प्रयत्नअचिन्त्यवाक्ति-बाला होता है। इसलिये प्रतिसमय अनंत संघातों का छेद होता है। इस प्रकार एक समय में जो अनंत संघात छिन्न होते हैं उन अनंत

આવ્યું છે. ઉદ્વતંચ-'' असंखेज्जासु णं मंते '' इत्यादि હે બદ'ત ! અસંખ્યાત ઉત્સર્પિંછી અવસર્પિંછીએામાં કેટલા સમયા કહેવામાં આવ્યા છે ?

ઉત્તર-હે ગૌતમ ! અસંખ્યાત ઉત્સર્પિથ્ણી અવસપિંથ્ણીઓમાં અસંખ્યાત અને અનંત ઉત્સર્પિંથુી અવસપિંથુીઓમાં અનંત સમયેા કહેવામાં આવ્યા છે. શંકાકારે જે શંકા કરી છે તેના અભિપ્રાય આ પ્રમાશે છે કે અનંત પરમા શુઓના સંઘાતાથી જે એક પક્ષ્મ નિષ્પન્ન થાય છે, તેને વિદ્યાર્થું કરવામાં સિદ્ધાન્તકારાએ અસંખ્યાત સમયના કાલ જ કહેલા છે, પરંતુ તમારી માન્યતા મુજબ ત્યાં અનંત સમય સિદ્ધ થયેલ છે, ત્યારે સિદ્ધાન્તની સાથે આ વાત કેવી રીતે યાગ્ય કહેવાય !

ઉત્તર-પક્ષ્મ પાટનમાં પ્રવૃત્ત થયેલ પુરૂષનાે પ્રયત્ન અચિન્ત્ય શક્તિવાળાે હાેય છે એટલા માટે પ્રતિસમય અન'ત સ'ધાતાેનું છેઠન થાય છે આ પ્રમાણે ૩૦ ૨૧ સપ્ટર

#### अनुयोगद्वार**स्त्रे**

संघातैरेकः स्थूलतरः संवातो विवक्ष्यते । एवंविधाः स्थूलतरसंघाता एकस्मिन् पक्ष्मणि असंख्येया एव भवन्ति। तेषां चासंख्येयानां संघतिानां क्रमेण च्छेरनेऽ-संख्येयेरेव समयेः पक्षम डिधते, अत्रो नास्ति कश्चिद विरोधः । एवं च मुवे विशे-पेगानुक्ता अपि प्रकरणत्रवातु स्वयमुद्धाः, अन्यया आगमस्य स्वोक्तिविरोधः प्रसज्येत संघातों से एक स्थूलतर संघान विवक्षित होता है इस प्रकार के स्थूल-तर संघात एक एक पश्म में असंख्यात ही होते हैं। इन असंख्यात-संघातो को कम २ से छेइन होने में असंख्यात समय ही लगते हैं। इसलिये एक पश्म असंख्यात समय में जिन्न होता है इस कथन में कोई विरोध नहीं आता । तात्पर्य कहने का यह है-कि अनंत परमाणु संधातों से एक पक्ष्म निष्पन्न होता है और पक्ष्म का एक २ संघात कन कमचाः छिन्न होता है, ऐसी स्थिति में एक पक्ष्म के छेदन होने में अनंत समय लगना चाहिये। परन्तु सिद्धान्तकारों ने जो एक पक्षम के छेदन होने में अनंत समय न कहतर असंख्यात समय वहे हैं उसका कारण यह है कि एक समय में जो अनंतपरमाणु संघात जिन्न होता है वह एक स्थूलतर संघात माना जाता है। इस प्रकार के स्थूल-तर संघात पक्ष्म में असंख्यात ही होते हैं अनंत नहीं । इसलिये इन असंख्यात संचातों के छेदन में क्रमशः असंख्यात समय ही लगता है। इस प्रकार असंख्यात समय लगने की यह बात सूत्रकार ने सूत्र

એક સમયમાં જે અનંત સંઘાતાનું છેદન થાય છે, તે અનંત સંઘાતાથી એક સ્થૂલતર સંધાત એક એક પક્ષ્મમાં અસંખ્યાત જ હોય છે. આ અસં-ખ્યાત સંઘાતાને ક્રમશ: છેદિત કરવામાં અસંખ્યાત સમય જ લાગે છે. એટલા માટે એક પક્ષ્મ અસંખ્યાત સમયમાં છિન્ન થાય છે, આ કથનમાં કાઇ વિરાધ નથી તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અનંતપરમાણુ સંઘાતાથી એક પક્ષ્મ નિષ્પન્ન થાય છે. અને પક્ષ્મના એક એક સંઘાતક્રમ ક્રમશ: છિન્ન થાય છે, એવી સ્થિતિમાં એક પક્ષ્મના છેદનમાં અનંત સમયે લાગવા નોઇએ પરંતુ સિદ્ધાન્તકારોએ જે એક પક્ષ્મના છેદનમાં અનંત સમયે લાગવા નોઇએ પરંતુ સિદ્ધાન્તકારોએ જે એક પક્ષ્મના છેદનમાં અનંત સમયે ન કહીને અસંખ્યાત સમયે કહેલ છે, તેનું કારણુ આ છે કે એક સમયમાં જ અનંત પરમાણુ સંઘાત છિન્ન થાય છે તે એક સ્થૂલતર સંઘાત માનવામાં આવે છે. આ જાતના સ્થૂલતર સંઘાત-પક્ષ્મમાં અસંખ્યાત જ હાય છે, અનંત નહીં એડલા માટે આ અસંખ્યાત સંઘાતાના છેદનમાં ક્રમશ: અસં-ખ્યાત સમય જ લાગે છે. આ પ્રમાણે અસંખ્યાત સમય લાગવાની આ વાત

રપ્રરં

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२०२ समयस्व इपनिरूगणम्

सूत्रं तु सूचामात्रं विज्ञेयम् , तथा च-प्रथोक्तं पक्ष्म असंख्येयेरेव समयैहिछधते । छबस्थान्रभवविषयं समयमसाधकं विशिष्टक्रियारूपं किमपि दर्शयितं न श्रवयते, अतः ' एत्तो वि णं सुहूमतराए समए ' इति सामान्येनैशेक्तवान् सुत्रकारः । इत्यं च एकस्मादुपरितनपक्ष्मच्छेदनकालादसंख्याततमोंऽशः समय इति स्थितम् । किं च स्फाटनमहत्तपुरुषमयत्नोऽचिन्त्यशक्तिसम्पन इत्युक्तं तत्संगतिरेवं वोध्या यथा-में घर्याय प्रदर्शित नहीं की है तो भी प्रकरण वश उसे यहां समझ छेनी चाहिये। नहीं तो आगम कधित उक्ति के साथ उसका विरोध प्रसक्त होगा। आगम भें एक पक्ष्म असंख्यात समर्थों में छिन्न है' ऐसी धात कही सो यहां जो उसे नहीं कहा है इसका कारण यह है कि मुत्र खुचामल होत। है 'पक्ष्मअसंख्यात समयों में ही छिन्न होता है' इस घात को सिद्ध करने वाला कोई विशिष्ट क्रिया रूप टप्टान्त कि जो छद्मस्यजनों के ज्ञान का विषयभून हो और जिससे समय की सिद्धि हो जावे सूत्रकार दिखलाने में असमर्ध हैं इसीलिये उन्होंने सामा-न्यरूप से ऐसा ही कह दिया है कि "एतो चिणं खहुमतराए समए' समय इस से भी अधिक सुक्ष्मतर होना है। अतः एक उपरितन पस्म के छेदनकाल का असंख्यातवां भागरूप जो अंश है वह समय है ऐसा जानना चाहिये। किंच-'फाडने में प्रवृत्त हुए पुरुष का प्रयस्न अचिन्त्यवाक्तिवाला होता है' ऐसा जो कहा है सो उसकी संगति इस

સૂત્રકારે સૂત્રમાં ને કે પ્રદર્શિત કરી નથી છતાં એ પ્રકરણ વશ તેને અહીં અધ્યાહાર કરી લેવા નેઈએ નહીંતર આગમકથિત ઉક્તિ-સાથે તેના વિરાધ પ્રસક્ત થશે આગમમાં '' એક પક્ષ્મ અસંખ્યાત સમયામાં છિન્ન થાય છે." એવી વાત કહેવામાં આવી છે. તે અહીં તે વ.ત કહેવામાં આવી નથી, તેનું કારણ એ છે કે સૂત્ર સૂચા માત્ર હાય છે. ''પક્ષ્મ અસંખ્યાત સમયોમાં જ છિન્ન થાય છે. '' આ વતને સિદ્ધ કરનાર કાઈ વિશિષ્ટ કિયારૂપ દર્શાન્ત કે જે છન્નસ્થજનાના જ્ઞાનના વિષયભૂત હાય અને જેનાથી સમયની બિદ્ધિ થઇ બય સૂત્રકાર બતાવવામાં અસમર્થ છે એટલા માટે જ તેમણે સામાન્ય રૂપથી એવું જ કહી દીધું છે કે '' હત્તો વિ ળં સુદુમત્તરાહ હમહ '' સમય એના કરતાં પણ વધારે સૂક્ષ્મતર હાય છે. એટલા માટે એક ઉપરિતન પક્ષ્મના હેદનકાલના અસંખ્યાતમાં પ્રસ્ત્ત થયે લ અંગ છે તે સમય છે, આમ બાયુવું નેઇએ કિંચ-'' ફાડવામાં પ્રવત્ત થયેલ પુરૂષના પ્રયત્ન અચિન્ત્ય શક્તિ સંપન્ન હાય છે. '' આમ કાંદેવામાં આવ્યું છે, તે આ વાતનાં સંગતિ રક્ષક

# भनुयोगद्वारस्त्रे

नगरादिमस्थितोऽनवरतपर्वतिमान् कश्चित् पुरुषः मयत्नविशेषात् मतिक्षणं बहून् नमःप्रदेशान् विरुङ्घ्याविरेणैवेष्टदेशं माप्नोति, तथैव स्फाटनपञ्चतपुरुषोऽचिन्त्य-शक्तिसम्पद्मपदनेन असंख्येयेरेव समयैः पश्चम छिनत्तीति । यदि पुत्रगॅन्ता पुरुषः कमेणैकैकं व्योममदेशं विरुङ्घ्ययेत् , तदाऽसंख्येयोत्सर्पिण्यवसर्पिणीभिरेवेष्टदेशं गच्छेत् , 'अंगुलसेढीमित्ते उस्सप्पिणीउ असंखेब्जा' छाया-अंगुल्लमात्रश्रेणौ उत्स-र्षिण्यः असंख्येयाः-इत्यादिवचनात् , अतोऽतीन्द्रियेष्वर्थेषु युक्तिवादिमिर्न भवि-तव्यम् , अन्यथा सर्वद्ववनापामाण्यं प्रसम्पति । उक्तं च---

प्रकार से बैठानी :चाहिये कि-जैसे कोई पुरुष किसी दूसरे स्थानमें जाने के लिये अपने स्थान से प्रस्थित हो और वह यदि निरन्तर गमन रूर प्रयश्न में प्रवृत्ति करता रहता है तो जिस प्रकार यह बहुत जल्दी अपने गन्तव्यस्थान पर पहुँच जाता है उसी प्रकार स्काटन कियामें प्रवृत्त पुरुष भी अचिन्त्यदाक्ति संपन्न अपने प्रयत्न से असंख्यात समय में ही एक पक्ष्म का छेदन कर देना है । और यदि वही गन्ता (जाने-बाला) पुरुष कम २ से एक २ आकाशप्रदेश को उल्लंघन करता हुआ आगे बढता रहता है तो वह अपने गन्तव्य स्थान पर असंख्यात उरसर्पिणी अवसर्पिणी काल में ही पहुँच सकता है । क्योंकि 'अंगुल सेढीमित्ते उस्सप्तिणी काल में ही पहुँच सकता है । क्योंकि 'अंगुल सेढीमित्ते उस्सप्तिणी काल में ही पहुँच सकता है । क्योंकि 'अंगुल सेढीमित्ते उस्सप्तिणी काल में ही पहुँच सकता है । क्योंकि दोनों का *सहारा छेना चाहिये ऐसा सर्वज्ञ का आ*र्यश है । केवल युक्ति के सहारा हो जहां तक युक्ति के

આ પ્રમાણે બેસ:ડવી જોઇએ કે જેમ કાેઈ પુરૂષ કાેઇ બીજા સ્થાને જવા માટે પાતાના સ્થાનથી પ્રસ્થિત થયેા હાેય અને તે જો નિરંતર ગમન રૂપ પ્રયત્નમાં પ્રવૃત્તિ કરતા રહે છે તાે જેમ તે શીઘ પાતાના ગન્તવ્ય સ્થાન પર પહેાંચી જાય છે, તેમજ સ્ફાટનક્રિયામાં પ્રવૃત્ત પુરૂષ પણ અચિન્ત્ય શક્તિ સંપન્ન પાતાના પ્રયત્નથી અસંખ્યાત સમયમાં જ એક પક્ષ્મનું છેદન કરી નાખે છે અને જો તે જનાર પુરૂષ ક્રમશઃ એક એક આકાશપ્રદેશનું ઉલ્લંધન કરીને આગળ વધતા રહે છે તા તે પાતાના ગન્તવ્ય સ્થળ પર અસંખ્યાત ઉત્સ-પિંજ્યી અવસર્ષિંથી કાળમાં જ પહેાંચી શકે છે. કેમકે '' અંગુજી સેઢોમિત્તે જાસ વિવળીજ અસંલેલ્લા '' એવું આગમનું વચન છે અતીન્દ્રિય પદાર્થોના જ્ઞાન માટે આગમ અને શુક્તિ બન્ને સહાયભૂત થાય છે. એવી સર્વજ્ઞની આજ્ઞા છે. ફક્ત શુક્તિ વડે જ તે વિશે નિર્ણય યોગ્ય કહેવાય નહિ પણ

રષ્ઠપ

अनुयोगवन्द्रिका टीका सुत्र२०२ समयस्वरूपनिरूपणम्

'' आगमश्रोपपत्तिश्व सम्पूर्ण विद्धिलक्षणम् ।

अतीन्द्रियाणामर्थानां सद्भावप्रतिपत्त्तये ॥ १ ॥

आगमश्राप्तत्रचनमाप्तं दोपक्षयाद्विदुः । वीतरागोऽवृतं चावयं, न झूलर हेत्व-संभवात् ॥२॥ उपपत्तिर्भवेद्युक्तिर्थां सद्नात्रमसाधिका । सान्वयव्यतिरेकादिव्क्षणा म्रुरिभिः क्रुता ॥२॥इति॥ अत्र ज्ञागम उपपत्तिश्च द्वयमपि निदर्शितम् ॥मू० २०२।/

वहां तक युक्ति भी चलानी चाहिये परन्तु जहां युक्ति न चळे वहां आगम को प्रमाण मानकर उन्हें स्वीकार करना चाहिये। यदि ऐसा नहीं किया जावे तो सर्वज्ञ के वचनों में अप्रमाणता की प्रसक्ति होगी। ऐसा ही कहा है 'आगमओपपत्तिश्च' इत्यादि

अतीन्द्रिय पदार्थो के सद्भाव की प्रतिपत्ति के लिये आगम और उपपत्ति-युक्ति-ये दोनों ही लक्षण रूप जाननी चाहिये। आह पुरुष के वचन का नाम आगम है। दोषों के सर्वथा प्रक्षय हो जाने से ही मनुष्प आस बनता है। आस का दूसरा नाम वीतराग है। वीतराग अन्दन बोलने के कारणों की असंभवता से कभी भी अन्दन-झूट-वचन नहीं बोलते। उपपत्ति-नाम युक्ति का है। यह अन्वप व्यतिरेक लक्षण-वाली होती है। और अपने साध्यके सद्भाव की आवेदिका होती है। ताल्पर्य कहने का यह है कि युक्ति का दूसरा नाम हेतु है। और हेतु

આટલું ચાક્કસ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે જ્યાં સુધી ચુક્તિ ચાલી શક્તિ હોય ત્યાં સુધી ચુક્તિના પ્રયાગ કરવા જ જોઈએ જ્યાં ચુક્તિ ચાલે નહિ ત્યાં આગમને જ પ્રમાણુભૂત સ્વીકારીને ચાલવું જોઈએ જો આ પ્રમાણુ આચરવામાં આવે નહિ તા સર્વજ્ઞના વચનામાં અપ્રમાણુતાની પ્રસક્તિ થશે કહેવામાં આવ્યું છે કે-'' લાગમસ્રોવરત્તિક્ષ '' ઈત્યાદિ એટલે કે અતિન્દ્રિય પદાર્થાના સફભાવની પ્રતિપત્તિ માટે આગમ અને ઉપપત્તિ-ચુક્તિ આ બન્નેને લક્ષણ રૂપ જાણવા જેઇએ આપ પુરૂષના વચનાવું નામ આગમ છે. દાધા સર્વથા વિનષ્ટ થઇ જાય ત્યારે જ મનુષ્ય આપ અને છે આપનું બીજું નામ વીતરાગ છે વીતરાગ અનૃત બાલાવાના કરણોની અસંભવતાને લીધે કાઈ પણ વખતે અનૃત-જુઠું-વચન બાલતા નથી. હપપત્તિ ચુક્તિનું નામ છે આ અન્વય વ્યતિરેક લક્ષણવાળી હાય છે અને પાતાના સાધ્યના સદ્ભાવની આવેદિકા હાય છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે ચુક્તિનું બીજું નામ હેતુ છે, અને જે હેતુ હાય છે તે પાતાના સાધ્યના સાથે અવિના-

#### 58£.

### अनुयोगद्वारसूत्रे

जो होता है वह अपने साध्य के साथ अविनाभावी होता है। उनमें साध्य साथन भाव का ज्ञान अन्वय और व्यतिरेक द्वारा मम्य होता होता है । यहां सूचकार ने आगम और हेतु इन दोनों को दिखलाया है। भावार्ध--इस सूत्र बारा सूत्रकार ने समय क्या है ? इस बात को समझाया है। घडी घंटा, पल आदि, ये सब काल के ही अंश है। परन्तु इनका विभाग होता है। इसलिये इन्हे समयरूप नहीं माना जाना है। समय काल का वह अंदा है कि-जिसका फिर कोई विभाग नहीं हो सकता। जैसे-पुद्रल परमाणु निविभाग होता है, उसी प्रकार समय भी निर्विभाग होना है। दर्जी को युवा कुझल दारक जब किसी बडे भारी बस्त्र में से अपने इस्त की क्रुंशलना से एक हाथ का दुकड़ा फाडता है. तब साधारण जनता यह समझती है कि इसने एकही समय में इस दुकडे को वहां से फाड़ लिया है। परन्त उस वस्त्र में से उस एक हाथ के दुकडे को फाडने में असं-ख्यान समय लग चुके हैं। वस्त्र अनेक तंतुओं के समुदाय से बना है। और १-१ नंतु अनेक पश्मों के समुदाय से बना है। फाडते समय जब तक ऊपर का तंतू नहीं फटेगा-तब तक नीचे का तंतु नहीं फट सकता

ભાવી હાેય છે તેઓમાં સાધ્ય-સાધનભાવ જ્ઞાન અન્પય બ તિરેક વડે ગગ્ય હાય છે અહીં સૂત્રકારે આગમ અને હેતુ આ બન્નેનું સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે.

ભાવાર્થ-આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે 'સમય શું છે !' તે વિશે સ્પષ્ટતા કરી છે ઘડી. સમય કલ્લાક, પળ વગેરે આ ખધાં કાળના જ અંશા છે. પણ એમનું વિસાજન થઈ શકે છે, તેથી એમને સમય રૂપ માની શકાય નહિ સમય ખરેખર કાલના તે અંશ છે કે જેનું વિસાજન થઇ જ ન શકે જેમ પુદ્ગલ પરમાણુ નિવિંભાગ હાય છે, તેમજ સમય પણ નિવિંભાગ હાય છે. દર્જીના કાઈ કુશળ ચતુર જુવાન કાઇ મે ટા તાક:માંથી પાતાના હસ્તકીશલથી એક હાથ જેટલા વસ્ત્રના કકડા કાઇ છે, ત્યારે સાધારણ લાકા એમ સમજે છે કે 'એણે એકજ સમયમાં એ કકડા તેમ થી સાહયા છે પગ્ન ખરેખર તા તે વસ્ત્રમાંથી તે એક હાથ કકડાને ફાડવામાં અસ'ખ્યાત સમયા લાગ્યા છે વસ્ત્ર ઘણા ત'તુએલ્કા સમુદાયથી તૈયાર થયેલ છે અને દરેકે દરેક ત'તુ અનેક પક્ષ્મોના સમુદાયથી તૈયાર છે. થયેલ કાઢતી વખતે જ્યાં સુધી ઉપરના ત'તુ કૃાટશે નહિ, ત્યાં સુધી નીચના ત'તુ ફાટશે જ નહિ, અને જ્યાં સુધી એક

अनुयोगर्धान्द्रका टीका सूत्र २०३ आवळिकादिनिरूपणम्

मुलम्-असंखिडजाणं समयाणं समुद्यसमितिसमाग्रमेणं सा एगा आवलि अत्तिवुच्चइ, संखेज्जाओ आवलियाओ ऊ. सालो, संखिज्जाओ आवलियाओ नीसासो, इहस्त अणवग-है और जब तक एक तंतु का ऊपर का पक्ष्म नहीं फटेगा तबतक उस तंत के अन्य पक्ष्म नहीं फट सके गे। इस प्रकार विचार करने पर यह बात समझ में आ जाती है कि 'एक हाथ कपडे के फाडने में असं-ख्यात समय व्यतीत हो चुकते हैं। और एक तंतु के छिन्न करने में असंख्यात समय व्यतीत हो जाते हैं। तथा एक तंतु - ਜੀ का एक पक्ष्म विदारित होने में भी असंख्यात समय व्यतीत हो जाते हैं। तब इससे यह निष्कर्ष निकल्ता है कि तंत्र के जो अनंत पक्ष्मों के समुदाय से निष्पन्न हुआ है, उस एक पक्ष्म के विदारित होने में जो असंस्थातसमय का काल व्यतीत हुआ है, उसका असंख्यात वां भाग 'समय है। समय अतीन्द्रिय पदार्थ हैं। इसकी सिद्धि यहां पर सुबकार ने युक्ति और आगम दोनों प्रमाणों से की है। सुबकारने जो तुन्नागदारक के विद्योषण सूत्र में लिखे हैं, उनसे उसे विशिष्ट इक्तिज्ञाली और अपने कार्य में विद्योष निष्णात पकट किया गया है। ऐसी व्यक्ति अपने काम को थोडे समय में ही सम्पादित कर छेता है। यह समझना ही इन विद्येषणों को सार्थकता है ॥ सूत्र २०२॥

ફાટશે નદ્ધ આ પ્રમઃશ્ચે વિચાર કરવાથી આ વાત સ્પષ્ટ થઈ જ્ય છે કે એક હાથ કાપડને કાડવાને અસંખ્યાત સમય પસાર થઈ ગયા હાય છે. અને એક તંતુને છિન્ન કરવામાં પશ્ચ અસંખ્યાત સમયો પસાર થઈ જાય છે. તેમે એક તંતુને છિન્ન કરવામાં પશ્ચ અસંખ્યાત સમયો પસાર થઈ જાય છે. તેમે એક તંતુના એક પક્ષમ-વિદીર્શ્વ કરવામાં પશ્ચ અસંખ્યાત સમયો પસાર થઈ જાય છે. ત્યારે એનાથી આ નિષ્કર્ષ નીકળે છે કે 'જે તંતુ ઘશું પક્ષ્મ સમુદાયથી નિષ્પન્ન થયેલ છે, તે એક પક્ષ્મના વિદીર્શ્વ થવામાં જે અસંખ્યાત સમય કાલ પસાર થયેલ છે, તેના અસંખ્યાતમાં ભાગ સમય ' છે સમય અતીન્દ્રિય પદાર્થ છે અહીં સૂત્રકારે શુક્રિત અને આગમ ખન્ને વડે આ વિરો સ્પષ્ટતા કરી છે સૂત્રકારે જે તુન્નાગ્રા વરોષણા સૂત્રમાં પ્રશુક્ર કર્યા છે, તેનાથી તે વિશિષ્ટ શક્તિશાલી અને પોતાના કર્મમાં વિરોધ નિષ્ણાત તરીકે ચિત્રિત થયેલ છે એવી વ્યક્તિ પોતાનું કામ થોડા સમયમાં જ પુરું કરી લે છે સૂત્રમાં પ્રશુક્રત થયેલ વિરોષણાથી એજ વાત સિદ્ધ થાય છે. તાસૂરર રા

#### **वनुयोगद्वारस्**त्रे

छस्स, निरुवकिट्टस्स जंतुणो। एगे ऊसासनीसासे, एसपाणु त्ति बुच्चइ॥१॥ सत्तपाणूणि से थोवे, सत्त थोवाणि से लवे। लवाणं सत्तहत्तरीए, एस मुहुत्ते वियाहिए॥२॥ तिण्णि सहस्सा सत्त य सयाइं तेहुत्तारें च ऊसासा। एत मुहुत्तो भणिओ, सब्वेहि अणंतनाणीहिं॥३॥ एएणं मुहुत्तपमाणेणं तीसं मुहुत्ता अहोरत्तं पण्गरस अहोरत्ता पक्खा, दो पक्खा मासा, दो मासा उऊ, तिण्णि उऊ, अयणं, दो अयणाइं संवच्छरे, पंच संवच्छराइं जुगे, वीस जुगाई वाससयं, दस वाससयाई वाससहस्सं, सयं वाससहस्साणं वाससयसहरूसं, खोरासीइं वाससयसहस्साइं से एगे पुन्वंगे, चउरासीइ पुन्वंगसयसहस्साइं से एगे पुन्वे, चउ-रासीइं पुव्वसयसहस्साइं से एगे तुडिअंगे, चउरासीइं तुडि-अंगसयसहस्साइं से एगे तुडिए, चउरासीइं तुडियसयसहस्साइं से एगे अडडंगे, चोरासीइं अडडंगसयसहस्साइं से एगे अडडे, एवं अववंगे अववे, हुहुअंगे हुहुए, उप्पलंगे उप्पले, पउमंगे पउमे, नलिणंगे नलिणे, अच्छनिउरंगे अच्छनिउरे, अउअंगे अउए, पउअंगे पउष, णउअंगे णउष, चूलिअंगे चूळिया. सीसपहेलियंगे, चउरासीइं सीसपहेलियंगसयसहस्साइं सा एगा सीसपहेलिया। एयावया चेव गणिए, एयावया चेव गणियस्स विसए। एत्तो वरं ओवमिए पवत्तइ ॥सू०२०३॥

રષ્ટ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०३ समयादिस्वरूपनिरूपणम्

छाया----असंख्येयानां समयानां समुदयसमितिसमागमेन सा एका आव-छिका इति उच्यते, संख्येयाः आवळिकाः उच्छवासः, संख्येया आवलिकाः निश्वासः, । हृष्टस्य अनवग्ळानस्य निरुपक्तिष्टस्य । एकः उच्छुशसनिश्वासः, एष माण इत्युच्यते ॥ १ ॥ सप्तप्राणाः स स्तोकः, सत्त स्तोकाः स ळवः । छवानां सप्तसप्ततिः, एष मुहुर्तो व्याख्यातः ॥ २ ॥ त्रीणि सरसाणि सप्त च ज्ञतानि त्रिमप्ततिश्व उच्छ्यासः । एप मुहुवीं भणितः सर्वैः अनन्तज्ञानिभिः ॥ ३ ॥ एतेन मुहूर्तपमाणेन त्रिंगत् मुहूर्शं अहोरात्रः, पश्चदग्त अहोरात्राः पक्षः, द्वौ पक्षौ सासः, ही मामी ऋतुः, त्रय ऋतवः अयनं, द्वे अपने संस्तरः, पश्च संवत्तरा युगम् , विंशतिर्धेगानि वर्षशतं, दशवर्षशानि वर्षसदसं शतं वर्षसरसाणि वर्षशतसहसं, चतुरशोतिः वर्षशतसःहसःणि तदेकं पूर्गाङ्गं, चतुरशीतिः पूर्रा स्भवसहस्राणि तदेकं पूर्व, चतुरज्ञीतिः पूर्वश्व सहस्र/णि तदेकं त्रुटिताक्नं, चतुरश्नीतिः त्रुटिताक्नशतसह-स्राणि खलु तदेकं त्रुटितम् , चतुरशीतिः त्रुटितग्रतसहस्राणि तदेकम् अडडाङ्गम्, चतरशीतिः अडडाङ्ग्रातसदसाणि तदेकम् अडडम्। एवं अववाझम् अववं, हुहुकाङ्ग इंहु रुम् , उत्पलाङ्गम् उत्पलं, पदाङ्गं पद्मं, नलिनाङ्गं नबिनम् , अच्छनिकुराई अच्छ-निकुरम् , अयुताकं अयुतं, प्रयुताकं पयुतं, नयुताकं नयुतं, चूलिकाकं चूलिका, शीर्षपहेलिकाङ, चत्रशीतिः शीर्षप्रहेलिकाङ्गश्वतसहस्राणि सा एका शीर्ष-महेलिका। एतावदेव गणितम् । एतावदेव गणितस्य विषयः । अतः परम् मापमिकः मर्वतते ॥ स० २०३ ॥

टीका-- ' असंखिज्जाणं ' इत्यादि--

' असंखिङजाणं समयाणं ' इत्यादि-' नीसासो ' इत्यन्तः पाठः सुगमः । सम्मति ' इट्रस्स ' इत्यादि गाथानामर्थः प्रोच्यत्ते-इष्टस्यझ्तुष्टस्य अनवग्झानस्यझ

'असंखिज्जाणं समयाणं' इत्यादि।

शन्दार्थ-(असंखिज्जाणं समयाणं समुद्यसमिइसमागमेणं सा एगा आवलिअत्ति घुच्चर) असंख्यात समयों के समुद्यसमिति के संयोग से अर्थात् असंख्यातसमयों के समुद्रायहर संयोग से एक

" असंसिज्जाणं समयाणं " धत्याहि---

શખ્દાર્થ-(असंखिड्जाणं समयाणं समुदयसमिइसमागमेणं सा एगा आवळिअत्ति बुच्चइ) અસંખ્યાત સમયાના સમુદય સમિતિના સંયોગથી એટલે કે અસંખ્યાત સમયાના સમુદાય રૂપ સંયોગથી એક આવલિકા નિષ્પન્ન થાય છે. (संखिज्जाओ आवढियाओ ऊद्यासो) સંખ્યાત આવલિકા એક ઉછ્વાસ થાય છે. (संखिज्जाओ आवढियाओ नीसासो) સંખ્યાત આવલિ-અ૦ રૂર



## मनुयोगद्वारस्त्रे

अभाष्तवार्धकस्य निरूपक्तिष्टस्य=पूर्वे सम्त्रति च रोगरहितस्य जन्तोः=मनुष्यस्य प एक उच्छ्वासनिःश्वासः=उच्छ्रासयुक्तो निःश्वासो भवति, स एष माण इत्यु-• गते । शोकनरादिभिरस्वस्थस्य माणिन उद्ध्यासनिःश्वासस्त्वरितं चलति, अतः स स्वामाविको न भवति, अतए गत्र हुब्टादि विशे गणमुपात्तव् । हृब्टादिविशेषण-विश्विष्टस्य माणिनस्तु उच्छ्वासनिःश्वासः स्वभावस्थो मवतीति । तथा-ये सप्त मागाः स एकः स्तोकः, सष्तस्तोका एको खवः, तथा-सप्त सप्तत्त्या खवानां=

धावलिका निष्पन्न होती है। (संखेडजाओ आवल्याओ ऊसाओ) संख्यात आवल्किकाओं का एक उच्छ्रवास होता है (संखिउजाओ आव-लियाओ नीसासो) संख्यात आवलिकाओं का एक निश्वास होता है। (हहस्त अणवगल्लस निरुक्तिहस्स जंतुणो। एगे ऊसासनीसासे एस पाणुत्ति वुच्चइ) संतृष्ट तथा अनवकल्प-वृद्धता रहित ऐसे निरुपक्ति प्रपूर्ध में और अब भी व्याभि से अनभिभूत हुए मनुष्य आदि प्राणी का उच्छ्वास युक्त जो एक निःश्वास है उसका नाम प्राण है। होक एवं जरा आदि, से अस्वस्थ प्राणी का उच्छ्वास निःश्वास द्यीघ चला करता है, इसलिये वह स्वाभाविक नहीं माना गया है। परन्तु जो ऐसा नहीं है हर्षितचित्त एवं स्वस्थ होता है-उसका उच्छ्वास निश्वास स्वाभाविक होता है। इसी बात को कहने के लिये सूत्रकार ने हध्टादि-विद्रोवणों का पाठ रक्खा है। (सत्त पाणूणि से धोवे, सत्त धोवाणि से लवे, लवाणं सत्तहत्तरीए एसमुद्रुते वियाहिए ॥ २ ॥) सात माणों का एक स्तोक होता है। सात स्तोकों का एक लव होता है। " 'लवों का

**કાઓને**। એક નિશ્વાસ થાય છે. (इट्रस्स अणवगस्ळस्स निदक्षिइट्रस जंतुणे। पगे उत्तासनीसासे, एस पाणुत्ति बुज्रइ) સંતુબ્દ તેમજ અનવકલ્પ-વૃદ્ધતા રહિત એવા નિરૂપકિલપ્ટ-પૂર્વમાં અને અત્યારે પણ વ્યાધિથી અનભિભૂત થયેલ મનુબ્ય વગેરે પ્રાછ્યીના ઉ<sup>2</sup>છ્વાસ યુક્ત જે એક નિશ્વાસ છે, તે 'પ્રાછ્ય' કહેવાય છે. શાક તેમજ જરા વગેરેથી અસ્વસ્થ પ્રાછ્યીના ઉછ્વાસ નિઃશ્વાસ શીઘ્ર ગતિથી ચાલતા રહે છે, તેથી તે સ્વાભાવિક ગણાય નહિ પરંતુ જે હર્ષિત-ચિત્ત તેમજ સ્વસ્થ હાય છે તેના ઉછ્શાસ તેમજ નિઃશ્વાસ સ્વાભા-વિક હાય છે આ વાતને સ્પબ્દ કરવા માટે જ સૂત્રકારે હુબ્ટાદિ વિશેષણોના ઉલ્લેખ કર્યો છે. (सत्त पाणूणि से થોવે, सत्त થોવાળિ સે હવે, હવાળં સત્ત રતેશના એક લવ થાય છે, ૭૭ લવાનું એક સુહૂર્ત થાય છે સાત રતેશના એક લવ થાય છે, ૭૭ લવાનું એક સુહૂર્ત થાય છે. (तिण्ण

રપશ

# मनुयोगचन्द्रिका रोका सूत्र २०३ समयादिस्वरूपनिरूपणम्

सप्तसप्ततिसंख्यकैर्लवैरेको म्रहूर्रों भगति । सम्पति म्रहूर्त्तः कियदुच्छ्वासनिः-श्वासात्वको भगति, तदाइ -' तिण्गि सदस्सा ' इत्यादि--त्रीणि सदस्राणि सप्त श्रतानि त्रिसप्ततिश्च उच्छ् ग्रासनिःश्वासा एको म्रहूर्तों भणितः सर्वेरनन्तज्ञानिभि-स्तीर्थकरगण्धरैः । अयं भातः-एकस्मिन् स्तोके सप्त उच्छ्तासा निःश्वासा भवन्ति ।

एक मुहूर्त्त होता है। (तिण्णि सहस्सा सत्तय सयाइं तेहत्तारें च ऊसासा। एस मुहुलो भणिओ सब्वेहिं अणंतनाणीहिं) तीन हजार सातसौ तिहत्तर उच्छ्यासों का एक मुहूर्त होता है। ऐसा केवलियों का कथन है। (एएणं मुहत्तपमाणेणं तीसं मुहुत्ता अहोरत्त, पण्णरस अहोरत्ता पक्खा) इस मुहूर्त्त प्रमाण से ३० मुहूत्तों का एक दिन रात होता है। १५ अहोरात्र का एक पक्ष होना है। (दो पक्खमासो) दा पक्ष का एक मास होता है। (दो मासा उऊ?) दो मास की एक ऋतु होती है। (तिण्णि उऊ अयणं) तीन ऋतुओं का एक अयन होता है। (दो-अयणाई संवच्छरे) दो अयनों का संवस्सर होता है। (पंच संवच्छ-राइं जुगे) पांच संवस्सरो का एक युन होता है। (वीस जुगाइं वाससहर्स) १० सौ वर्षों का एक हजार वर्ष होता है। (सयं वाससहरस्सा) १० सौ वर्षों का एक हजार वर्षे होता है। (सयं वाससहरसा पं वाससयसहस्साइं) १०० हजार वर्षों का एक टाख दर्ष होता है। (चोरासीइं वास सयसहस्साइं से एगे पुच्चंगे) चौरासी लाख वर्शे का एक पूर्वाङ्ग होता है। (चोरासीइं पुच्चंगसयसहस्साईं से एगे पुच्चे)

सहस्ता सत्तयसयाई टेह्टरिंच उसासा। एस मुहूतो भणिओ सव्वेहिं अणंत नाणोहिं) 3093 ઉ ्ष्वियातुं એક मुद्धूतं थाय छे એવું डेव दियातुं ध्यन छे. (एएणं मुहुत्तपमाणेणं तीसं मुहुता अहोरत्तं, पण्णरस अहोरत्ता पक्सो) आ मुद्धूतं प्रभाख्यी 30 मुद्धूतींना એક दिवस तेमक रात्रि थाय छे १५ अद्धारात्रने। એક ५क्ष थाय छे. (दो पक्खा मासो) छे ५क्षने। ओड भास थाय छे. (दो मासा उऊ) छे भासनी ओड उत्तु थाय छे. (तिणिण उऊ अयणं) त्रधु अतुओातुं ओड अथन थाय छे. (दो अवणाई संबच्छरे) छे अथने:ने। संवत्सर थाय छे. (पंव संबच्छराई जुगे) पांच संवत्सरेशने। ओड धुण थाय छे. (वीसं जुगाई वाससयं) २० धुगाना ओड से। वर्ष थाय छे. (दस वासस-याई वाससहस्तं) १० से। वर्षीना ओड खलर वर्षी थाय छे. (दो गावीई वास सयसहस्त इं से पगे पुच्चंगे) ८४ क्षाभ वर्षीतुं ओड पूर्वांज थाय छे. (बोरासीइ' पुच्चंगस्रयसहस्साइं से पगे पुच्चंगे) ८४ क्षाभ पूर्वांगतुं ओड पूर्व

#### રંપર

## अनुयोगद्वारसूत्रै

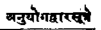
एको लवश्च सप्तस्तोकाश्मको भवति । अत ए हस्मिन् लवे एकोनपञ्चाशदुच्छ्र्यास-निःश्वासा भवन्ति । तथा-सप्तसप्ततिलत्रानामेको सुहुत्ते भवति । सप्तसप्तत्वा एकोनपश्चाधता गुगने त्रीणि सहस्राणि सप्तधतानि त्रिसप्ततिश्च उच्छ्यासनिः-श्वासा लभ्यन्ते । अत एकस्मिन् ग्रहत्तें एतावरसंख्यका उच्छ्वासनिःश्वासा भत्रन्तीति मुळे~' उस्ताह ' इति ' उस्तासनीसात्त ' परम् । ' प्प्णं मुद्रुचप्पमा-चौरासी लाख पूर्वाङ्ग का एक पूर्व होता है। (चउरासीइं पुव्वसधसह-स्साइं से एगे तुडिअंगे) चौरासी लाख पूर्व का एक ञ्रुटिताङ्ग होता है। (चउरासीहं तुड़िअंगसयसहस्ताहं से एगे तुडिए) चौरासी लाख श्रुटि-ताङ का एक उटित होता है। (चउरासीहिं तुडिअसहस्साइं से पगे) अडडंगे) चौरासीलाख त्रुटित का एक अडडाङ्ग होता। (चोरासीइं अड-डंग सचसहस्साइं से एगे अडडे) चौरासीलाख अडडाइ का एक अडड होता है। 'एवं अववंगे अववे, हुइअंगे, हुहए, उप्पर्टंगे उप्पछे, पउमंगे, पडमे, नालिणंगे, नलिणे, अच्छनिइरंगे अच्छनिउरे, अऊअंगे अ इए, पडअंगे पडए, णडअंगे, णडए, चूलिअंगे, चूलिया, सीस-पहेलिअंगे चउरासीइं सीसपहेलियंगसयसहस्साइं सा एगा सीसप-हेलिआ) इसी प्रकार से चौरासीलाख अडड का एक अववाक चौरासी लाख अववाह का एक अवव, चौरासी लाख अबव का एक हहकाङ्ग-चौरासीलाख हुहुकाङ्ग का एक हुहुक, चौरासीलाख हुहुक का एक बस्पलाङ्ग, चौरासी लाख उत्पलाङ्ग का एक उत्पत्त, चौरासीलाख उत्पत का एक पद्माङ्ग घौरासीलाख पद्माङ्ग का एक पद्म, चौरासी लाख

ધાય છે. (चउरासीइं पुच्च सयसहस्साई से एगे तुहिअंगे) ૮४ લાખ પૂર્વનું એક ત્રુટિતાંગ થાય છે. (चउरासीइं तुडिअंगसयसहस्साइं से एगे तुडिए) ૮४ લાખ ત્રુટિતાંગ ભરાબર એક ત્રુટિત થાય છે. (चरासीइं तुडिअसहस्साइं से एगे अडडेंगे) ૮४ લાખ ત્રુટિતનું એક અડડાંગ થાય છે. (चोरसीइं अडडंग सयसहस्साइं से एगे अडडे) ૮४ અડડાંગનું એક અડડ થાય છે. (चोरसीइं अडडंग सयसहस्साइं से एगे अडडे) ८४ અડડાંગનું એક અડડ થાય છે. (एवं अववंगे अवदे, हुद्दुअंगे, हुद्दुए, उपलंगे उपले, पउमंगे, पउमे, नहिणंगे, नहिणे, अच्छ-निक्तरंगे, अच्छनिडरे, अऊअंगे अऊए. पउअंगे पउए, णडअंगे णउए, चूहि अंगे चूलिया, सीखपद्देलिअंगे चउरासीईं सीखपद्देलियंगसयसहस्साइं सा एगा सीखपद्देलिआ) આ પ્રમાણે જ ૮४ લાખ અડડનું એક અવવાંગ, ૮४ લાખ અવવાંગનું એક અવવ, ૮४ લાખ અવવનું એક હુહુકાંગ, ૮४ લાખ હુદુ-કાંગના એક હુહુક, ૮४ લાખ હુહુકનું એક ઉત્પલાંગ, ૮४ લાખ ઉત્પલાંગનું मेनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र २०३ समयादिस्वरूपनिरूपणम्

વધવ

षेणं तीसं मुहुना अहोरचं ' इत्यादि ' सा एमा सीसपहेलिया ' इत्यन्तः पाठः कालानुपूरुयां निर्गीतार्थः । एतावदेव=शीर्षमइेलिकापर्यन्तमेव गणितम् । शीर्ष-महेलिकान्तानि च चतुर्नवस्यधिकशतलक्षणान्येवाङ्कस्थानानि दृश्यन्ते, अत एताव-**देव ग**णितं नरित्रतःपरमिति भातः । एतातानेव=शीर्षपहेल्किापर्यन्तः ममित-राशिरेव गणितस्य विषयः≕प्रमेयम् । अतः परो गणितस्य विषयो न भवति । पद्म का एक नलिनाक, चौरासी लाख नलिनाक का एक नलिन, चौरासी स्राख नलिन का एक अच्छनिकुराङ्ग, चौरासीलाख अच्छनिकुराड्न का एक अच्छनिक्तर, चौरासीलांख अच्छनिक्तर का १ एक अयुताक्र बौरासीलाख अयुनाङ्ग का एक अयुन, चौरासीलाख अयुन का एक प्रयुताङ्ग, चौरासीलाख मयुताङ्गका एक प्रयुत, चौरासीलाख प्रयुत का एक नयुताङ्ग, चौरासी लॉख नयुताङ्ग का एक नयुत, चौरासी लाख नयुन का एक च्लिकाङ्ग, चौरासी ठाख च्लिकाङ्ग की एक च्लिका, षोरासी लाख चुलिकाका एक शीर्षमहेलिकाङ्ग, और चौरासी लाख शीर्षप्रहेलिकाङ्ग की एक शीर्ष प्रहेलिका होती है। ऐसा जानना चाहिये। (एयावया चेव गणिए, एयावयाचेव गणियस्स चिसए एत्तोवरं ओवमिए पवसह) इस प्रकार शीर्ष प्रहेलिका पर्यन्त ही गणित है, इस के बाद नहीं। और ज्ञीर्ष प्रदेलिका पर्यन्त ही गणित का विषय है। इसके बाद गणित का विषय भी नहीं है। शीर्ष प्रहेलिका के बाद पल्योपमादिरूप खपमान ममाण प्रवर्तित होता है।

એક ઉત્પલ, ૮૪ લાખ ઉત્પલનું એક પદ્માંગ, ૮૪ લાખ પદ્માંગનું એક પદ્મ, ૮૪ પદ્મનું એક નલિનાંગ, ૮૪ લાખ નલિનાંગનું એક નલિન, ૮૪ લાખ નલિનનું એક અચ્છનિકુરંગ, ૮૪ લાખ અચ્છનિકુરાંગનું એક અચ્છ-નિકુર, ૮૪ લાખ અચ્છનિકુરંનું એક અસુતાંગ, ૮૪ લાખ અસુતાંગના એક અસુત, ૮૪ લાખ અચુતનું એક પ્રસુતાંગ, ૮૪ લાખ પ્રસુતાંગનું એક પ્રસુત, ૮૪ લાખ પ્રસુતનું એક નસુતાંગ, ૮૪ લાખ નસુતાંગનું એક મસુત, ૮૪ લાખ નસુતનું એક વ્યુલિકાંગ, ૮૪ લાખ વસુતાંગનું એક નસુત, ૮૪ લાખ નસુતનું એક વ્યુલિકાંગ, ૮૪ લાખ ચૂલિકાંગની એક વ્યુલિકા, ૮૪ લાખ દ્વિધાનું એક શીર્યપ્રહેલિકાંગ અને ૮૪ લાખ શીર્યપ્રહેલિકાંગની એક શીર્યપ્રહેલિકા થય છે. (एयावया चेव गणिય વયાવયા चેવ ગળિયસ્ઘ વિસણ વત્તોવરં લોવમિષ્ટ પવત્તફ) આ પ્રમાણે શીર્યપ્રહેલિકા સુધી જ ગણ્દિત છે, તે પછી નહિ અને શીર્ય પ્રહેલિકા સુધી જ ગણ્દિતના વિષય છે, એના પછી ગણિતના વિષય જ નથી શીર્ય પ્રહેલિકા પછી પલ્યોપમાદિ રૂપ ઉપમાન પ્રમાણુ પ્રવર્તિત થાય છે.



तर्हिं अतः परं किं भवति १ इत्याइ~अतः परमौपमिकः मवर्तते । अतः परं सर्व-मौपमिकं पल्गोपमादिरूपं बोध्यमिति भावः ॥ स्॰ २०३ ॥

सम्प्रत्यौपभिकमेव निरूपयति---

मृब्म्-से किं तं ओवमिष ? ओवमिप दुविहे पण्णते, तं जहा-पलिओवमे य सागरोवमे य। से किं तं पलिओवमे ? पलिओवमे-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-उद्धारपलिओवमे अद्धा-

भावार्थ-जिस प्रकार व्यवहार गणित में इकाई से दहाई, दहाई से सैकडा आदि राशि उत्पन्न होती है-उसी प्रकार असंख्यात समय की एक आवळि का संख्यात आवलिका का एक उच्छास-निःश्वास जिसका दूसरा नाम प्राण है उत्पन्न होता है। सात प्राणों का एक स्तोक होता है इसी प्रकार से आगे भी उपर्युक्त कमानुसार जानना चाहिये। इस गिनती में अंकस्थान कितने होते हैं? यह इस प्रकार है-७५८२६३२५३०७३०१०२४११५७९७३५६९९७५६९६ ४८६२१८९६,६८४८०८०८१८३२७६ यहीं तक गिनती का विषय है। इसके बाद गिनती का विषय नहीं है। पल्योपम आदिउपमान प्रमाणों से फिर आगे का विषय स्वष्ट किया जाता है। सि्०२०३।

ભાવાર્થ-જેમ બ્યવહાર ગણિતમાં એકમથી દશક, દશકથી સેકડા વગેર રાશિ હાય છે, તેમજ અસંખ્યાત સમયની એક આવલિકા સંખ્યાત, આવલિકાના એક ઉચ્છવાસ, નિઃધાસ, જેમનું બીજું નામ પ્રાણુ છે તે ઉત્પન્ન થાય છે સાત પ્રાણુોના એક સ્તાેક હાય છે, આ પ્રમાણુ આગળ પણુ ઉપ-શું ક્લકમાનુસાર જાણી લેવું જોઈએ આ ગણત્રીમાં અંક સ્થાના કેટલાં હાય છે ? એ વાત નીચે મૂકેલા અંકાથી સમજી લેવી. હપટરર કરપ૩૦ હર૦ ૧૦૨૪ ૧૧ પહ્લ હરપર સ્દહપ શ્દે ૧૪૦ દર ૧૮ દર ૮૮૦૧૮ કર દર ગણત્રી અહીં સુધી જ છે અને અહીં સુધી જ ગણત્રીના વિષય છે. આ પછી ગણત્રીના વિષય નથી પલ્યાપત્રાદિ ઉપમાન પ્રમાણે થી પછીના વિષયનું સ્પષ્ઠી કરથ કરવામાં આવે છે, ાાસૂ૦૨૦ ટલ अनुयोगचन्द्रिका टीका स्त्र२०४ पच्योपमादीनां औपमिकप्रमाणनिरूपणम् २५५

पलिओवमे खेत्तपलिओवमे य। से कि तं उद्धारपलिओवमे? उद्धारपलिओवमे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-सुहमे य वावहारिए य। तत्थ णं जे से सुहुमे से ठप्पे। तत्थ णं जे से वावहः रिष से जहा नामए–पल्ले सिया, जोयणं आयामे विक्खंभेणं, जोयणं उड्ढं उचत्तेणं, तं तिगुणं सविसेसं परिक्खेवेणं। से णं पल्ले--"एगाहिय बेयाहिय तेयाहिय जाव सत्तरत्तरूढाणं। संसद्वे संनिचिए, भरिए वालग्गकोडीणं" ॥१॥ ते णं वालग्गा नो अग्गी डहेजा नो वाऊहरेजा, नो कुहेजा नो पलिविद्धंसिजा, णो पूइत्ताप हृटवमागच्छेजा। तओ णं समए समए एगमेगं वालगां अव-हाय जावइएणं कालेणं से पच्ले खीणे नीरए निच्लेवे निटिए भवइ, से तंवावहारिए उद्धारपछिओवमे। "पपसिं पल्छाणं कोडा-कोडी हवेज दसगुणिया। तं वावहारियस्स उद्धारसागरोवमस्स एगुस्स भवे परिमाणं ॥१॥" एपहिं वावहारियउद्धारपलिओ-वमसागरोवमेहिं किं पओयणं?, एपहिं वावहारियउद्धारपलि-ओवमसागरोवमेहिं णस्थि किंचिप्पओयणं, केवलं पण्णवणा पण्णविज्जइ। से तं वावहारिए उद्धारपलिओवमे । से किं तं सुहुमे उद्धारपलिओवमे?, सुहुमे उद्धारपलिओवमे-से जहा नामए पल्ले सियाजोयणं आयामविक्खंभेणं, जोयणं उव्वेहेणं. तं तिगुणं सविसेसं परिक्खेवेणं। से णं पल्ले-"एगाहिय वेथा-हिय तेयाहिय जाव सत्तरत्तरूढाणं। अंमडे संनिचिए भरिए बालग्गकोडीणं॥१॥ तत्थणं एगमेगे वालग्गे असंखिजाइं खंडाइं

#### રષદ્

### अनुयोगद्वारसूत्रे

कजइ, ते णं वालग्गखंडा दिहीओगाहणाओ असंखेज्जइभाग-मेत्रा सुहुमस्त पणग् जीवस्स सरीरोगाहणाओ असंखेज्जगुणा। ते णं वालग्गखंडा णो अग्गी डहेड्जा, णो वाऊ हरेड्जा, णो कुहुँज्जा, णो पलिविद्धंसिज्जा, णो पूइत्ताप हब्वमागच्छेज्जा। तओ ण समए समए एगमेगं वालग्गखंडं अवहाय जावइएणं कालेणं से पल्ले खीणे नीरए निल्लेने णिहिए भवइ, से तं सुहुमे उद्घारपलिओवमे । "एएसिं पल्लाणं, कोडाकोडी हवेज दसगुणिया। तं सुहुमस्स उद्धारसागरोवमस्स एगस्स भवे परिमाणं॥१॥" एपहिं सुहुम उद्धारपलिओवमसागरोवमेहिं कि पओयणं?, एएहिं सुहुम उद्धारपलिओवमसागरोवमोहं दीव-समुद्दाणं उद्धारो घेष्पइ। केवइया णं भंते ! दीवसमुदा उद्धारेणं पठणत्ता?, गोयमा! जावहयाणं अड्राइज्जाणं उद्धारसागरोव-माणं उद्धारसमया एवइयाणं दीवसमुद्दा उद्धारेणं। से तं सुहुमे उद्धारपलिओवमे ॥सू० २०४॥

छाया-अथ किं तत् औपसिकम् ? औपसिकं दिविधं महप्तं, तद्यया-पत्थोपमं च सागरोमं च ! अथ किं तत् पत्थोपमम् ? पत्थोपमं त्रिविधं महप्तम्, तद्यथा-उद्धारपत्थोपमम् अद्धापत्थोपमं क्षेत्रपत्थोपमं च । अथ किं तत् उद्धारप-त्योपमम् ? उद्धारपत्थोपमं-दिविधं महप्तम् , तद्यथा-म्हर्भ्ष्मं च व्यावहारिकं च । तत्र खळ यत् तत् म्हर्भ्मं तत् स्थाप्यम् । तत्र खळ यत् तद् व्यवहारिकं तत् यथा-नामकं पत्थं स्यात्-योजनम् आयामविष्कम्भेण, योजनम् ऊर्ध्वम् उच्चत्वेन, तत्विग्रणं सविद्येषं परिक्षेपेण तत् खळ पत्थम् ऐकाहिक द्रयाहिक त्रैयाहिक यावत् सन्नरात्रकृतानां संग्रष्ट सन्तितितं ध्रतं वाळाग्रकोटीनां तानि खळ्ज वाळाग्राणि नो-ऽग्निर्दहेत् नो वायुर्हरेत्, नो कुथ्येधः नो परिविध्वंसेरन् नो प्तितया हव्यमाग-क्ष्ट्रेयः । ततः खल्ज समये समये एकमेकंग्रम् वाज्ञ अपहाय यावता कालेन् तत्व

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२०४ पल्योपमादीनां श्रैपमिकप्रमाणनिरूपणम् २५७

पर्च्य क्षीणं नीरजस्कं निर्छेपं निष्ठितं भवति, एतद् व्यावहारिकम् उद्धारपत्यो-पमम् एतेषां, पल्पानां कोटीकोटिर्भवेद् दशगुणिता । तदव्यावद्दारिकस्य उद्धार-सागरोपमस्य एकस्य भवति परिमाणम् ॥१॥ एतैः व्यावद्दारिकोद्धारपल्योपम-सागरोपनैः कि मयोजनम् ? एतैः व्यवहारिकोदारपल्योपमसागरोपमैः नास्ति किश्चित् मयोजनम् १, केवलं प्रज्ञापना मज्ञाप्यते । एतद् व्यवहारिकोद्धारपल्योप-मम् । अथ किं तत् सूक्ष्मोद्धारपत्थोपमम् ? सूक्ष्मोद्धारपल्योपमम्-तद् यथानामकं प्रत्यं स्पात्-योजनम् आयामविष्कम्भेग, योजनम् उद्वेधेन तत्रिग्रुणं सविशेषं परिक्षेपेण । तत् खन्ज परयम् ऐकाहिक द्वैपाहिक त्रेपाहिक यात्रत् सप्तरात्रमरू-ढानां संसृथ्टं संनिचितं भृतं वाळाग्रकोटीनाम् ॥१॥ तत्र खछ एकमेकं वालाग्रम् असंख्येयानि खण्डानि क्रियते । तानि खछ वालाग्रखण्डानि इष्टचवगाइनातः असंख्ये प्रभागमात्राणि सुक्ष्मस्य पनकजीवस्य शरीरायगाइनातः असंख्येयगुणानि। तानि खळु वाछाप्रखण्डानि नोऽग्निर्देहेत् , नो वायुईरेत् , नो कुथ्येयुः, नो परिध्वंसे-रन, नो पूतितया इव्यमागच्छयुः । ततः खलु समये समये एकमेकं वाळाय-खण्डम्पदाय यावता कालेन तत् पल्यं क्षीणं नीरजस्कं निर्लेपं निष्ठितं भवति, त्तरे सक्ष्ममुदारपत्योपमम् । एतेषां पर्यानां कोठीकोटयो भवन्ति दशगुणिताः । तत् सक्ष्मस्य उद्धारसाग रोपमस्य एकस्य भ्वति परिमाणम् ॥१॥ एतैः सक्ष्मो-द्धारपल्योपमसागरोपमैः किं मयोजनम् ? एतैः सक्ष्मोद्धारपल्योपमसागरोपमैर्द्धीप-समुद्राणाम् उद्धारो ग्रह्यते । कविषयः खछ भदन्त ! द्वीपसमुद्रा उडारेण मझ्प्ताः ? मौतम ! यावतामधेतृतीयानाम् उद्धारसागरोपमानाम् उद्धारसमयाः, एतावन्तः खलु द्वीपसमुदा उदारेण महसाः । तदेतत् मुध्मम् उदारपरयोगमम् । तदेतद् उद्वारपल्योपमम् ॥ सू० २०४ ॥

टीका-'से कि तं ' इत्यादि-

अध किं तत् औपमिकम् ? इति शिष्यमक्षः । उत्तरयति−औपमिकम्-उपमया≕ साददयेन निर्धृत्तम्–औपमिकम्–उपमानं विना यत्कालममाणमतिशयज्ञानिभिन्नैर-

अय सुन्नकार इसी पत्योपम आदिरूप औपमिक प्रमाण को स्पष्ट करते हें---'से किं तं ओवमिए ?' इत्यादि ।

शब्दार्ध-(से किंतं ओवमिए?) हे भदंत ! वह औपमिक भमाण क्या हे ?

હેવે સૂત્રકાર એજ પલ્યાપમ વગેરે રૂપ ઔપમિક પ્રમાણને स्પષ્ટ કરે છે-" से किं तं ओवमिए ?" इत्यादि।

શખ્દાર્થ-(से किंतं ओवमिए) & ભકંત! औ भभिष्ठ शुं छे?

ઉત્તર-જે પ્રમાણુ ઉપમા વડે-સાદરય વડે-નિષ્પન્ન થાય છે, તે ઔપ-મિક પ્રમાણુ છે. જે અલ્પમતિવાળા છે તેઓ માટે કાલપ્રમાથુનું જ્ઞાન અબ રર

# मनुयोगहार**स्त्रे**

विझेयं तदौपभिक्तमुच्यते इति भावः । तद्द्विचिधम्--पर्योपमं च सागरोपमं च । तत्र पर्थोपमत्रिषये ष्टच्छति-अथ किं तत्पल्योपमम् ? इति उत्तरयति-पर्स्थोपमम्-धान्पपर्थ्यवत् पर्ल्यं=ग्रह्थमाणस्वरूपम् , तेन डपमा यर्सिम्दत् पर्ल्योपममित्यर्थः। तत् उद्धारग्रत्योपमाद्धापरयोपमक्षेत्रपर्ल्योपमेति त्रित्धिम् । तत्र-उद्धारपर्ल्योपमम्-

उत्तर--जो प्रमाण उपमा से-साइइय से-निष्पन होता है, वह औपमिक प्रमाण है। काल का प्रमाण, जिनका ज्ञान अतिवाय रहित है, ऐसे व्यक्तियों दारा बिना उपमान के अविज्ञेय होता है-अतःकाल का प्रमाण कहने के लिये उपमानका आश्रय लिया जाता है। (ओब-मिए दुविहे पण्णते) यह औपमिक प्रमाण दो प्रकार का कहा है-(तं जहा) उसके वे प्रकार ये हैं-(पलिओबमे य सागरोवमे य) एक पल्योपम और दूसरा सागरोपम ! (से किं तं पलिओवमे ?) हे भदन्त ! वह पल्योपम क्या है !

उत्तर--(पलिओवमे) धान्य के पत्त्य की तरह पत्य होता है। इस पत्प की जिसे उपमा दी जाती है वह पत्योपम है। यह पत्त्योपम (तिबिहे पण्गत्ते) तीन प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) वे २ तीन प्रकार ये हैं--(उद्धारपलिओवमे, अद्धापलिओवमे, खेत्तपलिओवमे य) उद्धार पत्त्योपम, अद्धापत्त्योपम और क्षेत्र पत्त्योपम। (से किं तं उद्धार-पलिओवमे ?) हे भदन्त ! उद्धार पत्न्योपम क्या है ?

વગર ઉપમાને સમજી શકાતું નથી. એથી કાલપ્રમાણુના કથન માટે ઉપમા-નના આશ્રય લેવામાં આવે છે. (झोवमिए दुविद्दे पण्णसे) આ ઔપમિક પ્રમાણુ બે પ્રકારતું કહેવામાં આવ્યું છે. (तंजद्दा) તે પ્રકારા આ પ્રમાણુ છે– (पळिझोवमेय सागरोवमे य) એક પલ્યાપમ અને બીજું સાગરાપમ (से किं तं पळिझोवमे ?) & લકતા ! તે પલ્યાપમ શું છે ?

ઉત્તર-(पडिव्रोवमे) ધાન્યના પલ્યની જેમ પલ્ય હેાય છે. આ પલ્યની જેને ઉપમા આપવામાં આવે છે, તે પલ્યાપમ છે. આ પલ્યાપમ પ્રમાણુ (तिविद्दे पण्णत्ते) ત્રણ પ્રકારતું કહેવાય છે. (तंजइा) તે પ્રકારા આ પ્રમાણુ છે-(उद्धारपडिओवमे, अद्धा पल्लिओवमे, खेत्तपडिक्लोवमे य) ઉદ્ધાર પલ્યાપમ, અદ્ધા પલ્યાપમ અને ક્ષેત્રપલ્યાપમ (से कि' तं उद्धारपल्लिओवमे!) હે ભદ'ત ! ઉદ્ધાર પલ્યાપમ શું છે ! अनुयोगचन्द्रिका टीका स्त्र२०४ पल्योपमादीनां औपमिकप्रमाणनिरूपणम् २५६

वध्यमाणस्वरूपवालाग्राणां तत्त्वण्डानां वा तद्द्वारेण द्वीपत्ममुद्राणां वा प्रतिसमय-मुद्धरणम्-भपोद्धरणम्-अपहरणम् उद्धारस्तद्विविषयं तत्मधानं वा पल्योपमम्-उद्धारपल्योपमम्-तत् सक्ष्मच्यावद्वारिकेति द्विविधम् । तत्र यत् सक्ष्मं तत् स्था-रथम् । व्यावद्वारिकप्ररूपणानन्तरमिदं प्ररूपयिष्यते । नद्दिस्थूलज्ञानं विना सक्ष्मज्ञानं भवितुमईति, अतो व्यावद्वारिकोद्धारपल्योपमं प्रथमं परूपयति-' तत्थ णं जे से वावद्दारिए ' इल्यादि । तत्र=उद्धारपल्योपमभेदद्वयमध्ये यत्तद् व्यावद्दारिकम्रुद्धार-पल्योपमं तद् यथानामकं प्रत्यं-पल्यमिव=धान्यादिपत्यमिव यत् तत् पत्र्यं-स्यात् योजनम्-उत्सेधाङ्गुलमानेन योजनं=योजनममाणम् आयामविष्कम्भाभ्यां=दैर्ध्य

उत्तर--(उदारपलिओबमे दुबिहे पण्णले) उद्धार पत्योपम दो प्रकार का कहा गया है। (तं जहा)-जैसे (सुहुमे य वाबहारिए य) एक म्रूथम उद्धारपत्य और दूसरा व्यावहारिक उद्धारपत्य। (तस्थ णं जे से सुहुमे से ठप्पे) इनमें जो सूक्ष्म उद्धार पत्त्य है उसके बिषय में अभी यहां कुछ नहीं कहा जाता है। इसके विषय में जो कुछ कहना होगा, बह व्यावहारिक उद्धारपत्य के निरूपण करने के बाद कहा जावेगा। क्योंकि स्थूल के ज्ञान हुए बिना सूक्ष्म का ज्ञान नहीं हो सकता है। इसलिये सत्रकार (तत्थ णं जे से वाबहारिए से जहा नामए पल्ले सिया) व्याबहारिक पत्य का कथन करते हैं-वह व्यावहारिक पत्य इस मकार है-(जोय णं आयामविक्खंभेणं जोयणं उडूं उचलेणं, तं तिगुणं सविसेतं परिक्खेवेणं) एक योजन लंबा, एक योजन चौड़ा और एक ही योजन गहरा एक गाल क्रुंआ समझना चाहिये, इसको परिधि

ઉત્તર-(उद्धारप छिन्नोधमे दुधि दे पण्णत्ते) ઉदार પલ્યે પ્ય એ પ્રકારતું કહેવામાં આવ્યું છે. (तंजहा) જેમ કે (सुद्ध मे य वा बहारिए य) એક સફમ ઉદ્ધાર પલ્ય અને બીજું બ્યાવહારિક ઉદ્ધાર પલ્ય (तत्थ णं जे से सुद्ध मे से ठαे) એમાં જે સફમ ઉદ્ધાર પલ્ય છે, તે વિશે અહીં કંઈ પછુ કહેવામાં આવતું નથી આ વિશે જે કંઈ કહેવાતું હશે તે બ્યાવહારિક ઉદ્ધાર પલ્યને નિફપિત પછી કહેવામાં આવશે કેમકે સ્થૂલના જ્ઞાન વગર સૂક્ષ્મતું જ્ઞાન થઇ શકે નહિ એથી સૂત્રકાર (तत्थ णं जे से वावहारिए से जहा नामए पर्स्ल सिया) બ્યાવહારિક પલ્યતું કથન કરે છે-તે બ્યાવહારિક પલ્ય આ પ્રમાણે છે. (जोयणં आयामविक् खंभेणं जोयणं उद्धुं उच्चत्तेणं तं तिगुणं सविसे सं परि-कक्षेत्रेणं) એક યાજન લાંબા, એક યાજન પહાળા અને એક યાજન ઊદા એક ગાળ ક્વો લાણ્યવા બાદ્યો બે એ એની પરિષિ કંઈક જાજેવી





तिस्ताराभ्याम् । इत्तत्त्वात् आयामो विष्कम्मश्च तस्य एकैकयोजनममाणः । तथा-ऊर्ध्व्यमुच्दत्वेनापि तद्योजनपमाणम् । तथा सविशेषं≕र्किचिदधिकं तत्त्रिगुणम्≕पूर्वा प्रेक्षया त्रिगुणम्- किंचिदधिकं योजनत्रयं परिक्षेपेण=परिधिना । सर्वस्यापि इत्त-परिधेः किंचिन्न्यूनपड्भागाधिकत्रिगुणत्वादस्यापि पल्यस्य किंचिन्न्यूनषड्भागा-धिकानि श्रीणि योजनानि परिधिर्भवतीति भावः । तत् खळु पल्यम् ऐकाहिक द्वैयाह्निक त्रैयाह्निकीनां यावत् उत्कर्षतः सप्तरात्रप्रस्थानां वाळाग्रकोटीनाम्-झिरसि

इउ अधिक तीन गुणी की होती है। गोल होने से इसकी लम्बाई और बौडाई एक २ योजन प्रमाण कही गई है। यहां योजन उत्से-घांगुल से जो निष्पन्न होता है वही लिया गया है ऊँवाई का ताल्पर्य यहां गहराई से है। एक योजन लंबी और १ योजन चौड़ी चीज की परिधि कुछ अधिक ३ तीन योजन की होगी। इसीलिये यहां पर किञ्चित् अधिक तिगुणी परिधि कही गई है। किञ्चित् अधिक से ताल्पर्य यहां किञ्चित् न्यून षष्ट माग से है समस्त छत्त परिधि कुछ कम षष्ट्र भागाधिक तिगुणी होती है। इसीलिये यहां पर इस पल्य की-घाग्यादि परय के समान इस कुए की-परिधि कुछ कम ऐसे उह भाग से-अधिक तिगुणी कही गई है। ताल्पर्य कहने का यह है कि-'पल्यरूप कुए की जो वृत्त परिधि है वह कुछ अधिक तीन योजन की होती है। कुछ अधिकता यहां १ एक योजन के छ भागों से जाननी चाहिये। सो ये योजन के छ भागपूरे नहीं छेना चाहिये।

ત્રણગણી હૈાય છે. ગોળ હૈાવાથી આની લંબાઈ અને પહેાળાઇ એક એક યોજન જેટલી કહેવામાં આવી છે અહીં યોજન ઉત્સેધાંગુલ વડે જે નિષ્પન્ન હૈાય છે, તેજ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે ઊચાઇ એટલે અહીં ઊંડાણ જાણવું જોઈએ એક યોજન લાંબો અને એક યાજન પહેાળો વસ્તુની પરિધિ કંઈક વધારે ત્રણ યોજન જેટલી થશે એથી જ અહીં કિંચિત્ અધિક તિગુણી પરિધિ કહેવામાં આવી છે. કિંચિત્ અધિક એટલે અહીં કિંચિત્ ન્યૂન ષષ્ઠ લાગ ગ્રહણ કરવામાં આવે છે. સિમસ્ત વૃત્ત પરિધિ થાડી કમ ષડુ ભાગાધિક તિગુણી થાય છે એથી જ અહીં આ પલ્યની-ધાન્યાદિ પલ્યની જેમ આ કૂપની પરિધિ થાડી કમ ષષ્ઠ ભાગ કરતાં વધારે તિગુણી કહેવામાં આવી છે તાત્પર્ય એ છે કે ' પલ્યરૂપ કૂપની જે વૃત્ત-પરિધિ-છે તે કંઇક વધારે ત્રણ યોજન જેટલી હાય છે. કંઈક અધિકતા અહીં એક યોજનના ૬ ભાગાથી જાણવી જોઈએ તા આ યોજનના ૬ ભાગે પુરા લેવા નહિ જોઈએ પણ अकुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२०४ पल्योपमादीनां औपमिकप्रमाणनिरूपणम् २६१

मुण्डिते एकाहेन द्रचहेन व्यहेग यावत् उत्कर्षतः सप्तरात्रेण यावत्पमाणा वालाग्र-कोटय उत्तिष्ठन्ति तावत्ममाणामिर्वालाग्रकोटिभिः संस्टटम्=प्राकर्ण पूरितम् । सन्निचितम्=प्रचयविशेषान्त्रविडीकृतम् , इत्थं तद् भ्टतम्=परिपूर्णेष् । यदि तानि

इछ कम छेना चाहिये। इस प्रकार १ एक योजन लंबा, एक योजन चौडा और एक ही योजन गहरा और इछ कम छठा भाग अधिक ३ तीन योजन की परिधिवाला एक पल्य जैसा गोल इ आ समझना चाहिये। (से णं पल्छे एगाहियबेयाहियतेयाहिय जाव सत्तरत्तरूढाणं संसट्टे संनिचिए भरिए बालग्ग कोडोणं) किर इस कुए को बालाग्रों से नीचे से ऊपर तक पूरा खूब ठसा ठस भरना चाहिये। ऐसा भरना चाहिये, कि जिससे थोड़ी सी भी जगह खाली न रहे। जिन बालाग्रों से यह कुंआ भरा जावे वे बालाग्र एक दिन दो दिन तीन दिन यावत अधिक से अधिक सात दिन तक के ऊगे हुए बालाग्रों के बराबर हो। अर्थात सुंडित करा देने पर किर से उगे हुए बालाग्रों के बराबर हो। अर्थात मुंडित करा देने पर किर से उगे हुए बालाग्रों के बराबर हो। अर्थात सुंडित करा देने पर किर से उगे हुए बालाग्रे के बराबर हो। अर्थात सुंडित करता है कि−'वह कुंआ आकर्ण पूरित हो अर्थात लवाख्य भरा हुआ हो। 'सन्मिचित' दाव्द यह कहता है कि−'वह कुंआ इस प्रकार से भरा जानना चाहिये कि जहां पर थोडा

કંઇક કમ લેવા નેઈએ આ પ્રમાણે એક ચાંજન લાંબી, એક ચાંજન પહાેળી અને એક જ ચાંજન ઊંડી તેમજ કંઈક કમ ષષ્ઠ ભાગ અધિક ત્રણ ચાંજન જેટલી પરિધિવાળા એક પલ્ય જેવા ગાળ કૂવા સમજવા નેઈએ. (से णં વસ્ત્રે एगाहिय बेयाहिय લेयाहिय जाव सत्तरत्रहढाण' संसट्ठे संतित्तिप भरिए बाह्यगकोडीण') આ કૂવાને પછી બાલાગ્રેથી નીચેથી ઉપર સુધી સંપૂર્ણ પશે ખૂબ ઠાંસીને ભરવા નેઈ એ એવી રીતે ભરવા નેઇએ કે સહેજ પણ જગ્યા ખાલી રહે નહિ જે બાલાગ્રોથી આ કૃપ ભરવામાં આવે, તે બાલાગ્ર એક દિવસ, ત્રણ દિવસ યાવત વધારમાં વધારે સાત દિવસ સુધીના માટા થયેલા બાલાગ્રોની બરાબર હાવા નેઈએ એટલે કે મુંડિત થયા પછી શેષ રહેલ બાલાગ્રભાગ જેટલા હાવા નેઈએ એટલે કે મુંડિત થયા પછી શેષ રહેલ બાલાગ્રભાગ જેટલા હાવા નેઈએ આટલે કે મુંડા વાળા હાવા નઈએ સત્વસ્થ 'સંસ્વાદ્ય' શખ્દ વડે આ વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે તે કૃપ આકર્ણ સંપ્ર્રિત હાવા નેઈએ એટલે કે પૂરેપ્રા ભરેલા હાવા નેઇએ છે લગ્ર ગ્ર

# अनुयोगद्वारस्त्रे

खछ बालाग्राणि अग्निनों दहेत्, वायु गेंहरेत्, अतीव निचितत्याच तत्राग्निवायु कमेते इत्वर्थः । तथा-नो कुथ्येयुः=गनि वालाप्राणि मचपविशेषादेव शुपिरामा-वात वाधोरसंग्रवाच्य नासारतां गच्छेयुः, अतर्व च न परिध्वं सेरन्=कतिपयपरि-बाटनमण्यङ्गीकृत्य नो डिध्देसं माप्तुयुरित्यर्थः, तत् एव च-नो पूतितया कदा-चिद्रप्यागच्छेयुः-न कदाचिद् दौर्गन्ध्यं माप्तुयृत्तित्यर्थः । ततः खद्ध=ताभ्यो वाडाप्रकोटिभ्वः खलु समये समये=पतिसमयम् एकमेकम् वालाप्रम् अपदाय= सा भी स्थान खाली न रहने पावे। (तेणं वालग्गा नो अग्गी डहेज्जा-नो वाऊ हरेज्जा, नो क्रहेज्जा, नो पछिषिदुंसिज्जा) तथा जो बालाग्र उस कंए में भरे गये हैं, वे अग्निदाह से खुरक्षित रहें, तथा वायु उन्हें उडान सके इस रूर से वे उसमें दाब कर भरे जाना चाहिये। जब वे वहां दाव २ कर भरे जावें मे तभी उन पर अग्नि और वायु का प्रभाव नहीं पड़ सकेगा ' यही बात इन पदों से सुचित की गई है। खूब निधिडल्प में भरे जाने के कारण जब वहां दोष खाली जगह ही नहीं रहेगी-तर वायु के अप्रवेश से वे असारता को भी प्राप्त नहीं कर सके गे और इसी कारण उनमें कुछ थोडे से भी रूप में परि-इाटन-मडनापना नहीं हो मकेगा। जब किञ्चिर भी सडनापना नहीं आदेगा-तव वे विष्वंतको प्राप्त नहीं होंगे और (णोपूहसाए ....ह०) न उनमें दुर्गन्व ही आवेगी। इस प्रकार से ही कुए में उन बालाग्रों को भर देना चाहिये। (तओणं समए समए एगमेगं बालग्गं

પણ સ્થાન રિક્ત દેખાય નહિ (દેળ વાસ્ત્રગા નો લગા દદેગ્જ્ઞા નો વાજ દૂરેગ્જ્ઞા, તો જીદેગ્જ્ઞા નો પસિવિદ્ધં સિગ્જ્ઞા) તેમજ જે બાલાથ્રો તે કૂવામાં ભરવામાં આવ્યા છે, તેએ અગ્નિથી બળી શકતા નથી તેમજ પવનથી પણ તે ઉડાવી શકાતા નથી તે પ્રમાણે ઠાંસી-ઠાંસીને બાલાથ્રો કૂવામાં ભરવા નેઇએ જ્યારે બાલાથ્રો ઠાંસી-ઠાંસીને ભરવામાં આવશે ત્યારે જ તેમના પર અગ્નિ તથા વાયુના પ્રભાવ પડશે નહિ એજ વાત આ પદા વડે સૂચિત કરવામાં આવી છે એકદમ ઠાંસીને ભરવાથી જ્યારે ત્યાં સહેજ પણ ખાલી જગ્યા રહેશે નહિ ત્યારે પવનના અપ્રવેશથી તેઓ અસારતાને પણ પ્રાપ્ત કરશે નહિ અને એથી જ તેમાં થાડા પણ કાવાહા લાગશે નહીં જગારે તેઓમા થાડા પણ સડા ઉત્પન્ન થશે નહિ ત્યારે તેઓ સુરક્ષિત રહેશે એટલે કે વિધ્વરત થશે નહિ અને (ળો વૃદ્દત્તાર.....દ.) તેઓમાં દુર્ગ ધ પણ ઉત્પન્ન થશે નહિ આ પ્રમાણે કૂવામાં તે બાલાશ્રો ભરવા નેઇએ. (તજાળ સમપ સમપ વગમેન

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२०४ पल्योपमादीनां औपमिकप्रमाणनिरूपणम् २६३

अपद्दत्य यावताकालेन तत् पल्यं क्षोणम्=त्राखाग्रापसारणात् नद्रहितं निस्सारित-धान्यकोष्ठागारवत् , तथा--नीरजस्कम्=रजस्तुल्यानां सक्षमत्रालाग्राणामपनयनाद् नीरजस्कम्-निस्सारितधान्यरजस्ककोष्ठागारवत् । तथा-निर्लेपम्=अत्यन्तसंश्ले-षात् पल्यमयतां गतानि वालाग्राणि लेपत्वेन स्विक्षितानि, तेषामपसारणाद् निर्लेपम्-अपनीतभित्त्यादिगतधान्यखेषकोष्ठागारवत् । तथा-निष्ठितस्=एभि-स्तिमिः प्रकारैतिकोधनात् तत् पल्यं निष्ठितं=विश्चद्धं च मर्वति । एतावत् काल स्तरूपं बादरमुद्धारपल्योयमं भवति । पल्यान्तर्भतबाल्याणां संख्येयत्वात् संख्ये-

अवहाय जावइएण कालेणं से परले खीणे नीरए निल्लेवे, निट्टिए, मवइ, से तं वावहारिए उदारपलिओवमे) इसके बाद एक एक समय में एक एक वालाग्र उसमें से निकालना चाहिये-इस प्रकार करते २ जितने काल में वह पल्य कुंवा-खाली होता है, वालाग्रों की घोडी सी भी रज उसमें लगी नहीं रहती है, वालाग्रों का घोड़ासा भी संश्लेष उसमें नहीं रहता है, अलएव वह बिलकुल उन वालाग्रों से रहित हो जाने के कारण पहिले जैसा विद्युद्ध कुंए के रूप में हो जाता है-यही कालस्वरूप बादर उद्धारपल्योपम है। ताल्पर्य कहने का यह है कि-कुएँ में भरे हुए वे वालाग्र जितने समय में उससे निकाले जाते हैं-अर्थात इन वालाग्रों को निकालने में जितना काल समाप्त हो जाता है, यही 'वादर उद्धारपल्योपम का स्वरूप है। वह बादर उद्धारपल्योपम पल्यान्तर्गत वालाग्रों को संख्येय होने के

बाइगां अवहाय जावइएणं कालेणं से परले खीणे नीरए निस्लेवे, निट्टिंग मवद्द, से तं वावद्दारिए उद्धारपलिओवमे) त्यार પછી એક એક સમયમાં એક એક બાલાગ્ર તેમાંથી બહાર કાઢવા નેઈએ આમ કરતાં કરતાં જેટલા કાલમાં તે પસ્ય-કૂવા-- ખાલી થઇ બાય છે, બાલાગ્રોની ચેડી પણ રજ તેમાં શેવ રહેતી નથી, બાલાગ્રોના ચાઢા પણ સંશ્લેવ તેમાં રહેતા નથી તેથી તે બાલાગ્રોથી એકદમ રહિત થઇ જવાથી પહેલાં જેવા વિશુદ્ધ કૂવા થઈ જાય છે, એજ કાલસ્વરૂપ બાદર ઉદ્ધારપલ્યાપમ છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે કુવામાં ભરેલા બાલાગ્રો જેટલા વખતમાં તે કુવામાંથી બહાર કાઢવામાં આવ્યા છે, એટલે કે આ બાલાગ્રોને બહાર કાઢવામાં જેટલા વખત પસાર થયા છે, તેજ 'બાદર ઉદ્ધાર પલ્યાપમ'નું સ્વરૂપ છે. આ બાદર ઉદ્ધાર પલ્યાપમ, પલ્યાન્તર્ગત બાલાગ્રો સંખ્યેય હાવાથી સંખ્યાત સમય પ્રમાણ હોય છે રદક

## अनुयोगद्वारसूत्रे

यैः समयैस्तद्वदारसंभवात् संख्येयसमयमानभिदं बोध्यम् । तदेतद् व्यवहार-पल्योपमं विक्रेयम् । इत्यं व्यवहारपल्योपमं मरूप्य व्यवहारसागरोपमं प्ररूपयति-एतेषां पल्यानां कोटीकोटिर्दशगुणिता यदि भवेत् तदा तदेकस्य व्यावहारिकस्य उद्रारसागरोपमस्य परिमाणं भवति । महत्त्वसाम्यात् सागरेणोपमीयमानत्वादिदं सागरोपअम्रुच्यते । एतैर्व्यावहारिकपल्योपमसागरोपमैः किं प्रयोजनम्=एतैःकोऽर्थः साध्यते ? इति शिष्यमक्षः । उत्तायति-एतैर्नास्ति किंचित् मयोजनम् । किं तर्हि

कारण संख्यात समय का होता है। क्योंकि उसमें से जो वे बालाम निकाले जाते हैं. वे संख्यात समय में ही निकाले जाते हैं। इस प्रकार व्यवहार पल्योपम का कथन कर अब सूल्रकार व्यवहार सागरोपन की प्ररूपणा करते हैं-(एएहिं पल्लाणं कोडाकोडी हवेउन दस गुणिया, तं वावहरियस्स उदारसागरोवमस्सए गस्सभवे परिमाणं) इन पल्यों की कोटिकोटी दश गुणित जब हो जाती है, तब एक व्याव-हारिक उद्धारसागरोपम का प्रमाण होता है। अर्थात् दश कोटिकोटी व्यवहार पल्यों का एक व्यावहारिक उद्धार सागरोपम होता है। महस्व की सभानता लेकर सागर के साथ इसकी तुल्ला की गई है इसलिये इसे सागरोपम कहा गया है। (एएहिं वावहारिय उद्धारपलिओवम-सागरोवमेहि कि पओयणं ?)

इंग्रान-इन व्यावहारिक उद्धारपल्योपम और व्याबहारिक साग-रोपम से किस भयोजन की सिद्धि होती है ?

કેમકે તેમાંથી જે આલાઓ બહાર કાઢવામાં આવ્યા છે, તે સ'ખ્યાત સમ-યમાં જ અહાર કાઢવામાં આવ્યા છે આ પ્રમાણે વ્યવહાર પલ્યાપમ વિશે કથન કરીને હવે વ્યવહાર સાગરાપમની પ્રરૂપણા કરે છે. (एएसि' पल्लाण' को झाकोड़ी हवेज्ज रसगुणिया, तं वावहरियस्स छढारसागरोवमस्स एगस्स भवे परि-माण') આ પલ્યાપમાની કાટિ-કાટિ દશ ગ્રુણિત જ્યારે થઈ જાય છે ત્યારે એક વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર સાગરાપમનું પ્રમાણ કહેવાય છે એટલે કે દશ કાટિ-કાટિ વ્યવહાર પલ્યાના એક વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર સાગરાપમ થાય છે મહત્ત્વની સમાનતાના આધારે સાગરની સાથે તુલના કરવામાં આવી છે. એથી જ આને સાગરાપમ કહેવામાં આવ્યા છે. (एएहि' बावहारिय उद्धारपळिखोवम-सागरोवमेहि' कि' पक्षोधणं ?)

શંકા—આ વ્યાવહારિક ઉદ્ધારપદ્યોપમ અને વ્યાવદ્ધારિક સાગરાેપમથી ક્રયા પ્રયાજનની સિદ્ધિ થાય છે <sup>ક</sup> भनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२०४ पल्योपमादीनां औपमिकप्रमाणनिरूपणम् २६५

निर्र्यकान्येतानि ? इत्याइ-केवळमेतैः प्रज्ञापना मज्ञाप्पते-मरूपणामात्रं कियते इत्यर्थः । नतु निर्र्थकस्य मरूपणा व्यर्था, अर्किचिस्करत्यादिति चेदाइ-वादरे मरूपिते सूक्ष्मं सुखावनोधं भवति, अतः सूक्ष्मोपयोगित्वात्-वादरपरूपणा नैका-न्ततो निरर्थिका । नतु तर्दि नास्ति किंचित् मयोजनमिति यदुक्तं तत् कथं संगरुछते ? इति चेदाइ-एतावतः मयोजनस्याल्परवेनाविवक्षणात्तयोक्तम् , अतो

उत्तर--'एएहिं बावहारिय उद्धारपछि भोवमसागरोवमेहिं णस्थि-किंचिप्प भोयणं केवलं पण्णवणा पण्णविज्जइ) इन व्यावहारिक उद्धार-पल्योपम और व्याबहारिक उद्धार सागरोपम से कोई भी ? मयोजन सिद्ध नहीं होता है केवल ये दोनों प्ररुपणा मान्न के लिये हैं।

र्शका--जब इनसे कोई भी प्रयोजन सिद नहीं होता है, तो निरर्धक होने से इनकी प्ररूपणा करना ही व्यर्थ है ?

उत्तर--ऐसा नहीं है-क्योंकि जब बादर पत्योपमादि की प्ररूपणा हो जाती है अर्थात् समझली जाती है, तो उससे सूक्ष्मपत्त्योपमादि की प्ररूपणासुखावबोध-सरलता से समझने में आजानेवाली हो जाती है। इसलिये सुक्ष्म की प्ररूपणा में उपयोगी होने के कारण बादर की प्ररूपणा सर्वथा निरर्थक नहीं मानी जा सकती।

इंग्रा--नो फिर 'णरिथ किंचिप्पओयणं' यह जो पाठ कहा गया है सो इस पाठ की संगति कैसे चैठाली जावेगी ?

उत्सर--म्द्रक्ष्म की प्ररूपणा में यह उसका उपयोगीपना रूप प्रयोग

ઉત્તર—( एएहिं वावहारिए उद्यारपल्लिओवमसागरीवमेहिं णत्थि कि'विष्प खोयणं केवलं पण्णवणा पण्णविच्जद) આ વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર પલ્યોપમ અને વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર સાગરાપમધી એક પછુ પ્રયોજન સિદ્ધ થતું નથી આ અન્ને કુક્ત પ્રરૂપણા માટે જ છે.

શ'કા—જ્યારે એનાથી કાેઇ પણ પ્રયાજનની સિદ્ધિ થતી નથી ત્યારે નિર્શ્યંક હેલાથી એની પ્રરૂપણા જ વ્યર્થ છે ?

ુલ્તર—ખરેખર આમ નથી ક્રેમકે જ્યારે બાદર પલ્યાપમાદિની પ્રરૂપણા થઈ જાય છે, ત્યારે તેનાથી સૂક્ષ્મ પલ્યાપમાદિની પ્રરૂપણા સરલતઃથી સમ જમાં આવી જાય છે. એથી જ સૂક્ષ્મની પ્રરૂપણામાં ઉપયોગી થઈ પડે છે, એટલા માટે ખાદરની પ્રરૂપણા સાવ નિરર્થક ગણાય નહિ.

શ'કા---તા પછી '' ળત્વિ કિ'લિપ્પ એર્થ્યા ' આ પાઠ કહેવામાં આવ્યો છે, તા આ પાઠની સંગતિ કેવી **કાતે ખ**ંધ એસ**તી કરી શકાય** ? અવ **રક** 

#### अनुयोगद्वार**स्**वे

नास्ति कश्चिद दोपः । एवं वाद्राद्वापत्त्वोपनादावपि बोध्यम् । एतदुपसंहक्षाह-तदेवद् व्यावदारिकमुद्धारपत्थ्योपममिति । अथ-ग्रूक्ष्मम् उद्धारपत्योपमं मरूप-णाय पृच्छति-अय कि तद् सूक्ष्मम् उद्धारपत्त्योपमम् ? इति । उत्तायति-' सुहुमं उद्धारपलियोवमं इत्यादिना । तत्र-मूक्ष्ममुद्धारपत्त्योपमपित्यारभ्य ' स्तं वालाग्र-कोटीनाम् ' इत्यन्तस्य पाठस्यार्थः पूर्ववद् बोध्यः । तत्र=्यालाग्रकोटिषु खद्ध एकैकं वालाग्रम् असंख्येयानि खण्डानि क्रियते । पूर्वं वालाग्राणि सहजान्येय

जन एक अल्प प्रयोजन है। अतः सूत्रकारने इस अल्पप्रयोजन की बहां विवक्षा नहीं की है, इस अपेक्षा उसे प्ररूपणा मात्र वतला दिया है। इसी प्रकार से बादर अद्धापल्योपम आदि में मी जानना चाहिये। (से ते वावहारिए उद्धारपलिओवमे) इस प्रकार यह व्यावहारिक उद्धारपल्योपम का स्वरूप है। (से किंतं खुहुमे उद्धारपलिओवमे?) हे भदन्त ! बह खुक्ष्म उद्धारपल्योपम क्या है ?

उत्तर--(सुहुमे उद्वारपलिओवमे) वह सुक्ष्म उद्धारपल्योपम इस प्रकार से है (से जहा नामए पल्छे सिया जोयणं आषामविक्स्वंभेणं जोयणं उब्बेहेणं तं तिगुणं सविसेसं परित्रखेवेणं) जैसे कोई एक पल्य हो और वह लंबाई में चौडाई में एवं गहराई में एक योजन प्रमाण हो। इसकी परिधि कुछ अधिक तीन योजन की हो। (से णंपल्छे एगोहिय-बेवाहियतेयाहिय जाब सत्तरत्तरहाणं संसद्वे संनिचिए अरिए वालग्ग-

ઉત્તર -- સૂક્ષ્મની પ્રરૂપસામાં આ ઉપયોગી છે, તા આ ઉપયોગિતા રૂપ પ્રયોજન એક રીતે અક્ય પ્રયાજન જ છે. એથી સૂત્રકારે આ અલ્પ પ્રયા-જનની ત્યાં વિવક્ષા કરી નથી આ દબ્ટિએ જ તેને પ્રરૂપણા માત્ર કહી દીધી છે એ પ્રમાણે બાદર અદ્ધા પંલ્યાપમ વગેરેના સંબંધમાં પણ સમજી લેવું તોઈએ. (સે તં વાવફારિષ અદ્ધારપસ્ત્રિયોવમે) એ પ્રમાણે આ વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર પલ્યાપમનું સ્વરૂપ છે (સે જિંત સુદ્રુ મે રહ્યારપસ્ત્રિયોવમે ?) હે ભદ'ત ! તે સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર પલ્યાપમ શું છે ?

उत्तर-(सुद्रुमे उद्धारपछि प्रोवमे) ते स्दर्भ उद्धार पट्ये। पम आ प्रभाषे छे.-(से जदानामए पल्ले सिया जोपणं आयामविक्संभेणं जोयणं उटवेदेणं तं तिनुणं सविसेसं परिक्सेवेणं) लेभ डेार्ड એક पद्य छेाय अने ते क्षंआधमां, पर्देश्लार्धमां तेमल आंडार्डमां એક येश्वन प्रमाध छेाय, जेनी परिधि डंधेइ वधार त्रखु येश्वन लेटवी छेाय. (से णं पल्डे एगाहिय चेयाहिय तेयाहिय जाव सत्तरहहाणं संसट्टे संनिषिए मरिए बाल्याकोडोणं) आ प्रथ्यने केड अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२०४ पच्योपमादीनां औपमिकप्रमाणनिरूपणम् २६७

गृहीतानि, अत्र तु एकैं के वालाप्रमसंख्येयखण्डीकृतं गृहाते इति भावः । एवं सरयेकैकखण्डस्य यन्मानं भइति तनिरूधयितमाह-तानि खख वालाग्रखण्डानि टष्टय (ग)हनातः असंख्येयमागगात्राणि । दृष्टिः≃चक्षुद्वौरोस्पन्नदर्शनरूपा, साऽव-गाहते=गरिच्छेदद्वारेण भवर्वते यत्र वस्तुनि तदेव वस्तु इष्टचरगाहना मोच्यते । सा चेह वालाग्रखण्डरूमा तद्रपेक्षयाऽपंख्येयमागवर्त्ति मत्येकं वालाग्रखण्डं बोध्य-कोडीणं) इस पच्य को एक दिन दो दिन तीन दिन यावत सात दिन तक के बालाग्रों से खुब ठसाठस-लवाल्य भर देना बाहिये। (तत्थ ण एगमेगे बाउग्गे असंस्वित्ताहं संडाई कउनह) इन में जो एक २ बालाग्न है, उसको केवली की बुद्धि की कल्पना से असंख्यातर खंड करना चाहिये। (ते णं चालग्गखंडा दिही ओगाहणाओ असंखेडजह भागमेत्ता सहम-स्स पणग जीवस्स सरीरो गाहणाओं असंखेड जगुणा) ये प्रत्येक बालाग्र-खंड दृध्यवगाहना की अपेक्षों से असंख्यालवें जाग मात्र हैं। चक्षद्वारा उस्पन्न जो दर्शन रूप दृष्टि है, वह दृष्टि जिस वस्तू में परि-च्छेर करने के लिये प्रवृत्त होती है, वही वस्तू टटधवगाहना रूप से यहां कही गई है। अर्थात् जो वस्तु चक्षुईईईान का विषय होती है वही वस्तु टटयवगाहना है। इस प्रकार ये प्रत्येक वालाग्रखंड उसके असं-ख्येय भागवर्ती हैं। ऐसा अर्थ जानना चाहिये। सात्पर्य कहने का यह है कि जिस पुद्धलद्रव्य को विद्युद्ध चक्षुर्दर्शनवाला छद्मस्थ प्राणी देखता 🕏, उस दृष्ट्यवगाहना रूग वस्तु के असंख्यांतवें भाग मात्र वे प्रत्येक દિવસ, એ દિવસ, ત્રણ દિવસ યાયંત સાત દિવસ સુધીના ખાલાથોથી ખુબ siસી-siસીને ભરી દેવામાં આવે (तत्थ णं एगमेंगे बालगो असंखिडजाई સંકાદ कइजદ) એમાં જે એક∽એક બાલાચ છે, તેના કેવલીની ખુદ્ધિની કલ્પના

खंडाइं कइजइ) એમાં જે એક-એક બાલાગ્ર છે, તેના કેવલીની બુદ્ધિની કલ્પના વડે અસંખ્યાત-અસંખ્યાત ખડેા કરવા નેઇએ. (તેળં वालग्ग खंडा दिट्ठी ઓगाइणाओ असंखेज्जइभागमेत्ता सुद्दुमस्छ पणगजीवस्ख सरीरोगाइणाओ असंखेज्जगुणा) આ દરેકે દરેક બાલાગ્ર ખંડ દળ્ડ્યવગાહનાની અપેક્ષાએ અસંખ્યાતમાં ભાગ માત્ર છે. ચઠ્ઠા વડે ઉત્પત્ત જે દર્શન રૂપ દૂષ્ટિ છે, તે દળ્ટિ જે વસ્તુમાં પરિચ્છેઠ કરવામાં પ્રવૃત્ત હેાય છે, તેજ વસ્તુ દળ્ડ્યવગા-હના રૂપથી અહીં કહેવામાં આવી છે એટલે કે જે વસ્તુ ચબ્રુદર્શનના વિષય હાય છે તેજ વસ્તુ દળ્ટ્યવગાહના છે આ પ્રમાણે આ દરેકે દરેક બાલાગ્ર-ખંડ તેના અસંખ્યેય ભાગવર્તા છે. આવે અર્થ જાણ્યુવા નેઇએ તાત્પર્ય એ પ્રમાણે છે કે પુદ્દગલ દ્રવ્યને વિશુદ્ધ ચક્ષુકર્શનવાળું જુએ છે, તે દેળ્ટ્યવગાહના રૂપ વસ્તુના અસંખ્યાતમા ભાગ માત્ર તે દરેકે-દરેક ખંડી-



**व**ेनुयोेगद्वारस्<sup>के</sup>

मित्यर्थः । यत् पुद्गल्रद्रव्यं विश्वद्वक्षुदैर्शनयुक्तव्छबस्थः पद्यति तदसंख्येयमाग वर्त्ति एकैकं वालाग्रखण्डं भत्तीति मावः । इत्थं द्रव्यतो मानं निरूप्य क्षेत्रतस्तन्मान माद-उानि वालाग्रखण्डानि सक्ष्मस्य पनकनीवस्य शरीरावगाइनातोऽसंख्येयगु-णानि । अपं मावः-सूक्ष्मपनकजीवशरीरं यात्रत् क्षेत्रमवगाइते तत्क्षेत्रापेक्षयाऽसं-ख्येयगुणं क्षेत्रं मत्येकं वालाग्रखण्डमवगाइते इति । प्रत्येकं वालाग्रखण्डं वादर-पृथिवीकायिकपर्याप्तशरीरतुर्द्यं बोध्यम् । तानि=दालाग्रखण्डानि नो अग्निर्ददेत् '

खंडीकृतवालाग्र हैं। ऐसा अर्थ 'ते पं बालग्गसंडा दिट्ठी जोगाहणाओ असंखेडजइमागमेता' इस पाठ का जानना चाहिये। व्यावहारिक पत्य में जो बालाग्र लिये गये हैं, वे स्वाभाविक लिये गये हैं-अर्थात् वहाँ बालाग्रों के खंड नहीं किये गये हैं। यहां सुक्ष्त पत्य में व्याव-हारिक परुष में मरे गये एक २ बालाग्रों के असंख्यात २ खंड किये गये हैं। इस प्रकार द्रव्य की अपेक्षा एक २ बालाग्रखंड के मान का निरूपण करके अब सूत्रकार क्षेत्र की अपेक्षा उसका मान निरूपित करने के लिये कहते हैं कि-वे प्रत्येक बालाग्र खंड सूक्ष्म पनक जीव के शरीर की जितनी अवगाहना होती है, उससे असंख्यातगुणे हैं। ताल्पर्य इसका यह है कि-सक्ष्मपनक जीव का शरीर जितने क्षेत्र को रोकता है, उस क्षेत्र की अपेक्षा वे प्रत्येक बालाग्रखंड असंख्यातगुणित क्षेत्र को रोकते हैं। इस प्रकार ये प्रत्येक बालाग्रखंड असंख्यातगुणित क्षेत्र को रोकते हैं। इस प्रकार ये प्रत्येक बालाग्रखंड पर्याक्ष वादर पृथिवीका-यिकके शरीर बरावर हैं ऐसा जानना चाहिये। (ते णं बालग्रखंडा णो

કૃત બાલાગ્ર છે આ જાતના અર્થ 'તેળં થા સ્માર્થકા દિટ્ટીઓ માદ માગ્રો અસં દેક જ્રદ્મા મેત્ત " આ પાઠના જાણવા જાઇએ બ્યાવહારિક પલ્યમાં જે બાલાગ્રો ગ્રહણ કરવામાં આવ્યા છે, તે સ્વાસાવિક ગ્રહણ કરવામાં આવ્યા છે. એટલે કે ત્યાં બાલાગ્રોના ખાંડ કરવામાં આવ્યા નથી અહીં સૂક્ષ્મ પલ્યમાં વ્યાવ-હારિક પલ્યમાં સંપૂરિત દરેકે-દરેક ખાલાગ્રોના અસંખ્યાત ખાંટા કરવામાં આવ્યાં છે આ રીતે દ્રબ્યની અપેક્ષા દરેકે-દરેક ખાલાગ્ર ખાંડના માનનું નિરૂપણ કરીને હવે સ્વગ્ન સ્વે અપેક્ષા દરેકે-દરેક ખાલાગ્ર ખાંડના માનનું વિરૂપણ કરીને હવે સ્વાલગ્ધ ખાંડ સૂક્ષ્મ પનક (નીલક્લ) જીવના શરીરની જેટલી અવગાહના હાય છે, તેનાથી અસંખ્યાત બણા છે તાત્પર્ય એ છે કે 'સૂક્ષ્મ-પનક જીવનું શરીર જેટલા ક્ષેત્રને વ્યાપ્ત કરે છે, તે ક્ષેત્રની અપેક્ષા તે દરેકે દરેક બાલાગ્ર ખાંડ અસંખ્યાત ગણા ક્ષેત્રને ઘરે છે. આ પ્રમાણે આ દરેકે-દરેક બાલાગ્ર ખાંડ પર્યાપ્ત બાદર પૃથિવીકાર્યિક શરીરની અરાઅર છે.

# अंतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२०४ पख्योपमादीनां सौपमिकग्माणनिरूपणम् २६९

इत्यारभ्य 'निष्ठितं भवति, तदेतदुद्धारपस्योपमम् ' इत्यन्तः पाठः सुगमः । अत्रेदं बोध्यम् एषां वाळाव्रखण्डानामसंख्येयत्वात् भतिसमयमेकैक्तवालाग्रखण्डापद्दारे संख्येवा वर्षके टयों व्यतियन्ति, अत्रः संख्येयभूपकोटिमानमिदमिति । एतेषां पस्यानां कोटोकोटिदशगुणिता पकं सूक्ष्ममुद्धारसागरोपमम्रुच्यते । एतेषां सूक्ष्मो-द्धारपस्योपमसागरोपमानां मयोजनं किम् ? इति पृष्टः आद एतैः सूक्ष्मोद्धार-पस्योपमसागरोपमानां प्रयोजनं किम् ? इति पृष्टः आद एतैः सूक्ष्मोद्धार-पत्त्योपमसागरोपमानां प्रयोजनं किम् ? इति पृष्टः आद एतैः सूक्ष्मोद्धार-पत्त्योपमसागरोपमानां प्रयोजनं किम् ? इति पृष्टः आद एतैः सूक्ष्मोद्धार-पत्र्योपमसागरोपमानां इदीपसमुद्राणामुद्धारो गुद्धते । अत्र पृच्छति-कियन्तः खछ भदन्तः द्वीपसमुद्रा उद्धारेण प्रज्ञप्ताः ? उत्तर्पात-गौतम ! यात्रतामर्धतृतीयानाम् उद्धारसागरोपमानाम्रुदारसमया भवन्ति, एताचन्तः खछ द्वीपसमुद्रा उद्धारेण मझक्षाः। मकृतम्रुवसंइरति-तद्देतत् सूक्ष्ममुद्धारपत्त्योपभमिति । इत्यमुद्धारपत्त्योपमम्रुवसंहत-

अग्गी डहेडजा, णो वाऊ हरेडजा, णो कुहेडजा, णो पलिविद्धं सिज्जा, णो पूइत्ताए हव्यमागच्छेडजा) इन पदों का अर्थ व्यावहारिक पल्य के अर्थ में लिख दिया है। (तओणं समए समए एगमेणं बालग्गखंडं अवहाय जावइएणं कालेणं से पल्ले खीणे नीरए निल्लेवे णिहिए भवह से तं सुद्रुमे उद्धारपलिओ थमें) उन बालाग्रखंडों में से प्रत्येक बालाग्र-खंड को समय समय पर निकालना चाहिये। इस प्रकार वे बाला-ग्रखंड जिलने समय में उस पल्य से संपूर्ण निकल जाते हैं, उतने काल का एक सक्ष्म उद्धारपल्योपम होता है। 'खीणे नीरए हत्यादि सूत्रस्थ दाव्दों का अर्थ पहिले लिख दिया गया है सो यहां पर भी वैसा ही इन पदों का अर्थ पहिले लिख दिया गया है सो यहां पर भी वैसा ही इस प्रकार यह सूक्ष्म उद्धारपल्योपमका स्वरूप है। यहां पर यह जानना

आમ લાયુવું લેઇએ. (तेण वालगा खंडा णो अगी डहेब्जा, णो वाऊ हरेजा, जो कुहेब्जा, णो पलिविद्धं सिग्जा, णो पूइताए हवा मागच्छेब्जा) આ પहेंगि अर्थ व्यावढा दिन पल्यना अर्थभां २५७८ ठरवामां आव्ये। છે. (तन्नोज समय समय एगमेगं वालगा खंड अवहाय जाय इएणं का हेणं से परले खाणे नीरए निल्लेचे णिट्रिए मबइ से तं सुहुमे उद्घारपलि जोवमे) ते लाला आ भंडा-मांथी हरेडे-हरेड आला आ भंडने समय समय पर लढा र ठाढवे। लें ठेके आ प्रभाधो ते लला आ भंडने समय समय पर लढा र ठाढवे। लें ठेके आ प्रभाधो ते लला आ भंडा केटला वणतमां ते पल्यथी पूरे-पूरा लढा र नी की लय छे तेटला हालने। को स्तूम उद्धार पर थे। पूरे-पूरा लढा र मंखाणे नीरव " वगेरे सूत्रस्थ शण्होने। अर्थ पहेलां स्पण्ट ठरवामां आव्ये। छे, ते। अदी पखु ते प्रभाधो क अर्थ लाधा लेट की. (से तं सुहुमे उद्धार पलि जोवमे) आ रीते आ सूक्ष्म उद्धार पल्ये। प्रभुन रवड्रप छे आही की

# अनुयोगडारस्त्रे

566

मिति सुवयितुनाह-ादेनदुदारपत्थाेपममिति ॥ मूठे-'तेणं वाठागा' इति मयमा गठत्वेन हितीयान्तत्वेन च तन्त्रेण निर्दिष्टम् सूत्रे पुंन्त्वमार्पत्वात् ॥ मु० २०४॥ माहिथे कि चे जो बालायखंड हैं वे असंख्यात हैं। प्रतिसमय एक एक बालाय खंड के निकालने पर संख्यात वर्ष कोटिकोटि समाप्त हो जाती है। इसल्प्रि इसका मान संख्यात वर्ष को टिका है। (ए०सिं पल्लाणं कोडाकोडीहवेउजदसगुणिया सहमरस उदारसागरोवमस्स एगस्स भवे परिमाणं) इन पल्योंकी १० गुणित जो कोटिकोटि है, वह एक सक्ष्म उद्धारसागरोपम का परिमाण होती है। (एएहिं सहमउद्धार-पलिओवमसागरोवमेहिं कि पओयणं) हे भदन्त ! इन सुक्ष्म उद्धार पत्थोपम एवं सहम उद्धार सागरोपम से क्या प्रयोजन सिद्ध होता है ? उत्तर--(एएहिं सहम उद्धार पलिओवमसागरोवमेहिं दीवसमुहाणं-उद्धारो चेप्पह) इन सूक्ष्म उद्धारपत्योपम एवं सूक्ष्त्र उद्धार सागरोपम से द्यारो चेप्पह) इन सूक्ष्म उद्धारपत्योपम एवं सूक्ष्त्र उद्धार सागरोपम से द्यारो चेप्पह) इन सूक्ष्म उद्धारपत्योपम एवं सूक्ष्त्र उद्धार सागरोपम से द्यारा सत्यहों का उद्धार प्रनाग प्रहण किया जाता है। (केव्हयाणं भंते !

कार समुद्रा का उद्धार प्रमाण अहण करा जाता हा (कवहयाण भता) दीबसमुद्दा उद्धारेणं पण्मसा) यहां शिष्य पूछता है-हे भर्ग्त ! उद्धार-पल्योपम एवं उद्धारसागरोपम कितने द्वीपसमुद्दों को बताते हैं ?

पत्थापम एव उद्धारसागरापम कितन द्धापसमुदा का बतात ह ? उत्तर----(गोपमा ! जावहगाणं अडूा इज्जाणं उद्धारसागरोवमाणं उद्धारसमया एवहयाणं दीवसमुद्दा उद्धारेणं-से तं सुहुमे उद्धारपति-लखुवुं आवश्य्र छे डे आ के आक्षात्र भंडा छे, ते अक्ष'भ्यात छे प्रति समय એક-- એક आक्षात्र भंडने अद्धार इढवाथी स'भ्यात वर्ष डेाटि हेाटि समाफ्त थई लय छे. केथी आतुं नाम स'भ्य त वर्ष डेाटिनुं छे. (पर्वत्र पत्त्व.ण कोडा को डी इवेड ब दसगुणोया तं सुरुमस्य उद्धारसागरोवमस्स एगस्स मवे परिनाणं) आ पत्थे प्रती १० शुधित के डेाटि-डेाटि छे ते ओह सूक्ष्म उद्धार स गरे.पभनुं परिनाध् देख छे. ( एर्राइ पुष्टुम रहित्रोवमवागरोवमे हिं किं पक्षोयणं) दे लढत ! आ सूक्ष्म उद्धारपत्थे प्रभा अने सूक्ष्म उद्धार सागरे।पभधी डक्षुं प्रयोग्धन लिद्ध थाय छे ?

ઉત્તર-(एएहिं सुदुन उद्धार पछि शे रमसागरोव मेहिं दीव स सुद्दा गं रदा रो घे पड़) આ सूक्ष्म ઉद्धार पछि शे रमसागरोव मेहिं दीव स सुद्दा गं द्धा रो द्वीप स मुद्रोनी अखुत्री माटे उद्धार प्रमाख अडिए उरवा मां आवे छे (केव-इया जं मंते ! दीवस मुद्दा उद्धारेणं पण्णत्ता) अदीं शिष्य प्रश्न अरे छे-दि सह'त ! उद्धार पत्त्ये। पम अने उद्धार सागरो। आदीं शिष्य प्रश्न अरे छे-दि सह'त ! उद्धार पत्थे। पम अने उद्धार सागरो। पा ठेटक्षा द्वीप समूक्षेने अता ये छे? उत्तर-(गोयमा ! जावइयाजं अहुँ। इजा जं उद्धारसागरोवमाणं उद्धारसमया एवइयाजं दीव समुद्दा उद्धारेणं-से तं सुद्दमे उद्धारपछि भोवमे) दि गौतम ! अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२०४ पच्योपमादीनां औपमिकप्रमाणनिरूपणम् २७१

ओबमे ) हे गौतम ! जितने अढाई उदार सागरोपमों के उदार समय-बालाओं को निकाल्टने के समय है, इतने ही एक दूसरे से टूने २ बिस्तारवाटे डीप और समुद्र हैं। ' ऐसा उद्धार पल्योपम से निष्पन्न उद्धार सागरोपम से जाना जाता है। इस प्रकार यह सक्षम उद्धार पल्योपम का स्वरूप है।

भावार्थ---इस सुझ द्वारा मुझकार ने औपमिक प्रमाण का विवेचन किया है-इसमें उन्होंने यह कहा है कि-' यह औपमिक प्रमाण मूलतः दो प्रकार का है-एक पल्योपमरूप और दूसरा सागरोपमरूप। पल्य से सागर निष्पन्न होता है घान्यादिक भरने का जो कूंवे के जैसा गोल स्थान होता है उसका नाम पल्प है। इस पल्य की उपमा से जिसका अस्तिरव पकट किया जाता है, उसका नाम पल्योपम है। पल्योपम, उद्धार पल्योपम, अद्धापल्योपम और क्षेत्रपल्योपम है। पल्योपम, उद्धार पल्योपम, अद्धापल्योपम और क्षेत्रपल्योपम के मेद से तीन प्रकार का है। सूक्ष्मउद्धार पल्योपम एवं व्यावहारिक उद्धार पल्योपम के भेद से उद्धारपल्योपम के दो भेद हैं। एक योजन लम्बा गहरा और चौड़ा गोल क्लंवा हो वह सात दिन तक के उगे हुए वालों के उन्हों से क्रूट २ कर पूरा लवालय भा दिया जाय। इस कूवे को व्यवहार उद्धार पल्य कहते हैं। पुनः इन वालों को एक २

જેટલા અઢી ઉદ્ધાર સાગરેત્પમના ઉદ્ધાર સમયેા-બાલત્લ્રોના નીકળવાના સમયેા છે, એટલા જ એક બીજાથી બમણા બમણા વિસ્તારવાળા દીપા અને સમુદ્રો છે એવું ઉદ્ધાર પલ્યેત્પમથી નિષ્પન્ન ઉદ્ધાર સાગરેત્પમથી જણાઇ આવે છે આ પ્રમાણે આ સૂક્ષ્મ ઈદ્ધાર પલ્યેત્પમનું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ — આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે ઔપમિક પ્રમાણ વિશે વિવેચન કશું છે. તેમાં તેઓએ કહ્યું છે કે આ ઔપમિક પ્રમાણના વસ્તુતઃ એ પ્રકારા છે એક પલ્યોપમ રૂપ અને બીજું સાગરેહ્યમ રૂપ પલ્થથી સાગર નિષ્મન થાય છે. ધાન્ય વગેરે ભરવાનું જે કૃવા જેવું ગોળ સ્થાન હાય છે, તેનું નામ પલ્ય-કુશૂલ-છે. આ પલ્યની ઉપમાથી જેનું અસ્તિત્વ પ્રકટ કરવામાં અ.વે છે, તેનું નામ 'પલ્યોપમ ' છે. 'પલ્યોપમ, ' ઉદ્ધાર પલ્યોપમ, અદ્ધા પલ્યોપમ અને ગ્રેત્રપલ્યે પ્મના લેકથી ત્રણ પ્રકારનું છે. સૂક્ષ્મ ઉદ્ધારપલ્યોપમ અને વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર પલ્યોપમના લેકથી ઉદ્ધાર પલ્યોપમના બે લેકા છે. એક યાજન લાંબા, ઊરાઅને પહાળો ગાળાકાર કૃવા હાય તેને સાત દિવસના ઊગેલાવાળાથી ખૂબ ઠાંસીઠાંસીને પૂરેપૂરા ભરવામાં આવે, તા તે કૃવાને વ્યવહાર

### भनुयोगद्वारस्त्रे

समय में निकाला जावे। इस कम से सम्पूर्ण बालों के खंडों को निकालने में जितना समय लगे उतने समय को एक व्यावहारिक उदार पल्योपम कहते हैं । इस व्यावहारिक उद्धार पत्न्योश्म से एक व्यावहारिक उद्धार सागरोपम बनता है। एक व्यावहारिक उदार सागरोपम में १० कोटी मोटि व्यावहारिक उद्धार प्रत्योपम होते हैं। इन व्यावहारिक उद्धार पल्यों से एवं व्यावहारिक उद्धारसागरोपमों से कमों की स्थिति बीप-ससुर आदि कुछ भी नहीं कहे जाते हैं। केवल ये दोनों प्ररूपणामान्न हैं । इनकी प्ररूपणा से सुक्षम उद्धार पल्यों की और सुक्षम उद्धार सागरों की मरूपणा सुखावधोध हो जाती है। एक व्यवहार उद्धार परुघ में जितने बालखंड भरे हुए हैं, उन एक २ बालखंड के केवली वृद्धि की करगना से असंख्यात र दुकड़े करो। फिर इन एक र दुकड़ों को एक र समय में वहां से निकालो हस कम से संपूर्ण बाल खंडों के उन दुकड़ों को निकाटने में जितना समय व्यतीत हो वह एक खक्ष्म उद्धार पल्योपम है। व्यावहारिक उद्धार पत्त्योपम की अपेक्षा यह असंख्यात गुणा होता है। दश कोटी कोटि सुक्ष्म उद्धार पत्थों का एक सूक्ष्म उदार सागरोपम होता है। इन दक्ष्म उद्धार पल्गोपमों एवं सुक्ष्म

ઉદ્ધાર પલ્ય કહેવામાં આવે છે. ત્યાર પછી તે વાળાને એક--એક સમયમાં તેમાંથી બહાર કાઢવામાં આવે આ ક્રમથી તે કવ માંથી બધા વાળા જેટલા સમ-યમાં બહાર કહવામાં આવે તેટલા સમયને એક વ્યાવહારિક ઉદ્ધ ર પવ્યોત્પપ્રથી એપ ્યાવ**હ**ઃશ્કિ ઉદ્ધારસાગરે≀૫માં રોઈડોઈ ٩٥ ઉદ્ધાર સાગરાપંત્ર બને <u>વ્યાવહારિક</u> વ્યાવહારિક છે. 241 ઉદ્ધાર પલ્યોાપમાંથી અને વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર સાગરાપમાંથી કર્મોની સ્થિતિ દ્વીપ સમુદ્ર વચેરે કંઈ પણ કહેવામાં આવતા નથી કુક્ત તેઓ અન્ને પ્રરૂ-પશુા માત્ર છે. એમની પ્રરૂપણાથી સુક્ષ્મ ઉદ્ધાર પલ્યોપમની અને સુક્ષ્મ ઉદ્ધાર સાપરાની પ્રરૂપણા સુખાવબાધ થઇ જાય છે એક વ્યવદ્વાર ઉદ્ધાર પલ્યમાં જેટલા બાલખ'ડેા ભરેલા છે, તે દરેકે દરેક બાલખ'ડના કેવલીની ખુદ્ધિની કલ્પના વડે અસંખ્યાત અસંખ્યાત કકડા કરાે પછી તે દરેકે દરેક કકડાને એક એક સમયમાં તેમાંથી બહાર કાઢા આ ક્રમથી બધા રામખંદાના તે સર્વ કકડા એરોને અહાર કાઢવામાં જેટલેર સમય પસાર થાય છે તે એક સક્રમ પલ્યોપમ છે વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર પલ્યોપમની અપેક્ષાએ આ અસં-Sale -ખ્યાત ગણે હાય છે. દશકાટી દાટી સક્રમ ઉદ્ધાર પલ્યોનું એક સક્રમ ઉદ્ધાર સાગરાેપમ થાય છે આ સુર્ધ ઉદ્ધાર પલ્યોાપમાં અને સક્ષમ ઉદ્ધાર

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०५ अद्धापच्योपमस्वरूपनिरूपणम्

अध अद्धापल्योपमं निरूपयति---

मूलप्-से कि तं अद्धापलिओवमे?, अद्धापलिओवमे-दुविहे पण्णचे, तं जहा-सुहुमे य वावहारिए य। तत्थ णं जे से सुहुमे से ठप्पे। तत्थ णं जे से वावहारिए से जहा नामप पल्ले सिया-जोयणं आयामविक्खंभेणं, जोयणं उड्ढं उच्चचेणं तं तिगुणं सविसेसं परिक्खेवेणं। से णं पल्ले पगाहिय वेथाहिय तेयाहिय जाव भरिए वालग्गकोर्डाणं। ते णं वालग्गा णो अगी डहेड्जा, जाव णो पलिविद्धंसिङ्जा, नो पूइत्ताए हव्यमाग-च्छेड्जा। तओणं वाससप एगमेगं वालग्गं अवहाय जावइप्णं कालेणं से पल्ले खीणे नीरए निल्लेवे निट्टिए भवइ, से तं वाव-हारिए अद्धापलिओवमे। एएसिं पल्लाणं कोडाकोडी भविञ्ज दसगुणिया। तं वावहारियस्स अद्धासागरोवमस्स एगस्स भवे परिमाणां॥ एएहि वावहारिएहिं अखापलिओवमसागरोवमेहिं

उदार सागरों से द्वीप समुद्रों का प्रमाण जाना जाता है। अढाई उदार सांगरों अथवा पच्चीस कोटीकोटि उद्धार पत्यों के जितने रोम खण्ड होते हैं, उतने ही द्वीपसमुद्र हैं। यह वात सूक्ष्म उद्धार सागरों से अथवा उद्धारपत्यों से जानी जाती है।-सून्न में जो 'ते णं वालग्गा' ऐसा पाठ आया है उसे प्रथमान्त और दितीयान्तरूप से सुन्नकार ने अपनी इच्छानुसार रक्त्वा है॥ सु० २०४॥

સાગરાથી દ્વીપ સમુદ્રોનું પ્રમાથ જાથુવામાં આવે છે. અઢી સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર સાગરા અથવા ૨૫ કેાટી ઠાટિ ઉદ્ધાર પલ્યો જેટલા રામખંડ હાેય છે, તેટલા જ દ્વીપ સમુદ્ર છે. આ વાત સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર સાગરાથી અથવા ઉદ્ધાર પલ્યા વડે જણાઈ આવે છે. સૂત્રમાં જે 'તેળં વાદગ્યા' આ જાતના પાઠ છે, તેને પ્રથમાંત અને દ્વિતીયાન્ત રૂપમાં સૂત્રકારે પાતાની ઈચ્છા મુજબ જ રાખ્યા છે. લસ્ફુ૦૨૦૪ા

स० ३५

202

# **अनुयोगद्वार स्**वे

किं पयोयणं ?, एएहिं ववहारिएहिं अद्धापलिओवमसागरोवमेहिं नस्थि किंचिप्यओयणं, केवलं पण्णवण्णा पण्णविज्तइ। से तं बावहारिए अद्धापलिओवमे। से किंतं सुहुमे अद्धापलिओवमे ?, सुहुमे अद्धापलिओवमे-से जहाणामए पल्ले सिया-जोयणं आयामविक्खंभेणं, जोयणं उड्ढं उच्चत्तेणं तं तिगुणं सविसेसं परिक्लेवेणं। से णं पल्छे एगाहिय बेयाहिय तेयाहिय जाव भरिए वालग्गकोडीणं। तत्थणं एगमेगे वालग्गे असंखेज्जाइं खंडाइं कज्जइ। ते णं वालग्गखंडा दिट्टी ओगाहणाओ असं-खेड तइभागमेत्रा, सुहुमस्स पणगजीवस्स सरीरोगाहणाओ अलंखेज्जगुणा, ते णं वालग्गखंडा-नो अग्गी डहेज्जा, जाव णो पलिविद्धंसिज्जा, णो पूइत्ताए हव्वमागच्छेज्जा। तओ णं वःससए वाससए एगमेगं वालग्गखंडं अवहाय जावइएणं कालेणं से पल्ले खीणे नीरए निल्लेने णिट्रिए भनइ, से तं सुहुमे अद्वापलिओवमे। एएसिं पल्लाणं कोडाकोडी भवेडन दसगु-णिया। तं सुहुनस्त अद्धातागरोवमस्त एगस्त भवे परिमाणं॥१॥ एएहिं सुहुमेहिं अद्धापलिओवमसागरावमेहिं किं पओयणं? एए हिं सुद्रमेहिं अद्वापलिओवमसागरोवमेहिं नेग्इयतिरिक्ख-जोणियमणुस्सदेवाणं आउयं माविज्जइ॥सू० २०५॥

 अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०५ अद्धापल्योपमस्वरूपनिरूपणम् २७५

योजनम्, ऊर्ध्वमुब्बत्वेन, तक्षिगुगं सविशेष परिक्षेपेग । तत्त् खछ पश्यम् ऐका क्रिक-द्वैयक्तिक-त्रै (क्रिक यावद्र भृतं वालाग्रकोटीनाम् । तानि खछ वालाग्राणि

अब सूत्रकार अद्धावल्घोवम का स्वरूव प्रकट करते हैं---

'से किं तं अद्ध)पलिओवमे ' इत्यादि। सुन्न ॥ २०५ ॥

राव्दार्थ-(से किं तं अद्वापलिओवमे ?) हें भदंत ! पल्योपम प्रमाण का जो द्वितीय भेद अद्वापल्योपम हैं-उसका क्या स्वरूप है ? उत्तर--(अद्वाालिओवमे) अद्वापल्योपम का सारूप इस प्रकार से है-वह अद्वापल्योपम (दुविहे पण्णले) दो प्रकार का कहा गया है । (तं जहा) उसके वे प्रकार ये हैं--(सुहुमे य वावहारिए य) एक सूक्ष्म अद्वापल्योपम और द्सरा व्यावहारिक अद्वापल्योपम (तक्ष्य जं जे से सुहुमे से ठप्पे) इनमें जो सूक्ष्म अद्वापल्योपम है, वह धाद में प्ररूपिन किया जावेगा ! (तक्ष्य पं जे से वावहारिए से जहानामिए पल्छे सिया) पहिछे जो व्यावहारिक अद्वापल्योपम है, इम उसका वर्णन करते हैं । सुनो,--जैसे कोई एक पल्प हो (जोयणं आधामविक्खंसे पं, जोयणं डढूं उच्चलेणं निगुणं सविसेसं परिक्खेवेणं) यह लंबाई में एक योजन का हो और चौडाई में भी एक घोजन का हो तथा इसकी गहराई जो हो वह भी एक योजन की हो । तथा इसकी जोव्दत्त--परिधि

હવે સૂત્રકાર અદ્વાપલ્યાપમનું કથન કરે છે.

" से किं तं अद्वापलिओवमे '' ईत्याहि---

શબ્દાર્થ—(સે कि તે ભદ્ધાવજીિઓવમે ?) & ભદાત ! પલ્યોપમ પ્રમાન થુના જે દ્વિતીય ભેદ અદ્ધાપલ્યાપમ છે તેનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(अद्धापलिओवमे) અદ્ધાપલ્યાેપમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે તે, અદ્ધાપલ્યાેપમ (दुविद्दे पण्णत्ते) એ પ્રકારના કહેવામાં આવ્યાે છે. (तंजहा) તે પ્રકારા આ પ્રમ છે છે:-(सुद्દુ मे य वावहारिए य) એક સૂક્ષ્મ અદ્ધાપલ્યાે-પમ અને દ્વિતીય વ્યાવહારિક અદ્ધાપલ્યાેપમ (तत्थ णं जे से सुद्दु मे से ठत्पे) આમાં જે સૂક્ષ્મ અદ્ધાપલ્યાેપમ છે, તેનું નિરૂપણ પછી કરવામાં આવશે. (तत्थ णं जे से वावहारिए से जहा नामिए पहले सिया) પ્રથમ જે વ્યાવહારિક અદ્ધાપલ્યાેપમ છે, હવે તેનું વર્ણન કરીએ છીએ સાંભળાં, જેમ કાઈ એક પક્ષ્ય હાેય. (जोयणં आयामविक्खंभेण, जोयणं टड्ट' उच्चत्तेणं तं तिगुणं स्विसेसं परिक्खेत्रेण') આ લંબાઇમાં એક યાેજન પ્રમાણ અને પહાંળાઇમાં પગ્ન એક યાેજન પ્રમાણ જેટલાે હાેય, તેમજ તેની ઊંડાઇ પણ એક યોજન જેટલી હાેય તથા તેની વૃત્ત-પરિધિ પણ કંઇક વધારે ગથ્થ યાજન হওঁহ

अनुयोगद्वारस्त्रे

नो ऽग्निर्दहेत् , नो वायुईरेत् , नो कुथ्येयुः, नो परिविध्वं सेरन् , नो पूतितया हव्यमागच्छेयुः । ततः खलु वर्षशते वर्षशते एकमेकं वालाग्रम् अपहाय यावता खलु कालेन तत् पक्ष्यं क्षीणं नीरजस्कं निर्लेपं निष्ठितं मवति, एतद् व्यावद्दारिकम्

हो वह भी कुछ अधिक तोन योजनकी हो-अर्थाम् एक योजन के छह टुकडे करो उनमें कुछ कम छटे टुकडे अधिक तीन योजन की इस पल्प की परिभि जाननी बाहिये। (से णं पल्छे एगाहिप वेयाहिय-तेयाहिय जाब भरिए बालग्गकोडीणं) अब इस पल्प को एक दिन दो दिन, तीन दिन यावत् सात दिन तक के उगे हुए बालों की अग्रकोटि से भरो (ते णं बालग्गा गो अग्गी डहेजा जाव गो पलिविदंसिज्जा, नो पूइत्ताए हव्वमागच्छेज्जा) उन वाला-ग्रकोटियों को इस प्रकारसे दवा दबाकर भरना चाहिये कि जिससे उन्हें न अग्निजला सके और न बायु आदि ही उन्हें उडा सके। जैसा पाठ व्यावहारिक उद्धार पल्योपम के अर्थ करते समय लगाया है वैसा ही पाठ यहां पर छेना चाहिये। (तभोणं वाससए वाससए एग-मेगं वालग्गं अवहाय जावहएणं कालेणं से पल्ले खीणे नीरए निल्छेवे निट्टिए भवह, से तं बावहारिए अद्धापलिओबमे) अब इसके चांद सौ सौ वर्ष व्यतीत जब हो जावे, तव उन बालाग्रों में से एक २ बाल

જેટલી હેત્ય એટલે કે એક યોજનના ૬ કકડા કરા તો તે કકડાએતમાંથી છટા કકડા કરતાં અધિક ત્રણ યાેજન જેટલી તે પલ્યની વૃત્ત-પરિધિ જાણવી. (से गं पहले एगाहिय बेयाहिय तेपाहिय जाव भरिए बालग्नकोडीज) खेवे પક્રયને ઐષ્ક દિવસ, બે દિવસ, ત્રણ દિવસ યાવત્ 241 સાત દિવસના માટા થયેલા બાલાની અગ્રકોટિથી પુરિત કરા. (તેળં વાહમ્યા ખો अगी इहेज्जा. जाव णो पछिविद्धंसिंग्जा, नो पृइत्ताए हव्वमागच्छेज्जा) ते આદ્વાગ્ર કેર્ટિએનને એ રીતે ઠાંસી ઠાંસીને તે પલ્યમાં પૂરિત કરવામાં આવે કે જેથી તેમને અગ્નિ બાળી શકે નહિ અને વાયુ વગેરે પણ તેમને ઉડાડી શકે નહિ અંત્રે જેવા પાડ વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર પલ્યાપમને અર્થ સ્પષ્ટ કરતાં લગાડવામાં આવ્યેર છે, તેવેર જ પરઠ અહીં પણ લગાડવા જેઈએ. (ત્રલો णं वाससए वाससए पगमेगं वाडग्गं अवक्षय जावइएणं काढेणं से पहले सीणे नीरए निस्ळेवे निट्रिए भवइ, से तं वावहारिए अद्धा पढिओवमे) खेवे जयारे સાે સાે વર્ષ પસાર થઇ જાય, ત્યારે તે ખાલાગ્રોમાંથી એક એક ખાલાગ્રને તેમાંથી બહાર કાઢવું જેઈએ આ ક્રમ મુજય જ્યારે સર્વબાલાઓ તેમાંથી अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०५ अद्धापच्योपमस्वरूपनिरूपणम्

২ত৩

अद्धावल्योपमम् । एतेषां पल्यानां कोटीकोटिर्भवेदु दशगणिता । ३दु व्यावटारि-कस्य अद्धासागरोपमस्य एकस्य भवनि परिमाणम् ॥ १॥ एतैः व्यावहारिकैः अद्वारत गेपमसागरोपमैः कि प्रयोजनम् ? एतैः व्यावद्वारिकैः अद्धापत्र्योपमसाग-वहाँ से निकालना चाहिये। इस क्रम से करने २ जब वे समस्त बाल उस पल्य में से निकल चुकें और इसके निकालने में जितना काल लगे, यह एक व्यायहारिक अद्धापत्त्योपम है। व्यावहारिक उद्धार पत्त्यो-पन में और इस व्यावहारिक अद्धापल्योपन में यह अन्तर है कि वहां एक २ बाल्य एक एक समय में निकाला जाता है. तब यहां पर एक एक बालाग्र सौ सौ वर्ध में निकाला जाता है। 'खीणे नीरए' इत्यादि पेरों का अर्थ व्यावहारिक उद्धार पल्प के प्रकरण में स्वप्ट किया जा चुका है-अतः इन पदों का वैसा ही अर्थ यहां पर भी लगा छेना चाहिये। (एएहिं पल्ठाणं कीडा कोडी भविज्ज दस गुणिया। तं ववहारियस्म अद्धासागरोवमस्स एगस्स भवे परिमाणं) इन व्यावहारिक अद्धारल्यों की १० कोटीकोटिका-अर्थात् १० कोटीकोटि व्यावहारिक अद्धापल्घों का एक ब्यावहारिक अद्धासागरोपम होता है। (एएहिं वावहारिएहिं अद्धावलिओ) वमसागरोवमेहिं किं प्रभोगणं १) प्रश्न-इन व्याबहारिक अद्धापल्योपमों एवं व्यावहारिक अद्धा सामरोपमों से क्या प्रयोजन सिद्ध होता है ?

બહાર નીકળી ચૂક્યાં હોય, ત્યારે તેમને અહાર કાઢવામાં જેટલા કાળ પસાર યાય તે એક વ્યાવહારિક અદ્ધા પદ્ધાપમ છે. વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર પદ્ધાપમમાં અને આ વ્યાવહારિક અદ્ધાપલ્યાપમમાં એ તફાવત છે કે ત્યાં એક એક આલાગ્ર એક એક સમયમાં અહાર કઢવામાં આવે છે, ત્યારે અહીં એક એક બાલ ગ્ર સા સા વર્ષમાં પલ્યમાંથી અહાર કાઢવામાં આવે છે. ' શ્લીળે નીરષ ' વગેરે પઠોના અર્થ વ્યાવહારિક ઉદ્ધાર પલ્યના પ્રકરણમાં સ્પષ્ટ કર-વામાં આવ્યા છે. એટલા માટે આ પદાના અર્થ તે પ્રમાણે જ અહીં સમજી લેવા જેઇએ. ( एएसि पत्स्झाળ को डाको ही भविष्ठ इस गुणिया ! તે वावहारि-यस अद्धायागरोवमस्स पगल्म मवे परिमाण) આ વ્યાવહારિક અદ્ધાપલ્યા પ માની ૧૦ કાટીકાટિના એટલે કે ૧૦ કાટીકાટિ વ્યાવહારિક અદ્ધાપલ્યાના એક વ્યાવહારિક અદ્ધા સાગરાપમ થાય છે. ( एएहि वावहारिएहि अद्धाप् વજીગેવમણાગરાવમંદ્ધ વ જો વળા ?)

પ્રશ્ન−આ વ્યાવહારિક અદ્ધા પલ્યેહપમેહ અને વ્યાવહારિક અદ્ધા સાગ• રાેપમાથી કયા પ્રયોજનની સિદ્ધિ થાય છે ?

ઉत्तर-(एएहिं वावहारिएहिं अदापछि ओवमसामरोवमेहिं नल्थि किं चिप्त ओयण', केवरुं पण्णवण्णः पण्गविङज्ञइ) आ व्यावर्ड रिंड अद्धापस्ये।-

| अनुयौगद्वा | रस्त्रे |
|------------|---------|
| ગનુવાગક્ષ  | 101     |

- 202

रोवमैः नास्ति किआित्मियोजनम् , के ालं पद्यापना प्रज्ञाप्यते । तदेतद् व्यावहा रिकम् अद्धापत्योयमम् । अध किं तत् सक्ष्मम् अद्धापत्योपमम् ? स्रूपम् अद्धापत्त्योग पमम्-अद् यथानामकं पत्त्यं स्पात् योजनम् त्रायामविष्कम्भेग, योजनम् ऊर्ध्वमुच्च-स्वेन, तत्त्रिगुणं सविशेषं परिक्षेपेण । तत् खन्छ पत्त्यं एकाह्विक द्वैपक्षिक त्रेय

उत्तर ----(एएहिं वा प्रहारिएहिं अद्धापलि भोषमसागरोवमेहिं नल्यि किंचिप्य मोधणं, केवलं पण्गवण्गापण्गविउ नह) इन व्यावहारिक अद्धा-पल्पोंपमों से और व्यावहारिक अद्धासागरोंपमों से कोई प्रणेजन सिद्ध नहीं होता है केवल ये प्ररूगणा मात्र के लिये है-अर्थात् इनकी प्ररूपणा से सुक्ष्म अद्धापल्योपमों की और सुक्ष्म अद्धासागरोपमों की-प्ररूपणा सुखाधवोधरूप हो जाती है। (से तं वावहारिए अद्धापलि भोवमे) इस प्रकार यह व्यावहारिक अद्धापल्योपम का स्वरूप है। (से किं तं सुहुमे अद्धापलि भोवमे?) हे भारती सिक्ष्म अद्धापल्योपम का क्या स्वरूप है? उत्तर ------(सुहमे अद्धापलि भोवमे) सुक्ष्म अद्धापल्योपम का स्वरूप

रस प्रकार से है-(से जहाणामए पल्छे सिथा)-जैसे कोई एक पल्प हो (जोवणं आयामनिक्खं भेणं जोयणं उड्ढूं उच्चत्तेणं) वह एक योजन का लंगा हो और एक योजन की चौडाई वाला हो। गहराई में भी वह एक योजन का हो। (तं तिग्रणं सबिसे सं परिक्खे रेणं) और इसकी वृत्त-परिधि कुछ कम ६ द्वा भाग अधि ह र तीन योजन की हो। (सेणं

પમાથી અને વ્યાવહારિક અદ્ધાસગરે પમાથી કાઈ પણ જાતના પ્રયાજનની સિદ્ધિ થતી નથી તેઓ ફક્ત પ્રરૂષણા માટે જ છે. એટલે કે એમની પ્રરૂ પણાથી સૂકા અદ્ધાપકો પમાની અને સૂકન અદ્ધાસાગરા પમાની પ્રરૂપણા સુખાવગેલ્ધ રૂપ થઇ પડે છે. (સે તં વાવદારિષ્ઠ અદ્ધાવદિઓવમે) આ પ્રમાણે વ્યાવહારિક અદ્ધાપકપાપમનું સ્વરૂપ છે. (સે જિંતં સુદુવે ક્રદ્ધાવદિઓવમે ?) દે શકંત! સૂક્ય અદ્ધાપક્યો થમનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(सुहुमे अद्धापल्लि ओरमें, सूक्ष्भ અદ્ધાપલ્યા પપ્તનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે-(से जहा णामए परुक्रे बिया) જેમ કે તમે વિચાર કરા કે કાઈ એક પલ્ય કૂવા છે. (जोवणं आवाम वेक्ख़भेणं जोवणं उड्टें उच्चत्तेणं) તે એક યાજન જેટલા લાંગા હાય અને એક યાજન જેટલા પહાળો હાય ઊંડાપણામાં પણ તે એક ચેજ્ત હાય (त' दिगुणं सविसेसं परिक्ख़ेवेणं) અને તેની વૃત્ત-પરિધિ થાડી અલ્પ છડ્રા ભાગ કરતાં અધિક ત્રણ ચાજન જેટલી

২৩ৎ

मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०५ अद्वापल्योगमस्वरूपनिरूपणम्

हिक यावट् सृतं बादाबकोटीनाम् । तत्र खछ एकमेकं बाटाग्रम् असंख्येयानि खण्डानि क्रियते, सानि खछ बाटाबखण्डानि दृण्टचत्रगाहनातः असंख्येयभाग-मात्राणि सुरूषस्य पनकजीवस्य शरीरावगण्हनातः असेख्येयगुणानि । तानि खछ बाटाब्रखण्डानि नोऽग्निर्दहेत, नो परिध्वंसेरन, नो प्तितया हव्यमागच्छेयुः । ततः खछ वर्षशते वर्षशते एकमेकं वाट्याब्रखण्डम् अपहाय यावता खछ काछेन तत्

पल्छे एगाहिप वेपाहिप तेपाहिपा जाव भरिए बालग्गकोडीणं) यह पल्प पहिले कहे प्रकार से अधिक से अधिक सात दिन तक के ऊगे हुए बालाग्रों से भरना चाहिये। (तत्थ णं एगमेंगे वालग असंखेजाहं खंडाहं कड़जह) अब ये जो बालाग्र भरे हुए है, इनमें से एक एक बालाग्र के असंख्यात २ खंड करना चाहिये। (तेणं वालग्गचंडा दिट्टीओगाहणाओ असंखेज्जहभागमेत्ता) ये बालाग्र खंड दृष्टि के विषयभूत बने हुए पदार्थ को अपेक्षा असंख्यातवें भाग मान्न है और (सुहुमस्स पणगजीवस्स सरीरोगाहणाओ असंखेज्जगुणा) सूक्ष्मपनक जीब के शरीरावगाहना की अपेक्षा असंख्यात गुणे हैं। (ते णं वालग्गचंडा नो अग्गी डहेज्जा जाव णो पलिविद्ध सिज्जा णो पूहत्साप हव्वमागच्छेज्जा) ये बालाग्रखंड उस पल्पमें इस रूप से ठसाके भरना चाहिये कि-जिससे अग्निदाह आदि का भग उनमें न रहे। (तओणं बाससए वाससए एगमेगं वालग्गखंडं अवहाय जावहएणं-

डेाय. (से णं पत्ले एगाहिय चेपाहिय तेयाडिय जःव भरिए बाउमाझांडीणं) પહેલાની જેમ આ પહ્ય 92 સાત દિવ સ સધીના ઉગેલા ખાલ બોથી ભરવે નેઇએ. (तत्थणं एगमेगे वलग्गे असंखेजनाई खंडाई कडिजइ) હવે એ જે ખાલાલો ભરવામાં આવેલા છે, એમાંથી એક એક ખોલાબના અસંખ્યાત અસંખ્યાત ખંડા કરવા નોઈએ. (તેળં વાસ્ટમ્ય સંદ્વા दिट्री श्रीगण्हणाओं असंखेक्जइ भागमेता) आ आक्षाय आहे। दृष्टि विषयी सूत થયેલા પદાર્થ'ની અપેક્ષાએ અસંખ્યાતમાં ભાગ માત્ર છે અને (प्रदमस्स पग-गजीवस्स सरीरोगाइणात्रो असंखेब्जगुणा) सूक्ष्मपनड छवनी शरीरावमाढनी अपेक्षाथी अस'ण्यातग्रज्य छे. (हेणं वाडग्गखंडा नो अग्गी इहेज्जा जाव जो पलिविद्धंसिज्जा जो पूइत्ताए हव्यमागच्छेच्जा) आ आक्षाअभ'ठा ते हवामां कोवी रीते ઠાંસીડાંસીને ભરવા એઇએ કે જેથી અગ્નિ વગેરેના ભય રહે નહિ. (तओणं वाससए एगसेगं वालग्गाखंडं अवहाय जावइएणं कालेणं से परले स्त्रीणे वाससए नीरए निल्लेने णिट्रिए भवइ, से तं सुदूमे अद्ध पलिओबमे) त्यार अ.इ ते. २८०

अनुयोगद्वारस्त्रे

पर्यं क्षीणं नीरजस्कं निर्लेपं निष्ठितं भवति, तदेतत् सूक्ष्मम् अद्धापल्पोपमम् । एतेषां पत्थानां कोटीकोटिर्भवेद् दृश्युणिता । तत् सूक्ष्यस्य अद्धासागरोपमस्य एकस्व भवेत् परिमाणम् ॥ १ ॥ एतैः सूक्ष्यैः अद्धापल्पोपमसागरोपमेः किं प्रयो-मयोजनम् ?, एतै सूक्ष्मैः अद्धापल्पोपमसागरोपमैः नैरयिकतिर्थग्योनिकमनुष्य-देवानाम् आयुष्यं मीयते ॥ मू० २०५ ॥

काछेणं से पल्छे खीणे नीरए निल्छेवे णिट्टिए भवइ, से तं सुहुमे अद्धापलिओवमे) इसके बाद उन बालाग्र खंडों में से एक एक बालाग्र सो सो वर्ष में निकालना चाहिये। इस कम से करते २ जब वह पत्य उन बालाग्रखंडों से सर्वथा रहित जितने काल में होता है, उतना वह काल एक सूक्ष्प अद्धापल्पोपम है। (एएसिं पल्लाणं कोडाकोडी भवेज्ज इस गुणिया तं सुहुमस्स अद्धासागरोवमस्स एगस्स भवे परि-माणं) दश कोटीकोटी सक्ष्म अद्धापल्पों का एक सूक्ष्त अद्धासागरोपम होना है। (एएहिं सुहुमेहिं अद्धापलि प्रोबमसागरोबमेहि किं प्रो-यणं) प्रश-हे भइन्त ! इन सूक्ष्म अद्धापल्योपमों से एवं सक्ष्म अद्धा-सागरोपमों से किस प्रयोजन की सिद्धि होनी है ?

उत्तर-(एएहिं सुइमेहिं अद्धापलिओवमसागरोवमेहिं नेरइयति रिक्खत्रोणियमणुस्स देवाणं आउगं माविज्जइ) इन सुक्ष्प अद्धापल्यो पमों और अद्धासागरोपमों से नारक जोबों की, तिर्यञ्चगति के प्राणियों की, मनुष्य और देवों की आयु गिनी जाती है।

ખ.લાગ્ર ખંડામાંથી સા સા વર્ષે એક એક ખાવાગ્રખંડ બહાર કાઢવા લોઇએ આ ક્રમથી બઃલાગ્ર ખંડા કાઢતાં કાઢતાં તે પલ્ય જ્યારે તે બાલાગ્ર ખંડાથી જેટલા સમયમાં સંપૂર્ણ ખાલી થાય તેટલા સમયને એક સૂક્ષ્મ અદ્ધા પલ્યાપમ કહે છે. (एएલि परुष्ठाળં कोडा-कोडी भरेड्ब रसगुणिया तं सुदु मस्य अद्धा सागरोत्रमस्स भद्दे परिमाणं) દશ કાટી-કાટી સૂક્ષ્મ અદ્ધાપલ્યાના એક સુક્ષ્મ અદ્ધા સાગરાપમ થાય છે. (एएहिं सुट्टुमेहिं अद्धापठि जोवम-सागरोत्रमेहिं किं पओयणं)

પ્રશ્ન-હે લાઇત! અ સક્રમ અહાપલ્યોમાંથી અને સૂક્ષ અહા સાગરે:-પ્રોથી કયા પ્રચાજનની સિદ્ધિ થયા છે !

ઉત્તર-(एपदिं सुदूमेदिं अद्धावकि प्रोदमसागरो को हिं नेरइयत्तिरिक्स जोणियनणुरस देवाणं आउनं माविज्ञ इ) આ સૂક્ષ્મ અદ્ધા પસ્થે પ્રમા અને અદ્ધા સાગરા પ્રમાથી નારક જીવાની તિર્થ ચમતિના પ્ર ણીએા તી, મનુષ્ય અને દેવાના આયુષ્યની ગણુના થાય છે. अनुयोगर्थान्द्रिका टीका सूत्र २०५ अद्धापच्योपमस्वरूपनिरूपणम्

टीका---' से किंतं ' इत्यादि---

अद्धा–काञः, स चेइ मस्तात्राद् रक्ष्यमाणवाल्ठाग्राणां तस्वण्डानां वा प्रस्थेकं वर्षञ्तलक्षणउद्धारकालो गृग्नते, अथवा∽यो नारकाद्यायुः कालः प्रइतपटवोपम-मेयःवेन वितक्ष्यते स एवात्रोपादीयते, ततस्तस्प्रधानं पट्योपमम् अद्धापल्योपमम् । अस्य स्वरूप व्याख्या उद्धारपत्योपमवद् भावनीया । विज्ञेपस्त्वत्रागं बोध्यः–

भावार्थ--- इस सूत्र द्वारा स्वकारने अद्धाप्स्योपमका स्वरूप प्रगट किया है। माथ में इस अद्धापस्योपम से जिस २ नाम के सागरोपम निष्पन्न होते हैं, उनको भी कहा गया है। अद्धापस्योपम के व्यावहारिक अद्धापस्योपम और सद्धम अद्धापस्योपम ऐसे दो भेद कहे हैं। इनमें जो व्यावहारिक अद्धापस्योपम है, वह उन कूवे में से एक एक घालाग्र को सौ-सौ वर्ष में निकालने पर धनता है। अर्थात् उस पस्य में जितने घालाग्र भरे हुए हैं, उन बालाग्रों से एक एक वालाग्र सौ-सौ वर्ष में निकालने पर धनता है। अर्थात् उस पस्य में जितने घालाग्र भरे हुए हैं, उन बालाग्रों से एक एक वालाग्र सौ-सौ वर्ष में निकालने पर जितना समय उन समस्त घालाग्रों के निकालने में समाप्त होता है, यही व्यावहारिक अद्धापस्पोपम है। दश कोटीकोटि व्याधहारिक अद्धापस्पोपम का एक व्यावहारिक अद्धासागरोपम बनता है। पत्य में भरे हुए बालाग्रों के असंख्यात संड वुद्धि से कल्पित करना घाहिये और एक २ बालाग्र खंड को सौ-सौ वर्ष में निकालना चाहिये-इस प्रकार करते २ जब समस्त बालाग्र खंड उस पत्थ से दर्ण निकल चुकते हैं अर्थात् इन बालाग्र खंडों को इस क्रम से निकालने

ભાવાર્થ-આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે અદ્ધાપઃસોપમનું સ્વરૂપ પ્રકટ કર્યું છે. સાથે સાથે આ અદ્ધાપલ્સેપમથી જે જે નામના સાગરોપમ નિવ્યન્ન થાય છે. તેમનું પણ સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે અદ્ધાપલ્સેપમના વ્યાવદ્ધારિક અદ્ધા-પલ્યોપમ અને સૂક્ષ્મ અદ્ધાપલ્યોપમ આ બે લેટેા કહેવામાં આવ્યા છે. આમાંથી જે વ્ય વદ્ધારિક અદ્ધાપલ્યોપમ છે, તે પલ્યમાં ભરેલા બાલાગ્રોમાંથી એક એક બહ્લ ગ્રને સે. સે વર્ષમાં બહાર કાઢવાથી તે જેટલા સમયમાં સંપૂર્ણ ખાલી થાય તેને વ્યાવદ્ધારિક પદ્ધાપલ્યોપમ કહેવામાં આવે છે. દશ કાટિકાટિ વ્યાવદ્ધારિક અદ્ધાપલ્યોનો એક પલ્યમાં ભરેલા બલાગ્રોના અસંખ્યાત ખંડા બુદ્ધિથી કલ્પિત કરવા જોઇએ અને દરેકે દરેક બાલાગ્ર ખંડને સા સા વર્ષના અંતરે બહાર કાઢવા જોઇએ આ રીતે જ્યારે સમસ્ત બાલાગ્ર ખંડા તે પલ્યમાંથી બહાર નીફળી જાય એટલે કે આ બાલાગ્ર ખંડાને આ સગ રેદ

### अनुयोगद्वारस्त्

૨૮૨

अत्र हि उद्धारकालः क्षतवार्षिको गृहीतः, अतो व्यावहारिकेऽद्धाश्ल्योपमे संख्येथा वर्षकोटॅंयी विद्येयाः, सूक्ष्मेऽद्धापल्योपमे तु असैख्येया वर्षकोटय इति ॥वू० २०५॥ पत्तैः सूक्ष्मेरद्धापल्योपनसागरोपमैनेंरपिकादीनामागुष्यं भीयते इत्युक्तम् । तत्र नैरयिकादीनामागुष्पपरिज्ञानाय भाह—

म्लम्-नेरइयाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?, गोयमा ! जहन्नेणं दसवाससहस्ताइं, उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं। रयणप्पभाषुढवीणेरइयाणं भंते! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं दस वाससहस्साइं उक्कोसेणं एगं सागरोवमं। अपजतगरयणप्पहा पुढवीणेरइयाणं भंते। केवइयं कालं ठिई गोयमा! जहन्नेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि पणगत्ता ? अंतोमुहुत्तं । पज्ञत्तगरयणप्पहापुढवीनेरइयाणं भंते ! केव-इयं कालं ठिई पण्णत्ता ?, गोयमा ! जहन्नेणं दस-वाससहस्साइं अंतोमुहुतू गइं उक्कोसेणं एगं सागरोवमं अंतो-मुहूत्तोणं। सकरप्पहापुढवीनेरइयाणं भंते! केवइयं कालं ठिई में जिनना समय लगता है वह सुक्ष्म अद्धापल्योपम है । दद्म कोटी-कोटि सक्षम अद्धापल्पों का एक सूक्षम अद्धासागरोपम होता है। सूक्ष्म अद्वापल्योपम और सक्षम अद्वासागरोपम से चतुर्गति के जीवों की भवस्थिति, कायस्थिति, कर्मस्थिति आदिका ज्ञान होता है। व्यावहारिक अद्धापल्योपम में संख्यात करोड वर्ष होते हैं और सक्ष्म अद्धापल्योपम में असंख्यात करोड वर्ष होते हैं ।। सूत्र २०५ ॥

ક્રમથી અહાર કાઢવામાં જેટલા સમય પગ્રાર થાય તે સૂક્ષ્મ અદ્વાપલ્યોપમ છે. દશ કાેટી--કાેટી સૂક્ષ્મ અદ્ધા પલ્યોના એક સૂક્ષ્મ અદ્ધા સાગરાપમ હાેય છે. સૂક્ષ્મ અદ્ધાપલ્યોપમ અને સૂક્ષ્મ અદ્ધા સાગરાપમથી ચતુર્ગંતિના જીવાની ભવસ્થિતિ, કાયસ્થિતિ, કર્મસ્થિતિ વગેરેનું જ્ઞાન થાય છે. વ્યાવહાસ્કિ અદ્ધા-પલ્સેપમમાં સંખ્યાત કરોડ વર્ષે હોય છે અને સૂક્ષ્મ અદ્ધાપલ્યોપમમાં અસુંખ્યાત કરોડ વર્ષે હોય છે, તાસૂર ૨૦૫ત अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०६ नैरयिकादीनां आनुपरिमाणनिरूपणन् २८३

पण्णता ? गोयमा ! जहन्नेणं एगं सागरोवमं, उक्कोसेणं तिण्णि सागरोवमाइं । एवं सेसपुढवीसु वि पुच्छा भाणियव्या। वालुयप्प-ह्वापुढवि नेरइयाणं जहन्नेणं तिण्णि सागरोवमाइं, उक्कोसेणं सत्त सागरोवमाइं । पंकप्पहापुढवी नेरइयाणं जहन्नेणं सत्त सागरोवमाइं, उक्कोसेणं दस सागरोवमाइं । धूमप्पहापुढवी नेरइयाणं जहन्नेणं दस सागरोवमाइं उक्कोसेणं सत्तरससागरो-वमाइं । तमप्पहापुढवीनेरइयाणं जहन्नेणं सत्तरस्स सागरोवमाइं, उक्कोसेणं वावीसं सागरोवमाइं । तमतमापुढवीनेरइयाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?, गोयमा ! जहन्नेणं बावीसं साग-रोवमाइं उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं ॥सू० २०६॥

छाया – नैरयिकाणां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थिति प्रज्ञप्ता, गौतम ! जघन्येन दशवर्षसहस्राणि, उत्कर्षेण त्रयस्तिंशत् सागरोपमाणि। रत्नमभाष्टथिवी

अब सुन्नकार यहां से चारों गतियों के जीवों की आयु का परिमाण कहते हैं उसमें वे प्रथम नारक जीवों की आयु का परिमाण कितना है यह प्रकट करते हैं---नेरइयाणं अंते ! इत्यादि ।

शब्दार्थ--(नेरइयाण भंते ! केवहयं कालं ठिई पण्णसा ?) हे भदन्स ! नारक जीवों की स्थिति कितने काल तक की कही गई है ?

नारक जावा का स्थान कितन काल तक का कहा गई है। उशार---(गोयमा ! जहन्नेणं द्सवाससहस्साइं, उत्रकोसेणं तेशीसं सागरोवमाइं) हे गौतम ! नारक जोवों की स्थिति जयन्य से

હવે સૂત્રકાર ચારેચાર ગતિવાળા જીવેાના આસુષ્યનું પરિમાણુ પ્રમાશુ કહે છે. તેમાંથી સર્વપ્રથમ અહીં નારક જીવેાના આયુષ્યનું પરિમાણુ કેટલું છે તે પ્રકટ કરવામાં આવે છે-''નેરદ્રવાળં મંતે! ઈત્યાદિ---

શખ્દાર્થ-(नेरइयाणं मंते ! वेवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) & ભક'ત ! નારક જીવેાની સ્થિતિ કેટલા કાલની કહેવામાં આવી છે ?

ઉत्तर-(गोयमा ! जहन्तेणं द्वगाससहस्माई उकोसेणं तेत्तीसं सागरोव-माई) & गीतभ ! नारक छवेानी स्थिति जधन्यथी इस छजार वर्षनी अने ર્રેટક

अनुयोगद्वारस्त्र

नैरयिकाणां भवन्त् । कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञप्ता ? गौतन ! जयन्येन दश्चर्यः सहस्राणि, उत्कर्षेण एकं सागरोपनम् । अपर्थाप्तकारत्नप्रनाष्ट्रथिवी नैरयिकाणां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रक्षप्ता ? गौतम ! जयन्येनापि अन्तर्म्रहूर्तम् , उत्कर्षेणापि अन्तर्म्रहूर्तम् । पर्याप्तकारत्नप्रभाष्ट्रथिवी नैरयिकाणां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रक्षप्ता ? गौतम ! जयन्येन दश्चर्यं सहस्राणि अन्तर्म्रहूर्तीनानि उत्कर्षेण

दस इजार वर्ष की और उत्कृष्ट से तेतीस सागरोपम की कही गई है। यह सामान्य कथन है। अब सूच्रकार प्रत्येक पृथिवी में नारक जीवों की स्थिति किलनी है यह कहते हैं-(रपणप्पभा पुढवीणेरपाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता) हे भदन्त ! रस्नप्रभाषृथिवी के नारकों की स्थिति भुज्यमान आयु-कितनी कही गई है ?

उत्तर (गोयमा ! जहन्नेणं दसवाससहस्माहं उक्कोसेणं एगं सागरोवमं) हे गौतम ! जवन्ध से दस हजार वर्ष की और उत्कृष्ट से एक सागरोपम की। (अपज्जत्तगरयणप्पदा पुढवीणेरइयाणं मंते केव-इयं कालं ठिई पण्णत्ता) रत्नप्रभा पृथिवी के अपर्याप्त नारकों की हे भदन्त ! कितने काल की स्थिती कही गई है ?

उत्तर-(जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतो मुहुत्तं) जघन्य से भी अन्तर्मुहूर्त्त और उस्कृष्ट से भी अन्तर्मुहूर्त्त है। (पज्ज सगरपणप्पहा पुढवी नेरयाणं भंते ! केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?)

ઉત્કૃષ્ટથી ૩૧ સાગરાેપમ જેટલી કહેવામાં આવી છે. આ સામાન્ય કથન છે. હવે સૂત્રકાર દરેકે∽દરેક પૃથ્વીમાં નારક જીવાેની સ્થિતિ ઢેટલી છે. આ વિષે કહે છે. (रयणप्पमा पुढवी णेरइमाળં મંતે ! केवइयं काਲં ઠિई વળ્ળત્તા) હે લદ'ત ! રત્નપ્રસા પૃથિવીના નારકાેની સ્થિતિ-ભુજયમાન આયુ-વિષે શું કહેવામાં આવ્યું છે !

ઉत्तर-(गोयमा ! जहन्नेणं दसवासम्रहस्साई उक्कोसेणं एगं सागरोवमं) & गौतम ! अधन्यथी दश & आर वर्षांनी अने उत्ध्रष्टधी क्षेष्ठ सागरेत्रपम केटली आ यु तेमनी કडी छे. (अग्रज्जत्तगरयणप्पदा पुढवी लेरइवाणं मंत्रे ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता) २त्नम भा पृथिवीना अपर्याप्तड नारडेानी & लड'त ! डेटबा डालनी स्थिति डडेवामां आवी छे ?

ઉत्तर--(जहण्णेण वि अंतो मुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतो मुहुत्तं) कध-यथी -पधु अन्तर्भुर्धूर्त्तं अने ઉत्धृष्टथी पधु अन्तर्भुर्धूर्त्तं કહी छे (पक्तत्तगरयणप्वहा -पुडवी नेरइयालं भेते ! केवइयं काल ठिई पण्णत्ता १) डे क्षदंत ! २त्नप्रका अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र २०६ नैरयिकादीनां आयुपरिमाणनिरूपणम् २८५

एकं सागरोपधम् अन्तर्मुहुर्तोनम् । शर्कराप्रमापृथिवी नैरथिकाणां मदन्त ! कियस्तं काल्रं स्थितिः प्रज्ञमा ? गौतम ! जयन्येन एकं सागरोपपग्, उक्तपेंण त्रीणि सागगेपनाणि । एवं शेषपृथिवीध्वपि प्रच्छा अधितव्या । बालुक्तमभापृथिवी नैर-यिकाणां जयन्येन त्रीणि सागरोपमाणि, उत्कर्षेण सप्त सागरोपनाणि । पद्धममा-

हे भदन्त ! रस्नयभा प्रथिवी में पर्याप्तावस्थापन्न नारकों की स्थिति कितनी कही गई है ?

उसर-(गोयमा ! जहन्नेणं दसवाससहस्साइं अ तोमुट्टसूणाइं उक्कोसेणं एगं सागरोबमं अंतोमुट्टसौणं ) हे गौतम जघन्यसे अन्तर्मुहर्तकम दशहजार वर्ष की और उत्कृष्ट से अंतर्मुहर्स कम एक सागरोपम की कही गई है । (सकरुरपहापुढवीनेरहयाणं भंने ! केवायं कालं ठिई पण्णसा) हे भदन्त । शर्कराप्रभा नामकी जो दूसरी पृथिवी है, उसमें रहनेवाले नारकों की स्थिति कित्रनी कही गई है ? उत्तर---( गोयमा ! जहन्नेणं एगं सागरोबमं उक्कोसेणं तिण्णि सागरोबमाइ') हे गौतम ! दितीयपृथिवी के नारकों की स्थिति जघन्य तो एक सागरोपम की और उग्कृष्ट तीन सागरोपम की कही गई है । (एवं सेसपुढ वीख वि पुच्छा जाणियच्वा) इसी प्रकार का प्रश्न अवशिष्ट पृथि

वियों के विषय में भी जानना चाहिये-(बाखयप्पहापुडविनेरहयाणं जहण्णेगं तिण्गि सागरोवमाइं उक्कोसेणं सत्तपागरोवमाइं) बाखका

પૃથિવીમાં પર્યાપ્તક અવસ્થાવાળા નારકેાની સ્થિતિ કેટલી કહેવામાં આવી છે ? ઉત્તર-(गोयमा ! जइन्तेणं दसवाससइस्साइं अंतोयुहुत्तोण.इं उक्कोसेलं एगं सागरोवम अंतोमुहुत्तोणं) હે ગૌતમ ! જઘન્યથી અંતર્મુ હૂત્ત જેટલી અલ્પ દશ હજાર વર્ષની અને ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાત મુહૂર્ત જેટલી અલ્પ એક સાગરેાપમની કહેવામાં આવી છે. (बक्करप्पदा पुढरी नेरइयाणां मंते ! केवइयं कल्डं ठिई पण्णत्ता) હે ભદન્ત ! શર્કરાપ્રસા નામની જે બીજી પૃથિવી છે તેમાં રહેનારા નારકાેની સ્થિતિ કેટલી કહેવામાં આવી છે ?

ઉત્ત ≀- (गोयमा ! जहन्तेणं एगं साग गेवमं उक्को छेणं तिण्णि साग रोषमाई) डे गौतम ! બી છ પૃથિવીના ના ? કાની સ્થિતિ જલન્યથી તે એક સાગ દે પમ જેટલી અને ઉત્કૃષ્ટ ત્રણ સાગ રા પમ જેટલી કહેવામાં આવી છે. (एवं सेख पुढवीसु वि पुच्छा माणियव्वा) આ પ્રમાણે પ્રશ્ન અવશિષ્ટ પૃથિવીઓ વિષે પણ સમજવા નોઈ એ. (बालुयव्यदा पुढवि नेरइयाणं जहण्णेणं तिण्णि साग रोवमाई उन्होडेणं खत्त सागरोवम ई) वाલुકा नाभક तृतीय पृथिवीना नार- ર૮૬

अनुयोगद्वारस्त्र

प्रथिवो नैएयि हाणां भदन्त । कियन्तं काछं स्थिति प्रब्रह्मा ? गौतम ! जघन्येन सन्न सागरोपमाणि, उत्कर्पेण दत्रसागरोपमाणि । धूमप्रमापृथिवी नैरयिकालां भइन्त ! किथन्तं कालं स्थितिः महाप्ता ? गौतम ! जधन्येन दशमागरोपमागि, उत्हर्षेण सप्तदशतागरोगमाणि । तमः ममापृथिवी नैरयिकाणां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः मह्नप्ता ? गौवम ! जघन्येन सप्तदशसागरोपमाणि, उत्कर्पेण दार्विन नाम की तृतीय पृथिवी के नारकों की जबन्यस्थिति तीन सागरोपम की और उत्कृष्ट स्थिति सातसागरोपम की कही गई है। (पंकप्यहापुढवीने-रइयाणं जहण्णेणं सत्तसागरोवमाई, उक्कोसेणं दस सागरोवमाई) पंक्रप्रभा नामकी चतुर्थ पृथिवी के नगरकों की जघन्य स्थिति सात सागरोपमकी और उत्क्रब्ट स्थिति दस सागरोपम की कही गई है। (ध्रमप्पता पुढवी नेरइयाणं जहन्नेणं दस सागरोवमाइं. उक्कोसेर्ण सत्तरससागरोवमाइं) धुमग्रभा नामक पंचम पृथिवी के नारकों की जघन्यस्थिति ददा सागरोगम की और उस्क्रष्ट स्थिति १७ सतरह सागरोपमकी कही गई है। (तमपहा पुरुवी नेरहयाणं जहन्नेणं सत्तरससागरोवमाहं उक्कोसेणं यावीसं सागरो-बमाइं) तमःप्रभानाम की छठी पृथिवी के नारकों की ज च न्य स्थिति सत्तरत सागरोपम की और उल्क्रब्ट स्थिति २२, सागरोपम की कही गई है। (तमतमा पुड़वी नेरइयाणं भेते किवहयं कालं ठिई पण्पत्ता?) प्रथ--तमस्तमा नामकी सालवीं प्रथिवी के नारकों की स्थिति हे

भरग्त ! कितनी कही गई है ?

डेानी જઘ-યસ્થિતિ ત્રંચુ સાગરાપમ જેટલી અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સાત સાગ-रापम જેટલી કહેવામાં આવી છે. (पंडण्वहा पुढवी नेरइयाणं जहण्णेणं सत्त-सागरोवमाइं, उक्रोसेणं दस सागरोवमाइं) પંકપ્રભા નામક ચતુર્થ પૃથિવીના નારકાેની જઘન્યસ્થિતિ સાત સાગરાપમ 1 અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દશ સાગરા-પમ જેટલી કહેવામાં આવી છે. (धूनालहा पुढवा नेरइयाणं जहन्नेणं दस सागरोवमाइं, उक्रकोसेणं सत्तरसद्धागरोवमाइं) धूमप्रભा નામક પંચમ પૃથિ-वीना નારકાેની જઘન્ય સ્થિતિ દશ સાગરે પમની અને ઉત્રૃષ્ટ સ્થિતિ ૧૭ સાગરાપમ જેટલી કહેવામાં આવી છે. (तमलहा पुढवी नेरइयाणं जहन्नेणं सत्तरससागरोवमाइं उक्रोसेणं बावीसं सागरोवमाइं) तमः प्रભા નામક છઠી પૃથિવીના નારકાેની જઘન્ય સ્થિતિ ૧७ સાગરોપમની અને ઉત્રૃષ્ટ સ્થિતિ ૧૨ સાગરાપમ જેટલી કહેવામાં આવી છે. (तमत्यहा पुढवी नेरइयाणं जहन्वेणं सत्तरससागरोवमाइं उक्रोसेणं बावीसं सागरोवमाइं) तमः प्रભા નામક છઠી પૃથિવીના નારકાેની જઘન્ય સ્થિતિ ૧७ સાગરોપમની અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧૨ સાગરાપમ જેટલી કહેવામાં આવી છે. (तमतमा पुढवी नेरइयाणं मंते ! **अनु**यौगचन्द्रिका टीका खुत्र २०६ नैरयिकादीनां आयुपरिमाणनिरूपणम् २८७

शतिः सागरोपमाणि । तमग्तमापृथिवी नैरयिकाणां मदन्त ! किथन्तं कारुं स्थितिः पह्नप्ता ? गौतम ! जधन्येन द्वार्विशतिः सागरोपमाणि, उत्कर्षेण वय-स्तिंशत् सागरोपमाणि ॥ सू० २०६ ॥

टीका-' नेरइयाणं ' इत्यादि-

थवण्यस्य व्याख्या स्पष्टाः तथापि किंचिदुच्यते । तथादि-स्थौयते नारकादि मवेष्पनयेति सिगतिः≕पायुः कर्मानुभवपरिणतिः । यद्यपि कर्मपुद्रळानां बन्ध-कालादारभप निर्जरणकाळं यावत् सामान्येन अवस्थितिः स्थितिरुच्यते तथाप्यायुः कर्मपुद्रन्तानुभवनमेव जीवितं स्थितित्वेन रूढम्।अत्रापि दश्ववर्षसदसाद्यात्मिकां

उत्तर---(गोयमा ! जहणोणं वावीसं सागरोवमाइं उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं/ हे गौतम,! जघम्प से २२ सागरोपम की और उत्कृष्ट से ३३ सागरोपम की स्थिति कही गई है।

भाषार्थ-जीब को जो नारक आदि भवों में रोक कर रखता है' उसका नाम 'स्थिति' है। 'स्थीयते नारकादिभवेषु अनया इति स्थितिः' यह स्थिति दाब्द की व्युरपसि है। अर्थात् नारक आदि पर्धायों में जीव जिसके कारण स्थित ? रहता है, यह स्थिति दाब्द का व्युरपसिलभ्य अर्थ है। यद्यपि कर्म पुद्रलों का बन्भकाल से छेकर निर्जरणकाल तक आत्मा में सामान्यरूप से अवस्थान रहना, इसका नाम स्थिति है, फिर भी यहां पर स्थिति दाब्द से आयु कर्म के निषेकों का अनुभवन करना

પ્રશ્ન⊸તમસ્તમ નામક સાતમી પૃથિવીના નારઠાેની સ્થિતિ હે ભદંત ! કેટલી કહેવામાં આવી છે **?** 

ઉत्तर≁(गोयमा ! जहण्गेणं वावीसं सागरोवमाइं उक्कोसे<sub>ण</sub>ं तेल्लीसं साग-रोवमाई) & गौतम ! જઘन्यथी २२ सागरे।पमनी अने ઉत्षृ∘८थी ३३ साग-रे।पमनी स्थिति ४&वामां आवी छे.

ભાવાર્થ --- જીવને જે નારક વગેરે લવા રાકીને રાખે છે, તેનું નામ ' સ્થિતિ ' છે. '' સ્થે પકે નારકાદ્ મવેષુ अनया इति સ્થિતિઃ '' અહ ' સ્થિતિ ' શબ્દની બ્યુત્પત્તિ છે એટક્રે કે નારક વગેરે પર્યાયોમાં જીવ જેને લીધ સ્થિત રહે છે, આ ' સ્થિતિ ' શબ્દના બ્યુત્પત્તિના ખરા અર્થ છે જો કે કમ પુદ્રલાના બન્ધકાલથી માંડીને નિજ રહ્યુકાલ સુધી આત્મામાં સામાન્ય રૂપથી અવસ્થાન-રહેવુ ' તેનું નામ સ્થિતિ છે. છતાં એ અત્રે ' સ્થિતિ ' શબ્દને આયુ કમ ના નિષેકાનું અનુસવત કરવું - સાંગવું - આ અર્થમાં ગ્રહથ કરવામાં २८८

,अनुयोगद्वारस्**त्रे** 

स्थिति प्रत्ति सद्यतस्वद्वेतः भिमेतम् । अन्यथा वद्धेनायुपा माग्मवे यावन्तं काळमव-तिष्ठते जन्तुस् नेन समधिकेन दशवर्ष वडसः धारिमकास्थितिकका स्यात्, न चैत्रमुच्यने, तस्मालारकादिभाष्राप्तानां प्रथमसमयादारम्पायुषोऽनुभवकाळ एवावस्थितिः । सा च नारकाजामौधिकपदे जघन्यतो दशर्ष प्रदक्षाणि, उरकर्षतः वयस्तिंशत्

-भोगना, यह अर्थ 'स्थित' शब्द का लिया गया है। जब तक विब स्नित भवका आयुकर्म पत्थ अवस्था में रहता हुआ, उदय अवस्था में रहता है तब तक जीव उस पर्याय में रहता है। विवक्षित पर्याय में आयुकर्म के सदाव में रहना इसीका नाम जीवित जीवन-है। और इस जीवन का नाम ही यहां स्थिति माना गया है। सूत्रकारने जो दश इजार वर्ष आदि की स्थिति कही है, उसका तार्थ्य यह है कि-जोव इतने समय तक विवक्षित नारक अवस्था में रहता है। विवक्षित स्थान में पहुँचाना, यह तो गति का काम है और उस स्थान में अमुक मर्यादा तक रहना, यह आयु का काम है। एक बद्ध आयु और दूसरी मुज्यमान आयु इस प्रकार से आयु दो प्रकार का होता है। सो यहां पर नारक जीवों की जो आयुरूप स्थिति कही गई है, वह बद्ध आयु की अपेक्षा नहीं कही गई है, किन्तु मुज्यमान आयु की अपेक्षा कहो गई है, यदि ऐसा न होता तो सन्नकार को ऐसा कहना चाहिये था कि-प्रध-मादिक पृथिवियों में जघन्य आयु दश हजार वर्ष आदि से कुछ

આવ્યા છે જ્યાં સુધી વિવક્ષિત ભવતું આયુષ્ય કર્મ બન્ધ અવરથામાં રહીને ઉદય અવરથામાં રહે છે, ત્યાં સુધી જીવ તે પર્યાયમાં રહે છે વિવ-શિત પર્યાયમાં આયુકમંના સદ્માવમાં રહેવું – તેનું નામ-જીવિત – જીવન – છે. અને આ જીવનનું નામ જ અત્રે સ્થિતિ એ રીતે માનવામાં આવ્યું છે. સૂત્રકારે જે દશ હજાર વર્ષ વગેરેની સ્થિતિ કહી છે તેનું પ્રયોજન આ પ્રમાણે છે કે જીવ આટલા સમય લગી વિવક્ષિત નારક અવસ્થામાં રહે છે વિવક્ષિત સ્થાન સુધી પહેાંચાડવાનું કામ તે ગતિનું છે અને તે સ્થાનમાં અમુક મર્યાદા સુધી પહેાંચાડવાનું કામ તે ગતિનું છે અને તે સ્થાનમાં અમુક મર્યાદા સુધી રહેવું, આ આયું તું કામ છે. એક બદ્ધ આયું અને અપર ભુજયમાન આયુ, આ રીતે અપ્યુ બે પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. તો અત્રે તે નારક-જીવાની જ આયુ રૂપ સ્થિતિ કહેવામાં આવી છે તે બદ્ધ આયુની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવી નથી પરંતુ ભુજયમાન આયુની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવી છે, જો આપ ન હાત તા સૂત્રકારને આ પ્રમાણે કહેવું જોઇતું હતું કે 'પ્રથમાદિક પૃથિવીએામાં જલન્ય આયુ દશ હજાર વર્ષ વગેરેથી પણ કંઈક अनुयोगधन्द्रिका टीका सूत्र २०६ नैरयिकादीनां आयुपरिमाणनिरूपणम् २८९

सागरोपमाणि बोध्या । विशेततस्तु रन्नप्रमापृथिवी नैरयिकाणाग्रुकर्फतो जघन्य-त्रम स्थितिर्मूलानुसारेण बोध्या । अपर्याप्तकाल्टस्तु सर्वत्रान्त्वर्ग्वहर्त्तमेव । अपर्याप्तकाले मौधिकस्थिते विंशोधिते सर्वत्र शेषापर्याप्तस्थितिबोध्या । अपर्याप्ताश्व नारका देवा वसंख्येयवर्षायुष्कतिर्यङ्मनुष्याश्व करणत एव वोध्याः । ल्रच्धितस्तु पर्याक्षा एव । केवाः पुनर्रुच्ध्या पर्याप्ता अपर्याप्ताश्व मवन्ति । इग्धं चतुर्विशतिदण्डकमनुष्टस्य नास्काणामायुः स्थितिर्निरूपितेति ॥ सू० २०६ ॥

अधिक है। कुछ अधिकता इसमें प्राग्भव में वदायुकी अपेक्षा आजायगी। परन्तु ऐसा तो, सूच्रकारने कहा नहीं है अतः यह कथन मुइपनान आयु की अपेक्षा ही जानना चाहिये। और यही स्थिति दाब्द का वाच्पार्थ है। यही बात 'तारकादिभवप्राप्तानां प्रथम समयादारभ्यायुषोऽनुभवकाल एवावस्थितिः' इस पंक्ति द्वारा स्पष्ट की मई है। अर्थात् नारक आदि पर्यांध में प्राप्त हुए जीबों की आयु के सक्ष्म समय से छेकर आयुकर्म के अन्त समय तक का जो अनुभवन काल है, वही स्थिति है, यह स्थिति नारकों में सामान्य से ददा हजार वर्ष की जधन्य है और ३१ सागरोपमकी उत्कृष्ट है विद्येष से-मूल सूत्र में रस्नप्रमा आदि प्रथिवियों में जो जघन्य और डस्कृष्ट स्थिति स्पष्ट की गई वह है, ऐसा जानना चाहिये। अपर्याप्त अवस्था का काल सर्वत्र अन्तर्मु हुर्स ही है। सामान्य स्थिति में से अपर्याप्त

વધારે છે. આમાં ક'ઇક અધિકતા પ્રાગ્સવમાં અદ્વાયુની અપેક્ષાએ આવી જરી પર'તુ આ રીતે તા સૂત્રકારે કહ્યું નથી એથી આ કથન ભુજયમાન આયુની અપેક્ષાથી જ જાણવું જેઈએ અને એજ સ્થિતિ શબ્દના વાચ્યાર્થ છે. એજ વાત ' નારકાદ્મિત્રપ્રાત્તાનાં પ્રથમસમયાવારમ્યાયુપોડનુમલકા હણ્વાયસ્થિત્તિ: '' આ પંક્તિ વ'ડે સ્પબ્ટ કરવામાં આવી છે એટલે કે નારક વગેરે પર્યાયમાં પ્રાપ્ત થયેલ જીવાના આયુબ્યના પ્રથમ સમયથી માંડીને આયુકર્મના અંત સમય સુધી જે અનુભવનકાલ છે, તેજ સ્થિતિ છે આ સ્થિતિ નારકામાં સામાન્યથી દશ હજાર વર્ષની જદાન્ય છે, અને ૩૩ સાગરાપમની ઉત્કૃબ્ટ છે. વિશેષ રૂપમાં મૂલસૂત્રમાં રત્નપ્રભા વગેરે પૃથિનીઓમાં જે જલન્ય અને ઉત્કૃબ્ટ દિવતિ સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે, તેજ છે આમ જાણી લેવું જોઇએ અપર્યાપ્ત અવસ્થાનો કાલ સર્વત્ર અન્ત મુંલૂર્ત્ત છે. સામાન્ય સ્થિતિમાંથી અપર્યાપ્ત-કાલને ખાદ કરવાથી જે સ્થિતિ શેષ રહે છે, તે પર્યાપ્તકાની સ્થિતિ જાણવી અવ્ર ૩૭ Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra



अधासुरकुमारादीनामायुः स्थिति निरूपयति-

मुख्य-असुरकुमाराणं भंते! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं दसवाससहस्याई, उक्कोसेणं साइरेगं सागरोवमं। असुरकुमारदेवीणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं दसवाससहस्साइं उक्कोसेणं अद्धपंचमाइं पलिओवमाइं । नागकुमाराणं भंते ! देवाणं केव-इयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा ! जहन्नेणं दसवाससहस्साई, उकोसेणं देसूणाइं दुण्णि पलिओवमाइं । नागकुमारीणं मंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा ! जहन्नेणं दसवाससह-स्साइं, उक्कोसेणं देसूणं पलिओवमं । एवं जहा णागकुमाराणं देवाणं देवीण य तहा जाव थणियकुमाराणं देवाणं देवीण य भाणियट्वं । पुढवीकाइयाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं वावीसं वाससहस्साइं। सुहूमपुढवीकाइयाणं ओहियाणं अपजत्तयाणं पजत्तयाण य तिण्हवि पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेण वि कालको कम कर देने पर जो स्थित बचती है- वह पर्याप्तकों की स्थिति जानना चाहिये। नारक, देव और असंख्यात वर्ष की आयुवाले तिर्येश्व एवं मनुष्य, ये करण की अपेक्षा ही अपर्यात माने गये हैं-लब्धि की अपेक्षा नहीं-लब्धि की अपेक्षा तो ये सब पर्याप्त ही हैं। इन से अतिरिक्त जीव लब्धि से पर्याप्त अपर्यास दोनों प्रकार के होते हैं। इस प्रकार चौवीस दण्डक के अनुसार यह नारकों की अव-स्थितिरूप आयु. स्थिति निरूपित की है॥ सू० २०६ ॥

જોઈએ નારક દેવ અને અસંખ્યાત વર્ષની આયુવાળા તિર્યંગ અને મનુષ્યા આ સર્વે કરશાની અપેક્ષાથી જ અપયોપ્ત માનવામાં આવ્યાં છે. લખ્ધિની અપેક્ષાએ તેા આ સર્વે પયોપ્ત જ છે એના અતિરિકત જીવે! લખ્ધિથી પર્યાપ્ત અપર્યાપ્ત બન્ને પ્રકારના હાેય છે. આ રીતે ૨૪ કંડક સુજ આ નારકેશની ભવસ્થિતિ રૂપ આયુ:સ્થિતિ નિરૂપિત કરવામાં આવી છે ાાસૂગ્રગ્દા अंडुंयोगवन्द्रिका दीका स्वत्र २०७ अद्भुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् २९१

अंतोमुहुत्तं। बादरपुढवीकाइयाणं पुच्छा, गोयमा! जह्दन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं बावीसं वाससहस्साइं। अपजत्तगबादर-पुढवीकाइयाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं, उक्को-सेण वि अंतोमुहुत्तं। पज्जत्तगबाद्रपुढवीकाइयाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं बावीसं वाससहस्साइं अंतोमुहुत्तूणाइं। एवं सेसकाइयाणंपि पुच्छावयणं भाणियव्वं। आउकाइयाणं जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं) सत्तवाससहरसाइं। सुद्रुमआउकाइयाणं ओहियाणं पजत्तगाणं अपजत्तगाणं तिण्ह वि जहण्णेेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणवि अंतोमुहुत्तं । वादर-आउकाइयाणं जहा ओहियाणं। अपजत्तगबादर आउकाइयाणं जहन्नेण वि अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। पुजत्तग-बादरआउकाइयाणं जहन्नेण अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेण सत्त वास-सहस्साइं अंतोमुहुतूणाइं। तेउकाइयाणं जहण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेण तिण्णि राइंदियाइं । सुहुमतेउकाइयाणं ओहियाणं अपजत्तगाणं पजत्तगाणं तिण्ह वि जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उको-सेण वि अंतोमुहुत्तं। बादरतेउकाइयाणं जहण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं तिणिण राइंदियाइं। अपजत्तगवादरतेउकाइयाणं जहण्णेेण वि अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। पङज्ञत्तग बादरतेउकाइयाणं जहन्नेण अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेण तिणिण राइंदियाइं अंतोमुहुन्रणाईं। वाउकाइयाणं जहन्नेणं अंतोमुहूत्तं, उक्कोसेण तिणिण वाससहस्ताइं। सुहुमवाउकाइयाणं ओहि-

## **अनुयौगद्वार स्व**

.

याणं अपज्जत्तगाणं पज्जत्तगाण य तिण्हवि जहण्णेणऽवि अंतो-मुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। बादरवाउकाइयाणं जहन्नेणं अंत्रोमुहुत्तं, उक्कोसेण तिणिग वाससहस्साइं। अपज्जत्तग-बादरवाउकाइयाणं जहन्नेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतो-मुहुत्तं। पञ्जत्तगबादरवाउकाइराणं जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उको-सेणं तिण्णि वाससहस्साइं अंतोमुहु<del>न</del>ूणाइं। वणस्सइकाइयाणं जहन्नेणं अंसोमुहुत्तं उक्कोसेणं दसवाससहस्ताइं। सुहुम-वणस्तइकाइयाणं ओहियाणं अपजत्तगाणं पजतगाण य तिण्ह वि जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं।बादर-वणस्तइकाइयाणं जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं दस वास-जहण्णेण वि अपजत्तग्वाद्रवणस्सइकाइयाणं सहस्ताइं । अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। पज्जत्तगवादरवणस्सइ-काइयाणं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्वोसेणं दसवाससहस्साइं अंसोमुहुत्तूणाइं। बेइंदियाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता?, गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं बारससंवच्छराणि। अपजत्तगबेइंदियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं । पजत्तगवेइंदियाणं जहण्णेणं अंतो-मुहुत्तं, उक्कोसेणं बारससंवच्छराणि अंतोमुहुत्रूणाइं। तेइंदि-याणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पगूण-पण्णासं राइंदियाइं । अपज्जतगतेइंदियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। पजत्तगतेइं- अनुत्रोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् २९३

दियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेण अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण एगू-णपण्णासं राइंदियाइं अंतोमुहूतुणाइं। चउरिंदियाणं भंते ! <mark>केवइ</mark>यं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेण अंतोमुह<del>ुक</del>ं उक्कोसेणं छम्मासा । अपजत्तगत्रउरिंदियाणं पुच्छा, गोयमा ! जन्नण्णेण वि अंतोमुहू सं उक्कोसेण वि अंतोमुहु सं। पञ्जत्तग्वउन सिंदियाणं पुच्छा, गोयमा! जहनेणं अंतोमुहूत्तं उक्कोसेणं छम्मासा अंतोमुहुत्रूणा। पंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं भंते! केक्झयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहूत्तं, उक्कोसेणं तिपिण पलिओवमाइं। जलयरपंचिंदियतिस्ति-जोणियाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जह-ण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुवकोडी। संमुच्छिमजलयर-पंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंसो-पुब्वकोडी । अपज्जत्तयसमुच्छिम-उक्कोसेणं मृहत्तं जलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयसा जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं पजत्तव-संमुच्छिमजलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहृण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुब्वकोडी अंतोमुहु-मूगा। गब्भवक्रंतियजलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुब्वकोडी। अपज्ज-त्तगगडभवक्वंतियजलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं।



**غربا** 

पजत्तगगव्भवक्वंतियजलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुब्वकोडी अंतोमुहु-**षउप्पयथलयर**पंर्चिदियतिरि<del>व</del>खजोणियाणं त्तणा । पुच्छा. गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं तिणिण पलिओव-संमुच्छिम**चउप्पयथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं** माइं । पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं घउरासीइं वाससहस्साइं। अपङ्जत्तयसंमुच्छिमचउप्पयथऌयरपंचिंदिय-तिरिक्ख ज्ञोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं । पज्जत्तयतंमुच्छिमचउष्पयथलयर-पंचिदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा गोयमा! जहण्णेणं अंतो-मुहुत्तं उक्कोसेणं चउरासीइं वाससहस्साइं अंतोमुहुतूणाइं। गडभवकंतियचउप्पयथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि पलिओव-माइं। अपजत्तगगब्भवक्कंतियचउप्पयथलयरपंचिंदियतिरिक्ख-जोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुद्रूत्तं उक्कोसेण वि प**उजत्तगग**ब्भवक्कंतियचउप्पयथऌयरपंचिंदिय· अंतो<u>मु</u>हत्तं। तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहूत्तं उको-सेणं तिण्णि पलिओवमाइं अंतोमुहुत्रूणाइं। उरपरिसप्वथल-यरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंतो-उक्कोसेणं पुव्वकोडी। संमुच्छिमउरपरिसप्पथलयर-मुहत्तं पंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंतो-

मनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिकपणम् २९५

मुहूत्तं, उकोसेणं तेवन्नं वाससहस्साइं। अप्पजजत्त्रयसंमुच्छिम-उरपरिसप्पथलयरपंर्षिदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेण वि अंतोमुहूत्तं उक्रोसेण वि अंतोमुहुत्तं। पज्त्तय संमु-च्छिमउरपरिसप्थलचरपंर्षिदिचतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तेवण्णं वाससयसह-स्साइं अंतोमुहुत्तूणाइं। गब्भवर्क्कतिय उरपरिसप्पथलयरपंचिं-दियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुत्वकोडी। अप्पज्जत्तगगब्भवक्वंतिय उरपरिसप्पथलयर-पंर्षिदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहन्नेण वि अंतो-मुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं । पज्जत्तगगब्भवक्कंतियउरपरिसप्प-थलयरपंषिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहस्रेणं अंतोमुहुत्तं उक्तोसेणं पुबकोडी अंतोमुहुत्रूणा। भुयपरिसप्पथल-यर पंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुव्वकोडी । संमुच्छिमभुयपरिसप्प-थलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा गोयमा! जहन्नेणं अंतोमुद्रूत्तं उक्कोसेणं वायालीसं वाससहस्साई। अपजत्तय-संमुच्छिमभुयपरिसप्पथलयरपंषिदियतिरिक्खजोणियाां पुच्छा गोयमा ! जहन्नेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। पजनगसंमुच्छिमभुयपरिसप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं वाया-लीसं वाससहस्साइं अंतोमुहुनूणाइं। गञ्भवक्वंतियभुयपरिसप्प

### भतुयोगद्वा वस्त्रे

स्मध्

थलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंसोमुहुत्तं, उक्कोसेणं पुब्वकोडी । अपज्जत्तगगब्भवक्कंतियभुय-प्रस्सिप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। पजत्तगगब्भ-बकंतियभुयपरिसप्पथलयरपंचिंदियतिरिबखजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेण अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुब्क्कोडी अंतोमुहु-न्तूणा। खहयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा जहन्नेणं अंसोमुहूत्तं, उक्कोसेणं पलिओवमस्त असंखेजइभागं। संमु-च्छिमस्रहयरपंचिंदियतिस्विजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जह-कोणं अंतोमुहूतं, उक्कोसेणं वावत्तरिं वाससहस्ताइं। अपजत्तग-संमुच्छिमखह्वयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुष्छा, गोयमा ! जहन्नेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। पजत्तग-संमुच्छिमखहयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमहुत्तं उक्कोसेणं बावत्तरिं वाससहस्साइं अंतो-गठभवक्कंतियखहयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं मुहुत्तूणाइं। पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं पलिओवम-स्त असंखेजइभागं। अपजत्तगगटभवक्कंत्तियखहयरपंचिंदिय-तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। पज्जत्तगखहयरपर्षिदियतिरिक्ख-जोणियाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जह-न्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पलिओवमस्स असंखिज्जइभागं

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् २९७

अंतोमुहूरूणं। परथ पपसि णं संगहणिगाहाओ भवंति, तं जहा–"संमुच्छिमपुव्वकोडी, चुउरासीई भवे सहस्साइं। तेव-ण्णा वायाला, बावत्तारमेव पक्खीणं ॥१॥ गब्भंमि पुच्वकोडी, तिण्णि य पलिओवमाइं परमाऊ। उरभुयगपुव्वकोडी, पलि-ओवमासंखभागो य ॥२॥" मणुस्साणं भंते! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिणिण पलि-ओवमाइं। संमुच्छिममणुस्साणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेण वि अंतोमुहूत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं। गब्भवक्कंतियमणुस्साणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिणिण पलिओवमाइं। अपज्जत्तगगुब्भवक्कंतियमणुस्साणं भंते ! केव-इयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहूतं। पजत्तगगब्भवक्कंतियमणुस्साणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहण्णेणं अंतो-मुहत्तं उक्कोसेणं तिणिण पलिओवमाइं अंतोमुहुत्रूणाइं। वाणमंतराणं देवाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं दस वाससहस्साइं उक्कोसेणं पलिओवमं। वाणमंत-रीणं देवीणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता, गोयमा! जह-ण्णेणं दस वाससहस्साइं उक्कोसेणं अखपलिओवमं। जोइ-सियाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णता ? गोयमा ! जहण्णेणं सातिरेगं अट्रभागपलिओवमं, उक्कोसेणं पलिओवमं वाससयसहस्समव्भहियं। जोइसियदेवीणं भंते! केवइयं कालं अ० ३८

292

### अनुयोगद्वारस्त्रे

ठिई पण्णता? गोयमा! जहन्नेणं अट्टभागपलिओवमं, उक्कोसेणं अद्धपलिओवमं पण्णासाए वाससहस्सेहिं अब्भहियं। षंदविमा-णाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं घउभागपलिओवमं, उक्कोसेणं पलिओवमं वाससय-सहस्समब्भाहियं। चंद्विमाणाणं भंते! देवीणं केवर्र्यं कालं ठिई पण्णता? गोयमा! जहण्णेणं चउभागपलिओवमं उक्को-सेणं अद्धपलिओवमं पण्णासाए वाससहस्सेहिं अब्भहियं। सुरविमाणाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं चउभागपलिओवमं, उक्कोसेणं पलिओवमं वाससहरसमब्भहियं। सूरविमाणाणं भंते ! देवीणं केवद्भयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं चडभागपलिओवमं उक्कोसेणं अद्धपळिओवमं पंचहिं वाससपहिं अब्भहियं। गहविमाणाणं भंते! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं चडभाग-पलिओवमं उकोसेणं पलिओवमं। गहविमाणाणं भंते ! देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं चउभागपलि-ओवमं. उक्रोसेणं अद्धपलिओवमं। णक्खत्तविमाणाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं चउ-भागपलिओवमं उक्कोसेणं अद्धपलिओवमं। णक्खत्तविमाणाणं भंते ! देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णता ? गोयमा ! जहन्नेणं षउभागपलिओवमं, उक्कोसेणं सातिरेगं घउभागपलिओवमं। ताराविमाणाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई प०णत्ता ?

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् २९९

गोयमा ! जहन्नेणं साइरेगं अट्रुभागपलिओवमं, उक्कोसेणं चउ-भागपलिओवमं। ताराविमाणाणं भंते! देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णसा? गोयमा ! जहन्नेणं अडभागपलिओवमं, उक्कोसेणं साइरेगं अट्रभागपलिओवमं। देमाणियाणं भंते! देवाणं केव-इयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं पलिओवमं, उक्को-सेणं तेत्तीसं साग्रोवमाइं। वेमाणियाणं भंते ! देवीणं केषइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा ! जहन्नेणं पलिओषमं, उक्कोसेणं पणपण्णं पलिओवमाइं। सोहम्मेणं भंते! कप्पे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं पलिओवमं, उक्कोसेणं दो सागरोवमाइं। सोहम्मे णं भंते! कप्पे परिग्गहिया देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं पलिओवमं, उक्कोसेणं सत्त पलिओवमाइं । सोहम्मेणं भंते ! कप्पे अपरि-माहिया देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा! जहन्नेणं पलिओवमं, उक्कोसेणं पण्णासं पलिओवमाइं।ईसाणे णं भंते! कप्पे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं साइरेगं पलिओवमं, उक्कोसेणं साइरेगाइं दो सागरोवमाइं। ईसाणे णं भंते ! कप्पे परिग्गहिया देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं साइरेगं पलिओवमं उक्कोसेणं नव पलिओवमाईं। ईसाणे णं भंते! कप्पे अपरिग्गहिया देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णचा? गोयमा! जहन्नेणं साइरेगं पलि-ओवमं, उक्कोसेणं पणपण्णपलिओवमाइं। सणंकुमारेणं भंते ! Ξ́ο0

### अनुयौगद्वारस्त्रे

कप्पे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं दो सागरोवमाइं, उक्कोसेणं सत्त सागरोवमाइं। माहिंदे णं भंते! कप्पे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णता ? गोयमा ! जहनेणं साइरेगाइं दो सागरोवमाइं, उक्कोसेणं साइरेगाइं सत्त सागरो-वमाइं। बंभलोएणं भंते! कप्पे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं सत्त सागरोवमाइं, उक्कोसेणं दस सागरोवमाईं। एवं कप्पे कप्पे केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा ! एवं भाणियव्वं--लंतए जहन्नेणं दस साग्रोवमाइं, उकोसेणं चउदससागरोवमाइं। महासुके जहन्नेणं घउदस-सागरोवमाइं, उक्कोसेणं सत्तरससागरोवमाइं। सहस्सारे जह-न्नेणं सत्तरससागरोवमाइं, उक्कोसेणं अट्रारससागरोवमाइं। आणप जहन्नेणं अट्ठारससागरोवमाइं, उक्कोसेणं षगूणवीसं सागरोवमाइं। पाणष जहन्नेणं एगूणवीसं सागरोवमाइं उक्को-सेणं बीसं सागरोवमाई। आरणे जहन्नेणं वीसं सागरोवमाई, उकोसेणं एकवीसं सागरोवमाई। अच्चुए जहन्नेणं एकवीसं सागरोवमाइं उक्कोसेणं वावीसं सागरोवमाइं। हेट्टिमहोट्टिमगेवि-जगविमाणेसु णं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं बावीसं सागरोवमाइं, उकोसेणं तेवीसं साग-रोवमाइं। हेट्रिममज्झिमगेवेजजगविमाणेसु णं भंते ! देवाणं केव-इयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं तेवीसं सागरोव-माइं, उक्कोसेणं चउवीसं सागरोवमाइं। हेट्रिमउवरिमगेवेजावि-माणेसु णं भंते! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! **अंतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०**७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् २०१

जहन्नेणं चउवीसं सागरोवमाइं उक्कोसेणं पंचवीसं सागरोवमाइं। मज्झिमहेट्रिमगेवेजगविमाणेसु णं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा! जहन्नेणं पणवीसं सागरोवमाइं, उक्को-सेणंछच्वीसं सागरोवमाइं। मडिझममडिझमगेवेज्जगविमाणेसु णं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं छव्वीसं सागरोवमाइं, उक्कोसेणं सत्तावीसं सागरोवमाइं । मज्झि-मउवरिमगेवेजगविमाणेसु णं भंते! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं सत्तावीसं सागरोवमाइं, उक्कोसेणं अटूर्विसं सागरोवमाइं। उवरिमहेट्रिमगेवेजगविमाणेसु णं भंते! देवाणं केवइयं काळं ठिई पण्णता? गोयमा ! जहन्नेणं अट्टावीसं सागरोवमाइं उक्कोसेणं एगूणतीसं सागरोवमाइं। उवरिममडिझ-मगेवेजगविमाणेसु णं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता? गोयमा ! जहन्नेणं एगूणतीसं सागरोवमाइं, उक्कोसेणं तीसं सागरोवमाइं । उवरिमउवरिमगेवेजगविमाणेसु णं **ਮੰते** [ देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं तीसं सागरोवमाई, उक्कोसेणं एक्कतीसं सागरोवमाईं। विजयवेज-यंतजयंतअपराजियविमाणेसु णं भंते ! देवाणं केवइयं कार्लं ठिई पण्णत्ता? गोयमा ! जहन्नेणं एक्कर्तीसं सागरोवमाइं, उकोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं। सब्बट्टसिडे णं भंते! महाविमाणे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णता? गोयमा ! अजहण्णमणु-क्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं। से तं सुहुमे अखापलिओवमे। से त्तं अद्धापलिओवमे ॥सू० २०७॥

ইঁ০২

अनुयोगद्वारसत्रे

छाया— असुरकुमारणां भदन्त देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मह्नप्ता ? गौतम ? जघन्येन दशवर्षसंस्त्राणि, उत्कर्षेण सातिरेकं सागरोपमस् ! अछरकुमार-देवीनां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रह्नप्ता ? गौतम ! जघन्येन दशवर्षसंस्त्राणि, उत्कर्षेण अर्द्ध पश्चमानि पल्योपमानि । नागकुमाराणां मदन्त ! देवानां कियन्तं कालं स्थितिः महसा ? गौतम ! जघन्येन दशवर्षसंस्त्राणि, उत्कर्षेण देशोनानि

अब सूत्रकार अखरकुमार आदिकों की आयुस्थिति कहते हैं---

'अखुरकुमाराणं भंते ! ' इत्यादि ।

शब्दार्थ--(अखुरकुमाराणं भंते ! देवाणं केवइयकालं ठिई पण्णत्ता?) हे भदन्त ! अखुरकुमार देवों की स्थिति कितने काल तक की कही गई है !(गोयमा ! जहन्नेणं दसवाससहस्साइं उक्कोसेणं साइरेगं सागरोवमं उत्तरः--हे गौतम जघन्य से दश हजार वर्ष की और उस्कूछ से कुछ अधिक एक सागरोंपम की कही गई है। (अखुरकुमारदेवीणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता) हे भदन्त ! अखुरकुमार की देवियों की स्थिति कितनी कहीं गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं दसवाससहस्साइं डक्कोसेणं अद्वा पेचमाइं पलिओवमाइं)

उत्तर-हे गौतम ! जघन्य से द्दा इजार वर्ष की और उस्कृष्ट से ४॥ साढे चार पल्योपम की कही गई है। 'नागकुमाराणं भंते !

હવે સ્ત્રકાર અસુરકુમાર વગેરેની આયુસ્થિતિ કહે છે.

"असुरकुमाराणं भंते ! छत्याडि —

શખ્દાર્થ-(असुरकुमाराणं भंते ! देवाणं केवइयं कार्छ ठिई पण्णत्ता) & अह'त ! असुरકुभार देवेानी स्थिति કेटલा કાલ સુધીની કહેવામાં આવી છે ? (गोयमा ! जदन्नेणं दसवाससहस्याइं उक्कोसेणं साइरेगं सागरोवमं.)

ઉત્તર-હે ગૌતમ! જધન્યથી દશ હજાર વર્ષ જેટલી અને ઉત્કુષ્ટથી કંઇક અધિક એક સાગરાપમ જેટલી કહેવામાં આવી છે. (असुरकुमारदेवीण भंते! केक्ब्र्यं कालं ठिई पण्णत्ता) હે લદ'ત ! અમુરકુમારની દેવીઓની સ્થિતિ કેઠલી કહેવામાં આવી છે? (गोयमा ! जइण्णेण' दसवाससहस्साइं डक्कोसेण' अद्वपंचमाइं पढिओवमाइं.)

ઉત્તર--દે ગૌતમ ! જધન્યથી દશ હજાર વર્ષની અને ઉત્કૃષ્ટથી ૪॥ પ્રશ્યે,પમ જેટલો કહેવામાં આવી છે. (नागकुमाराण भंदे ! देवाण केवइ्य **अनुयोगसन्द्रिका टीका स्**त्र २०७ असुरकुमारादीनामायु:स्थितिनिद्रपणम् ३०३

दिपल्योपमानि । नागकुमारीणां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञप्ता ?, गौतम ! जघन्येन दशवर्षसहस्राणि उत्कर्षेण देशेानं पल्योपमम् । एवं यथा नागकुमाराणां देवानां देवीनां च तथा यावट् स्तनितकुमाराणां देवानां देवीनां च मणित्तव्यम् । पृथिवीकायिकानां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञप्ता ?

देवाणं केवइयं काढं ठिई पण्णत्ता ? ) हे भदन्त ! नागकुमार देवों की कितनी स्थिति कही गई है ?

उत्तरः—(गोपमा ! जहन्नेणं दसवाससहस्साइं उककोसेणं देसू-णाइं दुण्णि पछिभोवमाइं) हे गौतम जवन्य से दश इजार वर्ष की और जस्कृष्ट से कुछ कम दो पल्योपम की ! (नागकुमारीणं भंते ! केवइयं काछं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! नागकुमार की देवियों की कितनी स्थिति कही गई है ?

उत्तरः---(गोयमा ! जहन्नेण दसवाससहस्साइं उक्कोसेणं देखूणं पलिओवमं) हे गौतम ! जघन्य से दश इजार वर्ष की और उस्कृष्ट से कुछ कम एक परुप की कही गई है (एवं जहा नागकुमाराणं, देवाणं देवीण य तहा जाब थणिपकुमाराणं देवाणं देवीण य भाणिघव्वं) जैसी नागकुमार देवों और उनकी देवियों की स्थिति कही है उसी प्रकार से

कार्ड ठिई पण्णत्ता !) डे भह'त ! નાગકુમાર દેવાની સ્થિતિ કેટલી કહેવામાં આવી છે ?

ઉત્તર-(गोयमा ! जइन्नेणं दसवाससहस्साइं उक्कोसेणं दैस्णाइं दुण्णि पछिस्रोवमाइं) & गौतभ ! જધन्यथी ६श હजार वर्धनी अने ઉत्धृष्टथी ४ छठ ४भ & पब्धेष्पम कटेली अखेवामां आवी छे. (नागकुमारीणं मंते ! केवइयं कारं टिई पण्णत्ता ?) & अह'त ! नागडुमारनी डेवीकोानी स्थिति इटली इखेवामां आवी छे ?

ઉત્તર-(ગોચમા ! जहन્नेण' दसवास सहस्साइं उक्को सेण' देस्ण' पळिओवमं) દે ગૌતમ ! જઘન્યથી દશ હજાર વર્ષ'ની અને ઉત્કુષ્ટથી કંઇક કમ એક પલ્ય જેટલી કહેવામાં આવી છે. (एवं जहा नागडुमाराण' देवाण' देवीण य तहा झाव થળિચકુમારાળ' देवाणं देवीण य भाणियव्वं) જે પ્રમાણે નાગકાર દેવાની અને તેમની દેવીઓની સ્થિતિ કહેવામાં આવી છે, તે પ્રમ:શે જ સ્તનિતકુમાર સુધીના દેવા અને તેમની દેવીઓની સ્થિતિ જાણવી બેઈએ. (पुढवीकाइ-

### अनुयोगद्वारस्त्रे

રેન્પ

गौतम ? जघन्येन अन्तर्म्यहूर्तम् उत्कर्षेण द्वाबिंशति वर्षे सहस्राणि । संक्ष्मपृयिवी-कायिकानाम् औधिकानाम् अपर्यांसानां पर्याप्तानां च त्रयाणामपि पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अन्तर्म्यहूर्तम् उत्कर्षेणापि अन्तर्मु हूर्तम् । वादरपृथिवीकायिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अन्तर्म्यहूर्तम् उत्कर्षेण द्वाविशति वर्षसहस्राणि । अपर्याप्तकबादर-पृथित्रीकायिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येनापि अन्तर्म्युहूर्तम् उत्कर्षेणापि अन्तर्मु-

स्तनितकुमार तक के देवों और उनकी देविर्घा की स्थिति जाननी चाहिये। (पुढवीकाइयाणं भंते! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता) हे भदन्त ! पृथिवीकायिक जीवों की स्थिति कितने काल तक की कही गई है ?-

याणं मंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता) के सह त ! भृथिवी धायि छवे। नी स्थिति हेटवा धाव सुधीनी धडेवामां आवी छे।

ઉત્તર-(गोयमा ! जइण्णेण अंतोम्रहुत्तं उक्कोसेण बावीसं वाधग्रहस्याई) & जौतभ ! भृथिवीशथि છवे।नी स्थिति जवन्थथी अन्तर्भु क्रुत्तांनी अने ઉत्धृष्टथी २२ ढलर वर्षं जेटली अखेवामां आवी छे. (सुहुमपुटवीकाइयाण ओहियाण अपज्जत्तयाण पज्जत्तयाण य तिण्इ वि पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेण अंतो मुहुत्तं उक्कोसेण बि अंतो मुहुत्तं) सामान्थथी सूक्ष्म भृथिवीशथि છवे।नी अपर्धाप्तक सूक्ष्म भृथिवीशथिक छवे।नी अने पर्याप्तक सूक्ष्म भृथिवीशथिक छवे।नी अपर्धाप्तक सूक्ष्म भृथिवीशयिक छवे।नी अने पर्याप्तक सूक्ष्म भृथिवीशयिक छवे।नी स्थिति जधन्य अने उत्कृष्ट अन्ने प्रधारक्ष सुद्ध्तां वा सुहत्वीकाइयाण पुच्छा गोयमा ! जहन्नेण अंतोमुहुत्तं डक्कोसेण बावीसं वास सहस्वाइं) जे अहर भृथिवीशथिक छवे। छे, तेभनी स्थिति & जौतम ! जबन्यथी ते। अत्तर्भु क्रुत्तांनी छे अने उत्कृष्टथी २२ ढलर वर्ष जेटली छे. (अपच्जत्तत्तगवादरपुढविकाइयाण पुच्छा–गोयमा ! जहन्नेण वि अंतो मुहत्तं मनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३०५

हूर्तेष् । पर्याप्तकबादरपृथिवीकायिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अन्तर्मुहूर्त्तम् उत्कर्षेण द्वार्विंशर्ति वर्षसदस्ताणि अन्तर्म्महूर्तोनानि । एवं रोषकायिकानामपि पृच्छा-वचनं मणितव्यम् । अप्कायिकानां जघन्येन अन्तर्म्महूर्त्तम्, उरकर्षेण सप्तवर्षसद्द-

मुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतो मुहुत्तं) अपर्याप्तक जो बादरपृथिवीकायिक जीब है उनकी स्थिति जघन्य से और उत्कृष्ट से दोनों ही प्रकार से अंतर्मुहर्रे की है (पजजत्तगयादरपुढवीकाइयाणं पुच्छा-मोयमा ! जह-ण्णेणं अंतोमुद्रसं उनकोसेणं यावीसं वाससहस्ताहं अंतो मुहूनूणाइं) जो पर्यांसक बादर पृथिवीकायिक जीव हैं, उनकी स्थिति के विषय के भक्ष का उत्तर-हे गौतम ! इस मकार से है कि-हन जीवों की स्थिति जघन्य से अंतर्मु हर्त्त की है और उत्कृष्ट से अंतर्मुहूर्त कम २२, हजार यर्थं की है। (एवं सेसकाहयाणं वि पुच्छा ययणं भाणियव्वं) इसी प्रकार से अवशिष्टकायिक जीवों के चिषय में भी प्रश्न करना चाहिये-ताल्पर्य कहने का यह है कि जिस प्रकार पृथिवीकायिक जीवों के विषय में प्रश्न किया गया है उसी प्रकार से हे भदन्त ! अप्कायिक आदि जीवों की स्थिति कितने काल की है-? इस पकार का प्रश्न उद्घावित कर छेना -और जो कुछ आगे अब कहा जारहा है, उसे उत्तर पक्ष के रूप में रूगाते जाना चाहिये-(आउकाइयाणं जहन्नेणं अंतोमुइत्तं उक्कोसे णं सत्तवासमहस्साइं) अप्कायिक जीवों की स्थिति जघन्य से

डक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं) અપયોસક જે બાદર પૃથિવીકાયિક જીવે। છે તેમની રિથતિ જધન્યથી અને ઉત્કૃબ્ટથી અન્ને પ્રકારની અંતર્મું હુર્ત્તની છે. (वज्जत्तग बादरपुटवीक्षाइयाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं बावीसं वाससहस्साइं अंतोमुहुत्त्णाइं) જે પર્યાસક બાદર પૃથિવીકાયિક જીવે। છે, તેમની સ્થિતિના સંબંધમાં જે પ્રશ્ન કરવામાં આવ્યો છે તેના જવાબ આ પ્રમાણે છે. કે છે ગૌતમ ! આ જીવેાની સ્થિતિ જઘન્યથી અંતર્મુ હૂર્ત્તની છે અને ઉત્કૃબ્ટથી અંતર્મુ હૂર્ત્ત કમ ૨૨ હજાર વર્ષ જેટલી છે. (एवं सेसकाइ-याणं वि पुच्छावयणं भाणियव्वं) આ પ્રમાણે અવશિબ્ટકાયિક જીવેાના સંબંધમાં પ્રશ્ન કરવામાં આવ્યો છે, તેમજ છે ભદ'ત ! અપૂકાયિક વગેરે જીવાની સ્થિતિ કેટલા કાલની છે ! આ જાતના પ્રશ્ન ઉદ્દભાવિત કરી લેવા અને જે કંઇ હવે પછી કહેવામાં આવે છે તેને ઉત્તરના રૂપમાં માની લેવું જેઈ એ. (माउहाइयाणं जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं सत्तवाससहस्साइं) અપૂકાયિક જીવાની જઘન્યથી સ્થિતિ અંતર્મું હૂર્ત્તની છે અને ઉત્કૃબ્ટથી હ અર રૂર

For Private And Personal Use Only

#### **3**08

## भनुयोगद्वारसूत्रे

साणि । सूक्ष्माप्कायिकानाम् औधिकानां पर्याप्तकानाम् अपयौक्षकानां त्रयाणामपि जघन्येनापि अन्तर्म्रहूर्त्तम्। उत्कर्षेणापि अन्तर्म्न हूर्त्तम्, वादराप्कायिकानां यथा औधि-कानां । अपयौत्तकबादराप्कायिकानां जघन्येनापि अन्तर्म्न हूर्त्तम्, उत्कर्षेणापि अन्तर्म्न हूर्त्तम् । पर्याप्तक बादराप्कायिकानां जघन्येन अन्तर्म्न हूर्त्तम्, उत्कर्षेण सप्तवर्ष-

अंतमुंहूर्त की है और उत्कृष्ट से ७ सात हजार वर्ष की है। (खुबुमआउकाइयाणं ओहियाणं पजतत्त्वमाणं तिण्ह वि जहण्णेण वि अंतो मुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं) अप्कायिक जीव पृथिवी-कायिक जीव की तरह दो प्रकार के होते हैं-एक सक्ष्म अप्कायिक और दूसरे बादर अप्कायिक। ये दोनों प्रकार के जीव पर्याप्त और प्रयाप्त के भेद से दो दो प्रकार के और होते है। इसलिये सामान्य-रूप से सूक्ष्म अप्कायिक जीवों की पर्याप्त सूक्ष्म अप्कायिक जीवों की एवं अपर्याप्त सूक्ष्म अप्कायिक जीवों की जघन्य और बत्कृष्ट दोनों प्रकार की स्थिति अंतर्मुहुत्तं की है। (बादरआउकाइयाणं जहा ओहियाणं) तथा जो बादर अप्कायिक जीवों के जिसी जघन्य और बत्कृष्ट स्थिति सामान्य अप्कायिक जीवों के जिसी है। (अपज्जत्तगवायर आउकाइयाणं जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं) बादर अप्कायिक जीवों में जो अपर्याप्तक बादर अप्कायिक जीव हैं,

वर्षं जेटली छे. (सुहुम आउकाइयाणं ओहियाणं पज्जत्तगाणं 6.117 अपज्जत्तगाणं तिण्ध वि अध्णणेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं) અપુકાયિક જીવેા પૃથિવીકાયિક જીવેાની જેમ એ પ્રકારના હાય છે. એક સક્ષ્મ અપૂકાયિક અને બીજા બાદર અપૂકાયિક આ બન્ને પ્રકારના જીવેા પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્તકના લેદથી બબ્બે પ્રકારના દાય છે. એથી સામાન્ય રૂપથી સૂક્ષ્મ અપુકાચિક જીવાની પર્યાપ્ત સૂક્ષ્મ અપુકાચિક જીવાની અને અપર્યાપ્ત સુલમ અપકાયિક જીવાની જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ બન્ને પ્રકારની સ્થિતિ અંતર્મું હુત્ત ની છે. (बादर आउकाइयाण जहा ओहियाण) તેમજ જે બાદર અપુકાયિક જીવેા છે, તેમની જલન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સામાન્ય અપુકાયિક छवे। नेवी क छे. (अपज्जत्तग बादरआउकाइयाण जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहूत्तं) બાદર અપ્કાચિક જીવામાં જે અપર્યાપ્ત બાદર અપ્-કાચિક જીવેા છે, તેમની સ્થિતિ બઘન્યથી અ'તર્સુ હુ°ત્તની છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પશુ भ्यन्तर्भु धूर्त्तनी छे. (पन्जत्तगवाद्राआउकाइयाण' जहण्णेण' अंतो सहत्तं उकोसेण' सत्त-

## अनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३०७

सद्दसाणि अन्तर्ग्रु हूतोंन।नि । तेजस्कायिकानां जघन्येन अन्तग्रुहुर्त्तम्, उत्कर्षेण त्रीणि रात्रिन्दिवानि सूक्ष्मतेजस्कायिकानाम् औधिकानाम् अपर्याप्तकानां पर्याप्त-कानां त्रयागामपि जघन्येनापि अन्तर्ग्रु हूर्तम्, उत्कर्षेणापि अन्तर्ग्र हूर्तम् । बादर-तेनस्कायिकानां जधन्येन अन्तर्ग्र हूर्त्तम्, उक्ष्कर्षेण त्रीणि रात्रिन्दिवानि अग्याप्तकबादरतेजस्कायिकानां जघन्येनापि अन्तर्ग्र हूर्त्तम्, उत्कर्षेणापि अन्त-

डनकी स्थिति जघन्य से तो अंतर्मुहूर्च की है और उरकृष्ट से भी अम्तमुहूर्त की है। 'पज्जसगबाद्र आउकाइयाणं जहण्णेणं अंतोमुद्रसं उनको सर्ण सत्तवाससहस्साइ अंतीमुहुत्तूणाइ' बादरअपूकाधिक जीवो में जो पर्याध्वक बादरअपूकायिक जीव है उनकी स्थिति जघन्य से तो अंतमु हूर्न की है और उस्क्रुप्ट से एक अन्तमु हूर्त्त ७ सात हजार वर्ष की है। (तें उकाइयाणं जहण्णेणं अंतो मुहुत्तं उत्कासेणं तिण्णि राइंदियाई ) तेजस्कायिक की स्थिति जघन्य से एक अंतर्म्रहूर्त्त की और उत्कृष्ट से तीन अहोरात्र की है। (सुहुम-तेउकाइयाणे आहियाणं अपज्जत्तमाणं पज्जत्तमाणं तिण्ह वि जहण्णेण वि अंतोमुद्रनं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं) सामान्युरूप से स्कूत तेज-स्काधिक जीवों की अपर्धासक सुक्षम तेजस्काधिक जीवों की और पर्याः सक सूक्ष्म तैजस कायिक जीवों की स्थिति जघन्य से भी अन्तर्मुहूर्स की है और उत्कृष्ट से भी अन्तर्मुहूर्स की है। (बादर तेउकाइयाण जहण्णेण अंतीयुहुत्तं उक्को सेणं तिण्णि राइंदियाई) जो तैजस्काधिक जीवां में बादर तेजसकायिक जीव हैं उनकी जघन्य से तो स्थिति एक अंतर्मु हूर्त्त की है और उस्कृष्ट से तीन अहोरात्र की है । (अपज्जत्त-गबादरते उकाइयाणं जहण्णेण वि अंत्रोस्रहत्तं उक्कोसेण वि अंतो-

वासवहस्साइं अंतो प्रुहुत्त्णाइं) आहर अपूरायित छवे। मां के पर्याप्तत आपूsायित छवे। छे, तेमनी स्थिति कधन्यथी ते। अंतर्म छूत्त नी अने ઉत्हृण्टथी ओत अन्तर्म छूत्त कम सात ढलर वर्ष केटली छे. (तेउकाइयाण जहण्णेण अंतो मुदुत्त उक्को सेण तिणिग राइंदियाईं) तेकः क्षायनी स्थिति कधन्यथी ओठ आंतर्म छुत्त नी अने उत्पृष्टथी त्रखु अर्छा रात्र केटली छे. (सुहुमते उक्को देण जोहियाण अपज्तत्त गाण पज्यत्त गाण तिण्ह वि जहण्णे ण वि अतो मुहुत्तं उक्को सेण वि अंतो मुहुत्तं) सामान्य ३पथी सहम तेक्रिकाण्प ज वि अतो मुहुत्तं उक्को सेण वि अंतो मुहुत्तं) सामान्य ३पथी सहम तेक्रिका थि छवे। नी अपर्याप्तक सहम तेक्रिश यिंड छवे। नी अने पर्याप्तक सूर्वम तेक्रिका थि छवे। नी अपर्याप्तक सूरम तेक्रिश यिंड छवे। नी अने पर्याप्तक सूर्वम तेक्रिश यिंड छवे। नी अपर्याप्तक सुर्वम तेक्रिश यिंड छवे। नी अने पर्याप्तक सुर्वम तेक्रिश यिंड छवे। नी अपर्याप्तक सुर्वम तेक्रिश यिंड छवे। जी अने पर्याप्तक सुर्वम तेक्रिश यिंड छवे। नी अपर्याप्तक सुर्वम तेक्रिश यिंड छवे। जी अने पर्याप्तक सुर्वम तेक्रिश यिंड छवे। नी अपर्याप्तक सुर्वम तेक्रिश यिंड छवे। सा जहण्णेण अंतो मुहुत्तं उक्को सेण तिणि राइं वियाइं) ले तेक्रिश यिंड छवे। मां आहर तेक्रिक यिंड छवे। छे, तेमनी कधन्यथी ते। श्वित ओक आंतर्मु छूर्त्तनी छे अने उत्पृष्ठ ये। ये अली राइ विज्का हेया केटसी छे. (आपउन्न तगबादरते उकाइयाणं जहण्णेण वि अंतो मुहुत्तं उक्को सेणं वि अंतोम् 306

अनुयोगद्वारस्त्र

र्म्रहूर्तम् । पयौप्तकवादरते जस्कायिकानां जघन्येन अन्दर्मुहर्तम् , उत्कर्पेण त्रीणि रात्रिन्दिवानि अन्तर्ग्व हूत्रोंनानि । वायुकायिनां जधन्येन अन्तग्रहूर्तम्, उत्कर्षेण त्रीणि वर्षं सहस्राणि । सूक्ष्मवायुकाणिकानाम् औधिकानाम् अपर्याप्तकानां पर्याप्त-जधन्येनापि अन्तर्म्र हर्तम्, उत्कषेणापि त्रयाणामपि कानां च अन्त-र्मुं हर्त्तम् । बादरवायुकायिकानां जघन्येन अन्तर्मु हूर्तम्, उत्कर्पेण त्रीणि वर्ष-मुद्रतः) जो तैजसकायिक जीवों में अपयौधक बादर तैजसकायिक जीव हैं। उनकी जघन्य से भी अन्तर्मुहर्त्त की है और उल्क्रूष्ट से भी अन्त-मुंहर्भ की है। (पजनत्तगबादरतेउकाधइयाणं जहण्णेणं अंतो मुहत्तं उनकोसेणं तिण्गि राइंदियाइं अंतोमुहूक्तणाइं) तैजसकायिक जो पर्याप्तक बादर तैजसकायिक जीव जीवों में ş. डनकी स्थिति जघन्य से एकअंतर्मुहूर्त की है और उस्कृष्ट से तो एक अंतर्मुहूर्त्त कम तीन अहोरात्र की है। (वाउकाइयाणं जहणी-णं अंगो मुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि वाससहस्साइं ) वायुकायिक जीवों की स्थिति जवन्य से तो अन्तर्मुहर्त्त की हैं और जस्कूष्ट से तीन इजार वर्ष की है। (सुद्रमवाउकाइयाणं ओहियाणं अपज्जत्तगाणं पउजत्तगाण य तिण्ह वि जहण्णेण वि अंतोमुहुसं उक्कोसेणं वि अंतो मुहूत्तं) सामान्ध से सूक्ष्म वायुकायिक जीवों की अपर्धाप्तक और पर्या-सक सूक्ष्मवायुकायिक जीवों की स्थिति जघन्य से और उत्कृष्ट से एक अंतर्मुहूर्त्त को है । ( बादरबायुकाइघाणं जहण्णेण अंतोमुहूर्त्त उकोसेणं

हुत्तं) के तेकरधायिक छवे। मां अपर्याप्तक आहर तेकरधायिक छवे। छे. तेमनी स्थिति कधन्यथी पण् अन्तमुधूर्त्त केटली छे. अने ઉत्कृष्टथी पण् अन्तर्भुं धूर्त्तनी छे. (पज्जत्तगवादरतेचकाइयाणं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्को हेणं तिण्णि राइंदियाइं अंतोमुहुत्त्णाईं) तेकरधायिक छवे। मां के पर्याप्त आहर तेकरधायिक छवे। छे, तेमनी स्थिति कधन्यथी ते। ओक अन्तर्भुं धूर्त्त कम त्रश्च अखेरात्र केटली छे. (वजकाइयाणं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणां तिण्णि वाख-खहस्साईं) वाधुकायिक छवे। नी स्थिति कधन्यथी ते। अन्तर्भु धूर्त्तनी छे अने उत्र्यात्र केटली छे. (वजकाइयाणं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणां तिण्णि वाख-खहस्साईं) वाधुकायिक छवे। नी स्थिति कधन्यथी ते। अन्तर्भु धूर्त्तनी छे अने उत्पृष्ट्रयी त्रश्च ढेलर वर्षं केटली छे. (सुहुमवाजकाइयाणं ओहियाणं छप-जतत्तगाणं पज्जत्तगाणं य तिण्ह वि जहण्णेणं वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं वि अंतोमुहुत्तं) सामान्यथी सूक्ष्म वाधुकायिक छवे।नी अपर्याप्तक्ष अने पर्याप्तक सूक्ष्म वायुकायिक छवे।नी स्थिति कधन्यथी अने उत्तृ यहार्ट्व अक्ष कातर्भु धूर्त्त केटली क छे. (बादरवाउकाइयाणं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि वाख

# अंदुयोगवन्दिका टीका सूत्र २०३ अखुरकुमारादी नामायुःस्थितिनिद्धयणम् ३०९

सइस्राणि । अपर्याप्तकवादरवायुकायिकानां जघन्येनापि अन्तर्मु हूर्वम्, उस्कर्षे-णापि अन्तग्रुहूर्तम् । पर्याप्तकवादरवायुकायिकानां जघन्येन अन्तर्ग्रुहूर्तम् उस्कर्षेण त्रीणि वर्ष सहस्राणि अन्तर्भ्रहतींनानि । वनस्पतिकायिकानां जघन्येन अन्तर्मुहर्तम्, उत्कर्षेण दश्नवर्षसद्ग्राणि । सूक्ष्मवनस्पतिकायिकानाम् औधिकानाम् अपर्यासकानां पर्याप्तकानां च त्रयाणामपि जघन्येनापि अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेणापि अन्तर्मु हूर्तम् । तिणिण बाससहस्साइं) बादर वायुकायिक जीवों की स्थिति जचन्य से एक अन्तर्मु हुर्स की है और उस्कृष्ट से तीन हजार वर्ष की है। (अपज्तत्तगयादरवाउकाइयाणं जहन्तेण वि अंतोसुद्रत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहूर्स) अपर्याप्तक बादरबायुकायिक जीवों की जग्नम्य और उत्कृष्ट-स्थिति एक अन्तमुंहूरी की है। (पङ अस्तग बादर बायुकाइयाणं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिणिण वाससहस्ताइं अंतोमुहुत्तूणाइं) पर्चाः प्तक वायुकायिक जीवों की जघन्य से तो स्थिति एक अन्तर्मु हत्त्त की है और उस्कृष्ट से अन्तरमुहर्त्त कम तीन हजार वर्ष की है। (वण-स्सइकाइयाणं जहण्णेणं अंतो मुहुत्तं उक्कोसेणं दसवाससहस्साइं) वनस्पतिकायिक जीवों की स्थिति जघन्य से एक अन्तर्मु हुई की है और उत्कुष्ठ से दस हजार वर्ष की है। (सुद्रुमवणस्सइकाइयाणं ओहियाणं अपज्जत्तगाणं पज्जत्तगाणय तिण्ह वि जहण्णे वि अंती मुद्रत्तं उक्कोंसेण वि अंतो मुद्रुत्तं ) सूक्ष्म वनस्पतिकायिक जीवों की अपयोप्तक बनस्पतिकायिक जीवों की और पर्याक्षक बनस्पतिकायिक

सहसाइं) आहर वायुधायिं छवेानी स्थिति अधन्यथी એક अन्तर्भु छूत्तनी छे अने ઉत्धृध्यी त्रधु छलर वर्ष जेटली छे (अपज्जत्तगवादरवाउकाइयाणं जहन्नेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं) अपर्याप्तर्ड आहरवायुधायिंड छवेानी अधन्य अने उत्धृध्य स्थिति એક अन्तर्भु छूत्तं जेटली छे. (वउजत्तगवादर-वायुकाइयाणं जहण्णेपं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि वाससहस्साइं अंकोमुहुत्त्-वायुकाइयाणं जहण्णेपं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि वाससहस्साइं अंकोमुहुत्त्-वायुकाइयाणं जहण्णेपं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि वाससहस्साइं अंकोमुहुत्त् पण इं) पर्याप्त वायुधायिंड छवेानी कधन्यथी ते। ओड अत्तर्भु छूत्तं जेटली स्थिति छे. अने उत्धृध्यी अन्तर्भु छूत्तं डम त्रध्रु छलर वर्ष जेटली छे. (वणस्यइकाइयाणं जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं दसवाससहस्साइं) वनस्पति-डायिंड छवेानी स्थिति जधन्यथी ओड अन्तर्भु छूत्तं जेटली छे अने उत्धृध्य्या दश ढलर वर्ष जेटली छे. (मुहुमवणरसइकाइयाणं ओद्दियाणं छपडजत्तनगाणं पडजत्तगणय तिण्ड वि जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं ) सहस वनस्पतिधयिं छवेानी अपर्थाप्तर वनस्पतिशयिं छवोानी अने पर्याप्तर

अनुयोगद्वारस्त्रे

\$20

बादरवनस्पतिकायिकानां जघम्येन अन्तर्भुहूर्तम्, उत्कर्षेण दशवर्षसहस्राणि। अपयौप्तकबादरवनस्पतिकायिकानां जघन्येनापि अन्तर्म्रहर्त्वम् , उस्कर्षेणापि अन्तर्मुः हू तेम् । पर्याप्तकवादरवनस्पतिकाधिकानां जघन्येन अन्तर्ग्रहुर्तम् उत्कर्षेण दशवर्ष-सहस्राणि अन्तर्मु हू गैनानि । द्वीन्द्रिपाणां भद्रन्त । कियन्तं कालं स्थितिः प्रक्षप्ता ? गौतम जघन्येन अन्तर्ग्रहूर्तम् , उत्कर्षेण द्वादशसंवत्सरान् । अपयाधकद्वीन्द्रियाणां जीवों की स्थिति जधन्य से और अरुष्ठ ह से एक अन्तर्मु हुई की है। (बाद्रवणस्त (काइयाणं जहण्णेणं अंगी मुहत्तं डकोसेणं दसवास सहस्ताहं) बादरबनस्पतिकाधिक जीवों की स्थिति जधन्य से एक अन्तर्ग्रहर्त्त की है और उत्कृष्ट से दस हजार वर्ष की है। (अपज्जत्तग बादरवणस्तइकाइयाणं जहण्णेग वि अंतोमुहूतं उको सेण वि अंतोमु-हुरूं) अपयौरक बाद्रवनस्पनिकाधिक जीवों की स्थिति जधन्य से भी पुरु अंतर्मुहूर्च की है और उत्कुष्ट से भी एक अन्तर्मुहूर्च की है। ( पज्तत्तगबादरवणस्तः काहचाणं जहण्णेणं अं रोमुहुलं उक्कोसेणं दस-बाससहस्साई अंगोमुहुत्तूणाई ) पर्यासक बादर धनस्पतिकापिक जीवों की जयस्य से स्थिति तो एक अन्तरमुहर्र की है और उस्क्रष्ट से अन्तमुंहूर्त्त कम द्रा इजार वर्ष की है। (वेह दिया णं अते ! केवइयं कालं ठिई पण्णसा) हे भदन्त ! द्वीन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल तक की कही गई है ?

उत्तर-(गोयमा! जहण्णेणं अंतो मुहुर्स उक्कोसेणं बारस संबच्छ-

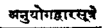
वनस्पति अथि छवे। नी स्थिति जधन्यथी अने ઉत्पुरुथ्यी એક अन्तर्भु दूर्त केटली छे. (बादरवणस्मद्दकाइयाण जहण्णेण अंतोमुद्दत्तं उक्कोसेण दसवास-बहरखाइं) आहर वनस्पति अधि छवे। नी स्थिति जधन्यथी એક अन्तर्भु सूर्त्तनी छे अने उत्धु 'टथी १० હलर वर्ष जेटली छे. (अपक्तत्तगवादरवणस्स इकाइ शाण' जहण्णेग वि अंतो मुहुत्तं उक्को सेण वि अंतो मुहुत्तं) अपर्याक्ष आहर वनस्पति अधि छवे। नी स्थिति जधन्यथी पधु ओ आंतर्भु धूर्त्तनी छे. अने उत्धृ रुटथी पधु ओ आंतर्भु धूर्त्तनी छे. (पत्र प्रत्तगवादरवणस्म इकाइ शाण' अंदो मुहुत्तं उक्को सेण' द्य वा स्वत्त भ्र क्ये अंते मुहुत्तं उक्को सेण' द्य वा स्वत्त भ्र क्या वा स्वत्त का स्वत्त प्र क्ये आंतर्भु धूर्त्तनी छे. (पत्र प्रत्तगवादरवणस्म इकाइ शाण' अंदो मुहुत्तं उक्को सेण' द्य वा स्वत्त क्व को मुहुत्त् गाइं) पर्याक्ष आहर वनस्पति आधि छवे। नी अध्य द्य वा स्वत्त स्व व्यं को मुहुत्त् गाइं) पर्याक्ष आहर वनस्पति आधि छवे। नी जध-त्य नी अपेक्षा के स्थिति ते। ओ आंतर्भु धूर्त्तनी छे अने उत्पृरुटथी आंतर्भु धूर्त्त' क्व कारंत ! द्वीन्द्रिय छवे। नी स्थिति केटला आब सुधीनी कडेवामां आवी छे ? उत्तर-(गोयमा ! जहण्णेण' अंतो मुहुत्त्तं उक्को सेण' वारससंवच्छराणि) डे

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३११

पृच्छा, गौतम ! जघन्येनापि अन्तर्ग्रहूर्त्तम् , उत्कर्षेणापि अन्तर्ग्रहूर्त्तम् , पर्याप्तक-द्वोन्द्रियाणां जघन्येन अन्तर्ग्रहूर्त्तम् , उत्कर्षेण द्वादशसंवरसरान अन्तर्ग्रहूत्तीनान् । भीन्द्रियाणां पृच्छा गौतम ! जघन्येन अन्तर्ग्रहूर्त्तम् , उत्कर्षेण एकोनपञ्चाध्रत् रात्रिन्दिवानि । अपयौप्तक त्रीन्द्रियाणां पृच्छा, गौतम ! जघन्येनापि अन्तर्ग्रहूर्त्तम् , उत्कर्षेणापि अन्तर्ग्रहूर्त्तम् । पर्याप्तकत्रीन्द्रियाणां पृच्छा गौतम ! जघन्येन अन्तर्ग्रहूर्त्तम् , उत्कर्षेणापि अन्तर्ग्रहूर्त्तम् । पर्याप्तकत्रीन्द्रियाणां पृच्छा गौतम ! जघन्येन अन्तर्ग्रहूर्त्तम् , उत्कर्षेण एकोनपश्चाशत् रात्रिन्दिवानि अन्तर्ग्रहत्तीनानि । चतुरिन्द्रयाणां भदन्त !

राणि ) हे गौतम ! जघन्य से तो बीन्द्रिय जीवो की स्थिति एक अन्त-मुहूर्र की है और उत्कृष्ट से १२ वर्ष की है । (अपज्जत्तगबेइंदियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि मुहुत्तं ) अप-यांप्तक दोइन्द्रिय जीवों की स्थिति हे गौतम ! जघन्य से भी अन्तर्मु-हुत्तें की है और उत्कृष्ट से भी अन्तर्मुहूर्त्त की है । (पज्जत्तगवेइंदि-याणं जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण अंतोमुहुत्तूणाइं बारस संवच्छ-राणि ) पर्वाप्तक दो इन्द्रिय जीवों की स्थिति जघन्य से अंतर्मुहूर्त्त की है और उत्कृष्ट से अन्तरर्मुहूर्त्तं कम १२ वर्ष की है । (ते इंदियाणं पुच्छा गोयमा ! जहन्नेणं अंतो मुहुत्तं कम १२ वर्ष की है । (ते इंदियाणं पुच्छा गोयमा ! जहन्नेणं अंतो मुहुत्तं जम १२ वर्ष की है । (ते इंदियाणं पुच्छा गोयमा ! जहन्नेणं अंतो मुहुत्तं उक्कोसेणं एग्रणपण्णासं राइं दियाइं ) ते इन्द्रिय जीवों की स्थिति हे गौतम ! जघन्य से अंतर्मुहूर्त्त की है और उत्कृष्ट से अन्तर्र्मा की स्थति हे गौतम ! जघन्य से अंतर्म्मुहूर्त्त की है और उत्कृष्ट से ४९ अहोरात्र की है । (अपज्जत्तगतेहंदियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेण वि अंतो मुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतो मुहुत्तं) अपर्याप्तक ते इन्द्रिय जीवों की स्थिति जघन्य से भी अन्तर्म्य हूर्त्त की और उत्कृष्ट से भी अन्तर्म्युहर्त्त की है । (पज्जत्तगतेहंदियाणं

ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ તા દ્રીન્દ્રિય છવાની સ્થિતિ એક અન્તર્મું હૂત્ત 'ની છે અને ઉત્કુષ્ટથી ૧૨ વર્ષ જેટલી છે. (अपग्रजत्त गवेइंदियाण' पुच्छा-गोयमा! जहण्णेण' वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं) અપર્યાપ્તક એ ઇન્દ્રિય છવેાની સ્થિતિ & ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ પણુ અન્તર્મુ હૂર્ત છે અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ પણુ અન્તર્મુ હૂર્તાની છે. (पग्रजत्त गवेइंदियाण' जहन्नेण' बंतोमुहुत्तं उक्कोसेण' अंतोमुहूत्त्रणाई बारससंवच्छराणि) પર્યાપ્તક એ ઇન્દ્રિય છવેાની સ્થિતિ જઘન્યની અપેક્ષાએ અ'તર્મુ હૂર્ત જેટલી છે અને ઉત્કૃષ્ટથી અન્તર્મુ હૂર્ત્ત કમ ૧૨ વર્ષ જેટલી છે. (तेइंदियाण' पुच्छा गोयमा ! जहन्नेण' अंतोमुहुत्तं કમ્ક ૧૨ વર્ષ જેટલી છે. (तेइंदियाण' पुच्छा गोयमा ! जहन्नेण' अंतोमुहुत्तं કમ ૧૨ વર્ષ જેટલી છે. (तेइंदियाण' पुच्छा गोयमा ! जहन्नेण' अंतोमुहुत्तं इक्कोहेण' पगूणपण्णास राइंदियाइं) તેઇન્દ્રિય છવેાની સ્થિતિ & ગૌતમ ! જઘન્યથી અન્તર્મુ હૂર્ત્તની છે અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ ૪૯ અહા-રાત્ર જેટલી છે. (अपग्रज्ञत्तग तेइंदियाण' पुच्छा गोयमा ! जहण्णेण' वि झंतो-मुहुत्तं उक्कोहेण वि अंतोमुहुत्तं) અપર્યાપ્ત્રક તેઇન્દ્રિય છવેાની સ્થિતિ જઘ-ન્યની અપેક્ષાએ પણ અન્તર્મુ દુર્ત્તની છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અંતર્મુ હર્તની



३१२

कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञप्ताः ? गौतम ! जघन्येन अन्तर्मुहूर्त्तम् , उत्कर्षेण पण्मा-सान् । अपर्याप्तक्षचतुरिन्द्रयाणां प्रच्छा, गौतम ! जघन्येनापि अन्तर्म्रहूर्त्तम् , उत्कर्षेणापि अन्तर्म्रहूर्त्तम् । पर्याप्तकचतुरिन्द्रयणां प्रच्छा, गौतम ! जघन्येन अन्त-म्रुहूर्त्तम् , उत्कर्पेण पण्मासान् , अन्दर्म्महूर्त्तीनान् । पश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः मड्रप्ता ? गौतम जघन्येन अन्दर्म्महूर्त्तम् , उत्कर्पेण त्रीणि पुच्छा-गोधमा जहण्णेणं अत्रो खुहुत्तं उत्क कोसेण अंतोसुहुत्तूणाइं एग्प्ण पठणासं राष्ट्रंदिघाइं ) पर्याप्तक तेइन्द्रिय जीवों की स्थिति जघन्य से तो अन्तर्मुहूर्त्त की है और उत्कृष्ट से अन्तर्म्न हुन्त्री कम ४९ दिन की है । (चर्डोदियाणं भंते ! केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! चौइन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की कही गई है ?

उत्तर---गोयमा ! जहण्णेणं अंतो मुद्रुत्तं उक्कोसेणं छम्मासा) हे गौतम ! जयन्य से तो अन्तर्मु हुर्त्त की कही गई-है और उत्कृष्ट से छह महिने की गई है। (अपज्जत्तमचउरिंदियाणं पुच्छा-गोयमा! जहण्णेण वि अंतोमुद्रुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुदुत्तं) अपर्याप्तक चौईन्द्रिय जीवों की स्थिति जयन्य से भी अन्तर्मु हुर्त्त की कही गई है और उत्कृष्ट से भी अन्त-मु हुर्त्त की कही गई है। (पज्जत्तगच उर्रिदियाणं पुच्छा-गोयमा। जहण्णे कं अंतामुद्रुत्तं उक्कोसेणं अंतोमुहूत्त्वा छम्मासा) पर्याप्तक चौइन्द्रिय जीवों की स्थिति जयन्य से तो अन्तर्म्युहूर्त्त् की है-और उत्कृष्ट से अंतमुहूर्त्त

છે. (पडत्रचगतेइंदियाण' पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेण' अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण' अंतोमुहुत्तूणाई गगूणवण्णासं राष्ट्रंदियाई) भयांसक तेछंन्द्रिय छवे।नी स्थिति अधन्यथी ते। अन्तमुं धूत्तंनी छे अने ઉत्कृष्टनी अपेक्षाओ अन्तमुं धूर्त्तं क्रम ४६ दिवस केटली छे. (चउर्रिदियाण मंदे ! केषइयं कालं ठिई पण्णत्ता) ? डे

ભદત ! ચી ઇન્દ્રિય જીવાની સ્થિતિ કેટલા કાલની કહેવામાં આવી છે ? ઉત્તર—(गोयमा ! जहण्णेण अंदेामुहुत्तं उक्केसेण छम्मासा) હે ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ તા અન્તર્મુ હૂર્ત્તની કહેવામાં આવી છે અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ છ માસની કહેવામાં આવી છે. (अपज्जत्तगचउरिंदियाण पुच्छा– गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्केसेण वि अंतो मुहुत्तं) અપર્યાપ્તક ચૌઈ-ન્દ્રિય જીવાની સ્થિતિ જઘન્યની અપેક્ષાએ પણ અન્તર્મુ હૂર્ત્ત જેટલી કહે-વામાં આવી છે. અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ પણ અન્તર્મુ હૂર્ત્ત જેટલી કહે-વામાં આવી છે. અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ પણ અન્તર્મુ હૂર્ત્ત જેટલી કહે-વામાં આવી છે. (प्रजत्तगचडरिंदियाण पुच्छा–गोयमा ! जहण्णेण धंतोमुहुत्तं उक्को-सेण अंतोमुहुत्तूणा हम्मासा) પર્યાપ્તક ચૌઈન્દ્રિય જીવાની સ્થિતિ જઘન્યની અપેક્ષાએ તા અન્તર્મુ હૂર્ત્ત જેટલી છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મ્યુકૂર્ત્ત કમ છ

#### बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायु:स्थितिनिरूपणम् ३१३

परथोपमानि । जलवरपश्चेन्द्रियतिर्थग्रोनिकानां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञप्ताः ? गौतम ! जवन्येन अन्तर्ग्वहूर्त्तम् , उत्कर्षेण पूर्वकोटिः । संभूचिंछमञलचर-पश्चेन्द्रियतियग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जवन्येन अन्तर्ग्वहूर्त्तम् , उत्कर्षेण

कम छह गास की है। (पंचे दियतिरिक्खजोणियाणं भंते ! केवइयं काळं ठिई पण्णसा ?) है भदन्त ! पंचेन्द्रियतियओं की स्थिति कितने काल की कही गई है ?

उत्तरः---(गोयमा--जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिणि पति-ओबमाइं) हे गौतम पंचेन्द्रिय तिर्यश्चों की स्थिति जघन्य से तो अन्त-मुंहुर्त्त की कही गई है उल्हुछ से तीन पल्योपम की कही गई हैं। (जल-यरपंचे दियतिरिक्खोणिमार्ग भंते ! केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! जो जलचर तिर्यश्च पंचेन्द्रियजीव हैं उनकी स्थिति कितने काल की श्रज्ञस हुई है ?

उत्तरः---(गोपमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुव्वकोड़ी) हे गौतम ! जलचर तिर्यञ्चपंचेन्द्रिय जीवों की स्थिति जघन्य से तो अन्तर्मु हुर्त की प्रज्ञस हुई है और उत्कृष्ट से एक पूर्वकोटि की अर्थात् एक करोड़ पूर्व की ! (संतुच्छिमजल्यरपंचें दियतिरिवलजोणियाणं पुच्छा गो क्या ! जहण्लेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुन्वकोडी) जो जल-

भास जेटली 3. (पंत्रे दियतिरिक्खजोणियोणं मंते ! केवइयं कारुं िई पण्णत्ता ?) & प्रहत ! पंचेन्द्रिय तिर्थं चेनी स्थिति डेटला हाल जेटली हडेवामां आवी छे ?

उत्तर-(गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि पहिस्रोवमाइं) & जौतन ! प'चेन्द्रिय तिर्थ'चानी स्थिति जधन्यनी अपेक्षाओ ते। अन्तमु<sup>6</sup>-&ूत्तांनी કહेवामां आवी छे. अने ઉत्કृष्टधी त्रखु पक्ष्येापम केटली डखेवामां आवी छे. (जलवरदंचेन्द्रियतिदिकखजोणियाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) & सह'त ! के जलवार तिर्थ'च छावे। छे, तेमनी स्थिति हेटला हालनी प्रज्ञप्त धयेली छे ?

ઉત્તર-(गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्केसेणं पुव्वकोडो) & शौतभ ! अलब्बर तिर्थं च प चेन्द्रिय छुवेानी स्थिति कधन्यनी अपेक्षाओ ते। अन्त-मुंधूत्तांनी प्रसप्त थयेली छे. अने इत्रृष्टनी अपेक्षाओ पणु ओड पूर्व डेाटिनी ओरले डे ओड डराउ पूर्वनी प्रज्ञाय थयेली छे. (संमुच्छिधजल्खयरपंचे दिवतिरिक्ख-ज्रोणियाणं पुच्छा गोवमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुव्वकोडी) & शौतभ ! अ० ४०

For Private And Personal Use Only

## **स**नुयोगहार**स्**त्रे

388

पूर्वकोटिः । अपयक्षिकसंमूर्जिमजलचरपश्चेदियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जवन्येनापि अन्तर्ग्रहर्तन्, उत्कर्षेणापि अन्तर्भ्रहर्त्तम्। पर्याप्तक्संपूर्च्छिमजलचर्-पश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां एव्छा गौउम ! जघन्येन अन्तमुंहूर्त्तम् उत्कर्षेण पूर्व-कोटिः अन्तर्भुहू तीना । गभव्युत्कान्तिक नलवरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जबन्येन अन्तर्ग्वहूर्त्तव्, उत्कर्पेण पूर्धकोटिः । अपर्याप्तकगर्भव्युस्कान्तिक-घर तिपंध पंचेन्द्रिय जीव संसूच्छििनजन्मवाले हैं उनकी स्थिति जघन्य से अनमुहर्त्त की है और उब्कुष्ट से १ करोड पूर्व की है। (अपज्ज-त्तगसंसुच्डिमजलवरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं -पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेग वि अंतोमुहत्त उक्तोसेग वि अंत्रोमुहत्तं) संमुच्छिमजन्म-वाछे जलवर पंचेन्द्रिय तिर्यश्च जीवों में जो अपर्याप्तक संमूच्छिमज-न्मबाछे जलचर पंचेन्द्रिपतिर्थेश्व जीव है उनकी स्थिति जयन्य और उस्कृष्ट दोनों प्रकार से अंतर्मुइर्क्त की है। (पज्जत्तगसंमुच्छिमजलगर-पंचे दियतिरिकल तोणि वाणं पुच्छा-नोधमा! जहण्णेणं अंतोमुहत्तं अंनोमुदुत्तूणा पुव्वकोडी) जो पर्याप्तक संमूर्च्छिम उक्कोसेणं तिर्येश्च है, उनकी स्थिति पंचेन्द्रिय जलचर जचन्य से तो अंतर्मुहत्तं की है और उस्कृष्ट से अंतर्मुहर्त्तकम एक करो-🖁 । 🔰 ( गव्भवक्कंतिय ज्ञ स्वपरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं डप्रवे की पुच्छा-गोषमा ! जहण्णेणं अंतोमुहूसं उक्कोसेणं पुन्यकोडी) गर्भ-जन्मवाछे जो पंचेन्द्रिय अलचरतिर्धे अहे. उनकी स्थिति हे गौतम जघन्य

જે જલચર પંચેન્દ્રિય છવા સંમૂર્ચિંછમ જન્મવાળા છે. તેમની સ્થિતિ જધન્યની અપેક્ષાએ અંતર્ઝુ હૂર્ત્તની છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧ કરાડ પૂર્વની છે. (अपउन तगसंपुल्छि जडयरां वेदिंगतिरिक्सजोणियाणं पुच्छा- गोयमा ! जहण्णेणं वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहुत्तं) સંभूच्छिंभ જન્મવાળા જલચર પંચે-ન્દ્રિય તિર્ય ચ જીવેામાં જે અપર્યાપ્તક સંभूच્છिंभ જન્મવાળા જલચર પંચે-ન્દ્રિય તિર્ય ચ જીવેામાં જે અપર્યાપ્તક સંમૂચ્છિંમ જન્મવાળા જલચર પંચે-ન્દ્રિય તિર્ય ચ જીવેામાં જે અપર્યાપ્તક સંમૂચ્છિંમ જન્મવાળા જલચર પંચે-ન્દ્રિય તિર્ય ચ જીવેામાં જે અપર્યાપ્તક સંમૂચ્છિંમ જન્મવાળા જલચર પંચે-દ્રિય તિર્ય ચ જીવે! છે, તેમની સ્થિતિ જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ બન્ને પ્રકારે અંત-મું હૂર્ત્તની છે. (पड बत्तियसंमुच्डिइम जडयरपंचे दियतिरिक्सजोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेग अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं अंतोमुहुत्णा पुटवकोडी) જે પર્યાપ્ત સંમૂચ્છિંમ પંચેન્દ્રય જલચર તિર્ય ચા છે, તેમની સ્થિતિ જઘન્યની અપેક્ષાએ તો અંતર્મુ હૂર્ત્ત ની છે અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુ હૂર્ત્ત ન્યૂન એક કરેલ્ડ પૂર્વ જેટલી છે. (गઢમવ क्कं તે 1 तत्य पंच दिगतिरिक्सजो जियाणं पुच्छा गोयमा !- जह-ण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुट्यको ही) ગ મજન્મવાળા જે પંચેન્દ્રિય જલચર તિર્થ 'ચા છે, તેમની સ્થિતિ છે ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ તા અંતર્મુ.

## **अंतुयौगसन्दिका टीका सूत्र २०७** असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३१े५

जङचरपश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां पृत्र्ङा, गौतम ! जघन्येनापि अन्तर्ग्वहूर्त्तम् , उत्कर्षेणापि अन्दर्भ्रहूर्त्तम् । पर्याक्षकगर्भव्युत्कान्तिक, जलचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्यो-निकानां पृत्र्ङा, गौतम ! जघन्येन अन्तर्भ्रुहूर्त्तम् , उत्कर्पेण पूर्वकोटिः, अन्तरर्भ्रुहू-तोना । चतुष्पदस्थलवरपश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां पृत्र्ङा, गौतम ! जघन्येन अन्तर्ग्वहूर्त्तम् , उत्कर्षेग त्रीणि पल्परेपनानि । संमूर्थ्छिमचतुष्पदस्थलचरपश्चेन्द्रिय-

से तो अं सर्मुहर्त्त की है और उत्कृष्ट से १ एक करोड़ पूर्व की है। (अवज्जत्तगगव भवक्कंतिय जलयर पंचेंदियतिरिक खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा! जहण्णे ग वि अंतो मुहुत्तं उक्को सेण वि अंतो मुहुत्तं) जो अव-र्यांसक गर्भजन्मवा छे जलचर तिर्यश्च पंचे दिय जीव है, उनकी स्थिति जवन्य से और उस्कृष्ट से दोनों प्रकार से भी अंतर्मुहूर्त्त की है। (पज्जत्तगगव भवक्कंतिय जलयर पंचें दियत्तिरिक खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा जहण्णेणं अंतो मुहत्तं उक्को सेणं अंतो मुहुत्तूणा पुव्वको ही) जो गर्भ जन्मवा रे पंचेन्द्रिय जलवर तिर्यश्वर्यात्तिरिक खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा जहण्णेणं अंतो मुहत्तं उक्को सेणं अंतो मुहुत्तूणा पुव्वको डी) जो गर्भ जन्मवा रे पंचेन्द्रिय जलवर तिर्यश्वर्यात्तक हैं, उनको स्थिति जवन्य से तो अंतर्मु हूर्त्त की है, और उस्कृष्ट से अंतर्म्म हित्तन्यून एक करोड़पूर्व को है। (चउप्यथलयर पंचिंदियतिरिक खजोणियाणं तिण्णि पलिओ-बमा हे) जो थलचर पंचेन्द्रियतिर्यश्च चतुष्पद है, उनकी स्थिति जवन्य से अंतर्म्म हुर्त्त की है और उस्कृष्ट तीन पत्नोपम की है। (संमुच्छिम-चउप्यथलचर पंचेंदियतिक् खजोणियाणं पुच्छा गोयमा! जहण्णेणं

હુર્તા જેટલી છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧ કરાેડ પૂર્વ જેટલી છે. (अपज्जत्तग गच्भ-व∓कंतियजळधरपंचेंदियतिरिक्खजेःणिय⊮णं पुच्छा⊢गोयमा ! ज्रहण्णेम মি अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहूतं) જે અપર્યાપ્તક ગર્ભજન્મવાળા જલચર તિય'ંચ પ'ચેન્દ્રિય જીવે છે, તેમની સ્થિતિ જઘન્યની અપેક્ષાએ અને ઉત્કુષ્ટની અપેક્ષાએ પણ અંતર્મુહત્તાં જેટલી છે. (પજ્ઝત્તનગરમવર્ક્ષતિય डलथरपंचे दिय त्तेरिकलाजीणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अं तो<u>मुद्</u>रत्तं डक्कोसेणं अंतोप्रहुत्तूगा पुटवकोडी) ले अर्भा जन्मवाणा ५'चेन्द्रिय कर्लयक તિય<sup>જ</sup>ંચ અપર્યાપ્તકો છે, તેમની સ્થિતિ જઘન્યની અપેક્ષાએ તે। અંતમુદ્ર<sup>\*</sup> ત્તંની છે, અને ઉત્કૃષ્ટથી અંતમુહૂર્ત ન્યૂન એક કરાેડ પૂર્વની છે. (चडप्रयथ अर्थाचिश्वियतिरि ह खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा । जहण्णेणं अंतो-मुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि पछि आवमाइं) के धक्षयर भंचेन्द्रिय तिर्थं य यतु-•પઢા છે, તેમની સ્થિતિ જઘન્યની અપેક્ષાએ અંતર્મું હુર્ત્તની છે અને ઉત્કુષ્ટથી **પલ્યાેપ જેટલી છે. (संगुच्छिनच उल्पयथळयरवंचेंदियतिरिक्सजोणि**-20

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

ર્ચ શેદ

तिर्यग्योनिकानां प्रच्छा, गौतम ! जवन्येन अन्तर्भुहूर्त्तम् , उत्कर्पेण चतुरशीति वर्ष-सरस्राणि । अपर्याप्तकसंपूर्च्छिप्रवतुब्पदस्थअचरपश्चेन्द्रियत्वियेग्योनिकानां पृच्छा, गौतन ! जघन्येनापि अन्तर्ग्रहत्तेम् , उत्कर्पेणापि अन्तर्ग्रहत्तेम् । पर्याप्तक-संनूर्डिछमचतुब्बदस्यजचरपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा गौतम ! जघन्येन अन्देर्मुहू चेंग् ' उत्कर्षेग चतुरशीति वर्षसहस्राणि अन्दर्मुहू तीनानि । गर्भव्युत्कान्तिक-चतुष्पदस्वल वरपञ्चेन्द्रियतियंग्योनिकानां पृच्छा गौतम् ! जचन्येन अन्तर्भुहूत्तम् , अंतोमुहत्तं उक्कोसेणं चउरासीहं वाससहस्साहं) जो धलचरचतुष्पद् तिर्मश्च पंचेन्द्रिय जीव संमूच्छिमजन्मवाले हैं उनकी स्थिति जघन्य से तो अनमुहू स की है और उत्कृष्ट से चौरासी इजार वर्ष की है। (अपज्जत्तय-संमुच्छिमन उप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा! जहण्णेग वि अंतोमुहुत्तं उपकोसेंग वि अंतोमुहुत्तं) जो थलचर चतुष्पइ तिर्घेश्व पंचेन्द्रिय जीव संसूर्च्छिमजन्मवाले हैं-और अपर्याप्तक हैं, उनकी स्थिति जवन्य से भी अंतर्मुहर्स की है और उल्हूब्ट से भी अन्तर्मुहूर्त की है। (पज्जत्तपसंमुच्छिमचउष्पयथलगरपंचेदियतिरि-क्ख जोणियाणं धुच्छा-मोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं चउ-रासीइ दाससहरसाइ अंतो मुहुतूणाई) संमूच्छिम जन्मवाले जो चतु-ष्पद थलचर पंचेन्द्रिय तिर्यंश्व जीव पर्याप्तक है, उनकी जघन्य स्थिति तो अंतर्धहर्त्त की है और उत्कृष्ट स्थिति अंतर्मुहर्त्त कप्र ८४ चौरासी हजार वर्ष की है। (गब्भवक्कंतियचउपयथलपरपंचे दियतिरिक्खजो-

याण पुच्छा गोयमा ! जहण्णेण अंतो मुहुत्तं उक्को सेणं चडरासीइं वायसहस्साइ') જે થલ . २ અતુષ્પદ તિવે 'અ પંચેન્દ્રિય છવે। સંપૂચ્છિંમ જન્મવાળા છે, તેમની શ્વિત જઘન્યની અપેક્ષાએ તે। અંતર્મુ હૂર્ત્ત જેટલી છે. અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ ૮૪ હજાર વર્ષ જેટલી છે. (अपज्जत्तयसंमुच्छिमचडापय ઘઢयरवं चिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं ति अंतो मुहुत्तं डम्को सेणं वि अंतो मुहुत्तं) જે થલ ચર ચતુષ્પદ તિર્ય 'ચેન્દ્રિય છવ સંખૂ-ચ્છિમ જન્મવાળા છે અને અપર્યાપ્તક છે, તેમની સ્થિતિ જઘન્યની અપે-ક્ષાએ પણ અંતર્મુ હૂર્ત્ત જેટલી છે, અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ પણ અન્દા મું હૂર્ત્ત તો છે. (વज्जत्तयसंमुच्छिमचडप्तयखळयरवं चे दियति दिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोथमा ! जहण्णेणं अंते मुहत्तं डक्को सेणं चडरा होइं वा ससहस्साइं अंतो मुहतू लाइ') હં મૂચ્છિમ જન્મવાળા જે ચતુષ્પદ થલ યર પંચેન્દ્રિય તિ य' ચ પર્યાપ્તક છવે છે, તેમની જઘન્ય સ્થિતિ તે આંતર્મુ હૂર્ત્તની છે અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અંતર્મુ હૂર્ત્ત ન્યૂન ૮૪ હજાર વર્ષની છે. (गच्मवक्कं तिय

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायु:स्थितिनिरूपणम् ३१७

उत्कर्षेण त्रीणि परयोपमानि । अपर्याप्तकार्भव्युत्कान्तिकचतुष्पदस्थळचरपश्चे न्द्रियतिर्धग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येनावि अन्तर्ग्वहत्त्रेम् , उत्कर्षेणावि अन्तर्मुहूर्त्तम् । पर्वारतकगर्भव्युव्कान्तिकचतुष्पदस्थलचरपञ्चेन्द्रियखिर्यम्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अन्द्रमुहू तम्, उत्कर्षेग त्रीणि पल्योपमानि अन्तर्ग्रहूचीनानि । उरःपरिसर्परथलचरपञ्चेन्द्रियत्वियग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! अघ/येन अन्तर्ग्रहूर्तम् , उत्हर्षेण प्रेकोटिः । संमूर्च्छिनोरःपरिसर्पस्थलचर-णियाणं पुच्छा-गोधमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि पहि-ओवमाई) गर्भ जन्मवाले जो चतुष्पद थलचर पंचेन्द्रिय तिर्यञ्चजीव है. उन की जघम्य स्थिति अंतर्छहर्त्त की है और उत्कृष्ट स्थिति तीन पल्योपम की है (अपज्जतगगाब्भवक्कंतिय चउप्पथयरपंचिंदियतिरिः क्लजोणियोणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुद्रसं) गर्भजन्मवाले जो चतुष्पद्थत्रचरपंचेन्द्रियतिर्यश्रजीब अपर्याप्तक हैं, उनकी जघन्व स्थिति भी अंतर्मुहूर्स की है और उस्कृष्ट स्थिति भी अंतमुहूर्स की है। (पज्जत्तगगवभवक्कंतियचउष्पयथल-यर पंचिंदिय तिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा, गोयमा! जहण्णेणं अंतोषुहुत्तं जक्को सेणं अंतो मुहुत्तू गाई तिणिग पलिओवमाई) गर्भजन्मवाले जो चतुष्पद थलचरपंचेन्द्रिय तिर्धेश्च जीव पर्याक्षक हैं, उनकी जघन्य स्थिति तो अंतर्मु हूर्स की है और उत्कृष्ट स्थिति अंतर्मु हूर्स कम तीन पल्घोपम है। ( उरपरिसप्पथलघर पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं की पुद्दछा⊶

चडप्पथछथरपंचे दियतिरिक्स्तजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अतो-मुहुत्तं उक्झोसेणं तिण्णि पछिश्रोवमाइ) अर्भा अन्भवाणा के चतुर्ण्यह थडचर भचेन्द्रिय तिर्थंच छ्वे। छे, तेभनी कधन्य स्थिति अंतर्भुर्द्धूर्त्त केट दी छे अने उत्धृष्ट स्थिति त्रधु पढ्यापम केट दी छे. (अपडजत्तगगडमवक्कं तिथच उत्पयथछयरपंचिंदियतिरिक्सजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं वि अंतोमुहुत्तं उक्झोसेण वि अंतोमुहुत्तं) अर्भ क्मवाणा के चतुष्पट थ दयर पंचेन्द्रिय तिर्थंच छ्वे। अपर्याप्तक छे, तेमनी कधन्य स्थिति पधु अंत-भुँहर्त्तनी छे अने उत्धृण्टस्थिति पद्यु अंतर्भुहर्त्तनी छे. (पडजत्तगगटम वक्कते तेवच उत्पपथछयरपंचिंदियतिरिक सजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्होसेणं अंतोमुहुत्त्वाइं तिण्णि पछि अवसाह अंतोमुहुत्तं उक्होसेणं अंतोमुहुत्त्वाइं तिण्णि पछि आवमाह कन्भवाणा के चतुष्पद धडावर पंचेन्द्रिय तिर्थंच छ्वे। पर्याप्तक छे, तेमनी क्धन्य स्थिति ते। अत्वर्भु इत्त्तनी छे अने उत्धृत्य स्थिति आंतर्भु हत्तं-न्यून त्रध्य स्थिति ते। अत्वर्भु इत्त्तनी छे अने उत्पृत्य स्थिति आंतर्भु हत्त्तं-न्यून त्रध्य पक्ष्योपन केटवी छे. (उर्घात भाव्यणं घुच्छार पींदेर्त्तिक छो, तेमनी ર્રાટ

# अनुयोगद्वारस्वे

पश्चेन्द्रियतिर्यग्पोनिकानां पृच्छा, गौतम ! अघन्येन अन्तर्म्रहूर्त्तम् , उत्कर्षेण त्रिपश्चाग्नद् वर्षे बहुत्वाणि । अग्रपार्तं कसंमूर्व्छिमोरःपरिसर्पस्थलवरपश्चेन्द्रियतिर्य-ग्योनि कानां पृच्छा, गौतन ! जयन्ये नापि अन्दर्म्रहूर्त्तम् , दश्कर्षेणापि अन्तर्म्रहूर्त्तम् । पर्यारतकसंपूर्च्छिनोरःपरिसर्पस्थलवरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा गौतम ! जघन्ये न अन्दर्म्रहूर्त्तम् , दर्र्क्षेण त्रिपश्चाक्षद् वर्षे शतसहस्र णि अन्दर्म्रहूर्त्तेनानि

गोगमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुव्वकोडी ) जो धलचर पंचेन्द्रियतिर्थञ्चउरपरिसर्प है, उनकी जघन्य स्थिति तो अंतमुहूर्त्त की है और उत्कृष्ट स्थिति एक करोडपूर्व की है। (संमुच्छिमउरसपरिसप्य-धलगरपंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोधमा ! जहन्नेण वि अंतो-मुहुत्तं उक्कोसेणं तेवन्नं वाससहस्साह ) जो संमूर्च्छि मजन्मवाले उरा-परिसर्प थलचर पंचेन्द्रियतिर्धञ्च जीव है, उनकी जघन्य, से अन्तमु -हूर्त्त की स्थिति है और उत्कृष्ट से ५३ इजार वर्ष की है। (अपज्जत्तय संमुच्छिम उरपरिसप्यलघरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा गोधमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अं गेमुहुत्तं) अपर्यांसक संमूच्छिम जन्मवाछे उरापरिसर्प थलवर पंचेन्द्रिय तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा गोधमा! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण वि अं गेमुहुत्तं) अपर्यांसक संमूच्छिम जन्मवाछे उरापरिसर्प थलवर पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च जीवों की स्थिति जघन्य से भी अन्तर्मु हुत्तं को है और उत्कृष्ट से भी अन्तमुं हुत्तं की है। (पज्जत्तप्रसंमुच्छिमउरपरिसप्यलघरपर्चिंदियतिरिक्ख-जोणियाणं पुच्छा-गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुटुत्तं उक्कोसेणं तेवण्ण

पुच्छा-गोयना ! जइन्नेणं अंतोमुहुर्सं उन्कोसेणं पुव्वकोडो) के अલચર પ'चे-(न्द्रय तिर्थ'च ઉरपारसर्पा छे, तेमनी कधन्ध स्थिति ते। अ'तमुर्हर्त्तनी छे अने ઉत्हुब्ट स्थिति એક કરોડ पूर्वनी छे. (संग्रुच्डिमडएपरिसप्वथडयरवंचिंदिय-तिरेक ब्रजोणेपाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेण वि अ'तोमुहुत्तं उकोसेणं तेवन्नं वाससहस्साई) के संभूच्छिंभ कन्भवाणा उरः परिसर्भं थक्षचर प'चेन्द्रिय तिर्थ'च छने। छे, तेमनी कधन्यथी अन्तर्भु धूर्त्तनी स्थिति छे अने ઉत्हुब्टथी पउ डलार वर्षं केटनी छे. (अपज्जत्तपसंग्रुच्छिमडएपरिसप्पथलन्रपंचिंदिय-तिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं एनकोसेण वि अ'तोमुहुत्तं) अर्थाप्तर संभूच्छिंभ कन्भवाणा उरः परिसर्भं थक्षवर प'चेन्द्रिय तिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं एक्कोसेण वि अ'तोमुहुत्तं) अर्थाप्तर संभूच्छिंभ कन्भवाणा उरःपरिसर्भं थत्ववर प'चे-निद्रय तिर्थ'च छ्वानी स्थिति कधन्यथी पणु अन्तर्भु धूर्त्तनी छे अने उत्हु ब्रायी पणु अन्तभु धूर्त्तं केटवी छे. (पज्जत्तयसंग्रुच्छिमउर्पारिसप्पथल्ड वर-वंबिदिव्यत्तिरिक्खज्ञोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अ'तोमुहुत्तं एनकान्नो देवर वंबिदिव्यत्तिरिक्खज्ञोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अ'तोमुहुत्तं चक्नोसेण

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३१९

गर्भच्युत्कान्धिकोरःपरिसर्पस्थळचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अन्तर्म्रहूतम् , उत्कर्षेण पूर्वकोटिः । अपयोप्तकगर्भच्युत्कान्तिकोरःपरि-सर्पस्थलचरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येनापि अन्तर्मु हूर्तम् , उत्कर्षेणापि अन्तरर्म्रहूर्त्तम् । पर्याप्तकगर्भच्युःकान्तिकोरःपरिसर्पस्थळचरपश्चेन्द्रिय-

वासस इस्साइं अंतोमु हुतूणाइं ) पर्यासक संमुच्छिमजन्मवाले उरःपरिभर्षथलवरपंचे दिपतिर्थओं की जघन्यस्थिति तो ওাঃল-मुंहर्त्त की है और उस्कृष्ट स्थिति अन्तमुंहर्त्त कम ५३ हजार की है। (गःभवक्वंतिय उरपरिसप्यथलयरपंचिंदियतिरिक्ख-वर्ष जोणियाणं पुच्छा-गोषमा ! जहभ्नेणं अंतोमुद्धत्तं उक्कोसेणं पुच्च-कोडी) गर्भजन्मवाळे अरःगरिसर्प धलवर पंचेन्द्रिय तिर्यञ्चो की स्थिति जघन्य से अंतर्मुहूर्स की है और उरकुष्ठ से एक करोड पूर्व को है। (अपज्ज तगगग्ध्र अवक्रांतिय उरपरि सप्पथलयरपंचिंदियनि रिक्ख-जोणिशाणं पुच्छा-मोयमा! जहण्णेण वि अंत्रोमुहत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहत्तं) अपर्यांसक गर्भजन्मवाले उरःपरिसर्पं धलचर पंचेन्द्रिय तिर्थओं का स्थिति जघन्य से भी अंतर्मुहर्रा की है और उत्कृष्ट से भी अन्तर्मुहर्त्त की है। (अपजनत्तगगब्भवकंतिय उरपरिमप्पथलयरपंचि-दियतिरिक्खजोणियाणं-पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहत्तं उक्को-सेणं अंतोमुहूतूणा पुव्यकोडी) पर्याप्तक गर्भज उरःपरिसर्व थलचर

તેવળ્ળ વાસરાદ્રયાર અંતોમુદ્રુત્ળાર) પર્યાપ્તક સંમૂચ્છિમ જન્મવાળા ବି୧: પરિસર્પ થલચર પંચેન્દ્રિય તિર્યં ચાની જઘન્ય સ્થિતિ તાે અન્તર્મુહુત્તની છે અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અન્તર્મુહૂર્ત્ત ન્યૂન ૫૩ હજાર વર્ષની છે. (મંગ્મવ--उरपरिसप्पथलयरपंचिदियतिरिक्खजोणियालं पुच्छा-गोयमा ! जह-**क्क**तिय ઉરઃપરિહર્ષ પ'ચે-ન્દ્રિય તિર્યં ચાની સ્થિતિ જઘન્યથી અન્તર્મું હુર્ત્તની છે અને ઉત્કુષ્ટથી એક **४रे**। ८ भूर्वंनी छे. (अपक्रजत्तगढभवक्कंतिय उरपरिखण्यछयरपंचिंदियतिरिकखः जोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहत्तं) અપર્યાપ્તક ગર્લ જન્મવાળા ઉરઃપરિસર્પ થલચર પ ચેન્દ્રિય તિર્ય ચાની સ્થિતિ જઘવ્યની અપેક્ષાએ પશુ અંતમું હુર્ત્તની છે અને ઉત્મુધ્ટથી પણ અન્તમું હત્તંની **છे. (प**ज्जतगगडभतककंतिय उरपरिसप्पथछयरपंचिदियतिरिक्खजोणियाण पुच्छा-गोयमा ! जहण्गेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोहेणं अंतोमुहुत्तूणा पुटवकोडी) पर्याप्तक ગર્લ જન્મવાળા ઉરા પરિસર્પ થલચર પંચેન્દ્રિય તિયે ચાની સ્થિતિ જ્લ

## अनुयोगद्वारसत्र

**2**20

तिर्थग्योनिकानां प्रच्छा गौतम ! जघन्येन अन्दर्भुहूर्त्तम् , उत्कर्षेण पूर्वकोटिरन्त-र्मुहूर्तोना सुनवरिसर्पस्थलचरिओन्द्रियतिर्थग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण पूर्वकोटिः । संमूर्च्छिप्रसुनयरिसर्पस्थल्वचलपश्चेन्द्रियतिर्य-ग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जघन्येन अन्दर्भु हूर्तम्, उत्कर्षेणापि द्विचत्वारिंशद-

पंचेन्द्रिय तिर्यत्नों की स्थिति जवन्य से तो एक अन्तमुँ हुर्स को है और उस्क्रष्ट से अन्तमुँहूर्त कम एक करोड पूर्व की है। (मुयपरिमप्य वरुपर पंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोषमा! जहण्णेणं अंतोमुढुत्त उक्कोसेणं पुच्चकोडी) मुजपरिसर्प धरुवर पंचेन्द्रिय तिर्यन्न र्जांचों की स्थिति जवन्य से अन्तर्मुहूर्स की है और उत्कृष्ट से एक करोड पूर्व की है। (संमुच्छिममुवपरिसप्य ७५१ पंचिंदियतिरिव ख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा! जहण्णेणं अंतोमुढुत्त उक्कोरोर्ण वायालीसं वायसह-रसाइं) संदुच्छिम मुजपरिसर्प थठवर पंचेन्द्रिय तिर्यन्न जीवी की स्थिति हे गौतम ! जद्दग्णेणं अंतोमुढुत्त की है-और उत्कृष्ट से ४२ हजार वर्ष की है। (अवज्जत्तधसंमुच्छिममुवपरिसप्य व्यवसर्पंचिंदिय-तिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-जोयमा! जहण्णेण वि अंतोमुढुत्तां, उक्को-सेण वि अंतोमुढुत्तां) अपयौरक संमुच्छिम मुजयरिसर्प थलवर पंचे-न्द्रियतिर्पन्नां की स्थिति हे गौत्मा। जवन्य से जी अन्तर्मुहूर्त्ता की दे हे गौत्यां की स्थिति हे गौत्मा। जवन्य से जी अन्तर्मुहूर्त्त की है

न्यनी अપेक्षाએ તે। એક અન્તર્મુ હૂર્તાની છે અને ઉત્કૃષ્ટ યી અન્તર્મુ હૂર્ત ન્યૂત એક કરેાડ પૂર્વની છે. (मुपगरिषण्य इयरपंचिं दियतिरिकलजोणि-याणं पुच्छा-गोयता ! जहण्णेणं अंतो मुदुत्तं उक्कों सेणं पुव्वको डी) ભુજ પરિ-સર્પ થલચર પંચેન્દ્રિય તિર્થ છ વેલ્ની સ્થિતિ જઘન્યની અપેક્ષાએ અંત-મું હૂર્ત્તની છે અને ઉત્કૃષ્ટથી એક કરેલ્ડ પૂર્વની છે. (संमुच्छिम मुयपरि-सल्य उयरपंचिं दियतिरिकलजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जद्दण्णेणं अंतो मु हुतं उक्कों सेणं बायाली सं वास सहस्साइ ) સંभू સ્થિ भ ભુજ પરિસ પ ધલચર પંચેન્દ્રિય તિર્થ અને ઉત્કૃષ્ટથી એક કરેલ્ડ પૂર્વની છે. (संमुच्छिम मुयपरि-सल्य उयरपंचिं दियतिरिकलजोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जद्दण्णेणं अंतो मु हुतं उक्कों सेणं बायाली सं वास सहस्साइ ) સંभू સ્થિ भ ભુજ પરિસ પ ધલ ચર પંચેન્દ્રિય તિર્થ 'ચ છ વેલ્ની સ્થિતિ હે ગૌતમ ! જઘન્યથી તેલ અંતર્મુ દૂર્ત્વની છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ૪૨ હજાર વર્ષ જેટલી છે. (अपव्यत्त संमुच्छिन्न मुचप रिसप्य डयरपंचिं दियतिरिक् स्व कोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जद्दण्णेण वि अंतो मुद्द त्तं उक्को सेण वि अंतो मुद्दुत्तं ) અપર્થાપ્ત ક સંभू સ્થિ भ ભુજ પરિસ પ થલચ શ્ય 'ચેન્દ્રિય તિર્થ' આતી સ્થિતિ હે ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ પછ્

### **म नुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७** असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३२१

वर्षसहसाणि । अपगौरवकसंमूचिं उपस्थल वरस जवरिसर्पपञ्च न्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा गौतम ! जधन्येनापि अन्तर्ग्र हूर्त्त म्, उत्कर्षणापि अन्तर्ग्र हूर्त्तम् । पर्याप्तक-संमूच्छिपस्थल वरस जवरिस पेपञ्चन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जधन्येन अन्तर्ग्र हूर्त्त म्, उत्कर्षेण द्विचस्वारिंशद् वर्षसहसाणि अन्तर्ग्र हुर्तोनानि । गर्भ-च्युत्कान्तिक भ्रजपरिसर्पस्थल चरपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जधन्येन अन्तर्ग्र हूर्त्तम्, उत्कर्षेण द्विचस्वारिंशद् वर्षसहसाणि अन्तर्ग्र हुर्तोनानि । गर्भ-च्युत्कान्तिक भ्रजपरिसर्पस्थल चरपञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जधन्येन अन्तर्ग्र हूर्त्तम्, उन्कर्षेण पूर्वकोटिः । अपर्याप्तकगर्भव्युत्कान्तिक स्र नपरिसर्पस्थल चर-पञ्चन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जधन्येनापि अन्तर्ग्रहूर्त्तम्, उत्कर्पेणापि-

और उत्कृष्ट से भी अन्तर्भु हूर्स की है। (पड उत्ताग संभूच्छिम भुयपरि-सप्पथयरपंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंनो-मुहुत्त, उक्को सेणं अनोमुहुत्तृंगाहं बायालीसं वाससहस्साहं) पर्याप्तक! संमूच्छिम भु जपरिसर्पथल चर पंचेन्द्रियतिर्यश्चों की स्थिति हे गौतम जघन्य से तो अंतर्मु हूर्स की है और उत्कृष्ट अन्तर्मु हूर्स कम ४२ हजार वर्ष की है। (गब्भवक्कंतिय भुवपरिसप्पथलयरपंचिंदियतिक्ख जोणि-याणं पुच्छा गोयमा ! जहन्तेणं अंतोम्रहुत्तं, उक्को सेणं पुब्बकोड़ी) गर्भ-जम्रजपरिसर्पथलचर पंचेन्द्रियतिर्यश्चों की स्थिति हे गौतम जम्रजपरिसर्पथलचर पंचेन्द्रियतिर्यश्वों की स्थिति हे गौतम ! जघन्य से ता एक अन्तर्मु हूर्स की है और उत्कृष्ट से एक करोड पूर्व की है ! ( अपड जत्तमागब्भवक्कंतियभ्रुयपरिसपाथलचरपंचिंदियतिरिख्ख जोणि-

અ'त મુંદ્ર તા જેટલી છે અને ઉત્કુષ્ટની અપેક્ષાએ પણ અ'ત મુંદ્ર તા જેટલી છે. (पडज तग संमूच्छिम मुद्र सिरपथ रूप पि दियितिरिक सजो णियाणं पुच्छा गोयमा ! जइण्णेणं अ'तो मुद्द ज ज्व का से मुद्द त्या इ' का याली मं वास सह स्वाइ') पर्याप्त के स' मूच्छिं म कु भ परि सर्थ थे ख यर प' थेन्द्रिय ति य' ' थे नी स्थिति & जौतम ! जधन्यनी अपेक्षा से ते। अ'त मुं धू ता नी छे अने ઉत्हु-७८ थी अ'त मुं धू ता न्यून ४२ ख भर वर्ष जेट सी छे. (गब्म वक्कं तिय मुय-परिस पथ रुप रे ख भर वर्ष जेट सी छे. (गब्म वक्कं तिय मुय-परिस पथ रुप रे ख भर वर्ष जेट सी छे. (गब्म वक्कं तिय मुय-परिस पथ रुप रे ख कार वर्ष जेट सी छे. (गब्म वक्कं तिय मुय-परिस पथ रुप रे ख कार वर्ष जेट सी छे. (गब्म वक्कं तिय मुय-परिस पथ रुप रे ख कार वर्ष जेट सी छे. (गब्म वक्कं तिय मुय-परिस पथ रुप रे सि क्या में जित्म ! जह न्ने जं अ' तो सुंहुत्त, उन्को से जंप का बनी अपेक्षा के ते। के आंत मुं धू ता जेट सी छे अने उत्हुष्ट नी अपेक्षा के के के करे रा पूर्व नी छे. (अपज्जत्त तागव्म वक्कं तिय अठ ४१

#### **સ્**રર

## भनुयोगद्वारस्त्

अन्तमुंहू र्रम् । पर्याप्तका मैन्युत्कान्ति इञ्च तपरिसर्पस्थरुवरपश्चेन्द्रिपतिर्थे ग्योनिकानां पृच्छा, गोतम । जघन्येत अन्तमुंहू र्रम्, उत्कर्षे ण पूर्वकोटिः अन्दर्मुहू तौंना । खेवर-पश्चेन्द्रियतिर्यंग्योनिकानां पृच्छा गौतम । जघन्येव अन्तमुंहू र्रम्, उत्कर्षे ण ९ल्यो-पम स्प असंख्येय समाग् । समूर्च्छिम खेव रपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा गौतम ! जघन्येन अन्तमु हू र्तम्, उत्कर्षे ण द्विर्प्डातं वर्ष सहस्राणि । अपर्थाप्तक संमूर्च्छिम-खेवरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम । जघन्येनापि अन्तर्मुहूर्तं उत्कर्षे णापि

पाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेण वि अंतोमुहुसं उक्कोसेण वि अतोमुहुसं) अवर्धांसक गर्भन्नमुजवरिसर्पथलचरपंचेद्धियतिर्यश्चों की िथति हे गौतम ! जवन्य से भी अन्तर्मु हुर्स की है और उत्कृष्ट से भी अन्तर्मु हुर्स की है । (पज्जत्तगगडभवक्कंतियधुयपरिसपथलयर पंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुस उक्कोसेणं अंतोमुहुत्तूणा पुच्वकोड़ो) पर्याप्तक गर्भज धुन्नपरिसर्पथलचर पंचेन्द्रियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुस उक्कोसेणं अंतोमुहुत्तूणा पुच्वकोड़ो) पर्याप्तक गर्भज धुन्नपरिसर्पथलचर पंचेन्द्रियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्त्रेणं अंतोमुहुर्स की है और उल्कृष्ट से एक अंतर्मुहर्स् कम करोड़ पूर्व की है । (खहपर पंचे-दियतिरिक्ख जोणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्को-सेणं पलिओवमरस अत्तर्से इर्ज्स का है और उत्कृष्ट से एक पत्योपम हे गौतम ! जघन्य से अंतर्मु हुर्त्त की है और उत्कृष्ट से एक पत्योपम के अंसल्यातवें भाग हैं । (संमुच्छिमखहघरपंचिंदियतिरिक्खजोणि-

भुयपरिश्रण्यश्रव्यरपंचिंदियतिरिकञ्जजोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहन्तेण वि अंतोमुद्रूत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुद्रुत्तं) અપર્યાપ્તક ગર્ભ જ ભુજપરિસર્પ થલ-પ\*ચેન્દ્રિયતિય"ચાની સ્થિતિ હે ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ પણ અંતમું હત્ત જેટલી અને ઉત્કુષ્ટની છે અપેક્ષા**એ** પચ્ આંતમ હત્ત े ≫ेटडी छे. (पज्जतगगडमवक्कंतियभुयपरिखण्यछयरपंचि दियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा गोयमा । बहन्नेण अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण अंतोमुहुत्तूणा पुव्वक्कोडी) भर्याप्तर ગર્મ જ મુજપરિસર્પ થલચર પ'ચેન્દ્રિય તિય' ચાની સ્થિતિ હે ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ તે৷ અ'તમુહૂર્ત્ત જેટલી છે અને ઉત્કબ્ટની અપેક્ષાએ એક અંતર્મું હૂર્ત્ત ન્યૂન એક કરાેડ પૂર્વની છે. (खद्दयरपंचे दिं यतिरिक्ख-जोणियाणं पुच्छा-गोयमा-जइण्णेणं अंतोमुहुत्तं धक्कोसेणं पढिओवमस्स असंसे-પંચેન્દ્રિય તિર્યં'ચેની સ્થિતિ હે ગૌતમ! જઘન્યની डज्रइमागं) ખેચર અપેક્ષાએ અંતર્મુદ્ધત્ત જેટલી છે અને ઉત્કૃષ્ટથી એક પલ્યોપમના असंभयातमा आग केटती छे. (संमुच्छिमखइयरपंचि दियतिरिकस्नजोणियाणं

## बनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३२३

अन्तर्ग्र हूर्तम्, पर्थाण्डक संपूर्विडमखेव(पश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, मौतम ! अपन्येन अन्तर्ग्रहर्त्तम् उत्कर्षेण द्विसप्ततिं वर्ष सहस्राणि अन्तर्म्रहर्ोनानि, गर्भव्यु-त्कान्तिकखेवरपश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जपन्येन अन्दर्मुहूर्तम् उत्कर्षेण पल्योपमस्य असंख्येय नामम् । अप्राप्तकगर्भव्युत्क्रान्तिकखेवरपश्चेन्द्रि

याणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेणं अनोमुहत्तं उक्कोसेणं बावत्तरिं वास सहस्साइं) संमूच्छिम खेचर पंचेन्द्रियतिर्यञ्च जीवों की हे गौतम ! स्थिति जघन्य से अंतमुहूर्स की है और उत्कृष्ट से ७२ हजार वर्ष की है। (अपउजत्तगसंमुच्छिमखहयरपंचिदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्गेण वि अंतोमुहत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुहत्तं) अपर्या-सन संमुर्च्छिम खेवर पंत्रेन्द्रियतिर्थश्च जीवों की स्थिति हे गौतम ! जवन्य से भी अनमुहूर्त्त की है और उक्तृष्ट से भी अन्तर्मुहूर्त्त की है। ( पज्जत्तगसमुच्छिमखहयरपंचे दियतिरिक्खजीणियाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहूत्तं, उक्कोसेणं अंतोमुहृत्तृणाहं वावसर्दि वाससहस्ताइं) पर्यासक संमूच्छिम खेनरपंचेन्द्रियतियेचों की स्थिति हे गौतम ! जघन्य से अन्तमुहूर्त्त की और उस्कृष्ट से अन्तमुं हुर्त्त कम ७२ हजार वर्ष की है। (गवनवक्तंतिपखइयरपंचे दियतिरिवखजो-णियाणं पुच्छा-गोयमा ! अहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पलिओवमस्स असंखेज्जइभागं) गर्भज खेबर पंचेन्द्रियतिर्थञ्च जीवों की स्थिति हे पुच्छा गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहत्तं उक्कोसेणं बावत्तरि वाससहस्माई)

સંમૂર્વિઝમ ખેચર પંચેન્દ્રિય તિર્ય ચ જીવાના 2 ગીતમ ! સ્થિતિ જલન્યની અપેક્ષાએ અંતર્મુદ્દત્તં જેટલી છે અને ઉત્કૃષ્ટની अपेक्षाओ ७२ હलार वर्षनी छे. (अपडजततासंमुच्छिमखहयरपंचिंदियतिरिक्स जोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेण वि अंतो ब्रुहूत्तं उक्कोसेण वि अंतो मुहुत्तं) અપયાંપ્તક સંખૂર્ચિઝમ ખેચર પંચેન્દ્રિય તિયં ચ જીવાની સ્થિતિ હે ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ પણ આંતર્મુહુર્ત્તની છે અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ 49 भ'तभुं धुर्त्त लेटली छे. (पज्जत्तगसंमू च्छिमखह्यरपंचे दियतिरिक्स जोणि-याणं पुच्छा-गोयमा । जदन्तेण अंतोमुहुतं, उन्कोसेणं अंतोमुहुत्तणः इं वावत्तरिं बाह्यसहरसाईं) पर्याप्तक संभूचिछम अधर भ चेन्द्रिय तिथे चानी स्थिति दे ગૌતમ! જવન્યની અપેક્ષાએ અન્લર્મુ હૂર્ત્તની છે અને ઉત્ટ્રબ્ટની અપેક્ષાએ અ'લર્મુ હૂર્ત્ત ન્યૂન હર હજાર વર્ષ એટલી છે. (गब्धव∓कतियखह्यरपंचें-दियतिरिक्ख नोणि गण पुच्छा- नोयमा ! जद्दन्नेणं अंतोमुदुत्तं उक्कोसेणं पत्ति-- ओवमरस अतंखेक्जइमागं) गर्भा भेयर भ'चेन्द्रिय तिर्यांच छवेानी दिथति



#### **थनुयोगद्वारस्**त्रे

यतिर्थग्योनिकानां पृच्छा, गौतम ! जवन्येनापि अन्तर्मु हूर्तम्, उत्कर्षे णापि अन्त-मुंहूर्तम् । पर्याप्तक खेवरपश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रइप्ता ? गौतम ! जधन्येन अन्दर्म्महूर्त्तम्, उत्कर्षे ण पर्ल्योपमस्य असंख्येयभागम् अन्दर्मुहूर्त्तोनम् । अत्र एतेषां खर्छ् संग्रहण्यो गाथे भवतः, तद्यथा--

संमूर्च्छिमपूर्वकोटिश्वतुरशीतिभेवेत् सइस्राणि । त्रिपश्चाग्रद द्विचस्वारिंशद् द्विसप्ततिरेव पक्षिणाम् ॥१॥ गर्भे पूर्वकोटिस्तीणिच परुयोपमानि परमायुः । उरो अजगपूर्वकोटिः परुयोपमासंख्येयभागश्व ॥२॥

गौतम ! जयन्य से अंतर्मु हर्त्त की है और उत्कृष्ट से एक पल्योपम के असंख्यातवें भाग है । (अपउजत्तगगडमवक्कंतियखहयरपंचिंरिय-तिरिक्खजोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहत्तं उक्को-सेण वि अंतोमुद्रत्ते) अग्र्याक्षक गर्भज खेवर पंचेन्द्रियतिर्यर्थो की स्थिति हे गौतम जवन्ध से भी अन्तर्मु हर्त्त की है और उत्कृष्ट से भी अन्तर्मुहूर्स की है (पजत्तगखहयरपंचे दिगतिरिवखजोणियाणं भते ! केवहर्य कालं ठिई पण्णत्ता ) हे भदन्त ! पर्याप्तक खेचर पंचेन्द्रिय तिर्य-ओंकी स्थिति कितने काल की कही गई है ? (गोयमा ! जहन्नेण अंतो-मुहुत्तं, उक्कोसेणं पलिओवमस्त असंखिडजइभागं अंतोमुहूत्तूणं) हे गौतम ! जघन्य से अन्तर्मुहूर्र्त्तकी और उत्कृष्ट से एक अन्तर्मुहूर्त्तकम एक पल्योपम के असंख्यातवें भाग प्रमाण कही गई है। यहां पर ये 'संसुच्छिम-पुब्बकोडिं इत्यादि दो संग्रह गाथाएँ है उनका भाव आ चका હે ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ અંતમુંહૂર્ત જેટલી છે અને ઉત્કુષ્ટની અપેક્ષાએ એક પલ્યાપમના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણની છે. (अपज्जत्तग-गडमत्रकंतिय ब्रह्यरपंचिंदियतिरिकखजोणियाणं पुच्छा गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमह त अंतो<u>महत्त</u>ं उ∓कोनेग वि અપર્યાપ્રક าต์ช ખેચર પ ચેન્દ્રિય તિર્ય ચાની સ્થિતિ હ ગૌતમાં જઘન્યની અપેક્ષાએ પણ અન્તર્મું હુર્ત્તા છે અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ પણ અંતર્મું હૂર્ત્ત એટલી છે. (पज्जत्तगखइयरपंचे दियतिरिक्खजो णियाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे अह'त ! पर्याप्तक जेवर पंचेन्द्रिय तियं चानी स्थिति केटवा हालनी हडेवामां आवी छे १ (गोयमा !्जहन्तेण अंतोमुहुत्तं, उस्कोसेण पढिओवमरस असंखिज्जइ-मागं अतोमुहुत्तूणं) & ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ અંતર્મ હૂત્તંની અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ એક સુહૂર્ત્ત ન્યૂન એક પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રસાહ્ય કહેવામાં આવી છે. અહિયાં 'संदुच्छिम पुब्बकोडी'ઇત્યાદિ બે સ'ગ્રહ ગાયાઓ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायु:स्थितिनिरूपणम् ३२५

मनुष्याणां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः मझप्ताः ? गौतम ! जधन्येन अन्तर्भुहूर्तम्, उत्कर्षेण त्रीणि पल्पोपमानि । संमूर्छिममनुष्याणां पृच्छा गौतम ! जधन्येनापि अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्पेणापि अन्दर्मुहूर्तम् । गभन्युक्षान्तिक-मनुष्याणां पृच्छा, गौतम ! जधन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेग त्रीणि पल्पोपमानि । अपर्याप्तकर्मन्युक्वान्तिकमनुष्याणां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः मझप्ता ?

(मणुस्साणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! मनुष्यों की स्थिति कितने काल की कही गई है ?

उत्तर-(गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि पलि मोव-माइं) हे गौतम । जघन्य से अन्तर्मुहूत्त की और उत्कृष्ट से तीन पत्योपम की है। (संमुच्डिममणुस्साणं पुच्छा-गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं वि अंतोमुहुत्तं) संमुच्डिम जन्मवाले मनुष्यों की स्थिति हे गौतम ! जघन्य भी अन्तमुहूर्त्त की है और उत्कृष्ट से भी अन्तर्मुहूर्त्त की है। (गब्भवक्कंतियमणुस्साणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिणिण पलिओवमाइ) गर्भजमनुष्यों की स्थिति हे गौतम ! जघन्य से अंतर्मुहूर्त्त की है और उत्कृष्ट से भी अन्तर्मुहूर्त्त की है। (गब्भवक्कंतियमणुस्साणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिणिण पलिओवमाइ) गर्भजमनुष्यों की स्थिति हे गौतम ! जघन्य से अंतर्मुहूर्त्त की है और उत्कृष्ट से तीन पश्पोपम की है। (भवज्जत्तमगब्भवक्कंतियमणुस्साणं अंते! केवइयं कालं ठिईपण्णत्ता ?) हे भदन्त अपर्यासक्तगर्भज मनुष्यों की स्थिति कितने काल की कही गई है ?

કહી છે તેના સાર પહેલાં આવી ગયા છે. (मणुरसाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) હે લદ'ત ! माधुसानी स्थिति કેટલા કાલની કહેવામાં આવી છે ? ઉત્તર — (गोयमा ! अंतामुहुत्तं उक्कोसेणं तिण्णि पलिआवमाई) હે ગીતમ ! જઘન્યથી અન્તમું હૂર્ત્ત ની અને ઉત્દુબ્ટથી ત્રઘુ પલ્યાપમ જેટલી છે. (संमु-च्छिममणुरसाणं पुच्छा-गोयमा ! जइण्णेण ति अंतोमुहुत्तं उक्कोसेण ति अंसो-मुहुत्तं) સ'મ્ ? १७ भ જન્મવાળા માધુસાની સ્થિતિ હે ગીતમ ! જઘન્યની અપે-क्षाએ પણ અંતમું हूर्त्त ની છે અને ઉત્દુબ્ટની અપેક્ષાએ પણ અંતમું હૂર્ત્ત જેટલી જ છે. (गच्मवक्कं तियमणुरसाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं જેટલી જ છે. (गच्मवक्कं तियमणुरसाणं पुच्छा-गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्तोसेणं तिण्णि पलि जोवमाई) ગર્ભજ માધુસાની સ્થિતિ હે ગીતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ અંતમું હૂર્ત્તની છે અને ઉત્દુબ્ટની અપેક્ષાએ ત્રઘુ પલ્યા-પમની છે. (अपज्जत्ततगच्भवक्कंतियमणुरसाणं भंते ! केवहयं काळं ठिई पण्णत्ता ?) હે લદ'त ! અપર્યાપ્તક ગર્ભજ મતુબ્ધાની સ્થિતિ કેટલા કાલની કહેવામાં આવી છે ? ર્વરદ

# अनुयोगद्वारस्त्रे

गौतम ! जघन्येनापि अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेणापि अन्तर्मुहू र्तम् । पर्याप्तकगर्मव्यु-स्क्रान्तिकमनुष्पाणां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रइप्ता ? गौतम ! जघन्येन अन्तर्मु हूर्तम्, उत्कर्षेण त्रीणि पटयोपमानि अन्तर्मुहूर्तोनानि । व्यन्तराणां देवानां कियन्तं कालं स्थितिः प्रइप्ता ? गौतम ! जघन्येन दश्ववर्षसद्याणि उत्कर्षेण परुषोपमम

उत्तार-(गोयना! जहण्णेण वि अंतोमुहुत्त'उकोसेण वि अंतो-मुहुत्त') हे गौतम ! जधन्य से भी अन्तर्मु हूर्त्त की कही गई है और उक्कृष्ट से भी अन्तर्मुहुर्त्त की कही गई है। (पउजत्तगगडभवत्रकं-तियमणुरुक्षाण भंते ! केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! पर्याप्तक गर्भजमनुष्यों की स्थिति कितने काल की कही गई है ?

उत्तर (गोयमा ! जहरनेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिणि पलिओवमाइं अंतोमुहुत्तूगाइं) हे गौतम ! जघन्य से अन्तर्मुहूर्तकी और दुस्कुष्ट से अन्दर्मुहूर्त्तन्यून तीन पत्थोरम की कही गई है। (बाणमंतराणं देवाणं अंते ! केवइयं कालं ठिई पण्यत्तः ?) हे भदन्त ! बानव्यन्तर देवों की स्थिति कितने काल की कही गई है। (गोपमा ! जहन्नेणं दसवाससहस्साहं उक्कोसेणं पलिओवमं) हे गौतम ! बानव्यन्तरदेवों की स्थिति जघन्य तो दज्ञा हजार वर्ष की कही गई है और उत्कृष्ट एक पत्योपम की कही गई है। (वाणमंतरीणं देवीणं अंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता) हे भदन्त ! बानव्यन्तरदेवों की देवियों की स्थिति कितने काल की प्रज्ञस की गई है ? (गोयमा !

ઉત્તર---(गोयमा ! जहण्णेण वि अंतोमुदुत्तं उक्कोसेण वि अंतोमुदुत्तं) & ગૌતમ ! જઘ-ચની અપેક્ષાએ અંતર્મુ હુર્ત્તની કહેવામાં આવી છે અને ઉત્કુ-બ્ટની અપેક્ષાએ પજી અન્તર્મુ હુર્ત્ત જેટલી કહેવામાં આવી છે. (पज्जत्तग गडमवक्कंतियमणुरसाणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्गत्ता ?) & अह'त ! પર્યાપ્તક ગર્ભ જ મનુષ્યાની સ્થિતિ કેટલા કાલની કહેવામાં આવી છે ?

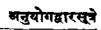
प्यास गल ज नगुप्तामा स्वास इटला गलमा अख्यामा आवा छ? ઉत्तर-(गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्को सेणं तिण्णि पलिओवमाइं अंतोमुहुत्त्नाइं) & जौतम ! જधन्यनी अपेक्षाએ अन्तर्भु कूर्त्तनी अने ઉत्धु-धनी अपेक्षाओ अन्तर्भु कूर्त्त न्यून त्रशु पढ्याेपम केटली अखेवामां आवी છે. (वाणमंतराणं देवाणं मंते ! केवइयं काल ठिई पण्णचा ?) & लह'त ! वानव्यन्तर देवेली स्थिति डेटला धलनी अखेवामां आवी छे ? (गोयमा ! जहन्नेणं दसवासखहरसाइं उक्को सेणं पलिओवम') & लह'त ! वानव्य'तर देवानी स्थिति अधन्यनी अपेक्षा ओ दशढकार वर्ष केटली अखेवामां आवी छे अने उत्धृष्टथी એક पढ्याेपमनी अखेवामां आवी छे. 'बाणमतरीणं देवींणं मंते ! केवह्यं कालं ठिई पण्णत्ता' & लह'त व्य'तरहेवानी देवीओनी

### **मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३२७**

च्यन्तराणां देवीनां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः प्रध्नप्ता ? गौढम ! जघःयेन दश्च-वर्षसहस्राणि उत्कर्षेण अर्द्ध पच्योपमम् । ज्योतिष्काणां देवानां मदन्त ! कियन्तं कारुं स्थितिः प्रज्ञग्ता? गौतम' जयन्येन सातिरेकम् अष्टभागपल्योपमम्, उत्कर्षेण पत्त्योपमं वर्षं शतसदस्ताभ्यधिकम् । ज्योतिष्कदेवीनां मदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः मज्ञप्ता ? गौतम ! जघन्येन अण्टभागवस्योपमम् , उत्कर्षेण अर्द्वपस्योपमं पश्चाज्ञतोदर्ष-सइस्रेरम्यधिकम् । चन्द्रविमानानां भदन्त ! देवानां कियन्तं कारुं स्थितिः जहण्णेणं दसवाससहस्ताइं उक्कोसेणं अद्धपलिओवमं) हे गौतम ! जबन्य से दशहजार वर्ष की और उस्कृष्ट से आधे पत्योपम की प्रज्ञस की गई है। (जोइसियाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदंत ! ज्योतिष्कदेवों की स्थिति किंतने काल की कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं सातिरेगं अहभागपलि भोवमं, उक्कोसेणं पलि-आवमं वाससयसहस्तमब्भहियं) हे गौतम ! जचन्य स्थिति तो कुछ अधिक पल्पोपम का आठवें भाग प्रमाण है और उस्कृष्ट स्थिति एक लाख वर्षे अधिक पल्योपम प्रमाण है। (जोइसिघदेवीणं भंते ! केव-इयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! ज्योतिष्क देवियों की स्थिति कितने काल की कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं अट्टभागपलिओ वमं, उक्कोसेणं अद्धपलिओवमं पण्णासाए वाससहस्सेहिं अब्भहियं) हे गौतम ! जघन्य से पल्योपम के आठवें आग प्रमाण और उस्कृष्ट से ५० हजार वर्ष अधिक आधेपल्यप्रमाण कही गई है। (चंदविमा-

સ્થિતિ કેટલા કાલની પ્રજ્ઞપ્ત થયેલી છે ? (गોચમા ! जहण्गेणं दसवास-सहस्माई उक्कोसेणं अद्भपछित्रोवमं) 🔮 ગૌતમ! જઘન્યથી દશહેજાર વર્ષંની અને ઉત્કષ્ટથી અર્ધા પલ્યે પસ્તી ਮਗਮ થયેલી છે. (जोडसि-याणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णता ?) & लहत ! ल्ये।ति॰ हवे।नी स्थिति हेटला डालनी डखेवामां आवी छे? (गोयमा ! जहण्णेणं सातिरेगं अट्र-भागपछिओवमं उक्कोसेणं पलिओवमं वाससरससमहभहियं) & गौतभ ! જઘન્ય સ્થિતિ તેા કંઇક વધારે પલ્યાેપમના આઠમાં ભાગ પ્રમાણ છે અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ઐક લાખ વર્ષ અધિક પલ્યેાપમ પ્રમાણ છે. (जोइસિચ देवीળં भेते ! केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे अहंत ! ज्ये।तिण्ड हेविस्रे।नी स्थिति કેટલા કાલની કહેવામાં આવી છે ? (गोयमा ! जदण्णेणं अट्रभागपळिओवम', उन्होसेणं अद्धपढिओवमं पण्णासाणः वासव्रहस्तेहिं अब्महियं) 3 ગૌતમ! જઘન્યથી પલ્યાેપમના આઠમાભાગ પ્રમાણ અને ઉત્કૃષ્ટથી ૫૦

२२८



भइप्ता ?, गौतम ! जघन्येन चतुर्भागपच्योपमम्, उस्कर्षेण पच्योपमं वर्षसहस्रा-भ्यधिकम् । चन्द्रविमानानां भइन्त ! देवीनां कियन्तं कालं स्थितिः मज्ञप्ता ? गौतम ! जघन्येन चतुर्भागपल्योपमम् । उत्कर्पेण अर्द्धपल्योपमं पश्चाशताद वर्ष-सहस्रेरम्यधिकम् । सरविमानानां भदन्त । देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मझप्ता ? गौतम ! जघन्येन चतुर्भागपल्योपमम्, उरक्त्पेंण पल्योपमं वर्षसहस्रा-णाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णसा ?) हे भदग्त ! चंद्रविमा-नोंके देवों की कितने काल की स्थिति कही गई है ? (गोधमा ! जह-ण्णेणं चडभागपलिओवमं उक्कोसेणं पलिओबमं वाससयसहस्म-मन्त्रहियं) गौतम ! जवन्य से तो पल्ध के चौथे भागप्रमाण और उस्कर्ध्य से एक लाख वर्ष अधिक पल्योपम प्रमाण कही गई है। (चंदविमाणाणं भंते देवीणं केवहथं कालं ठिई पण्यत्ता) हे भदंत ! वन्द्र-वियान के देवियों की कितने काल की स्थिति कही गई है ? (ग)यमा ! जहन्तेणं च र भागवलि भोवमं, उक्कोसेणं पलिओबमं पण्णासाए वास सहस्तेढिं अब्भहियं) हे भदन्त ! चन्द्रविमानों की देवियों की स्थिति जघन्य से तो पल्य के चोथेभाग प्रमाण कही गई है और उख्कृष्ट से ५० हजार वर्ष अधिक अर्द्ध परयोगम प्रमाण कही है। (सरविमाणाण भंते देवाणं केवइयं कारुं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त सूर्य विमानों के देवों की स्थिति कितने कालकी की कही गई है ? (गोयमा! जहण्णेणं

હુજારવર્ષ અધિક અર્ધા પલ્યપ્રમાણુ કહેવામાં આવી (चंदविमाण)णं **છ**. मंते ! देवाणं केवड्यं कालं ठिई पण्णता ?) डे लहत ! ચંદ्रविमानेाना हेवानी સ્થિતિ કહેવામાં આવી છે! (ગોયમા ! जદળ્ળેળં કાલની Ezai. च उभागपछि ओवम' उक को सेणं पछिओवमं वाससयसहस्समब्भहियं) हे ગૌતમ ! જઘન્યની અપેક્ષાએ તાે પલ્યના ચાયા ભાગ પ્રમાજ્ય અને <sub>ઉત્કુષ્ટ</sub>થી એક લાખ વર્ષ અધિક પલ્યેાપમ પ્રમાણુ કહેવામાં આવી છે. (चंदविमाणाणं मंते ! देवीणं केवइयं कारुं ठिई पण्णता ?) & अह'त ! अंद्र-વિમાનની દેવીઓની કેટલા કાલની સ્થિતિ કહેવામાં આવી છે ! (गોયમા ! जहन्तेणं चडमागपलिओवमं पण्णासाए उक्कोसेणं अद्भपलिओवमं वाससह-રસેદિં લાદ્ય દિયં) હે લહ'ત ! ચંદ્રવિમાનાની દેવીઓની સ્થિતિ જઘન્યની આપેલાએ તાે પ∉યના ચાથા ભાગ પ્રમાણ કહેવામાં આવી છે અને ઉત્કલ્શી ૫૦ હજાર વર્ષ અધિક અહે પલ્યાપમ પ્રમાસ કહેવામાં આવી છે. (સૂરવિ-माणाणं मंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) & आह'त ! सूर्यं विभानाना ट्वे.नी स्थिति हेटला डालनी डखेवामां आवी छे ! (गोयमा ! जहण्णेणं चड-

### अनुयोगच≄िद्रका टीका सुत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३२९

भ्यधिकम् । सरविनानानां भदन्त ! देवीनां कियन्तं कालं स्थितिः मज्ञप्ता ? गौतम ! जयन्येन चतुर्भागवस्योपमम्, उरक्ष्येेग अर्द्धप्रस्योपमं पश्चभिः वर्षक्षतैर-भ्यधिकम् । यहविपानानां भदन्त ! देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मज्ञप्ता ! गौतम ! जयन्येन चतुर्भागयस्योपमम्, उत्कर्षेग, परस्योपमम् । प्रद्विमान्यनां भदन्त ! देवीनां कियन्तं कालं स्थितिः अज्ञप्ता ? गौतम ! जयन्येन चतुर्क्षाग

भउभागपलिओवमं, उक्कोसेणं पलि सेवमं वासल इस्समव्यहियं) हे गौतम ! सूर्यविमानों के देवों की स्थिति जवन्ध से तो परुष का भौथे भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट से एक हजार वर्ष अधिक परुषो पम प्रमाण है । (सूरविमाणाणं भंते ! देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णसा? गोयमा ! जहन्नेणं चउभा धपलि ओवमं उक्कोसे णं अद्धपलि-ओवमं पंचहिं वाससए हिं अव्यदियं) हे भदंत ! सूर्य विभानों की देवियों की स्थिति जवन्य से तो परुष के चौथे भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट ५००, पाच सौ वर्ष अधिक अर्धवरुषोपम प्रमाण है । (गहविमाणाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) यहविमानों के देवों की स्थिति कितने काल की कही गई है ? (गोयना ! जहन्नेणं चउभागपलिओ वमं उक्को क्षेणं पलिओवमं) हे गौतम ! यहविमानों के देवों की स्थिति जवन्य से परुष के चतुर्थ आग जमाण और उत्कृष्ट से एक परुयोपम प्रमाण ऊही गई ! (गहविमाणाणं भंते ! देवीणं केवहयं कालं

भागपळि ओबम', चकको हेणं पछि झोबम' वास सहस्वमव्यहिय') & जीतभ ! सूर्यंविभानाना हेवेली स्थिति कधन्यनी अपेक्षाओ ता पश्यना थाथा लाज प्रभाषु छे अने ઉत्पृष्टथी जोड इजर वर्ष अधिड पश्यापम प्रभाषु छे. (सूरविमाणाणं भंते ! रेवीणं केवइयं काल ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं चड-भागपळिओवम' चकको सेणं अद्धपछि येवम' पंचहिं वास सपदिं अव्यहिय') & भागपळिओवम' चकको सेणं अद्धपछि येवम' पंचहिं वास सपदिं अव्यहिय') & भागपळि येवमा ने किवइयं काल ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेणं चड-भागपळि येवमा ने किवि किवि किवि किवि किवि किवमा ! जहन्नेणं चड-भागपळि येवमा ! त्रि किवि किवि किवि किवम् ! येवहिं वास सपदिं अव्यहिय') & भागपळि येवमा ! त्रि किवमा स्थिति किवम् ! येवहिं वास सपदिं अव्यहिय') & भागपळि येवमा ! हेवि किवमा स्थिति क्वि क्व क्व किवि किवमा किवमा ! येवा लाज प्रभाषु अने उत्पृष्टथी पठन वर्ष अधिड अर्ध पद्धे। पम प्रभाषु छे. (गहविमाणाणं मंते ! देवाणं केवइवं कार्छ ठिई पण्णत्ता ?) & अदता ! यहविभानाना हेवानी स्थिति डेटला डालनी प्रज्ञायम') & जीतभ ! अर्डविभान नेता हेवानी स्थिति क्व क्व किवम् पिक्षाके पढि जोतभ ! अर्डविभान नेता हेवानी स्थिति क्व क्व भाषा पछि छोत्तभ ! अर्डविभान नेता हेवीनी स्थिति क्व व्यान भुक्षा परिक्षो वम') & जीतभ ! अर्डविभान नेता हेवीनी स्थिति क्व प्रथा भाष्ठ किवामां आवी छे. (गहविमाणाणं मंते ! देवोणं के स्इय' कालं ठिई पण्णत्ता ?) & लहता ! अर्डविभानेतानी हेवि अन्धर 110

## अनुयोगद्वारसूत्रे

पल्योपमम्, उस्कर्षेण अर्द्धपल्योपमम् । नक्षत्रत्रिमानानां भदन्त ! देवानां, क्रियन्तं काछं स्थितिः प्रज्ञक्षाः? गौतम जधन्येन चतुर्भागपस्योपमम् , उत्कर्षेण अद्धपत्योप-मम् । नक्षत्रविमानानां भदन्त 1 देवीनां कियन्तं काछं स्थितिः प्रद्रप्ता ? गौतम ! जघन्येन चतुर्भागपल्योयमम् , उत्कर्पेण सातिरेकं चतुर्भागपल्योयमम् । तारावि-ठिई पण्णत्ता) हे भदंत ! ग्रहविम(नों की देवियों की स्थिति-आयु-कितनी कही गई है ? (गोयमा! जहण्णेणं चउभागपलि ओवमं उक्कोन सेणं अद्धपलिओवमं) हे गौतम ! ग्रहविमानों की देवियों की आयु जघन्य से तो एकपल्य के चौथे भाग प्रमाण कही गई है और उत्कृष्ट से अर्थ पल्ध प्रमाण कही गई है। (णक्खत्तविमाणाणं भंते देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! नक्षत्र के विमानों में रहनेवाछे देवों की आयु कितनी कही गई है ? ) (गोयमा ! जहण्णेणं च उभागपलि-ओवमं, उक्कोसेण अद्धालिओवमं) हे गौतम ! नक्षत्र विमानों के देवों की आयु जवन्य से तो पल्य के चौथे भाग प्रमाण कही गई है और उल्कृष्ट से आधे पत्य की कही गई है। (णवस्तत्तविमाणाणं भंते ! देवीणं केवहम्ं कालं ठिई पण्गत्ता ?) हे भदन्त ! नक्षत्रविमानो की देवियों की आयु कितने काल की कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं चउभागपलि-ओवमं उक्कोसेणं सातिरेगं चउभागपुलिओवमं) हे गौतम! नक्षत्र विमानों की देवियों की आयु जघन्य से तो पल्य के औथे आग प्रमाण

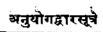
चे।नी रिथति-आधु हेटडी प्रज्ञस थयेडी छे? (गोयमा ! जहण्णेणं चडभाग पलिओवम' चक्कोसेण' अद्धपलिओवमं ) & जीभत ! ચહ્રવિમાને**ાની** દેવિઐાનું આયુ જઘન્યથી તે એક પલ્યના ચાથા ભાગ પ્રમાણ આવ્યું છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી અર્ધાપલ્યના જેટલી કહી છે. કહેવામાં (णक्खत्तविमाणाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) & अहंत ! नेक्षत्र विभाने।भां २၆नारा દેવे।नुं આશુ કેટલું કહેવામાં આવ્યું છે ? (गायमा ! जहण्णेणं चढभागपलिओवम', खक्कोसेणं अद्वपडिओवम') & ગૌતમ ! નક્ષત્ર વિમાનાના દેવાનું આયુ જઘન્યની અપેક્ષાએ તા પલ્યના ચાથા ભાગ પ્રમાણ કહેવામાં અઃબ્યું છે. અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ અર્ધ. પલ્યાપમપ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે. (णक्स्बत्तविमाणाणं भंते ! देवीणं केवइयं काल ठिई पण्णत्ता ?) & अहंत ! नक्षत्र विभाने। नी हेवी सीजुं साथुं हेटवा કાલનું કહેવામાં આવ્યું છે ? (गोपमा ! जहण्गेण' चडमागपल्लिओवम' उक्को-सेण सातिरेग च उभागपलिओवम') & सहते ! नक्षत्र विभानानी देविछानु આયું જઘન્યની અપેક્ષાએ તેા પલ્યના ચાથા ભાગ પ્રમાણ જેટલું કહેવામાં આવ્યું છે અને ઉત્કૃષ્ટથી કંઈક વધારે પલ્યના ચતુર્થ ભાગ પ્રમાણ કહેવામાં

### अनुयोगचन्द्रिका देका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३३१

मानानां भदन्त ! देवानां कियन्तं कालं ध्यितिः प्रज्ञप्ताः ? गौतम ! जघन्येन सातिरेकम् अष्टभागपल्योपमम् , उत्कर्षेण चतुर्भागपल्योपमम् । ताराविमानानां भदन्त ! देवीनां कियन्तं कालं स्थितिः पज्ञप्ता ? गौतम ! अघन्येन अष्टमाग-पल्योपमम् , उत्कर्षेण सातिरेकम् भटनागपल्योपमम् । वैमानिकानां भदन्त !

कही गई है और उत्कृष्ट से कुछ अधिक पत्य के चतुर्थ भाग प्रमाण कही गई है। (ताराविमाणाणां भंते! देवाणे केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भरंत ! ताराओं के विमानों के देवों की स्थिति कितने काल की कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं साइरेगं अष्टभागपलिओवमं उक्कोसेणं चउभागपलिओवमं) हे गौतम ! ताराओं के विमानों के देवों की आयु जपन्प से तो कुछ अधिक पत्प के आठवें भागप्रमाण कही गई है और उत्कृष्ट से पत्प के चौथे भागप्रमाण कही गई है । (तारा विमाणाणं भंते ! देवाणं केवहवं कालं ठिई पण्णत्ता ?) लाराओं के विमानों की देवियों की हे भदन्त ! कितनी आयु कही गई है । (तारा विमाणाणं भंते ! देवांणं केवहवं कालं ठिई पण्पत्ता ?) लाराओं के विमानों की देवियों की हे भदन्त ! कितनी आयु कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं अट्ठमागपलिओवमं अक्वेसेणं साहरेणं अट्ठमाग-पलिओवमं) गौतम ! ताराओं के विधानों की देवियों की आयु जघन्य से तो पत्य के आठवें भागप्रमाण कही गई है और उत्कृष्ट से कुछ अधिक पत्य के आठवें भागप्रमाण कही गई है । (वैमाणियाणं भंते ! देवाणं केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! वैमानिक देवों की

આવ્યું છે. (ताराविमाणाणं मंते ! देवाणं केवइयं कारूं ठिई पण्णत्ता ?) છે ભદ'ત ! તારા એ ના વિમાને ના દેવે ની સ્થિતિ રેડલા કાલની કહેવામાં આવી છે ? (गोयमा ! जहण्णेणं साइरेगं अट्टमागपलिओवम', उक्को सेणं चउमाग-पलिओवम') છે ગૌતમ ! તારા આ ના વિમાને ના દેવે તું આશું જઘન્યની અપેક્ષાએ તા કંઇક વધારે પલ્યતા આઠમા ભાગ પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે. અને ઉત્દૃષ્ટથી પલ્યનાં ચાથા ભાગ પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે. (तारा विमाणाणं मंते ! देवी गं केवइयं कालं टिई पण्णत्ता !) તારા આના વિમાને ની દેવિઓ તું છે ભદ'ત ! આશુ કેટલું કહેવામાં આવ્યું છે ? (गोयमा ! जहण्णेण' अट्टमागपलि ओवमं उक्को सेणं साहरेगं अट्टमागपलिओवमं) છે ગૌતમ ! તારા-એ ના વિમાને ની દેવિઓ તું આશુ જઘન્યની અપેક્ષાએ તા પલ્યના આઠમા ભાગ પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે. (વેमाणियाणं મંતે ! देवाणं देवइयं कालं ठिई पण्णतः ) છે ભદન્ત ! વૈમાનિક દેવો તું આશુ કેટલું કહેવામાં આવ્યું છે ? રેરર



देगनां कियन्तं कालं स्थितिः भज्ञप्ता ? गौतम ! अघन्येन पल्योपमम् , उत्कर्पेण त्रयस्तिंशत् सागरोपमाणि । वैमानिकानां भदन्त ! देवीनां कियन्तं कालं स्थितिः मज्ञप्ताः ?, गौतम ! जधन्येन पल्योपमम् , उत्कर्षेण पञ्चपश्चाशत् पल्योपमानि । सौधर्मे खिछ भदन्त ! कल्पे देवानां कियन्तं कालं स्थितिः भज्ञप्ता ?, गौतम ! जघन्येन पल्योपमम् , उत्कर्षेण द्वे सागरोपमे । सौधर्मे खिछ भदन्त ! कल्पे

कितनी आयु कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं पलिओवमं उकोसेणं तेलीसं सागरोवमाइ') हे गौतम ! वैमानिक देवों की आयु जवन्य से तो एक परुष की कही गई है और उश्कुष्ट से ३३ सागरोपम की कही गई है । (वेमाणियाणं भंते ! देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भइन्त ! वैवानिक देवों की देवियों की कितनी आयु कही गई है ? (गोयजा ! जहण्णेणं पतिओवमं उक्कोसेणं पणपण्णं पलिओवमाइ') हे गौलम ! वैमानिक देवों की देवियों को आयु जवन्य से एक पत्यो-पम की कही गई है और उत्कुष्ट से ५५ पत्योपम की कही गई है । (सोहम्मेणं भंते ! कप्पे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! सौधर्म नज़्मक कल्प में देवों की आयु कितनी कही गई ? (गोयमा ! जहण्णेणं पलित्रोवमं उक्कोसेणं दो साधधेवमाइ) हे गौलम ! सौ-धर्म कल्य में देवों की आयु जघन्य तो एक पत्योपम की कही गई है

(गोयमा ! जहण्णेण' पछिओवभ' डक्कोसेण' तेत्तीसं सागरोवमाइं) & ગીતમ ! वैमानिક देवेानु' आशु જઘन्यनी अपेक्षाએ ते। એક પલ્य જેટલું કહેવામાં આવ્શુ' છે અને ઉત્કૃષ્ટથી ૩૩ સાગરે પક્ષનું કહેવામાં આવ્યું છે. (वैमाणियाण' मंते ! देवीण' केवइय' काल ठिई पण्णत्ता ?) & क्षड'त ! वैमानिક દेवेानी देविकोानु' આશુ કેટલું કહેવામાં અ.વ્યું છે ? (गोयमा ! जहण्णेण' पहिकोवम' उक्कोसेंण पण्ण पण्णं पछि प्रोवमाइं) & ગીતમ ! वैमानिક દેવેાની દેવિक्रानु' આશુ જઘન્યની અપેक्षाએ પલ્યાપમ જેટલું કહેવામાં આવ્યુ' છે અને ઉત્કૃષ્ટથી પપ પહેયાપમનું કહેવામાં આવ્યું છે. (सोहन्मे ण' मंते ! कप्पे देवाणं केवइय' काल ठिई पण्णता ?) & कहत ! सौधर्मनामं इत्यां देवानु' व्यायु કेटलुं કહેવામાં આવ્યું છે ? (गोयमा ! जहण्णेण' पहिन्ने ख' मंते ! कप्पे देवाणं केवइय' काल ठिई पण्णता ?) & कहत ! सौधर्मनामं કલ્પમાં દેવાનું व्यायु કેટलु કહેવામાં આવ્યું છે ? (गोयमा ! जहण्णेण' पहिन्नेवम' उक्कोसेण' देवानु काशु केटलु ' इखेवामां આવ્યું છે ? (गोयमा ! जहण्णेण' पहिन्नेवम' उक्कोसेण' देवानु काशु केटलु ' इखेवामां આવ્યું છે ? (गोयमा ! जहण्णेण' पहिन्नोवम' उक्कोसेण' देवानु काशु केटलु ' इखेवामां भाव्यु' छे शै सागरोत्तमाइं) & जीतम ! सौधर्म कर्यानां इत्याय सन्तान्यु' छे कर्या रागरोत्तमाइं) & जीतम ! सौधर्म इत्यमां हेवानु' वाशु कर्याचनी अपेक्षाओ ता स्वान्यु' यत्या 'मनु' इखेवामां आव्यु' छे अने ઉत्घृण्टथी थे सागरोत्तमनुं इढेवामां आव्यु' अंतुयोगअन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३३३

परिग्रहीत देवीनां कियन्तं कालं स्थितिः मझण्ता गौतम ! जयन्येन पर्वोषसम् , उत्हर्षेण सप्तवस्य रोपपानि । सौधर्मे खछ भदन्त ! करपे अपस्यिहीत देवीनां कियन्तं कालं स्थितिः मझण्डा ? गौतम ! जघन्येन पर्व्योपमम् , उत्कर्षेण पञ्चा-वत् पर्योपमानि । ईशाने खछ वदन्त ! करपे देवानां कियन्तं कालं स्थितिः प्रह्नप्ता ? गौतम ! जघन्येन सातिरेकं पर्थोपमम् , उत्कर्षेण सातिरेके दे साग-

और उत्कृष्ट दो सागरोपम की है (सोहम्मे णं भंते ! कप्पे परिग्गहिया देवीणं केवहयं कालं ठिईपण्णत्ता ?) सौधर्म कल्प में हे भइन्त ! परि-ग्रहोत देवियों की आयु कितनी कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं पलिओवमं उत्र होसेणं सत्तपलिओवमाई) हे गौतम ! सौधर्मकल्प में परिग्रहीत देवियों की आयु जघन्य से तो एक पल्योपल की और उत्कृष्ट से सात पल्योपम की कही गई है ! (सोइम्मेणं भंते ! कप्पे अपरिग्गहिया देवीणं केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! सौधर्म कल्ग में अपरिग्रहीत देवियों की आयु कितनी कही गई है ? ) (गोयमा ! जहण्णेणं पलिओवमं, उत्कोसेणं पण्णासपलिओवमाई) हे गौतम ! सौवर्मकल्प में अपरिग्रहीत देवियों की आयु जघन्य से तो १ पल्यो पम की कही गई है और उत्कृष्ट से ५० पल्धोपम की है। (ईसाणेणं भंते ! कप्पे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! ईशान कल्य में देवों की कितनी आयु कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं

છે. (सोरम्मेण मंते ! कप्पे परिग्गहिया देवीण' केवइय' काळ' ठिई पण्णत्ता ?) सीधम 'કલ્પમાં હે સદ'त ! પરિગૃહીત દેવિઓતું આચુ કેટલું કહેવામાં આવ્યું છે ? (गोयमा ! जइण्णेण' पळिओवम' उक्कोसेणं सत्त पळिओवमाइं) હે ગીતમ ! સીધમ ' કલ્પમાં પરિગૃહીત દેવિઓતું આચુ જઘન્યની અપેક્ષાએ તે! એક પશ્યાપમતું અને ઉત્કૃષ્ટથી સાત પલ્યાપમ જેટલું કહેવામાં આવ્યું છે. (सोहम्मेणं मंते ! कप्पे अपरिग्गहिया देवीणं केवइयं काळ' ठिई पण्णत्ता ?) હે સદત ! સીધમ ' કલ્પમાં અપરિગૃહીત દેવી આતું આચુ કેટલું કહેવામાં આવ્યું છે ? (गोयमा ! जहण्णेण' पळि जोवम', उक्कोसेण' पण्णास पछिओवमाइं) હે સદત ! સીધમ ' કલ્પમાં અપરિગૃહીત દેવી આતું આચુ કેટલું કહેવામાં આવ્યું છે ? (गोयमा ! जहण्णेण' पछि जोवम', उक्कोसेण' पण्णास पछिओवमाइं) હે ગીતમ ! સીધમ ' કલ્પમાં અપરિગૃહીત દેવી આતું આચુ જઘન્યની અપે-ક્ષ:એ તા ૧ પર્વ્યાપમ જેટલું કહેવામાં આવ્યું છે અને ઉત્દૃષ્ટથી પગ પલ્યાપમતું કહેવામાં આવ્યું છે. (ईसाणेण' મંતે ! कत्पे देवाण' केवइय' काळ' जिई पण्णत्ता ?) હે સદ'ત ! કંશાન કલ્પમાં દેવાનું આચુ કેટલું કહેવામાં 338

## अनुयोगद्वारसूत्रे

रोपमे । ईशाने खलु मदन्त ! करुपे परिग्रहीतदेवीनां कियन्तं कालं स्थितिः मइण्ता १, गौतम ! जघन्येन सातिरेकं पत्थोपमम् , उत्कर्पेण नव पर्व्योपमानि । ईशाने खलु भदन्त ! करुपे अपरिग्रहीतदेवीनां भदन्त ! कियन्तं कालं स्थितिः मइण्ता १, गौतम जयन्येन सातिरेकं पर्व्योपमम् उत्कर्षेण पश्चपश्चाधत् पर्व्योप-

साइरेगं पलिओवमं, उक्कोसेणं साहरेगाहं दो सागरोवमाहं) हे गौतम ! ईशान कल्प में देवों की आयु जघन्य से तो कुछ अधिक पल्पोपम की कही गई है और जत्कुष्ट से कुछ अधिक दो सागरोपम की है। (ईसाणे णं भंते ! कप्पे परिग्गहिया देवीणं केवह यं कालं ठिई पण्गत्ता ?) हे भदन्त ! ईशान करना में परिग्रदीत देवियों की आयु कितनी कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं साहरेगं पलिओवमं, उक्को-सेणं नव पलिभोवमाहं) हे गौतन ! ईशानकरूप में परिग्रहीत देवियों की आयु जघन्य से तो कुछ अधिक एक पर्व्योपम की और उत्कृष्ट से नौ पर्योपम की कही गई है ! (ईसाणे णं भंते ! कप्पे अपरिग्न-हियाणं देवीणं केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) ईशान करूप में हे भदन्त ! अपरिग्रहीन देवियों की आयु कितनी कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेगं साहरेगं पलि भोवमं उक्कोसेणं पणपण्णपलिओवमाहं) हे गौतम ! ईशान कल्प में अपरिग्रहीत देवियों की आयु जघन्य से

आ० थुं છे ! (गोयमा ! जहण्णेगं साइरेगं पहिओवमं, उक्कोसेणं साइरेगाइं हो साग तेवमाई) & जो तभ ! धिशान ४९५मां हेवेतुं आधु जधन्धनी अपे-क्षाओ ते। ४ धं प्रवि पह्येत्पभ केटलुं ४ छेवामां आ० थुं छे अने ઉत्हृष्टथी ४ उठ वधारे थे सागरेत्पम केटलुं ४ छेवामां आ० थुं छे. (ईसाणेणं मंते ! क वे परिगाहिया देवोणं के इड्रा काळं ठिई पण्णत्ता ?) & अहता ! धशान-४९पमां परिश्र डीत देवीनुं आधु हेटलुं ४ छेवामां आ० थुं छे ! (गोयमा ! जह-णंगं साइरेगं पलि प्रोवमं, उक्को सेणं नव पळि प्रोवमाइं) & जौतभ ! धशान-४ दिया परिश्र डित देवीनुं आधु हेटलुं ४ छेवामां आ० थुं छे ! (गोयमा ! जह-णंगं साइरेगं पलि प्रोवमं, उक्को सेणं नव पळि प्रोवमाइं) & जौतभ ! धशान-४ द्व प्रमां परिश्र डित देवी अन्तुं आधु जधन्यनी अपेक्षाओ ते। ४ धिश वधा रे के ४ पल्येत्पम केटलुं अने छत्धृण्टनी अपेक्षाओ ते। ४ धि वधा रे के ४ पल्येत्पम केटलुं अने छत्धृण्टनी अपेक्षाओ ते। ४ धि वधा रे इंद्र प्राणत्ता ?) धिशन ४ दि इन्नाणे मंते ! इत्ले अपरिगाहियाणं देवीणं के बह्य काळं ठिई पण्णत्ता ?) धिशन ४ दि ! इत्लोणं साहरेगं पलि ओवमं ! इक्को सेण' पणपण्णपलि ओवमां ? अ जीतम ! धशान ४ द्या स्परिश्र खीत देवी-ओतुं आधु जधन्थनी अपेक्षाओ ते। ४ धिशन ४ दि अधि अपरिश्त हे या अपरिश्र थित देवी-ये आधु जधन्थनी अपेक्षाओ ते। ४ धशान १ वधारे आ परिश्र खीत देवी-

## बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३३५

मानि । सनस्कुमारे खख भदन्त ! कल्पे देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मझप्ता ? गौतम ! जधन्येन द्वे सागरोपमे, उत्कर्पेण सप्तसागरोपमाणि । माहेन्द्रे खख मदन्त ! कल्पे देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मझप्ता ? गौतम ! जधन्येन साति-रेके द्वे सागरोपमे, उत्कर्षेण सातिरेकाणि सप्तसागरोपमाणि । ब्रह्मलोके खख भदन्त ! कल्पे देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मझप्ता ? गौतम ! जधन्येन सप्त-

तो कुछ अधिक एक पत्थोपम की और उत्कृस्ट से ५५ पर्थोपम की कही गई है। (सणंकुमरेणं भंते! कप्पे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता?) हे भदन्त ! सनत्कुमार कल्प में देवों की आयु किननी कही गई है ? (गोयमा! जहण्णेणं दो सागरोबमाइं उक्को-सेणं सत्तसागरोमाइं) हे गौतम ! सनत्कुमारकल्प में देवों की आयु जघन्य से तो दो सागरोपम की कही गई है और उत्कृष्ट से सात साग-रोपम की है (माहिंदेणं भंते ! कप्पे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता?) हे भदंत ! माहेन्द्र कल्प में देवों को आयु कितने काल की गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं साइरेगाइ दो सागरोबमाइ उक्कोसेणं साहरेगाइ सत्तसागरोबमाई) हे गौतम ! माहेन्द्रकल्प में देवों की आयु जघन्य से तो कुछ अधिक दो सागरोपम की और उत्कृष्ट से कुछ अधिक सात सागरोपम की कही गई है । (बंभलोएणं भंते ! कप्पे देवाणं केलइयं कालं ठिई पण्मत्ता ?) हे भदंत ! ब्रह्मलोक नाम के कल्प में देवों की

અને ઉત્કુબ્ટની અપેક્ષાએ પપ પલ્યાપમ જેટલું કહેવામાં આવ્યું છે. (सणं कुमारेण मंत्रे ! कप्पे देवाण' केवइय' काल्ठ' ठिई पण्णत्ता ?) હે ભદ'ત સનત્કુ-માર કલ્પમાં દેવાનું આયુ કેટલું કહેવામાં આયું છે ? (गोयमा ! जहण्णेण दो धागरोवमाइं उक्कोसेणं धत्तधागरोवमाइं) હે ગીતમ ! સનત્કુમાર કલ્પમાં દેવાનું આયુ જલન્યની અપેક્ષાએ તો એ સાગરાપમ જેટલું કહેવામાં આવ્યું છે અને ઉત્કૃબ્ટની અપેક્ષાએ હ સાગરાપમ જેટલું કહેવામાં આવ્યું છે. (माहिंदेण' मंते ! कृत्पे देवाण' केवइय' काल्ठ' ठिई पण्णत्ता ?) હે ભદ'ત ! માહેન્દ્ર કલ્પમાં દેવિએાનું અયુ કેટલા કાળનું કહેવામાં આવ્યું છે. (माहिंदेण' मंते ! कृत्पे देवाण' केवइय' काल्ठ' ठिई पण्णत्ता ?) હે ભદ'ત ! માહેન્દ્ર કલ્પમાં દેવિએાનું અયુ કેટલા કાળનું કહેવામાં આવ્યું છે ? (गोयमा ! जहण्णेગ' साइरेगाइं दो सागरोवमाइं उक्कोसेण' साइरेगाइं सत्त खागरोवमाइं) હે ગીતમ ! માહેન્દ્ર કલ્પમાં દેવિએાનું આયુ, જલન્યની અપેક્ષાએ તો ક'ઇક વધારે બે સાગરાપમ જેટલું અને ઉત્કૃબ્ટની અપેક્ષાએ ક'ઇક વધારે હ સાગરાપમ જેટલું કહેવામાં આવ્યું છે. (बंग्रलोवण' मंते ! कत्पे देवाण' केवइ्य' काल्ठ' ठिई पण्णत्ता !) હે ભદ'ત ! પ્રદ્યલોક નામક કલ્પમાં દેવાનું આયુ કેટલું

#### इंड्इ

# <u>अनुयोगद्वारस्</u>त्रे

सागरोपमाणि, उस्कर्षेण दशसागरोपमाणि । एवं कल्पे कल्पे कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञप्ता ?, गौतम ! एवं भणितव्यं-ठान्तके जघन्येन दश सागरोधमाणि उस्फर्षेण चतुर्दशमागरोपमाणि । महाशुक्रे जघन्येन चतुर्दश सागरोपमाणि, उल्फर्षेण सप्तदत्रसागरोपमाणि । सहस्रारे जघन्येन सप्तदशसागरोपमाणि, कितनी आयु कही गई है ? (गोपमा ! जहण्णे णं खत्तमागरोवमाई उक्कोक्षेणं द्लसागरोवमाइं) हे गौतम ! ब्रह्मलोक में देवों की आयु जघन्य से तो सात सागरोपम की और उत्कृष्ट से द्वा सागरोपम की कही गई है। (एवं कप्पे २ केवह्यं कालं ठिई पण्णसा? गोयमा! एवं भाणियव्वं) इसी प्रकार से प्रत्येक कल्य में कितनी २ आयु कही गई है ऐसा प्रश्न कर छेना और उसका हे गौतम ! उत्तर इस प्रकार से जानना कि (छंनए जहन्नेणं दस सागरोवमाइं उक्तोसेणं चउइससागरोवमाइं) लान्तक करन में जघन्य से दश समारोपम की है और उत्कृष्ट से १४ मागरोपम की है । (महासकके जहन्नेणं चउदसंसागरोबमाइं उक्को-सेणं सत्तरसतागवनाइं) महाशुक में जवन्य स्थिति १४ सागरोपम की हे और बरकाष्ट स्थिति १७ सागरोपम की है। (सहस्तारे जहण्णेयं सत्ता रमसागरीबमाइ, उक्कोसेणं अहारसमागरीबवाई) सहस्रायकल्प में जचन्य आय १७ सागरोपम की है जौर उत्कृष्ट आय १८ सागरोपम की हे। (आणए जहन्नेण अहारससागरोवमाइं, उक्कोसेणं गग्गवीसं साग-रोबमाइं) आनतकल्प में जघन्य आयु अठारह १८ सागरोपम की कही हे और उस्क्रष्ट आयु १९ उन्नीस सागरोपम की है। (पाणए जहण्णेणं

**४डेवामां आ**०शुं छे. (गोयमा ! जइण्गेणं सत्त सागरोवमाइं उक्कोसेणं दस सागरोवमाइं) & जौतम ! एसडीक्ष्मां देवेत्तुं आशु जवन्यनी अपेक्ष छे सात ७ सागरेापमनुं अने ઉत्पुण्टनी अपेक्ष छे १० सागरेापमनुं ४डेवामां आवशुं छे. (दवं कलेर केवइयं काडं ठिई पण्णत्ता ! गोयमा ! एवं माणियव्वं) आ प्रभाष्ठे ज हरेक इट्पमां हेटलुं आशु प्रत्तस थयेलुं छे ? आ जतने। प्रश्न प्रभाष्ठे ज हरेक इट्पमां हेटलुं आशु प्रत्तस थयेलुं छे ? आ जतने। प्रश्न प्रभाष्ठे ज हरेक इट्पमां हेटलुं आशु प्रत्तस थयेलुं छे ? आ जतने। प्रश्न प्रभाष्ठे ज हरेक इट्पमां हेटलुं आशु प्रत्तस थयेलुं छे ? आ जतने। प्रश्न प्रश्न स्वी अने & जौतम ! तेने। क्वाल आ प्रभाष्ठे जाल्यी सेवे। जोध छे के (रंतर जहन्तेणं दल्लग्रागरोवमाई, उक्कोसेणं चउद्दससागरोवमाई) क्षान्तक उत्पमां जधन्यनी अपेक्षाओ १० सागरेापम जेटलुं अने उत्कृष्टनी अपे क्षाओ १४ सागरेापम जेटलुं अलु छे (महा सुक्के जहन्तेणं चउद्दससाग रोतमाइं उक्कोसेणं सत्तरससागरोवमाइ) मर्डाशुक्रमां जधन्यस्थिति १४ सागरेापमनी अने उत्पृष्ट स्थिति १७ सागरेापम जेटली छे. (सहस्सारे जहण्णेणं सत्तरसद्यागरोवमाइं, उक्कोसेणं अट्ठारससागरावनाइ) सरक्षार

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३३७

उस्तर्षेण अष्टादशमागरोपनाणि । आनते जघन्येन अष्टादशमागरोपमाणि उरकर्षेण एकोनविंशतिसागरोपमाणि । माणते जघन्येन एकोनविंशतिसागरोप-माणि, उत्कर्षेणविंशति सागरोपमाणि । आरणे जघन्येव विंशतिवागरोपमाणि, उत्कर्षेण एकविश्वतिसागरीपमाणि । अच्यते जयन्येन एकविंशतिक्षागरोपमाणि. उत्कर्षेण द्वार्विशति सागरोपमाणि । अधस्तनाधस्तनग्रेवेयक्रविमानेषु खन्त भदन्त ! देवानां कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञप्ता ?, गौतम ! जघन्येन द्वार्विशति सागरोपनाणि, उत्कर्षेण त्रयोर्विंशर्ति सागरोपमाणि । अवस्तनमध्यमग्रैवेयक-एगूणबीस सागरोवभाइं उक्कोसेणं वीसं सागरोबमाइं) प्राणतकल्प में जघन्य आयु १९ सामरोपम की है और उत्कृष्ट आयु बीस सागरो-पम की है। (आरणे जहण्णेणं बीसं सागरोवमाहं उनकी सेणं एकवीसं सागरोवमाइं) आरणकल्प में अधन्य आयु पीस सागरोषम की है और उस्कृष्ट आयु २१ सागरोपम की है। (अच्चुए जहन्नेणं एककवीसं सागरोपमाइ उक्कोसेणं वावीसं सागरोवमाई) अच्युतकल्प में जघन्य आयुत २१ मागरोपम की है और उस्कृष्ट आयु २२ सागरोपम की है। (हेट्रिमहेट्रिमगेविज्जगविमाणेसु णं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ) अधस्तन अधस्तन ग्रेवेयक विमानों में देवों की कितने काल की स्थिति कही गई है। (गोयमा! जहन्नेणं बाबीसं साग-रीबमाइं उक्कोसेणं तेवीसं सागरोवमाई) हे गौतम! जघन्य से २२ કલ્પમાં જઘન્યની અપેક્ષાએ આશુ ૧૭ સાગરેાપમતું અને ઉત્કૃષ્ટ આયુ सागरे। पम केटल छे. (आणग जहन्तेण अट्ठारससागरोवमाइं उक्कोसेणं पगू णवीसं सागरोवमाई) आन्तत ४६५मां कधन्य आयु १८ सागरे। पम केटल भने ઉत्धृष्ट आयु १६ साधरेषपम रुटिख छे (पाणए जहण्णेज एगूणवीसं सागरोवमाइं उक्कोसेण वीसं सागरोवमाई) प्राधुत्र्य्डद्यमां जवन्य आयु १६ सागरे।पमनुं छे अने ઉत्दृष्ट आखु २० सागरे।पमनुं छे (आरणे जह०णेणं बीसं सागरोंत्रमाइं उत्कोसेण एकवीसं सागरोवमाइं) आरखु ४९५मां જधन्य આયુ ૨૦ સાગરાપત જેટલું અને ઉક્વુપ્ટ આયુ ૨૧ સાગરાપત જેટલું છે. (अच्चूए जहन्नेणं एक हरीसं सागरोवमाइं उन्होंसेणं बावीसं खागरोवमाइं) અચ્યુત કલ્પમાં જવન્ય મહ્યુ ૨૧ સાગરાેપમ જેટલું અને ઉત્કૃષ્ટ આચુ २२ सःगरे। पम केटल' इडेवामां आव्यु' छे (हेट्रिमहेट्रिमगेविजगविमाणेसु णं मंते ! देवाण' केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) હે ભદ'त ! અધસ્તન અધસ્તન ચેવેયક વિમાનામાં દેવાની કેટલા કાળની સ્થિતિ કહેવામાં આવી છે ? (गोयमा ! जहन्तेणं बावीसं सागरोत्रमाइं उक्कोणं ठेवीसं सागरोवमाई) छे गौतभ ! ब्रधन्यनी अपेक्षाએ २२ सागरे।पम केटबी ,व्यने ઉत्धृण्टनी अपेक्षाએ २3

अ० ४३

#### N

# **अ**जुयोगद्वार**स्**त्रे

तिमानेषु खल भारत ! देवानां कियन्तं कालं स्थितिः पत्रध्ता ? गौतम ! जघन्येन भयोर्विश्वति सागरोपमाणि, उस्कर्षेण चतुर्विंशति सागरोपमाणि । अवस्तनोपरितन-ग्रेवेयकविमानेषु खलु भदन्तु ! देवानां कियन्तं कार्ल् स्थितिः प्रज्ञप्ता ? ग़ौतम् ! जयन्येन चतर्विंशति सागरोगमाणि उत्कर्षेण पञ्चविंशति सागरोगमाणि । मध्य-माधस्तनप्रेवेयकविनानेषु खलु भदन्तु ! देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मझ्प्ता ? सागरोपम की और उत्कृब्ट २३ सागरोपम की कही गई है। (हेटिम-मज्झिम गेवेजगविमाणेस णं भंते ! देवाणं केवड्यं कालं ठिई पण्णसा) अधरतनमध्यध धैप्रेयक विमानों में हे भदन्त ! देवों की स्थिति कितने **फाल** की कही गई है ? (मोचमा! जहण्णेण तेवीस सामरोवमाई, उक्को-सेणं चउवीसं सांगरोवमाइ) हे गौतम जघन्य स्थिति तो यहां २३ सागरोपम की कड़ी गई है और उत्कृष्ट स्थिति २४ सागरोपम की है। (हेट्टिमउचरिमगेवेज्जगविमाणेसु णं भंते ! देवाणं केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदत ! अधस्तन उपरितन ग्रैवेधक विमानों में वेवों कि स्थिति कितने काल की कही गई है ? (गोयमा ! जहण्लेण अ उवीसं सागरोवमाइं उक्कोसेणं पंचवीसं सागरोवमाइं) हे गौतम ! वहां पर देवां की जचन्यस्थिति २४ सागरोपम की और उल्कूष्ट -स्थिति २५ सागरोपम की कही गई है। (मजिझमहेडिमगेवेज्जगविमा-णे उ णं भंते दिवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णता ?) हे भदन्त ! मध्यम अधस्तन ग्रैवेयक विमानों में देवों को स्थिति कितने काल की कही

सागरोपम केटबी છे. (हेट्रिममज्झिमगेवेज्जगविमाणेसुणं मंदे ! देवाण' केव-इयं कालं ठिई पण्णता) अधस्तन भध्यम अैवेयक विमानेगमां & सह'त ! देवानी स्थिति डेटबा डाળनी कर्डवामां आपनी छे ? (गोयमा ! जहण्णेण तेवीसं सागरोवमाइ', उक्कोसेण' चटवीस सागरोवमाइ') & जौतम ! ज्यबन्ध स्थिति ते। त्यां २३ सागरोपम केटबी अने ઉत्हुब्ट स्थिति २४ सागरोपम केटबी छे. (हेट्रिमडवरिमगेवेज्जग विमाणेसुणं मंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णसा ?) डे सह'त ! अधस्तन अपरितन जैवेयक विमानेगमां देवानी स्थिति डेटबा डालनी प्रत्तप्त अपरितन जैवेयक विमानेगमां देवानी स्थिति डेटबा डालनी प्रत्तप्त अपरितन जैवेयक विमानेगमां देवानी स्थिति डेटबा कार्ज पंचवीसं सागरोवमाइ') & जौतम ! त्यां देवानी स्थिति ज्वन्यनी अपे-क्षाके २४ सागरोवमाइ') & जौतम ! त्यां देवानी स्थिति ज्वन्यनी अपे-क्षाके २४ सागरोवमाइ') & जौतम ! त्यां देवानी स्थिति ज्वन्यनी अपे-कोटबी डडेवामां आवी छे. (मज्झिमहेट्रिमगेवेज्जगविमाणेसु ज' मंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता !) & सहत्व ! मध्यम अधस्तन जैवेयक्व विमा-नेगमां देवानी स्थिति हेटबा कार्णनी प्रत्तस थयेत्री छे ? (गोयमा ! जहण्णेण'

## सनुयोगर्यान्द्रका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायुःस्धितिनिरूपणम् ३३९

गौतम ! जघन्येन पश्चविंशतिं सागरोपमाणि, उत्कर्धेण पहर्विंशतिं सागरोपमाणि । मध्यममध्यमग्रेवेयकविमानेषु खद्ध भदन्त ! देवानां कियन्तं कालंस्थितिः प्रइप्ता? गौतम ! जघन्येन पइर्विशति सागरोपमाणि उत्कर्षेण सप्तर्विंशति सागरोपमाणि। मध्यमोपरितनग्रैवेयकविमानेषु खुळु भदन्तु ! देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मज्ञहा ? गौतम ! जयन्येन सप्तविंधति सागरोपमानि उत्कर्षेण अष्टाविंशति साग-गई है ? ( गोयमा ! जहण्णेणं पण्णवीसं सागरोवमाइं उक्कोसेण छव्वीस सागरीवमाइं) हे गौतम ! वहां पर देवों की स्थिति जघन्य से २५ सागरोपम की और उत्क्रब्ट से २६ सागरोपम की कही गई 🗗 (मज्झिममज्झिमगेवेज्जगविमाणेसु ण भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता) मध्यम मध्यम येवेयक विमानों में देवों की स्थिति कितने काल की कही गई है ? (गोयमा ! जहण्णेण छब्बीसं सागरोवमाई-उक्कोसे णं सत्तावीसं सागरोवमाई) है गौतम ! वहां पर हेवों की स्थिति जघम्य से तो २६ सागरोपम की कही गई है और उस्कुष्ट से २७सागरोपमकी है। (मज्झिम उवरिमगेवेड जगविमाणेस णं भंते ! देवाणं-केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता) हे भदन्त ! मध्यमउपरितन ग्रेवेयक विमानों में देवों की स्थिति कितने काल की कही गई है ? (गोयमा) जहण्णेगं सत्तावीसं सागरोवमाइं उक्तोसेणं अट्टावीसं सागरोवमाइ) हे गौतम ! वहां पर जघन्यस्थिति तो २७ सागरोपम की कही गई है और उत्कृष्ट स्थिति २८ सागरोपम की है। (उवरिमहेट्रिमगेवेडजगवि-पण्णवीसं खागरीवमाई, उक्कोसेण' छब्वीसं सागरीवमार') & भौतभ ! त्यां <mark>કેવેાની સ્થિતિ જવન્યની અપેક્ષાએ ૨૫ સાગરાપમ જેટલી અને ઉત્કૃષ્ટની</mark> भरिक्षाओ २६ सागरेग्यमनी छे. (मज्झिममज्झिमगेवेज्जगविमाणेस ण' भंते ! देवाण' केवइयं कालं ठिई पण्णता) भध्यभ भध्यभ अैवेयक विभाने। भां देवेानी रिधति डेटला डाजनी प्रज्ञास थयेली छे ? (गोयमारी जहण्णेणं छटवीसं सागरो दमाई उक्कोसेणं सत्त,वोसं सागरोवमाई) & औतभ ! त्यां हेवेानी સ્થિતિ જઘન્યતી અપેક્ષાએ તાે ૨૬ સાગરાયમ જેટલી કહેવામાં આવી છે અને ઉત્કુબ્ટની અપેક્ષાએ ૨૭ સાગરાયમ જેટલી કહેવામાં આવી છે. (मझिम वत्ररिमगेवेक्तगविमाणेस णं भंते ! देवाणं केन्नइयं कालं ठिई पण्णत्ता !) & લહ'ત ! મધ્યમ ઉપરિતન ગ્રેવેયક વિમાનામાં દેવાની સ્થિતિ કેટલા કાળની भग्नस थयेती छे ? (गोयना ! जहण्णेग सत्त वीसं सागरोवमाइ' उक्कोसेण अट्रा-बीसं सागरोवमाई) & भौतभ ! त्यां कधन्य स्थिति ते। २७ साभरे। भनी अने ઉત્કુષ્ટસ્થિતિ ૨૮ સાગરાપમની કહેવામાં આવી છે. (उवरिमहेट्रिमनेवेश्जगविमाणेस

180

### अनुयोगद्वारसूत्रे

रोपमाणि ! उपस्तिनाधस्तमग्रे वैयकविमानेषु ख छ भदन्त ! देवानां किथन्तं कालं स्थितिः मज्ञप्ता ? गौतम ? जघन्येन अष्टाविंशर्ति सागरोपमाणि, उत्कर्षेण एको-नत्रिंशत् सागरोपमाणि । उपस्तिनमध्यमग्रेवेयकविमानेषु खलु मदन्त ! देवानां कियन्तं कालं स्थितिः प्रज्ञमा ?, गौतम ! जघन्येन एकोनत्रिंशत् सागरोपमाणि, उत्कर्षेण त्रिंशत् सागरोपमाणि, उपस्तिनोपस्तिनग्रेवेयकविमानेषु खलु भदन्त ! देवानां किपन्तं कालं स्थितिः मज्ञप्ता ? गौतम ! जघन्येन त्रिंशत् सागरोपमाणि,

माणेखुणं भंते ! देवाणं केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! उपरितन अधस्तन ग्रेवेपक विमानों में देवों की स्थिति कितनी कही गई १ (गोयमा ! जहण्णेणं अटावीसं सागरोवमाइं उक्कोसेणं एग्एगतीसं सागरोवमाइं) हे गौतम ! वहां पर देवों की जघन्यस्थिति तो २८ सागरोपम की कही गई है और उत्कृष्ट स्थिति २९ सागरोपम कि है । (उवरिममज्झिमगेवेज्जनविमाणेखुणं भंते ! देवाणं केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) उपरितनमध्यमग्रेवेयक विमानों में हे भदंत ! देवों की स्थिति कितनी मानी गई है ? (गोयमा ! जहण्णेणं एग्एगतीसं साग-रोधमाइं, उक्कोसेणं तीसं सागरोवमाइं) हे गौतम ! वहां पर देवों की स्थिति जघन्य तो २९ सागरोपम की मानी गई है और उत्कृष्ट स्थिति ३० सागरापम की है । (उवरिमउवरिमगेवेज्जगविमाणेसुणं भंते ! देवार्ण केवहयं कालं ठिई पण्णत्ता) हे भदन्त ! उपरितन

भंते ! देवाण केरइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) & लह'त ! ઉपरितन अधस्तन अैवेय विभानेगमां हेवेानी स्थिति डेट द्री प्रज्ञप्त थयेक्षी छे ? (गोयमा ! जहण्णेण अट्टावोसं सागरोव माइं इकोसेणं एगूगतीसं सागरोवामाइं) & जौतम ! त्यांना हेवेानी जधन्य स्थिति ते। २८ सागरेग्पम जेटक्षी इडेवामां आवी छे अने ઉत्पृष्टस्थिति २८ सागरेग्पम जेटक्षी इडेवामां आवी छे जौतम ! त्यांना हेत्पृष्टस्थिति २८ सागरेग्पमनी इडेवामां आवी छे. (उवरिममज्झिमनेवे-उज्जगविमाणेसु णं भंते ! देवाणं केवइयं काल्टं ठिई पण्णत्ता ?) ઉपरितन मध्यम जैवेयम विमानेगमां & लह'त ! देवेग्नी स्थिति डेटक्षी प्रज्ञप्त थयेक्षी छे ? (गोयना ! जइण्गेग' पगुणतीलं सागरोवमाइं, उन्नकोसेण' तीलं सागरोव-माइं) & जौतम ! त्यां देवेग्नी स्थिति जधन्यनी अपेक्षाओ ते। २८ साग-रेग्पभनी अने हत्पृष्ट स्थिति ३० सागरेग्पमनी छे. (उवरिमडवरिमनेवे-इजगविमाणेसु णं भंते ! देवाण' केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) & लह'त ! इपरितन उपरितन जैवेयम् विमानेग्रां हेवेग्नी स्थिति डेटक्षा हाजनी प्रज्ञप्त

## मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायु:स्थितिनिरूपणम् ३४१

उत्कर्षेण एकर्विशत् सागरोपमाणि । त्रिपवैजयन्तजयन्तापराजितविमानेषु खछ भदन्त ! देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मइप्ता ?, गौतम ! जघन्येन एकत्रिंशत् सागरोपमाणि, उत्कर्षेण त्रयस्तिंशत् सागरोपमाणि ! सर्वार्धसिद्धे खलु भदन्त ! महा तिमाने देवानां कियन्तं कालं स्थितिः मह्नप्ता ? गौतम ! अजघन्यानुस्कर्षेण मयस्तिंशत् सागरोपमाणि । तदेतत् मुक्ष्ममद्धापल्योपमम् । तदेतत् अद्धापल्योपमम् ॥मू०२०७॥

उपरितन ग्रैवेगक विमानों में देवों की स्थिति कितने काल की मानी गई है? ( गोयमा ! जहण्णेण' तीसं सागरोवमाइ, डक्कोसेण एकतीस सागरोवमाइ) हे गौतम! वहां पर देवों की स्थिति जघन्य तो ३० सागरोपम की और उस्क्रष्ट ३१ सागरोपम की मानी गई है। विजयवेजयंतजयंत अपराजियविमाणेस ण' भंते ! देवाण' केव-इयं कालं ठिई पण्णत्ता) हे भदन्त ! विजय, वैजयंत, जयंत, और अपराजित इन चार-विमानों में देवों की स्थिति कितनी कही गई है? (गोयमा जहन्नेण एक्कतीसं सागरोवमाइं, उक्कोसेण' तेत्तीसं माग-रोवमाइं) हे गौतम ! वहां पर जघन्य स्थिति तो ३१ सागरोपम की कही गई है और उस्कृष्ट स्थिति ३३ सागरोपमकी है। सध्वट्टसिद्धेण भंते ! महाविमाणे देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णत्ता ?) हे भदंत ! सर्वार्थ सिद्ध नामका जो महाविमान है, उसमें देवों की स्थिति कितने काल की मानी गई है (गोयमा! अजहण्णमणुक्कोसेण' तैत्तीस सागरोब-माह) हे गौतम ! यहां पर देवों की स्थिति अजघन्य और अनुस्कृध्यहृष

थयेती છे ? (गोयमा ! जहण्णेण तीसं सागरोवमाइ, खन्कोसेण एकतासं साग रोवमाइ') & जीतम ! त्यां देवेानी जधन्यस्थिति ते। ३० सागरापमनी अने ઉत्धृष्ट ३१ सागरापमनी ४ छेवामां आवी छे. (विजयवेजयंत अपरा-जियविमाणेसु ण भंते ! देवाण केत्रइयं काळ ठिई पण्णत्ता ?) & लहंत ! विजय, वैजयंत, जयंत अने अपराजित आ वार विमानामां देवेानी श्थिति डेटली प्रह्राप्त थयेते छे ? (गोयमा ! जहम्नेण एकक्रतीस सागरोवमाइ', उक्कोसेण वेत्तीसं सागरोवमाइ') & जीतम ! त्यां जधन्यस्थिति ते। ३१ सागरापमनी मध्यम ३२ सागरापम जेटली अने उत्धृष्ट स्थिति ३३ साग-रेषभ केटली ४ छेवामां आवी छे. (सब्बट्रसिद्वेण मंते ! महाविमाणे देवाण' केत्रइयं काळ ठिई पण्गत्ता ?) & लहंत ! सर्वाध सिद्ध नामक जे मक्षाविमान छे, तेमां देवेानी स्थिति केटला काणनी प्रह्रम थयेली छे ? (गोयमा ! अज्ञ्हण्य-मणुक्कोसेण वेत्तीसं सागरोवमाइ') & जीतम ! त्यां देवेानी क्थिति अज्यस्य રેક્ષર



' असुरकुमाराणं ' इत्यादि

टीका- अस्य सन्दर्भेस्यार्थः स्पष्टः । अत्रेदं बोध्यत्-पृथिव्यादीनामपर्याप्तनां जयन्येनोत्इज्टेन चान्तमु हूर्त्तमेत स्थितिः ततः परं पर्याप्तत्वेन परिणामात् मरणा-द्वेति। व्यन्तरादिण्मृतिर्वेमानिकपर्यन्तानामयौप्तानां जयन्यत उत्कृष्टत्वशान्तमुं हूर्त्त-येव स्थितिः ततः परमनदर्यं पर्याप्तत्वेन परिणमनात्। प्रैवेयक्तविमानेषु नव प्रस्तटाः कमवर्तिनो मवन्ति । तत्राधस्तनास्तयः प्रस्तटाः अधस्तनप्रैवेयक्तबब्देनोच्धन्ते । मध्यमास्त्राः प्रस्तटा पध्यमग्रैवेयक्शब्देनोच्धन्ते । उपरितनास्तयः प्रस्तटा उपरि-तनयैवेयक्शब्देनोच्धन्ते । तत्र अधस्तनग्रैवेयके ऽधस्तनः पस्तटोऽधस्तनाधस्तन प्रैवेयक्शब्देनोच्यन्ते । तत्र अधस्तनग्रैवेयके ऽधस्तनः पस्तटोऽधस्तनाधस्तन प्रैवेयक्शब्देनोच्यते । मध्यमस्तु-अधस्तनमध्यमग्रैवेयक्शब्देन, उपरितनश्च-अध-स्तनोपरितनग्रैवेयक्शब्देन, मध्यमग्रैवेयक्तेऽधस्तनः प्रस्तटो मध्यमार्धस्तनग्रैवेयक श्वर्वतोच्यते । मध्यमः प्रस्तटो मध्यममुवेयक्तिध्वर्द्वन, उपरितनश्च भस्तटो मध्यमोपरितनयत्रे निध्यसः प्रस्तटो मध्यममुवेयक्तशब्देन, उपरितनश्च पस्तटो मध्यमोपरितनयत्ते , मध्यमः उपरितनग्रैवेयक्तशब्देन, उपरितनश्च पर्स्तन

से केवल ३३ सागरोगम की है। (से तं सुहुमे अद्धापलिओवमे) इस प्रकार यह सुक्ष्म अद्धापल्योपम का स्वरूप है।(से तं अद्धापलिओवमे) इसका वर्णन समाप्त होते ही अद्धापल्योपम का स्वरूप वर्णन समाप्त हुआ।

भावार्थ--इस खूत्र द्वारा खूत्रकारने एकेन्द्रिय से छेकर संज्ञी असंज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यश्च जीवों की मनुष्यों की, और भवनवति व्यन्तर ज्योतिषक एवं वैमानिक देवों की जघन्य और उस्कृष्ट स्थिति का वर्णन किया है। इसे स्पष्टरूप में समझने के लिये इस नक्त्रो को देखिये---

અને અતુત્કૃષ્ટ રૂપથી કકત ૩૩ સાગરાેપમ જેટલી કહેવામાં આવી છે. (से तं सुद्देमे अद्वापळि जोवमे) આ પ્રમાણે આ સૂક્ષ્મ અદ્વાપલ્યાેપમતું સ્વરૂપ છે. (તે તં अद्वापळि शेवमे) આતું વર્ણન સમાપ્ત થતાં જ અદ્વાપલ્યાેપમતું સ્વરૂપ વર્ણન સપ્તાપ્ત થયું છે.

ભાવઃર્થ∽આ સૂત્રવડે સૂત્રકારે એકેન્દ્રિચથી માડીને સ'જ્ઞી અસ'જ્ઞી પ'ચેન્દ્રિય તિચેંચ જીવાેની, મનુષ્યાેની, અને ભવનપતિ વ્ય'તર, જ્યાેતિષ્ક અને વૈમાનિકદેવાેની જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું વર્ણુન કર્યું છે. આ સંબંધમાં વિશેષ સ્પષ્ટીકરણુ માટે નીચેના નકશા જુએા– बनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २०७ असुरकुमारादीनामायु:स्थितिनिद्भपणम् ३४३

| नाम                                              | जघन्यस्थिति       | उत्कृष्टस्थिति                            |
|--------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------|
| असुरकुमार्गेकी                                   | १० हजार वर्ष की   | कुछ अधिक १ सागरोपमका                      |
| असुरकुमारदेवियोंकी                               | t <b>7 7</b> 7    | 8ं। पल्योपम की                            |
| नामकुमारोंकी                                     | 27 32             | कुछ कम दो पल्योपम की                      |
| नागकुंझारदेवीयोंकी                               | 59 97             | कुछ कम एकपल्पोगमकी                        |
| (नागकुमार से छेकर                                | 1) ),             | -                                         |
| { स्तमितकुषार तक के                              | 39 53             | कुछ कम दो पल्घोपमकी                       |
| देवों और देवीयों की                              |                   |                                           |
| <b>एथि</b> चीकः <b>थिकों</b> की                  | एक अन्तर्मुहूर्स, | २२ हजार वर्ष                              |
| सूक्ष्मपृथिवीकायिकोंकी                           | "                 | अन्तर्मु हुत्त्व,                         |
| ,, अपूर्घाप्त बा. पृ. का.                        | 79                | <b>31</b>                                 |
| ,, पर्याप्त ्या. ,, ,,                           | 57                | "                                         |
| ् <b>वादर</b> पृथिवीकायिक                        | "                 | २२ हजार वर्ष                              |
| अपर्याप्तक चा० पृ०                               | **                | अन्तर्मुहुर्त्त                           |
| पर्याप्त या॰ पृ॰                                 | "                 | २२ हजार वर्ष                              |
| अप् कायिक                                        | ,,                | अंतर्मुहूर्त कम२२ हजार वह                 |
| सुक्ष्म अप्कायिक                                 | 11                | ७ हजार वर्ष                               |
| નામ                                              | જઘન્યસ્થિતિ       | ઉત્કૃષ્ટરિથતિ                             |
| અસુરકુમારે ની_                                   | ૧૦ હજાર વર્ષની    | કંઇક વધારે ૧ સાગરાપમની                    |
| અસુરકુમાર દેવિએાની                               | >)                | ૪ાા પલ્ચાપમની                             |
| નાગકુમારાની                                      | 33                | કંઇક ન્યૂન છે. પલ્યે પમની                 |
| નાગકુમારદેવીએાની                                 | "                 | કંઇક અલ્પ એક પલ્યાપમની                    |
| નાગકુમારથી માંડીને                               | "                 | - •                                       |
| સ્તનિતકુમાર સુધીના<br><b>ટે</b> વેા અને દેવિએાની | "                 | કંઇક અલ્પ એક પલ્યે પમની                   |
| પૃથિવીકાયિકાેની                                  | એક અન્તર્મુહૂત્ત  | રર હુજાર વર્ષ                             |
| સૂક્ષ્મ પૃથિવીકાચિકાની                           | ,,                | અન્તર્મુ હુત્ત                            |
| ,, અપર્યાપ્ત પૃ. કા.                             | 5.5               | "                                         |
| ,, પર્યાપ્ત_,,,_,,                               | >>                | },                                        |
| આંદર પૃથિવીકાયિક                                 | "                 | રર હેળાર વર્ષ                             |
| અપર્યાપ્ત ખા. પૃ.                                | **                | અન્તમુહૂર્ત્ત                             |
| પર્યાપ્ત આ. પૃ.                                  | **                | અન્ત∘ કમ <b>૨૨ હજાર વ</b> ર્વ<br>જ        |
| અપ્કાચિક<br>સૂલમ અપ્રુકાચિક                      | >>                | ଓ <b>હજાર વર્ષ</b><br>ଆ-ଟୋମ୍ଟି <b>-</b> ି |
| etta - tours                                     | "                 | અન્તર્મુંહૂર્ત્ત                          |

| રેક્ષ્પ્ર                            |                 | अनुयोगद्वार <b>स्ते</b>                 |
|--------------------------------------|-----------------|-----------------------------------------|
| "अग्यांसक अएकायिक                    | •1              | अन्तर्मुहुत्त                           |
| ,, पर्याप्तक अप् का०                 | "               | 57<br>57                                |
| बादर अप् कायिक                       | अन्तर्मुहुत्त्र | ७ सहस्र वर्ष                            |
| ,, अपयोसक अप्रका०                    | "               | अन्तर्मु हूर्त                          |
| 😠 पर्याप्तक 🥠                        | "               | अ० मु० कम ७ हजार <b>वर्ष</b>            |
| तैजस्काधिक                           | 13              | ३ तीन अहोरान्न                          |
| सूक्ष्मनैजस्कायिक                    | **              | अन्तर्मु हुर्त्त                        |
| ,, अपर्यास ह तैज्ञ॰                  | **              | )7                                      |
| ,, पर्यासक लैज०                      | . 91            | 3 9                                     |
| बादर तै जस्कायिक                     | 39              | रे अहोरात्र                             |
| अपर्याप्तक बादर ते ज्ञ०              | <b>* *</b>      | अन्तर्मुहूर्त्त                         |
| पर्याप्तक 🦏 "                        | **              | अन्तर्मुहूर्त्त कम ३ अहोरात्र           |
| वायुकायिक∽                           | **              | ३ हजार वर्ष                             |
| सूक्ष्म वायुकायिक                    | 53              | अन्तर्मुहूर्त्त                         |
| ,, अपर्याप्त वायुकायिक               | 97              | ++                                      |
| ,, पर्याप्त वायु का॰                 | <b>9</b> 7      | 3.9                                     |
| ,, અપયોપ્તક અપૂકા૦                   | 5,              | >>                                      |
| ,, પર્યાપ્લક અપુકાર                  | > >             | >7                                      |
| આદર અપૂકાચિક                         | અન્તમુંહૂર્ત્ત  | ૭ સહસ્ર વર્ષ                            |
| ,, અપર્યાપ્ત અપૂકાર                  | ,,              | <b>મ</b> ન્તર્મુ હૂર્તા                 |
| ,, પર્યાપ્તક ,,                      | "               | અન્ત૦ કમ ૭ હેજાર વધ                     |
| तैकरुडायिक                           | ""              | ૩ અહેરાત્ર                              |
| સૂક્ષ્મ તૈજસ્કાચિક                   | 77              | <b>અ</b> ન્તમું હૂત્ત                   |
| ,, અપયશ્વિક તેજ૦                     | "               | "                                       |
| ,, પર્યાપ્લક તૈજ૦<br>આહર તૈજસ્કાલિક  | ,,              | "<br>૩ મહારાત્ર                         |
| આદર તજસ્કા લક<br>અપર્યાપ્તક આદર તેજ૦ | "               | ૩ અહારાત્ર<br>અન્તર્મુદ્ધર્ત્ત          |
|                                      | 33              | , કમ ૩ <b>મહે</b> ારાત્ર                |
| પયાપ્તક ,, ,,<br>વાચુકાચિક           | 37              | ,, કન ૩ નહારાત<br>૩ હેજાર વર્ષ          |
| પાલુકાપ્યક<br>સુક્ષમ વાસુકાયિક       | <b>3</b> 3      | અન્તર્મુહૂર્ત્ત                         |
| ,, અપયપ્તિ વાસુકા૦                   | •••             | 2 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ,, પર્ધાપ્ત વાશુકારુ                 | ,,              | **                                      |

| <b>अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २०७</b>                                                                                                                                                                                     | असुरकुमार                                                                              | ादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् १७५                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| बादर वायुकायिक                                                                                                                                                                                                            | <b>*1</b>                                                                              | ३ तीन हजार वर्ष                                                                                                                                                            |
| अपर्याप्तक बादर "                                                                                                                                                                                                         | <b>*</b> 1                                                                             | अन्तर्मुहूर्सै                                                                                                                                                             |
| पर्याप्तक ,, ,,                                                                                                                                                                                                           | 1)                                                                                     | अन्तमुहूर्त्तं कम ३ इजार वर्ष                                                                                                                                              |
| यनस्पति का॰                                                                                                                                                                                                               | 25                                                                                     | १० इजार वर्ष                                                                                                                                                               |
| सुक्ष्म वनस्पति का०                                                                                                                                                                                                       | ) <del>)</del>                                                                         | अन्तर्मु हूर्त्त                                                                                                                                                           |
| ,, अपर्याप्तक चन०                                                                                                                                                                                                         | - >>                                                                                   | 35                                                                                                                                                                         |
| ,, पर्याप्तक वन० का०                                                                                                                                                                                                      | 39                                                                                     | ,,                                                                                                                                                                         |
| बादर वनस्पतिकाधिक-                                                                                                                                                                                                        | 3*                                                                                     | १० हजार वर्ष                                                                                                                                                               |
| अपर्याप्तक बाश्रवनस्पति का०                                                                                                                                                                                               | **                                                                                     | अन्तर्मु हूर्त                                                                                                                                                             |
| पर्याप्तक ,, ,,                                                                                                                                                                                                           | **                                                                                     | अ० मु० कम १० ह० वर्ष                                                                                                                                                       |
| <b>डीन्द्रि</b> यजीव                                                                                                                                                                                                      | 33                                                                                     | १२ वर्ष                                                                                                                                                                    |
| अपर्यांसक बीन्द्रिय                                                                                                                                                                                                       | "                                                                                      | अन्तर्मु हूर्त्त                                                                                                                                                           |
| पर्याप्तक "                                                                                                                                                                                                               | ,,                                                                                     | अन्त सु० कम १२ वर्ष                                                                                                                                                        |
| त्रीन्द्रिय जीव                                                                                                                                                                                                           | **                                                                                     | ४९ दिन                                                                                                                                                                     |
| अपर्या० 🕠                                                                                                                                                                                                                 | ŕ¢                                                                                     | अम्तर्मु हुर्स                                                                                                                                                             |
| पर्याप्तक "                                                                                                                                                                                                               | <u>77</u>                                                                              | अ॰ मु॰ कम४९ दिनरात                                                                                                                                                         |
| આદર વાચુકાયિક                                                                                                                                                                                                             | ,,                                                                                     | ૩ ત્રણ હેળાર વર્ષ                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                        |                                                                                                                                                                            |
| અપર્યાપ્તક બાદર વાચુકાયિક                                                                                                                                                                                                 | ,,                                                                                     | <b>મ</b> ન્તર્મું હૂ <b>ત્ત</b>                                                                                                                                            |
| પર્યાપ્તક ,,                                                                                                                                                                                                              |                                                                                        | "ક્મ ૩ હેબાર વર્ષ                                                                                                                                                          |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાચિક                                                                                                                                                                                              | "                                                                                      | ,, કેમ 3 હેલ્તર વર્ષ<br>૧૦ હેલ્તર વર્ષ                                                                                                                                     |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાચિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાચિક                                                                                                                                                                      | 77<br>35                                                                               | "ક્મ ૩ હેબાર વર્ષ                                                                                                                                                          |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાયિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાયિક<br>,, અપયાપ્તક વન.                                                                                                                                                   | ,,<br>,,<br>,,                                                                         | ,, કેમ 3 હેલ્તર વર્ષ<br>૧૦ હેલ્તર વર્ષ                                                                                                                                     |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાયિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાયિક<br>,, અપયાપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦                                                                                                                             | 73<br>35<br>87<br>83                                                                   | ,, કમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્મું હૂર્ત્ત<br>,,<br>,,                                                                                                       |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાયિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાયિક<br>,, અપયાપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦<br>આદર વનસ્પતિકાયિક                                                                                                         | 77<br>22<br>23<br>23<br>23<br>23                                                       | ,, કમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્મું હૂત્ત<br>,,<br>,,<br>૧૦ હેજાર વર્ષ                                                                                        |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાયિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાયિક<br>,, અપયોપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦<br>આદર વનસ્પતિકાયિક<br>અપર્યાપ્તક ખાદર વનકા૦                                                                                | 77<br>35<br>77<br>73<br>73<br>73<br>73                                                 | ,, કમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્મું હુત્ત<br>,,<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્મું હુર્ત્ત                                                                         |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાયિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાયિક<br>,, અપયાપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦<br>આદર વનસ્પત્તિકાયિક<br>અપર્યાપ્તક માદર વનકા૦<br>પર્યાપ્તક ,, ,,                                                           | 77<br>33<br>35<br>35<br>35<br>35<br>25                                                 | ,, કમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્મું હુત્ત<br>"<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્મું હુર્ત્ત<br>,, કમ ૧૦ હેજાર વર્ષ                                                   |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાચિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાચિક<br>,, અપયાપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦<br>આદર વનસ્પત્તિકાચિક<br>અપર્યાપ્તક બાદર વનકા૦<br>પર્યાપ્તક ,, ,,<br>દ્વીન્દ્રિય છવ                                         | 77<br>37<br>97<br>93<br>33<br>73<br>73<br>25<br>25                                     | ,, કમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્મું હૂત્ત<br>,<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્મું હૂર્ત્ત<br>,, કમ ૧૦ હેજાર વર્ષ<br>૧૨ વર્ષ                                        |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાચિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાચિક<br>,, અપયાંપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦<br>આદર વનસ્પતિકાચિક<br>અપર્યાપ્તક બાદર વનકા૦<br>પર્યાપ્તક ,, ,,<br>દ્વીન્દ્રિય છવ<br>અપર્યાપ્તક દ્વીન્દ્રિય                | 77<br>35<br>37<br>37<br>35<br>33<br>33<br>33<br>35<br>33<br>32                         | ,, કેમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂત્ત<br>"<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂર્ત્ત<br>૧૨ વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂર્ત્ત                                         |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાયિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાયિક<br>,, અપયોપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦<br>આદર વનસ્પતિકાયિક<br>અપર્યાપ્તક આદર વનકા૦<br>પર્યાપ્તક ,, ,,<br>દ્વીન્દ્રિય જીવ<br>અપર્યાપ્તક દ્વીન્દ્રિય<br>પર્યાપ્તક ,, | 77<br>35<br>35<br>35<br>33<br>33<br>27<br>35<br>35<br>37<br>37                         | ,, કમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂત્ત<br>,, કમ ૧૦ હેજાર વર્ષ<br>૧૨ વર્ષ<br>૧૨ વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂર્ત્ત<br>,, કમ ૧૨ વર્ષ                                  |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાયિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાયિક<br>,, અપયોપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦<br>બાદર વનસ્પતિકાયિક<br>અપર્યાપ્તક બાદર વનકા૦<br>પયોપ્તક ,, ,,<br>દ્વીન્દ્રિય જીવ<br>અપર્યાપ્તક ,,<br>ત્રીન્દ્રિય જીવ       | 77<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>3        | ,, કેમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂત્ત<br>"<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂર્ત્ત<br>૧૨ વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂર્ત્ત<br>,, કેમ ૧૨ વર્ષ<br>૪૯ દિવસ            |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાયિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાયિક<br>,, અપયાપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦<br>આદર વનસ્પતિકાયિક<br>અપર્યાપ્તક બાદર વનકા૦<br>પયોપ્તક બાદર વનકા૦<br>પયોપ્તક ,, ,,<br>ત્રીન્દ્રિય જીવ<br>અપર્યાપ્તક ,,     | 77<br>35<br>37<br>37<br>33<br>33<br>33<br>33<br>33<br>33<br>33<br>33<br>33<br>33<br>33 | ,, કમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂર્ત્ત<br>,, કમ ૧૦ હેજાર વર્ષ<br>ચન્તર્સું હૂર્ત્ત<br>,, કમ ૧૦ વર્ષ<br>અન્તર્સું હૂર્ત્ત<br>૪૯ દિવસ<br>અન્તર્સું હૂર્ત્ત |
| પર્યાપ્તક ,,<br>વનસ્પતિકાયિક<br>સૂક્ષ્મ વનસ્પતિકાયિક<br>,, અપયોપ્તક વન.<br>,, પર્યાપ્તક વનકા૦<br>બાદર વનસ્પતિકાયિક<br>અપર્યાપ્તક બાદર વનકા૦<br>પયોપ્તક ,, ,,<br>દ્વીન્દ્રિય જીવ<br>અપર્યાપ્તક ,,<br>ત્રીન્દ્રિય જીવ       | 77<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>37<br>3        | ,, કમ 3 હેજાર વર્ષ<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્સું હુત્ત<br>"<br>૧૦ હેજાર વર્ષ<br>અન્તર્સું હુત્તે<br>૧૨ વર્ષ<br>અન્તર્સું હુત્તે<br>,, કમ ૧૨ વર્ષ<br>૪૯ દિવસ                |

| Э | ٤ | ť | Q, |
|---|---|---|----|
| _ |   |   |    |

| <b>इ</b> स्र                                       |                            | अनुयोगद्वारसूत्रे                   |
|----------------------------------------------------|----------------------------|-------------------------------------|
| चतुरिन्द्रिय जीव                                   | ;;                         | ६ मास                               |
| अर्थ्या० ,,                                        | *1                         | अन्तर्मुहूर्त्त                     |
| पर्याप्तक ,,                                       | **                         | अंतर्मु हूर्स कम ६ मास              |
| पंचेन्द्रिय जीब (तिर्यञ्च)                         | 23                         | ३ पल्योपम                           |
| जखचर पंचेल्रिप "                                   | 17                         | १ पूर्व कोटि                        |
| संमूर्चिंछमजलचर-                                   | अंतर्मु <del>हूर्त्त</del> | १ पूर्व कोटि                        |
| अपर्धाप्तक संमू० जल०                               | 29                         | अन्तर्मुहूर्त्त                     |
| पर्यासक,,,,,                                       | ,,                         | अ० मु० कम १ पूर्व कोटि              |
| गर्भज जलचर-                                        |                            | एक करोड पूर्व                       |
| अपर्याप्तक 🤐 🔐                                     | **                         | अन्तर्मुहुर्र्स                     |
| पर्यासक ,, ,,                                      | ,,                         | अ० मु॰ कम १ पूर्व कोटि              |
| चतुष्पद स्थलचर-                                    | "                          | तीन पल्योपम                         |
| संमूच्छिम चतुष्प० स्थ०                             | 25                         | ८४ इजार वर्ष                        |
| अपयौधक संमू० चतु० स्थ०                             | **                         | अन्तर्मुहुत्त्त                     |
| पयौसक 🥡 🙀 🙀                                        | "                          | अ० मु० कम ९४ इजारवर्ष               |
| गर्भजचतुष्पदस्थलचर                                 | 59                         | तीन परुषोपम                         |
| ચતુરિન્દ્રિય જીવ                                   | ,,                         | ૬ માસ                               |
| અપર્યા૦ ,,                                         | **                         | <b>ઞન્ત</b> ર્મુ હૂર્ત્ત            |
| પર્યાપ્ત કાઢ,,                                     | "                          | "કેમ ૬ માસ                          |
| પ <sup>:</sup> ચેન્દ્રિયજીવ (તિર્ય <sup>:</sup> ચ) | **                         | ૩ પલ્યેલ્પમ                         |
| જલચર પંચેન્દ્રિય ,                                 | **                         | ૧ પૂર્વ કારિ                        |
| સ'મૂચ્છિંમ જલચર                                    | ,,                         | ૧ પૂર્વ કારિ                        |
| અપર્ચાપ્તક સમૂ૦ જલ૦<br>પર્ચાપ્તક                   | "                          | અન્તમું હુત્ત                       |
| પયાપ્તક,, ,,<br>ગર્ભજ જલચર                         | ,,                         | ક, ક્રમ ૧ પૂર્વદાટિ<br>કોરોક કર્ય   |
|                                                    | ,,                         | ૧ કરાેડ પૂર્વ<br>અન્તર્ગુહુત્ત      |
| અપયાપ્લક,, ,,<br>પર્ચાપ્લક,, ,,                    | **                         | ~~ત્તા સુભૂત<br>,, કમ ૧ પૂર્વ કેાટિ |
| ચતુષ્પદ સ્થલચર                                     | ))<br>))                   | ,, જ્ય ૧૧ૂપ ઝાટ<br>ત્રશ્વ પલ્યેાપમ  |
| સંમૂચ્છિમ ચતુષ્પદ સ્થ૦                             | ,,<br>,,                   | ્ય હેળાર વર્ષ                       |
| ભાષયાપ્ત સંખૂ. ચતુ. સ્થ.                           | **                         | અન્તર્સુ હત્ત <b>ે</b>              |
| પર્યાપ્તક,, ,,                                     | ,,                         | ,, કેમ હજ હજાર વર્ષ                 |
| ગર્ભાંજ ચતુષ્પક સ્થલચર                             | ;,                         | ત્રણુ પલ્યેાપમ                      |

For Private And Personal Use Only

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र म              | १०७ अंसुरकुम                          | रादीनामायुःस्थितिनिरूपणम् ३४७         |
|-------------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|
| अपर्यास॰ ,, ,,                            | "                                     | अन्तर्मुहर्त्त                        |
| पर्याप्तक 🤢 🥳                             | "                                     | अ॰ मु॰ फम तीन पल्योपम                 |
| डरः परिसर्पस्थलचर                         | **                                    | १ पूर्व कोटि                          |
| संमूर्च्छिम 👯 🥠                           | ···<br>};                             | ५३ हजार वर्ष                          |
| अपर्या० ,, ,,                             | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | अन्तर्मुहूर्त्त                       |
| पर्याप्तक० ,, ,,                          | <b>)</b> 1                            | अ० मु० कम ५३ ह० वर्ष                  |
| गर्भज्ञ उरः परि० स्थल                     | 17                                    | १ पूर्व कोटि                          |
| अपर्यासक ,, ,,                            | 5                                     | अन्तर्मुहूर्त्त                       |
| पर्याप्तक ,, ,,                           | **                                    | अ॰ मु॰ कम १ पूर्व कोटि                |
| मुजपरिसर्पस्थलंचर                         | ş,                                    | १ पूर्व कोटि                          |
| संमूर्च्छिम ,, "                          | "                                     | ४२ हजार वर्ष                          |
| अपर्याप्त ,, ,,                           | 11                                    | अन्तर्मुहूर्त्त                       |
| पर्याप्तक ,, ,,                           | 33                                    | अ०मुँ० कम ४२ ह० वर्ष                  |
| ગર્મजसुजपरि॰                              | 1)                                    | १ पूर्व कोटि                          |
| अपर्याप्तक 🦡 🔑                            | ,,                                    | अन्तर्भुहुत्त                         |
| पर्याप्तक ,, ,,                           | **                                    | अ० मु० कम पूर्व कोटि                  |
| खेचर ,, ,,                                | "                                     | १ पल्य के अ० भा० प्र०                 |
| અપયી૦ ,, ,,                               | ,,                                    | <b>અ</b> ન્તર્મું દત્ત                |
| <b>นน</b> โนสุธ ,, ,,                     | ,,                                    | ,, કમ ત્રણુ પલ્યેાપમ                  |
| ઉરઃપરિસર્પ સ્થલચર                         | "                                     | ૧ પૂર્વ કેાટિ                         |
| સુંમ્ચ્છિમ ,,                             | **                                    | પ ૩ હેળાર વર્ષ                        |
| <b>અપર્યા</b> ૦ ,,                        | ,,                                    | અન્તમુદ્ધિર્ત્ત                       |
| પર્યાપ્તક૦ ,,                             | "                                     | ,, કમ પલ હજાર વર્ષ                    |
| ગર્ભજ ઉરઃપરિ૦ સ્થલ.<br>અપર્યાપ્તક ,, ,,   | "                                     | ૧ પૂર્વ કેારિ<br>અન્તર્મુદ્ધત્ત       |
| •                                         | **                                    |                                       |
| પયોપ્તક ,, ,,<br>ભુજપરિસપર્' સ્થલચર       | 17<br>37                              | ,, કમ ૧ પૂર્વ કેાટિ<br>૧ પૂર્વ કેાટિ  |
| સંમૂચ્છિંમ ,,                             | ,,                                    | ૪૨ હેળાર વર્ષ                         |
|                                           |                                       | અન્તર્મુહુર્ત્ત                       |
| અપર્યાપ્ત ,,                              | 72                                    |                                       |
| પર્યાપ્તક "                               | ,,<br>,,                              | ,, કેમ ૪૨ હેજાર વર્વ                  |
| પર્યાપ્તક ,,<br>ગલ <sup>ા</sup> જ ભુજપરિ૦ |                                       | ,, કેમ ૪૨ હેજાર વર્ષ<br>૧ પૂર્વ કેાટિ |
| પર્યાપ્તક "                               | **                                    | ,, કેમ ૪૨ હેજાર વર્વ                  |

www. kobatirth.org

૮માં ભાગ પ્રમાથ

संमूर्च्छिम ७२ हजार वर्षे ,, ,, अन्तर्मुहुर्त्त জন্ম ০ \*\* 93 32 अन् मुं कम ७२ ह० वर्ष पर्या० ,, " \*\* गर्भज खेवर प॰ के अ॰ भा॰ प॰ ,, अपर्या • ,, अन्तर्मुहर्त्त ,, . अ॰ मु॰ कम प॰ के अ॰प्र॰ पर्याप्तक ,, " \*\* तीन पल्योपम मनुष्य " 33 संमुच्छिम मनुष्य अन्तर्मुहर्त्त मभेजमनुष्य तीन पल्योपम 33 अन्तर्मुहत्त अपयौ ,, ,, " पयौ अ० मु० कम तीन पल्योगम " ,, \$3 एक पल्घोपम व्यन्तर **दे**च द्द्या हजार वर्ष अर्धवल्योपम " देवियां \*\* ज्योतिष्क देव कुछ अधिक पल्य के १ लाख वर्ष अधिक आठवें भाग प्रमाण १ परयोपम ખેચર ૧ પલ્યના અસં. ભાગ પ્રમાશ ,, 79 સ મન્દિ સ **૭૨ હ**જાર વર્ષ ,, 13 **મ**ન્તર્મુહત્ત અપ૦ 11 37 પર્યા૦ ,, ક્રેમ હર હેજારવય 33 " ગર્ભજ ખેચર પક્ષ્યા.તા અસં. ભાગ પ્રસાણ ... અપર્યા૦ ચ્વન્ત મુદ્ધિત્ત 27 ,, ક્રમ પલ્યેાપમના પયોપ્તક ,, 15 અસ. ભાગ પ્રમાણ ત્રણ પલ્યેાપમ મતુષ્ય ,, 37 સંપ્રચ્છિંમ મનુષ્ય **ગ્યન્ત**મું હુત્ત " ગલીજ મનુષ્ય ત્રહ્ય પલ્ચેાપમ 55 **મ**ન્તર્મુ હત્ત અપયી૦ 22 ,, કમ ત્રણ પશ્યાેપમ પર્યા૦ • • 22 એક પલ્યેાપમ બ્ય તર દેવ દશ હેલ્તર વર્ષે ,, દેવિએા અર્ધ પક્ષ્યાપમ 37 કંઈક વધારે પલ્યના જ્યાતિષ્ક દેવ ૧ લાખ વર્ષ

વેશ્વર્ટ

અધિક

૧ પલ્ચેહપમ

**अनुयोगद्वार**स्त्रे

| अनुयोगचन्द्रिका टीव                                                                                   | ता सूत्र २०७ असुरकुमारादीना                                                                   | मायुःस्थितिनिरूपणम् ३४९                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                       | के आठवें भाष प्रव ५०                                                                          |                                                                                                                                                                         |
| चन्द्र विमानगतदेव                                                                                     | पल्य के चौथे मा० प्र० १                                                                       | लाख वर्ष अ० १पल्घोप <b>म</b>                                                                                                                                            |
| " " देविया                                                                                            | ss ss QO                                                                                      | ह॰ वर्ष अ॰ अ॰ प॰                                                                                                                                                        |
| सूर्य विमानगतदेव                                                                                      | -                                                                                             | 🕫 व॰ अ॰ १ पल्योपम                                                                                                                                                       |
|                                                                                                       |                                                                                               | सौ व॰ अ॰ आधे प॰                                                                                                                                                         |
| ग्रह ,, देव                                                                                           |                                                                                               | ⊼ पल्चोपम                                                                                                                                                               |
| ग्रह ,, दे्वियां                                                                                      |                                                                                               | र्वपल्योपम                                                                                                                                                              |
| नक्षत्र "देव                                                                                          |                                                                                               | र्वपल्योपम                                                                                                                                                              |
| ,, ,, देवियां                                                                                         | // /=                                                                                         | ब्र अ॰ प॰ का चौथा भा <b>०</b>                                                                                                                                           |
|                                                                                                       |                                                                                               | अ० प० का० चौथा मा०                                                                                                                                                      |
| VII. 19                                                                                               | के आठवें भाग प्रमाण                                                                           | ગાંચા પાજ                                                                                                                                                               |
| तारा ,, देवियां                                                                                       | पल्योपम के आठवें कुछ                                                                          | । अधिक प्रत्योगम                                                                                                                                                        |
| લાલ છે. બાગવા                                                                                         | -                                                                                             | આટવેં માગ                                                                                                                                                               |
| वैमानिक देव                                                                                           | •                                                                                             | जाव्य माग<br>३ सागरोपम                                                                                                                                                  |
|                                                                                                       |                                                                                               | ५ पल्घोपम                                                                                                                                                               |
| बैमानिक देवियां                                                                                       | . " .                                                                                         |                                                                                                                                                                         |
| सौधर्मकल्पगत देव                                                                                      | <u>ه</u> ې (۱                                                                                 | । सागरोपम                                                                                                                                                               |
| ,, દેવિએા                                                                                             | પલ્યના ૮મા ભાગ પ્ર.                                                                           | ૫૦ હજાર વર્ષ અધિક<br>અર્ધપલ્યાપમ                                                                                                                                        |
| ચન્દ્રવિમાનગત દેવ                                                                                     | પલ્ચાેપમના ૪થા ભાગ પ્ર                                                                        | . ૧ લાખ વર્ષં અધિક૧૫,                                                                                                                                                   |
| ,, દેવિએા                                                                                             | "                                                                                             | ૫૦ હજાર વર્ષ અ, અર્ધપ,                                                                                                                                                  |
| સૂર્ય વિમાનગત દેવ                                                                                     | **                                                                                            | ૧ હજાર વર્ષ અ. ૧ ૫૯ ચેા.                                                                                                                                                |
| ,, દેવિએા                                                                                             |                                                                                               | 5                                                                                                                                                                       |
| p = • • =                                                                                             | ,,                                                                                            | પ સાુવર્ષ અધિક                                                                                                                                                          |
|                                                                                                       | **                                                                                            | <b>અર્ધ</b> પલ્યેહપુમ                                                                                                                                                   |
| <b>બ્રહ</b> વિમાનગત દેવ                                                                               | >><br>;>                                                                                      | અર્ધ પલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ                                                                                                                                             |
| ગ્રહ વિમાનગત દેવ<br>ગ્રહ ,, દેવિએા                                                                    |                                                                                               | અર્ધપલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ<br>અર્ધપલ્યોયમ                                                                                                                               |
| ગ્રહ વિમાનગત દેવ<br>ગ્રહ ,, દેવિએા<br>નક્ષત્ર ,, દેવ                                                  | ; ; ;<br>; ;<br>; ;                                                                           | અર્ધપલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ                                                                                                              |
| ગ્રહ વિમાનગત દેવ<br>ગ્રહ ,, દેવિએા                                                                    | ; ; ;<br>; ;                                                                                  | અર્ધપલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>કંઇક વધારે પલ્યેહપમના                                                                                     |
| ગ્રહ વિમાનગત દેવ<br>ગ્રહ ,, દેવિએા<br>નક્ષત્ર ,, દેવ<br>,, ,, દેવિએા                                  | ; ><br>? ><br>? ?<br>? ?                                                                      | અર્ધપલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>કંઈક વધારે પલ્યેહપમના<br>૪થા ભાગ પ્રમાછ                                                                   |
| ગ્રહ વિમાનગત દેવ<br>ગ્રહ ,, દેવિએા<br>નક્ષત્ર ,, દેવ                                                  | ં ; ,<br>, ,<br>, ,<br>કંઈક વધારે પટ્યેાપમન્                                                  | અર્ધપલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ<br>અર્ધપલ્યાપમ<br>અર્ધપલ્યાપમ<br>કંઈક વધારે પલ્યાપમના<br>૪થા ભાગ પ્રમાણુ<br>ના પલ્યાપમના ૪થા ભાગ                                             |
| ગ્રહ વિમાનગત દેવ<br>ગ્રહ ,, દેવિએા<br>નક્ષત્ર ,, દેવ<br>,, ,, દેવિએા<br>તારા ,, દેવ                   | ; ><br>? ><br>? ?<br>? ?                                                                      | અર્ધપલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>કંઈક વધારે પલ્યેહપમના<br>૪થા ભાગ પ્રમાછ                                                                   |
| ગ્રહ વિમાનગત દેવ<br>ગ્રહ ,, દેવિએા<br>નક્ષત્ર ,, દેવ<br>,, ,, દેવિએા                                  | ં;,<br>,,<br>,,<br>,,<br>કંઈક વધારે પઢ્યેાપમન્<br>૮મા ભાગ પ્રમાણ્                             | અર્ધપલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>કંઈક વધારે પલ્યેહપમના<br>૪થા ભાગ પ્રમાછ્યુ<br>ના પલ્યેહપમના ૪થા ભાગ<br>પ્રમાછ્યુ<br>કંઈક વધારે પલ્યેહપમના                 |
| ગ્રહ વિમાનગત દેવ<br>ગ્રહ ,, દેવિએા<br>નક્ષત્ર ,, દેવ<br>,, ,, દેવિએા<br>તારા ,, દેવ                   | ં;,<br>,,<br>,,<br>,,<br>કંઈક વધારે પલ્યેાપમન્<br>૮મા ભાગ પ્રમાણ્<br>પઢયાપમના                 | અર્ધપલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>કંઈક વધારે પલ્યેહપમના<br>૪થા ભાગ પ્રમાછ્યુ<br>ના પલ્યેહપમના ૪થા ભાગ<br>પ્રમાછ્યુ<br>કંઈક વધારે પલ્યેહપમના                 |
| બ્રહ વિમાનગત દેવ<br>બ્રહ ,, દેવિએા<br>નક્ષત્ર ,, દેવ<br>,, ,, દેવિએા<br>તારા ,, દેવ<br>તારા ,, દેવિએા | ં;,<br>,,<br>,,<br>કંઈક વધારે પટ્યેાપમન<br>૮મા ભાગ પ્રમાથુ<br>પઢ્યાેપમના<br>૮મા ભાગ પ્રમાથ્યુ | અર્ધપલ્ચેહપમ<br>૧ પલ્ચેહપમ<br>અર્ધપલ્યેહપમ<br>કંઈક વધારે પલ્યેહપમના<br>કથા ભાગ પ્રમાણુ<br>ના પલ્યેહપમના જથા ભાગ<br>પ્રમાણુ<br>કંઇક વધારે પલ્યેહપમના<br>૮માં ભાગ પ્રમાણુ |

-

પ્રાણુત

મારણુ

**મ્ય**શ્યુત

| 340                                    |                    | अनुयोगद्वारस्व           |
|----------------------------------------|--------------------|--------------------------|
| ,, कल्प में परिग्रहीत देविय            | <b>т</b> ,, 9      | पल्घोषम                  |
| ,, ,, अपरिग्टहीत                       | ,, લ્વ             | े पल्चोपम                |
| ईशानकल्पगत देव                         | कुछ अ.१ पल्योपम    | कुछ अ. दो सागरोपम        |
| ,, "में परि. देवियां                   | <b>37</b> 77       | नौ पल्योपम               |
| ,, ,, अपरिगृहीत दे.                    | 57 77              | ५५ पल्घोपम               |
| सनश्कुमार कल्पगत देव                   | दो सागरोपम         | ७ सागरोपम                |
| माहेन्द्र ,, ,,                        | ক্তুত জমিদ         | कुछ अधिक                 |
| • • • •                                | दो सागरोपम         | ७ सागरोपम                |
| ब्रह्मलोकगतदेव                         | ७ सागरोपम          | १० सागरोपम               |
| स्रान्तक                               | १० सागरोपम         | १४ सागरोपम               |
| महाह्यक                                | १४ सागरोपम         | १७ ,,                    |
| सहस्रार                                | <i>१७</i> ,,       | <u>ار ا</u>              |
| आनत                                    | ۶८ ,,              | 89 11                    |
| प्राणत                                 | 89 ,,              | २० ,,                    |
| आरण                                    | २० ,,              | 28 13                    |
| अच्युत                                 | २१ ,,              | <b>२२</b> ;;             |
| ,, પરિગૃહીત                            |                    | ,,,,,,                   |
| દ્વીએા                                 | **                 | ૭ પલ્યેાપમ               |
| <b>થીય</b> મંકલ્પમાં <b>અપ</b> રિગૃહીત | **                 | ૫૦ પ <sup>હ્</sup> યેાપમ |
|                                        | ઈકવધારે ૧ પ€્યાેપમ | કંઈક વધારે બે સાગરાેપમ   |
| ,, પરિગૃહીત દેવિએા                     | <b>3</b> 3         | નવ પલ્યેાયમ              |
| ,, અપરિગૃદ્ધીત દેવ                     | <b>77</b>          | પપ પલ્યેાપમ              |
| સનત્કુમાર કલ્પગલ દેવ બે                | સાગરાપમ            | ૭ સાગરાયમ                |

| માહેન્દ્ર ,,     | કંઇક વધારે બેસાગરાયમ કંઇક વધારે ૭ સાગરા |            |  |  |  |
|------------------|-----------------------------------------|------------|--|--|--|
| પ્રદ્વાલાક ગતદેવ | ૭ સાગરાૈપમ                              | ૧૦ સાગરાપમ |  |  |  |
| <b>લા</b> ન્તક   | ૧૦ સાગરાેપમ                             | ٩४ ,,      |  |  |  |
| મહાશુક્ર         | <b>٦४</b> ,,                            | ૧૭ ,,      |  |  |  |
| સહસાર            | <b>૧</b> ૭,,                            | ٩૮ ,,      |  |  |  |
| આનત              | ۹८ ,.                                   | ٩૯ "       |  |  |  |

|             | न अधरतन             | <u>^</u> | - 30       |                 |           |        |
|-------------|---------------------|----------|------------|-----------------|-----------|--------|
| अषस्त       | न अधरतन             | પ્રવય    | h Kt       | सागरापम         | २३ स      | गगरापस |
| "           | मध्यम               | 32       | २३         | **              | ૨૪        | 57     |
| "           | उपरितन              | "        | <b>२</b> ४ | <b>57</b>       | २५        | **     |
| मध्यम       | अधस्तन              | "        | २५         | *9              | २६        | **     |
| ,,          | मध्यम               | "        | २६         | "               | ૨૭        | 19     |
| ,,          | उपरितन              | **       | ২৩         | ,1              | २८        | "      |
| उपरित       | न अधस्तन            | 17       | २८         | "               | ૨૬        | "      |
| "           | मध्यम               | **       | २९         | >>              | २०        | "      |
| ''<br>बिजय, | उपरितन<br>, वैजयंत, | **       | २०         | >7              | <b>२१</b> | 79     |
| -           | अपराजित             |          | ३१         | **              | 22        | "      |
| सर्वार्थ    | सिद्ध               | 17       | ₹₹         | )) <sup>`</sup> | 17        | 17     |

इसमें जवन्य और व्यक्वष्ट स्थिति में अन्तर नहीं है। यहां तो ३३ सागरोपम की स्थिति है। अपर्याप्त पृथिवी आदिकों की जवन्य और व्यक्वष्ट स्थिति अन्तर्मुहर्त्त की ही है। इसके बाद या तो वे पर्याप्तक होजाते हैं या मरण कर जाते हैं। व्यन्तरदेवों से छेकर वैमानिक देवों

| ····                        |        |    |    |    |  |
|-----------------------------|--------|----|----|----|--|
| <b>અધરતન અ</b> ધસ્તન ગ્રેવે | ોયક ૨૨ | ,, | 23 | ,, |  |
|                             | "२३    | "  | २४ | ,, |  |
| ,, ઉપરિતન                   | ,, २४  | "  | રપ | "  |  |
| મધ્યમ અધરતન                 | ,, ૨૫  | "  | २६ | ,, |  |
| ,, મધ્યમ                    | ,, २६  | ,, | રહ | "  |  |
|                             | ,, ૨૭  | "  | ૨૮ | ,, |  |
| ઉપરિતન અધસ્તન               | २८     | ,, | २५ | ,, |  |
| ,, મધ્યમ ,,                 | २६     | ,, | 30 | ** |  |
| ,, ઉપરિતન ,,                | 30     | "  | 3૧ | ,, |  |
| વિજય, વૈજયાંત,              |        |    | ,  |    |  |
| જ્ય ત, અપરાજિત              | ૩૧     | "  | 33 | ,, |  |
| <b>સ</b> ર્વાર્થ સિદ્ધ      | 33     | ,, | "  | "  |  |
|                             |        |    |    |    |  |

આમાં જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિમાં તકાવત નથી અહીં તા ૩૩ સાગરાપમ જેટલી સ્થિતિ છે. અપર્યાપ્ત પૃથિવી વગેરેના જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ-સ્થિતિ અન્તર્મુહૂર્ત્તની છે. એના પછી કાંતાે તેઓ પર્યાપ્તક થઈ જાય છે.

### अनुयोगद्वारस्त्रे

**ર્**ધર

अथ क्षेत्रपश्योपमं निरूपयति ---

मुल्म्-से किं तं खेत्तपलिओवमे ? खेत्तपलिओवमे-दुविहे पण्णत्ते तं जहा-सुहुमे य वावहारिए य। तत्थ णं जे से सुहुमे से ठप्पे। तत्थ णं जे से वावहारिए से जहा नामए पल्ले सिया-जोयणं आयामविक्खंभेणं, जोयणं उब्वहेणं, तं तिग्रणं सविसेसं परिक्खेवेणं। से णं पल्ले एगाहिय बेयाहिय तेयाहिय जाव भरिए वालग्गकोडीणं। ते णं वालग्गा णो अग्गीडहेज्जा जाव

तक की भी अपगीतक खरथा की स्थिति जयन्य और उत्कृष्ट अन्तर्मुहर्स की ही है। इसके बाद वे नियमतः पर्याप्त हो जाते है। ग्रैवेग्रक विमानों में नवप्रस्तट है। नीचे की तीन प्रस्तट अधरतन ग्रैवेयक, मध्यम के ३ प्रस्तट ग्रैवेयक और ऊपर के तीन प्रस्तट उपरितन ग्रैवेयक शब्द से कहे जाते हैं। इन में जो अधस्तन ग्रैवेयक में नीचे का ग्रैवेयक है, वह अधस्तन ग्रैवेयक कहलाता है। बीच का अधस्तन मध्यम और ऊपर का अधस्तन उपरितन ग्रैवेयक कहलाता है। इसी प्रकार से मध्यम ग्रैवेयक का जो नीचे का ग्रैवेयक है, वह मध्यम अधस्तन, बीच का मध्यम २ और ऊपर का मध्यम उपरितन ग्रैवेयक जानना चाहिये। ऊपर के तीन ग्रैवेयकों में भी इसी क्रम से लगा छेना चाहिये। इस प्रकार ग्रैवेयक विमानों में ये नव प्रस्तट कमवर्ती हैं। स्ति २०७॥

si તો મરઘુ પ્રાપ્ત કરે છે. વ્યંતર દેવેાથી માંડીને વૈમાનિક દેવેા સુધીની પછુ અપર્યાપ્તકાવસ્યાની સ્થિતિ જઘન્ય અને ઉત્દુષ્ટ અંતમું હુત્ત જેટલી છે. ત્યાર પછી તેઓ નિયમત: પર્યાપ્ત થઈ જાય છે. ચૈવેયક વિમાનામાં નવ પ્રસ્તરા છે. નીચેના ત્રણુ પ્રસ્તરા અધસ્તન ગ્રૈવેયક અને ઉપરના ત્રણુ પ્રસ્તરા ઉપરિતન શખ્દ વડે સંબોધિત કરવામાં આવે છે. આમાં જે અધસ્તન ગ્રૈવે યકમાં નીચેનું ગ્રૈવેયક છે. તે અધસ્તન મધ્યમ અને ઉપરનું અધસ્તન ઉપ-રિતન ગ્રૈવેયક કહેવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે મધ્યમ ગ્રૈવેયકની નીચ જે ગ્રૈવેયક છે તે મધ્યમ અધસ્તન, મધ્યનું મધ્યમ અને ઉપરનું મધ્યમ ઉપ-રિતન ગ્રૈવેયક કહેવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે મધ્યમ ગ્રૈવેયકની નીચ જે ગ્રૈવેયક છે તે મધ્યમ અધસ્તન, મધ્યનું મધ્યમ અને ઉપરનું મધ્યમ ઉપ-રિતન ગ્રૈવેયક જણવું જોઈએ ઉપરનાં ત્રણુ પ્રૈવેયકા વિષે પણ આ કમથી સમજી લેવું જોઈએ આ પ્રમાણે ગ્રૈવેયક વિમાનામાં આ નવ પ્રસ્તર ક્રમવર્તી છે. તેલ્રાન્યૂગ્વા अखुबोगबन्द्रिका टीका सूत्र २०८ क्षेत्रपल्योपमनिरूपणम्

णो पूइत्ताए हब्वमागच्छेडजा। जे णं तस्स पहलस्स आगास-पएसा तेहि वालग्गेहिं अष्फुन्ना, तओ णं समए समए एग्री मेगं आगासपएसं अवहाय जातइएणं कालेणं से परले खीणे मीरए निल्लेचे निद्दिए भवइ, से तं वावहारिए खेत्तपलिओवमे **एए**सिं पल्लाणं कोडाकोडी भवेज दसग्रणिया। **तं** वावहारियस्स खेत्तसागरोवमस्स एगरस भवे परीमाणं ॥१॥ वावहारिएहिं खेत्तपलिओवमसागरोवमेहि **u**ula វិត प्रओयणं? एएहिं वावहारिएहिं खेत्तपलिओवमेहि नेरिथ किंचिष्पओयणं, केवलं पण्णवणा पण्णविज्जइ। से तं बावहारिए खेरापलिओवमे। से किं तं सुहुमे खेरापलिओवमे? सुहुमे खेत्तपळिओवमे-से जहाणामए पुल्ले सिया-जोयणं आयामविक्खंभेणं जाव परिक्खेवेणं। से णं पल्ले एगाहिय वेयाहिय तेयाहिय जाव भरिए वालग्गकोडीणं। तत्थ णं एग-मेगे वालग्गे असंखिङजाई खंडाई कजइ। ते णं वालग्गखंडा दिद्विओगाहणाओं अप्तंखेडजइभागनेत्ता, सुहुमस्स पणग-जीवस्स सरीरोगाहणाओ असंखेज्जगुणा। ते णं वालग्गखंडा गो अग्गी डहेडजा जाव णो पूइताए हध्वमाग्चछेडजा। जे णं त्तरस पल्लस्म आगासपपसा तेहिं वालगाखंडेहिं आफुण्णा वा अणाफुण्णा दा, तओ णं समए समए एगमेगं आगासपएसं अवहाय जावइएणं कालेणं से एल्ले खीणे जाव निट्रिए भवइ, से तं सुहुमे खेत्तपलिओवमे। तत्थ णं चोयए पण्णवगं एवं वयासी-अत्थि णं तस्स पल्लस्स आगासपपसा जे णं तेहि অ০ ১৭



वालुग्गखंडेहिं अणाफुण्णा ? हंता अस्थि। जहा को दिहंतो ? से जहाणामए कोटुए सिया कोइंडाणं भरिए, तत्थ णं माउ-लिंगा पक्षित्वत्ता, ते वि माया। तत्थ णं बिल्ला पक्षित्वत्ता तेवि माया। तस्थ णं आमलगा पक्षित्वत्ता ते वि माया। तत्थ णं वयरा पक्षित्वत्ता तेऽवि माया। तत्थ णं चणगा पक्षित्वत्ता तेऽवि माया। तस्थ णं मुग्गा पक्षित्वत्ता तेऽवि माया। तत्थ णं सरि-सवा पक्षित्वत्ता तेऽवि माया। तत्थ णं गंगावालुया पक्षित्तत्ता सावि माया। एवमेव एएणं दिष्ठंतेणं अस्थि णं तस्स पछस्स आगासपएसा, जे णं तेहिं वालग्गखंडेहिं अणाफुण्णा। एएसिं पछाणं कोडाकोडी भवेज्ज दसग्रणिया। तं सुहुमस्स स्वेत्त-सागरोवमस्स एगस्स भवे परिमाणं॥१॥ एएहिं सुहुमोहिं स्वेत्त-सागरोवमहें किं पओयणं ?। एएहिं सुहुमपलिओवमसागरो-वमेहिं दिट्टिवाए दव्वा मविज्जांते॥सू० २०८॥

छाया-अथ किं तत् क्षेत्रपल्योपमम् १ क्षेत्रपल्योपमं-दिविधं प्रक्षप्तम्, तद्यवा-हरूमं च व्यावहारिकं च । तत्र खछ यत् सूक्ष्मं तत् स्थाप्यम् । तत्र खछ यत्

अब खूत्रकार क्षेत्रपल्योपम का स्वरूप स्पष्ट करते हैं----

'से किं तं खेलपलिओवमे' इत्यादि।

शब्दार्थ---(से किं तं खेलपलिओबमे ?) हे भदन्त ! क्षेत्रपरुघोपम का क्या स्वरूप है ? (खेलपलिओबमे दुविहे पण्णसे) क्षेत्र परुघोपम दो ककार का कहा गया है। (तं जहा) वे दो प्रकार ये हैं-(सुष्टुमे य बाब-

હવે સૂત્રકાર ક્ષેત્રપલ્યાેપમતું સ્વરૂષ સ્પષ્ટ કરે છે---

" से किं तं खेत्तपछि झोवमे " धत्याहि---

શખ્દાર્થ-(से किंतं सेसपळिओवमे !) હે બદ'ત ! ક્ષેત્ર પલ્યાપમનું સ્વરૂપ કેવું છે ? (खेत्तपळिओवमे दुविहे पण्णत्ते ?) ક્ષેત્ર પલ્યાપમના છે પ્રકારા છે. (तंजद्रा) તે પ્રકારા આ પ્રમાણે છે-(सुद्रमे य बाबद्दारिए य) ૧ સૂશ્મ

રેપુંધ

## मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०८ क्षेत्रपच्योपमनिरूपणम्

तद व्यवहारिकं तद् यथा नाम पर्स्य स्पाद योजनम् आयामक्लिम्मेण, योजनस् उद्वेषेन तत्त्रिग्रुगं सविशेषं परिक्षेपेण । तत् खछ पर्स्यम् ऐकाह्निकद्वैयद्विकन्निय-हिक यावद् भृतं वाळायकोटीनाम् । तानि खछ वालाग्राणि नो अग्निर्दहेत्, नो बायुर्हरेत् नो कुथ्येयुः, नो परिष्वंसेरन्, नो प्तितया इव्यमागच्छेयुः । ये खख तस्य परयस्य आकाश्वपदेशाः तेवालाग्रैः आस्पृध्टाः, ततः खछ समये समये एकमे-

इारिए य) ? ख़क्ष्म क्षेत्र पल्पोपम और दूसरा व्यावहारिक क्षेत्रपल्योपम । (तस्थ णं जे से सुहुमे से ठप्पे) इनमें जो सक्ष्म है, उसका कथन व्या-बहारिक के बाद किया जावेगा-इसलिये उसे अभी नहीं कहा जाता है। (तस्थ णं जे से वावहारिए से जहानामए पल्छे सिया ) इनमें जो व्यावहारिक है, वह इस मकार से है-कल्पना करो-कोई एक पल्य हो (जोयणं आयामविक्खंभेणं जोयणं उब्वेहेणं) एक योजन लंबा एक योजन चौडा और एक ही योजन गहरा वह हो। (तं तिग्रुणं सविसेसं परिक्खेवेणं) इस की वृत्त-परिधि कुछ अधिक तिग्रुणी हो। (से णं पल्छे पाहिष वेयाहिष तेयाहिष जाव भरिए बालग्गकोडीणी) इस पल्य को एक दिन दो दिन तीन दिन यावत् ७ सात दिन तक के बालाग्नों से मरा हुआ हो। (ते णं वालग्गा णो अग्नी डहेजा जाव णो पूहलाए इण्वमागच्छेज्ञा) ये बालाग्र वहां इस रूप से भरे जावे कि-'जिन पर जन्नि वायु आदि का कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ सके और न ये सख गल सके। अब (जे णं तस्स पल्लस्स आगासपएसा तेहिं बालग्नोहि

क्षेत्र પલ્યાયમ અને બીજુ' વ્યાવહારિક પલ્યાયમ (तत्थ णं जे से सुहुमे से ठापे) આ સર્વમાં જે સૂક્ષ્મ છે, તેનું કથન વ્યાવહારિક પછી કરવામાં આવશે (तत्थ णं जे से वावहारिप से जहानामए पल्छे सिया) આમાં જે વ્યાવહારિક છે, તે આ પ્રમાણે છે. એમ વિચાર કરા કે કાઇ એક પલ્ય હાય. (जोयणं आराम-विक्संसेणं जोयण' उच्चेहेण') એક યેલ્બન લાંછા, એક યાજન પહાળા અને એક યાજન ઊંડા હાય. (तं तिगुण' सविसेसं परिक्खेवेणं) તેની વૃત્ત-પરિષિ કંઈક વધારે ત્રખ્યુગ્રણી હાય. (तं तिगुण' सविसेसं परिक्खेवेणं) તેની વૃત્ત-પરિષિ કંઈક વધારે ત્રખ્યુગ્રણી હાય. (तं तिगुण' सविसेसं परिक्खेवेणं) તેની વૃત્ત-પરિષિ કંઈક વધારે ત્રખ્યુગ્રણી હાય. (तं तिगुण' सविसेसं परिक्खेवेणं) તેની વૃત્ત-પરિષિ કંઈક વધારે ત્રખ્યુગ્રણી હાય. (तं तिगुण' सविसेसं परिक्खेवेणं) તેની વૃત્ત-પરિષિ કંઈક વધારે ત્રખ્યુગ્રણી હાય. (तं तिगुण' सविसेसं परिक्खेवेणं) તેની વૃત્ત-પરિષિ કંઈક વધારે ત્રખ્યુગ્રણી હાય. (तं तिगुण' सविसेसं परिक्खेवेणं) તેની વૃત્ત-પરિષિ કંઈક વધારે ત્રખ્યુગ્રણી હાય. (तं तिगुण' सविसेसं परिक्खेवेणं) તેની વૃત્ત-પરિષિ કંઈક વધારે ત્રખ્યુગ્રણી હાય. (तं तिगुण' सविसेसं परिक्खेवेणं) તેની વૃત્ત-પરિષિ કંઈક વધારે ત્રખ્યુગ્રણી હાય. (तं तिगुण' सविसे प्र क्षे त्रण બાલાઓથી સંપૂરિત હાય. (ते णं वाखगा णो अग्गी હहेजा जाव णो पूर्याए हव्व मागच्छेजा) આ બાલાઓ તેમાં એ પ્રમાણે ભરવામાં આવે કે જેમની ઉપર અપિ, વાસુ વગેરેની કાઈ પણ જાતની અસર થઇ શકે નહિ અને તે સડી શકે નહિ તેમજ આગળી શકે નહિ. હવે (जे णं तस्स पहस्य ંચ્યદ

#### अनुयौगद्वारस्त्रे

कुम् आकाशभदेशम् अपद्य यात्रता कालेन तत् पर्स्य क्षीणं नीरजस्कं निर्लेषं निष्ठितं भवभि तद् व्यवहारिकं क्षेत्रप्रत्योपसम् । एतेषां परुपानां कोटीकीटिर्भवेद दश्वगुणिता । तद् व्यवहारिकस्य क्षेत्रसागरोपमस्य एकस्य भवेत् परिणामम् ॥१॥ पतैः च्या रहासिकैः क्षेत्रपर तेषमसागरोपमैः कि मयोजनम् ?, पतैः व्यावहासिकैः अप्फला, तओ णं समय समय एगमेगं आगासपएसं अवहोय जावह-पण कालेण से पल्ले खीणे नीरए, निल्लेवे, निट्टिए, भवह, से तं वाव-हारिए खेत्तपलिओवमें) जो उख पल्य के आकाशप्रदेश उन बालाग्रों बारा व्योस हैं, वहां से उन वालाग्रों में से एक र बालाग्र को एक एक समय में बाहर निकाले। जितने-समय-काल में-वह पत्य उन बालाग्रों से सर्वथा रहित हो आता है, वह व्यावहारिकक्षेत्रपल्योपम है। क्षीण, नीर जस्क, निर्छेप आदि पदों का अर्थ पहिछे कहा ही जा चुका है। सो उसी प्रकार का अर्थ यहां पर इन पदों का संगत कर छेना चाहिये। (एएसिं पल्लाणं कोडाकोडी भवेङज दसगुणिया, तं वावहारियस्त खेरासागरोवमस्स, एगस्स भवे परिमाणं) इन पल्घों की दशगुणित कोटिकोटी एक व्यावहारिक क्षेत्र सागरोपम का परिमाण होता है। अर्थात् १० कोटिकोटी व्यावहारिक क्षेत्र पल्योपमों का एक व्यावहारिक सेत्र सागरोपम होता है। (एएहिं) इन (वावहारिएहिं) व्यावहारिक (खेलपलि मोवमसागरोवमेहिं किं पओषणं) क्षेत्रपत्घोपमों एवं

भागासपएसा तेई बाङगोहिं अप्कुन्ना, तओ ण समए समए एगमेगं, पपसं अवहाय जावइएण काछेणं से पत्छे सीणे, नीरए, निरुठेवे, निट्ठिएं, मवइ, से तं बारहारिए खेत्त फिओवमे) ते पब्धना के आકाश प्रदेशि। ते बाक्षाओ वडे व्याप्त छे, त्यांधी ते वाक्षाओमांधी એક એક वाक्षाअने એક सभयमां બહार કाढा केटका समयमां ते पदय ते वाक्षाओधी सर्वधा रहित घઇ काय छे, ते व्यावढारिक्षेत्रपट्ये।पम छे. क्षंण्ड, नीरकरक, निर्क्षेप वगेरे पहाना अर्थ पर्छेलां अखेवामां आव्या छे. ता अही' पहा ते प्रमाधे अर्थ समल्ज देवे। कीइकी. (एएसि पहालां कोड़ा-कोड़ी मवेज दस गुणिया। तं वाबहारियरछ खेललागरोवनस्स, एगम्स भवे परिमाणं) आ पत्योगपमनी दश शुद्धित है।टि-हे।टि कोड व्यावढारिक क्षेत्र सागरापमनुं परिमाध् छेत्य छे. कोटवे के १० डे।टि-हे।टी व्यावढारिक क्षेत्र सागरापमनुं परिमाध् छेत्य छे. कोटवे के १० डे।टि-हे।टी व्यावढारिक क्षेत्र पब्ये।पम अराजर कोक व्यावढाकि क्षेत्र सागरापम छेत्य छे. (एएहिं) आ (वावहा-रिषदि') व्यावढारिक क्षेत्र सागरापम छेत्य छे. (एएहिं) आ (वावहा-रिषदि') व्यावढारिक (क्षेत्रपत्थि) वामसागरोबमेहिं किं पओवणं) क्षित्रपत्थी। बंतुयौगबन्द्रिका टीका सूत्र २०८ क्षेत्रपस्योगमनिरूपणम्

क्षेत्रपत्थोपमसागरोपमैनौस्ति किञ्चित्मयोजनम्, केवलं प्रज्ञापना मज्ञाप्यते । तदेतद् च्या ग्रासिकं क्षेत्रपत्थोपमम् । अध किं तत् सूर्श्मं क्षेत्रपत्थोपमम् ? सूक्ष्मं क्षेत्रपत्थोपमं तद् यथा नामकं पत्थं स्याद् योजनम् आयामनिष्कम्भेण, यावत् परिक्षेपेग । तत् खन्छ पत्थम् ऐकाहिकद्वैयह्विकत्रैयह्विक यावत् स्तं वालाग्रको-सागरोपमों से कौन सा प्रयोजन सिद्ध होता है ? (एएहिं वावहरिएहिं खेसपलिओचमसागरोवमेहिं नत्थि किंचिप्प भोयणं)

उत्तर--इन व्यावहारिक क्षेत्र पत्योपमों एवं व्यावहारिक क्षेत्र सागरोपमों से कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं होता है। (केवलं पण्णवणा-पण्णविज्जह) सिर्फ इनसे प्ररूपणा ही होती है। (से तं वावहारिए खेलपलिओवमे) इस प्रकार यह व्यावहारिक क्षेत्र पत्थोपम का स्वरूप है। (से किं तं सुद्धुमे खेलपलिओवमे?) हे भदन्त ! सूक्ष्म क्षेत्र पत्थो-पम का क्या स्वरूप है?

उत्तर--(सुहुमे खेलपलिओवमे) सुक्षम क्षेत्रपल्योपम (से जहा नामए) इस प्रकार से है-जैसे (पल्छे सिया) कोई एक पल्य कुझूल-हो। (जोयर्ण आयामविक्खंभेणं जाव परिक्खेवेणं) वह एक योजन लंबा, १ योजन चौडा और एक योजन गहरा है। उसकी वृत्त-परिधि कुछ अधिक तिगुणी हो। (से णं पल्छे एगाहिय बेयाहिय तियाहिय जाव भरिए बालग्गकोडीणं) इस पल्छ में एक दिन दो दिन तीन दिन यावत्

भी। तेमक सागरे। भोधी अया प्रये। कननी सिद्धि थाय छे ! (एएहि' वाध-इरिएहि' खेता छि ओवमसागरोवमेहि' नत्थि कि चिष्प ओयणं)

ઉત્તર-આ વ્યાવહારિક લેત્રપલ્યાપમાં તેમજ વ્યાવહારિક દ્વેત્ર સાગરા-પમાથી કાેઈ પણ બાતના પ્રયાજનની સિદ્ધિ થતી નથી (केवलं पण्णवण पण्णविइज्ञद्द) એમનાથી કઠત પ્રરૂપણા જ કરાય છે (से तं बावहारिए खेत्त-पल्जिन्नोवमे) આ પ્રમાથે આ વ્યાવહારિક દ્વેત્રપલ્યાપમતું સ્વરૂપ છે. (से कि' तं बावहारिए सुहुमे खेत्तपल्जिन्नोवमे?) હે લદ'ત! સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર પલ્યાપમતું સ્વરૂપ કેલું છે? ઉત્તર-(सुहुमे खेत्तपल्जिन्नोवमे?) હે લદ'ત! સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર પલ્યાપમતું સ્વરૂપ કેલું છે? ઉત્તર-(सुहुमे खेत्तपल्जिन्नोवमे?) હે લદ'ત! સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર પલ્યાપમતું સ્વરૂપ કેલું છે? જત્તર-(सुहुमे खेत्तपल्जिनेवमे?) હે લદ'ત! સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર પલ્યાપમતું સ્વરૂપ કેલું છે? આ પ્રમાથે છે જેમ કે (पत्त्रज्जे सिया) કાઈ એક પલ્ય-કુશૂલ-હાય. (जोवणं आयामविक्त्यंभेणं जाव परिक्तितेण) તે એક પલ્ય-કુશૂલ-હાય. (जोवण પહેત્વા અને એક યાજન ઊંડા હાય તેની વૃત્ત-પરિધિ કંઈક વધારે ત્રણ ગણી હાય. (દેणં વસ્ત્ર્ઝે શ્નાફિયવેयाहिय तियाहिय जाव भरिए वालग कोडीणं) આ પલ્યમાં એક દિવસ, બે દિવસ, ત્રણ દિવસ યાવત્ સાત

# अनुयोगद्वारस्त्रे

हीनाम् । तत्र खख एकप्रेकं बालाग्रम् असंख्येयानि खण्डानि कियते । तासि खलु बालाग्रखण्डानि दृष्ट्यवगाइनातः असंख्येयमागमात्राणि, सूक्ष्मस्य पनकजी-बस्य श्वरीरावगाइनातोऽसंख्रोयगुणानि । तानि खख वालाग्रखण्डामि नो अग्नि ईहेत् , यावत् नो पूर्तितां इव्यमागच्छेयुः । ये खख तस्य पर्यस्य आकाश्वप्रदेशा-स्तैर्वालाग्रखण्डेस्पृष्टा वा अनास्पृष्टा वा ततः खख समये समये एकमेकम् आका-भ्रषदेशम् अपदाय यावता काल्ठेन तत् पर्स्य सीणं यावद् निष्ठितं भवति, तदेतस्

सात दिन तक के जगे हुए बालाग्रों से भरो। (तत्थ णं एगमेगे बालगे असंखिउजाई खंडाई कजड़) इन भरे हुए बालाग्रों से एक २ बालाग्र के केवली की बुद्धि से असंख्यात २ खंड करो। (ते णं बालगखंडा दिट्ठि ओगाहणाओ असंखेउजहभागमेत्ता, सुद्रुमस्स पणगजीवस्स सरीरो गाहणाओ असंखेउजहभागमेत्ता, सुद्रुमस्स पणगजीवस्स सरीरो गाहणाओ असंखेउजहगागो ये बालाग्र-खंडटष्टिपथ प्राप्त वस्तु की अपेक्षा असंख्यात वे भाग मात्र और सूक्ष्म पणक जीव की दागीरा-बगाइना की अपेक्षा असंख्यात गुणें बडे होते हैं। (ते णं बालग्गखंडा णो अगी डहेज्जा जाव णो पूहत्ताए हव्यमागच्छेउजा) ये बालाग्र खंड उस पत्य में इस रीति से भरना चाहिये कि-'जिससे उन पर अग्नि हवा आदि का प्रभाव काम न कर सके और न वे सड़ गल ही सकें। (जे णं तस्स पल्लस्स आगासपएसा तेहिं बालग्गखंडेहिं आफुण्णा बा अणाफुण्णा वा) उन भरे हुए वालाग्रखंडों से उस पत्य के आकाश प्रदेश चाहे व्याप्त हों चाहे न भी हों (तओ णं समए समए एगमेगं

दिवस सुधीना आक्षाओ अरवामां आवे. (तत्थ णं एगमेने बालमो असंखिज्जाई खंडाई कडजह) आ स'पूरित आक्षाओमांथी એક એક आक्षाओने डेवजीनी भुदि वड अस'ज्यात अस'ज्यात आंड हरवामां आवे. (से णं बालमाखंडा दिट्टि जोगाहणाओ असंखेडजहभागमेत्ता, सुदुमरस पणगजीवरस सरीरोग्गाहणाओ असं खेडजह गुणा) आ आक्षाओ अंडा देन्द्रिपथ भाष्त वस्तुनी अपेक्षा असं-रेवातमा लाग मात्र अने सूक्ष्म पणुड छवनी शरीरावगाढनानी अपेक्षा अस'ज्यातगड़ा डाय છे. (तेलं बालमाखंडा णो अग्गी इहेडजा जाव पूहत्ताए हव्वमागच्छेडजा) आ आक्षाअभ'डा ते पल्यमां स्थेवी शरी अरवा लेधओ डे लेथी तेमनी उपर अन्नि, पत्रन वगेरेनी असर थाय नहि ते डाही शडे नहि तेमल जागणी शडे नहि. (जे णं तस्स परलस्स आगासपरसा तेहि बालगा-खंडेहि आफुण्णा वा अणाफुण्णा वा) ते अरेक्षा वाक्षाभ्र डामांथी ते पल्यना आडाश्य होशे। अखे ज्यास हाथ डे न पशु होय. (तओणं समय समय यगकेती

રૂપર

#### बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०८ क्षेत्रवस्योपमनिरूपणम्

सूहमं क्षेत्रपत्योपमम् । तत्र खलु नोदकः मह्रापकमेवमवादीत्-सन्ति खलु तस्य पत्त्यस्य आकाध्रप्रदेशा ये खलु तैर्वालाप्रखण्डेरनास्प्रष्टाः ?, इन्त सन्ति ! पथा को इष्टान्तः ? स यथानामकः कोष्ठकः स्यात् कुष्माण्डेर्भृतः । तत्र खलु मातुल्जिह्नानि प्रक्षिप्तानि तान्यपि मितानि, तत्र खलु विल्यानि पक्षिप्तानि तान्यपि मितानि ।

आगासपएसं अवहाय जावइएणं काछेणं से परछे खीणे जाव निद्विए भवइ से तं सुहुमे खेरापलि भोवमे) अब इसके बाद एक एक समय में एक आकाश के प्रदेश को छोड़कर-अर्थात् उस उस प्रदेश से उन बालाग्र खंडों को निकालकर-जितने समय में उन बालाग्र खंडों से वह बरुष रिक्त (खाली) हो जाता है उतने समय का नाम एक सूक्ष्म क्षेत्र परुपोपम है। (तत्थ णं चोषए पण्गवगं एवं वयासी) अब इस पर कोई शंका करने वाला शिष्य गुरुदेव से ऐसा पूछता है कि (अस्थि णं तस्स परुरुस्स आगासपएसा जं णं तेहिं बालग्गखंडेहिं अणाफुण्णा ?) हे गुरुदेव ! क्या उस परुष के आकाशमदेश ऐसे मी हैं, जो उन बोलाग्र खंडों से अव्याप्त-अनाकान्त-हो ? (हंता) हां (अस्थि) हैं। (जहा को दिहंतो ?) इस बिषप को स्पष्ट करने वाला दछान्त कौन सा है-(से जहाणामए) जैसे कोई एक (कोहंडाणं भरिए कोट्टर सिया) कूष्माण्डों से भरा हुआ कोठा हो (तत्थ णं माउलिंगा पक्खिसा, ते बि माया) बहां मातुलिंग-बिजोरों को डालो तो वे भी वहां समा जाते हैं। 'तत्थ-

भागास परसं अवद्दाय जावइएणं कालेणं से परड़े सीणे जाव निट्ठिए भवद से तं सुहुमे खेत्त पलि शेवमे) હવે ત્યારખાદ એક એક સમયમાં એક એક આકાશના પ્રદેશને ત્યજીને એટલે કે તે પ્રદેશામાંથી તે આલાબખ'ડાને અહાર કાર્ટીને-જેટલા સમયમાં તે વાલાબખ'ડાથી તે પલ્ય રિક્ત (ખાલી) થઇ જાય તેટલા સમયતું નામ એક સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર પલ્યો પમ છે. (તત્य ળં चोषए पण्णवगं एवं बयासी) હવે આ સંબંધમાં કાેઈ શાંકા કરનાર શિષ્ય શુરૂદ્વેનને આ પ્રમાણે પ્રક્ષ કરે છે કે (आસ્થિળં તસ્સ પણસ્સ આશાસવરસા जં ળં તે दि' बाल्ड गा संके दि बालाफुण्णा ?) હે શુરૂદેવ ! તે પલ્યના આકાશપ્રદેશા એવા પણ છે કે જે તે વાલાબ્રખ'ડાથી અવ્યાપ્ત-અનાકાન્ત હાેય ? (इता) હા (બસ્થિ) છે. (जदा जो के हिंद्र ' कोई बाणं मरास प्रहा कोट्ट सिया) કુલ્માં છે. (स जद्दा जामए) જેમ કાઈ એક (को है बाणं मरा कोट्ट કરનાર દેશન્ત આ પ્રમાણે છે. (स जद्दा जामए) જેમ કાઈ એક (को है बाणं मरिए कोट्टए सिया) કુલ્માં ડાથી પૂર્વિત કાઇ કાઢા હોય (तत्थ ળ माउलिंगा पक्सित्ता, ते वि माया) ત્યાં માતુ લિંગો-બિજો-રાઓ-ને નાખીએ તો તેઓ પણ તેમાં સમાવિષ્ટ થઈ જાય છે. (तत्थ गં





तत्र खल आमलकानि प्रक्षिण्डानि तान्यपि मितानि । तत्र खल बदराणि प्रश्वि-प्तानि तान्यपि मितानि । तत्र खद्ध चणकाः प्रक्षिप्तास्तेऽपि मिताः । तत्र खत्तुः म्रहाः प्रशिक्षास्तेऽपि मिताः । तत्र खुद्ध सर्षेपाः प्रशिक्षास्तेऽपि मिताः । तत्र खुद्ध गङ्गात्रालुका मक्षिप्त साऽपि मिता । एवमेन एतेन दृष्टान्तेन अस्ति खल तस्य परयस्य आकाशपढेशा ये खल्ज तेः वालाग्रखण्डेरनास्पृष्टाः । एतेषां परपानां कोटीकोटिभेवेद दशगुणिताः । ततु मुझ्मस्य क्षेत्रसागरीयमस्य एकस्य भवेत् णं धिल्ला पक्तिखत्ता ते वि माया) वहां थिल्लों को भी कोई डाले तो बे बहां समा जाते हैं। (तथ्य णं आमलगा पक्तिखत्ता ते वि माया) वहां पर आंवलों को भी कोई डाले तो वे भी वहां समा जाते हैं। (तस्य पं बगरा पक्तिसता ते विमाया) वहां वेरों को भी कोई डाछे तो वे भी बहां समा जाते हैं। (तत्थ णं चणगा पक्षित्वसा ते वि माया) वहां पर् चनों को भी कोई डाछे तो वे भी वहां समा जाते हैं। (नत्थ णं मगग पक्खिला ते वि माया) वहां पर मूंग को भी कोई डाछे तो वह भी समा जाता है। (तथ णं सरिसवा पविखत्ता ते वि माया) वहां पर सरसों को कोई डाछे तो वह भी समा जाता है। (तत्थ णं गंगावाल्यपा पक्खिला साबि माया) वहां गंगा की बालु भी कोई डाछे तो वह भी बहां समा जाती है। (एवमेव) इसी प्रकार (एएणं दिइंतेणं) इस दछान्त से (तस्त पल्तस्त) इस पल्प के (आगासपपसा अस्थि) ऐसे भी आन कारा प्रदेश हैं (जे णं) जो (तेहि बालग्गलंडेहिं) उन बालाग्रलंडों से (अणाफुण्णा) अनास्पृष्ट-अनाकान्त-हे । (एएसिं पल्लागं, दसगुणिया

बिझा पकिखत्ता ते वि माया) त्यां બિલ્વાને પશુ કેાઈ નાખે તા તે પશુ त्यां સમાવિષ્ટ થઈ જાય. (तत्थ णं आमढगा-पकिखत्ता ते वि माया) त्यां આમળાને નાખે તા તે પશુ ત્યાં સમાવિષ્ટ થઈ જાય. (तत्थ णं वयरा पक्सित्ता ते वि माया) ત્યાં છાર નાખીએ તા તે પશુ સમાવિષ્ટ થઇ જાય. (तत्थ णं चणगा पक्सित्ता ते वि माया) તેમાં કાઈ થણુા નાખે તા તે પશુ સમાઈ જાય છે (तत्थ णं मुगगा पक्सिखता ते वि माया) त्यां મગ નાખીએ તા તે પશુ સમાવિષ્ટ થઇ જાય. (तत्थ णं खरिसवा पक्सित्ता ते वि माया) त्यां સરસવ નાંખીએ તા પશુ સમા-વિષ્ટ થઈ જાય. (तत्थ णं गंगावालुआ पक्सित्ता द्या वि माया) त्यां ગ'ગાની रेत નાખીએ તા તે પશુ સમાવિષ્ટ થઈ જાય. (एवमेव) આ પ્રમાથે (एएणं दिट्ठ'तेणं) આ દ્વાત્વથી (तरस पत्त्रस्छ) તે પલ્યના (आगासप्रवसा खरिध) એવા પશુ આકાશપ્રદેશા છે. (जे णं) જે (ते हिं वाल्यगल्देहि) તે બાલાબ્રખ ડાથી (अणा-कुण्णा) અનાસ્પૃષ્ટ-અનાકાન્ત હાય. (एपन्नि पत्र्डणां दृस्युणिया कोडा कोडी) **बनुयोगचन्द्रिका टीका स्**च २०८ क्षेत्रपस्योपमनिरूपणम्

परिमाणम् ॥१॥ पतैः सुझ्मै क्षेत्रपत्योपमसागरोपमैः किं प्रयोजनम् १ पतैः सुझ्मपल्पोपमसागरोपमैः दृष्टिवादे द्रव्याणि मीयन्ते ॥ सू० २५८ ॥

टीका−'से किं तं' इत्यादि--

अस्य सन्दर्भस्य व्याख्या अद्वापत्थ्योधमवदेन बोध्या । तथाअपि किंचिद ब्याख्यायते-क्षेत्रम्-आकाशं तदुद्धारमधानं पत्थापमं क्षेत्रपत्थोपमम् । व्यावहा-रिकक्षेत्रपत्थोपमे तस्य पत्थ्यस्यान्तर्भता ये नमःपदेश्वास्तैर्वालाग्नैरासपृष्टाः-ब्याप्ताः - आक्रान्ताः सन्ति । तेषां मुक्षमध्वात् मतिसमयमेकैक्रापहारे असंख्येया कोडाकोडी) इस पत्थों की दद्दागुणित कोटि कोटी (एगस्स सुहुमस्स खेलासागरीवमस्स) एक सूक्ष्मक्षेत्र सागगेपम का (परिमाणं भवे) परि-माण होता है । (एपहिं सुहुमेहि खेल्तपळिओवमसागरोवमेहि किं पत्रीयणं ?) हे भदन्त ! इन सूक्ष्म क्षेत्र पत्थोपम एवं सूक्ष्मक्षेत्र सागरो-पम से क्या प्रयोजन सिद्ध होता है ? (एएहिं सुहुमपत्लिओवमसागरो रोवमेहिं दिद्विवाए दब्बा मविज्जंति) इन सूक्ष्मक्षेत्र पत्थोपमों से एवं सूक्ष्मक्षेत्र सागरोपमों से दृष्टिवाद में द्व्यों की गिनति की जाती है ।

भावार्ध-इस सूत्र दारा सूत्रकार ने क्षेत्र पल्योपम का क्या स्व इप है ?' यह स्पष्ट किया है। वैसे तो इस सुत्र की व्याख्या अद्धा-परयोपम जैसी ही है। परन्तु इस परयोपम में क्षेत्र से आकाशा खिया ंगया है। व्यावहारिक क्षेत्र परयोपम से उस पल्य के अन्तर्गत जो जभाधदेश हैं, वे उन बालाग्रों से व्याप्त कहे गये हैं। इनके अस्यन्त

भा પલ્યાની ૧૦ ગુણિત કારિકારી (एगस्स सुहुमस्स खेत्तसागरोवमस्स) એક સૂલમ ક્ષેત્ર સાગરાપમનું પરિણામ હાય છે. (एएदिं सुदुमेदिं खेत्तपछि व्योवमसागरोवमेदिं डिं प प्रोयणं ?) હે લહ'ત ! આ સૂલ્મ ક્ષેત્ર પલ્યાપમ તેમજ સૂલ્મ ક્ષેત્ર સાગરાપમથી કયા પ્રયાજનની સિદ્ધિ થાય છે? (एएदिं सुदुमपस्ति घोवमसागरोवमेदिं दिट्ठिवाए दब्वा मविज्जंति) આ સૂલ્મ ક્ષેત્ર પલ્યાપમાથી તેમજ સૂલ્મ ક્ષેત્ર સાગરાપમાથી દષ્ટિવાદમાં દ્રવ્યાની ગણુના કરવામાં આવે છે.

ભાવાર્થ --- આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે ' ક્ષેત્રપલ્યાેપમનું સ્વરૂપ કૈલું છે ?' આ વાત સ્પષ્ટ કરી છે. આમ તાે આ સૂત્રની વ્યાખ્યા અદ્ધાપલ્યાેપમ જેવી જ છે. પછુ આ પલ્યાેપમમાં ક્ષેત્રથી આકાશ બ્રહ્ય કરવામાં આવ્યું છે. વ્યાવહારિક ક્ષેત્રપલ્યાેપમમાં તે પલ્યમાં જે નસઃપ્રદેશા છે, તેઓ તે વાલા-બોથી વ્યાપ્ત થયેલ કહેવામાં આવ્યા છે. તેઓ અત્યન્ત સૂક્ષ્મ છે. તેથી અલ્હ

### **मनुयोगद्वारस्**त्रे

ીર્વર

उस्मर्पिण्यवसर्पिण्यो व्यतिगन्ति । अतोऽसंख्येयोत्सर्पिण्यवसर्पिणीमानं व्यावहा-रिकक्षेत्रपत्न्योपमं बोष्यम् । स्वक्ष्यक्षेत्रपत्न्योपमे तु सुक्ष्मैशैलाग्रखण्डैः स्पृष्टा अस्पृ-ष्टाश्च नमःम देशा गृहान्ते, अतरवद् व्यावहारिकादसंख्येयगुणकालमानं वोध्यम्। मनु यदि स्पृध्टा अस्पृष्टाश्व नसःमदेशा अत्र गृहान्ते, तर्हि वालाग्रस्तण्डैः किं मयोज-नम् ? इति चेद्रह-मस्तुतपच्योपमेन इष्टितादे द्रव्याणि मीयन्ते, तेषु कानिचिद् द्रव्याणि यथोक राजग्राखण्डस्ट्रईटेरेन नभःप्रदेशैर्मीयन्ते, कानिचिदस्प्रष्टेरित्यतो सुक्षेत्र होने के कारण प्रतिसनय एक र बालाग्र के निकालने में असंख्यत उत्सर्पिणियां अवसर्पिणियां समाप्त हो जाती हैं । इसलिये असंख्यात उत्सर्विणी अवसर्विणी स्वरूप यह व्यावहारिक क्षेत्र पल्यो-पत्र होता है। सक्ष्मक्षेत्रपरेपोपम में उन बालाग्रों के असंख्यात २ खंड एक एक बालाग्र के किये जाते हैं। इन बालाग्रखंडों से उस पल्य के न नः प्रदेश स्पृष्ट भी होते हैं और अस्प्रष्ट भी होते हैं। ऐसा कहा गया है। इसका काल व्यावहारिक क्षेत्र पल्योपम से असंख्यात गुणा होता है। यहां पर ऐसी आर्चाता हो सकती है कि-'इस क्षेत्र पत्वोपम में पदि बालाप्रखंडों से स्पृष्ठ और अस्पुछ दोनों प्रकार के अदेश गृहीत किये गए हैं तो फिर बालाग्र खण्डों से क्या ताल्पर्य निकला ? तो इसका उत्तर इस प्रकार से है, कि - 'प्रस्तुत पल्योपम से रछिवाद अंग में द्रव्य गिने जाते हैं। इनमें कितनेक द्रव्य यथोक वालाग्र खंडों से स्वष्ट हुए नभः प्रदेशों से गिने जाते हैं मापे जाते हैं-

પ્રતિસમય એક એક વાલાગ્રને બહાર કાઢવામાં અસંખ્યાત ઉત્સપિંણી આ અને અત્રસપિંણી આ સમાપ્ત થઈ જાય છે. એટલા માટે અસંખ્યાત ઉત્સપિંણી અવસપિંણી સ્વરૂપ આ બ્યાવહારિક ક્ષેત્રપવ્યોપમ હાય છે. સૂક્ષ્મ ક્ષેત્ર-પલ્યોપમમાં તે વાલાગ્રેખા અસંખ્યાત ખંડા એક એક વાલાગ્રના કરવામાં આવે છે. આ વાલાગ્રખંડાથી તે પલ્યના નક્ષા પ્રદેશા રપૃષ્ટ પણ હાય છે. અને અસ્પૃષ્ટ પણ હાય છે. આમ કહેવામાં આવ્યું છે આના કાળ વ્યાવ-હારિકક્ષેત્ર પલ્યાપમથી અસંખ્યાતગશે હાય છે. અહીં એવી આશંકા ઉત્પન્ન થઇ શકે કે આ ક્ષેત્ર પલ્યાપમમાં જો વાલાગ્રખંડાથી સ્પૃષ્ટ અને અસ્પૃષ્ટ બન્ને પ્રકારના પ્રદેશા બ્રહ્ય કરવામાં આવ્યા છે ? તો પછી વાલાગ્ર-ખંડાથી કયા તાત્પર્યની સિદ્ધિ થાય ? તો એના જવાબમાં આ પ્રમાણે કહી શકાય કે 'પ્રસ્તુત પલ્યાપમથી દેવિવાદ્ય અંગમાં દ્રવ્યાની ગણના થાય છે. આ સર્વમાં કેટલાક દ્રવ્યા યથાક્ત વાલાગ્રખંડાથી સ્પૃષ્ટ થયેલ નસઃપ્રદે-શાથી ગણવામાં આવે છે-માપવામાં આવે છે-એટલે કે તેમનું પ્રમાણ નક્ષી

## अनुयोगबन्दिका टीका सूत्र २०८ क्षेत्रपच्योपमनिरूपणम्

इष्टिवादोक्तद्रव्यमानोपयोगित्वाद् बाळाग्रखण्डप्ररूपणा समयोजनैय, न तु निष्मं-योजनेति । तत्र नमःभदेशानां स्पृष्टास्पृष्टत्वप्ररूपणे गुरुणा कृते सति समुत्पन्न संशयः शिष्य आचार्थमेवमवादीत्-हे भदन्त ! सस्य पल्पस्यान्वर्भता एवंविधाः आकाशपदेशाः किं संभवन्ति, ये खद्ध तैर्वालाप्रखण्डैस्पृष्टा भवेयुः ? तत्र पस्ये वाळाग्रखण्डानि निबिडतया व्यवस्थापितानि, अतस्तत्र छिद्रस्थासंभवात् वालाग्र-खण्डास्पृष्टाकाश्चमदेश्वानामसम्भाव्यात् 'तत्र पत्र्येऽस्पृष्टा आक्राशमदेशः' सन्ति' इति नोचितमितिमब्दुरभिषायः । गुरुराह-हन्त ! अस्त्येतत् ! नात्र त्वया सन्दि-इानेन भवितव्यम् । ष्टणु-'स यथा नाम हः कोष्ठकः स्याद् कृष्माडैर्भृतः' अधौत् उनका प्रमाण निश्चिन किया जाता है। और कितनेक द्रव्य जो यथोक्त बालाग्र खंडो से स्पृष्ट नहीं हुए हैं, ऐसे नभःप्रदेशों से गिने जाते हैं। इसलिये दृष्टिवाद में कथित दृब्धों के मान करने में उपगोगी होने से बालायां के खंडों की प्ररूणगा निष्ययोजनीभून नहीं है, किन्तु -प्रयोजनीभूत ही है। जब गुरुदेव ने इस प्रकार से स्पृष्ट अस्पृष्ट नभः प्रदेशों की प्ररूपणा की तो उत्पन्न हुए संशय वाले किसी शिष्य ने गरुतेव से उसी समय ऐसा प्रजा कि-'हे भइन्त ! जब वह पल्प उन बालाग्र खण्ड़ों से लवालव भर दिया जाता है, तो ऐसी स्थिति में वहा छिद्र नहीं रह सकने के कारण क्यों ऐसे भी नभःप्रदेश संभवित होग सकते हैं जो उन बालाग्र खंडों से अस्पृष्ट बने रहें। तब शिष्य की इस दांका की नियुत्ति करने के लिये गुरुदेव ने उसे इस दृष्टान्त द्वाराध प्रतिबोधित किया-कि हां, वहां ऐसे भी प्रदेश संभवित हैं, जो उन-

કરવામાં આવે છે. અને કેટલાંક દ્રગ્યા કે જેએ થયાકત બાલાઅખડાથી રપૃષ્ટ થયા નથી, એવા નસઃપ્રદેશાથી ગણવામાં આવે છે એટલા માટે દ્વિટ વાદમાં કથિત દ્રગ્યાનું પ્રરૂપશુ કરવામાં ઉપયાગી હાવાથી વાલાઓના ખડાની પ્રરૂપશુા નિષ્પ્રયાજનીભૂત નથી, પરન્તુ પ્રયાજનીભૂત જ છે. જ્યારે શુરૂદેવે આ રીતે સ્પૃષ્ટ તેમજ અસ્પૃષ્ટ નભા પ્રદેશાની પ્રરૂપણા કરી ત્યારે શરૂદેવે આ રીતે સ્પૃષ્ટ તેમજ અસ્પૃષ્ટ નભા પ્રદેશાની પ્રરૂપણા કરી ત્યારે શકા ઉત્પન્ન થયેલા કાઇ શિષ્યે શુરૂદેવને તત્કાલ આ જાતના પ્રશ્ન કર્યા દે હે ભદન્ત ! જ્યારે તે પલ્ય તે વાલ ગ ખડાથી પૂરેપૂરા ભરવામાં આવે છે, તા એવી સ્થિતિનાં તેમાં છિદ્રોના અસાવે શું એવા પણ નભાપ્રદેશા સંભ-વિત થઇ શકે છે કે જેઓ તે વાલાબ ખંડાથી અસ્પૃષ્ટ રહે ત્યારે શિષ્યની આ શંકાની નિવૃત્તિ માટે શુરૂદેવ આ દેવાન્ત વડે તેને પ્રતિઓથિત કર્યો કે હા ત્યાં એવા પણુ પ્રદેશા સંભવિત છે કે જેઓ તે સૂક્ષ્મ વાલાગ ખંડા વડે અસ્પૃષ્ટ અનેલા છે. જેમ કે-કૃષ્માંડ પૂરિત કાઇ એક કોઠો હોય, બ્યવહારમાં

## **अनुयोगदारस्**त्रे

258

इस्यादि । अयं भावः-कोण्डके कूष्माण्डैम्टीते सति 'मृतः कोण्डकः' इति स्यूळ-इष्टिभिरुपादीयते, परन्तु कूष्माण्डानां वादरस्वात् तेषां परस्परान्तराले छिद्राणां संमवात येषु पुनश्छिद्रेषु मातुलिङ्गनि=वीनपूराणि पक्षिप्तानि, तान्यपि मितानि। ततथापि 'भृषोऽयं कोष्ठकः' इति मतीयते । पुनर्मांसुलिङ्गचिछद्रेषु विल्वानि मझिप्तानि तान्यपि मितानि । प्रनः क्रमेण आमछकादि सर्वपान्ताः मक्षिप्ताः, तैऽपि मिताः । पुनस्तत्र गङ्गावालुका मक्षिण्ताऽपि मिता । एतेन इष्टान्तेन एवं बोध्यम्-यस्स्थूलद्दव्टिभिस्तत्र पत्र्ये शुपिराभात्राद्स्पृष्टनभः भदेशाः न संमाव्यन्ते, बूक्ष्म बालाग्रखंडों दारा अस्पृष्ट बने हुए हैं ,-देखो कूष्मांण्डों से भरा इमा एक कोठा हो, व्यवहार में तब ऐसा कहा जाता है कि-'यह कोठा कृष्माण्डों से लवालय भरा हुआ है। परन्तु बादररूप में होने के कारण इन क्रुव्माण्डों में परस्वर में अंतराल तो होता ही है-फिर भी यह कोठा क्रुण्माण्डों से भरा पड़ा है, ऐसा लोग कहते ही हैं। इप्माओं से भरे हुए उस कोठे में जब मातुलिङ्ग पक्षिप्त किए जाते हैं, तो वे भी उसमें समा जाते हैं। क्योंकि क्रुव्मांडों के रहे हुए अन्तराल में वे भर आते हैं। इसी पकार मातुलिझों के अभ्तरालों में प्रक्षित बिल्वफल, बिल्वफलों के अन्तराल में आंबले आदि सर्वपान्त तक के वदार्थ और सरसों के अन्तराल में गंगा की बाख ये सब समा जाते हैं. क्योंकि ये सब पदार्थ बादर हैं। बादरों में अन्तराल होना, स्वाभाविक है। इस दछान्त से हम यह जान सकते हैं कि--'जब क्रूण्प्रांडों से कोठा भरा हुआ है, तब उसमें मातुलिङ्ग आदि पदार्थ नहीं समाना चाहिए-

ત્યારે આમ કહેવામાં આવે છે કે 'આ કે ઠેા કૃષ્માંડાથી (કેાળુ') પ્રેપૂરા ભરેલા છે. પરંતુ બાદર રૂપમાં હાેવાથી આ કૃષ્માંડામાં પરસ્પરમાં અંતરાલ તા હાેથ જ છે. છતાંએ આ કાેઠા કૃષ્માંડાથી ભરેલા છે આમ લાેકા કહે જ છે. કૃષ્માંડાથી પ્રરિત તે કાેઠામાં જ્યારે માતુલિંગા (બિજેરા) પ્રક્ષિપ્ત કરવામાં આવે છે ત્યારે તેઓ પશુ તેમાં સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે. કેમકે કૃષ્માંડાના અંતરાલમાં તેઓ સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે. આ પ્રમાણે માતુલિંગાના અંતરાલામાં પ્રક્ષિપ્ત બિલ્વકળા, બિલ્વકળાના અન્તરાલમાં અમળાઓ વગેરે સરસવ સુધીના પદાર્થી અને સરસવના અંતરાલમાં ગંગાની રેત આ સવે સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે. કેમકે આ સવે પદાર્થી બાદર છે બાદરામાં અંતરાલ હાેય તે ક્વામાવિક જ છે. આ દ્રષ્ટાન્તથી અમે એ વ.ત જાણી શઠીએ છીએ કે જ્યારે કૃષ્માંડાથી ભરેલા કાઠો હાય છે, ત્યારે તેમાં માતુલિંગ વગેરે પદાર્થી સમાવા

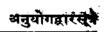
| मनुयोगचन्द्रिका टी | ोका स | ज २०८ | क्षेत्रपल्योपम | निरूपणम् |
|--------------------|-------|-------|----------------|----------|
|--------------------|-------|-------|----------------|----------|

વેદ્ધ

तथापि बालाग्रखण्डानां बादरत्वात्, आकाश्वमदेशानां तु सूक्ष्मस्वात् , सन्त्येवा-स्पृष्टा असंरूपेया नभःभदेशाः । इद्यपते च निधिउतया दृष्यमानेऽपि स्तम्भादौ कोलकानां प्रवेशः । स च शुषिरं दिना नोल्पचते । एवमिहापि वालाग्रखण्डेर-स्पूष्टा असंरूपेया आकाशभदेक्षा बोध्या इति ॥ सू० २०८ ॥

परन्तु जो समा जाते हैं, उसका लाल्पर्यं यही है कि-'वहाँ के नभः प्रदेश ऐसे हैं, जो उन क्रुष्माण्डों आदि से अस्प्रष्ट बने हुए हैं। यदि वे उनसे स्पृष्ट होते तो, अन्य पदार्थ वहां कैसे समा सकते ? मछे ही र ठद्दष्टिवाछे पुरुषों के ध्यान में वहां अस्प्रष्ट नभःप्रदेश प्रतीत न (ा-क्यों कि वे ग्रन्थ हैं। परन्तु इन प्रक्षिप्त भिभ २ पदार्थों के वहां समा जाने से अस्पृष्ट नभःप्रदेश सिद्ध हो जाते हैं। इसी प्रकार स्यूल दृष्टिवाछे पुरुषां को उस पत्थ में शुषिरके अभाव से अस्पृष्ट नभःप्रदेश संभवित न हों तो भी पालाग्रखंडों के बादर होने के कारण और आकाश प्रदेशों को दृक्ष्म होने के कारण वहां-असंख्यात प्रदेश ऐसे भी हैं, जो उन वादरवालाग्रखंडो द्वारा अस्पृष्ट बने हुए हैं। इम यह पात इस प्रकार से भी समझ सकते हैं कि जब कोई एक स्तम्भ में कील ठोकता है तो, वह उसमें ठुक जाती है। अब विचारने की वात है कि-'यदि उस स्तंभ में यदि शुपिर न हो तो वह कील उसमें कैसे ठुक सकती ? यद्यपि हमें प्रदेशों की निविडता से उसमें शुपिर प्रतीत नहीं

એઈએ નહિ, પરંતુ આ પટાર્થી સમાવિબ્ટ થઇ જાય છે તેનું કારણુ એ છે કે, ત્યાંના નબ્રાપ્રદેશા એવા છે કે જેએા તે કૃષ્માંડ વગેરેથી અસ્પૃબ્ટ થયેલા છે. એ તે પ્રદેશા તેમનાથી સ્પૃબ્ટ હાત તા અન્ય પદાર્થી તેમાં કેવી રીતે સમાઈ શકત ભલે સ્થલ દૃષ્ટિવાળા માણસાના ધ્યાનમાં ત્યાં અસ્પૃબ્ટ નભ્રા-પ્રદેશ પ્રતીત નહીં પણ હાય, કેમકે તેએા સર્લમ છે. પરંતુ આ પ્રક્ષિપ્ત બિન્નભિન્ન પદાર્થીના ત્યાં સમાવાથી અસ્પૃબ્ટ નભાઃપ્રદેશા સિદ્ધ થઇ જાય છે. આ પ્રમાણે સ્થૂલ દૃષ્ટિવાળા પુરૂષોને તે પલ્યમાં શુવિરના અભાવમાં અસ્પૃબ્ટ નભાઃપ્રદેશા સંભવિત ન હાય તા પણ બાલાબ્રખંડા બાદર છે તે માટે અને આકાશપદેશા સંભવિત ન હાય તા પણ બાલાબ્રખંડા બાદર છે તે માટે અને આકાશપદેશા સંભવિત ન હાય તા પણ બાલાબ્રખંડા બાદર છે તે માટે અને આકાશપદેશા સંભવિત ન હાય તા પણ બાલાબ્રખંડા બાદર છે તે માટે અને આકાશપદેશા સંભવિત ન હાય તા પણ બાલાબ્રખંડા બાદર છે તે માટે અને આકાશપદેશા સંભવિત ન હાય તા પણ બાલાબ્રખંડા બાદર છે તે માટે અને આકાશપદેશા સંભવિત ન હાય તા પણ બાલાબ્રખંડા બાદર છે તે માટે અને આકાશપદેશા સંભવિત ન હાય તા પણ બાલાબ્રખંડા બાદર છે તે માટે અને આકાશપદેશા સંભવિત ન હાથ તા પણ બાલાબ્રખંડા બાદર બાલા છ કે જેએા તે બાદર બાલાબ ખંડા વડે અસ્પૃબ્ડ બનેલા છે. અર્થ આ વાત આ રીતે પણ સમજી શકીએ છીએ કે જ્યારે અમે સ્તંબમાં ખીલી ઠાકીએ છીએ ત્યારે તે ઠાકાઇ જાય છે. હવે વિચારણીય વાત આ છે કે જોતે સ્તંબમાં શુવિર ન હોય તા તે ખીલી તેમાં કેવી રીતે પેસી જાય છે વસ્તુતઃ વાત એવી છે કે નિબિડતાને લીધે તેમાં શુવિશ્ની પ્રતીતિ થતી નથી પણ ખીલી



एतैः स्रश्नक्षेत्रपत्योपमसागरोपमैर्देष्टिवादे द्रव्याणि मीयन्ते इत्युक्तम् । तत्र कतिविधानि द्रव्याणि सन्ति इति प्रदर्शयितुमाइ-'कइ, विद्याणं' इत्यादि-*प्<sup>उप्</sup>−*कइविहा णं भंते ! द्व्वा पण्णता ? गोयमा ! दुविहा पण्णत्ता, तं जहा--जीवद्व्वा य अजीवद्व्वा य। अजीवद्व्वा णं भंते ! कइविहा पण्णत्ता ? गोयमा ! दुत्रिहा पण्णत्ता, तं जहा-रूवी अजीवदवाय अरूवी अजीवदवाया अजीवदवा णं भंते! कइविहा पण्णत्ता? गोयमा! दसाविहा पण्णत्ता, तं जहा-धम्मत्थिकाय भन्मरिथकायस्स देसा धम्मारिथकायस्त पएसा। अधम्मरिथकाष अधम्मदिथकायस्म देसा अधम्मदिथकायस्म पएसा। आगासरिथ-काए आगासत्थिकायस्स देसा आगासत्थिकायस्स पएसा, अद्धा-समए। रूवी अजीवद्व्वा णं भंते! कइविहा पण्णत्ता ? गोयमा! चउटिवहा पण्णत्ता, तं जहा-खंधा खंधदेसा खंधपएसा परमाणुपोग्गला। ते णं भंते ! किं संखिजा असंखिजा अणंता? गोयमा! नो संखेः जा, नो असंखेज्जा, अणंता। से केणट्रेणं भंते! एवं तुच्चइ नो संखेज्जा, नो असंखेज्जा, अणंता? गोयमा ! अणंता परमाणुगोगगला अणंता दुपएसिया खंधा जाव अणंता अणंतपपसिया खंधा, से एएणऽट्रेणं गोयमा! एवं वुच्चइ-नो संखेडजा नो असंखेडजा अणंतर। जीवद्ट्वा णं

होता, फिर भी कील के उकते से हम इस बात को समझ सकते हैं-उसी प्रकार यह भी मानना चाहिये कि-'इस पल्पत्रें भी असंख्यात नभः-प्रदेश ऐसे भी हैं, जो उन पादर बालाग्रखंडो से अस्पृष्ट हैं ॥सू० २०८॥

ઠેાકવાથી જેમ અમે આ વાવ સમછ જઇએ છીએ તેમ આ વાત પણુ માની લેવી જોઇએ કે આ પલ્યમાં પણુ અસંખ્યાત નલા પ્રદેશા એવા પણુ છે કે જેએા તે આદર બાલાગ્ર ખંડાથી અસ્પૃષ્ટ છે. ાાસૂ૦૨૦૮ા

UPF

्र**अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०९ द्र**ब्यस्यरूपनिरूपणम्

भंते ! किं संखिज्जा असंखिज्जा अर्णता ? गोयमा ! नो संखिजा नो असंखिज्जा अणंता । से केण ट्रेणं भंते ! एवं वुच्चइ-नो संखिज्जा नो असंखिज्जा अंगता ? गोयमा ! असंखेज्जा णेर-इया असंखेज्जा असुरकुमारा जाव असंखिज्जा थणियकुमारा असंखिज्जा पुढवीकाइया जाव असंखिज्जा वाउकाइया अणंता वण्णस्सइकाइया, असंखेज्जा बेइंदिया जाव असंखिज्जा चउ-रिंदिया असंखिज्जा पंचिंदियतिरिक्खजोणिया, असंखिज्जा मणुस्सा असंखिज्जा वाणमंतरा असंखिज्जा जोइसिया असं खिज्जा वेमाणिया, अणंता सिद्धा, से एएणऽट्रेणं गोयमा ! एवं वुचइ-नो संखिज्जा नो असंखिज्जा अणंता ॥सू० २०९॥

छाथा-कतिविधानि खलु भदन्त । द्रव्याणि प्रह्नप्तानि ? गौतम ! द्विधि-धानि प्रह्नप्तानि, तद्यगा-जीवद्रव्याणि च अजीवद्रव्याणि च । अजीवद्रव्याणि

अब सूत्रकार इस बात को कहते हैं कि जो पहिले ऐसा कहा गया है कि-'सुक्ष्म क्षेत्र पल्यापम एवं सुक्ष्म क्षेत्र सागरोपम से दृष्टिवाद में इच्यों की गणना की जाती है सो बहां कितने प्रकार के द्रव्य हैं इस बात को सूत्रकार कहते हैं---

"कइविहा णं भंते दुव्या पण्णत्ता" इत्यादि।

भाष्य प्रान्दार्थ-(भंते) हे भदन्त ! (दब्वा) द्रव्य (कइविहाणं) कितने प्रकार के (पण्णत्ता) कहे गये हैं ? (गोयमा) हे गौतम ! (दुविहा पण्णत्ता) द्रव्य दो प्रकार के प्रज्ञस द्रुए हैं । (तं जहा) वे उसके प्रकार से हैं-(जीव दुव्या य) एक जीव द्रव्य आर दूसरा (अजीव दब्वा य) अजीव द्रव्य।

હવે સૂત્રકાર આ વાતને સ્પષ્ટ કરે છે કે, જે પહેલાં આ પ્રમાણે કહે-આવ્યું છે કે સૂક્ષ્મ ક્ષેત્રપર્થ્યાપમ તેમજ સૂક્ષ્મ ક્ષેત્રસાગરાપમથી દબ્ટિવા-ક્રમાં દ્રવ્યાની ગણુના કરવામાં આવે છે, તેા ત્યાં કેટલા પ્રકારનાં દ્રવ્યા છે? " कड्डविहा णं मंते ! दच्वा पण्णत्ता " ઇત્યાદિ—

શખ્દાય — (मंते !) & भदंत ! (द्वा) द्रव्ये। (कइविहाणं) डेटला भ्रि हा पण्णत्ता) डडेवामां आव्या छे ! (गोयमा !) & गौतम ! (दुविहा पण्णत्ता) द्रव्ये। ये प्रधारना प्रशास थयेला छे. (तंजहा) ते प्रधारे। आ प्रभाधे छे. (जीवदव्वा य) એક છव द्रव्य अने द्वितीय (अजीव द्ववाय) अछव द्रव्य (अजीवदव्वाणं) अछव द्रव्य (मंते !) & सह'त !

#### ः ३६८

मनुयोगद्वारस्व

खलु भदन्त ! कतिविधानि भन्नप्तानि ? गौतम ! द्विविधानि मन्नप्तानि, तद्यया-**रूप्य-जीवद्रव्याणि अरूप्यश्रीवद्रव्याणि च। अरूप्यजीवद्रव्याणि खल्ज भदन्त**! कतिविधानि पह्नप्तानि ? गौनम ! दश्वविधानि पह्नप्तानि, तयथा-धर्मास्ति-कायो धर्मास्तिकायस्य देशाः धर्मास्तिकायस्य प्रदेशाः, अधर्मास्तिकायोऽधर्मा-स्तिकायरथ देशा अधमीस्तिकायस्य प्रदेशाः, आकाशास्तिकाय आकाशास्तिका-यस्य देशाः आकाशास्तिकायस्य मदेशाः अद्धामधयः । रूपजीनद्रव्याणि खश्च (अतीव दब्बा णं) अजीब द्रव्य (भंते) हे भदन्त (कहबिझा) कितने मकार का (पण्णत्ता) प्रज्ञस हुआ है : (शोगमा) है गौतम ! (दविहा) दो प्रकार का (पण्गत्ता) प्रइस हुआ है। (ते जहा) वे उसके प्रकार ये हैं-(स्वी अजीव दव्वा य, अख्वी अजीवइव्या य) एक रूपी अजीवद्वव्य और दसरा अख्पी अजीव द्रव्य। (अरूभी अजीवदच्या णं भंते कडविहा पण्णत्ता) अख्गी अजीव द्रव्य हे भदंत ! कितने प्रकार का कहा गया डे ? (गोयमा) हे गौतम ! (दसविहा पण्णसा) दश प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) वे ददा प्रकार ये हैं--(धम्मस्थिकाए, धम्मस्थिकायस्स देसा, धम्मरिथकायरस पएसा) धर्मास्तिकाय १ धर्मास्तिकाय के देश २. धमौस्तिकाय के प्रदेश ३, (अधम्महिंधकाए, अधम्महिधकायस्त देसा, अधम्मरिथकायस्त पएसा) अधमास्तिकाय ४, अधमास्तिकाय के देश ५. अधर्मास्तिकाप के प्रदेश ६, (आगासत्थिकाए, आगासत्थिकायस्त देसा, आगासात्थिकायस्स पएसा) आकाशास्तिकाय ७, आकाशास्ति-काय के देश ८, आकाशास्तिकाय के प्रदेश ९, (अद्धासमए) और

(कइविहा) डेटला प्रधारनुं (पण्णचा) प्रशाप्त थयेल छे (गोयमा!) छे गीतम! (इविहा) ये प्रधारनु (पण्णचा) प्रशाप्त थयेल छे (तंब्रहा) ते प्रधारे। आ प्रसाखे छे (सवी सजीवदन्वा य, असवी अजीवदन्वा य) च्येड ३पी अल्जव द्रव्य अने जीलुं अ३पी अल्जव द्रव्य (असवी अजीवदन्वा णं मंते ! कहविहा पण्णचा) अ३पी अल्जव द्रव्य छे लढंत ! देटला प्रधारनुं प्रशाप्त थयेल छे ! (गोयमा) छे गीतम ! (दसविहा पण्णचा) ढश प्रधारनुं प्रशाप्त थयेल छे ! (गोयमा) छे गीतम ! (दसविहा पण्णचा) ढश प्रधारनुं प्रशाप्त थयेल छे ! (गोयमा) छे गीतम ! (दसविहा पण्णचा) ढश प्रधारनुं अछिवामां आव्युं छे. (तं जहा) ते इश प्रधारे। आ प्रमाधे छे. (धन्मत्थिकाय धन्मत्थिकायस्स देसा, धन्मत्थि इायरस पएसा) धर्मास्तिकाय १, धर्मास्तिकाय धन्मत्त्थिकायस्स देसा, धन्मत्थि मास्तिकाय, अधर्मात्थिकायस्य देखा अधन्मात्त्विकायस्य पएसा) अध-भीस्तिकाय ४, अधर्मास्तिकायस्य देखा अधन्मात्त्विकायस्य पएसा) अध-भीस्तिकाय ४, अधर्मास्तिकायस्म देखा अधन्मात्त्विकायस्य पएसा) आध्रशास्तिकाय भीस्तिकाय अधर्मास्तिकायस्म देसा, जातासत्त्विकायस्स पएसा) आठाशास्तिकाय ७, आधार्थास्तिकायना देश ८, आक्राधास्तिकायस्म परसा) आठाशास्तिकाय ७, आधार्थास्तिकायना देश ८, आक्राधास्तिकायस्म परसा) अत्रेश

#### महुयोगवस्ट्रिका टीका सूत्र २०९ द्रव्यस्वरूपनिरूपणम्

भदन्त ! कतिविधानि पक्षप्तानि ? गौतम ! चतुर्विधानि प्रइप्तानि, तद्यथा-स्कन्धाः स्कन्धवेशाः स्कन्धप्रदेशाः परमाणुपुद्धजाः । ते खछ भदन्त ! किं संख्येयाः असंख्येयाः अनन्ताः ? गौतम ! नो संख्येया नो असंख्येया अनन्ताः । सत् केनार्थेन भदन्त । एवम् उच्यते-नो संख्येयाः नो असंख्येयाः अवन्ताः ? गौतम! अनन्ताः परमाणुपुद्रकाः, अवन्ताः द्विपदेशिक्ताः स्कन्धा यावत् अनन्ता अनन्त-मदेशिकाः स्कन्धाः वदेतेनार्थेन गौतम ! एवम् उच्यते-नो संख्येयाः नो असं-अद्वासमय १०, । (रूवी अजीवदव्या णं भंते कहविहा पण्णसा) रूपी अजीव द्रव्य हे भदन्त ! किनने प्रकार का प्रज्ञस हुआ है ? (गोयमा) हे गौतम ! (च उव्विहा पण्गत्ता) वह चार प्रकार का प्रज्ञप्त हुआ है। (तं जहा) वे उसके प्रकार ये हैं (खंबा) स्कन्ध १, (खंधरेसा) स्कंध-देश २ (खंघण्पएसा) स्तंघ मदेश ३, (परनाणु पोग्गला) और परमाख पुर्गछ ४। (ते णं भंते ! किं संखिज्जा, असंखिज्जा, अणंता? ) चे स्कंषादिक द्रव्य हे भदन्त ! संख्यात है ? या असंख्यात है ? या अनंत 💐 ? (गोयमा ! नो संखेज्जा नो असंखेज्जा, अणंता) हे गौतम ! वे स्कैंधादिक द्रच्य न संख्यात हैं, न असंख्यात है किन्तु अनत हैं। (से केणहेणं भंते ! एवं बुच्बा, नो संखेजजा, नो असंखेजजा, अणंता) हे भदन्त ! आप यह किस अर्थ को छेकर ऐसा कहते हैं कि 'स्कंघा-दिक संख्यात नहीं हैं, असंख्यात नहीं हैं, किन्तु अनंत हैं? (गोयमा ! अणंता परमाणुपोग्गला, अणंता दुप्पपसिघा, खंघा जाव अणंता अणंतपरसिया से एरणड्रेणं गोयमा ! एवं युच्वह नो संखेडजा, नो आसे-

भदासभय ૧૦, (हवी अजीववव्वाण मंते कहविहा पण्णता) ३ भी अल्भ द्रव्य दे लहत ! કેટલા પ્રકારનું પ્રગ્ન પ્રથયેલ છે ! (गोयमा !) હે ગૌતમ ! (चउव्विहा पण्णता) ते ચાર પ્રકારનું પ્રગ્ન થયેલ છે ! (गोयमा !) હે ગૌતમ ! (चउव्विहा पण्णता) ते ચાર પ્રકારનું પ્રગ્ન થયેલ છે ! (तं जहा) તે પ્રકારા भા પ્રમાણે છે. (खंधा) સ્કંધ ૧, (खंध देसा) સ્કંધ દેશ ૧, (खंधत्पएसा) સ્કંધ પ્રદેશ ૩, (परमाणु गेमाछा) અને પરમાણુ પુદ્દગલ ૪, (तेण भंते ! कि संखिण्जा, असंखिण्जा, अणंता ?) આ સ્કંધાદિક દ્રવ્યા હે ભદંત ! સંખ્યાત છે ! કે અસંખ્યાત ! કે અનંત છે ! (गोयमा ! नो संखेडजा नो असंखेज्जा, अणंता) હે ગૌતમ ! આ સ્કંધાદિક દ્રવ્યા સંખ્યાત નથી, અસંખ્યાત નથી પશુ અનંત છે . (से केणट्रेण भंते ! एवं वुच्चइ. नो संखेडजा, नो असंखेडजा, अणंता) હે ગૌતમ ! આ સ્કંધાદિક દ્રવ્યા સંખ્યાત નથી, અસંખ્યાત નથી પશુ અનંત છે . (से केणट्रेण भंते ! एवं वुच्चइ. नो संखेडजा, नो असंखेडजा, अणंता) હે લદત ! આપશ્રી કથા અર્થના આધારે આમ કહા છા કે સ્કંધા-દિક સંખ્યાત નથી, અસંખ્યાત નથી પરંતુ અત્વ છે ! (गोयज्ञा ! अणंता-**दरमाणु गेमाछा, अणंता दुप्पर**सिया, खंधा जाय अणंता अणंतप्र भास े एएज-

জত ৬৩

### भनुयोगद्वारस्त्

106

ख्येयाः अनन्ताः । जीवद्रव्याणि खलु भदन्त ! किं संख्येयानि असंख्येयानि अनन्तानि ? गौतम ! नो संख्येयानि नो असंख्येयानि अनन्तानि, तत् केनार्थेन भदन्त ! एतमुच्यते-नो संख्येयानि नो असंख्येयानि अनन्तानि १ गौतम ! अतंख्येया नैरयिकाः असंख्येया अद्धरकुमार यावत् असंख्येया स्तनितकुमाराः असंख्येयाः पृथिवीकायिका यावत् असंख्येया नायुकायिकाः अनन्ता वनस्पति-कायिकाः असंख्येयाः द्वीन्द्रिया यातत् असंख्येयाः चतुरिन्द्रियाः, असंख्येयाः खेउआ, अणंग) गौतम ! 'अनेन परमाणु पुद्गल हैं, अनंत प्रविदेशिक स्तंध हैं यावत अनंन अनंत प्रदेशवाले स्कंध हैं इसलिये हम इसी अर्थ को छेकर ऐसा कहते हैं कि 'स्कंभादिक न संख्यात हैं, न असं-रूथात हैं, किंतु अनंत हैं। (जीवदृब्वा णं भंते ! किं संखिज्जा असंखि-रेजा अणंता ?) हे भदन्त ! जीव द्रव्य संख्यात हैं ? या असंख्यात हे ? या अनंत है ? (गोयमा ! नो संखिज्जा, नो असंखिज्जा अणंता) हे गौतम ! जीवद्रव्य न संख्यात हैं न असंख्यात हैं किन्तु अनंत हैं ! (से केणहेण मेते ! एवं बुच्चइ-नो-संखिज्जा, नो असंखिज्जा, अणता) हे भदन्त! आग यह किस अर्थ को छेकर ऐसा कहते हैं-कि जीवद्रव्य न संख्यात 🕈 न असंख्यात हैं किन्तु अनंत हैं ? (गोयमा ! असंखेज्जा जेरहया अंसलेज्जा असुरकुमारा जाव असंखेउजा थणियकुमारा, असंखिज्जा प्रवधीकाइया जाव असंखिज्जा वाडकाइया अर्णता वणस्सइकाइया) हे

ट्रेणं गोधमा ! एवं तुच्चइ नो संखेक्जा, नो असंखेक्जा अणंता) હे गौतभ ! 'અનંત પરમાજી પુદ્ગલા છે, અનંત દ્વિપ્રદેશિક સ્ક્રંધા છે યાવત અનંત અનંત પ્રદેશવાળા ૨ક'ધા છે.' આ જાતનું કથન આગમાનું હે એ થી જ અમે આ અર્થના આધારે જ આમ કદ્દીએ છીએ કે સ્કંધાદિક સ∿યાત નથી, અસંખ્યાત નથી, પણ અનંત છે. (जीवदञ्याणं भंते! किं संखिज्जा असंखिश्जा अणंता ?) & अहंत छवद्रव्य संज्यात छे? हे असंज्यात छे? हे અન'ત છે ? (गोयमा ! नो संखिज्जा, नो असंखिज्जा अणंता) હે ગૌતમ ! છવ ્રવ્યસંખ્યાત નથી કે અસંખ્યાત નથી પરંતુ અન'ત છે. (સે કેળટ્રેળં મંતે ! एवं वृण्वइ नो संखिज्जा, नो असंखिज्जा, अणता) & अहत ! આ પશ્ची हया अर्थना આધારે આ પ્રમાણે કહેં! છે! કે જીવદ્રવ્ય સંખ્યાત નથી, અસંખ્યાત નથી भश्त अनंत छे ? (गोयमा ! असंखेज्जा गेरइया असंखेज्जा अम्रुरकुमारा जाव असंखेः ता थणियकुमारा असंखिज्जा पुढवीकाइया जाव असंखिज्जा वाउकाइया अणता वणस्तइकाइया) & गीतम अस'भ्यात नारहे। छे, अस'भ्यात अमुर- संतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २०९ इंब्यस्वक्रपनिक्रपणम्

पश्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः, असंख्येयाः मनुष्याः, असंख्येया व्यन्तरा, असंख्येयाः ज्योतिष्काः, असंख्येया वैमानिकाः, अनन्ता सिद्धाः, तत् एतेनार्थेन गौतम ! एवम् उच्यते−नो संख्येयानि नो असंख्येयानि अनन्तानि ।। स्⊂ २०९ ॥

टीका-'कइनिहा णं भंते' इत्यादि-

द्रव्याणि दिं जीवद्रव्याजीवद्रव्यमेदेन द्विविधानि मज्ञप्तानि । तत्राल्पवक्तव्य-'त्वात् पश्चाकिर्दिष्टान्यपि अजीवद्रव्याणि व्याख्यातुमाइ~'अजीवदव्वाणं'

गौतम ! असंख्यात नारक हैं, असंख्यात असुरकुमार देव हैं यावत असंख्यात स्तनितकुमार हैं। असंख्यात पृथिवीकायिक हैं, यावत असंख्यात वायुकायिक हैं, अनंतवनस्पतिकायिक हैं। (असंखेउजा बेहं-दिया) असंख्यात दो इन्द्रियवाळे जीव हैं। (जाव असंखिउजा चडरि-दिया, असंखिउजा पंचिदियतिरिक्खजोणिया) यावत् असंख्यात चार इन्द्रियवाछे जीव हैं, असंख्यात पांच इन्द्रियवाछे तिर्धश्च जीव हैं। (असंखिउजा मणुस्सा असंखिउजा वाणमंतरा, असंखिउजा जोहसिया, असंखिउजा मणुस्सा असंखिउजा वाणमंतरा, असंखिउजा जोहसिया, असंखिउजा मणुस्सा असंखिउजा वाणमंतरा, असंखिउजा जोहसिया, असंखिउजा वाणमंतरा, असंख्यात व्यन्तरदेव हैं, असंख्यात जोतिकदेव हैं, असंख्यात वैमानिक देव हैं, (अनता सिद्धा) और अणंत सिद्ध है। (से एएणहेणं गोयमा ! एवं घुठवह नो संखिउजा नो असंखिउजा, अणंता) इसलिये हे गौतम ! मैं इसी अर्थ को छेकर ऐसा कहता हूँ कि जीवद्वव्य न संख्यात हैं, न अस-ख्यात हैं किन्तु अनंत हैं।

इमार દેવે। છે, યાવત્ અસંખ્યાત સ્તનિતકુમારા છે. અસંખ્યાત પૃથિવી-કાયિઠા છે યાવત્ અસંખ્યાત વાયુકાયિકા છે, અનંતવનસ્પતિકાયિકા છે. (असंखेच्जा वेइंदिया) અસંખ્યાત બે ઇન્દ્રિયાળા જીવા છે. (जाव असंखिज्जा च उरिदिया असंखिच्जा पंचिंदियदिशिक खजोणिया) યાવત્ અસંખ્યાત ગાર ઇન્દ્રિયાવાળા જીવા છે, અસંખ્યાત પાંચ ઈન્દ્રિયવાળા તિર્યંગ્ચ જીવા છે, (असंखिच्जा मणुरखा असंखिच्जा वाणमंतरा, असंखिच्जा जोइसिया असंखिज्जा देमाणिया) અસંખ્યાત મનુષ્યા છે, અસંખ્યાત વ્યંતરદેવા છે, અસંખ્યાત જ્યાતિષ્ઠ દેવા છે, અસંખ્યાત વૈમાનિક દેવા છે. (आणंता सिद्धा) અને અશુંત-સિદ્ધો છે (સે एएणટ્રેणં गोयमा ! एवं बुज्ञइ नो संखिच्जा नो असंखिज्जा आणंता) એટલા માટે છે ગૌતમ ! હું એજ અર્થના આધારે આ પ્રમાણે કહું છું કે છવ દ્રવ્યા સંખ્યાત નથી ગાસંખ્યાત નથી પરંતુ અનંત છે.

## **अ**नुयोगद्वार**स्**वे

۶وړ

इत्यादि । अनीवद्रव्याणि - रूप्यजीवद्रव्यारूप्यजीवद्रव्यभेदात् द्विविधानि । तत्र -जरूप्यजीवद्रव्याणि धर्मास्तिकायो धर्मास्तिकायस्य देशा धर्मास्तिकायस्य मदेखा इत्यादीनि दर्शविधानि । तत्र धर्मास्तिकायो यद्यपि एकएच, तथापि नयभेदात् स त्रिविधो भवति । संग्रहनयमनेन धर्मास्तिकाय एक एव मवति । व्यवहारनय-मतेन तस्यैव धर्मास्तिकायस्य द्विमागविभागादिको बुद्धिपरिकल्पितो देशः । वया-सम्पूर्णो धर्मास्तिकायो जोवादिगत्युपष्टम्मकं द्रव्यम्रुव्यत्ते, एवमेव तदेवास्त-

भाषार्थ--- सूझकार ने इस सूझ दारा द्रख्यों-के मूलतः कितने प्रकार है ? यह और उन प्रकारों के भी प्रकार कौन २ है, यह सब प्रकट किया है। अरूपी अजीव द्रज्य के जो १० प्रकार कहेंगिये हैं सो पह नय की विधक्षा को छेकर कहे गये हैं। इसका विवेचन इस प्रकार से हे-- यद्यपि धर्मास्तिकाय मूलतः एक ही द्रज्य है फिर भी संग्रहनय, व्यवहारनय और ऋजु सूत्रनय इन तीनों नयों के भेद से उसमें भेव आजाता है। इन तीनो नयों का अभिप्राय जुदा-जुदा है-इसछिये संग्रहनय धर्मास्तिकाय एक ही द्रज्य है ऐसा मानता है। ज्यवहारनय पस द्रज्य के देश मानता है। और क्रजुम्झ मय उसके निर्विभागरूप संग्रहनय धर्मास्तिकाय जीव पुद्गल की गति में सहायक-निमित्त-बनता इस्टर्श धर्मास्तिकाय जीव पुद्गल की गति में सहायक-निमित्त-बनता है, उसी प्रकार से उसके दो भाग तीन भाग आदि देश भी जीव पुझल की गति में निमित्त होते हैं। इसलिये वे भी पुथक द्रब्य हैं। क्षजु

ભાવાર્થ -- સૂત્રકારે આ સૂત્ર વડે દ્રબ્યાના મૂલતઃ કેટલા પ્રકાર છે ! તેમજ તે પ્રકારાના પણ ઉપ પ્રકારા કયા કયા છે ? આ બધું સ્પષ્ટ કર્યું છે ભરૂપી અજીવદ્રબ્યના જે ૧૦ પ્રકારા કહેવામાં આબ્યાં છે તા તે નયની વિવક્ષાના આધારે કહેવામાં આબ્યા છે. આતું વિવેચન આ પ્રમાણે છે જે કે ધર્માસ્તિકાય મૂલતઃ એકજ દ્રબ્ય છે છતાંએ સંગ્રહનય, અને ઝાજુ સૂત્રનય આ ત્રણે નયોના લેદથી તેમાં ભેદ આવી જાય છે. આ ત્રણે નયના અભિપાય જુદા જુદા છે. એટલા માટે સંગ્રહ નય ધર્માસ્તિકાય એકજ દ્રબ્ય છે. એવું માને છે. બ્યવહારનય તે દ્રયના દેશ માને છે. અને ઝાજુ સૂત્રનય તેના નિવિધાગ રૂપ પ્રદેશ માને છે. બ્યવહારનયની એવી માન્યતા છે કે જે પ્રમાણે સંપૂર્ણ ધર્માસ્તિકાય જીવ પુદ્દ ગલનો ગતિમાં સહાયક--નિમિત્તિ-અને છે. તેમજ તેના બે ભાગ ત્રણ ભાગ વગેરે દેશા પણ જીવ પુદ્દગલની ગતિમાં નિમિત્ત અને છે. એટલા માટે તેઓ પણ પૃયક્દ્રબ્યો છે. ઝાજુસૂત્રનયની એવી માન્યતા છે કેવલીની ખુદ્ધિકલ્પિત જે પ્રદેશરૂપ નિસ્લિમા ભાગધર્માસ્તિકાયના છે

### अनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २०९ द्रव्यस्वरूपनिरूपणम्

इष्टम्मकानि पृथगेद द्रव्याणि । ऋजुन्द्रामिमायेण तु स्वकीयस्वकीयसामर्थ्येन अविविशत्युपण्टम्भकाः धर्भास्तिकायस्य प्रदेशाः=बुद्धिपरिकल्पिता निर्विभागा माणाश्च पृथगेद द्रव्याणि । प्रस्-अवर्भास्तिकायस्य आकान्धास्तिकायस्य च त्रव-घ्रयो भेदा बोध्याः । अद्धासमयस्तु एक एव । निश्चयनयमत्तेन वर्त्तमानकाल समयस्यैव सत्त्वात् अतीवानागक्षयोस्तु विनष्टत्वेनानुश्पन्नत्वेन चासत्त्वात् , अतयवा-षाद्धासमये पुद्धिपरिकल्पिता देश्वप्रदेशा नोक्ताः, वर्त्तमानकालरुष् प्रयेकसमयस्य विरंशत्वेन तत्र देश्वपदेकल्पिता देश्वप्रदेशा नोक्ताः, वर्त्तमानकालरुष् प्रस्येकसमयस्य इष्ट्रानि । तथा-रूप्यजीवद्रव्याणि स्कन्धादिमेदाचतुर्विधानि । तत्र स्कन्धाः=इष्य-णुक्तप्रधृत्यनन्ताणुकपर्यन्ताः । स्कन्धदिमोदाचतुर्विधानि । तत्र स्कन्धाः=इष्य-प्रदेशाः-स्कन्धस्यात्रयवश्चना एव निरंशा भागाः । परमाणुपुद्रलाः=स्कन्धत्वम-माप्ताः केवलाः परमाणदः । एते च स्कन्धादयः प्रत्वेनमनन्धा इति स्पष्टयति-

सूत्रनय की ऐसी मान्यता है कि केवली की बुद्धिकल्पित जो प्रदेश रूप जिविभाग भाग धर्मास्तिकाय के हैं वे भी अपनी २ सामर्थ्य से जीव पुद्गल की गति में निमित्त होते हैं-इसलिये वे भी स्वतंत्र द्रव्य हैं। हसी प्रकार से अधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकाय के विषय में भी देसा ही समझना चाहिये। अद्धासमय एक ही है। निश्चयनय के मत बहीमान काल रूप समय का ही सस्व है अतीत अनागत का नहीं क्योंकि अनागत अनुस्पन्न हैं और अतीत विनष्ट हो चुका है। इस-लिये यहां पर देश प्रदेश ये बुद्धि से परिकल्पित नहीं किये गये हैं। क्योंकि वर्तमान कालरूप एक समय में निरंशता होने के कारण यहां देश प्रदेश संमवित नहीं होते हैं। स्कंघ के दो भाग, तीन भाग आदि देश हैं। ब्रचणुक से छेकर अनंताणुक पर्यन्त सब स्कंघ ही माने

તેઓ પણુ પાતપાતાના સામચ્યથી જીવ પુદ્દગલની ગતિમાં નિમિત્ત હાેય છે. એટલા માટે તેઓ પણુ સ્વતંત્ર દ્રગ્યા છે આ રીતે અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાયના સંબંધમાં પણુ એવું જ જાણી લેવું જાઇએ. અહાસમય એક જ છે. નિશ્વયનયના મત મુજબ વર્તમાન કાળરૂપ સમયતું જ સત્વ છે અતીત અનાગતનું નહિ. કેમકે તે અનુત્પન્ન છે અને અતીત વિનબ્ટ થઇ ધૂકેલ છે. એટલા માટે અહીં દેશ, પ્રદેશ આ ખુદ્ધિથી પરિકસ્પિત કરવામાં આવ્યા નથી. કેમકે વર્તમાન કાલરૂપ એક સમયમાં નિરંશતા હાવાથી ત્યાં દેશ પ્રદેશ સંભવિત થતા નથી. સ્કંધના બે ભાગ, ત્રણ ભાગ વગેરે દેશા છે હપાશુકથી માંડીને અનંતાશુકપર્યત્ત સવે સ્કંધા જ માનવામાં આવ્યા છે. ঁইওপ্ত

### अनुयोगद्वारस्य

'तेणं मंते !' इत्यदिना । तथा-'जीवद्रव्याण्यप्यनन्तानि बोध्यानि' इति स्वच्छ वति-'जी ग्दव्याणं भंते ! किं संखिजना असंखिज्जा अणंता' इत्यादि 'से एएण-हेणं गोयमा ! एवं वुच्चइ-नो संखिज्जा नो असंखिज्जा अर्णता' इत्यन्तेन पदसमूरे नेति ॥ सू० २०९ ॥

'असंखेन्जा णेरइया असंखेज्जा अम्रुरक्कमारा' इत्यादि सामान्येनोक्तम् । तैषां विशेषतः ममाणं तु नोक्तम् । तत्वरिक्रानं तु औदास्किादिशरीरविचार प् सिध्यति । तया-मौदारिकादिशरोरस्वरूपवोधश्व शिष्याणां संजायते इति मनसि कृत्य प्रस्तुते जीवाजीवद्रव्यविचारे शरीराणां तदुमयरूपत्वात्तानि विचार-यितुमुपक्रमते सूत्रकारः--

प्रज्प--कइविहा णं भंते ! सरीरा पण्णता ? गोयमा ! पंच-सरीरा पण्णता तं जहा-- ओरालिप वेउटिवए आहारए ते अप कम्मए। णेरइयाणं भंते ! कइ सरीरा पण्णता ? गोयमा ! तओ सरीरा पण्णता, तं जहा-- वेउटिवए ते अप कम्मए। असुरकुमा-राणं भंते ! कइ सरीरा पण्णता ? गोयमा ! तओ सरीरा पण्णता, तं जहा-- वेउटिवए तेअए कम्मए। एवं तिण्णि तिण्णि एए चेव सरीरा जाव थणियकुमाराणं भाणियव्वा। पुढवीकाइयाणं भंते ! कइ सरीरा पण्णता ? गोयमा ! तओ सरीरा पण्णता, तं जहा-ओरालिए तेयए कम्मए। एवं आउतेउवणस्सइकाइयाणवि

जाते हैं। स्कंभ के अवयवभूत ही जो निर्विभाग भाग हैं-निरंश भाग हैं-वे स्कंधप्रदेश है। स्कंधदशा को जो अभीतक प्राप्त नहीं हुए हैं ऐसे जो स्वतंत्र परमाणु हैं, वे परमाणु पुद्गल हैं। ये सब स्कंधादिक प्रत्येक अनंत हैं। जीवद्रव्य भी अनंत है।। सु० २०९॥

સ્કંધના અત્યવભૂત જે નિવિધ્માગ ભાગે৷ છે,–નિરંશભાગે৷ છે, તે સ્કંધ પ્રદેશ છે. સ્કંધદશાને જે હજી પ્રાપ્ત થયા નથી એવા જે સ્વતંત્ર પરમા-હુઓ છે તે પરમાણુ પુદ્દગલાે છે. આ સ્કંધાદિક પ્રત્યેક અનંત છે. જીવ દ્રવ્ય પદ્ય અનંત છે. ાા સૂ૦ ૨૦૬ ા

मुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१० औदारिकादिशरीरनिरूपणम्

पए चेव तिण्णि सरीरा भाणियव्वा। वाउकाइयाणं भंते! कइ सरीरा पण्णत्ता? गोयमा! चत्तारि सरीरा पण्णत्ता, तं जहा--ओरालिए वेउव्विप तेयप कम्मए। बेइंदियतेइंदियचउरिंदि-याणं भंते कइ सरीरा पण्णत्ता, गोयमा! तओ सरीरा पण्णत्ता, तं जहा-ओरालिए तेयए कम्मए। पंचिंदियतिरिक्ख जोणियाणं जहा वाउकाइयाणं। मणुस्साणं पुच्छा गोयमा! पंच सरीरा पण्णत्ता, तं जहा--ओरालिए वेउव्विप आहारए तेयए कम्मए। वाणमंतराणं जोइसियाणं वेमाणियाणं जहा नेरइयाणं ॥सू०२१०॥

छाया-कतिविधानि खलु भदन्त ! शरीराणि मझप्तानि ? गौतन ! पत्र-धरौराणि प्रइप्तानि, तद्यया-औदारिकम् १ वैकियम् २ आदारकं ३ तेनसं अ

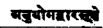
असंख्यात नारक हैं, असंख्यात अखुरकुमार हैं यह बात सामान्य-रूप से कही गई है विशेषरूप से इनका ममाण तो कहा नहीं है। विशेषरूप से इनके प्रमाण विचार तो औदारिक आदि शरीर के विचार होने पर ही हो सकता है। तथा शिष्यों को औदारिकादिक इसीर के स्वरूप का बोध भी हो जावे, इसी अभिपाय से सुन्नकार अब औदारिक आदिशरीरों का विचार करते हैं---

'कइविहा णं भंते ! सरीरा पण्णत्ता' इत्यादि ।

भाव्यार्थ-(भेते !) इ भदन्त ! (सरीरा कहविहा)- दारीर कितने प्रकार के (पण्णला) कहे गये हैं ? (गोयमा) हे गौतम (सरीरा) दारीर (पंच)

અસ'ખ્યાત નારકાે છે, અસ'ખ્યાત અસુરકુમારાે છે. આ વાત સામાન્ય રૂપમાં કહેવામાં આવી છે. વિશેષ રૂપમાં એમનું પ્રમાણ તાે કહેવામાં આવ્યું નથી. વિશેષરૂપથી એમના પ્રમાણ વિષે વિચાર તાે ઔદારિક વગેરે શરીરના વિચારા પછી જ સંભવે છે. તેમજ શિબ્યાને ઔદારિક શરીરના સ્વરૂપના વિચારા પછી જ સંભવે છે. તેમજ શિબ્યાને ઔદારિક શરીરના સ્વરૂપના વિચારા પછી જ સંભવે છે. તેમજ શિબ્યાને આદારિક શરીરના સ્વરૂપના વિચારા પછી જ સંભવે છે. તેમજ શિબ્યાને આદારિક શરીરના સ્વરૂપના

श्ररीर विधे विचार 5रे છે. ''कइविहा जं भेते ! सरीरा पण्णता" इत्यादि। शण्टार्थ-(मंते) & लह'त ! (सरीरा कइविहा) शर्रारे। डेटला मडारना (पण्णत्ता) इद्धेवामां आल्यां छे १ (गोयमा) & जीयमा ! (सरीरा) शरीरे (पंच)



कार्मकम् ५. । नैरयिकाणां भदन्त ! कति शरीराणि प्रइप्तानि ? गौतम ! त्रीण शरीराणि प्रइप्तानि, तद्यथा-वैक्रियं तैमसं कार्भकम् । असुरकुपाराणां भदन्त ! कति शरीराणि प्रइप्तानि ? गौतम ! त्रीणि शरीराणि प्रइप्तानि, तद्यथा-वैक्रियं तेन्नसं कार्मकम् । एवं त्रीणि त्रीणि एतान्येव शरीराणि यावत् स्तनितकुमाराणां मणितव्याने । पृथिवीकायिकानां भरन्त ! कति शरीराणि प्रइप्तान ? गौतम ! त्रीणि शरीराणि प्रइप्तानि, तद्यथा-औदारिकं तैनसं कार्मकम् । एवं अप्तेजो वन-पांच प्रकार के (पण्णत्ता) कहे गये हैं । (तं जहा) वे प्रकार ये हें-(ओरा-पिए) १ औदारिक (वेडव्विए) २ वैक्रिय (आहारए) १ आहारक (तेअप) ४ तेजस (कम्मए) ५ कार्मक० (णेरइधाणं भंते ! कह सरीरा पण्णत्ता) हे भदंत ! जारक जीवों के कितने शरीर होते हैं ? (गोधमा) हे गौतम ! (त्रओ सरीरा पण्णत्ता) तीन शरीर होते हैं ! (तं जहा) वे इस प्रकार से हें (वेडव्विए तेयए, कम्मए) वैक्रिय, तैजस और कार्मक । (एवं तिणि तिण्णि एए देव सरीरा जाव थणियकुमाराणं आणियन्त्र) इसी प्रकार से ये लीन तीन शरीर यावत् स्तनितकुमार तक के देवों

इसी प्रकार से ये तीन तीन दारीर यावत् स्तनितकुमार तक के देवों का जानना चाहिये। अर्थात् चारों प्रकार के देवों के ये तीन दारीर होते है। (पुदवीकाइयार्ण मंते! कह सरीरा पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! पृथिबी कायिक जीबों के कितने दारीर होते हैं ? (गोयमा) हे गौतम ! (तओ सरीरा पण्णत्ता) उनके ३ दारीर होते हैं। (तं जहा) वे इस प्रकार से हैं-(ओरालिए तेयए, कम्मए) औदारिक, तैजस और कर्मक-(एवं आउतेक-

પંચ પ્રકારના (पण्णत्ता) કહેવામાં આવ્યાં છે. (झोराछिए) ૧ ઔદારિક (वेव-विवर) २, वैडिय, (भाष्टारप) ३, આહારક, (तेऊछ) ४, તેજસ (कम्मए) ૫, કાર્મ'ક૦ (णेरइया णं मंते ! कइ सरीरा पण्णत्ता) હે ભદ'ત ! નારક જીવેાના દેટલા શરીર હાય છે ! (गोयमा !) હે ગૌતમ ! (तओ सरीरा पण्णत्ता) ત્રસ શરીરા હાય છે. (तं जहा) તે આ પ્રમાણે છે (वेडव्विए तेयए सम्मए) વૈકિય, તૈજસ અને કાર્મ'ક (पर्व तिण्णि तिण्णि एए चेष सरीरा जाव यणियकुमाराण माणियव्या) આ પ્રમાણે એજ ત્રસ્યુ વસ્ શરીરા યાવત્ સ્તનિતકુમાર સુધીના દેવેાના પશુ ભાશુવા બેઇએ. એટલે કે ચારે ચાર પ્રકારના દેવેાના પશુ એજ ત્રસ શરીર હાય છે. (पुरुवीकाइयाणं भंते ! कह सरीरा ધण्णत्ता ?) હે ભદ'ત ! પૃથિવીકાયિક જીવેાના કેટલા શરીરા હાય છે ! (गोयमा ) હે ગૌતમ ! (तओ सरीरा पण्णत्ता) તેમના ત્રસ્યુ શરીરા હાય છે ! (गोयमा ) હે ગૌતમ !

OUE

### अमुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१० औदारिकादिदारीरनिरूपणम्

स्पतिकायिकानामपि एतान्येव त्रीणि शरीराणि भणितच्यानि । वायुकाचि-कानां भइन्त ! कति घरीराणि मइप्तानि ? चत्वारि घरीराणि मइप्तानि, तष्यथा-औदारिकं वैक्रियं तैनसं कार्मकम् । द्वीन्द्रियत्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियाणां भदन्त ! कति घरीराणि मइप्तानि ? गौतम ! त्रीणि शरीराणि मइप्तानि, तद्यथा-औदारिकं तैनसं कार्मकम् । पश्चेन्द्रियतिर्यग्र्योनिकानाम् यथा वायुकायिकानाम् । मद्धुरुयाणां भदन्त ! कति घरीराणि प्रइप्तानि ? गौतम ! पश्चधरीराणि मइप्तानि, तद्यथा-

वणस्सइकाइयाणऽवि एए चेव तिण्णि सरीरा भाणियव्या) इसी प्रकार से अप्कायिक, तै जस्कायिक और वनस्पतिकायिक जीवों के भी ये ही तीन चारीर जानना चाहिये ! (वाउकाइयाणं भंते ! कइ सरीरा पण्णसा ?) हे भदन्त ! वायुकायिक जीवों के कितने दारीर होते हैं ? (गोयमा !) हे मौतम ! (चसारि सरीरा पण्णसा) वायुकायिक जीवों के चार दारीर होते हैं ! (तं जहा) वे ये हैं-(ओरालिए, वेउन्विए, तेयए, कम्मए) औदारिक, वैक्रिय, तैजस और कार्मक ! (वेइंदियतेइंदियचडरिंदि-याणं भंते ! कइ सरीरा पण्णसा ?) हे भन्दत ! दो इन्द्रियवालों के, तीन इन्द्रियवालों और चार इन्द्रियवाछे जीवों के कितने दारीर होते हैं ? (गोयमा !) हे गौतम ! (तश्रो सरीरा पण्णसा) तीन दारीर होते हैं ? (तं जहा) वे ये हैं-(ओरालिए, तेयए कम्मए) औदारिक, तैजस और कार्मक ! (वचेंदियतिरिक्खजोणियाणं जहा वाउकाइयाणं) पंचेन्द्रियति-पैत्रों के वायुकायिक जीवों के जैसे चार दारीर होते हैं ! (तं जहा)

आडतेत वणस्मद्दकाइयाणऽवि पए चेव तिण्णि सरीरा भाणियव्वा) આ પ્રમાણુ અપ્કાયિક, તૈજસ્કાયિક અને વનસ્પતિકાયિક જીવાના પછ્ એજ ત્રણ શરીરા ભાણવા તેઈ એ. (बाउकाइयाणं मंते ! कइ सरीरा पण्णत्ता ?) હે લહંત ! વાયુ-કાયિકજીવાના કેટલાં શરીર હાય છે ? (गोयमा) હે ગૌતમ ! (चत्तारि सरीरा पण्णत्ता) વાયુકાયિક જીવાના ચાર શરીરા હાય છે. (तं जहा) તે પ્રમાણે છે લોરાજિપ વેદव्विप, तेयप, कम्मए.) ઔદારિક, વૈક્રિય, તૈજસ અને કાર્મક. વેદ્વियतेद्द्वियच्डगिंदियाणं भंते ! कइ सरीरा पण्णत्ता ?) હે લહંત ! બે હોરाજિપ વેદव्विप, तेयप, कम्मए.) ઔદારિક, વૈક્રિય, તૈજસ અને કાર્મક. વેદ્વियतेद्द्वियच्डगिंदियाणं भंते ! कइ सरीरा पण्णत्ता ?) હે લહંત ! બે ઇન્દ્રિયવાળા ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા અને ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવાના કેટલા શરીરા દોય છે ? (गोयमा !) હે ગૌતમ ! (तत्रो सरीरा पण्णत्ता ?) ત્રણ શરીર હાય છે. (तं जहा) તે આ પ્રમાણે છે. (ओराळिर, तेयर कम्मए) ઔદારિક, તૈજસ અને કાર્મક, (पंचे दियतिदिक्सजोणियाणं जहा वाडकाइयाणं) પ ચેન્દ્રિયતિય" ગેનના વાયુકાયિક જીવાની જેમ ચાર શરીરા હાય છે. (मणुस्साणं पुच्छा) અન્ કટ

अनुवोगद्वारस्त्

वौद्धारिकं वैक्रियम् आहारकं तैनसं कार्मकम् । व्यन्तराणां ज्योतिष्काणां वैमान निकानां यथा नैरयिकाणाम् ॥ २१० ॥

टीका-'कइचिहा णं मंते' इत्यादि ।

हे भदन्त ! कतिविधानि शरीराणि महण्तानि ? इति गौतमस्वामिनः मन्नः । भगवानाइ-हे गौतम ! औदारिकवैकियादारकतैजस्सकार्मकमेदात् पञ्चविधानि घरोराणि सन्ति । तत्र-औदारिकम्-उदारं=तीर्थकरगणधरादि शरीरापेक्षया शेष शरीरेभ्यः मधा रम्, तदेव औदारिकम् । अथवा-उदारम्=सातिरेकयोजनसहस्त-मानटगत् शेषशरीरापेक्षया महापमाणं तदेवौदास्किम् । वैक्रियम्-ति=विभिष्टा स्छाणं पुच्छा) मनुष्यों के कितने जारीर होते हैं ? (गोयमा ! पंच सरीरा पणात्ता) हे गौतम ! मनुष्यों के भ शरीर होते हैं ? (गोयमा ! पंच सरीरा पणात्ता) हे गौतम ! मनुष्यों के भ शरीर होते हैं ? (गोयमा ! पंच सरीरा पणात्ता) हे गौतम ! मनुष्यों के भ शरीर होते हैं ! (तं जहा) वे इस प्रकार से-(ओरालिए, वे इच्चिए आहारए, तेयए, कम्मए) औदारिक, बैक्रिय, आहारक, तेजस और कार्मक । (वाणमंतराणं जोइसियाणं देमाणियाणं जहा नेरइयाणं) व्यन्तर देवों के, ज्योतिष्क देवों के और दैमानिक देवों के, नारक जीवों के शरीर केजैसा ही तीन शरीर होते हैं । भावार्थ---तीर्थ कर गणधर आदि के औदारिक शरीर होता है । इसलिये यह शरीर अन्य शरीरों से उस अपेक्षा प्रधान माना गया है !

इसालय यह शरार अन्य शरारा से उस अपक्षा प्रधान माना गया ह अधवा उदार ज्ञब्द का अर्थ दीर्घकाय है। यह दीर्घकाय ही औदा-रिक है। यह शरीर वनस्पति के शरीर की अपेक्षा कुछ अधिक एक हजार योजन प्रमाणवाला होता है। अतः शेष शरीरों की अपेक्षा यह सातिरेक योजन सहस्र मानवाला होने के कारण यह दीर्घकायहफ

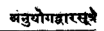
માણુસાના કેટલાં શરીરા હાય છે ! (गोयमा ! पंच सरीरा पण्णत्ता) છે ગૌતમ ! મનુષ્યાના પાંચ શરીરા હાય છે. (त' जहा) તે આ પ્રમાણુ છે. (झोरालिप, वें बविवर, आहारए, तेयए, कम्मए) औદ રિક, વૈંકિય, આહારક, તૈજસ અને કામ ક. (वाणमंतराणं जोइसियाणं वेमाणियाणं जहा नेरइयाणं) વ્યન્તર દેવાનાં, જેયાતિષ્ક દેવાનાં, અને વૈમાનિક દેવાનાં, નાશ્ક જીવાનાં શરીરાનાં જેમ જ ત્રણ શરીરા હાય છે.

ભાવાર્થ:—તીર્થ કર ગણુધર વગેરેના ઔદારિક શરીર હોય છે. એટલા માટે આ શરીર બીજા શરીરાની અપેક્ષા પ્રધાન માનવામાં અવ્યુ છે. અથવા ઉદાર શબ્દોના અર્થ દીર્ઘ કાળ છે. આ દીર્ઘ કાળ જ ઔદારિક છે. આ શરીર વનસ્પતિના શરીરની અપેક્ષા કંઈક વધારે એક હજાર ચાજન પ્રમાણ્યુક્ત હાય છે. એથી શેષ શરીરાની અપેક્ષા આ સાતિરેક ચાજન સહસ્ત્રમાનવાળું હોવાથી આ દીર્ઘકાળ રૂપ માનવામાં આવ્યું છે. વિશિષ્ટ અથવા વિવિધ अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २१० औदारिकादिद्यरीरनिरूपणम्

2.69

विविधा वा किया-विक्रिया तस्यां भवं=वैक्रियम् । एतत्तूत्तरवैक्रियावस्थायामेव रुक्षयोजनममाणं मदति, सहजं तु पञ्चधनुःशतभमाणमेव, ततः सहजशरीराषै-सया इदमेव महाप्रमाणम् । आहारकम्=किमपि विशिष्टमयोजनमदलम्ब्य चतुर्देश-ूर्वंबैर्मुनिभिर्यदाहियते=उपादीयते तदाहारकम् । अथना−आहियन्ते =एग्रन्ते **ध्रेंब**ळिनः समीपे सहमजीवादयोऽनेनेति आहारकम् । तैजसम्≕तेजसो विकारस्तै-`जसमू–रसाद्याहारपाफजननं तेजोनिसर्गळव्धिनिबन्धनं च शरीरम् । कार्भकम्ँ⇒ **म**ण्टविधकर्मसमुदायनिष्पन्नमौदारिकादिशरीरनिबन्धनं भगान्तरा<u>न</u>्रगामिश**सैरं** कार्मकशरीरम् । इदं दि कर्मणो विकाररूपं कर्मरूपमेव वा बोध्यम् । अत्र मधर्म-माना गया है। विशिष्ट अथवा विविध किया का नाम विक्रिया है। अस्त विकिया में जो शरीर होता है, वह वैकिय शरीर है। यह शरीर बत्तर चिकियारूप अवस्था में ही एक लाख योजन प्रमाणवाला होता है। अवचारणीयरूप सहजअवस्था में तो इसका प्रमाण ५००, धनुव का ही रहता है। इसकिये सहजशरीर की अपेक्षा से यही इसकी दीर्घकाय है। किसी भी विशिष्ट प्रयोजन को छेकर केवल चतुर्दका पुर्व-धारी मुनियों द्वारा जो दारीर रचा सके उसका नाम आहारकधारीर 🕏 । जो ज्ञारीर तेजोमय होने से खाये हुए रस आदि आहार के परि-पाक हेतु और दीप्ति का निमित्त हो, वह तैजस द्यरीर है। अष्टविध कर्मसमुदाय से जो निष्पन्न हो औदारिक आदि दारीरों का जो कारण हो. तथा जो जीव के साथ परभव में जावे उसका नाम कार्मण दारीर है अर्थात् तैजस और कार्मण शरीर परभव में साथ रहते हैं। यह

કિયાનું નામ વિકિયા છે. આ વિકિયામાં જે શરીર હાય છે, તે વૈક્રિય શરીર છે. આ શરીર ઉત્તર વિકિયારૂપ અવસ્થામાં જ એક લાખ ચાંજન પ્રમાણુ યુક્ત હાય છે. ભવધારણીયરૂપ સહજ અવસ્થામાં તા આનું પ્રમાણ પ૦૦ ધનુષ્ય જેટલું જ હાય છે. એટલા માટે સહજ શરીરની અપેક્ષા એજ એની દીર્ઘકાય છે. કાઇપણુ વિશિષ્ટ પ્રયાજનના આધારે ફક્ત ચતુર્દશ પૂર્વધારી મુનિઓ વડે જે શરીરનું નિર્માણ થાય, તેનું નામ આહારક શરીર છે. જે શરીર તેનેમય હાવાથી ભક્ષણ કરેલાં રસ વગેરે આહારના પરિપાકના દેતુ અને દીસિનું નિમિત્ત હાય, તે નેંજસ શરીર છે. અપ્ટવિધ કર્મસમુદાયથી જે નિષ્પન્ન હાય, ઔદ્ધારિક વગેરે શરીરાનું કારણ હાય, તેમજ જીવની સાથે પરભવમાં ગમન કરે તેનું નામ કાર્મ થુ શરીર છે એટલે તે તેજસ અને કાર્મ લશરીર પરભવમાં સાથે રહે છે. આ શરીર કર્મનું વિકાર રૂપ હાય છે



दारीर कर्म का विकाररूप होता है अधवा कर्मरूप ही होता है। सूत्र-कार ने जो सर्व प्रथम औदारिक दारीर का पाठ रखा है. उसका कारण यह है कि 'यह स्वरूप पुर्गलों से निष्पक्ष होता है और इसका परिण-मन बादररूप से होता है। इसके बाद बहु, बहुतर और बहुतम पुडू-गल परमाणुओं से आगे २ के घारीर निष्पन होते हैं और उनका परिणमन मुक्ष्म, सुक्ष्मतर और मुक्ष्मलम होता है। इस बात को कहने के लिये सुत्रकार ने वैकिय आदि दारीरों का क्रम से उपन्यास किया है। इस सब कथन का तास्पर्ध यह है कि औदारिक झरीर स्वल्प पुद्रल परमाणुओं से निष्पन्न होता है और उसकी रचना विधिल होती है। वैकिय दारीर औदारिक दारीर की अपेक्षा असंख्यातग्रहो परमाणुस्कंधों से निष्पन्न होता है और वह उसकी अपेक्षा सुक्ष्म होता 🕽 । वैकियदारीर की अपेक्षा आहारदारीर भी असंख्यात गुणे परमाणुओं से निष्पन्न होता है। अतः वह भी उससे सूक्ष्म होता है। औदा-रिक की अपेक्षा वैकिय में परमाणुओं की सघनता है और वैकिय कि अपेक्षा आहारक दारीर में सघनता है। आहारक की अपेक्षा तैज़स में और तैजस की अपेक्षा कार्मक में । आहारक दारीर जितने पुर्गल

**મયવા ક**ર્મ રૂપ જ હાય છે. સૂત્રકારે જે સર્વ પ્રથમ ઔદારિકશરીર વિષે પાઠ કદ્યો છે, તેનું કારણ આ પ્રમાણે છે કે આ સ્વલ્પ પુદ્ર લોથી નિષ્પન્ન હાય છે. અને એનું પરિણ્મન ખાદર રૂપથી હાય છે ત્યાર પછી બહુ, બહુતર, અને બહુતમ પુદ્રગલ પરમાણુઓથી પછીના શરીરા નિષ્પન્ન થાય છે. અને તેમનું પરિણુમન સૂલ્મ, સૂલ્મતર અને સૂલ્મતમ હાય છે. આ વાતને કહેવા માટે સૂત્રકારે વૈક્રિય વગેરે શરીરાના ક્રમથી ઉપન્યાસ કર્યો છે. આ સર્વ કથનનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે ઔદારિકશરીર સ્વલ્પ પુદ્ ગલ પરમાણુઓથી નિષ્પન્ન થાય છે અને તેની શરીર રચના શિથિલ હાય છે. વૈક્રિયશરીર ઔદારિકશરીરની અપેક્ષા અન્ર ખ્યાતગણા પરમાણ સ્કંધોથી નિષ્પન્ન થાય છે અને તે તેની અપેક્ષા અન્ર પ્યાતગણા પરમાણ સ્કંધોથી નિષ્પન્ન થાય છે અને તે તેની અપેક્ષા સ્વસ્મ હાય છે. વૈક્રિયશરીરની અપેક્ષા ભાહારકશરીર પણ અસંખ્યાતગણા પરમાણુઓથી નિષ્પન્ન થાય છે. એથી તે પણ તેનાથી સલમ હાય છે. ઔદારિકની અપેક્ષા વૈક્રિયમાં પરમાણુઓની સલનતા છે અને વૈક્રિયની અપેક્ષા આહારક શરીરમાં સલનતા છે. આહાર-કની અપેક્ષા તૈજસમાં અને તૈજસની અપેક્ષા કાર્મકમાં આહારકશરીર જેટલા યુદ્રલ પરમાણુઓથી નિષ્પન્ન થાય છે, તેની અપેક્ષા અનંતગણા પરમાણુઓથી

### अनुयोगधन्द्रिका टीका सूत्र २१० औदारिकादिइारीरनिरूपणम्

मौदारिकशरोरमुपन्यस्तम्, स्वरूपपुद्रळनिष्यभत्वाद् वादरपरिणामस्वाच । उतश्व बहुबहुतरबहुतमधुद्रलनिष्पभस्वात् सक्ष्ममूध्र्मतरसूक्ष्मतमत्वाच वैक्रियादि शरी-राणां कमेगोपन्यासः । इत्थं सामान्येन शरीराणि निरूप्य चतुर्विंशतिदण्डुके /ानि निरूपयति-'णेरइयाणं भंते' इन्यादिना । 'णेरइयाणं मंत्रे !' इत्याधास्म्य वाजमंतराणं जोइसियाणं देमाणियाणं जहा नेरह्याणं' इत्यन्तः पदसमूहः स्रूपष्ठः ॥ स्० २१० ॥

परमाणुओं से निष्पन्न होता है उसकी अपेक्षा अनन्तगुणे परमाणुओं से कार्मक दारीर निष्पन्न होता है। इसीलिये आगे २ के दारीर सब्धम खरूमतरादि कहे गये हैं। तैजस और कार्मण ये दो दारीर समझत संसारी जीवों के होते हैं और इनका संबन्ध आरमा से अनादि का ही एक जीव में एक साथ चार दारीर तक हो सकते हैं। और कम से कम दो पांच दारीर एक साथ नहीं होते हैं। क्यों कि चैकियदारीर और आहारक दारीर एक साथ नहीं रहते हैं। क्यों कि चैकियदारीर और आहारक दारीर एक साथ नहीं रहते हैं। सूत्रकार ने जो वायु-कायिक जीवों के औदारिक बैकिय तेजस और कार्मक इन चार दारीरों का विधान किया है, सो औदारिक तेजस और कार्मक दारीर होने में तो कोई दांका जैसी बात ही नहीं। परन्तु यहां जो वैकिय दारीर का सद्भाव कहा गया है सो, उसका तात्पर्य ऐसा है कि-'वैकियदारीर जन्मसिद्ध और कृत्रिम दो प्रकार का होता है-जन्मसिद्ध वैक्रिय दारीर देव और नारकियों के ही होता है अन्य के नहीं। कृत्रिम बैक्रिय दारीर

તૈજસશરીર અને તૈજસશરીરની અપેક્ષા અનંતગણા પરમાણુઓથી કાર્મક-શરીર નિષ્પન્ન થાય છે. એટલા માટે જ તે પછીના શરીરા સલમ સલમત-રાદિ કહેવામાં આવ્યાં છે તૈજસ અને કાર્મણ આ બન્ને શરીરા બધાં સંસારી છવાનાં હાેય છે અને એમના સંબંધ આત્માથી અનાદિના જ એક છવમાં એકી સાથે ચાર શરીર સુધી થઇ શકે છે અને ઓછામાં એછા છે, પાંચ શરીરા એકી સાથે હાતા નથી કેમકે વૈક્યિશરીર અને અહારકશરીર એકી સાથે રહેતા નથી સૂત્રકારે જે વાસુકાયિક જીવાના ઔદારિક વૈક્રિય, તૈજસ અને કાર્મક આ ચાર શરીરાતું વિધાન કર્શું છે, તે ઔદારિક તૈજસ અને કાર્મકશરીર થવામાં તા કાઈ પણ જાતની શંકા જેવી વાત નથી, પરંતુ આદી જ વૈક્યિશરીરના જે સદ્ભાવ કહેવામાં આવ્યા છે, તા તેતું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે વૈક્રિયશરીર જન્મસિદ્ધ અને કૃત્રિમ બે પ્રકારતું હાય છે. જન્મસિદ્ધ વૈક્રિયશરીર દેવ અને નાશ્કીઓમાં જ હાય છે, બીજામાં નદ્ધિ



अनुयोमहार**स्**त्रे

अय शरीरसंख्या प्रष्छति-

प्रथ्य-केवइया णं भंते ! ओरालिय सरीरा पण्णत्ता, गोयमा ! ओरालियसरीरा दुबिहा पण्णत्ता, तं जहा-बढेछगा य मुद्धे-छगा य। तत्थ णं जे ते बढेछगा ते णं असंखिउजा असंखि-उर्जाहिं उस्सप्पिणी-ओसप्पिणाहिं अवहीरंति कालओ, खेत्तऔं असंखेज्जा लोगा। तत्थ णं जे ते मुकेछगा तेणं अणंता अर्ण-ताहिं उस्सप्पिणीओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ, खेत्तऔ आगंता लोगा, दब्बओ अभवसिद्धिपहिं अणंतगुणा सिद्धार्णं अणंता लोगा, दब्बओ अभवसिद्धिपहिं अणंतगुणा सिद्धार्णं अणंतभागे ॥सु०२११॥

छाया-कियन्ति खड मदन्त ! औदारिकशरीराणि प्रइप्तानि ! गौतम ! औदारिकशरीराणि द्विविधानि प्रइप्तानि, तद्यधा-बद्धानि च मुक्तानि च । तन्न

कारण लब्धि है। लब्धि एक प्रकार की शक्ति है जो कुछ ही गर्भज मनुष्यों और तिर्यक्षों में संभवित है। इसलिये ऐसी लब्धि से होनेवाले बैकिय शरीर के अधिकारी गर्भजमनुष्य और तिर्यक्ष ही हो सकते हैं। कुतिम बैकिय की कारणभून एक दूसरे प्रकार की लब्धि मानी गई है, जो तपो जन्य न होकर जन्मसिद्ध होती है ऐसी लब्धि कुछ बाहर वायु-कायिक जीवों में ही मानी गई है। इसलिये वे भी कुत्रिम बैकिय शरीर के अधिकारी हैं। इसीलिये यहां सूत्रकार ने वायुकायिक जीवों में 8 शरीर के होने का विधान किया है ॥ सू० २१० ॥

કુત્રિમ વૈક્રિયનું કારણ લબ્ધિ છે. લબ્ધિ એક પ્રકારની શક્તિ છે જે થોડાંક ગર્ભજ મનુબ્યા તેમજ તિય' ચામાં જ સ'ભવિત છે એટલા માટે એવી લબ્ધ્યી થતારા વૈક્રિયશરીરના અધિકારી ગર્મજ મનુબ્યા અને તિય' ચા જ થઇ શકે છે. કુત્રિમ વૈક્રિયની કારણભૂત એક બીજા પ્રકારની પણ લબ્ધિ માનવામાં આવી છે. જે તપાજન્ય હાતી નથી પણ જન્મસિદ્ધ હાય છે એવી લબ્ધિ કેટલાંક બાહર વાયુકાયિક જીવામાં જ માનવામાં આવી છે. એટલા માટે તેઓ પણ કુત્રિમ વૈક્રિયશરીરના અધિકારી છે. એથી જ અહીં સૂત્રકારે વાયુકાયિક જીવામાં જ શરીર હાવાનું વિધાન કર્યું છે. ાાસ્કરવા

## अक्रुप्रोगवन्द्रिका टीका सत्र २११ औदारिकादिदारीरसंख्यानिरूपणम् ३८३

खन्त यानि तानि बद्रानि तानि खलु असंख्येयानि असंख्येयाभिरूत्सपिण्यवसर्पिणी-चिरपहियन्ते काळतः, क्षेत्रतः असंख्येया ळोकाः। तत्र खलु यानि तानि मुक्तावि

अव सूत्रकार औदारिक आदि शारीरो की संख्या प्रकट करते हैं-'केवइया णं भंते ! इत्यादि ।

शब्दार्थ---( केवइया णं भंते ! ओरालियसरीरा पण्णत्ता ?) हे भन्दत ! औदारिक दारीर कितने कई गये हैं ? (गोयमा ! ओरालिय सरीरा दुविहा पण्णत्ता) हे गौतम ! औदारिक दारीर दो प्रकार के कहे गये हैं । (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-(बद्धेल्लगा य मुक्केल्लगा क) एक बद्ध और दूसरा मुक्त । (तत्थ णं जे ते बद्धेल्लगा तेणं असंखिज्जा असं-किंडजाई उस्सप्पिणीओसप्पिणीहिं अवक्षीरति कालओ) इनमें जो कद औदारिक दारीर है वे सामान्य से असंख्यात है । यदि एक २ समय पर एक-एक औदारिक दारीर व्यवस्थापित किया जावे तो आसंख्यात उस्सर्पिणी और अवसर्पिणी के समस्त समयों पर एक २ औदारिक दारीरस्थापित किये जा सकते हैं । इस प्रकार काल की आपेक्षा असंख्यात हैं। इसका तारपर्य यह है कि असंख्यात उत्सर्पिणी और असंख्यात उत्सर्पिणी कोल के जितने समय हैं उतने बद्ध औदारिक दारीर हैं । असंख्यात उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी आह का का का का का का का का हता का उत्सर्पिणी का का का जातने समय हैं उतने बद्ध

હવે સૂત્રકાર ઔદારિક વગેરે શરીરાની સંખ્યા પ્રકટ કરે છે---

" केवडया णं भंते ! " छत्याहि---

શબ્દાર્થ-(फेवइया વં મંતે ! ઓરાહિય ઘરોરા પળ્ળતા ?) હે ભદ'ત ! ઔદારિક શરીરા કેટલાં કહેવામાં આવ્યા છે! (गोयमा ! ओरાહियखरीता दुविहा पण्णता) હે ગૌતમ ! ઔદારિકશરીર એ પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે. (હંबहा) તે પ્રકારા આ પ્રમાણે છે (बહેल्छगाय मुक्केछगाय) એક બહ અને બીજું મુક્ત. (तत्य णं जે दे बढेलगा तेणं असंखिण्जा असंखिल्जाई ઉત્સ અને બીજું મુક્ત. (तत्य णं जे दे बढेलगा तेणं असंखिण्जा असंखिल्जाई उत्स व्य भे બીજું મુક્ત. (तत्य णं जे दे बढेलगा तेणं असंखिण्जा असंखिल्जाई उत्स विपणी झोसपिणीहिं अबहीरंति काछ आ) આમાં જે ઔદારિકશરીર છે તે મામાન્યથી અસ'ખ્યાત છે. જો એક એક સમય પર એક એક ઔદારિકશરીર છે તે મામાન્યથી અસ'ખ્યાત છે. જો એક એક સમય પર એક એક ઔદારિકશરીર બ્યવસ્થાપિત કરવામાં આવે તા અસ'ખ્યાત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણીના સમસ્ત સમયો પર એક એક ઔદારિકશરીર સ્થાપિત કરી શકાય છે. આ દીતે કાળની અપેક્ષા અસ'ખ્યાત છે આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અસ'-ખ્યાત ઉત્સર્પિણી અને અસ'ખ્યાત અવસર્પિણી કાલના જેટલા સમયો છે તેટલાં બહ ઔદારિક શરીરા છે. અસ'ખ્યાત ઉત્સર્પિ થી અને અસ'ખ્યાત

मनुयोगहारसः

तानि खछ अनन्तानि अनन्ताभिः उत्सर्पिण्यवसपिणीभिरपहियन्ते काल्र्ताः, क्षेत्रतः अनन्ताः लोकाः, द्रव्यतः अभवसिद्धिकेभ्योऽनन्तगुणानि, सिद्धानाम् अनन्तभागे ॥ स्र० २११ ॥

सर्विणी कालके, समय असंख्यान ही होते हैं इसलिये बद्ध औदारिक करीर भी असंख्यात ही हैं। यह बद्ध औदारिकश्वारीरों का प्रमाण निम्बपण काल की अपेक्षा से किया गया जानना चाहिये।

अब क्षेत्र की अपेक्षा से औशरिक दारीर का प्रमाण सूत्रकार प्रकट करते हें---

(खेत ओ अत्तखेग्जा लोगा) क्षेत्र की अपेक्षा बद्ध औदारिक शरीर असंख्यात लोक प्रमाग हैं-इतका ताल्पर्य यह है 'असंख्यात प्रदेशा-स्मक एक एक अपनी २ अबगाहना में यदि एक एक शरीर व्यवस्था-स्थित किया जावे तो, उन शरीरों से अनंख्यात लोक भर जाते हैं। बदि इस बोत को यों समझाया जावें कि-'एक-एक नभायदेश में प्रक एक शरीर रखा जावे तब भी उनसे असंख्यात लोक भर जाते हैं-अर्थात् एक एक नभायदेश में कमशा रखने पर भी वे बद्ध औदा-रिक शरीर इतने और बच्चे रहते हैं कि-'जिन्हे कमशा एक-एक प्रदेश पर रखने के लिये असंख्यात लोकों की आवदयकता होती है। इतने लोक मिलने पर ही वे कमशा यदि एक २ प्रदेश पर रखे जावे-

અવસપિંબી કાલના સમયેા અસંખ્યત જ હૈાય છે એટલા માટે ખદ્ધ ઔદા રિકશરીર પછુ અસંખ્યાત જ છે. આ બદ્ધ ઔદારિક શરીરાતું પ્રમાણુ નિરૂ પણુ કાલની અપેક્ષાથી કરવામાં આવેલું છે, આ પ્રમાણે જાણવું બેઇએ હવે ક્ષેત્રની અપેક્ષાથી ઔદારિક શરીરતું પ્રમાણ સૂત્રકાર પ્રગટ કરે છે—

(લેત્ત લો લ સંસંગ્લા છોगા) લેત્રની અપેક્ષા બહ ઔઠારિકેશરીર અસ-ખ્યાત લાક પ્રમાણ છે. આતું તાત્પર્ય એ પ્રમાણે છે કે 'અસંખ્યાત પ્રદે શાત્મક એક એક પાતપાતાની અવગાહનામાં બે એક એક શરીર વ્યવસ્થા પિત કરવામાં આવે તા, તે શરીરાથી અસંખ્યાત લોકા ભરાઇ જાય છે. આ વાતને આ રીતે સમજાવવામાં આવે કે એક એક નસ:પ્રદેશના એક એક શરીર મૂકવામાં આવે તા પણ તેનાથી અસંખ્યાત લોકા ભરય જાય છે. એટલે કે એક એક નસ:પ્રદેશમાં કમશ: મૂકવાથી પણ તે બહ ઔદારિક શરીરા એટલાં બધાં બાકી રહે છે કે, જેમને કમશ: એક એક પ્રદેશ પર પૂકવા માટે અસંખ્યાત લોકાની આવશ્યકતા હાય છે આટલા લોકા પ્રાપ્ત થઈ શકે અને તેઓ ક્રમશ: એક એક પ્રદેશ ઉપર મૂકવામાં આવે તા જ તે પ્રતિ થઈ શકે તેમ છે. ' તા આનાથી શી હાનિ છે ! अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र २१० औदारिकादिशरीरसंख्यानिरूपणम् 👘 ३८५

तब कहीं ये पूरे जा सकते हैं 'तो कया हानि है ? उत्तर-सिद्धान्त की प्ररूपणा ऐसी नहीं है। यह कालकी अपेक्षा वद्ध औदारिक शरीरों का प्रमाण कहा गया है। 'तस्थ पां जे ते मुक्केल्टना तेणं अणंता अणंताहिं उस्सपिणी ओसपिणोहिं अवत्तीरंति कालओ) जो मुक्त औदारिक दारीर हैं वे मामान्य से अनंत हैं। काल की अपेक्षा अनंत हैं। इस को छोडने में अनंब उत्सर्विजी और अवस र्पिणी काल व्यतीत हो जस्ता है। सारपर्य इसका यह है कि मुक्त औदा-रिक शरीरों में से यदि एक एक खमय में एक र शरीर का अपहार किया जावे तो, अनंन उत्सर्थिणी अबसर्विणी काल में उन सब अपहार हो सकता है। इससे यह बात साबित होती है कि-'अनंत वस्मर्थिणी और अवसर्विणी काल के जिनने समध हैं उतने मुक्त औदा-रिक घारीर हैं। यह काल की अपेक्षा मुक्त औदारिक घारीर के प्रमाण का कथन है। (खेराओ अणसा लोगा) अब सूत्रकार क्षेत्र की अपेक्षा मुक्त औदारिक दारीरों के प्रमाण का कथन करते हैं-इसमें वे प्रकट करते हैं । की मुक्त औदारिक क्षेत्र की अपेक्षा भी अनंत लोकप्रमाण है । (रब्बओ अभव्यसिद्धेहिं अनतगुणा सिद्धाणं अणंतभागे) तथा अभव्य जीव द्रव्य की जितनी संख्या है, उमसे उनकी संख्या अनंत गुणी है-इसका तात्पर्य हैं की-'उनकी संख्या सिद्धों के अनंतले भाग प्रमाण हैं।

ઉત્તર-સિદ્ધાન્તની પ્રરૂપણા એવી નથી આ કાળની અપેક્ષા બહ્ર ઔદા रिंड शरीरेतुं भमाध કહેવામાં આવ્યું છે. (तत्य ज जे ते मुक्केहना ते ज खणंता अणंताहिं उस्यपिणी ओसपिणीहिं अवहीरति कः दओ) के मुफ्त औध-રિક શરીરા છે તે સામાન્યથી અતત્વે છે કાળની અપેક્ષાં અનંતે છે એના પરિત્યાગ અનંત ઉત્તર્પિણી અને અવસર્પિણી કાળ પસાર થઇ જાય છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે મુક્ત ઔદાશ્કિ શરીરામાંથી જે એક એક સમયમાં એક શરીરનાે અપહાર કરવામાં આવે તે৷ અનંત હત્સર્પિણી\_અવસર્પિણી કાળમાં તે સર્વના અપહાર થઇ શકે છે. અનાથી આ વાત સિદ્ધ થાય છે કે અતંત ઉત્સર્ધિણી અને અવસર્ચિથી કાળના જેટલા સમરો છે તેટલા મુક્ત ઔદારિક શરીરા છે. આ કાળની અપેસા મુક્ત ઔદારિક શરીરનુ પ્રમાણ કથન છે. (खेनजो अणंता छोगा) હવે સૂલધાર દેવની અપેશા મુક્લ ઔદારિક શરીરાના પ્રમાણનું ક્શન કરે છે તેમાં તેએ શ્રી એ પ્રકટ કરે 🖁 ક્ષેત્રની અપેક્ષા પણ ≈'ન'લ લાક ગમાણ છે (દરવઝો મુક્ત ઔદારિક अभवसिदिपहिं अनंतगुणा शिक्षणं अणंतनाने) तेनव अभव्य छव द्रव्यनी જેટલી સખ્યા છે, તેથી તેમના સંખ્યા અનંતગુણી છે. આંનું તાત્પર્ય 🛱 છે કે ' તેમની સંખ્યા સિદ્ધોના અનંતમા ભાગ પ્રમાહ છે. ?

জ০ ৪९



टीका-'केषइयाणं मंते' इत्यादि ।

कियन्ति खछ भदन्त ! औदारिकशरीराणि प्रज्ञप्तानि ? उत्तरयति--गौतम ! औदारिकशरीराणि बद्धमुक्तभेदेन द्विविधानि मज्ञप्तानि । नन्वत्र औदारिक-घरीरसंख्या पृष्टा, तत्र बद्धमुक्तेति तदद्वैविध्यकथनममस्तुतमिति चेदाइ-बद्धमु-केति द्विविधस्यापि औदारिकशरीरस्य पृथक् पृथक् संख्यामदर्शनाय तथोक्तमिति नोऽप्रस्तुततस्वचिन्ताऽत्र कार्येति । इदं बद्धस्वमुक्तत्वविध्रिण्टौदारिकादिशरीर-ममाणं कचिद् द्रव्येग=अभव्यादिना वक्ष्यते कचित्तु क्षेत्रेण=मतरादिना, कचित्तु काळेन=समयावलिकादिना मावस्यात्र द्रव्यान्तर्गतत्वेन विवक्षणाद भावेन प्रमाणं

भाषार्थः--- इस सत्रदारा सूत्रकारने औदारिकदारीरों की संख्या कही है-- उसमें उन्होंने यह स्पष्ट किया है कि-'औदारिक दारीर बद्ध और मुक्त के भेद से दो प्रकार के होते हैं। यहां पर प्रकार कहने पर ऐसी आद्याका नहीं करनी चाहिये-कि 'पूछी गई संख्या और उसर दिया गया प्रकार है। क्योंकि सूत्रकार ने जो बद्ध और मुक्त ये दो प्रकार के भेद औदारिकादि दारीरों के कहे हैं, सो इस कथन का उनका यह प्रयोजन है कि-'वे बद्ध और मुक्त की भी प्रथक २ संख्या कहेंगे। सो यह बद्ध, मुक्त औदारिकादिकदारीरों की संख्या वे कहीं द्रव्य से-अभव्यादि राशि से, कहीं क्षेत्र से-प्रतर आदि से और कहीं काल से समय आवलिका आदि से, प्रकट करेंगे। भाव की बात जो यहां नहीं आई है, उसका कारण यह है-'भाव द्रव्य के अन्तर्गत ही विव-

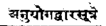
ભાવાર્થ — આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે ઔદારિક શરીરાની સંખ્યા કહી છે, તેમાં એ વાત સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે કે ઔદાસ્કિશરીર અદ્ધ તેમજ મુકતના લેદથી છે પ્રકારના હાેય છે. અહીં પ્રકારની ચર્ચા કર્યા પછી તાે આ જાતની આશંકા થવી ન જોઇએ કે 'પૂછવામાં આવ્યું છે સંખ્યા વિષે અને જવાબ આપવામાં આવ્યા છે. પ્રકારના સંબંધમાં કેમકે સૂત્રકારે બદ અને સુકત આ બે પ્રકારના લેદા ઔદાસ્કાદિ શરીરાના કહ્યાં છે. તાે આ કથનથી તેમનું એ પ્રયોજન છે કે 'તે બદ્ધ અને સુકતની પછ્યુ જુદી જુદી સંખ્યા કહેશે ' તા આ બદ્ધ, સુકત ઔદાસ્કિ શરીરાના કહ્યાં છે. તેા આ કથનથી તેમનું એ પ્રયોજન છે કે 'તે બદ્ધ અને સુકતની પછ્યુ જુદી જુદી સંખ્યા કહેશે ' તા આ બદ્ધ, સુકત ઔદાસ્કિ શરીરાની સંખ્યા કેટલાક સ્થાને દ્રવ્યથી, અલબ્યાદિ, રાશિથી કેટલાક સ્થાને ક્ષેત્રથી પ્રતર વગે-રેથી અને કેટલાક સ્થાને કાળથી સમય આવલિકા વગેરેથી પ્રકટ કરશે બાવની વાત જે અહીં સ્પષ્ટ કરવામાં આવી નથી, તેનું કારણ આ પ્રમાણે છે કે ભાવ દ્રવ્યમાં જ વિવક્ષિત થઈ ગયેલ છે. એથી અહીં તેની અપેક્ષાએ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१० औदारिकादिइशीरसंख्धानिरूपणम् 👘 ३८७

न बक्ष्यति तत्र बद्धानामौदारिकशरीराणां कालतः क्षेत्रतश्व मानं निरूपयति-'तत्थ णं जे ते बद्धेरुगा' इत्यादिना । नारकाणां देवानां च वैकिथशरीरत्वाक तेषां बद्धान्यौदारिकशरीराणि सन्ति, अदस्तिर्थङ्गमुप्धा एव तथाविधकमोदि-यात् बद्धौदारिकशरीरभाजो भवन्ति । तानि सत्रौणि समानान्यतोऽसंख्यातानि सन्ति । तदसंख्येयं कियदिति दर्शयितुमाह-'भसंखेज्जाहि' इत्यादि । यदि प्रति-समयमेकैकं शरीरमपहिषते तदाऽसंख्येयोत्सर्थिण्यवर्षार्थणीभिस्तानि सर्वाणि शरीराण्यपहियन्ते इति, असंख्येयाद्यत्सर्थिण्यवर्षार्थणीभिस्तानि सर्वाणि शरीराणि क्षेत्रतोऽसंख्येयलोक्तपरिनितानि सन्ति । अत्रेदं योध्यस्- एकैकस्याम-

क्षित हो गया है-इसलिये यहां उसकी अपेक्षा से उनकी संख्या प्रकट नहीं की जावेगी। 'यद का तात्पर्य है-'ग्रहण किये गये। और 'मुक्त' का तारपर्य है-'छोड दिये गये।' अर्थात मनुष्य और तिर्यश्चों के दारा जो औदारिक शरीर ग्रहण किये जा चुके हैं और पृच्छा समय में भी जो जीवों के साथ सम्बद्ध हैं वे सब औदारिक शरीर बद्ध है अर्थात वर्तमान में मनुष्य और तिर्यश्चों का जो घृत स्थूल शरीर है वह बद्ध और औदारिक शरीर है। यहां मनुष्य और तिर्यश्च कहने का यह तात्पर्य है कि-'ओदारिक शरीर, औदारिक कर्म के उदय से इन्हीं जीवों के होता है, अन्य देव नारकी जीवों के नहीं। क्योंकि उनके तो तैजस कार्मण और वैकिय शरीर ही होता है।

रांका--जिस प्रकार बद्ध औदारिक दारीर का प्रमाण क्षेत्र की अपेक्षा असंख्यात लोक कहा गया है और उसे यो समझाया गया तेभनी संખ્યા પ્રકટ કરવામાં આવશે નહિ. 'णહ 'नं तात्पर्य' છે ' अढख़ કરવામાં આવેલા ' અને ' મુકત 'નં तात्पर्य' છે ' त्यलपेक्षा ' એટલે કે મનુષ્ય અને તિર્ય' ચા વડે જે ઔઠારિકશરીર બ્રહણ કરવામાં આવ્યાં છે અને પૃચ્છા સમયમાં પણ જે જીવાની સાથે સંબદ્ધ છે. તે સવે ' ઔઠારિકશરીર બદ્ધ છે, એટલે કે વર્તમાનમાં મનુષ્ય અને તિર્ય' ચાના ધારણ કરેલા જે સ્થલ શરીરા છે તે બદ્ધ અને ઔઠારિક શરીરા છે. અહી' મનુષ્ય અને તિર્ય ' અના પાઠનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે ઔઠારિકશરીર, ઔઠારિક કર્મના ઉદયથી એજ જીવાના જ હાય છે. બીજ દેવ નારકી જીવાના નહિ કેમકે તેમના તા તેજસ કાર્મે આને વૈકિયશરીર જ હાય છે.

શ'કા — જેમ ખહ ઔદારિક શરીરતું પ્રમાણ ક્ષેત્રની અપેક્ષા અસ'-ખ્યાત લાક કહેવામાં આવ્યું છે અને તેને આ રીતે સમજાવવામાં આવ્યું **ંર**૮ટે



संख्येयभदेशात्मिकार्था स्वकी वस्वकी थादमाहनायां यहाँ हैकं शरीरं व्यवस्थाप्यते तथा तैः शरी रै संख्येया लोका जियन्ते, यदिचेकैंकस्तिवनः प्रदेशे एकैकं शरीरं व्यवस्थाप्यते तदाऽपि अतंख्येया छोका जियन्ते, इत्यं ननु शरीरस्य एकै-कमदेशावगाहना कथं नोक्ता ? इति चेदाइ-के उलं शरीरस्य जघन्यतोऽप्यसंख्येय-मदेशावगाहित्वादेकस्मिन् अदेशेऽग्रगाहः सिद्धान्ते निपिद्ध इति नेत्थमुक्ता । असत्कल्यनयेव मुख्यतां को दोषः ? नास्ति कोऽपि दोषः, परन्तु सिद्धान्तसम्मतमका-है कि-'असंख्यात अदेशास्मक एक एक उपनी २ अवगाहना से यदि एक एक शरीर व्यवस्थापित किया जावे तो, उन शरीरों से असंख्यात लोक भर जाते हैं। तो इस विषय को इस प्रकार क्यों न समझाया जावे कि-'यदि आकाश के एकप्रदेश पर एक २ औदारिक शरीर स्थापित किया जावे तो उनसे असंख्यात लोक भर जाते हैं। यह कल्पना सीधी और सरल है तथा इसखे उनका क्षेत्र प्रमाण भी जल्दी से समझ में आ जाता है ।

उत्तर--इस प्रकार की कल्पना सिदान्त निषिद्ध है। क्योंकि सिद्धान्त में एक शरीर की कम से कम अवगाहना लोकाकाश के असंख्यातवें भाग में कहीं गई है। एक २ प्रदेश में नहीं। और लोका-काशका असंख्यातवां आग भी असंख्यात प्रदेशाश्मक होता है। ऐसा कहा गया है। इस कारण इस प्रकार की कल्पना को स्थान नहीं दिया है।

र्शकाल-असत्कल्पना से यदि ऐसी प्ररूपणा समझाने के लिये की जावे तो क्या दोष ?

છે કે 'અસ'ખ્યાત પ્રદેશાત્મક એક એક પાતપાતાની અવગાહનામાં જે એક એક શરીર વ્યવસ્થાપિત કરવામાં આવે તા તે શરીરાથી અસંખ્યાત લોકો ભારાઇ જાય છે. તા આ વિષયને આ રીતે કેમ ન સમજાવવામાં આવે કે-જે આકાશના એક પ્રદેશ પર એક એક ઔદારિકશરીર પ્રસ્થાપિત કરવામાં આવે તા તેનાથી અસંખ્યાત લોકો પૂરિત થઇ જાય છે. આ કલ્પના સીધી તેમજ સરલ છે તથા આનાથી તેમનું ક્ષેત્રપ્રમાણુ પશુ શીઘ્રતાપૂર્વંક સમજમાં આવી જાય છે.

ઉત્તર-આ ભાતની કલ્પના સિદ્ધાન્તથી નિષિદ્ધ છે. કેમકે સિદ્ધાન્તમાં એક શરીરની એાછામાં એાછા અવગાહના લાકાકાશના અસંગ્યાતમાં ભાગમાં કહેવામાં આવી છે. એક એક મદેશમાં નહી અને લાકાકાશના અસંખ્યાતમા ભાગ પદ્ય અસંખ્યત પ્રદેશાત્મક હાય છે. આમ કહેવામાં આવ્યું નથી.

શ'કા-અસત્કલ્પનાથી જે એવી પરૂપણા સમજાવવા માટે કરાવવામાં આવે તા આમાં શા દાષ છે?

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१० औदारिकादिद्यारीरसंख्यानिरूपणम् 👘 ३८९

रेण प्ररू ग्णा चेद्रुपळभ्यते तर्हि असरकट्वनया प्ररूपणा अनावद्धकीस्यसरकट्वना नाश्रिता । ननु औदारिध्वराशिरिणां मनुष्यतिरआमनन्तरद्यात्तेपां श्वरीराण्यपि अन न्तानि वक्तव्यानि कथमसंख्येयान्धुक्तानि १ इति चेदाह-प्रत्येकन्नरीरिणामसंख्ये-यत्वात्तेपां शरीराण्यवि असंख्यातानि । साधारणगरीरिणस्त्वनन्ताः, किन्तु तेपा-मेकैक जीवस्य एकैकं शरीरं नास्ति, अपि तु अनन्तानामनन्तानां जीवानामेकैकं शरीरम् , इत्यत औदारिकग्नरीरिणामनन्त्येऽपि शरीराण्यसंख्यातान्येव भवन्तीति ।

अथ मुक्तान्यौदारिकशरीराणि व्ररूपयति--'तस्थ णं जे ते मुक्केछगा' इत्यादि । भवान्तरसंक्रमणे मोक्षगमनकाले वा जीवेः यान्धीदारिक्क्सरीराणि मुक्तानि तान्यनन्तापि भवन्ति । अनन्तान्यपि अनन्तानि सन्ति, अत्रो न ज्ञायते

उत्तर-दोप तो कुछ भी नहीं है। परन्तु सिद्धान्त सम्झत प्रकार से प्ररूपणा उपलब्ध होती है तो असत्कल्पना से प्ररूपणा करना अनावइयक है।

शंका∽-औदारिक शरीरचाछे, मनुष्य और तिर्यश्च दोनों मिलकर अनंत हैं, इसलिये औदारिक शरीर भी अनंत ही कहना चाहिये। असंख्यात क्या कहे ?

उत्तर--- प्रत्येक शरीरी असंख्यात हैं। इसलिपे उनके शरीर भी असंख्यात हैं। यद्यपि साधारण शरीरी अनंत हैं, फिर उनमें एक २ जीव का एक २ शरीर जुदा जुझ नहीं है, किन्तु अनंत अनंत जीवों--एक एक ही शरीर होता है। इसलिये औदारिक शरीरी अनंत होने पर भी औदारिक शरीर असंख्यात ही होते हैं। भवान्तर में संक्र-मण करने पर अथवा मोक्ष गमन करने पर जीवों के द्वारा जो औदा-

ઉત્તર-દાષ તાે કાઇ પગ્ન જાતના નથી પરંતુ સિદ્ધાન્ત સમ્મત પ્રકા-રથી જ્યારે પરૂપણા ઉપલબ્ધ હાેય છે તાે અસત્કલ્પનાથી પ્રરૂપણા કરવી આવશ્યક છે ?

શંકા–ઔદારિક શરીરવાળા, મતુષ્ય અને તિર્યંચ બન્ને અનંત છે. આથી ઔદારિકશરીર પણુ અનંત છે, આમ કહેલું જેઇએ અસંખ્યાત શા માટે કહેવામાં આવે ?

ઉત્તર-દરેકેદરેક શરીરી અસંખ્યાત છે એટલા માટે તેમાંના શરીરા પથુ અસંખ્યાત છે. ને કે સાધારથુ શરીરી અન'ત છે, અને તેમાં એક એક જીવતું એક એક શરીર જુદું જુદું નથી અન'ત અન'ત જીવાના એક એક જ શરીર હાય છે. એટલા માટે ઔદારિક શરીરી અન'ત હોવા છતાંએ ઔદારિક શરીર અસંખ્યાત જ હાય છે ભવાન્તરમાં સંક્રમસ કરવાથી અથવા



यदिदमनन्तं कियत् ? अतः कालादिभिस्तत्ममाणं निरूप्यति-तेषु मुक्तश्वारेषु मतिसमयमेकैकशगीरापहारे अनन्ताभिरुत्सर्पिणीमिस्तान्यपद्विपन्ते कालतः । अन-न्ताम्रुत्सर्पिण्यवसर्पिणोषु यावन्तः समया भवन्ति, तावन्ति मुक्तान्यौदारिकशरीराणि कालगो बोध्यानीति भावः । क्षेत्रतः अनन्ता लोकाः-क्षेत्रमाश्चित्य मुक्तान्यौदारिक-शरीराणि अनग्तानां लोकममाणखण्डानां भदेशराशितुल्यानि बोध्यानि । तथा -द्रव्यतः=द्रव्यमाश्चित्य अभवसिद्धिकेभ्यः-अभव्यजीवद्रव्यसंख्यात्रोऽनन्तगुणानि, सिद्धानामनन्तमागे=सिद्धजीवसंख्यायास्त्वनन्तभागवर्त्तीनि ।

नतु येः सम्यक्त ं पूर्वे भविपत्रम्, पुनस्तैर्मिथ्यात्वं भविपत्रं ते दि मविपतित सम्पण्डप्टयः भोच्यन्ते, तेऽप्यभवसिद्धिकेम्योऽनन्तगुणाः सिद्धानां चानन्तभाग-वर्तिनो भवन्तीति भज्ञापनामदादण्डके पठचते, तत्किमेतानि मुक्तान्यौदासिक-शरीराणि तत्तुल्पानि भवन्ति ? इति चेदाह-यद्येतानि तत्समसंख्यकानि मचेयुस्तदा रिक शरीर छोडे जाते हैं, वे मुक्त औदारिक शरीर हैं, और ये मुक्त औदारिक शरीर अनंत हैं। काल की अपेक्षा मुक्त औदारिक शरीर अनन्त उत्सर्विणी और अवसर्विणी के जितने समय होते हैं उतने हें। क्षेत्र की अपेक्षा अनंत लोक प्रमाण खंडों की प्रदेश राशि के तुल्प-हें। द्रव्य की अपेक्षा अभव्यजीव द्रव्य की संख्या से अनंतगुणे और सिद्ध भगवान् के अनंतवें भाग हैं।

शंका--जिन जीवों ने पहिछे सम्पत्तव प्राप्त कर लिया और याद वे मिथ्याद्दव्टि हो गये, ऐसे जीव 'पडिवाइ' प्रतिपतिन सम्यग्द्रव्टि कहे गये हैं। इन जीवों की भी संख्या अभवसिद्धिकों से अनंतगुणी और सिद्ध भगवान से असंख्यातवें भाग है ऐसी प्ररूपणा महादण्डक में की गई है। तो क्या ये मुक्त औदारिक दारीर इन्ही के तुल्य होते हैं?

માક્ષ ગમન કર્યા ખાદ જીવા વડે જે ઔદારિક શરીરા ત્યજી દેવામાં આવે છે તે મુક્ત ઔદારિક શરીરા છે. અને આ મુક્ત ઔદારિક શરીરા અનન્ત છે કાળની અપેક્ષાએ મુક્ત ઔદારિકશરીર અનન્ત ઉત્સર્પિણી અને અવસ-પિંણુીના જેટલા સમયા હોય છે, તેટલા છે ક્ષેત્રની અપેક્ષા અનંત લાક મમાણુ ખંડાની પ્રદેશરાશીની તુલ્ય છે. દ્રવ્યની અપેક્ષા અભવ્ય જીવા દ્રવ્યની સંખ્યાથી અનંતગણા અને સિદ્ધ ભગવાનના અનંતમા ભાગા છે.

શ'કા-જે જીવેાએ પહેલાં સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કર્સું છે અને ત્યાર બાદ તે મિચ્યાદૃષ્ટિ થઇ ગયા છે, એવા જીવેા 'વક્લિાદ્ ' પ્રતિપતિત સમ્યગ્દબ્ટિ કહેવામાં આવ્યાં છે. આ જીવેાની પણુ સંખ્યા અભવસિદ્ધિકાથી અનંતગણી અને સિદ્ધ ભગવાનથી અસંખ્યાતમા ભાગની છે એવી પ્રરૂપણા મહાદ ડકમાં કહેવામાં આવી છે, તા શું આ મુક્ત ઔદારિકશરીર એમના જ તુલ્ય હાય છે !

## अनुचोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१० औदारिकादिशरीरसंख्यानिरूपणम् ३९१

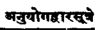
तान्यपत्र छुत्रे निर्दिष्टानि स्युः, न च तानि निर्दिष्टानि दृत्रयन्ते, अत एतानि ुर्तान्यौदारिकश्वरीराणि भतिपतितसम्यग्दष्टिरात्र्यपेक्षया कदाचिद् दीनानि कदाचित्तुल्यानि कदाचिदधिकानि वा भवन्तीति बोध्यम् । नतु जीत्रैः परित्यक्ता-नामौदारिकश्वरीराणामानन्त्यं यदुक्तं तत् कधं संगच्छते ? यद्यतानि यानि दम-श्वानगतानि अश्वतानि तिष्ठन्ति तानि गृश्चेरन्, तर्हि तेषामनन्तकाळावस्याना-भावात् स्तोकत्वादानन्त्यं नासित् । अथ चेद्यानि खण्डीभूयपरमाण्वादिमावेन परिणामान्तरापन्नानि तानि गृश्चेरन् तर्हि नेतादशः कश्चित् पुद्रलोऽस्ति, योऽसीता-

उत्तर-यदि ये उनकी समसंख्याबाछे होते तो उनके जैसा उनका भी इस मुझ में निर्देश होता परन्तु यहां सूत्र में उनका निर्देश तो दिखता नहीं है-इसलिये यह जानना बाहिय कि-'ये मुक्त औदारिक शारीर प्रतिपतितसम्यग्टष्टियों की राशि की अपेक्षा से कदा-चित् हीन, कदाचित् तन्तरुप और कदाबित् अधिक भी होते हैं।

शंका - जीवों द्वारा परिस्यक्तरूप मुक्त औदारिक शरीरों को जो आप अनंत कह रहे हैं-वह किस अपेक्षा से कह रहे है ? क्या जो शरीर इमशान गंत होकर अक्षत हैं, उनकी अपेक्षा से आप उनमें अनंतता कह रहे हैं ? यदि हांकहा जाय तो यह वात संभवित नहीं होती, क्योंकि उनमें अनंतकाल तक रहना संभवता ही नहीं है-वे तो स्तोक-काल तक ही रहते हैं-इसलिये उनमें स्तोकता आने से अनंतता संम-वित नहीं होती ? यदि ऐसा कहा जाय कि-'जो औदारिक शरीर खंड

ઉત્તર-ને આ તેમની સાથે સમસંખ્યા ધરાવતા હોય તા તેમની જેમ તેમનું પછુ આ સૂત્રમાં ક્રયન કરવામાં આવ્યું હાત પરંતુ અહીં સૂત્રમાં તેમનું ક્રથન તા જેવામાં આવતું નથી. એટલા માટે એમ સમજી લેવું જેઈએ કે મુક્ત ઔદારિક શરીરા પ્રતિપતિત સમ્યગ્રદ્દેઓિની રાશિની અપેક્ષાએ કુદાચિત હીન, કદાચિત તત્ત્લલ્ય અને કદાચિત વધારે પછ હાય છે.

શ'કા-જીવા વડે પરિત્યકત રૂપ સુકત ઔદારિક શરીરાને જે તમે અન'ત ખતાવી રહ્યા છેા, તે કઇ અપેક્ષાએ અતાવી રહ્યા છેા ! શું જે શરીરા રમશાનગત થઇને અક્ષત છે, તેમની અપેક્ષાએ આપ તેમનામાં અન'તતા કહી રહ્યા છેા ! જે આપ 'હા ' કહા તે આ વાત સ'ભવિત નથી કેમકે તેમનામાં અનંત કાલ સુધી રહેવું સ'ભવિત નથી તેઓ તે સ્તાક કાલ સુધી જ રહે છે. એથી તેમનામાં સ્તાકતા આવવાથી અન'તતા સ'ભવિત નથી ! ને આમ કહેવામાં આવે કે જે ઔદારિક શરીરા ખંડખંડ થઈને પરમાછ



यामद्वायामेकैकनीवेनौदारिक शरीररूपतयाऽनन्तराः परिणमच्य न सुक्तः, स्तः सर्घस्यापि धुद्व ठास्तिकायस्य प्रदणमार्थवेत, एवं च सत्य म्ध्येभ्योऽनन्तरागुणानि सिद्धानामनन्तमागे इत्येत दिरुध्येत, सर्वेपुद्व छास्तिकायगतपुद्व हानां सर्वजी वेभ्योऽ-प्यनन्तानन्तगुणत्वादिति चेदाइ-अत्र उक्तरक्षद्वयं न विवक्षितम्, किन्तु जीव-प्रयोगनिर्यत्तितमौदारिक शरीरपरिणामं परित्यज्य परिणामान्तरं नासादयन्ति ताव-२ होकर परमाणु आदि रूप में परिणत हो चुके हैं, उनकी अपेक्षा उनमें अनंतता कही है, सो बात भी नहीं बनती है क्योंकि ऐसा कोई पुद्धन्छ नहीं है जो अतीतकाल में एक एक जीब के द्वारा औदारिक इारीररूप से अनंतवार परिणमाकर न छोड दिया गया हो। इस प्रकार से समस्त पुद्गलास्तिकाय के, ग्रहण होने का धसंग प्राप्त होना है। इस प्रसंग में अभव्यराशि से अनंत गुणता और सिद्ध भगवान् से अनंत-भागना बिरुद्ध जाती है। क्योंकि सर्व पुद्धलास्तिकाय गतपुद्गलों में सर्व जीवों की अपेक्षा भी अनंतानंतगुणता है। इसल्तिये मुक्त औदा-रिक झरीरों में भी अनंतानंत गुणता आवेगी?

उत्तर-ऐसा नहीं है-क्योंकि इन दोनों पक्षों को यहां पर नहीं लिया गया है। किन्तु-यहां तो ऐसी वात की गई है कि-'जीव द्वारा विप्रमुक्त एक एक औदारिक दारीर के जितने अनंत खंड हो जाते हैं, वे अनंतखंड जब तक जीब प्रयोग निर्वतित औदार्शिक दारीररूप परि-

વગેરે રૂપામાં પશ્ચિત થઈ ગયાં છે, તેમની અપેક્ષા તેમનામાં અનંતતા કહેવામાં આવી છે. તેા આ વાત પછ્ય બંધએસતી નથી કેમકે એવું ઠાઈ પુદ્રલ નથી કે જે અતીત કાલમાં એક એક જીવ વડે ઔદારિધ્શશીર રૂપથી અનંત વખત પરિષ્ટ્રમાવીને છેાડી ન સુકશું હેાય આ રીતે સમસ્ત પુદ્રલાસ્તિ-કાયના ગ્રહ્યુના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે. આ પ્રસંગમાં અલવ્યસશિથી અનંતગુહ્યુતા અને સિદ્ધ ભગવાનથી અનંત ભાગતા વિરૂદ્ધ જાય છે કેમકે સર્વ પુદ્રલાસ્તિકાય ગત પુદ્રલામાં સર્વ જીવાની અપેક્ષાએ પહ્ય અનંતાનંત ગુણતા છે. એટલા માટે ગુક્ત ઔદાસ્કિ શરીરામાં પદ્ય જીનંતાનંત ગુણતા આવશે ? હત્તર-આ પ્રમાણે નથી કેમકે આ બન્ને પક્ષાને અહીં ગ્રદ્ધ કરવામાં આવ્યા નથી પરંતુ ગહીં તેા આ બાત ગ્રહ્યુ કરવામાં આવી છે કે જાવ

વડે વિપ્રમુક્ત એક એક ઔદારિક શરીરના જેટકા અનંત ખંડા થઇ જાય છે, તે અનંતખંડા જ્યાં સુધી જીવ પ્રયોગ નિર્વાર્તિ ઔદ્ધ વિકશરીર રૂપ પરિણામને ત્યજીને પરિણામાન્તરને મેળવતા નથી ત્યાં સુધી ઔૈદારિકશરીન

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २११ औदारिकादिदारीरसंख्यानिरूपणम् 👘 ३९३ः

दौदारिकशरीरावयवत्वात अवयवे समुदायोपचारात् मस्येकमवयवमीदारिक-श्वरीरेत्युच्यते । अवयवे समुदायोपचारस्तु एकदेशदाहेऽपि प्रामो दग्धः पटो दग्ध इत्यादिवदुन्नेयः । एवं चैकैकं जीवविश्वमुक्तमौदारिकग्नरीरमनन्तुभेदभिन्नम् , तेषु च भेदेषु मत्येकं मस्तुतशरीरावयवतया मस्तुतशरीरत्वेनोपचर्यते ! एतेवां च मेदानां मक्रतवारीरपरिणामश्याने अन्येषां तत्परिणामवताग्रत्थत्तिसंभवाद यथोक्ता-नन्तसंख्यकान्यौदारिकश्वरीराणि न छोके कदाचिद् व्यवच्छिद्यन्ते इति। ठदेवमा-खत औदारिकवरीरसंख्या मोक्ता। विभागतस्त्वग्रे कमप्राप्ता वक्ष्यते इति ॥स. २११॥ णाम को छोडकर परिणामान्तर को नहीं पा छेते हैं, तब तक ओटा-रिक दारीरावय होने के कारण वे औदारिक दारीर ही कहे जाते है। यद्यपि वे औदारिक दारीररूप नहीं है-उसके खंडरूप हैं. फिर भी अब-यव में अवचवी के उपचार से प्रत्येक अवचव औदारिक दारीररूप से मानलिये जाते हैं। अवयव में समुदायरूप अवयवी का उपचार गात के एक देश के जल जाने पर जैसे 'ग्राम जलगया' पट के एक देश जस्त जाने पर जैसे 'पट जलगया' होता है, वैसे ही यहां होनें में कोई बाधा नहीं है। इस प्रकार एक एक जीव के द्वारा विममुक्त औदारिक द्वारीर अनंत मेदवाला है इन मेदों में प्रत्येक मेद औदारिक शरीर का अवचक कहलाता है। इन अवचर्बों में प्रस्तुत औदारिक शरीर का उपचार कर खिया जाता है। अब ये भेद प्रकृतदारीररूप परिणाम का परित्याग कर देते हैं, तब ऐसा नहीं होता है कि-'फिर औदारिक धारीर का सर्वधा अभाव ही-ज्यवच्छेर ही हो जावे चयोंकि उस समय अन्यों में

રાવયવ હેાવાથી તે ઔકારિક શરીરા જ કહેવામાં આવે છે. તે કે તે ઔદા-રિકશરીર રૂપ નથી, તેના ખંડરૂપ છે, છતાં એ અવયવમાં અવયવીના ઉપ-આરથી તે પ્રત્યેક અવયવ ઔદારિકશરીર રૂપથી માનવામાં આવે છે. અવ-યવમાં સમુદાય રૂપ અવયવીનાે ઉપચાર ગામના એકદેશને અગ્નિમાં ભસ્મ થઇ ગયા પછી 'ગામ ભસ્મ થઈ ગયું' વસ્તના એક ભાગ બળી જાય ત્યારે જેમ 'વસ્ત બળી ગયું છે' આ રીતે કહેવામાં આવે છે, તેમજ અહીં પશુ કાઇ જાતની બાધા નથી આ પ્રમાશે એક એક છવ વડે વિપ્રમુક્ત ઔદા-રિક શરીરના અવયવ કહેવામાં આવે છે. આ અવયવામાં પ્રસ્તુત ઔદા-શિક શરીરના અવયવ કહેવામાં આવે છે. આ અવયવામાં પ્રસ્તુત ઔદા-શિક શરીરના લપચાર કરી લેવામાં આવે છે. જ્યારે આ ભેદા પ્રકૃત શરીર રૂપ પરિણામ ત્યજી દે છે, ત્યારે આમ થતું નથી કે 'ફરી ઔદારિક શરીરને સર્વથા અભાવ જ-વ્યવચ્છેદ જ થઇ જાય.

মৃত ৭০



अय वैक्रियादि संख्यामोघरो निरूपयति---

षुरुष्-केवइया णं भंते ! वेउटित्रयसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा! बैउबियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-बद्धेछया य मुकेछया व। तत्थ णं जे ते बद्धेलया ते णं असंखिज्जा असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणि ओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ, खेत्तओ असं-खिउजाओ सेढीओ पयरस्स असंखेउजइभागे। तत्थ णं जे ते मुझेलया ते णे अणंता अणंताहिं उस्सप्पिणीओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ, सेसं जहा ओरालियस्त मुक्केलया तहा मर्पाव भाणियव्या। केवइया णं भंते ! आहारगसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा! आहारगसरीरा दुत्रिहा पण्णत्ता, बद्धेछया य मुक्केछया य। तत्थ णं जे ते बडेछिया ते णं सिय अत्थि सिय नत्थि। जह अरिथ जहण्णेणं एगो वा दोवा तिणिण वा, उक्कोसेणं सहस्त-पुहुत्तं, मुकेल्लया जहा ओरालियसरीरा तहा भाणियव्वा। केव-इया णं भंते ! तेयगसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा ! तेयगुसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्लया य। तत्थ ण औदारिक परिणामरूप की उत्पत्ति हो जाती है। इसलिये अनंत संख्या-वाछे औदारिक इारीरों का लोक में कभी व्यवच्छेद अभाव-नहीं हो सकता है। इस प्रकार यह मुझकारने ओघसामान्य-की अपेक्षा औदा-रिक दारीर की संख्या कही है। विभाग की अपेक्षा कम प्राप्त इसकी संख्या सूत्रकार आगे कहेंगे ॥ २११ ॥

કેમકે તે સમયે અન્યામાં ઔદારિક પરિણામ રૂપની ઉત્પત્તિ થઇ જાય **છે. એટલા** માટે અનંત સંખ્યાતવાળા ઔદારિક શરીરાના લાકમાં કદાપિ અભાવ–બ્યવચ્છેદ થઈ શકતા નથી આ પ્રમાણે સૂત્રકારે આઘ સામાન્યની અપિક્ષાએ ઔદારિક શરીરની સંખ્યા કહી છે. વિભાગની અપેક્ષા ક્રમ પ્રાપ્ત એની સંખ્યા સૂત્રકાર હવે પછી કહેશે. ાાસૂ૦ર૧૧ા मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१२ ओघतो वैकियादिदारीरसंख्यानिरूपणम् ३९५

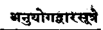
जे ते बद्धेलया ते णं अणंता अणंताहिं उस्सप्पिणी ओसण्मि णाहिं अवहीरंति कालओ, खेत्तओ अणंता लोगा, दव्वऔ सिद्धेहिं अणंतगुणा सव्वजीवाणं अणंतभागूणा। तत्थ णं जे ते मुक्केल्लया ते णं अणंता अणंताहिं उस्सप्पिणी ओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ, खेत्तओ अणंता लोगा, दव्वओ सञ्च-जीवेहिं अणंतगुणा सव्वजीववग्गस्स अणंतभागे। केवइयम्गं भंते ! कम्मयसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा ! कम्मयसरीरा हुविहा पण्णत्ता, तं जहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्लया य । जहा तेयग-सरीरा तहा कम्मगसरीरावि भाणियव्वा ॥सू०२१२॥

छाया—कियन्ति खलु भदन्ते वैकियश्वरीराणि पश्चप्तानि ? गौतम ! वैक्रियशरीराणि दिविधानि मङ्गप्तानि, तद्यथा∽वद्धानि च म्रुक्तानि च । तत्र खलु यानि तानि बद्धानि तानि खलु असंख्येयानि असंख्येयाभिः उत्सर्पिण्यवसर्पिणिनिः

अब सुन्नकार ओघ की अपेक्षा वैक्रिय आदि दारीरों की संख्या निरू-पित करते हैं----(भंते !) हे भदन्त ! (वेउव्वियसरीरा पण्णसा" इत्यादि ! इाब्दार्थ----(भंते !) हे भदन्त ! (वेउव्वियसरीरा) वैक्रिय दारीर (केवहयाणं पण्णत्ता) कितने मकार के कहे गये है ? (गोयमा) हे गौतम ! (वेउव्वियसरीरा दुविहा पण्णत्ता) वैक्रिय दारीर दो प्रकार के कहे गये है ! (त जहा) जैसे--(पदेल्ठ्या ध मुन्दे ल्ल्या प) एक यद्ध वैक्रियदारीर और दूसरे मुक्त वैक्रियदारीर ! (तत्थ जं जे ते बदेल्ल्य) तेणं असंखिज्जा) इनमें जो यद्ध वैक्रियदारीर हैं, वे सामान्य से असंख्यात हैं। (असंखि-

હવે સૂત્રકાર એાધની અપેક્ષા વૈક્રિય વગેરે શરીરાની સંખ્યા નિફ-પિત કરે છે--- '' केवइयाળं मंते ! वेडव्वियसरीरा पण्णत्ता ?'' ઇત્યાહ----

શખ્દાર્થ-(મંતે !) હે લદ'ત ! (वेडव्वियसरीरा) વૈકિયશરીરા (वेबट्ट षाणं पण्णत्ता) કેટલા પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે ? (गोयमा) હે ગૌતમ ! (वेउव्वियखरीरा दुविद्दा पण्णत्ता) वैકिયશરીરા છે પ્રકારના કહેવામાં આવ્યાં છે. (तंजहा) જેમ કે (बद्धेह्रया मुक्केह्रयाय) એક અહ વૈકિયશરીર અને બીના' સુકત વૈકિય શરીર (तत्थ जं जे ते बद्धेह्रयाय तेणं असंक्षिच्च) આમાં જે પ્રહ વૈફિય શરીરા છે, તે સામાન્યથી અસ'ખ્યાત છે. (असंखिच्चाहि स्वयणिपनीयो-



अपहियन्ते काळतः । क्षेत्रतः असंख्येयाः श्रेणयः प्रतरस्य असंख्येयभागे । तत्र खद्ध यानि तानि मुक्तानि तानि खद्ध भनन्तानि अनन्ताभिः उत्सर्पिण्यवसर्पिणीमि अपहियन्ते कालतः, शेषं यथा औदारिकस्य मुक्तानि तथा एतान्यपि भणित-ध्यानि । कियन्ति खद्ध आदारकशरीराणि मझप्तानि ? गौतम ! आद्वारकशरीराणि

जाहि उस्सप्पणिओसप्पिणीहिं-अवहीरंति कालओ) असंख्यात उत्स-पिणि और अबसर्पिणी काल में येव्यवस्थापित किये जा सकते हैं अर्थात् उत्सपिंणी और अवसर्पिणी काल के एक २ समय पर यदि ये स्थापित किये जावें तो उनके लिये असंख्यात उत्सपिंणी और असंख्यात अवसर्पिणी काल का समय चाहिये। यह काल की अपेक्षा बद्ववैक्रियदारीरों का प्रमाण कहा है। (खेसभो असंखिज्जाओ सेढीओ पयरस्स असंखेज्जहभागे) क्षेत्र की अपेक्षा बद्धवैक्रियदारीरों का प्रमाण पूर्वोक्त प्रतर के असंख्यातवें भाग में रही हुई असंख्यात श्रेणीरूप है। अर्थात् पूर्वोक्त प्रतर के असंख्यातवें भाग में रही हुई जो असं-ब्यात श्रेणीयां हैं, उन श्रेणियों के नभःप्रदेशों की जो राद्या है, उन राद्यियों की संख्या के बरावर बद्धवैक्रियदारीर है। यह क्षेत्र की अपेक्षा बद्धवैक्रियदारीरों का प्रमाण कहा गया है। (तत्थ णं जे ते मुक्के एलया तेर्ण अणंता-अणंताहिं उसप्पणीओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ-सेसं जहा ओरालियस्स मुक्केल्लया तहा एए वि आणियव्वा)

साणिणीहें अवद्यीरंति काळओ) અસંખ્યાત ઉત્સપિંજી અને અવસપિંજી કાળમાં આ ખધા વ્યવસ્થાપિત કહી શકાય તેમ છે. એટલે કે ઉત્સપિંજી અને અવસપિંજી આને અવસપિંજી કાળના એક એક સમયમાં તે એમની સ્થાપના કરવામાં આવે તા તેમના માટે અસંખ્યાત ઉત્સપિંજી અને અસંખ્યાત અવસપિંજી કાળના સમય તે છે. આ કાળની અપેક્ષા અદ્ધ વૈકિય શરીરતું પ્રમાજી કહેવામાં આવ્યું છે. (લેત્તલો લર્સલિગ્ઝાઓ સેઢોન્નો વયરસ્વ લર્સલેક્ઝદ્માને) ફેરબના અપેક્ષા બદ્ધ વૈક્ચિશરીરતું પ્રમાણુ પૂર્વોકત પ્રતરના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં સ્થિત અસંખ્યાત પ્રેછી રૂપ છે. એટલે કે પૂર્વોકત પ્રતરના અસંખ્યાતમાં બાગમાં સ્થિત જે અસંખ્યાત પ્રેછીઓ છે, તે પ્રેણીઓના નસઃ-પ્યાતમાં ભાગમાં સ્થિત જે અસંખ્યાત પ્રેછીઓ છે, તે પ્રેણીઓના નસઃ-પ્રદેશોની જે રાશિ છે તે રાશિઓની સંખ્યાની અરાબર બદ્ધ વૈક્ચિશરીર છે, આ ફોગની અપેક્ષા બદ્ધ વૈક્ચિ શરીરાતું પ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે. (તત્વા ને કિયરારીર છે, આ ફોગની અપેક્ષા બદ્ધ વૈક્ચિ શરીરાતું પ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે. આ ફોગની અપેક્ષા બદ્ધ વૈક્ચિ શરીરાતું પ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે. આ ફોગની અપેક્ષા બદ્ધ વૈક્ચિ શરીરાતું પ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે.

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१२ ओघतो वैकियादिशरीरसंख्यानिरूपणम् ३९७

दिविधानि महमानि, तद्यथा-बद्धानि च गुक्तानि च। तत्र खल्छ यानि तानि बद्धानि तानि खल्ज स्यास्सन्ति स्याभसन्ति। यदि सन्ति जघन्येन एकं वा देवा जो मुक्त वैकिय द्यारि हैं, वे सामान्य से अनंत हैं। अनंत उत्सर्विणी अवसर्विणी के एक एक समय पर यदि, उन्हें प्रक्षिप्त किया जावे, तब कहीं जाकर बे उन पर समा सफते हैं। यह काल की अपेक्षा मुक्त बैकिय का प्रमाण है। बाकी का इस संघन्धी कथन मुक्त औदारिक द्यारीर के जैसा जानना चाहिये। ये वैकिय द्यारीर नारक और देवों के सर्वदा ही: बद्ध रहते हैं। परन्तु मनुष्य और तिर्यओं के, कि जो वैकिय लब्धिद्याली हैं, उक्तरविकिय करने के समय में ही ये वैकियदारीर बद्ध होते है। इस प्रकार चारों गतियों के जीवों के बद्धवैक्रियदारीर असंख्यात होते हैं।

अव सूत्रकार ओघ की अपेक्षा आहारक दारीरों का निरू-पण करते हें—-

(केवइया णं भंते ! आहारगसरीरा पण्णत्ता) हे भदन्त ! आहा रक दारीर कितने कहे गये हैं ?(गोयमा ! आहारगक्षरीरा दुविहा पण्णत्ता) हे गौतम ! आहारक दारीर दो प्रकार के कहें गये हैं---(बद्धेल्लया य मुक्केल्लयां य) एक बद्ध और दूसरे मुक्त ! (तथ्थ णं जे ते बद्धेछ्या, ते णंसिय अस्थि सिय नस्थि) इसमें जो बद्ध आहारक

સુકત વૈક્રિયશરીર છે, તે સામાન્યથી અનંત છે અનંત ઉત્સર્પિંણી અને અવસપિંણીના એક એક સમય ઉપર જે તેમને પ્રક્ષિપ્ત કરવામાં આવે, ત્યારે જ તેઓ તેમની ઉપર સમાવિબ્ટ થઈ શકે છે. આ કાલની અપેક્ષાથી મુકત વૈક્રિયનું પ્રમાણ છે. આ સંબંધમાં વિશેષ કથન સુકત ઔદારિક શરીરની જેમ જાણી લેવું જોઈએ આ વૈક્રિયશરીર નારક અને દેવાને સર્વદા બહ્ર રહે છે. પરંતુ મનુષ્ય અને તિર્યં ચાને-કે 'જેઓ વૈક્રિય લબ્ધિશાલી છે-ઉત્તરવિક્રિયા કરતી વખતે જ આ વૈક્રિયશરીર બહ્ર હાય છે. આ પ્રમાણે ચારેચાર ગતિ-એાના જીવાના બહ્ર વૈક્રિયશરીર અસંખ્યાત હાય છે.

હવે સુવકાર એાઘની અપેક્ષા આહારક શરીરાનું નિરૂપણ કરે છે-

(केवइया णं मंते ! आहारगसरीरा पण्णत्ता) હે લદન્ત ! આહારક શરીર કેટલાં કહેવામાં આવ્યા છે ! (गोयमा ! आहारगसरीरा तुविहा पण्णत्ता) હે ગૌતમ ! આહારક શરીરા બે પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. (बढ़ेहया य मुक्छे-ह्या य) એક બહ અને બીબા મુકત (तत्ध णं जे ते बढेहया, तेणं खिय अत्थि खिय नस्थि) આમાં જે બહ શરીરા છે, તે ચતુર્દશ પૂર્વધારી સિવાય બીજા

# अनुयोगद्वारस्य

298

बीणि वा, उत्कर्षेण सहस्रपृथत्त्वम् । मुकानि यथा औदारिकस्य तथा भणित-ण्पानि । कियन्ति खलु भदन्त ! तैजसंशरीराणि श्रझानि ? गौतम ! तैजसंशरी-शरीर हैं, वे चतुर्दशपूर्वधारी के सिवाय और किसी दूसरे के महीं होते हैं। इनका अन्तर-विरहकाल-जघन्य से एक समय का है और उत्कृष्ट से छह मास तक का है। यह बात अन्यन्न कही गई है। इसलिये जो बद आहारक शरीर हैं-वे कभी होते हैं और कभी नहीं होते हैं । (जह अस्थि जहण्णेणं एगो वा दो वा तिण्णि बा) चदि होते हैं-तो जचन्य से एक दो या तीन हो सकते हें और (उक्कोसेणं सहस्तपुहुत्तं) उत्कृष्ट से सहस्रपृथत्त्व तक हो सकते हैं। दो आदि से छेकर नव तक की संख्या का नाम पुथक्त्व है । (मुक्केल्लया जहा ओरालियसरीरा तहा भाणि-यब्या) मुक्त जो आहारक दारीर हैं, वे मुक्त औद।रिकदारीर के जसा ही जानना चाहिये। परन्तु इनमें इतनी विशेषता है कि जिस जिस बकार औदारिक दारीर को अनंत मेदवाला कहा गया है उसी प्रकार इस दारीर को भी मेदवाला कहा गया है-परन्तु अनन्त के अनन्त भेद होते हैं इसलिये यहां पर ठघुतर अनन्त लिया गया है, ऐसा जानना चाहिये। अब मुझकार तेजस दारीरों का निरूपण करते 🖁 । (केवइया णं भंते ! तेयगसरीरा पण्णत्ता?) हे भदन्त ! तैजस

કોઇને પણુ હોતાં નથી એમનું અંતર-વિરહેકાળ-જઘન્યથી એક સમય જેટલું છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી ૬ માસ સુધીનું છે આ વાત બીજા સ્થાને પણુ કહેવામાં આવી છે. એટલા માટે ક્યારેક હાેય છે, અને કયારેક હોતાં નથી. (जद अत्थि जहालोળં एगो वा दो तिणिण वा) બે હાેય છે તા જઘન્યથી એક બે કે ત્રણુ થઈ શકે છે અને (तक्को सेणं सहस्सपुहुत्तं) ઉત્કૃષ્ટથી સહસ પૃથક્ત સુધી થઇ શકે છે. બે આદિથી માંડીને નવ સુધીની સંખ્યાનું નામ પૃથક્ત છે. (સુक हेस्डया जहा લો રાજ્યિસ રીરા તहा માળ્યિલ્વા) સુકત જે આહાર ૬ શરીર છે, તે સુકત ઔકાસ્કિ શરીરની જેમ જ જાણવું જોઇએ પરંતુ આમાં આટલી વિશે-બતા છે કે જેમ ઔકાસ્કિ શરીરને અન જાણવું જોઇએ પરંતુ આમાં આટલી વિશે-યતા છે કે જેમ ઔકાસ્કિ શરીરને અન જાણવું જોઇએ પરંતુ આમાં આટલી વિશે-યતા છે કે જેમ ઔકાસ્કિ શરીરને અન જાણવું જોઇએ પરંતુ આમાં આટલી વિશે-યતા છે કે જેમ ઔકાસ્કિ શરીરને અનંતલેક સુકત એ પાક્ષા આટલી વિશે-યતા છે કે જેમ ઔકાસ્કિ શરીરને અનંતલેક સુકત કહેવામાં આવ્યું છે, તેમ આ શરીરને પણ અનંત લેકવાળું કહેવામાં આવ્યું છે. પરંતુ અનંતના પણ અનંત લેઠો હાય છે. એટલા માટે અહીં લઘુતર અનંતનું મહણ કરવામાં આવ્યું છે. તેમ સમજવું જોઈએ હવે સૂત્રકાર તેજસ શરીરેનું નિરૂપણ કરે છે-(ફેલદ્યાળાં મંતે ! તેયગસરીરા પળ્ળત્તા !) હે લહતા ! તેજસ શરીર કેટલાં કેવામાં આવ્યું છે ! (गોયમા ! તેયગસરીરા દ્વિદ્યા પળ્ળત્તા) હે ગીતમ ! मसुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१२ ओघतो वैक्रियाविद्यरीरसंख्यानिरूपणम् ३९९

राणि द्विचिधानि मक्सानि, तद्यथा-वद्धानि च मुकानि च । तत्र खळ यानि तानि बद्धानि तानि खळ अनन्तामिः उत्सर्पिण्यवसर्पिणीमिः अपहियन्ते काळतः । क्षेत्रतः अपन्ताः लोकाः । द्रव्यतः सिद्धेभ्योऽनन्तगुणानि सर्वजीवानाम् अनन्त-भागोनानि । तत्र खळु यानि तानि मुक्तानि तानि खलु अनन्तामिः उत्सर्पिण्य-वसर्पिणीमिः अपहियन्ते कालतः । क्षेत्रतः अनन्ताः लोकाः । द्रव्यतः सर्वजीवेभ्यः

घारीर कितने कहे गये हैं। (गोयमा! तेयगसरीरा दुविहा पण्णसा) हे गौतम ! तैजस घारीर दो प्रकार के कहे गये हैं-(तं जहा) वे प्रकार ये हैं (बद्धेल्ल्या य मुक्केल्ल्या य) १ वद्ध और दूसरे मुक्त ! (तथ्य णं जे ते बद्धेल्ल्या तेणं अणंता, अणंताहिं उस्सप्तिणीओसप्तिणीहिं अवहीरंति कालओ) इनमें जो बद्ध तैजस घारीर हैं, वे काल की अपेक्षा सामान्यरूप से अनन्त हैं। अनन्त उस्सर्थिणी अवसर्पिणी काल के समयों बराबर हैं-अर्थात् उस्सर्पिणी और अवसर्पिणी काल के समयों बराबर हैं-अर्थात् उस्सर्पिणी और अवसर्पिणी काल के समयों बराबर हैं-अर्थात् उस्सर्पिणी और अवसर्पिणी काल के समयों हो सकरो-उन्हें रखने के लिये क्रमशाः एक २ समय पर अनन्त उरसर्पिणी और अनन्त अवसर्पिणी काल अपेक्षित होते हैं-अतः अनन्त जक्ष्यर्पिणी और अनन्त अवसर्पिणी काल के जितने समय हें, उतने बद्ध तैजस शरीर हैं। (खेल्रओ अणंता लोगो)क्षेत्र की अपेक्षा बद्ध तैजस शरीर अनंतलोक प्रमाण-अनंत

તૈજસશરીર એ પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. (तंझहा) તે પ્રકારે આ પ્રમાથે છે (बढेल्ख्या य मुझ्केल्ख्या य) ૧ અહ અને દ્વિતીય સુકત (તલ્થ ળં जे ते कडे-क्ल्या तेणं अणंता, अणंताईं उस्सण्पिणीओसपिणीहिं अवहीरंति काळजो) आમાં જે અહ તૈજસશરીર છે, તે કાળની અપેક્ષા સામાન્ય રૂપથી અનંત છે. અનંત ઉત્સર્પિંશી અવસર્પિંશી કાળના સમયોની બરાબર છે. એટલે કે ઉત્સર્પિંશી અને અવસર્પિંશી કાળના સમયે પર જો તેમને વ્યવસ્થાપિત કવવામાં આવે તા પણ આ બધાં વ્યવસ્થાપિત થઇ શકે નહીં તેમને મૂકવા માટે ક્રમશ: એક એક સમય પર અનંત ઉત્સર્પિંશી આને અનંત અવસર્પિંશી કાળ અપેક્ષિત હાય છે. એટલા માટે અનંત ઉત્સર્પિંશી અને અનંત અવસર્પિંશી કાળ અપેક્ષિત હાય છે. એટલા માટે અનંત ઉત્સર્પિંશી અને અનંત અવસર્પિંશી કાળના જેટલા સમયે છે, તેટલા બહ તૈજસ શરીરા છે. (खेत्तजो अणंता છોના ક્ષેત્રની આપેક્ષાએ અદ્ય તૈજસશરીર અનંત લોક પ્રમાણ પ્રદેશમાં પરિમિત છે. (त्व्य्ययो

## मनुयोगद्वारस्वे

**\$**00

अगन्तगुगानि सर्वजीववर्गस्य अनन्तमामे । कियन्ति भदन्त ! कार्मणश्ररीराणि मइप्तानि ? गौतन ! कार्मकश्वरीराणि द्वित्रिधानि प्रक्षप्तानि, तद्यथा∽बद्धानि च द्वक्तानि च । यथा तैजसश्वरीराणि तथा कार्मकश्वरीराण्यपि भणित्तव्यानि ॥सू० २१२॥

लोकप्रदेश राशिपरिमित हैं। (इब्ब भो सिडेहिं अणंतगुणा, सब्बजीवाणं अणंतभागूणा) द्रव्य की अपेक्षा बद्ध तैजस शरीर सिद्ध भगवान से अनंतगुणें और सर्वजीवों की अपेक्षा से अनन्त भाग न्यून हैं। (तस्थ णं जे ते मुकेछया तेणं अणंता) वहां जितने मुक्त जीव हैं वे अनन्त हैं, (अणंताहिं उस्सप्पिणि म्रोस्सप्पिणिहिं अवहीरंति काल भो) कालकी अपेक्षा उनके अपहरण करने में अनन्त अस्पर्पिणी अवसर्पिणीकाल निकल जाता है। (खेत्तओ अणंता लोगा) क्षेत्रकी अपेक्षा अनन्तलोकराशि प्रमाण हैं। (दब्ब भो सब्बजीवेहिं अणंतगुणा सब्बजीववग्गस्स अणंत भागे) इब्य से वे सब जीवों से अनन्तगुणे और समस्त जीववर्ग के अनन्त भागवर्ती होते होते हैं। अब गौतम कामर्ण शरीर के विषय में पूछते हैन (केवइयाणं भंते कम्मगसरीरा पण्णत्ता) हे भदन्त ! काम्भण शरीर कितने कहे गये हैं ? उत्तर में भगवान फरमाते हैं। (गोयमा कम्मयसरीरा दुविहा पण्णत्ता) हे गौतम ! बद्ध और मुक्तके भेद से कार्मण शरीर दो प्रकार के होते हैं। (जहा तेयगसरीरा तहा कम्मग

विदेह अणंतगुणा सब्द जोवाणं अणंतभागूणा) ડ્રબ્યની અપેક્ષા અહ તૈજ સશારીર સિદ્ધ લગવાનથી અનંતગણા અને સર્વ જીવાની અપેક્ષાએ અનંત ભાગ ન્યૂન છે. 'तत्थ णं जे ते मुक्दे हया तेणं अणंता' त्यां જેટલા મુકત જીવે છે, તે અનંત છે. ' अणंताहिं उस्सदिगणिओसण्पिणिहिं अवहीरंति काइ झो ' કાળનિ અપે-क्षाએ તેને અપહરણ કરવામાં અનંત ઉત્સર્પિણી અને અનંત અવસર્પિ झी કાલ નીકળી જાય છે. ' खेत्तओ अणंता ' ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અનંત હોક રાશિ પ્રમાણ હાય છે. ' दब्ज्वओ सब्वजीवेहिं अणंतगुणा सब्वजीववग्गस्य अणंत भागे ' ડ્રબ્યથી તેઓ બધા જીવાથી અનંતગણા અને સઘળા જીવ વર્ગના અનંત ભાગવર્તિ હાય છે.

ંહવે ગૌતમસ્વામી કાર્મ'ણ શરીરના સંબંધમાં પ્રભુને પૂછે છે '' केव इया र्ण मंते ! कन्मनसरीरा पण्णत्ता' હે ભગવન ! કાર્મ'ણ શરીર કેટલા પ્રકા-રના કહેવામાં આવેલ છે ? આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પ્રભુ ગૌતમ સ્વામીને કહે છે કે--' गोयमा ! कन्मयबरीरा दुविद्दा पण्णचा ' હે ગૌતમ ! કાર્મ'ણ શરીર अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २१२ ओघतो वैक्रियादिशरीरसंख्यानिरूपणम् अँ

टीका- 'केवइया णं मंते' इत्यादि-

एतानि वैकियशरीराणि नारकदेवानां सर्वदैव बद्धानि भवन्ति । मनुष्यतिरथां तु वैकियलब्धिमताम् उत्तरवैकियकरणकाले एतानि वैकियशरीराणि बद्धानि भवन्ति । इत्थं च चतुर्गतिकानामपि जीवानां बद्धानि वैकियशरीराण्यसंख्येयानि भवन्ति । तानि च वैकियशरीराणि कालतोऽसंख्येयोत्सर्पिण्यवसर्पिणीषु यावन्तः समया भवन्ति तावन्ति, अर्थात् असंख्येयानि भवन्ति । क्षेत्रतस्तु-मतरस्य= पूर्वोक्तप्रतरस्य असंख्येयभागवर्त्तिन्यः असंख्येयाः श्रेणयो बोध्याः । पूर्वोक्तप्रत-रासंख्येयमागवर्त्त्वर्यसंख्येयश्रेणीनां यो नभःमदेशराशिस्तत्संख्यकानि वैक्रिय-श्ररीराणि क्षेत्रतो बोध्धानीति भावः । युक्तानि वैक्रियशरीराणि युक्तौदारिक-शरीरवद् बोध्यानि । अथ श्रोधत आदारकशरीराणि निरूपयति-'केवइया णं मंते ! सरीराचि भाणियव्त्रा ) जिस प्रकार तै जस शरीर की वक्तव्यता पहछे कही गई हैं उसी प्रकार कार्मणशरीर के विषय में भी जान छेना चाहिये ॥ स्० २१२ ॥

અદ અને મુકતના લેદથી એ પ્રકારના હાય છે. 'जहा देयगस्ररीरा तहा हम्मगसरीरा वि भाणियच्वा ' જે રીતે તૈજસશરીરનું કથન પહેલાં કહેવામાં આવ્યુ છે, એજ પ્રમાણે કાર્મથુશરીરના સંબંધમાં સમજી લેવું. હસ્વર૧૨ ા

ભાવાર્થ — નારક અને દેવાને વૈકિયશરીર સવા અદ જ હાેય છે. પરંતુ મનુષ્યા અને તિર્યં ચાને તા જે વૈકિયલબ્ધિધારી હાેય છે, તેને વૈક્રિય કરવાને સમયે વૈકિયશરીર અદ હાેય છે. એજ પ્રમાણે ચારગતિવાળા જીવાને અદ વૈક્રિયશરીર અસંખ્યાત હાેય છે. તે વૈકિયશરીરે કાળની અપે-ક્ષાએ અસંખ્યાત ઉત્સર્પિંશી અવસર્પિંશીયામાં જેટલા સમય હાેય છે. એટલા પ્રમાણના અસંખ્યાત હાેય છે. એ પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગમાં રહેલ અસંખ્યાત પ્રેશીયાની જેટલી આકાશપ્રદેશશશિ છે, એટલા પ્રમાણના અર પશ





आद्वारगसरीरा' इत्यादि, अत्रेदं बोध्यम् । एतानि बद्धान्याहारकशरीराणि चतु-र्वछप्देविदो विद्दाय नापरस्य संभवन्ति । अन्तरं चैपां जघन्यत एकं समयम् , इत्कुच्टतस्तु प्रणासान् यावदित्यन्यत्रोक्तम् , अत एवात्रोच्यते-तत्र खल्ज यानि दानि बद्धानि तानि खल्ज स्यात्=कदाचित् सन्ति, स्यात्=कदाचित् न सन्ति । यदि सन्ति तदा जघन्यत एकं दे त्रीणि वा सन्ति, उत्हृष्टतस्तु सहस्रष्टथक्त्वम् । द्विमध्ति नवपर्यन्ता संख्याष्टयक्त्वझब्देनोच्यते । सुक्तान्याहारकशरीराणि मुक्ती-दारिक्वरीरवद् बोध्यानि । नवरम्-अनन्तभेदभिन्नमनन्तकंत्वत्त्र लघुत्तरं बोध्यम् । तथा-तैजसशरीराण्यपि बद्धस्तभे देन द्विविधानि । तत्र यानि वदानि तान्य-द्वआ । मुक्त वैक्रियदारीर का कथन मुक्त औदारिकदारीर के कधन

डुआ। मुक्त वैक्रियदारीर का कथन मुक्त औदारिकदारीर के कथन जैसा ही समझ छेना चाहिये।

अब सामान्य से आहारक शरीर का कयन करते हैं- यद आहारक इारीर चतुर्द्वा पूर्वधारियों के सिवाय दूसरों के नहीं होते हैं इनका अत्तर जघन्य से एक समय का और उरकृष्ट से छह महीने का होता है पेसा अन्यव कहा है इसलिये कहते हैं कि वहां जो कोई घद्ध आहा-रक है शरीर वे कदाचित् होते हैं कदाचित् नहीं भी होते हैं, जब होते हैं तो जघन्य से एक दो अधवा तीन होते हैं, उस्कृष्ट सें सह-स्वप्रथच्व अर्थात् दो हजार से नौ हजार तक होते हैं। मुक्त आहारक इारीर का वर्णन मुक्त औदारिक शरीर के वर्णन जैसा समज छेना चाहिये। अन्तर इतना ही है कि यहां अनन्त भेदों वाला जो अनन्त है वह सब से छोटा अन्तर समझना है। तथा तैजस शरीर भी बद्ध

અસ'ખ્યાત અદ્ધ વૈક્રિયશરીર હાય છે આ અદ્ધ વૈક્રિયશરીરનું કઘત છે. સુકત વૈક્રિયશરીરનું કથન સુકત ઔદારિક્શરીરના કથન પ્રમાણે જ સમજી લેવું.

હવે સામાન્યથી આહારકશરીરનું કથન કરવામાં આવે છે બહ આહા-રકશરીર ચૌદ પૂર્વધારિયા સિવાય બીલાઓને હાેતું નથી. તેનું અંતર જઘ-ન્યક્ષી એક સમયનું અને ઉત્કુબ્ટથી છ માસનું હાેય છે. એ પ્રમાણે અન્યત્ર કહ્યું છે. તેથી કહેવામાં આવ્યું છે કે-ત્યાં જે કાેઇ બહ આહારકશરીર છે, તે કદાચિત હાેય છે, અને કદાચિત નથી પણ હાેતા જ્યારે હાેય છે, ત્યારે જઘન્યથી એક, બે, અથવા ત્રણ હાેય છે ઉત્કુબ્ટથી સહસપૃથક્ત અર્થાત્ બિ હલારથી નવ હજાર સુધી હાેય છે. સુકત આહારક શરીરનું વર્ણન સુકત ઓદાવિકશરીરના કથન પ્રમાણે સમજી લેવું તેમાં એટલું જ અંતર છે કે આદિયાં અનંત સેદાવાળા જે અનંત છે, તે બધાથી નાનું અંતર છે તથા તેજયશરીર પણ બહ અને સુકતના લેદથી બે પ્રકારનું હાેય છે. તેમાં જે

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१२ ओघतो वैक्रियादिशरीरसंख्यानिरूपणम् अ०३

नन्तानि बोध्यानि । काळतस्तु-अनन्ताम्रुत्सर्पिण्यवसर्पिणीषु याचन्तः समया भवन्ति तावन्ति, अर्थात् अनन्तानि वोध्यानि । क्षेत्रतस्तु अनन्ता लोकाः=अनम्त-लोकमदेशराभ्विपरिभितानि । द्रव्यतस्तु सिद्धेभ्योऽनन्तराण्यानि सर्वजीयापेसंचा चानन्तभागन्यूनानि ! तैजसभ्ररीरस्वामिनामनन्तत्वात्तैत्रसग्ररीराण्यनन्तसंख्य-कानि वोध्यानि । नन्वौदारिकशरीरस्वामिनोऽपि सन्त्यनन्तास्तदिं तानि भरी-राण्यनन्तानि कथं नोच्यते ? इत्याह-औदारिक शरीरं नारकदेवानां न मर्चति किन्तु मनुष्यतिरक्षामेव भवति । तेष्त्रप्यनन्तानामनन्तानां साधारणाश्वरीरिणामेकेक-

मुक्त के मेद से दो प्रकार के होते हैं उनमें जो बद्ध हैं वे अनन्त हैं कील से अनन्त उत्सर्पिणी अवसर्पिणियों में जितने समय होते हैं जरने प्रमाण के अनन्त होते हैं, क्षेत्र, से अनन्त लोकों की प्रदेशराशि के प्रमाणवाळे अनन्त होते हैं। द्रव्य से सिद्धों से अनन्त गुणे और सब जीवों की अपेक्षा से अनन्त भाग न्यून होते हैं। तैजस शरीर के रवाभी अनन्त होने से तैजस शरीर भी अनन्त होते हैं। तात्पर्य कहने का यह है कि-तैजस शरीर के स्वामी अनन्त होने के कारण तैजस शरीर अनन्त हैं।

दांका-औदारिकदारीरों के स्वामी सो अनन्त हैं, फिर आयुने उन्हें अनन्त क्यों नहीं कहा ?

उत्तर--औदारिक दारीर नारक और देवों के नहीं <mark>होता</mark> है किन्तु मनुष्प और तिर्घश्चों के ही होता है। उनसे जो भी

અહ છે, તે અન'ત છે તે કાળથી અન'ત ઉત્સર્પિ છીઓમાં જેટલાે સમય હાેય છે એટલા પ્રમાણના અન'ત હાેય છે ક્ષેત્રથી અન'ત લાેકાેની પ્રદેશ રાશિના પ્રમાણવાળું અન'ત હાેય છે. દ્રવ્યથી સિદ્ધોથી અન'તગણા અને સર્વ જીવાની અપેક્ષાએ અન'તભાગ એાછા હાેય છે. તૈજસશરીરના સ્વામી અન'ત હાેવાથી તૈજસશરીર પણ અન'ત હાેય છે. તાત્પર્ય કહેવાનું એ છે કે તૈજસ શરીરના સ્વામી અન'ત હાેવાથી તૈજસ શરીર અન'ત છે.

શ'કા∽ઔદારિક શરીરાના સ્વાપી પણુ અન'ત છે, તાે પછી આપ**પ્રીંઝે** તેમને અન'ત કેમ કહ્યા નથી **ક** 

ઉત્તર-ઔકારિકશરીર નારક અને દેવેાને દોતા નથી, મનુષ્ય અને તિર્ય'ચાને જ હાય છે. તેઓમાં જે પણ અન'ત સાધારણ શરીરા છે, તે સવ'નું એક એક જ ઔદારિક શરીર હાય છે એટલા માટે બહ ઔદારિક

#### Rog

## अनुयोगद्वारस्त्रे

मेव शरीरं भवति, अत औदारिकशरीराण्यसंख्यातान्युक्तानि नत्वनन्तानि । तैजस--श्वरीरं तु चत्रर्भतिकानां मवति । तत्रापि साधारणशरीरिणामेकैक्रस्येकैकं तैजम-धरीरं मरति, अतस्तैजसशरीराण्यनन्तान्युक्तानि । संसारिणो जीवाः सिद्धेभ्यो-Sनन्तगुगाः सन्ति, अतः 'सिद्धेहिं अणंतगुणा' इत्युक्तम् । सिद्धानां तैजसशरीस-भावाद एतानि सर्वजीवसंख्यकात्रि न भवन्ति । किन्तु सिद्धानां सर्वजीवापेक्षया-्ठनन्त्र नागवर्सित्वादेतानि तैञसशरीराणि सर्वजीवानामनन्त्रभागोनानि मवन्त्रि, अतः 'सब्बजीवाणं अणंतभागूगा' इत्युक्तम् । इत्थं च तैजसक्षरीराणि सर्बसंसारि-अनन्त साधारण दारीर हैं, उन सबका एक २ ही औदारिक दारीर होता है। इसलिये बद्ध औदारिक दारीर तो-असंख्यात कहे गये हैं, अनन्त नहीं । परन्तु जो तै नस दारीर हैं, वे चारों गतियों के जीवों को होते है। इन में भी जो साधारण दारीर है, उनमें एक एक जीव के एक एक तैजस दारीर होता है। इसलिये तैजस दारीर अनंत कहे गये हैं। संसारी नीव सिद्धों से अनम्तगुणें हैं, इसलिये 'सिद्धेहिं अणंतगुणा' ऐसा कहा गया है। सिद्धों के तैजस दारीर होता नहीं है। इसलिये बद्ध तैजस दारीर सर्व जीवों की संख़्या के बरावर नहीं होते हैं । किन्तु 'सिद्ध सर्वजीवों की अपेक्षा अनन्तवें भागवर्ती कहे 🖁, इसलिपे तेजस दारीर सर्वजीवों के अनन्तवें भाग से न्यून कहे गये हैं। यही बात 'सव्वजीवाणं अणंतभागूणा' इस पाठ बारा घद-र्चित की गई है। इस प्रकार यद्व तैजसरारिर चाहे सिद्धों से अनन्तगुणे हैं, ऐसा कहो चाहे सर्वजीव राशि के अनन्तवें भाग से

શરીરા તા અનંત નહિ પણ અસ'ખ્યાત કહેવામાં આવ્યાં છે. પરંતુ જે તૈજસ શરીરા છે, તે ચારચાર ગતિએાના જીવાના હાય છે. આમાં પણ જે સાધારણ શરીરા છે, તેમાં એક એક જીવતું એક એક તૈજસશરીર હાય છે. એટલા માટે તૈજસ શરીરા અનંત કહેવામાં આવ્યાં છે સ'સારી જીવ સિદ્ધોની અપેક્ષા અનંનગણા છે, એથી '' સિદ્ધેદ્ધિ अणंतगुणा '' આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે સિદ્ધોને તૈજસ શરીર હાતું નથી, એટલા માટે અહ તૈજસ શરીર સર્વ જીવાની સ'ખ્યાની અરાબર હાતા નથી પરંતુ સિદ્ધ સર્વ જીવાની અપેક્ષા અનંતમાં ભાગવર્તી કહેવામાં આવ્યા છે. એથી તૈજસ શરીરા સર્વ જીવાના અનંતમાં ભાગવર્તી કહેવામાં આવ્યા છે. એથી તૈજસ શરીરા સર્વ જીવાના અનંતમાં ભાગથી ન્યૂન કહેવામાં આવ્યા છે. એથી તૈજસ શા પ્રમાણે અદ્ધ તૈજસ શરીર સિદ્ધોથી અનંતગણાં છે. આમ કહીએ અથવા તે! સર્વ જીવ રાશિના અનંતમા ભાગથી ન્યૂન છે, આમ કહીએ અન્વેના

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१२ ओघतो वैकियादिकरीरसंख्यानिरूपणम् ४०५

जीवसंख्यकानि बोध्यानि । तथा-मुक्तानि तैजसग्ररीराणि अनन्तानि सन्ति । कालत एतानि अनन्ताम्र्स्सर्पिण्यवसपिणीषु यावन्तः समया मधन्ति, तावत्संख्य-कानि बोध्यानि । क्षेत्रतः-अनन्तल्लोकपदेशराश्चितुल्यानि । द्रव्यतश्च-सर्वजीवेभ्यो-उनन्तगुणानि सर्वजीववर्गस्य अनन्तभागवर्त्तीनि बोध्यानि । जीवराशिनैव जीव-राश्चिर्गुणिष्ठो जीववर्ग इत्युच्यते । जीवतर्गावेक्षया एतानि मुक्तश्वरीराणि अनन्त-मागवर्त्तीनि भवन्तीत्यर्थः । अत्रेदं बोध्यम्-सर्वजीवाः सद्भावतोऽनन्ता अपि

न्यून है, ऐसा कहो एक ही जैसा कथन का प्रकार है। इस प्रकार के कथन से यही सिद्ध होता है कि-'ये बद्ध तैजस सर्व संसारी जीवों की जितनी संख्या है, उस संख्या के बराबर है। समस्त जीवराशि की संख्या के बराबर नहीं। (तस्थ णं जेते मुक्केल्ल्या तेणं अणंताहिं इस्सपिणी ओसपिश्णीहिं अवहीरंति काल्ओ) तथा जो मुक्त तैजस शरीर हैं वे सामान्य से अनन्त है। काल की अपेक्षा भी अनन्त है अनन्त उत्सपिणी और अबसपिणीकालों में जितने समय हें, उन समयों के बराबर है। (खेल भा अणंता लोगा) क्षेत्र की अपेक्षा मुक्त तैजस शरीर अनन्तललोक प्रमाण हैं। 'दब्बओ सब्बजीवेहिं अणंतगुणा, सब्बजीववशास्स अणंतभागे) तथा द्रव्य की अपेक्षा मुक्त तैजस शरीर सर्व जीवों से अनन्तगुणे हैं अथवा सर्वजीववर्ग के अनन्तवें भाग प्रमाण हैं। जीवराशि से जीवराशि का गुणा करने पर जो राशि-डायन्न होती है, वह जीव वर्ग' कहलाता है। इस जीववर्ग की

એક જેવે જ કથનના પ્રકાર છે. આ બતના કથનથી એજ સિદ્ધ થાય છે કે આ બદ્ધ તૈજસ સર્વ સંસારી જીવાની જેટલી સંખ્યા છે, તે સંખ્યાની બરાબર છે. સમસ્ત જીવરાશીની સંખ્યાની બરાબર નહીં (तथ णं जे ते मुक्केस्डया ते णं अणंता, अणंताहिं डस्मलिणी बोम्रल्णिहिं अवहोरंति काल्जो) તેમજ જે સુક્ત તૈજસ શરીરા છે તે સામા-ન્યની અપેક્ષા અનંત છે. કાલની અપેક્ષા પણ અનંત છે. અનંત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી કાલામાં જેટલા સમયા છે, તે સમયોની બરાબર છે. (क्केत्जो अणंता लोग) ક્ષેત્રની અપેક્ષા પણ અનંત છે. અનંત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી કાલામાં જેટલા સમયા છે, તે સમયોની બરાબર છે. (क्केत्जो अणंता लोग) ક્ષેત્રની અપેક્ષા મુકત તૈજસ શરીરા અનંત લાક પ્રમાણ છે. (दब्बओ सब्बजीवेहिं अणंतगुणा, सब्बजीववग्गस्स अणंतभागे) તેમજ દ્રબ્યની અપેક્ષા સુકત તૈજસ શરીર સર્વજીવાથી અનંતગણા છે અથવા સર્વજીવ વર્ગના અનંતમા ક્ષાંગ પ્રમાણ છે. જીવ રાશિથી જીવરાશિ શુદ્ધિત કરવાથી જે રાશિ ઉત્પન્ન થાય છે, તે 'જીવવર્ગ' કહેવાય છે. આ જીવવર્ગની અપેક્ષાએ આ સુકત તૈજસશરીર અનંત ભાગવર્તી હોય છે. આ કથનને આ **રીતે** 

अनुयोगद्वारसन्ने

Yot

कल्पनया दशसहस्राणि । तानि च तैरेव गुणितानि दशकोटिसंख्यकानि भान्ति । सद्भावतीऽनन्तानन्त संख्यकोऽपि जोववर्गीऽसत्कल्पनया दशकोटिसंख्यको बोध्यः। तस्यानन्तगुण रूल्पनया शततमे भागे एतानि मुक्ततैनसग्र राणि सन्ति । अतः सङ्गावतोऽनन्तान्यप्येतानि कल्पनया दशल्लक्षसंख्यकानि । इत्यमेतानि सर्व-जीवेम्योऽनन्तगुमानि जीववर्गापेक्षयाऽनन्दभागवर्तीनि बोध्यानि । नन्वेतानि समझना चाहिये-सर्व जीवराधि अनन्त हैं-सो इस अनन्त को कल्पना से १००००, दस हजार भानकर इस दस इजार को दस हजार से गुणा करना चाहिये। इस प्रकार जो ददा करोड की रादाि गुणा करने पर आई है वह जीववर्ग मान छेना चाहिये। अनन्त के स्थान पर १०० रखकर दश करोड़ में उनका भाग देना चाहिये इस प्रकार करने से जो दश लाख आते हैं यही जीवराशि के वर्ग का अनन्तवां भाग है सो मुक्त तैजस शरीर इतने प्रमाण में जीवराशि के वर्ग के अनन्तवें भाग रूप हैं ऐसा कल्पना से समझना चाहिये। तथा 'सर्व जीवों से अनन्तगुणां हैं । इसे यों समझना चाहिये-सर्वजीव राधिा का प्रमाण कल्पना से दुधा हजार है और अनम्त प्रमाण १०० है, सो दश हजार के साथ १०० का गुणा करने पर भी दश लाख ही आते हैं। अतः चाहे यों कहो कि मुक्त तेजस वारीर द्रव्य की अपेक्षा सर्व जीवों से अनन्तगुणे हैं, चाहे यों कहों-'मुक्त तैजस दारीर जीव वर्ग के अनन्तयें भाग प्रमाण हैं। दोनों प्रकार के कथन का एक ही

સમજવું બેઈ એ સર્વજીવરાશિ અનંત છે તા આ અનંતને કલ્પનાથી ૧૦૦૦૦ કશક્લર માનીને આ દશક્લરને દશહળરથી ગુણિત કરવા બેઇએ આ રીતે જે દશકરાડના રાશિ ગુણા કરવાથી આવી છે, તે જીવવર્ગ છે એમ માની લેવું બેઈએ અનંતના સ્થાને ૧૦૦ મૂકીને દશ કરાડમાં ભાગાકાર કરવે બેઇએ આ રીતે કરવાથી જે દશલાખ આવે છે, તેજ જીવરાશિના વર્ગના અનંતમા ભાગ છે. તા મુકત તૈજસશરીર આટલા પ્રમાણમાં જીવ રાશિના વર્ગના અનંતમા ભાગ રૂપ છે. આમ ઠલ્પનાથી જાણી લેવું બેઈએ તેમજ ' સર્વજીવાથી અનંતગણા છે. ' આને આ રીતે સમજવું બેઈએ કે સર્વજીવ શશિતું પ્રમાણ કલ્પનાથી દશહજાર છે અને અનંતનું પ્રમાણ ૧૦૦ છે. તા દશહજારની સાથે ૧૦૦ સંખ્યાને ગુણિત કરવાથી પણ દશલાખ જ થાય છે એટલા માટે ભલે એમ કહેા કે મુકત તૈજસ શરીર દ્ર૦૫ની અપેક્ષા સર્વ-છવાથી અનંતગ્રુણા છે, અથવા ભલે આમ કહેા કે મુકત તૈજસ શરીર કરવાથી સ્ટારો સ્ટિ

#### अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २१२ ओधतो वैक्रियादिशरीरसंख्यानिरूपणम् ४०७

जीववर्गसंरूवकानि कयं न मतन्ति ? इति चेदाइ-यानि यानि तैजसग्नरीराणि सुक्तानि अनन्तभेदैर्भिधन्ते, तानि तानि असंख्येयकाल्ठाद्र्ध्वं तं परिणामं परि-त्यज्य नियमात् परिणामान्तरत्रन्ति भवन्ति, अतएषां मतिनियतकाळादस्थायि-त्यज्य नियमात् परिणामान्तरत्रन्ति भवन्ति, अतएषां मतिनियतकाळादस्थायि-त्वेन उत्कृष्टतोऽपि यथोक्तसंख्यकत्वयेव, नत्वित्तोऽधिकसंख्याकत्वमिति । अष ओघतः कर्मकशरीरं निरूरयितुमाह-'केवइयाणं मंते ! कम्मयसरीरा प्रष्णता' इत्यादि । कार्मकशरीराणां सर्वा वक्तव्यता तैनसशरीरवद् बोध्या, तेजस-कार्मकयोः समानस्वामिकत्त्वात् सर्वदा सहचरितत्वाच्चेति ॥ सू० २१२ ॥

तात्पर्य निकलता है। केवल कथन की ही विचित्रता है, अर्थ की विचित्रता नहीं।

र्द्याका-- ये मुक्त तैजस द्यारि जीववर्ग की जितनी संख्या है, उस संख्या के तुख्य क्यों नहीं है ?

उत्तर--जो जो मुक्त तैजसवाशीर अनन्त भेदों से विशिष्ट कहे गये हैं, वे वे मुक्त तैजसवारीर असंख्यात् काल के बाद तैजस वारीररूप परिणाम पर्याय का परित्याग करके नियम से दूसरी पर्याय को धारण कर छेते हैं । इसलिये प्रतिनियत काल तक अवस्थित होने के कारण इनकी संख्या उख्कुष्ट से भी अनन्तरूप ही है। इससे अधिक नहीं।

अब सूच्रकार सामान्यरूप से कार्मण दारीर का निरूपण करते हैं (केवहयाणं भंते ! कम्मयसरीरा पण्णसा ?) हे भदन्त ! कार्मण दारीर कितने कहे गये हैं ? (गोयमा ! कम्मयसरीरा दुविहा पण्णसा ?) हे

છવવર્ગ'ના અન તમા લાગ પ્રમાણુ છે. બન્ને પ્રકારના કથનતું તાત્પર્ય સરખું જ છે કુક્ત કથનની જ વિચિત્રતા છે અર્થની વિચિત્રતા નથી.

શંકા-મા સુક્ત તેજસ શરીર જીવવર્ગની જેટલી સંખ્યા છે, તે સંખ્યાની બરાબર કેમ નથી !

ઉત્તર-જે જે મુકત તૈજસ શરીરા અનંત લેદેાથી વિશિષ્ટ કહેવામાં આવ્યાં છે, તે મુકત તૈજસ શરીર અસ'ખ્યાત કાલ બાદ તૈજસ શરીર રૂપ પરિષ્ઠાુમ-પર્યાય-ના પરિત્યાગ કરીને નિયમથી બીજી પર્યાયને ધારણ કરી દે છે. એટલા માટે પ્રતિનિયત કાલ સુધી અવસ્થિત હાેવાથી એમની સંખ્યા ઉત્દુબ્ટની અપેક્ષાએ પણુ અનંત રૂપ જ છે. આનાથી વધારે નહિ હવે સૂત્ર-કાર સામાન્ય રૂપથી કાર્મણ શરીરનું નિરૂપણ કરે છે. (વેવદ્યાળં મંતે! જન્મચ-ધારીરા વળ્ળત્તા ?) હે લદન્ત ! કાર્મક શરીરા કેટલાં કહેવામાં આવ્યા છે? Soc.



इत्थमोघतः पश्चविधान्यपि शरीराण्युत्त्रा सम्मति नारकादिचटुर्विश्वति दण्डके विज्ञेपतस्तानि मरूपयितुमाइ—

पुल्प-नेरइयाणं भंते ! केवइया ओरालियसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा ! ओरालियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्लया य । तत्थ णं जे ते वखेल्लया ते णं नत्थि । तत्थ णं जे ते मुक्केल्लया ते जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भाणियव्वा । नेरइयाणं भंते ! केवइया वे उव्वियसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा ! वे उव्वियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्लया य । तत्थ णं जे ते बद्धेल्लगा ते णं असांखिउजा असंखिउजाहिं उस्सप्पिणीओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ, खेत्तओ असंखेउजाओ सेढीओ पयरस्स असंखिउजइ भागे, तासि णं सेढीणं विक्खंभसई अंगुलपढमवग्गमूलं बिइ अव-गमूलपडुप्पणं । अहव णं अंग्रलबिइअवग्गमूलघणपमाण-

गौतम ! कार्मण शरीर दो प्रकार के कहे गये है? (ते जहा वे ये हैं-(बद्धेल्लया य मुक्केल्छे या य) एक बद्ध और द्सरे मुक्त । (जहा तेयग सरीरा तहा कम्मगसरीरा वि भाणियव्वा) दोनों प्रकार के शरीरों के विषय का कथन तैजस शरीर के कथन के जैसा जानना चहिये। क्योंकि तैजस और कार्मण शरीरों के स्वामी समान हैं। तथा ये दोनों शरीर साथ २ रहते हैं। । खू० २१२ ॥

(गोयमा ! कम्मयखरीरा दुविद्दा पण्णत्ता ?) હે ગૌતમ ! કાર્મક શરીર એ પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યા છે. (तंज्रद्दा) તે આ પ્રમાણે છે, (बद्धेल्ख्या य मुक्के स्छया य) એક બહ અને બીજાં સુકત (जद्दा देयगखरीरा तद्दा कम्मगसरीरा विभाणियव्या) બન્ને પ્રકારના શરીરાના વિષયનું કથન તેજસ શરીરના કથનની જેમ જ જાણવું જોઇએ કેમકે તેજસ અને કાર્મક શરીરાના સ્વામી સમાન છે. તેમજ આ અન્ને શરીરા સાથે સાથે રહે છે. ॥સ્વર૧રા

<mark>जनुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र</mark> २१३ नारकादीनामौदारिकादिदारीरनि० 808 मेत्ताओ सेढीओ। तत्थ णं जे ते मुकेल्लया तेणं जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भाणियच्वा। णेरइयाणं भंते! केव्इयाः आहारगसरीरा पण्णता? गोयमा ! आहारगसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा--बन्धेल्लया य मुझेल्लया य। तस्थ णं जे ते बद्धेल्लया ते णं नस्थि। तस्थ णं जे ते मुकेल्लया ते जहाः ओहिया ओरालिया तहा भाणियव्वा। तेयगकम्मयसरीरा जहा प्र्सि चेव वेउव्वियसरीरा तहा भाणियव्वा। असुरकुमाराणं भंते ! केवइया ओरालियसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा ! जहा नेरइयाणं ओरालियसरीरा तहा भाणियच्वा। असुरकुमाराणं भंते ! केवइया वेडव्वियसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा ! वेडव्विय-सरीरा दुविहा पण्णता, तं जहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्लया य । तत्थ णं जे ते वदेल्छया, ते णं असंखिज्जा असंखिज्जाहि उस्सप्पिणीओवप्पिणीहि अवहीरंति कालओ, खेत्रओ असंखे ज्जाओ सेढीओ पयरस्स असंखिज्जइभागे। तासि णं सेढीणं विक्खंभसूई अंगुलपढमवग्गमूलस्स असंखिज्जइभागे। मुक्के-ल्लया जहा ओहिया ओरालियसरीरा। असुरकुमाराणं भंते ! केवइया आहारगसरीरा पण्णत्ता? गोयमा! आहारगसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-- वखेल्लया य मुक्केल्लया थ। जहाँ एएसिं चेव ओरालियसरीरा तहा भाणियव्या। तेयगकम्मय-सरीरा जहा एएसि वेउवियसरीरा तहा भाणियदा। जहा असु-रकुमाराणं तहा जाव थणियकुत्राराणं ताव भाणियव्वं ॥सू०२१३॥ জ০ ५२

¥ł o

## अनुयोगद्वारसूत्रे

छाया — नैरपिकाणां भदन्त ! कियन्ति औदारिक्यरीराणि मइप्तानि ! गौतन ! औदारिक्शरीराणि द्विविधानि मइप्तानि तद्यया-बद्धानि च मुक्तानि ष तत्र खख यानि तानि बद्धानि तानि खख न सन्ति । तत्र खख यानि तानि मुक्तानि तानि यथा औधिकानि औदारिक्शरीराणि तथा भणितव्यानि । नैर-इस मकार पांच प्रकार के झारीरों का सामान्यरूप से कथन करके अब खूत्रकार नारकादिचतुर्विंद्यातिदंडक में चिद्रोषरूप से जनकी मरूपणा करते हैं --- 'नेरइया णं 'मंते ! केवइया' इत्यादि ।

राब्दार्थ---(भंते !) हे भदन्त ! (नेरहयाणं) नारक जीवों के (केव-इया) कितने (ओरालियसरीरा पण्णत्ता) औदारिक रारीर कहे गये हैं ! (गोयमा) हे गौतम ! (ओरालियसरीरा दुखिहा पण्णत्ता) औदा-रिक रारीर दो प्रकार के कहे गये हैं। (तं जहा) जो इस प्रकार से हैं (बंद्वेल्लया य मुक्केल्लया य) एक बद्ध और दूसरे मुक्त ! (तत्ध णं जे ते बद्वेल्लया तेणं णत्थि) इनमें जो बद्ध औदारिक दारीर हैं, वे तो नारक जीवों केनहीं होते हैं। क्योंकि नारक जीव वैक्रिय रारीरवाले होते हैं, इसल्यि औदारिक बन्धन का अभाव होने के कारण उनके बद्ध औदारिक रारीर नहीं होते हैं। बद्ध औदारिक रारीर मनुष्य और तिर्यंध के ही होते हैं। (तत्थ णं जे ते मुक्केल्ल्या ते जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भाणियच्या) तथा जो मुक्त औदारिक शरीर

આ પ્રમાણે, પાંચ પ્રકારના શરીરાનું સામાન્ય રૂપથી કથન કરીને હવે સ્ત્રકાર નારકાઢિ ચતુવિ<sup>લ્</sup>શતિ દંડકમાં વિશેષ રૂપથી તેની પ્રરૂપણ કરે છે.--

" नेरइयाणं भंते ! केवइया " ઇत्याहि-

શબ્દાર્થ-(મંતે!) હે લદંત! (नेरइयाण) નારક જીવાના (केवइया) કેટલા (क्षोराडियसरीरा पण्णत्ता) ઔદાશ્કિ શરીરા કહેવામા આવ્યાં છે? (गोयमा!) હે ગૌતમ! (ओराडियसरीरा दुविहा पण्णत्ता) ઔદાસ્કિ શરીર & પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. (तंजहा) જે આ પ્રમાણે છે. (बद्धेल्डया य सुक्केल्डया य) એક બહ અને બીબા' મુકત (तत्थ णं जे ते बद्धेल्डया देणं णथि) આમાં જે બહ ઔદાસ્કિ શરીર છે, તે તા નારક જીવાને દાતા નથી કેમકે નાસ્ક જીવ વૈક્રિય શરીરવાળા હાય છે, એથી ઔદાસ્કિ બ'ધનના અભાવથી તેમને બહ ઔદાસ્કિ શરીર મનુષ્ય અને તિય' ચાને જ હાય છે. (तत्थ णं जे ते मुक्केल्डया ते जहा ओहिया ओराडियस्वरीरा तहा भाणियच्या)

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१३ नारकादीनामौदारिकादिदारीरनि० 🔰 ४११

यिकाणां भदन्त ! कियन्ति वैकियधरीराणि पद्गप्तानि, गौतम ! वैकियक्षरीराणि द्विविधानि पद्गप्तानि, तद्यथा∽वद्धानि च मुक्तानि च । तत्र खद्ध यानि तानि बद्धानि तानि खद्ध असंख्येयानि असंख्येयाभ्य उत्सर्विण्यवसर्विणीभ्यः अपद्वियन्ते

ही जानना चाहिये। अर्थात पूर्व प्रज्ञापननयकी अपेक्षा से नारक जीवों के औदारिक दारीर होते हैं। क्योंकि नारक का जीव जब पूर्वभव में तिर्यगादि नाना पर्यांधों में था तब वहां औदारिक दारीर था भौर उसे ही छोडकर यह इस नारक पर्यांध में आया हैं। इसलिये मुक्त औदारिक दारीर नारक जीवों के सामान्य से अनन्त होते हैं। (णेर-इयाणं भंते! केवहया वेउव्वियसरीरा पण्णत्ता) हे भदन्त ! नारकजीवों के कितने वैकिय दारीर कहे गये हैं ! (गोयमा !) हे गौतम ! (वेउव्विय सरीरा दुविहा पण्णत्ता-तं जहा-बद्धेल्ल्या य मुक्केल्ल्या य) वैक्रिय दारीर बद्ध और मुक्त के भेद से दो प्रकार के कहे गये हैं --(तत्थ णं जे ते बढ़ेल्ल्या ते णं असंखिज्जा असंखिज्जाहिं उस्सप्रिणीओसप्पि-णीहिं अवहीरंति कालओ) इनमें जो बद्ध वैक्रियशरीर हैं दे सामान्य से असंख्यात उरसर्विणी और अवसर्विणी काल के जितने समय हैं, उतने वे बद्ध वैक्रियशरीर नारक जीवों के हैं। सोमान्य से असं-रूयात कहने का कारण यह है कि-'नारक जीव असंख्यात होते हैं हे

તેમજ જે મુકત ઔદારિક શરીરા છે, તે જેમ સામાન્ય મુકત ઔદાષ્ટિક શરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે, તેમજ જાણવાં જેઈએ એટલે કે પૂર્વ પ્રજ્ઞાપન નયની અપેક્ષાએ નારકજીવાના ઔદારિક શરીરા હાેય છે. કેમકે નારકના જીવ જ્યારે પૂર્વ લવમાં તિર્યગાદિ અનેક પર્યાયામાં હતા ત્યારે ત્યાં ઔદા-રિક્શરીર હતું, અને તેને જ ત્યજીને આ નારક પર્યાયમાં આવ્યા છે એટલા માટે મુકત ઔદારિક શરીરા નારકજીવાને સામાન્યથી અન'ત હાેય છે. (ગેરફયાળં મંતે! કેન્વફયા વેલઠિત્રયસરીરા પળળત્તા ?) હે લદ'ત નારકજીવાનાં કેટલા વૈક્રિય શરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે ? (ગોયમા !) હે ગીતમ ! (વેલબિયસરીરા દુવિદ્દા પળળત્તા-તંત્રદ્દા- बહેલ્કરાય યમુક્લેસ્ટયા ય ) વૈક્રિય શરીરા બહ અને મુકતના લેદથી બે પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. (તથ્થળ જે તે હોય શરીરા બહ અને મુકતના લેદથી બે પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. (તથળ જે તે હોસ્ટલો) અમાં જે બદ્ધ વૈક્રિયશરીર છે તે સામાન્યની અપેક્ષાએ અસ'પ્યાત છે. કાલની અપેક્ષા અસ'પ્યાત છે. અસ'પ્યાત ઉત્સર્પિંણી અને અવસર્પિંણી કાલના જેટલા સમયે છે, તેટલાં તે બદ્ધ વૈક્રિયશરીર નારક જીવાના છે. સામાન્યની

| अनुयोगद्वाग | रस् |
|-------------|-----|
|             |     |

પ્રશ્વ

काळतः, क्षेत्रतः असंख्येयाः अंगयः मतरस्य असंख्यातमागे । तासां खछ 'वेणीनां विष्कम्बसूचीः अङ्ग्रुच्यथमदर्गमूरुं द्वितीयदर्गमूरुपत्पत्रम् ।

और प्रत्येक नारक के बद्धवैकियदारीर एक एक होता है। (खेत्तओं असंखेउजाओं सेढ़ीओ, पयरस्स असंखिउजहभागे)क्षेत्र की अपेक्षा प्रतर के असंख्यातवें भाग में वर्तमान असंख्यात श्रेणियों के जितने प्रदेश होते है. उतने प्रदेश प्रमाण यद्ध वैकियशरीर नारक जीवों के होते हैं।

रांका--प्रतर के असंख्यात आग में अमंख्यातयोजनकोटियां भी आ जाती हैं-तो क्या इतने भी क्षेत्र में जो आकाक्षश्रेणियां है वे यहां ग्रहण की गई है ?

उत्तर-(तासि णं सेढीणं चित्रखंभसूई अंगुलपढमधगमूलं विइअव-गमूलपउपपण्णं) मतर के असंख्पेय भाग में वर्तभान असंख्यात छेणियों की विस्तार सूचि-विस्तार छेणि ही-यहां ग्रहण की गई हैं प्रतर के असंख्येयभाग में रही हुईहैअसंख्यात योजन कोटिरूप क्षेत्र वर्ती नभःश्रेणि नहीं। इस विष्कंभसूचि का प्रमाण द्वितीय वर्गमूल से गुणित जो प्रथमबर्ग मूल है, उतना यहण किया है। इसका तार्य्य

અપેક્ષાએ અસ'ખ્યાત કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે નારકજીવ અસ'ખ્યાત હાય છે અને દરેકે-દરેક નારકના અહ વૈક્રિયશરીર એક એક જ હાય છે. (ક્ષેત્રલો લસંલેગ્જાલો સેદીલો, વચરસ્સ લસંક્ષિગ્જદ્માંગે) ક્ષેત્રની અપેક્ષા પ્રતરના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત બ્રેણીઓ જેટલા પ્રદેશા હાય છે, તેટલા પ્રદેશા પ્રમાલુ અહ વૈક્રિયશરીર નારક જીવાના પણ હાય છે.

શંકા--પ્રતરના અસંખ્યાત ભાગમાં અસંખ્યાત યાજન કેાટીએા પશુ આવી જાય છે. તેા શું આટલા ક્ષેત્રમાં જે આકાશ શ્રેણીએા છે, તેમનું પશુ અહીં બ્રહ્યુ કરવામાં આવ્યું છે !

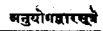
ઉત્તર-(તાસિ ળં સેઢોળં વિકલંમસૂई બંગુઢપઢમવગ્ગમૂરું વિદ अવગ્ય મૂઢવલવ્ળાં) પ્રતરના અસંખ્યેય ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત શ્રેણીઓાની વિસ્તાર સૂચિ-વિસ્તાર શ્રેણી જ અહીં ગહેલુ કરવામાં આવી છે. પ્રતરના અસંખ્યેય ભાગમાં આવેલી અસંખ્યાત યાજન કાટિ રૂપ ક્ષેત્રવર્તી નભઃશ્રેણી નહીં. આ વિષ્ક'ભ સૂચિત્તું પ્રમાણ દ્વિતીય વર્ગમૂલથી ગુણિત જે પ્રથમ વર્ગમૂલ છે, તેટલું ગહેલુ કરવામાં આવ્યું છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રને અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રની સાથે ગુણા ન્કરવાથી પ્રતર

For Private And Personal Use Only

**मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१३ नारकादीनामौदारिकादिदारीरनि०** ४१३

अथवा खलु अङ्गुलद्वितीयकोमूलघवषमाणमात्राः श्रेणयः ! तत्र खलु यानि तानि मुक्तानि तानि खन्न यथा औधिकानि औदारिकश्वशीराणि तथा मणि-इस प्रकार से है-'कि अंगुल प्रमाण क्षेत्र को अंगुल সদাগ क्षेत्र से गुणा करने पर प्रतर क्षेत्र होता है, ऐसे अंगुल प्रमाण प्रतर क्षेत्र में जो प्रदेशराशि है, उसमें असंख्यात वर्गमूल होते हैं इनमें प्रथमवर्गमूल को द्रितीयवर्गमूल से गुणा करने पर जितनी श्रेणियां लभ्य होती हैं उतने प्रमाणवाली विष्क्रभ्मस्रचि होती है । इसे यों समझना चाहिये-कि वस्तुतः असंख्पेयपदेशात्मक मतरक्षेत्र में असत्कल्पना से मानलो २५६, झेणियां है। इनमें २५६. का प्रथम वर्गमूल १६ आता है। और दितीयवर्गमूल १ आता है। इस प्रकार २५६ का वर्गमुल प्रथम १६ और ब्रितीयवर्ग मूल ४ होता है। प्रथमवर्ग मूल १९ के साथ दितीयवर्गमूल ४ गुगा करने पर ६४ होते हैं। ये ६४, मानलो असंख्यात श्रेणियां हैं। ऐसी श्रेणीरूप विष्कंभ सूचि यहां ग्रहण की गई है। प्रकारान्तर से खन्नकार इसी अर्थ को यों कहते हें-(अहवा णं अंगुलविहअवग्गमूलघणप्पमाणमेत्ताओ सेदीओ) अंगुलप्रमाण प्रतरक्षेत्र में रही हुई श्रेणिराशि का जो ब्रितीय बगैमूल 8 है उसका घन करो अर्थात् 8 × 8 × इस प्रकार घन करने पर देश आते हैं। सो ये ६४ प्रमाणरूप अणियां यहां जानना चाहिये । इस

ક્ષેત્ર થાય છે. એવા અંગુલ પ્રમાણુ પ્રતર લેત્રમાં જે પ્રદેશરાશિ છે. તેમાં અસ'ખ્યાત વર્ગ મૂલ હાય છે. આમાં પ્રથમ વર્ગ મૂલને દિતીય વર્ગ મૂલની સાથે ગુણુા કરવાથી જેટલી શ્રેજ્યીઓ લબ્ય હાય છે, તેટલા પ્રમાણુવાળી વિષ્ઠ ભ સૂચિ હાય છે. આને આ રીતે સમજી શકાય કે ખરેખર અસ'ખ્યેય પ્રદેશાત્મક પ્રતર ક્ષેત્રમાં અસત્કલ્પનાથી માની લા કે ૨૫૬ શ્રેજ્યીઓ છે આમાં ૨૫૬નું પ્રથમ વર્ગ મૂલ ૧૬ આવે છે અને બીજું વર્ગ મૂલ ૪ ચાર આવે છે. આ પ્રમાણે ૨૫૬નું વર્ગ મૂલ પ્રથમ ૧૬ અને બીજું વર્ગ મૂલ ૪ ચાર હાય છે પ્રથમ વર્ગ મૂલ ૧૬ ને દ્વિતીય વર્ગ મૂલ ૪ તી સાથે ગુણાકાર કરવાથી ૧૪ થાય છે આ ૬૪ વિચારા કે અસંખ્યાત શ્રેલ્યુઓ છે. એવી શ્રેલિ રૂપ વિષ્ઠ લસ્ વિ અહીં ગહેલ કરવામાં આવી છે પ્રકારાત્તરથી સ્ત્રકાર એજ અર્થને અહીં એવી રીતે સ્પબ્દ કરે છે. (अફવા ળં અંગુજી વ્રવામ મૂજલ વ-વપ્ટ વોજું વર્ગ મૂળ ૪ છે તેને ઘન કરીએ એટલે કે ૪×૪×૪ આ શીતે તે ઘન કરવાથી ૬૪ આવે છે. તો આ ૬૪ પ્રમાણુ રૂપ શ્રેલ્યુએા અદ્યી



तब्यानि । नैरयिकाणां भदन्त ! कियन्ति आद्वारकशरीराणि मझप्तानि ? गौतम ! आहारकशरीराणि दिविधानि मझप्तानि, तद्यया-बद्धानि च मुक्तानि च । तत्र खद्ध यानि तानि बद्धानि तानि खल्ज न सन्ति । तत्र खल्ज यानि तानि

प्रकार के कथन में केवल वर्णनदौली की ही विचित्रता है, अर्थ में कोई फर्क नहों है। इस प्रकार असरकल्पना से कल्पित हुई ६४ संख्या-रूप श्रेणियों कि-'जिन्हें सिद्धान्त दृष्टि से असंख्येय ही माना गया। है। ' पदेशों की जो राशि है, उस राशिगत प्रदेशों की संख्या के बराबर नारकों के बद्ध वैकिपशरीर होते हैं। तथा प्रत्येक शरीर होने के कारण नारक जीव भी इतने ही संख्यावाछे होते हैं। अर्थात् असंख्यात नारक जीव हैं और उनके बद्धवैकिपशरीर भी असं-रुपात ही हैं, ऐसा जानना चाहिये। पहिछे तो नारक जीवों को सामा-म्पतः-ही असंख्यात कहा है, परन्तु यहां पर उनके शरीर का प्रकरण चल रहा है, इसलिये उनके बद्धवैकियरूप शरीर को छेकर एक २ नारक के वह एक एक बद्धवैकिय शरीर स्वतंत्र होता है। इस कारण वे असंख्यात हैं, यह बात भी सिद्ध हो जाती है। इसी प्रकार से द्सरे जीवों में भी कि-'जो प्रत्येक शरीरी हैं-स्वतन्त्र २ जिनका एक २ शरीर है-अपने २ बद्ध शरीर को जितनी संख्या है, उतनी संख्या डनकी है, ऐसा जानना चाहिये। (तत्थ णं जे ते मुक्केल्ल्या ते णं

ભાષ્યુવી નેઈએ આ બાતના કથનમાં ફકત વર્ણુન શૈલીની જ વિચિત્રતા છે, અર્થમાં કેલ્ઇ તફાવત નથી આ પ્રમાણે અસત્કલ્પનાથી કલ્પિત થયેલી ૬૪ સંખ્યા રૂપ શ્રેણિએાના કે જેમને સિદ્ધાન્તની દબ્ટિએ અસંખ્યેય જ માનવામાં આવે છે-પ્રદેશાની જે રાશિ છે. તે રાશિંગત પ્રદેશાની સંખ્યાની બરાબર નારકોને અદ્ધવીંકપશરીર હાય છે. તેમજ પ્રત્યેક શરીર હાલાથી નારકજીવ પણ એટલી જ સંખ્યાવાળા હાય છે. એટલે કે અસંખ્યાત નારક જીવા છે, અને તેમના અદ્ધવીંકપશરીરા પણ અસંખ્યાત જ છે એવું જાણવું નેઇએ પહેલાં તા નારક જીવાને સામાન્યતઃ અસંખ્યાત જ કહ્યા છે. પરંતુ અદ્ધી' તેમના શરીરનું પ્રકરણ ચાલી રહ્યું છે, એથી તેમના અદ્ધવૈક્રિય રૂપ શરી-રને લઈને એક એક નારકના તે એક એક અદ્ધવૈક્રિય શરીર સ્વતંત્ર હાય છે. આ રીતે બીજા જીવામાં પણ-કે જેઓ દરેક દરેક શરીરી છે સ્વતંત્ર સ્વતંત્ર જેમનું એક એક શરીર છે, પાલપાલાના બદ્ધ શરીરની જેટલી સંખ્યા છે તેટલી સંખ્યા તેમની છે એવું જાણવું નેઈએ.

## ब्रहुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१३ नारकादीनामौदारिकादिदारीरनि० 👘 ४१५

जहा ओहिया ओराल्यिसरीरा तहा भाणियव्या) नारकों के जो सुक्त वैक्रिय दारीर हैं, वे मुक्त औदारिकदारीर के जैसे समसंख्याबासे हैं। मुक्तऔदारिक दारीरों की संख्या सामान्यतः अनंत कही गई है। उतनी ही संख्यावाले मुक्तवैकियशरीर नारक जीवों के हैं। (णेरहथाणं भंते ! केवहया आहारगसरीरा पण्णत्ता) हे भदन्त ! नारक जीवों के कितने आहारक दारीर होते हैं ? (गोयमा ! आहारगसरीरा दुविहा पण्णन्ता) गौतम ! आहारक दारीर दो प्रकार केकहे गये हैं (तं जहा बढ़े ल्लया य मुक्केल्ल्याय) एक यद आहारक दारीर दूसरे मुक्त आहारक शरीर हैं, सो 'तत्थ णं जे ते बदेछया तेणं णत्थि) आहारक दार्शर है वे तो नारक जीवों के होते ही नहीं हैं। क्योंकि बद्ध आहारक भारीर चतुर्ददापूर्वधारी मुनिधों के ही होते हैं। 'नारक जीवों में चतुर्ददापूर्वधारित्वका अभाव है। इस कारण ये बद्ध आहारक द्वारीर डनमें नहीं होते हैं। (तत्थ णं जे ते मुक्केल्लया ते जहा ओरालिया तहा भाणियव्या) मुक्त आहारक दारीर नोरक जीवों के इतने होते हैं कि-जितने सामान्यरूप से मुक्त औदारिक दारीरों की संख्या है। अर्थात् मक औदारिकवारीरों की संख्या सामान्य से अनन्त प्रकट की गई

(तत्थ णं जे ते मुक्केल्ळया देणं जहा ओहिया ओराळिथसरीरा तहा માળિયગ્વા) નારકાના જે મુકત વક્રિય શરીરા છે, તે મુક્ત ઔદારિક શરી-રની જેવી સમસંખ્યાવાળા છે મુક્ત ઔદારિક શરીરાની સંખ્યા સામાન્યતઃ અન'ત કહેવામાં આવી છે. તેટલી જ સંખ્ય વાળા ગુકત વૈક્રિયશરીર નારક छवेाना छे. (णेरइयाण भंते ! केवइया आहारगसरीरा पण्णत्ता) & अधंत ! नारक छवाना: हेटलां आखारक शरीरे। द्वाय छे १ (गोयमा ! अद्दारगचरीरा द्वविद्या पण्णत्ता) & ગૌતમ ! આહારક શરીરા છે પ્રકારના કહેવામાં આવ્યાં છे. (तंजहा बढेल्डया या मुक्केल्डया य) એક બદ્ધ આહારક શરીર અને दितीय मुક્त आહારક शरीर (तत्य णं जे ते बखेल्ळया तेणं णत्थि) आभां रे બહ આહારક શરીરા છે, તે તા નારક જીવાના હાતા જ નથી કેમકે અહ આહારક શરીર ચતુર્દશપૂર્વધારી સુનિએાના જ હેાય છે નારક જીવામાં ચતર્દશપૂર્વધારીત્વનાે અભાવ છે. આનું કારણુ એ છે કે આ ખહ આહારક शरीर तेमनामां छातां नथी. (तत्थ ण' जे ते मुक्केल्छया ते जहा ओराछिया तहा भाणियव्वा) મુકલ આહારક શરીરે। નારક છવેનને એટલા હેાય છે કે જેટલાં સામાન્ય રૂપથી મુકલ ઔદાસ્કિ શરીરાની સંખ્યા છે. એટલે કે મુકલ

### **अ**तुयोगद्वार**स्**षे

मुक्तानि वानि यथा औधिकानि औदारिकाणि मणितव्यानि । तैजसकर्मजश्ररी-राणि यथा एतेपायेव वैक्रियशरीराणि तथा भणितव्यानि । असुरकुमाराणौं भदन्त ! कियन्ति औदारिकशरीराणि मध्रप्तानि ? गौतम ! यथा नैर्रयिकाणाम् औदारिकश्ररीराणि तथा भणितव्यानि । असुरकुमाराणां भदन्त ! कियन्ति चैक्रिय-

है-सो इतनी ही संख्याबाले अर्थात् अनन्तसंख्यावाले छक्त आहारक दारीर नारक जीवी के होते हैं। वे इस प्रकार ले-कि-'मनुष्य अब में जिन जीवों ने चौदहपूवीं का अध्ययन किला और आवरक दारीर घारण किये फिर वे गृईत संदम से पतिन हो गये और अरकर नारकों में उत्पन्न हुए। ऐसे इन जीवों द्वारा छुक आहारक दारीर मुक्त औदा-रिक दारीर के जैसा अनन्त संख्योपेन होते हैं। (तेवगरुम्मयसरीरा जहा एएर्दि चेव वेउच्वियसरीरा तहा भाणियच्वा) इन नारक जीवों के बद्ध और मुक्त तैजस दारीरों तथा कार्मण दारीरों की संख्या बद्ध और मुक्त वैक्रिय दारीरों की संख्या के समान जाननी चाहिये। इस नारक जीवों के पाचों दारीरों को कहकर अब सूत्रकार असुरकुमारों में दारीरों की संख्या कितनी होती है। यह विषय स्पष्ट करते हैं-(असु-रकुमाराणं भंते! के बहया ओरालियसरीरा पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! असुरकुमारों के औदारिक दारीर कितने कहे गये हैं ? (गोयमा! जहा

भૌદારિક શરીરાની સંખ્યા સામાન્યની અપેક્ષાએ અનંત પ્રકટ કરવામાં આવી છે તે આટલી જ સંખ્યાવાળા એટલે કે અનંત સંખ્યાવાળા સુકત આહારક શરીરા નાશ્ક જીવાના હાય છે. તે આ પ્રમાણે છે મનુબ્ય લવમાં જે જીવાએ ચતુદ'શપૂર્વીનું અધ્યયન કશું છે અને આહારક શરીર ધારણ કશું છે અને પછી તેઓ ગૃહીત સંયમથી વ્યુત થઈ ગયા તથા મૃત્યુ પ્રાપ્ત કરીને નારકામાં ઉત્પન્ન થયા એવા આ છેવા વડે સુકત આહારક શરીર ઔદારિક શરીરની જેમ અનંત સંખ્યાપેત છે. (તૈયગરૂગ્લ્યસરીરા લદ્દા પર્ણાસ વેલ વેડલ્લિયસરીરા તદ્દા માળિયલ્લા) આ નારકજીવાના અહ અને સુકત તૈજસ શરીરા તેમજ કાર્મણ શરીરાની સંખ્યા બહ અને સુકત વૈક્રિય શરીરાની સંખ્યા સદય બાણવી બેઇએ આ નારકજીવાના પાંચમાંચ શરીરાને કહીને હવે સ્ત્રકાર અસુરકુમારામાં શરીરાની સંખ્યા કેટલી હે.ય છે! આ સંત્ર'ધમાં સ્પબ્ટતા કરે છે. (જ્રસુરકુનારામાં મંતે! કેટલા હેડય છે! આ સંત્ર'ધમાં સ્પબ્ટતા કરે છે. (જ્રસુરકુનારામાં ઓદારિક શરીરા કેટલાં કહેવામાં આવ્યા છે ( લાયમા ! જદ્દા નેરદ્વાળ ઓરાહિયસરીરા તદ્દા માળિયલ્લા) હે

#### अतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१३ नारकादीनामौदारिकादि्शरीरनि० 🛛 ४१७

शरीराणि मब्रुशानि ? गौतम ! वैक्रियशरीराणि दिश्यानि श्रज्ञतानि, तृद्यथा-बदानि च ग्रुकानि च । तत्र खद्ध यानि तानि वद्धानि तानि खद्ध असंख्येयानि असंख्येयाभ्य उत्सर्विण्यवसर्विंगीभ्योऽपहियन्ते कालतः, क्षेत्रतः असंख्येयाः नेरइया णं ओरालियसरीरा तहा आणियव्या) हे गौतम! असरकमारों के औहारिक दारीर लारकों के औहारिकदारीर के जैता ही होते हैं∽अर्थात्-जिस प्रकार वैक्रिय दारीरवाछे होने के कारण नारकों में बद्ध मौदारिक दारीर नहीं होते हैं बैसे ही असुरकुमारों को चैक्रिप दारीरज्ञाली होने के कारण उनके भी बद्रऔदारिक दारीर नहीं होते हैं। परन्तु जो मुक्त औदारिक दारीर हैं वे जिस प्रकार नाग्कों में साधान्यतः अनन्त होते है. उसी प्रकार महां पर भी वे अनन्त होते हैं । (अखरक्कमधरणं भंते ! केवहण वेउव्वियखरीरा पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! अक्षरक्रमारों के वैकियदारीर कितने होते हैं ? ( गोयमा ! वेउव्यिसरीरा दविहा प्रणत्ता- तं जहा--बद्धेल्लया य-सुकडेल्लया य-तत्थ णं जे ते बद्ध-ल्लपा, ते णं अक्षंखिज्जा, असंखिज्जाहिं उसप्पिणीओसप्पिणीहि अवहीरंति आलओ) हे गौतम ! वैक्रिय शरीर दो प्रकार के कहे गये हैं-एक तो यह वैकिपशरीर और दूसरे सुक वैकियझरीर इनमें जो बद्ध वैक्रिय शागिर हैं, वे अखाक्रमारों में सामान्यका से असंख्यात होते हैं। काल की अपेक्षा हनके बद्ध वैक्रिय शरीर असंख्यात उत्सर्विणी ગીતમ ! અસુરકુમારાના ઔદાસ્કિ શરીર નારકાેના ઓદાસ્કિ શરીરની જેમ જ હેાય છે એટલે કે જેમ વૈક્રિયશરીરવાળા હેાવાથી નારકોમાં ખહ ઔદા-રિક શરીરા હાલા નથી, તેવજ અમુરકુમારાને વૈક્રિયશરીરશાલી હાેવા અઠલ તેમના પણ અહ્ય ઔદાસ્કિ શરીર હેાતા નથી. પરંતુ જે મુકત ઔદાસ્કિ શરીરા છે. તે જેમ નારકામાં સામાન્યતઃ અનંત હાેય છે, તેમજ અહીં પદ્ય ते अत'त छेत्य छे. (असुरकुमादाणं धंते ! केवइया वेउव्वियसरीरा पण्णत्ता ?) डे लहंत ! असरफमाराना वैक्विय शरीरा डेटलां छे।य छे ? (गोयमा ! चेच-विवय सरीरा दु विद्वा पण्णत्ता-तंजहा बहुत्लया य सुक्केल्लया य-तत्थ णं जे ते बदेन्छया, ते णे असंखिज्ञा, असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणी ओसप्पिणीहिं अवही-रंति कालमो) & जीतम ! वैडियशरीरे। ये प्रधारता अखेवामां आव्यां ₽. એક બહુવૈકિય લાજા મુક્તવૈકિય આમાં જે બહુવૈકિય શરીરા છે. તે અસરકુગારે માં સામ જ રૂપથી અસંખ્યાત હેત્ય છે. કાલની અપેક્ષાથી એમના આ બહેવૈકિય શરીરા અસંખ્યાત ઉત્સર્પિંજી અને અવસર્પિંજી કાળના એઠ জত ধয়

र्धरद

### अनुयोगहारसूत्रे

श्रेणयः पतरस्य असंख्येयमांगे । तासां खख श्रेगीनां विष्कम्भम्रूचिः अङ्गुळ-मेयमवर्गमूळस्य असंख्येयभागे । मुक्तानि यथा औधिकानि औदारिकशरीराणि ।

और अवसपिणी काल के एक प्रदेश पर व्यवस्थापित किये जा सकते हैं। इसलिये अंतल्पात उत्सपिणी और अवसपिणाकाल के जितने समय होते हैं, उतने वद्ध वैक्रिपदारीर असुरकुपारों के होते हैं। (संत्यभो-असंखेडजाओ सेटीओ पयरस्स अस खिड तड़भागे, तासिणं सेढीण विक्तंक सर्म् अगुलस्स पढमवग्गमूलस्स असंखिड जड़भागे) क्षेत्र की अपेक्षा ये बद्ध वैक्रियदारीर प्रतर के असंख्यात भाग में वर्त मूझ असंख्यात श्रेणियों के जितने प्रदेश होते हैं उतने होते है। यहां पर उन श्रेणियों की जितने प्रदेश होते हैं उतने होते है। यहां पर उन श्रेणियों की विष्कंभ सूचि ही ली गई है, प्रतर के असं द्वातवें भाग में वर्ततान असंख्यात यो उनकोटिरूप क्षेत्रवर्तीनभः श्रेणि नहीं। विष्कंभसूचि अंगुल के प्रथमवर्गमूल के असंख्येय भाग में होती है। इसका तात्पर्य यह है—'धतर के अंगुल प्रमाण क्षेत्र में जितनी श्रेणियां होती है, उन श्रेणियों का जो प्रथम वर्गमूल होता है, सो उस वर्गमूल के भी असंख्यातवें भाग में जो श्रेणियां है उन श्रेणियों के बरावर विष्कं असूचि यहां कही गई है। यह विष्कंभ सूचि नारक की विष्कं असूचि की अपेक्षा उसके भाग प्रमाणवाली

પ્રદેશ પર વ્યવસ્થાપિત કરી શકાય છે. એટલા માટે અસંખ્યાત ઉત્સર્પિ છ્યું અને અવસર્પિ છી કાલના જટલા સમયે હોય છે, તેટલા બહરેંકિય શરીરા અસુરકુમારાના હાય છે (खेत्तओ असंखेन्झाओ सेढीओ पयरस्त असंखिन्ज्रइ भागे, ताखि ण सेढीणं विक्खंभस्ईअंगुड्स्स पढमवग्गमूडस्स असंखिन्ज्रइभागे) લેત્રની અપેક્ષા આ બહવેંકિય શરીરા-પ્રતરના અસંખ્યાત ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત શ્રેષ્ટ્રિએાના જેટલા પ્રદેશા હાય છે, તેટલા હાય છે. અહીં તે ક્રેશ્વીઓની વિષ્ક'લ સૂચિ જ શ્રહ્ય કરવામાં આવી છે, પ્રતરના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં વિદ્યમાન અસંખ્યાત યાજન કાટિ રૂપ ક્ષેત્રવતી નલાગ્રે છી ગ્રહ્ય કર-વામાં આવી નથી. વિષ્ક'લસ્ચિ આંગુલના પ્રથમ વર્ગમૂલના અસંખ્યાતમાં લેહાય છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'પ્રતરના અંગુલપ્રમાણ ક્ષેત્રમાં જેટલી શ્રેણીઓ દાય છે, તે શ્રેણીઓના જે પ્રથમવર્ગમૂળ હાય છે, તે વર્ગ-મૂળના પશુ અસંખ્યાતમાં ભાગમાં જે પ્રથમવર્ગમૂળ હાય છે, તે વર્ગ-વૃષ્ઠાં સૂચિ અહોં ગ્રહ્યુ કરવામાં આવી છે સ: વિષ્ક'લસ્થિ નારકની વિષ્ક'લ સૂચિ ગહોં ચહેથ કરવામાં આવી છે અઃ વિષ્ક'લસ્થિ નારકની अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र २१३ नारकादीनामौदारिकादिशरीरनि०

असुरकुमाराणां भदन्त ! किंयन्ति आहारककारीराणि प्रक्वप्तानि ? गौतम ! आहा रकशरीराणि द्विविधानि मक्रप्तानि, तद्यथा-वद्धानि च मुक्तानि च । यथा एतेषामेव औदारिकशरीराणि तथा भणितच्यानि । तैजसकार्मकशरीराणि यथा

होती है। इस प्रकार अखुरकुमार भी नारकों की अपेक्षा उनके असं-ख्यातवें भागप्रमाण आते हैं। प्रज्ञापना महादण्डक में रत्नप्रभा पृथिवी के नारकों की जितनी संख्या कही गई है, उसकी अपेक्षा समस्त भी भवनपतिदेव उसके असंख्यातवें भाग प्रमाण कहे गये हैं। इस प्रकार समस्तनारकों की अपेक्षा असुरकुमार उनके असंख्यातवें भाग प्रमाण समस्तनारकों की अपेक्षा असुरकुमार उनके असंख्यातवें भाग प्रमाण हैं यह बात अपने आप वन जाती है (मुक्केल्लया जहा ओहिया ओरा-लियसरीरा) असुरकुमारों के जो मुक्त वैक्रिय शरीर हैं, वे सामान्य से मुक्त औदारिकशरीर के जैसा अनन्त हैं। (असुरकुमाराण भंते ! केवइया आहारगसरीरा पण्णत्ता ? हे भदंत ! असुरकुमारों के कितने आहारक शरीर कहे गये हैं? (गोयमा ! आहारगसरीरा दुविहा पण्णत्ता) हे गौतम ! आहारक शरीर दो प्रकार के कहे गये हैं। (तं जहा) जैसे बद्धेल्लया य मुक्केल्लया य) बद्ध आहारक शरीर आहे मुक्त आहारक शरीर । (जहा एएसिं चेव ओरालियसरीरा तहा भाणि-

પ્રમાણે અસુરક્ષારા પણ નારકાની અપેક્ષાએ તેના અસંખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ આવે છે. પ્રજ્ઞાપના મહાદ'ડકમાં રત્નપ્રભા પૃથિવીના નારકાેની જેટલી સ'ખ્ય કહેવામાં આવી છે, તેની અપેક્ષાએ પણ બધા ભવનપતિદેવા તેના અસ ખ્યાતમાં ભાગ પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યા છે. આ રીતે સર્વનારકાેની અપેક્ષા અસરકમાર તેના અસ'પ્યતમાં ભાગ પ્રમાણ છે, આ વાત પાતાની મેળે જ सिद्ध थर्ध जाय छे. (मुक्केल्लया जहा ओहिया ओरालियसरीरा) असुरधुभाः રાના જે મુક્ત વૈક્રિય શરીરા છે, તે સામાન્યની અપેક્ષા એ ઔદારિક શરી-श्नी केम अन'त छे. (असुरकुमाराण मंते! केवइया आहारमसरीरा प्रण्णता) 🗟 ભદંત ! અસુરકમારાના કેટલાં મ્યહારક શરીરા કહેવામાં આવ્યા છે 🕯 (गोयमा ! आहारगसरीरा दुविहा पण्णत्ता) & जीतभ ! आહारक शरीरे। े प्रકारनां કહેવામાં આવ્યાં છે. (तंजहा) જેમ કે (बढेत्ल्या य मुक्वेल्ल्या શરીર અને મુક્ત આહારક શરીર (जहा एएसि ચ) બહ આહારક चैव ओरालिगम्ररीस तहा माणियब्वा) २५। अन्ने प्रधारनां આહારક શરીરે આ અસુરકુમાર દેવામાં ઔદારિક શરીરની જેમ જાણવાં નેઇએ.



### अनुयौगहारस्त्रे

एतेषां वैक्रियशरीराणि तथा भणिक्त्र्यानि । यथा अम्ररङ्गाराणां तथा यावत् स्तनितङ्गाराणां तावद् अणित्व्यानि ॥ श्रू० २१२ ॥

टीका-'नेग्इया णं संते' इत्यादि-

नैरविकाणां भरन्त ! कि भन्ति औदारिकव्वधीराणि मज्ञप्तानि ! इति जिष्य-मक्षः । उत्तरयति-गौधम ! औदारिकश्वरीराणि द्विचित्रानि महम्रानि, तद्यथा-बद्धानि च मुक्तानि च नैर्स्थिकाणां वैकिलगरीरवेन औदारिकवन्धमात्रवादीदारिक-श्रीराणि न सन्तीत्यवएवोक्तम् तत्र खद्ध यानि तानि बढानि तानि न सन्ति। औदारिक दारीर के जैसा जानना चाहिये। अर्थात् जिस प्रकार बद्ध औदारिक धारीर अलुग्कुमारों में नहीं होते हैं, उसी प्रकार बद्ध आहारक धारीर भी अखरकुमारों में नहीं होते हैं। तथा मुक्त झौदारिक जिस प्रकार असुरकुमारों के अनल होते हैं, उसी पकार से सुक्त आहारक शरीर भी इनके अनन्त होते हैं। (तेयव कम्मवस्तरीरा जहा एएसि वेडव्वियसरीरा तहा भाणियव्वा) दोनों प्रकार के तैजस दारीर और कार्मण दारीर बद्धमुक्तवैकिय दारीर के जैसा अखरक्कमारों के जानना चाहिये। (जहा असुरक्तमाराणं तहा जाव थणियकुमाराणं ताव जाणि-यन्त्रं) अखुरकुमारों के जैसे ये पांच दारीर कहे गये है, वैसे ही ये परि शरीर स्तनितक्कमारान्त तक के भवनपतियों के भी जानना चाहिये। भावार्थ-इस सुत्रदारा मुत्रकार के 'नारकों और भवनपतियों में पीचो दारीरों का कौन २ प्रकार, कितने २ रूप में होता है ? यह सब स्पष्ट

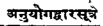
એટલે કે જેમ ખદ્ધ ઔકારિક શરીરા અસુરકુમારાના હાતા નથી, તેમ જ બદ્ધ આહારક શરીરા પણુ અસુરકુમારામાં હાતાં નથી. તથા મુક્ત ઔદારિક જેમ અસુરકુમારાનાં અનંત હાય છે, તેમજ મુક્ત આહારક શરીરા પણુ અનંત હાય છે. (તેયવજ્રમ્મયસરીરા जहા ઘર્ણસ વેકલ્વિયસરીરા તદ્યા માળિયલ્લા) બન્ને તૈજસ શરીર અને કાર્મણુશરીર બદ્ધ મુક્ત વૈક્રિય શરીરની જેમ અસુરકુમારાનાં પણુ જાણુવા જોઈએ (जदा असुरकुमाराणं तहा जाव थणियकुमाराणं ताव माणियલ્व') અસુરકુમારાનાં જેમ આ બધાં પાંચ શરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે તેમજ આ પાંચ શરીરા સ્તનિતકુમારાન્ત સુધીના ભવનપતિઓના પણુ જાણુવા જોઈ એ.

ભાવાર્થ — આ સૂત્રવડે સૂત્રકારે નરકો અને ભવનપતિઓમાં પાંચેપાંચ શરીરાના કયા કયા પ્રકારો, કેટલા રૂપામાં હોય છે ? આ ખધું સ્પષ્ટ કર-વામાં આવ્યું છે. નારક જીવામાં ઔદારિક્શરીર હાતું નથી કેમકે ત્યાં

# अंतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१३ नारकादीनामौदारिकादिदारीरनि० ४२१

नारकेग्रेक्तान्यौदारिकवरीराणि तिर्ययादनानाभवेषु माकु संभवन्ति, तानि औधिकम्रुकौदारिकशरीरवर सज्यानि । तथा नैरस्किम्पां वैक्रियशरीराण्यपि बद्धक्तभेद्देन द्विविधानि बोध्यानि । तत्र बद्वानि वैक्रियसरीराणि असंख्येयानि, नारकजीवानामसंख्येयस्वात् प्रतिनारकजीपमंकैकवैकियश्वरीरसद्भावात् । एतानि मरीराणि कालतः उत्मर्विण्यवसर्विणीय यावन्तः समया मवन्ति तावत्संख्यकानि बोच्यानि । क्षेत्रतः-असंख्येयाः श्रेणयः प्रतरस्यासंख्येयमागे । प्रतरस्य असंख्येय-भागे वर्तमाना या असंख्येयाः श्रेणण्ण्स्तासां थे प्रदेशास्तरसंख्यकानि भवन्ति एतानि शरीराणि क्षेत्रत इत्यर्थः । नन् गतरासंख्येयक्षणेऽसंख्येया योजनकोट-योऽपि भवन्ति, तस्किमेतावत्यपि क्षेत्रे या नमःश्रेणयो भवन्ति ता इइ एहान्ते ? इति चेदाइ-'तासि णं सेढीणे' इत्यादि - तासां श्रेणीनां=मतरासंख्येयभागवत्त्वेस-ख्येयश्रेगीनां विष्कम्ममुचिः=विस्तरश्रेणिरिंह गृह्यन्ते, न तु प्रतरासंख्येयभाग-वर्र्चसंख्येययोजनकोटचात्वकक्षेत्रवर्त्तिनमःश्रेणिः । इयं विष्कम्मनुचिः कियस्म-माणा गृहाते ? इत्याह-'अंग्रुलपडमवग्गपूलं' इत्यादि । इयं चिष्कम्भसूचिः दितीयवर्गमुलगुणितप्रथमवर्गमुलप्रमाणा बोध्या । अयं भावः-अंगुलममाणे पतर-क्षेत्रे या श्रेणिः≔राशिस्तत्रासंख्येयानि वर्गमूलानि मवन्ति । तत्र मयमवर्गमूलं द्वितीयवर्गमूलेन मत्युत्पन्नं≠गुणितम् । एवं चंसति यावत्योऽत्र श्रेणयो लभ्यन्ते तावत्वमाणां विष्कम्ममुविभवतीति । अपेदं बोध्यम्-प्रस्तुतोऽसंख्रीयश्देशात्मके मतरक्षेत्रेऽप्रस्कल्पनया पट्रपञ्चासदधिकद्विग्रतश्रेणयो (२'९६) भवन्ति । अत्र मयम-बगैमूलं बोडग १६ द्वितीयवर्गमूलं चत्वारः ४, चतुर्भिःपोडश्गुणिता जाता-अतुष्पेष्टिः । असत्कल्पनया कल्पितेषा चतुष्पष्टिः श्रेणयो बस्तुतोऽसंख्येयाः भेणयो भवन्ति । एतावच्छ्रेण्यास्मिका विष्कम्मसूचिरिट ग्रहते इति । मकारान्त-रेणाम्रमेर्याधन्'अहव लं' इत्यादि-अथवा खलु अंगुलदितीयवर्गमूलघनममाण-मात्रा श्रेणयः । अयं भावः-अंगुरूपमाणनतरक्षेत्रवर्त्तिनः श्रेणिराद्येर्यदे दितीयदर्ग-मूछं चतुःसंख्यकमनन्तरमभिहितं, तस्य यो घनः=चतुष्पण्टिस्वरूयस्तत्भमाण-मात्राः=तत्संख्यकाः श्रेगयोऽत्र बोध्या । अत्र प्ररूपणैव भिवत्तेऽर्थस्तु स एव । एवं चासरकरपनवा चतुष्वध्टिसंख्यकत्वेनोक्तानां वस्तुत्रोऽसंख्येयानां श्रेणीनां यः प्रदेशराशिस्तायःसंख्यकानि नैरयिकाणां बद्धवैकियशरीराणि भवन्ति । मस्येकग्ररीरत्वान्नैरयिका अप्येतावत्संरूपका मवन्ति । पूर्व तु नारकाः सामान्ये-नैवासंख्येया उकाः, अत्र तु लेपां शरीरविचारः मस्तूयते, अतस्तेषां शरीरमपि असंख्येयकं मतिनियतस्वरूपं सिध्यति । एवमन्यत्रापि संवें प्रत्येकवरीरिणः स्वस्व-बद्धशरीरसमसंख्यका बोध्या इति । मैरयिकाणां मुक्तवैक्रियशरीराणि तु मुक्तौदा-

দ্র ১



रिकग्ररीरसमसंख्यकानि वोध्यानि । तथा-नैरथिकाणामाहारकग्ररीराणां वद्ध-मुक्तेति भेद्द्वये बद्धाहारकशरीराणि सन्ति बद्धान्याहारकशरीराणि चतुर्दशपूर्व-धारिणामेव मबन्ति, नारकेषु वतुईशपूर्वधारित्वामाबादाहारकग्ररीराभावो भवति । एगां मुक्ताहारकशरीराणि मुक्तौदारिकशरीरवद् बोध्यानि । मनुष्यमवे यैश्वतुर्दशपूर्वविद्धिरादारकश्वरीराणि धृतानि, ते पुनः संयमाच्च्युस्वा मृताः सन्तो नारकेषु समुत्पत्राः । तैर्म्रेकानि आहारकशरीराणि मुक्तौदारिकशरीरवदनम्ब संख्यकानोति भावः । एवां बद्धानि मुक्तानि च तैनसकर्मनवारीराणि एवद्वैकिय-श्रेरीरवद् बीध्यानि । इत्थं नारकाणां पश्चापि शरीराण्युत्तवा सम्मत्वसुरकुमाराणां तानि बरोराणि वक्तुमुपकमते- 'असुरकुमारणं संते' इत्यादिना-असुरकुमाराणां मदन्त ! कियन्ति औदारिकशरीराणि महमानि ? गौतम ! यथा नैरयिकाणामौ किया है। नारक जीवों में औदारिक दारीर नहीं होता है। क्योंकि वहां वर्तमान में सुज्यमान वैक्रिय बारीर है। वर्तमान में जिस बारीर को धोरण किये हुए हैं, वह बद दारीर कहा गया है। मुक्त की अपेक्षा नारकों में औदारिकदारीर माना गया है। जिस दारीर को जीव पहिछे धारण कर चुका है, उस दारीर का नाम मुक्त माना गया है। ऐसे दारीर नारकों में अनन्त हो सकते हैं। नारकों के बैकिय इारीर होना है। इसीलिये असंख्यात नारकों के ये घट वैक्रिय शरीर भी असंख्यात हैं और मुक वैकिववारीर कि 'जिन्हें वे जीव धारण करके छोड चुके हैं, नारक जीवों में अनन्त हो सकते हैं। आहोरक दारीर बद्धर से नारकों में नहीं होता है-सो सिर्फ चतुर्ददापूर्वधारी मुनि के ही होता है। रहा अय आहारकका मुक्त

વર્તમાનમાં ભુજ્યમાન વૈક્રિય શરીર છે. અત્યારે જીવે જે શરીર ધારણ કશુ<sup>\*</sup> છે તે બહુ શરીર કહેવામાં આવે છે. મુક્તની અપેક્ષા નારકામાં ઔકારિક શરીર માનવામાં આવે છે, જે શરીરને જીવે પહેલાં ધારણ કર્યું છે, તે શરીરતું નામ મુક્ત માનવામાં આવ્યું છે. એવાં શરીરા નારકામાં અન'ત થઈ શકે છે. તે 'નારકાને વૈક્રિય શરીર હાેય છે. એટલા માટે અસ'ખ્યાત નારકાના આ બહુ વૈક્રિય શરીરા અસ'ખ્યાત છે અને મુક્ત વૈક્રિય શરીરા પણ 'જેમને તે જીવાએ ધારણ કરીને છેાડી દીધાં છે, નારક જીવામાં અન'ત થઇ શકે છે. આહારક શરીર બહુ રૂપથી નારકામાં હાતું નથી. આ તાે ક્રકત ચતુર્દશ પૂર્વધારી મુનિને જ હાેય છે. હવે જે આહારકના મુક્ત પ્રકાર બાકી રહે છે તે મુક્ત પ્રકાર રૂપ આહારક શરીરા અહીં પણ અન'ત अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१३ नारकादीनामौदारिकादिधारीरनि० 👘 ४२३

दारिकश्वरीराणि सन्ति, तथैपामपि वक्तव्यानि । नारकौदारिकशरीरवदसुरकुमा-राणःमण्यौदारिकश्वरीराणि बोध्यानीति भावः । तथा--असरक्रमाराणां वैक्रिय-शरीराणि वद्धमुक्तेतिमेदद्वयविशिष्टानि संन्ति । तत्र यानि बद्धानि शरीराणि ताभ्यसंख्येयानि । कालतोऽसंख्येयाम्नुत्सर्दिण्यवसर्विणीस् यावन्तः समया भवन्ति तारत्संखगकानि बोध्यानि । क्षेत्रतः मतराऽसंख्येयमागवर्च्यसंख्येयश्रेणिपदेश-ममाणानि बोध्यानि । अत्र-तासां श्रेगीनां=मतरासंख्येयभागवर्त्यसंख्येयश्रेणीनां विष्कम्मनृतिः-तिस्तारश्रणिगृंगते, न तु पतरासंख्येगभागवर्त्यसंख्येयोजनको-टणात्मकक्षेत्रवर्त्तिन मान्नेणिः । इयं चिष् कम्भ द्वचिः अङ्गुल भ्यमवर्गमूलस्य असंख्येय नामे भवति । अयं भावः-मतरस्याङ्गुलभनाणे क्षेत्रे यावत्यः श्रेणघो मबन्ति, तासां यत्प्रथमवर्गप्रुलं तस्पाऽप्यसंख्येषमाने याः श्रेगथो भवन्ति, तत्परिः मिताऽत्र विष्ठमन्द्वविर्वधियां । इयं विष्ठम्भन्नविर्नारकोक्तविष्कम्भन्नवेरसंख्यात-तमभागवर्त्तिनी भगति । इत्थं च अनुरक्तनारा अपि नारकापेक्षयाऽसंख्वेयभाग-वर्त्तिनो भवन्ति । महापना महादण्ड के २त्तवभानारकायेक्षया समस्ता अपि भवनपतयोऽसंख्याततमभागवर्त्तिन उक्ताः । इत्थं च सक्तव्रनारकापेक्षयाऽसुक्तवा-राणामसंख्येयभागवर्त्तित्वं सुतरां सिध्यतीति । तथा-एवां द्विविधान्यप्याहारक-भरीराणि एतशौदारिकश्ररीरवद् बोध्यानि । तथा-एतेषां तैजसकार्मकश्नरीराणि एतद्वैकियशरीरवद बोध्यानि । असुरकुमाराणां यथा शरीरपञ्चकमुक्तं तथैव स्तनित-क्रमारान्तानामपि भवनपतीनां शरीरपश्चकं बोध्यमिति ॥ स० २१३ ॥

प्रकार सो ये मुक्तप्रकार रूप आहारक शरीर यहां भी अनन्त तक हो सकते हैं। बद्ध और मुक्त तैजस और कार्मण शरीर बद्ध वैकिय शरीर के जैसा असंख्यात और अनन्त होते हैं। असुरकुमारों के जैसा ही शेष भवनपतियों में पांच शरीर कहे गये हैं। असुर-कुमारों में बद्ध औदारिक शरीर तो होते नहीं हैं परन्तु मुक्त शरीर अनन्त होते हैं। वैक्रियशरीर बद्दरूप से असंख्यात होते हैं और मुक्त वैकिय शरीर अनन्त होते हैं। आहारकशरीर का बद्ध प्रकार यहां नहीं

સુધી થઇ શકે છે. અહ અને મુંકત તૈજસ અને કાર્મણુ શરીર અહ સુકત વૈક્રિયશરીરની જેમ અસ'ખ્યાત અને અનંત હાેય અસરક્રમારેાની છે. **લવનપતિ**ઐામાં શરીરા જેમ જ શેષ પાંચ કહેવામાં આવ્યાં Э. અદ્ધ ઔદારિક શરીરા તા અસરકમારામાં હાતા જ નથી પરન્તુ મુક્ત શરીરેા અનંત હેાય છે. વૈંક્રિય શરીરેા ખહુ રૂપથી અસંખ્યાત દ્વાય છે અને સુકત વૈંકિય શરીર અનંત હેાય છે. આહારક શરીરનાે બહુ પ્રકાર

### अनुयोगद्वारस्व

अत्र पृथिनीकाचिकादीनामौदारिकादिवसीराणि मरूपयितुनाह-

म्लम्-पुढविकाइयाणं भंते ! केवडया ओरालियसरीरा पण्णता ? गोयमा ! ओगळिवसरीरा दुविहा पण्णता, तं जहा-बदेल्लया य मुक्केलया य। एवं जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भागियद्या। पुढाकिण्इयाणं अंते! केवइया वेउध्विय-सरीरा पण्णता ? गौयमा ! वेउट्वियसरीरा दुविहा पण्णता, तं जहा-बुग्रेल्लया य सुक्केल्लया थ। तथ्य णं जे ते बढेल्लया ते णं णरिध। मुक्केल्लया जहा आंहियाणं आरालियसरीरा तहा भाणियच्या। आहारगसरीरावि एवं खेव भाणिवच्या। तेयगकम्मयसुरीरा जहा एएसिं चेव ओराळियसुरीस तहा भाणियव्वा। जहा पुढविकाइयाणं तहा आउकाइयाणं तेउ-काइयाणं य सब्बप्तरीरा भाणियब्वा। वाउकाइयाणं भंते ! केवइया ओरालियसरीरा पण्णता? गोयमा! ओरालियसरीरा टुविहा पण्णत्ता, तं जहा–वद्वेल्लया य मुक्केल्लया य। जहा पुढविकाइयाणं ओरालियसरीरा तहा भाणियव्वा । वाउकाइ-याणं भंते ! केवइया वेउविश्वसमीरा पण्णसा ? गोयमा ! वेउ-बियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जड्ा-बद्धेल्लया च मुक्केल्लया य, तत्थ णं जे ते बजेल्लया ते णं असंग्विज्जा समए समए अवहीरमाणी अवहीरमाणी खेत्तपलिओवमस्ल असंखिजदभाग-मेत्तेणं कालेणं अवहीरति नो चेव णं अवहिया सिधा। मुक्के-ल्लया वेउावियसरीरा आहारगसगैरा य जहा पुढविकाइयाणं

होता है मुक्तप्रकार अनन्तरूप में होता है। बद्ध और मुक्त तैजस कार्मण असंख्यात और अनन्त होते हैं।। स्० २१३॥

થતાે નથી મુકલ ઘટાર અનંત રૂપમાં હાેય છે. બહ અને સુક્રલ તંજસ કાર્મથુ શરીરા અમ'ખ્યાલ અને અનંત હાેય છે ॥ સૂ૦ ૨૧૩ ॥ बनुयोगचन्द्रिका टीका स्त्र२१४ पृथ्वीकायिकादीनामौदारिकादिइःरीरनि० ४२५

तहा भाणियद्या। तथगकम्मयसरीरा जहा पुढविकाइथाणं तहा भाणियद्या। वण्ण्स्सइकाइयाणं ओरालियवे उद्वियआहारग-सरीरा जहा पुढविकाइयाणं तहा भाणियद्या। वणस्सइकाइयाणं भंते! कैवइया तेयगसरीरा पण्णत्ता? गोयमा! तेयगसरीरा दुविहा पण्णत्ता, जहा ओहिया तेयगकम्मयसरीरा तहा वण-स्सइकाइयाणवि तेयगकम्मयसरीरा भाणियद्या॥२१६॥

छाया—पृथिवीकायिकानां भदन्त ! कियन्टि औदारिकशरीराणि प्रद्रप्तानि ? गौरम ! औदारिकशरीराणि द्विविधानि प्रद्रप्तानि, तषया-बद्धानि च द्वक्तानि च । एवं यया औषिकानि औदारिकशरीराणि तथा भणितव्यानि । पृथिवीकायिकानां

अय सूत्रकार प्रथिवीकायिक आदि जीवों में औदारिक आदि द्यारीरों की प्ररूपणा करने के निमित्त 'पुढविकाइयाणं' इत्यादि सूत्र कहते हैं – पुढविकाइयाणं भंते ! इत्यादि ।

दाब्दार्थ-(पुढविकाइयाणं अले! केवइया ओरास्टियसरीरा पण्णत्ता?) हे अदन्त ! इधिवोकायिक जीवों के औदारिक दारीर कितने कहे गये हें ? (गोयमा ! ओरालियसरीरा दुविहा ५०णत्ता) हे गौतम ! औदारिक दारीर दो प्रकार के कहे गये हैं-(तं जहा) जैसे (बदेल्लया य मुक्केल्लया य) एक बद्ध औदारिक दारीर और दूसरे छक्त औदारिक दारीर (एवं जहा-ओहिया ओरालियसरीरा तहा आणियच्दा) यहा बद्ध औदारिक दारीर असंख्यात होते हैं-पर यह असंख्यातरूप प्रमाणता लघुत्तर असं-

હવે સ્વકાર પૃશ્વિવેક ચિક વગેરે છવાના ઔાષિક વગેરે શરીરાની પ્રરૂપણા કરવા માટે 'पुढक्तिकाइयाणं' વગેરે સૂત્ર કહે છે,

'पुढविक इयाणं भंते ! धत्याहि ।

શબ્દાર્થ — 'पुढविक इयाणं मंते ! केव्रइया कोराहियसरीरा पण्णत्ता !) छे भहन्त ! पृथि रीड विड જી रेश्ना औदाहिड शरीरा डेटलां डडेवामां आव्यां छे ? (गोपमा ! ओरालियसरीरा टुविहा पण्णत्ता) छे जौतम ! औदारिड शरीरा ले प्रકारना डंडे समा आव्यां छे (तं जहा) केम डे (बल्रेल्डयाय मुक्केल्छया य) એક अद्ध औहारिड शरीर आने जीलां मुडत औदारिड शरीर (एवं जहा बोहिया ओरालियसरीरा तहा माणियव्वा) अर्डा स'ज्यात ३५ भमाखुता मारु पक्ष

# **मनुयोगद्वारस्**त्रे

भदन्त ! कियन्ति चैकियशरीराणि महाप्तानि ? गौतम ! चैकियशरीराणि द्विनि-धानि प्रज्ञप्तानि, तथधा-बद्धानि च मुक्तानि च। तत्र खछ यानि तानि बद्धानि तानि खद्ध न सन्ति। मुक्तानि यथा औधिकानि खछ औदारिकशरीराणि तथा भणितव्यानि । आहारकशरीराण्यवि एवमेव भणिभव्यानि । तैज्ञसकार्मक-शरीराणि यथा एतेवामेव औदारिकशरीराणि तथा भणिवच्यानि । यथा पृथिवी-ख्यातरूप से कही गई जाननी चाहिये। तथा मुक्त औदारिक दारीर अनन्त होते हैं। 'पुढविकाइयाणं भंते ! केवइया वेउव्वियसरीरा पण्णसा?) हे भदन्त ! पृथिवीकायिक जीवों के वैकिय दारीर कितने कहे गये हैं ? (गोगमा !) हे गौतम ! (वेडव्विग्रसरीरा दुविहा पण्णत्ता) वैक्रिय-इारीर दो प्रकार के कहे हुए हैं (तं जहा) जैसे (बद्धेल्लया य मुक्केल्ल-या य) एक बद्ध वैक्रियदारीर और दूसरे मुक्त वैक्रियहारीर-(तस्थ णं जे बद्धेल्लय। ते णं णत्थि) सो जो बद्धेवैकिध दारीर हैं. वे तो प्रथिवीकायिक जीवों में होते ही नहीं हैं। (मुक्केल्लया जहा ओहिया णं ओरालिय सरीरा तहा भाणियव्या) मुक्त जो वैकिय शरीर हैं, वे सामान्य मुक्त औदारिक दारीर के जैसा यहां अनन्त होते हैं। (अहारगसरीरा वि एवं चेव भाणियव्वा) अर्थात् बद्ध अहारक दारीर तो पृथिवीकाधिक जीवों के होते नहीं ! मुक्त आहारक दारीर मनुष्यभवों की अपेक्षा यहां अनन्त हो सकते हैं। (तेयगकम्मयसरीरो जहां एएसिं चेव ओरालिय-

લઘુતર અસંખ્યાત રૂપથી કહેવામાં આવેલી જાણવી જોઇએ. તેમજ મુક્ત ઔદારિક શરીરે અનંત હેલ્ય છે. (पुढविकाइयाण भेते ! केवडया वेउव्दियसरीरा पण्णत्ता ?) & लह'त ! पृथिवीक्षयिक ळवेलां वैक्वियशरीरे। કેટલાં કહેવામાં આવ્યાં છે ? (गोयमा) હે ગૌતમ ! ં(वेडव्वियसरीरा दुविद्य पण्णत्ता) વૈક્રિય શરીરે। બે પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. (तंजहा) लेन है (बढ़ेल्लया य मुकेल्डयाय) એક अद्ध वैडियशरीर अने બીજ ' મુંક્ત વૈક્રિય શરીર (तत्थ णंजेते बद्धेल्छया तेणं णतिथ) હवे  $\mathbf{a}$ ખદ્ધ વૈંક્રિય શરીર છે તે તેા પૃથિવીકાયિક જીવામાં હાતાં નથી. (मक्के ल्लया जहा ओहिया णं ओरालियमरीरा तहा भाणियव्त्रा) भुधत વૈક્રિયશરીરા છે, સામાન્ય મુક્તઔદારિક શરીરની જેમ અહીં અનંત હાય छे. (आहारगसरीरा वि एवं चेत्र भाणियव्या) आखारक शरीर पश्च आ પ્રમાશે જ જાણવાં એઈએ. એટલે કે બહુઆહારકરારીરા તા પશિવા-કાયિક જીવાને હાતાં નથી. મુક્ત આહારક શરીરા મનુષ્યભવાની અપેક્ષાએ अहीं अनंत संभवी शई छे, (तेयगकम्मयखरीरा जहा एएसि चेव आरा-

# अनुयोगव न्द्रिका क्षेत्र स्वर्थे पृथ्वीकायिकादीनामौदारिकादिदारीरनि० ४२७

कायिकानां तथाऽष्कायिकानां तैजसकायिकानां च सर्वद्यरीराणि भणितव्यानि । वायुकायिकानां भदन्त ! कियन्ति औदारिकग्ररोराणि मझप्तानि ? गौतम ! औदा-रिकशरीगणि द्विविधानि भइप्तानि, तथया-नद्धानि च मुक्तानि च। यथा-पृथित्रीकायिकानाम् औदारिकज्ञरीराणि तथा भणितव्यानि । वायुकायिकानां सरीरा तहा भाणियच्वा) तैजस कार्मण दारीर जैसे इनके औदारिक शरीर होते हैं. उसी मकार से जानना चाहिये। अर्थात बद्ध तेजस एवं कार्मण, बद्ध-औदारिक दारीर के जैसा यहां असंख्यात होते हैं और मुक्त तैजस कार्मण मुक्त औदारिक दारीर के जैसा यहां अवन्त होते हैं। (जहा प्रदिविकाइयाणं तहा आउकाइयाणं तेउकाइयाण य सब्वसरीरा भाणियव्या) जिस प्रकार से पृथिवीकाणिक जीवों के ये पांच दारीर कहे गये हैं उसी विधि के अनुसार अप्कायिक जीवों और तैजस्कोयिक जीयों में भी इन पांच दारीरों को जानना चाहिये। (याउकाइयाणं भंते ! केवइचा ओगल्जियसरीरा पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! बायुकायिक जीवों के कितने औदारिक दारीर कहे गये हैं? (गोयमा ! ओरालिय-सरीरा दुचिहा पण्णत्ता) हे गौतम ! औदारिक दारीर दो प्रकार के कहे गये हैं-( सं जहा ) जैसे ( षदेल्लया य मुक्केल्लया य) एक बद्ध औदारिकदारीर और दूमरे मुक्त औदारिक दारीर । सो इन वायुकाधिक जीवों में (जहा पुदचिकाइयाणं ओराल्यिसरीरा पण्णत्ता तहा भाणियव्या) पृथिवीकायिक जीवों के जैसा औदारिक

खियसरीरा तदा माणियच्या) तैं कस टार्भणु शरीरे। જેમ એમને औદા हि શરીરા હોય છે. તેમજ જાવવું જેઈ એ. એટલે કે ખહ તૈ જસ અને કાર્મणુ, ખહ ઔદા રિક શરીરની જેમ અહીં અસંખ્યાત હોય છે. અને સુકત તૈ જસ કાર્મणુ સુકત ઔદા રિક શરીરની જેમ અહીં અતંત હોય છે. (जहा पुढ विकाइ याणं तहा आढकाइ याणं ठे उका ह्याण य सरीरा माणि रुवा) જેમ પૃથિ વીકા ચિક જી વેાના આ પાંચ શરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે તેમજ અપૂકા ચિક જી વેા અને તે જસ્કા ચિક જી વામાં પણુ આ પાંચ શરીરાને જાણુવાં જેઈ એ. (वा उकाइ या ળ મંતે ! के बहुया ઓ રાજિય सरीरा पण्णत्ता ?) હે ભદ'ત ! વા શુકા ચિક જી વેાના કેટલાં ઔદા રિક શરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે? (गो यमा! હો રાજિય सरीरा दुविहा पण्णता) હે ગીતમ ! ઔદા રિક શરીરા બે પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે (त जहा) જેમ કે (ब छे रु या य सुक के रु या य) એક ખહ ઔદા-રિક શરીર અને બીજું સુકત ઔદા સ્કિ શરીર તે આ વા સુકા ચિક જી વો માં

# अनुयोगद्वारसूत्रे

832

भदन्त ! कियन्ति वैकियशरीराणि मन्नप्तानि ? गौतम ! वैकियशरीराणि द्विविधानि मइप्तानि, तद्यथा-बद्धानि च मुक्तानि च। तत्र खलु यानि तानि बद्धानि तानि खळ असंख्येयानि समये समये अपहियमाणानि अपहियमाणानि क्षेत्रपत्थोपमस्य असंख्येयभागमात्रेण काळेन अवहि़्यन्ते तो चैव खलु अपहृतानि स्युः । मुक्तानि दारीर कहे गये हैं-अर्थात् पृथिवीकायिक जीवों में बद्ध औदारिक दारीर असंख्यात और मुक्त औदारिक शरीर अनन्त होते हैं उसी मकार चे बद मुक्त औदारिक कारीर वायुकायिक जीवों में भी इतने ही होते हैं (बाडकाइयाणं भंते ! केवह्या चेउविययसरीरा पण्णत्ता) हे भहन्त ! **यायुकायिक जीवों में वैक्रिय श**ीर कितने होते हैं ? (गोयमा !) हे गौतम ! (वेडविश्वयसरीरा दुधिहा पण्णत्ता) घैकिय झरीर दो प्रकार के कहे गये हैं −(तं जहा) वे ये हैं (बद्वेल्लया ग्र सुक्केल्लया य ) एक बद वैकियशरीर और दूसरे मुक्त वैकिय शरीर (तत्व वं जे ते बद्धेल्लग तेणं असंखिडना) सो इनमें जो वे बद्धवैकिय दारीर हैं वे असंख्यात होते हैं। (समय समय अवहीरमाणा अवहीरमाणा) खेलवळिओवमस्म असंखिडजइभागमेर्त्तेण कालेण अवहीरंति, नो चेव णं अवहिया सिया) असंख्यातपना इनमें इस प्रकार से हैं कि-'यदि ये झरीर एक समय में निकाले जावें तो क्षेत्र पल्योपम के असंख्यातवें भाग में जितने आकाश के प्रदेश होते हैं उतने प्रमाण समयों में ये निकाले जा

(जहा पुढविकाइयाण ओरालियसरीरा पण्णत्ता तहा भाणियव्या) પૃથિવીકાયિક છવાની જેમ ઔઠારિક શરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે. એટલે કે પૃથિવીકાયિક છવામાં બહ ઔઠારિક શરીરા અસંખ્યાત અને મુંકત ઔદારિક શરીરા અનંત હાય છે, તેમજ આ બહ મુકત ઔદારિક શરીરા વાયુકાયિક છવામાં પણ આટલાં જ હાય છે. (वाउकाइयाण मंदे! केवइया वेउव्वियसरीरा पण्णत्ता) હે લદ'ત ! વાયુકાયિક છવામાં વૈક્રિયશરીર કેટલાં હાય છે ? ( गोयमा! હે ગૌતમ ! (वेउव्वियसरीरा दुविहा पण्णत्ता) વૈક્રિયશરીરા છે ? ( गोयमा! હે ગૌતમ ! (वेउव्वियसरीरा दुविहा पण्णत्ता) વૈક્રિયશરીરા છે પ્રકારનાં કહે-વામાં આવ્યાં છે. (तंजहा) તે અ પ્રમાણે છે (बढ़ेस्लया य मुक्केल्लया य) એક બહ વૈક્રિયશરીર અને ગીજું મુક્ત વૈક્રિય શરીર (तत्व्य णं जे ते बढल्ल्या तेणं अंसविज्जा) તા આમાં જે બહ વૈક્રિય શરીરા છે તે અસંખ્યાત હાય છે. (समए समए अवहीरमाणा अवहीरमाणा खेत्त्वलिओवमस्स अंसखिज्जइभागमेत्ते णं कालेण अवहीरति, नो चेव णं अवहिया दिया) અસંખ્યાતપછું આમાં આ પ્રમાણે છે કે જો આ શરીરા એક એક સમયમાં બહાર કાઢવામાં આવે તો ક્ષેત્ર પલ્યોપમના અસંખ્યાતમાં જેટલા આકાશના પ્રદેશ હોય છે, તેટલા अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२१४ पृथ्वीकायिकादीनामोदारिकादिदारीरनि० ४२९

सकते हैं। तात्पर्य कहने का यह है कि-'क्षेत्र पल्योपम के असंख्यातवें भाग में रहे हुए आकाश के जितने प्रदेश होते हैं, उतने ये बद्ध बैक्रियशरीर वायुकायिक जीवों के होते हैं। यह जो इनकी इस प्रकार से प्ररूपणा की गई है, वह केवल दूसरों को समझाने के लिये ही की गई है-बास्तव में अभी तक कभी भी किसीने भी इस प्रकार से इन्हें निकाला नहीं हैं।

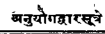
दांका--'असंख्यातलोकाकाशों के जितने प्रदेश होते हैं, ज्तने समस्त भी वायुकायिक जीव हैं। ऐसा कहा गया है, तो फिर क्या कारण है, जो आप उन में से वैंकिंग्दारीरधारी वायुकायिक जीवों को इतने कम कह रहे हो ?

उत्तर--वायुकायिक जीव चार प्रकार के कहे गये हैं-एक सूक्ष्म अपर्यासवायुकायिक दूसरे सुध्म पर्यासवायुकायिक, तीसरे बादर अप-यांसवायुकायिक और चौथे बादर पर्यासवायुकायिक। इनमें आदि के जो सूक्ष्म अपर्यास, सूक्ष्मपर्यास और बादर अपर्यास में लीन वायुका-यिक जीव हैं, वे 'असंख्यातलोकाकाको' के जितने प्रदेश होते हैं उतने कहे गये हैं। इन को वैक्रियलव्धि नहीं होती है। इसलिये ये वैक्रियलव्धि से

પ્રમાણુ સમયેામાં આ બહાર કાઢી શકાય છે. તાત્પર્યં કહેવાતું આ પ્રમાણુ છે કે 'ક્ષેત્ર પલ્યાેપમના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં આવેલા આકાશના જેટલા પ્રદેશા હાય છે, તેટલા આ બહેવક્રિય શરીર વાશુકાયિક છવાના હાય છે. એમની જે આ પ્રમાણુ પ્રરૂપણુા કરવામાં આવી છે. તે કેવળ બીજાને સમજાવવા માટે જ કહેવામાં આવી છે. ખરીરીતે હજુ સુધી કાેઇપણુ દિવસે કાેઈ એ આ પ્રમાણુ એમને બહાર કાઢયાં નથી.

શ'કા–-'અસ'ખ્યાત લાેકાકાશાના જેટલા પ્રદેશા હાેય છે, તેટલા વાયુ-કાયિક જીવા છે. આમ કહેવામાં આવ્યું છે, તેા પછી શા કારણુથી આપ તેમાંથી વૈક્રિયશરીરધારી વાયુકાયિક જીવેાને આટલા એાછા બતાવી રહ્ય છેા ?

ઉત્તર—વાસુકાયિક જીવા ચાર પ્રકારના કહેવામાં માબ્યા છે. એક સૂક્ષ્મ મપર્યાપ્ત વાસુકાર્ચિક, ળીજા સૂક્ષ્મ પર્યાપ્ત વાસુકાચિક, ગીજા બાદર અપર્યાપ્ત વાસુ-કાચિક અને ચાથા બાદર પર્યાપ્ત વાસુકાચિક આમાં પ્રથમ જે સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્ત, સૂક્ષ્મ પર્યાપ્ત અને બાદર અપર્યાપ્તમાં ત્રદ્યુ વાસુકાચિક જીવા છે, તે 'અસ'ખ્યાત લાકાકાશાના જેટલા પ્રદેશા ઢાય છે, તેટલા કહેવામાં આવ્યા છે. આ બધામાં



ধইঁত

रहित होते हैं। अब रहे बादर पर्यासवायुकायिक जीव सो वे सभी प्रकार के असंख्यातवें भाग में रहे हुए आकाश के जितने प्रदेश होते हैं उतने होते हैं। सो ये सब वैकिपलब्धि सम्पन्न नहीं होते हैं, किन्तु इनमें भी जो इनके असंख्यातवें भागवर्ती जीव है, वे ही वैकिपलब्धि संपन्न होते हैं। इनसे अतिरिक्त नहीं। वैक्रिपलब्धि संपन जो जीव है उनमें भी सब बद्धवैक्रिपशरीर से युक्त नहीं होते हैं किन्तु इनमें भी असंख्येय भागवर्ती जीव ही बद्धवैक्रिय शरीर धारी होते हैं-इनसे अधिक नहीं। इसल्यि वायुकायिक जीवों में जो यह बद्ध-वैक्रियशरीर धारी जीवों की संख्या कही गई है वह ठीक है। इस से अधिक वायुकायिक जीवों में वद्धवेकिप शरीरधारी जीव नहीं हो सकते हैं।

इंग्रेका-'वान्ति इति वायवः' इस व्युष्पत्ति के अनुसार तो सभी वायुकाधिक जीवों को बद्धवैक्रिप दारीरधारी होना चाहिये ? नहीं तो वैक्रिप के विना इनर्प्रे चेष्टा का अभाव ही प्रसक्त होगा ?

उत्तर--समस्त भी लोक में जहां कहीं शुषिर-छेद हैं वहां सर्वेद्र चल हवाएँ नियम से हैं ही-पदि ये सय भी हवाएँ वैक्रिय-

વૈક્રિયક્ષબિધ હાેતી નથી. એટલા માટે આ બધા વૈક્રિય-લબ્ધિ રહિત હાેય છે. હવે બાકી રહ્યા બાદરપર્યાપ્ત વાસુકાયિક જીવા તા તેઓ સવે પ્રતરના અસ'ખ્યાતમા ભાગમાં આવેલા આકાશના જેટલા પ્રદેશા હાેચ છે, તેટલા ઢાય છે. તા આ સવે વૈક્રિયક્ષબ્ધિ સગ્પન્ન હાેતા નથી, પર'તુ એમનામાં પણ જે એમના અસ'ખ્યાતમા ભાગવર્તા જીવા છે, તેઓ જ વૈક્રિયલબ્ધિ સ'મન્ન હાેય છે. એમના સિવાય નહિ વૈક્રિયલબ્ધિ સંપન્ન જે જીવા છે, તેઓમાં પણ બધા બદ્ધ વૈક્રિય શરીર હાેતા નથી. પર'તુ આમાં પણ અસ-ખ્યેય ભાગવર્તા જીવ જ બદ્ધ વૈક્રિયશરીરધારી હાેય છે, આના કરતાં વધારે નહિ. એટલા માટે જ વાયુકાયિક જીવામાં જે આ વૈક્રિયશરીરધારી જીવાની સ'ખ્યા કહેવામાં આવી છે, તે બરાબર છે, એના કરતાં વધારે વાયુકાયિક જીવામાં બદ્ધ વૈક્રિયશરીરધારી જીવાના નથી.

શ'કા ⊢'વાન્તિ इતિ વાયવઃ' ગ્યા વ્યુત્પત્તિ મુજબ તે ખષા વાયુકાયિક જીવાને બદ્ધ વૈક્રિયરારીરધારી હાેવુ' જોઈ એ? નહિ' તાે તેમનામાં વૈક્રિયતા અસાવે થેખ્ટાને અસાવ જ પ્રસકત થશે ?

હત્તર-અધા લાેકાેમાં જ્યાં-જ્યાં શુષિર-છિન્દ્ર-છે, ત્યાં ત્યાં સર્વત્ર ચલ પવના નિયમ મુજબ જ છે. જે આ બધા પવના વૈક્રિવશરીરસુકત હાેચ તા मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२१४ पृथ्वीकायिकादीनामौदारिकादिद्रारीरनि० ४३१

इारीरवाली हो तो बद्धवैक्रियदारीर प्रचर-बहुत अधिक हो जावे गे-इसस्थिति में बदुवैकियदारीरों का यह प्रमाण तो रहेगा नहीं ! इस-लिये यह मानना चाहिये कि जो दवाएँ वैकियशरीरधारी नहीं होती हैं वे भी चलती हैं। उक्तंच करके जो यहां सन्दर्भ उपस्थित किया गया है उससे वायुकायिक जीवों की गति में तीन प्रकार दिखलाये गये हें-इन प्रकारों में एक स्वाभाविक गमनरूप प्रकार भी दिखलाया गया है। इस स्वाभाविक गमनरूप प्रकार का निर्देशक 'बायुयाए अहारियं शीयइ' यह पाठ है। अतः ऐसा कहना कि 'वैक्रियदारीर धारी ही वायुएँ घटती हैं ''नियामक नहीं हो सकता है। इस, लिये मूलोक-मूलपाठ प्रतिपादित-प्रकार से बद्धवैक्रियदारीर वाय-काधिक जीवों में क्षेत्रपल्घोपम के असंख्येय भागवर्ती नभःप्रदेश प्रमाण हैं ऐसा ही कथन निर्बाध है (मुक्केल्ल्या वेउध्वियस रीरा आहारग-सरीरा य जहा पुढविकाहयाणं तहा भाणियव्वा) वायुकाधिक जीवों के मुक्त वैकियदारीर तथा बद्ध एवं मुक्त आहारकदारीर पृथ्वीकायिकजीवों के मुक्तवैकियदारीर के जैसा तथा उ**न के** बद्ध एवं मुक्त आहारक इारीर के जैसा ही जानना ন্দ্রান্টিয় । एधिकीकायिक जीवों में मुक्त वैक्रियदारीर अनंत कहे गये हैं तथा बद्ध અહ વૈક્રિયશરીરા પ્રચુર માત્રામાં થઇ જશે. આ સ્થિતિમાં અહવૈક્રિય શરીરાતું આ પ્રમાણ તાે રહેશે જ નહિ. એટલા માટે આ માની લેવું જેઈ એ કે જે પવના વૈક્રિયશરીરધારી હાતા નથી તેઓ પણ વહેતા રહે છે. 'ઉકતાંચ' કહીને જે અત્રે સંદર્ભ ઉપસ્થિત કરવામાં આવ્યા છે. તેથી વાયુકાયિક જીવાની ગતિમાં પણ ત્રણ પ્રકાર બતાવવામાં આવ્યા છે. આ પ્રકારામાં એક સ્વાભાવિક ગમનરૂપ પ્રકાર પણુ અતાવવામાં આવ્યા છે. આ સ્વાસાવિક ગમનરૂપ પ્રકારના નિર્દેશક 'વાયયાય લદારિય રીચઢ' આ પાઠ છે. એથી આમ કહેવું કે—વૈક્રિય શરીરધારી જ પવના વહે છે' એ કથન નિયામક થઇ શકે નહિ. એટલા માટે મૂલાકત-મૂલપાઠ પ્રતિપાદિત-પ્રકારથી અનુ વૈક્રિયશરીરા વાયુકાયિક જીવામાં ક્ષેત્રપલ્યેાપમના અસ'ખ્યેય ભાગવર્તિ' નભઃપ્રદેશ પ્રમાણુ છે, આવું કથન निर्भाध छे. (मुझ्केल्लया वेडव्वियसरीरा आहारगसरीरा य जहा पुढविकाइया-णं तहा भाणियच्वा) વાસુકાયિક જીવાના મુકત વૈક્રિયશરીર તેમજ બદ્ધ અને મુક્ત અહારકશરીર પૃથિવીકાયિક જીવાના મુક્ત વૈક્રિયશરીરની જેમ તથા તેમના ખહ અને મુકત આહારક શરીરની જેમ જાણવાં જેઇએ. પૃથિવીકાયિક જીવામાં મુકત વૈક્રિય શરીરા અન'ત કહેવામાં આવ્યાં છે તેમજ અદ્

### अनुयोगद्वारस्त्रे

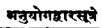
वैकियगरीराणि आहारकशरीराणि च यथा पृथिवीकायिकानां तथा मण्डिव्यानि। तैनसकार्मकग्ररीराणि यथा पृथिवीकायिकानां तथा भणितव्यानि । वनस्पतिका-यिकानाम् औदारिकवैकियाऽऽहारकश्वरीराणि यथा पृथिवीकायिकालं तथा भणि-तव्यानि । वनस्रतिकायिकानां भदन्त ! कियन्ति त्वैजसजरीराणि प्रक्रप्तानि ? आहारक दारीर यहां होते नहीं हैं और मुक्त आहारक दारीर अनंत कहे गये हैं सो इसी प्रकार से वायुकाधिक जीवों में भी सक्त वैक्रिय इारीरों की तथा मुक्त आहारक दागीरों की संख्या जाननी चाहिये। (लेगगकम्मयसरीरा जहा पुढविकाहधाणं तहा भाणियव्या) वायुकाधिक जीवों में बद्ध मुक्त तै जस और कार्म ग इन दो दारीरों की संख्या का प्रमाण पृथिवीकायिक जीवों में कहे गये इन दासीरों की संख्या के समान जानना चाहिये। एथिवीकाणिक जीवों में बद्ध मुक्त तैजस और कार्मण शरीरों का प्रमाण क्रम्बाः असंख्यात और अनंत कहा है, वैसा ही प्रमाण यहां वायुकायिक जीवों के इन दोंनों प्रकार के दारीरों के विषय में भो जानना चाहिये। (वणस्सहकाहयाण ओरालियवेउ-विवयआहारगसरीरा जहा पुढविकाइपाणं तहां भाणिपव्वा) वन-स्पतिकायिक जीवों के औदारिक, वैकिय, एवं आहारक द्वारीरों को प्रथिवीकाधिक जीवों के इन दारीरों के समान समझना चाहिये। (बणस्सहकाइयाणं भंते किवहया तेयगकम्मयसरीरा पण्णत्ता-गोयमा! અરહારક શરીરાે અહીં હાતા નથી અને મુકત આહારક શરીરાે કહેવામાં આવ્યાં છે, તાે આ પ્રમાણે વાસુકાયિક જીવામાં પણ મુકત વૈક્રિયશરીરાની જેમ स'ण्या जाखवी जेधेके. (तेयमकम्मयसरीरा શરીરાની અહારક जहा કાર્મથ આ બે શરીરાની સંખ્યાતું પ્રમાણ પૃથિવીકાયિક જીવામાં કહેવામાં આવેલાં આ શરીરાની સંખ્યાની બરાબર જાણવું જોઇએ પૃચિવીકાચિક છવામાં અહ, મુક્ત, તૈજસ અને કાર્મણુ શરીરાતું પ્રમાણુ કેમશઃ અસંખ્યાત અને અનંત કહેવામાં આવ્યું છે. તેવું જ પ્રમાથ ચહીં વાયુકાયિક જીવાના આ અન્ને પ્રકારના શરીરાના વિષે પણ જાગ્લું નેઇએ. (वणस्त्रइकाइयाणं ओराहिय वेउव्वियआद्दारगसरीरा जहा पुढविकाइयाणं तहा माणियव्वा) वनस्पतिકायिक જીવાના ઔદાસ્કિ વૈક્રિય અને આહારક શરીરાને પૃથિવીકાયિક જીવાના આ शरीरेानी सक्ष्श समजवा लेजीको. (वणस्यइकाहयाणं मंते ! केवइया तेयग-कम्मवद्यरीया पण्णत्ता गोयमा ! तेयनसरीरा दुविहा पण्णत्ता-ज्ञहा ओहिया

<u>अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२१४</u> पृथ्वीकायिकादीनामौदारिकादिदारीरनि० **४३३** 

गौतम ! तैजसबरीराणि द्विविधानि प्रइप्तानि, यथा औषिकानि तैजसकार्मणशरी-राणि तथा वनस्पतिकायिकानामपि तैजसकार्मणश्ररीराणि भणितव्यानि॥म्न.२१४॥

तेषगसरीरा दुविहा पण्णत्ता-जहा ओहिया तेयगकम्मयसरीरा तहा वणस्सहकाइयाण वि तेयगकम्मयसरीरा आणियव्वा) हे भदन्त ! षनस्पतिकायिक जीवों के तैजस और कार्मण दारीर कितने कहे गये है ? हे गौतम ! दोनों प्रकार के तैजस और कार्मण दारीरों का प्रमाण सामान्य तैजम कार्मण दारीरों के प्रमाण के जैसा वनस्पतिकायिक जीवों में जानना चाहिये। इसका तात्पर्य यह है कि-'पृथिवीकायिक जीव प्रस्वेक दारीरी होते हैं, इसल्यि प्रत्येक जीव में भिन्न २ रूप से औदारिक दारीर होता है, इसल्यि प्रत्येक जीव में भिन्न २ रूप से औदारिक दारीर होता है, इसल्यि प्रत्वेक जीव में भिन्न २ रूप से औदारिक दारीर होता है, इसल्यि प्रत्येक जीव में भिन्न २ रूप से औदारिक दारीर होता है, इसल्यि इनके तैजस और कार्मण दारीरों को औदा-रिक दारीरों के तुल्य असंख्यातप्रमाणवाला कहा गया है। परन्तु जो वनस्पतिकायिक जीव हैं, उनमें से चहुत जीवों को साधारणदारीर होता है इसल्एि वनस्पतिकायिक जीव यधपि अनंत है तथापि वनस्पति-कायिक जीवों के औदारिक दारीर असंख्य ही होता हैं। क्योंकि अनंत अनंत साधारणजीवों का औदारिक दारीर एक ही होता है। परन्तु इनके जो तैजस और कार्मण दारीर होते हैं वे प्रत्येक जीव के अपने २ स्वतंत्र होते हैं इसल्यि साधारणजीवों की अनंतता से इन दोनों

ਰेयगकम्मयम्ररीरा भाणियच्ता) હે ભદંત ! વનસ્પતિકાયિક જીવાના તૈજસ અને કાર્મ' શરીરા કેટલાં કહેવામાં આત્યાં છે ! હે ગૌતમ ! બન્ને પ્રકારના તૈજસ અને કાર્મ' શરીરાનું પ્રમાણ સામાન્ય તૈજસ કાર્મ શ શરીરાના પ્રમાણની જેમ વનસ્પતિકાયિક જીવામાં જાણવું જોઈએ આતું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે પૃથિવીકાયિક જીવ પ્રત્યેક શરીરી હાય છે. એટલા માટે દરેકે દરેક જીવમાં ભિન્ન રૂપમાં ઔદારિક શરીર હાય છે. એટલા માટે દરેકે દરેક જીવમાં ભિન્ન રૂપમાં ઔદારિક શરીર હાય છે. એટલા માટે એમના તૈજસ અને કાર્મ શ શરીરાને ઔદારિક શરીરાની જેમ અસંખ્યાત પ્રમાણ યુક્ત કહેવામાં આવ્યાં છે. તેઓમાંથી ઘણા જીવાને સાધારણ શરીર હાય છે. એટલા માટે વનસ્પતિકાયિક જીવા જો કે અન'ત છે છતાં એ વન-રપતિકાયિક જીવાના ઔદારિક શરીરા અમંખ્ય જ હાય છે કેમકે અન'ત અનંત સાધારણ જીવાનું ઔદારિક શરીર એક જ હાય છે પરંતુ એમના જે તૈજસ અને કાર્મ છુ શરીરા હાય છે, તે દરેકે દરેક જીવને પાતપાતાના સ્વતંત્ર હાય છે. એટલા માટે આ સાધારણ જીવાની અનંતતાથી આ બન્ને અપ ધ્ય



टीका-'पुढविकाइयाणं भंते!' इत्यादि----

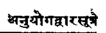
ष्थिवीकायिकानामौदारिकश्वरीराणि बद्धमुक्तेतिभेदद्वयविश्विष्टानि । द्विनि भान्यप्येतानि औधिकौदारिकशरीरवद् वाच्यानि । अग्नदं वोध्यम्- औधिकवद्धा-नामसंख्येयं ममाणम्रुक्तम् । अत्रापि बद्धानाःमसंख्येयमेव प्रमाणं यद्यपि भवति, तथापीदमसंख्येयं प्रमाणं लघुतराऽसंख्येयात्मकं बोध्यम् । तत्राप्कायादिशरीरैः सह सामान्येन शरीराण्यभिहितानि, अत्र तु ष्र्थिवीकायमात्रं मस्तूयते, अतोऽत्र बद्धानि शरीराणि लघुतराऽसंख्येयानीति । बद्धवैक्रियशरीराणि न सन्तीति स्वयति सत्रकारः 'तत्य णं जे ते बद्धेल्लया तेणं नत्थिं इति व्याख्या स्पद्या । प्रां मुक्तानि वैक्रियशरीराणि तु औधिकौदास्विश्वरीराणां बद्धमुक्तेति द्वैविध्येऽपि पृथिवीकायिकानां शरीरवद् विह्नेयानि । आहारक्ष्शरीराणां बद्धमुक्तेति द्वैविध्येऽपि पृथिवीकायिकानां शरीरवद् विह्नेयानि । आहारक्ष्शरीराण्यप्येवमेव विद्वेयानि । पृथिवीकायिकानां वयौदारिकशरीराणि तथैव तेषां त्रैजसकार्मणशरीराण्यपि शरीरों में भी अनंतत्या है अर्थात् वनस्पतिकायिक जीवों के तैजस कार्मण दारीर अनंत होते हैं । असंख्यात नहीं ।

भावार्थ--इस सुन्न दारा सूत्रकार ने पृथिवीकायिक, अप्कायिक, तेजःकायिक, वायुकायिक और वनस्पतिकायिक, एकेन्द्रिय जीवों के बद्ध, मुक्त, औदारिक, वैकिय, आहारक, तैजस और कार्मण दारीरों का विचार किया है। इसमें यह कहा गया है कि इन जीवों के कितने २ औदारिक आदि दारीर होते हैं। पृथिकीकायिकजीवों में बद्ध औदारिकदारीर स्पक्त पूर्वभवों की अपेक्षा अनंत होते है। बद्धवैकिय दारीर इन जीवों के होते नहीं हैं। मुक्त वैकिय दारीर, अनंत होते हैं। बद्ध आहारक दारीर यहां होते नहीं हैं, मुक्त आहारक दारीर शरीरामां पश्च अनंतवा छे. अटले के वनस्पतिधायिक छरे।ने तेंकस, धारीरा भा वारीरा जनत होत छे. अटले के वनस्पतिधायिक छरे।ने तेंकस, धारीरा अनंत होय छे अक्ष'भ्यात नहीं.

નાવાર્થ — આ સૂત્ર વડે સ્ત્રકારે પૃથિવીકાયિક અપ્કાયિક, તેજઃકાયિક, વ. સુકાયિક અને વતસ્પતિકાયિક એકેન્દ્રિય જીવાના બહ, સુકત, ઔદારિક, વૈકિય, આહારક, તૈજસ અને કાર્મ છુ શરીરા વિષે ચર્ચા કરી છે. આમાં એ પ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે કે આ જીવાના કેટલા-કેટલા ઔદારિક વગેર શરીરા હાય છે ? પૃથિવીકાયિક જીવામાં અહ ઔદારિક શરીર અસંખ્યાત અને સુકત ઔદારિક શરીર ત્યક્તપૂર્વ ભવાની અપેક્ષ અનંત છે. બહ વૈકિય શરીરા અનંત હાય છે. બહ આહારક શરીર અહીં હાતાં નથી સુકત આહારક શરીરા અનંત હાય છે. તૈજસ અને કાર્મ છુ શરીર બહ અને સુક્ત अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र२१४ पृथ्वीकायिकादीनामौदारिकादिद्यरीरनि० ४३५

बोध्यानि । एवमप्कायिकतेजःकायिकेष्वपि बोघ्यम् । वायुकायिकेषु वैक्रियकृतो विज्ञेषो लभ्यतेऽतस्तं दर्शयितृमाह- 'वायुकाइयाणं मंते ! ' इत्यादि-वायुकायिकानां वैंकियशरीराणि वद्धप्रकेति द्विविधानि । तत्र बद्धानि असंख्येयसंख्यकानि मवन्ति । एतेषामसंख्येवसंख्यकत्वमतोऽस्ति, यत एतानि श्वरीराणि समये समये=मति-समयम् अपहियमाणानि अपहियमाणानि=निस्सार्यमाणानि निस्सार्यमाणानि क्षेत्रपल्योपमस्यासंख्येयभागवर्त्तिनभःमदेशसमसंख्यकैः समयैरपहियन्ते=निरसा-र्यन्ते । क्षेत्रबल्योपमासंख्येयभागवर्त्तिनभःपदेशराशितल्यान्येतानि ्रशीराणि मवन्तीत्यर्थः । इदं च परमत्ययार्थे मरूपणामात्रमवसेयम् । वस्तुतस्तु एतानि न केनाऽपि कदाचिदपहियन्ते । अमुमेवार्थे दर्शयति−नो चैव खलु अपहृतानि स्यु-रिति । अत्र शङ्कते कश्चित् ,--ननु सर्वेऽपि वागुकायिका असंख्येयलोकाकाशप्रदेश-ममाणा उक्ताः, कथं तर्दि तेपां चैकियशरीरिणः स्तोकाः पठचन्ते ? इति चेदाह-वायकायिकाः स्रक्ष्मापर्याप्तस्रस्रम्पर्याप्तवादरापर्याप्तेति चत्रभेदाः । तत्र-सूक्ष्मापर्याप्तमुक्ष्मपर्याप्तवादरापर्याप्ताश्चेति त्रयो भेदा असंख्येयलोकाकाज्ञ-मदेगममाणा बैक्रियलब्धिरहिताश्व सन्ति । बादरपर्यांशास्त्र सर्वेऽपि प्रतरासंख्येय-भागवर्तिनो ये नमःमदेशाः सन्ति, तत्समसंख्यका उच्यन्ते । बादरपर्याप्तेष्वपि तदसंख्येयभागवर्त्तिन एव वैक्रियछब्धि युक्ता मवन्ति नातिरिक्ताः । वैक्रियछब्धि-युक्ताश्वापि ये भवन्ति, तैष्वप्यसंख्यातमागवर्त्तिन एव वद्धवैक्रियश्ररीग्यक्ता भवन्ति न तु ततोऽधिकाः, अतः पूर्वोक्तसंख्यकान्येव बद्धवैक्रियशरीराणि भवन्ति अनंत होते हैं तैजस और कार्मण शरीर बद्ध और मुक्तरूप में यहां कमदाः असंख्यात और अनंत होते हैं। इसी प्रकार की अप्काचिक और तैजसकाधिक जीवों में भी इन पांच दारीरों की बद और मुक्त प्रकारों को छेकर घटना कर छेनी चाहिये। बायुकायिक जीवों में औदा रिक आहारक तै मस और कामेण इन चारों रारीशें की संख्या पृथिवी कायिकजीवों के इन चार दारीरों की संख्या के बराबर ही कही गई है-परन्तु यहां असंख्यात बद्धवैकियदारीरों का भी अस्तित्व कहा રૂપમાં અહીં કમશ: અસંખ્યાત અને અનંત હેાય છે આ પ્રમાદ્ય જ અપુ• કાયિક તેમજ તૈજસ્કાયિક જીવામાં પણ આ પાંચ શરીરાની ખદ્ધ અને મકત

પ્રકારોના આધારે ઘટના કરી લેવી જોઇએ વાયુકાયિક જીવેામાં ઔદારિક, આહારક, તૈજસ અને કાર્મથુ આ ચારે–ચાર શરીરાની સંખ્યા પૃથિવીકા-યિક જીવેાનાં આ ચાર શરીરાની સંખ્યાની બરાબર જ કહેવામાં આવી છે. પરંતુ અહીં અસંખ્યાત, બહ્ર વૈક્રિય શરીરાતું પછુ અસ્તિત્વ કહેવામાં



नत्वधिकानीति । नतु ये केचन वान्ति ते वायवः, ते सर्वेऽपि वैक्रियशरीरिणो भवन्ति, बैंक्रियशरीरमन्तरेण हि तेषु चेष्टाया अभाव एव प्रसज्येत ? इति चेदाह-सकलेऽपि लोके यत्र कचित् शुपिरं तत्र सर्वत्र चला वायवो नियमात् सन्त्येन यदि ते सर्वेऽपि वायवो चैक्रियशरीरवन्तः स्युस्तदा बद्धवैक्रियशरीराणि मचुराणि स्युः, न तु पूर्वोक्तममाणानि । तस्माद् अवैक्रियशरीरिणोऽपि नायवो वान्ति । उक्तं चापि-''अत्यि णं मंते ! ईर्सि पुरेवाया पच्छावाया मंदावाया महा-वाया वायंति ? हंता ! अस्थि । कया णं मंते ! जाव वायंति ? गोयमा ! जया णं वाउकाए अदारीयं रीयह, तथा णं जाव नाउकाए उत्तरकिरियं रीयइ, जयाणं वाउकायं वईरंति, तथाणं ईर्सि जाव वायंति ?'

छाया-अस्ति खल्ज भदन्त ! ईयत् पूर्ववाताः पश्चादवाताः मन्दवाता महा-षाता वास्ति ? इन्त ! अस्ति । कदा खलुं भदन्त ! यावद् वान्ति ? गौतम यदा खलु वायुकायो यथा रीतं रीयते, यदा खन्ज यावद् वायुकाय उत्तरक्रियं रीयते, यदा खछ वायुकुमारा वा वायुक्कमायौँ वाऽऽत्मनो वा परस्य वा तदुभयस्य वाsulu बायुकायमुदीरयन्ति, तदा ईपदु याबद् बान्ति ।'' इति ॥ यथासीतं-रीतं रीतिः=स्वभावस्तदनतिकम्य यथारीतं=स्वभावानुसारेण रीयते=गच्छति । स्वा-भाविकौदारिकग्ररीरगत्या गच्छतीत्यर्थः । उत्तरकियम्-उत्तरा=उत्तरवैक्रियग्नरीरा-श्रया गतिलक्षणा किया यत्र गमने तद्यया भवति तथा रीयते गळ्ळतीत्यर्थः । अनेन सन्दर्भेणात्र वायुकायिकानां गतो वयः मकाराः प्रदर्शिताः । तत्र तेषां स्वा-भाविकगमनमप्युक्तम् । इत्थं च वैक्रियशरीरसम्पन्ना एव वायको वान्तीति नास्ति नियमः । अतो मुलोक्ताऽसंख्येयममाणानि श्वीराणि बोध्यानीति । तथा-वाय-कायिकानां मुक्तवैक्रियशरीराणि द्वितिधान्याहारकशरीराणि च पृथिवीकायिकमुक्त-वैक्रयशरीर्वद् दिविध[हारकशरीरवच वोध्यानि । एपां तैञसकार्मकशरीराण्यपि प्रथिवीकायि कतैनसकार्मकश्वरी रवद् बोध्यानि तथा - वनस्पतिकायिकानामौदारिक-वैकियाहारकशरीराणि पृथिवीकायिकवद बोध्पानि । एवां द्विविधान्यपि तैज्ञस-गया है। मुक्तवैकियशरीर यहां अनंत कहें गये हैं। पृथिवीकायिक-जीवों के औदारिक, वैक्रिय और आहारक शरीरों की संख्या के जैसा ही बनस्पतिकायिक जीवों में हन दारीरों की संख्या प्रकट की गई है। આવ્યું છે સુકત વૈક્રિય શરીરા અહીં અનંત કહેવામાં આવ્યાં છે, પૃથિવી-કાયિક જીવાના ઔદારિક, વૈંકિય અને આહારક શરીરાની સંખ્યાની જેમ જ

વનસ્પતિકાયિક જીવામાં આ શરીરાની સંખ્યા પ્રકટ કરવામાં આવી છે.

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१५ द्विन्द्रियादीनामौदारिकादिदारीरनि० ४३७

कार्मकशरीराणि औधिकतैनसकार्मकशरीरवद् वोध्यानि । अयं भावः-पृथिवीका-यिकानां पत्येकशरीरित्वात् प्रतिजीतं भिन्नं भिन्नमौदारिकशरीरमुपळभ्यते, अत औदारिकशरीरतुल्यान्येव तेषां तैजसकार्मकशरीराण्युक्तानि । वनस्पतिकायिकानां तु साधारणशरीरित्वात् शरीरिणामनन्तत्वेऽपि औदारिकशरीराण्यसंख्येयान्येव । तैजसशरीरं कार्मकशरीरं च वनस्पतिकायिकेषु प्रतिजीवं पृथञ् पृथगस्ति, अतो जीवानामनन्तरवक्तिजसकार्मकशरीराण्यनन्तानि सन्तीति ॥ सू० २१४ ॥

द्वीन्द्रियादीनामौदारिकादिश्वरीराणि प्ररूपयति-

म्बम्-बेइंदियाणं भंते ! केवइया ओरालियसरीरा पण्णत्त <sup>1</sup> ? गोयमा ! ओरालियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-बढेल्लया य मुक्केल्लया य । तत्थ णं जे ते वद्धेल्लया ते णं असंखिज्जा, असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणीओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ । खेत्तओ असंखेज्जाओ सेढीओ पयरस्स असंखिज्जइभागे । तासि णं सेढीणं विक्खंभसूई असंखेज्जाओ जोयणकोडा-कोडीओ असंखिज्जाइं सेढिवग्गमूलाई । बेइंदियाणं ओरालिय बढ़ेल्लएहिं पयरं अवहीरइ असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणीओसप्पि-णीहिं कालओ, खेत्तओ अंगुलपयरस्स आवलियाए असंखिज-इभागपडिभागेणं । मुक्केल्लया जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भाणियद्या । बेउवियआहारगसरीरा वद्धेल्लया नात्थि । मुक्के ल्लया जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भाणियद्या । तया-सरीरा जहा एएसिं चेव ओरालियसरीरा तहा भाणियद्या । जहा बेइंदियाणं तहा तेइंदियच्उरिंदियाणावि भाणियद्या । पंचिंदिय-

इनके तैजस और कार्मण दारीर अनंत हैं बद और मुक्त दोनों ही प्रकार के दारीर, औधिक धद्ध मुक्त तैजस कार्मण दारीर के समान अनंत कहना चाहिए ॥ सू० २१४ ॥

એમના તૈજસ અને કાર્મથુ અહ અને મુક્ત અન્ને પ્રકારનાં શરીરા ઔધિક બહ્ન મુક્ત તૈજસ કાર્માથુ શરીરની જેમ અનંત કહેવાં જોઇએ. !!સૂ૦૨૧૪ા ંકરે

#### अनुयोगद्वारसूत्रे

तिरिक्खजोणियाणवि ओरालियसरीरा एवं चेव भाणियवा। पंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं भंते ! केवइया वेउवियसरीरा पण्ण-ता ? गोयमा ! वेउवियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा बद्धेछया य मुक्केछया य । तत्थ णं जे ते बद्धेल्लया ते णं असंखिज्जा असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणीआसप्पिणीहिं अवहीरंति काल्लओ । खेत्तओ असंखिज्जाओ सेढीओ पयरस्स असंखिज्जइभागे । तासि णं सेढीणं विक्खंभसूई अंगुलपढमवग्गमूलस्त असंखि-जइभागे । मुक्केल्लया जहा ओहिया ओरालिया तहा भाणियवा। आहारयसरीरा जहा वेइंदियाणं, तेयगकम्मयसरीरा जहा ओरालिया ॥सू० २१५॥

छ।या-दीन्द्रियाणां भदन्त ! कियन्ति औदारिकग्नरीराणि मज्ञप्तानि ? गौतम ! औदारिकग्नरीराणि दिविधानि मज्ञप्तानि, त्रधथा-वद्धानि च मुक्तानि च । तत्र खद्र यानि तानि वद्धानि तानि खद्र असंख्येयानि, असंख्येयाभिष्ठ-

अब सूत्र कार द्वीन्द्रियादि जीवों के औदारिक इारीरों की मरूपणा करते हैं ---

'वेइंदियाणं भंते ! केषहया औरालियसरीरा पण्णत्ता' इश्यादि। इाब्दार्थः--(भंते) हे भदन्त ! (वेइंदियाणं) द्वीन्द्रिय जीवों के (ओरा लियसरीरा) औदारिक शरार (केवइया पण्गत्ता) कितने कहे हैं ? (गोयमा) हे गौतम ! ( ओरालियसरीरा दुविहा पण्णत्ता ) औदारिक शरीर दो प्रकार के कहे गये हैं (तं जहा) वे इस प्रकार से हैं- (बद्धे-

હવે સૂત્રકાર દ્વીન્દ્રિયાદિ જીવાના ઔદારિકશ શરાની પ્રરૂપણા કરે છે-

શબ્દાર્થ — (મંત્રે !) હે બદ'ત ! (वेइंदियाणं) દ્વીન્દ્રિય જીવેાના (ओरालिय ઘરોરા) ઔદારિક શરીરા (केवइया पण्णत्ता) કેટલાં કહેવામાં આવ્યાં છે ? (ओरालियसरीरा दुविहा पण्णत्ता) ઔદારિક શરીરા બે પ્રકારના કહેવામાં આવ્યાં છે. (तंजहा) તે આ પ્રમાણે છે. (बढेहया य मुक्केहया य) એક બદ્ધ

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१५ द्विन्द्रियादीनामौदारिकादिइ।रीरनि० ४३९

रसर्विण्यवसर्विणीमिरपहिवन्ते कालतः, क्षेत्रतः असंख्येया श्रेणयः प्रतरस्यासंख्येय-भागे तासां खछ श्रेणीनां विष्कम्ममुचिः असंख्येया योजनकोटीकोटयः । असं-रूयेयानि श्रेणिक्में मूलानिः द्वीन्द्रियाणाम् औदारिकबद्धैः मतरोऽपहि्यते, असंख्ये-ल्लया य मुक्केल्लया य) एक बद्ध औदारिक शारीर और दसरे मुक्त औरारिक शरीर (तथ्य णं जे ते बद्धेल्लया ते णं असंखिज्जा) इन में जो यद औदारिक दारीर हैं, वे यहां असंख्यात हैं। (असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणी ओसप्पिणीहिं अवहीरति कालओ) असंख्यात उध्सर्षिणी और अवसर्पिणी काल के जितने समय होते हैं, उतने समय प्रमाण वे दारीर काल की अपेक्षा हैं। (खेत्तओ असंखेज्जाओ सेढीओ पग-रस्स असंखिज्जहभागे) क्षेत्र की अपेक्षा वे धारीर प्रतरके असंख्या-तवें भाग में वर्तमान असंख्यात श्रेणियों के प्रदेशों की राशि प्रमाण हैं। यहां पर प्रतर के असंख्यातवें भाग में वर्तमान जो असंख्यात आक्तादाओं णियां हैं वे ग्रहण की गई हैं। अब इन श्रेणियों की जो विष्कंभसूचि है उसका पमाण कहते हैं (तासि णं सेढीणं चिक्लंभ-सई असंखेजनाओ जोधणकोडाकोडीओ असंखेज्जाई सेढिवग्गमूलाई) यह विष्कंभसूचि असंख्पात कोटीकोटि योजनों की जाननी चाहिये। इतने प्रमाण वालो विष्कंभसुचि अन्नंख्यात श्रेणियों के मुलरूप होती है। तास्पर्य इसका यह है-एक आकादा श्रेणि में रहे हुए औहारिક शरीर अने आजा मुक्त औहारिक शरीर (तःथ णं जे ते बद्धेछया तेण असंखिज्जा) आभां के अद औहारिक शरीरे। છે. ते सर्व भक्ष अस-ખ્યાત છે. (असंखिन्जाई उस्प्रपिणीओसप्पिणीई अवहीरंति काळओ) अस. ખ્યાત ઉત્સર્પિંહી અને અવસર્પિંહી કાળના જેટલા સમયે৷ હેાય છે, તેટલા સમય પ્રમાજ્ય તે શરીર ઠાલની અપેક્ષાએ છે. (હેત્તઓ अસંહેન્જ્ગાઓ સેઠીઓ पगरस्त असंखिज्जइमागे) क्षेत्रनी અપેક્ષા તે શરીર પ્રતરના અસ'ખ્યાત ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત શ્રેણિઓના પ્રદેશાની રાશિ પ્રમાણ છે. અહી પ્રતરના અસ'ખ્યાતમા ભાગમાં વર્તામાન જે અસંખ્યાત આકાશ શ્રેણિઓ છે, તેમનું શ્રહણ કરવામાં આવ્યું છે હવે આ શ્રેણિઓની જે વિષ્કંભસૂચિ છે, તેનું પ્રમાણુ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે. (तासि णं सेढीणं विवखंभसूई असंखेजाओ जोयणकोडाकोडीओ, असंखेजाइं सेटिवग्गमूढाइं) આ વિષ્ઠ ભ સૂચિ અસંખ્યાત કારીકારિ યાળનાની જાણવી નેઈએ આટલા પ્રમાણવાળી વિષ્ઠ'લ સૂચિ અસંખ્યાત શ્રેણિઓના વર્ગ'મૂલ રૂપ હાય છે. તાત્પર્ય આતું આ પ્રમાણે છે કે, એક આકાશશ્રેણિમાં આવેલા સમસ્ત પ્રદેશા અસંખ્યાત

### बनुयोगद्वारस्त्रे

समस्त प्रदेश असंख्यात होते हैं-इस बात को हम यौं कल्पना से समझें कि वे ६५५३६, हैं। ये ६५५३६, असंख्यात की पहिचान है। इस संख्या का प्रथम वर्गमूल २५६, आता है। द्वितीयवर्गमूल १६ और तृतीय बर्गमूल ४ तथा चौथा वर्गमूल २ आता है। कहिपत ये सब बगैमूल मानों असंख्यात बर्गमूल हैं ऐसा तत्त्वदृष्टि से मान छेना चाहिये। इन वर्गमूलों का परसार जोड काने पर २७८ जो संख्या आनी है मान लो वही असंख्यात प्रदेश हैं। इतने प्रदेशोंवाली वह विष्कंभ सूचि होती है। इसी पस्तुत शरीर प्रमाण को अब सूत्रकार प्रकासन्तर से घो कहते हैं-कि (बेइंदियाणं ओरारियबद्धेल्लएहिं पधरं अबहीरह) वीन्द्रिय जीवों के जो औदारिक षद्धवारीर हैं, उनसे यदि सब भी वतर खाली किया जावे तो (असंखिज आहिं उस्सपिणी ओसपिणी हि कालओ) उसमें असंख्यात उत्सर्विणी अवसर्विणीकाल समाप्त हो जाते हैं-अधीत असंख्यात उरसपिणी और अवसर्विणी कालों में जितने समय होते हैं-उतने समयों में वह समस्त प्रतर औदारिक बद्ध इारीरों से खाली किया जा सकता है। - कहने का तात्पर्य यह है कि-'असंख्पात उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी कालों के जितने समय है.

દ્વાય છે. આ વાતને મ્યમે મ્યા જાતની કલ્પનાથી સમજીએ છીએ કે તે દ્રપપ૩૬ છે. આ ૬૫૫૩૬ અસંખ્યાતને આેળખવા માટે છે આ સંખ્યાન પ્રથમ વર્ગમૂળ ૨૫ , આવે છે બીજું વર્ગમૂળ ૧૬ અને ત્રીજું ૪ અને ચાશું વર્ગમૂળ ૨ આવે છે. કલ્પિત આ બધાં વર્ત્રમૂળા માના કે અસ-ખ્યાત વર્ગમૂળા છે, આમ તત્ત્વ દુબ્ટિએ માની લેવું જોઇએ આ વર્ગમૂલાના સરવાળા જે ૨૭૬ થાય છે. તેજ માના કે અસંખ્યાત પ્રદેશા છે આટલા પ્રદેશાવાળી તે વિષ્કંભ સૂચિ હાય છે. આજ પ્રસ્તુત શરીર પ્રમાણને હવે સૂત્રકાર પ્રકારાન્તરથી આ પ્રમાશે કહે છે કે (વેદંદ્યિયળ ઓરાજિય बत्तेत्तछएहि पयरं अवहीरइ) दीन्द्रिय छवेाना के औहारिक अद्ध शरीरे। छे. તેમનાથી जे બધા પ્રતરા ખાલી કરવામાં આવે તા (असंखिज्जाहि इस्म्राध्वणी बोसल्पिणोद्दिं काळओ) तेमां अस' ખ્યાત ઉત્सर્પિ ણી અવસર્પિ છી કાળ સમાપ્ત ઘઈ જાય છે. એટલે કે અસંખ્યાત ઉત્સર્પિંછી અને અવસર્પિંગી કાળામાં જેટલા સમયા હાય છે, તેટલા સમયામાં તે સમસ્ત પ્રતર ઔદારિક અદ્ધ શરીરાથી રિકત કરી શકાય છે. કહેવાનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અસં ખ્યાત ઉત્સર્પિંહી અને અવસર્પિંછી કાળાના જેટલા સમયા છે, તેટલા

**अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१५ द्वी**न्द्रियादीनामौदारिकादिदारीरनि० ४४१

उतने औदारिक यद्ध शरीर दोइन्द्रिय जीवों के होते हैं। यह काल की अपेक्षा यद औदारिकश्वविशे का प्रयाग कहा है-(खेलओ अंगुल-पयरस्य आवलियाए असंखिज्जहमाधगडिभागेणं) क्षेत्र की अपेक्षा बीन्दिय जीवों का प्रमाण इस प्रकार से है कि-'अंगुल प्रतर के जिनने मदेश होते हैं, उन सब भी प्रदेशों में यदि प्रत्येक प्रदेश एक एक दीन्द्रिय जीव से भरा जावे तो, वे सम प्रदेश उन द्वीन्द्रिय जीवों से भर जाते हैं। और उन घुन प्रदेशों से आवलिका के असं-ख्यानवें आगरूप समय में यदि एक एक २ द्रीन्द्रियजीव निकाला जावे तो सबस्त उन धीन्द्रिय जीवों को उस प्रदेशों से निकालने में जितने आवलिया के असंख्यालवें आग लगते हैं उतने प्रदेश अंगुल मतर के होते हैं-मौर इन अंगुल पतर के प्रदेशों की जितनी संख्या होती है उतनी ही दीन्द्रिय जीवों की संख्या है। इस प्रकार झीन्द्रिय जीवों की संख्या क्षेत्र की अपेक्षा से असंख्यात आती है ऐसा जानना चाहिये। अथवा (बेहंदियाणं औरालिप बद्धेल्लएहिं) इत्यादि सूत्र पाठ का ऐसा अर्थ करना चाहिये-कि बीन्द्रियजीवों के जो बद्ध औदारिक शरीर हैं उनसे यदि सब प्रतर खाली किया जावे तो इसमें असंख्यात

ઔદારિક ખન્દ્ર શરીર બે ઇન્દ્રિય જીવેાના હાેય છે. આ કાળની અપેક્ષાએ બદ્ધ ઔદ∢રિક શરીરેનું પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે. (હોત્તઓ અંπૃ⊛ષચ-आवलियाए असंखिज्जइभागपडिभागेणं) क्षेत्रनी अपेक्ष दीन्द्रिय रस्म જીવાનું પ્રમાણ આ પ્રયાશે છે કે અંગુલ પ્રતરના જેટલા પ્રદેશા હાય છે. તે સર્વ પ્રકેશેતમાં જો દરેકે દરેક પ્રદેશ એક એક દ્વીન્દ્રિય જીવથી પૃશ્તિ કરવામાં આવે તે! તે સર્વ પ્રદેશા તે દ્વીન્દ્રિય જીવાથી સંપરિત થઈ જાય છે. અને તે ભૂત-ભરેલા પ્રદેશોથી આવલિકાના અસંખ્યાતમાં ભાગ રૂપ સમયમાં જો એક એક દ્વીન્દ્રિય છવ બહાર કાઢવામાં આવે તા સમસ્ત દ્વીન્દ્રિય જુવાને તે પ્રદેશામાંથી કાઢવામાં જેટલા આવલિકાના અસંખ્યાતમા ભાગા લાગે છે તેટલા પ્રદેશા અંગલ પ્રતરના હૈાય છે અને આ અંગુલ પ્રતરના પ્રદેશાની એટલી સંખ્યા દ્વાય છે, તેટલી જ દ્વીન્દ્રિય જીવાની સંખ્યા છે. આ રીતે દ્વીન્દ્રિય જીવાની સંખ્યા કેવની અપેક્ષાએ અસંખ્યાત હાેય છે, આમ જાણી લેવું लेधेओ अथवा ते। (चेइंदियाणं ओरास्त्रियवद्धेल्डएई) वर्णेरे सूत्रपार्धने। आ જાલના અર્થ લગાડવા જોઇએ કે દ્વીન્દ્રિય છવાના જે ખદ્ધ ઔદારિક શરીરા છે, તેનાથી જો સર્વ પ્રતરા ખાલી કરવામાં આવે તેા આમાં અસ'ખ્યાત

জ০ ৭६

### अनुयोगद्वारसूत्रे

उत्मर्विणी और अवसर्विणी काल का खमय लग जाता है-ज्यतीत हो जाता। अब यहां ऐसा प्रश्न उपस्थित हो सकता है कि अंगुल प्रहर रूप क्षेत्र का कितना प्रदेशरूप क्षेत्र का कितना प्रदेश रूप अंदा काल के कौन के अंश में बीन्द्रिय जीव से खाली करना चाहिये? तब इसका उत्तर इस प्रकार हैं-कि अंगुलबतरक्षेत्र का जो अंगुल का असंख्यातयां आगरूप अंश क्षेत्र है वह एक ग्रीन्ट्रिय जीव के आव-लिका रूप काल के असंख्यातवें भागरूप समग्र में क्रध्याः खाली करते जाना चाहिये-इस प्रकार करते २ वह अंगुल धतरस्य पूरा क्षेत्र समस्त क्रीन्द्रिय जीवों से खाली किया जा सकता है। इस प्रकार से खाली करने में असंख्यात उत्मर्पिणी और अवझांग णीकाल समाप्त हो जाते हैं। अर्थात असंख्यात उत्सर्पि जी और अवसर्पि जीकाल में बह सम्पूर्ण प्रतर खाली हो जाता है। इस प्रकार के पतर के एक एक अंग्रुल के असंख्यातवें भागरूप प्रदेश पर आवलिका के एक एक असंख्यातवें भागरूप समय को छेकर क्रमद्राः प्रत्येक द्वीन्द्रिय जीव इारीर को स्थापित करते २ सम्पूर्ण वह प्रतररूप क्षेत्र द्वीन्द्रिय जीवों के इारीरों से असंख्यान उस्सर्पिणी अवसर्पिणीकाल में भर जाता है। इस प्रकार का यह अर्थ और पहिला अर्थ ये दोनों ही अर्थ वास्तव में एक

ઉત્સર્ષિં બી અને અવસર્ષિં બુી કાળ જેટલા સમય પસાર થઈ જાય છે. અડીં આ જાતના પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થઇ શકે કે અંગુલ પ્રતર રૂપ ક્ષેત્રના જે આંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ રૂપ અંશ ક્ષેત્ર છે, તે એક દ્વં ન્દ્રિય જીવથી આવલિકા રૂપ કાળના અસંખ્યાતમા ભાગ રૂપ સપ્યમાં ક્રમશ: રિકત કરતાં રહેવું નેઈએ આ રીતે કરતાં કરતાં તે અંગુલ પ્રતર રૂપ સંપૂર્ણું ક્ષેત્ર સમસ્ત દ્વીન્દ્રિય જીવેાથી સ્કિત કરી શકાય છે. આ પ્રમાણે સ્કિત કરવામાં અસંખ્યાત ઉત્સર્પિં બુી અને અવસર્પિં બુી કાળમાં તે સંપૂર્ણું પ્રતર ખાલી થઈ જાય છે. આ રીતે પ્રતરના એક એક અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ રૂપ પ્રદેશ પર આવલિકાના એક એક અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ રૂપ પ્રદેશ પર આવલિકાના એક એક અસંખ્યાતમાં ભાગ રૂપ સમયને લઇને કમશ: દરેકે દરેક દ્વીન્દ્રિય જીવાના શરીરેલી અસંખ્યાતમાં ભાગ રૂપ સમયને લઇને ક્રમશ: દરેકે દરેક દ્વીન્દ્રિય જીવાના શરીરેલી અસંખ્યાતમાં ભાગ રૂપ સમયને લઇને ક્રમશ: દરેકે દરેક દ્વીન્દ્રિય જીવાના શરીરેલી અસંખ્યાતમાં ભાગ રૂપ સમયને લઇને કાળમાં પૂરિત થઇ જાય છે. આ રીતે આ સર્ય અલ્ગે અને પહેલા અથ ખન્ને અર્થા ખરેખર એક જ છે. તે અન્નેમાં કાઈ પછુ જાતના તફાવત

ક્ષક્ર

अंतुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २१५ द्वीन्द्रियादीनामौदारिकादिद्यरीरनि० ४४३

यामिरुत्सर्विण्यवसर्विगीभिः कालतः । क्षेत्रतः अङ्गुरुपठरस्य आवल्किायाः, असंज्येयप्रागमतिमागेन । मुक्तानि यथा औधिकानि औदारिकन्नरीराणि तथा-भणितव्यानि । वैकियाहारकश्वरीराणि बद्धानि न सन्ति । मक्तानि यथा औधि-औदारिकशरीराणि तथा भणितव्यानि । तैजलकार्भकश्वरीराणि यथा कानि एतेपामेव औदारिकग्नरीराणि तथा भणितव्यानि । यथा द्वीन्द्रियागां तथा त्रीन्द्रि-यचतुरिन्द्रियागाम् विभगितव्यानि । पश्चेन्द्रियतिर्थग्योनिकानामपि औदारिक-ही है। इनमें कोई भेद नहीं है। (मुक्केल्डया जहा ओहिया ओरालिय सरीरा तहा भाणियव्वा) द्वीन्द्रियजीवों के मुक्त औदारिक दारीर सामान्य मुक्त औदारिक शरीरों के जैसा अनग्त जानना चाहिये। (वेडव्वियआहारगसरीग पद्धेल्लया णत्थि) द्वीन्द्रियजीवों के पद्ध वैकिय दारीर, और बद्ध आहारक दारीर नहीं होते हैं । (मुक्केल्लया जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भाणियव्या) मुक्त वैक्रियवारीरों का एवं मुक्त आहारक दारीरों का प्रमाण मुक्त औदारिक दारीरों के प्रमाण के जैसा गहां अनंत जानाना चाहिये। (तेयगकम्मयसरीरा जहा एएसि चेव ओरालियसरीरा तहा भाणियच्या) तैजस और कार्मण इारीर इनके औदारिक दारीरों के जैसा जानने चाहिये । (जहा वेइं-दियाणं तहा तेइदियचउरिंदियाण विभाणियच्वा) जिस प्रकार यह वीन्द्रियजीवों के दारीरों की प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार से त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों के दारीरों की भी प्ररूपणा समझनी चाहिये। 'पंचे दियतिरिक्ख जोइगाण वि ओरालियसरीरा एवं चेव भाणि-

નથી. (मुक्केल्डचा जहा ओहिया ओगल्डिय सरीरा तहा भाणियच्वा) द्वीन्द्रिय છવાના મુકત ઔઠારિક શરીર સામાન્ય મુકત ઔકારિક શરીરાની જેમ અનન્ત લાखુવા નેઈએ. (વેडविवयआहारगसरीरा बद्धेल्डया गरिंथ) દ્વીન્દ્રિય છવાના બહ વૈક્રિય શરીર અને બહ આહારક શરારો હોતા નથી. (मुक्के ल्डया जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भाणियच्वा) મુકત વૈક્રિય શરીરાતું અને મુકત આહારક શરીરાતું પ્રમાણ ઔદારિક શરીરાના પ્રમાણની જેમ અહીં અનંત લાखુતું નેઈએ. (તેયगकम्मयसरीरा जहा एएखिं चेव ओग-लियसरीरा तहा भाणियच्वा) એમનાં તૈજસ અને કાર્મ શુ શરીરા ઔદારિક શરીરાની જેમ લાखુવા નેઇએ. (जहा वेइंदियाणं तहा ठेइंदियचवरिंदियाण वि भाणियच्वा) જેમ આ દ્વીન્દ્રિય જીવાના શરીરાની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે તેમજ ત્રીન્દ્રિય અને ચતુરિન્દ્રિય છવાના શરીરાની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી

# अनुयोगद्वारस्वे

888

शरीराणि एवमेव भणितव्यानि । पश्चेन्द्रियतिर्यम्बोनिकानां भदन्त ! कियन्ति वैकिपग्रतीराणि प्रद्रप्तानि? गौतन ! वैंकिपग्रतीराणि द्वित्रिधानि मझप्तानि त्तवया---चद्रानि च म्रकानि च । तत्र खन्न यानि तानि वद्रानि तानि खन्न असं-ख्येयानि असंख्येयाभिरुत्सर्िण्यद्वप्रविणीशिरपहियन्ते काळतः । क्षेत्रतः असंख्येयाः श्रेगयः मतरस्य असंख्येयमागे । तासां खन्तु श्रेगीनां चिष्कम्भपृचिः अङ्गुळ-यव्वा) पंचेन्द्रियतिर्यञ्च जीवों के भी औदारिकदारीग, बीन्द्रिय जीवों के औदारिकदारीरों के जैसा ही जानना चाहिये। (पंचें दियतिरिक्ख-जोणियाणं भंते । केवड्या वेउविवयसरीरा पण्णत्ता) हे भदन्त ! तिर्घन्न पंचेन्द्रिय जीवों के कितने वैक्रियदारीर कहे गये हैं ? (गोयमो! वेडविवयसरीरा दुविहा-पण्णत्ता तं जहा बद्धेल्लया यमुनकेल्लगा य) हे गौतम ! वैकियदारीर दो प्रकार के कहे गये हें-एक यद्ध वैक्रियदारीर और दसरे मुक्त वैकियशरीर। (तत्थ णं जे ते बद्धेरुहया तेणं असंखिउना) सो इनमें तिर्यश्च पंचेन्द्रियों के बद्ववैकिय दारीर हैं. वे असंख्यात है। (असंखिजगहिं उस्सप्पिणीओ सप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ-खेलओ असंखिज्जाओ सेढिओ पयरस्स असंखिज्ज्रइभागे) असंख्यातें उत्स-र्षिणी और अवस्रर्विणी-काल के जितने समय हैं, उतने ये काल की अपेक्षा से हैं। क्षेत्र की अपेक्षा ये प्रतर के असंख्यातवें आग में वर्तमान असं-ख्यात श्रेणिरूप हैं। (तासि णं सेढीणं चित्रखं भसई अंग्लवहमवग्रामुलस्स

(पंचेंदियतिरिक्खजोणियःण वि ओरालिसरीरा एवं चेव भाणियव्वा) ને નુએ. પંચેન્દ્રિય તિર્યંય છવાના પણ ઔદારિક શરીરો દ્વીન્દ્રિય છવાના ઔદા-रिક શરीरे।नी जेम ज जाधुना जोઇએ. (पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं भंते! वेडव्वियसरीरा पण्णत्ता) & लह'त! तिर्थ'य पंचेन्द्रिय छवेाना **के बड** या કેટલાં વૈક્રિયશરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે ? (गोयमा! देउव्वियसरीरा दविहा पण्णत्ता तंजहा बद्धेस्डया य मुक्केल्लया य ) & गौतम ! वैडिय શરીરે৷ બે પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. પહેલાં બહુ વૈક્રિયશરીરા અને બીજાં મકત वैडिय शरीरे। (तत्थ णं जे ते बढ़ेस्छया ते णं असंखिज्जा) ते। आभां के लियें च પ'ચેન્દ્રિયાના અદ્ધ વૈક્રિય શરીરા છે, તે અસ'ખ્યાત છે. (असंखिज्जाहिं उस्त-रिप्जी जोस पिणीहिं अवहीर ति कालओ खेत्तओ असंखिल्जाओ से दिओ पयरस्स असंखिज्जइमागे) અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્ષિણી કાળના જેટલા સમયે છે, તેટલા કાળની અપેક્ષાએ છે. ક્ષેત્રની અપેક્ષા આ ગ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત શ્રેણીરૂપ છે. (તાદ્યિ ળં સેઢીળં अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र २१५ द्वीन्द्रियादीनामौदारिकादिशरीरनि० 🛛 ४४५

मथप्रवर्गम् इस्य अतंरू गतभागे । मुक्तानि यथा औषिकानि औदारिकानि तया भणितव्यानि । आहारक्शरीराणि यथा द्विन्द्रियाणाम् तैजसकार्मणश्ररीराणि यथा औदारिकाणि ॥ ६० २१५ ॥

असंखिज्जश्भागे) अंगुल के प्रथम वर्गमूल के असंख्यातवें भाग में उन श्रेणियों की विष्कंभवुचि ली गई है। इसका भाव इस प्रकार से है-प्रतर के असंख्यातवें भाग में वर्तमान जा असंख्यात श्रेणियां हैं, सो उन असंख्यात श्रेणियों के जितने प्रदेश होते हैं, उतने पंचेन्द्रिय-तिर्यश्च जीव के वैक्रिय शरीर हैं। प्रति समय में एक एक करके यदि उन एक एक प्रदेश गत पंचेन्द्रियत्तिर्यश्च जीवों के वैक्रिय शरीरों को निकाला जावे तो, सम्पूर्णरूप से उनके निकालने में असंख्यात उत्स-पिंणी और अवसर्पिणी काल समाप्त हो जाते हैं। क्षेत्र की अपेक्षा वे शरीर प्रतर के असंख्यातवें भाग में वर्तमान असंख्यात श्रेणियों के प्रदेशों की राशि प्रमाण हैं। यहां प्रतर के असंख्यात श्रेणियों के प्रदेशों की राशि प्रमाण हैं। यहां प्रतर के असंख्यात श्रेणियों के प्रदेशों की राशि प्रमाण हैं। यहां प्रतर के असंख्यातवें जाग में वर्तमान असंख्यात आकाशश्रेणियां प्रहण की गई हैं, उन श्रेणियों की जो विष्कंभस् चि है वह अंगुल के प्रथम वर्गमूल के असंख्यातवें भाग में वर्तमान जितनी श्रेणियां होती है तावत्यमाणरूप ली गई है। इस प्रकार यह तिर्यश्चपंचेन्द्रिय जीवों के बद्ध वैक्रिय शरीरों का प्रमाण कहा गया है। अब मुक्तवैक्रियशरीरों का प्रमाण कितना है यह सुन्नकार

विक्लंभसई अंगुरुपटमवगामूलस्त असंखिङजइभागे) आंगणना प्रथम वर्ग-મૂળના અસંખ્યાતમા ભાગમાં તે શ્રેચ્રિએાની વિષ્ટંભસૂચિ શહેશુ કરવામાં આવી છે. આનેા ભાવ આ પ્રમાણે છે.-પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગમાં વર્તમાન જે અસંખ્યાત શ્રેણિઓના જેટલા પ્રદેશા હાય છે, તેટલા પંચ-ન્દ્રિય હિય"ચ જીવના વૈક્રિયશરીરા છે. પ્રતિસમયમાં એક એક કરીને જો તે એક પ્રદેશગત પંચેન્દ્રિય તિર્યં ચ જીવાના વૈક્રિયશ**રી**રાને બહાર કાઢવામાં આવે તેહ સંપૂર્ણ રૂપથી તેમને કાઢવામાં અસંખ્યાત ઉત્સર્પિંશી અને અવસ વિંચી કાળે સમાસ થઇ જાય છે. ક્ષેત્રની અપેક્ષા તે શરીર પતરની અચંખ્યાતમાં ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત શ્રેણિએાના પ્રદેશાની સાગિ પ્રમાણ છે. અહીં પ્રતરના અસંખ્યાતમા ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત આકાશ શ્રે ગ્રિએાની જે વિષ્કલસૂચિ છે, તે આંગળના પ્રથમ વર્ગમૂળના અસ'ખ્યાતમાં ભાગમાં વર્તમાન જેટલી શ્રેણિએા છે, તાવત્પ્રમાણ રૂપ ગ્રેહણ કરવામાં આવી છે. આ રીતે આ તિર્યં ચ પ'ચેન્દ્રિય જીવેાના બહવૈક્રિય શરીરાનું પ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે. હવે મુક્ત વૈક્રિયશરીરાનું પ્રમાણ

# अनुयोगद्वारस्त्रे

प्रकट करते हैं-(मुक्केल्ल्या जहा ओहिया ओरालिया तहा भाणियब्वा) मुकतैकियधारीरों का प्रमाण सामान्य औदारिकदारीरों के प्रमाण बरावर हैं (आहारगसरीरा जहा वेइंदियाणं, तेयगकम्नयसरीरा जहा ओरालिया) इनके आहारक दारीरों का प्रमाण द्वीन्द्रिय जीवों के आहारक दारीरों के जैसा है। तै जस और कार्मण दारीरों का प्रमाण औदारिक दारीरों के जैसा है। यहां जो 'जहा वेइंदियाणं तहा तेइंदियचउरिंदियाण विभाणियच्वा' ऐसा कथन किया है वह असंख्येयता सामान्य को छेकर किया गया जानना चाहिये, संख्या को छेकर किया गया नहीं जानना चाहिये। क्योंकि इन में परस्पर में संख्या की समानता नहीं है। उक्त च करके सोही कहा है। (एएसिं च णं भंते !' इश्यादि-हे भदन्त ! इन एकेन्द्रिय, दीन्द्रिय, श्रीन्द्रिय, चतुरि-न्द्रिय, और पंचेन्द्रिय जीवों में कौन जीव किन से अल्व हें ? कौन किनसे यहुत हैं ? कौन किनसे विद्योघाधिक हैं ?

उत्तर--हे गौतम ! सब से कम पंचेन्द्रिय जीव हैं। इनसे कुछ अधिक चतुरिन्द्रिय जीव हैं। चतुरिन्द्रिय जीवों की अपेक्षा त्रीन्द्रिय जीव कुछ अधिक हैं। इनकी अपेक्षा द्वीन्द्रिय जीव

કેટલું છે १ આ વાત સૂત્રકાર પ્રકટ કરે છે. (मुझ्केल्छया जहा ओहिया ओराछिया तहा माणियव्वा) सुरुत वैडिय शरीरेानुं प्रमाध सामान्य औहारिक शरीराना प्रमाध બराબर છે. (आद्वारासरीरा जहा वेइंदियाणं, तेयाकम्मय सरीरा जहा ओराडिया) એમના આહારક શરીરાનું પ્રમાઘ द्वीन्द्रिय જીવાના આહારક શરીરાના પ્રમાથ જેવું છે. તૈજસ અને કાર્મ' શ શરીરાનું પ્રમાથ ઔદાસ્કિ શરીરાના પ્રમાથ જેવું છે. અહીં જે ''जहा वेइंदियाणं तहा तेइंदिय पडरिंदियाण वि माणियव्वा) આવું કથન છે, તે અસ ખ્યેયતા સામાન્યને લઇને કહેવામાં આવ્યું છે સંખ્યાના આધારે કરવામાં આવ્યું નથી તેમ જાણવું જોઇએ કેમકે આમાં પરસ્પરની સંખ્યાની સલામતી નથી. ઉક્ત'ચ કહીને તેજ વાત સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે. (पर्वसिं च णं मंते! इत्यादि) હે ભદ'ત ! આ એકેન્દ્રિય, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પ<sup>1</sup>્યેન્દ્રિય જીવામાં કચા છવ કયા જીવ કરતાં અલ્પ છે ? કચા કાના કરતાં વધારે છે? કચા કાના કરતાં વિશેષાધિક છે ?

ઉત્તર–હે ગૌતમ ! સૌયી અલ્પ પ'ચેન્દ્રિય જીવે। છે. એમના કરતાં કંઈક વધારે ચતુરિન્દ્રિય જીવે। છે. ચતુરિન્દ્રિય જીવેાની અપેક્ષા ત્રીન્દ્રિય

### मनुयोगसन्द्रिका टीका सूत्र २१५ द्वीन्द्रियादीनामौदारिकाद्दिशरीरनि० ४४७

टीका-'चेइंदिया गे' इत्यादि-

द्वीन्द्रियाणामौदारिकशरीराण्यपि बद्धकुर्कति द्वित्रिधानि । तत्र बद्धान्यौदा-रिकग्नरोराणि असंख्येयानि । कालउ एउानि असंख्येयोत्सर्विण्यवसर्विणीषु यावन्तः समया भवन्ति, तावरतमयमानानि । क्षेत्रतस्तु मतरस्यासंख्येयभागवर्त्त्य-संख्येयश्रेणिप्रदेशराशि तुल्यानि । मतरासंख्येयथागवत्त्र्यंसंख्येययोजनकोटचा-त्मकक्षेत्रवर्त्त्वात्राग्नेण्योऽत न एवन्ते, किन्तु तासां श्रेणीनां विष्कम्भस्चिरिद्द एवते । इयं तिष्कम्मय्चिरसंख्येयकोटीकोटियोजनप्रमाणा बोध्या । एतावत्प-विशेषधिक हैं और द्वीन्द्रिय जीवों की अपेक्षा एकेन्द्रिय जीव अनन्त गुणे है अतः जय इस 'एएसिं च णं भते ' इल्पादि सात्रभें द्वीन्द्रियादि जीवों की संख्या में भिन्नता कही गई है, तो इनके धारीरों की संख्या में भी विचिन्नता-भिन्नता है ।

भावार्थ--इस खुत्र द्वारा सूत्रकारने द्वीन्द्रियादि जीवों के औदा-रिक आदि शरीरों की संख्या कही हैं। इसमें उन्होंने यह प्रकट किया है-'द्वीन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय जीवों के बद्ध औदारिक आदि पांच शरीरों की संख्या समान होती है। अर्थात् द्वीन्द्रिय जीवों के षद्ध औदारिकशरीर असंख्यात होते हैं-और मुक्त औदारिक शरीर सामान्य औदारिकशरीरों के जैसा अनंत होते हैं। इसी प्रकार से तेइन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवों के बद्ध मुक्त औदारिक शरीरों के विषय में भी जानना चाहिये। इन जीवों के ल्या रंधे वधारे छे. आ स्व'नी अपेक्ष द्वीन्द्रिय छ्वे। विशेषाधि छे भने द्वीन्द्रियनी अपेक्षा ओईन्द्रिय ल्ये। अनंतगखा छे. कोटता माटे क्यारे आ (ययसिं च णं मंते!) वगेरे स्त्रमां द्वीन्द्रियाहि ल्यानी स'भ्यामां क्षिन्नता हिवामां आवी छे ते। केमनां शरीरानी स'भ्यामां पूछ् विथित्रता क्षिन्नता छे.

ભાવાર્થ — આ સૂત્રવડે સૂત્રકારે દ્વીન્દ્રિય દિ જીવાના ઔદારિક વગેરે શરીરાની સંખ્યા વિષે કહ્યું છે. આમાં તેમણે એ વાત સ્પષ્ટ કરી છે કે 'દ્વીન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય જીવાના બહ, સુક્રત ઔદારિક વગેરે પાંચ શરીરાની સંખ્યા સમાન હાય છે. એટલે કે દ્વીન્દ્રિય જીવાના બહ ઔદા રિક શરીર અસંખ્યાત હાય છે અને સુક્રત ઔદ રિક શરીરા સામાન્ય ઔદારિક શરીરાની જેમ અનંત હાય છે. આ રીતે તેઇન્દ્રિય અને ચતુરિ-ન્દ્રિય જીવાના બહ સુક્રત ઔદારિક શરીરાના વિષે પણ જાણવું જોઇએ,



माणा बिष्कप्समुचिरसंख्वेयश्रेणिधर्गमुलात्मिका विज्ञेया अयं भावः-एकाकाश-श्रेणिगताः सर्वेऽपि पदेशास्तत्त्वतोऽपंच्येयाः ते कल्पनया पट्विंशद्यिकपञ्च-<mark>शतात्रिकपञ्चतष्टियदसः</mark>णि (६५५३६) वोध्यानि । अस्य भयम<sup>े</sup>्र्सपूर्छ २५६, द्वितीयं १६, तृतीयं ४, चतुर्थभू २ । कल्पितान्ये डानि चरपार्थपि वर्धेषु जानि तत्वतोऽसंख्येयवर्गमूजानि । एतेयां चतुर्णां दर्गपुलानां मीलनेऽष्टनक्षःवविकेवतः द्वयं (२७८) जापते । एतत सङ्घादतोऽपंत्रये । रईत्रात्यकं भक्षति । सा एका बत्म-देशा अम्तूत्रविष्कम्मनूचिभवतीति । इदं मध्तुत्रधीर्यमाणमेव अकासाम्वरेवाह-'वेइंदियाल' ओराळियवद्वेरडएहिं' इत्यादि । डोव्द्रयाणां यान्यौदाविकवद्धधरी-राणि तैः सर्वोऽपि पतरः अपहियते=रिक्तः किग्तेऽसंख्येयोरसर्पिण्यवसर्पिणीषु यातन्तः समया भवन्ति तावत्व सभयेषु । एतात्रत्समयगमाणानि कालतो वद्यौ-दारिकश्वरीराणि बोध्याति । क्षेत्रतः-अङ्गुःअयरस्य आवलिकाया असंख्येयमाग-मतिभागेन । अयं भावः -अंगुलगतरस्य यात्रन्तः मदेशाः सन्ति, तेषु सर्वेष्वपि मदेरोघु प्रत्येक मदेग श्कैकद्वीन्द्रिय नी वपूर्णी भवेत् । तेभ्यः मदेरोभ्या ययेकैक-द्वीन्द्रियजीत्र आवळिकाछक्षणस्य काळस्य असंख्येयभागप्रतिमाभेन=असंख्येय-भागह्रपेगांज्ञेन अपहियते । एवं च यावद्भिष्रमंख्येयमागमनिमागैरङ्गुलपतरम-देश द्वोन्द्रियजीवेभ्यो रहिताः स्युग्तावरसंख्यका अंगुल्मतरप्रदेशा भवन्ति । मउरमदेशसमसंख्यकाश्व द्वीन्द्रियजीया अवन्ति । इत्थं च द्वीन्द्रियजीया असंख्येय-संख्यकाः क्षेत्रतो बोध्या इति । यद्वा एत्रमर्थः कर्त्तव्यः ''वेइंदियाणं ओरालिय बद्धेरलएहिं'' इत्यादि । द्वीन्द्रियाणां यानि बद्धान्यौदारिकशरीराणि तैः सर्वोऽपि प्रवरोऽपहिंगते । कियता कालेनापहिंगते ? इत्याइ-असख्येयोत्सर्थिण्यवसर्थि-णीभिः । द्वीन्द्रियौदारिकबद्धारीरैः सर्वोऽपि मतरोऽसंख्येयोत्सर्पिण्यवस्य विणी-काछेनापहिंगते इत्यर्थः । केन पुनः क्षेत्रप्रतिभागेन काळमविभागेन वाठपहिल्ते ? इति इदि कृत्वा एतावता काळविभागेतायमपदियते इति प्रदर्शयितमाह-अंग्रल-मतुरुक्षणस्य क्षेत्रस्य आवलिकालक्षणस्य च कालस्य योऽसंख्येयभागहृषप्रवि-भागः=अंशस्त्रेन । अयं भावः-यथेकेंकेन द्योन्द्रियञ्चरीरेण मतरस्यैकैकोऽङ्गुला-संख्येयभाग एकैकेनावलिकालक्षणस्य कालस्यासंख्येयभागेन कमश्रोऽपहिंयते, तदा अमंख्येयोत्सर्पिण्यवसर्गिणीभिः सर्वोऽपि प्रतरो रिक्तो भवति । एवं लतरस्यै-कैकस्मिन्नङ्गुलासंख्येयमामे एकैकेनाव<sup>ह</sup>लेकाऽप्रंख्येयमामेत पत्येकं क्रवेण स्था-द्वीन्द्रियग्ररीराण्यसंख्येयोत्सर्पिणीभिः सर्वे मतत्त प्यपानानि - पूरयन्तीत्यपि बोध्यं वस्तत एकार्थत्वादिति । एपां मुक्तौदारिकग्नरीराणि यथा औधिकौदारिक-शरीराणि तथा बोध्यानि । तथा-एपां वैक्रियादारकबद्धशरीराणि न सन्ति ।

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१५ द्वीन्द्रियादीनामौदारिकादिदारीरनि० ४४९

मुक्तानि वैक्रियाहारकशरीराणि औधिकौदारिकशरीरवदु वोध्यानि । तथा-द्वीन्द्रि-याणां तैजसकार्मकक्षरीराणि एतेषामौदारिकक्षरीरवद बोध्यानि । यथा द्वीन्द्रि-याणां शरीरवक्तव्यता तथा त्रीव्द्रियचतुरिन्द्रियाणामपि बोध्या । तथा-पञ्चेन्द्रि यत्तिर्थग्योनिकानामप्यौदास्किञरोराणि द्वीन्द्रियौदारिकञरीरवद्य बोध्यानि । एतेषु केषांचिद वैक्रियशरीरसञ्चावातान्निरूपयितमाह-'पंचिदियतिरिक्ख' इत्यादि-पञ्चेन्द्रियतिर्यग्गोनिकानां भदन्त ! कियन्ति वैकिपशरीराणि भइप्तानि ? उत्तरयति-हे गौतम ! वैक्रियशरीराणि बद्धमुक्तेतिभेदद्वयविशिष्टानि । तत्र यानि बद्धश्वरीराणि तानि असंख्येयसंख्यकानि । तानि च असंख्येयानि उत्सर्विण्यव-सर्पिणीभिः कालतोऽगहियन्ते । अयं भातः मतरासंख्येयभागवर्त्त्यसंख्येय-पञ्चेन्द्रियतिर्यग्योनिकाः श्रेणिमदेशराशिमताः मतिसमयमेकैकजोऽपहरणे-नासंख्येयोत्सर्पिण्यवसर्थिणीकालेनापहियन्ते, अतः काळतोऽसंख्येयोत्सर्पिण्यवस-र्षिणीराशिसमयसमसंख्यकानि बद्धवैक्रियशरीराणि वोध्यानि । तथा-क्षेत्रतः पत-राप्तंख्येयमागर्क्यसंख्येवश्रेणिपदेशराशिसमसंख्यकानि । इह तास श्रेणीनां विष्कम्भस्रचिर्गृहाते। विष्कम्भनूचिस्तु अंगुरुम्थमवर्गमुरुस्यासंख्येथमामे बोघ्वा। षद्ध वैक्रिय और आहारक दारीर नहीं होते हैं। मुक्त वैक्रिय आहारक शरीर होते हैं। सो इनकी संख्या सामान्य मुक्त औदारिक शरीरों के जैसा अनन्त जानना चाहिये। यद और मुक्त तैजस और कार्मण धारीरों का प्रमाण इनके बद्ध मुक्त औदारिक धारीरों के समान कमधाः असंख्यात और अनन्त कहा गया है। पंचेन्द्रिय तिर्यञ्च जीवों के बद्ध मुक्त औदारिक दारीरों को प्रमाण क्रमदाः असंख्यात और अनंत है। पंचेन्द्रिय तिर्यंत्रों में वैकिय लब्धि की संभावना से किन्ही २ में बद्ध वैकिय शरीर पाये जाते हैं। इसलिये इनमें बद्धवैक्रियशरीरों का प्रमाण असंख्यात है और मुक्तवैकियदारीरों का प्रमाण सामान्य આ જીવેતના અદ્ધ વૈંકિય અને આહારક શરીરા હાતાં નથી. મુક્ત વૈક્રિય આહારક શરીરા હાય છે તા એમની સંખ્યા સામાન્ય મુક્ત ઔદારિક શરીરાની જેમ અનંત જાણવી એઇએ અહ અને મુક્ત તૈજસ અને કાર્મથ ઔદારિક શરીરાની જેમ શરીરાનું પ્રમાણ એમના બહુ મુક્ત ક્રેમશ: મ્મસંખ્યાત અને અનંત કહેવામાં આવ્યું છે પંચેન્દ્રિય તિયં ચજીવાના અહ મુક્રત ઔદારિક શરીરાનું પ્રમાણ ક્રમશ; અસંખ્યાત અને અન'ત છે. પંચેન્દ્રિય તિર્યં'ચામાં વૈક્રિય લખ્ધિની સંભાવનાથી કેટલાકમાં અહ્રવૈક્રિય શરીરા મળે છે. એટલા માટે જ આમાં અહવૈક્રિયશરીરાનું પ્રમાણ અસંખ્યાત છે અને સુક્રતવૈક્રિયશરીરાનું પ્રમાણ સામાન્ય ઔદારિક জাত ৬৩

#### अनुयोगद्वारस्व

अंगुरुषधमबर्गे मूल्रस्यासंख्येयभागवर्त्तिभ्यो यावत्यः श्रेगयो भवन्ति, तावत्ममाणा विग्कम्भम्रचिरिदे ग्राह्यतेति मावः । मुक्तानि वैकियशरीराणि औधिकौदारिकवद् बोध्यानि । आहारकग्ररीराणि द्वीन्द्रियाहारकग्ररीरवद् बोध्यानि । तैजसकर्मण-भरीराणि औदारिकशरीरवर बोध्यानि । अत्र त्रीन्द्रियादिषु यद द्वीन्द्रियवदति-देशः कृतः सोऽमंख्येयता सामान्यमाश्रित्य बोध्पः । परस्परमेषां संख्यासाम्यं तु नास्ति, अतएवोक्तमपि-'एएसिणं भते । एगिदियवेइंदियतेइंदियचउरिंदिय पंचिंदियाणं कयरे कयरेहिंतो अप्पा वा वहुया वा विसेसाहिया वा १ गोयमा ! सन्वयोवा पंचिदिया, चउरिंदिया विसेपाहिया, तेइंदिया विसेपाहिया, वेइं-दिया विसेसाहिया, एगिदिया अणंतगुणा" छाया-एतेषां खलु भदन्त ! एके-न्द्रियद्वीन्द्रियत्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियपञ्चेन्द्रियाणां कृतमे कतमेभ्योऽल्पा षा बहुका वा विशेशाधिका वा १ गौतम ! सर्वस्तोकाः पश्चेन्द्रियाः, चतुरिन्द्रिया विशेषाधिकाः, त्रीन्द्रिया विशेषाधिकाः, द्वीन्द्रिया विशेषाधिकाः, एकेन्द्रिया अनन्तगुणाः । इति। अत्र सूत्रे हीन्द्रियादिनीवानां संख्यावैचित्र्यमुक्तम् , अतस्त-**ण्छ**रीराणामपि संख्यावैचित्र्यं बोध्यम्, मत्येकञ्नरीरिजीवसंख्यानां घरीरसंख्या-तुल्यस्वादिति ॥ सु० २१५ ॥

अथ मनुष्याणामौदारिकादिशरीराणि मरूपयितुमाह-

मूब्म्-मणुस्साणं भंते ! केवइया ओरालियसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा ! ओरालियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-बद्धेल्लया य मुकेल्लया य । तस्थ णं जे ते बद्धेल्लया ते णं सिय संखिजा सिय असंखिजा । जहण्णपए संखेज्जा । संखिज्जाओ कोडा-कोडीओ एगूणतीसं ठाणाइं तिजमलपयस्स उवर्रि चउजमल-औदारिक शरीरों के ममाण के जैसा अनन्त है । इनमें बद्ध आहारक शौरारिक शरीरों के ममाण के जैसा अनन्त है । इनमें बद्ध आहारक शौरारिक शरीरों के ममाण के जैसा अनन्त है । इनमें बद्ध आहारक शौरारिक शरीरों के ममाण के जैसा अनन्त है । इनमें बद्ध आहारक श्रीरा नहीं होते हैं । मुक्त आहारक शरीर होते हैं सो इनका ममाण यहां कहा गया है । तैजस कामण शरीरों का ममाण सामान्य औदारिक शरीरों के जैसा कमशः असंख्यात और अनंत जानना चाहिये ॥स.२१५॥

શરીરાના પ્રમાણની જેમ અનંત છે. આમાં બહ માહારક શરીરા હાતાં નથી. મુક્ત આહારક શરીરા હાય છે. તેમનું પ્રમાણ અહીં કહેવામાં માબ્યું છે. તેજસ અને કાર્મણ શરીરાનું પ્રમાણ સામાન્ય ઔદારિક શરીરાની જેમ કુમશઃ અસંખ્યાત અને અનંત જાણવું નેઈએ. ાા સૂ૦ ૨૧૫ ા

ષંપર

बैनुयोगबन्दिका टीका सूत्र २१६ मनुष्याणामौदारिकादिदारीरनि०

पयरस हेट्रा। अहत्र णं छद्दो वग्गो पंचमवग्गपडुष्पण्णो। अहव णं छण्णउइछेयणगदाइरासी उक्कोसपए असंखिज्जा। असंखि-ज्जाहिं उस्सप्पिणीओसप्पिणीहिं अवहीरांति कालओ। खेत्तओ-उकोसपए रूवपक्खित्तेहिं मणुस्सेहिं सेढी अवहीरइ, कालओ-असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणीओसप्पिणीहिं, खेत्तओ अंगुलपढम-वग्गमूलं तइयवग्गमूलपडुप्पण्णं। मुझेछया जहा ओहिया ओरालिया तहा भाणियव्वा। मणुस्साणं भंते! केवइया वेउ-बियसरीरा पण्णत्ता? गोयमा! वेउद्यियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तंजहा-वडेछया य मुक्केछया य। तत्थ णंजे ते बद्धेल्लया ते णं संखिज्जा समप समप अवहीरमाणा अवहीरमाणा संखेजेणं कालेणं अवहीरंति, नो चेवणं अवहिया सिया। मुक्केछया जहा ओहिया ओरालियाणं मुकेछया तहा भाणियव्वा। मणुस्साणं भंते ! केवइया आहारगसरीरा पण्णता ? गोयमा ! आहारग-सरीरा दुविहा पण्णता, तं जहा-बज्रेल्लया य मुझेछया य। तत्थ णं जे ते बखेछया ते णं सिय अत्थि सिय नत्थि, **অই** अस्थि जहन्नेणं एक्को वा दो वा तिण्णि वा, उक्कोसेणं सह-स्सपुहत्तं। मुक्केछया जहा ओहिया। तेयगुकम्मयसरीरा জয়া एएसिं चेव ओरालिया तहा भाणियव्वा ॥सू०२१६॥

छाया∽मनुःयाणां भदन्उ ! कियन्ति औदारिकश्वरीसणि <mark>प्रज्ञप्तानि ? गौतम !</mark> औदारिकशरीराणि द्विधिानि प्रज्ञप्तानि, तद्यया∽बद्धानि च म्रुक्तानि च । तत्र

'मणुस्सार्ण मंते ! केवइया ओरालियसरीरा पण्णत्ता' इत्यादि । दाब्दार्थ---(मंते) हे भद्ग्त ! (मणुस्साणं केवइया ओरालियसरीरा

'मणुरद्याणं भंते ! केवइया ओरालियसरीरा पण्णत्ता' ઇत्याहि शण्टार्थ-(भंते) छे अहंत ! (मणुरसाण' केवइया खोराछियसरीरा





खद्ध यानि तानि बद्धानि तानि खलु स्यात् संख्येयानि, स्यादसंख्येयानि, जघन्य-पदे संख्येयानि । संख्येयाः कोटीकोटचः एकोनत्रिंशत् स्थानानि त्रियमलपदस्य उपरि चतुर्यमलपदस्य अधस्तात् । अथवा खद्ध षष्ठो वर्गः पत्र्वमवर्ग-

पण्णत्ता ? ) मनुष्यों के कितने औदारिक शरीर कहे गये हैं ?-(गोयमा) हे गौलम ! (ओरालियसगेरा दुविहा पण्णत्तां) औदारिक शरीर दो प्रकार के कहे गये हैं (तं जहा) वे इस प्रकार से (बद्धेल्ल्या य मुक्के ल्ल्या य) एक बद्ध औदारिक शरीर और दूसरे मुक्त औदारिक शरीर (तत्थ णं जे ते बद्धेल्ल्या ते णं सिय संखिज्जा) इनके जो बद्ध औदा-रिक शरीर हैं वे कदाचित् संख्यात भी होते है और (सिय असंखिज्जा) कदाचित् असंख्यात भी होते हैं । (जहण्णपए संखेज्जा) जधन्य पद में ये संख्यात कहे गये हैं-तात्पर्य इसका यह है-प्रनुष्य दो प्रकार के होते हैं-एक संमूर्च्छिम अनुष्य और दूसरे गर्भज मनुष्य दो प्रकार के होते हैं-एक संमूर्च्छिम अनुष्य और दूसरे गर्भज मनुष्य दो प्रकार के होते हैं -एक संमूर्च्छिम अनुष्य और दूसरे गर्भज मनुष्य दो प्रकार के होते हैं -एक संमूर्च्छिम अनुष्य और दूसरे गर्भज मनुष्य ! इनमें गर्भज मनुष्य हैं वे सर्वकालावस्थायी होते हैं अर्थात् ऐसा कोई सा भी समय महों कि-'जिस समय में गर्भज मनुष्य मौजूद नहीं हो ! सभी समयों में गर्भज मनुष्य कोई न कोई अवइय रहते हैं ! संमूर्च्छिम मनुष्यो में यह शाइवतता नहीं पाई जाती है ! क्योंकि वे कभी होते भी है और कभी नहीं भी होते हैं ! इनकी आयु जघन्य और उत्कृष्ट रूप से एक

पण्णत्ता १) (गोयमा !) & गौतभ ! (जोराडियसरीरा दुविहा पण्णत्ता) औधशिक શરીરા બે પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે? (तं जहा) તે આ પ્રમાણે છે. (बढ़ेल्ळया य मुक्केल्छया य) પહેલું બહ ઔદારિક શરીર અને બીજુ भुक्त औहारिक्ष्श्वरीर (तथ्य णंजे ते बढेल्लया ते णं बिय संखिल्जा) એમના જે બહુ ઔદારિક શરીરે છે તે કઠાચ સંખ્યાત પણ હેાય Ð. भने (सिय असंखिज्जा) ४६१२ अस'भ्यात पशु छे।य छे. (जहण्णपए संखेज्जा) જઘન્ય પઠમાં એએા સ'ખ્યાત કહેવામાં આવ્યાં છે. આનું તાત્પ**ય**ૈ આ પ્રમા**શે છે કે મા**ણુસ બે પ્રકારનાં હેાય છે. એક સ'મૂચ્િર્જમ મનુષ્યા અને બીજા ગર્મજ મનુષ્યા આમાં જે ગર્ભજ મનુષ્યા છે, તે સર્વ કાલાવસ્થાયી હાય છે એટલે કે એવા કાેઈપણ સમય નથી કે 'જે સમયમાં ગર્ભજ મતુષ્ય વિદ્યમાન ન હાય' સર્વ સમયામાં કાેઇ ને કાેઇ ગર્ભજ મનુષ્યા અવશ્ય રહે છે. સ'મૂચ્છિંમ મનુષ્યેામાં આ શાસ્વતતા નેવામાં આવતી નથી. કેમકે તે કાઈ વખત હેાય પણ ખરી અને કાંઈ વખત નહિ પણ હાય. એમતું આયુષ્ય જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ રૂપથી એક અન્તર્મુહર્ત્ત જેટલં

# <u>संजुयोगचन्द्रिका टोका सूत्र २१६ म</u>जुष्याणामौदारिकादिदारीरनि० ४५३

अल्तर्मुहूर्त की होती है। इनकी उत्पत्ति का विरहकाल अधिक से अधिक २४ मुहुर्स का कहा गया है। इस प्रकार जब संमूच्छिम मनुष्य बिलकुल उत्पन्न नहीं होते है और केवल गर्भज मनुष्य ही रहते हैं, तब वे संख्यात ही होते हैं। इस प्रकार से गर्भज मनुष्वों की अपेक्षा, मनुष्यों की जधन्यरूप से संख्या संख्यात आजाती है, क्योंकि संख्यातरूप से ही गर्भजमनुष्यों की सत्ता पाई जाती है। असंख्यातरूप से नहीं। तथा ये महादारीर वाछे और प्रत्येक दारीर वाछे होते हैं। इसलिये परिमित क्षेत्रवर्ती होने के कारण भी ये संख्यात हैं।जिस समय संमुच्छिंम मनुष्प रहतें हैं तब समुच्चय मनुष्य असं-ख्यात हो जाते हैं। संमुच्छिम मनुष्यों का प्रमाण अधिक से अभिक श्रेणिके असंख्यातवें भाग में नभःप्रदेशों की राशि के तुल्य कहा गया है। ये संमूच्छिंम मनुष्य प्रत्येक दारीरी होते हैं-इसलिये इन दोनों के र्शरीर असंख्यात होते हैं। जब संमूच्छिंम मनुष्य नहीं होते तब गर्भजमनुष्यों की ही सत्ता रहने से संख्यात ही होते हैं। इसलिये उनके दारीर भी संख्वात होते हैं। सब से कम मनुष्यों का होना यही जघन्य पद है। इस जघन्यपद में गर्भजमनुष्यों का ही ग्रहण हुआ 🕽 । संमुच्छिं ममनुष्यों का नहीं क्योंकि संमुच्छिंम मनुष्यों की

હાય છે. એમની ઉત્પત્તિના વિરહકાળ વધારેમાં વધારે ૨૪ મુહૂત્ત જેટલા કહેવામાં આવ્યા છે. આ પ્રમાણે જ્યારે સંમૂચ્છિંમ મનુષ્યા સંદ'તર ઉત્પન્ન થતા નથી અને ફક્ત ગર્ભજ મનુખ્યા જ રહે છે, તેમજ તે સંખ્યાત જ હેાય છે. આ પ્રમાણે ગર્ભજ મહુષ્યાની અપેક્ષા મનુષ્યાની જઘન્ય <u> ૩</u>૫થી સંખ્યાત સંખ્યા આવી લાય છે. કેમકે સંખ્યાત રૂપથી જ ગર્લજ મનુચ્યાની સત્તા પ્રાપ્ત થાય છે. અસંખ્યાત રૂપથી નહિ તથા આ મહાશરીરવાળા અને પ્રત્યેક શરીરવાળા હાય છે. એટલા માટે પરિમિત ક્ષેત્રવતી હાવાને લીધે પણ એ એા સંખ્યાત છે. જે સમયે સંમૂચ્છિમ મનુષ્યા રહે છે ત્યારે સમુચ્ચય મનુષ્યા અસંખ્યાત થઇ જાય છે. સંમૂચ્છિંમ મનુષ્યાનું પ્રમાણ વધારેમાં વધારે શ્રેણિના અસ'ખ્યાતમા ભાગમાં નભઃપ્રદેશાની રાશિની અરાબર કહેવામાં આવ્યું છે. આ સંમૂચ્છિંમ મનુષ્યા દરેકે દરેક શરીર હાય છે. માટે એએા બન્નેના શરીરા અસંખ્યાત હોય છે. જ્યારે સંમૂચ્છિંમ મનુષ્યા હાતા નથી ત્યારે ગર્ભજ મનુષ્યાેની જ સત્તા હેાવાથી સંખ્યાત જ હેાય Э. **તેથી તે**મના શરીરાે પણુ સંખ્યાત હાેય છે. સૌથી કમ માણસાતું અસ્તિત્વ જ જઘન્ય પદ છે. આ જઘન્ય પદમાં ગર્ભજ મનુષ્યાનું જ શહુર કરાયું છે.

RÁR

अपेक्षा गर्भन मनुष्य कम हैं इसीलिये उन्हें जवन्य पदवर्ती कहा गया है इस भकार जघन्य पदवर्ती गर्भजजीव संख्यात संख्या में होने के कारण इनके दारीर भी संख्यात होते हैं। इसीलिये सूत्रकार ने 'जहण्ण-पर संखेडजा' ऐसा कहा है।

र्शका--संख्यात के संख्यात भेद होते हैं-इसलिये यहां कौन सा संख्यात लिया गया है ?

उत्तर--(संखिउनाओ कोडाकोडीओ एग्रणतीसं ठाणाइं तिजम-लपयस्स उवरिं चउजमलपयस्स हेट्ठा) यहां जो संख्यातरूप गर्भज मनुष्यों का प्रमाण कहा गया है, वह संख्यात कोटीकोटिरूप लिया गया है। क्योंकि गर्भज मनुश्यों का प्रमाण इतना ही कहा हैं। ये संख्यात कोटीकोटि २९ अंकस्थानरूप होते हैं। ये २९ अंकस्थान तीन यमलपद के जपर और चार यमल पद के नीचे लिये गये हैं-तोत्पर्य इसका यह है-'यमल' यह सिद्धान्त प्रसिद्ध एक संज्ञा है। इससे आठ अंकस्थानों का बोध होता है। तीन यमलपद का तात्पर्य होता है २४ अंकस्थान ये २४ अंकस्थान यहां ५ अंकस्थान से अधिक लिये गये है। इसी प्रकार चतुर्यमलपद का तात्पर्य ८×४ = ३२ अंक संभूश्विर्ण मनुष्येान जे हमेडे संभूश्विर्ण मनुष्येानी अपेक्षा जर्भल मनुष्ये।

ત્ર નૂર છત તપુ-પાય તાલ લ્વલ સ નૂર છ ન વનુ યાવા અપસા ગલ જ મનુષ્યા અલ્પ છે એટલા માટે તેમને જઘન્ય પદવતી કહેવામાં આવ્યાં છે. આ પ્રમાણે જઘન્ય પદવર્તા ગર્જ જીવ સંખ્યાત સંખ્યામાં હાવાથી તેમનાં શરીય પશુ સંખ્યાત જ હાય છે. એટલા માટે સૂત્રકારે (ब्रह्ण्णपए संखेड्जा) આમ કહ્યું છે. શંકા---સંખ્યાતના સંખ્યાત લેઠા હાય છે. એટલા માટે અહિંકથા સંખ્યાતનું ગ્રહેણુ કરવામાં આવ્યું છે?

ઉત્તર—(સંસિપ્તાગ્ર) को કો કો ગ્રે વગૂળતી તે ઠાળા દ્વાં તિ ત્ર મહત્વ ચરસ્સ હવર્તિ च 3 ज म રુ વ ચરસ્સ દેટ્ટા) અહીં જે સંખ્યાત રૂપ ગર્ભજ મનુષ્યાનું પ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે, તે સંખ્યાત કોટિ-કે ટિ રૂપ ગ્રહણ કરવામાં આવ્યું છે, દેમ કે ગર્ભજ મનુષ્યાનું પ્રમાણ એટલું જ કહેવામાં આવ્યું છે. એ સંખ્યાત દાટિ કાટિ ૨૯ અંકસ્થાન રૂપ હાય છે. આ ૨૯ અંકસ્થાન ત્રણ ચમલ- પદની ઉપર અને ચાર યમલપદની નીચે ગ્રહણ કરવામાં આવ્યાં છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે ' यम છે' આ સિદ્ધાન્ત પ્રસિદ્ધ એક સંગ્રા છે. આ નાથી આડ અંક સ્થાનાનું જ્ઞાન થાય છે ત્રણ ચમલપદનું તાત્પર્ય છે ૨૪ અંક સ્થાન આ ૨૪ અંકસ્થાના અહીં પ અંક સ્થાના કરતાં વધારે ગ્રહણ કરવામાં આવ્યાં છે. આ પ્રમાણે ચતુર્યં પ્રલ પદનું તાત્પર્ય ૮૪ મંક मनुयोगसन्दिका टीका सूत्र २१६ मनुष्याणामौदारिकादिदारीरनि० ४५५

स्थानों से है। ये ३२ अंकस्थान तीन अंकस्थानों से न्यून लिये गये हैं। इस प्रकार २९ अंकस्थानों में गर्भज मनुष्यों की संख्या कही गई है। (अहव ण छट्ठोवग्गो पंचमवग्गपडुप्पण्णे।) अधवा छठा वर्ग पंचमवगौ से गुणित करने पर जो संख्या आती है, उतनी संख्या प्रमाण गर्भज मनुष्य हैं, ऐसा जानना चाहिये। इसका ताल्पर्य इस प्रकार से है एक का वर्ग एक ही होता हैं इसलिये संख्या की वृद्धि न होने के कारण एकवर्गरूप से नहीं माना गया है। दो का वर्ग चार होता है अतः यह प्रथम वर्गमाना गया है। क्योंकि इसमें संख्या की वृद्धि होती है। इसी प्रकार से आगे के वर्गों में समझना चाहिये। ४×४ =१६ यह बितीय बर्ग है। १६×१६ =२५६ यह तृतीयवर्ग है। २५६× २५६ = ६५५३६, यह चौथा वर्ग है। ६५५३६ × ६५५३६= ४२९४९६७२९६ यह पांचवां वर्ग है। ४२९४९६७२९६ × ४२९४९६७२९६ =१८४४६७४४०७३७०९५५१६१६ यह छठा वर्ग है। इन वर्गों में छठा बगौं पंचमवर्ग से गुणित किये जाने पर ७९२२८१६२५१४२६४-३३७५९३५४३९५०३३६ इतने अंक आते है इनकी संख्या २९ हे सो इस २९ अंक रूप स्थानों में गर्भज मनुष्यों की संख्या कही गई है

રધાના છે. આ ૩૨ અંકસ્યાના ત્રણ અંકસ્યાના કરતાં ન્યૂન ગ્રહણ કરવામાં આવ્યાં છે. આ રીતે ૨૯ અંકસ્થાનામાં ગર્લજ મનુષ્યાની સંખ્યા કહેવામાં આવી છે. (अहव णं छट्रो वग्गो पंचमवग्गपदुरपण्णो) અथवा छहा वग्रैनी आथे પાંચમા વર્ગને ગુદ્ધિત કરવાથી જે સંખ્યા આવે છે, તેટલી સંખ્યા પ્રમાછ ગર્ભજ મનુષ્યા છે એ સમજવું જોઇએ. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે-એકના વર્ગ એક જ હાય છે. એટલા માટે સંખ્યામાં કાંઈપણ જાતની વૃદ્ધિના અભાવે એકની વર્ગ રૂપમાં ગણત્રી કરવામાં આવતી નથી. બેનેા વર્ગ ચાર હેાય છે. માટે આ પ્રથમવર્ગ માનવામાં આવ્યે: છે, કેમકે આમાં સંખ્યાની વૃદ્ધિ હાય છે. આ પ્રમાદ્યે જ હવે પછીના વગે! માટે પણ સમજવુ' નેઇએ. ૪×૪≃૧૬ આ બીજો વર્ગ છે. ૧૬×૧૬≔૨૫૬ આ ત્રીજો વર્ગ છે. ૨૫૬×૨૫૬=૬૫૫૩૬ ≈ા ચાથા વગ<sup>°</sup> છે. ૬૫૫૩૬×૬૫૫૩૬≃૪૨૯૪૯૬૭૨૯૬ આ પાંચએા વગ<sup>®</sup> છે. ૪૨૯૪૯૬ ૭૨૯૬×૪૨૯૪૯૬७૨૯૬=૧૮૪૪૬७४४०७३७०૯૫૫૧૬૧૬ આ છઠ્ઠો વર્ગ છે. આ વગેોમાં છઠ્ઠો વર્ગ પાંચમા વર્ગની સાથે ગ્રાચવાથી ૭૯૨૨૮૧૬૨૫૧૪૨૬૪૩૩૭૫૯૩૫૪૩૯૫૦૩૩૬ આટલા અંકેા આવે છે. આ અંકાેની સંખ્યા ૨૬ છે. તેા આ ૨૬ અંક રૂપ સ્થાનામાં ગભેજ

3.8

#### **अनुयोगद्वारस्**त्रे

प्रत्युस्पन्नः । अथवा खलुः पथ्णवतिच्छेदनकदाथिराशिः । उत्कर्षपदे असंख्येयानि, असंख्येयाभिः उत्तर्धिण्यवसर्पिणीभिः अपहियन्ते कालतः क्षेत्रतः उत्कर्षपदे रूप-गभेज मनुष्य इतने अंक प्रमाण हैं। यह राशि को शैकोटि आदिरूप से प्रतिपादित करने में नहीं आती है। इसलिये पर्यन्तकम को लेकर यह इन दो गाथाओं दारा इस प्रकार प्रकट की गई है-'छ तिन्नितिन्निसुग्नं' इत्यादि ॥२॥ गाथा निर्दिष्ट अंकों को 'अंकानां वामतो गतिः' के अनु सार रखना चाहिये। इस प्रकार रखने पर प्रशैंक २९ अं कप्रमाण गर्मजमनुष्यों को संख्या स्थापित हो जाती है। (अहब णं छण्ण उइछे यणगदाईरासी, उक्कोसपए असंखिज्जो) छेदनक का ताल्पर्य है, राशि का आधा करना। यह इस प्रकार से समझना चाहिये जैसे प्रथम वगै 8 है-इसके अर्धच्छेद २ होते हैं-वे इस प्रकार से 8 के आधे २ और २ का आधा १ । द्वितीय वर्ग १६ है। इसके अर्धच्छेद ३ होते है -वे इस प्रकार से-१६ के आधे ८, ८ के आधे 8, 8 के आधे र और २ का आधा १। तृनीय वर्ग २५६ हें-इसके अर्धच्छेद ८ होते हें-वे इन प्रकार से-२५६ के आधे १२८. १२८ के आधे ६४, ६४ के आधे ३२, ३२ के आधे १६, १६ के आधे ८,८ के आधे ४,४ के आधे २,२ के आधा १। चतुर्थ वर्ग जो ६५५३६ ई इसमें अर्धच्छेर १६ होते हैं-

મનુષ્યાની સંખ્યા કહેવામાં આવી છે. એટલે કે ગર્ભજ મનુષ્યે આટલા અંક પ્રમાણ છે. આ રાશિ કાટીકાેટિ આદિ રૂપથી પ્રતિપાદિલ કરવામાં આવતી નથી. એટલા માટે પર્યન્ત ક્રમને લઇને આ બે ગાથાએ વડે આ પ્રમાથે પ્રકટ કરવામાં આવી છે 'છ તિન્તિ તિન્તિ સુન્ત' ઇત્યાદિ ારા ગાથામાં निहिंध आंधाने 'अंकानां वामतो गतिः' मुल्ल भूध्वा लेधेके. आ રીતે મૂકવાથી પૂર્વીકત ૨૯ અંક પ્રમાણુ ગર્ભજ મનુષ્યાની સંખ્યા સ્થાપિત થઈ लय छे. (अहव णं छण्णवइछेयणगदाईरासी उक्कोसपप असंखिज्जा) छेटनहनुं તાત્પર્ય છે. રાશિના અર્ધી ભાગ કરવા. આને આ પ્રમાશે સમજવુ જોઇએ કે-જેમ કે પ્રથમ વર્ગ ૪ છે, આના અર્ધ ગ્લેદ ર હાય છે, તે આ પ્રમાણે કે ૪ ના અર્ધા ૨ અને ૨ ના અર્ધી એક બીજો વર્ગ ૧૬ છે આના અર્ધા ≈ છે દે જે દોય છે. તે આ પ્રમાણે જેમકે ૧૬ ના અર્ધા ૮, ૮ ના અર્ધા ૪, ૪ ના અર્ધાર અને બેને ના અર્ધે એક. ત્રીજો વર્ગ ૨૫૬ છે. આના ૮ અર્ધ ચ્છેદા દ્વાય છે, તે આ પ્રમાણે છે. ૨૫૬ ના અર્ધા ૧૨૮, ૧૨૮ ના અર્ધા ૬૪, ૬૪ ના અર્ધા ૩૨, ૩૨ ના અર્ધા ૧૬, ૧૬ ના અર્ધા ૮, ૮ ના અર્ધા ૪,૪ ના અર્ધાર અને છે ના અર્ધી ૧. ચતુર્વગ જે ૬૫૫૩૬ છે.

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१६ मनुष्याणामौदारिकादिदारीरनिरूपणम् ४५७

प्रक्षिप्तैः मनुष्यैः श्रेणी अपहियते, कालतः असंख्येयाभिः उरसर्पिण्यवसर्पिणीमिः, क्षेत्रवः अंगुल्लमथमर्थ्यम्लप्रस्युत्यन्तम् । मुकानि यथा औषिकानि औदारिकाणि तथा भणिउच्यानि । मनुष्याणां भदन्त । क्रियन्ति वैक्रियशरीराणि भइप्तानि ? गौतम ! वैक्रियशरीराणि दिविधानि प्रइप्तानि, तद्यथा-वद्धानि च मुक्तानि च । तत्र खल्छ यानि तानि बद्धानि तानि खल्छ संख्येयानि समये समये अपहियमा-णानि अपहियमाणानि संख्येयेन कालेन अपहियन्ते नो चैव खल्छ अपहृतानि स्युः । मुक्तानि यथा औषिकानि औदारिकाणां मुक्तानि तथा भणितच्यानि । मनुष्याणां नदन्त ! कियन्ति आहारकशरीराणि महमानि ? गौतम ! द्विविधानि महष्याणां नदन्त ! कियन्ति आहारकशरीराणि महमानि ? गौतम ! द्विविधानि महष्याणां नदन्त ! कियन्ति आहारकशरीराणि महमानि ? गौतम ! द्विविधानि महष्याणां नदन्त ! कियन्ति आहारकशरीराणि महमानि ? गौतम ! द्विविधानि महष्याणां नदन्त ! कियन्ति आहारकशरीराणि महमानि ? गौतम ! द्विविधानि महर्षात द्वया-चद्धानि च मुक्तानि च । तत्र खल्छ यानि तानि बद्धानि तानि खल्ज स्थात् सन्ति स्थात् न सन्ति, यदि सन्ति जघन्येन एकं वा द्वे वा त्रीणि वा, उप्कर्षेण महस्रष्टक्षक्यम् । मुक्तानि यथा औचिक्तानि । तैजसकर्मणशरीराणि यथा एतेपामेव औदान्तिणी तथा भणितच्यानि ॥ मू० २१६ ॥

टीका---'मणुस्साणं भंते' इस्पादि-

पृच्छति-हे भदन्त ! मनुष्पाणां कियन्ति औदारिकग्ररीराणि प्रज्ञप्तानि ? उत्तरयति−गौतन ⊨ वद्रमुक्तेति दिविधान्वौदारिकश्वरीराणि मज्ञप्तानि । तत्र यानि बद्धान्यौदारिकशरीराणि तानि खछ स्यात् कदाचित् संख्येयानि, स्यात्-कदाचित् असंख्येयाति । अयं भावः-दिशिधा मनुष्या भवन्ति-गर्भव्युत्कान्तिकाः सम्पर्चिछमाञ्च । तत्र गर्भव्युःकाल्तिकाः सर्वकाळावस्थायिनो भवन्ति । नारस्ये-तादशः कश्चित् कालो यत्र गर्भव्युत्कान्तिका न तिषठन्ति । सम्मूच्छिमास्तु कदा-चिद् भागित, कदाचिद् सर्वधा न भगन्ति । तेषां जघन्यत उत्कर्षतश्चान्तर्म्रहत्तां-युष्कत्यात् । उत्पत्त्रक्ष्यत्य चोत्कर्षतश्चतुर्विंशतिर्ग्नुहूर्भमाणत्वात् । इत्थं च यदा सम्हर्चिडममनुल्याः अर्वथा न भवन्ति, केवला गर्भव्युस्कान्तिका एव तिष्ठन्ति तदा ते संख्येया एव भवन्ति, संख्येयानामेव गर्भव्युत्कान्तिनां सत्त्वान् । महा-शरी रत्वे मत्येक अरीग्रचे च सति परिभिनक्षेत्रवर्त्तित्वात् । यदातु सम्मु स्छिमाश्तदा असंख्येयाः, सम्मुब्जियानाम्रह्कर्षतः श्रेग्वसंख्येयमागवर्त्तिनभःष्रदेशराज्ञिममाण-त्वात् । ५त्येकशरीरित्वादेषामुभयेपां शरीराणि असंख्येपानि, सम्प्रचिछमानाम-भावे गर्भनानामेग सत्त्रात् ते च संख्येवा एव अवन्ति, अनस्तच्छरीराणि संख्ये-यानि बोध्यातीति । गर्भव्युत्कान्तिक(नां शरीराणि संख्येयानि भवन्ती)ते स्वय मेदामिद्रधारि सूत्रकारः-जयनन्द संख्येयानि इति । यत्र सर्वस्तोका मनुष्या भदन्ति तज्जवन्यपद्गुडयते । जवन्यपदे तु गर्भनानामेव मनुष्याणां ग्रहणं भवति सम्गृब्छिमानाम् । सम्मूच्झिमापेक्षया गर्भजानां स्तोकत्वमत एव तेषां न तु জত ৭૮

### अनुयोगद्वारस्त्रत्रे

842

जघन्यपदवर्तित्वं बोध्यम् । इत्थं च जघन्यपदवर्त्तिनां गर्भजजीवानां संख्येयत्वा-त्तच्छरीराण्यपि संख्पेयानि । ननु संख्येयप्रमाणेऽनेकसंख्येयभेद उपळभ्यते, अत्र यत्संख्येयप्रमाणमुक्तं तत् कियत् १ इत्याइ-संख्येयाः कोटीकोटयः- गर्भजमनुष्य-ममाणं संख्येयकोटीकोटचात्मकं बोध्यम् । एताः संख्येयकोटीकोटयः एकोन-त्रिंशत् रथानानि=एकोनर्त्रिंशदङ्करथानानि मेवन्ति । अष्टुमेवार्थमाह-वियमछपद्रय उपरि चतुर्यमलगदस्याधस्तादिति । यमलमिति अष्टानामष्टानामङ्करथानानां समय-मसिद्धा संज्ञा। त्रयाणां यमलपदानां समग्हारस्त्रियमलपदम्-चतुर्विंशत्यङ्करथान-छक्षणं, तस्प उपरि तथा चतुर्यमलपदस्प-दार्त्रिशदङ्कस्थानानःम् अधस्तात् । अयं भावः एकोनर्त्रिशत अङ्कस्थानानि चतुर्विंशत्यङ्कस्थानात्मकस्य त्रियमलपदस्य उपरि-पश्चाङ्कस्थानाधिकानि तथा द्वात्रिंशदङ्करपानात्मकस्य चतुर्थेमलपदस्य अधःस्था-नात् त्रितयाङ्कस्थानहीनानीति । अथवा-पष्ठो वर्गः पञ्चमधर्मप्रस्यत्पन्नः=पञ्चम-वर्गगुणित एकोनत्रिंशदङ्कर्म्यानात्मको भवति । अयं भावः-एकस्य दर्ग एक एव भवति, अयं न वर्धतेऽतो न वर्गत्वेन गृहाते । द्वयोर्वर्गश्वत्वारः (४), एप प्रथमो वर्गः । चतुर्णां दर्गः षोडश (१६), एष द्वितीयो दर्गः । षोडशानां वर्गः षटू-पआवाशदधिकशतद्वयम्-(२५६), एष तृतीयो वर्गः । पट्पञ्चाशदधिकश्वतद्वयस्य वर्गः पञ्चषष्टिः सहस्राणि पञ्चज्ञतानि पट्त्रिंग्नद्धिकानि (६५५३६) एष चतुर्थौ वर्गः । एषां वर्गाः चत्वारि कोटिशतानि एकोनत्रिंशत् कोटयः एकोनपञ्चाधल्ल-क्षाणि सप्तपष्टिसहस्राणि हे शते पग्गवतिश्चेति (४२९४९६७२९६) एष पश्चमो वर्गः । एषां वर्गः-एकं कोटीकोटिशनसहस्रं, चनुरशीतिः कोटीकोटिसहस्राणि, सप्तपण्टव्यधिकानि चत्वारि कोटीकोटिशतानि, चतुश्वत्वारिंधन् कोटीलक्षाणि, सप्तकोटीसदसाणि, सप्तत्यधिकानि त्रीणिकोटिशतानि, पञ्चनवतिर्छक्षाणि, एक-पश्चाशत्सदस्राणि पट्रशतानि पोडश च (१८४४६७४४०७३७०९५५१६१६), एप पष्ठो वर्गः । एषु वर्गेषु षष्ठो वर्गः पञ्चमः ग्रेगेण गुण्यमानः-७९२२८१६२-**५१४२६४३३७५९३५४३९५०३३६-ए**कोनत्रिं**बद्रङ्ग्स्थानात्म**को भवति । अयं च राशिः कोटीकोटचादिमकारेण प्रतिपादयितुं न शक्यते, अतएव पर्यन्त-कममाश्रित्य द्वाभ्यां गाथाभ्यामयं निर्दिष्टः, तथाहि-छ त्तिनि तित्रि सुन्नं पंचेव य नव य तिम्नि चत्तारि । पंचेव तिण्णि नव पंच सत्त तिन्नेव तिन्नेव ॥ १ ॥ चउ छदो चउ एक्को पण दो छक्केक्कगो य अट्ठेब । दो दो नव सत्तेव य अंक-डाणा परा हुत्ता २।। छाया-पट्त्रीणि त्रीणि शुन्यं पश्चेव च नव च त्रीणि चत्वारि। पञ्चेन त्रीणि नन पञ्चसप्त त्रीण्येच त्रीण्येच ॥१॥ चत्वारि पड् द्वे चत्वारि एकः पश्च दे पट् एककथ अध्टेत । दे दे नव सध्तेब च अङ्ग्रस्थानानि पराङ्मुखानि ॥२॥

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१६ मनुष्याणामौदारिकादिशरीरनिरूपणम् ४५६

इति । तदेवं घष्ठवर्गः पञ्चप्रवर्गगुणितः एकोनत्रिंश्वदङ्कस्थानात्मको मवति । इत्थं च एकोनत्रिंशदङ्कस्थानात्मका जयन्यपदिनो मनुष्पा भवन्ति । अधुमेवार्थं पुनः मकारान्तरेण स्पष्टयति-अथवा खलु पण्णवतिच्छेदनकदायी राशिः । यो राशिः पण्णवतिच्छेदनकानि ददाति स पण्णवतिच्छेदनकदायी राशिरुच्यते इत्यर्थः । अयं भारः-यो राशिरर्ढेनार्ढेन छिद्यमानः पण्मवर्ति वारान् छेदं सहते पर्यन्ते च सकल्रमेकं रूपं पर्यवसति भवति स राशिः पण्णवतिच्छेदनकदायी राशिरः । अयं राशिः पञ्चपर्वसति भवति स राशिः पण्णवतिच्छेदनकदायी राशिः । अयं राशिः पञ्चपर्वमति भवति स राशिः प्रणावतिच्छेदनकदायी राशिः । अयं राशिः पञ्चपर्वमर्यगुणितः षर्ठोद्दा एकोनत्रिंशदङ्कस्थानात्मको बोघ्यः । अस्य पश्णवतिच्छेदनकदायित्वमेवं विज्ञेयम् । तथाहि-मथमो वर्गश्विद्यमानो द्वे छेद-

वे इस प्रकार से हैं-पहिला अर्धच्छेद ३२७६५ है, ब्रितीय अर्धच्छेद १६३८४, तृतीय अर्धच्छेद ८१९२, चतुर्थ अर्धच्छेद ४०९६, पांचवां अर्धच्छेद २०४८ है। इस प्रकार अवशिष्ट अर्धच्छेद निकाल लेना चाहिये। पंचमवर्ग के अर्धच्छेद ३२ होते हैं-और छठे वर्ग के अर्ध-च्छेद ६४ होते हैं। सो ३२ और ६४ अर्धच्छेदों को जोड ने पर ९६ अर्धच्छेद आ जाते हैं। इस प्रकार जो राशि ९६ अर्धच्छेदों को देती है वह यह 'पण्णवतिच्छेदना राशि है ऐसी राशियां यहां दो हैं एक पंचमवर्ग की और दूसरी छठे वर्ग की। इन दोनों के अर्धच्छेदों का जोड ९६, आता है। सो यह पण्णवतिच्छेनकदायी राशि २९ अर्थ स्थानरूप होती है। इस प्रकार यहां तक जघन्यपदवर्ती संख्यात औदारिक शारीरों का प्रमाण कहा है, ऐसा जानना चाहिये। तथा

આના અર્ધ ચ્છેદો ૧૬ હાેય છે. તે આ પ્રમાણે છે. પહેલા અર્ધ ચ્છેદ ૩૨૭ ૬૮ છે, બીએ અર્ધ ચ્છેદ ૧૬ ૩૮૪, ત્રીએ અર્ધ ચ્છેદ ૮૧૯૨ છે, ચતુર્થ અર્ધ ચ્છેદ ૪૦૯૬, પાંચ ના અર્ધ ચ્છેદ ૨૦૪૮ છે. આ પ્રમાણે જ અવશિષ્ઠ અર્ધ ચ્છેદા વિષે ગણુત્રી કરીને સમજી લેવું એઇએ. પંચમા વર્ગના અર્ધ- ચ્છેદ ૩૨ થાય છે, અને ૬૬ા વર્ગના અર્ધ ચ્છેદા ૬૪ હાેય છે. તા ૩૨ અને ૬૪ અર્ધ ચ્છેદાના સરવાળા કરવાથી ૯૬ અર્ધ ચ્છેદા આવી જાય છે. આ પ્રમાણે જે રાશિ ૯૬ અર્ધ ચ્છેદાવાળી છે તે આ 'લળ્ળવતિ ચ્છેદ્દન ક વર્ગની આ બન્નેનાં અર્ધ ચ્છેદાના સરવાળા ૯૬ થાય છે. તા આ પણણુવતિ- ચ્છેદન કદાયી રાશિઓ અહીં છે છે. એક પંચમવર્ગની અને બીજી છદ્દા વર્ગની આ બન્નેનાં અર્ધ ચ્છેદાના સરવાળા ૯૬ થાય છે. તા આ પણણુવતિ- ચ્છેદન કદાયી રાશિ ૨૯ અંક સ્થાન રૂપ હાય છે. આ પ્રમાણે અહીં સુધી જધન્ય પદવતી સંખ્યાત ઔદાસ્કિ શરી રાણે પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે. આમ જાણવું એઈએ. તેમજ ઉત્કૃષ્ટ રૂપથી મનુષ્યાનું પ્રમાણ અહાં અરંખ્યાત 840



नके ददाति, तद्यया-मथमच्छेरनकं हो, द्वितीयच्छेरनकमेक इति । द्वितीयो वर्गश्रत्वारिच्छेदनकानि ददाति । तत्र प्रथमाण्टौ, द्वितीयं चत्वारः, तृतीयं द्वौ चतुर्थमेक इति । एवं तृतीयो वर्गोंऽष्टौ छेदनकानि ददाति, चतुर्थः पोडप, पत्रनो दर्श्विसन्, पष्ठश्च च गुःपष्टिम् । पष्ठ ग्रांः पश्च नवर्गेण गुणितो भवति । इत्थं च उमयगतानि छेइनकानि मीभ्यन्ते । ततः मम्तुतराशौ वण्णवतिच्छेदन-कानि लभ्यन्ते । एतावद्राशिषयाणःनि जघन्यपदवर्त्तिनि संख्येयानि शरीराणि बोध्यानि । अथ उत्कृष्टपदमभिदधाति--उत्तर्घपदे असंख्येयानि औदारिकाणि मनुष्यधरीराणि भवन्ति । उत्कृष्टपदवर्चीनां मनुष्याणामसंख्येयत्त्रात् मनुष्यधरी-राणि असंख्येयानि मवन्तीति भावः । एतानि कालतोऽसंख्येयोत्सर्थिण्यवसर्पिणी-समयराशितुल्यानि । क्षेत्रतो दर्शयति-उत्कर्षेयदे स्थितैर्मनुद्यैः श्रेणी अपहियते= रिक्ता कियते, कीट्यैभेनूष्यैः ? इत्याह-रूपनक्षिप्तैः रूपं-श्वरीरं पश्चिप्तं येपां तैस्तथाविधैः । अयं भावः−उत्कृष्टपदवर्त्तिभिर्मनुष्येरेका नभःश्रेजिव्याप्ता । उश्कृष्टरूप से मनुष्यों का प्रमाण असंख्यात हैं, इसलिये उत्कृष्टरूप से मनुष्य संबन्धी औदारिकदारीर भी असंख्यात ही होते हैं। (असंखिज्जाहिं उरसपिवणी ओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ, खेत्तओ उकोसपए रूवपक्लित्तेहिं मणुस्सेहिं सेढी अवहीरह) काल की अपेक्षा-इनका प्रमाण असंख्यात उत्सर्विणी और अवसर्विणी काल जितने समय होते हैं उतना है। क्षेत्र की अपेक्षा इनका प्रमाणख्य प्रक्षिस-बाछे उत्कृष्टपदवर्ती मनुष्यों से श्रेणि रिक्त की जाती है इतना है। तारपर्य इसका इस प्रकार से ई-यहां उत्कृष्टपदस्थित मनुष्यों से गर्भज और संमूच्छिंम दोनों प्रकार के मनुष्य छिथे गथे है-ऐसे मनुष्यों से एक नभःश्रेणिव्यास है। यह नभःश्रेणि प्रतिसमय एक एक

છે, એટલા માટે ઉત્કૃષ્ટ રૂપથી મનુષ્ય સંબંધી ઔદારિક શરીર પણ અસંખ્યાત જ હાય છે. (असंखिच्जाहिं इस्प्रिपिणी ओद्यपिणीहिं अवद्दीरंति फालओ, खेत्त श्रो, उम्कोसपए ह्वपक्सित्तेहिं मणुस्सेहिं सेटी अवद्दीरइ) કાળની અપેક્ષા એમનું પ્રમાણ અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી કાળના જેટલા સમયા હાય છે તેટલું છે જ્ઞેત્રની અપેક્ષા એમનું પ્રમાણ રૂપ પ્રક્ષિપ્રવાળા ઉત્કૃષ્ટ પદવર્તા મનુષ્યેશ્વી શ્રેણિરિકત કરવામાં આવે છે, આટલું છે, તાત્પર્ય આનું આ પ્રમાણે છે કે અહીં ઉત્કૃષ્ટ પદસ્થિત મનુષ્યોથી ગર્ભ જ અને સંમૂચ્છિંમ બન્ને પ્રકારના મનુષ્યા ગ્રહણ કરવામાં આવ્ય છે. એવા મનુષ્યાથી એક નસઃબ્રેણિ બ્યાસ છે. આ નસઃબ્રેણિ પ્રતિસમય એક એક પ્રટે-

## र्श्वनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१६ मनुष्याणामौदारिकादिशरीरनिरूपणम् ४६१

सा नभःश्रेणिः मतिसमयमेकैकमदेशादेकैकमनुष्यापहारे रिक्ता भवतीति । इयं कियता काल्ठेनापहियते ? इत्याइ-काल्ल्तोऽसंख्येयाभिरुत्सर्विण्यवसर्विणीभिरियं श्रेणिरपहियते । कियद्भिः क्षेत्र खण्डेरपहियते ? इत्याइ-क्षेत्रतः अंगुलमथमवर्भ-मूलं तृतीयवर्ममूळ्यत्युत्पचमू-अंगुरुमधमवर्भेषूले तृतीयवर्गमूलेन गुणिते याव-रसंख्यासमुपल्रभ्यते तावद्भिः क्षेत्रखण्डेंरियं श्रेणिरपहियते । अयं भावः-अंगुलमात्र-क्षेत्रमदेशराशिरसत्कल्पनया षट्यआ्वाश्वदधिकशतद्वयभमाणः । तस्य यत् मथमवर्ग-मूलं पोडशात्मकं तद द्विसंख्यात्मकेन तृतीयवर्गमूलेन गुण्यते तदा द्वार्तिक्षत् संख्या

प्रदेश से एक एक मनुष्य के हटाने पर खाली हो जाती है, इस प्रकार खाली करने में कितना समय लगता है ? तो इसका उत्तर (कालओ असंखिज्जाहिं उस्सपिणी ओसपिणीहिं) यह है कि इस प्रकार से प्रतिसमय एक २ प्रदेश से एक २ मनुष्य हटाने पर बह नभः आणि असंख्यात उत्सर्गिणी और अवसर्गिणी कालों में रिक्त होती है। अर्थात् उस नभः आणि को उस प्रकार से खाली करने में असंख्यात उत्सर्पिणी और अवसर्गिणी काल लग जाते हैं-तव कहीं जाकर बह नभः ओणि (खेनओ अंगुलपढमवग्गमूलं तइयचग्गमूलपडुपाण्णं) क्षेत्र की अपेक्षा अंगुलप्रमाण क्षेत्र में वर्तमान प्रदेश राशि का प्रथमवर्ग-मूल तृतीयवर्गमूल से गुणित होने पर जितनी प्रदेश राशि आत्रा है उस प्रदेशराशि प्रमाण क्षेत्र खेडों से रिक्त होती है। ताल्पर्य यह है कि मानलो कि अंगुल मात्र क्षेत्र में प्रदेशों की संख्या २५६ है। इसका प्रथम वर्गमूल १६ आता है और तृतीय वर्गमूल दो आता है। प्रथम वर्ग-

શથી એક એક મનુષ્યને દ્રર કર્યા પછી અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી કાળામાં સ્કિત હાય છે. એટલે કે તે નસઃશ્રેણિને તે રીતે સ્કિત કરવામાં અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી કાળ જેટલા સમય લાગે છે. ત્યારે તે નસઃશ્રેણિ (લેતઝો ઝંગુરુગઢમવમ્ગમૂરું તરૂથવમ્ગમૂરુવદુવ્યળ્ય) લેત્રની અપેક્ષા અંગુલ પ્રમાણુ ક્ષેત્રમાં વર્તમાન પ્રદેશરાશિનું પ્રથમ વગૈમૂળ ત્રીજા વર્ગમૂળની સાથે ગુણિત કરવામાં આવે તે જેટલી પ્રદેશ રાશિ આવે છે, તે પ્રદેશ રાશિનું પ્રમાણુ ક્ષેત્ર ખંટાથી સ્કિત હાય છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે-માના કે અંગુલ માત્ર ક્ષેત્રમાં પ્રદેશાની સંખ્યા ૨૫૬ છે. આનું પ્રથમ વર્ગમૂળ ૧૬ આવે છે અને તૃતીય વર્ગમૂલ ૨ આવે છે. પ્રથમ વર્ગમૂળ ૧૬

# अनुयोगद्वारस्त्रे

ષ્ઠદર

भ ाति । असरकरुरनया एतावद्धिर्दात्रिंशस्क्षेत्रखण्डेरेपहियमाणा यातत्प्रदेशात्मिका श्रेणिर्निष्ठां याति तावन्तो मनुष्या अपि किष्ठां यान्ति । इत्थं च तृतीयवर्गमूळ-गुणितप्रयमवर्गमूलात्मिकायां श्रेण्यां यावन्तः मद्देशा भवन्ति तावरसंख्यका मनु-ष्या भवन्ति । मदेशाश्वासंख्येयाः, अतो मनुष्या अपि असंख्येयाः । मनुष्यजी-वानां शरीराणां च समसंख्यकत्त्वात्मनुष्यशरीराण्यसंख्येयानि बोध्यानि । उत्कृष्ट-पदवर्त्तीन्येतानि असंख्येपानि मनुष्यशरीराणि तृतीयवर्गमूलगुणितमथमवर्गास्मक नभःश्रेणि प्रदेशतुल्यानि क्षेत्रतो बोध्यानीति । क्तु एकस्याः श्रेणेर्यथोक्तप्रमा-

मूल १६ को तृतीय वर्गमूल २ से गुण। करने पर ३२ संख्या आती है। यह ३२ संख्या ही मानलो क्षेत्रखंड हैं। इन क्षेत्रखंड़ों का खाली होना ही उतने मनुष्यों से उतने प्रदेशात्मक उस श्रेणि का खाली होना है। इस प्रकार तृतीय वर्गमूल से गुणित जो प्रथम वर्गमूल है उस प्रथम वर्गमूलरूप श्रेणि में जितने प्रदेश होते हैं उससे एक प्रदेश कम उतने ही मनुष्य हैं। वहां प्रदेश असंख्यात होते हैं इसलिये मनुष्य भी असंख्यात हैं। मनुष्य जीव और इनके शरीर इन दोनों की संख्या-समान है। इसलिये ये मनुष्य शरीर भी असंख्यात माने गये है। इसका निष्कर्षार्थ यही है कि उल्कुष्ठ पदवर्ती ये असंख्यात मनुष्य शरीर, तृतीय वर्गमूल से गुणित प्रथमवर्ग मूलात्मक नभाश्रेणि के जितने प्रदेश होते हैं उससे एक प्रदेश कम उतने प्रदेश प्रमाण क्षेत्र की अपेक्षा हैं अर्थात् असंख्यात है ऐसा जानना चाहिये।

ને તૃતીય વર્ગમૂળ રની સાથે શુણ્યિત કરવાથી ૩૨ સંખ્યા આવે છે આ કર સંખ્યા જ માના કે ક્ષેત્રખંડ છે. આ ક્ષેત્રખંડાનું સ્કિત થવું જ તેટલાં મનુષ્યે થી તેટલાં પ્રદેશાત્મક તે શ્રેણિનું સ્કિત થવું છે. આ રીતે તૃતીય વર્ગમૂળ વડે શુણ્વિ જે પ્રથમ વર્ગમૂળ છે, તે પ્રથમ વર્ગમૂળ રૂપ શ્રેણિમાં જેટલાં પ્રદેશાં હાય છે તેનાથી એક પ્રદેશ કમ તેટલાં જ મનુષ્યા છે. ત્યાં પ્રદેશા અસંખ્યાત હાય છે. એટલા માટે મનુષ્યા પણુ અસંખ્યાત છે. મનુષ્ય જીવા અને એમના શરીરા આ બન્નેની સંખ્યા સરખી છે. એટલા માટે આ મનુષ્ય શરીરા પણુ અસંખ્યાત માનવામાં આવ્યાં છે. નિષ્કર્લાથ આ જ છે ઉત્કૃષ્ટ પદવર્તા આ અસંખ્યાત માનવામાં આવ્યાં છે. નિષ્કર્લાથ શુણ્વિ પ્રથમવર્ગ મૂલાત્મક નલઃ યેણિના જેટલાં પ્રદેશા હોય જ, તેનાથી એક પ્રદેશ કમ તેટલા પ્રદેશ પ્રમાણુ ક્ષેત્રની અપેક્ષાથી છે, એટલે કે અસંખ્યાત છે, આમ બાણુવું નોઇએ. अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१६ मनुष्याणामोदारिकादिशरीरनिरूपणम् ४६३

णखण्डैरपहरणे कथमसंख्योत्सर्भिण्यवसर्भिणीकालो व्यक्ष्येति ? इति चेदाह-क्षेत्र-स्यातिद्रक्ष्मत्वात् असंख्येयोग्सर्भिण्यवसर्पिणीकालेन तदपहारस्य युक्तत्वात् , अत्तो नास्ति दोषः । उक्तं च--

"सुहुमो य होइ कालो, तत्तो सुहुमयरं इवइ खेत्तं ।

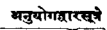
अंगुरुसेढीमेत्तं उस्क्षपिणी मो असंखेज्जा ॥"

पतावता सन्दर्भेग मनुष्याणां बद्धान्यौदारिकशरीराण्युक्तानि । एषां मुक्तान्यौ-दारिकशरीराणि औधिकौदारिकमुक्तश्वरीदद् वोध्यानि । तथा-मनुष्याणां

गंका—एक श्रेणिका यथोक्त प्रमाणोपेत खंडों द्वारा अपहरण करने में असंख्यात उरक्षर्पिणी अवसर्पिणी काल कैसे व्यतीत हो जाता है ?

उत्तर-क्षेत्र अति सूक्ष्म होता हैं । इसलिये उसके अपहार में असंख्यात उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी काल का समय व्यतीत होना युक्त है । कहा भी है-'सुहुमो य होइ कालो' इत्यादि-कि काल सूक्ष्म होता है परन्तु काल से भी सूक्ष्मतर क्षेत्र होता है । अंगुल श्रेणिमात्र क्षेत्र में असंख्यात उत्सर्पिणी काल हैं । इठने संदर्भ से मनुष्यों के बद्ध औदारिक द्वारीर कहे-अब सूत्रकार इनके मुक्त औदारिक द्वारीर कितने होते हैं यह बात कहते हैं-(मुक्केल्ल्या जहा ओरालिया तहा भणियच्वा) मनुष्यों के मुक्त औदारिक द्वारीरों का प्रमाण सामान्यमुक्त औदारिक द्वारीरों के जैसा अनंत हैं । ) मणुस्सा जं

શંકા--એક શ્રેષ્ઠ્રિના યથાકત પ્રમાણે પેત ખંડા વડે અપહેરણ કરવામાં અસંખ્યાત ઉત્સપિંશી અવસપિંણી કાળ કેવી રીતે પસાર થઇ જાય છે ? ઉત્તર--સેત્ર અતિસૂક્ષ્મ હેાય છે. એટલા માટે તેના અપહારમાં અસં-ખ્યાત ઉત્સપિંથી અને અવસપિંછી કાળ જેટલા સમય પસાર થાય તે ખરા-ખર છે. કહ્યું પણ છે: કે-'સુદુમો ય દોદ્દ જ્વાજો દ્રત્યાદિ' કાળ સૂક્ષ્મ હાય છે, પરન્તુ કાળ કરતાં પણ સૂક્ષ્મતર ક્ષેત્ર હાય છે. અંગુલ શ્રેષ્ટ્રિમાત્ર ક્ષેત્રમાં અસં'પ્યાત ઉત્સપિંથી કાળ છે. આટલા સંદર્શોથી મનુષ્યાના બહ ઔદારિક શરીરા વિષે કહ્યું છે. હવે સૂત્રકાર એમના મુકત ઔદારિક શરીરા કેટલા હાય છે ? આ વાત સ્પષ્ટ કરે છે. (સુરુકોત્સ્જયા जहા ઓદિયા ઓરાજિયા તફા માળિયટવા) મનુષ્યાના સુકત ઔદારિક શરીરાનું પ્રમાણ સામાન્ય સુકત ઔદારિક શરી- 888



वैकियगरीराणि वद्धमुक्तेति दिविधानि । तत्र खछ यानि तानि वद्धानि तानि खड संख्पेयानि । तानि एतानि बद्धानि वैकियशरीराणि समये समये पकैकशो ऽवहियमाणानि अपहियमाणानि संखोयेन कालेनापहियन्ते । अयं भावः-वैकियशरीरलब्वियोग्यता गर्भजानामेत्र संगवति । तत्रापि वैक्रियशरीरलव्धिस्त केपांचिदेव मनुष्याणां संतरति । तानि बद्धवैकि कारीराणि प्रतिसमयमेकेंकशो-Sरहिश्माणानि अपहियमागाति संख्येयासत्सर्धिण्यवसर्विणीष अपहियन्ते, अतः भंते ! केवहया वे उविवयसरीरा पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! मनुष्यों के कितने इमाण में वैक्रियशारीर कहे गये हैं ? (गोधमाः !) हे कौतम ! (वेडविवयसगीरा दुविहा पण्णत्ता) चैकिय दारीर दो प्रकार के कहे गये हैं। (तं जहा) जैसे-( बढेल्लघा य झुक्केल्लघा ) एक पद्ध और इसरे मुक्त। (तत्थ णं) इनमें (जे ते बद्धेल्लया) जो वे बद्ध वैकिय शरीर हैं। (तं ण) वे (संखिज्जा) साधान्यरूप से संख्यात हैं। (समप समए अवहीरमाणा अब रीरमाणा संखेज्जेणं कालेणं अवहीरंति) एक एक समय में इनका एक एक का अपहार करने पर संख्यात काल में इनका अपहार होता है। तात्पर्य इसका यह है-कि वैक्रियदारीरलब्धि योग्यता गर्भजों के ही होती है। इसमें भी यह वैकियदारीर लब्ध किन्हीं २ ही मनुष्यों में होती है। ये काल की अपेक्षा संख्यात इसलिये कहे गये हैं कि एक एक समय में इनका एक एक करके घटि अपहार' निकालना किया जावे तो उसमें संख्यात उत्सर्पिणी अवसर्थिणी काल

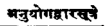
રાની જેમ અનંત છે. ( मणुस्ता ण मंते! केवइया वेउव्वियसशीरा पण्णत्ता !) હે સદંત! મનુષ્યાના ઠેટલા પ્રમાણુમાં વૈક્ચિશરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે ? (गोयमा ?) હે ગૌતમ! द्दे (वेडव्वियसरीरा दुविहा पण्णत्ता) वैક्विशरीरા બ પ્રકારના કહેવામાં આવ્યાં છે. (तं जहा) જેમ કે (बढ़ेल्छया य मुक्केल्छया थ) પ્રથમ ખહ અને દિતીય મુકત (तत्थणं) આમાં (जे ते बढ़ेल्छया) જેવા બહ વૈક્વિ શરીરા છે. (तं णं) તેઓ (सं सेंइजा) सामान्य રૂપથી સ'ખ્યાત છે. (समप समप अवहीरमाणा अवहीरमाणा संखिज्जेणं काल्डेणं अवहीर ति) એક એક સમયમાં એમના અપહાર કરવાથી સ'ખ્યાત કાળમાં એમના અપહાર થાય છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણુ છે કે વૈક્વિશરીર લખ્ધિની ચાગ્યતા ગર્ભ જેવા જ હાય છે. આમાં પણ આ વૈક્વિશરીર લખ્ધિ કાઇક કોઇક મનુષ્યમાં જ હાય છે આ ખધા કાળની અપેક્ષથી સ'ખ્યાત એટલા માટે કહેવામાં આવ્યા છે કે એક એક સમયમાં એમના એક એક કરીને જો અપહાર 'નિકાલ' કરવામાં આવે તા તેમાં સ'ખ્યાત ઉત્સર્પિ છી અવસર્પિ છી કાળ પસાર થઈ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१६ मनुष्याणामौदारिकादिइत्तरीरनिरूपणम् ४६५

काळतः संख्येथानि वद्धवैकियशरीराणि वोध्यातीरेत । वैक्रियशरीरापद्वारस्तु निद-शैनमात्रं वोध्यः । वस्तुतस्तु न तान्यपहिदन्ते । अधुमेदार्थं दर्शयति-नो चैद खलु अपहतानि स्धुरिदि । मुक्तवैक्रियश्वरीराणि मुक्तीधिद्वीदारिकश्वरीरवद् वोध्यानि । तथा-एतेयामादारकशरीराणि बद्दमुक्तेति दिविधानि । दिविधान्यप्येतानि औधिकवद् वोध्यानि । तैनसक्तार्यक्रशरीराणि तु एतेषामौदारिकशरीरवद् बोध्यानीति ॥ जु० २१६ ॥

व्यतीत होते हैं । यह जो वैकियदारीर का अपहार कहा गया है वह एक उदाहरण साथ है । वास्तव में इनका अपहार नहीं होता है । यरी बात सूत्र हार ने (णो चेव णं अवहिया सिया) इस मूत्रपाठ द्वारा मकट की है । (मुन्नहेल्ल्या जहा ओहिया ओराल्याणं मुक्केल्ल्या तहा भॉणियव्या) खुरू वैकियदारीरों का प्रमाण घुक्त सामान्य औदारिक द्वारीर के जैखा अनंत जानना चाहिये । (मणुस्झाणं भंते ! केवहया भाषायव्या) खुरू वैकियदारीरों का प्रमाण घुक्त सामान्य औदारिक द्वारीर के जैखा अनंत जानना चाहिये । (मणुस्झाणं भंते ! केवहया आहारगसरीरा पण्पत्ता ?) हे भदन्त ! मनुष्यों के आहरक दारीर, प्रमाण में कितने कहे गये हैं ? (गोयमा !) हे गौतम ! (आहारगसरीरा दुविहा पण्णत्ता) आहारक दारीर दो प्रकार के कहे हुए हैं । (तं जहा) जैसे बदेल्लया य जुक्केल्लया य) एक यद्ध आहारक दारीर और दूसरे मुक्त आहारक दारीर । (तत्व णं जे ते बदेल्लया तेणं सिय अस्थि सिय नस्थि) इनमें जो वे बद्ध आहारक दारीर है वे मनुष्यों के होते भी हैं और नहीं भी होते है । (जह अस्थि जहन्नेणं एक्को वा दो वा तिण्णि बा

थई लय છે. જે આ વૈક્રિયશરीइने। અપહાર કહેવામાં આવ્યા છે. તે ક્ઠત એક ઉદાહરણ માત્ર છે. ખરેખર એમના અપહાર સ'લવતા નથી એ જ વાત સૂત્રકારે (णो चेव णं अवदिया सिया) આ સૂત્રપાઠ વડે પ્રકટ કરવામાં આવી (मुक्केल्ल्या जहा ओहिया ओराल्यिणं मुक्केल्ल्या तहा माणियच्वा) સુકત વૈંકિય શરીરાનું પ્રમાણુ સુકત સામાન્ય ઔદારિક શરીરાની જેમ અનંત ભાણુવું જોઇએ. (मणुस्सा णं भंते ! केवइया आहारगसरोरा पण्णत्ता ?) હે ભદંત ! મનુષ્યેના આહારક શરીરા પ્રમાણુમાં કેટલાં કહેવામાં આવ્યાં ? (गोयमा !) હે ગીતમ ! (आहारगसरीय दुविद्दा पण्णत्ता) આહારક શરીરા બે પ્રકારનાં ઠહેવામાં આવ્યાં છે. (तं जहा: જેમ કે (बद्धेल्ल्या य मुक्वेल्ल्या य) એક બહ આહારક શરીર અને ખીત્યું સુકત આહારક શરીર (तत्थ णं जे ते बद्धेल्ल्या તેળં સિચ અસ્થિ સિચ ળસ્થિ) આમાં જે બહ આહારક શરીરા છે તે મનુષ્યા ને હોય પણ ખરા અને નથી પશુ હાતાં (जद्द अस्थि जहन्नेणं एकको वा दो वा तिण्णि वा) અલ પણ



855

अध वयन्तरादीनामौदारिकादिशगीराणि दर्शयति-

पुरुष्-वाणमंतराणं ओरालियसरीरा जहा नेरइयाणं। वाणमंतराणं भंते ! केवइया वेउद्यियसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा ! वेउद्यियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-बडेऌया य मुकेछ्या य। तत्थ णं जे ते बद्धेछिया ते णं असंखेजा, असंखिज्जाहिं

यदि होते हैं तो जघन्य से ये एक, दो अथना तीन तक होते हैं। (उक्कोसेणं सहस्सपुहुत्तं) और उत्कुछ से सहस्रप्रथवस्व तक हो सकते हैं। (मुक्केल्ल्या जहा ओहिया) मुक्त आहारक दारीर लघुतर अनंत मेदवाछे होते हैं। (तेयगकम्मगसरीरा जहा ९एसिं चेव ओरालिया तहा भाणियव्वा) मनुष्यों के तैजस कार्मक दारीरों का भयाण इनके औदारिक दारीरों के प्रमाण के जैसा जानना चाहिये।

भोवार्थ--हस स्त्र द्वारा स्त्रकारने मनुष्यों के पांचों दारीरों का प्रमाण कहा है। यद्यपि एक मनुष्य को एक साथ चार दारीर तक ही हो सकते हैं-पांच दारीर एक साथ नहीं होते। परन्तु यहां जो पांच दारीरों का होना कहा है और उनका प्रमाण स्पष्ट किया गया है सो इसका तार्त्पर्य यह है कि नाना मनुष्यों की अपेक्षा मनुष्यों के एक साथ पांच दारीर तक हो सकते हैं।। सू० २१६॥

એ હાય છે તેા જલન્યથી એએા એક, બે અયવા ત્રણુ હાય છે. ( उक्कोसेणं सहरसपुहुत्तं) અને ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ સહસ્ત્ર પૃથકત્વ સુધી હાઇ શકે છે. (मुक्ठेल्ह्या जहा ओहिया) મુકત આહારક શરીરા લધુતર અનંત લેઠવાળા હાેય છે. (तेयगकम्मसरीरा जहा एएसिं चेत्र ओराडिया तहा भाणियच्वा) મનુષ્યાના તૈજસ કાર્મક શરીરાનું પ્રમાણુ એમના ઔદારિક શરીરાના પ્રમા-ઘુની જેમ જાણવું જોઈ એ.

ભાવાર્થ—આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે મનુષ્યાના પાંચ શરીરાનું પ્રમાણ કહેલું છે. જે કે એક મનુષ્યના એકી સાથે ચાર શરીરાજ થઈ શકે છે. પાંચ શરીરા એકી સાથે હાેતાં નથી. પરન્તુ અહીં જે પાંચ શરીંરાના અસ્તિત્વ વિષે કહેલું છે, અને તેમનું પ્રમાણ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે, તાે તેનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અનેક મનુષ્યાની અેક્ષા મનુષ્યાના એકી સાથે પાંચ શરીરાે સુધી થઈ શકે છે. 11 સૂબ્ ૨૧૬ 11

પ્રદેઇ

बर्नुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१७ व्यन्तरादीनामौदारिकादिशरीरनि०

उस्सप्पिणीओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ, खेत्तुओ असं-खिज्जाओ सेढीओ पयरस्स असंखिज्जइभागे, तासि णं सेढीणं विक्खंभसूई संखेज्ज जोयणसयवग्गपलिभागो पयरस्स। मुकेछया जहा ओहिया ओरालिया तहा भाणियव्वा। आहारगस्रीरा दुविहा वि जहा असुरकुमाराणं तहा भाणियवा। वाणमंतराणं भंते ! केवइया तेयगसरीरा पण्णत्ता? गोयमा ! जहा एएसिं चेव वेउटिक्यसरीरा तहा तैयगसरीरा भाणियव्वा। एवं कम्म-यसरीरा वि भाणियव्वा। जोइसियाणं भंते! केवइया ओरालिय-सरीरा पण्णत्ता? गोयमा! जहा नेरइयाणं तहा भाणियध्वा। जोइसियाणं भंते ! केवइया वेउटिवयसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा ! वेउव्वियसरीरा दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-बढेछया य मुकेछया य। तत्थ णं जे ते बज्रेछया जाव तासिणं सेढी णं विक्खंभसूई बेछप्पण्णंगुलसयवग्गपलिभागो पयरस्स। मुक्केछया जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भाणियट्वा। आहारयसरीरा जहा नेर-इयाणं तहा भाणियव्वा। तेयगकम्मयसरीरा जहा एएसिं चेव वेउव्वियस्रीरा तहा भाणियव्वा। वेमाणियाणं भंते ! केवइया ओरालिचसरीरा पण्गत्ता ? गोयमा ! जहा नेरइयाणं तहा भाणि. यव्या। वेमाणियाणं भंते ! केवइया वेउव्यियसरीरा पण्णसा ? गोयमा! वेउव्वियसरीरा दुविहा पण्णता, तं जहा-बछेछया य मुकेछयाय। तत्थणं जेते बद्धेछया ते णं असंखिज्जा। असंखेज्जाहिं उस्सव्पिणीओस्पिणीहिं अवहीरीत कालओ,

કરેટ

### अनुयोगद्वारसूत्रे

खेत्तओ असंखिज्जा सेढीओ पयरस्स असंखेज्जइभागे। तासि णं सेढीणं विक्खंभसूई अंगुल्जीयवग्गमूलं तइयवग्गमूलपडु-प्पणं, अहव णं अंगुलतइयवग्गमूलं घणप्पमाणमेत्ताओ सेढीओ। मुकेलया जहा ओहिया ओरालिया तहा भाणियव्वा। आहा-रगसरीरा जहा नेरइयाणं। तेयगकम्मयसरीरा जहा एएसिं चेव वेउव्वियसरीरा तहा भाणियव्वा। से तं सुहुमे खेत्तपलिओवमे। से तं खेत्तपलिओवमे। से तं पलिओवमे। से तं विभागनिष्फ-ण्णे। से तं कालप्पमाणे॥सू० २१७॥

छाया-व्यन्तराणाम् औदारिकशरीराणि यथा नैरथिकाणाम् । व्यन्तराणां भदन्त ! कियन्ति वैक्रियेश्वरीराणि महाप्तानि ? गौतम ! बैक्रिध्यरीराणि द्विवि-धानि मइसानि, तद्यथा−बद्धानि च मुक्तानि च । तत्र खलु यानि तानि वद्धानि तानि खद्ध असंख्येयानि, असंख्येपाभिः उत्सर्थिण्यवसर्पिणीभिः अपहियन्ते काचतः, क्षेत्रतः असंख्येयाः श्रेणयः प्रतरस्य असंख्येपमागे, तासां खलु श्रेणीनां विष्कम्मप्रतिः संख्येययोजनशतवर्मपल्यभागः मतरस्य । मुन्दानि यथा औधि-कानि औदारिकाणि तथा भणितव्यानि । आहारकझरीराणि दिविधान्यवि यथा असुरकुमाराणां तथा मणितव्यानि । व्यन्तराणां भदन्त ! कियस्ति तैजसगरीराणि मन्नप्तानि, गौतम ! यथा एतेवां चैव वैकियशरीसागि तथा तैनसरीसाणि भणि-तव्यानि । एवं कार्मकशरीसण्यपि भणितव्यानि । ज्योसिष्काणां भदन्त ! कियन्ति औदारिकशरीराणि प्रद्रप्तानि ? गौतम ! यथा नैरयिङाणां तथा भणितव्यानि । ज्योतिष्काणां भदन्त ! कियन्ति वैक्रियशरीराणि अब्रह्मानि १ धौतम ! वैक्रिय-शरीराणि द्विविधानि मज्ञक्षानि, तद्यथा-बद्धानि च मुक्तानि च ! तत्र खद्ध यानि तानि बद्धानि यावत् तासां खख श्रेणीनां विष्क्रम्भग्रुचिः द्विपट् पश्चाश्वदङ्गुल्ज्ञत-वर्गपल्यमागः मतरस्य । मुक्तानि यथा औषिकानि औदारिकञ्ञरीराणि तथा भणितव्यानि । आहारकशरीराणि यथा नैरयिकाणां तथा भणितव्यानि । तेजस-कार्मकशरीराणि यथा एतेपामेव वैक्रियशरीराणि तथा भणितव्यानि । वैमानि-कानां भइन्त ! कियन्ति औदारिकश्वरीराणि **मज्ञप्तानि ! गौतम ! यथा नैरयि**-काणां तथा भणितव्यानि, वैमानिकानां भदन्त ! कियन्ति वैक्रियश्ररीराणि मन्न-

## अंतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २९७ व्यन्तरादीनामौदारिकादिशरीरनि० 🚽 ४६९

सानि ? गौतम ! वैकियशरीराणि द्विविधानि मझप्तानि, तबथा-वद्धानि च मुक्तानि च । तत्र खलु यानि तानि वद्धानि तानि खलु असंख्येयानि, असंख्ये-याभिः उत्सर्विण्यवसर्पिणीभिः अपहियन्ते कालतः । क्षेत्रतः असंख्येयाः श्रेणयः प्रतरस्य असंख्येयमामे । तासां खलु श्रेणीनां विष्कम्मम्वचिः अंगुळद्वितीयवर्ग-मूल द्वतीयवर्गमूलपर्युत्पन्नम्, अथवा खलु अंगुलत्तीयवर्गमूलं घनममाणमात्राः श्रेणयः । मुक्तानि यथा औधिकानि औदारिकाणि तथा भणितव्यानि । आहारक वतीराणि यथा नैर्धिकाणाम् । तैजसकार्मकशरीराणि यथा एतेषामेव वैक्रिय-शरीराणि तथा मणितव्यानि । तदेतत् म्वक्ष्मं पल्योपमम् । तदेतत् क्षेत्रपत्थोपमम् । देवत् पत्थोपमम् तदेतत् विभागनिष्पन्नम् । तदेतत् काल्भमाणम् ॥सू०२१७॥ टीका-'वाणमंतराणं' इत्यादि-

व्यन्तरदेवानां दिविधान्यप्भौदारिकशरीराणि नारकौदारिकशरीरवद् वो-ध्यानि । तथा-व्यन्तरदेवानां वैक्रियसरीराण्यपि वद्धमुक्तेति द्विचिधानि वोध्यानि ।

अब सूम्रकार व्यन्तरादिक देवों के औदारिक दारीरों का प्रति-पादन करते हैं --- 'वाणमंतराणं ओराल्यिसरीरा' इत्यादि।

्वाब्दार्थ--(वाणमंतराणं ओराल्यिसरीरा जहां नेरइयाणं) व्यन्तर देवों के औदारिक दारीरों का प्रमाण नारकों के औदारिक दारीरों के प्रमाण के जैसा जानना चाहिये-ताल्पर्य यह है कि बद्ध और मुक्त औदारिक दारीरों के भेदों में से वद्ध औदारिक दारीर तो व्यन्तरों के होते नहीं हैं। मुक्त जो औदारिक दारीर हैं वे पूर्वभवों की अपेक्षा अनंत होते हैं। (वाणमंतराणं भंते केवइया वे उग्वियसरीरा पण्णत्ता?) हे भदन्त! व्यन्तर देवों के कितने वैक्रियदारीर कहे गये है? (गोयमा) हे गौतम ! (वे उच्वियसरीरा) वैक्रिय दारीर ( दुविहा पण्णत्ता ) दो

હવે સૂત્રકાર વ્યન્તરદેવાના ઔદારિક વગેરે શરીરનું પ્રતિપાદન કરે છે. 'वाणमंतराणं ओराडियसरीरा' इत्यादि ।

શખ્દાર્થ—(वाणमंतराणं ओरालियसरीरा जहा नेरइयाणं) વ્યતર દેવેાના ઔદરિક શરીરાનું પ્રમાણુ નારકાના ઔદારિક શરીરાના પ્રમાણુની જેમ જાગ્નુલું જોઇ ગે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણુ છે કે અહ અને મુક્ત ઔદારિક શરીરના લેદામાંથી અહ ઔદારિક શરીરા તા વ્યતરાનાં હાેતા નથી. મુક્ત જે ઔદારિક શરીરા છે, તે પૂર્વભવાની અપેક્ષાએ અન'ત હાેય છે. (वाणमंतराणं भत्ते ! केवइण वेउव्वियसरीरा पण्णक्ता ?) હે લદ'ત ! વ્ય'તર દેવાના કેટલાં વૈક્રિય શરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે ? (गोयमा) હે ગીતમ ! (वेडव्वियसरीरा) वैક્રિય શરીરા (दुविहा पण्णक्ता ) એ પ્રકારના

# अनुयोगद्वारस्त्रे

ەۋۋ

तत्र यानि ताति बद्धानि ताति खडु असंख्येयानि । तानि चःसंख्येयोत्सर्विण्यव-सर्विगोभिरपहियन्तेऽतः काल्लमाश्रित्यैतानि असंख्येयोत्सर्विण्यवसर्विणीसमयराशि-तुल्यानि । क्षेत्र गः प्रतरस्यासंख्येय वागेऽसंख्येयाः श्रे गयः-प्रतरस्यासंख्येयभाग-वर्त्तिन्यो या असंख्येयाः श्रेगयस्तद्वता यावन्तः प्रदेशाः सन्ति तावत्वदेशपमान-पानि क्षेत्रतो व्यन्तरबद्धवैक्तिपशरीराणि । नतु प्रतरासंख्येयभागेऽसंख्येया योजनकोटयोऽपि मदन्ति, तत्किमेतावत्यपि क्षेत्रे या नमःश्रेणयो भवन्ति ता

प्रकार के कहे छुए हैं (तं जहा) जैसे (बद्रेल्लया य मुक्केल्लया य) एक बद्ध और दूसरे मुक्त। (तथ णं जे ते बद्धेल्लया ते णं असंखिज्जा) इन में जो बद्ध वैकियदारीर हैं वे सामान्य से असंख्यात हैं। (असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणीओसप्पिणीहिं अवहीरंति कालओ) काल की अपेक्षा ये असंख्यात उस्सर्गिणी काल के जितने समय होते हैं उतने हैं। (खेल भो असंखिज्जाओ सेढी भो पयरस्स असंखिज्जइभागे, तासि णं सेढी णं विक्कंभख़ई संखेज्जजोयणसय्यग्धरिभागो पयरस्स) तथा क्षेत्र की अपेक्षा इनका प्रमाण इस प्रकार से है कि प्रतर के असंख्यातवें भाग में रही जो असंख्यात अणियां हैं सो उन श्रेणियों के जितने प्रदेश हैं, उतने प्रदेश प्रमाण ये हैं-अर्थात् व्यन्तरों के ये बद्ध चैकियदारीर प्रतर के असंख्यातवें भाग वर्तमान असंख्यात श्रेणिरूप हैं। इांका-प्रतर के असंख्यातवें भाग से वर्तमान असंख्यात योजन कोटियां भी होती हैं।

કરવામાં આવ્યાં છે (तं जहा) જેમ કે (बढ़ेल्डया य मुक्केल्ड्रया य) એક બહ અને બીજાં અબહ (तत्व णं जे ते जे बढ़ेल्ड्या तेणं असंखिल्जा) આમાં જે બહ વૈકિયશરીરા છે, તે સામાન્યની અપેક્ષાએ અસંખ્યાત છે. (असं-खिल्जाहिं उस्म्रिजी भोसचिर्ण हिं अवहीर ति काल्जो) ક.ળની અપેક્ષા આ અસંખ્યાત ઉત્સપિંજી અને અપસપિંજી કાળના જેટલા સમયા દેશ છે, તેટલા છે. (खेत्त प्र) असंखिल्जाओ सेटीओ पयरस्स असंखिल्जइभागे, तासिणं सेढंगं विक्छंमसूई संखेल्जजोयणसयवम्पपलिभागो पदरस्स) तेमજ क्षेत्रनी अपेक्षा એમનું પ્રમાણ આ પ્રમાણે છે કે પ્રતરના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં ભાવેલી જે અસંખ્યાત શ્રેણિઓ છે તે શ્રેજિઓના જેટલા પ્રદેશો છે, તેટલા પ્રદેશ પ્રમાણ એએ છે એટલે કે બ્યંતરાના આ બહ વૈક્રિયશતીર પ્રતરના અત્રંખ્યાતમાં ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત શ્રેણિરૂય છે. શંકા-પ્રતરના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત ચેલ્જન કોર્ટાઓ પણ દેશ્ય છે.

#### मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१७ व्यन्तरादीनामौदारिकादिशरीरनि० ४७१

इद गृहान्ते ? इति चेदाह-'तासि णं सेढीणं' इत्यादि । तासां श्रेणीनां=मदरासं ख्येयभागवर्त्यसंख्येयश्रेणीनां विष्कम्भस्चचिरिह गृहाते, न तु मतरासंख्येयभाग वर्त्त्यसंख्येययोजनकोटचात्मकक्षेत्रवर्तिनमःश्रेणिः । अत्र विष्कम्भस्चिः पश्चेन्द्रिय-तिर्यग्योत्तित्विकम्भन्न्वेरसंख्येयगुणहीना चोध्या । इयं विष्कम्भस्चिः फियत्म-माणा गृहाते ? इत्याह संख्येयगुणहीना चोध्या । इयं विष्कम्भस्चिः फियत्म-माणा गृहाते ? इत्याह संख्येयगोजनशात्रवर्शप्रतिभागः मतरस्य' इति । पतरस्य= मतरसम्बन्धीसंख्येययोजनशात्रवर्गमतिभागः= रंख्येययोजनशातानां यो वर्गः=वर्गम्छं तद्व् यो यः प्रतिभागः=अंग्रः तत्ममाणा निष्कम्भस्व्वित्तित्वर्थः । अयं भात्रः-विष्क-म्भस्च्याः प्रतिभागः=अंग्रः तत्ममाणा निष्कम्भस्व्वित्त्वर्थः । अयं भात्रः-विष्क-म्भस्च्याः प्रतिभागः=अंग्रः तत्ममाणा निष्कम्भस्वविद्यान्न्वात्त्वर्त्त्वात् मतिसमयम् एत्केक्षदीरात्वात्तं यात्रता सनयेन सिष्टम्भन्न्वतिः शरीररहिता तो क्या इतने क्षेत्र में वर्त्तमान जो नभःश्वेणियां होती हैं वे यहां गृहीत हुई हैं ?

उत्तर -- इस प्रकार की ये आणियां यहां ग्रहण नहों की गई हैं, किन्तु प्रतर के असंख्यावे भाग में बर्तमान असंख्यात अणिधों की बिष्कंभस्चि हो यहां ग्रहण की गई है। विष्कंभ सचि पंचेन्द्रियतिर्यओं की बद्ध औदारिकदारीर की विष्कंभस्टचि से असंख्यात गुणहीन जाननी चाहिये। यही धात सत्रकार ने 'संखेज्जजोयणसघवग्रापलिभागो पयरस्स' इस सत्रपाठ से व्यक्त की है अर्थात् सौ संख्यात योजनों का वर्गमूलरूप जो अंदा हैं, उस अंदारूप यहां विष्कंभस्टचि ली गई। इस विष्कंभर्युचि का प्रतिप्रदेश एक एक व्यन्तर के बद्ध वैक्रिय दाशीर से व्यास है। इस विष्कंभ सूचि के एक एक प्रदेश से प्रतिसमय एक एक व्यन्तर शरीर का अपहार करने पर वह विष्कंभस्त्चि समूची ते। शुं आ क्षेत्रमां वर्तभान के नक्षःश्रेखिओ डांथ छे, तेमनुं अडीं अडेबु धरवामां आव्धुं छे ?

ઉત્તર—આ જાતની નભઃ<sup>ઝ્રે</sup> શિએો અત્રે ગ્રહેશુ કરવામાં આવી નથી, પરન્તુ પ્રતરના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત ગ્રેશિએાની વિષ્કંભ-સૂચિ જ અત્રે ગ્રહેશુ કરવામાં આવી છે. વિષ્કંભસ્ચિ પંચેન્દ્રિયતિયે ગાની બહુ ઔદારિક શરીરની વિષ્કંભસ્ચિની અપેક્ષા એ અસંખ્યાતગણી હીન જાણવી જોઇએ. એજ વાત સૃત્રકારે '' ઘંભેંગ્जजોયળસયવગ્રાવદિમાંગો વયરસ્ય' આ સૂત્રપાઠ વડે વ્યક્ત કરી છે. એટલે કે સા સંખ્યાત યાજનાના વર્ગં મૂળ રૂપ જે અંશ છે, તે અંશ રૂપ અહીં વિષ્કંભસૂચિ ગ્રહેશુ કરવામાં આવી છે. આ વિષ્કંભસૂચિના પ્રતિપ્રદેશ એક એક વ્યંતરના બહ વૈક્રિય શરીરથી વ્યાપ્ત છે. આ વિષ્કંભસૂચિના એક એક પ્રદેશથી પ્રતિસમય એક એક વ્યંતર શરીરના આપહાર કરવાથી તે વિષ્કંભસ્ચિ સમુચિ જેટલા સમ-

## मनुयोगद्वारस्त्रे

895

स्यात्तावत्ममाणास्तत्मदेशा बोध्या । विक्तम्ममुचिस्तु असंख्येयैः समयैरिक्ता स्पादतस्तन्मदेशा अपि असंख्येया विज्ञेपा । इत्थं च क्षेत्रतोऽवंख्येयपदेशसम-संख्यकानि व्यन्तरवद्धवैक्रियशरीराणि वोध्यानीलि । व्यन्तराणां मक्तानि वैक्रिय-भरीराणि औविकौदारिकझरीर३द् वोध्वानि । आहारकझरीराणि असुरक्तभारा-हारकशरीरवद् बोध्यानि । व्यन्तराणां तैनलकार्भकशरीराणि स्ववैक्रियक्शीरवद् जितने समय में उन शरीरों से निक हो जाती है, अतने समय प्रमाण प्रदेश उस विष्कंभसूचि के जानना चाहिये। ন্ত্রথনি यह विष्कंभसचि इस प्रकार से रिक्त करने पर असंख्यात समयों में ही रिक्त होगी। इसलिये इस বিষ্ণাসন্থৰি के प्रदेश भी असंख्यात ही मानना चहिये। इस प्रकार से विचार करने पर यही निष्कर्प निकलता है कि-व्यन्तर देशों के बद्ध चैक्रिय रारीरों का प्रमाण क्षेत्र की अपेक्षा असंख्यात प्रदेश प्रमाण है-अर्थात ये असंख्यात हैं। (मुक्केल्लया जहा ओहिया ओरालिया तहा भाणि-यव्या) व्यन्तर देवों के मुक्त वैक्रियशारीरों का प्रमाण सामान्य मुक्त औदारिक दारीर के जैसा अनंत है। (आहारमसरीरा दविहा वि जहा अखरक्रमाराणं तहा भाणिघव्या) बद्ध और मुक्त आहारक ज्ञारीरों का प्रमाण अखर कुमारों के इन दोनों प्रकार के आहारक दारीरों के प्रमाग के जैसा जानना चाहिये। तात्पर्य यह कि 'व्यन्तरदेवो' बद औदारिक दारीरों के जैसा बढ़ आहारक दारीर नहीं ੜੇ होते हैं। मुक्त आहारकदारीर मुक्त औदारिक दारीरों के जैसा

યમાં તે શરીરાથી રિકત થઈ જાય છે, તેટલા સમય પ્રમાણ પ્રદેશ તે વિષ્કલ-સૂચિના જાણવા એઇએ. એટલે આ વિષ્ક'લસૂચિ આ રીતે સ્કિત કરવાથી અસંખ્યાત સમયેામાં જ રિકત (ખાલી) થશે. એટલા માટે આ આ વિષ્ક'લ સૂચિના પ્રદેશા પણ અસંખ્યાત જ માનવા નેઇએ. આ પ્રમાણે વિચાર કર-વાથી આ નિષ્કર્ષ નીકળે છે કે 'બ્ય'તર દેવેાના બદ્ધ વૈક્રિય શરીરાનું પ્રમાણ ક્ષેત્રની અપેક્ષા અસંખ્યાત પ્રદેશ પ્રમાણ છે. એટલે કે એએ અસંખ્યાત છે. (મુક્લેસ્ફથા जहા બોहियા બોરાસ્ટિયા તફા માળિયટ્વા) બ્યતર દેવાના મુકત વૈક્રિય શરીરનું પ્રમાણ સામાન્ય મુકત ઔદારિક શરીરની જેમ અનંત છે ? બાहારત-સરીરા દુવિદ્યા વિ જદ્દા બ્રમુરફ્રમારાળં તદા માળિયટ્વા) બદ્ધ અને મુકત આહારક શરીરાનું પ્રમાણ આસુરફ્રમારાના અન્ને પ્રકારના આહારક શરીરાના પ્રમાણની જેમ જાણવાં નેઇએ. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'બ્યન્તર દેવામાં બદ્ધ ઔદા-શિક શરીરાની જેમ બહ આહારક શરીરા હોતાં નથી. મુકત આહારક શરીરા

## **मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१७** व्यन्तरादीनामौदारिकादिद्यरीरनि० ४७३

अनंत होते हैं। (वाणमंतराणं भंते ! केवइया तैयगसरीरा पण्णसा ?) हे भदन्त ! व्यन्तरदेवों के कितने तैजसदारीर कहे गये हैं ?(गोयमा) हे गौतम ! (जहा एएसिं चेव वेउव्वियसरीरा तहा तेयग-सरीरा भाणियव्व) जिस प्रकार के इनके वैक्रिय द्यारीर कहे गये हैं, वैसे ही इनके तैजस दारीर जानना चाहिये। अर्थात् बढ़वेकिय के जैसा इनके वढ़ तैजस दारीर जानना चाहिये। अर्थात् बढ़वेकिय के जैसा इनके वढ़ तैजस दारीर असंख्यात होते हैं और मुक्त तैजस दारीर मुक्त वैकियदारीर के जैसा प्रमाण में अनंत होते है । (एवं कम्मय सरीरा वि भाणियव्वा) इसी प्रकार से कार्मण दारीरों का प्रमाण भी जानना चाहिये। (जोइसियाणं भंते ! केवहया ओराल्यिसरीरा पण्गत्ता ? गोयमा जहा नेरइयाणं तहा भाणियव्वा) हे भदन्त ! ज्यतिष्क देवों के औदारिक दारीर कितने कहे गये हैं ? हे गौतम ! ज्यतिष्कों के औदारिक दारीर नारकों के औदारिक दारीरों के जैसा कहे गये हैं-अर्थात्-बढ़ औदारिक दारीर तो ज्योतिष्कों के होते नहीं हैं ! मुक्त औदारिक दारीर होते हैं, सो वे पूर्वभवों की अपेक्षा होते हैं, इसल्यिये इनका प्रमाण अनंत हें । (जोइसिया णं भंते केवइया वेड-

मुंडल औदाशिक शरीरानी केम अनंत छेथ छे. (वाणमंतराणं भंते ! केबइया **तेगगस**रीरा, पण्णत्ता ?) હે ભદન્ત ! વ્યતર દેવેાના તૈજસશરીરાે કેટલાં કહે-वामां आव्यां छे ? (गोयमा) छे गौतम ! (जहा पपसिं चेव वेडव्वियसरीरा तहा तेयगसरीरा भाणियव्या) જે પ્રभाषे, એમનાં વૈક્રિયશરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે, તે પ્રમાણે જ એમનાં તૈજસ શરીરા વિષે પણ જાણવું જોઇએ. એટલે કે બહુ વૈકિયની જેમ એમનાં બહુ તૈજસ શરીરા અસ ખ્યાત હાય છે. અને મુકત તેજસ શરીરા મુક્ત વૈક્રિયશરીરાની જેમ પ્રમાણમાં અનંત હાય છે, (एवं कम्प्रयसरीरा वि भाणियव्या) આ પ્રમાણે કાર્મણ શરીરાનું પ્રમાણ પણ लघुवुं लेर्धे . (जोइसियांग भंते ! केवइया ओराडियसरीरा पण्णत्ता ? गोयमा अहा नेरइयाण' तहा भाणियव्या) & अह'त ! ज्ये।तिष्ड देवे।ना ઔદાસ્ક્રિ શરીરા કેટલાં કહેવામાં આવ્યાં છે ! હે ગૌતમ ! જ્યેતિષ્ઠાના ઔદાસ્ક્રિ શરીરા નારકાેના ઔદારિક શરીરાની જેમ કહેવામાં આવ્યાં છે. એટલે કે બહ ઔદારિક શરીર તેઃ જ્યાેતિષ્કાેના હાેતાં નથી મુક્ત ઔદારિકશરીરા હાેય છે. તે પૂર્વભાવેાની અપેક્ષાથી હાેય છે. એટલા માટે એમનું પ્રમાણ અન'ત છે. (जोइसियाणं भंते केवइया वेउव्वियस्ररीरा पण्णत्ता) 🕹 अहन्त! ञ० ६०

### अनुयोगद्वारस्वे

868

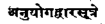
बोध्यानि । ज्योतिष्काणामौदारिकशरीराणि नैरयिकौदारिकवद् वोध्यानि । तथा अयोतिष्काणां वैकियगरीराणि वद्रपुक्तेति दिविधानि । तत्र यानि तानि बद्धानि तानि असंख्येयानि बोध्यानि । तानि बरीराणि असंख्येपोरसर्षिण्यवस-र्षिणीसमयराशिसमसंख्यकानि काळतः । क्षेत्रतः भवरासंख्येयभागवर्त्त्यंसंख्येय-श्रेणिगतवदेशपमाणानि बद्धयैकियशरीराणि । अत्र टासां श्रेणीनां दिष्क≠भमुचि-र्गु सते । इयं विष्कम् मनूचिः व्यन्तरविष्कम्भमूच्यपेक्षया संख्येयगुणा बोध्या, ज्योतिष्काणां व्यन्तरापेक्षया संख्येयगुणत्वेन महादण्डके पठितत्वात् । इयं विवयसरीरा पण्णत्ता) हे भदन्त ! ज्योतिष्कदेवों के कितने वैक्रिय-शरीर कहे गये हैं। (गोयमा!) हे गौतम! (वेउव्वियसरीरा दविहा पण्णत्ता) वैकियदारीर दो प्रकार के कहे हुए है। (तं जहा) वे इस प्रकार से हैं-(बढ़ेल्लया य मुक्केल्लया य) एक बढ़ बैकिव दारीर दसरे मुक्त वैक्रियशरीर । (तथ्य णं जे ते बद्धेल्लया जाव तासि णं सेढीणं विक्खंभर्मई बे छप्पण्णंगुलसयवग्गपलिभागो पथरस्स) इनमें जो बे षद्व वैकियदारीर हैं वे असंख्यात हैं। असंख्यात उत्सर्विणी और अवसर्पिणी काल के जितने समय होते हैं, उतने वे कालकी अपेक्षा से हैं। क्षेत्र की अपेक्षा से इनका प्रमाण प्रतर के असंख्यातवें आग में वर्तमान असंख्यान श्रेणियों के प्रदेशों के बरावर है। यहां पर इन **औणियों की विष्कंभसूचि ग्रहण की गई है। यह** विष्कंभद्वचि व्यन्तरों की विष्कंभसूचि की अपेक्षा संख्यात गुणी है। क्योंकि ज्योतिष्कों का प्रमाण व्यन्तरों के प्रमाण की अपेक्षा संख्यात गुणा महाण्डल में कहा જ્યાતિષ્ક દેવાના કેટલાં વૈક્રિય શરીરા કહેવામાં આવ્યાં છે, (गोयमा !) 🕹 ગૌતમ ! (वेडव्वियसरीरा दुविहा पण्णत्ता) वैक्विय शरीरे। એ પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. (तं जहा) તે પ્રકારા આ પ્રમાશે, છે. (बद्धेत्लया य मुक्केल्डया य) એક ખદ્ધ વૈક્રિય शरीर अने બીજી' मुझ्य वैडियशरीर (तथ णंजेते बद्धेल्लया जाव तासिणं सेढीणं विक्लंभस्ई बे छप्पण्णंगुलसय-વग्ग पछिभागो पयरस्त) આમાં જે બહુ વૈક્રિય શરીરા છે. તે અસંખ્યાત છે. અસંખ્યાત ઉત્સર્પિંણી અને અવસર્પિંણી કાળના જેટલા સમયે। હાેચ છે, તેટલા તે કાળની અપેક્ષાએ છે. ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ એમનું પ્રમાણ પ્રત-રના અસ'ખ્યાતમા ભાગમાં વર્તામાન અસંખ્યાત શ્રેણિએાના પ્રદેશાની ખરાખર છે, અહીંઆ શ્રેલ્ડિઓાની વિષ્ક ભસૂચિ પ્રહણ કરવામાં આવી છે. આ વિષ્ક'લસૂચિ વ્ય'તરાની વિષ્ક'લસૂચિની અપેક્ષાએ સંખ્યાતગણી Э. કેમકે જ્યાતિષ્કાનું પ્રમાણુ વ્ય'તરાનાં પ્રમાણની અપેક્ષા સ'ખ્યાત ગણા

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१७ व्यन्तरादीनामौदारिकादिशरीरनि० 👘 ४७५

विष्कम्भसूचिः कियत्ममाणा गृहाते ? इत्याह-द्विषट्पश्चाध्तदङ्गुलधतवर्गमति-भागः मतरस्येति । मतरस्य ≠प्रतरसम्बन्धी द्विषट्रपञ्चाशदङ्गुरुशतवर्गमतिमागः– दिगुणितं यत् पट्पश्चाधदधिकमङ्गुल्सतं-द्वादशाधिकमङ्गुल्धतत्रयम्, तस्य यो वर्गः=वर्गमूलं तद्र्वो यः प्रतिभागः≕अंशस्तत्पमाणा निष्कम्भस्चिरित्यर्थः । अस्यां विष्कम्मसुच्यामसंख्येयाः पदेशा भवन्ति । इत्थं च क्षेत्रतो वैकियशरीराणि विष्कम्भम्नचिमदेशसमसंख्यकानि बोध्यानीति मावः । मुक्तानि वैक्रियशरीराणि औधिकौदारिकवत् बोध्यानि । आहारकशरीराणि नैरयिकाद्दारकशरीरवद् बो-गया है। यहां विष्कंभसूचि का प्रमाण प्रतर संघन्धी दिषट्वश्राद्यादं-गुलदातवर्गप्रतिभागरूप लिया गया है। अर्थात् २५६ प्रतरांगुलों का वगी-मूलरूप जो प्रतिभाग-अंश-है उस अंशरूप यहां विष्कंभसूचिली गई हैं। इस चिष्कंभसूचि में असंख्यात प्रदेश होते हैं। इस प्रकार क्षेत्र की अपेक्षा ज्योतिष्क देवों के वैकियदारीर विष्कंभसूचि के प्रदेशों के वरावर हैं। (मुक्केल्लया जहा ओहिया ओरालियसरीरा तहा भाणियःवा) जगोतिक देवों के मुक्त वैक्रियशरीरों का प्रमाण सामान्य मुक्त औदारिक दारीरों के प्रमाण तुल्य जानना चाहिये। सामान्य मुक्त औदारिकशरीरों का प्रमाण अनंत कहा गया है-अतः इसके मुक्त वैक्षियशरीरों का प्रमाण भी अनंत है। (आहारयसरीरा जहा नेरइयाण तहा भाणियत्र्वा) ज्योतिष्क देवों के आहारक झारीरों का प्रमाण नारकियों के आहारक दारीरों के प्रमाण बराबर जाननो

મહાદ'ડકમાં કહેવામાં આવ્યુ' છે અહી' વિષ્ક'ભસૂચિનું પ્રમાથુ પ્રતર સંબંધી દ્ધિ ષટ્ર પંચાશદંગુલ શતવર્ગ પ્રતિભાગ રૂપ ગ્રહણ કરવામાં **આવ્યું છે**. એટલે કે ૨૫૬ પ્રતરાં ગુલાના વર્ગમૂળ રૂપ જે પ્રતિભાગ અધા છે. તે અધા રૂપ અહીં વિષ્કંભસૂચિ ગ્રહણ કરવામાં આવી છે. સ્પ વિષ્ક ભસચિમાં અસ'ખ્યાત પ્રદેશેત હાેચ છે. આ પ્રમા**ણે** ક્ષેત્રની અપેક્ષા જ્યાતિષ્ક **દે**વાના वैद्विय શરીરા વિષ્કંભસૂચિના પ્રદેશાની ખરાબર છે. (मुक्वेल्छया প্ৰষ্ঠা ओरालियसरीरा तहा भाणियव्वा) कथे।तिष्ड देवेाना વૈક્રિય સુકત ओहिया **શરી**રાેનું પ્રમાણુ સામાન્ય મુક્ત ઔદારિક શરીરાેના પ્રમા**ણુ તુલ્ય બાણવું** નેઇએ. સામાન્ય મુક્ત ઔદારિક શરીરાનું પ્રમાણુ અનંત કહેવામાં આવ્યુ છે. એટલા માટે એમના સુકત વૈક્રિય શરીરાેનું પ્રમાણું પણું અનત 9. (आहारगसरीरा जहा नेरइयाणं तहा भाणियव्वा) ज्ये। तिष्ठ हेवे।ना आखारक શરીરાનું પ્રમાણુ નારકીઓાના આહારક શરી**રાના પ્રમાણુ તુલ્ય જાણવું નેઇએ.** 

308



घ्यानि । तैजसकार्मणञ्चरीराण्येषां स्ववैक्रियञ्गीरवद् वोघ्यानि । तथा—वैमानिका∙ नामौदारिकञरीराणि नैरथिकौदारिकञ्चरीरवद् बोध्यानि । वैमानिकानां वैक्रिय-चाहिये। नारकियों के बद्ध आहारक दारीर नहीं होते हैं। इसलिये ज्योतिष्क देवों के भीआहारक दारीर नहीं है। मुक्त आहारकदारीरों का प्रमाण, वहां मुक्त औदारिक दारीरों के जैसा अनंत कहा गया है सो यहां पर भी इनका प्रमाण इतना ही जानना चाहिये। (तेयम-कम्मयसरीरा जहा एएसिं चेव वेउव्वियसरीरा तहा भाणियव्वा) ज्योतिष्कदेवों के बद्ध, मुक्त तैजस और कार्मण इन दो दारीरों का मनाण इनके बद्ध मुक्त वैक्रियदारीरों के प्रमाण तुल्य कहा गया है, ऐसा जानना चाहिये। इनके बद्ध वैक्रियदारीरों का प्रमाण असंख्यात और मुक्तवैकियदारीरों का प्रमाण अनंत कहा गया है, उसी प्रकार से इनके बद्ध तैजसकार्मणदारीरों का प्रमाण असंख्यात और मुक तैजस कार्मण दारीरों का प्रमाण अनंत है। (वेमाणियाणं भंते ! केव-इया ओरालियसरीरा पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! वैमानिक देवों के औदा-रिक दारीर कितने कहे गये है ? (गोयमा !) हे गौतम ! ( जहां नेरइ-याणं तहा भाणियव्या) जिसं प्रकार से नारकों के औदारिक दारीरों की प्ररूपणा की गई है उसी प्रकार से वैमानिक देवों के भी औदा-रिक शरीरों की प्ररूपणा समझनी चाहिये। (वैमाणियाणं भंते ! केव-

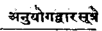
નારકીઓના અદ્ધ આહારક શરીરાે હાતાં નથી. એટલા માટે જ્યાંતિષ્ઠ <mark>દેવાના પણ</mark> આહારક શરીરા નથી. સુકત આહારક શરીરાનું પ્રમાણુ ત્યાં મુક્ત ઔદારિક શરીરાની જેમ અનંત કહેવામાં આવ્યું છે. તેા અહીં પણ એમનું પ્રમાણ એટલું જ બાણી લેવું નેઇએ. (तेयगकम्मयस्ररीरा जहा पएसि चेव वेडव्वियसरीरा तहा भाणियव्वा) व्योतिष्ध देवेाना બહ. મંકત તૈજસ અને કાર્મણ આ એ શરીરાનું પ્રમાણ એમનાં બહુસુકતવૈક્રિય શરીરાના પ્રમાણ તુલ્ય કહેવામાં આવ્યું છે. એમ જાજ્ઞવું જોઈએ, એમનાં ખહવૈક્રિય શરીરાનું પ્રમાણ અસંખ્યાત તેમજ મુકતવૈક્રિય શરીરાનું પ્રમાણ અનંત કહેવામાં આવ્યું છે. આ પ્રમાણે એમતા બહુ તૈજસકાર્મણ શરીરાતું પ્રમાણ અસ'ખ્યાત અને મુક્ત તૈજસ કાર્મથુ શરીરાતું પ્રમાથું અન'ત છે. (વેમા-णियाणं मंते केवइया ओराहियसरीरा पण्णत्ता ?) & अहंत ! वैभानिइटेवानां भीडारिક शरीरे। કેટલાં કહેવામાં આવ્યાં છે? (गोयमा!) હે ગૌતમ! (जहा नेरइयाणं सहा भाणियव्वा) જેમ नारडेाना औहारिक शरीरे नी प्र3पशा કરવ માં આવી છે, તે પ્રમાણે જ વૈમાનિક દેવાના ઔદાસ્કિ શરીરાની

## अंदुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१७ व्यन्तरादीनामौदारिकादिइारीरनि 🦉 ४७७

शरीराणि बद्धमुक्तेति द्विविधानि । तत्र खछ यानि तानि बद्धानि तानि खछ असंख्येयानि । तानि काल्रतोऽसंख्येयोत्सर्पिण्यवसर्पिणीसमयराशितुल्यानि । क्षेत्रतः-मतरस्य असंख्येयभागेऽसंख्येयाः श्रेणयः-प्रतरासंख्येभागवर्त्त्यसंख्येय-श्रेणिगतवदेश्वममाणानि बद्धवैक्रियशरीराणि बोध्यानि । अत्र तासां श्रेणीनां विष्कम्ममूचिर्गृ हाते । इयं विष्कम्ममूचिः कियत्ममाणा गृह्यते ? इत्याह-अङ्गुल-द्वितीयवर्गमूलं तृतीयवर्गमूलेन मत्युत्वन्नं=गुणितम् । अयं मावः-अङ्गुल्प्माणे

इया वेउच्वियसरीरा पण्णत्ता ?) हे भदन्त ! वैमीनिक देवों के बैकियदारीर कितने कहे गये हैं ? (गोयमा) हे गौतम ! (वेउब्विय सरीरा दुविहा पण्णत्ता) सामान्य तथा वैकिय दारीर दो प्रकार के कहे गये हैं । (तं जहा) जैसे (बदेल्ल्या य मुक्केल्ल्या य) एक बद्ध वैक्रिय-दारीर दूसरे मुक्त वैकियदारीर । (तथ्थ णं जे ते बदेल्ल्या तेणं असं-खिज्जा, असंखेज्जाहिं उस्सप्पिणी ओसप्रिणीहिं अवहीरंति कालओ, खेत्तओ असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणी और ण्याही बिमानिक देवों के बद्धवैक्रियदारीर हैं वे सामान्य से असंख्यात हैं ! कालकी अपेक्षाइनका प्रमाण असंख्यात उत्सर्विणी और अवसर्विणी काल के जितने समय हैं, उतनी संख्याप्रमाण है और क्षेत्र की अपेक्षा पतर के असंख्यातवे भाग में वर्तमान असंख्यात श्रेणियों की जितनी प्रदेशराद्या होती है उतने हैं । (तासि णं सेटीणं विक्खं नसुई अंगुल्कीइयबगमूलं

પ્રરૂપશુ વિષે પશુ સમજી લેવું નેઇએ. (चेमाणियाणं मंते ! केवइया वेकविवय सरीरा पण्णत्ता ?) હે ભદ'त ! વૈમાનિક દેવેાના વૈકિય શરીરા કેટલાં પ્રજ્ઞપ્ત થયેલાં છે ? (गोयमा !) હે ગૌતમ ! (वेउन्वियसरोरा दुविहा पण्णत्ता) સામાન્ય રૂપમાં વૈકિય શરીરા બે પ્રકારનાં કહેવામાં આવ્યાં છે. (तं जहा) જેમ કૈ (बढ़ेल्ड्या य मुक्केल्ड्या य) એક બહ વૈકિય શરીર અને બીજા મુકત વૈકિય શરીર (तत्य णं जे ते बढ़ेल्ळ्या ते णं असंबिग्जा, असंखेण्जाहिं उस्म्रणिणी ओसणिणीहिं झवहीरंति काळओ, खेत्तओ झसंखिग्जा, असंखेण्जाहिं उस्म्रणिणी ओसणिणीहिं झवहीरंति काळओ, खेत्तओ झसंखिग्जा सेटीओ पयरस्स असं-खेग्जइमागे) આમાં જે વૈમાનિક દેવાના બહ્વૈકિય શરીરા છે તે સામા-ન્યની અપેક્ષા અસંખ્યાત છે. કાળની અપેક્ષા એમનું પ્રમાણ અસંખ્યાત ઉત્સ-પિંજ્યુ અને અવસર્પિ છી કાળના જેટલા સમયો છે, તેટલી સંખ્યા પ્રમાણ છે અને ક્ષેત્રની અપેક્ષા પ્રતરના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં વર્તમાન અસંખ્યાત પ્રેણ્યિઓની જેટલી પ્રદેશરાશિ હાય છે. તેટલાં છે (तासि णं सेटी णં विक्खं मसूई अंगुड्योइयवग्गमूळं सइयवग्गमूळपडुप्पण्णं) અહીં આ બ્રેબ્યુિઓની



୫७८

भतरक्षेत्रे तत्त्रतोऽसंख्येयाः श्रेणयः सन्ति । तथापि ता असत्कल्पनया पट्पश्चा शदधिकशतद्वयात्मिका (२५६) भवन्ति । तत्र मधमं वर्गमूठं पोडश (१६), द्वितीयं चत्वारः (४), तृतीयं द्वौ (२) । अत्र द्वितीयवर्गमूठं चतुःसंख्यात्मकं तृतीयवर्गमूछेन द्विकलक्षणेन गुणितमण्टसंख्यात्मकं भवति । इत्थं च तत्त्वतोऽसं-ख्येया अपि श्रेणयः कल्पनयाऽष्टौ श्रेगयी बीध्याः । अथवा-अंगुलतृतीयवर्गमूलः धनममाणमात्राः श्रेगयः । अङ्गुलतृतीयवर्गमूलं द्वौ, तक्ष्य यद् घनममाणमण्टौ

तहयवग्गमूलं पडुप्पण्गं) यहां पर इन अणियों की विष्कंभस्चि ही की गई है। इस विष्कंभस्चि का प्रमाण यहां तृतीय वर्गमूल से गुणित अंगुल के दितीय वर्गमूलहप लिया गया है। ताल्पर्य इसका यह है कि अंगुल प्रमाण प्रतर क्षेत्र में तत्त्वतः असंख्यात श्रेणियां इसका यह है कि अंगुल प्रमाण प्रतर क्षेत्र में तत्त्वतः असंख्यात श्रेणियां होती हैं-इन्हें हम कल्पना से इस प्रकार से समझलें, कि मानलो ये असंख्यात श्रेणियां २५६ रूप हैं। इनका अब वर्गमूल निकालोल्ता २५६ का वर्गमूल १६ आता है। यह प्रथम वर्गमूल है। द्वितीय वर्गमूल ४ आता है। और तीखरा वर्गमूल र आता है। इस द्वितीय वर्गमूल ७ आता है। और तीखरा वर्गमूल र आता है। इस द्वितीय वर्गमूल ७ को तृतीयवर्गमूल र से गुणा करने पर ८ आते हैं। इन ८ को हम असंख्यात श्रेणियों की विष्कंभस्वचि मानलें। सो इन असंख्यात श्रेणियों की गिनती प्रदेश राशि होगी उतने बद्धवैकियशरीर क्षेन्न की अपेक्षा इन वैमानिक देवों के होते हैं। (अहब णं अंगुल तइयवग्ग मूलघणपामाणमेत्ताओ सेढीओ) अथवा-यहां पर अंगुल के तृतीय

વિષ્ક'ભસૂચિ જ ચડે છુ કરવામાં આવી છે. આ વિષ્ક'ભસૂચિનું મમ છુ અહીં તૃતીય વર્ગ મૂળની સાથે ગુણિત અંગુલના દ્વીતિય વર્ગ મૂળ રૂપ ચહેણુ કર-વામાં આવ્યું છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અંગુલના પ્રમાણુ પ્રતર ક્ષેત્રમાં તત્ત્વતઃ અસંખ્યાત શ્રેલિઓ હાય છે. એમને આપણે કલ્પનાથી આ રીતે સમજી શકીએ છીએ કે માના કે અસંખ્યાત શ્રેલિઓ ૨૫૬ ૩૫ છે. એમનું વર્ગ મૂળ કાઢીએ તા ૨૫૬ નું વર્ગ મૂળ ૧૬ આવે છે. આ પ્રથમ વર્ગ મૂળ છે. દિતીય વર્ગ મૂળ ૪ આવે છે. અને તૃતીય વર્ગ મૂળ ૨ આવે છે. આ બીજા વર્ગ મૂળ ૪ ને ત્રીજા વર્ગ મૂળ ૨ ની સાથે ગુણિત કરવાથી ૮ આવે છે, આ ૮ ને આપણે અસંખ્યાત શ્રેલિઓની વિષ્ડ ભસૂચિ માની શકીએ. તા આ અસંખ્યાત શ્રેશિઓની ત્રણ્વી પ્રદેશ રાશિ થશે અને તેટલા જ ખદ્યવૈદિયશરીરા ક્ષેત્રની અપેક્ષા આ વૈમાનિક દેવાના હાય છે (अદ્વ ળ છં નુહત્વદ્યવગામૂછં ઘળવમાળમેત્તાઓ સેંદીઓ) અથવા–અહીં અંગુલના

ને મ

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१७ व्यन्तरादीनामौदारिकादिकारीरनि० ४७९

तातन्मात्राः श्रेणयः । अर्थस्तु पूर्वेकिएव । एतावत्ममाणा चात्र विष्कस्मसूचिवौ-ध्या । मुक्तानि वैकियगरीराणि औविकौदारिकगरीरवद् बोध्यानि । आहारक-शरीराणि नैरयिकाढारकशरीरवदु वोध्यानि । तैजसकार्मकशरीगाणि त्र एतेषध्येव वर्ममुल का घन करने पर जो संख्या आगी है, तत्वमाण ये श्रेणियां ली गई हैं, ऐमा जानना चाहिये। तात्पर्य यह है कि-'अंगुल का तृतीय-वर्गमूल २ आया है। उसका घन करने पर आठ आते हैं। हो आठ को हम कल्पना से असंख़्यात क्षेणियां की विष्कंभस्तवि मानले। इस प्रकार पूर्वीक्त कथन और इस कथन में केवल दाब्दों का ही भेद है, अर्थ का कोई भेद नहीं है। जो अर्थ ऊपर कहा गया है वही अर्थ यहां पर कहा गया है। (मुक्केल्लगा जहा ओहिया ओरालिया तहा भाणियव्या) मुक्त वैक्रियशरीरों का प्रमाण यहां पर सामान्य मुक्त औदारिकदारीरों के प्रमाण के जैसा अनंत जावना चाहिये। (आहा-रगसरीरा जहा नेरइयाणं) बद्ध और मुक्त आहारक दारीरों का प्रमाण यहां नारक जीवों के बद्ध मुक्त आहारक शरीरों के प्रमाण के जैसा जानना चाहिये। जिस प्रकार नारकों के बद्ध आहारक दारीर नहीं होते हैं। उसी प्रकार वैमानिक देवों के भी बद्ध आहारक दारीर नहीं होते हैं। परभवों के दारीरों की अपेक्षा ये मुक्त आहारक दारीर होते हैं, सो इनका प्रमाण यहां नारकों के मुक्त आहारक दारीरों के તૃતીય વર્ગમૂળના ઘન કરવાથી જે સંખ્યા આવે છે, તત્પ્રમાણુ આ શ્રેણ્રિએ। ગલા કરવામાં આવી છે. એમ જાણવું જેઇએ, તાત્પર્ય આ પ્રમાશે છે કે **અ**ંગુલનું તૃતીય વર્ગમૂળ ૨ આવ્યું છે. તેનું ઘન કરવાથી ૮ આવે છે. તેા **મા**ઠને અમે કલ્પનાથી અસંખ્યાત પ્રેણિઓાની વિષ્કંભસ્ચિ માની લઇએ આ પ્રમાણે પૂર્વીકત કથન અને આ કથનમાં કકત શબ્દોના જ તફાવત છે. અર્થના તમાવત નથી. જે અર્થ ઉપર લીધા છે તેજ રીતે અહીં પણ **લેવામાં આવ્યા છે (मुक्**केस्ळया जद्दा ओहि्या ओराडिया तद्दा भाणियव्वा) મુકત વૈક્રિય શરીરાનું પ્રમાણ અહીં સામાન્ય મુકત ઔદારિક શરીરના પ્રમા-ચુની જેમ અન'ત જાણવું જોઇએ. (वाहारगस्ररीरा जद्दा नेरइयाणं) બહ અને સુકત આહારક શરીરાનું પ્રમાણ અહીં નારક જીવાના બહ સુકત આહારક શરીરાના પ્રમાણની જેમ બણાવું જોઇએ જેમ નારકાના બદ્ધ માહારક શરીરા હાતાં નથી, તેમજ વૈમાનિક દેવાના પણ અન્દ્ર આહારક શરીરા હેલ્લાં નથી. પરભવેલ્ના શરીરેલ્ની અપેક્ષા આ સુકલ આહારક શરીરા હેાય

છે તે એમનું પ્રમાણુ અહીં નારકાનાં સુકત આહારક શરીરાની

820

## अनुयोगद्वारस्त्रे

वैक्रियशरीरवद् बोध्यानि । मक्रुतमुदसंह क्लाह-तदेतत्त्मुक्ष्मं क्षेत्रपल्योपममिति । इत्यं सूक्ष्वव्यवहारोभयविधमपि क्षेत्रपल्योपमं प्ररूपितमिति सूचयितुमाह-तदेतत् क्षेत्र स्विगेपममिति । इत्थं पल्योपमं निरूपितमिति म्चयितुमाह=तदेतत् पल्योपम-मिति । तदेव 'समयावळियमुहुना' इत्यादिगाथानिर्दिष्टास्वदुपलक्षिताश्च सर्वेऽपि का इविमामा निरूपिता इति सूचयितुमाह-तदेतांद्वभागनिष्पन्नमिति । इत्थं च सभेदं कालपमाणं निरूपितमिति मूचयितुमाह-तदेतत् कालपमाणमति । मू.२१७॥ अथ भावममाणं निरूपितनि

मुख्य-से किं तं भावप्पमाणे ? भावप्पमाणे-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-गुणप्पमाणे नयप्पमाणे संखप्पमाणे ॥सू०२१८॥

जैसा अनंत है। (तैयगकम्मगसरीरा जहा एएसिं चेव वेउव्विसरीरा तहा भाणियव्वा) तैजस और कार्मण शरीर इनके ही वैक्रियशरीरों के जैसा जानना चाहिये। (से तं सुहुमे खेलपलिओवमे-से तं खेलपलि-ओवमे-से तं पलिओबमे-से तं विभागनिष्फण्णे-से तं कालप्पमाणे) इस प्रकार यह सूक्ष्म क्षेत्रपल्योपम का स्वरूप है। इसके निरूपित हो हो जाने पर व्यावहारिक और सूक्ष्म के भेद से दो भेदवाले क्षेत्र पल्योपम का स्वरूप पूर्णरूप से निरूपिन हो जाता है अतः क्षेत्रपल्यो-पन का स्वरूप भी निरूपित हो चुका है। 'समयावल्यिमुहुला' इत्यादि गाथा बारा निर्दिष्ट समस्त समयादिरूप काल के विभाग भी निर्दिष्ट हो चुके। इस प्रकार इनके निर्दिष्ट हो जाने पर सभेद काल प्रमाण का कथन समास हो चुका॥ सू॰ २१७॥

અનંત છે. (तेयगकम्मयसरीरा जहा पपसि चैव वेडव्वियसरीरा तद्दा भाणि-यव्वा) तैकस અને કાર્મથ્ शरीर એમના જ વૈક્રિય શરીરાની જેમ જાણવાં એઇએ. (से तं सुद्रुमे खेत्तपळिओवमे-से तं खेत्तपळिमोवमे- से तं पलिओवमे-से तं विमागनिष्फण्णे-से तं काळप्पमाणे) આ પ્રમાણે सूक्ष्म क्षेत्रपल्येापमनुं स्व३्प છે. આ નિ३पित થઇ જવાથી વ્યાવહારિક અને સૂક્ષ્મના લેદથી ખે લેદવાળા ક્ષેત્રપલ્યાપમનું સ્વ३પ પૂર્ણ રૂપથી નિરૂપિત થઈ જાય છે, તેથી क्षेત्रपલ્યાપમનું સ્વરૂપ પછું નિરૂપિત થઇ ગશું છે. ''छमयावढियमुहुत्ता'' ઇત્યાદિ ગાથા વડે નિર્દિષ્ટ સમસ્ત સમયાદિ રૂપ કાળના વિભાગા પણ નિર્દિબ્ટ થઈ ગૂક્યા છે. આ રીતે એમના નિર્દિબ્ટ થવાથી સ્લેદ કાળ પ્રમા શુનું કથન સંપૂર્ણ થઈ ગશું છે. ાાસૂ રૂપા

|  | अनुयोगचन्द्रि | का ढीका | ন্থস | २१८ | भावप्रमाणनिरूपणम् |
|--|---------------|---------|------|-----|-------------------|
|--|---------------|---------|------|-----|-------------------|

પ્રદર્શ

छाया—अथ किं तत् भावपमाणं ?, भावपमाणं त्रिविधं पद्मप्तं, तद्यथा-गुणप्रमाणं, नयममाणं, संख्याममाणं ॥ सु० २१८ ॥

टीका–'से किं तं भावप्यमाणे' इत्यादि—

शिष्यः पृच्छति-अथ किं तद् भावममाणम् ? इति। उत्तरयति-भावप्रमाणम्-भवनं भावः=वस्तुनः परिगामो झानादिर्वर्णादिश्व, पमितिः ममाणम् , प्रमीयतेऽने-नेति ममाणम् , ममीयते यत्तद् वा पमाणम्। भाव एव ममाणं मावममाणम्। ममाण-घब्दस्य मावसाधनपन्ने वस्तुपरिच्छेदोर्थः । वस्तुपरिच्छेददेतुत्वाद् मावस्य ममाणता बोध्या। तद् साब्प्रमाणं गुणपमाणनयप्रमाण-संख्याप्रमाणेति त्रिविधय्।।सू०२१८।।

अब सुन्नकार भावप्रमाण का निरूपण करते हैं--

'से किं तं आवष्यमाणे' ? इत्यादि ।

शब्दार्थ--शिष्य पूछता है कि (से कि तं भावप्पमाणे ?) हे भदन्त ! पूर्व निरूपित वह् भावममाण क्या है ?

े उत्तर---(अध्वप्यमाणे तिबिहे पण्णत्ते) आवष्रमाण तीन प्रकार का प्रज्ञस हुआ है। (तं जहा) वे उसके प्रकार ये हैं--(गुणप्यमाणे, नयप्प-माणे, संखप्यमाणे) एक गुणप्रमाण, दूसरा नयपमाण और तीसरा संख्याध्रमाण ।

भावार्थ--'भवनं भावः' घह भाव इाब्द की ब्युत्पत्ति है। इसका अर्थ होना है 'ऐसा है। अर्थात् जो होता है, वह 'भाव' है। यह भाव वस्तु का परिणाम रूप पड़ना है। वस्तु का परिणाम ज्ञानादिरूप अथवा वर्णादिरूप होता है। प्रमिति का नाम प्रमाण है, अथवा वस्तु जिस

હવે સૂત્રકાર ભાવ પ્રમાણનું નિરૂપણ કરે છે---

"से किंत' भावत्पमाणे" धत्याहि ।

शण्टार्थ—शिष्य प्रश्न ३२ छे डे (से किंतं मावपमाणे ?) डे सहत ! पूर्वनिइपित खाव प्रभाख शुं छे ?

ઉત્તર-(भावप्पमाणे तिविद्वे पण्णत्ते) ભાવ પ્રમાણ ત્રણ પ્રકારનું પ્રજ્ઞપ્ત થયેલ છે. (त' जहा) તે પ્રકારા આ પ્રમાણે છે. (गुणप्पमाणे, नयप्पमाणे, संखप्पमाणे) પ્રથમ ગુણપ્રમાણ, બીજું નયપ્રમાણ અને તૃતીય સંખ્યાપ્રમાણ.

ભાવાર્થ—' મવત માવ: ' આ ભાવશખ્દની વ્યુત્પત્તિ છે આના અર્થ 'ઢાવાપણુ' થાય છે. એટલે કે જે હાય છે તે 'ભાવ' છે. આ ભાવ વસ્તુના પરિશ્વામ રૂપ હાય છે. વસ્તુના પરિણામ સાનાદિરૂપ અથવા વર્ણાદિરૂપ હાય છે પ્રમિતિનું નામ પ્રમાણુ છે, અથવા વસ્તુ જેના વડે જણાયતે પ્રમાણ છે, સર દર

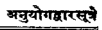
गुणप्पमाणे पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा-कालवण्णगुणप्पमाणे जाव के द्वारा जानी जावे वह प्रमाण है अथवा जो जाना जावे वह प्रमाण है यह प्रमाण दाब्द का व्युत्रत्तिलभ्य अर्थ है। भावरूप जो प्रमाण है वह भावप्रमाण है, प्रमाण शब्द की व्युत्पत्ति जब भावसाधन पक्ष में की जाती है तब बस्तु का परिच्छेद ही प्रमाण क्राब्द का अर्थ होता है । और जय प्रमाणद्दाब्द की ब्युस्पत्ति करणसाधन में की जाती है तब 'वस्तु जिस के द्वारा जानी जावे वह प्रमाण है' ऐसा अर्थ रुभ्य

होता है। इस अवस्था में वस्तु भाव-ज्ञानादिरूप अथवा वर्णादिरूप भाव से जानी जाती है। इसलिये यह भाव परिच्छेद का हेतु हो जाता है। तब इसमें प्रमाणता आ जाती है। कर्मसाधन पक्ष में ज्ञानादि अथवा वर्णादिरूप आव गुणरूप से जाने जाते हैं इसलिये ये

અથવા જે જાણુવામાં આવે તે પ્રમાણુ છે, આ પ્રમાણુશાબ્દનેહ વ્યુત્પત્તિ લભ્ય અર્થ છે. ભાવ રૂપ જે પ્રમાણુ છે તે ભાવપ્રમાણુ શબ્દની વ્સુત્પત્તિ **જ્યારે** ભાવ સાધનપક્ષમાં કરવામાં આવે છે, ત્યારે વસ્તુના પરિચ્છેદ જ પ્રમાણુ શબ્દના અર્થ થાય છે. અને જ્યારે પ્રમાણુ શબ્દની વ્યુત્પત્તિ કરણ સાધનમાં કરવામાં આવે છે, ત્યારે 'વસ્તુ જેના વડે જણાઈ આવે a પ્રમાણ છે. એવેા અર્થ લભ્ય થાય છે. વ્મા સ્થિતિમાં વસ્ત **ત્તાનાદિ રૂપ અથવા વર્ણાદિ રૂપ ભાવથી જ**ણાઈ આવે છે. એટલા જ્યારે આ ભાવ પરિચ્છેદને હિંતુ થઇ જાય છે. ત્યારે આમાં પ્રમાણવા આવી જાય છે, કર્મસાધનપક્ષમાં જ્ઞાનાદિ અથવા વર્ણાદિ રૂપ ભાવ ગુણ રૂપથી જાલ્લુવામાં આવે છે, એટલા માટે આ પાતે પ્રમાણરૂપ હોય છે. ાસૂ ર૧૮ા

अथ गुणभमाणं निरूपयति-

स्वयं प्रमाणरूप होते हैं ॥ २१८॥



ਿਰਂ

मूब्म-से किं तं गुणपमाणे? गुणप्पमाणे-दुविहे पण्णत्ते,

तं जहा-जीवगुणप्पमाणे अजीवगुणप्पमाणे य। से किं

अजीवगुणप्पमाणे? अजीवगुणप्पमाणे-पंचविहे पण्णत्ते तं

जहा-वण्णगुणपमाणे गंधगुणप्पमाणे रसगुणप्पमाले फासगुण-

पमाणे संठाणगुणप्पमाणे। से किं तं वण्णगुणप्पमाणे ? वण्ण-

શુનું સ્વરૂપ કેલું છે ? ઉત્તર—(गुणप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते) ગુણુપ્રમાશુ બે પ્રકારનું ક**હેવામાં** આવ્યું છે. (तं जहा) તે પ્રકારા આ ગ્રમાણુ છે. (जीवगुणप्पमाणे अजीव

(से किं तं गुणपमाणे ?) ઇत्थाहि। શખ્દાર્થ--- (से कि तं गुणपमाणे ?) & अह'त ! पूर्वं प्रक्षंत शुद्धुमभा-

હવે સૂત્રકાર ગુગ્રુપ્રમાણુનું નિરૂપણ કરે છે.

का क्या स्वरूप है ? उत्तर— (गुणप्यमाणे दुविहे पण्णत्ते) गुणप्रमाण दो प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) वे प्रकार ये हैं--(जीव गुणप्यमाणे अजीवगुण-

'से कितं गुणप्पमाणे ? इत्यादि। दाब्दार्ध--(से कितं गुणपामाणे) हे भदन्त पूर्ववकान्त गुणव्रमाण

अब सूत्रकार गुण प्रमाण का निरूपण करते है--

छाया-अथ किं तद गुणभनाणम् ? गुणपनाणं द्विविधं भइप्तं, तद्यथा-जीव-गुणममाणम् अजीवगुणपमाणं च । अथ किं तत् अजीवगुणममाणम् ? अजीवगुज-ममाणं पश्चविधं मञ्चप्तं, तद्यथा-वर्णगुणममाणं गन्धगुणममाणं रसगुणप्रमाणं

सुक्तिस्तवण्णगुणप्पमाणे। से तं वण्णगुणप्पमाणे। से किं तै गंधगुणप्पमाणे? गंधगुणप्पमाणे-दुर्विहे पण्णत्ते, तं जहा-सुर-भिगंधगुणप्पमाणे दुरभिगंधगुणप्पमाणे। से तं गंधगुणप्पमाणे। से किं तं रसगुणप्पमाणे? रसगुणप्पमाणे-पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा-तित्तरसगुणप्पमाणे जाव महुररसगुणप्पमाणे। से तं रसगुणप्पमाणे। से किं तं फासगुणप्पमाणे? फासगुणप्पमाणे-अट्टविहे पण्णत्ते, तं जहा-कृत्रखडफासगुणप्पमाणे जाव सुक्ख-फासगुणप्पमाणे। से तं फासगुणप्पमाणे। से किं तं संठाण-गुणप्पमाणे? संठाणगुणप्पमाणे-पंचविहे पण्णत्ते, तं जहा-परिमंडलसंठाणगुणप्पमाणे वृद्दसंठाणगुणप्पमाणे तंससंठाण-गुणप्पमाणे चउरंससंठाणगुणप्रमाणे आययसंठाणगुणप्पमाणे। से तं संठाणगुणप्पमाणे। से तं अजीवगुणप्पमाणे ॥सू० २१९॥

र्अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१९ गुणप्रमाणनिरूपणम्

864

### अनुयोगद्वारस्त्रे

858

स्पर्शेगुणपमाणं संस्थानगुणपमाणम् । अथ किं तद् वर्णगुणप्रमाणम् , वर्णगुणप्र-माणं पञ्चवित्रं पज्ञप्तं, तद्यथा-काळवर्णगुणप्रमाणं यावत् शुक्ळवर्णगुणप्रमाणम् । तदेतन् वर्णगुणपमाणं । अथ किं तत् गन्धगुणप्रमाणम् ? गन्धगुणप्रमाणं, द्वित्विषं

प्पमाणे) एक जीव गुणप्रमाण और दूसरा अजीवगुणप्रमाण। (से किं तं अजीवगुणप्पमाणे ?) हे भदन्त ! अजीव गुणप्रमाण का क्या स्वरूप है ? (अजीवगुणप्पमाणे पंचविहे पण्णत्ते)

उत्तर--अजीव गुणप्रमाण पांच प्रकार का कहा गया है--(तं जहा) जैसे-(वण्णगुणप्यमाणे, गंधगुणप्यमाणे, रसगुणप्यमाणे, कास गुणप्यमाणे, संठाणगुणप्यमाणे) वर्णगुणप्रमाण, गंधगुणप्रमाण, रसगुणप्रमाणे, संठाणगुणप्यमाणे) वर्णगुणप्रमाण, गंधगुणप्रमाण, रसगुणप्रमाणे , स्पर्शगुणप्रमाण, और संस्थानगुणप्रमाण । (से किं तं बण्णगुणप्पमाणे ?) हे भदन्त ! वह वर्णगुणप्रमाण क्या है ?(वण्ण-गुणप्पमाणे पंचविहे पण्णत्ते) वर्णगुणप्रमाण पांच प्रकार का कहा गया है (तं जहा) जैसे-(कालवण्णगुणप्यमाणे जाव सुकिल्लवण्णगुणप्यमाणे) कृष्णवर्ण गुणप्रभाण यावत् शुद्धवर्णगुणप्रमाण (से तं वण्णगुण-प्यमाणे) इस प्रकार यह वर्णगुणप्रमाण है। (से किं तं गंधगुणप्यमाणे हे भदन्त ! वह गंध गुणप्रमाण क्या है ? (गंधगुणप्यमाणे दुविहे पण्णत्ते) गंधगुणप्रमाण दो प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे

गुणप्रमाणे) એક જીવ ગુણુ પ્રમાણુ અને બીજી' અજીવ ગુલુપ્રમાણુ (से किं त' अजीवगुणप्रमाणे ?) & ભદ'ત ! અજીવ ગુણુ પ્રમાણુનું સ્વરૂપ કેવુ' છે? (अजीवगुणप्रमाणे पंचविद्दे पण्णत्ते)

ઉत्तर-અજીવ ગુશુ પ્રમાણુ પાંચ પ્રકારતું કહેવામાં આવ્યું છે. (तं जदा) જેમકે (वण्णगुणपमाणे, गंधगुणपमाणे, रसगुणप्रमाणे, फासगुणप्रमाणे, संठाणगुणप्रमाणे) વર્ણુ ગુશુપ્રમાણુ, ગાંધ ગુણપ્રમાણુ, રસ ગુણુપ્રમાણુ, ૧૫શાં ગુણુપ્રમાણુ અને સંસ્થાન ગુશુપ્રમાણુ (से किंतं वण्णगुणप्रमाणे ?) હે લદ'ત ! તે વર્ણુ ગુશુપ્રમાણુ શું છે ? (वण्ण गुणप्रमाणे पंचविद्दे पण्णत्ते) વર્ણુ ગુણુપ્રમાણુ પાંચ પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. (तं जहा) જેમકે (फालवण्णगुणप्रमाणे जाव सुकिल्लवण्णगुणप्रमाणे) કૃષ્ણુવર્ણુ ગુણુપ્રમાણુ થાવત્ શુકલ વર્ણુ ગુશુપ્રમાણુ (से तं वण्णगुणप्रमाणे) આ રીતે આ વર્ણુ ગુણુપ્રમાણુ છે. (से किंतं गंधगुणप्रमाणे) હે લદ'ત ! તે ગાંધ ગુણુપ્રમાણુ શુણુપ્રમાણુ છે. (से किंतं गंधगुणप्रमाणे) હે લદ'ત ! તે ગાંધ ગુણુપ્રમાણુ

824

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१९ गुणप्रमाणनिरूपणम्

प्रइग्तं, तद्यथा-सुरभिगन्धगुणप्रमाणं दुरभिगन्धगुणप्रमाणम् । तदेवत् गन्धगुणप्रमा-षम् । अयं किं तद् रसगुणप्रमाणं ? रसगुणपमाणं पञ्चविधं प्रइग्तं, तथथा-तिक्त-रसगुगपमाणं यावत् मधुररसगुणप्रमाणम् । तदेतत् रसगुणप्रमाणम् । अथं किं तत् स्पर्रागुगप्रमाणम् ? स्पर्शगुपप्रमाणम् , अष्टविधं प्रइग्तं, तथया-कर्कझस्पर्श्त-गुणममाणं यावत् रूक्षस्पर्रागुणप्रमाणम् ? तदेतत् स्पर्रागुणप्रमाणम् । अथं किं तत् संस्यानगुणप्रमाणम् ? संस्थानगुणप्रमाणम् ? तदेतत् स्पर्रागुणप्रमाणम् । अथं किं तत्

(सुरभिगंधगुणप्पमाणे तुरभिगंधगुणप्पमाणे) सुरभिगंधगुणप्रमाण और दुरभिगंधगुणप्रमाण । (से तं गंधगुणप्पमाणे) इस प्रकार यह गंध-गुणप्रमाण है। (से किं तं रस गुणप्पमाणे ?) हे भदन्त ! वह रस गुण-प्रमाण क्या है ? (रसगुणप्पमाणे पंचविहे पण्णत्ते) रस गुण प्रमाण पांच प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे-(तित्तरसगुण-प्पमाणे) तिक्तरसगुणप्रमाण (जाव महुररसगुगप्पमाणे) यावत् मधुररसगुणप्रमाण (से तं रसगुणप्पमाणे) इस प्रकार से यह रस गुणंप्रमाण है। (से किं तं फासगुणप्पमाणे) इस प्रकार से यह रस गुणंप्रमाण क्या है ? (फासगुणप्पमाणे अट्टविहे पण्णत्ते०) स्पर्शगुण-प्रमाण आठ प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे (क्वखडफासगुण-प्रमाण आठ प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे (क्वखडफासगुण-प्रमाणे जाव लुक्खफासगुणप्पमाणे) कर्कज्ञा स्पर्शागुण्पमाण यावन् रक्शस्पर्श गुणप्रमाण (से तं फासगुणप्पमाणे) इस प्रकार स्पर्ज्ञ गुण

वागां આવ્યું છે. (तं जहा) જેમકે (सुरभिगंधगुणप्पमाणे दुरभिगंधगुणप्प माणे) સુરક્ષિ ગંધ ગુબ્રુપ્રમાણુ અને દુરક્ષિ ગંધગુણુપ્રમાણુ (से तं गंधगुण-प्रमाणे) આ પ્રમાણુ આ ગંધ ગુબ્રુપ્રમાણુ છે. (से किं तं रसगुणप्पमाणे !) & બદ'ત! તે રસ ગુણુપ્રમાણુ શું છે ! (रसगुणप्पमाणे पंचविहे पण्णत्ते) રસ ગુણુપ્રમાણુ પાંચ પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. (तं जहा) જેમકે (तित्तरसगुणप्पमाणे) તિકતરસ ગુબ્રુપ્રમાણુ (जाव महुररसगुणप्रमाणे) યાવત્ મધુરરસગુગ્રુપ્રમાણુ આ પ્રમાણુ છે. (से तं रसगुणप्पमाणे) આ રસ ગુણુપ્રમાણુ છે. (से किं तं फासगुणप्पमाणे !) & બદ'ત ! તે સ્પર્શ ગુભ્રુપ્રમાણુ શું છે ! (फासगुणप्पमाणे अट्टविहे पण्णते) સ્પર્શ ગુબ્રુ આઠ પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. (तं जहा) જેમકે (कच्खडफासगुणप्पमाणे जाव छक्ख फासगुणप्पमाणे) કર્કશ સ્પર્શ ગુણુપ્રમાણુ યાવત્ રક્ષ સ્પર્શ ગુણુપ્રમાણુ (से तं फासगुणप्पमाणे) આ પ્રમાણુ આ સ્પર્શ ગુણુપ્રમાણુ છે, (से किं तं संठाणगुणप्पमाणे ?) &

अनुयोगद्वारस्त्रे

संस्थानगुगममाणं इत्तसंस्थानगुगममाणं ≈यस्नसंस्थानगुगममाणं चतुस्नसंस्थान-गुगममाणम् , आयतसंस्थानगुगममाणम् । तदेतत् संस्थानगुगममाणम् । तदेतत् अजीवगुणममाणम् ।। सू० २१९ ।।

टीका---'से कि तं' इस्पादि-

अथ किं तद् गुगपमाणम् ? इति शिष्यमश्नः । उत्तरयति-गुणपमाणम्-प्रमितिः प्रमाणम्, ममीयतेऽनेनेति वा प्रमाणम्, ममीयते यत्तद्वा प्रमाणम् । प्रमाण है । (से किं तं संठाणगुणप्यमाणे ?) हे भदन्त ! वह संस्थान गुण प्रमाण क्या है ? (संठाणगुणप्यमाणे पंचविहे पण्यत्ते)

उत्तर--संठाण गुणप्रमाण पांच धकार का कहा गया है। (तंजहा) जैसे-(परिमंड़उसंठाणगुणप्रमाणे) परिमंडसंस्थानगुणप्रमाण, ( बट्ट-संठाणगुणप्रमाणे ) ष्टल्तसंस्थानगुणप्रमाण ( तं ससंठाणगुणप्रमाणे) त्रवस्र संस्थानगुणप्रमाण ( चडर संसंठाणगुणप्रमाणे ) चतुरस्र संस्थान-गुणप्रमाण (आपयसंठाण गुणप्रमाणे) आध्यतसंस्थानगुणप्रमाण, (से तं संठाणगुणप्रमाणे) यह संस्थानगुणप्रमाण हैं। (से तं अत्रीवगुणप्रमाणे) इस प्रकार पूर्वप्रकान्त अजीव गुणप्रमाण हैं।

भावार्थ- यह पहिछे स्पष्ट कर दिया है कि 'प्रमाण इाब्द की डेयुर्श्वास भाव, करण और कर्म इन तीनों साधनों में होती है। 'प्रसितिः प्रमाणम्' यह प्रमाण दाब्द की ब्युत्पत्ति भावसाधन में है। ''प्रमीयते अनेन'' यह दाब्द की ब्युत्पत्ति करणसाधन पक्षमें है ''प्रमीयते यत् तत्प्रमाणम्'' यह प्रमाणदाब्द का ब्युत्पत्ति कर्म साधन-

ભદ'ત ! તે સંસ્થાન ગુણુ માણુ શું છે કે (संठाणगुणपमाणे पंचविद्दे पण्गत्ते) ઉત્તર—સંસ્થાન ગુણુ માણુ પાંચ પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. (त जहा) જેમકે (परिमंडलसंठाणगुणप्वमाणे) પરિમંડળ સંસ્થાન ગુણુ પ્રમાણુ (बट्टसंठाण गुणप्पमाणे) વૃત્ત સંસ્થાન ગુણુ પ્રમાણુ (तं ससंठाणगुणप्पमाणे) બ્યસ્ત સંસ્થાન ગુણુ પ્રમાણુ (च उरससंठाणगुणप्यमाणे) ચતુન્સ સંસ્થાન ગુણુ પ્રમાણુ (आययसंठाणगुणप्पमाणे) આયત સંસ્થાન ગુણુ પ્રમાણુ (से त' સંઠाणगुणप्पमाणे) આ રીતે સંસ્થાન ગુણુ પ્રમાણુ છે. (से त' अजीवगुणप्पमाणे) આ પ્રમાણુ પૂર્વ પ્રકાન્ત અજીવ ગુણુ પ્રમાણુ છે.

ભાવાર્થ-આની પહેલાં સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે કે પ્રમાણ શખ્દની વ્યુત્પત્તિ ભાવ કશ્ણુ અને કર્મ આ ત્રગ્ને સાધનામાં હેાય છે. 'प्रमितिः प्रप्राणम् ' આ પ્રમાણુ શખ્દની વ્યુત્પત્તિ ભાવ સાધનમાં છે. 'प्रमीयते अनेन' આ પ્રમાણુ શબ્દની વ્યુત્પત્તિ કરણુ સાધન પક્ષમાં છે. 'प्रमीयते यत्त

#### बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २१९ गुणप्रमाणनिरूपणम्

गुणाझानादयो वर्णादयश्च, तएव भमाणम्=प्रमितिः=वस्तुपश्चिछेदः, तद्धेतुत्वाद् गुणा अपि घमाणम् । गुणैश्च द्रव्यं मभीयते, गुणाश्च गुणरूपतया मभीयन्ते । इत्यं भावकरणव मैति त्रितयसाधनपक्षेऽपि गुणानां मामाण्यमनुसन्धेयम् । इदं गुणप्रमाणं जीवाजीवोभयभेदेन द्विधिम् । तत्रात्यवक्तव्यत्वात्मयममजीवगुणप्रमाणमुक्तम् । व्याख्याऽस्य मायो निगदसिद्धा । नवरम्-परिमण्डल्संस्थानं वलयादिवत् , वृत्त-मयोगोल्डकवत् , त्र्यसं त्रिकोणम्-श्वङ्गाटकफलवत् , चतुरसं समचतुष्कोणम् , आय-तम्=दीर्घमिति ॥ स्० २१९ ॥

पक्ष में हैं। यहां गुणप्रवाण का प्रकरण चठ रहा है-इसलिये भाव-साधनपक्ष में गुगों को जानने रूप प्रमिति का नाम प्रमाण होता है। गुण स्वयं प्रमाणभून नहीं होते-परन्त जाननारूप किया गुणों की है, इसलिये किया और कियावान में अभेदोपचार से गुगों को प्रमाण मान लिया जाता है। करण साधनपक्ष में ''जिसके द्वारा जाना जावे वह प्रमाण है'' यह प्रमाण दाव्द की व्युत्पत्ति कही गई है सो गुणों से द्रव्य जाना जाता है इसलिये गुणप्रमाणभूत हो जाते हैं। कर्मसाधन पक्ष में ''जो जाना जावे'' वह प्रमाण है ऐसी प्रमाणदाव्द की व्युत्पत्ति हुई है-सो गुण गुणरूप से जाने जाते हैं, इसलिये गुणममाण है। इस प्रकार भाव करण और कर्मसाधन पक्ष में गुणों में प्रमाणता का अनुसंधान कर छेना चाहिये। सूत्रकार ने जो व्युत्कम से अजीव गुणप्रमाण का कथन किया है उसका कारण यहां अल्पवक्तव्यता है। वलय आदि का जो आकार होता है, वह परिमंडल संस्थान है। अयो-

तत्प्रमाणम् ' આ પ્રમાણ્ય શખ્દની બ્યુત્પત્તિ કર્મ સાધન પક્ષમાં છે. અહીં ગુણ પ્રમાણુનું પ્રકરણ ચાલી રહ્યું છે. તેથી ભાવસાધનપક્ષમાં ગુણેના જ્ઞાન રૂપ પ્રમિતિનું નામ પ્રમાણ હાેય છે, ગુણ જતે પ્રમાણુભૂત હાેતા નથી, પરંતુ જાણુવા રૂપ કિયા ગુણેાની છે. એટલા માટે કિયા અને કિયાવાનમાં અભેદા-પચારથી શુણેાને પ્રમાણ માની લેવામાં આવે છે. કરણસાધન પક્ષમાં 'જેના વડે જાણુવામાં આવે તે પ્રમાણ છે.' આ રીતે પ્રમાણશખ્દની બ્યુત્પત્તિ આપ-વામાં આવી છે. તેા ગુણેાથી દ્રબ્ય જાણવામાં આવે છે તેથી ગુણેાપ્રમાણબૂત થઇ જાય છે, કર્મસાધનપક્ષમાં 'જે જાણવામાં આવે' તે પ્રમાણ છે. આ જાતની પ્રમાણ શખ્દની બ્યુત્પત્તિ કહેવામાં આવી છે એટલા માટે ગુણ, ગુણ રૂપે જાણવામાં આવે છે, તેથી જ ગુણ પ્રમાણ છે. આ રીતે ભાવકરણ અને કર્મસાધન પક્ષમાં ગુણેામાં પ્રમાણતાનું અનુસંધાન કરી લેવું જોઈએ. સૂત્રકાર ને બ્યુત્કમથી અજીવ પ્રમાણતું કથન કર્યું છે, તેનું કારણ અહીં અલ્પ વદ્યત-

## मनुयोगद्वारस्त्रे

855

अथ जीवगुणपमाणं निरूपयति-

पुल्प-से किंतं जीवगुणपमाणे ? जीवगुणपमाणे-तिविहे पण्णसे, तं जहा-णाणगुणपमाणे, दंसणगुणप्पमाणे, चरित्त-गुणप्पमाणे । से किं तं णाणगुणप्पमाणे ? णाणगुणप्पमाणे-षउद्विहे पण्णसे, तं जहा-पच्चवखे, अणुमाणे, ओवम्मे, आगमे । से किं तं पच्चक्खे ? पच्चक्खे दुविहे पण्णसे, तं जहा-इंदियपच्चक्खे य णोइंदियपच्चक्खे य । से किं तं इंदियपच्चक्खे ? इंदियपच्चक्खे पंचविहे पण्णसे, तं जहा-सोइंदियपच्चक्खे चक्खु-रिंदियपच्चक्खे पाणिदियपच्चक्खे जिटिंमदियपच्चक्खे कासिं-दियपच्चक्खे । से तं इंदियपच्चक्खे । से किं तं जहा-याण्पच्चक्खे । से तं इंदियपच्चक्खे । से किं तं जहा-आहे-पाणपच्चक्खे, मणपज्जवनाणपच्चक्खे, केवल्रणाणपच्चक्खे । से तं णोइंदियपच्चक्खे । से तं पच्चक्खे ॥सू०२२०॥

छाया-अथ कि तत् जीवगुणममाणम् ? जीवगुणममाणं-त्रिविधं प्रजप्तम् , तवथा-झानगुणममाणं, दर्शनगुणममाणं चारित्रगुणममाणम् । अथ कि तत् झान-गोलक का जो संस्थान होता है वह इत्तसंस्थान हैं। सिंघाडे के आकार जैसा जो आकार होता है वह ज्यस संस्थान है । जिस संस्थान में चारों कोने धराबर होते हैं उस संस्थान का नाम चतुरस्र है । जो आकार लंबा होता है, वह आयत संस्थान है । ये सब वर्णादि गुण अजीव पदार्थ के हैं इसलिये इन्हें अजीबगुणप्रमाण में रखा है ॥ सू० २१९ ॥

વ્યતા છે. વલય વગેરેના જે આકાર હાય છે. તે પરિમંડળ સંસ્થાન છે અયાગાલકનું જે સંસ્થાન હાય છે, તે વૃત્ત સંસ્થાન છે. શિંગાડાના જેવા જે આકાર હાય છે તે વ્યસ્ત સંસ્થાન છે, જે સંસ્થાનમાં ચારે ચાર ખૂણાઓા બરાબર હાય છે, તે સંસ્થાનનું નામ ચતુરસ છે. જે સંસ્થાનના આકાર લાંબા હાય તે આયતસંસ્થાન છે. આ બધાં વર્ણાદિ ગુણ અજીવ પદાર્થનાં છે તેથી આ બધાને અજીવગુણુ પ્રમાણમાં સૂકવામાં આવ્યાં છે. તા સૂ૦ ર૧૯તા

| अनुयोगचन्द्रिका टीका | सत्र २२० | जीवगुणप्रमाणनिरूपणम्   | 823 |
|----------------------|----------|------------------------|-----|
| -Garnersten and      |          | and Country and Street |     |

गुणभमाणम् ? ज्ञानगुणभमाणं चतुर्विधं प्रज्ञप्तं, तद्यथा-प्रश्यक्षम् , अनुमानम् , औषम्यम् , आगमः ! अथ किं तत् मत्यक्षं ? पत्यक्षं द्विविधं पज्ञप्तं, तद्यधान इन्द्रियप्रत्यक्षं च नो इन्द्रियमत्यक्षं च । अध किं तत् इन्द्रियमत्यक्षम् ? इन्द्रियम-

अब सूत्रकार जीवगुणप्रमाण का निरूपण करते हैं-

'से किं तं जीवगुणपमाणे' इत्यादि ।

चाव्दार्थ—(से किं तं जीवगुणपमाणे ?) हे भदन्त ! जीवगुणप्रमाण क्या है ?

उत्तर--(जीवगुणपमाणे तिबिहे पण्णत्ते) जीवगुणप्रमाण तीन प्रकार का कहा गया है-(तं जहा) जैसे (णाणगुणप्पमाणे दंसणगुणप्प-माणे, चरित्तगुणप्पमाणे) ज्ञानगुणप्रमाण, दर्शनगुणप्रमाण चारित्रगुण-प्रमाण (से ि तं ज्ञाणगुणप्पमाणे) हे भदन्त ! ज्ञानगुणप्रमाण का क्या स्वरूप है ? (णाणगुणप्रमाणे) चउव्विहे पण्पत्ते) ज्ञानगुणप्रमाण चार प्रकार का कहा गथा है। (तं जहा) उसके वे प्रकार ये हैं-(पच्च-क्खे, अणुमाणे ओवम्मे, आधमे) प्रत्यक्ष अनुमान उपमान, और आगम (से कि तं पच्चक्खे ?) हे भदन्त ! प्रत्यक्ष का क्या स्वरूप हैं ? (पच्चक्खे दुविहे पण्पत्ते) वह प्रत्यक्ष दो प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे-(हंदियपच्चक्खे य णोइ दियपच्चक्खे य) एक इत्दिय

હવે સૂત્રકાર જીવ ગુણુપ્રમાણુનું નિરૂપણુ કરે છે.

'से किं तं जीवगुणदामाणे' धत्यादि ।

શબ્દાર્થ — (से किंतं जीवगुणपमाणे ?) डे सहत ! अव शुखु प्रभाध शुं?

ઉत्तर--(जीवगुणप्पमाणे सिविहे पण्णत्ते) જીવ પ્રभाख ત્રણ પ્રકારનું કહેવામાં અવ્યું છે (तं जहा) જેમ કે (णाण गुणप्पमाणे दंसणगुणप्पमाणे, चरित्तगुणप्पमाणे) ज्ञान ગુણુ પ્રમાણ, દર્શન શુણુ પ્રમાણુ ચારિત્રગુણુ પ્રમાણ (से किं तं णाणगुणप्पम णे) હે ભદ'त ! ज्ञान ગુણુ પ્રમાણુ ચારિત્રગુણુ પ્રમાણ (से किं तं णाणगुणप्पम णे) હે ભદ'त ! ज्ञान ગુણુ પ્રમાણુ ચાર પ્રકારનું કહેવામાં ભાવ્યું છે. (तं जहा) तेना પ્રકારો આ પ્રમાણે છે. (पच्चकसे, अणुमाणे, ओवम्मे, आगमे) પ્રત્યક્ષ અનુમાન, ઉપમાન અને આગમ (से किं तं पच्चक्से) હે ભદ'ત ! પ્રત્યક્ષ અનુમાન, ઉપમાન અને આગમ (से किं तं पच्चक्से) પ્રત્યક્ષ છે પ્રકારનું કહેવામાં આંગ્યું છે. (तं जहा) જેમ કે (इंदिय पच्चक्से य णो इ'दियपच्चक्से य) એક ઈ ન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ અને અન્ય નાઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ અંગ દર ¥.

अनुयोगद्वारसूत्रे

स्यक्षं पश्चविधं मझप्तं, तद्य शा-श्रोत्रेन्द्रिपत्यक्षं, चक्षुरिन्द्रियपत्यक्षं द्राणेन्द्रिय मत्यक्षं; जिह्वेन्द्रियप्रत्यक्षं, स्पर्शेन्द्रियप्रत्यक्षम् । तदेतत् इन्द्रियप्रत्यक्षम् । अय किं तत् नो इन्द्रियपरयक्षं ? नोइन्द्रियपत्यक्षं-त्रिविधं प्रझप्तं, तद्यया-अवधि-ज्ञानमत्यक्षं, मनःपर्यवज्ञानप्रत्यक्षं, केवलुज्ञानमत्यक्षम् । तदेतत् नो इन्द्रियमत्य-क्षम् । तदेतत् मत्पक्षम् ॥ सू० २२० ॥

प्रत्यक्ष और दूसरा नोइन्द्रिय प्रत्यक्ष । (से कि तं इंदियवच्चक्से) बह इंद्रियप्रत्यक्ष चपा है ? (इंदियपच्चक्से पंचत्रिहे पण्णत्ते) बह इन्द्रिय प्रत्यक्ष पांच प्रकार का कहा गया है । (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-( रोइंदियपच्चक्से) ओत्रेन्द्रिय प्रत्यक्ष (चक्खुर्रिंदियपच्चक्से) चक्षु इन्द्रिय प्रत्यक्ष (प्राणिंदियपच्चक्से) प्राणेन्द्रियपरयक्ष (जिब्भिंदिय-पच्चक्से) जिह्वा इन्द्रिय प्रत्यक्ष (फार्सिंदियपच्चक्से) रगर्शनइन्द्रिय प्रत्यक्ष । (से तं इंदियपच्चक्से) इस प्रकार यह इन्द्रिय प्रस्पक्ष है । (से कि तं णो इंदियपच्चक्से) हे भदन्त ! नोइन्द्रिय प्रत्यक्ष क्या है ? (णो इंदियपच्चक्से तिविहे पण्णत्ते) नो इन्द्रिय प्रत्यक्ष तीन प्रकार का कहा गया है । (तं जहा) जैसे- (ओहिणाणपच्चक्से, मणपउज्जवनाणपच्च-क्से, केवल नाणपच्चक्से) अवधिज्ञानप्रत्यक्ष मनःपर्यवज्ञानप्रत्यक्ष और केवलज्ञान प्रस्यक्ष । (से तं णो इंदियपच्चक्से) इस प्रकार यह नोइन्द्रिय प्रस्यक्ष है । (से तं पच्चक्से) यही प्रस्यक्ष का स्वरूप है ।

(से किं तं इंदियपचक्से) ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષનું શું સ્વરૂપ છે ? (इंदियपच्चक्से पंचविद्दे पण्णते) તेઈ न्द्रिय प्रत्यक्ष पांच प्रधारनुं કહેવામાં આવ્યું છે. (तं जहा) ते प्रधारे। આ પ્રમાણે છે. (स्रोइंदियपच्चक्से) श्रोशेन्द्रिय प्रत्यक्ष (चक्खुरिंदियपच्चक्से) ચक्षुઇन्द्रिय प्रत्यक्ष (घाणिंदियपच्चक्से) ध्रोशेन्द्रिय प्रत्यक्ष (चक्खुरिंदियपच्चक्से) ચक्षुઇन्द्रिय प्रत्यक्ष (घाणिंदियपच्चक्से) ध्राह्ये-द्रिय प्रत्यक्ष जिब्निंदियपच्चक्से) बिहा ઈन्द्रिय प्रत्यक्ष (फाझिंदिय पच्चक्से) स्पर्शन ઈन्द्रिय प्रत्यक्ष (से तं इंदियपच्चक्से) आ प्रभाष्ट्रे आ धेन्द्रिय प्रत्यक्ष छे. (से किं तं णो इंदियपच्चक्से) डे करन्त ! ने। ઇन्द्रिय प्रत्यक्ष शुं छे? (णो इंदियपच्चक्से तिबिहे पण्णत्ते) ने। ઈन्द्रिय प्रत्यक्ष त्रखु प्रधारनुं इडिवाभा आव्युं छे. (तं जहा) बेभ डे (झोहिणाणपचक्से, मणपज्जवनाणपच्चक्से केकळताणपच्चक्से) अव-धिज्ञानप्रत्यक्ष मनः पर्यं प्रज्ञान, प्रत्यक्ष अने हेवसज्ञान प्रत्यक्ष (से तं पत्रक्से) आज प्रत्यक्षिज्ञं स्वरूप छे,

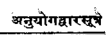
# अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २२० जीवगुणप्रमायनिरूपयम् ७९१

टीका—'से किं तं जीवग्रुणप्पमाणे' इत्यादि—

अथ किं तत् जीवगुणप्रमाणम् १ इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-जीवगुणप्रमा-णम्-जीवस्य ये गुणाः-झानादिरूपास्तद्र्पं पमाणं झानगुणपमाणदर्श्वनगुणप्रमाण-चारित्रगुणप्रमाणेति त्रितिधम् । तत्र झानगुणप्रमाणम् झानरूपो यो गुणस्तद्र्पं पमाणं परयक्षानुमानौपम्यागमेति चटुर्विधम् । तत्र परयक्षम्-अश्नुते=व्याप्नोति झानात्मनाऽर्यान् यः सोऽको-जीवः, अक्षं=जीवं पति प्रतिगतं प्रत्यक्षम्-'अत्यादयः कान्तापर्थे द्वितीया' इति प्रश्यक्षष्-अर्थसाक्षारकारेण जीवस्य यज्झानम्रुत्यद्यते

भावार्ध--इस सूत्र दारा सूत्रकार ने जीवगुणप्रमाण का निरूपण किया है-जिसमें चेतना हो जानने देखने की ताकत हो उसका नाम जीव है। इस जीव के जो ज्ञानादिक गुण है वे जीवगुण हैं। इन जीव गुणों का प्रमाग होना-अर्थात् जीवगुणों का स्वयं प्रमाणरूप होना यह जीवगुण प्रमाण है। ज्ञानगुणप्रमाण प्रस्थक्ष, अनुमान, आगम और उपमान के भेद से चार प्रकार का कहा गया है। प्रस्थक्ष चाब्द में प्रति अक्ष ऐसे दो द्राब्द है। अक्ष दाब्द का अर्थ जीव है। क्योंकि यह जीव ज्ञान से समस्त पदार्थों का ब्याप्त कर छेता है-ज्ञान छेता है-अक्ष्णोति-व्याप्नोति-ज्ञानात्मना अर्थात् यः सोऽक्षः'' ऐसी अक्षद्याब्द की ब्युस्पत्ति है। सो इस जीव के प्रति-प्रतिगत-हो वह प्रस्थक्ष है। यहां ''अत्यादयः क्रान्ताचर्थे द्वितीया'' जीव में इस सूत्र से दितीया विभक्ति हुई है। अर्थ के साक्षात्कार से जो जीव को ज्ञान उत्पन्न

ભાવાર્થ---આ સૂત્રવડે સૂત્રકારે છવગુણુપ્રમાણતું નિરૂપણુ કશું છે. જેમાં ચેતના હાય, જાણવા, જોવાની શકિત હાય તે છવ છે. આ છવના જે જ્ઞાનાદિક ગુણુ છે, તે છવગુણુ છે. આ છવગુણુ ાતું પ્રમાણુ થલું. એટલે કે છવગુણુાતું જાતે પ્રમાણ રૂપ થવું તે છવગુણુ પ્રમાણ છે. જ્ઞાનગુણુ પ્રમાણ, પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, આગમ અને ઉપમાનના લેદથી ચાર પ્રકારનું કહે-વામાં આવ્યું છે. પ્રત્યક્ષ શખ્દમાં પ્રતિ અક્ષ એવા બે શખ્દ છે. અક્ષ શખ્દના અર્થ જીત (આત્મા) છે. કેમકે આ જીવ જ્ઞાનથી સમસ્ત પદાર્થીને વ્યાપ્ત કરી લે છે-જાણી લે છે, 'અક્ષ્ળોતિ ગ્લપ્તોતિ જ્ઞાનથી સમસ્ત પદાર્થીને વ્યાપ્ત કરી અક્ષ શખ્દની વ્યુત્પત્તિ છે. તા આ જીવના પ્રતિ-પ્રતિગત-હાય તે પ્રત્યક્ષ છે. અહીં 'ગ્રત્યાદ્વરા જ્ઞાન્તારાથે' દ્વિતીયા' જીવમાં આ વાતિ કવડે દ્વિતીયા વિભક્તિ થયેલ છે. અર્થના સાક્ષાત્કારથી જે જીવને જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.



પ્રેયર

वदित्पर्थः । यद्वा--अश्वाति--ग्रुङ्के पालयति वा अर्थान् यः सोऽक्षो जीवः । अक्षं मतिगतं मल्यक्षम् । अर्थः पूर्वोक्त एव अक्षमक्षं मतिगतमिति मत्यक्षमिति कैश्विद विग्रहीतं तत्र युक्तम् अव्ययीभावस्य नपुंसकत्वेन घत्यक्षो वोधः घस्यक्षा बुद्धिः मत्यक्षं ज्ञानम् इति लिङ्गत्रयस्यानुपपत्रत्वात् । तच मत्यक्षम् इन्द्रियमत्यक्षनो-इन्द्रियपत्यक्षेति द्विविधम् । तत्र–ेइन्द्रियमत्वक्षम्−इन्द्रियं≔श्रोत्रादिकं तन्निमित्तं तत्सहकारिकारणं यस्य ज्ञानस्य तदलिङ्गिकं शब्दरूपरसगन्धस्पर्शविषयज्ञानम् । इदं च इन्द्रन्त्रक्षणजीवात् परम्-अतिरिक्तं निमित्तमाश्रित्योत्दवद्यते । यथा भूममा-श्रित्याग्निज्ञानम्, अत इदं ज्ञानमपि वस्तुतः परोक्षमेव, तथापीदं छोकव्यवहारतः होता है उसका नाम प्रत्यक्ष ज्ञान है। ''आश्नाति-सङ्क्ते पालयति षा अर्थान् यः सः अक्षो जीवः" इस व्युत्पत्ति का भी यही पूर्वोक्त अर्थ है जो "अर्क्ष अक्ष प्रति गतं प्रत्यक्षम् - ऐसी व्युत्पत्ति इस प्रत्यक्ष **शब्द की करते हैं वह युक्त नहीं है।** क्योंकि ऐसी<sup>−</sup>व्युत्पस्ति करने में अव्ययीभाव समास होता है और वह सदा नपुंसक लिङ्ग में होता है तब ''प्रत्यक्षो बोधः पत्यक्षा बुद्धिः, प्रस्यक्षं ज्ञानम्" इस प्रकार से वि-लिंगता प्रत्यक्षराब्द में नहीं आ सकेगी। अतः पूर्वोक्त ब्युत्पत्ति ही परयक्ष शब्द की निर्दोंब है। जिस प्रत्यक्षज्ञान की उत्पत्ति में इन्द्रियां सहकारि कारण पडती है, वह इन्द्रियप्रश्यक्ष है। वैसे देखा जावे तो सिद्धान्त के अनुसार ऐसा ज्ञान परोक्ष ही माना गया है। क्योंकि इन्द्रियों की सहायता से उत्पन्न ज्ञान सब ही आत्मातिरिक्त पर की सहायता से उत्पन होने के कारण घूम की सहायता से उत्पन्न अग्नि

तेनुं नाभ પ્રત્યક્ષ ज्ञान છે. 'अइनाति- मुइक्ते पाळयति वा अर्थान् यः सः अक्षो जोवः' આ વ્યુત્પત્તિના પણ એજ પૂર્વીકત અર્થ છે. જે 'अक्ष' अक्ष' प्रति गतं--प्रस्यक्षम्' ' આ જાતની વ્યુત્પત્તિ આ પ્રત્યક્ષ શબ્દની કરે છે, તે યુકત નથી. કેમકે આ જાતની વ્યુત્પત્તિ કરવામાં અવ્યયીભાવ સમાસ થાય છે. અને તે હંમેશા નપુંસક લિંગમાં થાય છે. ત્યારે 'प्रस्यक्षो बोधः प्रत्यक्षा चुद्धिः भरयक्षं ज्ञानम् ' આ રીતે ત્રિ'લિંગતા પ્રત્યક્ષ શબ્દમાં આવી શકરો નહીં. તેથી પ્રત્યક્ષ શબ્દની પૂર્વોકત વ્યુત્પત્ત્તિ જ નિર્દોધ કહેવાય. જે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની ઉત્ત્વત્તિમાં ઇન્દ્રિયા સહકારિ કારણ તરીકે હાય તે ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ છે. આમ આપણે વિચાર કરીએ તા સિદ્ધાન્ત મુજબ એવુ' જ્ઞાન પરેક્ષ જ માનવામાં આવ્યું છે. કેમ કે ઈન્દ્રિયાની સહાયતાથી ઉત્પન્નજ્ઞાન સવ<sup>\*</sup> આત્માતિરિકત 'પર'ની સહાયતાથી ઉત્પન્ન થવા બદલ ધૂમની સહાયતાથી ઉત્પન્ન અગ્નિજ્ઞાનની

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२१ अनुमानप्रमाणनिरूपणम्

मश्यक्षमुच्यते इतिवोध्यम् । इदमिन्द्रियमत्यक्षं श्रोत्रेन्द्रियमत्यक्षचछुरिन्द्रियमत्यक्ष-धाणेन्द्रियप्रत्यक्षजिबेन्द्रियप्रत्यक्षस्पर्श्वेन्द्रियप्रत्यक्षेति पञ्चविधम्। यत्तु इन्द्रियपत्यक्षं न भवति ८द नोइन्द्रियपरयक्षमुच्यते । नो श्रब्दोऽत्र सर्वनिषेधे वर्त्तते, तेन यत्र इन्द्रियं सर्वर्थेव न मर्वत्तते, किन्तु जोव एव साक्षादर्थं पद्यति, तत्नोइन्द्रियमत्यक्षम् । एतत् अर्धिज्ञानमत्यक्षमनःपर्यवज्ञानमस्यक्षकेवलज्ञानप्रत्यक्षेति त्रिविधमिति ॥सू०२२०॥

अध अनुमानं निरूपयति -

मूल्म्-से किंतं अणुमाणे? अणुमाणे-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-पुब्ववं सेसवं दिट्ठसाहम्मवं। से किंतं पुद्ववं? पुद्ववं पंच-विहं पण्णत्तं, तं जहा-खतेण वा १ वणेण २ वा छंछणेण वा ३ मसेण वा ४ तिछए ण वा ५ गाहा-

ज्ञान के जैसा से परोक्ष माना गया है। जिस प्रकार अग्निज्ञान धूम-रूप लिंग की सहायता से उस्पच होता है और वह परोक्ष होता है, उस प्रकार से इन्द्रियजन्य ज्ञान लिङ्गजन्य नहीं होता है। इसीलिये इन्द्रिय जन्य ज्ञान को वस्तुतः परोक्षरूप होने पर भी लोकव्यवहार की अपेक्षा प्रत्यक्ष मान लिया गया है। जिस ज्ञान की उत्पत्ति इन्द्रियों की सहायता से नहीं होती है, वह नोइन्द्रिय प्रस्यक्ष ज्ञान है। यहां "नो" शब्द सर्वथा इन्द्रियों की सहायता के निषेध में लिया गया है। इसका यह ताल्पर्य है कि 'जिस ज्ञान की उत्पत्ति केवल आत्माधीन ही होती है, वह नो इन्द्रिय प्रत्यक्ष है। ऐसे नो इन्द्रिय प्रत्यक्ष ज्ञान अवधिज्ञान मनः पर्यवज्ञान और केवलज्ञान ये तीन ज्ञान है ॥सू. २२०॥

જેમ પરાક્ષ માનવામાં આવ્યું છે. જે પ્રમાણે અગ્નિજ્ઞાન ધૂમરૂપ લિંગની સહાયતાથી ઉત્પન્ન થાય છે અને તે પરાષ્ટ્ર હાય છે, આ રીતે ઈ ન્દ્રિય જન્યજ્ઞાન લિંગજન્ય હાતું નથી. એટલા માટે ઈ દ્રિય જન્ય જ્ઞાનને વસ્તુતઃ પરાક્ષરૂપ હાેવા છતાંએ લાકબ્યવહારની અપેક્ષાએ પ્રત્યક્ષ માની લીધું છે. જે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ ઇદ્રિયાની સહાયતા વડે થતી નથી. તે નાઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષજ્ઞાન છે. અહીં 'તો' શબ્દ સર્વથા ઇન્દ્રિયાની સહાયતાના નિષેધમાં ગ્રહણ કરવામાં આવ્યો છે, આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'જે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ ફક્ત આત્માધીન જ હાેય છે, તે નાઈન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ છે. એવા નાઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષજ્ઞાન અવધિ-જાન માન:પર્યવજ્ઞાન અને કેવલજ્ઞાન આ ત્રણ જ્ઞાના છે. ા સુબ ૨૨૦ ા





''माया पुत्तं जहा नट्टं, जुवाणं पुणराग्यं। काई पचभिजाणेज्जा, पुटवलिंगेण केणई ॥१॥"

से तं पुब्ववं। से किं तं सेसवं? सेसवं पंचविहं पण्णसं, तं अहा-कजेणं कारणेणं गुणेणं अवयवेणं आसएणं। से किं तं कजेणं ? कजेणं-संखं सद्देणं, भेरिं ताडिएणं, वसमं ढिकिएणं, मोरं केकाइएणं, हयं हेसिएणं, गयं गुलगुइएणं, रहं घणघणा-इएणं। से तं कज़ेणं। से किं तं कारणेणं? कारणेणं तंतवो पडरस कारणं, ण पडो तंतुकारणं, वीरणा कडस्स कारणं, ण कडो वीरणाकारणं, मिप्पिंडो घडस्स कारणं, ण घडो मिप्पिंड-कारणं। से तं कारणेणं। से किं तं गुणेणं? गुणेणं–सुवण्णं निकसेणं, पुष्फं गंधेणं, लवणं रसेणं, महुरं आसायएणं, वर्धं फासेणं। से तं गुणेणं। से किं तं अवयवेणं? अवयवेणं-महिसं सिंगेणं, कुक्कुडं सिह्राए, हर्दिथ विसाणेणं, वराहं दाढाए, मोरं पिच्छेणं, आसं खुरेणं, वग्घं नहेणं, चमरिं वालग्गेणं, वाणरं लंगूलेणं, दुपयं मणुस्सादि, चउप्पयं गवयादि, बहुपयं गोमि-थादि, सीहं केसरेणं वसहं ककुएणं, महिलं वलयबाहाए-गाइ(-पडियरबंधेणं भडं, जाणिजा महिलियं निवसणेणं।

सित्थेणं दोणपागं, कविंच एकाष गाहाए॥१॥ से तं अवयवेणं। से किं तं आसएणं? आसएणं-अग्निंग धूमेणं, सलिलं वलागेणं, बुट्टिं अब्भविकारेणं कुलपुत्तं सीलसमायारेणं। से तं आसपणं। से तं सेसवं॥सू०२२१॥ मनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २२१ अनुमानप्रमाणनिरूपणम्

ષ્ઠલ

छाया-अथ किं तर् अनुमानम् ? अनुमानं त्रिविधं मइष्तम्-तद्यथा पूर्ववत् रोषवत् दृष्टिसाधर्म्यवत् । अथ किं तत् पूर्ववत् ? पूर्ववत् पञ्चविधं मज्ञप्तम्-तद्यथा-स्रतेन वा १ व्रणेन वा २ ळाब्छनेन वा ३ मपेण वा ४ तिलकेन वा ५, गाथा-''माता धुत्रं यथा नर्ष्टं. युवानं पुनरागतम् ।

काचित् पत्यभित्तानीयात् पूर्वसिङ्गेन केनचित् ॥"

अय सूत्रकार अनुमान ज्ञान की प्ररूपणा करते हैं-

"से किं तं अणुमाणे ? " इत्यादि ।

दाब्दार्थ---(से किं तं अणुमाणे ?) हे भदन्त ! वह पूर्व प्रकान्त अनुमान क्या है ?

उत्तर--(अणुमाणे तिविहे पण्णत्ते) अनुमान तीन प्रकार का कहा गधा है-(तं जहा) उसके प्रकार ये हैं-(पुच्ववं सेसवं दिद्वसाहम्मवं) पूर्ववत् दोषवत् और दष्टिसाधम्पवत् । (से किं तं पुव्ववं) हे भद्व्त ! पूर्ववत् अनुमान क्या है ?

उत्तर---(पुत्र्यवं पंचविहं पण्णत्तं ) पूर्ववत् अनुमान पांच प्रकार का कहा गया है (तं जहा जैसे-(खत्तेण वा वणेण वा, लंछणेण वा, मसेण वा, तिलएण वा) क्षत, व्रण, लाव्छन, मसा और तिल इन पांच चिह्रों दारा उत्पन्न हुआ अनुमान पूर्ववत् कहलाता है और इन्हीं चिह्रों से उत्पन्न होने के कारण वह इन २ नाम वाला हो जाता है । इसलिये उसे पांच प्रकार का कहा है। (गाहा) यहां पर यह गाधा है 'माया

હવે સૂત્રકાર અનુમાન જ્ઞાનની પ્રરૂપણા કરે છે.

'से कि' तं अणुमाणे' धत्याहि।

શખ્દાર્થ--(से किंतं अणुमाणे) & अદન્त ! તે પૂર્વ પ્રકાન્ત अनुमान શું છे ?

ઉત્તર--( अणुमाणे तिविद्दे पण्णत्ते ) અનુમાન ત્રણ પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. (तं ज्ञद्दा) તેના પ્રકારા આ પ્રમાણે છે. (पुच्ववं सेखवं दिट्टसाह-म्मवं) પૂર્વવત્, રોષવત્ અને દબ્ટિ સાધાર્મ્યવત્ (से किंतं पुव्ववं) હે બદ'ત ! પૂર્વવત્ અનુમાન શું છે !

ઉત્તર--(પુચ્ચવં પંચવિદ્દ' વળ્ળત્તં) પૂર્વવત્ અનુમાન પાંચ પ્રકારનું હાય છે. (તં जદ્દા) જેમ કે (સત્તેળ वा वળેળ વા, રંછળેળ વા, मसેળવા, તિરૂણળ વા) ક્ષત, વર્ણ, લાંછન, મસા અને તિલ આ પાંચ ચિદ્ધો વડે ઉત્પન્ન થયેલ અનુ-માન પૂર્વવત્ કહેવામાં આવ્યું છે. અને આજ ચિદ્ધોથી ઉત્પન્ન હાેવા અદલ તે આ નામાથી અસિદ્વિ કરવામાં આવે છે. એટલા માટે તેને પાંચ પ્રકા ୫୧ୡ

अनुयोगद्वारस्वे

तदेतत् पूर्वेग्रत् । अय किं तत् ज्ञेषवत् ? ज्ञेषवत् पञ्चविधं मज्ञप्तं, तद्यथा-कार्येण, कारणेन, गुणेन, अवयवेन, आश्रयेण । अथ किं तत् कार्येण ? कार्येण-क्षङ्खं क्रब्देन, भेरीं ताडितेन, वृषमं गर्जितेन, मयूरं केकाश्वितेन, इयं द्वेपितेन, गर्ज गुळमुळायि-तेन, रथं चनघनायित्तेन । तदेतत् कार्येण । अय किं तत् कारणेन ? कारणेन--

पुसं इत्यादि'' इसका भाव यह है-किसी माता का पुत्र वाल्यावस्था से ही परदेश में चला गया था-रहते २ वड़ां वह तरुण हो गया। जब बह बायिस आया तो, उसको मां ने उसे किसी चिह्न को देखकर पहि-चान लिया। (से तं पुल्ववं) इस प्रकार यह पूर्ववत अनुमान है। (से किं तं सेसवं) हे भदन्त रोषवत् अनुमान क्या है ? (सेसवं पंच विह पण्णत्तं) रोषवत् अनुमान पांच प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-(कडजेणं कारणेणं गुजेणं अवधवेणं आमरणं) कार्य, कारण, गुण अवधव, और आश्रय इन पांच से उत्पन्न हुआ अनुमान रोषवत् अनुमान है। (से किं तं कडजेणं) कार्य से उत्पन्न हुआ रोषवत् अनुमान है। (से किं तं कडजेणं) कार्य से उत्पन्न हुआ रोषवत् अनुमान है। (से किं तं कडजेणं) कार्य से उत्पन्न हुआ रोषवत् अनुमान है। (से किं तं कडजेणं) कार्य से उत्पन्न हुआ रोषवत् अनुमान है ( कडजेणं संखं सदेणं, भेरिं ताडिएणं वसभं ढक्तिएणं, मोरं केकाइएणं, हयं हेसिएणं गयं गुलगुलाइ-एणं, रहं घणघणाइएण) कार्य से उत्पन्न हुआ रोधवत् अनुमान इस मकार से है जैसे-शंख के शब्द को खुनकर शंख का अनुमान करना भेरी की आवाज खुनकर भेरी का अनुमान करना, बैल्ल का डक्तित

રનું કહેવામાં આવ્યું છે. (गाहा) અહીં આ ગાથા છે. 'माया पुत्तं इत्यादि' આને ભાવ આ પ્રમાણુ છે. કે ઠાઇ માતાના પુત્ર બાલ્યાવસ્થામાં જ પર-દેશમાં જતા રહ્યો હતા. પરદેશમાં જ તે તરૂણુ થઇ ગયા જ્યારે તે પાછા ક્યે ત્યારે માતાએ કાઈ ચિદ્ધના આધારે તેને આળખી લીધો (સે તં पુત્ર્વવં) આ પ્રમાણુ આ પૂર્વવત્ અનુમાન છે. (સે જિં સેસવં) હે ભદ'ત ! શેષવત્ અનુમાન શું છે ! (સેસવં पંचविहं पण्णत्तं) શેષવત્ અનુમાન પાંચ પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. ( તં जहा) તે પ્રકારે આ પ્રમાણે છે. (इडजेणं वाग्णेणं गुणेणं अवयवेणं आखण्णं) કાર્ય, કારણ, ગુણ, અવયવ અને આશ્રય આ પાંચ વડે ઉત્પન્ન થયેલ અનુમાન શેષવત્ અનુમાન છે (સે જિં તં इडजेणં) કાર્યથી ઉત્પન્ન થયેલ શેષવત્ અનુમાન શું છે ! (कडजेणं संख, स्हेणं भेरि' ताडिएणं, वसमं ढकिरुएणं, मोरं, केकाइएणं, हथं हेसिएणं, गयं गुरुगुलाइएणं, रहं घળ-घणाइएलं) કાર્યથી ઉત્પન્ન થયેલ શેષવત્ અનુમાન અ પ્રમાણે છે. જેમ કે શંખના શખ્દને સાંક્ષળીને શંખતું અનુમાન કરવું લેરીના શખ્દને સાંસળીને

#### मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२१ अनुमानप्रमाणनिरूपणम्

890

तन्तवः पटस्थ, कारणं, न पटस्तन्तुकारणं, वीरणा कटस्य कारणं, न कटो वीरणा कारणं, मृत्क्षिडो घटस्य कारणं, न घटो मृत्पिण्डकारणं । तदेतत् कारणेन । अथ किं तद् गुणेन ?, गुणेन-सुर्शां निकषेग, पुष्पं गन्धेन, टवणं रसेन,

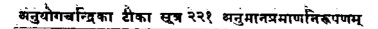
दकालना सुनकर बैल का अनुमान करना, मयूर की वाणी सुनकर मयूर का अनुमान करना, हिनहिनाना सुनकर घोडे का अनुमान करना, हाधी का चिघाटना सुनकर या मार्ग में पतित उसकी बीट को देखकर हाथी का अनुमान करना, घनघनायित से रध का अनुमान करना। (से तं कज्जेणं) यह कार्य लिङ्ग से उश्पन्न हुआ दोषवत् अनुमान है। (से किं तं कारणेणं) हे भइन्त ! कारणरूप लिङ्ग से उश्पन्न हुआ दोषवत् अनुमान क्या है ? (कारणेणं) कारण रूप लिङ्ग से उश्पन्न हुआ दोषवत् अनुमान हस प्रकार है-(कारणेणं तंतवो पडस्स कारणं ण पडो तंतु कारणं वीरणा कडस्स कारणं, ण कडो वीरणा कारणं क्रि पिडो घडस्स कारणं, ण घडो मिप्तिंड कारणं-से तं कारणेणं) तंतु पट (कपड़ा) के कारण होते हैं, पट तंतु का कारण नहीं होता है, वीरणा-तृणविद्येष-कट-चटाई के कारण होते हैं-चटाई वीरणा की कारण नहीं होती है। मृत्पिंड-मिट्टी-घट का कारण होता है-घट मृत्पिंड का कारण नहीं होता। यह कारणलिंग जन्य दोषवत् अनु-मान है। (से किं तं गुगेणं) हे भदन्त ! गुगलिंग जन्य दोषवत् अनु-

ભેરીનું અનુમાન કરવું, બળકના શખ્દને સાંભળીને અળદનું અનુમાન કરવું. મયૂરનીવાણી સાંભળીને મયૂરનું અનુમાન કરવું, હણુહણુવું સાંભળીને ઘેઠાનું અનુમાન કરવું, હાથીની ચીસ સાંભળીને અથવા તા માર્ગમાં પડેલ તેની લાદ નેઇને હાથીનું અનુમાન કરવું, ઘનઘનાયિત શખ્દ સાંભળીને રથનું અનુમાન કરવું. (સે તં कन्जેणં) આ કાર્યલિંગથી ઉત્પન્ન થયેલ શેષવત્ અનુમાન છે. સે कિં તં कारणે ળં) હે ભદન્ત ! કારણુરૂપલિંગથી ઉત્પન્ન થયેલ શેષવત્ અનુમાન છે. સે कિં તં कारणે ળં) હે ભદન્ત ! કારણુરૂપલિંગથી ઉત્પન્ન થયેલ શેષવત્ અનુમાન આ પ્રમાણે છે. (कारणે ળં) કારણુરૂપ લિંગથી ઉત્પન્ન થયેલ શેષવત્ અનુમાન આ પ્રમાણે છે. (कारणે ળં) કારણુરૂપ લિંગથી ઉત્પન્ન થયેલ શેષવત્ અનુમાન આ પ્રમાણે છે. (कारणે તંતવો વરૂરસ कારળં ળ વડો તંતુ कારળં વૌરળા અકસ્સ જ્વારળં, ળ કરો વીરળા कારળં વિલિંકો ઘટસ્સ જ્વારળં, ળ ઘડો મિષ્લિંદ્ર કારણ નહે. વીરણા- તૃણુ વિશેષ-કટ (સાદડી)ના કારણા હાય છે, પટ તંતુનું કારણ નહિ. વીરણા- તૃણુ વિશેષ-કટ (સાદડી)ના કારણા હાય છે, ઘટ મૃત્પિંડનું કારણ બાતી નથી. મૃત્ પિંડ-માટી-ઘટનું કારણ હાય છે, ઘટ મૃત્પિંડનું કારણ નથી. આ કારણુલિંગ જન્ય શેષવત્ અનુમાન છે. (સે જિંતં ગુળેળં) હે ભદન્ત ! ગુણુ-અ દર S.M

मदिराम् आस्वादनेन, वस्तं स्पर्शेन । तदेतद् गुणेन । अथ किं तत् अवयवेन ? अवयवेन-महिषं कृङ्गेण कुक्कुटं शिखया, हस्तिनं विषाणेन, वराहं दंष्ट्रया, मयूरं पिच्छेन, अश्वं खुरेण, व्याघ्रं नखेन, चमर्री वालाग्रेग, वानरं लाङ्गूलेन, दिपदं मनुष्यादि, चतुष्पदं गावादिकं, बहुपदं गोमिकादि, सिंहंकेशरेण, टपमं ककुदा, महिलां बळयबाहुना ।

मान क्या है ? (गुजेणं) गुगलिङ्ग जन्य दोषव र अनुमान इस प्रकार से है—(खुवण्गं निकसेणं पुष्कं गंधेणं, लवणं रसेणं महरं आसाइएणं, वत्थं फासेणं सेतं गुणेणं) निकष-कसौटी पर घिसने पर उछरी हुई रेखा से सोने का अनुमान करना गंध से पुष्प का अनुमान करना, रस से नमक का अनुमान करना, आस्वाद से मदिरा का अनुमान करना स्पर्दा से वस्त्र का अनुमान करना, ये सब गुणनिष्पन्न दोषवत् अनु-मान हैं। (से किं तं अवयवेणं) हे भदन्त ! अवयवरूप लिङ्ग से निष्पन्न दोषवत् अनुमान क्या है ? (अवयवेणं) अवयवरूप लिङ्ग से निष्पन्न दोषवत् अनुमान इस प्रकार से है-(महिसं सिंगेणं कुक्कुडं सिहाए, हर्शिं विसाणेणं, वसहं दाढाए मोरं पिच्छेणं, आसं खुरेणं, बग्धं नहेणं, चमरिं वालग्गेणं, वाणरं लंग्र्लेणं दुपयं मणुस्सादि बउप्पयं गवयादि, बहुप्पयं गोमियादि, सीहं केमरेणं, वसहं ककुएणं महिलां वलयषाहाए) शंग से महिष को, दिाखा से कुक्कुट को, विधाण से हाथी को, दंग्द्रा से चराह को, पिच्छ से

લિંગ જન્ય શેષવત્ અનુમાન શું છે ? (गुणेणं) ગુણુલિંગ જન્યશેષવત્ અનુમાન આ પ્રમાણે છે. (सुरण्णं निकसेण पुषंत गंधेणं छवणं रसेणं महरं झासायएणं वत्यं फासेणं, से त' गुणेणं) નિકષ-કસાટી-પર ધસવાથી કસાટી પર થયેલી ?ખા-એાથી સાનાનું અનુમાન કરવું, ગંધથી પુષ્પનું અનુમાન કરવું, રસથી લવ-છુનું અનુમાન કરવુ, આસ્વાદથી મદિરાનું અનુમાન કરવું, રપર્શંથી વસનું અનુમાન કરવું, આ અધાં ગુણુનિષ્પન્ન શેષવત્ અનુમાન છે. (से किं त' खवयवेणं) છે ભદ'ત ! અવયવરૂપ લિંગથી નિષ્પન્ન શેષવત્ અનુમાન શું છે. (खवयवेणं) અવયવ રૂપ લિંગથી નિષ્પન્ન શેષવત્ અનુમાન આ પ્રમાણે છે. (सदसं सिंगेणं कुक्कुडं सिद्दाप, इत्थिं विद्याणेणं, वराहं दाढाप मोरं पिच्छेणं आसं खुरेणं, वर्ग्ध नद्देणं, चमरिं बालगोणं, बाणरं लंगूलेणं, तुपयं मणुस्सादि चड લ्ययं गवयादि, बहुप्पयं गोमियादि, सीद्दं केखरेणं, वसद्दं बकुएलं मद्दिलं बल्य बाह्यप) अंभयी મહિયતું, શિખાથી કુધ્કુટનું, વિષાણુથી હાથીનું દ'બ્રાથી



#### गाथा---

"परिकरबन्धनेन भटं, जानीयातु महिळां निवसनेन ।

सिक्येन द्रोणपाकं, कर्वि च एकया गाथया'' ॥१॥ तदेवत् अवयवेन । अथ किं तत् आश्रयेण ?, आश्रयेण–अर्प्रि घूमेन, सलिलं बला-कया, दृष्टिम् अश्रविकारेण, क्वडपुत्रं शील्समाचारेण । तद्देतत् आश्रयेण । तदेतत् ज्ञेषवत् ॥मू० २२१॥

मयूर को, खुर से घोडा को, नख से व्याघ को, बालाय से चमरी को लाङ्ग्ल-पूछ से धन्दर को, बिपद से मनुष्य आदि को. चतुष्पद से गांग आदि को, बह्रपद से गोमिकादि को. केशरसटा से सिंह को, ककुद (खंदोल) से बैल को, बलय युक्त बाहु से महिला को अनुमित करना यह अवधव लिङ्ग जन्य दोषवत् अनुमान है। (गाहा) यहां-ऐसी गाथा है कि-'पडियरबंधेणं इत्यादि' इस गाथा का अर्थ पहिछे लिखा जा चुका है। उसी के अनुसार यहां उसका भावार्थ लगा छेना चाहिये। (से तं अवयवेणं) इस प्रकार यह अवयवरूप लिङ्ग जन्यरोपवत् अनुमान का स्वरूप हैं। (से किं तं आसएणं?) हे भदन्त! आश्रयरूप लिङ्ग से आश्रयी का जो अनुमान होता है,। वह क्या है? (आसएणं) आश्रयरूवलिङ्ग से जो आश्रयी का अनुमान होता है वह इस प्रकार से है-(अगिंग धूमेणं, सलिलं षष्टागेणं, बुद्दिं अञ्मविकारेणं कुलपुत्तं सीलसमायारेणं से तं आसएणं से तं सेसर्च) धूम से अग्नि का-बकपंक्ति से पानी का, मेघविकार

વશહતું, પીંછાથી મયૂરનું ખરીઓથી ઘેડાનું નખથી વ્યાઘનું બાલાગ્રથી ચમરીનું, લાંગૂલ-પૃંછથી વાંદરાનું, દ્વિપદથી મનુષ્ય આદિનું, ચતુષ્પદથી ગામ આદિનું બહુપદથી ગામિકાદિનું, કેશર સટાથી સિંહનું કકુદથી બળદનું, વલયશુકત બાહુથી શ્રીનું અનુમાન કચ્લું તે અવયવ લિંગજન્ય શેષવત્ અનુ-માન છે. (गःहा) અહીં એવી ગાથા છે કે 'पश्चिरवंघेण इत्यादि' આ ગાથાના થય પહેલાં સ્પષ્ટ કરવામા આવ્યો છે. તે પ્રમાછ્યુ જ અહીં ભાવાર્થ સમજી લેવા જોઈ એ. (સે તં अवयવેળં) આ પ્રમાથ્યુ આ અવયવરૂપ લિંગ જન્ય શેષવત્ અનુમાનનુ સ્વરૂપ છે. (સે જિં તં આ પ્રમાથ્યુ આ અવયવરૂપ લિંગ જન્ય શેષવત્ અનુમાનનુ સ્વરૂપ છે. (સે જિં તં આ પ્રમાથ્યુ આ અવયવરૂપ લિંગ જન્ય શેષવત્ અનુમાનનુ સ્વરૂપ છે. (સે જિં તં આ પ્રમાથ્યુ આ અવયવરૂપ લિંગ જન્ય શેષવત્ અનુમાનનુ સ્વરૂપ છે. (સે જિં તં આ પ્રમાથ્યુ આ અવયવરૂપ લિંગ જન્ય શેષવત્ અનુમાનનુ સ્વરૂપ છે. (સે જિં તં આ પ્રમાથ્યુ છે લહતા! આગ્ર સ રૂપલિંગથી જે આશ્રયીનું એ અનુમાન થાય છે, તે શું છે ! (आગ્ર દ્વળાં) આશ્ર મ-રૂપલિંગથી જે આશ્રયીનું અનુમાન થાય છે, તે આ પ્રમાથ્યુ છે. ( झाणિ ધ્રેમળં, સજિત્રં વત્રાગેળં લુટ્ટિં અદ્દ બાવે જારે, બલાકા (બક્રપંકિત) થી પાણીનું





टीका-'से कि तै' इत्यादि ।

अथ किं तत् अनुमानष् ? इति शिष्य पन्नः । उत्तरयति-अनुमानम्-अनु इति लिङ्गदर्श्वनसम्बन्धानुस्मरणयोः पश्चात् मानं झानमनुमानम् । "साध्याविना-भूतलिङ्गात्, साध्यनिश्चायकं स्मृतम्। अनुमानं तदन्त्रान्तं, प्रमाणत्वात् समझवत् ॥" इति लक्षणज्ञक्षितं प्रपाणभेदम् । तच पूर्वतत् रोपतत् दृष्टसाधर्म्यवचेति त्रिविधम् । से वृष्टि का, शील सदाचार से कुलपुत्र का अनुमान करना यह आश्र-यह्प लिङ्ग से आश्रायी का शेषचत् अनुमान है । इस प्रकार यह पांच मकार के शेषचत् अनुमान का स्वरूप है ।

મેઘવિકારથી વૃષ્ટિતું, શીલ સદાચારથી કુલપુત્રતું અનુમાન કરવું આ આશ્રય રૂપલિંગથી આશ્રયીતું શેષવત્ અનુમાન છે. આ પ્રમાણે આ પાંચ પ્રકારના શેષવત્ અનુમાનનું સ્વરૂપ છે.

ભાવાર્થ--સુત્રકારે આ સૂત્ર વડે અનુમાન સ્વરૂપનું નિરૂપણ કશું છે. આમાં તેમણે આ વાત સ્પષ્ટ કરી છે કે લિંગદર્શન અને સંબંધરમરણ આ અન્ને પછી જે જ્ઞાન થાય તે જ્ઞાનનું નામ અનુમાન છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'સાધ્યની સાથે અવિનાભાવ સંબંધથી રહેનારા હેતુનું દર્શન થતાં જ સાધ્યસાધનની વ્યક્તિનું સ્પરણ થાય છે. ત્યારે જ્યાં જ્યાં સાધ્યા-વિનાભાવી લિંગ હાય છે, ત્યાં ત્યાં સાધ્ય હાય છે. આ નિયમ મુજબ અહીં જ્યારે સાધનનું દર્શન થઇ રહ્યું છે ત્યારે ચોક્કસ સાધ્ય છે જ, આ મમાણે પરાક્ષ અર્થની સત્તા કહેનાર જે જ્ઞાન હાય છે, તેનું નામ અનુમાન છે. આ અનુમાન પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની જેમ પ્રમાણભૂત માનવામાં આવ્યું છે. આ અનુમાનના પૂર્વવત, શેષવત્ અને દબ્ટસાધમ્પ્યવત્ આ ત્રણ લેદા માનવામાં

### क्रमुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२१ अनुमानप्रमाणनिरूपणम्

तत्र पूर्ववत्≁विशिष्टं पूर्वों यल्रब्धं चिह्नमिह पूर्वमुच्यते । तदेव निमित्तं यस्यानुमा-नस्य तत् पूर्ववदुरूपते । पूर्वीपञ्च्यविशिष्टचिक्रद्वारेण गमकमनुमानं पूर्ववदिति भागः । तत् पश्चविधं मज्ञर्वं, तद्यथा-'खतेण' इत्यादि । क्षतेन वा=स्वदेहोद्ध-षेन सहजेन क्षतेन ?, व्रणेन=आगन्तुकेन श्वदंष्ट्रादिकृतेन व्रणेन वा २, लाव्छ नेन-केनचिद् विशिष्टेन चिह्वेन वा ३, मपेण मषाकृतिकेन चिह्वेन वा ४ तिल्ल केन=तिलाकृतिकेन चिह्नेन या ५ गाथा-'मायां' इत्यादि । यथा चाल्यावस्थायां नष्टं=देशान्तरगतं पुत्रं युवानं सन्तं तं पुत्रं पुनरागतं वीक्ष्य काचित्=तथाविध-स्मृतिचतुरा माता, केनचित् पूर्वलिङ्गेन=पूर्वेदृष्टेन क्षतादिना चिह्रेन शत्यभिजानी-यात्=अयं मम पुत्र इत्यनुमिनुयादिति भावः । अनुमानमयोगश्चेत्धम्-अयं मम, इष्टसाधम्य के स्वरूप का कथन सूत्रकार आगे करेंगे-यहां तो पूर्व-बत् और दोषवत् इन दो अनुमानों का कथन किया गया है। जिस अनुमान की उत्पत्ति में पूर्वोपलब्ध कोई विद्याष्ट चिह्न निमित्त होता है, वह पूर्ववत् अनुमान है अर्थात् पूर्वोपलब्ध विधिष्ट चिह्न-बारा अपने साध्य का गमक अनुमान पूर्ववत् अनुमान है। इाशीर में जो घाव स्वाभाविक होता है, वह क्षत है। और जो कुक्ता आदि के काट जाने पर घाव होता है, वह वण है। डाम देकर जो चारीर में एक प्रकार की निदाली बना दी जाती है, वह अधवा घारीर में जो गुंदनाः गुदवातें हैं वह लाखन है। घारीर में उड़द के आकार का उठा हुआ काला सा जो पिह होता है वह मसा है और तिल के जैसा जो चिह होता है वह तिल है। इन चिह्नों को छेकर जो अनुमान ज्ञान होता है वह पूर्वचत् है। जैसे किसी माताने

આવ્યાં છે. દેષ્ટ સાધમ્યાંના સ્વરૂપનું કથન સૂત્રકાર હવે પછી આગળ કરશે. અહીં તા પૂર્વવત્ અને શેષવત્ આ છે અનુમાનાનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. જે અનુમાનની ઉત્પત્તિમાં પૂર્વોપલખ્ધ કાઈ વિશિષ્ટ ચિદ્ધ નિમિત્ત હાથ છે, એટલે કે પૂર્વોપલખ્ધ વિશિષ્ટ ચિદ્ધ વડે પાતાના સાધ્યતું ગમક અનુમાન પૂર્વવત્ અનુમાન છે. શરીરમાં જે ઘા સ્વભાવિક થાય છે, તે ક્ષત છે, અને જે કૂતરા વગેરેના કરડવાથી જે ઘા થાય છે, તે ઘણુ છે. ડામ દઇને જે શરી-રમાં એક જાતની નિશાની બતાવવામાં આવે છે. તે અથવા શરીરમાં જે છું દાવવું તે લંછન છે. શરીરમાં અડદના આકારનું જે કાળું સરખું ચિદ્ધ હાય છે તે મસા (તલ) છે, અને તલ જેવું જે ચિદ્ધ હાય છે તે તિલ છે. આ ચિદ્ધોને લઇને જે અનુમાન જ્ઞાન થાય છે, તે પૂર્વવત્ છે. જેમ કાંઈ માતાએ પરદેશથી આવેલા પાતાના સુવાન પુત્રને પૂર્વદ્વ હાય છે ભાળી

| 403 |
|-----|
|     |

अनुयोगद्वारस्त्रे

पुत्रः, अत्व्यसाधारणक्षतादिलक्षणविशिष्टलिङ्गवत्वादिति । नन्वत्र साधर्म्यवैधर्म्य-दृष्टान्तयोः सद्भावासद्भावाभावो वर्चते, अतोऽयमहेतुरिति चेदाह- हेतुर्हि वस्तुतया ए कळञ्चणत्रविशिष्टः ! तद्वळेनैव भमकत्वप्रुपलम्यते, अतो नास्त्यस्या हेतुत्व-मिति । उक्तं च--

अपने परदेश से आये छुए युवा पुत्र को पूर्वदष्ट चिह्न से पहिचान लिया। यहां अनुमान प्रयोग इस प्रकार से करना चाहिये। 'अयं मम पुत्रः अनन्यसाधारणक्षतादिलक्षणविशिष्टलिङ्गचस्वात '

र्रां हा-- इस अनुमान प्रयोग में न तो साधर्म्यदृष्टान्त है और न वैधर्म्यदृष्टान्त है। इन दोनों का अभाव है। इसलिये यह हेतु गमक नहीं हो सकता है। ताश्पर्य यह है कि-'हेतु अपने साध्य का गमक तभी होता है कि-'जब उसमें अन्वय प्रदर्शक अन्वय दृष्टान्त और व्यतिरेक प्रदर्शक व्यतिरेक दृष्टान्त होते हैं। 'दूसरों में नहीं पाये जानेवाळे क्षतादिलक्षणरूप विद्याष्ट चिह्रोंवाला होने से यह मेरा पुत्र है ' इतने कहने मात्र से तो काम चल नहीं सकता। व्यक्ति प्रदर्शन पूर्वक हेतु अपने साध्य के साथ अव्यभिचरितरूप से पहिछे किसी स्थान विद्योष में निश्चित कर लिया होता है, तो वह अपने साध्य का गमक होता है। इसीलिये उसमें साधर्म्य आदि दृष्टान्त दिये जाते हैं।' ऐसी दांक्षकार की यह आदांका है-तब इसका उत्तर

લીધા. અહીં અનુમાન-પ્રયોગ આ પ્રમાણે સમજવે। જોઇએ. ''अર્ચ मम पुत्रः अनन्यसाधःरणक्षतादिरुक्षणविशिष्टलिङ्गवत्वान् ''

રાંકા-આ અનુમાન પ્રયોગમાં ન સાધમ્ય દેલ્ટાન્ત છે અને ન વૈધમ્ય દારાન્ત છે. આ બન્નેના તેમાં અભાવ છે. એટલા માટે આ હેતુ ગમક થઈ શકે નહિ તાત્પાં આ પ્રમાણે છે કે 'હેતુ પાતાના સાધ્યના ગમક ત્યારે જ થઈ શકે છે, કે જય રે તેમાં અન્વય પ્રદર્શક, અન્વય લ્લ્ટાન્ત અને વ્યતિરેક પ્રદર્શક, વ્યતિરેક દેશાન્ત હાય છે. ''બીજાઓમાં ન હાય તેવા ક્ષતાદિલક્ષણ રૂપ વિશિષ્ટ િદ્ધો સુક્ત હાવાથી આ મારા પુત્ર છે, કંકત આટલું કહેવાથી જ કામ ચાલે એમ નથી. વ્યાપ્તિ પ્રદર્શન પૂર્વક હેતુ પાતાના સાધ્યની માથે અવ્યભિચરિત રૂપથી પહેલાં કાઇ સ્થાનવિશેવમાં નિશ્વિત કરી લીધેલ હાય છે. તા જ તે પાતાના સાધ્યના ગમક થાય છે. એટલા માટે તેમાં સાધમ્ય વગેરે દેશાન્તા આપવામાં આવે છે.'' આ જાતની શંકાકારની આ આશાંકા છે. આ શંકાના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે કે 'હેતુ, દેશન્ત બળથી જ

#### अनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २२१ अनुमानप्रमाणनिरूपणम्

403

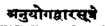
#### ''अन्यथाऽनुषपस्रत्यमान्नं हेतोः स्तरक्षणम् ।

सत्त्रासत्त्वे हि तद्वमौं, इप्टाग्तद्रयलक्षणे ॥'' इति ।

हेतोः स्वउक्षणम् अन्यथाऽनुपपन्नत्वमात्रं बोध्यम् । साधम्र्यवैधर्म्यरूपहष्टान्त-द्रयस्य लक्षणे=निश्वायके सर्खासत्वे हि तद्धमौं=तस्य हेतोर्धमौँ विज्ञेयावित्यर्थः । अयं भात्रः--धर्मिसत्तायां सर्वदा धर्मास्तिष्ठन्त्येवेति न नियमः, पटादीनां श्रुवळ-स्वादिधर्मव्यमिवारदर्शनात् । एवं च दृष्टान्तयोः सरवासत्त्वधर्मौ कचिद हेतौ यह है कि-'हेतु, टष्टान्त के घल से ही अपने साध्य का निश्चायक होता है यह नियमरूप बात नहीं है। कितनी जगह साधम्यादिट-ष्टान्त के होने पर भी तो हेतु अपने साध्य का गमक होता नहीं देखा गया है। परन्तु यह नियम है कि जिस हेतु में अन्यधानुपप-न्नत्वरूप स्वलक्षणता है, वह नियम से अपने साध्य का गमक होता है। अभ्यथानुपपन्नस्व का तात्पर्य है साध्य के अभाव में हेतुका नहीं होना। ऐसा हेतु चाहे अन्वय व्यतिरेक दृष्टान्त हो या न हो नियम से अपने अविनाभावी साध्य का निश्चायक होता है । यही बात 'अन्यथानुपपन्नत्व' इत्यादि श्लोक द्वारा प्रकट की गई है । इसमें यह कहा गया है, कि हेतुका वास्तविक निजलक्षण केवल एक अन्यधानुप पन्नस्व ही है। साधर्म्यदृष्टान्त के निश्चायक जो सत्व और असत्व है, ये दोनों हेतु के धर्म हैं। घर्म की सत्ता में सभी धर्म सदा ही उसके साथ रहे ही, ऐसा तो नियम नहीं हो सकता। क्योंकि पटा-दिकों का शुद्धश्वादि धर्मों के साथ व्यभिचार देखा जाता है। इस

પાતાના સાધ્યનેા નિશ્વાયક હાેય છે, આ નિયમરૂપ વાત નથી. કેટલાક સ્થાના પર સાધર્મ્યાદિ દેષ્ટાન્ત હાેવા છતાંએ હેતુ પાતાના સાધ્યના ગમક છે, એમ લાગતું નથી.

પરંતુ એવા નિયમ છે કે જે હેતુમાં અન્યથાનુત્પન્નત્વ રૂપ સ્વલક્ષણતા છે, તે નિયમથી પાતાના સાધ્યના ગમક દાય છે. અન્યથાનુપપન્નત્વનું તાત્પર્ય એ છે કે સાધ્યના અભાવમાં દેતુના અસ્તિત્વના અભાવ એવા હેતુ ભલે અન્વય વ્યતિરેક દૂષ્ટાન્ત હાેય કે ન હાેય, નિયમથી પાતાના અવિનાભાવી સાધ્યના નિશ્વાયક હાેય છે. એજ વાત ''જ્રન્ચથાનુપપન્નત્વ'' વગેરે ક્લાક વડે પ્રકટ કરવામાં આવી છે. આમાં આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે કે હેતુનું વાસ્તવિક લક્ષણ ફકત એક અન્યથાનુપપન્નત્વ જ છે. સાધમ્પ્ય વૈધ-મ્પ દેવ્ટાન્ત નિશ્વયાત્મક જે સત્વ અને અસત્વ છે એ બન્ને હેતુના ધર્મા છે. ધર્માની સત્તામાં સર્વધર્મા હંમેશા તેની સાથે રહે જ આ



यद्यपि न दृश्येते, तथापि धर्मिस्वरूपं यद्य्यथाऽज्जुपपकल्वं तद् भविष्यतीति न कविद् विरोध इति । यत्रापि धूपादौ हेतौ सत्त्रासत्ते दृश्येते, तत्रापि साध्यान्यथा ऽनुपपन्नत्त्रमात्रस्य मुख्यत्वात्तस्येवैकस्प हेतुउक्षणता बोध्या । उक्तं च-

"धूमादेर्यधपि स्यातां, सत्त्रासत्त्वे स्वलक्षणे ।

अन्यथाऽनुपपत्रत्वपाधान्य।ऌऊक्षणैकता इति ॥'' इति । अपि च−यदि दृष्टान्तस्य सत्वासत्त्वे हेतुर्गमक इति स्वीक्रियेत, तदा 'लोइछेख्यं वर्च प\र्थिवत्वात् काष्ठादिवत्' इत्यादेरपि गमकत्वं स्यात् । उक्तं च–

प्रकार अन्वयव्यतिरेक इष्टान्तों के सत्व और असत्व ये दो धर्म किसी जगह हेतु में यद्यपि नहों भी देखे जाते हों तो भी धर्मिस्वरूप जो अग्यथानुपपन्नत्व है उसके देखे जाने में कोई बाधा नहीं है । वह तों होगा ही इसका कहीं पर भी विरोध नहीं आता। जहां भी कही धूमादिक हेतु में इन दृष्टान्तों के सत्य असत्य प्रतीत होते हैं, वहां भी इनकी मुख्यता नहीं मानी जाती है किन्तु अन्यधानुपपन्नत्वरूप एक हेतु की ही मुख्यता मानी आती है। अतः यही एक हेतु का लक्षण हैं। यहीं बात−धुनादेर्यंद्यपि स्वात् इस्यादि श्लोक द्वारा प्रतिपादित की गई है। यदि यही बात मानी जावे कि जिस हेतु में दृष्टान्त का सद्भाव होगा वही हेतु अपने साध्य का गमक होगा-दृष्टान्त के असद्भाव-वाला हेतु नहीं-तो देखों-'वज्ञं लोहछेख्यं पार्थिवस्वात् 'अनुमान प्रयोग में प्रयुक्त ' प्रार्थि बत्यात् 'इस हेतुको चज्र में लोइलेख्यत्वरूप साध्य ભાતના નિયમ તાે સંભવી શકે જ નહિ. કેમકે પટાદિકાનું શુકલત્વાદિ ધર્મોની સાથે અગ્યલિચારપણું ( જુદાપણુા વિનાતું) જેવામાં આવે છે. આ રીતે અન્વય व्यतिरेक्त देखान्ताना सत्व अने असत्व आ अन्ने धर्मी कैछिपछ स्थाने की के હેતુમાં જેવામાં આવતા નથી. છતાંએ ધર્મિંસ્વરૂપ જે અન્યથાનુપપન્નત્વ છે, તેને જોવામાં કેહિયાલુ જાતના વાંધા નથી. તે તા થશે જ, તે વિષે કેહિયાલુ સ્થાને વિરાધ દેખાતા નથી. જ્યાં કંઈ ધૂમાદિક હેતુમાં આ દબ્ટાન્તાના સત્વ અસત્વ પ્રતીત થાય છે, ત્યાં પછુ એમની મુખ્યતા માનવામાં આવતી નથી. પરંતુ અન્યથાનુપપન્નત્વ રૂપ એક હેતુની જ મુખ્યતા માનવામાં આવી છે. તેથી આ જ એક હેંતુનું લક્ષણ છે. એજ વાત ' પૂંમાવેર્ચદ્યપિ સ્યાત્' વગેરે શ્લાક વડે પ્રતિપાદિત કરવામાં આવી છે. ને ઐજ વાત માનવામાં આવે કે જે હેતુમાં દેષ્ટાન્તના સદ્ભાવ થશે તેજ હેતુ પાતાના સાધ્યના ગમક થશે. નહીં કે દેબ્ટાન્તના અસદ્સાવવાળાે હેતુ તાે જીઓ-''વઝ્રં હોફરેહયં

पर्याः मधाः ३ १०८१ तमा स्मत्दुआपगणाः छत् ता कुआ- वस्त्र हाहरुख्य पार्थिवत्वात् काष्ठादिवत् ' आ अनुमानभये। भर्मा अधुक्त 'पार्थिवत्वात् '

٩.

| मनुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र | રરશ | अनुमानप्रयाणनिरूपणम् | ९०५ |
|-----------------|------|-------|-----|----------------------|-----|
|-----------------|------|-------|-----|----------------------|-----|

"दृष्टान्ते सदसत्वाभ्यां हेतुः सम्यम् पद्मेष ते । स्रोहलेख्यं भवेदुवज्रं पार्थिवत्वाद द्रमा देवन्" ॥ इत्त ।

किंच-पक्षधमस्यस्य स्वसत्त्र विषक्षासत्त्र रूपं देतुलक्षणं--स्वीकृत्यापि वधोक्तदोष-मपात् साध्याऽन् ग्याऽ नुपपन्न स्वरूपं ख्क्षणं स्वीकर्त्तव्यमेव स्यात् , तर्दि तदे्वैकं छक्षणं स्वीक्कर, किं पक्षधर्मत्तादित्रयेण ? इति । उक्तं च--

'अन्यथाऽनुपगन्नत्वं, यत्र तत्र त्रयेण किम् ? ।

नाऽन्पथाऽनुपवन्तर्स्वं, यत्र तत्र त्रयेण किंगू ? ॥ इति ।

गमक होना चाहिये। परन्तु इस हेतु को स्वस्पाध्य का गमक नहीं माना गया है 'यही बात' दउटान्ते सरसत्वाध्या 'इत्यादि श्लोक द्वारा कही गई है। किंच बौद्धों की ऐसी साल्यता है-कि 'जिस हेतु में पक्षधमता, सपक्षे सत्ता और विपञाद व्याष्ट्रत्ति ये क्रिरूपता रहती है, बही हेतु अपने साध्य का गमक होता है-अतः यह त्रिरूपता ही हेतुका लक्षण है, सो उनका भी ऐसा कथन सम्यक् नहीं है। हेतुका लक्षण है, सो उनका भी ऐसा कथन सम्यक् नहीं है। वयोंकि हेतु का लक्षण त्रिरुपता सानने पर भी यथोक्त हेतु दोष का परिहार नहीं होता है। यदि कहा जावे कि--'विपक्षात् व्याष्ट-तिरूप हेतुः' का लक्षण जहां नहीं होगा-वहां हेतु पक्षधर्मत्वसपक्ष-सत्ववाला होने पर भी अपने साध्य धर्म का निश्चायक नहीं होगा-सो उनका ऐसा कथन प्रकारान्तर से अन्यथानुप्रत्तिरूप हेतु लक्षण को ही स्वीकार करने का प्रदर्शक है। इसलिये यही मानना चाहिये कि-

આ હેતુ વજમાં લાહલેખ્યત્વ રૂપ સાધ્યના ગમક હાવા જોઇએ. પરંતુ આ હેતુને સ્વસાધ્યના ગમક માનવામાં આવ્યા નથી. 'એ જ વાત' 'દણાન્તે ઘદ્દાસ્વામ્યાં' ઇત્યાદિ શ્લેષ્ક વડે કહેવામાં આવી છે. કિંચ- બીદ્ધોની એવી માન્યતા છે કે 'જે હેતુમાં પક્ષધર્મતા', 'સપક્ષે સત્તા અને વિપક્ષાદ્ વ્યાવૃત્તિ' આ ત્રિરૂપતા રહે છે, તે જ હેતુ પાતાના સાધ્યના ગમક હાય છે. એટલા માટે આ ત્રિરૂપતા જ હેતુનું લક્ષણુ છે, તા તેમનું પછુ આ જાતનું કથન ઉચિત નથી. કેમકે હેતુનું લક્ષણુ છે, તા તેમનું પછુ આ જાતનું કથન ઉચિત નથી. કેમકે હેતુનું લક્ષણુ ત્રિરૂપતા માનવા છતાંએ યથાકત દાવના પરિહાર થવા નથી. જો કહેવામાં આવે કે 'વિપક્ષાત્ વ્યાવૃત્ત્ત્વિદ્વેદુરું' નું લક્ષણુ જ્યાં થશે નહિ ત્યાં હેતુ પક્ષધર્મત્વ, સપક્ષ સત્વયુક્ત હાવા છતાંએ પાતાના સાધ્યના નિશ્વાયક થશે નહિ. તા તેમનું એવું કથન પ્રકાશનત્તરથી અન્યથાનુપપત્તિ રૂપ હેતુ લક્ષણને જ સ્વીકૃતિ આપવા માટે છે. એવું લાગે છે. એટલા માટે એમ જ માની લેવું જોઈએ કે 'પક્ષધર્મત્વ આદિ હેતુમાં સર દય 40£

अनुयोगद्वारस्त्रे

मन्यत पुत्रस्य परयश्वतित्रयत्वादत्राऽनुपानपयोगोऽनुतितः ? इति चेदाइ-पुरुप-पिण्डपात्रदर्शनेऽपि 'मयं मत्पुत्रो न ता ?' इति संदेहाद युक्त एवानुमानमयोग इति ॥ इत्थं पूर्धवदनुमानं मदर्श्वे सम्पति शेषत्रदनुमानं मदर्शयति-'से किं तं

'पक्षधर्मत्व आदि हेतु में रहें या नहीं रहें-परन्तु यह साध्यान्यधा-नुपपत्रस्वरूप लक्षण हेतु में अवदप ही रहना चाहिये-क्योंकि किसी भी स्थिति में हेतु इसके विना गमक नहीं होता है-अतः जहां यह है, वहां पक्षधर्मत्वादित्रय की मान्यता से क्या लाभ ? और जहां यह नहीं है-वह पक्षधर्मत्वादित्रय हों भी तो भी हेतु उनके वल पर अपने साध्यका गमक नहीं होता है। यही बात 'अभ्यधानुपपन्नत्वं इत्यादि श्रीक द्वारा प्रतिपादित की गई है।

इांग्रा--'अपंमम पुत्रः अनग्यसाधारणक्षतादिरुक्षणविद्यिष्ठ लिङ्गवस्वात् 'इस अनुमानप्रयोग में जय पुत्र प्रस्यक्ष ज्ञान का विषय बना हुआ है। तब अनुमानप्रयोग करने की क्या आवद्यकता है ? यह प्रयोग अनुचित है।

રહે કે ન રહે, પરંતુ સાધ્યાન્યથાનુપપન્નત્વ રૂપ લક્ષણ હેતુમાં ચાક્કસ રહેવું જ જોઈએ કેમકે કાેઈપણ સ્થિતિમાં હેતુ એના વગર ગમક થતાે નથી, તેથી જ્યાં આ છે, ત્યાં પક્ષધર્મત્વાદિ ત્રયની માન્યતાથી શા લાભ અને જ્યાં આ નથી. ત્યાં પક્ષધર્મત્વાદિ ત્રય હાેય છતાંએ હેતુ તેના ખળે પાતાના સાધ્યના ગમક હાેતા નથી. એજ વાત 'अન્यથાનુપવન્નત્વં' વગેરે શ્લાક વડે પ્રતિપાદિત કરવામાં આવી છે.

શંકા-' અર્થ મમ વુત્રઃ અનન્યલાધારળભ્રતાદ્વિદ્યક્ષળવિશિષ્ટર્જિંગવરવાત્' આ અનુમાન પ્રયાગમાં જ્યારે પુત્ર પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનના વિષય બનેલ છે, ત્યારે અનુમાન પ્રયાગ કરવાની શી જરૂર છે? આ પ્રયાગ અનુચિત્ત છે.

ઉત્તર–-શ'કા અરાબર નથી. કૈમકે પુરૂષનેા પિંડ માત્ર જોવાથી પછુ 'खયં मत्पुत्रो नवा' આ મારેા પુત્ર છે કે નહીં. તેને આ બાતના સંદેહ થઇ રહ્યો છે. તેા અંદેહથી 'अર્ચ मम पुत्रः अनन्यसाघःरणक्षतादिरुक्षणविशिष्टलिङ्गवत्वात्' ळे कातना અનુમાનના પ્રયાગ સુકત જ છે. શેષવત અનુમાન સંબંધમાં આ

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२१ अनुमानप्रमाणनिरूपणम्

404

सेतवं' इत्यादि । अथ किं तत् शेषवत् ? इति भ्रिष्यपक्षः । उत्तरयति-श्रेषवत्-पुरुषार्थोपयोगिनः परिजिह्नासितादश्वादेरन्यो यो तदीयो हेचितादिः स श्रेषः, स गमकत्वेन यस्यास्ति तदनुमानं शेषवत् । तदनुमानं कार्येण कारणेन गुणेन अवयवेन आश्रंयेण च भइति, अन इदं पश्चविधं भवति । तत्र कार्येण कारणस्य अनुमानं यथा-श्रद्धं शब्देन, मेरिं ताढितेनेत्पादि । भयं मानः-शङ्कस्य शब्दं श्रुख्वा जनः शङ्घपनुमिनुते, मेर्नास्ताडनं श्रुत्वा मेरिमनुमिनुते, तथा-गर्जितेन दृषमं, केकायितेन केकारवेग मयूरं, हेपितेन हयं, गुज्युद्धायितेन गजं, घनघनायितेन रथं च मनुमिनुते । इति । तथा-कारणेन कार्यस्यानुमानं भवति । यथा-कथिद् विशिष्टमेघाडम्बरदर्शनाद् दृष्टिमनुमिनोति । उक्तं च-

है। दोषवत् अनुमान के विषय में इस प्रकार समझना चाहिये-पुरुषा धोंपयोगी एवं परिजिज्ञासित, ऐसे जो अश्वादिक हैं, उनसे भिन्न जो उन्हीं का हेषित आदि हैं वह-पहां दोष पद का वाच्य है। यह दोष जिस अनुमान में गमकरूप से है, ऐसा वह अनुमान दोषवत् अनुमान है। इस अनुमान में कहीं कार्यछिङ्ग से कारण का अनुमान किया जाता है, कहीं कारण से कार्य का अनुमान किया जाता है और कहीं गुण आदि से गुणी आदि का अनुमान किया जाता है। कार्य कहीं गुण आदि से गुणी आदि का अनुमान किया जाता है। कार्य कहीं गुण आदि से गुणी आदि का अनुमान किया जाता है। कार्य के नभस्थल में जल से भरे हुए काले २ मेव देखे-तब वह अनुमान करता है कि 'वृब्दिः भविष्यति-विद्याष्टमेघान्यथानुपवत्तेः' वृच्दि होगी-क्योंकि ऐसे मेववृष्टि के लिये ही होते हैं अन्यथा-यदि वृच्दि होनेवाली नहीं होती, तो ऐसे मेच भी नहीं होते। यही विद्यिष्ट

રીતે સમજવું નેઇએ કે-પુરૂષાર્થાપયાગી અને પરિજિજ્ઞાસિત, એવા જે અચાદિકા છે, તેમનાથી ભિન્ન જે તેમના જ હેવિત વગેરે છે, તે અત્રે શેષપદ વાચ્ય છે. આ શેષ જે અનુમાનમાં ગમનરૂપમાં છે, અવું તે અનુમાન શેષવત્ અનુમાન છે. આ અનુમાનમાં કાઈ સ્થાને કાર્યલિંગથી કારણુનું અનુમાન કરવામાં આવે છે, અને કાઈ સ્થાને શુણુ આદિથી ગુણા આદિનું અનુમાન કરવામાં આવે છે, અને કાઈ સ્થાને શુણુ આદિથી ગુણા આદિનું અનુમાન કરવામાં આવે છે. કાર્યલિંગથી કારણુનું અનુમાન આ પ્રમાણે થાય છે. જેમ કાઈ પુરૂષે નભઃસ્થળમાં જલપૂર્ણ કાળા કાળા વાદળા નેયા, ત્યારે તે અનુમાન કરે છે કે 'વૃદ્ધિ: મવિલ્યત્તિ-વિશિષ્ટમેષાન્ચથાનુવવત્તેઃ' વૃષ્ટિ થશે કેમકે આ જાતનાં વાદળાએા વૃષ્ટિ માટે જ હોય છે. અન્યથા ને વૃષ્ટિ થવાની ન હોત તા એવાં વાદળાએા પણ હોત નહિ. છે જ વિશિષ્ટ

रोलम्बगवलब्याल तमालमलिनत्विपः ।

वृष्टि व्यमिचरन्तीह, नैवं भाषाः पयोग्रुचः ॥इति।

तया च∽चन्द्रोद्यदर्शनाझ अधिरुद्धिः कुप्रुदोत्फुल्लता चानुमीयते । सूर्योदयात् कमलविकासः कौश्विकमदहानिश्च । तथाविध र्यमात्मस्यसम्पन्नता कृषकजनमनः ममोदश्वेति । एवंविधस्थळे कारणमेवानुमापकं साध्यस्य न त्वकारणम् । तत्र कार्यकारणनावे एव केचिंदू विप्रतिपधन्तेऽतस्तविराकरणाय स्वत्रकारः कार णस्य नैयन्येन कार्यानुसारकत्वं भद्र्भयति-कारणेन तन्तवः पटस्य कारणं, न पटस्तन्तुकारणम् , वीरणा कटस्य कारणं, न कटो (तृणविशेषः) वीरणा-कार-मेघान्यथानुपत्ति का अर्ध है। यही बात-'रोलम्ब गवलव्याल' इस्यादि श्लोक बारा प्रदर्शित को गई है। इसी प्रकार से चन्द्रोदय के देखने से जलधि की वृद्धि और कुमुद्वन का विकाश अनुमित किया जाता है। सर्योंदय से कमलों का विकसित होना और उल्लओं के मद की हानि होना मेघवर्षण से सस्पसम्पन्नता और कृषक जनों के मन का प्रमोद थे सब अनुमित किये जाते हैं। इस प्रकार यह कारण से कार्य का अनुमान जो किया जाता है, वह रोषबत अनुमान है। ऐसा जानना चाहिये। कारण से जहां कार्य का अनुमान किया जाता है, बहां कारण ही अपने साध्य का अनुमापक होता है। अकारण नहीं। कितनेक व्यक्ति ऐसे भी हैं-जो कार्य कारण भाव में ही विाबाद करते हैं-सत्रकारने उसे निराकरण करने के लिये कारण की निय-मितता से कारण को कार्यानुमापक दिखलाया है। तन्तु पट के कारण है, पट तन्तुओं का कारण नहीं हैं। वीरण। ( घासविद्योध ) कट का

મેઘ ન્યશાનુપપત્તિના અર્થ છે. એજ વાત 'રોઝમ્વગવઢવ્યાઢ' ઇત્યાદિ શ્લાક વડે પ્રદર્શિત કરવામાં આવી છે. આ પ્રમાણે ચન્દ્રોદયના દર્શનથી જલધિની વૃદ્ધિ અને કુમુદવનના વિરાસ અનુસિત કરવામાં આવે છે. સૂર્યોદયથી કમળ વનના વિકાસ અને ઘુવડે ની મદહાનિ, મેઘવર્ષ છથી સસ્યસમ્પન્નતા કૃષક-જનાના મનના ઉલ્લાસ આ સવે અનુમિત કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે કારણથી કાય નું જે અનુમાન આવે છે, તે શેયવત્ અનુમાન છે, તેમ જાણવું તોઇએ. કારણથી જયાં કાર્યનું અનુમાન કરવામાં આવે છે, ત્યાં કારણ જ પાતાના સાધ્યનું અનુમાન આવે છે, તે શેયવત્ અનુમાન છે, તેમ જાણવું તોઇએ. કારણથી જયાં કાર્યનું અનુમાન કરવામાં આવે છે, ત્યાં કારણ જ પાતાના સાધ્યનું અનુમાપક હાય છે. અકારણ નહિ. કેટલાક એવાં પણ છે કે જેઓ કારણવા વિધે જ વિવાદ કરતા રહે છે. સૂત્રકારે તેના (નરાકરણ માટે કારણની નિયમિતતાથી કારણને કાર્યાનુમાપક રૂપમાં બતાવ્યું છે. તંતુ પટતું કારણ છે, પટ તંતુઓનું કારણ નથી. વીરણા (તુણ વિશેવ)

#### मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२१ अनुमानप्रमाणनिबपणम्

णम्, मृत्त्विण्डो घटस्य कारणं, न घटो मृत्त्विण्डकारणम् । इति । अयं मात्रः∸ तन्त्रत्रः पटस्य कारणं भवन्ति, न तु पटस्तन्तुकारणम् । यत्तः पूर्वमनुपढव्धस्य पटस्य तन्तुमत्तायामे रोपळव्धिर्भवति । तन्तूनां तु पटाभावेऽप्युपलम्मो दूश्यते । ननु यदा कश्चित् निषुगः पुरुषः पटमावेन संयुक्तानपि तन्तून् क्रमेण वियोजयति तदा पटोऽपि तन्तूनां कारणं भवत्येव ? इति चेदाइ-तन्तुद्शायां पटस्य सत्त्वेनोष-

कारण है, कट वीरणा का कारण नहीं हैं। मिट्टो का पिण्ड घट का कारण है-घट मिट्टी के पिण्ड का कारण नहीं है । तास्पर्य कहने का यह है-कि तन्तु पट के कारण होते हैं, पट तन्तुओं का कारण नहीं होता है-क्योंकि आतानवितानीभूत बने हुए तन्तुओं को पहिछे पट की उ ग्लब्वि नहीं होती-पदि पट की उपलब्धि होती है तो, वह आता नवितानीभूत पने हुए तन्तुओं की सत्ता में ही होती है। परन्तु ऐसी बात तन्तु भों में नहीं है-क्योंकि पट के अभाव में भी तन्तुओं की उपलब्धि होती है।

र्श्वा — जिस समय कोई निषुण पुरुष पटरूप से संयुक्त हुए तन्तुओं को कम कम करके उस पट से अलग करता जाता है, तब उस स्थिति में पट भी तन्तुओं का कारण होता ही है-फिर आप क्यों ऐसे कहते हैं कि-'पट तन्तुओं का कारण नहीं होता है ?

वया उस जहत हु तर पट तालुआ का पार्ट्स पहा होता हु ? उत्तर-तन्तुद्वा में पटका अस्तिरवरूप से उपरब्ध नहीं होता है,इसलिये पट तन्तुओं का कारण नहीं होता है। जो पट अपने अस्तित्व

સાદડીનું કારણ છે. સાદડી વીરણાનું કારણ નથી મૃત્પિંડ ઘટનું કારણ છે, ઘટમૃત્પિંડનું કારણ નથી. તાત્પર્ય કહેવાનું આ પ્રમાણે છે કે તંતુ પટનું કારણ હાેય છે પટ તંતુઓનું કારણ નથી કેમકે આતાનવિતાનીભૂત અનેલા તંતુઓની પહેલાં પટની ઉપલબ્ધિ થતી નથી, જો પટની ઉપલબ્ધિ શત્ય છે તે৷ તે આતાનવિતાનીભૂત થયેલા તંતુઓની સત્તામાં જ થાય છે. પરંતુ એવી વાત તંતુઓમાં નથી, કેમકે પટના અભાવમાં તંતુઓની ઉપલબ્ધિ થાય છે.

શ'કા--- ઝે સમયે કાેઈ નિપુણુ પુરૂષ પટરૂપથી સંચુક્ત થયેલ તંતુઓને ક્રમશ: તે પટથી અલગ પાકતા જાય, ત્યારે તે સ્થિતિમાં પટ પછુ તંતુઓનું કારણુ દ્વાય જ છે. પછી તમે શા માટે એમ કહાે છેંા કે 'પટ તંતુઓનું કારણ થઈ શકે નહિ ?

# अनुयोगद्वारस्त्रे

लम्भामावात् पटस्तन्तुकारणं न भवति । यदेव हि लब्धसत्तार्कं सत् स्वस्थिति-भावेन कार्थद्वपकुरुते तदेव तस्य कारणत्वेनोषदिक्ष्यते, यथा-मूत्त्विण्डो घटस्य । पटस्य वियोजनेन तु ये तन्तवः समुत्पद्यन्ते, तेषां कारणं पटो न भवितुनईति । न हि ज्वराभावेन संजायमानस्थारोग्यमुखस्य कारणं ज्वरो भवति । ननु पटस-त्तायां तन्तूनानमत्त्वात् तन्तवः यटकारणं न स्युरिति चेदाह-पटो हि तन्तुपरि-णानरूप एव । यदि पटदशायां तन्तूनां सर्वथाऽमाव एव स्यात्तर्हि मृदभावे घट-स्येव पटस्यापि सर्वथाऽनुपलम्भ एव स्यात् । तस्मात् पटद्शायामपि तन्तवः

को पाता हुआ अपनी स्थिति के षठ पर कार्य करने लगता है वही पट उस कार्य का कारण रूप से व्यपदिष्ट होने लगता है। जैसे मिट्टी का पिण्ड घट का। पट को वियुक्त करने से जो तन्तु निकलते हैं, उनका कारण यह पट नहीं हो सकता है। उत्तर के अभाव से उत्पन्न हुआ आरोग्य सुख का कारण उवर थोडे ही होता है।

र्झका—पट की सत्ता में तन्तुओं की सत्ता नहीं रहती है, इस कारण तन्तु पट के कारण नहीं होंगे ?

उत्तर--पट जो है, वह तन्तुओं का ही एक परिणाम है । यदि पट अवस्था में तन्तुओं का सर्वथा अभाव ही माना जावे तो, जिस प्रकार मिट्टी के अभाव में घट की उपलब्धि नहीं होती है, उसी प्रकार से पट की भी सर्वथा उपलब्धि नहीं होनी चाहिये । इसलिये यह मानना चाहिये कि 'पट अवस्था में भी तन्तु हैं । इस प्रकार उनकी सत्त्वरूप

ઉત્તર--તંતુદશામાં પટની સત્તા રૂપના આકારમાં દેખાતી નથી, એટલા માટે પટ તંતુઓનું કારણ નથી. જે પટ પાતાના અસ્તિત્વની સાથે પાતાની સ્થિતિના આધારે, કાર્ય કરવા તત્પર થાય છે, તેજ પટ તે કાર્યના કારણ રૂપથી વ્યપદિષ્ટ થવા લાગે છે. જેમ કે મૃત્પિંડ ઘટનું. પટને વિચુક્ત કરવાથી જે તંતુઓ નીકળે છે, તેનું કારણુ તે પટ થઇ શકે જ નહિ. જ્વરના અભાવથી પ્રાપ્ત થયેલ આરેલ્ચરપી સુખનું કારણુ જ્વર કેવી રીતે દેશ્ય. શંકા---પટની સત્તામાં તંતુઓ ની સત્તા રહેતી નથી, આ કારણુથી તંતુ પણ પટનું કારણ થશે નહિ ?

ઉત્તર–-જે પટ છે, તે તંતુએાનું જ એક પરિછ્રામ છે, જે પટ અવ કથામાં તંતુઓના સર્વાંથા અસાવ જ ગણાય તેા, જે રીતે માટીના અભાવમાં ઘટની ઉપલબ્ધિ થતી નથી, તે રીતે પટની પણુ સદ'તર ઉપલબ્ધિ હાેવી ન જોઈએ. એટલા માટે આમ માનવું જોઈએ કે પટ અવસ્થામાં પણુ તંતુ

### बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२१ अनुमानप्रमाणनिरूपणम् ५११

सन्तीति सत्त्वेनोपलम्भात्तन्तवः पटस्य कारणग्रुच्यते । पटवियोजनेन यदा तन्तवः समुरलभ्यन्ते, न तदा पटयुक्ता समुरलभ्यते अतस्तदा पटस्य सत्त्वेनोपलम्माभा बान्त पटस्तन्तनां कारणं भवितमईति । एवं वीरणा (तणविशेष) कटादिष्यपि त्रीध्यम् । इस्थं च यस्य कार्थस्य कारणत्वेन यद् निश्चित्तं तत्तस्य कार्यस्य गमकमिति। अथ गुणेन बदन्रमीयते तदाह-'सुवणां निकसेणं' इत्यादि । सुवर्ण निकपेण अनु-मीयते । अयं मार्वः- निकषः-कपणपट्टगता कपितसुवर्णरेखा तेन 'अम्रुकजातीयमिदं सुवर्णम्' इस्यनुमीयते । अनुमानप्रयोगश्चेत्थम्−इदं सुवर्णं पश्चदक्वादिवर्णकोपेतं तयाविधनिकषोपळम्भात् पूर्वीपछब्धोभयसम्मतसुवर्णवदिति । तथा–गन्धेन पुष्प-मनुमीयते । अर्यं भावः-तत्तज्जातीयपुष्यान्धोपलब्ध्या तज्जातीयं पुष्यमनु∙ से उस अवस्था में उपलब्धि होने के कारण तन्तु पट के कारण कहे जाते हैं। परन्तु पट विघोजन अवस्था में जब तन्तु उपरुब्ध होते हैं-उस समय पट की सत्ता उपलब्ध नहीं होनी है । इसलिये पट का सच्च स्वतंत्र तंतुओ की अवस्था में उपलब्ध न होने के कारण पट तन्तुओं का कारण नहीं हो सकता है। उसी प्रकार की व्यवस्था वीरणा-तृणविद्योष-आदि कारणों में भी लगा छेनी चाहिये। इस प्रकार जिस कार्य कारणरूप से निश्चित है। वह उस कार्य का गमक होता है। गुण से अनुमान इस प्रकार से होता है-'इदं खुवर्ण पञ्चदद्यादिवर्णकोपेतं तथाविधनिकषोपलम्भात् पूर्वोपलब्धोभयसम्मतः सुवर्णवत्' इस प्रकार के इस अनुमान प्रयोग से 'यह सुवर्ण अमुक जाति का है, 'यह ज्ञात हो जाता है। इसी प्रकार गंध की उपलब्धि से 'यह पुष्प अमुक जाति का है' यह बात ज्ञात हो जाती है। यहाँ છે, આ પ્રમાણે તેમની સત્યરૂપથી તે અવસ્થામાં ઉપલબ્ધિ હેાવા બદલ તંતુઓ પટના કારણ કહેવામાં આવ્યાં છે. પરંતુ પટ વિયાજન અવસ્થામાં જયારે તંતુ ઉપલબ્ધ થય છે, તે સમયે પટની સત્તા ઉપલબ્ધ થતી નથી. માટે પટના સત્વ સ્વતંત્ર તંતુઓની અવસ્થામાં ઉપલબ્ધ ન હાેવા અદલ પટ તંતુઓનું કારણ થઈ શકે નહિ. તે પ્રકારની વ્યવસ્થા વીરણા (તૃણુ વિશેષ) વગેરે કારણામાં પણ સમજી લેવી જેઈ એ. આ રીતે જે કાર્યનું કારણરૂપથી જે નિશ્ચિત છે, તે તે જ કાર્યના શમક દેશ્ય છે. ગુણથી અનુમાન આ 🕑 'इदं सुवर्णं पद्धद्शादिवर्णकोपेतं तथाविधनिकघोपळम्भात् પ્રમાણે થાય पूर्वी रिडब्धोम गसम्मतसुवर्णवत्' आ जातना आ अनुभान प्रयागथी आ सुपर्ख અમુક જાતિ વિશેષનું છે, આ પ્રકારનું જ્ઞાન થાય છે. આ પ્રમાથે, ગાંધની ઉપ લ બિંધથી 'આ પુષ્પ અમુક જાતિ વિશેષનું છે, આ વાત સ્પષ્ટ થઇ જાય છે.

#### **बनुयोगद्वारस्**त्रे

मीयते । यथा हि -कमलपुष्यमिदं तथाविधगन्धोपलम्भात् पूर्वोपलब्धकमळव-दिति । एवं छवणं रसेन इत्यत्रापि बोध्यम् । यद्यपि मदिरावस्तादयोऽनेकविधाः प्रवक्तप्रयगास्वादस्पर्शाः, तथापि तत्तज्नातीयमदिसवस्तादेस्तथाविधास्वादस्पर्शो-पच्च्च्चेरास्तादेन मदिरायाः, स्पर्शेन वस्नस्य चानमानं भवतीति । अथ अवयवे-नावयविनोऽनुमानं दर्शयति-'महिसं सिंगेणं' इत्यादि । काऽपि मदेशे महिषश्टकं-इष्ट्रवा महिभं च क्रुडयादिव्यवहितत्वाददृष्ट्रवा कश्चिदनुमिनुते-महिपवान् अयं मदेशः, तदविनाभूतश्च झोपलब्धेः, प्रोपलब्धोभयसम्मतमदेशवदिति । कुडचा-षव्यवहितमहिवसत्तायां तु महिषस्य प्रत्यक्षत्वेन न तत्रानुमानं भवति ! एवं अनुवान प्रयोग इस प्रकार से हैं-कमलपुष्पमिदं तथाविधगन्धोयलः म्भात् पूर्वीपलब्धकमलवत् । इसी प्रकार रस से लवण का यह लवण अमुक जाति का है-ऐसा अनुमान होता है। यथपि मदिरा एवं बस्ता-दिक अनेक प्रकार के होते हैं और इनका आस्वाद तथा स्पर्दा भी विविध प्रकार का होता है-तो भी तत्-तज्जातीय मदिरा एवं वस्त्रा-दिकों को तथाविध आस्वाद एवं स्पर्डा उपरुब्ध होने से मंदिरा का आस्वाद से और वस्त्र का स्पर्दा से अनुमान होता है। 'महिस सिंगेण' इससूत्रपाठ द्वारा अवपद से अवयवी का अनुमान सूत्रकार ने दिख-लाया है। किसी स्थान में महिषश्रंग को देखकर और कुडच आदि से व्यवहित होने के कारण महिष को नहीं देखकर किसीने अनुमान किया 'अयं प्रदेशः महिषवान् तदविनाभूतश्च गोपलच्धेः प्रवीपलब्धोः भयसम्मनप्रदेशवत्' जब महिष कुडयादि से अन्तरित नहीं हो और स्पष्ट रूग से प्रतीत हो रहा हो, ऐसी स्थिति में उसका अनुमान नहीं अहीं अनुभान प्रयोग आ प्रभाषे છे. 'कमलपूष्यमिदं तथाविधतन्धोपमात् पूर्वोपळव्य इमळवत.' આ પ્રમાશે, રસથી લવલ્યુનું અનુમાન થાય છે કે આ લવેલા અમુંક જાતિ વિશેષનું છે. જો કે મંદિરા તેમજ વસાદિક અનેક પ્રકાર રનાં દ્વાય છે અને એમના આસ્વાદ તેમજ સ્પર્શ ઉપલબ્ધ દ્વાલથી મંદિન રાતું આસ્વાદથી અને વસતું સ્પર્શથી અનુમાન શાય છે. 'महिस सिंगेળ' આ સૂત્ર પાઠ વડે અવયવથી અવયવીનું અનુમાન સૂત્રકારે સ્પષ્ટ કર્યું છે. મહિષશ્ચ'ગને જોઇને અને કડ્ય આદિથી વ્યવદિત હોવાથી કેાઈ સ્થાને મહિવને ન જોતાં કાઇએ અનુમાન કહું 'લયં પ્રદેશઃ महिष्वान् सद्विनाभूत श्रंगोपलल्घेः पूर्वोपलब्धोभयसम्मतप्रदेशवत् ' જ્યારે મહિષ કુડ્યાદિથી અન્ત **રિત હેાય નહિ અને સ્પષ્ટ રૂપમાં પ્રતીત થઈ રહ્યો હેાય.** ઐવી સ્થિતિમાં તેનું અનુમાન કરવામાં આવતું નથી કેમકે તે પ્રત્યક્ષ કપમાં જેવામાં આવી

પશ્વ

#### अनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २२१ अनुमानप्रमाणनिरूपणम्

क्रुक्कुटं शिखया इत्यादावज्ञयानमयोगो बोध्यः । तथा–द्विपदं – मनुष्थादि' इत्यत्र पादद्वयदर्शनेत मनुष्केऽनुवीयते । अनुपान्प्रयोगश्वेत्थम्-मनुष्योऽयं, तद-विनाभूतपदद्वयोपलम्मात, पूर्वद्वध्यवदिति । एवं चतुष्पदं गवादि, बहुपदं गोमिकादि। तथा- 'पडियरवंधेग मडं' इति गाथा पूर्वं व्यारुपाता। तदनुसारेणास्या मावार्थों बोध्यः । तथा आश्र रेष आश्रविणोऽनुमानं भवति। यथा-धूमेन अग्निम् , बळाकया (बक्षंत्तवा) सलिउम्, अभ्रविकारेण दृष्टिम्, शीलसमाचारेण क्रुव-पुत्रं च जनोऽनुमीयते । आवयतीत्वाश्रयो धूमवरुाकादिः । धूमवरुाकादयोऽग्नि-सलिलाधाश्रया भवन्ति, अतो धूनवलाकादिदर्शनेन अग्निसलिलादीनामनुमानं भवति । नद्ग भूभस्याभिन हार्यस्वात्पूर्वोक्तकार्याञ्चमानेनैव गतार्थस्वात्किमिद्द पुन-रुपन्यासः ? इति चेदाः - भातु कार्यरूपेग भूमेनाःनेरनुमानम् , परन्तु भूमस्या-किया जाता है। क्योंकि वह तो प्रत्यक्ष से ही दिखलाई पड रहा है। इसी प्रकार से 'क्रवक्कर्ट शिखया' इत्यादि में भी अनुमान प्रयोग जानना चाहिये।' द्विपदं मनुष्यादि' यहां दो चरणों के देखने से मनुष्य का अनु-मान किया जाता है। प्रयोग इस प्रकार है-'मनुष्योऽयं तदविनाभूतपद-बयोपलम्भात् पूर्वदृष्टमनुष्पवत्' ऐसा होता है। इसी प्रकार से 'चतुष्पदं गवादि, बहुवदं मोमिकादि' यहां पर भी जानना चाहिये। धूम, बलाका आदि अग्नि और सखिल आदि के आश्रय से रहते हैं, इसलिये घूम-बलाका आहि के देखने से इनके आअधी का अनुमान किया जाता है। यचपि धून अग्नि को सार्य होता है और ऐसा अनुमान कार्य से कारण के अनुमान में ही अन्तर्भुत हो जाता है, फिर भी इसे आश्रय से आश्रयी के अनुसाल करनेवाला कहा गया है, सो उसका कारण यह રહ્યો છે. આ પ્રમાણે 'कुक्कुट' शिलग' ઇત્યાદિમાં પણ અનુમાન પ્રયોગ જાણી લેવે। જોઈ એ. 'દ્વિવર' मनुष्यादि' અહીં છે ચરણે। જેવાથી માણસ વિષે અતુ-માન કરવામાં આવે છે. પ્રયોગ આ પ્રમાણે છે. 'મનુષ્યોડય તરવિનામૂતવર इयोपळम्भात्' पूर्व'हब्टमनुब्दवत्' એવે થાય છે. આ પ્રમાણે 'चतुब्पदं गवादि, बहुपदं गोमिकादि' 'अर्डि' पश्च लाखुदु' लेधेओ. धूम, अवाहा वगेरे अग्नि તેમજ સલિલ વગેરેના અ:શ્રયથી રહે છે. માટે ધૂમ, અલાકા વગેરેને એવાથી એમના આશ્રયીતું અતમાન દરવામાં આવે છે જે કે ઘમ અગ્નિનું કાર્ય દ્વાય **છે અને** આ જાતનું અનુમાન કાર્યથી દારણના અનુમાનમાં જ અન્તર્ભુત થઈ જાય છે. હતાંએ એ આશ્રયથી આશ્રયીનું અનુમાન કરનાર કહેવામાં આવ્યું છે. તેા આતું કારણ આ પ્રમાણે છે કે લાેકમાં ધૃમ અગ્નિના આશ્રયે રહે অত হ'ৰ

ષશ્ય

### बनुयोगद्वारस्त्रे

ग्न्याश्रयत्वेनापि लोके मसिद्धत्वादत्रापि तदुपन्यासः क्रुत इति नास्ति कश्चिद्दोषः। तथा−आक्तृस्यादिभिश्च मनसोऽप्यनुमानं भवतीत्यपि वोध्यम् । उक्तं च−

आकारैरिक्विर्वर्गस्या, चेष्टया भाषणेन च । नेत्रवक्वविकारैश्व, ल्र्स्पनेऽन्तर्गतं मनः ॥इति॥ तदेतत् शेषवरनुमानम् ॥ स्० २२१ ॥ अथ दृष्टसाधर्म्यवरनुमानं निरूपयति--

पुल्प-से किं तं दिइसाहम्मवं? दिट्टसाहम्मवं दुविहं पण्णत्तं, तं जहा-सामन्नदिट्टं च विसेसदिष्ठं च। से किं तं सामन्न-दिट्ठं? सामन्नदिट्ठं-- जहा एगो पुरिसो। तहा बहवे पुरिसा, जहा बहवे पुरिसा तहा एगो पुरिसो। जहा एगो करिसावणो तहा बहवे करिसावणा, जहा बहवे करिसावणा तहा एगो करिसा-वणो। से तं सामन्नदिट्ठं। से किं तं विसेसदिट्ठं? विसेसदिट्ठं से जहाणामए--केइपुरिसे कंचि पुरिसं बहूगं पुरिसाणं मज्झे पुद्यदिट्ठं पच्चभिजाणेजा-अयं से पुरिसे। बहूणं करिसावणाणं मज्झे पुद्यदिट्ठं करिसावणे पच्चभिजाणिजा-अयं से करिसावणे।

है कि-' लोक में घूम अग्नि के आश्रय रहता है ऐसी भी प्रसिद्धि है इसी बान को लक्ष्य में रखकर घूम को आश्रय मान कर तराश्रयी अग्नि का उसे अनुनापक कहा गया है। इसी प्रकार से आक्वति आदि से मा का भी अनुमान होता है। 'आकारैरिक्विनैश्या' इत्यादि श्लोक द्वारा यही पान कही गई है। इस प्रकार यह सब दोष-बन् अनुमान है। सु० २२१॥

છે. એવી એક પ્રસિદ્ધિ છે. આ વાતને લક્ષ્યમાં રાખીને જ ધૂમને આશ્રય માનીને તેને તદાશ્રયી અગ્તિના અનુમાપક કહેવામાં આવ્યા છે. આ રીતે આકુતિ આદિથી મનનું પછુ અનુમાન થાય છે. 'आकारैरिङ्गितैर्गत्या' ઇત્યાદિ શ્લાક વડે એજ વાત કહેવામાં આવી છે. આ રીતે આ સર્વ શેષવત્ અનુમાન છે 11 સૂત્ર ૨૨૧ 11 अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र २२२ इष्टसाधर्म्यवदनुमाननिरूपणम्

www. kobatirth.org

હ શ્વેષ

तस्स समासओ तिविहं गहणं भवइ, तं जहा--अईयकालग्गहणं, पडुप्पण्णकालग्गहणं, अणागयकालग्गहणं। से किं तं अईय-कालगहणं ? अईयकालग्गहणं-उत्तणाणि वणाणि, निष्फण्ण-सरसं वा मेइणिं, पुण्णाणि य कुंडसरणईदीहियातडागाइं पा-सित्ता तेणं साहिजइ जहा-सुवुट्टी आसी। से तं अतीयकाल-ग्गहणं। से किं तं पडुप्पण्णकालग्गहणं ? पडुप्पण्णकालग्गहणं-साहुंगोयरग्गगयं विच्छड्डियपउरभत्तपाणं पासित्ता तेणं साहि-जइ जहा सुभिक्खे वर्टई। से तं पडुप्पण्णकालग्गहणं। से किं तं अणागयकालग्गहणं ? अणागयकालग्गहणं—"अब्भस्स नि• म्मलत्तं, कसिणा य गिरी सविज्जुया मेहा। थणियं वाउब्भामो, संझा रत्ता पणिट्वाय ॥१॥ वारुणं वा महिंदं वा अण्णयरं वा पस्तर्थं उप्पायं पासित्ता तेणं साहिजइ जहा-मुनुट्ठी भविस्सइ। से तं अणागयकालग्गहणं। एएसिं चेत्र विवजासे तिविहं गहणं भवइ, तं जहा-अतीयकालग्गहणं पडुप्पण्णकालग्गहणं अणागयकाल• मह्लां। से किंतं अतीयकालग्गहणं? अइयकालग्गहणं-नित्तणाईं वणाइं, अनिप्फण्णसरसं वा मेइणिं, सुक्काणि य कुंडसरणई दिहीयतडागाइं पासित्ता तेणं साहिज्ज्इ, जहा-कुवुट्टी आसी, से तं अतीयकालग्गहणं। से किं तं पडुप्पणकालग्गहणं? पडु-ष्पण्णकालग्गहणं–साहुं गोयरग्गगयं भिक्खं अलभमाणं पासित्ता तेणं साहिजइ–जहा दुभिक्खं वट्टइ, से तं पडुप्पण्णकालग्ग-हणं। से किं तं अणाग्यकालग्गहणं? अणागयकालग्गहणं-



अनुयोगद्वारस्त्रे

'भूमायंति दिसाओ सवियमेइणी अपडिबद्धा वाया। नेरइया खलु, कुवुट्टीमेवं निवेयंति॥१॥ अग्गेयं वा वायवं वा अण्णयरं वा अप्यसक्ष्यं उप्पायं पासित्ता तेणं साहिजइ, जहा-कुवुट्टी भविस्सई। से तं अणागयकाल्ठग्गहणं। से तं विसेसदिट्टं। से तं दिट्टसाहम्मवं। से तं अणुमाणे ॥सू० २०२॥

**छाया--- अध किं तत् हल्टसाध**म्धेवत् ? हण्डसाधम्धेवड् डिविधं प्रज्ञप्तं, तवया-सामान्यदृष्टं च विशेषदृष्टं च । अध किं तत् सामान्यदृष्टं ?, सामान्य-देष्टं-यथा एकः पुरुवस्तया बहवः पुरुवाः, यथा वहनः पुरुवास्तथा एकः पुरुवः। यथा एकः कार्णावणः तथा बहरः क्वीरगाः, यथा वडवः कार्यापणास्तथा एकः कर्षापणः । तदेतन् सामान्यटब्टम् । अथ किं तत् विशेषटब्टं ? विशेषटटम्-स यथानामकः कोऽपि पुरुवः कंचित् पुरुवं वहूतां पुरुवन्तां मध्ये पूर्वदष्टं पत्यभिजा-नीयात-अयं स पुरुषः बहुनां कार्षापणानां मध्ये पूर्वदृटं कर्षापणं मत्यभिजा-नीयात्-अयं स कर्षापणः । तस्य समासतः त्रिविधं ग्रहणं भवति, तद्यथा-अतीत-काल्यद्रणं मत्युत्वभकालप्रदणम् , अनागतकालप्रदणम् । अथ किं तत् अवीतकाल-प्रहणम् ?, अवीतकाल्ग्यहणम्-उत्रणानि वनानि, निष्पन्नसंस्थां वा मेदिनीं, प्गौनि च-कुण्डसरो नदी दीर्घिका तडागानि हट्टा तेन कथ्यते यथा सुदृष्टिरा-सीत् । तदेतत् अतीतकालग्रह गम् । अथ किं तत् पत्युत्पन्नकालग्रहणम् ?, मत्यु-रपनकालग्रहणम्-साधुं गोवराप्रगतं विच्छद्तिप्रचुरसक्तरानं हट्टा तैन कथ्यते, यथा-सुभिक्षं वर्तते । तदेवत्-प्रस्युत्पन्नकाळ्य्रहणम् । अप किं तत् अनागतकाळ-पहणम् ?, अनागतकाळवहणग् अभ्र त्य निर्मल्टवं कृष्णाथ गिरवः सविद्युतो मेपाः । स्तनितं वायुर्भ्रामः ईथ्या रक्ता मस्तिग्वा च ॥१।' वारुगं वा माहेन्द्रं वा अन्यतरं वा मग्रस्तम् उत्पातं डट्टा तेन कथ्यते, यथा-छुट्छिभीविष्यति । तदे-वत् अनागतकालग्रहणम् । एोपामे । विषयसि त्रिविधं ग्रहणं भवति, तद्यथा-अतीतकालग्रहणं मत्युत्यककालग्रहणम् , अनागत ज्ञालग्रहणम् । अथ किं तत् अतीत-काळप्रहणम् ?, अवीतकालग्र प्रमम्-निस्तृणानि वनानि, अनिष्पत्नसर्स्यां वा मेदिनीं, शुष्काणि च कुण्ड तरोनदीदीर्विकावडामानि दृष्ट्रवा तेन कथ्यते, यथा-कुट्टछिरासीत्। तदेनन् अजीनकालप्रदणम् । अथ कि उत् पत्युत्पन्नकाल्लपद्व-णम् ? परपुत्पन्नकालप्रदर्ण-साधुं गोवराग्रगतं भिक्षामलभमानं दृब्द्वा तेन कथ्यते, यथा-दुर्भिक्षं वर्तते । तदेतत् पत्युत्पत्न काच्य्रद्यम् । अय किं तत् अना-गतकच्च्य्रहणम् ?, अनागतकालप्रहणम्-धूमायन्ति दिशः सथियतो मेदिनी अपति-

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२२ इप्रसाधर्म्यवद्नुम | ननिरूपणम् ५१७ |
|---------------------------------------------------|---------------|
|---------------------------------------------------|---------------|

वद्धा दाता । तैर्कुतिका वद्ध कुरुष्टिमे निवेदयन्ति ॥१॥ आग्नेयं वा वायव्यं वा अन्यतरं वा अपशस्तम् उत्पातं दृष्टा तेन कथ्पते यथा-कुरुष्टिर्भविष्यति । तदेतत् अनागतकालप्रदृणम् । तदेतत् विशेषदृष्टम् । तदेतद् दृष्टसाधर्म्यक्त् । तदे तत् अनुवानम् ॥ द्व० २२२ ॥

टीका---'से कि उं दिट्ठिसाइम्मवं' इत्यादि-

भ्य किं तद् इब्टनाधम्यवत् ? इति मक्षः । उत्तरयति-हब्टनाधम्यवत् हब्टेन=तूर्वेविवव्धेनार्थेव सङ साधम्यभ्-हब्टसाधर्म्य, तद् गतकत्वेन यस्यास्ति तदनुमानं इब्टलाधर्म्यधत् । पूर्वहब्टश्वार्थः कश्चित् सामान्यतः कश्चित्तु विशेषतो हब्टः स्पात् : अतरवद्भे रादिदं दिविधम् सामान्यहब्टं विशेषहर्ष्टं च । सामान्यतो

अच खत्रकार टब्टश्वध्यम्यंवत् अनुमान का निरूपण करते हैं-

'से किंतं दिइसाइम्पनं ?' इत्यादि ।

द्याअग्रथ--(से कितं दिइयाहम्बचे) हे भदन्त ! टब्यासाधम्धेवत् अजनाम क्या है ? दिइयातम्बचं दुब्हिं पण्णत्तं)

उत्तर--टब्टसाधर्म्य न्त् अनुनान दो प्रकार का कहा गया है (तं जहा) वे प्रकार ये हैं। -(सामन्तरिष्ठं च विसेसदिष्टं च) एक सामान्य टब्ट और तूमना विशेषटब्ट। पूर्व में उपलब्ध पदार्थ के साथ जो अन्य अटब्ट का साधर्म्य है, वड् टब्टसाधर्म्य है। टब्टमाधर्म्य जहां गमक होता है पट अनुवान टब्टमाधर्म्यत्त् है। पूर्व में कोई पदार्थ मामान्य-रूप से टब्ट होता है और कोई विशेषरूप से। इसलिये टब्टपदार्थ के मेद से इस अनुवान के भी ये दो मेद हो गये हैं। एक सामान्यटब्ट और दूसरा विशेषदृष्ट । सामान्यतः टष्ट अर्थ के संवन्ध से सामान्यटब्ट

હવે સૂત્રકાર દૂષ્ટસાધમ્ય વત્ અનુમાનનું નિરૂપણ કરે છે.

'से किंत' दिंदूसाहम्मवं ? ' ईत्याहि।

શખ્દાર્થ---(से किंतं दिट्टसाहम्मवं) હે ભગવન્ દધ્ટિ સાધમ્ય'વત્ અનુમાન શું છે? (दिट्टिसाहम्मवं दुविहं पण्णत्तं)

ઉત્તર--દબ્ટ સાધર્સ્યવત્ અનુમાન એ પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. (તં જણ) તે પ્રકારા આ પ્રમાણે છે. (સામન્નવિટ્ટં च વિસેસવિટ્ટં च) એક સામાન્ય દબ્ટ અને અન્ય વિશેષ દબ્ટ પૂર્વમાં ઉપલબ્ધ પદાર્થની સાથે જે અન્ય અદ્વબ્ટનું સાધર્સ્ય છે, તે દબ્ટ સાધર્સ્ય છે, આ સાધર્સ્ય જ્યાં ગમક હાય છે, ત્યાં તે અનુમાન દબ્ટ સાધર્સ્યવત્ છે. પૂર્વમાં કાઇ પદાર્થ સામાન્ય રૂપશી દબ્ટ હાય છે અને કાઇ વિશેષ રૂપથી એટલા માટે દબ્દ પદાર્થના સેદથી આ અનુમાનના પજ્ શે લેકા થઈ ગયા છે. એક સામાન્ય દબ્ટ અને અન્ય વિશેષ દબ્ટ સાધાન્યતઃ દબ્ટ અર્ઘના સંબંધથી સામાન્ય દબ્ટ

## अनुयौगंद्वारस्त्रे

दब्टार्थयोगात् सामान्यदब्टम् , विशेषतो दब्टार्थयोगाद् विशेषदब्टं चेति भावः । तत्र सामान्यदृष्टं यथा एकः पुरुषस्तथा बहवः पुरुषाः, यथा बहवः पुरुषास्तयैकः पुरुष इत्यादि । अयं भावः – नारिके उद्वीपादायातः कश्चित् पुरुषः सामान्येनैकं पुरुषं दृष्टा एवमनुमिनोति, यथा-अयमेको दृश्यमानः पुरुषएतदाकारविशिष्ट-स्तया बह्वोऽत्रापरिदृश्यमानाः पुरुषा अपि एतदाकारविशिष्टा एव, पुरुषस्वाति-शेषात् , अन्याकारत्वे पुरुषस्वहानिप्रसङ्घात् , गवादिवदिति । तथा-कश्चित्तया-और विशेषतः दृष्ट अर्थ के संबन्ध से विशेषदृष्ट होता है। (से कि तं सामन्नदिष्टं ?) हे भदन्त ! वह सामान्यदृष्ट अनुमान क्या है ?

उत्तर — (सामनदिइं) सामान्यदृष्ट अनुमान इस प्रकार से है — (जहा एगो पुरिसो तहा बहवे पुरिसा जहा बहवे पुरिसा तहा एगो पुरिसो) जैसा एक पुरुष होता है, वैसे ही अनेक पुरुष होते है, जैसे अनेक पुरुष होते है, वैसा ही एक पुरुष होता है। इसका तास्पर्य यह है – नारिकेल द्वीप से आया हुआ कोई पुरुष सामान्य से एक पुरुष को देखकर ऐसा अनुमान कर छेना है कि 'जैसा यह एक दञ्ज्यमान पुरुष इस आकार से विद्याष्ट है, जसी प्रकार अन्य और भी बहुत से पुरुष कि-जिन्हें मैंने देखा नहीं ऐसे ही आकार से विद्याप्ट होंगे। क्योंकि जिस प्रकार से इस दद्यमान पुरुष में पुरुषस्वरूप सामान्य धर्म विद्यमान है, जसी प्रकार से अन्य अटब्ट पुरुषों में भी वह विद्यमान है। उसमें कोई विद्योषना नहीं है। यदि अन्य अटब्ट पुरुषों में विद्येषतः ६०ट अर्थना स'ल'वधी विशेष ६०ट ढाेय छे. (से किं त' सामन्न विद्ये ?) डे लड'त! ते सामान्य१०२ अनुमान शुं छे?

ઉત્તર--(સામગ્ન दिट्ठं) સામાન્ય ૯૯૮ અનુમાન આ પ્રમાણે છે. (जहा થયો પુરિક્રો तहा बहवे पुरिसा जहा बहवे पुरिसा तहा થયો પુરિક્રો) જેવા એક પુરૂષ હાેય છે, તેવા જ ઘણા પુરૂષો હાેય છે. જેવા અનેક પુરૂષો હાેય છે, તેવા એક પુરૂષ હાેય છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે નારિકેલ દ્વીપથી આવેલા કાઇ પુરૂષ સામાન્ય રૂપમાં એક પુરૂષને જોઈને આ જાતનું અનુમાન કરી લે છે કે 'જેવા આ એક દબ્યમાન પુરૂષ આ આકારથી વિશિબ્ટ છે, જેમને મે' જોવા નથી એવા અન્ય સર્વ પુરૂષો પણ આ જાતના આકારથી ધુકત હેશે જ. કેમકે જે પ્રમાણે આ દરથમાન પુરૂષમાં પુરૂષત્વરૂપ સામાન્ય ધર્મ વિદ્યમાન છે, તે પ્રમાણે આ દરથમાન પુરૂષમાં પુરૂષત્વરૂપ સામાન્ય ધર્મ વિદ્યમાન છે, તે પ્રમાણે જ અન્ય અદબ્ય પુરૂષોમાં પણ વિદ્યમાન છે. તેમાં કાઇ પણ જાતની વિશેષતા નથી. જો અન્ય અદબ્ય પુરૂષોમાં પણ વિદ્યમાન છે.

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२१ इष्टसाधर्म्यवदनुमाननिरूपणम्

विधः पुरुषः प्रथमतो बहून् पुरुषान् दृष्ट्वा एवमनुमिनोति-यथा एते दृझ्यमानाः पुरुषा एतदाकृतिविशिष्टास्तथाऽपरिदृझ्यमान एकः पुरुषोऽप्येतदाकृतिविभिष्टः स्पात् पुरुपत्वात् , इतराकारस्वे तु तद्धानिः मसज्येत, अश्वादिवदिति । एवं कार्षा-पगादिष्यपि वोध्यम् । अथ विशेषटष्टमनुमानं निरूपयति विशेषटष्टं हष्टसाधर्म्य-

भिन्नाकारता मानी जावेगी तो पुरुषस्वरूप सामान्य की हानि होने का प्रसंग प्राप्त होगा। जैसे गाय आदि में पुरुषस्व सामान्य का अभाव भिन्नाकारता की विद्यमानता से रहता है इस प्रकार एक में हच्ट-पुरुषस्वरूप सामान्य अर्थ की समानता से अन्य अद्दु अनेक पुरुषों में भी अमुरु आकाररूप विवक्षित धर्म की सिद्धि करना यह सामान्य दृष्टसाधर्म्यवत् अनुमान है। इसी प्रकार नारिकेल द्वीप से आया हुआ कोई पुरुष जब कि-पहिले पहल वह अनेक पुरुषों को देखता है, तब देखकर ऐसा अनुमान करता है कि जैसे ये देखे गये पुरुष इस आकारवाले हैं उसी प्रकार का आकार वाला नहीं देखा गया, एक पुरुष होगा। क्योंकि उसमें भी पुरुषस्वरूप सामान्य धर्म रहता है। भिन्नाकारता में पुरुषत्वरूप सामान्य धर्म की हानि होने का प्रसंग प्राप्त होता है। जैसे घोडे आदि में इतराकारता के सद्भाव से पुरुषस्व सामान्य की हानि है। इसी प्रकार से कार्वांत्रणा आदिको में भी जानना चाहिये। यही वात (जहा एगो करिसावणो तहा बहवे करि-सावणा जहा बहवे करिसावणा तहा एगो करिसावणो) इस सूत्रपाठ

કારતા માનવામાં આવશે તા પુરૂષત્વરૂપ સામાન્યની હાનિ થાય તેવા અભાવ ભિન્નાકારતાની અપેક્ષાએ વિદ્યમાન છે તેમજ એકમાં દેબ્ટ પુરૂષત્વરૂપ સામાન્ય અર્થની સમાનતાથી અન્ય અદબ્ટ અનેક પુરૂષોમાં પછુ અમુક આકારરૂપ વિવક્ષિત ધર્મની સિદ્ધિ કરવી તે સામાન્ય દેબ્ટ સાધમ્યંવત્ અનુમાન છે. આ રીતે નારિકેલ દ્વીપમાંથી આવેલ કાઇ પુરૂષ બ્યારે સૌ પ્રથમ ઘણા પુરૂષોને જુએ છે, ત્યારે તેમને બેઈને એલું અનુમાન કરે છે કે જેમ આ બેવામાં આવેલા પુરૂષો આ આકારવાળા છે, તેવા જ પ્રકારના આકારવાળા નહિ જોવામાં આવેલ એક પુરૂષ પછુ છે. કેમકે તેમાં પણ પુરૂષત્વરૂપ સામાન્ય ધર્મ રહેલ છે. બિન્નાકારતામાં પુરૂષત્વરૂપ સામાન્ય ધર્મની હાનિ થવાને પ્રસ'ગ ઉપસ્થિત થાય છે. જેમ ઘાડા આદિમાં ઇતરાકારતાના સદ્ભાવથી પુરૂષત્વ સામાન્યની હાનિ છે. આ પ્રમાણે કાર્વાપણ વગેરમાં પછ જાણવું બેઇએ એજ વાત (जहा થયો કરિસાવળો તદ્દા શहવે જરિશાવળા जદ્દા વદ્દવે જરિસાવળા તદ્દા ઘમો

**अनुयोगद्वारस्**षे

वदनुमानमेत्रं भवति--यथानाम कश्चित् पुरुषो बहूनां पुरुषाणां मध्ये कमपि पूर्व इष्टं पुरुषं परपमिजानीयात अपं स पुरुष इति । अनुपानप्रयोगश्वेत्यम्-यः प्र्वं मयोपळब्धः स एवायं पुरुषः, तथेव परयमिझायमानत्वात्, उभयाभिमतपुरुषवत्, इति । एतदनुमानं विशेषहष्टग्रुच्यते पुरुषविशेषविषयत्त्वात् । एतं कार्षायणादि द्वारा कही गई है । (से ल सामन्नदिष्ठं) इस प्रकार यह सामान्य दृष्ट-दृष्ट साधर्म्यवत् अनुमान का भेद है । (से किं तं विसेसदिष्ठं) हे भदन्त ! यह विशेषदृष्ट क्या है ?

उत्तर---(विसेसदिई) दष्टमाधार्म्यवत् का भेद जो विद्येषदृष्ट है, वह इस प्रकार से है-(से जहाणामए केई पुरिसे कंचि पुरिसं यहूणे पुरिसाणं मज्झे पुब्वदिंद्व पच्च निजाणेज्जा-अयं से पुग्रिसे) जैसे कोई पुरुष अनेक पुरुषों के बीच में किसी पूर्वदृष्ट पुरुष को पहिवान छेता है कि-- 'यह वह पुरुष है। यहां अनुमान प्रयोग इस प्रवार से करना बाहिये। 'यः पूर्व मयोपलब्धः स एवायं पुरुषः तथैव प्रत्यभिज्ञायमान-रवात् उभयाभिमतपुरुषवत्' जिस पुरुष को मैंने पहिछे देखा था, वही यह पुरुष है-क्योंकि मैंने उसी रूप से इसे पहिचान लिया है। उभय को अभिमत पुरुष की तरह। यहां 'यः मयोपलब्धः' इतना अंदा पक्ष का है 'स एवायं पुरुषः' इतना अंदा साध्यक्षेटि का है। तथैव प्रत्यभिज्ञायमानत्वात्' इतना अंदा हैतु है। 'उभधाजिमतपुरुष-वत्त्' यह साधर्म्यदृष्टान्त है। इस अनुधान प्रयोग में पुरुष चिद्रोष

करिसावणो) આ સૂત્રપાઠ વડે કહેવામાં આવેલી છે. (से त' सामन्तविट्ठ') આ પ્રમાણે આ સામાન્ય દુષ્ટ સાધમ્પ્ર'વત્ અનુમાનના લેક છે. (से किं त' विसेसविट्ठ') હે લહ'त ! તે વિશેષ દુષ્ટ શું છે.

ઉત્તર--- (विसेसदिट्ट) ક્લ્ટ સાધમ્ય વત્ ના ભેઠ જે વિશેષ છે, તે આ પ્રસાથે છે. (से जहाणामव केई पुरिसे कंचि पुरिसं बहूणं पुष्सि जं मडहो पुब्ब दिट्टं पच्चभिन्नाणेच्ना-अयं से पुश्सि) જેમ કાઇ પુરૂષ અનેક પુરૂષોની વચમાં રહેલ કાઇ પૂર્વ દ્લ્ટા પુરૂષને આળખી લે છે કે, 'આ તે જ માછુસ છે' અહીં અનુમાન પ્રયોગ આ રીતે કરવા નેઇએ. 'यः पूर्व मयोपळब्धः स एवायं पुरुषः तमैव प्रत्यभिद्यायमानत्वात् अभयाभिमतपुरुषक्रत्' જે પુરૂષને में पहें લો છે! હતા, તેજ પુરૂષ આ છે. કેમકે મે' અને તેજ રૂપમાં આળખી લોધા છે. ઉભયા-બિમત પુરૂષની જેમ અહીં 'અ पूर्व मयोपळव्धः' આટલા ભાગ પક્ષ સંબંધી છે. 'स एवायं पुरुषः' આટલા ભાગ સાધ્યકે ટિના છે. तयैंव प्रत्यभिज्ञायमान स्वात्' આટલા ભાગ હેતુ છે. 'चग्याभिमतपुरुषकत्' भा સાધમ્ય દેલ્ટાન્ત છે. આ અનુમાન પ્રયાગમાં પુરૂષ વિશેષને વિશેષરૂપથી મૂકવામાં આવ્યા છે.

अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २२२ दृष्टसाधर्म्यवदनुमाननिरूपणम्

विषयेऽपि विशेषहब्टमनुष्टानं बोध्यम् । इदं विशेषहत्वमानं कालत्रयविषयं भवतीति दर्शयितुमाइ-'तस्स सनासओ' इत्यादि-टस्य विशेषदृष्टस्यानुमानस्य समासतः-संक्षेपतस्तिविधं ग्रदणं भवति । यथा-अतीतकालग्रदणं प्रत्युल्पन्नकाळ-ग्रहणम् अनागतकाळप्रहणं चेति ! तत्र-अतीतकाळविषयं ग्राह्यस्य वस्त्रनो ग्रहणं⇒ परिच्छेदः-अतीतकाछप्रदणम् । मन्युत्पक्षकालः=वर्तभानकालस्तद्विषयं ग्रहण प्रस्तुत्वन्नज्ञालग्रहणम् । अनागतक(छो⇒भविष्यत्कालस्तदिपयम्-अनागतकालग्रह-णम् । काळत्रयवर्तिनोऽपि विषयस्यानुमानात् परिच्छेदो मवतीत्पर्थः । तत्र

दृष्ट है। इस प्रकार से कार्षापण आदि में विशेष दृष्ट अनुमान की प्रष्ट्रसि कर छेनी चाहिये । यही बात 'बहुणं करिसावणाणं मज्झे पुरुव-दिट्टं करिसावणं पच्चभिज्जाणिज्जा-अयं से करिसावणे) इस सूत्रपाठ हारा दिखलाई गई है। यह विशेषहष्ट अनुमान भूत, भविष्यत् और वर्तमान इन तीनों कालें को विषय करता है। इस वात को अब सूचकार कहते हैं-(तस्स समासओ तिविहं गहणं भवह) उस विशेषदृष्ट अनुमान का विषय संक्षेप से तीन प्रकार का होता है-(तं जहा) जैसे (अईधकालग्गहणं, पडुप्पणकालग्गहणं, अणागयकाल-ग्रहणं) अतीन काल का विषय वर्तमान काल का विषय और भवि-ब्यत काल का विषय । तात्पर्य कहने का यह डै कि मनुष्य इस विद्येष हष्ट अनुमान की सहायता से अतीत काल में जो बात हो गई उसे. वर्तमान काल में जो बात हो रही हो उसे और भविष्यत् में जो

એટલા માટે આ અનુમાન વિશેષ દુષ્ટ છે. આ પ્રમાણે કાર્યાપણ વગેરેના સંબંધમાં પણ વિશેષ દેષ્ટ અનુમાનની પ્રવૃત્તિ કરી લેવી જેઇએ. એ જ વાત बहण करिसावणाणं मञ्झे पुटवदिट्रं करिसावणं पत्रभिउजाणिज्ञा-अयं से करि-सावणे) આ સુત્રપાઠ વડે ૬૫૧ટ કરવામાં આવી છે. આ વિશેષદધ્ટ અનુ-માન ભૂત, ભવિષ્યત અને વર્તામાન આ ત્રહ્યે કાળોને વિષય અનાવે છે. भा वातने सूत्रधार स्पष्ट धरे छे. (तस्स समासओ तिविहं गहणं भवइ) ते વિશેષદુષ્ટ અનુમાનના વિષય સંક્ષેપમાં ત્રણ પ્રકારના હાય છે. (तंजहा) જેમ કે (अईयकालगहणं पडुलण्णकःलगहणं, अणागयकालगहणं) अतीतकां जिसय. વર્તમાનકાળના વિષય, અને ભવિષ્યતુકાળના વિષય તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે મતુષ્ય આ વિશેષ દેષ્ટ અતુમાનની સહાયતાથી અતીતકાળમાં જે વાત થઈ ચૂકી છે, વર્તમાન ઝળમાં જે વાત થઇ રહી છે, અન ભવિષ્યતમાં अ० ६६

### अनुयोगद्वारस्त्रे

भतीतकालेन ग्रहणं यथा भवति तथोच्यते-यथा कथिज्जनः कर्स्मिश्चिद् देशे गतः । तत्र तेन उत्तृणानि=उद्गततृणानि येषु तानि वनानि, तथा-निष्पञसस्या निष्पन्नानि=निव्दत्तानि सस्यानि यस्यां सा तथा तां मेदिनीं=पृथिवीं, तथा-पूर्णानि=नल्प्र्यितिनि कुण्डनसोनदीदीर्घिकातडागादीनि-तत्र-कुण्डं=जलाशयदि-शेषः, सरः=कासारः, नदी=पसिदा, दीर्घिका=गापी, तडागः=पसिदः, एतदा-दीनि जलस्थानानि दृष्ट्रा एवं साध्यते=अनुभीयते-यदत्र मुद्राध्टिरासीदिति । अनुपानपयोगश्वेश्यम्-इइ देशे सुदृष्टिरासीत् , सप्ठत्वन्नतृणवनसस्यपूर्णमेदिनी षात होने बाली हो उसे अनुमित कर छेता है । (से किं तं अर्ह्यकाल-रागहणे) हे भदन्त ! यह अतीतकाल ग्रहण क्या है ?

उत्तर--(अईयकोलगहणं) अतीत काल प्रहण इस प्रकार से है--(उत्तणाणि बणाणि, निप्फण्णसरभं था मेशींग पुण्णाणि य कुंडसरणई बीहिया तड़ागाइं पासित्ता तेणं साहिज्जह, जहा सुबुद्धीआसी:) जैसे कोई मनुष्य किसी देश में गया-बहां उसने जंगलों में घास जगी हुई देखी, पृथिवी को सस्याङ्करों से हरि भरी देखी, कुण्ड, सर, नदी, वापी, और तडाग इन सय को जल से भरा हुआ देखा, तो देखकर उसने अनुमान लगाया कि-'यहां पर बहुन अच्छी वर्षा हुई है। तथ उसने पेसा अनुमान प्रयोग किया कि-'इहदेशे सुवृष्टिः आसीत् समुत्पन्न तृणवनसस्यपूर्णमेदिनीजलपूर्णकुण्डादिदर्शनात् तदेशवत्'। ( से तं अईथकालग्गहणं) इस प्रकार अतीत में हुई वृष्टि का परिच्छेद बि वा थनारी छे, तेनुं अनुमान धरी दे छे. (से किंतं अईथकालगहणं) डे करात ! अतीतधा अढ्थ श छे ?

ઉત્તર-(उत्तजाणि, वणाणि, निष्कण्णसस्तं वा मेइणिं पुण्णाणि य कुंड सरणईदीदिया तडागाइ पासित्ता ते णं साहिज्जइ, जहा सुनुट्ठी आसी) જેમ કાેઈ મનુષ્ય કેાઈ દેશમાં ગયા. ત્યાં તે માણુસે જંગલમાં ઘાસ ઊગેલું જોયું, પૃथ્વીને સસ્યાંકુરાથી હરિત વર્ણા થયેલી જોઇ, કુંડ સર, નદી, વાળી, અને તડાગ આ સર્વને જલથી સંપૂરિત જોયાં, આ ખધું જોઇને તે અનુમાન કરવા લાગ્યા કે અહીં બહુ જ સારી વર્ષા થઈ છે. ત્યારે તેણે આ જાતના અનુમાનના પ્રયાગ કર્યો કે 'इह देशे सुग्रिंटः जासीत् समुत्यन्नतृणवन संय्यपूर्णमे दिनीजलपूर्णकुं डादिदर्शनात् सदेशवत् " (से तं अईयकालमाहणं) आ रीते अलीतમાં થયેલ વૃષ્ટિના પરિચ્છેદ અતીતકાળ ગ્રહણ છે અહીં

પરેર્ટ્ટ

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२२ टप्रसाधम्येवदनुमाननिरूपणम्

जलपूर्णकुण्डादिदर्शनात्, तदेशादिति । इत्यमतीतस्य ष्टुष्टिलक्षणधिषयस्य परि-च्छेदः । अथ वर्त्तमानकालेन ग्रहणं यथा भवति तथाइ-'से किं तं पडुष्पण्णका-लग्गइणं' इत्पादिना । करिमश्चिद् देशे कश्चिद् गतः, तत्र गोचराग्रगतं-गोचराय= भिक्षाये अग्रगतम्=भथमतो गतं चिच्छदितमचुरभक्तपानम्-विच्छदितं=गृहिभिः मदत्तं मचुरं मक्तपानं यस्मै तथाविधं साधुं दृष्ट्रा तेन साध्यते=अनुमीयते, यथा-म्रुभिक्षमिह वर्त्तते, इति । अनुमानमयोगश्चेत्थम्-अयं देशः म्रुभिक्षः, साधूनो तद्धेतुकप्रचुरभक्तपानस्भेनलामदर्शनात् , तदेश्वदिति । अथ भविष्यत्कालेन महणं यथा मवति तथाह-'से किं तं अणागयकाल्डग्गहणं' इत्यादि । अयं भविष्यत्कालेन महणं यथा मवति तथाह-'से किं तं अणागयकाल्डगहणं' इत्यादि । अयं भविष्यत्कालेन महणं यथा मवति तथाह-'से किं तं अणागयकाल्डगहणं' इत्यादि । अयं भविष्यत्कालेन महणं यथा मवति तथाह-'से किं तं अणागयकाल्डगहणं' इत्यादि । अयं भविष्यत्कालेन मं होना अनुमान द्वारा ग्रहण किया-गया है । (से किं पडुप्पण्णकाल-मं होना अनुमान द्वारा ग्रहण किया-गया है । (से किं पडुप्पण्णकाल-ग्रगहणं) हे भदन्त ! प्रत्यत्पत्रकाल से ग्रहण क्या द्या है ।

उत्तर--(पडुपाण कालग्गहणं) प्रखुत्वन्नकाल से ग्रहण इस प्रकार है-(साहुं गोपरग्गगर्थ विच्छड्डियपउरभत्तपाणं पासित्ता तेणं साहि-उजद जहा सुभिन्दे ब<sup>E</sup>ह) भिक्षा के लिये निकछे हुए साधुको कि-'जिसे गृहस्थोंने प्रचुरभक्तपान दिया है, देखा-तब देखकर उसने अनुमान लगाया कि-'यहां सुभिक्ष है। 'अनुमान प्रयोग यहां ऐसा करना-'अस्मिन्देशे? सुभिक्षः साधूनां तद्वेतुक प्रचुरभक्तपानलाभदर्श-नात्-तदेशवत्' (से किं तं अणागयकालग्गहणं) हे भदन्त ! अनागत-काल से ग्रहण क्या है ? (अणागयकालग्गहणं) अनागतकाल से ग्रहण इस प्रकार से है-(अञ्भस्स निम्मलत्तं, कक्षिणा य गिरी, सचिज्ज्या

પ્રાહ્ય વસ્તુ સુવૃષ્ટિ છે. આનું અતીતકાળમાં થલું તે અનુમાન વડે ગ્રહણ કરવામાં આવ્યું છે. (से किं तं पडुप्पण्ण कालग्गइणं) હે ભદ'ત! પ્રત્યુત્પન્ન કાળથી ગ્રહણ શું છે?

ઉत्तर-(पहुल्पण्णकाडगाइणं) प्रत्युत्पन्नधां श्रदेखु आ प्रसाधे छे. (साहुं गोयरगगयं विच्छडि्यपडरभत्तपाणं पासित्ता तेणं साहिज्ञह अहा सुभिक्खे वट्टूइ) लिक्षा माटे अद्धार नीधणेक्षा साधुने ठे केने गृद्धस्थाओ प्रयुव भक्तपान आप्युं छे, लोये। त्यारे लोधनि तेखे अनुमान इयुं' डे 'अद्धी' सुलिक्ष छे' अद्धी अनुमान प्रयोग स्वेवी रीते ठरवे। हे-''अस्मिन् देशे सुभिक्षः साधुनां तद्धेतुकप्रचुरभक्तपानळाभदर्शनात्-तदेशवत् '' (से किं तं अणागय-काइगाइणं) दे लदन्त ! अनागतधा अद्ध युं छे ! (अणागयकाइगाइणं)

#### ৸ঽৼ

# मनुयोगद्वारस्त्रै

मेघाः, स्तनितम्-मेघगर्जि ाम् , उदभामः=वायृद्भामः-तथाविधोवृष्टिविधा-ताजनकः मदक्षिणं दिश्च अमन प्रश्नस्तो वातः, च=पुनः प्रस्निग्धाः रक्ता=प्रस्नि∙ ग्धरक्तवर्णी सन्ध्या, इत्येतानि सर्वाणि छुरुष्टेश्विद्वानि तानि हष्ट्वा, तथा-वाद-**मम्**⇒आद्रीम्छादिनक्षत्रपमवं वा, माहेन्द्रम्≕रोहिणोङ्येष्ठादिनक्षत्रप्रभवं वा, इसो-ऽन्यतरं वा उत्पातम्=उल्कापातदिग्दाहादिकं प्रशस्तं ष्टृष्टिनिभित्तकं दृष्ट्रा तेन साध्यते=अनुमीयते, येया सुट्रव्टिभेविष्यतीति । अनुमानमयोगश्रेत्यम्-अयं देशो भविष्यत्सुद्वष्टिकः, टबिटनिमित्तकानामञ्चनिर्मछत्वादीनां सम्रुदितानामन्यतमस्य वा दर्शनात, तद्वदिति । विशिष्टमकारका निर्मछत्वादयो दृष्टिनिमित्तका मेहा थणियं वाउब्भामो, संझारत्ता पणिद्वाय) आकाश की निर्मलता, कृष्णवर्ण वाले पर्वन, विधुश्सहित मेघ, मेघ की गर्जना, दृष्टि को नहीं रोकनेवाली वायु की चाल, अर्थात् पुरवाइ हवा, तथा प्रस्निज्ध-रक्तवर्णवाली संध्या-इन सब सुवृष्टि के चिह्नों को देखकर, तथा (बाह-णं वा महिंदं वा अण्णयरं वा पसार्थं उप्पायं पासिला तेणं साहिज्जह, जहा सुचुद्वीभविस्सइ ! से तं अणागवकालग्गहणं ) आद्रीमूल इन नक्षत्रों से उत्पन हुए अथवा रोहिणी ज्येष्ठा आदि नक्षत्रों से उत्पन हुए उत्पत को अथवा इस उत्पात से भी भिन्न और दूसरे उत्पतों को-दिग्दाह, उल्कापात आदि उपद्रवों को-जो कि वृष्टि के प्रशस्त निमिस होते हैं, देखकर कोई व्यक्ति ऐसा अनुमान करता हैं कि 'खुबृष्टि होगी। इसविषय में अनुमान प्रयोग इस प्रकार हैं-'अयं देशों भविष्यत्सुवृष्टिकः वृष्टिनिमित्तकानां अभ्रनिर्मलस्वादीनां सम्र-

भनाअतडाળથી ગ્રહ્યુ આ પ્રમાથું છે. (अन्मस्य निम्मलत्तं कसिणाय, गिरी सविज्जुया मेदा थणियं वाउन्मामो संझारत्ता पणिट्टाय) આકાશની નિર્મળતા, દુष्ણુવર્શ્યુવાળા પર્વતા, વિધુત્સહિત મેઘ, મેઘની ગજના, વૃષ્ટિને નહિ રાકનાર પવનની ગતિ, અટલે કે પૂર્વના પવન, તેમજ પ્રસ્તિગ્ધ રક્તવર્શ્યુવાળી સ'ધ્યા, આ બધાં સુવૃષ્ટિના ચિદ્ધોને નોઇને તથા (वाइणं वा महिंद वा લण्णयरं वा पक्षस्थं उपाय पासित्ता तेणं साहिज्जइ जहा सुवुट्टी भविस्सइ। से तं अणागय कालगहणं) આર્ડ, भूળ નक्षत्रोधी ઉत्पन्न થયેલ અથવા રાહિણી, ન્યેગ્ઠા આદિ નક્ષત્રો વડે ઉત્પન્ન થયેલ ઉત્પાતને અથવા આ ઉત્પાત કરતાં પણ ભિન્ન અને બીજા ઉત્પાતાને, દિગ્હાહ, ઉલ્કાપાત વગેરે ઉપદ્રવાને કે જેઓ વૃષ્ટિના પ્રશસ્ત નિમિત્તો છે, નોઈને કાઇ વ્યક્તિ એવી રીતે અનુમાન કરે 'સુવૃષ્ટિ થશે' આ સ'બધમાં અનુમાન પ્રયાગ આ પ્રમાથે છે. 'अयं देशो भविष्यत्सवृष्टिकः षृष्टि विमित्तकानां अभ्रतिर्मेल्सवादीनां समुदिवामां अन्यतमस्य वा दर्शनात् तदेशवत्"

## मनुयोगबन्द्रिका दीका सूत्र २२२ इएसाधर्म्यवदनुमाननिरूपणम्

برنجتم

भर्थन्ति, अतो अञ्चमात्रा तत्र लिधुणेन माध्यमिति । तथा-क्तेवाद्वव्यवत्राः दीनां त्रिप्यांसे=वैंपरीस्येऽथि भिविधं ग्रहणं भवति । तच तदेवातीतिकाणग्रहणा-दिकं चोध्यम् । तत्रातीतकाल्ग्रदणमेवं मोध्यम्~कथिङननः इतोऽपि देद्वाद् देशान्धरं समावासः । तेन तत्र निस्तुवानि वनानि, अनिष्पर्भसस्थां वा मेदिनी, शुल्काणि च क्रुण्डसरोनदीदीर्धिकातडागादीनि दृष्ट्वा साध्यते=अनुमीयते, यथा-कुट्टछिरासीदिति । अनुमानमयोगश्चेत्थम् अयं देश्नः कुवृष्टिमान् , दुर्मिश्न इत्पर्धः, निम्तृणवनादिदर्शनात्, तदेशत्रविति । वर्त्तमानकाळ्यरणमेवं विद्वेषम्-कोऽपि जनः कस्मिश्चिद् देशे समागतः । तत्र गोवराग्रगतं साधुं भिक्षामलभमानं इद्वा दिनानां अन्यतमस्य वा दर्शनात् लद्देशवल्' इस प्रकार यह अनागतकाल ग्रहण है। (पएसि चेव विवज्जासे तिनिहं गहणं भवइ, तं जहा-अतीयकालग्गहणं पडुप्पण्णकालग्भहणं अणाग्यकालग्गहणं) इन उद्गत तृणवनादि को की बिपरीतता में भी तीन प्रकार का ग्रहण होता है-वह इस मकार से है-जैसे कोई मनुष्य किसी देश से द्मरे किसी देश में आधा-वहां उसने तृण रहित धनों को अनिष्पन्न धान्यवाली भूमि को एवं शुष्क, कुण्ड, सर नदी, दीर्धिका तथा तडाग आदिकों को देखा-तब देखकर उसने ऐसा अनुमान किया कि ' अयं देशः दुर्मिक्षः निस्तृणवनादिदर्शनात् तदेशवत्' निस्तृणवनादिके देखने से, पहिछे देखे हुए द्सरे देश के जैसा इस देश में वृष्टि नहीं हुई है। यह अतीत ग्रहण है। वर्तमान काल ग्रहण इस प्रकार से है-कोई मनुष्य किसी देवा में आया वहां उसने पहिछे से भिक्षा के लिये आये इए किसी साधुको भिक्षा के टान से विहीन देखकर ऐसा अनुमान

આ પ્રમાશે આ અનાગતકાળ ગહેલ છે. (હ્યસિં चેલ વિવજ્ઞાસે તિવિદ્દં गहળં મવદ, તં जहा अतीय काळगहળં पहुल पणका सगहणं अणागयका सगह कां) આ ઉદ્ગત તૃજીવના દિકાની વિષરી તતામાં પછુ ત્રલુ પ્રકારનું ગહેલુ થાય છે. તે આ પ્રમાશે છે. જેમ કાઇ માલુસ ઠાઇ દેશમાંથી કેઇ ખીજા દેશમાં ગયા ત્યાં તે છે તુલ રહિત વનાને, અનિષ્પન્ન ધાન્ય યુક્ત ભૂમિને તેમજ શુધ્ક, કુંડ સર, નદી, દીર્ધિકા તથા તડાગ વગેરેને જોયાં, ત્યારે આ બધું જોઇને તે છે આ જાતનું અનુમાન કર્યું કે 'अર્ય દેશઃ દુર્મિક્ષઃ નિસ્તૃળ રાત્વ તે દેશમાં પછુ વૃષ્ટિ થઇ નથી. આ અતીત પ્રહેલાં જોયેલા બીજા દેશની જેમ આ દેશમાં પછુ વૃષ્ટિ થઇ નથી. આ અતીત બ્રહે છે. વર્તમાન કાળ ગહેલુ આ પ્રમાણે છે. કાઇ માલુસ, કાઇ દેશમાં ગયા. ત્યાં તેણે ભિક્ષાર્જન માટે આવેલા કાઈ સાધુને ભિક્ષા લાભથી વંચિત જોઈને આ જાતનું અનુમાન કર્યું કે અહીં અત્યારે

अनुयोगद्वारसूत्र

ષરદ

तेन साध्यते, यथा दुर्मिक्षं वर्तते इति । अनुमानमयोगश्चेत्थम्- मयं देशो दुर्मिक्षः साधूनां तदेवुकमक्तपानालामदर्शनात्, तदेशवदिति । भविष्यत्कालग्रहणं चैय विज्ञेयम्-सचियतो दिशः=आकाशसहिता दिग्विभागा धृमायन्ति=धृमयुक्ता मवन्ति, तथा-मेदिनी=पृथिवी नीरसत्त्वात् अपतिबद्धा=सञ्चपिरा मवति, वाताश्व नैऋतिकाः=दक्षिणात्था वान्ति, प्तानि सर्वाणि कुट्ट निये स्यन्ति । एतानि सधूमदिगादीनि दृष्टाः तया-आग्नेयं वा वायम्यं वा अन्यतरं वा अमझस्तमुत्पातं इष्ट्री तेन साध्यते, यथा-कुइष्टिरनाइष्टिर्भविध्यति । अनुमानमयोगवेत्थम्-अयं देशो अविध्यत्कुट धेकः, तकि मित्तकानां सधूपदिगादीनां समुदितानामन्यतमस्य वा दर्शनात, तद्वदिति । इत्थं विशेश्दर्श्टं निरूपितमिति सूचयितमाह-तदेतद लगाया कि यहां दुर्भिक्ष-अकाल-पड रहा है। अनुमान मयोग इस प्रकार से करना चाहिये-'अयं देशः दुर्भिन्नः साधूनां तदेतुकभक्तपान-लामाद्रीनात्' तदेशवत् ' तथा भविष्यत् काल का ग्रहण इस प्रकार से जानना चाहिये-जिस समय आकाश सहित दिशाएँ वूम युक्त प्रतीत हो रही हो, नीरस होने से जहां पृथिवी फट गई हो-जगह २ जहां छेः पड गये हो-और वायुएँ जिस दक्षिणदिशा से आती हई चल रही हों-इस सब वृष्टयभाव की निज्ञानियों को, तथा अग्नि सबन्धी या बायु संबन्धी या और कोई अप्रदास्त उत्पातो को देखकर रिसा अनुमान ऌेगान। कि 'इस देश में वृष्टि नहीं होगी-⊸क्योंकि उटि के अभाव के चिह हो रहे हैं। अनुमान प्रयोग प्रकार इस से यहां करना चाहिये 'अयं देशः भविष्यत् कुबृष्टिकः तन्निमित्तकानां सधुमदिगादीनां समुदितानां अन्यतरस्य वा दर्शनात् तद्देवज्ञत्' यही

इ किंक्ष છે. અતુમાન પ્રયોગ આ પ્રમાણુ કરવા જોઈ એ अयं देशः दुर्मिक्षः साधूनां तद्धेतकभक्तवानळामादर्शनात् तदेशवत् " તેમજ ભવિષ્યકાળનું ગ્રહણુ આ રીતે જાણુવું જોઈ એ, જે સમયે આકાશ સહિત દિશા એ સ્પૃમ થઈ રહી હાય, નીરસ હાેવા બદલ ત્યાં પૃથિવી ફાટી ગઇ હાેય, સ્થાન સ્થાન પર જ્યાં છિદ્રો પડી ગયા હાય. અને પવના દક્ષિણુ દિશા તરકથી વહેતા હાય, આ સર્વ વૃષ્ટ વ્યસાવના ચિદ્ધોને તેમજ અગ્નિ સંબંધી કે વાશુ સંબંધી કે અન્ય કાઇ અપ્રશસ્ત ઉત્પાતાને જોઈને આ જાતનું અનુમાન કશું' કે 'આ દેશમાં વૃષ્ટિ થશે નહિ, કેમ કે વૃષ્ટિનાં અભાવનાં ચિદ્ધો એવતમાં આવી રહ્યાં છે. અહીં અનુમાન પ્રયોગ આ રીતે કરવા જોઈ એ કે 'લયં દેશઃ कुवृत्टिकः तन्नि मित्तकानां सधूमदियादीनां समुदितानां धन्यतरस्य वा दर्शनात् तदेशवत्" એ જ

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सुत्र | રરર | उपमानप्रमाणनिरूपणम् |
|-----------------|------|-------|-----|---------------------|
|-----------------|------|-------|-----|---------------------|

ષ૨૭

विशेषदृष्टमिति । एवं च दृष्टयाधम्पैवदनुमानमपि निरूपितमिति सूचयितुमाह− तदेतत् दृष्टसाधर्म्यवदिति । इत्थमनुमानमपि प्ररूपितमिति सूचयितुमाह−तदेतदनु मानमिति ॥ सू० २२२ ॥

अथोपमानं निरूपयति---

पूल्प-से किं तं ओवम्मे? ओवम्मे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-साहम्मोवणीए य वेहम्मोवणीए य। से किं तं साहम्मोवणीए ? साहम्मोवणीए-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-किंचिसाहम्मोवणीए, पायसाहम्मोवणीए, सब्वसाहम्मो-वणीए। से किं तं किंचिसाहम्भोवणीए ? किंचिसाहम्मोवणीए-जहा मंदरो तहा सरिसवो, जहा सरिसवो तहा मंदरो, जहा समुद्दो तहा गोप्पयं, जहा गोप्पयं तहा समुद्दो, जहा आइच्चो तहा खजोओ, जहा खजोओ तहा आइच्चो, जहा चंदो तहा छमुदो, जहा छमुदो तहा चंदो। से तं किंचिसाहम्मोवणीए। से किं तं पायसाहम्मोवणीए? पायसाहम्मोवणीए-जहा गो तहा गवओ, जहा गवओ तहा गो। से तं पायसाहम्मोवणीए।

सब विषय' 'से किं तं अतीयकालग्गइणं' यहां से छेकर 'से तं अणा-गयकालग्गहणं' यहां तक के सूत्रपाठ द्वारा सूत्रकार ने समझाया है। (से तं विसेसदिटं-से तं दिट्ठसाइम्मवं) इस प्रकार यह विरोषदष्ट दृष्टसाधर्म्यवत् का स्वरूप है। सामान्य दृष्ट और विरोष दृष्ट के स्वरूपों के इस निरूपण से दृष्टसाधर्म्यवत् अनुमान का स्वरूप निरू-पित हो चुका ॥मू० २२२ ॥

વિષય ''से किंत' अतीयकाडगाइणं'' અહી થી માંડીને ''से तं अणागयक रूगइणं'' અહીં સુધીના સૂત્રપાઠ વડે સૂત્રકારે સ્પષ્ટ કર્યો છે, (से तं विसेसदिट्रं-से तं दिट्ठसाइम्मतं) આ પ્રમાણું આ વિશેષ દષ્ટ દષ્ટ સાધમ્યવત્નું સ્વરૂપ છે. સામાન્ય દષ્ટ અને વિશેષ દષ્ટ સ્વરૂપાના આ નિરૂપણુથી દષ્ટ સાધમ્ય'વત્ અનુનાનનું સ્વરૂપ નિરૂપિત થઈ જાય છે. ાા સૂ. ૨૨૨ ાા **પર**૮

## अनुयोगद्वारसूत्रे

से कि तं सब्वसाहम्मांत्रणीए? सब्वसाहम्मोवणीए-सच्वसाह-म्मे ओवम्मे नत्थि, तहावि तेणैव तस्स ओवम्मं कीरइ, जहा-अरिहतेहिं अरिहंतसरिसं कयं, चक्कवदिणा चक्कवदिसरिसं कयं, बलदेवेण बलदेवसरिसं कयं, वासुदेवेण वासुदेवसरिसं कयं, साहुणा साहुसरिसं कयं। से तं सब्वसाहम्मे।वणीए। से तं साहम्मोवणीए। से किं तं वेहम्मोवणीए ? वेहम्मोवणीए तिविहे पण्णत्ते, तं जहा--किंचिवेहम्मोवणीए पायवेहम्मोवणीए सटब. वेहम्मोवणीए। से किं तं किचिवेहम्मोवणीए? किचिवेहम्मो-वणीए जहा–सामलेरो न तहा बाहुलेगे, जहा बाहुलेरो न तहा सामलेरो, से तं किंधिवेहम्मोवणीए। से कि तं पायवेहम्मो-वणीए? पायवेहम्मोवणीए जहा वायसो न तहा पायसो, जहा पायसो न तहा वायसो, से तं पायवेहम्मोवणीय । से किं तं सब-वेहम्मोवणीए? सब्ववेहम्मोवणीए सबवेहम्मे ओवम्मं नरिथ, तहावि तेणेव तस्स ओवम्मे कीरइ, जहा णीपणं णीयसरिसं कयं, दासेण दाससरिसं कयं, काकेण काकसरिसं कयं, साणेे साण-सरिसं कयं, पाणेणं वाणसरिसं कयं, से तं सब्ववेहम्मोवणीए। से तं वेहम्मोवणीए। से तं ओवम्मे॥सू० २२३॥

छाया-अथ किं तत् औपम्यम् ? औपम्यं द्वितिभं पह्नग्तं, तद्यथा साधम्यों-पनीतं च चैवम्योंपनीतं च । अथ किं तत् साधम्योंपनीतम् ? साधम्योंपनीतं त्रिविधं प्रद्रग्तं, तद्यथा-किश्चित्साधम्योंपनीतं, मायःसाधम्योंपनीतं, सर्वसा-म्योंपनीतम् । मथ किं तत् किश्चित्साधम्योंपनीतम् ? किचित्साधम्योंपनीतं यथा मन्दरम्तथा सर्पनः, यया सर्पनस्तथा मन्दरः, यथा सद्वद्दस्तथा गोष्पदं, पथा गोष्पदं तथा समुद्रः, यथा आदित्यस्तथा खद्योतः, यथा खवात्तस्तथा आदित्यः,

मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२३ उपमानप्रमाणनिरूपणम्

यथा चन्द्रस्तथा क्रमुदं, यथा क्रमुदं तथा चन्द्रः । तदेनत् चिश्चित्साधम्यौँपनी-तम् । अथ कि तत् मायः ताधम्यों पनीतम् ?, प्रायः साधम्यों पनीतं यथा गौ-स्तथा गवयः, यथा गवयस्तथा गौः । तदेवह् भायः साधम्योंपश्रीतम् । अध किं तत् सर्वसाधम्यों पनीतम् १, २ सर्वसाधम्वें औश्म्यं नास्ति, तथापि तेनैव तस्यौर पर्ग्यं क्रियते, यथा अईद्रिः अर्हत्सटशं कृतम् चक्रवर्तिना चक्रवर्तिसदृशं कृतं, बछदेवेन व उदेवसट्यां कृतं, वासु देवेन वाधु देवसट्यां कृतं, साधुना साधु सट्यां कृतम् । तदेतत् सर्ववाधम्थोंपनीतम् । तदेतत् साधम्योंपनीतम् । अय किंतत् वैधम्योंपनीतम् ?, वैधम्योंपनीतं त्रिविधं मझप्तं, तद्यधा- किंचिद्वैधम्योंपनीतं, शायोवैधम्योंपनीतम्, संबवैधम्योंपनीतम् । अय किं तत् किञ्चिद् वैधम्योंपनीतम् ? किचिंदवैभम्यो पनीतं - यथा जाबळेयः न तथा बाहुलेयः, यथा बाहुलेयः न तया ज्ञावलेयः । तदेवत् किंचिद्वैधम्भेरिनीतम् । अथं कि तत् पायोवैधम्येपिनीतम् १ मा-योवैधम्यों पनीतं यथा नायसो न तथा पायसः, यथा पायसो न तथा नायसः । तदेतत् प्रायोवैभम्योपनीतम् । अग किं तत् सर्ववैभम्यो पनीतम् सर्ववैभम्यो पनीतम्-सर्ववैधर्म्य जोपम्य नास्ति, तथापि तेनैव तस्य औषम्य क्रियते । यथा नीचेन नी वसदर्श कृतं, दासेन दाससदर्श कतं काकेन काकमटर्श कृतम्, छना श्वसदर्श कृतम् , चाण्डालेन चाण्डालसदृशं कृतम् । तदेतत् अर्थवैधम्यो पनीतम् । तदेतद् वैधम्यो पनीतम् । तदेतत् औपम्यम् ॥ मु० २२३ ।

टीका----'से किं तं' इत्यादि--

अथ किं तत् औपम्पम् ? इति शिष्पप्रक्षः । उत्तरयति-औषम्यम्-उपमीयते= साहत्रयेन वस्तु गृहातेऽनयेत्युपमा, उपमैव औषम्यम् तच्च साधम्योंपनीतवैधम्योंप-

अब सूत्रकार-उपमान प्रमाण का निरूपण करते हैं---

'से किं तं ओवम्मे' इत्यादि ।

श्वाब्दार्थ--(से किं तं ओवम्मे ?) हे भदन्त ! उपमान प्रमाण का क्या स्वरूप है ?

उत्तर-(ओवम्मे दुविहे पण्णत्ते) उपमान प्रमाण दो प्रकार का कहा गया है (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-(साहम्मोवणीए य वेहम्मोवणीए य)

હવે સૂત્રકાર ઉપમાન-પ્રમાણનું નિરૂષણ કરે છે.

'से किंतं ओतम्मे इत्यादि'।

શબ્દાર્થ−(સે fo તં લોવમ્મે ') હે ભદત ' ઉપમાન પ્રમાણનું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ઉત્તર-(ओवम्मे दुविहे प णत्ते) ઉપમાન પ્રમાણ બે પ્રકારનું કહેવામાં આવ્યું છે. (तंब्रहा) ते प्रકारा આ પ્રમાણે છે. (साइस्मेावर्णीए य वेद्दुस्मे। अ० ६७

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

नीतेति दिविषम् । तत्र -साथम्योंपनीतं - साधम्योंप उपनोतम् = उपनयो यत्र तत् साधम्योंपनीतम् . तच किञ्चित्ताधम्योंपनीतं पायः साधम्योंपनीतं सर्वसाधम्यों-पनीतं चेति त्रिविधम् तत्र - किंचित्ताधम्योंपनीतं - किंचित्= अल्पेन साधम्योंण= साद्ध्ये त उपनी उम् = उपनयत्रिपयीकृतम् , तच - पथा मन्द्रस्तथा सर्घपः यथा सर्वपत्वथा मन्दर इत्यादि । अत्र - मन्दर सर्पपयोर्वर्चु उत्वेन साद्ध्यम् । सष्टद-एक साधम्योंपनीत, और दूसरा वैधम्योंपनीत । समानता को छेकर बस्तु जिस के द्वारा ग्रहण की जाती है, उसका नाम उपमा है । यह उपमा ही ओपम्य है। (से किंतं साहम्मोबणीए) हे भदन्त ! साधम्यों-नीत का क्या ताल्पर्य है।

उत्तर--( साहम्मोवणीए-तिबिहे पण्णत्ते ) साधम्योंपनीत तीन प्रकार का होता है। (तं जहा) जैसे (किंचिसाहम्मोवणीए, पायसाहम्मो बगीए, सन्बताहम्मोवणीए) किञ्चित् साधम्योंपनीत, प्रायःसाधम्यों-पनीत, और सर्वसाधम्योंपनीत। (से कि तं किंचिसाहम्मोवणीए) हे भदन्त ! वह किञ्चित् साधम्योंपनीत क्या है ? (किंचिसाहम्मोवणीए)

उत्तर--वह किञ्चित् साधम्पोंपनीत इस प्रकार है। (जहा मंदरो तहा सरिसवो) जैसा मंदर है, वैसा सर्षप है। तात्पर्य इसका यह है कि किञ्चित् साधम्पोंपनीत में कुछ २ समात्रता को छेकर उपमा दी जाती है, सो ऐसा कहा है कि जैसा मन्दर (मेरु) है वैसा सर्पप है, सो

वणीव य) એક સાધર્ગ્યો પનીત, ખીજું વૈધર્ગ્યો પનીત. સમાનતાના આધાર જેના વડે વસ્તુ ગ્રહણુ કરવામાં આવે છે તેનું નામ ઉપમા છે. આ ઉપમા જ ઔપસ્ય છે. (से किंतं साहम्मोवणीए) હે ભદ'ત! સાધર્ગ્યો પનીતનું તાત્પર્ય શું છે?

ઉत्तर-(साइम्मोवणी र- तिविहे पण्णत्ते) साधभ्धे पनीतनः त्रधु प्रधारे। छे. (तंत्रहा) केभ डे (किंचिसाहम्मोवणीव, पायसाहम्मो वणीव, सच्वद्वाहम्मोवणीव) डिंचित् साधभ्धे पनीत, प्रायःसाधभ्धे पिनीत, अने सर्वं साधभ्धे पनीत

(से किं तं किंचि साहम्मोवणीए) & शहत ! ते हिंथित् साधम्यों पनीत. शुं छे (किंचि साहम्मोवणीए).

ઉત્તર-તે કિંચિત્ સાધમ્યેાંપનીત આ પ્રમાણે છે. (जहा मंदरो तड्डा सरिसवो) જેવા મંદર છે, તેવા સર્ષ પ છે. તાત્પર્યઆનું એ છે કે કિંચિત્ સાધમ્યોંપનીતમાં કંઈક સમાનતાને લઇને ઉપમઃ આપવામાં આવે છે તા અત્રે આમ કહેવામાં આવ્યું છે કે 'જેવા મંદર (મેરુ) છે તેવા સર્ષ છે.

### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२३ उपमानप्रमाणनिरूपणम्

गोष्पदयोर्जेडवत्त्वम् , आदित्यखद्योतयोराकाशगामित्वम्रुद्द्योतकत्वं च, चन्द्रकुमु-द्योश्च छकडत्वं साधम्येत् । अथ पायःसायम्योपनीतमाह-'से कि तं पाय-सहम्मोवणीप' इत्यादि । पायः=अधिकावयवच्याप्त्या यस्साधम्यें=साहर्थ तेन उपनीतम्=उपनपत्रियगीकृतं-पायःमाधम्योपनीतम् । तच-यथा गौस्तथा

इसमें मंदर (मेरु) और सर्षप की गोलाई का लक्ष्य रखा गया है। इसी कारण इन दोनों में समानता कही गई है। (जहा सरिसचो तहा मंदरो) जैसा सर्षप होता है, वैसा मन्दर होता है इसका भी यही तात्पर्य है। इसी प्रकार (जहा समुद्दो तहा गोप्पयं जहा गोप्पयं तहा समुद्दो, जहा आइचो तहा खज्जोओ जहा खज्जोओ तहा आइच्चो, जहा चंदो तहा आइचो तहा खज्जोओ जहा खज्जोओ तहा आइच्चो, जहा चंदो तहा कुमुदो जहा कुमुदो तहा चंदो) इस खूत्रपाठ का भी ताल्पर्यं जानना चाहिये-इनमें समुद्र और गोष्पद (जरू से भरा हुवा गाय का खुर) में जलवत्ता को छेकर, आदित्य और खचोत (जूगुन्) में आकाद्या गामित्व और उद्योतकता को लेकर, चन्द्र और कुमुद में द्युक्कताको छेकर समानता प्रकट की है। (से तं किंचि साहम्मोवणीए) इस प्रकार यह किञ्चित् साधम्योंपनीत का स्वरूप है। (से किं तं पायसाहम्मोव-णीए?) हे भदन्त ! प्रायःसाधम्योंपनीत का क्या तात्पर्य है। (पायसा-हम्मोवणीए) प्रायः साधर्म्योंपनीत का तात्पर्य इस प्रकार से है-(जहा गो तहा गत्र), जहा गत्रओ, तहा गो) जैसी गाय

આમાં મંદર (મેડુ) અને સર્ષપની ગાલાકૃતિને લક્ષ્યમાં રાખીને ઉપમા આપવામાં આવી છે, આકારથી જ અન્નેમાં સમાનતા કહેવામાં આવી છે. (जहा सरिसवो तहा मंदरो) જેવા સર્ષપ હાેય છે. તેવા મંદર હાય છે. આતું પણુ તાત્પર્ય આ જ છે. આ રીતે (जहा समुद्दो तहा गोप्पर्यं जहा गोप्पयं तहा समुद्दो जहा आइचो, तहा खज्जोओ, जहा खज्जोओ तहा आइचो, जहा चंदो तहा कुमुदो, जहा छमुदो तहा चंदो) આ સૂત્રપાઠના અર્થ સમજી લેવા જોઈ એ. આખાં સમુદ્ર ગાબ્પદ (જલ પૂરિત ગાયની ખરી)માં જલવત્તાના આધારે આદિત્ય અને ખદ્યોત (આગિયા)માં આકાશ ગામિત્વ અને ઉદ્યોતકતાને લઇને, અન્દ્ર અને પ્રમુદમાં શુકલતાને લઈ ને સમાનતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. (તે તં कि ज साहम्मोवणीए ?) આ રીતે આ કિ ચિત્ ત્સાધમ્યેપિનીતનું સ્વરૂપ છે.

(से किं त' पायसाहम्मोवणीव ?) & लड'त ? प्रायःसाधभ्येभिनीतनुं तात्थय शुं छे. (पायसाहम्मोवणीव) प्रायःसाधभ्येभिनीतनुं तात्थय आ

## अनुयोगद्वारस्त्रे

गवयः, यथा गवपस्तथा गौरिति । ककुदखुरावपाणळाङ्गूठादिमस्वेन गोगवयोः साद्य्यम् । अन्यथा तु सास्नावान् गौः, वृतकण्ठो गवयः, अतएवानयोः मायः साधम्येवत्ता विद्येयेति । अथ सर्वसाधम्याँपनीतं निरूपयति-'से किं तं सन्व-साद्यम् । विद्येयेति । अथ सर्वसाधम्याँपनीतं निरूपयति-'से किं तं सन्व-साद्यम् विषोष्' इत्यादि । सर्वतः=सर्वप्रकारैः साधम्यें – सर्वसाधर्म्यं, तेन डप-नीतं-- सर्वसाधम्यों पनीतम् । नतु सर्वसाधर्म्यं तु न केनाबि सह कर्त्यापि संभवति, सर्वसाधम्यें संभवे तु एकतापसङ्गः । एवं च उपमानस्य वृतीयमेदोपन्यासो होती है, वैसा गवय (गेझ) होता है-जिसा गवय होता है वैसी गाय होती है, वैसा गवय (गेझ) होता है-जिसा गवय होता है वैसी गाय होती है । (से तं पायसाहम्त्रोवणीए) यह प्रायःसाधम्योंपनीत का ताल्पर्थ है । प्रायःसाधम्भों ग्नीत में जो समानता प्रकट की जाती है षह समानता अधिकतर अनेक अवयवों में पाई जाती है । जैसा गवय हे वेसी गाय है-आदि वाक्यों में कक्कुद, खुर, विषाण, और लाङ्गूल आदि अवयवों को छेकर दोनों में समानता प्रकट की गई हैं । (से किं तं सन्वसाहम्मोवणीए ?) हे भदन्त ! सर्वसाधम्योंपनीत का क्या ताल्यर्थ है ? (सन्वसाहम्मोवणीए)

शंका--सर्व प्रकारों से समानता तो किसी में भी किसी के साथ घटित नहीं हो सकती । क्योंकि यदि इस प्रकार से समानता घटित होने लगे तो, फिर उन दोनों में एकता के प्राप्त होने का प्रसंग

प्रभाधे છે. (जहा गो तहा गवत्रो, जहा गवत्रो तहा गो) જેવી ગાય છે, તેવા ગવય (રાઝ) હાય છે. જેવા ગવય હાય છે, તેવી ગાય છે. (से तं पायसाह-म्मोबणीर) આ પ્રાય: साધમ્યેપિની તનું તાત્પર્ય છે. પ્રાય: સાધમ્યેપિની તમાં જે સમાનતા પ્રકટ કરવામાં આવે છે, તે સમાનતા અધિકાંશત: અનેક અવયવામાં પ્રાપ્ત થાય છે. જેવા ગવય છે, તેવી ગાય છે. વગેરે વાક્યામાં કકુક, ખુર, વિષાણ અને પૂછડું આહિ અવયવાને લઇને બન્તેમાં સમાનતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે. (સે જિંત સગ્ત साहम्मोवणीप?) હે અદ'ત ! સર્વ સાધમ્યેપિ-નીતનું શું તાત્પર્ય છે ? (सग्त्र साहम्मोवणीप?)

ે ઉત્તર-સર્વસાધર્મ્યંતું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અપ્માં સર્વ પ્રકારાથી સમાનતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે,

શ'કા–સર્વ' પ્રકારોથી સમાનતા તાે કાેઈમાં પણુ કાેઈની સાથે ઘટિત થઇ શકે જ નહિ. કેમ કે જે આ પ્રમાણે સમાનતા ઘટિત થાય તાે પછી તેએો બન્નેમાં એકતા પ્રાપ્ત થવાનાે પ્રસંગ ઉપસ્થિત થશે ત્યારે તાે ઉપમાન मनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र २२३ उपमानप्रमाणनिरूपणम्

व्यर्थ एवेति चे शह-यद्यपि सर्वेसाधम्येमीपम्यं नास्ति, तथापि तेनेव तस्य= अीपम्यं किवते इति युक्त एव भेदोषन्यासः । अस्योदाहरणानि--अर्हद्भिरईत्सदृशं कृतमित्यादि । अयं भावः-अईक्रियेत्सवीत्तमं तीर्थपवर्त्तनादिकतं तदर्हन्त एव कर्त्तुमईन्ति, नापरे इति । एवं चक्रार्तिना चक्रवर्तिसदर्श करुमिस्यादीनामपि भास होगा तब यह उपमान का तीसरा भेद ही नहीं बन सकेगा। इस प्रकार की इांका का उत्तर-(सर्वसाहम्मे ओवम्मे नस्थि तहा वि तेणेव तस्त ओबम्म कीरह) इस सूत्रपाठ से दिया है। इसमें यह कहा गया है-'कि ययपि दूसरे के साथ दूसरे की सर्व प्रकार से समानता नहीं मिलती है, यह बात सर्वथा सत्य है परन्तु फिर भी इसमें जो सर्वपकार से समानता प्रकट की गई है, उसका ताल्पर्य यह है कि 'वह समानता उसी के साथ शकट की जाती है∽दूसरे के साथ नहीं। जैसे-(भरिहंतेहिं अरिहंतसरिसं कपं, चक्कवदिणा चक्कवदिसरिसं-कयं षलदेवेण षलदेसरिसं कयं, बाखुदेवेण, वासुदेवसरिसं कयं साहणा साइसरिसं कयं से तं) अहैंतोने अईंतों के समान किया, चकवर्तीने चक्रवर्तियों के समान किया, बलदेब ने बलदेवों के समान किया वासुदेव ने वासुदेवों के समान किया, साधुने साधुओं के समान किया । इस कथन का तास्पर्य केवल इतना ही है कि-'अई तो ने जो सर्वोत्तम तीर्थंपवर्तन आदि कार्य किये हैं,-उन्हें और कोई दूसरा नहीं कर

ના ત્રીએ પ્રકાર જ અસ્તિત્વમાં આવી શકશે નહિ. આ બતની શકાના ઉત્તર (सब्बसाहन्मे ओवग्मे नत्थि तहा वि तेणेव तस्स ओवग्मं कीरइ) આ સ્ત્રપાઠ વડે આપવામાં આવ્યા છે. આમાં આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યુ છે કે બે કે બીજાની સાથે બીજાની સર્વ રીતે સમાનતા મળતી નથી, આ વાત સંપૂર્ણ રીતે સાચી છે છતાંએ આમાં જે સર્વ પ્રકારથી સમાનતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે, તેનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે, તે સમાનતા તેની સાથે જ પ્રકટ કરવામાં આવી છે. બીજાની સાથે નહિ. જેમ કે (अग्हितेहि अस्हिंतसरिसं क्रयं चक्काइट्रिजा चक्काइट्रिअरिसं क्रयं बलदेवेज बलदेवसरिसं क्रयं, वासुदेवेण वासुदेवसरिसं क्रयं, साहुणा साहु सरिसं कयं से त) અર્હ તોએ અર્હન્તા જેવું કર્યું, અકવર્તીએ ચક્રવર્તાઓના જેવું કર્યું, બળદેવે અળદેવાના જેવું કર્યું, વાસુદેવે વાસુદેવા જવું કર્યું, સાધુએ સાધુઓના જેવું કર્યું. આ કથનનું તાત્પર્ય કરતા આટલું જ છે, કે 'અર્હ તોએ જે સર્વોત્તમ તીર્ય પ્રવર્તન વગેરે ઠાર્યો કર્યા છે, તે કાર્યા બીજો કાઈ કરી શકે જ નહિ બર્લ

भावो बोध्यः । लोकेऽप्येवं ह्र्यते, यथा-गगनं गगनाकारं 'सागरः साग रोपमः, । रामरावणयोर्युद्धं रामराक्षणयोरिष ॥१॥'' इति । अथ वैधम्योंपनीतं निरू पयति-'से किंतं वेहम्मोवणीप' इत्यादि । वैधम्योंपनीतम्-वैधर्म्येण=वैसाहक्येन उपनीतम्=उपनयो यत्र तदौपम्यं वेधम्योंपनीतम् । इदमपि किंचिद् वैधम्योंपनीत-प्रायोवैधम्योंपनीतसर्ववैधम्योंपनीतेति त्रिविधम् । तत्र किंचिद्दे वैधम्योंपनीतं यथा-शावलेयः-श्वलाया गोरपत्यं, न तथा वाहुलेयः=वहुलाया गोरपत्यम्, पथा च बाहुलेपो न तथा शावलेय इति । अत्र च शेषधर्मे स्तुल्यरवेऽपि भिन्ननिमत्तज-सकता है जन्हें तो वे ही कर सकते हैं । इसी प्रकार चक्रवर्ती ने चक्र-वर्ता के समान किया है 'इत्यादि वाक्यों का भी तास्पर्य जानना चाहिये । लोक में भी तो ऐसा देखा जाता है कि-

'गगनं गगनाकारं, सागरः सागरोपमः,

रामरावणयोर्युद्धं रामरावणयोरिव '।

(से किं तं तं वेहम्मोवणीए ?) हे भदन्त ! वैधम्पौंपनीत का क्या तार्थ्य है ? (वेहम्मोवणीए तिविहे पण्णत्ते)

उत्तर--वैभम्योंपनीत तीन प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे (किंचिवेहम्मोषणीए, पायवेहम्मोवणीए, सब्बवेहम्मोवणीए) किञ्चित् वैभम्योंपनीत, प्रायःवैभम्योंपनीत, सर्ववैभम्योंपनीत । (से किं तं किंञ्चिवेहम्मोवणीए?) हे भदन्त ! वह किञ्चत् वैभम्योंपनीत क्या है ?

उत्तर---(किंचिवेहम्मोवणीए जहा सामछेरो न तहा बाहुछेरो जहा बाहुछेरो न तहा सामछेरो से तं किंचिवेहम्मोवणीए) वह ते કार्थोंने तेः तेओ क प्ररशनी शक्ति धरावे छे. आ रीते अडवतीं के अडवर्ती केवुं क ड्युं छे 'वजेरे वाड्यानु' तारपर्थ पछ समछ देवु' केई के. देाडमां पछ आ प्रमाधु कोवामां आवे छे हे :--

गगनं गगनाकारं, सागरः सागरोपमः ।

रामरावणये। युंद्धं रामरावणयो रिव ॥१॥

(से कि' वेहम्मोवणीए ?) & ભદ'त ! વૈધમ્ચેાંપનીતનું તાત્પર્ય શું છે ? (वेहम्मोवणीय तिविद्दे पण्णते)

ઉત્તર-વૈધમ્યેપિનીતના ત્રણ પ્રકારા છે. (त'जहा) જેમ કે (किंचिवेह-म्मोवणीए, पायवेहम्मोवणीप, सव्ववेहम्मोवणीए) કિચિત્ વૈધમ્યેપિનીત, પ્રાય: વૈધમ્યેપિનીત સર્વ વૈધમ્યેપિનીત. (से कि त' किंचिवेहम्मोक्ष्णेप ?) હ कह'त ! ते डिચिત् વૈधમ્યેપિનીત શું છે ?

इत्तर-(किंचिवेहम्मोवणीप जहा सामछेरो न तहा बाहुलेगे जहा बाहु-हेरो न तहा सामछेरो से त' कि चिवेहम्मोवणीए) ते डि'चित् वैधभ्धेांपनीत, मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२३ उपमानप्रमाणनिरूपणम्

न्मादिमात्रतस्तु वैरूक्षण्यात् किंचिदवैधर्म्धं बोध्यम् । प्रायो वैभर्म्योपनीतं-मायोझ बाहुत्येन यद्वैधर्म्धं≕वैसाद्द्यं तेन उपनीतम्=उपनयो यत्र तत् । तथाद्दि-यथा वायसो न तथा पापसः, यथा यापसो न तथा वायस इति । अत्र वायस पायसयोः सचेतनाचेतनत्वादिभिर्वहुभिर्धर्में विंसंवादान् पदगतवर्णद्वयेन साम्याच

किञ्चित् वैधम्योंपनीत इस प्रकार से हैं-जैसा रावला गाय का बछडा होता है-वैसा बहुला गाय का नहीं होता है, और जैसा बहुला गाय का होता है, वैसा रावला गाय का नहीं होता इस प्रकार के कथन में ययति रोषधर्मों की अपेक्षा दोनों में तुल्पता है तो भी रावला बहुला आदिरूप भिन्न २ निमित्तों से जल्म होने के कारण उसमें किंचित् बिरुक्षणता प्रकट की गई है। इस प्रकार से यह किंचित् वैधम्योंपनीत का तालय है (से किं तं पायवेहम्मोवणीए) हे भदन्त ! प्रापः-वैभम्गोंपनीत का क्या ताल्पर्य है ?

उत्तर--( पायवेहम्मोअणीए जहा वायसो न तहा पायमो, जहा पायसो न तहा वायसो-से तं पायवेहम्मोवणीए) प्रायः वैधम्योंनीत में अधिकांदारूप में अनेक अवयवगत विसददाता पर ध्यान न रखा जाता है-जैसे वायस होता है वैसा पायस नहीं होता, जैसा पायस होता है वैसा वायस नहीं होता । यहां पर यद्यपि पदगत दो वर्णों की अपेक्षा इनमें माम्य होने पर भी सचेतनना और अचेतनता आदि अनेक घमों की

આ પ્રમાણે છે. જેવું શબલા ગાયતું વાછરડું હાેય છે, તેવું બહુલા ગાયતું વાછરડું હાેતું નથી. અને જેવું બહુલા ગાયતું વાછરડું હાેય છે, તેવું શબલા ગાયતું હાેતું નથી. આ જાતના કથનમાં જો કે શેષ ધર્માની અપેક્ષા બન્નેમાં તુલ્યતા છે, છતાં એ શબલા, બહુલા આદિ ૨૫ ભિન્નભિન્ન નિમિત્તોથી જન્ય હાેવા બદલ તેમાં કંઈક વલક્ષણ્ય પ્રકટ કરવામાં આવ્યું છે. આ પ્રમાણે કિચિત્ વૈષમ્યાંપનીતનું તાત્પર્ય છે. (સે દિંતં पायવેદ્દમ્મો વળીવ) હે બદાંત ! પ્રાયઃ વૈષમ્યાંપનીતનું શું તાત્પર્ય છે ?

ઉત્તર-(पायवेद्दम्मोवणीए जहा वायसो तहा पायसो, जहा पायसो न तहा वायसो-से त' पायदेद्दम्मोवणीए) પ્રાયઃવૈધમ્યોપન તિમાં અધિકાંશરૂપમાં અનેક અવયવગત વિસદેશતા ધ્યાનમાં રાખવામાં આવે છે. જેવા વાયસ (કાગરા) હાેય છે તેવું પાયસ હાેતું નથી અને જેવું વાયસ હાેય છે, તેવા વાયસ હાેતા નથી અહીં તે કે પદગત બે વહેાુંની અપેક્ષા આમાં સામ્ય હાેવા છતાંએ સચેતનતા અને અચેતનતા વગેરે અનેક ધર્માની અપેક્ષા વિધમ તા

#### भनुयोगद्वारस्त्रे

पायो वैध-धवत्ता विह्नेया। अथ सर्ववैधम्योंपनीतं निरूपयति-सर्वतः=सर्वपकारै-वेधम्थे-सर्ववैधम्यम् , तेन उपनीतं सर्ववेधम्योंपनीतम् । यद्यपि सर्ववेधम्यं न कस्यापि केनापि संभवति, सच्चप्रमेयत्वादिभिः सर्वपदार्थानां समानत्वःत् । सत्त्व-पमेयत्वादिमिरपि साम्पास्वीकारेऽक्षत्त्वभसङ्गात् , तथापि सेनैव तस्य औषम्यं क्रियते । यथा-नीवेन नीचसट्द्रां कृतं, दासेन दाससट्द्रां कृतमित्यादि । नतु अपदेक्षा विधर्मता होने के कारण प्रापः वैधर्म्यवत्ता कही गई है । (से कि तं सब्बवेहम्मोवणीए) हे भदन्त ! सर्व वैधर्म्योपनीन का क्या तात्पर्य है ?

उत्तर--(सन्व वेहम्नोवणीए ओषम्मे णस्थि-तहा वि-तेणेव तस्स ओवम्मं कीरइ जहा-णीगणं णीयसरियं कयं, दासेणं दाससरिसं कयं, का केण का कसरिसं कयं साणेण साणमरिसं कयं, पाणेणं पाणसरिसं कयं से तं सन्ववेहम्मोवणीए) सर्ववेधम्योंपनीत में सर्व प्रकार से विधर्मता प्रकट की जाती है।

र्शका--ऐसा कोई भी पदार्थ नहीं है कि जिस में सर्व प्रकार से एक दूसरे की अपेक्षा विधर्मता रहे, क्योंकि सत्त्व प्रमेपत्व आदि धर्मों को छेकर सब पदार्थों में समानता है ?

उत्तर--यह कहना ठिक है-परन्तु फिर भी जो इसमें विधर्मता प्रकट की गई है 'उसका तात्पर्यं यह है कि-'वह विधर्मता उसी के साथ प्रकट की जाती है, अन्य किसी दूसरे के साथ नहीं । जैसे

छित्वा अहल आयःवैधभ्धंवत्ता इछेवामां आवी छे. (से किं तं सब्बवेइम्मो बणीए ?) छे लह'त ! सर्व वैधभ्धेांपनीतनुं शु तात्पर्य छे !

ઉत्तर-(सब्ववेइम्मोवणीप ओवम्मे णत्थि-तहा वि तेणेव तरस भोवम्मं कीरइ जहा-णीएणं णीयग्ररिसं कयं, दासेणं दाससरिसं कयं, कःकेणं काकसरिसं कयं, साणेण माणस्तरिसं कयं, पाणेणं पाणसरिसं कयं से तं सब्ववेहम्मो वणीए) सर्वं वैधर्भ्योपनीतमां सर्वं प्रधारथी विधर्भता प्रधट धरवामां आवी छे.

શંકા-એવાે કાેઈ પદાર્થ નથી કે જેમાં સર્વ પ્રકારથી એકબીજાની અપેક્ષાએ વૈધર્ગ્ય હાેય, કેમ કે સત્ત્વ પ્રમેયત્વ વગેરેમાં ધર્મોને લઇને સર્વ પદાર્થોમાં સમાનતા છે ?

ઉત્તર–આ કહેવું અરાબર છે. પરંતુ છતાંએ જે આમાં વિધર્મતા પ્રકટ કરવામાં આવી છે, તેનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'તે વિધર્મતા તેની સાથે જ પ્રકટ કરવામાં આવે છે, બીજા કેાઇની સાથે નહિ. જેમ કે નીચ

मनुयोगबन्द्रिका टीका सूत्र २२३ उपमानप्रमाणनिद्धपणस्

नीचेन नीचसदर्श कृतमित्यादि तु सर्वसाधम्योंपनीतस्यैवोदाहरणं वक्तुम्रुचितम्, पुनः सर्ववैधम्योंपनीतत्वेनेदं यदुदाहृतं तदयुक्तमेवेति चेदाह-नीचेन नीचसर्थं कृतमित्याद्युदाहरणत्वेन वदतः शाखकर्चुरयमभिमायो यत् नीचोऽपि न गुरुघाता-दिरूपं महापापमाचरति कि पुनरनीचः ? अनेन च सकछजगदिरुद्धमाचरितम्, अतोऽनेन नीचेन नीवसहरूमेव कृतम् । अत्र सकछजगदिरुद्धमहत्त्वविवश्वया सर्ववैधम्योंपनीतत्वम् । एवं दासेन दाससदर्शं कृतम् , हत्यादिष्दपि संववैधम्योंप-नीचने नीच के सदृश ही किया, दासने दास के समान ही किया, काकने काक के समान ही किया कुत्ते ने कुत्ते के ही समान किया, चांण्डाल ने चांडाल के ही सदृश किया ।

हांका-नीच ने नीच के ही सदश किया इत्यादि उदाहरण जो सर्ववैधर्म्योपनीत के ये प्रकट किये हैं-सो ये तो सर्वसाधर्म्योंपनीत के ही मानना चाहिये--हन्हें सर्ववैधर्म्योंपनीतरूप से कहना उचित नहीं है।

उत्तर---नीच ने नीच सदृश किया इत्यादि पात को जो यहां बास्त्रकार ने सर्व वैधम्धोंपनीत के उदाहरण रूप से कहा है, सो उन-का यह अभिमाय है कि-'मायः नीच भी जष गुरुघात आदि रूप महापाप नहीं करता है, तो फिर अनीच तो करेगा ही कैसे ? परन्तु इस नीच ने तो कमाल ही किया जो सकल जगत के विरुद्ध ऐसा आचरण किया है। इसलिये इस नीच ने नीच के ही जैसा काम किया। यहां सकल जगत के विरुद्ध कर्म में प्रवृत होने की विवक्षा से

માણ્યુસે નીચ જેવુ' જ કર્યું, દાસે દાસ જેવું જ કર્યું', કાગડાએ કાગડા જેવું કર્યું', કૂતરાએ કૂતરા જેવું જ કર્યું', ચંડાલે ચંડાલ જેવું જ કર્યું'.

શ'કા-નીચે નીચે માણસની જેમ જ કર્યું વગેરે ઉદાહરણ જે સવ વૈધમ્ચેપિનીતના ઉદાહરણમાં પ્રકટ કર્યા છે, તા આ અધાં તા સવ સાધમ્ચેપિનીતના જ ઉદાહરણા માનવા જોઈ એ. આ અધાને સવવૈધમ્ચેનિ પનીત રૂપમાં કહેલું યાગ્ય નથી.

ઉત્તર–નીચ માણુસે નીચ માણુસ જેવું કર્યું વગેરે વાતને જે અહીં શાસ્ત્રકારે સર્વ વૈધમ્યેાંપનીતના ઉદાહરણના રૂપમાં કહી છે, એને આ જાતને અભિપ્રાય છે કે ઘણું કરીને નીચ પણ જ્યારે ગુરૂઘાત વગેરે રૂપ મહાપાપ કરતા નથી તા પછી અનીચ તા કરશે જ કેવી રીતે ? પરંતુ સકલ જગતના વિરુદ્ધ એવું આચરણ કરીને આ નીચ માણુસે તા ભારે કમાલ કરી કહેવાય એથી આ નીચે નીચ જેવું જ કાર્ય કર્યું છે. અહીં સંપૂર્ણ જગતના વિરુદ્ધ કર્મમાં પ્રવૃત્ત હોવાની વિવક્ષાથી સર્વ

अ० ६८

मनुयोगद्वारस्त्रे

नीतत्वमिति । इत्थं वैधम्योँपनीतं समेदं निरूपितमिति सूचयितुमाइ--तदेतत् वैधम्योँपनीतमिति । इत्थं च साधम्योँपनीक्वैधम्योँपनीतेतिभेदद्वयविशिष्टमौपम्यं निरूपितमिति सूचयितुमाह--तदेतदौपम्यमिति सन्नु० २२३॥

ष्रूप-से किं तं आगमे ? आगमे-दुविहे पण्णते, तं जहा-लोइप य छोउत्तरिप य। से किं तं लोइप ? लोइप-जण्णं इमं अण्णाणिपहिं मिच्छादिट्रिएहिं सच्छंद बुद्धि मइ विगप्पियं, तं जहा-भारहं रामायणं जाव चत्तारि वेया संगोवंगा। से तं लोइप आगमे। से किं तं लोउत्तरिप ? लोउत्तरिप-जण्णं इमं अरिहंतेहिं भगवंतीहिं उप्पण्णणाणदंसणधरेहिं तीयपच्चुप्पण्ण-मणाग्यजाणपहिं तिलुकवहियमहियपूइ पहिं सव्वण्णूहिं सन्व-दारिसीहिं पणीयं दुवालसंगं गणिपिडगं, तं जहा-आयारो जाव दिद्दिवाओ। अहवा आगमे तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-सुत्तागमे अत्थागमे तदुभयागमे। अहवा आगमे-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-अत्तागमे अणंतरागमे परंपरागमे। तित्थगराणं अत्थस्स

सर्ववैधम्थोंपनीतता है। इसी प्रकार से 'दास ने दास के ही सदृश किया' इत्यादि वाक्यों में सर्व वैधम्योंपनीतता जाननी चाहिये। इस प्रकार यह सर्व वैचम्योंपनीतता का स्वरूप है। (से तं विहम्मोवणीए) इस प्रकार यह समेद वैधम्यों नीत उपमान का निरूपण किया-इसके निरूपित होते ही (से तं ओवम्मे) उपमान प्रमाण का यह पूर्णरूप से निरूपण हो चुका ॥ मू० २२३ ॥

વૈધમ્ચેાંપનીતતા છે. આ પ્રમાણે 'કાસે દાસ જેવું જ કશું'' વગેરે કથનેામાં પછુ સર્વ વૈધમ્ચેાંપનીતતા જાસ્ત્રુવી બેઇએ. આ પ્રમાણે આ સર્વ વૈધમ્ચે!-પનીતતાનું સ્વરૂપ છે. (સે તં વેદમ્મોલળીવ) આ પ્રમાણે આ સલેદ વૈધમ્ચે!-પનીત ઉપમાનનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે, આના નિરૂપણથી જ (સે તં લોવમ્મે) ઉપમાન પ્રમાણનું અહીં સંપૂર્ણ રૂપમાં નિરૂપણ થઇ ગશું છે. ા સૂત્ર-૨૨૩ ા

لم ع فر

अनुयोगवन्द्रिका दीका सूत्र २२४ आगमप्रमाणनिकपणम्

अत्तागमे। गणहराणं सुत्तस्स अत्तागमे, अत्थस्स अणंतरागमे। गणहरसीसाणं सुत्तस्स अणंतरागमे अत्थस्स परंपरागमे। तेण परं सुत्तस्स वि अत्थस्स वि णो अत्तागमे, णो अणंतरागमे, परंपरागमे। से तं लोगुत्तरिए। से तं आगमे, से तं णाण-गुणप्पमाणे ॥सू० २२४॥

छाया-अथ कोऽसौ आगमः ?, आगमो दिविधः प्रह्नप्तः, तद्यया लौकिक छोकोत्तरिक । अथ कोऽसौ लौकिकः ?, लौकिको यत् खलु अयम् अहानिकैः मिथ्यदृष्टिकैः स्वच्छन्दवुद्धिमतिविकलिपतं, तद्यथा-भारतं रामायणं यावत् चस्वारो वेदाः साङ्गोपाङ्गाः । स एष लौकिक आगमः । अथ कोऽसौ लोकोत्त्त-रिकः ?, लोकोत्तरिको-यत् खलु अयम् अर्दद्धिः भगवद्भिरुत्पन्नह्वानदर्भनघरैः अतीतमस्युत्पन्नानागतज्ञायकैः क्रैलोक्यावलोकितमदितपूजितैः सर्वद्वैभिन्न रिकः ?, लोकोत्तरिको-यत् खलु अयम् अर्दद्धिः भगवद्भिरुत्पन्नह्वानदर्भनघरैः अतीतमस्युत्पन्नानागतज्ञायकैः क्रैलोक्यावलोकितमदितपूजितैः सर्वद्वैभिन्न पितः द्वादशाङ्गः गणिपिटकः, तद्यथा-आचारो यावत् दृष्टिवादः । अथवा आग-मस्तिविधः प्रह्नप्तः तद्यथा-सूत्रागमः, अर्थौगमः, तद्भमयागमः । अयवा-आगम-स्त्रिविधः प्रह्नप्तः, तद्यथा-आचारो पावत् दृष्टिवादः । अथवा आग-मस्तिविधः प्रह्नप्तः, तद्यथा-सूत्रागमः, अर्थौगमः, तद्भमयागमः । तथिकराणाम् अर्थस्य आत्मागमः । गणधराणां सूत्रस्य आत्मागमः, अर्थस्य अनन्तरागमः । गणधरशिष्याणां सत्रस्य अनन्तरागमः, अर्थस्थ परम्परागमः । ततः परं सूत्र-स्यापि अर्थस्यापि नो आत्मागतः, नो अनन्तरागमः, परम्परागमः । स एष छोकोत्तरिकः । एष आगतः । तदेतद्व हानगुणममाणम् ॥सू० २२४॥

टीका-'से किं तं' आगमे' इत्यादि∽

अय कोऽसौ आगमः १ इति क्षिःयः प्रश्नः । उत्तरयति-आगमः आगच्छति गुरुपारम्पर्येण योऽसावागमः । आ=समन्ताव् गम्यन्ते=ब्रायन्ते जीवादयोऽनेनेति

'से किं तं आगमे' इत्यादि ।

शब्दार्थ--(से किं तं आगमे) हे भदन्त ! आगम प्रवाण का स्वरूप क्या है ?

उत्तर---(आगमे दुविहे पण्णत्ते) आगम दो प्रकार का कहा गया

'से किं तं आगमे' इत्यादि।

શખ્ઠાર્થ-(से किं तं आगमे) डे સદન્ત ! આગમ પ્રમાણતું સ્વરૂપ કેવું છે ?

. उत्तर-(आगमे दुविद्दे पण्णत्ते) आअभ ले अधारता हे। अ छे. (तंबाहा)

अनुयोगद्वारस्त्रे

वा आगमः, अयं च लौकिकलोकोत्तरि केति भेदद्वपविशिष्टो बोध्यः । तत्र स्नौकिक आगमः-अज्ञानिभिर्मिथ्याद्दष्टिभिः स्वच्छन्दबुद्धिमतिविकल्पितं यदिदं रामायणमद्दाभारतयावस्ताङ्गोपाङ्गं वेदचतुष्टयं तद्रुपो बोध्यः । भावश्चतमस्तावे-अर्त्रेवास्य व्याख्यानं कृतं तत् एव प्रकृतार्थः सम्रुपल्लभ्यः । लोकोत्तरिक आगमस्तु यः खल्ज उत्पन्नज्ञानदर्श्वनधरादिविज्ञेषणविशिष्टैरईझ्रिभगवद्भिः मणीतो द्वाद-

है। (तं जहा) वे प्रकार ये हैं-(लोइए य लोउसरिए य) एक लौकिक और दूसरा लोकोसरिक। 'गुरुपरम्परा से जो चला आ रहा है, वह आगम है अथवा जीवादि पदार्थ जिसके द्वारा भलिभांति जाने जाते हैं, वह आगम है। ऐसी यह आगम व्यब्द की व्युत्पत्ति है। ( से किं तं लोइए ?) हे भदग्त! लौकिक आगम क्या है ? (लोइए-जण्णं-हमं अण्णाणिएहिं मिच्छादिद्वीएहिं सच्छंदबुद्धिमहविगाप्यियं)

उत्तर--लौकिक आगाम वह है, जो अज्ञानीमिध्यादृष्टियों ढोरा अपनी स्वच्छंद युद्धि और मति से रचा गया है। (तं जहा) जैसे (भारह रामायणं जाव चत्तारिवेया संगोवंग्गा) यहां भारत, रामायण यावत् अंगोपांग सहित चारों वेद। इस लौकिक आगम का व्याख्यान यहीं पर भाषश्रुत के प्रसंग पर कह दिया गया है। वहीं से इसे समझ छेना चाहिये। (से कि तं लो उत्तरिए?) हे भदन्त ! लोकोत्तरिक आगम का क्या स्वरूप है ? (लो उत्तरिए-जण्णं इमं अरिह तेहिं भगवंतेहिं उप्पण्ण-

ते પ્રકારે આ પ્રમાશે છે. (छोइए य होडचरिए य) લીક્કિ અને લેાકાત્તરિક 'ગુરુ પર'પરાથી જે ચાલતું આવી રહ્યું છે, તે આગમ છે. અથવા છવાદિ પઠાથ જેના વડે સમ્યક્ રીતે જાણવામાં આવે છે, તે આગમ છે. આવી આ આગમ શાબ્દની વ્યુત્પત્તિ છે. (से किंतं होइए?) હે લદ'ત! લીક્કિ આગમ એટલે શું? (होइए जण्णं इमं अण्णाणिएहिं मिच्छादिट्ठीपहिं सच्छंदबुद्धिमइविगण्दियं)

ઉત્તર-લેાકિક આગમ તે કહેવાય છે કે જે અજ્ઞાની મિચ્યાદપ્ટિએા વડે 'પાતાની સ્વચ્છ'દ બુદ્ધિ અને મતિથી સ્ચેલાં છે. (तंजहा) જેમ કે (મારદ रामायणं जाव चत्तारिवेया संगोवंगा) અહી' ભારત, રામાયછુ, યાવત અંગેાપાંગા સહિત છારે ચાર વેદેા, આ લૌકિક આગમતું બ્યાખ્યાન ભાવશ્રુતના પ્રસંગમાં કહે-વામાં આબ્યું છે. ત્યાંથી જ સમજી લેવું બેઇએ. (સે चિંત' જોકત્તરિષ ?) દે ભાદ'ત! દોકોત્તરિક આગમતું સ્વરૂપ કેવું છે? (જોકત્તરિષ જાળાં इમં झरिई-

પાર

# सँजुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२४ आगमप्रमाणनिद्धपणम्

शाङ्गो गणिपिटकः स बोध्यः । स च आचारो यावद् दृष्टिवादो बोध्यः । उत्पन्न-झानद्र्शनधरादिपदानामर्था अत्रैंव मावश्रुतमस्तावेऽभिदितास्तत एव बोध्याः । मकात्तन्तरैरागमं निरूपयति--अथना--आगमस्त्रिविधः प्रइप्तः, तद्यथा-सूत्रागमः= सूत्रमेवागमः-सूत्रागमः । अर्थागमः-अर्थ एवागमः-सूत्राभिन्नेयः अर्थः, स एवा-गमः--अर्थागमः । सूत्रार्थौ मयरूपस्तु आगम उमयागमः । अथवा-अन्येन मका-रेणागमस्तिविधो निह्नेयः । यथा--आश्मागमः, अनन्तरागमः, परम्परागमः । तत्र-

णाणदंसणघरेहिं तीयपच्चुप्पण्णमणागयज्ञाणएहिं तिलुक्कवहियमहि-यपूइएहिं सब्वण्णूहिं सब्बइरिसीहिं पणीयं दुवालसंगं गणिपिडगं) उत्तर--लोकोत्तरिक आगम का स्वरूप ऐसा है कि-'जो भून वर्त-मान भविष्यत् के ज्ञाना तथा अनंत ज्ञान अनंतदर्शन के धारी सर्वज्ञ अहींत भगवंतों द्वारा प्रणीन हुआ है। यह आगम १२ अंगरूप है। इसे गणिपिटक भी कहते हैं। अहींत भगवंत तीनों लोकों में मान्य एवं पूज्य होते हैं। केवलज्ञान केवलदर्शन से ये त्रिलोकवर्ती समस्त पदार्थों के जानने बाले होते हैं। (आयारो जाव दिद्वियाये) इस द्वाद-धांगगणिपिटक के नाम आचाराङ्ग यावत् दिण्याद ऐसे हैं। (अहवा आगमे तिविहे पण्णत्ते तं जहा सुत्तागमे, अत्थागमे, तदुभयागमे) अथवा-इस प्रकार से भी आगम तीन प्रकार का कहा गया है-जैसे स्त्रागम, अर्थांगम, तदुभयागम। स्त्रक्र आगम का नाम स्त्रा-गम है, अर्थरूप आगम का नाम-अर्थात् सूत्र द्वारा कहा गया अर्थ-

तेहिं भगवंतेहिं उपण्णणाणदंसणधरेहिं तीयवच्चुपण्णमणागयजाणपहिं तिलुक्क-बहियमहियपृइएहिं छब्वण्णूहिं सब्बद्रिसीहिं १णीयं दुबालसंगं गणिविडगं)

ઉત્તર-દાકોત્તરિક આગમનું સ્વરૂપ આવું છે કે જે 'ભૂત, વર્તમાન, ભવિષ્યત્ના જ્ઞાતા તથા અનંતદર્શનના ધારી સર્વજ્ઞ અહેંત ભગવંતા વડે પ્રણીત થયેલ છે. આ આગમ ૧૨ અંગ રૂપ છે. આ આગમને ગણિપિટક પણ કહે છે. અહેંત ભગવંત ત્રણે લાકોમાં માન્ય અને પૂજ્ય હાય છે. કેવલજ્ઞાન, કેવલદર્શનથી એએ। ત્રિલાકવર્તી સમસ્ત પદાર્થીના જ્ઞાતા છે. (धायारो जाव दिट्टिवायो) આ દ્વાદશાંગ ગણિપિટકના નામા આચાશંગ યાવત્ દૃષ્ટિવાદ છે (अદ્વા आगમે તિવિદે વળ્ળત્તે-તં જ્ઞદા सुत्तागમે, અલ્થાગમે, ततुभयागमे) અથવા આ રીતે પણ આગમના ત્રણ પ્રકારા છે. જેમકે સૂત્રા-ગમ, અર્થાગમ તદુભયાગમ. સૂત્રરૂપ આગમનું નામ સૂત્રાગમ છે, અર્થરૂપ આગમનું નામ એટલે કે સૂત્રવડે કહેવાયેલ અર્થરૂપ જે આગમ છે, તેનું વર્ષર

अनुयोगद्वारस्त्रे

आत्मागमः-गुरूपदेशं विनैवात्मन एव आगमः-आत्मागमः । यथा-तीर्थक्रता-मर्थरूप आत्मागमः । अथौँ हि तीर्थक्रद्भिः स्वयमेव केवछज्ञानेनोपलभ्यते । गण-धराणां सूत्ररूप आत्मागमः-मूत्राणां तद्प्रथितत्वात् । अर्थस्तु तेपामनन्तरागम एव, तीर्थकरात्तेष्वागतत्वात् । उक्तं च—

''अस्थं भासह अरहा, सुत्तं गंयंति गणहरा निउणा'' इत्यादि । गणघर

रूप जो आगम है उसका नाम अर्थांगम है तथा सूत्र और अर्थ इन दोनोंरूप जो आगम है, वह तदुभयोगम है। (अहवा-आगमे तिविहे पण्णते) अथवा इस प्रकार से भो आगम तीन प्रकार का है-(तं जहा) जैसे ( अत्तागमे, अणंतरागमे परंपरागमे) आत्मागम, अनंतरागम, और परम्परागम। इनमें गुरु के उपदेश के विना ही जो केवल निज आत्मा का ही आगम है-वह आत्मागम है। इसका तात्पर्य यह है कि तिर्थकर प्रमु जो अर्थरूप से आगम की प्ररूपणा करते है, वह अर्थरूप आगम उनके लिए आत्मागम है। हसका तात्पर्य यह है कि तिर्थकर प्रमु जो अर्थरूप से आगम की प्ररूपणा करते है, वह अर्थरूप आगम उनके लिए आत्मागम है। तीर्थकर भगवान स्वयमेव केवलज्ञान से अर्थ को जानते है-इसीलिये अर्थ जानने में वे गुरु के उपदेश की अपेक्षा से रहित होते हैं। गणधरों ने जो आगम को सूत्र रूप से निवद्ध किया है वह मुन्नरूप आगम का जो अर्थ है वह इन गणधरों के लिए अनन्तरागम है। क्योंकि वह अर्थ तीर्थकरों से उनमें आया है। कहा भी है-'अत्थं भासइ अरहा खुत्त' गंधंति गणहरा

નામ અર્થાગમ છે, તેમજ સૂત્ર અને અર્થ એ બન્ને રૂપ જે અગ્ગમ છે. તે તદુભયાગમ છે. (अहवा आगमे तिविद्दे पण्णते) અથવા આ રીતે પશુ આગમના ત્રણુ પ્રકારા છે. (तंजहा) જેમ કે (अत्तागमे अणंतरागमे परंपरागमे) અત્માગમ, અનંતરાગમ, અને પરંપરાગમ. આમાં શુરુના ઉપદેશ વિના જ જે કૃક્ત નિજ આત્માના જ આગમ છે, તે આત્માગમ છે. આતું તાત્પર્થ આ પ્રમાણે છે કે તીર્થ કર પ્રભુ જે અર્થ રૂપથી આગમની પ્રરૂપણા કરે છે તે અર્થ રૂપ આગમ તેમના માટે આત્માગમ છે. તીર્થ કર ભગવાન સ્વયમેધ કેવલજ્ઞાનથી અર્થને બાણે છે એટલા માટે અર્થ એાધમાં તેઓ શુરુ ઉપદેશની અપેક્ષા રાખતા નથી. ગલ્લ રાએ જે આગમને સૂત્ર રૂપમાં નિબદ્ધ કર્યો છે તે સૂત્ર રૂપ આગમ ગલ્લ પર માટે આત્માગમ છે. આ સૂત્ર રૂપ આગમના જે અર્થ છે તે ગલ્લ જે માટે આત્માગમ છે. આ સૂત્ર રૂપ આગમના જે અર્થ છે તે ગલ્લ રામાટે અનન્તરાગમ છે. કેમ કે તે અર્થ તેમનામાં તીર્થ'-કરા વડે સ્કૃતિ થયેલા છે, કહ્યું પણ છે કે ''જ્ઞાલં માસફ લરફા સત્તં अतुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २२४ आगमप्रमाणनिरूपणम्

488

श्विष्याणां जम्बूषध्वीनां मूत्रमनन्तरागमः-नगणधरात् साक्षादेव तत्त्व्रवणात् , अर्थस्तु परम्परागमः-गणधरव्यवहितत्त्वेन प्राप्तत्वात् । ततोऽनन्तरं प्रभवादीनां तु सूत्रमर्थश्च यरम्परागम एव न तु आत्मागमो न चापि अनन्तरागमः । अनेनागम-स्यैकान्तायौरूषेयत्वं निवास्तिम् । पौरूषत्ताब्वादिव्यापारमन्तरेण नभसीव विशिष्ट-निउणा '। यही विषय (तिस्थगराणं अत्थस्स अन्तागमे, गणहराणं सुसरस अलागमे, अश्यस्स अणंतरोगमे ) इस सुत्रपाठ हारा कहा गया है। (गणहरसीसाणं सुत्तरस अणंतरागमे अत्थस्स ५रंपरागमे) गणधरों के शिश्य जो जबूस्वामी आदि हुए है उनके लिये सूत्र अनद्रा रागम हैं। क्योंकि इन झिडयों ने उन्हें साक्षात् गणधर से सुना है। तथा इन सुत्रों का जो अर्थ है, वह परंपरश्नम है। क्योंकि गणधर की व्यवधानता से वह प्राप्त हुआ है। इसके बाद प्रभव आदिकों के लिये ओ सूत्र और अर्थ है, वह परंपरा आगम ही है। वह न तो आत्मागम है और न अनन्तरागम है। यही बात 'तेण परं सुसस्स वि अस्थस्स वि णो अत्तागमे, णो अर्णतरागमे, परम्परागमें इस सूत्रपाठ बारा प्रकट की है। (से तं लोगुत्तरिए-सेत्तं आगमे-से तं णाणगुणप्पमाणे) इस प्रकार यह लोकोस्तरिक आगमका स्वरूप है। तीर्थंकर जो आगम के प्रणेता प्रकट किये गये हैं उसका ताल्पर्य यह है कि--'आगम में जिन वादियों ने एकान्ततः अपौर्षेयता मानी

गंधंति गण्हरा निइण।" અજ વિષય (सित्थगराणं अत्यस्स अत्तागमे, गण्हराणं सुत्तस्स अत्तागमे, अत्यस्स अणंतरागमे) આ સત્રપાઠ વડે થયેલ છે. (गण्हरसीमाणं सुत्तस्स अणंतरागमे अत्यस्स परंपरागमे) अध्रधरोना જ'સુ-रवाभी वગेरे જે શિખ્યા થયા છે, तेभना भाटे सूत्र અनन्तरागम છે. કેમ કે આ શિખ્યાએ સાક્ષાત્ ગઘ્રુધરાના સુખારવિદાથી તેમનું શ્રવઘ્રુ કર્યું છે. તેમજ આ સૂત્રોના જે અર્થ છે, તે પરંપરાગમ છે. કેમ કે ગઘ્રુધરની બ્યવધાનતાથી તે પ્રાપ્ત થયેલ છે. ત્યાર પછી પ્રભવ આફિકોના માટે જે સત્ર અને અર્થ છે, તે પરંપરાગમ જ છે. તે ન આગમ છે અને ન અનન્તરાગમ છે. એજ વાત ''तेष परं सुत्तरस वि अत्यस्स वि जो अत्तागमे, णो अणंतरागमे, परम्परागमे" આ સૂત્રપાઠ વડે પ્રકટ કરવામાં આવી છે (से तं डोगुत्तरिप-से त्तं धागमे-से त्तं णाणगुणप्यमाणे) આ પ્રમાણે લોકોત્તરિક આગમનું સ્વરૂપ છે. તીથ'ંકરાને જે આગમના પ્રણેતાઓના રૂપમાં નિરૂપિત કરવામાં આવેલ છે તેનું તાત્પર્ય આ પ્રારૂપેયતા માની છે. કે 'આગમમાં જિનવાદીઓએ એકાન્તતઃ અપૌરુપેયતા માની છે, તેનું



श्रव्दानुपलव्धेः । ताल्वादिमिरभिव्यज्यते एव शब्दो न तु क्रियते इति तु न मन्तव्यम् । एवं चेन्मन्येत तर्हि सर्ववचसामपौरुषेयस्वप्रसङ्गः, तेषां भाषापुद्रख निष्पन्नत्वात् , भाषापुद्रलानां च लोके सर्वदैव स्थितेरपूर्वक्रियमाणताया अभावेन ताल्वादिभिरभिव्यक्तिमात्रस्यैव निर्वर्त्तनात् । न च शब्दानां पौद्रलिकत्वमसिद्ध-दे, उसका निराकरण हो जाता है । क्योंकि पौरुषेय ताल्वादिक का अब तक व्यापार नहीं होगा-तय तक विद्याष्ट शब्दों की उत्पत्ति नहीं हो सकती है । आकाज यें ताल्वादिकों का व्यापार नहीं होता है, इसीलिये उससे विद्याष्ट शब्दों की उत्पत्ति नहीं होती है ।

र, रसार्थि उससे विशिष्ट राज्हा को उत्पत्ति नहा होता हो रांका-ताल्यादिकों के ब्यापार से राज्द उत्पन्न नहीं होता है-किन्तु अभिव्यक्त होता है। रांकाकार का अभिधाय ऐसा है कि 'राब्द तो अनादिअनिधन है, इसलिये उनका कभी विनाद्या नहीं होता सिर्फ उस पर आवरण आ जाता है, सो उस आवरण को ताल्वादिकों का व्यापार हटा देता है-अतः वह द्याब्द ताल्वादिक के व्यापार से अभिव्यक्त हो जाता है। रहे हुए पदार्थ की अभिव्यक्ति होती है-उत्पत्ति नहीं। सो ऐसा कहना भी उचित नहीं है क्योंकि ताल्वादिक व्यापारों से द्याब्द की कथंचित् उत्पत्ति होती है-अभिव्यक्ति नहीं। यदि ऐसा ही एकान्ततः माना जावे तो, फिर संसार में जितने बचन हैं, वे सब अपौरुषेय ही हो जावेगे-और अपौरुषेयता के कारण आगमों में प्रमाणता का अपसंग प्राप्त होगा ऐभी स्थिति में अमुक आगम प्रमाण है और अमुक निराधरेख थर्ध का थे. हेम हे पीदुषेयता ताल्यादिको। क्यां सुधी व्यापार

ાનરાકરથ્યુ થઇ જાય છે. કમ કે પારુષયતા તાલ્શાદકના જયા સુધી વ્યાપાર થશે નહિ. ત્યાં સુધી વિશિષ્ટ શબ્દોની થશે નહિ.

શાંકા-તાલ્વાદિકેાના બ્યાપારથી શખ્દ ઉત્પન્ન થતા નથી, પરંતુ અભિ-બ્યક્ત થાય છે. શંકાકારના અભિપ્રાય એવા છે કે 'શખ્દ તા અનાદિ અનિધન છે, એટલા માટે તેના કદાપિ વિનાશ થતા નથી. કક્ત તેની ઉપર આવરહ્યુ આવી જાય છે, તે આવરહ્યુને તાલ્યાદિકોના બ્યાપાર હટાવી દે છે, એટલા માટે તે શખ્દ તાલ્વાદિકાના બ્યાપારથી અભિબ્યક્ત થઇ જાય છે. જે પદાર્થ છે, તેની અભિબ્યક્તિ હાય છે નહિ કે ઉત્પત્તિ. આ પ્રમાણે કહેવું પણ ઉચિત નથી કેમ કે તાલ્વાદિક બ્યાપારોથી શબ્દની કથંચિત્ ઉત્પત્તિ થાય છે. અભિબ્યક્તિ નહિ. તે આ પ્રમાણે જ એકાન્તતઃ માનવામાં આવે તો પછી સંસારમાં જેટલાં વચના છે તે સર્વે અપીરુષેય જ થઈ જશે અને અપીરુષેયતાના કારણે સર્વ આગમામાં પ્રમાણતાના અપ્રસંગ જપસ્થિત થશે, અવી પરિસ્થિતિમાં અમુક આગમ પ્રમાણ છે અને

| <b>सनु</b> योगचन्द्रिका टी | का सूत्र २२४ | আগদগ্রমাত্রনির্মেত্বদ্ | لام | 84 |
|----------------------------|--------------|------------------------|-----|----|
|                            |              |                        |     |    |

मिति वक्तव्यम् , पटइताडनमद्दाधोषपूरितअवणवाधिर्यक्रुडचस्खल्लाधः यथाऽनुप-पत्तेः । तस्वाद् नैकान्ततोऽपीरुपेयमागमवचः, ताल्वादि व्यापराभिव्यक्रचत्वात् , देवदत्तादि वाक्यवदिति । पहृतम्रुपसंदरत्नाह्∽स एप ळोकोत्तरिक इति । लौकिक

आगम पमाण नहीं हैं-यह बात नहीं बन सकेगी। अपौरुषेयता इाब्दों में इस प्रकार से आती है कि वे सब भाषावर्गणाओं से निष्पन्न होते हैं और भाषा वर्गणाएँ पौद्गलिक हैं और वे लोक में सर्वदा ही स्थित रहा करती हें-। ताल्यादिक कोई अपूर्व काम करते नहीं हैं, वे तो सिर्फ तुम्हारी मान्यत्वानुसार बाब्द की अभिव्यक्ति मान्न ही करते हैं-ऐसी स्थित में समस्त शब्दों में औरुषेयता आती है । शब्द भाषा-वर्गणाओं से निष्पन्न होते हैं यह मान्यता असिद्ध नहीं है-अर्थात् इाब्द पौद्गलिक है ऐसा कथन असिद्ध नहीं है । क्योंकि पटहताडन जन्यमहाघोष शब्द से कान की झिल्ली तक फूट जाती है । भीत आदि से शब्दस्खलित हो जाता है । तात्पर्य यह है कि-'यदि दाब्द पौद्गलिक नहीं होता वह अमूर्तिक होता तो, उससे कान में विधात नहीं होना चाहिये था, और न उसका भिच्यादिक से अभिधात ही होना चाहिये था । परन्तु ऐसा होता है-अतः 'वह पौद्गलिक है' ऐसा मानना चाहिये । इसलिये आगमरूप वचन एकान्ततः अपौरुषेय नहीं

અપ્રમાણ છે, આ વાત સિદ્ધ થઇ શકશે જ નહિ. અસુક ગ્યાગમ શબ્દામાં અપૌર્ષયતા આ પ્રમાશે આવે છે કે તેઓ સવે ભાષા વર્ગદ્યાઓથી નિષ્પન્ન દેાય છે. અને સાષા વર્ગદ્યાઓ પીદગલિક છે. અને તેએ લોકમાં સદા સ્થિત રહ્યા જ કરે છે. તાલ્વાદિકો કોઇપણ જાતનું અદુભૂત કામ કરે છે એવું નથી, તેએ। તેા કુક્ત તમારા મત મુજબ શખ્દની અભિવ્યક્તિ જ કરે છે. એવી સ્થિતિમાં સમસ્ત શખ્દામાં અપૌરુષેયતા આવે છે. શબ્દ ભાષા વગંજ્યાએાથી નિષ્પન્ન થાય છે, આ માન્યતા અસિદ્ધ નથી, એટલે કે શબ્દ પૌદ્દગલિક છે, એવું કથન અસિદ્ધ નથી. કેમકે પટહતાડન જન્ય મહાદ્યાય આદિ શખ્દથી કાનના પડદા સુદ્ધાં કાટી જાય છે. ભીત વગેરેથી શબ્દ સ્પલિત થઈ જાય છે. તાત્પર્યં આ પ્રમાણે છે કે જો શબ્દ પૌદુગલિક દાત નહિ અને તે અમૂર્તિક હાત તા તેના વડે કાનમાં વિઘાત (પ્રહાર) થવા ન જોઇએ અને તેના સિત્યાદિઠની સાથે અભિઘાત પણ દાવે. ન જોઇએ. પરંતુ આમ થાય છે તેથી તે પૌદ્ગ-લિક છે, એવું માનવું ચાગ્ય કહેવાય. એટલા માટે આગમરૂપવચના य० ६९

## अनुयोगझार**स्**त्रे

खोकोत्तरिकभेदद्वयनिरूपणेनागमो निरूपित इति मूचयितुमाइ-स एष आगम इति । इत्यं मत्यक्षानुमानौषम्यागमनिरूपणेन सभेदं झानगुणश्रमाणं तिरूपितमिति सूचयितुमाह-तदेतद् ज्ञानगुगममाणमिति ॥सू० २२४॥

अय दर्शनगुणप्रमाणं निरूपयति-

पूल्प-से किं तं दंसणगुणप्पमाणे ? दंसणगुणप्पमाणे च उ वि हे पण्णत्ते, तं जहा-चक्खुदंसणगुणप्पमाणे, अचक्खु-दंसणगुणप्पमाणे, ओहिदंसणगुणप्पमाणे, केवलदंसणगुणप्प-माणे। चक्खुदंसणं चक्खुदंसणिस्स घडपडकडरहाइएसु द वेसु। अचक्खुदंसणं अचक्खुदंसणिस्स घडपडकडरहाइएसु द वेसु। अचक्खुदंसणं अचक्खुदंसणिस्स घडपडकडरहाइएसु द वेसु। ओहिदंसणिस्स सबरूविद वेसु न पुण सबपज्ज वेसु। केवल-दंसणं केवलदंसणिस्स सबद वेसु य सबपज्ज वेसु य। से तं दंसणगुणप्पमाणे ॥सू. २२५॥

छाया-अथ किं तद् दर्शनगुणममाणम् ?, दर्शनगुणप्रमाणं चतुर्विधं प्रइप्तं, राधया-चक्षुर्दर्शनगुणपमाणम्, अवश्चदर्शनगुणपमाणम्, अवधिदर्शनगुणपमाणं केवल्ठदर्शनगुणपमाणम् । चल्चर्दर्शनं चल्चर्दर्शनिनो घटपटकटरयादिकेषु द्रव्येषु । अवश्चर्दर्शनम् अवश्चर्दर्शनिनः आत्ममावे । अवधिदर्शनम् अवधिदर्शनिनः सर्वरूपि-इव्येषु न पुनः सर्वपर्यायेषु । केवलदर्शनं केवलदर्शनिनः सर्वद्रव्येषु च सर्वपर्या-येषु च । तदेतद दर्शनगुणप्रमाणम् ॥ सू० २२५॥

हैं। कथंचित अपौरुषेय हैं और कयंचित पौरुषेय हैं। पौट़लिक भाषा-वर्गणाओं से जन्य होने के कारण अपौरुषेय एवं पुरुष जन्य ताल्या; दिक व्यापार से अभिव्यक्त होने के कारण पौरुषेय हैं। ऐसी निर्दोष भावना ही रखनी चाहिये। इस प्रकार यह आगम का निरूपण है। प्रस्यक्ष, अनुमान, उपमान और आगम के निरूपण से सभेद ज्ञान-गुणप्रमाण यहां तक निरूपित हो चुका। ॥ सू० २२४॥

એકાન્તતઃ અપીરુષેય નથી. કથાંચિત્ પીરુષેય છે. અને કથાંચિત્ અપીરૂષેય છે. પીદ્દગલિક ભાષા વર્ગંધ્રાએાથી જન્ય હાેવા બદલ પીરૂષેય છે, તેમજ પુરૂષજન્ય તાલ્વાદિક વ્યાપાર વડે અભિવ્યક્ત હાેવા બદલ પીરુષેય છે. આ જાતની નિર્દોષ ભાવના જ રાખવી જોઇએ. આ પ્રસાણે આ નિરૂપણ છે. પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને આગમના નિરૂપણથી સલેદ જ્ઞાનગુણ પ્રસાણતું અહીં સુધી નિરૂપણ થઇ ગૂક્યું છે. ાાસૂત્ર-૨૨૪ાા अनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २२५ दर्शनगुणप्रमाणनिरूपणम्

टीका---'से किं तं' इत्यादि-

अथ किं तद् दर्शनगुणममाणम् १ इति शिष्यमक्षः । उत्तरयति-दर्शनगुण-ममाणम्-दर्शनावरणकर्मक्षयोपशमादिलं सामान्यमात्रग्रहणे दर्शनम् , उक्तं च-

'जं सामन्नग्गहणं, मावाणं नेवकहुमागारं।

अविसेसिजण अत्ये, दंसणमिइ घुच्चए समए ॥"

छाया-यत् सामान्यग्रहणं भावानां नैत्र कुत्वाऽऽकारम् ।

अत्रिशेष्यार्थान् दर्शनमित्युच्यते समये । इति।।

तद् दर्शनमेव आत्मनो गुणः, स एव ममालम्-दर्शनगुजपमाणम् । तच--चक्षुर्दर्श-नगुणममाणाचक्षुर्दर्शनगुणप्रमाणावधिदर्शनगुणममाणकेवळदर्शनगुणप्रमाणेति चतु-

अब सूत्रकार द्र्यानगुणप्रमाण का निरूपण करते हैं---

'से किं तं दंसणगुगप्पमाणे' इत्यादि ।

टीकार्थ--(से किं तं दंसणगुणप्पमाणे) हे भदन्त ! उस दर्शनगुण-प्रमाण का क्या स्वरूप है ?

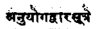
उत्तरः---(दंसणगुणप्पमाणे चउव्विहे पण्णने) दर्शन गुणप्रमाण चार प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे (चक्खुदंसणगुणप्पमाणे, अचक्खुदंसणगुणप्पमाणे, ओहिदंसणगुणप्पमाणे, केवलदंसणगुणप्प-माणे,) चक्षुदर्शनगुणप्रमाण, अचक्षुदर्शनगुणप्रमाण, अवधिदर्शनगुण-प्रमाण, केवलद्र्शनगुगप्रमाण, अचक्षुदर्शनगुणप्रमाण, अवधिदर्शनगुण-प्रमाण, केवलद्र्शनगुगप्रमाण। दर्शनावरणकर्म के क्षयोपशम आदि से जो पदार्थों का सामान्य ग्रहण होता है, वह दर्शन है। द्रव्य-संग्रह में कहा भी है कि-'जं सामकग्गहणं' इत्यादि। इसका भाष यह है, कि-'ज्ञान की दो धाराएँ हैं, एक धारा पदार्थों को सामान्यरूप

હવે સૂત્રકાર દર્શન ગુણુ પ્રમાણુનું નિરૂપણુ કરે છે-

'से कि'त' दंग्रणगुणपमाणे' इत्यादि ।

શખ્દાર્થ — (से किंत ं दंसणगुणपमाणे) હે બક'ત ! તે દર્શ મગુણુપ્રમાણુનું સ્વરૂપ કેલું છે ?

ઉત્તર—(दंमणगुणप्यमाणे चउत्विष्ठे पण्णत्ते) દર્શનગુણ પ્રમાણના ચાર પ્રકારા છે. (तंजहा) જેમ કે (चक्स्सुदंसणगुणप्यमाणे, अचक्खुदंसणगुणप्य-माणे, ओहिदंसणगुणप्यमाणे, केवळदंधणगुषप्यमाणे) અक्षुदर्शन ગુણ પ્રમાણ, અચક્ષુદર્શનગુણ પ્રમાણ, અવધિદર્શનગુણ પ્રમાણ, કેવલદર્શન ગુણુ પ્રમાણ, દર્શનાવરણ કર્મના ક્ષયા પ્રશા વગે રેથી જે પદાર્થીનું સામાન્ય પ્રહેણ થાય છે, તે દર્શન છે, દ્રવ્ય સંગ્રહમાં કહ્યું છે કે-''जं सामझम्मइण'' ઇત્યાદિ. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે-''ज्ञाननी के ધારાથ્યા છે એક ંષોર



र्विधम् । तत्र-मावचञ्चरिन्द्रियावरणक्षयोपञमाद द्रव्येन्द्रियानुप्रयाताच चछर्दर्श-निनः≔षछुर्दर्शनङव्धिमतो जीवस्य घटादिषु द्रव्येषु चक्षुर्दर्शनं=चञ्चुषो दर्शनं मवति । सामान्यविषयत्वेऽपि चास्य यद् घटादिविश्रेषामिधानं तत्सामान्यवि-शेषयोः कषंचिद्रभेदात् एकान्तेन विशेषेभ्यो व्यतिरिक्तस्य सामान्यस्याग्रहणख्या-पनार्थम् । उक्तं च-

से ग्रहण करती है और दूसरी घारा पदाथों को विद्येषरूप से ग्रहण करती है। सामान्यरूप से पदाथों को जाननेवाली घारा का नाम दर्शन, और विद्येषरूप से जाननेवाली घारा का नाम ज्ञानगुण है। भावचक्षुरिन्द्रियावरण के क्षयोपद्यम से और द्रव्येन्द्रिय के अनु-पयात से चक्षुदर्शनलव्धिवाछे जीव को जो घटादि पदार्थों में चक्षु से सामान्यावलीकन होता है, उसका नाम चक्षुर्दर्शन है। दर्शन यद्यपि सामान्य को विषय करता है, परन्तु जो सूत्रकार ने 'चक्तखुदंसणं चक्खु-दंसणिस्स घडपडकडरहाइएस दब्वेसु ' इस सूत्रपाठ झारा घटादि विद्योधों का कथन किया है वह सामान्य और विद्योध में कथंचित् अ मेद होने से एकान्ततः विद्येष व्यक्ति सामान्य का ग्रहण नहीं होता है इस बात कहने के लिये किया गया है। तात्पर्य यह है कि-'दर्शन यद्यपि सामान्य को ही विषय करता है परन्तु यदि बह सामान्य विद्योष से सर्वथाभिन्न हैं, तो वह उसे विषय नहीं कर सकता है । क्योंकि विद्येषरहित सामान्य खरविषाण के सरीखा

ધારા પદાર્થોને સામાન્ય રૂપથી જ ગ્રહણ કરે છે અને બીજી ધારા પદાર્થીને વિશેષરૂપથી ગ્રહણ કરે છે. સામાન્ય રૂપથી પદાર્થીને જાણનારી ધારાનું નામ દર્શન અને વિશેષ રૂપથી જાણનારી ધારાનું નામ સાનગુણ છે. ભાવ ગ્રક્ષુ-ઇન્દ્રિયાવરણના ક્ષચાપશમથી અને દ્રવ્યેન્દ્રિયના અનુપઘાતથી ચક્ષુ દર્શન ક્રબ્ધિવાળા જીવને જે ઘટાદિ પદાર્થીમાં ચક્ષુ વડે સામાન્યાવલાકન થાય છે, તેનું નામ ચક્ષુદર્શન છે. દર્શન જો કે સામાન્યને જ વિષય બનાવે છે, પરંતુ જે સૂત્રકારે ''વक्खुदंसणં चक्खुदं ઉભિદ ઘ ઘટળ ક્રહા દ્વાદ્ય હતુ અને લે સ્વત્રકારે ''વ વ્યા પ્રે છે. તે સામાન્ય અને વિશેષમાં કથંચિત્ અનેદ દાવાથી એકાન્તતઃ વિશેષ વ્યતિસ્કિત સામાન્ય અને વિશેષમાં કથંચિત્ અનેદ હાવાથી એકાન્તતઃ વિશેષ વ્યતિસ્કિત સામાન્ય તું ગ્રહણ થતું નથી. એ વાતને સ્પબ્ટ કરવા માટે જ કર્યું છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'દર્શન જો કે સામાન્યને જ વિષય અનાવે છે, પરંતુ જો તે સામાન્ય વિશેષથી સદંતર ભિન્ન છે, તો તેને વિષય અનાવે છે, પરંતુ જો તે સામાન્ય ક્રિયા ક્રાન્ય અને વિશેષ્ય છે, તો તેને संतुर्यौगचन्द्रिका टीका सूत्र २२५ दर्शनगुणप्रमाणनिरूपणम् -

للافح

''निर्विंशेषं विशेषाणां, प्रहो दर्शनमुच्यते'' इति ।

चक्षुर्वर्जं शेषमिन्द्रियचतुष्टयं मनश्वाचछुः, तस्य दर्शनमचछुर्दर्शनम् , तच माता-चछुरिन्द्रियावरणक्षयोपशमाद् द्रव्येन्द्रियानुपघाताच अचछुर्दर्शनिनः≔अचछुर्दर्शन छव्धिमतो जीवस्य आत्ममावे--आत्मनि=जीवे मावः=विषयस्य घटादेः संश्रिष्ठष्ट-तया संबन्धस्तस्मिन् सति मादुर्भवति । अयं मावः--चछुरमाप्यकारि भवति, ततस्तद् दूरस्थमवि स्वविषयं परिच्छिनत्तीत्यस्यार्थस्य ख्यापनार्थं घटादिषु चछुर्दर्शनं मवतीति पूर्वधुक्तम् । अोत्रादीनि तु माप्यकारीणि मवन्ति, ततम्व

माना गया है। इसीलिये 'निर्विशेषं विशेषाणां ग्रहोदर्शन मुच्यते' विशेषों का सामान्य ग्रहण करना दर्शन कहा गया है। (अचक्खु-दंसणं अचक्खुर्दसणिस्स आयभावे) चक्षु को छोड़कर शेषचार इन्द्रियों एवं मन को अचक्षु कहा है। इनमे जो पदार्थों का सामान्य इन्द्रियों एवं मन को अचक्षु कहा है। इनमे जो पदार्थों का सामान्य झान होता है, वह अचक्षुदर्शन है। यह अचक्षुर्दर्शन भावचक्षुरिन्द्रि-याधरण केक्षयोपशम से और द्रव्येन्द्रियों के अनुपचात से अचक्षु-र्दर्शनलब्धिसंपन्न जीव के घटादिपदार्थों का संश्ल्टेषरूप संबंधहोने पर होता है। इसका तात्पर्य यह है कि चक्षुइन्द्रिय अन्नाप्यकारी माना गया है-वह पदार्थों के साथ संश्लिष्ट होकर पदार्थों का दर्शन नहीं करता है-इसलिये वह उनसे दूर रहकर ही दृरस्थ अपने विषयों को जानता है, इस बात को कहने के लिये घटादिकों में चक्षुर्द्रान होता है, ऐसा युत्रकारने पहिछे कहा है। अव अचक्षुर्द्रान में यह बात कही

એટલા માટે ''નિર્વેજ્ઞેષ વિજ્ઞેષાળ प्रદ્વા दર્શન મુખ્યતે" વિશેધે તું સામાન્ય શ્રહ્યુ કરવું જ દર્શન કહેવાય છે. (अचक खुदंस जं अचक खुदंस णिस्स आयमावे) ચક્ષુને બાદ કરતાં શેષ ચાર ઇન્દ્રિયા અને મન અચક્ષુ કહેવાય છે. એમનાથી જે પદાર્થી તું સામાન્યજ્ઞાન થાય છે, તે અચક્ષુદર્શન છે. તે અચક્ષુદર્શન ભાવચક્ષુરિન્દ્રિયાવર હુના ક્ષયા પશ મથી અને દ્રવ્યેન્દ્રિયાના અનુપદા તથી અચક્ષુદર્શન લખ્યિ સંપન્ન જીવને ઘટાદિ પદ થોના સંગ્લેષ રૂપ સંબંધ થયા પછી જ સંભવે છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અક્ષુ ઇન્દ્રિય ખપ્રાપ્યકારી મનાય છે, તે પદાર્થોની સાથે સંશ્લિષ્ટ થઇ ને પદાર્થોનું દર્શન કરતી નથી, માટે તે તેનાથી દૂર રહીને જ દૂરસ્થ પિતાના વિષયોને જાણે છે. આ વાતને કહેવા માટે ઘટા દિકામાં ચક્ષુદર્શન હોય છે, એવું સૂત્રકાર પહેલાં કહ્યું છે. હવે અચક્ષુદર્શનમાં આ વાત કહેવામાં આવી રહી છે કે لإلاة

अनुयोगद्वारस्त्रे

तानि द्रव्येन्द्रियसंश्लेपद्वारेण जीवेन सह संबद्धमेव विषयं परिच्छिन्दन्तीस्येत-पर्शनार्थम् आत्ममावे मक्तीस्येवमिह विषयस्यामेदेनोक्तम् । अभिद्वितं चापि--

'पुई सुणेइ सई, रूत्रं पुण पासइ अपुद्धं तु'

जा रही है कि-'चक्षु के सिवाय जो ओद्रादिक इन्द्रियां हैं, वे प्राप्य-कारी हैं। पदार्थों के साथ संक्षिष्ट होकर ही अपने विषय का अब-बोध करती हैं। यह बात सूत्रकारने 'आयभावे' पद द्वारा स्पष्ट की है। अन्यत्र भी ऐसा ही कहा है कि (पुट्ठं सुणेइ सई) इत्यादि ओत्रे-न्द्रिय शब्द को स्प्रष्ट होने पर ही सुनती है और चक्षुरिन्द्रिय अस्पृष्ट हुए रूप को जानती है आदि। (ओहिदंसणं ओहिदंसणिस्स सब्ध-रुवि दब्वेसु न पुण सब्वपडजवेसु) अवधिदर्शनावरण के क्षयोपशम से जो समस्तरूपी पदार्थों का अवधिदर्शन लब्धिसंपन जीब को सामा-व्याबलोकन होता है, उसका नाम अवधिदर्शन है। यह अवधि-दर्शन सर्वपर्यायों में नहीं होना है। क्योंकि अवधिदर्शन की विषय-भूत पर्यायें उस्कृध्ट से एक ही पदार्थ की संख्यात अश्रवा असंख्यात कही गई हैं। और जघन्य से रूप, रस, गंध और स्पर्श ये चार पर्याये

'ચક્ષુ સિવાય જે શ્રોત્રાદિક ઇન્દ્રિયા છે, તે પ્રાપ્યકારી છે.' પદાર્થીની સાથે સ સ્લિપ્ટ થઇને જ પાતાના વિષયના અવબાધ કરે છે. આ વાત સૂત્રકારે 'લાયમાવે' પદ વડે સ્પષ્ટ કરી છે. અન્યત્ર પણ આ પ્રમાણે જ કશું જ છે કે (વુટ્ટું સુળેદ્દ સરં, કત્યાદિ) શ્રેત્રેન્દ્રિય જ્યારે શખ્દ સ્પૃષ્ટ થાય છે. ત્યારે જ સાંભળે છે, અને ચક્ષુરિન્દ્રિય અસ્પૃષ્ટ થયેલ રૂપને જ જશે છે. ત્યારે જ સાંભળે છે, અને ચક્ષુરિન્દ્રિય અસ્પૃષ્ટ થયેલ રૂપને જ જશે છે. ત્યારે જ સાંભળે છે, અને ચક્ષુરિન્દ્રિય અસ્પૃષ્ટ થયેલ રૂપને જ જશે છે. ત્યારે જ સાંભળે છે, અને ચક્ષુરિન્દ્રિય અસ્પૃષ્ટ થયેલ રૂપને જ જશે છે. વગેરે. (ગ્રોદ્દિવંદ્યળં શ્રોદ્દિંદ્ધળિક્ષ સત્ત્વ સ્વિદ્યુર્ગ પૂળ સત્ત્વ પડ્ડિશેને લગિધ સંપન્ન છવને સામાન્યાવલાકન થાય છે, તેનું નામ અવધિદર્શન છે. આ અવધિ દર્શન સર્વપર્યાયોમાં હાતું નથી. કેમક અવધિદર્શનની વિષયભૂત પર્યાયો ઉત્ધૃષ્ટથી એક જ પદાર્થની સંખ્યાત અથવા અસંખ્યાત કહેવામાં આવી છે. અને જલન્યથી રૂપ, રસ, ગધ અને સ્પર્શ આ સાર પર્યાયો. તદ વિષયી

ષષ

मनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २२५ दर्शनगुणप्रमाणसिरूपणम्

उक्तं च-

"दम्वाओ असंखेञ्जे, संखेञ्जे यावि पज्जचे स्हइ । दो पज्जचे दुगुणिए, लहइ उ एगाउ दन्वाओ ॥ छाया-द्रब्येषु असंख्येयान् संख्येयान् वा ऽपि पर्यवान् स्रभते ।

द्वौ पर्यायौ द्विगुणितौ छमते चैकस्मिन द्रव्ये ॥इति । द्वौ पर्यायौ द्विगुणितौ चतुर इत्यर्थः, अशोच्यते-नजु पर्याया तिशेषा उच्यन्ते, न च दर्शनं विशेषविषयं भनितुर्म्हति, सामान्यस्यैव तद्विषयत्वात्, कयं पुनः पर्याया इहावधिदर्शनविषयत्वेनोक्ताः ? इति चेदाध-घटशरावोदआवनादिभिः केवलं सामान्यमेव मृदःदि तथा तथा विशिष्यते, न पुनस्ते तत एकान्तेन व्यति-रिच्यन्ते, अत्रो ग्रुख्यतः सामान्यमेव विषयं भगति, गुणीभूतास्तु विशेषा अप्यस्य उसके विषदभूत कही गई हैं। कहा भी है-द्व्याओ असखेज्जे' इत्यादि गाथा जो कही है, उसका तास्पर्य यही है।

इांका--पयौर्य तो विद्येषरूप होती हैं और दर्दान विद्येष को विषय नहीं करता-उसका विषय तो सामान्य कहा गया है। फिर क्या बात है जो पयौर्यों को अवधिदर्दान को विषयभूत कहा गया है।

उत्तर---मिद्दीहर सामान्य की जो घट, घाराष, उदझ आदि पर्यायें हैं, उन पर्यायों के द्वारा केवल सामान्यरूप मिट्टी आदि पदार्थ ही उस रूप से विशेषित किये जाते हैं-वे पर्यायें अपने सामान्य से एकान्ततः जुदी तो हैं नहीं। इसलिये मुख्यरूप से तो दर्शन का विषय सामान्य ही होता है--परन्तु गुणीमूत जो बिशेष हैं, वे भी इसके विषय हो जाते हैं। इसी षात को खुचित करने के लिये सुन्नकार

ભૂત કહેવામાં આવી છે. કહ્યું પસુ છે–'દ્વદ્વાओ असंखेज्जे' વગેરે ગાથા જે કહેવામાં આવી છે તેનું તાત્પર્ય એ જ છે

શ કા-પર્યાયેા તા વિશેષરૂપ હાેય છે અને દર્શન વિશેષને વિષય અનાવતુ નથી, તેના વિષય તા સામાન્ય કહેવામાં આવ્યા છે. તા પછી આવુ શુ છે કે જેથી પર્યાયોને અવધિદર્શન–વિષયભૂત કહેલ છે.

ઉત્તર–માટી માટી રૂપ સામાન્યની જે ઘટ, શરાવ, ઉઠંચ વગેરે પર્યાયો છે, તે પર્યાયા વડે ક્લ્પ્સ સામાન્ય રૂપ માટી આદિ પદાર્થા જ, તદ્દ તદ્દ રૂપથી વિશેષિત કરવામાં આવે છે, તે પર્યાયા પાતાના સામાન્યથી એકાન્તતા ભિન્ન તા છે જ વહિ. એટલા માટે મુખ્ય રૂપમાં તા દર્શનના વિષય સામાન્ય જ દેાય છે. પરંતુ ગુણી ભૂત જે વિષય છે, તેઓ પછુ એના

# अनुयोगद्वारसूत्रे

विषयीभवन्तीति स्चयितुं तदुपन्यासः कृतः । केवछदर्श्वनं-सकछदद्वपविषयत्वेन परिपूर्शं दर्शगम् , तच केवछदर्शनिनः=केवछावरणक्षयाधिर्भू ततछव्धियतो जीवस्य सर्वद्रव्येषु मूर्चापूर्त्तेषु सर्वपर्यायेषु च भवन्तीति । मनः पर्यपद्वानं तु तथाविधः क्षषोपशमवशात् सर्वदा विशेपानेव ग्रह्लाति, न सामान्यम् , अतरतदर्शनं नोक्तम् । संपति महृतमुपसंहरन्नाह-तदेतदर्शनगुणपमाणमिति ॥स्०२२५॥

अध चारित्रगुणप्रमाणं निरूपयति-

पूल्ध-से किं तं चरित्तगुणणमाणे ? चरित्तगुणण्पमाणे-पंचविहे पण्णते, तं जहा सामाइयचरित्तणगुण्पमाणे छेओव-ट्ठावणचरित्तगुणपमाणे परिहारविसुद्धि य चरित्तगुऊपमाणे सुहुमसंपरायचरित्तगुणप्पमाणे अहक्खायचरित्तगुणप्पमाणे। सुहुमसंपरायचरित्तगुणप्पमाणे अहक्खायचरित्तगुणप्पमाणे। ने यहां पर्यायों को उसके विपपरूप से बर्णित किया है। (केवरु दंसणं केवलदंसिणस्स सब्वश्व्वेसु य सब्वपज्जवेसु य-से तं दंसण-गुणप्पमाणे) समस्तरूपी और अरूपी पदार्थों का सामान्यरूप से जाननेवाला होने के कारण परिपूर्ण जो दर्शन है, वह केवलदर्शन है। यह केवलदर्शन, केवलज्ञानावरण कर्म के क्षय से आविर्भुत लब्बि-संग्क्रवासे जीव को मूर्त और असूर्व रूप समस्तद्रव्यों और उनकी समस्त पर्धायों में होता है। मनः पर्ययदर्शन नहीं होता है। इसका कारण यह है कि-'मनःपर्ययज्ञान तथाविधक्षयोपशम के वज्ञ से सर्वदा विद्येषों को ही प्रहण करता है। सामान्य को नहीं। इस

વિષયા થઈ જાય છે. એ જ વાતને સૂચિત કરવા માટે સૂત્રકારે અદ્ધી પર્યાયાને તેના વિષય રૂપમાં વર્ણિત કરેલ છે. (केवलदंस्रणं केवलदंसणिस्स सन्वदन्वेसु य सन्वपज्झवेसु य-से त' दंषणगुणप्पमाणे) સમસ્ત રૂપી અને અરૂપી પદાર્થોને સામાન્ય રૂપથી જાણુનાર હાેવા બદલ પરિપૂર્ણ જે દર્શન છે, તે કેવલર્શન છે. આ કેવલદર્શન, કેવલ જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયથી અ વિદ્યુત લખ્ધિ સમ્પન્નવાળા જીવને મૂર્ત અને અમૂર્ત રૂપ સમસ્ત દ્રવ્યા અને તેમની સમસ્ત પર્યાયામાં હાેવ છે મનઃપર્યયદર્શન હાેતુ' નથી. આતુ' કારણ આ છે કે 'મનઃપર્યયજ્ઞાન તથાવિધ ક્ષયાપશ્વમના વશથી સામાન્યને નહિ પણ સદા વિશેષાને જ બહણ કરે છે! ાર સૂ. ૨૨૫ ા

अनुयोगधन्द्रिका टीका सूत्र २२६ धारित्रगुणप्रमाणनिरूपणम्

सामाइयचरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-इत्तरिए य आवकहिए य। छेओवट्टावणचरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-साइयारे य निग्इयारे य। परिहारविसुद्धियचरित्तगुण-प्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-णिव्विसमाणए य णिविट्ठकाइय य। सुहुमसंपरायचरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-संकिलिस्समाणए य विसुज्झमाणाए य। अहक्खायचरित्तगुण-प्पमाणे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-पडिवाई य अपडिवाई य। अहवा-छउमरिथए य केवलिए य। से तं चरित्तगुणप्पमाणे। से तं जीवगुणप्पमाणे। से तं गुणप्पमाणे। स्० २२६॥

छाया -- अथ किं तत् चारित्रगुणममाणं ?, चारित्रगुणममाणं - पञ्चविधं मझतं, तद्यथा-सामायिकचारित्रगुणप्रमाणं, छेदोपस्थापनचारित्रगुणपमाणं, परिहारवि-शुद्धिकचारित्रगुणपमाणं, सक्ष्मसंपरायचारित्रगुणममाणं, यथाख्यातचारित्रगुणपमा-णम् । सामायिकचारित्रगुणममाणं द्विविधं प्रझप्तं, तद्यथा-दातिचारं च यादस्वधिकं च । छेदोपस्थापनचारित्रगुणममाणं द्विविधं प्रझप्तं, तद्यथा-सातिचारं च निर-तिचारं च । परिहारविशुद्धिकचारित्रगुणपमाणं द्विविधं मझप्तं, तद्यथा-निर्विध्य-मानकं च निर्धिट काथिकं च । मूक्ष्मसंपरायचारित्रगुणपमाणं, द्विविधं मझप्तं, तद्यथा-संक्लिझ्यमानकं च विशुध्यमानकं च । यथारूयातचारित्रगुणपमाणं द्विविधं मझप्तं, तद्यथा-पत्रिध्यमानकं च विशुध्यमानकं च । यथारूयातचारित्रगुणपमाणं द्विविधं प्रझप्तं, तद्यथा-पतिपाति च अपतिपाति च । अथवा-छाग्रस्थिकं च कैवलिकं च । तदेतत् चारित्रगुणप्रमाणम् । तदेतत् जीवगुणप्रमाणम् । तदेतत् गुण-ममाणम् ॥मू० २२६॥

टीका-'से कि तं' इत्यादि-

अथ किं तत् चारित्रगुणममाणम् ? इति शिष्यमक्षः । उत्तरयति-चारित्र-अब सन्नकार चाहित्रगुणप्रमाण का निरूपण करते हैं---

'से किंतं चरित्तगुणप्पमाणे' इश्यादि।

द्याब्दाध---(से किं तं चरित्रगुणप्पमाणे) हे भदन्त ! धारित्रगुण डवे सूत्रधर यारित्रगुणुममाधुनुं निरूप्रधु ४२ छे.

"से किंत' चरित्र गुजपमाणे" इत्यादि ।

શખ્દાર્થ-(से किं चरित्तगुणपमाणे) હે બહ'ત! ચારિત્ર ગુણુ પ્રમાણ્યુતુ' अ० ७० गुणप्रनागम्-चरन्ति अनिन्दितं कर्मानेनेति चरित्रम् , चरित्रमेव चारित्रम् , तदेव गुगः, स एर ममाणम्-चारित्रगुणममाणम्-सावययोगविरतिरूषमित्यर्थः । तच-सामयि कचारित्रगुणममाणच्छेरोपस्थापनचारित्रगुणममाणपरिहारविशुद्धिकचारित्र-गुणभमाणमूक्ष्वतं रागयचारित्रगुणप्रमाणयथाख्यातचारित्रगुणममाणेति पश्चविधम् । पश्चविधवर्ष्येतदविशेषतः सामान्यमेव, छेदादिविशेषेस्तु विश्विष्यमाणमिदं पश्चविधवर्ष्येतदविशेषतः सामान्यमेव, छेदादिविशेषेस्तु विश्विष्यमाणमिदं

#### रमाण का क्या स्वरूप है।

उत्तर---(चरित्तगुणणगमाणे पंचविहे पण्ण से) चारिश्रगुणप्रमाण पांच प्रकार का कहा गया है। (न' जहा) जैसे----(मामाइयचरित्तगुणप्पमाणे छेओं बहाब ग चरित्तगुणप्पमाणे परिहारविश्वद्धि य चरित्रगुणप्पमाणे सुहुमसंगरायचरित्तगुणप्पमाणे अहक्ष्वापचरित्तगुणप्पमाणे) सामायिक-चारिश्रगुणप्रमाण, छेदोपस्थानचारित्रगुणप्रमाण, परिहारविशुद्धिक-चारिश्रगुणप्रमाण सुक्ष्मसांपरायचारित्रगुणप्रमाण, परिहारविशुद्धिक-चारिश्रगुणप्रमाण सुक्ष्मसांपरायचारित्रगुणप्रमाण, यधाख्यातचारिन्न-गुणप्रमाण। जिसको धारण करके मनुष्प अनिन्दित कर्म आचरित करता है, उसका नाम चारित्र है। यह चारित्र आस्मा का एक गुण है। इसलिये चारित्रगुणरूप जो ममाण है, वही चारित्रगुणप्रमाण है। यह चारित्रगुणप्रमाण सर्व सावद्ययोग विरतिरूप पडना है। यद्यपि सामा-ग्यरूप से चारित्र सर्वसावद्यविरतिरूप है, फिर भी सामायिकादि विद्योषणों से विद्येषित होना हुआ, यह चारित्र पांच प्रकार का हो जाता

સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર--(चरित्तगुणदरमाणे पंचविद्दे पण्णत्ते) ચારિત્ર ગુણ પ્રમાણના પાંચ પ્રકારા છે. (तंज्ञहा) જેમકે (सामाइयचरित्तगुणपत्मणे, छेओवट्टावणचरित्त गुणप्पमाणे परिहारवियुद्धियचरित्तगुणप्पमाणे सुहुमसंपरायचरित्तगुणप्पमाणे अहक्खायचरित्तगुणप्पमाणे) सामाथिક ચરિત્ર ગુણ પ્રમાણ છેદેાપસ્थाપન ચારિત્ર ગુણ પ્રમાણ, પરિહારવિશુદ્ધિક ચારિત્ર ગુણ પ્રમાણ, સૂક્ષ્મ સાંપરાય ચારિત્ર ગુણ પ્રમાણ થથાખ્યાતચ રિત્રગુણપ્રમાણ જેને ધારણ કરીને મનુષ્ય અતિન્દિત કર્માનું આચરણ કરે છે, તેનું નામ ચારિત્ર છે આ ચારિત્ર આત્માના જ એક શુણ છે. એટલા માટે ચારિત્ર ગુણ રૂપ જે પ્રમાણ છે, તે જ ચારિત્ર ગુણ પ્રમાણ છે. આ ચારિત્ર ગુણ પ્રમાણ સર્વ સાવદ્યયાગવિરતિરૂપ છે જે કે સામાન્ય રૂપથી ચારિત્ર સર્વસાવદ્યવિરતિરૂપ છે. છતાંએ સામાયિકાદિ વિશેષણાથી વિશેષિત થયેલ આ ચારિત્ર પાંચ પ્રકારનું થઇ જાય છે. આમાં જે સામાયિક

لالإلم

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२६ चारित्रगुणप्रमाणनिरूपणम्

सामायिकशब्देनोच्यते । सामायिकशब्दस्यार्थः पूर्ववद् गोध्यः । इदं च इत्वरिक यावत्कथिकेति द्विविधम् । तत्र-इत्त्वरम्-महावत्तर्भगरेगपमाणत्वादिदं स्वल्पका-लिकम् । इदं च मथमचरमतीर्थकरकाछे यावच्छिष्ये महाव्रतानि नारोष्यन्ते तावद बोध्यम् । तथा-याबत्कथिकम्-आत्मनः कयां यावदास्ते तद् यावस्कथम्-याव-ज्जीवम् , तदेत्र यावत्कथिकम् । एटच भरतैरवतेषु आधचरमवर्जमध्यमद्वाविंशति वीर्थक्रत्साधूनां महाविदेहतीर्थंकस्यतीनां च संभवति । द्वितीयं छेदोषस्थापन. चारित्रगुणममाणमू-पूर्भवयां वरुव छेदेन महाव्रतेपूर्वस्थावनं यत्र तत छेदोपस्था-पनम् । एतच भरतेरवतप्रथनान्तिमती रे एव भवति, नान्यत्र । इदं च-सातिचार-है। इनमें जो सामाधिकचारित्रगुणप्रमाण है, वह सामायिक शब्द से कहा गया है। 'सामायिक शब्द का क्या अर्थ है? यह पहिछे स्पष्ट कर दिया है। (सामाहयवरित्तगुगप्वमाणे दुविहे पण्णत्ते इत्तरिए य आव-कहिए य) यह सामायिक चारित्र इत्वरिक और यावरकथिक के भेद से दो प्रकार का होता है। इत्वरिक सामाधिक चारित्र महावत को ? आरोप्यमाण होने से स्वल्पकालिक होता है। प्रथम और अन्तिम तीर्थं कर के समय में जब तक दिाब्य महावतों का आरोपण नहीं करते हैं तब तक यह इत्वरिक साम।यिक चारित्र होता है। तथा जीवन पर्यत जो सामायिक चरित्र होता है, वह यावस्कथिक होता है। यह यावस्कधिक सामायिक चारित्र भरत, ऐरबत क्षेत्रों में आदि और अन्त के तीर्धकरों को छोडकर बीच के २२ तीर्धकर के साधुओं में और महाविदेह के तीर्थ करों के साधुओं में होता है। (छेघोबट्टावण-चरित्तगुण्यमाणे द्विहे पण्णत्ते तं जहा) जिस चारित्र में पूर्व ચારિત્ર ગુગ્ર પ્રમાણ છે. તે સામાયિક શખ્દથી અભિદ્ધિત કરવામાં આવેલ છે. સામાયિક શબ્દના અર્થ પહેલાં સ્પૃષ્ટ કરવામાં આવેલ છે. (सामाइयचरित्त-गुणप्पमाणे दुविहे पण्णते, इत्तरिए य आवकहिए य) आ सामाथिः आश्ति ઈત્વરિક અને યાવત્કથિકના રૂપમાં એ પ્રકારનું હાય છે. દ'ત્વરિક સામાયિક ચારિત્ર મહાવતારાપ્યમાણ હેાવા બદલ સ્વલ્પકાલિક હાય છે. પ્રથમ અને અંતિમ તીર્થ કરના સમયમાં જ્યાં સુધી શિષ્યાે મહાવતાનું આરોપણ કરતા નથી ત્યાં સુધી આ ઇત્રરિક સામયિક ચારિત્ર હોય છે. તેમજ જીવન પર્યં ત જે સામવિક ચારિત્ર હેાય છે, તે ચાવત્કથિત હાય છે, આંચાવત્કથિત સામાયિક ચહિત્ર ભારત, અરંવત ક્ષેત્રામાં આદિ અને અંતના તીર્થ કરા સિવાય વચ્ચેતા ૨૨ તીર્થ'કરાના સાધુઓમાં અને મહાવિદેહના તીર્થ'કરાના साधुओामां देख छे. (छेयोवट्टावणचरित्तगुणपमाणे दुविद्दे पण्णते त' झहा) के

## अनुयौगद्वारस्त्रै

निरविचारभेदःद् द्विविधम् । तत्र सातिचारम्-मूलघातिनो यत्पुन्वेशरोपणं तद् बोध्यम् । तथा-इत्वरसामायिकस्य श्रेक्षकस्य यदारोप्यते, तीर्थान्तरं वा संक्रामतः साधोः--यथा पश्चित्राथतीर्थान्मदावीरतीर्थं संकामतः साधोः--यदारोष्यते तन्नि-रतिचारम् । तृ रीयं परिहारविश्वद्धिकचारित्रगुणममाणम् -परिहारः=वपोविशेषस्तेनं विश्वदम् परिहारविश्वद्यम्, यद्या-परिहारः = भनेपणीयादेः परित्यागी विशेषण-पर्याय का छेदन कर पुनः महाबतों की उपस्थापना की जानी है, उसका नाम छेदोपस्थापन चारित्र हैं। यह चारित्र 'मॅरत ऐरवत क्षेत्र के प्रथम तथा अन्तिम तीर्थं कर के तीर्थ में ही होता है। अन्यत्र नहीं होता है। (साइयारे य निरइयारे य ) यह सातिचार और निरतिचार के भेद से दो प्रकार होता है। साहि चार छेदोपस्थापन शारित्र वह है, जो मूलगुर्धों का चान करनेवाले साधु के लिये पुनः वन प्रदान किये जाते हैं । नथा इत्यरिक सामायिक चारित्र पालन करने वाछे शिष्प को जो चारित्र दिया जाता है वह अथवा एक तीर्धकर के तीर्थ से दुसरे तीर्थकर के तीर्थ में संक्रमण करनेवाले जैसे पार्श्वनाथ के तीर्ध से महाबीर के तीर्ध में जाने वाले-माधु को-जो चरित्र दिया जाता है वह निरतिचार छेदोपस्थापनचारित्र है। (परिहा(विसुद्धिय च०) मीसरा जो परिहारविशुद्धिक चारित्रगुण प्रमाण है, वह इस प्रकार से है-तप विशेषना का नाम परिहार है, इस परिहार से जो चारित्रविशुद्ध होता है, उसका नाम परिहारविशुद्धिक

ચારિત્રમાં પૂર્વ પર્યાયતું છેદન કરીને કરી મહાવતાની ઉપસ્થાપના કરવામાં આવે છે, તેનું નામ છેદાપસ્થાન ચારિત્ર છે. આ ચારિત્ર ભરત અરવત ક્ષેત્રના પ્રથમ તેમજ અંતિમ તીર્થ કરના તીર્થ માં જ હોય છે અન્યત્ર નહિ-(साइयारे ચ નિરદ્વારે ચ) આ સાતિચાર અને નિરતિચારના ભેદથી છે પ્રકારનું હાય છે. સાતિચાર છેદાપસ્થાપનચારિત્ર તે છે કે જે મૂળ શુદ્યાના વિધાતક સાધુઓ માટે પુનઃવ્રતપ્રદાન કરવા રૂપ હાય છે. તેમજ ઇત્વરિક, સામાયિક, ચારિત્રનું પાલન કરનાર શિષ્યને જે ચારિત્ર અપાય છે, તે અથવા એક તીર્થ કરના તીર્થથી બીજ તીર્ય કરના તીર્થમાં સંક્રમથ કરનારા, જેમકે પાર્શ્વ નાથના તીર્થથી બીજ તીર્ય કરના તીર્થમાં સંક્રમથ કરનારા, જેમકે પાર્શ્વ નાથના તીર્થથી બીજ તીર્ય કરના ત્રિય છે. (પરિદ્વાર્ત્ધ કહિય ચ.) ત્રીજું જે પરિહાર વિશુદ્ધિક રૂપ ચારિત્ર શુધ્ર પ્રમાથ છે, તે આ પ્રમાથે છે, તપ વિશેષનું નામ પરિદ્વાર છે, આ પરિહારથી જે ચારિત્ર વિશુદ્ધિક હાય છે, તેનું નામ પરિદ્વાર વિશુદ્ધિક ચારિત્ર છે. અથવા જે ચારિત્રમાં અનેયહીય વગેરેના

منون

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२६ चारित्रगुणप्रमाणनिक्षपणम्

ग्रुद्धो यत्र तत् परिहारविश्रुद्धम्, तदेव परिहारविशुद्धिकं तदेव चारित्रगुणममाणम्। तच निर्भित्रपमान इतिर्थिष्ठकायिकेति द्विविधम् । तत्र निर्भित्रपमान इ.म् -निर्भित्रय मानम्=आधुमिरासेव्यमानं, नदेव निर्धित्रपमानकम् । यद्वा परिहारविशुद्धिकानु-प्ठातारो मुनयो निर्वित्रपमानकाः, तत्प्रहयोगात्परिहारविशुद्धिकमपि निर्वित्रय-मानकम् । तथा-निर्धिष्ठकायिकम्-निर्विष्टः=आसेवितः कायः=तपोविशेषो यैस्ते निर्विष्ठकायास्त एत निर्विष्टकायिकाः, तरासेवितत्वादिदं परिहारविशुद्धिकमपि निर्विष्ठकायास्त एत निर्विष्टकायिकाः, तरासेवितत्वादिदं परिहारविशुद्धिकमपि

चारित्र है। अधवा-जिस चारित्र में अनेषणीय आदि का परित्याग विशेष शुद्ध हो वह परिहारविशुद्धिक चारित्र है। इसके निर्विदयमानक और निर्विष्टकायिक इस प्रकार दो भेद हैं। साधुओं द्वारा जो चारित्र आसेवनीय होना है, वह निर्विदयमानक है। अधवा-परिहारविशुद्धिका अनुष्ठान करनेवाले मुनिजनों का नाम निर्विदयमानक है। इनके साथ योग होने के कारण इस चारित्र का नाम भी निर्विदयमानक है। तप विशेष का अनुष्ठान जो कर चुके होते हैं वे निर्विष्टकायिक है। निर्वि एकयिक जनों द्वारा आसेवित होने के कारण इस परिहारविशुद्धिक का नाम भी निर्विष्टकायिक हो गया है। इसका ताल्पर्य इस प्रकार से है-तीर्थ कर के समीप इस चारित्र को स्वीकार करनेषाले ९ नव मुनि-जन होते हैं। अथवा जिस साधुने पहिले तीर्थ कर के समीप में इस चरित्र की आराधना की है-उस साधुके पास यह चारित्र घारण किया जाता है। इसे घारण करनेबाले मुनिजनों की संख्या ९ नव होती

પરિત્યાત્ર વિશેષ શુદ્ધ હાેય તે પરિહારવિશુદ્ધિક ચારિત્ર છે. એના નિર્વિ શ્યમાનક અને નિવિષ્ટકાયિક નામક બે લેદા હાેય છે. સાધુએા વડે જે ચારિત્ર આસેવનીય હેઃય છે, તે નિવિ\*સ્યમાનક છે. અથવા પરિહાર વિશુદ્ધિનું અનુષ્ઠાન કરનારા મુનિઓનું નામ નિવિ\*સ્યમાનક છે. ઍમની સાથે યાેગ હોવા બદલ આ ચારિતનું નામ પણ નિર્વિધ્યમાનક છે. તપ વિશેષનું અનુષ્ઠાન જેએા કરી ચૂધ્યા છે તેએા નિવિષ્ટિકાયિક છે. નિર્વિષ્ટકાયિકજના વડે આસેવિત હાેવા બદલ આ પરિહારવિશુદ્ધિકનું નામ પણ નિર્વિષ્ટકાયિક થઈ ગયું છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે. તીર્થ કરની પાસે આ ચારિત્રને કરીકારનારા ૬ સુનિજના હાેય છે. અથવા જે સાધુએ પ્રથમ તૌર્થ કરની પાસે રદ્ધીને આ ચારિત્રની આરાધના કરી છે, તે સાધુની પાસે આ ચારિત્ર ધારણ કરવામાં આવે છે. આ ચારિત્રને ધારણ કરનારા સુનિએાની સંખ્યા ૯ જેટલી

#### अनुयोगद्वारस्त्रं

तीर्धकरतमोपे पूर्वपतिपत्रस्यान्तिकेवेदं नवकेन गणेन मतिपद्यते, नस्वन्यस्य समीपे । तत्रैकः कल्पस्थित इत्युच्यते, यत्समीपे सर्वासमाचारी क्रियते । चस्ता-रस्त मनयो वक्ष्यमाणं तपः क्रुवेन्ति, ते परिहारिका उच्यन्ते । इत्रे चत्वारस्त बैंपाटरयकर्त्तारो भवन्ति, ते चानुपरिहारिका उच्यन्ते । तत्र परिहारकाणां तप प्तं बोध्यम्-ग्रीष्मे जघन्यतश्चतुर्थं, मध्यमपदे पण्ठम्, उत्कृष्टतस्तवष्टमम् । हेमन्ते जयन्यतः पथ्ठं मध्यमपदेऽष्टमम् उन्छब्टपदे दशमम् । वर्षासु अघन्यतो Sezमं, मध्यमवदे दशमम् , उत्कृष्टनो द्वादशम् । एकः कल्पस्थितः, चत्वारोऽनु-परिदारिकाः, एते पश्चापि तु मायो नित्यभक्ता भवन्ति, न च ते उपवासं हैं। और किसी साधु के पास इसे घारण नहीं किया जाता है। इनमें एक साधु कल्पस्थित कहलाता है ! इसके ही समीप में समस्त समा-चारी की जोती है। चार साधुजन जो तप करते हैं, वे परिहारिक कह-लाते हैं। और दूसरे चार साधु तन इनकी वैयावृत्ति करते हैं। वे अनु-परिहारिक कहलाते हैं। परिहारिक साधुजन इस प्रकार तपस्या करते ई–ग्रीष्म काल में जघन्य तपस्या ये चतुर्थभक्त की करते हैं, मध्यम तपस्या इनकी षष्ठभक्त की और उस्कूछ तपस्या अष्टमभक्त की इनकी होती है। हेमन्तऋतु में ये जघन्य तपस्या षष्टभक्त की, मध्यम-तपस्या अष्टमभक्त की और उत्कृष्ट तपस्या दद्यामभक्त की करते हैं। वर्षाकाल में जयन्यपतस्या अष्टमभक्त की, मध्यमृतपस्या, दशमभक्त को और उत्कृष्ट तपस्या द्वाद्दाभक्त की करते हैं। कल्पस्थित जो एक साधु होता है, वह तथा ४ जो अनुपरिहारिक साधु होते हैं, ये

હોય છે. અન્ય કાેઇપણ સાધુની પાસેથી આ ગારિત્ર ધારણ કરી શકાતું નથી. આ સર્વમાં એક સાધુને કલ્પસ્થિત કહેવામાં આવે છે. આની પાસે જ સમસ્ત સમાચારી કરવામાં આવે છે. ચાર સાધુજના જે તપ કરે છે, તે પરિહારિક કહેવાય છે. અને બીબ ચાર સાધુજના એમની વૈયાવૃત્તિ કરે છે. તેઓ અનુપરિહારિક કહેવાય છે. પરિહારિક સાધુજના આ પ્રસાણે તપસ્યા કરે છે.-ગ્રીબ્મકાળમાં જઘન્ય તપસ્યા એએા ચતુર્થ લક્તની કરે છે, મધ્યમ તપસ્યા એમની વહલકાદ્વની અને ઉત્કૃષ્ટ તપસ્યા એમની અબ્ટમલક્તની હાય છે. હેમન્તઝલુમાં એઓ જઘન્ય તપસ્યા વહલકાદ્વની, મધ્યમ તપસ્યા અબ્ટમલક્તની અને ઉત્કૃષ્ટ તપસ્યા દશમલક્તની કરે છે. વર્વોકાળમાં જઘન્ય તપરથા અબ્ટમલક્તની કરે છે. કલ્પસ્થિ તપસ્યા લબ્દલકાર્તની, મધ્યમ તપસ્યા અબ્ટમલક્તની કરે છે. કલ્પસ્થિ તપસ્યા દશમલક્તની અને ઉત્કૃષ્ટ તપસ્યા દ્વાદય ભક્તની કરે છે. કલ્પસ્થિત જે એક સાધુ હાય છે, તે તેમજ ૪ જે અનુપરિક્ષારિક સાધુ હાય છે, એઓ

#### अनुयोगचन्द्रिका दीका सुत्र २२६ चारित्रगुणप्रमाणनिरुपणम्

कुर्बन्ति । भक्तं च तेषामात्राभ्छमेव भवति, नान्ध्त् । ततः परिदारिकाः पण्मा-सान् यावद्ययोक्तं तपः क्वर्त्वाऽनुपरिद्वारिका भवन्ति, अनुपरिद्वारिकास्तु परिदा-रिकाः । ते पण्मासान् यावत्तपः कुर्वन्ति । एवमण्टौ साधवः कृततपसो भवन्ति । तेषामे कः कल्पस्थितो भवति । यः पूर्वं कल्पस्थितः स परिदारिको भूत्वा पण्गासान् यावत्त गः करोति । सप्त च तत्परिचर्यां क्ववन्ति । एवमण्टादशभिर्भासे रये कल्पः पूर्गों भवति । ततस्ते तमेव कल्पं मतिपद्यंते, जिनकल्पं वा, गच्छमेव वा पुनः प्रतिनिवर्तन्ते इति त्रयो मार्गाः । एतचारित्रं छेद्रोपस्थापनचारित्रवता

पांचों ही प्राय; नित्यभोजी होते हैं। ये उपवास नहीं करते हैं। इनका जो आहार होता है यह आवाग्छ (आयंबिल) ही होता है। अन्य दूसरा नहीं। इस प्रकार की ६ महिने तक परिवारिकजन तपस्या करके बाद में ये अनुपरिहारिक बन जाते हैं और जो अनुपरिहारिक होते हैं, वे परिहारिक बन जाते हैं। ये भी छ महिने तक तपस्या उपपु करूप से करते हैं। इस प्रकार ये आठों साधु जब तपस्या कर चुकते हैं, तब फिर इन में से एक कल्पस्थित पनता है, और जो पहिछे कल्पस्थित बना था वह परिहारिक बन ६ महिने तक तपस्या कर चुकते हैं, तब फिर इन में से एक कल्पस्थित पनता है, और जो पहिछे कल्पस्थित बना था वह परिहारिक बन ६ महिने तक तपस्या करता है। और ये ७ सात उसकी परिचर्या करते हैं। इस प्रकार १८ महिनों में यह कल्पर्श्वि होतो है। कल्पपूर्ण होते ही या तो ये पुनः उसी कल्प को धारण करते हैं या जिनकल्पी बन जाते हैं। अथवा अपने गच्छ में आकर सम्मिलित हो जाते हैं ये तीन मार्ग हैं। यह चारिश्व जिन्होंने छेदोस्थावन

પાંચે પાંચ ઘણું કરીને નિત્યભાજી હાય છે. એએા ઉપવાસ કરતા નથી. એમનું જે ભાજન હાય છે, તે આચામ્લ (આય'બિલ) જ હાય છે. ખીઝું નહિ. આ જાતની ૬ માસ સુધીની પરિહારિકજન તપસ્યા કરીને પછી એએા અનુપહારિક બની જાય છે, અને જેએા અનુપડારિક હાય છે, તેઓ પરિહારિક બની જાય છે. એમની તપસ્યા પથુ ૬ માસની ઉપર લખ્યા મુજબ જ હાય છે, આ પ્રમાણે એએા આઠેઆઢ સાધુઓ જયારે તપસ્યા મુજબ જ હાય છે, આ પ્રમાણે એએા આઠેઆઢ સાધુઓ જયારે તપસ્યા પૂર્જ કરે છે. ત્યારે એમનામાંથી એક કલ્પસ્થિત બને છે, અને જે પહેલાં કલ્પસ્થિત થયા હતા તે પરિહારિક થઇને ૬ માસ સુધી તપસ્યા કરે છે. ત્યારે બડીના સાત તેની પરિહારિક થઇને ૬ માસ સુધી તપસ્યા કરે છે. ત્યારે બડીના સાત તેની પરિહારિક થઇને ૬ માસ સુધી તપસ્યા કરે છે. ત્યારે બડીના સાત તેની પરિહાર્યા કરે છે. આ પ્રમાણે ૧૮ માસમાં આ કલ્પપૂર્ણ થાય છે. કલ્પપૂર્ણ થતાં જ કાં તાે એએા કરી તેજ કલ્પને ધારણ કરે છે કાં એએા જિનકલ્પી થઈ જાય છે, અથવા પાતાના ગચ્છમાં જઇને લળી જાય છે. આ ત્રણુ માર્ગે છે. આ ચારિત્ર જેમ**ણે છેઠા**પસ્થાપન

### मनुयोगद्वारस्त्रे

मेत्र भरति नान्येक्षम् । तदिस्यं यो अस्तपस्तरत्वाऽनुपरिहारिकनां कल्पस्थिततां ग sक्री करोति तत्तस्यम्वस्थिपरिहारविशुद्धिकं निर्विष्टिकायिकम्रूच्यते । ये त तपः कुर्वन्ति तत्सम्बन्धिकं परिहारविशुद्धिकं निर्निधपमानकमुच्यते. इति वोध्यम् । चतुर्थं सूक्ष्मसंपरायचारित्रगुणवमाणम्-सं=सम्यक्षकारेण परैति=पर्यटति चतु-गैतिकं संमारं जीवोऽनेनेति स सम्प्रसयः≃कोधादि कषायः, ऌोभांशमध्रस्या-वरीषेग सूक्ष्मः सम्परायी यत्र तत् मुक्ष्मसम्परायम् । इदं सङ्क्तिःश्यमानकविशुध्य-धारित्र अंगीकार किया होता है उन्हीं को होता है, अन्य दुसरों के नहीं। इस मकार जो जो साधुजन तपस्या करके अनुपरिहारिकता को अथवा कल्पस्थित अवस्था को अंगीकार करते हैं उनका परिहारचिछा-द्धिक चारित्र निर्विष्टकायिक कहलाता है । परन्तु जो केवल तपस्या ही करते हैं, अनुपरिहोरिक अथवा कल्पस्थित अवस्था को अंगीकार नहीं करते उनका परिहारविद्याद्विकचारित्र निर्विध्यमानक कहलाता है ऐसा जानना चाहिये। (सुद्रमसंपराधयरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पण्णले तं जहा-संकिलिस्समाणए य विसुउझमाणए य) सुक्ष्म संपरायचारित्र-गुगवनाग दो प्रकार का कड़ा गया है। एक संक्रिश्यमानक और दसरा विद्युध्यमानक । जीव जिसके कारण चतुर्गेतरूप संसार में परिभ्रमण करता है उसका नाम संपराय है। ऐसा यह संपराय कोधादिक वायरूप होता है : लोभांशमात्र के अवशेष से जहां पर संपराय सुध्म होता है, अर्थात केवल सुक्ष्म लोभ ही रहना है-उसका नाम सुक्ष्मसंपराय है।

ચારિત્ર અંગીકાર કરેલ હાેય છે, તેમને જ હાેય છે, બીજાએાને નહિ. સ્મા પ્રમાહ્ય જે જે સાધુથેહ તપરયા કરીને અનુપહારિકતાને અથવા **ટ**લ્પસ્થિત અવરથાને અંગીકાર કરે છે, તેમનું પરિદ્વારવિશ્રદ્ધિ ચારિત્ર નિવિધ્ટકાર્યિક કહેવાય છે. પરંતુ જેએ કક્ત તપરયા જ કરે છે, અનુપઢારિક અથવા કલ્પસ્થિત અવસ્થા અંગીકાર કરતા નથી તેમનું 🚽 પરિ**હારવિશ**દ્ધિ ક ચાહિત્ર (सडमसं गरामचरित्त गुणप्पमाणे दविहे पण्णत्ते નિવિ<sup>°</sup>શ્યમાનક કહેવાય Ð. तं जहा संकिलिस्ममाणए य विसुझ्झमाणए च) सूर्वम संपराय ચારિત્ર ગુણ પ્રમાણ બે પ્રકારતું છે. એક સંક્લિશ્યમાનક અને બીજું વિશુદ્ધમાનક. જવ જેના લીધે ચતુર્ગ'તિરૂપ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે, તેનું નામ સંપરાય છે. એવું આ સ'પરાય ક્રોધાદિ કવાય રૂપ હાય છે. લાેભાંશમાત્રના અવરોવથી જ્યાં સંપરાય સુક્ષ્મ હાય છે, એટલે કે કુક્ત સુક્ષ્મ લાભ જ રહે છે. તેનું નામ સૂક્ષ્મ સંપરાય છે. આ સંક્લિશ્યમાનક અને વિશુદ્ધમાનકના લેઢાથી

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२६ चारित्रगुणप्रमाणनिरूपणम्

422

मानकेति द्विधिधम् । तत्र श्रेणिमारोहतो विशुध्यमानकं सुक्ष्यसम्परायं मवति । श्रेण्पाः प्रच्यवतस्त संविज्ञध्यमानकं अवति । पश्चमं यथाख्यातचारित्रगुणममाणम्-यथा शब्दो यायातथ्ये, 'आङ्' शब्दोऽभिविधौ, यथा=यायातथ्येन आ=समन्तात क्षातम-यथारूवातम्-कषावोदयाभावतो निरतिचारत्वात पारमार्थिकरूपेण ख्यातमित्यर्थः । एतत् मतिपात्यमतिपातिभेदेन द्विविधम् । तत्र उपशान्तमोहस्य मतिपाति भवति झीणगोहस्य त्यपतिपाति । अध्वेदं छाबस्थिकं वैवसिकं चेति यह संक्रिइयमानक और विद्याध्यमानक के भेद से दो धकार का होना है। इनमें जो जीवश्रेणी पर आरोहण करता है, उसका सुक्ष्म संपराय-बारिज बिज्ञध्यमानक होता है और जो जीब छेणि से च्युत हो जाता हे उसका सुश्रमसंपरायचारित्रसंक्विइयभानक होता है। (अह-क्लायचरिसगुणपमाणे द्विहे पण्णसे-तं जहा-पडिवाई य अप्पडि-बाई घ, अहवा अहक्खायचरित्रगुणप्पमाणे दुविहे पण्णत्ते तं जहा-छउमस्थिए च केवलिए य) यथाख्यातचारित्रगुणप्रमाण दो प्रकार का होता है। एक प्रकार है मतिपाति और दसरा प्रकार है अप्रतिपाति। इस चारित्र में कषायोदय नहीं रहता है, उसका सर्वथा अभाव हो जाता है-इसलिये इसमें किसी भी प्रकार का अतिचार नहीं लगता. अतः यह चारित्र पारगार्थिकरूप से प्रसिद्ध हो जाता हैं-यही यथाख्यात बारिन्न बान्द का अर्थ है। इसके दो भेद हैं एक प्रतिपाति और दसरा अप्रतिपाति । जिस जीव का मोह उपशांत होता है, उसका यह चारित्र प्रतिपाति होता है और जिस जीव का मोह सर्वथा क्षीण हो

બે પ્રકારતું દ્વાય છે. તેઓમાં જે જીવશ્રેણી પર આરોહણ કરે છે, તેતું સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર વિશુદ્ધમાનક હાય છે, અને જે જીવશ્રેણીથી-સ્યુત થઇ બાય છે, તેનું સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્ર સંકિલશ્યમાનક હાય છે. (अहझ्खाय चरित्त गुणप्दमाणे दुविद्दे पण्णत्ते - त' जहा--पडिवाई य अप्दादिवाई य आद्दवा आहक्खायर्चारत्त गुणप्दमाणे दुविद्दे पण्णत्ते तं जहा-इडमस्थिए य वेवळिए य) યથાખ્યાત ચારિત્ર ગુણુ પ્રમાણ બે પ્રકારનું હાય છે. એક પ્રતિપાતિ અને બીજું અપ્રતિપાતિ. આ ચારિત્રમાં કથાયોદયને સદલર અભાવ રહે છે, તેથી આમાં કાંઇપણુ બતના અતિચારની સ્થિતિ ઉપ્તન્ન થતી નથી, એટલા માટે આ ચારિત્ર પારમાર્થિક રૂપમાં પ્રસિદ્ધ થઈ બથ છે. એજ યથાખ્યાત ચારિત્ર શખ્દના અર્થ છે. ગોના બે પ્રકારો છે, એક પ્રતિપાતિ અને બીજું અપ્રતિ-પાતિ જે જીવના માહ ઉપશાંત હાય છે, તેનું ખા ચારિત્ર પ્રતિપાતિ હાય સ્થ હા

#### अनुयोगद्वारस्त्र

दिविधम् । उग्जान्तक्षीणमोहस्प केवल्निश्ल्यास्थस्य चेदं भवतीत्षाश्रयद्वैविध्या-विदं छाग्नस्थिकं कैालिकं चेत्युच्यते । इति । मक्रतमुपसंहरलाह-तदेतचास्त्रि-गुणममाममिति । इत्ये ज्ञातगुगतमागादीनां त्रयाणामपि निरूषणं कृतमिति सूच-यितुमाइ-तदेवज्जीवगुणमहाणमिति । गुणममाणस्य भेदव्रयनिरूषणेन गुणममाण-मपि निरूपितमिति म्रूचयितुमाह-तदेवद् गुणममाणमिति ॥मूव २२६॥

भय नयममाणं निरूपयति---

ष्टम्-से किं तं नयप्पमाणे ? नयप्पमाणे-तिविहे पणजे, तं जहा-परधगदिट्टंतेणं वसहिदिट्टंतेणं पएसदिट्टंतेणं। से किं तं परधगदिट्टंतेणं? परधगदिट्टंतेणं-से जहा नामए केई पुरिसे परसुं गहाय अडवीसमहुत्तो गच्छेजा, तं पासित्ता केई वएजा-जाता है उसका यह चारित्र अप्रतिगति होता है। अथवा छादास्थिक और कैवलिक ऐसे भी इसके दो भेद हैं। यह चारित्र क्षीण मोही केवली और छवास्थ को होता है। इसलिये आश्रय के भेद से इस चारित्र के भी ये दो भेद कहे गये हैं। (से तं चरित्तगुणप्पमाणे-से तं जीवगुणप्पमाणे से तं गुणप्पमाणे) इस प्रकार से यह चारित्र गुणप्रमाण का स्वरूग कथन जानना चाहिये। ज्ञानगुणप्रमाण दर्शनगुणप्रमाण का स्वरूग कथन जानना चाहिये। ज्ञानगुणप्रमाण दर्शनगुणप्रमाण और चारित्रगुणप्रमाण का यह कथन समाप्त होते ही जीवगुणप्रमाण का स्थन समाप्त हो जाता है, और इस कथन की समाप्ति में ही गुणप्रमाण का पूर्णकथन समाप्त हो जाता है-हम प्रकार से यह गुणप्रमाण का कथन सनाप्त हो गया ऐमा जानना चाहिये। सि० रर्ग ि

છે, અને જે જીવના માેહ સદ'તર ક્ષીલ્યુ થઇ જાય છે, તેનું આ ચારિત્ર અપ્રતિપાતિ હાેય છે. અથવા છાદ્મસ્થિક અને કેવલિકના રૂપમાં પલ્યુ ઐના બે લેઠા છે. આ ચારિત્રક્ષીલ્યુ માેહી કેવલી અને છદ્મસ્થનાહાેય છે. એટલે આશ્રયના લેદથી આ ચારિત્રક્ષીલ્યુ માહ્યુ એ બે લેઠા કહેવામાં આવ્યાં છે. (લે તં चरित्तगुणप्पमणे, લે તં जीवगुणप्रमाणे- લે તં गुणप्पमाणे) આ પ્રમાણુ આ ચારિત્રગુણ્યમાણુનું સ્વરૂપ કથન જાણવું જોઈએ. જ્ઞાનગુણ્યમાણુ દર્શન ગુણુ પ્રમાણુ અને ચારિત્ર ગુણુ પ્રમાણુ વિધેનું આ કથન પૂરું થતાં જ છવગુણુપ્રમાણુનું કથન પૂરું થઈ જાય છે અને આ કથનની સમાપ્તિમાં જ ગુણુપ્રમાણુનું કથન સમાપ્ત થઈ જાય છે. આ પ્રમાણુ આ ગુણ્ પ્રમાણુનું કથન સમાપ્ત થઈ જાય છે. આ પ્રમાણુ આ ગુણુ

સવરૂપ કેવું છે ? ઉત્તર-(નયવ્યમાળે તિવિદ્યે પળ્ળત્તે) તે નયપ્રમાણના ત્રણ પ્રકારા છે. એટલે કે નયપ્રમાણુનું સ્વરૂપ ત્રણુ દેબ્ટાન્તા વડે સ્પબ્દ કરવામાં આવ્યું

'से कि' त' नयप्यमाणे ? ' इत्यादि। शण्डार्थ-(से कि' तं नयप्पमाणे ?) & अटंत ! ते नथ३५ प्रभाष्ट्रनु

હવે સૂત્રકાર નયપ્રમાણનું નિરૂપણુ કરે છે.

उत्तर--(नयणमाण िविहे पण्णलं) उस नयरूप प्रमाण को तीन प्रकार से कहा गया है-अधीत नय प्रपाण का स्वरूप तीन हष्टान्तों

'से किंतं नयप्पमाणे ?' इत्यादि । क्वाब्दार्थ-~(से किंतं नयप्पमाणे ?) हे अदंत उम् नयहर प्रमाण का क्या स्वरूप है ?

अब सूत्रकार नयप्रमाण का निरूपण करते हैं।

छाया−अथ कि तत् नवमनाणं <sup>१</sup>, नयपमाणं त्रिविधं मइप्तं, तद्यया वस्थक इष्टान्तेन वसतिदृष्टान्तेन मदे्शदृष्टान्तेन । अथ किं तत् मस्थकदृष्टान्तेन १,

कहिं तुवं गच्छसि? अविसुद्धो नेगमो--भणइ--पत्थगरस गच्छामि। तं च केई छिंदमाणं पासित्ता वएजा-किं तुवं छिंदसि? विसुद्धो नेगमो भणइ--पत्थयं छिंदामि। तं च केई तच्छमाणं पासित्ता--वएजा-किं तुवं तच्छसि? विसुद्धतराओ णेगमो भणइ--पत्थयं तच्छामि। तं च केइ उक्कीरमाणं पासित्ता षएजा-किं तुवं उक्कीरसि? विसुद्धतराओ णेगमो भणइ--पत्थ्यं उक्कीरामि। तं च केई विलिहमाणं पासित्ता वएजा-किं तुवं विलिहसि? विसुद्धतराओ णेगमो भणइ--पत्थ्यं विलिहामि। प्वं विसुद्धतरस्स णेगमस्स नामाउडिओ पत्थओ। एवमेव ववहारस्तवि। संगहस्स चियमियमेजसमारूढो पत्थओ। उज्जु-सुयस्स पत्थओ, वि पत्थओ मेर्ज्ञाप पत्थ्यओ। तिण्हं सद्दनयाणं पत्थयस्स अत्थाहिगारजाणओ जस्स वा वसेणं पत्थओ निष्फउज्जइ। से तं पत्थ्यदिद्वंतेणं ॥सू० २२७॥

463

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२७ प्रस्थकदृप्रान्तेत नययमाणनिरूपणम्

ંવદેષ્ઠ

अनुयोगद्वारस्त्रै

मस्थक इष्टःन्तेन-अय यथानाम कोऽपि पुरुषः परशुं गृहीत्वा अटवीसम्मुखं गच्छति तं हट्टा कोऽपि वदति-क्रुत्र त्वं भच्छाँस ? आवेश्रद्धो नैगमो भणति-

झारा स्पष्ट किया गया है-(तं जहा) जैसे (पत्थगदिइंतेणं, वसहिदिइंतेणं पएसदिइंतेणं) प्रस्थक के दृण्टान्त से, वसति के दृण्टान्त से और प्रदेश के दृब्दान्त से । तात्पर्य कहने का यह है कि-'पत्येक जीवादिक वस्तु अनन्त धर्मात्मक है । उन अनंतधर्मों में से अन्पधर्मों को गौण कर के और विवक्षित धर्म को मुख्य करके वस्तुका प्रतिपादन करने-वाला वक्ता का जो अभिमाय होता है, उसका नाम नय है । इस नयहूप प्रमाण का नाम नय प्रमाण है । इसकी प्रहूपणा प्रस्थक दृष्टान्त से बसति दृष्टान्त से और प्रदेश दृष्टान्त से करने में आई है, इसलिये नय को तीन प्रकार का कहा गया है । (से किं तं पत्थगदिइंतेणं) हे भइन्त !प्रस्थत दृष्टान्त को छेकर जो नयप्रमाण कि प्ररूपणा की गई है, वह किस प्रकार से है ?

उत्तर--(पत्थगदिइंतेणं) प्रस्थक हथ्यान्त को छेकर जो नयममाण कि प्ररूपण। की गई है यह इस प्रकार से है--(से जहानामए केई पुरिसे परसुं गहाय अडवीसमहुत्सो गच्छेचा) जैसे कोई पुरुष परश्च (कुठार) छेकर जंगल की ओर जा रहा था (त' पासित्ता) उसे उस ओर जाता

છે. (તં जहा) જે નકે (વસ્થળ दिट्टं तेणं, વ છ દિ दिट्टं तेणं) પર ચકના દુષ્ટાન્તથી વસતિના દુષ્ટાન્તથી અને પ્રદેશના દેષ્ટાન્તથી, તાત્પર્યં કહેવાનું આ પ્રમાણે છે કે પ્રત્યેક જીવાદિક વસ્તુ અનં તઘમોત્મક છે. તે અનંત ધર્મીમાંથી અન્ય ધર્માને ગૌણ કરીને અને વિવક્ષિત ધર્મંને મુખ્ય કરીને વસ્તુ પ્રતિપાઠક વકતાના જે અબિપ્રાય હાય છે તે નયપ્રમાણ છે. આ નયરૂપ પ્રમાણનું નામ નયપ્રમાણ છે. આની પ્રરૂપણા પ્રસ્થક દુષ્ટાં તથી, વસતિ દુષ્ટાં તથી અને પ્રદેશ દુષ્ટાન્તથી કરવામાં આવી છે, એથી નયના ત્રણ પ્રકારો કહેવામાં આવ્યા છે. (સે જિ તં વસ્થ મવિટું તેળં) હે બદન્ત ! પ્રસ્થક દુષ્ટાન્તને લઇને જે નયપ્રમાશુની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે, તે કુઇ રીતે કરવામાં આવી છે !

ઉત્તર--(पत्थगदिट्वंतेणं) પ્રસ્થકના-પાલી દેખ્ટાન્તના આધારે જે નયપ્રમાણુની પ્રરૂપણા કરવામાં આવી છે, તે આ પ્રમાણે છે. (से जद्दानांमए केईपुरिसे परसुं गद्दाय अडवी समहुत्तो गच्छेज्जा) જેમ કાઇ પુરુષ પરશુ (કુઠાર) લઇને જંગલ તરક જઇ રહ્યો હતા. (तं पाक्षित्ता) તેને તે તરક જતા બેઇને (केई वएज्जा) बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२७ प्रस्थकदृष्टान्तेन नयप्रमाणनिरूपणम् ५६५

मस्थकात्र गच्छाभा । तं च कोऽथि छिन्दन्तं दृष्टा वदति-किं स्वं फिन्दसि, विशुद्धो नैगमो भणति-मस्थकं छिनबि, तं च कोऽपि तक्षन्तं दृष्टा वदति, किं त्वं तक्षसि ? विशुद्धतरको नैगमो भगति-मस्थकं तक्षामि । तं च कोऽपि उत्कि-रन्तं दृष्टा वदति कि त्वधुत्किरसि ? विशुद्धतरको नैगमो मणति-मस्थकम् उत्कि-

gआ देखकर (केई वएजा) किसी ने उससे पूछा-(कहिं तुवं गच्छसि ?) तुम कहां जा रहे हो (अविसुद्धो नेगमो भणह) तय उससे अविशुद्ध नैगमनय के मतानुसार होकर कहा-(पत्थगस्स गच्छामि) में पस्थक (पायली) छेने के लिये जा रहा हूँ। (तंच केई छिंदमाणं पासिस्ता वएजा, किं तुवं छिंदसि ? विसुद्धो नेगमो भणह-पर्थयं छिंदामि ) जब वह प्रस्थक बनाने के निमित्त किसी घृक्ष को छेदने लगा। तव यह देखकर उससे किसी ने पूछा कि तुम यह क्या छेद रहे हो-तय उसने विशुद्ध नैगम नय के मतानुमार होकर ऐसा कहा-में प्रस्थक छेद रहा हूं। (तंच कोई तच्छमाणं पासित्ता यएजा, किंतुवं तच्छसि ?) जब वह काष्ठ को छीलने लगा-तब उससे किसीने ऐसा पूछा कि 'यह तुम क्याछील रहे हो? (विसुद्धतराभो णेगमो भणह) तथ विशुद्धतर नैगम-नय के मतानुसार हो कर उसने उत्तर दिया (पत्थगं तच्छामि) में प्रस्थक छील रहा हूं। (तंच केह उक्तीरमाणं पासित्ता वएडजा, किं तुवं उक्की रसि ? विसुद्धतराओ णेगमो णेगइ-पर्थ्यं उक्कीरामि) जब उसे किसी

કેાઇએ તેને પ્રશ્ન કર્યા. (कहिं तुवं गच्छसि ?) તમે કયાં જઇ રહ્યા છેા. (अविसुद्धो नेगमो भणई) त्यारे तेछे અવिશુદ્ધ નૈગમનયના મત મુજબ કહ્યું. (વत्थगम्स गच्छामि) હું પ્રસ્થક લેવા જઈ રહ્યો છું. (तं च केई छिंश्माणं पासिसा वपज्जा, किं तुवं छिंदासि ? विसुद्धो नेगमो मणइ पत्थयं छिंश्माणं पासिसा वपज्जा, किं तुवं छिंदासि ? विसुद्धो नेगमो मणइ पत्थयं छिंशमि) ज्यारे ते प्रस्थક तैयार કरवा माटे કાઈ पृक्षने કाપવા तत्पर थये। त्यारे तेने आम કरने। जोधने કાઇએ આ પ્રમાણે પૂછ્યું કે તમે આ શું કાપી રહ્યા છેા ?, त्यारे तेણે વિશુદ્ધ નૈગમનય મુજબ આ પ્રમાણે જવાબ આપ્યો કે 'હું પ્રસ્થક કાપી રહ્યો છું. (तं च केई तच्छमाणं पासित्ता वएज्जा, किं तुवं तच्छसि ?) ज्यारे ते કાબ્ટને છેાલવા લાગ્યા, त्यारे ते માણસને કાઇએ પૂછ્યું કે આ તમે શું છેાલી રહ્યા છે! ? (विसुद्धतराओ णेगमो मणइ) त्यारे વिशुद्धतर નૈગમનય મુજબ તેણે જવાબ આવ્યા કે (पत्थयं तच्छामि) હું પ્રસ્થક કાલી રહ્યો છું. (तं च केइ उक्कीरमाणं पासित्ता वएज्जा, किं तुवं वक्कीरसि ? विसुद्धतराओ णेगमो मणइ–पत्थयं उक्कीरामि) ંપદેદ

#### अनुयौगझारस्वं

रामि । ते च कोऽपि विलिखन्तं दृष्ट्वा वदति, कि त्यं विलिखसि ? विशुद्धवरको नैगमो मणति मध्यकं विखिलामि । एवं विशुद्धतरस्य नैयमस्य नामाकुहितः प्रस्थकः । एतमेत्र व्यवहारस्यापि । संग्रहस्य चितमितमेयसमारूढः मस्थकः ।

ने प्रस्थक के निमित्त काण्ठ के मध्यभाग को निकालते हुए देखा-तो देखकर पूछा यह तुम क्या कर रहे हो-तब उसने विश्च द्वतर नेगम-नय के अभिप्राय के वशवर्ती बनकर उत्तर दिया में प्रस्थक को उकेर रहा हूं। (तं च केइ विलिहमाणं पासित्ता वएज्जा, किं तुवं विलिहसि-विसुद्धतराओ णेगमो भणह, पश्थयं विलिहामि) जब वह उस उस्त्रीर्ण काष्ठ पर छेखनी से प्रस्थक बनाने के लिये चिह्नित करने लगा अर्धात् प्रस्थक के आकार की रेखाएँ करने लगा तच उसे इस प्रकार देखकर किसीने उससे पूछा तुम यह क्या कर रहे हो-तब उसने विशुद्धतर नैगमनय के अभिषय वशवर्ती होकर कहा में प्रस्तक के आकार की अंकिन कर रहा हूं। (एवं विसुद्धतरस्त णेगमस्सनामाउडिओ पत्थओ) उक्त रीति से इस प्रस्थक विषय में इस प्रकार से वहां तक प्रश्नोत्तर रूप में कहते चला जाना चाहिये कि जब तक विशुद्धतर नैगमनय का विषयभूत वह संकल्पित नाम प्रस्थक बनकर तैयार न हो जावे। (एव मेव बबहारस्स वि) इसी प्रकार से ज्यवहार नय को आश्रित करके

બ્યારે તેને કેલ્ઇએ પ્રસ્થક-નિમિત્ત કત્હના મધ્યભાગને કહાડતાં નેયા તો તે ને પૂછશુ'-'આ તમે શું કરી રહ્યા છે। '' ત્યારે તેણે વિશુદ્ધ તર નેગમ નય સુજબ જવાબ આપતાં કહ્યું કે હું પ્રસ્થક ઉત્કીર્ણ કરી રહ્યો છું. (ત' च केइ विडिहमाળં पाछित्ता वएल्जा, कि' तुवं विडिहसि-विसुद्धतराओ णेगमो मणइ पथ्य दिखिहामि) ज्यारे ते ઉત્કીર્ણ કાઇ ઉપર લેખની વડે પ્રસ્થક માટે ચિદ્ધો કરવા લાગ્યા એટલે કે પ્રસ્થકના આકારની રેખાઓ ઉત્કીર્ણ કરવા લાગ્યા ત્યારે તેને આ પ્રમાણે કરતા નેઇને કાઇએ પૂછ્યું, 'તમે આ શું કરી રહ્યા છેા.' ત્યારે તેણે વિશુદ્ધત્તર નેગમનયના મત્ત મુજબ કહ્યું છે કે હું પ્રસ્થકના આકારને અંકિત કરી રહ્યો છું. (एवं विद्युद्धतरस्स णेगमस्ट न माइडिओ पत्थ को) આ પ્રસ્થકના સંબંધમાં ઉપર સુજબ ત્યાં સુધી પ્રશ્નોત્તર કરતાં રહેવું નેઈએ કે જ્યાં સુધી વિશુદ્ધતર નૈગમનયના વિષયભૂત તે સંકસ્થિત નામ પ્રસ્થક સંપૂર્ણ રીતે તૈયાર ન થઇ જાય. (एवमेव वदहारस्त्ववि) આ પ્રમાણે વ્યવહારન્યને આશ્રિત કરીને પણ જાણવું अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २२७ प्रस्थकडष्टान्तेन नयप्रमाणनिरूपणम् ५६७

क्तजुयुत्रस्य प्रस्थकोऽपि मस्थकः मेयमरि प्रस्थन्तः । त्रपाणां इब्दनयानां मस्य कस्य अर्थाधिकारज्ञायको यस्य वा बज्ञेन मस्थको निष्यद्यते । ठदेतत् प्रस्थक इष्टान्तेन ॥म्रू० २२७॥

दोका-'से किं तं' इत्यादि-

अथ कि तत् नयपमाणम् ? इति शिक्ष्यभन्नाः । उत्तराति-नयभमाणम्-नीतयो नपाः--अनन्तभमारंसकस्य वस्तुन एकांशपरिच्छित्तयः, त एव ममाणं नय-मनाणम् । तज्ञ मध्यक्तदृष्टान्तेन वसतिदृष्टान्तेन मदेशह्ण्टान्तेन च निरूष्यमाण-त्वारित्रविधस् । प्रस्यकादि दृष्टान्तत्रयेणहेतुभूतेन विविधं नयभमाणं भवती-भी जानना चाहिये । (संगहस्म चियमिषमेऊजसमारूढो पश्धओ) संप्रहनय के मताजुसार धान्य से पूरा भरा हुआ ही वह प्रस्तक कह-छावेगा। (उज्जुसुगम्स पत्थभो वि पत्थभो मेउजंपि पत्थओ) कजु सूझ नय के अनुसार प्रश्वक भी वस्थक है और धान्यादिक भी प्रस्थक कह-छावेगा। (उज्जुसुगम्स पत्थभो वि पत्थभो मेउजंपि पत्थओ) कजु सूझ नय के अनुसार प्रश्वक भी वस्थक है और धान्यादिक भी प्रस्थक हैं। (तिण्हं सद्दनयाणं पत्थयस्स अत्याहिगार जाणओ जस्स वा वसेणं पत्थओ निष्कज्जह, से तं पत्थयदिइंतेणं ) तथा द्याब्द, समभिरूह और प्रवंभूत इन तीनों नयों के मन्तव्यानुसोर जो प्रस्थक के स्वरूप के परिज्ञान में उपर्युक्त है वह प्रस्तक कहलाता है क्योंकि जिसके मयास से प्रस्थक यना है। इस प्रकार यहं प्रस्तक के दृष्टान्त से नयरूप प्रमाण का स्वरूप कथन जानना चाहिये।

भावार्थ--इस सूत्र बारा सूत्रकारने नय के स्वरूप का कथन प्रस्तक के दृष्टान्त द्वारा प्रदर्शित किया है। नैगम, संग्रह व्यवहार, अजु मुझ, शब्द, समभिहद और एवंभूत इस प्रकार से ये सात नय हैं-इनमें लेई એ. (संगहरस चियमियमेडजसमाहढो पथाओ) संग्रहनथना भत મજબ ધાન્યપૂરિત પ્રસ્થક જ પ્રસ્થકના નામે અભિહિત કરી શકાય छे. (चडज़ू सयरस पत्थओ वि पश्थओ मेडजैपि पत्थओ) ઋજુસૂત્ર નય મુજબ પ્રેસ્યક પણુ પ્રસ્થક છે અને ધાન્યાદિક પણુ પ્રસ્થક છે. (તિન્દં **સદ્**નચાળં नःवयरस अस्थाहिगारजाणओ जस्स वा पत्थओ निष्फडजद्द, से तं पत्थयदिट्रं-तेणं) तेमक शण्ट, समभिइढ अपने એव जेत आ त्रही नये।ना मन्तव्यानुसार જે પ્રસ્થકના સ્વરૂપના પરિજ્ઞાનમાં ઉપયુક્તે છે, તે પ્રેસ્થક કહેવાય છે કેમકે એમના પ્રયાસથી પ્રસ્થક તૈયાર થયેલ છે. આ પ્રમાથે આ પ્રસ્થકના દષ્ટાન્તથી નયશ્પ પ્રમાણુનું સ્વરૂપ ધ્થન જાણવું જોઈએ.

ભાવાર્થ-આ સૂત્રવડે સૂત્રકારે નયના સ્વરૂપનું કથન પ્રસ્થકના દુષ્ટાન્ત વડે પ્રદર્શિત કર્યું છે. નૈગમ, સંગ્રહ વ્યવહાર, ઋજુ સૂત્ર શખ્દ, સમભિરૂઢ અને એવંબૂત આ પ્રમાણે એ સાત નયા છે. આમાં જે પ્રથમ નૈગમનય



त्यर्थः । तत्र मथमं मम्धकदृष्टान्तेन नयं निरूपयति । मस्धकदृष्टान्तेन नय-मन्नाणमेर्वं बोध्यम् । यथा हिल्ममधदेशपसिद्धस्य धान्यमानविज्ञेषस्य मन्ध्रकस्य हेतुभूनं काण्ठ छेइयितुं स यथानामकः कश्चित् पुरुषः परद्यं=क्रुठारं गृहीत्वा अङ-वीसमहुत्तो' अटवीसंग्रुवः, समहुत्तो' इति देशीशब्दः सम्मुखार्थवाचकः । अट रीसम्मुखो गच्छति, तं तथारिघं गच्छन्तं इष्ट्रा कश्चित् पृच्छति-कुत्र त्वं गच्छसि ? इति । तदा सोऽविद्युद्धो नैंगमः=अविशुद्धनैगमनयमनानुसारी सन् एवं भगति=मत्युनरयति≕पत्थकाय गच्छामीति । अयं मायः-नैदेझ्अनेके प्रथम जो नैगमनय हैं-वह संकल्पिन विषय में विवस्तित पर्याय का आगोग कर उसे उस विवश्वित पर्यायरूप मानता है। इसका खुलाज्ञा अर्थ इस प्रकार से है-प्रस्थक यह मगध देश प्रसिद्ध एक नाम विशेष नाम है। इससे भाग्यादिक भरकर नापे जाते हैं। बुन्द्रेलखंड तरफ इसे चौथिया, कहते हैं। यह सवासेर का प्रमाण होता था । आजकल इसका प्रचार बन्द हो गया है। फिर भी इसी प्रकार का एक नाप अभी तक चलता है-जिसे क़रैया कहते हैं। यह कहीं र पीतल का बना होता है और कहीं २ काण्ठ का। इनमें ५ सेर ५॥' सेर अनाज समा जाता है। अब भी इससे उस तरफ (वहां पर) नागा जाता है। इस प्रकार के प्रस्थक को चनाने के संकल्प से प्रेरिन होकर कोई व्यक्ति काष्ठ छेने के लिये जंगल की ओर जब चलने लगा-तब उससे किसीने पूछा कहां जा रहे हो उसने कहा कि मैं प्रस्थक छेने जा रहा हुं। देखा जावे-तो अभी प्रस्थक पर्धायसन्तिहत नहीं है,

છે, તે સંકલ્પિત વિષયમાં વિવક્ષિત પર્યાયતું આરાષણ કરીને તેને તે વિવક્ષિત પર્યાયરૂપ માને છે. આતું તાત્પર્યં આ પ્રમાણે છે-પ્રસ્થક આ મગધદેશ પ્રસિદ્ધ એક પરિમાણ વિશેષતું નામ છે. આનાથી ધાન્યાદિક ભરીને માપવામાં આવે છે. બુંદેલખંડ તરક આને ચૌથિયા કહે છે. આ સવાસેરતું પ્રમ'ણ છે આજકાલ આતું ચલન નથી. છતાંએ આ જાતત્ર માપ હજી સુધી વ્યવહારમાં ઉપશુક્ત થાય છે. જેને કુરૈયા કહેવામાં આવે છે. આ કાઇક સ્થાને પીતળતું હાય છે. અને કાઇક સ્થાને કાળતું હાય છે. આ પાંચથી વ્યવહારમાં ઉપશુક્ત થાય છે. જેને કુરૈયા કહેવામાં આવે છે. આ કાઇક સ્થાને પીતળતું હાય છે. અને કાઇક સ્થાને કાળતું હાય છે. આમાં પાંચથી સાડા પાંચ સેર અનાજ સમાય છે. આજે પણ તે તરક આ માપતું ચલન છે આ જાતના પ્રસ્થક તૈયાર કરવાના સંકલ્પથી પ્રેરાઇને કાઈ માણસ જ્યારે જંગલની તરક ચાલવા તૈયાર થયેા, ત્યારે તે માણસને કાઇએ પૂછશું કે 'તમે કર્યા જઇ રહ્યા છે! !' ત્યારે તેણે કહ્યું કે હું પ્રસ્થક લેવા જઈ

#### **अनुयोगचन्द्रिका टीका स्त्र २२७** प्रस्थकटछान्तेन नयप्रमाणनिरूपणम् ५६९

बहवो गमाः≔वस्तुपरिच्छेदा यस्य स**िंग**ल इति नैअव⊛ब्दस्य निरुक्तिः । निरु क्तिव्यादेवात्र ककारलोपो द्रव्टब्यः । यबप्यत्र प्रस्थककारणभूतकाष्ठनिमित्त-मेव तस्य गमनं, न तु प्रस्थकनिमित्तम् , तथाऽप्यनेकपकारवस्त्वभ्युयगमपरक-नैगमनयपरत्वात् कारणे कार्योपचारात् तथाविधव्यवद्दारदर्शनादेवनप्यसौ कथ-यति–पस्थकाय गच्छामीति । तं च पुरुषं कमपि टक्षं छिन्दन्तं दृष्टा कथिद्

सिर्फ उसमें संकल्प मात्र है। परन्तु पूछने पर जो उस व्यक्ति ने उत्तर दिया हैं, वह केवल निष्पन्न हुए प्रस्तक को मानकर दिया है। यह उसका अभिप्राय अचिशुद्ध नैगलनय की मान्यतानुसार है। नैग-मनय के अविशुद्ध विशुद्ध, विशुद्धतर ऐसे कई भेर हैं। अविशुद्ध इस अभिप्राय को इसलिये कहा गया है किं-'अभी प्रस्थक पर्याय किसी भी अशरूप में उद्भूत नहीं हुई है। 'वस्तु को जानने के अभि-प्राय जिस नय के अनेक होते हैं, उस नय का नाम नैगमनय है। 'नैके गमा: पस्य सः नैगमः-- 'यह नैगमशब्द की ब्युस्पत्ति है। यहां 'क' का लोप होकर नैगम बना है। यद्यपि प्रस्थक पर्याय के कारणभूत-का लोप होकर नैगम बना है। यद्यपि प्रस्थक पर्याय के कारणभूत-कार देता है कि-में प्रस्थक छेने के लिये जा रहा हूं। इसका कारण यह है कि-नैगमनय अनेक प्रकार से वस्तु को मानता है-इसलिये कारण में कार्य का उपचार करके वह ऐसा कह देता है। और इसीका

રહ્યો છું. આમ વિચાર કરીએ તો હજી પ્રસ્થક પર્યાય સલિહિત નથી ફક્ત તે માણુસના મનમાં તે વિષે સંકલ્પ માત્ર સ્કુરિત થયેલ છે. પરંતુ પૂછયા પછી તે માણુસે તેને જવાબ અ.પ્યા, તે નિષ્પન્ન થયેલ પ્રસ્થકને માની ને જ આપ્યા છે. આ તેના અભિપ્રાય અવિશુદ્ધ નૈગમનયની માન્યતાનુસાર છે. નૈગમનયના અવિશુદ્ધ, વિશુદ્ધ, વિશુદ્ધ તરે જેવા ઘણા ભેઠા છે. આ અભિ-પ્રાયને અવિશુદ્ધ એટલા માટે કહેવામાં આવેલ છે કે 'હજી પ્રસ્થક પર્યાય કાઇપણ અંશરૂપમાં ઉદ્દમૂત થયેલ નથી. જે વસ્તુને બ્લણવાના ઘણા અભિપ્રાયા જે નયના હાય તે નથતું નામ નૈગમનય છે. ''તૈજે મમાઃ ચસ્વ સઃ તૈમમઃ'' આ નૈગમ શબ્દની બ્યુત્યત્તિ છે. અહીં 'ક'ના લાપ થઇને નૈગમ શબ્દ સિદ્ધ થયેલ છે. જો કે તે પ્રસ્થક પર્યાયના કારણભૂત કાષ્ડને ચહણ કરવા જ તે જઈ રહ્યો છે, પરંતુ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં તે આ પ્રમાણે જવાબ આપે છે કે 'હુ' પ્રસ્થક લેવા જઈ રહ્યો છું. આનું કારણ આ પ્રમાણે છે કે 'નૈગમનય અનેક પ્રકારોથી વસ્તુને માને છે. એથી કારણુમાં કાર્યના ઉપચાર ક**રીને** તે આ અબ હર

### अनुयोगद्वार**स्**त्रे

वदति-किं रवं छिन्दसि ? ततः स विशुद्रो नैगनः=पूर्वापेक्षया किंचिद् विशुद्धनेंग-मनयमतानुसारी सन् एवं भणति-पस्थकं छिनद्वीति । अत्रापि कार्ये कारणोप-चारात तथाविभव्यवहारदर्शनादेव काष्ठेऽपि छिधमाने मस्थकं छिनझीत्युत्तरम् । काण्ठस्य मस्थकं प्रति किंचिदासनकारणस्तादु विद्युद्धरस्म । पूर्वत्र त अतिव्यव-हितत्वाद् िशुद्धस्वम् । पूर्वपूर्वापेक्षया उत्तरोत्तरस्य विश्वद्दत्वं वोध्यम् । पुनस्तमेव कार्ध तक्षन्तं=तनूकुईन्तं तं पुरुषं दृष्ट्र। कोऽपि पुरुषः पुच्छति-किं स्वं तक्षसि ? स्रोक में ऐसा व्यवहार भी देखा जाता है। तथा जब वह काष्ठ को प्रस्तक के निमित्त काटने लगा और पूछने पर जब उसने 'प्रस्थक काट रहा हां। ऐसा उत्तर दिया तो यह उत्तर भी उसका नैगमनय की मान्यतानसार ठीक है। यहां भी उमने कारण में कार्य का उपचार किया है। यहाँ जो नैगमनयको विद्युद्ध प्रकट किया गथा है, उसका भाव यह है 'काष्ठ में प्रस्थक के पति पूर्वकथन की अपेक्षा किञ्चित आसझ कार-णता है। पहिछे उसर में तो काष्ठ में अतिव्यवहितता होने के कारण किंचित भो आसन्नकारणता नहीं है। 'इसलिये उस उत्तर को अवि-इग्रेड कहा गया है। इस उत्तर के बाद और भी जितने उत्तर प्रस्थक संबन्धी प्रकट किये हैं, उनमें पूर्व पूर्व की अपेक्षा उत्तर २ के उत्तरों में इसी कारण से विशुद्धना जाननी चाहिये। इसी प्रकार से जब वह प्रस्थक के निमित्त उस काष्ठ को छीलने लगा और प्रछने पर जब उसने ऐसा उत्तर दिया कि 'मैं प्रस्थक को छील रहा हूं' तब इसी नच

પ્રમાણે કહે છે અને લાકમાં આ જાતના વ્યવહાર પણ જેવામાં આવે છે. તથા જ્યારે તે કાબ્ઠને પ્રસ્થક માટે કાપવા લાગ્યા અને પૂછ્યા પછી તેણે પ્રસ્થક કાપી રહ્યો છું.' આ જાતના જવાબ આપ્યા, તા આ જાતના જવાબ પણ નૈંગમનય મુજબ બરાબર જ છે. અદ્ધીં પણ તેણે કારણમાં કાર્યના ઉપચાર કર્યો છે. અહીં જે નૈંગમનયને 'વિશુદ્ધ' કહેવામાં આવેલ છે, તેના ભાવ આ છે કે 'કાબ્ઠમાં પ્રસ્થના પ્રતિ પૂર્વ કથવની અપેક્ષાએ કિંચિત આસન કારણતા છે. પહેલા ઉત્તરમાં તા કાબ્ઠમાં અતિવ્યવહિતતા હાવા બદલ સહેજ પણ આસન્ન કારણતા નથી, એથી આ ઉત્તરને અવિશુદ્ધ કહેવામાં આવેલ છે. આ ઉત્તર પછી બીજા પણ જેટલા ઉત્તરા પ્રસ્થક સંબંધી પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે, તેમાં પૂર્વ પૂર્વની અપેક્ષા ઉત્તર ઉત્તરના જવાળામાં આ કારણુથી જ વિશુદ્ધતા જાણવી જોઇએ. આ પ્રમાણે જ્યારે તે પ્રશ્વક માટે કાબ્ઠને છેલવા લાગે છે અને આ સંબંધમાં પ્રશ્ન કર્યા પછી તેણે આ જાતના જવાબ આપ્યા કે 'હુ' પ્રસ્થકને છેાલી રહ્યો છું' ત્યારે આ ન્યના

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२७ प्रस्थकदृष्टान्तेन नयप्रमाणनिरूपणम् ५७१

ततः स पूर्धतो विधुद्धतरनैषमनयमतमनुस्रत्य वत्ति - प्रस्थक तक्षामीति । ततो काष्ठखण्डम उत्किरन्तं काष्ठस्य मध्यभागं निस्तारयन्तं तं पुरुषं दृष्टा कोऽपि प्रच्छति-कि त्वम्रतिहरसि ? ततः पूर्वापेश्चमा विद्यदत्तरनेगमनयमनुसृत्य स वदति-पस्यकमुल्किसमीति । ततश्र उल्कीर्णं तं कार्थ्ठं विलिखग्तं=लेखन्गा मृष्टं द्वर्वन्तं तं पुरुषं दृद्वा कोऽपि पृच्छति-किं रवं विलिखसि ? इति । ततः स पूर्वा-पेक्षयाऽपि सिश्चद्रतरतयमनुष्ट्य वक्ति-पस्थकं विलिखामीति । एवम्≕उक्तरीत्या तावद वक्तव्यं यादद विशुद्धतरस्य नैगमस्य=विशुद्धतरनैगमनयानुसारेण आक्र के अभिप्रायानुसार उसका यह कथन सत्य माना जाता है । और ऐसा उसका अभिप्राय पूर्व की अपेक्षा विद्यादनर होता है। इस प्रकार जब तक लोकव्यवहार प्रसिद्ध प्रस्थनाम की पर्याय प्रकट नहीं हो जाती-तब तक के पहिछे के परथक संपन्धी जितने भी उत्तर होंगे वे सब इसी नय के अन्तर्गत माने जावेंगे । व्यवहार नय लोक व्यवहार की प्रधानता को छेकर प्रवर्तित होता है। इसलिये जब लोक में पूर्वोक्त अवस्थाओं में सर्वत्र प्रस्तकव्यवहार होता है, तय नैगमनय के जैसा व्यवहार नय भी मानता है। सामान्यरूप से समस्त वस्तू को जो ग्रहण करता है, ऐसा नय संग्रहनय है। इस नय के मन्तव्यानुसार जब प्रस्थक धान्पादिक मेध वस्तु से भरा होगा-तभी वह प्रस्थक द्याब्द का बाच्य होगा। नैगम और ध्यवहार ये दो नय अविशुद्ध हैं, इसलिये प्रस्थक के कारणभून जो वृक्षादिक हैं, वे भी प्रस्थक के कार्य के अकरण

અભિપાય મુજબ તેનું આ કથન સત્ય માનવામાં આવે છે. અને તેના આ આ જાતના અભિપાય પૂર્વની અપેક્ષા વિશુદ્ધ તર હાય છે. આ પ્રમાણે જ્યાં સુધી લાક બ્યવહાર પ્રસિદ્ધ પ્રસ્થક નામની પર્યાય પ્રકટ થઈ ન જાય ત્યાં સુધી ના પદ્ધેલાના પ્રસ્થક સંખંધી જેટલા જવાબા હશે, તે બધા આ નયના અન્તર્ગત જ માનવામાં અવશે. બ્યવહારનય લાક બ્યવહારની પ્રધાનતાને લઇને પ્રવર્તિત હાય છે. એથી જ જ્યારે લાકમાં પ્વેક્તિ અવસ્થાઓમાં સર્વત્ર પ્રસ્થક બ્યવહાર હાય છે, ત્યારે નૈગમની જેમ બ્યવહારનય પણ માને છે. સામાન્ય રૂપથી સમસ્ત વસ્તુને જે ગ્રહણ કરે છે, એવા નય સંગ્રહનય છે. આ નયના મન્તબ્યાતુસાર જયારે પ્રસ્થક ધાન્યાદિક મેય વસ્તુથી પ્રસ્તિ થશે, ત્યારે જ તે ખરેખર પ્રસ્થ શબ્દ વાચ્ધ થશે. નૈગમ અને બ્યવહારથી એએા બન્ને નયા આવેશુદ્ધ છે, એથી પ્રસ્થકના કારણબૂત જે વૃક્ષાદિકા છે, તેએા પણ પ્રસ્થકના કાર્યના અકરણુકાળમાં પણ પ્રસ્થક કહેવામાં આવ્યાં છે. لافء

# **अनुयोगद्वारस्**त्रे

दिनो नाम मस्यकः≕ठोकोषयोमी मस्यको निष्पचते इति । एवनेत्र व्यवहार-स्यापि=व्यवहारनयमाश्रित्यापि बोध्यम् । अयं भावः-लोकव्यवद्वारप्राधान्येन व्यवहारनयः भवर्त्तते । लोके च पूर्शेक्तावस्थास सर्वत्र मस्य कव्यवहारो भवति. अतो नैगमनयवद् व्यवहारनयो बोध्र इति । संग्रहस्य=संग्रह्णति=आदत्ते सामान्य-रूपतया सर्वे वस्त्वयं=संगइस्तस्य मतानुवारेण चितमितमेयसमारूढः-चित्तः= घान्येन व्याप्तः, स च देशतोऽपि भन्त्यत आह मित =प्ररितः, अतएव मेयसमा-रूढः-मेयं=जान्यादिकं समारूढं=स्थितं यत्र स तथा, त्रयाणामपि कर्मधारयः, मस्यकः मस्यकत्वेनोच्यते । अयं भावः-नैगमव्यवहारनययोरचिशुद्धस्वात् मस्यक-काल में भी प्रस्थक कह दिये जाते हैं। परंतु, संग्रहनय इन दोनों से बिझाद हैं, इसलिये इस नय के मतानुसार अपने कार्य करने में क्षम हीवह प्रस्थक का वाच्य होता है। यह नय सामान्य से सभी प्रस्थकों काएकरूप से संग्रह करता है। यदि यह नय विद्येष रूप से प्रस्थकों का संग्रह करे तो विवक्षित प्रस्थक से भित्र प्रस्थक में प्रस्थकपना ही सिद्ध नहीं हो सकता। क्योंकि सामान्य के विना विशेषों का अस्तिश्व ही नहीं यनता है । इसलिये सामान्यवादी होने के कारण यह नय समस्त प्रस्थकोंको एक ही प्रस्थक मानता है। फजुमूत्र नय के अनुसार प्रस्थक भी प्रस्थक है और धान्यादिक मेय भी प्रस्थक है। ऐसा जो कहा हैं, उसका अभिवाय ऐसा है-कि- 'यह नय वर्तमानकालिक मान और मेय को ही मानता है। नष्ट होने से और अनुरपन्न होने से सत्ता विहीन होने के कारण भूत और भविष्यत कालिन मान और मेय को नहीं

પરંતુ સંગ્રહ એ ખન્નેથી વિશુદ્ધ છે. એથી આ નયના મત મુજખ પાતાના કાર્ય સંપાદનમાં રૂક્ષમ તે પ્રસ્થક જ ખરેખર પ્રસ્થક શખ્દ વાષ્ય હાેય છે. આ નય સામાન્યની અપેક્ષ:એ સર્વપ્રસ્થાના એક રૂપમાં સંગ્રહ કરે છે. જો આ નય વિશેષરૂપથી પ્રસ્થાના સંગ્રહ કરે તા વિવક્ષિત પ્રસ્થથી ભિન્ન પ્રસ્થમાં પ્રસ્થકત્વ જ સિદ્ધ થાય નહિ. કેમકે સામાન્ય વિના વિશેષાનું અસ્તિત્વ જ કલ્પી શકાય નહિ. એટલા માટે સામાન્યવાદી હાેવા ખદલ આ નય સમસ્ત પ્રસ્થાને એક જ પ્રસ્થ માને છે. 'જાજુસૂત્રનય મુજબ પ્રસ્થક પણ પ્રસ્થક જ છે અને ધાન્યાદિક મેય પણ પ્રસ્થક છે. આમ જે કહેવામાં આવ્યું છે, તેના અભિપ્રાય આ પ્રમાણે છે કે 'આ નય વર્તમાનકાલિક માન અને મેય ને જ માને છે. નબ્દ હાેવાથી અને અનુત્પન્ન હાેવાથી સત્તાવિદ્યીન હાેવા બદલ બ્રુલ અને ભવિબ્યત કાલીન માન અને મેયને માનતા નથી.

### अनुयोगचम्द्रिका टीका सूत्र २२७ प्रस्थंकटप्रान्तेन नयप्रमाणनिरूपणम् ५७३

कारणं हुन्नादिरपि मध्यककार्यांकरणक लेउपि प्रस्थकः मोक्तः । संग्रहनयस्तु ताभ्वां विशुद्धः, अत्रोऽस्य नयस्य मतानुतारेण स्वकार्यकाणक्षम एव मस्थक इत्युच्यते । अयं नयः मामान्येन सर्वतिषि प्रस्थकान् संग्रहाति । यद्य गं विशेगतया प्रस्थकान् संग्र≣ीयात्तर्हि विवक्षितपस्थकभिन्नं मस्थके मध्यकत्वमेव न मिध्यंत . अतोऽयं नवः सर्वानपि प्रस्थकान् एक एव प्रस्थक इति मनुने सामान्यवादित्वादिति । ऋजुमूत्रनयस्त काष्ठनिष्पन्नं मानविशेां मेयं धान्यादिकं चापि मस्यक इति मनुते, उनय गाथि प्रस्थ केति व्यवहारद्द्यानात मस्यकत्वेन मानमेययोश्वमतीतेः । अयं च पूर्वस्माद विशुद्धतरस्वाद् वर्तमानकालिकमें मानं मेथं च मतिपाधते. न त अतीतानागतकालिकं मानं मेथं च, तथोर्विनण्टानुम्पकत्वेनासचगदिति । त्रेपाणां श्रव्दनयानाम्-ज्ञब्दपधानतायाः ज्ञव्दानुसारेणैत्रार्थेभिच्छन्त्यमी, अतएते अब्दनया उच्पन्ते, आद्यास्तु, शब्दा यथा कथंचिद् भवन्तु मुख्याम्त्वर्था एवेति तेऽर्थतया उच्यन्ते, अत एगां त्रयाणां शब्दनवानां=शब्दसमभिस्हहेवंभृताख्यानां मानता है। इसलिये जिस क्षण में प्रस्थक अपना कार्य कर ने में लगा हुआ है, और धान्यादिक नापे जा रहे हैं, तभी वे पूर्व नय की अपेक्षा विद्युद्धतर होने के कारण इस नय के अनुमार प्रस्थक माने जाते हैं। शब्द नय, समभिरूढनय और एवंभूतनय ये तीनों नय प्रधान होते हैं । इसलिये इाब्द के अनुसार ही ये अर्थ का प्रतिशदन करते हैं । अतः इन्हें शब्दनय कहा है। तथा आदि के जो ४ नय हैं, वें अर्थ की मुख्यता से होते हैं-। सलिये वे अर्थनय कहलाते हैं। इन तीन दाब्दनयों के मत में प्रस्थक के स्वरूप के परिज्ञान से उपयुक्त हुआ जीव प्रस्थक कहा गया है। इसका तात्पर्य यह है 'ये नय भाव प्रधान हैं।' इसलिये ये भाव प्रस्थक को ही मानते हैं। भावप्रस्थक का तात्पर्य हें-प्रस्थक का उपयोग। इसलिये इन नयों के मन्तव्यानसारभावप्रस्थक એટલા માટે જે ક્ષણુમાં પ્રસ્થક પાતાના કાર્યમાં પ્રવૃત્ત થયેલ છે અને ધાન્યાદિક તેના વડે મપાઇ રહ્યાં છે, ત્યારે જ તે પૂર્વનયની અપેક્ષાએ વિશુદ્ધતર દ્વાવા બદલ આ નય મુજબ પ્રસ્થક માનવામાં આવે છે. શખ્દનય, સમંભિરઢનય અને એવંબૂતનય આ ત્રણે નચેા પ્રધાન હોય છે. એટલા માટે શબ્દાનુસાર જ એએા અર્થનું પ્રતિપાદન કરે છે. એથી જ એમને શબ્દ-નય કહેલ છે. તથા પ્રથમ જે ચાર નયે৷ છે તે અર્થની મુખ્યતાથી હાય છે. એટલા માટે તે અર્થનય કહેવાય છે. આ ત્રણ શબ્દનયોના મતમાં પ્રસ્થના સ્વરૂપના પરિજ્ઞાનથી ઉપશુકત થયેલ જીવ પ્રસ્થક કહેવામાં આવેલ

છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે, આ નયેા ભાવપ્રધાન **છે**. એ<mark>થી</mark> એએા ભાવ પ્રસ્થને જ માને છે. ભાવ પ્રસ્થનું તાત્પર્ય છે. 'પ્રસ્થનેા ઉપયોગ'.

# अनुयौगद्वारस्त्रे

لاقنا

मते प्रस्थ कर्स्य अयोधि कारज्ञः=पस्थ कस्वरूप (रिज्ञानोपयुक्तः मस्यक इत्युच्यते यतो हि यद्वशात् मस्थ को निष्टाद्यते । अपं मात्रः-'भारमधा ॥ होते नयाः सन्ति' इत्यत एते मात्र नस्थ कमेत्रे उच्चति । भावस्तु प्रस्थ कोपयोगः, अतोऽत्र प्रस्थ कोप-योगः मस्यकः । उपयोगोपयोगवतोरभेदात् उपयोगतानपि च प्रस्थकः । श्रच्दा-दिनपत्र यमते तु यो हि यत्रोपयुक्तः स एत भवति, उपयोगलक्षणो जीत इति जीवलक्षणात् । उपयोगाध्वात्र मस्थ कादिविषयतया परिणतोऽत इतो ऽन्यज्जीवस्य रूपान्तरं न भवितुमर्ह शीति । वा=अथ श यत्य मस्थक कर्तृ मतस्य उपयोगस्य वशेन मस्थको निष्पद्य ते=सम्पन्नो मवति, तत्रोपयोगे वर्तमानः कर्ता मस्थक इत्युच्य ते । नहि पर्धकोपयोगरहितः कर्ता कदाचिदपि प्रस्थकनिर्माणे समर्थः

इाब्द का वाच्यार्थ पडता है। उपयोग और उपयोगवान में अभेद होता हैं-अतः उपयोगवान भी प्रस्थक कहलाता है। इन राब्दादिनय के मत में तो जो जहां उपयुक्त होना है, वह वहीं होता है, क्योंकि जीव का लक्षण उपयोग कहा गया है। इसलिये जीव का लक्षणरूप यह जब प्रस्थक को विषय करता है-तब वह उस रूप परिणम जाता है-इसलिये प्रस्थक को विषय करता है-तब वह उस रूप परिणम जाता है-इसलिये प्रस्थक के उपयोग को प्रस्थमान लिया जाता है। इसी कारण उपयोग के अलिरिक्त और कुछ जीव का स्वरूप नहीं माना गया है। अधवा-प्रस्थक को बनानेवाले व्यक्ति के जिस उपयोग के वश से प्रस्थक निष्पन्न होता है, उस उपयोग में वर्तमान वह कक्ती प्रस्थक कहा जाता है। क्योंकि कर्ता में जय तक प्रस्थक को बनाने का उपयोग नहीं जगेगा, तब तक कभी प्रस्थक को नहीं बना सकेगा। इसलिये उस प्रस्थक को निष्पन्न

એટલા માટે આ નચેાના મન્તબ્યાનુસાર ભાવ પ્રશ્યક શખ્દના વાચ્યાર્થ દાેલ છે. ઉપયાેગ અને ઉપયાંગવાનમાં અભેદ દાય છે, એથી ઉપયાંગવાન પજ્ પ્રશ્વક કહેવાય છે. આ શખ્દાદિનય ત્રયના મતમાં તાે જે જ્યાં ઉપશુકત દાેય છે. તે ત્યાં જ હાેય છે. કેમ કે જીવનું લક્ષણ ઉપયાંગ કહેવામાં આવ્યું છે. એથી જીવલક્ષણ સ્વરૂપ આ ઉપયાંગ જ્યારે પ્રસ્થકને પાતાના વિષય બનાવે છે ત્યારે તે તદ્દરૂપમાં પરિણ થઇ જાય છે. એટલા માટે પ્રસ્થકના ઉપયાંગને પ્રસ્થક માની લેવામાં આવે છે. આ કારણથી જ ઉપયાંગ સિવાય જીવનું કાઇપણ જાતનું સ્વરૂપ માનવામાં આવતું નથી. અથવા-પ્રસ્થકને તૈયાર કરનાર પુરુષના જે ઉપયાંગને લઈ ને પ્રસ્થક નિષ્પન્ન થાય છે, તે ઉપયાંગમાં વિધમાન કહેવાય છે. કેમકે કર્ત્તામાં જ્યાં સુધી પ્રસ્થક રચના-વિષયક ઉપયાંગ માનવામાં આવશે નહિ, ત્યાં લગી તે પ્રસ્થક બનાવી શકશે જ નહિ. એટલા માટે તે પ્રસ્થકને નિષ્પન્ન કરનારા अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२८ वसतिदृष्टान्तेन नयप्रमाणनिरूपणम् ५७५

स्यात् , अत उपयोगानन्यत्मत् स एव प्रस्थकः । अयं भावः--सर्वे पदार्थाः स्वात्मन्येव वर्तन्ते, नत्वात्मव्शतिरिक्ते आधारे, एतन्मतेन अन्यस्य अन्यत्र हत्त्य-योगात् । अत्रेथं युक्तिः, परथकथ निश्वयात्मकं मानमुच्यते, निश्वयश्व झानं तच जडात्मनि काधमाजने न इत्तिमजुभवितुमर्हति, चेतनाचेदनयोः सामानाधिकरण्या भावात् , तस्मात् मन्यकोषयुक्त एव प्रस्थको वोध्य इति । प्रकृतमुपसंहरकाह-तदेतत् प्रस्थकदृष्टान्तेनेति ॥सू० ६२० ॥

इत्यं मस्यक रशन्तेन नयप्रमाणं निरूप्य सम्प्रति वसतिदृष्टान्तेन तत्वरूपयति-मूलम्-से किं तं वसहिदिट्टंतेणं? वसहिदिद्वंतेणं-से जहा नामप केइपुरिने कंचिपुरिसं वएजः कहिं तुवं वससि? तं करनेवाछे उपयोग से अनन्य होने के कारण वह कर्ता मस्थक कहा जाता है। इसका तास्पर्य यह कि-'जितने भी पदार्थ हैं, वे सब अपनी आत्मा में रहे हुए है-भात्मा से भिन्न किसी अन्य आधार में नहीं। इस सिद्धान्त के अनुसार अन्य पदार्थ की अन्यन्न ष्टला नहीं मानी गई है। इस विषय में युक्ति इम प्रकार से है कि निश्चयात्मक मान प्रस्थक कहलाता है। और यह निश्चय ज्ञानरूप पड़ता है। अव विचार करो कि-- 'जो निश्चयरूप प्रस्थक है, वह जडात्मक काण्ठमें कैसे अपनी दृत्ति का अनुभव कर सकता है। वयोंकि चेतन और अचेतन में समाना धिकरणता नहीं बन सकती है। इसलिये 'प्रस्थक के उपयोग से युक्त आत्मा ही प्रस्थक हैं' ऐसा मानना चाहिये। ऐसा अभिप्राय इन तीन दाव्दनयों का है। ॥ सू० २२७॥

ઉપચાેગથી અનન્ય હાેવા અદલ તે કત્તાંને પ્રસ્થ કહેવામાં આવે છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે જેટલા પદાર્થો છે, તે સવે આપણી આત્મામાં વિદ્યમાન છે. આત્માથી ભિન્ન કેાઇપણ વસ્તુમાં તેમની સત્તા નથી. આ સિદ્ધાન્ત મુજબ અન્ય પદાર્થની અન્યત્ર વૃત્તિ માનવામાં આવી નથી. આ સંખંધમાં યુક્તિ આ પ્રમાણે છે કે-નિશ્ચિયાત્મક માન પ્રસ્થ કહેવામાં આવે છે. અને આ નિશ્ચિયજ્ઞાન રૂપ હાેય છે. હવે આપણે વિચાર કરીએ કે 'જે નિશ્ચયરૂપ પ્રસ્થક છે, તે જડાત્મક કાહ્ડમાં કેવી રીતે પાતાની વૃત્તિની અનુભૂતિ કરી શકે ! કેમકે ચેતન અને અચેતનમાં સમાનાધિકરણતા હાેય જ નહિ. એટલા માટે પ્રસ્થકના ઉપયોગથી યુક્ત આત્મા જ પ્રસ્થક છે. આમ માની લેવું નેધુએ, આ બતના અભિપ્રાય ત્રણ શખ્દનયોના છે. ાાસ. ૨૨૭ા

#### भनुयोगद्वारस्त्र

498

अविसुद्धो णेगमो भणइ--लोगे वसामि। लोगे तिविहे पण्णते, तं जहा--उडूलोए अहोलोए तिस्थिलोए, तेसु सब्वेसु तुवं वससि ?। विसुद्धो णेगमो भणइ~तिरियलोए वसामि। तिरिय-लोए जंबूद्दीवाइया सयंभूरमणपज्जवसाणा असंखिजा दीवसमुदा पण्णत्ता, तेसु सब्देसु तुवं वससि?। विसुद्धतराओं णेगमो भणइ--जंबुदीवे वसामि। जंबूदीवे दस खेता पण्णत्ता, तं जहा-भरहे प्रवए हेम३ए एरण्णवए हरिवस्से रम्मगवस्से देवकुरू उत्तरकुरू पुत्रविदेहे अवरविदेहे, तेसु सब्वेसु तुवं वससि ?। विसुद्धतराओ णेगमो भणइ-भरहे वाले वसामि। भरहे वाले द्वविहे पण्णत्ते, तं जहा-दाहिणड्डभरहे उत्तम्ड्रभरहे थ, तेसु दोसु तुर्व वससि?। विसुद्धतराओं णेगमां भणइ--दाहिणडूभरहे वसामि। दाहिणड्वभरहे अणेगाइं गासागरणगरखेडकव्चडमडंव-दोणमुह्रपटगासमतंवाहसन्निवेसाई, तेसु सब्वेसु तुवं वसति?। विसुद्धतराओं णेगमों भणइ-पाडलिपुत्ते वसामि । पाडलिपुत्ते अणेगाइं गिहाइं, तेसु सब्बेसु तुवं वसासि?। विसुद्धतराओ णेगमो भणइ--देवदत्तरस घरे वसामि। देवदत्तरस घरे अणेगा कोटगा, तेसु सव्देसु तुवं वलसि ? विसुद्धतराओ णेगमो भणइ-गब्भघरे वसामि। एवं विसुद्धस्त णेगमस्य वसमाणो। एवमेव ववहारस्सवि। संगहस्स संधारसमारूढो वसइ। उज्जुयस्स जेसु आगासपएसेसु ओगाढो तेसु वसइ। तिण्हं सदनयाणं आयभावे वसइ। से तं वसहिदिद्वंतेणं ॥सू०२२८॥

#### मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२८ वसतिइष्ठान्तेन नयशमाणम्

छाया—अथ किं तत् वसतिदृशान्तेन ?, वसतिदृशान्तेन स यथानामकः कोऽपि पुरुषः कञ्चित् पुरुषं वदति, कुत्र त्वं वससि ?, तम् अविशुद्धो नैगमो भगति-लोके वसामि । लोकः त्रिविधः मक्रप्तः, तद्यथा-ऊर्ध्वलोकः अधोलोकः तिर्यक्रलोकः, तेषु सर्वेषु त्वं वससि ? विशुद्धो नैगमो भगति-निर्यक्लोके वसामि । तिर्यक्लोके जम्ब्रुद्वीपादिकाः स्वयंभूरमणपर्यंवसानाः असंख्येयाः द्वीप-

इस प्रकार प्रस्थक के दृष्टान्त से नय का स्वरूप निरूपण करके अब बसति के दृष्टन्त से उसका निरूपण सूत्रकार करते हैं—

'से किं तं बसहिदिइंतेणं' इत्यादि ।

भाग्य कि ले से सिंद में सिंद होते थे। हे भदन ! यह यसति दछान क्या है ? कि-'जिससे नय के स्वरूप का ग्रहण होता है ? ( वसहिदिई तेणं) बसतिटप्टान्त से नय स्वरूप का प्रतिपादन इस प्रकार से है-(से जहा नामए केइपुरिसे कंचिपुरिसं वएज्जा कहिं तुवं बससि ?) जैसे किसी पुरुषने किसी एक पुरुष से पूछा कि तुम कहां रहते हो ? (तं अविसुद्धो णेगमो भणह) तब उसने अविद्युद्ध नैगमनय के मतानुसार होकर कहा कि (लोगे वसामि) में लोक में रहता हूं। (लोगे तिविहे पण्णत्ते) तब पूछनेवालेने किर पूछा कि लोक तो तीन प्रकार का है। (तं जहा) जैसे-(उडुलोए, अहोलोए,तिरियलोए) उर्ध्वलोक, अधोलक, तिर्यक्लोक (तेसु सन्वेसु तुवं

આ પ્રમાણે પ્રસ્થકના દ્વુબ્ટાન્તથી નયના સ્વરૂષનું નિરૂપણુ કરીને હવે વસતિના દુબ્ટાન્તથી સૂત્રકાર તેનું નિરૂપણુ કરે છે.

'से किंतं वसहिदिद्रंतेणं' इत्यादि ।

शण्डार्थ-(से किं तं वसदिदिट्रंतेणं) & अहन्त ! जेना वठे नय स्व३्पनुं अडख थाय छे. ते वसति दण्टान्तनुं स्व३्प क्रेवुं छे ? (वछदिदिट्ठंतेणं) वसति दण्टान्तथी नय स्व३्पनुं प्रतिपाहन आ प्रभाखे छे. (से जहा नामए केइपुरिसे कंच पुरिसं वपच्जा कदिं तुवं वससि ?) जेभ डेाई पुरुषे डेाई ओठ पुरुषने प्रश्न ध्यें के तभ ठयां रखा छा ? (तं जविसुद्धो णेगमो भणह) त्यारे तेखे अविशुद्ध नैंगमनयना भतानुसार जवाल आव्या डे (लोगे वसामि) ढुं खेडमां रढुं छुं. (लोगे तिविहे पण्णत्ते) त्यारे प्रश्न हर्गा औ जील्यार प्रश्न ड्या डे खेड ते। त्रख् प्रधारना छे. (तं जदा) जेभडे (उड्डिलोप अद्दोलोए तिरियलोए) उध्र खेड भोते तिविहे पण्णत्ते) त्यारे प्रश्न हर्गा जील्यार प्रश्न डयी डे खेड ते। त्रख् प्रधारना छे. (तं जदा) जेभडे (उड्डिलोप अद्दोलोए तिरियलोए) उध्र खेड भोत्रोति क्यें हे (विमुद्धो णेगमो भणइ) त्यारे विशुद्धनय भुभ्ध तेखे डिद्वुं डे (तिरियलोप वसामि) तिर्थ डोडमां रढुं छुं (तिरियलोप जंबू दीवाइ्या बाव ७३

499

भनुयोगद्वारस्त्रे

सम्रुद्राः प्रज्ञताः, तेषु सर्वेषु त्वं वससि ? विधुद्रवरको नैगमो भणति-जम्बूद्वीपे वसामि । जम्बूद्वीपे दश क्षेत्राणि प्रज्ञप्तानि, तद्यथा≈मारतम् ऐरवतं हैम्वतम् ऐरण्पवतं हरिवर्षे रम्यकवर्षं देवकुरवः उत्तरकुरवः पूर्वविदेहः अपरविदेहः, तेषु सर्वेषु त्वं वससि ? विशुद्रवरको नैगमो भगति भारते वर्षे वसामि । भारतं

षससि) तो क्या तुम इन सबों में रहते हे। ? (विखुद्धो णेगमे। भणइ) तब बिद्युद्ध नैगमनय के अभिप्राय के वदावर्ती बनकर उसने कहा-(तिरिए छोए बसामि) में तिर्धवखाक में रहता हूं। (तिरियखेए जंत्र्दीवाइया सयंभूरमणपउजवसाणा असंखिउजा दीवसमुद्दा पण्णत्ता) तब फिर पूछने बाखेने पूछा कि तिर्धक्र् जो में जंबूद्वीप आदि स्वयंभूरमण पर्यंत असंख्पात द्वीपसमुद्र कहे गये हैं, ते। क्या (तेख सब्वेसु तुवं वससि) तुम इन सबी में रहते हे।? (बिसुद्धतराओ णेगमे। भणइ जंबूदीवे वससि) तुम इन सबी में रहते हे।? (बिसुद्धतराओ णेगमे। भणइ जंबूदीवे वससि) तम बिद्युद्ध-तर नैगमनय के अभिग्राय बधावर्ती बनके उसने उत्तर दिया कि मैं जंबूद्वीप में रहता हूं। (जंबूदीवे दसखेत्ता पण्णत्ता) तब फिर पूछने बाखे ने पूछा कि जंबूद्वीप में ददाक्षेत्र कहे गये हैं। (तं जहा) जैसे (भरहे एरवए हेमवए, एरण्णवए, हरिबस्से, रम्मगबस्से, देवकुरू, उत्तरकुरू पुच्वधिदेहे अवरविदेहे,) भरत, ऐरवत, हैमवत, ऐरण्णवत, हरिवर्ष, रम्यकवर्ष, देवकुरू उत्तरकुरू पूर्वविदेह, अपरविदेह, (तेसुसब्वेसु तुवं बससि) ते। क्या तुम इन दश क्षेत्रों में रहते हे।? (बिसुद्धतराओ णेग-मे। भणइ-भरहे वसामि) तथ विद्युद्धतर नैगमनय के अभिग्रायानुसार

असंखिञ्जा दीवसमुद्दा पण्णत्ता) **त्या**रे **ક**री संयभूरमण (इजवसाणा) પ્રશ્નકર્તાએ પ્રશ્ન કર્યો કે તિર્યંક લાક જંબૂદ્રીપ વગેરે સ્વયંભૂરમણુ પર્યંત અસંખ્યાત દ્વીપ સમુદ્ર છે. તેા શું (તેસુ સગ્વેસુ તુવં વસહિ) તમે ગ્મા सर्वभां निवास धरे। छे। ? (विसुद्धतराओं णेगमों भणइ जंबू दीवे वसामि) ત્યારે વિશુદ્ધ તર નૈગમનયના અભિપાય મુજય તેણે જવાબ આપ્યા કે હું જ'અુદ્ધીપમાં રહું છું. (जंग्रुदीवे दबखेत्ता पण्णत्ता) ત્યારે કરી પ્રશ્નકર્તાએ પ્રશ્ન કર્યો કે જ'બૂદીયમાં દશ ક્ષેત્રા આવેલાં છે. (त' जहा मरहे परवए, हेमवए, ऐरणा १ए, हरिवस्ते, रम्मगबस्ते, देव हुन, उत्तरकुरु, पुव्वविदेहे, अवरविदेहे) ભારત, ઐશ્વત, હૈમવત, ઐશ્હયવત, હરિવર્ષ, રમ્યકવર્ષ, દેવકુટુ, ઉત્તરકુટુ, પૂર્વવિદેહ, અપરવિદેહ. (તેસ સઘ્વેસ તુવં વસસિ) તેા શું તમે આ સવં क्षेत्रामां निवास ४२। छे। १ (विसुद्धतराओ) णेगमो भणइ भरहे वसामि) त्यारे વિશ્વદ્ધતર નૈગમનયના અભિપ્રાયાતાસાર તેથે જવાબ આપ્યા કે હું ભરત

لاله

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२८ वसतिष्टप्रान्तेन नयप्रमाणम्

दपं द्वित्तिभं मइन्तं, रुद्यया-दक्षिणार्धभारतं उत्तरार्धभारतं च उपोर्द्वयोग्स्वं वससि १, विश्वद्वतरको नैगमो भगति-दक्षिणार्धभारते वसामि । दक्षिणार्धभारते अनेके ग्रामाकरनगरखेटकर्वटम्डम्बडोणमुखपत्तनाश्रमसंवाइसन्निवेद्याः, तेषु सर्वेषु त्वं वयसि । विद्यद्रवरको नैगमो भणति-पाटलिपुत्रे वसामि । पाटलिपुत्रे

हेकर उसे उत्तर दिया मैं भरतक्षेत्र में रहता हूं। (भरहे वासे दुविहे पण्णत्ते) किर पूछनेवाछेने उससे पूछा कि भरत क्षेत्र तेा देा प्रकार का कहा हुआ है। (तं जहा) जैसे (दाहिणड्रूभरहे उत्तरड्रूभरहे य) एक दक्षिणार्धभरत और दूसरा उत्तरार्द्धभरत। (तेस देास तुवं यससि) सेा वधा तुम इन दोनों में रहते हे। । (विसुद्धतराओ णेगमा भणइ) तब विशुद्धतर नगम की मान्यतानुसार उसने पूछनेवाछे से कहा (दाहिण-ड्रूभरहे वसामि) मैं दक्षिणार्ध भरतक्षेत्र में रहता हूं। (दाहिणड्रभरहे अणेगाई गामागरणगर निगमखेडकब्बडमड़ंबदेाणमुहण्हणासमसंवाह-सन्निवेसाई) पूछनेवाछेने किर उससे पूछा कि दक्षिणार्ध भरत में अनेक ग्राम, आकर, नगर, निगम, खेट, कर्बट, मडंब, द्रोणमुख, पटन, आश्रम संवाह और सन्निवेदा हैं। (तिसु सब्वेसु तुवं वससि) ते। क्या तुम इन सब में रहते हे। । (विसुद्धतराओ णेगमेा भणइ) तब विशुद्धतर नगमनय के अभिप्रायानुसार होकर उसने कहा कि (पाडलि-पुरे बसामि) मैं पाटलिपुत्र में रहता हूं। पूछनेवाछेने किर उससे पूछा

क्षेત્રમાં રહું છું. (गरहे वासे दुविहे पण्णत्ते) કરી પ્રશ્ન કર્યા કે ભરતક્ષેત્ર એ ભાગે માં વિભક્ત થયેલ છે. (त' जहा) જેમ કે ( हाइण्हू मरहे टत्तरहू भरहे य) એક દક્ષિણાર્ધ ભરત અને અીજા ઉત્તરાર્ધ ભરત. ( तेसु दोसु तुव वससि) તા શું તમે એ બન્નેમાં વસા છા ? ( विसुद्धतराओ णेगमो भणइं) ત્યારે વિશુદ્ધતર નૈગમન પાનુસાર તેણે પ્રશ્ન કર્વાં જવાબ આપતાં કહ્યું-( हाहण्टू मरहे वसामि ) હું દક્ષિણાર્ધ ભરતક્ષેત્રમાં વસું છું. ( हाहण्डू मरहे अणे ताई गामागरणगर तिग खेम डकव्वड मंड वदीण मुद्दपट्टणास मसंवाह सत्रि वेस ह्वे भरहे अणे ताई गामागरणगर तिग खेम डकव्वड मंड वदीण मुद्दपट्टणास मसंवाह सत्रि वेस ह्वे भरहे अणे ताई गामागरणगर तिग खेम डकव्वड मंड वदीण मुद्दपट्टणास मसंवाह सत्रि वेस ह्वे भरहे अणे ताई गामागरणगर तिग खेम डकव्वड मंड वदीण मुद्दपट्टणास मसंवाह सत्रि वेस ह्वे भरहे अणे ताई गामागरणगर ति क्षेत्र कव्यड मंड वदीण मुद्दपट्टणास मसंवाह सत्रि वेस ह्वे भरहे अणे ताई गामा क्षेत्र क्वे हे हक्षि ह कि स्व क्षेत्र सां वसुं છું. ( हाहिण् भ्रष्ठ को ताई गामा गरणगर ति क्षेत्र कव्यड मंड वदीण मुद्दपट्टणास मसंवाह सत्रि वेस ह्वे भरहे अणे ताई गामा गरण करते ते हा हिण्णु क्षेत्र स्व स्व क्षेत्र का साह ते हो . ( ते सु सब्वे सु तुवं वससि) ते शुं तभे सर्वभां निवास करे हा हे ? ( विसुद्ध दिसाओ णे गमो भण झ) त्या रे विशुद्ध तर नै अभनयना अलि प्रायानु सार ते के जवाल आ भ्ये हे ( वाड डिपुत्ते वसामि) हुं पाट कि युत्र भां वसुं छुः

अनुयोगद्वारस्त्रै

كلأه

अनेकालि गृहाणि, तेषु सर्वेषु त्वं वससि ?' विशुद्धतरको नैगमो भणति-देव दत्तस्य गृहे वसामि । देवदत्तस्य गृहे अनेकाः कोष्ठकाः, तेषु सर्वेषु त्वं बससि ? विशुद्धतरको नैगमो भणति∽गर्भगृहे वसामि । एवं विशुद्धस्य नैगमस्य वसन् । एवमेव व्यवहारस्यापि । संग्रहस्य संरतारकसमारूढो वसति । ऋजुद्धत्रस्य

कि (पाडलिपुत्ते अणेगाई गिहाई-तेख सब्वेस तुवं वससि) पाटलिपुत्र में अनेक ग्रह हैं-सो क्या तुम उन सबों में रहते हो ? । (विसुद्ध-तराओ णेगमो भणइ) तब विद्युद्धतर नैगमनय के मतानुकूल होकर उसने उत्तर दिया-(देवदत्तस्स घरे वसामि) देवदत्त के घर में रहता हूं। (देवदत्तस्स घरे अणेगा कोट्टगा तेस सब्वेस तुवं वससि ?) पूछने बाखे ने पुनः पूछा कि देवदत्त के घर में तो अनेक कोठे हैं, तो क्या तुम उन सबों में रहते हो ? (गब्भघरे वसामि) तब उसने कहा कि महीं, मैं उन सब में नहीं रहता हूं। किंग्तु वहां जो गर्भग्रह है, उसमें रहता हूं। (एवं विसुद्धस णेगमस्स वसमाणो) इस प्रकार विद्युतर नैरमनय के मत के अनुसार यह गर्भ ग्रह में रहता हुआ ही 'वसति' इस रूप से व्ययदिष्ट होता है। तात्पर्य इस का यह है कि जिस ग्रहादि में सर्वदा निवासीरूप से विवक्षित होता यह यदि वहां उस समय में रह रहा है, तभी वह 'वहां रहता है। 'इस

प्रश्न कि इरीवार प्रश्न કર્યો કે (पाडलिवुत्ते अणेगाइं गिहाइं-तेमु सब्वेसु तुवं वससि) पाटलि पुत्रमां घण्डां घरे। આવેલા છે. તે। શું તમે તે સર્વ ઘરામાં નિવાસ કરા છે। ? (विमुद्धतराओ णेगमो मणइ) त्यारे વિશુદ્ધ तर नैंगमनय भुष्भ तेषे ज्वाभ आण्ये। કे (दैवदत्तस्स घरे वसामि) हुं देवद-त्तना घेर रहुं छुं. (दैवदत्तस्स घरे अणेगा कोट्टगा तेमु सब्वेमु तुवं वससि?) प्रश्न कि देरीवार प्रश्न કर्यो के देवहत्तना घरमां ते। घण्डा प्रक्षेश्रो છે, ते। शुं तमे ते सर्व प्रक्रेश्रोमां निवास हरे। छे। ? (गब्मघरे वसामि) त्यारे तेथे ज्वाभ आपतां हहुं हे, हुं ते सर्व प्रक्रेश्वरिश सहते नसामि) त्यारे तेथे जवाभ आपतां हहुं हे, हुं ते सर्व प्रक्रेश्वरेश रहेते। नथी पध् इक्त तेना शर्क गुढमां निवास हरुं छुं. (पवं विसुद्धत्स णेगमस्य वसमाणे) आ प्रभाधे विशुद्ध तर नैगमनयना भत मुज्रभ आ शर्क श्रेश्वर्या रहेतां ज 'वसति' आ इपधी व्ययहिष्ट थाय છे. तात्पर्यं आ प्रभाधे छे के जे गुढाहिमां सहा निवास हरनारना इपमां विवक्षित थतां के ते त्यां ज रखेते। ढाय तेल आ 'त्यां रखे छे' आ इपमां विश्वद्धतर नैत्रमनयना मत मुज्य व्ययहिष्ट

યટર

## अनुयोगचन्द्रिका टीको सूत्र २२८ वसतिइष्टान्तेन नयप्रमाणम्

कारण वदा किसी गली आदि में वह उत समय है तो उस समय 'उस विवक्षित घर में यह रहता है' ऐसा अतिप्रसङ्घ होने के कारण नहीं कहा जा सकता है। (एवमेव ववहारस्त वि) इसी प्रकार व्यवहारनय भी लोकव्यवहार के अनुसार चलता है। इसलिये लोकव्यवहार में जैसे नैगम-नप के ये उक्त प्रकार देखने में आते हैं, वैसे ही प्रकार व्यवहारनय के भी इसलिये नैगमनय के जैसा व्यवहारनयको भी जानना चाहिये।

दांका--आसित नेगमनय का जो यह प्रकार आपने कहा है कि यदि वह वर्तमान में जिस घर में रहा है यदि उसी घर में मौजूद है तो यह 'वहां रहता है' ऐसा कहा जा सकना है नहीं तो नहीं। सो यह चरम नेगमोक्त प्रकार लोक में नहीं माना जाता है-क्योकि 'भ्रामा-न्तर में गया हुना भी देवदत्त 'अयं पाटलिपुत्रे वसति' यह पाटलिपुत्र में रहता है-इस प्रकार से पाटलि रुत्र के निवासीरूप से व्यपदिष्ट होता ही है। इस प्रकार से जब यह चरमनेगमोक प्रकार नहीं माना जाता ही है। इस प्रकार से जब यह चरमनेगमोक प्रकार नहीं माना जाता ही तो किर 'व्यवहार नय भी नेगमनय के अनुसार जानना चाहिये' यह कथन भी कैसे युक्त माना जा सकता है ?

યઇ શકે તેમ છે. જો તે ગમે તે કારણ્યી કાઈ શેરી વગેરમાં તે સમયે વિદ્યમાન દ્વાય તેા, તે સમયે 'તે વિવક્ષિત ઘરમાં 'તે રહે છે' આવુ અતિ પ્રસ'ગ હાેવાથી કહેવામાં આવતું નથી. (પવમેવ વવદ્વારસ્સવિ) આ પ્રમાણે વ્યવહારનય પણ લાેઠવ્યવહાર મુજબ ચાલે છે. આથી લાેકવ્યવહારમાં જેમ નૈગમનયના આ ઉપશુંકત પ્રકારા જોવામાં આવે છે, તેવા જ પ્રકારા વ્યવહારનયના પણ હાેય છે તેમ સમજી લેવું. એટલે કે નૈગમનયની જેમ વ્યવહારનય વિષે પણ જાણી લેવું જોઈએ.

શ'કા-અ'તિમ નૈગમનયના જે આ પ્રકાર આપશ્રીએ સ્પષ્ટ કરેલ છે કે જો તે વર્તમાનમાં જે ઘરમાં શ્હેતા દાય તા જો તે તે જ ઘરમાં વિદ્યમાન દાય તા 'મા ત્યાં રહે છે' આ રીતે કહેવામાં આવે છે. અન્યથા નહિ; પગુ આ ચરમ નૈગમાકત પ્રકાર લાેકમાં માન્ય નથી, કેમકે 'બ્રામા-નહિ; પગુ આ ચરમ નૈગમાકત પ્રકાર લાેકમાં માન્ય નથી, કેમકે 'બ્રામા-નતરમાં ગયા છે, છતાંએ દેવદત્ત 'અવં પાટહિપુત્રે વસતિ' આ પાટલિ પુત્રમાં રહે છે. આ પ્રમાણે પાટલિપુત્રના નિવાસી રૂપમાં વ્યપદિષ્ટ થાય છે આ રીતે આ ચરમ નૈગમાકત પ્રકાર ગણાય જ નહિ તા પછી "વ્યવ-હારનય પણ નૈગમનય મુજબ જ છે" આ કથન યાગ્ય કઇ રીતે ગણાય ? **برزم** 

अनुयौग**द्वार स्**त्रै

षेषु आकाशमदेशेषु अवगाढः तेषु वसति । त्रयागां शब्दनयानाम् आत्मभावे वसति । तदेतद् वसतिदृष्टान्तेन ॥मु० २२८॥

उत्तर--- शंका, ठीक है--परन्तु ऐसा इस कधन का अभिप्राय नहीं है इसका अभिग्राय तो ऐसा है कि ग्रामान्तर में गये हुए देवदत्त के विषय में जब कोई यह पूछता है कि-'देवदत्त यहां रहता है कि नहीं रहता है तब इसके उत्तररूप में कोई ऐसा कह देता है कि 'ग्रामन्तर गया हुआ देवदत्त यहां नहीं रहता है। ऐसा लोकव्यवहार देखा जाता है। इसल्यि 'एषमेव व्यवहारस्यापि' ऐसा कधन युक्त ही है। नैगमव्यवहारनय की अपेक्षा (संगहरस) संग्रहनय विशुद्ध होता है इस कारण इस नय के अनु-सार (संथारसमारूढो बसइ) 'वसति' ऐसा प्रयोग तव ही हो सकता है कि जब वह संस्तारक पर आरूढ हो। तारपर्य कहने का यह है कि वसति शब्द का अर्थ निवास है-और यह निवास संस्तारक पर उपविष्ठ होने पर ही बन सकता है अन्यत्र ग्रहादिक में ठहरने पर नहीं। क्योंकि मार्गादि में प्रवृत्त हुए पुरुष आदि में जैसे चलनादिक्षियावत्त्व होने के कारण निवासार्थरूप वसति संगत नहीं होती है, उसी प्रकार से इस नयके मतानुसार संस्तारक पर समारूढ हुए व्यक्ति के विषय में 'ग्रहादौ वसति' यह ग्रहादि में रहता है ऐसा व्ययदेश संगत नहीं हो सकता

ઉત્તર-ખા જાતની શ'કા ઉચિત જ છે. પરંતુ આ કથનના અભિપ્રાય એવા થતા નથી. આના અભિપ્રાય તા એવા થાય કે આમાન્તરમાં ગયેલ દેવદત્તના સંબંધમાં જ્યારે કાેઈ પ્રશ્ન કરે છે કે 'દેવદત્ત અહી' રહે છે કે નહીં ? ત્યારે એના જવાઅમાં કે ઇ આ પ્રમાણે કહે છે કે 'ગ્રામાન્તર ગયેલ દેવદત્ત અદ્ધી' રહેતા નથી. લાંકબ્યવહારમાં પણુ આ પ્રમાણે જ થતું જેવામાં આવે છે. 'વવમેવ વ્યવદ્યાસ્થાવિ' આ કથન ઉચિત જ છે. નૈગમ બ્યવહાર-નયની અપેક્ષા (સંગદ્દન) સંગ્રહનય વિશુદ્ધ હાેય છે. એથી આ નય મુજબ (સંથારસમાહ્રદે! વસદ્દ) 'વસતિ' આ જાતના પ્રયાગ ત્યારે જ કરી શકાય કે જ્યારે તે સંસ્તારક-પથારી પર આરૂદ હાેય. તાત્પર્ય કહેવ તું આ પ્રમાણે છે કે વસતિ શખ્દના અર્થ નિવાસ છે. અને આ નિવાસ સંસ્તારક પર ઉપવિષ્ટ હાવાથી જ સંસ્તવી શકે તેમ છે. ગૃહાદિ અન્ય સ્થાનામાં નિવાસ કરવાથી નહિ. કેમકે માર્ગાદિમાં પ્રવૃત્ત થયેલ પુરુષ આદિમાં જેમ ગત્યાદિ કિયાવત્વ દાવાથી નિવાસાર્થ રૂપ વસતિ' સંગત થતી નથી, તેમજ આ નયના મત મુજબ સંસ્તારક પર સમારૂઠ થયેલ બ્યક્તિના સંબંધમાં ''ગૃફાવો વસતિ' આ

अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २२८ वसतिहप्रान्तेन नयप्रमाणम्

है। नहीं तो अतिपसंग दोष की आपत्ति आवेगी। तब फिर 'क्वासौ वसति' यह कहाँ रहता है ? इस प्रकार की निवास विषणक जिज्ञासा होने पर 'संस्तारके बसति' यह संस्तारकपर रहता है, गृहादि में नहीं' ऐसा कथन इस के मतानुसार होता है। संस्तारक अनेक प्रकार के होते हैं-इसलिये वे सब यहां एकरूप से विवक्षित हो जाते हैं। क्योंकि संग्रहनय सामान्य को ग्रहण करता है। (उज्जुसुयस्स जेखु-आगासपएसेस ओगाढो तेस वसह) ऋजुसूत्रनय के मतानुसार जिन-आकाद्यावदेशों पर अवगाख-अवगाहना युक्त-है उन आकाशप्रदेशों पर ही बह रहता है। यह उसका निवास बहां वर्तमान काल में ही हो रहा है-अनीन अनगत काल में नही क्योंकि ये दोनों विनष्ट पर्व अनुत्पन्न हैं इसलिये इनका असन्य है। ऐसा यह नय मानता है। (तिण्हं सहनयाणं आपभावे वसइ-से तं वसहिदिइंतेणं) शब्द समभि-रूढ और एवंभून इन तीन नयों के मतानुसार समस्न जन अपने आत्मस्वरूप में ही रहते हैं क्योकि अन्य की अन्य में वृत्ति होती नहीं हैं। यदि अन्य की अन्य में वृत्ति होने लगे तो हम यह पुछ सकते हैं कि-'वह वहां सर्वाश्मक रहेगा-या देशात्मक रहेगा ? यदि सर्वात्मना वहां

ગૃહાદિમાં રહે છે આ વ્યપદેશ ઉચિત છે એમ લાગતું નથી. નહિતર અતિ પ્રસંગદેષ ઉપસ્થિત થશે. તે પછી 'कासौ वसति" આ કયાં રહે છે ? આ બતની નિવાસ વિષયક જિજ્ઞાસા હેાવાથી 'સંસ્તારकે વસતિ' આ સંસ્તારક પર રહે છે. ગૃહાદિમાં નહિ. એવું કથન નય મુજબ સ્પષ્ટ થાય છે. એથી તે સવે અહીં એક રૂપથી વિવક્ષિત થઈ જાય છે. કેમકે સંગ્રહનય સામાન્યને ગ્રહણ કરે છે. (उच्जुसुयस्स जेसु आगासपएसेसु ओगाढो तेसु વલદ્દ) ત્રજુ સૂત્રનયના મતાનુસાર જે આકાશપ્રદેશા પર અવગાઢ-અવગાહના શુક્ત છે તે આકાશપ્રદેશા પર જ તે રહે છે, તેમનું આ નિવાસકાર્ય ત્યાં વર્તમાનકાળમાં જ થઈ રહ્યું છે. અતીત કે અનાગતકાળમાં નહિ. કેમકે એએા બન્ને વિનષ્ટ તેમજ અનુત્પન્ન છે. એથી જ એમનું અસત્ત્વ છે. આવું આ નય માને છે. (તિલ્દ સહત્વાળં આયમાત્રે વસદ્દ સે તં વસદ્દિદ્દેતેણં) શબ્દ, સમલિર્ઢ અને એવં ભૂત આત્મ સ્વરૂપમાં જ નિવાસ કરે છે, કેમકે અન્યની અન્યમાં વૃત્તિ હોય જ નહિ. તે અન્યની અન્યમાં પ્રવૃત્તિ થવા માંડે તેા અમે આ જાતના પ્રક્ષ કરી શકીએ કે 'તે ત્યાં સર્વાત્મતા નિવાસ કરે છે કે દેશાત્મના ?' જો તે ત્યાં સર્વાત્મના રહેશે, આ વાત માની લઇએ ષ્ટ છે

## अनुयोगद्वारस्वे

बह रहेगा ऐसी बात मानी जावे तो फिर आधार से भिन्न अपने निज रूप से उसकी प्रतीति ही नहीं हो सकेगी-जैसे आधार पर बिछे हुए संस्तारक आदि आधार के स्वरूप से भिन्न अपने स्वरूपसे प्रतिभासित नहीं होते हैं किन्तु आधार स्वरूप से ही प्रतिभासित होते हैं इसी प्रकार देवदत्तादि भी यदि सर्वात्मना वहां रहेंगे तो वे तद्विश्वस्वरूप से उपलब्ध नहीं हो सकेंगे। किन्तु आधारस्वरूप से ही उपलब्ध होंगे। यदि द्वितीय पक्ष स्वीकार किया जावे तो यह माना जा सकता है कि-'अन्य अन्य में देशारमना ठहर सकता है' परन्तु वहां फिर भी यह प्रक्ष हो सकता है कि 'उस देश में वह क्या सर्वारमना ठहरेगा या देशांत्मना ? सवीत्मना ठहरने में स्वरूप हानि होने का प्रसंग प्राप्त होता है और देवास्वरूपता की आपन्ति आती है। देवात्मना ठहरने पर वही पुत्रः प्रश्न होगा कि-'वह वहां सर्वात्मना ठहरेगा या देशात्मना। इस प्रकार स्वरूप हानि और विकल्पदय की अनावृत्ति होने से अन-बन्धादोष आता है। अतः यही मानना चाहिये कि सर्व अपने स्वरूप में ही बसते हैं अन्यन्न नहीं। इस प्रकार बसति के दृष्टान से यह नय स्वरूप का प्रतिपादन किया।

તાે પછી આધારથી ભિન્ન પોતાના સ્વરૂપથી તેની પ્રતીતિ થઇ શકે જ નહિ જેમ આધાર પર પાથરેલા સંસ્તારક વગેરે આધારના સ્વરૂપથી ભિન્ન પોતાના સ્વરૂપથી પ્રતિમાસિત થતા નથી પછુ આધાર સ્વરૂપથી જ પ્રતિભાસિત થાય છે. આ પ્રમાણે દેવદત્ત વગેરે પણ જો સર્વાત્મના ત્યાં રહેશે તો તેએા તદ્-ભિન્ન સ્વરૂપથી ઉપલબ્ધ થશે નહિ. પરંતુ આધારસ્વરૂપથી જ ઉપલબ્ધ થઈ શકશે જો દિતીયપક્ષ સ્વીકારવામાં અ.વે તા એમ માની શકાય કે અન્ય અન્યમાં દેશાત્મના રહી શકે છે. આમ છતાંએ ત્યાં આ જાત્રના પ્રશ્ન ક્ર્રી ઉપસ્થિત થઈ શકે છે કે 'તે દેશમાં શું તે સર્વાત્મના રહેશે કે દેશા-ત્મના ? સર્વાત્મના નિવાસ કરવામાં સ્વરૂપ હાનિના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે. અને દેશસ્વરૂપતાની બાધા ઉપસ્થિત થાય છે દેશાત્મના નિવાસ કરવામાં ક્ર્સી તે જ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થશે કે 'તે ત્યાં સર્વાત્મના રહેશે કે દેશાત્મના ? આ રીતે સ્વરૂપ હાનિ અને વિકલ્પદ્ધયની અન્લિવૃત્તિ હાવામાં અનવસ્થા દેષ ઉપસ્થિત થાય છે. એથો એમજ માની લેવું જોઈએ કે બધાં પોતાનાં સ્વરૂપમાં જ વસે છે, અન્યત્ર નહિ, આ પ્રમાણે વસતિના રબ્ટાંત વડે આ નયસ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. अनुयोग वन्द्रिका टीका सूत्र २२८ वसति इप्रान्तेन नयप्रमाणम्

टीका---'से कि त'' इस्पादि-

अथ किं तद् वसतिदृश्टान्तेन नयपमाणम् ? इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-धसतिदृष्टान्तेन नयपमाणमेवं शिक्षेयम्-यया-स यथानामकः कोऽपि पुरुषः कैचित् पुरुषं वदतिन्पृच्छति-कुत्र त्वं वससि ? इति । तत एवं पृच्छन्तं तं पुरुषं स पुरुषः अविश्वद्वो नयः=अनिशुद्धनैगमनयानुसारी सन् मणति-छोके वसामीति । एवम्रुनरोत्तरं कमेग विशुद्धविश्वद्धतरेनगमनयानुसारेण तावन्नेयं

भावार्थ- इस खन्न द्वारा युत्रकारने वसति द्वस्टान द्वारा नय स्वरूप का प्रतिपादन किया है : इसमें यह कहा गया है कि 'तुम कहां रहते हो' ऐसा प्रश्न जब किसीने किसीसे पूछा-तब उसने ऐसा कहा कि 'मैं लोक में रहता हूं। 'अलेक में रहना संभवित नहीं-अतः ऐसा कहना कि मैं लोक में रहता हूं, यह नैगप्रमय के मतानुसार ठीक है। परन्तु इस मकार का समाधान देनेवाला यह नय उचित उत्तर के बहुत दूर होने से अविद्युद है। जब उससे यह पूछा जाता है कि-'हे भाई ! तुम लोक में रहते हो को किस लोक में रहते हो-तो वह झट कह देता है कि-'मैं तिर्यक् लोक में रहता हूं। यह भी उसका कथन नैगमनय की मान्यतानुसार ठीक है। इस नय को विद्युद्ध इसलिये कहा गया है कि-'पहिलेकी मान्यतानुसार यह मान्यता उचित उत्तर के किचित् निकट में आ गई होती है। इसी प्रकार से आगे २ के उत्तर नैगमनय के विद्युद्धतर मत के अनुसार होते जाते हैं। इस प्रकार चलते २ जब

ભાવાર્થ — આ સૂવવડે સૂત્રકારે વસતિ દેબ્ટાન્તવડે નયસ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કર્શું છે આમાં આ જાતની સ્પબ્ટતા કરવામાં આવી છે કે 'તમે કચાં રહેા છેા ?' આ જાતના કાેઇએ કાંઇને પ્રશ્ન કર્યા. તથરે તેણું કહ્યું કે 'હું લાકમાં રહું છું 'અલાકમાં રહેવું સંભવિત નથી, તેથી આમ કહેવું કે 'હું લાકમાં રહું છું 'અલાકમાં રહેવું સંભવિત નથી, તેથી આમ કહેવું કે 'હું લાકમાં રહું છું' આ નૈગમનય મુજબ યાગ્ય જ કહેવાય. પરંતુ એક રીતે આ પ્રમાણું સમાધાન આપનાર આ નય ઉચિત ઉત્તર આપનાર ન હાેવાથી અવિશુદ્ધ છે. જ્યારે તેને આમ પૂછવામાં આવે છે કે હે ભાઈ ! તમે જે લાકમાં રહા છા તા પછી કયા લાકમાં રહા છા ! ત્યારે તે તરત જ જવાબ આપે છે કે 'હું તિર્યંક લાકમાં રહું છું.' તેનું આ કથન પણ નૈગમનય મુજબ ઉચિત જ છે. આ નયને વિશુદ્ધ એટલા માટે ઠહેવામાં આવેલ છે કે પ્રધમ માન્યતા મુજબ આ માન્યતા ઉત્તરના ઔચિત્યાંશને ૨૫શે કરતી દેખાય છે. આ રીતે આ પછીના ઉત્તરા નૈગમનથના વિશુદ્ધતર મત મુજબ *સ્વ છક* 

### अनुयोगद्वारस्त्रे

पारत् स भणति गर्भग्रद्दे वमामोति । एवं विशुद्धनैगमनयत्रतानुपारेण गर्भग्रहे वसन्नेव वसतीति व्यपदिश्यते । अयं भाषा-विशुद्धनैगमनयानुसारेण यत्र ग्रहादौ सर्वदा निवाधित्वे नासौ त्रिवक्षितस्तत्र निष्ठन्नेवासौ तत्र तिष्ठतीति ब्रयदिश्यते । यदि च कारणवशादन्यत्र रथ्यादौ वर्तते, तदा तत्र विवक्षिते ग्रहादौ वसतीति नोच्यते, अतिपसङ्गादिति । एवमेव व्यवहारस्यापि । व्यवहार-नयो हि छोकव्यवहारे वर्त्तते । छोकव्यवहारे च नैगमोक्तन्कारा एव दृश्यन्ते, अतो नैगमःद् व्यवहारनयोऽपि बोध्य इति भावः । ननु चरमनैगमोक्तप्रकारो सोके नेष्पते, प्रामान्तरं गतोऽपि देवदक्तः 'अयं पाटलिपुत्रे वसतीति' पाटलि-पुत्र ससित्वे व्यवहारनयोऽपि बोध्य इति भावः । ननु चरमनैगमोक्तप्रकारो सोके नेष्पते, प्रामान्तरं गतोऽपि देवदक्तः 'अयं पाटलिपुत्रे वसतीति' पाटलि-पुत्र ससित्वे व्यवहारनयोऽपि बोध्य इति भावः । ननु चरमनैगमोक्तप्रकारो सोके नेष्पते, प्रामान्तरं गतोऽपि देवदक्तः 'अयं पाटलिपुत्रे वसतीति' पाटलि-पुत्र ससित्वे व्यवहारनयोऽपि बोध्य इति भावः । ननु चरमनैगमोक्तप्रकारो सोके नेष्पते, प्रामान्तरं गतोऽपि देवदक्तः 'अयं पाटलिपुत्रे वसतीति' पाटलि-पुत्र ससित्वे व व्यवहारन्यो, एवं च-'एवमेव व्यवहारस्यापी'-ति क्रियनमयुक्तम् ? इति चेदाइ-प्रामान्तरं गतो देवदत्तो नेह वसतीति । एवं च लोकव्यवहारदर्श-काय रि-पामान्तरं गतो देवदत्तो नेह वसतीति । एवं च लोकव्यवहारदर्श-वात्त 'एवमेव व्यवहारस्यापि' इति कथनं युक्तमेवेति । संयदनयस्य नेगमव्यवहारा-पेक्षया विश्वद्रत्वादे नन्नयानुपारेण संस्वारकप्रमारू प्रकोवदि = संस्तारकोपविर्ट एव वस-

षिद्युद्धतर नैगमनय की मान्यता मुमार ऐसा कहा जाता कि-में गर्भ यह में रहता हूं। तब नैगमनय की मान्यता समाप्त हो जाती है। यद्यपि यहां पर भी यह प्रश्न हो सकता है कि-'तुन क्या समस्त गर्भ-यह में रहते हो या एक कोने में ? तात्पर्य कहने का यह है जि-'जितने भी उत्तर के प्रकार इस सूत्र द्वारा स्पष्ट किये गये हैं, वे सय ने गमनय के स्वरूप पर अच्छा प्रकार डालते हैं। इससे नेगमनय का स्वरूप क्या है ? यह बात अच्छी प्रकार से हमें समझ में आ जाती है। व्यवहार नय की भी मान्यता प्रसति के संबन्ध में नेगमनय के ही जैसी है। क्योंकि यह नय लोकव्यवहार के अनुसार चलता है। सग्रहनय की मान्यता कुसार के आनुसार चलता है। सग्रहनय की मान्यता कुसार का प्रयोग गर्भग्रह आदि में रहने

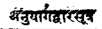
સ્પષ્ટ થતા જાય છે. આ પમાણે જ્યારે વિશુદ્ધતરનેગમનયની માન્યતા મુજખ આમ કહેવામાં આવે છે કે 'હું ગર્ભ'ગહમાં રહું છું' ત્યારે નેગમનયની માન્યતા સમાપ્ત થઈ જાય છે. તે કે અહીં પણ આ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થઈ શકે તેમ છે કે 'શું' તમે આખા ગર્ભગૃહમાં રહા છેા કે એક ખૂણામાં રહા છા ?' તાત્પર્ય કહેવાનું આ પ્રમાણે છે કે જેટલા ઉત્તરાના પ્રકારા આ સૂત્ર વડે સ્પગ્ડ કરવામાં આવેલા છે, તે સવે નેગમનયના સ્વરૂપ વિષે સારા ઓવા પ્રકાશ પાડે છે. આથી નૈયમનયનું સ્વરૂપ કેવું છે. તે વાત અમન્શી સામે સારી રીતે સ્પગ્ડ થઇ જાય છે ગ્યવહારનયની પદ્ય માન્યતા વસતિના સંબંધમાં નેગમનયની જેમ જ છે કેમકે આ નય લાકવ્યવહાર મુજબ જ સાલે છે, સંબ્રહનયનાં માન્યતા મુજબ વસતિ શબ્દના પ્રયોગ ગર્ભગૃહ

अनुयौगचन्द्रिका दीका सूत्र २२८ वसतिदद्यान्तेन नयप्रमाणम्

तीति व्यादेश्यते, न तु संस्तारकादम्यत्र गृहादौ तिष्ठत्रपि । अयं भःवः--संस्तारकाद्न्यत्र निराप्तार्थों न संगच्छते, चल्रनादिक्रियावच्चात् मार्गादिपटत्तः वत् । एवं चैतम्मतेन संस्तारके वस्तौ गृहादौ वस्तीति व्यपदेशो न भवति, अति-भसङ्गात् । तत्वश्व कासौ वस्ततीति निरासजिज्ञासायां संस्तारके वस्ततीति' एव-मेथेतन्मतमाश्रित्योच्यते, न तु गृहादो वस्ततीत्यादि । संस्तारके वस्ततीति' एव-मेथेतन्मतमाश्रित्योच्यते, न तु गृहादो वस्ततीत्यादि । संस्तारके वस्ततीति' एव-मेथेतन्मत्रमाश्रित्योच्यते, न तु गृहादो वस्ततीत्यादि । संस्तारके वस्ततीति' एव-मेथेतन्मत्रमाश्रित्योच्यते, न तु गृहादो वस्ततीत्यादि । संस्तारके वस्ततीति' एव-मेथेतन्मत्तमाश्रित्योच्यते, न तु गृहादो वस्ततीत्यादि । संस्तारके वस्ततीति । ऽनेकोऽप्यत्रैकत्वेन विवक्षितः, संग्रहस्य सामान्यग्राहकत्वादिति भावः । ऋजु-मूत्रस्य=ऋजुन्त्रमतानुसारेण येषु आकाश्वपदेशेषु स जनोऽचगाढः=अचगाहना-युक्तो भवति तेष्वाकाश्वपदेशेष्वेव स वसति । स च वासो वर्त्तमानकाल एव भवति, नत्वतीतानागतकाल्योः, विनष्टाज्जूत्पन्नत्वेन तयोरेतन्मतेऽसत्वादिति । तथा त्रयार्णा शन्दनगतां=शन्दसमभिरूहर्तभूतानां मते सर्वोऽपि जनः आत्म-भावे=स्वस्त्ररूपे वसति अन्यस्तात्यत्र तृत्तस्यात् । अत्र्यो यद्यन्यत्रापि वर्त्तत

के अर्थ में नहीं हो सकता है-ज्योंकि वसति शब्द का अर्थ निवास है है और यह निवासरूप अर्थ संस्तारक पर आरूढ होने पर हो घटित होता है-ग्रहादिक में ठहरने पर नहीं । ऋछिम्न नय की मान्यतानुसार संस्तारक पर आरूढ होने पर वसति शब्द का अर्थ घटिन नही होता है। क्योंकि यह नय वर्तमान समय को ग्रहण करता है-हसलिये वर्त मान क्षण में जिन आकाश प्रदेशों में वह रह रहा है वही वसति शब्द का अर्थ है ऐसा जानना चाहिये । शब्दसमभिरूढ और एवंभूत इन तीन नयों की मान्यतानुसार आकाशप्रदेशों में रहना यह वसति शब्द का अर्थ नहों हो सकता है क्योंकि आकाशपदेश परव्रब्य है। पर-द्रव्य में कोई भी द्रव्य नहीं रह सकता है। इनलिये प्रत्येक द्रव्य

વગેરમાં રહેવાના અર્થમાં થઇ શકે તેમ નથી કેમકે વસતિ શખ્દના અર્થ નિવાસ છે અને આ નિવાસરૂપ અર્થ સંસ્તારક પર આરૂઢ થયા પછી જ ઘટિત થઇ શકે છે. ગૃડાદિકમાં રહેવાથી નહિ. ઝજુનયની માન્યતા સુજબ સંસ્તારક ઉપર આરૂઢ ઘરાથી વસતિ શખ્દના અર્થ ઘટિત થતા નથી. કેમકે આ નય વર્તમાન સમયને જ શ્રહેણ કરે છે. એટલા માટે વર્તમાન સલુમાં જે આકાશપ્રદેશામાં તે નિવાસ કરી રહેલ છે, તેજ વસતિ શખ્દના અર્થ છે. આમ જાલુવું જોઈ એ. શબ્દસમસિરૂઢ અને અવંભૂત આ ત્રણે ત્રણ નયાની માન્યતા સુજબ આકાશ પ્રદેશામાં રહેવું આ વસતિ શખ્દના અર્થ થાય નહિ કેમકે આકાશપ્રદેશ ઉપર દ્રબ્યો છે. પરદ્રબ્યમાં કોઇપણ દ્રવ્ય સંબવી **9**,68



वर्धि स किं तत्र सर्वाध्यना वर्तेत ? उत देशाट्यना ?, यदि सर्वात्वना वर्तेत तदाऽऽध/रभिष्ठस्वकीयरूपेण स न प्रतिमासेत । यथा-आधारे आस्तृतः संस्तार-कादिराधारस्वरूपमित्रस्वरूपेण न प्रतिमासते किन्तु आधारस्वरूपेणैव मासते । एवं देवदत्तादिरपि सर्वात्यना तत्राधीयानस्तद्धिन्नस्वस्वरूपेण नोपळ्व्य्येत । अथ यदि द्वितीयः पक्षः स्वकियेत तर्दि अध्योऽन्यत्र देशात्मना तिष्ठेत् । तत्र देशे-ऽपि स किं सर्वात्यना विष्ठेत् उन देशात्मना ?, सर्वात्मना यदि तिष्ठेत्तदा उस्य स्वस्वरूरहानिर्देशस्वरूरतापत्तिश्व संनायेत । यदि देशात्मना विष्ठेत् तदा धुनः स एव पक्ष आपद्येत-किं स सर्वात्मना निष्ठेत् , किं वा देशात्मना ? सर्वात्म-पक्षे पूर्गे के एव दोषः । देशात्मरक्षे पुनस्तदेव विक्रन् ाद्वयम् । इध्यं विरामाभावा-दनवस्था प्रसज्ज्येत, अतः सर्वोऽपि स्वस्वभाव एव निवसति नान्यत्रेति मन्तव्य-मिति । मक्रुतम्रुपसंहरन्नाह-तदेतद् वसतिहष्टान्तेनेति ॥म्रू० २२८॥

अथ मदेशहब्टान्तेन नथममाणं निरूपयति-

मूल्य-से किं तं पएसदिटुंतेणं? पएसदिटुंतेणं जोगमो भणइ-छण्हं पएसो, तं जहा धम्मपएसो अधम्मपएसो आगा-सपएसो जीवपएसो खंधपएसो देसपएसो। एवं वयंतं णेगमं संगहो भणइ – जं भणसि – छण्हं पएसो तं न भवइ, कम्हा? जम्हा जो देसपएसो सो तस्सेव दव्वस्त जहा को दिढंतो ? दासेण मे खरो कीओ दासोऽवि मे खरोऽवि मे, तं मा भणाहि-'छण्हं पएसो', भणाहि – 'पंषण्हं पएसो', तं जहा – धम्मपएसो अधम्मयस्तो आगासपएसो जीवपएसो खंधपएसो। एवं वयंतं संगहं ववहागे भणइ – जं भणसि - पंचण्हं पएसो, तं न भवइ,

अपने २ आरमस्वरूप में नियास करता है, यह वसति इाब्द का अर्थ इन तीन नयों की मान्यतानुसार है। इस प्रकार से वसति दृष्टान्त को छेकर सूत्रकाश्ने नयस्वरूप का प्रतिपादन किया है॥ सू०२२८॥

શકે જ નહિ. એથી દરેકે દરેક દ્રવ્ય પાતાના આત્મસ્વરૂપથી નિવાસ કરે છે, આ વસતિ શખ્ડના અર્થ આ ત્રણુ નયેલી માન્યતાનુસાર છે. આ પ્રમાણુ વસતિરુદાન્તને લઇને સૂત્રકારે નયસ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. ાસૂ ૨૨૮ા

ધટર્ષ

सेतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२९ प्रदेशदृष्टान्तेन नयप्रमाण र्

कम्हा ? जइ जहा पंचण्हं गोट्रियाणं पुरिसाणं केइ दब्वजाए सामण्णे भवइ, तं जहा-हिरण्णे वा सुवण्णे वा धणे वा धण्णे वा, तं न ते जुत्तं वत्तुं जहा पंचण्हं पएसो, तं मा भणिहि--पंचणहं पएसो, भणाहि-पंचविहो पएसो, तं जहा-धम्मपएसो अधम्मपएसो आगासपएसो जीवपएसो खंधपएसो । एवं वयंतं वत्रहारं उज्जुसुओ भणइ-जं भणसि-पंचविहो पएसो, ते न भवइ, कम्हा ? जइ ते पंचविहो पएसो, एवं ते एकेको पएसो पंचविहो, एवं ते पणवीसइविहो पएसो भगइ, तं मा भणहि-पंच्विहो परसो, भणाहि-भइयव्तो पएसो-सिय धम्मपएसो सिय अधम्म-पएसे। सिय आगासपएसो सिय जीवपयसो तिय खंधपएसो। एवं वयंतं उज्जुसुयं संपइ सद्दनओ भणइ-जं मणसि भइयच्वो पएसो, तं न भवइ, कम्हा ? जइ भइयटवो पएसो, एवं ते धम्मप-एसोऽवि सिय धम्मपएसो सिय अधम्मोपएसो सिय आगासपएसो सिय जीवपएसो सिय खंधपएसो, अधम्मपएसोऽवि-सिय धम्म-पएसो जान सिय खंध पएसो, आगासपएसोवि-सिय धम्म-पएसो जाव सिय खंभपएसो, जीवपएसोऽवि-सिय भम्मपएसो जाव सिय खंधपएसो, खंधपपसांऽवि-सिय धम्मपएसो जाव सिय खंधपएसो, एवं ते अणवत्था भविस्सइ, तं झा भणाहि-भइयव्वो पएसो, भणाहि-धम्मे पएसे धम्मे, अहम्मे पएसे से पएसे अहम्मे, आगासे पएसे से पएसे आगासे, जीवे पएसे से पएसे नो जीवे, खंधे पएसे से पएसे नो खंधे। एवं

अनुयौगद्वारसूत्रे

वयंतं सदनयं समभिरूढो भणइ-जं भणसि-धम्मे पएसे से पएसे धम्मे, जाव जीवे पएसे से पएसे नो जीवे, खंधे पएसे से पदले नो खंधे, तं न भवइ, कम्हा ? इत्थं खलु दो समासा भवंति, तं जहा-तःपुरिसे य कम्मधारए य। तं ण णजह कय-रेणं समाणेणं भणति? किं तप्पुरिसेणं किं कम्मधारएणं ? जइ तत्पुरिसेणं भगसि तो मा एवं भगाहि। अह कम्मधारएणं भगसि, तो विसेसओ भगाहि-धम्मे य से पएते य से पएसे घन्मे, अहन्ते य से पएसे य से एएसे अहम्मे, आगासे य से पएसे य से पएसे आगाले, जीवे य से पएसे य से पएसे नो जीने, खंधे य से पएसे य से पएसे नो खंधे। एनं वयंतं सम-भिरूढं संपइ एवंभूओ भणइ-जं जं भणति नं तं सब्बं कसिणं पडिपुण्णं निरवसेसं एगगहणगाहियं। देसेऽवि मे अवत्थ्र, पएसे. ऽवि मे अवरथू। से तं पएसदिटुंतेणं। से तं नयप्पमाणे॥सू०२२९॥

छाया-भय किं तत् प्रदेशदृष्टान्तेन ? मदेशदृष्टान्तेन-नैगमो भगति-षग्गां प्रदेशः, स्वया---धर्मपदेशः अधर्मप्रदेशः आकाशपदेशः जीवमदेशः स्कन्ध-षदेशः देशपदेशः। एवं वदन्तं नैगमं संप्रहो भगति, यद् भगसि--पण्गां मदेशः, त न भगति, कस्मात् ? यस्माद् यो देशपदेशः स तस्पेत्र द्रव्यस्य, यथा को हृन्दान्तः ?, दासेन मम खरः कीतो दामोऽपि मम खरोऽपि मम, तन्मा भण प्रणां मदेशः, भग पञ्चानां मदेशः, तद्यधा--धर्मपदेशः अधर्ममदेशः आकाशमदेशो जीवपदेशः, स्कन्धपदेशः। एवं वदन्तं संप्रहं व्यवहारो भगति, यद् भणसि, पञ्चानां मदेशः, तद् न भगति, कस्मात् ? यदि यथा पञ्चानां गोष्टिकानां प्रुरु पाणां किञ्चिद् द्व्यनातं सामान्यं भाति, त्वध्या-दिरण्यं वा खर्गां वा धनं वा धान्यंगा, तज्ञ ते युक्तं वक्तुं यथा पञ्चानां मदेशः, तन्मा भण-पञ्चानां प्रदेशः, बचुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२९ प्रदेशष्टरान्तेन नयप्रमाणम्

49.2

भण पश्चविधः मदेशः, तद्यगा-धर्मपदेशः अधर्मपदेशः आकाशमदेशो जीवमदेशः स्कन्धमरे सः । एवं वहन्तं व्यवहारम् ऋजुत्त्त्रो भगति, यद् भगति पञ्चविधः मदेशः, रुद् न मदति, कस्मात् ?, यदि ते पश्चविधः मदेशः, एवं ते एकैकः प्रदेशः पश्चविभः, एवं ते पश्चविंग्रतिधिः प्रदेशो भवति, तद् मा भग-पश्चविधः मदेशः, भण भक्तव्यः धदेशः-स्याद् धर्मपदेशः, स्यात् अधर्मप्रदेशः, स्यात् आकाश्वत्र देशः, स्पाद जीवमदेशः, स्पात स्कन्धपदेशः । एवं वदन्तं ऋजुमूत्रं सम्मति शब्दनयो भगति यद् भगसि-भक्तव्यः मदेता, दद न भवति कस्मात् ? यदि भक्तव्यः मदेशः, एवं ते धर्ममदेगोऽपि स्याद् धर्ममदेशः, स्पात् अधर्म-प्रदेशः, स्यात् आकाग्रमदेशः, स्मत् जीवपदेशः, स्यात् स्कन्धपदेशः । अधर्म-मदेतोऽपि स्यात धर्ममदेशः, यात्रत् स्यान म्कन्धप्रदेशः, आताश्वयदेशोऽपि स्यात भर्म रहे या रत स्यात् स्कन्धम देशः, जी मनदे शोऽ दि-स्याद धर्नमदेशी या वत र गत् रहन्वप देशः, स्कन्ध ग्रेशोऽपि-स्याद् धर्म ग्रेशे यात्रत् स्यात् रकन्धपदेशः, एवं ते अनवस्था मविष्यति, तन्मा भण मक्तव्यः मदेशः, भण-'धम्मे पएसे से १एसे अम्मे' धर्मपदेशुः स मदेशो धर्मः, 'अहम्मे पएसे से पएसे अहम्मे' अधर्मः प्रदेशः स प्रदेशोऽधर्मः 'आगासे पएसे से पएसे आगासे' आकाशः प्रदेशः स मदेश आकाशः, 'जीवे पएसे से पएसे नो जीवे' जीवः मदेशः स प्रदेशों नो जीवः, 'संधे पर्यसे से पपसे नो संधे' स्कन्धः भदेशः स मदेशो नो स्कन्धः । एवं बदन्तं शब्दनवं समभिरूहो अगति, यद भणसि-'धम्मे पएसे से पएसे धम्मे आव जीवे पएसे से परसे नो जीवे, खंधे पएसे से पएसे नो खंधे' धमें पदेशः स मदेशो धर्मः-धर्मः मदेशः स मदेशो धर्मः, यावत् जीवे मदेशः स मदेशो नो जीवः-जीवः मदेशः स मदेशो नो जीवः, स्कन्धे प्रदेशः स मदेशो नो स्कन्धः स्टकन्धः मदेशः स प्रदेशो नो स्कन्धः, तद् न भवति, करमात् ? अत्र खछ द्वी सनासी भवतः, तयथा-तत्युरुवअ कर्मधारयथ तद् न ज्ञायते कतरेण समासेन भणसि ? किं तत्पुरुपेग किं कर्मधारयेण ? यदि उत्पुरुपेण भणसि तहिं मा एवं भण । अथ कर्मधारयेण भणसि तहिं चित्रेषतो मण 'धम्मे य से पएसे य से पएसे अम्मे' धर्मश्र स प्रदेशश्र स मुदेशों धूर्माः, 'अहम्मे य से पएसे य से पएसे अइम्मे' अधर्मश्व स पदेशश्व स प्रदेशीऽधर्मः, 'आगासे य से पएसे य से पएसे अगासे' आकाशश्व स प्रदेशश्व स मदेश आकाशः 'जीवे य से पएसे य से पएसे नो जीवे' जीवश्व स मदेशश्व स मदेशों नो जीवः 'खंधे य से पएसे य से पएसे नो खंवे' स्कन्धश्र स पदेशश्र स मदेशो नो स्वन्धः। 'एवं बढन्तं समभिरूढं सम्पति प्यंभूतो मणति-पद् यद् मणसि तत् सर्वं क्रह्स्न मतिपूर्ण निरव्शेषम् एक पहणगृहीतम् । देशेऽि मे अवस्तु पदेशेऽपि मे अवस्तु । तदे-तस्पदेशहण्टान्तेन । तदेतद् नेयममाणम् ॥ स० २२९॥

अनुयोगद्वारस्**वे** 

टीका-'से किं त' इत्यादि-

अथ किं तत् मदेग्रहण्टान्तेन नयममाणम् ? इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-मदेश-हल्टान्तेन-मक्रुण्टो देशः मदेशः-निर्धिभागो भागः, स एव हल्टान्तस्तेन नय-भमाणमेवं विज्ञेयम्-नैगमनयो मणति-पण्णां मदेशः, तद्यधा-धर्मप्रदेशः, अधर्म-प्रदेशः आकासमदेशः, जीवप्रदेशः. स्तन्थमदेशः, देशमदेश इति । अत्र धर्म-श्रव्देशः आकासमदेशः, जीवप्रदेशः. स्तन्थमदेशः, देशमदेश इति । अत्र धर्म-श्रव्देन धर्भास्तिकायो विरक्ष्यते तस्य मदेशो धर्मप्रदेशः । एतमधर्माकाशनीत्त-शब्देरियि अस्तिकायो विरक्ष्यते तस्य मदेशो धर्मप्रदेशः । एतमधर्माकाशनीत्त-शब्देरियि अस्तिकायतिश्विद्या अग्रमीकाशनीत्रा विवक्षित्राः । तथा स्कन्धः=पुद्रल-द्वव्यसमूडस्तम् मदेशः -स्तन्वप्रदेशः । देशः=उपसिनिर्द्दिदानां धर्मास्तिकाया-

अय सूत्रकार प्रदेश दछान्त से नय के स्वरूप का प्रतिपादन करते हैं-'से किं तं पर्रसदिद्वेतेणं ? ' इत्यादि ।

शब्दार्थ--(से किं त' पएसदिइंतेणं) हे भदन्त ! प्रदेशहण्टान्त से नध केस्वरूप का प्रतिपादन किस प्रकार से है ?

उत्तर--(पएसदिइंतेणं) प्रदेशरूप इष्टान्त से नषके स्वरूप का प्रतिपादन इस प्रकार होता है--(णेगमो भणइ) नैगमनय कहता है (छण्हं पएसा) कि छह द्रव्यों का प्रदेश है-(तं जहा) जैसे-(धम्प्रपएसो, अधम्मपएमो आगासपएसो, जीवपएसो, खंधपएसो, देसपएसो,) धर्मास्तिकाय का प्रदेश, अधर्मास्तिकाय का प्रदेश, आकाशास्तिकाय का प्रदेश, जीवास्तिकाय का प्रदेश, स्कंध प्रदेश और देश प्रदेश। प्रकृष्ट देश का नाम प्रदेश है। अर्थनि जिसका दूसरा विभाग न हो सके ऐसा जो भाग है वह प्रदेश है। पुद्गल द्रव्य के समूह का नाम

હવે સૂત્રકાર પ્રદેશ દેબ્ટાન્તથી નય-સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરે છે:---'से किंतं पएसदिट्रंतेण' !'

શબ્દાર્થ — (સે किंत पएसदिट्ठ तेण) હે બહંત ! પ્રદેશ દબ્દાન્તથી નયના સ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કેવી રીતે થાય છે ?

ઉત્તર -- (पएसदिट्रंतेलं) પ્રદેશ રૂપ દબ્ટાન્તથી નચના સ્વરૂપનું પ્રતિ પાકન આ રીતે થાય છે. (णेगमो मणइ) નૈગમનય કહે છે. (छण्हं पएसा) ૬ દ્રવ્યોતે પ્રદેશ (तंजहा) જેમકે (धम्मपएसो, अधम्मपएसो, आगासपरसी, जीव रएसो, खंधरएसो, देसपएसो) ધર્માસ્તિકાય પ્રદેશ, અધર્માસ્તિકાય પ્રદેશ, जाव रएसो, खंधरएसो, देसपएसो) ધર્માસ્તિકાય પ્રદેશ, અધર્માસ્તિકાય પ્રદેશ, આકાશ-સ્તિકાય પ્રદેશ, જીવાસ્તિકાય પ્રદેશ, સ્કંધ પ્રદેશ અને દેશ પ્રદેશ પ્રકૃષ્ટ દેશનું નામ પ્રદેશ છે. એટલે કે જેનું બીજી ઠોઇપણ રીતે વિભાજન થાય નહિ, એવા જે ભાગ છે, તે પ્રદેશ છે. પુદ્દગલ દ્રબ્યના સમહત્વં નામ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२९ प्रदेशहरान्तेन नयप्रमाणम्

दीनां पश्चानां प्रदेशद्रयादिनिष्पन्नः, तस्य प्रदेशो देशभदेश इति । धर्मास्तिकाथा दिषु प्रदेशस्य सामान्येन सच्चात् पण्णां घदेश इत्युक्तम् । विशेषविवक्षायां तु षड् प्रदेशा इति वक्तव्यम् । एवं वदन्तं नैगमं ततो निषुशः संग्रहनयो भणति, यद् भणसि-पण्णां घदेश इति, तस्र भक्षति=तन्न युज्यते । कस्मात्तन्न युज्यते १

स्कंध है इस स्कन्ध का जो प्रदेश है स्कंधप्रदेश है । धर्मास्तिकायादिक इन पांच द्रव्यों के दो आदि पदेशों से जो निष्पन्न होता है, उसका नाम देश है । इस देश का जो प्रदेश है, वह देशप्रदेश है । धर्मास्ति-कायादिकों में सामान्यरूप से प्रदेश की सला रहती है इसलिये 'धण्णा-पदेश:' ऐसा नैगमनय ने कहा हैं । और जब विश्वेष विवक्षा होती है-तब वही नॅगमनय 'पण्णां प्रदेशाः' पट्र प्रदेशाः' ऐसा बहुवखनान्त प्रयोग भी करता है । ताल्पर्य कहने का यह है कि-'नेंगमनय सामान्य और विशेष इन दोनों को प्रहण करनेवाला होता है । अतः जब धर्मास्ति-कायादिक द्व्यों में प्रदेश सामान्य की विवक्षा से प्रदेश व्यवस्था की जाती है, तब नेगम नय पट्र प्रदेश शब्द का समास 'घण्णां प्रदेशः षट्र प्रदेशः' ऐसा एकवचनान्त शब्द परक करता है और जब प्रदेश विशेष विवक्षा की जाती है, तब 'पण्णां प्रदेशाः प्रट्रवदेशाः, ऐसा बहुरचनान्त शब्द परक करता है । (एवं वयंतं णेगमं संगहो भणह) नैगमनय के इस कथन को सुनकर निपुण संग्रहनय ने उससे

રક'ધ છે. આ સ્ક'ધને! જે પ્રદેશ છે તે સ્ક'ધ પ્રદેશ છે. ધર્માસ્તિકાયાદિક આ પાંચ દ્રગ્યોના બે વગેરે પ્રદેશોથી જે નિષ્પન્ન થાય છે, તે દેશ કહેવાય છે. આ દેશના જે પ્રદેશ છે, તે દેશ પ્રદેશ છે. ધર્માસ્તિકાયાદિકોમાં સામાન્યરૂપથી પ્રદેશની સત્તા રહે છે, એથી ''વળ્ળાં પ્રદેશ:'' આવું નૈગમનયે કહ્યું છે. અને જ્યારે વિશેષ વિવક્ષા હોય છે, ત્યારે તે નૈગમનય ''વળ્ળાં પ્રદેશાઃ વદ્ પ્રદેશાઃ'' એવા બહુવરાનાન્ત પ્રયોગ કરે છે, તાત્પર્થ આ પ્રમાણે છે કે ''નૈગમનય સામાન્ય અને વિશેષ એ બન્નેને બ્રહથ કરનાર હાય છે, એથી જ્યારે ધર્માસ્તિકાયાદિક દ્રગ્યોમાં પ્રદેશસામાન્યની વિવક્ષાથી પ્રદેશગ્યવસ્થા કરવામાં આવે છે, ત્યારે નૈગમનય થર પ્રદેશના સમાસ ''ઘળ્ળાં પ્રદેશગ્યવસ્થા કરવામાં આવે છે, ત્યારે નૈગમનય થર પ્રદેશના સમાસ ''ઘળ્ળાં પ્રદેશ વરે થવે વ્રદ્દેશઃ'' આમ એક વરાનાન્ત શબ્દ પરક કરે છે. અને જ્યારે પ્રદેશ વિશેષની વિવક્ષા કરવામાં આવે છે, ત્યારે ''વળ્ળાં પ્રદેશાના થદ્ પ્રદેશના ગામ બહુવરા-નાન્ત શબ્દ પરક કરવામાં આવે છે. (પત્નં વરંત છે છે. (ત્યા સ્પ્રિક્ષા: અપક્ર નૈગમનયના આ કથનને સાંભળીને નિપુણ સંબ્રહનયે તેને કહ્યું. (જં મળધિ અવ છપ

For Private And Personal Use Only

#### ષ૧૪

### बनुयोगद्वारस्त्र

इत्याह-'जम्हा' इत्यादि-परमात् यो देग्रमदेशः स तस्यैत द्वव्यस्य । अयं भावः-यो देशमरे तो भवता वष्ठःधाने उक्तः, स न युज्यते, यतो देशो धर्मास्तिकायादीनां मदेशद्रयादि ना निब्पन एगोच्यते तस्य प्रदेशस्तु धर्मप्रदेशादि सम्बन्धी एवेति। अत्र कोऽपि इड्टाग्तोऽस्ति ? इति जिइासायामाइ-यथा दासेन मे खरः क्रीतो दसोऽि मे खरोऽपि मे, इति लोके व्यवहियते । दासस्य मदधीनच्यात्तस्त्रीतः खरोऽपि मत्सम्बन्धिक एवेत्वर्थः । एवमेव अत्रापि देशस्य धर्मास्तिकायादिसम्ब कहा- (जंभगति-छण्णं पएसो तं न भवइ-कम्हा जम्हा जो देस-पएसो सो तस्सेव दृब्दस्स) हे नैगमनय। जो तुम 'बण्णां प्रदेशः' पेसा कहते हो, वह नहीं बनताहै। क्योंकि देश का जो प्रदेश है, वह उसी द्वय का है। ताल्पर्य कहने का यह है कि--'जो देश प्रदेश छठे स्थान में कहा गया है, वह स्वतंत्ररूप से ठहाता नहीं है---क्योंकि जो देश है, वह धर्मास्तिकायादिकों के प्रदेशदय आदि से निष्पन्न हुआ ही तो माना जाता है। अतः जो देश का प्रदेश होगा-चह धर्मास्तिकाधादि प्रदेशों का संबन्धी ही होगा। (जहा कोदिइंगो-दासेण में खरो कीओ दासो वि में खरो वि में) जैमे किसी के नौकर ने गया खरीदा तब उसने कहा नौकर भी मेरा है और गवाभी मेरा है : इसका भाव यह है कि-दास जब मेरे आधीन है. तब उसके द्वारा खरीदा हुआ गधा भी मेरा ही है। ऐसा जब लोक में वावहार देखा जाता है-तब धर्मास्तिका•

- છળ્ળ વપસો તં ન મવદ્દ જગ્દા जम्हા जो વૈસવપસો છો તસ્સેવ દ્વ્વસ્છ) હે નૈગમનય! એ તમે ''વળ્ળાં પ્રદેશ:'' આમ કહેા છા, તે ઉચિત નથી, કેમકે દેશના જે પ્રદેશ છે, તે તેજ દ્રવ્યથી સંબદ્ધ છે. તાત્પર્ય કહેવાનું આ પ્રમાણે છે, કે જે દેશ પ્રદેશ છટ્ઠા સ્થાનમાં કહેવાયેલ છે, તે સ્વતંત્ર રૂપથી વિદ્યમાન છે એમ નથી કેમકે જે દેશ છે, તે ધર્માસ્તિકાયાદિકોના પ્રદેશદ્ધ ય આદિથી નિષ્પન્ન થયેલ છે આમ માનવામાં આવશે એથી જે દેશના પ્રદેશ થશે તે ધર્માસ્તિકાયાદિ પ્રદેશોથી સંબદ્ધ જ હશે. ? जहा को दिट्टं તો-ફા દેળ મે હતો જોગો दाલો વિ મે હતા વિ મે) જેમ કોઇના દાસે ગધેડું વેચાતું લીધું. ત્યારે તેના સ્વામીએ કહ્યું. 'નાકર પગુ મારા છે અને ગધેડું પણુ મારું છે. આને! ભાવ આ પ્રમાણે છે કે 'દાસ જ્યારે મારી અધીનતામાં રહે છે, ત્યારે તેણું ખરીદેલું ગધેડું પછુ મારૂં જ છે. આ જાતની વ્યવહાર પદ્ધતિ જ્યારે લોકમાં પ્રચલિત છે, ત્યારે ધર્માસ્તિકાયાદિકોના પ્રદેશદ્ધ આદિથી નિવ્યન્ન દેશના પ્રદેશ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२९ प्रदेशदृणान्तेन नयप्रमाणम्

494

न्धिकस्य देशमदेशोऽपि तत्संनन्धिक प्वेति भावः । तत्त=तस्माद हेतोः माभण-षण्णां प्रदेश इति, अपि तु पश्चानां मदेश इति मण । पश्चानां मदेशो यथा-धर्मप्रदेशः अधर्मपदेशः आकाशपदेशो जीवन्देशः स्कन्धमदेश इति । अत्रेदं बोध्यम्-आवान्तरद्रव्ये सामान्याद्याश्रित्याविश्रुद्धः संग्रहनय एव धर्मास्तिकायाः दीनि पश्चद्रव्याणि तत्प्रदेशांश्व मनुते । विश्वदस्तु संप्रहनयो द्रव्यवाहुस्यं म**देश**-कल्पनां च न स्वी करोति, अपि तु वस्तुत्वेन सर्वाण्यप्येकत्वेनेव स्तीकरोतीति । यादिकों के प्रदेश दय आदि से निष्पन्न देश का प्रदेश भी धर्मास्ति-कायादिक का संबन्धी ही होगा-स्वतन्त्र नहीं-- (तं मा भणाहि उण्णं पएसो भणाहि पंत्रव्हं पएसो) इसलिये तुम ऐसा मत कहो कि वण्णां प्रदेशः--षट् प्रदेशः'। किन्तु ऐसा कहो 'पत्रानां प्रदेशः-पत्र प्रदेशः । (तं जहा) जैते (भग्मपएसो, अभग्मपएसो, आगासपएसो, जीवपएसे।, ग्वन पएसो) धर्मप्रदेश, अधर्मप्रदेश, आकाशप्रदेश, जीव प्रदेश स्कन्यप्रदेश । यहां इस प्रकार से समझना चाहिये । कि अवान्तर त्रव्य में सोमान्य आदि को आश्रित करके अविद्याद संग्रहनय ही घर्मास्तिकायादिक पांचहव्यों को और उनके प्रदेशों को मानता है। परन्तु जो विशुद्ध संग्रहनय है, वह द्रव्यबाहुल्य और प्रदेशकल्पना को नहीं मानता है। वह तो ऐसा मानता है घर्मास्तिकायादिक सब द्रव्य एक वस्तुरव सामान्य की अपेक्षा से एक ही हैं। तास्पर्य कहने का यह है-कि'संग्रहनय के देा भेद हैं। एक विद्युद्ध संग्रहनय और दूसरा अविद्युद्ध संग्रहनय। इनमें जो अविद्युद्ध संग्रहनय है. वह પણ સ્વતંત્ર નહિ પરંતુ ધર્માસ્તિકાયાદિકની સાથે જ. સંબદ્ધ થશે (તં મા મળાદિ જીળ્યં પરસો, મળાદિ વંચળ્દ પરસો) એથી તમે આવું ન કહેા કે ''વण्णां प्रदेशः'' પરંતુ આમ કહેા કે 'पछानां प्रदेशः पछ्यपदेशः'' (तंजहा) केम डे (धम्मपएस) अधम्मवएसो, आगासपएसो, जीवपएसो, खंधपएसो) ધર્મપ્રદેશ, અધર્મપ્રદેશ, આકાશપ્રદેશ, જીવપ્રદેશ, સ્કન્ધપ્રદેશ. અહીં' એવી રીતે સમજવું જેઈએ કે અવાન્તર દ્રવ્યમાં સામાન્ય આદિના આશ્ચિત અવિશદ્ધ સંબ્રહનય જ ધર્માસ્તિકાયાદિક પાંચે પાંચ દ્રવ્યોને અને તેમના પ્રદેશોને માને છે. પરંતુ જે વિશુદ્ધ સંગ્રહનય છે, તે દ્રવ્ય બાહુલ્ય અને પ્રદેશ કલ્પનાને માનતા નથી. તેની માન્યતા આ પ્રમાણે છે કે ધર્માસ્તિકાયાદિક સર્વ દ્રવ્યા એક વસ્તુત્વ સામાન્યની અપેક્ષાએ એક જ છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'સંગ્રહતયના બે પ્રકારો છે. વિશુદ્ધ સંગ્રહનય અને અવિશુદ્ધ સંગ્રહનય. આમાં જે અવિશુદ્ધ સંગ્રહનય છે, તે અવાન્તર સામાન્ય રૂપ અપર સત્તાને

## अनुयोगद्वारस्त्रे

एवं वदन्तं संग्रहनयं ततोऽपि तिपुणो व्यवहारनयो भगति -यत्त्वं मणसि, पश्चानां मदेश इति, तम युज्यते । करमात् ? यथा पश्चानां गोष्टिकपुरु गणां किमपि द्रव्यजातं सामान्यम्-अभिन्नं भवति, यथा दिरण्यं वा सुवर्णे वा धनं वा धान्यं वेति, तत्=तस्मात् न ते वक्तुं युक्तं यथा पश्चानां घदेश इति । अयं मावः--अवान्तर सामान्यरूग अपरसत्ता को विषय करता है-और जो विद्युद्ध संग्रहनय है वह परसत्ता रूप महा सामान्ध को विषय करता है। अवान्तर सामान्य अनेक मकार होता Ì का और महासामान्य केवल एक ही रूप होता है ! इसलिये अवा-न्तर सामान्य के। ग्रहण करनेवाला जो अविधाद संग्रहनय है, उसकी दृष्टि में छह का प्रदेश पट प्रदेश ऐसा कथन संगत नहीं होता 🕈 क्योंकि छठा देवा प्रदेश भर्मास्तिकायादिकों के प्रदेशरूप ही पडता है स्वतन्त्र नहीं। एवं वयंतं संगहं वचहारों भणइ जं भणसि-पंचण्हं पएसे। तं न भगइ, कम्हा जह जहां पंचण्हं गोडियाणं पुरिमाणं केहदव्य-जाए समण्णे भवह) इस प्रकार कहनेवाले संग्रहनग से व्यवहार नय ने कहा कि जो तुम 'पंचानां प्रदेशः' ऐसा कहते हो, वह बनता नहीं 🕏 । क्योंकि पांच गेर्बिडक पुरुषों का केई द्रव्य जात सामान्य होता है-(नं जहा) जैसे (हिरण्णे वा सुवण्णे वा घणे वा घण्णे वा) हिरण्य, संबर्ण, धन अथवा धान्य। (तं न ते जुसं वर्च जहा पंचण्हं पएसो) इस-लिये तुम्हे ऐसा बेल्टना कि 'पंचानां प्रदेशः' यह यक्त नहीं है।

विषय अनावे છે અને જે વિશુદ્ધ સંગ્રહ નય છે, તે પર સત્તા રૂપ મહા-સામાન્યતે વિષય અનાવે છે. અવાન્તર સામાન્યતા ઘણા પ્રકારો છે. અને મહા સામાન્યતું ફક્ત એક જ રૂપ હાય છે. એથી અવાન્તર સામાન્યને ગ્રહણ કરનાર જે અવિશુદ્ધ સંગ્રહનય છે, તેની દબ્ટિએ છને: પ્રદેશ ષર પ્રદેશ આ બાતનું કથન ઉચિત નથી કેમકે છટ્ઠો દેશ પ્રદેશ ધર્માસ્તિકાયાદિકોના પ્રદેશ રૂપ જ હાય છે, સ્વતંત્ર નહિ. (एवं वयंतं संगई वबद्दारो भणइ, जं मणसि-पंचण्हं पद्मो तं न भगइ, क्रम्हा जइ जहा पं क्ष्टं गो ट्रियाणं पुरिसाणं केइ दव्वक्झाए समण्णे भवद्द) આ પ્રમાણે કહેનારા સંગ્રહનયને ત્યારે વ્યવહારનયે કહ્યુ કે ને તરી "વંचાનાં प्रदेशः" આમ કહા છે તે તે યાગ્ય નથી. કેમકે પાંચ ગોલ્ડિક પુરુષોને કોઈ દ્રવ્યજાત સામાન્ય હાય છે. (તં जहा) જેમ કે (हिरण्णे वा सुवण्णे वा घणेवा घण्णे वा) હિરણ્ય, સુવર્ણ, ધન અથવા ધાન્ય. (તં न ते जुत्तं वत्तुं जहा पंषण्द' पएसो) એટલા માટે તમારે આમ કહેવું નેઈ કે ''पंचाનાં प्रदेशः'' अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२९ प्रदेशदृष्टान्तेन नयप्रमाणम्

لوق

यथा पश्चानां गोष्ठिकपुरुव,णां हिरण्यसुवर्णादिकं सामान्यं भवति, यथेवं पश्चानां धर्मास्तिकापादिद्रव्याणां कश्चित् सामान्यपदेशः स्यात् तदा शक्यते वक्तुं पञ्चानां मदेश इति, न चैत्रमस्ति, प्रतिद्रव्यं प्रदेशभेदात, तस्मात्त्वया न शक्यते वक्तुं वश्चानां प्रदेश इति, तस्पादुमा भग पञ्चानां पदेश इति, अपि तुभण-पश्च विधः प्रदेश इति, तद्यथा-धर्ममदेशः, अधर्मप्रदेशः, आकाशमदेशो, जोबप्रदेशः, स्कन्धपदेश हति । एवं वदन्तं व्यवहारम् ऋजुमूत्रनयो भणति--यत्त्रं मणसि पश्चविधः मदेश इति, तद् न युज्यते । कुतो न युज्यते ? इत्याह - यदि स्वत्संगतः पश्चविधः प्रदेशः स्यात्तदा धर्मास्तिकायादीनामेकैकस्य पदेशः पश्चविधः स्यात् । तारपर्य यह है कि जैसे पांच गोष्ठिक पुरुषों का हिरण्य सुवर्णादिक सामान्य होता है उसी प्रकार से यदि इन धर्मास्तिकायादिक द्रव्यों का केई सामान्य प्रदेश हे। ते। ऐसा कह सकते हैं कि 'पंचानां प्रदेशः'। परन्तु ऐमा ते। है नहीं । क्योंकि प्रत्येक द्रव्य के प्रदेश भिन्म २ हैं। इसलिपे सामान्य प्रदेश के अभाव में 'पंचानां प्रदेश ' ऐसा कहना यक्त नहीं है। (तं म। भणिहि पंचण्हं पएसे। भणाहि पंचविहेा पएसो) जतः ऐसा मत कही किंतु ऐसा कही कि−'पंचविधः प्रदेशः पंचप्रदेशः ¦' (तं जहा धम्मपएसेा, अधम्मपएसेा, आगासपएसेा जीवपएसो खंध पएसे।) वे पांच प्रकार के प्रदेश ये हैं-धर्मप्रदेश, अधर्मप्रदेश, आकाश प्रदेश, जीव प्रदेश, स्कंभ प्रदेश । (एवं वयंतं ववहारं उउजसाओ भणइ, ज भणसि पंचविहे। पएसे।, तं म भवइ, कम्हा जह ते पंच-विहेा पएसे। एवं ते एक केको पएसे। एंच चिहो एवं ते पणवीस इविहे।

આ યુષ્ટ્રિત સ'ગત નથી. આતું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે જેમ પાંચ ગાલ્ડિક પુરુષાતું હિરલ્ય સુવર્ણાદિક સામાન્ય હોય છે, તેમ જ જે આ ધર્માસ્તિકાયાદિકના કોઇ સામાન્ય પ્રદેશ હોય તા આમ કહી શકાય કે ''વંચાનાં પ્રદેશ:'' પરંતુ આમ છે જ નહિ. કેમ કે દરેકે દરેક દ્રવ્યના પ્રદેશે બિન્નભિન્ન છે. એટલા માટે સામાન્ય પ્રદેશના અભાવમાં 'વંચાનાં પ્રદેશ:' આમ કહેલું ચાગ્ય કહેવાય નહિ. (તં મા મળિદિ વંચળ્દ વર્ષ્સો મળાદ્વિ વંચવિદ્દો વર્ષ્સો) એથી આમ નહિ પરંતુ આમ કહેા કે ''વંચવિધઃ પ્રદેશ: પંચપ્રદેશ:'' (તં जદ્દા ધમ્મવર્ષ્કો, અધમ્મવર્ષો, જાાતાસવરસો જીવવલો સંધવરસો) તે પાંચ પ્રકારના પ્રદેશા આ પ્રમાણે છે ધર્મ પ્રદેશ, અધર્મ પ્રદેશ, આકાશપ્રદેશ, જીવપ્રદેશ, સ્ક'ધપ્રદેશ. (एवं વયંતં થવદારં હગ્ર્યુણુ) મળદ, જં મળસિ પંચવિદ્દો વર્ષો, તં ન મથદ્દ, જન્દા-જ્ઞદ્દ તે પંચવિદ્દો ધવસો હવં તે વસ્વયે જ છે વરસો વંચવિદ્દો પર છે.

अनुयोगद्वारसूत्रे

अयं भावः-अर्थोपलब्धिस्त अव्दादेव भवति, पञ्चविधः प्रदेश इति कथनेन मस्येकद्रव्यमदेशस्य पञ्चविधत्वमाप्यते इति । एवं च तुरु मतेन पञ्चविंग्नतिविधः मदेश स्यात, तस्मात मा भग-पश्चविधः मदेशः, अपि त-मक्तव्यः=भजनीयः मदेश इति वक्तव्यम् । कियद्भिर्विमागैर्भक्तव्यः स्यात् ? इत्पाह-स्याद् धर्मवदेशः, स्यादधर्मभदेशः, स्यादाकाश्रवदेशः, स्याज्जीवमदेशः, स्यात् स्कन्धप्रदेश इति । पएसे। भवह) इस प्रकार कहने वाले व्यवहार से अरुजुखन्ननय ने कहा जा तुम 'पंचविधः प्रदेशः ' ऐसा कहते हो तो वह धनता नहीं है, क्योंकि यदि त्वासंमत पांच प्रकार का प्रदेश माना जावे ते। धर्मास्तिकायादिकों में से एक एक अस्तिकाय का प्रदेश पांच पांच मकार का हे। जायगा। इसका तालयें यह है कि-'अर्थ की उपलब्धि शब्द से ही होती है। जब 'पंचविधः प्रदेशः' ऐसा कहा जावेगा-तब इस कथन से प्रत्येक द्रव्य प्रदेश में पंचविभता स्वतः प्रतिभासित होगी ही। इस प्रकार तुम्होरे मन्तव्यानुसार 'पंचविंदातिविधः प्रदेशः 'ऐसा 'पंचविधः प्रदेशः' का वाक्यार्थ होगा। (तं) इसलिये (मा भणाहि) मत कहो कि (पंचविहो पएसो) 'पंचविधः प्रदेशः' ऐसा (भणाहि) किन्त ऐसा कहो (भहयव्यो पएसो) कि प्रदेश भजनीय है। (सिय धम्मपएसो, सिय अधम्मपएसो, सिय आगासपएसो, सिय जीबपएसो, सिय खंध पएसो) धर्मवदेश भजनीव है, अधर्मवदेश भजनीय है, आक्वाशवदेश भजनीय है, जीव प्रदेश भजनीय है, स्कंत्र प्रदेश भजनीय है । तास्पर्य सइविहो पएसो मवइ) આ પ્રમાશે કહેનારા વ્યવહારને જાજુસૂત્રનયે કહ્યું, જે તમે ''पंचविधः प्रहेशः'' આમ કહેશા તા તે ચે.ગ્ય નથી, કેમકે જો ત્વત્સ મત પાંચ પ્રકારના પ્રદેશ માનવામાં આવે તા ખર્માસ્તિકાયાદિકોમાંથી થોક એક અસ્તિકાયના પ્રદેશ પાંચ પાંચ પ્રકરના થઇ જશે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'અર્થની લપલબ્ધિ શબ્દથી જ થાય છે. જ્યારે ''વંચવિધઃ प्रदेश:'' એવી રીતે કહેવામાં આવશે ત્યારે આ કથતથી દરેકે દરેક દ્વચ પ્રદેશમાં પંચવિધતા સ્વયમેવ ભાસિત થઇ જશે જ. આ પ્રમાણે તમારા "भत भूजभ "पंचवि शतिविधः प्रदेशः केवे। ' पंचविधः प्रदेशः"ने। वाक्यार्थं धशे (तं) એટલા માટે (मा भणाहि) आभ न કહા કે (पंचविहो पएसो) ''पंचविधः प्रदेशः (भणाहि) પરંતુ આમ કહેા કે (भइयव्दो पएसो) પ્રદેશ ભજનીય છે. (सिय धम्म रएसो) सिंग अधम्मगरसो, सिय आगासपएसो, सिय जीवपएसो, સિયલંવવαઘો) ધર્મ પ્રદેશ ભજનીય છે, અધર્મ પ્રદેશ ભજનીય છે, આકાશ મદેશ ભજનીય છે, જીવ પ્રદેશ ભજનીય છે, સ્કંધ પ્રદેશ ભજનીય છે, આ

#### अनुयोगअण्डिका टीका सूत्र २२९ प्रदेशदृष्टान्तेन नयप्रमाणम्

अयं भागः अक्तव्यः मदेश इति कथनेन पश्चपकारक एव मदेशो भवति, स्वस्व-मदेशस्यैव प्रहणात् , परकोयभदेशस्तु न ग्रह्यते, तस्पार्थकियासाधकत्वाभावादेत-न्मतानुपारेणसत्त्वादिति । एवं वदन्तम् ऋजुवत्रं सम्पति शब्दनयो भणति-यत्त्वे भणसि, मक्तव्यः घदेश इति, तक्ष युज्यते । छुनो न युज्यते ? इत्याह--यदि तव मते भक्तव्यः पदेशः, एवं तर्दि तव मते धर्षमदेशोऽपि स्पाद धर्मप्रदेशः, स्यादधर्मभदेशः, स्पादाकशघदेशः, स्पाज्जीयमदेशः; स्पात् स्कन्वमदेशः । एक

इसका थह है कि जब 'भक्तव्यः प्रदेशः' ऐसा कहा जाता है, सब प्रदेश पांच प्रकार का ही सिद्ध होता है, क्योंकि अपने २ प्रदेश का ही इस कथन से यहण होता है। परसंवःधी प्रदेश का नहीं। क्योंकि पर-संबन्धी प्रदेश में अर्थकिया के प्रतिसाधवत्व का अभाव है। इसलिये इस नय की मान्यतानुमार परप्रदेश असत्रूप है। ( एवं वयंतं) इस प्रकार कहनेवाले ( उज्जुसुयं) अजुद्धन्नवय से (संरह) उसी समय (सहनयो भणह) शब्दनय ने कहा-(जं भणसि भइयब्वो पएसो तं न भवह) जो तुम 'भक्तव्यः प्रदेशः 'ऐसा कहते हो, वह कहना तुम्हारा ठीक नहीं बनता है (कम्हा) क्योंकि (जइ भइयब्वो पएसो) यदि 'प्रदेश भजनीय है' ऐसा तुम्हारा मत हो तो (एवं ते धम्मपएसो वि सिय धम्मपएसो सिय अधम्मपएसो, सिय आगासयएसो, सिय जीव पएसो सिय खध्वपरसो) इस महार के मत से धर्मास्तिकाय का जो परसो सिय खध्वपरसो) इस महार के मत से धर्मास्तिकाय का जो

સવ<sup>6</sup>નું તાત્પર્ય આ પ્રમાથે, છે કે "मक्तव्यः प्रदेशः" આ રીતે કહેવામાં આવે છે ત્યારે પ્રદેશના પ્રકારા પંચ જ છે. આમ સિદ્ધ થાય છે. કેમકે આનાશી પાતપાતાના પ્રદેશનું જ ગ્રહેથુ થાય છે. પર સંબંધી પ્રદેશનું ગ્રહેથુ થતું નથી કારથુ કે પરસંબંધી પ્રદેશમાં અર્થ કિયા પ્રત્યે સાધકતત્વના અભાવ છે. એટલા માટે આ નયની માન્યતા મુજબ પર પ્રદેશ અસત રૂપ છે. (एवं वयंतं) આ કહેનારા (उञ्जुसुयं) ઝજુસૂત્રનથને (संपद्द) તે સમયે (सद्दनयो मणद) શબ્દનયે કહ્યું કે (जं मणसि मद्दयव्वो पएसो तं न मबद्द) એ તમે "मक्तव्यः प्रदेशः" આમ કહા છો, તા આમ કહેવું યાગ્ય નથી (कन्दा) કેમકે (ज्रद् મद्दयव्वो पएसो) એ પ્રદેશ ભજનીય છે, એવી માન્યતા છે તા (एवं ते धम्म परसो वि सिय धम्मपएसो सिय अधम्मपएसो, सिय धागासपरसो सिय जीव-पएसो सिय खंदाररसो) આ જાતના મતથી ધર્માસ્તિકાયના બ્લુ થઇ શકે છે, આકાશા-

## मनुयोगद्वारसूत्रे

धम्मवप्रसो

9.

मधर्मप्रदेशादिष्यप्येकैकः पञ्चविधः स्यान् , एवं चानवस्थाः भविष्यति । अयं मावः-मजनाया अनियतस्वाद् धर्मप्रदेशः कदाचिद् धर्नमदेशः स्यात् कदाचिद-धर्नपरेशादिः पि स्पात । एशमश्रमेपदेशादि शिषयेऽपि बोध्यम् । लोकेऽपि दृश्यते यथा देवदत्तादिः पुरुषः कदाचिद् राक्रो भृष्यो भवति कदाचिदमात्यादैः । इत्थं भी हो सकता है आकाशास्तिकाय का भी हो सकता है, जीवास्तिकाय का भी हो सकता है. स्कंध का भी हो सकता है। (अधम्मपुसोऽचि सिय धम्मवएसो जाव सिय खंवपएसो, आगासपएसोऽबि सिप धम्म पएमो जाव खंधपएसो, वि सिय धम्मपएसो जाव खंधपएसो एवं ते अगवस्था भविस्सह) अवमास्तिकाय का जो परेश है. वह भी धर्मा-स्निकाय का प्रदेश हो सकता है यावत् रकंध का प्रदेश हो सकता है। आकाशास्तिकाय जो प्रदेश है, वह भी धर्मास्तिकाय का प्रदेश हो सकता है यावत स्कंध का प्रदेश हो सकता है। जीवास्तिकाय का जो प्रदेश है, वह भी धर्मास्तिकाय का प्रदेश हो सकता है यावत स्कंध का प्रदेश हो सकता है। इस प्रकार होने से अनवस्था-वास्तविक प्रदेश स्थिति का अभाव-होगा ! इसका तात्पर्य यह है कि भजना अनि-यत होनी है। इसलिये जो अमस्तिकाय का प्रदेश होगा-यह अधर्मास्ति-काय आदि का भी हो जावेगा-इसी प्रकार जो अधर्मास्तिकाय आदिका प्रदेश होगा-वह अग्ने २ अस्तिकाय का होकर भी अन्य का भी हो जावेगा-तब जिस प्रकार देवदत्तादिपुरुष में कदाचित राजा के सेवक સ્તિકાયના પણ થઈશકે છે. જીવાસ્તિકાયને પણ થઈ શકે છે, રક ધના પણ થઈ शडे છे. (अधम्मपएसोऽवि सिय धम्मपएसो जाव सिय खंधपएसो, आगाखपएसो sa िवय धम्मपश्सो, जाव खंशपएसो जीवनएसो वि सिय जान खंबपएसो एवं ते अणनत्था भविस्सइ) अधर्मास्तिशयने। के प्रदेश તે પણ ધર્માસ્તિકાયને પ્રદેશ થઇ શકે તેમ છે યાવત્ સ્કંધને પ્રદેશ થઈ શકે છે. આકાશાસ્તિના જે પ્રદેશ છે. તે પદ્ય ધર્માસ્તિકાયના પ્રદેશ થઈ શકે છે. જીવારવકાયના જે પ્રદેશ છે, તે પણ ધર્માસ્તિપ્રાયના પ્રદેશ થઈ શકે છે ચાવત્ સ્કંધના પ્રદેશ થઈ શકે છે, આ રીતે તેા અનવસ્થાથી-

વાસ્તવિક પ્રદેશસ્થિતિના અભાવ જ થશે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'ભાજના અનિયત હાય છે. એથી જે ધર્માશ્તિકાયના પ્રદેશ થશે, તે અધર્મા રિતકાય વગેરેના પણ થઇ જશે. આ પ્રમાણે જે અધર્માસ્તિકાય પ્રદેશ થશે તે પાતપાતાના અસ્તિકાયના થઇને ખીજાના પદ્ય થઈ જશે ત્યારે જેમ દેવદત્ત દિ પુરુષમાં કઠાચ રાજાના સેવક હાવાની અથવા કયારેક અમાત્ય अनुयोगचन्द्रिका टीका सुध २२९ प्रदेशहप्रान्तेन नयप्रमाणम्

tos

च नैयहपाभावात्तव मतेऽनवस्था ममज्येतेति, तस्माद् मा भण भक्तध्यः मदेश इति, अपि तु इत्यं भण 'धम्मे पएसे से पएसे धम्मे' (धम्मैं: प्रदेश: स मदेशो भर्मः) इत्यादि । धर्मः=धर्मात्मकः प्रदेशः, स मदेशो धर्मः । अत्रेहं वोध्यम्-अये धर्मात्मकः मदेशः समस्तादपि धर्मास्तिकाधाइभिन्नः सन्तेव धर्मात्मक उच्यते न त धर्मास्तिकायैकदेशामित्रः सन् संकल्जोशस्तिकायैकदेशभिन्नजीशस्मक्ष्रदे-शवत । अक्षपत सा प्रदेशों अर्मः=पकलप्रमास्तिकायादव्यतिरिक्त उच्यते । अयं भावः-जीवास्तिकायेऽनन्तजीवद्रव्याणि परस्परं पृथग्भुतानि सन्ति, अठएव एक-होने पर और कथी अमात्य आदि के संवक होने पर नेयत्व नहीं बनता है। उसी मंकार प्रदेश में भी ने उत्प का अभाव होने से तम्मारे मत में अनवस्था होगी ! (तं मा भणाहि भइयव्वी पएसी ) इसलिये ऐसा मत कहो कि प्रदेश भजनीय है। किन्तु (भणाहि) ऐसा कहो (धम्मे-पुरुसे से पुरसे, धम्मे, अहम्मे पुरसे से पुरसे अहम्मे, आगासे पुरसे से पएसे आगासे. जीवे पएसे से पएसे नो जीवे. खंघे पएसे से पएसे नो खंधे) कि जो प्रदेश धर्मात्मक है वह प्रदेश धर्म है। इसका ताल्पर्य यह है-यह घर्मात्मक जो प्रदेश है वह समस्त धर्मास्तिकाय से अभिक होकर ही भर्मारमक कहलाता है। सकल जीवारितकाय के एकदेवा से अभिन्न होकर जीवात्मक प्रदेश के जैसा कह लानेवाछे धर्मारितकाय के एकदेश से अभिव होकर वह धर्माध्यक नहीं कहलाता है । कहने का ताल्पर्य यह है कि-जीवास्तिनाय में अनन्त जीव द्रव्य परस्पर जुहे जुदे हैं इसलिये एक जीवद्रव्य का जो प्रदेश है वह समस्त जीवा-

વગેરેના સેવક હાેવાથી નૈયત્ય અનતું નથા, તેમ પ્રદેશમાં પછુ નૈયત્યના અભાવે તમારા મત મુજબ અનવસ્થા જ ઉત્પન્ન થરો (તં મળાદિ મદ્દયટ્ટ) એટલા માટે તમે આમ ન કહા તે પ્રદેશ ભજનીય છે. પરંતુ (મળાદિ) આમ કહા કે (ધર્મ્મે પપસે સે પપસે, ઘન્મે, બ્રદ્ધમે પપસે, સે પપસે બ્રદ્ધમે, બાળાસે પપસે સે પપસે લાગાસે जोવે પપસે સે પપસે નો जીવે, સંધે પપસે સે વપસે સે વપસે નો તંત્રો) જે પ્રદેશ ધર્માત્મક છે. તે પ્રદેશ ધર્મ છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે આ ધર્માત્મક છે. તે પ્રદેશ ધર્મ છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે આ ધર્માત્મક જે કાદેશ છે તે સમસ્ત ધર્મારિતકાયથી અભિન્ન થઈને જ ધર્માત્મક કહેવાય છે. સકલ જીવાસ્તિકાયના એકદેશથી અસિન્ન થઈને જ ધર્માત્મક છે તેમ કહેવડાવનારા ધર્માસ્તિકાયના એકદેશથી અસિન્ન થઈને જ વાસ્તિકાયમાં અનંત જીવ દ્રગ્યો પરસ્પર જુદા જુદા છે. એટલા માટે એક અબ હદ

For Private And Personal Use Only

# **अनुयोगद्वारस्**त्रे

जीवद्रव्यस्य यः मदेसो भवति स समस्तजीवास्तिकायैकदेशे वर्तमान एव जीवा-रमक उच्यते, अत्र धर्मास्तिकाये तु एकमेव द्रव्यं मवति, अतः समस्तधमौस्ति-कायादभिन्न एव सन् तत्मदेशो धर्मात्मको भवति । इत्यं च स मदेशो धर्म एवेति । अधर्मास्तिकायाकाशास्तिकायोरपि मदेशविषये एवमेव विक्वेयम्, उभयो-रष्ये केकद्रव्यत्वादिति । तथा--'जीवे पएसे से पएसे नो जीवे'-जीवः मदेशः स मदेशो नो जीवः । समस्त जीवास्तिकायैकदेशो य एकजीवो भवति, तदास्मको य एकप्रदेशः स नो जीवो भवतित्यर्थः । नो शब्दोऽत्र देशचनो नत्वभाववनः । एकजीवद्रव्यसंवन्धिनः मदेशस्य अनन्त जीवद्रव्यात्मकसमस्त जीवास्तिकायवृत्तिःवा

रितकाय के एक देदा में दर्गमान होता हुआ ही जीबारमक कहलाता है। परन्तु ऐसी व्यवस्था यहां नहीं है। यहां तो भर्मास्तिवाय में एक ही द्रव्य है-इसलिये समस्त भर्मास्तिकाय से अभिन्न होता हुआ ही वह उसका प्रदेश भर्मारमक कहलाता है। इस प्रकार वह प्रदेश भर्म ही होता है। अभर्मास्तिकाय एवं आकाशास्तिकाय इन देनों को भी प्रदेश बिषय में ऐसा ही जानना चाहिये। क्योंकि ये दोनों एक एक द्रव्य हैं। 'जीवे पएसे से पएसे नो जीवे' एक जीवात्मक जो प्रदेश है, बह प्रदेश नो जीव है। अर्थात समस्त जीवास्त्रिकाय का एकेदेशभूत जो एक जीव है उस एक तीवात्मक जो एक प्रदेश है वह नो जीव है। यहां 'नो' शब्द अभाव का बाचक नहीं है किन्तु एकदेश का वाचक है। एक जीवव्रव्य संबन्धी जो प्रदेश है उस प्रदेश की, अनंत जीब द्रव्या-स्मक जो जीवास्तिकाय है, उसमें वृत्तित्व का अभाव है। इसलिये उस

જીવ દ્રગ્યના જે પ્રદેશ છે, તે સમસ્ત જીવાસ્તિકાયના એક દેશમાં વિદ્યમાન ઘઈને જ જીવાત્મક કહેવાય છે. પરંતુ એવી વ્યવસ્થા અહીં નથી. અહીં તા ધર્માસ્તિકાયમાં એક જ દ્રવ્ય છે. એથી સમસ્ત ધર્માસ્તિકાયથી અભિન થઈને જ તેના પ્રદેશ ધર્માત્મક કહેવાય છે. આ પ્રમાણે તે પ્રદેશ ધર્મ જ હાય છે. અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય એએા બન્નેના પ્રદેશ ધર્મ જ હાય છે. અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય એએા બન્નેના પ્રદેશ ધર્મ જ હાય છે. અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય એએા બન્નેના પ્રદેશ વિષયોના સંબંધમાં પણ એવી રીતે જ જાણી લેવું નેઇએ. કેમકે એ બન્ને એક એક દ્રવ્યા છે. ''જીવે વર્ણ્સ સે વર્ણ્સ નો જીવે'' એક જીવાત્મક જે પ્રદેશ છે, તે પ્રદેશ નાજીવ છે એટલે કે સમસ્ત જીવાસ્તિકાયના એકદેશ ભૂત જે એક જીવ છે, તે એક જીવાત્મક જે એકપ્રદેશ છે તે નાજીવ છે અત્રે ''ના'' શબ્દ અભાવ વાચક નથી, પરંતુ એકદેશ વાચક છે. એક જીવદ્રવ્ય સંબંધી જે પ્રદેશ છે, તે પ્રદેશના અનંત જીવદ્રવ્યાત્મક જે જીવાસ્તિકાય છે, તેમાં

Èož

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२९ प्रदेशदृष्टान्तेन नयप्रमाणम्

भावत तो जीवन्वं बोध्यमिति भावः । एवं--खंधे पश्से से पएसे नो खंधे'--रकन्धः प्रदेशः स प्रदेशों नो स्कन्धः । अनन्तरकन्धात्मकसमस्तरकन्धेकदेशैंक रकन्धवर्तितः मदेशस्य समस्तरस्कन्ध्यतित्यामात्राद नो स्कन्धत्वमिति मावः । पत्रं तदन्तं श्रव्दनयं समभिरुदः=तानार्थममभिरोहणात् समभिरुदो नयो भणति-यस्वं भणसि.- 'धम्मे पएसे से पएसे धम्मे' इत्यादि, तन्न युज्यते बक्तुम् । कुतो न गुज्यते त्रक्तुम् ? इत्याह-यदुच्धते-'धम्मे पएसे से पएसे धम्में इत्यादि ! अत्र धर्मे प्रदेशः, धर्मः पदेशश्वेति दिविधच्छायायाः संभवात् 'धम्मे' इति सप्तम्यन्तं मथमान्तं वा पदमिति संदेहः संजायते । सप्तम्भां तत्पुरुपः, वने हस्तीवनहस्ती-एक प्रदेश को नो जीव कहा है। 'खंधे पएसे से पएसे नो खंधे' इसी प्रकार जो एक स्कन्धात्मक प्रदेश है वह नो स्कंध है। तास्पर्य यह है है-कि अनन्तरकन्धात्मक जो समस्त स्कंघ है-पुर्लास्तिकाय है-उसका एकदेश भूत जो एक स्कन्ध है, उसमें रहनेवाले प्रदेश का समस्त स्कंघरूप पुद्लास्तिकाय में रहना नहीं है-अर्थात् उसकी उसमें प्रसि नहीं है---इसलिपे एक स्कंधात्मक प्रदेश को नो स्कंध कहा है। (एवं वयंतं सदनयं समभिरूढो जं भणइ, जं भणसि धम्मे पुरुसे से पएसे धम्मे जीवे पएसे से पएसे नो जीवे, खंधे पएसे से पएसे नो संघे-तं न भवह कम्हा इत्थं खलु दो समासा भवंति-तं जहा-तरपुरि से य कम्मधारए य-तं ण णज्जह कयरेणं समासे णंभणसि किं तप्युरि-सेणं किं कम्मधारएणं) इस प्रकार कहनेवाछे दाब्दनय से समभिरूद मय ने कहा-जो तुम कहते हो कि जो प्रदेश धर्मात्मक है वह धर्मा-વત્તિત્વના અભાવ છે. એથી તે એક પ્રદેશને નાજીવ કહેવામાં આવેલ છે. '' હાંવે વળવે સે વળસે નો હાંવે" આ પ્રમાશે ને એક સ્કન્ધાત્મક પ્રદેશ છે. તે નાસ્કંધ છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે અનંત સ્કંધાત્મક જે સમસ્ત મકંઘ છે.--પુદ્રલાસ્તિકાય છે, તેના એક દેશ ભૂત જે એક મકંઘ છે, તેમાં રદ્વેનાર પ્રદેશનું સમસ્ત સ્કંધ રૂપ પુદ્રલાસ્તિકાયમાં રહેવું થતું નથી. એટલે કે તેની તેમાં વૃત્તિ નથી. એટલા માટે એક સ્કંધાત્મક પ્રદેશને નાસ્કંધ s देवामां आवेक्ष છे. (पवं वर्यनं सदनयं सममिह हो भणइ, जं भणसि धम्मे पएसे, से पएसे धम्में जीवे पएसे से पएसे नो जीवे. खंधे पएसे से पएसे नो संघे-तं न भवइ कम्हा इन्धं खलु दो समाम्रा भवंति-तंजहा-तत्पुरिसे य कम्मधारए य त' ण णण्जह कथरेणं समासेणं भणाखि कि' तत्पुरिसेणं कि कम्मधारएणं) આ પ્રમાણે કહેનારા શબ્દનયને સમભિરૂઢ નયે કહ્યું-એ તમા કરે છે કે જે પ્રદેશ ધર્માત્મક છે, તે ધર્માસ્તિકાયરૂપ છે, યાવત જે પ્રદેશ

ີ່ຊຸດສ

अनुयोगद्वारसूत्रे

तिवत संभाव्यते । प्रथमायां नीलमुत्पलं-नीलोत्पलमितिवत् कर्मयारपश्च । एवं चात्र तत्पुहुपकर्मवारयसमामद्वयस्य संदेहो जायते, तन्न ज्ञायते, कं संमासं मनसिकत्य भणसि । यदि तत्युरुपेग भणसि तर्हि एवं मा भण । अयं भावः-यदि तत्पुरुवसमासं मनसि कृत्य 'धम्मे पएसे' इति सप्तम्पा भणसि, तर्हि धर्ममदेशयोः भेदः मन्तर्णवेत, कुण्डे वदराणि इतित्रत् । अथ कर्मधारयेण भणसि ? तर्हि विज्ञे-स्तिकायरूप है यावत् जो प्रदेश एकजीचात्मक है वह प्रदेश नो जीव डे, जो प्रदेश एक स्कंधात्मक है वह प्रदेश नो स्कंध है सो यह बात तम्हारी नहीं बनती है। क्योंकि 'धम्मे पएसे' यहां दो प्रकार की इन परों की संस्कृत छाया होनी संभवित है-एक 'धर्मे प्रदेशः' ऐसी और दूसरी 'धर्मः प्रदेशः' ऐसी । इसलिये 'धम्मे' पद में संदाय होता है कि यह पद सप्तम्यन्त है या प्रथमान्त है। यदि इसे सप्तम्यन्त पद माना जावे तो, यहां सप्तमी तत्पुरुष समास होना चाहिये जैसे वने हस्ती=बन-हस्ती में हुआ है। यदि 'धम्मे' पद को प्रथमान्त माना जाता है तो. प्रथमा में नीलमुत्पलम्=नीलोत्पलम् के जैसा कर्मधारय समास होना चाहिये। इस प्रकार तत्पुरुप और कर्मधारय ये दो समास होने का संदेह होता है। इसलिये यह पता नहीं पडता है कि-'तुम किस समास को मन में रखकर 'धम्मे पएसे' ऐसा कह रहे हो ?' (जह तप्पुरिसेण भगसि, तो मा एवं भगाहि अह कम्नधारएणं भगसि तो विसेसओ भगाहि) यदि कहो कि हम तत्पुरुष समास को आश्रित करके ऐसा એક જીવાત્મક છે તે પ્રદેશ નેાજીવ છે. જે પ્રદેશ એક સ્કંધાત્મક છે, તે प्रદेश नेरिकंध છે, ते। आ तमारी वात येाण्य લागती नयी. डेमडे "धम्मे વઘ્લો'' અહીં બે પ્રકારની આ પદેાની સંસ્કૃત છાયા સંભવી શકે તેમ એક ''धर्मे प्रदेशः'' ઐયી અને બીજી ''ધર્મઃ प्रदेशः'' ઐયી. એથી ''धम्मे'' પદમાં સ શય ઉપસ્થિત થાય છે કે આ પદ સપ્તમ્યન્ત છે કે પ્રથમાન્ત છે જો **અને સપ્તમ્યન્ત પ**ક માનવામાં આવે તા, અહીં સપ્તમી તત્પુદ્રષ સમાસ યોગ્ય કહેવાય જેમકે 'वने हस्ती−वनहरती'' માં થયેલ છે. જો 'ધમ્મે'' પદને પ્રથમાન્ત માનવામાં આવે તે। પ્રથમાન્ત ''नीऌमुत्पलम् नीलोत्पलम्' ની જેમ કર્મધારય સમાસ યાગ્ય કહેવાય, આ પ્રપ્રાણે તેત્પુરુષે અને કર્મ-ધારય આ બન્ને સમાસા થવાથી અહીં સંદેહાત્મક સ્થિતિ ઉપનન થાય છે. એથી એ વાત રપષ્ટ થતી નથી કે તમે કયા સમાસના આધારે ''ઘમ્મે पर्से" sહी रहा छे? (बद तप्पुरिसेणं भणसि, तो मा एवं भणाहि अह कम्म-धारपणं मणसि तो विसेसओ भणाहि) की तमें सेभ हहे। हे असे तत्पर्य

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २२९ प्रदेशदृष्टान्तेन नयप्रमाणम्

पतो भग-अम्मे य से पएसे य से पएसे धम्मे-धर्मश्व स मदेशश्व स मदेशों धर्मः इत्यादि । इत्यं च सप्तमीतत्पुरुष सन्देहो न भवति । अत्र धर्मात्मकः प्रदेशः समस्तवनी स्तिकायामेदेन समानाधिकरणतयोच्यते, अतः मदेशोऽपि धर्मः । एवम् अधर्मात्मकः मदेशः अधर्मः, आकाशात्मकः मदेशः आकाश इति । तथा-जीवथ स पदेशथ स प्रदेशों नो जीवः, स्कम्धथ स पदेशथ स पदेशों नो अगं भावः - भनन्त नीवारमकसमस्त जीवास्तिका यस्यैकटे ग्र स्कन्त्रः । ত চ जीवो मवति, तस्य भदेशः समस्तनीवास्तिकायाद भिन्न एव भवति. अतः कहते हैं तो ऐसा मत कही-तास्वयं यह है कि यदि संसम्पन्त तत्पुरुष समास को छेकर 'धम्मे पएसे' ऐसा कहते हो तो धर्म और प्रदेश में भेद प्रसक्त होता है। जैसे 'कुण्डे यहराणि' में भेद है। यदि कर्म भार य समास को आश्रित कर कहते हो तो ऐसा कहो कि 'धम्मे य पएसे य से धम्मे' इस प्रकार से कहने पर सतमी तत्युरुव समास का संदेह नहीं होता है। कर्मभारय समास में धर्मा त्मक जो प्रदेश है उसका समस्त धर्नास्तिकाय के साथ अभेश्रहत होने के कारण समानाधिकरण हो जाता है। इसलिये प्रदेश भी धर्मा-स्मिकायरूप बन जाता है। इसी प्रकार (अधमीश्मक: प्रदेश: अधर्म:, आकाशात्मकः प्रदेशः आकशः 'जीवश्व स प्रदेशश्व स प्रदेशो नो जीवः स्कन्धश्च स प्रदेशश्च स प्रदेशों नो स्कन्धः) यहां पर भी जानना चाहिये। तारपर्य कह है कि-'अनन्त जीवारमक समस्त जीवास्तिकाय है उसका

સમાસના આધારે કહી વહા છીએ તો આ બરાેબર નથી તાત્પર્ય એ છે કે ને સપ્તમ્યન્ત તત્પુરુષ સમાસના આધારે "ધમ્મે परसे" એમ કહા છા તા ધર્મ અને પ્રદેશમાં લેદ પ્રક્ષક્ત થાય છે. જેમ ''कुण्डे बररणि''માં લેદ છે. ને તમે કર્મધારય સમાસના આધારે કહા છા તે! આમ કહા કે 'ઘમ્મે ચ સે વરતે ચ સે પરસે ધમ્મે 'આ રીતે કહેવાથી સપ્તમી તત્પુરુષ સમાસ વિધ સંદેહ ઉપન્ન થતા નથી. કર્મધારય સમાસમાં ધર્માત્મક જે પ્રદેશ છે, તેનું સમસ્ત ધર્માસ્તિયાયની સાથે અસેદરૂપ હાવાથી સમાનાધિકરણ થઈ જાય છે. એટલા માટે આ પ્રદેશા પણ ધર્માસ્તિકાયરૂપ થઇ જાય છે. આ પ્રમાણે (બ્રધર્માત્મજ્ઞ: પ્રદેશ: અધર્મ:, आજાશાત્મજ્ઞ: પ્રદેશ: ગ્રાહ્મ છા ત્રારા જીવશ મ પ્રરેશ સ પ્રદેશો નો જોવ: સ્જન્યક્ષ સ પ્રદેશ સ પ્રદેશ ગ્રાહ્મ છે. અહીં પણ જાણી લેવું નેઇએ. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે ''અન'ત છવાત્મક સમસ્ત છવાસ્તિકાય છે, તેના એકદેશ એક છવ છે. તેના જે

For Private And Personal Use Only

# अनुयोगद्वार**स्**वे

स नो जीव इत्युच्यते । एवम् अनन्तरकन्धात्मकसमस्तस्कन्धस्यैकदेशस्य एकस्कन्धस्य पदेशः समस्तस्कन्धभिन्तत्वात् नोस्कन्ध इत्युच्यते इति भावः । एवं वदन्तं समभिष्ण्ढनयं सम्प्रति एवंभूतनयो भणति त्वं यद् यद् धर्मास्तिकाया दिकं वस्तु मगसि, तत् तत् सर्वे=सपस्तं क्रत्स्नं=देशपदेशकण्पनारहितं मलिपूर्धम्= आत्मस्वरूपेणाविकल्लम् , निरवशेषम्=एकत्वादवयवरदितम्-अत एकग्रहणगृही तम् - एकेन ग्रहणे व=नाम्ना गृहीतम्= श्रभिद्दितम्-एकाभिधानाभिधेवमस्ति, अत

एकदेश एक जीव है। इसका जो एक प्रदेश है, वह समस्त जीवास्ति-काप से भिन्न ही हेता है। इसलिये वह नोजीद कहा है। तथा अन नत्सकन्धात्मक जो समस्त स्कंध है उसका एकदेश एकस्कंध होता है। से इस एकदेशरूप एकस्कन्ध का जो प्रदेश है वह समस्त स्कन्ध से भिन्न होने के कारण ने। स्कंध कहा गया है। (एवं व्यंत समभिस्ट संग्रह एवंभू भो भणइ, जं जं भणसि तं तं सब्वं कसिणं पडिपुण्णं निरवसे सं एगगहणगहियं देसेऽवि में अवन्धू, पएसेऽवि में अवस्थू। से से तं पएवदिहंतेणं से तं नयपामाणे) इस प्रकार कहनेवाछे समभि-रूढनय से अब एवंभून नय ने इस प्रकार कहा कि तुम जो २ कह रहे हो वह २ सब इस प्रकार से कहो कि ये जे। धर्मास्तिकायादिक हैं वे समस्त हैं कुल्स्न देश, प्रदेश की कल्पना से विहीन है, प्रतिपूर्ण-आत्मस्वरूप से अविकल हैं, निरवशेष-एक होने के कारण अवयव रहित है, और एक प्रहण ग्रहीत हैं-एक नाम से कहे गये हैं। इसलिये ये सब एकवस्तुरूप है भिन्न २ वस्तुरूप नहीं है, ऐसा मत कहे। कि,

એક પ્રદેશ છે, તે સમસ્ત જીવાસ્તિકાય કરતાં ભિન્ન જ હાય છે. એથી તે 'ના" જીવ કહેલ છે. તેમજ અનંત સ્ક'ધાત્મક જે સમસ્ત સ્ક'ધ છે, તેના એક દેશ એક સ્ક'ધ હાય છે, તા આ એક દેશરૂપ એક સ્ક'ધના જે પ્રદેશ છે, તે સમસ્ત સ્ક'ધ કરતાં ભિન્ન હાેવાથી ''ના" સ્ક'ધ કહેવાય છે. ''વર્લ વયંત સમમિદ્ધ સંવદ્ एવં મૂ ઓ મળદ્દ, चં जं મળસિ ત' ત' सच्चं क दिणं पहिपुण्णं निरवसे सं पग महण निद्धि दे से ક वि मे अवस्थू, पए से S वि मे अवत्थ्यू से त' पप स दिट्ठं तेण से त' नय प्यमाणे) આ પ્રમાણે કહેના રા સમ મિરૂઢ નયને એવ 'બૂનનચે આ પ્રમાણે કહ્યું કે તમે જે ક'ઈ કહી રહ્યા છે, તે એવી રીતે કહા કે આ ખધા જે ધર્મા સ્તિકાયા દિકા છે તે સમસ્ત, કૃત્રન દેશ, પ્રદેશની કલ્પનાથી વિહીન છે, પ્રતિપૂર્ણ –આત્મ સ્વરૂપથી અવિશ્લ છે, નિરવશેષ - એક હાેવાથી અવયવર હિત છે. અને એક બહા ગૃહીત થયેલા છે, अनुयोगवन्द्रिका दीका स्व २२९ प्रवेशहणन्सेन नयप्रमाणम्

603

एवमेव तद्धमीस्तिकायादिकं भण । मदेशरूपतयातुमा भण । यतो मम मते देशोऽपि अवस्तु-अपदार्थः, प्रदेशोऽप्यपदार्थः । अखण्डस्यैव वस्तूनः सन्वेनोप-योगात । अत्रेदं बोध्यम् मदेशमदेशिनौ भिन्नौ वा अभिन्नौ ? यदि मथमः स्वी-कियेत तर्हिं भेदेनोपलम्भः मसज्ज्येत, न चैवमस्ति। अधाभेदपक्षः स्वीक्रियेत. तदा मदेशमदेशिनोः पर्यायता मसञ्ज्येत, एकार्धविषयत्वात् । न च पर्यावशब्द-ये प्रदेशरूप है क्योंकि मेरे सिद्धान्तानुसार जो बस्तु देशरूप है वह अब-स्तुअपदार्थ-है तथा जो प्रदेशरूप है वह भी अपदार्थ है। हम चस्तु को खंडरूप नहीं मानते-किन्तु अखंडात्मक यस्तु केा ही हमसत् रूप मानते हैं। नारपर्य कहने का यह कि-'जब हम इस प्रकार से विचार करते हैं कि, प्रदेश और भरेकी ये दोनों आपस में भिन्न है या अभिन्न ?' तो कोई भी विचार युक्तियुक्त प्रतीत नहीं हे।ता जैसे-यदि यही माना जावे कि-'प्रदेश और परेशी ये दोनों भित्र हैं ते।, इस स्थिति में दोनों की स्वतंत्ररूप से उपछब्धि है।नी चाहिये-परन्तु ऐसा हे।ता नहीं हैं। प्रदेश विना प्रदेशी की और प्रदेशी विना प्रदेश की जिकाल में भी उपलन्धि नहीं हेली। यदि दोनों का अभेद पक्ष स्वीकार किया जावे ते। इस स्थिति में प्रदेश प्रदेशी में पर्यायशब्दता की प्रसक्ति पास हे।ती है। क्योंकि दोनों का विषय एक पडेगा। कहने का अभिप्राय यह है कि जब दोनों सर्वथा अभिन्न होंगे ते। जे। अर्थ प्रदेश शब्द का हे।गा वही

એટલા માટે એ ખર્ધા એક વસ્તુરૂપ છે. સિન્નસિન્ન વસ્તુરૂપ નથી. તમે એમ પણ કહેા નહિ કે આ પ્રદેશ રૂપ છે કેમકે મારા સિદ્ધાન્ત સુજબ જે વસ્તુ દેશરૂપ છે, તે અવસ્તુ-અપદાર્થ છે તેમજ જે પ્રદેશરૂપ છે, તે પણ અપદાર્થ છે. અમે વસ્તુને ખંડ રૂપમાં જેતા નથી, પરંતુ અખંડાત્મક વસ્તુને જ અમે સત્રૂપમાં માનીએ છીએ. તાત્પર્ય આ છે કે જ્યારે અમે આ પ્રમાણે વિચાર કરીએ છીએ કે પ્રદેશ અને પ્રદેશી એ બન્ને પરસ્પર ભિન્ન છે કે અભિન્ન! તા કાઇપણ વિચાર ઉચિત લાગતા નથી. જો એમ જ માની લેવામાં આવે કે પ્રદેશ અને પ્રદેશી એ બન્ને સિન્ન છે તો આ સ્થિતિમાં બન્નેની સ્વતંત્ર રૂપથી ઉપલબ્ધિ થવી જેઇએ પરંતુ આમ થતું નથી. પ્રદેશ વગર પ્રદેશીની અને પ્રદેશી વિના પ્રદેશની ત્રિકાળમાં પણ ઉપલબ્ધિ થતી નથી. જો બન્નેના અલેદપક્ષ સ્વાંકાર કરવામાં આવે તા આ સ્થિતિમાં પ્રદેશ પ્રદેશીમાં પર્યાય શબ્દતાની પ્રસક્તિ ઉપસ્થિત થાય છે કેમકે બન્નેના વિષય એક જ થશે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે જ્યારે સ્વ<sup>6</sup>થા અભિન્ન થશે તો જે

For Private And Personal Use Only

**50**/

#### <del>अ</del>नुयोगद्वारस्त्रे

योर्युगपदचारणं युज्यते. एकेनेइ तदर्थोक्तों दितीयस्य वैयध्यति । तस्मान्मम मते कुत्स्नं मनिपर्णं निरव्होषगेवामिधानाभिधेयमेकमेव वस्तु विद्यते ऽति । तदेवमेने सक्षनयाः स्वस्वमत सत्यतापतिपादनवराः परस्परं विषतिषद्यन्ने । एवं च परम्परं निरपेक्ष गया वर्त्तमाना एते नया दर्नेया मवन्ति, तथागतादिसमयवत् । अर्ध प्रदेशी का होगा और जे। अर्थ मदेशी का होगा वही अर्थ प्रदेश का हे।गा---जैसे वक्ष और पादप ये दो शब्द पर्यायवाची शब्द है. ते। इन दोनों का एक ही व्रक्षरूप अर्थ हे।ता है। अतः जब यही वात स्वीकार की जावेगी ते। फिर दो पर्याय इाव्हों का यगपद उच्चारण करना उपर्थ हे।गा-क्योंकि एक इाब्द के उच्चारण से ही ब्रितीयझब्द के अर्थ की प्रतिपत्ति हे। जावेगी । इसलिये मैं ते। यही मानता हं कि 'ये धर्मादिक वस्तुएँ समस्तरूप है, देश प्रदेश की कल्पना से रहित है. आत्मस्वरूप से अविकल हैं, एक होने के कारण अवचव रहित है और अपने २ एक २ नाम से कही गई हैं। इसलिये ये सब एक ही हैं। जुदी २ नहीं हैं । इस प्रकार ये सातेानय अपने २ मत की सत्यता के प्रतिपादन करने में कटियद्व रहते हैं। अतः आपस में एक दसरे नय के मत से एक दसरे नय की मत की समानता नहीं मिलती है। इस प्रकार इन में विवाद थना रहता है। ये सातों नय जब अपने मत की स्थापना में एक दूसरे नय की अपेक्षा नहीं रखते हैं। तब ये नथा

અર્થ પ્રદેશ શખ્દના થશે, તે જ અર્થ પ્રદેશી શખ્દના પદ્ય થશે, અને જે અર્થ પ્રદેશીના થશે, તે જ અર્થ પ્રદેશના થશે. જેમ વૃક્ષ અને પાદપ એ બન્ને પર્યાયવાચી શખ્દા છે, તા એ બન્નેના એક જ વૃક્ષ રૂપ અર્થ હાય છે. એથી જ્યારે એજ વાત સ્વીકારવામાં આવશે તા પછી છે પર્યાય શખ્દાનું શુગપદ ઉચ્ચારલ કરવું નિર્ત્ય ક લાગશે. કેમ કે એક શખ્દના ઉચ્ચારભથી જ બીજા શખ્દના અર્થની પ્રતિપત્તિ થઈ જશે. એથી હું તા એમ જ માનું છું કે. 'આ ધર્માદિક વસ્તુએા સમસ્તરૂપ છે, દેશ પ્રદેશની કલ્પનાથી રહિત છે, આત્મસ્વરૂપથી અવિકલ છે. એક હાવા બહલ અવયવરહિત છે, અને પાનપાતાના એક એક નામથી કહેવામાં આવેલ છે એથી એએા સર્વે એક જ છે, ભિન્નભિન્ન નથી. આ પ્રમાણે એએા સાતે સાત નય પાતપાતાના મતની સત્યતાને પ્રતિપાદિત કરવામાં તત્પર રહે છે. એથી પગ્સ્પર એકપ્રીજા નયના મતમાં એકબીજાના નયના મતની સમાનતા મળતી નથી. આ રીતે આમાં વિસંવાદિતા બની રહે છે. આ સાતે સાત નય જ્યારે પાતાના મતની સ્થાપનામાં એકબીજાના નયની अनुयोगर्चान्द्रका टीका सूत्र २२९ प्रदेशहप्रान्तेन नयप्रमाणम् 👘

80 R

परस्परमपेक्ष्य वर्तमाना एते नयाः सुनया भरन्ति । एतैः परस्परसापेक्षैः समुदि-तैरेव नयैः सम्ह्र्गं जिनमतं भवति नत्वेकेकावस्थापाष् उक्तञ्च—

"उदघाविन सर्वसिन्धवः, सम्रुरीर्णास्त्ववि नाथ ! इष्टयः ।

न च तासु भगन मदद्रवते, मनिमकतातु सरिल्दिवयोदधिः'' ॥इति॥

एतेषां नयानां ज्ञानरूपतया, ज्ञागरुय च गुणस्वेन गुगपमाणेऽन्तर्भावो भवति गत-षौद्ध-सिद्धान्त के अनुसार दुर्नेथ कहलात हैं । परस्पर सापेक्षवाद में एक दूसरे के सिद्धान्त का विलेग नहीं किया जाता है। वहां ते। 'वेसा भी है और ऐसा भी है' यही बान रहती है। इसलिये इन नयों केा सापेक्षस्थिति में सुनय कहा गया है। इन सापेक्ष समुदित-नयों में ही सम्पूर्ण जिनमत प्रतिष्ठित है। एक एक की अवस्था में नहीं। उक्तं च करके जे। कारिका लिखी गई है उसका तात्पर्य यह है कि-'जिस प्रकार से समुद्र में समस्त नदियां आकर मिलती हैं---समाती हैं-उसी प्रकार से हे नाथ! आप से समस्त एकान्तदृष्टियां-समाई हुई हैं। परन्तु उन अलग रही हुई दृष्टियों में-मान्यताओं में -आप इस प्रकार से नहीं दिखलाई देते हे। कि जिस प्रकार से भिन्न २ रही हुई नदियों में समुद्र दिखलाई नहीं देता। कहने का निष्कर्ष यही है कि परस्पर सापेक्ष नयसिद्धान्त ही जैन सिद्धान्त है और निर-पेक्ष नयवाद भिथ्यावाद है ? ये सब नय ज्ञानका हैं और ज्ञान आत्मा का गुण है इसलिये इन नयों का यद्यपि ज्ञानगुण में अन्तर्भाव हो અપેક્ષા રાખતા નથી ત્યારે આ બધા ગત−ઝૌદ્ધ સિદ્ધાન્તની જેમ દુર્વથ કહેવાય છે. પરસ્પર સામેગ્નવાદમાં એકબીજાના સિદ્ધાન્તના વિલેત્પ કરવામાં આવતા નથી હ્યાં તેા 'આમ પશુ છે અને તેમ પશુ છે' એ જ સિદ્ધાન્ત રહે છે. એટલા માટે આ નયેાની સાપેક્ષસ્થિનિમાં સનય કહેવામાં આવેલ છે આ સાપેક્ષ સમુદિત નયેામાં જ સંપૂર્ગ જિનમન પ્રતિષ્ઠિત છે. એકએકની અવસ્થામાં નહિ. ઉકતંગ કરીને જે કારિકા લખવામાં આવી છે, તેનું તાત્પર્ય આ પ્રમાશે છે કે 'જેમ સમુદ્રમાં સમસ્ત નદીઓ જઇ મળે છે, તેમજ હે નાથ ! આપમાં સમસ્ત એકાન્ત દબ્ટિએા સમાહિત થયેલ છે." પરંતુ તે ભિન્નભિન્ન રહેલી દબ્ટિએામાં, (માન્યતાએામાં) આપશ્રી જેમ જુદી જુદીનદીએામાં સમુદ્રના દર્શન થતા નથી તેમ દેખાતા નથી. તહત્પર્ય અત્ય છે કે પરસ્પર સાપેક્ષનય સિદ્ધાન્ત જ જૈન સિદ્ધાન્ત છે. અને નિરપેક્ષ નલવાદ મિથ્યાવાદ છે. આ સર્વ નચેા જ્ઞાનરૂપ છે અને જ્ઞાન આત્માના ગુણ છે. એટલા માટે આ સર્વ નચાેના જો કે જ્ઞાનગુણુમાં અન્તર્ભાવ થઇ જાય છે છતાંએ પ્રત્યક્ષ વગેરે પ્રમાણુત્થી જે **अ० ७**७

तथापि एशं मत्यक्षादिग्रमाणेभ्यो नयरूपतामात्रेण पृथक्मसिद्धत्वाद् बहुविचार-विपयत्वाद् जिनागमे प्रतिस्थानमुपयोगित्वाच पृथगुक्तिरिति । प्रकृतमुपसंद्रझाह-तदेतत् प्रदेशदृष्टान्तेनेति । अनेन मस्थकादिदृष्टान्तत्रयेण नयप्रमाणं निरूपित-मिति सूचयितुमाह-तदेतत्रयम्माणमिति । एतद् दृष्टान्तत्रयक्षुपछक्षणमात्रम् , जोवादिविषयेपु सर्वत्र, नयविचारस्य प्रस्तुतत्त्वादिति ।।यू० २२९ ।

अय संख्यापमाणं निरूपयति-

मुच्य-से किंतं संखप्पमाणे ? संखप्पमाणे-अट्टविहे पण्णत्ते, तं जहा-नामसंखा, ठवणसंखा, दघ्व पंखा, ओवम्मसंखा, परि-माणसंखा, जाणणासंखा, गणणासंखा, भावसंखा ) से किंतं नामसंखा ? नामसंखा-जस्स णं जीवस्त वा जाव से तं नाम-संखा। से किंतं ठवणसंखा ? ठवणसंखा-जण्णं कटूकम्मे वा

जाता है फिर भी परयक्ष आदि प्रमाणों से जो इन्हें भिन्न कहा गया है उस का कारण यह कि एक ते। ये नयरूप है, दूसरे बहुत विचार के ये बिषय हैं। तीसरे जिनागम में स्थान २ पर इनका उपयोग हुआ है। इस प्रकार प्रदेश टब्टान्त से यह नयस्वरूप का जिरूपण है। प्रस्थक टब्टान्त से वसतिटछान्त से एवं पदेश टब्टान्त से जो यह नय स्वरूप का निरूपण खन्नकारने किया है वह केवल उपलक्षण मान्न है क्योंकि ऐसे कई टब्टान्त है कि जिन से नयों के स्वरूप का निरूपण किया गया है। इन नयों जीवादिक पदार्थों का क्या स्वरूप है, यह जाना जाता है। स्वन्न २२९॥

એમને મિન્ન કહેવામાં આવેલ છે, તેનું કારણ એ છે કે એક તા આ ખધા નયરૂપા છે, અને બીજ વાત આમ છે કે એ સવે ઘણા વિચારાના વિષયા છે. ત્રીજી વાત આ છે કે જિનાગમમાં ઘણાં સ્થળે એમના ઉપયાગ થયેલ છે. આ રીતે પ્રદેશ દબ્ટાન્તથી આ નય સ્વરૂપનું નિરૂપણ છે. પ્રસ્થક દબ્ટાન્તથી વસતિ દબ્ટાન્તથી તેમજ પ્રદેશ દબ્ટાન્તથી જે આ નયસ્વરૂપનું નિરૂપગ્ સૂત્રકારે કરેલ છે તે કક્ત ઉપલક્ષણ માત્ર જ છે. કેમકે એવા ઘણા દબ્ટાન્તા છે કે જેમનાથી નય સ્વરૂપાનું નિરૂપગ્ કરવામાં આવેલ છે. આ નયા વડે જીવાદિક પદાર્થાનું સ્વરૂપ કેલું છે, આ વાત સ્પબ્ટ થાય છે. ાસૂ. રરલા अनुयौगचन्द्रिका दिका सूत्र २३० संख्याप्रमाणनिरूपणम्

દ્દર્શ

पोत्थकम्मे वा जाव से तं ठवणसंखा। नामठवणाणं को पइ-विसेसो ? नाम आवकहियं, ठवणा इत्तरिया वा होजा आवक-हिया वा होजा। से किंतं द्वसंखा? द्वसंखा-द्विहा पण्णत्ता, तं जहा-आगमओ य नो आगमओ य जाव, से किंतं जाण-यसरीर-भवियस्रीरवइरिता द्वसंखा ? जाणयसरीरभवियसरीर वहारेत्ता द्व संखा-तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-एगभविए, बद्धा-उए, अभिमुहणामगोत्ते य। एगभविए णं भंते! एगभविएत्ति कालओ केवचिरं होइ? जहण्णेणं अंतोमुहूतं उकोमेणं पुटव-कोडी। बद्धाउपणं भंते! बद्धाउएति कालओ केनचिरं होइ? जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुव्वकोडीतिभागं। अभिमुह-नामगोएति कालओ केवच्चिरं होइ? जहन्नेणं एकं समयं उकोसेणं अंतोमुहुतं। इयाणि को णओकं संखं इच्छइ, तत्थ णेगमसंगहववहारा तिविहं संखं इच्छंति, तं जहा-एगभवियं बद्धाउयं अभिमुहनामगोत्तं घ। उज्जुसुओ दुविहं संखं इच्छइ, तं जहा-वद्धाउयं च अभिमुहनामगोत्तं च। तिण्णि सद्दनया अभिमुहणामगोत्तं संखं इच्छंति। से तं जाणचसरीरभविय-सरीरवइरिता द्व्वसंखा। से तं नो आग्मओ द्व्वसंखा। से तं दुध्वसंखा ॥सू०२३०॥

छाया—अथ किं तत् संख्यापमाणम् १, संख्याप्रमाणम्–अध्टविधं वज्ञप्तं, तद्यथा—नामसंख्या, स्थापनासंख्या, द्रव्यसंख्या, औपम्यसंख्या, परिमाणसंख्या, ज्ञानसंख्या, गणनासंख्या, भावसंख्या । अथ काऽलौ नामसंख्या १, नामसंख्या-यस्य खल्ज जीवस्य वा यावत् सा एपा नामसंख्या । अथ काऽसौ स्थापनासंख्या १

अनुयोगद्वारसूत्रे

स्थापनासंख्या-यरखन्छ काष्ठकर्माणि वा पुस्तकर्माणि वा यावन् सा एपा स्था-पनासंख्या । नामस्थावन वोः कः मतिविश्वेषः १, नाम यावरकथिकं, स्थापना इत्वरिका वा भवेत् यावरकविका वा भवेत् । अथ कोऽसौ ट्रव्यबाह्वः ? ट्रव्यबाह्वो द्विविधः मज्ञप्तः, तद्यथा-आगमतश्च नो आगमतश्च यागत् , अथ कोऽसौ झायक-**श**रीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यशङ्खः १, ज्ञान प्रयसेरमव्यशरीरव्यतिरिक्तो द्रव्य शह्वः त्रिविधः प्रइप्तः, तत्रथा एवभविको बद्रायुष्कः अभिमुखनामगोत्रथ । एक-भविकः खलु भइन्त 1 एकभविक इति कालतः किंयत् चिरं भवति ?, जघन्येन अन्तर्ग्रहर्तम् उत्कर्चेण पूर्वकोटीम् । वद्धायुष्कः सालु भदन्त । बद्धायुष्क इति कालतः कियत् चिरं भवति ? जघन्येन अन्तर्धहूर्तम् उत्कर्षेण पूर्वकोटीत्रिभागम् । अभिग्रखनामगोत्रः खख भद्रन्त ! अभिग्रुखनामगोत्र इति कालतः कियत् चिरं भवति ?, जघन्येन खछ एकं समयम् , उत्कर्षेण अन्तर्मुहूर्तम् । इदानीं को नयः कं बहुम इच्छति नैगमसंग्रहव्यवहाराः त्रिविधजहुम् इच्छन्ति, उद्यया-एकमविकं वद्धायुष्कम् अभिमुखनामगोत्रं च । ऋनुदूत्रको द्विविधं शह्वम् इच्छति, तद्यथा-बद्धायुष्कं च अभिमुखनामगोत्रं च । त्रयः अत्रदनयाः अभिगुखनामगोत्रं शङ्घम् इच्छन्ति । स एव ज्ञायकश्वरीरमञ्वश्वरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यशङ्घः । स एव नो आगमतो द्रव्यशङ्घः । स एव द्रव्यशङ्घः ॥मू० २२०॥

टीका---'से किं तं' इत्यादि-

अथ कि तत् संख्याप्रमाणम् ? इति शिःयमश्नः । उत्तरयति-संख्याप्रमाणं-संख्यानं संख्या, संख्यायतेऽनचेति वा संख्या, सैव प्रमाणम् संख्याप्रमाणम् ।

इस प्रकार नयरूप प्रमाण का निरूपण कर अब सूच्रकार संख्या-प्रमाण का निरूपण करते हैं--- 'से किं तं संखप्यमाणे' इत्यादि ।

इाड्य्रार्थ-(से किं तं संखप्पमाणे ?) हे भदंत ! वह संख्या प्रमाण क्या है ? संख्याप्रमाण आठ प्रकार का कहा गया है ! (तं जहा) जैसे (नामसंखा, ठवणतंखा, द्व्वक्षत्वा, ओद्य्मलेखा, परिमाणसंखा, जाणणांसखा, गणणासंखा, भावसंखा) नामसंख्या, स्थापना संख्या,

આ પ્રમાણે નયરૂપ પ્રમાણતું નિરૂપણ કરીને હવે સૂત્રકાર સંખ્યા પ્રમાણતું નિરૂપણ કરે છેઃ-'से कि' तं संखल्पमाणे' इत्यादि

શખ્ઠાર્થ — (से किंतं संखल्पनाणे ?) હે ભકલ ! તે સંખ્યઃનું પ્રમાણુ શું છે ? સંખ્યાપ્રમાણુના આઠ પ્રકારા છે. (तं जइा) જેમકે (नामसंखा, ठवण संखा, दब्वसंखा, ओवम्मसंखा, परिमाणसंखा, जाणणा संखा, गणणा संखा, भावसंखा) નામસંખ્યા, સ્થાપનાસંખ્યા, દ્રવ્યસંખ્યા, औપમ્યસંખ્યા, પરિ-

| अनुयोगचन्द्रिका टीको स् | ( ২ই০ | • संख्याप्रमाणनिरूपणम् |
|-------------------------|-------|------------------------|
|-------------------------|-------|------------------------|

"गोशब्दः पश्चभूम्यं जुवादिगर्थमयोगवान् ।

मन्द्मयोगे इध्टयम्यु−वज्रस्वर्माभित्रायकः "॥३ति

इत्यें च संख्या श्रङ्खपोरूभयोग्पि 'संख' शब्देन प्रहणात् अत्र नामस्थापनादिविचारे यत्र संख्या शब्दो यत्र च शङ्घशब्दो घटते, तत्र तत्र स स एव शब्दो प्राह्य इति ।

इव्यसंख्या, औषम्यसंख्या, परिमाणसंख्या, ज्ञानसंख्या, गणनासंख्या, भावसंख्या। वस्तु के परिच्छेद का नाम संख्या है। अधवा जिसके द्वारा वस्तु का परिच्छेद किया जावे, उसका नाम संख्या है संख्यारूप जो प्रमाण है, वह संख्याप्रमाण है। यहां 'संख' दाव्द से संख्या और दांख इन दोनों का भी पहण हुआ है। यहां 'संख' दाव्द से संख्या और दांख इन दोनों का भी पहण हुआ है। यहां 'संख' दाव्द सो संख्या और वास की संस्कृत छाया होती है। अथवा-अनेक अर्ध वासे दाव्द के जैसा 'संख' दाव्द के अर्ध संख्या और दांख ये दो होते हैं। अने-कार्थ गो दाव्द के पद्य, भूमि आदि अनेक अर्थ होते हैं, यह बात तो सर्वविज्ञ विदित ही है। उक्तं च करके जो 'गो-दाब्द: पद्युभूम्यंद्यु' इत्यादि श्लोक लिखा है, उसका ताल्पर्य यही हैं कि-गो दाव्द इतने अर्थ का वाचक है, इस प्रकार संख्या और दांख इन दोनों का भी 'संख' दाब्द से ग्रहण होने के कारण यहां नाम स्थापना आदि के

માણુસંખ્યા, જ્ઞાનસંખ્યા, ગણુનાસંખ્યા, ભાવસંખ્યા. વસ્તુના પરિચ્છેઠનું નામ 'સંખ્યા' છે. અથવા જેના વડે વસ્તુ પરિચ્છેઠિત કરવામાં આવે તે 'સંખ્યા' કહેવાય છે. સંખ્યારૂપ જે પ્રમાણ છે, તે સંખ્યાપ્રમાણ છે અહીં' 'સંખ' શખ્દથી સંખ્યા અને શંખ એ બન્નેનું બ્રહેણુ કરવામાં આવેલું છે કેમકે આ શબ્દતી સંસ્કૃત છાયા બન્ને પ્રકારની થાય છે અથવા અનેકાર્થી શખ્દની જેમ 'સંખ' શબ્દના અર્થી સંખ્યા અને શંખ બન્ને થઇ શકે તેમ છે અનેકાર્થંક 'ગા' શબ્દના ખર્થી સંખ્યા અને શંખ બન્ને થઇ શકે તેમ છે અનેકાર્થંક 'ગા' શબ્દના પશુ, ભૂમિ, વગેરે ઘણા અર્થી થાય છે એ વાત સર્વવિદિત છે ઉકતંચ કહીને જે 'ગો શઘ્દ વગ્રુમૂમ્વંશુ' વગેરે શ્લાક સંખવામાં આવેલ છે, તેનું તાત્પર્ય આમ છે કે 'ગા' શબ્દ આટલા બધા અર્થોના વાચક છે આ પ્રમાણે 'સંખ' શબ્દના સંખા અને શંખ આ બન્ને અર્થો ગ્રહણ કરવામાં આવેલ છે તેથી અહીં નામ સ્થાપના આદિના સંબધમાં વિચાર કરતાં આ શબ્દથી જે જે સ્થળે સંખ શબ્દના જ્યાં સંખ્યા

# **बनु**यौगतारस्त्रे

ક્ષપ્ર

तच नागसंख्पा स्थापनासंख्येत्यादि अध्यविधम् । तत्र नामसङ्ख्या-यस्य खलु जीवस्य वा अनीवस्य वा जीवानां व। अनीवारां वा तदुभयस्य वा तदुभयेषां वा संख्या इति नाम क्रियन्ते सा बोध्या। तथा-स्थापनासंख्या-यरखळु काध्ठ-कर्मणि वा पुम्तकर्मणि वा वित्रकर्मणि वा अन्यत्रापि वा संख्येति स्थापना स्थाप्यते सा स्थापनासंख्या। नामस्यापनयोः को विद्येषः ? इत्याह-नाम याव-

विचार में इम इाब्द से जहां संख्यादाब्द का और जहां इांख इाब्द का अर्थ घटित होता हो अर्थात लागू पडता हो वहां २ उस उस राब्द की योजना कर छेनी चाहिये। (से कि तं नाम संखा) हे भदन्त ! नामसंख्या क्या है ? (नाम संखा) नाम संख्या (जस्स णं जीवस्स वा जाव से तं नाम संखा) जिस एक जीव का अथवा अजीव का अथवा अनेक जीवों का या अजीवों का अथवा एक जीव अजीव दोनों का या अनेक जीवों का या अजीवों का अथवा एक जीव अजीव दोनों का या अनेक जीव, अजीव इन दोनों को 'संख्या' ऐसा जो नाम रख लिया जाता है, वह नामसंख्या है। (से कि तं ठवणासंखा) हे भदन्त ! स्थापना संख्या क्या है ?(ठवणासंखा) स्थापना संख्या (जण्णं कट्ठकम्मे वा) काष्ठ कर्म में (पोत्थकम्मे वा जाव से तं ठवणासंखा) अथवा पुस्तकर्म में, या किसी वित्र में अथवा और भी किसी वस्तु में ' संख्या' इस रूप से जो आरोपित किया जाता है, वह स्थापना संख्या है।

इांका—(णामठवणागं को पह विसेसो) नाम और स्थापना में क्या अन्तर है?

242 ઘટિત થતા દાય ત્યાં સંખ્યા અર્થ તેમજ જ્યાં શ'ખ અર્થ ઘટિત થતા દાય ત્યાં શ'ખ અર્થ કરવા રાગ્ય છે. (से किं त' नामसंखा) દે ભદ'ત! નામ સંખ્યા શું છે? (नाम संखा) નામ સંખ્યા (जग्स णं जीवरख वा खाव से तं नाम संखा) જે એક જીવનું અથવા આ અજીવનું અથવા ઘણા જીવાનું અથવા ઘણા જીવ અજીવ એ બન્નેનું 'संख्या' આવું જે નામ રાખવામાં આવેલ છે. તે નામ સંખ્યા છે. (से किं તં ठवणा संखा) દે ભદ'ત! સ્થાપનાસંખ્યા શું છે? (ठवणासंखा) સ્થાપના-સંખ્યા, (जण्णं कट्टूकम्मे वा) કાષ્ઠ કમ<sup>6</sup>માં (पोत्यकम्मे वा जाव से तं ठवणसंखा) અથવા પુસ્તકર્મમાં અથવા કાઇપણ ચિત્રમાં અથવા ગમે તે વસ્તુમાં 'સંખ્યા' આ રૂપમાં જે આરાપ કરવામાં આવે છે, તે સ્થાપનાસંખ્યા છે. मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २३० संख्याप्रमाणनिरूपणम्

त्रहथिकम्, स्थापना तु इत्वरिका वा यावरकथिका भवति । नामसंख्यास्थापना-संख्याविषये विद्योपभावना नामावक्यकस्थापनावक्यकानुसारेण कर्तव्या । तथा∽ द्रव्यञ्चद्धः आगमनोभागमभेदेन द्विवियः । तत्र नोभागमतो द्रव्यञ्चद्धिविश्वो ज्ञायक्यरोरद्रव्यय्ञद्धः, भव्यशरीरद्रव्यश्वङ्खः, ज्ञायक्यरीरमव्यशरीरव्यतिरिक्तो द्व्यय्यद्ध्वा भ्यत्र आगमतो द्रव्यय्यङ्खः, नो आगमतो द्रव्यरुद्धस्याधभेदद्वयं च द्रव्यय्यद्ध्वा भ्यत्र आगमतो द्रव्यय्यङ्गः, नो आगमतो द्वव्यरुद्धस्याधभेदद्वयं च

उत्तर--(णामं ? आवकहियं, ठवणा इत्तरिया वा होज्जा आवक हिया वा होज्जा) नाम यावरकधिक होता है तथा स्थापना इरवरिक भी होती है और यावत कथिक भी होती है। नाम संख्या एवं स्थापना संख्या इन दोनों के विषय का खुलाज्ञा अर्थ और भेद नामआवद्यक और स्थापनाआवद्यक के अनुसार समझ लेना चाहिये। यह प्रकरण पीछे स्पष्ट लिखा जा चुका है। (से किं तं दब्वसंखा ?) हे भदन्त! द्वव्यद्तांख का क्या नात्पर्य है ?

उत्तर---(दव्वसंखा दुविहा पण्णत्ता) द्रव्यशंख दो प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे (आगमओ य नो आगमओ य जाव) आगम द्रव्य शंख और नो आगमद्रव्यशंख । इनमें नो आगम की अपेक्षा से द्रव्यशंख तीन प्रकार का होता है-एक ज्ञायक शरीर द्रव्यशंख, दूमरा भव्य शरीर द्रव्य शंख, और तीसरा ज्ञायकशरीर भव्यशरीर व्यति-रिक्त द्रव्य शंख । आगम की अपेक्षा से द्रव्यशंख का और नोआगम की अपेक्षा से द्रव्यशंख के प्रथम और द्वितीय भेद का स्वरूप द्रव्या-

શ'કા-(णामठवणाणं को पद्दविसेसो) નામ અને સ્थાપનામાં શા તફાવત છે ! ઉત્તર--णाम आवकदियं, ठवणा इत्तरिया वा होच्जा आवकदिया वा होडजा) નામ યાવત્કથિત હાય છે, તેમ જ સ્થાપના ઇત્વરિક પણ હાય છે. અને યાવત કથિત પણ હાય છે. નામસંખ્યા અને સ્થાપનાસંખ્યા આ બન્ને વિષયા વિષે અર્થ અને ભેઠ નામઆવશ્યક તેમજ સ્થાપના આવશ્યક મુજબ સમજી લેવું જેઈ એ. આ પ્રકરણ વિષે પહેલાં સ્પષ્ટતા કરવામાં આવી છે. (से fs त' इत्वसंखा ?) હે ભદ'ત! દ્રવ્ય શ'ખનું શું તાત્પર્ય છે ?

ઉત્તર --- (इव्वसंखा हुविहा पण्णत्ता) દ્રવ્ય શંખના બે પ્રકારા હાય છે. (तं जहा) જેમકે (क्षागमओ य नो आगमओ य जाव) આગમ દ્રવ્ય શંખ અને નાઆગમ દ્રવ્યશંખ આમાં નાઆગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્યશંખના ત્રહ્ય પ્રકારા હાય છે. જ્ઞાયક દ્રવ્યશંખ, ભવ્યશરીર દ્રવ્યશંખ અને જ્ઞાયક શરીર ભવ્યશરીર વ્યતિરિક્ત દ્રવ્યશંખ. આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય શંખના પ્રથમ અને દ્વિતીય લેઠનું સ્વરૂપ દ્રવ્યાવશ્યકમાં પ્રતિપાદિત થયેલ આ પ્રકારાની જેમ જ સમજવું

## **बनुयोगद्वारस्**त्रे

६१६

र्कि तं' इत्यादि । अथ कोऽसौ ज्ञायकघ्रारिभव्यग्रसेरव्यतिरिक्तो द्रव्यश्रङ्खः ? इति शिष्ण मक्षः । उत्तरयति–ज्ञायकग्रसिमव्यग्रसिरव्यतिरिक्तो द्रव्यशङ्ख स्त्रिविधः प्रज्ञक्षः, तद्यथा-एकभविको वद्धायुष्कोऽभिष्ठखनामगोत्रश्वेति । उत्र-यो जीवो मृत्वाऽनन्तरभवे शङ्खेव्रत्यत्स्यते, सत्तेष्ववद्धायुष्कोऽपि जन्मदिनाझरभ्य एकभविकः शङ्ख उच्यते । तथा यः शङ्ख्यायोग्यं कर्म बद्धवान स वद्धायुष्कः शङ्खः ।

वइपक में प्रतिपादित इन्हीं प्रकारों के जैसा जानना चाहिये। अब नोआगम द्रव्यक्षांच का जो तृतीय भेद है, वह इन से विलक्षण है। इसलिये सूत्रकार उसे प्रश्नोत्तर पूर्वक कहते हैं-(से कि तं जाणयसरीर-अवियसरीर वहरित्ता द्व्वमंखा?) हे भदन्त ! झायकदारीर और भव्य-दारीर से व्यतिरिक्त जो द्वव्यक्षांच है, उसका क्या स्वरूप है ?

उत्तर--( जाणयसरीरभविषसरीरवहरिला दव्यसंखा तिविहा पण्णत्ता) ज्ञायकद्वारीर और भव्यदारीर इन दोनों से व्यतिरिक्त द्रव्य इांख तीन प्रकार का कहा गया है (तं जहा) उसके वे प्रकार इस प्रकार से हैं-(एगभविए, बद्धाउए, अभिमुहणामगोले य-अ ?) एकभविक, बद्धायुष्क अभिमुख नामगोन्न ! जो जीव मरकर अनन्तर भव में दांख-पर्याय से उत्पन्न होगा, वह उस पर्याय में अभी तक अबद्धायुष्क है, तो भी जब से वह उत्पन्न हुआ है-तभी से छेकर वह एकभविक दांख कहळावेणा। तथा जिस जीव ने दांख पर्याय में उत्पन्न कराने योग्य कर्म का बंध कर लिया है, ऐसा वह जीव बद्धायुष्क इत्यन्न कह

એઇએ. હવે નાંચાગમ દ્રવ્યશ ખને। જે તૃતીય ભેદ છે. તે એના કરતાં વિલક્ષણુ છે. એથી સૂત્રકાર તેના વિધે પ્રશ્નોત્તર પૂર્વંક ચર્ચા કરે છે (से किंतं जाणय-सती(मवियसती(वइरित्ता दब्वसंखा?) હે ભરંત! ज्ञायક શરીર અને ભવ્ય શરીરથી વ્યતિસ્કિત જે દ્રવ્યશ`ખ છે, તેનુ' સ્વરૂપ કેવું છે?

ઉત્તર--- (जाणयसरीरभवियसरीरवइरिता दव्यसंखा तिि हा पण्णत्ता) ज्ञायक शरीर અને ભબ્ય શરીર એ બન્નેથી બ્યતિરિક્ત દ્રબ્યશ'ખના ત્રણ પ્રકારા કહેવામાં આવેલ છે. (तं जहा) તેના પ્રકારા આ પ્રમાણે છે. (एग भविर, बद्धाउर. अभिनुहलामगो ते य-अ) એક ભવિક, બહા પુષ્ક અને અભિમુખ નામ ગેલ, જે જીવ સરણ પામીને અનંતર ભવમાં શંખ પર્યાયમાં ઉત્પન્ન થશે, ને શંખ પર્યાયમાં હજી સુધી અબહા શુષ્ક છે. છતાંએ જ્યારથી તે ઉત્પન્ન થયેલ છે, ત્યારથી માંડીને તે એકભવિક કહેવાશે. તેમજ જે જીવે શંખ પર્યાયમાં ઉત્ત્રન્ન થવા યાગ્ય કર્મજાંધ કરેલ છે, એવા તે જીવ બહા શુષ્કશાંખ

| <b>अनुयोगचन्द्रिका</b> | रीका | ধ্যুস | <b>२३</b> ० | संख्यात्रमाणनिरूपणम् |
|------------------------|------|-------|-------------|----------------------|
|------------------------|------|-------|-------------|----------------------|

**£**₹७

तथा च-शह्वेष्ट्रस्य यस्य जीवस्य नामगोत्रे=द्वीन्द्रियजात्थादि नीचैगोँत्ररूपे कर्भणी जवन्यत एकेन समयेन उत्कृष्टतोऽन्तर्म्यहूर्त्तमात्रेणैव व्यवधानात् अभि-सुखे=उदयाभिमुखपाप्ते नामगोत्रे कर्मणी यस्य सोऽभिष्ठस्वनामगोत्रः शङ्खः प्रोच्यते । पूर्वाक्तिस्विचिगेऽपि भावशङ्खताकारणत्वात् इत्यरीरभव्यशरीरव्यति-रिक्तो द्रव्यशङ्ख उत्यते । नन्वेवं द्रिभविकत्रिमस्कादिरपि भावशङ्कताकारणत्वाद् इष्यशङ्खःवेन वक्तव्यस्उत्किधिद एकभविक एवोच्यते ? इति चेदाह-द्रिभविकादि-रषिण्यवदितत्वेन भावशङ्खताकारणत्वेन नाश्रीयते, तत्कारणत्वाभावात्तस्य द्रव्य-स्थावैगा। द्वांखयोनि में जो जीव निकट में उत्पन्न होने वाला है अर्थास्

डायगा। राखगान में जा जाय गुनाउ न उत्पन्न होने पाठा इ जयात इस जीव के बीन्द्रिय जानि आदिरूप नामकर्म एवं नीच गोत्रहर कर्म जवन्य से एक समय के बाद, और उत्कृष्ट से अन्तर्मुहूर्त्त के बाद इदयानिममुख होनेवाला हो, ऐसा वह जीव अभिमुखनामगोन्नद्रांख कहलावेगा। ये तीनों भी प्रकार के जीव भावदांखता के कारण होने के कारण ज्ञारीर और भव्यदारीर इन दोनों से व्यतिरिक्त द्रव्य दांख कहे गये हैं।

दांका--जिस प्रकार आपने भावशांखता के कारण होने से एक मविक को द्रव्यशांख कहा है-उसी प्रकार जो दिभविक त्रिभविक मादि जीव हैं, उसे भी भावशांखता का कारण होने से द्रव्यशांख कहना चाहिये था, सो ऐसा क्यों नहीं कहा ? यहां तो एकभविक को ही द्रव्य शांख कहा है।

उसर--- इांका ठीक है, परन्तु दि अविक आदि जीव को जो द्रव्य-इांख नहीं कहा है, उसका कारण घह है कि 'ऐसा वह जीव भाव sदेवाशे. श'भ थे।निमां के छर निश्ट लविष्यमां ઉप्तन्न थनार द्वाय तेमक नीय गेात्र ३५ अर्भ कधन्य अरतां એક समय णाह अने ઉत्કृष्टथी अन्तर्भु दूत' वाद ઉदयालिभुभ थनार खेय, એवे। ते छत्र अलिभुभ नाम गेात्र श'भ sदेवाशे. આ त्रह्य प्रशरना छवे। लाव श'भताना आरख देवा णहल ज्ञशरीर अने कन्य शरीर એ अन्तेथी व्यतिरिक्त द्रव्यश'भ कडेवामां आव्या छे.

શંકા--- જેમ આપછીએ ભાવશંખતાના કારણે એક ભવિકને દ્રવ્યશંખ કહેલ છે, તેમજ જે દિભવિક, ત્રિભવિક વગેરે જીવ છે, તેને પણ ભાવશંખતા ના કારણે દ્રવ્યશંખ કહેવા જોઈએ, પરંતુ એવું કહેવામાં આવ્યું નથી. અહીં તા એકબવિકને જ દ્રવ્યશંખ કહેવામાં આવેલ છે.

ઉત્તર—શંકા ખરાબર છે, પરંતુ દિલલિક વગેરે જીવને જે દ્રવ્યશંખ કહેવામાં આવ્યા નથી, તેતું કારણ આ પ્રમાશે છે કે 'એવા તે જીવા ભાવ કાર હટ '५१८

# अनुयोगद्वार**स्**षे

श्रह्यत्वमपि नास्ति, अो द्रिभविकादिर्द्रव्यग्रह्वस्वेन नोक्त इति ! एकमविकादि-त्रिविघोऽपि शङ्कः कालतः कियचिरं मक्तीस्याइ--'एगमविए णं भंते !' इत्यादि। एकमविकः खलु भदन्त ! शङ्कः एकमविक इति व्यपदेशेन कालतः कियचिरं भक्तति ? उत्तरयति-जघन्येन अन्तर्मुहूर्त्ते भवति उत्कर्षेण पूर्वकोटीम् । अयं मावः-

शंखना का अच्यवहित कारण नहीं होता है। एक भविक जीव ही भाष इांखता का अच्यवहित कारण होता है। अतः उसे ही द्रच्यदांख कहा गया है। जीव मरकर दांख की ही पर्याय में उस्पन्न होनेवाला हो उसी का नाम एक भविक द्रच्यदांख है। द्रिभविक आदि ऐसे नहीं होते है। क्योंकि दे मरकर दांख की पर्याय में ही प्रथम भवरूप से उत्पन्न नहीं होते-दूसरी पर्याय में उस्पन्न हो जाते हैं। इसलिये उनमें आवदांखता के प्रति कारणता नहीं बनती। और इसलिये उनमें द्रव्यदांखता ? भी नहीं कही गई है। एकभविक आदि जो तीनों प्रकार के ये दांख जीव हैं, उनमें से जो (एगभविर णं भंते) हे भदन्त ! जो एकभविक जीव हैं, वह (एगभविएत्ति) एकभविक इस नामवाला (कालओ) काल की अपेक्षा (केवचिवरं भवह) कितने समय तक रहता है ?

उत्तर--(जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसे णं पुच्वकोडी) एक भविक जीव एकभविक इस नामवाला जघन्य से ते। एक अन्त-मुंहूर्त्त तकरहता है। इसका तास्पर्य यह है कि-'पृथिवी आदि किसी

શ'ખતાના અવ્યહિત કારણ થતા નથી' એકભવિક જીવ જ ભાવ શ'ખતાના અવ્યવહિત કારણ દેશ્ય છે. એથી તેને જ દ્રવ્યશ'ખ કહેવામાં આવેલ છે. જે જીવ મરણ પામીને શ'ખ પર્યાયમાં જ જન્મ પામનાર હાય તેનું જ નામ એક ભવિક દ્રવ્યશ'ખ છે દિભવિક વગેરે એવા હાતા નથી, કેમકે તેઓ મરણ પામીને શ'ખ પર્યાયમાં જ પ્રથમ ભવરૂપમાં ઉત્પન્ન થતા નથી, પરંતુ બીજી પર્યાયમાં શ'ખ પર્યાયમાં જ પ્રથમ ભવરૂપમાં ઉત્પન્ન થતા નથી, પરંતુ બીજી પર્યાયમાં શ'ખ પર્યાયમાં જ પ્રથમ ભવરૂપમાં ઉત્પન્ન થતા નથી, પરંતુ બીજી પર્યાયમાં શ'ખ પર્યાયમાં જ પ્રથમ ભવરૂપમાં ઉત્પન્ન થતા નથી, પરંતુ બીજી પર્યાયમાં શ'ખ પર્યાયમાં જ પ્રથમ ભવરૂપમાં ઉત્પન્ન થતા ગયી, પરંતુ બીજી પર્યાયમાં શતા થઈ જાય છે. એટલા માટે તેમનામાં ભાવશ'ખતા પ્રત્યે કારણતા ઉપસ્થિત થતી નથી અને તેથી જ તેમનામાં દ્રવ્યશ'ખતા પણ કહેવામાં આવી નથી. એક ભવિક વગેરે જે ત્રગ્રુ પ્રકારાના આ શ'ખ જીવા છે તેઓમાંથી (एનમાલિए ળં મંત્રે) હે લદ'ત ! જે એકભવિક જીવ છે, તે (एનમવિएત્તિ) એક ભાવિક નામ-વાળા (काજીઓ) કાલની અપેક્ષાએ (केन्नचित्र मनइ) કેટલા સમય સુધી રહે છે ! ઉત્તર--(जहण્ળેળ અંતોમુદુત્ત હત્વ કરેલેળં પુટ્વकોઢી) એકભવિક જીવ

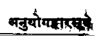
નામવાળા જઘન્યથી તાે એક અન્તર્મુહ્ત્ત સુધી રહે છે અને ઉત્કૃષ્ટથી તાે એક

દ્દશ્લે

मनुयगोचन्द्रिका टीका सूत्र २३० संख्याप्रमाणनिरूपणम्

पृथिव्पायन्यतमभवेऽन्तर्ग्रहूर्त्तं जीवित्वा योऽनन्तरं शङ्केषुत्पद्यते सोऽन्तर्ग्रहूर्त्तमेक-भविकः शङ्को भवति । यस्तु जीदो मत्स्याधन्यतमभवे उन्क्रब्टतः पूर्वकोटिं जीवि-र्त्वेत्तेषुरुपद्यते स पूर्वकोटि यावदेकमविकः शङ्घ उच्यते । अत्र अन्तर्ग्रहर्त्तादपि हीनं जीवानामायुनौस्ति, अतो जघन्यपदेऽन्तर्मुहूर्त्तग्रहणं कृतम् । यस्तु जीवः पूर्व-कोटचधिकायुष्को भवति, सोऽसंख्यातवर्षायुष्कत्वाद् देवेष्वेवोत्पद्यते न तु ुञ्जङ्-खेषु, अतः पूर्वकोटीत्युक्तम् । तथा∽बद्धायुष्कः काळतो जघन्येन अन्तर्मुहूर्त्ते एकभव में अन्तर्मुहूर्त्त तक जीवित रहकर फिर जो मरते ही दांख पर्याय में उत्पन्न हो जाता है, ऐसा वह एकभविक जीव अन्तर्भुद्धर्स तक एक भविक इाख कहलाता है। तथा जो जीव मत्स्य आदि किसी एक भव में उस्कृष्टरूप से एक पूर्वकोटि तक जीवित रहकर मरते ही चांख पर्याय में उत्पन्न होता है वह एक पूर्व कोटि तक एकभविक र्शाख कहरुगता है। जीवों की आयु अन्तर्मुहूर्त्त से कम नही होती है -अर्थात् कम से कम आयु जीवों की अन्तमुंहुर्त्त की होती है इसलिये जघन्यपद में अन्तर्मुहूर्त्त का ग्रहण किया गया है। जो जीव पूर्व कोटी से अधिक आयुवाला होता है वह असंख्यातवर्ष की आयुवाला होने के कारण मरकर देवपर्याय में ही उत्पन्न होता है इांख पर्याय में नहीं। इसलिये उत्कृष्टपद में पूर्वकोटि रखा गया है। ( बद्धाइए णं भंते ! बद्धाउएसिकालओं केवच्चिरं होइ १) हे भदन्त ! जो बद्धायुष्कजीव होता है, वह 'यह षद्धायुष्क' इस नाम वाला कय तक रहता है ?

પૂર્વ' કાંટી સુધી રહે છે. આનું તાતપર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'પૃથિવી વગેરે કાંઈ એક ભવમાં અન્તમું હૂર્ત્ત સુધી જીવિત રહીને પછી જે મૃત્યુ થતાં જ શ'ખ પર્યાયમાં ઉત્પન્ન થઇ જાય છે, એવા તે એકભવિક જવ અન્તર્મ હૂર્ત્ત સુધી એક ભવિક શ'ખ કહેવાય છે. તેમ જ જે જીવ મત્સ્ય આદિ કાંઇ એક ભવમાં ઉત્દુષ્ટ રૂપથી એક પૂર્વ' દાંટિ સુધી જીવિત રહીને મૃત્યુ થતાં જ શ'ખ પર્યાયમાં ઉત્પુષ્ટ રૂપથી એક પૂર્વ' દાંટિ સુધી જીવિત રહીને મૃત્યુ થતાં જ શ'ખ પર્યાયમાં ઉત્પત્ન થઇ જાય છે, તે એક પૂર્વ' દાંટિ સુધી એક ભવિક શ'ખ કહેવાય છે. જીવાનું આયુષ્ય અન્તર્મ હૂર્ત કરતાં કમ હાેતું નથી. એટલે કે જીવાનું આછામાં આછું આયુષ્ય અન્તર્મ હૂર્ત કરતાં કમ હાેતું નથી. એટલા માટે જલન્ચપદમાં અન્તર્મ હૂ<sup>4</sup> તતું ગ્રહણ કરવામાં આવ્યું છે જે જીવ પૂર્વ' કાંટિ કરતાં અધિક આયુષ્યવાળા હાય છે, તે અસંખ્યાત વર્ષ જેટલું આયુષ્ય ધરાવતા હાવાથી મૃત્યુ પામીને દેવ પર્યાયમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે. શ'ખ પર્યાયમાં નહિ એટલા માટે ઉત્ધુષ્ટ પદમાં પૂર્વ' કોટિ રાખવામાં આવેલ છે. (વદ્વાહવ ળં મંત્રે ! વદ્વાહવ



भवति, उत्कर्षण पूर्वकोटो त्रिमागम् । अयं भावः - जीवा अनुभूयमानस्यायुको जघन्यतोऽन्तर्मुहूर्त्त शेषे एव आयुर्वन्धं कुर्वन्ति, उस्क्रब्टतस्तु पूर्वकोटित्रिभाम एक् छेषे आयुर्वन्धं कुर्वन्ति, न तु ततः परतः, भतो बद्धायुष्कस्य जघन्यतोऽन्तर्मुहूर्यन् मार्श्व स्थितिः, उत्कृष्टतस्तु पूर्वकोटोत्रिमागमिति । अभिष्ठुखनामगोत्रस्य जीवस्य जघन्यकाळमाश्चित्य समयमात्रस्थितिः उत्कृष्टसमयमाश्चित्य तु अन्तर्म्महूर्त्तम् ।

उत्तर-( जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं, उक्कोसेणं पुव्यकोडी तिभागं) बद्धायुष्क जीव बद्धायुष्क दांख इस नामवाला जघन्य से अन्तर्मुहुत्त तक और उस्कृष्ट से एक कोटिपूर्व के त्रिभाग तक रहता है। तास्पर्य यह है कि-'मुज्यमान आयु जघन्य से अन्तर्मुहर्त्तं जय वाकी रह जाती र, तथ जीव आयु का बन्ध करते हैं, और मुज्यमान आयु उत्कृष्ट से जब एक पूर्वकोटि के त्रिभाग मात्र पाकी रहती है तव जीव आयु का बन्ध करते हैं। (अभिमुह नामगोर णं भंते! अभिमुहनामगोर का तल्प्री केवच्चिरं होइ?) अभिमुखनाम गोत्र दांख हे भइन्त ! अभिमुखनाम गोत्र इस नामवाला कालकी अपेक्षा कितने समय तक रहता है? उत्तर-(जहण्णेणं एक्कं समयं उक्कोसेणं अंतोम्रुहृत्तं) अभि-मुखनामगोन्न दांख अभिमुख नाम गोत्र इस नामवाला जघन्य से तो

एक समय तक और उक्कृष्ट से एक अन्तर्मुहूर्स तक रहता है । इसका

त्तिकाळओ केवच्चिरं होइ ?) & सहन्त ! જે ખહાયુપ્ક જીવ હાય છે, તે 'આ અદ્વાયુષ્ક છે.( આ નામવાળા કર્યા સુધી રહે છે?

ઉત્તર—(जइण्णेण अंतोमुहुत्तं, उक्रेसेण पुव्वकोडी तिभागं) અહાયુષ્ક છવ અદ્વાયુષ્ક શ'ખ આ નામવાળા જઘન્યથી અન્તર્મુ હૂવ સુધી અને ઉત્કૃષ્ટથી એક કાટિ પૂર્વના ત્રિભાગ સુધી રહે છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'ભુજ્યમાન આયુષ્ય જઘન્યથી અન્તર્મુ હૂત્ત જેટલું શેષ રહી જાય છે, ત્યારે છવ માયુના ખંધ કરે છે. અને ભુજ્યમાન આયુષ્ય ઉત્કૃષ્ટથી જયારે એક પૂર્વ-કાટિના ત્રિભાગ જેટલું ખાકી રહે ત્યારે છવ આયુના ખંધ કરે છે. લાસ-મુદ્દ नामगोए पं मंदे ! अभिमुद्द नामगोएत्ति काल को केव चिरं होइ ?) અભિ મુખ નામ ગાત્ર શ'ખ હે ભદ'ત ! અભિમુખ નામ ગાત્ર આ નામવાળા કાળની મપેક્ષાએ કેટલા સમય સુધી રહે છે ?

ઉત્તર—(जइष्णेणं एक्कं समयं उक्कोसेणं अंतोमुद्दत्तं) અભિમુખ નામ ગેાત્ર શંખ અભિમુખ નામ ગેાત્ર અઃ નામવાળે। જઘન્યપી તેા એક સમય સુધી અને ઉત્કૃષ્ટથી એક અન્તમુંહૂર્વ સુધી રહે છે. આનું તાત્પર્ય

દરેશે

#### **मजुयौगवन्द्रिका टीका स्**त्र २३० संख्याप्रमाणनिरूपणम्

अत्रेदं वोध्यमू-मानिम्रख्यं त समीष्ये सत्येवोषपचते, अतोऽभिष्रखनामगोशस्य द्रव्यश्रह्वस्य जवन्यतः एकं समयम् , उत्कृष्टतस्त्वन्तर्मुहूर्भ स्थितिवो ध्येति । उपरि-निर्दिष्टात् काळाइनन्तरम् एकमविकादयस्त्रयोऽपि भावशङ्खतां प्रतिपद्यन्ते ।ति । इदानीं नैगमादि सप्तनयमध्ये को नयः त्रिविधशङ्खेषु कं शह्वमिच्छति, तदाव नैगमसंग्रद्दव्यवहाराः स्थूलटष्टित्वात् त्रिविधमपि शङ्कभिच्छन्ति । इत्यते हि स्थुलः तारपर्य यह है कि-'अभिमुखता समीपता के होने पर ही बनती है। इसलिये अभिमुख नाम गोश्रवाले द्रव्यइांख की स्थिति जघन्य से एक समय की और उत्कृष्ट से अन्तर्मुहूर्त्त की कही गई है। ये एक पबिक आदि द्रव्यइखि इस कही हुई स्थिति के बाद फिर नियम से आवहोख बन जाते हैं। इस कथन का तात्पर्य ऐसा है कि-'एकभविकजीवद्रव्य दांख जघन्य से अन्तर्मुहर्त्त तक और उत्कृष्ट से एक कोटि पूर्व तस रहता है, इसके बाद वह भावहांख बन जाता है अर्थात् हांख पर्याय में हो जाता है। इसलिपे एकभविक की द्रव्यकांखरूप से रहने की स्थिति पूर्वोक्त जयन्य और उस्क्रब्ट कही गई है। इसी प्रकार से बद्धायुष्क्र आदि में भी जानना चाहिये। (इयाणि को णओ कं संखं इच्डह) अब खन्नकार यह कहते है कि सातनयों में से कौन २ सा नय इन तीब इांखों में किस २ इांख को मानता है-(तस्थ णेगमसंगहचवहारा तिषिई मेखं इच्छंति-तं जहां एगभवियं, बद्धावयं, अभिमुहनामगोत्तं च ) नैगमनय, संग्रहनय, और व्यवहार नय ये तीन नय स्थूल दृष्टिबाले

કે 'અભિમુખતા સામિપ્યને લીધે જ થાય છે' એથ્રી પ્રમાણે છે અભિમૂખ નામ ગાત્રવાળા દ્રવ્ય શંખની સ્થિતિ જઘન્યથી એક સમયની 💐ને ઉત્કષ્ટથી અન્તર્મુંડુર્ત્ત જેટલી કહેવામાં આવી છે. આ અધાં એક આ કથિત સ્થિતિ પછી કરી નિયમાનુસાર ભાવિક આદિ દ્રગ્યશ ખ ભાવશાંખ ખની જાય છે. આ કથતનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'એક ભવિક છવ દ્રવ્ય શંખ જઘન્યથી અન્તમુહું ત્તં સુધી અને ઉત્કૃષ્ટથી એક કાટિ પૂવ સુધી રહે છે, ત્યાર પછી તે ભાવ શેખ અની જાય છે. એટલે કે શંખ પર્યાયમાં પરિવર્તન થઈ જાય છે. એટલા માટે એકમવિક જીવની દ્રવ્યશંખ રૂપમાં રહેવાની સ્થિતિ પૂર્વોકત જઘન્ય અને ઉત્કબ્ટ કહેવામાં આવેલી છે. આ प्रमाधे अदाकुण्ड वगेरे विषे पखु लाखी देवु लेंध की. (इयाणि को णओ क **संखं इच्छा) હવે સ્**ત્રકાર સાત નચે⊧માંથી કયા નય આ ત્રણ શ'ખેામાંથી <mark>કય</mark>ા श भने भने छे. ते विषे ४थन ४२ छे. (तत्थ णेगमसंगहववहारा तिविहं संखं इच्छंति नंतद्दा एगमवियं बद्धाउयं, अभिमुझ्नामगोत्तं च) नैशमनय, संअडनय, અને વ્યવહારનય આ ત્રણે નયા સ્થૂલ દવ્દિવાળા હાય છે, એથી એઓ





स्वो भाविकार्यकारिणि कारणे कार्योपचारं इत्वा इत्यं व्ययदिशन्ति । यया-राज्याई राजकुमारे राजशब्दव्यपदेशं, छतमक्षेपयोग्ये घटे घृतघटशब्दव्यपदेशं कुर्वन्तीति । ऋजु वृत्रन पस्त वद्धायुष्कम् अभिमुखनामगोत्रं च ग्रेङ्गमिच्छति । अयं मावः-अग्रं नयः पूर्वनयापेक्षणा विशुद्धत्वादेकमविकं शङ्कमतिव्यवदितत्वेनाति-होंते है-इसलिये ये तीनों प्रकार के दांखों को मानते हैं। यह बात **दे**खी जाती **है** कि−'जी स्थूऌ दब्टियाले होते हैं वे आगे होनेवाले कार्य के कारण में कार्य का उपचार करके उसे उसरूप से वर्तमान में कह दिया करते हैं-जैसे जो आगे राजा होनेवाठा होता है, ऐसे राजपुत्र को छोक, वर्तमान में राजा कह देते हैं-जिस घडे में घत रखा जाने-वाला है उस घडे को अभी से घृत का घडा कह देते हैं। इसी प्रकार से एगभविक बद्वायुष्क और अभिमुखनामगोत्र ये तीन प्रकार के द्रव्यद्यांखभविषय में भावदांख होगे-अभी तो हैं नहों परन्तु इन्हें अभी से भावहांखरूप में कहनेवाछे ये तीन नय हैं। इसलिये ये तीन नय इन तीनों दांखों को मानते हैं । (उज्जुसुओ दुविहं संखं इच्छह-तं जहा बद्धाउयं च अभिमुहनामगोत्तं च) प्रजुसूत्र नय दो प्रकार के इंग्ल को मानता है। एक बद्धायुष्क इंग्ल को और दूसरे अभिमुख नाम गोन्नइांख को। एक भविक डांख को नहीं। क्योंकि यह नय पूर्वनयों की अपेक्षा विद्युद्ध होता है-और वर्तमान समयवर्ती

ત્રણે પ્રકારના શ'ખાને માને છે. એવું જેવામાં આવે છે કે 'જે રઘૂલ દબ્ટિ-વાળા દ્વાય છે, તે ભવિષ્યમાં થતારા કાર્યના કારણમાં કાર્યાપચાર કરીને તેને તે રૂપમાં વર્તમાનમાં કહ્યાં કરે છે. જેમ કાેઇ ભવિષ્યમાં રાજા થનાર હાેચ તેા એવા રાજપુત્રને લાેકા વર્તમાનમાં રાજા કહેતા હાેચ છે. જે ઘડામાં ઘી ભરવાનું છે, તેને પહેલેથી જ ઘૃતઘડા કહેવા લાગે છે. આ પ્રમાણે એક ભવિક બહાયુષ્ક અને અભિમુખ નામ ગાત્ર આ ત્રણ પ્રકારના દ્રબ્ય શ'ખ ભવિષ્યમાં ભાવ શ'ખા થશે. અત્યારે તેા છે નહિ, પરંતુ ખત્યારથી જ એમને ભાવશ'ખરૂપમાં કહેનારા આ ત્રણ નથા છે એથી જ આ ત્રણે ત્રણ નથા આ ત્રણે શ'ખાને માને છે. (ઝાજીવુ) જો દુવિદ દાંસં દ્રચ્છરૂ-તં જદા વદ્યાલ્ય ચ અમિમુદ્દ નામગે સં ચ' ઝાજુ સૂત્રનય ખે પ્રકારના શ'ખાને માને છે. એક બહાયુષ્ક શ'ખને અને બીજા અભિમુખનામ ગાત્ર શ'ખને એક ભવિક શ'ખને તે માનતા નથી. કેમ કે આ નય પૂર્વ નથાની અપેક્ષા વિશુદ્ધ હાય છે અને વર્તમાન સમયવતી પર્યાયને જ પ્રહણ

### मनुयोगवन्द्रिका टीका स्व २३० संख्याप्रमाणनिरूपणम्

मसङ्गभयान्नेच्छति, अत एतनयमते वद्धायुष्काभिमु वनामगोत्रेति शङ्गद्धयमिति । तथा-शब्दसममिरूहैदंभूताख्यास्त्रयः शब्दनया ऋजुद्धत्रापेक्षयापि विश्रुद्धत्वात् बद्धायुष्कमपि अतिब्यवहितं मन्यते, अतोऽतिमसङ्गनिष्टच्यर्थमभिम्रुखनामगोत्रमेक-मेद शङ्कमिच्छन्ति । मळ्तमुपसंदरलाइ-स एव झायकश्वरीरमब्यश्रीर व्यतिरिक्तो द्रव्यशङ्ग इति । इत्थं नो आगमतो द्रव्यश्रह्वस्य भेदयत्रयमपि निरूपितमिति सूच थितुमाह-क एप नो आगमतो द्रव्यश्रह्व इति । इत्थं सभेदो द्रव्यश्रद्धः मरू-पित इति स्रचयितुमाह-स एप द्रव्यश्रह्व इति ॥ सूच २३०॥

पर्याय को ही ग्रहण करता है। इसलिये एकभविक इांख को नय माब इांख के प्रति अतिव्यवहित होने के कारण अतिप्रसंग के भव से स्वीकार नहीं करता है। बद्धायुष्क और अभिमुख नाम गोत्र इांख ये भाष के प्रति अतिव्यवहित नहीं हैं, किन्तु समीर है। इसलिये इन्हें मानता है। (तिण्णि सहनया अभिमुहनामगोत्तं संखं इच्छंति) घाव्द समभिरूढ और एवंमूत ये तीन नय अभिमुख नामगोन्न इांख को मानते हैं-दो को यहीं। ये नय ऋजुसूत्र नय की अपेक्षा भी विद्युद्ध होते हैं-इसलिये इनकी दृष्टि में बद्धायुष्क दांख भी भाष इांख के प्रति अति व्यवहित हैं-सिर्फ एक अभिमुखनाम गोन्न इांख नहीं, इसलिये इसे ही ये दांख मानते हैं। (से सं जाणयसरीर भविय-सरीरवहरित्ता दव्वसंखा-से तं नो आगमओ दव्वसंखा-से सं दव्वसंखा' इस प्रकार से ज्ञायकज्ञारीर भव्यदारीरव्यतिरिक्तद्व्यज्ञांकों के

કરે છે એથી એક ભવિકશ'ખને આ નય ભાવશ'ખ પ્રત્યે અતિ બ્યવહિત હેાવા ખદલ અતિ પ્રસ'ગના ભયથી સ્વીકાર કરતા નથી. અદ્ધા શુષ્ક અને અભિમુખનામગાત્ર શ'ખ એએા ભાવશ'ખની પ્રત્યે અતિબ્યવહિત નથી, પરંતુ સમીપ છે એથી એમને માને છે. (तिण्णि सइनया अभिग्रुह-નામ તોત્ત સર્લ इच्छंति) શખ્દ, સમભિરૂઢ અને એવ બૂત આ ત્ર છે ન્યા અભિમુખ નામ ગાત્ર શ'ખને માને છે. બેને નહિ. આ નયા ત્ર છે ન્યા અભિમુખ નામ ગાત્ર શ'ખને માને છે. બેને નહિ. આ નયા ત્ર છે સ્ત્ર નયની અપેક્ષા પછુ વિશુદ્ધ હાય છે. એટલા માટે એમની દૃષ્ટિએ ખદ્ધા શુષ્ક શ'ખ પત્ર ભાવ શ'ખની પ્રત્યે અતિબ્યવહિત હાય છે. કડત એક અભિમુખ નામ ગાત્ર નહિ. એથી આને જ શ'ખા માના છે. (से ત્તં जाળ યદ્ધ રાય પ્રભાવ સરીર વદ્દ શ્વા લ વ્ય લાવે સ્ટાં તે તે ગામ બાતા છે. (સે ત્તં જાળ યદ્ધ રાય પ્રધા સાયકશરારીર બબ્ય શરીર બ્યતિરિક્ત દ્રબ્ય શ'ખામાં સ્વરૂપનું આ કથન છે ના

#### **भयनुोगहारस्**षे

**AR**E

रबहप का यह कथन है। नो आगमकी अपेक्षा प्रव्यसंख के मेदों का इस ककार कथन समाप्त होने पर इव्यइांख का स्वरूप कथन समाप्त हुआ। भावार्थ--- इस सूझ द्वारा खूत्रकार ने संख्या प्रमाण का निरूपण वारंम होने का कथन किया है। इसमें उन्होंने यह कहा है कि संख्या प्रमाण--नामसंख्या १, स्थापनासंख्या २, इव्यसंख्या ३, औपम्यसंख्या ४, परिमाणसंख्या १, स्थापनासंख्या २, इव्यसंख्या ३, औपम्यसंख्या ४, परिमाणसंख्या ५, ज्ञान संख्या ६, गणनासंख्या ७ और भाव संख्या८ के भेद से आठ प्रकार का होता है। आठमें तीन के स्वरूप का बर्णन खूत्रकार यहां करते हैं और पांच के स्वरूप का वर्णन आगे करेंगे। इनमें संख्या प्रमाण के विषध में ऐसा कहा है कि-'संख' यह बाद्य संख्या और दांख इन दोनों का वावक होता है। इसल्पि छाद्य संख्या और दांख इन दोनों का वावक होता है। इसल्पि छाद्य की घटना करके विवक्षित अर्थ संगत कर लेना चाहिये। किसी भी जीव अथवा अजीव आदि पदार्थ का संख्या ऐसा नाम रखना इसका नाम संख्या है। काष्ठ्यकर्म आदि में 'यह संख्या है' इस प्रकार की स्थापना करना इसका नाम 'स्थापनासंख्या ' है नामसंख्या और

આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય શ'ખતા લેકોનું આ પ્રમાણે વક્તવ્ય સમાપ્ત થતાં દ્રવ્ય શ'ખતા સ્વરૂપતું કથત સમાપ્ત થયું છે તેમ સમજવું.

ભાવાર્ય: — આ સૂત્ર વડે સૂત્રકારે સંખ્યા પ્રમાણના નિરૂપણારંભતું કથત ૧૫૦૮ કર્યું છે. આમાં તેએાશ્રીએ આમ કહ્યું છે કે સંખ્યા પ્રમાણ-નામસંખ્યા ? સ્થાપનાસંખ્યા ર, દ્રવ્યસંખ્યા ૩, ઔપગ્યસંખ્યા ૪, પરિમાણ સંખ્યા ૫, જ્ઞાનસંખ્યા ૬, ગણનાસંખ્યા ૭. અને ભાવ સંખ્યાનઃ લેકથી આડ પ્રકારનું છે. આઠમાંથી ત્રયુના ૨૨૨૨૫નું વર્ણું ન સૂત્રકાર અદ્યું કરે છે અને શેષ પાંચનું વર્ણુંન હવે પછી કરશે. આમાં સંખ્યા પ્રમાણના સંબંધમાં આમ કહેવામાં આવ્યું છે કે 'સંદ્ર' આ પટ શંખ-પ્રંખ્યા અને શંખ આ બન્ને અર્થોને ૨૫૦૮ કરે છે. એથી જ્યાં જે માન્દની ઘટનાથી અર્થ-પ્રતીતિ હાય ત્યાં તે શબ્દની ઘટના કરીને વિવક્ષિત અર્થની સંગતિ બેસાડી લેવી એઇએ. કાંઇ પણ છવ અથવા અજીવ આદિ પદાર્થની સંખ્યા એવું નામ રાખવું તે નામસંખ્યા કહેવાય છે. કાષ્ઠ દર્મ વગેરેમાં 'આ સંખ્યા છે' આ જાતની સ્થાપના કરવી તેનું નામ 'સ્થાપના સંખ્યા છે' 'નામ સંખ્યા' અને સ્થાપના સંખ્યામાં તફાવત છે, તે આ

E24

| वनुयोगचन्द्रिका | ' दीका | स्व | ২২০ | संख्यात्रमाणनिरूपणम् |  |
|-----------------|--------|-----|-----|----------------------|--|
|-----------------|--------|-----|-----|----------------------|--|

स्थापना में भेद है और वह इस प्रकार से है कि नाम याच-रकधिक होता है और स्थापना इस्वरिक भी होती है और यावस्कथिक भी होता है। इस विषय का स्पष्टीकरण नाम आवइयक और स्थापना आवइएक के प्रकरण में पीछे किया चुका है। 'दब्धसंखा' के विचार में 'संख' दाब्द अर्थ संख्यापरक न लेकर इाँख परक लिया गया है। आगम और नो आगम के भेद से द्रव्य इखि दो प्रकार का कहा गया है। इनमें आगम इांख और नो आगम इांख के भेइरूपज्ञायक दारीर भव्य शरीर इांख इनका स्वरूप द्रव्यावक्ष्यक के प्रकरण में कहे गये इन भेदों के अनुसार ही जानना चाहिये। इन भेदों से-ज्ञायकदारीर और भव्यदारीर दांख से-भिन्न द्रव्य दांख के एकभविक, बद्धायुष्क, अभिमुख गोत्र ये तीन भेइ हैं। जिस जीव ने उत्पन्न होकर अभी तक **इंगल पर्याय की आयु का बन्ध तो नहीं किया है** परन्तु मरकर जिसे हांख की पर्याय में उत्पन होना अवदय है ऐसा हांख पर्याय में उत्पन्न होने के प्रथम भव में स्थित जो जीव है वह एकभविक इांख़ है। इसकी जघन्य स्थिति अन्मुंहर्क्त की और उल्कृष्टस्थिति एककोटि पूर्व की है। बदायुब्क इंग्ल वह जीव है कि-जिसने इंग्ल पर्याय में उत्पन्न

પ્રમાણે છે કે નામ યાવત્કથિત હાય છે. અને સ્થાપના ઈત્વરિક પદ્ય હાય છે અને યાવત્કથિત પશુ હાેય છે. આ વિષે સ્પષ્ટતા નામઆવશ્યક અને સ્થાપના આવશ્યકના પ્રકરણમાં પહેલા કરવામાં આવી છે. 'દ્વ્વસંસા' ના વિચારમાં 'સંખ' શખ્દના અર્થ સંખ્યા પરક લેવામાં આવ્યા નથી. પરંત આને અર્થ શંખ-પરક લેવામાં આવ્યે છે. આગમ અને ને આગમના <u>લે</u>દથી દ્રવ્ય શંખના **એ** પ્રકારા કહેવામાં આવ્યા છે. આમાં આગમ શ`ખ અને નેાઆગમ શ`ખના લેદ રૂપ જ્ઞાયક શરીર લવ્યશરીર શ'ખ-એમનુ' સ્વરૂપ દ્રવ્યાવશ્યકતાના પ્રકરણમાં કથિત લેદેા મુજબ જ જાણી લેવું જોઇએ. આ બન્ને-ગ્રાયક શરીર અને ભવ્યશરીર શંખથી ભિન્ન હવ્ય શંખના એક સવિક, બહાયુષ્ક, અને અભિમુખ નામ ગાંત્ર આ ત્રણે લેદા છે. જે જીવે ઉત્પન્ન થઈને હજી સુધી શંખ પર્યાયની આસુને બંધ કર્યો નથી પરંતુ મરણ પ્રાપ્ત કરીને જે શ'ખની પર્યાયમાં ચાક્કસ ઉત્પન્ન થવાના છે, એવા શ'ખ પર્યાયમાં ઉત્પન્ન થવાના પૂર્વે પ્રથમ ભવમાં સ્થિત જીવ તે એક્બવિક શંખ છે એની જઘન્ય સ્થિતિ અંતર્મુંહૂત્તંની અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એક કેાટિ પૂર્વની છે. તે બહાસુષ્ક શંખ તે જીવ કહેવાય છે કે 20 OFF



अय भौपम्यसंख्यां निरूपयति---

मूलम्-से किं तं ओवम्मसंखा? ओवम्मसंखा-चउव्विहा पण्णत्ता, तं जहा-अरिथ संतयं संतषणं उवमिज्जइ, अरिथ संतयं असंतषणं उवमिज्जइ, अरिथ असंतयं संतएणं उवमिज्जइ, आरिथ असंतयं असंतएणं उवमिज्जइ। तत्थ संतयं संतएणं उवमिज्जइ, जहा-संता अरिहंता संतपहिं पुरवरोहि संतर्पांह कवाडेहि संतर्पांह वच्छेहिं उवमिज्जंति, तं जहा-"पुरवरकवाड-

इते की आयु का बन्ध कर लिया है। इसकी स्थिति जघन्य अन्त-ईहूर्स की और जस्कृष्ट एककोटिपूर्व के त्रिभाग प्रमाण है। जिसके बीन्द्रिय जाति आदिरूप नाम दर्म और नीच गांश्ररूप गोन्नदर्म जघन्य से एकसमय तक और उत्कृष्ट से अन्तर्मु हर्स तक उदयाभिमुख नहीं होते हैं ऐसा वह जीव अभिमुखनाम गोन्न द्रांख है। इसकी जघन्य स्थिति एक समय की और और उत्कृष्ट स्थिति अन्तर्मुहर्स की है। अपनी २ स्थिति के समाप्त होते हो ये सब भावदाख यन जाते हैं। नैगमनय, संप्रहनय, और व्यवहार नय ये तीनों नय इस तीनो प्रकार के दांखों को मानते हैं। छजु सूत्रनय एकभविकदाख के सिवाय दो मकार के दाखों को और एक अभिमुख नामगोन्न दांख को दावर, सम भिरूट और एवं भूत नय मानते हैं। सून रहेग।

જેણે શ'ખ પર્યાયમાં ઉત્પત્ન થવા જેટલા આયુબ્યના અ'ધ કરી લીધા છે. આ'ની સ્થિતિ જઘન્ય અન્તર્મુ હૂર્ત્તની અને ઉત્કૃષ્ટ એક કેાટિ પૂર્વના ત્રિભાગ પ્રમાણ છે. જેન' દ્વીન્દ્રિય જાતિ વગેરે રૂપ નામ કર્મ અને નીચ ગેાત્ર રૂપ બાત્ર કર્મ જઘન્યથી એક સમય સુધી અને ઉત્કૃષ્ટથી અન્તર્મુ હૂર્ત્ત સુધી ઉદયાભિમુખ થતા નથી એવા તે જીવ અભિમુખ નામગાત્ર શ ખ છે. આની જવન્ય સ્પિતિ એક સમયની અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અન્તર્મુ દૂર્ત્તની છે. પાતપાતાની સ્થિતિ પૂરી થતાં જ આ સર્વ ભાવશ ખ બની જાય છે નૈગમનય, સંગહનય અને બ્યવહારનય આ ત્રણે નય આ ત્રણે પ્રકારના શ ખાને આને છે. ગ્રાતુ સ્ત્રનય એકભવિક શ ખ સિવાય બે પ્રકારના શ ખાને અને એકઅભિમુખ નામગોત્ર શ ખને શબ્દ, સમભિરૂઠ અને એવંબૂત નય માને છે. ાસ્ત્ર ૨૩૦ હ

अनुयोगर्चांग्द्रका टीका सूत्र २३१ औपम्यसंख्यानिरूपणम्

वच्छा फलिहभुया दुंदुहित्थणियघोसा। सिरिवच्छाकयवच्छा सब्वेऽवि जिणा चउव्वीसं॥१॥" संतयं असंतएणं उवमिज्जइ, जहा संताइं नेरइयतिरिक्खजोणियमणुस्सदेवाणं आउयाइं असंतएहिं पलिओवमसागरोवमेहिं उवमिजंति। असंतयं– असंतएणं उवमिज्जइ, तं जहा–"परिजूरियपेरंतं, चलंतविंटं पडंतनिच्छीरं। पत्तंववसणपत्तं, कालप्पत्तं भणइ माहं॥१॥ जह तुब्भे तह अम्हे तुब्भेऽवि य होहि हा जहा अम्हे। अप्पाहेइ पडंतं, पंडुयपत्तं किसलयाणं॥२॥ णवि आरिथ णवि य होही, उद्यावो किसयलपंडुपत्ताणं। उवमा खलु एस कया, भवियज्ञण विबोहणट्टाए ॥३॥" असंतयं असंतएहिं उवमिज्जइ, जहा खर-विसाणं तहा ससविसाणं। से तं ओवम्मसंखा ॥सू० २३ ८॥

छाया—अथ का सा औषम्यसंख्या ? औषम्यसंख्यान्चतुर्विधा मझप्ता, तद्यथा−अस्ति सरकं सरकेन उपमीयते, अस्ति सरकम् असरकेन उपमीयते,

अब सूत्रकार औषम्यसंख्या का निरूपण करते हैं---

'से किं तं ओवम्मसंखा ? इत्यादि ।

दाब्दार्ध--(से किंतं ओवम्मसंखा ?) हे अदन्त ! औषम्यसंख्या का क्या तात्वर्ध है ?

उत्तर--( ओवम्मसंखा च उविवहा पण्णत्ता) औपम्पसंख्या चार प्रकार की कही गई है। (तं जहा) जैसे-(अस्थि संतयं संतर्ण डचमि-

હવે સ્ત્રકાર ઔષમ્ય સંખ્યાતું નિરૂપણ કરે છે.

"से किंतं ओवम्मसंखा ?" इत्यादि

शण्दार्थः---(से किंतं आवम्मसंखा १) डे लदंत ! औपभ्य संभ्यातुं तात्पर्यं शुं छे १

ઉત્તર : (ओवम्मसंखा चउव्विद्दा ५ण्णता) ઔષમ્ય સંખ્યા ચાર પ્રકારની કહેવામાં આવી છે. (तं जहा) જેમ કે (अस्थि संतय संतपण ज्य- ધરે૮

## अनुयौगद्वारख्त्रे

अस्ति असरकं सरकेन उपमीयते, अस्ति असरकं असरकेन उपमीयते । तत्र सरकं सरकेन उपमीयते, यथा-सन्तः अईन्तः सद्भिः पुरवरेः सद्भिः कपाटैः सत्मु वक्षःसु उपमीयन्ते, तधया-पुरवरकपाटवक्षयः परिधञ्चना दुन्दुमिस्तनितघोषाः । श्रीवत्साङ्कितवक्षसः सर्वेऽपि जिनाश्चतुर्विंशतिः॥१॥ सरकम् असरकेन उपमीयते, यथा सरकानि नैरयिकतिर्यग्योनिकमनुष्यदेवानाम् आयुष्काणि असर्केः पत्थोपम-सागरोपमैः उपमीयन्ते । असरकं सरकेन उपमीयते, तद्यथा-परिजीर्णपर्यन्तं चळ-दूइन्तं पतन्निःश्लीरम् । पत्रं व्यसनपाष्तं काळपाष्तं भणति गाथाम्॥१॥ यथा युष्माकं तथा अस्माकं यूपमपि भविष्यथ यथा वयम् । संदिग्नति पत्रत् पाण्डुक-पत्रं किसल्येभ्यः ॥२॥ नापि अस्ति नापि च मविष्यति उल्लापः किसल्यपाण्डु-पत्राणाम् । उपमा खलु एषा इता मविकन्नविवोधनार्थम् ॥३॥ असर्कम् असर्कैः उपमीयते, यथा खरविषाणः तथा वज्ञविषाणः । स एपा और्यम्यसंछ्यााम्नि २३१॥

टीका---'से किं तं ओवम्मसंखा' इत्यादि-

अय का सा औषम्यसंख्पा ? इति शिष्यभः । उत्तरयति औषम्यसंख्या-उपमैव औषम्यम्, संख्यानं संख्या-चस्तुपरिच्छेदो वस्तुनिर्णय इति यावत्, औषम्येन औषम्य मधाना वा संख्या-औषम्यसंख्या । इयं च उपमानोषमेययोः सत्त्वासन्त्वाभ्धां चतुर्विधा मवति । यथा-सद् वस्तु सता वस्तुना उपमीयते, सद्व-स्तु असता वस्तुना उपमीयते, असद वस्तु सता वस्तुना उपमीयते, असद् वस्तु असता वस्तुना उपमीयते इति । तत्र सद् वस्तु सता वस्तुना उपमीयते, असद् वस्तु असता वस्तुना उपमीयते इति । तत्र सद् वस्तु सता वस्तुना उपमीयते इति यदु-मिज्जह, अश्वि संतयं असंतए णं उवमिज्जह, अश्वि असंतयं संतएणं उवमिज्जह) जहां सद्वस्तु सदयस्तु से उपमित की जाती है वह औप-म्यसंख्या का मथम प्रकार है । जहां सद्वस्तु असद्रस्तु से उपमित की जाती है वह औपम्यसंख्या का दितीय प्रकार है । जहां असद्वस्तु सद्वस्तु से उपमित की जाती है वह औषम्पसंख्या का दितीय प्रकार है । जहां असद्वस्तु सद्वस्तु से उपमित की जाती है वह औषम्यसंख्या का दितीय प्रकार है । (अश्वि असंतयं असंतएणं उवमिज्जह) जहां असद्वस्तु से उपमित की जाती है वह औषम्यसंख्या का चौथा प्रकार है । औषम्य-

मिक्जइ, अस्थि संतयं असंतर णं उनमिब्जइ, अस्थि संतयं संतएणं उवमिब्जइ) જ્યાં સદૂવસ્તુ સદૂ વસ્તુની સાથે ઉપમિત કરવામાં આવે છે, તે ઔપમ્ય સંખ્યાના પ્રથમ પ્રકાર છે. જ્યાં સદૂવસ્તુ અસદ્વસ્તુની સાથે ઉપમિત કરવામાં આવે છે તે ઔપમ્ય સંખ્યાના બીજો પ્રકાર છે. જ્યાં અસદ્વસ્તુ સદ્વસ્તુની સાથે ઉપમિત કરવામાં આવે છે, તે ઔપમ્ય સંખ્યાના ત્રીજો પ્રકાર છે. (अસ્થિ अસંતર્ગ अસંતર્ण उत्रमिब्जइ) જ્યાં અસદ્વસ્તુની अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २३१ औपम्यसंख्यानिरूपणम्

દર્વ

क्तम् , तस्य निदर्शनमाद्य-यथा-सन्तः अर्हन्तः सद्भिः पुरवरेैः सद्भिः कपटैः सत्य बसःग्र उपमीयन्ते इति । यथा ते उपमीयन्ते तथाह--'पुरवरकवाडवच्छा' इत्यादि -अयं भावः-सर्वेऽपि चतुर्विंशति जिनाः पुरवरकपाटवक्षमः-पुरवरस्य=मधान-नगरस्य यः कपाटः स इव वक्षो येषां ते तयाभूता भवन्ति ! तथा-परिधभूजाः= परिधाकारश्च नयुक्ताः भवन्ति । पुनश्च-दुन्दुभिस्तनितयोपा भवन्ति, दुन्दुभिनाद-बर मेघनिघोंपवच तीर्थक्रतां स्वरो अवतीत्वर्धः । तथा-चैते श्रीवत्साङ्कितवक्षसो भवन्ति-एषां वक्षःस्थळेखु श्रीवत्सचिह्वं भवतीत्यर्थः । अत्रेदं बोध्यम्-यो हि तीर्थकरान् स्वरूपतो निश्चिनोति, स तान् पुरवरकपाठवक्षस्कत्वादिनैत्र निश्चिनोति पुरवरकपाटादिनाम्रपमेयभूता यध्यपि वक्षःस्प्रछादयो मवन्ति, तथापि वक्षः इाब्द का अर्थ उपमा है तथा वस्तु के परिच्छेद का नाम संख्या है। उपमा देकर वस्तुका निर्णय करना अथवा उपमाण्धान जो वस्तु का निर्णय होता है, वह औषम्यसंख्या है। यह उपमान उपमेध की सत्ता और असना से पुर्वोक्तरूप में चार प्रकार का होता है। (तथ संतयं सतए णं उवभिज्जह, जहा-संता अरिहंता संतर्णहें पुरवरेहिं संतर्णहें कवाडेहिं संतएहिं वच्छेहिं उवमिज्जंति, तं जहा-पुरवरकवाडवच्छा फलिइमुघा दुंदुहित्थणियचोसा, सिरिवच्छंकियवच्छा सब्वेऽबि जिणा च उव्वीसं) इनमें औषम्य संख्या का जो प्रथम प्रकार है वह इस प्रकार में है जैसे-अरिहंत भगवान का वक्षस्थल प्रधाननगर के कपाट के जैसा होता है। यहां पर चौबीस अस्हिंत भगवंत सहूप हैं और पुरबर के कपाट भी सदूव है। सदूव कपाटों से अईत भगवंतो के वक्षः

સાથે ઉપનિત કરવામાં આવે છે તે ઔપમ્ય સંખ્યાના ચાથા પ્રકાર Ð. શ્રીયમ્ય શખ્ડના અર્થ ઉપમા છે તેમજ વસ્તુના પરિચ્છેદનું નામ સંખ્યા છે. ઉપમા આપીને વસ્તુનાે નિર્શય કરવાે અથવા ઉપમાં પ્રધાન 🗟 વસ્તના નિર્ચુધ હાય છે, તે ઔપમ્ય સંખ્યા છે. આ ઉપમાન ઉપમેઘની સત્તા અને પર્વેક્ત ૩પે ચાર પ્રકારનું થાય छे. (तत्थ संतयं અસત્તાથી संतरण चवभिइजइ जहा संता अरिहंता संतरहि पुरवरेहि' कवाडेहि' संतएहिं बच्छेहिं उनमिञ्चति, त-जर्ग,-पुग्वरकवाडवच्छा फ**िंह**भुया दुंदुद्दिःथगिषघोषां सिरिवच्छंकियवच्छा सटवेऽवि जिणा चउव्वीसे ) આમાં જે ઔપમ્ય સંખ્યાના પ્રથમ પ્રકાર છે તે આ પ્રમાણે છે, જેમ કે અરિહંત લગવાતું વક્ષસ્થળ મુખ્ય નગરના કપાટ જેવું હોય છે. અહીં ૨૪ અસ્દિત લગવ'ત સદૂરૂપ છે અને પુરવરના કપાટ પણ સદૂરૂપ છે સદ્દરૂપ કપાટાની સાથે અહેં'ત લગવ'તાના વક્ષસ્થળાે ઉપમિત કરવામાં આવ્યા

# अनुयोगद्वारख्त्रे

स्थब्धदीनां तीर्थकराबिनाभूतत्वात्तेषू अमित्तेषु तीर्थकरा अप्युअमिता एव भवन्ति, अतएव 'संता अरिहंता संतएहिं-पुखरेहिं' इत्याधुक्तम् । इत्यं चात्र उपमेषभूतानां तीर्थकृत्राष्ट्रवमानेन संख्या≓निश्चयो भवतीत्यांपम्यसंख्यास्वं बोध्यम् । इति मथमो भङ्गः । अथ द्वितीयं भङ्गं निरूपयति-सद् वस्तु असता वस्तुना उपमीयते ।

रथल को उपपित किया गया है। यहां कपाट उपमानमूत हैं। और अहंत भगवंतों का वक्षस्थल उपमेयभूत है। इसी प्रकार से ऐसा कहना कि इन अहंत भगवंतों के अज परिघा के आकार जैसे होते हैं। इनका वक्षास्थल श्रीवश्व से अड्रिंग होता है। वुंदुभि के स्वर जैसा इनका निर्घोष होता हैं। इसका तार्व्य यह है कि जो व्यक्ति तीर्थकरों के वक्षस्थल आदि कैसे होते है ? इस यात कों जानना चाहता है, वह पुरवर कपाट आदि उपमानों से उन्हें जान लेता है। इस प्रकार पद्यपि उपमानभूत पुरवर कपाट आदिकों से उपमेयभूत ये वक्षः स्थल आदि हैं-फिर भी ये तीर्थकर के अविनाभावी होने से उनके उपमित होने पर तीर्थंकर भी उपमित हो जाते है। इसल्टिये 'संता अरिहंता, संतएहिं पुरवरे हिं' 'इस्यादिरूप से खत्रकार ने कहा है। इस प्रकार यहां उपमेयभूत तीर्थंकरों का उपमानभूत पुरवर कपाटादिकों से संख्या निश्चग-हो जाता है। यह औपम्यसंख्या का प्रथम प्रकार है। औपम्यसंख्या का जो 'संतयं असंतए णं उवमिज्जह' यह द्वितीय

છે. અહીં કપાટ ઉપમાન ભૂત છે અને અહીંત ભગવતાનું વક્ષસ્થળ ઉપમેય ભૂત છે. આ પ્રમાણે જ એમ કહેવું કે આ અહીંત ભગવતાની ભુજાઓ પરિધાના આકાર જેવા હાય છે. એમનું વક્ષસ્થળ શ્રીવત્ત્રથી અંકિત હાય છે. દુંદુભિના સ્વર જેવા હાય છે. એમનું વક્ષસ્થળ શ્રીવત્ત્રથી અંકિત હાય છે. દુંદુભિના સ્વર જેવા હાય છે. એમનું વક્ષસ્થળા શ્રીવત્ત્રથી અંકિત હાય પ્રમાણે છે કે જે વ્યક્તિ તીર્થંકરાના વક્ષસ્થળા વગેરે કેવાં હાય છે? આ વાત જાણવા ઈચ્છતા હાય, તે પુરવર, ક્રપાટ વગેરે ઉપમાનાથી જાણી લે છે આ પ્રમાણે જે કે ઉપમાન ભૂત પુરવર, ક્રપાટ વગેરેથી ઉપમેયભૂત આ વક્ષસ્થળા વગેરે છે, છતાં એ એએ તીર્થંકરના અવિનાભાવી હાવાથી તેમના ઉપમિત થવાથી તીર્થંકર પણ ઉપમિત થઇ જાય છે. એથી (સંત્તા અરિદ્વંતા, સંતર્ષાદ્વં પુરવરોદ્વં) ઇત્યાદિ રૂપથી સ્વકારે કહ્યું છે. આ પ્રમાણે અહીં ઉપમેય ભૂત તીર્થંકરોના ઉપમાનભૂત પુરવર કપાટાદિકાથી સંખ્યા નિશ્ચિત થઈ જાય છે આ ઔપગ્ય સંખ્યાના પ્રથમ પ્રકાર છે. ઔપમ્ય સંખ્યાના જે 'હંતથં જા સંતવ ળ હવામિજ્તદ્વં' આ બીનો પ્રકાર છે, તે આ પ્રમાણે છે–

#### अनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २३१ औपम्यसंख्यानिरूपणम्

**ERP** 

यथा-सन्ति≓विद्यमानानि नैरयिकतिर्यग्योनिकमनुष्यदेवानाम् आयूषि असद्भिः परुगोपमसागरोपमे रूपमीयन्ते । पत्योपमसागरोपमादीनामसद्वस्तत्वं योजन म्माणपल्यवालाग्रादिपरिकल्पनामात्रेण मरूपितत्वाद् बोधवम् । महानारकादीना मायुर्मदत्त्वसाधकत्वादेर्पां प्रत्योपमसागरोपमादीनामुपमानत्वं बोध्यम् । धति द्वितीयो भङ्गः । अथ तृतीयभङ्गमाह-असद्वस्तु सता वस्तुना उग्मीयते । तदाह-'वरिजूरियपेरंतं' इत्यादि । वसन्तसमये परिजीर्णपर्यन्तं परिजीर्णं-परितः ≠समन्तात् जीर्णतां गतः पर्यन्तः=पर्यन्तमागो यश्य तत्तथा-सकलावयवन्वेन जीर्णतां माप्तम्, अत एव-चळढूत्तम्=हन्ताद् विच्युर्ति प्राप्नुवत्, अत एव पतत्= ष्ट्रक्षादधः पतत् निःसीरम्=परिणतत्वात्सीररद्वितं व्यसनपाग्तं इक्षवियोगादिरूपं दुख माण्ते पत्रं कर्तुं कालमाप्तमू=बसन्तकालमग्रुत्पन्नं नवं पत्रं पति गाथां मकार है वह इस प्रकार से है-(जहा) जैसे (संसाइ' नेरइयतिरिक्ख-जोणियमणुस्स देवा णं आउगाइं असंतएहिं पलिओवमसागरोचमेहिं डषमिज्जंति) नारक, तिर्घञ्च, मनुष्य, और देव इनकी आयु पल्योक्म प्रमाण एवं सागरोपम प्रमाण है। इस कथन में नैरयिक आदि जीवों की आयु सबूप है और पल्पोपम सागरोपम ये असबूप हैं। क्योंकि ये योजन प्रमाणपल्य में स्थापित किये गये बालाधादि की परिकल्पना-मान्न से परिकल्पित हुए हैं। यहां नारकादिकों की आयुउपमेय और पल्पोपम सागरोपम आदि उपमान है, क्पोंकि इनके दारा उसका महत्त्व साधित होता है। इस प्रकार यह द्वितीय प्रकार है-तृतीय प्रकार इस प्रकार से हैं - (जहा) जिसा (नं जहा परिजूरियपेरंतं चलंतविंट पहंतनिच्छीरं, पत्तं च वसणपत्तं कारुप्पत्तं भणइ गाहं) अस्तत्वं संत-

(जहा) જેમ કે (संतइ ने इयतिरिकस्तजोणि यमणुस्सदेवाणे आचयाई असंतर्णहें पछिओवमसागरोवमेहिं डवमिञ्जंति) નારક, તિર્ય'ચ, મતુષ્ય અને દેવ એમનું આચુષ પલ્યેહ્યમ પ્રમાણ અને સાગરાયમ પ્રમાણ છે આ કથનમાં નૈરયિક વગેરે જીવાનું આયુ સદ્રૂપ છે અને પલ્યાયમ સાંગરાયમ એ અસદુરૂપ છે. કેમ કે એએ! યાજન પ્રમાણ પલ્યમાં સ્થાપિત કરવામાં **આવેલ ખાલા**ગાદની પરિકલ્પના માત્રથી પરિકલ્પિત થયેલાં છે. અહીં નારકાદિતું આયુષ ઉપયેચ અને પલ્યોપમ સાગરાપમ વગેરે ઉપમાન છે કેમ કે એમના વડે તેમનું મહત્ત્વ સાધિત થાય છે. આ પ્રમાદ્યુ અન દ્વિતીય પ્રકાર છે. તૃલીય પ્રકાર આ પ્રમાથે, છે. (जहा) જેમ કે (तं जहा परिजूरिय पेरंत चलंतविटं पडंतनिच्छीरं, पत्तं च वसणपत्तं काळपत्तं भणइ गाई)

### **अ**तुयोगद्वार**स्त्रे**

मणति । कां गाथां भणति ? इत्याह-'जह तुब्भे' इत्यादि । यथा यूयं सम्प्रतिस्थः तथा वयमपि पुराऽभूम, यथा च सम्पति वयं स्मस्तथा यूपमपि भविष्वथ, इत्थं पत्त किमपि पाण्डुकपत्रं किसलयेभ्यः= नचोद्गतपत्रेभ्यः 'अप्पा हे' इति संदिशति =कथयति । संपूर्वक दिश् धातोः 'अप्पाह' इत्यादेशो भवति । अयं भावः--यथा-यूयं सम्पति आरक्तस्निग्धरूपाणि सुकोमछानि सकऌजननेत्रानन्ददायीनि स्थः,

एणं उबमिज्जइ' यह औपस्य का तृतीय प्रकार है-सो इसमें असदस्तु-सहस्तु से उपमित हुई है-जैसे-वसन्त के समयमें पुराने पक्षे ने कि-'जो मर्व प्रकार से पिटकुल जीर्ण हो चुका है, डन्टल से जो टूट चुका है, और इसी कारण जो घुक्ष के नीचे पडा हुआ है, जिसका सार भाग षिल्कुल सुख गया है, तथा घुक्ष के वियोग से जो अस्यन्त दुःखी बन रहा हैं, नवीन पक्षे से इस गाथा को कहा-कि(जह तुब्भे तह अन्हे तुम्हेऽचि य हो हि हा जहा अन्हे अप्पाहेइ पडंतं, पंडुयपत्तं किसलया णं) जिस प्रकार तुम इस समय हो हम भी पहिछे ऐसे ही थे। तथा-इस समय हम जैसे हो रहे हैं तुम भी आगे चलकर ऐसे ही हो जाओगे। इस प्रकार से किसी गिरते हुए पुराने जीर्ण पत्ते ने नवो-द्वत किसलयों से कहा। यहां 'सं' पूर्वक 'दिश्' धातु को 'अप्पाह' यह आदेश हुआ है। इसलिये 'अप्पाहेइ' का अर्थ 'संदिशकि' है ताल्पर्य

"અસંતયં સંતર્ણ ઉદ્યમિલ્જ ફ" આ ઔપમ્યના ત્રીનો પ્રકાર છે. આમાં અસદ્ વસ્તુ સદ્વસ્તુ વડે ઉપમિત કરવામાં આવેલ છે. જેમ કે-વસન્તના સમયમાં જે સર્વ રીતે એકદમ જીર્શુ થઈ ગયા છે, ડાંખળીથી જે તૂટી ગયા છે અને એથી જ જે વૃક્ષની નીચે પડેલ છે, જેના સાર ભ્રાગ્ર સાવ શુષ્ક થઈ ગયા છે, તેમજ વૃક્ષના વિયાગથી જે અતીવ દુ:ખી થઈ રહ્યા છે એવા પાંદડાએ નવા પાંદડાને આ ગાથા કહી કે (જ્રફ તુરમે તદ્દ અગ્દે તુમ્દે ડવિ થ દ્રો દિ દા જ્રદા બ્રમ્દે બલ્વાદેદ્દ વહંતે, વંહુયવત્તં વિસહયાળં) જે હાલતમાં તમે અત્યારે છે અમે પશુ પહેલાં એવા જ હતા. તેમજ આ સમયે અમે જે સ્થિતિમાં છીએ, તમે પશુ એક દિવસ એ સ્થિતિમાં આવશા જ. આ પ્રમાણે કાઈ ખરતા જીર્ગુ પાંદડા એ નવેલ્દ્રગત કિસલયાને કહ્યું. અહીં 'સં' પૂર્વ'ક 'દ્વિજ,' ધાતુને 'બલ્વાદેદ્દ' આદેશ થયેલ છે. એથી 'અલ્વાદેદ્દ' ના અર્થ 'સંદ્વેશત્તિ છે. તાત્પર્ય આવું આ પ્રમાણે છે કે જીવ્યુ' પાંદડું, નવીન પાંદડાં-

# मनुयोगवग्दिका टीका सूत्र २११ औपम्यसंख्यानिरूपणम्

843

तथा वयमपि आस्म ! यथाच वयं पाण्डःणीनि इतमभाणि इन्दमच्युत्या भूमि छठितानि स्मस्तथैव यूयमपि भविष्यथ अनित्यत्व सकलभावानाम् । अतः स्वसमृद्धावहं भावः परदुर्देशायां च तप्पति अनादरभावश्च न कदापि कार्ये इति। नन पत्राणि न कदाचिदपि परस्परं जल्गन्ति ? इत्याह-'णवि अत्थि' इत्यादि । किसलयपाण्डुपत्राणाम् उछापः= परस्परमापणं नापि अस्ति=वर्तमानकाले कापि इसका यह है-कि पुराना पत्ता, नवीन पत्तीं को यह शिक्षा दे रहा 🕽--कि 'हें नवीन किंसलयो ! इस समय तुम जिस प्रकार आरक्त स्निग्ध रूपसंपन्न हो रहे हो तथा अत्पन्त कोमल दिख रहे हो, पर्व सकलजनों के नेवों को लुभा रहे हो-याद रखो हम भी पहिछे ऐसे थे। देवदुर्विपाक ने ही आज हमारी यह दयनीय दक्षा बनादी है जो हम पाण्डुवर्ण और निष्यभ बनकर वृग्त से च्युन हुए हैं, एवं भूमि पर पड़ कर चुल चुसरित हो रहे हैं। आनेवाला भविष्य-विश्वासरखो, तुम्हें भी ऐसे ही बनाकर छोडेगा । क्योंकि तुनियाची कोई भी पदार्थ एक सी स्थिति में अनित्य होने के कारण कभी नहीं रह सकता है। अतः स्वाभ्यदय में अहंकार और परदुईशा में उसके प्रति अनादर भाव कभी नहीं करना चाहिये। (ण वि अत्यि, ण वि य हो ही उल्लावो किशलयपंडुवत्ताणं, उतमा खलु एम कथा भवियत्रणविश्रोहण-हाए) इस सूत्र पाठ बारा सूत्रकार घठ स्पष्ट करते हैं कि ऊपर जो पत्तों का परस्पर संठाप वर्णित किया गया है-सो ऐमा संटाप उनका कभी એાને આ શિખામણ આપે છે કે-લે નવીન્ કિસલયા! હમણા જેમ તમે

એપને આ શિખામણુ આપે છે કે–હ નવીન્ કિસલયા! હમણા જેમ તમે આરકત, સ્નિગ્ધ અને રૂપસ'પન્ન છે તેમજ અતીવ કામળ લાગે છે, બધા લાકોના નેત્રોને આકૃષ્ટ કરી રહ્યા છે, યાદ રાખજો કે અમે પણુ એવા જ હતા. દૈવ દુર્વિંપાકે જ આજે અમારી આ દયનીય હાલત કરી નાખી છે. જે અમે પાંડુવર્ણ અને નિષ્પ્રભ થઇને વૃન્તથી ચ્યુત થયા છીએ, તેમજ ભૂમિ પર પડીને ધૂલિ ધૂસરિત થઇ રહ્યા છીએ. તમે અમારી વાત ચાપ્રક્સ યાદ રાખજો કે એક દિવસ એવા આવશે કે તમને પણ સમય એવું બનાવી મૂકશે. કેમ કે સ'સારની ઠેંદઇ પણ વસ્તુ અનિત્ય છે. વાથી એક સ્થિતિમાં રહી શકે જ નહિ. એથી સ્વાબ્યુદયમાં અહંકાર અને પર દુર્દશામાં તેના પ્રત્યે અનાદરભાવ કદાપિ ન રાખે (ળ વિ અસિ, ળવિચ દોદ્દી હત્ત્ઠાવો જિલ્લા વાં હવાવા હતા સ્પષ્ટ કરે છે કે અહીં જે પાંદડાઓની વાતચીત વર્ણવવામાં આવી છે, એવી રીતે તે તેમની વાતચીત કાંઈપણ

**अ०** ८०

### मलुपोगद्वारस्य

न भवति, नापिव अनागतकालेऽपि मविष्यति । तथापि मव्यजनविबोधनार्थांध -हक्षपत्राणां समृद्धेरसमृद्धेश्व श्र गणतो भव्यानां सांसारिकसमृद्धिषु विरागो भव-स्विति हेतोः खलु एषा उपमा कृतेति । अयं भावः- 'जह तूब्भे तह अम्हे' इत्यत्र किसखयपत्राणामवस्थया पाण्डुवत्रावस्था उपभीयते । उपमानभूता किसळय-पत्रावस्था तत्काले विद्यमानत्वात् सती, उपमेयभूता पाण्डुवत्राणां तथाविधाऽवस्या तु अविद्यमानत्वादसती । तथा-'तु≈में वि होहिंहा जहा अम्हे' इत्यत्र पाण्डुपमा-बस्या तत्कालवर्तित्वात् सती, किसलयानां तथाविधाऽवस्था तु भविष्यस्काल-भाविस्तात् तत्काल्रेऽविद्यमानत्वादसती । इत्यमसत् सता उपमीयते । इति नृतीयो होता नहीं है, कभी हुआ नहीं है और न आगे भी होगा, परन्तु ऐसी जो उपमा प्रकट की गई है, वह भव्यजनों को समझाने के लिये ही प्रकट की गई है। वृक्षपत्रों की समृद्धि और असमृद्धि के अवण से भव्यजीवों को संसारिक समृद्धि के जपर विरागभाव जगे केवल इसी अभिमाप से यह अन्योक्ति यहां कही गई है। 'जह तुब्भे तह अम्हे 'यहां किसलय पत्रों की अवस्था से पाण्डुपन्न की अवस्था उपमित हुई है। उपमानभूत किसलयपत्रावस्था−तत्काल में विद्यमान होने से सद्रप है और उपमेयभूत तथाविध पाण्डुपन्नावस्था अविधमान होने से असं द्र् है। तथा 'तुब्भे वि अहोहि हा जहा अब्हे 'यहां पाण्डुपश्रावस्था सरकालवर्ती होने के कारण सहप है और किसलयों की तथाविध अवस्था भविष्यत् कालवतीं होने के कारण तत्काल में मौजुर न होने से असदूप है। इस प्रकार असत् सत् से उपमित हुआ हिवसे संभवी शडे क नહि, आवी वातचीत न डेाઇ हिवसे थर्छ छे, न ढवे પછી કાેઇપણ દિવસે થશે, પણ અહીં જે ઉપમાં પ્રકટ કરવામાં આવી છે. <mark>તે લ</mark>બ્યજનાને સમજાવવા માટે જ પ્રકટ કરવામાં આવી **છે**, વૃક્ષપત્રાની સંમૃદ્ધિ અને અષમૃદ્ધિના શ્રવલ્થી ભગ્ય જીવાને સાંસારિક સમૃદ્ધિ વિશે જે વિશગભાવ ઉત્પન્ન થાય કક્ત તે માટે જ આ અન્યોક્તિ અહીં કહેવામાં આવી છે, 'जह તુરુમે તદ્દ બન્દરે' અહીં કિસલયપત્રાની અવસ્યા વડે માંડ્રપત્રની ઉપમિત થયેલી છે. ઉપમાનબૂત કિસલયપત્રાવસ્થા–તત્કાલમાં અવસ્થા **હેાવાથી અ**ક્રૂ**ગ છે, અને** ઉપમેયબૂત તથાવિધ પાંડુપત્રાવસ્થા અવિદ્યમાન હાેવાથી અસદ્રરૂપ છે. તેમજ 'તુચ્મે ત્રિ અફોદિ દા जहા લમ્દે' અહીં પાંડુપત્રાવસ્થા તત્કાલવર્તા હાેવાથી સદ્રરૂપ છે અને કિસલચાની તથાવિધ અવસ્થા ભવિષ્યત્ કાલવતી હોવા અદલ તત્કાલમાં વિદ્યમાન ન હેાવાથી અસ દુરૂપ છે. આ પ્રમાણે અસત્ સત્ વડે ઉપપિત થયેલ જાણવું જોઇએ.

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २३२ परिमाणसंख्यानिरूपणम्

भङ्गः । अथ चतुर्धभङ्गमाह-'असंतयं-असंतएहिं' इत्यादि । असद् वस्तु असद्भि वस्तुभिरूपमीयते । यथा-स्वर्श्विपाणं तथा शशविपाणमिति । अत्रोपमानभूतं स्वरविषाणं कालत्रयेऽप्यसत्त्वादसत् , उपमेयभूतं शशविषाणमपि कालत्रयेऽप्यसत्त्वा दस्त् । इत्यं चात्र -अतता असदुपमीयते । इति चतुर्थे भङ्गः । मऋतमुपसंदरनाइ --सेपा औषम्यसंख्येति ॥ सू०२३१ ॥

अथ परिमाणसंख्यां निरूपयति-

मुब्ग्-से किं तं परिमाणसंखा? परिमाणसंखा-दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-कालियसुयपरिमाणसंखा दिट्टिवायसुयपरि-माणसंखा य। से किं तं कालियसुयपरिमाणसंखा? कालिय-

जानना चाहिये। चतुर्थ भंग इस प्रकार से हैं-इसमें 'असंतयं असं-तएहिं उवमिज गई' असद्स्प पदार्थ असदू र पदार्थ से उपमित हुआ है। (जहा) जैसे-(खरविसाणं तहा ससविसाणं) खर (गधा) विषाण (श्रांग) हैं-वैसे ही द्यद्या विषाण (दादालाके श्रांग) है। अर्थात् खरविषाण के जैसे द्यादाविषाण हैं। इस वाक्य में उपमानभूत खरविषाण हैं, सो ये त्रिकाल में भी सत्त्व विद्याण्ट न होने के कारण असदूप है और उपमेयभूत जो दादाविषाण है वे भी कालत्रय में असत्व विद्याण्ट होने के कारण असदू हैं। इस प्रकार असत् से असत् उपमित हुआ जानना चाहिये। यह चतुर्थ भंग है। (से तं ओवम्मर्स्खा) इस प्रकार से यह औपम्यसंख्या का निरूपण जानना चाहिये॥ सू० २३१॥

ચતુર્થ લંગ આ પ્રમાણે છે. આમાં 'असंतयं असंतयहिं उत्रमिज्जइ' અસદૂ-ફ્રેપ પદાર્થ અસદ્રરૂપ પદાર્થ વડે ઉપમિત થયેલ છે. (जहा) જેમ કે (खर विसाणं तहा ससविसाणं) ખર (ગર્દલ) ના વિષાણુ (શ્રુંગ) છે, તેવા જ શશ વિષાણુ (શશલાના શ્રુંગા) છે. એટલે કે ખર વિષાણુની જેમ શશવિષાણુ છે. આ વાક્યમાં ઉપમાનભૂત ખરવિષાણુ છે, તેા એએા ત્રિકાળમાં પણ સત્વ વિશિષ્ટન હાવાથી અસદ્રરૂપ છે. અને ઉપમેયભૂત જે શશવિષાણુ છે, તે પણ કાલત્રયમાં અસત્વ વિશિષ્ટ હાવા ખદલ અસદ્રુપ છે. આ પ્રમાણે અહીં અસત્થી અસત્ ઉપમિત થયેલ જાણવું નેઇએ. આ ચતુર્થ લગ છે. ( से તં ઓવમ્મસંદ્યા) આ પ્રમાણે આ ઔપમ્યસંખ્યાનું નિરૂપણુ જાણ્વુ તેઇએ. ાા સૂત્ર રરૂથા हत्रह

अनुयोगद्वारस्य

सुयपरिमाणसंखा-अणेगविहा पण्णत्ता, तं जहा-पज्जवसंखा, अक्खरसंखा, संघायसंखा, पयसंखा, पायसंखा, गाहासंखा, सिल्ठोगसंखा, वेढसंखा, निज्जुत्तिसंखा, अणुओगदारसंखा, उद्देसगसंखा, अज्झयणसंखा, सुयक्खंघसंखा, अंगसंखा। से तं काल्ठियसुयपरिमाणसंखा। से किं तं दिट्टिवायसुयपरिमाणसंखा? दिट्टिवायसुयपरिमाणसंखा-अणेगविहा पण्णत्ता, तं जहा-पज्ज-वसंखा जाव अणुओगदारसंखा, पाहुडसंखा, पाहुडियासंखा, पाहुडपाहुडियासंखा, वर्त्युसंखा। से तं दिट्टिवायसुयपरिमाण संखा। से तं परिमाणसंखा | से किं तं जाणणासंखा ? जाणणा-संखा-जो जं जाणइ, तं जहा-सदं सद्दिओ, गणियं गणिओ, निमित्तं नेमित्तिओ, कालं कालणाणी, वेज्जयं वेज्जो । से तं जाणणासंखा ॥सू०२३२॥

|          | • |            | -       |          |       |                            |           |
|----------|---|------------|---------|----------|-------|----------------------------|-----------|
|          | - | <b>4</b> 2 |         |          |       |                            |           |
| -        |   |            |         |          | 222   | परिमाणसंख्यानि <b>रू</b> ग |           |
| - 64 - 7 |   | 1##2 GAL   | 7 (9) I | H 3      | ~ ~ ~ |                            | VIH –     |
| _        |   | 1.96 444   | AL 94   | <b>N</b> |       |                            | · · · · · |
|          |   |            |         |          |       |                            |           |

टीका—'से किं तं' इत्यादि-

'अथ का सा परिमाणसंख्या ?' इति शिष्यप्रक्षः । उत्तरयति परिमाणसंख्या-संख्यायतेऽनयेति संख्या, परिमाणरूपा=पर्यवादिरूपा संख्येति समानाधिकरण-सपासः । सा च कालिकश्चतपरिमाणसंख्या दृष्टिरादश्चतपरिमाणसंख्या चेति द्विचिा । तत्र कालिकश्चतपरिमाणसंख्या-पर्यवसंख्या अक्षरसंख्या-हत्याधनेक-विधा । तत्र-पर्यवसंख्या-पर्यवगः= पर्यायाः धर्मा इति यावत्, तद्रूपा संख्या ।

अबसुन्नकार परिमाण संख्या का निरूपण करते हैं---

'से किं तं परिमाणसंखा-इत्यादि ।

शःदार्थ---(से किं तं परिमाणसंखा ?) हे भदंत ! उस परिमाण संख्या का क्या स्वरूप है ? (परिमाणसंखा दुविहा पण्णत्ता)

उत्तर-परिमाण संख्या दो प्रकार की कही गई है। (तं जहा) जैसे (कालियसुयपरिमाणसंखा, दिद्विवायसुयपरिमाणसंखा य) एक कालिक-अुतपरिमाणसंख्या, दूसरी दृष्टिवस्दश्चतपरिमाणसंख्या पर्यंव अदिरूप 'संख्या का नाम परिमाणसंख्या है। (से कि तं कालियसुयपरिमाण-'संखा?) हे अदंत ! कालिकश्चतपरिमाणसंख्या क्या है ?

उत्तर---(कालियसुघपरिमाणसंखा अणेगविहा पण्णसा) कालिक अनुपरिमाणसंख्या अनेक प्रकार की कही गई है। (तं जहा) उसके वे प्रकार ये हैं--(पज्जवसंखा, अक्खरसंखा, संवायसंखा, पयसंखा, पाय-

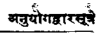
હવે સ્વ્રકાર પરિમાજ્ય સંખ્યાનું નિરૂપણ કરે છે.--

•से किंतं परिमाणसंखा' धत्याहि।

શબ્દાર્થ---(में किं तं परिमाणसंखा १) હે લહ'त ! તે પરિમાधु સુ'ખ્યાનુ' સ્વરૂપ કેલું છે ? (परिमाणसंखा दुविहा पण्णत्ता)

ઉત્તર--પરિમાંચુ સંખ્યા એ પ્રકારની કહેવામાં આવી છે. (ત' जहा) જેમ કે (काळियषुयपरिमाणसंखा, दिट्टिवायसुयपरिमाणसंखा ચ) એક કાલિકધુત પરિમાથસ'ખ્યા, બીજી દબ્ટિવાદધુનપરિમાચુસ'ખ્યા પર્ય'વ વગેરે રૂપ સંખ્યાનુ નામ પરિમાથુસ'ખ્યા છે. (સે कિ' त काळियसुप्परिमाणसंखा ?) & લ'દત ! કાલિકઘ્રુતપરિમાઘુસ'ખ્યા શું છે ?

ઉત્તર--(काल्डियसुयपरिमाणसंखा अणेगविदा पण्णता) કાલિકશ્રતપરિમાછુ-સંખ્યા અનેક પ્રકારની કહેવામાં આવી છે. (तं जद्दा) તેના પ્રકારો આ પ્રમાણુ છે. (વण्डवर्सखा, अक्खरसंखा, संवायसंखा, पयसंखा, पायसंखा, गाद्दासंखा, .૬૧૮



सा च कालिकश्चने अनन्तपर्यायात्मिका, एकैकस्याप्यकाराधक्षरस्य तदमिधेयस्य च जीवादिवस्तुनः प्रस्येकमनन्तपर्यायस्वात् । एवमन्यत्रापि बोध्यम, परन्तू अक्षरसंख्यादयः संख्येया बोध्याः, तथाहि-मक्षरसंख्या-अकाराधक्षररूपा संख्या अकाराद्यश्वराणां संख्येयत्वादश्वरसंख्याऽपि संख्येया बोध्या। संघातसंख्या द्वचा-चक्षरसंयोगरूपा, द्रयाद्यक्षरसंयोगानां संख्येयत्वादेपा संख्येया। पदसंख्या-पदं संखा, सिलोगसंखा, बेढसंखा, निज्जुत्तिसंखा, अणुभोगदारसंखा, उद्देसगसंखा, अज्झयणसंखा, सुपक्खंबसंखा, अंगसंखा,-से तं कालिय-स्रयपरिमाणसंखा) पर्यंवसंख्या, अक्षरसंख्या संधातसंख्या, पदसंख्या, पादसंख्या गाथासंख्या, श्लोकसंख्या, वेष्टसंख्या, निर्युक्तिसंख्या अनु-योगद्वारसंख्या, उद्देशकसंख्या, अध्ययनसंख्या श्रुतस्कन्धसंख्या, अङ्गसंख्या । इनमें 'पर्यंब' नाम 'पर्याय' अथवा 'धर्म' का है । इस रूप जो संख्या है, वह 'पर्यवसंख्या' है। यह पर्यवरूप संख्या कालिकश्चत में अनंतपर्यायात्मक है। क्योंकि एक एक अकार आदि अक्षर के तथा इनके वाच्यरूप जीवादिवस्तु के प्रश्येक के अनन्तपर्याय होते हैं। इसी पकार से अन्यत्र भी समझना चाहिये। परन्तु जो अक्षर संख्यादिक हैं, वे अनंत नहीं है, संख्यात है। आकार आदि अक्षररूप संख्या का नाम अक्षरसंख्या है। सो ये अकार आदि अक्षरसंख्यात हैं, इसलिये अक्षरसंख्या भी संख्यात है। द्रधादिअक्षगों के संयोग का नाम संघात

सिळोगसंखा, वेढसंखा, निब्जुत्तिसंखा, अणुओगदारसंखा, उहेसगसंखा, <del>अब्ह्</del> सुयन संघर खा, अगस सा, से तं कालियसुयपरिमाणस ला) यण**सं**खा. પર્યવસંખ્યા, અક્ષરસંખ્યા સંઘાતસંખ્યા, પદસંખ્યા, પાદસંખ્યા, ગાથાસંખ્યા, કલાકસ ખ્યા, વેબ્ટસ ખ્યા, નિશું કિતસ ખ્યા, અનુયાગદારસ ખ્યા ઉદ્દેશકસ ખ્યા, અધ્યયનસ'ખ્યા, શ્રુતસ્કન્ધસ'ખ્યા અ'ગસ'ખ્યા, આમાં 'વર્યંવ' નામ 'વર્યાય' અથવા 'ઘર્મ' નું છે. આ રૂપમાં જે સંખ્યા છે, તે વર્યવસંહ્યા' છે. સા પર્યવરૂપ સંખ્યાકાલિકશ્રુતમાં અન'ત પર્યાયાત્મક છે. કેમકે એક એક અકાર આદિ અક્ષરના તેમજ એમના વાચ્યરૂપ જીવાદિવસ્તુના દરેકે દરેકના અનંત પર્યાયા હાય છે. આ પ્રમાણે બીજે પણ સમજ લેવું નેઈએ. પરંતુ જે અક્ષરસંખ્યાદિક છે. તે અનંત નથી, સંખ્યાત છે. અકાર આદિ અક્ષર રૂપ સંખ્યાતું નામ અક્ષરસંખ્યા છે. તેા આ અધાર આદિ અક્ષર સંખ્યાત D. સંખ્યાત છે. દ્રયાદિ અક્ષરાના સંચેહ્યનું નામ અક્ષરસ'પ્યાપણ એ થી સંઘાત છે. આ સંઘાત રૂપ જે સંખ્યા છે, તે સંઘતસંખ્યા છે. દ્વાદિ અક્ષરાના સંચાગ સંખ્યાત છે, એથી આ પણ સંખ્યાત છે.

#### अनुयोगअन्द्रिका टीका सूत्र २३२ परिमाणसंख्यात्रिरूपणम्

=सुप्तिङन्तादिरूपम् रुद्रूपा संख्या, पदानां संख्येयत्वात्तद्रूपा संख्याऽपि संख्येया। पादसंख्या-पादाः – गाथादिचतुर्थां शरूपाः, तद्रूपा संख्या, पादानां संख्येयत्वा-त्रस्संख्याऽपि संख्येया। गाथासंख्या-गाथा प्राकृतच्छन्दोविश्वेषरूपा, तद्रूपा संख्या, गाथानां संख्येयत्वात्तद्रूपा संख्या संख्येया। श्लोकसंख्या-श्लोकःः अतुुण्डुवादि छन्दोरूपस्तद्रूपो संख्या श्लोकानां संख्येयःवात्तद्रूपा संख्याऽयि संख्येयेव। एवं वेष्टसंख्या निर्युक्तिसंख्या, अनुयोगद्वारसंख्या, उद्देशकसंख्या, अध्ययनसंख्या, श्रुतस्तम्धसंख्या, अन्नसंख्या च संख्येया, वेष्टकादीनां संख्येयः

है। इस संघातरूप जो संख्या है वह संघातसंख्या है। इयादिअक्षरों का संयोग संख्यात है इसलिये यह भी संख्यात है। सुबन्द तिङ्गनरूप पद होता है। इस पदरूप संख्या का नाम पदसंख्या है। पदों के संख्यान होने से तदूप मंख्या भी संख्यात है। गाथा आदि का जो चतुर्थ अंश है, उसका नाम 'पाद' है। इस पादरूप संख्या का नाम पाद संख्या है। पाद संख्येय होते हैं इसलिये पादरूप संख्या की संख्यात है। प्राकृतभाषा में लिखे गये छंदबिशेष का नाम 'गाथा' है। इस गाथारूप संख्या का नाम 'गाथा' संख्या है। ये गाथाएँ संख्यात होती हैं, इसलिये गाथारूप मंख्या भी संख्यात है। ये गाथाएँ संख्यात होती हैं, इसलिये गाथारूप मंख्या भी संख्यात है। अनुष्टुप आदि छन्दोंरूप इलोक होता है। ये इलोक संख्यात है। इसलिये इसरूप संख्या भी संख्यात ही है। इसी प्रकार से वेष्टसंख्या, नियुँक्तिसंख्या, अनुयोगद्वारसंख्या, उद्देशकसंख्या अध्ययनसंख्या, ध्रुतस्कंधसंख्या, अनुसंख्या ये सब भी संख्यात ही है। क्योंकि ये वेष्टकादि संख्यात

સુબન્ત અને તિંગતરૂપ પદ હાય છે. આ પદરૂપ સંખ્યાતું નામ પદસંખ્યા છે. પદા સંખ્યાત હાવાથી તદ્રરૂપ સંખ્યાપણુ સંખ્યાત છે. ગાથા વગેરેના જે ચતુર્થ અંશ છે. તેનું નામ 'પાદ' છે આ પાદરૂપ સંખ્યાતું નામ પાદસંખ્યા છે. પાદ સંખ્યેય હાય છે, એટલા માટે પાદરૂપ સંખ્યા પણુ સંખ્યાત છે. પ્રાકૃતભાષામાં લખાએલા છંદ વિશેષનું નામ 'ગાથા' છે. આ ગાથારૂપ સંખ્યાનું નામ 'ગાથા' સંખ્યા છે. આ ગાથાઓ સંખ્યાત હાય છે, એથી ગાથારૂપ સંખ્યા પણુ સંખ્યાત છે. આ ગાથાઓ સંખ્યાત હાય છે, એથી ગાથારૂપ સંખ્યા પણુ સંખ્યાત છે. આનુષ્ટુપ વગેરે છન્દ્રારૂપ રલાક હાય છે. આ શ્લોકો સંખ્યાત છે. એથી આ રૂપ સંખ્યાત જ છે. આ પ્રસાણે વેબ્ટસખ્યા નિર્યુક્તિ સંખ્યા, અનુયાગદાર સંખ્યા હેદ્દેશક સંખ્યા, અધ્ય યન સંખ્યા, બ્રુતસ્કંધસંખ્યા, અંગસંખ્યા આ સવે પણુ સંખ્યાત જ છે. કેમકે આ વેબ્ટકાદિ મંખ થાત હાય છે. વેબ્ટકનામ છંદવિશેષનું છે. નિક્ષેપ

#### ERO.

**अ**जुयोगद्वार स्ट्रे

त्वात् । तत्र-वेष्टकाः=छन्दोविद्येषरूपाः । निर्युक्तयः=निक्षेप निर्युक्तय उपो-दयातनिर्युक्तयः स्त्रस्पर्भनिर्युक्तयश्रेति त्रिविधाः । अनुयोगद्वाराणि=व्याख्यो-षग्यभूतानि सःपदमरूपणतादीनि उपक्रमादीनि वा । उद्देशकः≔अध्ययनांश विद्येषः । अध्ययनम्~शास्तांशविद्येषः। श्रुतस्कन्धः= अघ्ययनसम्हात्मकः शास्तांशः अङ्गम्≕ञाचाराङ्गादिकम् । इत्यं कालिकश्रुतपरिमाणसंख्या निरूपितेति सच यितुमाह-'सेपा कालिक्ञुतपरिमाणसंख्येति । तथा-दृष्टिबाद श्रुनपरिमाण-संख्याऽदि पर्यवसंख्या यावदनुयोगद्वारसंख्या माभृतसंख्या माभृतिकासंख्या होते हैं। बेष्टक नाम छंदविद्योग का है। निक्षेप निर्युक्तिउपोद्घात-निर्युक्ति, और सुश्रस्पर्शनिर्युक्ति के भेद से निर्युक्तियां तीन प्रकार की होगी हैं। व्याख्या के उपायभूत जो सत्पद्रप्रहरणता आदि हैं वे अथवा जो उपकम आदि हैं, वे 'अनुयोगवार' है। अध्यधनों के अंश चित्रोच का नाम उद्देशक है' कास्त्र के अंदाविद्योध का नाम अध्ययन' है। अध्य-यनों के समूहरूप दास्तांदा का नोम 'शुनस्कन्ध' है। आधाराङ्ग आदि आगमों का नाम 'अंग' है। इस प्रकार से ' यह कालिकश्रुतपरिमाण-संख्या क्या है ? यह समझाया है। अब दृष्टिवाद परिमाणसंख्या क्या है? यह कहते है-(से कि तं दिट्टिवायपरिमाणसंखा ?) हे भदन्त ! दृष्टिषाद-परिमाणसंख्या क्या है ?

उत्तर ---(दिट्टिवायसुप परिमाण संखा अणेगचिहा पण्णत्ता ?) दबिट चादश्चन परिमाणसंख्या अनेक प्रकार की कही गई है- (तं जहा) जैसे (पज्जवसंखा जाव अणुओगदारसंखा, पाहुडसंखा पाहुडियामंखा, पाहु-

નિશું કિત ઉપોદ્ધાત નિશું કિત અને સૂત્રસ્પર્શ નિશું કિતના લેઢથી નિશું કિતના ત્રણ પ્રકારા છે. વ્યાખ્યાના ઉપાયભૂત જે સત્પદ પ્રરૂપણતા વગેરે છે. તે અથવા તા જ ઉપક્રમ વગેરે છે તે અનુયોગઢાર છે. અધ્યયનાના અંશ વિશેષનું નામ 'ઉદ્દેશક' છે. શાસ્ત્રના અંશવિશેષનું નામ 'અધ્યયન' છે. અધ્ય વિશેષનું નામ 'ઉદ્દેશક' છે. શાસ્ત્રના અંશવિશેષનું નામ 'અધ્યયન' છે. અધ્ય વેશેષનું નામ 'ઉદ્દેશક' છે. શાસ્ત્રના અંશવિશેષનું નામ 'અધ્યયન' છે. અધ્ય યનાના સમૂહરૂપ શાસ્ત્રાંશનું નામ શ્રુતસ્કન્ધ' છે. આચાશંગ વગેરે આગ-માનું નામ 'અંગ' છે. આ રીતે કાલિકશ્રુત સંખ્યા શું છે? તે સમજાવવામાં આવ્યું છે. હવે દબ્ટિવાદ પરિમાણ સંખ્યા શું છે? તે વિષે કહે છે. (સે જિ તે દિદ્વિદ્વાયવરિમાળસંસ્તા ?) હે ભંદત ! દબ્ટિવાદ પરિમાણ સંખ્યા શું છે?

પ વિદ્યાપયા મળતા સાંગ) હ બહતા દાગ્ટવાદ પરિપ્રાણુ સંખ્યા શું છે ! ઉત્તર---(दिट्टिवायसुयपरिमाणग्नंखा अणेगविद्दा पण्णत्ता ?) દહિટવાદ શ્રુત પરિપાણુ સંખ્યા અનેક પ્રકારની કહેવામાં આવી છે. (तं जहा) જેમ કે (पञ्जवस्त्रंखा जोव अणुओगदारसंखा, पाहुडसंखा, पाहुडियासंखा पाहुडवाहुडिया

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २३२ परिमाणसंख्यानिरूपणम्

प्राधृतमाश्वतिकासंख्या वस्तुसंख्येत्यनेकविधा। पर्यवसंख्याद्य योगद्वार संख्यान्ताः पूर्ववद् वोध्याः । माश्रुठादयः पूर्वान्तर्गताः श्रुताधिकारविशेषाः । सेषा दृष्टिवाद-श्रुतपरिमाणसंख्या वोध्या । मक्रुतमुपसंहरकाह-सेपा परिमाणसंख्येति । अथ ज्ञानसंख्यां निरूपयति-अथ वा सा ज्ञानसंख्या ? इति शिष्य मक्षः । उत्तरयति-ज्ञानसंख्या-ज्ञानरूपा संख्या-द्वानसंख्या , सा च यो यज्जानाति तद्रूपा वोध्या। अयं भावः-यो देरदत्तादिर्यच्छव्यादिकं जानाति, स देवदत्तादिस्तव्ज्ञानवानुच्यते। अत्र डपाहुडिियाखंखा, यश्थुसंखा) पर्धवसंख्या, याध्वत् अनुयोगद्वार संख्या, प्राश्वनसंख्या, प्राश्वतिकासंख्या, प्राश्वत्तकासंख्या, आहर संख्या, प्राश्वनसंख्या, प्राश्वतिकासंख्या, प्राध्वत्त अनुयोगद्वार संख्या, प्राश्वनसंख्या, प्राश्वतिकासंख्या, प्राश्वत्तकासंख्या, और वस्तु-संख्या। पर्यवसंख्या से छेकर अनुयोगद्वारसंख्या तक के द्वाव्दो का अर्थ पूर्व के जैसा ही जानना चाहिये। प्राश्वत आदि झो हैं, वे पूर्व के अर्न्तगत होते हैं। और ये श्रुत के अधिकार विद्येष कहे गये हैं। (से तं दिष्टिवायसुयपरिमाणसंखा) इस प्रकार से यह दृष्टिवादश्रुत की परि-माण संख्या का स्वरूप हि । (से तं परिमाणसंखा) इस प्रकार यह परिमाण संख्या का स्वरूप निरूपण है। (से किं तं जाणणासंखा?) हे भदन्त !ज्ञानसंख्या क्या है ?

डत्तर-(आणणासंखा-जो जं आणइ, तं जहा-सद्दं सद्दिओ, गणियं गणियो, निमित्तं नेमित्तिओ कालं कालणाणी, वेजं वेउजो, से तं आणणा-संखा)ज्ञानरूपसंख्या का नाम ज्ञानसंख्या है। यह ज्ञानसंख्या जो जिसको जानता है उसरूप होती है। इसका ताल्पर्यं यह है-देवदत्त आदि जिस

संखा, वत्शुसंखा) પર્યવસંખ્યા, ચાવત અનુચાેગદ્વાર સંખ્યા, પ્રાભ્રતસંખ્યા, પ્રાભ્રુતિકાસંખ્યા,પ્રાભ્રુત પ્રભ્રુતિકાસંખ્યા અને વસ્તુસંખ્યા પર્યવસંખ્યાથી માંડીને અનુયોગદ્વાર સંખ્યા સુધીના શખ્દોને અર્થ પૂર્વની જેમ જ સમજવા જાઇએ. પ્રાભ્રુત વગેરે જે છે, તે પૂર્વમાં જ સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે. અને એએા શ્રુતના અધિકાર વિશેષ કહેવામાં આવ્યા છે. (સે તં दिट्ठिवाय-સુચવરિમાणસંखा) આ રીતે દ્બ્ટિવાદશ્રુતની પરિમાછુ સંખ્યાનું સ્વરૂપ છે. (से તં परिमाणसंखा) આ પ્રમાણે આ પરિણામ સંખ્યાનું સ્વરૂપ બિરૂપછુ છે. (સે તિં તં ज्ञाणणासंखा ?) હે ભંદત ! જ્ઞાનસંખ્યા શું છે ?

ઉત્તર--(जाणणास खा जो जं जाणइ. तं जहा सह सहिओ, गणियं गणिओ, निमित्तें नेमित्तिओ कालं कालणाणी, वेज्जं वेज्जो से तं जाणणास खा) ज्ञान३५ संખ्यातुं नाम ज्ञानसंખ्या છે. આ ज्ञानसंખ्या જે જેને लाधे છે, ते ३५ छे।य છે. આવું તાત્પર્ય આ પ્રમાશે, છે કે જે દેવદત્ત વગેરે જે શખ્દ વિગેરે જાણે અ૦ ૮૧

**स्रनुयोग**हारस्त्रे

<mark>इानइानिनोरभेदोपचाराद् देवदत्तादिरपि ज्ञानसंख्ये</mark>स्युच्यते इति, यथा−ज्ञब्दं जानन् <mark>क्वाब्दिकः, ग</mark>णितं जानन् गणिकः, निमित्तं जानन् नैमित्तिक इस्यादि ॥सू०२३२॥ अथ गणनासंख्यां निरूपपति–

मल्म-से किंतं गणणासंखा? गणणासंखा-एको गणणं न उवेइ, दुप्पभिइसंखा, तं जहा-संखेज्जए असंखेज्जए अणंतए। से किं तं संखेज्जए? संखेज्जए-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-जह-ण्णप उक्कोसए अजहण्णमणुक्कोसए। से किं तं असंखेज्जए?, असंखेज्जए-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-परित्तासंखेज्जए जुत्ता-संखेउजप असंखेउजासंखेउजए। से किंतं परित्तासंखेउजप? परित्तासंखेउजप-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-जहण्णए उक्कोसए अजहण्णमणुक्कोसए। से किं तं जुत्तासंखेउजप? जुत्ता संखेउजप-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-जहण्णष उक्केंसए अजहण्णमणुको-सए। से किंतं असंखेज्जासंखेज्जए? असंखेज्जासंखेज्जए--**शब्द आ**दि जानता है वह देवदत्त आदि उस शब्द ज्ञानवाला कहा जाता है। इसलिये ज्ञान और ज्ञानी इन दोनों के अमेदोपचार से देवदत्त आदि भी ज्ञान संख्यारूप कह दिये जाते हैं। जैसे शब्द को जाणनेवाला गाब्दिक, गणित को जाननेवाला गणिक, निमित्त को जाननेवाला नैमि-सिक, कालको जाननेवाला कालज्ञानी और वैद्यक को जाननेवाला वैद्य कह दिया जाता है।। सू० २३२ ॥

છે, તે દેવદત્ત તે શખ્દ જ્ઞાનવાળા કહેવાય છે. એથી જ્ઞાન અને જ્ઞાની એ બન્નેના અભેદાપચારથી દેવદત્ત વગેરે પણ જ્ઞાનસંખ્યા રૂપ કહેવાય છે જેમ શખ્દને જાણુનાર શાખ્દિક, ગણિતને જાણુનાર ગણિક, નિમિત્તને જાણુનાર નૈમિત્તિક, કાલને જાણુનાર કાલગ્રાની અને વૈદ્યકને જાણુનારવૈદ્ય કહેવામાં આવે છે. ાસૂ૦ ૨૩૨ા

| अनुयोगचन्द्रिका टीका | सूत्र | રરર | गणनासंख्यानिरूपणम् |
|----------------------|-------|-----|--------------------|
|----------------------|-------|-----|--------------------|

तिविहे पण्णसे, तं जहा-जहण्णए उक्कोसए अजहण्णमणुको-सए। से किं तं अणंनए? अणंतए-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-परित्ताणंतए जुत्ताणंतए अणंताणंतए। से किं तं परित्ताणंतए? परित्ताणंतए-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-जहण्णए उक्कोसए अज-हण्णमणुक्कोसए। से किं तं जुत्ताणंतए? जुत्ताणंतए-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-जहण्णए उक्कोसए अजहण्णमणुक्कोसए। से किं तं अणंताणंतए? अणंताणंतए-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-जहण्णए अजहण्णमणुक्कोसए॥सू०२३३॥

छाया — अथ का सा गगनासंख्या ?, गणनासंख्या-एको गणनां नोपैति, दिभभृतिसंख्या, तद्यधा-संख्येयकम् असंख्येयकम् अनन्तकम् । अथ किं तत्-संख्येयकम् ?, संख्येयकं-त्रिविधं मइण्उं, तद्यधा जघन्यकम् उत्कर्षकम् अजघन्या-तुत्कर्षकम् । अथ किं तत् असंख्येयकम् ? असंख्येयकं-त्रिविधं मइण्ठं, तद्यधा-प्रीतासंख्येयकं युक्तासंख्येयकम् श्वसंख्येयकम् । अथ किं तत् परीतासंख्ये-यकम् ? परीतासंख्येयकं त्रिविधं मइण्तं, तद्यधा-जघन्यकम्, उत्कर्षकम् अजघन्या-तुत्कर्षकम् । अथ किं तत् युक्तासंख्येयासंख्येयकम् । अथ किं तत् परीतासंख्ये-यकम् ? परीतासंख्येयकं त्रिविधं मइण्तं, तद्यधा-जघन्यकम्, उत्कर्षकम् अजघन्या-तुत्कर्षकम् । अथ किं तत् युक्तासंख्येयकम् ? युक्तासंख्येयकं-त्रिविधं मझ्प्तं, तद्यधा-जघन्यकम् उत्कर्षकम् अजघन्यानुत्कर्षकम् । अथ किं तत् असंख्येया-संख्येयकम् ?, अत्रेख्येयासंख्येयकं-त्रिविधं मइप्तं, तद्यधा-जघन्यकम् उत्कर्षकम् अजधन्यानुत्कर्षकम् । अथ किं तत् अनन्तकम् ? अनन्ततं-त्रिविधं मइप्तं, तद्यथा-परीतानन्तकम् , युक्तानन्तकम् , अनन्तानन्तकम् । अय किं तत् परीतानन्तकम् ? परीतानन्तकम् , युक्तानन्तकम् , अनन्तानन्तकम् उत्कर्षकम् अजघन्यानुरुकर्पकम् । अथ किं तद् युक्तानन्तकम् ? युक्तानन्तकं त्रिविधं मइप्तं, तद्यधा जघन्यकम् उत्कर्पकम् । अथ किं तद् युक्तानन्तकम् । अध किं तत् अनन्तानन्तकम् ? अनन्त्वानन्तकम् र्वक्र् र्षकम् अनघन्यानुत्कर्षकम् । अध किं तत् अनन्तानन्तकम् ? अनन्त्वानन्तकम् दिविधं मह्रप्तं ? तद्यथा जघन्यकम् अजघन्यानुत्कर्षकम् ॥२३३॥

अय सूत्रकार गणनासंख्या का निरूपण करते हैं— 'से कि तं गणणासंखा ' इत्यादि ।

હવે સૂત્રકાર ગણ્યુના સંખ્યાનું નિરૂપણુ કરે છે. 'से कि तं गणणासंखा' इत्यादि ।

## अनुयोगद्वारस्त्रे

अध का सा गणनासंख्या ? इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-गणनासंख्या-गणनम्=एतावन्त इमे इति संख्यानं गगना, तद्रू रा संख्या, गणनासंख्या । सा च द्विमभृतिसंख्यारूपा बोध्या । एकस्तु गणनां नोपंति । अयं भावः - एकस्मिन् घटादौ दृष्टे सति घटादिकं तिष्ठशैत्येवमेत्र मायः मतोतिरूत्पधते नत्वेकसंख्या विषयस्वेन । यद्वा-आदानप्रदानादिष्यवद्यारकाले एकं वस्तु गणनाविषयस्वं मायो नोषयाति, अतोऽसंज्यत्रदार्यत्वाद् वा एको गणनासंख्या विषयत्वेन नोषादीयते इति । द्विमभृतिसंख्यारूपेषा गणनासंख्या संख्येयकासंख्येयका

दाब्दार्थ-(से किं तं गणणासंखा ?) हे भदन्त ! गणनासंख्वा क्या है ?

उत्तर -----(गणणासंखा) गणनासंख्या इस प्रकार से हैं गणना संख्या में 'ये इतने हैं' इसका से गिना जाता है अतः 'ये इतने हैं' इस रूप से जो गिनती है, उसका नाम 'गणना' है--इस गणनारूप जो संख्या है, वह गणनासंख्या है--यह दो आदि संख्या रूप होती है। एक संख्यारूप नहीं, क्योंकि (एक्को गणणं न उवेइ) एक गणना को प्राप्त नहीं होता है इसका ताल्पर्य यह है-एक घट आदि पदार्थ के दिखने पर घटादिक रखा है, ऐसी ही माप्य प्रतीति होती है। जथवा--छेने देने के समय एक चस्तु प्रायः गणना को विषयभूत नहीं होती है, इसलिये असंव्यवहार्य होने के कारण अथवा अला होने के कारण, एक को गगना संख्या का विषयभूत नहीं कहा गया है। (उप्प-भिइसंखा) दो आदिरूप यह गणनासंख्या (संखेज्जए असंखेज्जए

શખ્દાર્થ':—(સે कि તં गળળાસંજ્ઞા ?) હે ભદ'ત ! ગણુણાસ ખ્યા શું છે ? ઉત્તર—(गળणાસંજ્ઞા) ગણુના સ ખ્યા આ પ્રમાણે છે. ગણુના સ ખ્યામાં 'એ એ આટલા છે' આ રીતે ગણુત્રી કરવામાં આવે છે. એથી 'એ આટલા છે' આ રૂપમાં જે ગણુત્રી છે, તેનું નામ 'ગણુના' છે. આ ગણુના રૂપ જે સંખ્યા છે, તે ગણુના સંખ્યા છે, આ બે વગેરે સ ખ્યા રૂપ હોય છે. એક સંખ્યા રૂપ નહિ કેમ કે (एक को गणणं न હવેદ્દ) એક ગણુનામાત્ર કહેવાય નહિ. આતું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે એક ઘટ વગેરે પદાર્થ'ને જોવાથી ધરાદિક છે' પ્રાય: એવી પ્રતીતિ થાય છે, ન કે એક સંખ્યા વિશિષ્ટ એક મૂકેલ છે' એવી પ્રતીતિ થાય છે, અથવા-લેવડ-દેવડ કરતી વખતે એક વસ્તુની ઘણું કરીને ગણુત્રી થતી નથી, એથી અસ બ્યવહાર્ય હેાવા અદલ આથવા અલ્પ હોવા બદલ એકને ગણુનાપાત્ર માનવામાં આવેલ નથી. (તૂવ્ય

| अनुयोगसन्दिक | । टीका सूत्र | २३३ | गणनासंख्यानिरूपणम् |
|--------------|--------------|-----|--------------------|
|--------------|--------------|-----|--------------------|

नन्तकेति त्रिविधा । तत्र−संख्येयकं जघन्यकोत्कर्षकाजघन्यातुत्कर्ष मेदेन त्रिवि-धम् । असंख्येयकम्- परीतासंख्येयक - युक्तासंख्येयका-संख्येय।संख्येयकेति त्रिविधम् । तत्र पुनरेकैकं जघन्यकोत्कर्षकात्रधन्यानुत्कर्षकमेदेन त्रिविधम् । इत्यं च नत्रमेदमसंख्येयकम् । कोष्ठकं चेदम्-

अणंतए) संख्यात असंख्यात, और अनंत इस रूप से तीन प्रकार की कही गई है। इनमें जो संख्यातरूप गणनासंख्या है, वह जवन्य संख्यात, उस्कृष्टसंख्यात और अजघन्य अनुत्कृष्ट संख्यात के भेइ से तीन प्रकार की होती है। असंख्यातरूप जो गणनासंख्या है वह भी परीतासंख्यात, युक्तासंख्यात, और असंख्यात के भेद से तीन प्रकार की होती है। परन्तु इनमें भी एक एक जघन्य, उत्कृष्ट, अनुत्कृष्ट के भेद से तीन २ प्रकार का और भेद होता है। इस प्रकार असंख्यात के नौ भेद हो जाते हैं। इसे इस प्रकार समझना चाहिये-मूठ में असंख्यात के परीतासंख्यात, युक्तासंख्यात, असंख्याता-संख्यात ये तीन भेद हैं। इनमें जो परीतासंख्यात है उनके तीन भेद इस प्रकार से है (१) जघन्यगरोतासंख्यात,(२) उत्कर्षकपरितासंख्यात, (३) अजघन्योत्कर्षकपरितासंख्यात । इसी प्रकार युक्तासंख्येय और असंख्येया के भी भेद जानना चाहिये।

મિદ્દ સંજ્યા) બે આદિ રૂપ આ ગણુના સંખ્યા (સંલેગ્ઝા ક્યાં ક્ષેગ્ર ક્ર ક્રોગ્ર છે. સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત આ રૂપમાં ત્રણુ પ્રકારની કહેવામાં આવી છે. આમાં જે સંખ્યાતરૂપ ગણુના સંખ્યા છે, તે જઘન્ય સંખ્યાત, ઉત્દુષ્ટ સંખ્યાત અને અજઘન્ય અનુત્કુષ્ટ સંખ્યાતના લેદથી ત્રણુ પ્રકારની દેાય છે. અસંખ્યાત રૂપ જે ગણુના સંખ્યા છે, તે પણુ પરીતાસંખ્યાત, શુક્તા-સંખ્યાત અને અસંખ્યાતા અસંખ્યાતના લેદથી ત્રણુ પ્રકારની દેાય છે. પરંતુ આમાં પણુ એક જઘન્ય ઉત્દુષ્ટ, અજઘન્ય અનુત્કુષ્ટના લેદથી ત્રણુ લેદા થઈ જાય છે. આ પ્રમાણે અસંખ્યાતના ૯ લેદા થઈ જાય છે. આને આ રીતે સમજવું જોઇએ કે ખૂલમાં અસંખ્યાતના પરીતાસંખ્યાત, શુક્તાસંખ્યાત, અને અસંખ્યાતાસંખ્યાત આ ત્રણુ લેદા છે. આમાં જે પરીતા-સંખ્યાત છે, તેના ત્રણુ પ્રકારો આ પ્રમાણે છે. (૧) જઘન્યપરીતાસંખ્યાત (૨) ઉત્કર્યંક પરીતા સંખ્યાત, (૩) અજઘન્યોત્ઠાર્યકપરીતાસંખ્યાત. આ પ્રમાણે શુકતાસંખ્યેય અને અસંખ્યેયાસંખ્યેયના પછા લેદ જાણવા જોઇએ.



૧ પરીતાસ ખ્યાત **અ**સંખ્યાતા**સંખ્યા**ત સુક્રતાસ ખ્યાત ૧ જઘન્યપરીતાસંખ્યાત ૧ જઘન્યગ્રુક્તાસંખ્યાત ૧ જઘન્ય 2.1 ર ઉત્કૃષ્ટ ચુક્તાસંખ્યાત ૨ ઉત્કૃષ્ટ ર ઉત્કુબ્ટપરીતા સંખ્યાત " ∋ અજઘન્યેાત્ક્ષ્ટ પરીતા 3 ગ્યજઘન્યોત્કર્ષં ક ૩ ગ્યજઘન્યેા સ'ખ્યાત, ચુક્તા સંખ્યાત, (ઠર્ષ ક તેમજ અનંતના ગ્યાઠ લેકો આ પ્રમાણે છે. (૧) પરીતાનંતક, (૨) સુક્તાનંતક, (3) અનંતાનંતકના આમાં પરીતાનંતક અને સુક્તાનંતકના ત્રણ ત્રણુ ભેઢા છે. અનંતાનતંકના બે ભેઢા છે. કેમ કે આમાં ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાથી અનંતાનંતંકના ભેદેાથતા નથી. કાષ્ઠક આ પ્રમાણે છે.−−

| अनुयोगचन्द्रिका टीका ग                              | धुत्र २३३ गणनासंख्यानिरूपण                                                                                           | ર્ દક્ષ્ડ            |
|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| भेदद्वये मत्येकं जघन्य<br>अनन्तानन्त रुस्य उत्कर्षत | तक-युक्तानन्तका-नन्तानन्तके<br>कारकर्षकाजघन्यानुस्कर्षकेति<br>धः काऽष्यसंभवात् तत् जघन्<br>सन्तकमिति ‼कोष्ठकं चेदम्− | प्रितिधम् । तृतीयस्य |
|                                                     | अनन्तकमष्टविधम्-                                                                                                     |                      |
| <br>१ परीक्षानन्तकम्<br>।                           | े<br>२ युक्तानन्तकम्<br>।                                                                                            | ३ अनन्तानन्तकम्<br>। |

| र परातानन्तकम्<br>                                                                    | र युक्तानन्वकम्<br>                                                                  | ३ अनन्तानन्तकम्<br>                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| १ जघन्यपरीतानन्तकम्<br>२ उत्त्कर्षकपरीतानन्तकम्<br>३ अज्ञधन्योत्कर्षकपरीता<br>नन्तकम् | १ जघन्ययुक्तानन्तकम्<br>२ उत्कर्षकयुक्तानन्तकम्<br>३ अजघन्योत्कर्षकयुक्ता<br>नन्तकम् | १ जघन्यानन्तानन्तकम्<br>२ अभघन्योश्कर्षकान-<br>न्तकम्<br>(उत्कर्षकामायोऽत्र)<br>।।स्र० २३२॥। |
| (१) परीतानंतक                                                                         | (२) युक्तानंतक                                                                       | (३) अनंतानंतक                                                                                |
| <br>१ जघन्यपरीतानंतक                                                                  | १ जघम्ययुक्तानंतक                                                                    | र अधन्यानंन्तानंतक                                                                           |

| २ उत्कृर्षकपरीतानंक | २ उत्कृषेकयुक्तानंतक | २ अजघन्योहकर्ष- |
|---------------------|----------------------|-----------------|
| ३ अजघन्य उत्कृर्षक- | ३ अजघन्योस्कर्षक     | कानतानंतक       |
| परीतानंतक           | युक्तानंतक           |                 |

यहां उत्कृष्ट अनंतानंतक ऐसा मेद कहीं पर भी संभवित न होने के कारण नहीं बनता है। सूत्र के समस्त पदों का संक्षेप से ये अर्थ सुगम्य है अतः अलग २ करके उनका अर्थ नहीं लिखा। सू०२३३।

| (૧) પરીતાન તક                                     | (૨) સુકતાન તક                                         | (૩) ચન તાન તક                                    |  |
|---------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|--|
| <br>(૧) જઘન્ય પરીતાનંતક<br>(૨) ઉત્કર્ષક પરીતાનંતક | <br>(૧) જઘન્ય સુક્તાનાંતક<br>(૨) ઉત્કર્ષક સુક્તાનાંતક | (૧) જઘન્યાનન્તાન તક<br>(૨) અજઘન્યાતકર્ષં ઠાન તા- |  |
| (૩) અજઘન્ય ઉત્કર્ષક                               | (૩) અજલન્ચાેત્કર્ષંક                                  | નંતક                                             |  |
| પરીતાન તક                                         | સુકતાન તક,                                            | _                                                |  |
| <b>અહી</b> ં ઉ <sub>ત્ધૃ</sub> ષ્ટ અનં            | તાન'તક એવેા ભેદ કેાક                                  | ઇ જગ્યાએ સંભવિત ન                                |  |
| डेावाथी थते। नथी. सूत्रन                          | ા સમસ્ત પદેાના સંશેપ                                  | અર્થ સુગમ્ય છે. એથી                              |  |

અલગ તેના અર્થ લખવામાં આવ્યા નથી. ા સ. ૨૩૩ ા

## **मयनुोगद्वार**स्त्रे

486

म्लम्-जहण्णयं संखेज्जयं केवइयं होइ ? दोरूवयं, तेणं परं अजहण्णमणुकोसयाइं ठाणाइं जाव उकोसयं रंखेज्जयं न पावड | उकोसयं संखेज्जयं केवइयं होइ ? उकोसयस्स संखे-इजगस्त परूवणं करिस्लामि । से जहानामए पछे सिया,--एगं जोयणसयसहरसं आयामविक्खंभेणं, तिण्णि जोयणसयसहस्साइं, सोळससहस्साइं, दोण्णि य सत्तावीसे जोयण तुए, तिण्णि य कोसे, अट्रावीसं च धणुसयं, तेरस य अंगुलाइं, अद्धं अंगुलं किंचि विसे-साहियं परिवृखेवेणं पण्णत्ते । से णं पल्ले सिद्धत्थयाणं भरिए । तओ णं तेहिं सिद्धःथएहिं दीवसमुद्दाणं उद्धारो घेष्पइ। एगो द्वि एगो समुद्दे एवं पविखप्पमाणेणं पविखप्पमाणेणं जावइया-दीवसमुदा तेहिं सिद्धत्थपहिं अप्फुण्णा एस णं एवइए खेत्ते पहे। पढमा सलागा। एवइयाणं सलागाणं असंलप्पालोगा भरिया तहावि उक्कोसयं संखेजयं न पावइ, जहा कोदिहंतो? से जहानामए मंचे सिया आमलगाणं भरिए, तरथ एगे आमलए पविखत्ते सेऽवि माए, अण्णेऽवि पक्खित्ते सेऽवि माए, अन्नेऽवि पक्कित्ते सेऽवि माए। एवं पक्किप्पमाणेणं पक्कि-प्पमाणेणं हो ही सेऽवि आमलए जंसि पविखत्ते से मंच्ए भरिजिहिइ जे तत्थ आमलए न माहिइ ॥सू०२३४॥

अष सूत्रकार इसी विषय को विस्तार से कहने के लिये सर्वंप्रथम संख्यात की प्ररूपणा करते हैं---

'जहण्णचं संखेज्जचं केवइयं होह' इत्यादि ।

હવે સૂત્રકાર એજ વિષયને વિસ્તાર પૂર્વક કહેવા માટે સર્વ પ્રથમ સંખ્યાતની પ્રરૂપણા કરે છે.--'ज्ञद्दण्णयं संखेब्जयं केवइयं होइ' इत्यादि ।

| अनुयोगवन्द्रिका टीका | स्०२३४ | जघःयसंख्येयकनिरूपणम् |
|----------------------|--------|----------------------|
|----------------------|--------|----------------------|

छाया- जघन्यकं संख्येयकं किण्द भदति ? हिरूरवम् । ठतः परम् अजघ-न्यानुत्कर्षकानि स्थानानि यावत् उत्कर्षकं संख्येयकं न माप्नोति ! उस्कर्षकं संख्येयकं कतिविधं भवति ? उत्कर्षकस्य संख्येयकरय मरूपणां करिष्यामि ! स यथानामकः पल्पः स्यात् पकं योजनशतसदस्तम् आयामविष्कम्मेण, भिणि योजनशतसदस्ताणि, षोडशसदस्ताणि, द्वे च सप्तविंशतियोंजनशते, त्रींथक्रोशान् अष्ठार्विंशतिश्व धनुइशतम् , त्रयोदश च अंग्रुलानि, अर्द्वम् अंग्रुलं च किश्चित् विशेषाधिकं परिक्षेपेग मझ्प्रः । स खल्ज पत्यः सिद्धार्येर्भ्रतः । ततः खल्ज तैः सिद्धार्थे द्वीपसमुद्राणाम् उद्धारो गृह्यते । एको द्वीपे एकः समुद्रे, एवं प्रक्षिप्य माणेन मक्षिप्यमाणेन द्वीपनमुद्रास्तैः सिद्धार्थेरास्पृष्टाः । एतरखलु एतावत् क्षेत्रं पत्त्वां परिक्षेपेग मझ्प्राः । स खल्ज पत्थः सिद्धार्थेर्भ्रतः । ततः खल्ज तैः सिद्धार्थे द्वीपसमुद्राणाम् उद्धारो गृह्यते । एको द्वीपे एकः समुद्रे, एवं प्रक्षिप्य माणेन मक्षिप्यमाणेन द्वीपनमुद्रास्तैः सिद्धार्थेरास्पृष्टाः । एतरखलु एतावत् क्षेत्रं पत्त्यां । प्रथा रा झळाका । पतावतीभिः झलाकामिरसंळप्यालोका भृताः, तथापि उत्कर्षकं संख्येयकं न प्रप्नोति, यथा को दृष्टान्दः ? स यथानामको मञ्चः स्यात्त् आमलके र्भृतः । तत्र एक आमलकः पक्षिप्यते सोऽपि मितः, अन्योऽपि प्रक्षिग्न मविष्यति सोऽपि आमल्रकः, यस्मिन् मक्षिप्ते स मञ्चको मरिष्यति, यत् तत्र आमलको न मास्यति । सिन् २३४॥।

टीका---संक्षेगतः संख्येयकादिभेदपरूपणामात्रं कृत्वा सम्पति विस्तरत-स्तत्स्वरूपं निरूपयितुपाह-'जहण्णयं' इत्यादि। जघन्यकं संख्येयकं क्रियद् भवति

टीकार्थ--(जहण्णयं संखेज्जयं केवइयं होइ ? ) हे भदन्त ! ज्घन्य संख्यात कितना होता है ? अर्थात् किस संख्यात से छेकर किस संख्यापर्यन्त जघन्य को संख्यात माना जाता है ।

उत्तर----(दो रूवयं-तेणं परं अजहण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाब उक्कोसयं संखेज्जयं न पावइ) यहां 'दो' जघन्य संख्यात होता है। इसके बाद तीन, चार आदि संख्या अजघन्य अनुत्कर्ष होता है। और यह अजघन्य अनुरक्ष बहां तक माना, जाता है-कि जहां उत्कृष्ट

શબ્દાર્થ:---(जहण्णयं संखेज्जयं केवइयं होइ ?) હે ભદન્ત ! જધન્ય સંખ્યાત કેટલા હાેય છે. એટલે કે કઈ સંખ્યાથી માંડીને કઈ સંખ્યા સુધીને જઘન્ય સંખ્યાત માનવામાં આવે છે.

ઉत्तरः -- (दो रूवयं-तेण परं अजहण्णमणुक्कोस्रयाई ठाणाई जाव उक्को सयं संखेडनयं न पावइ) अही' थे कधन्य संभ्यात छै। ये छे. आ पछी त्रख यार वगेरे संभ्या अलघन्य अनुरर्ध छै।य छे. अने आ अलघन्य अनु रर्ध त्यां सुधी मानवामां आवे छे के ल्यां ઉष्ट्रष्ट संभ्यातनुं स्थान आग्त यतुं नथी. (उक्कोसयं संखेडजयं केवइयं होइ ?) छे लघन्त ! ઉत्धृष्ट संभ्यात अठ ८२ \$40

**अनुयोगद्वारस्**त्रे

रति पृच्छति । उत्तरयति-तद् द्विरू किं मवति, एकस्मादारभ्य द्विपर्यन्तं जघ-न्यकं संख्येयकं भवतीति भावः । ततः परं त्रिचतुरादि संख्वा परिमितानि स्थानानि अज्ञधन्यानुरुकर्षकाणि भवन्ति । कियदवधि भवन्ति ? इत्याह-यावत् उत्कर्षकं संख्येयकं न प्राप्तोति । उत्कर्षकं संख्येयकं यावन्न भवति तावत् अजधन्या-तुरुकर्षकं संख्येयकं वोध्यमिति उत्कर्षकं संख्येयकं कियद् भाति ? इति शिष्येण पृष्टः माइ-उस्कर्षकरिय संख्येयकस्य मरूपणां करिष्याकि । तथाहि-स यथानामकः कथित् पत्थाः स्यात्, स कियन्मानः ? इत्याह-स आयामविष्कम्भेण, आयामो देध्यं विष्कम्भो विस्तारः, अवयोः समाहारस्तेन योजनज्ञतसहस्तप्रमाणो भवति । तथा-परिक्षेपेण=परिधिना स त्रीणि योजनज्ञतसहस्राणि लक्षत्रययोजनानि, तथा -षोडग्रसहस्राणि सप्तविंग्रत्यधिके देशते च योजनानि, त्रीन् क्रोशान् अष्टा-विंग्रत्यधिकमेक्त्रतं धनुंषि, किंचिर् विशेषाधिकानि सार्द्वत्रयोददाङ्गुलानि च मवति । तस्य पत्यस्य परिक्षेय उक्तग्राणो भवतीति मावः । संख्यात का स्थान प्राप्त नहीं हो पाता । (उक्कोस्थयं संखेज्जयं केवइयं

होइ ?) हे भदन्त ! उत्कृष्ट संख्यात कहां होता है ?

उत्तर---सुनो (उक्को सयस्त संखेउजस्स परूवणं करिस्सामि) मैं अल्कृष्ट संख्यात की प्रह्लपणा करता हूं। (से जहानामए परले सिया) जैसे कोई एक पल्घ हो (एगं जोयणसयसहस्तं आयामविक्खभेणं, तिण्णि जोयणसयसहस्साइं सोलससहस्साइं, दोण्णिय सत्तावीसे जोय-णसए, तिण्णि च कोसे अद्यावीसंच धणुसयं, तेरसयअंगुलाइं, अद्धं अंगुलं च किंचि विसेसाहियं परिक्खेवेणं पण्णत्ते) और वह लंबाई चौड़ाई में एक लाख योजन का हो, इस स्थिति में परिधि उसकी तीन लाख सोलह हजार दोसौ सत्तावीस योजन तीन कोश १२८ धनुष एवं कुछ अधिक १३॥ अंगुल प्रमाण होती है। उक्तं च करके sui छे। य छे १ उत्तर सांलणे :--- (उक्कोसयस्स संखेब्जयस्य पत्ववंगं करिस्सामि) હું ઉલ્કુષ્ટ સંખ્યાતની પરૂપથા કરું છું. (से जहानामए पल्छे सिया) જેમ डे। ध એક પલ્ય હેાય, (एगं जोयणसयसहस्तं आयामविक्संभेणं, तिण्णि जोयण अयसहरसाई सोल ससहरसाई दोण्णिय सत्तावीसे जोयणसए, तिण्णिय कोसे अद्रावीसं च धगुसर्य, तेरसय अंगुलाई, अद्धं अंगुलं च किंचि विसेसा દ્રિયં પરિક્સેનેળ વળ્ળતે) અને તે લંબાઇ અને પહાેળાઈમાં એક લા ખ **યેાજન હાેય. આ** સ્થિતિમાં તેની પરિધિ ત્રણ લાખ સાેળ હજાર બસાે સત્તાવીશ ચાેજન ત્રણ ગાઉ ૧૨૪ ધનુષ અને કંઈક વધારે ૧૩ા આંગળ

દ્વપર

अनुयोगबन्द्रिका टीका सूत्र २३४ जघन्यस ख्येयकनिरूपणम्

उक्तंच—परिही तिल≄ख सोलसहस्स दो य सय सत्त वीसऽहिया । कोस तिय अट्टदीसं, धणुसयं तेरंगुलऽद्धदियं ॥

छाया-परिधिम्तीणि लक्षाणि वोडशसहस्राणि द्वेच शते सप्तर्विशस्यधिके । कोश त्रित्तवृष्टार्विशं धनुःशतं त्रयोदशाङ्गुलानि अर्धाधिकानि ॥इति अयं परयो जम्ब्रद्वीयप्रवाणो बोध्यः । अयं चाधस्तात् योजनसइस्रमवगाहो द्रष्टव्यः--रत्नवनाष्ट्रथिव्या रत्नकाण्डं मिरत्रा वज्रकाण्डे मतिष्ठित इत्यर्थः । स खळ पूर्वोक्तममाणः परगो जम्बुद्वीपवेदिकाया उपरि सप्रशिखः-प्रकृष्टशिखायुक्तः सिद्धा-र्थकैः सर्पपैर्मृतो भवेत ततः खलु तैः तिद्धार्थैः द्वीपसमुद्राणामुद्धारो गृह्यते। कियतां द्वीपसमुदाणामुदारो गृहाते ? इत्याइ-एकः सर्पपो द्वीपे एकः सर्पपः समुद्रे, इत्येव मझिप्यमाणेन प्रक्षिप्यमाणेन एकैकेन सर्वपेग यात्रन्तो द्वीपसद्भद्रास्तैः सिद्धार्थः कैरास्प्रष्टाः व्यक्षाः । अथनभिषायः– ते सर्पपाः अतत्कव्यनया देवादिनाः समु-स्किप्य एको द्वीपे एकःसम्रुद्रे इत्येवं सर्वेऽपि सिद्धार्थकाः मझिप्यन्ते । इत्यं यही भाव इस (परिही तिल्र≆खसोहस) इत्यादि गाथा बारा प्रकट किया गया है। इस प्रकार इस पल्य का प्रमाण जंबूबीप के प्रमाण जैसा हो जाता है। यह पल्य नीचे इतना गहरा चला गया है कि रत्नप्रभा पृथिवी का जो रत्नकाण्ड़ है, उसे फाड कर वज्रकाण्ड तक जा पहुँचा है। (से णंपरुले सिद्धत्थय)णं भरिए) अब इस परुष को सिद्धार्थी-सर्वपों से भरा हुआ हो। (त जो णंतेहिं सिद्धस्थएहिं दीवसमुद्राणं जदारो घेपाइ) इन सर्घयों से बीपसमुद्रों का उद्धार ग्रहीत होता है। (एगो दीवे, एगो समुद्दे एवं पक्तिखल्पमाणेंग २ जावइया दीवसमुदा तेहि सिद्धत्थेहि अप्कुण्मा एएणं एवइए खेले पल्छे) किनने दीप समुद्रो का उद्धार ग्रहण किया जाता है-इसके लिये सूत्रकार कहते हैं कि-एक

પ્રમાણુ હાય છે. ઉક્ત'ચ કરીને એ જ ભાવ આ (પરિદ્દી તિહક્સસો હસ) વગેરે ગાયા વડે પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે. આ પ્રમાણે પલ્યતું પ્રમાણ જંખૂદીપના પ્રમાણુ જેવું હાય છે. આ પલ્ય નીચે આટલું ખધું ઊંડું જતું રઘું છે કે રત્વપ્રમા પૃથ્વીના જે રત્નકાંડ છે, તેને કાડીને વજાકાંડ સુધી જતું રઘું છે. (સે ળં વરુકે સિદ્ધત્વયાળં મરિષ) હવે આ પલ્ય સિદ્ધાર્થી-સલ પાથી પ્રસ્તિ હાય (તત્રો ળંતેદિં સિદ્ધત્વયદિં રીવસ મુદ્દાળં હદ્વારો ઘેલ્લ્દ્ર) આ સર્ધ-પેથી દીપસ મુદ્દોતા ઉદ્ધાર ગૃહીત થાય છે. (uni दीવે, uni સમુદ્દે પર્વ પવિસ લ્વમાળેળ ૨ जાવદ્દયા દીવસ મુદ્દા વેદિં સિદ્ધત્વેદિં લાવ્સ જાળા પસ ળં પવદ્દ હેત્વે પરુરે) કેટલા દીપ સમુદ્રોના ઉદ્ધાર ને શ્રહણ કરવામાં આવે છે, એના માટે સૂત્રકાર કહે છે કે 'એક સર્ધપદ્ધીપમાં નાખા, સ્ટેક સવર્પ



### अनुयोगद्वारसूत्रे

सर्घंप बीप में डालों एक सर्घंप समुद्र में डालों इस प्रकार करते २ उन सब सर्षवों को द्वीपसमुद्रों में डाल २ कर समाप्त कर दो जिस द्वीप या समुद्र में वह अन्तिम एक सर्षप समाप्त हो जावे वहां तक के अर्थात् प्रथम जंबूबीप से लगाकर उस अन्तिम द्वीप या समुद्र तक के जितने भी बीप समुद्र हैं, वहां तक का क्षेत्र अनवस्थितपत्र्य माना गया हैं।। तारपर्य कहने का यह है कि इस प्रकार से उन सर्घयों का प्रक्षेपण मनुष्य तो कर नहीं सकता-देवादिक कर सकते हैं-इसलिए ऐसी असरकल्पना करनी चाहिये कि कोई देवादिक उन सर्घपों से उठा उठा कर एक एक सर्वांप बीप और समुद्र में डालता जाता है-इस प्रकार से जितने होप और समुद्रों में वे सर्षप एक एक करके पूरे डाल दिये जाते हैं उतने प्रमाण क्षेत्र को अनवस्थित पल्परूप से कल्पित किया गया है। (पढमा सलागा-एव-इया णं सलागाणं अस लप्पा लोगा भरिया, तहां वि उक्कोसयं स खे-जयं न पावह) इसके बाद १ एक सर्षंप कालाका पल्ध में डाला जाता है। इस प्रकार जंबूबी। प्रमाणवाछे परुष में स्थित उन सर्वं प तुरुष शलाकाओं से भरे हुए शलाकापल्यरूप जो लोक हैं वे कितने हैं ? यह कहा नहीं जा सकता है-अर्थात् एक, दश, सौ, हजार, लाख, करोड,

સમુદ્રમાં નાખા, આ રીતે કરતાં કરતાં તે સર્વ સર્થપાને દ્વીપસમુદ્રમાં નાખીને સમાપ્ત કરી દા. જે દ્વીપમાં કે સમુદ્રમાં તે અંતિમ એક સર્થપ સમાપ્ત થઇ જાય, ત્યાં સુધીના એટલે કે પ્રથમ જંબૂદ્વીપથી માંડીને તે અંતિમ દ્વીપ કે સમુદ્ર સુધીના જેટલા દ્વીપ સમુકો છે, ત્યાં સુધીતું ક્ષેત્ર અનવસ્થિત પલ્ય માનવામાં આવેલ છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે આ રીતે આ સર્વપાતું પ્રક્ષેપણ માણસ તા કરી શકે જ નહિ, દેવાદિક કરી શકે છે. એથી એવી અસલ્કલ્પના કરવી જોઇએ કે કાઈ દેવાદિક તે સર્ધપામાંથી લઇ લઈને એક એક સર્ધપ દ્વીપ અને સમુદ્રમાં નાખતા જાય છે. આ પ્રમાણે જેટલા દ્વીપ અને સમુદ્રોમાં તે સર્ધપ એક એક કરીને ખધા નાખી દેવામાં આવે છે. તેટલા પ્રમાણ ક્ષેત્રને અનવસ્થિત પલ્ય રૂપથી કલ્પિત કરવામાં આવે છે. (વઢમા સર્જાગા પલદ્વવાળં સર્જાતાળં બ્રસંજળા જોમા મરિયા, તદ્દા વિ ઉત્રક્ષોસર્ય સંક્ષેડજાયં ન વાવદ) ત્યાર પછી ૧ એક સર્વપ શલાકા પલ્યમાં નાખવામાં આવે છે. આ રીતે જંબૂદ્વીપ પ્રમાણવાળા પલ્યમાં સ્થિત તે સર્વપ તુલ્ય શલાકાઓથી પરિપૂર્ણ શલાકા પલ્ય રૂપ જે લેડકા છે, તે કેટલા છે, તે કહેવાય નહિ, એટલે કે એક, દશ, સા, હજાર, લાખ કરાડ, વગેરે રૂપમાં તેમની ગણત્રી

દ્ધવૈ

मनुयोगधन्द्रिका दीका सूत्र २३४ जघन्यसंख्येयकनिरूपणम्

पक्षिष्यमाणास्ते सिद्धार्थका यत्र च द्वीपे समुद्रे वा निस्तिष्ठन्ति, तदन्तो जम्झ् द्वीपादिरनवस्थितपत्थः करूप्यते इति । अतएवाइ-एतदेतावत् प्रमाणं क्षेत्रं पत्त्यः= अनवस्थितपत्यः, सर्षपभूतो बुद्रचा परिकरूप्यते इत्यर्थः । ततः प्रथमा घलाका=एकः सर्षपः घलाकापत्थे पक्षिप्यते । असम्करूपनया एतावतीभिः= जम्बूद्वीपप्रमाणपत्त्यस्थितसर्पप्रमममाणाभिः धलाकाभिः असंलप्याः=एक द्याधतसहस्रलक्षकोटिम हारेग संउपितुं=यक्तुमधक्याः=अति वहवो लोकाः-लोक्यन्ते=दृश्यन्ते केवलिना केवलालोकेन ये ते लोकाः-धलाकापत्त्यरूपा यधपि भूताः= आकण्ठं पूरितास्तथापि उत्कर्षक संख्येयकं न पाप्नोति । अयं मावः=सोके आकण्ठपूरिता अपि सना उच्यन्ते । न च तथापि ते उत्कर्षकं

आदि, रूप से उनकी गणना नहीं की जा सकती है। एतावता वे अस-एयात कहे जावेंगे ? सो यह बात नहीं है, किन्तु वे बहुत अधिक ही माने जावेंगे-तो क्या उन्हें उल्कुष्ट संख्यात कहा जावेगा ? नहीं। इतने होने पर भी वे उल्कुष्ट संख्यात की श्रेगी में परिगणित नहीं हो सकते हैं। निष्कवीर्ध यह है कि-'अनवस्थित क्षेत्ररूग पश्य में के दाने एक २ करके प्रक्षिप्त करते २ जव समस्त सर्घ प के दाने समाप्त हो जाता हैं -तब एक सर्घ प का दाना जंबूदीप प्रमाण तुश्य पश्य में डाला जाता है। इस प्रकार करते २ जब समस्त सर्घ प के दाने समाप्त हो जाता हैं -तब एक सर्घ प का दाना जंबूदीप प्रमाण तुश्य पश्य में डाला जाता है। इस प्रकार करते २ जब बह दालाकापल्य काण्ड पर्यन्त भर जाता है हि म प्रकार करते २ जब बह दालाकापल्य काण्ड पर्यन्त भर जाता है कि आकंठ भरे हुए स्थान को पह पूरा भरा हुआ है ऐसा जो कहा जाता है वह केवल लोकरूढि से ही कहा जाता है क्योंकि बह

કરવામાં આવતી નથી એટલા માટે જ તે ગ્રાસંખ્યાત કહેવામાં આવશે ? તા તે અરાબર નથી. પરંતુ તે ખૂમ વધારે જ માનવામાં આવશે, તા શું તે ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત કહેવામાં આવશે ? નહિ, પણુ આ અરાબર નથી. આટલું હાેવા છતાં એ તેમની ગણુત્રી ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતની શ્રેણિમાં થતી નથી. સારાંશ આ પ્રમાણે છે કે 'અનવસ્થિત ક્ષેત્રરૂપ પલ્યમાં એક એક કરીને નાખતાં-નાખતાં જ્યારે બધા સર્વપના દાણુઓ પૂરા થઇ જાય, ત્યારે એક સર્વપને દાણા જંબૂદ્રીપ પ્રમાણ તુલ્ય પલ્યમાં નાખવામાં આવે છે. આમ કરતાં કરતાં જ્યારે તે શાલાકા પલ્ય કંઠ સુધી પૂરિત થઈ જાય છે અને એવા ઘણા શલાકા પદ્ધ જ્યારે સંપૂરિત થઇ જાય છે ત્યારે પણ ત્યાં ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતું સ્થાન પ્રારંભ થતું નથી. લાેકમાં જો કે એવી પ્રસિદ્ધિ છે કે આકંઠ પૂરિત સ્થાનને આ પૂર્ણ લરેલું છે, આમ જે કહેવામાં આવે છે, તે ફક્ત લાેકરઢિથી જ કહેવામાં

For Private And Personal Use Only

દંધપ્ર

## अनुयौगद्वारस्त्रे

संख्येयकं माप्तु रन्ति, किन्तु यदा आम् छशिखं भूता भवन्ति, तत्र एकोऽपि मर्पपो न मायात्, तदा उक्ष्वंकं संख्येयकं भवतीति । नतु आमूठक्षिखमभूतम् वि कि किंचिद् स्टतम्रुच्यते ? सरयम्-आमूठशिखमभूतमपिलोके भृतम्रुच्यते । यथा कोऽप्यत्र दृष्टान्वोऽप् रस्ति ? इति शिष्येण पृष्टो गुरुराइ-स यथा नामकः कथि-न्मञ्चः स्यात् आमल्कैर्भुतः । स मञ्च आम्लशिखमभूतोऽपि लोके भृत इति च्यपदिश्यते । तत्र मन्चे एक आमल्लकः मक्षिप्तः सोऽपि तत्र मितः, ततः अन्योऽपि आमल्कस्टत्र क्षित्वः सोऽपि मितः पुनरन्योऽपि आमल्कः मक्षिप्तः सोऽपि मितः एवम्=अमुना मकारेण मक्षिप्यमाणेन प्रक्षिप्यमाणेन आमलककेन मविष्यति सोऽपि

वास्तविक रूप में पूरा भरा हुआ नहीं होता है। आमूल चूल ठसाठस भरा रहने पर ही-पूरा भरा माना जाता है फिर उस में एक सर्घप भी डाल ने पर नहीं समा सकता है तभी वहाँ उत्कृष्ट संख्यात का स्थान प्रारंभ होता है।

આવે છે. કેમ કે તે ખરેખર પૂર્ણ રીતે પ્રરિત થયેલ નથી સંપૂર્ણ રીતે ઠાંસી-ડાંસીને ભરેલું હાય તા જ પૂર્ણ-પ્રરિત કહેવાય છે. તે પછી તેમાં એક સર્ષપ નાખવા જેટલી પણ જગ્યા રહેતી નથી. અને ત્યાંથી જ ઉત્કુષ્ટ સંખ્ય તનું સ્થાન પ્રારંભ થાય છે.

શંકાઃ -- શું પૂરેપૂરું ભરેલું ન હાેય છતાંએ લાેકમાં આ સંપૂર્ણ રીતે પૂરિત છે, આમ કહેવામાં આવે છે કે હાજી, કહેવામાં આવે છે. શું તમે આને દર્શાન્ત આપીને સમજાવી શકાે છા ? તાે ભલે સમજાવા. (जहा कો વિટું તો) આમાં દુષ્ટાન્ત કશું છે ? તે સાંભળા- તે जहानામણ મંચે બિચા) જેમ કાેઇ એક મંચ હાેય અને તે (झामलगाण भરિષ) આમળાઓથી પૂરિત હાેય (તસ્થ પયે ક્રામત્ર્ગે પશ્ચિત્તે સેડવિ માપ) તેમાં એક આમળું જો નાખવામાં આવે તા તે પણુ સમાવષ્ટ થઇ જાય છે. (લાગ્યે વિવિદ્યત્તે

દ્ધ્હ

### सनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २३४ जघन्यसंख्येयकनिरूपणम्

आमलको यस्मिन् पक्षिप्यते स मञ्चो भरिष्यति । पुनस्तत्र अन्य आमलको नैव मास्यति, मञ्चस्य आमूलत्रिखं भृतत्वादन्य आमलको यथा न माति, इत्यमेव अगरापराभिः कलाकामिः प्रक्षिप्यमाणाभिः प्रक्षिप्यमाणाभिर्यदा असंरूप्याः अति-वहनः सप्रशिखा पल्या आमूलशिखम् असत्कल्पनया भुना भनन्ति तदा उत्कृष्टकं संख्येयकं भवतीत्यक्षार्थिः । भावार्थस्त्वयम्-पूर्वनिर्दिष्टस्वरूपादनवस्थितपस्या दगरेऽपि जम्बूद्रीपममाणा योजनसदस्तावगाढास्त्रयः पल्या बुद्ध्या परिकल्प्यन्ते तत्र पथमः कलाकापल्यः द्वितीयः मतिक्षलाकापल्यस्तृतीयो महाक्षलाकापल्यश्व।

पत्रिखले सेऽवि माए) दूसरा भी डु!ला जावे तो वह भी समा जाता है। (एवं पत्रिखल्पमाणे णं पत्रिखल्पमाणे णं हो ही से वि आपलए जंसि पतिखले से मंचे भरिजिजहिइ) इस प्रकार आंवलों को डालते २ अन्त में कोई एक ऐसा भी आंवला होता है कि जिसके डाल देने पर वह मंच भर जाता है फिर वहां अन्य आंवला डु:लने पर समा नहीं सकता। क्योंकि मंच आमूलदीख भर जाता है। इस प्रकार आमूलदीखा भरा होने के कारण जिस प्रकार उसमें अन्य आमलक नहीं समाता है, इसी प्रकार से बार बार डाली गई अपर अपर दालाकाओं से जब असंलप्य - वे बहुत अनेक-पल्य अन्त में आमूल दिख भर जाते हैं कि जिनमें डालने पर भी एक सर्घ प का दाना नहीं समा सकता है तब इसी स्थिति में उत्कृष्ट संख्यात का स्थान पारंभ होता है। यहां सूत्रकार ने जो अनवस्थितपल्य से अतिरिक्त एक दालाकापल्य कहा है उससे

**છે** ડવિ मાए) બીજું પણ નાખવામાં આવે તેા તે પણ સમાવિબ્ટ થઈ જાય છે. (પ્વં વक्तिखरमाणेणं पक्खिप्यमाणेणं हो ही से वि झामछ्य जंसि पक्सित से मंचे मरिज्जिहिइ) આ પ્રમાણે આમળાને નાખતાં નાખતાં છેલ્લે એક એવું પણ આમળું હાેય છે કે જેને નાખવાથી તે મંચ પરિપૂર્ણું થઇ જાય છે. પછી તેમાં બીજીં આમળું નાખવામાં આવે તે માય નહિ કેમ કે મંચ પહેલેથી જ શિખર સુધી પરિપૂર્ણું થઇ ગયેલ હાય છે. આ પ્રમાશે આમૂત્ર શિખ સંપૂરિત હાેવાથી જેમ તેમાં અન્ય આમલકના સમાવેશ થાય નહીં, આ પ્રમાશે વારંવાર નાખવામાં આવેલી અપર અપર શલાકાઓથી જયારે અસંલપ્ય-તે ઘણા પલ્યા અંતમાં આમૂલશિખ પૃત્તિ થઇ જાય છે. તે પછી તેમાં એક સર્વપ જેટલી પણ જગ્યા રહેતી નથી. ત્યારે તે સ્થિતિમાં ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતનું સ્થાન પ્રારંભ થાય છે. અહીં સૂત્રકારે અનવસ્થિત પલ્યાતિરિક્ર્ત એક શલાકાપલ્ય કહેલ છે, તેથી એ

### मनुयोगद्वारस्त्रे

तम अनवस्थितपत्थ्यो धतः शलाकापत्थे च मथमा शलाका मक्षिण्तेति पूर्व दर्छिः तम् । ततः पुनरप्यनवस्थितपल्यसर्पपाः समुद्धत्य एकः सर्पपो द्वीपे एकः सर्पपः समुद्रे इत्येवं प्रक्षिप्यन्ते । इत्थं पक्षिप्यमाणाः सर्पपा यत्र द्वीपे समुद्रे वा निष्ठां गच्छन्ति तत्पर्यन्तः पूर्वेण सह बृहत्तरोऽनवस्थितपल्यो मवति । ततश्व श्रळाका पर्चे द्वितीया शलाका मक्षिप्पते । पुनश्च अनवस्थितपरुवसर्पपाः सम्रद्ध्त्य ततः परमेको द्वीपे एकः समुद्रे इत्येवं पक्षिष्यमाणा यत्र द्वीपे समुद्रे वा निष्ठां यान्ति यह बात जानी जाती है कि सिद्धान्तकारों ने जंबूबीप प्रमाण तुल्य अन्य तीन परुय और माने हैं-इनका नाम (१) इालाकापरुघ (२) प्रति-द्यालाका परुष और (३) महादालाकापरुष है। प्रत्येक की लंबाई चौडाई एक एक लाख योजन की और गहराई १ हजार योजन की है। यह बात पहिले दिखाला दी गई है कि, जब अनवस्थित परंघ आमूलचुल भरा जाता है, तब दालाका पल्य में एक दालाका प्रक्षिस की जाती है। इसके बाद पुनः अनवस्थित पल्च के सर्पंप उठाकर कमज्ञ एक २ करके एक २ द्वीप और समुद्र में डालने चाहिये-डालते २ जब वे जहां समाप्त हो जावे, वहां तक का क्षेत्र पूर्वोक्त उस अनवस्थित प्रत्य के साथ बृहसर अनवस्थित परुप होता है, तब द्वितीय शलाका अस इालाका पल्य में प्रक्षिस की जाती है। इसके बाद फिर से वही क्रम प्रारंभ होता है-इसमें भी अनवस्थित पल्य के सर्घय एक २ करके ही र समुद्र में प्रक्षिप्त किये जाते हैं। प्रक्षिप्त करते २ जब वे अन्त में

વાત સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે કે સિદ્ધાન્તકારા જ બૂદ્ધીય પ્રમાણુ તુલ્ય બીજા ત્રણુ પલ્યો વધારાના માને છે. તેમના નામા-(૧) શલાકા પલ્ય, (૨) પ્રતિ-શલાકા પલ્ય અને (૩) મહાશલાકાપલ્ય છે. એમનાંમાંથી દરેકની લંબાઈ, પહાળાઈ એક લાખ યાજન જેટલી અને ઊંડાણુ ૧ હજાર યાજન જેટલું છે. આ વાત પહેલાં સ્પષ્ટ કરવામાં આવી જ છે કે જ્યારે અનવસ્થિત પથ્ય આમૂલચૂલ સંપૂરિત થઇ જાય છે, ત્યારે શલાકાપલ્યમાં એક શલાકા પ્રક્ષિપ્ત કરવામાં આવે છે ત્યારે પછી કરી અનવસ્થિત પલ્યના સર્લપા લઇને ક્રમશઃ એક એક કરીને એક એક દીપ અને સમુદ્રમાં નાખવા નોઇએ, નાંખતા નાખતાં જ્યારે તે સમાપ્ત થઈ જાય, ત્યાં સુધીનું ક્ષેત્ર પૂર્વોક્રત તે અનવસ્થિત પલ્યની સાથે છૃઢત્તર અનવસ્થિત પલ્ય હોય છે. ત્યારે બીજી શલાકા તે શલ્યકા પલ્યમાં પાક્ષિપ્ત કરવામાં આવે છે, ત્યાર બાદ કરી તેજ ક્રમ પ્રારંભ થાય છે. આમાં પણ અનવસ્થિત પલ્યના સર્લપા એક એક કરીને દીપ સમુદ્રમાં પ્રક્ષિપ્ત કરવામાં આવે છે, પ્રક્ષિપ્ત मनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २३४ जघन्यलंख्येयकनिरूपणम्

840

तत्पर्यन्तः पूर्वेग सह बृहत्तमोऽनःस्थितपल्यः। ततश्च श्रलाकापत्त्ये सृतीया श्रकाका पक्षिप्यते । बृहत्तरबृहत्तमादिरूपेणास्य परिवर्तनादवस्थितरूपाभावा-दयमनवस्थितपरय उच्चते । एवं क्रमेण मदर्भमानस्य अनवस्थितपरयस्य मध्ये शलाकानां पक्षेपणात् शलाकापल्यो भ्रियते । न पुनस्तत्रापरस्याः शला-कायाः प्रतीक्षा भवति । इत्थं शज्जकापल्यः उत्कर्षकं संख्येयकं माप्नोति । ततो ऽनवस्थितपल्यो भृतोऽपि नोद्धियते किन्तु शलाकापल्य एवोदधियते । अग्रं च शलाकापल्यं समुद्धुत्य अनवस्थितक्षेत्रात परत एको द्वीपे एकः समुद्धे इत्येवं जहां समाप्त हो जाते हैं-तब दालाकापल्य में तीसरी दालाका प्रक्षिप्त की जाती है। इस समय जो अनवस्थितपत्व उत्पन्न होता है वह वृह-त्तम अनयस्थित पल्य कहा जाता है। इस पल्य को जो अनयस्थित पर्ध कहा गया है-उसका कारण यह है कि यह पर्ध बहत्तर, बहत्तम आदि रूप से परिवर्तित होना है। इसलिये एकरूप से इसका अवस्थान नहीं रहता है। इस प्रकार जैसे यह अनवस्थित पल्य वहत्तर आदि रूप से बढता जाता है वैसे २ बीच २ में इालाकापरुंच में एक एक हालाका का प्रक्षेपण होता हुआ चला जाता है। इस प्रकार जब शलाकापत्त्व भर जाता हैं और जब उसमें एक भी दालाका के भरने योग्य स्थान रिक्त नही रहता है तब अनवस्थित पल्य में से सर्थप खाली नहीं किये जाते हैं-वह तो भरा ही रहता है। किन्तु जो शलाका पल्य है वही खाली किया जाता है। इस शलाकापल्य में से सर्षपों को खाली करना

કરતાં કરતાં જ્યારે તે અંતમાં પૂરા થઇ જાય છે, ત્યારે શલાકાપલ્યમાં ત્રીજી શલાકા પ્રક્ષિપ્ત કરવામાં આવે છે. આ વખતે જે અનવસ્થિત પલ્ય ઉત્પન્ન થાય છે, તેના ખુહત્તમ અનવસ્થિત પલ્ય કહેવામાં આવે છે. આ પલ્યને તા અનવસ્થિત પલ્ય કહેવામાં આવેલ છે તેનું કારણ આ પ્રમાણે છે કે આ પલ્ય ખુહત્તર, ખુહત્તમ વગેરે. રૂપમાં પરિવર્તિત થતું જ રહે છે. એથી એક રૂપમાં આનું અવસ્થાન રહેતું નથી. આ પ્રમાણે જેમ જેમ આ અનવસ્થિત પલ્ય બૃહત્તર વગેરે રૂપમાં વૃદ્ધિંગત થતું જાય છે, તેમ તેમ વચ્ચે વચ્ચે શલાકાપલ્યમાં એક એક શલાકાનું પ્રક્ષેપણ થતું રહે છે. આ રીતે જ્યારે તેમાં એક પણ શલાકા સમાઈ શકે તેટલું સ્થાન સ્કિત રહેતું નથી ત્યારે તે અનવસ્થિત પલ્યમાંથી સર્વંય ખાલી કરવામાં આવતા નથી, તે તા સંપૃરિત જ રહે છે. પરંતુ જે શલાકાપલ્ય છે, તે સ્કિત કરવામાં આવે છે. આ શલાકાપલ્યમાંથી સર્વંયાને આલી કરી નાખવા જોઈએ, અને તેમને એક

অ০ ১২

# <mark>अ</mark>नुयोगद्वारस्त्रे

क्रमेण सर्वे सर्वपाः प्रक्षिप्यन्ते । इत्थं च प्रक्षिप्यमाणास्ते निष्ठां यान्ति ! ततः प्रति कलाकापल्ये मथमा मतिशलाका प्रक्षिण्पते । ततोऽनवरिथतपल्यं समुदुधृस्य पूर्वोक्तिपकारेणैव शलाकाप्रच्यो भ्रियते। तत्तरतं शलाकाप्रत्यं समुदधस्य एको द्वीपे एकः सम्रुद्दे इत्येवं प्रक्षिष्यमाणाः सर्पेशा यत्र निष्ठां यास्ति ततः परतः मति-शलाकापल्ये द्वितीया प्रतिशलाका मक्षिप्यते । इत्यमनवस्थितपल्पस्य समुद्ध-रणं शठाकापल्यस्य भागरिक्तीकरणं भतिशलाकापस्यस्य मतिशलाकामक्षेपणं च तावद चक्तव्यं यावत प्रतिग्नलाकापत्थो भिग्रते । अनवस्थितपत्था श्रलाका-चाहिये। और जन्हे एक २ करके अनवस्थित पल्परूप क्षेत्र से आगे-एक सर्षप को बीप में और एक सर्षप को समुद्र में डालना चाहिये। इस प्रकार डालते २ वे सर्षप जितने दीपों और समुद्रों में समाप्त हो जावे तब प्रतिदालाका पल्य में एक सर्षपरूप प्रतिदालाका डालनी चाहिये।इसके बाद अनवस्थितपत्य को खाली करके पूर्वोक्त रीति के अनुसार दालाकापल्य में भरना चाहिये। फिर दालाका पल्य को खाली करके एक सर्घन द्वीप में और एक सर्घन समुद्र में डाल २ कर उस सर्षपराशिको समाप्त कर देना चाहिये। इनके समाप्त होने पर प्रतिवालाकापल्य में दूसरी प्रतिवालाका प्रक्षिप्त कर देनी चाहिये। इस प्रकार अनवस्थितपरुष को खाली करना और दालाकापल्य को भरना और फिर खाली करना तथा प्रतिशलकापल्य में एक २ प्रति-द्वाठा का प्रक्षेपण करना यह काम तब तक करते चछे जाना चाहिये। कि जब तक प्रतिशलाकापल्य न भर जावे। अनवस्थितपल्य और

એક કરીને અનવસ્થિત પલ્પરૂપ ક્ષેત્રથી આગળ એક સર્યપને દ્રીપમાં અને એક સર્યપને સંમુદ્રમાં નાખવા જોઇએ, આ પ્રમાણે નાખતાં, નાખતાં સર્યપ જેટલા દ્વીપા અને સંમુદ્રોમાં સમાપ્ત થઇ જાય ત્યારે પ્રતિશલાકા પલ્યમાં એક સર્યપરૂપ પ્રતિશલાકા નાખવી જેઇએ. ત્યારબાદ અનવસ્થિત પલ્યને રિક્ત કરીને પૂર્વોક્રત રીતિ મુજબ શલાકાપલ્યમાં પૂરિત કરવા જોઈએ. પછી તે શલાકાયલ્યને ખાલી કરીને એક સર્યપ દ્વીપમાં અને એક સર્યપ સંમુદ્રમાં નાખીને તે સર્યપ રાશિને પૂરી કરી દેવી જોઈએ. ત્યારબાદ પ્રતિશલાકા પલ્યમાં બીજી પ્રતિશલાકા પ્રક્ષિપ્ત કરવી જોઈએ. આ પ્રમાણે અનવસ્થિત પલ્યને રિક્રત કરવું અને શલાકાપલ્યને પૂરિત કરવું તેમજ પ્રતિશલાકા પલ્યમાં એક એક પ્રતિશલાકા પ્રક્ષેપણ કરવી આ કામ ત્યાં સુધી ચાલતું રહેવું જોઈએ કે જ્યાં સુધ્રી પ્રતિશલાકા પદ્ય પરિપૂર્ણ ન થઇ જાય. અનવસ્થિત પલ્ય અને શલાકાપલ્ય તે

अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २३४ जघन्यसंख्येयकनिरुपणम्

पल्यश्वापि भृतौ मदतः । इत्थं भृतेषु त्रिपु पल्येषु मतिभलाकापल्यं, सम्रुद्धृत्य पूर्वेक्तिकभणेव एकैकः सर्पपः मक्षिप्यते । इत्थं पक्षेपणेन ते सर्घेपा यत्र निष्ठो यान्ति, ततः परं महक्षिलाकापल्यस्य प्रथमा महाभ्रज्ञाका पक्षिप्यते । ततः पूर्व-वत् मतिभलाकापल्यः अलाकापल्योऽनदस्थितपल्यश्च जिययते । ततः मति-भलाकापल्यं पुनः सम्रुद्धृत्य पूर्वेद्वत् एकैकः सर्पपः मक्षिप्यते । यत्र च ते निष्ठो यान्ति तत्परतो महाभ्रलाकापल्ये द्वितीया महाभलाका मक्षिप्यते । ततः पुनः पूर्ववत् मतिभलाकापल्यः भ्रलाकापल्योऽनवस्थितपल्यश्व भ्रियन्ते । ततः पुनः

भालाका परुष तो प्रतिशलाकापरुष के भर जाने पर भरे ही रहते हैं। इस प्रकार तीनों परुषों के भर जाने पर प्रतिशलाका परुष को खाली करके पूर्वोक्त कम से ही एक २ सर्षप द्वीप और समुद में फिर डालते जाना चाहिये। डालते २ जब वे सर्वप जहां समाप्त हो जाते हैं तब महाशलाका परुष में एक महाशलाका प्रक्षिप्त की जाती है। इस प्रकार प्रतिशलाकापरुष, शलाकापरुष और अनवस्थितपरुष भरना चाहिये। और फिर प्रतिशलाका परुष को खाली करना चाहिये। और पूर्व के जैसा एक एक सर्वप का दाना समुद्र में डालना चाहिये। और पूर्व के जैसा एक एक सर्वप का दाना समुद्र में डालना चाहिये। डालते डालते जब वे समस्त सर्वप के दाने जहां पर समाप्त हो जाते हैं; तब द्वितीय महाशलाका का प्रक्षेपण महाशलाकापरुष में करना

પ્રતિશલાકા પઃય પૂરિત થઇ જાય છે છતાંએ રહે છે. આ પ્રમાણે ત્રણે પ્ર્સિ થઇ જાય ત્યારે પ્રતિશલાકાપલ્યને ખાલી કરીને પૂર્વોક્ત કમથી જ એક એક સર્ખય દ્વીપ અને સમુદ્રમાં કરી નાખતા રહેવું જોઇએ. નાખતાં. નાખતાં જ્યારે તે સર્પપા જ્યાં પૂરા થઇ જાય ત્યારે મહાશલાકા પલ્યમાં એક મહાશલાકા પ્રક્ષિપ્ત કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે પહેલાની જેમ પ્રતિશલાકાપલ્ય, શલ.કાપલ્ય. અને અનવસ્થિત પલ્ય ભરવા જોઇએ. અને પછી કરી પ્રતિશલાકાપલ્યને ખાલી કરવું જોઈએ અને પૂર્વની જેમ એક એક સર્પપના દ ણા સમુદ્રમાં નાખવા જોઈએ, નાખતાં નાખતાં જ્યારે તે બધા સર્પપના દ ણા સમુદ્રમાં નાખવા જોઈએ, નાખતાં નાખતાં જ્યારે તે બધા સર્પપના દ છા સમુદ્રમાં નાખવા જોઈએ, નાખતાં નાખતાં જ્યારે તે બધા સર્પપના દ છા સમુદ્રમાં નાખવા જોઈએ, નાખતાં નાખતાં જ્યારે તે બધા સર્પપાના દ છાઓ સમાપ્ત થઈ જાય ત્યારે બીજી મહાશલાકાનું પ્રક્ષેપણ મહાશલાકા પલ્યમાં કરવું જોઈએ. ત્યાર પછી કરી પહેલાની જેમ જ પ્રતિશલાકા પલ્ય શલાકાપલ્ય અને અનવસ્થિતપલ્ય ભરવા જોઈએ અને **\$**\$0

# अनुयोगद्वार**स्त्रे**

शलाकापरुयं समुद्धत्य एकैककपेण प्रक्षिप्यमाणाः सर्पया यत्र निष्ठां यान्ति तत्परत स्ट्रतीया महाशलाका मक्षिप्यते । इयं भरणरिक्तीकरणक्रिया तावद भवति यावद महाश्रलाकाभिर्महाशजाकापल्यो भ्रियते । ततथ पतिशलाकापल्यः शलाकापल्योऽनवस्यितपल्यश्च स्त्रियन्ते। इत्यंच चरवारोऽपि पल्या भूता भवन्ति। इत्थं भृतेष्वेषु पल्येषु मत्येकस्मिन् प्रक्षिप्यमाण एकोऽपि सर्पयो यदा न माति तदा उत्कृष्टं संख्येयकं भगति । एवं च सप्रश्विखं भूते पल्ये उत्कर्षकं संख्येयकम् एकेन चाहिये। इसके बाद फिर पहिछे के जैसा ही प्रतिदालाकापल्प, इल्लाकापरुव और अनवस्थितपरुव भरना चाहिये और भर जाने पर फिर प्रतिशलाकापरुग को खाली करना चाहिये और एक एक सर्षप को द्वीप और समुद्र में डालना चाहिये। एक २ कर डालते २ जब वे सब सर्वंप अन्त में पूरे जहां पर हाल चुके जाते हैं तब इसके उपरान्त महाशलाका पल्य में तीसरी महाशलाका प्रक्षिस की जाती है। इस प्रकार भरने और खाली करनेरूप यह किया चाल रहती है कि, जब तक महाशराजाओं से महाशराजाकापल्य नहीं भर दिया जाता है। इसके बाद प्रतिशलाका परुप, शलाकापरुप और अनयस्थितपरुप भरे जाते हैं। इस प्रकार जब ये चारों पल्य पूर्वीक्तविधि के अनुसार भरे

સર્ષપને દ્વીપ અને સમુદ્રમાં નાખવા જોઈએ. એક એક કરીને નાખતાં, નાખતાં જયારે તે બધા સર્ષપા અન્તમાં જ્યાં નંખાઈ જાય છે, ત્યારબાદ મહાશલાકાપલ્યમાં ત્રીજી મહાશલાકા પ્રક્ષિપ્ત કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે ભરવા અને ખાલી કરવા રૂપ આ ક્રિયા ત્યાં સુધી ચાલુ રહે છે કે જ્યાં લગી મહાશલાકાએથથી મહાશલાકા પલ્ય પ્રિત ન થઈ જાય. ત્યાર પછી પ્રતિશલાકા પલ્ય, શલાકા પલ્ય અને અનવસ્થિત પદ્ધ પ્રતિ થઈ જાય છે. આ પ્રમાણે જ્યારે એ ચારે ચાર પલ્યે! પૂર્વોકત વિધિ પ્રમાણે પરિપૂર્ણ કરવામાં આવે છે. અને આમાંથી દરેકે દરેકમાં જ્યારે એક પણ સર્ષપના દાણે! નાખીએ તા સમાય નહીં ત્યારે ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત થાય છે. આ પ્રમાણે આમૂલચૂલ પરિપૂર્ણ થઇ જાય ત્યારે ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત અક સર્ષપ રૂપથી અધિક હાેય છે. આમ જાભ્યુનું જોઇએ. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'પૂર્વોક્ત પ્રકારથી પૂર્વોક્ત ચારે ચાર પલ્યોમાં જે સર્ષપા છે તેમજ ૧ અનવસ્થિત પલ્ય, ર શલાકાપલ્ય, ૩ પ્રતિશલાકા પલ્યને ખાલી કરવું અને ભરવું આ ક્રમથી જેટલા દ્વીપ સમુદ્ર વ્યઃપ્ત થયા, તે બન્નેની સંખ્યા લેગી

भेजुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २३४ जघन्यसंख्येयकनिरूपणम् \$ 3 3 सर्पेषरूपेगाधिकं सम्पद्यते इति बोध्यम् । तघन्यकं संख्येयकं द्वी । उत्कर्षक जघन्य-कयोर्मध्ये यानि संख्यास्थानानि तानि अजवन्यानुत्कर्षकाणि बोध्यानि । आगमे तु यत्र कापि अविशेषितस्य संख्येयकस्य प्रहणं कृतं तत्र सर्वत्रानघन्यानुस्कर्षकं बोध्यम् । इदं च उत्कर्षकं संख्येयकमित्यमेव प्ररूपयितव्यम् , शीर्पं प्रहेलिकान्त राशि-म्योऽतिबहूनां समतिकान्तत्वात् मकारान्तरेण वक्तुमश्वक्यत्वादिति ॥मु०२३४॥ जाते हैं और इनमें प्रत्येक में जब एक भी सर्थप का दाना डालने पर भी नहां समासकता है तब उख्कुष्ट संख्यात होता है। इस मकार आमूलचुल पल्य के भरे होने पर उत्कृष्ट संख्यात एक सर्षपरूप से अधिक होते है ऐसा जानना चाहिये। इसका भाव यह है कि--'पूर्वोक्त प्रकार से पूर्वोक्त चारों पल्यों में जो सर्वप है तथा १ अन-वस्थितपरंग २ ज्ञालाकापल्ग, प्रतिज्ञालाकापल्य के खाली करने और भरने के कम से जितने बीपसमुद व्याप्त हुए, उन दोनों की संख्या मिलाने पर जो संख्या आती है वह संख्या एक सर्षेप अधिक, 'उत्कृष्ट संख्येय' संख्या जाननी चाहिये जघन्य संख्यात का प्रमाण दो होता है। जत्कष्ट और जचन्य के बीच में जितने भी संख्यास्यान हैं, वे सब अज-धन्य अनुस्कृष्ट हैं। आगम में जहां कहीं भी सामान्यरूप से जो संख्यात का ग्रहण किया हुआ मिलता है, वह अजवभ्यानुस्कृष्टस रूघात का ग्रहण किया गया है, ऐसा ही जानना आहिये । उस्कुष्ट संख्यात की प्ररूपणा

કરવાથી જે સંખ્યા આવે છે, તે સંખ્યા એક સર્વપ અધિક, 'ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યેય' સંખ્યા જાણવી જોઈએ. જઘન્ય સંખ્યાતનું પ્રમાણ બે હાેય છે, ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્યની વચ્ચે જેટલાં સંખ્યા સ્થાના છે, તે સવે' અજઘન્ય અનુત્કૃષ્ટ છે. આગમમાં જે કાેઇ સ્થાને સામાન્ય રૂપથી જે સંખ્યાતનું શ્રદ્ધણ થયેલું મળે છે, તે અજઘન્યાનુન્દૃષ્ટ સંખ્યાતનું ગ્રહેણ કરવામાં આવ્યું છે. આમ જ જારૂવું જોઈએ, ઉત્દૃષ્ટ સંખ્યાતની પ્રરૂષણા એવી જ છે. અને આ પ્રમાણે આની પ્રરૂપણા કરવી જોઈએ. શીર્વપ્રહેલિકા

इत्यं त्रिविधं संख्येयकमूत्त ग सम्पति नदविधनसंख्वेयकमाह-मुलम्--एवामेव उक्कोसए संखेज्जए रूवे पक्खित्ते जहण्णयं परित्तासंखेज्जयं भवइ, तेण परं अजहण्णमणुकोसयाइं ठाणाइं जाव उकोसयं परितासंखेडजयं न पावइ। उकोसयं परितासंखे-जयं केवड्यं होइ ? जहण्णयं परित्तासंखेउनयं जहण्णयपरित्ता-संखेउजमेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णवभासो रूवूणो उक्कोसंपरिता-संखेज्जयं होइ, अहवा जहन्नयं जुत्तासंखेज्जयं रुवूणं उक्कोसयं परित्तासंखेज्जयं होइ। जहन्नयं जुत्तासंखेज्जयं केवइयं होइ ? जहण्णयवरित्तासंखेज्जयमेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णव्भासो पडि-पुण्णो जहन्नयं जुत्तासंखेज्जयं होइ, अहवा उक्कोसए परिता-संखेडजए रूवं पविखत्तं जहण्णयं जुत्तासंखेडजयं होइ। आव-लियावि तत्तिया चेव, तेण परं अजहण्णमणुक्रोसयाइं ठाणाइं जाव उक्कोसयं जुत्तासंखिज्जयं न पावइ। उक्कोसयं जुत्तासंखे-जयं केवइयं होइ ? जहण्णएणं जुत्तासंखेजएणं आवलिया गुणिया अण्णमण्णव्भासो रूवूणो उक्कोसयं जुत्तासंखेजयं होइ, ऐसी ही है। और इसी प्रकार से इसकी प्ररूपणा करनी चाहिये। द्तीर्घ प्रहेलिका तक की जितनी राशियां हैं उन राक्षियों से भी आगे बहुन अधिक राशियों का यह अचवर्ती है। और कोई ऐसा प्रकार नहीं है कि जिससे इसकी प्ररूपणा की जा सके ॥ २३४॥

સુધીની જેટલી રાશિએા છે, તે રાશિએામાં પણુ આગળ ઘણી રાશિએા કરતાં આ અગ્રવર્તા છે. અન્ય કાેઇ એવેઃ પ્રકાર નથી કે જેથી આની પ્રરૂપણા કરવામાં આવે. ાા સૂત્ર ૨૩૪ાા

**\$**\$3

मनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २३५ नवविधमसंख्येयकनिरूपणम्

अहवा जहन्नयं असंखेजासंखेजयं रूवूणं उक्कोसयं जुत्तासंखेजयं होइ । जहण्णयं असंखेजासंखेजयं केवइयं होइ ? जहन्नएणं जुत्तासंखेजएणं आवल्यिा गुणिया अण्णमण्णव्भासो पडिपुण्णो जहण्णयं असंखेजासंखेज्जयं होइ, अहवा उक्कोसए जुत्तासंखे-जए रूवं पविखत्तं जहण्णयं असंखेजासंखेज्जयं होइ। तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्कोसयं असंखेज्जासंखेज्ज्यं ण पावइ । उक्कोसयं असंखेज्जासंखेज्जयं केवइयं होइ? जह-ण्णयं असंखेज्जासंखेज्जासंखेज्जयं केवइयं होइ? जह-ण्णयं असंखेज्जासंखेज्जासंखेज्जयं होइ, अहवा जहण्णयं रूवूगो उक्कोसयं असंखेज्जासंखेज्जयं होइ, अहवा जहण्णयं परित्ताणंतयं रूवूणं उक्कोसयं असंखेजासंखेज्जयं होइ, अहवा जहण्णयं

छाया-एवमेत्र उत्कर्षं के संख्येयके रूपे पक्षिष्ते जघन्यकं परीता-संख्येयकं भवति, ततः परम् अनघन्यानुस्कर्षकाणि स्थानानि यात्रत उत्कर्षकं परीतासंख्येत्कं न माप्नोति। उत्कर्षकं परीतासंख्येयकं कियद परीत:संख्येयकं नघन्यकपरीतासंख्येयक भवति ? जघन्दकं मात्राणां अन्धोन्याभ्यासो रूपोनः उत्कर्षे परीतासंख्येयकं राज्ञीनाम भवति । अथवा जघन्यकं युक्तासंख्येदकंख्पोनम् उस्कर्षकं परीतासंख्येयकं भवति । जघःवकं युक्तासंख्येयकं कियद् मगति ? जघन्यकपरीता संख्येयकमात्राणां राशीनां अन्योन्याभ्यातः प्रतिपूर्गी जवन्यकं युक्तासंख्येयकं भवति। अथवा उत्कर्ष के परी-तासंख्येयके रूपं पक्षिष्तं जवन्यकं युक्त संख्येयकं भवति, आवलिकापि तावता प्र। ततः परम् अज्ञघन्यानुःकर्षं काणि स्थानानि यावत् उत्कर्षकं युक्तासंख्येयकं न प्राप्तोति । उत्कर्णकं युक्तासंख्येयकं कियद् भवति ? जधन्येन युक्तासंख्येय-केन आवछिका गुणिता अन्योन्याभ्यासो रूपोनः उस्कर्षकं युक्तासंख्येवकं भवति, अथवा जधन्यकम् असंख्वेयासंख्वेयकं ख्वोनम् उत्कर्षकं युक्तासंख्येयकं भवति । जघन्यकम् असंख्पेयासंख्पेयकं किषद् भवति १ जघन्येन युक्तासंख्येय-केन आदलिका गुजिता अन्योन्याभ्यासः मतिपूर्णी जघत्यकम् असंख्येयासंख्ये-यकं भवति, अयवा उश्कर्ष के युक्तासंख्येयके रूपं मक्षिप्तं जचन्यकम् असंख्येया-

संख्येयकं भवति, ततः परं अजधन्यानुरुकर्षकाणि स्थानानि यावत् उस्कर्षकम् असंख्येयासंख्येयकं न माप्नोति। उत्तर्षके भू असंख्येयः संख्येयकं कियद् भवति? जधन्यकम् असंख्येयासंख्येयकमात्राणां राज्ञीनाम् अन्योन्याभ्यासो रूपोन उस्कर्ष कम् असंख्येयासंख्येयकं भगति, अथवा जवन्यकं परीतानन्धकंढ्योनम् उस्कर्ष-कम् असंख्येयासंख्येयकम् भगति ॥२३४॥

टीका- एवामेव' इत्यादि-

असंख्येयकत्त्र महरणावसरेऽवि एवमेव≕दूर्ववदेत अनतस्थितपल्यादि निरू-पगा कत्तेत्र्या । अततस्थितपल्यादिनिरूपणेन पूर्वम् उत्कर्षकं संख्येयकम् एक रूपाधिकं दर्शितम् । तत्र उत्कर्षके संख्येयके पूर्वदर्शितं सर्वपछक्षणम् अधिकं एकं रूपं पक्षिप्यते, प्रक्षिप्ते च तस्मिन् जघन्यकं परीतासंख्येयकं भवति । ततः परम् परीतासंख्येयकस्य अजधन्याजुत्कर्षकाणि स्थानानि भवन्ति, यावदुत्कुष्टं

इस प्रकार तीन प्रकार के संख्यानों का स्वरूप कहकर अब सूत्र-कार नौ प्रकार के अंसख्यातों का वर्णन करते हैं---

'एवामेव उक्तोसए संखेउजए' इत्यादि ।

शब्दार्थ--(एवामेव) असंख्यात की प्ररूपणा के अवसर में भी पूर्व के जैसा ही अनवस्थित परुप आदिकों की प्ररूपणा कर छेनी चाहिये। अनवस्थित परुप आदि के निरूपण से यह हम जान चुके है कि-एकरूप अधिक उश्कुश्ट संख्यात होता है। 'उक्कोसए संखेउजए रूवे पक्खित्ते जहण्णयं परित्तासंखेउजयं भवर) इस उश्कुष्ट संख्यात के प्रमाण में जब पूर्वदर्शित एक सर्पग और अधिक पक्षिप्त कर दिया जाता है, तब जयन्य परीतासंख्यक का प्रमाग होता है। (तेण परं अजह-ण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्कोसयं परित्ताम खेउजयं न पावह)

આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારના સંખ્યાતાનું સ્વરૂપ કરીને હવે સૂત્રકાર નવ પ્રકારના અસંખ્યાતાનું વર્ણુન કરે છે ---

एवामेव उकोसए संखेज्जए इत्यादि ।

શખ્દાર્થ: - (एवामेव) અસંખ્યાતની પ્રરૂપણા કરતી વખતે પશુ પૂર્વની જેમ જ અનવસ્થિત પલ્ય વગેરેની પરૂપણા કરી લેવી બેઇએ. અનવસ્થિત પલ્ય વગેરેના નિરૂપણથી આ અમે જાણી લીધું છે કે 'એક રૂપ અધિક ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાત હે ય છે.' (उक्कोसए संखेज्जए इवे पक्लित्ते जहण्णयं संखे इन्न्यं भाइ) આ ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતના પ્રમાણમાં જ્યારે પૂર્વ કથિત એક સર્વપ વધારે નાખવામાં કરવામાં આવે છે ત્યારે જઘન્ય પરીતાસંખ્યકનું પ્રમાણ હેાય છે. (तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाई ठाणाइं जाव उक्कोसयं परित्ता

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २३५ नयचिधमसंख्येयकनिरूपणम्

परीतासंख्येयकं न माप्नोति । अथ उन्क्रुप्टकम् परीतासंख्येयकम् जिज्ञासमानः शिष्यः पृच्छति-उत्कर्षकं परीतासंख्येयकं कियद् भवति ? इति । उत्तरयति-जधन्यकं परीतासंख्येयकं यावत्पमाणं भवतीति अध्यादार्यम्, तावत्प्रमाणानौ जधन्यकपरीतासंख्येयकमात्राणां=नधन्यपरीतासंख्येयकमतरूपसंख्यानां राज्ञी-नाम् अन्योऽन्याभ्याप्तः=नधन्यपरीतासंख्येयकमतरूपसंख्यानां राज्ञी-नाम् अन्योऽन्याभ्याप्तः=परस्परगुगनारूपः ख्योनः==एकेन रूपेण=सर्पपछक्षणेन जनः=हीनः उत्कर्षः परीतासंख्येयकं भवति । अयं भावः- एकस्मिन् परीता संख्येय के पावन्ति र्खाणि भवन्ति तावन्तो राज्ञय इढ व्यवस्थाप्यन्ते । तैश्व परस्परगुणितैयौँ राश्चिभवति, ततो राश्चेरेकस्मिन् रूपेऽपसारिते उत्कर्पकं परितासंख्येयकं भवति । अत्र विनेयानां छात्राव्योधाय दृष्टान्तः प्रदर्श्यते-जघ न्यके परीतासंख्येयकं भवति । अत्र विनेयानां छात्राव्योधाय दृष्टान्तः प्रदर्श्यते-जघ-

इसके बाद परितासंख्यक के अजधन्यानुत्कृष्ट स्थान होते हैं। और चे स्थान वहां तक होते है कि 'जहां उत्कृष्ट परीतासंख्यक का स्थान नहीं आ जाता है।' (उक्कोसयं परित्तास खेउज्जयं केवइयं होइ ?) हे भदन्त उर्कुष्ट परीतासंख्यक का प्रमाण क्या है ?

उत्तर----(जहण्णयं परित्तासंखेञ्जयं जहण्णयं परित्तासंखेञ्जमे-त्ताणं राझीणं अण्णमण्णवभासो रुवृणो उक्कोसं परित्तासंखेञ्जयं होइ) जघन्य परितासंख्यात का जितना प्रमाण है, उतने प्रमाण में उस प्रमाण मात्र राशि को व्यवस्थापित करके उसका फिर परस्पर में गुणा करना-चाहिये और गुणाकरने पर जो संख्या आवे उसमें से एक कम कर देना चाहिये । यही उल्हृष्टपरीतासंख्यात का प्रमाण होता है । इसे

संखेब्ब्वयं न पावइ) ત્યાર પછી પરીતાસંખ્યકના અજધન્યાનુત્કુષ્ટ સ્થાના હાય છે. અને આ સ્થાના ત્યાં સુધી હાય છે કે 'જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ પરીતાસંખ્યકનું સ્થાન આવી ન જાય.' (उक्कोसयं परिचासंखेव्जयं केवइयं होइ ?) હે ભદંત ! ઉત્કૃષ્ટ પરીતાસંખ્યકનું પ્રસાણ શું છે. ?

ઉત્તરઃ—(जइण्णयं परित्तासंखेज्जयमेत्ताणं शासीणं अण्णमण्णव्यास्रो स्वूणो घक्कोसं परित्तासंखेज्जयं होइ) જधन्य परीतास'ખ्यातनुं જેટલું પ્રમાણ છે, તેટલા પ્રમાણુમાં તે પ્રમાણુમાત્ર રાશિને વ્યવસ્થાપિક કરીને તેને કુરી પરસ્પર શુણાકાર કરવા જોઈએ. અને શુણાકાર કરવાથી જે સ'ખ્યા આવે તેમાંથી એક આગ્રે કરવા જોઈએ. એજ ઉત્કૃષ્ટ પરીતાસ'ખ્યાતનું પ્રમાણુ હાય છે. આને અંક દેષ્ટિએ આમ સમજવું જોઈએ-માના કે જઘન્ય અવ ૮૪

### अनुयोगद्वा रस्त्रे

484

संख्या पञ्चवारं व्यवस्थापनीया । यथा '५५५५५' इति । अत्र पञ्चभिः पश्च गुणिताः- पश्चर्विंशतिः, सा पुनः पश्चमिर्गुणिता सपादशतं भवति । इदं च पश्चमिर्गुणितं पश्चर्विश्वत्यधिकानि षट्रशतानि । एतानि च पश्चभिर्गुणितानि सपादशताधिकं सहस्रत्रयम् । असन्करूरनया एतत्ममाणो राशि वेस्तु स्थित्या Sसंख्येयरूगो बोध्यः । अयं राशिर्जयन्यकं युक्तासंख्येयकं भरति। ततो राशे-रेकस्मिन रूपेऽपसारिते सति उत्कर्षकं परीतासंख्येयकं भवतीति । श्रव्दान्तरेण एतदाइ-अथवा जघन्यकं युक्तासंख्येयव्यम् एकरूपोनम् उत्कर्ीकं परीतासंख्ये-यकं भवति । जधन्यकपरीतासंख्येयकराशीलामन्योऽन्याभ्यासे सति या संख्या अंकदृष्टि से यों समझना चाहिये कि मानलो जघन्वपरीतासंख्यात का प्रमाण ५ है इस पांच को पांच बार स्थावित कर उनका परस्पर में गुणा करने पर इस मकार संख्या आती है-५×५=२५, २५×५=१२५, १२५ ५=६२५, ६२५×५=३१२५, इस तीन इजार एकसो पच्चीस संख्याको वास्तविक रूप में असंख्यात के स्थान पर जाननी चाहिये। परन्तु जब इसमें से एक बम कर दिया जाता है तो, यह उत्कृष्ट परीतास ख्यात रूपःमानी जाती है। और जब इस में से एक कम नहीं किया जाता है तब यह जघन्य युक्तास ख्वानरूप मानी जाती है। इसी विषय को सूत्रकार द्सरे ज्ञब्दों में यों समझाते हैं-कि (अहवा-जहण्णयं जुत्ता संखेउनयं स्वूणं उक्कोसयं परिकास खेउनयं हेहर) जघन्व युक्तास ख्वात का जितना प्रमाण है, उसमें से एक कम कर देने पर उल्क्रब्ट परीता-संख्यात का प्रमाण होता है। तास्पर्य इसका यही है कि-'जघन्य परीता

પરીતાસંખ્યાતનું પ્રમાણ પ છે, આ પાંચને પ વાર સ્થાપિત કરીને તેના પરસ્પર ગુણુાકાર કરવાથી આ પ્રમાણે સંખ્યા આવે છે-પ × પ = ૨૫, ૨૫ × ૫ = ૧૨૫, ૧૨૫ × ૫ = ૬૨૫, ૬૨૫ × ૫ = ૩૧૨૫, આ ૩૧૨૫ સંખ્યાને વાસ્તવિક રૂપમાં અસંખ્યાતના સ્થાને જાણુવી જોઈએ. પરંતુ જ્યારે આમાંથી એક ઓછેા કરવામાં આવે છે ત્યારે તે ઉત્કૃષ્ટ પરીતા-સંખ્યાત રૂપ માનવામા આવે છે. અને જ્યારે આમાંથી એક ઓછેા કરવામાં આવતા વધી. ત્યારે તે જઘન્ય સુક્તાસંખ્યાત રૂપ માનવામાં આવે છે. એ જ વિષયને સૂત્રકાર બીજી રીતે આ પ્રમાણે સમજાવે છે કે ( सहवा - जइण્णયં जुत्तासंखेब्जयं रूपूणं उक्कोस्वयं परित्तासंखेब्ज्जय होइ) જઘન્ય સુક્તાસંખ્યાતનું જેટલું પ્રમાણ છે, તેમાંથી એક ઓછેા કરવાથી ઉત્કૃષ્ટ પરીતાસંખ્યાનું પ્રમાણ થાય છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે જઘન્ય

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २३५ नवविधमसंख्येयकनिरूपणम्

संपद्यते, सा जवन्यकं युक्तासंख्येयकं भवति । तत् एकरूपेणोनं सत् उत्कर्षकं परीतासंख्येयकं भवतीति भावः । इत्थं परीतासंख्येयकस्य त्रिविधं मेदं श्चत्वा युक्तासंख्येयकस्य त्रिविधं भेदं जिज्ञासितुकामः शिष्यः ष्टच्छति-जवन्यकं युक्ता संख्येयकं कियद भवति ? इति । उत्तरयति-जघन्यकपरीतासंख्येयकमात्राणां राशीनाम् अन्योऽन्याभ्यासः धतिपूर्णः=एकरूपापसारणरहितो जघन्यकं युक्ता-संख्येयक मत्रति। अथवा-उत्कर्यके परीतासंख्येयके रूपं मक्षिप्तं तदा जघ-न्यकं युक्तासंख्येयकं भवति । आवल्किकाऽपि तावत्येव भवति। जवन्यके युक्ता-संख्यक की राशियों का परस्पर में गुणा करने पर जो संख्या आती है, वह जयन्य युक्तासंख्यक है। इसमें से एक कम करदेने पर डस्कृष्ट परितासंख्यत होता है। इस प्रकार से परीतासंख्यक के तीन भेदों को सुनकर शिष्य ने युक्तास ख्येय के तीन भेदों को जानने की इच्छा से गुहमहाराज से पूछा कि हे भरन्त ! (जहन्नयं जुला-संखेज्जयं केवश्यं होइ ?) जधन्य युक्तासंख्यात का क्या स्वरूप है ? वत्तर---{जहण्गयं परित्तासंखें उजयमेत्ताणं रासीर्ण अण्णमण्ण-ब्भासो पडिपुण्हो जहन्नयं जुलासंखेउजयं होइ, अहवा उक्कोसए परिशा संखेउजए रूवं पश्चिखत्तं जहण्णयं जुत्ताप्तंखेउजयं होह) जघभ्य परीता संख्यात की जितनी राशियां हैं उनका आपस में गुणा करना चाहिये और उसमें से एक रूप कम नहीं करना चाहिये सो यह जधन्ययुक्ता-संख्यात का प्रमाण है। अथवा उत्कृष्ट परीतासंख्यात का जो

પરીતાસ'ખ્યકની રાશિઓને પરસ્પર શુણાકાર કરવાથી જે સંખ્યા આવે છે, તે જઘન્ય સુકતાસ'ખ્યક છે. આમાંથી એક સંખ્યા આછી કરવાથી ઉત્દુષ્ટ પરીતાસ'ખ્યાત થાય છે. આ પ્રમાણે પરીતાસ'ખ્યાતના ત્રણ લેઠેા થાય છે. પરીતાસ'ખ્યેયના આ ત્રણ લેઠેાને સાંભળીને શિષ્યાએ શુકતાસ'ખ્યેયના ત્રસુ લેઠેાને જાણવાની ઇન્છાથી શુરુ મહારાજને કહ્યું કે હે લદન્ત ! (ज्ञह्त्न्वयं जुत्तासंखेड्जयं केवइ्यं દ્દोइ ?) જઘન્ય સુકતા-સ'ખ્યાતનું સ્વરૂપ શું છે ?

ઉत्तरः — (ज्ञद्दण्णयं परित्तासंक्षेज्ञवमेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णव्मासे। वडितुण्गो जहन्नयं जुतासंक्षेत्र्जयं होइ, अहवा उक्कोसए परित्तासंक्षेत्र्ज्ञए इतं पक्षित्तं जहण्णयं जुतासंक्षेत्र्ज्ञयं होइ) कधन्यपरीतासंभ्यातनी केटली राशिणे। છे. तेमांथी એક ३५ એ!छं नહि કरवुं कोईએ, ते। आ कधन्य युद्धाः संभ्यातनुं प्रमाझ छे. अयगा ઉत्दूष्ट परीतासंभ्यातनुं के

अनुयौगद्वारस्त्रे

संख्येयके यावन्ति सर्पपरूपाणि भवन्ति, आवलिकायामपि तावन्त एव समया भवन्तीति भावः । इत्थं च सूत्रे यत्र आवलिका गृहीता तत्र सा जघन्यकयुक्ता-संख्येयकतूल्पसमयराशिवमाणा वोध्या । ततः=जधन्यकधुक्तासंख्येयकात् परम् एकैककमेग टद्वचा यावत् उत्कृष्टं युक्ता संख्येयकं न भवति तावत् अज-घन्यानुर हर्षकं युक्तः संख्येयकं भवति । एतदेवाइ ततः परम् अजवन्यानुत्कर्ष-काणि स्थानानि यात्रद् उत्कर्षकं युक्तासंख्पेयकं न माप्नोतीति। अथ उस्कर्षकं युक्तासंख्येयकं किपद् भवति ? इति शिष्यः पृच्छति । उत्तरयति-जघन्यकेन युक्तासंख्येयकेन आवछिका गुणिता अर्थात अन्योऽन्याभ्यासः कृतः-जधन्यक प्रमाण है उसमें एक मिला देने पर जघन्धयुक्तासंख्यात দা प्रमाण होता है। (आवलिया वि तत्तिया चेत्र) जघन्य युक्तासंख्यक में जितने सर्षप होते हैं, एक आवलिका में भी उतने ही समय होते हैं। अतः-सूत्र में जहां आवलिका का पाठ आवे वहां उसे जवन्य युक्ता संख्येयक के तुल्य समय प्रामाणवाली जाननी नाहिये। (तेण परं अज-हण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्कोसयं जुलास खिज्जयं न पावइ) जघन्धयुक्तासंख्यात से आगे क्रमदाः एक एक की वृद्धि करनी चाहिये सो यह घृदि वहां तक करते जानी चाहिये कि जहां तक उत्कृष्ट युक्तासंख्यात का स्थान न आजावे। इस प्रकार जघन्य युक्तासंख्यात जौर उत्कृष्ट युक्तासंख्यात के चीच के जितने भी स्थान हैं, वे सब अजचन्धअनुस्कृष्ठयुक्तासंख्यात रूप हैं। यही बात सूत्रकार ने इस 'तेग अजहणमणुक्कोसपाइं ' इत्यादि सुत्रपाठ झारा समझाई

પ્રમાણ છે, તેમાં એક જોડવાથી જઘન્ય શુકતાસંખ્યાતનું પ્રમાણ થાય છે. (आवलिया विंतत्तिया चेव) જઘન્ય શુકતાસંખ્યકમાં જેટલા સર્વપા હોય છે. એક આવલિકામાં પણ તેટલા જ સર્વપા હેાય છે. માટે સૂત્રમાં જ્યાં આવલિકાના પાઠ આવે ત્યાં તેને જઘન્યશુકતાસંખ્યેયના તુલ્ય સમય પ્રમાણવાલી જાણવી જોઈએ (તેળ पર अजदृण्णमणुझ्कोसयाई ठाणःइं जाव સ્क्रहोस्य जुत्ताप्र खिड्जयं न पावइ) જઘન્ય શુકતાસંખ્યાતથી આગળ ક્રમશ: એક એકની વૃદ્ધિ કરવી જોઇએ, અને આ વૃદ્ધિ ત્યાં લગી કરતાં રહેવું જોઈએ કે જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ શુકતાસંખ્યાતનું સ્થાન આવી ન જાય. આ રીતે જઘન્ય શુકતાસંખ્યાત અને ઉત્કૃષ્ટ શુકતાસંખ્યાતની વચ્ચે જેટલા સ્થાના છે, તે સર્વે અજઘન્ય અનુઃકૃષ્ટ શુકતાસંખ્યાત રૂપ છે. એ જ વાલ સૂત્રકારે આ ''તેળ પરં લजइण्णमणुक्कोसयाइं'' ઇત્યાદિ

દદ્દે

<mark>भंतुरोगचन्द्रिका टीका स</mark>ुत्र २३५ नवविधमसंख्येयकनिरूपणम्

युक्तासंख्येयकगतरूपराशिस्तावतैव राशिना ग्रणित इति तात्पर्थम् । एवं च यो राशि निष्वत्रस्तत एकस्मिन् रूपेऽपसारिते उत्कृर्णकं युक्तासंख्येयकं भवति अनपसारितस्तु स राशिः जघन्यकासंख्येयकासंख्येयकं भवति । अत एवाह-अयवा जघन्यकम् असंख्येयासंख्येयकं रूपोनम् उत्कर्णकं युक्ताऽसंख्येयकं मवतीति । इत्थं युक्तासंख्येयकस्य मेद्त्रयं निरूप्य संपति असंख्येयासंख्येयकस्य मेदत्रयं निरूपयति-तत्र जघन्यकम् असंख्येयासंख्येयकं कियद् भवति ? इति हे । (उक्तकोसयं जुल्लासंखेइज्यं केवइयं होह) हे भदन्त ! उत्कृष्ट युक्तासंख्यात का क्या स्वरूप है ?

उत्तर:--(जहण्णएणं जुत्तास खेड जएणं आवलिया गुणिया, अण्ण-मण्णब्भासो रुषुणो उक्को सयं जुत्तास खेल्रचं होइ, अहवा-जहन्नयं अस खेल्रास खेल्रचं रुषुणं उक्को सयं जुत्तास खेल्रचं होइ) जघन्य युक्ता स ख्यात से आवलिका का गुणा करो अर्थात्-जघन्ययुक्तास ख्यात को जघन्य युक्तास ख्यात के साथ गुणो-गुणा करने पर जो राशि आवे जघन्य युक्तास ख्यात के साथ गुणो-गुणा करने पर जो राशि आवे उसमें से एक कम करो-इस प्रकार करने पर जा बचे वह उस्कृष्ट युक्तास ख्यात है। एक कम नहीं करने पर बह राशि जघन्य असं-ख्यातास ख्यात है। एक कम नहीं करने पर बह राशि जघन्य असं-ख्यातास ख्यात है। एक कम नहीं करने पर बह राशि जघन्य असं-ख्यातास ख्यात है-इसमें यह कहा गया है कि 'जो जघन्य असं-ख्यातास ख्यात है--इसमें यह कहा गया है कि 'जो जघन्य असं-ख्यातास ख्यात है--? उसमें से एक कम करने पर बह उस्कृष्ट युक्ता-संख्यात कहलाता है। (जहण्णयं अस खेल्रास खेडज्यं के बह्य होइ ?) हे भदन्त ! जघन्य जो अस ख्यातास खगत है, वह कैसा होता है ?

સૂત્રપાઠ વડે સમજાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે. (उक्कोसय' जुत्तास'लेक्झय' केवइय' होइ ?) ઉત્કૃષ્ટ શુક્રત.સ'ખ્યાતનું સ્વરૂપ શું છે ?

ઉત્તર—(जहण्णपणं जुत्तासंखेडजपणं आवस्त्या गुणिया, अण्णमण्णव्भासो ह्वूणो चक्कोसयं जुत्तासंखेडजयं होइ, अइवा जहन्नयं असंखेडजासंखेडजय' ह्वूणं जुत्ता संखेडजयं होइ) જઘન્ય શુક્રતાસંખ્યાતથી આવલિકાના ગુણાકાર કરા એટલે કે જઘન્ય શુક્રતાસંખ્યાતને જઘન્ય શુક્રતાસંખ્યાતની સાથે ગુણાકાર કરા, ગુણાકાર કરવાથી જે રાશિ આવે તેમાંથી એક એાછા કરા. આ **રીતે** કરવાથી જે ખાકી રહે તે ઉત્કૃષ્ટ શુક્રતાસંખ્યાત છે. એક એાછા ન કરી એ તા તે રાશિ જઘન્ય અસંખ્યાતાસંખ્યાત રૂપ માનવામાં આવે છે. એ જ વાતને સૂત્રકારે 'अहवा' પદથી પ્રગટ કરી છે. તેમાં એ સ્પષ્ટ કરવાથી આવ્યું છે કે 'જે જઘન્ય અસંખ્યાતાસંખ્યાત છે' તેમાંથી એક ઓછા કરવાથી

# अनुयौगद्वारस्त्रे

ەڭ\$

शिष्यमश्नः । उत्तरथति-जघन्यकेन युक्तासंख्येयकेन आवल्तिका गुणिता अर्थात्-अन्योऽन्याभ्यासः कृतः-जधन्यकयुक्तासंख्येयकगतरूपराशिस्तावतैव राशिना गुणित इति तात्पर्यम्, प्रतिपूर्णःः=एकरूपापसरणवर्जितो जघन्यकम् असंख्येयासंख्येयकं भवति । एतदेव शब्दान्तरेणाह-अथवा उत्कर्षके युक्ता-संख्येयके एकं रूपं पक्षिप्तं तदा जघन्यकम् असंख्येयासंख्येयकं भवति । ततः परम् अजधन्यानुत्कर्पकाणि स्थानानि भवन्ति । कियदवधि तानि भवन्ति ? इरयाह-यावत् उत्कर्पवम् असंख्येयासंख्येयकं न माप्नोति=एकोत्तरिकया इद्ध्या

उत्तर--(जहनएणं जुत्तास खेळएणं आवलिया गुणिया, अण्ण-मण्ग=मासो पडिपुण्णो जहण्णयं अस खेळास खेळ्यं होइ) जघन्य युका-संख्वात के साथ आवलिका का गुणाकरो-इसका ताश्पर्थ है कि-'जघन्य युक्ता संख्वात का जवन्ययुक्त संख्वात के साथ गुणाकरो और गुणा करने पर जो राशि आवे उसमें से एक कम मत करो-यहां जघन्य असंख्वाता संख्यात है। (अहवा उक्को सए जुतास खेळ ए रूवं पक्षित्र जहण्णयं असंखेजासंखेज्जयं होह) अथवा उल्कृष्ट युकास ख्यात में एक मिठा दो सो जवन्य अस ख्यातास ख्वात है। (तेण पर अजहण्णमणुक को-सन्याई ठागाई जाब उन्को तयं अस खेजास खेज्जयं ण पावह) इसके बाद अजघन्यानुस्कृष्ट के स्थान होते हैं। और ये स्थान वहां तक होते हैं कि, जब तक उल्कृष्ट अन्न ख्यातास खात नहीं आ जाता। उल्कृष्ट आसंख्यातास ख्यात स्थान लाने के लिये जघन्य असंख्यात संख्यात से

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सुन्न २३५ नवविधम अंख्येयकनिरूपणम्

यावत् उत्कर्षकम् असंख्येयासंख्येयकं न भवतीत्यर्थः । अथ उल्कर्षं कम् असं रूपेयासंख्येयकं किपद् भवति ? इति शिष्यः पृच्छति-उत्तरयति-जघायकम् असंख्येयासंख्येयकं यावत् भवति, तावत्ममाणानां जघन्यासंख्येयासंख्येयक-मात्राणाम्=त्रघःयासंख्येयासंख्येयकरूपसंख्यानां राज्ञीनाम् अन्योऽन्याभ्यासः परस्परगुगना स्वरूगो जघन्यकं परीठानन्तकं भवति, स च रूपोनः=एकेन रूपेण जनः उत्कर्षकम् असंख्येयासंख्येयकं भवति अत्र च यदिकं रूप मूनं कृतं तद-प्यत्र यदि गण्यते तदा जघन्यं परीतानन्तकं संपद्यते, अतएवाइ 'अइवे' त्यादि अथवा-जघन्वकं परीतानन्तकं रूपोनम् उत्कर्षकम् असंख्येयासंख्येयकं भवति । आगे एक एक वृद्धि करनी चाहिये-सो यह वृद्धि वहां तक करते जाना चाहिये कि जहां तक उस्कृष्ट असंख्यानासंख्यात का स्थान न आजावे । (उन कोसयं असंखेजमं खेउजयं केवहयं होह ?) इसी बात को दाष्य पूछता है कि हे भदन्त । उत्कृष्ट असंख्यातासंख्यात का क्या स्वरूप है ? (जहण्णयं असंखेज्ञासंखेज्जयमेत्ताणं रासीणं अण्ण-मण्णब्भासो रुवृणो उक्कोसयं असंखेउजास खेउजयं होइ-अहवा-जहण्णयं परित्ताणंतयं रूवूणं उत्रकोसयं असंखेज्जासंखेज्जयं होइ) जघन्य असंख्यातासंख्यात की जितनी राशि है, उस राशि का आपस में गुणा करो और उस आगत राशि में से एक कम कर दो-यही उस्कृष्ट अंसल्याता संख्यात है। अथवा-जब इस राशि में से एक कम नहीं किया जावे तो, उस रादाि का नाम जघन्य परितानन्तक है।

છે કે જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતાસંખ્યાતના સ્થાન આવી જતા નથી. ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતાસંખ્યાત સ્થાન લાવવા માટે જઘન્ય અસંખ્યાતાસંખ્યા તથી આગળ એકએકની વૃદ્ધિ કરવી બેઇએ, આ વૃદ્ધિ ત્યાં સુધી કરતાં રહેવું જોઈએ કે જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતાસંખ્યાતનું સ્થાન આવી ભાય. (उक्कोसय असंखेज्जासंखेज्जय केवइय होइ ?) એજ વાતને શિષ્ય પૂછે છે કે હે ભદન્ત ! ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતાસંખ્યાતનું સ્વરૂપ કેવું છે ? (जहण्णय असंखेज्जासंखेज्जय केवइय होइ ?) એજ વાતને શિષ્ય પૂછે છે કે હે ભદન્ત ! ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતાસંખ્યાતનું સ્વરૂપ કેવું છે ? (जहण्णय असंखेज्जासंखेज्जय होइ–अहवा–जहण्णय સ્માસો હ્વૂળો उक्कोसय असंखेज्जासंखेज्जय होइ–अहवा–जहण्णय परित्ताणंतय' હ્વૂળં ઉજ્કોસય અસંखેज्जासंखेज्जय होइ) જધન્ય અસંખ્યાતા સંખ્યાતની જેટલી રાશિ છે, તે રાશિના પરસ્પર ગુણાકાર કરા અને તે રાશિમાંથી એક ઓછે કરી નાખા. એજ ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતાસંખ્યાત છે. અથવા જ્યારે આ રાશિમાંથી એક ઓછે ન કરવામાં આવે તા, તે

#### मनुयोगद्वारसूत्रे

**8**197

इति । अन्येतु-उत्कर्पं कम् असंख्येयासंख्येयकमेवं व्याख्यान्ति, तथा हि-जघन्या-संख्येयासंख्येयकराझेर्वगः कत्त्त्र्व्यः । तस्य वर्गस्यापि वर्गः कर्त्त्रव्यः । ततो वर्गवगत्त्यायि वर्गः कर्त्त्रव्यः । एवं त्रिकृत्वो वर्गं कृत्वा तत्र अन्येऽपि मस्येक-मसंख्येयस्वरूपा दश राश्वयः मक्षिप्यन्ते । ते दश राशयः-(१) ळोकाकाश्वप्रदेशाः लोकाकाशस्य सर्वे मदेशाः, (२) धर्भास्तिकायमदेशाः- धर्मास्तिकायस्य सर्वे मदेशाः, (३) अधर्मास्तिकायमदेशाः=अधर्मास्तिकायस्य सर्वे मदेशाः, (४) एक जीवमदेशाः=एकस्य जीवस्य सर्वे महेशाः, (५) द्रव्यार्थिका नियोगाः=सुक्ष्माणां वादराणां च अनन्तवनस्पतिजीगनां शरीराणि (६) प्रत्येकजीदाः=अनन्त-कायिकान वर्जयित्वा पृथिव्यक्षेत्रोवायुवनस्पतित्रमःः मत्येकश्वरीरिणो जीवाः ।

सो (अहवा-जहण्णयं परित्ताणंतयं रूवूणं उक्को सयं असं खेज्जासंखेज्जयं होइ) इस जघन्य परितानन्त में एक कम करने पर उत्कुष्ट असंख्याता संख्यात होता है। दूसरे आचार्य इस उत्कुष्ट संख्याताअसंख्यात की इस प्रकार से व्याख्या करते हैं कि जो जचन्य असंख्यातासंख्यात राशि हैं उसका वर्ग करो-हस वर्ग करने पर जो राशि आवे फिर उसका वर्ग करो, इस वर्ग करने पर जो राशि आवे उसका भी वर्ग करो-हस प्रकार तीन बार वर्ग करके जो राशि आवे, उसमें इन असंख्यात स्वस्त्प दश राशियों को प्रक्षित करो (१) लोकाकाश के सर्वप्रदेश (२) घर्मास्तिकाय के सर्वप्रदेश (३) अधर्मास्तिकाय के समस्त प्रदेश, (१) एक जीव के समस्त प्रदेश (५) सूक्ष्म और बादर अनन्तवनस्पति जीवों के शरीर (६) प्रस्येक जीव-अनन्तकायिकों को छोडकर के प्रस्येक शरीरी

રાશિનું નામ જઘન્ય પરીતાનન્તક છે. તેા (अद्वा-जद्दण्णय' परित्ताणंतय' રૂवूण उक्रहोस्रय' अस'खेज्जास खेज्जय' होइ) આ જઘન્ય પરીતાનન્તકમાંથી એક એાછા કરવાથી ઉત્કૃષ્ટ અસ'ખ્યાતાસ'ખ્યાત થાય છે. બીજા આચાયો આ ઉત્કૃષ્ટ અસ'ખ્યાતાસ'ખ્યાતની આ પ્રમાણે વ્યાખ્યા કરે છે કે જે જઘન્ય અસ'ખ્યાતાસ'ખ્યાત રાશિ છે, તેના વર્ગ કરા. વર્ગ કરવાથી જે રાશિ આવે તેના ક્રરી વર્ગ કરા, આનાથી જે રાશિ આવે તેના ક્રરી વર્ગ કરા. આ પ્રમાણે ત્રણ વખત વર્ગ કરવાથી જે રાશિ આવે તેના ક્રરી વર્ગ કરા. આ પ્રમાણે ત્રણ વખત વર્ગ કરવાથી જે રાશિ આવે તેના ક્રરી વર્ગ કરા. આ પ્રમાણે ત્રણ વખત વર્ગ કરવાથી જે રાશિ આવે તેમાં આ અસ'ખ્યાત સ્વરૂપ દશ રાશિઓને પ્રક્ષિપ્ત કરા--(૧) લાકાકાશના સર્વ પ્રદેશ (૨) ધર્મા-રિતકાયના સર્વ' પ્રદેશ. (૩) અધર્માસ્તિકાયના સમસ્ત પ્રદેશ (૪) એકજીવના સમસ્ત પ્રદેશ. (૫) સૂક્ષ્મ અને બાદર અનન્ત વનસ્પતિ જીવાના શરીર (૬) પ્રત્યેક જીવ-અન'તકાયિકાને ત્યજીને પ્રત્યેક શરીરી આ પૃથ્વી, અપ્,

#### मनुयोग अन्द्रिका टीका सुत्र २३५ नवविधमसंख्येयकनिरूपणम्

**E03** 

छोकाकाजादयः मध्येक्रमसंख्येया वोध्याः । (७) तथा-स्थितिवन्धाध्यवसाय-स्थानानि=स्थितिबन्धस्य कारणभूतानि अध्यत्रसायस्थानानि । एतान्यप्यसंख्ये-यानि बोध्धानि । तथाहि-ज्ञानात्ररणस्य जघन्धोऽन्हर्भुहर्त्तप्रसाणः स्थितिवन्धः, उत्क्रष्टस्त त्रिज्ञत्सागरोपनकोटीकोटिनमाणः, मध्यमपदे त एकदित्रिचतरादि समगाधिकान्तर्मुहुर्तादिकोऽसंख्पेयभेदः । एषां च स्थितिवन्धानां कारणभूतानि अध्यवसायस्थानानि मत्येकं भिन्नान्येव सहित । एवं च सति एकस्मिन्नवि ज्ञाना-वरणेऽसंख्येवानि खितिरन्धाध्यवनायस्थागानि भवन्ति । एवं दर्शनावरणा दिष्वपि वाच्यनिति । (८) अनुमागाः≈ज्ञानावरणादिकर्मणौ जघन्यमध्यकादि ये प्रधिवी अप्, तेज, वायु, यनस्पति और त्रस जीव (७) स्थितिपन्ध के कारणभूत अध्यवसायस्थान (८) अनु शग, (९) योगच्छेद प्रतिभाग, (१) एक अवसर्विणी और इसरी अवद्धविगौधों दोनों के समय। ये प्रत्येक दश राशियां असंख्यात २ हैं। स्थितिवन्ध के कारणभूत अध्य-वसायस्थान, असंख्यात इस प्रकार क्षे हैं-जैसे ज्ञानाचरण का जधन्य-स्थितियंग अग्तर्मुहर्गका है और उत्कृष्ट स्थितिबन्ध ३० कोटीकाटी सागरोपमका है। मध्यमस्थितिबन्ध एक, दो, तीन, पार, आदि समय अधिक अंतर्मु हर्त्त आदिका है। इस प्रकार जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति-बन्ध के बीच के मध्यमस्थितियन्ध के स्थान असंख्यात आते हैं। क्योंकि इन स्थितिवन्धों के कारणभूत प्रत्येक अध्यवस्थान भिन्न २ ही हैं। इस प्रकार होने पर एक भी ज्ञानावरण कर्म में असंख्यातसंस्थितिबन्धाध्य-

તેજ, વાયુ, વનસ્પતિ અને ત્રસ જીવ, (૭) સ્થિતિયન્ધના કારણભૂત અધ્યવસાય સ્થાન, અનુસાગ (૯) યાેેગચ્છેદ પ્રતિભાગ, (૧૦) એક ઉત્સર્પિણી અને બીજી અવસર્નિણી, આમ અન્નેના સમયા, આ દરેકે દરેક અસંખ્યાતઅસંખ્યાત છે. સ્થિતિબન્ધના સશિએા f21 કારણભૂત અધ્યવસાયસ્થાન, અમ્ર'ખ્યાત આ પ્રમાશે છે જેમ જ્ઞાનાવરણને જઘન્યસ્થિતિ માંધ અન્તમુંહુત્તાના છે અને ઉત્કૃષ્ટસ્થિતિ પાંધ ૩૦ કાેટી−કાેટી સાગરાેપ-પના છે. મધ્યમસ્થિતિબન્ધ એક, બે, ત્રણ, ચાર વગેરે સમય અધિક અંતમુહ ત્ત વગેરેને છે. આ પ્રમાણે જઘન્ય અને ઉત્ક∘ટસ્થિતિબન્ધના મધ્યના મધ્યમસ્થિતિબન્ધતું સ્થાન અસંખ્યાત આવે છે. કેમકે આ સ્થિતિ ભન્ધોના કારણભૂત પ્રત્યેક અધ્યવસાય સ્થાન ભિન્ન ભિન્ન જ છે. આ પ્રમાણે ઢાવાથી એક પણ જ્ઞાનાવરણ કર્મમાં અસંખ્યાતસ્થિતિ ળન્ધાથ્યતસાય સ્થાન થઈ જાય છે. આ પ્રમાણે દર્શનાવરલ વગેરેમાં પણ જાણી લેવું જોઈએ. অ০ (৭

For Private And Personal Use Only

1.08



भेदभिकार सविशेषाः । एतेषां च अनुभागविशेषाणां हेतुभूतानि असंख्येय-छोकाकाञ्चप्रदेशपमाणानि अध्यव्यसायस्थानानि अवन्ति, अतोऽनुभागभेदा अपि असंख्येया बोध्याः ! कारणभेदे कार्याणामपि भेडो भक्त्येवेति । (९) योग-रछेदमतिभागाः=योगो=मनोताकायत्रियं तीर्थं, तर्य छेदेन=केवलि मझारछेदेन मति=विशिष्टाः निर्विभागा भागाः । एते हि निगोदादि संज्ञिपञ्चन्द्रियपर्यन्त-जीवाश्रिता जघन्यादिभेदभिन्ना असंख्येया वोध्याः । तथा-(१०) द्विसमय समयाः−द्वयोः समयोः=उत्सर्थिण्यदसर्थिणीकाऌरदस्वयोः समया असंख्येय स्वरूपा बोध्याः । एवमेते मत्येकमसंख्येयरूपा दश मक्षेपा बोध्याः । उक्तंच-बसायस्थान हो जाते हैं। इसी प्रकार दर्शनावरण आदि को में भी जानना चारिये। ज्ञानावरण आदि व मौं का जन्मय संदूरर एवं मध्यम जो विविध फल देने की शक्तिरूप रस विशेष है-उसका नाम अनुभाग है।इन अनु-भाग विशेषों के कारणभूत असंख्यात लोकाकाशप्रदेश ममित अध्यवसा-यस्थान होते हैं। इसलिये अनुभाग भेद भी असंख्यात होते हैं। कारणों में जहा भेद होता है वहां कार्यों में भी भेद हुआ ही करता है। योगच्छे-दमतिभाग निगोदिया जीवों से छेकर संज्ञी पंचेव्दिय तक के जीवों में हुआ करते हैं। ये असंख्यात होते हैं और इनके जघन्य आदि अनेक भेद हैं।मनथचन और काथ संबन्धी बीर्यको नाम योग है, ये योग के केवलिप्रज्ञाच्छेद द्वारा जो ऐसे विभाग किंधे जोते हैं-कि फिर जिनका दूसरा विभाग न हो सके, वे यहां योगच्छेइ प्रतिभाग से गृहीत किये हैं। उत्सर्विणी और अवसर्विणी काल के समय भी असंख्यात होते हैं।

ત્રાનવરણ વગેરે કર્માનું જઘન્ય ઉત્કૃષ્ટ તેમજ મધ્યમ જે વિવિધ ફળ આપ-વાની શક્તિરૂપ રસવિશેષ છે, તેનું નામ અનુભાગ છે. આ અનુભાગ વિશે-ષના કારણબૂન અસંખ્યાત લાકાકાશ પ્રદેશ પ્રમિત અધ્યવસાય સ્થાન હાય એથી અનુભાગ લેદ પણ અસંખ્યાત હાેય છે. કારણામાં જ્યાં લેદ હાય છે, ત્યાં કાર્યોમાં પણ લેદ હાય જ છે ચાગચ્છેદ પ્રતિભાગ નિગાદિયા જીવાથી માંડીને સંત્તી પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવામાં થાય છે. આ અધા અસંખ્યાત હાય છે. અને એમના જઘન્ય વગેરે અનેક લેદા હાય છે. મન, વચન અને કાયસંબંધી વીર્યંતું નામ યાગમાં કેવલિપ્રજ્ઞચ્છેદ વડે જો આ જાતના વિભાગ કરષામાં આવે છે કે જેમના કરી વિમાગ થઇ જ ન શકે, તે અહીં યાગપચ્છેદ પ્રતિભાગથી ગૃહીત થયેલા છે. ઉત્સર્પિણી અને અધસર્પિણી કાલના સમય પણ અસંખ્યાત હાય છે. આ પ્રમાણે આ પ્રત્યેક દશ પ્રક્ષેપ

بنوع

#### अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २३५ नवविधमसंख्येयकनिरूपणम्

इस मकार ये प्रत्येक द्दा प्रक्षेप असंख्यात स्वरूप हैं। उक्त च कर के जो ये दो गाधाए' लोगागास पएस।' इत्यादि 'ठिइषंधज्झवसाण।' इत्यादि यहां उद्घुत की गई हैं, वे इन्हीं ददा प्रक्षेपकों के नाम को कहती हैं। ये ददा प्रक्षेपचार व्रधवर्गित पूर्वोक्त राशि में प्रक्षिप्त किये जाते हैं। इस पकार इनके उस राशि में प्रक्षिप्त करने पर जो राशि आती है, उसका पुनः पूर्व के जैसा तीन वार वर्ग करना चाहिये। और फिर आगत राशि में से एक कम कर देना चाहिये। इस प्रकार जो राशि का प्रमाण बचे वह उत्क्रुष्ट असंख्यातासंख्यात है। इस प्रकार से यह नव प्रकार के असंख्यात का वर्णन जानना चाहिये॥ सू० २३५ ॥

અસંખ્યાત સ્વરૂપ છે. ઉક્રતંચ કરીને જે આ બે ગાથાએા 'જોમામાલ વરવા' ઇત્યાદિ 'ઠિइવ'વજ્જવસાળા' વગેરે અહીં ઉદ્ધત કરવામાં આવી છે. તે એજ દશ પ્રક્ષેપકાના નામને કહે છે. આ દશ પ્રક્ષેપ વારત્રચ વર્ગિત પ્ર્વેક્તિ રાશિમાં પ્રક્ષિપ્ત કરવાથી જે રાશિ આવે છે, તેના કરી પૂર્વની જેમ જ ત્રઘુ વાર વર્ગ કરવાથી જે રાશિ આવે છે, તેના કરી પૂર્વની જેમ જ ત્રઘુ વાર વર્ગ કરવાથી જે રાશિ આવે છે, તેના કરી પૂર્વની જેમ જ ત્રઘુ વાર વર્ગ કરવાથી જે રાશિ આવે છે, તેના કરી પૂર્વની જેમ જ ત્રઘુ વાર વર્ગ કરવાથી જે રાશિ આવે છે, તેના કરી પૂર્વની જેમ જ ત્રઘુ વાર વર્ગ કરવાથી જે રાશિ આવે છે. આ ગાળત રાશિમાંથી એક એાછે કરી નાખવા તેહીએ, આ પ્રમાછે, જે રાશિનું પ્રમાછ બાકી રહે તે ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતાસંખ્યાત છે. આ પ્રમાછે, આ નવ પ્રકારના અસંખ્યાતનું વર્ણન જાણવું તેહીએ. તા સૂત્ર-૨૩૫ તા

अय पूर्वोक्तशृष्टविधमनन्तर्कः प्ररूपयति-मूल्म्-जहण्गयं परिसाणंतयं केवइयं होइ ? जहण्णयं असंखेडजासंखेडजयमेत्राणं रासीणं अण्णमण्णवभासो पडिपुण्णो जहण्णयं परित्तागंतयं होइ, अहवा उक्कोसए असंखेज्जासंखे-उत्तए रूबं पबिखत्तं जहण्णवं परित्ताणंतयं होइ। तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाई ठाणाई जाव उक्कोसयं परित्राणंतयं ण पावइ । उक्कोसयं परित्ताणंतयं केवइयं होइ ? जहण्णयपरि-त्ताणंतयमेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णहभासो रूत्रूणो उक्कोसयं परित्ताणंतयं होइ, अहवा जहण्णायं जुत्ताणंतयं रूवूणं उक्कोसयं परित्ताणंतयं होइ । अहण्मयं जुत्ताणंतयं केवइयं होइ ? जहण्मय-परित्राणंतयमेत्राणं रासीणं अण्णमण्णव्भासो पडिपुण्णो जह-ण्णयं जुत्ताणंतयं होइ, अहवा उक्कोसए परिताणंतए रूवं पक्तित्वत्तं जहण्णयं जुत्ताणंतयं होइ। अभर्वासेद्धियावि तत्तिया-होंति । तेण परं अजह०णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्कोसयं जुत्ताणंतयं ण पावइ । उक्कोसयं जुत्ताणंतयं केवइयं होइ ? जहण्णएणं जुताणंतएणं अभवसिद्धिया गुणिया अण्णमण्ण-ब्मासो रूवूणो उक्कोसयं जुत्ताणंतयं होइ, अहवा जहण्मयं अगंताणंतयं रूवूगं उक्कोसयं जुत्तागंतयं होइ । जहण्णयं अणं-ताणंतयं केवइयं होइ ? जहण्णपणं जुत्तागंतएणं अभवसिद्धिया गुणिया अण्णमण्गब्भालो पडिपुण्गो जहण्मयं अभंतामंतर्य हो**इ**, अहवा उक्कोसए जुत्ताणंतए रूवं पक्लित्तं जहण्णयं अणंताणं- अनुयौगवन्द्रिका दीका सूत्र २३६ अष्टविधानतकनिरूपणम् ६७७

तयं होइ, तेण परं अजहण्णमणुक्कोसयाइं ठाणाइं। से तं गणणासंखा ॥सू०२३६॥

छाया- जघन्यकं परीतानन्तकं कियद् भदति ? जघन्यकाऽसंख्येयासंख्ये यक्रमात्राणां राज्ञीनाम् अन्योन्याऽभ्यासः महिपूर्णः-डघन्यकं परीतानन्तकं मतति, अधवा उत्कर्षके असंख्येयासंख्येयके रूपं मक्षिप्तं जघन्यकं परीता-

अब सुन्नकार आठ प्रकार के जो अनंत हैं, उनका वर्णन करते हैं-'जहण्णय परित्तार्णतयं' इत्यादि॥

दाव्दार्थ--(जहण्णचं परिसाणंतचं केवइयं होइ) हे भदन्त ! जचन्य परीतानन्तक का क्या स्वरूप है ?

उत्तर---{.जहण्णयं असंखेजग संखेजगमेलणं रासीणं अण्णमण्ण ब्भासे। ९डिपुग्णो जहण्णयं परित्ताणंतयं होइ) जघन्य असंख्याताः संख्यातरूप जो राशि है, उसका अन्धोन्य अभ्यास के रूप में आपस में गुणा करना चाहिये। और उसमें से एक कम नहीं करना चाहिये। यही जघन्य परीतानंतक का स्वरूप है. (अहवा उक्कोसए असंखेज्जा-संखेज्जए रूवं पविखत्तं जहण्ण्यं परित्ताणंतयं होइ) अथवा--उत्कृष्ट असंख्यातासंख्यात में एक जोडने पर जघन्य परीतानंतक का प्रमाण बन

હવે સૂત્રકાર આઠ પ્રકારના જે અન'તા છે, તેમનું વર્ણન કરે છે .---

'जहण्णय' परिताणंतय'' इत्यादि ।

શબ્દાર્થ---(जहण्णय' परित्ताणंतय' केइइय' होइ) હે ભદ'ત ! જઘન્ય પરિતાનન્તકનું સ્વરૂપ કેલું છે !

ઉત્તર-(जहण्णयं अस खेडजास खेडजयमेताणं रासीणं अण्णमण्णस्माओ पडि्षुण्णो जहण्णयं परित्ताणंतयं होइ) જઘન્ય અસ ખ્યાતાસ ખ્યાત જે રાશિ છે, તેના અન્યાન્ય અભ્યાસના રૂપમાં પરસ્પર ગુહ્યાકાર કરવા જોઇએ. અને તેમાંથી એક એરછે ન કરવા જોઇએ. એજ જઘન્ય પરીતાન તકતુ સ્વરૂપ છે. (अहवा उ∓क्रोसद असंखेडजा स'खेडजए हवं पव्तिखत्तं जहण्णय' परित्ताणंतय' होइ) અથવા ઉરકૃષ્ટ અસ ખ્યાત સંખ્યાતમાં એક

## अनुयौगद्वारस्त्रे

દેહ૮

नन्तकं भवति । ततः परम् अजधन्यानुत्कर्पकाणि स्थानानि यावत् उत्कर्पकं परीतानन्तकं न प्राप्नोति । उत्कर्पकं परीतानन्तकं कियद् भवति?, जधन्यक-परीतानन्तकमात्राणां राशीनाम् अन्योन्याऽभ्यासो रूपोनः उत्कर्षकं परीता-नन्तकं भवति, अथवा जवन्यकं उक्तानन्तकं रूपोनम् उत्कर्पकं परीतानन्तकं भवति । जधन्यकं युक्तानन्तकं कियद् भवति ? जधन्यकपरीतानन्तकमात्राणां जाता है । (तेण परं अ जहण्णमणुक्को सयाइं ठाणाइं जाव उक्को सयं परित्ताणंतयं ण पावइ) इसके बाद अजधन्यानुक्ष्युष्ट परीतानंतक के स्थान होते हैं । जधन्य परीतानंतक से आगे एक एक अंक्ष की वृद्धि करते जाती चाहिये-सो यह वृद्धि वहां तक करनी चाहिये कि-'जहां उत्कृष्ट परीतानन्तक का स्थान न आ जावे । (उक्को सयं परित्ताणंतयं

केवइयं होइ) हे भदन्त ! उत्कृष्ट परीतश्नंन्तक का क्या स्वरूप है ? उत्तर-(जहण्णयपरित्ताणंतयमेत्ताणं रासीणं अण्णघण्णव्भासो रुवूणो उक्कोसयं परित्ताणंतयं होइ) जघन्य परीतानंन्तक का जितना प्रमाण कहा गया है, उसको आपस में अन्योन्य अभ्यास करना चाहिये और उस राशि में से एक अंक कम कर देना चाहिये-इस प्रकार जितनी राशि का प्रमाग रहे, वह उत्कुष्ट परीतानन्तक का प्रमाण जानना चाहिये। तात्पर्य यह है कि-'जघन्य परीतानन्तक में जितना सर्व पों का प्रमाण होता है-उस प्रमाण का आपस में अन्योन्य अभ्यास के रूप में

એડવાથી જઘન્ય પરીતાન ંતકતું પ્રમાણુ બને છે. (तेण परं अज्ञहण्ण-मणुकको सयः इंठाण इं जाव उकको सयं परित्तः णंतयं ण पावह) ત્યાર પછી અજઘન્યાનુ કૃષ્ટ પરીતાન ંતકના સ્થાના હાય છે. જઘન્ય પરીતાન ંતકથી આગળ એક એક આંકની વૃદ્ધિ ઉઃકૃષ્ટ પરીતાનન્તકનું સ્થાન ન આવી જાય ત્યાં લગી કરવી એઇએ (उकको सयं परित्तः णंतयं केवहयं होइ ?) હે ભઠાંત! ઉત્દુષ્ટ પરીતાન ંતકનું સ્વરૂપ કેવું છે ?

ઉત્તર-(जइण्गयपरित्तः ળંતચમે તાળં રાસીળં અળ્ળમળ્ળગ્યાએ દ્વ્યૂળો ઉવ્તર-(जइण्गयपरित्तः ળંતચમે તાળં રાસીળં અળ્ળમળ્ળગ્યાએ દ્વ્યૂળો ઉવ્તરે-(जइण्गयपरित्तः होइ) જધન્ય પરીતાનન્તકનું જેટલું પ્રમાણુ કહેવામાં આવ્યું છે, તેના પરસ્પર વર્ગ કશ્વા જોઇએ. અને તે રાશિમાંથી એક અંક એાછે કરી નાખવા જોઈએ. આ પ્રમાણે જેટલી રાશિનું પ્રમાણુ બાકી રહે, તે ઉત્રુષ્ટ પરી તાનન્તકનું પ્રમાણુ જાણવું જોઇએ. તાત્પર્ય આ છે કે જઘન્ય પરીતાનન્તકમાં જેટલા સર્યપાનું પ્રમાણુ હાય છે, તે પ્રમાણુના પરસ્પર અન્યાનય અભ્યાસના રૂપમાં ગુજ્યાકાર કરવાથી જઘન્ય बनुयोगचम्द्रिका टीका सूत्र २३६ अष्टविधानंतकनिरूपणम्

राशीनाम् अन्योन्याऽभ्यासः प्रतिपूर्णों जघन्यकं युक्तानन्तकं मदति, अथवा उत्दर्शके परीतानन्तके रूपं मक्षिष्तं जघन्यकं युक्तानन्तकं भवति, अभवसिद्धिका

गुणा करने पर जघन्य युक्तानन्तक का प्रमाण आता है। और जब इसमें से एक सर्षप क्य कर दिया जाता है तो, वही राक्ति उत्कृष्ट परीतानन्तक का प्रमाण हो जाता है। इसी यात को युत्रकार यों सम-झाते हैं कि (अहवा-जहण्णय जुक्तार्णतयं रुवूणं उक्कोसयं परिक्तार्णतयं होह) जघन्य युक्तानन्तक में जितने सर्षपों का प्रमाण कहा गया हैं-उसमें एक सर्षप कम कर देने पर उत्कृष्ट परीतानन्तक का प्रमाण आ जाता है। (जहण्ग यं जुलाणंत्तयं केवइयं होह ?) जघन्य युक्तान-न्तक का प्रमाण कितना होता है ?

उत्तर-(जहण्णपरित्ताणंतमेत्ताणं रार्ताणं अण्णधण्णव्भासे। पडिyoगो जहण्णयं जुत्ताणंतयं होह) जघन्य परीतानन्तक में जितना सर्वं पों का प्रमाण होता है, उसका अन्योन्य अभ्यास के रूपमें गुणित करो और फिर उस गुणित राशि में से एक सर्वं प कम नहीं करो-यही जघन्य पुक्तानन्तक को प्रमाण है। (अहवा उक्कोस र परित्ताणंतए रूवं पक्खित्तं जहण्णयं जुत्ताणंतयं होह) अथवा उत्कृष्ट परीतानन्तक का जो प्रमाण है उसमें एक सर्वं प्रक्षिस कर दो-सो यह ध्रमाण जघन्य युक्ता-

શુકનાનંતકનું પ્રમાણ આવે છે. અને જ્યારે આમાંથી એક સર્થપ એાઠો કરવામાં આવે છે ત્યારે તે જ રાશિ ઉત્કૃષ્ટ પરીતાનંતકનું પ્રમાણ થાય છે. એજ વાતને સૂત્રકાર આ પ્રમાણે સમજાવે છે કે∽(अहवा जहण्णयं जुत्ता-ળંતર્ય હ્વ્વૂપ્ષં उक्कोसयं परित्ताणंतयं होइ) જધન્ય શુકતાનંતકમાં જેટલા સર્થપાનું પ્રમાણ કહેવામાં આવ્યું છે, તેમાં એક સર્થપ એાછા કરવાથી ઉત્કૃષ્ટ પરીતાનન્તકનું પ્રમાણ આવી જાય છે. (जहण्णय' जुत्ताणंतव' केवइयं होइ ?) જલન્ય શુકતાનંતકનું પ્રમાણ કેટલું હાય છે?

ઉत्तर---(ज्ञहण्णपरित्ताणंतमेत्ताणं रासीणं अण्णमण्णव्भासो पहिपुण्णो जहण्णय'-जुत्ताणंतय' होइ) अधन्य भरीतानन्तअभां केटला सर्व'पानु' प्रभाख, डेाय છે, तेने। अन्ये।अन्य अक्यासना ३५भां गुछा। झर डरे। अने पछी ते गुछित राशिभांधी એક सर्व'प क्रोछा डरे। नडि, ते। એજ જधन्य युडतान'त रेनु' प्रभाख छे. (अहवा उक्कोसए परित्ताणंतर रूवं पक्तित्तत्तं जहण्णय' जुत्ताणंतर्य होइ) अधवा उत्धृष्ट परीता न'तडनु' के प्रभाख छे, तेभां कोड सर्व'प प्रक्षिप्त डरी हा ते। आ प्रभाख

### भनुयोगद्वारस्त्रे

**٩**८०

अपि तावन्तो भवन्ति, ततः परम् अजधन्यानुत्कर्षं काणि स्थानानि यावत् उत्कर्षं कं युक्तानन्तकं न माध्योति । उत्कर्षकं युक्तानन्तकं कियद् भवति ?, जधन्यकेन युक्तानन्तकेन अक्षवसिद्धिका गुणिता अन्योन्याऽभ्यासः रूपोनः उत्कर्षकं युक्तानन्तकं भवति, अधवा जधन्यकम् अनन्तानन्तकम् रूपोनम् उत्कर्षकं युक्ता नन्तकं भवति । जधन्यकम् अनन्तानन्तकम् क्षियद् भवति ?, जधन्यकेन युक्ता-नन्तके भवति । जधन्यकम् अनन्तानन्तकम् क्षियद् भवति ?, जधन्यकेन युक्ता-नन्तके अवति । जधन्यकम् अनन्तानन्तकम् क्षियद् भवति ?, जधन्यकेन युक्ता-

नम्तक का होता है। (अभर्शकादिशा वि तहया होति) अभवसिदिक भी इतने ही हैं। तार्थ्य कहने का यह है कि--- 'जवन्ययुक्तानन्तक में जितना प्रमाण सर्ववों का होता है उतना ही प्रमाण केवली अगवान ने अभवसिद्धिक जीवों का कहा है। (तेण परं अजहण्णमणुक्कोस-याइं ठाणाइं जाव उक्कोम्रयं जुत्ताणंतयं ण पावइ) जघन्य युक्तानन्तक के बाद अजवन्य अनुस्कुष्ट युक्तानन्तक के स्थान होते हैं-और ये स्थान कमद्दाः एक एक सर्वं परूप अंक की धृद्धि होते २ वहाँ तक बहते जाते हैं कि-'जय तक उश्कृष्ट युक्तानन्तक का प्रमाण नहीं आ जाता है। ' (उक्कोसयं जुत्ताणंतयं केवइयं होइ) हे भदन्त! यह उस्कृष्ट युक्तानन्तक कितना होता है? (जहण्णएणं जुन्ताणंतएणं अभ-वसिद्धिया गुणिया, अण्णमण्णव मासे। रूप्नो उक्कोसयं जुत्ताणंतयं होइ) जवन्य युक्तानन्तक से अभवशिद्धिकों का गुणा करो अर्थात् जघन्ययुक्तानन्तक का अन्योन्याभ्यासरूप से गुणा करो इस प्रकार करने

જઘન્ય શુકતાનંતકનું થઇ જાય છે. (अभवअिद्धिया वि तइया होति) અભવ સિદ્ધિકાે પણ આટલા જ છે. કહેવાનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'જઘન્ય શુકતાનંતકમાં જેટલું પ્રમાણ સવ'પાનું હાય છે, તેટલું જ પ્રમાણ કેવલી ભગવાન્ના અભવસિદ્ધિક છવાનું કહેવામાં આવ્યું છે. (તેળ परं अजदृण्ण-मणु∓कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्तोषयं जुत्ताणंतयं ण पावइ) જઘન્ય શુકતાનંતકાના સ્થાના હાય છે-અને આ સ્થાના નંતક પછી અજઘન્ય અનુત્કૃષ્ટશુકતા કમશા એક એક સર્વપ રૂપ અંકથી વૃદ્ધિ કરતાં કરતાં ત્યાં સુધી વધતાં જવું જોઈએ કે 'જ્યાં લગી ઉન્કૃષ્ટ શુકતાનંતકનું પ્રમાણ આવી ન જાય.' (उक्कोसयं जुत्ताणंतयं केवइयं होइ ?) હે લદ'ત ! આ ઉત્કૃષ્ટ શુકતાનંતકનું પ્રમાણ કેટલું હાય છે ? (जदण्णरणं जुत्ताणंतरणं अभवसिद्धिया गुणिया अण्णमण्णव्यासो स्वूणो टक्कोसयं जुत्ताणंतयं होइ) જઘન્યશુકતાનંતકથી અભવસિદ્ધિકોનો ગુણાકાર કરા. એટલે કે જઘન્ય શુકતાનંતકને અન્યાન્યા- अनुयोगचरित्रका दीका सूत्र २३६ अग्रविधानंतकनिरूपणम्

नन्तकं भवति, अथत्रा उत्कर्षके युक्तानन्तके रूपं प्रक्षिप्तं जघन्यकम् अनन्तानन्तकं भवति, ततः परम् अज्ञधन्यानुत्कर्षकाणि स्थानानि। सा एपा गणनासंख्या ।२३६। टीका — 'जद्दण्ण पं परिताणंतयं' दृश्यादि-

अय अनन्तकस्य प्रधमभेदं जिन्नासितकामः शिष्यः प्रच्छति-जयन्यकं परीतानन्तकं कियद् भवति ? इति । उत्तरवति-जधन्यकाऽसंख्येयासंख्येयक मात्राणां राग्नीनाभित्यादि । अस्यार्थः पूर्ववद् बोध्यः । ततः परम् अजघःयातु-रक्ष काणि स्थानानि भवन्ति, यावत् ए होत्तरिकया रुद्धवा उत्कर्षकं परीतानन्तकं न प्राप्नोति। अथ उत्कर्षकपरीतानन्तकं कियद् भवति ?, इति जिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-'जद्दण्णय' इत्यादि । जघन्यके परीतानन्तके यावन्ति रूपाणि भवन्ति तावरसंरूषकानां राज्ञीनां पूर्ववद्रन्योऽन्याभ्यासः≕अन्योऽन्यगुणनया जातो यो राश्चिः स जघन्यकं युक्तानन्दकं भवति, स राशी रूपोनः=अपसारितैकसर्षपः उत्कर्पकं परीतानन्तकं भवति। अग्रुभेवार्थं श्रुव्धान्तरेणह्व-अथवा जघन्यकं युक्ता-मन्तक रूपोनम्-उत्कर्पक परीतानन्तक भवतीति । जघन्यक युक्तानन्तक कियद् भवति ? इति शिष्येण पृष्ट उत्तरयति-'जहण्गयं परिताणंतयं' इत्यादि । अर्थः स्पष्टः । तथा-अभवसिद्धिका अपि तावन्त एव मवन्ति । अयं भावः-अध-न्यकयुक्तानन्तके यादन्ति रूपाणि भवन्ति अम रसिद्धिका अपि जीवाः केवलिना तावन्त एरोक्ताः । ततः परम् अजघन्याञ्चत्कर्धकाणि स्थानानि मवन्ति यावद एकोचरिकया वृद्धधाः उत्पर्धकं युक्तानन्तकं न भवतीति । उत्कर्षकं युक्तानन्तकं कियद भवति ? इति शिव्यप्रश्नः । उत्तरयति-जयन्यकेन युक्तानन्तकेन अमव-पर जे। राशि आवे वह जघम्घ अनन्तानन्तक में से एक सर्घपरूप अंक कम कर दो से। उत्कृष्ट युक्तानन्तक होता है। (अहवा-जहण्णयं अणंताणंतयं रूवूगं उक्कोसयं जुत्ताणंतयं होइ) अथवा-एक सर्घपरूप अंक कम जघन्य अनंतानम्तक उत्कृष्ट युक्तनन्तक क्षोता है। इसका तारपर्य बहीं पूर्वोक्तरूप से है । (जडण्णयं अणंताणंतमं केवइमं होइ ? ) हे भदन्ती जवन्य अनन्तानन्तक कितना शोता है ?

ભ્યાસ રૂપથી ગુગુાકાર કરા. આ પ્રમાણે કરવાથી જે રાશિ આવે તે જઘન્ય આનંતાનંતક છે. આ જઘન્ય અનંતાનંતકમાંથી એક સર્થપ રૂપ અંક ઓછા કરા તા ઉત્કૃષ્ટ યુક્તાનંતક થાય છે. (अहवा जइण्णय अणताणंतय रूवूणं बक्कोसय जुत्ताणंतयं होइ) અથવા એક સર્થપ રૂપ અંક એાછા જઘન્ય અનંતાનન્તક ઉત્કૃષ્ટ યુક્તાનંતક હાય છે આનું તાત્પર્ય પહેલાની જેમ જ છે, (जद्दण्णयं લणंताणंतयं केवइय होइ ?) હે ભદન્ત ! જઘન્ય અનંતા-નંતકનું પ્રમાણુ કેટલું હોય છે ?

**३**२० ८६

#### अनुयोगहार**स्**त्रे

सिदिका गुणिता, अर्थात्-अन्योऽन्थाभ्यासः इतः-जधन्यकयुक्तानन्तकगतरूप-राश्विस्तावतेत्र राश्विना गुणित इति तावत्पर्यन्तम् एवं गुणनया यो राशिर्निष्पन्नः स जधन्यकमनन्तानन्तकं भवति, स गुणितराश्चिः रूपोनः=एकेन सर्पपेण उत्तः उत्कर्षकं युक्तानन्तकं भवति, स गुणितराश्चिः रूपोनः=एकेन सर्पपेण उत्तः उत्कर्षकं युक्तानन्तकं भवति । अग्रमेवार्थं श्वब्दान्तरेणाह-अयवा जधन्यकमनन्ता-नन्तकमित्यादि । अय शिष्गो जधन्यकम् अनन्तानन्तकं वियद् भवति ? इति पृच्छति । उत्तरयति-जधन्यकेन युक्तःनन्तकेन इत्यादि । अर्थः पूर्ववद् वोध्यः । ततः परम्=जधन्यक्वानन्तानन्तकात् परतोऽतन्तानन्तकस्य सर्वाण्यपि स्थानानि अजधन्यानुत्कर्षकाणि भवन्ति । उत्तर्यकम् अनन्तानन्तकंतु नास्त्येवेति बोध्यम् । केवित्तु उत्कर्षकमापि अनन्तानन्तकमिच्छन्ति । ते हि एवं मतियादयन्ति-जधन्य-कस्य अतन्तानन्तकस्य वर्यः क्रियते । तस्य वर्गस्पापि वर्गः क्रियते । ततो दर्ग-

डतर-(जहण्णएणं जुसाणंतएणं अभवसिद्धिया गुणिया अण्णमण्ण-ब्भासे। पडिपुण्णो जहण्णयं अणंताणंतयं होइ) अघन्य युक्तानन्तक से अभवसिद्धिक अर्थात् जघन्य युक्तानंतक को गुणो, और इस से जे। राशि प्राप्त हो, उसमें से एक सर्षपरूप अंक कम मतस्रो, यही ज्याय अनंतानं-तकका प्रमाण है। (अहवा-- उक्कोसए जुक्ताणंतए रूवं पविखत्तां जहण्णयं अणंताणंतयं होइ-तेण परं अजदृण्णमणुक्कोस याईं ठाणाइं- से तं गण-णासंखा) उत्कृष्ट युक्तानन्तक के प्रमाण में एक सर्पपरूप अंक जाडने पर जयाय अनन्तानन्तक होता है। जयाय अनन्तानन्तक से आगे अनंता-नन्तक के समस्तस्थान अजयन्यानुम्कृष्ट अनंतानन्तक के होते हैं। उत्कृष्ट अनन्तानन्तक नहीं होता है। कोई २ उत्कृष्टअनन्तानन्तक भी मानसे है। इस विषय में उनका ऐता कहना है - कि जयन्य अनंतानन्त का

ઉત્તરઃ — (जहण्णएणं जुत्ताणंतएणं अभवसिद्धिया गुणिया अण्णमण्ण-= भाको पडिपुण्णो जहण्णयं अणंताणंतयं होइ) જઘન્ય શુકતાન તકથી જઘન્ય શુકતના ગુણુાકાર કરે। અને આ ગુણુાકારથી જે રાશિ પ્રાપ્ત થાય, તેમાંથી એક સર્ષવ રૂપ અંક પશુ આછે કરા નહિ, એજ જઘન્ય અનંતાન તકનું પ્રમાણુ છે. (अहवा स्वकोसए जुत्ताणंतए हवं पक्तिवत्तं जह-णणयं अर्णताणंत्त्तयं होइ-तेण परं अजहण्णमणुक्तोधयाइं ठाणाई-से तं गणणा संखा) ઉત્કૃષ્ટ શુકતાન તકના પ્રમાણમાં એક સલ' प ३५ અંક જોડવાથી જઘન્ય અનન્તાન તક થાય છે. જઘન્ય અનન્તાન તકની આગળ અનંતાન ંત્તકના અધાં સ્थाના અજઘન્યાન્દ્ર છુષ્ટ અનંતાન ંતકને પણ માને છે. આ સ'બંધમાં તેમનું એવું કહેલું છે કે જઘન્ય અનન્તાન ંતકના વર્ગ કરે. આનાથી જે

अनुयोगचन्द्रिका ठीका संत्र २३६ अष्टविधानंतकनिरूपणम्

वर्गस्यापि वर्गः क्रियते। एवं त्रिक्रत्वो वर्गे कृत्वा तत्रान्येऽपि मत्येकमनन्त स्वरूपाः पद् राश्चयो निक्षिप्यन्ते। ते पड् राशयः-(१) सिद्धाः=सर्वे सिद्धाः, (२) निगोदर्जाताः=ग्र्ङ्भवादररूपाः सर्वे निगोदजीवाः, (३) वनस्पत्तयः= मत्येके अनन्ताश्च सर्वेऽपि वनस्पतिजन्तवः, (४) कालः=अतीतानागतवर्त्तभान-कालसमयराशिः, (५) पुद्रलाः=प्रवेपुद्रलद्रच्यसमूदः, (६) सर्वौऽलोकाकाश्चमदेश्व राशिश्च । षडेतेऽनन्तप्रक्षेगा भगन्ति । उक्तंच-

वर्ग करो। इससे जे। राशि आवे उसका फिर वर्ग करो और इसे प्राप्तराशि का भी वर्ग करो। इस प्रकार तीन वार वर्ग करके अनन्तरूप इन छह राशियों को उसमें जे।इ दो-वे छह राशि ये हैं-सिद्धा निगोयजीवा' इस्पादि (१) समस्त सिद्ध (२) स्रध्म वादररूप समस्त निगोद जीव (३) प्रत्वेक और साधारण अनन्तकायरूप समस्त वनस्पति जीव (३) प्रत्वेक और साधारण अनन्तकायरूप समस्त वनस्पति जीव (३) काठ-अतीत, अनागत और वर्तमान काल रूप समयराशि (५) सर्व पुङ्गलद्रव्यसमूह और (६) समस्त-लोकाकाश की प्रदेश राशि। इस प्रकार तीन बार वर्गीकृत जघन्य अनंतक में ये सिद्धादिक कि जे। प्रत्येक अनंतराशि प्रमाण हैं-जे।इ देना चाहिये। इस प्रकार करने पर जे। राशि उत्पन्न होवे-उस राशि का पुनः पहिछे जैक्षा तीन वार वर्ग करना चाहिये। ऐसा करने पर भी वह उत्कृष्ट अनंतानन्तक का प्रमाणरूप नहीं होती है। इसलिये उसमें केवल ज्ञान और केवलदर्शन की जितनी भी पर्याय हैं, वे सब और उसमें जे।डी जाती है-तब कहीं उत्कृष्ट अनंतानन्तक का प्रमाण

રાશ આવે તેને કરી વર્ગ કરા અને જે રાશ આવે તેના કરી વર્ગ કરા આ પ્રમાણે ત્રગ્રુ વખત વર્ગ કરીને અનંત રૂપ આ ૬ રાશિઓને તેમાં ઉમેરી દે. તે ૬ રાશિઓ આ છે-'સિદ્ધા નિંગોયજ્ઞીથા' ઇત્યાદિ (૧) સમસ્ત સિદ્ધ, (૨) સૂક્ષ્મ અહર રૂપ સમસ્ત નિગાદ જીવ. (૩) પ્રત્યેક અને સાધારણ અનંતકાય રૂપ સમસ્ત વનસ્પતિ જીવ, (૪) કાલ અતીત, અનાગત, અને વર્તમાન કાલ રૂપ સમય રાશિ. (૫) સર્વ પુદ્ગલ દ્રબ્ય સમૂહ અને (૬) સમસ્ત લાકાલાકાકાશની પ્રદેશ રાશિ. આ રીતે ત્રણ વાર વગીંકુત જઘન્ય અનંતકમાં આ સિદ્ધાદિકની જે પ્રત્યેક અનંત રાશિ પ્રમાણ છે-તે ઉમેરવી બેઇએ. આ રીતે કરવાથી જે રાશિ ઉત્પન્ન થાય તે રાશિના કરી પહેલાની જેમ ત્રણ વખત વર્ગ કરવા બેઇએ. આમ કરવાથી તે ઉત્કૃષ્ટ અનંતા-નન્તની પ્રમાણ રૂપ હાતો નથી. એટલા માટે તેમાં કેવળજ્ઞાન અને કેવલદર્શનની જેટલી પર્યાયે છે, તે સર્વ તેમાં ઉમેરવામાં આવે છે, ત્યારે

अनुयौगद्वारसूत्रे

सिद्धा१ निगोयजीवा२ वणस्सई३ काल४ पुग्गलाचेव५ । सव्वमलोगागासं६, छप्पेत्तेऽणंतपवखेवा ॥' छाया—सिद्धा निगोदजीवाः वनस्पतयः काल्ठः पुद्रलाश्वेव । सर्वोऽलोकाकाशः पडप्येत्तेऽनन्तपक्षेयाः ॥इति॥

त्रिः हत्वो वर्गी कृते जघन्यकानन्तके सिद्धादयः मत्येकमनन्ताः पडपि राज्ञयः मक्षिप्यन्ते । ततश्च यो राज्ञि जीवते स पुनरपि जिःकृत्वः पूर्ववद् वर्गीकियते, तथापि उत्कर्षकम् अनन्तानन्तकं न मद्यति । तत्तस्तत्र केवलज्ञानकेवछदर्शन पर्यायाः मक्षिप्यन्ते । एवं च सति उत्कर्षकमनन्तानन्तकं भद्यति । इदं च सर्द्र वस्तुसंमाहकम् । अतः परं संख्याविषयस्य वस्तुनः सत्ता नास्तीति । अत्रागमे तु अजघन्यानुः कर्षकमेदानन्तानन्तकग्रुक्तम् । उत्कर्षकमनन्तानन्तकं तु नात्र विवक्षितम् । अतोऽत्र मुत्रे यत्र कुत्राधि अनन्तानन्तकग्रुक्तं तत्र सर्वत्रापि अज्ञघन्यानु-त्रह्यं कं मद्यतीति । तदेव सभेदमष्टविधमनन्तकं प्ररूपितम् । इत्यं च सभेदा गणनासंख्या मरूपितेति छ्वाथित्वाह-सेवा गणनासंख्येति ॥स्रू० २३६॥

होता है। यह उक्कृष्ट अनन्तानन्तक समस्तवस्तुओं का संग्राहक होता है। इसके बाद संख्या की वस्तु की सत्ता नहीं है। अर्थात् कोई ऐसी बस्तु अवशिष्ट नहीं रहती जे। इस उत्कृष्ट अनंतनंतक रूप गणना में विषयभूत न हो चुकी हो। यदि कोई ऐसी वस्तु ही न हो तो उसका खरविषाण के जैसी कोई सत्ता नहीं मानी जा सकती। यहां आगम में तो अजघन्य अनुत्कृष्ट को ही अनन्तानन्तक कहा गया है। उत्कृष्ट अनंतानंतक तो यहां विवक्षित ही नहीं हुआ है। इसलिये सूत्र में जहां कहीं पर भी अनन्तानन्तक का पाठ आवे वहां सर्वत्र अजघन्य अनुत्कृष्ट अनंतानंतक ही समझना चाहिये। इस प्रकार अष्टभेद

ઉત્કૃષ્ટ અનંતાનંતકતું પ્રમાણ થાય છે. આ ઉત્કૃષ્ટ અનંતાનંતક સમસ્ત વસ્તુઓના સંગ્રાહક હાય છે. એના પછી સંખ્યાની વસ્તુની સત્તા નથી. એટલે કે કેાઇ એવી વસ્તુ બાકી રહેતી નથી કે જે આ ઉત્કૃષ્ટ અનંતા નંતક રૂપ ગણુનામાં વિષયભૂત ન થઇ રૂકી હાય. જે કાેઈ એવી વસ્તુ જ ન દ્વાય તા તેની ખરવિષાણની જેમ કાેઇ સત્તા જ માનવામાં આવતી નથી. અહીં આગમમાં તા અજઘન્ય અનુત્દૃષ્ટને જ અનંતાનંતક કહેવામાં આવેલ છે. ઉત્કૃષ્ટ અનંતાનંતક તા અહીં વિવક્ષિત જ થયેલ નથી. એથી સૂત્રમાં જયાં કહી પણ અનંતાનંતકના પાઠ આવે છે, ત્યાં બધ અજઘન્ય અનુત્દુષ્ટ અનંતાનંતક જ સમજવું જોઈ એ. આ રીતે અષ્ટ લોદ मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २३७ मावसंख्यानिरूपणम्

524

मूलम्-से किंतं भावसंखा? भावसंखा-जे इमे जीवा संखगइनामगे।त्ताइं कम्माइं वेदेंति । से तं भावसंखा । से तं संखापमाणे । से तं भावण्पमाणे । से तं पमाणे पमाणेत्ति पयं समत्तं ॥सू.२३७॥

छाया—अथ के ते मावकड्वाः ? भाव शड्वाः-य इमे जीवाः झड्वगतिनाम-गोत्राणि कर्माणि षेदयन्ति । त एते मावशड्वाः । तदेतत् संख्याममाणम् । तदे तद् भावपमाणम् । तदेतत् प्रमाणम् । प्रमाणेति पदं समाप्तम् ।।स्० २३७॥

सहित अनंतक की मूल्पणा किया। इस मूल्पणा से भेद सहित गणना संख्यापूर्व से मूरुपित हो चुकी ।। द्व० २३६ ।।

'से किंतं भावसंखा' इत्यादि।

शब्दार्थ--(से र्कि तं भावसंखा?) हे भदग्त ! वे भावशंख क्या हे? (भावसंखा)

उत्ता--भावतांख इस प्रकार से हैं। (जे इमे जीवा संख गइनाम गोताई कम्माई वेद्देति-से तं भावसंखा) जा ये जीव कि-'जिन्हें केवली भगवान प्रत्यक्ष से जान रहे हैं या जा लोक की प्रतीति के विषयभून बने छुए हैं और आयु आदि प्राणों से युक्त बने छुए हैं तथा जे। उदयरूप में दाखपर्याय के योग्य तिर्धग्गति आदि नाम कर्म को और नीच गोन्न को वेद रहे हैं-भोग रहे हैं-वे भावदांख जीव है। (से तं संखापमाणे-से तं भावप्यमाणे से तं पमाणे-पमाणेत्ति पयं समत्तां) इस प्रकार संख्यान प्रमाण समाप्त हो चुका। इसकी समाप्ति होने पर

સહિત અનંતકતું પ્રરૂપણ કશુ<sup>°</sup>. અષ્ પ્રરૂપણુથી ભેદ સહિત ગણુના સ'ખ્યા પૂર્ણું રૂપથી પ્રરૂપિત-થઈ ગઈ છે. હ સૂત્ર-૨૩૬ હ

'से किं तं भाव संखा' इत्यादि।

શબ્દાર્થ--- (से किंतं मात्र संखा ?) હે ભદન્ત ! તે ભાવશ'મ શુ છે ? (भावस खा)

ઉત્તર -- ભાવ શ'ખ આ પ્રમાણે છે. (जे इमे जीवा संख गइनाम-गोताइं कम्माइं वेदें ति-- से तं मादसंखा) જે આ જીવા કે 'જેમને કેવલી ભગવાન પ્રત્યક્ષ રૂપમાં જાણી રહ્યા છે. અથવા જેઓ લાકપ્રતીતિના વિષય ભૂત થયેલ છે અને આયુ વગેરે પ્રાણેશ્યી યુક્ત થયેલા છે, તેમજ જે ઉદય રૂપમાં શ'ખ પર્યાય ચાગ્ય તિર્યંગ્ ગતિ આદિ નામ કર્મને અને નીચ ગાત્રને વેઠી રહ્યા છે, ભાગવી રહ્યા છે, તે ભાવ શ'ખ જીવા છે. (से तं संखापमाणे से तं भावष्पमाणे से तं पमाणे पमाणेचि पर्य समत्तं) आ



टीका—'से किं तं' इत्यादि-

अत्राऽपि 'संखा' शब्देन शङ्खा गृहान्ते । संख्याममाणस्य नामस्थापनादि बहुविचारविषयरत्रादेव गुणममाणतः पृथगुक्तिः अन्यथा संख्याया अपि गुण त्वाद गुणममाण एव तस्यान्तर्भावः स्यादिति । शिष्यः पृच्छति-अथ के ते मादशङ्खाः ? इति । उत्तरयति-भावशङ्खास्तु य इमें=केवलिप्रत्यक्षा लोकमतीता वा जीवाः=आयुः-प्राणादि युक्ताः शङ्खगतिनामगोत्राणि कर्माणि=श्रङ्खगति नामगोत्रशब्देनेद्द शङ्खपायोग्यं तिर्थगगतिनाम गृहाते, तस्य चोपलक्षणत्वाद्

भावप्रमाण भी समाप्त हो चुका। इसकी समाप्ति होते ही समस्त प्रमाण बार भी समाप्त हो गया।

भावर्थ-- घहां 'संखा' यह शब्द बहुव चनान्त है-इसका अर्थ दांख है। संख्या प्रमाण का जा गुणप्रमाण से यह पृथक् कथन किया है उसका कारण यह है कि-'संख्या प्रमाण नाम, स्थापना, आदिरूप से बहुत बिचार का विषयभूत हुआ है। गुणप्रमाण में यह चात नहीं है। नहीं तो किर गुणरूप होने से संख्या प्रवाण का अन्त भाव उसी में हो जाता। इसे उससे पृथक् कहने की क्या आवश्यकता थी?। इसलिये यही मानना चाहिये कि-'संख्या प्रमाण नाम स्थापनादिरूप प्रकार के विचार का विषयभूत हुआ है और गुणप्रमाण नहीं है। इसी कारण उससे भिन्न कथन किया गया है। इांखगति नाम गोन्न शब्द से यहां हांख पर्याय के प्रायोग्य तिर्यभ्गति नामकर्म का एवं नीच गोन्न का

પ્રમાણુ સંખ્યા પ્રમાણ સમાખ્ત થઈ ગયું. માની સમાખ્તિ થવાથી ભાવ પ્રમાણુ પણુ સમાપ્ત થયેલ જાણુલું.

ભાવાર્થ — અહીં 'સંસા' આ શખ્ક બહુવચનાન્ત છે. આના અર્થ શ'ખ થાય છે. સંખ્યા પ્રમાણુનું જે ગુગુપ્રમાણુથી આ પૃથક્ કચન કરવામાં આવ્યું છે, તેનું કારણુ આ છે કે 'સંખ્યા પ્રમાણુ નામ, સ્થાપન આદિ રૂપથી બહુ જ વિચારના વિષય થઇ ગયેલ છે. ગુણુ પ્રમાણુમાં આ વાત નથી. નહીં તર ગુણુરૂપ હાવાથી સંખ્યા પ્રમાણુના અન્તર્સાવ તેમાં જ થઈ જાવ. તા આને તેનાથી પૃથક રૂપમાં કહેવાની શી આવશ્યકતા હતી. એથી એજ માનવું યોગ્ય છે કે 'સંખ્યા પ્રમાણુ નામ સ્થાપનાદિ રૂપ અનેક પ્રકારના વિચારાના વિષયભૂત થયેલ છે. અને ગુણુ પ્રમાણુ થયેલ નથી. આ કારણુથી જ તેનું તેનાથી ભિન્ન કથન કરવામાં આવ્યું છે. શ'ખ ગતિ નામ ગાત્ર શખ્ઢથી અહીં. શંખ પર્યાયના પ્રાયોગ્ય अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २३८ वक्तव्यताद्वारनिरूपणम्

द्वीन्द्रियजाश्यौदारिक शरीराक्नोपाक्कादीन्यपि गृह्यन्ते, तत्रश्च शह्वमायोग्यं तिर्य-ग्गत्यादिनामक मैनीचैगोँ अलक्षणं गोत्रकर्भ च विपाक तो वेदयन्ति=अनुमबन्ति, त उच्यन्ते। मक्रतम्रुपसंहरति--तदेतद् भावममाणमिति। इत्थं सभेदं संख्या ममाणं मरूपितमिति मूचयितुमाइ--तदेतत् संख्याममाणमिति। इत्थं सभेदं भाव प्रमाणं निरूपितमिति मूचयितुमाइ--तदेतत् संख्याममाणमिति। इत्थं सभेदं भाव प्रमाणं निरूपितमिति मूचयितुमाइ--तदेतत् मग्दापानिति। इत्थं सभेदं भाव प्रमाणं निरूपितमिति मूचयितुमाइ--तदेतत् मग्दापानिति। इत्थं सभेदं भाव प्रमाणदारम्रुगसंहतमिति मूचयितुमाह-तदेतत् मग्दापानिति। आमुमेवार्थं स्पष्टयितु-माइ-ममाणेति पदं समाप्तमिति। सम्पूर्णे मन्दाणद्वारमित्यर्थः ॥मू० २३७।

अथ क्रममाप्तसुपक्रमस्य चतुर्थं भेदं चक्तव्यताद्वारं निरूपयति-

मूल्प्-से किं तं वत्तव्वया ? वत्तव्वया-तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-ससमयवत्तव्वया परसमयवत्तव्वया ससमयपरसमय-वत्तव्वया। से किं तं ससमयवत्तव्वया? ससमयवत्तव्वया-जत्थ णं ससमए आधविज्जइ पण्णविज्ञइ परूविउजइ दंसिज्जइ निदंसिज्जइ उवदांसिज्जइ। से तं ससमयवत्तव्वया। से किं तं परसमयवत्तव्वया ? परसमयवत्तव्वया-जत्थ णं परसमए आधविज्जइ जाव उवदंसिज्जइ। से तं परसमयवत्तव्वया। से किं तं ससमयपरसमयवत्तव्वया? ससमयपरसमयवत्तव्वया। से किं तं ससमयपरसमयवत्तव्वया? ससमयपरसमयवत्तव्वया। से किं तं ससमयपरसमयवत्तव्वया? सत्तमयपरसमयवत्तव्वया। जत्थ णं ससमए परसमए आधविज्जइ जाव उवदंसिज्जइ। से तं ससमयपरसमयवत्तव्वया। इयाणीं को णओ कं वत्तव्वयं इच्छइ ? तत्थ णेगमसंगह्तवहारा तिविहं वत्तव्वयं इच्छंति, तं जहा-ससमयवत्त्वयं परसमयवत्तव्वयं ससमयपरसमयवत्त-

ग्रहण हुआ है। उपलक्षण होने से इससे द्वीन्द्रिय जाति, औदारिक धारीर औदारिक अंगोपाङ्ग आदि गृहोत हुए है।। सू० २३७॥

તિયંગ્ગતિ નામ કર્મતું અને નીચ ગાત્રતું ગ્રહણ થયેલ છે. ઉપલક્ષણ હાેવાથી આનાથી દ્વીન્દ્રિય જાતિ ઔદારિક શરીર, ઔદારિક અંગોપાંગ વગેરે પણ ગૃહીત થયેલ છે. ા સુ. ૨૩૭ ા

टवयं। उज्जुसुओ दुविहं वत्तव्ययं इच्छइ, तं जहा-ससमयवत्त-ब्वयं परसमयवत्तव्वयं। तत्थ णं जा सा ससमयवत्तव्वया सा ससमयं पविट्ठा, जा सा परसमयवत्तव्वया सा परसमयं पविट्ठा, तम्हा दुविहा वत्तव्वया, नस्थि तिविहा वत्तव्वया। तिण्णि सद्दणया एगं ससमयवत्तव्वयं इच्छंति, नत्थि परसमयवत्तव्वया, कम्हा? जम्हा परसमए अणट्ठे अहेऊ असव्भावे अकिरिए उम्मगो अणुवपसे मिच्छादंसणसितिकटु, तम्हा सब्वा सस-मयवत्तव्वया, णरिथ परसमयवत्तव्वया, णरिथ ससमयपरसमय-वत्तव्वया। से त्तं दत्तव्या ॥सू० २३८॥

छाया-अथ का सा वक्तव्यता? वक्तव्यता-त्रिविधा मझप्ता, तद्यथा-स्वसमयवक्तव्यता परसमयवक्तव्यता स्वसमयपरसमयवक्तव्यता। अथ का सा स्वसमयवक्तव्यता? स्वसमयवक्तव्यता यत्र खद्ध स्वसमयः आख्यायते मझाप्यते प्ररूप्यते दर्धते निदर्श्यते उपदर्श्यते । सा एषा स्वसमयवक्तव्यता। अय का सा परसमयवक्तव्यता? परसमयवक्तव्यता-यत्र खद्ध परसमयः आख्यायते यावत् उपदर्श्यते । सेवा परसमयवक्तव्यता। अय का सा स्वसमयपरसमयवक्तव्यता ? स्वसमयपरसमयवक्तव्यता-यत्र खद्ध स्वसमयः आख्यायते यावत् उपदर्श्यते । सेवा परसमयवक्तव्यता। अय का सा स्वसमयपरसमयवक्तव्यता ? स्वसमयपरसमयवक्तव्यता-यत्र खद्ध स्वसमयः परसमयः आख्यायते यावत् उपदर्श्यते । सा एषा स्वसमयपरसमयवक्तव्यता ।

इदानीं को नयः कां वक्तव्यतामिच्छति ? तत्र नैगमसंग्रहव्यवहाराः त्रि विधां वक्तव्यतालिच्छन्ति ? तद्यथा- स्वसमयवक्तव्यतां परसमयवक्तव्यतां स्वस मयपरसमयवक्तव्यताम् । ऋजुमूत्रं द्विविधां वक्तव्यतां मिच्छति, तद्यथा- स्वसमय-वक्तव्यतां परसमयवक्तव्यताम् । तत्र खद्ध या सा स्वसमयवक्तव्यता सा स्वस मयं प्रविष्टा, या सा परसमयवक्तव्यता सा परममयं प्रविष्टा । तस्मात् द्विविधा वक्तव्यता, नास्ति त्रिविधा वक्तव्यता । त्रयः शब्दनयाः एकां स्वसमयवक्तव्यता मिच्छन्ति, नास्ति त्रिविधा वक्तव्यता । त्रयः शब्दनयाः एकां स्वसमयवक्तव्यता मिच्छन्ति, नास्ति परसमयवक्तव्यता । कस्मात् ? यस्मात् परसमयः अनर्थः अद्वेतुः असद्भावः अक्रियः उन्मार्गः अतुपदेशो मिध्यादर्शनमिति कृत्वा, तस्मात् सर्वा स्वसमयवक्तव्यता । त्रास्त्रवक्तवा । नास्ति स्वसमयवक्तव्यता सा एषा वक्तव्यता । सित् परसमयवक्तव्यता । नास्ति स्वसमयवक्तव्यता सा

|                             | •    |       |     |                | <b>•</b> |
|-----------------------------|------|-------|-----|----------------|----------|
| <del>ब</del> नुयोगचन्द्रिका | टीका | सुत्र | २३८ | वक्तव्यताद्वार | निरूपणम् |

टीका---'से किं तं' इत्यादि--

अथ का सा वक्तव्यता ? इति किष्यप्रश्नः । उत्तरयति-वक्तव्यता=अध्यय-मादिषु एवैकस्य अक्ष्यवस्य यथासंग्र्वं यत् प्रतिनियतार्थकथनं तद्रूपा, सा च स्व समयवक्तव्यता परसमयत्कव्यता स्वसमयपरसमयवक्तव्यता चेति त्रिविधा तत्र स्वसमयवक्तव्यता एवं विज्ञेया, यथाहि-यत्र खल्ज वक्तव्यतायां स्वसमयः≕

अव यूत्रकार उपक्रम के क्रम प्राप्त चतुर्थ भेद का कि-'जो बक्त-ब्यता बार रूप है' निरूपण करते हैं---

'से किं तं वत्तव्यमा ? इत्यादि ।

भाग्दार्थ----(से किंतं इत्तव्यया ?) हे भदन्त ! पूर्वप्रकान्त वक्तव्यता का क्या स्वरूप है ?

उत्तर—'अध्ययन आदिकों में प्रतिषद्ध एक एक अवयव का यथा संभव प्रतिनियत अर्थ का कथन करना इसका नाम वक्तव्यता है। और यह (बसच्वया) चक्तव्यता (तिविहा) तीन प्रकार की (पण्णसा) कही गई है। (तं जहा) उसके वे प्रकार ये हैं-(ससमयवत्तव्या) स्वसमयवत्तव्य ता (परसमधवत्तव्या) परसमयवत्तव्यता (ससमयपरसमयवत्तव्या) और स्वसमयपरसमयवत्तव्यता। (से किं तं ससमयवत्तव्या) हे भदन्त ! स्वसमयवत्तव्यता क्या है ?

उत्तर---(संसमध्वत्तव्वया) स्वसमयदत्तव्यता इस प्रकार से है-

હવે સૂત્રકાર ઉપક્રમના ક્રમ પ્રાપ્ત ચતુર્થ ભેદતું કે જે વક્ત-ચતા દ્વાર રૂપ છે.' નિરૂપણ કરે છે--

से कि तं वत्तव्वया १ इत्यादि

शબ्दार्थ--(से किंतं वत्तव्वया ?) & अहांत ! पूर्वं प्रक्वान्त वक्तव्यतानुं स्व३्भ डेवु' छे ?

ઉત્તર---'અધ્યયન આદિકામાં પ્રતિભદ્ધ એક એક અવયવના થયા સંભવ પ્રતિનિયત અર્થનું કથન કરવું, તે વક્તવ્યતા છે. અને આ (वत्तव्वया) વક્તવ્યતા (तिविहा) ત્રણુ પ્રકારની (पण्णत्ता) કહેવામાં આવી છે. (तं जहा) એના ત્રણુ પ્રકારા આ પ્રમાણુ છે. (ससमयवत्तव्वया) સ્વસમય વક્તવ્યતા, (परसमयवत्तव्वया) પરસમયવક્તવ્યતા (ससमयवत्तव्वया) અને સ્વસમય પરસમયવક્તવ્યતા. (से कि तं सम्रमयवत्तव्वया) હે ભદ'ત ! સ્વ સમય વક્તવ્યતા શું છે !

<sup>®</sup>त्तर----(ससमयवत्तव्वया) स्व २४भथ वक्ष्तव्यता आ प्रभाखेृ **छे.** अ० ८७ \$9.0

#### अनुयोगहारस्त्रे

स्वसिद्धान्त आख्यायते-यथा पञ्च अस्तिकायाः, तद्यथा-धर्मास्तिकाय इत्यादि। तथा मज्ञाप्यते यया गतिलक्षणो धर्मास्तिकाय इत्यादि । तथा-मरूप्यते-यथा स धर्मास्तिकायोऽसंख्येयमदेशात्मकादिस्वरूप इति । तथा दर्श्यते-दृष्टान्त-द्वारेण कथ्यते, यथा मत्स्यानां गतिमयोजकं जल्जमिति । तथा दर्श्यते-दृष्टान्त-व्वारेण कथ्यते, यथा मत्स्यानां गतिमयोजकं जलमिति । तथा-निदर्श्यते-उप-नयद्वारेण कथ्यते, यथा-तथैवैदोऽपि धर्मास्तिकायो जीवपुद्रल्यानां गतिमयोजक इति । तथा-उपदर्श्यते इत्यं स्वसमयवक्तव्यता सर्वथा निरूप्यते इति । 'आध-विज्ञध्' इत्यादि पदानामियं व्याख्या दिग्दर्शनमात्रमेव । एवमेव सूत्राविरोधेना-

(जस्थ णं ससमए आघविज्जइ, पण्णविज्जइ, परुधिज्ज्ञइ, दंसिज्जइ, निदंसिज्ज्ञइ, उबदंसिज्ज्ञइ-से तं ससमयवत्तव्यधा) जहां ५र स्वसि-द्धान्त का कथन किया जाता हो, जै वे 'धर्थास्तिकायादिरूप पांच अस्ति-काय हैं। जहां रव सिद्धान्त की प्रज्ञापना की जाती हो-जैसें 'जीव और पुद्रल की गति में सहायक जो होता है वह धर्मास्तिकाय है' इश्यादि। जहां पर स्वसिद्धान्त की प्ररूपणा की जाती हो-जैसे-'धर्मास्तिकाय असंख्यात प्रदेशादि स्वरूप हैं। जहां पर स्वसिद्धान्त दृष्टान्त द्वारा कहा जाता हो-जैसे-मछलियों को चलने में सहायक जल होता है। जहां पर उपनय द्वारा स्वसिद्धान्त पुष्ट किया जाता हो-जैसे-जीव पुद्रलों को चलने में वैसे ही सहायक धर्म द्रव्य भी होता है' इस प्रकार जहां पर सर्व प्रकार से स्वसमय वक्तव्यता का निरूपण किया जाता हो, वह स्वसमयवक्तव्यता है, यह व्याख्या केवल समझात्रे के लिये ही

ण सम्रम्प आघविज्ञड. पण्णविज्जह. परूविडज इ. दंसिज्जइ. (জম্থ निदंसिज्जइ, चवदंसिज्जइ, से तं ससमयवसव्यया) જ્યાં સ્વસિદ્ધાન્તનું કથન કરવામાં આવેલ છે, જેમ કે 'ધર્તાસ્તિકાયાદિરૂપ પાંચ અસ્તિકાયા છે' જ્યાં સ્વસિદ્ધાન્તની પ્રજ્ઞાપના કરવામાં આવતી હાેય, જેમકે 'જીવ પુદ્દગલ ગતિમાં જે સહાયક હાય છે, તે ધર્માસ્તિકાય છે' ઇત્ય દિ જયાં સ્વસિદ્ધાન્તની પ્રરૂપણા કરવામાં આવતી હાય, જેમકે 'ધર્માસ્તિકાય અસંખ્યાત પ્રદેશાદિ સ્વરૂપ છે. જ્યાં સ્વસિદ્ધાંત લ્પ્ટાંત વડે કહેવામાં આવતા હાય જેમકે માછલી ઐાને ચાલવામાં જળ જેમ સહાયક હાેય છે. જ્યાં ઉપનય વડે સ્વસિદ્ધાંત પુષ્ટ કરવામાં આવતાે હાય, જેમ-'જીવ પુદ્દગલાને ચાલવા માટે સહાયક ધર્મ દ્રવ્ય પણ હેાય છે. આ પ્રમાણે જ્યાં સર્વ પ્રકારથી સ્વસમય વક્તવ્યતાનું निइपछ डरवामां आवतुं हेाय, ते 'स्वसमयवक्र्ताव्यता' छे. अही' आ 'आच-

| अनुयोगचन्द्रिका | टीका | सूत्र | રર૮ | चक्तव्यताद्वारनिरूपणम् |
|-----------------|------|-------|-----|------------------------|
|-----------------|------|-------|-----|------------------------|

हरेष्ट्रे

Sन्पाऽपि च्यारू श क/येति । सेपा स्तसमयवक्तव्यता बोध्येति । तथा-परसमय वक्तव्यता एवं विह्नेया, यथाहि-यत्र खल्छ वक्तव्यतायां परसमयः=अन्यमत चिद्धान्त आरूवायते यावदुपदर्श्यते । यथा सूत्रक्रुताङ्गस्य प्रथमेऽध्ययने-संति पंचमहव्भूया, इइमेगेसि आहिथा । पुढवी आऊ तेऊ वा, वाऊ आगासपंचना ॥१॥ एए पंचमहव्भूया, तेव्भो एगोत्ति आहिया । वह तेर्सि विणासेण, विणासो होइ देहिणो ॥२॥ छाया---सन्ति पञ्च महाभूतानि, इह एकेपाम् आरूयातानि । पृथिती आगस्तेजो वा वायुराकाश्वः पञ्चमः ॥१॥ एतानि पञ्च महाभूतानि तेभ्य एक इति आरूथातम् । अथ तेथां विनाशोन विनाशो भवति देहिनः ॥२। इति ॥

प्रकट की गई हैं-इसी प्रकार से इन पदों की और भी प्रकार से ब्याख्या कर छेनी चाहिये-परन्तु व्वाख्या करते समय यह ब्यान रखना चाहिये कि-'उसमें सिद्धान्त से विरोध न आवे। (से किं तं परसमय बत्तब्वया) हे भदंत ! परसमयवक्तव्यता क्या है ?

उत्तरः—(परसमयवत्तव्वया) पर समयवत्तव्यता इस प्रकार से है (जन्ध णं परसअए आधविजजह, जाव उवदंसिज्जह) जिस वत्तव्यता में परसमय-अन्यमत का सिद्धान्त कहा जाता है यावत् उपदर्शित किया जाता है। (से तं परसमयवत्तव्वया) वह परसमयवत्तव्यता है। जैसे सूत्रकृताङ्ग के प्रथम अध्ययन में यह लोकायति को का सिद्धान्त इन दो गाथाओं द्वारा कहा धया है-कि-'संति पंचमहब्म्या' इत्यादि

विझ्बइ' વગેરે પદેઃની આ વ્યાખ્યા કકત સમજાવવા માટે જ પ્રકટ આવેલ છે. આ પ્રમાણુ આ પઢેઃની બીજી રીતે પણુ, વ્યાખ્યા કરી લેવી બેઇએ. પરંતુ વ્યાખ્યા કરતી વખતે આ વાત ધ્યાનમાં રાખવી જેઇએ કે 'તેમાં સિદ્ધાંતની સાથે વિરાધ ન હાય' (સે किं तं परसमयवत्तव्वया) હે ભદન્ત ! પરસમય વક્તવ્યતા શું છે ?

ઉત્તર-( परसमयवत्तव्वया ) પરસમયવક્રતવ્યતા આ પ્રમાશે છે. (ज्ञत्थ णं परसमप आधविज्जह, जाव उद्यंसिञ्जइ) જે વક્ર્તવ્યતામાં પરસમય અન્યમતના સિદ્ધાન્તનું કથન હાેય યાવત્ ઉપદર્શિત કરવામાં આવે છે. (से तं परसमयवत्तव्वया) તે પરસમય વક્ર્તવ્યતા છે. જેમ સૂત્ર કૃતાંગના પ્રથમ અધ્યયનમાં લાેકાયતિકાના સિદ્ધાન્ત આ બે ગાથાઓ વડે કહેવામાં આવે! છે. કે 'संति पंचगहदमूवा' ઇત્યાદિ આ ગાથાઓનો અર્થ આ પ્રમાશે છે. આ



### अनुयोगद्वार**स्**त्रे

अस्य गाथा द्वयस्यायमर्थः-इद= प्रत्र छोके एकेषां केषांचित परतीर्थिकानां मते सकलकोकव्यापीनि पश्च महाभूतानि आरूपातानि=उक्तानि सन्ति । तानि पश्च महाभूतानि तु पृथिवी, आपः, तेजः, वायुः, वा=तथा वा शब्दोऽत्रचार्थे, पञ्चमः आकाशश्वेति ॥१॥ यान्येतानि पत्र महाभूतानि शोक्तानि सन्ति, तदव्यतिरिक्ता एव जीवाः, नतु तद् व्यतिस्किाः, इति सूचयितुमाह-'एए' इत्यादि एतानि= अनन्तरोक्तानि पृथिव्यादीनि यानि पश्च महाभूदानि सन्ति, तेग्यः=शरीररूपेण परिणतेभ्यः पञ्चभ्यो महाभूतेभ्य एकः=कश्चित् चिद्र्यो महाभूताव्यतिरिक्त-आत्मा भवति, नतु महाभूतव्यतिरिक्त इति आख्यातम् । अथ तेषां पश्चमहा भवानां विनाज्ञेन देहिनो=जीवस्यापि विनाज्ञो भग्तीति । जीवस्य पञ्चमहाभूता. ष्यतिस्कित्वात, पश्चमहाभूतानां विनाशे जीवस्यापि विनाशो भवतीति भावः। अयं लोकायतिकानां सिद्धान्तः । अतोऽयं परसिद्धान्तः । एवंत्रिधः परसिद्धान्तो धत्र खद्ध वक्तव्यतायामाख्यायते यावदुयदद्दर्यते सा एषा वक्तव्यता परसमयवक्त-इन गाथाओं का अर्थ इस प्रकार से है-इस लोक में कितने परतीर्थिकों के मत में सकललोक व्यापी पंच महाभूत कहे गये हैं। ये पंच महाभूत -पृधिवी, जल, तेज, वायु, आकाश हैं, । इन पंचमहाभूतों से जीव अव्यतिरिक्त अभिन्न हैं-भिन्न नहीं हैं। जब ये पंचमहाभूत दारीरहप से परिणत होते हें-तब इन से एक जीव नामका पदार्थ उत्पन्न हो जाता है। और सब ये पंचमहासूत विनाश को प्राप्त होते हैं, तब इनके संयोग से जन्य जीब भी नष्ट हो जाता है । क्योंकि जीव पंचमहा-भूतो से अभिन्न है--इसलिये उनके बिनादा में जीव का भी विनादा होता है। ऐसा यह सिद्धांत लोकायतिकों-चार्थाकों का है। जैनों का महीं-इसलिये यह परसिद्धान्त है। इस भकार का परसिद्धान्त जिस वक्तब्पता में कहा गया हो यावत उपर्शित किया हो, ऐसी যা લાકમાં કેટલા પરતીર્થિકાના મતમાં સકલલાક વ્યાપી પાંચમહાભૂત કહેવામાં

દ્વાકમાં કેટલા પરતીર્થિકાના મતમાં સકલલાક વ્યાપી પાંચમહાભૂત કહેવામાં ભાવેલ છે. એ પાંચમહભૂતા-પૃથ્વી, જલ, તેજ, વાયુ મને આકાશ છે. આ પાંચમહાભૂતાથી જીવ અવ્યતિસ્કિત-અભિન્ન છે-ભિન્ન નથી. જ્યારે એ પાંચ-મહાભૂતા શરીરરૂપમાં પરિણત થાય છે. ત્યારે એમનાથી એક જીવ નામે પઠાર્થ ઉત્પન્ન થાય છે. અને જ્યારે એ પાંચમહાભૂતા વિનષ્ટ થાય છે, ત્યારે એમના સ'ચાગથી ઉત્પન્ન થયેલ જીવા પણ નબ્દ થઇ જાય છે, કેમકે જીવ પાંચ-મહાભૂતાથી અભિન્ન છે. એટલા માટે એમના વિનાશમાં જીવના પણ વિનાશ થાય છે. એવા આ સિદ્ધાંત લાકાયતિકા-ચાર્વાકોના છે, જૈનાના નથી. એથી આ પરસિદ્ધાન્ત છે. આ જાતના પરસિદ્ધાન્ત જે વકતવ્યતામાં કહેવામાં

अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २३८ धक्तव्यताद्वारनिरूपणम्

व्यता बोध्या। अत्रार्ऽपि 'आख्यायते' इत्यादि क्रियापदानामर्थः पूर्ववत् यथायोग्यं स्वधिया कल्पनीय इति । तथा-स्वसमयपरसमयवक्तव्यता एवं विज्ञेया, यथाद्वि यत्र खद्ध वक्तव्यतायां स्वसमयः परसमयश्व आख्यायते यावत् उपदर्श्यते । यथा-

'आगारमानसंता वा आरण्णा वावि पच्वइया।

इमं दरिसणमाबन्ना, सब्वदुक्ला विम्रुचई' ॥

छाया-आगारमावसन्तो वा आरण्या वाऽपि प्रवजिताः ।

इदं दर्शनमापन्नाः सर्वदुःखेभ्यो विम्रुच्यन्ते ॥इति ॥

अयमर्थः-आगारं=णृहम् आवसन्तः-गृहस्था इत्यर्थः, वा=अथवा आरण्याः≠ताप-

बक्तव्यता परसमयबक्तव्यता है, ऐसा जानना चाहिये। यहां पर भी 'आख्पायते' आदि कियापदों का अर्थ पूर्व के जैसा याथायोग्य बुद्धि से लगा लेना चाहिये। (से किं तं ससमयपरसमयवत्तव्या?) हे भदन्त ! स्वसमय परसमयबक्तव्यता क्या है ?

उत्तर--(ससमयपरसमयवत्तव्वया) स्वसमयपरसमयवत्तव्यता इस प्रकार से है-(जत्थणं ससमयपरसमए आघविज्जह, जाव उवदंसि-ज्जह-से तं ससमयपरसमयवत्तव्वया) जिस वक्तव्यता में स्वसिद्धान्त और परसिद्धांतका कथन आदि हो वह स्वसमयपरसमयवक्तव्यता है। जैसे 'आगारमावसंता'हत्यादि इलोक द्वारा सिद्धान्त दिखलाया गया है। इसमै यह प्रकट किया गया है, कि-'जो व्यक्ति घर में रहते हैं अर्थात

આવેલ હેાય યાવત્ ઉપદર્શિત કરવામાં આવેલ દેાય એવી તે વક્તવ્યતા, પરસમયવક્તવ્યતા છે, આમ જાણવું જેઈએ. અહીં પણુ 'आस्वायते' વગેરે કિયાપદાના અર્થ પૂર્વની જેમ યથાયાગ્ય પાતાની ખુદ્ધિવડે બેસાડી લેવા જોઈએ. (से किंतं ससमयपरसमयवत्त्तव्या?) હે ભદન્ત ! સ્વસમય પરસમય વક્તવ્યતા શું છે !

ઉત્તર----(स्रह्ममयवरसमयवत्तव्वया) સ્વસમય પરસમય વકતવ્યતા આ પ્રમાણે છે-(जत्थ णं ससमयपरसमयं आधविक्जइ, जाव उवदंसिज्जइ-से तं स्रस्रमयपरसमयवत्तव्वया) જે વકતવ્યતામાં સ્વસિદ્ધાન્ત અને પરસિદ્ધાંતનું કથન વગેરે દ્વાય, તે સ્વસમય પરસમય વકતવ્યતા છે. જેમકે 'જ્ઞાળારમાવ-संता' વગેરે રહ્યાક વડે સિદ્ધાન્ત અતાવવામાં આવેલ છે. આમાં આ પ્રકટ કરવામાં આવેલ છે કે 'જે માણુસા ઘરામાં રહેતા દ્વાય, તેઓ 'ગૃહસ્થા

## **अनु**योगद्वारस्त्रे

દરક

साद्यः, अपि वा मव्रजिताः=शाक्यादय इदम्=अस्म हीयं दर्शनम्=मतम् आपन्नाः आश्रिताः सन्तः सईदु खेभ्यः≕शारीरमानससकल दुःखेभ्योविमुच्यन्ते इति । इदं वचनं यदा जैनाः मतिपादयन्ति तदा स्वसमयवक्तव्यता भवति। यदा तु साङ्ख्याः मतिपादयन्ति तदा परसमयवक्तव्यता भत्रतीति । मक्ठतमुपसंहरति सैवा स्त्रसमयपरसमयतक्तव्यता बोध्या। 'आख्पायते' इत्यादि प**दानामर्थः** युर्भवत् यथायोग्धं स्वधिया कल्पनीय इति । सम्मति वक्तव्यतामेव सप्तमिर्नये र्विचारपति--'इयार्थां को नयः' इत्यादि । इदानीं=त्रिविधवक्तव्यतानिरूपणा-नन्तरं को नयः=सप्तसु नयेषु को नयः कां वक्तव्यतामु इच्छति? इति। इत्थं गृहस्थ हैं। अथवा जो घर छेड़िकर जंगल में रहते हैं-ऐसे तापस आदि, अथवा जो प्रबजित द्याक्यादिजन हैं, वे सब यदि इमारे सिद्धान्त को मान्य कर छेते हैं तो दारीरिक एवं मानसिक जो समस्त दुःख है। उनसे सर्वथा विमुक्त हो जाते हैं। इस कथन को जब जैन प्रतिपादित करते हैं । तब इस कथन में स्व-समयबक्तव्यता होती है और जिस समय इसी कथन को सांख्य आदि प्रतिपादित करते हैं, तब इस कथन में पर समयवक्तव्यता होती है। इस प्रकार यह स्वसमय परसमयवक्तव्यता है। यहां पर भी इन 'आख्यायते' आदि कियापदों का अर्थ अपनी बुद्धि से पहिछे के जैमा यथासंभव लगा छेना चाहिये। अब सुन्नकार इसी वक्तव्यता का सात नयों द्वारा विचार करने के अभिप्राय से प्रेरित होकर कूत विाध्य मक्ष ;के उत्तर में कहते हैं कि (इघाणीं को णओ कं वत्तव्वयं इच्छइ) हम यह कहते हैं कि-'कौन नय इन तीन चक्तव्यताओं में से

છે' અથવા જેવા ઘર છાડીને જંગલામાં રહે છે, એવા તાપસ વગેરે અથવા જે પ્રવન્તિ શાક્યાદિજના છે, તે સવે જો અમારા સિદ્ધાન્તાને માન્ય કરી હે તા, શારીરિક અને માનસિક જે સમસ્ત દુ:ખા છે, તેમનાથી સવવા વિમુક્ત થઇ જાય છે. આ કથનને જ્યારે જૈનોપ્રતિપાદિત કરે છે. ત્યારે આ કથનમાં સ્વસમય વકતગ્યતા હાય છે અને જે સમયે એજ કથનને સાંખ્ય આદિ પ્રતિપાદિત કરે છે, ત્યારે આ કથનમાં પરસમય વકતવ્યતા છે. અહીં પણુ આ 'झાહ્યાયતે' વગેરે કિયાપદાના અર્થ સ્વબુદ્ધિથી પહેલાની જેમ જ યથાયોગ્ય રીતે બેસાડી લેવા જોઇએ. હવે સૂત્રકાર એ જ વકતવ્યતા વિધ સાત નયા વડે વિચાર કરવાની ઈચ્છાથી પ્રેરિત થઈ ને શિખ્યવડે કરાયેલ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં કહે છે કે (इयાળી જો ળસો જં વત્તવ્ય દૃદજીફ) 'કયા નય આ ત્રણ વકતવ્યતાઓમાંથી કંઇ વકતવ્યતાને અંગીકાર કરે છે.' તે ખતાવે છે

| <b>अनु</b> योगचन्द्रिका | दीका | सुत्र | સ્ર્ટ | वक्तक्यताद्वार | निरूपणम् |
|-------------------------|------|-------|-------|----------------|----------|
|-------------------------|------|-------|-------|----------------|----------|

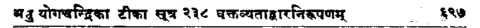
किष्पेण पृष्टो गुरुराह-'तत्थ' इत्यादि । तत्र नवसप्तकमध्ये नैगमसंग्रहव्येव हारास्त्रिभिधामपि चक्तव्यता मिच्छन्ति, नैगमस्य अनेकगमपरस्वात्, संग्रहस्य सर्वार्थसंग्राहकत्वातु , व्यवहारस्य च छोक्वयवहारपरस्वात् । ऋजुर्युवन्तु स्वतमयत्कव्यतां परसमयत्रकव्यतां चेति द्विचिधामेव बक्तव्यतामिच्छति। अत्र हेतमाह-'तत्थ' इत्यादि, तत्र=त्रतीयवक्तव्यताभेदे खलु या सा स्वसमय-वक्तव्यता सा सासमयं मणिष्टाः=त्रक्तव्यतायाः मथमे भेदेऽन्तर्भुता ! या तू पर-किस वक्तव्यता को अंजीकार करता है ?' सो कहते हैं (तत्थ णेगमसंगहववहारा तिविहं वत्तव्वयं इच्छंति) सात नयों में जो नैगमनय संग्रहनग और व्यवहारनय ये तीन नय हैं, वे तो तीजों प्रकार की चक्तव्यता को स्वीकार करते हैं-क्योंकि नैगमनय अनेक गमों में तत्पर होता है-अर्थात् नैगमनय अनेक प्रकार से वस्तु का प्रतिपादन करता है-इसकी दृष्टि में (तं जहा ससमय०) स्वसपयवक्तव्यता भी ठीक है, परसमयवक्तव्यता भी ठीक है और स्वपरसमयवक्तव्यता भी ठीक है। इसी प्रकार सर्वार्थसंग्राहक होने से संग्रहनय और लोक व्यवहार के अनुसार प्रवृत्ति करने में तत्पर होने के कारण व्यवहारनय भी इन तीनों वक्तव्यताओं कों मान्ध रखता है। (उज्जुसुओ दुविहं वक्तव्वयं इच्छइ, तं जहा सममयवस्तव्वयं, परसमयवस्तव्वयं) ऋजुमुत्र नग स्वसमयवक्तव्यता और परसमयवक्तव्यता इन दो बक्तव्यताओं को मान्य रखता है। क्योंकि (तत्थ णं जा सा ससमयवत्तव्यया सा ससमयं पविद्वा) तीसरी जो स्वसमय परसमयवक्तव्यता है उसमें

(तत्थ णेगमसंगहवश्हारा तिबिहं वत्तव्वयं इच्छंति) सात नये। भां के नैगभ-नय, संध& नय, अने व्यवधार नय आ त्रख् नये। छे, ते ते। त्रध्रेप्रधारनी वक्तव्यताभाने छे. ठेभडे नैगमनय अनेक गमे। मां तत्पर छे। य. छे, केटसे नैगमनय अनेक प्रधारथी वस्तुनुं प्रतिपाहन करे छे. आ नयनी दव्टिके (तं जहा ससमयव) स्वसभयवक्तव्यता पद्य ठीक छे, परसभय वक्तव्यतापछ् हीक छे, अने स्वपरसभय वक्तव्यता पद्य ठीक छे. आ प्रभाद्ये सर्वाधां संआदक हीवाथी संअद्धनय अने से। क्वव्यवद्धार मुलभ प्रवृत्ति करवामां तत्पर छावाथी व्यवद्धार नयपछ आ त्रध्ये वक्तव्यता पद्य ठीक छे. आ प्रभाद्ये सर्वाधां संआदक है। वत्तव्वयं इच्छइ, तं ससमयवत्तव्ययं, परसमयवत्तव्ययं) अन्धु स्वत्रनय रतसमय वक्तव्यता अने पर वक्तव्यता आ छे वक्तव्यताको।ने मान्य राणे छे. ठेभक्वे (तत्थ णं जा सा ससमयवत्तव्या सा ससमयं पविद्रा) त्रीलु के

समयवक्तव्यता सा परसपयं प्रविष्टा≕त्रकव्यताया द्वितीये भेदेऽन्तर्भूता। इस्थं चैहत्रवमते तृतीया वक्तव्यता नास्ति, तस्मादेतत्रवमते द्विविधा वक्तव्यता बोध्देति। तया-त्रयः शब्दनयाः=ग्रब्दसमभिरुदैवंभूतारूया विशुद्धतमत्वा देकां स्वसमयवक्तव्यतामेवेव्छन्ति। एपां मते परसमयवक्तव्यता नास्ति। कस्मात् परसमयवक्तव्यता नास्ति ? इत्याह-यस्मात् परसमयः अनर्थः, पर समयस्यानर्थस्वं तु 'नास्त्येवात्मा' इत्यन्ध्यपतिषादनपरत्यात् । आत्मनो नास्ति-स्वस्यानर्थरदं च आत्मनोऽभावे त्त्वतिषेवान्नुव्यत्तिः। उक्तंच--

से स्वसमय वक्तव्यता के प्रथम भेद में अन्तर्भूत हो जाती है और (जा सा परसमयव्वक्तया सा परसमयं पश्चित्र) जो परसमयक्तव्यता है बह वक्तव्यता के दितीय भेद में अन्तर्भूत हो जाती है। (तम्हा-दुविहा बक्तव्या, नरिथ तिविहा वक्तव्या) इसलिये वक्तव्यता दो प्रकार की है, तीन प्रकार की नहीं है। (तिण्णि सहणया एगं ससमय-बक्तव्यं इच्छंति) शब्द, समभिरूढ एवंभूत ये जो तीन शब्दनय हैं, वे विद्युद्ध मतवाछे होने के कारण एक स्वसमय वक्तव्यता को ही मान्य रखते है, इनके मतमें परसमयवक्तव्यता नहीं हैं। (जझ्हा) क्योंकि (परसमए अणट्टे, अहेऊ, असब्भावे, अकिरिए, उम्मज्मे, अणुवप से, भिच्छादंसणमिति कट्टु-तम्हा, सब्वा ससमयवक्तव्या, परिथ परसमयवक्तव्या, णटिथ ससमयपरसमयवक्तव्या) परसमय 'नास्त्येवारमा' आत्मा नहीं है। इत्यादिरूप से अनर्थ के प्रतिपादन में तत्यर होने के कारण अनर्थस्वरूपहै। आत्मा के नास्तित्त्व का प्रतिपादन

स्वसभय परसमय વકતच्यता છે, તેમાંથી સ્વસમય વકતવ્યતા, વકતવ્યતાના પ્રથમલેદમાં અન્તર્भૂત થઇ જાય અને (जा परसमयवत्तव्वया सा परसमयं विहृा) જે પરસમયવકતવ્યતા છે, તે વકતવ્યતાના બીજા ભેદમાં અન્તર્ભૂત થઈ જાય છે. (तम्हा दुविहा वत्तव्वया, नत्त्धि तिविहा वत्तव्वया) એટલા માટે વકત-વ્યતા છે પ્રક.રની છે, ત્રથુ પ્રકારની નથી. ('तिणिण सहणया एगं ससमयवत्तव्वय' इच्छंति' શબ્દ, સમલિરૂઢ એવ'ભૂત એ ત્રથુ શબ્દ નથા છે, તે વિશુદ્ધ મતવાળા હાવાથી એકસ્વસમય વકતવ્યતાને જ માન્ય રાખે છે. એમના મત મુજબ પરસમય વકતવ્યતા નથી. (जम्हा) કેમકે (परस्मए अणट्टे, आहेऊ, अस बमावे, आकिरिप, इम्मगो, अणुवपसे, मिच्छादंसण मितिकट्टू-तस्हा, सव्व सस-मयवत्तव्वया, णस्थि परसमयवत्तव्या, णस्थि ससमयवत्तव्वया) पर-સમય'नास्त्येवात्मा' આત્મા નથી, ઈત્યાદિ રૂપથી અનથ'ના પ્રતિપાદનમાં તત્પર હોવા અદલ અનર્થ'ત્વરૂપ છે. આત્માના નાસ્તિત્વન્ન પ્રતિપાદન કરવુ'



'जो चिंतेइ सरीरे, नत्यि अहं स एव होइ जीवोसि ।

न हुजीवस्मि असंते, संसय उप्पायभो अण्णो ॥

न खद्ध जीवेऽसति संशयोत्पादकोऽन्यः ।।इति।। एवमन्यदपि परसमयस्यानर्थत्वं बोध्यम् । तथा-अहेतुः, अहेतुत्वं च परसमयस्य हेरवामासवलेन प्रदृत्तत्वात् । यथा नास्त्येव आत्मा, अत्यन्तानुपलब्धेः । अयं च हेरवामासः, आत्मगुणस्य क्वानाद्देरूपलभ्यमानत्वात् । उक्तंच-

करना अन्धेंस्वरूप इसलिये है कि-'आत्मा के अभाव में उसका प्रति षेध करना बनता नहीं है। 'उक्तंच करके जो यह 'जो चिंतेइ सरीरे' इत्यादि 'गाधा दी गई है, उसका तात्पर्यं यही है कि-'जो यह विधार करता है कि मैं दारीर में नहीं हूं-वही तो जीब-आत्मा है। जीव के अभाव मैंअन्य पदार्थ संदायोत्पादक नहीं हो सकता है। इसी वकार के और भी अन्धेता परममय में जाननी चाहिये। हेत्वाभास के बल से प्रष्टुस होने के कारण परसमय में आननी चाहिये। हेत्वाभास के बल से प्रष्टुस होने के कारण परसमय में अहेतुरूपता है। जैसे 'नास्त्येचात्मा अत्यन्तानुपलब्धेः' 'आत्मा नहीं है यह परसमय है और यहां जो हेतु अत्यन्तानुपलब्धि है, वह सदेतु नहीं है-असदेतु-हे त्वाभास-रूप है। अतः इस हेत्वाभास के बल से प्रवृत्त होने के कारण यह पर-समय अहेतुस्वरूप है। यह हेतु हेत्वाभासरूप इसलिये है कि 'आत्मा

અનર્થ સ્વરૂપ એટલા માટે છે કે આત્માના અભાવમાં તેના પ્રતિષેધ કરવા ખને જ નહિ.' ઉક્ત ચ કરીને જે અહીં 'जો चिંતેइ સરીરે' ઈત્યાદિ ગાથા આપવામાં આવી છે, તેનું તાત્પર્ય આ પ્રમાશે છે કે 'જે આ વિચાર કરે છે કે હું શરીરમાં નથી, તેજ જીવ-આત્મા છે. જીવના અભાવમાં અન્ય પદાર્થ સંશયાત્પાદક થઇ શકે જ નહિ. આ જાતની બીજી પણ અનર્થતા પરસમયમાં જાજીવી જોઈ એ. હેત્વાભાસના બળથી પ્રવૃત્ત થવાને લીધે પરસમ યમાં અહેતુ રૂપતા છે. જેમ કે 'નાસ્ત્યેવાત્મા અત્યન્તાનુજી છે તે સહેતુ નથી અસ યમાં અહેતુ રૂપતા છે. જેમ કે 'નાસ્ત્યેવાત્મા અત્યન્તાનુ છે તે સહેતુ નથી અસ હેતુ હેત્વાભાસ રૂપ છે. એથી આ હેત્વાભાસના બળથી પ્રવૃત્ત દેવાને લીધે આ પરસમય અહેતુ સ્વરૂપ છે. આ હેતુ હેત્વાભાસ રૂપ એટલા માટે છે કે આત્માના ગુણે! જે સાનાદિક છે, તેમની હપલબિધ હાય છે. ઉક્તંગ અત્ય છે. અ ટલા માટે છે કે



के गुण जो ज्ञानादिक हैं उनकी उपलब्धि होती है। 'उक्त' च 'नाणा-ईण गुणार्ण इस्यादि जसा घटादिकों की उपलब्धि होने से उनके रूपादि गुणों की सत्ता हैं, उसी प्रकार से अनुभव करनेवाले जीव को ज्ञाना-दिक गुणों की सत्ता है। तात्पर्य कहने का यह है कि-'उपलभ्यमान स्पोदिक गुणों का समूह ही घट होता है-उसी प्रकार जव ज्ञानादिक गुण प्रस्पक्ष आदि प्रमाणों द्वारा उपलब्ध होते हैं तो, इससे यह साबित होता है कि-'ज्ञानादिक गुणों का समूह रूप आत्मा पदार्थ है। तथा परसमय आसद्भावरूप इसलिये है कि वह एकान्ततः क्षणभंग आदिरूप असदर्थ का प्रतिपादन करता है। एकान्ततः क्षणभंग आदिरूप असत् रूप इसलिये है कि इसमें युक्ति से विरोध आता है। उक्त' च 'घम्माधम्मुवएसो' इत्यादि एकान्ततः पदार्थ हो। क्षणभंग मानने पर

'માળાईળ શુળાળં' ઇત્યાદિ જેમ ઘટાદિકાની ઉપલબ્ધિ દાવાથી તેમના રૂપા-દિગુણુાની સત્તા છે, તેમજ અનુભવ કરનારા જીવને જ્ઞાનાદિક ગુણુાની સત્તા છે. તાત્પર્ય કહેવાનું આ પ્રમાણુ છે કે 'ઉપલબ્યમાન રૂપાદિક ગુણુાથી જ ઘટની સત્તા પ્રમાણિત થાય છે, કેમકે રૂપાદિ ગુણુાના સમૂહ જ ઘટ હાય છે. તે જ પ્રમાણુ જ્યારે જ્ઞાનાદિક ગુણુ પ્રત્યક્ષ વગેરે પ્રમાણુા વડે ઉપલબ્ધ દાય છે, તે એથી આ સિદ્ધ થાય છે કે 'જ્ઞાનાદિક ગુણુાના સમૂહ રૂપ આતમા પદાર્થ છે' તથા પરસમય અસદ્ભાવ રૂપ એટલા માટે છે કે તે એકાન્તતઃ ક્ષણુભંગ આદિરૂપ અસદર્થનું પ્રતિપાદન કરે છે. એકાન્તતઃ ક્ષણભંગ વગેરે સિદ્ધાંત અસત્ રૂપ એટલા માટે છે કે આમાં સુકિત સાથે વિરાધ આવે છે. ઉકાંતચ 'ધમ્માધમ્મુવર્ણો' ઇત્યાદિ એકાન્તતઃ પદાર્થને ક્ષણ

| अनुयोगचन्द्रिका                       | टीका सूत्र २३८ | वक्तव्यताद्वारनिरूपणम् |   |
|---------------------------------------|----------------|------------------------|---|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                |                        | _ |

तथा-अक्रियः=एकान्तशून्थता मतिपादनपरस्वात्परसमयोऽक्रियः। सर्वशून्यंता ऽभ्युपगमे तु क्रियाकर्त्तुरभावेन क्रियापा असंमवात्परसमयस्य अक्रियत्वं बोध्यम् । उक्तंच--

सब्वं सुन्नं ति जयं, पडिवन्नं जे दि तेऽवि वत्तव्वा । सुन्ना मिद्दाण किरिया, कत्तुरभावेण कई घडद ॥ छाया—सर्वं सून्यमिति जगत् प्रतिपन्नं यैस्तेऽपि वक्तव्याः । सून्याभिधानकिया कर्त्तु(भावेन कथं घटते ॥इत्यादि ॥

धर्म, अधर्म का उपदेश नहीं बन सकता है, कृत, अकृत, की पात नहीं बन सकती है। एवं परलोक आदि में गमन नहीं बन सकता है, तथा इसी प्रकार से और भी जो लोकस्थिति-लोकव्यवहार है-वह सब कुछ भी नहीं बन सकता है। एकान्तरूप से ग्रून्यता के प्रतिपादन करने में कटिबद्ध होने के कारण परसमय में किसी भी प्रकार की किया करना संभवित नहीं हो सकती है। जब सर्वश्रन्यता रूप सिद्धांत स्वीकृत किया जावेगा, तब किया करनेवाले कतौ का अभाव ही मानना पडेगा और इससे फिया का अभाव आवेगा। अतः इस परसमय में अक्रिया के सद्भाव से किया का सद्भाव कथ-मपि नहीं हो सकता। किया करनेवाले का नाम कर्ल्ता होता है सर्व-ग्रून्यता में जब समस्त पदार्थ ही शुन्यरूप है तो, कर्ल्ता भी शून्यरूप ही ठहरेगा-ऐसी स्थिति में यह स्वाभाविक है कि-'क्रिया भी शून्यरूप ही माननी पडेगी। नहीं तो, सर्वशून्यता का सिद्धान्त ही नहीं बन

ભાંગ માનવાથી પરધર્મ અધર્મના ઉપદેશ અની શકતા વધા. કૃત, અકૃતની વાત બની શકે જ નહિ તેમજ પરલેાક આદિમાં ગમન પણ સંભવી શકે જ નહિ. તથા આ પ્રમાણે અન્ય પણ જે લાેકસ્થિતિ-લાેકવ્યવહાર છે, તે અધા પણ સંભવી શકે જ નહિ. એકાન્ત રૂપથી શૂન્યતાનું પ્રતિપાદન કર-વામાં તત્પર હાેવા અદલ પરસમયમાં કાેઈ પણ જાતની ક્રિયા કરવી સંભવી શકે જ નહિ. જ્યારે સર્પશૂન્યતા રૂપ સિદ્ધાંત સ્વીકૃત કરવામાં આવશે, ત્યારે ક્રિયા કરનારા કર્તાના અસાવ જ માનવા પડશે અને એથી ક્રિયાના અભાવ આવશે. એવી આ પરસમયમાં અક્રિયાના સદ્ભાવથી ક્રિયાના સદ્ભાવ ક્રાઇપણ સંધાગમાં સંભવે જ નહિ. ક્રિયા કરનારતું નામ કર્તા હોય છે. સર્વ શૂન્યતામાં જ તારે સમસ્ત પઠાર્થ જ શૂન્યરૂપ છે, તાે કર્તા પણ શૂન્યરૂપ જ થશે. એ 1 સિધતિમાં આ સ્વઃક્ષાવિક છે કે ક્રિયાપણ શૂન્ય રૂપ જ

| ÷. · |
|------|
|      |
| 900  |
|      |



ेतथा-उन्मार्गः-परस्परविरुद्धवचनप्रतिपादनपरत्वात्परसमयो विषममार्गतुल्यः <sup>अ</sup>उन्मार्गरवं चास्यैवं विब्नेयम्-यथाहि-

> 'न ईिंस्पात् सर्वभूतानि, स्थावराणि चराणि च। आत्भवत् सर्वभूतानि, यः पश्यति स धार्मिकः ॥'

इत्याद्युत्तवा पुनः 'षट् सद्दसाणि युज्यन्ते पशूनां मध्यमेऽहनि । अश्वमेधस्य वचनान्न्युनानि पशुभिस्तिभिः' । इत्याद्युच्यते परतमये । इत्यं च परतमयस्योग्मा-

सकेगा। उक्तां च 'सञ्वं सुन्न' ति जयं' इत्यादि जिन शुन्यवादियों ने 'सर्व जगत् शुन्यस्वरूप है' ऐसा सिद्धांत माना है, हम उनसे पूछते हैं कि शुन्यता को मतिपादन करनेवाछे शब्द तथा शुन्यता का कथन करने बाली किया ये सब कर्ता के अभाव में कैसे घट सकती है ? यह पर-सनय उन्मागै-विषममार्ग तुल्य है। क्योंकि यह परस्पर विरुद्ध वचनों के प्रतिपादन करने में तश्पर बना हुआ है। केंसे यह कभी ते। यह कहता हे कि-'धावर और त्रसरूप जितने भी प्राणी हैं, उनको मारना नहीं बाहिये-' अर्धात् उनकी हिंसा नहीं करनी चाहिये-तथा समस्त-प्राणियों को अपने जैसा ही मानना चाहिये । क्योंकि इस प्रकार की प्रवृत्ति करनेवाला प्राणी धार्मिक प्राणी माना जाता है । और कभी ऐसा भी कह देता है कि 'धट्सहस्त्राणि युज्यन्ते पश्नां मध्यमेऽहनि, अभयमेधस्य वचनान्यूनानि पशुभिस्त्रिभिः' अश्वमेध यज्ञ करते समय ५०९७' पशुओं की बलि चढाना चाहिये । इस प्रकार परसमय में

માનવી પડશે. નહીં તર સર્વ શૂન્યતાને સિદ્ધાંત જ નહિ સંભવી શકશે. ઉક્ત ચ 'શ્રદ્યં સુન્નં તિજ્ઞય' ઇત્યાદિ જે શૂન્યવાદિએ એ સર્વ જગત્ શૂન્ય સ્વરૂપ છે. એ જાતના સિદ્ધાન્ત માન્ય રાખ્યા છે, અમે તેને પૂછીએ છીએ કે 'શૂન્યતાના પ્રતિપાદક શખ્દા તેમજ શૂન્યતાનું કથન કરનારી આ ક્રિયા સર્વ કર્તાના અભાવમાં કેવી રીતે સંભવી શકે છે ? એ આ પરસ્પર ઉન્માર્ગ વિરૂદ્ધ વચનાનું જ પ્રતિપાદન કરે છે. જેમકે આ કયારેક તા આમ કહે છે કે 'સ્થાવર અને ત્રસરૂપ જેટલા પ્રાણીઓ છે, તેમને મારવા ન જોઇએ. એટલે કે તેમની હિંસા કરવી ન જોઈએ તેમજ સમસ્ત પ્રાણીઓને પાતાની જેમ જ માનવા જોઇએ. કેમકે આ જાતની પ્રવૃત્તિ કરનારા પ્રાણીઓને પાતાની જેમ જ માનવા બેઇએ. કેમકે આ જાતની પ્રવૃત્તિ કરનારા પ્રાણીને ધાર્મિંક પ્રાણી માનવામાં આવે છે, અને કયારેક આમ પણ કહે છે કે 'વદ્ શ્રદ્ધ્યાળિ યુગ્ચન્તે વસ્ત્રાં મધ્યમેડદ્દનિ, અદ્યમેધસ્સ વધનાન્ચ્યૂનાનિ વશુમિદ્ધિમિઃ અશ્રપ્રોધયજ્ઞ વખતે પગ્લ્લ જેટલા પશુઓનો અલિ અપિંત કરવે જોઇએ, अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २३८ वक्तःधताद्वारनिरूपणम्

र्गस्वं स्पष्टमेवेति । तथा---अनु।देशः=सामान्येनोपदेशत्वामाववान् परसमयः । एकान्तक्षणमङ्गाद्दिमतिपादनपरस्वात् परसमयोऽदितेऽपि मवर्चकः स्यात् । उक्तंच--

'सर्वें क्षणिकमित्येतद्, इत्राको न मवर्त्तते ? ।

विषयादौ विपाको मे, न भावीति विनिश्चयात्' ॥इति॥ इत्थमनर्थत्वादियुक्तत्वात् परसमयो भिथ्यादर्शनमिति कृत्वा अब्दत्रयनयमत्ते परसमयवक्तव्यता नास्ति । इत्थं सांख्यादिमतानामप्यनर्थत्वादि योजना

स्पष्टरूप से उन्मार्गना है। तथा यह परसमय सामान्यरूप से उपदेशरूप भी नहीं है-इसलिये इसे अनुपदेशरूप कहा है। क्योंकि इसके उपदेशरूप जो क्षणभंग आदि सिद्धान हैं, वे जीवों को अहित मैं भी प्रधृत करा सकते हैं। तास्पर्य यह है कि-'उपदेश वही कहलाता है, जो जीवों को अहित से छुड़ा कर हित में ही प्रष्टुस करावे। परन्तु परसमय ऐसा नहीं है। क्योंकि इसके उपदिष्ट सिद्धान्त ऐसे भी हैं जो जीवों को अहित की ओर छे जाते हैं। उक्तं च-'सर्व क्षणिकम्, इस्यादि समस्त क्षणिक है' इस बात को जानकर कौन विषयादिकों के सेवन करने में प्रष्टुस्ति नहीं करेगा-अर्थात् समी प्रष्टुसि करने लग जावेंगे। क्योंकि इस सिद्धांत के अनुसार वेयह ते। जान ही छेंगे कि हमें इसका फल जो नरकादि के दुःख है, वे तो भोगना ही नहीं पडेंगा। हम तो क्षणिक हैं-फल भोगने काल तक तो हम रहेनेवाछे नहीं हैं। इस प्रकार अर्न्थादिकों से युक्त होने के कारण परसमय

આ પ્રમાણે પરસમયમાં સ્પષ્ટ રૂપથી ઉન્માર્ગતા છે. તેમજ આ પરસમય સામાન્ય રૂપથી ઉપદેશ રૂપ પશુ નથી, એથી આને અનુપદેશરૂપ કહેવામાં આવેલ છે. કેમકે આના ઉપદેશ રૂપ જે સશુભ'ગ વગેરે સિદ્ધાંતા છે, તે જેવાના અહિતમાં પશુ પ્રવૃત્તિ કરાવી શકે છે. તાત્પર્થ આ પ્રમાશે છે કે 'ઉપદેશ તે જ કહેવાય છે, કે જે જીવાને અહિત કર્માથી વિમુખ કરીને હિતમાં પ્રયુત્ત કરાવે છે. પરંતુ પરસમય એવા નથી કેમકે આના ઉપદિષ્ટ સિદ્ધાન્તા એવા પશુ છે, જે જીવાને અહિત તરફ લઈ જાય છે. ઉકત'ચ 'સર્વ'ક્ષणિ-કમ્ ' ઈત્યાદિ સમસ્ત સાધિક છે આ વાતને જાણીને કાેલ્યુ વિષયાદિકાના સેવનમાં પ્રવૃત્ત થશે નહિ ? એટલે સર્વ પ્રવૃત્ત થયા લાગશે. કેમકે આ સિદ્ધાંત મુજબ તેએ! એતા સમજવાના છે કે અમને આનું ફળ જે નરકાદિ દુ:ખા છે, તે તા ભાગવવાજ પડશે નહીં. અમે તા સાધિક છીએ, ફળ

### मनुयोगद्वारस्त्रे

स्त्रज्जुद्धचा कार्था । तस्मात् सर्वा स्वसमयवक्तव्यता एव। एते नया छोके मसिद्धा-नपि परसमयान् स्यात्पदनिरपेक्षत्रया दुर्नयत्वादसत्त्वेनैव मतिश्वन्ते, स्यात्पद सापेक्षत्वे तु तेषामपि स्वसमय एवान्तर्भावो मक्ति । उक्तंच-

'नयास्तव स्यात्पदलाठिछता इमे, रसोपदिग्धा इव लोहधातवः ।

भवन्त्यमि मेवगुणा यतस्ततो, भवन्तमार्याः मणता हित्वैषिणः ॥१॥ इत्यादि । अत एतेषां नयानां सर्वा स्वसमयवक्तव्यता एव वोध्या । न पुनरे तेवां मत्ते परसमयवक्तव्यताऽस्ति । न वा ऽपि स्वसमयपरसमयवक्तव्यताऽस्तीति । प्रहृतम्रुपसंहरन्नाह-सेथा वक्तव्यतेति ॥स्र्व २३८॥

मिथ्या दर्ज्ञानरूप है। ऐसा समझकर ये तीन इाब्दनय अपने मत में परसमय वक्तव्यता को नहीं मानते हैं। इसी प्रकार से अपनी बुद्धि से सांख्य आदि मतों में भी पूर्वोक्त अनर्थादिकों की संगति बैठा छेनी बाहिये। इसलिये इन नयों की मान्यतानुस र स्वसमय वक्तव्यता ही है। परसमय वक्तव्यता नहीं है। ये नय लोक में प्रसिद्ध भी परसमयों को स्याखद निरपेक्ष होने के कारण दुर्नयरूप होने से उन्हें असत् रूप ही मानते हैं। परन्तु जर ये स्यात्यद से सापेक्ष हो जाते हैं, तब इन्हें भी ये स्वसमय में ही अन्तर्भूत कर छेते हैं। उक्तं च 'नयास्तब इत्यादि हे जिनेन्द्र ! आपके स्यात्यद से चिह्तित ये नय पारद से युक्त लोहे के जैसा इच्छित गुगवाछे होते हैं। इसलिये आत्महितेवी आर्थ अन नमन करते हैं। इसलिये इन नयों के मन्तव्यानुसार स्वसमय

ભાગવવાના કાળ સુધી તે! અપે વિધમાન રહેવાના નથી. આ રીતે અનર્થા દિકાથી શુકત હોવા બદલ પરસમય મિથ્યાદર્શન રૂપ છે. આમ સમજીને આ ત્ર યુ શબ્દનપા પોતાના મતમાં પરસમય વકત સતાને માનતા નથી. આ પ્રમાછે સ્વબુદ્ધિથી સાંખ્ય વગેરે મતે!માં પછુ પૂર્વોક્ત અનર્થાદકાની સંગતિ બે સાડી લેવી જોઇએ એથી આ નયે!ની માન્યતા મુજબ સ્વસમય વક્તવ્યતા જ છે. પરસમયવક વબ્પતા નથી. આ નય લે!કમાં પ્રસિદ્ધ પરસમયે!ને સ્યાત્પદ નિરપેક્ષ હાેવા બદલ દુર્વયરૂપ હે!વાથી તેપને અસત્રૂપ જ માને છે. પરંતુ વ્યારે એએ સ્યાત્પદથી સાપેક્ષ થઇ જાય છે, ત્યારે એમને પણ આ સ્વસ્ત મયમાં જ અંતર્બૂત કરી લે છે. ઉકતાંચ 'નયાસ્તરા' ઇત્યાદિ હે જિનેન્દ્ર ! તમારા સ્યાત્પદથી ચિદ્ધિન આ નય પારદથી શુકત લાખંડની જેમ ઇચ્છિત શુદ્ધશુક્રત હાેય છે. એથી આત્મહિતૈથી આર્યજન નમન કરે છે. એથી આ નયોના મંતવ્ય મુજબ સ્વસમયવક્રતવ્યતા જ છે. પરસમયવક્રતવ્યતા

| अड्डयोगचन्द्रिका र | टीका | सूत्र २३९ | अर्थाधिकारद्वारनिरूपण <b>म्</b> | 503 |
|--------------------|------|-----------|---------------------------------|-----|
|--------------------|------|-----------|---------------------------------|-----|

अय उपक्रमस्य पञ्चमं द्वारम् अर्थाधिकारं निरूपयति-

ष्रूप-से किं त्तं अत्थाहिगारे? अत्थाहिगारे-जो जस्स अज्झयणस्स अत्थाहिगारो, तं जहा-''सावज्जोगविरई, उकि-त्रण गुणवओ य पडिवत्ती। खलियस्स निंद्णा वर्णातगिच्छ गुण-धारणा चेव॥१॥" से तं अत्थाहिगारे॥सू०२३९॥

छाथा-अथ कोऽसौ अर्थाऽधिकारः ?, अर्थाधिकारः-यो यस्य अध्ययनस्य अर्थाऽधिकारः, रुष्था-सावधयोगविरतिः उरकीर्तनं गुणदतश्च मतिपत्तिः। स्खटित-स्य निःदना व्रणचिकिस्सा गुणधारणा चैव' । स एपोऽर्थाधिकारः ॥म्रु०॥ २३९॥

वक्तव्यता ही है-पर समयवक्तव्यता नहीं है। (सेत्तंवत्तव्यया) इस प्रकार यह वक्तव्यता विषयक कथन है।। स० २३८॥

अब सूत्रकार उपक्रम का पांचवां द्वार जो अर्थाप्रिकार है उसका निरूपण करते हैं---'से किं तं अत्थहिगारे ? ' इत्यादि ।

शब्दार्थ-(से किं तं अत्थाहिगारे ?) हे भदन्त ! पूर्वप्रकान्त अर्था-धिकार क्या हे ?

उत्तर--(अत्थाहिगारे) पूर्व प्रकान्त वह अर्थाधिकार इस प्रकार से है कि (जो जस्स अज्झयणरस) जो जिस सामायिक आदि अध्य यन का (अत्थाहिगारो) अर्थ विषयक अधिकार हैं, वही अथाधिकार हैं। (तं जहा) जैसे (सावज्जजोग विरई, उक्कित्तणगुणवओय पडि-वत्ती, खलियस्स निंदणा, वणतिगिच्छगुणधारणाचेव) इस गाथा का

હવે સ્ત્રકાર ઉપક્રમનું પાંચમું દાર જે અર્થાધિકાર છે. તેનું નિરૂપણ કરે છે:---'से किं तं अत्थादिगारे ?' ઇત્યાદિ

શખ્દાર્થ--(से किंतं अत्याहिगारे?) & सदन्त! पूर्वं प्रधान्त अर्थाध-धार शुं छे?

ઉત્તર--(अत्याहिगारे) પૂર્વ પ્રકાન્ત તે અર્થાધિકાર આ પ્રમાણે છે કે (जो जस्स अज्झयणस्स) જે જે વખતે સામાયિક વગેરે અધ્યયનના (आध्यादिगारो) અર્થ વિષયક અધિકાર છે, તેજ અર્થાધિકાર છે. (तं जहा) જેમ કે (सावज्ज-जोगविरई, उक्कित्तणं गुणवओय पडिवत्ती, स्रत्नियस्सनिंदणा, वणतिगिच्छ टीका-- 'से कि ते' इत्यादि-

अध कोऽसौ अर्थाधिकारः ? इति ज्ञिध्य मक्षः । उत्तरयति-अर्थाधिकारः-यो यस्प सामायिकाद्यध्ययनस्य अर्थधिकारः=अर्थविषयोऽधिकारः स बोध्यः । तमेवाइ-तद्यथा-सावद्ययोगविरतिरित्यादि । अस्या गाथाया अर्थोऽत्रेवागमेऽष्ट-पद्धाञत्तमे सूत्रे व्याख्यातस्तत एव बोध्यः । वक्तव्यतार्थाधिकारयोस्स्वयं विशेषः-अर्थाधिकारो हि अध्ययनस्यादिपदादारभ्य अन्तपदावधि सकलपदेष्व-जुवर्त्तते, पुद्गळास्तिकाये मतिपरमाणु मूर्त्तत्वत् । वक्तव्यता तु देशादि नियत्तेति। मक्रतम्रुपसंहरन्नाइ स एवे।ऽर्थाधिकार इति ॥सू० २३९॥

अथ उपक्रमस्य षष्ठं द्वारं समवतारं निरूपयति-

मूब्म-से किं तं समोयारे? समोयारे-छव्विहे पण्णत्रे, तं जहा-णामसमोयारे ठवणासमोयारे दव्वसमोयारे खेत्तसमो-यारे कालसमोयारे भावसमोयारे। नामठवणाओ पुच्वं वण्णि याओ जाव-से तं भवियसरीरदव्वसमोयारे। से किं तं जाणय-सरीरभवियसरीरवइरित्ते दव्वसमोयारे? जाणयसरीरभवियसरीर-वइरित्ते दव्वसमोयारे--तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-आयसमोयारे

अर्थ इसी आगम में ५८ वें सूत्र में स्पष्ट किया जा चुका है, अतः वही से जान हेना चाहिये। वक्तव्यता और अर्थाधिकार में यह भेद है कि अर्थाधिकार जो होता है, वह अध्ययन के आदि पद से लगाकर अग्तिम पद तक संपन्धित रहता है। जैसे पुद्रलास्तिकाय में प्रतिपरमाणु में मूर्तस्व रहता है। और जो वक्तव्यता होती हे वह देशादिनियन होती है। (से तं अत्थाहिगारे) इस प्रकार यह अर्थाधिकार विषयक कथन है। सूव २३९॥

गुणध रगा चेत्र) આ ગાથાના અર્થ એજ આગમમાં ૫૮ માં સૂત્રમાં કપબ્ટ કરવામાં આવેલ છે. તેથી જિજ્ઞાસુઓએ ત્યાંથી જાછ્યી લેવા વકતવ્યતા અને અર્થાધિકારમાં આ તફાવત છે કે અર્થાધિકાર જે હાેય છે. તે અધ્યયનના આદિ પડથી માંડીને અ'તિમ પદ સુધી સ'બ'ધિત રહે છે. જેમ કે 'પુદ્દગલા-સ્તિકાયમાં પ્રતિ પરમાણુમાં મૂર્તત્વ રહે છે. અને જે વકતવ્યતા હાેય છે, તે દેશાદિ નિયત હાેય છે. (સે તં આવ્યાદિમારે) આ પ્રમાગે આ અર્થાધિકાર વિષયક કથન છે. ા સૂવ રઉલ્ ા

मनुयोगखन्द्रिका टीका सूत्र २४० समवतारद्वारनिरूपणम्

परसमोयारे तदुभयसमोयारे। सब्बदव्वावि णं आयसमोयारेणं आयभावे समोयरंति, परसमोयारेणं जहा कुंडे बदराणि, तदु-भयसमोयारेणं जहा घरे खंमो, आयभावे य जहा घडे गीवा आयभावे य। अहवा जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते दृढत-समोयारे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आयसमोयारे य तदुभयसमो-यारे य। च उसट्विया आयसमोयारेणं आयभावे समोयरइ, ततु-भयसमोयारेणं वत्तीसियाए समोयरइ आयभावे य। बत्तीसिया आयसमोयारेणं आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं सोल-सियाए समोयरइ आयभावे य। सोलसिया आयसमोयारेणं आयभावे समोथरइ, ततुभयसमोयारेणं अट्रमाइयाए समोयरइ आयभःवे य। अटूमाइया आयसमोयारेणं आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं चउभाइयाए समोयरइ आयभावे थ। चउ-भाइया आयसमोयारेणं आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं अज्जमाणीए समोयरइ आयभावे य। अद्धमाणी आयसमोया-रेणं आयभावे समीयरइ, तदुभयसमीयारेणं माणीए समीयरइ आयभावे य। से तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्वसमो-यारे। से तं नो आगमओ दबसमोयारे। से तं दबसमोयारे सू. २४०

छाया—अथ कोऽसौ समत्रतारः ? समवतारः-पड्विधः प्रह्नप्तः, तद्यथा-नामसमवतारः स्थापनासमवतारः द्रव्यसमवतारः क्षेत्रसमवतारः कालसमव-तारः मावसमवतारः । नामस्थापने पूर्वं वर्णिते यावत् स एप भव्यग्ररीरद्रव्य-समवतारः । अथ कोऽयौ द्रायकशरीरमव्यशरीरव्यतिस्किो द्रव्यसमवतारः ? द्वायकशरीरमव्यशरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यसमवतारः-त्रिविधः मद्रक्षः, तद्यथा-आत्मसमवतारः परसमवतारः तदुभयसमवतारः । सर्वद्रव्याण्यपि खछ आत्म सम- yet.

मयनुोगद्वारस्त्रे

मतारेण आत्मभावे समत्रवरन्ति, परसमत्रतारेण यथा कुण्डे बदराणि, तदुभय सम-वतारेण यथा ग्रहे रउग्भः आत्मभावे च, यथा घटे ग्रीता आत्मभावे च। अथवा झायकश्वरीरमब्द्यश्वरारब्यतिरिक्तः द्रव्यसमत्रतारो द्विविधः मज्ञप्तः, तद्यथा-आत्मसमत्रतारख तदुभयसमत्रतारथ । चतुष्पष्टिका आत्मसमत्रतारेण आत्ममावे समत्रतरति, तदुभयसमत्रतारथ । चतुष्पष्टिका आत्मसमत्रतारेण आत्ममावे समत्रतरति, तदुभयसमत्रतारेण द्वार्भिशिकार्या समत्रतरति, आत्मभावेच । द्वार्त्ति-शिका आत्मसमत्रतारेण आत्ममाचे समत्रतरति । तदुभयसम त्वारेण पोडशिकार्या समत्रतरति आत्ममावे च । वाडशिका आत्मसमत्रतारेण आत्मभावे समत्रतति, तदुभयसमत्रतारेण अष्टभागिकार्या समत्रतरति आत्ममावे च । अष्टमागिका आत्म समत्वतरति आत्ममावे च । वाडशिका आत्मसमत्रतारेण आत्मभावे समत्रतरति, तदुभयसमत्रतारेण आत्ममावे समत्रतरति आत्ममावे च । अष्टमागिका आत्म समत्रतारेण आत्ममावे समत्रतरति, तदुमधसमत्रतारेण जात्ममावे समत्रतरति, तदुभय-समत्रतारेण अर्धमानिकार्या समत्रतरति आत्ममावे च । अर्धमानी आत्मसमत्रतारेण आत्ममावे च । चतुर्भागिका आत्मसमत्रतारेण आत्ममावे समत्रतरति, तदुभय-समत्रतारेण अर्धमानिकार्या समत्रतरति आत्मभावे च । अर्धमानी आत्मसमत्रतारेण आत्ममावे समवतरति, तदुमयसमत्रतारेण माणिकार्या समत्रतरति आत्मभावे च । स एष झायकशरीरमव्यक्तरिक्तो द्रव्यसमत्रतारः ॥ २४०॥।

टीका-'से किं तं' इत्यादि-

अथ कोऽसौ समवतारः ? इति शिष्य प्रश्नः । उत्तरयति-समवतारः, समव तरणं-समवतारः-वस्तूनां स्वपरोभयेष्वन्तर्भावचिन्तनम्, स च नाध समवतारः स्थापनासमवतार इत्यादि षड्विधः । तत्र -नामसमवतारः स्थापनासमवतारश्व

अब सूत्रकार उपकम का छठा द्वार जो समवतार है, उसका निस्पण करते है---'से किं तं समोघारे ?' इत्यादि ।

टीकार्थ--(से किं तं समोयारे १' हे भदन्त ! पूर्व प्रकान्त वह सम बतार क्या है ? (समोयारे)

उत्तर--वस्तुओं के अपने में पर में रूधा दोनों में अन्तर्भाव होने का विचार करना, इसका नाम समवतार है। (छव्विहे पण्णत्ते) यह समवतार छह प्रकार का कहा गधा है। (तं जहा) जैसे (णामसमोयारे,

હવે સૂત્રકાર ઉપક્રમનું છઠું દ્વાર જે સમવતાર છે, તેનું નિરૂ. પણ કરે છે.—'से किं समोवारे' ઇત્યાદિ

शण्डाथ -- (से किंत समोयारे ?) & लदन्त ! पूर्व प्रधान्त ते समवतार शु छे ? (समोयारे)

ઉત્તર--વસ્તુઓના સ્વમાં, પરમાં, તેમજ અન્નેમાં અન્તર્ભાવ વિષયક વિચાર કરવા, તે સમવતાર છે. (छव्विद्दे पण्णत्ते) આ સમવતાર ૬ પ્રકારના

## बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४० समवतारद्वारनिरूपणम्

नामावदयकवत् स्थापनावदयकवच्च कोध्यौ । द्रव्यसमवतारस्तु आ**गमतो सो** आगमतश्रेति द्वितिधः । तत्र नो आगमतो द्रव्यसमनतारः-ज्ञायकश्ररीरद्रव्यः समवतारो भव्यग्ररीरद्रव्यसमवतारो इायकग्ररीरभव्यग्ररीरद्रव्यसमवतारश्वेति त्रिविधः । तत्र आगमतो द्रव्यसमवतारो नो आगमतो द्रव्यसमवतारस्याद्य-द्वयभेदछ द्रव्यावश्यकनद विज्ञेयः । एतदेवाह सुत्रकारः-नामस्थापने पूर्वं वर्णिते यावत् स एष भव्यशरीरद्रव्यसमवतार इति । अय झायकशरीरभव्यशरीरव्यति-ठवणासमीयारे, दब्बसमीयारे, खेलसमीयारे, कालसमीधारे भाव समोधारे) नाम समवतार, स्थापनां समवतार, द्रव्यसमवतार क्षेत्र-समबतार, कालसमबतार, और भावसमबतार । (नाम ठवणाओ पुरुवं बण्णियाओ जाब से तं भवियसरीरदब्वसमोयारे) इनमें नाम समवतार और स्थापना समवतार इन दोनों को नामआवइयक एवं स्थापना आवइयक के जैसे जानना चाहिये। द्रव्य समवतार आगम और नो आगम की अपेक्ष। छेकर दो प्रकार होता है। इनमें नो आगम की अपेक्षा छेकर द्रव्यसमबतार होता है, वह ज्ञायकदारीर द्रव्यसमबतार, भव्यदारीर द्रव्यसमबतार और ज्ञायकदारीर भव्य-दारीरव्यतिरिक्त समवतार, इस प्रकार से तीन प्रकार का होता है। आगम से जो द्रब्य समवतार होता है, उसका और नो आगम से

झायकद्यारीर द्रव्यसमवतार, भव्यदारीर द्रव्यसमयतार इन दो भेदों का स्वरूप द्रव्यावदयक के जैसा ही जानना चाहिये। (से किंत जाण-

કહેવામાં આવેલ છે. (तं जहा) જેમ કે (णामद्यमोधारे ठवणासमोधारे, द्व्व स्रमोधारे, खेत्तसमोधारे कारूसमोधारे, माधसमोधारे) नाम समवतार, स्थापना समवतार, દ્રબ્યસમવતાર, क्षेत्रसमवतार ક स समवतार अने आवसमवतार (नामठवणाओ पुज्यं वण्णियाओ जाव से तं मविधसरीरद्व्वसमोधारे) आमां नाम समवतार અને સ्थापना समवतार એ जन्नेने नाम भाव श्यક तेमજ સ्थापना आवश्यडनी જેમ જાણવા लेधेએ. દ્રબ્ય સમવતार भाजम अने ने। आગમनी आपक्षाએ છે પ્રકારના કહેવામાં આવેલ છે. આમાં જે ના આગમની આપેક્ષાએ દ્રગ્ય સમવતાર હાય છે, ते ज्ञायકशरीर, દ્રબ્ય સમવતार ભવ્યશરીર દ્રબ્યસમવતાર અને ત્રાકકશરીર ભવ્ય શરીર વ્યતિરિકત સમવતાર ભવ્યશરીર દ્રબ્યસમવતાર અને ત્રાકકશરીર ભવ્ય શરીર વ્યતિરિકત સમવતાર આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારના હાય છે. આગમથી જે દ્રબ્ય સમવતાર હેર છે. તેનું અને ના આગમથી જ્ઞાયકશરીર દ્રબ્ય સમવતાર, ભવ્યશરીર દ્રભ્યસમ વતાર આ છે લોદાનું સ્વરૂપ દ્રવ્યાવશ્યકની જેમ જાણી હેતું જોઇએ. (તે चिं

# अनुयोगद्वारस्व

1002

रिक्तं द्रव्यसमवतारं निरूपयति-अथ कोऽसौ झायकशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यसमवतारः ? इति शिष्य मन्नः । उत्तरयति-झायकशरीरभव्यशरीरव्यति रिक्तो द्रव्यसमवतारस्तिविधः, तद्यथा-आत्मसमवतारः परसमवतारः तदुमय समवतारश्वेति । तत्र सर्वद्रव्याण्यपि=सर्वाण्यपि द्रव्याणि आत्मसमवतारेण चिन्त्य-मानानि आश्मभावे=स्वकीयस्वरूपे समवतरन्ति=वर्त्तन्ते सकलानामपि द्रव्याणाम् आत्मनोऽव्यतिरिक्तत्वात् । तथा-व्यवहारमाश्रित्य परसमवतारेण परमावे समवतरन्ति, यथा-क्रुण्डे वदराणि । निश्चयनयेन तु सर्वाण्यपि वस्तूनि प्रोंक्त यसरीरभवियसरीरबहरिक्ते द्व्यसमोयारे ? ) हे भदन्त ! वह ज्ञायक हारीर भव्यदारीरव्यत्तिरक्त द्व्यसमवतार क्या हे ?

उत्तर---( जाणयदारीरभवियसगेरवइरिले दुव्वसमोघारे तिविहे षण्णले ) ज्ञायकदारीर भव्यदारीर इन दोनों समवतारों से व्यतिरिक्त जो ज्ञायकदारीरभव्यदारीरव्यतिरिक्त समवतार है, वह तीन प्रकार का कहा गया है (तं जहा) जैसे-(आयसमोयारे, परसमोयारे, तदुभयसमोयारे)आत्मसमवतार, पर समवतार, और तदुभयसमवतार, (सम्वद्व्वाणिणं आयसमोयारेणं आयभावेसमोपरंति) आत्मसमवतार को छेकर जब समस्त द्वव्यों का विचार किया जाता है, तब समस्त ही

सं जाणयसरीरभवियसरीरवइरिक्तं दव्वसमोधारे ?) & अटन्त ते ज्ञायअशरीर अव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्य समवतार शुं छे ?

ઉત્તર–(जाणयसरीरभवियसरीर, वइरित्ते दव्वसमोयारे तिविहे पण्णत्ते) ગ્રાયક-શરીર લવ્યશરીર આ અન્ને સમવતારાથી વ્યતિરિકત જે જ્ઞાયકશરીર લવ્યશરીર જ્વતિરિકત સમવતાર છે, તે ત્રણુ પ્રકારના માનવામાં આવેલ છે. (त जहा) જેમ કે

(લાયસમોથારે, परसमोथारे, तदुभवसमोथारे) આત્મસમવતાર, પરસમવતાર અને તદુભય સમવતાર. (સચ્વदગ્વાળિ ળં आयसमोयारेणં લાયમાવે સમોથરંતિ) આત્મસમવતારને લઈ ને બ્યારે સમસ્ત દ્રવ્યા વિષે વિચાર કરવામાં આવે છે, ત્યારે સમસ્ત દ્રવ્યા પાતાના સ્વરૂપમાં જ રહે છે. કેમકે નિજરૂપથી કાઇપણ દ્રવ્ય ભિન્ન નથી. તેમજ વ્યવહાર નયની અપેક્ષાએ બ્યારે સમવતારને લઈ ને સમસ્ત દ્રવ્યા વિષે વિચાર કરવામાં આવે છે, ત્યારે સમસ્ત દ્રવ્ય (વરસમો-

#### मेनुयीगचन्द्रिका दीका सूत्र २४० समवतारद्वारनिरूपणम्

٩٥٤

युक्तया स्वास्मन्येव वर्त्तन्ते, व्यवहारतस्तु स्वात्मनि कुण्डायाधारे च वर्त्तन्ते इति भावः । तथा तद्भ्रभयसमवतारेण=आत्मसमवतारेण परसमवतारेण च आत्मभावे परमावे च समवतरन्ति, यथा-गृहे=कटकुडचदेहळी पटादि समुदायात्मके गृहे स्तम्भो वर्त्तते, स च स्तम्म आत्मभावेऽपि वर्त्तते । यथा वा−घटे≔बुघ्नोदरकपा-द्रव्य अपने निज रूपमें रहते हैं। क्योंकि निजरूप से कोई भी द्रव्य-भिन्न नहीं है। तथा व्यवहारनय की अपेक्षा करके जय परसमवतार को छेकर समस्त द्रव्यों का विचार किया जाता है, तय समस्त द्रव्य (परसमोगारेणं जहा कुंडे बदराणि) कुंड में बदर के जैसा परभाव में रहते हैं। तात्पर्य कहने का यह कि-'जब यह विचार किया जाता है कि प्रत्येक द्रव्य कहां रहते हैं ? तब इस प्रश्न का उत्तर दो नयों को आश्रित करके दिया जाता है-इनमें जब निश्चय का आश्रय किया जाता है-तब इस प्रश्न का उत्तर यह हे।ता है कि प्रत्येक द्रव्य अपने ही निज रूप में रहते हैं। तथा व्यवहार नय की अपेक्षा जब इस प्रश्न का उत्तर विचारा जाता है तो उसका अभिप्राय यह निकलता है कि-जिस प्रकार कुण्ड में पदरिका फल रहते हैं 'उसी प्रकार से पृख्येक द्रव्य पराश्चित भी रहते हैं तथा स्वाश्रित भी रहते हैं। (तडु भयसमीयारेण जहा घरे खंभा, आयभाषे य जहा घडे गीवा आयभावे य) जब तदु भय समबतार को छेकर विचार किया जाता है तो आत्मसमवतार की अपेक्षा समस्त द्रव्य आत्म भाव में तथा परसमवतार की अपेक्षा परमाव में रहते हैं। जैसे कट, कुडव, देहली और पड़ आदि के समुदायरूप घर में स्तम्म रहता

य रेगं जदा जुंडे बरराणि) કુંડમાં બારની જેમ પરસાવમાં રહે છે. તાત્પર્ય કહેવાનું આ છે કે 'જ્યારે આ જાતના વિચાર કરવામાં આવે છે કે પ્રત્યેક દ્રબ્ય ક્યાં રહે છે? ત્યારે આ પ્રશ્નના ઉત્તર છે નયાના આધારે આપવામાં આવે છે. આમાં જ્યારે નિશ્ચયને આશ્રય માનવામાં આવે છે, ત્યારે આ પ્રશ્નના ઉત્તર આ પ્રમાણે હાય છે કે દરેકે દરેક દ્રબ્ય પાતાના જ સ્વરૂપમાં રહે છે. તેમજ વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ જ્યારે આ પ્રશ્નના ઉત્તર વિધે વિચાર કરવામાં આવે છે ત્યારે તેના અભિપાય આ મુજબ હાય છે કે 'જેમ કુંડમાં બદારકા-બાર કળ રહે છે. તેમજ કરેકે દરેક દ્રબ્ય પશશ્રિત પણ શ્હે છે, તેમજ સ્વાશ્વિત્ત પણ રહે છે. (તદુમયસમોયારેળં जहા ઘરે સંમો, આવમાથે વ जहા ઘડે गीવા આચમાવે ચ) જ્યારે તદુભય સમવતારને લઇ ને વિચાર કરવામાં આવે છે, ત્યારે આત્મ સમવતારની અપેક્ષા સમસ્તદ્રબ્ય આત્મભાવમાં તેમજ પરસમવતારની અપેક્ષા પરક્ષાવમાં રહે છે. જેમ કટ, કુડચ, દેહલી અને પટ વગેરેના સમુદાય રૂપ ઘરમાં સ્તંભ રહે છે, અને તે સ્તંભ પેલાના

#### فلأف

#### **ब**नुयोगहारस्त्रे

लात्मके घटे भ्रीवा वर्त्तते, सा च आत्मभावेऽपि वर्तते। ननु 'कुण्डे वदराणि' इति यत्परसमवता(स्योदाहरणं मदर्शितम्, इदमपि तदुभयसमवतारस्यैंवोदाहरणं मवितुमईति, कुण्डे वर्तमानानां बदराणां स्वात्मन्यपि वर्त्तमानस्वादिति चेत्, श्रृणु, अत्र स्वात्मव्वत्तेर्व्ति कुण्डे वर्त्तमानानां बदराणां स्वात्मन्यपि वर्त्तमानस्वादिति चेत्, श्रृणु, अत्र स्वात्मव्वत्तेर्ग्तिवक्षामकुत्वैव ग्रुप्त्यासः इत्तः। वस्तुतस्तु द्विविध एव समव-तारो युवतः, अत एव सूत्र कारः स्वयमाह-'अहवा' इत्यादि। अथवा--ज्ञायक करीरमव्यग्नरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यसमवतारो द्विविधः मज्ञप्तः, तद्यथा-आत्मसम-वतारः तदुमयसमवतारवेत्ति । पूर्शेवतरीस्या परसमवतारस्यासंभविताग्रुपलक्ष्य हे और वह स्तम् अपने रूप में भी रहता है। अथवा जैसे बुन्धोदरक-पालरूप घट में ग्रीवा रहती है और वह ग्रीवा आत्मभाव में भी रहती है।

इांका---'कुण्डे पदराणि' ऐसा जो उदाहरण आपने परसमवतार का दिया है, सो यह उदाहरण तदु अयसमवतार का ही होना चाहिये। क्योंकि जिस अकार वे कुंडमे रहते हैं, उसी प्रकार से वे अपने आत्म आब में भी रहते हैं ?

**ક્વ**ફપમાં પણ રહે છે. અથવા જેમ છુધ્નાદર-કપાલરૂપ ઘટમાં બીવા રહે છે અને તે ગ્રીવા આત્મભાવમાં પણ રહે છે.

શ'કા--'ક્રુण્ડે થયરાળિ' એવું જે ઉદાહરણ તમે પરસમવતારનું આપેલ છે, તાં આ ઉદાહરણ તદુમય સમવતારનું જ હાેવું નોઈ એ. દેમકે જેમ કુંડમાં તે રહે છે. તેમજ તે પાતાના આત્મભાવમાં પણ રહે છે ?

ઉત્તર--સાંભળા-આ જે ધ્ર્ગાન્ત પરસમવતાર વિષે આપેલ છે, તેમાં સ્વાત્મવૃત્તિની વિવક્ષા કરવામાં આવી નથી. આમ જે વિચાર કરવામાં આવે તા સમવતારના બે પ્રકારા જ હાેવા જેઇએ. એ જ વાતને સૂત્રકારે નિર્દિ ગ્ટ કરવા માટે (अहवा जाणयखरीरमवियसरीरवइरित्ते दव्वस्रमोयारे दुविहे पण्मत्ते) આમ કહ્યું છે. આમાં તેઓ આ પ્રમાણે કહી રહ્યા છે કે જ્ઞાયક-ધારીર ભગ્યશરીરથી વ્યતિરિકત જે દ્રગ્ય સમવત ર છે, તે બે પ્રકારના પ્રશ્નપ્ત થયેલ છે. (તં जहा) જેમ કે (भायसमोयारे य तदुभयसमोयारे य)

હરર

#### **अनुयोगचन्द्रिका टीका सूच** २४० समवतारद्वारनिरूपणम्

द्वेविध्यमुक्तमिति बोध्यम् । अनयोरुदाहरणान्याइ∽'चउसट्टिया' इत्यादि । चतु-ब्वष्टिका=चतुब्वछमाना अर्धमागिकायाश्रतुष्वष्टितमो भाग इत्यर्थः आत्मसमव-तारेण आत्मभावे समत्रतरति, उभयसमवतारेण तु सा स्वापेक्षया वृहन्मानायाम् अर्थात अध्यलमानायां द्वाविंशिकार्या अर्धमाणिकार्या द्वाविंशतमभागरूपायां समवतरति । एवं द्वात्रिशिका पोडशिका, अष्टमागिका, चतुर्भागिका, अर्द्धमाणीच आत्ममावे उभयमावे च समदत्तरन्ति। तथाहि-अच्टपळमयाणा द्वात्रिशिका आत्मसमवतारेण आत्मभावे समबतरति, उभयसमबनारेण तु पोडश पछनानायां पोडक्तिकायां समवतरति आत्मभावेच । षोडशिकाऽपि आत्मसमवतारेण आत्म आत्मसमवतार और दुसरा तदुभयसमयतार । इसमें पूर्वोक्त रीति के अनुसार परसमबतार की असंभविता को ध्यान में रखकर सन्नकार ने यह दिविधता कही है, ऐसा जानना चाहिये। (चउसदिया आग्रसमो-यारेणं आयभावे समोचरह) दृष्टान्तान्तर से इसी विषय को स्वष्ट करने के लिये सुझकार कहते हैं कि-'आत्मसमबतार से जैसे चतुष्पृष्टिका चारपलप्रमाणवाली अर्धमणिका का चौंसठवां भाग आश्मभाव में रहती है और (तदुभय समोयारेणं बसीसियाए समोयरह ) तदुभय-समवतार से वह अपनी अपेक्षा से बृहन्मानवाली अर्थात् आठपल

प्रमाणवाली द्वाब्रिंदित्ता में अर्थात् अर्धमाणिका के ३२ वें भाग में रहती है-( आयभावे य) और अपने निजरूप में भी रहती है। इसी प्रकार से द्वान्निंदित्ता, षोडदित्ति, अध्यभागिका, चतुभौगिका, और अर्धमाणी ये सप आत्मभाव में एवं उभयभाव में समवत्तरित होती हैं। जैसे-(वत्तीसिया आयसनोयारेणं आयभावे समेायरह, तदुभय-समायारेणं सेलिसियाए समेायरह, आयभावे य) अध्यस्त प्रमाणवाली

દબ્ટાન્તાન્તરથી આ વિષયને સ્પષ્ટ કરવા માટે સૂત્રકાર કહે છે કે 'આત્મસમવ-તારથી જેમ ચતુષ્ષચ્ટિકા ચાર પલ પ્રમાણવાળી અર્ધમાણિકાના ચારુઠમાં ભાગ આત્મભાવમાં રહે છે, અને (तदुभयसमोयारेण बत्तीखिदाप समोयरइ) તદુભય સમવતારથી તે પોતાની અપેક્ષાથી છાડેન્માન સુકત એટલે કે આઠ પલ પ્રમાણ સુકત દ્વાત્રિ શિકામાં એટલે કે અર્ધ મણિકાના ૩૨ માં ભાગમાં રહે છે. (બ્રાયમાવે ચ) અને પેતાના નિજ રૂપમાં પણ રહે છે. આ પ્રમાણે દ્વાત્રિ શિકા, લોડશિકા, અષ્ટભાગિકા, ચતુર્ભાગિકા અને અર્ધ માણી આ સવે' આત્મભાવમાં અને ઉમયભાવમાં સમવતરિત હેલ્ય છે. જેમ કે (बत्तीसिया બ્રાયસમોયારેળં ભાયમાવે સમોયરદ્દ, તદુમયસમોયારેળ સોહસિયાય સમોયરદ્ બ્રાયમાવે ચ) અન્ટપલ પ્રમાણ સુકત દ્વાત્રિ શિકા આત્મ સમવતારની અપેક્ષા

## भनुयोगद्वारस्त्रे

৩१২

भावे समवतरति, उभयसमवतारेण तु द्वात्रिंवत्त्व्वमानायामष्टभागिकार्या सभवतरति आत्ममावेच । अष्टभागिकाऽपि आत्मसमवतारेण आत्मभावे समव-तरति, उभयसमवतारेण तु चतुष्वष्टिपळपानार्यां चतुनौगिकार्यां समवतरति आत्मभावेच । चतुर्भागिकाऽपि आत्मसमवतारेण आत्मभावे समवतरति, उभय-

दार्त्रिशिका आत्मसमवतार की अपेक्षा आत्मभाव में रहती है और उभयसमबतार की अपेक्षा से घोडदापल प्रमाणवाली घोडशिका में भी रहती है और अरने भाव में भी रहती है। (सालसिया आयसमो-पारेणं आयमावे समोयरह, तद्रु मध्समोयारेणं अट्ठभाहयाए समोयरह, आयभावे य) इसी प्रकार से घोडशिका भी आत्मसमबतार की अपेक्षा से आत्मभाव में अवतरित होती है और उभयसमवतारकी अपेक्षा दात्रिंद्रात्पलव्रमाणवाली अख्यभागिका में एवं आत्मभाव में भी अव-तरित होती है। (अट्ठभाहया आयसमोयारेणं आयभावे समोयरह, तद्रभयसमोयारेणं चउभाहया आयसमोयारेणं आयभावे समोयरह, तद्रभयसमोयारेणं चउभाहयाए समोयरह आयभावे य) तथा जो अख्यभागिका है, वह आत्मसमवतारकी अपेक्षा से आत्मभाव में रहती है और तदुभयसमवतार की अपेक्षा से आत्मभाव में रहती है और आत्मभाव में भी रहती है। (चउभाइया आयसमोयारे णं आयभःषे समोयरह तदुभयसमोयारेणं अद्रमाणीए समोयरह आय-भावे) चतुर्भागिका आत्मसमवतार की अपेक्षा आत्मभाव में रहती

આત્મભાવમાં રહે છે, અને ઉભય સમવતારની અપેક્ષાએ ધોડશપલ પ્રમાણવાલી ષોડશિકામાં પણ રહે છે, અને પોતાના ભાવમાં પણ રહે છે (સોઢસિયા आयसमો-यारेणं आयभावे समीयरह, तदुभयसमीयारेणं अट्रभाइयःए समीयरह, आयभावेय ) આ પ્રમાણે ષાેડશિકા પણ આત્મસમવતાની અપેક્ષાએ આત્મલવમાં અવતરિત થાય છે, અને ઉભય સમવતાની અપેક્ષા એ દ્વાત્રિંશત્પલ પ્રમાણુ યુક્ત અબ્દ ભાગિકામાં તેમજ આત્મ.ભાવમાં પણ અવતરિત થાય છે. ( अट्टमाइया आय-समोयारेणं आयमावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं चतमाइयाप समीयरइ आय-માવે ચ) તેમજ જે અબ્દબાગિકા છે, તે આત્મસમવતારની અપેક્ષા એ આત્મ-ભાવમાં રહે છે, અને તદુભયસમવતાની અપેક્ષા એ ચતુર્ભાગિકામાં પણ રહે છે. અને આત્મભાવમાં પછુ રહે છે. (चउमाइया आयसमोयारेण आयमावे तद्भयसमोयारेणं अउमाणीए समोयरइ, समोयरइ आयभावे य) ચતુર્ભાગિકા આત્મસમવતાની :અપેક્ષા આત્મભાવમાં રહે છે અને તદ્વલય

| बनुयोगबन्द्रिका टीका सूत्र २४० समवत | तारद्वारनिरूपणम् |
|-------------------------------------|------------------|
|-------------------------------------|------------------|

समरतारेग तु चतुर्भागिकाऽधाविंग्नत्यधिकै क्यतपलमानायामद्भमाणिकायां सम-वतरति आत्मभावेव । तया-अर्द्धमाणिकाऽपि आत्मसमवतारेण आत्मभाषे समव-तरति, उभयसमवतारेग तु पट्टपश्चाधदधिकधतद्वपमानायामर्द्धमाणिकायां समवतरति आत्मभावे चेति । इत्थं तदुभयव्यतिस्कितो द्रव्यसमवतारो निरूपित इति मूचयितुमाह-स एष झायक-धरीरमव्यध्ररीरव्यतिरिक्तो द्रव्यसमवतार इति ! इत्थं नो आगमतो द्रव्यसमवतारस्य त्रिविधोऽपि भेदो निरूपित इति स्च-यितुमाह-स एष नो आगमतो द्रव्यसमवतार इति । इत्थं सभेदो द्रव्यसमवतारो निरूपित इति सच्यितमाइ- स एप द्रव्यसमवतार इति । इत्थं सभेदो द्रव्यसमवतारो

है और तदुभय समवनार की अपेक्षा अर्घमाणी में भी रहती है और आत्मभाव में भी रहती है (अद्वयाणी आयसमोयारेणं आयभावे समो-यरह तदुभयसमोयारेणं अद्माणीए समोयरह आयभावे य) इसी प्रकार से जो अर्धमानी है वह आत्मसमवतार की अपेक्षा से आत्मभाव में रहती है और तदुभयसमवतार की अपेक्षा से मानी में भी रहती है और आत्मभाव में भी रहती है १२८ पल की अर्धमानी होती है और २५६ पल की मानी होनी है । (से तं जाणयसरीरभवियसरीर वह रित्ते दव्वसमोयारे) इस प्रकार यह पूर्व प्रकांत वह झायक दारीर भव्य दारीर से व्यतिरिक्त द्रव्यसमवतार होता है । (से तं नो आगमओ दब्वस०) इस प्रकार से मुखकार ने नो आगम की अपेक्षा खेकर द्रव्य-समबतार के तीन प्रकार के भेदों का निरूपण किया । इसके निरूपित हो जाने पर (से तं दब्रसमोयारे ) द्रव्यसमवतार पूर्णरूप से निरूपित हो जाने पर (से तं दब्रसमोयारे ) द्रव्यसमवतार पूर्णरूप से निरूपित हो जाने पर (से तं दब्रसमोयारे ) द्रव्यसमवतार पूर्णरूप से निरूपित

સમવતારની અપેક્ષા અર્ધમાણીમાં પણુ રહે છે અને આત્મભાવમાં પણ રહે છે. (ब्रद्धमाणी, खायसमोयारेणं आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं अद्ध माणीए समोयरइ आयमावे य) આ પ્રમાણે જે અર્ધમાની છે તે આત્મસમવતારની અપેક્ષાએ આત્મભાવમાં રહે છે અને તદુભય સમવતારની અપેક્ષાએ માનીમાં પણ રહે છે. અને આત્મભાવમાં પણ રહે છે. ૧૨૮ પલની અર્ધમાની હાય છે. અને ૨૫૬ પલની માની હાય છે. (से तं जाणयसरी ग्भवियसरीर बहरित्ते दव्वसमोयारे) આ પ્રમાણે આ પૂર્વપ્રધાન્ત તે ગ્રાયકશરીર લગ્ય-શરીરથી વ્યતિરિકત દ્રવ્ય સમવતાર હાય છે. (से तं नो आगमओ दव्वस्व) આ પ્રમાણે સૂત્રકાર ને આગમની અપેક્ષાએ દ્રવ્ય સમવતારના ત્રણ પ્રકારના બેટાનું નિરૂપણ કર્યું છે. આના નિરૂપણથી ( से तं द्व्वसमोयारे.) દ્રવ્ય સમવતાર પૂર્ણ રૂપથી નિરૂપણ થઇ ગયો છે. ા સૂત્ર ૨૪૦ ા

২০ ২০



nsa

अथ क्षेत्रसमवतारादीन् निरूपयति-

प्ल्प्-से किं तं खेत्तसमोयारे? खेत्तसमोयारे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आयसमोयारे य तदुभयसमोयारे य। भरहे-वासे आयसमोयारेण आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं जंबुद्दीवे समोयरइ आयभावे य। जंबुदीवे आयसमोयारेणं आय-भावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं तिरियलोए समोयरइ आय-भावे य। तिरिचलोए आयसमोयारेठां आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं लोए समोयरइ आयभावे य। से तं खेत्त-समोयारे। से किं तं कालसमोयारे ? कालसमोयारे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आयसमोयारे च तदुभयसमोयारे य। समष आयसमोयारेणं आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं आव-लियाए समोयरइ आयभावे यः एवमाणापाणू थोवे लवे मुहुत्ते अहोरत्ते पक्खे मासे ऊऊ अयणे संवच्छरे जुगे वाससए वास-सहरसे वाससयसहस्से पुबंगे पुवे तुडिअंगे तुडिए अडडंगे अडडे अववंगे अववे हुहू अंगे हुहूए उप्पलंगे उप्पले पउमंगे पउमे णलि-णंगे णलिणे अच्छनिउरंगे अच्छनिउरे अउअंगे अउए नउअंगे नउए पउअंगे पडए चूलिअंगे चूलिया सीसवहोलिअंगे सीस-पहेलिया पलिओवमे सागरोवमे आयसमोयारेणं आयभावे समोयरइ तदुभयसमोयारेणं ओसाप्पणीउस्तप्पिणीसु समो-यरइ आयभावे य। ओसप्पिणी उस्तप्पिणीओ आयसमोयारेणं आयभावे, समोयरंति, तदुभयसमोयारेण पोमालपरियदे समो-

अनुयोगचन्द्रिका दीका सुत्र २४१ क्षेत्रसमवतारादीनां निरूपणम्

614

यरंति आयभावे य। पोग्गलपरियदे आयसमोयारेणं आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं तीतद्धा अणागतदासु समोयरइ

आयभावे य। तीतदा अणागतदाउ आयसमोयारेणं आयभावे समोयरांति, तदुभयसमोयारेणं सब्बद्धाए समोयरंति आयभावे य। से तं कालसमोयारे। से किं तं भावसमोयारे? भावसमो-यारे दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आयसमोयारे य तदुभयसमोयारे य। कोहे आयसमोयारेणं आयभात्रे समोयरइ, तदुभयसमोन यारेण माणे समोयरइ आयभावे य। एवं माणे माया लोभे रागे मोहणिजे, अटूकम्मपयडीओ आयसमोयारेणं आयभावे समोयरांति तदुभयसमोयारेणं छव्विहे भावे समोयरांति आय-भावे य। एवं छव्विहे भावे, जीवे जीवरिथकाए आयसमोयारेणं आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं सव्वदव्वेसु समोयरइ आयभावे य। एरथ संगहणीगाहा-"कोहे माणे माया, लोहे रागे य मोहणिजे य। पगडी भावे जीवे जीवत्थिकाय द्वा या। १॥" से तं भावसमोयारे। से तं उवक्कमे। उवक्कम इइ पढमं दारं।सू.२४१।

छाया---अथ कोऽसौ क्षेत्रसमवतारः ? क्षेत्रसमवतारो द्विचिधः महर्सम् तवथा-आस्मसमवतारश्च तद्भयसमबतारश्च । भारतं वर्षम् आह्मसमवतारेण आत्मभावे समनवरति, तद्भवसमग्रतारेण जम्बूद्वीपे समनतरति आत्मभाषे च । जम्बूद्वीपः आहमसमवतारेण आत्मभावे समवतरति, तदुभयसमवतारेण तिर्यग् लोके समनतरति आत्मभावे च। तिर्थगु लोकः आत्मसमबतारेण आत्मभावे सम-वतरति, तदुभयसमवतारेण लोके समवतरति आत्मभावे च । स एप क्षेत्रसमबतारः अथ कोऽसौ काळसमवतारः १ कालसमवतारो द्विविधः मइप्तः, उद्यया-आश्म समवतारश्व तदु नयसनवतारश्व । सनयः आत्मसमवतारेण आत्ममावे समवतरति, तदुमयसमवतारेण आवळिकायां समवतरति आत्मभावे च । एवमानप्राणःस्तोको ळवो हुहूर्त्तः अहोरात्रः पक्षः मासः ऋनुः अयनम् संवस्तरो युगं वर्षशतं वर्षसासं वर्ष शवसहसं प्राक्तिं पूर्वे बुटिताक्तं बुटितम् अटटाक्रम् अटटम् अववाक्रम् अववं

# अनुयोगद्वारसूत्रे

69.8

हुहु काङ्गम् हह कम् उत्पलाडु म् उत्पलं पद्माई पद्मं नलिनाई नलिनं अच्छनिकुराङ्गम् अच्छनिकुरम्, अयुताङ्गम् अयुतं नयुताङ्गं नयुतं प्रयुताहं प्रयुतं चूळिकाङ्गं चूळिका शीर्ष प्रहेलिकाङ्गं शीर्ष प्रहेलिका प्रत्योपमं सागरोपमम् आत्मसमवतारेण आत्मभावे समवतरति, तदु नयसमवतारेण अदसर्विण्युत्सर्विणीषु समवतरंति आत्मभावे च । अंत्रसर्विण्युत्सर्विण्यः आत्मसमततारेण आत्मभावे समत्रतरति, तदुभयसमवतारेण पुद्रलपरिवर्ते समवतरन्ति आत्मभावे च । पुद्रलपरिवर्त्त आत्मसमवतारेण आत्मभावे समवतरति, तदुभयसमवतारेण अतीताद्धानागताद्धास समवतरति आत्यमावे च। अतीताद्धानागताद्धाः आत्मसमवतारेण आत्मभावे, समवतरन्ति, तदभयसमवतारेण सर्वोद्धायां समवतरति आत्ममावे च । स एष कालसमवतारः । अय कोऽसी भाव समबतारः ? भावसमवतारो द्विविधः मह्नग्नः तद्यथा-आत्मसमवतारश्व तद्दमयसमव-तारश्च । क्रोध आत्मसमवतारेण आत्मभावे समवतरति, तदुमयसमवतारेण माने समवतरति आस्ममावे च। एव मानो माथा लोमो रागो मोइनीयम अष्टकर्म मक्रुतयः आस्मसमनतारेग आत्मभावे स्मननतरति तद्मयसमनतारेण पडनिधे मारे समवतरन्ति आत्मभावे च एवं पइविधो भावः, जीवः, जीवास्तिकाय आत्मसम्बतारेण आत्मभावे समवतरति, तदुभयसम्बतारेण सर्वद्वव्येष समवतरति आत्ममावे च। अत्र संग्रहणीगाथा-

कोधो मानो माया, कोमो रागश्च मोइनीयं च ।

प्रकृति भौबो जीवो, जीवास्तिकायो द्रव्याणि च ॥१॥

स एष मावसमवतारः । स एष समवतारः । स एष उपक्रमः । उपक्रम इति मथमं द्वारम् ॥सू० २४१॥

टीका--'से कि तं' इत्यादि-

अथ कोऽसौ क्षेत्रसमवतारः ? इति शिष्य प्रश्नः । उत्तरयति-क्षेत्र समवतारः-धर्मादीनां द्रव्याणां यत्र दृत्तिर्भवति तक्षेत्रम् तस्य समवतारः, स च आत्मसमव-

अब सूत्रकार क्षेत्रसमवतार आदिकों का निरूपण करते है---'से किं तं खेत्तसमोघारे' इत्यादि ।

्रा=दार्थ--( से किं तं खेलसमोपारे ? ) हे भदन्त ! वह पूर्वप्रकान्त क्षेत्र समयतार क्या है ?

હવે સૂત્રકાર ક્ષેત્ર સમવતાર આદિતું નિરૂપણ કરે છે.

'से किंतं खेत्तसमोयारे' इत्यादि ।

शण्टार्थः---(से किंतं खेत्तसमोयारे ??) & सहत ! ते भूवं प्रधान्त क्षेत्र समयतार शुं छे ?

فغى

# मनुयोगचन्द्रिका टीका खूत्र २४१ क्षेत्रसमवतारादीनां निरूपणम्

वारस्तदुभयसमदतारश्चति द्विविधः । तत्र भरतं वर्षमात्मसमवतारेण आत्मभावे समवतरति, ततुमयममवतारेण तु जम्ब्द्रीपे समवतरति आत्मभावे च । एवं जम्बू-द्वीपाइयोऽपि आत्मसमवतारेण आत्मभावे समवतरन्ति तदुभयसमवतारेण एते उत्तरोत्तरस्मिन स्वापेक्षया बृडत्ममाणे क्षेत्रविभागे समवतरन्ति आत्ममावे चेति

उत्तर--(खेत्तसमोघारे) धर्मादिक द्रव्यों की जहां वृत्ति होती है-अर्थात् धर्मादिक द्रव्यों का जहां निवास होता है उसका नाम क्षेत्र है, इस क्षेत्र का जो समवतार है, वह क्षेत्र समवतार है। यह क्षेत्र समवतार (दुविहे पण्णत्ते) दो प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे (आयसमोयारे य तदुभयसमोयारे य) एक आत्मसमवतार और दूसरा तद्रुभय समवतार। (भरहे वासे आयसपोघारेणं आयभावे समोयरइ, तद्रुभय समवतार है तब इसका उत्तर यह होता है कि-'भरतक्षेत्र कहां रहता है ? तब इसका उत्तर यह होता है कि-'भरतक्षेत्र कहां रहता है ? तब इसका उत्तर यह होता है कि-'भरत क्षेत्र आत्म-समयतार की अपेक्षा आत्मभाव में रहता है, और तदुभय समव-तार की अपेक्षा जात्ममाव में रहता है। एवं अपने निजस्वरूप में भी रहता है। (जन्नुदोवे आयसमोघारेणं आयभावे समोपरइ, तदुभय समोघारेणं तिरियलोए समोघरइ आयभावे य) जंबूवीप आत्मसम-वतार की अपेक्षा आत्मभाव में रहता है और तदुभय समवतार की अपेक्षा तिर्यक् लोक में भी रहता है और आत्मभाव में भी रहता है।

ઉત્તર:-- (खेलसमोयारे) ધર્માદિકદ્રવ્યોની જ્યાં વૃત્તિ હોય, એટલે કે ધર્માદિક દ્રવ્યાનું જ્યાં નિવાસ છે, તેનું નામ ક્ષેત્ર છે. આ ક્ષેત્રસમવતાર (दुविहे पण्ले) બે પ્રકારના કહેવામાં આવેલ છે. (तं जहा) જેમ કે (आयसनोयारे व तदुभयसमोयारे य) એક આત્મસમવતાર અને દ્વિતીય તદુભય સમયતાર (મગ્દે वासे आयसमोयारेणं आयमावे समो-ઘરइ, आयमावे છ) આત્મસમવતારની અપેક્ષા એ જ્યારે આ પ્રમાણે વિચાર કરવામાં આવે છે કે 'સરતશેત્રમાં રહે છે?' ત્યારે આના જવાબ આ પ્રમાણે હાય છે કે ભરતક્ષેત્ર આત્મસમવતારની અપેક્ષા આત્માણ વિચાર કરવામાં આવે છે કે ભરતક્ષેત્ર આત્મસમવતારની અપેક્ષા આત્મણ બચા પ્રમાણે હાય છે કે ભરતક્ષેત્ર આત્મસમવતારની અપેક્ષા આત્મભાવમાં રહે છે અને તદુલય સમવતારની અપેક્ષા જ'બૂદ્ધીપમાં રહે છે. તેમજ પોતાના નિજ સ્વરૂપમાં પણ રહે ' (जंत्रूहीवે आयसमीयारेणं आयमावे समायरइ, તત્રન્યસમોત્યારેળ તિરિયહોય સમીયરદ્દ ભાયમાવે ય) જ'બૂદ્ધીપ આત્મસમવતાની અપેક્ષા આત્મભાવમાં રહે છે અને તદુભય સમવતારની અપેક્ષા એ તિર્યંધ્ લોકમાં પણ રહે છે, અને આત્મભાવમાં પણ રહે છે.

### अनुयोगद्वारस्त्रे

७१८

बोध्यम् । मङ्कतमुपसंहरजाह-स एव क्षेत्रसम्वतार इति । अथ काळसम्वतारं निरूपधति । तत्र-अथ कोऽ जौ कालसमवतारः ? इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति-कालसम्वतारः -कल्रयन्ति=समयादिरूपेण परिच्छिन्दन्ति झानिनो यं स काळः, तस्य समवतारः । स च आत्मसमवतारः तदुभयसमवतारश्वेति द्विचिधः । तत्र-समय आत्मसमवतारेण आत्ममावे समवत्तरति, तदुभयसमवतारेण स्वापेक्षया बृहत्वमा-णायामावलिकायां समवत्तरति आत्मभावे च । एवम् आवलिकादिषु अत्येकम्

(तिरिचलोए आपसमोयरे णं आयभावे समोयरह, तदुभयसमोयारे णं लोए समोयरह आयभावे य) इसी प्रकार तिर्यक् लोक भी आत्म-समवतार की अपेक्षा आत्मभाव में रहता है और तदुभय समवतार की अपेक्षा लोक में भी रहता है एवं आत्मभाव में भी रहता है। (से सं खेलसमोयारे) इस प्रकार यह क्षेत्र समवतार है। (से किंतं कालसमोयारे?) हे भदन्त ! वह पूर्व प्रकान्त काल समवतार क्या है? उत्तर-(कालसमोयारे) ज्ञानी जन जिसे समय आदि रूप से जानते हैं-उसका नाम काल है। इस काल जो समवतार है, वह काल समवतार है वह काल समवतार (दुविहे पण्णसे) दो प्रकार का प्रज्ञस हुआ है। (तं जहा) जैसे (आयसमोयारे य तदुभयसमोयारे य) एक आत्मसमवतार और दूसरा तदुभय समवतार। (समए आयसमोयारेणं आयभावे समो-

यरह) आत्म समयतार की अपेक्षा समय आत्मभाव में रहता है। (तरु-भय समोधारे जं आवल्तियाए समोपरह, आपभावे य) तरुभय समवतार

'तिरियल्डोए आयसमोयारेणं आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं होए समोयरइ आयमावे य) આ પ્રમાણુ તિર્યંક લાકપણુ આત્મસમવતારની અપેક્ષાએ આત્મભાવમાં રહે છે અને તદુભય સમવતાની અપેક્ષાએ લાકમાં પણ રહે છે. તેમજ આત્મસાવમાં પણ રહે છે. (से त्तं खेत्तसमोयारे) આ પ્રમાણુ આ ક્ષેત્ર સમવતાર છે. (से हिंतं खाळद्वमायारे?) હે ભકત! તે પૂવ<sup>°</sup> પ્રકાન્ત કાલ સમવતાર શું છે?

ઉત્તર--(कालसमोयारे) ज्ञानी લोકो જેને સમય વગેરેના इपमां जशे છે તેનું નામ કાળ છે. આ કાળના જે સમવતાર છે. તે કાળ સમવતાર છે. તે કાળ સમવતાર (दुनिहे पण्णत्ते) બે પ્રકારના પ્રज्ञપ્ત થયેલ છે. (तं जहा) જેમ કે (आयसमोयारे य सदुमयसमोयारे य) એક આત્મસવતાર અને દ્વિતીય તદુભય સમવતાર (समय आयसमोयारे णं आयमावे समायरइ) આત્મસમવતારની आપेक्षा સમય આત્મભવમાં રહે છે. (तदुमयसमोयारे णं आवज्जियाय स्तेायरइ,

### बनुयोगबन्द्रिका दीका सूत्र २४१ क्षेत्रसमवतारादीनां निरूपणम्

की अपेक्षा से आवलिका में भी रहता है और आत्मभाव में भी रहता है। आवलिका असंख्यात समय को होती है। इसलिये अपनी अपेक्षा वह बृहत् प्रमाणवाली है । अतः समयरूप काल को तदुभव समव-तार की अपेक्षा आवलिका के आश्रित रहना कहा है। तथा ऐसा होने पर भी वह अपने निजरूप का परित्याग नहीं करता है-इसलिये आत्म-भाव में भी उसका निवास प्रकट किया है। (एवमाणापाणू, थोवे, रुवे, मुहुत्ते, अहोरत्ते, पक्खे मासे उऊ, अपणे, संवच्छरे, जुगे, वाससए वास-सहस्से, वाससयसहस्से, पुठ्वंगे, पुब्वे तुडिअंगे, तुडिए, अडढ़ंगे अडडे अववंगे, अववे, हुहुअंगे, हुहुए, उपारूंगे, उप्पले पउमंगे, पउमे, णलिणंगे, णलिणे, अच्छनि इरंगे, अच्छनि उरे, अउअंगे, अउए, नडअंगे, नउए, पडअंगे, पडए, चूलिअंगे, चूलिया, सीसपहेटिअंगे, सीसपहेलिया, पलिओवमे, सागरोवमे, आपसमोयारेण आयभावे, समोयरह) इसी प्रकार आनप्राण, स्तोक, लब, मुहूर्र्स, अहोरात्र, पक्ष, मास ऋतु, अपन, संयरसर युग, वर्षशत, वर्षसहस्र, वर्षशतसहस्र, प्वौङ्ग पूर्व, चुटिताङ्ग, घुटित, अटटाङ्ग अटट, अववाङ्ग अवव, हूहूकाङ्ग, हुहुक, उत्पलाङ्ग, उत्पल, पद्माङ्ग, पद्म, नलिनाङ्ग, नलिन, अच्छनिकुराङ्ग, आयमावे च) તદુભય સમવતારની અપેક્ષા એ આવલિકામાં પણ રહે છે. અને આત્મભાવમાં પણ રહે છે. આવલિકા અસંખ્યાત સમયની હેાય છે. એથી તે સ્વઅપેક્ષાએ બૃહત્ પ્રમાણુવાળી છે. એથી સમય રૂપકાળને તદુભય સમવતારની અપેક્ષા આવલિકાના આશ્રિત છે, એવું કહ્યું છે. તેમજ આમ થવાથી પણ તે પાતાના નિજ સ્વરૂપના પરિત્યાગ કરતા નથી. એથી આત્મભાવમાં પશ તેની નિવાસસ્થિતિ સ્પષ્ટ કરવામાં આવેલ છે. (एवमाणापाणू થોવે, જીવે, मुह्ते, अहोरत्ते, पक्से, मासे, उऊ अयणे, संवच्छरे, जुगे, वाससए, वाससह-स्से, पुट्वंगे, पुट्वे, तुडिअंगे, तुडिए, अडडंगे अडडे, अववंगे, अववे, हुहुअंगे, हुहुए, उप्पलंगे, अपके, पडमंगे, पडमे, णलिणंगे, णलिणे, अच्छनिउरंगे, अच्छनिउरे, **ध**वअंगे, धवर, नर्रअंगे, नडर, पडअंगे, पडर, चूळिअंगे, चूळिया, सीसपद्दे किअंगे, सीसपद्देलिया, पकिओवमे, सागरोवमे, आयसमोयारेण आयमावे छमो-ચરદ્દ) આ પ્રમાણે આનપાણ, સ્તાક, લવ, મુહુર્ત્ત, અહારત્વ, પક્ષ, માસ, ઝાતુ, અયન, સ'વત્સર, સુગ, વર્ષશત, વર્ષસહસ, પૂર્વાંગ, પૂર્વ ગુટિતાંગ, <mark>ગ</mark>્નુટિત, અટટાંગ, અટટ, અવવાંગ, અવવ, હુહૂકાંગ, હુહુક, ઉત્પલાંગ, ઉત્પલ પદ્માંગ, પદ્મ, નલિનાંગ, નલિન, અક્ષનિકુરાંગ, અક્ષનિકુર, અશુતાંગ, અશુત,

#### હર૦

मनुयोगद्वारस्त्रे

आस्पसमवतारेण आत्मभावे समवतरति, तदुभयसमवतारेण तु तत्तद्पेक्षया बृहत्ममाणे उत्तरोत्तरस्मिन् काळविभागे समवतरतीति वोध्यम् । मकृतम्रुपसंइर-

अच्छनिकुर, अयुताङ्ग, अयुत, नयुताङ्ग, नयुत, प्रयुताङ्ग, षयुत, चुलिकाङ्ग, चुलिका, शीर्षपहेलिकाङ्ग, शीर्षप्रहेलिका, पल्योपम सागरोपम, ये सब प्रत्येक आत्मममवतार की अपेक्षा से आत्ममाव में वर्तते हैं-(तर्मयसमोयारेणं ओसप्पिणी उसपिश्णीख समोयरइ आयभावे य) तथा उमयसमबतार की अपेक्षा ये सब अपनी २ अपेक्षा से बह-रवमाण संपन्न आगे २ के कालविभाग में वर्तते हैं । और आत्मभाव में भी वर्तते हैं। तथा सामरोपम उत्सर्विणी और अवसर्विणी काल में रहते हैं। (बोसन्गिगी उस्तन्तिगीओ आयसमोवारेणं आयमावे समोवरंति, तदुभवसमोवारेणं धोग्गलपरिवहे समीवरंति आवभावे य) उश्सर्विणी अवसर्विणी काल आत्मसमबतार की अपेक्षा आश्म-भाव में रहते हैं और उभयसमवतार की अपेक्षा पुहुलपरिवर्तन में रहते हैं। तथा अपने निज स्वरूप में भी रहते हैं (पोग्गलपरिघट्टे-आपसमोयारेणं आयभावे सनोपरह, तदु अयसमोयारेणं तीतद्धा अणा-गतदासु समोयरह, आयभावे यः पुर्गलं परिवर्तं आत्मसमवतार की अवेश्ना अपने निजरूप में रहता है, तथा उभय समवतार की अवेश्ना से अतीतकाल अनागतकाल में रहता है। और आत्मभाव में भी

નસુતાંગ, નસુત, પ્રયુતાંગ, પ્રયુત, ચૂલિકાંગ ચૂલિકા, શીર્ષપ્રહેલિકાંગ, શીર્ષ-પ્રહેલિકા પલ્યાપમ સાગરાપમ, આ સવંમાંથી દરેકેદરેક આત્મસમવતારની અપેક્ષાએ આત્મભાવમાં વતે છે. (तदुभयसवियारेण ओसप्पिणी उद्यप्पिणीसु समोयरइ आयमावे य) તેમજ ઉભય સમવતારની અપેક્ષાએ આ બધાં પાત-પાતાની અપેક્ષાએ બૃક્ત્પ્રમાણ સમ્પન્ન આગળ આગળના કાયવિભાગમાં વતે છે. તેમજ સાગરાપમ ઉત્સપિંણી અને અવસપિંણી કાળમાં પણ રહે છે (जोसप्पिणी उद्यपिणीजो आयसमोयारेण आयमावे, समोयरंति, तदुभय समो-यारेण पोगाळपरियट्टे समोयरंति आयमावे य) ઉત્સપિંછી આવસપિંણી કાળ આત્મસમવતારની અપેક્ષાએ આત્મભાવમાં રહે છે, અને ઉભયસમવતારની અપેક્ષાએ પુદ્રગલ પરિવર્તનમાં રહે છે, તેમજ પાતાના નિજસ્વરૂપમાં પણ રહે છે. (पोग्गळपरियट्टे आयसमोयारेण आयमावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेण तीतदा अणागतदासु सनोयरइ, आयमावे य) પુદ્રગલ પશ્વિત આત્મસમવતારની અપેક્ષાએ પાતાના નિજ રૂપમાં રહે છે, તેમજ ઉભય સમયવતારની અપેક્ષાએ પાતાના નિજ રૂપમાં રહે છે, અને આત્મસમવતારની અપેક્ષાએ પાતાના બિજ રૂપમાં રહે છે, અને આત્મસાવતારની અપેક્ષાએ પાતાના બિજ રૂપમાં રહે છે, તેમજ ઉભય સમયવતારની અપેક્ષાએ પાતાના બિજ રૂપમાં રહે છે, અને આત્મસાવતારની અપેક્ષાએ પાતાના નિજ રૂપમાં રહે છે, અને અત્મલાવતારની અપેક્ષાએ પાતાના બિજ રૂપમાં રહે છે, અને અત્મલાવતારની અપેક્ષાએ પાતાના બિજ રૂપમાં રહે છે, અને આત્મસાવતારની અપેક્ષાએ પાતાના નિજ રૂપમાં રહે છે, અને આત્મભાવમાં પણ રહે છે. णनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४१ क्षेत्रसमवतारादीनां निरूपणम् ७२१

भाइ~स एव कालसमवतार इति। अय भावसमवतारं निरूपयति। तत्र-अय कोऽसौ भावसमवतारः ? इति शिष्यमक्षः । उत्तरयति-भावसमवतारः-भावस्य⇒ कोधादेः समवतारः आत्मसमवतारस्तदुअयसमवतारश्वेति द्विविधः भइन्नाः । तत्र - कोध आत्मसमवतारेण आत्मभावे समवतरति, तदुभयसमवतारेज-माने समव-तरति आत्मभावे च । तथा-मानम् आत्मसमवतारेण आत्ममावे समवतरति, तदु-

रहता है। (तीतद्धा अणागतद्धा अगयसमेायारेण आयभावे समोय-रांति, तदुभयसमेायारेणं सब्बद्धाए समोयरांति आयभावे य) अतीत काल और अनागत काल ये आत्मसमयतार की अपेक्षा आत्मभाव में रहते हैं, तथा उभय समवतार की अपेक्षा सर्वाद्धा काल में रहते हैं और आत्मभाव में भी रहते हैं। (से तं कालसमोयारे) इस मकार यह काल समवतार का विचार है। (से तं कालसमोयारे) इस मकार यह काल समवतार का विचार है। (से कि तं भावसमोयारे) हे भदत ! भाव समवतार का विचार है। (से कि तं भावसमोयारे) हे भदत ! भाव समवतार का विचार है। (से कि तं भावसमोयारे) हे भदत ! भाव समवतार का विचार है। (से कि तं भावसमोयारे) हे भदत ! भाव समवतार का विचार है। (से कि तं भावसमोयारे) हे भदत ! भाव समवतार का किचार है। (से कि तं भावसमोयारे) हे भदत ! भाव समवतार का किचा है ! पह भाव समवतार (दुविहे पण्णते) दी प्रकार का कहा है। (ते जहा) जैसे--( आयसमो-यारे तदुभयसमोयारे) आत्मसमवतार और तदुभय समवतार ! (कोहे आयसमोयारेणं आयभावे समोयरह, तदुभयसमोयारेण-माणे समोयरह, आयभावे य) कोध आत्मसमवार की अपेक्षा आत्मभाव में-निजमें-रहता है तथा उभय समवतार की अपेक्षा

(तीतदा अणागतदाड आयसमोयारेण आयभावे समोधर ति, तदुभयसमोयारेणं सव्यद्वाए समोयरंति आयभावे थ) અतीत काण અને અનાગત काण એ છે। આત્મસમવતારની અપેક્ષા આત્મભાવમાં રહે છે, તેમજ ઉભય સમવતારની અપેક્ષાએ સર્વાદ્ધા કાળમાં રહે છે, અને આત્મભાવમાં પણ રહે છે (से त फाठसमोयारे) આ પ્રમાણે આ કાળ સમવતારના વિચાર છે. (से किं त काठसमोयारे) આ પ્રમાણે આ કાળ સમવતારના વિચાર છે. (से किं त मावसमोयारे) હે ભદ'ત ! ભાવ સમવતાર છું છે ! (मावसमोण रे) का धा दि કધાયોના જે સમવતાર છે, તે ભાવસમવતાર છે, આ ભાવસમવતાર (दुविहे पण्णते) છે પ્રકારના કહેવામાં આવેલ છે. (तं जहा) જેમ કે (आयसमोयारे तदुभयसमोयारे) આત્મસમવતાર અને તદુભય સમવતાર (कोहे आयसमोयारेण आयभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेण माणे, समोयरइ, आयभावे य) के ध આત્મસમવતારની અપેક્ષા, આત્મભાવમાં-નિજમાં-રહે છે. તેમજ ઉભય

## मनुयोगहारस्व

985

भयसमबतारेण तु मायायां समवतरति, आत्मभावे च। एवं-माया लोभादिषु चापि प्रत्येकम् आत्मसमवतारेण आत्मभावे समवतरति, तदुभयसमववारेण उत्तरो-त्तरस्मिन् समवतरति आत्ममावे च। अत्र सूत्रकारः संग्रहणीं गाथामाइ--'कोद्दो माणं' इत्यादि। अयं भावः-औदयिकभावरूपत्वात् कोधादयो भावसमवतारेऽधि कृताः। तत्र--अद्दर्क्वारमन्तरेण कोधो न भगति, प्रत्युत अद्दद्वारवानेव क्रुध्यति,

मान में भी रहता है। और निज में भी रहता है। (एवं माणे, माया, लोभे, रागे, मोहणिज्जे अट्ठकम्मपयडीओ आयसमीयारेणं आयभावे समोयरइ तदुभयसमीयारेणं छव्विहे भावे समोयरह आयभावे य) इसी प्रकार मान, लोभ, राग, मोहनीय, और अष्टकर्मप्रकृतिर्या ये प्रत्येक आत्मसमवतार की अपेक्षा अपने २ निज भाव में अवतरित होती है। तथा उभयसमवतार की अपेक्षा से नान का माया में और आत्मभाव में, माया का लोभ में तथा आत्मभाव में लोभ का राग में और आत्मभाव में, राग का मोह में तथा आत्मभाव में लोभ का राग में और आत्मभाव में, राग का मोह में तथा आत्मभाव में लोभ का राग में और आत्मभाव में, राग का मोह में तथा आत्मभाव में लोभ का राग में और आत्मभाव में, राग का मोह से तथा आत्मभाव में लोभ का अष्टकर्म प्रकृतियों में एवं आत्मभाव में अध्यकर्मकृतियों का छह प्रकार के भावों में तथा आत्मभाव में समवतार होता है। यहां सूत्र-कारने जो 'कोहो मार्ण इत्यादि गाथा कही है सो इसी अभिमाय को पुष्ट करने के लिये कही है। जिसका तालपर्य यह है-कि कोघादिक औदारिक भावरूप हैं। इसलिये उन्हें भावसमवतार में गिना

સમવતારની અપેક્ષાએ માનમાં રહે છે. અને નિજમાં પણ છે. (एवं माणे, माया, लोभे, रागे, मोहणिष्जे अट्रकम्मनडीओ आयसमोयारेणं आयभावे समो-यरंति तद्भयखमोयारेणं छव्विहे भावे समोयरइ आयभावे य) आ प्रभागे માન, માયા, લાેલ, રાગ, માહનીય અને અષ્ટકર્મપ્રકૃતિઓ આમાંથી દરેકે દરેક આત્મસમવતારની અપેક્ષાએ પાતપાતાના નિજ ભાવમાં અવતરિત હાય છે. તેમજ ઉભય સમવતારની અપેક્ષાએ માનના માયામાં અને આત્મભાવમાં **લાેલનાે રાગમાં અને** આત્મભાવમાં, રાગનાે માહમાં તેમજ આત્મભાવમાં. માહના અષ્ટ કર્મ પ્રકૃતિઓમાં તેમજ આત્મભાવમાં અષ્ટ કર્મપ્રકૃતિઓના ૬ પ્રકારના ભાવામાં તેમજ આત્માભાવમાં સમવતાર હેાય છે. અહીં સત્રકારે જે 'कोहो माणं' ઇત્યાદિ ગાથા કહી છે તે એજ અભિપ્રાય પુષ્ટ કરવા માટે કહી છે. જેનું તાત્પર્ય આ પ્રમાશે છે કે-કોધ દિક ઔદયિક સાવરૂપ છે, એથી તેમને ભાવ સમવતારમાં ગણવામાં આવેલ છે. અહંકાર વગર ક્રાપ ઉત્પન્ન થાય નહિ અહંકારી પ્રાણી જ ક્રોધ ১ই Э.

अनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २५१ क्षेत्रसमबतारादीनां निरूपणम्

अतः क्रोधस्य उभयसमवतारेण माने समवगारो भवति आत्मभावे च ! आत्म समवतारेग च अक्ष्मभावे समवतरति । तथा- जीवः क्षपणकाले मानदलिकं मायाया मक्षिण्य क्षपयति, अत्रो मानस्य उमयसमवतारेण मायायां समवतार आत्ममावै च, आत्मसमवतारेण तु आत्म नावे । तथा-मायादलिकं क्षपणकाले लोभे मक्षिप्य सपयतीति मायाया उभयसमवतारेण लोभे समवतारः आत्ममावे च, आत्म-समनतारेण तु आत्ममारे समनतारः । एनमेन उभयसमनतारेण लोभस्य रागे गया है। अहंकार के विना कोध उत्पन्न नहीं होता है। अहंड्रारी प्राणी ही कोध किया करता है। इसलिये उभयसमवतार की अपेक्षा कोघ का समबतार मान में कहा गया है और अपने निजरूप में भी कहा गया है। तथा आत्मसमवतार की अपेक्षा निज-रूप में ही कहा गया है। क्षपक श्रेणी में आरूढ हुआ जीव जिस समय मान का क्षय करने के लिये प्रवृत्त होता है, उस समय बह मान के दलिकों को माया में प्रक्षिप्त करके क्षय करता है। इसलिये जभयस-मबतार की अपेक्षा मान का माया में और अपने निज-रूप में भी समयतार कहा गया है। तथा आत्मसमयतार की अपेक्षा अपने निजरूप में ही समवतार कहा गया है। इसी प्रकार से माया के दलिकों को, क्षपणकाल में लोभ में प्रक्षिप्त कर क्षय करता है, इस-लिये माया का उभवसवतार की अपेक्षा लोभ में समवतार कहा गया है और आरमभाव में भी समबतार कहा गया है। तथा आत्म. समयतार की अपेक्षा आत्म भाव में ही समयतार कहा है। इसी प्रकार

સમવતારની **અ**પેક્ષાએ કોધનેા ઝ્રેથી ઉભય સમવતાર માલમાં કહેવામાં આવેલ છે અને પે.તાના નિજ રૂપમાં પણ કહેવામાં આવેલ છે. તેમજ આત્મ સમવતારની અપેક્ષાએ નિજ રૂપમાં પણ કહેવામાં આવેલ છે. ક્ષપક શ્રેણીમાં આરૂઢ થયેલ જીવ જેમ સમય માનના ક્ષમાર્થે પ્રવૃત્ત હાેય છે, તે વખતે તે માનના દલિકોને માયામાં પ્રક્ષિપ્ત કરીને ક્ષય કરે છે. એથી ઉલય સમવતારની અપેક્ષાએ માનના માયામાં અને પાતાના નિજ રૂપમાં પણ સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે. તેમજ આત્મસમવતારની અપેક્ષાએ નિજ રૂપમાં જ સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે. આ પ્રમાણે મા<mark>યાના દલ</mark>િ-**કાને સપ**ણુ કાળમાં, લાેભમાં પ્રસિપ્ત કરીને સય ક**રે છે. એથી** માયાના ઉભય સમવતારની અપેક્ષાએ લાેભમાં સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે અને આત્મભાવમાં પણ સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે. તેમજ આત્મસમવતારની

# अनुयोगद्वारसूत्रे

आत्ममावे च समवतारः, रागस्य च मोहनीयमेदत्वान्मोहे आत्मभावे च समब-तारः, मोहस्य कर्म भेदत्वादष्टम् कर्मत्रकृतिषु आस्तमावे च समवतारः, अष्टकर्म प्रकृतीनामोदयिकौपशमिकादि भावट्तित्वात षट्स भावेषु आत्मभावे च समव-तारः । षड्भावानां जीवाश्रितत्वाद् जीवे समवतारः आत्मभावे च । जीवस्य च जीवास्तिकायभेदत्वात् जीवास्तिकाये समवतार आत्मभावेच। जीवास्तिकायस्य च द्रव्याश्रितत्वात् सभश्वद्रव्ये समवतारः आत्मभावे च। आत्मसमवतारेण तु डभग्र समवतार की अपेक्षा लोभ का राग में और आत्मभाव में समवतार कहा गया है। तथा मोहनीय का भेद होने के कारण राग का मोहनीय में एवं आध्यभाव में समवतार कहा गया है। कर्मी का . भेदरूप होने के कारण मोह का अष्टकर्म बकुतियों तथा आश्मभाव में समवतार कहा है। अष्ट कर्मप्रकृतियों की औदयिक औपशमिक आदि भावो में प्रवृत्ति होने के कारण छह भावों में तथा आत्मभाव में सम-वतार कहा गया है। छह भाव जीशास्त्रित होते हैं, इस्टलिये इनका जीव में तथा आत्मभाव में समवतार कहा है। जीवास्तिकाय का भेद होने के कारण जीव का जीवास्तिकाय में और आक्ष्मभाव में अवतार कहा है। जीवास्तिकाय का द्रव्याश्रित होने के कारण समस्तद्रव्य में और आध्मभाव में समबतार कहा है। तथा आध्मसमवतार की अपेक्षा तो इन लोभादिकों का समवतार आत्मभाव में ही जानना चाहिये।

અપેક્ષાએ આત્મભાવમાં જ સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે. 281 પ્રમાજો ઉત્તય સમવતારની અપેક્ષાએ લાેભના રાગમાં અને આત્મભાવમાં સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે. તેમજ માહનીયના લેક હાવા ખટલ રાગના માહનીયમાં તેમજ આત્મભાવમાં સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે. કર્મ લેઠ રૂપ ખદલ માહને અષ્ટ કમ પ્રકૃતિઓ તેમજ આત્મભાવમાં સમવતાર કહેવામાં **મ**ાવેલ છે. અષ્ટ કર્મ પ્રકૃતિઓાની ઔકચિક ઔપશમિક વગેરે લાવામાં પ્રવૃત્તિ હાેવા બઢલ ૬ ભાવામાં તેમજ અઃત્મભાવમાં સમવતાર કહેવામાં ખાવેલ છે. ૬ સાવેા જીવાશ્રિત હેાય છે, એથી એમના જીવમાં તેમજ આત્મભાવમાં સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે. જગાસ્તિકાયના ભેદ હાવા ખદલ જીવના જીવાસ્તિકાયમાં અને આત્મભાવમાં અવતાર કહેવામાં આવેલ છે. જીવાસ્તિકાય દ્રવ્યાશ્ચિત હાેવા ખદલ સમસ્ત દ્રવ્યમાં અને આત્મભાવમાં સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે. તેમજ આત્મસમવતારની અપેક્ષાએ તે આ લાભાદિકાના સમવતાર આત્મમાવમાં જ જાણવા જાઇએ. પ્રમાણે સા

હરપ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४१ क्षेत्रसमवतारादीनां निरूपणम् 🚽

लोभादीनामात्ममावेऽपि समवतारो बोध्यः । तदेवं समस्तो भावसमवतारो निरू थित इति स्वयितुमाह-स एप भावसमवतार इति । अत्रेदं बोध्यम्-अत्र स्रुते दि विवारणीयत्वेनाव्हथकं मस्तुतम् । तत्र सामायिकाधध्ययनानां सायोपग्रमिकभाव-रूपत्वात् पूर्वोक्तरेषु आन्नुपूर्वादिभेदेषु क समवतारो भवताति निरूपणीयमेव, इस प्रकार समस्त भावसमवतार निरूपित किपा। इस बात को स्चित करने के लिये (से तं भावसमोघारे) ऐसा सन्नकारने कहा है। (एवं छव्विहे भावे, जीवे, जीवत्थिकाए आयसमोघारेणं आघभावे समोपरंति, तद्रुभय समोपारेणं सव्वद्वदेसु समोपरइ आयभावे य) इस स्त्रपाठ का अर्थ पूर्वोक्तरूा से स्पष्ट ही हो जाता है । अतः इस का स्वतन्त्ररूप से अर्थ नहीं लिखा है। तारपर्य तो इसका यही है कि छह प्रकार के भाव आरमसमवतार की अपेक्षा जीव में और आत्मभाव सि स्वेतरि होते हैं और उभयसमवतार की अपेक्षा जीव में और आत्मभाव में समवतरित होते हैं । जीव का समवतार उभयसमवतार की अपेक्षा जीवास्तिकाय में और जीवास्तिकाय का समस्त द्रव्य में एवं आत्मभाव में समवतार होता है। यहां ऐमा समझना चाहिथे—

इस सूत्र में विचारणीय होने से आवद्यक प्रम्तुत हैं। उसमें सामायिक आदि अध्ययनों का क्षायोपदाफिक भावरूप होने से पूर्वोक्त आनुपूर्वी आदि भेदों में कहां र समवतार होता है ?' ऐसा ही निरूपण समस्त लाव समवतार निइपित धरवामां आव्या छे. आ वातने १५७८ धरवा भाटे (से त' मावसमोयारे) आ प्रमाधे सूत्रधारे ध्रेखुं छे. (एवं छव्विदे मावे, जीवे, जीवस्थिठाए, आयसमोयारेण आयमावे समोयर ति तदुभय समोयारेणं सब्ब दब्वेसु समोयरइ आयमावे य) आ सूत्रधारे ध्रेखुं छे. (एवं छव्विदे भावे, जीवे, जीवस्थिठाए, आयसमोयारेणं आयमावे समोयर ति तदुभय समोयारेणं सब्ब दब्वेसु समोयरइ आयमावे य) आ सूत्रपाठना अर्थ भूवींडत इपमां ज १९७८ थर्ध ब्लय ज छे. कोथी आने। स्वतंत्र इपमां अर्थ १५९८ धरवामां आव्ये। नथी आनुं तारपर्थ छेज छे हे ६ प्रधारना लावे। आत्म समवतारनी अपेक्षाछे निज स्वइपमां समवतरित डाय छे अने डलय समवतारनी अपेक्षाछे जिन्न स्वइपमां समवतरित डाय छे अने डलय समवतारनी अपेक्षाछे जिन्न स्वइपमां समवतरित डाय छे. अने डलय समवतारनी अपेक्षाछे जिन्न स्वइपमां समवतरित डाय छे. अने छवा-स्तिधायने। समस्त द्रव्यमां तेमज आत्मलावमां समवतार ढाय छे. अढी' आ प्रमाधे समक्त्र जीध्छे.

આ સૂત્રમાં વિચારણીય હેાવા ખદલ આવશ્યકેા પ્રસ્તુત છે. તેમાં સામાયિક વગેરે મધ્યયનેાના ક્ષાયાપશમિક ભાવરૂપ હેાવા ખદલ પૂર્વાક્રત આનુપૂર્વી વગેરે ભેઢામાં ક્રયાં કથાં સમવતાર હેાય છે કે એવું જ નિરૂપણ

## अनुयोगद्वारस्त्रे

शास्त कारमहत्तेरन्यत्र तथैव दर्शनात् । अत्र तु सामायिकाधध्ययनादीनां समवतारः सुखवोध्यत् शत् सूत्रकृता न मरूपितः, तथाऽपि मन्दमतिबोधाय स किंचिकिरू-प्यते । तत्र सामायिकम्-उत्कीर्त्तनविषयत्वात् उत्कीर्त्तनानुपूर्व्यां समवतरति । तथा गणनानुपूर्व्यानपि समवतरति । पूर्वानुपूर्व्यां गण्यमानमिदं पथमम् , पश्चा नुपूर्व्या तु गण्यमानं षष्ठं मवति । अनानुपूर्व्यां तु द्व्यादि स्थानदृत्तित्वात् अनियत मिति पूर्वमेवोक्तम् । नाम्नि च औदयिकादीनां पण्यामपि मावानां समवतारः ।

करना योग्य था-क्योंकि ज्ञास्त्रकारों की प्रवृत्ति अन्यन्न ऐसी ही देखी जाती है। परन्तु यहां सन्नकारने सामायिक आदि अध्ययनों का जो सम-वतार नहीं कहा है, उसका कारण यह है कि-'उनका समवतार खुखा-वषोध्य है। फिर भी मन्दमतिवाछे विाग्यजनों को समझाने के लिये उस विषय में कुछ कहा जाता है-सामायिक उत्कर्तन का विषय होता है-इसलिये उसका समक्तार उत्कीर्तनानुपूर्वी में होता है। तथा गणनानुपूर्वी में भी होता है। पूर्वानुपूर्वी से जब इसकी गणना की जाती है, तो यह प्रथम स्थान पर आता है और पश्चानुपूर्वी से इसकी गणना की जाती है, तब यह छठे स्थात्र पर आता है। तथा जब इसकी गणना अनानुपूर्वी से की जाती है तब यह दूसरे आदि स्थानों पर आता है। अतः इसका स्थान\_नियत नहीं। यह बात हमने पहिछे ही कह दी हैं। नाम में औदयिक आदि छहों भाषों का समक्तार होता है।

કરવું ચાેગ્ય કહેવાય કેમકે શાસ્તકારાની પ્રવૃત્તિ અન્યત્ર આ પ્રમાથે જ જોવામાં આવે છે. પરંતુ અહીં સૂત્રકારે સામાયિક વગેરે અધ્યયનાના જે સમવતાર કહેલ કથી, તેતું કારણ આ પ્રમાણે છે કે તેમના સમવતાર સુખાવખાધ્ય છે' છતાં એ મન્દબુદ્ધિવાળા શિખ્યાને સમજાવવા માટે તે સંબંધમાં થે ડું કહેવામાં આવે છે-સામાયિક ઉત્કીર્તનના વિષય હાય છે, એથી તેના સમવતાર ઉત્કીર્ત નપૂર્વીમાં થાય છે. તેમજ ગણુનાનુપૂર્વીમાં પણ હાય છે. પૂર્વાનુપૂર્વીમાં પણ હાય છે. પૂર્વાનુપૂર્વીથી જયારે તેની ગણુના કરવામાં આવે છે ત્યારે આ પ્રથમ સ્થાને આવે છે. અને જ્યારે તેની ગણુના કરવામાં આવે છે ત્યારે આ પ્રથમ સ્થાને આવે છે. અને જ્યારે તેની ગણુના કરવામાં આવે છે. ત્યારે આ પ્રથમ સ્થાને આવે છે. અને જ્યારે તેનાં જ્યારે આની ગણુના કરવામાં આવે છે, ત્યારે આ છઠ્ઠા સ્થાન પર આવે છે. તેમાં જ્યારે આની ગણુના અનાનુપૂર્વીથી કરવામાં આવે છે, ત્યારે આ બીજા વગેરે સ્થાના પર આવે છે. એથી આનું સ્થાન આ અપેક્ષાએ અનિયત જ રહે છે, નિયત નહિ. આ વાત અમે પહેલાં જ સ્પબ્દ કરી દીધી છે. નામમાં ઔદયિક વગેરે બધા ૬ ભાવે:ના સમવતાર હાય છે. આમાં સામાયિક અધ્યયન

| अनुयोगवन्द्रिका | टीका | सूत्र | રશ્ | क्षेत्रसमघतारादीनां निरूपणम् | セテン |
|-----------------|------|-------|-----|------------------------------|-----|
|-----------------|------|-------|-----|------------------------------|-----|

तत्र-सामायिकाध्ययनं श्रुग्झानरूपत्वेन क्षायोपशमिकभावद्वत्तित्वात् क्षायोप-श्वमिकमावरूपे नाम्नि समवतरति । उक्तंच∽

'छव्तिइ नामे भावे, खओवसमिए सुयं समोयरइ । जं सुयताणावरणव खओवसमयं तयं सब्बं' ॥१॥ छाया --- षड्विधनाम्नि भावे क्षायोपशमिके श्रुतं समवतरति । यत् श्रुतज्ञानावरण क्षायोपशमजं तकत् सर्वम् ॥इति॥ द्रव्यादि मेदभिन्नस्य प्राङ्गनिर्णीतस्य ममाणस्य माद्यमाणनामके मेदे जीवभाव रूपरवादिदं सामायिकं समवतरति । उक्तंच-

'दव्धाइ चउन्भेयं पमीयए जेल तं पमाणंति । इलमज्झवलं भावोत्ति भावपमाणे समोयरह' ॥ छाया---द्रव्यादि चतुर्भेदं प्रभीयते येन तत् भमाणमिति । इदमध्यवनं भाव इति भावममाणे समवत्तरति ।।इति।

इसमें सामायिक अध्ययन श्रुत ज्ञानरूप होने से क्षायोपदामिक भाव में आता है। इसलिये उसका समवतार क्षायोपदामिक भावरूप नाम में होता है। उक्तं च छह प्रकार के नाम में क्षायोपदामिक भाव में आत का समवतार होता है। क्योंकि जितना भी अतुतज्ञान होता है, वह सब श्रुतज्ञानावरणीय कर्म के क्षयोपदाम से जन्य होता है जिसका वर्णन पहिछे किया जा चुका है। ऐसे प्रमाण के जिसके द्रव्य आदि अनेक मेद हैं, भावप्रमाण नाम के भेद में यह सामायिक अध्ययन जीव का भावरूप होने के कारण समवतरित होता है। उक्तं च-जिसके द्रारा वस्तुका वास्तविक स्वरूप जाना जावे उसका नाम प्रमाण है और वह प्रमाण द्रव्यादिक के भेद से चार प्रकार होता है। यह अध्ययन जीव का भावरूप है इसलिये भावप्रमाण में इसका समवतार होता है। भाव-

મુત્રજ્ઞાનરૂપ હાેવા બદલ ક્ષાયાપશમિક ભાવમાં આવે છે એથી આને સમ-વતાર ક્ષાયાપશમિક ભાવરૂપ નામમાં હાેય છે. ઉઠતંચ ૬ પ્રકારના નામામાં ક્ષાયાપશમિક ભાવમાં મુત્રના સમવતાર થાય છે ઠેમકે જેટલું પદ્મ મુતજ્ઞાન હાેય છે, તે બધું મુતજ્ઞાનાવરદ્મીય કમ્યના ક્ષયાપશમથી જન્ય હાેય છે. જેનું વર્ણન પહેલાં કરવામાં આવેલ છે. એવા પ્રમાણુના કે જેના દ્રવ્ય વગેરે ઘણુા ભેદા હાેય છે, ભાવપમાણુ નામના ભેદમાં આ સામાયિક અધ્યયન જીવ ભાવરૂપ હાેવા બદલ સમવતરિત થાય છે. ઉઠતંચ જેના વડે વસ્તુના વાસ્તવિક સ્વરૂપનું જ્ઞાન થાય, તેનું નામ પ્રમાણુ છે, અને તે પ્રમાણ દ્રવ્યાદિકના ભેદથી ચાર પ્રકારનાં હાેય છે. આ અધ્યયન જીવના



भावममार्णतु गुणप्रमाणनयवमाणसंख्वाममाणेति त्रिविधम् । तत्र-गुणममाण-संख्याममाणयोरेव समवतारो भवति, न तु नयप्रमाणे । यथपि-'आसज्ज उ सोयारं नए नयविसारओ जूया'

छाया—भासाध तु श्रोतारं नयान नयविशारदो ब्रूगात्, इत्यादि वचनात् वरवित्रयपमाणेपि नयसमवतार उक्तः, तथाऽपि सम्मात तथाविधनयविचारा भावाद् याधार्थ्येन तद्नवतार एव ! उक्तंत्राऽपि- मूढनइयं सुर्यं कालियं तु न नया समोयरंति इहं' छाया-पूढनयिकं श्रुतं कालिकंतु न नयाः समवतरन्ति इह । तथा च-'मूढनयं तु न संगई नयप्पमाणावयारो से' छाया-मूढनयं तु न सम्प्रति नय ममाणावतारस्तस्य इति ! गुणममाणं तु जीवाजीवगुणभेदाद् द्विविधम् । तत्र

प्रमाण गुणप्रमाण, नयप्रमाण, और संख्या प्रमाण इस प्रकार तीन प्रकार का है, सो इस अध्ययन का सनवतार गुणप्रमाण और संख्या-प्रमाण इन दो में ही होता है। नय प्रमाण में नहीं। यद्यपि 'आसज्ज-उ सोयारं नए नयविस्ताओ वूया' इस वचन के अनुसार कहीं २ नय-प्रमाण में भी इसका समवतार कहा गया है, तो भी इस समय तथा-विधनय के विचार का अभाव होने से यधार्थतः उसमें इसका अनव-तार ही जानना चाहिये। कहा भी है-'मुटनइयं सुयं कालियं तुन नया समोयरंति' अर्थात् आचाराङ्गादिक कालिक आत्र मुहनयचाले, अर्थात् नयरहित होने से उनमें नयों का समवतार नहीं होता है। तथा 'मूटनयं तुन संपह नयप्रमाणावयारो से' इन प्रमाण से भी यही पुष्ट होता है कि---' नयरहित सामायिक अध्ययन का समवतार नयपमाण में नहीं होता है। जीव और अजीब के गुणों के भेद से गुणप्रमाण दो प्रकार का होता है। सो इस सामायिक का

ભાવરૂપ છે, એથી ભાવપ્રમાણુમાં આંના સમવતાર દાય છે, ભાવપ્રમાણુ-ગુણુ-પ્રમાણુ, નયપ્રમાણુ અને સંખ્યાપ્રમાણુ આ પ્રમાણુ ત્રણ પ્રકારનાં છે, એથી આ અધ્યયનના સમવતાર ગુણુપ્રમાણુ અને સંખ્યાપ્રમાણુ આ અન્નેમાં થાય છે. નયપ્રમાણુમાં નહીં- એ કે "ભાણુગ્ર ક સોથારં નપ નચવિદ્યારએ વૂચા" અર્થાત્ આ વચન સુજબ કાઇક સ્થાને નયપ્રમાણુમાં પણુ આના સમવતાર કહેવામાં આવેલ છે, છતાં એ આ સમયે તથાવિધ નયના વિચારના અભાવ હોવા બદલ યથાર્થતા તેમાં આના અનવતાર જ બાણુવા બેઇએ. કહ્યું પણુ છે કે-''મૂઢનદ્રથ' સુચ' દાહિયં તુ ન નયા સમોચર'તિ" અર્થાત્ આચારાંગાદિક કાલિક શુત મૂઢનયવાળા એટલે કે નય વિનાના હોવાથી તેઓમાં નથાના સમવતાર થતા નથી. તેમજ ''મૂઢનથ' તુ ન સંપદ્દ નચપવમાળાવથારો સે' આ અન્ને પ્રમાણુથી પણુ આ પુષ્ટ થાય છે કે 'સામાયિક અધ્યયનના સમવતાર નયપ્રમાણુમાં થતા નથી જીવ અને અજીવના ગુણાના ભેદથી ગુણુપ્રમાણુ બે પ્રકારના હોય છે. એથી આ સામાયિકના

#### अनुयोगचन्द्रिका टाका सत्र २४१ क्षेत्रसमवतारादीनां निरूपणम

970)

द्वित्रिधे ग्रुणप्रसाणे सामाधिकस्य अधिादयोगरूणस्वात् जीवस्तृक आणे समन-तारः । जीवगुणवमाणमपि ज्ञानदर्शनचान्त्रिभेदैस्त्रिविधम् / ्व सामाल्कस्य ज्ञानरूपत्वेन ज्ञानमनाणे समवतारो भवति । ज्ञानधमाणमपि पत्यक्षानुमानोपमा-नागमभेदेन चतुर्विथम् । तत्र सामायिकस्य आक्षोपदेशरूःत्वेनागमत्वात् आम-मममागेऽन्तर्भावो भवति । आगमोऽपि ळौकिको लोकोत्तरश्वेति दिविधः, तत्र सामायिकस्य तीर्थकृत्मणीतत्वेन लोकोत्तरे समवतारः। लोकोत्तरोऽप्यागम आत्मान गमानन्तरागमगरम्परागमभेदेन त्रिविधः । तत्र त्रिविधेऽप्यस्य समवतारो बोध्या। नामादिभेदमिन्ने संख्याप्रमाणेऽप्यस्य परिमाणसंख्यायां सम्रवतारः । बक्तव्य समवतार जीव का उपयोगहर होने के कारण जीवगुणप्रमाण में हुआ है। जीव गुणप्रमाण जी ज्ञान, दर्शन और चारित्र के भेद से मीन प्रकार का कहा हुआ है, सो उसमें से इसका समचतार ज्ञानरूप हे।ने के कारण ज्ञानप्रमाण में होता है। ज्ञानप्रमाण भी प्रस्यक्ष, अनुमान, आगम और उपमान के भेर से चार प्रकार का होता है-सो इस काम-यिक का आसोपदेशरूग होने के कारण आगम होनेसे आगम प्रमाण में अन्तर्भाव हे।ता है ! आगम भी लौकिक आगम और लोकोत्तर आगम के भेद से दो प्रकार का है-सो तीर्थकरो द्वारा प्रणीत होने के कारण मामायिक का समयतार होकोत्तर आगम में होता है। लोकोत्तर आगम भी आत्मांगम अनन्तरोगम और परम्परागम के भेद से तीन प्रकार का है-सो इन नीनों प्रकार के आगम में इसका समवतार जानना चाहिये। संख्या-प्रमाण, नाम, स्थापना, द्रव्य, औषम्य, સમવતાર જીવને ઉપયોગ રૂપ હાવા બદલ જવગુણપ્રમાણમાં થયેલ છે, જીવ ગુણપ્રમાણ પણ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના ભેદથી ત્રણ રૂપમાં કહેવામાં છે. તેા તેમાંથી આનેા સમવતાર જ્ઞાનરૂપ હેાવા **સ્મા**વેલ ખદલ સાનપ્રમાણ હાય છે. જ્ઞાનપ્રમાણ પણ, પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, અગમ અને ઉપ-માનના લેદથી ચાર રૂપમાં કહેવામાં આવેલ છે. તેા આ સામાહિક આપ્તાન પદેશ ૩૫ હેલા બદલ આગમ હેાવાથી આગમ પ્રમાણમાં અન્તર્જ્ઞાવ શ્ર ય છે. આગમ પણ લૌકિક આગમ અને લાેકાત્તરના લોદથી બે પ્રકારના હેાય છે. તાે તીર્થ કરેા વડે પ્રહ્યીત હાેવા અદલ સામાયિકનાે સમવતાર લાેકાેત્તર આગમમાં થય છે. લે કાત્તર આગગ પણ આત્માગમ, અનન્તરાગમ સ્ય ને પરમ્પરાગમના ભેલ્થી ત્રણ પ્રકારના દાય છે, તે આ ત્રણે પ્રકારના આગમામાં આને સમવતાર અભ્વો નેઇએ. સંખ્યાપ્રમાણ નામ, સ્થાપના অ০ ৭২

## **सनुयोगहारस्**त्रे

ULO

साय।म पि इदं स्वसमयवक्तव्यतायां समयतरति । यत्रापि परोभयवर्णनं तत्रापि निश्वयतः स्वसमयवक्तव्यतैव, सम् अहब्टि परिगृहीउत्वेन परोभयसमययोरपि स्व समयत्वात् । सम्बग्दब्टिस्तु पासमयमपि स्वविषयविभागेनैव योजयति, नस्वेका-न्तपक्षमगल्लम्बते, अतः सम्यग्द्रधिटयरिग्रहीतः सर्वोऽिदि स्वसमय एव भवति। ततश्व वस्तुष्ट्रस्था सर्वाध्ययनानामपि स्वसमयवक्तव्यतायामेव सम्बतारः । उक्तं चापि परिमाण, ज्ञान, गणना और भाव के भेद से आठ प्रकार का कहा है---से। इसका अन्तर्भाव यहां पांचचे परिमाण संख्याप्रमाण में हुआ है। वक्तव्यता भी तीन या दो तरह की कही गई हैसो उसमें भी इसका समबतार स्वसमयवक्तव्यता में हुआ है। जहां परोभयदक्त-ब्यता का वर्णन है, सो वे दोनों प्रकार की वक्तव्यमाएँ भी निश्चयनघ की मान्यतानुसार नहीं है। उसकी मान्यतानुसार तो केवल एक स्वसमय बक्तव्यता एवं तदुभयबक्तव्यता ये दोनों भी जब सम्य-ग्टछि जीव बारा परिग्रहीन हो जाती है, तब ये स्वसमधवक्तव्यतारूप ही बन जाती हैं। क्योंकि सम्पग्दछि जीव परसमय को भी स्वसमय के अनुरूप ही समझ कर समझाता है। एकान्त पक्ष का अबरुम्बन वह नहीं करता है किन्तु स्याब्राद की मुद्रा से उन्हें मुद्रित कर अपनी योग्यतानुसार अभिप्रेतार्थ साधक धनाता है। इसलिये सम्पग्टछि द्वारा परिगृहीत समस्त विषय भी स्वसमयहप ही होता है। अतः समस्त अध्ययनों का अवतार वस्तुवृत्त्वा स्वसमय-દ્રવ્ય, ઔપમ્ય પરિમાણ, જ્ઞાન ગણના અને ભાવના ભેદથી 2413 પ્રકારતું કહેવામાં આવેલ છે. આના અન્તર્ભાવ પણ ત્યાં પરિમાણસ ખ્યા પ્રમાણમાં થયેલ છે. વક્લવ્યતા પણ ત્રસ કે એ પ્રકારની કહેવામાં આવેલ છે. તા તેમાં પણ આના સમવતાર સ્વસમય વકતવ્યતામાં થયેલ છે. જ્યાં પરાભય વક્તવ્યતાનું વર્ણન છે, તેાૃતે ખન્ને પ્રકારની વક્તવ્યતાએ પશુ નિશ્ચયનયની માન્યતા મુજબ નથી. તેની માન્યતા મુજબ તે৷ ફક્ત એક સ્વસમયવકતવ્યતા જ છે. પરસમય વકતવ્યતા અને તદુભયવકતવ્યતા એ ખન્ને પણ જયારે સમ્યગ્રદ્ધિ જીવ વડે પરિગૃહીત થત્ય છે, ત્યારે એ સ્વસમય વકલવ્યતા ૨૫ જ થઈ જાય છે. કેમકે સમ્યગ્દષ્ટિ જીવ પરસમયને પગ્ન સ્વસમયના અનુરૂપ જ સમજે છે. તે એકાંત પક્ષનું અવલંબન બહુષ્ટ્ર કરતું નથી પરંતુ સ્યાસ્વાદની સુદ્રાર્થી તેમને સુદ્ધિત કરીને પાતાની ચાગ્યતા મુજબ અભિપ્રેતાર્થ સાધક અને છે. એથી સગ્યગ્ દષ્ટિ વડે પરિગૃહીત સમસ્ત વિષય પણ સ્વસમયરૂપ જ હેાય છે. એથી સર્વ અધ્યયનાના અવતાર વસ્તુ વૃત્યા સ્વસંમય વક્તવ્યતામાં જ થાય છે. ઉક્તંગ્ર

अनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २४२ निक्षेपद्वारनिरूपणम्

'यरतमत्रो उपपं वा, सम्प्रदिष्ठोस्त ससपत्रो जेथं । तो सव्यव्ज्ञयणाई, ससम्यवच्च्चपा निषयाई ॥ छाया--परसमय उभयं वा सम्पग्दष्ठेः स्वसमयो येन । ततः सर्वाध्यपनानि स्वसमपवक्तव्यतानियतानि ॥इति। पत्रं च्यार्विंशतिस्त्वादिषानि विश्वावनीयमिति । इत्यं सभेदः समवतारो निरूषित

इति सूचयितुपाह-स एप समातार इति । इत्थं समेदउपक्रमो निरूषित इति सूच-थितुपाह-स एप उपक्रम इति । इत्थं च उपक्रमनाप्रकंग्थमं द्वारं निरूषितमिति सूवयितुनाह-उपक्रम इते मश्रमं द्वारं समाप्तविि ।।सू० २४१॥

अथ निक्षेपद्वारं निरूपथति-

मूलम्-से किं तं निक्खेते ? निक्खेते--तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-आहेनिष्फण्णे नामनिष्फण्णे सुत्तास्ठावगनिष्फणे। से किं तं ओहनिष्फण्णे ? ओहनिष्फण्णे चउवित्रहे पण्णत्ते, तं जहा-अड्झवणे अड्झोणे आए खवणा। से किं तं अड्झवणे ? अड्झवणे चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा--णामड्झवणे टवणड्झवणे बक्तव्यता में ही होता है। उक्तं च-जिस कारण परसमय और तदु-भय से ये सब सम्पर्ग्टाप्ट के स्वसमय है, इसी कारण समस्त अध्य-यत स्वसमयक्तव्यता में नियन हैं। इसी प्रकार से चतुर्विदातिस्तव आदिकों में भो समवतार का विचार कर छेना चाहिये। इस प्रकार सभेदसमवतार का वर्णन किया इसके वर्णन होने पर सभेद उपक्रम का वर्णन पूर्ण हो जाता है। इस प्रकार उपक्रम नामक इस प्रथम द्वार का वर्णन पूर्ण हो जाता है। इस प्रकार उपक्रम नामक इस प्रथम द्वार का वर्णन समाप्त हो चुका। यही चात सूत्रकारने (से तं उवक्कमे उव-कक्तम इइ पडमं दारं) इस स्वत्र पाठ द्वारा प्रदर्शित की है॥ सू॰ २४१॥

જે કારણથી પરસમય અને તદુગય આ બધા સમ્યગ્રદ્દિના સ્વસમય છે તે કારણથી જ સમસ્ત અધ્યયન સ્વસમય વકતવ્યતામાં નિયત છે – આ પ્રમાણે ચતુર્વિંશતિ સ્તવ અદિકામાં પણ સમવતાર વિષે વિચાર કરી લેવેા જેઇએ આ પ્રમાણે સસેક સમવતારનું વર્ણન કરવામાં આવેલ છે, આ વર્જુનથી સલેક ઉપક્રમનું વર્ણુંન પણ પૂર્ણ્ય થઇ જાય છે. આ પ્રમાણે ઉપ-ક્રમનામક આ પ્રથમદારનું વર્ણુંન સમાપ્ત થયું છે. એજ વાત સ્વકારે (સે તં વજીને ઉવજ્ઞમ દૃદ્દ પઢમં દ્વારં) આ સૂત્ર પાઠ વડે પ્રદર્શિત કરી છે. ાસ્. ૨૪૧ા

# **जनुयौगद्वारस्**त्रै

હૈર્રેરે

द्द्वज्झयणे भावज्झयणे। णामट्ठवणाओ पुर्व वर्षिणयाओ। से किं तं दब्वज्झयणे ? दब्वज्झयणे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आगमओ च णो आगमओ य। ले किं तं आगमओ द्वउझ-दवज्झयणे-जस्स णं अज्झयणत्तिपयं यणे ? आगमओ सिक्लियं ठियं जियं मियं परिजियं जाद एवं जावइया अणुव-उत्ता आगमओ ताब्इआइं दवज्झयणाइं। एवमेव ववहारस्सवि। संगहस्स णं छगो वा अणेगो वा अणुवउत्तो वा अणुवउत्ता वा आगमओ द्वड्झयणं द्वड्झयणाणि वा से एगे द्वड्झयणे। उज्जुसुयस्स एगो अणुवउत्तो आगमओ एकं दबज्झयणं पुहुत्तं नेच्छइ, तिण्हं सद्दनयाणं जाणए अणुवउत्ते अवत्थु कम्हा ? जइ जाणए अणुवउत्ते न भवइ जइ अणुवउत्ते जाणएणं भवइ, तम्हा णरिथ आगमओ द्वज्झयणं। से तं आगमओ द्वज्झ-यणे। से किं तं णो आगमओ दवज्झयणे? णो आगमओ द्वउझयणे-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-जाणयसरीरद्वज्झयणे जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते भवियसरीरदबज्झयणे ंदवsझयणे। से किंतं जाणयसरीरदवुड्झयणे? जाणयसरीरदव-डझयणे-अड्झयणपयत्थाहिगारजाणयस्स जं सरीरयं ववगय चुयचावियचत्तदेहं जीवविष्पजढं सिजागयं वा संथारगयं वा निसीहियागयं वा सिद्धसिलातलग्यं वा पासित्ताणं कोई भणेजा अहो ! णं इमेणं सरीरसमुस्सएणं जिणदिट्रेणं भावेणं अज्झ-यणेत्तिपयं आधवियं पण्णवियं परूवियं दांसियं निदंसियं उव-

अंगुयोगबन्दिका टीका सूत्र २४२ निक्षेपद्वारनिरूपणम्

فعكم

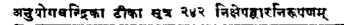
दंसियं, जहा को दिटूंनो? अयं घथकुंभे आसी, अयं महुकुंभे आसी। से तं जाणयसरीरद्वउझवणे। से किं तं भवियसरीर-द्वःझ्यणे? भवियस्रीरद्वज्झयणे जे जीवे जोणिजम्मण-निक्खंते इमेणं चेव आदत्तएणं सरीरसमुरमुएणं जिणदिट्रेणं भावेणं अज्झयणेत्तिपयं सेयकाळे लिक्खिस्लइ न ताव सिक्खइ, जहा को दिइंतो? अयं महुकुंभे भविस्सइ अवं घयकुंभे भविस्सइ। से तं भवियसरीरदवज्झयणे। से किंतं जायणसरीरभवियसरीर-वइरित्ते द्वःझयणे? जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्वउझयणे -पत्तयपोत्थयलिहियं। से तं जाणयसरीरभविषसरीरवइरित्ते द्वउझयणे। से तं णो आगमओ द्वउझयणे। से तं द्वउझयणे। से किं तं भावः झयणे ? भावः झवणे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आगमओ य, णो आगमओ य। से किं तं आगमओ भावज्झ-यणे? आगमओ भावज्झयणे-जाणए उववत्ते। से तं आग-मओ भावज्झयणे। से किं तं नो आगमओ भावज्झयणे ? नो आगमओ भावज्झयणे-अज्झव्यस्साणयणं कम्माणं अवचओ उवचियाणं, अणुवचओ य नवाणं तम्हा अज्झयणमिच्छंति॥१॥ से तं णो आगमओ भावज्झयणे। से तं भावज्झयणे, से तं अज्झयणे ॥सू० २४२॥

छ।या----अथ कोऽसौ निक्षेपः ? निक्षेपः-त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-ओघ निष्पन्नः नामनिष्पन्नः सत्रालायक्तनिष्पन्तः । अथ कोऽमौ ओघनिष्पन्नः ? ओघ-निष्पन्नः-चतुर्भिधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-अष्पयनम् अर्क्षोणम् आयः क्षपणा । अथ किंतत् अध्ययनम् ? अष्ययनं-चतुर्भिधं प्रज्ञप्तं, तद्यथा-नामाष्ययनं स्थापनाध्ययनं द्रव्या-ध्वयनं भावाष्ययनं । नामस्यध्यने पूर्वं वर्णिते । अथ किंतत् द्रव्याष्ययनं ?

# अनुयोगद्वारस्थे

હર્શ

द्रव्याध्ययनं द्वित्रिधं मज्ञसं, तद्यथा-आगमतश्च नो आगमतश्च। अथ कि तत् आग-मतौ द्रव्याध्ययनम् ? आग गतौ द्रव्याध्य पनं-यस्य रइछ अध्ययनमिति पदं शिक्षितं स्थिते जितं मितं यरिजितं यावत् एवं यावन्त अनुअ्युकाः तावन्ति आगमतः द्रव्या∙ ध्ययनानि । एवमेव व्यवहारस्यापि । संग्रहस्य खछ एको वा अनेको वा अनु खुक्तोवा अनुपंधुका वा आगमतः द्रव्याध्ययनं द्रव्याध्ययनानि वा, तत् एकं द्रव्याध्यय-नम् । ऋजुद्धत्रस्य एकोऽनुवयुक्त आगमतः एकं ट्रव्याध्ययनं पृथवत्वं नेचछति, त्रयाणां शब्दनयानां ज्ञायकः अनुपयुक्तः अत्रस्तु । कस्मात् ? यदि ज्ञायकः अनुप-युक्तो न भवति, यदि अनुपयुक्तो ज्ञायको न भयति, तस्मात् नास्ति आगमतः द्रव्या-ध्ययनम् । तदेतत् आगमतो द्रव्याध्ययनम् । अय किं उत् नो आगमतो द्रव्याध्य-नम् ? नो आगमतो द्रव्याध्ययनं त्रिविधं मद्रपं, टद्यथा झायकशरीरद्वव्याध्य-भविकशरीरद्रव्याध्ययनं झायकशरीरभविकशरीरव्यतिरिक्तं यनं द्रव्याध्यय-नम् । अथ कि तत् झायकशरीग्द्रव्याध्ययनं ? ज्ञायकशरीरद्रव्याध्ययनम्-अध्य-यन**प**दार्था भि कारकायकस्य 🚽 यत् शरीरकं व्ययगतचु क्यात्रितत्यकदेहं জীৰ विभत्यक्तं श्रयागतं वा संस्तारगतं वा निषेधिकागतं वा सिद्धशिलातलगतं वा दृष्ट्वा खद्ध कोऽपि भणेत्, अहो ! खख अनेन बरीरसमुच्छ्येण जिनदृष्टेन भावेन--अध्ययरमिति पदम् भारूपातं महापितं मरूपितं दर्श्वितं निदर्शितं उग्दर्शितम्, यथा को दृण्टान्तः ? अयं छनकुम्भ आसीत्, अयं मधुकुम्भः आसीत्, तदेतत् ज्ञायक-शरीर द्रव्याध्ययनम् । अथ किं तत् भविकशरीरद्रव्याध्ययनम् १ भविकशरीर-द्रव्याध्ययनम् यो जीवो योनिजन्मनिष्कान्तः अनेनैर आदत्तकेन क्षरीरसम्न-च्छ्रयेग जिनदष्टेन भावेन अध्ययनमिति पदं एण्यम्काळे शिलिण्यते न तावत् शिक्षते, यथा को इष्टान्तः १ अर्थ मधुकुम् से मदिष्यति अर्थं घुतकुम्भो भविष्यति । तदेतत् भविकशरीरद्रव्याध्ययनम् । अथ किं तत् ज्ञापकशरीरभविकशरीरव्यतिरिवतं द्रध्याध्ययनम् ? इापकश्वरीरमविकश्वरीरध्यतिरिक्तं द्रव्याध्ययनं -- पत्रकषुस्तक **ब्रिलियम् । तदेतद् इायकशरीरमविकशरीर**व्यतिरिक्तं । द्रव्याध्ययनम् । तदे तुद् नो आगमतो द्रव्याध्ययनम् । तदेतद् द्रव्याध्ययनम् । अथ किं तत् भावाध्यय-नम् ? भावाध्ययनम्-द्विविधं मइष्तं, तद्यथा आगमतश्च नो आगमतश्च । अथ किं तत् आगमतो भावाध्ययनम् ? आगमतो भावाध्ययनं~ज्ञायकः उपयुक्तः । तदेतत् आगमतो भावाध्ययनम् । अथ किं तद् नो आगमतो भावाध्ययनम् ? नो आगमतो भावाध्ययनम्-अध्यात्मन आयनं कर्मणामपचयः उपचितानाम्, अनुपचयश्च नवानां त्रस्मात् अध्ययनमिच्छन्ति ॥१॥ तदेतत् नो आगमतो भावाध्ययनम् । तदेतत् भावाध्ययनम् । तदेतत् अध्ययनम् ॥२४२॥



टीका--- 'से किं तं' इत्यादि--

अथ कोऽसौ निक्षेपः ? इति शिष्यप्रश्नः । उत्तरयति निक्षेपः- पूर्वाभिहितार्थः सः ओधनिष्पन्नो नामनिष्पन्नः स्वत्रालापकनिष्पन्नश्वेति त्रिविधः । एपामर्थ एव बोष्यः-ओधः=श्रुताभिधानं सामान्यमध्पयनादिकं, तेन निष्पन्नः-ओधनिष्पन्नः । नाम=श्रुतस्पैव सामायिकादिविशेपाभिधानं, तेन निष्पन्नो नामनिष्पन्नः । सूत्रा-लापकाः='करेमि भते ! सामाइयं' इत्यादिका स्तैर्निष्धन्न =सूत्रालापकनिष्पन्न

अब मुन्नकार निक्षेपब्रार का निरूपण करते हैं---

'से किंतं निक्खेवे' इत्यादि ।

दाब्दार्थ-(से किंतं निकखेत्रे) हे भदन्त ! वह पूर्वप्रकान्त निक्षेप क्या है ?

'से किंतं निक्खेरे' छत्याहि।

શબ્દાર્થ--(से कि तं निक्खेने, હે લહ'ત! તે પૂર્ચ પ્રકાન્ત નિક્ષેપ શું છે! ઉત્તર--- નિક્ષેપના શબ્દાર્થ તા પહેલાં સ્પબ્ટ કરવામાં આવેલા જ છે. (निक्खेने तिविद्दे पण्णत्ते) એથી પૂર્ચ અભિહિત અર્થવાન આ નિક્ષેપ ત્રણ પ્રકારના કહેવામાં આવેલ છે. (तं जहा) જેમ કે (ओहनिष्फण्णे, नःमनिष्फण्णे सुत्तालावगनिष्फण्णे) એ ધનિષ્પન્ત, નામનિષ્પન્ન, સૂત્રાલાપક નિષ્પન્ન, આના सुत्तालावगनिष्फण्णे) એ ધનિષ્પન્ત, નામનિષ્પન્ન, સૂત્રાલાપક નિષ્પન્ન, આના અર્થ આ પ્રમાણે છે. ગ્રુપ નામક સામાન્ય અધ્યયન આદિથી જે નિક્ષેપ નિષ્પન્ન થાય છે, તે નિક્ષેપ નિષ્પન્ન છે. ગ્રુપ્તના જ સામાયિક વગેરે વિશેષ નામાથી જે નિષ્પન્ત હાય છે, તે નિક્ષેપ નિષ્પન્ન થાય છે. તે સૂત્રાલાપક નિષ્બન્ન નિક્ષેપ છે. (से कि तं आइनिष्पण्णे) હે ભાવન્ત ! એાધનિષ્પન્ન નિક્ષેપ શું છે ?

#### मनुयोगद्वारस्त्रे

इति ! तत्र- ओघनिष्पन्नः-अध्ययनम् , अक्षीणम् , अभ्यः, क्षपणा, इति चतुर्भिधः । अध्ययनादीनि चत्वार्यं पि सामायिकचतुर्भिं शतिस्तवादीनां श्रुवविशेषाणां सामान्याभिधानानि । तथाडि-यदेव सामायिकम् अध्ययनमित्युच्यते तदेव अक्षीणं, तदेव आयः, तदेव क्षपणा चेति । एवं चतुर्विं शतिस्तवादिव्वपि वोध्यम् तत्र अध्ययनं नामाध्ययनस्थापनाध्ययनद्रव्याध्ययनमावध्ध्ययनेति चतुर्विधम् । तत्र नामाध्ययनस्थापनाध्ययनद्रव्याध्ययनानि नामावद्यकस्थापनावद्ययकद्रव्या-

उत्तर---( ओहनिष्कणो चउच्चिहे पण्णसे ) ओघ<sup>5</sup>नःपननिक्षेत्र चार प्रकार का होता है----(तं जहा) जैसे -(अउझयणे अउझीणे, भाए, खवणा) अध्ययन, अक्षोण, आघ, क्षपणा । ये अध्ययन आदि चारों भी सामायिक, चतुर्वि इातिस्तव आदिहर जो ख्रुनविद्योष हैं, उनके सामान्य नाम हैं । जैसे जे। सामायिक अध्ययन कहलाता है वही अक्षीण, वही आघ, और वही क्षपणो कहलाता है । इसी प्रकार से चतु-वि इातिस्तव आदिकों में भी जानना चाहिये । (से किं तं अउझयणे ?) हे भद्दन्त ! वह अध्ययन क्या है ?

उलर-( अउझयणे चउच्चिहे पण्णत्ते) अध्ययन चोर प्रकार का कहा गया है। (नं जहा) जैसे-(णामज्झयणे, ठवणउझयणे, द्ववउझ-यणे, भावउझयणे) नाम अध्ययन, स्थारना अध्ययन, द्रव्य अध्ययन और भाव अध्ययन । इनमें ( णामट्टवणाओ पुच्वं वण्गियाओ) नाम

ઉત્તર--( ओहनिष्कण्णे चउव्विद्दे पण्णते) એાઘનિષ્પન્ન નિશેષ ચાર પ્રકારના હાય છે. ( ત' जहा ) જેમ તે (प्रज्झवणे, अज्झीणे, अप, सवणा' અધ્યયન, અક્ષીશ, આય અને ક્ષપણુ આ અધ્યયન વગેરે ચારે ચાર પણ સામાયિક, ચતુવિંશતિસ્તવ વગેરે રૂપ જે શુત વિશેષા છે, નેતા સામાન્ય નામા છે. જેમ કે જે સામાયિક અધ્યયત કહેવામાં આવે છે. તે જ અક્ષીણ, તેજ આય અને તેજ ક્ષપણા કહેવાય છે આ પ્રમાણે ચતુવિંગતિસ્તવ આદિકામાં પણ જાણી લેવું જોઈ એ (સે કિંત अज्झयणे) હે ભદન્ત ! તે અધ્યયન શું છે ?

ઉત્તર—(अञ्झयणे चउत्तिवहे पण्णत्ते) અધ્યયના ચાર પ્રકારના કહેવામાં આવ્યા છે. (તં जहा) જેમ કે (णामज्झयणे, ठवणज्झयणे दस्वज्झयणे, भावज्झणे) નામઅધ્યયન, સ્પાપના અધ્યયન દ્રવ્ય અધ્યયન. અને ભાવઅધ્યયન આમાં (ળામट્रवणाओ पुठ्वं वण्णियाओ) નામ અધ્યયન અને સ્થાપના અધ્યયનનામ **अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र** २४२ निश्लेपद्वारनिरूपणम्

अध्ययन और स्थापना अध्ययन नाम आवइयक और स्थापना आग्र-इयक के जैसा ही जानना चाहिये । (से किं तं दृष्वज्झयणे ? ) दे भदन्त ! द्रव्य अध्ययन का क्या स्वरूप है ?

उत्तर---(इव्वज्झयणे दुविहे पण्णत्ते) द्रव्य अध्ययन देा प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे (आगमओ य णेा आगमओ य) एक आगम से और दूसरा नो आगम से (से किं तं आगमओ दव्वज्झ-यणे ?) हे भद्न्त ! आगम से जेा द्रव्य अध्ययन कहा गया है उसका क्या स्वरूप है ?

उत्तर--(आगमओ दब्बज्झयणे) आगम से जे। द्रव्य अध्ययन कहा गया है, वह इस प्रकार से है--(जास णं अज्झयण त्ति पर्य सि-किखयं ठियं, जियं मियं परिजियं, जाव एवं जावहया अणुवउत्ता आग-मओ तावहआइं दब्बज्झयणाइं) जिसने अध्ययन इस पद के। सीखा हैं, अपनी आत्मा में स्थित जित आदिरूप से किया है। (इन स्थित आदि पदों का स्पष्ट अर्थ द्रव्यावद्यक प्रकरण में लिखा जा चुका है) परन्तु उस जीव का उपयोग वहां नहीं लगा है। इस प्रकार जितने मी अनुपयुक्त जीव हैं, वे सब आगम से द्रव्य अध्ययन हैं। (एवमेव वय-हारस्स बि, संगहस्स णं एगो वा अणेगे। वा) यहां से छेकर (से तं

भावश्यક અને સ્થાપના આવશ્યકની જેમ જ જાણવા. (से किंत तब्बज्यरणे !) & ભકંત ! દ્રબ્ય અધ્યયનનું સ્વરૂપ કેલું છે !

ઉત્તર--(दब्बज्झयणे दुविहे पण्णत्ते) द्रव्य અध्ययन के प्रधारनुं धढेवामां आवेद छे. (तं जहा) केम डे (आगमओ य णो आगमत्रो य) એક આગમથી અને द्वितीय ने। આગમથી (से किं तं आगमत्रो) डे लटत ! આગમથી के द्रव्य अध्ययन धढेवामां आवेद छे, तेनुं स्तरूप डेवुं छे?

ઉત્તર—(आगमओ दब्वड्झयणे) આગમથી જે દ્રબ્ય અધ્યયન કહેવામાં આવેલ છે, તે આ પ્રમાણે છે-(जरस ण अज्झयणत्ति पर्य सिकिलयं ठियं जियं निय, परिजियं जाव पत्रं जावइया, अणुवउत्ता, आगमओ तावइआइं दब्व-ज्छयणाई) જેણે અધ્યયન આ પદને શોખ્યા છે, પાતાના આત્મામા સ્થિત જિત વગેરે રૂપમાં કરેલ છે, (આ સ્થિત વગેરે પદાના સ્પષ્ટ અર્થ દ્રબ્યાવ-શ્યક પ્રકરણમાં લખવામ આપેલ છે) પરંદુ, તે જીવના ઉપયાગ ત્યાં ખધ બેસતા નથી. આ પ્રમાણે જેટલા અનુપશુક્ત જીવા છે, તે સવે આગ-મથી દ્રબ્ય અધ્યયન છે. (एवमेव वयद्दास्स वि, संगहरस णं एगो वा अणेगाेवा) अ० ९३

मनुयोगद्वारसूत्रे

बद्दयकवद् बोध्यानि । भावध्ययनमदि आगमतो-नो आगमतो-भेदेन द्विविधम् । तत्र आगमतो भावाध्ययनम्-ज्ञायक उपयुक्तो भवति । अस्यार्थस्तु-आगमतो भावावद्यकवद् बोध्यः । नो आगमतो भावाध्ययनं तु एवं निज्ञेयम् , तदेवाह-

दव्यज्झपणे) यहां तक का समस्त सूत्रपाठ द्रव्यावइयक के जैसा ही भावित कर छेना चाहिये। विस्तार पूर्वक वहां समस्त पदों का अर्थ छिला जा चुका है। (से किं त भावज्झपणे?) हे भदन्त ! भाव अध्य-यन का क्या स्वरूप है ?

उत्तर--(भावज्झयणे दुविहे पण्णत्ते) भाव अध्ययन देा प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे आगमओ य णे। आगमओ य) एक आगम से और दूसरा ने। आगम से। (से किं तं आगमओ भावज्झ यणे ?) हे भदन्त ! आगम से भाव अध्ययन का क्या स्वरूप है ? (आगमओ भावज्झयणे)

जत्तर--आगम से भाव अध्ययन का स्वरूप इस प्रकार से है-(जाणए उववत्ते) जे। ज्ञायक हेाता है, वह उसमें उपयुक्त हे। तब आगम से भावअध्ययन कहा जाता है। इसका खुलादाा अर्थ आगम से भावावटयक के जैसा ही जानना चाहिये। (से तं आगमओ) भावज्झयणे) इस प्रकार यह आगम की अपेक्षा छेकर भावअध्ययन

અહિંધી માંડીને (से तं इव्वड्झयणे) અહિ સુધીના સમસ્ત સૂત્રપાઠ દ્રવ્યા-વશ્યકની જેમ જ ભાવિત કરી લેવા બેઈ એ. ત્યાં સમસ્તપદાના અર્થ વિસ્તાર પૂર્વ'ક લખવામાં આવ્યા છે. (से किं तं मावड्झयणे ?) હે ભઢંત ! ભાવ અધ્યયનનું સ્વરૂપ કેલું છે?

ઉત્તર — (भावज्झयणे दुविद्दे पण्णत्ते) ભાવ અધ્યયન એ પ્રકારના કહેવામાં આવેલ છે. (तं जहा) જેમ કે (आगमओ य जो ભागमओ य) એક આગમથી આને દ્વીતીય ના આગમથી (से किं तं ભागमओ मावज्झयणे ?) હે લહ'ત ! આગમથી ભાવ અધ્યયનનું સ્વરૂપ કેલું છે? (आगमनो मावज्झणे) ઉત્તર-આગ-મથી ભાવ અધ્યયનનું સ્વરૂપ કેલું છે? (आगमओ भावज्झणे)

ઉત્તર-આગમથી ભાવ આવશ્યકનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણુે છે. (जाणए હવવત્તે) જે જ્ઞ થક હાેય છે, તે તેમાં ઉપશુકત હાેય ત્યારે આગમથી ભાવ અધ્યયન કહેવામાં આવે છે. આના સ્પષ્ટ અર્થ આગમથી ભાવાવશ્યકની જેમ જ જાણ્વી લેવે। જોઈ એ. (से तं आगमओ भावज्झवणे) આ પ્રમાણે આ

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४२ निक्षेपद्वारनिरूपणम्



'अज्झप्रसाणयणं' इत्यादि। 'अज्झप्रस आणयणं-अज्झपणं' अत्र-निरूक्तविधिनां माकृतविधिना वा 'प्प' कारस्य 'स्स'कारस्य 'आ' कारस्य 'ण' कारस्य चलोपे 'अज्झयणं' इति सिध्यति। अध्यात्मं चित्तम्, तस्यानयनम्-अध्ययन मिति भावा। सामायिकाद्यध्ययने शोभनं चित्तमानीयते, सति च शोभने चित्तेऽश्वभक्तमेवन्धा का अर्थ है। (से किंत ने। आगमओ भावज्झयणे) हे भदन्त ! नेा आगम से भाव अध्ययन का क्या स्वरूप है ?

डत्तर--(नेा आगम भो भावज्झयणे-अज्झप्परसाणयणं कम्माणं अवचओ, उवचियाणं अणुवच ओ य नवाणं, तम्हा अज्झयणमिच्छंति?) सामायिक आदि अध्ययन नो आगम से भाव अध्ययन हैं। 'अज्झप्प-साणयणं ' में अज्झप्परसाणयणं' पेसा पदच्छेद हे।ता है यह अध्य-यन परक है। 'अज्झप्परसाणयणं' में निरुक्त विधि से अधवा प्राकृत विधि से 'प्प' का 'सस' का 'आ' का और 'ण' का छोप हे।कर 'अध्ययन' ऐसा पद बन जाता है। वैसा ते। 'अज्झप्परमाणयणं' की संस्कृत छाया' 'अध्यात्ममानयनं' होती है। 'अध्यात्म' द्याब्द का अर्थ चित्त छाया' 'अध्यात्ममानयनं' होती है। 'अध्यात्म' द्याब्द का अर्थ चित्त और 'आनयन' द्याब्द का अर्थ लगाना है। तारपर्य इसका यह है कि 'सामायिक आदि अध्ययन में चित्त का लगाना यह अध्यात्मनयन द्याब्द का अर्थ है। सामायिक आदि अध्ययन में चित्त के लगाने से चित्त में निर्मलता आती है। चित्त की निर्मलता होने पर अद्युभ कमी

આગમની અપેક્ષાએ ભાવઅધ્યયનના અર્થ છે. (से किंतं नो धागमओ भावच्झयणे) હે લદ'ત ! ના આગમથી ભાવ અધ્યયનનું સ્વરૂપ ઠેલું છે ? ઉત્તર---(नो आगमओ भावच्झयणे अड्झ परसाणयणं कम्माणं अवच्छो डवचियाणं अणुवच प्रो य नवाणं, तम्हा अड्झयणसिच्छंति । ११ साभायिक आहि અધ્યયના ના આગમથી ભાવ અધ્યયના છે. 'अड्झपरसाणयणं'માં 'अज्झपरस्स आणयणं' એવા પદથ્છેદ હાય છે, આ પદ અધ્યયન પરક છે.

'अज्झापरसाणवणं' માં નિરુકત વિધિથી ભથવા પ્રાકૃતવિધિથી ધ?'નો 'स्स' ને! अने 'ળ ને! લાેપ થઈ ને અધ્યયન એવું પદ અને છે. આમ તાે 'લज्झ प्रस्ताणयणं' ની સ'સ્કૃત છાયા 'अध्यात्ममानयतं' થાય છે. અધ્યાત્મ શાળ્ડને! અર્થ ચિત્ત અને 'આનયન' શાબ્દનાે અર્થ લગાડવાે છે. આનું તાત્પર્થ આ પ્રમાણે છે કે 'સામાચિક વગેરે અધ્યયનમાં ચિત્તનું સંચાજન કરવું આ અધ્યાત્મનયન શાબ્દનાે અર્થ છે. સામાચિક વગેરે અધ્યયનમાં ચિત્ત સંચાજિત કરવાથી ચિત્તમાં નિર્મળતા આવે છે. ચિત્ત નિર્મળ થવાથી : આશુભદર્મોના ିଓଡିବ

**मनुयोगद्वारस्त्**रे

विघटन्ते । अत एवाइ- 'कम्माणं' इत्यादि । अयं भावः-यस्मात् अस्मिन सति उपचितानां=पागुपनिवद्धानां कर्मणामपचयोः इति। भवति, नवानां च कर्मणाम् अनुपचपः=अवन्धो भवति, तस्मात् इदम् अञ्झयणम्=अध्ययनम् इच्छन्ति तीर्धकर-गणधरादय इति । अत्र नो शब्दो देशवाची । सामायिकादिकमध्ययनं तु झान कियासमुदायात्मकम् ततश्च आगमस्यैक देशटत्तिरगदिदं नो आगमतो मावाध्य यनमित्युच्यते, इति । सम्पति मक्ठतम्रुपसंहरति तदेतद् नो आगमतो मावाध्य यनमित्युच्यते, इति । सम्पति मक्ठतम्रुपसंहरति तदेतद् नो आगमतो मावाध्य यनमित्युच्यते, इति । सम्पति मक्ठतम्रुपसंहरति तदेतद् नो आगमतो मावाध्य यनमित्युच्यते, इति । सम्पति मक्ठतम्रुपसंहरति तदेतद् नो आगमतो मावाध्य ध्ययनमिति । इदं सभेदं भावाध्ययनं निरूपितमिति म्रचयितुमाह-तदेतत्-मावा-ध्ययनमिति । इत्थं च चदुर्विधमप्यध्ययनं निरूपितमिति स्चयितुमाह-तदेतद-ध्ययनमिति । म्रू० २४२॥

का बंध विघटित (नष्ट) है। जाता है। इसीलिये सूत्रकार ने 'कम्माण' इत्यादि पाठ कहा है। इसका भाव यह है कि 'चित्त जब निर्मल बन जाता है-तथ पूर्व बद्ध कमों' का हास-निर्जरा-होती है, तथा मबीन कमों का बन्ध नहीं होता है। इसलिये इस सामायिक आदि अध्ययन का तीर्थ कर गणधर आदि देवों ने नेा आगम से भावा-ध्ययन माना है। यहां नेा आगम में 'नो शब्द देशवाची है। आगम के अभाव का बाची नहीं हैं। क्योंकि सामायिक आदि अध्ययन के अभाव का बाची नहीं हैं। क्योंकि सामायिक आदि अध्ययन के अभाव का बाची नहीं हैं। इसलिये ये पूर्ण आगमरूप न हे।कर आगम के एकदेशरूर होते हैं। इसलिये इन्हें नेा आगम की अपेक्षा भावाध्ययन माना गया है। (से तं णो आगमओ भावज्झयणे) इस प्रकार से नेा आगम की अपेक्षा भाव अध्ययन का स्वरूप है। (से तं अज्झ-यणे) इस प्रकार चार प्रकार का अध्ययन निरूपित किया है। सू० २७२॥

ખંધ વિઘટિત થઈ જાય છે. એથી સૂત્રકાર 'कम्माण' વગેરે પાઠ કહેલ છે. આના ભાવ આ છે કે 'चित्त' જ્યારે શુદ્ધ થઈ જાય છે, ત્યારે પૂર્વબદ્ધ કમેનિ િદ્ધાસ-નિર્જશ--થાય છે. તેમજ નવીન કમેનિ બંધ થતા નથી. એથી આ સામાયિક વગેરે અધ્યયનાને તીર્થં કરા ગણધર વગેરે દેવે એ ના આગમથી ભાવાધ્યયન તરીકે માન્ય રાખેલ છે. અહીં ના આગમમાં 'નો' શબ્દ દેશવાથી આગમના અભાવના વાચક નથી. કેમ કે સામાયિક વગેરે મધ્યયના જ્ઞાનક્રિયાના સમૂકર્ય હાય છે. એથી એએા પૂર્ણ આગમર્રય હાતા નથી પણ આગમના એકદેશરૂય હાય છે એથી એમને ના આગમથી અપેક્ષા ભાવાધ્યયન માનવામાં આવેલ છે. (સે તં ળો બાગમ ગો માવગ્ર થળે) આ પ્રમાણે ના આગમની અપેક્ષા એ ભાવ અધ્યયનનું સ્વરૂપ છે. (સે તં अગ્ર વળે) આ પ્રમાણે ના આગમની અપેક્ષા એ ભાવ અધ્યયનનું સ્વરૂપ છે. (સે તં અગ્ર વળે)

jye

अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २४३ सम्प्रत्यक्षीणनिरूपणम्

सम्प्रश्यक्षीणं निरूपयति-

मुलम्-से किं तं अज्झीणे ? अज्झीणे-घउठिवहे पण्णत्ते, तं जहा-णामज्झीणेठवणज्जीणे दथ्वज्झीणे भावज्झीणे । नामठवणाओ पुब्वं वणिणयाओ । से किं तं द्ववड्झीणे ? द्वड्झीणे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आगमओय नो आगमओय। से किंतं आगमओ द्वुञ्झीणे ? आगमओ दुव्वज्झीणे-जरस णं अज्झीणेत्तिपर्य सिक्खियं जियं मियं परिजियं जान से तं आगमओ द्वज्झीणे। से किं तं नो आगमओ दब्व इसीणे ? नो आगमओ दब्व इसीणे-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-जाणयसरीरद्व्वज्झीणे भवियसरीर द्व्वज्झीणे जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्व्वज्झीणे। से किं तं जाणयसरीरदव्वज्जीणे ? जाणयसरीरदव्वज्झीणे---अज्झीण-पत्थाहिगारजाणयस्स जं सरीरयं ववगयचुयचावियचत्तदेहं जहा द्व्वज्झयणे तहा भाणियव्वं, जाव सेतं जाणयसरीरद्वःझीणे। से किंतं भवियसरीरद्व्वज्झोणे ? भवियसरीरद्व्वझीणे-जे जीवे जेणिजम्मणनिक्खंते जहा दुव्वुब्झयणे, जाव से तं भविय-सरीरदब्वज्झी थे। से किंतं जाणयसरीरभवियसरीरवहरित्ते जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते दव्वउझीणे ? ददत्रजीणे सन्वागाससेढी, से तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्ब्वज्झोणे। से तं नो आगमओ द्व्यज्झीणे, से तं द्व्यज्झीणे। से किं तं भावज्झोणे ? भावज्झीणे-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आगमओ य नो आगमओ य। से किं तं आगमओ भावज्झीणे?

# अनुयौगद्वारस्त्रे

હેપ્રવ

आगमओ भावज्झीणे-जाणए उवउत्ते। से तं आगमओ भाव-ज्झीणे। से किं तं नो आगमओ भावज्झीणे? नो आगमओ भावज्झीणे-"जह दीवा दीवसयं, पइप्पए दिप्पए य सो दीवो। दीवसमा आयरिया, दिप्पंति परं च दीवंति ॥१॥" से तं नो आगमओ भावज्झीणे। से तं भावज्झीणे, से तं अज्झीणे॥२४३॥

अब सूत्रकार ओघनिष्पन्न जे। दूसरा भेद अक्षीण है-उसका निरूपण करते है---'से किं त' अज्झीणे' इध्यादि ।

शब्दार्थ--(से किंतं अज्झीणे) हे भदन्तां अक्षीण का क्या स्वरूप है।

उत्तर-(अज्झीणे चडविवहे पण्णले) अक्षीण चार प्रकार का कहा है। (त' जहा) जैसे (णामज्झीणे ठावणज्झीणे दव्वझीणे भावज्झीणे) नाम अक्षीण, स्थापना अक्षीण, द्रव्य अक्षीण, और भाव अक्षीण (नामठवणाओ पुढवं वण्गियाओ) नामअक्षीण और स्थापना अक्षीण का स्वरूप पूर्व में वर्णित नाम आवश्यक और स्थापना आवश्यक के जैसा जाननावाहिये। ( से कि तं दव्वज्जीणे ? ) हे भदन्त ! द्रव्य अक्षीण का क्या स्वरूप है ?

હવે સ્ત્રકાર એાઘનિષ્પન્નના જે દ્વિતીય લેઠ અક્ષીથુ છે. તેતુ' નિરૂપણ કરે છે.—'સે किं त' अञ्झीणे' इत्यादि ।

શબ્દાર્થ :--- (से किं त' अब्झीणे) હે ભદ'ત ! અક્ષીશુનું સ્વરૂપ કેલું છે ! ઉત્તર :--- (अब्झोणे चडव्विहे पण्णत्ते) અક્ષીશ્વ ચાર પ્રકારથી કહેવામાં આવેલ છે. (त' जद्दा) જેમકે (णामज्झीणे, टवणज्झीणे, दव्वझीणे, भावब्झीणे) નામ અક્ષીશુ, સ્થાપના અક્ષીશુ, દ્રવ્ય અક્ષીશુ, અને ભાવ અક્ષીશુ, (नाम ઇद्दणाओ पुटवं वणिगयाओ) નામ, અક્ષીશુ અને સ્થાપના અક્ષીશુનું સ્વરૂપ પહેલાં વર્ણિત, નામ આવશ્યક અને સ્થાપના આવશ્યકની જેમ જ જાણી લેવું તોઈ એ. (સે किं द्वब्ब्झीप !) હે ભદ'ત ! દ્રવ્ય અક્ષીશુનું સ્વરૂપ કેવું છે !

### अनुयोगचन्द्रिका टीका स्त्र २४३ सम्प्रत्यक्षी०निरक्षणम्

अथ किं तत् आगमतो द्रव्याक्षीणं ? आगमतो द्रव्याक्षीणं यस्य खछ अक्षीणमिति पदं शिक्षितं जितं मितं परिजितं यावत् तदेतत् आगमतो द्रव्याक्षीणम् । अध किं तत् नो आगमतो द्रव्याक्षीणं ? नो आगमतो द्रव्याक्षीणं त्रित्रिधं मइप्तं, तद्यथा झायकशरीरद्रव्याक्षीणं मव्यशरीरद्रव्याक्षीणं ज्ञायकशरीरमव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्रव्याक्षीणम् । अध किं तत् ज्ञायकश्वरीरद्रव्याक्षीणम् ? ज्ञायकशरीर-

उत्तर--(दब्वज्झीणे दुविहे पण्गत्ते) द्रव्य अक्षीण दो प्रकार का कहा है। (तं जहा) जैसे-(आगमओय नो आगमओ य) एक आगम से और दूसरा नो आगम से। (से किंतं आगमओ दब्वज्झीणे ?) हे भदन्त ! आगम से द्रव्य अक्षीण का क्या स्वरूप है ? (आगमओ दब्वज्झीणे-जस्स णं अज्झीणे त्ति पयं सिक्खियं जियं मियं परिजियं जाव से तं आगमओ दब्वज्झीणे) आगम से द्रव्य अक्षीण का स्वरूप इस प्रकार से है-जिसने अर्क्षण इस पद को सीख लिया है, जित मित परिजित आदि किया है, वह आगम से द्रव्य अक्षीण है। (से किंतं नो आगमओ दब्व-ज्झीणे ?) हे भदन्त ! नो आगम से द्रव्य अक्षीण का क्या स्वरूप है ? उत्तर-(नो आगमओ दव्यज्झीणे तिविहे पण्णत्ते) नो आगम से द्रव्य अक्षीण तीन मकार का कहा गया है। (तं जहा) जैसे-(जाणय सरीरदब्वज्झीणे, भवियसरीरदब्वज्झीणे, जाणयसरीरभवियसरीर वह-रिले दब्वज्झीणे) ज्ञायक्यारीर द्रव्य अक्षीण, भव्यय्यारीर द्रव्यअक्षीण

ઉत्तर :— (दव्वज्झीणे दुविद्दे पण्णत्ते) द्रव्य अक्षीखुना એ प्रधारे। छे. (तंजहा) क्रेभर्ड (आगमओ य नेा आगमओ य) એક આગમથી અને द्वितीय ने। आगभथी (से किं तं आगमओ दव्वज्झीणे?) & लह'त ! आगमथी द्रव्य अक्षीखुनुं स्व३५ हेवुं छे? (आगमओ दव्वज्झीणे-जस्स णं धब्झीणे त्ति पयं सिक्खियं जियं पियं परिजयं जाव से तं धागमओ दव्वज्झीणे) आगभथी द्रव्य अक्षीखुनुं स्व३५ आ प्रभाषे हे. के हो अक्षीखु आ पहने शीभी क्षीधे छे, जित, भित, परिजित वगेरे डरेब छे, ते आगभथी द्रव्य अक्षीखु छे. (से किं तं नो धागमओ दव्वज्झीणे?) & लहतं ? ने। आगभथी द्रव्य अक्षीखुनुं स्व३५ हेवुं छे ?

ઉત્તર :---(नो आगमओ दव्यज्झोणे तिविद्दे पण्णत्ते) ने। આગમથી દ્રવ્ય અक्षीखुना त्रख प्रકારા કહેવામાં આવેલ છે. (तंजहा) જેમકે (जाणयसरीर दव्यज्झीणे, भवियसरीरदव्यझीणे जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते दव्यज्झीणे) ज्ञायક शरीर द्रव्य अक्षीख, लव्य शरीर द्रव्य अक्षीख अने ज्ञायकशरीर लव्यशरीर व्यति- ARD

## अनुयोगद्वारस्त्रे

द्रव्याक्षीणम् अक्षीणपदार्थाधिकारज्ञायकस्य यत् शरीग्कं व्यपगतच्युतच्यावित-त्यक्तदेहं यथा द्रव्याध्ययनं तथा मणितव्यं, यावत् तदेतद् ज्ञायकश्वरीरद्वव्या-

और ज्ञायकशरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्य अक्षीण (से किं तं जाण-यसरीरद्व्वज्झीणे) हे भदन्त ! ज्ञायकशरीर द्रव्यअक्षीण का क्या स्वरूग है ? (जाणयसरीरद्व्वज्झीणे-अज्झीणपयत्थाहिगारजाणय-रस जं सरीरं ववगय, चुयचाबिय चत्तदेहं जहा दव्वज्झयणे तहा भाणि-यव्वं) ज्ञायकशरीरद्रव्य अक्षीग का यह स्वरूप है कि-'अक्षीण पद के अर्थाधिकार को जो ज्ञाता है, उस ज्ञाता का जो शरीर है, चाहे वह व्यपगत हो, च्युन हो, च्पावित हो, त्यक्त हो जैसा कि द्व्य अध्ययन में कहा है-(जाव से तं जाणयसरीरदव्वज्झीणे) वह ज्ञायक शरीर द्रव्य अक्षीण है । इन व्यपगत आदि पदों का अर्थ द्वव्य आवश्यक के इस भेद को वर्णन करते समय स्पष्टरूप से लिखा जा चुका है। सो वहां से जान छेना चाहिये। यहां यावत् पद से 'जीवविष्यजढ सिज्जा-गयं आदि पदो से छेकर मधुकुंभे आसी' यहां तक के पदों का संग्रह हुआ है। इन समस्त पदों का अर्थ भी द्रव्यावश्यक के इसी भेद वर्णन में कर दिया है। सो उस अर्थ को ज्ञायकशारीर द्रव्यअक्षीण परक लगा छेना चाहिये। जहां ज्ञायकशरीर द्रव्यक ऐसा पद आवे, वहां

રિક્ત દ્રબ્ય અક્ષીણુ (સે જિંત' जाणयसरीरदव्वच्झीणे ?) & ભદંત ! ગ્રાયક શરીર દ્રબ્ય અક્ષીણુનું સ્વરૂપ કેવું છે ? (जाणयसरीरदव्वच्झीणे--अच्झीणपयत्थाहि गारजाणयस्य जं सरीरं ववगयचुग्रचावियचत्तरेहं जहा दव्वच्झयणे तहा भाणियच्वं) ગ્રાયક શરીર દ્રબ્ય અક્ષીણુનું આ સ્વરૂપ છે કે 'અક્ષીણુ પદના અર્થાધિકારના જે ગ્રાતા છે, તે ગ્રાતાનું જે શરીર છે, તે ભલે બ્યપગત હાય, ચ્યુત હાય, ચ્યવિત દ્વાય, ત્યક્ત હાય, જેવું કે દ્રબ્ય અધ્યયનમાં કહ્યું છે (जाव से त' जाणयसरीरदच्वच्झीणे) તે ગ્રાયક શરીર દ્રબ્ય અધ્યયનમાં કહ્યું છે (जाव से त' जाणयसरीरदच्वच्झीणे) તે ગ્રાયક શરીર દ્રબ્ય અધ્યયનમાં કહ્યું છે (जाव से त' जाणयसरीरदच्वच्झीणे) તે ગ્રાયક શરીર દ્રબ્ય અધ્યયનમાં વખતે ૨૫૯ કરવામાં આવેલ છે.---તા જિજ્ઞાસુઓ ત્યાંથી જાણી લેવા અહીં યાવત્ પદથી ''जीवविष्एजढ' सिड्जागय'' વગેરે પદેશ્થી માંડીને ''महु-कुम्मे झासी'' અહીં સુધીના પદાના સંબ્રહ થયેલ છે. આ સર્વ પદોનો અર્થ પણ દ્રબ્યાવશ્યકના આ લેદ વર્ણનમાં કરવામાં આવેલ છે. તા તે અર્થ પણ દ્રબ્યાવશ્યકના આ લેદ વર્ણનમાં કરવામાં આવેલ છે. તા તે અર્થને ગ્રાયક શરીર દ્રબ્ય અક્ષીણ પરક અર્થ બેસાડી લેવા જોઇએ જ્યાં ગ્રાયક શરીર દ્રબ્યાવશ્યક એવું પદ આવે, ત્યાં ગ્રાયક દ્રભ્ય અક્ષીણ પદ

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४३ सम्प्रत्यक्षीणनिरूपणम्

क्षीणम् । अथ किं तत् भवपत्ररी रद्रवयाक्षीणम् ?, भववत्ररी रद्रवयाक्षीणं-यो जीवो योनिजन्मनिष्कान्तो यथा द्रव्याध्ययनं यावत् तदेतत् भव्यश्वरीरद्रव्या-क्षीणम्। अथ किं तत् ज्ञायकशरीरमव्यशरीग्व्यतिरिक्तं द्रव्याक्षीणम् ?, सर्वा ज्ञायकद्रव्यअक्षीण पद लगाकर उस अर्थ की सगति बैठा लेनी चाहिये। इसी प्रकार से अन्यत्र भी ऐसा ही जानना चाहिये। ( से किंतं भविषस्रीरदब्बज्झीणे ?) हे भदन्त ! भव्यक्रारीर द्रव्यअक्षीण का क्या स्त्रहूप है ? (अवियसरीरद्वत्रज्झीणे) अव्यद्यरीर द्रव्यअक्षीण का स्वरूग इस प्रकार से है कि- जे जीवे जोणिजम्मणनिक्खंते जहा हब्वज्झयणे जाब से तं भवियसरीरबहरित्ते दब्बज्झ प्रणे) इन पदों का अर्थ भी भव्यदारीर हव्यआवद्यक में कर दिया गया है-सो उसी माफिक आनना चाहिये। क्योंकि द्रव्य अध्ययन का वर्णन करते समय लिखा है कि द्रव्यअध्ययन में के झायकवारीरद्वव्यअध्ययन का और भव्यवारीर ह्रव्य अध्ययन का स्वरूप द्रव्यावइयक के इन भेहों के अनुसार ही जानना चाहिये। (से किं तं जागवसरीरभवियसरीर वहरित्ते दब्व-उझीणे ?) हे भदन्त ज्ञायक शरीर और भव्यकारीर इन से व्यतिरिक्त द्रव्यअक्षीण का क्या स्वरूप है ?

उत्तर----( जाणयसरीरभविषसरीरवहरित्ते दव्वउझीणे ) जायक-शरीर, भवपदारीर इन से व्यतिरिक्त द्रव्य अक्षीण का व्यक्त इस प्रकार-સંયાજિત કરીને તે અર્થની સંગતિ બેસાડી લેવી તેઈએ. સ્મા પ્રમાણે બીજા સ્થાને પણ, જાણી લેવું જોઇએ, (સે किંતું મવિયસરીર-इडइइझीणे) & ભંદતાં લખ્ય શરીર દ્રવ્યઅક્ષીણનું સ્વરૂપ કેવું છે ? (भवियसरीरदब्बडझीणे) ભવ્ય શરીર દ્રવ્યઅક્ષીણનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે કે (जे जीवे जोणि जम्मणनिक्खंते जहा दव्वज्झयणे जाव से तं भविश्वस्रीर-. बद्बरित्ते दव्याइझीणे) આ પદેાને। અર્થ પછા ભાવ્ય શરીર દ્રવ્ય આવશ્યકમાં રપષ્ટ કરવામાં આવેલ છે. તા તે મુજબ જ જાણી લેવું જોઈ **એ**. ઠેમકે ડન્ય અધ્યયનનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરતી વખતે લખવામાં આવેલ છે કે દ્રવ્ય <u>ભાદ્યયનમાંના જ્ઞાયક શરીર દ્રવ્ય ભાદ્યયનનું અને ભગ્ય શરીર દ્રવ્ય અધ્યય</u> નનું સ્વરૂપ દ્રવ્યાવશ્યકના આ ભેદાે મુજબ જાણી લેવું જેઈ એ. (સે જિં त' जाणयसरोरभवियसरीरवइग्ति द्ववड्झीणे १) & अंडत ! ज्ञायक शरीर अने ભાગ્ય શરીર એનાથી વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય અક્ષીણનું સ્વરૂપ કેલું છે ?

Gत्तर :---(जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते दव्वज्झीणे) ज्ञाथ**क्ष शरी**र. લાવ્ય શરીર એમનાથી વ્યતિરિક્ત દ્રવ્ય અક્ષીણનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે,

মত ৎধ

## **मनु योगद्वार स्**त्रे

काशश्रेणिः । तदे १८ इ।यकशरी (मध्यश्र रिष्ठ्यतिरिक्तं द्रव्याक्षीणम् । तदे-तन् नो आगमतो द्रव्याक्षीणम् । तदेतत् द्रव्याक्षीगम् ! अध किं तत भावाक्षीणम् ? भावाक्षीणं दिविधं मद्रप्तं, तद्यथा-भागमतश्च नो आगमतश्च । अध किं तत आग-से है-(सब्वागास सेड़ी, से तं जाणयसरीर भविषसरीर वहरिते दब्व-उहीणे) सर्वाकाश श्रेणि जो है, वही झायकशारीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त त्रव्य अक्षीण है। तात्पर्य यह है कि-'लोक और अलोकरूप आकाज्ञ यहां सवीकाश पद से गृहीत छआ है। इन दोनों की जो प्रदेश पंक्ति है, वह सर्वाकाश श्रेणि है। उसमें यदि एक २ प्रदेश का भी अपहार किया जावे तो भी, वह कभी खाली नहीं हो। सकती है। इसलिये यह ज्ञायकद्यारीर और भव्यशारीर से व्यतिरिक्त प्रव्य अक्षीणरूप से कही गई है। इसमें द्रव्यता आकारा द्रवा के अन्तर्गत होने के कारण है। (से तं नो आंगमओ दच्यज्झीणे) इस प्रकार यह नो आगम की अपेक्षा द्रव्य अक्षीण का स्वरूप है। (से तं दव्यज्झीणे) इस प्रकार द्वय अक्षीण के तीनों मेरों के स्वरूप वर्णन से द्रव्य अक्षीण का समस्त स्वरूप निरूपित हो जाता है। (से किं तं भाव-उन्नीणे ?) हे भदन्त ! भाव अक्षीण का क्या स्वरूप है ?

उत्तर---(भावज्झीणे दुविहे पण्मत्ते) भाव अक्षीण दो प्रकार का कहा है। (तं जहा) जैसे--(आगव त्रो घ नो आगम भो घ) एक आगम (सव्वागाससेढी, से त' जःणयप्ररोरभवियसरीरवइत्ति दव्वज्झीणे) सर्वाधा श्रेष्ठि के छे, ते क ज्ञायध्रशरीर भवियसरीरवइत्ति दव्वज्झीणे) सर्वाधा श्रेष्ठि के छे, ते क ज्ञायध्रशरीरभवियसरीरवइत्ति दव्वज्झीणे) सर्वाधा प्रध्या भूमाष्ट्रे छे ' दीांड अने असेषडर प्र' आडाश अद्धी' सर्वाधा पढथा भूद्यीत थयेल छे. रूभेग जन्तेनी के प्रदेश पंछित छे, ते सर्वाधा श्रेष्ठि छे. तेमां जो એड मेड प्रदेशने। पछ अपखार डस्वामां आवे ते। पछ ते भ ली थर्ध शडे तेम नथी ओथी आ ज्ञायध्रशरीर अने लव्य शरीरथी व्यतिरिक्त द्रव्य अक्षीणुरुपमां डखेवामां आवेत्र छे. आमां द्रव्यत्ता आडाश द्रव्यनी अंतर्भत खेला जडल छे. (से त' नो आगमजी दव्यज्झीणे) आ प्रमाधे आ नेग्आगमनी व्यपेक्षाको द्रव्य अक्षीणुन' स्वरूप छे. (से त' दच्वज्झीणे) आ प्रमाधे द्रव्य अक्षीणुना त्रणु सेहोना स्वरूप वर्णुनथी द्रव्य अक्षीणुनु' समस्त स्वरूप निरुपित थर्ध ज्य छे (से कि' त' मावज्झीणे ?) छे लांदत ! साव अक्षीणुनु' स्वरूप डेवु' छे ?

उत्तर :---(मावब्झीणे दुविहे पण्णत्ते) साव अक्षीखुना से प्रधारे। छे :--(तंजरा) केन्डे (आगमओ य नो आगमओ य) स्पेक्ष आगमधी अने

# बतुयौगचन्द्रिका टीका स्त्र २४४ सम्प्रत्थक्षीणनिरूपणम्

मतो भावाक्षीणम् ? आगमतो मावाक्षीणम्-झायक उपयुक्तः । तदेवद् आगमतो भावाक्षीणम् । अथ किं तद् नो आगमतो भावाक्षीणम् ?, नो आगमतो भावा क्षीणम्-यथा-दीपाद् दीपक्षतं मदीप्यते दीप्यते च स दीपः । दीपसमा आचार्याः दीप्यन्ते परं च दीपयन्ति ।। १॥ तदेतत् नो आगमतो भावाक्षीणम् । तदेतद् भावाः क्षीणम् । तदेतद् अक्षीणम् ॥२४३॥

टीका--- 'से किं तं' इत्यादि -

अथ कि तत् अक्षीणम् ? इति शिष्यमन्नः । उतरयति-अक्षीणं हि नामाक्षीण-स्थापनाक्षीणद्रव्याक्षीणभावाक्षीणेति चरुर्विधम् । तत्र-नामाक्षीणस्थापना-से दूसरा नो आगम से । (से किं तं आगमओ आबज्झीणे ?) हे भदन्त ! आगम से भाव अक्षीण का क्या स्वरूप है ?

उत्तर---(जागए उवउत्ते ) ज्ञायक होकर जो उपयुक्त हो, वह आगम की अपेक्षा भाव अक्षीग है। इसका तात्वर्य यह है कि-'आग-ममें उपयोगवाली चतुर्दशपूर्ववारी के अन्तर्मुहुर्त मात्र उपयोग काल में जो अधोंपलम्मरूव उपयोग पर्याय होते हैं, उनमें से प्रतिसमय यदि एक २ करके वे अपहन किये जावे तो भी वे अनंत उत्सर्शिणी और अवर्षिणी काल में भी समाप्त नहों हो सकते हैं-इतने अधिक होते हैं। इसलिये वे भाव अक्षीण हैं। यही भाव अक्षीण का स्वरूप है। (से किं त' नो आगम त्रो भावउझीणे) हे भदन्त ! नो आगम से भाव अक्षीण का त्या स्वरूग है ? (नो आगमओ भावउझीणे ) नो आगम से भाव अक्षीण का स्वरूग इस प्रकार से है। (जह दीवा दीवसयं पहपए

दितीय ने। આગમથી (से किंत अगंगमओ भावज्झीणे ?) હે ભદંત ! આગમથી ભાવ અક્ષીણનું સ્વરૂધ કેલું છે ?

ઉત્તર :—(ज्ञाणए उवउत्ते) સાયક થઇને જે ઉપયુક્ત હોય, તે આગમની અપેક્ષાએ ભાવ અક્ષીણુ છે. આનું તાત્પર્યં આ પ્રમાણે છે કે 'આગમમાં ઉપયોગશાલી ચતુર્દશ પૂર્વધારીના અન્તર્બું હૂર્ત્ત માત્ર ઉપયોગ કાળમાં જે અર્થોપલ સ્ રૂપ ઉપયોગ પર્યાયો હોય છે, તેમાંથી પ્રતિસમય જો એક એક કરીને તે અપહુત કરવામાં આવે તે પશુ અનંત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી કાળમાં પશુ સમાપ્ત થાય ન હિ તેટલા હાય છે એથી તે ભાવ અક્ષીણુ છે. એજ ભાવ અક્ષીણુનું સ્વરૂપ છે. (સે જિં તં નો આગમથો માવગ્झीणે ?) હે બદ'ત ! ના આગમથી ભાવ અક્ષીણુનું સ્વરૂપ કેવું છે ? (નો आगमओ માવજ્झीणે) ના આગમથી ભાવ અક્ષીણુનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે. (जह दीवा दीवस्रयं पद्दपप

## भयनुौगद्वारसूत्रे

क्षीणे पूर्वत्रद् बोध्ये । द्रव्याक्षीणस्याद्यभेदद्वयं च द्रव्याध्ययनवद् बोध्यम् । अयं द्रव्याक्षीणस्य त्वीयं मेदमाह-अथ किं तद्र ज्ञाधकशरोरमव्यशरीरव्यतिरिक्तं द्वव्याक्षीणम् ? इति शिष्यपश्नः । उत्तरपति-हायकश्चरीरमव्यग्नरीरव्यतिरिक्तं द्रव्याक्षीणं हि-सर्वाकाश्चत्रेणि वॉध्यम् । अयं भावः- सर्वाकाशं=लोकालोक-नमः स्वरूपं, तत्सम्वन्धिनी श्रेणिः -सर्वाकाम्रश्रेणिः । सा च मदेशापहारतोऽपहि-यमाणाऽपि न कदाचित झीणताम्रप्याति, अनु इयं झायकश्रीरभव्यशीरव्यति-रिक्तद्रव्याक्षीणतया मोच्यते । द्रव्यत्वं च आकाशद्रव्यान्तर्गतत्त्वाद् बोध्यमिति । अय भावाक्षीणं निरूपयति तत्र--'अथ किं तदु भावाक्षीणम् ?' इति शिष्य प्रश्नः। उत्तरयति-भावाझीणं हि आगमतो नो आगमतो भेदेन द्विविधन् । तत्र-आगमतो भावाक्षीणं ज्ञायक उपयुक्ती बोध्पम् । अयं भावः-आगसोपयोगवतश्वर्त्तुद्वपूर्व-अन्तर्मुहूर्त्तनात्रोपयोगकाले येऽथोंपलम्भोपयोगपर्यावा भवन्ति, ॹ₹य मतिसमयमेकैकावहारेगानन्ताभिरप्युत्सर्पिण्वन्तर्गिणीभिर्नापहिवन्ते. अतुः स भाराक्षीणमुच्यते । इत्थं चात्र भागाक्षीणता बोध्येति । नो आगमतो भावाक्षीणं त शिष्येभ्यः सामायिकादि श्च ग्रदानेऽपि स्वात्मनि तदविनाक्षेन बोध्यम् । तदे-वाह-'जह दीवा दीवसयं' इत्पादि । अयं आवः-यथा एकस्मात् अवधिभृताद् दीपाद् दीपशतं भदीष्यते, साऽवधिभूतो दीपश्च दीप्यते=द्वीप्त एवावस्थितो भगति नतु निर्वाणं याति । एवं दीपसमाः=रीपतुल्या आचार्याः दीप्यन्ते=विव क्षितश्चनयुक्तत्वेन वधैवावतिष्ठन्ते, परं=शिष्यवर्भं च दीपयन्ति=श्चतसम्पदं दिए ए य सो दीवो, दीवसमा आयरिया दिप्पंति परं च दीवंति) जैसे एक दीपक से सैकड़ों द्सरे दीपक प्रज्वलित कर दिये जाते हैं और प्रज्वलित करनेवाला वह दीपक जैसे जलता रहता है-वुझता नहीं है। उसी प्रकार दीपक के तुल्य आचार्य दिष्यत्रनों के लिये सामायिक आदि श्रुत को प्रदान करके उन्हे आ काली बना देते हैं और आप स्वयं भी विवक्षित अन से युक्त बने रहते हैं, वह उन का नष्ट नही होता। इस प्रकार अत-दायक आचार्य का जो उपयोग है, वह अनामरूप है, इसलिय यहां हिष्पए य सो दीवा, दीवसमा आयरिया दिष्पंति परंच दीवंति) लेभ એક ही पुडथी સેંકડા બીજા દીપકા પ્રજ્વલિત કરવામાં આવે છે અને પ્રજ્વલિત કરનાર તે દ્વીપક જેમ પ્રજવલિત જ રહે છે, દીપકની જેમ જ આચાર્ય શિષ્યેા માટે સામાયિક વગેરે ઝુવને આપીને તેમને ઝુવશાલી બનાવે છે, અને પાતે પણ બુતથી સુક્ત રહે છે, તે બ્રુત તેમના માટે નષ્ટ થાય નહિં આ પ્રમાણે બ્રત હાયક આંચાર્યના જે ઉપયાગ છે, તે આગમરૂપ છે, અને વાકુ અને કાય

# सेतुयौगचम्द्रिका टीका सूत्र २४४ आयनिक्षेपनिरूपणम्

मापयन्डीति । अनुतदायकाचार्योवयोगस्य आगमस्वाद् वाक्वाययोगश्वानाग मत्वादत्र नो आगमतो भावाझीणता वोध्येति । एतदुगसंहरत्नाह-तदेतद् नो आगमतो भावाझीणमिति । इत्यं समस्त्रमपि भावाझीणं निर्छःपितमिति सूच-यितुमाह-तदेतद् भावाझीणमिति । इत्थं सभेदम् अझीणं पर्छापतमिति सूचयितु-माह-तदेतद्झीणमिति ॥सू० २४३॥

अथ आयनिक्षेपं निरूपयति-

मुरुष-से किंतं आए? आए-चउहिहे पण्णत्ते, तं जहा-नामाए ठवणाए द्व्वाए भावाए। नामठवणाओ पुद्वं भणि-याओं। से किंतं द्वाए? द्वाए-दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आगमओ य नो आगमओ य। से किं तं आगमओ द्व्वाए? आगमओ द्वाए-जस्स णं आयत्तिपयं सिक्खियं ठियं जियं मियं परिजियं जात्र, कम्हा? अणुवओगो दत्वमितिकदु, नेग-मस्त णं जावइया अणुवउत्ता आगमओ तावइया ते दुव्वाया, जाव से तं आगमओ द्वाए । से किंतं नो आगमओ द्वाए ? नो आगमओ दब्बाए-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-जाणयसरीरदवाए भवियसरीरद्व्वाए जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्ववाए। पर नो आगम से आवाक्षीणता जाननी चाहिये। (से तं नो आग-मंत्रो भावउसीणे) इस प्रकार यह नो आगम से भाव अक्षीण का स्वरूप है। (से तं भावज्झीणे से नं अज्झीणे) इस प्रकार भाव अक्षीण का स्वरूप वर्णित हुआ है। द्रव्य और भाव, अक्षीण के वर्णन से अक्षीण का स्वरूप यणित हो चुका ॥ सू० २४३ ॥

રૂપ જે ચાેગ છે, તે અનાગમ રૂપ છે, એથી અહીં ને! આગમથી ભાવ ક્ષીણુતા જાણવી જોઈએ. (હે त' नो खागमओ मावज्झीणे) આ પ્રમાણુ આ ને! આગમથી ભાવ અક્ષીણુતાનું સ્વરૂપ છે. (હે त' मावज्झीणे हे त' अज्झीणे) આ પ્રમાણે ભાવ અક્ષીણુનું સ્વરૂપ વર્ણિત કરવામાં આવ્યું છે. દ્રગ્ય અને ભાવ અક્ષીણુના વર્જુનથી અક્ષીણુ સ્વરૂપનું વર્ણિત થઈ ગયું છે. ા સ. ૨૪૩ ા

# अनुयौगहारस्त्रे

से किं तं जाणयसरीरद्व्याए? जाणयसरीरद्व्याए-आयय-पत्थाहिगारजाणयस्त जं सरीरयं ववगयचुयचावियचत्तदेहं जहा द्व्यज्झयणे, जाव से तं जाणयसरीरदव्वाए। से किं तं भवियसरीर दृटवाए?भवियसरीरद्टवाए-जे जाव जोणिजम्मण-णिक्खंते जहा दुब्ब्ब्झ्यमे जाव से तं भवियसरीरदुब्वाए। से किं तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते दृव्वाए? जाणय-सरीरभवियसरीरवइरित्ते दब्वाए-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-लोइए कुप्पावयणिए लोगुत्तरिए य। से किं तं लोइए? लोइए-तिविहे-पण्णत्ते, तं जहा-सचित्ते अचित्ते मीसए य। से किं तं सचित्ते? सचित्ते-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-दुपयाणं चउप्पयाणं अपयाणं। दुपयाणं दासाणं दासीलं, चउष्पयाणं आसाणं हत्थीणं, अपयाणं अंबाणं अंबाडगाणं-आए। से तं सचित्ते। से किं तं अचित्ते ? अचित्ते सुवण्णरययमणिमोत्तियसंखलिल-प्पवालरत्तरयणसंतसावएजस्स आए। से तं अचित्ते। से किं तं मीसए? मीसए--दासाणं दासीणं आसाणं हत्थीणं समाभरि-याउजालंकियाणं आए, से तं मीसए, से तं लोइए। से किं तं कुष्पावयणिए? कुष्पावणिए-तिविहे पण्णत्ते, तं अहा-सचित्ते अचित्ते मीसए य। तिण्णिचि जहा छोइए जीवे से तं मीसए। से तं कुप्पावयणिए। से किं तं लोगुत्तरिए? लोगुत्तरिष्-तिविहे पण्णते, तं अहा-सचित्ते अचित्ते मीसए य। से किं तं सचिते? सचित्ते-सीसाणं सिस्सणियाणं। से तं सचित्ते। से किं तं अचित्ते? अचित्ते-पडिग्गहाणं वत्थाणं कंबलाणं पायपुंछणाणं। से तं

હધ્

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४४ आयतिक्षेपनिरूपणम् अचित्ते। से किं तं मीसए? मीसए-सिस्साणं सिस्सणियाणं सभंडोवगरणाणं आए। से तं मीसए। से तं लोगुत्तरिए। से तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते दुव्वाए। से तं नो ंआगमओ द्ववाए। से तं द्ववाए। से किं तं भावाए? भावाए दुविहे पण्णत्ते, तं जहा-आगमओ य नो आगमओ य। से किं तं आगमओ भावाप? आगमओ भावाए-जाणए उवउत्ते । से तं आगमओ भावाए। से किंतं नो आगमओ भावाए? नो आग-मओ भावाए-द्विहे पण्णत्ते, तं जहा-पसत्थे य अपसत्थे य। से किं तं पसत्थे? पसत्थे-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-णाणाए दंसणाए चरित्ताए। से तं पसत्थे। से किं तं अपसत्थे? अपस-रथे-चउव्विहे पण्णत्ते, तं जहा-कोहाए माणाए मायाए लोहाए। से तं अपसत्थे। से तं णो आगमओ भावाए। से तं भावाए।

से तं आए ॥सू०२४४॥

छाया - अथ कोऽसौ आयः ? आयः चतुर्विधः मह्नप्तः, तद्यथा-नामायः, स्थापनायो द्रव्यायो भावायः । नामस्थापने पूर्वं भणिते । अय कोऽसौ द्रव्यायः? द्रव्यायः-द्विविधः मज्ञतः, तद्यथा-अत्मने व जागमतेथ । अध कोऽसौ आग-मतो द्रव्यायः ? आगमतो द्रव्यायो यस्य खछ आत्मा इति पदं शिक्षितं स्थितं जितं मितं परिजितं यादत् , कस्मात् ? अनुपयोगो द्रव्यमिति कृत्वा । नैगमस्य खन्छ यात्रन्तोऽनुषकृता आगमतस्तात्रन्तस्ते द्रव्यायाः, यात्रत् एव आगमतः इव्यापः । अयं कोऽनी नो आगमतो द्रव्यायः ? द्रव्यायस्त्रिविभः मज्ञतः, तद्यथा भव्यक्षरीरद्रव्यायो, ज्ञायक्रशरीरभव्यक्षरीरव्यतिरिक्तो −ज्ञायक्वरीरद्रव्यायो अथ कोऽसी इायकशरीरद्रव्यायः ? द्रव्यायः । ज्ञायकश्वरीरद्रव्यायः-आश्म रदार्थीधिकारज्ञायकस्य यत् अतिरकं व्ययमतव्युतच्यात्रितत्यक्तदेहं यथा यावत् स एष ज्ञायकश्वरीरद्रव्यायः । अथ कोऽसौ भव्यश्वरीर द्रव्याध्ययनं

द्रव्यायः ? भव्यक्षरीरद्रव्यायः-पो जीनो यो। नजन्मनिष्क्रान्तो यथा द्रव्या- प्ययनं यावत् तदेनद् भव्यग्रसिरद्रव्यायः । अथ कोऽसौ ज्ञायकग्रसीरभव्य-**ब्ररीरव्यतिरिको द्रव्यायः ? हायकश्वरीर**मव्यशरीरव्यतिरिको द्रव्यायस्ति-विधः मद्रप्तः, तद्यथा-लौकिकः कुमावचनिको लोकोत्तरिकश्व, अय कोऽसौ लौकिकः-**छौतिक**स्तिविधः पद्मप्तः, तद्यथा−सचितः अचित्तः मिश्रकथ। अथ कोऽसौ सचित्तः ? सचित्तः त्रिविधः पद्वप्तः, तथथा-द्विपदानां चतुष्पदानाम् अपदानाम्, हिपदानो-दासानां दासीनां, चतुष्पदानाम् - अश्वानां हस्तिनाम् , अपदानाम् आम्रा-णाम् आम्रातकानाम् आयः। स एप सचित्तः। अय कोऽसौ अचित्तः? अचित्तः सुनर्णरत्नमणिमौक्तिकशङ्खशिलापनालरक्तरत्नसत्स्वापतेयस्य आधः। स एपोऽचित्तः । अय कोऽसौ मिश्रकः ? मिश्रको-दासानां दासीनाम् अश्वानां हस्तिनां समाभरितातोद्यालङ्कृतानाम् आयः । स एव मिश्रकः । स एव लौकिकः। अय कोऽसौ क्रमावचनिकः? क्रमावचनिकः-त्रिविधः मह्नप्तः, टघया-सचित्तः अचित्तः मिश्रकश्च। त्रयोऽपि यथा ळौकिके, यावत् स एप मिश्रकः, स एप कपावचनिकः । अध कोऽसौ लोकोत्तस्कः ? लोकोत्तस्कः-त्रिविधः मन्नप्तः, त्वया अचित्तो मिश्रक्तत्र । अथ कोऽसौ सचित्तः ? सचित्तः-{हरुवाणां मचित्त: स एव सचितः--अथ कोऽनौ अचित्तः? अचित्तः पतद्वहाणां वस्त्राणां कम्बलानां पादमोव्छनानाम् आयः । स एव अचित्तः । अथ कोऽमौ मिश्रकः ? मिश्रकः--जिल्पाणां समाण्डोपकरणानां आयः। स एप मिश्रकः। स एप लोकोत्तरिकः। स एप झायकशरीरभव्यशरीर-व्यतिरिक्तो द्रव्यायः।स एव नो आगमतो द्रव्यायः । स एव द्रव्यायः । अध कोऽसौ भावायः ? भावायो द्विविधः मन्नप्तः, तद्यथाल्आगमतश्वनो आगमतश्व । अध कोऽसौ आगमतो भावायः? आगमतो भावायः- ज्ञायक उपयुक्तः । स एष आगमतो भावायः । अथ कीऽसौ नो आगमतो मावायः? नो आगमतो भावायो-द्विधिः प्रज्ञक्षः, तुवधा-प्रज्ञस्तुध अपशस्तश्र । अय कोऽसौ मशस्तः ? प्रश्नस्तः त्रिविधः प्रज्ञप्तः, तद्यथा-ज्ञानायो दर्शनायः चारित्रायः । स एप मशस्तः । अथ कोऽसौ अमशस्तः ?, अपशस्तः-चतुर्विधः मइत्तः, तथथा-कोधायी मानायो मायायो लोभायः। स एष अपशस्तः। स एष नो आगमतः भावायः । स एप भावायः । स एष आयः ॥ मू० २४४ ॥

### अनुयोगचर्न्द्रिका दीका सूत्र २४४ आयनिक्षेपनिरूपणम्

टीका- से कि तं' इत्यादि-

अथ कोऽसौ आयः ? इति शिष्यपन्नः । उत्तरयति- आयः- आयः माप्तिर्लाम इति पर्यायाः, स एष आयो नामायः स्थापनायो द्रव्यायो मात्रायश्चेति चतुर्निधः । एषां नामायादीनां सभेदानां च्याख्या प्र्चवत् स्वधिया कार्या । तथापि पदद्वयस्य च्याख्या क्रियते सरळमतिसुनोधाय । तथादि-सुवर्णरजतमणिमौक्तिकशङ्कशिळा प्रवालरक्तरत्नसत्स्रवापतेयस्य-तत्र-सुवर्ण=देम, रजतं= 'चान्दी' इति मसिद्धम् , मणिः =चन्द्रकान्तादिः, मौक्तिकम्= 'मोती' इति प्रसिद्धम् , शङ्कः-रत्नविशेषः, शिला= रत्नविश्वेषः, मवाळः= 'मूँगा' इति मसिद्धः रक्तरत्नम्=पग्रागादिकम् , एत्रदूषं यत्

अब सुन्नकार आपनिक्षेत का स्वरूप कहते हैं--

'से किंतं आए' इत्यादि।

इाब्दार्थ-(से किं तं आए?) हे भदन्त ! आयका क्या स्वरूप है ? उत्तर---(आए) 'आय' नाम 'प्राप्ति' का है । आघ, प्राप्ति, लाभ, ये पर्यायवाची दाब्द हैं। यह आय (च उवित्रद्दे पण्णसे) चार प्रकार का कहा है। (तं जहा) जैसे (नामाए, ठवणाए, दव्त्राए, आवाए) नाम आय, स्थापना आय, द्रब्य आय और आव आय। सभेद इन नाम आय, स्थापना आय, द्रब्य आय और आव आय। सभेद इन नाम आय आदि की व्याख्या पूर्व की तरह अपनी बुद्धि से कर लेनी चाहिये। फिर भी पदव्रय की व्याख्या सरल बुद्धिवाछे दिाध्यजनों के बोध निमित्त करता हूं-सुवर्ण-सोना, रजन-चांदी, मणि-चन्द्रकान्त आदि मौक्तिक-मोती, दाङ्घ-इस नामका राग विद्रोध दिाल्ग-विद्रोध प्रकार का रत्न, प्रवाल-सुंगा रक्तरस्न पद्मराग आदि, ये सब उक्तम

હવે સૂત્રકાર આયનિક્ષેપનું સ્વરૂપ કહે છે— 'से किंतं आए ?' इत्यादि

શખ્દાર્થ'—(સે ક્રિંતં આવ) હે ભદંત! આયતું સ્વરૂપ ઠેવું છે?

ઉત્તર-(आप) 'આય' નામ 'પ્રાપ્તિ'તું છે. આય, પ્રાપ્તિ, લાભ આ બધા પર્યાયવાચી શબ્દો છે. આ આય, (चउव्विद्दे पण्णत्ते) ચાર પ્રકારનેા કહેવામાં આવેલ છે. (तंजहा) જેમકે (नामाए, ठवणाए, दव्वाए, मावाए) નામ આય, સ્થાપના આય, દ્રવ્યઆય અને ભાવઆય. સલેદ આ નામ આય વગેરની વ્યાખ્યા પૂર્વની જેમજ સ્વ અદિથી સમજી લેવી જોઇએ છતાંએ પદ્તથની વ્યાખ્યા સરલ અદિવાળા શિબ્ધાના બાધ માટે અહીં કરવામાં આવે છે. સુવર્લુ-સાનું, રજત-ચાંદ્રી, મહ્યિ-ચન્દ્રકાંત વગેરે મીક્તિક -માતી, શ'ખ-આ નામે રત્ન વિશેષ, શિલા-રત્ન વિશેષ, પ્રવાલ, પરવાળું, અવ ૧પ

## मनुयोगहारस्त्रे

सत् स्वापतेयम्≕अकुप्यं धनं तस्य तथाभूनस्य। तथा समामस्तिातोद्यालङ्कृतानाम् –समामस्तिाः≖आभूषणै भूषिताः, आतोद्येः=झछरी प्रमुखेश्वालङ्कृताः–आतोद्याल ङ्कृताः, समाभरिताम आतोद्यालङ्कृताश्चे ति तेषां तथोक्तानामिति ॥मू० २४४॥ अथ क्षपणां निरूपथति–

मूल्य-से किं तं उझवणा ? उझवणा--चउ विवहा--पण्णत्ता, तं जहा---नामज्झवणा ठवण उझवणा दृ दव उझवणा भाव उझवणा । नामठवणाओ पुब्वं भणियाओ । से किं तं दृ दव उझवणा ? द्व्व उझवणा-- दुविहा पण्णत्ता, तं जहा--आगमओ य नो आग मओ य । से किं तं आगमओ द्व्व उझवणा ? आगमओ द्व्व-उझवणा-- जरूस णं झवणे-- ति पयं सिक्खियं ठियं जियं मियं परिजियं जाव से तं आगमओ दृ द्व उझवणा । से किं तं नो आगमओ द्व व उझवणा ? नो आगमओ द्व उ उ झवणा-- ति विहा

अकुष्यधन है। इसका आय अचित्त आय है। 'समाभरिया उज्जालं-कियाणं' इन पदों की व्याख्या इस प्रकार से-यह विरोषणभूत पद है। और यह 'दासाणं दासीणं' आदि पदों का विरोषण है। आभूषणों से भूषित होना इसका नाम समाभरित है। झल्लशी आदिकों से अलं-कृत होना इसका नाम आगोगालंकृत है। तात्पर्य यह है कि-'आभू-पणों से भूषित हुए दासी दास आदि की प्राप्ति होना तथा झज्लशी आदि बाजों से अलंकृत हुए हाथी आदिकों की प्राप्ति होना यह मिश्र आय है ॥ सू० २४४॥

રકત-રત્ન, પદ્મરાગ વગેરે, આ બધાં ઉત્તમ અકુપ્ય ધન છે. આ ને! આય છે. "લવામરિયા રાજ્ઞારું ક્રિયાળં" આ પદાની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે -આ વિશેષણુ ભૂત પઠ છે. અને 'दાસાળં વાસોળં' વગેરે પદાનું વિશેષણુ છે. આભૂષણોથી બૂષિત થવું તેનું નામ સમાભરિત છે. ઝલ્લરી વગેરેથી અલંકૃત થવું તે આતાહાલ કૃત છે. તાત્પર્યં આ પ્રમાણે છે 'આ ભૂષણોથી ભૂષિત થયેલાં દાસીદાસ વગેરેની પ્રાપ્તિ થવી તેમજ ઝલ્લરી વગેરે વાદ્યોથી અલંકૃત થયેલાં હાથી વગેરેની પ્રાપ્તિ થવી તેમજ ઝલ્લરી વગેરે વાદ્યોથી અલંકૃત

से कि तं अपसत्था ? अपसत्था-चउदिवहा पण्णत्ता, तं जहा-

ज्झवणापत्थयाहिगार जाणयस्त जं सरीरयं वनगय-चुयचावियचत्तदेहं सेसं जहा द्व्यज्झयणे, आव से तं जाणय-सरीर दृब्वज्झवणा। से किंतं भवियसरीरदब्वज्झवणा? भवियसरीरदृब्वउझवणा जे जीवे जोणिजम्मणणिक्खंते सेसं जहाद्व्वज्झयणे, जाव से तं भवियसरीरद्व्वज्झवणा। से किं तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ता द्दवज्झवणा? जाणयसरीर-भवियसरीरवइरित्ता द्वत्रज्झवणा-जहा जाणयसरीरभवियसरीर. वइरित्ते द्व्वाए तहा भाणियव्वा। जाव से तं मीसिया। से तं लोगुत्तरिया। से तं जाणयस्रीरभवियस्रीरवइरित्ता दुव्वज्झवणा। से तं नो आगमओ द्ववज्झवणा। से तं द्वज्झवणा। से किं तं भावज्झवणा ? भावज्झवणा-दुविहा पण्णत्ता, तं अहा-आगमओ यणो आगमओ य। से किं तं आगमओ भावज्झवणा? आग-मओ भावडझवणा-जाणए उववत्ते। से तं आगमओ भाव-उझवणा। से किं तं णो आगमओ भावउझवणा? णो आग-मओ भावज्झवणा-दुविहा पण्णत्ता, तं जहा-पसरथा य अप-सत्था य। से किंतं पसत्था? पसत्था~तिविहा पण्णत्ता, तं जहा-नाणज्झवणा दंसणज्झवणा चरित्तज्झवणा। से तं पसत्था।

ज्झवणा

प॰णत्ता, तं जहा--जाणयसरीरद्व्वज्झवणा भवियसरीरद्द्व-

कि तं जाणयसरीरद्व्वज्झवणा ? जाणयस्रीरद्व्वज्झवणा ?

जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ता दघुझ्झवणा। से



कोहज्झवणा माणज्झवणा मायज्झवणा, लोहज्झवणा। से तं अपसत्था। से तं नो आगमओ भावज्झवणा। से तं भावज्झ-वणा।से तं ज्झवणा। से तं ओहनिष्फण्णे ॥सू०२४५॥

**छाया-भय का सा क्षपणा ? क्षपणा-चतुर्विधा मज्रप्ता, तद्यया-नामसपणा** स्थापनाक्ष्वणा द्रव्यक्षपणा भावक्षपणा। नामस्थापने प्वैभणिते । अथ का सा द्रव्यक्षषणा १ द्रव्यक्षपणा-द्विचिधा प्रष्नप्ता, तद्यथा-आगमतश्च नो आगमतश्च । अथ का सा आगमतो द्रव्यक्षपणा? आगमतो द्रव्यक्षपणा--यस्य खळु सपणा इति पदं शिक्षितं स्थितं जितं मितं परिजितं यावत् तदेतद् आगमतो द्रव्यक्षपणा। अन्थ का सा नो आगमतो द्रव्यक्ष पणा हेनो आगमतो द्रव्यक्षपणा त्रिविधा प्रज्ञप्ता तबया-ब्रायकश्वरीरद्रव्यक्षपगा, भव्यन्नरीरद्रव्यक्षपणा, ज्ञायकशरीरमव्य-श्रीरव्यतिरिक्ता द्रव्यक्षपणां। अथ का सा ब्रायक्त शरीरद्रव्यक्षपणा? ज्ञायक न्नरीरद्रव्यक्षपणा-भपणा-पदार्थाधिकारनायकस्य यत् शरीरकं व्यपगतच्युत-च्यावितत्यक्तदेहं शेषं यथा द्रव्याध्ययनं यावत् सेषा झायकश्वरोरद्रव्यक्षपणा। अथ का सा भव्यश्वरीरद्रव्यक्षपणा? भव्यशरीरद्रव्यक्षपणा-यो जीवो योनि-जन्मनिष्कान्तः त्रेषं यथा द्रव्याध्ययनं यावत् सैवा भव्यश्वरीरद्रव्यक्षवणा। अध का सा ज्ञाय कशरीरभव्य शरीरव्यतिरिक्ता द्रव्यक्षपणा ? ज्ञायक शरीर-भव्यश्वरीरव्यतिरिक्ता द्रव्यक्षपणा-यथा इायकशरीरभविकशरीरव्यतिरिक्तो द्रव्यायस्तथा भणितव्या, यावत् सैपा मिश्रिका । सैपा छोकोत्तरिका । सेपा ज्ञायक बरीरमच्यबरीरव्यतिरिक्ता द्रव्यक्षपणा। सैपा नो आगमतो द्रव्यक्षपणा, सेवा-द्रव्यक्षपणा। अथ का सा भावक्षपणा? भावक्षपणा-द्विचिभा प्रज्ञा, तबथा-आगमतश्व नो आगमतश्व । अथ का सा आगमतो भावक्षपणा ? आगमतो भाव स्वणा-इयिक उपयुक्तः । सैवा आगमतो भावक्षपणा । अथ का सा नो आगमतो भावक्षपणा ?, नो आगमतो भावक्षपणा-द्विविधा प्रक्षप्ता, तद्यथा-प्रजस्ता च अन्तर्भरताच। अथ का सा मशस्ता?, मशस्ता-त्रिविधा मझप्ता, दद्यधा-ज्ञान भवणा दर्शनक्षवणा चारित्रक्षवणा। सैवा मश्वस्ता। अथ का सा अवश्वस्ता? अप-शस्ता-चतुर्विधा मह्नप्ता, तद्यथा-कोधसपणा मानसपणा मायासपणा लोभ क्षवना। सैपा अग्रशस्ता। सैपा नो आगमतो भावक्षपणा। सैपा भावक्षपणा। सैषा सपणा। तदेतत् ओघनिष्पन्नम् ॥२४५॥

| <b>केनुयोगच</b> न्द्रिका | रीका | स् | રેષ્ઠપ | श्चपणानिरूपणम् |
|--------------------------|------|----|--------|----------------|
|                          |      |    |        |                |

टोका--'से कि तं' इत्यादि--

'अथ का सा सपणा ?' इति छिष्यमन्नाः । उत्तरयति-सपणा अपचयो निर्जस वा । सा नामसपणा स्थापनासगणा द्रव्यसपणा भावसपणेति चतुर्विधा । चतु-विंधाना गसां भेदन्नभे इसदितानां व्याख्या पूर्ववत् स्वयं वोध्या । इत्यं समेदा सपणा निरूपितेति सुचयितुमाह-सपा सपणेति । इत्यं च भेदोपभे इ सहितः समस्त ओघनिष्पन्नो निक्षेपः मरूपित इति मूचयितुमाह-स एप ओघनिष्पन्न इति । अक्षी-णादिषु चिष्रपि आवे विचार्यमाणेऽध्ययनमेवाऽऽयोजनीयमिति ॥मू०२४५॥

अब सूत्रकार क्षपणा का निरूपण करते हें---

'से किं तं ज्झवणा ?' इत्यादि।

भाग्दार्थ----(से किं तं उझवणा ?) हे भदन्त ! पूर्वप्रकान्तक्षपणा का क्या स्वरूप हे ? ! (उझवणा)

उत्तर--'क्षवणा' नाम 'अवचय' अथवा 'निर्जरा' का है। यह क्षरणा (चउच्चिहा पण्णत्ता) चार प्रकार की कही गई है। (तं जहा) जैसे-(नामउझवणा, ठवणउझ श्या, दुव्वउझवणा, भावउझवणा) नाम-क्षरणा, स्थापना क्षरणा, द्रव्यउद्यावणा, भावअझवणा। मेद प्रमेद सहित इन चारों की व्याख्या पहिछे के समान जाननी चाहिये। इस प्रकार से निक्षेप के मेद ओधनिष्पन्न के मेद स्वरूप, क्षपणा का वर्णन जानना चाहिये। इस वर्णन के समाप्त हो जाने पर मेद प्रमेद सहित समस्त ओधनिष्पन निक्षेप का वर्णन समाप्त हो जाता है। अक्षीण, आय और क्षपणा इनका स्वरूप जब अच्छी प्रकार से विचार लिया

હવે સૂત્રકાર ક્ષપશુાનું નિરૂપણુ કરે છે.

'से कि' त' उझवणा ?' इत्यादि !

શખ્દાર્થ — (સે कિંતં જ્યવળા) હે લહંત! પૂર્વપ્રકાન્ત સપણાતું સ્વરૂપ કેવું છે ? (જ્યવળા) 'સપણા' નામ 'અપચય' અથવા 'નિજેરા'નું છે. આ સપણા (चંડ જિવલા) 'સપણા' નામ 'અપચય' અથવા 'નિજેરા'નું છે. આ સપણા (चંડ જિવલા) ચાર પ્રકારની કહેવામાં આવેલી છે (તંજાદા) જેમકે (નામજ્ય વળા, ઠવળ જ્ય રળા, દદવ જ્યાં શળા, માવજ્ય વળા) નામ સપણા, સ્થાપના સપણા, દ્રવ્ય સપણા અને ભાવ સપણા' લેદ પ્રસેદ સહિત આ ચારે ચારની વ્યાખ્યા પહેલાં જેવી જ સમજવી જેઇએ. આ પ્રમાણે નિશેપના લેદ, આ ધનિષ્પન્નના લેદ સ્વરૂપ, સપણાનું વર્ણન જાણવું જોઇએ. આ વર્ણન પૂરું થવાથી લેદ, પ્રલેદ સહિત સમસ્ત આ ધનિષ્પન્ન નિલેપનું વર્ણન સમાપ્ત થઇ જાય છે. અક્ષીણ, આય, અને સપણા આ બધાનું સ્વરૂપ જ્યારે સારી દીતે ંહેવટ

बनुयौगद्वारस्त्रं

यथ निक्षेपस्य द्वितीयं भेदं नामनिष्पत्रमाह-मुल्म्-से किं तं नामनिष्फण्णे ? नामनिष्फण्णे-सामाइए। से समासओ च उबिहे पण्णत्ते, तं जहा-णामसामाइए ठवणा-सामाइए द्वतामाइए भावसामाइए। णामठवणाओ पुव्वं भणि-याओ । द्वम्।महिएवि तहेव, जाव से तं भवियसरीर द्वसामाइए । से किंतं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्वसामाइए? जाणय-सरीरभवियसरीरवइरित्ते द्वतामाइए-पत्तपपोत्थयलिहिय । से तं जाणयसरीरभवियसुरीरवइरित्ते द्वसामाइए। से तं णो आगमओ द्वसामाइए। से तं द्वतामाइए। से किं तं भावसामा-इए? भावसामाइए। दुविहे पण्णते, तं जहा-आगमओ य नो आगमओ। से किंतं आगमओ भावसामाइए? आगमओ भावसामाइए-जाणए उवउत्ते। से तं आगमओ भावसामाइए। से कि तं नो अ(गमओ भावसामाइए? नो आगमतो भाव-सामाइए-"जस्स सामाणिओ, अप्पा, संजमेणियमे तवे। तस्त सामाइयं होइ, इइ केवलिभासियं॥१॥ जो समो सबनूएसु, तसेसु थावरेसु य। तस्स सामाइयं होइ, इइ केवलिभासियं॥शा जह मम ण पियं दुक्खं, जाणिय एमेक सवजीवाणं। न हणइ न हणावेइ य, सममणइ तेण सो समणो ॥३॥ णत्थिय से कोइ वेदेसो, पियो य सब्वेसु चेव जीवेसु। एएण होइ समणो एसो जाता है तो, अध्ययन का स्वरूप स्वयं ही विचारित हो जाता है। क्योंकि अक्षीण आदि अध्य बन के ही पर्याववाची शब्द है। सूब २४५।

વિગ્રારવામાં આવે છે. તાે અધ્યયનનું સ્વરૂપ સ્વયમેવ વિચારિત થઇ જાય છે. કેમકે અક્ષીણુ વગેરે અધ્યયનના જ પર્યાયવાચી શબ્દો છે. ા સ્ત્ર-૨૪૫ ા

मनुयोगवन्द्रिका दीका सुत्र २४६ नामनिष्यन्ननिरूपणम्

949

अन्नोऽवि पजाओ॥शा उरगगिरिजल्लामागर, नहतलतरुगण-समो य जो होइ। भमरमियधरणिजलरुह-रविपवण समो य सो समणो॥५॥तोसमणो जइ सुमणो भावेण य जइण होइपावमणो । सयणे य जणे य समो, समो य माणावमाणेसु ॥६॥" से तं नो आगमओ भावसामाइए । से तं भावसामाइए। से तं सामाइए । से तं नामानिष्फण्णे ॥सू० २४६॥

छाया--- अथ किं तत् नाम निष्पन्नम् ?, नाम निष्पन्नं--सामायिकम् । तत्त समासतश्वत्रविधं प्रज्ञप्त', तथया-नामसामायिकं स्थापनासामायिकं द्रव्यसामा-यिकं भादसामायिकम् । नामस्थापने पूर्वं भणिते । द्रव्यसामायिकमणि तथैव, यावत् तदेवत् भव्यश्ररीगद्रव्यसामायिकम् । अयं किं तत् झायकशरीरभव्य-**शरी**रव्यतिरिक्तं द्रव्यसामायिकं ? ्रायकशरीर**म**व्यक्षरीरव्पतिरिक्तं द्वव्य-सामाधिकं-पत्रकपुस्तकछिखितम् । तदेतत् । ्रवायकशरीरभव्यशरीरव्यतिरिक्त द्रव्यसामायिकम् । तदेवत् नो आगमतो द्रव्यसामायिकम् । तदेतत् द्रव्यसामा-पिकम् । अय कि तद् भावसामायितम् ? मात्रसामायिकं द्विधिं महलं, तद्यया -भागमत्व नो आगमतव्य । अथ किं तन् अरगमतो भावसामायिकम् ? आगमतो मावसामाथिकं−ज्ञायक उपयुक्तः । तदेतत् आगमतो मावसामायिकम् । अथ किं तत् नो आगमतो भावतामायिकं ? नो आगमतो भावसामायिकं-यरंग सामा-निकः आत्मा, संयमे नियमे तथसि । तस्य सामायिकं भवति, इति केवछिमापि-तम् ।।१।। यः समः सर्वभूतेषु, त्रसेषु स्थावरेषुच । तस्य सामायिकं भवति, इति केदलिमाषितम् ॥२॥ यथा मम न प्रियं दुःखं, ज्ञास्वा एवमेव सर्वजीवानाम् । न इन्ति न घातयति च समं मन्यते तेन सः श्रमणः ॥२॥ नास्ति च तस्य कोऽपि द्रेष्यः भिषश्च सर्वेषु चैव जीवेषु । एतेन मगति श्रमणः एपः अन्योऽपि पर्यायः ॥४॥ उरगगिरिज्वलनसागरनभरतल तरुगणसमध यो भवति। भ्रवरमग-धरणि नलरुहरविपत्रनसमथ स अमगः ॥५॥ ततः अमगो यदि समनाः भावेन च यदि न मनति पारमनाः । स्वजने च जनेच समः समश्च मानारमानयोः ॥६॥ तदेतव् नो आगमतो भावसामायिकम् । तदेतद् भावसामायिकम् । तदेतत् सामायिकम् । तदेवद् नामनिष्पस्नम् ॥२४६॥

ULO



टीका -- 'से कि तं' इस्यादि-

'अथ किं तद् नामनिष्पन्नम् ?' इति शिष्ययश्नः । उत्तरयति-नामनिष्पन्नं -सामायिकम् । अध्ययनाक्षीणाधपेक्षया सामायिकमिति विशेषनाम । सामायिक-मिति चतुर्विंशतिस्तवादीनामप्युपलक्षणम् । तत्सामायिकं नामसामायिकश्थापना सामायिकद्रव्यसामायिकमावसामायिकेति चतुर्विंधम् । तत्र नामसामायिकं स्थापनासामायिकं द्रव्यसामायिकं च नामावश्यकादिवत् व्याख्येयम् । भाव

अब सुन्नकार निक्षेग के दितीय भेद नामनिष्पन्न का कथन करते हैं--'से किं तंनामनिष्फण्णे ?' इत्यादि

शाःदार्थ--(से किंत नामनिष्फण्णे ?) हे भदन्त ! नामनिष्पन्न का क्या स्वरूप है ? पूछनेवाले का यह अभिप्राय है कि- 'जो निक्षेप नाम निष्पन्न होता है उसका क्याताश्पर्य है ? '

उत्तर--(नाम निष्कण्णे सामाइए) नाम निष्वन्न सामायिक है। अध्ययन अक्षीण आदि की अपेक्षा 'सामायिक' यह नाम विद्रोष नाम है तथा सामायिक ऐसा विद्रोषनाम चतुर्विंदातिस्तव आदि का उपलक्षक होता है। इसलिये 'सामायिक' ऐसा नाम 'नाग निष्वन्न नाम' है। (से समासओ चउव्विहे पण्णत्ते) वह सामायिक चार प्रकार का कहा गया है। (तं जहा। जैसे (णाममामाइए ठत्रणासामाइए दन्व सामाइए) नामसामाधिक, स्थापनासामायिक, द्रव्यसामाधिक, आवसामायिक। (नामठवणाओ पुच्चं भणियाओ) इनमें नाम सामा-

હવે સૂત્રકાર નિક્ષેપના દ્વિતીય લેદ નામ નિષ્પન્નતું કથન કરે છે.---'से किं त' नाम निष्कण्णे ?' इत्यादि /

શબ્દાર્થ'--(से किंतं नामनिष्फण्णे ?) હે ભદંત ! નામ નિષ્પન્નનું સ્વરૂપ કેવું છે ? પૂછનારના આ અભિપ્રાય છે કે જે નિક્ષેપ નામ નિષ્પન્ન હાય તેનું શું તાત્પર્થ છે !

ઉત્તર--(नामनिष्कण्णे सामाइष) નામ નિષ્યન્ન સામ ચિક છે. અધ્યયન અક્ષીજ્ઞ વગેરેની અપેક્ષાએ 'સામાચિક' આ નામ વિશેષ નામ છે, તેમજ સામાચિક એવું વિશેષ નામ ચતુવિં'શતિ સ્તવ આદિનાે ઉપલક્ષક હાય છે. છેથી 'સામાચિક' એવું 'નામ' નિષ્પન્ન નામ છે. (से समाझओ घडव्विहे पण्णत्ते) તે સામાચિકના ચાર પ્રકારા કહેવામાં આવેલ છે (तंज्ञहा) જેમકે (णामसामाइष ठवणासामाइर, दव्वसमाइर भावसामाइर) નામ સામાચિક, રથાપના સામાચિક, દ્રગ્ય સામાચિક, ભાવ સામાચિક (नाम ठवणाओ पुठ्वं षतुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २४६ नामनिष्यन्ननिरूपणम्

यिक और स्थापना सामायिक का स्वरूप नाम आवद्यक एवं स्थापना आवद्यक के जैसे जानना चाहिये। (द्व्वमाभाइए वि तहेव जाव से तं भवियसरीरद्व्वमामाइए) तथा द्व्य सामायिक का स्वरूप भी द्वव्य आवद्यक के जैसा ही जानना चाहिये। और यह द्रव्य सामायिक का स्वरूप द्रव्य आवद्यक के जैसा वहां तक ही जानना चाहिये कि जहां भव्यदारीर द्रव्यक्षामायिक का कथन समाप्त होता है। (से कि तं जोणयसरीर भवियसरीरवहरिचे द्वय-सामाइए?) हे भदंत! ज्ञायकदारीर भव्यदारीर व्यतिरिक्त द्रव्य सामा-यिक क्या है?

उत्तर--(जाणयस्तीरभवियसरीरवहरिसे दृष्वसामाइए पत्त-यपोस्थय लिहिए) ज्ञायकशागेर भव्यशारीर व्यतिशिक्त द्रव्यसामायिक पन्न पुस्तक में लिखित । 'करेमि भंते सामाहयं' इत्यादि पाठ है । (से तं जाणयस्तीरभवित्रसरीरवहरिसे दव्यसामाहए ) इस प्रकार यही ज्ञायकशरीर भव्यशरीरव्यतिरिक्त द्रव्य सामायिक का स्वरूप जानना चाहिये । (से तंणो आगमओ दव्वसामाहए) इस प्रकार नो आगम की अपेक्षा यह द्रव्य सामायिक का स्वरूप कथन है । ( से कि तं भावसामाहए ?) भइन्त ! भावसामायिक क्या है ? (भाव सामा-

भणिय(ग्रो) આમાં નામસામ લિક અને સ્થાપના સામાલિકનું સ્વરૂપ નામ આવશ્યક અને સ્થાપના આવશ્યકની જેમ જ જાણી લેવું જેઇએ. (दब्ब सामाइए वि तहेव जाव से त' भवियसरीरदव्वसामाइए) તેમજ દ્રવ્ય સામાલિકનું સ્વરૂપ પણ દ્રવ્ય આવશ્યકની જેમજ જાણી લેવુ જેઈ એ, અને આ દ્રવ્ય સામાલિકનું સ્વરૂપ દ્રવ્ય આવશ્યકની જેમજ જાણી લેવુ જેઈ એ, અને આ દ્રવ્ય સામાલિકનું સ્વરૂપ દ્રવ્ય આવશ્યકની જેમજ જાણી લેવુ જાઈ છે, અને આ દ્રવ્ય સામાલિકનું સ્વરૂપ દ્રવ્ય આવશ્યકની જેમજ જાણી લેવુ જાઈ છે, અને આ દ્રવ્ય સામાયિકનું સ્વરૂપ દ્રવ્ય આવશ્યકની જેમજ જાણી લેવુ જાઈ છે. આ દ્રવ્ય સામાયિકનું સ્વરૂપ દ્રવ્ય આવશ્યકની જેમજ જાણી લેવુ જાઈ છે. સિઇએ કે જ્યાં સુધી ભવ્ય શરીર દ્રવ્ય સામાયિકનું કથન સમાપ્ત થાય છે. (સે જિં ત' जाण्यसरियमवियसरीरवइरित्ते दब्बसामाइए ?) હે ભદંત ! જ્ઞાયક શરીર ભવ્ય શરીર વ્યતિસ્ક્રિત દ્રવ્ય સામાયિક શું છે ?

ઉत्तर--- (जाणयसरीरभ त्रेयसरीरवइरिक्ते दब्बसामाइए पत्तयपोध्धय छिहिए) झाथક शर्र र अव्य शर्र व्यतिस्कित द्रव्य सामादिक पत्र पुस्तक्ष्मा बिणित 'करेमि मंत्रे सामाइयं' ईत्यादि पाठ छे (से त' जाणयसरीरभविय-सरीरवहरिक्ते दब्वसामाइए) आ प्रभाधेु झायक्शरीर अव्यशरीर व्यतिरिक्ता द्रव्य सामायिक्रनुं स्वरूप जाणी देवुं लेई छे. (से त' जो आगमओ द्व्यसामाइए) आ प्रभाधे ने। आगमनी अपेक्षाओ द्रव्य सामायिक्षना स्वरूपनु' अठ ९६ હરર

सामाथिकं तु आगमतो नो आगमतो भेदेन द्विविधं मज्ञप्तम् । तत्र आगमतो भाव सामायिकं-ज्ञायक उपयुक्तो वोध्यम् । नो आगमतो भावसामायिकं यथा मवति तथहि-'जस्स सामाणित्रो अप्पा' इस्यादि गाथा षट्केन । अयं भावः-यस्य मनुष्यस्य मूल्रगुणरूपे संयमे उत्तरगुण⊱मूऽरूपे नियमे तपसि=अनज्ञनादौ च

इए दुविहे पण्पत्ते) आब सामायिक दो मकार का है। (तं जहा) जैसे (आगमओ य नो आगमओ य) एक आगम से दूसरा नो आगम से (से किं तं आगम जो भावसामाइए) हे अदन्त ! आगम से भाव सामायिक क्या हे?

उत्तर--(आगमओ भावमामाइए-जापए उथउले-से तं आग-मभो भावसामाइए) आगम से भावसामायिक ज्ञावक उपयुक्त है। अर्थात् सामायिक इस पर्का जो ज्ञाता है और उसमें उसका उप-योग है, ऐमा वह ज्ञायक आश्मा आगम की अपेक्षा भावसामा-यिक है। (से किं तं नो आगमओ भावसामाइए) हे भदन्त ! नो आगम की अपेक्षा भाव सामायिक क्या है ?

उत्तर-( नो आगम तो भावसामाइए) नो आगम की अपेक्षा भावसाम<sup>1</sup>पिक इसप्रकार से है-(जरस सामाणिओ अप्या संजमे-णियमे तवे। तस्त सामाइयं होह, इह केवलिमासियं 181 जिस मनुष्य

કथन છે. (से कि' त' मावब्रामाइए ?) & लह'त ! लावसामाथि शुंछे ? (मावस्रामाइए दुविहे पण्गत्ते) लावसामाथि के प्रधारने। छे. (त'झहा) केनडे (आगम त्रो य नो आगम त्रो य) स्पेड आगमथी अने द्वितीय ने। आगमथी (से कि' त' आगमओ मावसामाइए) & लह'त ! आगमथी लाव सामाथि शुं छे ?

ઉत्तर--(आगमओ भावसामइए-जाणर च्वक्तें-से त' आगमओ मावसामाइए) આગમથી ભાવસામાયિક ज्ञायક ઉપયુક્ત છે. એટલે કે સામાયિક આ પદના જે જ્ઞાતા છે અને તેમાં તેના ઉપયોગ છે, એવેા તે ज्ञायક આત્મા આગમની અપેક્ષાએ ભાવસામાયિક છે. (से कि' त' नोआगमओ भावसामाइए) હે ભઢ'તા ના આગમની અપેક્ષા ભાવ સામાયિક શુ' છે ?

ઉત્તર—(નો લ્રાગમગ્રો માવસામાइए) નેર આગમની અપેક્ષાએ ભાવ સામાયિક આ પ્રમાણે છે. (जस्स सामाणिश्रो લप्पा संज्ञमे णियमे तवे तस्व सामाइयं होइ, इइ केवल्लिमास्नियं ॥१॥) જે મનુષ્યને આત્મા મૂલગુજ્ઞ

# सतुयोगवन्द्रिका होका छत्र २४६ नामनिष्यस्तनिरुपणम्

आत्मा सामाशिकः=सर्वकालं व्यापालात सकिहिनो भवति, तस्यैवंभूतस्य मनुःपस्य सामायिकं भवति, इति=अमुना भकारेण केवलिभाषितम्=सर्वक्रोक्त मस्ति ॥१॥ तथ- 'नो समो' इत्यादि । यो मनुष्पः सर्वभूनेषु=सर्वभाणिषु, एता-नेव विवेकतः पाट-त्रसेषु स्थावरेषु च=त्रमस्थावरलक्षणेषु कर्वभाणिषु समः= मैत्रीनावपरिग्रगात तुल्गे भवति, तस्य सामायिकं भवतीति केवलिभाषित-मस्तीति। जीवेषु सवर्द्ध संग्रमान्निध्यप्रतिपादनात् पूर्वगार्थायामपि खभ्यते प्रत, तथापि जीवद्यामूलस्वाद धर्मस्य तत्याधान्यरूपापनार्थं पृथगुक्तसिति ॥२॥ की आत्मा मूलगु एस्व संयत्र में उत्तरग्रणसमूहरूप नियम में और अनदान आदि रूप तप में सर्वकाल लगी रहती है, उस मनुष्य के सामायिक होता है, ऐसा केवली भगवान का कथन है। (जो समो सब्द भूएसु तसेसु थावरेसु य। तस्त सामाहयं होइ, इह केवलि भासियं) जो मनुष्य समस्त त्रस और स्थावररूपप्रणियों के जवरमैत्री भाव रखने से समभाव का धारक होता है-अर्थात्-समस्तप्राणियों को अपने तुल्य मानता है-उसके सामायिक होती है, ऐसा केवलि भगवान् का कथन है। दांका-प्रथम गाथा में जय यह कहा है कि-'जो मनुष्य संयम के

राका—प्रथम गाथा म जब यह कहा हाक-जा मनुष्य सयम क पालन में सदा सावधान रहता है। तय इस से यह बात रुभ्य हो ही जाती है कि वह जीवों के ऊार समता भाव रखता है। फिर इस द्वितीय गाथा में उस के प्रतिपादन करने की क्या आवइयकता थी? उत्तर--धात तो ठीक है-परन्तु भर्म जीव दयामूल होता है इसकी अर्थात जीव दया मधानता कहने के लिये इसे पृथक्रूप से प्रतिपादित

રૂપ સંયમમાં ઉત્તરશુષ્યુ સમૂદ રૂપ નિયમમાં અને અનશન વગેરે રૂપ તપમાં સર્વકાળ સંલગ્ન રહે છે, તે મનુધ્યને સામાયિક હાેય છે, એલું કેવલિ ભગવાનનું કથન છે. 'जો સમો હદ્વમૂરસુ તસેષ્ઠુ થાવરેસુ ચ કલ્સ સામાइથ દોદ્દ, દ્વરૂ केवळिमાसિયં) જે મનુષ્ય સમસ્ત ત્રસ અને સ્થાવરરૂપ પ્રાણિએા પ્રત્યે મૈવીભાવ રાખીને સમસાવ ધારક ળાતે છે, એટલે કે સમસ્ત પ્રાણિએાને પોતાની જેમ જ માને છે, તેને સામાયિક હાેય છે, એવું કેવલિ ભગવાનનું કથન છે. શ'કા--પ્રથપ્ત ગાયામાં બ્યાર એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે જે મહ્યુસ સંયમના પાલનમાં સર્વદા સાવધાન રહે છે, ત્યારે એકતાથી આ વાત લગ્ય થઈ જ જાય છે કે તે જીવાની ઉપર સમતા ભાવ રાખે છે, પછી આ દ્વિતીય 'ગાથામાં કરી તે વિધે પ્રતિપાદન કરવાની શી આવશ્યકતા હતી ?

ઉત્તર––વાત તેા અરાબર છે. પરંતુ ધર્મ જીવકયા મૂળ હાેય છે. આની એટલે કે જીવકયાની પ્રધાનતા કહેવા માટે અ∖ને પૃથક્ રૂપમાં

# अनुयोगद्वारस्त्रे

658

यदा हि सर्वभ्रतेषु साम्यग्दृष्टिर्भवति ठदैव अमणस्वम्रपलभ्यते, एवंविध एव साधः श्रमणो भण्यते इत्याह-'जह मन ण' इत्यादि । यथा ममदःस्वं=वधताडना-दिजनितं मियं न भवति, एवमेव सर्वजीवानामपि दुः खं मियं न भवति, इति ज्ञास्वा =मनसि विचार्थ यः समस्तानपि प्राणिनो न ह्वयं दन्ति, न चान्यैयतियति, चस्योगळक्षणत्वाद ध्नतव्यान्यानवि नाजुमोदते, प्रत्युत समस्तमपि जीवजार्धसं=समं =स्वारमतूच्यं अणतिमन्वते, तेन हेतुना स समण इन्युच्यते ॥२॥ इत्थं समं मन्यते सर्वनिषि जीवान् यः स श्रवण इत्येवं निर्वचनेन एकं पर्यायम् उक्त्वा सम्पति किया है। (जह मम ण पियं दुवखं, एमेव सब्वजीवाणं, न इणइ, न इणावेइ य समणइ तेण सो समणो) जब समस्त भूतों के जगर साम्पद्धि होती है। तभी अमणत्व प्राप्त होता है-ऐमा ही साधु अमण कहलाता है-इसी चात को इस गाथा द्वारा कहा जा रहा है। जिस प्रकार वधताडन आदि जन्य दुःख मुझे प्रिय नहीं लगता है' उसी प्रकार से समस्त जीवों को भी वह दुःख प्रिय नहीं लगता है। ऐसा मन में विचार करके जो मनुष्य समस्तप्राणियों को स्वयं नहीं मारता हैं, दूसरों से उन्हें नहीं मरवाता है, और चकार से उन्हें मारनेवालों की अनुमोदना नहीं करता है, प्रत्युत समस्त भी जीवजातको अपने समान मानता है इसी कारण वह अमण कहा जाता है ! इस प्रकार जो 'समं मन्यते सर्वानपि जीवान यः सः श्रमणः' समस्त जीवी को आत्मोपम्परूप से मानता है, देखता हे- वह अमण है। इस प्रकार अमण दाब्द के निर्वचन से अमणरूप एकपर्याय कहकर अब 'समं-

પ્રતિપ દિત કરેલ છે. (जह मम ण पियं दुक्खं, एमेन सब्वजीवालं, न इणइ, न इणावेइ य समणइ तेण सो समणो) જ્યારે સમસ્ત भूते। પ્રત્યે સામ્યદર્ષિ હાેય છે, ત્યારે જ શ્રમણત્વ પ્રાપ્ત થાય છે. એવા સાધુને જ समण (શ્રમણ) કહે-વામાં આવે છે. જેમ વધ, તાડન વગેરે જન્ય દુ:ખા મને ગમતા નથી. તેમજ તે સમસ્ત જીવાને પણ તે દુ:ખ પિય લાગતું નથી. આમ મનમાં વિચારીને જે માણસ સમસ્ત પ્રાણુઓને પાતે મારતા નથી, બીજા પાસે તેમની વિરાધના કરાવતા નથી અને ચકારથી તેમની વિરાધના કરનાવાઓની અનુમાદના કરતા નથી, અને સમસ્ત જીવાને પાતાની જેમ જ માને છે, તેથી જ તે શ્રમણ કહેવાય છે. આ પ્રમાણે જે "સમ મન્યતે સર્વાનધિ जीवान् य: सः श्रमणः" સમસ્ત જીવાને આત્મી પમ્ય રૂપથી જૂએ છે, માને છે, તે શ્રમણ છે. આ પ્રમાણે શ્રમણ શબ્દના નિર્વચનથી શ્રમણ રૂપ એક પર્યાય કહીને હવે 'પ્રમં

## अनुयोगचन्द्रिका दीका सुत्र २४६ नामनिष्यन्नत्रिरूपणम्

1984

सम मनोऽस्पेति समनाः, स एत अभण इति अभणशब्दस्य पूर्ववैलक्षण्येन निर्द-चनं कृत्वा-पर्यायान्तरमपि भवितु मई तीति मदर्शयितुमाह-'णस्थि य से' इस्यादि। तस्य सममनस्कत्वात सर्वेषु चेव≕तापि जीवेषु न कश्चिद् द्वेष्यः=अभियः प्रियः= मेगात्र हे वा अस्ति । एतेन हेतुना स अनगः≕हननना एव निरूक्त हीत्या अनणो भवति । ए । अनगरुष अन्योऽपि पूर्वविलक्षणः पर्यायो योध्य इति ॥४त इत्यं सामायिकयुक्तस्य साधोः स्वरूपं तिरूप्य प्रकाशन्तरेय पुतरुत्रकिरूपयति-'उरग' मनोऽत्येतिसमनाः' इम निर्धचन से उनमें सममनस्रक अमणता का प्रतिपादन करते हैं जो पहिछे निर्वचन की अपेक्षा से भिन्न है । (णहिध य से कोइ देसे। पियों य सब्वेख चेव जीवेख, एएण होइ समणो एसो अन्नोऽवि पजाओ) समस्त जीवों के ऊपर सममनवाजा होने के कारण जीवों में से जिसका कोई भी जीव देख्य (देख करने लायक) नहीं है. और न कोई जीव जिसे प्रिय हैं-प्रेमाअय है-इस अमण ? शब्द की निरुक्ति से सममनवाला जीव-श्रमण कहलाता है। श्रमण राज्द की पहिछे की अपेक्षा दसरी प्रकार की निरुक्ति है। इस निरुक्ति की रीति के अनुसार 'समं मनोऽस्थेति समनाः समना एव अमणः' समनत् यह बाब्द भी अमण शब्द का पर्यायवाची शब्द होता है। क्योंकि जो सममन-वाला होता है. वही श्रमण होता है । इस प्रकार सामायिक युक्त साध के स्वरूप का निरूपण करके मकारान्तर से पुनः उसका निरूपण सुन्न कार करते हैं-( उरगगिरिजलण सागर नहतल तरुगण-समो य जो

मनोऽस्येति समना." આ નિવ<sup>6</sup> ચનથી તેમાં સમમનરૂપ શ્રમણતાનું પ્રતિપાદન કરે છે, જે પ્રથમ નિવ<sup>6</sup> ચનની અપેક્ષાએ ભિન્ન છે, (णस्थि य से कोइ देसो वियो य सन्देसु चेव जीदेसु, षएण होइ समणो एसो अन्ने।ऽवि पडजाओ) સમસ્ત જીવેા પર સમમનવાળા હાેવાથી જીવેામાંથી જેને કાેઇ પણ જીવદેબ્ય (દ્વેષ કરવા ચાેગ્ય) નથી, અને ન કાેઇ જીવ જેને પ્રિય છે, પ્રેમાશ્રય છે, આ શ્રમણ શબ્દની નિરુક્તિથી સમમનવાળા જીવ-શ્રમણ કહેવામાં આવે છે. આ શ્રમણ શબ્દની પહેલાની અપેક્ષાએ બીજી નિરુક્તિ છે. આ નિરુક્તિ મુજબ 'सम मने।ऽस्वेति समनाः, समना पत्र श्रवणः' સમનસ્ આ શબ્દ પણ શ્રમણ શબ્દના પર્યાયવાચી શબ્દ છે. કેમ કે જે સમમનવાળા હાય છે, તેજ શ્રમણ હાય છે. આ પ્રમાણે સામાયિકશુક્ર્ત સાધુના સ્વરૂપનું નિરૂપણ કરીને પ્રકાશન્તરથી કરી તેનું નિરૂપણ કરે છે. (उरगगिरि जळणसागरनहतळतहगणसमो षजो होइ, ममर, मियधरणि जळहहरविषवणसमो य सो समणे) એવા નિયમ છે

# अनुयोगतारस्त्त्रे

હદદે

इत्यादि । द्वन्द्वःदौ द्वन्द्वान्ते वा श्रूपमाणं पदं मत्येकपभिसंबध्यते' इति न्यायात् 'सम' श्वच्दस्य उरगादौ पत्येकत्र सम्बन्धः । ततश्र उरगसमः=परकृतगृहे निवासात् सर्वसमः, तथाः परीपहोपसगें सम्प्राप्तेऽपि निष्मकम्पत्वाद् गिरिसमः-पर्वतवद-कम्प्प इत्यर्थः । दथा-ज्वन्नसमः--तपस्तेजः-समन्वितत्वाद्भित्तुल्पः-पथा वा बह्विस्तृणादिषु न तृप्यति तथाऽदभपि ग्रुत्रार्थेषु न रूप्यति, तक्षश्राऽप्यत्र जालनसमो बोध्यः । तथा-सागरसमः-गम्भीरस्वभावत्वाद् ज्ञानादिग्रुणरत्नानामाकरत्वात्

होइ, अमर-मिय-घरणि-जलरुह-रचि-पवणरूमो य सो समणो) ऐसा नियम है कि द्वन्द्व समास की आदि में अथता द्वन्द्व समास-के अन्त में जो पद होता है वह प्रत्येक पद के साथ संबंधित किया जाता है। इस नियम के अनुसार सम दान्द का उरग आदि प्रत्येक के साथ सम्पन्ध कर छेना चाहिये-। एतावता उरग सम, गिरि-सम, जलण सम इत्यादिरूप से इन दान्धों को समझना चाहिये । यह अमण उरग सम-परकृतग्रह में निवास से उरग-सर्प-जैसा-होता है। तथा गिरिसम परीपह और उपसर्ग के आने पर भी निष्मकम्प होते के कारण पर्वत के जैसा होता है, अर्थात् पर्वत के समान अक्षम्प्य होता है। उत्तलन सम-तप जन्य तेज से समन्वित होने के कारण जो अग्नितुल्य-होता है, अथवा अग्नि जिस प्रकार तृणादिकों से तृप्त नहीं होता है, उसी प्रकार यह अमण भी स्त्रों और उनके अर्थों में तृप्त नहीं होना है। तथा सागर सन-जिस प्रकार समुद्व गंभीर स्वभाव का

કે દ્વંદ્વ સમાસની પૂર્વે અથવા દ્વં સમાસના અંતમાં જે પદ હોય છે, તે દરેકે દરેક પદની સાથે સંખંધિત કરવામાં આવે છે. આ નિયમ મુજબ સમ શખ્દના ઉરગ વગેરે દરેકની સાથે સંખંધ બેસાડી લેવા જોઇએ આ પ્રમાણે જ ઉરગસમ, ગિરિસમ, જરાણસમ વગેરે રૂપથી આ શખ્દાને સમજી લેવા જોઇએ આ પ્રમાણ-ઉરગ-સમ પરકૃતગૃહમાં નિવાસથી ઉરગ-સર્પ જેવા હોય છે. તેમજ ગિરિસમ પરીષઢ અને ઉપસર્ગ આવવાથી પણ નિષ્પ્રક'ય ઢાવા બદલ પત્ર'ત જેવા હાય છે, એટલે કે પર્વતની જેમ અક'ય હાય છે. જવલન સમ તપજન્ય તેજથી સમન્વિત હાવા બદલ જે અગ્નિ તુલ્ય હાય છે, અથવા અગ્નિ જેમ તૃણાદિકથી તૃપ્ત થતા નથી, તેમજ આ બ્રમણ પણ સૂત્રો અને તેના અર્થામાં તૃપ્ત થતા નથી. સાગરસમ-જેમ સમુદ્ર ગંભીર સ્વભાવ યુક્ત હાય છે, રત્તાકર હાય છે, અને મર્યાદાપાલક હાય છે, તેમજ આ

### बनुयोगचण्ड्रिका दीका स्व २४६ नामनिष्यन्ननिरूपणम्

080

साधुमर्थादातुलङ्घनाचारं सम्रुद्रतुल्पः । तथा-नभस्तलसमः-नभस्तलं यथा निरा-लम्बे भवति तथैवायमपि सर्वत्रालम्बनरहितो भवति, अत एवायं नभस्तलतुल्य इत्युच्यते । तथा तरुगणसमः-तरुगणो यथा सेचके छेदके च सम एव भवति, तथैवायमपि निन्दके मशंसके च समग्रत्ति भवति, न च निन्दया मशंसथा वाऽस्य विक्रिया जायते, अतोऽयं तरुगणसम्श्रायमुच्यते । एवं विधश्र यो भवति । तथा च-अवरसमः-अवरो यथा प्रतिपुष्पादीवदीषद्रसमुचिनुते तथैवायभपि मतिगृहात् किचिस्किंचित् अ हारादिकं ग्रह्वति, अतोऽयं अमरसम इत्युच्यते । तथा-मृगसमः मथा मृगोऽनिशं चकितचित्तस्तिन्दति, तथैवायभपि संसारभयाचहित्तवित्तरित-

હાય છે. તેમજ નભસ્તલ જેવેા હાય છે, જેમ આકાશ આલંબન વગર હાય છે. તેમ જ આ પણ સર્વત્ર આલંબન રહિત હેાય છે. તેમજ આ તરુગણ સમ હાય છે. જેમ તરગણ સિંચિત કરનારા પ્રત્યે સમભાવ રાખે છે. તેમજ કાપનારા પ્રત્યે પણ સમભાવ રાખે છે. તેમજ આ પણ પાતાની નિંદા કરનારા પ્રત્યે તથા પાતાની પ્રશંસા કરનારા પ્રત્યે સક્રા સમવૃત્તિ રાખે છે. નિંદાથી જેતા ચિત્તમાં દુઃખ ઉત્પન્ન થતું નથી અને સ્વપ્રશાંસાથી જેના મનમાં પ્રમાહ થતા. નથી, એવા જ તે હાય છે. તેમજ આ ભ્રમર સમ હેલ્ય છે. જેમ ભ્રમર દરેકે દરેક પુષ્પથી થાઉા થાેડા રસ સંગૃદ્ધીત કરે છે, તેમજ આ પણ દરેકે દરેક ઘેરથી સ્વલ્પ આહારા-દિક ગઢણ કરે છે. તેમજ આ મૃગ જેવા હાય છે, જેમ મૃગ સદા ભયભીત

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

तीति मृगसम इत्युच्यते । तथा-धरणिसमः-वर्ग्णर्थया सर्वं सहाभवति, तथैवाय-मवि सर्वे सहो भवतीत्यस्य धरणीत्रल्यताः योध्याः । तथा-जलरुहसमः-जलरुहं= वद्यं तत्समः । अयं भावः-पथा-पद्म पङ्काजातं जलातः संबर्द्धितमपि ताभ्यामलिप्तं भवति तथैवायमपि संसारे समन्यरनः संरदितोऽभि संयासदलिप्त एव तिष्ठीति। तथा-रविसमः-यथा रविः सर्वपकाशको भवति दथैगायमपि धर्नाम्तिद्धायादिस-मग्तवस्तुज तं सावल्येन मकाशयतीति भावः । तथा-पवनसमः-पवनो यथा सर्वत्रामतिहतगतिभेशति तथैवायमपि सर्वत्राऽपतिवद्धविहरणशीलो भवतीति। पनं भूतुः यो भवति स अवण इत्युच्यते ॥ ५॥ एवंगुणविशिष्टश्च अव्ययस्वदैव सदा भगभीतचित्त रहना है, उसी प्रकार यह भी संसार के भय से बकित बिल रहता है। तथा यह घरणिसम होता है, जैसे पृथिवी सब कड सहन करनी है. उसी प्रकार यह भी सर्व सह होता है। तथा यह जलहह सम होता है-जिस प्रकार जलहह कमल-पंत से उल्पन्न होता है और जल से संवर्द्धिन होता है, तो भी इन दोनों से अलिस रहता है-उसी प्रकार यह भी संसार में उत्पन्न होकर और संमार में ही बहु हर उससे अलिस ही रहता है। तथा गढ़ रविशम होता है-जैसे सर्य प्रकाश होता है, उसी प्रकार यह भी धर्मा स्तिकायादिरूप समस्त वस्तुजात का सम्प्रणहर से प्रकाशक होता है. तथा थह पवन सम होता है-जिम प्रकार चाय मर्वत्र अधतिहत गतिवाला है। उसी प्रकार यह भी सबेत्र अप्रतियद्ध विहरणशील होना है। ऐसा जो होता है, वह अमण कहलाता है। इन गुर्गों से विशिष्ट अमण तभी होता है।

ચિત્ત થઇને રહે છે, તેમજ આ પણુ સંસારના ભયથી ચકિત ચિત્ત રહે છે. તથા આ ધરિશ્વિસમ હાેય છે, જેમ પૃથિવી બધું સહન કરે છે, તેમજ આ પણુ સર્વસંદ હાેય છે. તેમજ આ જલરુહ સમ હાેય છે, જેમ જલરુદ-કમળ-પંકથી ઉત્પન્ન થાય છે અને પાણીથી સંવર્દ્ધિત થાય છે, છતાંએ એએ બન્નેથી અલિપ્ત રહે છે તેમજ આ પણુ સંસારમાં ઉત્પન્ન થઈને અને સંસારમાં જ સંવર્દ્ધિત થઈને તેનાથી અલિપ્ત જ રહે છે તથા આ રવિ સમ છે, જેમ સૂર્ય સર્વપ્રકાશક હાેય છે તેમજ આ પણુ ધર્માસ્તિકાયાદિ રૂપ સમસ્ત વસ્તુ જાવના સંપૂર્ણપણું પ્રકાશક હાેય છે, તથા આ પવન સમ હાય છે, જેમ વાયુ સર્વવ અપતિહત ગતિલંપન્ન હાેય છે. તેમજ આ પણુ સર્વવ અપતિબદ્ધ વિદ્વરાણશીલ હાય છે. એવા જે હાેય છે તે શ્રમણ કહેવાય છે. આ સર્વગુણાથી વિશિષ્ટ શ્રમણ ત્યારે જ કહેવાય છે કે જ્યાર

ાર

## सतुयोगबन्द्रिका ठीका सूत्र २४६ नामनिष्यम्न सिरुपणम्

मवति यदाऽस्य शोभनं मनो भवति इति तदेव दर्शयितुमाइ - 'तो समणो' इत्यादि । अमणश्च तदा भवति यदि द्रव्यमन आश्चित्य स सुमना भवति, तथा-मावेन= भावमन आश्चित्य च पापमना न मवति । स एवंविधः श्रमणः स्वजने=मातायि-षादौ पुत्रकलत्रादौ च जने=सर्वसामान्ये जने च समः=निर्विशेषो भवति, तथा-मानापमानयोश्च समो भवति । अयं भावः-श्रमणो हि स्वजनपरजनेषु मानाप-मानयोश्वाभेदबुद्धिभवति । न च स क्वाऽपि न्यूनाधिकबुद्धि छरुते । इति ॥ इत्यं नो आगमतो भावसामायिकं इरूपितमिति सुवयितुमाह-तदेतत् नो आगमतो मावसामायिकमिति । सामायिकाध्ययनं हि झानक्रियाख्यम्, अतस्तद् नो आग-

कि जय इसका अन्तः करण शो मन-निर्मंठ होता है। इसी बात को सूत्रकार अब प्रकट करते हैं-(जो समणो जह खुमणो मार्बेण य जह ण होइ पात्रमाणे, समणे य जणेप समो समोय माणात्रमाणेखु) ऐसा अमण तभी हो सकता है, यदि वह द्रव्य मन को आश्चित करके खुमनवाला होता है। तथा भावमन की अपेक्षा वह पापमनवाला नहीं होता है। ऐसा श्रमण माता पिता आदि स्वजन में और सर्व सामान्यजन में निर्विद्येष होता है। तथा-मान और अपमान में सम होता है। ताल्पर्य यह है कि 'श्रमण स्वजन और परजन में, मान और अपमान में अभेद बुद्धिशाली होता है। कहीं पर भी वह न्यूनाधिक बुद्धिवाला नहीं होता होता है। (से तं नो आगमओ भावसामाहए) इस प्रकार यह नो आगम की अपेक्षा भावसामायिक का स्वरूप प्ररूपित किया। तात्पर्य इसका यह है कि 'सामायिक अध्ययन जान कियारूप होता है, इसीलिये वह नो

તેનું અંતઃ કરણ શાભન – નિર્મળ હાેય છે એજ વાતને સૂત્રકાર હવે પ્રકટ કરે છે. (जो धमणो-जइ सुमणो मादेण य जइ ण होइ पावमणो, खमणे य जणेय समो, समो य माणवामाणेसु) એવે। શ્રમણ ત્યારે જ સંભવી શકે, કે જ્યારે તે દ્રવ્ય મનને આશ્રિત કરીને સુમનવાળા હાેય છે. તેમજ ભાવ મનની અપેક્ષાએ તે માનવાળા હાેતા નથી. એવા શ્રમણ માતા-પિતા વગેરે સ્વજનમાં અને સર્વસામાન્યજનમાં નિર્વિશિય હાેય છે. તેમજ માન અને અપમાનમાં સમ હાય છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'શ્રમણ સ્વજન અને પરજનમાં માન અને અપમાનમાં, અભેદ ખુદ્ધિ સંપન્ન હાેય છે. કાેઈ પણ સ્થાને તે ન્યૂના ધિક ખુદ્ધિ સંપન્ન હાેતા નથી. (સે તં નો આगમओ માવસામાइए) આ પ્રમાણે આ નાંઆગમની અપેક્ષાએ ભાવ સામાયિકનું સ્વરૂપ પ્રરૂપિત કરવામાં આવેલ છે. તાત્પર્ય આ છે કે 'સામાયિક અધ્યયન જ્ઞાન કિયારૂપ હાેય છે, લા વ્ય **d**Ja

मनुयोगदारस्त्रे

मतौ माबसामायिकं-भवस्येव । नो शब्दस्तवत्र देशवचनः, आगमस्य ज्ञानकिवाहव सहुदाचैकदेशव् चिरवात् । सामायिक तद्वतोश्वात्राभेदोपचारारसाधुरपि नो आगमतौ भावसामायिकं मवत्येवेति बोध्यम् । इत्यं सभेदं भावसामायिकं मरूपितमिति द्वचितुमाह-तदेतद् भावसामायिकमिति । इत्यं च सभेदं सामायिकं मरूपितमिति मद्वीयितुमाह-तदेतत् सामायिकमिति । इत्यं च सभेदं सामायिकं मरूपितमिति मद्वीयितुमाह-तदेतत् सामायिकमिति । तत्व भेदोपभेदसहितो नामनिष्यजो निरूपित इति सूचयितुमाह-स एव नामनिष्यक्ष इति ॥ सू० २४६ ॥

अय निश्नेपस्य तृतीयं भेदं निरूपयति-

मुब्स्-से किं तं सुत्तालावगनिष्फण्णे? सुत्तालावगनिष्फणे-इयाणि सुत्तालावयनिष्फण्णं निक्खेवं इच्छावेइ, से य पत्तलक्ख-णेऽवि ण णिक्खिष्पइ, कम्हा? लाघवत्थं। अत्थि इओ तइए अणुओगदारे अणुगमेति। तत्थ णिक्खित्ते इहं णिक्खिते भवइ, इहं वा णिक्खित्ते तत्थ णिक्खित्ते भवइ, तम्हा इहं ण णिक्खि-

व्यइ तर्हि चेव निक्खिपड़। से तं निकखेवे॥सू०२४७॥

भगगम की अपेक्षा भावसामायिक होता है। यहां नो इाव्द आगम का एकदेश वाबी है। वह आगम ज्ञानकियारूप समुदाय के एकदेश में रहता है। सामायिक और सामायिकवाछे इन दोनों में यहां अभेद का उपचार हुआ है। इससे साधु भी नो आगम की अपेक्षा भावसामा-यिक हो जाता है। ऐसा जानना चाहिये। (से तं सामाइए) इस प्रकार सभेद सामायिक का वर्णन किया। (से तं नाम निष्फण्णे) इस वर्णन के हो जाने पर भेद प्रभेद सहित नाम निष्पन्न निरूपित हो जाता है। सू०२४६।

એથી તે ના આગમની અપેક્ષા ભાવસામાયિક જ હાય છે. અહીં ના શખ્દ આગમના એક દેશવાચી છે. તે આગમ જ્ઞાનકિયારૂપ સમુદાયના એક દેશમાં રહે છે. સામાયિક અને સામાયિકવાળા આ અન્નેમાં અહીં અલેદાપચાર થયેલ છે. આથી સાધુપણાના આગમની અપેક્ષા ભાવ સામયિક હાય જ છે, આમ જાણી લેવું જોઈએ. (સે તં સામારૂપ) આ પ્રમાણે સલેદ સામાયિકતું વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે. (સે તં નામનિવ્જળ્ણે) આ વર્ણુન પૂરું થઇ જવા પછી લેદ-પ્રલેદ સહિત નામ નિષ્પન્ન નિરૂપિત થઇ જાય છે. તાસૂત્ર-૨૪૬ તા मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४७ स्त्रालापकनिष्पननिरूपणम्

يفعلو

छाया—अथ कोऽसौ सूत्राऌावकनिष्वत्रः ? सत्राऌापकनिष्यन्नः-इदानीं सूत्रा-छापकनिष्यन्नं निक्षेषम् एषयति, स च माप्तलक्षणोऽपि न निक्षिप्यते, कस्मात् ? लाववार्थम् । अस्ति इतस्तृतीयम् अनुयोगद्वारम् अनुगम इति । तत्र निक्षिप्त हद्द निक्षिप्तो भवति, इद वा निक्षिप्तस्तत्र निक्षिप्तो भवति तस्मात् इद्द न निक्षिप्यते तत्रैव निक्षिप्यते । स एष निक्षेपः ॥सू० २४७॥

टीका---'से किं तं' इत्यादि-

अथ कोऽसौ सूत्रालापकनिष्पन्नः १ इति शिष्यमश्नः । उत्तरयति- सूत्रालापक-निष्पन्नो निक्षेपस्तु-'करोमि भेते ! सामाध्यं' इत्यादीनां सूत्रालापकानां नामस्थाप-मादि मेदमिन्नो यो निक्षेपः स बोध्य इति । स्रत्रकारो दि स्वालापकनिष्पन्नं निक्षेपं वक्तुं मेरितोऽपि न वक्ति, तत्र स स्वयमेव देतुं वक्ति-'इयाणीं' इत्यादिना ।

अब सूत्रकार निक्षेग का जो तीसरा भेद है, उसका निरूपण करते हैं---'से किं तं सुत्तालावगनिष्कण्णे' इत्यादि।

इाब्दार्थ--(से किं तं सुसालावगनिष्फणे) हे भदन राजी निक्षेप सत्रालापकों से निष्पन्न होता है, वह क्या है ?

उत्तर---(सुसालावगनिष्कणे) सुन्नालापकों से निष्पन्न जो निक्षेप होता है वह-'करेमि भंते सामाइयं' इत्यादि सुन्नालापक हैं, उनका होता है और वह नाम स्थापना आदि के भेद से अनेक प्रकार का होता है। उस (सुत्तालावगनिष्कण्णं) सूत्रालापक निष्पन्न (निक्खेवं) निक्षेप को (इयाणि) इस समय कहने के लिये सूत्रकार (इच्छावेइ) चिष्य द्वारा प्रेरित किये जा रहे हैं-क्योंकि नाम निष्पन्न निक्षेप की प्ररूपणा के

હવે સ્વકાર નિક્ષેપના ત્રિજા લેદનું નિરૂપણ કરે છે :---

'से कि' त' सुत्तालावगनिष्फण्णे' इत्यादि

શબ્દાર્થ:---(से किंत सुत्ताडावगनिष्कण्णे) હે બહ'त ! જે નિક્ષેપ સુત્રાલાપકાંથી નિષ્પન્ન હાેય છે, તે શું છે ?

ઉત્તર:—(सुत्ताडावगनिष्फण्णे) સૂત્રાલાપકાેથી નિષ્પન્ન જે નિક્ષેપ હાેચ છે તે 'करेमि मंत्ते सामाइयं' ઇત્યાદિ જે સૂત્રાલાપક છે, તેને હાેચ છે, અને તે નામ સ્થાપના વગેરેના લેદથી અનેક પ્રકારના હાેચ છે. તે (सुत्ताळावग-निष्फण्णं) સૂત્રાલાપક નિષ્પન્ન (निक्खेव) નિક્ષેપને (इयाणि) આ વખતે કહેવા માટે સૂવાકાર (इच्छावेद) શિષ્યવડે પ્રેરિત કરવામાં આવી રહ્યા છે, કેમ કે

#### فوف

# अनुयौगद्वारसूत्रे

इदानीं=सम्मति-नामनिष्यत्रनिक्षेयमरूपणानन्ठरं उिज्ञासुः सूत्राऌापकनिष्पन्नं निक्षेपं प्ररूपयितुं माम् एषयति=नामनिष्यचनिक्षेक्षमरूपणां कर्तुं मम वाञ्छामुत्पाद-यति । स च प्राप्तलक्षणोऽपि=निरूपणावसर प्राप्तोऽपि न निक्षिप्यते=मूत्रालापक निक्षेपद्वारेण नामिधीयते । कस्माञ निक्षिप्यते ? इत्याह-काघवार्थम् । छाघव-मेनदर्शयति-अस्ति इतोऽग्रे तृतीयम् अनुयोगदारम् अनुगम इति। तत्र अनुमम-मकरणे निक्षिप्तः स्वालापकसमृह इडापि निक्षिप्त एव भवति, इहवा निक्षिप्तस्तत्रापि निक्षिप्त प्रवति तस्मादयम् इह न निक्षिप्यते, अपितु तत्रीय निक्षिप्यते । ननु बाद झिष्य की यह जिज्ञासा हुई 'सूत्रालापक निष्पत्र निक्षेप क्या है ? अतः शिष्प उस सुत्रालपक निष्पत्र निक्षेप को ज्ञानने की भावना से गुरु महाराज के लिये सूत्रालापक निष्पन्न की प्ररूपणा करने की प्रेरणा कर रहा है। दूसरी वात यह भी है कि-'नाम निष्पत्र निक्षेप की जब प्रहरणा हो चुकी है, तब (से य पत्तं लक्खणेऽवि) इसकी प्रहरणा होने का अवसर भी प्राप्त है-किर भी (ण णिक्लिपड़) जो वह यहां प्ररूपित नहीं जा रहा है, उसका कारण (लाघवत्यं) लाघव हैं। (अतिथ-इओ तहए अणुओगदारे अणुगमेत्ति) और वह लाघव इस प्रकार से है कि-इसके आगे अनुगम इस नाम का तीसरा अनुयोगदार है। (तत्थणिकिखत्ते इहं णिकिखत्ते भवह, इहं वा निकिखत्ते तत्थणिकिखत्ते भवह-तम्हा इहं ण निक्खियई तहि चेत्र णिकिखपह) सो उसमें सूत्रालापक समूह निक्षिप्त हुआ है। अतः वहां निक्षिप्त हुआ वह सूत्रालापक समूह यहां पर भी निक्षिप्त हुआ ही जैसा जानना

નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપની પ્રરૂપણા પછી શિષ્યની આ જિજ્ઞાસા થઇ કે 'સૂત્રા લાપક નિષ્પન્ન નિક્ષેપ શું છે ?' એથી શિષ્ય તે સૂત્રાલાપક નિષ્પન્ન નિક્ષેપને જાણવાની ભાવનાથી શુરુ મહારાજ પાસે સૂત્રાલાપક નિષ્પન્ન નિક્ષેપની પ્રરૂપણા કરવાની પ્રેરણા કરી રહ્યા છે. બીજી વાત એક આ પણ છે કે 'નામ નિષ્પન્ન નિક્ષેપની જયારે પ્રરૂપણા થઈ ગઇ છે, ત્યારે (સેય વત્તં હक्स्लणे 5 લે) આની પ્રરૂપણાના અવસર પણ પ્રાપ્ત છે, છતાંએ (ળ ળિक્સિ (त्राय के અહીં પ્રરૂપિત કરવામાં આવ્યા નથી, તેનું કારણ (लाघक्स લાલવ છે. (अલિ इ झो तइव अणु झोगदारे अणु गमेत्ति) અને તે લાલવ આ પ્રમાણે છે, કે આના પછી અનુગમ આ નામે તૃતીય અનુયાગદાર છે. (ત્રશ્ય ળિक્લિત્તે इદં ળિક્લિત્તે મકદ, દદં વા નિક્લિત્તે તથ્ય નિક્લિત્તે મલદ, તમ્હા દ્વં જે નિક્લિપર્દ સદ્દિં चेव णिक्सिप्ट) તે તેમાં સૂત્રાલાપક સમૂહ નિક્ષિપ્ત થયેલ છે. એથી ત્યાં નિક્ષિપ્ત થયેલ તે સૂત્રાલાપક સમૂહ, અહીં પણ નિક્ષિપ્ત થયેલ જ છે, આમ જાણી લેવું બેઈ એ. તેમજ અહીં નિક્ષિપ્ત થયેલને

EUD

<mark>अनुयोगचन्द्रिका टौ</mark>का सुत्र २३७ सूत्रालापकनिष्पननिरूपणम्

आगमे यदस्य निक्षेपः क्रियते तद्भेक्षयाऽत्रेत्र स निक्षेष्ठव्यः, अस्य पथममाक्षत्वादिति चेदाह म्वत्रानुगमे एव स्वम्रुचारविष्यते, सचात्रोचार्यते, सत्रोचारणमन्तरेण हि तदा-लापकानां निक्षे रस्यानुभितत्वादिति । तनु यद्येवं तर्हि किर्ण्यं स्वजाताप हनिक्षेपस्या-त्रोपस्यासः कृतः १ इति चेद्राद-निक्षेपसाम्यमात्रात्तहुपन्यासो वोध्य इति । इन्धं निक्षेप छल्लणं द्वितीयमनुयोगदारं ब्रह्य दिल्लि सूचयितुमाह स एप निक्षेप इति स. २४७। चाहिये । तथा यहां पर निक्षिस स्वजा क्षी जिसा मानना चाहिये । इस

पाइय । तथा यहा पर । नावस हुआ हा जाता मानना याहिय । इस लिये यहां उसका निक्षेप नहीं करते हैं. वहां पर ही उसका निक्षेप करेगा। इांका--आगम में जो इसका निक्षेप किया गया है, मो उसकी अपेक्षा छेकर यहीं पर उसका निक्षेप करना चाहिये । क्योंकि अनुग-मकी अपेक्षा यह प्रथम प्राप्त है ?

उत्तर--अनुगम के वर्णत में सूत्रानुगम और निर्युक्यनुगम ऐसे दो मेद कहे ई-हो जो छूत्रानुगम है उसमें ही सूत्रका उच्चारण होगा--यहां नहीं। इसलिये सुत्र के उच्चारण हुए विनाउसके आला-पकों का निश्चेपकरना अनुचित है।

इांका—यदि यही बात है तो फिर क्यों यहां सूत्रात्यापकनिक्षेप का उपन्यास किया ?

उत्तर---निक्षेप की समानता मात्र को छेकर उसका यहां उप-न्यास किया है, ऐसा जानना चाहिये।(सेतं निक्खेवे) इस प्रकार निक्षेपरूप अनुयोग द्वार इरूपित हुआ ॥ मू० २४७॥

ત્યાં નિક્ષિપ્ત થયેલ જેવું જ માનવું જોઈ એ. એથી અહીં તેને। નિર્ફ્રાપ્ કરતા નથી. ત્યાં જ તેને। નિક્ષેપ કરાશે.

શંકાઃ––આગમમાં જે આનેા નિક્ષેપ કરવામાં આવ્યા છે, તાે તેની અપેક્ષાએ અહીં જ તેનાે નિક્ષેપ કરી લેવાે જોઈએ, કેમકે અનુગમની અપેક્ષાએ આ પ્રથમ પ્રાપ્ત છે !

ઉત્તરઃ---અનુગમના વર્જીનમાં સૂત્રાનુગમ અને નિશુંકત્યાનુગમ એવા બે ભેઢો કહેવામાં આવેલ છે. આમાં જે સૂત્રાનુગમ છે તેમાં જ સત્રનું ઉચ્ચારણ થશે, અહીં નહિ એથી સૂત્રાચ્ચારણ વિના આલાપકાેના નિક્ષેપ કરીએ તે ચાગ્ય નથી.

રા'કાઃ∽- જે એવું જ છે તે। પછી અહીં સૂત્રાલાપકનિક્ષેપનેા ઉપન્યાસ શા માટે કરવામાં આવેલ છે.

ઉત્તરઃ--નિક્ષેપની સમાનતા માત્રથી જ અહીં તેને৷ ઉપન્યાસ કરવામાં આવેલ છે. આમ જાણી લેવું જોઇએ. (से तं तिक्खेवे) આ પ્રમાણુ નિક્ષેપ રૂપ દ્વિતીય અનુયાગદ્વારનું નિરૂપણુ થયું છે. ાા સૂત્ર-૨૪૭ ા لانفاط



सम्पति अनुगमनामकं तृतीयमनुयोगद्वारं निरूपयति-

पूल्य्-से किं तं अणुगमे? अणुगमे दुविहे पण्णत्ते, तं जद्दा-सुत्ताणुगमे य निज्जुत्ति अणुगमे य। से किं तं निज्जुत्ति अणुगमे? निज्जुत्ति अणुगमे-तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-निक्स्वेव निज्जुत्ति अणुगमे, उवग्घाय निज्जुत्ति अणुगमे, सुत्तप्फासिय-निज्जुत्ति अणुगमे। से किं तं निक्स्वेवनिज्जुत्तिअणुगमे? निक्स्वेवनिज्जुत्ति अणुगमे अणुगय्। से तं निक्स्वेवनिज्जुत्ति अणुगमे। से किं तं उवग्घायनिज्जुत्ति अणुगमे? उवग्घाय-निज्जुत्ति अणुगमे-इमाहिं दोहिं मूलुगाहाहिं अणुगते ? उवग्घाय-निज्जुत्ति अणुगमे-इमाहिं दोहिं मूलुगाहाहिं अणुगंतचे, तं जहा-उद्देसे? निद्देसे२ निग्गम३ खित्तेयथ काल्उ पुरिसे य६ कारण७। पद्ययट लक्स्लण९ नष् १० समोयारेणा१८ऽणुमप् १२॥१॥ किं१३ कइविद्दं?धकस्स१५ कहिं१६, केसुर७कहं१८ केचिरं हवइ कालं? १९। कइ २० संतर २१ मविरहियं २२,

भवा २३ गरिस २४ फासण २५ निरुत्ती२६॥२॥

से तं उवग्घायनिज्जुति अणुगमे ॥सू० २४८॥

छाया-अथ कोऽसौ अनुगमः ? अनुगमो-दिविधः महप्तः, तद्यथा-धूत्रानु-गमश्व निर्धु त्त्यनुगमश्व । अय कोऽसौ निर्यु त्त्यनुगमः ? निर्यु त्त्यनुगमः त्रिविधः मइप्तः, तद्यथा-निश्चेषनिर्यु क्त्यनुगमः उपोद्घातनिर्यु क्त्यनुगमः स्वरूपर्श्वक्षनिर्यु -क्त्यनुगमः । अथ कोऽसौ निश्चेपनिर्यु क्त्यनुगमः ? निश्चेपनिर्यु क्त्यनुगमः-अनुगतः। स एष निश्चेपनिर्यु क्त्यनुगमः । अथ कोऽसौ उपोद्घातनिर्यु क्त्यनुगमः ? उपोद्घात निर्यु क्त्यनुगमः-आभ्यां द्वाभ्गां मूरुगाधाम्याम् अनुगन्तव्यः तद्यथा-उद्देशः ? निर्देश्वश्व २ निर्गमः ३ क्षेत्रं ४ कालः ५ पुरुपश्च ६ । कारणं ७ प्रस्ययः ८ लक्षणं ९ नथः १० समवतारणा ११ अनुमतम् १२ ॥१॥ किं १३ कतिविधं १४ कस्य

| मतुयोगवन्द्रिका डीका सूत्र २४ | अनुगमनामानुयोगद्वारनिद्वपणम् | 9.94 |
|-------------------------------|------------------------------|------|
|-------------------------------|------------------------------|------|

१५ क्रम १६ केषु १७ कथं १८ कियखिरं भवति कालम् १९१। कति २० साम्तरम् २१ अविरहितं २२ भवाः २३ आकर्षः २४ स्पर्शना २५ निरूक्तिः २६॥२॥ स एष उपोद्धात निर्दुक्त्यन्रुगमः ।।स० २४८॥

टीका--- 'से किं त' ' इत्यादि---

'अथ कोऽसौ अनुगमः ?' इति शिष्यमक्षः । उत्तरयति-अनुगमः=स्वत्रातु-इत्त्रार्यकथनम् , स द्विविधः प्रइत्तः, तद्यया-सूत्रानुगमथ, निर्यु त्त्यनुगमथ । तत्र सुत्रानुगमः-पदच्छेदरूपं सूत्रव्याख्यानम् । स च सूत्रस्वर्शकनिर्यु क्तिव्याख्याने गतार्यस्वाद् पृथग् नोक्त इति। अय कोऽसौ निर्यु ज्यनुगमः ? निर्यु क्त्यनुगमः-

भव सूत्रकार अनुगम नामका जो तीसरा अनुयोग द्वार है जसका निरूपण करते हैं--'से कि अनुगमे ?' इत्यादि ।

शब्दार्थ--(से किंतं अणुगमे ?) हे भदन्त ! पूर्व प्रकान्त वह अनुगम क्या है ?

उत्तर---(अणुगमे दुविहे पण्णत्ते) अनुगम दो प्रकार का कहा गया है-अनुगम शब्द का अर्थ-सन्नानुकूल अर्थ का कथन करना है, सो यह अनुगम (सुत्ताणुगमे य निज्जुत्ति अणुगमे य) सन्नानुगम और निर्युक्ति-अनुगम इस प्रकार से दो प्रकार का है। इनमें पदच्छेदरूप सन्नव्याख्यान-अर्थात सुन्न का पदच्छेद करना, यह सुत्रानुगम है। यह सन्नानुगम सन्न को स्पर्श करनेवाली निर्युक्ति के व्याख्यान में आ जाता है इसलिये यहां उसे पृथक् नहीं कहा है। (से किं तं निज्जुत्ति अणुगमे ?) हे भदन्त ! निर्युक्ति अनुगम क्या है ?

હવે સ્તકાર અનુગમનામક જે તૃતીય અનુયાગદ્વાર છે, તેનું નિરૂપછ કરે છે.- डे कि' त' अनुगमे ? इत्यादि

શખ્ઠાર્થ:--(से किंतं अणुगमे) & ભાइन્ત! પૂર્વપ્રકાન્ત તે અનુગમ શું છે ?

ઉત્તરઃ--(अणुगमे दुविद्दे पण्णत्ते) અનુગમના એ પ્રકારા છે. અનુગમ શ∞દનેા અર્થ સૂત્રાનુ કૂલ અર્થનું કથન કરે છે. તેા આ અનુગમ (सुत्ताणुगमे य निज्जुत्ति अणुगमे य) સૂત્રાનુગમ અને નિર્યુંક્તિ-અનુગમ આ પ્રમાણે એ પ્રકારના છે. આર્મા પદચ્છેદરૂપ સૂત્રગ્યાખ્યાન એટલે કે સૂત્રનું પદચ્છેદ કરનું આ સ્ત્રાનુગમ છે. આ સ્ત્રાનુગમ સૂત્રને સ્પર્શનારી નિર્યુંક્તિના બ્યાખ્યાનમાં Pee

# **म**नुयोगहार **स्त्रे**

निः-निश्चयेन युक्ताः=ध्रत्रेण एकीभावेन संवदा अर्थास्तेषां युक्तिः=स्फुटरूपता-पादनम्-निर्पुंक्तिः, 'युक्त' शब्दस्य निरुक्तविधिना लोषो द्रष्टव्यः । नामस्थापना-दिप्रकारैः सत्रविभजनं तदर्थः, निर्युक्तिरूपोऽनुगमो=व्याख्यानं निर्युक्ते वीऽनु-गमो निर्युक्त्यनुगमः । स च निक्षे वनिर्युक्त्यनुगमः, उपोद्धातनिर्युक्त्यनुगमः, सूत्रस्पर्शकर्निर्युक्त्यनुगमधेति त्रिविधः । तत्र-निक्षेपनिर्युवत्यनुगमः-निक्षेपः=

उत्तर--(निज्जुत्तिअणुगमे) निर्युक्ति में जो 'निः' है, उसका अर्थ निश्चय से युक्त-अर्थात् सूत्र के साथ पकीभाव से संबद्घ हुए अर्थों की युक्ति स्फुट करना-इसदा नाम निर्युक्ति है। निरुक्त विधि के अनुसार यहां युक्त शब्द का लोप हो गया है। इसका तात्वर्य यह निकलता है कि-'नाम, स्थापना आदि प्रकारों द्वारा सूत्र का विभाग करना यह निर्युक्ति शब्द का अर्थ है। निर्युक्तिरूप जो अनुगम व्याख्यान है वह, अथवा निर्युक्ति का जो अनुगम है, यह निर्युक्ति अनुगम है। यह निर्युक्ति अनुगम (निविहे पण्णत्ते) तीन प्रकार का कहा गया है। (तं जहा) वे उसके प्रकार ये हैं-(निक्खेब निज्जुत्ति अणुगमे, जवग्धायनिज्जुत्ति अणुगमे, सुत्तका कि अनुज्ञमे) निक्षेप निर्युक्ति अनुगम, हपो-द्यात निर्युक्ति अनुगम, सूत्रस्पर्शक निर्युक्ति अनुगम। (से कि त' निक्खेब निज्जुत्ति भणुगमे ?) हे भदंत ! निर्क्षे कि जनुगम क्या है ?

भावी जाय છે, એટલા માટે અહીં તેનું પૃથકુ કથન કર્યું નથી (से किं तं निज्जुत्ति अणुगमे ?) & બદન્ત ! નિર્યુક્તિ અનુગમ શું છે?

ઉત્તર:-- निझ्लुत्ति प्रणुगमें) નિર્धુ કિતમાં જે 'નિ:' છે તેના અર્થ' 'निश्चय' છે. આ નિશ્ચ થથી શુકત એટલે કે સૂત્રની સાથે એકીભાવથી સંખદ્ધ થયેલ અર્થોની શુક્તિ-સ્કુટતા કરવી તેનું નામ નિર્ધુ ક્તિ છે. નિરુક્ત વિધિ મુજબ અડી' શુક્ત શખ્દના લેાવ થઇ ગયે છે. આનું તાત્વર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'નામ સ્થાપના વગરે પકારા વડે સૂત્રના વિભાગ કરવા આ નિર્શુ કિત શબ્દના અર્થ છે. નિર્શુ ક્તિરૂપ જે અનુગમ- ત્રાખ્યાન છે, તે અથવા નિર્શુ કિતના અનુગમ છે તે નિર્શુ કિત અનુગમ છે આ નિર્શુ કિત (ति दिद्दे पण्णत्ते) ત્રણ પ્રકારના કહેવામાં આવેલ છે. (તં જ્ઞદ્દા) તે પ્રકારા આ પ્રમાણે છે (સિक્લેવનિક્તુત્તિ અનુગમ, હપે દ્ધ ત નિર્શુ કિત અનુગમ, સ્વસ્પર્શ ક નિશુ કિત અનુગમ (સે વિં લ' નિવર્ણ્ય ક્રિક્સ અનુગમ, હપે દ્ધ ત નિર્શુ કિત અનુગમ, સ્વસ્પર્શ ક નિશુ કિત અનુગમ શું છે ! मनुयोगचम्द्रिका दीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् 👘 ७७७

नामस्थापनादिभेदभित्रस्वद्विया या निर्युक्तिस्तद्रूपस्तस्या वा ऽत्नुगमः, स च अनुगतः≕ गनुज्ञात एव । अयं भावः – अत्रैव सत्रे प्रागावश्यकसामायिकादिपदानां नामस्थापनानिक्षेपद्वारेण यद् व्याख्यानं कृतं तेनैव निक्षेपनिर्युक्स्यनुगमोऽपि व्याख्यातो विज्ञेयः, तस्येवास्याऽपि व्याख्यानादिति । तथा--उपोद्घातः=च्या ख्यानादिति । तथा--उपोद्घातर्निर्युक्स्यनुगमः-उपोद्दननम्-उपोद्घातः=च्या-

उसर-(निक्खेबनिज्जुत्सिअणुगमे अणुगए) नाम स्थापना आदिरूप निक्षेप के चिषभूत बनी हुई जो नियुक्ति है, इस नियुक्तिरूप जो अनु-गम है वह, अधवा नामस्थापना आदिरूप निक्षेप के बिषयभूत बनी हुई निर्युक्ति का जो अनुगम है, वह निर्युक्ति अनुगम है। यह अनुज्ञात ही है। तास्पर्य यह-कि इसी खत्र में पहिछे आवश्यक, सामायिक आदि पदों का नाम स्थापना आदि बारा जो व्याख्यान किया गया है, उसी से निक्षेप निर्युक्ति अनुगम भी व्याख्यान किया गया है, उसी से निक्षेप निर्युक्ति अनुगम भी व्याख्यान किया गया है, उसी से निक्षेप निर्युक्ति अनुगम भी व्याख्यान है। (से तं निक्खेबनिज्जुतिअणुगमे) इस प्रकार से निक्षेप निर्युक्ति अनुगम का अर्थ है। (से किं तं उवग्यायनिज्जुत्ति अणुगमे?) हे भदन्त ! उपोद्धातनिर्युक्तिअनुगम का अर्थ क्या है ?

ઉત્તર---(निक्खेवनिज्जुत्तिक्षणुगमे अणुगए) નામ સ્थાપના આદિરૂપ નિક્ષેપને વિષયભૂત થયેલ જે નિર્શુકિત છે, આ નિર્શુકિતરૂપ જે અનુગમ છે, તે અથવા નામ સ્થાપના આદિરૂપ નિક્ષેપના વિષયભૂત અનેલ નિર્શુકિતના જે અનુગમ છે. તે નિર્શુકિત અનુગમ છે. આ અનુજ્ઞાત જ છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાથે છે કે એજ સૂત્રમાં પહેલાં આવશ્યક સામાયિક આદિપદ્રાનું નામ સ્થાપના આદિ નિક્ષેપ વડે જ બ્યાખ્યાન કરવામાં આવેલ છે, તેથી જ નિક્ષેપ નિર્શુકિત અનુગમ પથ બ્યાખ્યત થઇ જાય છે. કેમકે તે બ્યાખ્યાનની જેમજ આનું પણ બ્યાખ્યાન છે. (સે તં નિક્લેવનિज्जुत्तिक्षणुक्षणमे) આ પ્રમાથે નિક્ષેપ નિર્શુકિત અનુગમના અર્થ છે. (સે જ્ઞિ તે હવગ્યાયનિજ્जुत्ति જ્ઞળુગમે ?) હે ભદતા ઉપાદ્ધાત નિર્શુકિત અનુગમના અર્થ શેા છે! ?

ઉત્તર—(स्वग्धार्थनिज्जुत्तिअणुगमे) ઉપાદ્ધાત નિશુંકિત અનુગમમાં के ઉપાદ્ધાત શબ્દ છે, તેના અર્થ 'उपाेद् इननम् उपोद्घातः' આ નિશુંકિત अब ९८ ওওও

अनुयोगद्वारस्त्रे

रूयेयद्भरय व्याख्याविधिसमीपीकरणं, तस्य तद्विषया व। या निर्यु क्तिस्तया-स्तद्रूपो वा योऽनुगमः स उशोदघातनिर्युक्त्यनुगमः । स चानुपद' वक्ष्यमाणाभ्यां द्वाभ्यां मूळगाथाम्याम् अनुगन्तव्यः≕विक्षेयः । मूलगाथाद्वयमेवाह-'तंजहा-उद्देसे'

निरूक्ति के अनुसार व्याख्येय सूत्र का व्याख्याविधि के समीप करना, ऐसा है। इस उपोद्धात की जो निर्युक्ति है उसका अथवा इस उपोद्धात को करनेवाली जो निर्युक्ति है, उसका व्याख्यान करना या उस निर्युक्ति-रूप व्याख्यान करना यह निर्युक्ति अनुगम का अर्थ है। इस प्रकार होनों दाव्दों को मिलाकर उपोद्धातनिर्युक्तिअनुगम का बाच्यार्थ स्पष्ट हो जाता है। इसी विषय को स्वत्रकार (इमाहि दोहिं मूलगा-हाहिं अणुमंतव्वे-तं जहा) इन निम्नलिखित दो गाथाओं द्वारा सम-क्राने के लिये कह रहे हैं-वे गाथाएँ ये हैं---

डदेसे १, निद्देसे भ २, निग्गमे ३, खिसे य ४, काल ५, पुरिसे य ६, कारण ७, पच्चय ८, लक्खण ९, नए १०, समोयारणा ११, णुमए १२, ।१। किं १३ कइबिहं १४ कस्स १५ कहिं १६, केसु १७, कहं १८, केचिचरं हवह कालं १९, कइ २०, संतर २१, मयिरहियं भवा २३, गरिस २४ फासण २५ निरुत्ती २६ ॥२॥ ( से तं उवग्वायनिज्जुत्तिअणुगमे ) यहां 'वक्तव्य' पदका संबन्ध सर्वत्र लगा छेना चाहिये । तथा च उद्देश कहना चाहिये ! निर्देश कहना चाहिये । (१) 'उद्देश-सामान्य

મુજબ વ્યાખ્યેયસૂત્રની વ્યાખ્યાવિધિ-સમીપ કરવી આવે৷ છે. આ ઉપે દ્ધાતની જે નિર્યુંકિત છે અથવા આ ઉપાદ્ધાતને વિષય કરનારી જે નિર્યુંકિત છે, તેનું વ્યાખ્યાન કરવું અથવા તે નિર્યુંકિતરૂપ વ્યાખ્યાત કરવું આ નિર્યુંકિત અનુગમના અર્થ છે. આ પ્રમાણે બન્ને શબ્દોને એકત્ર કરીને ઉપેદ્ધાત નિર્યુંકિત અનુગમના વાચ્યાર્થ સ્પષ્ટ થઈ જાય છે. એજ વિષયને સૂત્રકાર (દ્દમાદ્દિં દોદ્દિં મૂઝगાદાદિં છળુગંતવ્વે-તં जદ્દા) આ નિમ્ન લિખિત એ ગાથાઓ વડે સમજાવવા માટે કહી રહ્યા છે. તે ગાથાઓ આ છે.

(उरेसे १, निदेसेअ २, निगमे ३, खित्तेय ४, इग्राल ५, पुरिसेय ६, कारण ७, पच्चय ८, लक्खण ९, नए १०, समोयारणा ११, णुमए १२, ॥१॥ किं १३, कइबिह १४, कस्स १५, कहिं १६, केसु १७, कहां १८, केच्चिर इवइ कालं १९, कह २०, संतर २१, मविरहियं २२, भवा २३, गरिस २४, फासण २५, निहत्ती २६ । २॥ से त' स्वग्धायनिज्जुत्तिअणुगमे ) अक्षी 'वक्तन्य' भटने। संभाध सर्वत्र लगाउदे। कोई ओ तेभज इन्हेश ४६वे। कोई ओ

अनुयोगबन्दिका टीका सूच २४४ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

इत्यादि । उद्देशः-- उद्देशनम् उद्देशो यक्तव्यः दक्तव्येति सर्वत्र संबध्यते । उद्देशश्च सामान्यतोऽभिधानम् । यथा-- भध्यनमिति पथमं द्वारम् ॥ १॥ तथा-- निर्देशः-निर्देशनं निर्देशः=विशेषाभिधानम् । स चापि वक्तव्यः । यथा-- सामायिकमिति । नतु सामान्यविशेषाभिधानद्वयं निक्षेपद्वारे मोक्तमेव, कथं पुनरिद्वाप्युच्यते १ इति चेदाह-अत्र-सिद्धस्यैत्र सामान्यविशेषाभिधानद्वयस्य तत्र निक्षेत्र-- मात्राभिधानं कृतमिति पुनरत्रकयने नास्ति कश्चिद् दोष इति द्वितीयं द्वारम्॥ २॥ तथा-- निर्भमः-

रूप से कथन करना इसका नाम उदेश है जैसे 'अध्ययन' ऐसा कहना उद्देश का विशेषरूप से कथन करना नाम निर्देश है जैसे सामायिक ऐसा कहना।

इंग्रंका---सामान्य और विद्येष इन दोनों का कथन निक्षेत द्वार में तो कहा ही जा चुका है, तो फिर यहां भी उनका कथन करना चाहिये, ऐसा आप क्यों कहते हो ?

उत्तर--'धहां से सिद्ध हुए ही सामान्य और विशेष इन दोनों के निक्षेप मात्र का निक्षेप बार में कथन किया गयाहै। अतः फिर से यहां बहने में कोई दोष नहीं है। तास्पर्य इसका यह है कि सामान्य और विशेष इन दोनों की सिद्धि अनुशम्खार में ही हुई है, जब इनकी सिद्धि हो चुकी-तब जाकर निक्षेग ढार में इनके निक्षेप का कथन किया गया है। इस प्रकार पुनः इनके यहां कथन करने में कोई विरोध नहां आता

નિદેશ કહેવા જોઇએ, વગેરે (૧) ઉદ્દેશ સામાન્ય રૂપથી કથન કરવું તેનું નામ ઉદ્દેશ છે, જેમ કે 'અધ્યયન' આમ કહેવું. €દૃેશનું વિશેષરૂપથી કથન કરવું તેનું નામ નિર્દેશ છે. જેમ કે 'સામાયિક' આમ કહેવું.

શંકા--સામાન્ય અને વિશેષ એઓ બન્નેનું કથન નિક્ષેપ દ્વારમાં તા થયેલું જ છે, તા પછી અહીં પણુ તેનું કથન અપેક્ષિત છે, એવું તમે શા માટે કહાે છાં !

ઉત્તર---અદ્ધી'થી સિદ્ધ થયેલ જ સામાન્ય અને વિશેષ એએા બન્નેના નિલેપમાત્રનું નિક્ષેપદારમાં કથન કરવામાં આવેલું છે. એથી કરીથી અહીં કહેવામાં કાંઈ દોષ નથી. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે. કે સામાન્ય અને વિશેષ એએા બન્નેની સિદ્ધિ અનુગમ દ્વારમાં જ થયેલી છે, જ્યારે એમની સિદ્ધિ થઈ ગઇ ત્યારે નિલેપ દ્વારમાં આના નિલેપનું કથન કરવામાં આવ્યું છે. આ પ્રમાણે કરી એમનું અહીં કથન કરવામાં કાઇપણ જાતના વિરાધ આવતા નથી. તેમજ નિર્ગમ નીકળવાનું નામ છે. આમાં આ જાતના વિચાર ভ১০

अनुयोगहार**स्**त्रे

निर्गमनं निर्गमः, सामायिकं कुतो निर्गतमिति च वक्तव्यम् । यथा-अर्थतः सामा-यिकमिदं भगवतो मद्दावीरान्निर्गतं, सूत्रतश्च गौतमादिगणधरेभ्य इति । ननु पूर्व-मागमद्वारे एकोनविंशत्यधिकदिशततमे सूत्रे (२१९) एव आरमागमपरम्परागमा-नन्तरागमतस्तीर्थकरादिभ्य एव परम्परया समागतमिदं सामायिकमित्युक्तस्वात्तीर्थ-करादिभ्योऽस्य निर्गमननित्धुपछव्येरिह निर्गमोपादानं किमर्थम् ? इति चेत्, आह -तत्र आगमद्वारे-सामान्योदेशमात्रेणावगतानां तीर्थकरादीनामत्र विश्वेपाभिधान-रूपो निर्देशः क्रियते । तथा चात्र-क्षेत्र काछपुरुपकारणप्रत्ययविशेषितं सामायिक-

है।तथा-निर्गम निकलने का नाम है-इसमें ऐसा विचार होता है कि सामायिक कहां से निर्गत हुआ है ? यह द्वार भी इस उपोद्धातनिर्यु क्ति अनुगम में कहना चाहिये। जैसे-अर्थ की अपेक्षा यह सामायिक भग-वान महावीर से निर्गत है:और सूच्च को अपेक्षा गौतम आदि गणधरों से निर्गत है।

चंका-पहिछे आगम झार में २१९ वें खुत्र में आत्मागम, परम्परागम, अनन्तरागम का जब विचार किया गया है तब ऐसा कहा गया है कि -'यह सामायिक परम्परा से तीधंकरों से ही चठा आ रहा है-तब तीधंकरादिकों से इसका निर्गमन है यह बात तो जान ही ठी जाती है-तब फिर यहां निर्गम का उपादान क्यों किया ?

उत्तर--वहां आगम द्वार में सामान्य उद्देशमात्र से तीर्थं करों का ज्ञान कराया गया है और यहां पर उन का बिदोय अभिधानरूप निर्देश किया गया है। तथा यहां निर्शम में क्षेत्र, काल, पुरुष, कारण प्रत्यय करवामां आवे છे. के सामायिक अ्यांथी निर्जत थयेत छे ? आ द्वार पछ आ

કરવામાં આવે છે. કે સામાયિક ક્યાથા નિગેત થયેલ છે 'આ દ્વાર પણુ આ ઉપાદ્ધાત નિર્શુકિત અનુગમમાં કહેવું જોઈએ. જેમકે અર્થની અપેક્ષા: આ સામાયિક ભગવાન મહાવીરથી નિર્ગત છે, અપેક્ષા ગૌતમ વગેરે ગણુધ-રાેથી નિર્ગત છે.

શ'કા--પંહેલા આગમદ્વારમાં ૨૧૯ માં સૂત્રમાં આત્માગમ, પર'પરા-ગમ અન'તરાગમના જ્યારે વિચાર કરવામાં આવ્યા ત્યારે આ પ્રમાણે કહે-વામાં આવેલ છે કે આ સામાયિક પર'પરાથી તીર્થંકરાથી જ ચાલતું આવે છે. ત્યારે તીર્થંકરાથી આનું નિર્ગંમન છે, આ વાત તા જણાઈ જ આવે આવે છે તા પછી, અહીં નિર્ગંમનું ઉપાદાન કેમ કરવામાં આવ્યું ?

ઉત્તર--ત્યાં આગમ દ્વારમાં સામાન્ય ઉદ્દેશમાત્રથી તીર્થંકરાેનું જ્ઞાન કરાવવામાં આવ્યું છે. અને અહીં તેમનું વિશેષ અભિધાનરૂપ નિદે<sup>૧</sup>શ કરવામાં આવેલ છે. તેમજ અહીં નિર્ગંપમાં લેગ, કાળ, પુરુષ, કારણ, પ્રત્યય આ

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनासानुयोगद्वारनिरूपणम् 👘 ७८१

निर्गमनमुच्यते, इत्यपि तस्मादव वैशिष्टयम् , अतो नास्ति पौनरुच्ययङ्केति तृतीयं द्वारम् ॥३॥ तथा-क्षेत्रं वक्तव्यम् । काळः=पमाणकालो भावकःलश्च वक्तव्यः । कस्मिन् क्षेत्रे कस्मिन काळे कस्मिन्भावे च सामायिकमुत्एन्नमिति वक्तव्यमिति भावः । यथा-क्षेत्रे-मध्य पापानगर्यां महासेनवनोद्याने, काले-वैशाखशुक्लेकादद्य्यां मथमपौरुपीकाले, भावे च क्षायिकमावे वर्त्तभानस्य भगवतो महावीरस्य मुखादनन्तरं सामायिकं निर्मतम् । ततोऽतिरिक्तं यन्निर्मतं सामायिकं तत् परम्परमिति । तदुक्तम् वक्षाइ म्रुद्ध-इकार-सीए सह पढम पोरिसीकाले ।

महसेणवणुज्जाणे, पावापुरिसु हिए रम्मे ॥१॥

इन सब विशेषताओं से विशेषित सामायिक का निर्गमन कहा गया है। इसलिये भी वहां से इसमें विशिष्टता है। इस प्रकार आगम द्वार में सामान्यरूप से कथन होने पर भी वही कथन यहां नाना विद्रोषताओं को छेकर किया जाने के कारण उससे पुनरुक्तिदोष का प्रसंग प्राप्त नहीं होता है तथा क्षेत्र और काल प्रमाणकाल और भाव काल-का भी कथन करना चाहिये-जैसे-किस क्षेत्र में किस काल में, किस भाव में सामायिक उत्पन्न हुआ है। इस विषय को स्पष्ट करने के लिये कहना चाहिये कि∼क्षेत्र में–मध्य पावापुरीमें महासेनवनोधान में काल में,-वैद्याखद्य हुरू ११ के दिन प्रथम पौरुषीकाल में, भाव में-क्षाधिक भाव में वर्तमान भगवान् महावीर के मुख से अनन्तर सामायिक निकला है, इनके अतिरिक्त जो सामायिक निकला वह परम्पर-सामायिक :कहलाया । तदुक्तम्-'वइसाहसुद्ध' इत्यादि । इस गाथाओं સર્વ વિશેષતાઓથી વિશેષિત સામાયિકનું નિર્ગંમન કહેવામાં આવેલ Ð. એટલા માટે પણ ત્યાંથી તેમાં વિશિષ્ટતા છે. આ પ્રમાણે આગમ દ્વારમાં સામાન્ય રૂપથી કથન હેલ્લ છતાંએ તેજ કથન અહીં અનેક વિશેષતાઓને લઇને કરવામાં આવેલ છે તેથી તેમાં પુનિરૂકિત દેાપને પસંગ ઉપસ્થિત થતાે નથી. તેમજ ક્ષેત્ર અને કાળ⊣પ્રમાણકાળ અને ભાવકાળનું પણ કથન કરવું નેઇએ, જેમ કે કયા ક્ષેત્રમાં, કયા કાળમાં, કયા ભાવમાં સામા**યિક** ઉત્પન્ન થયેલ છે. આ વિષયને સ્પષ્ટ કરવા માટે આ પ્રમાણે કદ્દેવું જોઇએ કે સેત્રમાં, મધ્યપાવાપુરીમાં મહાસેન વનાઘાનમાં, કાળમાં વૈશાખ શુકલ ૧૧ ના દિવસે પ્રથમ પૌરૂબીકાળમાં, ભાવમાં-સાચિક ભાવમાં, વર્તમાન ભગવાન મહાવીરના મુખથી અનંતર સામાયિક નિર્ગત થયેલ છે. એના સિવાય 🗬 સામાયિક નિર્ગંત થયેલ છે પરંપર સામાયિક ક&વાસું તદુકતમ્−'**વइसा**≢ સુદ્ધ' इत्यादि આ ગાયાનું તાત્પર્ય એ જ પ્લેકિત રૂપમાં છે. તથા 🗬

अनुयोग**द्वार स्**त्रे

तेलुकपूड्यस्म, खाइयभावे ठियस्स जिल रण्गो । मुहुओ निग्गपप्रेयं, अणंतरं परंगरं सेसं ॥२॥ छाया---वैशाखशुद्धेकादक्ष्यां छाभ्रपथनपौरुवीकाले । महासेनवनोद्याने पावापुरीषु स्थिते रम्ये ॥१॥ त्रैल्ठोक्यपूजितस्य क्षायिकभावे स्थितस्य जिनराजस्य । मुलतो निर्गतमेतत् अतन्तरं परम्परं शेषद् ॥२॥ इति इति चत्र्थे पश्चमं च द्वारम् ॥१॥२॥

तथा च-पुरुषो वक्तव्यः=यस्मात्पुरुषादिदं सामायिकं निर्गतं स पुरुषो वक्तव्यः यथा-अर्थतो भगवतो महाबीरादिदं निर्गतं, स्वतत्र गौठमादिगणधरेभ्यः । इति । षदुक्तम्-

'अत्थओ य महावीरा, सुत्तओ गोयमाइओ ।

निग्गयं पुण अग्हाणं, पत्तं चेदमणुक्तमा ॥३॥

छाया--अर्थतश्च महावीरात्, स्त्रतो गौतमादितः ।

निर्गतं पुनरस्माकं, माप्तं चेदमदुक्रमात् ॥ ३ ॥ इति पष्ठं द्वारम् ॥ ६ ॥ तथा-येन कारणेन तीर्थकरः सामायिकं कथयति, येन च कारणेन गणधरास्तत् शृण्दन्ति, तत्कारणं वक्तव्यम् । यथा-'मया तीर्थकरनामगोत्रं वद्वं, तच्च चेदयदिच्प'-मितिकारणमाश्चिश्य तीर्थकरः सामायिकं कथयति ।

का तात्पर्य यही पूर्वोक्तरूप से है तथा जिस पुरुष से सामायिक निर्गत हुआ है, उस पुरुष का भी कयन करना चाहिये-जैसे अर्थ की अपेक्षा यह सामायिक भगवान महावीर से निकला है और खत्र की अपेक्षा गौतमादि गणवरों से निकला है-तदुक्तम् ' अत्थओ य महावीरा ' इत्यादि । इस गाधाका तात्पर्य यही पूर्वोक्त है । तथा जिस कारण से तीर्थकर सामायिक कहते हैं और जिस कारण से गणघर उसे खुनते हैं उस कारण का भी कथन करना चाहिये । जैसे न्मेंने तीर्थंकर नाम गोत्र का बन्ध किया है, अतः वह मुझे वेदन करने के योग्य है ' इस पुरुषधी आ सामायिक निर्गत थयेक्ष छे, ते पुरुषतु ' पण्ठ क्षन करवु जोई अ लेभ अर्थनी अपेक्षा आ सामायिक लगवान महावीरयी निर्णत छे. अने सूत्रनी अपेक्षा आ सामायिक लगवान महावीरयी निर्णत छे. अने सूत्रनी अपेक्षा आ सामायिक लगवान महावीरा ' इत्यादि आ जाया है जिस्ता ही तार्थ क्ष को जीतमाहि अध्य देश पूर्वोक्ष इपमां ल छे. तथा के कारण्य तीर्थ कर सामायिक कर को लोग्र के कारण्य या का को का को जाया है जिस कारण अनुयोगबन्द्रिका टोका सुन्न २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् 👘 ७८३

### तदुक्तम्---

तित्थयरो किं कारणं भासइ सामाइयं तु अज्झयणं ?। तित्थयरनामगोत्तं, वर्द्ध में वेड्यब्वंति''॥श॥ छाया-तीर्थकरः किं कारणं भाषते, सामायिकं तु अध्यथनम्?। तीर्थक्ररनामगोत्रं बद्धं मया वेदयितव्यमिति ॥४॥

अत्रेदं वोध्यम्-

तीर्थकरस्तीर्थकरमवग्रहणासृतीये पूर्वमवेऽग्लान्पा धर्मदेशनादिभिस्तीर्थकर-मामगोत्रं वध्नाति । तत्त्व तीर्थकरनामगोत्रं मनुष्यगतावेव सी वा पुरुपो वा नपुंमको वा ग्रुमलेक्यः 'अईस्सिद्धमवचने'-स्थादिभिः पुनः पुनरासेवितै-विंशत्याकारणैः विंशतिस्थानकसेवनरूपैः, अन्यतरैवी एकद्वित्र्यादीभिरतिषुष्टिं नोतैः कारणै वैध्नाति । यत्र भवे तीर्थकरनामगोत्रं वध्नाति स मनुष्यभवः कारण को आश्रित करके तीर्थकर सामायिक का कथन करले हैं । तदुक्तम् 'तिस्थयरो किंकारणं' इत्यादि-इस गाधाका भाव यही पूर्बोक्त है । तास्पय यह है कि, तीर्थकर तीर्थकर भवको ग्रहण करने से पहिछे तीसरे भव में विना किसी ग्लानि भाव के घर्मदेशना आदि कार्य करते हैं । इससे वे तीर्थकर नाम गोत्र कर्म का बन्ध कर छेते हैं । यह तीर्थ-कर नाम गोत्र कर्म का बन्ध मनुष्य गति में ही होता है, चाहे वह स्त्री हो, पुरुष हो या नपुंसक हो इनमें से कोई भी हो, यदि वह श्रुभलेड्यावाला है, और विद्याति (२०) स्थान को उसने अच्छी प्रकार से पुनः पुनः आसेवन किया है याइन वीस स्थानों में से एक दो तीन आदि स्थानों का सेवन कर उन्हें उसने आह्यन्त

કર્યો છે, એથી તે મને વેદન કરવા ચેઝ્ય છે, આ કારણને આશ્રિત કરીને લીધે કર સામાયિકનું કથન કરે છે, લદુકલમ—''તિત્થયરો कિં काરળં' ઈત્યાદિ આ ગાયાના ભાવ પ્વેકિત રૂપમાં જ છે. લાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે, લીધે કર લીધે કર ભવને ગ્રહણ કરતાં પહેલાં તૃલીય ભવમાં વગર કાઇપણ જાતના ગ્લાનિ ભાવથી ધર્મદેશના આદિ કાર્યો કરે છે. એથી તે લીથે કર નામ ગાત્રના ખંધ કરી લે છે. આ લીધે કર નામ ગાત્ર કર્મના ભંધ મનુષ્ય ગતિમાં જ કરે છે, ભલે તે પછી આં હાય કે પુરુષ હાય કે નપુંસક હાય, આમાંથી કાઈપણ હાય, જો તે શુભલેશ્યા શુક્ત છે, અને વિંશતિ (૨૦) રથાન કાને તેણે સારી રીતે વારંવાર આસેવન કર્યા છે યા આ વીશ રથાનામાંથી એક, છે–ત્રણ વગેરે સ્થાનાનું સેવન asa

अनुयोगद्वारस्त्रे

मधमः, द्वितीयो देवमवो नास्कमवो वा, तृतीयमनुष्यभवे तु तीर्थकरो भूस्वा सामायिकपरूपणदिभिः तीर्थकरनामकर्मक्षयं कृत्वा सिद्धो भवतीति । तथा-गौतमादयो गणधरा येन कारणेन सामायिकं श्रृण्वन्ति, तदेवं विद्वेयम् । तथाहि-भगवन्मुखारविन्दनिर्गतसामायिकश्ववणेन ज्ञानप्रत्यद्यते इति ज्ञानार्थं गणधराणां सामायिकश्रवणमिति। सामायिकश्ववणजनितज्ञानं सुन्दरासुन्दरभावानां=शुमा-श्रभपदार्थानाम् उपरुब्धये=अववोधाय भवति । ततश्व शुभेषु मवृत्तिस्शुभेभ्यश्व

पुष्ट कर लिया है, तो वह तीर्थ कर नाम गोत्र कर्म का बन्ध करता है। जिस भव में वह तीर्थ कर नाम गोत्र का बन्ध करता है, उसका वह पहिला भव होता है। इसके बाद वह मरकर दूसरे भव में या तो देव-पर्याय में जाता है या नारकपर्याय में-सो यह उसका द्सरा भव होता है, वहां से निकल कर फिर यह मनुष्य भव में आता है और यह उसका तृतीय भव होता है। इस भव में वह तीर्थ कर होकर सामा-यिक प्ररूपणा आदि द्वारा तीर्थ कर नामकर्म का क्षय करके सिद्ध हो जाता है। तथा गौंतम आदि गणधर जिस कारण से सामायिक का अवण करते हैं-वह कारण इस प्रकार से है-

भगवान् के मुखारबिन्द से निर्गत जो सामाधिक है, उस सामा-मिक के अवण करने से इन्हें ज्ञान उत्पन्न होता है। इसलिये ज्ञान प्राप्ति के निमित्त सामायिक का अवण गणधर करते हैं। जो ज्ञान सामायिक अवण करने से उत्पन्न होता है, वह ज्ञान ज्ञुभ और

કરીને તેમને તેણે અતીવ સંપુષ્ટ કરી લીધા છે, તા તે તીર્થ કર નામ ગાત્ર કર્મના બાધ કરે છે. જે ભવમાં તે તીર્થ કર નામગાવના બાધ કરે છે, તેના તે લવ પ્રથમ ભવ હાય છે, ત્યાર પછી તે મરણ પામીને બીજા ભવમાં કાંતા દેવપર્યાયમાં જાય છે, કાં નારકપર્યાયમાં, તા આમ તેના આ દિતીય ભવ હાય છે. ત્યાંથી નીકળીને કરી તે મનુષ્ય ભવમાં આવે છે. અને આ તેના તૃતીય ભવ હાય છે આ ભવમાં તે તીર્થ કર થઈને સામાયિક પ્રરૂપણા વગેરે વડે તીર્થ કર નામકર્મના ક્ષય કરીને સિદ્ધ થઇ જાય છે. તેમજ ગીતમ વગેરે ગહ્ય ઘર જે કારણથી સામાયિકનું શ્રવણ કરે છે. તે કારણ આ પ્રમાણે છે-

લગવાનના મુખારવિ'દથી નિગ'ત જે સામાયિક છે. તે સામાયિક શ્રમજી કરવાથી તેમને જ્ઞાન થાય છે. એથી જ્ઞઃન પ્રાપ્તિ માટે જ ગણુધરા સામા ચિકતું શ્રમજી કરે છે. જે જ્ઞાન સામાયિક શ્રમજી કરવાથી ઉત્પન્ન થાય છે, તે જ્ઞાન શુભ અને અશુભ પદાર્થોના અવબાધ માટે દ્વાય

હરપં

अनुयोगवान्द्रका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुधोगद्वारनिरूपणम्

निवृत्तिभवति । ते च महत्तिनिवृत्तीकमेण तपःसंयमयोः कारणम् । तपः संय-मयोः सतोः पापकर्मणोऽग्रहणम् । ततश्च कर्मविवेकः=कर्म निर्जरा-जीवपदेशेभ्यः कर्मणः पृथग्भवनम् । तेन जीवस्य अग्नरीरिता, अग्नरीरितया अनावाधता ततश्च जीवोऽवेदनो=वेदनारहितो भवति । अवेदनत्त्वाच्च अनाक्तुछः=मविद्दछो भवति । ततश्च निरूक्=सयस्तभावरोगरहितः । ततश्च जीवोऽवरुः । अचरुत्वेन सिद्धिक्षेत्रे शाश्वतो भवति । शाश्वतत्वं चोपगतः सन्नव्याबाधसुखं रुभते । इत्थं परम्पराऽव्या-बाधसुखनिमित्तं सामायिकअवणम् । तदुक्तम्--

'गोयममाई सामाइयं तु किं कारणं निसाये ति ?।

नाणस्स तं तु सुंदरमंगुलभावाण उवलढी ॥५॥

अशुभ परार्थों के अवयोध के लिये होता है इसलिसे इससे शुभ में मष्टलि और अशुभ से जिष्टत्ति होती है। अब जो ये शुभमें प्रष्टलि और अशुभ से निष्टलि हैं, वे तप और संयम में कारण होती हैं। जब तप और संयम का सद्भाव आत्मा में हो जाता है तब पाप कर्म का ग्रहण आत्मा में नहीं होता। इससे पूर्व संचितकर्मों की निर्जरा होती है जीव के प्रदेशों से कर्मों का पृथक्करण होता है - इससे जीव में अशरीरिता और इससे अनावाधना होती है। इससे जीव वेदना रहित बन जाता है-और वेदना रहित होने के कारण वह आकुलता रहित बन समस्त भावरोग से रहित बन जाता है। भाव रोग से रहित होने के कारण फिर वह अचल होकर सिद्धिन्न में शाश्वत विराजमान हो जाता है और अव्यावाध सुख का भोका हो जाता है। इस प्रकार परम्पराह्प से अव्यवध सुख प्राप्त के निमित्त सामा-

છે માટે એથી શુભમાં પ્રવૃત્તિ અને અશુભથી નિવૃત્તિ થાય છે. હવે જે આ શુભમાં પ્રવૃત્તિ અને અશુભથી નિવૃત્તિ છે, તે તપ અને સ'યમમાં કારણરૂપ હાય છે જ્યારે તપ અને સ'યમના સ્ટ્રભાવ આત્મામાં છે, ત્યારે પાપકર્મનું ગ્રહણ આત્મામાં હાેતું નથી. આનાથી પૂર્વસંચિત કર્માની નિર્જરા થાય છે, જીવના પ્રદેશાથી કર્મામાં પૃથકકરણ હાેય છે, આથી જીવમાં અશરીરતા અને એથી અનાબાધતા હાય છે. એથી જીવ વેઠના રહિત થઈ જાય છે. અને વેઠના રહિત થવાથી તે આકુલતા રહિત બનીને સમસ્ત ભાવરાગથી રહિત થઈ જાય છે. ભાવરાગથી તે અગળ થઈને સિદ્ધિ ઘેત્રમાં શાશ્વત વિરાજમાન થઇ જાય છે. અને અબ્યાબાધ સુખભાકતા થઇ જાય છે. આ પ્રમાણે પરંપરા રૃપથી અબ્યાત્રાધ સુખ પ્રાપ્તિ નિમિત્ત સામાયિકનું, શ્રમણ છે. તદુકતમ સ૦ ૧૧

For Private And Personal Use Only

### **मनुयोगद्वारस्**त्रे

होइ पवित्ति निवित्ती, संजमतवपावकम्म अग्गहणं। कम्म विवेगो य तहा, कारणमसरीरया चेव ॥६॥ कम्मविवेगो असरीरयाइ असरीरयाऽणावाद्दाए । होई अणवाहनिमित्तं अवेयलो अणाउलो निरुओ ॥७॥ निरुयत्ताए अयलो अयलत्ताए य सासए होई । सासयभावष्ठुवगओ अध्वत्तवाई सुद्दं छहई? ॥८॥ हाया---गौतमादयस्तु कि कारणं सामायिकं निज्ञामयन्ति । ज्ञानस्य ततस्तु सुन्दरमङ्गुळ भावनाम्रुएलब्धिः ॥५॥ भवति मट्टत्तिर्निट्ताः संयमतपः पापकर्माग्रहणम् । कर्मविवेकश्च तथा कारणमज्ञतीरता चेव ॥६॥ कर्मविवेकश्च तथा कारणमज्ञतीरता चेव ॥६॥ कर्मविवेकश्च तथा कारणमज्ञतीरता चेव ॥६॥ कर्मविवेकश्च तथा कारणमज्ञतीरताऽनावाधायाः । भवति अनावाधानिमित्तम् अवेदनम् अनाकुलो नीरूक् ॥७॥ नीरूक्तयाऽचळः अवलतया च ज्ञाश्वतो भवति । जाश्वतभावग्रपगतः थव्यावाधं स्रत्वं लमते ॥८॥ इति ।

तथा-येन मस्ययेन=विश्वासेन भगवता सामायिकमुपदिष्टं, येन च मत्ययेन गणधरा भगवतोषदिष्टं सामायिकं शृण्वन्ति, स मस्ययश्च वक्तव्यः। यथा-अहं केवलज्जानीति प्रत्ययेन तोर्धकरः सामायिकं व्रवीति। अयं सर्वज्ञ इति शत्ययेन गणधरास्तत् शृष्वन्ति।

यिक का अवण हैं। तदुक्तम्—'गोयमाई सामाइयंतु किं कारणं निसा मेंति ?' इत्यादि गाधाओं का भावार्थ यही पूर्वोक्तरूप से हैं। तथा जिस प्रत्यय—विश्वास को छेकर भगवान सामायिक का उपदेश करते हैं और जिस विश्वास को छेकर गणधर भगवदुपदिष्ट सामायिक का अवण करते हैं। ऐसा वह प्रत्यय भी कहना चाहिये। जैसे 'मैं केवली हूं-केवल ज्ञानवाला हूं-इस विश्वास से तीर्थकर सामायिक का कथन करते हैं, तथा ये भगवान सर्वज्ञ हैं इस निश्चय से गणधर उस उप-

'गोयमाई सामाइयं तु किं कारण निसामे'તિ ? ' વગેરે ગાથાએાને બાવાર્થ પૂર્વોકત રૂપમાં જ થાય છે. તથા જે પ્રત્યય વિશ્વાસને લઇને ભગવાન સામાયિક વિષે ઉપદેશ કરે છે, અને જે વિશ્વાસના આધારે ગજાધરા ભગવ દુપદિષ્ટ સામાયિકનું શ્રવણ કરે છે, એવા તે પ્રત્યય પણ કહેવા જોઇએ– જેમ 'હું કેવલી છું' કેવલ જ્ઞાનવાળા છું. આ વિશ્વાસથી તીર્થંકર સામા-યિકતું કથન કરે છે, તેમજ આ ભગવાન સર્વંત્ર છે. આ નિશ્વયથી ગણાધરા अनुयौगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरुपणम् ७८७

तदुक्तम्−

'केवलनाणजुओऽहं, तिजिष्णे सामाइयं उवदिसेइ । सन्दतिऊ एसो इय, पद्यपत्रो गणी निसार्मिति॥९॥ छाया —केवज्रज्ञानयुतोऽहमिति जिनः सामायिकम्रुपदिशति । सर्वविदेष इति प्रत्ययतो गणि निशामयन्ति ॥९॥ इति तथा-सामायिकस्य लक्षणं वक्तव्यम् । पथा-सम्पक्ष्यसामायिकस्य तत्त्वश्रद्धानं लक्षणं, श्रुतसामयिकस्य जीवादिपरिज्ञानं लक्षणं, चारित्रसामायिकस्य सावद्यविर तिर्रुक्षणम्, देशविरतिसामायिकस्य तु विरत्यविरतिस्वरूपं मिश्रं लक्षणम् । तदुक्तम्-

ैंसामाइयस्स लक्खग,-मुत्तं च3व्यिहं जिणवर्सिदेहिं । सइहण जाणणा खछ, विरई मीसं चउर्श्यं तु ॥१०॥' छाया-सामायिकस्य ळक्षणमुक्तं चतुर्विधं जिनवरेन्द्रैः । श्रदानं ज्ञानं खछ विरति प्रिंशं चतुर्थं तु ॥१०॥ इति । इति नवमं द्वारम्

दिष्ट सामायिक का अवण करते है। तदुक्तम्-केवलनाणजुओऽहंति जिणो सामाइयं उवदिसेइ' इत्यादि गाधाका भावार्थ यहां पूर्वोक्त है। तथा सामायिक का लक्षण भी कहना चाहिये-जैसे सम्यक्ष्य सामायिक का लक्षण तत्वार्ध की अद्धा है। अतसामायिक का लक्षण जीवादितत्त्वों का परिज्ञान होना है। चारित्र सामायिक का लक्षण सर्व सावद्ययोग से विरति होना है। चारित्र सामायिक का लक्षण सर्व सावद्ययोग से विरति होना है। देश जित्ति सामायिक का लक्षण विरति अविरति-रूपि मिअस्वरूप है। तदुक्तम्-सामाइयस्स लक्खणमुत्तं च ब्विह जिण-वरिंदेहिं' इत्यादि गाधा का भाव यही पूर्वोक्तरूप से है। यह नवमद्वार है। तथा-इस दशमद्वार में नैगम आदि नयों का विवेचन करना चाहिये।

તે ઉપદિબ્ટ સામાયિકનું શ્રવણ કરે છે. તદુક્તમ-'केवडनाणजु झोडहंति झिणो सामाइयं ध्वदिसेइ' ઈત્યાદિ ગાચાના ભાવાર્થ પૂવેક્તિ રૂપમાં જ છે. તેમ જ સામાયિકનું લક્ષણ પણ કહેવું જોઇએ-જેમ 'સમ્યકૃત્વ સામાયિકનું લક્ષણ તત્વાર્થની શ્રદ્ધા છે. શ્રુત સામાયિકનું લક્ષણ જીવાદિ તત્ત્વાનું પરિજ્ઞાન થવું છે. ચારિત્ર સામાયિકનું લક્ષણ સર્વ સાવઘ યાયથી વિરતિ થવું છે. દેશ વિરતિ અવિરતિરૂપી મિશ્ર સ્વરૂપ છે, તદુક્તમ-'सामाइयस्स लक्स्लणमुत्तं चड દ्વिहं जिणवरिंदेदि' વગેરે ગાથાના ભાવ પૂર્વોક્ત રૂપમાં જ છે આ નવમ દ્વાર છે. તેમ જ આ દશ્યમદ્વારમાં નૈયમ વગેરે નયાનું વિવેચન કરવું જોઇએ. فدذ

## अनुयोगद्वारसूत्रे

तथा-नयो नैंगमादि लक्षणो वक्तव्यः । ननु नयपमाणे नया अभिहिताः, वक्ष्यमाणे चतुर्थे नयलक्षणे मूलानुयोगद्वारे च मणिष्यन्ते, पुनरिहोपादानं किम-र्थम् ? इति चेत्, उच्यते, पूर्वे नयमझाणे नयानां स्टरूपमात्रमभिहितम्, अत्र तु नयानां समवतारं, कस्य नयस्पानुनतं किं सामायिकमिति च दर्शायितुं नयग्रह-णम् । तथा-वक्ष्यमाणे मूलद्वारे नयाः मतिषदं खूत्रार्धविषयाः, अत्र तु सामायिक-सम्रदायार्थमात्रविषया इत्यदोषः ॥इति दन्नमं द्वारम् १०॥

तथा-तेषां नयानां समवतारो वक्तव्यः। नैगमादिनयानां यत्र समवतारः संभवति, तत्र स दर्शनीय इति भावः । तदुक्तम्---

ईांका--नयप्रमाण में पहिछे नध कहदिए गये हैं, तथा वक्ष्य-माण चौथे नयलक्षणमें और मूलानुयोगदार में ये नय कहे भी जावेंगे, तो फिर यहां इनके उपादान करने का क्या प्रयोजन है ?

उत्तर-पहिछे नयरूप प्रमाणद्वार में नयों का केवल स्वरूप कहा गया है-यहां तो नयो का समवतार तथा कौन नय किस सामायिक को मानता है, यह सब कहा जाता है, इसलिये इस विषय को कहने के लिये इस द्वार का कथन आवश्यक कहा गया है। तथा वश्वमाण जो मूलदार हैं, उसमें जो नय हैं वे हरएक पद में सूत्रार्थ को विषय करने वाले कहे गये हैं। और यहां तो सामायिक समुदाय के मात्र अर्थ को विषय करनेवाले कहे गये हैं। इसलिये यहां पुनरुक्ति दोष की प्रसक्ति होने की संभावना ही नहीं होती है। तथा जनायों के समबतार कहना चाहिये। अर्थात् नेगम आदि नयों का जहां समयतार

શ'કાઃ--નયપ્રમાણુમાં પહેલાં નયે৷ કહેવામાં આવ્યાં છે, તેમ જ વક્ષ્યમાણુ ચતુર્થ નયલક્ષણુમાં અને મૂલાનુયાગદારમાં આ નયા પણુ કહેવામાં આવશે પછી અહીં તેમનું ઉપહલ કરવાનું પ્રયોજન શું છે ?

ઉત્તરઃ---પ્રથમ નય રૂપ પ્રમાણદ્વારમાં નયાનું કેવળ સ્વરૂપ કહેવામાં આવ્યું છે. અહીં તો નયાના સમવતાર તેમ જ કયા નય કયા સામાયિકને માને છે, આ બધું કહેવામાં આવે છે. એટલા માટે આ વિષયને કહેવા માટે આ દ્વારનું કધન આવશ્યક માનવામાં આવ્યું છે. તેમ જ વક્ષ્યમાણ જે મૂલદ્વારા છે, તેમાં જે નય છે, તે દરેકે દરેક પદમાં સૂત્રાર્થને વિષય બનાવ-નાર કહેવામાં આવેલ છે. અને અહીં તા સામાયિક સમુદાયના માત્ર અર્થ ને વિષય બનાવનારા કહેવામાં આવ્યા છે, એથી અહીં પુનરુક્તિ દાષની પ્રસક્તિ થવાની સંભાવના નથી. તેમ જ તે નયોના સમવતાર પણ કહેવા **संतुर्योगचन्द्रिका टीका स्**त्र २४८ अनुगमनामानुयोगढारनिरूपणम् 👘 ७८९

'मुढनह्यं सुर्यं कालियं तू न नया समीघरंति इहं। अपुहुत्ते समोयारो, नत्थि पुहुत्ते मनोयारो ॥११॥" छाया- मूटनयिकं अर्व काल्किं तु न नयाः समक्तरन्ति इह । अप्रयक्त्वे समवतारी नास्ति प्रथकचे सनवतारः ॥११॥इति । अयं भावः-कालिकं श्रुतं तु मृडनगिकम्-सृढाः=अविभागस्था नया यस्मि-स्तन्मूढनयम् , तदेव मूढनयिकम्-अविभक्तनययुक्तम् । अत इड कालिकश्रुते नया न समयतरन्ति। तया-अपृथक्त्वे=नरणकरण-धर्मकथागणित-द्रव्यान्योगछन्न-णानां चतुर्णामनुयोगानामपुथग्भावे नयानां प्रक्षिम्नं सम्बतारो भवति। प्रथक्त्वे⇒ चरणकरण-धर्मकथा-गणित-द्रव्यानयोगानां प्रथम्भावे समवतारो न भवतीति । अत्रेदं योध्यम्-पूर्वं चरणकरणादि चतुर्णानज्ययोगानामपृयग्भावे प्रतिस्तवं चतुर्णा-अम्तर्भाव संभवित हो, वहां वह दिखलाना चाहिये। तदुक्तम् 'मुढन-इयं' इत्यादि-इस गाधा का 'माव घह है कि-'कालिकश्चन' सूटनयिक है--अविभक्तनयों से युक्त है, इसलिये इस कालिक छत में नयों का सप-वतार नहीं होता है। तथा चरण, करण, धर्मकथांगणित और द्रव्यानु-योगरूप जो चार अनुयोग हैं-उनकी अप्थगवस्था में नयों का समयतार प्रत्येक सूत्र में होता है। सथा इनकी प्रथक अवस्था में नयों का समव-तार नहीं है। यहां ऐसा समझना चाहिये, पहिछे अरण करण आदि चारों अनुयोग में पृथक्तना नहीं धी-अर्थात अपृथक्तना थी। सो इस अपृ-धगवस्था में-अभिन्नता में हरएक सूत्र में चारों अनुयोगों का अवतार हो जाता था. सो इस अबतार में नयों का अबतार होना निश्चित था।

નેઈએ. એટલે કે નૈગમ વગેરે નયેાને! જ્યાં સમવતાર-અન્તર્ક્ષાવ સ'મવિત હાય, ત્યાં તે ખતાવવા નેઈએ. તદુક્તમ मૂદનइયં' ઈત્યાદિ આ ગાથાને! ભાવ આ પ્રમાણે છે કે 'કાલિક શ્રુત મૂઠનચિંક છે, અવિભક્ત નયેાથી શુક્ત છે, એથી આ કાલિક શ્રુતમાં નયેાના સમવતાર હાતા નથી. તથા ચરશ, કરણ, ધર્મંકથા ગણિત અને દ્રવ્યાનુયાંગ રૂપ જે ચાર અનુયાગા છે, તેમની અપૃથગવસ્થામાં નયેાના સમવતાર દરેકે દરેક સૂત્રમાં હાય છે. તેમ જ એમની પૃથક્ અવસ્થામાં નયેાના સમવતાર થતા નથી. નથી. અહીં આમ સમજવું નેઈએ-પહેલા ચરણ કરણ વગેરે ચારે ચાર અનુયાગમાં પૃથક્તા ન હતી. એટલે કે અપૃથક્તા હતી. તા આ અપૃયગાવસ્થામાં-અભિન્નતામાં દરેકે દરેક સૂત્રમાં ચારે ચાર અનુયાગોના સમવતાર થઈ જતા હતા આ અવતારમાં નયાના આવેશ્વર નિશ્ચિત હતા, પરંતુ કાળ પ્રભાવથી للأكوه

भयनुोगहारस्त्रे

मप्यवतारे नयावतारो निश्चितभासीत् । काळपभावात् शिष्याणां बुद्धिमान्धमवेक्ष्य नयानां विचारबाहुल्यमसुगक्दत्रं च विस्रोक्य चिरन्तनैराचार्येश्वत्वारोऽनुयोगाः पृथक्षृथग्ल्यवस्थापिताः। तत्र- चरणकरणानुयोगे

आचाराङ्गसूत्रं पश्चव्याकरणं चेति द्वे अङ्गसूत्रे, दश्वैकाल्टिकं-मूलसूत्रम् , बृहन्क-ल्पादौनि चत्वारिच्छेदसूत्राणि, आवक्यकसूत्रं चेत्यष्टौ सुत्राणि । धर्मकधाऽनुयोगे-ज्ञाताधर्मकथाङ्गम् , उपासकदशाङ्गम् , अन्तरुदशाङ्गम् , अनुत्तरोपपातिक-दशाङ्गम् , दिपाकसूत्रं चैतानि पञ्चाङ्गसूत्राणि, औपपातिकसूत्रं, राजप्रश्नीयसूत्रं, निरयावलिकादीनि पञ्चेति मिलित्वा सप्तोपाङ्गस्रगणि, उत्तराध्ययनं मूलसूत्रं चेति त्रयोदश्खनाणि ।

परन्तु काल के प्रभाव से शिष्पों की वुद्धि में मन्दता आती गई, सो इस मन्दता को देखकर तथा नयसंबन्धी विचार बाहुल्य को और उसमें असुगमता को जानकर प्राचीन आचार्यों ने पृथक् पृथक् रूपसे चार अनुयोग व्यवस्थापित कर दिये है। इनमें जो चरणकरणानुवोग है, उसमें आचाराङ्ग खूत्र, प्रश्नव्याकरण ये दो अंगयूत्र, दशवैकोलिक मूलसूत्र बृहत्कल्प आदिचार छेइ सुत्र और आवश्यक सूत्र ये आठ सूत्र हैं। धर्मकनानुयोग में-ज्ञाताधर्म कधाङ्ग, उपासकदशाङ्ग, अन्तकृदशाङ्ग, अनु-त्तर सूत्र, राजप्रशीयसूत्र और विपाकम्रुत्र ये पांच, अङ्गयूत्र, तथा-औप्रपा-तिक सूत्र, राजप्रशीयसूत्र और निरयावलिका आदि ५ उपाङ्गयूत्र ये ७ सात उपाङ्ग सूत्र, एवं उत्तराध्ययनरूप मूल सूत्र इस प्रकार ये १३ सूच्र हैं। गणितानुयोग में जंबूदीय प्रज्ञप्ति, चन्द्रवज्ञप्ति सूर्यप्रज्ञप्ति ये तीन

શિષ્યેઃની છુદ્ધિમાં મ'દતા આવતી ગઇ, આ છુદ્ધિ મ'દતા બેઇને તથા નય સ'બ'ધી વિચાર બાહુલ્યને અને તેમાં અનુગમતાને જાણીને પ્રાચીન આચાર્યોએ પૃથક્ પૃથક્ રૂપમાં ચાર અનુયોગો વ્યવસ્થાપિત કરી દીધા. આમાં જે ચરણ કરણાનુયોગ છે, તેમાં આચારાંગસૂત્ર, પ્રશ્નવ્યાકરણ એ બન્ને અ'ગસૂત્રા, દશવૈકાલિક મૂલ સૂત્ર બુહત્કલ્પ વગેરે ચાર છેદ સૂત્ર અને આવશ્યક સૂત્ર આ આઠ સૂત્રા છે. ધર્મકથાનુયાગમાં જ્ઞાતાધર્મકથાંગ, ઉપાસકદશાંગ, અ'ત-કુદ્દશાંગ, અનુત્તરાપપત્તિક દશાંગ, અને વિપાકસૂત્ર આ પાંચ અ'ગસૂત્ર તથા ઔપપાત્તિકસૂત્ર, રાજપ્રશ્નીય સૂત્ર અને નિરયાવલિકા આદિરૂપ ઉપાંગસૂત્રો, આ હ ઉપાંગ સૂત્રો, તથા ઉત્તરાધ્યયન રૂપ મૂળ સૂત્ર આ પ્રમાણે આ બધાં ૧૩ સૂત્રો છે. ગણિતાનુયાગમાં જ'બૂદ્ધીપ પ્રજ્ઞપિ, ચન્દ્ર પ્રજ્ઞપ્તિ, સૂર્ય પ્રજ્ઞપિ,

बनुयोगवन्द्रिका दीका रुप्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

गणितानुयोगे----

जम्बूदीपपइसिः १ चन्द्रमइसिः२, सर्यप्रइसिश्चेति त्रीण्युपाइसत्राणि । द्रब्यानुयोगे तु---

सूत्रकृताई, स्थानाई, समवायाई, मगवती चेति चस्वार्यद्वसूत्राणि, जीवाजीवाभिगमः प्रहापना चेति द्वे उपाङ्गमुत्रे, नन्दी अनुयोगद्वारं चेति द्वे मूलमुत्रे इति अष्टौ सूत्राणि । इस्थं चतुर्णामनुयोगानां पृथक्ष्प्र्यग्व्यवस्थापनात् नयानां समवतारः सम्प्रति ब्यवच्छित्र इति करणचरणानुयोगवर्तिनि सामायिक्के नयावतारः सम्पति न भवतीति । इस्येकादर्दा द्वारम् ॥११॥

तत्र-कस्य नयस्य किं सामयिकं मोश्रमार्गत्वेनामुनतमित्यपि वक्तव्यम् । यथा-नैगमसंग्रहव्यवहारास्ययोऽपि नयास्तरः संयमरूपं चारित्रसामायिष्ठं, निर्प्र-जपाङ्गसुत्र हैं। द्रव्यानुयोग में सूत्रकृताङ्गस्थानाङ्ग, समबायाङ्ग, और भग वनी ये चार अंगसूत्र, तथा जीवाभिगम, और प्रज्ञापना ये दो उपाङ्ग, सूत्र, एवं नन्दी, अनुयोगदार ये दो मूलसूत्र इस प्रकार आठ सूत्र हैं। इस प्रकार से चार अनुयोगों की पृथज्ञ २ रूप से व्यवस्था हुई है। इससे नयों का समबतार इस ममय व्यवच्छित्र हो गया है। इसलिये करण चरणानुयोगवर्ती सामायिक में नयों का अवतार इस समय नहीं होता है। तथा 'कौन नय सामायिक को मोश्रमार्गरूप से मानता है ? यह भी कहना चाहिये। जैसे-नैगम, संग्रह, व्यवहार ये तीनों भी नय तप संयमरूप चारिन्न सामायिक को. निर्ग्रन्थ प्रवचनरूप श्रुतसामायिक को, और श्रद्धानरूप सम्पत्रस्व सामायिककों इन तीनों सामायिकों को मोश्न-

આ ત્રણ ઉપાંગસૂત્રો દ્રવ્યાનુયે!ગમાં સૂત્ર કૃતાંગ, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ અને ભગવતી એ ચાર અંગસૂત્ર તથા જીવાસિગમ અને પ્રજ્ઞાપના આ બન્ને ઉપાંગ સૂત્રો તથા ન'દી, અનુયે!ગદ્ધાર એ બન્ને પૂલસૂત્ર આ પ્રમાણે આઠ સૂત્રો છે. આ પ્રમાણે ચાર અનુયે!ગે!ની પૃથક પૃથક રૂપમાં વ્યવસ્થા થયેલ છે. એથી નયે!ના સમવતાર આ સમયે વ્યુચ્છિન્ન થઈ ગયેલ છે. એટલા માટે કરણ ચરણાનુયે!ગવતી સામાયિક નયાના અવતાર આ વખતે થતા નથી. તથા કયે! નય સામાયિકને મે!લમાર્ગ રૂપમાં માને છે? આ વિષે પણ કહેલું નોઇએ. જેમ નૈગમ, સ'ગ્રહ, વ્યવહાર આ ત્રણે નયા તપ સ'યમ રૂપ ચારિત્ર સામાયિકને, નિર્શ'થ પ્રવચનરૂપ, શ્રુત સામાયિકને અને શ્રદ્ધાન રૂપ સમ્યક્ત્વ સામાયિકોને આ વણે સામાયિકાને માક્ષમાર્ગ રૂપમાં માને છે. જાજુ સૂત્રનય અને શબ્દ, સમભિટલ અને એવ'ભૂત એ ચારે ચાર નયે! સ'યમરૂપ



अनुयोगद्वारस्त्र

न्धपत्रचनरूपं श्रुतन्नामायिकं, अद्धानरूपं सम्पतन्त्रसामायिकं चेति सामायिकत्रयं मोक्षमार्गत्वेन स्ट्यते । ऋजुद्धवनयस्तयः इव्दनयाश्व संयमरूपं चारित्रसामायिक-मेव मोक्षमार्गत्वेन मन्यते इति । तदुक्तम्-

तव संजमो अणुमश्रो, नेग्गयं पवयणं च ववहारो । सद्दुञ्जुग्रुयाणं पुग, निव्वाणं संजमो चेव' ॥१२॥ छाया---तवः संयमोऽनुमतौ नैर्प्रन्थं प्रवचनं च व्यवहारः । शब्दर्जुस्त्वाणां प्रनर्निर्याणं संयम् एव ॥१२॥ इति ।

अयं भावः-व्यवद्वारत्तयः-तपग्संपमः-तपांमधानः संयमः-चारित्रमानायिकं ममानुपतः, नैर्ग्रन्थं मवचनं=श्रुतसागायिकं च शब्दात् सम्यवत्वसामायिकं च ममानुमतं मोधमार्गरवेनेति सूते। व्यवद्वारग्रदणेन तःपूर्वतिनो नैगमसंग्रदयोरप्यय मेवाभिमायः। ग्रब्दर्जुस्रवाणां=त्रयाणां श्रब्दनयानाम् ऋजुस्रत्रस्य चेति चतुणी नयानां मते पुनः निर्वाणं=त्रयाणां संयम पव=चारित्रसामायिकमेव, नेतरे द्वे सर्वसंवरचारित्रानन्तरमेव मोधन्नाप्नेरिति ।

मार्गहर से मानते हैं। अन्जुस्त्रनय और बाब्द, समभिरुढ एवं-एवं भून ये चारों नय संयमहर चारित्र सामाधिक को ही मोधामार्गहर से मानते हैं। तदुक्तम्-'तव संजमो अणुमओ' इत्यादि जो यह गाथा है-उसका भावार्थ पूर्वक्ति रूप से ही है। इसका तात्पर्य यह है कि व्यव हार नय तपः प्रधान संयम-अर्थात् चारित्र सामाधिक मोक्षमार्गहरप से मुझे मान्य है, नैप्र न्ध प्रवचनहर अुनसामाधिक मोक्षमार्गहरप से मुझे मान्य है। तथा च बाब्दोपाल सम्यक्तव सामाधिक मोक्षमार्गहरप हे ऐसा करता है यहां व्यवहारनय के प्रहण से इसके पूर्ववर्ती जो नैगम और संग्रहनय हैं, जनका भी यही अभिप्राय है। तीन बाव्दनयों एवं क्रजुसूत्र नय इन चार नयों के मन में चारित्र सामाधिक ही मोक्ष

ચારિત્ર સામાચિકને જ મેાલ માર્ગ રૂપમાં માને છે. તદુકત્તમ્-"તવ સંજ્રમો જાળુવગ્રો" ઇત્યાદિ જે આ ગાથા છે, તેને ભાવાર્થ પૂર્વોક્રત રૂપમાં જ છે. આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે વ્યવહારનય તપ પ્રધાન સંચમ એટલે કે ચારિત્ર સામાચિક માક્ષમાર્ગ રૂપમાં મને માન્ય છે, નૈગ્રન્થ પ્રવચન રૂપ શ્રુત સામાચિક માક્ષમાર્ગ રૂપમાં મને માન્ય છે, તથા શખ્દોપાત્ત સમ્યકૃત્વ સામા ચિક માક્ષમાર્ગ રૂપમાં મને માન્ય છે, તથા શખ્દોપાત્ત સમ્યકૃત્વ સામા ચિક માક્ષમાર્ગ રૂપમાં મને માન્ય છે, તથા શખ્દોપાત્ત સમ્યકૃત્વ સામા ચિક માક્ષમાર્ગ રૂપમાં મને માન્ય છે, આમ કહે છે. અહી' વ્યવદારનયના ઘહાણથી એના પૂર્વ વર્તા જે નૈગમ અને સંગ્રહનય છે, તેના પણ એ જ અભિપ્રાય છે. વાણ શખ્દ નથા તેમજ ઝાજુસ્વત્રનય આ ચાર નયોના મતમાં ચારિત્ર સામાચિક જ માક્ષમાર્ગ છે, બીજા છે નહિ. કેમ કે સર્વ

(92) h

अनुयोगचन्द्रिका टीका सृत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूप्णम्

उक्तगायार्थमेव गाथात्रयेणाह-

अत्रेदं बोध्यम्-

नैगमसंग्रहव्यवहाराः त्रिषु सामायिकेषु पत्येकं सामायिकं मोक्षमार्गत्वेनानु-मन्यन्ते, ऋजुमुत्रादयस्तु चत्त्रारो नयाश्वारित्र मेत्रैकमिति नयानां मर्व प्रतिषादितम्।

मार्ग है इतर दो नहीं। क्योंकि सर्व संवररूप चारित्र के बाद-अन न्तर ही मोक्ष भी पासि होती है। इसी उक्त अर्थ को ही इन तीन गाथाओं द्वारा व्यक्त किया गया है-वे गाथाएँ 'कस्स नयस्साणुमयं' इत्यादि ये यहां ऐसा जानना चाहिये- नेगम, संग्रह और व्यवहार ये नय तीन सामायिकों में से परयेक सामायिक को मोक्ष मार्गरूप से मानते हैं। तथा जो ऋजुसूत्र आदि चार नय हैं वे एक चारित्ररूप सामा यिक को मोक्षमार्ग से मानते हैं। ऐसा नयों का मत प्रतिप्रादित किया है।

સંવરરેપ ચારિત્ર પછી જ માેક્ષ પ્રાપ્તિ થાય છે. આ ઉક્ત અર્થને જ આ ત્રણ ગાથાએા વડે બ્યક્ત કરવામાં આવેલ છે. ને ગાથાએા "करસ નચસ્તા ળુમચં" વગેરે છે. અહીં આ પ્રમાશે જાણવું જોઈએ કે નૈગમ, સંગ્રહ અને બ્યવહાર આ નયા ત્રણ સામાચિકામાંથી દરેક દરેક સ માયિકને માેક્ષમાર્ગ રૂપમાં માને છે. તથા જે ઝાજુ સૂત્ર આદિ ચાર નયા છે, તે એક ચારિત્ર રૂપ સામાચિકને જ માેક્ષમાર્ગ રૂપમાં માને છે. આ જાતના નયાના મત પ્રતિષાદન કરવામાં આવેલ છે. પરંતુ જે સ્થિતિપક્ષ છે, તેમાં તા 'દર્શન અ ૧૦૦ GKA.

### मनुयोगद्वारस्त्रे

स्थितपक्षेतु-दर्शनज्ञानचारित्राणि त्रीण्यपि सामायिकानि सम्रुद्तिान्येवेष्टार्थं साध-कानि, न तु मत्त्येकम् । यथा-वैद्यमैषजातुरप्रतिवारकाणां समुद्तितानामेव आरोग्यं मतिकारणत्वं, तथैव सम्यत्तवेन सम्यत्त्वं श्रद्धत्ते, ज्ञानेन तु जानाति, चारित्रेण तु सर्वसावद्याद् बिरमतीति सम्रुदितान्येव मोक्षं प्रतिकारणमिति ॥ इति द्वादर्श द्वारम् ॥१२॥

सामायिकं किं=किं स्वरूपमिति वक्तव्यम् । अयं भावः-सामायिकं किं जीवः १, उताजीवः १ २, जीवस्वेऽजीवस्वे वा किं गुणः सामायिकं १ ३, किं बा इदयम् ? ४ किं वा जीवाजीवोभयं सामायिकम् ? ५, किं वा जीवाजीवेभ्यो व्यति-रिक्तं शश्विषाणवन्ध्यापुत्रवत् शून्यात्मकं सामायिकम् ? ६, इति षट्ट मन्नाः । परन्त जो स्थिति पक्ष हैं, उस में तो 'दर्दान, ज्ञान और चरिन्न ये तीनों ही सामायिक जब एक आत्मा में समुदित होते हैं तभी इच्ट अर्थ के साधक होते हैं-अलग २ रहकर नहीं । ऐसी माःचता है। जैसे आरोग्य के प्रति वैध भेषज और आतरजनके प्रतिचारक इन तीनों की एकता में कारणता है। इसी प्रकार जब आत्मा सम्प्रकृत्व से सच्चा श्रदान करता है, ज्ञान से अच्छे प्रकार जानता है और खारित्र से सर्व-सावधयोग से विरक्त होता है तथ इस प्रकार से समुदित हुए इन तीनों में मेश्व के प्रतिकारणता आती है। इस प्रकार यह १२ वां बार है।---तथा सामायिक का क्या स्वरूप है। यह -भी कहना चाहिये। इसका भाव यह है-सामायिक क्या जीवरूप है ? अथवा अजीवरूप है ? या गुणरूप है? या द्रव्यरूप है? अथवा जीव अजीव उभयरूप है? या जीव अजीव से भित्र दादा विषाण के जैसा या बन्ध्यापुत्र के जैस शुन्यस्वरूप

જ્ઞાન અને ચારિત્ર આ ત્રણુે સામાયિકા બ્યારે એક આત્મામાં સમુદિત હાય છે ત્યારે જ ઇબ્ટિ અર્થ સાધક હાય છે. પૃથક પૃથક રહીને નહિ. એવી માન્યતા છે. જેમ આરોગ્ય પ્રત્યે વૈદા, ભેષજ અને આતુરજન પ્રત્યે ચારક એએા ત્રણેની એકતામાં કારણતા છે, તેમ જ જ્યારે આત્મા સમ્યકૃત્વથી સાચું બ્રહ્યાન કરે છે, જ્ઞાનથી સારી રીતે જાણે છે. અને ચારિત્રથીસમુદિત થયેલ આ ત્રણેમાં માક્ષ પ્રત્યે કારણતા આવે છે. આ પ્રમાણે આ ૧૨ મું દ્વાર છે.

તથા સામાયિકનું સ્વરૂપ ઠેવું છે ! આ વિષે પણુ કહેવું જોઇએ. આનેા ભાવ આ પ્રસાણુ છે કે-સામાયિક શું જીવરૂપ છે ! અથવા અજીવરૂપ છે ! કે ગુણુરૂપ છે ! કે દ્રવ્યરૂપ છે ! અથવા જીવ અજીવ ઉક્ષયરૂપ છે ! યા જીવ અજીવથી ભિન્ન શશ વિષાણની જેમ કે વન્ઘ્યા પુત્રની જેમ શુન્યસ્વરૂપ છે ! આ પ્રમાણુ સામાયિકના સંબંધમાં આ ૬ પ્રશ્નો ઉપસ્થિત

بغوفر

# अतुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

अत्रोत्तरमाह-यस्मात् जीव एव सम्यक्त्वश्रुतसामायिकाभ्यां अद्धत्ते जानाति च जीव एव ना जीवादिः, प्रत्याचक्षाणश्च 'प्रत्यारूधानं क्रुर्वन' चारित्री यतो जीव एव भवति ना जीवो नाष्यभावः, श्रद्धान ज्ञानमत्यारूयानानां प्रेक्षावस्येव संभवात्, अजीवाभावयोश्च प्रेक्षाया अमावात् तेन तस्मात् स एव जीवः सामाधिकं नाजीवा-दिरिति । यदुक्तं किं जीवाजीवोभयं सामाधिकमिति ? तदपि नो विचारसहम् , जीवाजीवोभवरूपपदार्थस्यासद्भावात् , तत्र झानदर्श्वनचारित्राभावेन सामायिक-त्वस्य सुतरामभावात् । नन्वस्तु जीवः सामायिकम् , तयापि जीवद्रव्यं सामायिकं

है? इस प्रकार सामायिक के विषय में ये ६ प्रश्न किये जा सकते हैं। इनका उत्तर इस प्रकार से है-जब यह बात है कि-जीव ही सम्यक्स्व एवं श्रुत सामायिक द्वारा श्रद्धान करता है और जानता है अजीव आदि नहीं, तथा प्रत्याख्यान करता हुआ जीव ही चारित्रवाला होता है, अजीव नहीं, और न अ नावरूप पदार्थ भी ऐसा होता हैं क्योंकि श्रद्धान, ज्ञान, एवं प्रत्याख्यान इनका सद्भाव विचारधील आत्मा में ही है, अजीव और अभावरूप पदार्थ में नहीं, क्योंकि वहां प्रेक्षा का अभाव है-इसलिये ऐसा जीव ही सामायिक है, अजीव आदि नहीं। तथा-ऐसा जो पूछा है कि-'क्या सामायिक जीव अजीव उभयरूप है? 'सो ऐसा पूछना भी उचित प्रतीत नहीं होता है। कारण कि-'जीव अजीव उभयरूप कोई पदार्थ ही नहीं है। अतः उसमें अपने आप ही ज्ञान, दर्शन और चारिन्न के अभाव से सामायिक का अभाव आता है।

યાય છે. આના ઉત્તરા આ પ્રમાણે છે. જ્યારે આ વાત છે કે 'જીવ જ સમ્યક્ત્વ તેમજ શ્રુત સામાયિક વડે શ્રદ્ધાન કરે છે અને જાશે છે અજીવ વગેરે નહિ, તેમજ પ્રત્યાખ્યાન કરતા જીવ જ ચારિત્ર સંપન્ન હાય છે, અજીવ નહિ, અને અભાવરૂપ પદાર્થ પણ આ જાતના હાતા નથી. કેમ કે શ્રદ્ધાન, જ્ઞાન, તેમ જ પ્રત્યાખ્યાન એમના સદ્ભાવ વિચારશીલ આત્મામાં જ હાય છે, અજીવ અને અભાવ રૂપ પદાર્થમાં નહિ, કેમ કે ત્યાં પ્રેક્ષાના અભાવ છે, એથી એવા જીવ જ સામાયિક છે, અજીવ વગેરે નહિ. તેમ જ આમ જે પ્રક્ષ કરવામાં આવે છે કે, શું સામાયિક જીવ અજીવ ઉભયરૂપ છે તો આ જાતના પ્રક્ષ પછુ ઉચિત નથી, કેમ કે ''જીવ અજીવ ઉભયરૂપ કાઇ પદાર્થ જ નથી. એથી તેમાં પાતાની મેળે જ જ્ઞાન, દર્શન અને શારિત્રના અભાવથી સામાયિકના અભાવ આવે છે.

# अनुयोगद्वार<del>स्</del>त्रे

र्किवा जीवगुणः सामायिकम् १ इति संशयस्तु तिष्ठत्येवेति चेत्, आह-द्रव्यार्थिक नयस्य मतेन जीवद्रव्यं सामायिकम् । पर्यायार्थिकनयस्य मतेन जीवगुगः, परन्तु उमयमिळितस्यैव सामायिकत्वम् । तत्मामायिकं सर्वविरतिदेश्वविरतिभेदेन द्विवि-धम् । तत्र--सर्वविरति सामायिकं-सावधयोगविरतस्तिग्रुप्तः पट्सु संयत उपयुक्तः षष्ठादिगुणस्थानस्थितो जीवः । पञ्चमगुणस्थानस्थि अस्तु जीवो देशविरति सामायिकमिति । तदुक्तम्-

इांका---जीव सामायिक हो--इसमें हमें कुछ नहीं कहना-परन्तु फिर भी यह संदेह तो बना ही रहता है-'जीव द्रव्य सामायिक है या जीवगुण सामायिक है।

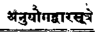
શંકાઃ -- જીવ સામાયિક હાય, તેમાં અમારે કંઇ કહેલું નથી, છતાંએ આ બતની શંકા તા ખની રહે છે કે 'જીવ દ્રવ્ય સામાયિક છે કે જીવ ગુણુ સામાયિક છે ?

ઉત્તરઃ-દ્રબ્યાર્થિંક નયના મત મુજબ જીવ દ્રબ્ય સામાયિક છે, અને પર્યાયાર્થિંક નયના મત મુજબ જીવગુણુ સામાયિક છે. પરંતુ ઉભયની સંમિલિત અવસ્થામાં જ સામાયિકતા છે. આ સામાયિક સર્વ વિરતિ અને દેશ વિરતિના ભેદથી બે પ્રકારનું હાય છે. આમાં જે સર્વ વિરતિ સામાયિક છે, તે ષક્ષાદિ ગુણુ સ્થાન વર્તી જીવ રૂપ હાેય છે. આ જીવ સાવઘયાેગથી સર્વથા વિરત હાેય છે, મન, વચન અને કાય આ ત્રણ ગુપ્તિઓથી સુરક્ષિત હાેય છે, ૬ કાયના જીવાની રક્ષા સ્વરૂપ હાેય છે. ઉપયોગ શૂન્ય રૂપ નહિ પરંતુ ઉપયોગ સુક્ત હાેય છે. એટલે કે સર્વ વિરતિની સમાચારીમાં દત્તાવધાનરૂપ હાેય છે. તેમ જ પંચમ ગ્રણ સ્થાનવર્તી જે જીવ છે, તે દેશ વિરતિ સામાયિક છે. એટલે કે દેશ વિરતિ સામાયિક પંચમ ગ્રણ સ્થાનવર્તી

| अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमना                                        | ामानुयोगद्वारनिरूपणम् ७९७                             |
|-------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 'किं सामाइयं जीवो, अजीवी द्व                                                  | व महगुणो होजा।                                        |
| र्कि जीवाजीवमयं हीज्ज तदस्थंत                                                 | ारं वेति ॥१६॥                                         |
| सदहइजाणइ जभो पचवखायं ज                                                        | गे तओ जीवो।                                           |
| नाजीवो नामावो सोचिय सामाः                                                     | इयं तेण ॥१७॥                                          |
| तत्थ वि कि सामाइयं हवेउन दव                                                   | वं गुणोत्ति चितेयं ।                                  |
| दब्बद्वियस्स दब्वं गुणो य तं पत्र                                             | न्वनयस्स ॥१८॥                                         |
| इहरा जीवांग्यन्नं दब्बनयस्सेयरस्स                                             | र मिन्नंति ।                                          |
| उमयनयोभयगाहे, घडेग्ज नेके                                                     | हगाद्दस्मि ॥१९॥                                       |
| तं सामाइयं दुविहं, सब्बविरह दे                                                |                                                       |
| सन्त्रविर, सामइयं, जं पुग तं ए                                                | •                                                     |
| सावज्ज जोगविरओ, तिगुत्तो छर्                                                  |                                                       |
| उनउत्तो जयमाणो आया सामाइ                                                      |                                                       |
| देसविरइसामइयं, पंचमगुणठाण सं                                                  | ठिभो जीवो ।                                           |
| कहिओ सब्बन्तृहिं भगवतेहिं जि                                                  |                                                       |
| छापा−र्कि सामायिकं जीवः अजीवो द्रव्य<br>कि जीवाजीवमयं भवेत्तदर्थान्तरं        | पमथ गुणो भवेत् ।                                      |
| श्रद्ते जानाति यतः प्रत्याचक्षण                                               | ं यत्स्ततो जीवः ।                                     |
| नाजीनो नाभावः स एव सामायि                                                     | ।कं तेन ॥१७॥                                          |
| तत्रापि किं सामायिकं भवेद् दब्ध                                               |                                                       |
| द्रव्यार्थिकस्य द्रव्यं गुणश्च तत् प्य                                        |                                                       |
| इतरथा जीवादनन्यद् द्रव्यनयस्ये                                                | तरस्य भित्रमिति ।                                     |
| उमयनयोभयप्रहे घटेत नैकैकप्रहे<br>िन् िििनं                                    |                                                       |
| तत् सामायिकं द्विविधं सर्वविरा<br>सर्वविरति सामायिकं यन्पुनस्तदेव             | ममिजानीहि ॥२०॥                                        |
| सावद्ययोगतिरतः त्रिगुप्तः पट्छ <sub>ू</sub> रं                                | ग्यतः ।                                               |
| उपयुक्तो यतमान आत्मा सामायि                                                   |                                                       |
| देर्जावरति सामायिकं पश्चमगुणस्थ<br>कथितः सर्वज्ञैभगवद्भिनिवरैः ।।             | रानसंस्थितो जीवः ।<br>२२॥ इति त्रयोदशं द्वारम् ॥१३॥ - |
| तम्-'किं सामाइयं जीवो' इत्यादि इ<br>हीं पूर्वोक्त प्रकार से हैं। इस प्रकार या | न मात गाथाओं का भावार्थ                               |
| 1999 है। य छे. तहु 5 तम्- "कि' सामाइयं जीव                                    |                                                       |

લાવાર્થ પ્વેક્તિ રૂપમાં જ છે. આ પ્રમાણે આ 'કિં' નામક ૧૩ મુદ્ધાર

ن فلأو



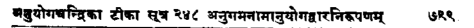
तया-सामायिकं कतिविधम् ? इत्यपि वक्तव्यम् ।

यया-सम्यव्ध्वसामायिकं श्रु उसामाथिकं चारित्रसामायिकं चेति त्रिविधम् । तत्र-सम्यव्ध्वसामायिकम् - अपैश्वमिकझायिकझायोग्श्वभिकभेदात् त्रिविधम् । श्रुतसामायिकमपि सूत्रार्थतदुभयभेदेन त्रिविधम् । चारित्रसामायिकं च अगार-सामायिकानगारसामायिकमेदेन द्विविधम् । तत्र अगारसामायिकम्=देशविरति सामायिकम् । अनगारसामायिकम्=प्तर्वतिसामायिकमिति । तदुक्तम्-

> सामाइयं पि तिविहं, सम्मत्तसुयं तहा चरित्तं च । दुविहं चेव चरित्तं, अगारमणगारियं चेव । २३॥ तिविहं सुयसामाइय, सुत्तें अत्थे य तदुभए चेव । उवसमिय खह्य खशोव-समियं तिविहं च सम्मत्तं ॥२४॥

है। तथा-'सामायिक कितने प्रकार का होता है?' यह भी कहना चाहिये-जैसे इस द्वार में यह प्रकट किया जाता है कि-सामायिक, सम्पक्त्व सामायिक श्रुतसामायिक, और चारिश्र सामायिक इस प्रकार से तीन प्रकार का होता है। इसमें औरशामिक, क्षायिक और क्षायो-पशमिक के भेद से सम्पक्त्व सामायिक तीन प्रकार है। श्रुनसामा-यिक भी सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ के भेद से तीन प्रकार है। श्रुनसामा-यिक भी सूत्र, अर्थ और सूत्रार्थ के भेद से तीन प्रकार होता है। तथा जो चारित्रसामायिक है, वह अगारसामायिक और अनगार सामायिक के भेद से दो प्रकार का होता है। इन में जो अगार सामा-यिक है, वह देशविरति सामायिक है और जो अनगारसामायिक है वह सर्वविरति सामायिक है। तदुक्तं 'सामाइयंपि तिविहं' इत्यादि जो

છે. તથા 'સામાયિક ઠેટલા પ્રકારતું હોય છે ? આ વિષે ૧૫૦ટતા આવશ્યક છે. જેમ કે આ દારમાં આ ૨૫૦ટ કરવામાં આવે છે કે સામાયિક, સમ્ય-કૂત્વ, સામાયિક, શ્રુતસામાયિક, અને ચારિત્ર સામાયિક આ પ્રમાણે ત્રણે પ્રકારના હાય છે. આમાં ઔપશમિક, ક્ષાયિક અને ક્ષાયોપશમિકના ભેઢથી સમ્યક્ત્વ સામાયિક ત્રણુ પ્રકારતું છે. શ્રુત સામાયિક પણુ સત્ર અર્થ અને સ્ત્રાર્થના લેદથી ત્રણુ પ્રકારતું છે. શ્રુત સામાયિક પણુ સત્ર અર્થ અને સ્ત્રાર્થના લેદથી ત્રણુ પ્રકારતું હાય છે, તેમ જ જે ચારિત્ર સામાયિક છે તે અગાર સામાયિક અને અનગાર સામાયિકના ભેદથી બે પ્રકારતું દેશ્ય છે, આમાં જે અનગાર સામાયિક છે, તે દેશવિરતિ



छाया∽सामायिकमपि त्रिषिधं सम्यक्त्वश्चतं तथा चरित्रं च । द्विचिधं चैव चरित्रम् अगारानगारिकं चैव ॥२३॥ त्रिविधं श्रुतसामायिकं, सत्रम् अर्थश्व तदुभयं चैव । औपशमिक क्षायिक क्षायोपशमिकं त्रिविधं च सम्यवस्वम् ॥२४॥ 'कइविह' इति चतुर्द्शं द्वारम् ॥१४॥

तथा-कस्य जीवस्य सामायिकं भवति~इत्यपि वक्तव्यम् ।

यथा-यस्य जीवस्य आत्मा संयमे नियमे तपसि च सामायिक झ्संनिहितो भवति, तस्य जीवस्य सामायिकं भवति । तथा-यः बसेषु स्थावरेषु च सर्वभूनेषु ज्ञत्रसस्थ।वरात्मकेषु सकल्रवाणिषु समः=तुल्यो भवति, तस्य जीवस्य सामाधिकं भवतीति । तदुक्तम् ।

> 'जस्स सामाणित्रो अप्पा, संजमे निथमेतवे । तस्स सामाइयं होइ, इइकेवलिभासियं ॥१॥ जो समो सब्वभूएसु, तसेसु थावरेसु य । तस्स सामाइयं होइ, इइ केवलिभासियं ॥२॥

ये चार गाथाएँ इस विषय में लिखी गई हैं, उनका भावार्थ पूर्वोक्तरूप से ही है। इस प्रकार कतिविध नामका यह चौदहवां बार है। तथा-'किस जीव के सामायिक होता है, यह द्वार भी कहना चाहिये-जैसे जीव की आत्मा संयम में, तप में और नियम में संनिहित होती है, उस जीव को सामायिक होता है, तथा जो जीव त्रस जीवों के जपर और स्थावर जीवों के जपर समता का भाव रखता है उस जीव को यह सामायिक होता है। तदुक्तं-'जस्स सामाणिओ अप्पा' इत्यादि

સામાયિક છે, અને જે અનગાર સામાયિક છે, તે સર્વવિરતિ સામાયિક છે, તદુકત'-'सामाइयं वि विविहं' ઇત્યાદિ જે આ ચાર ગાયાએ આ સંબંધમાં લખવામાં આવેલી છે, તેના ભાવાર્થ પૂર્વોકત રૂપમાં જ છે. આ પ્રમાણ આ કતિવિધ નામક ૧૪ મું દ્વાર છે. તેમજ 'કયા જીવને સામાયિક હાય છે, આ દ્વાર વિધે પણ કહેવું જોઇએ, જેમ કે જે જીવના આત્મા સંયમમાં, તપમાં, અને નિયમમા સંનિહિત હાય છે, તે જીવને સામાયિક હાય છે. તથા જે જીવ ત્રસજીવા પર અને સ્થાવર જીવા પર સમતાના ભાવ રાખે છે તે જીવને આ સામાયિક હાય છે, તદુકતં 'जस्स स्रामाणिओ झप्पા' ઈત્યાદિ જે આ છે, ગાથાઓ અહીં આપેલી છે, તેનો

| 600 |
|-----|
|-----|



छाया⊶यस्य सामानिक आत्मा, संयमे नियमे तपसि । तस्य सामायिकं भवति, इति केवलिमाषितम् । १॥ यः समः सर्वभूत्रेषु, त्रसेषु स्यावरेषु च । तस्य सामायिकं भवति, इति केवलिमापितम् ॥२॥ इति ।

अन्नेदं बोध्यम्--

इदं सामायिकं केवलिकं=परिपूर्णं भग्नस्तं=पतित्रं गृहस्यधर्मात् मधानं चेति इास्वा खुधो=विद्वान् ग्रुनिः सावद्ययोगपरिरक्षणार्थं =सावद्ययोगेभ्यो विरमणार्थम् इडळोके परलोके च आस्महितम्=आत्मोपकारकं तरसामायिकं कुर्यादिति ।

सम्पूर्णसंयमाङ्गीकारसामध्यीमावेन यदस्थोःपि द्विघटिकाकालमानोपेतं सर्वतर्ज चमर्वश्वब्दवर्ज द्विविधं त्रिविधेन सामापिकं क्वयदिव ।

जो ये दो गाथाएँ यहां दी गई है, उनका भाव पूर्वोक्तरूप से ही है। यहां इस प्रकार से जानना चाहिये-कि यह सामायिक परिपूर्ण और गृहस्थधर्म की अपेक्षा प्रधान होता है, ऐसा जानकर विद्वान मुनि सर्च सावग्रयोग से अपने को दूर करने के लिये-अर्थात बचाने के लिये सामायिक अंगीकार करें। क्योंकि यह दोनों लोक में आत्मा का परम उपकारक होता है। गृहस्थावस्था में संपूर्ण संपम पाल नहीं सकता क्योंकि सम्पूर्ण संपम के पालन करने की उस अवस्था में झाक्ति नहीं होती है। इसलिये वह मर्व सार्वचयोग का त्यागकर सामायिक नहीं कर सकता है। गृहस्थ के सामायिक का काल दो घडी का है। इस सामायिक में सर्व सावध्योग का वह त्याग नहीं कर सकता, इसका नाग्पर्य यह है कि-'सर्व प्रकार से जिस प्रकार से यहां पर नहीं होता।

ભાવ પ્વેષ્ઠત રૂપમાં જ છે. અહીં એવી રીતે જાણવું જેઈએ કે આ સામાયિક પરિપૂર્ણ અને ગૃહાસ્થ ધર્મની અપેક્ષા પ્રધાન હાેય છે. આમ જાણીને વિદ્વાન મુનિ સર્વ સાવઘયાે ગથી પાતાની જાતને દૂર કરવા માટે એટલે કે બચાવવા માટે સામાયિક અંગીકાર કરે. કેમ કે આ બન્ને લાેકામાં આતમાના પરમાપકારક હાેય છે. ગૃહસ્થાવસ્થામાં સંપૂર્ણ સંયમનું પાલન કરી શકાતું નથી કેમ કે સંપૂર્ણ સંયમ પાલનની તે અવસ્થામાં શક્તિ હોતી નથી. એથી તે સર્વ સાવઘયાે ગને ત્યજીને સામાયિક કરી શકતા નથી. ગૃહસ્થના સામાયિકના કાળ બે ઘડી જેટલા છે. આ સામાયિકમાં સર્વ સવલયાે ગના તે ત્યાગ કરી શકતા નથી, આવું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે 'સર્વ પ્રકારથી मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् ८०१

न्तु गृहस्थोऽपि सर्वशब्दसदितं सामायिकं करोतु, का हानिः ? इति चेत्, आह-स्वशक्तिसम्पाद्यामेव क्रियां कर्त्तुं जनः महत्तो भवति नेतराम् । गृहस्थस्तु पूर्वश्रदृत्ते सावययोगेऽभिष्वद्वं मोक्तुं न शक्नोति, अतस्तितिधं त्रिविधेन न मस्या ख्याति । एवं यदि स मत्याद्क्षीत, तदा व्रत्तमङ्गः प्रसञ्जेत ।

वयोंकि गृहस्थ के अणुव्रत हो सकता है। महाव्रत नहीं। मन, वचन और काय की कृत, कारित अनुमोदना इन तीन २ कोटियों से सावय-योग का त्याग मुनि अवस्था में होता है-तप कि-गृहरथावस्था में मन संबन्धी कृतकारित और अनुसोदनारूप जिकोटी से सावय्योग का स्याग नहीं होता है। वच्चन और काय ही की जिकोटियों से सावय-योग का उसके त्याग होता है। इसलिये वह सावय्योग का परित्याग उसका सर्व कान्द से वर्जित है। स्व वान्द का अर्थ यहां पर 'सर्व प्रकार से' ऐसा है। मन वचन और कायकी कृत कारित अनुमोदना रूप नौ कोटि से यदि यह सावय्योग का उसके त्याग होता, तब ही वह त्याग सर्व सावय्याग कहलता-परन्तु पूर्वोक्तरूप से यह ऐसा नहीं है। इसी बात को टीका में 'सर्वदान्दवर्ज' द्विविधं श्रिविधेन-सामायिकं कुर्यात 'इस पंक्तिवारा स्पष्ट किया है। वचन और काय से जन्य सावय्योग का यहां परित्याग जिविध-कृत, कारित और अनु-मोदना से है-इसलिये यह सावय्योग परित्याग सर्वदान्द से वर्जित है।

જેમ સુનિ અવસ્થામાં સાવઘયાંગના ત્યાગ થઇ જય છે, તે પ્રમાણે અહીં કરી શકાતા નથી. કેમ કે ગૃહસ્ય અણવત કરી શકે છે, મહાવત નહિ. મન, વચન અને કાયથી કૃત, કાસ્તિ અને અનુમાદન આ ત્રણ કાટિઓાથી સાવઘ-યાંગના ત્યાંગ સુનિ અવસ્થામાં હાય છે, જ્યારે ગૃહસ્થાવસ્થામાં મનસ'બ'ધી કૃત કાસ્તિ અને અનુમાદના રૂપ ત્રિકાટીથી સાવઘયોગના ત્યાંગ તેના સર્વ શબ્દથી વર્જિત છે. સર્વ શબ્દના અર્થ અહીં 'સર્વ પ્રકારથી' આ પ્રમાણે છે. મન, વચન અને કાયની કૃત, કાસ્તિ, અનુમાદના રૂપ નવ કાટિથી જો આ સાવઘયાંગના તેને ત્યાંગ હોત તે જ તે ત્યાંગ સર્વ સાવઘત્યાંગ કહેવામાં આવ્યો હોત, પરંતુ પૂર્વોક્ત રૂપથી આ પ્રમાણે નથી એ જ વાતને ટીકામાં 'સર્વ' શવ્દવર્ગ દિવિધ ત્રિવિધન સામાયિક જીર્ચાત્' આ પંક્તિ વડે સ્પષ્ટ કરવામાં આવેલ છે. વચન અને કાયથી જન્ય સાવઘયોગના અહીં' અ શ્વ શ્વ 2.5

अनुयोगद्वारस्त्रे

ननु गृहस्थस्य त्रिविधं त्रिविधेन मत्याख्यानमपि आगमे दृक्यते, यया मगवती सूत्रे-(श. ८ उ. ५)

'समणोनासगस्स णं मंते ! पुब्बमेन थूळे पाणाइनाए अपचक्खाए मनइ । से णं भंते ! पच्छा पचाइनखमाणे किं करेड ? गोयमा ! तीयं पडिझमइ, पहुप्पन्नं इस मकार दो घडी काल तक गृहस्थों को दिविध सावद्ययोग का त्रिविभ से त्याग कर सामाधिक करता चाहिये ।

रांका-गृहस्थ भी सर्व सावद्यशोह का दरित्याय कर सामायिक करें तो, इसमें क्या हानि है ?

उत्तर-मनुष्य स्वदाक्ति दारा होने योग्य ही किया को करने के लिये प्रवृत्त होता है। जो अपनी दाक्ति के बाहर का फाम है, उसमें वह प्रवृत्त नहीं होता। इसलिये यहस्थ के सर्घ सावचयोग का परि-त्याग होना, उसकी दाक्ति के याहर की चात है। क्योंकि वह पूर्व प्रवृत्त सावचयोग में अभिष्वङ्ग को मानसिक विचार धारा को-छोडने के लिये समर्थ नहीं है। अर्थात मन से वह जिकोटिपूर्वक सावचयोग का परित्याग नहीं कर सकता है। इसलिये यह जितिप सावचयोग को जिविध से प्रत्याख्यात नहीं करता।

शंका---गृहस्थ के त्रिविध सावचगोग का जिविध से परयाख्यान भी आगम में देखा जाता है-जैसे अगवती खुज में (श०८ ड० ५)

ત્રિવિધ-કૃત, કારિત અને અનુમાદનાથી છે, એથી આ સાવદાયેલા પરિત્યાંગ સર્વ શબ્દથી વર્જિત છે. આ પ્રમાણે બે ઘડી કાળ સુધી ગૃહત્ત્થોને દ્વિધિ સાવઘયોગના ત્રિવિધથી ત્યાંગ કરીને સાંગાયિક કરવું જોઈ એ.

શ'કાઃ--ગૃહસ્ય પણ સર્વ સાવઘયેાગના પરિત્યાગ દરીને સામાયિક કરે તા, તેમાં શી હાનિ છે?

ઉત્તરઃ-મતુષ્ય સ્વશક્તિ વડે થવા યેઃગ્ય ક્રિયાને કરવા માટે જ પ્રવૃત્ત હેાય છે, જે પાતાની શક્તિની બહારનું કામ છે, તેમાં તે પ્રવૃત્ત થતા નથી એથી ગૃહસ્થના સર્વ સાવઘયાેગના પરિત્યાગ થવા, તેની શક્તિની બહારની વાત છે. કેમ કે પૂર્વ પ્રવૃત્ત સાવઘયાેગમાં અભિષ્વ'ગને માનસિક વિચાર ધારાને ત્યજવામાં સમર્થ નથી. એટલે કે મનથી તે ત્રિકાેટિપૂર્વંક સાવઘ-યાેગના પરિત્યાગ કરી શકતા નથી. એથી તે ત્રિવિધ સાવઘયાેગનું ત્રિવિધથી પ્રત્યાખ્યાન કરતા નથી.

શ'કઃ —ગૃહસ્થના ત્રિવિધ સાવઘયેાગનું પ્રત્યાખ્યાન પશુ આગમમાં જોવામાં આવે છે. જેમ કે લગવતી સૂત્રમાં (શ૦ ૮ ઉ પૂ) 'સમળોવાસગસ્સ अनुयोगवन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

কেই

संवरेइ, अणागयं पचच्याइ । तीयं पडिकममाणे किं तिविहं तिविहेणं पडिकमेश? तिविहं दुविहेणं पडिकमइ ? तिविहं एगविहेणं पडिकमइ ? जाव एकविहे एकविहेणं पडिकमइ ? गोयमा ! तिविहं तिविहेणं पडिकमइ जाव एकविहं एकविहेण वा पडिकमइ ।'

छाया-अनगोपासकस्य खन्छ भदन्त ! पूर्वमेव स्थूलः माणातिपातः अमरया-ख्यातो भवति, स खन्छ भदन्त ! पश्चात् प्रत्यावक्षाणः किं करोति ? गौतम ! अतीतं मतिकाम्यति, प्रत्युत्पन्नं संउणोति, अनाधतं मत्याख्याति । अतीतं मतिक्राम्यत् किं त्रिविधं त्रिविधेन प्रतिक्राम्यति, त्रिविधं द्विविधेन मतिक्राम्यति, त्रिविधम् एक-विधेन मतिक्राम्यति, यावत् एकविधमेकविधेन मतिक्राम्यति ? गौतम ! त्रिविधं त्रिविधेन मतिक्राम्यति यावत् एकविधमेकविधेन मतिक्राम्यति । इति ।

तर्हि कथमुच्यते भवता पत् श्रादकेण सर्ववर्जं दिविधं त्रिविधेन सामार्थिकं कर्त्तव्यमिति चेत्, आह-भगवतीमूत्रे त्रिविधं त्रिविधेन श्रावकविषयं प्रत्याख्यानं यदुक्तं, तत्स्यूळजाणातियातमृपावादादीनामेव द्रष्टव्यम् । यथा कोऽपि सिंह सर-

'समणोवासगस्स णं भंते ! पुव्वामेव थुछे पाणाइवाए अपच्चक्खाए' इत्यादि यह पाठ आधा है, सो इस पाठ से यह भी ज्ञात होता है कि -'श्रावक जो खामाधिक में सावचयोग का परित्याग करता है, वह मन, वचन और काय से करता है, त्रिकोटि से करता है । इस प्रकार प्रमाणित होता है, तब आप ऐसा क्यों कहते हो ? कि-'श्रावक को सामायिक दिविध सावधयोग का ब्रिविध से प्रत्याख्यान करके करना चाहिये।

डसर---भगवती सूत्र में जो वह त्रिविध सावधयोग का त्रिविध से प्रत्याख्यान करने का कथन है, वह स्थू ठ प्राणातिपात स्थूलम्पा-वाद आदि का ही है। जैसे कोई श्रावक सिंह, सरभ गज, आदि णं मंते ! पुठवमेव मूहं पाणाइगए अपचक्साए" धंत्या6ि आ पाठ आवेल छे. आ पाठधी आ वात पशु लाखुवामां आवे छे डे 'श्रावड के सामाथिडमां सावधये। जेने। परित्यां डरे छे, ते मन, वयन अने डायथी डरे छे. त्रिगिटीथी डरे छे. आ प्रमाधे सावधये। जने। त्यां त्यां सर्व प्रधारथी ज्यारे प्रमाधित ढाय छे, त्यारे तमे आम डेम डढे। छे। डे 'श्रावडने सामायिड दिविध सावधये। जनुं त्रिविधधी प्रत्याण्यान डरीने डरवु' लेडके.

ઉત્તરઃ-ભગવતીસૂત્રમાં જે તે ત્રિવિધ સાવઘયેાગનું ત્રિવિધથી પ્રત્યાખ્યાન કરીને કથન છે, તે સ્થૂલ પ્રાહ્યાતિપાત, સ્થૂલ મૃષાવાદ વગેરેનું જ છે. જેમ

भगजादीनां वधादीनतिवादरान् , अग्राह्यान मध्यमांसादीन् अमाप्य, स्वयम्भूरमण-सम्रुद्दस्थितमत्स्यादि वधादींश्र त्रिविधं त्रिविधेन मत्यारूयाति, न पुनस्तत् सामा-न्येन सावद्ययोगविषयं बोध्यमिति ।

अत्रायं विवेकः-श्रावकस्यापि एकादशी मतिमावदनसमये तथा भक्तमस्या रूया-नाङ्गीकरणसमये माणातिपातादीनां त्रिकरणत्रिधोगेन मत्त्यारूयानं भवितुमईतीति तथा-'कद्दि' इति क सामायिकं भवति १ इत्यपि वक्तव्यम् । अम्रुमेवार्थं गाया

त्रयेण विश्वदयति । तथाहि-

'खेर्त दिसिकालगई मंत्रिय सकि ऊसास दिहिमाहारे । पर्ज्जत सुत्त जम्म-दिश्वेय सण्णा कसायाउ । १॥ नाणे जोगुन और्ग सरीरसंठाण संघयणमाणे । लेपा परिणाम वेयणा य सगुम्धाय कम्मे य । २॥ निव्वेद्धण मुव्वद्दे आसंब करणं वहा अलंकारं । संयणासणठाणहे चंकमंत्ते य कि कहियं' सामाइयम् ॥ ३॥

अतिषादररूप वधादि का मच, मांस आदि जो अग्राह्य हैं उनका और अप्राप्य स्वयंभूरमण समुद्र के मरस्यादि के यधादि का त्याग मन, बचन और काय से कृत कारित अनुमोदना पूर्वक कर देता है सो यह बात सर्वथारूप से सावद्ययोंग धिषधक नहीं मानी जा सकती है। यहां पर यह समझने का है कि-ग्यारहवीं प्रतिमा के वहन करते समय और भक्तप्रयाख्यात संथारे के समय श्रावक के भी प्राणातिपातादिका तीन करण तीन योगसे प्रत्याख्यान होता है। इस प्रकार यह पंद्रहवें द्वार का विषेचन है॥ १५॥

કાેઇ શ્રાવક સિંહ, સરબ, ગજ આદિના અતિ બાદર રૂપ વધાદિક, મથ માંસ વગેરે અગ્રાહ્ય છે. તેમના અને અપ્રાપ્ય સ્વયંબૂરમણ સમુદ્રના મત્સ્યાદિના વધાદિના ત્યાગ મન, વચન અને કાયથી કૃત, કારિત અનુમાદના પૂર્વક કરી નાંખે છે, તાે આ વાત સર્વથા રૂપમાં સાવચયાેગ વિષયક માનવામાં આવી શકતી નથી. અહીં આ વાત સમજવી આવશ્યક છે કે ૧૧ મી પ્રતિમાનું વહન કરતી વખતે અને ભક્તપ્રત્યાખ્યાન સંચારાના સમયે શ્રાવકને પણ પ્રાણાતિપાતાદિના ત્રણ કરણ, ત્રણ યાેગધી પ્રત્યાખ્યાન હોય છે. આ પ્રમાણે આ ૧૫ માં દ્રારનું વિવેચન છે. ાા૧પા

| अनुयोगचन्द्रिका ठीका सूत्र २४८ | अंतुगमनामानुयोगद्वारनिइत्रपणम् | 204 |
|--------------------------------|--------------------------------|-----|
|--------------------------------|--------------------------------|-----|

छाया-क्षेत्रदिकाल्रगति भविक संइयुच्छ्यास द्ध्टचाहारान् । पर्याप्तसुप्त जन्मस्थिति वेदसंज्ञा कषायायुंपि ॥१॥ ज्ञानं योगोपयोगौ, शरीरसंस्थानसंहननमानानि । छेक्या परिणामं वेदनां च सम्रुद्घात कर्म च ॥२॥ निर्वेष्टनम्रुद्वर्त्तम् आस्रवकरणं तथा अलङ्कारम् । श्यनासनस्थानस्थान् चङक्रमतश्च किं क 'सामायिकम्' ॥२॥ इति । अयमर्थ:-

क्षेत्रं दिशः कालं गर्ति भव्यं संज्ञिनम् उच्छ्वासं दृष्टिम् आहारकं चाश्रित्य क र्कि सामायिकं भवतीति वक्तब्यम् । तथा-पर्याप्तसुप्तजन्मस्थिति वेदसंज्ञाकषा-पाऽऽयूंषि चाश्रिस्य क र्कि सामायिकं भवतीति वक्तव्यम् । तथा-ज्ञानं योगोपयोगौ शरीरसंस्यानसंहननमानानि लेक्ष्यापरिणामं वेदनां सम्रुद्घातकर्म चाश्रिस्य र्क्ति वव

तथा-'सामायिक कहां होता है' यह भी कहना चाहिये-इसी अर्थ को इन तीन गाथाओं दारा स्पष्ट किया गया है-ये गाधाएँ' खेत्तदि-सिकाल गई ' इत्यादि हैं। इनका अर्थ इस प्रकार से हैं-(१) क्षेत्र, (२) दिशा, (३) काल, (४) गति, (५) भव्य, (६) संज्ञी, (७) उच्छ्वास, (८) दिशा, (३) काल, (४) गति, (५) भव्य, (६) संज्ञी, (७) उच्छ्वास, (८) दृष्टि, और (९) आहारक, को आश्रित करके कहां कौन सा सामायिक होता है ! यह कहना चाहिये। तथा-(१०) पर्यांस, (११) सुप्त, (१२) जन्म, (१३) स्थिति, (१४) वेद, (१५) संज्ञा, (१६) कषाय, और (१७) आयु इनका आश्रय करके कहां कौन सामायिक होता है ! यह कहना चाहिये। तथा-(१८) ज्ञान, (१९) योग, (२०) डप-योग, (२१) शरीर, (२२) संस्थान, (२३) संहनन, (२४) मान, (२५) छेदया, (२६) परिणाम, (२७) वेदना, (२९) समुद्घात कर्म

તેમજ 'સામાયિક કયાં હાય છે' એ વિષે પણ કહેવું નેઈએ. એ જ અર્થને આ ત્રશુ ગાયાઓ વડે સ્પષ્ટ કરવામાં આવેલ છે. આ ગાયાઓ:---'લેત્તવિક્તિ कાਲ ગई' ઈત્વાદિ છે. આના અર્થ આ પ્રમાણે છે. (૧) ક્ષેત્ર (૨) દિશા, (૩) કાળ (૪) ગતિ, (૫) લગ્ય, (૬) સંગ્ની. (૭) ઉચ્છવાસ (૮) દીષ્ટ અને (૯) આહારકને આશ્રિત કરીને કર્યા કર્યું સામાયિક હાય છે, આ કહેલું નોઇએ. તેમજ (૧૦) પર્યાપ્ત (૧૧) સુપ્ત (૧૨) જન્ય (૧૩) સ્થિતિ, (૧૪) વેદ (૧૫) સંગ્ના (૧૬) કલાય અને (૧૭) આશુ આ સર્ગના આશ્રય કરીને કર્યા કશુ સામાયિક હાય છે કે આ કહેવું નોઈએ. તથા (૧૮) જ્ઞાન, (૧૯) ચાંગ, (૨૦) ઉપયોગ, (૨૧) શરીર, (૨૨) સંસ્થાન, (૨૩) સંહનન (૨૪) માન, (૨૫) લેશ્યા (૨૬) પરિદ્યામ, (૨૭) વેદના, (૨૮) સમુદ્ધાત



सामायिकं भवतीति दक्तव्यम् । तथा-निर्वेष्टनम् उद्वर्त्तनम् आस्त्रवकरणम् अलङ्कारं चाश्रित्य वव किं सामायिकं भवतीति वक्तव्यम् । तथा-वयनासनस्थानस्थान् चङ्कमतथाश्रित्य वर्ग्र किं सामायिकं भवतीति वक्तव्यमिति ।

क्षेत्रादीन्याश्रित्य क्व किं सामायिकं भवतीति वक्तव्यमिति पूर्वमुक्तम् । तत्र मयमं क्षेत्रनाश्रित्य यत्क्षामायिकं भवति तदाह ।

तथाहि-सम्दक्त्सामायिकं अुवसामायिकं चोर्ध्वलोके मेरुम्ररलोकादिषु मम्पाः मतिपद्यन्ते । अधोलोकेऽपि अधोलौकिकग्रामेषु सल्लिवतीविजये सामा-यिकचतुष्टयं, नरकेषु च सम्यक्त्वश्चतेति सामायिकद्वयं प्रतिपद्यन्ते । अर्द्धतृतीय-द्वीपसमुद्रात्मकमनुष्पलोकं विद्रायावशिष्टे तिर्यग्लोके पूर्वोक्तसामायिकद्वयं

इनको आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है? यह कहना चाहिये। तथा-(२९) निर्वे छन, (३०) उद्रर्तन, (३१) आस्रव करण, (३२) अढंकार, (३३) दापन (३७) आसन, (३५) स्थान, (३६) चंक्रमण। इनको आश्रित, करके कहां कौन सामायिक होता है? यह कहना चाहिये। इस कथनानुसार पहिछे क्षेत्र को आश्रित करके जो सामायिक होता है, वह कहा जाता है सम्पक्त्व सामायिक और श्रुतसामायिक को ऊर्ध्वलोक में मेरु एवं सुरलोक आदिकों में जो अध्य-जीव होते हैं, वे प्राप्त करते हैं। अघोलोक में भी अघोलौकिक ग्रामों में सल्लिवती विजय में सामायिकचतुष्टप को तथा नरकों में सम्पत्त्व सामापिक और श्रुतसामायिक इस सामायिक विप जीव करते है। अढाई वीपात्मक मनुष्प लोक को छे:डकर अवदिाइट तिर्य-

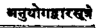
કર્મ, એમને આશ્રિત કરીને કર્યા કશું સામાયિક હોય છે, આ કહેવું નેઇએ. તથા (રલ) નિર્વેબ્ટન (૩૦) ઉદ્વર્તન, (૩૧) આસલ કરણુ (૩૨) અલંકાર. (૩૩) શયન (૩૪) આસન, (૩૫) સ્થાન, (૩૧) ચંક્રમણુ એમને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાયિક હાેય છે કે આ કહેવું નેઈએ. આ કથન મુજબ પહેલા ક્ષેત્રને આશ્રિત કરીને જે સામાયિક હાેય છે, તે કહેવાય છે કે સમ્યક્ત્વ, સામાયિક અને શુત્ર સામાયિકને હધ્વં લોકમાં મેરું તેમ જ સુરલાક આદિકામાં જે લગ્ય જીવા હાેય છે, તે પ્રાપ્ત કરે છે. અધાલાકમાં પણ અધાલાકિક ગામામાં પલ્યામાં સલિલાવતી વિજયમાં સામાયિક ચતુબ્ટયને તેમજ નરકામાં સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિક આ સામાયિક ચતુબ્ટયને તેમજ નરકામાં સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિક આ સામાયિક ચતુબ્ટયને તેમજ નરકામાં સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિક આ સામાયિક ડ્રબ્યાને ભગ્ય જીવા ધારણ કરે છે. અહાઇ દ્વીપાત્મક મનુબ્ય લાકને ત્યજીને અવશિબ્દ તિર્યગલાકમાં પૂર્વોક્રત

# मनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

मतिपधन्ते । मनुष्यक्षेत्रे तु सम्यक्त्वसामायिकं श्रुतसामायिकं सर्वविरतिरूपं चारित्र-सामायिकं चापि मतिपद्यःते । सर्वविरतिरूपचारित्रसामायिकस्य प्रतिपत्तारो मनुष्या एव भवन्ति नान्ये, अतो मनुष्यक्षेत्रादतिरिक्तेषु क्षेत्रेषु सर्वविरतिरूप-चारित्रसामायिकमतिपत्तारो न भवन्ति । देशविरतिसामायिक मतिपत्तारस्तु मनुष्यक्षेत्रे तदबदिश्वापि केविद् भवन्ति । तथा-सम्यक्त्व-श्रुत देशविरतिसामा-यिकाना पूर्वपतिपत्नका ऊध्वीयस्तिर्यग्छोकेषु नियमतो भगन्ति । सर्वविरतिरूपस्य चारित्रसामायिकस्य पूर्वमतिपत्रकास्तु अधोछोकतिर्यग्लोकयोर्नियमतः सन्ति । ऊर्ध्वलोके तु कदाचिद् भवन्ति न वा भवन्तीति ।

ग्लोक में पूर्वोक्त दो सामायिकों को भवप जीव भारण करते हैं। तथा जो मनुष्य छोकरूप अढाई द्वीप है, उसमें भव्यजीव सम्यत्त्व सामा-यिक अुतसामाधिक और सर्वविरतिरूप चारित्र सामायिक है, उसके पालन करते हैं। इनमें जो सर्वविरतिरूप चारित्र सामायिक है, उसके पालन कर्सा केवल मनुष्य ही होते हैं-अन्य जीव नहीं। इसलिये मनुष्य क्षेत्र से बाहिर क्षेत्रों में सर्व विरतिरूप चारित्र सामायिक है, उसके पालन कर्सा नहीं होते हैं। तथा जो देशविरतिरूप सामायिक है, उसके पालन कर्सा नहीं होते हैं। तथा जो देशविरतिरूप सामायिक है, उसके प्रतिपत्ता भव्य जीव तो मनुष्य क्षेत्र में और इस से वाहिर भी कोई २ भी होते हैं। तथा सम्पत्तव सामायिक अत्सामायिक और देश विरति सामायिक इन तीन सामायिको के पूर्वप्रतिपन्नकभव्य जीव उर्घ्वलोक, अधोलोक एवं तिर्यग्लोक इनमें नियम से होते हैं। सर्व विरतिरूप चारित्र सामायिक के पूर्वप्रतिपन्नक जो भव्य जीव है ते हे

એ સામાયિકેાને લગ્ય જીવા ધારણ કરે છે. તેમ જ જે મનુષ્ય લાક રૂપ અઢીદ્વીપ છે, તેમાં લગ્ય જીવ સમ્યક્ત્વ, સામાયિક ગ્રુતસામાયિક અને સર્વ'વિરતિ રૂપ ચરિત્ર સામાયિક ધારણ કરે છે. આમાં જે સર્વ વિરતિ રૂપ ચારિત્ર સામાયિક છે. તેના પાલન કર્ત્તા ક્ક્ત મનુષ્યા જ હાય છે. અન્ય જીવા નહિ. એથી જ મનુષ્ય ક્ષેત્રથી બહારના ક્ષેત્રોમાં સર્વ વિરતિ રૂપ ચારિત્ર સામાયિકના પાલનકર્ત્તાઓ હાતા નથી. તેમ જ જે દેશ વિરતિ રૂપ ચારિત્ર સામાયિકના પાલનકર્ત્તાઓ હાતા નથી. તેમ જ જે દેશ વિરતિ રૂપ ચારિત્ર સામાયિકના પાલનકર્ત્તાઓ હાતા નથી. તેમ જ જે દેશ વિરતિ રૂપ સામાયિક છે, તેના પ્રતિપત્તા લગ્ય જીવા તો મનુષ્યક્ષેત્રમાં અને આનાથી બહાર પણ કાઇ કાઇ હાય છે. તથા સમ્યક્ત્વ સામાયિક બ્રુત સામા- યિક, અને દેશ વિરતિ સામાયિક આ ત્રણ સામાયિકાના પૂર્વ પ્રતિપન્નક લગ્ય જીવ ઉર્ધ્વ'લાક, અધાલાક અને તિય'ગ્રેશક આમાં નિયમથી જ હાય ?০১



अय-दिशमाश्रित्य माह-

दिशो हि द्विविधाः क्षेत्रतो मावतश्च।

तत्र क्षेत्रतः पूर्रादिकासु महादिक्षु चतुर्णामपि सामायिकानां यथा संभव-मतिपद्यमानका मवन्ति । पूर्वमतिपत्रकास्त्वासु दिशासु सम्प्रक्त्वश्चतदेशविरति सामायिकानां नियमतः सन्ति । चारित्रसामायिकस्य तु पूर्रापरदिशोर्नियमेन पूर्वमतिपत्रकाः सन्ति । दक्षिणोत्तरपोस्तु भजन्या, दुष्पमदुष्पमदि काले भरतैरव-तयोः सर्वविरतेः सर्वथोच्छेदात् । विदिक् चतुष्टये अध्वाधोदिग्द्वये च चतुर्णामपि आघोलोक और तिर्थग्लोक में नियम से होते ही हैं-परन्तु जो उर्ध्व-लोक है उसमें कदाचित् होते भी हैं-अथवा नहीं भी होते हे ।

दिशाएँ दो प्रकार की होती हैं-एक क्षेत्र की अपेक्षा और दूसरी भाष की अपेक्षा। इनमें क्षेत्र की अपेक्षा जो पूर्वादिक महादिशाएँ हैं, उनमें चारों भी सामायिकों के यथासं भव प्रतिपद्यमानक भव्यजीव हो सकते हैं ? तथा जो सम्पत्त्व सामायिक, खुत सामायिक एवं देश विरति सामायिक इनके पूर्व प्रतिपन्नक भव्य जीव हैं, वे तो इन दिशाओं में नियम से होते हैं। परन्तु जो चारित्र सामायिक के पूर्व प्रतिपत्नक भव्य जीव हैं वे भी पूर्व दिशा और पश्चिम दिशामें नियम से होते हैं, परन्तु दक्षिण दिशा और उत्तर दिशा में इनकी भजना होती है-हों भो नहीं भी हों। क्योंकि दुष्यमदुष्यमादिकाल में भरत और ऐरवत क्षेत्र में सर्वविरति का सर्वथा उच्छेद हो जाता है। जो

છે, પરંતુ જે ઉધ્વ<sup>ક</sup>લાક છે, તેમાં કદાચ હાેય પણુ ખરા, અથવા ત પણુ દ્વાય. ા. ૧ ા

દિશાએ બે પ્રકારતી હાય છે. એક ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ અને અન્ય ભાવની અપેક્ષાએ આમાં ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ જે પૂર્વાદિક મહાદિશાએ છે, તેમાં ચારે ચાર સામાયિકાના યથાસ લગ પ્રતિપદ્યમાનક લગ્ય જીવા હાઇ શકે છે. તથા-જે સમ્યક્ત્વ સામાયિક બ્રુત સામાયિક અને દેશ વિરતિ સામાયિક એમના પૂર્વપ્રતિપન્નક લગ્ય જીવા છે, તેઓ તા આ દિશાએમાં નિયમથી હાય છે. પરંતુ જે ચારિત્ર સામ બિકના પૂર્વપ્રતિપન્નક લગ્ય જીવા છે. તેઓ પણ પૂર્વ દિશા અને પશ્ચિમ દિશામાં નિયમપૂર્વક હાય છે, પરંતુ દક્ષિણ દિશા અને ઉત્તર દિશામાં એમની લજના હાય છે, એટલે કે-હાય પણ ખરા અને નહિ પણ હાય. કેમ કે દુધ્ધમ દુધ્યમાદિકાળમાં લરત અને ઐરવત ફોન્નમાં સર્વ વિરતિના સર્વથા ઉચ્છેક થઈ જાય છે, જે ચાર વિદિશાઓ છે.

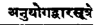
### मनुयोगवण्दिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

सामायिकानां पूर्वमतिपश्वकाः मतिपद्यमानकाश्च न भवन्ति, विदिशामेकमदेशिकत्वेन ऊर्घ्वाधोदिशोश्च चतुष्मदेशिकत्वेन तत्र जीवावगाइनाया असंभवात् । तथा-ताप-क्षेत्रविषये मद्रापकक्षेत्रविषये च पुनरष्टास्वपि पूर्वादिकास्उ दिक्षु चतुर्णामपि सामा यिकानां नियमात् पूर्वमतिपत्वकाः सन्ति । मतिपद्यमानकास्त्वास्उ कदाचिद मवन्ति, कदाचिन्न भवन्तीति भाज्यास्ते । उर्ध्वाधोदिशोस्तु सम्यक्त्वसामायिकस्य श्रुत सामायिकस्य च पूर्वपतिपन्नका नियमात् सन्ति, मतिपद्यमानकास्तु भाज्याः ।

चारवि दिशाएँ हैं, उनमें तथा उर्ध्वदिशा और अघोदिशा इन दो दिशाओं में चारों सा शयिकों के न पूर्वधतिपन्नक भव्यजीव होते हैं और न प्रतिपद्यमानक जीव ही होते हैं क्योंकि विदिशा एक प्रदेशिक होती है और उर्ध्व अघो दिशाएँ चतुष्प्रदेशिक होती हैं-इसल्यि वहां जीवों की अखगाइना होना असंभव है। तथा-ताप क्षेत्र के विषय में और प्रज्ञापक क्षेत्र के विषय में आठों भी पूर्वादिक दिशाओं में चारों भी सामायिको के पूर्वप्रतिपत्नक भव्यजीव नियम से होते हैं। परन्तु जो प्रतिपद्यमान जीव हैं, वे इनमें कभी होते हैं और कभी नहीं भी होते हें। उर्ध्व दिशा और अभादिशा इन दो दिशाओं में सम्पत्त्व सामायिक और श्रुत सामायिक इन दो सामायिकों को जिन भव्य जीवों ने पहिछे भारण किया है, ऐसे पूर्वप्रतिपन्नक भव्य जीव नियम से होते हैं। तथा जो प्रतिपद्यमानक भव्यजीव हैं-वे भाज्य है। तथा

તેમનામાં તથા ઉર્ધ્વ દિશા અને અધા દિશા આ બે દિશાએામાં ચારે-ચાર સામાયિકાને પૂર્વ પ્રતિપન્નક ભગ્ય જીવા પણ હાતા નથી અને પ્રતિપદ્યમાનક ભગ્ય જીવા પણ હાતા નથી. કેમ કે વિદિશા એક પ્રદેશિક હાય છે અને ઉર્દ્ય, અધા દિશાઓ ચતુષ્પ્રદેશિક હાય છે. એથી ત્યાં જીવાની અવગાહના થવી અસંભવ છે, તથા તાપ ક્ષેત્રના સંબંધમાં અને પ્રજ્ઞાપક ક્ષેત્રના વિષયમાં આઠે પૂર્વાદિક દિશાઓામાં ચારે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક ભગ્ય જીવા નિયમપૂર્વ કે હાય છે. પરંતુ જે પ્રતિપદ્યમાનક જીવ છે, તે આમાં કાઈક વખતે હાય છે, અને કાઇક વખતે હાતા પણ નથી. ઉર્ધ્વ દિશા અને અધા દિશા આ બે દિશાઓમાં સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિક એ બે સામાયિકાને જિન ભગ્ય જીવાને પહેલા ધારણ કરેલા છે, એવા પૂર્વપ્રતિ-પન્નક ભગ્ય જીવા નિયમપૂર્વ કે હાય છે, તેમ જ જે પ્રતિપદ્યમાનક ભગ્ય જીવા છે, તે ભાજ્ય છે, તેમ જ આ બે દિશાઓમાં દેશ વિરતિ સામાયિક મગ ૧૦૨ 6ł0





त्येवयोरेव दिशोर्देश्वविरतिसामायिकस्य सर्वविरतिसामायिकस्य च पूर्वप्रतिपस्नका भाजयाः, मतिषद्यमानकास्तु नियमान्न सन्तीति ।

तया-सम्पूर्च्छिममनुष्य-गर्भजर्क्षमभूमिमनुष्य- गर्भ जाकर्भभूमिमनुष्य- पट्-पञ्चाशदन्तर्द्वीपमनुष्या इति चतुर्विधा मनुष्याः, द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रिय-पञ्चन्द्रियतिर्धञ्च इति चतुर्विधास्तिर्थञ्चः, पृथित्रीकाया-प्काय-तेजस्काय दायु-काया इति चतुर्विधाः स्थावराः, अग्रवीज-मूलवीज-पर्व बीज-स्कन्धवोजानीति चत्वारो वनस्पतयः, तथा-नरकगति देवगतिश्वेत्येता अष्टादशभावदिशः । एता भावदिशोऽधिकृत्य 'क्च किं सामायिकं भवतीत्यपि वक्तव्यम् । यथा-पृथिवीकाया -प्काय-तेजस्काय-वायुकाया-ग्रवीज-मूल्वीज-पर्व बीज-स्कन्धवीजेषु अष्टमु इन्हीं दो दिज्ञाओं में देदाबिरति सामायिक अरेद सर्वविरति सामा-यिक के पूर्व प्रतिपन्नक भव्य जीव भाष्ठ्य होते हैं । और जो प्रतिप-दमानक भव्य जीव हैं, वे यहां नियम से नहीं हैं ।

(१) संमूच्छिम मनुष्य (२) गर्भज कर्ममूमिमनुष्य, (३) गर्भजअ-कर्म भूमिमनुष्य, (४) छप्पनअन्तर्द्धापजमनुष्य ये चार प्रकार के मनुष्य, बीन्द्रिय, त्रिन्द्रिय, चतुरिन्द्रय और पंचेन्द्रिय ये चार प्रकार के तिर्यन्न, पृथिबीकाय, अप्काय, तेजस्काय, वायुकाय, ये चार प्रकार के स्थावर, अग्रवीज मूलबीज, पर्ववीज, स्कन्धषीज ये चार वनस्पति, तथा-नरक-गति, देवगति ये दो गतियां-इस प्रकार ये सब मिलकर १८ भाव दिशाएँ हैं। इन भावदिशाओं को आश्रित करके 'कहां कौन सामा-यिक होता है' यह भी कहना चाहिये-जैसे-पृथिवीकाय, अप्काय, तेज-स्काय, वायुकाय, अग्रबीज, मूलघीज, पर्वबीज, स्कन्धवीज, इन आठ

અને સર્વવિરતિ સામાયિકના પૂર્વપતિપન્નક લબ્યજીવેા લાજ્ય હાેય છે. અને જે પ્રતિપદ્યમાનક લબ્ય જીવેા છે, તે ત્યાં નિયમથી નથી.

(૧) સંમૂચ્છિંમ મનુષ્ય, (૨) ગર્ભ જ કર્મજૂમિ મનુષ્ય, (૩) ગર્ભ જ અકર્મજૂમિ મનુષ્ય, (૪) છપ્પન અન્તદ્ધીંપ જ મનુષ્ય એ ચાર પ્રકારના મનુષ્યા, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય, એ ચાર પ્રકારના તિય"ચ, પૃથિવીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાયુકાય, એ ચાર પ્રકારના સ્થાવર, અગ્રબીજ, મૂલબીજ, પર્વબીજ, સ્કંધબીજ, એ ચારવનસ્પતિ તથા નરકગતિ દેવ-ગતિ એ બે ગતિએ આ પ્રમાણે આ સર્વ મળીને ૧૮ છે. આ ભાવદિશાઓ છે. ભાવ દિશાઓને આશ્રિત કરીને 'કયાં કશું સામાયિક હાય છે, આ પણ કહેવું બેઈ એ, જેમકે પૃથિવીકાય અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાચુકાય, અગ્રબીજ, મૂલબીજ, પર્વબીજ,

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

www. kobatirth.org

चहुर्णामपि सामायिकानां न पूर्ववतिपञ्चका नापित्रनिपद्यमानकाः सन्ति । द्वीन्द्रिय त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रियउक्षणेषु विकलेन्द्रियेषु त्रिषु अपर्याप्तावस्थायां सम्यवस्व-सामायिकश्चतसायायिकयोः कदाचित् पूर्वंभर्तिपत्नका भवन्ति, सास्वादनसम्य-क्लवतां तेषु सग्रुत्पादसंभवात् । एत्तयोः पुनः भतिपद्यमानकास्तेषु न मवन्ति, उपदेशश्रवणादिसामग्रभावात् । देशविरति-सर्वं विरति सामायिकयोस्तु तत्र न सन्ति पूर्वप्रतिपन्नकाः, नापि भतिपद्यमानकाः, तथाभवस्वामाच्यात् । पश्चेन्द्रिय-तिर्थेक्षु सम्यक्त्वश्चउदेशविरतिसामायिकानां पूर्वभतिपक्रका नियमात् सन्ति ।

भाव दिशाओं में चारों भी सामायिकों के न पूर्वप्रतिपक्षक भच्छ जीव होते हैं और न प्रतिपद्यमानक भच्यजीव ही होते हैं। द्वीन्द्रिय, ब्रिन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय इन तीन विकलेन्द्रिय तिर्यञ्च जीवों में अपर्याप्तावस्था में सम्यक्त्व सामाधिक और ञ्चतसामायिक इन दो सामायिकों के पूर्वप्रति-पन्नक भच्यजीव कदाचित होते हैं। क्योंकि सास्यादन सम्यक्त्ववाले जीवों का उनमें उत्पाद हो जाता है। तथा इन दो सामायिकों के जो प्रतिपद्यमानक जीव हैं वे वहां नहीं होते हैं। क्योंकि सामायिकों के जो प्रतिपद्यमानक जीव हैं वे वहां नहीं होते हैं। क्योंकि सामायिकों को सामग्री जो उपदेश अवण आदि है वह वहां नहीं होता है उसका अभाव है। देशविरति सामायिक इन दो सामायिकों के पूर्वप्रतिपन्नक जीव तथा प्रतिपद्यमानक जीव-वहां नहीं होते हैं। क्योंकि इन पर्यांचों का ऐसा ही स्वभाव है। पंचेन्द्रियतिर्यञ्चों में सम्यक्त्व, ज्जत और देश-विरति इन सामायिकों के पूर्व प्रतिपन्नक जीव नियम से होते हैं।

સ્કંધબીજ આ આક ભાવદિશાઓમાં ચારે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્ન ભગ્ય જેવા હાતા નથી અને પ્રતિપદ્યમાનક ભગ્ય જીવા પણ હાતા નથી. દ્રીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય આ ત્રણુ વિકલેન્દ્રિય તિર્યં ચ જીવામાં અપર્યાપ્તાવસ્થામાં સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિક આ બે સામાયિકાના પૂર્ગપ્રતિપન્નક ભગ્ય જીવા કદાચિત હાય છે. કેમ કે સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વવાળા જીવાના તેમાં ઉત્પાદ હાય છે. તથા એ બે સામાયિકાના જે પ્રતિપદ્યમાનક જીવા તેમાં ઉત્પાદ હાય છે. તથા એ બે સામાયિકાના જે પ્રતિપદ્યમાનક જીવા તેમાં ઉત્પાદ હાય છે. તથા એ બે સામાયિકાની સામગ્રી જે ઉપદેશ શ્રવણ વગેરે છે, તે ત્યાં હાતા નથી. કેમ કે આ સામાયિકાની સામગ્રી જે ઉપદેશ શ્રવણ વગેરે છે, તે ત્યાં હાતાં નથી, તેના અમાવ છે. દેશ વિરતિ સામાયિક અને સર્વવિરતિ સામાયિક આ બે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવા ત્યાં હાતાં નથી. કેમ કે આ પર્યાયોનો એવા જ સ્વભાવ છે. પ'ચેન્દ્રિય તિર્ય સામાં સમ્યક્ત્વ શ્રુત અને દેશવિરતિ આ સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવા તિયમથી હાય છે, તેમ જ જે આ સામાયિકાના પ્રતિપદ્યમાનક જીવા છે,

### अनुयोगद्वारस्त्रे

भविपधमानकास्तु भजनया बोध्पाः । सर्वं विरतिसामायिकस्य तु न पूर्वं प्रति-पन्नकाः, नापि प्रतिपद्यमानकाः, तथा-भवस्तामाव्यात । तथा-नारकदेवौऽकर्म-भूमिगनुष्येषु त्रिषु सम्यन्ध्वश्रुतसामायिकयोः पूर्वं प्रतिपन्नका नियमात् सन्ति, मतिपर्यमानकास्तु नारकदेवाकर्मभूमिजमनुष्येषु त्रिषु कदाचिद् भवन्ति कदाचि-न्तेति भाज्यास्ते । अन्तरद्वीपजमनुष्येषु तु पूर्वं प्रतिपन्नकाः मतिषयमानकाश्च सर्वथा न भवन्ति, तेषामेकान्तमिथ्यादृष्टिकत्वात् । देशविरतिसर्वविरति सामायि-कयोस्तु नारकाकम भूमिजान्तरद्वीपजमनुष्येषु त्रिषु न पूर्वप्रतिपन्नकाः, नापि प्रतिपद्यमानकाः, तथा स्वाभाव्यात् । कर्मभूमिज-मनुष्येषु चतुर्णामपि सामायि-तथा जो इन सामायिकों के प्रतिपद्यमानक जीव हैं उनकी यहां मजना हैं। हों भी और न भी हों। सर्व विरतिरूप चारित्र सामाचिक के न तो यहां पूर्वपतिपन्नक जीव होते हैं और न प्रतिपद्यमानक जीव ही होते हैं। क्योंकि इस पर्याय का ऐसा ही स्वभाव होता है। तथा-नारक, देव, अकर्ममूलिजमनुष्य इन तीनों में सम्यवत्व, श्रुत इन दो सामायिकों के पूर्वभतिपन्नक जीव नियम से उत्पन्न होते हैं। तथा जो जीव इन सामायिकों के प्रतिपद्यमानक हैं वे नारक देव. और अकर्म-भूमिजमनुष्य इन तीन में कदाचित् होते हैं-और कदाचित् नहीं भी होते हैं इसलिये इनकी अजना हैं। जो अन्तर बीपजमनुष्य हैं उनमें तो इन दो सामाधिकों के पूर्वप्रतिपन्न और प्रतिपद्यतानक जीव सर्वथा होते ही नहीं है, क्योंकि ये अन्तर द्वीपजमजुष्य एकान्त मिथ्या-इष्टि होते हैं। देदाविरति और सर्व विरतिरूप जो सामायिक है, इनके पूर्वप्रतिपन्नक जीव और प्रतिपद्यमानक जीव तथाविधस्वभावके

તેમની મહી' ભજના છે, હૈાય પણુ ખરી, અને નહીં પણુ હાય સર્વવિરતિ રૂપ ચારિત્ર, સામાયિકના અહી' ન તા પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવા હાય છે. અને ન ગ્રુતપદ્યમાનક જીવા હાય છે. કેમ કે આ પર્યાયના એવા જ સ્વભાવ હાય છે. તેમ જ નારક, દેવ, અકર્મ ભૂમિ જ મનુષ્ય એએા ત્રણેમાં સમ્ય-કૃત્વ, શ્રુત આ બે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવા નિયમથી ઉત્પન્ન થાય છે. તથા જે જીવા આ સામાયિકાના પ્રતિપદ્યમાનક છે. તે નારક દેવ અને અકર્મ ભૂમિ જ મનુષ્ય આ ત્રણેમાં કદાચિત હાય છે. અને કદાચિત ન પણ હાય, એથી એમની ભજના છે, જે અંતર દ્વીપ જ મનુષ્યો છે, તેમનામાં આ બે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપદ્યમાનક જીવા નથી, કેમ કે આ આંતર દ્વીપ જ મનુષ્ય એકાંત નિચ્યાદૃષ્ટિ હાય છે, દેશવિરતિ અને સ્વર્થ વિરતિ રૂપ જે સામાયિક છે, એમના પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવ અને પ્રતિપદ્યમાનક . सनुयोगचण्दिका टीका सत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् 👘 ८१३

कानां पूर्वेमतिपन्नका नियमतः सन्ति, मतिपद्यमानकास्तु भाज्याः । सम्पूर्दिछनमनु-ष्येषु चतुर्णामपि सामायिकानां न सन्ति पूर्वमतिपन्नका नापि मतिपधनानका इति।२।

तथा-कालमाश्रित्य 'क्द कि सामायिकं भवति ? इत्यपि वक्तव्यम् । यथा-सम्यक्त्वश्रुतसामायिकयोः प्रतिपद्यमानकाः अपसर्पिण्याः सुषमसुषमादिके वड्दि घेऽपि काले, उत्सर्पिण्या दुष्वमदुष्यमादिके पड्विघेऽपि काले संभवन्ति । अनयोः कारण नारक अकर्मभूमिज और अन्तरद्वीपजमनुष्य इन तीनों में नहीं होते हैं (१) । कर्मभूमिज मनुष्यों में चारों भी सामायिकों के पूर्व प्रतिपन्नक जीव नियमतः होते हैं । तथा जो प्रतिपद्यमानक होते हें वे भाज्य होते हैं । सम्मूर्च्छिम मनुष्यों में चारों भी सामायिकों के पूर्व प्रतिपन्नक और प्रतिपद्यमानक जीव नहीं होते हैं ॥ २ ॥

तथा-काल को आश्रित करके 'कहां (किस काल में) कोन सामा यिक होता है ?' यह भी कहना चाहिये। जैसे सम्पक्ष्य और श्रुत इन सामाधिकों के प्रतिपद्यमानक जीव अवसर्पिणी के सुष्यमसुषमादिक छह प्रकार के भी काल में तथा उल्सर्पिणी के दुष्पम दुष्पमादिक छह प्रकारके भी काल में भाज्य होते हैं। और इन सामायिकों के जो पूर्व प्रतिपन्नक जीव हैं, वे भी होते ही हैं। और इन सामायिकों के जो पूर्व प्रतिपन्नक जीव हैं, वे भी होते ही हैं। तैथा-देशविरति, सर्वविरति इन सामायिकों के उत्सर्पिणी में दुष्पमखुबमा, खुषम दुष्षमाहा दोनों कालों में, तथा-अवसर्पिणी में खुषमदुष्वमा, दुष्पमाखुषमा और दुष्पमा इन तीन कालों में प्रतिपद्यमानक जीव आज्य' होते हैं। तथा इनके

છવ તથાવિધ સ્વમાવના કારચે નારક અકર્મસૂમિજ અને અંતરદ્વીય જ મનુષ્ય એ ત્રઘેમાં હોતા નથી. (૧) કર્મસૂમિજ મનુષ્યામાં ચારે સામાયિકોના પૂર્વપ્રતિપન્નક છવા નિયમતઃ હાય છે. તેમ જ જે પ્રતિપદ્યમાનક હાય છે, તે લજ્ય હાય છે, સમ્મૂચ્છિંમ મનુષ્યામાં ચારે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્ન અને પ્રતિષદ્યમાનક છવા હાતા નથી.

તથા કાળને આશ્રિત કરીને 'કયાં (ક્યા કાળમાં) કયું સામાયિક હાય છે ! આ પણ કહેવું જેઇએ. જેમ સમ્યક્ત્વ અને શ્રુત આ સામાયિકાના પ્રતિષદ્યમાનક જીવ અવસર્પિણીના સુષમસુષમાદિક ૬ પ્રકારના કાળમાં તથા ઉત્સર્પિણીના દુષ્યમ દુષ્યમાદિક ૬ પ્રકારના કાળમાં ભાજ્ય હાય છે. અને આ સામાયિકાના જે પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવા છે, તેઓ પણ હાય જ છે. તથા ટેશવિરતિ, સર્વવિરતિ, આ સામાયિકાના ઉત્સર્પિણીમાં દુષ્પમસુષમા, સુષમ-દુષ્પમારૂપ બન્ને કાળામાં, તથા અવસર્પિણીમાં સુષમદુષ્યમા, દુષ્પમાસુષમા, અને દુષ્યમાં આ ત્રણે કાળામાં પ્રતિપદ્યમાનક જીવા ભાજ્ય હાય છે, તેમજ

# अनुयोगद्वारस्त्रे

अपि वियन्त एव । तथा∽देग्नविरतिसर्वविरतिसामायिकयो पूर्वमतिपन्नकाः रुःसर्विण्यां दुष्पमसुपमा-सुपम दुष्पमारूपयोईयोः काल्रयोः, अवसर्विण्यां सुपम दुष्पमा-दुष्पम-सुपमा-दुष्पमारूपेषु त्रिपुकालेषु च मतिपद्यमानका भवन्ति । पूर्व-प्रतिपन्नास्त्वनयोः सामायिकयोरिह उत्सर्थिण्यवसर्पिणीकालयोः सन्त्येव । तथा-देवकूरूतरकुरूषु सुवमसुवमाप्रतिमागः, इस्विर्वरम्यकयोः सुवमा प्रतिभागः, हैम-वतहैरण्यवतयोः सुपमदुष्पमामतिभागः, पञ्चसु महाविदेहेषु दुष्पमसुपमापति-भागः । एषु स्थानेषु कालो नोस्वर्विण्यनसर्पिणीस्वेनाभिधीयते । एषु पत्येकस्मिन् सुपमसुपमादिकालसददाकालस्य ययाकनं विद्यमानत्वात स कालाः सुपमसुपमादि प्रतिभागत्वेनोच्यते । तत्र सुधमसुपमा-सुपमा-सुपमा-सुपमा दुष्पमापतिभागेषु त्रिषु सम्यक्ताश्चनसामायिकयोः पतिपचनानकाः संभवन्ति, पूर्वपतिपन्नकास्तु सन्त्येव । दुष्यमसुपमारूपे चतुर्थे मतिमागे तु चतुर्विधस्यापि सामायिकस्य मति-जो पूर्वपतिपन्नक. जीव है, वे तो उत्सर्पिणी अवसर्पिणी दोनों के उक्त कालों में रहते ही हैं। तथा-देवकुरु उत्तरकुरु इन भोगभूमियों में सुषम सुषमा प्रतिभाग, हरिवर्ष रम्यक में सुपमा प्रतिभाग, हैमवत हैरण्यवत में खुषमदुष्पमा प्रतिभाग, पांच महाविदेशें में दुष्पम खुषमा प्रतिभाग सदा यना रहता है। इन स्थानों में काल न उत्स-र्विणोरूप से कहा जाता है और न अबसर्विणीरूप से इनमें प्रत्येकमें सुषमादिकाल के जैसा काल यथाकम से विग्रमान रहता है। इसलिये वह काल सुबमसुबमादि प्रतिभागरूप से कहा जाता है। इनमें सुचम सुबमा, सुबमा, सुबमदुब्बमा इन तीन प्रतिभागों में सम्यक्तब सामा-यिक और अनसामायिक के प्रतिपद्यमानक जीव हो सकते हैं। पूर्व-मतिपन्नक जीव तो इनमें होते ही हैं। दुक्षमसुषमारूप चौथे मतिभाग,

એમના જે પૂર્યપ્રતિપન્નક જીવા છે, તેએા તાે ઉત્સર્ષિણી અવસર્ષિણી બન્નેના ઉક્તકાળામાં રહે જ છે. તેમ જ દેવકુટુ, ઉત્તરકુટુ આ ભાગ ભૂમિએામાં સુષમસુષમા પ્રતિભાગ, હરિવર્ષરમ્યકમાં સુષમા પ્રતિભાગ, હૈમવત હૈરણ્યવતમાં સુષમ દુષ્યમા પ્રતિભાગ, પાંચ મહાવિદેહામાં દુષ્યમસુષમા પ્રતિભાગ સવ'દા બની રહે છે. આ સ્થાનામાં કાળ ન તાે ઉત્સર્પિથી રૂપમાં કહેવાય છે અને ન અવસર્પિથીરૂપમાં આમાં દરેકે દરેકમાં સુષમસુષમાદિકાળના યથાક્રમથી વિદ્યમાન રહે છે. એથી તે કાળ સુષમસુષમાદિ પ્રતિભાગ રૂપથી કહેવામાં આવે છે. આમાં સુષમસુષમા, સુષમાસુષમ દુષ્યમા આ ત્રણ પ્રતિભાગોમાં સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિકના પ્રતિપદ્યમાનક જીવા સંભવી શકે છે. પૂર્વ મતિપન્નક જીવ તા આમાં હાય જ છે. દુષ્યમ સુષમારૂપ ચાથા પ્રતિભાગમાં

| अनुयोगचन्द्रिका | दीका | स्व | રષ્ટ૮ | अनुगमनामानुयोगद्वार <b>निरूप</b> णम् |
|-----------------|------|-----|-------|--------------------------------------|
|-----------------|------|-----|-------|--------------------------------------|

पद्यमानकाः संमवन्ति, पूर्वं मतिपन्नास्तु सन्त्येत्र । तथा-कालरहितेषु बाह्यद्वीप-सम्रुद्देषु तु सम्यक्त्वश्चदेशविरतिसामायिकानां मतिपद्यमानकाः संभवन्ति, पूर्वं मतिपन्नकास्तु सन्त्येत्र । नन्दी खरादौ काल्ठरहिते क्षेत्रे विद्याचारणादीनां गम-्रेन सर्वं विरतिसामायिकस्यापि तत्र पूर्वं मतिपन्नकाः संभवन्ति । देवादिना संदरणमादाय सर्वक्षेत्रे सर्वं स्मिन्नवि काल्ठे चतुर्विधानामपि सामायिकानां पूर्व-प्रतिपन्नकाः संभवन्त्येवेति ॥३॥

तथा-गतिमाश्चित्य 'क्द कि सामायिकं भवती' त्यपि वक्तव्यम् । यथा- नार-कतिर्यं ङ्नराभरगतिषु चतम्रच्द्रपि सम्यक्त्वश्रुतसामायिकयोः प्रतिपद्यमानका मैं तो चारों प्रकारों के सामायिक के प्रतिपद्यनानक जीव हो सकते हैं। तथा जो इनके पूर्वप्रतिपच्नक जीव हैं. वे तो रहते ही हैं। तथा-काल से विहीन बाहिर के द्वीप समुद्रों मैं सम्यक्तव सामायिक श्चतसामा यिक, देदाबिरतिसामायिक के प्रतियमानक जीव हो सकते है तथा पूर्वप्रतिपन्नक जीव तो रहते ही हैं। काल रहित नंदीश्वर आदि क्षेत्र विद्याचारण आदि ऋदि धारकों के गमन से सर्वविरतिरूप सामायिक पूर्वप्रतिपन्नक जीव तो रहते ही हैं। काल रहित नंदीश्वर आदि क्षेत्र विद्याचारण आदि ऋदि धारकों के गमन से सर्वविरतिरूप सामायिक पूर्वप्रतिपन्नों का सद्भाव पाया जाता है। देवादि द्वारा संहरण की अपेक्षा छेकर सब क्षेत्र में सच काल में चारों प्रकार के सामायिकों के पूर्वप्रतिपन्नक जीव पाये ही जा सकते हैं ॥ सू० ३॥

तथा--गति को आश्रित करके 'कहां (किस गति) में कौन सामा-यिक होता है ' ऐसा भी कहना चाहिये-जैसे-नारक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव इन चारों भी गतियों में सम्यक्त्व सामायिक और

તા ચાર ચાર પ્રકારના સામાયિકના પ્રતિયદ્યમાનક જીવા થઈ શકે છે. તેમ જ જે એમના પૂર્વં પ્રતિપન્નક જીવા છે, તેઓ તા રહે જ છે, તથા કાળથી વિદ્ધીન બહારનાં દ્વીપ સમુદ્રોમાં સમ્યક્ત્વ સામાયિક, શ્રુત સામાયિક દેશ વિરૃતિ સામાયિકના પ્રતિપદ્યમાનક જીવા સંભવી શકે છે, તથા પૂર્વં પ્રતિપન્નક જીવા તા રહે જ છે. કાળ રહિત નંદીશ્વર વગેરે ક્ષેત્રમાં વિદ્યાચરણ વગેરે ઝદ્ધિ ધારકાના ગમનથી સવ'વિરતિરૂપ સામાયિકના પૂર્વં પ્રતિપન્નકાના સદ્ભાવ મળે છે. દેવાદિ વડે સંહરણુની અપેક્ષાએ સવ' ક્ષેત્રમાં, સવ'કાળમાં ચારે પ્રકારના સામાયિકાને પૂર્વં પ્રતિપન્નક જીવા મળે જ છે. ાગા

તથા–ગતિને આશ્રિત કરીને 'કયારે (કઇ ગતિમાં) કર્યુ સામાયિક હાય છે શે આ વિષે પણ કહેવું એઇએ. જેમ–નારક, તિર્ય`ચ, મનુષ્ય અને દેવ આ ચારે ચાર ગતિઓમાં સમ્યક્ત્વ' સામાયિક અને - બ્રુતસામાયિકના પ્રતિ

### मनुयोगद्वारस्त्रे

भवन्ति । पूर्वभतिपन्नका अपि सन्ति । सर्वविरति-सामायिकस्य मतिपधमानका मनुष्यगताषेव भवन्ति, तत्रैव चारित्रप्रतिपत्तेः । पूर्वभतिपन्नकास्तु सर्वास्वपि गतिषु । देशविरतिसामायिकस्य प्रतिपत्रमानकाः मनुष्येषु तिर्यक्षु च भवन्ति, पूर्वपतिपन्नकास्तु सर्वास्वपि गतिष्विति ॥४॥

तथा-भव्यमाश्रिश्य का कि सामायिकं भवतीत्यपि वक्तव्यम्। यथा-भव्येषु कदाचित् केचित् सम्यक्त्वश्रुतसामायिकयोः भतिपधमानका भवन्ति केचित् सर्वविरतिसामायिकस्य, केचित् देशविरतिसामायिकस्य। एपां चतुर्णामपि सामायिकानां पूर्वभतिपस्तकास्तु अव्येषु वहवो भवन्तीति। अभव्येषु सम्यक्तवर्ज्ञ श्रुत सामायिक के प्रतिपद्यमान जीव भाज्य होते हैं और पूर्व प्रतिपन्नक जीव नियमसे होते हैं। सर्व विरति सामाधिक के प्रतिपद्य मानक जीव मनुष्य गति में ही हो सकते हैं। क्योंकि चारित्र धारण करना, नहीं बनता है। पूर्वप्रतिपन्नक जीव 'सर्वदा मनुष्यगतिमें होते हैं। देशविरति-सामायिक के प्रतिपद्यमानक जीव मनुष्यगतिमें होते हैं। देशविरति-सामायिक के प्रतिपद्यमानक जीव मनुष्यगतिमें होते हैं। देशविरति-सामायिक के प्रतिपद्यमानक जीव मनुष्यगति में और तिर्यञ्च गति में होते हैं। तथा पूर्व प्रतिपन्नक जीव सर्वदा देनों में हो सकते हैं। स्वि शा

तथा—भव्य को आश्रित करके 'कहां (भव्य अभव्य में) कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये। जैसे-भव्यों में कदाचित् कितनेक जीव सम्पन्त्व सामायिक श्रुतसामायिक के प्रतिपद्यमानक पाये जाते हैं। तथा कितनेक सर्वविश्ति सामायिक के और कितनेक देशविरतिरूप सामायिक के इन चारों भी सामायिकों के पूर्व प्रतिपन्नक जो जीब हेाते हैं, वे भव्यों में सर्वदा बहुत पाये जाते हैं। तथा

પદ્યમાનક જીવા ભાજ્ય હાય છે, અને પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવા નિયમથી હાય છે. સર્વવિરતિ સામાયિકના પ્રતિપદ્યમાનક જીવા મનુષ્ય ગતિમાં જ સંભવી શકે છે. કેમ કે ચારિત્ર ધારણ કરવું ત્યાં જ સંભવી શકે છે. પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવા સર્વદા મનુષ્યગતિમાં હાય છે. દેશવિરતિ સામાયિકના પ્રતિપદ્યમાનક જીવા મનુષ્યગતિમાં અને તિર્ય'ચગતિમાં સંભવી શકે તેમ છે. તથા પૂર્વ પ્રતિપન્નક સર્વદા બન્ને ગતિઓમાં હાય છે. તથા પૂર્વ

તથા-ભગ્યને આશ્રિત કરીને 'કયાં (ભગ્ય અભવ્યમાં) કહ્યું સામાયિક હાય છે !' આ વિષે પણ કહેવું જોઇએ જેમ ભગ્યામાં કદાચિત્ કેટલાક જીવા સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિકના પ્રતિપદ્યમાનક મળે છે. તેમજ કેટલાક સર્વ વિરતિ રૂપ સામાયિકના અને કેટલાક દેશ વિરતિ રૂપ સામાયિકના, એ ચારે-ચાર સામાયિકાના પૂર્વ પ્રતિપન્નક જે જીવા હાય છે, તે ભગ્યામાં સર્વદા ઘણા મળે છે. તથા જે અભગ્ય જીવા છે, તેમનામાં मनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् 👘

**د**ڑ७

सामायिकत्रयं संभवति । यदा-अवव्यो जीवः नव पूर्वाणामपि झानं माप्तुं वयनोति, तद्पेक्षयाः तस्मिन् एकं श्रुतसामायिकमेव भवतीत्यन्ये । नो भव्यो नो अभव्येषु सिद्धेषु एकं सम्यवस्वसामायिकं भवति ॥५॥

तथा- संजिनमाश्रिश्य क्व कि सामायिक भवतीत्यपि वक्तव्यम् । यथा- संजिषु कदाचित् केचित् सम्यकत्वश्चतसामायिकयोः पतिपत्तारो भवन्ति, केचिद देश विरतेः, केचिच्च सर्वविरतेः । एवां चतुणां सामायिकानां पूर्वमतिपक्षकास्तु संज्ञिषु नियमतः सन्त्येवेति । असंज्ञिषु एकं सम्यक्त्वसामायिकमेब भवति, तस्या-पर्याप्तावस्थायां पूर्वभवापेक्षया सास्यादनहम्प्वक्त्वसामायिकसद्भावात् । नो जो अभव्य जीव हें, उनवें सम्यक्त्व को छेड़कर वाकी के तीन सामायिक तक हो सकते हैं अध्या केाई ऐसा भी मानते हें कि अभव्य जीव नव पूर्वतक का ज्ञान प्राप्त कर सकता है। उस अपेक्षा से उन्तमें एक खुतसामायिक ही होता है। नो भव्य ने अभव्य अर्थात् सिद्धों में एक सम्यक्त्व सामायिक होता है॥ ५॥

तथा--संज्ञी को आश्रित करके फहां कौन सामायिक हेाता है ? यह भी कहना चाहिये---

जैसे-संज्ञी जीवों में कदर्शचित कितनेक जीव सम्पवत्व सामा-यिक और खुन सामायिक के प्रतिपत्ता होते हैं, कितनेक देवाबिरति-रूप सामायिक के और कितनेक सर्वविरतिरूप सामायिक के। तथा इन चार प्रकार की सामायिकों के जो पूर्वप्रतिपत्नक जीव होते हैं, वे तो नियमतः संज्ञियों में होते ही हैं। असंज्ञी में सामायिक पावे एक मम्पवत्व सामायिक अपर्याप्तावस्थाों पूर्वप्रवक्ती अपेक्षा से सास्वा-

સમ્યક્ત્વ સિવાય શેષનામ ત્રણુ સામાયિકાે સુધી સંભવી શકે છે. અથવા ઠાઈ એમ પણુ માને છે કે અભવ્ય જીવ નવ પૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકે છે, તે અપેક્ષાએ તેમાં એક બુત સામાયિક જ હાેય છે. ના ભવ્ય ના અન્નવ્ય એટલે કે સિદ્ધોમાં એક સમ્યક્ત્વ સામાયિક હાેય છે. ાાપા

તથા સંગ્ઞીને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાયિક હાય છે ? આ વિવે પણુ કહેલું જોઇએ.

જેમ સંજ્ઞી જીવેામાં કઠાચિત્ કેટલાક જીવેા સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને બુત સામાયિકના પ્રતિપત્તા હાય છે, કેટલાક દેશવિરતિ રૂપ સામાયિકના તથા આ ચાર પ્રકારના સામાયિકાના જે પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવેા હાય છે, તેઓ તા નિયમતઃ સંગ્નિઓમાં હાય જ છે. અસંગ્નીમાં સામાયિક મળે છે. -એક સમ્યક્ત્વ સામાયિક અપર્યાપ્તાવસ્થામાં પૂર્વભવની અપેક્ષાથી સાસ્વાદન અ૦ ૧૦૨

For Private And Personal Use Only

सब्ज्ञी नो असव्ज्ञी त्रयोदशचतुर्दशगुणस्थानवर्त्ती केवली तस्य सम्यक्त्वसामा-यिकं सर्वविरतिसामायिकं चेति सामायिकद्वयं भवति । सिद्धावस्थायां तु सम्य-क्त्वसामायिकमेव भवति ॥६॥

तथा-उच्छ्यासकनिःश्वासकम् - श्वासोच्छ्वासपर्याप्तिपरिनिष्पत्रमाश्रित्य बद कि सामायिकं भवतीत्यपि वक्तव्यम् । यथा-उच्छ्यासक निःश्वासकेषु कदाचित केचित् सम्यत्तवश्रुतसामायिकयोः प्रतिपद्यमानका भवन्ति, क्रेचिद् देशविरतेः केचित्र सर्वविरतेः । पूर्वप्रतिपत्नकास्तु सर्वेषां सामायिकानां सन्त्येवेति ॥७॥

तथा-दृष्टिमाश्रिस्य क्व किं सामायिकं भवतीत्यपि वक्तव्थम् । तत्र हण्टी दन सम्यक्त्व सामायिक होता है । नो संज्ञी ना असंज्ञी अर्थात् तेर-इवें चौदहवें गुणस्थानवर्ती केवली में सम्यक्त्व सामायिक और सर्व-बिरतिसामायिक ऐसे दो सामायिक होते हैं । सिद्धावस्था में केवल एक सम्यक्त्व सामायिक होता है ॥ ६ ॥

तथा-उच्छ्रबासक निःश्वासक-श्वासेाच्च्छासपर्यांसि से परिनिष्पन हुए । उच्छ्र्यासक निःश्वासक को आश्रित करके कहां 'कहां कौन सामापिक हेाता है ? यह भी कहना चाहिये-जैसे उच्छ्र्यासक निःश्वासकों में कदाचित् कितनेक जीव सम्यक्त्य सामायिक और ग्रुतसामायिक के प्रतिपद्यमानक हेाते हैं ! कितनेक देशविरति सामा-यिक के और कितनेक सर्वविरति सामायिक के तथा चारों सामा-यिक के और कितनेक सर्वविरति सामायिक के तथा चारों सामा-यिकों के तेा पूर्वप्रतिपत्रक जीव यहां नियमत: हेाते ही हैं ॥७॥ तथा-दृष्टिको आश्रित करके 'कहां (कौन दृष्टिमें) कौन सामा-

સમ્યક્ત્વ સામાયિક દ્હાય છે. ના સ'જ્ઞી ના અસ'જ્ઞી એટલે કે ૧૩ મા, ૧૪ મા ગુ**ણ**સ્થાનવર્તી કેવલીમાં સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને સર્વવિરતિ સામાયિક એવાં બે સામાયિકા હાય છે. સિદ્ધાવસ્થામાં કક્ત એક સમ્યક્ત્વ સામાયિક જ હાય છે. ાાળા

તથા ઉચ્છ્વાસક, નિઃશ્વાસક, શ્વાસાચ્છ્વાસ પર્યાપ્તિથી પરિનિષ્પન્ન થયેલ ઉચ્છ્વાસક નિઃશ્વાસકને આશ્રિત કરીને 'કયાં કશું સામાયિક હાેય છે? આ પણુ કહેવું નેઇએ. જેમ ઉચ્છ્વાસક નિઃશ્વાસકામાં કદાચિત કેટલાક જીવા સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિકના પ્રતિપદ્યમાનક હાેય છે. કેટલાક સર્વંવિરતિ સામાયિકના તેમ જ ચારે ચાર સામાયિકાના તા પૂર્વ પ્રતિપન્નક જીવા અહીં નિયમતઃ હાેય છે. ાાઝા

તથા દક્ષિને આશ્રિત કરીને 'કયાં (કઈ દક્ષિમાં) કશું સામાયિક હાય

2R

अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

विचार्यमाणायां व्यवहारो निश्चयश्चेति द्वौ नयौ विचारकौ भवतः । तत्र व्यवहारनयमतेऽसामाधिकवान् चतुर्विधं सामाधिकं पतिपद्यते । इयं पतिपत्तिर्दीर्घं काल्टेन भवति कियाकालनिष्ठाकालयोर्भेदादिति । निश्चयमते तु सामायिकवान् चतुर्विधं सामायिकं पतिपद्यते । इयं पतिपत्तिरदीर्घकाले न भवति कियाकाड निष्ठाकालयोरभेदादिति ॥८॥

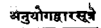
तथा−आइारफमाश्रिस्य क्व किं सामाधिकं भवतीति वक्तव्यम् । यथा−आहा-रकजीबाश्वतुर्षु सामायिकेषु अन्यतमत् किमपि सामायिकं प्रतिपद्यन्ते । पूर्वप्रति

यिक होता है?' यह भी कहना चाहिये। दृष्टि का जब विचार किया जाता है ते।, उस समय व्यवहार नय और निखयनय ये दो नय विचारक होते हैं। इन में व्यवहार के मत में असामायिकवाला-जीव चतुर्विध सामायिक केा धारण करता है। यह प्रतिपत्ति बहुत काल के बाद होती है। क्योंकि क्रिया काल और निष्ठा में भेद हैं। परन्तु जो निखयनय का मत है। उसमें सामायिकवाला जीव ही चतु-विंध सामायिक को अंगीकार करता है। यह प्रतिपत्ति दीर्घकाल में नहीं होती है। किन्तु अदीर्घकाल में-कुछ काल के बाद हो जाती है। क्यों कि यहां क्रियाकाल और निष्ठाकाल में भेद नहीं माना जाता है। श

तथा-आहारक केा आश्रित करके 'कहां कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये। जैसे-आहारक जीव चार सामा यिक में से केाई एक सामायिक को धारण करते हैं। तथा जा पूर्व

છે? આ વિષે પણુ કહેવું નેઈએ. દેષ્ટિ વિષે જ્યારે વિચાર કરવામાં આવે છે તે વખતે વ્યવહારનય અને નિશ્વયનય એ બે નચા વિચારક હાય છે. આમાં વ્યવહારનયના મતમાં અસામાયિકવાળા જીવ ચતુર્વિધ સામાયિકને ધારણુ કરે છે. આ પ્રતિપત્તિ ઘણા વખત પછી હાેય છે. કેમ કે ક્રિયા કાળ અને નિષ્ઠામાં ભેદ છે. પરંતુ જે નિશ્વિયનયના મત છે-તેમાં સામાયિકવાળા જીવ જ ચતુર્વિધ સામાયિકને અંગીકાર કરે છે. આ પ્રતિપત્ત્તિ દીર્ઘકાળ પછી થતી નથી, કિંતુ અદીર્ઘકાળમાં થાડા કાળ પછી થઇ જાય છે. કેમ કે અહીં ક્રિયાકાળ અને નિષઠાકાળમાં તફાવત ગણવામાં આવતા નથી. ાાટા

તથા—અઃહારકને આબ્રિત કરીને 'કયાં કશું સામાયિક **હાય છે !' આ** વિષે પણુ કહેતુ આવશ્યક છે. જેમ આહારક જીવ ચાર સામાયિકામાંથી કાઇ એક સામાયિકને ધારણુ કરે છે, તેમ જ જે પૂર્વ પ્રતિયન્નક જીવ



पन्नकास्तु सन्स्येवेति, अनाहारकाणां सग्नुचयेन सम्यवस्वश्रुत-सर्वविरतिरूपं सामायिकत्रयं भवति, चतुर्दशगुणस्थानवर्त्ती केवली केवलिसग्रुद्धातस्य तृतीय-चतुर्थपञ्चमसमयवर्त्ती केवली, चेति केवलिद्वयम्, एवं परलोकमार्गे वद्दमानो जीवश्वेति त्रयोऽनाहारकाः कथ्यन्ते, तेषु मध्ये केवलिद्वये सम्यक्त्वसामायिकं सर्वविरतिसामायिकं चेति सामायिकद्वयं भवतीति पूर्वं मतिपादितम् । परलोक मार्गे बद्दमानस्याऽनाहारकजीवस्य सामायिकद्वयम्-एकं सम्यक्त्वसामायिकं द्वितीयं पूर्वभवापेक्षया श्रु ग्रामायिकं चेति द्वयं भवति । ॥९॥

तया-पर्याप्तिकमधिकृत्व का कि सामायिकं भवतीति वक्तव्यम् ।

पथा-पड्भिः पर्याप्तिमिः पर्याप्तकाधतुर्णां सामायिकानामन्यउमत् सामायिकं मतिपन्नक जीव हैं वे तो इनमें होते ही हैं, अनाहारक में समुच्चय से सम्यवस्य सामायिक १ अतसामायिक २, और सर्वविरतिसामा-पिक होते हैं। अनाहारक तीन हो सकते है-प्रथम चतुर्ददाग्रणस्थान-वर्ती केवली १, केवलिसमुद्धान के तीसरे चौथे और पांचवें समय वर्त्ती केवली २, तथा वाटे वह तो जीव अर्थात् मृत्यु के बाद दूसरे मयमें जन्म छेने के बीच के समय में चलता हुवा जीव ३ इसमें दो केवलियों के सम्यवस्व और सर्वविरति ये दो सामायिक होते हैं यह वात पहिछे कह चुके हैं। चाटे वहते अनाहार जीव में एक सम्यवस्व सामायिक और दूसरा पर मवकी अपेक्षा अत सामायिक, ऐसे दो सामायिक होते हैं ॥ ९॥

तथा-पर्याप्तक को आश्रित करके 'कहां कौन सामायिक होता है ?' यह भी कहना चाहिये। जैसे जो छह पर्याप्तियों से पर्याप्तक हैं-ऐसे

છે, તેઓ તા આમાં હાેય જ છે, અનાહારકમાં સમુચ્ચયથી સમ્યક્ત્વ સામાયિક ૧, શ્રુત સામાયિક ૨ અને સર્વવિરતિ સામાયિક ૩, એવા ત્રણુ સામાયિકા હાેય છે, અનાહારક ત્રણુ હાેઈ શકે છે, પ્રથમ, ચતુદ\*શ ગુણુસ્થાનવર્તા કેવલી ૧, કેવલિ સમુદ્ધાતના ત્રીજા ચેલ્યા અને પાંચમા સમયવર્તા કેવલી ૧, તથા પરલાક તરફ ગતિ કરતા એટલે કે મૃત્યુ પછી બીજા ભવમાં જન્મ બ્રહ્યુ કરતા પહેલાં વચ્ચેના સમયમાં માર્ગમાં ચાલતા છવ ૩, આમાં બે કેવળિએાના સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને બીજા પરભવની અપેક્ષાને શ્રુત સામાયિક, એવા બે સામાયિકા હોય છે. ાલ્યા

તથા પર્યાપ્તને આશ્રિત કરીને 'કયાં કશુ' સામાયિક છે ?' આ વિષે પહ્યુ કહેવુ' જોઈએ જેમ જે ૬ પર્યાપ્તિએાથી પર્યાપ્ત છે એવા જીવેા ચાર . अनुयोगचर्न्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगहारनिरूपणन् 👘 ८२१

मतिपद्यन्ते । द्वे त्रीणि वाऽपि युगपत् प्रतिपद्यन्ते, पूर्धप्रतिपन्नकास्तु सन्त्येवेति अपर्याप्तकानां सम्यक्त्वसामार्थिकं पूर्वभवापेक्षया श्रुतसाप्रायिकं चेति सामायिक-द्वयं मवति ॥१०॥

तथा-सुरतेषु जीवेषु का कि सामायिकं भवतीति कर्त्तव्यम् । यथा-सुप्ता डिविधाः-द्रव्यसुप्ता मावसुप्ताश्र । तत्र-द्रव्यसुप्तेषु न कोऽपि किमपि सामायिकं प्रतिपद्यते । पूर्वप्रतिपन्नकास्तु एषु सर्वेपामपि सामायिकानां संभवन्ति । भाव-सुप्तास्तु मिथ्यादृश्टयः । तेषु न कोऽपि सम्यक्त्वदेशविरतिसर्वविरतिसामायि-कानां प्रतिपद्यमानकः, न चाऽपि पूर्वपतिपन्नः । श्रुतसामायिकस्य तु प्रतिपद्य-मानकः, पूर्वप्रतिपन्नध संभवतीति ।११।

जीव चार सामायिकों में से किसी एक सामायिक के पतिपत्ता होते हैं। यदि एक साथ ये जीव सामायिकों को धारण करे तो दो अथवा तीन सामायिकों को चारण कर सकते हैं। यहां पूर्वपतिपन्नक जीव तो होते ही हैं। अपर्याप्तक जीवों में सम्यवस्व और अ़ुत ये दो सामायिक होते हैं। १०॥

तथा-सुप्त जीवों में कहां कौन सामाधिक होता है ? यह भी कहना चाहिये-जैसे सुप्त दो प्रकार के होते हैं ! एक द्रव्य सुप्त और दूसरे भाव सुप्त-जो जीव द्रव्य सुप्त होते हैं ! उनमें कोई भी जीव किसी भी सामाधिककों अंगीकार नहीं करते हैं ! इन समस्त भी सामाधिकों के पूर्वप्रतिपन्नक जीव तो हो सकते हैं ! भावसुप्त मिध्यादृष्टि जीव होते हैं - सो इनमें कोई भी जीव ऐसा नहीं होता है जो सम्यक्त्व सामाधिक, देश विरति सामाधिक और सबैविग्ति सामाधिक का धारण

સામાયિકામાંથી કાંઇ એક સામાયિકના પ્રતિપત્તા હાય છે. જે એક સાથ એ જીવા ચાર સામાયિકાને ધારણ કરે તે! બે અથવા ત્રણ સામાયિકાને ધારણ કરી શકે છે. અહીં પૂર્વ પ્રતિપન્નક જીવા તા હાય જ છે, અપ-ર્યાપ્તક જીવામાં સમ્યક્ત્વ અને શ્રુત એ બન્ને સામાયિક હાય છે. ા૧૦ા

તથા-સુપ્ત જીવે.માં કયાં કશું સામાયિક હોય છે ? આ વિષે પણુ કહેવું નેઇએ. જેમ સુપ્ત બે પ્રકારના હાેય છે, એક વ્રગ્યસુપ્ત અને દ્વિતીય ભાવ સુપ્ત, જે છવ દ્રગ્યસુપ્ત હોય છે. તેમાં કાેઈ પણુ સામાયિકને અંગીકાર કરતા નથી. આ સર્વ સામાયિકાને પૂર્વ પ્રતિપન્તક જીવા તા સંભવી શકે છે. સુપ્તમિથ્યાદ્દષ્ટિ જીવા હાેય છે, આમાં કાેઈ પણ જીવ એવે હોતા નથી કે જે સમ્યક્ત્વ સામાયિક, દેશવિરતિ સામાયિક અને સર્વવિરતિ

# अनुयौगद्वारस्त्रे

तया-जन्माश्रित्य का कि सामायिकं भवतीति वक्तव्यम् । तत्र-जन्म अण्ड पोतजरायूपपाठविपयत्वाचतुर्विभम् । तत्र-अण्ड जाः=इंसादयः, पोतजाः=इस्त्यादयः जरायुजाः=मनुक्ष्याः, उपपातजाः=देवनारकाः । एषु चतुर्विभेषु केऽपि अण्डजा इंसादयः पोतजाः=इस्त्यादयश्च चतुर्विभसामायिकेषु आधद्वयम् आद्यत्रयं वा सामायिकं कदाचित् मतिपधन्ते । पूर्वमतिपन्नकास्त्वेपां सन्त्येव । जरायुजा,-करता है । तथा पूर्वपतिपन्नक जीच भी इन सामायिकों के इनमें नहीं होते हैं । हां-जो श्रुतसामायिक है, उसके प्रतिपद्यमानक जीच यहां हो सकते हैं । और पूर्वपतिपत्र जीव तो यहां होते ही हैं ॥११॥ तथा-जन्म को आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है ? यह

भी कहना चाहिये। संमूच्छिंग गर्भ और उपपात इस प्रकार से जन्म के तोन प्रकार होते हैं। जो जर से उत्पन्न होते हैं, अण्डे से उत्पन्न होते हैं और पोतज होते हैं। जो जर से उत्पन्न होते हैं, अण्डे से उत्पन्न होते हैं और पोतज होते हैं। उनके गर्भ जन्म होता है। देव और नारकों का जन्म उपपात होता है। यहां अंड़, पोत और जरायु हन तीन को और उपपात को विषय करनेवाला होने से जन्म चार प्रकार का कहा गया है। सो यह केवल कथन की ही विचिन्नता है-सैद्धा-न्तिक भेद कुछ भी नहीं है। हंसादिक जीव अण्डज, हस्ती आदि जीव पोतज, मनुष्य आदि जरायुज और देव नारक उपपातज है। इन चार प्रकार के जन्मो में कितनेक अण्डज हंसादिक जीव और पोतज-हस्ती आदिक जीव, चतुर्विध सामायिकों में से आदि के दो सामायिकों

સ:માયિકને ધારણ કરે તથા પૂર્વપતિપન્નક જીવ પણ આ સામાયિકામાં હાતા નથી. હાં, જે શ્રુત સામાયિક છે, તેના પ્રતિપદ્યમાનક જીવા અહીં સંભવી શકે છે. પૂર્વપ્રતિપન્ન જીવા તા અહીં હાય જ છે, ાશા

તથા-જન્મને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાચિક હાેય છે ? આ વિષે પણુ કહેવું જોઇએ. સમૂચ્છિંમ ગર્ભ અને ઉપપાત આ પ્રમાણે જન્મના ત્રણુ પ્રકારા હાેય છે જરથી ઉત્પન્ન થાય છે, ઇંડાથી ઉત્પન્ન થાય છે, અને પાતજ હાેય છે, તેમને ગર્મજન્મ હાેય છે. દેવ અને નારકાના જન્મ ઉપ-પાતથી થ:ય છે. અહીં અંડ, પાત અને જરાશું આ ત્રણને અને ઉપપાતને વિષય કરનાર હાેવાથી જન્મના ચાર પ્રકારા કહેવામાં આવ્યા છે. તા આ કૃક્ત કથનની જ વિચિત્રતા છે, સૈદ્ધાન્તિક ભેદ કંઇ પણુ નથી હંસાદિક જેવા અંડજ, હુસ્તી વગેરે જીવા પાતજ, મનુષ્ય વગેરે જીવા જરાશુજ અને દેવનારક ઉપયાત જ છે. આ ચાર પ્રકારના જન્મામાં કેટલાક અંડજ હંસાદિક જીવા અને પાતજ હસ્તી આદિ જીવા, ચતુર્વિધ સામાયિકામાંથી પ્રથમ છે

**सनुयोगर्थन्दिका टीका सूत्र** २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

मनुष्यास्तु चतुर्विधमपि सामायिकं प्रतिपधन्ते । पूर्वप्रतिपन्नकारत्वेषां चतुर्णां सामायिकानां सन्त्येव । औपपातिका देवनारकाः सम्यक्त्वश्रुतसामायिकयोः प्रतिपद्यमानकाः मवन्ति, पूर्वप्रतिपन्नका स्त्वनयोः सन्त्येचेति ॥१२॥

तथा-स्थितिमाश्रित्य वग किं सामाथिकं भवति, इति वक्तव्यम् । यथा-आयुर्वर्जानां झानावरणादिकर्मणां त्रिंश्वत्सागरोपमकोटीकोटचादिकायामुत्कृष्टस्थितौ वर्त्तमाना जीवा श्रदुर्णीमपि सामायिकानां नैव पतिप्यमान हा न चापि पूर्वपति-पन्नका भवन्ति, तेपामतिसंख्रिष्टत्वेन तदसंभवात् । आयुपस्तयस्त्रिंशत्सागरोपम-

को अथवा आदिके तीन सामायिकों को कदाचित् धारण कर सकते हैं। इनमें इन सामायिकों के पूर्वप्रतिषन्नक जीव तो होते ही हैं। जो जरायुज मनुष्य हैं, वे चारों प्रकार के भी सामायिकों को धारण कर सकते हैं। तथा इनमें इन चारों प्रकार के सामायिकों के पूर्वप्रतिपन्नक जीव तो रहते ही हैं। उपपात जन्मवाछे जो देव और नारक जीव है वे सम्यव्श्व और अत सामायिक के। धारण कर सकते हैं। तथा इनमें इन सामायिकों के पूर्वप्रतिपन्नक जीव तो रहते ही है। १२॥

तथा-स्थिति को आश्रित करके 'कहां कौन सामायिक होता है ?' यह भी कहना चाहिये। जैसे आयुकर्म केा छेाड़कर ज्ञानावरण आदि सात कर्मों की त्रिंचात सागरोपमकोटीकोटि आदिरूप उत्क्रब्ट स्थिति में वर्तमान जीव चारों भी सामायिकों को प्राप्त नहीं कर सकते हैं और न ऐसे जीव भी होते हैं। क्योंकि इन कर्मों की उत्कृष्ट स्थिति में

સામાયિકાને અથવા પ્રારંભના ત્રણુ સામાયિકાને કઠાચિત્ ધારણુ કરે છે. આમાં આ સામાયિકાને પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવતાે હાય જ છે. જે જરાયુજ મનુષ્યા છે, તે ચારેચાર પ્રકારના સામાયિકાને ધારણુ કરી શકે છે. તથા આમાં આ ચારે ચાર પ્રકારના સામાયિકાને પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવા રહે જ છે. ઉપપાત જન્મ વાળા જે દેવ અને નારકજીવા છે, તે સમ્યક્ત્વ અને શ્રુત સામાયિકાને ધારણુ કરી શકે છે, તેમ જ આમાં આ સામાયિકાને પ્રતિપન્નક જીવતા રહે જ છે. ાધવા

તથાઃ—સ્થિતિને આશ્રિત કરીને 'કયાં કશું સામાયિક દ્વાય છે ?' આ વિષે પણ કદેવું નેઇએ. જેમ આશુકમંત્રે ત્યજીને જ્ઞાનાવરણ વિગેરે સાત કર્મોની ત્રિંશત સાગરાપમ કાેટી કોટી વગેરે રૂપ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિમાં વર્તમાન જીવ ચારેચાર સામાયિકાને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, અને એવા જીવામાં આ સામાયિકાના પ્રતિપન્નક જીવા પણ હોતા નથી, ઠેમ કે આ કર્મોની ઉત્કૃષ્ટ

#### **अ**ञुयोगद्वार**स्**त्रे

लक्षणायामुत्कृष्टस्थितौ दर्तमानोऽनुत्तरसुरः सम्यक्त्वश्चतरामायिकयोः मतिषद्य-मानकपूर्वप्रतिपन्नश्च लभ्यते । सप्तमप्रथिव्यप्रतिष्ठाननरव स्थितो जीवः सम्यक्त्व-श्रतसामायिकयोः पूर्वमतिपन्नको भवति, षण्मासावशिष्टायुषः पूर्वं तथाविधविशुद्धि-सम्पन्नस्वात्तयोः सामायिकयोः पतिपद्यमानकथापि संभवति । षष्मासावक्षिष्टायुः-काछे तु पुनर्मिथ्याखं मतिपद्यते एवेति । क्षुछकभः ग्रहणरूपायां जधन्यायामायुः-स्थितौ वर्त्तमानो निगोदादिश्वतुर्णामपि सामायिकानां नैत्र प्रतिपद्यमानको न चाँपि वर्तमान जीव के परिणाम अत्यन्त संक्रिप्ट रहा करते हैं। इसलिये इन सामाधिकों की वहां संभवता नहीं होती है। आयुकर्म की उल्क्रष्ट स्थिति जो ३३ सागरोपम की है, उसमें दर्तमान अनुत्तरवामीदेव सम्पर्कत्व सामायिक और श्रुन सामायिक के पूर्वप्रतिपन्नक ही होते हैं। सप्तम प्रथिवी का जो अप्रतिष्ठान नाम का नरक हैं, उसमें स्थित छह मास से अधिक रोष आयुवाला नारक जीव सम्यक्त्व सामाधिक और अत सामायिक का पूर्वप्रतिपन्नक होता है। और जब वहां जीव की छः मास की आय अवशिष्ट होने केा होती है, तब इसके पहिछे परिणामों में इस जाति की विद्युद्धि उत्पन्न हो सकती है कि जिसके कारण वह जीव सम्पक्रव सामापिक और श्रुत सामापिक को धारण करनेवाला भी बन सकता है। परन्तु जिस समय आयु केवल ६ मास की ही बाकी रहनी है, उस समय बह जीव पुनः मिथपाल्वी ही बन जाता है। क्षुल्लक भव ग्रहणहूप जघन्य आयु की स्थिति वर्तमान निगोदा दिजीव चारों भी सामाधिकों का प्रतिपद्यमानक नहीं होता है और न

સ્થિતિમાં વર્તમાન જીવના પરિણામા અત્યન્ત સંક્લિષ્ટ રહે છે, એથી આ સામાયિકાની ત્યાં સંભવતા હાેતી નથી. આયુકર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જે 33 સાગરાપમની છે તેમાં વર્તમાન અનુત્તરવાસી દેવ સમ્યક્તવ સામાયિક અને પૂર્વપ્રતિપન્નક જ હે. ય છે. સખ્તમ પૃથિવીનું જે અપ્રતિષ્ઠાન નામક નરક છે તેમાં સ્થિત ૬ માસ કરતાં અધિક નારક જીવ શેષ આયુવાળા સમ્યક્ત સામાયિક અને શ્રુત સામાયિકના પૂર્વપ્રતિપન્નક હાેય છે, અને જ્યારે તે જીવનું ૬ માસનું આયુ અવશિષ્ટ હાેય ત્યારે તે પહેલાં પરિણામામાં આ જાતિની વિશુદ્ધિ ઉત્પન્ન થઇ શકે છે જેથી તે જીવ સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિકને ધારણ કરનાર પણ થઇ શકે છે. પરંતુ જે વખતે આયુ કુક્ત ૬ માસ જેટલું જ શેષ હાેય, તે સમયે જીવ કરી મિચ્યાત્વી થઇ જાય છે. ક્ષુલ્લક ભવગ્રહણરૂપ જઘન્ય આયુની સ્થિતિમાં વર્તમાન નિગેહાદિ જીવ ચારેચાર સામાયિકોનું પ્રતિપદ્યમાનક હોતા નથી અને ન આમાં કાેઈ પૂર્વ-

ČR4

| अनुयोगबन्द्रिका टीका | ব্য | રષ્ઠ૮ | अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् |
|----------------------|-----|-------|-----------------------------|
|----------------------|-----|-------|-----------------------------|

पूर्वं प्रतिपन्नः तस्याविशुद्धित्वेन सामायिकप्रहणयोग्यताया अभावातः झेवे तू आयुर्वेर्जंझानावरणीयादिकर्मसप्तके जघन्याम् अन्तर्मुहुत्तौदिकां स्थिति बध्नच् दर्शनसप्तकातिकान्तोऽन्तरुःकेवलिःचं प्राप्स्यन् क्षपको देशविरतिसामायिक-रहितस्य सामायिकत्रयस्य पूर्वप्रतिपन्नको भवति, तस्यातिविशुद्धः वेनाति-जघन्यस्थितिककर्मबन्धकः वात् , क्षपकस्य च देशविरतेरसंभवात्, सम्यवःवादि-मतिपन्नतायाः पूर्वमेव जातत्वादिति। जघन्यस्थितिककर्मबन्धकत्वेन चात्र जघन्य-स्यितिकत्वं ग्रह्यते, न तूपात्तकर्मसत्तापेक्षया जघन्यस्थितिकर्मबन्वकत्वं बोध्य इनमें केई पूर्वपतिपन्नक जीव भी होता है । क्योंकि इस जीव में अवि-ग्नुदि होती है। इस कारण सामायिक ग्रहण करने की येाग्यता का यहां भभाव रहता है। आयुवर्जदोषज्ञानावरणीय आदि सातकमों की अन्तर्महर्तादिरूपजचन्यस्थिति का बन्ध करनेवाला जीव दर्शनमोह-नीय की सात प्रकृतियों को क्षय करके क्षपक बनता है। सो वही आगे अन्तक्रकेवली होता है-ऐसा वह क्षपक जीव देर्दाविरतिसामायिक से रहित सम्यक्त्वसामायिक अुतसामायिक और सर्वविरतिसामापिक इन तीन सामायिकों का पूर्वप्रतिपन्नक होता है। क्योंकि अतिविद्युद्ध-होने के कारण वह जीव अतिजघन्यस्थितिवाछे कर्मों का बन्धक होता है तथा क्षपक के देशविरति का सद्राव पाया नहीं जाता है। इसलिये सम्यक्रब आदि की प्रतिपन्नता उसके पहिछे से ही उत्पन्न हो जाती है। जधन्य स्थितिवासे कर्मों का बन्धक होने के कारण यहां कर्मों में

પ્રતિપન્નક જીવ પછુ હોય છે. કેમ કે આ જીવમાં અવિશુદ્ધિ દ્વાય છે. એથી સામાયિક ગ્રહણ કરવાની સેાગ્યતાના અહીં અભાવ રહે છે. આશુવર્જ શેષ જ્ઞાનાવરણીય આદિ સાત કર્માની અંતર્જ્ય દૂર્તાદિરૂપ જઘન્યસ્થિતિને બન્ધ કરનાર જીવ દર્શનમાહુનીયની સાત પ્રકૃતિઓને ક્ષય કરીને ક્ષપક અને છે. અને પછી આગળ તે જ અન્તકૃત્કેવલી થાય છે, એવા તે ક્ષપક જીવ દેશ વિરતિ સામા-યિકથી રહિત સમ્યક્ત્વ સામાયિક બ્રુત સામાયિક અને સર્વ વિરતિ સામા યિકથી રહિત સમ્યક્ત્વ સામાયિક બ્રુત સામાયિક અને સર્વ વિરતિ સામા યિકથી રહિત સમ્યક્ત્વ સામાયિક બ્રુત સામાયિક અને સર્વ વિરતિ સામા યિકથી રહિત સમ્યક્ત્વ સામાયિક બ્રુત સામાયિક અને સર્વ વિરતિ સામા યિકથી રહિત સમ્યક્ત્વ સામાયિક બ્રુત સામાયિક અને સર્વ વિરતિ સામા યા ત્રણ સામાયિકાના પૂર્વ પ્રતિપન્નક હાય છે. કેમ કે અતિવિશુદ્ધ હાવા ખદલ તે જીવ પૂર્વ પ્રતિપન્નક અતિ જઘન્યસ્થિતિવાળા કર્મીના બંધક હાય છે, તથા ક્ષપકના દેશ વિરતિના સદ્ભાવ મળતા નથી એથી સમ્યક્ત્વ વગેરેની પ્રતિપન્નતા તે પહેલાં જ ઉત્પન્ન થઇ જાય છે. જઘન્ય સ્થિતિવાળા કર્મીના બંધક હાવા બદલ અહીં કર્મીમાં જઘન્ય સ્થિતિ ગૃહીત કરવામાં આવી છે. ઉપાત્ત કર્મીની સત્તાની અપેક્ષાએ જઘન્યસ્થિતિવાળા કર્મીનું બંધકત્વ લેવામાં સર ૧૦૪

मिति । तया--अष्टानामपि कर्मणाम् मध्यमायां स्थितौ स्थितो जीदश्वतुर्णामपि सामायिकानां प्रतिपद्यमानकः पूर्वपतिपन्नश्च मवतीति ॥१३॥

तथा-देदमधिकुत्य का किं सामाधिकं भवतीति वक्तव्यम् । यथा-विवक्षिते काछे त्रिविधेऽपि वेदे चतुर्णां सामायिकानां प्रतिपद्यमानका भवन्ति, पूर्वप्रति-पन्नास्तु सन्त्येव ॥१४॥

वधा-आहारभयमेथुनपरिग्रहरूपाश्वतस्तः संज्ञा अधिकृत्य क्व किं सामायिकं मवतीत्यपि वक्तव्यम् । यया-चतस्रव्धपि संज्ञासु चतुर्विधस्यापि सामायिकस्य प्रति-पद्यमानका भवन्ति, पूर्वपतिपन्नकास्तु सन्त्येवेति ॥१५॥

जघन्यस्थितिता गृहीत की गई है। उपालकमों की अपेक्षा से जघन्य-स्थितिवाछे कर्मों का बंधकत्व नहीं लिया गया है। आठों कर्मों की मध्यमस्थिति में स्थित जीव चारों भी सामायिकों का प्रतिपद्यमानक होता है और पूर्वप्रतिपन्नक भी होता है॥ १३॥

तथा-षेद को आश्रित करके कहां (किस वेद में) कौन सामायिक होता है ?-ऐसा भी कहना चाहिये। जैसे-विवक्षित काल में तीन प्रकार के भी वेद में चारों सामायिकों के प्रतिपद्यमानक जीव होते हैं। और जो इनके पूर्वपतिपन्नक जीव होते हैं, वे तो यहां रहते ही हैं। ११।

तथा-संज्ञा आहार, भय, मैथुन और परिग्रह इन चार संज्ञाओं को आश्रित करके कहां (किस संज्ञा में) कौन सामायित होता है? यह कहना चाहिये-जैसे चार प्रकार की संज्ञाओं में चतुर्विध भी सामायिक मतिपद्यमानक जीव होते हैं और जो इनके पूर्वप्रतिपन्नक होते हैं वे तो यहां होते ही हैं ॥ १५ ॥

આવ્યું નથી. આઠે આઠ કર્માની સધ્યમસ્થિતિમાં સ્થિત જીવ ચારે સામાચિકાના પ્રતિષદ્યમાનક હેાય છે અને પ્વ'પ્રતિયન્નક પણ હાય છે. હવાા

તથાઃ--વેદને આશ્રિત કરીને કર્યા (કર્યા વેદમાં) કશું સામાયિક હાેય છે ? આ વિષે પણ કહેવું એઇએ. જેમ-વિવક્ષિતકાળમાં ત્રણે પ્રકારના વેદામાં ચાર સામાયિકાના પ્રતિપદ્યમાનક જીવા હાેય છે. અને જે એના પૂર્વ પ્રતિપન્નક જીવા હોય છે. તેઓ તાે અહીં રહે જ છે. ાા૧૪ા

તથાઃ — સંજ્ઞા આહાર, ભય, મૈશુન અને અપરિગ્રહ એ ચાર સંજ્ઞાએાને આશ્રિત કરીને કર્યા (કઈ સંજ્ઞામાં) કશું સામાયિક દ્વાય છે '' આ વિષે પશુ કહેવું નેઇએ. જેમ ચાર પ્રકારની સંજ્ઞાએામાં ચતુવિંધ પણુ સામાયિકના પ્રતિમઘમાનક જીવા હોય અને જે એમના પૂર્વપ્રતિયન્નક હોય છે, તેઓ તા અદ્યું દ્વાય જ છે. ાાયપા

# अनुयौग बन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

ટેસ્

तथा--कषायमाश्रित्य क्व किं सामायिकं भवतीत्यपि वक्तच्यम् । यया--सक षायो जीवश्वतुर्णांभवि सामायिकानां मतिपद्यमानकः पूर्वं भतिपन्नकश्व भवति । अकषायस्तु छग्रस्थवीतरागो देशविरतिसामायिकं वर्जयित्वा सामायिकप्रयस्य पूर्वं मतिपन्नको भवति न तु प्रतिपद्यमानक इति ॥१६॥

तथा-भायुराश्रित्य दबकिं सामायिकं भवतीत्यपि वक्तव्यम् । यथा-संख्यात-वर्षायुष्को जीतश्वतुर्णामपि सामायिकानां प्रतिपध्यमानकः संभवति, पूर्वं प्रतिपन्न-कस्तु भवस्येव । असंख्येयवर्षायुष्को जीवः सम्यवस्वश्रुतसामायिकयोः पूर्वभति-पन्नको भवतीति । १७॥

तथा-कषाय को आश्रित करके कहां (किस कषाय में) कौन सामा-यिक होता है ?-यह भी कहना चाहिये-जैसे कषायसहितजीव चारों भी सामायिकों का प्रतिपद्यमानक होता है। और पूर्वप्रतिपन्नक भी होता है। कषायरहित जो छद्यस्थवीतरागजीव है, वह देदाबिरतिरूप सामायिक को छे।ड़कर तीन सामायिक का प्रतिपन्नक होता है, प्रति-पद्यमानक नहीं॥ १६॥

तथा-आयु को आश्रय करके कहां कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये-जैसे-संख्पात वर्ष की आयुवाला जीव चारों भी सामायिकों का प्रतिपद्यमानक हो सकता है। तथा ऐसा जीव इन सामा-यिकों का पूर्वप्रतिपन्नक तो होता है। जिस जीव की आयुअसंख्यात वर्ष की होती है, ऐसा जीव सम्पक्श्य सामर्थिक अतसामायिक का प्रतिपद्यमानक हे। सकता है तथा पूर्वप्रतिपन्नक होता ही है ॥ १७॥

તથા—કવાયને આશ્રિત કરીને કયાં (કયા કવાયમાં) કશું સામાયિક હાેય છે ? આ વિષે પણુ કહેલું જોઇએ, જેમ કવાય સહિત જીવ ચારે ચાર સામાયિકાના પ્રતિપદ્યમાનક હાેય છે, અને પૂર્વપ્રતિયન્નક પણુ હાેય છે. કવાય રહિત જે છવસ્થ વીતરાગ જીવ છે, તે દેશવિરતિરૂપ સામાયિકાને છાેડીને ત્રણુ સામાયિકના પૂર્વપ્રતિપન્નક હાેય છે, પ્રતિપદ્યમાનક નહિ. ા૧ દા

તથાઃ — આશુનેા આશ્રય કરીને કયાં કશું સામાયિક હાય છે? આ વિષે પણ કહેવું જોઇએ જેમ - સંખ્યાત વર્ષની આશુવાળા જીવા આરે ચાર સામાયિકાના પૂર્વ પ્રતિપદ્યમાનક થઈ શકે છે, તથા એવા જીવ આ સામાયિકાના પૂર્વ પ્રતિપન્તક હાેય જ છે, જે જીવનું આશુ અસંખ્યાત વર્ષ જેટલું હાેથ છે, એવા જીવ સમ્યક્ત્વ સામાયિક, શ્રુત સામાયિકના પ્રતિપદ્યમાનક થઇ શકે છે તથા પૂર્વ પ્રતિપન્નક હાેય જ છે. ાાયછા

## अनुयोगद्वारस्त्रे

という

तथा-झानमाश्रित्य क्व किं सामायिकं भवतीत्व्यपि वक्तव्यम् । यथा-आेघतो झानमाश्रित्य निश्वयनयमतेन झानी चतुर्णामपि सामायिकानां श्रतिषयमानको भवति । पूर्व प्रतिपन्नस्तु भवत्येव । व्यवहारनयमते तु अज्ञानी एव सामायिक-प्रतिपत्ता भवति । प्रतिपत्तिरतु तस्य सम्यक्त्वश्रुतेति सामायिकद्वयस्यैव मवति । पूर्वमतिपन्नकस्तु चतुर्णामपि भवति । ज्ञानमेदमाश्रित्य तु मतिश्रुतज्ञानवान् सम्यक्त्वश्रवसामायिकद्वयं युगपत्पतिपद्यमानो भवति । देशविरतिसर्व चिरति सामायिकद्वयस्य तु मजनया मतिपद्यमानो भवति । पूर्वप्रतिपन्नस्तु चतुर्णामप्य-स्त्येव अवधिज्ञानी तु सम्यक्त्वश्रुतसामायिकयो देशविरतिसामायिकस्य च न प्रति-

तथा-ज्ञान को आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये-जैसे सामान्यरूप से ज्ञान को आश्रितकर निश्चय-नय के मतानुसार ज्ञानी जीव चारों भी सामायिकों का प्रतिपद्य-मानक होता है। तथा यह पूर्वप्रतिपन्नक तो होता ही है। व्यवहारनय के मतानुसार जो जीव अज्ञानी होता है, उसी को सम्यक्त्व सामा-यिक और श्रुतसामायिक इन दो की ही प्रतिपत्ति होती है। तथा चारों का भी पूर्वप्रतिपन्नक तो ज्ञानी होता ही है। ज्ञान के भेद को आश्रित करके मतिज्ञान और अत ज्ञानवाला जीव एक ही साथ सम्यक्त्व-सामायिक और श्रुतसामायिक को प्राप्त करनेवाला होता है। तथा देशविरतिसामायिक और सर्व विरतिसामायिक का वह भजना से प्रतिपद्यमान होता है। एवं चारों सामायिकों का यह पूर्व प्रतिपन्नक तो होता ही है। अवधिज्ञानी सम्यक्त्वसामायिक और

તથા:-જ્ઞાનને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાયિક હોય છે ! આ વિષે પશુ કહેવું જોઇએ. જેમ સામાન્ય રૂપથી આશ્રિત કરીને નિશ્ચયનયના મત મુજબ જ્ઞાની જીવ ચારે ચાર સામાયિકાના પ્રતિપદ્યમાનક હાય છે. તથા તે પૂર્વપ્રતિપન્નક તા હાય જ છે. વ્યવહારનયના મત મુજબ જે જીવ અજ્ઞાની હાય છે, તેને જ સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિક એ ખન્નેની જ પ્રતિપત્તિ થાય છે, તેમ જ ચારેચારના પૂર્વપ્રતિપન્નક તા જ્ઞાની હાય જ છે, જ્ઞાનના લેદને આશ્રિત કરીને મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાનવાળા જીવ એકીસાથે સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિકને પ્રાપ્ત કરનાર હાય છે. તેમ જ દેશવિરતિ સામાયિક અને સર્વધરિતિ સામાયિકના તે ભજનાથી પ્રતિપદ્યમાન હાય છે. અને ચારેચાર સામાયિકોનો આ પૂર્વપ્રતિપન્નક હાય

ટેરપ

### मनुयोगचल्दिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

पद्यमानको भवति, सर्वविरतिसामायिकस्य प्रतिपत्ता तु भवस्येव । पूर्भमतिपत्नस्तु सर्भेषामपि सामायिकानां भवति । मनःपर्येयद्वानी तु देशविरतिरदितस्य सामायिक त्रयस्य पूर्वभतिपत्नक एव भवति, न तु मतिपधमानकः । भवस्थकेवली तु सम्यक्त्व-वारित्रसामायिकयोः पूर्वभतिपत्न एव भवति, न तु मतिपधमानक इति ॥ १८॥

तथा-मनोवाकायछक्षणं त्रिविधमपि योगमाश्रित्य क्व किं सामायिकं मव-तीति वक्तव्यम् । यथा-ओघतस्तिविधमपि योगमाश्रिता जीवा विवक्षिते काछे चतुर्णांमपि सामायिकानां पतिपद्यमानका भवन्ति, पूर्वपतिपत्नास्तु सन्स्येव । विमा-गतस्तु-मौदारिककाययुक्ते योगत्रये चतुर्णामपि सामायिकानां पतिपद्यमानकाः रेवाबिरति सामायिक इन तीन सामायिकों का प्रतिपत्ता नहीं होता है । किन्तु सर्वं विरति सामायिक का ते। यह प्रतिपत्ता नहीं होता है । किन्तु सर्वं विरति सामायिक का ते। यह प्रतिपत्ता हो सकता है । तथा यह चारों सामायिकों का पूर्वप्रतिपत्नक ते। होता ही है । मन: पर्ययज्ञानी जो है, वह देवाबिरति सामायिक को छे।डकर तीन सामा-यिकों का पूर्वप्रतिपन्नक होता है-प्रतिपद्यमानक नहीं होता । जो भवस्थ केवली हैं वे सम्यक्तरव सामायिक और चारित्रसामायिक के पूर्वप्रति-पन्नक ही होते है। प्रतिपद्यमानक नहीं होते ॥ १८ ॥

तथा-मन, वचन और काय इन तीन येागों केा आश्रित करके 'कहां कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये-जैसे-सामान्य रूप से तीन येागों केा छेकर जीव विवक्षित समय में चारों भी सामा-यिकों के प्रतिपत्ता हो सकते हैं। तथा इनके-चारों के तो-ये पूर्व-प्रतिपन्नक होते ही हैं। विभाग की अपेक्षा विचार करने पर-औदा-

છે. અવધિજ્ઞાની સમ્યક્ત્વ સામાયિક, બ્રુત સામાયિક અને દેશવિરતિ સામા-ચિક આ ત્રણ સામાચિકના તા તે પ્રતિપત્તા હાતા નથી. પરંતુ સર્વવિરતિ સામાચિકના તા એ પ્રતિપત્તા થઈ શકે છે. તથા આ ચારેચાર સામાચિકાના પૂર્વપ્રતિષન્નક તા હાય જ છે. મનઃપર્યયજ્ઞાની જે છેતે દેશવિરતિ સામા-ચિકને છાેડીને ત્રણ સામાચિકાના પૂર્વપ્રતિપન્તક હાેય છે, પ્રતિપદ્યમાનક હાતા નથી. જે ભવસ્થ કેવલી છે તે સમ્યક્ત્વ સામાચિક અને ચારિત્ર સામાચિકના પૂર્વપ્રતિપન્નક જ હાેય છે, પ્રતિપદ્યમાનક હાેતા નથી. ા૧૮ા

તથાઃ—મન, વચન અને કાય આ ત્રણુ ચેાગેાને આશ્રિત કરીને 'કર્યા કશું સામાયિક હાય છે શ આ વિષે પણુ કહેવું જોઇએ. જેમ-સામાન્ય રૂપથી ત્રણુ ચાેગેાને લઈને જીવ વિવક્ષિત સમયમાં ચારે ચાર સામાયિકાના પ્રતિ-પત્તા થઈ શકે છે, તથા એમના ચારેચારના તા એ પૂર્વપ્રતિપન્નક હાય જ છે.



पूर्वपतिपत्रकाश्व भवन्ति । वैक्रियक्षरीरयुक्ते योगत्रये सम्यक्ष्वश्चतसामायिकयोः वतिपत्तारो मधन्ति, पूर्ववतिपन्नकास्तु चतुर्णांमपि सामायिकानाम् । आहारक भरीरयुक्ते तु योगत्रये देशविरतिरदितस्य सामायिकत्रयस्य पूर्वमतिपन्नका भवन्ति। तैजसकार्मणबगुरयोगे एव केवलेऽपान्तरालगतावाद्यसामायिकद्वयस्य पूर्वप्रति∙ पत्रका भवन्ति। केवलिसमुदुधति तु सम्पक्त्वचारित्रसामायिकयोः पूर्वप्रतिपन्नका भवन्ति। केवले मनोयोगे-केवले वाग्योगे चन किमपि सामायिकं भवति, केवरूस्य मनोयोगस्य त्राग्योगस्य चाभावात् । कायवाग्योगद्वये तु द्वीन्द्रियादिघृत्पत्रमात्रस्य सास्वादनस्य सम्यन्त्वश्चतेति सामायिकद्वयं पूर्वप्रतिग्न्नं भवतीति ॥ १९ ॥ रिककाययुक्तयोगत्रय में वर्तमान जीव सम्बन्दवसामायिक और ख़तसामायिक के प्रतिपत्ता हो सकते हैं, तथा चारों भी सामायिकों के ये पूर्व प्रतिपन्नक होते ही हैं। आहारक दारीर युक्त येग्णत्रय में चर्तमान जीव देशविरति सामायिक को छे।डकर अवज्ञिष्ठ तीन सामा-धिकों के पूर्वप्रतिपन्नक होते ही हैं। केवल तैजस कार्मणदारीरयुक्त कार्मणकाय योग में ही वर्तमान जीव अपान्तराल गति में आदि के दो सामागिकों के पूर्व प्रतिपन्नक ही हो। सकते हैं तथा केवलि समुद्धात में तो जीव सम्यक्त, और चारित्र इन दो सामायिकों के पूर्वप्रतिपन्नक होते ही हैं। केवल मनोयेग में और केवल बाग्येग में कोई भी सामाधिक नहीं होता क्यो कि न तो केवल धायोग होता है और न केवल मने।योग होता है कापये।ग

વિમાથની અપેક્ષાએ વિચાર કરવાથી-ઔદારિક કાયચુક્ત ચે.ગત્રચમાં વર્તમાન છવ ચારેચાર સામાયિકાના પ્રતિપદ્યમાનક હાેઈ શકે છે. અને પૂર્વપ્રતિપન્નક તાે હાેય જ છે. વૈક્રિય શરીર ચુક્ત યાેગત્રચમાં વર્તમાન જીવા સમ્યક્ત્વ-સામાયિક અને શ્રુત સામાયિકના પ્રતિપત્તા થઇ શકે છે, તથા ચારે ચાર સામાયિકાના એ પૂર્વપ્રતિપન્નક હાેય જ છે. આહારક શરીર ચુક્ત યાેગત્રચમાં વર્તમાન જીવ દેશવિરતિ સામાયિક હિવાય અવશિષ્ટ ત્રણુ સામાયિકાના પૂર્વ-પ્રતિપન્નક હાેચ જ છે. કક્ત તેજસ કાર્પણ શરીર ચુક્ત કાર્મણુ કાય યાંગત્ર પ્રતિપન્નક હાેચ જ છે. કક્ત તેજસ કાર્પણ શરીર ચુક્ત કાર્મણુ કાય યાંગમાં જ વર્તમાન જીવ અપાન્તરાલ ગતિમાં આદિના બે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિ-પન્નક જ થઇ શકે તેમ છે. તથા કેવલિ સમુદ્ધાતમાં તા જીવ સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર આ બે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક હાેય જ છે. કેવલ મના-યાત્માં અને કેવલ વાગ્યોગમાં કાઇપણુ સામાયિક હાતું નથી કેમ કે ન તા ક્રક્ત વાગ્યોગ હાય છે અને ન ક્રક્ત મનાયેગ હાય છે. કાયયોગ અને

| अनुयोगवन्द्रिका टीका | নুস | રપ્રટ | अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपलम् |  |
|----------------------|-----|-------|-----------------------------|--|
|----------------------|-----|-------|-----------------------------|--|

**C**3.₹

तथा-उपयोगमाश्रित्य का कि सामापिकं मवतीति वक्तव्यम् । यथा-साका-रानाकारमेद्देन भेदद्वयविभिष्टे उग्णेगे चतुर्णामपि सामायिकानां प्रतिषद्यमानका भवन्ति, पूर्वपतिषक्रकास्तु सन्त्येवेति ॥२०॥

तथा-शरीरमधिकृत्य का कि सामायिकं भवतीस्थपि वक्तव्यम् । यथा-औदारिकग्नरीरे चतुर्णामपि सामायिकानां भविपद्यमानकाः पूर्वभतिपन्नकाश्च मवन्ति । वैक्रिथग्नरीरे सम्पवत्वश्चतसामायिकयोः मतिपद्यमानका माज्याः । देशविरतिप्तविरितिसामायिकयोः भतिपद्यमानका देवनारकाः नैव संभवन्ति । और वाग्योग इन देा योग में वर्तमान सास्वादन जीव के कि जो श्रीन्द्रिय आदिकों में उत्तपन्न हो गया है, सम्पवत्यसामाधिक और छतसामायिक ये दो सामायिक पूर्वप्रतिपन्न हो झकते हैं ।१९।

तथा-उपयोग केा आश्रित करके कहां कौन सामायिक हेाता है ? यह भी कहना चाहिये। जैसे साकारउपयोग और अनाकारउपयोग इन दो उपयागों में चारों भी सामायिकों-के प्रतिपद्यमानकजीव हो सकते हैं। तथा इनके जो पूर्वप्रतिपन्नक जीव होते हैं वे तो यहां होते ही हैं ॥ २० ॥

तथा-शरीर को आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये। जैसे-औदोरिक शरीर में चारों भी सामा-यिकों के प्रतिपद्यमानक जीव हो सकते हैं और पूर्व प्रतिपन्नक जीब होते ही हैं। वैक्रिय शरीर में सम्यक्स्वसामाधिक और श्रुतसामा-यिक इन देा सामायिकों के प्रतिपद्यमानक जीव भाज्य होते हैं। किन्तु

વાગ્યાેગ આ બે ચાેગામાં વર્તમાન સાસ્વાદન જીવને કે જે દ્વીન્દ્રિય આદિમાં ઉત્પન્ન થઈ ગયાે છે, સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિક એ બે સામાયિક પૂર્વપ્રતિપન્નક થઈ શકે છે. ા૧૯ાા

તથા- ઉપયાગને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાયિક હાય છે ! આ વિષે પણ કહેવું જોઈએ. જેમ સાકાર ઉપયોગ અને અનાકાર ઉપયોગ આ ઉપયોગોમાં ચારચાર સામાયિકાના પ્રતિપદ્યમાનક જીવ થઇ શકે છે. તથા એમના જે પૂર્વ પ્રતિપન્નક જીવા હાય છે, તેઓ તા અહીં હાય જ છે. ારગ તથા-શરીરને આશ્રિત કરી કયાં કશું સામાયિક હાય છે ! આ વિષે પણ કહેવું જોઇએ. જેમ ઔદારિક શરીરમાં ચારચાર સામાયિકાના પ્રતિપદ્ માનક જીવા હાઈ શકે છે. અને પૂર્વ પ્રતિપન્નક જીવા હાય જ છે, વૈકિય શરીરમાં સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિક આ બે સામાયિકોના પ્રતિ

#### मनुयोगद्वारस्त्रे

वैक्रियशरीरघारिणस्तिर्यञ्चो मनुष्या अपि न तथो देशविरतिसर्वविरतिसामायि-कयोः मतिपद्यमानका भवन्ति, विक्रियाभवृत्तत्वेन तेषां प्रमत्तत्वात् । पूर्वप्रतिपन्न-कास्तु चतुर्णांभपि सामायिकानां वैक्रियशरीरधारिणो भवन्त्येव । आहारकश्वरी-रिणस्तु देशविरतिरहितस्य सामायिकत्रयस्य पूर्वमतिपन्नका भवन्ति । तैजसका-मेणशरीरिणस्तु सम्यक्त्रअुतसामायिकयोः पूर्वमतिपन्नका भवन्तीति ॥२१॥

तया-समवतुरस्रन्यग्रोधपरिमण्डछादिपड्विधं संस्थानमाश्रिस्य क्व किं सामायिकं भवतीति वक्तव्यम् । यथा-सर्वेष्त्रपि संस्थानेषु चतुर्णामपि सामायि-कानां प्रतिपद्यमानका भवन्ति, पूर्वप्रतिपन्नकास्तु सन्स्येवेति ॥२२॥

पूर्व प्रतिपन्नक तो होते ही हैं। तथा देशविरति और सर्वविरति इन दो सामायिकों के देव और नारकी प्रतिपत्ता नहीं होते हैं। वैक्रिय शरीरधारी जो तिर्यञ्च एवं मनुष्य होते हैं वे भी देशविरति सामा-यिक और सर्वविरति सामायिक के प्रतिपत्ता नहीं होते हैं। क्यों कि विक्रिया में प्रवृत्त होने के कारण उनमें प्रमत्तता आ जाती है। तथा पूर्व प्रतिपन्नक तो चारों भी सामायिकों के वैक्रियशरीरधारी होते हैं। जो आहारक शरीरधारी होते हैं, वे देशविरतिसामायिक को छोडकर बाकी के तीन सामायिकों के पूर्व प्रतिपन्नक हेाते ही हैं। तेजस और कार्म णशरीरधारी जीव सम्यक्त्वसामायिक और श्रुत सामायिक इन दो सामायिकों के पूर्व प्रतिपन्नक हो सकते हैं। २१। तथा-समचतुस्नन्यग्रोधपरिमंडल आदि छह प्रकार के संस्थान को

आश्रित करके 'कहां कौन सामाधिक होता है ? यह भी कहना

પઘમાનક જીવા ભાજ્ય હાય છે, પરંતુ પૂર્વપ્રતિષન્નક તો હાય જ છે. તથા દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિ આ બે સામાયિકાના દેવ અને નારકી પ્રતિષત્તા હાતા નથી. વૈક્રિય શરીરધારી જે તિર્યંચ અને મનુષ્યા હાય છે, તેઓ પશુ દેશવિરતિ સામાયિકના પ્રતિષત્તા હાતા નથી. કેમ કે વિક્રિયામાં પ્રવૃત્ત હાવા બદલ તેમાં પ્રમત્તતા આવી જાય છે. તથા પૂર્વપ્રતિપન્નક તા ચારચાર સામાયિકાના વૈક્રિય શરીરધારી હાય જ છે. જે આહારક શરીરધારી હાય છે, તે દેશવિરતિ સામાયિક સિવાય શેષ ત્રણ સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક હાય જ છે. તૈજસ અને કામ છુ શરીરધારી જીવ સમ્યકૃત્વ સામાયિક અને

<sup>શ્રુ</sup>૧ સામાયિક આ બે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક જ હેાય છે. ાર૧ા તથા---સમચતુરસ ન્યગ્રેહ્ધ પરિમંડલ વગેરે ૬ પ્રકારના સંસ્થાનને આશ્રિત કરીને 'કયાં કહ્યું સામાયિક હાેય છે ? આ વિષે પણ કહેવું જોઈએ

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् ८३३

तथा-वज्रऋषभनाराचादिभेदेन षड्विधं संहननम्=अस्थिसंचयविशेषमा-श्रित्य वत्र किं सामाथिकं भवतीति वक्तव्यम् । यथा-सर्वेष्वपि संहननेषु चतुर्णामपि सामायिकानां मतिषद्यमानकाः पूर्वप्रतिपन्नकाश्च सवन्तीति ॥२३॥

तथा-मानं-शरीरस्य ममाणम्-अत्रगहनामाश्चित्य क्व किं सामायिकं भव-तौति वक्तव्यम् । यथा-मनुष्यस्योत्ह्रष्टं शरीरमानं त्रीणि गच्यूतानि, जधन्यमंगु-लासंख्येयभागः एतद् द्वयं वर्जयित्वा मध्यमशरीरमाने वर्तमाना मनुष्याश्वतुर्णा-चाहिये । जैसे समस्त संस्थानों में चारों मकार के भी सामायिकों के प्रतिपद्यमानक जीव हो सकते हैं । तथा जो इनके पूर्वप्रतिपन्नक होते हैं वे तो इनमें रहते ही हैं ॥२२ ॥

वज्रश्वभनाराच आदि के भेद से संहनन छह प्रकार का होता है। सो अश्थिसंचय विद्योषहप इस संहनन को आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है? यह भी कहना चाहिये। जैसे-समस्त भी संहननों में चारों भी सामायिकों के प्रतिपत्ता हो सकते हैं और पूर्वप्रतिपन्नक जीव होते ही हैं ॥ २३ ॥

तथा-पान नाम दारीर के प्रमाण का है-इस प्रमाण रूप अवगा-हना का आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये-जैसे मनुष्य की अरकृष्ट अवगाहना भोगभूमिजकी अपेक्षा छेकर तीन कोदा की होती है और जवन्य अवगाहना अंगुल जेम समस्त स'स्थानेामां यारेयार प्रधारनी सामायिकेना प्रतिपद्यमानड छवे। ढाि शक्वे छे. तथा के जेमना पूर्वप्रतिपन्नड ढाय छे, तेजा ते। जेमनामां रहे छे. ॥रर॥

વજઝલલ નારાચ વગેરેના લેકથી સંહનના ૬ પ્રકારો હાય છે. અસ્થિ સંચય વિશેષરૂપ આ સંહનને આશ્રિત કરીને ક્યાં કર્યું સામાયિક હાય છે કૈ આ વિષે પણ કહેવું જોઈએ.

જેમ—સમસ્ત સંહનનામાં ચારેચાર સામાયિકાના પ્રતિપત્તા હાેઇ શકે છે અને પૂર્વપ્રતિયન્નક જીવાે હાેય જ છે. ારગા

તથા માન, નામ શરીરના પ્રમાણુનું છે. આ પ્રમાણુરૂપ અવગાહનાને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાયિક હેાય છે ? આ વિષે પણ કહેવું જોઇએ જેમ મનુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ અવગાહના ભાગભૂમિ જ ની અપેક્ષાએ ત્રણ ગાઉ જેટલી દેાય છે. અને જલન્ય અવગાહના આંગળના અસંખ્યાતમાં ભાગ અવ રુષ

## **अनुयोगद्वारस्**त्रे

234

मपि सामायिकानां मतिपधमानका भवन्ति, पूर्वपठिपन्नकास्तु सन्त्येव । जघन्य शरीरपमाणे वर्त्तमाना गर्भजमनुष्याः सम्यक्त्वश्रुतसामायिकयोः पूर्वभति-पन्नकाः संमदन्ति, न तु मतिपयशानकाः । त्रिगव्यूसात्मके उत्कृष्ट्वासीरममाणे वर्त्तमाना मनुष्यास्तु सम्यक्त्वश्रुतसामायिकयोर्थि प्रतिषयनानका भवितुर्महन्ति पूर्वमतिपन्नकास्तु मवन्त्येव जघन्यवरीरप्रधाणा नारकदेवाःतु सम्यक्तवश्रुतयोः पूर्व मतिपन्नकाः संमवन्ति, न तु मतिपयमानकाः मध्यमोत्कृष्टवर्शरम्माणवन्तो नारकदेवास्तु सम्यक्त्वश्चतसामाधिकयोः प्रतिपद्यमानकाः संग्रहन्ति, पूर्वमति-के असंख्यातवें भाग प्रमाण होती है। इन दोनों प्रकार के मान को छोडकर मध्यम शरीर मान में वर्तमान मतुत्य चारों भी सामायिकों के प्रतिपद्यमानक हो सकते हैं। तथा जो इन सःमाधिकों के पूर्वप्रतिप-न्नक मनुष्य होते हैं, वे तो यहां होते ही हैं। जवन्य झरिस्मान में वर्तन मान गर्भजमनुष्य सम्यक्ष्व सामायिक और अुतन्त्राधाधिक इन दो सामायिकों के पूर्वप्रतिपन्नक हो सकते हैं । परन्तु प्रसिपत्ता नहीं हो सकते हैं। तीन कोश की उत्कृष्ट अवगाइनावाछे शरीर में वर्तमान मनुष्य सम्यक्श्वसामायिक और शुतसामायिक के पूर्व-प्रतिपन्नक होते हैं। तथा जधन्यवारीर की अवगढना में वर्तमान नारक और देव ये सम्पक्त्व और ञ्जेंत सामाधिक के पूर्वप्रतिपन्नक हो सकते हैं। प्रतिपर्यमानक नहीं हो सकते। मध्यम तथा उत्कृष्ट इसीहावगाहनावाले नारक और देव ये सम्यवत्व और श्रुतसामाधिक के प्रतिपत्ता हो सकते

પ્રમાણુ હાેય છે. આ અન્ને પ્રકારના માનસિવ ય મધ્યમ શરીરમાનમાં વર્તમાન મનુખ્ય ચારેચારે સામાયિકાના પ્રતિપદ્યમાનક હાેઈ શકે છે. તથા જે આ સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક મનુખ્યા હાેય છે, તે તા અહીં હાેય જ છે. જલન્ય શરીરમાનમાં વર્તમાન ગર્ભજ મનુખ્ય સમ્યક્ત્વ સામાયિક શ્રુત સામાયિક આ બે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક હાેઈ શકે છે, પરંતુ પ્રતિપત્તા હાેઇ શકતા નથી. ત્રણુ ગાઉની ઉત્ધુબ્ડ અવબાહનાવાળા શરીરમાં વર્તમાન મનુખ્ય તા સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિકના પૂર્વપ્રતિપત્નક હાેય છે. તથા જધન્ય શરીરની અવગાહનામાં વર્તમાન નારક અને દેવ આ સમ્યક્ત્વ અને શ્રુત સામાયિકના પૂર્વપ્રતિપન્નક હાેઇ શકે છે. પ્રતિપદ્યમાનક થઈ શકતા નથી. મધ્યમ તથા ઉત્ધૃષ્ટ શરીરાવમાહનાવાળા નારક અને દેવ એ સમ્યક્ત્વ અને શ્રુત સામાયિકના પૂર્વપ્રતિપત્તા હાેઇ શકે છે, પ્રતિપદ્યમાનક હાઇ શકતા નથી. મધ્યમ તથા ઉત્ધૃષ્ટ શરીરાવમાહનાવાળા નારક અને દેવ એ સમ્યક્ત્વ अं तुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

पन्नकास्तु सन्त्येत् । जघन्यशरोरममाणाः पश्चेन्द्रियास्तिर्यश्चस्तु सम्यक्त्वश्चुत्त-सामायिकथोः पूत्रीवतिपन्नकाः संभवन्ति, न तु प्रतिपद्यमानकाः । पङ्गव्यूतात्मको-त्त्रुष्टश्वरीरप्रमाणाः स्थळवरपश्चेन्द्रियास्तिर्याश्चरतु सम्यक्त्वश्चतसामायिकयोः मतिपद्यमानकाः पूर्वपतिपन्नकाश्च भवन्ति ! मध्यमशरीरप्रमाणास्तु पश्चेन्द्रिया-स्तिर्यश्च आवयो र्द्वयोखयागां वा सामायिकानां प्रतिपद्यमानकाः संभवन्ति, पूर्व-मतिपन्नकास्तु जयाणामपि संत्येवेति ॥२४॥

तथा-कृष्णनीलकापोततेजः पद्मशुक्रलक्षणाः पड्लेक्या आश्रित्य क्व कि सामायिकं भवतीति वक्तव्यम् । यथा-कृष्णादिकासु सर्वासु द्रव्यछेक्यः सु वर्शमाना-नारकजीवाः देवजीया सम्यत्तवश्रुतसामायिकयोः मतिएद्यमानका भवन्ति । सन्द्रि-हैं । तथा इनमें इनके पूर्वप्रतिपन्नक जीव तो रहा ही करते हैं । जघन्य द्वारीरावगाहनावाले पंचेन्द्रियतिर्यञ्चसम्यक्त्वसामायिक और श्रुत-सामायिक के पूर्वप्रतिपन्नक हो सकते हैं-प्रतिपत्ता नहीं । छह कोदा की उस्कृष्ट दारीरावगाहनावाले स्थलचर पंचेन्द्रियतिर्यञ्चसम्यक्त्व सामा-पिक और श्रुनसामायिक के प्रतिपत्ता हो सकते हैं और पूर्व प्रतिन्नक होते ही हैं । तथा मध्यमदारीरावगाहनावाले पंचेन्द्रियतिर्यञ्च आदि के दो सामायिकों के, अथवा तीन सामायिकों के प्रतिपद्यमानक हो सकते हैं। तथा इनमें इन सामायिकों के पूर्व प्रतिपन्नक जीव तो होते ही हैं।२४।

तथा-कृष्ण, नील, कापोत, तेजः, पद्म और शुक्ल-इन छह छेइयाओं को आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये-जैसे-कृष्णादिरूप समस्त द्रव्यछेइयाओ में चर्तमान नारक और देवजीव सम्य क्त्वसामायिक और ख़ुतसामायिक इन

અને ગ્રુતસામાયિકના પ્રતિપત્તા હાેઇ શકે છે, તથા આમાં એમના પૂર્વપ્રતિ પન્તક છવા તાં રહે જ છે. જઘન્ય શરીરાવગાહનાવાળા પ'ચેન્દ્રિય તિર્થય સમ્ય-ક્ર્રાવ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિકના પૂર્વપ્રતિપન્નક હાેઈ શકે છે, પ્રતિપત્તા નહીં. ૬ ગાઉની ઉત્કૃષ્ટ શરીરાવગાહનાવાળા સ્થલચર પ'ચેન્દ્રિય તિર્થચ સમ્ય-ક્ર્લ, સામાયિક અને ગ્રુત સામાયિકના પ્રતિપત્તા હાેઈ શકે છે, અને પૂર્વ-ધ્રત્વ, સામાયિક અને ગ્રુત સામાયિકના પ્રતિપત્તા હાેઈ શકે છે, અને પૂર્વ-ધ્રત્વ, સામાયિક અને ગ્રુત સામાયિકના પ્રતિપત્તા હાેઈ શકે છે, અને પૂર્વ-પ્રતિપન્નક હાેય જ છે. તથા મધ્યમ શરીરાવગાહનાવાળા પ'ચેન્દ્રિય તિર્થચ વગેરેના બે સામાયિકાના અથવા ત્રણ સામાયિકાના પ્રતિપદ્યાનાક હાેઈ શકે છે. તથા આમાં આ સામાયિકાને પૂર્વપ્રતિપન્તક જીવા હાય જ છે. હારાશા તથા--કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત, તેજ:. પદ્ય, અને શુકલ આ ૬ લેરયાઓને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાયિક હાેય છે ? આ વિષે પણ કહેવું ભેઇએ. જેમ કૃષ્ણાદિરૂપ સમસ્ત દ્રબ્ય લેરયાએામાં વર્તમાન નારક અને દેવ છવ

## अनुयोगद्वार **स्वै**

तिर्थश्चः, एवं सव्तिइमतुष्याः तेजःपद्मशुक्ररूपशुमद्रव्यलेक्यात्रये वर्त्तमानाः सम्यवत्व-श्रुतसामायिकयोः मतिपद्यमानका भवन्ति देशविरतिसर्वविरतिसामायिकयोः मति-पद्यमानकाः तेजःपद्मशुक्रलेक्यास्वेव भवन्ति । न तु कृष्णनीलकापोतलेक्यासु । चतुर्णांमपि सामायिकानां पूर्वप्रतिपन्नकाः पट्टस्वपि लेक्यासु संभवन्तीति ॥२५॥

तथा-परिणामम्≕अध्यवसायविशेषमाश्रित्य वद्य किं सामायिकं भवतीति बक्तव्यम् । तत्र-ञ्चमश्रुभतररूपतया परिणामे वर्धमाने सति वर्धमानपरिणामा-जीवाअतुर्णी सामायिकानां मध्ये सामायिकत्रयं प्रतिषद्यन्ते, देशविरतिसर्वविरति-

दो सामाकिकों के प्रतिपत्ता हो सकते हैं। संज्ञी तिर्यश्च एवं संज्ञी मनुष्य तेजः पग्म एवं शुक्त इन तीन शुभ द्रव्य छेइयाओं में वर्तमान -सम्पक्ष्वश्चतसामायिक के प्रतिपत्ता हो सकते हैं। देशबिरति-सामायिक, और सर्वविरतिसामायिक इन दो सामायिकों के कृष्ण जील और कापोत छेइयावाछे प्रतिपत्ता-धारक नहीं होते हैं, क्योंकि दो सामायिकों के प्रतिपत्ता-धारक, तेजः पद्म और शुक्लवाछे जीव ही होते हैं। चारों भी सामायिकों के पूर्वप्रतिपन्नक जीव छहों भी छेइयाओं में होते हैं। २५।

ें तथा-परिणाम नाम जीव के अध्यवसाय विशेष का है-सो इस परिणाम नाम को आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये-जब परिणाम शुभशुभतररूप से घढता है-तब उस वर्धमान परिणामबाले जीव चारों सामायिकों के बीच में तीन

સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને યુતસામાયિક આ બે સામાયિકાના પ્રતિપત્તા હાેઇ શકે છે. સંગ્ની તિર્યં'ચ અને સંગ્ની મનુષ્ય તેજઃપદ્મ અને શુકલ આ ત્રણુ શુભ દ્રવ્યલેશ્યાઓમાં વર્તમાન સમ્યક્ત્વ તથા બ્રુતસામાયિકના પ્રતિપત્તા હાઇ શકે છે. દેશવિરતિ સામાયિક અને સવ'વિરતિ સામાયિક આ બે સામાયિકાના કૃષ્ણુ, નીલ અને કાપાત લેશ્યાવાળા પ્રતિપત્તા ધારક હાતા નથી. કેમ કે એ બન્ને સામાયિકાના પ્રતિપત્તા-ધારક, તેજઃ પદ્મ અને શુકલેશ્યાવાળા જીવા જ હાય છે. ચારેચારે સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવ છએ લેશ્યાઓમાં હોઈ શકે છે. ારપા

તથા--પરિણામ નામ છવના અધ્યવસાય વિશેષનું છે. આ પરિણામને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાયિક હાેય છે કૈ આ વિષે પણ કહેવું જોઈએ. . જયારે પરિણામ શુલ, શુલતરરૂપથી વૃદ્ધિ પામે છે, ત્યારે તે વર્ષમાન પરિ- भतुयोगवंन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् 👘 ८३७

सामाथिकयोरेकत्रासंभवात् । एवमेवान्तरकरणादाववस्थितेऽपि छमे परिणामे जीवाश्वतुर्णां सामाथिकानां मध्ये सामाथिकत्रयं मतिपधन्ते । क्षीयमाणे तु शुभे परिणामे न किमपि सामायिकं प्रतिपधन्ते, संह्यिष्टत्वात् । पूर्वप्रतिपन्नकास्तु त्रिष्वपि परिणामेषु वर्त्तन्ते एवेति ॥२६॥

तथा-साताऽसातरूपां वेदनामधिकृत्य क्व किं सामायिकं भवतीति वक्तव्यम्। यथा-साताऽसातरूपायां द्विविधायां वेदनायां वर्त्तभाना जीवाश्वतुर्णां सामायिका-

सामायिकों के प्रतिपत्सा-धारक होते हैं। क्योंकि देशविरतिसामा यिक और सर्वविरति सामायिक इन देा सामायिकों का युगपत् एकत्र अवस्थान होता नहीं है। इसी प्रकार जीवों का शुभ परिणाम जब अन्तःकरण आदि में अवस्थित होता है उस अवस्थित परिणाम के समय जीव चारों सामायिकों के प्रतिपत्ता हे।ते हैं। जब शुभपरि-णामहीयमान होते है तब किसी भी सामायिक के प्रतिपत्ता-घारक नहीं होते हैं। क्योंकि उस समय संहिष्ट परिणाम रहा हैं इन सामा-यिकों के जो पूर्वप्रतिपन्नक हे।ते हैं वे तो इन तीनों भी परिणामों में मौजूद रहा करते हैं। २६।

तथा-साता असातारूप वेदना को आश्रित करके कहां कौन सामा-यिक होता है ? यह भी कहना चाहिये जैसे साता असातारूप दोनों प्रकार की वेदना में वर्तमान-जीव चारों सामायिकों में से किसी एक

ણુામવાળા જીવા ચારચાર સામાધિકાની વચ્ચે ત્રણ સામાધિકાના પ્રતિપત્તા ધારક હોય છે કેમ કે દેશવિરતિ સામાધિક અને સર્વવિરતિ સામાધિક એ બે સામાધિકાનું શુગપત એકત્ર અવસ્થાન હોતું નથી. આ પ્રમાણે જીવાના પરિશામ જ્યારે અન્તઃકરણ આદિમાં અવસ્થિત હોય છે, તે અવસ્થિત પરિ ણામના જીવે! ચઃરેચાર સામાધિકાના પ્રતિપત્તા હોય છે. જ્યારે શુભપરિણામ હીયમાન હાય છે ત્યારે કાેઈપણ સામાધિકાના તે પ્રતિપત્તા ધારક હાેતા નથી. કેમ કે તે વખતે સંક્લિષ્ટ પરિણામા રહ્યા કરે છે. આ સામાધિકાના જે પૂર્વપ્રતિપન્નકા હોય છે, તેઓ તા આ ત્રણુ પરિણામામાં વિદ્યમાન રહે છે. ાાર દા તથાઃ--સાતા અસાતારૂપ વેદનાને આશ્રિત કરીને કથાં કશું સામાધિક હોય છે ? આ વિષે પણ કહેવું જોઈએ. જેમ સાતા અસાતારૂપ ખન્ને પ્રકારની વેદનામાં વર્તમાન જીવે! ચારે સામાધિકામાંથી કાેઈ એક સામાધિકના

| अनुयोगद्वां | ৰেঙ্গ |
|-------------|-------|
|-------------|-------|

नामन्यतमत् सामायिकं मतिषद्यन्ते, पूर्वप्रतिपन्नका अपि चतुर्णौं सामायिकानां संभवन्तीति ॥२७॥

तथा-सम्रुद्धातकर्माश्रित्य क्व किं सामायिकं भवतीति वक्तव्यम् । यथा-सम् =एकी नावेन, उत्≕गावरुपेन वेदनाकपायाधनुभवपरिणामेन सहैकी भावमापन्नस्य जीवस्य वेदनीयादिकर्मपुद्रलानां हननं-सम्रुद्धातः । स च-केवळि सम्रुद्धात-कषायसम्रुद्धात-मरणसम्रुद्धात-वेदनासम्रुद्धातवैक्रियसम्रुद्धात -तैनससम्रुद्धाताः हारकसम्रुद्धातभेदेन सप्तविधः । उक्तंच-

> 'केवळिकसायमरणा, वेयणवेउव्वितेय आहारे। सत्तविह सम्रुग्धाओ, पन्नत्तो चीयरागेहि'॥१॥

सामायिक के प्रतिपत्ता-धारक होते हैं। यहां पूर्वप्रतिपन्नक भी चारों सामायिकों के हो सकते हैं।२७।

तथा-समुद्धातकर्म को आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है? यह भी कहना चाहिये-वेदनाकषाय आदि के अनुभवरूप परि-णाम के साथ एक भाव को प्राप्त हुए जीव के द्वारा जो वेदनीयादि कर्मपुद्रलों का हनन होता है उसका नाम समुद्धात है। तात्पर्य इसका यह है कि मूल दारीर को न छोड कर वेदनादिकारणों के उपस्थित होने पर आत्मा के कुछ प्रदेशों बाहर निकालना इसका नाम समुद्धात है। यह समुद्धात केवलि समुद्धात, कषाय समुद्धात, मारणान्तिकसमु-द्धात, वेदनासमुद्धान, वेकिय समुद्धात, तैजस समुद्धात और आहारकसमुद्धात के भेद से सात प्रकार का होता है। ये सात प्रकार ही 'उक्त'च करके' केवलि कसाय ? इत्यादि गाथा द्वारा कहे गये हैं।

પ્રતિપત્તા-ધારક હાય છે. અહીં પૂર્વપતિપન્નક પશુ ચારેચાર સામાયિકાના સંભવી શકે છે. હારણા

તથા- -સમુદ્ધાત કર્મને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાયિક હોય છે ! આ વિષે પણ કહેવું એઇએ. વેદના કષાય આદિના અનુભવરૂપ પરિણામની સામે એક ભવને પ્રાપ્ત થયેલ જીવ વડે જે વેદનીય વગેરે કર્મપુદ્દગલાનું હનન હોય છે, તેનું નામ સમુદ્ધાત છે. તાત્પર્ય આતું આ પ્રમાણે છે કે મૂલ શરીરને ન છેાડતાં વેદનાદિ કારણે! જ્યારે ઉપસ્થિત થાય છે ત્યારે આત્મા કેટલાક પ્રદેશોને બહાર કાઢ છે તેનું નામ સમુદ્ધાત છે. આ સમુદ્ધાતના કેટલાક પ્રદેશોને બહાર કાઢ છે તેનું નામ સમુદ્ધાત છે. આ સમુદ્ધાતના કેટલાક પ્રદેશોને બહાર કાઢ છે તેનું નામ સમુદ્ધાત, વેદના સમુદ્ધાતના કેટલા સમુદ્ધાત, કબાય સમુદ્ધાત, મરણ સમુદ્ધાત, વેદના સમુદ્ધાત, વૈકિય સમુદ્ધાત, તૈજસ સમુદ્ધાત અને આહારક સમુદ્ધાતના લેદથી સાત પ્રકાશ હોય છે. આ સાત પ્રકારો જ 'ઉકતંચ કરીને' 'केवજિક્યાય૰' વગેરે ગાથા

### अनुयोगवन्द्रिका टीका सूच २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिइएणम् ८३९

छाया-केवलिकपायमरणानि वेदनावैक्रियतेजआहाराः। सप्तविधः सम्रुद्घातः मज्ञप्तो वीतरागैः ॥ इति ।

तस्मिन् सम्रुद्धाते एव कर्म=क्रिया-सम्रुद्धातकर्म । उत्र केवर्ट्यादिसप्तविधसम्रु द्धातेन समग्रहता न किमवि सामायिक मतिषद्यन्ते । पूर्वमतिगन्नकविषये त्वेवं विज्ञेयम्-केवलिसमुद्धातेन समवहताः सम्यक्त्वचारिवेति सामायिकद्वयस्य पूर्वमतिपन्नका मचन्ति । आहारकसम्रुद्धातसमवहता देशविरतिरहितमामा-यिकत्रयस्य पूर्वमतिपन्नका मवन्ति । शेष समुद्धातसमवहताम्तु देशविरतिरहित-सामायिकत्रयस्य सर्वदिरदिरहितसामायिकत्रयस्य वा पूर्वमतिपन्नका भवन्ति । एमिः सप्तभिः समुद्धातेरसमबहतास्तु चतुर्णामपि सामायिकानां मतिपद्यमानकाः पूर्वमग्रिपन्नकाश्र मवन्तीति ॥२८॥

इन सात प्रकार के समुद्धात कर्म से जो जीव समवहत होते हैं-अर्थात् जो जीव इन सात प्रकार के समुद्धातों को करते हैं वे जीव किसी भी सामायिक के प्रतिपत्ता घारक नहीं होते हैं पूर्वप्रतिपन्नक जीबों के विषय में इस प्रकार जानना चाहिये-जे। केवलिसमुद्धात करते हैं वे सम्पक्ष्यसामायिक और चारिन्नसामायिक के पूर्वप्रति-पन्नक होते हैं। जो आहारक्ससपुद्धात करते हैं, वे देशबिरति सामायिक को छोडकर अवशिष्ट तीन सामायिकों के पूर्वप्रतिपन्नक होते हैं। इन दो समुद्धातों के अतिरिक्त जो पांच समुद्धातों से सम-बहत होते हैं, ऐसे जीव देशविरतिसामायिक से रहित तीन सामा यिकों के अथवा क्षर्वविरतिसामायिक से रहित तीन सामा यिकों के अथवा क्षर्वविरतिसामायिक से रहित तीन सामा यिकों के अथवा क्षर्वविरतिसामायिक से रहित तीन सामा कि होते हैं, ऐसे जीव देशविरतिसामायिक से रहित तीन सामा कि की बे वा को हो हन सात समुद्धातों से असमवहत होते हैं, वे जीव तो चारों भी सामाधिकों के प्रतिपद्यमानक और पूर्वप्रति-नक होते हैं। २८।

વડે કહેવામાં આવ્યા છે. આ સાત પ્રકાશના સમુદ્ધાત કમ<sup>8</sup>થી જે જીવે આ સાત પ્રકારના સમુદ્ધાતાને કરે છે, તે જીવેા કાઇ પણ સામાયિકના પ્રતિપત્તાધારક હોતા નથી. પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવેાના સંખંધમાં આ રીતે જાણું અઈએ. જે કેવલિ સમુદ્ધાત કરે છે, તે સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને ચારિત્ર-સામાયિકના પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય છે. જે આહારક સમુદ્ધાત કરે છે, તે દેશ વિરતિ સામાયિક સિવાય અવશિબ્ટ ત્રણ સામાયિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક હોય છે. આ બે સમુદ્ધાતા સિવાય જે પાંચ સમુદ્ધાતા વડે સમવહત હેય છે, એવા જીવ દેશવિરતિ સામાયિકથી અથવા સર્વવિરતિ સામાયિકથી રહિત ત્રણ સામ યિકાના પૂર્વપ્રતિપન્નક હોય છે. જે આ સાત સમુદ્ધાતાથી મસમવહત હાય છે તેવા જીવા તા ચારે પ્રકારના સામાયિકાના પ્રતિપદ્ધ-માનક અને પૂર્વપ્રતિપન્નક હોય છે. ારડ્યા

#### (yo

### मनुयोगद्वारस्त्रे

तथा-द्रव्धतः सामान्येन सर्वकर्मदछिकानां, विशेषेण तु चतुर्विधसामायिका-वरणरूपद्वानावरणमोद्दनीयकर्मदछिकानां निर्देष्टनं=निर्जरणं, भावतस्तु क्रोधाद्य-ध्यवसायानां निर्वेष्टनं=निर्जरणं चाश्चिरप वर्वकि सामाधिकं भवतीति वक्तव्यम्। यथा-द्रव्यतः सामान्येन सर्वकर्मदछिकानां निर्वेष्टने, विशेषेग चतुर्विधसामा-यिकावरणरूप ज्ञानावरणमोद्दनीयकर्मदछिकानां निर्वेष्टने, भावतस्तु क्रोधाद्य-ध्यवसायानां निर्जग्णे वर्त्तमाना जीवाश्वतुर्णीं सामाधिकानां मध्येऽन्यत्तम्त् सामा-यिकं प्रतिपद्यन्ते, पूर्वप्रतिपन्नकारतु सन्त्येवेति मद्दश्वा

.तथा--उद्वर्त्तनमाश्रित्य का कि सामायिक मदतीति वक्त∝पम् । यथा≁नरका

तथा-निर्वे छन-निर्जरा- रहप की अपेक्षा से-सामान्यतः समस्त-कर्मदछिकों की, और विंदोपरूप से चारों प्रकार के सामायिक को आवरणकरनेवाछे ज्ञानावरण और मोहनीय कर्म के दछिकों की निर्जरा को आश्रित करके तथा भाव की अपेक्षा से-कोधादिक भाव कर्मों की निर्जरा को आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है ? यह भी कहना चाहिये-जैसे सामान्यतः सव कर्म दछिकों की निर्जरा में, विद्यो-वतः चारों प्रकार के सामायिक को आवृत करनेवाछे ज्ञानावरण और मोहनीय कर्म के दछिकों कि निर्जरा में, तथा भावकर्मरूप कोधादिक अध्यवसायों की निर्जरा में वर्तमान जीव चारों भी सामायिकों के बीच में से किसी एक सामायिक के प्रतिपत्ता-घारक हो सकते हैं। तथा पूर्वप्रतिपन्नक जीव तो यहां होते ही हैं॥ २९॥

तथा-उदर्र्स को आश्रित करके कहां कौन सामायिक होता है?

તથ:--નિવેધ્ટન-નિર્જરા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ સામાન્યતઃ સમસ્ત કમ<sup>4</sup>-દલિકેાની અને વિશેષ રૂપથી ચારે પ્રકારના સામાયિકને આવરણ કરનારા જ્ઞાનાવરજ્ય અને માહેનીય કર્મના દલિકેાની નિર્જરાને આશ્રિત કરીને તથા ભાવતી અપેક્ષાએ ક્રોધાદિક ભાવકર્માની નિર્જરાને આશ્રિત કરીને કયાં કર્યું સામાયિક દ્વાય છે ! આ વિષે પણ કહેવું જોઇએ. જેમ સામાન્યતા સર્વ કર્મ દલિકાની નિર્જરામાં, વિશેષતા ચારે પ્રકારના સામાયિકાને આવૃત્ત કરનારા જ્ઞાનાવરણ અને માહેનીય કર્મના દલિકાની નિર્જરામાં, તથા ભાવકર્મ રૂપ કાધાદિક અધ્યવસાયાની નિર્જરામાં વર્તમાન જીવા ચારેચાર સામાયિકામાંથી કાઇ એક સામાયિકના પ્રતિપત્તા-ધારક હોઇ શકે છે. તથા પૂર્વ પ્રતિપન્નક જીવા તો અહીં સંભવી શકે છે. ારદ્યા

તથા ઉદ્દવૃતને આશ્રિત કરીને કયાં કશું સામાયિક હોય છે ? આ વિષે

#### अनुयोगधन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

दुद्दृत्तः कदाचित्तिर्यभूत्यन्नः सर्वविरतिसामायिकरद्वितं सामायिकत्रयं मतिपधते, कदाचित्तु मनुष्येषूत्पन्नश्रस्वार्थपि सामायिकानि मतिपद्यते । पूर्वमतिपन्नस्तु सम्यक्त्वश्चतेति सामायिकद्वयस्थेव । तिर्यंग्गतेरुद्दृत्तो मनुष्यादिघूत्वन्नः कदाचित्ततृष्टयं, कदाचित्त्रयं, कदाचिद्द्वयं वा सामायिकं मतिपधते । पूर्वमति-पद्यक्रस्तु सामायिकत्रयस्य । मनुष्येभ्य उद्वृत्तनो देवनारकेषु समुत्यन्न आधसामा यिकद्वयस्य प्रतिपद्यमानको भवति, पूर्वमतिपन्नश्च सामायिकचतुष्टयस्य, तिर्यश्च-

यह भी कहना चाहिये-जैसे नरक से उद्युत्त-निकला हुआ- जीव यदि कदाषित तिर्यओं में उत्पन्न हो जाता है, तो वह सर्वविरति सामा-यिक को छे।डकर तीन सामायिकों का प्रदिपत्ता-धारक हो सकता है। यदि कदाचित् वह मनुष्पों में उत्पन्न हो जाता है तो वह चारों भी सामायिकों का प्रतिपत्ता हो सकता है। पूर्ववतिपन्न वह जीव तो सम्पक्ष्यमामायिक और खुतसामायिक इन दो का ही होता है। तिर्यञ्चगति से निकला हुआ जीव यदि मनुष्य आदिकों में उत्पन्न होता है तो वह कभी चारों, कभी तीन अथवा कदाचित् दो सामा-यिकों का प्रतिपत्ता हो सकता है। भौर वह यदि पूर्व प्रतिपन्नक होता है, तो तीन सामायिक का हो सकता है। मनुष्य पर्याव से उद्वृत्त होकर देव और नारकों में उत्पन्न हुआ जीव आदि के दो सामायिकों का प्रतिपत्ता-धारक हो सकता है। तथा यदि वह पूर्व प्रतिपन्नक होन को चार सामायिक का हो सकता है। तथा यदि वह पूर्व प्रतिपन्नक हो-तो चार सामायिक का पूर्ववतिन्नक हो। सकता है। तथा यदि वह पूर्व प्रतिपन्नक हो-

પણ કહેવું નેઇએ. જેમ નરકથી ઉદ્વત્ત એટલે કે નિસત-જીવને કઠાચિત્ તિર્થં ચોમાં ઉત્પન્ન થાય તો તે સવ<sup>6</sup>વિરતિ સામાયિકાને છેાડીને ત્રણ સામાયિકાના પ્રતિપત્તા-ધારક સંભવી શકે છે. ને કદાચિત્ તે મનુષ્યામાં ઉત્પન્ન થઈ જાય છે તા તે ચારેચાર સામાયિકાના પ્રતિપત્તા હોઈ શકે છે. પૂર્વં પ્રતિપન્ન તે જીવ તો સમ્યકૃત્વ સામાયિક અને યુત સામાયિક એ બન્નેના જ હોઇ શકે છે. તિર્યં ચગતિથી નિસૃત જીવ ને મનુષ્ય આદિકામાં ઉત્પન્ન થાય છે તો તે કાઈ વખતે ચારેચાર, કેહ વખતે ત્રણ અથવા કઠાચિત્ એ સામાયિકોના પ્રત્તિપત્તા થઈ શકે છે. અને તે ને પૂર્વં પ્રતિપન્નક હોય છેતા ત્રણ સામાયિકના હોઇ શકે છે. મનુષ્ય પર્યાયથી ઉદ્વૃત થઈને દ્વેવ, અને નારકોમાં ઉત્પન્ન થયેલ જીવ વગેરેના એ સામાયિકોના પ્રતિપત્તા- પારક હોઇ શકે છે. તથા ને તે પૂર્વં પ્રતિપત્ત્નક હોય તે ચાર સામાયિકોના પ્રતિપત્તાક અર શ્વે ૮૪ર

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

त्पन्नः सर्वविरतिसामाथिकरदितसामाथिकवयस्य प्रतिपद्यमानको भवति, पूर्व-प्रतिपन्नकश्व चतुर्णाम् । मनुष्येषु सग्रुत्पन्नश्वतुर्णां सामायिकानां प्रतिपद्यमानकः पूर्वप्रतिपद्यश्व लभ्यते । देवेभ्य उदहत्तस्तियेक्षत्पन्नः सर्वं विरतिसामायिकरदित सामायिकत्रयस्य प्रतिपद्यमानको भवति, पूर्वं प्रतिपन्नकश्व सामायिकद्वयस्य, मनुष्येषूरपन्नः सामायिकचतुष्टयस्य प्रतिषयमानको भवति, पूर्वप्रति, पूर्वप्रतिपन्नकरत्तु सामायिकद्वयस्येति ॥३०॥

तया-आस्तवकरणं = सम्यवस्वादिसामायिकावारकमिध्यास्वमोहनीयादिकं खस्पन्न यदि वह हो तो सर्वविरति सामाधिक को छोडकर तीन सामा यिक का वह प्रतिपत्ता हो सकता है। तथा यदि वह पूर्वप्रतिपन्नक हो नो चार सामायिक का पूर्वप्रतिपन्नक हो सकता है। यदि मनुष्वपर्धाय से उद्धुत्त होकर मनुध्पपर्धाय में उस्पन्न हुआ हो ते। चारों सामा-यिकों का प्रतिपता हो सकता है और चारों ही सामायिको का पूर्वप्रति-पन्नक ..होता है। देवपर्याय से उद्घुत्त होकर तिर्यञ्जपर्धाय में उत्पन्न हुआ जीव सर्वविरतिसामायिक को छे।इकर तीन सामा-यिक का वह प्रतिपत्ता हो सकता है, और चह यदि पूर्वप्रतिपन्नक हो तो दो सामायिक का पूर्वप्रतिन्नक होता है। यदि वह मनुष्य पर्याय में उत्पन्न हुआ जीव सर्वविरतिसामायिक को छे।इकर तीन सामा-यिक का वह प्रतिपत्ता हो सकता है, और चह यदि पूर्वप्रतिपन्नक हो तो दो सामायिक का पूर्वप्रतिन्नक होता है। यदि वह मनुष्य पर्याय में उत्पन्न हुआ होनो वह चारों मामायिकों का प्रतिपत्ता हो सकता है और यदि वह पूर्वप्रतिपन्नक हो तो दो सामायिको का पूर्वप्रतिपन्नक हो सकता है॥ ३०॥

आस्रवकरण-सम्पर्कत्व आदि चार सामायिक के आवारक (आच्छा-હોઈ શકે છે. તિર્ચ વ્યાયમાં જો તે ઉત્પન્ન થાય તા સર્વવિસ્તિ સામાયિકને ત્યજીને ત્રણુ સામાયિકના તે પ્રતિપત્તા હોઇ શકે છે, તેમજ જો તે પૂર્વ પ્રતિ પન્ન હોય તા ચાર સામાયિકના પૂર્વ પ્રતિપત્ત હોઇ શકે છે. જે મનુષ્ય પર્યાયથી ઉદ્વૃત થઇને સામાયિકોના પ્રતિપત્તા હોઇ શકે છે અને વારચાર સામાયિકોના પૂર્વ પ્રતિપન્નક હોઇ શકે છે. દેવ પર્યાયથી ઉદ્વૃત થઇને તિર્ય વપર્યાયમાં ઉત્પન્ન થયેલ જીવ સર્વ વિરતિ સામાયિકને છેાડીને સામાયિકના તે પ્રતિપત્તા-ધારક હોઈ શકે છે, અને તે જો પૂર્વ પ્રતિપત્નક હોય તા બે સામાયિકના પૂર્વ-પ્રતિપત્તક હાય છે. જો તે મનુષ્ય પર્યાયમાં ઉત્પન્ન થયેલ હોય તા તે વારવાર સામાયિકોના પ્રતિપત્તા હોઇ શકે છે અને જો તે પૂર્વ પ્રતિપત્તક હોય તા બે સામાયિકોના પૂર્વ પ્રતિપત્તક હોઈ શકે છે ગાઉભા

આસ્વકરણ સગ્યક્ત્વ વગેરે ચાર સામાયિકતા આવારક (આચ્છાદક) જે

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

૮૪૨

कर्म आश्रित्य क्व कि सामाधिकं गवतीति वक्तव्यम् । य्था~आस्रवकरणे वर्त्तमानो जीवश्वतुर्णी सामापिकानां न किमपि सामाधिकं प्रतिपद्यते । पूर्वमतिपन्नकस्तु चतुर्णामपि सामायिकानां संभवतीति ॥३१॥

तथा-अलङ्कारं=कटककुण्डलकेयूरदारकङ्कणवस्तादिकमाश्रित्य क्व किंसामायिकं मवतीति वक्तव्यम् । यथा-अलङ्कारे परित्यक्तेऽपरित्यक्ते परित्यज्यमाने वा सति जीवश्रतुर्णामपि सामायिकानां पतित्त्वमानकः पूर्वपतिपन्नकश्वापि भयतीति॥३२॥

तथा-शयनमासनं स्थानं चङ्क्रमणं चेति चतुर्णां द्वाराणामन्यतमद् एकैक-द्वारमाश्रिश्य क्व किं सामायिकं मवतीति चक्तव्यम् । यथा-शयने आसने स्थाने चङ्क्रमणे च परिस्थक्तेऽपरित्यक्ते परित्यज्यमाने वा सति जीवस्थतुर्णां सामायि-कानां प्रतिपद्यमानकः पूर्वं मतिपन्नकथापि संभवतीति । ॥३३॥३४॥३५॥३६॥

दक) जो मिध्याक्ष्वमोहनीय आदि कर्म हैं - उन कर्मों को आश्रय करके 'कहां कौन सामायिक होता है ?' यह भी कहना चाहिये ! जैसे आस्रवकरणमें वर्तमान जीव चारों सामायिकों में से किसी भी सामा-यिक का प्रतिपत्ता नहीं होता है । तथा ऐसा जीव पूर्वप्रतिपन्नक तो चारों ही सामायिको का हो सकता है । ३१।

तथा-अलंकार-कटक-कुण्डल, केयूर, हार, कङ्कण, और वस्त्र आदि को आश्रित करके 'कहां कौन सामायिक होता है ?' यह भी कहना चाहिये।

इन चारों दारों में भी एक एक को छेकर कहे। कौन सामाधिक होता है-यह भी कहना चाहिये जैसे शायन ३३, आसन ३४, स्थान ३५, और चंक्रमण ३६, ये छे।ड दिये गये हो अथवा नहों छे।डे गये हो या भिथ्यात्व भार्डनीय वगेरे ४भे छे, ते ४भीने आश्रय धरीने '४यां ४र्द्ध सामा-यिइ होय छे ?' आ विषे पखु अंडेवु' लेई એ. आस्त्रवधरखुमां वर्तभान छव आरेबार सामायिशेमांथी अंध पखु सामायिइने। प्रतिपत्ता होई शई नहि. तेमक भेवे। छव पूर्वप्रतिपन्न ते। बारेबार सामायिशेने। होई शई छे. 1391 तथा-अह'शर-४२४, ४ देव, हेयूर, हार, ४ इछ भने वस्त विगेरेने आश्रित धरीने 'इयां इयु' सामायिइ होय छे ?' आ विषे पछ इहेवु' लेई से. 113211

કરીને 'ક્યાં કશું સામાયિક હાય છે ?' આ વિધ પણ કહવું ભઇ એ. ાઉરા તથા એ સારેચાર દ્વારામાં પણ એક-એકને લઈને 'કર્યા કશું સામાયિક હોય છે !' આ વિધે પણ કહેવું જોઈએ. જેમ શયત૩૩, આસન૩૪, સ્થાન૩૫ અને ચંક્રમણ૩૬, આ બધાં ત્યજી દીધાં છે અથવા ત્યજી દીધાં ન હાેય અથવા ત્યજવામાં આવી રહ્યા હોય તાે એવી સ્થિતિમાં વર્તમાન જીવા સારે

| - L |   |
|-----|---|
|     | • |
|     |   |
| ~ . |   |
|     |   |
|     |   |

#### थ<u>न</u>ुयोगद्वार**स्**त्रे

इति पोडशद्वारस्य पडत्रिंशदन्तरद्वाराणि समाप्तानि ।३६। इति पोडशं मूल द्वारम् १६ ।

अय सप्तदर्श मूलद्वारमाह-

केषु द्रव्येषु पर्यायेषु च सामायिकं लभ्यते इति वक्तव्यम् ।

यया-सर्वेषु द्रव्येषु सर्वेषु पर्यायेषु च सम्यक्त्वसामायिकं लभ्यते, सर्वद्रव्य-पर्यायश्रद्धानरूपत्त्वात्तस्य श्रुतसामायिकं सर्वेषु द्रव्येषु लभ्यते, सर्वपर्यायेषु तु न लभ्यते, श्रुतस्याभिलाप्यविषयस्वात्, पर्यायस्य चाभिलाप्यानमिष्ठाप्यविषय-त्वात् । चारित्रसामायिकमपि सर्वद्रव्येषु लभ्यते न पुनः सर्वपर्यायेषु देशविरति सामायिकं तु सर्वद्रव्येषु सर्वपर्यायेषु चापि नोपलभ्यते । तदुक्तम्-

छोडे जा रहे हों तो, ऐसी स्थिति में वर्तमान चारों सामायिकों का प्रतिपत्ता हो सकते है। और पूर्वप्रतिपन्नक भी हो सकते हैं। इस प्रकार यहां तक सोलहवें बार के ३६ अन्तरबार समाप्त हुए ।३२से३६।

ચાર સામાયિકાના પ્રતિપત્તા હાેઈ શકે છે અને પૂર્વપતિપન્નક પણ હોઈ શકે છે. આ પ્રમાણે અહીં સુધી સાળમાં દ્વારના ૩૬ અંતર દ્વારા સમાપ્ત થયા ા૩૨ થી ૩૬ા

કયા દ્રગ્યામાં અને કઇ પર્યાયામાં સામાયિક પ્રાપ્ત થાય છે આ ૧૭ મું મૂલદ્વાર છે. સૂત્રકાર હવે તે વિષે ચર્ચા કરતાં કહે છે કે-સવ<sup>°</sup> દ્રવ્યામાં અને સર્વ પર્યાયામાં સમ્યક્ત્વ જે સામાયિક હોય છે તે સમસ્ત દ્રવ્ય અને સમસ્ત પર્યાયના શ્રદ્ધાન રૂપ હોય છે. શ્રુતસામાયિક જે હાય છે તે સમસ્ત દ્રવ્યામાં તા પ્રાપ્ત થાય જ છે પરંતુ સમસ્ત પર્યાયામાં નહિ કેમ કે પર્યાયા અભિલાપ્ય અને અનસિલાપ્યના સેદથી બે પ્રકારના હોય છે. જે અભિલાપ્ય અથયિ છે, ભ્રુત તેમને વિષય બનાવે છે, અનભિલાપ્ય પર્યાય अनुयोगबन्द्रिका टोका स्त्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् ८४५

'सव्यगयं सम्मत्तं, सुगचारित्ते न पद्धवा सब्वे । देसविरइं पडुच, दोण्ट वि पडिसेद्दणं कुज्जा ॥१॥ छाया-सर्वं गतं सम्यक्त्वं, श्रूतचारित्रे न पर्थवाः सर्वे ।

देशविरति प्रतीत्य, द्वयोरपि (सर्व द्रव्यसर्व पर्यापयोरपि) मतिषेधनं कुर्यात्। ॥१॥ इति सप्तदशं द्वारम् ॥

तथा-सामायिकं कथं लभ्यते ? इत्पपि वक्तव्यम् । यथा-मनुष्यत्वम् , आर्थक्षेत्रं, जातिः, कुलं, रूपम् , आरोग्यम् , आयुष्कम् , बुद्धिः, धर्मश्रवणम् , धर्मावग्रहः=वर्मावधारणं, श्रदा, संयमश्चेत्येतानि द्वादशस्यानानि लोके सुदुर्ल-मानि । एतदवाप्तौ जीवः सामायिकं छभते इति । तदुक्तम्-

माणुस्स-खेत-जाई कुल्रह्वारोग्गमाउयं बुद्धों। सवणो वग्गइसद्धा संजमो य छोगम्मि दुल्हाइं। १॥'

है अनभिटाप्य पर्यायों को नहीं। चारित्ररूप जो सामायिक है-वह भी समस्त द्रव्यों में तो पाया जाता है-परन्तु समस्त पर्यायों में नहीं। देशविरतिसामायिक जो है वह न ते। सर्वद्रव्यों में पाया जाता है और न सर्वपर्यायों में ही पाया जाता है।

तदुक्त'-'सब्यगयं सम्मत्तं सुयचरित्ते न पडजवा सब्वे' इत्यादि गाथा का भावार्थ यही पूर्वोक्त रूप से है।---

अष सूत्रकार अठारहवां द्वार कहते हैं-मामायिक जीव कैसे प्राप्त करता है-तो इसके विषय में यह कहा गया है कि मनुष्यश्व आर्यक्षेत्र, जाति, कुरु, रूप आरोग्य, आयुष्क, बुद्धि, धर्मश्रवण, धर्मावधारण, श्रद्धा, और संवम ये १२ स्थान लोक में बहुन हो अधिक दुर्लभ हैं। इनकी प्राप्ति होने पर जीव मामायिक को पाता है। तदुक्तम्-माणुस्स-खेल जाई कुलरूबारोग्गमाउयं बुद्धी' इत्यादि गाधा द्वारा यही पूर्वोक्त

ને નહિ ચારિત્રરૂપ જે સામાયિક છે તે પણ સમસ્ત દ્રવ્યામાં તા પ્રાપ્ત થાય જ છે પરંતુ સમસ્ત પર્યાયામાં નહિ દેશવિરતિ જે છે તે ન તા સર્વ દ્રવ્યામાં પ્રાપ્ત થાય છે અને ન સર્વ પર્યાયામાં પ્રાપ્ત થાય છે.

तदुध्तंच-''सब्वगयं सम्मत्तं सुयचारित्तेन पडन्नवा सब्वे'' वजेरे आथाने। कावार्थं भूवींक्रा ३५मां क छे.

હવે સૂત્રકાર અઢારમાં દ્વાર વિષે કહે છે. સામાચિક જીવ કેવી રીતે પ્રાપ્ત કરે છે, તાે આ સંખધમાં આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે કે મનુ-ખાતવ આર્યક્ષેત્ર, જાતિ, કુળ, રૂપ, આરોગ્ય, આયુષ્ક, ખુદ્ધિ, ધર્મ શ્રવણ પ્રમાવધારણ, શ્રદ્ધા અને સંચમ આ ૧૨ સ્થાનાે લાેકમાં એકદમ દુર્લલ છે. એમની પ્રાપ્તિ થવાથી જીવ સામાચિકને પ્રાપ્ત કરે છે. તદુકતમ્-''માળુસ્સલેસ્ટ

# अनुयोगद्वारस्त्रे

छाया-मानुष्यक्षेत्रजातयः कुलरूपारोग्यम् आयुष्कं बुद्धिः । अवणात्म्रद्दश्रद्धा संयमश्च लोके दुर्ल् मानि ॥१॥ इति । सम्मायिकपाप्तौ मानुष्यादयो हेतुरिति गाथाभिषायः । इत्यष्टादर्शं द्वारम् ॥१८॥

तथा-तल्लब्धं सामायिकं किंगच कालं भदतीत्यपि वक्तव्यम् ।

यथा-सम्ययः बश्रुतसामायिकयोर्रुव्धिमङ्गीकृत्य पूर्वं कोटीपृथक्त्वाधिकानि षद्षेटितागरोपमाणि उत्कृध्टा स्थिति भैवति। देशविरतिसर्वं विरतिसामायि-कयोर्लविभमङ्गीकृत्य देशोनां पूर्वं कोटीमुस्कृष्टा स्थितिभवति । सामायिकत्रयस्य छवित्रमाश्रित्य जवन्या स्थितिरन्तमु हुर्तं भवति । सर्वविरदिसामायिकस्य तु जघन्गास्थितिरेकसमयम् । चारित्रयरिगामारम्मसमयानन्धरमेवायुष्कक्षयसंभ-बात प्रकट की गई है। तार्ह्य कहने का यह है कि सामाधिक की प्राप्ति में ये मनुष्वस्व आदि हेतू होते हैं। तथा सामायिक की स्थिति कितनी है यह जो १९ वां दारे है वह भी कहना चाहिये-जैसे-सम्प-क्रवसामायिक और अन्तसामायिक इनकी लब्बि की अपेक्षा इन दोनों सामायिकों की उत्कूछस्थिति पूर्वकोटि पृथकत्व अधिक ६६ सागरो-पम प्रमाण है। देशबिरति, सर्वविरतिसामायिकों की लब्धि की अपेक्षा इन दोनों सामायिकों की उल्कृष्ट स्थिति देशोन एक पूर्व-कोटि की है। तथा सामायिकत्रयकी लब्बि की अपेक्षा इन तीनों सामाधिकों की जबन्यस्थिति अं र्मुहर्त्त की है। सर्वविरति सामायिक की जघन्य स्थिति एक समय की है। क्यों चारित्रपरिणाम के आरम्म के समय के अनन्तर ही आयुष्क क्षत हो सकता है। उपयोग की अपेक्षा-जाईकुडरूवारोग्गमाडयं बुद्धी" ઇત્યાદિ ગાયા વડે એજ પુર્વોકત વાત પ્રકટ કરવામાં આવી છે તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે સામાયિકની પ્રાપ્તિમાં મનુખ્યત્વ વગેરે બધાં હેતુ રૂપ હોય છે. તથાં સામાયિકની સ્થિતિ કેટલી છે. આં જે ૧૯ મું દાર છે તે પશુ કહેવું જોઇએ. જેમ સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને યુત સામાયિક એમની લબ્ધિની અપેક્ષાએ એ બન્ને સામાયિકોની ઉત્કષ્ટસ્થિતિ પૂર્વજોઝિ પૃથક્ત્વ અધિક ૬૬ સાગરાયમ પ્રમાણ છે. દેશવિત્તિ અને સર્વવરેતિ સામાયિકોની લખ્ધિની અપેક્ષા એ બન્ને સામાયિકોની **ઉત્કષ્ટસ્થિતિ દેશાન એક પૂર્વ કાટિની છે. તથા સામાયિકત્રયની લ**ખ્ધિની અપેક્ષાએ ત્રણ સામાયિકોની જઘન્યસ્થિતિ અન્તર્મુહુર્ત્તની છે. સર્વવિરતિ સામાયિકની જવન્યસ્થિતિ એક સમયની છે કેમ કે ચારિત્ર પરિણામના આર'લના સમયની પછી જ આયુષ્કના ક્ષય થઇ શકે છે. ઉપયાગની એપેક્ષા સમસ્ત આયુષ્કો-

| अनुयोग <b>र्वान्द्रका ठीका स्</b> त्र | રષ્ઠઽ | अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् | ୧୫୬ |
|---------------------------------------|-------|-----------------------------|-----|
|---------------------------------------|-------|-----------------------------|-----|

वात् । उपयोगतग्तु सर्वेषां सामापिकानाम् अग्तर्ग्वहूर्त्त स्थितिः । नानाजीवानां तु सर्वाणि सामापिकानि सर्वाद्धेति । तदक्तमू~

'सम्मत्तरस सुयरस य, छावद्वी सागरोवमाइं ठिई । सेसाण पुब्बकोडी, देखणा होइ उकोसा ॥ १ ॥ अंतो सुहुत्तमित्तं, जहत्वत्रो चरणमेगसमयं तु । उत्रत्रोगंतसुहुत्तं, नानाजीवाण सब्बद्धं ॥२॥' छाया-सम्यत्स्वस्य अुत्रस्य च, पट्रपष्टि सागरोपमाणि स्थितिः । होषयोः पूर्वकोटी देशोना भवति उल्क्रष्टा ॥१॥ अन्तर्भु हूर्त्तमात्रं जधन्यतश्वरणमेकसमयं तु ।

उपथोगादन्तमु हुनै, नानाजीवानां सर्वाद्धा ॥२॥ इति । इत्येकोनर्विशं द्वारम्। तथा-सम्यवःवादि सामायिकानां वित्रक्षितसमये प्रतिपधमानदाः पूर्व प्रति-पन्नकाः प्रगतिताश्च कतिः=क्षियन्तो भवन्तीति वक्तव्यम् । यथा-क्षेत्रपल्योपमस्या संख्येयभागे यावन्तः मदेशास्तावन्तः सम्यवत्वदेशविरतिसामायिकयोरेकदा प्रतिपद्यमानका भवन्ति । तत्रापि देशविरतिप्रतिपद्यमानकापेक्षया सम्यवस्वमति-समस्त सामायिकों को स्थिति अन्तर्सुहर्त्त की है । तथा नाना जीवों को अपेक्षा सब सामायिकों की स्थिति अन्तर्सुहर्त्त की है । तथा नाना जीवों समस्त स्वास्य सामायिकों की स्थिति अन्तर्स्तुहर्त्त की है । तथा नाना जीवों को अपेक्षा सब सामायिकों की स्थिति अन्तर्स्त सर्वाद्वाकाल है । तदुक्तम्-सम्यत्तस्स सुयस्सय' इत्यादि गाथाओं का अर्थ यही पूर्वोक्तरूप से है ।

अब सूत्रकार २० वें द्वार में कह रहे हैं कि सम्पक्त्य आदि सामायिकों के विवक्षित समय में पतिपद्यमानक, पूर्वपतिपन्नक एवं प्रपतित जीव कितने होते हैं-सो क्षेत्र पल्योपम के असं-ख्यानवें भाग में जितने पदेश होते हैं उतने प्रतिषद्यमानक जीव मम्पक्त्वसामायिक और देशविरतिसामायिक के एक काल में होते हैं इनमें भी देशविरति के प्रतिपत्ताओं-धारकों की अपेक्षा

नીસ્થિતિ અન્તર્મું હૂર્ત્તની છે. તથા અનેક પ્રકારના જીવેલી અપેક્ષા સર્વ સામાચિકોની સ્થિતિ સર્વાદ્ધાકાળ છે. તદુક્તમ્~''सम्मत्तरस सुयस्स ચ'' ઇત્યિદિ ગાથાએાના અર્થ આ પૂર્વાક્તરૂપમાં હોય છે.

હવે સૂત્રકાર ૨૦ માં દ્વ'રનું કથત કહી રહ્યા છે કે સમ્યક્ત્વ વગેરે સામાયિ-કોના વિવક્ષિત સમયમાં પ્રતિપ્રથમાનક પૂર્વ પ્રતિપન્નક અને પ્રપતિતજીવા કેટલા દ્વાય છે કે ક્ષેત્ર પલ્યાપમના અસંખ્યાતમા ભાગમાં જેટલા પ્રદેશા હાય છે, તેટલા પ્રતિપદ્યમાનક જીવા સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને દેશવિરતિ. સામયિકના એક કાળમાં હાય છે. આમાં પણ દેશવિરતિના પ્રતિપત્તાઓ-ધારકોની અપેક્ષા

### **सनुयोगद्वारस्**त्रे

୯୫୯

पद्यमानका असंख्येयगुणा वोध्याः। जघन्यपदे यदि भवेत्तदा एको द्वौ वा । तथा--सं इचितचतुरसीक्रत लोकस्येकपादेशिकीसप्तरज्जु पमाणा या श्रेणि भवति, तस्याः श्रेणेरसंख्याततमे भागे यात्रन्तो नमःमदेशा भवन्ति, तात्रन्त एककाले सम्य-ङ्मिथ्याश्रुतभेदरहितस्य सामान्येनाक्षरात्मकस्य श्रुतस्योत्कृष्टतः प्रतिपद्यमानका भवन्ति, जघन्यतस्त्वेको द्वौ वा। तथा-सर्वं विरतिसामायिकस्यैककाछे सहस्र प्रयक्त्वसंख्यका उत्कृष्टतः प्रतिपद्यमानका भवन्ति, जघन्यतरत्वेको द्वौ वा। तथा-सम्यवस्वदेशविरतिसामायिकयोः पूर्वभतिपन्नका एकसमये जघन्यत-उन्कृष्टतश्वासंख्येया भवन्ति । परं जघन्यपदापेक्षयोत्कृष्टपदे विशेषाधिकाः मम्पनस्व सामाधिक के प्रतिपत्ता-धारक असंख्यात गुणे होते 🖁 । जघन्य की अपेक्षा ये एक अथवा दो तक हो सकते हैं । तथा संब-तित चत्रसीकृत लोक की सातरज्जुप्रमाण एक प्रादेशिकी छेणी होती हैं। उस श्रेणी के असंख्यातवें भाग में जितने नभःप्रदेश (आकाश) होते हैं उतने प्रतिपद्यमानक जीव एककाल में सम्यक् श्रुत और विध्याश्रुत इन भेदों से रहित ऐसे सामान्य अक्षरश्रतात्मक श्रुत के उख्कुष्ट की अपेक्षा होते हैं। तथा-जघन्य की अपेक्षा एक, अथया दो तक होते हैं। तथा सर्वविरति सामाग्रिक के प्रतिपत्ता-घारक जीव एक काल में उत्कृष्ट को अपेक्षा सहस्रपृथकुत्व तक होते हैं। एवं जयन्य की अपेक्षा एक अधवा देा तक होते हैं ! तथा-सम्य स्वसामायिक और देशनिगति सामाथिकों के पूर्ववतिवन्नक जोव एक समय में कमसे कम और अविक से अधिक असंख्पात होते हैं। परन्तु जघन्य असंख्यान की अपेक्षा उत्कृष्ट

સમ્યક્ત્વ સામાયિકના પ્રતિપત્તા-ધારક અસંખ્યાત ગણા હોય છે. જવન્યની અપેગ્ના એએા એક અથવા બે સુધી થઇ શકે છે. તથા સંવર્તિત ચતુરસીકૃત લોકની સાત રજ્જપ્રમાણ એક પ્રાદેશિક જે ત્રેણી હોય છે, તે ત્રેણીના અસં-ખ્યાતમાં ભાગમાં જેટલા નસ પ્રદેશા હાય છે, તેટલા પ્રતિપદ્યમાનક જીવા એક કાળમાં સમ્યક્ શ્રુત અને મિથ્યાશ્રુત આ લેદેશ્થી રહિત એવા અક્ષરા સામ ન્ય શ્રુતાત્મકશ્રુતના ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ હાય છે. તથા જઘન્યની અપેક્ષાથી એક, અથવા બે સુધી હાય છે. તથા સર્વવિરતિ સામાયિકના પ્રતિપત્તા-ધારક જીવા એક કાળમાં ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ સહસ્ત્ર પૃથક્ત્લ સુધી હાય છે. તથા જઘન્યની અપેક્ષાએ એક અથવા બે સુધી હાય છે. તથા સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને દેશવિરતિ સામાયિક એ બે સામાયિકોના પૂર્વપ્રતિપત્નક જીવા એક સમયમાં આછામાં આછા અને વધારેમાં વધારે અસંખ્યાત હાથ છે. પરંતુ

अनुयोगचन्द्रिका रीका स्त्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

पूर्वं प्रतिपन्नका बोध्याः । प्रतिपद्यमानकापेक्षया त्वसंख्येयगुणाः । चारित्रसामा-विकस्य पूर्व प्रतिपन्नकास्तु संख्येयगुणाः । एते च प्रतिपद्यमानकापेक्षया संख्येय-सुलाः । तथा-सम्यङ्मिधयाभेद्रहितस्य सामान्यतोऽक्षरात्मकस्य अतुतामायिकन स्यैककाले पूर्वमतिपन्नका घरसमचतुरस्रीकृतलोकपतरस्यासंख्येयभागवर्त्तिनीषु असंख्येयास श्रेणिष यावन्तो नमःमदेशास्तावन्तो वोध्याः । तया-चारित्रदेश-विरतिसम्यवत्वसामायिकेभ्यो ये मपतितास्ते सम्यवत्वादि सामायिकानां मतिqद्यमानकेभ्यः पूर्वेमतिपन्नकेभ्यश्वानम्तगुणाः । अयं भावः-चारित्रसामायिकं असंख्यात कुछ विद्रोष अधिक होता है। प्रतिपन्ताओं-धारकों की अपेक्षा ये पूर्ववतिपन्नक जो जगन्यपद में कहे गये हैं। असंख्यात-गुणे अधिक आते हैं। चारिजस(माधिक के पूर्ववतिपन्नक जीव हैं वे संख्यातगुणे हैं। जो ये संख्यातगुणित कहे गये हैं। वे चारिष्ठ मामायिक के प्रतिपत्ता जीवों की अपेक्षा जानना चाहिये। तथा-सम्यक् और मिथ्या इन दो विशेषणों से रहित सामान्य अक्षरात्मक अतसामाधिक के एककाल में पूर्वप्रतिपन्नक जीव उतने होते हैं कि जितने नभःभदेश घनसमचतुरस्रीकृत लोकप्रतर के असंख्यातवें भाग में रहीं हई असंख्यातश्रेणियों में होते हैं। तथा-चारित्रसामा-यिक. देशविरतिसामायिक, सम्यव्य्वसामायिक इन सामायिकों से जो जीव प्रश्तित छुए हैं वे सम्पक्त्व आदि सामाधिकों के प्रतिपत्ता जीवों की अपेक्षा तथा पूर्व प्रतिपन्न क जीवों की अपेक्षा अनंतगुणे

જઘન્ય અસંખ્યાતની અપેક્ષા ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત કંઈક વિશેષાધિક દ્વાય છે. ગ્રતિપત્તાએ ધારકાની અપેક્ષાએ પૂર્વપ્રતિપન્નક જે જઘન્યપદમાં કહેવામાં આવેલ છે, તે અસંખ્યાતગણા અધિક હાય છે. ચારિવસામાચિકના જે પૂર્વ પતિપન્નક જીવા છે તે સંખ્યાત ગણા છે. તેઓ જે સંખ્યાત શુણિત કદ્વેવામાં આવેલ છે તે ચારિત્રસામાચિકના પ્રતિપત્તા જીવેની અપેક્ષાએ જાણવા જોઇએ. તથા સમ્યક્ અને મિથ્યા આ છે વિશેષણે થી રહિત સામાન્ય અક્ષરાત્મક શ્રુત સામાચિકના એક કાળમાં પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવે તે તેટલા હાય છે કે જેટલા નભાપ્રદેશ ઘનસમચતુરસ્ત્રીકૃત લાક્ષત્વરના અસંખ્યાતમા ભાગમાં આવેલ અસંખ્યાત શ્રેણીઓમાં હાય છે. તથા-ચારિત્ર સામાચિક, સમ્યક્ત્વ સામાચિક આ સામાચિકાથી જે જીવે પ્રયત્તિ થયેલા છે, તે સમ્ય-ક્ત્વ આદિ સામાચિકાના પ્રતિપત્તા જીવે પ્રધાર્થી અને પૂર્વપ્રતિપન્નક જીવાની અપેક્ષાથી અનંતગણા હાય છે. આવું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે- ચારિત્ર સામાચિકને પ્રાપ્ત કરીને જે જીવે તેનાથી અપતિત થઇ ચૂકયા છે, તે જીવે આ સમ્યકુત્વ વિગેરે સામાચિકના પ્રતિપત્તા જીવે થી અને પૂર્વપ્રતિપત્નક

अ० १०७

| ८५० मनुयोगहारस्ते                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------|
| माप्य ये ततः मपतितास्ते सम्यक्त्वादि सामायिकस्य मतिषद्यमानकेभ्यः पूर्वप्रति- |
| पन्नकेभ्यश्वानन्तगुणाः, देशविरतिसामायिकमपतितास्तेभ्योऽसंख्येयगुणाः,          |
| सम्यक्त्वप्रपतिताः पुनस्तेभ्योऽसंख्येयगुणाः, श्रुतमपतिता भाषाल्रव्धिरहिताः   |
| ष्थिवयादयस्तु सेभ्योऽनन्तगुणा इति । तदुक्तम्-                                |
| 'सम्मत्तदेसविरया, पश्चियरस असंखभागमेत्ताओ ।                                  |
| सेदी असंखमागो, सुए सइस्सग्गसो विरई ॥१॥                                       |
| सम्मत्तदेसविरया, पढिवण्णा संगई असंखेज्जा ।                                   |
| संखेज्जा य चरित्ते, तीसु वि पडिया अणंतराणा ॥२॥                               |
| सुयपडिवण्णा संपइ, पयरस्स असंखेण्जभागमेत्ताओ ।                                |
| सेसा संसारत्या, सुयपडिवडिया हु ते सब्वे ॥३॥                                  |
| छाया⊸सम्यवस्वदेेशविरताः ५२वस्यासंख्येयभागमात्राः ।                           |
| श्रेणिरसंख्यमागः श्रुते सहस्राग्रशो विरतिः ॥१॥                               |
| सम्यक्तवदेश्वविरताः प्रतिपन्नाः सम्प्रत्यसंख्येयाः ।                         |
| संख्येयाश्व चारित्रे त्रिष्वपि पतिता अनन्तगुणाः ॥२॥                          |
| अुतप्रतिपन्नाः सम्पति प्रतरस्याकंरूपेयभागमात्राः ।                           |
| रोषाः संपारस्थाः श्रुनपतिपतिताः खछ ते सवे ॥३॥ इति र्विशति-                   |
| रागाः तत्रारत्याः दुत्तावयत्याः अञ्चतं तयः तरा इति विद्यापः                  |

त्तमं द्वारम् ॥२०॥

होते हैं। इसका तारपर्य यह है-कि चारित्र सामायिक को प्राप्त करके जो जीव उससे प्रपतित हो चुकें हैं वे जीव इस सम्यक्त्व आदि सामा-थिक के प्रतिपत्ता जीवों से और पूर्वप्रतिपन्नक जीवों से अनंतगुणे होते हैं देशविरतिसामायिक से जो प्रपतित हुए हैं वे उनसे असं-ख्यातगुणे हैं। सम्यक्त्वसामायिक से प्रपतित हुए हैं वे उनसे असं-ख्यातगुणे हैं। सम्यक्त्वसामायिक से प्रपतित हुए हैं वे उनसे असं-ख्यातगुणे हैं, अत्रुतसामाथिक से प्रपतित एसे आषालब्धि रहित जे। जो प्रथिव्यादिक जीव हैं वे उनसे अनन्तगुणें हैं। तदुक्तम्-'सम्मक्त

છવાથી અન'તગલ્ણા હેાય છે. દેશવિરતિ સામાયિકથી જે પ્રપતિત થયેલા છે, તેઓ તેનાથી અસ'ખ્યાત ગણા છે, સમ્યક્તવ સામાયિકથી પ્રપતિત થયેલા છે, તે તેમનાથી અસ'ખ્યાત ગણા છે, શ્રુત સામાયિકથી પ્રપતિત એવા ભાષા લખિષ રદ્ધિત જે પૃથિવ્યાદિક જીવા છે, તે તેમનાથી અન'તગણા છે. તદુકતમ્

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

तथा-सान्तरं-सहान्तरेण वर्त्तते इति सान्तरं-कियरकाखान्तरितं सामायिकं भवतीति च वक्तव्यम् । यथा-सम्यङ्भिध्याभेदरहिते सामान्ये श्रुते जवन्यतो-ऽन्तर्ष्ठ हूर्त्तमन्तरं भवति, उरह्रण्टतस्तु अनन्तं कालम् । अयं भावः-कश्चिद् द्वीन्द्रि-यादिर्जीवः सामान्येनाक्षरात्मकं श्रुतं खब्ध्वा मृतः पृथिव्यादिष्वन्तर्ग्रु हूर्त्त स्थित्वा मृतो द्वीन्द्रियादावागत्य पुनरपि श्रुतं लभते तत्रान्तर्ग्रु हूर्त्तभन्तरम् । यः पुनद्वीन्द्रि-यादि र्मृतः पृथिव्यप्तेजोवायुवनस्पतिषु पुनः पुनरूश्वद्यमानोऽनन्तं कालं तिष्ठति,

देसकिरया' इत्यादि जे। ये गाथाएँ कहीं हैं उनका यही पूर्वोक्त भाव है । इस प्रकार यह वीसवां द्वार है॥ २०॥

अब सत्रकार २१ वें बार में यह प्रकट करते हैं कि सामायिक का विरहकाल कितना है ? क्यों कि यह भी वक्तव्य होता है। जैसे सम्पक् और मिथ्या इन विद्योषणों से विहीन सामान्य अत सामाधिक में जघन्य से अन्तर्मुहर्त्त का अन्तर होता है। और उल्कृष्ट से भनंतकाल का। इसका तात्पर्य यह है—केाई बीन्द्रियादि जीव सामान्य से अक्षरात्मक अत को प्राप्त कर मरा और पश्चिच्यादिकों में एक अन्तर्मुहर्त्त तक रहा किर वहां से गया-इस प्रकार अत की प्राप्ति में अन्तर्मुहर्त्त का अन्तर जानना चाहिये तथा कोई बीन्द्रिय जीव मर कर पृथिवी, अप तेजः वायु एवं वनस्पति इन पांच स्थावरों में बार २ उत्पन्न होता हुआ वहां अनंत काल तक रहा-किर वहां से मरकर वह

'सम्मत्तदेसविरया' ઇત્યાદિ રૂપમાં જે ગાયાએ। કહેવામાં આવી છે તેમના આ પ્રમાણે જ પૂર્વોક્તરૂપમાં ભાવ છે. આ પ્રમાણે આ ૨૦ મું દ્વાર છે. ા૨૦ા

હવે સૂત્રકાર ૨૧ મા દ્વારમાં એ વાત સ્પષ્ટ કરે છે કે સામાયિકના વિરહકાળ કેટલા છે ? કેમ કે આ પણ વક્તવ્ય હાય છે. જેમ સમ્યક્ અને મિચ્યા આ વિશેષણાથી વિહીન સામાન્ય શ્રુત સામાયિકમાં જલન્યથી અન્ત-મુંહુત્ત જેટલા તકાવત હાય છે. અને ઉત્કૃષ્ટથી અનંતકાળ જેટલા તકાવત હાય છે. આતું તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે કાઈ પણ દ્વીન્દ્રિયાદિ જીવ સામાન્યથી અક્ષરાત્મક ગ્રુતને પ્રાપ્ત કરીને મરણ પામ્યા અને પૃથિવ્યાદિકામાં એક અંતમુહૂર્ત્ત સુધી રહ્યો ત્યારઆદ ત્યાંથી એક મુહૂર્ત્ત પછી મરણ પામીને ક્રિ દ્વીન્દ્રિય જીર થયા, આ રીતે શ્રુતની પ્રાપ્તિમાં અન્તમું હૂર્ત્તના તકાવત ભાણવા નોઈએ. તથા કાઇ દ્વીન્દ્રિય જીવ મરણ પામીને પૃથિવી, અપૂ, તેજ, વાયુ અને વનસ્પતિ આ પાંચ સ્થાવરામાં વાર વાર ઉત્પન્ન થતા ત્યાં અનંત-

#### अनुयोगद्वारस्त्रे

ततः पुनरागत्य द्वीन्द्रियादिष्टःपःनः श्रुतं लभते, तत्रानन्तकालमन्दरं भवति । अयमनन्तकालोऽसंख्यातपुद्रल्परावर्त्तलक्षणो बोध्य इति । यश्च किल सम्यक् श्रुतं माप्य मृतः पृथिव्यप्तेजो वायुरनस्पतिषु भ्राम्यन् भ्राम्यन् मनुष्यादिषट्रयन्नः सम्यक् श्रुतं लभते, तत्रान्तरकाल उत्कृष्टतो देशोनापार्द्धपुद्रल्परावर्त्तलक्षणो बोध्यः । तथा-सम्यन्त्वदेशविरत्तिसर्वदिरतिसामाधिकानामन्तरकालो जय-न्यतोऽन्तर्म्रहृत्तौत्मकः, उत्कृष्टतस्तु देशोनापार्धपुद्रल्परावर्त्तकक्षणो सम्यक्श्रुत-देशविरति-सर्वविरति सामाधिकानाम्रुह्रप्टत एतावान् अन्तरकाल आशातनात्रहुलानां जीवानां मवतीति बोध्यम् । तद्भक्तम्-

पुनः दीन्द्रिय जीव हो गया, इस प्रकार श्रुन की लब्धि में वह उत्कृष्ट अन्तर अनंतकाल का जानना चाहिये। यह अनंतकाल का अन्तर असंख्यात पुद्गल परावर्तनरूप होता है, ऐसा जानना चाहिये। तथा जो जीव सम्यक् श्रुत को प्राप्तकर मरता है और वह पश्चियादिक पांच स्थावरों में बार २ उत्पन्न होतो हुआ किर मनुष्यादिकों में उत्पन्न हो जाता है। और वहां पुनः सम्यक् श्रुत केा प्राप्त करता है-इस प्रकार सम्यक्श्रुत की पुनः प्राप्ति में अन्तरकाल उत्कृष्ट से देशानअपार्द पुद्गढ पराक्तनरूप होता है। तथा सम्यक्त्वदेशबिरति, सर्वविरति-इन सामायिकों का अन्तरकाल जयन्य से अन्तर्मुहर्स का, और उत्कृष्ट से देशोनअपार्द्र पुद्धल परावर्तनरूप होता है। सम्यक्त् सामायिक, सम्यक्श्रुतसामाधिकदेशबिरतिसामायिक, और सर्व-विरतिसामायिक इन सामापिकों का उत्कृष्ट से इतना बडा भारी

કાળ સુધી રહ્યો પછી ત્યાંથી મરણ પામીને ક્રીથી દ્વીન્દ્રિય જીવ થઇ ગયેા, આ રીતે ઝુતની લ બ્ધિમાં તે ઉત્કૃબ્ટ અંતર અનંતકાળ પ્રમાણ જાણવું જોઇએ. આ અનંતકાળ જેટલા તકાવત અસંખ્યાત પુદ્દગલ પરાવર્તંરૂપ હાેય છે, આમ જાણવું જોઈએ. તથા જે જીવ સમ્યક્ ઝુતને પ્રાપ્ત કરીને મરણ પામે છે. અને તે પૃથિબ્યાદિક પાંચ સ્થાવરામાં વારંવાર ઉપ્તન્ન થતા મતુબ્યાદિકામાં ઉત્પન્ન થઇ જાય છે અને ત્યાં કરી સમ્યક્ ઝુતને પ્રાપ્ત કરે છે, આ રીતે સમ્યક્ ઝુતની પુનઃપ્રાપ્તિમાં અંતરકાળ ઉત્કૃષ્ટથી દેશાન અપાર્દ પુદ્દગલ પરાવર્તં રૂપ હાેય છે. તથા સમ્યક્ત્વ. દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ આ સામાયિકાના અંતર કાળ જલન્યથી અન્તર્મ હૂર્વનો અને ઉત્કૃષ્ટથી દેશાન અપાર્દ પુદ્દગલ પરાવર્તં સામાયિક અને સર્વવિરત્તિ સામાયિક, સમ્યક્ ઝુતસામાયિક દેશવિરતિ-સામાયિક અને સર્વવિરત્તિમામાયિક આ સામાયિકાના ઉત્કૃષ્ટથી આટલા

### अनुयोगसन्दिका टीका सुत्र २४८ अनुगमनामानुयोगहारनिरूपणम्

૮५३

'काल्ठमणंतं च सुए, अद्वापरियट्टओ य देश्रुणो । आसायणवद्दुलाणं, उक्कोस्रमंतरं होइ ॥१॥ भिच्छस्यस्य वणस्सड-कालो सेसस्म मेसलायण्णो । डीणं भिणमुहुत्तं, सब्वेसिमिहेगजीवस्स ॥२॥' छाया-कालमनन्तं च ख्रुते, अद्धापरिवर्त्तेकथ देकोनः । आधातनाबहुलानाम्. उत्क्रुप्टमन्तरं मवति ॥१॥ मिथ्याख्रुतस्य वनस्पतिकालः क्षेपस्य क्षेपसामान्यः । हीनं भिन्नमुहूर्त्ते सर्वेवाभिद्दैकजीवस्य ॥२॥ इति ॥ इत्येकविंक्षतितमं द्वारम् ॥ २१ ॥

तथा-अभिरहित=निरन्तरं कियन्तं कालं सामायिकमतिपत्तारो भवन्तीस्यपि वक्तव्यम् । यथा-सम्पक्त्वश्चतमामायिकयोर्निरन्तरं मतिपत्तारोऽगारिणः आव-लिकाऽसंरूपेयमागकालं यावदुत्कुष्टतो भवन्ति । देशविरतिसर्वविरतिमापि-कपो र्निरन्तरं मतिपत्तारस्तून्कुष्टतोऽष्टसमयान् यावद् भवन्ति । जघन्यतस्तु सर्वेषां सामायिकानां प्रतिपत्तारो डो समयौ यापद् भवन्ति । तदुक्तम्-

अन्तरकाल आदातना बहुल जीखों का हुआ करता है। ऐसा जानना चाहिये। तदुक्तम्' कालमणंतं च सुए' इन दो नाथाओं का भावार्थ यही पूर्वोक रूप से है। इस प्रकार यह २१ वां द्वार है।

अब इस २२ वें दार में खबकार यह कह रहे हैं--कि सामा यिक का निरन्तरकाल कितना है ? जैसे-सम्पक्त्वसामाविक और अत सामायिक इन दो सामाविकों के प्रतिपत्ता अगारी गृहस्थजन निरन्तर उत्कृष्ट से आवलिका के असंख्यातवें भागकाल तक होते हैं। देशविरति, सर्वविरति, इन दो सामायिकों के प्रतिपत्ता भव्यजीव, निरन्तर उत्कृष्ट से आठ समय तक होते हैं। जयन्य से तो समस्त सामायिकों के प्रतिपत्ता देा समय तक निरन्तर बने रहते हैं। तदुक्तम्-

માટે। અંતરકાળ આશાતના ખહુલ છવાના થાય છે. એમ જાણવું જોઇએ. તદુકતમ્-'ठालमणंतं च सुए' આ બે ગાથાઓના ભાવાર્થ અહીં પૂર્વોક્તરૂપમાં છે. આ પ્રમાણે આ ૨૧ મું દ્વાર છે.

હવે આ ૨૨ માં દ્વારમાં સૂત્રકાર કહી રહ્યા છે કે સામાયિકના નિરંતરકાળ કેટલા છે ? જેમ સમ્પક્ત્વ સામાયિક અને યુત્ર સામાયિક એએા અન્ને સામાયિકોના પ્રતિપત્તા અગારી ગૃહસ્થજન નિરંતર ઉત્કૃષ્ટથી આવલિ કાના અસંખ્યાતમા ભાગ કાળ સુધી હાેય છે, દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ, એ બન્ને સામાયિકોના પ્રતિપત્તા ભવ્ય છવ નિરંતર ઉત્કૃષ્ટથી આઠ સમય સુધી હાેય છે. જઘન્યથી તાે સમસ્ત સામાયિકોના પ્રતિપત્તા છે સમય સુધી નિરંતર Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra



'सम्मसयअगारीणं, आवलियअसंखनागमेत्ता उ । अद्वसमया चरित्ते, सब्वेसु जहण्य दो समया ॥१॥१ छाया-सम्यवस्वश्चरतागारिणाम् आवळिकाऽसंख्यमागमात्रास्तु । अष्टसमयाश्वास्त्रि सर्वेषु जधन्यतो हो समयौ ॥१॥ इति ।

इति दार्विशतितमं द्वारम् ॥२२॥

तथा-कियद भवपर्यन्तमेकजीवः सामायिकचत्रष्ट्यं प्रतिपद्यते इत्यपि वक्त-व्यम् । यथा-क्षेत्रपल्योपमस्यासंख्येयभागे यावन्तो नभःमदेशास्तावदु भवपर्यन्त-मुत्कृष्टतः सम्यत्त्वसामायिकं देशविरतिसामायिकं च जीवः मतिपद्यते, जधन्य-तस्त्वेकं भवम् । ततः परं सिध्यति । अत्र सम्यक्त्यसामायिकमतिपत्तु भवासंख्ये-यकाद देशविरतिसाम।यिकशतिपत्तुर्भवःसंख्येयकं लघुतरं बोध्यम् । चारित्र-'सम्मस्यअगारीणं' इत्पादि गांथा का जावार्थ यही पूर्वोक्तरूप से हैं। यहां गाधा में चारित्रपद से देशविरति, सर्वविरति ये दो सोमायिक लिये गये हैं। इस प्रकार यह २२ वां द्वार है।

तथा-इस २३ वें बार में सुत्रकार यह कह रहे हैं कि-कितने भव में एकजीव चारों सामायिकों का प्रतिपत्ता होता है-जैसे-क्षेत्रपत्यो-पम के असंख्यातवें भाग में जितने नभःमदेश होते हैं उतने भव में उस्कृष्ट से सम्यवत्वसामाणिक, और देदाविरतिसामाणिक का एक जीब प्रतिपत्ता होता है और कम से कम एक जीव में फिर इसके बाद वह सिद्ध हो जाता है। यहां सम्प्रकरवसामापिक के प्रतिपत्ता के असंख्यात भवों की अपेक्षा से देशविरतिसामायिक के प्रतिपत्ता के असंख्यात भव लघुनर होते हैं ऐसा जानना चाहिये। एक जीव બની રહે છે. તદુક્તમ્-'सम्मसुयअगारीणं' ઈત્યાદિ ગાથાને! ભાવાર્થ એજ પુર્વોક્રત રૂપમાં જ છે. અહીં ગાથામાં ચારિત્રપદથી દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ એ બે સામાયિકા બહુણુ કરવામાં આવ્યા છે. આ પ્રમાણે આ ૨૨ મું દ્વાર છે.

તથા આ ૨૩ માં દ્વારમાં સૂત્રકાર આમ કહે છે કે કેટલા ભવમાં એક જીવ ચારેચાર સામાયિકાના પ્રતિપત્તા હાય છે. જેમ ક્ષેત્ર પલ્યાયમના અસંખ્યાતમાં ભાગમાં જેટલા નભઃપ્રદેશા હાેય છે, તેટલા ભવમાં ઉત્કષ્ટથી સમ્યક્ષત્વ સામાયિક અને દેશવિરતિ સામાયિકને એક જીવ પ્રતિપત્તા હોય છે અને કમમાં કમ એક ભવમાં હેાય છે. ત્યારબાદ તે સિદ્ધ થઇ જાય છે. અહીં સમ્યક્રત્વ સામાચિકના પ્રતિપત્તાના અસંખ્યાત ભવેાની અપેક્ષાએ દેશ વિરતિ સામાયિકના પ્રતિપત્તાના અસંખ્યાતભવ લઘુતર હાય છે. આમ જાજી હ

सनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् - ८५५

सामायिकमतिपत्ता तु अब्ट मवपर्यन्तम्रुत्छ्रब्टतो भवति, जघन्यतरुरषेकम् । ततः परं सिध्यति । श्रुतसामायिकमतिपत्ता उत्क्रब्टतोऽनन्तमवान् मवति । इदं मिथ्या-श्रुतापेक्षया बोघ्यम् । जघन्यतरुरवेकं मवम् । ततः पर्ं सिध्यतीति । तदुक्तम्--

'सम्मत्तदेसविरया, पलियरस असंखमागमेत्ता उ ।

अहमवा उ चरित्रे, अर्णतवालं च सुयसमए ॥१॥"

छाया--सम्यक्ष्त्रदेशविरताः पश्यस्यासंख्यभागमात्रास्तु ।

अण्टभवांस्तु चरित्रे अनन्तकालं च श्रुरसमये ॥१॥ इति ॥ ॥इति त्रयोविंगतितमं द्वारम् ॥२२॥

तथा-आकर्षाः=एकस्मिन् मने नानाभवेषु वा पुनः पुनः सामायिवस्य प्रदणं मतिपचिरिति यावत्, स चापि वक्तव्यः। दथा-सम्यव्स्वश्रुतदेशचिरतिसामा यिकानामेकभवे उत्कृष्टतः सहस्रप्रधक्त्वसंख्यका आकर्षा भवन्ति। सर्वविरति-

बारिब्र सामायिक का प्रतिपत्ता उरकृष्ट से आठ भव और जघन्य से एक भव में होता है, इसके बाद वह सिद्ध हो जाता हैं। एक जीव आत सामायिक का प्रतिपत्ता उरकृष्ट से अनन्त भवों में होता हैं। यह मिध्याञ्चत की अपेक्षा जानना चाहिये। तथा जघन्य की अपेक्षा वह एक भव में अुतसामायिक का प्रतिपत्ता होता है। इसके बाद वह सिद्ध-हो जाता है। तदुक्तम्-'सम्मत्त्रदेसविरया' इत्यादि गाथा का भावार्थ यही पूर्वोक्तहप से है। इस प्रकार यह २३ वां द्वार है।

तथा-आकर्ष का भी कथन करना चाहिये-एकभव में अथवा अनेकभवों में गर २ सामायिक का ग्रहण करना इसका नाम आकर्ष है। ज़ैसे-सम्यक्त्वसामायिक, अुतसामायिक, देशविरतिसामायिकों के आकर्ष एकभव में उल्कृष्ट से सहस्रप्रथक्त्व होते हैं। सर्वविरति-

નેઈએ. એક જીવ ચારિત્રસામાચિકના પ્રતિપત્તા ઉત્દૃષ્ટથી આઠ ભવમાં અને જઘન્યથી એકભવમાં હાેય છે. ત્યારબાદ તે સિદ્ધ થઈ જાય છે. એક જીવ બ્રુતસામાચિકના પ્રતિપત્તા ઉત્દૃષ્ટથી અનંતભવામાં હાેય છે. આ મિથ્યા-બ્રુતની અપેક્ષા જાણવું તેઈએ. તેમ જ જઘન્યની અપેક્ષા તે એક ભવમાં બ્રુતની અપેક્ષા જાણવું તેઈએ. તેમ જ જઘન્યની અપેક્ષા તે એક ભવમાં બ્રુતસામાચિકના પ્રતિષત્તા હાેય છે. ત્યારબાદ તે સિદ્ધ થઇ જાય છે. તદુ-કતમ-'શ્રમ્મત્તવૃંશવિર્યા' ઇત્યાદિ ગાથાના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે પૂર્વોક્ત રૂપમાં જ છે. આ પ્રમાણે આ ૨૩ સુંદ્વાર છે.

તથા આકર્ષ કતું કથન કરવું જેઈ એ એક ભવમાં અથવા અનેક ભવામાં વાર વાર સામાયિકતું ગ્રહણુ કરવું તે આકર્ષક છે. જેમ સમ્યક્ત્વ સામાયિક, દેશવિરતિ સામાયિક આ ત્રણુ સામાયિકાના આકર્ષક એક ભવમાં

### अनुयोगद्वारसूत्रे

୯५६

सामायिकस्य तूष्क्रृष्टत एकस्मिन् भवे शतपृथवत्वसंख्यका आकर्षाः । जघन्यत-ग्त्वेकस्पिन् भवे सर्वेषां सामायिकानां एक आकर्शे वोध्यः । तथा-सम्यवत्वदेश-विरतिसामायिकयोनीनाभवेपूत्कृष्टनोऽसंख्येयसहस्रष्टथवत्वसंख्यका आकर्षा भवन्ति । सर्वविरतिसामायिकस्य नानाभवेषु सद्दस्रष्टथवत्वर्संख्यका उत्कृष्टत आकर्षाः, सामान्येनाऽक्षरात्मकस्य श्रुतसामायिकस्य तु नानाभवेषूत्कृष्टतोऽनन्त-संख्यका आकर्षा भवन्तीति । तदुक्तम्-

सामायिक के आकर्ष उस्कृष्ट से एकभव में रातप्रथकरव होते हैं। जघन्य से समस्त सामायिकों का आकर्ष एकभव में एक ही होता है। तथा-सम्पक्त्वस्वमामायिक, और देशविरतिसामायिक हन दो सामायिकों के आकर्ष नाना भवों की अपेक्षा उस्कृष्ट से असंख्यात सहस्रपृथक्त्व होते हैं। सर्व विरतिसामायिक के नानाभवो की अपेक्षा उस्कृष्ट से आकर्ष सहस्रपृथक्त्व होते हैं। सामान्य से अक्षरात्मकश्चुत सामायिक के आकर्ष महस्रपृथक्त्व होते हैं। सामान्य से अक्षरात्मकश्चुत सामायिक के आकर्ष क भवों में उत्कृष्ट रूपसे होते हैं। तदु कम् 'तिण्ह सहस्मपुहलं' इत्यादि इन दो आधाओं का अर्थ यही पूर्वोक्त रूप से हैं। इस प्रकार यह २४ वां द्वार है।

ઉત્કૃષ્ટથી સહસ પૃથક્ત્વ હાય છે. સવ'વિરતિ સામાયિકના આકર્ષો ઉત્કૃષ્ટથી એક ભવમાં શતપૃથક્ત્વ હાય છે. જઘન્યથી સમસ્ત સામાયિકાના આકર્ષ એક ભવમાં એક જ હાય છે.

તથા સમ્યક્ત્વ સામાચિક અને દેશવિરતિ સામાચિક એ બન્ને સામાચિકેના આકર્ષો અનેક પ્રકારના જીવેાની અપેક્ષાએ ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાત સહસ્ર પૃયક્ત્વ હેાય છે. સવૈવિરતિ સામાચિકના અનેક ભવાની અપેક્ષાએ ઉત્કૃષ્ટ આકર્ષ સહસ્રપૃથક્ત્વ હેાય છે. સામાન્યથી અક્ષરાત્મક શ્રુતસામાચિ-કના અકર્ષક અનેક ભવામાં ઉત્કૃષ્ટ રૂપથી અનંત હેાય છે. તદુકતમ–'તિજ્દં ઘદ્દરઘ ઘુદુત્તં' ઇત્યાદિ એ બન્ને ગાથાઓના અર્થ આ પૂર્વોક્ત રૂપમાં જ છે. આ પ્રમાથે આ ૨૪ મું દ્વાર છે.

### बनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम्

तथा-स्पर्झोवक्तव्यः, अर्थात्-सामायिकवन्तः कियत् क्षेत्रं स्पृशन्तोति वक्त-ध्यम् । यथा-सम्यवत्वसर्वविरतिसामायिकवन्तो जीवाः केवलिस्युद्धातावस्या-याम्रुत्द्रब्टतो निरवश्वेषं लोकं प्रतिपदेशव्याप्त्याऽसंख्येयमदेशात्मक्रमपि लोकं रपृशन्ति, जवन्यतस्तु लोकस्याऽसंख्येयभागं स्पृशन्ति । तथा-श्रुतसामायिकवन्तः केचित् अनुत्तरसुरेष्विलिकागल्या सम्रुग्पत्राश्वसूर्वशरज्ज्वात्मकस्य लोकस्य च एक-रेज्जपमाणश्रतुर्दशो भागस्तं सप्तगुणितम् अर्थात्-सग्नरज्ज्वात्मकं लोकभागं स्पृ शन्ति । तथा-केचित् सम्यग्दष्टिश्रुतज्ञानिनः पूर्वं वद्धनारकायुष्काः पश्चाद् विरा-धिताऽत्यक्तसम्यन्त्वाः १ण्ठपृथिव्यामिलिकागत्या सम्रुत्पद्यन्ते, ते हि लोकस्य

तथा-सामायिक का-अर्थात सामायिकवालों का-स्पर्दा भी कहना बाहिये-अर्थात सामायिकवाले जीव किंगने क्षेत्र का स्पद्दा करते हैं---यह भी कहना चाहिये-जैसे-सम्परस्य सामायिकवाले जीव और सर्व विरति सामायिकवाले जीव केवली समुद्धात की अवस्था में प्रतिप्रदेश में व्याप्त हो जाने के कारण उत्कृष्टरूप से समस्त लोक को-असं ख्यात प्रदेशात्मक भी लोकाकाश को छूते हैं। तथा जघन्य रूप से वे लोक के असंख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं। तथा जघन्य रूप से वे लोक के असंख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं। तथा जघन्य रूप से वे लोक के असंख्यातवें भाग का स्पर्श करते हैं। तथा-अतसामयिकशाली कितनेक जीव अनुत्तरवासी देवों में इलिका गति से उश्पन्न होकर १४ राज्य प्रमाण लोक के सात राज्य प्रमाण लोक भाग का स्पर्श करते हैं। तथा कितनेक सम्पग्दष्टि अतज्ञानी कि जिन्होंने पहिले नारक की आयु का बंध कर लिया है और बाद में जिन्होंने विराधित हुए सम्प-वश्व को छोडा नहीं है ऐसे जीव मरकर इलिका गति से छठीं प्रथिवी

તથા સામાયિકના એટલે કે સામાયિકવાળાઓના સ્પર્શ વિષે પણ કહેવુ જોઈએ. એટલે સામાયિકવાળા જીવા કેટલા ક્ષેત્રના સ્પર્શ કરે છે. આ વિષે પણ કેહેવુ જોઇએ. જેમ સમ્યક્ત્વ સામાયિકવાળા જીવા અને સર્વવિરતિ સામાયિકવાળા જીવા કેવલી સમુદ્ધાતની અવસ્થામાં પ્રતિપ્રદેશમાં વ્યાપ્ત થઇ જવા બદલ ઉત્કૃષ્ટરૂપથી સમસ્ત લાકને અસંખ્યાત પ્રદેશાત્મક પણ લાકાકાશને સ્પર્શ છે. તથા જઘન્ય રૂપથી તે લાકના અસંખ્યાતમાં ભાગને સ્પર્શ છે. તથા શ્રુતસામાવિકશાલી કેટલાક જીવા અનુત્તરવાસી દેવામાં ઇલિકા ગતિથી ૧૪ રાજુ.પ્રમાણ લાકના સાત રાજુ પ્રમાણ લાક ભાગને સ્પર્શ છે. તથા કેટલાક સમ્યગ્દ શિક્તાનાની કે જેમણે પહેલાં નરકાશુના બંધ કરી લીધા છે અને ત્યારબાદ જેમણે વિરાધિત થયેલ સમ્યક્ત્વને ત્યજી દીધેલ નથી, એવા જીવા સ૦ ૬૦૮ - **C**42

**अनुयोगद्वार स्**त्रे

पश्चचतुर्देशमागान्=पञ्चरज्जूः स्पृशन्ति । तथा देशविरति सामायिकवन्तोऽच्युत-सुरेषु इडिकागत्या समुत्वना लोकस्य पश्च चतुर्दशभागान्=पञ्चरङज्ः स्पृशन्ति, शेषदेदलोकेषु समुरुपन्ना लोकस्य द्वे रज्जू त्रिस्रो रङज्श्वतस्रो वा रज्जूः स्पृशन्तीति।

धदुकम् --- सम्मत्तचरणसहिया, सध्वं लोगं फुसइ निरवसेसं । सत्त य चउदसभाए, पंच य मुगदेसविरईए ॥१॥

छाया--सम्यवश्वचरणसहिताः सर्वे ठोकं स्पृशन्ति निरवशेषम् । सप्त च चतुर्देशभागाच् पश्च च श्रुतदेशविरत्योः ॥१॥इति ।

उपर्धुं केषु वस्तुषु ये गाथायां नोपलभ्यन्ते, ते च शब्दसंग्रहीता बोध्या इति । ॥इति पश्चविंशतितमं द्वारम् ॥२५॥

में उरपन्न होकर ५ पांच राजू प्रमाण लोक स्पर्श कर्ना माने जाते हैं। तथा-देर्शावरति सामाधिक को धारण करनेवाछे जीव अच्युतसुरों में इलिका गति से उरपन्न होकर लोक के पांच राजू प्रमाण क्षेत्र का स्पर्श करनेवाछे होते हैं। रोवदेव लोकों में उत्पन्न हुए ये जीव लोक के देा राजू प्रमाण क्षेत्र का, तीन राजू प्रमाण क्षेत्र का अथवा चार राज् प्रमाण क्षेत्र का स्पर्श करते हैं। तटुक्तप्र-' सम्प्रसचरणसहिया' इत्यादि, इस गाथा का अर्थ यही पूर्वीकरूव से है। उपर्युक्त कथन के विषध में जो बात गाथा में उपलब्ध नहीं होनी है वह यहां 'च' दाब्द से संग्रहीत हुई है ऐसा जानना चाहिये। जैसे दो राजू तीन राज् अथवा चार राजू स्पर्श करने का कथन इस गाथा में नहीं आया है, सो यह कथन यहां 'च' दाब्द से कहा गया है, ऐसा समझ छेना धाहिये। इम प्रकार यह पच्चीसवां दार है।

મરઘુ પામીને ઈ લિકા ગતિથી છઠ્ઠી પૃથિવીમાં ઉત્પત્ન થઈને પાંચ રાજુ પ્રમાઘુ લેાકને સ્પર્શ કરનારા મનાય છે. તથા દેશવિરતિ સામાયિકને ધારઘુ કરનારા જીવા અચ્યુત સુરેામાં ઇલિકા ગતિથી ઉત્પન્ન થઈને લેાકના બે રાજુ પ્રમાઘુ ક્ષેત્રને સ્પર્શ કરે છે. તદુકતમ્-'સમ્મત્તचरળ સદિયા' ઈત્યાદિ આ ગાયાના અર્થ આ પૂર્વોક્રત રૂપમાં જ છે. ઉપર્શુ ક્રત કથનના સંબધ્ધમાં જે વાત ગાયામાં ઉપલબ્ધ થતી નથી તે અહીં 'च' શબ્દથી સંગૃહીત થયેલ છે. આમ જાણવું ને ઇએ. જેમ બે રાજુ, ત્રણુ રાજુ અથવા ચાર રાજુ સ્પર્શ થવાનું કથન આ ગાથામા આવેલ નથી, તે આ કથન અહીં 'च' શબ્દથી કહેવામાં આવેલ છે. આમ સમજી લેવું નેઇએ. આ પ્રમાદ્ય આ ૨૫ મુંદ્વાર છે. अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४८ अनुगमनामानुयोगद्वारनिरूपणम् 👘 ८५९

तथा-सामायिकस्य निरुक्तिः≕निश्चितोक्ति र्वक्तव्या । तदुक्तम्-''सम्बदिद्वि अमोदो, सो ही सब्भावदंसणं वोही । अविवज्जओ सुदिद्वि, क्ति एवनाइं निरुक्ताइं ॥१॥'' छाया-सम्पग्दव्टिरमोहः कोधिः सद्भावो दर्शनं बोधिः । अविपर्वयः सुदृष्टिरित्येवमादीनि नामानि ॥१॥इत्यादि॥ ॥इतिपर्ड्विंशतितमं द्वारम्॥२६॥ इतिपड्विंशति द्वारात्मक्षस्य माथाद्वयस्य संक्षेपार्थः इत्थं च उपोद्धातनिर्यु क्त्यनुगमो निरूपितो मवतीति सूचयितुमाह-'स एष उपोद्धातनिर्यु क्त्यनुगमो निरूपितो मवतीति सूचयितुमाह-'स एष

अथ सत्रस्पर्धकनिर्धकत्यनुगमं निरूपयति---

मूलम्-से किं तं सुत्तप्फासियनिज्जुत्ति अणुगमे ? सुत्तप्फा-सियनिज्जुत्ति अणुगमे-सुत्तं उच्चारेयव्वं अक्खलियं अमिलियं अवच्चामेलियं पडिपुण्णं पडिपुण्णघोसं कंट्ठोट्ठविष्पमुकं गुरुवय-णोवगयं। तओ तत्थ णजिहिति ससमयपयं वा परसमयपयं

छब्बीसवें दार में सामायिक की निरुक्ति करना चाहिये-निश्चित उक्ति का नाम निरुक्ति है। तदुक्तय्- 'सम्मदिष्टि अमोहो' इत्यादि गाथा का भावार्थ-यह है कि 'सम्पन्टब्टि, अमोह, रोाधि, सद्भाव, दर्शन, बोधि, अविपर्यंप खुद्धि दृत्त्यादि ये नाम एक सामायिक के है। यह २६ वां द्वार है। इस प्रकार यह दो गाथाओं का संक्षेपार्थ है। इस प्रकार से उपोद्घात निर्युक्त्व्यनुगम का यह निरूपण है। यही वात (से तं उवग्धाप निज्जुक्ति अणुगमे) इस सूत्र पाठ द्वारा सूत्रकार ने प्रकट की है। सू० २४८॥

२६ માં દ્વારમાં સામાયિકની નિરુક્તિ કહેવી નેઇએ. નિશ્ચિત ઉક્તિનું નામ નિરુક્તિ છે. તદુકતમ-सम्मदिट्टि अमोहो' ઇત્યાદિ ગાથાના ભાવાર્થ આ પ્રમાણે છે કે 'સમ્પગ્ દંદિ, અમાહ, શાહિ, સદ્ભાવ, દર્શન, બાહિ, અવિપ-ર્યંય, સુદ્ધ્ટિ ઇત્ય.દિ, આ નામા એક સામાયિકના છે, આ ૨૬ સું દ્વાર છે. આ પ્રમાણે બે ગાથાઓના સંક્ષેપાર્થ છે. આ પ્રમાણે ઉપાદ્ધાત નિર્સું કત્યનુ-ગમનું આ નિરૂપણ છે. એજ વાત (से तं उद्यग्वायनिज्जुत्ति मणुगमे) આ સ્ત્રપાઠ વડે સ્ત્રકારે પ્રકટ કરી છે. ાાસ્ત્ર-૨૪૮ા

#### (দ্বি০

#### **वजुयोगदारस्**त्रे

वा बंधपयं वा मोक्खपयं वा सामायियपयं वा णो सामाइय पयं वा। तओ तम्मि उच्चारिए ममाणे केसिं च णं भगवंताणं केइ अत्थाहिगारा अहिगया भवंति, केइ अत्थाहिगारा अणहि-गया भवंति। तओ तेसिं अणहिगयाणं-आहिगमणटाए पयं पएणं वन्नइस्सामि…'संहिया य पयं चेव, पयत्थो पयाविग्गहो। चालणा य पसिद्धी य, छव्विहं विद्धि लक्खणं॥" से त्तं सुत्त-प्फासियनिज्जुत्ति अणुगमे। से त्तं निज्जुत्तिअणुगमे। से त्तं अणुगमे॥सू० २४९॥

छाया-अस कोऽसौ सूत्रस्पर्शकनिर्यु क्श्यनुगमः ? सूत्रस्पर्शकनिर्यु क्त्य-चुगमः-सूत्रम् उच्चारयितव्यम् अस्खळितम् अमोळितम् अव्यत्याम्रेडितं मतिपूर्णं मतिपूर्णंघोषं कण्ठोल्डविभ्युक्तं गुरुवाचनोपगतम् । ततस्तत्र ज्ञास्यते स्वसमयपदं वा परसमयपदं वा वन्धपदं वा मोक्षयदं वा सामायिकपदं वा नो सामायिकपदं वा परसमयपदं वा वन्धपदं वा मोक्षयदं वा सामायिकपदं वा नो सामायिकपदं वा । ततस्तसिमन् उच्चारिते सति केषां च खछ मगवतां केचित् अर्थाधिकाराः अधिगता भवन्ति, केचित् अर्थाधिकारा अनधिगता भवन्ति । ततस्तेषाम् अन-धिगतानाम् अधिगमनार्थं पदं पदेन वर्णयिष्यामि-'संदिता च पदं चैव, पदार्थः पदविग्रहः । चाल्रना च मसिद्धिः पड्विधं विद्धि लक्षणम् ॥'' स एव सूत्रस्पर्शक निर्यु क्त्यनुगमः । स एप निर्यु क्त्यनुगमः । स एपोऽनुगमः । ।मू० २४९।।

टीका-'से कि तं' इत्यादि-

शिष्यः पृच्छति-अथ कोऽसौ सूत्रस्पर्शकनिर्यु क्तयतुगमः ? इति । उत्तरयति-सूत्रस्पर्शकनिर्यु क्तयतुगमः-सूत्रं स्पृश्चतीति सूत्रस्पर्शिका, सा चासौ निर्यु क्ति-

अब सूत्रकार सूत्रस्पर्शंक निर्युक्ति अनुगम का निरूपण करते हैं--'से किं तं सुत्तप्फासिय' इत्यादि।

द्यार्थ-दिाष्य पूछता है-कि (से कि तं सुत्तप्फासियनिज्जुत्तिअणु-गमे ?) हे भदग्त ! वह पूर्वपकान्त सूत्रस्पर्शकनियुं क्ति अनुगम क्या है ?

હવે સ્ત્રકાર સ્ત્ર ૨૫શંક નિર્શંક્તિ અનુગમનું નિરૂપણ કરે છે-

'से किंतं सुत्तप्फासिय' इत्यादि।

શબ્દાર્થ:----शिष्य પ્રશ્ન કરે છે કે (से किंतं सुत्तफाखिय निम्जुत्ति अणुगमे ?) હે લદંત ? તે પૂર્વ પ્રકાન્ત સૂત્રસ્પર્શંક નિર્શુક્તિ અનુગમ શું છે!

#### अनुयोगबन्द्रिका टीका सूत्र २४९ सूत्रस्पर्शकनिर्युक्त्यनुगमनिरूपणम् 🔜 ८६१

त्रेति सूत्रस्पर्शकनिर्युं क्तिस्तस्यास्तद्रूपो वा ऽनुगमः-एवं विज्ञेयः, यथाहि-सूत्रम् उच्चारयितव्यम् , कथग्नुचारयितव्यम् ? इत्याद-अस्खलितग् अमीलितम् अव्यत्या ब्रेडितम् पतिपूर्णं मतिपूर्णंचोपं कण्ठोष्ठविप्रग्रुक्तमिति । अस्खलितादिषदानामर्थो-उत्रैव द्रव्यावत्र्यक्रमस्तावे निरूपितस्तथैवात्रायि वोध्यः । अस्खलितादिपदैः सूत्रदोप-

उसर----( सुत्तप्कासियनिङ्जुत्ति अणुगमे) स्त्रस्पर्दाकनिर्युक्ति अनुगम में सूत्र की स्पर्दांकरनेवाली निर्युक्ति का व्याख्यान किया जाता है। इसलिये इसका नाम सूत्रस्पर्दाकनिर्युक्ति अनुगम ऐसा हुआ है। अथवा-सूत्रस्पर्दांकनिर्युक्ति अनुगम में सूत्र को स्पर्दा करनेवाला निर्यु-किरूप अनुगम होता है। इसलिये इसका नाम सूत्रस्पर्दांक निर्युक्ति-अनुगम है। यह इस प्रकार से जानना चाहिये--(सुत्तं उच्चारेयव्वं) इसमें सर्व प्रथम सूत्रका उच्चारण किया जाता है-इसके उच्चारण करने की विधि इस प्रकार से है। (अक्खलियं अमिलियं, अवच्चामे-लिपं, पड़िपुण्णं, पड़िपुण्णघोसं कंट्ठोट्टविप्यमुक्तं, गुरुवायणोवगयं) सूत्र का उच्चारण अस्खलित हो, अमीलित हो, व्यत्याखिति हो, प्रतिपूर्ण हो, प्रतिपूर्णचाचवाला हो, कंठोष्ठविप्यमुक्त हो, तथा गुरुपचनोपगत हो। इन अस्खलित आदि पदों की व्याख्या इसी आगम में द्रव्याव-दयक के प्रकरण में की जा चुकी है। सो उसी प्रकार से यहां पर भी बही व्याख्या संगतकर लेनी चाहिये। अस्खलित आदि पदों से सूत्र

ઉત્તરઃ---(सुत्तप्कासियनिञ्जुत्ति अणुगमे) સુત્રસ્પર્શંક નિર્શું કિત અનુગમમાં સૂત્રને સ્પર્શ કરનારી નિર્શું ક્રિતનું વ્યાખ્યાન કરવામાં આવે છે. એથી આનું નામ સૂત્રસ્પર્શંકનિર્શું ક્રિત અનુગમ આ પ્રમાણે છે. અથવા સૂત્રસ્પર્શંક નિર્શું ક્રિત અનુગમમાં સૂત્રને સ્પર્શ ઠરનાર નિર્શું ક્રિત રૂપ અનુગમ હાય છે, એથી આનુ નામ સૂત્રસ્પર્શ ઠનિર્શું ક્રિત રૂપ અનુગમ હાય છે, એથી આનુ નામ સૂત્રસ્પર્શ ઠનિર્શું ક્રિત રૂપ આ પ્રમાણે જાણવું નેઈએ (सुत्तं उच्चाરેયવ્વં) એના ઉગ્ચારણની વિધિ આ પ્રમાણે છે. (अक्स्बूहिय अमिडिय अवच्चामेडिय पडिपुण्णં, पडिपुण्णा-घे सं कंठोट्टविष्प क्रुकं, गुरुवायणोवगयं) સ્વતનું ઉચ્ચારણ અસ્ખલિત રીતે હાય, અમીલિત હાય, અવ્યત્યામ્રેડિત હાય, પ્રતિપૂર્ણ હાય, પ્રતિપૂર્ણ ધાય સુક્ર્ત હાય, કંઠાષ્ઠ વિષ્ઠમુક્ત હાય, તથા ગુરુવચનાપગત હાય. આ અસ્ખલિત વગેરે પદાની વ્યાખ્યા આ આગમમાં જ દ્રવ્યાવશ્યકના પ્રકરણમાં સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે. તા જિજ્ઞાસુઓ ત્યાંથી જાણીને અહીં તેની સંગતિ બેસાડી લેશે.

**बनुयोगद्वार स्**त्र

૮६২

परिहार उक्तः। एपाम्रुपल्झणत्वादितोऽन्योऽपि स्रूत्रदोपपरिहारो वोध्यः । यथा हि-'अप्पग्गंधमहत्थं, बत्तीसादोसविरहियं जं च । ह्वयलगजुनं सुनं, अट्ठहि य गुणेहि उववेयं ॥ छाया—अल्पयन्थमहार्थ, द्वात्रिंशदोपथिरहितं यच । लक्षगयुक्तं सूत्रम्, अप्टभिश्व गुणैरूपेतम् ॥इति॥ अयं भावः-अल्पप्रन्थमहार्थम्-अल्पप्रन्थं च तद् यहार्थचेति अल्पयन्थमहार्थम्-

'उत्पादव्ययश्रीव्ययुक्तं सत् ' इत्यादि खत्रम् अल्पग्रन्थं महार्थं च भवतीत्यर्थः । तथा--यच्च द्वानिंशदोषरहितं भवति तत् सूत्रं भवति । सूत्रं हि द्वात्रिंशदोपैर्वर्जितं सूत्रं भवति ते द्वात्रिंशदोषाः के ? इति जिज्ञासा संभवेदतस्तानाह---

> "अलियमुववायजणयें निरत्यंगमयस्थयं छलं दूहिलं। निस्सारमहियमुणं पुणर्र्त्तं वाहयमजुत्तं ॥१॥

दोषों का परिहार किया जाता है। ये सब अस्खलित आदि पद डप-लक्षणरूप हैं। इसलिये इनसे और भी जे। केाई खुन्न संबन्धी दोब होते हैं - उनका भी परिहार हो जाता है। सूचकारों ने सूच के लक्षण में यह नहा है कि सूत्र ग्रन्थ की अपेक्षा तो अल्प हो-अल्प अक्षरवाला हो-परन्तु अर्धकी अपेक्षा वह महान हो-बहुन अधिक विस्तारवाला हो। तथा ३२ जो सूत्र के देाप है। उनसे भी वह रहित हो। ग्रन्धकी . अपेक्षा अरुप अक्षरवाला हो कर भी अर्थ की अपेक्षा महान् सूत्र जैसे 'उत्पादब्घघघौव्यधुक्तंसन्' यह है । इसी प्रकार से और भी अनेक सुन्न हैं। जिन ३२ देापों से वर्जित सूत्र होता है, वे ३२ देाप ये हैं-'अलि-. यमुवचायनणयं इत्यादि । इनका नामनिर्देश इन चार गाथाओं में અસ્ખલિત વગેરે પઢાથી સૂત્રદાેષાના પરિહાર કરવામાં આવે છે. આ સવ\* અસ્ખલિત વગેરે પદેહ ઉપલક્ષણ રૂપ જ છે. એથી એમનાથી પણ જે કેટા સૂત્ર સંબંધી દેાય હાય છે, તેમના પણુ પરિહાર થઇ જાય છે. સૂત્ર લક્ષણમાં આ પ્રમાણે કહ્યુ છે કે સૂત્ર ગ્રન્થની અપેક્ષાએ તેા અલ્પ હાેય અલ્પ અક્ષર ચુક્રત હાેય પરંતુ અર્થની અપેક્ષા તે મહાન હાેય, બહુ જ વધારે વિસ્તાર ચુક્ત હાેય. તથા ૩૨ જે સૂત્રના દાેષા છે, તેમનાથી પંચુ તે રહિત હાેય, ગ્રન્થની અપેક્ષા અલ્પાક્ષરથી ચુક્ત હાેવા છતાંએ અર્થની અપેક્ષાએ મહાન્ સૂત્રની જેમ ''करपादव्ययघोव्ययुक्त छत्" આ છે. આ પ્રમાણે બીજા પણ ઘણાં સૂત્રા છે. જે ૩૨ દેખવર્જિત સૂત્ર હાય છે, તે ૩૨ દાવા આ પ્રમાણે છે :-- " अख्यिमुवधायजणयं " ઇત્યાદિ એમના નામાલ્લેખ આ ચારે ચાર

#### मनुयोगचन्द्रिका टीका सत्र २४९ सूत्रस्पर्शकनिर्युक्त्यनुगमनिरूपणम् 🛛 ८६३

इस प्रकार किया गया है-(१) अलीकदोष, (२) उपधातजनक दोष, (३) निरर्थक दोष, (४) अपार्थक दोष, (५) छलदोष, (६) इहिलदोष, (७) निस्सारदोष. (८) अधिकदोष (९) ऊनदोष, (१०) पुनरक्तदेष, (११) व्याहतदोष (१२) अयुक्तदोष, (१३) क्रमभिःनदोष, (१४) वचनभिन्न-देष (१५) विभक्तिभिन्नदोष, (१६) लिङ्गभिन्नदोष, (१७) अनभि-हितदोष, (१८) अपददोष. (१९) स्वभावहीनदोष, (२०) व्यवहितदोष, (२१) कालद्दीष, (२२) यतिदोष, (२३) छविदोष, (२४) समयविरुद्धदोष. (२५) चचनमात्रदोव, (२६) अथौपत्तिदोष. (२७) असमासदोष, (२८) उपमादोष, (२९) रूपकदोष, (३०) निर्देशदोष (३१) पदार्थदोष (३२) ગાથાએામાં આ ૫માણે કરવામાં આવે છે. (૧) અલીક દેહય, (૨) ઉપઘાત જનક દોષ, (૩) નિરર્થંક દેષ, (૪) અપાર્થંક દેષ, (૫) છલ દેષ, (१) કુહિલ દેલ, (૭) નિસ્સાર દેલ, (૮) અધિક દેલ, (૯) ઉન દેલ, (૧૦) પુનરુકત દેાય, (૧૧) વ્યાહત દેાય. (૧૨) અયુક્ત દેાય, (૧૩) ક્રમભિન્ન દેાય. (૧૪) વચન બિન્ન દાષ, (૧૫) વિબક્તિ બિન્ન દાષ, (૧૬) લિંગ બિન્ન દાષ, (૧૭) અનસિદ્ધિત દેહા, (૧૮) અપદ દેહય, (૧૯) સ્વસાવક્રીન દેહય, (૨૦) બ્યવહિત દેાય, (૨૧) ઠાલે દાય, (૨૨) ચતિ દાય, (૨૩) છવિ દાય, (૨૪) સમય વિરુદ્ધ દેાય, (૨૫) વચન માત્ર દેાય, (૨૬) અર્થાયત્તિ દેાય, (२७) અસમાસ દેોષ, (૨૮) ઉપમા દેોષ, (૨૯) રૂપક દેોષ, (૩૦) નિર્દેશ દેાષ,

SER

अनुयोगद्वारस्य

अलीकादि द्वात्रिक्षस्मत्रदोषाणां च्याख्या उत्तराध्ययनम्त्रत्रे प्रथमाध्यनस्थ धयोर्विक्षतित्तमगाथाया व्याख्यानेऽस्मस्कृतपियदर्शिनीटीकार्या स्पष्टा, तत एव जिज्ञासुभिर्मावनीयेति । एतैर्द्वात्रिंशत्सूत्रदोपै रहितं यरस्त्रं दद् लक्षणयुक्तं झ्यूत्र लक्षणसहितं भवति । तथा--अष्टमिश्र गुणैरुपेतं=युक्तं स्रूत्रं लक्षणयुक्तं सवति । स्रत्रस्याध्टौ गुणाश्र-

"निहोसं सार्र्ततं च, हेउँजुत्तमलंकियं। उँवणीयं सोर्वयारं च, मिंगं महुरमेद य ॥" छाया----निदोंषं सारव्च हेतृयुक्तमळ्ङ्कृतम् । उपनीतं सोपचारं च मितं मधुरमेद च ॥इति । केचितु मुत्रस्य षड् गुणानिच्छन्ति यथा--"अप्पक्तरमसंदिद्धं, सारदं विस्सओ घ्रहं । अत्थोभमणवज्जं च, सुत्तं सब्वण्णुभासियं ॥"

संचिदोध । इन अलीक आदि ३२ दोषों की व्याख्या, उत्तराध्ययन सुन्न में प्रथम अध्ययन की २३ वीं गाथाके व्याख्यान पर हमारे द्वारा कुत प्रियटजिनी टीका में की जा चुकी है। इस िये जिज्ञास जन वहीं से इस विषय को समझलें। इन ३२ दोषों से रहित जो सूत्र होता है यह सुन्न लक्षण सहित होता है। तथा आठ गुणों से युक्त होता है। आठ गणों से यक्त हुआ सूत्र ही लक्षण युक्त होता है। मुत्र के ये आठ गुण ही 'निद्दीसं सारवंत च' इत्यादि गाथा द्वारा कहे गये हैं। इनके नाम इस भकार से हैं---(१) निर्दोंष, (२) सारवान् (३) हेतु-यक्त (४) अलंकारयुक्त, (५) उपनीत, (६) सोपचार, (७) मित और ्८) मधुर। किसी के मत से सूत्र के ६ ही गुण हैं जो इस (૩૧) પઠાર્થ દ્વાષ, (૩૨) સંધિ દાષ. આ અલીક વગેરે ૩૨ સૂત્રદાષાની વ્યાખ્યા ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના પ્રથમ અધ્યયનની ૨૩ મીગાયાના વ્યાખ્યાનમાં અમારી પ્રિયદર્શિની વ્યાખ્યામાં કરવામાં આવેલ છે. એથી જિજ્ઞાસુએ ત્યાંથી mાગવા પ્રયત્ન કરે. આ ૩૨ દાેષાથી રહિત જે સૂત્ર હાેય છે, તે સૂત્ર લક્ષણ સહિત હાય છે. તેમજ આઠ ગુણાથી જે સુક્રત હોય છે તેજ લક્ષણ સુક્રત દ્વાય છે. સૂત્રના આ આઠ શુણે જ 'निहोसं सारवंतं च' વગેરે ગાથા વહે કહેવામાં આવેલ છે. તેમના નામા આ પ્રમાણે છે. (૧) નિર્દોષ, (૨) સારવાન્ (૩) હેત્યુક્ત (૪) અલંકારસુક્ત, (૫) ઉપનીત, (૬) સાેપ ચાર (૭) મિત અને (૮) મધુર. કેટવાકના મતાનુસાર સૂત્રના ૬ ગુણા માનવામાં આવ્યા છે. જે

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४९ स्त्रस्पर्शकनिर्युपत्यनुगमनिरूपणम् ८६५

छाया--- अस्पाक्षरमसन्दिग्धं सारवद् विश्वतोमुखम् । अस्तोभमनवद्यं च सूत्रं सर्वब्रभाषितम् ॥इति॥

एषां प्रुणानां पूत्रोंक्ते डवेवान्तर्भावो भवति । एषामपि व्याख्या उत्तराध्य-यनसूत्रे तत्रैवावलोकनीयेति । एवं सत्रानुगमे समस्तदोपवर्जिते मुत्रे समुचारिते सति ततस्तत्र≖ष्ठत्रे झास्यते स्वसमयपदं=स्वसिद्धान्तसम्मतजीवाद्यर्थभत्तिपादकं पदं वा, परसमयपदं=परसिद्धान्तसम्मतप्रधानेश्वरादिप्रतिपादकं पदं वा ज्ञास्यते । अनयोः=स्वसमयपरसमयपदयोर्मध्ये यत्परसमयप्रतिपादकं पदं तत्वाणिनां झवा-प्रकार से है'-(१) अल्पाक्षर (२) असंरिग्ध (३) सारवत् (४) बिश्वतोमुख, (५) अस्तोभ (६) अनबद्य । इन ६ गुणों का अन्तर्भाव पूर्वोक्त गुणों में ही हो जाता है। इसकी व्याख्या उत्तराध्ययन सूत्र में वहीं पर देखनी चाहिये। (तओ तत्थ) सूत्रानुगम में इस प्रकार से समस्त दोषयर्जित सूत्र अमुच्चारित होने पर (णज्जिहिति) उस सूत्र में यह बात सालूम देगी कि (ससमयपर्य वा परसमयपर्य वा वेधपपरं वा माक्खपयं चा सामाइयपयं वा णो सामाइयपयं चा) यह स्वसमयपद है. यह परसमय पद है, यह घन्ध पद है, यह मोक्षपद है, यह सामायिक पद है अधवा नो साम। धिक पद है। स्वसिद्धान्त सम्मत जीवादिक पदार्थों का प्रतिपादक जो पद है, वह स्वसमय पद है। परसिद्धान्त सम्मत प्रधान-प्रकृति – ईश्वर आदि का प्रतिपादन करनेवाला जो पद है, वह परसमय पद है। इन स्वसमय और परसमय पट के बीच में जो परसमयप्रतिपादक पद है, वह प्राणियों में कुवा-

આ પ્રમાણે છે. (૧) અલ્પાક્ષર, (૨) અસંદિગ્ધ, (૩) સારવત્ (૪) વિશ્વતા-મુખ, (૫) અસ્તાલ, (૬) અનવઘ. આ ૬ ગુણેાના અન્તર્ભાવ પૂર્વાક્ત ગુણામાં જ થઈ જાય છે. એમની વ્યાખ્યા ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં આપવામાં આવી છે તા તે ત્યાંથી જ જાણી લેવી નેઈ એ. (ત ઝો તથા) સૂત્રાનુગમમાં આ પ્રમાણે સમરત દેાષ વર્જિત સત્ર સમુચ્ચરિત હેાવાથી (ળજ્જિદિતિ) આ સૂત્રથી સ્મા वात कण्णश्रे हे (ससमयपयं वा परसमयपयं वा बंधपयं मोक्खपयं वा वा सामाइयग्यं वा णोसःमाइयपयं वा) ≈ग स्वसभय ५६ છે. સ્મા પરસમય પદ છે, આ અન્ય પદ છે, આ મેલ્સ પદ છે, આ સામાવિક પદ છે અથવા આ નાસામાયિક પદ છે. સ્વસિદ્ધાન્ત સમ્મત જીવાદિક પદાર્થોનું પ્રતિપાદક જે પદ છે. તે સ્વસમય પદ છે. પરસિદ્ધાન્તસમ્મત પ્રધાન-પ્રકૃતિ–ઇશ્વર વગેરૈનું પ્રતિપાઠક જે પદ છે, તે પરસમયપદ છે. આ સ્વસમય અને પરસમય પઠની વચ્ચે જે પરસમય પ્રતિષાદક জাত १৩९

### अनुयोगद्वारस्त्रे

सनाहेतुस्थात् बन्धपदमुच्यते, तचापि झास्यते । तया-स्वसमयमतिपादकं यत् पदं तत् माणिनां सद्वोधकारणत्वात् सकळकर्मक्षयलक्षणस्य मोक्षस्य मतिपादकं पदम्, अतस्तन्मोक्षपदम्, तच्चापि ज्ञास्यते । यद्वा-स्वसमयमतिपादकं पदमेव मकृतिस्थित्यनुमादमदेशलक्षणभेदभिष्ठस्य बन्धस्य मतिपादकंपदं बन्धपदम्, तथा-कृत्स्नकर्मक्षयल्लक्षणभेदभिष्ठस्य बन्धस्य मतिपादकंपदं बन्धपदम्, तथा-कृत्स्नकर्मक्षयल्लक्षणभेदभिष्ठस्य मतिपादकं पदं मेक्षपदम् । नन्वस्मिन् व्या-खवाने बन्धपदं मोक्षपदं च स्वतमयपदादनतिरिक्तमेव, ततःकथम्रुभयोभेंदेनोप-व्यासः कृतः १ इति चेदाइ-यद्यप्युभयमपि स्वसमयपदादभिन्नमेन, तथापि स्व समयपदस्यापि विलक्षणोऽधों भवतीतिमदर्शयितुं क्षिण्यबुद्धिनैक्षद्यार्थं वा भेदे-

सना का हेतु होता है, इसलिये बन्धपद कहलाता है। तथा जो स्वस मयपद है, वह प्राजियों में सद्बोध का कारण होता है, इसलिये वह सकलकर्मक्षयरूप मोक्ष का प्रतिपादक पद होने से मेाक्ष पद कहलाता है। अथवा स्वसमय प्रतिपादक ही प्रकृति, स्थिति अनुभाव और प्रदेश के भेद से चार प्रकार के बंघ का प्रतिपादक होता है इसलिये वह बंधपद तथा कृत्सनकर्मक्षय मोक्ष का प्रतिपादक पद मेाक्ष पद हैं।

इंग्रिन-इस प्रकार का व्याख्यान करने पर बंधपद और मेक्षिपद ये देनों पद स्वसमयपद से भिन्न ते। पडते नहीं हैं-फिर यहां पर इन देनों का स्वतंत्र भेद्रूप से उपन्यास क्यों किया है ?

ं उत्तर-ठीक है पद्यपि ये दोनों पद स्वसमयपद से अभिव ही हैं, तो भी स्वसमयपद का अर्थ और भी होता है-इस बातका दिखलाने के लिये अधवा-किाष्यजनों की बुद्धि की विद्यादता के लिये इन देनों

પદ છે, તે પ્રાણીઓમાં કુવાસનાઓનો હેતુ હેાય છે, એથી આ અન્ધપદ કહેવાય છે. તથા જે સ્વસમય પદ છે, તે પ્રાણીઓમાં સદ્ધોધનું કારણ હાય છે, એથી તે સકલકમ લય રૂપ માક્ષ પ્રતિપાદક હાેવા બદલ માક્ષ પદ કહેવાય છે. અથવા સ્વસમય પ્રતિપાદક પદ જ પ્રકૃતિ, સ્થિતિ અનુભાવ અને પ્રદેશના ભેદથી ચાર પ્રકારના બંધનું પ્રતિપાદક હાેય છે. એથી તે બંધ પદ, તથા કૃત્સ્ત કર્મ લયરૂપ માક્ષ પ્રતિપાદક પદ માક્ષ પદ છે.

શંકાઃ—આ જાતનું વ્યાખ્યાન કર્યા પછી અંધ પદ અને મેહ્સ પદ એ બન્ને પદેા સ્વ સમય પદથી સિન્ન તેા થઇ જતા નથી, છતાંએ અહીં એ બન્નેને સ્વતંત્ર સેદ રૂપથી ઉપન્યાસ શા માટે કરવામાં આવેલ છે.

ઉત્તરઃ---અરાબર છે, જો કે એ બન્ને પદેા સ્વસમય પદથી અભિન્ન જ છે. છતાંએ સ્વ સમય પદ્દનાે અર્થ બીજો પણુ થાય છે. આ વાતને સ્પષ્ટ अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४९ सूत्रस्पर्शकनिर्युक्त्यनुगमनिरूपणम् 👘 ८६७

नोपन्यासः कृतः । अत एव सामःपिकपदं नो सामापिकपदमर्भ मेद्देनेपन्यस्तम् । तथा-सामापिकपदं ज्ञास्यते । तथा-सामापिकव्यतिरिक्तानां नारकतियेगाद्यर्थांनां मतिपादकं यत्पदं तद् नो सामापिकपदं, तच्चापि ज्ञास्यते । सूत्रे सम्रुच्चारिते एव स्वसमयादिपरिज्ञानं भवति, स्वसमयादिपरिज्ञानमेव स्रुचेच्चारिते एव स्वसमयादिपरिज्ञानं भवति, स्वसमयादिपरिज्ञानमेव स्रुचेच्चारणस्य फरुं वोध्यभिति भावः । तस्मिन् स्रुवे उच्चारिते सति ततः केषांचिद् भगवतां=पूज्यग्रुनीनां यथोक्तनीत्था केचिदर्थाधिकारा अधिगताः=परिज्ञाता भवन्ति । तथा-केषांचिद् भगवतां=पूज्यग्रुनीनां क्षयोपञ्चम-वैचित्र्यात् केचित् अर्थाधिकारा अनधिगताः=अपरिज्ञाता भवन्ति । ततस्तेपाम-नधिगतानाम् अर्थाधिकाराणाम् अधिगमनार्थ=परिज्ञानाय पदेन पदं वर्णयिष्यानि=

पदों का भिन्नरूप से उपादान किया गया है। इसीलिये सामायिकपद तथा नो साम। विक पद ये देानों पद भी जिन्नरूप से उपन्यस्त किये गये हैं। सामाधिक से व्यतिरिक्त नारक, तिर्यंग् आदि अथों का प्रति-पादक जो पद हैं वह नो सामायिक पद है। सूत्र के समुच्चरित होने पर ही स्वसमयादि का परिज्ञान होता है, इसलिये स्वसमयादि का परिज्ञान ही सूत्रोच्चारण का फल है ऐसा जानना चाहिये। (तओ तम्मि उच्चारिए समाणे केसि च णं भगवंताणं केह अखाहिगारा अहिगया भवंति) तथा-उस सूत्र के समुच्चारित होने पर कितनेक भगवंत-पूज्यमुनियों को अर्थाधिकार अधिगत-पग्झित हे। जाते हैं। ('केइ अत्धाहिगारा अणहिगया भवंति) तथा कितनेक अर्थाधिकार, क्षये। की विचिन्नता से अन्धिगत रहते हैं। (तओ तेसि अणहि गयाणं अहिगमणद्दाए पर्य पर्एा वन्नइस्सामि) इसल्यि उन मुनिजनों

કરવા માટે અથવા શિષ્યજનાની અદ્ધિની વિશકતા માટે એ અન્ને પદેાનું ભિન્નરૂપમાં ઉપાદન કરવામાં આવેલ છે. એથી જ સામાયિક પદ તથા ના સામાયિક પદ એ અન્ને પદા પછુ ભિન્ન રૂપથી ઉપન્યસ્ત કરવામાં આવેલ છે. સામાયિક થી વ્યતિરિક્ત, નારક, તિર્યગૂ વગેરે અર્થાના પ્રતિપાદક જે પદેા છે, તે નાસામાયિક પદ છે. સૂત્રના સમુચ્ચારણથી જ સ્વસમયાદિકનું પરિજ્ઞાન થાય છે, એથી સ્વ સમયાદિનું પરિજ્ઞાન જ સૂત્રાચ્ચારણનું કળ છે. એમ જાણવું જોઈ એ. (तजो तमिम उच्चारिए समाणे केसि च णं મगवंताणं केइ બલ્લાદિ્गरા ! अદ્વિगया મવંતિ) તથા તે સૂત્રના સમુચ્ચારણથી કેટલાક ભગવત -પૂજ્યમુનિઓનો અર્થો પિકાર-અધિગત-પરિજ્ઞાન-થઇ જાય છે (केइ લસ્થાદિ गारा झणहि्गया મવંતિ) તથા કેટલાક અર્થા ધિકારા, ક્ષચા પશ્નમની, વિચિત્રતાથી અનપિગત રહે છે. (ત્રઓ તેસિ લગદિ્ગયાળં અર્થા વિકારા, ક્ષચા પશ્નની, વિચિત્રતાથી

अनुयोगद्वार**स्**त्रे

वर्णयामि एकैकं पदं महापयामीत्यर्थः । व्यारूपानमकारमेवाह-'संहिया य प्यं चेव' इत्यादि । तत्र संदिता अस्वलितवदोच्चारणम् , यथा-'करेमि भंते ! सामाइयं' इत्यादि ।।१॥ पर्द≔सुप्तिङन्तरूपम् , यथा-'करेमि' इत्येकं पदम् , 'भंते' इति द्वितीपं पदम् , 'सामाइयं' इति तृतीयं पदम् ॥२॥ पदार्थः='करेमि' इत्यभ्युपगमः, 'भंते' इति सूर्वांग्रन्त्रणम्, 'सामाइयं' इति समस्य आयः रत्नत्रपलाभः ॥२॥ पदविग्रहः= प्रकृतिपत्ययविभागरूपो विस्तारः,--यथा समस्य आयः--समायः स एव सामा-यिक्रमिति ॥४॥ चालना=मूत्रस्य अर्थस्य वाऽतुपपत्त्युद्भावनम् ॥५॥ प्रसिद्धिः= द्वारा अनधिगत अर्थाधिकारों का उन्हें अधिगम हो, इस निमित्त पद से पद का वर्णन करता हूँ। अर्था रूएक-एक पद की प्रज्ञापना करता हाँ (संहिधा य पयं चेव पयत्थे। पयविग्गहो । चालणा य पसिद्धीय, छिवित्रं विद्धि लक्खणं ) अस्खलितरूप से पद का उच्चारण करना इसका नाम संहिता है। जैसे-'करेमि भंते सामाइये' इत्यादि। खुबन्त और तिङ्गल प्रतिपादिक शब्द की पद संज्ञा होती है। जैसे 'करेमि' यह प्रथम तिङ्गलपद है, 'मंते' चड् दितीय खुवन्त पद है। 'सामाइयं' यह तीसरा पद है। पद के अर्थ का नाम पदार्थ है-'जैसे करेभि' करता हुं का अर्थ सामाधिक करने का अभ्यागम होता है। 'भंते' यह गुरुजनों के लिये आमंत्रण है। तथा-भूमसहर रत्नत्रय का आय-लाभ-पह सामा-यिक पद का अर्थ हैं। प्रकृति प्रस्थप का विमामरूप जो विस्तार है--बह पदविग्रह है। 'जैसे समस्य आयः खमायः समाय एव सामापिकम्' सत्र की अधवो अर्थ की अनुप्पत्ति का उद्घावन करना इसका नाम રઘામિ) એથી તે મુનિએ વડે અનધિગત અર્થાધિકારા તેમને અધિગમ હાય, આ નિમિત્તપદથી વર્ણન કરું છું, એટલે કે એક એક પદની પ્રજ્ઞાપના કરું धुं. (संहियाय पर्यं चेत्र पयत्थो पयविग्गहो । चाळणाय पसिद्धीय छटिवई विद्धि छक्तवणं) અસ્ખલિત રૂપથી પદનું ઉચ્ચારથ્ કરવું તે સંહિતા છે. જેમ 'करेमि मंते सामाइयं' ઇत्याहि सुभ'त अने तिङंगन्त प्रतिपाहित शण्टनी पह स ता थाय छे. केंभ 'करेमि' आ पह तिक्र गन्त पह छे. 'मंते' आ दितीय સુપ્ર'ત પદ છે. 'सामाइयं' આ તૃતીય પદ છે, પદના અર્થાનું નામ પદાર્થ છે. જેમ 'करेमि'ના અર્થ સામાયિક કરવાના અભ્યુગમ હાેય છે. 'મંદ્રે' આ ગુરુજના માટે આમંત્રણ છે. તથા સમરૂપ રેત્નત્રયના આય-લાભ−આ સામાયિક પદના અર્થ છે. પ્રકૃતિ પ્રત્યયના વિભાગ રૂપ જે વિસ્તાર છે, તે पहविश्रह्ण छे. જેમ 'समस्य आयः समायः समायः एव सामायिकम्' सूत्रनी अथवा अर्थनी अनुपपत्तिनुं ઉદ्ભावन કरवुं ते ચाલना छे. सूत्र अने तेना

अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २४<sup>६</sup> प्रुंत्रेस्पर्शकनिर्युक्त्यनुगमनिरूपणम् 👘 ८६९

मूत्रार्थयोरेव विविधयुक्तिमिस्तथैव स्थापना ॥६॥ एवं संहितादिरूपं पड्विधं उक्षणं विद्धि=नानीहि पद्वविधळक्षणस्वं च भक्रमाद् व्याख्याया वोध्यमिति । ननु व्या-रूपायाः पड्विधळक्षणमध्ये कियान् मुत्रानुगमस्य विषयः ? कियान सुत्रालाप कस्प ? कियान् वा मूत्रस्पर्शंकनिर्धुत्त्यनुगमस्य ? किं चा नयैर्विपयीक्रियते ? इति चेदाह~धूत्रं सपदच्छेदमुक्त्वा मुत्रानुगमः कृतार्थीं भवति । सूत्रानुगमेन सूत्रे समु-च्चारिते पदच्छेदे च कृते स्वालापकासामेव ज्यामस्थापनादिनिक्षेपमात्रमुक्त्वा

चलना है। सूत्र और उसके अर्थ का विविध युक्तियों द्वारा उसी प्रकार से जैसा कि वह है, स्थापन करना यह प्रसिद्धि है। इस प्रकार से यह छह प्रकार की सूत्र व्याख्या का लक्षण जानना चाहिये।

रांका-ज्याख्या के इस पङ्विभलक्षण के बीच में सूत्रानुगम का विषय कितना है ? कितना सुत्रालापक का विषय है ? कितना सूत्र स्पर्शक निर्यु क्रियनुगम का विषय है । तथा नय का विषय क्या है ? उत्तर----पदच्छेद सहित खूत्र को कहकर खुत्रानुगम कृतार्थ होता है । अर्धात् सूत्रानुगम का विषय तो इतना ही है कि, वह पदच्छे युक्त सूत्र का उच्चारण करे । खूत्र का उच्चारण करना, उसके पद-च्छेद करना यह सुत्रानुगम का कार्य है । जब यह कार्य सूत्रानुगम कर चुकता है, तब सूत्रालापक निक्षेप का यह कार्य होता है कि-'वह सूत्रा-लापकों को नाम, स्थापना आदि निक्षेयों से निक्षिस करता है अर्थात

અર્થની વિવિધ ચુક્તિએા વડે, જે પ્રમાણે તે છે તે પ્રમાણે જ સ્થાપના કરવી આ પ્રસિદ્ધિ છે. આ પ્રમાણે આ ૬ પ્રકારની સૂત્ર વ્યાખ્યાનું લક્ષણ જાણવું નોઈએ.

શ'કાઃ—ગ્યાખ્યાના ષડ્વિધ લક્ષણુની વચ્ચે સૂત્રાનુગમને৷ વિષય કેટક્રો છે ? કેટલા સૂત્રાલાપકના વિષય છે ? કેટલા સૂત્રસ્પર્શંક નિર્શું ક્ત્યનુગમના વિષય છે ? તથા નયના વિષય કેટલા છે ?

ઉત્તરઃ—પદચ્છેદ સહિત સૂત્રને કહીને સૂવાનુગમ કૃતાર્થ થાય છે. એટલે કે સૂત્રાનુગમના વિવય તા આટલા જ છે કે તે પદચ્છેદ સુદ્રત સૂત્રનું ઉચ્ચારણ કરે. સૂત્રનું ઉચ્ચારણ કરવું તેના પદચ્છેદ કરવા, આ સૂત્રાગમનું કાર્ય છે. જ્યારે આ કામ સૂત્રાનુગમ કરી નાખે છે ત્યારે સૂત્રાલાપક નિક્ષેપનું આ કાર્ય હોય છે કે છે સૂવાલાપકાને નામ, સ્થાપના આદિ નિક્ષેપોથી

अनुयोगद्वार<del>सू</del>वे

सत्रात्तावकनिक्षेपः कृतकार्यों भवति । उत्तःथ पदार्थपदविग्रहादिः सर्वोऽपि सूत्र-स्पर्शेकनिर्धु क्रयनुगमस्य विषयः । तथा--वक्ष्यमाणनैगमादिनयानामपि पायः पदार्थादिविचार एव विषयः । उक्तं चान्यत्रापि--

"होइ कयत्थो वोचुं, सपयच्छेयं सुयं सुयाणुगमो । सुत्तालावगनासो, नामाइन्नासविणिक्रोगं ॥१॥ सुत्तप्पासियनिज्जुतिविणिक्रोगो सेसओ पयत्थाई । पायं सोच्चिय नेगमनयाइ नयगोयरो होइ ॥२॥ छाया—भवति कृतार्थं उत्तवा सपदच्छेदं सूत्रं सूत्रानुगमः । सूत्रालापकन्यासो नामादिन्यासविनियोगम् ॥१॥ सूत्रार्खापकन्यासो नामादिन्यासविनियोगम् ॥१॥ सूत्रस्पर्श्वकनियु क्तिविनियोगः दोषकः पदार्थादिः । मायः स प्रव नैगमादि नयगोचरो भवति ॥इति॥

नया अपि पद। धाँदीनेव विषयीकुर्वन्ति, इत्थं च ते तत्त्वः मूत्रस्पर्शकनियुं कत्यन्त-गैता एक भावनीया इति । अनेन प्रकारेण सूत्रे व्याख्यायमाने सूत्रं सूत्रानुगमः सूत्रालापकों को नाम स्थापना आदि निक्षेपों में वह बिभक्त करता है। इसी कार्य से यह कुनार्थ हो जाता है। इसके बाद पदार्थ, पदविग्रह आदि जो और काम बचता है, उसे खत्रस्पर्शक नियुक्त्यनुगम संपादित करता है। तथा-जिनका कथन आगे आनेवाला है-ऐसे जो नगन आदि सान नय है, इसका भी प्रायः पदार्थ आदि का विचार करना ही विषय है। यही वात अन्यत्र भी कही गई है-'होईकपत्थो वोत्तुं, इस्पादि इन गाथाओं का अर्थ पूर्वोक्तरूप से ही है। नैगम आदि नग भी जब पहार्थ आदि को ही विषय करते हैं तब इस दृष्टि से 'वे सूत्रस्पर्शंक निर्यु क्त्यनुगम के ही अन्तर्गत हो जाते हैं' ऐसा जानना નિક્ષિપ્ત કરે છે, એટલે સૂત્રાલાપકાને નામ સ્થાપના વગેરે નિક્ષેપામાં તે વિભક્ત કરે છે. આ કાર્યથી જ આ કૃતાર્થ થઈ જાય છે, ત્યારબાદ પદાર્થ, પદ વિચઢ વગેરે જે બીજું કામ બાકી રહે છે તેને સૂપ સ્પર્શક નિર્ધુક્ત્યતુ. બમ સંપન્ત કરે છે. તથા જેમનું કથત આગળ થવાનું છે, એવા જે નેગમ વગેરે સાત નયા છે, એમના પગુ પ્રાયઃ પદાર્થ વગેરે વિષે વિચાર કરવા જ નેઇએ છે. એજ વાત અન્યત્ર પણ કહેવામાં આવી છે. 'होइ कयत्थो वोक्तुं ક્રત્યાદિ' આ ગાથ એ ના અર્થ પૂર્વોક્ત રૂપમાં જ છે. નૈગમ અહિ નય પશ . જ્યારે પદાર્થ વગેરેને જ વિષય કરે છે. ત્યારે આ દષ્ટિએ તે સૂત્ર સ્પર્શક નિર્સું કુત્યનુગમના અંતગંત જ થઈ જાય છે આમ જાણી લેવું જેઈ છે.

(9L

| अनुयोगचन्द्रिका व | टीका | सूथ | २५४ | नयस्व रूप | निरूपण म् |
|-------------------|------|-----|-----|-----------|-----------|
|-------------------|------|-----|-----|-----------|-----------|

सूत्राखापकनिक्षेपः सूत्रस्पर्श्वकनिर्धुं क्ल्यचुगमश्च युगपत् समाप्यन्ते । उक्तं चापि∽ ''स्रुचं सुत्ताणुगमो, सुत्तालावयकओ य निवखेतो । सुत्तप्फासियनिब्द्ध्दती नथा य समगं तु वच्चति ॥'' छाया — सूत्रं सूत्रानुगमः सूत्रालापकक्कतश्च निक्षेपः । सूत्रस्पर्शकनिर्धुं किर्नथाश्च सपकं व्रजन्ति ॥इति।

इस्थं मुत्रस्पर्शकनिर्युकःयतुग तो निरूपित इति सूचयितुमाइ-स एव सूत्रस्पर्शक-निर्युकःयतुगम इति । ततश्र सभेदोनिर्युक्त्यतुगमो निरूपित इति सूचयितुमाह-स एव निर्युक्त्यतुगम इति । एवं च भेदोपभेदसहितोऽतुगमो निरूपित इति इशीयितुमाह-न एवोऽनुगम इति ामू० २४९॥

अथ नयाभिषं चतुर्शेमजुयोगद्वारभाद----

मूलम्-से किं तं णए ? सत्त मूलणया पण्णत्ता, तं जहा-णेगमे संगद्दे अवहारे उज्जुसुए सद्दे समभिरूढे एवंभूए। तथ णेगहिं माणे हिं, मिणइत्ति णेगमस्स य निरूत्ती। सेसाणंपि नयाणं, लक्खणमिणमो सुणह वोच्छं॥१॥ संगहियपिंडियत्थं,

चाहिये। इस प्रकार से सुन्न जय व्याख्या का विषयभूत बनता है, तब सूत्र, भूत्रानुगम, सुन्नालापक निक्षेप, और सुन्नस्पर्शकनिर्युक्तस्य-नुगम 74 सब युगपत् एक जगह भिल्ल जाते हैं। उक्तं चापि 'सुलं, सुलागुगमो' इत्यादि इस प्रकार यह सुत्रस्पर्शक निर्युक्तरयनुगम है। इसका निरूपण समाप्त होने पर निर्युक्तस्यनुगम का प्रकरण समाप्त हो जागा है और इसकी समाप्ति में अनुगम का कथन समाप्त हो जाता है। इस प्रकार यहां तक भेद उपभेद सहित अनुगम का निरूपण किया सू०॥ २४९॥

આ પ્રમાણુ સૂત્ર જયારે વ્યાખ્યાના વિષયભૂત થાય છે, ત્યારે સૂત્ર, સૂગાનુગમ, સૂત્રાલાપક નિશ્વેપ અને સુત્ર સ્પર્શકનિર્શું ક્(યનુગમ એ સર્વે શુગ પત એક સ્થાને જ મળી જાય છે. ઉક્તાં ચાપિ--'મુત્તં मुत्ताणुगमો' ઈત્યાદિ આ પ્રમાણે આ સૂત્રસ્પર્શકનિર્શું ક્ર્ત્યનુગમ છે. આ નિરૂપણ સમાપ્ત થઇ જતાંજ નિર્શું ક્ર્ત્યનુગમ પ્રકરણ સમાપ્ત થાય છે, અને તેની સમાપ્તિ સાથે અનુગમનું કથન પણ સમાપ્ત થાય છે. આ પ્રમાણે અહીં સુધી ભેદ, ઉપલેદ સહિત અનુગમનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે ાા સૂત્ર-૨૪૯ ા ওে২

अनुयोगद्वारस्त्रे

संगहवयणं समासओ बिंति । वच्चइ विणिच्छियत्थं, ववहारो-सव्यद्ववेसु॥२॥ पच्चुप्पद्मगाही, उज्जुसु ओ णयविही मुणेयवो। इच्छइ विसेसियतरं, पच्चूप्पण्णे णओ सदो ॥३॥ वत्थ्रूओ संक-सणं, होइ अवत्थू नए समभिरूढे। वंजपा अत्थ तदुभयं, एवं भूओ विसेसेइ॥४॥ णायंमि गिण्हियव्वं, इग्गिण्हियव्वंमि चेव अत्थंमि । जइयव्वमेव इइ जो उवएसो सो नओ नाम ॥५॥ सक्वेसिंपि नयाणं, बहुविह्वद्यद्वव्यं निसामिता । तं सव्वनय विसुद्धं, जं चरणगुणट्विओ साहू ॥६॥ से तं नए । अणुओगदारा सम्मत्ता ॥सू०२५०॥

छाया-अथ कोऽसौ नयः ?, सप्त मूछनयाः प्रइशः, तधया-नैगमः संग्रहो-व्यवहार ऋजुमूत्रः शब्दः समसिरूढः एवंभूतः । तत्र-नैभैर्मानैर्मित्रं तिति नैगमस्य च निरुक्तिः । शेषाणामपि नयानां छक्षणपिदं श्वणुत वक्ष्ये ॥१॥ अग्रहीतपिष्डि-तार्थसंग्रहवचनं समासतो जुर्रान्ति । व्रजति विनिश्चितार्थं व्यवहारः सर्पद्रव्येषु ॥२ । पत्युत्पन्नप्राही ऋजुद्धत्रो नयविधिर्ज्ञेयः । इच्छति विशेषिततरं प्रत्युरुपन्नं नयः शब्दः । २॥ वस्तुनः संक्रमणं भवतिं अवस्तु नये सममिरूढे । व्यञ्जनार्थं वदुवयम् एवंभूतो विशेषयति ॥४॥ ज्ञाते प्रहीतव्ये अवहीतव्ये चैत्र अर्थे । यहिराज्यमेत्र हति यः उपदेशः स नयो नाम ॥५॥ सर्वेपामपि नयानां बहुविधवक्तव्यकं निज्ञ-म्य । तत् सर्वनयविश्वदं यच्चरणगुर्यास्यितः साधुः ॥६॥ स एप नयः । अनुयोग-दाराणि समाप्तानि । स्व० २५०॥

द्याब्दार्थ---दिष्ण्य पूछता है कि-हे भदन्त ! (से किं तं णए ) खह पूर्वप्रकान्त नय क्या है ?

હવે સૂત્રકાર નય નામના ચાથા અનુચાેગદ્વારનું કથન કરે છે.

(से किंतं णए) इत्यादि

ટીકાર્થ—-શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે કે હેલ કંત! (से किंतंणए) તે પૂર્વ પ્રકાન્ત નય શું છે?

### सनुयोगच न्द्रिका टीका सूत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

मद्रप्ताः, मूळत्वं चैवाम्रुत्तरभेदापेक्षया बोध्यम् । ते मूलनयाश्च नैगमसंग्रहादयो बोध्याः । तत्र नैगमं व्याख्यातुमाइ-'णेगेर्हि माणेर्हि' इत्यादि । नैकैः-न एकानि नैकानि-मचुराणि तैस्तथाभूतैः मानैः=महासत्तासामान्यविशेषादिज्ञानैर्मिनोति= परिच्छिनत्ति वस्तूनीति नैगमः, इतीयं नैगमस्य निरुक्तिर्बोध्या। अथवा-निगमाः= 'छोके वसामि तिर्यग्लोके वसामि' इत्यादयः पूर्वोक्ता एा वहवः परिच्छेदास्तेषु भवो नैगम इत्यपि नैगमश्वदस्य व्युत्पत्तिर्विंक्षेया। श्रेषाणाम्=इतोऽवशिष्टानामपि नयानां छक्षणमिदं श्य्णुत, यदहं वक्ष्ये ॥१॥ अथ प्रतिज्ञातमेव वक्तुम्रुपक्रमते-'संगहिय' इत्यादि । तीर्थकरगणधरादयो हि संग्रहीतपिण्डितार्थं सम्यग् ग्रहीतः=

उत्तर--(सत्त मूलणया पण्पत्ता) सात मूलनय कहे गये हैं। इनमें मूलह्पता उत्तरभेदों की अपेक्षा जानना चाहिये। (तं जहा) वे सात-मूल नय ये हैं। (णैगमे, संगहे, चवहार, उज्जुसुए, सदे, समभिरूढे, एवंभूए) नैगम, संग्रह व्यवहार, अजुमुत्र, दाव्दसमभिरूढ, और एवं भूत। जो नय (तथ्य णेगेहिं माणेहिं मिणइति णेगमस्स य निरुत्ती) चस्तूनि नैकैः मानैः मिनोति इति नैगमः' इस निरुक्ति के अनुसार महासत्ता, सामान्य एवं विद्योष आदि प्रचुर ज्ञानों द्वारा चस्तु का परिच्छेद करता है, वह नैगम नय है। अथवा 'लोके वसामि, तिर्यग्लो के बसामि' इश्यादि पूर्वोक्त जो परिच्छेद हैं-उनका नाम निगम है। इन निगमों में जो नय होता है, वह नैगमनय है। यह भी नैगम द्वाब्द की व्युत्पत्ति है। (सेसाणं पि नयाणं लक्खणमिणमोसुणह वोच्छं) इसके बाद जो और छह नय बाकी हैं, उनके इस लक्षण को सुनो-में

ઉत्तर--(सत्त मूळणया पण्णत्ता) सात भूलनथे। કહेवाમાં આવેલ છે. आ सर्वंभां भूल३पता ઉत्तरलेडेानी અપेक्षाओ जाखुवी लेछंओ. (तं जहा) ते सात भूल नथे। आ भाषो छे. (णेगमे, संगहे, वत्रहारे, उज्जुसुए, सहे, समभिरूढे. एवंभूष) नैगम, संथुढ, व्यवढार, अलु सूत्र, शण्टसभकिइट अने ओव भूत के नथ (तत्य णेगेहिं माणेहिं मिणइति णेगमस्स य निरुत्तीः) 'वस्तूनि तैकैः मानैः मिनोति इति नैगमः' आ निरुष्ठित भुज्ल् भढासत्ता, सामान्य ओव' विशेष आदि प्रयुर ज्ञाने। वडे वस्तुपन्थिष्ठेह ४२ छे, ते नैगम नथ छे. अथवा 'होके वसामि' तिर्यग्तोक वसामि' धत्यादि पूर्वोध्त के परिष्छेह छे, तेनु' नाम नैगम छे. आ निगमीमां के नथ छे।य छे ते नैगमनथ छे. आ पश्च नैगम शण्टनी व्युत्पत्ति छे. (सेसाणं पि नयाणं इक्सणमिणमोसु-णह्वोच्छं) त्यारभाह के जीला' ६ नामे। शेष छे, तेमना लक्षष्ठे। ढु' ठढु' अव १९०

খেই

¢aA

# **अनुवोगहारस्**त्रे

उपात्तः, अतएव पिण्डितः≕एकजातिमापन्नोऽथौ विषयो यस्य तत्तथाभ्रतं संग्रह-बचनं-संग्रहस्य वचनं समासतः≔संक्षेपतो झुवन्ति । अयं भावः-संग्रहनयो हि सामान्यमेव इच्छति न तु विशेषान, अत एव संग्रहस्य वचनं संगृहीतसामान्यार्थ-भेव भवति । तत एव संग्रहाति=सामान्यरूपतया सबै पदार्थं कोडोकुरुते इति संग्रहस्य ब्युत्पत्तिरुक्तेति । तथा-व्यवहारो नयः सर्वद्रव्येषु=सकळद्रव्यविषये विनि-भयात निःशब्द आधिरुये, चयनं चयः=पिण्डीभवनमू-अधिकश्चयो निश्चयः= सामान्यं, विगतो निश्वयो विनिश्वयः=प्रामान्यामावः, तदर्थं=तन्निमित्तं वजति= उसे कहता हूं। (संगहियपिंडियस्थं संगहवयणं समासओ बिति. बच्चह. विणिच्छियस्थं ववहारो सब्बदददेखु) सम्पक् गृहीत अतएव एक आति को प्राप्त ऐसा अर्थ-विषय है, जिसका ऐसा संग्रह का वचन है इस प्रकार तीर्थ कर गणधर आदि संक्षेप से कहते हैं। इसका तात्पर्य यह है कि-'संग्रहनय, सामान्य को ही विषय करता है। विडोधों को नहीं। इसलिये संग्रहीत सामान्य विषयवाला ही संग्रह का वचन होता है। इसलिये 'सामान्यरूपतया सर्वे पदार्थं संग्रहाति-क्रोडीकरोति इति संग्रहः' यह संग्रह की व्युत्पत्ति कही गई है। तथा व्यवहारनय सर्वद्रव्यों के विषय में विनिश्चय के निमित्त प्रवृत्त होता है। विनि-खय दाब्द का अर्थ सामान्याभाव होता है। यह इस प्रकार से-वहां 'निः' इाब्द का अर्थ आधिक्य है और चयका अर्थ पिण्डीभवन एक रूप होना है। इस प्रकार अधिक जो चय है वह निश्चय अर्थात् सामान्य है क्योंकि सामान्य ही चिद्रोपरूपों की ओर उदासीनता रखकर अधिक

છું તે સાંભળા-(સંગદિય ગિંદિયત્વાં સંગદ્દવયળાં સમાછઓ વિંતિ વચ્ચદ્દ, વિળિષ્દ્રય ત્યં વવદારો સગ્વ દગ્વેસુ) સમ્યક્ષ ગૃકીત અતએવ એક જાતિને પ્રાપ્ત એવે! અર્થ-વિષય છે. જેના એવું સંગ્રહનું વચન છે, આ પ્રમાણુ તીર્થકર ગણુધર વગેરે સંક્ષેપમાં કહે છે, આનું તાત્પર્ય આ પ્રમાણુ છે કે 'સંગ્રહ નય સામા-ન્યને જ વિષય બનાવે છે. વિશેષાને નહિ. એથી સંગૃહીત સામાન્ય વિષય યુકત જ સંગ્રહનું વચન હાય છે. એટલા માટે 'સામાગ્યહ્તવત્ત્રયા સર્વ વર્ષાર્થ સંગૃદ્ધાતિ-कोडी करोતિ इતિ સંઘદ્ધ: આ સંગ્રહની વ્યુત્પત્તિ છે. તથા વ્યવ હાર નય સર્વ દ્વવ્યોના વિષયમાં વિનિશ્ચય નિમિત્તે પ્રવૃત્ત થાય છે. વિનિ-શ્ચય શબ્દના અર્થ સામાન્યાભાવ હાય છે. આ પ્રમાણે અઢીં 'નિઃ' શબ્દના અર્થ આધક્ય છે અને 'સ્થ' ના અર્થ પિંડીભવન એકરૂપ થવું છે. આ પ્રમાણે અધિક જે ચય છે તે નિશ્ચય એટલે કે સામાન્ય જ છે કેમકે સામાન્ય જ વિશેષ દ્વેષાપ્રત્યે ઉદ્યાસીનતા રાખીને અધિક ચય કરે છે. 'લિ' ના અર્થ વિગત

فعام

## अनुयोगचन्द्रिका दीका सूत्र २५० नवस्वरूपनिरूपणम्

मवर्त्तते । सर्वद्रव्यविषये सामान्यामावायैव व्यवहारनयः सर्वदा यतत्ते । अयं भावः -लोके तावद्-घटादयो विशेषा एव भायो जलाहरणादिक्रियासु सम्रुपयुज्यन्ते इति सर्वगोचरम्, न पुनस्तदतिरिक्तं सामान्धं तत्रोपयुज्यमानं दृश्यते, अतो व्यवहारनयो लोकव्यवद्वारानुपयोगित्वात् सामान्यं नेच्छति, अत एव लोकव्यव-हारमधानोऽयं नय उच्चते इति मात्रः । अथता-व्यतहारनयः सर्वद्रव्येशु=सर्वे इब्यचिषयेषु विनिश्चयार्थ-विशेषेण निश्चयो विनिश्चयः-आगोपालाङ्गनासमस्तत्रना-वर्बोधः तदर्थं =तन्तिमित्तं व्रजति=पवर्त्तते । अपं मानः-घटादिसमस्तपदार्थेषु चय करता है। 'बि' का अर्थ विगत होता है। इस प्रकार विगत निश्चय का तारपर्य हआ सामान्य का अभाव । इसके निमित्त इस नय की पत्रत्ति होती है। सर्वद्रव्यों के विषय में सामान्य का अभाव आपादन करने के सिये ही यह मयस्नशील रहा करता है। यह नय यह कहता है∽किं लौकिक व्यवहार में उपयोगी घटादिक विरोष ही होते हैं। क्योंकि इनके द्वारा ही जलाहरण (जललाना) आदि कियाएँ निष्पन्न होसी है। लोक में यह बात सर्वजन गोचर है। इसमें किसी को भी-विरोध नहीं है। अतः विद्योबों से व्यतिरिक्त सामान्य का लोक व्यवहार में कोई अस्तिश्व साबित नहीं होता। इसलिये व्यवहारनय लोक व्यवहार में अनुपयोगी होने के कारण सामान्य को स्वीकार नहीं करता। इस-लिये लोक व्यवहार है, प्रधान जिसमें ऐसा यह नय कहा जाता है। अधवा-व्यवहार नय सर्व द्रव्यों के विषय में विशेषरूप से निश्चयकरने के निमित्त प्रवृत्त होतो है, ऐसा भी अर्थ ' विनिश्चयार्थ' का होता है।

હાય છે. આ પ્રમાણે વિગત નિશ્ચયનું તાત્પર્ય થશું – સામાન્યાભાવ ઐના નિમિત્ત આ નયની પ્રવૃત્તિ થાય છે. સર્વ દ્રબ્યાેના વિષયમાં સામાન્યના અભાવ આપાદન કરવા માટે જ આ પ્રયત્નશીલ રહ્યાં કરે છે. આ નય આ પ્રમાણે કહે છે કે લૌકિક વ્યવહારમાં ઉપયાગી ઘટાદિક વિશેષ જ હાેય છે. કેમકે એમના વઠે જ જલાહરણ (પાણી લાવલું) વગેરે કિયાએા નિષ્પન્ન થાય છે. લોકમાં આ વાત સર્વજન ગાંચર છે. આમાં કાઇને પણ કાઇપણ જાતના વાંધા નથી. અથી વિશેષાથી વ્યતિરિક્ત સામાન્યનું લાકગ્યવહારમાં કાઇ પણ પ્રકારનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થતું નથી. એથી વ્યવહારનય લાકગ્યવહારમાં અનુપયાંગી હાેવાથી સામાન્યને સ્વીકારતા નથી. એથી વ્યવહારનય લાકગ્યવહારમાં અનુપયાંગી હાેવાથી સામાન્યને સ્વીકારતા નથી. એથી. લાકગ્યવહાર છે, પ્રધાન જેમાં એવા આ નય કહેવાય છે. અથવા બ્યવહારનય સર્વ દ્રબ્યાના વિષ-યામાં વિશેષ રૂપમાં નિશ્ચય કરવા નિમિત્તે પ્રવૃત્ત થાય છે. આ જાતના અર્થ પજી 'વિ' નિશ્વયાર્થ ના થાય છે. આના ભાવ આ પ્રમાણે છે કે ઘટાદિક જે

### अनुयोगद्वारस्त्रे

৫৩ছ

मध्येकं पश्चवणें द्विगन्धं पश्च समप्टस्पर्शं च यद्यपि निश्चयेन भवति, तथापि मोपालाङ्गनादीनां सर्वत्र तदविनिश्रयो न भवति, अपि तु यत्र कचिदेकस्मिन् स्थले काळनीळवर्णादीनां विनिश्चयो भवति । यत्रैवैयां विनिश्चयो भवति, तमेवासौ नयः सर्चन मतिवद्यते, नातिरिक्तान्, तथाविधळोकव्यवहारपरत्वादिति । तथा-ऋजुसूत्रो नयविधिः प्रत्युत्पन्नप्राही-साम्पतप्रश्पन्नं प्रत्युत्पन्नम्-वर्त्तमानकाल-भागीत्पर्थः, तद ग्रहीत जीलमस्येति तथा- इयः । अयं भावः-अतीतानागता-भ्युगगमरू । कुटिलता परिहारेण ऋजु=भक्कटिलं वर्त्तमानकालिकं वस्तु सूत्रयति= इसका भाव यह है कि-घटादिक जो पदार्थ हैं उनमें प्रत्येक में निश्चय से पांचवर्ण, दो गंध, पांचरस और आठ स्पर्दा ये २० गुण होते हैं। तौ भी गोपालाङ्गना आदि साधारण जनों को इस बात का सर्वत्र निश्चय नहीं होता है। किन्तु कहीं एक स्थल में ही इन्हें काले नील-वर्भ आदि का निश्चय होता है। जहां पर इनका विनिश्चय होता है---व्यवहारनय उसे ही वहां सत् रूप से अंगीकार कर छेता है-अति-रिक्तों को नहीं। क्योंकि यह नय इसी प्रकार के लोकव्यवहार में तत्पर होता है। तथा-(पच्चुप्पन्नग्गाही उज्जुसुओ णयविही मुणेयच्वो। इच्छइ विसेसियतरं पच्चुप्पण्णं णओ सदो) 'अजुमूत्र नगविधि प्रत्युरपन्न ग्राही होता है। प्रत्युत्वन्न ग्राही का ताल्पर्यं वर्तमानकाल भावी पर्याय को ग्रहण करने का जिसका स्वभाव है, ऐसा है। इसका भाव यह है-कि-'अतीत अनागत पर्याय को मानना यह एक प्रकार की कुटिलता है । इस कुटिलता को नहीं मानकर केवल वर्तमान क्षणवर्त्ती

પદાર્થો છે, તેમાંથી દરેકે દરેકમાં નિશ્ચયથી પાંચ વર્ણું, બે ગંધ, પાંચરસા અને આઠ સ્પર્શ આ બધા ૨૦ ગુણું હોય છે. છતાંએ ગેાપાલાંગનાદિ સાધા-રણુ જનાને આ વાતના સર્વત્ર નિશ્ચય હોતા નથી, પરંતુ કાઇ એક સ્થળમાં જ તેમને સ્યામ, નીલ વગેરે વર્ણુંના નિશ્ચય હાેય છે. જ્યાં એમના વિનિશ્ચય હાેય છે, વ્યવહારનય તેને જ ત્યાં સત્ રૂપથી અંગીકાર કરી લે છે, બીન આને નર્કિ. કેમકે આ નય આ બતતા લાેકવ્યવહારમાં તત્પર હાેય છે. તથા (पच्चुप्पन्नगाही उच्छमुझो णपत्रिही मुणेयव्वो इच्छइ विसेसियतरં पच्चुपण्णं ण क्रो छहो) ઋજુ સૂત્રનય વિધિ પ્રત્યુત્પન્નગ્રાહી હાેય છે. પ્રત્યુ-ત્પન્નગ્રાહીનું તાત્પર્ય વર્તમાનકાળ, ભાવી પર્યાયને બહણ કરવાના જેના સ્વભાવ છે, એવું થાય છે. આના ભાવ આ પ્રમાણે છે કે 'અતીત અનાગત પર્યાયને માનવું આ એક પ્રકારની કુટિલતા છે. આ કુટિલતાને નર્ડિ માનતા

#### अनुयोगसन्दिका टीका सूत्र २५० नयस्वरूपनिडपणम्

गमयति-अभ्युपगच्छति स्वीकरोतीति ऋजुद्धत्रः, अतीतानागतयो विंनष्टानुत्प अत्वेनासत्त्वात् । असदभ्युपगम एव इुटिडता । वर्त्तमानकालिकवस्तुन एव द्धत्र-णात्-स्वीकरणादयम्बजुवूत्र इत्युच्पते इति भावः । अथवा--ऋजुश्रुत इतिच्छाया । ऋजु=मकुटिलं श्रुतमस्येति विषडः । इतरज्ञानैर्धुख्यतया तथाविधवरोपकारासाध-नादयं नय एकं श्रुतज्ञानमेवेच्छतीत्यर्थः । उक्तंच-

''सुयनाणे य निउत्तं, केवले तयणंतरं । अप्पणो य परेक्तिं च, जम्दा तं परिभावगं ''॥ छापा—श्रुतज्ञाने च नियुक्तं, केवछे तदनन्तरम् । बात्मनश्च परेषां च, यस्मात्तत् परिभावकम् ॥इति॥

पर्याय को कहनेवाला-माननेवाला यह नय होता है। ऋजु सूत्रयतीति ऋजुसूत्रः' ऐसी यह व्युत्पत्ति है। अतीत और अनागत ये दोनों अवस्थाएँ कमद्या यिनष्ट और अनुत्पन्न होने के कारण असत रूप होती हैं। असत् का अभ्युपगम यही कुटिलता है। इस कुटिल्ता का परिहार करके केवल वर्तमानकालिक वस्तु को ही यह स्वीकार करता है-इस लिये इसका नाम ऋजुद्दव्र ऐसा पडा है। अथवा 'उज्जुसुओ' की संस्कृत छाया 'ऋजुश्चन' ऐसी भी होनी है। जिमका श्चन-ऋजु-सरल-अक्क टिल है, ऐसा इसका अर्थ है। इनरज्ञानों से मुख्यपने तथाविध परो-पकार का साधन नहीं होना है, जैसा कि श्चनज्ञान से होता है। इस लिये यह नय एक श्चनज्ञान को ही मानता है। उक्तं च 'सुयनाणे य निउक्तं केवले तथार्गतरं। अप्यणो च परेसिंच जम्हा तं परिभावगं '

ક્કત વર્તમાન ક્ષચુવર્તા પર્યાયને કહેનાર માનનાર આ નય હેાય છે. 'झ्टजुं सूत्रयतीति ऋजुसूत्रः' એવી તે વ્યુત્પત્તિ છે અતીત અને અનાગત એએા અન્ને અવસ્થાએા ક્રમશઃ ત્રિનષ્ટ અને અનુત્પન્ન હેાવા બદલ અસત્ રૂપ હાય છે. અસત્ અલ્યુપગમ જ કુટિલતા છે. આ કુટિલતાના પરિહાર કરીને ફક્ત વર્તમાન કાલિક વસ્તુને તે સ્વીકાર કરે છે. એથી આનું નામ વ્હજુ સૂત્ર એવું છે. અથવા 'उच्जुपुओ' ની સંસ્કૃત છાયા 'ब्रटजु ुन' એવી પણ થાય છે. જેનું શ્રુત વક્જુ-સરલ અકુટિલ છે. એવા એના અર્થ છે. ઇતર જ્ઞાનાથી મુખ્યતથા તથાવિધ પરાપકારનું સાધન થતું નથી, જેવું કે શ્રુતજ્ઞાનથી થાય છે, એથી આ નય એક શ્રુતજ્ઞાનને જ માને છે. 'सुयनाणे य निउत्तं केवळे શયળાંતરં ! अप्रणો य પરેસિંच जम्हा तं परिभावगं' અહીં 'परिभावक' શખ્દના

### अनुयोगद्वारस्त्र

৫৬८

परिजावक - पतिबोधकमित्यर्थः । अयं नयो वर्त्तमानकाळिकमपि स्वकीयमेव पदार्थमिच्छति, न परकीयम् । परकीयस्य स्त्राभिमतकार्यांसाधकत्वे नैतन्मते-बस्ततोऽसत्त्वादिति । तथा चायं नयो विभिन्नलिङ्गवचनैः शब्दैरेकमपि वस्त्वमि-घीयते इति प्रतिज्ञानीते । यथा-तटस्तटी तटम् इत्यादि । गुरुगु रव इत्यादि च। तथा-चायम-इन्द्रादेर्नामस्थापनादिभेदानपि प्रतिपयते इति भावः । सम्प्रति शुब्दनय उच्पत्ते-'इच्छः' इत्पादिना । शुब्दो नयो हि मत्युत्पनं=वर्त्तमानकालिक-मपि पदार्थम् ऋजुद्धशपेक्षया विशेषिततरम् ३च्छति । अयं मावः-बच्धते= यहां 'परिभावक' शब्द का अर्ध प्रतिबोधक है। यह नय यद्यपि वर्त-मानकालिक पदार्थ को ही वास्तविक पदार्थ मानता है। परन्तु फिर भी जो अपना है उसे ही वास्तविक पटार्थ नहीं मानता । वयोंकि वह स्वाभिमत कार्य का साधक नहीं होता है। इसलिये स्वाभिमतकार्य का असाधक होने के कारण इस नय के मत में वह वस्तृतः अक्षतरूप हैं। तथा-घह नय भिन्न २ लिङ्गोंबाले, भिन्न २ वचनोंवाले दाब्दों होरा एक ही वस्तु कही जाती है ऐसा मानता है। जैसे--- 'तटः, तटी, तटम' ये ज्ञब्द भिन्न २ लिङ्गबाछे हैं-परन्तु इनका वाच्पार्थ केवल एक तीर हप पदार्थ है। इसी प्रकार 'गुकः गुरवः' ये काब्द भिन्न २ वचन वाछे हैं, परन्तु इनका अर्थ एक गुरुरूप पदार्थ हैं~ऐसी इस नय की मान्यता है। इन्द्रादिक का नाम, स्थापना आदिरूप जो न्यास होता है उस न्यास को भी यह मानता है। ऋज सम्रनय की अपेक्षा वाब्द-અર્થ પ્રતિબેહ્યક છે. આ નય જો કે વર્તમાનકાલિક પદાર્થને જ વાસ્તવિક પદાર્થ માને છે, પણ છતાંએ જે આપણું છે તેને જ વાસ્તવિક પદાર્થ માને છે, અને પરકીયને વાસ્તવિક પઠાર્થ માનતાં નથી. કેમકે તે સ્વાભિમત કાર્યના શ્મરાઘક હાેવા બદલ આ નયના મત મુજબ તે વસ્તુતઃ અસત ૩૫ છે. तथा आ नय जिन्न लिन्न विंगेावाणा जिन्न-जिन्न वयनेावाणा शण्हा વડે એકજ વસ્તુ કહેવામાં આવી છે, આમ માને છે. જેમ 'તટઃ તટી. તટમ' આ શબ્દા ભિન્ન, ભિન્ન લિંગવાળા છે. પરંતુ એમના વાચ્યાર્થ કકત એક તીર પદાર્થ જ છે. આ પ્રમાણે 'ગુરુઃ ગુરવઃ' આ શખ્દાે ભિન્ન વચનાવાળા છે, પરંતુ એમના એક ગુરુ રૂપ પદાર્થ છે, એવી નયની માન્યતા છે. ઇન્દ્રાદિકર્તું નામ સ્થાપના આદિ રૂપ જે ન્યાસ હોય છે. તે ન્યાસને પણ આ નય માને છે. ઋજુસૂત્ર ની અપેક્ષા શખ્દ નય સૂક્ષ્મ નયની અપેક્ષા શબ્દનય પદાર્થને વિશેશિતતર માને છે. કેમકે ૠજુસંત્ર વિષય-શુક્રત કહેવામાં આવેલ છે. જો કે શબ્દ નયના વિષયપણુ વર્તમાન

For Private And Personal Use Only

मनुयोगवन्द्रिका दीका सुत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

209

अभिधीयते वस्त्वनेनेति शब्दः इति शब्दस्य व्युत्वत्तिः । यो नयो द्वि समेत्र गुणीभूतमर्थं मुख्यतयाऽभ्युवगच्छति स नयोऽप्युवचाराच्छब्द् इत्युच्यते ।

मय पदार्थ को विहोषिततर करके मानता है। क्योंकि ऋजस्रम की अपेक्षा शब्दनय सुध्म विषयवाला कहा गया है। यथपि शब्दनय का षिषय भी वर्तमान कालवर्ती पदार्थ ही है-फिर भी इसमें यह कर्क 🕈 कि जिस प्रकार ऋजयुत्रनय भिन्न २ लिङ्गवाले और भिन्न २ वचन . बाले पदार्थों का बाच्यार्थ एक मानता है, उस प्रकार से यह नहीं मानता। इसकी तो ऐसी मान्यता है कि जिन दाब्दों का लिङ्ग भिन्न है, वचन भिन्न है उनका बाच्यार्थ भी भिन्न है। बाब्दयते वस्तु अनेन इति इाब्दः' ऐसी बाद्ध की ब्युरपलि है। नय को दाब्द रूप मानने का कारण यह है कि बस्तु वान्द के बारा कही जाती है। और बुद्धि उसी अर्थ को मुरूपरूप से मान छेती है। अतः इाब्द जन्य यह बुद्धि उप-बार से बाब्द कह दी गई है। यह युद्धि यह विचार करती है कि जैसे तीनों कालो में सुन्नरूप एकवस्तु नहीं है किन्तु वर्तमान कालस्थित ही एक मात्र वस्तु कहलाती है, वैसे ही भिन्न २ लिंग वचन आदि से युक्त शब्दों द्वारा कही जानेवाली वस्तु भी भिन्न २ ही है ऐसा माना जाना चाहिसे । ऐसा विचार कर बुद्धिरूप नय ऌिङ्ग वचनादि के भेद से अर्थ में भी भेद मानने लग जाता है। इस प्रकार से ऋज

કાળવતી પદાર્થ જ છે, છતાંએ આમાં આ જાતના તમાવત છે કે જેમ ૠજુ સત્રનથ બિન્ન બિન્ન લિંગવાળા અને ભિન્ન બિન્ન વચનવાળા પદાર્થોના વામ્યાર્થ એક માને છે, તેમ આ માનતા નથી. એની તા એવી માન્યતા છે કે જે શબ્દોનું લિંગ ભિન્ન છે, વચન ભિન્ન છે, તેમના વાચ્યાર્થ પણ બિન્ન છે. 'શચ્ચતે વસ્તુ અનેન इતિ શચ્દ:' એવી શબ્દની બ્યુત્પત્તિ છે. નયને શબ્દ માનવાતું કારણ આ છે કે વસ્તુ શબ્દ વડે જ કહેવામાં આવે છે અને બુદ્ધિ તે અર્થને જ મુખ્ય રૂપમાં સ્વીકારી લે છે એથી શબ્દ જન્ય આ બુદ્ધિ ઉપચાસ્થી શબ્દ કહેવામાં આવી છે. આ બુદ્ધિ આ પ્રમાણે વિચાર કરે છે કે જેમ ત્રણે કાળામાં સૂત્ર રૂપ એક વસ્તુ નથી પરંતુ વર્તમાન કાળ સ્થિત વસ્તુ જ એક માત્ર વસ્તુ કહેવાય છે, તેમજ ભિન્ન બિન્ન લિંગ, વચન આદિથી યુક્ત શબ્દો વડે કહેવામાં આવે લ વસ્તુ પણ બિન્ન બિન્ન જ છે, એવું માની લેવું નોઇએ. આમ વિચાર કરીને આ બુદ્ધિ રૂપ નય લિંગ વચનાદિના બેદથી અર્થમાં પણ બેદ માનવા તૈયાર થઇ જાય છે. આ પ્રમાણે સ્વય્ સૂત્ર નથની

#### बनुयोगद्वारस्त्रे

220

ऋजुस्त्राभ्युपगमापेक्षयाऽयं विशेषितउरमिच्छति । ऋजुस्त्रो हि-'तटस्तटी तटम्'-इत्त्यादीन् भिन्नलिङ्गल् शब्दान् 'गुरूगु स्वः' इत्यादीन् विभिन्नवचनांत्र शब्दानेका-मित्रेयत्वेनेरुव्रति । शब्दनयस्तु-एतान् भिन्नामिधेयत्वेनेरुव्वति भिन्नलिङ्गवचन-स्वात्, स्ती, पुरुषः, नपुंसकं, पुरुषः पुरुषा इति शब्दवत् । तथा चायं नथो नाम-स्था ग्राद्दव्यरूपानिन्द्रान् नेव्छति, नामादीनामिन्द्र कार्यकरणाक्षमत्वात्, आकाश-कुसुपवत् । अस्य नयस्याभ्यु रगमे पूर्वतयाऽभ्यु रगमापेक्षयेद् मेव विशेषिततरस्व बोध्यम् । तथा चायम्-'इन्द्रः क्रकः पुरन्दरः' इत्यादीन् समानलिङ्गवचनान्,

सूत्रनय की अपेक्षा यह नय अपने याच्यार्थ को विद्योषिततर करके मामता है। ऋजु सूत्रनय-तटः तटी तटम् इन भिन्न २ लिङ्गवाछे इाव्हों का तथा 'गुरुः गुरुवः इन भिन्न २ वचन वाछे दाव्हों का वाच्यार्थ एक हीमानता है, तब द्याव्द नय 'स्त्री, पुरुषः नपुंमकं' पुरुषः पुरुषाः ' इन विभिन्न लिङ्ग और बचनवाछे दाव्हों के जैसा विभिन्न लिङ्ग और बचन वाछे द्याव्हों के वाच्यार्थ को भिन्न २ मानना है । एकवाच्यार्थ रूप नहीं। तथा यह नय नाम स्थापना, और द्रव्यरूप इन्हों को नहीं मानता। क्योंकि आकाद्याकुसुम के जैसा ये नामादिक इन्द्र भावहन्द्र के कार्य करने में अक्षम हैं : उद्युम्जनय की अपेक्षा इस नय द्वारा सम्मत पदार्थ में यही विद्येषिततरतमता है। इस कथन से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि-'जब यह नय भिन्न, वचन युक्त द्यव्हों का वाच्यार्थ भिन्न २ मानता है, तब जिन दाव्हों का लिङ्ग एक है, वचन एक है

અપેક્ષા આ નય પોલાના વાગ્યાર્થને વિશેષિતલર કરીને માને છે. ઝજુ સૂત્ર નય 'તદઃ તદો તટમ' આ બિન્ન બિન્ન લિંગવાળા શખ્દોના તથા 'ગુરુ ગુરવઃ' આ બિન્ન બિન્ન વચનવાળા શબ્દોના વાચ્યાર્થ એક જ માને છે. ત્યારે શબ્દ નય 'સ્ત્રી, પુરુષ:, નપુસર્જ' પુરષ: પુરુષા.' આ વિભિન્ન લિંગ, વચનવાળા શખ્દાની જેમ વિભિન્ન લિંગ અને વચનવાળા શખ્દોના વાચ્યાર્થ બિન્ન બિન્ન જ માને છે, એક વાચ્યાર્થ રૂપ નહીં. તથા આ નય નામ સ્થાપતા અને દ્રબ્યરૂપ ઇન્દ્રને માનતા નથી. કેમ કે આકારા કુસુમની જેમ આ નામાદિક ઇન્દ્ર ભાવઇન્દ્રના કાર્થને કરવામાં અક્ષમ છે. ઝજુ સૂત્રનથની અપેક્ષા આ નય વડે સમ્મત પદાર્થમાં એજ વિશેષિતતરતમતા છે આ કથનથી આ વાલ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે કે 'જ્યારે આ નય બિન્ન, વચન સુક્ત શખ્દોના વાચ્યાર્થ બિન્ન ભિન્ન માને છે, ત્યારે જે શખ્દોનું લિંગ એક જ છે, વચન मनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

शब्दामेकामिधेयत्वेमेच्छतीति । तथा−सममिरूढे नये=समभिरूढनथमते वस्तुनः≕ इन्द्रादेरन्यत्र शकादौ संकमणम् अवस्तु-अवास्तविकं भवतीति । अयं भावः⇔ वाचकभेदेन भिन्नतया वाच्यविशेषान् समभिरोइति-समभिगच्छति मतिपद्यते यः स समभिरूढः इति समभिरूढस्य व्युस्पत्तिः । शब्दनयो हि इन्द्रशकपुरन्दरावि शब्दान एकाभिधेयत्वेनेच्छति । सममिहहनयस्तु तदपेक्षया विद्युद्धतरस्वाचान् उन दाब्दों के बाच्यार्थ में भिन्नता नहीं है। इस प्रकार 'इन्द्रः दाकः पुरन्दरः' इन शब्दों का याच्यार्थ एक ही है क्योंकि इन शब्दों में लिङ्ग और वचन की समानता है। (वस्थूओ संक्रमण होह अवस्थूनए समभिरूढे | वंजण अत्थ तद्भयं एवंभूओ विसेसेइ ) समभिरुहन्य में इन्द्रादिरूप बस्तु का अन्यन्न-ज्ञाकादि-में संकाशण अवस्तु-अधास्त-विक-होता है, ऐसी इस नय की मान्यता है। ताखर्य इसका यह है कि शाब्दिक धर्म भेद के आधार पर अर्थभेद करनेवाली घुद्धि ही जब और भी आगे बढकर व्युत्पसि भेद का आश्रय छेने लग जाती है और ऐसा मानने पर कि 'वाचकभेदेन भिन्नतया वाच्यविद्योषान समभि-रोइति इति समभिरूढः' जहां पर अनेक जुदे २ द्राब्दों का एक ही अर्थ मान लिया जाता है वहां पर भी वास्तव में उन सभी शब्दों का एक अर्थ नहीं हो सकता किन्तु जुदा २ ही अर्थ होता है। क्योंकि इस नय की व्युरपस्ति ऐसी है। दाब्दनय इन्द्र, दाक, पुरन्दर, आदि दाब्दों

ઐષક છે, તે શખ્દાના વા≈યાર્થમાં ભિન્નતા નથી. આ પ્રમાણે इन्द्रः, શક્ર: પુરન્દર:' આ શખ્દેાના વાચ્યાર્થ એક જ છે. કેમકે આ શખ્દેામાં सिंग अने वयननी सभानता छे. (वय्यूओ संक्रमण होइ अवत्यूनए सममि हडे। वंजण अत्थ तदुभय एवंभूओं विसेसेइ) समलिइढ નયમાં ઈન્દ્રાદિરૂપ વસ્તુનું અન્યત્ર શકાદિમાં સંક્રમણુ-અવસ્તુ-અવાસ્તવિક હાય છે, એવી આ નચની માન્યતા છે. તાત્પર્ય આનું આ પ્રમાણે છે કે શાબ્દિક ધર્મ લેદના આધાર પર અર્થલેદ કરનારી છુદ્ધિ જ જ્યારે વધારે આગળ વધીને વ્યુત્પત્તિ ભેદના આશ્રયે રહેવા તત્પર થાય છે. અને આમ भान्या भष्ठी हे-'वाचकमेदेन भिन्ततया वाच्यविशेषान् सममिरोहति इति सम-મિદ્રદઃ' જ્યાં અનેક બિન્ન બિન્ન શબ્દોના એક જ અર્થ માનવામાં આવે છે ત્યાં પણ વાસ્તવમાં તે અધા શખ્ઠના એક જ અર્થ સંભવી શકે જ નહિ. પરંતુ ભિન્ન ભિન્ન અર્થ જ હાય છે. કેમ કે આ નચની વ્યુત્પત્તિ એવી જ છે. શબ્દ નય ઇન્દ્ર, શક, પુરન્દર વગેરે શબ્દાના વાચ્યાથે એક ઇન્દ્રરૂપ अ० १११

### मनुयोगद्वारसूत्रे

मिन्नामिधेयत्वेनेच्छति, तेपां मिन्नपटःत्तनिमित्तस्वात्, सुरमनुनादिशब्दवत्। सथा दिन्इन्दतीति इन्द्रः, शक्नोतीति शकः, पुरं दारयतीति पुरन्दरः इस्यादिषु परमैश्वयौदोनि मिन्नान्येव प्रटत्तिनिमित्तानि। भिन्नप्रदत्तिनिमित्तत्वे सत्यपि एकार्थस्वाऽभ्युपगमे घटपटादिशब्दानामप्येकार्थत्वमापद्येत । इत्थं चातिप्रसङ्कः

का वाच्यार्थ एक इन्द्ररूप पदार्थ मानता है। परन्तु यह नय यह तर्क करता है कि जब लिङ्गादि के मेद से अर्थ मेद होता है-तव दाब्द मेद से भी अर्थमेद क्यों नहीं होगा-अवदय २ होगा। इसीलिये यह नय इाब्द को अपेक्षा विद्युद्धतरमाना गया है। क्योंकि दाब्दनय में तो घाब्दों की अपने अर्थ में प्रष्टुत्ति का निमिस है ही नहीं और इस नय में है, अतः प्रष्टुत्ति का निमिस जब भिन्न २ है तो, मनुज आदि दाब्दों के जैसा उन दाब्दों का बाच्यार्थ भी भिन्न भिन्न ही है। एक कैसे हो ? जैसे इन्द्तीति इन्द्र-जो परमैश्वर्य का अनुभव करता है, वह इन्द्र है, 'दाकोतीति दाकः 'जो दाक्ति द्याली होता है, वह पुरन्दर है, इस प्रकार यह नय इन इन्द्र दाकादि एकार्थक दाबदों का भी व्युत्पत्ति के अनुसार जुदा २ अर्थ करता है। क्योंकि यहां परमैश्वर्यादिक प्रष्टत्ति के निमिस भिन्न २ ही हैं। दाब्दों की प्रवृत्ति क के निमिस परमैश्वर्यादिक भिन्न २ होने पर भी यदि इन्द्रादिक के निमिस परमैश्वर्यादिक भिन्न २ होने पर भी यदि इन्द्रादिक

પઠાર્થ માને છે. પરંતુ આ નય આ તર્ક કરે છે કે જ્યારે લિંગાદિ સેદથી અર્થ લેદ હોય છે. ત્યારે શબ્દ લેકથી પણ અર્થ લેદ કેમ નહીં હોય. ગામ્કસ થશે જ. એથી જ આ નય શબ્દનયની અપેક્ષાએ વિશુદ્ધતર માનવામાં આવે છે. કેમ કે શબ્દનયમાં તા શબ્દોની પાતાના અર્થમાં પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત છે જ નહિ અને આ નયમાં છે. એથી પ્રવૃત્તિનું નિમિત્ત જ્યારે ભિન્ન ભિન્ન છે ત્યારે મનુજ આદિ શબ્દોની જેમ તે શબ્દોના વાચ્યાર્થ પણ ભિન્ન ભિન્ન જ છે. એ કેવી રીતે સ બવી શકે છે ? જેમ 'इन्द्रतीति-इन्द्र:' જે પરમૈશ્વર્યની અનુભૂતિ કરે છે, તે ઈન્દ્ર છે. 'शक्नोतीति शक्वः' જે શક્તિશાલી હોય છે, તે શક છે. 'વુરં વારથતીતિ વુરન્વરા' જે પુરને વિદારિત કરે છે તે પુરંદર છે. આ પ્રમાણે આ નય આ ઇન્દ્ર શકાદિ એક્તાર્થક શબ્દોના પણ બ્યુત્પત્તિ મુજબ ભિન્ન ભિન્ન જ અર્થ કરે છે. કેમકે અહિયાં પરમૈશ્વર્યાદિક પ્રવૃત્તિના નિમિત્તા ભિન્ન ભિન્ન જ અર્થ કરે છે. કેમકે અહિયાં પરમૈશ્વર્યાદિક પ્રવૃત્તિના નિમિત્તા ભિન્ન ભિન્નછે. શબ્દોની પ્રવૃત્તિના નિમિત્તા પરમૈશ્વર્યાદિક ભિન્ન હાવા છતાંએ જો ઇન્દ્રાદિક શબ્દોનો વાર્ગ્યાર્થ એક જ માનવામાં આવે તો ઘટ-પટ

# मनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

समापद्येत । शब्दनवस्य विश्रुद्धतरत्वा भावात्तन्नयमतेन उन्द्रशकयोरेकाभिधेयत्वं स्वीकृत्य परमैश्वर्यरूपस्य वस्तुनः शकनलक्षणे वस्त्वन्तरे संक्रमणं क्रियते, तदस्य नयस्य मतेनासम्भवित्वादवस्त् । न हि य एव परमैर्श्वर्थपर्यायः स एव शकनपर्यायो भवित्रमहेति । अन्यथा त सर्ववर्यायाणां साङ्चर्यमापद्येत । इत्थं च समभिरूहनयः समानळिङ्गवचनान् इन्द्रशकपुरन्दरादिशब्दानपि भिन्नाभिधेयत्वेनैवेच्छतीति नोध्य-मिति । एवंभूतो नयस्तु व्यञ्जनार्थे तदुभयम्-व्यज्यतेऽर्थोऽनेनेति व्यञ्जनं शब्दः, अर्थः=शब्दमतिपाद्यरूपः, व्यञ्जनं च अर्थश्चं व्यञ्जनाथीं, तौ च तद्मयं चेति-द्राब्दां का चाच्यार्थ एक ही माना जावे तो घट पट आदि ज्ञब्दों का भी अर्थ एक होने का प्रसंग प्राप्त हो सकता है। इाब्दनय में विशुद्धतरता का अभाव होने से उस नय की मान्यतानु-सार इन्द्र राक इन दो राव्हों में एकार्थवाच्यता स्वीकार करके परमिश्व-र्यरूप इन्द्रवस्तु का दाक्रनलक्षण शक, वस्त्वन्तर में संक्रमण कर लिया जाता है, सो यह संकमण इस समभिरूढ नय की मान्यता में असंभवित होने से अवास्तविक है। क्योंकि जो परमैश्वर्य पर्याय है, वही इाकन-पर्याय नहीं हो सकती। नहीं तो समस्त पर्यायों में एकत्व आने से संकरता का प्रसंग प्राप्त होगा। इस प्रकार समभिरूढनय समान लिङ्ग वचनवाछे इन्द्र, दाक पुरन्दर आदि दाब्दों को भी भिन्न २ अभि-षेयवाला मानता है। ऐसा जानना चाहिये। एवंभूतनय व्यंजन अर्थ और तदुभय इनको नैयत्येन स्थापित करता है। व्यञ्जन का अर्थ 'ड्यज्यतेऽथोंऽनेन' इस ब्युस्पत्ति के अनुसार झब्द है । क्योंकि झब्द

વગેરે શબ્દોના પણ અર્થ એક થવાની સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે. શબ્દ નયમાં વિશુદ્ધ તરતાના અભાવ હાવાથી તે નયની માન્યતા મુજબ ઇન્દ્ર, શક આ બે શબ્દોમાં એકાર્થ વાચ્યતા સ્વીકાર કરીને 'પરમૈશ્વર્ય રૂપ ઇન્દ્ર વસ્તુનું શકન લક્ષણુ શક વસ્ત્વન્તરમાં સંક્રમણુ કરી લેવામાં આવે છે. તા આ સંક્રમણુ આ સમભિરૂઢ નયની માન્યતામાં અસંભવિત હાવાથી અવાસ્તવિક છે. કેમ કે જે પરમૈશ્વર્ય પર્યાય છે, તે જ શકન પર્યાયમાં હાઇ શકે જ નહિ, નહીં તર સમસ્ત પર્યાયામાં એકત્વ આવવાથી સંકરતાના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થશે. આ પ્રમાણે સમાંભરૂઢ નય સમાન લિંગ, વચનવાળા ઇન્દ્ર, શક, પુરન્દર આદિ શખ્દોની પણ ભિન્ન ભિન્ન અભિધેયવાળી માન્યતા છે. આમ જાણવું જોઇએ, એવંભૂત નય વ્યંજન અર્થ અને તદુભય એમને નૈયત્યેન સ્થાપિત કરે છે. વ્યંજનના અર્થ -'ક્યક્યલે-'ક્યંગ્ર વડે જે પ્રતિપાદ્ય હાય છે, તે અર્થ કહેવાય

For Private And Personal Use Only

#### . अनुयोगद्वारस्वे

व्यञ्जनार्थ-तदु मयम्, विशेषयति-नैयत्येन स्थापयति-शव्दमर्थेन अर्थं च शव्देन विशेषयतीति यात्रदिति गाथाभ्रः । यत्किथाविशिष्टं वस्तु शब्देनोच्यते तामेव कियां कुर्वर्तीम् प्वंभूतमुच्यते, प्वं⇒शब्देनोच्यमानं चेष्टाक्रियादिकं मकारं भूतं= माप्तमितिब्युस्पत्तेः । एवंभूतवस्तुमतिपादको नयोऽप्युपचारादेवमभूत उच्यते । अधवा-शब्देन यश्रेष्टाक्रियादिकः प्रकार उच्यते, तद्विशिष्टस्यैव वरतुनोऽभ्युपग-मात् प्वं शब्दमतिपाद्योऽत्र चेष्टाक्रियादिकः मकारो वोध्यः, तं भूतः=माप्तो नय एवमभूतः । अत्रोपचारो नाश्रीयते । तद्वेवम् एतमभूतशब्दस्य व्युत्यत्तिवेध्या ।

के दारा ही अर्थ व्यक्त किया जाता है। इाव्द द्वारा जो प्रतिपाद्य होता है, वह अर्थ कहलाता है। व्यञ्जन और अर्थ ये तदुभय दाव्द से लिये गये हैं। यह नय दाव्द को अर्थ से और अर्थ को द्वाव्द के साथ चिद्रो-षित करता है। यही सामान्यरूप से गाधा का अर्थ है। तात्वर्य कहने का यह है कि यह नय इतनी अधिक गहराई में पहुंच कर दाव्द के अर्थ का और उस अर्थ को कहनेवाले उस दाव्द का विचार करता है कि फिर इसके आगे और कोई कल्पना उद्धवित नहीं होती। तर्कणा फिर यहां हार मान जाती है-वह कहता है कि-'यदि व्युत्पत्ति के भेद से भेद माना जा सकता है, तब तो ऐसा भी मानना चाहिये-कि'जब व्युत्पत्ति सिद्धअर्थ घटित होता हो तभी उस दाव्द का वह अर्थ वाच्यरूप से स्वीकार करना चाहिये तथा उस दाव्द के द्वारा उस अर्थ का प्रति-पादन करना चाहिये । अन्यथा नहीं। यही इस गाथा का भावार्थ है। जिस किया विद्वाि हत्व- द्वा द्वा के दारा प्रतिपादित की जाती है,

છે, વ્યંજન અને અર્થ એએા તદુભય શબ્દ વડે ગ્રહણ કરવામાં આવ્યા છે. આ નય શબ્દને અર્થથી અર્થને શબ્દની સાથે વિશેષિત કરે છે, એજ સામાન્ય રૂપથી ગાધાના અર્થ છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે આ નય આટલી બધી ગંભીરતાથી શબ્દના અર્થ અને તે અર્થને કહેનાર શબ્દ વિધે વિચાર કરે છે કે પછી તે વિધે કાેઇપણ જાતની કલ્પના જ સંભવી શકે નહિ. તર્કણા પણ અહીં પરાજિત થઇ જાય છે. તે કહે છે કે 'જો વ્યુત્પત્તિ લેદથી લેદ માની શકાય તા આ પ્રમાણે પણ માનવું જોઈએ કે 'જ્યારે વ્યુત્પત્તિ સિદ્ધ અર્થ ઘટિત થતા હાેય તા જ તે શબ્દના તે અર્થ વાચ્યરૂપથી સ્વીકાર કરવા જોઇએ. તથા તે શબ્દ વડે તે અર્થનું પ્રતિપાદન કરવું જોઈએ. અન્યથા નહિ. એજ આ ગાથાના ભાવાર્થ છે. જે કિયા વિશિબ્દ વસ્તુ શબ્દ વડે

### अनुयोगधन्द्रिका टीका सूत्र २५० नयस्य रूपनिरूपणम्

624

अयं नयो घटते=योषिःमस्तकाद्यारूढश्वेष्टते इति घटशब्दस्य मटत्तिनिमित्तमनुरुध्य यदैवासौ योपिन्मस्तकारूढतया जलाहरणचेष्टावान् भवति तदैवायं घट इति मनुते नान्यदा, तथा तथाविधचेष्टावत एवास्य वाचको घटश्रव्दो भर्वात न तु सथाविध चेष्टामक र्श्वतो वाचको भवतीति चापि मन्नते । एवं चास्य नयस्य मतेन तयाविध चेब्टाया अभावे घटपदार्थे घटर्व, घटशब्दे च घटपदार्थवाचकस्वं नारतोति गाया-उस किधा को करती हुई वह वस्तु एवंभूत कही जाती है। क्योंकि बह बस्तु एवं दाब्द से कहे गये हैं उस प्रकार के चेष्टा किया आदि रूप प्रकार को भूत प्राप्त हो रही है। इसलिये वह एवभूत है ऐसी एवंभून की ब्युत्पत्ति है। इस एदंभून वस्तु का प्रतिपादक जो नय है, यह भी उपचार से एवंभूत कहलाता है। अथवा-शब्द से जो चेष्टा कियादिक प्रकार कहा जाता है, उस प्रकार से विशिष्ट ही बस्त का इस नय में अभ्यूपगम है । इस कारण 'एवं' शब्द द्वारा प्रति-पाच जो चेन्टा कियादिक प्रकार है, वह इस नय में लिया गया है अतः उस प्रकार को जो नय प्राप्त है, वह एवंभून है। यहां उपचार का आश्रय नहीं लिया है। इस प्रकार से यह 'एवंभूत' काब्द की ब्युत्पत्ति जाननी चाहिये। यह नय 'घटते इति घटः' इस व्युत्पत्ति के अनु-सार ही घट को घट मानेगा अर्थात् जब बह खी के मस्तक पर रखा हुआ होगा और जलाद्याहरण कियारूप चेष्टाशाली होगा, तभी वह घट दाब्द की प्रवृत्ति के निमित्त को छेकर घट दाब्द का वाच्य हो सकेगा, પ્રતિપાદિત કરવામાં આવે છે, તે ક્રિયાને કરતી તે વસ્તુ એવંબૂત કહેવામાં આવે છે. કેમ કે તે વસ્તુને શખ્ઠથી કહેવામાં આવેલ છે. તે પ્રકારના ચેબ્ટા ક્રિયા વગેરે રૂપ પ્રકારને ભૂત પ્રાપ્ત થઇ રહી છે. એથી તે એવંભૂત છે. એવી એવંબૂતની વ્યુત્પત્તિ છે. આ એવંબૂન વસ્તુના પ્રતિપાદક જે નય છે. તેને પણ ઉપચારથી એવ ભૂત કહેવામાં આવે છે અથવા શખ્દની ચેષ્ટા ક્રિય દિક પ્રકાર કહેવામાં આવે છે તે પ્રમાણે જ વિશિષ્ટ વસ્તુના જ આ નયમાં અભ્યુષગમ છે. આ કારણથી 'પર્વ' આ શબ્દ વડે પ્રતિપાદ્ય જે ચેબ્ટા ક્રિયાદિક પ્રકાર છે, તે આ નયમાં ચડ્રણ કરવામાં આવેલ છે. એથી તે પ્રકારને જે નય પ્રાપ્ત કરે છે, તે એવંબૂન છે. અહીં ઉપચાર શ્રય ગ્રહણ કરવામાં આવેલ નથી. આ પ્રમાણુ આ 'एવંગ્રૂત' શખ્દની વ્યુત્પત્તિ જાણવી જોઇએ. આ નય 'ઘટતે इતિ ઘટઃ' આ વ્યુત્પત્તિ મુજબ જ ઘટને ઘટ માનશે એટલે કે ન્યારે તે આના મસ્તક પર મૂકેલ હશે જલાઘાહરણ ક્રિયારૂપ ચેબ્ટાશાલી હશે. ત્યારે જ તે ઘટ શબ્દની પ્રવૃત્તિના નિમિત્તના આધારે ઘટ શબ્દના વાગ્ય

## मनुयौगद्वारस्त्रै

ऽभिगायः । इत्थमुक्ताः सप्त मूलनयाः । एषामुत्तरोत्तरभेदपभेदा अन्यतोऽवसेयाः। एते नयाः परस्परं निरपेक्षाः सन्तो दुर्नेया भवन्ति, परस्परं सापेक्षास्तु सुनया इति । सर्वेश्व सुनयैर्भिलितैः स्याद्वाद इत्यलमतिविस्तरेण । अत्र कश्चित् शङ्कते-नन य एते नया उक्तास्तेषां मस्तुतमकरणे किं मयोजनमिति चेदाई-भक्रान्तं ऐसा यह मानता है। यदि वह घट कहीं दूसरी जगह रखा है, और जलाचाहरण कियारूप चेष्टा से शुन्य है तो वह इस नयकी दृष्टि में घट नहीं कहलावेगा। तथा जब घट इस प्रकार की चेष्टा में रत हो रहा होगा-तभी जाकर उसे घट दाब्द 'घट' कहेगा-परन्तु जब वह इस मकार की चेण्टा नहीं कर रहा होगा-तय उसका घट दाब्द वाचक नहीं होगा। ऐसी भी इस नय की मान्यता है। इस प्रकार इस नय के मत से तथाविध चेष्टा के अभाव होने पर घटपदार्थ में घटत्व और शब्द में घटपदार्थ वाचकत्व नहीं होता हैं, ऐसा इस गाथा का अभिवाय है। इस प्रकार से ये सात मूलनय कहे। इनके उत्तरोत्तर भेद प्रभेद अन्य ग्रन्थों से जानना चाहिये। ये नय जब परस्पर निर-पेक्ष रहा करते हैं, तब ये दुनैय-नयाभास-कहे जाते हैं, और जब ये परस्पर सापेक्षवाद से मुद्रित होते हैं, तब ये सुनय कहलाते हैं। इन सब मिलित सुनयों से स्यादाद बनता है। यहां कोई दांका करता है कि - 'जो नय यहां कहे गये हैं, उनका प्रस्तुत प्रकरण में क्या प्रयोजन हैं?

થશે. આમ આ માને છે. જો તે ઘટ કાઇ બીજ સ્થાને મૂકવામાં આવેલ હાય અને જલાઘાહરણ ક્રિયા રૂપ ચેબ્ટાથી શૂન્ય હાય તા તે આ નયની દંબ્ટિમાં ઘટ કહેવાશે નહિ. તથા જ્યારે ઘટ આ જાતની ચેબ્ટામાં રત થઈ રહેલ હશે ત્યારે જ તેને ઘટ શબ્દ 'લટ' કહેશે, પરંતુ જ્યારે તે આ જાતની ચેબ્ટા કરતા નહીં હાય ત્યારે તે ઘટ શબ્દ વાચક નહીં થશે. એવી પણ આ નયની માન્યતા છે. આ પ્રમાણે આ નયના મત મુજબ તથાવિધ ચેબ્ટાના અભાવ હાવાથી ઘટ પદાર્થમાં ઘટલ અને ઘટ શબ્દમાં ઘટ પદાર્થ વાચકત્વ નહિ થાય, એવા આ ગાથાના અભિપ્રાય છે. આ પ્રમાણે આ સાત મૂલ નયા કહેવામાં આવ્યા છે. એમના ઉતરોત્તર ભેદ પ્રભેદ અન્ય ગ્રન્થામાંથી જાણી લેવા જાઇએ. આ નયા બચારે પરસ્પર નિશ્પેક્ષ રહે છે ત્યારે તેને દુર્નય-નયાભાસ કહેવામાં આવે છે, અને જયારે એએ પરસ્પર સાપેક્ષવાદથી મુદ્રિત થાય છે, ત્યારે એઓ સુનય કહેવાય છે. આ સવે મિલિત સુનચાથી સ્યાદ્વાદ્ અને છે. અહીં કાઇ શ'કા કરે છે કે 'જે નય અહીં કહેવામાં આવ્યા છે પ્રસ્તુત પ્રકરણ સાથે તેમના શા સાંબાધ છે!

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

सामायिकाध्ययनं हि प्रथममुपकमेण उपकान्तं भवति, ततो निक्षेपेण यथासंभवं निक्षिप्यते. ततश्वानुगमेन अनुगम्यते, ततः पुनरेतद नयैर्विचार्यते इति उपकान्त सामायिकाध्ययनस्य विचारणैव एषां प्रयोजनं वोध्यमिति । ननु येषा सामायिका-ध्ययनस्य नयैर्दिचारणा क्रियते, सा विचारणा मतिसूत्रमभिप्रेता ? उत वा सर्वा-ध्ययनस्य ? यदि श्यमः पक्षोऽभिमतस्तर्हि सोऽयुक्त एव, 'न नया समोयरंति इहं' इस्यनेन काळितश्चिते मतिसूत्रं नयविचारस्य मतिषिद्धत्वात् । अथ द्विधीयः पश्च-भेदभिमतस्तर्हि सोऽप्ययुक्त एव, यतः प्राग्रपोद्घाठनिर्युक्त्यनुगमे 'नए समोयार-

उत्तर-पूर्वप्रकान्त सामायिक अध्ययन सर्व प्रथम उपक्रम से उप कान्त होता है। इसका निक्षेप से यथासंभव वह निक्षिप्त होता है। बाद में अनुगम से वह अनुगम्प-(जानने योग्य) होता है। इसके बाद नयों से उसका बिचार किया जाता है। इस प्रकार इनका प्रयोजन है, ऐसा जानना चाहिये।

देशका----इन नयों से सामायिक अध्ययन की जो विचारणा की जाती है, सो क्या वह हरएक सूत्रकी की जाती है ? या सर्व अध्ययन की ? यदि प्रथमपक्ष को छेकर आप कहो कि--'हरएक सूत्र की नयों से विचारणा की जाती हैं-- सो यह घात ठीक नहीं है क्योंकि 'न नया समोयरंति इहं' इस पाठ द्वारा यह पहिछे ही स्पध्ट कर दिया गया है कि 'काछिकश्चत में प्रतिवृत्त्र में नयविचार नहीं होता है । यदि द्वितीय पक्ष को छेकर आप कहो कि-'समस्त सामायिक अध्ययन का

ઉત્તરઃ — પૂર્વ પ્રકાન્ત સામાયિક અધ્યયન સર્વ પ્રથમ ઉપક્રમથી ઉપ-કાન્ત હેાય છે. એના પછી નિક્ષેપથી યધાસંભવ તે નિક્ષિપ્ત હેાય છે. ત્યાર બાદ અનુગમથી તે અનુગમ્ય (જાજીવા ચાેગ્ય) હેાય છે. એના પછી નચાેના આધારે તેના વિષે વિચાર કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે એમના વડે ઉપ-કાન્ત સામાયિક અધ્યયનના વિચાર એજ એમનું પ્રયાજન છે, આમ જાજીવું જોઇએ. શાંકા: — આ નચે.થી સામાયિક અધ્યયનની જે વિચારણા કરવામાં આવે

છે, તે શું દરેકે દરેક સૂત્રની કરવામાં આવે છે? અથવા અધ્યયનની ? ને પ્રથમ પક્ષના આધારે તમે કહાે કે 'દરેક સૂત્રની નયાના આધારે વિચારણા કરવામાં આવે છે, તાે આ વાત ઉચિત નથી. કેમ કે 'ન નયા સમોચરંતિ इદં આ પાઠ વડે આ વાત પહેલાં જ સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે કે 'કાલિક શ્રુતમાં પ્રતિસૂત્રમાં નય વિચાર થતા નથી.' ને દ્વિતીય પક્ષના આધારે તમે કહાે કે 'સમસ્ત સામાયિક અધ્યયનના નયના આધારે વિચાર કરવામાં આવે છે તા આ

#### **जनुयोगद्वारस्**त्रे

णाणुमए' इत्यत्र समस्ताध्ययनविषयो नयविचार उक्त एव । तया च-मत्रसमु दायरूपमेव समस्ताध्ययनम् , समस्ताध्ययने नयैर्विचारिते मतिम्रजमपि नयैर्विचा-रितमेव मवति । इत्यं चापि द्वितीयः पक्षोऽयुक्तः ? इति चेदाइ-मतिम्रत्रं यद् नयविचारः प्रतिषिद्धः सोऽनुमत एव । सोऽपि च 'आसष्क उ सोयारं नए नय-विसारओ च्या' छाया-'आसद्य तु श्रोतारं नयान् नधविशारदो च्र्यात ' इत्यने-नापशादिक एवानुज्ञातः । यत्तु द्वितीयपक्षमाश्रित्य प्राग्रपोद्धातनिर्युक्तौ समस्ता-ध्यवनदिययस्य नयविचारस्योपन्यस्तत्यादत्र पुनस्तदुपन्यासो निर्र्थक इत्युक्तं मयों से बिचार किया जाता है ' सो यह भी अयुक्त ही है, क्यों कि पहिछे उवोद्धात निर्युक्त्यनुगम में' 'नए समोयारणाणुमए' यहां समस्त अध्ययन विषयचाला नयविचार कहा ही जा चुक्ता है । तथा-सून्नों का समुदाय रूप ही तो समस्त अध्ययन होता है । जब समस्त अध्ययन नयों से बिचारित हो जाता है, तो अध्ययन का हरएक स्ट्रज्ञ भी नयों से विचारित हो जाता है जाता है स्त मकार भी द्वितीय पक्ष अयुक्त ठहरता है ।

उत्तर--प्रतिसूत्र में नय थिचार नहीं होता है-क्योंकि वहां प्रति पिद्ध कहा गया है-सो इस बात को तो हम भी मानते हैं। तथा 'आसज्ज उ सोधारं नए नयविसारओ दुधा' कहीं २ जो ऐसी बात कही गई कि-'नय विशारद श्रोताजनों के अनुसार नयो का कथन करे' सो यह भी अपवादिक कथन ही माना गया है। जो दितीयपक्ष को छेकर यह कहा है कि 'पहिछे उपोद्घात निर्युक्ति में समस्त अध्ययन

વાત પણુ અયુક્ત જ છે, કેમ કે પહેલા હપેાદ્ધાત નિયુંક્ત્યનુગમમાં ''નષ समोयारणाणुमए'' અહીં સમસ્ત અધ્યયનવાળા નય વિચાર કહેવામાં આવેલ જ છે. તથા સૂત્રેના સમુદાય રૂપ જ સમસ્ત અધ્યયન હાય છે. જ્યારે સમસ્ત અધ્યયન નયાના આધારે વિચારિત થઇ જાય છે. આ પ્રમાણુ દ્વિતીય પક્ષ અયુક્ત સ્થિર થાય છે.

ઉત્તરઃ—પ્રતિસૂત્રમાં નય વિચાર થતાે નથી કેમ કે તે ત્યાં પ્રતિષિદ્ધ કહેવામાં આવેલ છે. અને એ વાત તાે અમે પશુ માનીએ જ છીએ. તથા 'आસज उ सोयારં નષ નયવિદ્યાર કો વૂચા' કાેઈ કાેઈ સ્થાને આ રીતે કહેવામાં આવ્યું છે કે 'નય વિશારદાે શ્રોતાએકને પાતાની સમક્ષ રાખીને નચાેનું કથન કરે' તાે આ વાત પણુ આપવાદિક કથન જ માનવામાં આવેલ છે. જે દ્વિતીય પક્ષને લઇને આમ કહેવામાં આવ્યું છે. કે 'પહેલાં ઉપાદ્ધાત નિર્ધું કિતમાં

## मनुयोगचल्द्रिका दीका सूत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

तदपि सिद्धान्ताज्ञानविद्धसितमेव, यतश्वतुर्धमनुयोगद्वारमेव नयवक्तव्यताया मूळ-स्थानम्, अत्र सिद्धानामेव नयानां तत्रोपन्थासः कृतः । यद्पि चोक्तं-समस्ता-ध्ययने नयैर्तिचारिते मतिमूत्रमपि नयैर्विचारितमेव मवतीति, तद्दप्यज्ञानविरुसित-मेव, सम्रुदायसमुदायिनोः कार्यादिभेदतः कथंनिद् भेदसिद्धेः । तथाहि-रथस्य एकैकस्मिन्नवयवेऽपरिदृश्यमानमपि कार्यमवयवसमुदायरूपे रथे सम्रुपळभ्यते । हत्यं चावयवावयविनोः कार्यभेदः सामर्थ्यासामर्थ्यलक्षणो विरुद्धभाध्यासश्च मत्यक्ष एव । यदि चेत्यं तेऽनमिमतं भवेत्तर्हिसमस्तं विश्वमेकं स्यात्, ततश्च सहोत्पत्ति-के विषयवाला नय विचार तो किया जा चुका है, फिर यहां उसका उपम्यास करना निरर्धक ही है' सो यह कथन भी सिद्धान्त सबन्धी आज्ञान को प्रकट करता है-क्योंकि-'चौथा जो अनुयोग द्वार है, वही

नपवस्तव्यता का मूलस्थान हैं। क्योंकि यहां सिद्ध हुए ही नयों का वहां उपन्यास किया गया है। तथा इस विषय में जो ऐसा कहा गया है कि-'समस्त अध्ययन नयों द्वारा विचारित हो जाता है, तब हरएक सूत्र भी नय विचार का विषय धन ही जाता है'- सो ऐसा कहना भी उचित नहीं है-क्योंकि समुदाय और समुदायी में कार्य आदि के मेद की सिद्धि मानी जाती है। जैसे रथ के एक-एक अवयव में जो काम होता हुआ दिखाई नहीं पडता है वह कार्य उन अवयवों के समुदाय क्र रथ में उपलब्ध होता है। इस प्रकार अवयव और अवयवी में कार्य मेद तथा सामर्थ्य असामर्थ्यरूप विरुद्ध धर्मों का अध्यास यह सब प्रत्यक्ष ही है। यदि इस प्रकार से तुम्हें समुदाय समुदायी में भेद अन-

સમસ્ત અધ્યયનના વિનયવાળા નય વિચાર તેા કરવામાં આવેલ જ છે, પછી અહીં તેના ઉપન્યાસ કરવા નિરર્થંક જ છે. તા આ કથન પણ સિદ્ધાંત સંભંધી અજ્ઞાનને જ પ્રકટ કરે છે. કેમ કે ચતુર્થ જે અનુયાગદ્ધાર છે તે જ નયવક્તવ્યતાનું મૂલસ્થાન છે. કેમ કે અહીં સિદ્ધ થયેલ નયાના ત્યાં ઉપન્યાસ કરવામાં આવેલ છે. તથા આ સંબંધમાં જે આ પ્રમાણે કહેવામાં આવેલ છે કે સમસ્ત અધ્યયન નયા દ્વારા વિચારિત થઈ જાય છે ત્યારે દરેકે દરેક સૂત્ર પણ નય વિચારના વિષય થઇ જ જાય છે. તા આ રીતે કહેવું ઉચિત નથી. દેમ કે સમુદાય અને સમુદાયીમાં કાર્ય આદિના લેદથી કથંચિત્ લેદની સિદ્ધિ માનવામાં આવી છે. જેમ રથના એકે-એક અવયવમાં જે કામ થતું દેખાતું નથી તે કાર્ય તે અવયવાના સમુદાય રૂપ રથમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. આ પ્રમાણે અવયત્ર અને અવયવીમાં કાર્ય બેદ તથા સામઅર્ય સામઅર્ય રૂપ વિરૂદ્ધ ધર્મોના અધ્ય અને અવયવીમાં કાર્ય બેદ તથા સામઅર્ય ચાય છે. આ પ્રમાણે અવયત્ત અને અવયવીમાં કાર્ય લેદ તથા સામઅર્ય અસામર્થ્ય વિરૂદ્ધ ધર્મોના અધ્યાસ આ બધું પ્રત્યક્ષ જ છે. જો આ રીતે તમને સમુદાય-સમુદાયીમાં લેદ અનભિમત હાય તો પછી સમસ્ત વિશ્વ

अ० ११२

(৭০

अनुयोगद्वारस्त्रे

रपि मसज्जेत । न च तथा मवति तस्मात सम्रदायसम्रदायिनोर्भेदः सुस्पष्ट एव । संख्यासंज्ञादिभ्योऽपि तद्भेदो मावनीयः । इस्थं च नयविचारस्य क्वचित् सुत्रविष-यता ब्वचित् समस्ताध्ययनविषयता च निर्दोषेच भवति । भवावेच, तथाऽप्यध्य-यनं नयैर्विचार्यमाणं कि सर्वेरेव नयैर्विचार्यते ? किंवा कियद्विरेव ? यदि मथमः पक्षः स्वीक्रियते, दर्हिं सर्वेषां नयानामसंख्येयत्वेन तैर्विचारोऽश्वत्य एव । यतो यावन्तो वचनमार्गास्तावन्त एव नयाः । उक्तं च---

> "जावइया वयणपडा, तावइया चेव होति नयवाया। जावइया नयवाया, तावइया चेव परसमया॥ "

भिमत हो तो फिर समस्त विश्व भी एक हो सकता है-और इस स्थिति में सहोत्पत्ति होने का भी प्रसंग प्राप्त होता है। परन्तु ऐसा तो होता नहीं है। अतः समुदाध समुदाधी में कथंचित् भेद सुरुपष्ट ही है, ऐसा मानना चाहिये। इसी प्रकार समुदायी में संख्या, संज्ञा आदि से भी भेद सुरुपष्ट है। इस प्रकार नय विचार में कहीं सुत्र विषयता, और कहीं समस्तअध्ययन विषयता निदेशि ही हो जाती है।

रांका--यह बात अखे रहे-परन्तु नयों से जो अध्ययन विवारित होता है-तो क्या वह सब नयों से विवारित होता है। या कुछ ही नयों से विचारित होता है। यदि प्रथम पक्ष स्वीकार किया जावे तो नय तो सब असंख्यात हैं। यदि प्रथम पक्ष स्वीकार किया जावे तो नय तो सब असंख्यात हैं। असंख्यातनयों से अध्ययन का विचार होना अज्ञाक्य ही है। क्योंकि ऐसा कहा गथा है जितने वचनमाग हें उतने ही नय हैं। 'जावहया वयणपहा तावहया चेव होति नयवाया, जावहया नयवाया, तावहया चेव परसमया'। अपने २ अभिमाय से

પણુ એક થઈ શકે છે, અને આ સ્થિતિમાં સહાત્પત્તિ થવાના પણું પ્રસંગ ઉપસ્થિત થાય છે. પરંતુ આમ તા થતું નથી. એથી સમુદાય સમુદાયીમાં કથંચિત ભેદ સુસ્પબ્ટ જ છે, આમ માનવું જેઇએ. આ પ્રમાણુ સમુદાય-સમુદાયીમાં સંખ્યા, સંજ્ઞા, આદિથી પણુ ભેદ સુસ્પબ્ટ છે. આ પ્રમાણુ નય વિચારમાં કાેઇક સ્થાને સૂત્ર વિષયતા અને કાેઇક સ્થાને સમસ્ત અધ્યયન વિષયતા નિર્દોષ જ સિદ્ધ થઇ જાય છે.

શંકાઃ—આ વાત ભલે રહે. પરંતુ નયેાથી જે અધ્યયન વિચારિત થાય છે, તાે શું તે સર્વ નયાેથી વિચારિત થાય છે, કે સ્વલ્પનયાેથી વિચારિત થાય છે. જો પ્રથમ પક્ષ સ્વીકાર કરવામાં આવે તાે નયાે અધા અસંખ્યાત છે. અસંખ્યાત નયાેથી અધ્યયન વિચાર અશક્ય જ છે. કેમ કે આ પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે કે જેટલા માર્ગો છે, તેટલા જ નયાે તાે છે. 'જ્ઞાવદ્યા વયળપદા, તાવદ્યા ચેવ દોંતિ નયવાયા, जावદ્યા નચવાયા, તાવદ્યા

# अनुयोगचन्द्रिका टीका सूच २'१० नयस्वरूपनिरूपणम्

छापा---यावन्तो वचनपथास्तावन्त एव भवन्ति नयवादाः । यादन्तो नयवादास्तावन्त एव परसमयाः ॥इति॥

स्वस्वाभिषायविरचितानां वचनमार्गाणां संख्था नास्ति, अभिगायाणां पायः पति-भाणिभिन्नत्वात् । एवं च नयानामसंख्येयत्वेन ते विंचारः सर्वधाऽशक्य एवेति भावः । अथ द्वितीयः पक्षोऽपि वक्तुमशक्य एव । यतोऽसंख्येयनयेषु कियद्भि-र्नयैविंचारणा यदि क्रियेत तर्हिं अवशिष्टेर्नयैरपि कथं न क्रियेत? ते विंचारणाया अकरणेऽत्र नास्ति कश्चिन्नियामकः, ततथानवस्था प्रसञ्जेत, तस्मात् द्वितीयः पक्षोऽपि वक्तुमशक्य एव । अध चेदेवग्रुच्येत, अस्तु नयानामसंख्येयत्वं, तथापि सकछसंग्राहिभिर्नयेरेषां विचारो विधीयते इति । एतदपि वक्तुमशक्यमेव, यतः सकछसंग्राहिनियानाप्यनेकविधत्वादनवस्था पूर्ववदेव वोध्या । अत्रेदं वोध्यम्-पूर्वहोः सकछनयसंग्राहीणि सप्त नयज्ञतान्धुक्तानि । उक्तं च-

विरचित वचनमागों को संख्या नहीं है। क्योंकि अभिप्राय हरएक प्राणी में भिन्न २ होते है। इस प्रकार नयों में असंख्येयता आने से उन अंसंख्यनयों से विचार होना सर्वथा अद्याक्य ही है। दितीय पक्ष भी ठीक नहीं-क्योंकि जब नय असंख्यात हैं, तब उनमें से यदि कितनेक नयीं द्वारा ही विचारणा की जाती है-तो अवद्यिष्ट नयों से भी वह क्यों नहीं की जाती ? नहीं करने में ऐसी कोई नियामकता तो है नहीं कि अमुरु नयों से विचारणा की जावे और अग्रुक नयों से नहीं की जावे। इस प्रकार करने से अनवस्था की ही प्रसक्ति होती है-क्योंकि इस स्थिति में कोई व्यवस्था नहीं बनती है। यदि इस पर ऐसा कहा जावे-कि नयों की असंख्येयता भछे बनी रहे-तो भी सकल संग्राही नय हैं उनके द्वारा इनका विचार हो जावेगा-सो ऐसा

**મેવ** વરસમયા" પાતપાતાના અભિપાયથી વિરચિત વચન માર્ગાની સંખ્યા નથી. કેમ કે અભિપ્રાયા દરેકે દરેક પ્રાણીમાં ભિન્ન ભિન્ન હોય છે. આ રીતે નયામાં અસંખ્યયતા આવવાથી તે અસંખ્યનયાથી વિચાર થવા સર્વથા અશકચ જ છે. દ્વિતીય પક્ષ પણ બરાબર નથી, કેમ કે નયા બ્યારે અસંખ્યાત છે ત્યારે તેઓમાંથી જે કેટલાક નયા વડે જ વિચારણા કરવામાં આવી છે. તા અવશિબ્ટનયાથી પણ તે કેમ કરવામાં આવતી નથી ? નહીં કરવામાં એવી કાઇ નિયામકતા તા. છે જ નહિ કે અમુક નયાથી વિચારણા કરવામાં આવે છે. તે અમુક નયાથી કરવામાં આવે નહિ, આ રીતે કરવાથી અનવસ્થાની જ પ્રસક્તિ થાય છે. કેમ કે આ સ્થિતિમાં કાઇ વ્યવસ્થા થાય જ નહીં. જે આ સંબધમાં આ પ્રમાણે કહેવામાં આવે કે નયાની અસં-ખ્યેયતા લલે બની રહે તા પણ જે સકલ સંગ્રાહી નયા છે તેમના

अनुयोगद्वार**स्**त्रे

### 'एकेको य सपविद्यो, सत्त नयसया हवंति एवमेव'

छाया---एकैकश्च बदविधः सप्त नयवतानि भवन्ति एवमेव' इत्यादि । एपां च सप्तानां नयशतानां संग्राहका विध्यादयो द्वादश नयाः । एतेऽपि नैंगमा-दिमिः सप्तभिर्नथैः संवृह्यन्ते । एते सप्तापि नवा द्वाभ्यां द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिक-नयाभ्यां संग्रहान्ते । द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकनयौ झानकियानयौ निश्चवव्यनहारौ शब्दार्धनयी च पर्यायाः । एपां संग्राहकनयानामनेकविधत्वात् पूर्वोक्ताऽनवस्था तदवस्थैव ? इति चेदाह-इह हि विचार्यस्वेन सामायिकं मस्तुतम्, तच मुक्ति-फलम् । ततआस्य सामायिकस्य यदेव मुक्तिशांत्रिनिबन्धनं रूपं तदेव विचारणी-कहना भी अक्षत्रय है क्योंकि सकल संग्राही नयों के भी अनेक भेद होते हैं। इसलिये अनवस्था तो पहिछे के जैसी ही फायम रहेगी। इसका स्पष्टीकरण इस प्रकार जानना चाहिये कि, पूर्वज्ञों ने सकल-नधों को संग्रह करनेवाछे सातसों नय कहे हैं। उक्तं च 'एक्केक्को-य सपविहो, सत्तनयसया हवंति एमेव'। इन सातसौ नयों के संग्राहक विध्यादिक १२ नय कहे हैं। ये विध्यादिक १२ नय भीनैगम आदि सात नयों द्वारा संग्रहीत हो जाते हैं। तथा ये जो सात नय हैं, सो ये भी द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक इन दो नयों द्वारा संग्र-हीत हो जाते हैं। क्योंकि पहिले के तीन नय द्रव्यार्थिक हैं और अव-हिाब्ट चार नय पर्यायाधिक हैं। इस प्रकार से भी सातनयों के दो विभाग किये गये हैं-ज्ञब्दनय और अर्थनय। जिसमें ज्ञब्द का प्राधान्य हो, वे शब्दनय हैं। शब्दसमभिरूढ और प्वंभून हैं। तथा વડે ઐમના વિચાર થઇ જશે, આમ કહેવું પછુ અશકય જ છે, ક્રેમ કે સકલ સંગ્રહી નયેાના પણ ઘણા ભેદા હાય છે. એટલા માટે અનવસ્થા તાે પહેલાની જેમ જ કાયમ ⇒ઢેશે. આ વિષે સ્પષ્ટી કરણુઆ પ્રમાણે જાણવું જોઈએ કે પૂર્વશોએ સકલ નયોને સંગ્રહ કરનારા सातसा नथे। हहा छे. ઉકतं यः — प्वकेकको य सयविहा, सत्त नयसया इवंति एमेव' આ સાતસા નયાના સંગ્રાહક વિધ્યાદિક ૧૨ નયા કહ્યા છે. આ વિધ્યાદિક ૧૨ નચા પણ નૈગમ વગેરે સાત નચાે વડે સંગઠીત થઇ જાય છે. તેમજ આ ખધા જે સાત નયા છે, એએક પણ દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયોય છે. કેમ કે પહેલાંના ત્રચ નચેહ દ્રવ્યાર્થિક અને\_ અવશિષ્ટ ચાર નચેહ પર્યાયાર્થિક છે. an i પ્રમાણે સાત નયાના એ વિભાગા કરવામાં આવેલ છે. શખ્દનય અને અર્થનય જેમાં શખ્ઠની પ્રધાનતા હેહય, તે શખ્દનય છે. એ શખ્દ સમભિરૂઢ મને એવંબૂત છે. તથા જેનામાં માર્થના વિચાર પ્રધાનતા રૂપમાં કરવામાં

## बनुयोगचन्द्रिका टीका सुत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

यम् । तच ज्ञानकियात्मकमेव । ततो ज्ञानकियानयाभ्यामेवास्य विचारो युक्ततरो नान्येर्नयेः, अतो नास्ति कश्चिदनवस्थापसङ्ग इति ।

तत्र-ज्ञानकियारूपनयद्वयमध्ये ज्ञाननयो ज्ञानमेव मुक्तिशाधकं मन्यते, अत-स्तन्मतमाविष्कर्त्तुमाह-'णायम्मि' इत्यादि ।

जिनमें अर्थका विचार प्रधानरूप से किया जावे वे अर्थनय है। नैगम संग्रह, व्यवहार और ऋजुद्धन्न ये अर्थनय है। ज्ञाननय और कियानय इस प्रकार से भी इनके दो विभाग किये गये हैं। जो विचार तत्त्व-स्पर्शी होता है, वह ज्ञाननय एवं जो भाग तत्त्वानुभव को पचाने में ही पूर्णना समझता है, वह किपानय है। ये सातों नय ही तत्त्वविचारक होने से ज्ञाननय में तथा उननयो के ढारा शोधित सत्य को जीवन में उतारने की दृष्टि से कियादृष्टि में समा जाते हैं। निश्चय और ध्यवहार इन दो में भी इन नयों का समावेदा हो जाता है। इस प्रकार इच्यास्तिक और पर्यायास्तिक, ज्ञाननय और क्रियानय आदि ये सब पर्याय शब्द हैं। इन द्रव्यास्तिक आदि संग्राहक नयों में इस प्रकार अनेकचित्रता होने में पूर्वोक्त अनवस्था उमें की त्यों की बनी रहती है। इस प्रकार के आक्षेप का उत्तर यह है कि यहां पर सामा-धिक अध्ययन विचार्यरूप से प्रस्तुत हुआ है। सामायिक का फल मुक्ति है। इसलिये इस सामायिक की जो मुक्ति प्राप्ति के प्रति कारणता 🛊 वही इस समय विचार करने योग्य है । यह कारणता ज्ञानक्रिया रूप ही पडेगी । इसलिये ज्ञानक्रियानयों से ही इसका विचार यक्त. આવે તે અર્થનય છે. નૈગમ સંગ્રહ, વ્યવહાર અને ઝજુસૂત્ર આ અધા અર્થનચા છે. જ્ઞાનનય અને ક્રિયાનય આ રીતે પણ એમના એ વિભાગા કરવામાં આવેલ છે. જે વિગ્રાર तत्त्वरपशी होय છે, ते ज्ञाननय अने જે

ભાગ તત્ત્વાનુભવને પચાવવામાં જ પૂછુંતા સમજે છે, તે ક્રિયાનય છે. આ સાતે સાત નચા તત્ત્રવિચારક હાેવાથી જ્ઞાનનયમાં તથા તે નચા વડે શાધિત સત્યને જીવનમાં ઉતારવાની દ્વચ્ચિએ ક્રિયાદેબ્ટિમાં સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે. તિશ્વય અને વ્યવહાર એએા બન્તેમાં પણુ આ નચાના સમાવેશ થઇ જાય છે. આ રીતે દ્રવ્યાસ્તિક અને પર્યાયાસ્તિક, જ્ઞાનનય અને ક્રિયાનય વગેરે આ બધા પર્યાય શખ્દા છે. આ દ્રવ્યાસ્તિક વગેરે સંગાહક નચામાં આ રીતે અનેકવિધતા હાેવાથી પૂર્વોક્ત અનવસ્થા યથાવત બની રહે છે. આ જાતના આક્ષેપના જવાબ આ છે કે અહીં સામાયિક અધ્યયન વિચાર્ય રૂપથી પ્રસ્તુત થયેલ છે. સામાયિકનું ફળ મુક્તિ છે. એથી આ સામાયિકની જે મુક્તિ પ્રાપ્તિ પ્રત્યે કારણતા છે તેજ આ સમયે વિચારછીય છે. આ કારણતા જ્ઞાનફ્રિયાફપ

## अनुयोगद्वार**स्**त्रे

(98

ग्रहीतव्ये=उपादेये अग्रहीतव्ये≕अनुपादेये हेय उपेक्षणीयश्वात्र अनुपादेयश्वव्देन रहाते, द्वयोरप्यप्राहारवात्, च शब्दः सम्रचये, एवकारो वाक्यालङ्कारे, अथवा-अग्रहीतव्ये=अनुपादेये, चकारस्योपब्रक्षणत्वात-उपेक्षणीये च अर्धे=ऐहिकाम्रव्मि-करूपे, तत्र-ऐहिको ग्रहीतव्यः स्तवचन्दनाङ्गनादिः, अग्रःछः--अहिविषयकण्टकादिः, उपेक्षणीयस्तृगादिः । आद्वृष्मिको ग्रहीतन्त्रः सम्यग्दर्शनचारित्रादिः, अग्राह्यो मिथ्याविभूस्यादिः, उपेक्षगीयः स्वर्गविभूत्यादिः, एवंविधो योऽर्थस्तस्मिन् ज्ञाते एव तत्माप्तिपरिहारोपेक्षार्थिना यतितव्यं=प्रष्टत्त्यादिलक्षणः मयत्नः कार्यः, इति= तर होगा। अन्यनयों से नहीं। इस प्रकार अनवस्था प्राप्त होने का कोई प्रसंग ही नहीं आसकता। ज्ञाननय और क्रियानय के बीच में ज्ञाननय ज्ञान को ही मुक्तिका साधक मानना है। इसलिये सूत्रकार उसके मत को कहने के लिये कहते हैं। (णायंमि गिण्हियव्वे अगिण्हि-यव्वंमि चेब अत्थंमि, जइयव्वमेव इह जो उवएसो सो नभो नाम ) घहां ग्रहीतब्य का अर्थ उपादेय और अग्रहीतब्य का अर्थ हेय और उपेक्षणीय हैं। क्यों कि ये दोनों अग्रहीतब्य होते हें। 'च' शब्द समुच्चय में और 'एव' शब्द बाक्यालंकार में प्रयुक्त हआ है। इह लोक संबन्धी और परलोक संबन्धी अर्थ ग्रहीतव्य और अग्रही-तब्य दोनों मकार का होता है। इह लोकसंबन्धी ग्रहीतब्य पदार्थ स्रक्, चन्दन, अङ्गना आदि हैं, अग्रहीतव्य-अनुपादेय और उपेक्षणोय कमझाः अहिविषयकंटकादि एवं तृणादि हैं। परलोकसंबन्धी ग्रही-तव्यपदार्थ सम्यग्दर्दानज्ञानचारित्र आदि हैं, अग्राह्य मिथ्याविभूति आदि हैं और उपेक्षणीय स्वर्ग विभूति आदि हैं। इस प्रकार के अर्थ

જ થશે. એથી જ્ઞાનક્રિયાનયાથી જ આ વિષે વિચાર શુક્રતતર સિદ્ધ થશે. અન્ય નયાથી નહિ. આ પ્રમાણે અનવસ્થા પ્રાપ્ત થવાના ઠાઈપ્રસંગ જ ઉપ-સ્થિત થાય નહિ. જ્ઞાનનય અને ક્રિયા નયની વચ્ચે જ્ઞાનનય જ્ઞાનને જ ગ્રુક્તિ-સાધક માને છે. એથી સૂત્રકાર તેના મતને કહેવા માટે કહે છે,(ળાયંતિ શિ બિદ્દયટ્વે આગિષ્ટ્રિયટ્વંત્રંતિ વેવ અસ્થંતિ, जइ्यट्व मेद इद्द जो उद्रएसो सो નઓ નામ) અહીં બ્રહીત ગ્યના અર્થ ઉપાદેય અને અબ્રહીત ગ્યના અર્થ હેય અને ઉપેક્ષણીય છે. કેમ કે એએા બન્ને અબ્રહીતગ્ય હેાય છે. 'વ' શખ્દ સમુચ્ચયમાં અને 'પ્લ' શખ્દ વાકચાલ કારમાં પ્રશુક્ત થયેલ છે. ઈહલાક સંખંધી અને પરલાક સંબંધી અર્થ બ્રહીતગ્ય ને અબ્રહીતગ્ય પદાર્થ સ્ક, ચંદન, અંગના, વગેરે છે, અપ્રહીતગ્ય-અનુપાદેય અને ઉપેક્ષણીય, ક્રમશ: અહિવિષય. કંટકાદિ અને તુણાદિ છે. પરલાક સંબંધી બ્રહીતવ્ય પદાર્થ સમયગ્રુ દર્શન જ્ઞાનગાણિત્ર

#### अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

694

इत्यं सर्वव्यवद्दाराणां ज्ञाननिबन्धनस्वमतिपादनपरो य उपदेशः स नयः⇒पस्तुतो ज्ञाननयो बोध्यः । 'नाम' इति भ्रिव्यामन्त्रणे । इति गाथार्थों बोध्यः । अयं मावः ऐहिकाम्रुष्टिमकफल्लार्थिना तावदर्थं विज्ञायैव तत्र मवर्त्तितव्यम् । अव्यथा महत्ती तु फलंदिसंगदो जायते । इत्थं ज्ञाननयो ज्ञानस्य पाधान्यरूपापनार्थं वक्तीति । उक्तं च आगमे-'पढनं नाणं तओ दया' छापा-प्रथमं ज्ञानं ततो दयेति । तथा चान्यदप्युक्तम्-

के ज्ञान होते ही जो उसकी प्राप्ति का परिहार करने का एवं उपेक्षा करने का अर्थी है, उसको चाहिये कि वह उसकी प्राप्त आदि के निमित्त प्रष्टुत्ति आदिरूप प्रयत्न करे। इस प्रकार समस्तब्धवहारों के ज्ञान होने में कारण जूत के प्रतिपादन करने में तरपर जो उपदेशा है, वह डाननय है। 'नाम' यह पद, यहां शिष्य संवोधनार्थ आया है। तास्पर्य यह है कि इहलोक संवन्धी और परलोक संवन्धी फल का आकांक्षाशाली मनुष्य को हेय उपादेय आदिरूप पदार्थ को जानकर ही उसके त्याग आदान आदि में प्रष्टुत्ति करनी चाहिये। यदि यह ऐसा बहीं करता है तो फल में विसंवाद होता है। इस प्रकार ज्ञाननय झान की प्रधानता कहने के लिये कथन करता है। यही बात आगम में कही है कि 'पढमं नाणं तओ दया' और भी कहा है कि 'पावाओ विणि-चित्ती इरयादि' पाप से निष्टत्ति, कुशलकार्य में प्रघृत्ति और विनय की प्रति-पत्ति ये तीनों भी धातें आत्मा में सम्यक्त्जान के द्वारा उत्पन्नकी जाली है।

વગેરે છે. અબ્રાહ્ય મિચ્યાવિબૂતિ વગેરે છે અને ઉપશેણીય સ્વર્ગવિબૂતિ આદિ છે. આ જાતના અર્થતું ગ્રાન થતાં જ જે તેની પ્રાપ્તિના પરિહાર કરવાના અને ઉપેક્ષા કરવાના અર્થી છે, તેને જોઈએ કે તેની પ્રાપ્તિ વગેરેના નિभિત્તે પ્રવૃત્તિ વગેરે સમસ્ત વ્યવહારોના ગ્રાનમાં કારણબૂતના પ્રતિપાદન કરવામાં તત્પર જે ઉપદેશ છે, તે ગ્રાનનય છે. 'નામ આ પદ શિષ્ય સંબોધનાર્થ છે. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે ઇહિલાક સંબંધી અને પરલાક સંબંધી કળની આકાંક્ષા શાલી મનુષ્યને હેય ઉપાદેય આદિ રૂપ પદાર્થને જાણીને જ તેના ત્યાગ, આદાન વગેરેમાં પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ. જો તે આમ કરતા નથી, તા કળમાં વિસંવાદ હેરય છે. આ રીતે ગ્રાનનય ગ્રાનની પ્રધાનતા કહેવા માટે કથન કરે છે. એજ વાત આગમમાં કહેવામાં આવી છે.---'વદવં નાળં તન્નો ત્યાં મુશલ કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ અને વિનયની પ્રતિપત્તિ આ ત્રણે વાતા આત્મામાં સમ્યત્રપછ્ય કહેવામાં આવ્યું છે કે 'વાયાત્રો વિળિવત્તી'' इત્યાદિ" પાપથી નિવૃત્તિ, કુશલ કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ અને વિનયની પ્રતિપત્તિ આ ત્રણે વાતા આત્મામાં સમ્યક્ત્રાન વડે ઉત્પન્ન કરવામાં આવે છે.



'पात्राओ विणिवित्ती, पत्रत्तणा य तह कुसळपक्खम्मि । विणयस्स य पडिवत्ती, तिन्ति घि नाणे समर्प्यति ॥'' छाया--पापाद् त्रिनिष्टत्तिः, प्रवर्त्तना च तथा क्रुझळपक्षे । ् विनयस्य च प्रतिपत्तिः, त्रीण्यपि ज्ञाने समर्प्यन्ते ॥इति॥

तथा चान्येरप्युक्तम्~⊸

'विइतिः फलदा पुंसां, न किया फल्बदा मता।

मिथ्याज्ञानात् मवृत्तस्य, फङासंत्राददर्शनात् ॥इति॥ इस्थं ज्ञानस्यैत पाधान्यमेतन्नपमतेन दर्शितम् , अत्रएव तौर्धकरगणधरैरगीतार्थान! केवलानां विद्यारो निपिद्धः । उक्तं च तद्विपये--

'बिज्ञःसि-फलुर्स पुंसां न किया फलदा मता।

मिथयाज्ञानत्म् प्रवृत्तस्य फलासंचाद्दइीनात् ।

सम्यग्झान ही सच्या फलदायक होता है। सम्यग्झान शून्य किया फलदायक नहीं होती। मिथ्याझान से प्रष्टलि करने वाला पुरुष फल प्राप्ति में अविसंवादी नहीं होता है। अर्थात फलप्राप्ति में उसे बाधा का सामना ही करना पडता है। इस प्रकार इस नय के मतानुमार ज्ञान में ही पधानता ख्यापित की जाती है-जो यहां वही गई है। इसलिये तीर्थंकर गणधरों ने अगीतार्थों का विहार प्रतिषिद्ध किया है। उक्तं च 'गीयत्थो य विहारो' इत्यादि। इस गाथा द्वारा जो अगीतार्थ का विहार प्रतिषिद्ध किया गया है, उसका कारण यह है कि-'जिस प्रकार अन्धा किसी द्सरे अंधे के साथ चलकर अपने अभीष्ट

" विञ्चप्ति-फडदा पुंसां न किया फडदा मता। मिथ्याज्ञानात् प्रष्टत्तस्य फडासंवाददर्शनात् ?'

સમ્યગ્જ્ઞાન જ યથાર્થ રૂપમાં કલદાયક હેાય છે. સમ્યગ્ જ્ઞાનરહિત ક્રિયા કલદાયક હેાતી નથી મિથ્યાજ્ઞાનથી પ્રવૃત્તિ કરનાર પુરુષ કળ પ્રાપ્તિમાં અવિસંવાદી હેાતા નથી. એટલે કે કળપ્રાપ્તિમાં તેને બાધાના સામના કરવા જ પડે છે. આ પ્રમાણે આ નયના મત મુજબ જ્ઞાનમાં જ પ્રધાનતા ખ્યાપિત કરવામાં આવે છે. જે અહીં કહેવામાં આવી છે. એટલા માટે તોર્થ કર ગણ્ધરાએ અગીતાર્થોના વિહાર પ્રતિષિદ્ધ કરેલ છે. ઉઠ્ત'ચ:-"ગીવલ્યો ય વિદ્યો" इત્યાદિ આ ગાધા વડે જે અગીતાર્થના વિહાર પ્રતિષિદ્ધ કરેલ છે, તેનું કારણ આ છે કે 'જેમ કોઇ આંધળા બીજા આંધળાની સાથે થઈને પાતાના અભીબ્ટ પડ પર પહેાંથી શકતા નથી, તેમજ અગીતાર્થથી સંબોધિત થયા બાદ આ સંસાર પછા કવેચ્છિત સ્થળ સુધી પહેાંથી શકતા मनुयोगचन्द्रिका टौका सूत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

'गीयत्यो य विद्वारो बीयो गीयत्यमीसिओ भणिओ । इत्तो तद्दयविद्वारो नाणुलाओ जिलवरेहि ॥' छाया---गीतार्थंथ विद्वारो द्वितीयोऽगीठार्थमिश्रितो भणितः । इतस्तृतीयविद्वारो नानुद्वातो जिनवरैः ॥इति॥

यस्मादन्धोऽन्धेन नीयमानो न सम्यरु पन्धानं मतिपद्यते, तस्मात्तृतीयविहार-स्तीर्थकरगणधरैनींनुमत इति मावः । इश्थं क्षायोपशमिकं ज्ञानमाश्चित्योक्तम् । क्षायिकमप्याश्चित्त्य ज्ञाननयस्यैव विशिष्टफलसाधकत्वं विज्ञेयम् । यतः संसार-सागरतटस्थः मतिपन्नदीक्षः समुत्द्वष्टतपश्चरणयुक्तोऽप्यईन् न तावन्मुक्तो भवति यावत्तस्य सकल्जीवादिवस्तु साक्षात्कारकारकं केवलज्ञानं नोत्पद्यते, ततश्च ज्ञान-मेव पुरुषार्धसिद्धेनिंबन्धनमिति बोध्यम् । दृइयते च-यद्यदिनामावि भवति तत्रामिषन्धनमेव भवति, यथा बीजाद्यविनाभावी मङ्करो बीजनिबन्धन एव भवति,

पद पर नहीं पहुं च सकता-उसी प्रकार अगीतार्थ से संवोधित किये जाने पर यह संसार भी अपने इच्छित पथ पर नहीं पहुंच सकता है। इसलिये गीतार्थ का विहार आगमानुकूल रहा है और अगीतार्थ का बिहार निषिद्ध किया है। इस प्रकार ज्ञाननय में जो यह प्रधानता का कथन किया है वह तो क्षायोपत्रामिक ज्ञानकी अपेक्षा से किया है। क्षायिक ज्ञान की अपेक्षा से भी ज्ञाननय में विशिष्ट फल साधकता कही गई हैं। जो इस प्रकार से है-संसारसागर के तटस्थ रहे हुए ऐसे अईंत मस दीक्षित होकर भी एवं विशिष्ट तपश्चरण करते हुए भी तब तक मुक्त नहीं होते हैं कि जय तक वे सकल जीवादिक वस्तुओं का साक्षात करानेवाले केवलज्ञान को पास नहीं कर छेते हैं। इसलिये ज्ञान ही पुरुषार्थ सिद्धिका कारण है, ऐसा मानना चाहिये। देखा

નથી. એથી ગીતાર્થના વિદ્વાર આગમાનુકૂલ કહેવામાં આવેલ છે. અને અગી-તાર્થના વિદ્વાર નિષિદ્ધ કરવામાં આવેલ છે આ પ્રમાણે જ્ઞાનનયમાં જે આ પ્રધાનતાનું કથન કરવામાં આવેલ છે, તે તા ક્ષાયોપશમિક જ્ઞાનની અપેક્ષાએ કરવામાં આવેલ છે. ક્ષાયિક જ્ઞાનની અપેગ્નાએ પણ જ્ઞાનનયમાં જે આ પ્રમાણે વિશિષ્ટક્ લસાધકતા કહેવામાં આવી છે-સંસારસાગરના તટસ્ય રહેલા એવા અર્દ ત પ્રભુ દીક્ષિત થઇને પણ વિશિષ્ટ તપશ્ચકલુ કરવા છતાંએ ત્યાં સુધીમુક્ત થતા નથી કે જ્યાં સુધી તેઓ સકલ જીવાદિક વસ્તુઓના સાક્ષાત્કારક કેવળ જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરતા નથા. એથી જ્ઞાન જ પુરુષાર્થ સિદ્ધિનું કારણ છે, એવું માની લેવું નોઇએ. આમ નેવામાં આવે છે કે 'જે જેના વગર થતું નથી, તે, તત્કારણક માનવામાં આવે છે, જેમ બીજ વગર નહિ થનાર અવ શર तथा ज्ञानाविनाभाविनीत्वास्तकछपुरुषार्थसिद्धिरपि ज्ञाननिबन्धना बोध्येति। अयं ज्ञाननयः सम्यवत्वश्चुत-देशविरति-सर्वविरतिरूपे चतुर्विधे सामायिके सम्यक्त्व-श्चुतसामायिकेति सामायिकद्वयं मतिपद्यते, अस्य सामायिकद्वयस्य ज्ञानात्मकत्वेन धुक्तौ मधानकारणत्वात् । देशनिरतिसामायिकतर्वविरतिसामायिकेति सामायिक द्वयं न मतिपद्यते, ज्ञानकार्यत्वेन तयोगौणत्वादिति ।

इत्थं ज्ञाननयमतेन सामाथिकं विचारिते, सम्मति किया नयमतेन तद्विचार्यते--अस्य नयस्य मतेन क्रियाया एव सक्तलपुरुपार्धसिद्धौ पधानकारणत्वमित्येतन-यमतमाश्रित्यापि प्रवेक्तिा 'नायम्मि' इत्यादि गाथा व्याख्येया । व्याख्यामकार जाता है कि-'जो जिसके विना नहीं होता है, वह तस्कारण माना जाता है-जैसे थीज के विना नहीं होनेवाला अंकुर-वीजनिवन्धक माना जाता है। इसी प्रकार सकल्पुरुवार्थसिद्धि ज्ञान अविनाभाविनी होने से ज्ञानकारणक मानी जाती है, यह ज्ञानमय सम्यवस्वसामा-यिक, अतसामायिक देशबिरतिसामायिक और सर्वविरति सामायिक इन चार सामायिकों में से सम्पन्ध्वसामायिक और ख़ुत सामा-यिक इन दो सामायिकों का प्रतिपत्ता-घारक होता है। क्योंकि ये दोनों सामाधिक ज्ञानात्मक होने से मुक्ति में प्रधान कारण माने गये हैं। देशविरति सामायिक और सर्वविरति सामायिक इन दो सामायिकों का वह प्रतिपत्ता-धारक नहीं होता। क्योंकि ये दोनों इान के कार्य हैं-इसलिपे मुक्ति प्राप्ति में ये गौण माने जाते हैं। इस प्रकार ज्ञाननय के मत से यह सामायिक का विचार किया-अब क्रिया-नघ के मत से इसका विचार इस प्रकार से है-कियानय किया को ही

અ'કુર બીજનિબ'ધક માનવામાં આવે છે, આ પ્રમાણે સકલ પુરુષાથ' સિદ્ધિ જ્ઞાન અવિનાભાવિ દ્વાવાથી જ્ઞાન કારણક માનવામાં આવે છે. આ જ્ઞાનનય સમ્યક્ત્વસામાયિક, શ્રુતસામાયિક, દેશવિરતિસામાયિક અને સવ'વિરતિસામાયિક આ ચાર સામાયિકમાંથી સમ્યક્ત્વ સામાયિક અને શ્રુત સામાયિક આ છે સામાયિકાના પ્રતિપત્તા-ધારક હોય છે. કેમકે એએા બન્ને સામાયિક જ્ઞાનાત્મક હોવાથી મુક્તિમાં પ્રધાન કારણે માનવામાં આવ્યાં છે. દેશવિરતિ સામાયિક અને સવ'વિરતિ સામાયિક એએા છે સામાયિકાના તે પ્રતિપત્તા-ધારક થતા નથી. કેમકે એએા બન્ને જ્ઞાનના કાર્યો છે. એથી મુક્તિ પ્રાપ્તિમાં એએા ગૌણ માનવામાં આવ્યા છે. આ પ્રમાણે જ્ઞાનનયના મત મુજબ આ સામાયિક વિષે વિચાર કરવામાં આવ્યા છે, હવે કિયાનયના સત મુજબ આ વિષે વિચાર આ પ્રમાણે સ્પષ્ટ કરવામાં આવે છે, કિયાનય ફિયાને

ટર્ષ્

## अनुयोगचन्द्रिका टीका सूत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

प्तं विद्येपः, तयादि-ग्रद्यानव्ये=उपादेये अग्रदीतव्ये--अनुपादेये उपेक्षणीये चैव= 'च' अप्ययें झाते सति सर्वाभवि पुरुषार्थसिद्धिमभिलपता जनेन यतितव्यमेव= भद्वत्तिद्रक्षणा क्रियाकर्तव्येत । अर्थे ज्ञातेऽपि क्रियेव साध्येति मावः । इत्यं झानं क्रियोपकरणत्वाद् गौणम्, किया तु कार्यस्य साक्षारताधकत्वेन मुख्येति यः उप-देशः स नयः मस्तुतक्रियानयो बोध्य इति । अत्रापि एतत्पक्षसाधकयुक्तिरेवं विद्वेषा, तथादि-क्रियेत पुरुवार्थसिद्धि प्रतिमुख्यं कारणम्, अत एव तीर्थकरगण-धरैर्निष्क्रियाणां झानस्य नेष्फल्यमुक्तम् । यथा-

सकलपुरुषार्थ की सिद्धि में प्रधानकारण मानता है-अतः 'णायंमि' इत्यादि जो यह गाथा है, उसकी व्याख्या इस प्रकार से करनी चाहिये -ग्रहीतव्य-उपादेय और अग्रहीतव्य-अनुपादेय एवं उपेक्षणीय अर्थ के जानलेने पर सर्वपुरुषार्थ की सिद्धि की अभिलापा करनेवाले मनुष्य को प्रधृत्तिरूप किया अवदय ही करनी चाहिये। तात्पर्य यह है कि-'पदार्थ के जानलेने पर भी किया ही साध्य होती है। इस प्रकार किया का उपकरण होने से ज्ञान गौण हो जाता है। और किया कार्य की साक्षात साधक होने से मुख्य हो जाती है। तात्पर्य कहने का यह है कि जान लेने पर जब तक कियारूप में वह ज्ञान परिणत न किया जावे तब तक ज्ञानकी सफलता नहीं होती है-इसलिये कार्य की साक्षात साधिका किया ही होनी है ज्ञान नहीं-ज्ञान तो उस कार्य का गौण कारण होता है।इसलिये कार्य की

જ સકલ પુરુષાર્થની સિદ્ધિમાં પ્રધાન કારણ માને છે. એથી—'ળારૂં મિ' ઇત્યાદિ જે આ ગાથા છે, તેની વ્યાખ્યા આ પ્રમાશે કરવી જેઇએ, બ્રહીતવ્ય-ઉપાદેય-અને અગ્રહીતવ્ય-અનુપાદેય અને ઉપેક્ષણીય અર્થના જ્ઞાન પછી સર્વ પુરુષાર્થાની સિદ્ધિની અલિલાષા રાખનારા મનુષ્યે પ્રવૃત્તિરૂપ ક્રિયા ચાકકસ કરવી જોઇએ. તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે પદાર્થના જ્ઞાન પછી ક્રિયા જ સાધ્ય હાય છે. આ પ્રમાણે કિયાપકરણ હાવા અદલ જ્ઞાન ગૌણ થઈ જાય છે. અને ક્રિયા કાર્યની સાક્ષાત સાધક હાવાથી મુખ્ય થઈ જાય છે. તાત્પર્ય કહેવાનું આ પ્રમાણે છે કે જાણી લીધા પછી જ્યાં સુધી ક્રિયા રૂપમાં તે જ્ઞાન પરિણત કરવામાં ન આવે ત્યાં સુધી જ્ઞાન સફળ થતું નથી, એથી જ કાર્યની સાક્ષાત્ સાધિકા ક્રિયા જ હાય છે, જ્ઞાન નહીં જ્ઞાન તા તે કાર્યનું ગૌણ કારણ હાય છે. એથી કાર્યસિદ્ધિમાં સાક્ષાત્ સાધક હાવાથી ક્રિયામાં જ મુખ્યતા આવી જાય છે, આ જાતના જે ક્રિયા પ્રધાન ઉપદેશ છે, તે ક્રિયાનય રૂપ છે. આ





साधक होने से किया में ही मुख्यता आती है इस प्रकार का जो किया प्रधान उपदेश है, वह कियानयरूप है। इस पक्षकी सिद्धि करनेवाली युक्ति इस प्रकार से है। 'कियेव पुरुषार्थसिद्धिं प्रति मुख्यं कारणं अत-एव तीर्थ कर गणधरैनिष्क्रियाणां ज्ञानस्य नैष्क्रल्यमुक्तं' पुरुषार्थसिद्धि के प्रति कारण किया ही है-इसलिये-तीर्थकरगणधरादिकों ने निष्क्रिय-मनुष्यों के ज्ञान को निष्फल कहा है। जैसे-'सुबद्धं पि सुयमहीयं' इत्यादि' बहुत अधिक श्रुत का अध्ययन करके भी जो चारित्ररूग किया से रहित होता है उस व्यक्ति का वह अधीत श्रुत क्या कर सकता है ?। जिस प्रकार जलती हुई लाखों दीपों की पंक्ति अन्धे को प्रकाश नहीं दे सकती है ॥ ?॥ ज्ञान अपने विषय में नियत होता है-एतावता ज्ञानमान्न से कार्य की निष्पत्ति नहीं होती है। मार्ग को जाननेवाला होता हुआ भी उसमें

પક્ષની સિદ્ધિ કરનારી શુક્તિ આ પ્રમાણે 'क्रियैव पुरुषार्धसिद्धिं प्रति मुख्य' कारण अतएव तीर्थ' करगणधरे निंष्क्रियाणां झानस्य नेष्कल्यमुकम्' પુરૂષાર્થ સિદ્ધિનું મુખ્ય કારણ કિયા જ છે, એથી તીર્થ' કર ગણધરા દિકા એ નિષ્ક્રિય મનુષ્યાને જ્ઞાન મેળવવા નિષ્ફળ કહ્યા છે જેમ 'सुबहुं पि सुयमीयं' इत्यादिं બહુ જ શ્રુતાધ્યયન કર્યા પછી પણ જે આરિત્ર રૂપ ક્રિયાથી રહિત દાય છે, તેનું તે અધીત શ્રુત શું કરી શકે છે ? જેમ સળગતી લાખા દીપપ કિતઓ આંધળાને પ્રકાશ અપીં શકતી નથી ા ૧ ા

ગ્રાન પાતાના વિષયમાં નિયત હાેય છે, એતાવતા જ્ઞાનમાત્રથી કાર્યની નિષ્પત્તિ થતી નથી. માર્ગને જાણનાર હાેવા છતાં એ તેમાં સચેબ્ટ, સફિય

| <b>अ</b> नुयोगचन्द्रिका | ू<br>दीका | सूत्र २५० | नयस्वरूपनिरूपणम् |
|-------------------------|-----------|-----------|------------------|
|-------------------------|-----------|-----------|------------------|

जानस्रपि च तरितुं कायिकयोगं न थुनक्ति यस्तु । स उग्रते स्रोतसा एवं झानी चरणदीनः ॥३॥ यथा खरश्वन्दनभारवादी--इत्यादि ॥इति । तथा चान्येऽपि वदन्ति ---

'क्रियेव फल्लदा पुंसां, न इश्नं फलदं स्मृतम्।

यतः स्त्रीभक्ष्यमोगझो न झानात् सुखितो भवेत् ॥'इति। नेपन्निको सम्बद्धिमामाधिस्य क्रियनगरम् माध्यस्य ।

इह्यं क्षायोपशमिकीं चरणकियामाश्रित्य किषानयस्य प्राधान्यमुक्तम् । क्षायिकी-मपि चरणक्रियामाश्रित्य तस्य प्राधान्यं बोध्षम् । तथाहि-संजातकेवऌज्ञानो

सचेष्ट सक्रिय होता है तो यथेष्ट स्थान पर पहुंच सकता है, किन्तु अचेष्ट अक्रिय व्यक्ति नहीं पहुंच सकता ॥ २ ॥

जो व्यक्ति तैरने की विद्या जानता है वह उस विद्या मात्र से जलाशय से पार नहीं हो सकता, जब तक कि बह तैरनेरूप काययोग-क्रिया-न करेगा। वह तो पानी के वेग से वह हो जायगा इसी प्रकार चारित्र बिना के ज्ञानी के विषय में समझना चाहिये ॥३॥

इसी प्रकार का चन्दन का भार डोनेवाछे गघे के दृष्टान्त से भी समझना चाहिये---

दूसरे भी इसी प्रकार से कहते हैं-किया ही अपने करनेवालों को फलपद होती है-कोरा ज्ञान-फलप्रद नहीं होता स्त्री आदि संबन्धी भोगज्ञान से युक्त व्यक्ति चया केवल उस विषयज्ञान से सुख को पा सकता है यह सब इस मकार का क्रियानय का कथन क्षायोपज्ञामिक-

થાય તેા જ યથેષ્ટ સ્થાન પર પહેાંચી શકે છે, પરંતુ અચેષ્ટ અક્રિય મનુષ્ય પહેાંચી શકતાે નથી ા ૨ ા

જે માણુસ તરવાની વિદ્યા બણે છે, તે એ વિદ્યા માત્રથી જ ત્યાં સુધી જલાશયની પાર પડેાંચી શકતાે નથી કે જ્યાં સુધી તે તરવા રૂપ કાય ચાગ ક્રિયા કરતાે નથી. તે તા પાણીતા વેગથી તણાઇ જ જશે, આ પ્રમાણે ચારિત્ર વગરના જ્ઞાનીના સંબંધમાં જાણી લેવું જોઇએ. ાા ૩ા

આ પ્રમાણે ચંદન ભારવાઠી ગર્દલના હ્પ્ટાન્તથી પણ સમજી લેવું જેઇએ. બીજાએ પણ આ પ્રમાણે જ કહે છે – કે કિયા જ કાર્યં કરનારાએ ના માટે ફળપ્રદ હાય છે, ફક્ત જ્ઞાન જ ફળપ્રદ હાતું નથી. સ્ત્રી આદિથી સંબદ્ધ, ભાેગજ્ઞાનથી શુક્ત માણુસ શું કેવળ એ વિષયના જ્ઞાનથી તે સુખ પ્રાપ્ત ઢરી શકે છે? આ બધું આ જાતનું કિયાનયનું કથન ક્ષાયાેપશમિક ચારિત્ર

## भयनुोगद्वारसूत्रे

९०२

भगवानईक्रणि न तावद् मुक्तिमाप्नोति यावत्स सकलकर्मसपणक्षमायां इछित्रव-वस्यायां सर्वसंवररूपां चारित्रक्रियां न प्रतिपद्यते, तस्मात् क्रियैव पुरुपार्थसिद्धौ ग्रुख्यं कारणम् । दृदयने च--यत् यत्समनन्तरमुत्पद्यते तस्य तत्कारणकत्वम् , यथा-अन्त्यात्रस्थामाप्तपृथिव्यादिसामग्रीसमनन्तरमावित्वादङ्का (स्य तरकारणकत्वम. तथैव कियासमनन्तरभाविनीत्वात् सकठपुरुपार्थसिद्धेरपि तत्कःस्गकत्वमिति । इत्थं चैप कियानयश्वतुर्विधसामायिके देशविरतिसर्वविरतिरूपं सामायिकद्वयमेव चारित्रकिया को छेकर कहा है। इस प्रकार से जो कियानय में प्रधान कही गई है वह क्षायोपरामिक किया के आधार पर तो आशीही है परन्त जो क्षायिक किया है। उनके भी आधार पर उसमें प्रधानता आती है-जैसे जिस अईत अगवान को केवलज्ञान उत्पन्न हो चुका है ऐसे वे भगवान अरिहन्त प्रभु भी जब तक सकलकर्मक्षरण में समर्थ टौलेज्ञी अवस्था में सर्व संवररूपचारित्रक्रिया को प्राप्त नहीं कर छेते 🕏 तब तक वे मुक्ति को नहीं पा सकते हैं। इसलिये यही मानना चाहिये कि पुरुषार्थ सिद्धि में मुख्य कारण किया ही है। यह बात देखने में आती है कि जो जिसके समनन्तर काल में उत्पन्न होता है, वह उस कारणक माना जाता है। जैसे पृथिग्यादिरूप सामग्री के सम-नन्तर काल में उत्पन्न हुआ अंकुर तस्कारणक होता है । इसी प्रकार किया के समनन्तर काल में होनेवाली पुरुषार्थ सिद्धि भी तत्कारणक ક્રિયાને લઇને કહ્યું છે આ પ્રમાણે જે ક્રિયાનયમાં પ્રધાન કહેવામાં **અ**∶વી છે. તે ક્ષયોપશનિક ક્રિયાના આધારે તેા આવે જ છે. પરંતુ જે ક્ષાચિક ક્રિયા છે, તેના આધારે પણ તેમાં પ્રધાનતા આવી જાય છે. જેમ મહેંત ભગવાનને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું છે, એવા તે ભગવાન અસ્હિંત પ્રભુપણ જ્યાં સુધી સકળ કર્મદ્વપણમાં સમર્થ રૈાલેશી અવરથામાં સર્વ સંવરરૂપ ચારિત્ર ક્રિયાને પ્રાપ્ત કરી લેતા નથી, ત્યાં સુધી તે મુક્તિ મેળવી શકતા નથી. એથી એ જ માની લેવું જેઈએ. કે પુરૂષાર્થ સિદ્ધિમાં મુખ્ય કારણ ક્રિયા જ છે. આ વાત જોવામાં આવે છે કે જે જેતા સમનન્તર કાળમાં ઉત્પન્ન થાય છે તેને તે કારણકે માનવામાં આવે છે. જેમ પ્રતિબંધક કાર-છાના અભાવે અન્ત્યાવસ્થા પ્રાપ્ત પૃથિવ્યાદિરૂપ સામગ્રીના સમનન્તર કાળમાં ઉત્પન્ન થયેલ અંકર તત્કારણક હાય છે. આ પ્રમાણે ક્રિયાના સમનન્તર કાળમાં થનારી પુરૂષાર્થ સિદ્ધિપણ તત્કારક જ માનવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે ક્રિયાનય ગ્રતુવિંધ સામાયિકમાંથી દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિ એ બે સામા-વિકાને જ માને છે. કેમકે એ અન્ને સામાયિકા ક્રિયારૂપ છે. એથી

## अनुदोगवन्द्रिका ढीका सूत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

मन्यते, क्रियारूपरवेन अन्योर्म्युक्ति मतिश्वानकारणत्थात् । सम्यवत्वसामायिकश्चुत-सामापिके हु तदुपकारकमात्रे, अत एव ते गौणे, तस्मादेतस्सामायिकद्वयम् अयं क्रियानयो नेष्छतीति द्वितीयः पक्षः ॥ अत्र ज्ञाननयक्रियानयात्रुभयावपि सयुक्तिकौ निर्दिष्टी, तत्र को प्राधः क उपेक्षणीय इति शिष्या नावतुध्येस्न, अतः स्वसम्मतं पद्यं मदर्शयितुमाद-'सब्वेसिपि' इत्पादि । सर्वेपामपि=स्वतन्त्रसामान्यविशेष-षादिमां नागस्त्यापनादिवादिनां वा समस्तानामपि नयानां, न तु नयद्वयस्यैव, पक्षण्यतां=परस्परविरोधिनीयुक्ति निश्वम्य=श्रुत्वा इह तत् सर्वनयविश्वद्धं=सर्वनय-सम्मतं तस्वरूपतया प्राधम्, यदाश्विस्य ग्रुनिश्वरणगुणस्थितः-चरणं=चारित्रं क्रिया,

हीं मानी जामी है। इस प्रकार यह कियानव चतुर्विध सामायिक में से देशेंबिरति और सर्वविरति इन दो सामायिकों को ही मानता है। क्यौंकि ये तीनों सामायिक कियारूप हैं। इसीलिये इन में मुक्ति प्राप्ति के प्रति प्रधान कारणता है, ऐसी यह नव्य्य्वस्था देता है। तथा सम्यक्स्वसामायिक और अुतसामायिक ये दो सामायिक केवल इसके उपकारक हैं। इसलिये मुक्ति प्राप्ति में ये साक्षात कारण न होकर गौण कारण है। अतः कियानय की दृष्टि में इनकी मान्यना नहीं है। इस प्रकार यह ब्रितीय पक्ष है। यहां ज्ञाननग और क्रियानय ये दोनों जी नय सयुक्तिक कहे गये हैं। तब शिष्य को यह संदेह हो सकता है कि इनमें कौन प्राह्य है और कौन अग्राह्य-उपेक्षणीय है। इस लिये सुन्नकार स्वसम्मत पक्ष को प्रकट करने के लिये कहते हैं कि---(सब्वेसि पि नयाणं बहुयिहवत्तव्व प्राप्तान्य और विद्येषवादियों की

એમનામાં મુક્તિ પ્રાપ્તિના પ્રતિ પ્રધાન કારણતા છે, એવી આ નય વ્યવસ્થા અતાવે છે. તથા સમ્યક્તવસામાયિક શ્રુતસામાયિક એ બે સામાયિક ક્લ એના ઉપકારકા છે. એથી મુક્તિ પ્રાપ્તિમાં એએા સાક્ષાત્કારણે નહિ પણ ગૌલકારણે છે. એટલા માટે કિયાનયની દૃષ્ટિમાં એમની માન્યતા નથી. આ પ્રમાણે આ દિતીય પક્ષ છે. અહીં જ્ઞાનનય અને કિયાનય એ બન્ને નયા કહેવામાં આવ્યા છે. ત્યારે શિષ્યને આ વિષે સંદેહ ઉત્પન્ન થાય છે કે, આમાંથી કરેય બાદ્ય અને કરેય અચાદ્ય-ઉપેક્ષણીય-છે એથી સ્વલાર સ્વસ-મ્મત પક્ષને પ્રકેટ કરવા માટે કહે છે કે-(સટ્લેસિ બિ નયાળ લદ્દ વિદ્વત્વત્ત્વ્વ વિદ્યામાન્ય અને વિદ્યામાં જ્ઞાન્ય વિશ્વત્ત વાદ્ય અને સ્વરાય વિદ્યાન્ય અને વિદ્યામાં સાથા સાથા વગેરે વાદીઓની અથવા સમસ્તનયાની વક્ત-

#### बनुयोगद्वारस्त्रे

गुणो इतनं, तयोः स्थितः≕इतनकिकोभययुक्तः साधुः≕भावसाधुः≕मोक्षसाधको भवतीस्पर्धः । अयं भावः-द्वानक्रियाग्यां युक्त एव म्रुनि मोक्षसाधको भवति, न स्वेकैकेन युक्त इति । पूर्वमेकैकस्य मुक्तिसाधकत्वं यद युक्त्या प्रतिपादितं तद-सिद्धम् । तथाहि-यज्ज्ञानवादिना मतिपादितम्-यद् यदविनाभावि भवति तत्त-

माप स्थापना आदि वादियों की अधवा समस्तमयों की वक्तव्यता को परस्पर विरोधिनी उक्ति को सुनकर भावसाधु को चाहिये कि वह सर्वनयसम्मनविद्युद्धसिद्धांत को ग्रहण करे-क्योंकि उसीके आश्रय से वह किया और ज्ञान इनमें स्थित हो सकता है। तास्पर्य कहने का यह है कि-किया और ज्ञान ये दोनों परस्पर निरपेक्ष होकर सकछ पुरुषार्थ की सिद्धि के कारण नहीं हो सकते हैं। ये दोनों मिल्कर ही हो सकते हैं। 'इस मकार से इस बात को जाननेवाला भावसाधु ही मोक्षसाधक हो सकता है क्योंकि वह अपने जीवन में किया और ज्ञान इन दोनों का आराधक होता है। केवल किया या किया चिहीन ज्ञान की आराधना से मुक्ति नहीं मिल्ती है। पहिले जो अपने एक को नयने मुक्तिसाधकता कही है, वह किसी प्रकार से युक्तियुक्त नहीं हैं-यह इस प्रकार से जानना चाहिये-ज्ञाननय को छेकर ज्ञानवादीने जो यह कहा है कि जिसका अविनाभावी होता है वह तत्कारणक होता

બ્યતાને પરસ્પર વિરેાધિની ઉક્તિને સાંભળીને ભાવસાધુને જોઇએ કે તે સવ'નય સમ્મત વિશુદ્ધ સિદ્ધાન્તને ગ્રહણ કરે. કેમકે તેના જ આશ્રયથી તે ક્રિયા અને જ્ઞાન એમનામાં સ્થિત થઇ શકે છે. તાત્પર્ય કહેવાનું આ પ્રમાણે છે કે ક્રિયા અને જ્ઞાન એ ખન્ને પરસ્પર નિરપેક્ષ થઇને સકલ પુરૂષાર્યની સિદ્ધિના કારણે સ'ભવી શકતાં નથી, એ ખન્ને મળીને જ થઇ શકે છે. આ પ્રમાણે આ વાતને જાણનારા ભાવસાધુ જ માક્ષાસાધક થઈ શકે છે, કેમકે તે પાતાના જીવનમાં ક્રિયા અને જ્ઞાન એ ખન્નેના આશધક

હાય છે. કકત કિયાવિહીન જ્ઞાનની આરાધનાથી મુક્તિ મળતી નથી. પહેલાં જે અમને એક નયે મુક્તિ સાધકતા કહી છે, તે કઇ રીતે ચુક્તિ ચુકત નથી તે આ પ્રમાણે જાણવું જોઇએ. જ્ઞાનનયને લઇને જ્ઞાનવાકીએ જે આ કહ્યું છે કે જે જેના અવિનાભાવી હાય છે તે તત્કારણક હાય છે, તા આવું

#### भनुयोगबन्द्रिका टीका सुत्र २५० नयस्वरूपनिरूपणम्

9.04

मिनन्धनमेव भवतीत्यादि । तत्र तदविनाभग्विस्वरूपो हेत्रसिद्ध एव. यतो न वत्रापि ज्ञानमात्राविनाभाविनी पुरुषार्थसिद्धिईइपते । नहि वह्निप्रवालनार्थिनां मझ्वाळनपरिज्ञानमात्रादेव तस्सिद्धिर्भवति, अपि तु तत्र वह्निसमानयनसन्धु क्षणादि क्रियाऽतुष्ठानस्यापेक्षा तिष्ठत्येव । तथा तीर्थकरोऽपि न केबलज्ञानमात्रात् ग्रुक्ति मतिपद्यते. किन्तु तत्र यथाख्यातचारित्रक्रियाया अपेक्षा भवति, अतः पुरुषार्थ-सिदिइनिकियेत्युभयाविनामाविःयत्र बोध्या । पुरुषार्थसिद्धेर्यथा ज्ञाननिवन्धनत्व तथा क्रियानिबन्धनत्वमपि, क्रियामन्तरेण पुरुषार्थसिद्धेरसंभवादित्वनैकान्तिकोऽपि द्वेतुर्बोंध्यः । यञ्च क्रियाव।दिना प्रतिपादितम्−'यद् यत्समनन्तरमुत्पद्यते, तस्य है सो ऐसा कथन सिद्ध नहीं होता है। क्योंकि पुरुषार्थ सिद्धि में जानमात्रनियन्धनता कहीं पर भी नहीं देखी जाती है अतः यहां हेत असिद है। तथा जो अग्नि को जलाने के अर्थी होते हैं वे केवल अग्नि इस प्रकार से जलायी जाती है, इतने ज्ञानमाझ से थोडे ही जलने की सिद्धि को पा सकते हैं। 'अग्नि तैयार हो जावे' इसके लिये तो उसे धाहर से अग्नि लानी पडेगी. उसे धोंकना पडेगा तथा और भी जो उसे तैयार करने की प्रक्रिया होगी, वह सब करनी पडेगी तब कहीं अग्नि प्रज्वलित होगी। इसी प्रकार तीर्थ कर भगवान भी प्राप्त केवलज्ञान माथ से थोडे ही मुक्ति पा छेंगे ? उसकी प्राप्ति में तो उन्हें यथाएगतचारित्ररूप किया की भी अपेक्षा होगी अतः पुरुषार्थ की सिद्धि झान और किया इन दोनों की अविनाभाविनी है, ऐसा मानना चाहिये ! पुरुषार्थ की सिद्धि में जिस प्रकार ज्ञान कारण पडता है उसी प्रकार से किया भी कारण पडती हैं। क्योंकि किया के विना पुरुषार्थ की सिद्धि असंभवित होती है। इस प्रकार ज्ञान કથન સિદ્ધ થતું નથી. કેમકે પુરૂષાર્થં સિદ્ધિમાં ગ્રાનમાત્ર નિબન્ધનતા કેાઈ રથાને દેખતી નથી, એથી અહીં હેત અસિદ્ધ છે. તથા જે અગ્નિને પ્રજ્યલિત કરવા ઇચ્છતાહાય તે કકત અગ્નિ કેવી રીતે પ્રજ્વલિત કરવામાં આવે છે ? કકત આટલા જ્ઞાન માત્રથી જ અગ્નિ પ્રજ્વલિત કરવાની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. અગ્નિ પ્રજયલિત થાય તે માટે બહારથી અગ્નિ લાવશે, તેને પ્રજ્વલિત કરવા માટે પ્રયત્ન કરશે તથા બીજી જે પ્રક્રિયાએા હશે તે બધી કરશે, ત્યારે અગ્નિ પ્રજ્વલિત થશે. આ પ્રમાણે તીર્થ'કર લગવાન પગ્ર કઠત કેવળજ્ઞાન-માત્ર પ્રાપ્ત કરીને જ સુકિત પ્રાપ્ત કરશે એવું નથી તેની પ્રાપ્તિ માટે તેમને યથાખ્યાતચારિત્રરૂપ ક્રિયાની અપેક્ષા થશે. અતઃ પુરૂષાર્થની 👘 સિદ્ધિ અને ક્રિયા એ અન્ને અવિનાભાવિની છે. આમ માનવું જોઇએ. પુરૂષા

अ० ११४

तत्कारणकत्वम् ' इत्यादि । अत्र-यस्तद्नन्तरोत्पत्तिलक्षणो हेतुरुक्तः सोऽप्यसिद्धो-ऽनैकान्तिकथ । यतः स्त्रीमक्ष्यभोगादिकियाकाल्ठेऽपि ज्ञानमस्त्येव, अन्यथा तत्र महत्तिरेव न स्यात् । तथा−तीर्थकरस्य क्रीछेक्ष्यवस्थायां सर्वसंवररूपक्रियाकालेऽपि केवल्ज्ञानमस्येव, अन्यया तस्याः पाप्तिरेव न स्यात् । तस्मात् केवलकियान-न्तरभावित्वेन पुरुपार्थस्य सिद्धेस्दर्शनादसिद्धौ हेतुः । तथा-यथा च तदनन्तर-भावित्वलक्षणो हेतुर्मुक्त्यादिपुरुवार्थसिद्धौ कियायाः कारणस्वं साधयति, तथैव बानस्यापि कारणत्वं साधयति, क्रियायाः सच्वेऽपि ज्ञानमन्तरेण पुरुषार्थसिद्धेः निषन्धक होकर भी पुरुवार्थ सिद्धि किया निरपेक्ष नहीं होती है। अतः तदविनाभ।विस्वरूप जो हेतु है, वह कियारूप निरपेक्ष के साथ भी अबिनाभावी होने के कारण अनेकास्तिक भी है। तथा-जो किया-वादीने कियानय के पक्ष को छेकर 'यत् यस्तमनन्तरमुस्पचते तस्य तश्कारणकत्वम्' इत्यादि रूप से कहा है सो वह भी सिद्ध नहीं होता है। क्योंकि यहां हेतु असिद्ध है और अनैकान्तिक भी है। क्योंकि सी तथा अक्ष्य पदार्थ की भोगादि किया के समय में भी तो ज्ञान मोजूर ही है। यदि उस समय ज्ञान न हो तो उसमें प्रवृत्ति ही नहीं हो सकती है। तथा-तीर्थ कर भगवान को ठोलेशी अवस्था में सर्व संवरस्व कियाकाल में ऐसा तो है नहीं कि ज्ञान न हो उस समय वहां केवल-ज्ञान रहता ही है। नहीं तो उसकी प्राप्ति ही उन्हें नहीं हो सकती है। इसलिये केवल किया के अनन्तरभावीरूप से पुरुषार्ध की सिद्धि नहीं देखी जाती है–अतः यह हेत्र असिद्ध है । तथा जिस−प्रकार तदनन्तर

ર્થની સિદ્ધિમાં જેમ જ્ઞાન કારણ હાય છે, તેમજ કિયા પણ કારણરૂપ હાય છે. કેમકે ક્રિયા વગર પુરૂષાર્થ સિદ્ધિ અસંભવિત હાય છે. આ પ્રમાણે જ્ઞાન નિબ ન્યક થઇને પણ પુરુષાર્થ સિદ્ધિ કિયા નિરપેક્ષ હાતી નથી. એથી તદવિના-ભાવિત્યરૂપ જે હેતુ છે, તે કિયારૂપ વિપક્ષની સાથે પણ અવિનાભાવી હાવા અદલ અનૈકાંતિક છે. તેમજ જે કિયાવાદીએ કિયાનયના પક્ષને લઈ તે 'વત્ યરદામનન્તરપુરવદાતે તથ્ય તરદારળક્રત્વમ્' ઇત્યાદિ રૂપમાં કહ્યું છે, તા તે પણ સિદ્ધ થતું નથી. કેમકે સ્ત્રી તથા ભક્ષ્ય પદાર્થની ભાગાદિ કિયાના સમયમાં પણ જ્ઞાન તા વિદ્યમાન હોય જ છે જો તે સમયે જ્ઞાન ન હાય તા તેમાં પ્રવૃત્તિ થાત નહીં તથા તીર્થ કર ભગવાનને શૈલેશી અવસ્થામાં સ્વ સંવરરૂપ કિયા કાલમાં એવુ' તા છે જ નહિ કે જ્ઞાન ન હાય તે સમયે ત્યાં કેવળજ્ઞાન રહે જ છે. નહીં તર તેની પ્રાપ્તિ જ તેમને થાત નહીં એથી કેવળ ફિયાના અનન્તર ભાવીરૂપથી પુરુષાર્થની

| सनय  | ोगच | स्तिका  | टीका   | ЯЯ  | 240  | नयस्वरूप | निरुपणप्र |
|------|-----|---------|--------|-----|------|----------|-----------|
| - 3. |     | 1 Maria | 6 I MI | ব্ৰ | 1 10 | गवरवरूप  | ાથયપાન્   |

कदाचिदप्यसंभवादनैकान्तिकोऽणि हेतुबोंध्य इति । इत्यं च झानकियो मयस्यैंव म्रुक्स्यादि-सिद्धौ कारणत्वं नत्वेकै कस्येति सिद्धान्तः । उक्तं च---'हयं नाणं कियाहीणं, हया अन्नाणओे किया । पासंतो पंगुलो दड्ढा, घावमाणो य अंधओ ॥१॥ संजोगसिद्धीय फल वर्यति, नहु एगदकेण रहो पयाड़। अंधो य पंगू य वणे समेच्चा, ते संपउत्ता नयरं पविद्वा॥२॥' छाया---हतं झानं कियाहीनं, हता अझानतः किया ।

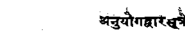
परयन् पङ्गुलो दग्धो धार्वश्च अन्धकः ॥१॥

संयोगसिद्धचा च फलं वदन्ति न सलु एकचक्रेण रथः प्रयाति। अन्धश्व यंगुश्व वने समेत्य तो संवयुक्ती नगरं पतिष्टी ॥२॥इस्यादि। अत्रोच्यते--नन्वेवं ज्ञानकिवयोर्धुक्तिसाधिका त्रक्तिः पत्थेकमसती समुदाये कयमुप-रूभ्येत? न हि अवयवेऽवर्तभाना शक्तिः समुदाये समुपलभ्यक्ते, यथा एकस्थां 'माविस्वरूप हेतु सुक्त्यादि के पुरुषार्थ की सिद्धि में क्रिया को कारणरूप से सिद्ध करता है, उसी प्रकार से वह ज्ञान को भी वहां कारणरूप से सिद्ध करता है, उसी प्रकार से वह ज्ञान को भी वहां कारणरूप से सिद्ध करता है। इसलिये यह हेतु अनैकान्तिक भी है। क्योंकि क्रिया के सद्भाव में भी ज्ञान के विना पुरुषार्थ की सिद्धि कदाचित् भी होती नहीं है। इस प्रकार ज्ञान और क्रिया इन दोनों को ही सुक्ति आदि की सिद्धि में कारणता है केवल एक-एक को नहीं। यह अटल सिद्धांत है। उक्त च 'हयं नाणं कियाहीणं' इत्यादि॥ २॥

तारपर्य यह है कि कि पाहीन ज्ञान निष्फल है-और ज्ञान हीन किया भी निकम्मी है। देखता हुआ पंगु जल गया और दौडता हुआ अंधा जल गया। यहां परस्पर निरपेक्ष ज्ञान और किया में पंगु और अंधे के दृष्टांत से यह स्पष्ट किया गया है कि-'ये दोनों निरपेक्ष स्थिति में कार्यसाधक-सुक्तिसाधक नहीं हो सकते हैं। अंधा चल तो

સિદ્ધિ જોવામાં આવતા નથી. એથી આ હેતુ અસિદ્ધ છે. તથા જેમ તદનન્તર ભાવિત્વશ્પ હેતુ સુક્ત્યાદિના પુરુષાર્થની સિદ્ધિમાં કિયાને કારણ રૂપથી સિદ્ધ કરે છે, તેમજ તે ગ્રાનને પણ ત્યાં કારણ રૂપથી સિદ્ધ કરે છે, એટલા માટે આ હેતુ અનેકાન્તિક પણ છે. કેમકે ક્રિયાના સદ્દભાવમાં ગ્રાનવિના પુરૂષા-થ'ની સિદ્ધિ કેાઈ પણ કાળે થતી નથી. આ પ્રમાણે ગ્રાન અને કિયા એકએક અલગ રૂપમાં નહિ પણ અન્ને સાથે સુકિત વગેરેની સિદ્ધિમાં કારણુરૂષ હાય છે. આ અટલ સિદ્ધાંત છે. ઉકત'ય 'દ્વ નાળ કિયાદ્દીળં' ઇત્યાદિ ા તાત્પર્ય આ પ્રમાણે છે કે કિયા હીન ગ્રાન નિષ્ફળ છે, અને ગ્રાનહીન

ક્રિયાપણ વ્યર્થ છે. દેખવા છતાંએ પ'ગુ બળી ગયાે તે અને દેહતાે હાવા છતાંએ આંધળા બળી ગયા. અહીં પરસ્પય નિરપેક્ષ જ્ઞાન અને ક્રિયામાં પંગુ અને **Rto** 



छाया—विष्वग् न सर्वथैव सिकतातैरुमिव साधनाभावः । देशोषकारिता या सा समवायेऽपि सम्पूर्णा ॥ इति ।

इत्यं च-ज्ञानक्रिये समुदिते पव मुक्तिकारणं न तु पत्येक्रमिति निष्कर्षः । तत्व यः सर्वनयग्राही भवति स पव मावसाधुः । ताद्द्यश्च ज्ञानक्रियावानेव भवतीति व्यवस्थितम्-'तं सब्वनयविसुद्धं जं चरणगुगट्टिभो साहू' इति । तदेवं सभेदो नयः मरूपितः, तत्मरूपणे च सम्पूर्णं नयद्वारमिति सूचयितुमाह-स एष नय इति । इस्धम्रुपक्रमादीनि चत्द्रार्यप्यनुयोगद्वाराणि प्ररूपितानि, तत्प्ररूपणे च सम्पूर्णमनु-योगद्वारसूत्रमिति मदर्शयितुमाह-अनुयोगद्वाराणि समाग्नानीति ।।सू० २५०।।

II इति श्री विश्वविख्यात-जगद्वल्लम-मसिद्धवाचक-पञ्चदशभापा-कलिउळलितकलापाळापकपविधुद्धगद्यपद्यनैकग्रन्थन्मिपिक, वादिमानमर्दक-श्रीशाहूच्छत्रपति कोल्द्वःषुरराजपदत्त-'जैनाचार्थ' पदभूपित-कोल्दापुरराजगुरू-बालव्रद्धाचारि-जैनाचार्य-जैनधर्मदिवाकर वालव्रद्धाचारि-जैनाचार्य-जैनधर्मदिवाकर -पूउपश्री घासीळालत्रतिविरचिता अनुयोगद्वारस्वत्रस्य-अनुयोग-चन्द्रिका टीका सम्पूर्णा ॥

'बीसुं न सब्बहच्चिय' इत्यादि। सिकता के एक कण में स्वन्तत्रावस्था में तैलांश नहीं है-तब वह समुदायावस्था में कैसे आसकता है? जिसके एकदेश में उपकारिता होती है तो, उसके समुदाय में संपूर्ण रूप से उपकारिता हो सकती है जैसे-तिलके एक दाने में स्वतंत्रता बस्था में तैलांश है, वह तिलों के समुदायावस्थामें पूर्णरूप अवश्य हो सकता है। ऐसी पात भिन्न २ किया और ज्ञान में नहीं है। अतः समुदायरूप में उनमें मुक्ति साधकता का आना बिलकुल उचित हो है। उसका निष्कर्ष यही है समुदित ज्ञान किया ही मुक्ति

કયાં વાત ઉપસ્થિત થાય છે. ઉકતંચ:-'वीसું न सत्र्वहत्त्विय' इत्यादि ।' સિકતાના એક કણુમાં સ્વાતંત્રાવસ્થામાં તૈલાશ નથી, ત્યારે તે સમુદાયવસ્થામાં કેવી રીતે સંભવી શકે છે. જેના એક દેશમાં ઉપકારિતા હાય છે તે। તેને સમુદાયમાં સંપૂર્ણ દ્રપમાં ઉપકારિતા થઇ શકે છે. જેમ તિલના એક ગ્રાહ્ય સ્વતંત્રાવસ્થામાં તૈલાંશ છે, તે તલેાના સમુદાયાવસ્થામાં પૂર્ણ દ્રાંમાં અવસ્થ થઈ શકે જ છે. એવી વાત ભિન્ન ભિન્ન કિયા અને જ્ઞાનમાં નથી. એથી સમુદાય રૂપમાં તેમનામાં મુક્તિ-સાધકતા હાવી સ્વાભાવિક જ છે. આ અધાના નિષ્કર્ય આ છે કે સમુદિત જ્ઞાન, કિયા જ મુક્તિનું કારણુ છે; આ પ્રમાણે

#### मनुयोगचान्द्रका टीका सूत्र २५० दगस्त्रप्रशस्तिः

९११

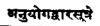
शास्त्रवशस्तिः — सौराष्ट्रदेशे विमले, आवकैः समलंकृते । उपलेटानगरेऽस्मिन, श्रुद्धभावसमाभिते ॥१॥ विक्रपाब्दे द्वि सदस्रे, नवसंख्याधिके छभे । विक्रपाब्दे द्वि सदस्रे, नवसंख्याधिके छभे । विक्रपाब्दे प्रथमे मासे, पूर्णिमायां तिथौ कुजे ॥२॥ सत्रेऽनुयोगद्वाराख्ये भव्यकस्याणकारिणी । एपा सम्पूर्णतां याताऽनुयोगचन्द्रिका छभा ॥३॥ अत्रत्यः सुखदः कृशसग्रुदयः श्रीनैनसंघो मिथः, प्रेपाबद्धविधेयपद्धतिमिल्दीनार्त्तरक्षा छभा ॥३॥ अत्रत्यः सुखदः कृशसग्रुदयः श्रीनैनसंघो मिथः, प्रेपाबद्धविधेयपद्धतिमिल्दीनार्त्तरक्षापरः । शुद्धरथानकवासिधर्मनिरतो रत्नत्रयाभः श्रुभः, अदावाणिगमे जिनमवचने श्रेयस्करे श्रोमते ॥४॥ देवे गुरौ धर्मपथे च भक्ति र्येषां सदाचारक्षिर्हि नित्यम् । ते आवका धर्मपरायणाथ सुआविकाः सन्ति ग्रहे ग्रहेऽत्र ॥५॥ ॥ छभमस्तु ॥ श्रीरस्तु ॥

का कारण है। इस प्रकार जो साधु सर्वनय याही होता है, वही भावसाधु होता है, और जो भावसाधु होता है, वह ज्ञान क्रियावाला ही होता है। इसलिये 'तं सब्वनयविखद्धं' इत्यादि गाथोक्त बात व्यवस्थित हो चुकी। इस प्रकार सभेद नय का यह निरूपण किया। (से तं नए-अणुओगदारा सम्मरेंगो) इसके निरूपित होते ही सम्पूर्णनयद्वार निरूपित हो चुका। इस प्रकार उपकम आदि चारों भी अनुयोग द्वार प्ररूपित हो चुके। इसके प्ररूपित हो जाने पर यह अनु-योग द्वार सूत्र समाप्त हुआ॥ २५०॥

#### अनुयोगबार सुत्र समाप्त

જે સાધુ સર્વન્ય બ્રાહી હાેય છે, તેજ ભાવસાધુ હાેય છે, અને જે ભાવ સાધુ હાેય છે, તે જ્ઞાન ક્રિયાવાન જ હાેય છે. એથી 'તં સવ્યવચવિસુદ્ધં' ઇત્યાદિ ગાચાકત વાત વ્ય સ્થિત રીતે સ્પષ્ટ થઈ ગઇ છે. આ પ્રમાણે સસેદ નયતું આ નિરૂપણ થયું. (તે તં નહ अणु झोगदारा सम्मता) એના નિરૂપણથી સંપૂર્ણનય નિરૂપિત થઇ જાય છે તેમ સમજવું. આ પ્રમાણે ઉપક્રમ વગેરે ચારે ચાર અનુયાગદારા પ્રરૂપિત થઇ ગયાં છે. આના પ્રરૂપણાથી અહીં આ અનુયાગદાર સૂત્ર સમાપ્ત થાય છે. ાારપગા

> અનુચેાગદ્વારસૂત્ર સમાપ્ત ॐ શાન્તિઃ–શાન્તિઃ–



--- शास्त्रप्रशस्ति ---

सौराष्ट्र देश में उपलेटा नामका एक बडा सुन्दर नगर है। इसमें आवकजनों की अच्छी संख्या है। यहां निवास करने पर भावों की निर्मलता रहती है। विक्रम संवत् २००९ प्रथम वैशाख शुक्लपूर्णमासी मंगलवार के दिन, इस अनुयोग ढार सूत्र पर रचित यह अव्यजन कल्पाणकारक अनुयोगचन्द्रिका नामकी टीका संपूर्ण हुई है।

यहां का श्री जैनसंघ घडा ही अधिक कृपालु है। दूसरों को हमेशां सुखी करने की चेक्टा में कटिबद्ध रहता है। आपस में इस संघ का सदा मेल बना रहता है। और श्रावक लोग दुःखी जीबों पर उपकार करते हैं। शुद्ध स्थानकवासि धर्म की आराधना में ये निरन्तर तल्लीन रहते हैं। शुद्ध स्थानकवासि धर्म की आराधना में ये निरन्तर तल्लीन रहते हैं। सम्पग्दर्दान, ज्ञान और चारिज्ञ की छाप इन पर देखने में आती है। कल्पाणकारण जिन प्रवचन के ऊपर इनकी अगाघ श्रदा है। ऐसे श्री जैनसंघ के श्रावक लोग इस नगर में सुद्योभित होते है। यहां घर २ में देव, गुरु और धर्म के प्रति भक्ति रखनेवाले तथा सदाचार में रुचि संगन्न ऐसे धर्मपरायण श्रावक हैं और ऐसी ही श्राविकाएँ हैं। पादारविन्द यदि रक्षक आपके हैं, कैसे विभो! विपद आ सकती वहां पर. रक्षा भला गरुड हो करता जिन्हों की, कैसे उसे सरप डंक लगा सकेगा.

## શાસ્ત્ર પ્રશસ્તિ–

સૌરાષ્ટ્ર પ્રદેશમાં ઉપલેટા નામે એક બહુ જ સુંદર રમ્ય નગર છે. તેમાં શ્રાવકજને બહુ જ સારી સંખ્યામાં વસે છે અહીં નિવાસ કરવાથી ભાવા નિર્મળ રહે છે. વિક્રમ સંવત્ ૨૦૦૯ પ્રથમ વૈશાખ શુકલ પૂર્બુમાસી મંગલવારના દિવસે, આ અનુયાગદ્વાર સૂત્ર પર રચિત આ ભગ્ય જન કલ્યાણુકારક અનુયાગચન્દ્રિકા નામની ટીકા સંપૂર્ણ થઇ છે.

અહીંના જૈન સંઘ અતીવ કૃષાલું છે. તે બીજાએાને સુખી કરવામાં જ દર વખતે તત્પર રહે છે સંઘના બધા સદ્દર્યા પરસ્પર એકદમ નિત્રભાવથી રહે છે, અને શ્રાવકજના દીન, દુઃખી જીવા પર ઉપકાર કરે છે. શુદ્ધ સ્થાનકવાસી ધર્મની આરાધનામાં આ નિરંતર તલ્લીન રહે છે સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રની છાપ આ સર્વ પર સ્પષ્ટ રીતે દેખાય છે. કલ્યાણકારક જિન પ્રવયન પર એમની અગાધ શ્રદ્ધા છે. એવા આ જૈનસંઘના શ્રાવકજના આ નગરને સુશાભિત કરે છે. અહીં દરેકે દરેક ઘરમાં દેવ, શરુ અને ધર્મ પ્રત્યે ભક્તિ રાખનારા તથા સદાચારમાં રુચિ ધરાવનારા ધર્મ પરાયણુ શ્રાવઠા વસે છે, આ નગરની શ્રાવિકાએા પણ શ્રાવકોની જેમ જ ધર્મ પરાયણુ છે.

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

