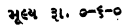






# અનાવશ્યક દિગમ્બર જૈન મૂર્તિપૂજા



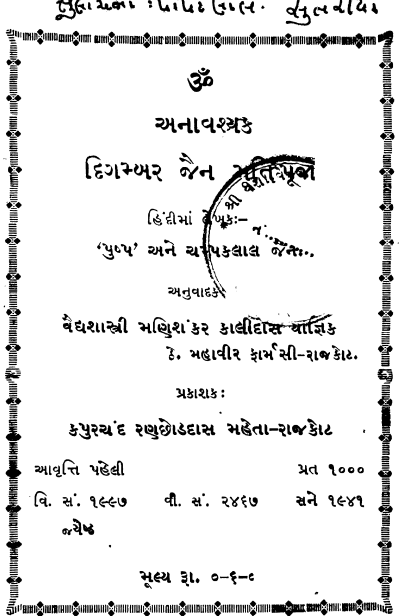


Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

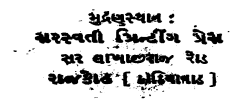
Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Zykinen : hiles Gure. dy a dlas



મળવાનું સ્થળ અ**નુવાદક પાસે** તથા **વૈદ્યશાસ્ત્રી શિવાન દ મચ્ચિશ** કર ઠે. મહાવીર ફાર્મસી **રાજકાે**ટ

### સર્વાંધિકાર સંરક્ષિત



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

## અનુવાદકની વિચારબ્રેણી

ૈજન દર્શન જેવા વિશ્વપ્રેમી અને અવિરાષ્ધી દર્શનની વર્તમાન પરિસ્થિતિ જેતાં તે પણુ એક પંચમ-કાલે સંકુચિત સંપ્રદાય રૂપે તેની સ્થિતિ છે. ભગવાન મહાવીરના અધ્યાત્મપૂર્ણ જૈન માર્ગ કયાં ? અને આજની જૈન દર્શનનાં ઉપાસકાેની વિકૃત મનાદશા કયાં ?

જૈન દર્શનની આ સ્થિતિ કરવામાં જે કેાઈ જવાબદાર

હાેય તાે તે આજની અંધશ્રદ્ધાળુ શ્રાવક પ્રજ્ન છે.

આ ગ્રંથ લેખનનું મંગલાચરણુ કરતાંજ દિગંખરીય સાહિત્યનું સ્મરણુ થાયછે. દિગમ્ખરીય સાહિત્યનું સ્વાગત શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ સૌરાષ્ટ્રમાં કર્યું છે.

શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય મહારાજ દિગંખરીય તત્વજ્ઞ છે એમ માનવામાં જૈનાના અવિરાધ છે. પણ જો દિગંખરીય જગત ભારતીય વેંત-મૂર્તિ-પૂજક અથવા તા સ્થાનક વાસી જૈનસંસારમાં પરમ સેવ્ય સિદ્ધાંત-આઝમા કે આગમાનુકૂળ તત્વજ્ઞ પ્રણિત સનાતન જૈન સાહિત્ય પ્રતિ કટાક્ષ કરે તા તે અસહ્ય છે એમ આજનાં જૈન જગત્નાં પરિચયથી જણાય છે.

આ <mark>ગ્રંથ</mark> લખી તૈયાર કરવા<mark>ની મારા</mark> એક મિત્રની <u>સ</u>ુચના થઈ–સુચના આવકારપાત્ર જણાયાથી તે કાર્ય

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

8

કરવાના સ્વીકાર કર્યાે પણ આ ગ્રંથ તૈયાર થયા પછી દિગંબરીય મૂર્તિ પૂજક ભાઇઓનાે પુણ્યપ્રકાેપ સહન કરવાે પડશે એ નિર્ણય પણ તે સમયે કરી લીધાે હતાે.

આ ગ્રંથના હેતુ દીગંબરીય જગતની માન્યતા સામે વિરાધરૂપે નથી કિન્તુ બૃહદ્દ સૌરાષ્ટ્રીય સ્થાનક-વાસી જૈન જગત્ શ્રી કુંદકુંદ ભગવાનનાં શબ્દ ચિત્રામાં મુગ્ધ બની શ્રી ગણુધરા પ્રણિત બત્રીશ — સિદ્ધાંત વાણી: જેને પ્રભુની વાણી કહેવામાં હરકત નથી, તેનાંથી વિમુખ ન બને તે હેતુને દ્રષ્ટિ સામે રાખી "અનાવશ્યક દિગંબર પૂર્તિ પૂજા" કિંવા શ્રી કુંદકુંદ વચનામૃત સખવાનું કર્શું છે.

શ્રી કુંદકુંદાચાર્યજીનાં શખ્દાેમાં શ્રાવકાેની પરૂ ત્રેપન ક્રિયાઓ કહી છે, તેમાં કાેઈ પણ સ્થળે મૂર્તિ-પૂજનનું વિધાન આપ્યું નથી તાે પછી શ્રી કુંદકુંદ મહારાજનાં વિચારનાે અનુયાયિ વર્ગ મૂર્તિપૂજનનું નાટક કઈ દ્રષ્ટિએ કરે છે તે સમાધાન હજી થતું નથી.

गुण वय तव सम पडिमा दाणं, जलगालणं, अणत्थि मियं दंसणं णाणं चरित्तं किरिया, तेवपण सावया भणया

આ શખ્દાે શ્રી કુંદ. ભગવામનાં છે.

અર્થ — આઠ મૂળ ગુણુ, બાર વત, બાર તપ, સમતા, અગિયાર પ્રતિમા, ચાર દાન, જલગાલન, અનસ્ત્તમિત-(રાત્રી ભાેજનત્યાગ) દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર આ સર્વ મળી પરૂત્રેપન ક્રિયાઓ શ્રાવકાે માટે કહી છે. આ ક્રિયાઓમાં મૂર્તિ પૂજનનાે નિદે શ કાેઇ સ્થળે તે મહાત્માએ કર્યાે નથી. તેથી મૂર્તિ પૂજન અનાવશ્યક હાેવામાં શ્રીભગવાન કુંદકુંદાચાર્ય જી સહમત છે. એમ માની તેમના વચનાેનું આરાધન કરનાર તેના ભકત ગણી શકાય.

દીગ અરીય સાહિત્યમાં પદ્મન દી પચશીનું પણ સ્થાન છે તેમાં શ્રાવકાેનાં ષટ્ કર્માે આપ્યાં છે. વાંચાે ઉપાસક સંસ્કારઃ—

१ २ ३ ४ ५ देवपुजा, गुरुपास्ति, स्वाध्यायः संयमः तपः

#### <sub>६</sub> दानं चेति ग्रहस्थानां षट् कमार्णि दिने दिने

દેવપુજા, ગુરૂભક્તિ, સ્વાધ્યાય, સંચમ, તપ, દાન; આ છ કાર્યો શ્રાવક ગૃહેરથાે માટે કહ્યાં છે, કદાચ **દેવવુजા** શબ્દ પરથી કેટલાક લાઇઓ મૂર્તિપૂજા એવું સમાધાન કરે તાે તેઓ જૈન દર્શનને ઠગે છે એમ કહેવામાં હરકત નથી. દેવપૂજાનાે અર્થ મૂર્તિપૂજા એમ કાઈપણુ ભાષા શાસ્ત્રની દ્રષ્ટિએ થતાે નથી. દેવપૂજાના અર્થ આત્મજાગૃતિ કરવાનાે પુરૂષાર્થ થાય છે. વાંચા શબ્દ સ્તાેમ મહાનિધિઃ—

देव-कौडने देव-श्वेष्ट पुर्विवेश द्यातनात्मक आत्मनि दीव्यतिकोडते यस्माद् राचते द्योतते दिवि, तस्मादेव इति प्रोक्तः स्तूयते सर्व देवते ''रित्यत्ते परमेश्वरे ब्राह्मणस्योपाधौच

અહિં મૂર્તિ'પૂજા એવેા ધ્વનિ નિકલતાે નથાં; તેથી પદ્મનંદી પણ દિગ બરીય અનાવશ્યક મૂર્તિં પૂજા માટે કંદકુંદાચાર્યજીનાં સૂરમાં પાતાનાે સૂર મિલાવે છે.

આજનાં વિષમ કાળના સ્પર્શ દિગ અરીય સમાજને પણ થયેા છે તેથી તારણપંથ આદિ ભિન્નભિન્ન શાખાઓ તેમાં પડી છે; પણ સાંભળવા પ્રમાણે હમણાં સૌરાષ્ટ્રમાં પણ દીગ બરીય મંડલની સંખ્યા વધે તેમ એક મંડલને જન્મ થયે৷ છે, પણ તે મંડલને દિગંબરીય મંડલ કહેવું કે ! સ્થાનકવાસી કિંવા શ્વેતા. મૂતિપ્પૂજક કહેવું અથવા તેા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીનું મંડલ ગણુવું તે વિષે હુજી આત્મતૃષ્તિ થાય તેવા નિર્ણુય તે મંડલના અનુ-યાચીઓ પણ કરી શકયા નથી એટલે; મારે તે વિષે આ ક્ષણે નિર્ણય કરવાના રહેતા નથી. દિગંબર જૈનામાં પણ એક અમૂર્તિપૂજક વર્ગ (તારણુપંથ) અને બીજો મૂર્તિ પૂજક વર્ગ છે. તેમાં તારણુપંથ દિગંબરીય મંડલ તરકથી અનાવશ્યક દિગંબર મૂર્તિપ્રુજા વિષયનું વિધ-વિધ સાહિત્ય પ્રકાશન પામ્યું છે. તે સંસ્થાએ ભારતમાં દરેક જૈનધર્મપ્રેમી આ સાહિત્યના સ્વપ્રાંતીય ભાષામાં અનુવાદ કરી તેના પ્રચાર કરે એમ સૂચના પણુ કરી છે. આ જૈન ધર્મની સેવારૂપ સૂચનાને લક્ષ્યરૂપે રાખી મારા મિત્રે મને અનુવાદ લખવા પ્રેરણા કરી પણ

મારૂં ધ્યેય તે દિંદી પુસ્તકનાં માત્ર અનુવાદ પુરતું ન હતું પણ શ્રી કુંદકુંદ ભગવાન સ્વયં મૂર્તિ પૂજન વિષે જે વિચારાે ધરાવતા હાેય તે સાહિત્ય મેળવી અને તેમનેા અભિપ્રાય∴અનાવશ્યક દિગ**ં**ખરીય <sub>પ્ર</sub>તિ'પૂજનનાં પક્ષમાં હેાય તાેજ મારે અનુવાદ લખવા, આ મારા આત્મિય-વિચારા હાેઇને બનતા પ્રયાસે મેં શ્રી કુંદકુંદ ભગવાનનું પ્રાપ્ત સાહિત્ય અવલાેકયું અને તેમની વિચારધારા પણ: અનાવસ્યક મૂર્તિ પુજાનાં તરફેણમાં <mark>ે</mark> જેવામાં આવી તે<mark>થ</mark>ી અષ્ટ પ્રાભૃતેામાંથી શ્રી કુંદકુંદ ભગવાનનાં શબ્દાેનાં પ્રમાણુ આપીને પ્રારંભ કર્યો છે. તે સેવાના અધિકાર મારા છે, અને પ્રશ્નાેતર રૂપે જે વિનાેદપૂર્ણ ચર્ચા છે તે ચંપકલાલ જૈની તથા પુષ્પ– આ બુગલંબેડીની તપશ્ચર્યા છે. પ્રક્ષનાત્તરની પુષ્પ વાટિકામાં સુમધુર ગુલાખને પરિસલ છે, ગુલાબ વૃક્ષમાં કાંટા હેાવાનું કેાણ નથી જાણતું છતાં ગુલાખ તે ગુલાબજ છેઃ—

હિંદી પ્રશ્નેા ગ્વાલીયર સ્ટેટ (ગંજબાસોદા) અને ભિન્નભિન્ન અમૂતિ<sup>૬</sup>પૂજક દીગંબરીય ભાઇએા તરફથી પ્રસિધ્ધ થયા છે. તેના આ અનુવાદજ છે.

જૈન અધ્યાત્મ વાર્ડ મયમાં કેવળ ચૈતન્યની ઉપાસના પર વધારે લક્ષ્ય ખેંચ્યુ' છે, ત્યારે અધ્યાત્મ પ્રાધાન્ય તત્ત્વદર્શનમાં જડ મૂર્તિપૂજાનું સ્થાન કઈ અપેક્ષાએ હાેઈ શકે ? દીગાંબરીય જૈન મૂર્તિ પૂજકેા માટેજ આ અનુવાદ છે. અન્ય ધર્માવલાંબી મૂર્તિ`પૂજકં અન્ધુઓને આ ગ્રંથ સાથે કાેઇ પ્રકારનાે સંબંધ નથી.

કાેઇપણુ મુર્તિપુજક ભાઇએાની લાગણી ન દુઃખાય તે માટે ગ્રંથનું પ્રયાજન જણાવ્યું છે. માત્ર સાૈરાષ્ટ્રવાસી જૈન જગત પાસે દિગંબરીય અમૂર્તિ પૂજકના વિચારા જે પ્રશ્નાેરૂપે હિંદીમાં બહાર પડયા છે; તે પ્રશ્નાેપરથી આ ગ્રંથ દિગંબરીય છે એમ નિર્ણય કરશા અને તેમાં પણુ અનુવાદમાં કાેઈ પ્રકારે ભાષાદાેષ કે આત્મીક ભાવમાં અસંતાેષ જણાય તાે તે નિમિત્તે ક્ષમા યાચ-વાનુંજ મારે માટે શ્રેયઃકર છે.

આપ પાઠકા હંસવૃતિથી વાંચશાે એવી આશા સાથે વિરમું છું. '

વિક્રમાર્ક ૧૯૯૭ જયેષ્ઠ કૃષ્ણ અષ્ટમી ટે૦ મહાવીર ફાર્મસી-રાજ્કાટ.

ॐ नमः सिद्धाय

દરેક જૈન સિદ્ધાંત મૂર્તિ પૂજાથી વિરૂદ્ધ છે.

સમ્યક્ દર્શન એ માેક્ષ માર્ગ માટેની પ્રારંભની સ્થિતિ છે, અને તેજ સમ્યગ્દર્શન આત્માની પાેતાની વસ્તુ છે. સમ્યગ્દર્શનનાં નિશ્ચય તથા વ્યવહારરુપથી **બે પ્રકારનાં ભેદ છે, નિશ્ચય સમ્ય**ગ્દર્શન તે**৷** કેવળ આત્માની સમીષ અથવા તે৷ આત્માનીજ વસ્તુ છે, પરંતુ વ્યવહાર સમ્યગ્દર્શન પણ આત્માની નજીક પહેાંચાડનારા માર્ગ છે; અર્થાત્ આ વ્યવહાર .સમ્યગ્દર્શનનું લદ્ધ્ય •બિંદુ પણ કેવલ " આત્મા "જ છે. વ્યવહાર સમ્યગ્દર્શન વાળા પણું વસ્તુનાં " તત્વાર્થ શ્રદ્ધાનં " ની અનુસાર જેમ છે તેમ જ શ્રહાન કરે છે. " મૂર્તિમાં જિનેંદ્ર અને જિનેંદ્રને મૂર્તિમાં "આ પ્રકારની અવળી સવળી શ્રદ્ધા તે વ્યવહારિક સમ્યગ્દષ્ટિથી લાખાે કાેસ દૂર ભાગે છે, તે તેા જે વસ્તુ જે રૂપમાં છે, તેને તેજ રૂપમાં **જુવે છે અને જાણે છે, આ** પ્રકારે એ સમ્યગ્દર્શન વ્યવહાર અથવા નિશ્ચય રૂપ નિર્ણય જેના આ<sub>ત્</sub>મામાં થઈ જાય છે તેજ સમ્યગ્દ્વષ્ટિ કહેવાય છે. આ સમ્યગ્-દ્દબ્ટિ પદજ માક્ષ માર્ગ ના પ્રારંભિક માર્ગ છે. સમ્યગ્દર્શનજ ધર્મ નું મૂળ છે. આ વાતને પૂજ્ય શ્રી કુંન્દકુન્દ સ્વામી પાતાનાં અષ્ટપાહુડનાં દર્શન પાહુડમાં કહે છે—

दंसणमूले। धम्मेा, उवइट्टो जिण वरेहि सिस्साण। त से।ऊण सकएणे दंसणहीणे। ण वंदिव्वे। ।। २ ।। અર્થ—ધર્મનું મૂલ સમ્યગ્દર્શન છે, એમ જિનેંદ્રે પાતાના શિષ્યાે પ્રતિ ઉપદેશ કર્યાે છે. એ સમ્યગ્દર્શનને સાંભળી ભવ્ય જીવાેએ સમ્ય**ગ્દર્શન હીનને વ**ંદના નહિ કરવી જોઇએ.

અહિ શ્રી કુન્ડકુન્દાચાર્ય મહારાજ સમ્યગ્દર્શન દીનને 'ण वंदिव्वे। ' વંદના નહિ કરવી જોઇએ, એમ સમજાવ્યું છે. જ્યારે સમ્યગ્દર્શન હીન આત્મા વંદનીય નહિ તેા પછી આત્મા રહિત જડ સ્વરૂપ મૂર્તિ શું સમ્યગ્દર્શન સુક્ત છે ? જો મૂર્તિ સમ્યગ્દર્શન સુક્ત નથી, તાે શંતે મૂર્તિ નમસ્કાર કરવા ચાેગ્ય છે? અથવા નમસ્કાર કરવા સમયે તેમાં સમ્યગ્દર્શન શું આવી જાય છે. ? જ્યારે કેાઇ સ્થળેથી કેાઇ પણ સમયે સમ્યગ્દર્શનનું મૂર્તિંમાં આવવું સંભવિત નથી, તાે પછી શા માટે અને શું પ્રયોજનથી મૂર્તિંને નમસ્કાર કરવા જોઇએ. તા અમારે મૂર્તિ` પૂજક દિગમ્બર જૈન ભાઇ શા માટે વિના પ્રયેા-જનની નમસ્કાર, પૂજનાદિ ક્રિયાએ મૂર્તિનાં સામે નિત્ય પ્રતિ કર્યા કરે છે ? શ્રી કુન્દકુન્દાચાર્ય મહારાજની ઉપર કહેલ ગાથાનુસાર અમારે મૂર્તિ પૂજક બન્ધુઓએ મૂર્તિ – પૂજન કરવું છાેડી દેવું નેઈએ. સમ્યગ્દર્શન રહિત ભલે ચેતન હેાય અથવા તાે અચેતન તે સર્વથા અવંદનીય છે. હવે અહિં કેાઇ એમ કહેશે કે <sub>મ</sub>ર્તિમાં સમ્યગ્દર્શન નહિ હાેય તાે ભલે ન રહ્યું ? પણ કદાચ કાેઈ બીજો ગુણ હાેય તાે પણ નમસ્કાર કરવાે કે નહિ ' તેનાં ઉત્તરમાં એમ કહેવું પડશે કે આત્માના મુખ્ય અને પ્રથમ ગુણ સમ્યગ્દર્શન જેમાં નથી તેમાં બીજો ગુણુ તાે નથી જોવામાં આવતાે અને જો જણાતાે હાેય તાે બતાવા ?

જેની <sub>પ્ર</sub>તિ હાય તેનાં ગુણા તેમાં હાવા જોઇએ, અને જો તેમ હાય તા અમે કહી શકીએ કે મૂર્તિને અવશ્ય નમસ્કાર કરવા જોઇએ. શું અરિહત લગવાનની મૂર્તિમાં છેતાલીશ ગુણ તથા સિદ્ધની મૂર્તિમાં આઠ ગુણા જોવામાં આવે છે ? જો આ મૂર્તિઓમાં મૂર્તિમાનના એક પણ ગુણ જોવામાં ન આવી શકે તા પછી શામાટે એ ગુણુહીન મૂર્તિને પૂજ્ય માના છા ? જરા કુંદકુંદ સ્વામિની વાત તા સાંભળા તેઓ આ વિષયમાં શું કહે છે

णवि देहेा ब दिज्जइ णवि य कुल्ले णवि य जाइ स जुत्तो केा व दनि गुणहीणा णहु सवणेा णेय सावओ हेाइ ॥२७२ ( દર્શन पाढुउ)

અર્થ:—દેહ વંદનીય નથી, કુલ તથા જાતિ સંયુક્ત પણ કેાઇ વંદનીય નથી, આચાર્ય ભાર આપીને કહે છે કે ગુણુહીન કાેણ વંદનીય છે ? કાેઇ નહિ. ગુણુ હીન મુનિ નથી બની શકતા. તેમજ શ્રાવક પણ નથી બની શકતા. જ્યારે કુન્દકુન્દાચાર્ય મહારાજ જેવા ધુરંધર અને પ્રમાણિક આચાર્યની એજ આજ્ઞા છે કે કાેઇ પણ હાેય, તાેપણ ગુણુહીન જે છે તે કદાપિ વંદનીય નથી થઇ શકતા. જ્યારે ગુણુહીન "આત્મા" જેવી વસ્તુ પણ વંદનીય નથી થઇ શકતી ત્યારે તાે કલ્પિત મૂર્તિ કે જે જડ સ્વરૂપ છે તે તેા કેવી રીતે વંદનીય થઇ શકે ? નહિ થઇ શકે. તેા પછી આ આજ્ઞાનું ઉલ્લાંઘન કરી મૂર્તિપૂજા કેમ કરવામાં આવે છે ? અમારા મૂર્તિપૂજક દિગંબર જૈન ભાઇ અમને કાંતાે મૂર્તિમાં મૂર્તિપૂજક દિગંબર જૈન ભાઇ અમને કાંતા મૂર્તિમાં મૂર્તિમાનનાં તમામ ગુણ બતાવે અથવા મૂર્તિપૂજા છેાડી દીએ, અથવા તેા શ્રી કુન્દકુન્દાચાર્ય મહારાજની ઉકત ગાથાને અસત્ય છે એમ સિદ્ધ કરી આપે. શ્રી ભગવાન કુંદકુંદાચાર્ય મહારાજ પાતાનાં માક્ષ પાહુડમાં અજ્ઞાની તથા જ્ઞાનીની પરિભાષા કેટલી સ્પષ્ટ સમજાવી રહ્યા છે, જરા અમારા મૂર્તિપૂજક ભાઇ આ ગાથાને સમજણપૂર્વક વાંચે—

अच्चेयणं पिचेदा जाे, मएणइ से। हवेइ अएगार्गा । से। पुण णाणां भणिओ, जो मएणइ चेयणे चेदा ॥ (भेक्ष पाडुउ ५८)

અર્થ, અચેતનને જે ચેતન માને છે તે અજ્ઞાની છે, તથા જ્ઞાની તેજ છે કે જે ચેતનનેજ ચેતન માને છે.

વિચાર કરવાની વાત છે કે શ્રી કુંદકુંદ સ્વામીની આ આજ્ઞા (જ્ઞાની, અજ્ઞાનીની પરિભાષા) સામે રહેલી છે છતાં પણ જાણી બુઝીને લાેકા કેમ ભૂલે છે. આ એક દુર્ભાગ્યની વાત છે કે હાથમાં દીવેા છતાં કુવામાં પડી જવું. અરિહ તની તથા સિદ્ધની મૂર્તિ કે જે પ્રત્યક્ષ અચેતન છે, લેને ચેતન માનીને નમસ્કાર પૂજનાદિ કરવાવાળા શ્રી કુંદકુદ સ્વામીની આજ્ઞાનુસાર તા અજ્ઞાની જ છે, છતાં પણ જો તેઓ પાતાનાં મનમાં પાતાને જ્ઞાની સમજે તેા તેઓ પાપના ભાગી છે. એક તા મિથ્યાભિમાનનું પાપ અને બીજી ગુરૂની કહેલી આજ્ઞાના ભંગ તેનું પાપ. એ પ્રમાણે મૂર્તિ પૂજનમાં પાપ ઉપાર્જન વિના કલ્યાણુ કાંઇ પણુ છેજ નહિ. અર્થાત કલ્યાણુ જોવામાં આવતું નથી. ગુણેાના પુજારીનું કર્તવ્ય છે કે ગુણાના ધારકનેજ વંદના કરે, આ વિષયમાં શ્રી કુંદકુંદ સ્વામી શું કહે છે તે જુઓ.-

दंसण णाण चरित्ते, तव विणये णिच्चकाल पसत्था पदे दु वंदणोया जे गुणयादी गुण धराणं (६श<sup>९</sup>न पाढुड २३)

અર્થ-દર્શન; જ્ઞાન, ચારિત્ર, તથા તપ-વિનયમાં તર-બાેલ ગુણુધારી પુરૂષજ ગુણીજનાે દ્વારા વંદનીય છે, અન્ય નહિં.

હવે વિચાર કરા કે પ્રતિમા (મૂર્તિ) કે જે અચેતન (જડ સ્વરૂપ) છે,.ઉપર કહેલ ગુણેૃા પૈકીનાં તેમાં કેટલા ગુણેૃા રહેલા છે ? જે ઉકત રત્નત્રયાદિ ગુણેૃામાંથી એક પણ ગુણુ તેમાં નથી તાે પછી તે (મૂર્તિ) કેવી રીતે વંદનીય હાેઇ શકે ?

જો આટલું છતાં પણ કેંાઇ એવી મૂર્તિંને માને, નમન, પૂજના!દ ક્રિયાઓ તેનાં સમક્ષ કરે તાે તેમાં તેનું બુદ્ધિમાનપણું નથી. કરી પણુ શ્રી કુંદકુંદાચાયેં મહા-રાજ દર્શન પાહુડનાં અંતમાં સ્થાવર પ્રતિમાનું સ્વરુપ કહે છે. विहरदि जाव जिणि देा, सहट्टदसुलक् खणेहिं संजुत्तो चउतोस अइसयजुदेा, सा पडिमा थावरा भणिया (हर्शन पाष्टुंऽ ३५)

અર્થ-એક હજાર આઠ લક્ષણે સહિત, ચાત્રીશ અતિશય ચુકત સમવશરણનાં દ્વારા વિહાર કરતા સાક્ષાત્ જિનેંદ્રજ "સ્થાવર પ્રતિમા " છે. ગુણેાએ એમાં સ્થાયી નિવાસ કર્યો છે, તે કારણથી સ્થાવર કહેવાય છે. શ્રી કુંદકુંદ સ્વામી આ પ્રમાણે સ્થાવર પ્રતિમાનું સ્વરૂપ કહે છે. નિશ્ચય પૂર્વ ક એવા પ્રકારની સાક્ષાત્ કેવળ જ્ઞાનમયી (સ્થાયી ગુણ ચુકત) જિનેંદ્રની મૂર્તિજ પૂજ્ય હાેઇ શકે છે, અન્ય જડ સ્વરુપ સ્થાવર મૂર્તિઓ પૂજ્ય હાેઇ શકે નહિ, આગળ જંગમ પ્રતિમાનું સ્વરૂપ

सपराजंगम देहा, दंसण णाणेण शुद्धचरणाणं णिम्गंथ वोयराया, जिण मग्गे ग्ररिसा पडिमा संस्कृत स्वपरा जंगमदेहा, दर्शन झानेन शुद्धचरणानाम् निर्प्रन्थ वीतरागा, जिनमार्गे ईटक्षी प्रतिमा () थे।६ पाढुउ-१०)

અર્થ-પાતાની ઉત્કૃષ્ટ જ ગમ દેહ કે જે દર્શન તથા શુદ્ધ ચારિત્ર ચુકત અને નિર્ગ્રન્થ વીતરાગતા ચુકત હાેય તેજ જિનમાર્ગમાં પ્રતિમાં કહી છે સ્થાવર તથા જ ગમ પ્રતિ-માના ગુણુ ઉપરની બે ગાથાઓમાં કહે છે. હવે પાઠક ગણુ! ઉપર કહેલ સ્થાવર તથા જ ગમ બન્નેનાં ગુણા પાષાબ મતિમાં ઘટાવીને જાવા અને પછી નિર્જય કરી લીઓ કે તે કહેલા ગુણે પૈકીનાં કેટલા ગુણે પાષાણ પ્રતિમાંની અંદર મલી આવે છે. જે સ્થાવર પ્રતિમાનાં એક હજાર આઠ-લક્ષણ, ચાત્રીશ અતિશયાદિ તેમાં નથી તાે પછી તે પાષાણ મૂર્તિ ક્દાપિ પૂજ્ય ન હાેઈ શકે, તથા જેમાં જંગમ પ્રતિમાનાં ગુણે સમ્યગ્દર્શનાદિ તથા નિર્ગ્રન્થ વીતરાગતા આદિ ગુણ પણ નથી તાે તે પાષાણ મૂર્તિ જિનેંદ્રનાં માર્ગમાં પૂજ્ય હાેઈ શકેજ નહિ. આગળ બીજી પણ વંદનીય પ્રતિમાનું સ્વરૂપ શ્રી કુંદકુંદ સ્વામિ કહે છે.

जंचरदि शुद्धचरणं, जाणइ पिच्छेइ शुद्ध सम्मतं सा हेाइ वंदणीया णिग्गंथा संजदा पडिमा संस्कृत यःचरति शुद्ध चरगं जानाति पइयति शुद्ध सम्प्रकृत्वम सा भवति वंदनीया निर्त्रन्था सांयता प्रतिमा लेाध पाढ्ड-१२

અર્થ — જે શુદ્ધ ચરિત્રનું આચરણ કરે છે, તથા સમ્યગ્જ્ઞાન દ્વારા જાણે (વસ્તુને વસ્તુ સ્વરૂપે જાણે) વલી શુદ્ધ સમ્યક્તા દ્વારા પાતાની અને પારકાની પીછાણ કરે તે વંદનીય નિર્ગ્રેથ સંયમીની (તીર્થંકરાે અને મુનિયાેની સાક્ષાત્) પ્રતિમા જ પૂજ્ય છે.

પ્રિય વાંચક ગણુ ! પાષાણુની મૂર્તિમાં ઉપર કહેલ શુદ્ધ ચારિત્રાદિનું પાલન કરવાનું ઘટાવી જીવે કે તે ચારિત્ર દિ આત્મીય ગુણાને તે પાષાણુની નિર્જીવ મૂર્તિ કેવી રીતે પાલન કરીને પૂજ્ય અની શકે છે ? શ્રી કુંદકુંદ સ્વામોની આજ્ઞાનુસાર તેા તે કદાપિ પૂજ્ય નહિ થઈ શકે, કેમ કે તે અચેતન મૂર્તિ<sup>૧</sup>માં બાત્મીય ગુણેાનું દેખાવું તે આકાશનાં કુલની માફક તદન અસમ્જાવ છે. હવે બીજી પણ અચલ પ્રતિમાનું સ્વરૂપ સાંભળા.

> निरुचम मचल मखेःहाः निक्तिवया जगमेण रुवेण सिद्धट्ठाणाम्म ठिया, वेासर) पडिमा धुवा सिद्धा

સંસ્કૃત निरूपमा अचला अक्षेामा, निर्मापिता जंगमेन रूपेण सिद्धस्थाने स्थिताः व्युत्सर्ग प्रतिमा धुवाः सिद्धाः ( भेषिपाढुड २३)

અર્થ — નિરૂપમ, અચલ, અક્ષેાભ, નિશ્ચલ, નિર્માપિત સિદ્ધસ્થાનમાં સ્થિત ધ્રુવ એવી વ્યુત્સર્ગ સિદ્ધ પ્રતિમા જાણવી બેઇએ. આગળ પર કરી પણ જિન બિંબનું સ્વરૂપ સાંભળી લીયેા.

जिणबिंब णाणमध संधम सुद्धं सुवीयरायं च ज देश दिक्ख सिंक्खा, कम्मक् खय कारणे शुद्धा સંસ્કૃત जिनविंब शानमयं, संयमशुद्धं सुवीतरागंच यत ददाति दीक्षा शिक्षे, कर्मंक्षय कारणे शुद्धे॥ ( બેધપાહુડ ૧૬ )

અર્થ – જ્ઞાનમચ, સંયમથી શુદ્ધ, સુવીતરાગ, દીક્ષા શિક્ષા દાયક, તથા કર્માના ક્ષયનું કારણ તથા શુદ્ધ સ્વરૂપ જે હાેય તે જીનબિમ્બ છે. હવે જીનબિબના આ સમસ્ત જ્ઞાનાદિ ગુણેાને પાષાણુની પ્રતિમાનાં ગુણેા સાથે મીલાવીને જાવે. અને કંદ્રકંદ સ્વામીના ઉકત વચના તે પાતાની હૃદય કસાેટી પર કસીને જીવા, તથા જિનેદ્રની સાક્ષી રાખીને તેનાં સિદ્ધાન્તાનુસાર વિચારા કે શું આ પાષણુ પ્રતિમા કયારેય પણુ પૂજ્ય હાેઈ શકે છે? આગળ ઉપર પણુ નમન, પૂજન, વિનય, વાત્સલ્ય કરવા યાેગ્ય પ્રતિમાનું નિરૂપણુ કરે છે.

तम्स य करह पणाम सन्वं पुड्तं च विणय वच्छल्लं जस्स या द ससाणाण, अश्वि धुव चेयणा भावे। संस्कृत-तस्य च कुरुत प्रणाम, सर्वापूजां च विनय वात्सल्यम यस्य च दर्शन ज्ञान, अस्ति ध्रुव चेतना भावः श्रेध पाटुंड-१७

અર્થ-તેનેજ પ્રણામ કરા, તેનીજ સર્વ પ્રકારે પૂજા કરા, વિનય તથા વાત્સલ્ય પણુ તેનુંજ કરા કે જેની પાસે દર્શન, જ્ઞાન તથા ધ્રુવ (અવિનાશી) ચેતનાનાં ભાવાના સદ્દભાવ છે. એ પ્રકાર અહીં સુધીની (બાધપાહુડની લગ-ભગ ૧૯ ગાથા સુધી)-સમસ્ત ગાથાઓમાં શ્રી સ્વામી કુંદકુંદાચાર્ય મહારાજ કેટલું સ્પષ્ટ કરે છે કે, એક અણુ-સમજી માણુસ પણ તેમની સરલ સમજાવટને સહજમાં હૃદય ગમ (હૃદયમાં ઉતારી લે) કરી શકે છે. હવે અમારા બુદ્ધિમાન પાઠકવૃન્દ " અષ્ટ પાહુડ " પ્રંથ ( શ્રી કુન્દ કુન્દ સ્વામી વિરચિત) ને પાતાનાં સામે રાખી અને અમે જે ઉપરની ગાથાઓ આપી છે, તેને અક્ષરેઅક્ષર મેળવી જીવે અને શબ્દાર્થોમાં શ્રી કુંદકુંદાચાર્યની આજ્ઞાની તપાસ કરે કે વાસ્તવમાં તેમણે પાષાળ મર્તિ-પજનનાં ઢાંગની પાેલ ખાેલી નાખી છે, અને પાેતાની સર્વ શક્તિઓ કારા કેટલાે બ્રમ દૂર કર્યો છે, કે પાષાણની મૂર્તિ સિદ્ધ કરવામાં તેમની ઉપર કહેલી ગાથાએા પાસે કાેઈ પગ ચૂં કે ચા નથી કરી શકતા. તાેપણ સ્વાર્થી લાેકાેએ પાતાનાં સ્વાર્થને પુષ્ટ કરવા માટે તે કહેલી સમસ્ત ગાથાઓનાં અર્થ ને મહા વિપરીત અનર્થ રૂપમાં ફેરવી નાખીને કેવેા અધકાર ફેલાવ્યેા છે કે વાસ્તવિકતાનું નામ નિશાન પણ ટાળી દેવાની કેાશિશ કરતાં અટકયા નથી. પરંતુ અમારા આપ્રકુ છે કે જે પાઠકોને આ ગાથાઓના અર્થમાં હજુ પણ સંશય હેાય તેા તેમણે પાતાના પરિચીત, વિશ્વાસપાત્ર, તથા નિષ્પક્ષપાતી કાેઇપણુ શબ્દ શાસ્ત્રી વિદ્વાન પાસે જઇને આ ગાથાએાનાં અર્થના નિર્ણુય કરી લે અને કુન્દકુન્દ સ્વામીના વાસ્તવિક આશયને સમજી લીએ તે৷ પૂર્ણ રીતે સાેએ સાે ટકા આ વાત---સમજી જવાશે. અને આઢલું કહેવા છતાં પણ જો કેાઇ પાતાના એકાન્ત હઠાગ્રહ ન છેાડે તા પછી એ તેના મિથ્યાત્વ કર્મના પ્રબળ ઉદય સમજવા બેઇએ.

ખંધુઓ ? શ્રી કુંદકુંદ સ્વામીનાં એક એક શખ્દમાં આદર્શ અમૃતિંપૂજક જૈન સિધ્ધાંતનું સમર્થત અને જડ મૂર્તિંના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. આ વાત તાે તેમનાં વિશાલ ગ્રાથરાજ શ્રી અષ્ટ પાહુડ વિગેરે શાસ્ત્રામાં વિસ્તારથી જોઈ શકશા. અમે તાે અહિં ઘણીજ થાડી ગાથાએા લખીને વિષયને સંક્ષિમમાં લખીને આપ સૌના સમક્ષ રાખ્યેા છે; કેમકે વિદ્વાનાને તાે માત્ર ઇસારા કરાય તાેપણ બસ છે सुक्लेषु किं बहुना

હવે આગળ અમે ગૃહસ્થ શ્રાવકાૈનાં કર્તવ્યને જે શ્રી કુંદકુંદ આચાર્યજી બતાવે છે તે આપનાં સમક્ષ મૂકું છું. જેમાં આપ જોઇ શકશાે કે કાેઈપણ સ્થલ કે કાેઈપણ કર્તવ્યમાં પષ:ણ મૂર્તિની પૂજા કરવાની આજ્ઞા જિનેંદ્ર ભગવાને કરી છે ખરી ? અર્થાત્ નથીજ કરી.

ખંધુઓ ! શ્રી કુંદકુંદ સ્વામીના પ્રયોનાં ટીકાકારોએ સ્વાર્થવશ બનીને તેમની ગાથાઓને ખેંચતાણ કરી તેનાં ઉલટાજ અર્થો કરી દીધા છે. (એટલુંજ નહિ પણ મૂલ ગાથાઓમાં તેમજ આશયે.માં પણ ફેરફાર કર્યો છે. તેતું એકજ ઉદાહરણ અહિ આપીશ—શ્રી રાજચંદ્ર જૈન શાસ્ત્રમાલા-સમયસાર– સને ૧૯૧૯ નિર્ણય સાગર પ્રેસનેા પ્રકાશક, રેવાશંકર જગજીવન ઝવેરી–પુષ્ય પાપ અધિકાર ગાથા ૧૫૩---वदणियमाणि. ગાથાનું પાછળનાં પદના શેષભાગ અને સંપાદક પં. પ્રદ્યચારી શિતલ પ્રસાદ તરકથી પ્રકાશક જૈનમિત્ર ચંદાવાડી-સુરત તેમાં તેજ ગાથા ૧૬૦મી છે, તેમાં અન્નેમાં ભિન્નતા છે. પ્રથમની ગાથામાં जे णिव्वाणं तेण विंदांत છે ત્યારે શિતલ પ્રસાદનાં ગંથમાં जेण तेणते हांति अण्णाणि-आ रीते धहा स्थલे भूण ગાથાઓમાં પણ ફેરફારાે છે અત્ર તાે માત્ર એક યાદિ માટે આપવાનું કર્યું છે. આ રીતે શ્રી કુંદકુંદ સ્વામીનાં ગ્રંથામાં મળ ગાથાઓની વિકૃતિ કરીને પેલ્તાના વિગારનં

સમર્થન કરનારાઓ પૂર્ણ વિચાર કરે) માટે આપ લાેકાેજ ગાથાએાના ખરા અર્થ સમજીને કુંદકુંદ સ્વામીની આજ્ઞા અને આશયને બરાબર હુદયમાં ઉતારા તથા તેની ટીકા ટીપ્પણીનું ગ્રંથની સાથે મીલાન કરી જુઓ કે તેના ટીકાકારાેએ કેટલી ખેંચતાથ કરીને મૂળ ગ્રંથાની કેટલી દુર્દશા કરી નાખી છે ? અને તેનું ફળ તેમ કરનારને શું મળશે તે સર્વંત્ર દેવજ જાણી શકે છે. પાષાણ મૂર્તિંનું પૂજન કરવું તે ગૃહસ્થ લાેકાનાંજ કર્તવ્યમાં અતાવે છે પરંતુ શ્રાવક ગૃહસ્થાનાં કર્તવ્યને પૂરેપૂરા હું આપની સમક્ષ રાખું છું અને તેમાં આપ જોઇ શકશાે કે તેમાં મૂર્તિ`પૂજાનાે સમાવેશ કરવાની જગ્યા કયાં છે. શ્રી કુંદકુંદાચાર્યના વિના બીજા તમામ જૈનાચાર્યોએ શ્રાવકેાનાં કુલ કર્તવ્યને નીચેની એક ગાથામાંજ અતાવી આપ્યા છે તે સિવાય શ્રાવકાેનું કાેઇપણુ કર્તવ્ય નથી. યથા–

दंसण वय सामाइय, पेासह सचित रायभतेय

बंभारभ परिग्गह अणुमण उद्दिष्ट देस विरदेाय सं.-दर्शन वतं सामायिकं पौषधं सचितं रात्रिभुक्तिश्च ब्रह्म आरम परिव्रह: अनुमातः उदि ट देशविरतश्च -(यारित्र पाढुड २२)

અર્થ-દર્શન, વૃત, સામાયિક, પૌષધ, સચિત ત્યાગ, રાત્રિ ભાજન ત્યાગ, પ્રદ્વાચર્ય, આરંભ ત્યાગ, પરિગ્રહ-ત્યાગ, અનુમતિત્યાગ, તથા ઉદ્દિષ્ટ ત્યાગ આ અગિયાર કર્તાવ્ય શ્રાવકા માટે છે તેજ શ્રાવકાની પ્રતિમા (પડિમાં) પણ કહે છે. આ દેશ વિરતિ નામનું પાંચમું ગુણસ્થાન છે, તેને અગિયાર પ્રતિમા-પડિમા તથા પ્રતિજ્ઞા કહે છે તેમાં પ્રથમ દર્શન પ્રતિમા છે તેમાં ભબ્ય જીવ સમ્યગ્દર્શનના લાભ પ્રાપ્ત કરી સંચમની તરફ વળી જવા પ્રારંભ કરી દે છે. આ પહેલી પ્રતિમાની અંદર પાષાણુની મૂર્તિ સાથે કાંઇ પણ સંબંધ છે નહિ. બીજી પડિમા તેની અંદર શ્રાવકાનાં બાર વ્રતાનું નિરતિચાર પાલન કરવાનું કર્ત વ્ય છે, શ્રાવકનાં બાર વ્રતાનું નિરતિચાર પાલન કરવાનું કર્ત વ્ય છે, શ્રાવકનાં બાર વ્રત-પાંચ અણુ વ્રત, ત્રણ ગુણ-વત, ચાર શિક્ષા વ્રત, આ પ્રમાણે બધાં મલીને બાર વ્રત થાય છે. તેનાં નામ અને સ્વરૂપ સવે પ્રસિદ્ધ છે. આ બાર વતમાં પણ કથાંય મૂર્તિ પૂજાનું નામ નિશાન નથી

આ બીજી પડિમાજ ગૃહસ્થ શ્રાવકેા માટે મુખ્ય કત્તંબ્યેામાં આદર્શ રૂપ છે.

આ પ્રતિમાની પછી સામાયિકાદિ પ્રતિમામાં સામા-ચિક પૌષધાદિ કર્તવ્યાનું નિરુપણ છે, તેના પણ પાષાણ મૂર્તિ સાથે કિંચિત પણ સંબંધ નથી. સમંતભદ્રાદિ આચાર્યોએ પણ જ્યાં જ્યાં પાતાનાં ગ્રંથામાં અગ્યાિ પ્રતિમાઓનું નિરૂપણ કર્યું છે ત્યાં કાેઇ પણ પ્રતિમાનાં સ્વરૂપમાં આ પાષાણ મૂર્તિ પૂજનને જરા પણ સ્થાન આપ્યું નથી. એમ પાષાણ મૂર્તિનું નામ પણ જ્યાં નથી ત્યાં બીજી વાત તાં દૂર રહી. આ અગિઆર પ્રતિમાઓમાં આચાર્યોએ જિને દ્રાજ્ઞાનુસાર, ઉત્તમ, મધ્યમ તથા જઘન્ય એ પ્રમાણે ત્રણ દરજ્જા શ્રાવકાે માટે નકી કર્યા છે અર્થાત્ છડી પ્રતિમા સુધી જઘન્ય નવમી પ્રતિમા સુધી મધ્યમ, તથા અગિયારમી પ્રતિમા સુધી ઉત્તમ છે. ત્યાર બાદ સુનિપદ છે; જ્યારે પાષાણુ મૂર્તિંનું પૂજન કરવાનું શ્રાવ-કેાનાં કર્ત્તવ્યેામાંજ મૂર્તિં પૂજકા દ્વારા ખતાવવામાં આવે છે તાે પછી શ્રાવકાનાં ઉપર ખતાવેલાં સુખ્ય કર્ત્તવ્યામાં (અગિયાર પડિમા) આચાર્યોએ કેમ જણાવ્યું નથી. જ્યારે પાંચમા ગુણુસ્થાનનાં સ્વરૂપમાં આચાર્યોએ માત્ર અગિઆર પ્રતિમાનું નામ માત્ર આપ્યું છે, તાે પછી તે ગુણુસ્થાનકમાં અગિઆર પ્રતિમા વિનાની જે ખારમી (સ્પેશીયલ) પ્રતિમા શ્રાવકાનાં કર્ત્તવ્યમાં ક્યાંથી આવીને પ્રવેશી ગઇ છે ?

દિગમ્બર આચાર્યોએ અગિઆર પ્રતિમાઓનાં નામ ઉપર પ્રમાણેજ પાેતપાેતાના ગ્ર'થામાં શ્રાવકાેનાં કર્તવ્ય તરીકે બતાવ્યાં છે. તે કહેલ અગિઆર પ્રતિમાને વિષે કાેઇપણુ પ્રતિમાના એ આશય નથી નીકળતાે કે પાષા-ણુની મૂર્તિ'પૂજા તે શ્રાવકાેનું કર્ત્તવ્ય છે.

આ પાષાણુ પ્રતિમા પૂજનનું પુંછડું તેા છદ્મસ્થ, માહ પામેલા જીવાેએ પાતાના સ્વાર્થવશ, પાતાનાં કષાયની પુષ્ટિનાં હેતુ માટે શ્રાવકાેની પછવાડે લગાડી દીધું છે. જે આ પાષાણુ મૂર્તિપૂજા કેવલી પ્રણિત માર્ગ હાેત તાે ઉપર કહેલી શ્રાવકાેની અગિઆર પ્રતિમા (પડિમા)ને વિષે કાેઇપણુ પડિમાનાં રૂપમાં તેની ગણતરી કરી હાેત. પરંતુ શ્રાવકાેનાં આરિત્ર સાથે આ મૂર્તિ ૧૫

પૂજનનાે કિંચિતપણ કાેઇ પ્રકારના સંબંધ નથી. જ્યારે ચારિત્ર, દર્શન તથા જ્ઞાન આ રત્તત્રચી સાથે પાષાણ મૂર્તિના કાેઇ પણ પ્રકારથી સંબંધ નથી તાે પછી એ મૂર્તિપૂજાને સમ્યક્દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્રમાંથી કચું નામ આપીને તેના સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. મુનિ તથા શ્રાવકાેનાં કર્તવ્યથી તદન બહારની ચીજ આ મૂર્તિ-પૂજા છે અને તેથી નિશ્વયતાપૂર્વક ખાત્રી થાય છે કે એ પ્રથા એક લાેકરૂઢી માત્ર છે જેને ધર્મનું રૂપ આપી ભાેલા માણસાેને બહેકાવવાનું કામ કર્યું છે. શ્રી જીતેંદ્રે પાતે આ પ્રથાને શ્રાવક તેમજ મુનિઓનાં કર્તવ્યમાં બીલકુલ ગણીજ નથી.

આ પાષાણુ મૂર્તિ પૂજન એ એક મામુલી લાેક રૂઢી છે. જેમકે આજે આપણું પ્રેમવશ કાેઇનાં ફાેટા આદિ આપણું ઘેર રાખીએ છીએ, બસ જેવી રીતે ફાેટે વિગેરે માહવશ રાખી લેવાય છે, તથા જેના ફાેટા છે તે કાેઇ વખત એમ નથી કહેતા કે તમે મારા ફાેટા તમારા ઘરમાં લગાડી આપા, બરાબર તેજ પ્રમાણુ માહ-ધારી જીવાએ માહવશ જિનેંદ્રની મૂર્તિંને રાખી લીધી છે. પણુ જિનેંદ્રે એમ નથી કહ્યું કે તમે મારી મૂર્તિ રાખીને પૂજન કરજો અને તેથી તમને માક્ષ મળશે. જ્યારે જિનેંદ્ર જ પાતાની વાણી દ્વારા મૂર્તિં પૂજા નથી કહી તાે પછી આ રૂઢી માત્રને ધર્મનું સ્વરૂપ આપી પૂજન કરવું તે જિનેંદ્ર ભગવાનનું કયા પ્રકારનું શાસન ? જિનેંદ્રના

पंच महब्बय धारा, आयदणं महारिसी भणियं सं-मदः रागः द्वेषः मेह; कोधः लेगः च यस्य आयत्ताः पंच मह वृत धरा : आयतनं महर्षं ये। भणिताः भेषपा हुउ १

मय, राध दास मोहा, केहा लेहाय जस्स आयत्ता

आयदण जिण मग्गे, णिहिट्रां स जधं रूव सं-मनेा वचन काय द्रव्याणिआयत्ताः यस्य पेद्रियाः विषयाः आयतनं जिनमार्गे निर्दिष्टं संयतं रूपम् ॥ भेषपाष्ट्र-प

તે શ્રી કુંન્દકુંન્દચાર્યના શબ્દેામાં અહિ લખીએ છીએ. मण वधण काय दुव्वा. अत्सत्ता जंस्स ईंदिया विसया

પ્રતિમા (મૂર્તિ) તથા જિનબિંબનું સ્વરૂપ અમે આગળ લખેલ છે અહિ ચૈત્ય અને આયતન જે શું છે,

કુતર્ક માટે જરા પણ સ્થાન નથી. પાષાણ મુતિ માટે મુર્તિ પૂજક લાેકા જે ચૈત્ય, આયતન, જિન પ્રતિમા જિન **બિંબ આદિ કહીને પેાતાની મૂર્તિ પૂજા સીદ્ધ** કરે છે તેના માટે પણ શ્રી કુન્દકુન્દાચાર્ય મહારાજ શું નિર્ણય આપે છે તે જરા સાંભળા.

રત્નત્રય સ્વરૂપ માેક્ષ માર્ગના ત્યાગ કરી પાતાની મનની ઘડેલી વાતેા નેજ ધર્મંરૂપ આપી માેહવશ જીવેાએ સ્વાર્થવશ ચાલી જૈન ધર્મ અને જૈન જાતિના આટલાે વિનાશ કર્યો છે. ભગવાન કુન્દકુન્દાચાર્ય મહારાજે પાેતાના સાહિત્યમાં અનાવશ્યકદિગાંબર જૈન મૂર્તિ પૂજાના વિષયને એટલાે તાે સ્પષ્ટ કરી આપ્યાે છે કે શંકા અને

तव वय गुणे हि सुद्धो, जाणदि विच्छेइ सुद्ध सम्मत्त अरह त मुद्द एत्या, दायारी दिक्ख सिक्खाच सं तपे वत गुंगेः शुद्धः जानाति पर्श्यात शुद्ध सम्यक् वम अईन गुद्दा ऐया दात्री, दोक्षा शिक्षाणां च. ( जाध पाहुड १८ )

સ સારવર પૂર ગૃુલુ સહુતુ ગાઢવા. અહિં આગળ આયતન અને ચૈત્યગૃહ તે બંન્નેનાં જેટલાં લક્ષણે બતાવ્યાં છે તેમાંથી એક પણ લક્ષણ પાષ ણની મૂર્તિમાં ઘટી શકતું નથી, તે કારણથી (તે શબ્દોથી,) શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય જીએ દિગંબર જૈન મૂર્તિ પૂજાને અનાવસ્યકથી સિદ્ધ કરી છે આગળ ઉપર જીન મુદ્રામાટે કુંદકુંદાચાર્ય મહારાજ નીચેનાં વચનામાં શું કહે છે. તે સાંભળા.

અર્થ-જે પાતાને સાવધાન રાખતા થકો અન્ય છેવાને પ્રતિબાધ કરે અને શુદ્ધ પાંચ મહાવૃતાને ધારણ કરે તે જ્ઞાનમય ચૈત્ય ગૃહ જાણુવું જોઈએ.

( ખાધ પારંડ ૮ )

पच महब्बयसुद्धं णाणमयं जाए चेदिहरं सं-वुद्धं यत वेाययन आत्मानं चैत्यानि अन्धत च पंच महा पत शुद्धं ज्ञानगयं जानो हि चै यगृृृषम्

આ જેન માર્ગાના આયતન છે, હવે ચૈત્યગૃહનું સ્વર્ નીચે જણાવીએ છીએ. સાંભળા. षुद्ध ज वाहता, अगाणं चैइयाइ अण्णं च

અર્થઃ-મન વચન, કાયાથી દ્રવ્ય તથા ઇંદ્રિયેાનાં વિષયેાને જેણે જીતી લીધા છે, અને મદ, રાગ, દેાષ, માહ, ક્રોધ, લાેલ આદિના જેણે નાશ કર્યો છે અને જે પંચમહાવત ધ:રણ કરી રહેલ છે એવા મહર્ષિ મુનિરાજ આ જૈન માર્ગના આયતન છે, હવે ચૈત્યગૃહનું સ્વરૂપ નીચે જાગાવીએ હવેએ આંજો

અર્થ'-તપ, વ્રત, ગુણુથી જે શુદ્ધ સયમ્∶ત્વને જાણે અને આલખે એવી અરહંત મૂદ્રા છે, તે દિક્ષા તથા શિક્ષા પ્રદાયક હેાઈ શકે છે. આ વચનાેથી પાષ ્ણ મૂર્તિમાં જિન મુદ્રાની કલ્પનાનાે વિરાધ થઇ જાય છે, કેમકે તેમાં તપ, વ્રત, સમ્યકુત્વ આદિનાે સર્વથા અભાવ છે, જેમાં તપ આદિ ગુરૂ હાેય તે અરહાંત સુદ્રા દીક્ષા અને શિક્ષા આપનાર હાેય છે તે પાષાણ આદિની મૂર્તિ જડ સ્વરૂપ હાેવાથી તે ઉપરનાં ગુણા રહિત છે, તે જિન મુદ્રા ન હાેઇ શકે. હવે વિશેષરૂપમાં જિન મુદ્રાનાં લેદ વિષે પણ શ્રી કુદકુંદ સ્વામિ જે કહે છે તે સાંભળા–

रढसंजम मुहाए, ईदियमुहा कसाय दढ मुहा मुद्दा इह णाणाए, जिणमुद्दा एरिसा जाणिया सं-रह संयम मुद्रा, इन्द्रिय मुद्रा कषाय हढ मुद्रा

मुद्रा इह झानेन जिन मुद्रा ईटहाो भणिता **ે**માધ પાહડ–૧૯

અર્થ-દઢ સંયમ સુદ્રા, ઇન્દ્રિય સુદ્રા, ક્રષાય દ્રઢ મુદ્રા એ જિન શાસનમાં જ્ઞાનસ્વરૂપ જિનમુદ્રા કહેવાય છે.

શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય મહારાજની આ આજ્ઞાનુસાર પાષાણાદિની મૂર્તિમાં આ કહેલ લક્ષણા ઘટી શકતા નથી, તેથી તે જિન સુદ્રા નથી થઈ શકતી. કારણુ કે તેમાં ૬ઢ સંયમ નથી. તેમજ પાંચ ઇંદ્રિયે৷ પણુ નથી. અને તે જડ સ્વરૂપ હેાવાથી તે કષાયેાને જીતી પણ શકલી નથી, જ્યારે પાષાણુની મૂર્તિમાં કાંઇ પણ ગુણુ

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

જોવામાં આવતાે નથી તાે પછી તે જિન મુદ્રા કઈ રીતે હાેઇ શકે ? આગળ પર પાષાણુ મૂર્તિંને દેવ કહેવા વાળાને માટે શ્રી કુંદકુદાચાર્યજી ફિટકાર લગાવે છે.

सादेवेा जेाअत्थं, धम्म कामं सुदेद णाणंच सादेद जस्त अत्थि, हु अत्थेा धम्मेा ध पव्वज्जा

सं-सः देव: यः अर्थ धर्मे कामं सुददाति झानं च सददाति यस्व अस्ति तु अर्थैः कर्म च प्रव्रज्या ( भे.ध पाडुउ २४ )

અર્થ-દેવ તેજ હાેઇ શકે કે જે ધર્મ, અર્થ, કામ તથા જ્ઞાન આપે પરંતુ ઉકત-વસ્તુને દેવજ આપી શકે છે કે તે ચીજ તેની પાસે હાેય, અને જેની પાસે કહેલ ધર્મ, અર્થ, ક.મ તથા જ્ઞાન અને પ્રવજ્યાદિ કાંઇ નથી તે બીજાને કેવી રીતે આપી શકે ? આ ગાથાની દેવ વિષયની પરિભાષ ને સાંભળી અમારા દિ૦ મૂર્તિ પૂજક બન્ધુ બતાવી આપે કે જે પાષ છુ મૂર્તિની આપ નિત્ય પ્રતિ પૂજા કરા છે તે મૂર્તિ આપને ઉપર કહેલ ધર્માદિ તથા જ્ઞાનાદિ ગુણુ આપે છે ખરી ? જો નથી આપી શકતી તા પછી શ્રી કુદકુદ સ્વામિની આજ્ઞા ભંગ કરીને આપ એવી ગુણુરહિત મૂર્તિને કેમ માના છા ? હવે પછી શ્રી કુદકુદાચાર્ય છ મહારાજ તીર્થનું સ્વરૂપ નીચેની ગાથામાં જણાવે છે.

#### जंणिम्मलं सुम्धभं सम्मतं संजमंतवं णाणं तं तिथ जिणमन्गे, हवे इजदि संति भावेण

सं.-यत् निर्मलं सुधर्म सम्यक्त्वं, संयम ताः ज्ञानम् तत् तीर्थं जिनमानें भवति यदि राग्त भावेन ( भेगंच पाइड २७)

અર્થ-નિર્મલ સુધર્મ, સમ્યક્ત્વ, સંયમ, તપ, જ્ઞાના-દિક જિન માર્ગમાં તીર્થ સ્વરૂપ છે. જે શાંતિ ભાવ પૂર્વંક એ પાલન કરવામાં આવે પરંતુ આજકાલ કલ્પિત તીર્થ તથા મૂર્તિઓએ આ વાસ્તવિક તીર્થને નષ્ટ કરી **દીધેલ છે, જેવી રીતે આજે સંસારમાં મશીના દ્વારા** તમામ કાર્યો થવાં લાગ્યાં છે જેનાં કલ સ્વરૂપ મઃણ્સા એ અકર્મ'હ્યતા ધ.રણ કરી છે. (નિરૂઘર્મીપગ્રું) બસ તેજ પ્રમાણે પાષાણાની એ પ્રતિમાઓએ જિનબિબ આયતન, ચૈત્યગૃહ, તીર્થ, પડીમા, આદિ સર્વ પર પોતાના અધિકાર જમાવીને જીવાને કર્ત્તવ્ય–વિમુખ <mark>ખનાવી દીધા છે.</mark> વાસ્તવિક રીતે એ મૂર્તિઓએ જૈન ધર્મનું ધાર્મિકરૂપ લઇને જૈન સિદ્ધાન્ત તથા સમાજનાે કેટલા હાસ કર્યા છે તે આજે પ્રત્પક્ષ પણ જોઇ શકાય છે. આ મૂર્તિ પૂજાનાં વિષયમાં પંડિતજી બેચસ્દ્સજી <mark>જેવા ધુરંધેર વિદ્વાન પ</mark>ાેતાના " જૈન સાહિત્યમાં વિકાર થવાથી થયેલી હાની " અને હિંદીમાં "જૈન સાહિત્યમાં વિકાર " નામના ગ્રાંથમાં શું લખે છે. જરા તેના સારજ સાંભળી લીઓ.

"મૂર્તિ પૂજા–આગમ વિરૂદ્ધ છે, તેનાં માટે તીર્થ કરાએ સૂત્રામાં કાેઇ વિધાન કર્યું નથી." (મૂર્તિપૂજા) આ કલ્પિત પદ્ધતિથી છે. (લેાંકાશાહમત સમર્થ)

આ શાેધ પંડિત બેચરદાસજીની છે. જો કે પાતે મૂર્તિ પૂજક હાેવા છતાંય તેમણે સત્યનું ગળું ન દખાવતાં જેવું છે તેવુંજ એ વિષયમાં વચન કહી આપ્યું છે. આ વિષય પર મૂર્તિ પૂજકાેએ વિચાર કરવે। જોઇએ, તથા જો પં બેચરદાસનાં વચન સાચાં હાેય તાે ગૃહણ કરવાં અગર તાે તેમનાં વચનનાે વિરાધ કરવા જોઇએ જૈન સિદ્ધાંતના અને મૂર્તિપૂજાના પરસ્પર કાેઇ પણ પ્રકારના મેળ નથી. પણ પૂર્વ-પશ્ચિમ જેટલું અંતર છે. કાેડી અને મહાર જેટલા તેમાં લેદ છે, આકાશ અને પાતાલ જેટલું છેડું છે, તથા જૈન સિદ્ધાંતનાં નિશ્ચયનયમાં મૂર્તિ'નું કાેઈ પ્રકારે સ્થાન નથી પરંતુ વ્યવહારનય પણુ મૂર્તિ પૂજનને અપનાવતાે નથી. સમ્યક્દર્શનનું સ્વરૂપ જ્યાં કહે છે ત્યાંજ "તત્વાર્થ શ્રદ્ધાન સમ્પગ્દર્શન" કડી દીધું છે. જેનું તાત્પર્ય એ છે કે, પ્રયોજન ભૂત તત્ત્વામાં યથાર્થ શ્રહા કરવી તેજ સમ્યગ્દર્શન છે. હવે વિચાર કરેા કે આત્મીય વસ્તુ શ્રદ્ધાન તથા જડસ્વરૂપ વસ્તુમૂર્તિંને પરસ્પર શું સંબંધ છે ? કારણ કે પ્રયેા-જન ભૂત તત્વાનાં શ્રદ્ધાનમાં મૂર્તિનું શું પ્રયોજન છે? ૦યવહાર સમ્યગ્દર્શનમાં પણ દિગમ્ખર. જૈન−મૂર્તિ પૂજાની અનાવસ્યકતા છે એ માટે. શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય મહારાજનાે આ પ્રમાણે ખુલાસાે છે.

#### जीवादी सद्धहणं, सम्मतं जिणवरेहि पण्णत ववहाराणिच्छयदेा अप्पाणं हवइ सम्मतं

सं जीवादीनां श्रद्धानं सभ्यक्त्वं जिनर्चरेः प्रश्नप्तम् ब्यवहारात् निश्चयतः आत्मैव भवति समःक्ःवम ( दर्शन पा:ऽ २० )

અર્થ-જીવાદિ પ્રયાજન ભૂત તત્ત્વાનું જે શ્રદ્ધાન તે વ્યવહ ર સમ્યક્ત્વ છે, તથા પાતાનાં આત્માનું જ સ્વસં-વેદનરૂપ અનુભવશુક્ત શ્રદ્ધાન તે નિશ્ચય સમ્યગ્દર્શન છે. અમે પ્રથમજ લખી આપેલ કે આ સમ્યગ્દર્શનમાં વસ્તુનું જેવું છે તેવું સ્વરૂપ તેની શ્રદ્ધા કરવી તેજ સમ્યગ્દ્રબ્ટિનું કર્તવ્ય છે. જેવી રીતે કે જો સામે મૂર્તિ છે તા સમ્યગ્દ્રબ્ટિ મૂર્તીનિજ મૂર્તિજ માને છે. જો તે સાનાની હશે તા સાનાનીજ માનશે પણ સમ્યગ્દ્રબ્ટિ તેને હિરા અથવા પાષાણની નહી કહે.

જ્યારે પૂર્તિંને પૂર્તિંરૂપે શ્રદ્ધાન કરનારી સમ્યગ્દ્રબ્ટિ પૂર્તિમાં અરિકુંતને નથી માનતી તેા પછી નમસ્કાર-વંદન, પૂજત કાેનું કરે ? બે સમ્યગ્દ્રબ્ટિ માત્ર પૂર્તિંનું જ પૂજન કરશે તાે તે વિના પ્રયાજનની ક્રિયાથી તેને શું લાભ ? તથા બે તે પૂર્તિંને અરિહુંત સમજીને વંદન પૂજન કરશે તા કરીને પાછા હતા ત્યાંને ત્યાં, જેવું છે તેને તેવું માનવું તે શુદ્ધ શ્રદ્ધાન ક્યાં રહ્યું ? કારણકે પૂર્તિંને અરહુંત સમજીને ઉલટી શ્રદ્ધા કરી, તા તે કારણુથી સમ્યગ્દ્રબ્ટિએ પૂર્તિંની પૂજા કરવાની આવસ્યકતા નથી રહેતી. અને બે સમ્યગ્દ્રબ્ટિ કહેવરાવીને પૂર્તિંપ્રજા કરે તા પછી તેને સમ્યગ્દર્શની જરૂર નથી એમ

જાણવું, અર્થાત આ પ્રમાણે ઉલટી સીધી ક્રિયા કરવા-વાળાનાં પક્ષમાં સમ્યગ્દર્શન નથી પણ મિથ્યાદર્શન છે તેમ જાણવું. આ વાતથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે મુર્તિ– <sup>પૂ</sup>જાનેો સમ્યગ્દર્શન સાથે કેાઇ પણુ પ્રકારથી ૃ<mark>સંબંધ નથી</mark>. જ્યારે જૈન સિદ્ધાંતમાં પ્રથમનાં વ્યવહાર તથા નિશ્ચયરૂપ ખન્નેનય તરક્થી સમ્યગ્દર્શનમાં મૂર્તિ પુજાને સ્થાન મળતું નથી તેા પછી આંગળ સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્પક્<sup>્</sup>યારિત્ર સરખા સિદ્ધાંતાેની પાસે આ <sub>મૂ</sub>ર્તિ'– પૂજાના ઢાંગ જો જઇને ઉભાે રહે તાે કાેણુ જાણુ તેનાં શું હાલ થાય ? વાસ્તવિક રીતે હુન્તુ સુધી સમ્યગ્દર્શ<sup>°</sup>ન તથા સમ્યગ્જ્ઞાનાદિક**ની દ્ર**ષ્ટિ મૂર્તિ<sup>°</sup>પૂજા પર નથી પડી, આ તેં કાેણ જાણે કાેની છત્ર છાયાંમાં ટકી રહી છે. જે દિવસે તેનાં પર સમ્યક્ત્રચીને: દ્ર ગ્ટેપાત થશે, તે દિવસે તે મૂર્તિ પૂજાનું નામ તિયાત પગુ નડી રકે. જો સમ્યગ્દર્શનના કિંચિત પણ સંબંધ અ મૂર્તિથી જે હેત્તે તે પછી (જિનેંદ્ર દેવ "ચારે ગતિમાં સમ્યગ્દર્શન થાય છે" એમ**ે કાે**ઈ રીતે કહેતજ નહિં અને જ્યાં મૂર્તિનું સાધન મલશે ત્યાં ત્યાંજ સમ્પ્રગ્દર્શન થશે એમ બતાવતે. તેા બિચારા નારકી અને તિર્ધયને ભારે આપત્તિ આવતે. તે બિયારા ક્યાંથી જૈનમૂતિંનું દર્શન કરી સમ્યગ્દર્શન પ્ર∶પ્ત કરી શકતે ? પરંતુ જિને દ્રના નિષ્પક્ષપાત ન્યાય મૂર્તિનાં પક્ષમાં તાે હતાજ નહિં. તેમણે તાે વસ્તુનું સ્વરૂપ જે

સમજાવવું હતું તે સમજાવી દીધું છે, હવે જો તેને ઉલટા સમજે તાે તેઓ તેમનાથી ઉલટા છે, અને જો યથાર્થંરૂપમાં સીધી રીતે સમજે તાે તેઓ જ્ઞાનીનાં વચનાેની નજીક છે અર્થાત્ સીધા છે

અહીં સુધી તેા શ્રી કુંદકુદાચાર્ય મહારાજનાં વિચારા દ્વારા જૈન સિદ્ધાંત્તનું સમર્થન થયું હવે અન્ય આચાર્યો દ્વારા જે સમર્થન થયું છે, તે વિષય અમે બીજા ભાગમાં જણાવીશું.

જૈન સિદ્ધાંત અનુસાર મૂર્તિ પૂજા સિદ્ધ થઇ શકતી નથી એમ નિવિંવાદ સિદ્ધ થયું છે, કેમકે પાષાણુ મૂર્તિ બિચારી જૈન સિદ્ધાંત સાથે પાતાના કાઇપણ સંબંધ રાખતી નથી. હવે મૂર્તિ પૂજાને જઅરદસ્તિથી સિદ્ધ કરવા માટે જે તૈયાર થાય છે, અને પાતાના મનની ઘડી કાઢેલી ચુડિતમાંથી મૂર્તિ પૂજાને જે સિધ્ધ કર્યા કરે છે, તેઓનાં કુતકોના પણુ અહિ વિપાર કરવા જરૂરી છે, કારણુકે તે કુતકોએ તા જૈન સિધ્ધાંતને આજે નષ્ટ-બ્રષ્ટ કરી દીધા છે.

અમારા દિગંબર જૈન <sub>મૂ</sub>તિ પૂજક બન્ધુઓ મૂર્તિને આત્મ કલ્યાણુમાં એક અવલમ્બન તરીકે માને છે. પણ અમે તેમને કઠીએ છીએ કે, આત્મ કલ્ય ણુ માટે મૂર્લિ-નું અવલંબન કાઇરીતે ઉપયાગી નથી પણુ મુખ્યપણે "જિનવાણી" અવલંબન રૂપ છે. પ્રત્યેક તીર્ય કરતાં

સમવશરણમાં શ્રી જિનેંદ્ર પ્રભુની "વાણી " નું અસંખ્ય જીવાેએ અવલંખન ગૃહણ કર્યું છે. અને તે દ્વારા અનેકેાએ પે તાનાં સંસાર બંધનને છે ડયાં છે. તે વાત તા આપ પણુ સ્વીકારા છે કે સાક્ષાત્ તીર્થ કરાની હૈયાતિમાં પાતાની વાણીનું આલંબન આપી જીવાને માક્ષ માર્ગમાં લગાડયા છે તેા પછી તે સનાતન આદર્શને (જિનવાણીનું આલંબન) છેાડી આ મન કલ્પિત મૂર્તિ પૂજાનું અવલ બન ગૃહણ કરવું તે તીર્થ કરાની અવજ્ઞા કરવા જેવું છે. આપજ અતાવા કે સમવશરણમાં જિનેંદ્રે પાતાની વાણી સિવાય કાેઇ બીજા અવલાંબન દ્વારા મેહ્ય માર્ગનું નિરૂપણ કર્યું હતું ? ભાઈ સાહેબ ! સમવશરણમાં જો તીર્થ કરાની વાણીની વૃષ્ટિ ન થઈ હાેત તેા જીવાેને માેક્ષના લાભ પણ થઈ શકતે નહી. તેમજ જ્યારે પાેતાનું પ્રયોજનજ (માક્ષમાર્ગના લાભ) સિદ્ધ ન હાેતે તાે તીર્થ કરાનું શરણ કાેઇ ગૃહણ કરતેજ નહિ. મહાવીર સ્વામિની વાણી જ્યાં સુધી ગણધર નહિ હાેવાનાં કારણે ખંધ રહી હતી, તે સમયનું વર્ણન જરા શાસ્ત્રોમાંથી વાંચા કે ઇંદ્રાદિક દેવામાં પણ કેટલી ઉથલ પાથલ થઇ હતી, અને તેઓએ સીમ ધર સ્વામી પાસે જઈને તમામ કઃરણ વાણીની વૃષ્ટિ નહિ થવાનું જાણ્યું અને તેના જેવાે નિયાગ હતાે તેવા પૂરા કર્યા. ભલા આપ ખત વેા કે સાક્ષાત્ કેવળ જ્ઞાની તીર્થ કરાનાં સામે રહેવા છતાં પણ ઇંદ્રદેવ સીમ ધર સ્વામી પાસે શા

માટે ગયા ? તાે કહેવું પડશે કે તીર્થ કરની વાણી <mark>વિના ક</mark>ેવળ જ્ઞાની પણ ઇંદ્રિનેા મનેારથ પૂરાે કરી શકે નહી, એઢલા માટે જિન વાણીનું અવલંબન તેજ સંસારનાં સમસ્ત અવલંખનામાં સવેદિકૃષ્ટ પ્રથમ અને યથાર્થ અવલંબન છે. જ્યારે સમવશરણુ ખુદમાં પણ જિનવાણો વિના બીજી કાંઈ વસ્તુથી કામ થઈ શકતું નથી, તેા આજ અહિ ને જિન વાણી વિના કામ કેવી **રીતે ચાલી શકશે ? તે**ા પછી આદિ જિનવાણીની પ્રાપ્તિ હાેવા છતાં બીજી મૂર્તિ આદિનાં અવલ બનની શું આવ-શ્યક્તા છે? અને એવી કઇ બાબત છે કે જે જિન વાણીથી પ્રાપ્ત ન થઇ શકે અને મૃતિ<sup>c</sup>થી પ્રાપ્ત થઇ શકે ? જો એમ છે તેા પછી તીર્ગ કરેની વાણીમાં પૂર્ણ ઉપદેશ નથી અર્થાત્ અપૂર્ણ વાણી છે એમ માનવું પડશે; પણ વાત એમ નથી. જિને દ્રની વાણીમાં તેા કેાઇ પ્રકારની કમી કે ઝૂટી નથી. પહ તીર્થ કરાની વાણીથી પાેતાનાે મનારથ પૂર્ણુ ન કરતાં પાેતાનાં દ્વારાજ કલ્પિત મૂર્તિથી-પાતાના મનારથ સિદ્ધ કરવા એ તા પાતાનું ડગમગીયું અને પાતાના રાગ એ કિસ્સાે થયા.

આપ મૂર્તિ દ્વારા જે જે વાતાની પૂર્ણુતા સિદ્ધ કરા છે તે વાતાની પૂર્ણુતા " જિનવાણી દ્વારા પણ થઈ શકે છે કે નહિ ? જિનવાણીનું જરા નિયમ પૂર્વક અવલંબન લઇને જુવાે કે આપની મનાકામનાઓ કેટદ્ધી જલદીથી સિદ્ધ થાય છે?" આપ ઉદ્દાહરણુ માટે એવા બે માણુસાે લીયાે કે જે siઇપણુ જાણુતા નથી તેમજ જેઓ વાંચવું લખવું પણ જાણુતા નથી તાે તેમને ભણાવી શકાય છે, પણ તે બેમાંથી એકને બે વર્ષ સુધી મૂર્તિ પૂજા કરવાનું આપા, તેમજ બીજાને જિનવાણીમાં અવલંખન પૂર્વક અભ્યાસ કરવાનું કરા, તાે બે વર્ષ પછી તે બંન્નેની પરીક્ષા લઈ જુવા કે જ્ઞાનાદિ ગુણે માં કઇ વ્યક્તિ નિપૂણ છે, અને ત્યારેજ આપને સ્પષ્ટ માલૂમ પડશે કે જિનવાણીનું જેણે અવલંખન કરેલ છે તેજ વ્યક્તિ જ્ઞાનાદિ ગુણોના અધિક વિકાશ પાતાનામાં કરી શકેલ છે તેમ જણાશે. અને મૂર્તિ પૂજન કરવાવાળા તાે એટલુંજ ખતાવી શકશે કે તે હંમેશાં જે કરતા હતા તેજ. હવે આપજ ખતાવા કે જ્યાં પ્રત્યક્ષ પાતાનાં હાથમાંજ કંગન છે તા આરસીની શું જરૂર છે ? આપ પાતેજ આ વાતના અનુભવ કરી ખાત્રી કરી લેશા તા જણાશે.

સંસારમાં વિના પ્રયાજન કાેઈપણુ મનુષ્ય કાેઇ કામ કરતું નથી કરવું પણુ નહિ જાેઇએ, જ્યારે અમારા સંપૂર્ણુ મનાેરથા જિનવાણીનાં અવલ બનથીજ સિદ્ધ થઇ જાય છે તાે પછી વિના પ્રયાજન આ મૂર્તિ પૂજાનું અવલ બન કરીને કર્યા મનાેરથ સિદ્ધ કરવાના છે ? કાેઇ પણુ મનાેરથ આ અનાવશ્યક મૂર્તિ પૂજાથી સિદ્ધ થઇ શકતાે નથી તેથી સિદ્ધ થાય છે કે મૂર્તિ પૂજાની િયા અને મ્રર્તિનં અવલ બન તદન અનાવશ્યક તેમજ

ź

વિના પ્રયાજનવાળું છે તેમજ જિનવાણીનું અવલ બન યથાર્થ પ્રયાજન ભૂત તથા અત્ય તાવસ્યક છે, અને તેના આશ્રય લેનાર હાેય તેજ જિને દ્રના સાચા અનુયાયિ અને ઉપાસક છે.

મૂર્તિ પૂજક સમાજ તરકથી એક પ્રશ્ન એ થાય છે કે અમૃત્િ પૂજકાે જિનવાણીને કહે છે તે પણ મૂર્તિ પૂજા છે અને તે દ્રષ્ટિએ તેઓ પણ મૂર્તિ પૂજક છે. કેમકે જિનવાણી અચેતન છે. અને તેની ઉપાસના સાૈ કાેઇ જેના કરે છે તેથી સાૈ મૂર્તિપૂજક છે. હવે આ કુતર્ક ગણાય છતાં તેનું સમાધાન તાે તદન સહે-લું જ છે કે આપ જે મૂર્તિ પૂજા તમે પોતે કરા છે છતાં જણાય છે કે તમે પાતેજ તેના મતલબ સમજ્યા નથી. જો સમજ્યા હાેતે તાે આ કુતર્ક તમને ઉઠતજ નહી. ભાઇ ! આપ જે મૂર્તિંને માનેા છે৷ તે મૂર્તિં સાથે જિન વાણીની તુલના નહિ થઇ શકે, હા જે આપ તુલના કરવા ચાહાે તેા આપની મૂર્તિ તથા જિન-વાણીનાં કાગળ, શાહી, પુંઠા વિગેરે સાથે તુલના થઇ શકે છે અને ખુશીથી તેવી તુલના આપ કરી શકે છે અને તે વાતને અમે પણ કડીએ છીએ કે, જેવી મૂર્તિ જડ છે તેવીજ રીતે જિનવાણીનાં 'ફાગળ, શાહી આદિ તમામ જડ છે અને મૂર્તિ સમાન એ પણ અવંદનીય છે; પણ આપ સાંભળે৷ અને પછીથી જિનવાણી તથા આપની સૂર્વિની તુલના કરશા, અને નિર્ણય કરશા કે

ંજિનવાણીની ઉપાસના તથા આપની મૂર્તિ પૂજામાં કેટલાે કાેડી અને મહાેર જેટલાે કરક છે. સાંથી પહેલાં આપ એક વાત વિચારા કે જિનવાણીનાં શબ્દાેમાં તીર્થકરાનાં જે ભાવ "દિવ્યધ્વની" બેલવા વખતે ભર્યા હતા તે આ (જિનવાણી) શબ્દોમાં વર્તમાન કાલે તે ભાવ ભર્યા છે કે નહિ ? ત્યારે આપ તે વાતનાે સહર્ષ સ્વીકાર કરી લેશા કે બરાબર જિનવાણીનાં શબ્દાેમાં તેજ ભાવ આ વખતે પણ માેજીદ છે. જે ભાવ તીર્થ કરાનાં મુખારવિંદથી વાણી કહેતા તે સમયે ભર્યા હતા અથવા તાે જે જિન ભાવાને ગણધરાએ દ્રાદશાંગમાં ગુંથીને તેમાં ભર્યા છે, જો તે ભાવા ન ભર્યા હાતે, તાે આજ તીર્થંકરાના તથા ગણધરોના સંપૂર્ણ આશયજ નષ્ટ થઇ જાતે. અસ જૈનસિદ્ધાંતવાદી પણુ તે ભાવનેજ નમસ્કાર કરે છે કે જે ભાવ તે શખ્દામાં ભર્યા છે, જૈનસિદ્ધાંતવાદી ભાઇ શાસ્ત્રનાં કાગળ શાહી તથા વેષ્ટન આદિ વસ્તુઓને નમસ્કાર કરતા નથી તેમજ પુજા પણ કરતા નથી કે જેવી રીતે આપ પાષાણ મૂર્તિંને કરાે છા, એટલા માટે કહેવું જોઇએ કે આપ "ભાવવાદ" તથા જડવાદની તુલના પાતાનાં કુતકેોથી કરવા ઇચ્છાે છા, તેા ભલે કરા પરંતુ છેવટ આપના હાથમાં કુતર્કોજ રહેશે, પણ આપ જિનવાણીથી લાભ ઉઠાવી શકશાે નહિ, અને મૂર્તિ કાેઇ પ્રકારના મનાેરથ સિદ્ધ કરી શકતી નથી એમ અમે ુપ્રથમથીજ કઢી

આપેલ 🗠 હવે બીજું આપ સિદ્ધ કરા કે (જેવી રીતે અમે "જિનવાણીનાં શબ્દામાં ભાવ ભર્યા છે" એમ સિધ્ધ કરી આપ્યું છે) મૂર્તિમાં કરેો ભાવ ભર્ચો છે અને આપ કયા ભાવને વંદન કરાે છેા અને પૂજા કરાે છે અને તે ભાવ કયાંનાે છે અને તે ભાવાે કાેના છે અને કાેણું મૂર્તિમાં ભર્યા છે ? અને અપ એ પણ બતાવા કે અમે "દિવ્યધ્વનિ" નાં ખરવા વખતે અથવા ગણુધરાેનાં દ્વાદશાંગ ગુંથવા સમયે જેવા છે તેવા ભાવ આજ**ની જિન**વાણીનાં શખ્દામાં પણ ભર્યા છે એ સિદ્ધ કરી આપ્યું છે. શું આપ સિદ્ધ કરી શકે છે કે આપની અરિહતની (પાષાણની) મૂર્તિમાં મૂર્તિમાન અરિહતના ભાવ અરિ-હંતાવસ્થામાં હતા, તે ભાવા આ વખતે તેની મૂર્તિમાં ભર્યા છે ? જો તે અરિહ તના ભાવા મૂર્તિમાં ભર્યા નથી તેા પછી આપ પાષાણુનું વંદન–પૂજન કરાે છાે, તાે પછી આપ સિદ્ધાંતવ દીઓ પેઠે ભાવવાદી નથી પણ જડવાદી છે। અને જો (જડવાદી) નથી તાે પછી જિન-વાણીના ભાવ ચુકત શબ્દાે પ્રમાણે આપ મૂર્તિમાં પણ અરિહંતના ક્ષાયિક ભાવને સિદ્ધ કરા કે જે તેમની અરિહ તાવસ્થામાં હતા, અમારા આટલા વચનાે પરથી આપ સમજી શકયા હશા કે વાસ્તવિક રીતે જિન-વાણીનાં શબ્દોનાં ભાવ તાે વંદનીય છે, અને અ.પની પાષાણુની મૂર્તિ<sup>૬</sup>માં ભાવના અભાવ હાવાથી અવંદનીય છે. અરે ભાઇ ? આપની પૂજ્ય મૂર્તિનાં મૂર્તિમાન તે મૂર્તિમાં નથી. આપ તે৷ કેવળ ઝૂર્તિનાં પાષાણુનેજ પૂજો છેા.

પરંતુ અમારા શબ્દાેની મૂર્તિનાં મૂર્તિમાન "શબ્દનાં ભાવા" તા આ વખતે પણ જેવા છે તેવાજ અમારી જિનવાણીમાં વિદ્યમાન છે. એટલા માટે અમારા પરમ પૂજ્ય લીર્થ કરા, ગણધરા આદિનાં ભાવ આજ પણ જિનવાણીનાં શખ્દેામાં મૂર્તિંમાન અની વિદમાન છે. અમે સિદ્ધાંતવાદી (ભાવવાદી) તીર્થ કરાનાં શરીરને વંદન નહિ કરતાં તેમનાં જ્ઞાન સ્વભાવને વંદન કરીએ છીએ. તે માટે જિનવાણીનાં શખ્દાે તેમજ તીર્થ કરાેનાં શરીર સાથે અમારે કાંઇ પ્રયાજન નથી પણ અમારે તાે તેમનાં કલ્યાણકારી શખ્દેામાં રહેલા જે ભાવેા તેની સાથે પ્રયેાજન છે, પછી ચાહે તેા તે તીર્થ કર સાક્ષાત્ પાતાની દિવ્ય <sup>્</sup> ધ્વનિદ્વારા અમને આપે અથવા તેા જિનવા**ણીનાં શ**⊬દેા દ્વારા તે અમને મળે. જે આપની પાષાણ પ્રતિ તે ભાવાેને જિનવાણી અથવા તીર્થ કરા પ્રમાણે આપી શકતી હાેય તાે જેટલાે જ્ઞાનલાભ જિનવાણીથી થાય છે તેટલાેજ લાભ જિનવાણીના અવલંબન વિના જો આપી શકે તેા તે પણ માન્ય થઇ શકે છે. જો પાષાણ મૂર્તિ વાસ્તવિક જિનવાણીનાં અવલાંબન વિનાજો જ્ઞાન લાભ કરી શકતી હેાય તેા આપ કૃપા કરીને કેાઇ મૂર્ખ આદમીને મુર્તિં સમક્ષ બેસારીને સંપૂર્ણ શાસ્ત્રાનું જ્ઞાન તે (મૂર્તિં)

દ્વારા કરાવી આપા તેા પછી આપની મૂર્તિંના ચમત્કાર સારાયે સંસારમાં એ પ્રમાણે ફેલાશે કે જેવી રીતે આજે મહાંત્મા ગાંધિજી દ્વારા અહિંસાના ચમત્કાર ફેલાણા છે, જે વાણીના દ્વારાજ ગાંધીજીને પ્રાપ્ત થયે৷ તથા વાણી દ્વારાજ તે આજે સસારમાં સમજાવી રહ્યા છે. તે તેમની ભાવ ભરી વાણીનાેજ પ્રતાપ છે. તેનાં શરીર કે અહિંસાની કેાઇ મૂર્તિના તે પ્રતાપ નથી કે જે આજે આટલાે અહિંસાનાે પ્રચાર થઇ ગયાે છે. એટલા માટે જિનેંદ્રની વાણીજ માન્ય છે. અને મૂર્તિ અનાવસ્યક છે. **બન્ધવર્ય ! આપ વિચાર કરા કે જ્યારે** જિનવાણીનાં શબ્દો દ્વારા પાતાના જિન ભાવની પ્રાપ્તિ થાય છે તા પછી જિનેંદ્ર પ્રત્યે જેની વાણીથી આપણને આ અહતમ લાભ થયે৷ છે. અને કેટલી શ્રધા થશે–અને આપણે પાતે જિનેંદ્રના ભકત બની જઇશું. જેમ આજે ગાંધી-છની વાણીથીજ તેના કરાડાે ભકત અની ગયા છે. તેવી રીતે તેનાં ફેાટાથી કેાઇ એક પણ ભકત નહી અની શકે. હા. આપ જેવા એમ પણ કહી શકશે કે એમનાે કેાટા જોઇને તેનાં ભકત અની ગયા. કેમ કે આપ તા મૂર્તિ અથવા તાે ફાેટાનાંજ ભકત છેા, આપને બીજી ચીજ (ગુણેાંની શું જરૂર છે.

• આ વાતને: ગાંધીજી આજે વિદ્યમાન છે જે માટે સામેલ રાખી છે. કિન્તુ પ્રસુ મહાવીદ સ્વામી જેના માક્ષ માર્ગ સિધ્ધાંતનાં બદલે તેના સ્થાનપર ભકતોદ્વારા ચલાવેલા મૂર્તિ પૂજાનાં ઢાંગને ધર્મ નું બાનું પહેરાવી માક્ષ માર્ગ ના કેટલા સત્યાનાશ કરી રહ્યા છે, જેને અમે પણ પ્રત્યક્ષ જોઈ શકીએ છીએ. શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય તેમજ અન્ય આચાર્યાએ પાતાના પ્ર**યામાં સ્થલે સ્થલે** સમજાવ્યું છે કે જિને દ્રનાં સિદ્ધાંતા પ્રમાણે અમલ કરવા, તેને પાતાનાં જીવનમાં ઉતારવા એ જેટલા કિંમતી છે......આ વાત વિષે સ્વામી કુંદકુંદાચાર્યનાં ભાવ પાહુડમાં શબ્દે શબ્દ દ્વારા સમજાવ્યા છે. આ બીજા કુતર્કના ઉત્તર છે, જેથી વાંચકાેએ ખૂબ સમજીને પાત ના નિર્ણય પાતાનાં હુદયમાં કર્યો હશે.

હવે અમે મૂર્તિ પૂજક બન્ધુઓ પ્રતિ સપ્રેમ નિવેદન કરીએ છીએ કે વસ્તુસ્વરૂપનાે યથાર્થ વિચાર કરી અમારા ઉપર કહેલા વિચારામાં તુરત સહમત થઇ તેના અમલ કરે, જેથી વાસ્તવિક જૈનત્વના આદર્શ સંસાર સમક્ષ ઉપસ્થિત થાય, આવી રીતે તાે કહેલ બન્ને કુતર્કાનાં સમાધાનમાં સેંકડા કુતકોના અકાટય ઉત્તર આપી દીધા છે; પરંતુ ફરીને આગળ કાઇ બીજા પણુ એવા કુતર્કા સામે આવે છે તેના ઉત્તર આપવા તે અમારૂ કર્તવ્ય છે.

૩ ત્રીજો કુતર્ક અમારા સામે એ કરવામાં આવે કે ચાર નિક્ષેપાઓમાં સ્થાપના પણ એક નિક્ષેપ છે, તેથી મૂર્તિ`પૂજાની સિદ્ધિ થઇ જાય છે તેા પછી સિદ્ધાંતવાદી ભાઇ મૂર્તિ` કેમ પૂજતા નથી ? તેનાં માટે સમાધાન– ચાર નિક્ષેપાઓમાં સ્થાપના નિક્ષેપ જરૂર છે, અને તે સંસારમાં અને સંસારીક કાર્યોમાં ચાંહે તેટલી સફલતા અપાવી પોતાની દાલ પકાવે, પરંતુ મે ક્ષમાર્ગમાં સ્થાપના નિક્ષેપની કાઇ આવશ્યકતા નથી. તેમજ તેના માર માર્ગ સાથે કાઇ સંબંધ નથી. જે માક્ષ માર્ગ સાથે કાઇ નિક્ષેપના સંબંધ હાય તા તે કેવળ એક માત્ર ભાવ નિક્ષેપના સંબંધ હાય તા તે કેવળ એક માત્ર ભાવ નિક્ષેપના જ છે કેમકે તેમાં તા ( માક્ષમાર્ગ )-"જેવું છે તેવું શ્રદ્ધવું "એ વાત છે. તેટલા માટે સ્થાપના નિક્ષેપની ખીચડી માક્ષમાર્ગમાંથી પાકી શકતી નથી કે ચાંહે તે વસ્તુમાં ચાંહે તેવી સ્થાપના કરીને ચાંહે તેવા મનમાન્યા ઉદ્યમ મચાવી શકાય.

હાલ તીર્થ કરેાની સ્થાપના જે મૂર્ત આદિમાં કરીને ભક્ત માણસા પાતાનાં ભગવાન પ્રતિ પાતાની કરજ અદા કરે છે, એ એક સંસારીક રૂઢી છે, તેના મેલ્સ-માર્ગ અથવા તા જૈન સિદ્ધાંત સાથે કાઇપણ પ્રકારના સંબન્ધ નથી, એટલા માટે જૈન સિદ્ધાંત અગર તા માલ-માર્ગનાં નામ પર મૂર્તિ પૂજન કરવું તે તદન અનાવશ્ચ્યક છે. તેઢલા કારણથી સ્થાપનાં નિક્ષેપની ઓથમાં રહી મૂર્તિ પૂજનની સિદ્ધિ કરવી તથા તે માક્ષ તેમજ "જન્મ જરા મૃત્યુ વિનાશાય" માટેના તદન અસક્લ પ્રયત્ન છે આ સ્થાપના નિક્ષેપનાં કુતર્ક માટે તા આટલું સમાધાન પણું ઘણું છે. જો આટલાથી બીજા કુતર્કો આ વિષય પર આવે તા તેનું સમાધાન આગલા ભાગમાં કરવામાં આવશે. હવેું ચાથા કુલર્ક કરે છે કે જેમ ફાેટા અગર તા મૂર્તિ દેખે તેવાજ મનુષ્યના ભાવ થઇ જાય છે. એટલા માટે શાન્ત મૂર્તિ ભગવાનની છબીનાં દેખવાથી પણ શાંતિ લાભ થાય છે. તેટલા માટે મૂર્તિ પૂજન કરવું ઠ.ક છે.

આ કુલર્ક માટે અહિ આપું તે સમાધાન પૂર્ણ **થશે** જેમકે કામી જીવને વેશ્યાનાં ફાેટા દ્વારા કામ ભાવ થઇ જાય છે તા શું એ પ્રકારે ભગવાનની શાન્ત મૂર્તિને જોવાથી જે ભગવાન શાંત કેવળ જ્ઞાની છે **તેનાં તે** કેવળ જ્ઞાન સ્વરૂપ ભાવ શાંત મૂર્તિ°નાં જોવાવાળાનાં અનુભવમાં આવી શકે છે ? જો લગવાનની મૂર્તિને દેખવાથી તેમનાં કેવળજ્ઞાન રૂપ શાંત–ભાવને৷ અનુભવ તે દર્શન કરનાર કરી લેતાે હાેય તાે ભારે હર્ષની વાત છે કે વિના પ્રયાસે કેવળ આટલા સસ્તામાં કેવળ જ્ઞાન અને શાંતિના લાભ થાય છે, પરંતુ કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપ શાંતિ ન મળતાં માત્ર ક્ષણિક શાંતિના અનુભવ થયેા અને મંદિરની બહાર નીકલતાંજ સિંહનાં જેવું દિલ થઇ ગયું, તેા પછી એ કેવી શાંતિ, અને શાંત મુદ્રાનું દર્શન ? એવી ક્ષણિક શાંતિને ઇચ્છવાવાળા ખન્ધુ એકાન્તવાસ કરીને પણ થાેડા સમયમાં તે કહેલ ક્ષણિક શાંતિથી પણ અધિક લાભ કરી શકે છે, જે વસ્તુ અમને સંસા-રમાં થાેડા પ્રયત્ન દ્વારા પ્રાપ્ત થઇ શકે છે તે માટે આપણા ભગવાનને કલ્પિત બનાવી દેવા અને તેનાં પાસેથી

તે ચીજ મ:ગવી તે કેટલી ગલ્તી છે ? એ વાત વૈરાગ્યનાં વિષયમાં પણ લાગુ થઇ શકે છે કે જ્યારે ઉલ્કાપાતાદિકથી વૈરા ય થઈ શકે છે અને તે વૈરાગ્યનું કારણ અહીં પદે પ**ે ઉપસ્થિત છે તે**ા પછી ખાસ વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત કરવા માટે મૂર્તિનું અવલ બન કરવું તે કેટલી માટી ભૂલની વાત છે; જો તે મૂર્તિ દ્વારા થયેલા વૈરાગ્ય સ્થાય હાેય તાે તેના બેડા પાર છે, પણ જ્યાં સુધી માંદિરમાં રહે ત્યાં સુધી વૈરાગ્ય અને માદિરથી બહાર નીક-લતા સાથેજ કચેરી, દુકાન આદિ વ્યવહારની હાય-વાેય આવી ગઇ તાે પછી શું લાભ છે.

ભલા બતાવા કે આ ક્ષણિક શાંતિ અને વૈરાગ્યની હસ્તિ-સ્નાન જેવી ક્રિયા કયાં સુધી મનુષ્યનું કલ્યાણ કરી શક**શે,** એટલા માટે આ વાતથી એ સિદ્ધ થયું કે જે ક્ષણિક શાંતિ વૈરાગ્યનાં વાસ્તે પાષાણાદિ મૂર્તિંનું અવલ બન લે છે તે દિગ બરીય માન્યતા પ્રમાણે અના-વશ્યક છે એમ શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય જીના અડ્ગ સિદ્ધાંત છે. અને તેમનાજ સિદ્ધાંતને અનુકૂળ રહી આગળ પર પ્ર<sup>9</sup>ના આપવામાં આવ્યા છે-તા અમારા જૈન દીગ-બરીય ભાઇ અમારૂં સમાધાન કરશે અગર તા શ્રી કુન્દકુન્દાચાર્ય જીના વિચારને અનુમાદન આપશે તા અમારા પુરૂષાર્થ અમે પવિત્ર થયેા માનીશું.

## દિગ ખરીય સાહિત્ય કે શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય નાં શબ્દામાં \* અનાવશ્યક

દિગમ્બર જૈનમૂર્તિ પૂજા પર ૪૦ પ્રશ્નના ઉત્તર છે ? પ્રશ્ન-૧ લાે–મૂર્તિ પૂજાના સંબંધ પૂજ્યથી છે, કે પૂજકથી ? કે પછી બન્નેથી ? (જવાબ–આ પ્રશ્ન-ના જવાબ દેવા જતાં મૂર્તિ પૂજક ભાઇઓ દરેક રીતે સપડાઇ જતા હાેવાથી, તેઓ તરફથી અત્યાર સુધી આ પ્રશ્નના જવાબ દેવામાં આવ્યા નથી. નથી તાે તેઓ કહી શકતા, કે મૂર્તિ પૂજાના સંબંધ પૂજ્યથી છે, કે નથી તેઓ કહી શકતા પૂજકથી, કે બન્નેથી. જે કાંઇ જવાબ આપે, તેથી તેઓજ કસાઇ જાય તેમ છે.

પ્રશ્ન-૨ જો-મૂર્તિપૂજક દિગંબર જૈન સમાજ તરફથી એમ કહેવામાં આવે છે કે-"સાવઘ લેશેા બહુ પુષ્ટયરાશાં"-એટલે કે, પ્રતિમા પૂજનથી થાડું પાપ થાય છે, પણ સપ્થે ઘણુંજ પુષ્ટય પગુ થાય છે. હવે જો એમજ છે, અને જિનેન્દ્ર ભગવાને થાેડી પણ પાપવાળી ક્રિયા કરીને પુષ્ટય રાશિ લુંટવાની આજ્ઞા પાતાના મુખથીજ કરી હાેય, તાે શું જિનેંદ્ર ભગવાન્ પાતાના સર્વજ્ઞ પદથી પાપ ક્રિયા કરવાના ઉપદેશ દઇ શકે ? પછી ભલે તે પાપ થાેડું હાેય યા ઝાઝું. પણ જિનેન્દ્ર પ્રભુ પાપ કાર્ય કરવાના ઉપદેશ કદાપિ પણ દીએજ નહિ. હવે જો પાપ ક્રિયા કરવાના ઉપદેશ જિનેન્દ્ર પ્રસુ દે છે, એમ જો અમારા મૂર્તિ પૂજક ભાઇઓ કહેતા હાેય, તા તે વાત તેઓએ પ્રમાણિક ગ્રંથાથી સાબિત કરી અતાવવી જોઇએ. અને જો તેમ સાબિત ન કરી શકતા હાેય, અને જિનેન્દ્ર દેવનાં વચના તદ્દન નિર્દોષ જ હાેય એમ માનતા હાેય, તા પછી આ 'મૂર્તિ પૂજાની આજ્ઞા પ્રસુની નથીજ' એમ દઢ રીતે માનીને મૂર્તિ પૂજક દિગ બર ભાઇઓ જિનેન્દ્ર આજ્ઞાનુસાર મૂર્તિ પૂજા છાેડીને જૈન ધર્મ નું પાલન કરે, ત્યારેજ તેઓ તું કલ્યાણુ થઇ શકે છે.

(જવાબ-ઉપરના પ્રશ્ન એવા મજાના છે, કે દિગંબર લાઇઓ તેના કાંઇ પણ જવાબ દઇ શકે તેમ નથી. કારણુકે પાપવાળી મૂર્તિપૂજા કરવાના આદેશ વીતરાગ પ્રભુ કાઇ દિવસ દીએજ નહિ. અને જે પાપકારી ઉપદેશ દીએ, તાે તેને વીતરાગ કહી શકાય નહિ )

પ્રશ્ન-3 જો-જે માઘુસ પુષ્ય અને પાપ એ બન્નેથી મુકત હશે, તેજ આત્મ કલ્યાણ કરી શકશે, પણ તેનાથી ઉલ્ટું જે માણુસ થાેડુંક પાપ કરીને માટી પુષ્ટયરાશિ લુંટવાની ફિકરમાં પડશે, તાે તે માણુસ આત્મ કલ્યાણુ નહિજ કરી શકે. તથા જૈનધમંના તાે એ સિદ્ધાંતજ છે કે પુષ્ટય- પાપના ચક્કરમાં જે ન પડે, તે સમકિતીજ માક્ષ માર્ગના ખરા અધિકારી છે. પથિક છે. હા, ઉડયમાં આવેલ કર્મ ભાગવવાં એ વાત તા તદ્દન અલગજ છે. જ્યારે શરૂઆતમાંજ રહેલા સમકિતી પદ માટે પણુ જિનેન્દ્ર એજ કહે છે કે સમકિતી તેજ છે કે જે 'જલ કમલવત્' સંસારમાં રહે, જે આ પ્રકારના હૃદયમાં સમકિત રૂપ દીપકના પ્રકાશ સહિત હાેચ, તે શું ઉપર કહેલ 'અલ્પ પાપ, બહુત પુષ્ટ્ય' લુંટવાના વિચાર કદાપિ પણ રાખે ખરા ? તેને તા એકજ વાત હાેય કે-

ચક્રવર્ત્તીકી સંપદા, મન્દ્ર સરીખે ભાેગ, કાકવીટ સમ લખત હૈ, સમ્યગ્દગ્ટી લાગ

જ્યારે આમ હકીકત હેાય, ત્યારે આત્મ રસમાંજ લીન થએલ તે સમકિતી (પુણ્ય અને પાપને એક સરખાંજ જેવાવાળે!) મ્રિતિ પૂજાથી મળનારી કહેવાતી પુણ્યરાશિ\* લેવાના લાેભ કેવી રીતે કરી શકે ? અને પાતાના વખત નકામા શા માટે વ્યય કરે ? આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે સમકિતીને પુણ્યની પરવા નથી, તથા જે પુણ્યને ચાહે છે, તે સમકિતી નથી. મૂર્તિ પૂજાથી પુણ્ય લાભ ખતાવીને અમારા દિગ ખર

\* આ પુણ્ય રાશિ કે જે સુકૃતમપિ અમસ્તં ભાેગિનાં ભાેગ પૂલ એટલે કે આ બધું પુણ્ય પણ ભાેગાનું મૂળ છે. પૂર્તિ પૂજક ભાઇએા પુષ્ય મેળવવા ઇચ્છતા મિથ્યાત્વી ભાઇએાનેજ પાતાની મૂર્તિ પૂજાની આડંબરની જાળમાં કસાવી શકે છે. આ નકામા ભાર સમકિતી ઉપર તાે આવી શકતાેજ નથી. આટલું છતાં પણુ શું અમારા મૂર્તિ પૂજક ભાઇએા સમકિતીનાં કર્તાવ્યમાં મૂર્તિ પૂજાનું સ્થાન ખેંચતાણુ કરીને પણુ દાખલ કરી શકે ખરા ?

નહિ, ખીલકુલ નહિ, મૂર્તિં પૂજા એ સમ-કિતીનું કર્તવ્ય જ નથી.

પ્ર<sup>®</sup>ન−૪ **થેા–**આજ કાલ હિંદમાં જે જે દિગંબર જૈન મૂર્તિ`એા છે, તે શું બરાબર તીર્થ`ંકરના જેવીજ તદાકાર છે કે અતદાકાર ? શું આંખ, કાન, નાક, હાથ, પગ આદિ બનાવી દેવા માત્રથી મૂર્તિ` તદાકાર થઇ જતી હશે ખરી ?

> શું આપણા તીર્થ'કરાે આ મૂર્તિ'એા જેવાજ હતા ?

> જો નહિ, તેા પછી આ મૂર્તિઓ તદાકાર કેવી રીતે હાેઈ શકે ? અને નથી, તાે પછી અતદાકાર મૂર્તિથી તદાકાર તીર્થ કર પ્રસુનું જ્ઞાન કેવી રીતે થઈ શકે ?

> (ન જ થઇ શકે. પત્થરની મૂર્તિમાંથી કાઇને જ્ઞાન થયું નથી, થતું નથી અને થશે

XA

પણુ નહિ. એક પણુ મૂર્તિ તીર્થ કર પ્રભુના જેવી તદાકાર નથી, કારણ કે આ અધી મૂર્તિ<sup>°</sup>એા હમણાંજ ખનેલી છે.

**પ્રક્ષ−પ મે**ા−મૂર્તિંની પૂજા કરતાં જે આરંભ જનિત હિંસા વગેરે પાપ થાય છે, તેનું કળ શું મળે છે ? કયાંય શાસ્ત્રામાં તે પાપનું કળ ભાગવવાનું વર્ણન કર્યું છે કે નહિ ?

> ( દિગ ંબરનાં કે શ્વેતાંબરનાં બધાંય શાસ્ત્રોમાં સાફ સાફ કહ્યું છે કે હિંસાનું ફળ માઠી ગતિ–નરક નિંગાેદ જ છે. હિંસા પછી તે ધર્મ નિમિત્તની હેાય કે બીજા ગમે તે નિમિત્તની હેાય, પણ હિંસા કરવાવાળાે તાે હ મેશાં દુઃખી જ થવાનાે છે. શાસ્ત્રામાં તાે આ - મુજબ ચાેબ્ખું અને સત્ય લખ્યું છે, પણ માનવુ छेक होते?

પ્રેમ-૬ ઠ્રો-ખંડિત થએલી મૂર્તિઓને તમે દ્રવ્ય નિક્ષેપાની અપેક્ષાએ પૂજ્ય માનીને તેની પૂજા કેમ કરતા નથી ?

> (બરાબર છે, મૂર્તિ પૂજક ભાઇઓએ ખંડિત થએલી મૂર્તિ એાને પણુ માનવી-પૂજવી જોઇએ જ. કારણ કે, તેમાં નામ નિક્ષેપા છે, પણુ સાથે સાથે <sub>૨</sub> 🦸 સ્થાપના નિક્ષેપા પણુ છે જ. જેથી તેમને હિસાબે તે ખંડિત થએલી

મૂર્તિઓ પણ તીર્થ કર રૂપે જ છે. આ પ્રશ્નના જવાબ દિગંબર ભાઇએા કાેઈ રીતે પણ આપી શકે તેમ નથી. કદાચ આપે તેા એકજ રીતે કે-અમારી ખુશી, તેમાં તમારે શું ? કઈ મૂર્તિંને પૂજ્ય માનવી અને કઇને ન માનવી, તે અમારી મરજીની વાત છે. અમૂર્તિ પૂજકેાએ વચ્ચે આવવાની કે કુદી પડવાની જરાએ જરૂર નથી. કઈ મૂર્તિંને માનવી અને કઇને ન માનવી, તે શાસ્ત્રમાં કયાંય લખ્યું નથી, તેથી અમારા :આચાર્યો કહે છે, તે મુજબ અમે ભાંગી ગએલ મૂર્તિંને જરાએ માનતા-પૂજતા નથી.)

પ્રે**સ−૭ મેા**−દ્રવ્ય નિક્ષેપાની અપેક્ષાએ શું દુનિયામાં રહેલા દરેક પત્થર કે પહાડ વગેરે પણ આપને મનથી પૂજ્ય થઈ શકે છે ખરાં? કેમકે, કદાચ ં તે પત્થર–પહાડના પરમાણુઓ કાેઇ વખત પ્રતિમા રૂપે રહ્યા હાેય અગર ભવિષ્યમાં પ્રતિમા રૂપે રહે.

> (તેની તમારે શું પંચાત ? તમારે કાેઇ પ્રતિમા પૂજવી નહિ, અને અમને પૂજવાવાળાને **કેવળ નકામા પ્રશ્નો પૂછી શા માટે સું**ઝવેા છેા ' હા, બે તમારે પ્રતિમા પૂજવી હાય, તા જવાબ દઉં. બાકી શું તમે અમને એવા મૂર્ખ

માને છે, કે અમે નાનાં પત્થરની પ્રતિમાને પૂજવાવાળા હિમાલય જેવા માટા પત્થરના પહાડને માટી પ્રતિમા માની પૂજીએ ? ક્યાં પૂજ્ય આચાર્યો દ્વારા પ્રતિષ્ઠિત થએલી 'જિન સરિખી ' પ્રતિમા અને કયાં અપ્રતિષ્ઠિત એવા હિમાલય પહાડ ! હાં, જો હિમાલય અમારા મહાન આચાર્યો દ્વારા પ્રતિષ્ઠિત થએલ હાત, તા જરૂર તેની પૂજા કરત સમ્મેત શિખ-રજી, શત્રુંજયજી, ગિરનાર 9 વત.

સાચી વાત એ છે કે–આ મૂર્તિ પૂજકેા જરૂર દુનિયામાં રહેલા દરેક પત્થર અને પહાડને તેઓનું તાલ તેા જરૂર પૂજેજ પણુ પૂજાની પણુ સીમા હાેય છે, તેથી તેઓ પ્રતિષ્ઠિત થયેલ પત્થરા અને પહાડોને પૂજે છે અને અપ્રતિષ્ઠિતને મૂકી દીએ છે.

પ્રશ્ન–૮ માે–ઉપર કલા મુજબ સ્થાપના નિક્ષેપના આધારે દરેક પત્થર આપ દ્વારા પૂજ્ય થઇ શકે છે, તાે શું તે હિસાબે નામ નિક્ષેપ દ્વારા પણુ કાેઈ જીવ યા પુદ્દગલ પૂજ્ય થઇ રશકે છે ? જેમક, જૈનેન્દ્ર દેવ નામને માણસ છે, તેને તમે પૂજ્ય ગણુશા કે અપૂજ્ય ? જો અપૂજ્ય કહેશા, તા કારણ દીઓ. મૂર્તિની માફક નામ નિક્ષેપાને ઓથે તે માણુસની પૂજા કરી લેવાથી તમાને કર્યુ પાપ લાગે છે ? અને સ્થાપના નિક્ષેપનું નામ લઈને એક પત્થરની પૂજા કરવાથી તમને કર્યુ પુઙ્ય લાગે છે ? તે જરા વિસ્તારથી સમજાવા

શું ધુળ સમજાવે ? તમે જપણ શું આવા આવા નકામા અને અમે જવાબ ન આપી શકીએ, તેવા પ્રશ્નેના પૂછયા કરા છે! ? અત્યારે આ દુનિયામાં ંઅજિતસિંહ, અજિત-પ્રસાદ, શાંતિલાલ શાન્તિપ્રસાદ વગેરે તીર્થ કરોના નામવાળા સેંકડાે લાેકાે વસે છે, તાે શું તેઓ અધાને પુજપ માની અમારે તે અધાની પૂજા કરવી ? તમે પણ શું આવી નાખી દેવા જેવી વાત કરાે છેા ? એક પ્રળનાચકની પૂજા પણ અમાે માંડ માંડ ભાડુતી પૂજારી મારકત કરા-વીએ છીએ. અને બીજા અનેક તીર્થ કરે। અલ્પ નાયકાે ઘણી વખત અપૂજ્ય પડયા રહે છે, ત્યાં આવા તીર્થંકર નામધારી પુરૂષોની પૂજા તેો અમે કયાંથીજ કરી શકીએ. હા, જે અમારા પૂજ્ય આચાર્યો તે મુજબ કહી ગયા હાેત, તાે અમાે જરૂર તેઓની તીર્થ કર માકક પૂજા કરત. **પ્રશ્ન-૯ મા-**મૂર્તિમાં એકજ સાથે-એક વખતે કેટલા નિક્ષેપા માનીને આપ તેની પૂજા કરા છા ?

તેનું તમારે શું કામ ? અમારી ખુશી પડે તેમ અમે માર્નીએ અને કરીએ પણ હા,

સંખંધ છે ? સ્થાપના નિક્ષેપ વગર શું કેાઇ

માક્ષ પ્રાપ્ત નહિ કરી શકે ? (નહિજ, માક્ષમાર્ગ એમ કાંઇ સામાન્ય બજા-રની વસ્તુ નથી કે જલ્દી મળી જાય. સ્થાપના નિસેપને

**પ્રશ્ન-૧૧ મેા**-સ્થાપના નિક્ષેપનાે માક્ષમાર્ગ સાથે કેવા

જ્યારે તમે તે વાત જાણવાજ માગે৷ છેા ત્યારે હું તેને જવાબ દઉં છું કેઃ--

જે પ્રમાણે અમારી સગવડ જ્યાંરે નામ નિક્ષેપાની જરૂર પડે, ત્યારે નામ નિક્ષેપા માનીએ. જ્યારે સ્થાપનાની જરૂર પડે, ત્યારે સ્થાપના અને તે મુજબ દ્રવ્ય અને ભાવ શું સમજ્યા ભાઇ ? તેમાં તમારે ડાહા થવાની જરૂર જરાએ નથી. તે બધી અમારી ઇચ્છાની વાત છે.

પ્રક્ષ-૧૦ મેા-મૂર્તિ<sup>૬</sup>ની પૂજા કરતી વખતે આપ લાેકાે ભાવ નિક્ષેપનું પણુ આહ્વાહન કરીને મૂર્તિંને ત્યાં સ્થાન દીઓ છાે, કે વિસર્જન કરીને વિદાય કરી દીઓ છાે ? ભાવ નિક્ષેપની અપેક્ષાએ મૂર્તિં પૂજ્ય છે કે અપૂજ્ય ?

> (તે અમારે જેવાનું છે. અમારે હિસાબે અમારી મૂર્તિઓ ચારે નિક્ષેપાથી પૂજ્ય છે. આ તમારા પ્રશ્નના જવાબ છે. બાેલા, તમારે શું કહેવું છે ? મૂર્તિ પૂજવીનહિ, અને નિષ્પ્રયાજન પ્રલાપ કરા છા.

અને માેક્ષમાર્ગને સીધા સંબંધ છે. સ્થાપના નિક્ષેપરૂપ--્રત્તિંપૂજા રૂપ સીડી ઉપર ચડયા કે સીધા માેક્ષમાં ઉતર્યાજ સમજો. બાેલાે, હવે શું કહેવું છે ? હવે મૂર્તિ પૂજવી છે કે નહિ. જો માેક્ષ જવું હાેય તાે તમારે મૂર્તિ પૂજવીજ પડશે.

સાચી વાત એ છે કે–માેક્ષને અને મૂર્તિંને હાથી-ઘાેડા જેટલું અંતર છે. મૂર્તિપૂજા કરી પાપ બાંધી-મિથ્યાત્વ સેવી કાેઇ માેક્ષ ગયું નથી, જતું નથી અને જશે પણ નહિ. માટે હે સુસુક્ષુ ભાઇએા ? અવી મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજાને તત્કાળ છાેડી દીઓ.

**પ્રક્ષ−૧૨ મેા**−સ્યાદ્દવાદના સાત ભ**ંગમાંથી** કયા ભંગ દ્વારા આપ લાૈકા <sub>પૂ</sub>તિ પૂજાને જિનેન્દ્ર પ્રતિ-પાદિત સિદ્ધ કરી શકાે છેા ?

> (કેાઇ પણ ભંગ દ્વારા નહિ કારણકે, જિનેન્દ્ર દેવે યતિં પૂજા કરવા કહ્યુંજ નથી, પછી જિનેન્દ્ર પ્રતિપાદિત રહ્યુંજ કયાં ? આ તાે અમારા વડવા મૂર્તિ પૂજતા આવ્યા છે એટલે અમે પણ પૂજીએ છીએ બાકી સમજી માણસાે તા સારી રીતે સમજે છે કે –મૂર્તિ પૂજામાં પૈસાનું પાણી, સમયના વ્યય અને પાપનાં પાથાં સિવાય બીજો. કેાઇ લાભ નથી.

મક્ર–૧૩ માે–સાત ભંગમાંથી કયા ભંગથી આપ લાેકા મૂર્તિ –પૂજા કરતી વખતે જિનેન્દ્ર પ્રભુને આહ્વાહન કરી બાેલાવા છેા અને બેસારા છેા ? તમારા મન માન્યા સ્યાદ્વાદ શું મુકત જીવાેને પ**થ**ુ અહીં બાેલાવી સાક્ષાત્ દર્શન કરાવી દેવાની પણુ શકિત ધરાવે છે કે શું ? કે પછી મન માન્યુંજ ચલાવાે છેા ?

> બધું મન માન્યુંજ ચાલે છે. 'કહેતા તાે દિવાના, પણ સુણતા ભી દિવાના ' જેવી આ વાત છે. અરે ભાઈ ? એટલું તેા જરા અક્ષ્કલ પ્રભુએ આપી હેાય તેા વિચારા કે કયાંય મુક્ત થએલા જીવાે અમે તાે શું પણ દેવ બાેલાવે, તેા પણ આવતા હશે ખરા ? મહાવીર પ્રભુ માક્ષ ગયા, તે શું અમારા આચાર્યો તેમને આહ્વાહન કર્યાથી આવી શકે ખરા ? આ બધી પાેલ છે. આળ જીવાેને ભરમાવવા અને તેમને ખુશી કરી પૈસા કઢાવવા ભદ્રારકાેએ આવા રસ્તા કરી રાખ્યા છે ખાકી સુકત થયેલ વીર પ્રભ્ અહીં આવે અને અમારા કહેવાથી આવ્યા પછી અમે કહીએ તેમ બેસે, એ બધી વાતમાં કાંઇ માલ નથી.

**પ્રક્ષ-૧૪ માે**-આપ લાેકાે કયા નયની સિદ્ધિ કરવા માટે કયા નયથી મૂર્તિ<sup>'</sup> પુજા કરીને ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ કરવા માગેા છેા ? જૈન શાસ્રોના આધારે જવાબ દીએા.

જેન શાસ્ત્રોના આધારે તેા મૂર્તિ પૂજા છે જ નહિ, તે તમાને એક વાર કહી દીધું, છતાં વારવાર શા માટે તેના તેજ પ્રશ્નેા પછે છેા ? મૂર્તિ પૂજા કરવામાં કેાઇ પણ નય આધાર ભૃત નથી, તેમજ મૂર્તિ પૂજાથી અમારી કેાઇ પણ ઇચ્છિત વસ્તુ પ્રાપ્ત થતી નથી સિવાય કે અમારા મનના સંતાષ કે અમે આજે મૂર્તિ પૂજા કરી ધર્મ કર્યા આટલા સિવાય મૂર્તિ પૂજામાં બીજું કાંઇ પણ નથી.

પ્રેક્ષ ૧પ મા–<sub>મ</sub>ર્તિ પુજા કરતાં કયા કર્માના આશ્રવ અને બંધ થાય છે ? અને કયા કયા કર્માની નિર્જરા થાય છે ?

> મૂર્તિ પૂજા કરતાં આઠેય કર્મના આશ્રવ અને આઠેય કર્મના બંધ થાય છે. જયાં આઠેય કર્મના આશ્રવ અને બંધ થતા હાેય, ત્યાં નિર્જરા થવાની તાે વાતજ કયાં રહી ! અને તેમ છતાં કદાચ કાેઇ કર્મની નિર્જરા થતી હાેય, તાે તે શાતા વેદનીય કર્મની જે શાતા વેદનીય કર્મ બાંધ્યા હાેય, તે આવી મહા પાપ-કારી મૂર્તિ પૂજા કરતાં શાતા વેદનીય કર્મની નિર્જરા થઇ જાય. શાતા વેદનીય ઉડી જઇ અશાતા વેદનીય ઉદ્યમાં આવે.

**પ્રશ્ન−૧૬ મેા−**જો મૂર્તિપૂજા કરતી વખતે ત્યાં રહેલ માણસાેને લાભાવવા-લલચાવવાવાળા સામાનથી મૂર્તિ પ્જકાનાં મન લલચાય તેા તેને કયા પાપના બંધ થાય અને તે કઇ ગતિમાં જાય ?

> (નરક-નિગાદની જ તાે તેને માટે બીજી ગતિ હાઇ શકેજ નહિ. હારમાેનીઅમ-તખલાં-મંજરા-નાચ–ગાન વગેરે કાંઇ મૂર્તિ**ને રીઝવવા** માટે નથી હેાતાં, કારણુકે પત્થરની મૂર્તિ કાેઇ કાળે રીઝી કે ખીજી શકતીજ નથી. આ બધા સરં-જામ જીવતા-જાગતા મનુષ્યાેને જ રીઝવવા માટે હેાય છે, અને જેવાે તે રીઝાણા–ક્સાણા કે તરતજ નરક-નિગાદની ગતિ તેને માટે તૈયારજ છે. તે વખતે મૂર્તિ આડી આવશે નહિ.

**પ્રક્ષ-૧૭ મા**-મૂર્તિ પૂજા કરતી વખતે ખૂખ રાગર ગની જરૂર છે કે વીતરાગપણાની ! જે વીતરાગતાની જરૂર હેાય, તેા પછી હારમાેનીઅમ--તબલાં વગેરે વગાડીને જે પૂજન થાય છે, તે કેને ખુશ કરવાને માટે થાય છે ? તેમાં પુણ્ય છે કે પાપ ? ( એકાંત પાપજ. તેમાં પુષ્ટયના તાે અંશ પણ નથી.

> ઉપરના પ્રશ્નના જવાબ બે રીતે દઇ શકાય છે. એક તાે એ કે-જેને સંસારમાં

રખડવું છે, તેને ધામધૂમ અને તાસીરા જોઇએ છે, અને તે મૂર્તિ પૂજામાં તેમને મળી રહે છે. **બાકી જેને સંસારથી અલગ ર**હી માક્ષમાંગે<sup>°</sup> જવું છે, તેને વીતરાગતાની જરૂર છે, અને તેને પૂર્તિની જરા પણ જરૂર નથી–અપૂર્તિ પૂજકંજ વધારે વધારે વીતરાગતાને પામે છે. પેટી, તઅલાં વાગતાં હાેય, ખરાબર તાક્ષબંધ સર ચાલતા હાય, સ્ત્રી–પુરૂષાેના નાચ–ગાન–નાટક ચાલતાં હાેય ત્યાં માેક્ષનું નામ પણ કયાંથી સાંભરે ? ત્યાં તેા એકાંત સંસાર જ હેાય. અને આવી સરસ રીતે હું પણુ કરે દિવસે સંસાર ભાગવું તેના જ વિચાર હેાય, ત્યાં ધર્મ કે પુષ્યનું નામ મણ ન હાેય, ત્યાં હાેય તાે એક કુકત પાપ, પાપ અને પાપ જ.

પ્રક્ર-૧૮ મેા-પાેતાના માનેલા વીતરાગ પ્રભુ (<sub>મ્</sub>ર્તિ<sup>°</sup>) ની સામે નાચ–ગાનવાળી રાગચુક્ત ક્રિયાએા કરવી તે વીતરાગની અવજ્ઞા કરવા ખરાેબર છે, કે તેની આજ્ઞાપાલન કરવા ખરાેબર છે ?

> ( અવજ્ઞા–આજ્ઞાખંડન કરવા બરાેબરજ છે. જો વિતરાગે આવી ક્રિયાઓ કરવાનું કહ્યું હાેત, તાે તેમનું નામ 'વીતરાગ' નહિ, પણુ 'સરાગ' પડત. વીતરાગને જો કાેઇ પણુ પ્રકારના રાગ રંગ જોઇતાે હાેય તાે પાતાનું રાજ્ય શા માટે

છેાડત ? સંસારમાં તેઓ હતા, ત્યારે સરાગી તાે હતાજ, પણ તે સ્થિતિ તેમને ન ગર્મા ત્યારેજ તેઓએ સંસાર છેાડી, વીતરાગી સ્થિતિ સ્વીકારી. હવે એ પાછા એના એજ રંગ-રાગ સામા આવીને ઉભા રહે, તાે પછી તેમને વિત-રાગ કહે પણ કાેણુ ? <sub>પ્ર</sub>તિ<sup>6</sup>ની સામે કે પછી સાચા તીર્થ કર સામે આવા રંગ-રાગ હાેઈ શકે જ નહિ, આ તાે ફક્ત પાતાના મનને રાજી રાખવા માટે જ આચાર્યા લખી ગયા છે. અને સાદી અક્કલમાં નહિ માનનાર તેમના ભક્તા આજે તે ગાડું આગળ ચલાવી રહ્યા છે.

**પ્રશ્ન-૧૯ મેા**–ભકિત રસમાં આવેલાે ભકત પાતાના ભગવાન પ્રતિ કયા કયા કામ કરવાનાે અધિકારી છે ? અથવા પાતાની મનમા<mark>ની ભક્તિ કરીને પણ</mark>

તે માણસ ભકત કહી શકાય ખરા ! ( બિલકુલ નહિ. મનમાની ભક્તિ કરે તે ભક્ત શેના ! તે તા ચીનના શાહુકાર કહેવાય. વીતરાગે કીધેલું હાેય, તેજ કરે તે ભક્ત, બાકી બધા લપાેડ શ ખ છે. વીતરાગે કહેલ છે ક અઢારે પાપ કરતા અટકી જાએા. ત્યારે આ મૂર્તિ પૂજક ભાઇઓ અઢાર નહિ પણ (વીતરાગતી આજ્ઞા ખંડન કરવા રૂપ) ૧૯ પ.પ કરે છે. વીતરાગ જે કામ કરવાની સાક્ ના પાંડે છે, તે કામ તેઓ જાણી બુઝીને અને પાછા વીતરાગને ખુશ કરવા માટે કરે છે. આ શું જેવું તેવું અજ્ઞાન છે ? જેવા તેવા ગુન્હાે છે ?

પ્રશ્ન-૨૦ મા-સમવશરણ આદિ કે મંડપમાં ધાેયેલા ચાવલ આદિ જ્યાં સુધી મંડપનું વિસર્જન ન થાય, ત્યાં સુધી શું પ્રાસુકજ રહે છે ? કયા કયા મંડપને કેટલા કેટલા દિવસ સુધી રાખવામાં આવે છે ? (તે જરા નજરે આવીને જોઇ જાએા. આવા તમારા બધા પ્રશ્નોના જવાબ દેવા અમે નવરા નથી.

> અને પ્રાસુક-અપ્રાસુકની તેા વાતજ રહેવા દીઓ. એ તેા બધુ અમારે મનથી પ્રાસુકજ છે.

**પ્રક્ષ-૨૧ માે**-પંચ કલ્યાણુક પ્રતિષ્ઠા, ગજરથ આદિમાં 'સાવઘ લેશા બહુ પુહથ રાશાૈ" ની તમારી કહેવત મુજબ પાપ વધારે થાય છે કે પુહય, કે બન્ને બરાબર **?** 

> (પાપજ વધારે થાય છે. આવા આરંભ-સમારંભના કામમાં પુણ્ય કયાંય હેાયજ નહિ.

પ્રશ્ન-૨૨ માે–તમારી દિગંબર જૈન સંપ્રદાયની પૂજા સંખંધી કઇ કઇ અને કેઠલી કિયાએા હિંદુ સંપ્રદાય આદિની મૂર્જા પૂજા સાથે મળતી ભળતી રહે છે? જો માેટા ભાગની કિયાએા એક સરખી છે, તેા પછી એ બતાવા કે–તમે હિન્દુઓની નકલ કરીને તમારી મૂર્તિ પૂજા કાયમ કરી છે કે–હિન્દુઓએ તમારી નકલ કરીને પાેતાની મૂર્તિ પૂજા કાયમ કરી છે ?

અમેજ હિન્દુઓની નકલ કરી છે. મહાવી-રનાે મૂળ સિદ્ધાંત તાે મૂર્તિ પૂજવાનાે હતાેજ નહિ. તે મુજબ અમુક વખતતાે બરાબર ચાલ્યું પણ ત્યાર બાદ હિન્દુઓએ મૂર્તિ પ્રજા અને તેની સાથેના રંગ–રાગ ખૂખ વધારી દીધાં તેથી આપણા જૈનાના માટા ભાગ તે તરફ ખેંચાણા કારણ કે, નીચે પડવું, માેજ શાેખમાં લલચાવું, તે તેા પ્રાયઃ દરેક જીવનાે સ્વભાવજ છે, તેથી આપણી સમાજ દિવસે દિષસે ઘટવા લાગી. આવું જોઇને અમુક આચાર્યોએ મૂર્તિંની સ્થાપના કરી પાેતાને ધર્મ ટકાવી રાખવાની મહેનત કરવા લાગ્યા. <sub>મ</sub>ૃતિ<sup>૬</sup> પૂજા માટે મહાવીરની આજ્ઞા હતી જ નહિ, તેથી મૂર્તિ પૂજા કેમ, અને કેવી રીતે કરવી વગેરે બાબત શાસ્ત્રમાં તેા કાંઈ હતું જ નહિ. તેથી હિંદુઓની જે વિધી હતી તેમાં સાધારણ ફારફેર કરીને મૂર્તિ પૂજાના ગાંચા આચાર્યોએ બનાવ્યા. આ પ્રથામાં પણ કાેઇ આચાર્ય કાંઇ કહે છે અને કાંઇ કાંઇ કહે છે, ને મહાવીર કથિત મૂર્તિ પૂજા હાેત, તાે આવા મતલેદ હાેતજ નહિ. હિંદુઓએ 'ગંગા મહાત્મ્ય'

• હવે જો ઉપરના પ્રશ્નોના ઉત્તરા ખાટા દેાય. તેા 'સત્યાર્થ પ્રકાશ' ગ્રંથને માનવાવાળા આર્યંસમાછઓને નિરૂત્તર કરવા માટે તમે કયાં કયાં પ્રમાણે અપ્યાં (

ઉત્તર-પાેતાની મૂર્ખાઇથી, વગેરે વગેરે.

પ્રશ્ન-જેનાએ કેવી રીતે ચલાવી ?

ित्तर-के<u>ने</u>ाथी.

પ્રશ્ન–મૂર્તિ'પૂજા કયાંથી શરૂ થઇ ?

**પ્રક્ષ-૨૩ માે**-" સત્યાર્થ પ્રકાશ " માનું ૩૨૮માં સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતીએ જે નીચે લખ્યા મુજબ પ્રશ્નોત્તરા કર્યા છે, તે સાચા છે કે જુઠ્ઠા !

**બનાવ્યું,** તાે અમારા આચાર્યોએ સમ્મેત 'શિખર અને શેત્ર જય મહાત્મ્ય ' બનાવ્યાં હિંદુઓએ ગંગામાં ન્હાવા માત્રથી માક્ષ માન્યો, તા અમે સમ્મેત શિખર જોવા માત્રથી બીજે ભવે અને શેત્રંજય જેવા માત્રથી ત્રીજે ભવે માક્ષ માન્યેા. હિંદુઓ જેમ પાતાના દેવ-દેવતાને કામ પડયે બાેલાવવાના ઢાંગ કરે છે, તેમ અમે પણ અમારા **તીર્થ કર પ્ર**ભુઓને બાેલાવવાની વાતાે કરીએ છીએ. આમ જેશેા, તેા બધી રીતે અમારી મૂર્તિ પૂજા એ હિંદુઓની નકલજ છે. અસલ તા **કાંઇ હતું જ નહિ,** પછી તેંા નકલજ રહેને ?

ષષ

(શું ધુળ પ્રમાણે આપે ? આર્ય સમાછ-ઓની વાત તદ્દન સાચી જ છે, મૂર્તિપૂજક જૈનાએ કક્ત પાતાની મૂર્ખાઇથી જ મૂર્તિપૂજા ચલાવી છે. આ વાત સા ટચના સાના જેવી સાચી છે. આવી સાચી વાતને ખાેઠી કરવા પ્રમાણે કયાંથી કાઢવાં ? તેટલા માટે આજ અત્યાર સુધી તે વાતના જવાબજ આપ્યા નથી.

પ્ર**શ્ર–૨૪ મેા**–ગાેરાચન, (પ્રાણીજ દ્રબ્ય) કસ્તુરી આદિ જે ચીજોને અડતાં પણુ શાસ્ત અનુસાર શ્રાવકને પાપ લાગે છે, તે ચીજોના પૂજામાં ઉપયાગ કરવા તે શું માક્ષ માર્ગ છે ?

> (નહિજ, માક્ષમાર્ગ નહિ, પણ નરકમાર્ગ તેા જરૂર છેજ. અમારા આચાર્યો કહી ગયા છે કે-જેથી આવી ઝીણી ઝીણી બાબતામાં અમે પાપના હિસાબજ કરતા નથી. અત્યારે તા મૂર્તિ-પૂજા કરી લીઓ, આગે આગે ગારખ જાગે, તે હિસાબેજ હાલમાં કામ ચાલે છે, અને એમ જો દરેક બાબતમાં પાપના હિસાબ કરવા બેસીએ, તા પૂજા થાયજ કેમ ? અને મૂર્તિ પૂજા તા અમારે (તમે લાેકા ગમે તેટલું કહા તાપણુ) કરવી છેજ, એટલે પછી અમે આવી વાતે લક્ષમાં લેતાજ નથી.

**પ્રજ્ઞ–૨પ મેા**–યક્ષ, યક્ષણી, ક્ષેત્રપાલ, દેવી, દેવતા, નવગ્રહ આદિની પૂજા કરવી, તે શું જૈન સિદ્ધાંત અનુસાર છે ?

> (નહિજ, પણ જેમ શેરડીની વાંસે એરડી પણ પાણી પીએ છે, તેમ તિર્થ કરને નામે તેઓ પણ ચરી ખાય છે-તેઓની પણ પૂજા થાય છે. ખાટામાં તાે બધું ખાટુંજ હાેયને. અરે ભાઈ, યક્ષ-ચક્ષિણીની વાત જરા બાજીમાં રાખા, પણ અમારા મૂર્તિ પૂજક ભાઈઓ શેત્રું જય ઉપર જે કહેવાતા રાયણ વૃક્ષની નીચે ઝડષભદેવ પધાર્યા હાવાની વાતા કરે છે, તે રાયણ વૃક્ષની પ્રભુની માફક પૂજા કરે છે. પહેલાં કલ્પિત મૂર્તિ ની પૂજા કરી, પછી દેવ-દેવીની પૂજા કરી અને પછી બાકી રહ્યું હતું તે રાયણ વૃક્ષની પૂજા કરી. પડવા માંડેલાે માણુસ કયાં જઇને અટકશે, તે કાેઈ કડી શકે નહિ, તેમ મૂર્તિ પૂજા કરતાં માણુસ કેની પૂજા નહિ કરે, તે કડી શકાય નહિ.

પ્રશ્ન-૨૬ માે-મૂર્તિમાં આહ્વાહન કરવાથી જ્યારે દેવ આવી જાય છે અને તેમનું પૂજન આદિ કરવાથી આપ લાેકાેને સ્વર્ગીય આનંદ થાય છે, તથા આપ લાેકાે ઇંદ્રે તક પણુ બની જાઓ છેા, અને તમારા આનંદની કાેઇ સીમાજ રહેતી નથી, ત્યારે થાેડીક વાર પછીજ પાતાને હાથેજ તે ભગવાનને વિસ જૈન કરીને તમે તે આનંદથી વિસુખ કેમ બની

જાઓ છેા ? તે આનંદથી હાથ કેમ ધાઇ નાખા છેા? મારી સમજણ પ્રમાણે તેા એવા અપ્રતિમ આનંદને છેાડીને વળી પાછા સંસારમાં સંસારીએા જેવી હાયવાય કરવી, તે જેમ કેાઇ હાથમાં આવેલ રત્ન ચિંતામણિને સમુદ્રમાં નાખી દીએ. તેના જેવું તમે કરા છેા, એમ લાગે છે. જેમ રત્ન ચિંતામણુ સમુદ્રમાં ફેંકી દીએ, તે તેના કે કવાવાળાની ભૂલ કે અજ્ઞાન છે, તેમ મૂર્તિ પૂજાના પ્રારંભ કરીને, અને ઇન્દ્ર બનીને પાછા સંસારી અનવું, તે કઈ જાતની **ખુ**દ્ધિ માની છે? (પહેલા નંબરનીજ મૂર્ખાઇ ગણાય. પણ શું કરીએ ? કાંઇ આખાે દિવસ ભગવાનને બાેવાવીને તેમની પાસે થાેડુંજ બેસી શકાય છે? આવેલ ભગવાનને તેા કાંઇ કામ ધંધા છે નહિ, તેથી તેઓ તેા વરસ બે વરસ અમારા કહેવાથી બેઠા રહે, પણ અમારે તાે કામ ધંધા કરવાજ પડેને ? તેથી થાેડા વખત અમારી ખુશી હાેય તેટલાે વખત ભગવાનને ખાેલાવીને પછી જરૂર ન હાેય ત્યારે વિસર્જન કરી દઇએ. હવાલાે આપી દઇએ. એટલે ભગવાન્ પાછા સિદ્ધ ક્ષેત્રમાં ચાલ્યા જાય. વળી અમારે કરી વખત જરૂર પડે ત્યારે બાેલાવીએ, ત્યારે વળી ભકતવત્સલ ભગવાન્ અમારી સેવામાં પાછા હાજર થાય આખાે દિવસ બેસારી રાખીએ તે તેમને અને અમને બન્નેને કંટાળા આવે.

'અતિ સર્વંત્ર વર્જયેત્' તે ન્યાયે થાડામાંજ માલ છે. ઇન્દ્ર અનવાનું પણ તેવીજ રીતે છે. સાચું રત્ન ચિંતામણિ હાથમાં આવે, તેા કાેઇ બુદ્ધિમાન્ તેને નાખી દીએ નહિ, તેમ સાચા ભગવાન જે આવતા હાેત, તાે અમે કાેઇ તેમને રજા આપત નહિ. પણ જેમ રત્નચિંતામણિ ખાેટું હાેય, તેથી સહ કાેઈ તેને નાખી દે, તેમ આ ખાેટા ભગ-વાનને તરતજ અમે હવાલાે આપી દઇએ છીએ-કે જાએા, ખાપા, તમારે ઠેકાણે બાેલાવ્યા તે પણ ખાેટા, કારણકે ભગવાન આવતા નથી, તેમ ગયા તે પણ ખાેટા. કારણકે આવ્યાજ નહેાતા. તાે પછી જવાનું કાેણ હાેય ? એ તાે બધું એમ જ ચાલે. ભગવાન કયાં આવતા હતા અને કયાં જતા હતા. અને એમ જે ભગવાન આવતા હાય તેા અધા પ્રીરકાનાં શાસ્ત્રા ખાેટાં જ ઠરે. માટે અમારા બાલાવ્યા ભગવાન આવે છે અને જાય છે, તે વાત કેાઇ માનતાજ નહિ, એ તેા અધી પાલજ છે.

પ્રક્ષ-૨૭ માે– જ્યારે આપ લાેકા પ્રતિમાને દેવ કઠીને પૂંજો છા, અને તેથી વીતરાગતા મળે છે, એમ પણુ આપ માના છા, તાે પછી આપ લાેકા મૂર્તિ'માં આ ક્રક્ત એકજ ગુણુ વીતરાગના માની મૂર્તિ'ને દેવ માની બેઠા તે કેવું અંધેર છે ? જ્યારે આપ્તનું સ્વરૂપ વીતરાગપણાની સાથે સાથે સર્વજ્ઞત્વ અને હિતાપદેશીપણું પણ છે તા શું મૂર્તિમાં સર્વજ્ઞત્વ અને હિતાપદેશીપણું પણ છે ખરૂં? જો નહિ, તા પછી આ શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ વાત કેમ કરા છે ? જૈન શાસન અનુસાર દેવ તેજ કહેવાય, કે જે વીતરાગી, હિતાપદેશી અને સર્વજ્ઞ હાય. આ ત્રણુ ગુણેામાંથી એક પણ ઓછા હાય, તે આપ્ત ન કડી શકાય. મૂર્તિમાં ઉપરના ત્રણુ ગુણેા નથી તા પછી મૂર્તિને દેવ કેમ કઠી શકાય ?

(ન કહેવાય તેા કાંઈ નહિ, અમે તેા મૂર્તિંનેજ અમારૂં સર્વંસ્વ માનીએ છીએ. 'જિન મૂર્તિં જિન સરિખી,' તે અમારા આચાર્ચાર્નાં વચનામાં અમે જરા પણુ શંકા કરતા નથી. તમે અમૂર્તિંપૂજકાે કરશાે–કરા છાે તાે માઠી ગતિને પામશા.

**પ્રક્ષ-૨૮ મેા**-પંચકલ્યાણુકાેની પ્રતિષ્ઠા વખતે ગર્ભ-કલ્યાણુકને દિવસે ભગવાનને કઇ માતાના ગર્ભમાં લાવવામાં આવે છે ? તે વખતે માતાની સ્થાપના કેનામાં થાય છે ? તથા પિતા પણુ તે વખતે માનવામાં આવે છે કે નહિ ?

> (ભગવાન્ તેા ઘણા વરસાે પહેલાં જન્મ લઇ, દીક્ષા લઇ, માક્ષ પધાર્યા, તે વાત તાે તમે

સારી રીતે જાણતા હશાજ. માેક્ષ ગયેલા ભગવાન પાછા આવે નહિ. પણ આ તા કકત અમારી બાળચેષ્ઠાજ છે. આમ કરીને અમે અમારા મનને ખુશ રાખીએ છીએ. બાકી ક્યાં મહાવીર પ્રભુ, ક્યાં ત્રિશલાદેવી માતા અને ક્યાં સિદ્ધાર્થ પિતા ? જેમ મૂર્તિ ખાેટી, તેમ આ બધા પણ આવ્યા–ગયા ખાેટા.

પ્રક્ષ-૨૯ માે–મૂર્તિંના કલ્પિત અરિહ તાેને જ્યારે રાેજ રાેજ સ્નાન કરાવવામાં આવે છે, જાતજાતનાં ભાતભાતનાં પદાર્થા તેમને ચડાવવામાં આવે છે, વગેરે અનેક સંસારી ક્રિયાઓ તેમની સાથે રાેજ કરવામાં આવે છે, તાે પછી બીજી અનેક ક્રિયાઓ જે બાકી રહી જાય છે તે કરવામાં આવે છે કે નહિ ? જો નહિ તાે કારણુ શું ? તથા ઉપર કહેલી રાગયુક્ત ક્રિયાઓ તેમની સાથે કર્યા છતાં પણુ આપણા કલ્પિત અરિહ ત હજી પણ શું વીતરાગી રહી શકે ખરા ?

> જરૂર કિયાએા અમે કરીએ છીએ, તેથી તેમને કાંઇ લેવા દેવા નથી, તેથી . તેઓ તેા વીતરાગી છેજ અને રહેવાના.

સ્થાન, <mark>ભાેજન વગેરે દરેક કિયા</mark>એા અમે કરીએ છીએ, તેમાં અમારે હિસાબે તેા કાંઇ **બાકી રહી જતું નથી. સંભારી** સંભારીને દરેક કામ અમે પૂરૂંજ કર્યું છે. કાંઈ બાકી રહી જતું હાેય, તાે તમેજ કહી દીઓને, કે જેથી તે પણ અમે પૂરૂં કરી લઇએ. અમારી માન્યતા પ્રમાણે તાે અમે બધું પૂરુંજ કર્યું છે.

ભગવાનને જે કાંઇ અન્ન કે ફળ અમે ધરીએ છીએ, તે તા ફકત ભગવાનને દેખાડવા માટેજ છે–ભગવાનને ખાવા માટે નહિ. ભગવાન તાે તે અન્નકાેટ જીએ એટલુંજ, બાકી તાે ખાવા-વાળા ખાઇ જાય.

**ાશ્ન-૩૦ માે-**ચાંદનગાંવ કે જ્યાં મહાવીરની મૂર્તિ છે, તે બાબતમાં એમ કહેવામાં આવે છે કે-જે જગ્યાએ લગવાનની પ્રતિમા હતી, તે જગ્યા ઉપર એક ગાયનું દ્વધ ઝરી જતું હતું. તેા શું આ દ્વધ તે પ્રતિમા ઝરાવી લેતી હતી ? અને શું આ વાત સાચી છે ? જો આ વાત સાચી હાેય, તાે તે મૂર્તિંને દૂધ ઝરાવી લેવાની કઇ જરૂર હતી ? આવીજ રીતે બીજા કેટલાએ અતિશય ક્ષેત્રાની મહત્વતા અતાવવા માટે અનેક પ્રકારની કપાલ કલ્પિત ગપાડાઓ જે જેડી કાઢવામાં આવે છે, તેમાંના એકનાે પણ અત્યારે સત્ય–સાક્ષાત્કાર બતાવી શકેેા એમ છેેા ખરા કે ? એ નહિ, તેા ઉપરની વાતેો કયા આધારથી પ્રમાણ માની જાય ?

(ન માના તા કાંઇ નહિ. અમે તા તે વાતને બરાબર પ્રમાણુભૂત માનીએ છીએ. અને ભાઈજી, જરા શાંત નિર્મલ ભાવથી વિચાર કરશા તા તમને પણ માલુમ પડેશે કે-એવી સાચી ખાટી વાતા ન ઉડાડીએ તા મૂર્તિને માને પણ કાેણુ•? આજ તા ' ચમત્કાર ત્યાં નમસ્કાર' છે, અને જીઓને, અમારે ત્યાં આટલા ચમત્કાર છે, તાંજ અમારી જન સંખ્યા તમારા કરતાં કેટ-લીએ વધારે છે.

તો ગાય તે જગાએ દ્રધ ઝરતી ન હાેત, તાે અમને ખબર પણુ કેમ પડત, કે ભગવાન્ અહીં પૃથ્વી નીચે છે. ગાયે દ્રધ ઝર્યું, તેથી અમને ખબર પડી, અને અમે ભગવાનને બહાર કાઢી મંદિરમાં પધરાવ્યા. ભગવાન્ અમને સ્વપ્ના-માં ન આવ્યા, તાં ગાયને આવ્યા, અને તેથી અંતે તેઓ બહાર નીકળ્યા. આ વાત જેવી અતાવે તેઓ બહાર નીકળ્યા. આ વાત જેવી અમારા પૂજ્ય આચાર્યો કહી–લખી ગયા હતા, તેવી તમને કહી બતાવી. માનવી ન માનવી, તે તમારી ખુશીની વાત છે. તે કે તમે અમૂર્તિ પૂજકા તે વાત માનશાજ નહિ, એવી મારી આત્રી છે, છતાં પણુ તમે પ્રશ્ન પૂછ્યા એટલે મેં જવાબ આપ્યા.

પ્રશ્ન-૩૧ માે-તેવીજ રીતે મૂર્તિ પૂજક ભાઇએ એમ કહે છે કે-કુંડલપુરના મહાવીર સ્વામીજીની પ્રતિમાને જ્યારે મુસલમાન ખાદશાહે તે મૂર્તિંને તાેડવા માટે જ્યારે હથીયાર માર્યું, ત્યારે તે મૂર્તિની આંગળીમાંથી દ્વધની ધારા ચાલી નીકળી. આ વાત શું સાચી છે ? કે બનાવટી છે ? જે સાચી હાેય, તાે શું આજ પણ દ્વધની ધારા વહેવરાવવાવાળી મૂર્તિ તમે બતાવી શકે। છેા ? અગર કુંડલપુર-ની તેજ મૂર્તિ થી દ્રધ ઝરવાના સાક્ષાત્કાર તમે કરાવી શકે છે ?

(નહિ, કારણકે આજ હડાહડ કળયુગ છે. અરે ભાઇ? આવા સવાલાો પૂછવા મૂકી દેા, અને અક્કલથી જરા વિચાર કરા કે-આંગળી-માંથી દ્રધ ઝર્શું, તેમાં કઇ માેટી વાત હતી ? જે ચવન આદશાહે તે મૂર્તિના કટકા કરવા હથીયાર ઉગામ્યા, તેજ યવન આદશાહના તે મૂર્તિએ કટકા કર્યા હૈાત, અગર તાે તે ચવન ખાદશાહને ત્યાંથી ઉપાડી અધાર જંગલમાં મુકી દીધા હાેત, તાે તે મૂર્તિએ કાંઇક ચમત્કાર કર્યા, એમ માની શકાત. બાકી ખાલી દૂધ ઝર્યું તેમાં કઇ માેટી ધાડ મારી ? જો દિગંબર મૂર્તિ ઓમાં કાંઇ પણ ચમત્કાર હાેત, તાે તે મૂર્તિઓને કાેઇ ખંડિત કરી શકત નહિ, તેમજ તે મૂર્તિ'ઓને તેઓનાજ કહેવાતા શ્વેતાંબર મૂર્તિ પૂજકે પોતાની કરી ઉપાડી જાત નહિ, તેમજ તે પૂર્તિ<sup>°</sup>ઓને માટે અંગ્રેજ સ**ર**કારની

કાેટેમાં લડવું પડત નહિ. મૂર્તિમાં કાંઈ પણ ચમત્કાર હાેચ, એ માનવું એજ માેટામાં માેટી મૂર્ખાઇ છે. મૂર્તિમાં ચમત્કાર માનનારને પહેલા અંધશ્રદ્ધાળુ કંહેવા જોઇએ છે. એક પત્થરના ટુકડામાં ચમત્કાર માનનારની બુદ્ધિને શું કહેવું ? ભાઇ ? તમે હજુ 'જીદ'ગી' નામની પ્રીલ્મ જોઇ નથી. તે પ્રીલ્મમાં એક દેવની મૂર્તિ પાસે સાઇગલ ઉભા છે ત્યાં એક પછી એક માણુસા આવે છે, અને મૂર્તિ રૂપી ભગવાન પાસે માંગે છે કેઃ---

હે પ્રભુ આ મેટ્રીકની પરીક્ષામાં પાસ થાઉં, એમ કરજે. ત્યાં વળી બીજો આવીને કહે છે કે :----

હે પ્રભુ ! કાેટના કેસમાં જીત કરજે, અને સામી પાર્ટીને હરાવજે.

ત્યાં વળી ત્રોને કહે છે કેઃ—

હે પ્રભુ ! તારે ઘેર કયાં ખાેટ છે ? લાખેક રૂપીઆ આ વેપારમાં મેળવી દેજે.

ત્યાં વળી ચાથા આવીને કહે છે કેઃ---

હે પ્રભુ ! રૂના ભાવ ૩૫૦ કરી દેજે.

આમ અનેક માણસાે આવી આવીને અનેક પ્રકારની માગણીઓ કરે છે, તે સાંભળીને સાઇગલ કહે છે કેઃ----

હે પ્રભુ! સારૂં થયું છે કે તે આંખ કે કાન બેમાંથી એકેય રાખ્યા નથી અને તું પત્થરનાે બની ગયાે, તે પણ સારૂં કર્યું છે, નહિતર આમાંથી તું કેટલી માગણીએા યાદ ગખત ! વગેરે.

માટે પુષ્પેન્દુભાઇ ! પત્થરના ભગવાનની આંગળીમાંથી દ્વધ ઝરે, વિગેરે વાતાે તાે એમજ ચાલે પત્થરના ભગવાનમાં શક્તિ હેાય, તાે તેના પુજવાવાળા અનેક દિગંબર ભાઇએા પાઇ માટે હેરાન પરેશાન થાય છે, તેને ન્યાલ કાં નથી કરી દેતા ?–તેમની મુશીઅતેા કાં ઉકેલી શકતા નથી ? માટે આવી વાતામાં કાંઇ માલ નથી.

**પ્રશ્ન−૩૨ મેા−**મૂર્તિ`માં આહ્વાહન કરવાથી જ્યારે સુક્ત આત્મા-જિનેન્દ્રદેવ મૂર્તિમાં આવી જાય ત્યારે મૂર્તિ સજીવ થઇ જાય છે, તેા પછી તે મૂર્તિ ઉપદેશ કેમ આપતી નથી ?

> (વળી પાછી એની એ વાત પત્થર કયાંય બાલ્યેા હેાય એમ કાેઇ દિવસ સાંભત્યું છે ખરૂં ? જો ન સાંભાત્યું હાેય, તાે પછી મૂર્તિ લપદેશ આપી શકે? ભગવાનને બાેલાવ્યા-ભગવાન આવ્યા–ભગવાન બેઠા વળી ભગવાનને વિસર્જન કર્યા : એ અધી મનની માન્યતા છે, બાકી નથી તેા ભગવાન આવતા કે નથી તેા

જતા. આ અધું ભાેળી જનતાને નેત્રે પાટા બંધાવવા સિવાચ બીજીું કાંઇ નથાે.

પ્રશ્ન-33 મેા-પાતાની પૂજા કરાવવી, ભગવાનને પાતાને જરૂરી છે ? અથવા તા ભક્તાએ તેમની પૂજા કરવી જરૂરી છે ? હવે જે ભક્તાનું કામ પ્રભુની પૂજા દરરાજ કરવાનું હાેય, તા વારાકરતી અથવા તા પૂજારીથી પૂજા કરાવવી, તેથી તા એમજ લાગે છે કે-પૂજા કરવી તે શ્રાવકનું કામ નથી. પણુ ભગવાન કાેઇની પણુ મારક્ત પાતાની પૂજા દરરાજ કરાવવા માગે છે. તા શું કાેઇ દિવસ પૂજા ન થાય, તા તે દિવસ ભગવા-નને કાંઇ નુકશાન થયું એમ માનવું કે ભગ-વાનનું અપમાન થયું એમ માનવું ?

> (તમારે જે માનવું હેાય, તે માના. અપૂજ્ય રહે તેમાં નુકશાન તાે ખરૂંને ? સાચી વાત એ છે કે–દરેક શ્રાવકાેએ પાતેજ પૂજા કરવી જોઇએ. પણુ આજના પ્રવૃત્તિના જમાનામાં શ્રાવકાેને એટલી કુરસદ મળતી નથી, તેથી પૂજારી રાખીને પૂજા કરાવી લેવી પડે છે અને મનને સંતુષ્ટ રાખાએ છીએ કે–આજની પૂજા થઇ ગઇ.

પ્રશ્ન-૩૪ માે-નિશ્વયનયથી મૂર્તિ પૂજ્ય છે કે અપૂજ્ય ? ( અપૂજ્ય

'આગુસે' ચલી આતી હય' તે ન્યાયે અમે પણ એમજ ચલાવીએ છીએ.

(એટલે કે મૂતિને મૂર્તિ માનવી, જડ ને જડ અને ચૈતન્યને ચૈતન્ય માનવું) જ્યારે વ્યવહાર સમ્યગ્દર્શનની અપેક્ષાએ પ્રતિપ્રેજા અનાવશ્યક છે, તેા પછી આપ વ્યવહાર અને નિશ્ચય એ બે નય સિવાય ત્રીજા કયા નયથી મૂર્તિ<sup>°</sup>ને માના છા ? (બીજા કાેઈ પણ નયથી નહિ. આ તાે

આ વ્યવહાર સમ્યગ્દર્શન અનુસાર મૂર્તિને ભગવાન માનીને પૂજવાથી 'જ્યેાં કેા ત્યેાં સરધાનેા' એ શબ્દના અર્થ કયાં રહ્યો ?

'છવ અછવ તત્વ અરૂ આશ્રવ-ખાંધન સંવર જાનાે । નિજેર માક્ષ કહે જિન તિનકા જ્યાં કા ત્યાં સરધાના ॥

**પ્ર°ન−૩૬ મેા**−જો વ્યવહારનયથી મૃતિ' પ્<sub>જ</sub>ય હેાય તેા આપ મૂર્તિંને મૂર્તિં માનીને પૂજો છેા કે બીજી કાંઇ માનીને પુજો છેા ? જો તમે મૂર્તિને મૂર્તિ માનીને પૂજતા હેા તેા પત્થર પૂજવાથી શું લાભ <sup>?</sup> અને જે <sub>મ</sub>ૂર્તિને ભગવાન સમજીને પૂજતા હાે. તાે

**પ્રશ−૩૫ મેા**–વ્યવહારનયથી પ્રતિંપજ્ય છે કે અપજ્ય ¦ ( अपुल्य

પ્રશ્ન-૩૭ મેા-નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ઋજીસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરૂઢ અને એવ ભૂતઃ ના સાત નયાેમાંથી કેટલા નય મૂર્તિ પૂજાની તરફેણુમાં છે ? (એક પણ નહિ, બધા નયાે મૂર્તિ પૂજવાની

સાફ ના પાડે છે.

**પ્રશ્ન-૩૮ મેા**--આપે આપની નાટક્લીલા, તથા કલ્પના-ઓનેજ ધર્મનો જામાે કેમ પહેરાવી દીધે છે? જો નથી પહેરાવ્યા. તાે આ તમારી બધી કલ્પનાઓને ધાર્મિકતા સાથે કર્યા સંબંધ છે ? જેમકે પૂર્તિથી ભગવાનના પાર્ટ અદા કરાવા છેા, તેમજ ગમે તે સ્ત્રી–પુરૂષને ઇંદ્રાણી અને ઇંદ્ર **બનાવી, તેનાથી પણ નાટકના પાર્ટ** અદા કરાવાે છેા–ભજવેા છેા. આવી અવી આ બધી લીલાઓને ધર્મની સાથે શું સંખંધ છે ? જે આ નાટક <mark>લીલા કે</mark> કલ્પનાનેજ ધર્મના જામા પહેરાવી દેવામાં આવે તેા 'વત્થુ સહાવે। ધર્મ્મા' કાેણ પૂછરો અને આપ તેના અર્થ શું કરશા ? આ પ્રશ્નને৷ ખૂબ વિચાર કરી, પ્રમાણ સહિત જવ.બ **દેવાની** કૂપા કરેા.

> (શું ધુળ કૃપા કરે <sup>9</sup> તમે પ્રશ્ન પણ એવા પૂછેા છેા કે, તેના જવાબજ ન આપી શકાય. તમે અમારી મૂર્તિ પૂજાને નાટક, લીલા અને તમાસાની સાથે સરખાવા છાે, પણ હું તમાને

પૃછ્ર છું કે-અમારા આ તમાસામાં જેટલા માણુસાે આવે છે, તેત્રલા તમારા મૂર્તિ વગરના ઉપાશ્રયમાં આવે છે ખર. ? આજકાલ માણસાેને તમાસાજ જેઇએ છોએ. તમાને જો યાદ હાેય, તાે આજથી પચીશેક વરસ પહેલાં એક ખડખડ પાંચમ નાટક કુાં. આવેલી. તેનું ઠાેઠીસું ચાલતું નહાેતું. તેથી તેના ઉસ્તાદ મેનેજરે કરામત વાપરી 'ઘાેડા-ગાય છે' નામનું નવું નાટક બહાર પાડશું. લાેકાે સમજ્યા કે-ઘાેડા ગાયન ગાતા હશે, એમ ધારી હજારાે માણસાે નાટક જેવા ઉતરી પડયાં. ટીકીટ એાષ્ટ્રીસે હજારાના તડાકા પડયા. મેનેજર ઉસ્તાદ હતા, તેથી બજારમાંથી બે ભાડુતી માણસાે રાખી, ખાકીના અધાને રવાના કરી દીધેલ. પડદાે ઉપડયાે અને ઘાડા અને ગાય આવીને ઉભાં રહ્યાં. ભાડુતી માણસાએ કહ્યું કે આ ઘાેડા ને આ ગાય છે, નાટક ખલાસ માણસાે અધાય ઉશ્કેરાઇ ગયાં, પણ શું કરે, મેનેજર તાે પહેલેથીજ ચાલ્યાે ગયેલ.

તેમ ભાઇ પુષ્પેન્દુ ? આ અમારા નાટકમાં હજારાે માણુસાે ખુશી ખુશી થઇને ભાગ લીએ છે. અને હજારાે રૂપીઆ આપી જાય છે. હવે તેને તમે નાટક ગણેા, લીલા ગણેા, કે તમાસા ગણેા. તમારી ખુશી પડે, તે ગણેા ઇન્દ્ર-ઇન્દ્રાણીનાે પાર્ટ લજવવાે, તે કાંઇ જેવા તેવા ખુશ નસીબની એટલું પણ નથી. **પ્રક્ષ-૩૯ માે**–્રત્ર્લિપૂજક દિગંબર જૈન સમાજના સારા સારા વિદ્વાના પણ કહે છે કે–"તારણુસમાજ જે

વાત નથી. ભલે ને નકલી તેા નકલી, પ<mark>થ</mark>, ઇન્દ્ર-ઇન્દ્રાણી તેા થયા ને ? તમારા વશીબમાં તેા

શાસ્ત્ર અથવા જિનવાણીને માને છે, તે આ જિનવાણીની ઉપાસના પણ <sub>મ</sub>ર્તિપૂજાજ છે." હું પૂછું છું કે જ્યારે આપે જિનવાણી માનવા માટેજ તારણ પંથીઓને મૂર્તિપૂજક બનાવી દીધા, તે৷ પછી હવે પત્થરની મૂર્તિની પૂજાને৷ બાેજો તારણપંથીએ ઉપર નાખવાના નકામા પ્રયત્ન શા માટે કરા છે ? તમે તમારા મનથીજ સંતાષ પકડાેને કે–જિનવાણી ઉપાસક તારણ સમાજની મૂર્તિ પૂજા એ જિનવાણી–ઉપાસનાજ છે. પરંતુ હું જેઉં છું કે આપને સંતાષ ન થતાં ઉલટાે ક્રોધ આવે છે અને તેથી આપ લોકો વિચારો છે કે-કયારે આ તારણપંથીઓ ઉપર પણ મૂર્તિ પૂર્જાના ભાર લાદી દઇએ ! પણ હવે તમેજ તમારા માથા ઉપરથી આ ભાર ઉતારવાની મહેનત કરા.

(ખરી વાત એ છે પુષ્પેન્દુભાઇ ? કે જેમ એક એક <mark>નકટાે બધાને</mark> નકટા જોવાની ઇચ્છા રા<mark>ખે છે, કે જેથી</mark> કાેઈ તેને એકને નકટાે કહી શકે નહિ, તેમ અમે મર્તિપૂજામાં કસ્યા, તેા તમા પણ અમારા ભાઇ થઈ જાએ તેા સારૂં, કે જેથી આવા આવા સવાલા પૂછી અમને હેરાન ન કરા. તમે અમારામાં આવા તાે રારૂં, બાકી અમે તાે તમારામાં કાઈ દિ' આવવાના નથીજ, કારણ કે પત્થરની સાથે માથું પછાડવામાં બહુજ મજા આવે છે, અને સુખ-દુઃખની વાત પણ ત્યાં પથ્થરના ભગવાન પાસે થઈ શકે છે, અને તેથી દિલના ભાર હળવા થાય છે. શું સમજ્યા પુષ્પેન્દુભાઈ ? માટે મારૂં કહ્યું માના, ને આવી જાઓને પત્થરના ભગવા-નની સેવામાં ?

પ્રશ્ન ૪૦-મા – 'મૂર્તિ પૂજા' આ શબ્દની વ્યાખ્યા શું છે ? મૂર્તિ પૂજાના અર્થ મૂર્તિ (પત્થર) ની પૂજા કે ભગવાનની ? મૂર્તિ શબ્દના અર્થ ભગવાન કે દેવ થઈ શકે ખરા ? 'મૂર્તિ પૂજા' આ શબ્દથીજ સાફ જાહેર થાય છે કે મૂર્તિંની પૂજા અથવા પાષાણુની બનેલી જે પ્રતિમા, તેની પૂજા જ્યારે ઉપર મુજબ ચાખ્ખા અર્થ છે, ત્યારે મૂર્તિ શબ્દના અર્થ જબરજસ્તીથી ખેંચતાણુ કરીને દેવ કે ભગવાન કેમ કરા છા ? વાત કરા છા જિનેદ્ર ભગવાનની અને દાેડી પડા છા મૂર્તિંની તરક, આ તમાસા કેવા ? આ તમાસા કેવા શું, જેયા જેવા છે. મૂર્તિ એજ અમારા ભગવાન છે. મૂર્તિ પૂજાના અર્થ તમે કર્યા તે બરાબર છે, પણુ ભગવાનનેજ અમે મૂર્તિ – પત્થર રૂપ માનતા હાવાથી અમે જે કાંઈ કરીએ છીએ, તે પણુ બરાબર છે, માટે તમારે આમાં કાંઇ પણુ બાેલવા જેવું છેજ નહિ. તમારા ચાલીશ પ્રશ્ના પૂરા થયા, તેના મારાથી બની શકયા તે મુજબ મેં જવાબ આપ્યા છે, કાંઈ ન્યુનાધિક થયું હે.ય તા માક્ કરજો ઠીક લ્યા, ત્યારે હવે ભાઇ ? કરી કાંઇ વાર મળશું.





અનાવશ્યક દિગમ્બર જૈન મૂર્તિ પૂજા પર

## પ૧–પ્રશ્ન

## લેખક–ચંપાલાલ જૈન.

પ્રશ્ન-૧ લાે-ગુણુ વંદનીય છે કે આકાર ? જે ગુણ વંદનીય હાેય, તાે ગુણુ રહિત એવી પ્રતિમાને તમે વંદન કેમ કરાે છાે ? આકાર વંદનીય હાેય, તાે પછી 'ગુણા પૂજા સ્થાનંના અર્થ કાંઇ રહેતા નથી. ગુણાની વંદના કરવાવાળાને મૂર્તિ'ની કાેઈ જરૂરત નથી. જે જરૂરત હાેય, તાે તે ગુણાના પૂજારી નથી, પણુ ફકત આકાર કે જઢનાેજ પૂજારી કહેવાય.

> (અમૂર્તિ પૂજક દિગ 'બર ભાઇએા તરક્ષ્થી મૂર્તિ પૂજક દિંગ બર ભાઇએાને આવા અનેક પ્રશ્તે પૂછવામાં આવ્યા છે. પણુ તેનેા જવાબ હુન્નુ સુધી મૂર્તિ પૂજક દિગ બર ભાઇએા તર-ક્થી આપવામાં આવ્યા નથી અને ભવિષ્યમાં પણુ આપી શકે તેમ નથી અને ભવિષ્યમાં પણુ આપી શકે તેમ નથી કારણુ કે જ્યાં નુઓ ત્યાં ગુણુજ વંદનીય હાય છે, ખાલી ખાખું કે જડ કદાપિ પણુ વંદનીય હાઇ શકતાજ નથી મહાવીર પ્રભુ સાક્ષ ત્ બિરાજમાન હતા, ત્યારે તેમનું શરીર પૂજનીય હતું. પણુ જેવા

તેએા માેક્ષ પધાર્યા, કે તુરતજ તેમના જડ શરીરને બાળી મૂકવામાં આવ્યું. જે જડની પુજા પ્રભુની આજ્ઞાનુસાર હેાત, તાે તેમના શરી-રને (પ્રાણ ગયા પછી પણુ) સાચવી રાખ્યુ **હેાત, અને તે જ**ડ **શરીરની** પૂજા કરવામાં આવત પણ તેમ કદી હાેઇ શકેજ નહિ. જડની પૂજા ત્રિકાળમાં પણ અજ્ઞાની સિવા**ય** કેાઇ કરેજ નહિ.

**પ્રક્ષ−૨ જો**−પત્થર વગેરેના કલ્પિત દેવ માેટા કે તીર્થ કરાના ગુણ માટા ? જો તીર્થ કરાના ગુણ માેટા છે, તેા પછી તે ગુણુ આ કલ્પિત મૂર્તિ'-એામાં તેા છે જ નહિ. તેા આવી ગુણુ વગરની મૂર્તિ એાને વંદના કરવી, તે મિથ્યાત્વ ખરૂં કે નહિ ?

> (જરૂર મિથ્યાત્વજ છે. મૂર્તિમાં એક પણ પ્રકારના ગુણ છે જ નહિ. આવા ગુણ વગરના પત્થરને માનવાથી જે થાેડા ઘણા પણ ધર્મ થતાે હાેય, તાે પછી હિમાલય જેવા માટા પત્થરને માની વધારે ધર્મ શા માટે ન મેળ-વવેા ? કારણકે મૂર્તિ પણ પત્થર છે અને હિમાલય પણ એક પત્થરજ છે. પણ તેમ ન **હાઇ શકે. પત્થરને માનવામાં ધર્મ** કદાપિ થઇ જ ન શકે પત્થરને માનવાથી તાે પત્થર જેવાજ થવાય.

પ્રક્ષ−૩ જો−તમે મૂર્તિમાં અરિહ'ત, સિદ્ધ કે ગૃહસ્થઃ આ ત્રણમાંથી કઇ અવસ્થાની કલ્પના કરી પૂર્તિને વંદન કરાે છાે ?

1

(તે તેા અમારી ખુશીની વાત છે. છતાં પણુ જ્યારે તમે અમારા ધર્મનું જાણવા માગાે છેા, ત્યારે કહું છું ક જ્યારે અમારે કેાઇ રાજપાટ, ધન, ભાેગ વિલાસ વગેરે માગવાની ઈચ્છા થાય છે, ત્યારે અમે અમારા આ પત્થરના ભગવાનને ગૃહસ્થ કલ્પીએ છીએ કારણકે મહાવીર પ્રભુ રાજકુમાર હતા તેથી જે રીઝે તેા જરૂર પ-૨૫ લાખ આપીં દીએ તેમજ જ્યારે સ્ત્રો કે દીકરા **ને** પ્રેતા હાેય, તાે ધ્યાનસ્થ અરિહાત માનીને તે મુજબ માગણી કરીએ છીએ. આ બાબતનાે પ્રત્યક્ષ દાખલાે ઉદેપુરના કેશરીઆજી છે. હજારાે લાેકાેને પત્થરના આ ભગવાને દીકરા આપ્યા છે (અને કેટલા દશ હજારાેને દીકરા નથી આપ્યા, તે વાત તાે હું જાણી એઇને તમને કહેતાજ નથા) તેથી પ્રસન્ન થએલા માબાપાેએ આ આદિનાથ ભગનાનને છેાકરા ભારાભાર કેસર ચડાવ્યું, તેથી આદિનાથ નાથ બદલાઇને કેસરીઆજી નામ થઇ ગયું. અને જ્યારે સંસારથા છૂટવા માટે કાેઈ રડયા ખડયા ભાઇને જિંદગીમાં એકાદી વખત વિચાર થાય છે, ત્યારે તે ભાઇ તે પત્થ-રની મૂર્તિંમાં સિધ્ધની કલ્પના કરીને પાેતાને

સંસારથી છેાડાવવાની માગણી કરે છે. આ મુજબ અમારી ઇચ્છા પ્રમાણે મૂર્તિમાં અમે કલ્પના કરી, અમારૂં મન ખુશ કરીએ છીએ. આ બાબતમાં અમને પૂછવાના તમારા જરા પણ અધિકાર નથી, કારણુકે આ અમારી પાતાની વસ્તુ છે.

¥ઋ–૪ થેા–મૂર્તિંને જ્યારે તમે વંદન કરાે છે, ત્યારે તમે કાેને વંદન કરાે છેા ? જો તમે પ્રતિમાને વંદન કરતા હાે, તાે તે વખતે વીતરાગ–વંદન થતું નથી, અને જાે વિતરાગને વંદન કરતા હે। તાે સામે રહેલી પ્રતિમાને વંદન થતું નથી. કેમકે પ્રભુ અને પ્રતિમા અન્ને અલગ ચીજ છે.

> (તમે અમૂર્તિ પૂજકે આવી વાતામાં ન સમજો. છતાં પણ જ્યારે તમે મુમુક્ષુભાવે પ્રશ્નો કર્યા છે, તા તમને સમજાવવાની ખાતર કહું છું કે-અમે ત્રણુ વખત ઉઠ-બેસની વંદના કરીએ છીએ, તેમાં જ્યારે ઉભા ઉભા વંદના કરીએ છીએ, ત્યારે પ્રભુને વંદીએ છીએ, અને જ્યારે નીચે નમીએ છીએ, ત્યારે મૂર્તિંને વંદના કરીએ છીએ. બાેલા ! બન્નેને વંદના થઇ ગઇ કે નહિ ? અમે મૂર્તિંનું પણ રાખીએ છીએ અને ભગવાનને પણ જવા દેતા નથી. આ વસ્તુ અમે અત્યાર સુધી બહુજ ખાનગી રાખી હતી-

કેાઇને કહી નહેાતી, કારણકે આમાં થાેડાક માયા કપટનાે ભાવ છે, માટે તમે પણ કાેઇને કહેશામાં. આ તાે તમને તમારા સવાલના જવાબ દેવાથી કદાચ તમે અમારા મૂર્તિપૂજક પંથમાં ભળા, તે હિસાબેજ તમને કહી છે. માટે આ વાતને તમે પવનથી પણ ગુપ્ત રાખજો.

પ્રેશ્ન−પ મેા–તમે તીર્થ કરના નામની પત્થરની મૂર્તિ સ્થાપન કરાે છેા, તાે એ બતાવાે કે–તીર્થ કરમાં રહેલા બધા અતિશયાે અને ગુણુ લક્ષણેા સહિતની મૂર્તિ સ્થાપન કરાે છાે, કે અતિશય વગેરને છાેડીને કાેરા (ખાલી) તીર્થ કરની સ્થાપના કરાે છાે ?

> કેારા તીર્થ કરનીજ સ્થાપના કરીએ છીએ. અતિશય અને લક્ષણે અમે મૂર્તિ માં ચીતરાવીએ છીએ ખરા, પણ તે તેા ફકત દેખાડવાનાજ. તમે પાતે વિચાર કરાને કે પત્થરની નિર્જીવ મૂર્તિ માં તે લક્ષણેા કયાંથી આવી શકે ? જે પ્રભુએ આપેલી સાદી સમજથી વિચાર કરા તા આવા પ્રશ્ના પૂછવાની જરાએ જરૂર રહેત નહિ.

પ્રશ્ન-૬ ઠાૈ-તમારી દિગંબર જૈન મૂર્તિ પજામાં કેટલી વાતાે સત્ય છે ?

> (બધીજ અસત્ય. કારણ કે મૂર્તિ એ ભગ-વાન નથી છતાં અમે તેને ભગવાન માનીએ

છીએ. શરૂઆતજ અસત્યથી–બનાવટથી થઇ પછી તેા ત્યાર પછીનું બધું બનાવટીજ હાેય, તેમાં નવાઈ જેવું શું છે ? સાચા સમ્મેતશિખર મંદીરમાં હાેઇ શકેજ નહિ. છતાં પણ ચિત્રામણ કરીને તેને સાચા માનીએ છીએ. ભગવાન (મૂર્તિ) ધરેલ ભાેગ ખાતા નથી, છતાં પણ તેમની આગળ ભાેગ ધરીએ છીએ, આવી રીતે બધું અસત્યજ છે. બનાવટીજ છે. છતાં પણ તેને અમે સત્ય માની રાજી થઈએ છીએ.

પ્રશ્ન–૭ મેા–ચાર નિક્ષેપમાંથી સ્થાપના નિક્ષેપને તાે તમે ગ્રહણુ કર્યાે અને તેના આધારે તમે મૂર્તિ પૂજાના પ્રચાર કર્યાે. પણુ ભાવ નિક્ષેપને તમે કેમ છાેડી દીધા ? જો છાેડી નથી દીધા, તાે બન્ને નિક્ષેપા એકી સાથે એકજ વસ્તુમાં કેવી રીતે લાગુ કરી શકાય ?

> (ન્તુઓ ચંપાલાલજી ? કઇ વસ્તુને ગ્રહણ કરવી અને કઇ વસ્તુને છેાડી દેવી, તે અમારી ખુશીની વાત છે. અમને જેમ યાગ્ય લાગે તેમ અમે કરીએ તેમાં તમારે દાઢ ડાહ્યા થવાની જરાએ જરૂર નથી દરેક માણુસ તરણુચ ખાતાં અંદરના લાલ ભાગજ આય છે. હવે તમે કહેશા કે-છાલ તથા બી: તમે કેમ ખાતા નથી ? તા શું મારે તમારા કહેવાથી તરણુચની છાલ થયને બી પણ ખાઈ

જવાં ? તરણચ ખાતાં શું ખાવું અને શું નાખી દેવું, તે જેમ ખાનારની મરજી ઉપર રહે છે, તેમ મૂર્તિંને માનતાં સ્થાપના નિક્ષેપ માનવા કે ભાવ નિક્ષેપ, તે અમારી ખુશીની વાત છે. સ્થાપના નિક્ષેપથી મૂર્તિંના પ્રચાર વધારે થાય છે અને લાેકોને પણ પ્ર્તિંની વાત એકદમ ગળે ઉતરી જાય છે, તેથી અમે સ્થાપના નિક્ષેપ ઉપર વધારે જેર દઇએ છીએ. એ તાે લાેકાની પ્રવૃત્તિ ઉપર આધાર રહે છે. લાેકા સ્થાપના નિક્ષેપથી જો મૂર્તિંને માનતા થઈ જતા હાેય, તા પછી બીજા કાેઇ નિક્ષેપને અગત્યતા દેવાની અમારે જરાએ જરૂર નથી. સમજ્યા કે ચંપાલાલજી ? ન સમજ્યા હાે, તાે હજા વધારે સમજાવું.

**પ્રક્ષ-૮ મેા**-દિગંબર જૈન મૂર્તિઓમાં જે જે ચિન્હાે હાેય છે, તેની મતલબ શું છે ? મૂર્તિની પૂજા થતી વખતે શું તે ચિન્હાે પણ સાથેજ પૂજવામાં આવે છે ? જો નહિ તાે કારણુ શું ? ચિન્હ તથા તેના માટે શ્રી મહાવીર પ્રભુની શું આજ્ઞા છે ?

> (મૂર્તિ પૂંજો કે ન પૂંજો, એમ કાંઇ પણ પ્રભુ કહી નથી ગયા, તેથીજ તેા આ બધી પંચાત ઉભી થઇ છે ને ? અમે કહીએ છીએ કે પ્રભુ મુર્તિ પુજવાનું કહી ગયા છે, ત્યારે તમે લેાકાે ના પાડાે છેા. પ્રભુ ચાેખ્ખે ચાેખ્ખું કહી

ગયા હેાત, તેા આ ઝાયડા હાતજ શાના ? ખેર, હવે તમારા પ્રશ્નના જવાબ દઉ, છું-જેમ શિવની પૂજા કરતાં પાઠિયા પણ સાથેજ પૂજાઇ જાય છે, તેમ મૂર્તિની પૂજા કરતાં ચિન્હા પણ સાથેજ પૂજાઇ જાય છે, તે તદ્દન સ્વાભાવિક છે. ચિન્હામાં શુ' મતલખ રહેલી છે, તે જાણવું હાય તા ભૂતકાળમાં થઇ ગયેલાં અમારા મહાન આચાર્યાને પૂછા. અમે તા કઠી ગયા, તે પ્રમાણે કરીએ છીએ. અમારે મન તા અમારા આચાર્યાની આજ્ઞા, તેજ મહાવીરની આજ્ઞા.

પ્રશ્ન–**૯ મેા–**પ્રજા કરતી વખતે ત્ર્**તિ<sup>\*</sup>માં ક**યે৷ નિક્ષેપ અને પૂજા કરી રહા પછી, ત્ર્તિ<sup>°</sup>માં કયે৷ નિક્ષેપ રહે છે≀

> (પૂજા કરતી વખતે ભાવ નિક્ષેપ અને અને પછી કાેરા <mark>સ્થાપના નિક્ષેપ</mark>

પ્રશ્ન-૧૦ માે-દિગ બર મુનિઓએ મૂર્તિંને વંદના કરવી જોઇએ કે નહિ **કે જો દિગ બર મુનિ પ્રતિંને** વંદના કરે તાે પૂર્તિંના દરજ્જો મુનિઓથી પણ વધી ગયાે **કે અને જાે એમજ હાેય તાે મુનિઓ** દ્વારા પૂજ્ય થએલી એવી આ પૂર્તિઓનું નવકાર મંત્ર કે કે ચત્તારિ મંગલ માં કેમનામ નિ**શ**ાન નથી **?** 

> (તે તેા હું કેમ કહી શકું ? નવકાર મંત્રમાં <sub>પ્</sub>ર્તિનું નામ દાખલ કરવું કઠાચ બૂલથી રહી

ગયું હશે. તેમજ કદાચ એમ પણ હાય કે– પાંચ ત્યાં પરમેશ્વર–નવકાર મંત્રના પાંચ નામ પરમેશ્વર તુલ્ય ગણી મૂર્તિનું છઠું નામ ઉમેરવું ઠીક લાગ્યું નહિ હાય, તેમજ ચત્તારી–મંગલંમાં એટલા માટે નામ નહિ લખ્યું હાય કે–મૂર્તિએ અત્યાર સુધી કાઇનું મંગલ–કલ્યાણુ કર્યું નથી. મૂર્તિ માટે અનેકના માથાં રંગાયાં છે, અને અનેકના પ્રાણુ ગયા છે એવી પ્રાણુઘાતક મૂર્તિને ચત્તારી મંગલંમાં સ્થાન નથી આપ્યું તે એક રીતે તા સારૂંજ થયું કહેવાય.

મારા મત પ્રમાણે તેા દિગંબર મુનિ-ઓએ મૂર્તિંને વંદના કરવી જ જોઇએ કારણુકે મુનિ ગમે તેવા હાેય, છતાં પણ તેઓ ભગવાન તાે નથીજ. જ્યારે મૂર્તિંએ ભગવાનની નકલ છે. જિનમૂર્તિં જિનસારિખી જ છે, માટે દિગંબર મુનિએ દિગંબર મૂર્તિંને વંદના કરવીજ જોઇએ. અત્યાર સુધી જે જે મુનિઓએ પૂર્તિંને વંદના ન કરી હાય, તેમને પ્રાયશ્વિત આપી શુદ્ધ કરવા જોઇએ, અને હવેથી દરેક મુનિએ મૂર્તિંને વંદના કરવીજ જોઇએ, એવા દિગંબર સમાજે એક ઠરાવ પસાર કરવા જોઇએ,

નવકાર મંત્રમાં જેવી રીતે 'નમા લાેેએ સબ્વ સાહુણ્" પદ છે, તેવી જ રીતે નમાેલાેએ સબ્વ (કૃત્રિમ, અકૃત્રિમ) મૂર્તિ ભ્યઃ એવું પણ છઠું પદ જરૂર હશેજ, પણ જ્યારે આ સૂત્રા અમૂર્તિ પૂજકાેના હાથમાં આબ્યાં હશે, ત્યારે તેઓએ–મૂર્તિ ના દ્વેષીઓએ–તે પદ કાઢી નાખ્યું હશે, એમ મને લાગે છે, પછી સાચું ખાટું તા કેવલીગમ્ય.

પ્રશ્ન-૧૧ મેા-ફેણ સહિતની પાર્શ્વનાથ ભગવાનની જે ગૂર્તિંએા છે, તે તેમની અસ્હિંત અવસ્થાની છે, કે છદ્મસ્થ અવસ્થાની ? જો અરહંત અવસ્થાની હાેય, તાે તેના ઉપર ફેણુ શા માટે ? અસ્હિંતના મસ્તક ઉપર ફેણુ હાેવી વ્યાજબી છે ? તથા પાર્શ્વનાથ પ્રભુના પૂજન વખતે તે ફેણુનું પણ પૂજન થાય કે નહિ ? (જરૂર, શિવની સાથે પાઠીયા પૂજાય છે તેમ ફેણુ સહિતનાં પાર્શ્વનાથ છદ્મસ્થ અવસ્થાનાજ હાેઈ શકે. મારા મત પ્રમાણે તાે ગૂર્તિ ઉપર ફેણુની જરા પણ જરૂર નથી. પણ ' આગુસે ચલી આતી હૈ ' એટલે પછી હવે તેમાં સુધારા થવા મુશ્કેલ

પ્ર -૧૨ માે- અમારા દિગંબર જૈન <sub>પ્</sub>ર્તિપૂજક ભાઇએા 'પદ્મપુરાણુ', 'હરિવ શ–પુરાણુ' 'ઉત્તર પુરાણુ' વગેરે બ્રંથાથી પાતાની મૂર્તિં પૂજા ઘણુા વખતની પ્રાચીન છે, અને સિદ્ધ કરે છે. પરન્તુ, આ બ્રંથામાં અનેક જગાએ પરસ્પર વિરાધવાળી ٢3

હકીકતા આવે છે. 'પદ્મ પુરાણુ' ગ્રંથમાં તેજ સીતાને જનકની પુત્રી કહેલ છે, ત્યારે ' ઉત્તર પુરાણુ ' ગ્રંથમાં તેજ સીતાને રાવણુની પુત્રી કહી છે. આવી આવી અનેક પરસ્પર વિરાધી વાતા તે પુસ્તકામાં આવે છે. આવા પરસ્પર વિરાધી ગ્રંથાના આધાર લઇને <sub>પૂ</sub>ર્તિ પૂજા પ્રાચીન છે, એમ કહે તે વાત કેવી રીતે સાચી માની શકાય !

(આ બધા ગ્રંથેા પ્રાયઃ આઠની સદી પછી નાજ અનેલા છે, કે જે વખતે દિગંબર ભટાર-કાેનું ખૂબજ જેર વ્યાપી ગયું હતું. જે મૂર્તિંની સ્થાપના કરે, તાેજ તેઓના ખાદશાહી વૈભવાે નભી શકે તેમ હતું તેથી તેઓએ મૂર્તિની સ્થાપના કરી અને સાથે સાથે પાતાના પેટ પાેષણુની પણુ સ્થાપના કરી. આ બધાં પુરાણે 'બાર હાથનું ચીભડું ને તેર હાથનું બી' જેવાં પહેલા નંબરના ગપ્પાષ્ટકાેથી ભરપૂર પડયાં છે. આ અધાં પુરાણે ામાં એવાં એવાં ગપ્પાં છે લ્યાં છે કે ગધેડાને પણ તાવ આવે તેમજ કામવિ-કારની પણ એવી એવી વાતે<mark>ા ભરી છે</mark> કે કાેઇ તટસ્થ વાચક તે પુરાણેાને દિગ ખર કાેકશાસ્ત્રજ કહે. ખાણુ સૂરજભાનુ વકીલ કે જેએા દિગંબર મૂર્તિ પૂજકજ છે, તેઓએ આ ગ્રંથાની બહુજ

ટું કમાં, પણ સરસ રીતે સમાલેાચના કરી છે. આ બધા પુરાણેાની જો સમાલેાચના કરવા બેસીએ, તાે એક હજાર પાનાનું દળદાર પુસ્તક તૈયાર થઇ જાય. ટું કમાં કહેવાનું કે–આ બધાં પુરાણેા એક જખરજસ્ત ધતિંગજ છે. અને મહાવીર અને ગાતમનું નામ લઇને દુનિયાને ઠગે છે. માટે આવા પુસ્તંકાના આધારે જે કાઇ પૂર્તિ પૂજાનું મંડન કરતા હાેય, તે લાેકા એક માટી ભૂલ કરે છે આ પુરાણેા ધાર્મિક શાસ્ત્રા નહિ, પણ કામ–શાસ્ત્રાજ છે.

આગળ ચાલીને પ્રશ્ન કર્તા પૂછે છે કે-

જે ગ્રંથાે પાતાના ચારિત્ર નાયકાેના વિષયમાં પણુ મત ભેદ રાખે છે, તે ગ્રંથ મૂર્તિ પૂજા જેવા બાહ્ય વિષય પર પ્રમાણિક મત આપે એમ કેમ કઠી શકાય ? તમે 'પદ્મપુરાણુ'ને પ્રમાણુ માના છા કે 'ઉત્તર પુરાણુ' ને ? કે પછી બન્નેને ?

(અન્ને ધતિંગ. છે લીંબડાે અને કારેલું, તેમાં કેનાં વખાણુ કરવાં ? તેજ મુજબ આ અન્ને ગ્રંથા ગપ્પાં મારવામાં, કામશાસાની વાતાે કરવામાં, અને ઝઘડાઓમાં એક એકથી ચડે તેવા છે. મારે મનથી તાે આ બન્ને ગ્રંથ તદ્દન નકામાજ છે. **પ્ર°ન−૧૩ મેા**–અકૃત્રિમ ચૈત્યાલયેામાં કયા કયા તિર્થ'ક-રાેની પ્રતિમાએા છે? આ ચૈત્યાેમાં રહેલી પ્રતિમાએાની પૂજા કેટલા દ્રબ્યેાથી કેાણ કરે છે ! તે મૂર્તિઓને ચિન્હ છે કે નહિ ! નથી તેા શા માટે ? છે, તેા કઇ પ્રતિમાને કંયું ચિન્હ છે ? (જીએા, ચંપાલાલજી ? આ બધા તમારા પ્રશ્ને એવા છે કે જેને જજવાબ ત્યાં જઇને આ પ્રશ્ન પૂછીને દિગ બર <sub>પ્ર</sub>તિ<sup>૬</sup> પૂજા ખાટી છે અને પાછળથી ઉપજાવી કાઢેલી છે એમજ કહેવા માગે છે, એમ લાગે છે. તિર્થ કરા અનંત થયા, ત્યારે મંદિરા અને મુર્તિ<sup>°</sup>એા સંખ્યાતી કે અસંખ્યાતી છે, એટલે તે મંદિરામાં અમુક તિર્થ કરાનીજ મૂર્તિઓ હાેય, અને બાકીના અનંત તિર્થંકરાેની મૂર્તિઓ ન હાેય તેથી મૂર્તિ પૂજા ખાેટી છે, એમ તમારૂં કહેવું હાેય, તાે તે બરાબર છે. કારણકે જો મૂર્તિ પ્રભુ આજ્ઞાનુસારજ હાય, તાે પછી અમુકજ તિર્થ કરો-ની મુર્તિઓ શા માટે હાેય ? બધાની કેમ ન હાેય ? તેમજ આટલી ખધી–અસંખ્યાતી પ્રર્તિ-એાની પૂજા પણ રાજ ઉઠીને કાેણ કરતું હશે ? તે તમારી ધારણા પણ સાચી છે. કારણકે રાેજ ઉઠીને આવું નવરું કાેઇ હાેયજ નહિ. અને મૂર્તિ

અપૂજ્ય પડી રહે, તેા મહા પાપ લાગે; તેથી પણ મૂર્તિ અને મૂર્તિપૂજા ઉડી જાય છે.

પ્રક્ષ–૧૪ મેા–અકૃત્રિમ ચૈત્યાલયેામાં જે મૂર્તિ'ઓ છે, તે તિથ'ંકરાની છે કે બીજા કાેઇની ? તથા તે પ્રતિષ્ઠિત છે કે અપ્રતિષ્ઠિત ?

> (પ્રતિષ્ઠા કરેલ મૂર્તિ હૈાય, તેજ વદનીય હાય છે, એટલે આ બધી મૂર્તિઓ પ્રતિષ્ઠિત જ છે, એમ મારૂં માનવું છે. છતાં પણુ કાેઈ અપ્રતિષ્ઠિત તેમાં આવી ગઇ હાેય, તાે તેની મને ખબર નથી.

> તિર્થ કરોની <sub>મૂ</sub>તિ એા સાથે ક્ષેત્રપાળ વગેરેની પણ <sub>મૂ</sub>તિ એા હશેજ, તેમાં કાંઇ નવાઇ જેવું નથી. પણુ આ ઉપરથી તમે કહેવા શું માગા છા ? તે તા જરા કહા, તા ખબર તા પડે.

**પ્રક્ષ-૧**૫ **મેા-**ત્રુર્તિ<sup>૧</sup>પ્રજા કરવાવાળા સમકિતી છે કે મિથ્યા<sub>ત</sub>વી ?

> ( અમૂર્તિ પૂજકની દર્ષિએ મૂર્તિ પૂજવાવાળા મિથ્યા<sub>દ</sub>વીજ છે.

પ્રશ્ન–૧૬ માે–દેવલાેકમાં મિથ્યાત્વી દેવાના વિમાનાની <sub>ગ્</sub>તિ<sup>\*</sup>ઓનું પૂજન કાે**ણ** કરે છે ? (મિથ્યાત્વી દેવા પાતે અગર તેમના મિથ્યાત્વી નાેકરાે. **પ્રક્ષ-૧૭ મા**-અકૃત્રિમ ચૈત્યાલયેામાં રહેલી મૂર્તિંઓનું પૂજન રાજ રાજ થાય છે કે કાઇ કાઇ વાર ? (તે તેા હું કેમ કહી શકું ? પણ કુરસદ ઉપર આધાર રહે છે. જેમ અહીં આપણા દેશમાં અનેક દિગંબર ત્ર્રતિ એ અપૂજ્ય પડી રહે છે, (કારણકે દિગંબરી થાેડા અને મૂર્તિઓ વધારે અગર તેા દિગ બરાને તેટલી કુરસદ એાછી) તેમ ત્યાં પણ તેમજ થતું હાેય, તાે અનવા જોગ છે જેમ અહીં હજારા મૂર્તિઓ અપૂજ્ય પડી રહેતી હેાવા છતાં, રાેજ રાેજ નવી નવી <sub>મ</sub>ર્તિ<sup>°</sup>એા મંદિરમાં પધરાવવામાં આવે છે, તેમ ત્યાં પણ નવી નવી પૂર્તિઓ નહિ થતી હેાય તેની શું ખાત્રી ? તેથી ત્યાં પણ અનેક મૂર્તિ<sup>°</sup>એા અપૂજ્ય પડી રહેતી હાેચ તાે અનવા જોગ છે.

પ્રશ્ન-૧૮ મા-તીર્થ કરા જ્યારે ગૃહસ્થ અવસ્થામાં હતા, ત્યારે મૂર્તિ પ્રજન કરતા હતા કે નહિ ? નહાતા કરતા, તાે કારણ શું ? કરતા હતા, તાે તેનું પ્રમાણ આપેા.

> (આ તમારા પ્રશ્ન એવા છે કે-મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જઇને પૂછી આવીએ, તાેજ તેનાે જવાબ ખાત્રીપૂર્વંક દઇ શકાય. ખાકી અનુમાનથી એમ કડી શકાય કે–તેએા પ્રતિમાં પૂજન નહિંજ કરતા હાય, કારણકે મૃતિ જડ છે, ત્યારે પ્રભું ચેતન

હતા એટલે તીર્થ કર જેવા નિર્મલ આત્મા આવું

પત્થરપૂજન કદાપિ પણુ નહિજ કરતા હાેય. **પ્રશ્ન−૧૯ મેા**−મુનિઓએ પ્રતિમા પૂજન કરવું જોઇએ કે નહિ १

> (તે તેમની ખુશી. હું અને તમે જ્યારે મુનિ થઇએ, ત્યારે આ ખાખત સાથે રહી વિચાર કરી જેશું. બાકી પારકી પંચાતમાં ઉતરવાનું આપણું કામ નથી. બાકી તેા મને એમ લાગે છે કે−જડ એવી પ્રતિ'ને પાસે મહાપુષ્યનાે ધણી એવે৷ પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય ઉઠ બેસની વંદના કરે, તે મને તેા કાેઇ રીઇ ઠીક લાગતું નથી.

**પ્રક્ષ−૨૦ માે**−પ્રતિમા પૂજવાનાે અધિકાર કાેને કાેને છે અને કાને નથી ?

(મારા ધારવા પ્રમાણે તેા અધાને તે અધિકાર હાેવા જોઇએ. પણુ આજકાલ હુલકી કાેમ વગેરેને તે અધિકાર આપવામાં આવતા નથી, કારણ કે દિગંભર મૂર્તિ પૂજકા એમ માને છે કે હલકી જાતિના લાેકાે ભગવાનને અડે તાે ભગવાન અભડાઇ જાય. એક હીસાએ ંઆ પણ ઠીક છે. અનેક લોકો પત્થરની સાથે માથાં પછાડતાં અટકી ગયાં છે, તાે તેમાં પણ કાંઇ ખાટું નથી. **પ્રશ્ન-૨૧ મા-માંચે પાયના કરવાવાળા વર્તિ' પૂ**જા કરી શકેં કે નહિ?

( જો <sub>પ્ર</sub>તિં પુજવાથી **ધર્મ થતે**ા હાેય કે પુષ્ડ્ય થતું હાેય તાે પાંચે પાપ કરવાવાળા મૂર્તિં પૂજા કરે તેમાં કાંઇ વાંધા નથી. પણુ પ્રતિમા પૂજવાથી ધર્મ કે પુષ્ડ્ય તાે થતું નથી, તાે પછી તે ન પૂજે તેમાંજ માલ છે.

**પ્રક્ષ−૨૨ મેા−**સાતે વ્યસનના સેવન કરવાવાળા મૂર્તિ પૂજા કરી શકે કે નહિ ?

(તેનેા જવાબ પણ ઉપર મુજબજ છે.

પ્રશ્ન-૨૩ મા-શ્રીપાળ રાજાને કેાઢ થએલ હતા તે કાેઢ તેની સ્ત્રી મેના સુંદરીએ તીર્થ કરની મૂર્તિના ગંધાદકથી મઢાડયા, એમ દિગંબર મૂર્તિ પૂજ-કાેના ગ્રંથામાં લખ્યું છે. તાે શું આ વાત સાચી છે ? જે તે વાત સાચી હાેય, તાે આજે અનેક લાેકા કાઢના રાગથી હેરાન થાય છે, તેમના રાગ આ મૂર્તિ પ્રજક ભાઇએા ગંધાદકથી કેમ મટા-ડતા નથી ?

> ( શ્રીપાળ રાજાની વાતજ તદ્દન હમ્અગ છે. એમ જે એક પત્થરની મૂર્તિ રાગ મટાડી શકતી હાેય, તાે પછી કર્મના સિદ્ધાંતજ આખાે ઉડી જાશે. પછી તાે માણુસા 'પાપપ્રૂફ' જ બની જવાનાં. કારણુ કે, તેઓ એમ જાણુતા થઇ ગયા છે કે–આપણુ ગમે તેટલાં આકરાં પાપ કરીએ,

તેા પણુ આપણુને કેાઇ પૂછનારજ નથી-પાપના ઉદય આવવાનાજ નથી-અને કદાચ ઉદય આવશે તેા પણુ આપણી રક્ષા કરવા મૂર્તા તૈયાર બેઠી છે. માટે અત્યારે તા ખાઇ-પીને ખૂબ મજા કરી લીઓ. પણુ એમ ન હાેઇ શકે. અને એમ જો મૂર્તા કાંઇના રાગ મટાડતી હાેય, તા પછી મૂર્તા ' વીતરાગી.' નહિ પણુ રાગી-સરાગી થઈ. આજે મૂર્તિ રાગી થઇ, તા કાલે તે દ્વેષી પણ થશે, અને ત્યારે અનેકનાં માથાં ફાડશે. આ હિસાબે મૂર્તિ વીતરાગી નહિ પણુ સરાગી-સદેષી થઈ, જ્યારે મૂર્તિ પૂજક ભાઇઓ તેને 'વીતરાગી કહે છે, તે વાત કથાં રહી ?

અનેક દિગખર પૂર્તિઓના અનેક રાજ-બાદશાહેાએ ભાંગીને કટકે કટકા અને ભુક્કા કરી નાખ્યા, અનેક દિગ બર પૂર્તિઓ અને મંદીરા (તેઓનાજ કહેવા પ્રમાણે) શ્વેતાંબર લઇ ગયા, અને અનેક દિગ બર પૂર્તિઓ માટે અત્યારે પણ ઝઘડા ચાલ્યા કરે છેઃ આટલું આટલું તે પૂર્તિઓ ઉપર વીત્સું, છતાં જે પ્રતિં કાંઇ પણ ન કરી શકી, પૂર્તિ શું કપાળ શ્રીપાળ રાજાના કાેઢ મટાડવાની હતી ? જો પૂર્તિમાં કાંઇ પણ દૈવત કે ચમત્કાર હાેય (પથ્થરમાં કાંઇ ચમત્કાર હાેય, તે બની શકેજ નહિ) તાે અત્યારે પણ દિગ બરા ઉપર અનેક આક્તો તોળાઈ રહી છે, તે આક્તો-માંથી આ મૂર્તિ એો કેમ તેમના ભક્તોને બચાવતી નથી ? શું મૂર્તિ લેવામાંજ (લાડુ વગેરે ભાેગ અને સારાં મકાન) સમજે છે, કે પછી દેવામાં (તેમના ભક્તોને બચાવવામાં) પણ સમજે છે ? મને તાે લાગે છે કે-'લેવામાં લક્કડ અને દેવામાં અક્કડ'ની કહેવતને મૂર્તિ બરાબર ખરી પાડે છે. લેતી વખતે તાે મને આ જાઇએ ને તે જોઇએ (જો કે મૂર્તિ બાલતી નથી, છતાં તેના ભક્તાે તેને જે જોઇએ તે આપે છે) અને જ્યારે ખરૂં કામ પડે, ત્યારે તાે કાેણુ જાણુ કથા ગિરનારની ગુક્ષમાં સંતાઇ જાય છે !

આ શ્રીપાળ રાજાની કથા બાબતમાં શ્રી વાડીલાલ માતીલાલ શાહે પાતાના જૈન હિતેચ્છુ પેપરમાં ખૂબ લખ્યું છે. અને તેનું હિંદી ભાષાં-તર કરી દિગંબર મૂર્તિંપૂજક ભાઇએજ છપા-વ્યું છે. તેમાં આ કથા કેટલી હમ્બગ, નાખી દેવા જેવી અને એક બાળક પણુન માની શકે, તેવા ગપ્પાંથી ભરી છે, તે વાત વા. મા. શાહે બહુજ સરસ રીતે બતાવી આપ્યું છે.

મૂર્તિ પૂજઠાે મૂર્તિના <mark>કંદામાંથી કદી પણુ</mark> છુટવાજ ન પામે, તે માટે સ્વાર્થી અને એશ આરામી ભટ્ટારકાએ આવી કથાઓ ક**લ્પિત ઉભી**  કરીને વહેતી <sub>મૂ</sub>કી દીધી છે. જેનામાં જરા પણ અક્ષ્કલ હેાય, તેઓ તા આવી વાતાને જરા પણ માને નહિ. ફકત જેને જરા પણ મહેનત-તપ -જપ-કર્યા વગર મૂર્તિ પૂજાથીજ માક્ષ લેવાની અભિલાષા છે, તેઓજ આવી વાતાને માને. પણ જો એમજ જરા પણ કષ્ટ કર્યા વગર માત્ર મૂર્તિ પૂજાથીજ માક્ષ મળતા હાય તા તીર્થ કરા, ચકીઓ અને સાધુઓ મહા કષ્ટકારી એવી દીક્ષા લેતજ નહિ. પણ મૂર્તિ પૂજા કરીને સુખે-સમા-ધીએ માક્ષ જાત, પણ એમ હાેઇ શકેજ નહિ. મૂર્તિ પૂજાથી માક્ષ મળેજ નહિ. મહેનત કરી કર્મ ઉડાડે, ત્યારેજ માક્ષ મળે.

**પ્રક્ષ−૨૪ માે−**મૂર્તિંમાં કેટલા અતિશય હેાવા જેઇએ ? તેનાં નામ કહેા ?

> (જેમ તીર્થ કર પ્રભુને ચાત્રીશ અતિશયે હાેય છે, તેમ મૂર્તિમાં પણુ તેટલાજ હાેવા બેઇએ. પણુ તે મૂર્તિમાં નાખવા કયાંથી ? અને કેવી રીતે ? મૂર્તિમાં ૩૪ નહિ તા કાંઈ નહિ, એકાદ પણુ હાેત તા જરૂર મૂર્તિ કાંઈક ચમત્કાર કરી શકત. પણુ 'વા દિન કહાં કે મીંયા કે પાંબમે જીત્તી,' તેમ એવા દિવસ કયારે હાેય, કે મૂર્તિમાં કાંઇ પણુ ચમત્કાર હાેય. અને બે મૂર્તિમાં કીપાળ રાજાનો કાેઠ મટાડવા જેટલાેજ

ક્રકત ચમત્કાર હેાત, તેા જરૂર પ્રાયઃ આખી દુનિયા ત્રૂતિ<sup>°</sup>પૂજક∴થઇ જાત.

પ્રક્ષ−૨૫ મેા–આજ કાલ અતિશયવાળી મૂર્તિ'ેઓ કેટલી છે અને તેના ચમત્કાર કેવા છે ?

> (ને મૂર્તિમાં ચમત્કાર હાેત, તાે તાે નેતું હતું શું ? તાે પછી કાેની તાકાત હતી કે, કેસરી-આજીમાં દિગંબર મૂર્તિની સામેજ દિગંબરાેનાં ખૂન થાત ? તેમજ કાેની તાકાત હતી કે દિગ-ખરાેનું જરા પણ નામ લઇ **શ**કે ? આ તેા દિગંખર મૂર્તિંમાં ચમત્કાર નથી, ત્યારેજ દિગ ંબર મૂર્તિ એાની રખડતી દશા થાય છે. ખાકી જે મૂર્તિમાં જરા પણ ચમત્કાર હેાત, તેા આ <sub>મ</sub>ૃતિ'પૂજકે પહેલેજ ઝપાટે અમારા જેવા અમૂર્તિ પૂજકોને ફાંસીને માંચડે ચડાવી દેત, કે ઘાણીમાં ઘાલીને તેલ કાઢત પણ શું કરે. મૂર્તિ પૂજકા કે મૂર્તિ માં કાઇ પણ જાતના ચમત્કાર નહિ હેાવાથી તેઓ વાણીથીજ અમને હેરાન કરે છે. તેથી વધુ આગળ ંતેઓ વ<mark>ધી</mark> શકતા નથી.

પ્રશ્ન-૨૬ માે-દીવાલીએ નિર્વાણ લાડુ કેમ ચડાવા છે ? શું વીર પ્રભુ કહી ગયા છે? (જ્યાં મૂર્તિંને માનવાનીજ પ્રભુ ના પાડી ગયા છે-અજીવને

ı.

જીવ માને તે મિથ્યાત્વ-ત્યાં લાડુ ચડાવવાનું તેા કહેજ કયાંથી ? સાચી હકીકત તાે એ છે કે-આ મૂર્તિ પૂજકેા ભગવાનને પણ પાતાના જેવાજ ભાેગી અને રાગી માને છે. તેથી દીવાલીને દિવસે પાતે લાડુ ખાધા હાેય, તાે પાતાના ભગવાન પણ લાડુ ખાય તેા ઠીક, એમ ધારી ભગવાનને લાડુ ચડાવે છે. પણ તેમના પૂરા કમનશીબે ભગવાનને બદલે તેમના પાેઠીયાે–પૂજારી જ તે લાડુ ઉડાવી જાય છે. પાેતે જાણે છે કે ભગવાન લાડુ ખાતા નથી લાડુ ખાવાની જરૂર પણ નથી. છર્તા તેમને લાડુ ચડા-વવા આથી વધારે મિથ્યાત્વ ખીજાં કર્યું હાેઇ શકે ? મૂર્તિ પૂજા અનાવશ્યક છે, તેની આથી વધારે બીજી સાબિતી કઈ હાેઇ શકે ? જ્યાં ભુએા ત્યાં ખધું ખાટું. ભગવાન્ પણ નકલી, ભગવાનના જન્મ પણ નકલી, ઇંદ્ર–ઇંદ્રાણી પણ નકલી, શત્રંજય-સમ્મેત શિખરનાે ૫૮ ચીત્રે તે પણ નકલી, લાડુ પણ નકલીઃ આમ જ્યાં જીઓ ત્યાં ખધું જ નકલી. અસલીનું તેા કયાંય નામજ મળે નહિ.

પ્રશ્ન−૨૭ મેા-કેાઇ કામની આશાએ પૂજાં કરવી, તે કઇ જાતની મૂઢતા કહેવાય ?

> ( પહેલા ન બરની, પણ આ એક મૂઢતાએ કયાં પતે તેમ છે ? મૂર્તિંને માનતાં પૂજતાં બધી જાતની મૂઢતા આવી જાય છે.

જે પચીશ પ્રકારના મિથ્યાત્વ સેવવાની પ્રભુએ દરેકને ના પાડી છે, તેમાંના પ્રાયઃ ઘણું ખરાં મિથ્યાત્વ મૂર્તિપૂજક ભાઇઓ સેવે છે. મૂર્તિ અજીવ હાેવા છતાં તેને જીવ માને છે, હિંસામાં અધર્મ હાેવા છતાં તેને થર્મ માને છે, જિનમાર્ગ માં મૂર્તિ નહિ હાેવા છતાં મૂર્તિ માને છે, જિનમાર્ગ માં મૂર્તિ નહિ હાેવા છતાં મૂર્તિ માને છે, આઠ કર્મથી મૂર્તિ નથી મૂકાણી, છતાં તેને મૂકાણી માને છે, લૌકિક મિથ્યાત્વ, લાેકાત્તર મિથ્યાત્વ માનતા માનવી આ બધાં મિથ્યાત્વ તેઓ બરાબર સારી રીતે સેવે છે. આ બધાં મિથ્યાત્વ દેખીતી રીતે તેઓ જોઈ શકે છે. છતાં પણ તેનાથી તેઓ છુટી શકતા નથી. મૂર્તિથી આથી

વધારે અધઃપાત બીજો કરેો હાેઈ શકે ?

પ્રશ્ન-૨૮ મેા-જંગલ, ખેતર, બગીચા આદિ અનેક સ્થાનામાં દટાઇ ગયેલી મૂર્તિ એા શું સ્વપ્નમાં આવીને પાતાને બહાર કાઢવાનું કહી શકે ખરી ? (નહિ, બીલકુલ નહિ, તદ્દન ખાેટી વાત છે. મૂર્તિ-માં તાકાતજ શું છે કે, તે કાેઇને પણુ સ્વપ્નમાં આવી શકે ? અને જો સ્વપ્નમાં આવવા-ની મૂર્તિ માં તાકાત હાેચ તા પછી પાતાની મેળે બહાર નીકળવાની તેનામાં તાકાત હાેવીજ જોઇએ. જો સ્વપ્નમાં આવવાની મૂર્તિ-માં તાકાત હાેચ, તાે તે મૂર્તિના કટકા કરનાશ્ને

તે મૂર્તિ કેમ કાંઇ કરી શકતી નથી ? તે વખતે મૂર્તિંની તાકાત કયાં ગુમ થઇ જાય છે ? સ્વપ્નમાં આવીને મૂર્તિ એમ કહી જાય છે કે હું ફલાણે ઠેકાણે દટાઇ ગઈ છું, માટે મને કાઢા, તેા તે મૂર્તિ પાેતાની રાત દિવસ સેવા કરનાર ભકતને એમ કેમ નથી કહી જતી કે–કલાણે ઠેકાણે લાખાે સાેનામહાેરાેના ચરૂએા પડયા છે, તે કાઢી લીઓ. અને તે પૈસાથી મૂર્તિ પૂજક ધર્મ સારીએ દુનિયામાં ફેલાવા ! આટલું કહેવામાં પ્રુર્તિંને કરેો વાંધા આવે તેમ હતા ? પણ કયાંથી કહે ? મૂર્તિ–એક જડ પત્થર તેમાં આવું કાંઈ કહેવાની તાકાત હેાયજ કયાંથી / આ બધી વાતેા મૂર્તિ પૂજકેાએજ મૂર્તિના ફેલાવાની ખાતરજ ઉભી કરી છે. તેને અજ્ઞાની લોકોજ સાચી માને છે. પાનસરની મૂર્તિંની વાત અને હજી બે વરસ પહેલાં માટુંગા (મુંબઇ) માં ખનેલાે કીસ્સાે–દેવલાેકથી વિમાન મારકત આવેલી મૂર્તિ -દરેક ભાઇ જાહ્યુતા હશે. આવી વાતા ચાંડા વખત થાેડાને જરૂર મૂર્ખ બનાવી શરે છે, પણ આખરમાં તેની પાલ પકડાઇજ જાય છે. અગા-ઉથી અમુક જગાએ મૂર્તિ દારી રાખવી અને પછી કહેવું કે મને સ્વપ્ન આવ્યું. આવી વાતા આજના જમાનામાં તાે હવે ચાલી શકે તેમ નથીજ.

**પશ્ન−ર≰ મા**–્યૂર્તિપૂજન કરવું તે લાેક વ્યવહારની રૂઢિ માત્રજ છે કે ધર્મ ? જે ધર્મ હાેય, તાે દ્રશ પ્રકારમાંથી ક્યા પ્રકારના ધર્મ છે ?

> (મૂર્તિ પૂજા એ એક પ્રકારની ફકત રૂઢિજ થઇ પડી છે, કે જે રૂઢિમાંથી હવે છૂટવું પ્રાયઃ અશક્યજ થઇ પડ્યું છે. દશ પ્રકારના ચતિ ધર્મમાં તેા મૂર્તિ પૂજાનાે સમાવેશ હાેઇ શકેજ નહિ. બાકી હા, અઢાર પ્રકારના પાપ સ્થાનકમાં તેને৷ જરૂર સમાવેશ થઇ જાય છે. દશ પ્રકારને৷ ધર્મ અને મૂર્તિ પૂજા એ બે વચ્ચે જમીન આસમાન જેટલાે ફેર છે. દશ પ્રકારના ચતિ ધર્મ માેક્ષ પં**હાંચાડે છે, ત્યારે પાપ અને હિંસા**થી ભરેલી મૂર્તિ મુન્ત નરક નિગાદમાં લઇ જાય છે. દશ પ્રકારનાે ધર્મ અને <sub>પ્ર</sub>તિંપૂજા તેની સરખામણીજ ન હાેઈ શકે. એક ઉત્તરમાં અને બીજી દક્ષિણમાં. પુષ્ય અને પાપની સરખામણી ન હાેઈ શકે, તેમ ધર્મ અને મૂર્તિ પૂજાની સરખામણીજ ન થઇ શકે.

પ્રશ્ન-૩૦ મા–પંચામૃત અભિષેક શા માટે કરવામાં આવે છે ? તેનું ફળ શું ?

> [ઉપર કહ્યું તેજ, બીજી શું ? હું તેા માનું છું કે ભગવાન્ (મૂર્તિ) ગરમ થઇ ગયા **હેશે,**

લાગતું નથી.

પ્રક્ષ−૩૧ મેા−પંચ કલ્યાણુક પ્રતિષ્ઠાની ક્રિયાએા કઇ કઇ છે ? તેમાં સત્ય કેટલી અને અસત્ય કેટલી, તે નામ સહિત બતાવેા. ( બધીજ અસત્ય, પછી તેમાં નામ દેવાની

( પંચાય અસત્ય, પછા લાના નામ દલાવા જરૂર નથી.

પ્રશ્ન−**૩૨ મેા**–ખારા કુવાના ખારા પાણીને ક્ષીરસાગરના પાણીની કલ્પના કરીને ચડાવવું, તે પુણ્ય છે કે પાપ **?** 

> ( પાપજ, તેમાં વળી પૂછવાનું શું ? પાપ તા ખરૂં, પણુ તેની સાથે મિથ્યાત્વ પણુ ખરૂં. પાણી ખારૂં છે, છતાં તેને ક્ષીરસાગરનું પાણી કહેવું, તે તા ઝેરને અમૃત કહેવા બરાબર છે. ઝેરને અમૃત કાેઈ કહે, તા તેને કાેઈ માને નહિ, તેમ ખારા કુવાના પાણીને ક્ષીરસાગરનું પાણી કહેનારને તેના ભકતા સિવાય બીજીં કાેઇ તા માનેજ નહિ.

**પ્રક્ષ-૩૩ મેા**-ટાેપરાની એક કટકીમાં જીદી જીદી જાતના મિષ્ટાન્નની કલ્પના કરીને તે ટાેપરાની કટકી

તેથી તેમને ઠંડા કરવા માટેજ પંચામૃતને અભિષેક કરવામાં આવતાે હશે. તે સિવાય તાે

અભિષેક કરવાનું બીજું કેેાઇ કારણુ હાેચ તેમ

66

ચડાવવામાં ખાટું <mark>બાલવાનું પાપ લાગે, કે પૂજાનું</mark> પુષ્ટ્ય ?

( ખાેટું <mark>ખ</mark>ાલ્યાનું પાપજ લાગે અને તે ઉપરાંત વળી મિથ્યાત્વ.

પ્રે**શ્ન–૩૪ મેા**–સત્ય બાેલવું તે માેટું કે મૂર્તિમાં ભગ-વાનની પૂજા કરવી, તે માેટું ? તમારી મૂર્તિપૂજામાં પૂજારીને સત્યના પાઠ પઢાવવામાં આવે છે કે અસત્યના ?

> (અસત્યના. પણ તેમાં પૂજારીના કાંઇ વાક નથી. તે તા ચિઠ્ઠીના ચાકર; જ્યાં મૂર્તિજ નકલ–ખાેટી છે, ત્યાં બધું નકલ ખાેટું જ હાેય, તેમાં નવાઇ જેવું શું છે ?

પ્રશ્ન−**૩પ મેા−**જો પૂજારીને સત્યનેા પાઠ પઢાવાતાે હાેચ, તાે કુવાના પાણીમાં ક્ષીરસાગરના જલની કલ્પના, અને ટાેપરામાં ઘેવરની કલ્પના કરી ચડાવવું : આ સત્ય બ્યવહાર છે કે અસત્ય **?** 

> (અસત્ય. પણ તેમાં પૂજારી કે ભકતોના વાંક નથી. આ બધી ભટ્ટારકાેનીજ લીલા છે. તેઓને ઘેબર વગેરે મિષ્ટાન્ન ભાવતું, તેથી તેઓ તેમના ગ્રંથામાં લખી ગયા કે ભગવાનને ઉચામાં ઉંચું ઘેવર વગેરે મિષ્ટાન્ન ચડાવવું. હવે પૂજા તા રાજ કરવાની, અગર તા દિવસમાં ત્રણ વખત કરવાની. હવે રાજ ઉઠીને ઘેવર કાઢવા

પણ કયાંથી ? એક શેર ઘેવરના આઠ આના બેસે. પાછેા સવારનાે ચડાવેલાે ઘેવર સાંજની પૂજામાં કામ ન આવે. એટલે ત્રણુ વખત પૂજા કરનારને રાેજના દાેઢ રૂપીએા બેસે. તે કાેઇને પાસાય નહિ, તેથી પાઇના ટાેપરામાં ભગવાનને કેાસલાવી લેવાનાે રસ્તાે કાઢયાે. ટાેપરાંને ઘેવર કહેવાનું પાપ લાગ્યું, ભગવાન તેા ઘેવર ખાઇને રાજી થયાને ? વળી દાેઢ રૂપીયાની અદલીમાં એક પાઇથી પત્યું ! આટલાે લાભ શું થાેડા છે ? એક ફકત નહિ જેટલું ખાટું બાેલવાથી આટલાે લાભ થતાે હાેય, તાે તેમાં ભકતાને શું વાંધા ? ખાટું ખાલવાનું અને ખાટું ચાલવાનું તા મૂર્તિ છે, ત્યાં છેજ, માટે આટલું ખાટું બાલવામાં કાંઇ નહિ.

પ્રશ્ન-૩૬ મેા-પૂજા કરવામાં ભાવ નિક્ષેપની જરૂરત છે <sup>`</sup>કે નહિ ? જે ભાવ નિક્ષેપની જરૂર હેાય, તેા તેલો ભાવ નિક્ષેપ સહિતની રાજ થતી એકાદ બે પૂજા અતાવશો ખરા ?

> ( આજના જમાનામાં જ્યાં દ્રવ્યપૂજા પણ પૂરેપુરી થતી નથી, ત્યાં ભાવપૂજાની કયાં કરા છા ? આજના જમાનામાં કુરસદદજ કાેને હાેય છે ? આ તા ભગવાનને મનાવવા ગયા વગર છુટકા નહિ, તેથી મંદિર ગયા, મૂળ નાયકને

પગે લાગ્યા કે ન લાગ્યા અને આ ભાગ્યા કદાચ કાેઇને પા અરધી કલાકની કુરસદ હાેય તાે ભટ્ટારકાેએ અનાવેલી અટપટી પૂજાની વિધિજ આવડે નહિ. દ્રવ્યપૂજાનુંજ જ્યાં ઠેકાણું નથી, ત્યાં ભાવપૂજાનું તાે નામજ લેવા જેવું નથી.

પ્રશ્ન–૩૭ માે–શું આપને ત્યાં પૂજા કરતી વખતે શાસન દેવતાઓને બાેલાવાનું તથા સ્થાપના આદિ થાય છે ખરૂં ?

> ( હા. થાય છે. શાસન દેવેાને ખાલાવીએ છીએ, તેમની સ્થાપના થાય છે, અને કામ પુરૂં થઇ ગયે તેમને વિસર્જન પણ કરવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન-૩૮ મો-વિસર્જન કરતી વખતે 'લખ્ધ ભાગા યથા ક્રમમ્' જે તમે બાેલાે છા, તેના અર્થ શું છે ? ( તેના અર્થ એ છે કે-હે દેવા ! અમારા કામ માટે તમે આવ્યા, અમે તમાને નિવેદ વગેરે આપ્યું, અમારૂં કામ પુરૂં થયું, તમે તમારા ભાગ લઇ લીધા હવે તમે જેમ આવ્યા તેમ યથા ક્રમે quick march કરા-એટલે કે અહીંથી ઉપડા, અને મૂર્તિ પૂજકાના કંહેવા પ્રમાણે તે દેવા ત્યાંથી રવાના થઇ ગયા. વાંચક ! આ બધું બચ્ચાંના ખેલ જેવું નથી લાગતું ? દેવા આવ્યા, બેઠા, તેમને નિવેદ ધરાવ્યું, તેમણે તે ગ્રહણુ કર્યું અને પછી ચાલ્યા ગયા. આ બધું શું હેમ્બગ નથી ? કાેણુ આવ્યું અને કાેણુ ગયું. મનમાં પરણ્યા અને મનમાં રાંડયા. ભટ્ટારકાેએ એવા અવળા પાટા બંધાવી દીધા છે કે કાેઇને ચું કે ચાં કરવાની શકિત રહી નથી. કાેઇ સુરજભાનુ વકીલ કે જીગલકિશાર મુખ્તાર જેવા જરા તરા બાેલે, તા તેની પીપુડીના અવાજ કાેણુ સાંભળે તેમ છે? એક બચ્ચું પણુ ન માની શકે તેવી વાતા આ મૂર્તિ પ્રજકામાં ચાલ્યા કરે છે.

પ્ર<mark>શ્ન–૩૯ મે</mark>ા–આપને ત્યાં મૂર્તિ<sup>દ</sup>ની આગળ રાેજ રાેજ કેટલી પૂજાઓ થાય છે ? તે દરેક પૂજાનું ફળ અલગ અલગ છે કે એક સરખું ?

> (પૂજાનું ફળ જઘન્ય બારમું દેવલાેક મધ્યમ તીર્થ કર નામ-ગાત્ર, અને ઉત્કૃષ્ટુ તે જ ભવે માક્ષ, એમ પૂજાનું ફળ માનવામાં આવે છે. પણુ તે બધું મિથ્યા છે. જેટલા જીવાના નાશ થયાે, તેટલું વધારે ભારી થવાનું, તે સિવાય મૂર્તિ પૂજાનું બીજી કાંઈ ફળ છે જ નહિ. .જે દિવસે 'માટી પૂજા હાેય, તે દિવસે આખી રાત કીટસન લાઈટ અને વિજળીની બત્તીઓ કુલ બહારમાં બળતી હાેય, તેને લઇને લાખા-જીવા

ł

પત'ગીયાં વગેરે ઢગલાે થઇને પડે છે, ભગવા-નના દરબારમાં પૂજા જેવા આવત્તાં આવી દશા તે જીવાની થાય, તેનું ફળ શું મૂર્ત્તિપૂજકાેને નથી મળવાનું, એમ કાેઇ સમજે છે ? જે મૂર્તિ અને તેની પૂજા સાચી હાેત–વીતરાગ આજ્ઞાનુસાર હાેત, તાે તે જીવા મરતજ નહિ. પૂજામાં જેવા રસ, તેવું ફળ. વધારે રસ હાેય, તા વધારે માઠાં કર્મ બાંધે અને ઓછા રસ હાેય, તા ઓછાં માઠાં કર્મ બાંધે.

પ્રેશ્ન–૪૦ મેા–<sub>સ્</sub>તિ<sup>°</sup>પૂજામાં આપને ત્યાં જ્યારે અધી કલ્પિત વાતાેથીજ કામ લેવાય છે, ત્યારે રેવતી રાણી કલ્પિત મહાવીરના કલ્પિત સમાવસરણુમાં કેમ નહિ ગયાં ? અને ત્યાં જઇ પરીક્ષાથી<sup>°</sup> ક્ષુલ્લુકને નમસ્કાર કેમ ન કર્યો ? તે સમાવસરણુમાં તમારા ધર્મની વિરૂદ્ધ કઈ વાત હતી.

> ( રૈવતીરાણી સમક્તિી હતાં, તેથી તેઓ મૂર્તિંને માનતાં ન હતાં, અને તેટલા માટેજ કલ્પિત સમાવસરણમાં ન ગયાં. જે રેવતીરાણી મૂર્તિંપૂજક હાેત, તાે જરૂર ત્યાં બાતજ. કારણુ કે મૂર્તિંની પૂજાની માક્ક ત્યાં પણ અધું કલ્પિતજ હત

'પ્રશ્ન–૪૧ મેા-રેવતીરાણી મૂર્તિ'પૂજા કરતાં હતાં કે નહિ ? જે મૂર્તિ'પૂજા કરતાં હતાં, તેા કલ્પિત <sub>મૂ</sub>ર્તિ' અને કલ્પિત સમાવસરણમાં તેમણે શું ભેદ જેયા, કે જેથી તેઓ ત્યાં ન ગયાં ?

> (રેવતીરાણીએ તે સમાવસરણમાં બધુંજ કલ્પિત જોયું, અને પાતે કલ્પિતને માનતા ન હ્યાતાં, તેથી તેઓ ત્યાં ન ગયાં.

પ્રશ્ન-૪**૨ મેા–**તમે જે એમ કહેા છેષ કે–શિવપીંડી ગામમાંથી સમ'તભદ્ર સ્વામીએ ચન્દ્રપ્રલુજીની <sub>પ્ર</sub>તિ' કાઢી, તેા તે પ્રતિ' હાલમાં કયાં છે?

> ( અંતરીક્ષજીમાં સમંતભદ્ર સ્વામીએ હિંદુઓની મૂર્તિમાંથી દિગંબરની મૂર્તિ કાઢી, તા તે મૂર્તિ આજે જૈના જૈના વચ્ચે કલેશ કરાવે છે. ઘડીમાં વ્યતાંબર મૂર્તિપૂજકા તે મૂર્તિની પૂજા કરે, તા વળી થાડી વારે દિગંબર મૂર્તિપૂજકા તે મૂર્તિની પૂજા કરે. વ્યતાંબરાની પૂજા દિગંબરા કાઢી નાખે, અને દિગંબરાની વ્યતાંબરા કાઢી નાખે. એમ Vice Versa ચાલ્યા જ કરે. આ મૂર્તિ માટે અનેકનાં માથાં તુટયાં છે અને કાર્ટે જઈ લાખા રૂપીઆ મૂર્તિપૂજકાએ બગાડયા છે. ત્યારે આપણી સરકારે એ ફેંસલાે

કરી આપ્યાે કે–મૂર્તિ સ્વેતાંબર દિગંબર બન્નેની છે. અમુક વખત સ્વેતાંબર પૂજા કરે અને અમુક વખત દિગંબર. જોઇ લેજો આ મૂર્તિ પૂજાનું ફારસ.

**પ્રક્ષ−૪૩ મેા−**પ્રતિમાથી કયા કયા ગુણેાની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે ગુણેા આત્મીય છે કે પાૈદ્દગલિક ?

> ( હું તેા માનુ છું કે-પ્રતિમાથી કાેઇ પણ જાતના ગુણુની પ્રાપ્તિ થતી નથી. હા, કાેઇ ' કાગનું બેસવું અને તાડનું પડવું તેના જેવું થાય છે ખરૂં. દીકરા થવાના હાેય, અને તેમાં બરાબર તેજ વખતે કેસરીઆજીની માનતા રાખી હાેય, અને દીકરા થયેા, તાે કેસરીઆજીએ આપ્યા એમ કહેવાય છે, અને તેટલા પાદ્દગલિક લાભ થયાે એમ મનાય છે, બાકી વાતમાં કાંઇ માલ નથી.

પ્રશ્ન–૪૪ મેા–અછ્લ લાેકાે દિગંબર જૈન મંદિરમાં જઇ ત્યાંની મૂર્તિંને અભિષેક પજન વગેરે કરી શકે કે નહિ ? જો નહિ તાે શા માટે ? શું મૂર્તિંના કલ્પિત અરિહાત ઉપર કાેઇનાે અધિ-કાર રહે છે ખરા કે ?

> ( અરે ભાઇ ચંપાલાલ**છ, અછુતની કયાં** માંડા છેા ? દિગ બરાના સગા <mark>ભાઇ દસ્સાઓનાેજ</mark>

દાખલા લીઓને. ત્રર્તિના ઠેકેદાર એવા આ દિગંબર મર્તિ પૂજકાે પાતાનાજ દસ્સા દિગંબર ભાઇઓને મૂર્તિ પુજવાની ના સંભળાવે છે, કારણ કે તેઓને આ મૂતિ<sup>૧</sup>પૂજકાે હલકા માને છે. જ્યાં સગાભાઇઓને પણ મૂર્તિ પૂજવાના અધિકાર નથી ત્યાં ચંપાલાલભાઈ ? અછૂત લાેકાેની તાે વાતજ શી કરાે છેા ? હું તાે માનું **છું કે ભૂલેચુકે કદાચ કાેઈ અ**છૂત દિગંબર મ દિરમાં પેસી ગયાની ખબર આ મૂર્તિ પૂજકાને પડે, તેા તેજ વખતે આખુંએ ભગવવાનનું મંદિર આ લાેકા ધાવરાવી પવિત્ર કરી નાખે ? હિંદમાં ુજે લાખા અને કરાડાે ઇસાઇએા થયા છે, તે આ ત્રતિ પૂજકામાંથી. કારણ કે તેઓ બીચારા-એાને મંદિરમાં દાખલ થવા દેવામાં આવતાં નથી, પછી તેઓ ઈસાઇ ન થાય, તેા થાય પણ શું ?

**પ્રક્ષ-૪૫ મેા**-દિગમ્બર જૈન મંદિરામાં જે ક્ષેત્રપાલ આદિની મૂર્ત્તિંઓ દરવાજા પાસે રહે છે, તે શા માટે ? તેમજ તે ક્ષેત્રપાલ આદિની મૂર્ત્તિંઓ પર સીંદુર વગેરે લગાડ ય છે, તેા તેનું શું કારણુ ? શું તેની પણ પૂજા થાય છે ખરી ? (જરૂર શેરડીની વાંસે જેમ એરડીને પાણી મળે છે, તેમ તીર્થ કરની પાછળ આ ક્ષેત્રપાળા

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

પણુ પૂજાય છે. ક્ષેત્રપાળની મૂર્તિ મંદિર કે મૂર્તિ'ના રક્ષણ માટે રખાય છે, એમ કહેવાય છે, તે ક્ષેત્રપાળ ' અમારૂં પણ રક્ષણ કરા ' એમ કહી તેની પણુ પૂજા થાય છે. અરે ભાઇ ચંપાલાલજી ? તમે આ ક્ષેત્રપાળની કર્યા માંડા છેા, આ મૂર્તિ પૂજકાે શું શું નથી પૂજતા. તેજ વિચારા તાે સારૂં. મંદિરને પૂજે, તીર્થ કરની મૂર્તિ ને પૂજે, ક્ષેત્રપાળ મણિભદ્ર∽ ચમરેન્દ્ર દેવ વગેરેને તે৷ પૂજેજ છે, પણ તે ઉપરાંત જે કહેવાતા રાયણ વૃક્ષની નીચે આદિનાથ ભગવાન પધાર્યા હતા, તે વૃક્ષને પણ આ મૂર્તિપૂજકાે પૂજે છે અને તે પૂજાના ક્ળની ઇચ્છા કહે છે. અંધશ્રદ્ધાની હદ જ **થ**ઇ ગઇ ને ! પણ તેમાં નવું કાંઈજ નથી. મૂર્તિં પૂજા એ અંધશ્રહાની જનની છે. ખાટે ક્ષેત્ર-પાળની પુજા થાય, તેમાં કાંઇ નહિ, એ તેા ચાલે.

્**પક્ષ−૪૬ મે**ા–ખ ડિત થઇ ગએલી–ભાંગી ગએલી મૂર્તિંએા પૂજન કરવા ચેાગ્ય છે કે નહિ **?** અપૂજ્ય છે તેા શા માટે ?

> (ખંડીત થએલી મૂર્ત્તિંએાના માટા ભાગ પાતાની મેળે ખંડિત થએલ હાેતા નથી, પણ

906

પરધર્મીઓએ ખંડિત કરેલાે હાેય છે. જે મ્રિંને પરધર્મીની તલવાર, હથાેડા કે હાથ લાગ્યાે હાેય તે મૂર્તિ-તે ભગવાન-કેવી રીતે પૂજ્ય હાેઇ શકે ? ન હાેઇ શકે.)

કદાચ તમે અહીં પ્રશ્ન કરશા કે-જે ભગ-વાન પહેલાં અખંડિત હતા, ત્યારે તા તમે દિવસમાં દસ વખત તેની પૂજા કરતા હતા, તે ભગવાન જરા ખંડિત થયા-કાેઇએ તેના કાન કે નાક જરા કાપી નાખ્યા,-તા તેથી શું થઇ ગયું ? તેટલામાં તેમના પૂજાના હક શા માટે માર્યા ગયા ? કાેઈ માબાપ કાને સાંભળતા ન હાેય, કે આંખે દેખતા ન હાેય, તેથી શું માબાપ તરીકેના તેના હક હડી જાય ?

આ પ્રશ્નના જવાબમાં હું કહીશ કે– તે દાખલાે આ ધાર્મિક બબતમાં લાગુ ન પડે બાકી ખંડિત થએલા ભગવાનને નજ પૂજવા, એવા અમારા આચાર્ચ મહારાજોના ખાસ હુકમ છે. આથી વધારે હું કાંઇ કહેવા માગતા નથી.

**પ્રશ્ન-૪૭ મેા**-એવી કઈ વાત છે કે-જે શાસ્ત્રોથી નથી સમજાતી અને મૂર્તિ<sup>°</sup>થીજ સમજાય છે <sup>?</sup> જરા વિગતવાર સમજાવા.

( ખાવું-પીવું-આનંદ કરવા-માજમજાહ કરવીઃ આ અધી વાતોને શાસ્ત્ર <sub>ત્</sub>યાજ્ય કહે છે. તેથી શાસ્ત્રાે વાંચવામાં અને તેનું મનન કરવામાં સર્વ સાધારણ માણસાેને જરા પણ માફક આવતું નથી. ત્યારે અડ્ડીં મૂર્તિ અને તેની પૂજામાં આ**બાલ વૃદ્ધ (બાળકથી લઇને** સાે વરસના ડાેસા સુધીના ) દરેકને નાચવા કુદવા અને ગાયન ગાવામાં અદ્દભૂત આનંદ આવે છે. કેાઇ માેટાે ઉત્સવ હાેચ, ત્યારે તમે જરા અમારા મંદિરમાં આવીને જીઓ તે৷ તમને આ આનંદની કાંઇક ખબર પડે. કેાઇ ઇંદ્ર થાય, કેાઇ ઇ દ્રાહ્યી થાય, કાેઈ સિધ્ધાર્થ રાજા થાય, તાે કેાઇ ત્રિશલાદેવી રા**ણી થાય, કેાઇ છ**પ્પન માંહેલી એકાદ કુમારિકા થાય, તેા કાેઇ વળી ગણધર થાય આ વખતના આનંદ એક વખત પણ તમે ચાખી લેશા, તાે જરૂર મને ખાત્રી છે કે-તરતજ તમા મૂર્તિ પૂજક થઇ જશા.

હા, જેમ અમારા તીર્થ કરા કલ્પિત છે, તેમજ આ ગણુધર અને સિદ્ધાર્થ રાજા પણુ કલ્પિતજ છે,–ખાેટા જ છે, એ વાતની મને ના નથી. તે વેશ પૂરા થયા એટલે પાછા તેના તે, તે વાત પણુ ખારી છે, છતાં એક વખત પ્રભુ મહાવીરના પણુ બાપ થયા તાે ખરાને ? ઇંદ્ર પણુ થયા તાે ખરાને ? આ આનંદ શું જેવાે તેવા છે ?

સાક્ષાત પ્રભુને મેં કે તમે કાેઇએ આ ભવમાં જોયા નથી. તેજ પ્રભુને–(પથરની મૂર્તિને) ઘાડીયામાં નાખી હીંચકા–મહાેત્સવ કરવા જોયા– તે ખરેખર એક અદ્દભૂત આનંદનીજ વાત છે. તમારા જેવા ઘણાઓને આ વાત અચ્ચાંના ખેલ જેવી લાગતી હશે–લાગે છે, પણ તેની પાછળ જે અદ્દભૂત રહસ્ય રહેલું છે, તે તમા બાણુતા નથી. 'પડયા તા પડયા પણ ઘાડે તા ચડયા ' તેમ સાક્ષાત્ નહિ તા પછી પાણા, પણ પ્રભુને જોવા તા ખરાને ?

પ્રશ્ન–૪૮ મેા–જ્યારે બધા તીર્થ કરાે એકજ સરખા (ગ્રહ્યવાળા) છે, તાે પછી તેમની મૂર્તિંઓ અને મંદિરામાં ફેર શા માટે રાખવામાં આવે છે ? અને જે ફેર નથી રાખવામાં આવતા, એમ તમે કહેશા, તાે પછી 'મૂળ નાયક' ની મુખ્યતા અને બીજા તીર્થ કરાેની ગૌહ્યુતા કેમ કરવામાં આવે છે ?

( મૂળ=માેટા, મુખ્ય, અને નાયક=પતિ, અધિકારી. જે મુખ્ય અધિકારી છે તે મૂળ નાયક આટલું પણુ તમે ભણ્યા નથી, ત્યાં પછી શું જોઇને પ્રશ્ન કરવા આવા છેા ?

પ્રાયઃ દરેક મંદિરમાં ચાેવીસે તીર્થ કરની મૂર્તિ એ હાય છે, તેથી તે મંદિરને કાેઇ પણ નામ તાે આપલુંજ જેઈએ. તેથી એક મંદિરમાં <u>જો</u> ચંદ્રપ્રભુજીને મૂળ નાયક કરી સ્થાપ્યા હેાય, તાે તે મંદિર ચંદ્રપ્રલુજીના નામથી એાળખા-વતાં સુગમ થઈ પડે. આકી ચંદ્રપ્રલુજીને મૂળ નાયક સ્થાપ્યા એટલે બીજા પ્રભુએાનું મહત્વ કાંઈ એાહું થઇ જતું નથી. જો કે આજ કાલ મૂળ નાયકની જેટલી માન પૂજા થાય છે, તેથી દસમા ભાગની પણ બીજા તીર્થ કરાની થતી નથી, એ વાત તદ્દન સાચી છે, છતાં પણ જે આગળથી ચાલ્યું આવે છે, તે મુજબ ચાલ્યા કરે છે. જો કે ખરી વાત તે৷ એજ છે કે એક મંદિરમાં મૂળ નાયક કહેા કે ગાેણ નાયક કહેા, જે કહેા તે એકજ મૂર્તિ હેાવી જોઇએ. પણ તેમાં પણ એક વાંધા આવે **છે. એક મૂર્તિ' તે**ા એક ભાઇએ બેસારી તેણે પાતાને માટે ખારમું દેવલાક રીઝવર્ડ કરાવ્યું, ત્યા**રે પછી** 

બીજા ભાઇઓનું શું ? શું તેમણે બારમે દેવ-લેહક ન જવું ? જવું તેા છેજ, એટલે પછી મૂળ નાયકની આસપાસ બીજા તીર્થ કરાને બેસારીને તે ભાઇઓની પણુ બારમા દેવલેાક જવાની ઇચ્છા અમારા આચાર્યોએ પૂરી કરવાના રસ્તાે કાઢયાે.

જો કે આમાં પણ કેટલાક ભાઇઓ વાંધા ઉઠાવશે અને કહેશે કે શાસ્ત્રમાં તાે તીર્થ'કરે તીર્થ'કર મળે નહિ, એમ કહ્યું છે, ત્યારે અહીં તાે એક નહિ પણ ૨૪–૨૪ તીર્થ'કરાે ભેગા કર્યા છે, તેનું શું ?

તે৷ તેના જવાબમાં મારે કહેવાનું કે શાસ્ત્રમાં જે કહ્યું છે તે વાત ખરી પણુ તે તે৷ સાક્ષાત–હાલતા ચાલતા ઉપદેશ દેતા તીર્થ કરોને માટે ત્યારે અહીં તેા ફક્ત અમે બનાવેલ અને માનેલ ધાતુ કે પાષાણુની મૂર્તિ રૂપ તીર્થ કરો છે, માટે અમે જે કાંઇ કર્યું છે, તે વ્યાજબીજ છે અને શાસ્ત્રા પણ સાચાં છે.

પ્ર<sup></sup>^ન−૪**૯ મેા**–આજ કાલના અતિશય ક્ષેત્રામાંના કયા કયા અતિશય ક્ષેત્રાના કયા કયા ચમત્કાર તમે અમને નજરા નજર અતાવી શક્ષે તેમ તેમ છેi **?** 

(એકેયના નહિ અરે ભાઇ ? ને કાેઇ પણ મૂર્તિ કે મંદિરમાં કાંઇ પણુ ચમત્કાર હાેત, તાે મૂર્તિ<sup>°</sup>એાની અને મંદિરાેની અ<sub>ત્</sub>યારે જે સ્થિતિ છે તે છે તે કદાપિ પણ ન ચાત.

ચમત્કારની શું વાત લઇ હાલ્યા છે ? ને મૂર્તિંમાં ચમત્કાર હાૈત તાે એક પણ મૂર્તિં કે મંદિરના કટકા ન થયા હેાત, અને આખી દુનિયા આજે મૃતિ<sup>૬</sup>પૂજક થઇ ગઇ હેાત, પણ 'વેા દિન કહાં કે મીચાં કે પાંવમે જુતી' આ બધા અતિશય ક્ષેત્રાની ખાલી વાતાજ છે. કાેઇએ એક દંતકથા ગખડાવી પૂકી, કે લાેકાે તે પાછળ ગાંડા થયા બાકી કયાં અતિશય અને કયાં આજ કાલની સ્થિતિ ? લાખાે ગાઉનું અંતર છે.

પ્રશ્ન-૫૦ માે-આપને ત્યાં નાેકરીથી પૂજા કરવાવાળા પૂજારી જૈન જ હાેય છે, કે અજૈન પણ હાેચ છે.

(પ્રાય: અજૈનજ. કારણ કે જૈન તાે દ્રવ્ય ખાય નહિ, અને ખાય તાે સાતમાં નરકે જાય, એમ મૂર્તિ પૂજક આચાર્યો કહી ગયા છે. તેથી જૈન તેા પૂજારી હેાય જ નહિ. તેમજ આવી ૧૦-૧૫ રૂપીઆની નાેકરી જૈન અચ્ચા કરે પણ નહિ. તેથી કરીને પૂજારીએ ૯૯ ૮કા અજૈન જ હાેય છે. આ અર્જૈનોને નાેકરીના મગાર કે

૧૧૪

દેવ દ્રવ્ય ખાવામાં વાંધા નથી. કારણુ કે તેઓ અજૈન છે. અને સાતમી નરકના સિદ્ધાંત પણ તેઓને લાગુ પડતા નથી, કારણુ કે તેઓ અજૈન છે. મૂર્તિપૂજક કે અમૂર્તિપૂજક-કાેઇ પણ જાતના જૈન ધર્મનેજ તેઓ માનતા નથી, તેથી તેઓને નાેકરી કરવામાં વાંધા આવતે નથી. પૂજા કરવા કરાવવા બદલ તેમને પગાર મળે છે, એટલા માટે આ અજૈન પૂજારીઓ તેટલા વખત જૈનના તીર્થ કરોને વચન અને કાયાથી ભગવાન માને છે. તેઓનું તે કાર્ય થઇ રહ્યું અને ઘેર ગયા એટલે પછી ષ્રદ્ધા વિષ્ણુ કે મહેશ જેને તેઓ માનતા હાેય, તેની પૂજા કરી તેમનેજ સાચા ભગવાન માને છે.

આજકાલ ઘણા મૂર્તિ પૂજક ભાઇઓને આ વાત મનમાં ખટકે છે અને આ ભાડુતી પૂજારીઓથી તેઓ કંટાત્યા છે. આવી પૂજાને તેઓ એક ફારસ સમાનજ માને છે. છતાં પણ તેના' કાંઈ રસ્તા થઇ શકતા નથી મૂર્તિ પૂજક જૈન સમાજ આવા કેટલા ભાડુલી પૂજારીઓને નભાવે છે, અને એક વરસે તેઓ કેટલા પગાર લઇ જાય છે. વગેરે બાળતનું એક લીસ્ટ એક વખત મારા વાંચવામાં આવ્યું હતું. તે લેખના લેખકે અંતમાં એમ કહ્યું હતું કે ઘણા મૂર્તિ પૂજક જૈન ભાઇઓ બેકાર રખડે છે, તા તેમને આ નાકરીએ ચડાવી દેવા જોઇએ પણુ આજ દિન સુધી હું નથી માનતા કે એક પણુ જૈને પૂજારીની નાકરી સ્વીકારી હાેય. કલ્પિત ભગવાનની પૂજા તા કલ્પિત–ભાડુતી પૂજારીથીજ થાવી જોઇએ અને તે મુજબ આજ સુધી ચાલ્યા કરે છે.

પ્ર<sup></sup>°**ન−પ**1 મેા-નેાકરીથી પૂજા કરવાવાળાને પૂજાનું શું ફળ મળે, ફકત પગાર કે મર્યા પછી સ્વર્ગ પણુ ખરૂં **!** 

> (ફકત પગારજ અને ઉપરાંત જે બહુ માેટી પુજાઓ કરાવી હશે, અને તેમાં ઘણુ જીવાના કચ્ચરઘાણુ કાઢયા હશે, તા માઠી ગતિ મળશે, તે વળી નક્ષમાં. આક્રી ભાઇ ચ'પાલાલજી ? સ્વર્ગ એમ કાંઇ **રેદું પડ્યું** નથી, કે કકત માની લીધેલા ભગવાનની પૂજા કરવા માત્રથીજ મળી જાય. દાન--શીલ-નપ-ભાવના સ્વર્ગ-માક્ષના એ ચાર ઉપાય છે. પૂજા કરવા-કરાવવામાં જીવાના દાણે-વાટા કાઢવા સિવાય બીજું કાંઇ કામ થતું નથી. તેથી સ્વર્ગ કે માક્ષ તેવા જીવાથી બહુજ વેગળા રહે છે. એકાવન પ્રશ્વની ચ પાલાલ જૈનની લખેલ પુસ્તિકા અને તેના ઉપરની મારી સમીક્ષા અહીં પરી થાય છે.

## અનાવશ્યક દિગમ્બર જૈન મૂર્તિ પૂજા પર શંકાએા.

હિંદીમાં લેખક:- ' પુ**ષ્પ** ' સિલવાની

૧ શું તીર્થ કરેાએ પાતાની દિવ્ય–ધ્વનીમાં મૂર્તિ'-પૂજાના ઉપદેશ કર્યા છે ?

( જો તીર્થ કરોએ તે મુજબ ઉપદેશ કર્યો હેાત, તા તા પછી આ ઝઘડા હેાતજ શાના ? પણ તીર્થ કરાએ ઉપદેશ નથી કર્યાં, તેથી તા આ બધા કલેશ ઉભા થયા છે. તીર્થ કરા થઇ ગયા પછી ઘણા લાંબા કાળે ભદૃારકાએ પાતાના સ્વાર્થ સાધવા માટે આ પ્રથા ઉભી કરી, અને અણુસમજી અને ભાેળા શ્રાવકાને આ પ્રથા સારી લાગવાથી તે પ્રથા ચાલુ થઇ. બાકી નથી તા તીર્થ કરાએ મૂર્તિ પૂજાના ઉપદેશ કર્યા કે નથી કાઇ સારા સાધુના તેના ટેકા.)

ર દિગમ્બર જૈન મૂર્તિ પૂ**ન અને માક્ષ માર્ગ**ને જૈન સિદ્ધાંત સુજબ શું સંબંધ છે ?

( કાંઇ પણ નહિ, મૂર્તિંપૂ**બથી** માક્ષ થાયજ નહિ, ફક્ત જેટ<mark>લી હિંસા કર્ય, લેન્દ્</mark>રાં પાપ, અને તે નફેા.) ૩ દિગમ્ખર જૈન મૂર્તિંની પૂજા કરતી વખતે અહ્યા-હન, સ્થાપન, સન્નિધિકરણ અને વિસર્જનઃ આદિ જે ક્રિયાએા થાય છે, તેને તીર્થ કરની સાથે કેટલાે અને શું સંખંધ, કેટલા વખતને માટે અને શા માટે કરવામાં આવે છે ? તથા તે તે ક્રીયાઓ પાેત પાેતાના નામ મુજબનાે બરાબર અર્જ્વરાખે છે કે પછી આ બધી કલ્પનાએવજ છે ?

( કુક્ત કલ્પના સિવાય બીજીું કાંઇજ નહિ. મનને મનાવવાના માત્ર રસ્તાએાજ છે કે–અમારા ગુરૂએ મહાવીર ભગવાનને અહીં અમારી પાસે બાેલાવી દીધા, ભગવાનને અમારી પાસે <mark>બ</mark>ેસાર્યા, ભગવાનને તેમના જોઇતા ભાગ દીધા અને પછી વિસર્જન કર્યા. આ બધી કલ્પના નહિ તેો શું ? અને કદાચ આ વાતને કેાઇ સાચી માને, તેા તે ભાઇએ દિગમ્બર શાસ્ત્રોને ખાટાંજ માનવાં પડશે. બીજા ધર્મમાં ભગવાનાની માકક શું આપણા ભગવાનાને પણ હજી કાંઇ વાસના રહી ગઇ છે કે, જેથી તેઓ અહીં આવે, અને તેમના દિગમ્બર ભક્તાના જે પ્રમાણુ આર્ડરા છૂટે, તે પ્રમાણુ તેઓ **બેસે, ઉઠે અને પછી ચાલ્યા જાય. આ બધું એક** નાટક છે-ખચ્ચાંના ખેલજ છે.)

૪—જૈન ધર્મના સિદ્ધાંત એવાે છે કે-માેક્ષ ગએલ જીવ સંસારમાં પાછાે ન આવે, તાે પ્રછી આહ્વાહન આદિ ક્રિયાઓથી કાેને બાેલાવવામાં આવે છે, કેનું સન્નિધિકરણ અને વિસર્જન થાય છે?

( ભદારકાેનુંજ તાે. અરે ભાઇ પુષ્પ ? એટલાે તેા વિચાર કરાે કે–ભટ્ટારકાે આ પ્રમાણુે ધતિંગ ન કરે, તેા તેમનું પેટ કયાંથી ભરાય અને તેમના ખાદશાહી ભાેગ વિલાસ કયાંથી નભે ? અને વાણી-યાભાઈ કાંઇ એવા ભાેળા નથી કે-પાેતે માંડ માંડ પૂરૂં કરતા હેાય અને તેમનાં ધર્મગુરૂ-ભદ્રારકોને ં આદેશાહી ખરચા પૂરા પાડે. ત્યારે પછી ભટ્ટારકેોએ પણ કાંઇક તેા રસ્તા કરવા રહ્યા ને ? તેથી ભટ્ટા-રકેાએ તેમના ભક્તોને પ્રસન્ન કરવા ભગવાનને બાેલાવવાના ૨સ્તા કાઢયા અને વાણીયાઓએ આવા કલ્પનાના ભગવાન બાેલાવવાની ભટ્ટારકાેની શક્તિ **બેઇને તેમને તેમના માજશાખના** સાધના પરાં પાડયાં. આમાં આખર લાભ તાે ભટ્ટારકાેનેજ થયા. કારણ કે લટ્ટારકાેએ તાે કલ્પનાના તદ્દન ખાેટા ભગવાન આવે છે એમ અતાબ્યું, ત્યારે ભક્તો પાસેથી માલ પાણી પડાવ્યાં તે તેા તદ્દન સાચાંજ અને નક્કર રૂપમાંજ. તેમના ભક્તોએ પણ જે તે ભદ્દારકાેની માફક કલ્પનામાંજ પૈસા આપ્યા હાેત, તેા બન્ને સરખા થાત. **ભગવાન આવ્યા તે પ**ણ કલ્પનાના, અને ભક્તોએ પૈસા આપ્યા, તે પણ કલ્પનાનાજ. પણ તેમ નહિ થતાં ભટ્ટારકાેજ આ વાતમાં ખાટી ગયા. ટુંકમાં કહું તાે નથી તાે ભગ-વાન આવતા, નથી તેમનું સ્થાપન થતું, નથી તેમને બેસારવામાં આવતા કે નથી તેનું વિસર્જન થતું. આ બધી પાલંપાલ છે.)

પ—હું એમ પૂછું છું કે–ભગવાન નહિ પણુ ભગવાન જેવી દિગંબર જૈન મર્તિંએા પાતાની પાસેજ હાેવા છતાં પણુ વળી મુક્ત થએલા ભગવાનાને બાેલાવવાની જરૂર શું છે ? પૂર્તિં પાસે પડી હાેવા છતાં પણુ જે નવા ભગવાનાને બાેલાવાની જરૂર પડતી હાેય, તાે પછી પૂર્તિંની કઇ જરૂર છે ? વગર પૂર્તિંએ ગંમે તે જગાએ આહ્વાહન આદિ ક્રિયાઓ થઈ શકે છે અને પૂજન પણ થઈ શકે છે.

( એટલેજ તેા હું કહું છું કે-ભક્તોને પ્રસન્ન રાખવાની ભટ્ટારકાેની આ ચાલબાજી છે. વેપારમાં કાેઇથી ન ઠગાય એવા વણિકપુત્રા ભટ્ટારકાેની આ ચાલબાજીમાં આબાદ કસાઇ જાય છે. નહિતર ગાંડી માના ડાહ્યા કહેવાતા આટલા દીકરાઓમાંથી કાેઇ પણ એક મરદ બચ્ચા કેમ ન નીકત્વા અને ભટ્ટારકના કાન ઝાલીને એમ ન કહ્યું કે-ઓ ભટ્ટારક ? તું ભગવાનને બાલાવ, અને ભગવાન આવે ત્યારે અમને બતાવજે. ભગવાન તેમના ભાગ લઈ જાય તે અમને તું નજરાે નજર અતા-વજે. આવેા એકજ મરદ બચ્ચા નિકત્યા હાત, તાે ભટ્ટારકાેની આ પાખંડ લીલા કયારનીય ખંધ થઇ ગઇ હાેત અને સાથે સાથે દિગંબર જૈન મૂર્તિપ્રજા પણ બંધ થઇ ગઇ હાેત. પણ 'વાે દીન કહાં કે મીયાં કે પાંવમેં જીત્તી '-મૂર્તિ પૂજા હાેય ત્યાં અંધશ્રદ્ધા તાે પહેલીજ હાેય, જેથી આવા પ્રશ્નો પૂછવાની બુદ્ધિજ ન હાેય અને કદાચ કાેઇને હાેય તાે હિમ્મત ન હાેય. મારા જેવાે હાેય તાે જેમ ભટ્ટારકે કલ્પનાના ભગવાનને બાેલાવ્યા, તેમ હું પણ ભટ્ટારકને કલ્પનાના શીરાપૂરી અને કલ્પનાનીજ દક્ષિણા આપું.)

 આહ્વાહન આદિ ક્રિયાઓથી શું મુક્ત જીવ, કે તીર્થ કર કે પૂજારીના ઓર્ડર મુજબ પૂજાને વખતે હાજર થઈ જાય છે ? તથા વિસર્જન કરવાને વખતે વિસર્જન થઇ જાય છે ? અને જો તે પૂજ્ય પુરૂષા આવતાજ નથી, તાે પછી આ આહ્વાહન આદિ ક્રિયાઓ ખાેટી નથી ?

( અરાબર ખાેટી છે. જે ભગવાન આવતા હાેય તા તેઓ કેમ તેંમના ભક્તોને અતાવતા નથી ? તે ઉપરથીજ ખાત્રી થાય છે કે આ બધી કિયાઓ બાળ ભક્તાને કસાવી તેમની પાસેથી માલ મલીદા ઉડાવવા પ્રરતીજ છે.) ૭ કલ્પિત મૃતિંની સામે, કલ્પિત પૂજારી અનીને, કલ્પિત આહ્વાન કરીને, કલ્પિત દ્રવ્યાેથી કલ્પિત પૂજા કરીને, પૂજા કરવા વાળાને કલ્પિત સ્વર્ગ– માક્ષ મળશે કે સાચા ?

( કલ્પિત. કલ્પિતને તેા કલ્પિતજ મળે, તેમાં નવાઇ જેવું શું છે ? કલ્પિત દાન દીધું હાેચ, તેા તેનાં ફળ પણ જેમ કલ્પિતજ મળે છે, તેમ કલ્પિત કરવાવાળાને અધું કલ્પિતજ મળે. તેમાં સાચું કાંઈ હાેયજ નહિ.)

૮ દિગંબર જૈન પ્રતિંઓનીપૂજા પ્રાયઃ ભાડાથી રાખેલ માણુસાેથીજ થાય છે, તેા શું માક્ષ પણુ ભાડેથી મળી શકશે ખરૂં ? જે નહિ તાે પછી આ ભાડાના પૂજારી મારકત કરાવી થએલી ભાડુતી પૂજા કેમ કરીને કાેને માક્ષ દઇ શકશે.

( કેાઇને નહિ, અને કદાચ માક્ષ દઈ શકે, તેા તે પણુ ભાડાનું. ત્યાં જઇને એક મહિનાનું ભાડું ભર્ચું ત્યાં સુધી કદાચ રહેવા દેશે, (સુક્રિત-શીલા ઉપર એકેન્દ્રિય પણે) પણુ પછી તાે ભાડાનું ઘર તુરતજ ખાલી કરવું પડશે. સાચી વાત એ છે કે પૂજારી પૈસા માટે નાકર રહ્યો છે, તાે નાકરી માટે મનવગરની પૂજા કરશે તે પૂજાથી તેનું કે બીજા કાેઈનું કલ્યાણુ થાયજ નહિ, તાે પછી માક્ષની તાે વાતજ શું કરવી ?) ૯—પૂજા થઈ રહ્યા પછી અને ભગવાનને વિસર્જન કરી દીધા પછી–હવાલાે આપી દીધા પછી–તમે દિગમ્બર જૈન મૂર્તિઓને પ્રજય માનાે છાે કે નહિ ? જો ભગવાન ચાલ્યા ગયા પછી પણ તે મર્તિંઓને પૂજ્ય માનાે છાે, તાે પછી ભગવાનને બાલાવ્યા વગર પૂજા કરે તાે શું વાંધા છે ?

(તેા પછી ભટ્ટારકાેના ભાવજ કાેણુ પૂછે ? તેમણે તા આ બધું ઉભું કર્યું છે, અને પૂજારી-વાળી પૂજા તા રાજ થયા કરતી હાેય, આવી ભગવાનવાળી પૂજા કે'દિ થાય ? દાળભાત તા રાજ ખાવાનાંજ છે, હલવા પૂરી તાે કાેક દિવસજ મળેને ? તેમ આ ભગવાન આવે, બેસે, માલ પાણી લઈ જાય અને અમે એક ઓર્ડર કરીએ કે તુરતજ વિસર્જન થઈ જાય, આવા લ્હાવા તા વરસમાં એકાદ વખત માંડ મળે. માટેજ ભગવાન જેવી મૂર્તિઓ સામે હાેવા છતાં પણ કલ્પનાના ભગવાનને બાેલાવાય છે.)

૧૦—એક વખત ભગવાનને બાેલાવવા અને પછી તેમને વિસર્જન કરવા-તે શું ભગવાનનું અપમાન નથી ?

> (જરાય નહિ. જો ભગવાન આવતા હેાય અને પછી તેમને-વિસર્જન કરવ માં આવતા હેાય તાે તે જરા અપમાન જેવું ખરૂં. પછુ આ તાે

અર્ધા વાતુનાજ વડાં છે. માઢેથી ભગવાનને બાેલા-વવાનાે એક <sup>્ર</sup>લાેક બાેવ્યા, અને પછી કહી દીધું કે−ભગવાન આવી ગયા ( કેાઈ પૂછે કે કયાં છે, તે৷ પૂજારી કે ભદૃારકનું માેહું કેવું થઇ જાય, તે અહીં હું કહી શકતાે નથી) પછી કહી દીધું કે-ભગવાનને બેસાર્યા છે, પછી કહી દીધું કે–ભગવા-નને તેમના ભાગ આપી દીધા છે અને પછી કહી દીધું કે–ભગવાનને વિસર્જન કરી દીધા છે. ભાઈ પુષ્પ ! આ માત્ર વાણી વિલાસ છે, તેમાં સાચું કાંઈજ નથી, તે<sub>ા</sub> પછી તેમાં ભગવાનનું અપમાન થવા જેવું શું છે ? અને કઢાચ અપમાન જેવું હાેય તાે લગવાનને માન કે અપમાન જેવું હાેયજ નહિ, <sub>ત્યા</sub>રે તાે તેઓ ભગવાન થયા છે, અને તેમ છતાં કદાચ તમે ભગવાનનું અપમાન થયાનું માનતા હાે, તાે પણ તે અપમાન તેમના દિગમ્બર ભક્તો તરફથી થાય છે, તેથી ભગવાનને તે વાતનું દુઃખ હાેયજ નહિ. માટે દિગમ્ખર ભાઇએ પાેતાના ભગવાનનુ અપમાન કરી દુનિ-યાની નજરે હાંસીપાત્ર થાય, તેમાં કાંઇ વાંધા જેવું છેજ નહિ.

## ૧૧ પૂજાની આ બધી કલ્પિત ક્રિયાએા છ<mark>વ્રસ્યે</mark>ાએ ચલાવી છે કે કેવલીઓએ <sup>9</sup>

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

( કેવલીઓએ કડી હાેત તાે. તા પછી કાેઇ રકમની મુશ્કેલી રહેતજ નહિ. એક આચાર્ય કહે કે પૂજામાં ગાેબર (ગાયનું છાણુ) વાપરવું, તાે બીજે કહે કે–નહિ, તેમ ન, કરવી, પણુ આમ કરવી. આ બધા છન્નસ્થાનાજ ઝઘડા છેને ? કેવલી ભગવાને જે પૂજા વિધિ કહેલ હાેત, તાે જૈનામાં અમર્તિપૂજક સંપ્રદાયા હાેતજ શાના ? બધા મૂર્તિપૂજકજ હાેત પણુ કેવલી ભગવાન તાે કાંઈ બાલ્યાજ નથી કે–મૂર્તિપૂજા કરા. તેથી તા આ બધી પંચાત છેને ?

૧૨—શું મૂર્તિંની <sup>ક્</sup>સામે પાણી ચડાવી દેવાથી જન્મ, જરા અને મૃત્યુના વિનાશ થઈ શકે છે?

> ( ભાઈ પુષ્પ આવી વાત તેા તમારા જેવા મૂર્ખ હેાય તે માને બાકી જેનામાં જરા પણ અક્ષ્કલનાે છાંટાે હાેય, તે તાે આવી નાખી દેવા જેવી વાતને માને નહિ. મૂર્તિંની સામે પાણી ચડાવી દેનારના જન્મ, જરા અને મૃત્યુને વિનાશ થતાે થશે, પણ તે પાણીમાં રહેલા અસંખ્ય જીવાના જન્મ, જરા અને મરણના વિનાશ તા જરૂર થઈ ગયાજ.

> અને એ આવી સ્હેલાઈથી માક્ષ મળી જતા હાત, તા અન તા જીવા જે દીક્ષા પાળીને-કબ્ટ

સહન કરીને માેક્ષે ગયા છે, તેઓએ તા ખરેખર ભૂલજ કરી છે, એમ ઉપરના મતને હિસાબે કહી શકાય. પણ તેમ ન કડી શકાય. આવી સ્હેલાઈથી માેક્ષ મળેજ નહિ. એ તાે દિગમ્બર ધર્મગુરૂએ ચલાવેલા લાકડાં છે, )

૧ં૩---શું મૂર્તિંની સામે ચંદન ચડાવી દેવાથી સંસાર-તાપના વિનાશ થઈ શકે છે ?

> ( જવાબ ઉપરની માફક. ચંદનના જીવે৷ તેા જરૂર તડકેા સહન કરવામાંથી <sub>છ્</sub>ટી સીધા ઉકલી ગયા. પછી ચડાવવાવાળાએાનું શું થશે, તે તેા જ્યારે તે પાપાના ઉદય આવશે, ત્યારેજ ખબર પડશે.)

૧૪—શું મૂર્તિંની સામે ચાવલાે (ચાખા અક્ષત) ચડાવી દેવાથી અક્ષયપદ મળી શકે છે ?

( જવાબ ઉપર મુજબ. )

૧૫—શું મૂર્તિ<sup>'</sup>ની સામે પુષ્પાે ચડાવી દેવાથી કામબાણેોના નાશ થઇ શકે છે ?

( જવાબ ઉપર મુજબ. કામબાણેુાનાે નાશ તાે નથી થતાે, પણુ પુષ્પાેના જીવાેના નાશ તાે જરૂર થઈ જાય છેજ. )

૧૬---શું મૂર્તિંની સામે નિવેદ ચડાવી દેવાથી ભુખના રાેગના નાશ થઈ જાય છે ? ( નિવેદ ચડાવનારનાે ભૂખનાે રાેગ નાશ નથી થતાે, પણ પૂજારી કે ભટારકની ભૂખનાે નાશ તેટલા વખતને માટે તાે જરૂર થઈ જાય છે. )

૧૭—શું મૂર્તિંની સામે દીવેા રાખી દેવાથી માહરૂપી ૃં અંધકારના નાશ થઈ જાય છે ?

( દીવેા રાખનારનાે નહિ પણુ પતંગીયાં આદિ જીવાેને વિનાશ તાે જરૂર થઈ જાય છે. ) ૧૮—શું મૂર્તિની સામે ધૂપ ચઢાવવાથી આઠે કર્મનાે નાશ થઈ જાય છે ?

( ખીલકુલ નહિ, તેમ થઈ શકેજ નહિ. )

૧૯—શું મૂર્તિંની સામે ક્ળ ચડાવવાથી માેક્ષફળની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે ?

> ( જરાયે નહિ. હા, એટલું તેા ખરૂં કે-ક્ળના છવાને માક્ષ તા જરૂર થઇ ગયા-તે છવાના પ્રાણુ તા જરૂર નીકળી ગયા. દિગમ્બર મૂર્તિ પૂજક ભાઇએા એમ માને છે કે-ઉપરનું એક એક કામ કરવાથી (આઠ માંહેલા) એક એક કર્મના નાશ થઇ જાય છે. પણુ આ વાત જરાય માની શકાય તેમ નથી. તા પછી આ પંચમ આરામાં પણુ અનેક છવા માક્ષે જઈ શકે. કારણુ કે આ પંચમ આરામાં પણ ઉપરના કામ તા

દરેક મનુષ્ય કરી શકે છે. અને જે એમજ-ઉપરના આઠ કામ કરવાથી-માક્ષ થઈ જતાે હાેય, તેા પછી તેમનાંજ દિગમ્બર જૈન શાસ્ત્રા ખાેટાં પડે. )

૨૦—શું મૂર્તિંની સામે અર્ધ્ય ચડાવવાથી અર્ધ્યપદની પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે?

( ખાેટું, તદ્દન ખાેટું. )

૨૧--- ઉપરના આઠ દ્રવ્યાે ચડાવવા માત્રથીજ જો માક્ષ માર્ગની આઠ સિદ્ધિએ મળી જતી હાેય, તાે પછી આઠ કર્મોના નાશ માટે પ્રભુએ તપ, ત્યાગ તથા મુનિમાર્ગ આદિનાે ઉપદેશ શા માટે કર્યા ? (પ્રલુએ ઉપદેશ કર્યો છે. તેજ ખરાબર છે, પાણી આદિ મૂર્તિ ઉપર ચડાવવાથી પાપસિવાય ખીજી કાંઈ કમાવાનું નથી, તે ચાક્કસ છે. )

૨૨--જ્યારે મૂર્તિ પૂજા જ ઘરમાં બેઠાં ફક્ત આઠ દ્રવ્યાે ચડાવી દેવા માત્રથીજ માેક્ષ મેળવી આપે છે, તેા પછી મુનિ–દીક્ષા આદિ લઇને તપ કરવું એ એક ભૂલ નથી શું ?

(નહિ, મુનિ–દીક્ષા લેવી, તપ કરવેા વગેરે ભૂલ નથી, પણ માક્ષને માટે એક સાચા માર્ગ છે. જ્યારે મૂર્તિ પૂજાથી માેક્ષની નજીક જવાતું નથી, પણ ઉલ્ડું દ્વર જવાય છે. આપણા ચાવીશે તીર્થ કરાના દાખલા જેશા, તા તેઓએ તપથીજ માક્ષ મેળવ્યા છે, એમ દિગમ્બર મૂર્તિ પૂજકના શાસ્ત્રા પણ કહે છે. પણ કાેઇ પણ તીર્થ કર પ્રભુએ માત્ર મૂર્તિ પૂજાથીજ માક્ષ મેળવ્યા છે, એમ મૂર્તિ પૂજકના શાસ્ત્રા પણ કહેતાં નથી. માટે મૂર્તિ પૂજા એ એક ઉધા રસ્તા છે, ત્યારે મુનિ-દીક્ષા-તપ વગેરે સીધા રસ્તા છે, અને સહુ એ તે રસ્તેજ ચાલવું જોઈએ.)

ર3—મૂર્તિંની સામે ચડેલ દ્રબ્યને 'નિર્માલ્ય' દ્રબ્ય ગણવામાં આવે છે તથા તે દ્રબ્ય ખાવાવાળા નરક–નિગાદમાં જાય છે, એમ માનવામાં આવે છે. તા પછી દિગમ્બર જૈન મંદિરામાં આ નિર્માલ્ય દ્રબ્ય દેવાના બદલામાંજ માલીએ ને નાકરે તરીકે રાખવામાં આવે છે. તે માલીઓને તે નિર્માલય દ્રબ્ય ખવરાવવામાં આવે છે તા આ પાપ મૂર્તિ પૂજા કરવાવાળાને લાગે છે કે માલી-ઓને ? નરક નિગાદમાં જવાને લાયક આ નિર્માલ્ય દ્રબ્ય ખાવાવાળા માળી છે કે ખવરાવવા વાળા મૂર્તિ પૂજક જૈના ? કે બન્ને ? આ બાબતના જરા ખૂબ વિસ્તારથી ખુલાસા કહા.

> (ન્તુએ ભાઇ પુષ્પ ! વાત એમ છે કે-દેવાને ચઢેલું દ્રવ્ય કુકત મૂર્તિ પ્**ષ્ક જૈના**ને માટેજ

નિર્માલ્ય કરે છે, બીજાને માટે નહિ. અને જે આમ કરાવવામાં ન આવ્યું હેાત, તાે દેવને ચડેલું દ્રવ્ય પહુ મૂર્તિંપૂજક જૈના બાઇ જાત આ વાત મૂર્તિંપૂજક આચાર્યોને ઠીક ન લાગી, તેથીજ તેઓએ જૈનાને માટે તે દેવ-દ્રવ્ય નિર્મા-લ્ય કરાવ્યું. બીજાઓને માટે નહિ.

અને જ્યારે માળીઓ આટલા પગારથીજ નાકરી કરવા ખુશી હેાય, તાે પછી તેઓને મફ-તના બીજો પગાર શા માટે દેવા જોઇએ ? દેવાને ચડેલું દ્રવ્ય જૈનાને તા ખપે નહિ, અને નકામું નાખી દેવું પડે તેના કરતાં તેટલા માત્ર-થીજ એક નાકર મળી જતાે હાેય તા શું ખાટું છે ?

માટે સમજી લીઓ કે–જૈના જે નિર્માલ્ય દેવ દ્રવ્ય ખાય તાે જૈનાજ નરક–નિગાદમાં જાય, બીજા નહિ. કાેને નરક–નિગાદમાં માકલવા અને કાેને નહિ, તે મૂર્તિપૂજક આચાર્યાના હાથની વાત છે.

૨૪—-આ નિર્માલ્ય દ્રવ્ય માળીએ ખાઈ લીધું, અને તે પછી વધ્યું, ત્યારે તેઓ બજારમાં વેચવા આવે છે, ત્યારે માંસાહારીઓ અરિહંતની મૂર્તિએ ચડેલું તે દેવદ્રવ્ય–કેસરીઆ ચાવળ–આદિ તે માળીની પાસેથી ખરીદ કરી લીએ છે. અને પછી તે દેવદ્રવ્યને માંસની સાથે પકાવીને તેઓ ખાય છે. હવે કહેા કે આ પાપ કેને? માલીને કે ભગવાનને, <sub>મૂ</sub>ર્તિંને, કે જૈનાને કે પછી આ બધા એાને સરખે હિસ્સે? અનેઆવી રીતે આપ લેાકાે પાતે નિર્માલ્ય દેવદ્રવ્ય ખાવાપીવામાંથી અચી જઇને બીજાએાને ખવરાવેા છેા, તાે શું તે જરા પણ વ્યાજબી છે?

( જરા પણ નહિ. પણ બીજું થાય પણ શું! રાજ ઉઠીને એટલાં એટલાં નિવેદ અને કળ-કુલની કાંઇ કાગડાઓને ઉજાણી થાડીજ કરાવાય છે ? અને કદાચ તેમ કરીએ, તેા કાગડાઓને પણુ નરક–નિગાદમાં જવું પડે. માટે એ તા જે થાય છે, તે ઠીકજ થાય છે. માળીઓ નરક નિગેા-દમાં જતા હેાય, તાે તેમાં મૂર્તિ પૂજક જૈનાને શું ? તેઓનાં નશીબ કાં નાેકરી કરવા તેઓ આવે છે ? )

૨૫--કાઇ કાઇ જગાએ માળી લોકો આ નિર્માલ્ય દેવ-દ્રવ્ય દુકાનદારાને વેચી નાખે છે. અને તેની પાસેથી જૈન લાેકા તે પાછું ખરીદ કરે છે. અને તેજ નિર્માલ્ય દેવદ્રવ્ય કુસી પાછું પૂજાના કામમાં વાપરે છે, તાે શું આ દેવ પ્રતિપૂજકોને નહિ લાગતાે હાય ?

(લાગે તેા છે, પણ કરવું શું ? રાજ ઉઠીને પૂજાના દેવદ્રબ્યામાં એક રૂપીઓ કાેણુ ખરચી શકે ? તેથી એક રૂપીઆની બદલીમાં એક આનામાં તેટલાજ દ્રબ્યા મળી જતા હાેય, તાે વાંધા શું ? ભગવાન ક્યાં તે દ્રબ્યા ખાવાના છે કે બ્યાધિ ? હા, જો ભગવાન તે દ્રબ્યા મવીકારતા ન હાેય, તાે વાસી દ્રબ્યા ન ચડાવાય. પણ ભગવાન તાે ફક્ત જ્ઞાતા-દષ્ટાજ છે, તેથી આવું વાસી દ્રબ્ય ચડાવવામાં પૈસાના ફાયદાે થતા હાેય તા ખાસ વાંધા લેવા જેવું નથી. કારણુઠે કાંઇ બધા મૂર્તિ પૂજક દિગમ્બરા પૈસાદાર હાેતા નથી.)

રક મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજાના આ કપાલ કલ્પિત માર્ગ જો પ્રભુ આજ્ઞાનુસાર હાતે, તા આટલી ભૂલા તેમાં જરૂર ન હાતે. મૂર્તિ પૂજા કરવામાં શરૂ-આતથીજ અસત્ય અને કલ્પનાઓથીજ કામ લેવાય છે, તે ઠેઠ છેવટ સુધી સત્યનું નામજ નહિ. તા શું આવા અસત્ય અને કલ્પિત માર્ગના ઉપ-દેશક જિનેન્દ્ર દેવ હાેઇ શકે ખરા ? આવા છજ્ઞસ્થાએ સ્વાર્થવશ બનીને ચલાવેલ મિથ્યા

માર્ગ આદરણીય કેમ કરીને થઇ શકે ? (ન જ થઇ શકે જ્યાં પહેલેથી છેલ્લે સુધી અસત્ય અને કલ્પનાજ છે–સત્યનું જ્યાં નામ નિશાન પણ દેખાય નહિ તે મૂર્તિ પૂજકમાર્ગ આદરણીય નજ હાેઇ શકે. શત્રુંજય કે સમ્મેત શિખર જવાની શકિત ન હાેય, તેથી પછી એક પડદાઉપર તે પહાંડાનાં ચિત્રા દાેરી તેનાં દર્શન કરી શત્રુંજય કે સમ્મેત શિખર ગયાના સંતાેષ માની લેવા. આ આદિ અનેક ક્રિયાઓ અસત્ય અને કલ્પિત જ છે. આવા માર્ગને અને માક્ષ માર્ગને બહુજ છેટું છે.

ર૭—દરેક જૈન શાસ્ત્રમાં એમ લખેલ છે કે–તીર્થ'કરે તીર્થ'કર એક બીજાને મળી શકે નહિ, એવેા અનાદિના કાયદાે છે. તાે પછી તેમની ચાવીશ મૂર્તિ'ઓને એકી સાથે બેસારી તેમને સાક્ષાત્ તીર્થ'કર કહી એક બીજાની પાસે પાસે બેસારી અનાદિના જૈન કાયદાના ભાંગ કરવા, તે જૈન સિદ્ધાંતાને જીઠ્ઠાં ઠરાવવા બરાબર છે કે નહિ ?

> (ખરાખર જૈન કાયદાે આ હિસાબે ન્યુઠ્ઠો ઠરે છે. પણ વાત એમ છે ભાઇ પુષ્પ ! તે વાત તા સાક્ષાત હાલતા ચાલતા પરમ પૂજ્ય તીર્થ કરાને માટે છે, નહિ કે આ પાષાણુના બનાવેલ તીર્થ કરાને માટે છે, નહિ કે આ પાષાણુના બનાવેલ તીર્થ કરા રાને માટે સાક્ષાત તીર્થ કરા ભેગા ન થાય, તે બરાબર છે, પણ આ કાંઇ સાક્ષાત તીર્થ કરા નથી. માટે આ વાતમાં કાંઇ વાંધા મને તા દેખાતા નથી વળી એક બીજી વાત પણ વિચારવા જેવી છે-એક મંદિરમાં એક જ તીર્થ કર બેસારે, તા

આખા હિંદમાં બહુ બહુ તેા પાચસાે ગામમાં પાનસાે લીર્થ કરાે બેસે અને તે પાંચસાે લીર્થ કરા બેસારવાવાળાજ ખારમે દેવલાકે જઇ શકે અગર તેા તીર્થ કર નામ ગૌત્ર બાંધી શકે, ત્યારે પછી ખીજાઓનું શું ? તેઓએ ખારમા દેવલાેકે કે ત્તીર્થ કર નામ ગાત્ર બાંધવા માટે શું વ્રત–જપ –તપ–નિયમ કરવાં ? તે તેા બની શકે તેમ ન હેાય, તેા પછો શું તેઓએ તીર્થ કર નામ-ગાેત્ર ન બાંધવાં ? વળી આ પાંચસાે પ્રભુઓ તાે આગ-ળના બાપદાદાએ<u>ણ</u> પધરાવી ગયા હેાય, <sub>ત્</sub>યારે નવાઓને માટે શું <sup>?</sup> તેઓને તે લાભ<sub>ં</sub>કેવી રીતે મળે ? તેથી ત્રર્તિ પૂજક આચાર્ચોએ ચાવીશે તીર્થ કરાને ભેગા બેસારવાની કહેા કે નવી રીત કાઢી. અગર તેા તે રીતમાં વાંધાે ન લીધાે. આમ કરવામાં ભદ્રારકાે અને ભકતા એ ખન્નેને લાભ થયેા. ભકતાેને નવા તીર્થ કર પધરાવવાથી બારમું દેવલેાક કે તીર્થ કર નામ-ગાેત્રનાે લાભ મત્યાે અને ભટ્ટારકાેને ? તેઓને તાે ખૂબજ લાભ થયાે.

પંહેલાં સ્થાપના Ceremony કરી ત્યારે માલ પાણી મલ્યાં, ત્યાર પછો પ્રભુ પધરાવ્યાની Opening Ceremony કરી–વાસ્તુ કર્યું ત્યારે પણુ સારી રીતે ૭–૮–૧૦ દિવસાે સુધી માલ પાણી ઉડયાં અને વળી ઉપરમાં જેવા યજમાન તેવી દક્ષિણા મળી અને ચજમાનને તીર્થ'કર નામ ગાત્ર મેળવી આપ્યું, તેની દલાલીમાં તેમને ભાગ રહ્યો, તે જીદાે. આવી રીતે ગૃહસ્થ આચા-યેને કે ભટ્ટારકાને લાભ મળ્યા, તે ઉપરાંત ગૃહસ્થાને પણ લાભ મળ્યા. તા પછી આ વાતમાં વાંધા કયાં રહ્યો ? વાંધા લેવાવાળા ખાટા છે.

૨૮—્મૂર્તિંને આરિહત કહીને પછી તેના અરિહત અવસ્થામાં અભિષેક કરવા, તે શું જિનેન્દ્રની આજ્ઞા છે ? કે પછી મન માની ચલાવા છે ?

> (મન માની જ દીક્ષાલીધાપછી અભિષેક હાેય જ નહિ અને જો અભિષેક કરે, તાે તે જિનેન્દ્રને નહિ, પણ એક ગૃહસ્થનેજ કરે છે, એમ સમ-જાય અરિહ ત અને અભિષેક બન્ને એકી સાથે હાઇજ ન શકે. આતાે શેરડી અને રાટલી સાથે ખાવા જેવું થયું. આ ગાેઠાળા ઉપરથી પણ દીવા જેવું સાાબિત થાય છે કે જિનેન્દ્રે મૂર્તિના ઉપ-દેશ દીધાજ નથી.)

ર૯—તત્ત્વાર્થ સૂત્રના ૩-૪ અધ્યાયમાં શ્રી ઉમાસ્વામી મહારાજે ત્રણે લાેકની ભૂગાળ ખતાવી દીધી છે. પરન્તુ તેમાં તેમણે અકૃત્રિમ ચૈત્યાલયોના સંખં-ધમાં એક પણ અક્ષર કદ્યો નથી, તાે તેનું કારણ શું ? શું ચૈત્યાલયાે નથી ? અગર છે તાે ભરત

નથી, પછી કેમ કરીને બતાવે ? આટલું આટલું દીવા Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

ં કારણ કે મૂર્તિપુજા એ શ્રાવકાન કર્તવ્યજ

૩૧---સમન્ભદ્ર આદિ આચાર્યોએ જ્યાં અગીઆર શ્રાવકની પડિમાનું વર્ણુન કર્યું, ત્યાં શ્રાવકના કર્તવ્યાેમાં મૂર્તિ પૂજા કેમ ન ખતાવી ?•

જોવુંજ કેને છે ? આગુસે ચલી આતી'ના ન્યાયે મૂર્તિ પૂજા ચાલી આવી છે, માટે ચલાવ્યે રાખાે, એ ન્યાયેજ મૂર્તિ પૂજા ચાલી રહી છે. બાકી જે કુંદકુંદાચાર્યે કહ્યું છે તે પ્રમાણે જે ચાલે, તાે મૂર્તિ પૂજા હમણાં છૂટી જાય.

(અધાને માટે કુંદુકુંદાચાયે શું કીધું છે, તે

૩૦—શ્રી કુંદકુંદાચાયે પાતાના બનાવેલ 'અબ્ટ પાહુડ' ગ્રાંથમાં મૂર્તિ, પ્રતિમા અને પ્રતિબિમ્બનું શું સ્વરૂપ કહ્યું છે અને તે કાેનાં માટે પૂજ્ય છે ?

ચુકિત ચુકત છે કે–અધાં ભરતક્ષેત્રની બહારજ છે. જેથી કાેઇ અતાવવાનું કહીજ શકે નહિ.

ક્ષેત્રમાં કયાંય <sup>દે</sup>છે કે પછી બધાં ભરતક્ષેત્રની બહારજ છે. (ભરત ક્ષેત્રની અંદર અકત્રિમ ચૈત્યાલયેા

છે, એમ કહે તેા તમાે કહેશાે કે–લાવાે, ખતાવાે. તાે ખતાવવાં ક્યાંથી 1 તેથી પછી એમજ કહેવું જેવું ચાખ્ખું છે, છતાં પશું મૂર્તિપૂજા છેાડાતી નથી, તે ખરેખર મહા મિથ્યાત્વના ઉદય જ છે. સમન્તભદ્ર અને કુંદકુંદ જેવા સમર્થ આચાર્યો પણુ મૂર્તિપૂજામાં ધર્મ માનતા નથી, ત્યારે પાતાને તેમનાજ ભક્તો કહેવડાવતા આજના દિગમ્બર મૂર્તિપૂજકા મૂર્તિ પૂજવામાં ધર્મ માને છે અને જેઓ તે મૂર્તિને નથી માનતા, તેમની સાથે ઝઘડા કરવા આવે છે. સમયની કેટલી બલીહારી છે.?)

૩૨—દિગમ્બર મૂર્તિ`પૂજક પંડિત જીગલકિશાેરજીએ 'મેરી દ્રવ્યપૂજા' નામે જે પુસ્તક બનાવેલ છે, તે શું મુનિઓને પાઠ કરવા માટે છે કે શ્રાવકવગે` તે વાંચી તેના અમલ કરવા માટે ?

> ( છે તા શ્રાવકવર્ગને માટેજ. પણ તે પુસ્તક વાંચી તેના જો બરાબર અમલ કરે, તા મૂર્તિ-પૂજાનાં કેટલાંએ ધતિંગા ઉડી જાય. તે આજના શ્રાવકાેને, ભટ્ટારકાેને કે દિગમ્બર ગૃહસ્થ આચાયેાંને ગમતું નથી તેથી તે પુસ્તક વાંચેજ શું કરવા ? 'જાણુ તેને તાણુ ' વાંચે તેને વિચાર કરવાનું મન થાય, ન વાંચે તેને શું ?)

૩૩---શ્રાવકનાં ખાર વત હાેય છે. તેમાં મૂર્તિપૂજા એ કર્યું વત છે, અગર કયા વતમાં ગર્ભિત છે <sup>9</sup>

( કાેઇ પણ વતમાં નહિ, જ્યાં મૂર્તિ પૂજાએ શ્રાવકનાે ધર્મજ નથી, ત્યાં તેનું સ્થાન વૃત્તમાં હાેઈજ કેવી રીતે શકે ?)

૩૪---મૂર્તિપુજા કેાને માટે કેાણે અતાવેલ છે ? ( ભટ્ટારકાેએ અને સ્વાર્થ સાધુઓએ પાતાના ભરણપાષણ અને માજશાખ સારૂ અજ્ઞાનીઓને માટે ખતાવેલ છે. )

૩૫--મૂર્તિમાં પરસેવાે આવવાે એ શું સત્ય છે ? જે નહિ, તેા હાલ થાેડા વખત પહેલાંજ ખુરઇમાં દેવગઢના રથેાને સમયે એક મૂર્તિમાં પરસેવેા આવી ગયાની અકવા કેમ ઉડાડવામાં આવી હતી ? અઢાર દેાષામાં પરસેવા એ એક દાેષ છે કે નહિ ?

> 🕐 ( છે, પણ જેને એવી ગપેષ ઉડાડવામાં ન આવે, તેા <sub>મ</sub>ર્તિમાં ચમત્કાર છે એમ કાેણ માને ? મૂર્તિંની માન્યતા ઢીલી પડી ગઇ હેાય, તેને વધારે દઢ કરવા વખતાે વખત આવી ગપાે ઉડા-ડવામાં ન આવે, તેા પછી મૂર્તિંનું માહાત્મ્ય વધે કયાંથી ? માટે એ તેા બધું એમજ ચાલે. <sub>પ્ર</sub>તિઁમાં ચમત્કાર છે અને આપણું ભલું--બુરૂં મૂર્તિં કરી શકે છે, એ માન્યતાથીજ વધારે પ્રમાણના લાેકાે તેને પૂજે છે, બાકી તે৷ તે પત્થર છે, એમ જાણવાવાળા પણ જાણે છે.)

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

૩૬—પંચ કલ્યાણુક પ્રતિષ્ઠાએામાં જે મૂર્તિ'ની અંદર પાંચે કલ્યાણુકની કલ્પના કરીને પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે છે, અને મૂર્તિ'ને આહાર આદિની ચર્યા કરાવવામાં આવે છે, તાે શું આ બધું જિનેન્દ્રની આજ્ઞાનુસારજ થાય છે ?

> ( બીલકુલ નહિ. બધું કપેાલ કલ્પિતજ થાય છે. એક નાનું બાળક પણુ જાણુ છે કે-મૂર્તિ આહાર કરી શકતી નથી છતાં તેને લાેગ અને નિવેદ ધરવામાં આવે છે, તાે શું આવું કપાળ કલ્પિત કરવાનું વીર પ્રભુ કહે ખરા ? આ તાે બધું હિંદુઓમાંથી ઉધાર લીધેલું છે.)

૩૭—શું નકશામાં ચિત્રેલા નદી તળાવમાં વહાણુ ચાલી શકે ખરૂં ? શું કાગળના કૂલેામાં ખુશબા આવી શકે ખરી ? ને નકશામાં ચિત્રેલ નદી તળાવમાં વહાણુ ચાલી શકે અને કાગળના કુલાે ખુશબા આપે, તાે પૂર્તિ માક્ષ પહાેંચાડે એમ માની શકાય, નહિતર નહિ.

> ( ખરાખર છે, આપના ન્યાય સાળ વાલ ને એક રતી છે. ભગવાનના નામનું એક પુતળું ખનાવ્યું, (કે જે ભગવાન જેવું કે જેવડું જરા પશુ નથી)તે પુતળું જે સાક્ષ આપી શકતું હાેય, તાે પછી ભગવાનના શરીરને શા માટે ખાળી નાખ્યું ? તેને

રાખી તેની પૂજા-અર્ચંના કરી હાેત, તાે વિશેષ માક્ષ મળત. પણુનહિ, તેમન હાેઇ શકે. ભગવાનની ત્રુતિં કાેઇ દિવસ માક્ષ આપી શકતીજ નથી, તેનામાં માક્ષ આપવાની શક્તિ છે, એમ માનવું એ એક પહેલા નંબરની ત્રૂર્ખાઇ છે.)

૩૮—પ્રભુએ વ્યવહાર અને નિશ્ચય એ બે નય બતાવેલ છે. નિશ્ચય તેા નિશ્ચયજ છે, પરંતુ વ્યવહાર પણુ નિશ્ચય સુધી લઈ જવાવાળાે સત્ય નય છે. હવે એમ તાે નજ બની શકે,કે નિશ્ચય તાે માક્ષમાર્ગ દીએ અને વ્યવહાર તેથી એકદમ ઉલઠું અસત્ય અને કલ્પનાના પાઠ પઢાવી ધાખામાં નાખે ત્ર્તિં પૂજા રૂપ ખાેટા વ્યવહાર, નિશ્ચયની પાસે પહાેં-ચાડી શકે ખરા ?

> ( નહિજ. ખાેટું તે ખાેટું અને સાચું તે સાચું. ખાેટા વ્યવહારથી સાચું મળેજ નહિ-

૩૯—સિદ્ધક્ષેત્રાે ઉપર અને પર્વતાે ઉપર ચરથુ પાદુકાઓ રાખવામાં આવે છે અને અહીં મંદિરામાં મૂર્તિંઓ રાખવામાં આવે છે. આવું કરવાનું કારણુ શું <sup>१</sup>. જિનેન્દ્ર પ્રભુએ આમ કરવાનું કહ્યું છે <sup>૧</sup>

> (પ્રભુએ તેા <sub>પ્ર</sub>તિં પૂજવાનીજ જ્યાં ના પાડી છે, ત્યાં આમ કરવું અને આમ ન કરવું, એ તેા પ્રભુ કહેજ કેમ ? પહાડાે પર રક્ત ચરણુ

પાદુકાએા રાખવાનું કારણ એ છે કે–ત્યાં પહાડા ઉપર આખેા દિવસ કેાઇ હેાય નહિ, અને કદાચ હાેય તાે એકાદ−બે માણસાેજ હાેય, તેથી જે પહાડેા ઉપર રૂપાની, સાેનાની કે હીરાની મૂર્તિ ઓ રાખી હેાય, અને તે રાખેલા માણસાેજ ઉપાડી જાય તેા ? અગર તેા ચાર ડાકુઓ આવીને ઉપાડી જાય તાે ! સંઘને લાખાની ઉઠેને ! તેથી કરીને લાંબાે વિચાર કરીને આ ગાેઠવણ ગાેઠવી છે. શહેરના મંદિરામાં મૂર્તિઓ હાેય, તે ખાસ કરીને વાંધા આવે નહિ. જે કે શહેરના મંદિરામાંથી પણ મૂર્તિ`એા ઉપડી જાય છે, પણ તે કેાઇક વખતેજ. તેથી જે ગાેઠવણ થઇ છે, તે બરાબર છે. ૪૦—સમકિતનું શું સ્વરૂપ છે ? સમકિતને અને મૂર્તિંને કેટલાે સંબંધ છે ? હવે ને સંબંધ હાેય તેા નરકમાં ક્યા તીર્થ કરની મૂર્તિ એઇને નાર-કીને સમકિત પ્રાપ્ત થાય છે ? હવે જો નરકમાં મૂર્તિ નેયા વગર પણ સમકિત થાય છે, તેા પછી અહીં મૂર્તિની શું જરૂર છે ?

(જરા પણુ નહિ. મૂર્તિ વગર જ અન'તા જીવા માક્ષે ગયા છે, જાય છે અને જશે માટે મૂર્તિ'ની જરા પણુ જરૂર નથી.)

૪૧----આજના મૂર્તિપૂજક દિગમ્બર જૈનેા, મૂર્તિ-પૂજાથી કેટલા અને કરોા લાભ ઉઢાવી રહ્યા છે ? (જરા જેટલાે પણ નહિ. ઉલટું લાભને બદલે નુકશાન ઉઠાવી રહ્યા છે. હજારા અને લાખા રૂપિઆનું પાણી કરે છે, અને શ્વે-મૂર્તિ પૂજકાે, તારણપંથીઓ અને સ્થાનકવાસીઓ સાથે કજીયા ઉભા કર્યા કરે છે. મૂર્તિથી ફાયદા કાેઈ પણ છે જ નહિ, જ્યારે નુકશાનના તા કાંઇ હિસાબજ નથી. આ નુકશાન કેટલું છે, તેના જા વિગતવાર ખુલાસા લખવા બેસીએ, તા એક સારૂં જેવું પુસ્તક થઇ જાય. આવી રીતે, મૂર્તિ પ્જાથી દરેક રીતે નુકશાન જ છે.)

૪૨—હવે જો મૂર્તિ દેખવાથી વૈરાગ્ય પેદા થાય છે, અને એટલા કારણુ માત્રથીજ તે પૂજા કરવા ચાેગ્ય માની જાતી હાેય, તાે વાદળાં, ઉલ્કાપાત, અને સ્મશાન વગેરને પુજ્ય માનવામાં શું વાંધા છે ? કે જેનાથી તીર્થ કરા જેવાને પણુ વૈરાગ્ય થઇ આવ્યા ?

> ( અરાબર છે. મૂર્તિ પૂજકાેએ હવેથી સ્મશાન વગેરેને પણુ પૂજ્ય માની તેમની પણુ પૂજા કરવી જોઇએ. કારણુ કે તેનાથી તીર્થ કર જેવા મહાપુરૂષાને પણુ વૈરાગ્ય થઇ આવ્યા; તાે સ્મશાન વગેરેને તાે વિશેષ પૂજ્ય ગણુવાં જોઇએ. પણુ નહિ, તેઓ તેમ નહિ કરે. તેઓ તાે પત્થરની

મૂર્તિ<sup>°</sup>નેજ પૂજ્ય ગણી તેમનીજ સેવામાં રક્ત રહેવાના.

## ૪૩—શું કેાઈ પણુ તીર્થ કરને મૂર્તિ નેવાથી વૈરાગ્ય થયેા છે ખરા ?

( નહિજ. કાેઈ પણ તીર્થ કરને મૂર્તિ નેવાથી વૈરાગ્ય થયાજ નથી. અરે, મૂર્તિ નેવાથી વૈરાગ્ય થવાે તાે ઘેર ગયા, પણ ઉલટાે શ્રૃંગાર (રસ) પેદા થાય છે અને નકામા નવાં ચીકણાં કર્મ બંધાય છે.)

૪૪—આ દિગમ્બર જૈન મૂર્તિપૂજા કયારથી, કેાણે શા માટે ચલાવી ?

> ( મહાવીર પછી ૧૦૦-૭૦૦ વર્ષે અમુક ભટ્ટારકાેએ હિંદુ ધર્મની દેખાદેખીથી પાતાના સ્વાર્થ માટે ચલાવી. દુનિયાના કાયદા છે કે-ધામધૂમ હાેય ત્યાં માણસા ખેંચાય, તેમ અહીં પણ બન્યું. હિંદુઓની માફક મંદિર–મૂર્તિઓ કરી દિગમ્બર મૂર્તિ પૂજકાેએ ધામધૂમ પૂબ વધારી દીધી, તેથી ભકતાેને સારૂં લાળ્યું, અને ગાડું ચાલ્યું. ભટ્ટારકાેએ તેમાંજ ધર્મ મનાઓ, અને શાસથી

અનભિજ્ઞ લાેકાેએ તે પ્રમાણે માન્યું. આવી રીતે મૂર્તિ પૂજા ચલાવી.)

૪૫—મૃતિ પૂજાથી પુષ્યં મળે છે કે માક્ષ ? હવે જો ફકત પુણ્યજ મળતું હેાય, તેા પછી અબ્ટ <u>દ્ર</u>બ્ય ચડાવતી વખતે **માક્ષ સં**બંધી સિદ્ધિએા માગી પૂજા કેમ કરવામાં આવે છે ? પુણ્ય કેમ નથી માગતા ?

( માગે લલેને ગમે તેટલું, પણ મળવાનું જ કયાં છે ? મૂર્તિ પૂજા કરીને પાપ કરે, અને પછી પુષ્ય માગે, તે કયાંથી મળવાનું હતું ? વાવવાે છે આકડેા અને કળ જોઇએ છે આંબાનાં, તે કયાંથી મળે ? પુણ્ય કરે તે৷ પુણ્ય મળે. મૂર્તિંપૂજા માંહેનું એક પણુ કાર્ય એવું નથી, કે જેથી પુણ્ય 🔪 થતું હાેય. તાે પછી માક્ષની તાે વાતજ શું કરવી ?)



## અનાવશ્યક દિગમ્બર જૈનમૂર્તિ પર સામાન્ય વિચારાે

દિગમ્બર જૈન મૂર્તિ પૂજા તદ્દન અનાવશ્યક જ છે–જરા પણ જરૂરી નથી, એ આપણે પાછળના પૃષ્ટાેમાં જોઈ ગયા, છતાં પણ આ વાતને વધારે મજણુત કરવા અનાવશ્યક દિગમ્બર જૈન મૂર્તિ પૂજા બાબત દિગમ્બર જૈન મૂર્તિ પૂજક ભાઈ આજ શું કહે છે, તે હવે આપણે જોઈ એ.

બાબૂ સૂરજભાનુજી વકીલ જેએા દિગમ્બર મૂર્તિપ્રેજક સમાજના એક માનનીય નેતા છે, તેઓ કહે છે કે—

૧—જૈન શાસ્ત્રા વાંચવાથી અને પંડિત ગાેપાલદાસજી આદિ પ્રખ્યાત વિદ્વાનાના ઉપદેશથી એ માલુમ

પડે કે—જૈન ધર્મ એ મૂર્તિપૂજક ધર્મ નથી. ૨—ધર્મના સાર એક ક્રક્ત વીતશગતા અને વિજ્ઞા-નતા જ છે. એજ માક્ષનું કારણ છે. આ બેમાંથી

પણુ વીતરાગતાજ વિજ્ઞાનતાનું કારણુ છે. ૩—વીતરાગતાથીજ કેવળ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે અને સર્વ સુખ મળે છે એટલા માટે જૈન ધર્મ એક માત્ર વીતરાગતા પર જોર દીએ છે.

૪—વીતરાગતા પ્રાપ્ત થવાનું મુખ્ય કારણ વીતરાગે કહેલ જિનવાણીનું શ્રવણ, મનન અને નિદિધ્યાસન છે. પ—જિનવાણી (શાસ્ત્રેા) માં વીતરાગતાની મુખ્યતા≁ શ્રેષ્ઠતા બહુજ સારી રીતે બતાવવામાં આવેલ છે.

૬—જૈન ધર્મ એ વીતરાગ ધર્મ છે. એટલા માટેજ જૈન ધર્મ પરમ વીતરાગી દેવ, વીતરાગી ગુરૂ અને વીતરાગની શિક્ષા દેવાવાળાં શાસ્ત્રાની

તરફ વદના ભક્તિ કરવાની આજ્ઞા દીએ છે. ૭—તે આજ્ઞા સાંસારિક કામાની સિદ્ધિ માટે કરવાની ચાખ્ખી ના પાડે છે. એવી ઇચ્છાથી કામ કરવા-વાળાને તાે જૈન ધર્મ મિથ્યાત્વા ઠરાવે છે.

૮---સ્થાપના કરીને પૂજન તાે ફક્ત એક કે બે જણાજ કરતા હશે. બાકીના જે સેંકડા જેના મંદિરમાં જાય છે અને સ્થાપના કર્યા વગરજ ભક્તિ-સ્તુતિ કરે છે, તાે તે શું નકામી જાય છે !

૯---મંદિર જવાના વખત ન હાેય અને જે લાેકા પાતાને ઘેર બેઠા બેઠાં જ, કે મંદિરના એક પુણામાં બેસીને ચાવીશ તીર્થ કરોના કે પંચ પરમેબ્ઠીના જપ જપે છે, હુદયપૂર્વક તેમની ભક્તિ, સ્તુતિ અને વંદના કરે છે, તાે શું તેઓ સ્થાપના ન કરતા હાવાથી, અગર તાે મૂર્તિ તેમની સામે ન હાવાથી, જેઓની તે સ્તુતિ–ભક્તિ કરે છે, તે શું નકામી જાય છે ? નહિ, નહિ. તે ભક્તિ --સ્તુતિ નકામી નથી જતી. તેઓ વીતરાગના

ગુણે∖ને યાદ કરીને તે ગુણે∖ની ભક્તિ-સ્તૃતિ કરે છે, તેા તે બેશક મહાકાર્યકારી અને ફળ-દાયક થાય છે. જૈનશાસ્ત્રેાના સ્પષ્ટ આશય આ છે. આ ઉપરથી એ સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે કે ભક્તિ સ્તુતિ, પૂજા અને વદના માટે નથી તાે મૂર્તિંની જરૂર કે નથી તેા સ્થાપનાની જરૂર, કે નથી જળ કે ચંદન આદિ વસ્તુની જરૂર. જરૂર હાેય તાે કુક્ત એટલીજ કે, વીતરાગ પ્રસુના **વૈરાગ્ય અને ત્યાગરૂપ ગુ**ણોને પાતાના હુદયમાં બરાબર સ્થાન આપી, તે પ્રમાણે વર્તન કરવાની. કે જે<mark>થી</mark> કરી<mark>ને આપણા</mark> પાપી હૃદયમાંથી પણ રાગદ્વેષ રૂપી કચરા ઓછા થઈ, આપણે જરા વધારે પવિત્ર થઇએ, અને આપણે વીતરાગતાની વધારે નજીક પહેાંચીએ.

૧૦—તીર્થ'ંકર પ્રભુઓ, સિદ્ધ ભગવાના અને પરમ પવિત્ર સાધુ–સુનિ મહારાજેના ગુણેને યાદ કરી, તેમની સ્તુતિ–ભક્તિ કરતા રહેવાથી આપણા ભાવાની શુદ્ધિ થાય છે, અને આ સ્તુતિ–ભક્તિ આપણે ગમે તે જગાએ અને ગમે ત્યાં કરી શકીએ છીએ, ત્યાં મૂર્તિ હાેય કે ન હાેય, તેની કાેઇ જરૂર નથી.

ઉપર મુજબના બા**ણ સરજભાનુજીના શખ્દાે**થી સ્પષ્ટ થાય છે કે ત્રૂત્તિં**ની જરાએ જરૂર નથી**. પૂજાભક્તિ વિકૃત અને સદેાષ ખની ગઈ છે. 'પાત્ર

લેખમાં તેઓ સ્પષ્ટ લખે છે કે— આજકાલ આપણી

કેસરી ' સ્તાેત્રના ૩૭મા <sup>્ર</sup>લાેક મુજ**ખ જિનેન્દ્ર ભગવાને** આવી કેાઈ પૂજા વિધિ અતાવીજ નથી, પણુ શ્રાવકાેએજ પાેનાની મનમાની વિધિ કલ્પિત કરી લીધી છે, અને જેમ જેમ વખત જતાે ગયેા, તેમ તેમ આ વિધિ-વિધાનાે રૂઢ થતાં ગયાં. પૂજાની જે વિધિ આજે પ્રચ-લિત છે, તેજ પ્રાચીન કાળમાં પણ હતી, એમ કાેઈ કહી શકે નહિ. પૂજાવિધિમાં અરાબર પરિવર્તન થતું ગર્યું છે. ' અમિતગતિ શ્રાવકાચાર 'નાે શ્લાેક કહે છે કે—એક વખત એવેા પણ હતેા કે—<sub>જ</sub>યારે આગળના આચાર્યો વચન અને શરીરને બરાબર સ્થિર કરીને પાેતાના પૂજ્ય ગુરૂઓને હાથ જેડતા, મસ્તક નમાવતા અને તેમની સ્તુતિ કરતા; અને તેનેજ દ્રવ્ય પૂજા કહેવામાં આવતી હતી, અને મનને દરેક પ્રકારના ખાહ્ય વિચારાેથી દ્વર કરી, તેને ધ્યાન આદિ દ્વારા પરમાત્મમાં લીન કરતા અને તેને ભાવપૂજા કહેવામાં આવતી. ત્યારબાદ એક સમય એવેા પણુ આવ્યેા કે—દેશમાં નિવેદ, દિપ, ધૂપ અને કળકૂલથી પૂજા થવા લાગી અને તેને દ્રવ્યપૂજા કહેવામાં આવી. હિંદુ દેવતાઓની માકક

ત્યારબાદ બાબુ જુગલકિશોરજી મુખ્તાર

' ઉપાસનાના ઢંગ ' નામના તેેેઓના ૧૬-૮-૨૬ ના

ભાભતમાં શું કહે છે, તે આપણે નેઇએ.

આ

જિન દેવાનાં પણુ આવ્હાન અને વિસર્જન થવા લાગ્યાં, અને જૈના એવું સમજવા લાગ્યા કેં—કર્મ-બંધનથી તદ્દન સુક્રત થયેલ સિદ્ધ ભગવાને પણુ બાલા-વવાથી આવે છે, બેસારવાથી બેલે છે, અને પૂજા થઈ રહ્યા પછી રજા દેવાથી પાતાના યજ્ઞ ભાગ લઈ ચાલ્યા પણુ જાય છે.

આહૂતા યે પુરા દેવા લબ્ધ ભાગા યથા ક્રમમ્ । તે મયાડભ્યચિંતા ભકત્યા, સવે યાન્તુ યથાસ્થિતિમ્ ॥

પૂજા થઇ રહ્યા બાદ આ પાઠ દરરોજ બાેલાય છે. આ પાઠ જૈન સિદ્ધાંતની વિરૂદ્ધ હાેવા છતાં પણ જન સમાજમાં બાેલાયા કરે છે. આ પાઠ હિન્દુ ધર્મનીજ નકલ છે. હિન્દુ ધર્મના દેવા બાેલાવવાથી (તેઓની માન્યતા પ્રમાણે) આવે છે અને જાય છે, ત્યારે જૈનામાં તેમ હાેઇ શકે નહિ. હિન્દુ ધર્મના પ્રાબલ્ય કાળે આ વાત તેમાંથી ઉધાર લેવામાં આવી છે.

ત્યાર ખાદ જળ, ચંદન આદિ દ્રબ્યાે ચડાવવાં, તે તદ્દન અનુચિત છે, એમ મુખ્તાર સાહેબે 'મેરી દ્રબ્ય પ્રજા' નામે પુસ્તકમાં સિદ્ધ કરી બતાબ્યું છે.

ઉપર મુજબ મુખ્તાર સાહેબના વચનાેથી પણુ સિદ્ધ થાય છે કે–મૂર્તિ અને મૂર્તિ પ્જા નકામાં છે-

ત્યાર બાદ સને ૧૯૨૯માં કેાટાવાળા બોરધીલાલજી શેઠીએ 'જૈન ધર્મ અને મૂર્તિ' પૂજા' નામે એક પુસ્તક

છપાવ્યું. તેમાં તેમણે સિદ્ધ કરી બતાવેલ છે કે–આજ કાળની પૂજા વિધિ એકદમ દ્વષિત થઇ ગએલ છે, અને <mark>હિંદુઓના સંસ્કારથીજ આવી જાતની પજા વિધ</mark>િ જૈનામાં ઘુસી ગઇ છે. તેમજ તેઓ કહે છે કે–જે લાેકા પાેતાના સ્વાર્થ માટેે⊸સાંસારિક ઇચ્છાએા પ્રરી કરવા માટે-અરિહ તાેની પૂજા ભકિત કરે છે, જાત જાતના પણ અને સાેગાંદ લીએ છે, કેશરિયા નાથજી, મહાવીરજી શિખરજી, ગિરનારજી આદિની બાેલી બાેલે છે અને તે ભગવાનાને આશા દીએ છે કે-મારૂં અમૂક કાર્ય સિદ્ધ થઇ જશે, તેા હું તમારાં દર્શન કરવા આવીશ–તમને છત્ર-ચામર આદિ સુંદર ઉપકરણુ ચડાવીશ-આ લાેકાે નામ માત્રનાજ જૈને છે, બાકી ખરૂં પૂછા તા તેઓ મિથ્યાત્વીજ છે. તેમજ કેટલાક લાેકા માંદગી અગર આવી પડેલ આપત્તિએ.થી છુટવા માટે ૬ ઋદ્ધિ, કર્મ **દહન, ત્ર**ણ લાેક આદિના માંડલાં મ**ંડાવીને આ વી**તરાગી મૂર્તિ ઓને રિશ્વત (લાંચ) દેવાના ઢાંગ કરે છે અને એમ સમજે છે કે-અમને અમારા પાપના કળ ન મળે, તે લાેકાે પણ નામ માત્રનાજ જૈની છે, રૂઢિના પીટવા-વાળાજ છે, અને મિથ્યાત્વના પ્રભાવથી જૈની અનવાના ઢાંગ કરી જૈન ધર્મની બદનામી કરવાવાળાજ છે. આવી ઉપાસના તદ્દન નકામીજ છે, અને આવી ઉપાસનાથી કરાડેા વર્ષો સુધી પણ સાચા ધર્મ મેળવી શકાતાે નથી.

અન્ય ધમી<sup>°</sup>એા તેા શું પણ હવે કેટલાક મૂર્તિ

૧પ૦

પૂજક જેના પણ મૂર્તિ પૂજાના આવા ઢંગથી અર્થ અને સમયના નકામા દુરુપયાગ થાય છે, એમ સમજી ગયા છે. અને સમજે તેમાં નવાઇ પણ શું છે ? આપણી આજની મૂર્તિ પૂજા પાતાના લક્ષ્યથી બ્રષ્ટ અને આદર્શથી નીચી પડી ગઇ છે. તેમાં કકત સૂકાે (કાેરા) ભાવહીન કિયાકાંડજ આકી રહેલા છે.

જૈન ધર્મના બોજા વિષયા સંબંધી તા હજારા સંસ્કૃતમાં બનેલા પ્રાચીન પ્રંથા છે, પરન્તુ પૂજા વિષ-યના બહુજ ઓછા પ્રંથા છે, અને જે છે તે પણુ આજ કાલના બનેલા છે. જીના વખતમાં આજના જેવી આડંબર યુકત–ભભકા બંધ પ્રજા નહાેતી થતી. પરન્તુ વખત જેમ જેમ ગયા, તેમ તેમ હિંદુઓની દેખાદેખી વધવા લાગી અને જે જિનેન્દ્ર દેવ કાેઇના બાલાવ્યા આવે નહિ, તે દેવને જૈના માક્ષમાંથી બાલાવવા લાગ્યા, બેસારવા લાગ્યા અને પછી તેમના યજ્ઞના ભાગ દઇ તેમને વિસર્જન કરવા લાગ્યા.

ઉપર મુજબ બીરધી લાલજી શેઠીના લખાણુથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજા નકામા જ છે. મૂર્તિમાં જિનેન્દ્ર હેાય જ કેવી રીતે ?

જિનવર હે। કલ્પિત મૂરતમેં, ફિર તેા મુકત કહાના કયારે । વસ્તુ સ્વરૂપ ન જાના જગમેં, ફિર તેા જૈન કહાના કયારે ॥

મુરતમેં જિનરાજ પધારે, શિવ પુરસે ફિર આના કયારે ા જૈન ધર્મ વિપરીત અતાવે, ફિર સિદ્ધાન્ત કહાના કયારે || અસલ મિલે જે નકલ કિયેસે, યથા તથ્ય કહાના ક્યારે ા કલ્પિત-માક્ષ કહેા ફિર જગહી, શિવ પુરમેં ફિર જાના કયારે || કલ્પિત ગાય દ્વધ જો દેવે, કલ્પિત ભાજન ખાના કયારે । સિંહ ચિત્રકાે દેખ કભીભી, અપને મન ભય ખાના કયારે ॥ કલ્પિત આત કલ્પનાસે હી, નિજ સ્વરૂપ મિલ જાના કયારે ા કલ્પિત જીઠ કહાવે, તેા ફિર, 'મૂરત' મેં બહેકાના કચારે || લેખક-'**પુષ્પ' સિલવાની** 

ઉપરની કવિતા ઉપર વાચક વિચાર કરી જેશે તે સમજાશે કે પત્થરની ગાય જે દ્રધ દીએ, કાગળનું ફૂલ જે સુગંધ દીએ અને પત્થરના સિંહ જે મારવા ઉઠે તા જ પત્થરની મૂર્તિ મેલ્સ દઇ શકે. સૂર્યજેમ પશ્ચિ-મમાં ઉગે નહિ, ચંદ્ર જેમ ગરમી આપી શકે નહિ, તેમ પત્થરની ગાય દ્રધ દઇ શકે નહિ-કાગળનું ફૂલ ૧૫ર

સુગાંધ દઇ શકે નહિ, અને પત્થરનેા સિંહ કેાઇને મા<mark>રી</mark> શકે નહિ, અરાઅર તેમજ પત્થરની મૂતિ<sup>°</sup> માક્ષ પં<mark>હ</mark>ોં-ચાડી શકેજ નહિ.

અસલ અને નકલમાં આસમાન જમીન જેટલાે કરક છે. અસલ તે અસલ અને નકલ તે નકલ. એક અસલ હાથી હજારાે રૂપીઆની કિમ્મતે વેંચાય છે અને તેને રાજા-મહારાજાઓજ રાખી શકે છે. ત્યારે તે હાથીની નકલ કરી વેચનાર કુંભાર તે હાથીને અબે પૈસે વેચે છે. કયાં હજારા રૂપીઆની કિમ્મતના એક હાથી, અને કયાં આ અબે પૈસાના હાથી ? આસમાન જમીન જેટલાે ક્રરક છે. માટે અસલ તેજ સાચું સાનું સમજવું.

એક બાજીથી દિગમ્બર મૂર્તિ પૂજક ભાઇઓ કહે છે કે મુકત થએલ જીવા કાેઈ કાળે પણુ પાછા ન આવે, ત્યારે તેજ ભાઇઓ ઢાલ-નગારાં પીટીને કહે છે કે-ચાલા ભાઈઓ ? આજે ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા છે; આજે ભગવાનના જન્મ દિવસ છે, આજે ભગવાન દીક્ષા લેવાના છે. આવી આવી નાખી દેવા જેવી વાતા કરતાં શું તેમને જરા પણુ વિચાર નહિ થતા હાય ? શું તેઓને તીવ્ર પાપબંધ નહિ થતા હાય ? અમે અમૂર્તિ પૂજકા તમારા ધાલના કે પત્થરના ભગવાનાની કાંઇક વાત કરીએ, તા તમને દુઃખ લાગે, તમે ક્રોધ કરા, અને અમને મિચ્ચાત્વી કહે, તા શું તમે અમારા ભગવાનની આવી ક્જેતી કરા, તેથી અમને દુઃખ નહિ 943

લાગતું હાેય ? ભગવાન ગર્ભમાં આવ્યા હતા ૨૫૦૦ વર્ષ પહેલાં, ત્યારે તમે કહાે છા કે ભગવાન આજે ગર્ભમાં આવશે, ભગવાને જન્મ લીધા હતા ૨૫૦૦ વર્ષ પહેલાં ત્યારે તમા કહાે છા કે-ભગવાન આજે જન્મ્યાઃ આવી તમારી વિચિત્ર વાતાથી અમને ઘણુંજ દુઃખ થાય છે, પણ શું કરીએ ? તમને કાંઇ કહેવાતું નથી અને કહીએ છીએ તા તમે ઉલટા કાેધે ભરાઓ છા. માટે હજુ પણુ આવી આળ ચેષ્ટા છાંડી દેશા તા સારૂં છે.

વૈષ્ણવ ભાઇએાની માન્ચતા અનુસાર તેમના રામ-કૃષ્ણુ**ની** મૂર્તિ ઓગળ તેમણે કરેલી **બધી** લીલાએા કરી, તે મૂર્તિ°ઓને પ્રતિષ્ઠિત કરી પૂજ્ય માનવી તે ઠીક છે, કારણ કે તેઓ તેમના લગવાનાને અવતાર રૂપ માને છે. પણ તેમની દેખાદેખી કરી આપણા પરમ વિતરાગી પ્રભુએાની પણ લીલા કરવી–તેમનું બાલ્ય− જીવન, ગૃહસ્થ જીવન અને રાજભાેગ આદિ ઉજવવાં તે જરા પણ વ્યાજબી નથી. કાગડા હ સની ચાલે ચાલે, અને હંસ કાંગડાની ચાલે ચાલે, એ અન્ને નકલ ઠીક ન થઇ શકે પરન્તુ તે હાંસી–મખાેલને પાત્રજ થઇ શકે છે. આવીજ હાલત પંચકલ્યાણુકના વિષયમાં થઇ રહી છે. **બીજાની દેખાદેખીએ મૂર્તિ પૂજક ભાઇએા લી**લા તાે કરે છે, ગર્ભથી લઇને નિર્વાણ અવસ્થા સુધીની; પણ આ ભાઇએ પાસે મૂર્તિ છે કુકત એક નિર્વાણ અવસ્થાનીજ, તેને પ્રતિષ્ઠિત કરવાના અહાને આ અધી લીલાઓ થાય

છે. પરન્તુ નકલ તે નકલજ રહે છે. પરમ વિતરાગી મૂર્તિંને ગર્ભંનું બ્હાનું કરીને જેવી રીતે નાના અચ્ચાંને ઘેાડીયામાં રાખી ઝુલાવાય છે તેવી રીતે આ વિતરાગી પ્રતિમાને ઘેાડીયામાં ઉંધી રાખી ઝુલાવાય છે. આ ઝુલામાં ઝુલાવવા<mark>ની</mark> વિધિ પ્રતિષ્ઠા કરવાવાળાેજ કરે છે એમ નથી પણ દરેક સ્ત્રી–પુરૂષ આવીને એક બે હીંચકા નાખી જાય છે અને રૂપીઆ ચડાવે છે. આ સ્ત્રી-પુરૂષોને <mark>જો ક</mark>ાેઈ પૂ**છે** કે-જે તમે હીંચકાે નાખ્યેા તે મર્તિ બાળ અવસ્થાની હતી કે વિતરાગી અવસ્થાની ? તાે જરૂર જવાય મળશે કે ઉંધી રાખેલ મૂર્તિ વીતરાગીજ હતી. તેા પછી તમે ઝુલાવ્યા તે આળક ભગવાનને કે વીતરાગને ? જરા વિચાર કરાે–ખૂબ વિચાર કરાે કે-આ લીલા તમે શું હિસાબે કરી રહ્યા છેા ? આ તે તમે જૈન ધર્મની લીલા કરી રહ્યા છે કે મશ્કરી? જરા એટલાે તાે વિચાર કરાે કે-આ કામ જૈન ધર્મને અનુકુળ છે કે પ્રતિકુળ ? આવી લીલાએાથી એ વાત **સ્પષ્ટ થાય છે કે હવે મૂર્તિંપૂજક જૈન ધર્મ** વીતરાગી ધર્મ રહ્યો નથી. મૂર્તિ પૂજક ભાઇએોએ બીજાની દેખા-દેખી કરીને અને ભટારકાેના ચડાવ્યા ચડીને પાતાના અસલી રીત-રીવાજ ખાઇ નાખ્યા છે, તેથી તેઓ ન તાે અહીંના રહ્યા કે ન તાે તહીંના.

પ્રતિષ્ઠા કરાવતી વખતે શું શું કરવું જોઇએ, તેનું વર્ણુંન પણ જરા સાંભળવા જેવું છે. પ્રતિષ્ઠાના દિવસ પહેલાં સાત આઠ દિવસે પ્રતિષ્ટા કરાવનાર શેઠ પ્રતિષ્ઠા કરાવવાવાળા વિદ્વાન (ગૃહસ્થ, આચાર્ય કે ભટ્ટારક)ને ઘેર જાય. સ્ત્રીઓ માેતીભર્યા થાળ હાથમાં લઇને ગીત ગાતી ચાલે. ગાેરજી મહારાજને ઘેર જઈ તેને પાતાને ઘેર તેડી લાવે. ત્યાં ચાંકી બીછાવી તેના ઉપર સિંહાસન રાખી ચાર વાટવાળા દીવા જલાવે. સિંહાસન ઉપર તે વિદ્વાનને બેસારે અને પછી વાજા વાગે. ત્યાર બાદ **ચાર સાેગ્યવંતી કે યુવાન સ્ત્રીઓ** તે વિદ્વાનના શ**રીર ઉપર ચંદન લગાવે, પછી તેલ ચાંળે, પછી પી**ળી ખલીથી તેલ દ્વર કરીને વિદ્વાનને નવરાવે. પછી સ્વાદિષ્ટ ભાજન કરાવી તે વિદ્વાનને સારાં વસ્ત્ર અને ઘરેણાંથી સજાવે.

ત્યાર પછી તે વેદી ગાયના છાણુથી લીપી જાય છે, ઘડામાં ગૈામૃત્ર આદિ નાખવામાં આવે છે, ત્યાર પછી જિનેન્દ્ર, તેમની માતાઓ અને ઇંદ્ર–ઇંદ્રાણીઓની તથા છત્રચામર આદિ અષ્ટમંગળ દ્રવ્યાની પૂજા આઠ દ્રવ્યથી થાય છે. તથા કાેઇ દેવતાની પૂજા સફેદ ચૂર્ણુથી તાે કાેઇની લાલ ચૂર્ણુથી, તથા કાેઇની ખીરથી, અને દુસ્મ-નાેના નાશ માટે કૃષ્ણુ પ્રતીદેવની કાળા ચૂર્ણુથી પૂજા– સ્થાપના થાય છે. આ છે 'અહિંસા પરમા ધર્મ:!' આ બધી વાત જો વિગતથી લખવા બેસીએ, તા એક પુસ્તક ભરાય. અમૂર્તિપૂજક ધર્મ મૂકી મૂર્તિપૂજક ધર્મ બહાણુ કર્યા, તા કયાં જઇને પડયા, તો એક વિચારવા જેવી વાત છે. શું આવી રીતે દુનિયાભરના યક્ષ પિશાચ આદિદેવ– દેવીઓની પૂજા કરવાથીજ જિન-પ્રતિમાં મંદિરમાં પધરાવવા યાેગ્ય થઈ શકે ? નહિતર નહિ ? પંડિત આશાધરજીના પ્રતિષ્ઠાપાઠ અને પ્રાયઃ બીજા બધા પ્રતિષ્ઠાપાઠામાં યક્ષ– યક્ષિણીઓ તથા ક્ષેત્રપાળ આદિની પૂર્તિઓ બેસારવાની પ્રતિષ્ઠા-વિધિ લખેલી છે અને પ્રતિષ્ઠા કર્યા બાદ યક્ષ પિશાચની નિત્ય પૂજા કરવી જોઇએ, એવી ભલામણુ છે.

યક્ષાની પ્રતિષ્ઠા પાંચ જગાના પાણીથી <sub>પ્ર</sub>તિ<sup>દ</sup>ને સ્નાન કરાવ્યા પછી રાત્રીએ કરવી (દિવસે કેમ નહિ, એ પણુ એક સવાલ છે. કદાચ દિવસના યક્ષ–પિશાચા તે પૂજા–પ્રતિષ્ઠા જોવા આવવા નવરા નહિ હાેય એમ લાગે છે.)

પંડિત આશાધરજીએ મંદિરના શિખર ઉપર ધજા ચઢાવવાની વિધિમાં લખ્યું છે કે— મંદિર પરના કળશે!થી એક હાથ ઉંચી ધજા ચડાવે તેા આરોગ્યતા વધે છે, બે હાથ ઉંચી ચડાવે તાે પુત્ર આદિ સંપત્તિ થાય છે, ત્રણુ હાથ ઉંચી ચડાવે તાે ધાન્ય આદિ સંપત્તિ વધે છે, ચાર હાથ ઉંચી ચડાવે તાે રાજ-વૃદ્ધિ કરે છે, વગેરે.

તેા હું કહું છું કે ૫૦–૧૦૦ હાથ ઉંચી ચડાવવાથી દિગમ્બર મૂર્તિ પૂજક ભાઇએોને જરૂર સ્વર્ગ કે માક્ષ મળી જતું હશે. એક હાથ ઉંચી ધજા ચડાવવા માત્ર- થીજ જે શરીરનું આરોગ્ય સચવાઈ રહેતું હાેય તાે આજે એક પણ દિગમ્બર મૂર્તિંપૂજક બિમાર પડત નહિ અને વૈદ્ય–ડૉકટરના ખીસાં ભરત નહિ, અને બે હાથ ધજા ઉંચી ચઢાવવા માત્રથીજ જે પુત્ર અને સંપત્તિ થતાં હાેત, તાે આજે એક પણ દિગમ્બર સંતતિ વિનાના, અન્ન વસ્ત્ર રહિત હાેત નહિ; પણ આ બધાં ગપ્પાં જ છે. દિગમ્બર મૂર્તિંપૂજક સંપ્રદાયમાં કેવાં કેવાં ગપ્પાં માર્થાં છે, તે મારે અહીં બતાવવા વિચાર હતા, પદ્યુ પુસ્તક ધાર્યા કરતાં વધી ગશું હાેવાથી તે વાત હું વધારે વિસ્તારથી આપતા નથી. આ ગપ્પાંઓ ઉપરજ જે હું લખવા બેસું તા પાંચસાે પાનાનું એક પુસ્તક ભરાઈ જાય.

બે મૂર્તિ પૂજાની જરૂરીઆત હેાત, તેા તીથ કર, કેવલી, શ્રુતકેવલીક, કુંદકુંદ આદિ મહાન આચાર્યો જરૂર તેમ કહેત અને મૂર્તિ પૂજાનું સમર્થન કરત, પરન્તુ તેઓએ તેમ કર્યું નથી, તેથી ખાત્રી થાય છે કે આ અનાવસ્યક દિગમ્બર જૈન મૂર્તિ પૂજાની ત્રણ કાળમાં કાેઈ જરૂર નથી. આજે જે ભાઇઓ—પંડિતા પાતાના સ્વાર્થ માટે આ અનાવશ્યક ક્રિયાના પ્રચાર કરે છે, તેઓ પાતાની મનમાની ચુક્તિઓ અજમાવીને આ પ્રથ:ને કાયમ રાખવા માગે છે; પરન્તુ આ વીસમી સદીના સમજી ભાઇઓ તા આ પ્રથાને સ્વીકારતા નથી જ. મૂર્તિ`પૂજક દિગમ્બર સમાજના વિદ્વાના પણ ફક્ત ખેંચતાણ કરીનેજ મૂર્તિ`પૂજાના વિષયની પુષ્ટિ કરે છે. તીર્થ`કર ભગવાનની સ્પષ્ટ આજ્ઞા તાે તેઓ કયાંય બતાવી શક્તાજ નથી.

સ્થાપના નિક્ષેપથી <sub>પ્ર</sub>તિ<sup>6</sup>પૂજાની સિદ્ધિ તેઓ કરે છે; પણ સમજી ભાઇઓએ વિચાર કરવા જેઇએ કે---સ્થાપના નિક્ષેપના આ મૂર્તિ<sup>6</sup>પૂજાની સાથે કરેા સંબંધ છે ? જે સ્થાપના નિક્ષેપજ પૂજ્ય હાેચ તા તેની પહેલાંના નામ નિક્ષેપ પણ પૂજ્ય હાેવો જેઇએ; પરન્તુ નામ નિક્ષેપની પૂજા તા કાેઈ પણ દિગમ્બર લાઇ નથી કરતા. તા તેનું કારણ શું ? અને નામ નિક્ષેપ પછી ગણત્રીમાં આવવાવાલા સ્થાપના નિક્ષેપજ પૂજ્ય ગણવા, તેના અર્થ શું ? આ બધી સિદ્ધાન્તીક વાતા પર વિચાર કરવામાં આવે, તા દીવા જેવું દેખાશે કે-આ અનાવશ્યક દિગમ્બર જૈન મૂર્તિ પૂજા પરાણે---જબરજસ્તીથી ગળે બાંધવામાં આવી છે.

વીતરાગતાના આદર્શ માનીને મૂર્તિપૂજાની આવ-શ્યકતા બતાવવામાં આવે છે; પણુ તે એક ખાેટી કલ્પનાજ છે. કેમકે વીતરાગતાના આદર્શ એક જડ પાષાણુની મૂર્તિ કદાપિ પણુ બતાવી શકતી નથી; તેમજ વીતરાગતા પ્રદાન કરવાનું સામર્થ્ય આ જડ પાષાણુ મૂર્તિમાં છે જ નદ્ધિ; એટલે મૂર્તિને વીતરાગ-તાના આદર્શ માનવા, એ એક ખાેટી કલ્પના જ છે. સાચા દેવ તેનેજ કહી શકાય, કે જેનામાં સર્વજ્ઞતા હિતાપદેશ અને વીતરાગતાઃ આ ત્રણુ ગુણુ હાેય. હવે વિચાર કરા કે— જે મૂર્તિંને દેવ માની પૂજા કરવામાં આવે છે, તે મૂર્તિંમાં ઉપર કહેલ ત્રણમાંથી એક પણ ગુણુ છે ખરાે ! એક પણુ ગુણુ નથી જ, એમ એક નાનું બચ્ચું પણુ કહેશે, તાે પછી આવા એક પણુ ગુણુ વગરની મૂર્તિંને પૂજવામાં ફાયદાે શાે ?

પ્રિય બંધુઓ ! આ અનાવસ્યક મૂર્તિ પૂજાથી ન તાે વીતરાગતા પ્રાપ્ત થાય છે કે ન તાે દેવ--પૂજાની પૂર્તિ થાય છે એટલા માટે હવે આપનું એ કર્તવ્ય છે કે---આ અનાવશ્યક દિગમ્બર જૈન મૂર્તિ પૂજાના સાચા શાસ્ત્રીય નિર્ણય આવ્યા છે; અને સાચા જૈન ધર્મ અનુસાર વાસ્તવિક દેવના લક્ષણુ સમજી, તે પ્રાપ્ત કરવા અધ્યાત્મિક શાસ્ત્રાનું વાંચન કરવું, કે જેથી આપને આત્મ કલ્યાણુ કરવાના સાચા રસ્તા મળે અને સંસાર બંધનથી હમેશને માટે મુકત થવાય.

દિગમ્બર જન મૂર્તિ'પૂજા શા માટે અનાવશ્યક છે, તેના કારણેા આપીને–ઉપસંહાર કરૂં છું—

૧—શ્રી જિનેન્દ્ર દેવે પાેતાના મુખથી મૂર્તિપૂજાના આદેશ કે ઉપદેશ દીધેલ નથી, તે માટે મૂર્તિપૂજા અનાવશ્યક છે.

- ર---માેક્ષમાર્ગ પ્રધાન જૈન ધર્મમાં મૂર્તિ પૂજાના માક્ષ માર્ગ સાથે કાંઈ સબ"ધ નથી, તેથી મૂર્તિ પૂજા અનાવશ્યક છે.
- ૩—છદ્મસ્થેાએજ મૂર્તિ<sup>°</sup>પૂ<mark>જાની પ્રથા</mark> ચાલુ કરી છે. અને તેમણેજ તેને પ્રચાર કર્યો છે. એઢલા માટે જિનેન્દ્રના સાચા સેવકેાએ આ કપાેળકલ્પિત અને સિદ્ધાંત વિરૂદ્ધ મૂર્તિ પૂજાને અનાવશ્યક ગણવી નોમએ.
- ૪—એકજ વીર પ્રભુનાં સંતાને પરસ્પરમાં કજીયા, વિવાદ અને વિતંડાવાદ કરીને ખરબાદ થઈ રહેલ છે, અને તેથી ઘણા જીવાનાં માથાં કપાય છે. આ **બધાનું કારણ જોઇએ, તેા તે મૂર્તિજ છે, અને** તેટલા માટે મૂર્તિપૂજા અનાવશ્યક છે.
- પ્રાણી, દરેક દેશકાળમાં, દરેક હાલતમાં જન ધર્મ પાળી શકે છે. પરન્તુ મૂતિ મૂજા આ સિદ્ધાંતથી તદ્દન વિરૂદ્ધ છે, તેથી મૂર્તિ પૂજા અનાવશ્યક છે.

૬---અત્યારે પ્રત્યક્ષ નેઈ શકાય છે કે મૂર્તિ પૂજા ઠેકેદારાના હાથમાંજ મૂર્તિ રહે છે, અને તેથી તે વ્યક્તિગત ચીજ ઠરે છે, ધાર્મિક નહિ, તેથી મર્તિ પૂજા અનાવશ્યક છે.

૭—જિન પ્રતિમા, જિન બિમ્બ આદિનું જે સ્વરૂપ શ્રી કુંદકુંદ સ્વામીએ પાેતાના ગ્રંથામાં બતાવેલ છે, તેને અને આ જડપૂજાને કાંઈ સંબંધ નથી. તેથી આ મૂતિ પૂજા અનાવશ્યક ઠરે છે.

૮---સર્વજ્ઞ, વીતરાગ અને હિતાેપદેશી આ દેવનાં લક્ષણ છે. તેમાંનું એક પણ લક્ષણ આ જડ મૂર્તિમાં મળતું નથી, એટલા માટે મૂર્તિપૂજા એ જડપૂજાજ છે, અને તેથી તે મિથ્યાત્વનું કારણ અને છે. મિથ્યાત્વજ આ જીવના માટામાં માટા વેરી છે, એટલા માટે મિથ્યાત્વની જનની એવી આ મૂર્તિપૂજા તદ્દન આવશ્યક નછે.

૯— જીવના દરેક મનેારથ શાસ્ત્રોથી પૂર્ણુ થાય છે. જ્યારે શાસ્ત્રોથીજ આત્મકલ્યાણુની બધી સામગ્રો મળી રહે છે, ત્યારે એવી કઈ બાબત બાકી રહી જાય છે કે-જે શાસ્ત્રથી ન મળતી હાેય અને મૂર્તિથી મળતી હાેય ? એટલા માટે સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે કે આ મૂર્તિપૂજા જીવના કલ્યાણુમાં જરાપણુ સહાયભૂત થતી નથી, એટલા માટે ગ્યા મૂર્તિપૂજા તદ્દન અનાવશ્યક છે. ા૦—ચરણાનુયેાગમાં મુનિ અને શ્રાવકના મૂલ કે ઉત્તર ગુણેામાં કયાંય પણ મૂર્તિપૂજાનાે સમાવેશ કરેલ ં નથી, તેથી આ મૂર્તિપૂજા અનાવશ્યક છે.

**ા૧—**શ્રાવકની કુલ પ૩ ક્રિયાએા **છે**, તેમાં <sub>મૂ</sub>તિ<sup>°</sup>પૂજા નામની કાેઈપણ ક્રિયા નથી. એટલા ઉપરથી પણ સ્ સિદ્ધ થાય છે કે આંગ્યૂર્તિ<sup>°</sup>પૂજા એ મન⊸ગઢન્ત <sub>મ</sub>્રક્રિયા છે. અને તેથી અનાવશ્યક છે.

૧૨—દિગમ્બર જૈનેામાંજ તેરા પંથી, વીસા પંથી, તારણુ-પંથી આદિ લેદ પ્રલેદાનું મુખ્ય કારણુ આ મૂર્તિપૂજાજ છે. જે દિગમ્બર સમાજમાંથી આ મૂર્તિંને રજા દેવામાં આવે, તેા આજેજ આ લેદા નીકળી જાય અને બધા એક થઈ જાય. એટલા માટે આપસમાં લેદ પઠાવવામાં નિમિત્તરૂપ આ મૂર્તિંપૂજા અનાવશ્યક છે, અનાવશ્યક છે, અને તેથી તેને બધાએ છેાડી દેવી જોઇએ.

દિગમ્બર જન મૂર્તિપૂજા સંબંધી હજી ઘણું લખી ઘકાય તેમ છે, પણુ પુસ્તક ધાર્યા કરતાં બહુજ વધી યશું હેાવાથી વિરોધ કાંઈ નહિ લખતાં અહીંજ પૂર્ણ કરૂં છું.

7

આ ગ્રંથ મૂળ હિંદી ભાષાના અનુવાદ છે. અને આ પ્રવૃત્તિ કરવાના આશય પણ કેવળ વીતરાગ્ર દર્શ-નનાં અદર્શથી વેગળા જતા આત્માઓને સમજાવવાના છે. આશય શુદ્ધ હાેઇ કાેઇ પણુ પ્રકારના કટુ શબ્દાના પ્રયાગ કર્યા નથી છતાંય જે જીવાને મિથ્યાત્વના દ્રરાગ્રહ બંધાયા હાેય અને કાેઇ અપ્રિયકર શબ્દા જણાય તા અમને સૂચના કરવાની કૃપા કરે એ વસ્તુ અમે તેમનાં પાસે યાચીએ ચીએકે જેથી પુનઃ નવી આવૃત્તિમાં તે સૂધારી શકાય.

ખામેમિ સબ્વે જીવા, સબ્વે જીવાવિખમંતુમે । મિત્તિમેસબ્વભૂએસુ, વેર મજઝંન કેથુઈ ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



きを