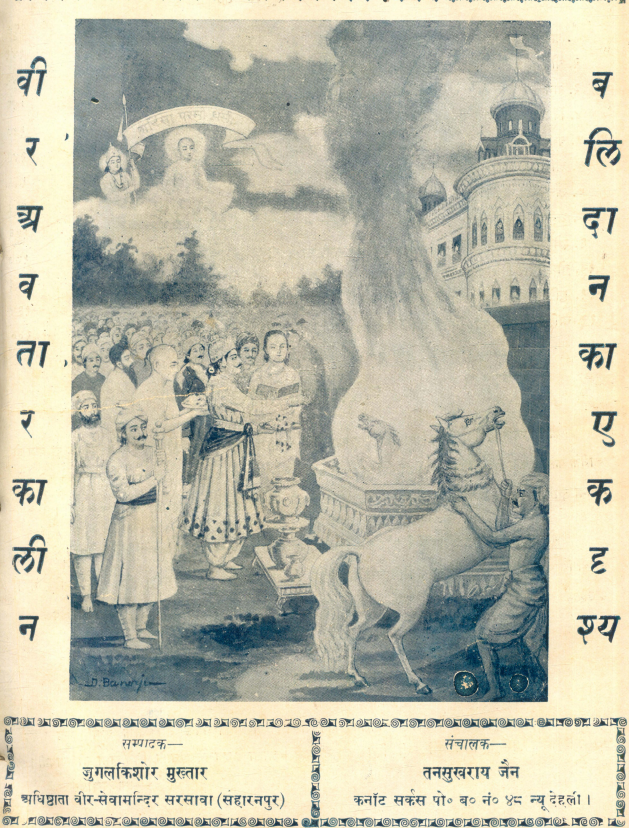
मार्गशीर्ष, वीरनि०सं०२४६६

दिसम्बर १९३९

अनेकान्त्र

वर्ष ३, किरण २ वार्षिक मूल्य ३ रु०

वी 羽 व का ली



लि दा का ए क ह र्य

Lorologifofofololofoolotlog

### 🛞 विषय सूची 🛞

|                                                                                |                                          | -       |         | वृष्ठ |
|--------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---------|---------|-------|
| १. श्रकलंक-स्मरण                                                               | •••                                      | •••     | •••     | १४१   |
|                                                                                | त्थोंमें दीला [ प्रो॰ जगदीशचन्द्र एम. ए. | • • •   |         | १४३   |
| इ. सम                                                                          | श्रीमद् राजचन्द्र                        | • • • • |         | १४६   |
|                                                                                | ( कविता )—[ श्री० 'युगवीर'               | •••     | . •••   | १४७   |
| प्र. बंगीय विद्वानोंकी जैन साहित्यमें प्रगति [ श्री० श्रगरचन्द नाहटा           |                                          |         | •••     | १४६   |
| ६. श्रहिंसाकी कुछ पहेलियाँ [ श्री॰ किशोरलाल मशरूवाला                           |                                          |         | •••     | १६२   |
| ७. ऊँच-नीच-गोत्र विषयक चर्चा [ श्री० बालमुकन्द पाटोदी                          |                                          |         |         | १६५   |
| □. श्रानुपम ज्ञमा िश्रीमद् राजचन्द्र                                           |                                          |         | •••     | १७६   |
| <ul><li>इ. श्वेताम्बर न्याय साहित्य पर एक दृष्टि [ पं० रत्नलाल संघवी</li></ul> |                                          |         | •••     | १७७   |
| १०. गोत्रविचार िसम्पादकीय                                                      |                                          |         | · · · • | १८६   |
| ११. बुद्धि हत्याका कारखाना [प्रहस्थमे उद्घृत                                   |                                          |         | •••     | १६४   |
|                                                                                | श्रीर समालोचन [सम्पादक                   |         | •••     | २००   |
|                                                                                |                                          |         |         |       |

### अनेकान्तकी फाइल

श्रनेकान्तके द्वितीय वर्षकी किरणोंकी कुछ फाइलोंकी साधारण जिल्द बंधवाली गई हैं। १२वीं किरण कम हो जानेके कारण फाइलें थोड़ी ही बन्ध सकी हैं। श्रतः जो बन्धु पुस्तकालय या मन्दिरोंमें भेंट करना चाहें या श्रपने पास रखना चाहें वे २॥) ६० मनिश्रार्डरसे भिजवा देंगे तो उन्हें सजिल्द श्रनेकान्तकी फाइल भिजवाई जा सकेगी।

जो सजन श्रनेकान्तके ग्राहक हैं श्रीर कोई किरण गुम हो जानेके कारण जिल्द बन्धवानेमें श्रसमर्थ हैं उन्हें १२वीं किरण छोड़कर प्रत्येक किरणके लिये चार श्राना श्रीर विशेषांकके लिए श्राठ श्राना भिजवाना चाहिए तभी श्रादेशका पालन हो सकेगा।

### त्तमा-याचना

सम्पादक जीके ऋस्वस्थ रहनेके कारण 'धवलादि श्रुत परिचय' श्रौर 'ऐतिहासिक जैन व्यक्ति कोष' लेख समय पर न मिलनेके कारण इस किरणमें नहीं दिये जा सकते है। ऋाशा है इस विवशताके लिये समा दी जायगी। —व्यवस्थापक



नीति-विरोध-ध्वंसी लोक-व्यवहार-वर्त्तकः सम्यक् । परमागमस्य बीजं भुवनैकगुरुर्जयत्यनेकान्तः ॥

वर्ष ३

सम्पादन-स्थान—वीरसेवामन्दिर (समन्तभद्राश्रम), सरसावा, जि० सहारनपुर प्रकाशन-स्थान—कनॉट सर्कस, पो० ब० नं० ४८, न्यू देहली मार्गशर्ष-पूर्णिमा, वीरनिर्वाण सं० २४६६, विक्रम सं०१९९६

किरस २

### ग्रकलंक-स्मरण

श्रीमद्भट्टाऽकलंकस्य पातु पुरया सरस्वती । श्रनेकान्त-मरुन्मार्गे चन्द्रलेखायितं यया ॥

—ज्ञानार्णवे, श्रीशुभचन्द्राचार्यः

श्रीसम्पन्न भट्ट-श्रकंलंकदेवकी वह पुण्या सरस्वती—पवित्र भारती—हमारी रज्ञा करो—हमें मिथ्यात्वरूपी गर्तमें पड़नेसे बचाश्रो—जो श्रनेकान्तरूपी श्राकाशमें चन्द्रमाके समान देदीप्यमान है—सर्वोत्कृष्टरूपी वर्तमान है। भावार्थ—श्री श्रकलंकदेवकी मंगलमय वचनश्री पद पद पर श्रनेकान्तरूपी सन्मार्गको व्यक्त करती है श्रीर इस तरह श्रपने उपासकों एवं शरणागतोंको मिथ्या-एकान्तरूप कुमार्ग पर लगने नहीं देती। श्रतः हम उस श्रकलंक सरस्वतीकी शरणमें प्राप्त होते हैं, वह श्रपने दिव्य-तेज-द्वारा कुमार्गसे हमारी रज्ञा करो।

जीयात्समन्तभद्रस्य देवागमनसंज्ञिनः । स्तोत्रस्य भाष्यं कृतवानकसंको महर्द्धिकः ॥

—नगर-ताल्लुक, शिमोगा-शि॰लेख नं० ४६

स्वामी समन्तभद्रके 'देवागम' नामक स्तोत्रका जिन्होंने भाष्य रचा है—उसपर 'श्रष्टशती' नामका विवरण लिखा है—वे महात्रृद्धिके धारक श्रकलंकदेव जयवन्त हों—श्रपने प्रभावसे सदा लोकहृदयोंमें व्याप्त होवें।

### श्रकलकगुरुजीयादकलंकपदेश्वरः । बौद्धानां बुद्धि-वैधव्य-दीज्ञागुरुरुदाहृतः ॥

### —हबुमबरिते, ब्रह्मश्रजितः

जो बौद्धोंकी बुद्धिको वैधव्य-दीचा देनेवाले गुरु कहे जाते हैं—जिनके सामने बौद्धविद्वानोंकी बुद्धि विधवा-जैसी दशाको प्राप्त होगई थी, उसका कोई ऐसा स्वामी नहीं रहा था जो बौद्ध-सिद्धान्तोंकी प्रतिष्ठाको क्रायम रख सके—वे स्रकलंकपदके स्रिधिपति श्री स्रकलंकगुरु जयवन्त हों—चिरकाल तक हमारे इदयमन्दिरमें विराजमान रहें।

तर्कभूवल्लभो देवः स जयत्यकलंकधीः।

जगद्द्रव्यसुषो येन द्रिडताः शाक्यद्स्यवः ॥

### —पार्श्वनाथचरिते, वादिराजसूरिः

जिन्होंने जगत्के द्रव्योंको चुरानेवाले—शून्यवाद-नैरात्यवादादि सिद्धांतोंके द्वारा जगतके द्रव्योंका श्रप-हरणकरनेवाले, उनका श्रमाव प्रतिपादन करनेवाले—बौद्ध दस्युश्चोंको दिख्डत किया, वे श्रकलंकबुद्धिके धारक तर्काधिराज श्रीश्रकलंकदेव जयवन्त हैं—सदा ही श्रपनी कृतियोंसे पाठकोंके हृदयोंपर श्रपना सिक्का जमानेवाले हैं।

> भट्टाकलंकोऽकृत सौगतादि-दुर्वाक्यपंकैस्सकलंकभूतम्। जगत्स्वनामेव विधातुमुद्यैः सार्थ समन्तादकलंकमेव।।

#### —श्रवणबेल्गोल-शिलालेख नं० १०४

बौद्धादि-दार्शनिकोंके मिथ्यैकान्तवादरूप दुर्वचन-पंकसे सकलंक हुए जगत को भट्टाकलंकदेवने, श्रपने नामको मानों पूरी तौरसे सार्थक करनेके लिये ही, श्रकलंक बना डाला है—-ग्रर्थात् उसकी बुद्धिमें प्रविष्ट हुए एकान्त-मलको, श्रपने अनेकान्तमय वचनप्रभावसे घो डाला है।

इस प्रकार जिन्होंने निर्दोष प्रमाणके इट प्रहारोंसे समस्त अन्यमतवादिरूपी राजेन्द्रोंके गर्वको निर्मूल कर दिया है वे स्याद्वादमय सैंकड़ों केसरिक जटाओंसे प्रचयड एवं प्रभावशालिनी मूर्तिके धारक श्रीअकलंकदेव भूमं डल पर केहरिसिंहकेसमान जयशील हैं—अपनी प्रवचन-गर्जनासे सदा ही लोक-हृदयोंको विजित करनेवाले हैं।

जीयाचिरमकलंकब्रह्मा लघुह्ववनृपति-वरतनयः। श्रमनवरत-निखिलजन-नुतविद्यः प्रशस्तजन-हृद्यः॥

#### —तस्वा०रा०, प्रथमाध्याय-प्रशस्तिः

जिनकी विद्या—ज्ञानमाहात्म्य—के सामने सदा ही सब जन नतमस्तक रहते थे श्रीर जो सज्जनोंके हृदयोंको हरनेवाले थे—उनके प्रेमपात्र एवं श्राराध्य बने हुए थे—वे लघुहव्वराजाके श्रेष्ठपुत्र श्रीश्रकलंकब्रह्मा—श्रकलंक नामके उच्चात्मा महर्षि—चिरकाल तक जयवन्त हों—श्रपने प्रवचनतीर्थ-द्वारा लोकहृदयोंमें सदा सादर विराज-मान रहें।

## बौद्ध तथा जैन-ग्रन्थोंमें दीक्षा

िले०-श्री० प्रोफेसर जगदीशचन्द्र जैन एम. ए. ]

was a few and the same of the

्रात्यन्त प्राचीन समयसे भारतीय इतिहासमें दो धारायें देखनेमें श्राती हैं। कुछ, लोग ऐसे थे जो वेद-पाठी थे, श्राग्न-एजक थे श्रीर देवी-देवतात्रोंको प्रसन्न करनेके लिये यज्ञ-याग स्नादि करनेमें ही कल्यागा मानते थे। दूसरे लोग उक्त बातोंमें विश्वास न करते थे; उनका लद्दय था त्याग, तप, ब्राहिंसा, ध्यान श्रीर काय-क्रेश । प्रथम वर्गके लोगोंका लच्य प्रवृत्ति प्रधान श्रीर दूसरे वर्गका निवृत्ति प्रधान था। एक वर्गके लोग ब्राह्मण थे,दूसरे वर्गके स्त्रिय श्रथवा श्रमण थे। ऋग्वे-दमें भी ऐसे लोगोंका उल्लेख स्त्राता है जो वेदोंको न मानते थे त्रौर इन्द्रके त्र्रास्तित्वमें विश्वास न करते थे । यजुर्वेद--संहितामें इन लोगोंका 'यति' के नामसे उल्लेख किया गया है। श्रापस्तंम, बंधायन त्रादि ब्राह्मणोंके धर्मसूत्रोंमें इन श्रमणोंके विधि-विधान-का विस्तारसे कथन आता है। इसी तरह उपनिषदोंमें 'भिज्ञाचर्या' त्रादिके उल्लेखोंके साथ स्पष्ट कहा गया है - "नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यः, न मधया न वा बहुना अतेन"-ग्रर्थात् ग्रात्मा शास्त्र, बुद्धि ग्रादिके श्रगोचर है। ·美丽 有多 给 1998 食产:

श्रथवा जिनका मन सुन्दर हो उन्हें श्रमण कहते हैं। यहाँ यह बात खास ध्यान रखने योग्य है कि अमग्रका श्रर्थ केवल जैनसम्प्रदाय ही नहीं, किंतु श्रभयदेव-स्रिने 'निर्मेथ, शाक्य, तापस, गेरक श्रीर श्राजीवक' इस तरह श्रमणोंके पांच भेद बताये हैं । जैसा ऊपर बताया गया है श्रमणोंका धर्म निवृत्ति प्रधान है। उनका कहना है कि यह संसार च्या भंगर है, संसारमें मोह करना योग्य नहीं संसारमें रहकर मनुष्य मोत्त नहीं प्राप्त कर सकता, इसलिये इसका त्याग कर बनमें जाकर श्रपने ध्येयकी सिद्धि तपश्चर्या श्रीर ध्यानयोगसे करनी चाहिये। यहत्यागके साथ साथ अमण लोगोंमें श्रात्मोत्सर्गकी भी चरम सीमा बताई गई है। उदाहरण-के लिये महाभारतमें शिवि राजाका वर्णन स्त्राता है जिसने एक ग्रंधे श्रादमीको अपनी श्राँखें निकालकर दे दी थीं। मनुस्मृति श्रीर बाह्मणोंके पुराण-साहित्यमें श्रात्म-त्यागके विविध प्रकार बताकर उनका गुरागान किया गया है। श्रविप्रवेश, जलप्रवेश, पर्वतसे गिरना, वृद्धसे गिरना श्रादि श्रात्मोत्सर्गके श्रानेक अकारोंका वर्णन पुराणोंमें त्राता है। साथ ही वहाँ यह भी बताया ्र श्रमण (समण्) शब्दकी व्युत्पत्ति बताते हुए शास्त्र- ाया है कि इन उपायोंसे श्रात्मोत्वर्ग करने वाला मनुष्य कारोंने लिखा है शम्यति तपस्यतीति अमगः, प्रात्मधाती नहीं कहलाताः, बिल्कावह हजारों वर्ष तकः ग्रथवा सह शोभनेन मनसा वर्त्तत इति समनाः— स्वर्ग सुखका श्रनुभृतः करता है । बुद्ध भगवान्**ने भी**ः अर्थात् जो अस करते हैं तप करते हैं वे अस्ता है, अपने किसी पूर्वभवमें एक पत्तीको सचानेके लिये अपने

शरीरका मांस दान करनेको तैयार हो गये थे । जैन-शास्त्रोंमें भी त्रात्मोत्सर्गके ऋचेक उदाहरण पाये जाते हैं, अवश्य ही वे कुछ भिन्न प्रकारके हैं। उदाहरणके लिये सुकुमाल मुनि तप कर रहे हैं स्त्रीर उनका शारीर एक जंगलकी गीदड़ी खा गई । इसी तरह श्वेताम्बर शास्त्रोंके त्रानुसार, गजसुकुमाल स्मशानमें कायोत्वर्गसे ध्यानावस्थित हैं। सोमिल ब्राह्मण त्राकर उनके सिर पर मिट्टीकी बाड़ बनाता है, उसे घघकते हुए अंगारोंसे भरकर उसपर ईंधन चिन देता है। गजसुकुमाल मुनि श्रत्यन्त उग्र वेदना सहन करते हैं श्रीर श्रन्तमें उनका शरीर भरन हो जाता है।

ं जिस समय हिन्दुस्तानमें जैन श्रौर बौद्धोंका बोल-बाला था, उस समय अनेक ब्राह्मण श्रीर अमरा महा-वीर श्रथवा बुद्ध के पास जाकर दीव्वित होते थे। दीवा-उत्सव बहुत धूमधामसे मनाया जाता था । जो गृहपति दीवा लेता था, वह अपने सम्बन्धी जनोंको निमन्त्रण देता था, उनका ्व सन्मान करता था। तथा स्नान इत्यादि करके अपने ज्येष्ठ पुत्रको घरका भार सौंपकर, उसकी स्राज्ञा लेकर, पालकीमें सवार होकर स्रपने इष्ट मित्रोंके साथ दीचागुरुके पास पहुँचता था, इन लोगोंके संसारसे वैगन्य होनेका कारण नाशवान वस्तु होती थी। जैसे जातक प्रंथोंमें त्राता है कि एक बार किसी राजाको घास पर पड़ी हुई स्रोसकी विन्दु देखकर वैराग्य हो आया। गन्धार जातक में कहा गया है कि एक बार किसी राजाने देखा कि चन्द्रमाको राहुने प्रस लिया है, वस इसी बात पर उसने संसारका त्याग कर दिया। कभी कभी अपने सिर पर कोई सफ़्रेंद बाल देखकर मी लीगों को वैराग्य है आता था। इसी तरह भ्रथ्या कालीन मेघपंक्तिको शीर्णवशीर्ण देखकर लोग

जो लोग प्रवज्या (दीचा) लेने के लिये उत्सुक रहते थे, उनके माता पिता श्रीर बन्धुजन उनको श्राग्रहपूर्वक बनमें जानेसे बहुत रोकते थे। वे लोग करुण आक्रदन करते थे, नाना प्रकारके ऋालाप विलाप करते थे, ऋौर उनको नाना प्रकारकी युक्तियाँ देकर समभाते थे। पर इसका उन लोगों पर कोई प्रभाव नहीं होता था । विप्र श्रौर नीमराजके संवादमें विप्रने नीमराजसे कहा कि महाराज त्राप दीवा न लें, त्रापकी मिथिला नगरी श्रमिसे जल रही है; पहले वहाँ जाकर श्रानिको शांत करें। किंतु निमराज उत्तरमें कहते हैं-'मिथिलायां प्रदीप्तायां न मे दहति किंचन' अर्थात् भिथिला नगरीके जलजानेसे मेरा कुछ भी नहीं जलता। बौद्धोंके बंधनागार जातकमें इस संबन्धमें जो कथा स्त्राती है, वह इस तरह है-

एक बार बोधिसत्त्व एक धनहीन गृहपतिके घर पैदा हुए। जब बोधिसत्त्व बड़े हुए, उनके पिता मर गये ऋौर वे नौकरी करके ऋपना तथा ऋपनी माताका उदर-पोषण करने लगे । कुछ समय बाद उनकी माँने उनकी इच्छाके विरुद्ध वोधिसत्वकी शादी करदी, श्रौर श्राप परलोक सिधार गईं। बीधिसंत्वकी स्त्री गर्भवती हुई । वोधिसत्त्वको यह बात मालम न थी । उन्होंने श्रपनी स्त्रीसे कहा-प्रिये, मैं गृह-त्याग करना चाहता हूँ, तुम मेहनत करके अपना पोषण कर लेना । उनकी पत्नीने कहा-स्वामिन् , मैं गर्भवती हूँ, मेरे प्रसव कर-नेके बाद, शिशुका मुख देखकर, श्राप प्रवज्या लेना । प्रसव हो गया। बौधिसत्त्वने फिर अनुमति चाही। स्त्रीने कहा-शिशु जरा बड़ा हो जाय तो श्राप जाइये। ं इस-बीचमें बोधिसत्त्वकी पत्नीने दूसरी बार गर्म-धारण किया । बोधिसत्वने सोचा कि यदि इस तरह मैं अपनी बनकी तैयारी करने लगते थे। अन्य कल्यांचा विकास पर रहूँगा तो मैं कभी भी अपना कल्यांचा न कर सक्ँगा। इसलिये वे एक दिन रातको उठकर विना कहे ही घरसे चल दिये और हिमालय पहुँच कर तप करने लगे।

भगवती सूत्र त्रादि श्वेताम्बर सूत्रोंमें इस प्रकारके हृदयस्पर्शी वर्णन अनेक स्थानो पर आते हैं। जामालि महावीरके दर्शन करने जाते हैं। दीचा लेनेका उनका दृढ़ निश्चय हो जाता है। इस निश्चयको वे घर त्राकर ऋपने माता पितासे कहते हैं। उनकी माँ यह सुनते ही पछाड़ खाकर ज़मीन पर गिर पड़ती है श्रीर बेहोश हो जाती है। जब वह स्रानेक उपचार करने पर होशमें ऋाती है। उनको ऋपने पुत्रके निश्चय पर श्रात्यत दुःख होता है । जामालिके माता-पिता बहुत समकाते हैं, परंतु जामालि अटल रहते हैं। दोनोंसे श्रनेक प्रश्नोत्तर होते हैं श्रीर श्राखिर जामालि श्रपने निश्चयको मान्य रखते हैं। दीवाकी तैयारी बड़ी धूम-धामसे होती है। जामालिके लिये रजोहरसा श्रीर पात्र लाये जाते हैं श्रीर एक नाईको बुलाया जाता है। नाई सुगन्धित जलसे हाथ पैर घाता है स्त्रीर साफ कपड़ेकी श्राठ तह बना कर श्रपने मुँह पर रखकर जामालिके पास स्राता है। जामालि उसको चार स्रंगुल केश छोड कर दीज्ञाके योग्य केश काटनेको कहते हैं। नाई श्राज्ञाका पालन करता है। उस समय च्नियकुमार जामालिकी माता भी वहाँ रहती है स्त्रीर वे स्त्रप्र केशोंको साफ वस्त्रमें ले लेती है, उनको गंधोदकसे धोती है ग्रीर पुत्रके वियोगके कारण बड़े बड़े मोतियोंकी लडी जैसे सफेद आंसू टपकाती हुई कहती है कि अनेक शुभ तिथियों भ्रीर उत्सवोंके श्रवसर पर हम इन्हीं केशी को देखकर सन्तोष कर लिया करेंगे । जामालिकुमार पासकीमें बैठकर महावीर भगवान्के पास पहुँचते हैं। साथमें नासा घन्धुजन भी जाते हैं । मां पुत्र-वियगके

कारण फिर श्रपने श्राँसुश्रोंकों नहीं रोक सकती, श्रौर 'घडियब्बं जाया,जइयब्बं जाया,परिकासयेथं जाया" श्रयीत् संयममें यत्नशील रहना श्रादि शब्द कहकर वापिस चली जाती है. ।

मालूम होता है इन्हीं सब बातोंसे महावीर ऋौर बुद्धको यह घोषणा करनी पड़ी कि बिना माता पिताकी स्मृत्जाके कोई दीचा लेनेका ऋषिकारी न हो सकेगा। श्वेताम्बर प्रथोंके ऋनुसार तो स्थयं महावीर भगवान्को भी ऋपने बंधुजनोंकी ऋाज्ञा न मिलनेसे, दीचा लेनेका मन होते हुए भी, कुछ समय तक गृहवासमें रहना पड़ा। श्वेताम्बर समाजमें तो दीचाके नाम पर ऋाज भी ऋनेक उपद्रव होते हैं। बड़ौदा ऋादि रियासतोंमें बाल दीचाके विरुद्ध बहुतसे कानून बना दिये गये हैं। यहाँ हम एक ईसाई पादरीका पत्र, उद्धृत करते हैं। जो ईसाइयोंकी साधुदीचा पर कितना ही प्रकाश डालता है। यह पत्र इन पादरीने एक सज्जनको लिखा था जो ऋपने स्वजनोंकी इच्छाके विरुद्ध साधु (Priest) होना चाहते थे। वे लिखते हैं—

Even if your little nephew throws his arms round your neck, if your mother tears her hair and cloth and beats her breast which you, sucked even if your father throws himself on the ground before you—move, even the body of your father, flee with tearless eyes to the sign of cross. In this case, cruelty is the only virtue. For how many monks have lost their souls, because they had pity for their fahers and mothers."

श्चर्यात्—यदि श्चापका नन्हासा भती मा श्चापके गले में बांहें डालकर लिपट जाय, यदि श्चापकी माता श्चपने केश श्चीर वस्त्रोंको फाड़ डाले श्चीर जिस छातीका तुमने दुग्धपान किया उसको वे पीट डाले, तथा यदि श्चापका पिता श्चापके समज्ञ श्चाकर ज़मीन पर गिर पड़े—तो भी श्चपने पिताके शरीरको हटा दो श्चीर श्चश्च रहित नेत्रोंसे कॉसकी श्चोर दौड़े चले जाश्चो। ऐसी दशा-

में एक निर्देयता ही बड़ा गुरा है। न जाने कितने साधुक्रोंने ऋपने माता-पिताकी दयाके कारण ही ऋपनी ऋगत्माको भुला दिया है।

जैन शास्त्रोंमें जगह जगह पर महावीरके जमानेकी सामाजिक परिस्थितिका वर्णन करनेवाले दीचासम्बन्धी श्रनेक उक्लेख श्राते हैं। इन सबका एक बहुत रोचक इतिहास तैयार हो सकता है।

### <del>io</del> Con

### राग

भगवान महावीरके मुख्य गणधरका नाम तुमने बहुत बार मुना है। गौतमस्वामीके उपदेश किये हुए बहुतसे शिष्योंके केवलज्ञान पाने पर भी स्वयं गौतमको केवलज्ञान नहीं हुआ, क्योंकि भगवान महावीरके अंगोपांग, वर्ण, रूप इत्यादिके ऊपर अब भी गौतमको मोह था। निम्नेश प्रवचनका निष्पत्त-पाती न्याय ऐसा है कि किसी भी वस्तुका राग दुःखदायक होता है। राग ही मोह है और मोह ही संसार है। गौतमके हृदयसे यह राग जबतक दूर नहीं हुआ तबतक उन्हें केवलज्ञानकी प्राप्ति नहीं हुई। अमण भगवान ज्ञातपुत्रने जब अनुपमेय सिद्धि पाई उस समय गौतम नगरमेंसे आ रहे थे। भगवानके निर्वाण समाचार सुनकर उन्हें खेद हुआ। विरहसे गौतमने ये अनुरागपूर्ण वचन कहे "हे भगवान महावीर! आपने मुक्ते साथ तो न रक्खा, परन्तु मुक्ते याद तक भी नहीं किया। मेरी प्रीतिके सामने आपने हृष्टि भी नहीं की, ऐसा आपको उचित न था।" ऐसे विकल्य होते होते गौतमका लच्च फिरा और वे बिराग-श्रेखी चढ़े। "मैं बहुत मूर्खता कर रहा हूँ। ये वीतराग निर्विकारी और रागहीन हैं वे मुक्तपर मोह कैसे रख सकते हैं? उनकी रात्रु और मित्रपर एक समान दृष्टि थी। मैं इन रागहीनका मिथ्या मोह रखता हूँ। मोद संसारका प्रवल कारण है।" ऐसे विचारते विचारते गौतम शोकको छोड़कर रागरहित हुए। तत्त्वण ही गौतमको अनन्त ज्ञान प्रकाशित हुआ और वे अन्तमें निर्वाण पथारे।

गौतम मुनिका राग हमें बहुत सूचम उपदेश देता है। भगवानके उपरका मोह गौतम जैसे ग्ण-घरको भी दुःखदायक हुन्या तो फिर संसारका और फिर उसमें भी पामर श्रात्मात्रोंका मोह कैसा अनन्त दुःख देता होगा! संसारक्षी गाड़ीके रागु और देश रूपी दो नैत हैं। यदि ये न हों, तो संसार अटक जाय। जहाँ राग नहीं, वहाँ देश भी नहीं, यह माना हुन्ना सिद्धान्त है। राग तीत्र कर्मचंशका कारण है और इसके चयसे श्रात्मसिद्धि है।

-श्रीमदराजचन्द्रः

### विधवा-सम्बोधन

[ विधवा-कर्तव्य-सूत्र ]

विधवा बहिन, समभ नहीं पड़ता-क्यों उदास हो बैठी हो ! क्यों कर्तव्यविहीन हुई तुम, निजानन्द खो बैठी हो ! कहाँ गई वह कान्ति, लालिमा, खोई चंचलताई है! सब प्रकारसे निरुत्साहकी, छाया तुम पर छाई है !!१ श्रंगोपांग न विकल हुए कुछ, तनमें रोग न व्यापा है: श्रौर शिथिलता लानेवाला त्र्याया नहीं बुढ़ापा है ! मुरभाया पर वदन, न दिखती जीनेकी अभिलाषा है! गहरी आहें निकल रही हैं, मुँह से, घोर निराशा है !!२ हुआ हाल ऐसा क्यों ? भगिनी कौन विचार समाया है, जिसने करके विकल हृदयको, 'त्रापा' त्राप भुलाया है ? निज-परका नहिं ज्ञान, सदा अपध्यान हृदयमें छाया है, भय न भटकनेका भव-वनमें, क्या अन्धेर मचाया है !!३ शोकी होना स्वात्मक्षेत्रमें, पाप-बीजका बोना है, जिसका फल अनेक दुःखोंका, संगम त्रागे होना है।

शोक किये क्या लाभ ? व्यथे ही श्रकर्मएय बन जाना है, श्रात्मलाभसे वंचित होकर, फिर पीछे पछताना है !! ४ योग अनिष्ट,वियोग इष्टका, अधतरु दो फल लाता है: फल नहीं खाना वृक्ष जलाना, इह-परभव सुखदाता है। इससे पतिवियोगमें दुख कर, भला न पाप कमाना है, किन्त-स्व-पर-हितसाधनमें ही, उत्तम योग लगाना है।। ५ श्रात्मोन्नतिमें यत्न श्रेष्ठ है, जिस विधि हो उसको करना, उसके लिए लोकलज्जा अप-मानादिकसे नहिं डरना। जो स्वतंत्रता-लाभ हुत्रा है, दैवयोगसे सुखकारी, दुरुपयोग कर उसे न खोत्रो, खोने पर होगी ख़्वारी !! ६ माना हमने, हुआ, हो रहा तुम पर अत्याचार बड़ा, साथ तुम्हारे पंचजनोंका होता है व्यवहार कड़ा। पर तुमने इसके विरोधमें किया न जब प्रतिरोध खड़ा, तब क्या स्वत्व भुलाकर तुमने किया नहीं अपराध बड़ा।। ७

स्वार्थ-साधु नहिं दया करेंगे, उनसे इस अभिलाषाको । छोड़, स्वावलम्बिनी बनो तुम, पूर्ण करो निज आशा को ॥ सावधान हो स्वबल बढाय्रो. ं निज समाच उत्थान करो। 'दैव दुर्बलोंका घातक', इस नीति वाक्य पर ध्यान धरो॥८ विना भावके बाह्यक्रियासे, धर्म नहीं बन आता है। रक्लो सदा ध्यानमें इसको, यह आगम बतलाता है।। भाव बिना जो व्रत-नियमादिक, करके ढोंग बनाता है । **ब्रात्म पतित होकर वह मानव,** ब्रज्ज जगतको उसके दुख-ठग-दम्भी कहलाता है ॥६ इससे लोकदिखावा करके. धर्मस्वाँग तुम मत धरना । सरल चित्तसे जो बन श्राए, भाव-सहित सो ही करना ॥ प्रबल न होने पाएँ कषायें, ्लक्ष्य सदा इस पर रखना। स्वार्थ-त्यागके पुराय-पन्थ पर प्रेम सहित निशदिन चलना ॥१० क्षण-भंगुर सब ठाठ जगतके, इन पर मत मोहित होना। काया-मायाके धोखेमें पड, अचेत हो नहिं सोना॥

दुर्लभ मनुज-जन्मको पाकर, निज कर्त्तव्य समभ लेना। उस ही के पालनमें तत्वर रह, प्रमादको तज देना ॥११ दीन-दुखी जीवोंकी सेवा, करनी सीखो हितकारी। दीनावस्था दूर तुम्हारी, हो जाए जिससे सारी। दे करके अवलम्ब उठात्रो, निर्वल जीवोंको प्यारी। इससे वृद्धि तुम्हारे बलकी, निःसंशय होगी भारी ॥१२ हो विवेक जागृत भारतमें, इसका यब महान करो। दारिद्रच त्रादिका ज्ञान करो।। फैलात्रो सत्कर्म जगतमं, सबको दिलसे प्यार करो। बने जहाँतक इस जीवनमें, श्रीरोंका उपकार करो ॥ १३ 'युग-वीरा' बनकर स्वदेशका, ं फिरसे तुम उत्थान करो । मैत्रीभाव सभीसे रखकर, गुणियोंका सम्मान करो ॥ उन्नत होगा श्रात्म तुम्हारा, इन ही सकल उपायोंसे । शान्ति मिलेगी, दुःख टलेगा, छुटोगी विपदात्रोंसे ॥१४

# बंगीय-विद्वानोंकी जैन-साहित्यमें प्रगति

[ ले॰--श्री धगरचन्द नाहटा ]

### \*\*\*

रतके अन्य प्रान्तोंकी अपेद्मा बंगालप्रान्तमें शिद्मापचार अत्यधिक है। साहित्यके प्रत्येक दोत्रमें बंगीय विद्वानोंने जैसा उत्तम श्रीर श्रधिक कार्य किया है वह सचमुच ही बंगालके लिए गौरवकी वस्तु है। विश्वकवि-रवीन्द्रनाथ, महान् उपन्यासकार स्वर्गीय बङ्किमचन्द्र चटर्जी स्त्रौर शरत बाब, पुरातत्त्व विद् सर श्री जदुनाथ सरकार; महान् वैज्ञानिक सर जगदीशचन्द्र वसु, त्राचार्य प्रमुखचंद्रराय त्रीर मेघनाद शाह, महा-योगी स्वर्गीय रामकृष्ण, विवेकानन्द श्रीर श्ररविन्द घोष, त्यागवीर स्वर्गीय देशबन्ध चितरञ्जनदास, देशसेवक भूत-पूर्व राष्ट्रपति सुभाषचन्द्र बोस, महान् क्वान्नवेत्ता रास-विहारी घोष, परमसंगीतज्ञ तिमिरवर्ण, गिरिजाशंकर चक-वर्त्ती, भीष्मदेव चटर्जी, ज्ञानेन्द्र गोस्वामी; ललित नृत्यकार विश्वमुरधकर उदयशंकर भट्ट; समाज संस्कारक राजा राममोहनराय, केशवचन्द्रसेन श्रीर ईश्वरचन्द्र विद्या-सागर इत्यादि न्ररत्नोंने ऋपनी ऋसाधारण प्रतिभाद्वारा विश्वमें बंगभ्मिको गौरवान्वित कर दिया है। केवल बंगाल ही क्यों समस्त भारतभिम इन महापुरुषोंको जन्म देकर सौभाग्यवती हुई है। विश्व इन महापुरुषोंके कार्य कलापो-द्वारा चिकत एवं मुग्ध है।

दार्शनिक चिन्तामें भी बंगीय विद्वानोंने स्रपनी बौद्धिक शक्तिका स्रच्छा परिचय दिया है । जैनदर्शन भारतीय दर्शनोंमें प्रधान स्त्रौर मननीय उत्कृष्ट दर्शन है। स्रतः बंगीय विद्वानोंका इस स्रोर ध्यान देना सर्वथा उपयुक्त है। किन्तु साधनाभावके कारण उनकी शान- पिपासाने प्रवलस्प धारण नहीं किया। इसवार कलकत्तेमें मुक्ते अनेक विद्वानोंसे साज्ञात्कार होनेका सौमाग्य
प्राप्त हुआ। उन लोगोंसे वार्त्तालाप होनेपर सभीने एक
स्वरसे यही कहा कि "जैनदर्शनके सूद्ध्य तत्त्वोंको जानने
की हमें बड़ी उत्कर्णा है पर क्या करें? साधन नहीं
मिलते!" इन शब्दोंको अवण कर मेरे हृदयमें गहरी
चोट लगी पर करता क्या? बंगीय जैनसमाजने अभी
तक एक भी ऐसा आयोजन नहीं किया कि जिसके द्वारा
साहित्यिक सामग्री जुटाता और उसे लेजाकर बंगीय
विद्वानोंको देता, जिससे वे अपनी जिज्ञासाकी प्यासको
बुक्ताते, अस्तु।

त्रव में उन बंगीय विद्वानों के विष्यमें लिखता हूँ जिन्होंने समुचित साधन नहीं मिलने पर भी श्रपनी श्रपूर्व कर्मठवृत्ति द्वारा जैनसाहित्यमें श्रव्छे श्रव्छे कार्य किये हैं। ये विद्वान जैनधर्म के पूर्ण श्रनुरागी हैं। इनके विषयमें मैंने जो कुछ खोज की है, जिन जिनसे व्यक्तिगत वार्तालाप हुआ श्रीर उनके कार्यका परिचय मिला है उसीके श्राधार पर संदोपमें इस विषयमें लिख रहा हूँ।

१ श्रीयुत हरिसत्य भट्टाचार्ये M. A. B. L., वकील हवड़ाकोर्ट-

(पता-नं १ कैलाश्वांस लेन; हबड़ा)

जैनसाहित्यसेवी बंगाली विद्वानोंमें श्रापका स्थान सर्वोच है। श्रापकी दार्शनिक श्रालोचनाकी शैली बड़ी ही द्वदयग्राही श्रीर गंभीर है। भारतीय दर्शनोंके श्रति-

रिक्त पाश्चात्य दर्शनोंके सम्बन्धमें श्रापका ज्ञान बहुत विशा त है श्रातएव श्रापका लेखन तुलनात्मक श्रीर तलस्पर्शी होता है। स्त्रापके लिखे हुए भारतीय दर्शन-समूहे जैनदर्शनेर स्थान, ईश्वर, जीव, कर्म, षड्द्रव्य-धर्म श्रधर्म, पुद्गल, काल, श्राकाश इत्यादि निबंध इसके प्रत्यत्त प्रमाण हैं। त्र्यापके इन निवन्धों मेंसे प्रथम निबंधका गुजराती अनुवाद जब मेरे अवलोकनमें आया तभीसे आपसे मिलकर आपके लिखे अन्य सब निबंधी-को प्राप्त करनेकी उत्कंठा हुई; पर पता ज्ञात न होनेसे वैसा शीघ्र ही न बन सका। बहुत प्रयत्न करने पर बाबू छोटेलालजी जैनसे स्रापका पता ज्ञात हुस्रा स्रौर में बाबू हरषचन्द्रजी बोथराके साथ स्रापसे मिला। वार्त्ता-लाप होनेपर ज्ञात हुआ कि क़रीब २५ वर्ष पूर्वसे आप जैनग्रंथोंका ऋध्ययन व लेखन-कार्य कर रहे हैं, पर उन-के लिखित ग्रंथोंके प्रकाशनकी कोई सुव्यवस्था न होनेसे इधर कई वर्षोंसे उन्हें लिखना बंद कर देना पड़ा । जैन समाजके लिये यह कितने दुखका विषय है कि ऐसे तुलनात्मक गंभीर लेखकको प्रकाशन-प्रबन्ध न होनेसे लिखना बंद करना पड़ा, निरुत्साह होना पड़ा ! भद्दाचार्यजीसे वार्त्तालाप होनेपर ज्ञात हुन्ना कि उनको जैनधर्मके प्रति हार्दिक स्त्रादर व भक्ति भाव है, उन्होंने यहाँ तक कहा कि यदि प्रबन्ध किया जा सके तो मेरा विचार तो पाश्चात्य देशोंमें घूम घुमकर जैनधर्मके प्रचार करनेका है। एक बंगाली विद्वानके इतने उच हार्दिक विचार सुनकर किसे ऋानन्द न होगा ? मेरे हृदयमें तो हमारे समाजकी उपेताको स्मरण कर बड़ी ही गहरी चोट पहुँची । क्या जैनसमाज स्त्रब भी स्त्राँखें नहीं खोलेगा ?

श्रीयुत भट्टाचार्यं जीके तलस्पर्शी गहन श्रध्ययन व लेखनके विषयमें पं० सुखलाल जीने "जिनवाणी" ग्रंथके निदर्शनमें जो उद्गार प्रगट किये हैं उनमेंसे स्त्रावश्यक स्रोश नीचे उद्घृत किया जाता है—

"श्रीयुक्त हरिसत्य भट्टाचार्य घणां वर्ष स्रगाऊ स्रोरी-एटल कॉन्फरेन्सना प्रथम ऋघिवेशन प्रसंगे प्नामां मलेला-तेवखतेज तेमनापरिचयथी मारा उपर एटली छाप पडेली के एक बंगाली अने ते पण जैनेतर होवाछताँ जैन-साहित्य विषे जे अनन्य रस धरावे छे ते नवयुगनी जिज्ञासानुं जीवतुं प्रमाण छे । तेमणे ''रत्नाकरावतारिका'' नो ऋँग्रेज़ी करेलो तेने तपासी ऋने छपावी देवो एवी एमनी इच्छा हती, ए ऋनुवाद ऋमे छपावी तो न शक्या पण त्रमारी एटली खात्री थइ के महाचार्यजी-ए आ अनुवाद माँ खूब महेनत करी छे । अने ते द्वारा तेमने जैनशास्त्रना हृदयनो स्पर्श करवानी एक सरस तक मली छे । त्यारबाद एटलो वर्षे ज्यारे तेमना बंगाली लेखोना अनुवादों में वांच्यां त्यारे ते वखते भट्टाचार्यजी विषे मैं जे धारणा बांधेली ते वधारे पाक्की थई अने साची पर्ण सिद्ध थइ। श्रीयुक्त भड़ाचार्यजी ए जैनशास्त्र नुं वांचन अने परिशीलन लांबा बखत लगी चलावेलु ऐना परिपाक रुपे न तेमना आ लेखो छे एम कहवूं जोइए, जन्म श्रने वातावरण थी जैनेतर होवाछतां तेमना लेखो माँ जे अनेकविध जैन विगतो नी यथार्थ माहिती छे अने जैन विचारसरणीनो जे वास्तदिक स्पर्श छे, ते तेमना श्रभ्यासी श्रने चोकसाइ प्रधान मानसनी साबीती पुरी पाडे छे । पूर्वीय तेमज पश्चिमीय तत्त्वाचितनन् विशालवाचन एमनी M. A. डीग्रीने शोभावे तेवु छे श्रने एमनु दिललपूर्वक निरुपण एमनी वकीली वृद्धिनी साद्गी श्रा-पे छे । भट्टाचार्य नीनी त्रा सेवामात्र जैन जनता मांज नहीं परन्तु जैनदर्शनना जिज्ञासु जैन-जैनेतर सामान्य जगत मां चिरस्मरणीय बनी रहशे।

भट्टाचार्यजीके लिखित प्रन्थों व लेखोंकी सूची नीचे दी जाती है:—

### **अनुवादित**

१ प्रमाणनयतत्त्वालोकालकारटीका "रत्नाकरावतारिका" का ऋंग्रेजी ऋनुवाद—

मूल प्रन्थ श्वेताम्बर न्यायग्रन्थों प्रमुख ग्रंथों में से एक है। इसकी टीका बड़ी ही विचित्र एवं कठिन है, श्रंथेजीमें उसका श्रमुवाद करना कोई साधारण काम नहीं है। इस श्रमुवादमें भद्दाचार्यजीका दर्शनशास्त्र, संस्कृत एवं श्रंथेजी भाषा पर श्रसाधारण श्रधिकार स्पष्ट है। बहुत वर्ष पहले प्रस्तुत श्रमुवाद "जैनगज़ट" में धारावाहिक रूपसे बहुत समय तक निकला था। श्रब श्रापका उसे पुनः शुद्धि श्रौर वृद्धि कर स्वतंत्र ग्रंथरूपसे प्रकाशन करनेका विचार है, पाश्चात्य दर्शनिक साथ समन्वय-सूचक व तुलनात्मक टिप्पणियें श्राप शीघ्र ही लिखेंगे। सिंघी-ग्रन्थमालासे उसके प्रकाशनका प्रवन्ध कर भट्टाचार्यजीके उत्साहको बढ़ानेका श्रीमान् बहादुरसिंहजी सिंघी व मुनि जिनविजयजीसे श्रमुरोधहै।

### मौलिक रचनाएँ

- २. Lord Mahavira पृ० ३=
- 3. Lord Parsva 90,80
- ४. Lord Arishta nemi पृ०६० प्रकाशक "जैनमित्रमंडल, देहली।" प्रकाशन सन् १९२६-१९२८-१९२९
- प. Divinity in Jainism (जैनगज़ट मद्राससे प्रकाशित)
- §. A comparative Study in Indian

- science of thoughts from the Jain stand point; (पका o The Indian Philosphy and religion, page 129-136)
- ७. The Jain Theory of space ( प्रका॰ उप-र्युक्त पृ॰ ११५ से १२० जैनगज़ट फरवरी १६२७)
- sophy पृ० १० (जैनगजट १६२७ फरवरी)
- E. Ancient concepts of matter:- Review of philosophy and religion V. III N. I. P. 13 (जैनगजट मार्चसे दिसम्बर १६३०)
- e. First principles of Indian Ethical systems:-The Philosophical Quarterly P. 308-314
- ११. The message of Mahavira and Krishna Vir 1929:—पृ० ७१-७६
- RR. A comparative study of the Indian Doctrine of non-soul from the Jain standpoint. ( 90 The Indian philosophical congress page 129-136)

### बंगला भाषा में

- १. पुरुषार्थसिद्धिउपाय अनुवाद—प्र० बंग-विहार अहिंसाधर्मपरिषद्, अपूर्ण मुद्रित एवं जिनवासी वर्ष २, पृ०६५-१०६
- २. भारतीय दर्शनसमूहे जैनदर्शनेर स्थान, प्र० जिन-वाग्री वर्ष १, पृ० ८
- ३. (जैनदृष्टिए) ईश्वर-प्र० जिनवाणी वर्ष १,पृ०२५४
- ४. जीव—प्र० जिनवासी वर्ष १, पृ० १२६ वर्ष २, प० १०६

- प. जैनदर्शने कर्मवाद—प्रविज्ञनवानी वर्ष १, पृव्रव्य वर्ष २, पृष्ट २२
- ६- जैनकथा, ७ संवत ८ स्रब्द, ६ चन्द्रगुप्त —प्रश्जिन वानी वर्ष १ पृ० ७१-२६८
- १० भगवान् पारर्वनाथ-प्र•िजनवानी वर्ष २, ऋंक ४, पृ० १४१
- महामेघवाहन खारखेल—प्र० जिनवानी वर्ष २
   पृ०६६
- १२. जैनदर्शने धर्मस्रो स्रधर्म-प० साहित्यपरिषद्-पत्रिका भाग ३४ संख्या २ सन १३३४
- १३. प्रमारा— प्र० साहित्य परिषद पत्रिका भाग ३३ पृ०ॅ१८ से
- १४. जैनदर्शने स्रात्मवृत्ति निचय—प्र० साहित्यसंवाद इन लेखोंमेंसे कतिपय लेख पहले स्रंग्नेज़ीमें लिखे गये थे फिर उनका बंगानुगद कर "जिनवाणी" पित्रकामें प्रकाशित किये गये थे । "जिनवाणी" पित्रकामें प्रकाशित किये गये थे । "जिनवाणी" पित्रकामें प्रकाशित नं० २-३-४-५-६-१०-११-१२ का गुजराती स्त्रनुवाद श्रीयुक्त सुशील ने बहुत सरस किया है स्त्रीर उसके संग्रहस्वरूप "जिनवाणी" नामक ग्रंथ 'ऊंका स्त्रापुर्वेदिक फार्मेसी स्त्रहमदाबाद'से प्रकाशित भी हो चुका है, इसको जनताने स्त्रच्छा स्त्रपनाया। इससे इस ग्रंथकी द्वितीयावृत्ति भी हो चुकी है।। प्रकाशक महाशयने भी प्रचारार्थ २६० पृष्ठ के सजिल्द ग्रन्थ का मृल्य केवल ॥।) ही रखा है।

हिन्दी भाषा-भाषी भी भट्टाचार्यके गंभीर लेखोंके अध्ययनसे वंचित न रहें, अ्रतः मैंने इन लेखोंका हिन्दी अनुवाद भी करवाना प्रारम्भ कर दिया है। सिलहट-निवासी जैनधर्मानुरागी रामेश्वरजी बाज-पेई ने मेरे इस कार्य में सहथोग देनेका वचन दिया है और "भारतीय दर्शनोंमें जैनदर्शनका स्थान" लेख

का हिन्दी अनुवाद आपने तैयार भी कर दिया है जो शीघ ही प्रकाशित किया जायगा।

महाचार्य स्रभी एक स्रत्यन्त उपयोगी ग्रंथ स्रमें जीमें लिख रहे हैं, जिसमें जैनधर्म सम्बन्धी सभी स्रावश्यक ज्ञातव्यों का समावेश रहेगा। इसके कई प्रकरण लिखे भी जा चुके हैं। जैनसमाजका कर्चव्य है कि इस प्रन्थको शोध ही पूर्ण तैयार करवाकर प्रकाशित करे, जिससे एक बड़े स्रभावकी पूर्ति हो जाय।

२ प्रो०चिन्ताह्। स्य चक्रवर्ती काव्यतीर्थ M.A. Prof. Bethune college— (पता-नं० २८।३ भानगर रोड, कालीवाट, कलकत्ता)

श्राप भी बहुत उत्साही लेखक हैं। जैनधर्मके प्रचारके लिये श्रापकी महती इच्छा है। संस्कृत-साहित्यमें दूतकाव्य श्रादि श्रनेकों गंभीर श्रन्वेषणात्मक लेख श्रापने लिखे हैं। जैनसाहित्यके प्रचारमें श्राप बहुत श्रन्छा सहयोग देनेकी भावना रखते हैं। श्रापके लेखों-कीसंबिप्त सूची इस प्रकार है:—

- १. जैनपद्मपुराग्य—जिनवाग्गी पत्रिकामें धारावाहिक रूपसे प्रकाशित, एवं बंगविहारधर्मपरिषदसे स्वतन्त्र प्रन्थरूपसे प्रकाशित, मूल्य ।-)। त्रापके इस लेखकी जैन पत्रोंमें बड़ी प्रशंसा हुई थी व शोलापुर के दि० पं० जिनदास पार्श्वनाथ शास्त्रीजीने इसका मराठी श्रमुवाद भी प्रगट किया था।
- जैनपुराणो श्रीकृष्ण—जिनवानी वर्ष २, त्रांक १ में प्रकाशित व उक्त परिषदद्वारा स्वतन्त्र रूपसे दो फरमा ऋपूर्ण मुद्रित ।
- जैन त्रिरत्न—"भारतवर्ष" नामक प्रसिद्ध बंगीय मासिकपत्रमें प्रकाशित ऋग्राहयन सं० १३३१

पृ० ८०१-७। एवं उपरोक्त परिषद-द्वारा स्वतन्त्र रूपसे जैनवालाविश्रामके छात्रगर्योके द्रव्य-सहायसे प्रकाशित ।

इस निबन्धका हिन्दी अनुवाद भी ट्रैक्टरूपसे आ त्मानंद जैन ट्रैक्ट-सोसायटीसे प्रकाशित हुआ था। ४. जैनधमेंर वैशिष्टय—भा०व०दि०जैनपरिषद बिजनौर से जैन ट्रैक्ट नं०१ रूपसे प्रकाशित,श्रीयुत कामता-प्रसादजी जैनके प्रयत्न एवं स्रतिनवासी मूलचंद किशनदास कापड़ियाके आर्थिक सहायसे प्रकाशित पृ०१५। इसका हिन्दी अनुवाद भी उपर्युक्त सोसायटी द्वारा प्रकाशितहो चुका है।

- भे. जैन दिगेर दैनिक षट्कर्म—साहित्य परिषद् पत्रिका भा० ३१ पृ० ७२६-७३६ में प्रकाशित । इसका भी हिन्दी अनुवाद उपर्युक्त सोसायटी द्वारा छप चुका है ।
- ६. जैनदिगेर षोडश संस्कार—प्रका०विश्ववानी १३३४ त्राषाद पृ० १६०-६४ ।
- द. रत्तावन्धन ( उपाख्यान)—प्र० एजुकेशन गजट १३३१ ता० २०-२७ स्त्राप्ताद पृ० १२।४४ व १०६।११०
- ६. दीपालिका ... प्र० एजु केशन गज़ट १३३१ ताः १३ पृ० २६६-७१
- १०. हिन्दू श्रो जैन कालविभाग—प्र० 'कायस्थसमाज' १३३२ भाद्र पृ० २६६, २७२
- ११. पार्श्वनाथ चिरत्र—प्र०'तत्त्वबोधिनी' पौष १८४६ पृ० २६६-६८, चैत्र पृ० ३३६-३८, जेष्ठ १८४७ पृ०५०-५३,कार्तिक पृ०२१७-२१६ । इसे स्वतन्त्र ट्रैक्ट रूप से प्रकाशित करना चाहिये।
- १२. परेसनाथ—प्र० 'शिशुसाथी' पौष १३३३ पृ० ३५६-६१

### त्र वर्ष के प्रति व **श्रेग्रेजी मैं** इ.स.च्या के प्रति वर्ष के स्टू

- १३. Need of the study of Jainism——
  Vir VIII N. I. अक्टूबर १६३५ पू०३७-३६
- १४. Jainism in Bengal—Vir V. III N. 5-12-3 দৃ০ ३७०-७१
- १५. Tradition about Vanaras and Raksasas—Indian Historical quarterly V. I. १०७७६-८१
- १६. Pareshnath—Sanskrit Collegiate School Magazine. जनवरी १६२५ मा०२ संख्या १
- १७. समालोचनाएँ कई जैन ग्रम्थोंकी इिएडयन हिस्टोरीकल क्वाटरली, इिएडयन कलचर व मोडर्न रिव्यूमें प्रकाशित।

उपर्युक्त सूची भेजने व कई बंगाली विद्वानोंके पते सूचित करने व पत्रव्यवहारद्वारा चक्रवर्ती महोदयसे मुभे अञ्चली सहायता मिली है, एतदर्थ आपको धन्यवाद देता हूँ।

३ श्रीसरतचन्द्रघोषाल M.A.B. L. District Magistrate Coochbihar—

भट्टाचार्य जीकी भांति श्रापका भी जैनदर्शनसम्बन्धी श्रध्ययन बहुत विशाल एवं गंभीर है । श्री भट्टाचार्य- जीको प्रकाशन श्रव्यवस्थाके कारण लिखनेकी इतनी श्रनुकूलता नहीं रही श्रीर श्रापको बहुत श्रिषक श्रमुकूलता मिली श्रव भी है, श्रतएव श्रापने बहुत श्रिषक श्रिक कार्य किया है । श्रापके विशाल कार्यकी श्रोर देखा जाय तो सब बंगीय विद्वानोंसे श्रिषक जैनीज़मके विषयमें श्रापने लिखा है । श्राजिताश्रम लखनऊसे प्रकारित The sacred books of the Jain series

के श्राप जनरल-एडीटर हैं, इस ग्रन्थमालासे १० दिग-म्बर ग्रंथ श्रंग्रेज़ी श्रनुवाद सहित प्रकाशित हो चुके हैं। जिनमें द्रव्यसंग्रह श्रापके द्वारा श्रनुवादित भी है। श्रापके मुख्य कार्य-कलापकी, जोकि जैनदर्शनके सम्बन्ध-में किया है, सूची नीचे दी जाती है। दि० साधुश्रोंके नगरों में विहार-प्रतिबन्धक श्रान्दोलनके समयतो श्रापने एक महत्वपूर्ण लेख लिखकर दिगम्बरत्वके श्रीचित्यकी -श्रोर ध्यान श्राकर्षित किया है, जिसके फलस्वरूप वह प्रतिबन्ध उठा दिया गया है।

### अनुवादित ग्रन्थ

- द्रव्यसंग्रह-सटीक, अंग्रेजीमें अनुवादित—प्र० उपयुक्त ग्रन्थमालाका प्रथम पुष्प प्रकाशन— सन् १६१७, मूल्य प्रा)
- २. परीच्वामुख-दि॰ न्याय प्रन्थ, प्र॰ जैनगजट
- प्रमाण मीमांसा—ग्रंगेजी श्रनुवाद, प्र० जैनगज्ट १६१५
- ४. प्रश्नव्याकरण-,, ,, प्र०,, १६१५
- ५. वृहद्रतिदत्तकथा—श्चंग्रेजी श्चनुवाद, प्र० जैन गज्ट १६१५
- 1. The Digambar Saints of India.
- v. Abuse of Jainism in non-Jain

  Literature.

  Published in Jain Gazette 1917

  Vol. XIII P. 144.
- Gommata Sara. Published in Digambar Jain.
- E. The Rules of ascetics in Jainism.
   ( Jain Sidhant Bhaskar. वर्ष २, किरण ४ )

- १०. म्राचार्य्य जिनसेन (बंगला)-प्र०भारतवर्ष ।
- ११. द्वादशानुप्रेद्धा (बंगला)—प्र० जिनवाणी।

४ प्रो० श्रमुल्यचरण विद्याभूषण, प्रो० विद्या-सागर कॉलेज कलकत्ता-

(पताः--नं॰ ५ जदुभित्रलेन, कलकत्ता)

श्राप बहुत वर्षोंसे "बंगीय महाकोष" के सम्पादन में लगे हुए हैं। इस कोषमें जैनदर्शनके श्रानेक शब्दों पर विस्तृत विवेचन किया गया है। कोषके श्रातिरिक्त स्वतंत्र प्रकाशित जैनदर्शन सम्बन्धी लेखोंमें कितिपय ये हैं—

- रै. Jain Jatakas—प्र॰ मोतीलाल बनारसीदास लाहौर,
- R. Culture, Origin of Jainism.
- ₹. Queen, The History of the Jain Sects, Parsvanath & Mahavir.
- v. National Council of Education.

  Lecture on Syadwad.
- ५. जैनधर्म-प्रवनब्यभारत।
- ६. विजयधर्मसूरि—प्र० वानी १३१७ बंगला।

श्रापकी इच्छा है कि श्रपने कोषमें जैनदर्शनके सभी मुख्य एवं रूढ़ शब्दों पर विस्तारसे विवेचन हो पर यह कार्य बिना जैनविद्वानों के सहयोगके नहीं हो सकता। श्रापने हमसे यहाँ तक कहा था कि यदिवंगला या श्रॅंप्रेज़ी भाषाविद् जैनविद्वान् शब्द-विवेचन लिख भेजें या हम उन्हें लिख भेजें वे उसको पढ़कर शुद्धि-वृद्धि कर भेजें तािक हमारे कोषमें श्रपूर्णता एवं भूल भ्रन्ति न रहने पावे। श्राशा है योग्य विद्वान उन्हें सहयोग देंगे।

५ प्रो० सातकोडी मुखर्जी, प्रो० कलकत्ता युनीवरसिटी— (पता—नं०१।२ वृन्दावनचरणमिल्लकलेन कलकत्ता) श्रापका श्रध्ययन भी बहुत गंभीर है, जैनधर्मसे श्रापका बहुत श्रनुराग है । श्रापके लिखित निबंध ये हैं—

- श्रनेकान्तवाद—प्र० विश्वकोष द्वि० श्रावृत्ति
   जैनधर्मेनारीर स्थान—प्र० रूपनंदा (श्रप्रहायन-पौष १३४४)
- Religion.
- The doctrine of Relativity in Jain Metaphysics.
- प्र. सभापति भाषरा—इंडियन कलचर कान्फरेन्स; जैन श्रीर बौद्ध विभाग
- ६. प्रो॰ हरिमोहन भट्टाचार्य प्रो॰ त्रासुतोष कालेज (पता:--नं॰ ३ तारारोड़ कालीघाट कलकत्ता) त्रापके लिखे हुए निबन्ध ये हैं:--
- Philosophical Congress. 1925 )
- The Jain Theory of knowledge & errors.
   (प० जैनसिद्धान्तभास्कर १६३८ जन)
- 3. The Jain Theory of Existence & Evolution

(प्र॰ इरिडंयन कलचर १६३८ एप्रिल)

४. Studies in Philosophy (प्र॰ मोतीलाल बनारसीदास लाहौर)

इस ग्रंथमें जैनदर्शनके सम्बन्धमें कई बातें लिखी हैं।

- ५. स्याद्वाद—प्र० साहित्यपरिषदपत्रिका भा० ३०, पृ० १४३ मा० ३१ पृ० १
- इ. Jain critique of the Sankhya & the

Mimansa theories of the self relation to knowledge. प॰ जैन सि॰भास्कर भाग ६, कि॰ १

७ डा० विमलचरणलाह M.A. B.L. PH.D.— (पता—नं० ४३ कैलास बोस स्ट्रीट, कलकत्ता)

श्राप कलकत्तेके सुप्रसिद्ध जमींदार, पत्रसम्पादक एवं साहित्यिक विद्वान हैं। भारतीय प्राचीन संस्कृतिके श्रन्वेषणमें श्रापकी बड़ी दिलचस्पी है। बौद्ध एवं जैनसाहित्यसे श्रापका बहुत प्रेम है। श्रापसे मैं दो बार मिला था श्रीर श्रापके लिखित जैनसाहित्य-सम्बंधी लेखोंकी सूची मांगी थी श्रीर श्रापने कुछ समय बाद देनेकी स्वीकृति भी दी थी पर दो तीन बार फिरसे सूचना देने पर भी साहित्य-कार्यों में विशेष व्यस्त होनेसे श्रापसे सूची नहीं मिल सकी श्रतः मुक्ते ज्ञात निबन्धोंकी सूची देकर ही संतोष मानना पड़ता है।

- १. Mahavira (His Life and Teachings Page 113, प्रकाशक Lunac & Co; 46, G.Russel Street London W. C. I. 1939. स्व॰ वाबू पूर्णचंद नाहरको समर्पत । प्रस्तुत प्रन्थ दो विभागोंमें विभक्त है—१ महावीरकी जीवनी २ उनके उपदेश । जैन संस्कृतिका तथाविध ज्ञान न होनेसे इस प्रंथमें कई भूल भ्रान्तियें रह गई हैं, तो भी श्रापका परिश्रम सराहनीय है।
- Questinguished Menarar (?) women in Jainism.—प्र॰ इंडियन कलचर V. II 669 V. III 89. 343.
- ३. The Kalpa Sutra प्र॰ जैनसिद्धान्त भास्कर भा॰ ३, किरण ३-४
- ४. Studies in the Vividha-Tirtha Kalpa (प्र० जैनसिद्धान्त भास्कर भा०४ कि०४ पृ०१०६)

क्रिका कि **अनेकान्त**े

प्रां प्रबोधचंद वागची, कलकत्ता विश्वविद्यालय (पता—नं ०६ रस्तमजी स्ट्रीट,कालीगंज, कलकत्ता) श्रापकी निवन्ध-सूची निम्न प्रकार हैं—

?. The Historic beginnings of Jainism Part III, 1929.

(प्र॰ संरत्नाश्रूनोष मुखर्जी सिलवर ज्युबली वोलयूम III Part III 1927)

२. One the Purvas प्रo Journal of Department of letters VXIV1929.

श्राप चीनी भाषाके विशेषश हैं श्रीर जैन बौद्ध धर्मसे भी प्रेम रखते हैं।

९ प्रो॰ वेग्णीमाधव बुड़वाM. A. D. litt. (Lon) स्रापकी निवन्ध-सूची इस प्रकार है—

- 1. The Ajvikas (Journal of the Depart ment of Letters, Calcutta University, Vol. II 1120)
- A History of Pre-Budhist India Philosophy of Mahavira published by Calcutta University 1921 (London Doctorate)
- 3. Historical Background of Jinology. and Buddhology(Calcutta Review 1924.)
- Old Brahmi Inscriptions in Udayagiri and Khandagiri Caves. (Calcutta University Published 1929)
- 5. Minor Old Brahmi Inscriptions in the Udaigiri and Khandagiri Caves. Revised Edition (Indian Historical Quarterly 1938.)

- १० सुरेन्द्रनाथदास गुप्त —
  (पता—महानिर्वाण रोड बालीगंज कलकत्ता)

  History of Indian Philosophy नामक
  ग्रंथमें श्रापने जैनदर्शनके सम्बंधमें कई बातें लिखी
  हैं।
- ११ प्रो० सुरमा मित्र M. A.—
  (पता-~नं०६ हिन्दुस्तान पार्क बालीगंज)
  जैनदर्शनका स्त्रापने बहुत गंभीर स्रध्ययन किया
  है, बंगीय महिलास्त्रोंमें जैनदर्शन-प्रेमी एक मात्र
  स्त्राप ही हैं। स्त्राप जैनधर्मके सम्बंधमें एक प्रथ
  भी लिख रही हैं।
- १२ डा॰ आसूतोष शास्त्री M. A. PH. D. (पता—नं॰ २ C नवीन कुंडुलेन, कालेजऐ)
  Studies in Post Sankara Diabectiesमें आपने जैन दर्शनके सम्बंधमें भी कुछ बातें लिखी बतलाते हैं।
- १३ सतीशचन्द्र चटर्जी M.A., PH. D.— (पता—५६ B हिंदुस्तान पार्क)

  The Nyaya Theory of knowledge
  नामक ग्रापके ग्रंथमें जैनन्याय-सम्बन्धी चर्चा है।
- १४ विनयकुमार सरकार प्रो॰कलकत्ता युनिवर्सिटी—
  (पता—पुलिस होसपिटल रोड )
  Somedeva (The Political Philosopher of the tenth century) नामक
  निवन्ध श्रापका लिखा हुश्रा है,जो इरिडयन कलचर (V. I Page 801) में मुद्रित हुश्रा है।
- १५ स्व० सतीशचन्द्र विद्याभूषण भारतीय न्याय-शास्त्रके आप लब्धप्रतिष्टि विद्वान् थे, जैन न्याय-साहित्यका भी आपने गंभीर अध्ययन किया था और अपने ग्रंथमें जैनलोजिकके सम्बंधमें विस्तारसे

त्रालोचन किया था। उसका हिन्दी श्रनुवाद कई वर्ष पूर्व ''जैनहितैधी'' पत्रमें लगातार कई श्रंकोंमें प्रकाशित हुत्रा था। इण्डियन रिसर्च सोसायटी द्वारा सन् १६०६ में श्रापके द्वारा सम्पादित एवं श्रंप्रेजीमें श्रनुवादित 'न्यायावतार' मूल-वृत्ति सह प्रकाशित हुत्रा था। इसके श्रातिरिक्त महो० यशो-विजयजी गणीके सम्बंधमें श्रापका एक लेख भी प्रकाशित हुत्रा था। जैन-सम्बंधी श्रापके लिखित लेखोंके नाम व प्रकाशनका पता इस प्रकार है:—

- 1. Maharaja Manika Lekha
- 2. Yasovijaya gani (About 1608 1688 A. D.) प्र॰ एसोटिक सोसायटी वंगाल जनरल N.3 VI
- 3. The Sarak Caste of India identified with the Serike of Central Asia-proceedings, A. S. B. 1903.
- 4. Pariksamukha Sutra—Bib. Ind.
- 5. TattvarthadhigamaSutra-Bib.Ind.
- 6. History of Indian Logic ग्रंथमें Jain Logic Page 157-224
- 7. न्यायवतार, मूल-वृत्ति इंगलिश स्त्रनुवा० सहित— प्र० इण्डियन रिसर्च सोसायटी सन् १६०६
- १७ स्व० कृष्णचन्द्र घोष "वेदान्तचिन्तामणि"
  १ बाबू पूर्णचंद्रजी नाहर लिखित An Epitom
  of jainism के सहयोगी प्रणेता।
- १७ स्व० हरिहर शास्त्री— त्र्यापके लिखित दो लेखोंका पता चला है— १ जैनपुरागों वर्शित कृष्णचरित्र—
- २ जैनन्याय—बंगीय साहित्य परिषदके १४वें श्रिषेवेशनमें पठित

- १८ शिवचंद्र शील—

  श्रापके निबन्धका नामादिक इस प्रकार है—

  १ दीपावली श्रो भ्रानृद्धितीया पर्वे—प्र० साहिब्य

  परिषद पत्रिका भा० १४ पृ० ५१
- १८ रामदास सेन M. R. A. S.— श्रापके दो निबंध हैं—
  - १ जैनधर्म-प्र० "ऐतिद्वासिक रहस्य" पत्रिका
  - २ जैनमत-समालोचना-, भा० ३ पृ० २३७
- २० सम्पादक "उद्घोधन" श्रापके द्वारा लिखित निबंधका नाम 'जैनसम्प्रदाय' है — जो "उद्घोधन" भा० १४ पृ० ७६२ भा० १५ पृ० १०५ पर मुद्रित हुश्रा है ।
- २१ उपेन्द्रनाथ दत्त—श्रापके द्वारा लिखित तथा श्रनु-वादित निबंधोंकी सूची इस प्रकार है—
  - १ जैनधर्म
  - २ जैनधर्म (मू० लोकमान्य तिलक) अनुवाद
  - ३ जैनतत्वज्ञानस्रो चारित्र -- स्नुवाद
  - ४ जैनसिद्धांत दिग्दर्शन ऋनुवाद
  - ५ जैनसामयिक पाठ स्तोत्र—भावानुवादित
  - ६ जिनेन्द्र-मत-दर्पण अनुवादित
  - ७ सार्वधर्म ऋनुवादित

ये सभी ट्रैक्ट बंगीय सर्वधर्म परिषद काशीसे प्रका-शित हुए हैं। विशेष जाननेके लिये देखें मेरा "बंगला भाषामें जैन साहित्य" शीर्षक लेख, जो कि स्रोसवाल नवयुवक वर्ष प्रसंक १० में प्रकाशित हो चुका है।

- २२ लिलतमोहन मुखोपाध्याय—श्रापने 'जैन इति-हास समिति' का श्रनुवाद किया है।
- २३ हरिचरनिमत्र—श्रापके द्वारा श्रनुवादित "श्रावक दिगेर श्राचार"नामक ट्रैक्ट प्राचीन श्रावकोद्धारिखी सभा कलकत्तासे प्रकाशित हुआ था ।

### २४ स्व० नगेन्द्रनाथ वसु--

(पता—विश्वकोष्रतेन, कलकत्ता।)
श्रापके सम्पादित विश्वकोषमें जैनधर्मके सम्बंधमें
बहुतसे लेख प्रकाशित हुए हैं। एवं एक स्वतंत्र
लेख भी श्रापके द्वारा लिखित श्रवलोकनमें श्राया
है। १ जैन पुरष काहिसी—प्र० साहित्य परिषद्
प्रिक्त भा ७ पु० ७०

- २५ विभूति भूषण्डलः ग्राप गणित शास्त्रके विशोपज्ञ हैं आपके लेख ये हैं -
  - १ जैन साहित्योनाम संख्या-प्र० बंगीय साहित्य परिषद् प्रतिका सा० ३७.पू० २५ से ३६
  - २ Mathematics of Nemichandra
  - र A lost Jaina Treatise on Arithmatic—प्र० जैन सि॰ भा०२, कि॰ र
- २६ सुकुमार रंजनदस्त M.A., PH. D.—
  The Jaina calendar आपने लिखा है
  प्र जैं हिए भार भार किर २
- २७ प्रमोद्दलाल पाल आपका लेख हैJainism in Bengal-प्रश्रिक्यन कलचर
  (Vol III) पृ० प्र२४

### २८ ईरवरचन्द्र शास्त्री-

(पताः--नं॰ १ मार्कस स्क्रायर कलकत्ता)

- १ नीतिनानयामृत—दि० सोमदेव सूरि स्त्रित प्रस्कृत नीतिनान्ध्र पर ग्रापने संस्कृत एवं बंगलामें टीका लिखी है, जो कि श्रमकाशित है। २ जैनतलपारसंबद्धः श्रासासे मनाशित
- २९ मिल्लालसम्य (पता अवर्तक संघ, जंदननगर) १ महाबीर - श्रामके "युमगुरु" संसके स०१० से १६ में सन्त्रित समझान महाजीका ग्रारिचय

छुपा है पर इसमें १ पार्श्वनाथके शिष्य श्वे-ताम्बर और महावीरके शिष्य दिगम्बर हुए तथा २ सिद्धार्थ यत्तके अनुबंहसे वीरकी बुद्धि उत्कर्ष को प्राप्त हुई आदि कई आन्त बातें लिखी हैं।

- ३० रसेश्चन्द्र मजुमदार, वाइस चान्सलर दाका युनिवर्षियी—
  - आपका लेख हैं 'बौद क्रो जैनसाहित्ये कृम्याचरित्र' प्र० ''पंच पुष्प'' पत्रिका भाद १३३८
- ३१ कालीपद मिन्न,पिन्सिपल डी॰जी॰कालेज सुंगेर— श्राप जैन साहित्यसे बहुत प्रेम रखते हैं, श्रपने श्रध्ययनके सुफलसे समय पर जैन-सम्बन्धी लेख भी जिखा करते हैं। श्रापके प्रकाशित लेखों-की नामावली इस प्रकार है:—
  - १ Teachers and disciples -प्र॰ मोडर्न रिव्यु १६३७ नवम्बर
  - २ Magic and Miracle in Jaina literature प॰ इपिडयन हिस्टोरिकल क्वारटरली
  - The Previous Births of Sejjans—
    प्रश्नास्त्रर भार ४ पृष्ठ ४५
  - ४ Knowledge and Conduct in jain Scripture—प्रजीन सिद्धान्तभास्कर भार ४, कि॰ ३
  - प्र Note on Devanuppiya प० जैन सिद्धानासाक्षर आ० प्र कि० ३
- ३२ यदुनाथसिंह, प्र॰ मीराट कालेज, पंजाब--श्रापके निवस्त्र में हैं--
  - Indian Psychology Perception (By Jadunath Singh) Published by Kegan Paul, Trenich Trub-

ur & co. London 1934 at 15\$.

- 2. Indian Realism—Published 1938 at 10s. 6d.
- ३३ अमृतलाल शील— (पता—न्युलेन हैदराबाद ) आपका लेख है 'जैनदिगेर तीर्थंकर' –प्र०"मानसी स्रो मर्मवानी'' पु० १०
- ३४ अमूल्यचन्द्रमेत, (पता—विद्याभवन विश्वभारती शांतिनिकेतन )—अप्रापके लेखका नाम है Schools and Sects in jain Literature—प्र॰ विश्वभारती।

इनके अतिरिक्त अन्य कई विद्वानोंने भी जैनधर्म सम्बन्धी लेखादि लिखे हैं ऐसा कई व्यक्तियोंसे मौखिक पता चला था पर उन्हें कई पत्र देने पर भी प्रत्युत्तर नहीं मिलनेसे इस लेखमें वह उल्लेख न कर सका ।

प्रो० विधुशेखर महाजार्य, डा० कालीबोहन नाग हिरिन्द्रनाथदत्त अटनी ऋगिद बंगीय विद्वानींस मैं मिला श्रा यद्यपि इन महानुभावीन स्त्रभी तक जैनदर्शनके सम्बंध में स्वतन्त्र कोई निवन्धादि नहीं लिखा है फिर भी इनकी जैनधर्मके प्रति असीम श्रद्धा है। कई कई विद्वान तो जैनधर्मके प्रचारके सम्बन्धमें विचार विनिमय करने पर हार्दिक दुःख प्रगट करते हुए कहते है कि 'वौद्ध धर्मके सम्बन्धमें लो नित नये र विचार पन पत्रिकाश्रोमें श्राये दिन पदनेको मिलते हैं पर जैनी लोग कर्त्तव्य विसुख हो बैठे हैं, अन्यथा कभी संभव नहीं कि ऐसे आदर्श अस्के असुयादी १४ लाखमेंही सीमित रहें।'

पादिरियों तथा त्रार्य समाजियोंने प्रचार कार्यके बल पुरक्षाज क्या कर दिखाया है। बौदधर्म को शताब्दियों से भारतसे दूर हो गया था पुनः प्रचारित हो रहा है तव जैनधर्म दिनोदिन श्रवनित्ती श्रोर श्राप्तसर है इसका एक मात्र कारण व्यवस्थित प्रचार-कार्यका श्रापाव है। वंगाल जैसे शिचित प्रान्तमें इसका प्रचार बहुत कम समयमें श्रव्छे रूपमें हो सकता है। जैनोंको श्रव कुम्म कर्णी निद्रा त्याग कर कर्चव्य-पालनमें कटिबद्ध होजाना चाहिये।

प्रिय पाठक ग्राग् ! इस लोखको पद्धकर आपको विदित ही हुन्ना होगा कि समुचित साधन, प्रोल्साहन नहीं मिलने पर भी इन विद्वानोंने कहां तक कार्य किये हैं ग्रीर साधनादि मिलने पर वे कितने प्रेम ग्रीर उत्साह के साथ जैन साहित्यकी प्रशस्त सेवा कर सकते हैं।

श्रव किन किन उपायों द्वारा बंसीय विद्वानोंको समुचित साधन व प्रोत्साहन मिल कर उनके द्वारा बङ्ग-प्रदेशमें जैनधर्मका प्रचार हो सकता है, इस विषय-में कुछ शब्द लिखे जाते हैं।

जैनग्रन्थोंका एक विशाल संग्रहालय हो ग्रोर उसमें यह सुन्यवस्था रहे कि प्रत्येक पाठकको सुगमता-पूर्वक पुस्तकों मिल सकें। यदि अमग्राशील पुस्तकालय हों तो फिर कहना ही क्या ? कलकत्ते-के नैन पुस्तकालयोंमें सुप्रसिद्ध नाहरजीका संग्रहालय सर्वोत्कृष्ट है। यदि ऐसा पुस्तकालय सर्वोपयोगी ग्रोर सार्वजनिक हो सके तो निस्सन्देह एक बड़े भारी ग्रामावकी पूर्ति हो सकती है। प्रत्येक सुप्रसिद्ध बड्य-योगीग्रन्थकी दो दो तीन तीन प्रतियाँ पुस्तकालयमें रहना ग्रावश्यक हैं क्योंकि जो विद्वान उसकी एक प्रति सनन कर कुछ लिखनेके लिखे को ग्रंथ ग्रातः उनके यहांसे उसका हेन्द्रीसे बाह्मिस प्राप्त होना स्वभाविक है, इसी बीच ग्रन्थ विद्वानोंको उसकी विशेष ग्रावश्यकता हुई तो ग्रन्थ प्रति हो तो उन्हें भी मिल सके। अच्छे ग्रन्थे प्रति हो तो उन्हें संग्रहीत करते रहनेका भी प्रवन्य होना चाहिये एवं इस पुस्तकालयकी सूचना प्रसिद्ध सभी संवादपत्रोंमें दे देना त्र्यावश्यक है। कलकत्तेमें बंगीय विद्वानोंका खासा जमाव है। त्र्यतः पुस्तकालय कलकत्तेमें ही होना विशेष लाभप्रद है।

पुस्तकालयका लाइब्रेरीयन (अध्यक्त) अनुभवी विद्वान होना चाहिये, जिससे विद्वानोंकी माँगका समुचित प्रबंध कर सके। अच्छे २ अन्थ जो वे लोग मांगें और अपने पुस्तकालयमें नहीं हों उन्हें तुरन्त मगाने एवं हो सके तो अन्य पुस्तकालयोंसे उन्हें प्राप्त करनेका प्रवन्ध हो सके तो उसका प्रयन्ध कर सके और जो अंथ प्रकाशित नहीं हुए हैं उनको भी विशेष आवश्यकता होने पर भंडारोंसे मंगा कर पाठकोंको ज्ञान-जिज्ञासाको पूर्ण कर सके।

मेरे ध्यानमें ऐसा व्यवस्थित पुस्तकालय स्त्रागरेका विजयधर्मसूरि-ज्ञान-मंदिर है । इधर कई वर्षीसे प्रका-शित प्रतकोंकी उसमें कमी है उसकी पूर्तिकी जासके श्रीर विद्वानोंको बाहर भेजने श्रादिका सुप्रबन्ध हो तो इस ज्ञानमन्दिरसे बहुत लाभ हो सकता है । ऐसे ही जैन-सिद्धान्त-भवन त्रारा,ऐल्लक पन्नालाल सरस्वती भवन बम्बई, ब्यावर, भालरपाटन स्रादि दिगम्बर-पुस्तकालयों से भी सहयोग प्राप्तकर लेना परमावश्यक है । उनके सूचीपत्रोंकी नकल मुद्रित हो तो मुद्रित प्रति कलकत्तेके पस्तकालयमें रखी जाय ऋौर समय २ पर ऋावश्यक ग्रंथ वहाँसे मंगाकर भी विद्वानोंकी मांग पूर्णको जाय तो बड़ा भारी ज्ञानप्रचार हो स कता है। विद्वानोंको पाठ्य एवं लेखन-सामग्रीकी सुविधा प्राप्त होने पर उनकी लेखनी बहुत ऋधिक कार्य कर सकेगी। ऋाशा है जैन-धर्म-प्रचारके प्रेमी धनी सज्जन इस परमावश्यक योजना-की स्रोर स्रवश्य ही ध्यान देंगे। स्रौर इसे स्रिति शीव कार्यरूपमें परिणत करके प्रचारकार्यमें हाथ बटावेंगे।

हाँ, इतने विशाल पुस्तकालयके लिये बड़े भारी स्त्रर्थसंग्रहकी स्नावश्यकता है। पर जैनसमाजके स्नन्य पुस्तकालयों एवं ग्रंथसंग्रहोंमें जिन जिन ग्रंथोंकी स्त्रिक स्नितिक्त प्रतियाँ पड़ी हैं उनको वे इस संग्रहमें प्रदान करदें एवं जैनग्रन्थ प्रकाशक स्नपने प्रकाशनकी १-१ प्रति इसको भेट देदें तो हजारों रुपयेके ग्रंथ सहज

संग्रहीत हो सकते हैं। इसी प्रकार पत्रसम्पादक एवं प्रकाशक महाशय भी पत्र फी भेज सकते हैं,ऐसे उपयोगी पुस्तकालयके लिये कोई अधिक कठिनता, नहीं होगी कार्यकर्ता सेगामावी श्रीर प्रभावशाली श्रनुभवी हों तो बहुत थोड़े श्रर्थव्ययसे बहुत श्रच्छा संग्रह एवं व्यवस्था हो सकती है।

- (२) केवल एक पुस्तकालय स्थापनसे ही कार्य नहीं चलेगा,साथ साथ जैनेतर अन्य प्रसिद्ध पुस्तकालयों- को भी जैनधर्मके उरक्कष्ट प्रन्थोंकी प्रतियाँ देना परमावश्यक है, ताकि उस पुस्तकालयके प्रन्थोंकी पाठक विद्वानोंका भी जैनधर्मके आदर्श प्रंथोंकी ओर ध्यान आकर्षित हो। कलकत्तेमें अ विद्वानोंके केन्द्रस्थानीय पुस्तकालयोंमें इम्पीरियल लायबेरी, विश्वविद्यालय एवं एशियाटिक सोसायटीका पुस्तकालय, संस्कृत कॉलेज प्रंथालय, वंगीय-साहित्य-परिषद पुस्तकालय मुख्य हैं। इनमें उत्तमोत्तम उपयोगी जैनग्रंथोंकी १-१ प्रति अवश्य देदेनी चाहिये। या उनके पुस्तकाध्यत्तोंको उन ग्रंथोंके संग्रहकी प्रेरणा करना चाहिये।
- (३) पुस्तकालयके अन्दर एक अभ्यासक मंडल भी स्थापित किया जाय। बंगीय विद्वानोंको जैनधर्म सम्बंधी लेख-निबंध लिखनेकी प्रेरणाकी जाती रहे, प्रत्येक रविवारको भाषणका आयोजन हो जिनमें जैनधर्मके विद्वानों एवं अभ्यासी जैनेतर विद्वानोंका भाषण हो, अभ्यासियोंके भाषण लिखितरूपसे हों तो विशेष अच्छा हो। यानी वे प्रकाशित भी किये जासकें और समय भी कम लगे। मौखिकभाषण देनेवाले विशेष विद्वानोंके भाषणोंका सार भी शोर्टहेंडसे लिखा जाकर प्रकाशित किये जानेका प्रवन्ध होनेसे वह कार्य स्थायी एवं विशेष व्यापक होगा। सुन्दर विशिष्टनिबंध-लेखकोंको पारितोषिक दिये जानेका प्रवन्ध होना भी उचित है। जिससे वे समुचित उत्साहित हों। उन निबंधोंको जैन एवं

अ देखें, मेरा 'कलकत्तेके जैन पुस्तकालय' शीर्षक लेख, प्र० श्रोसवाल नवयुवक वर्ष प्रश्नंक ३ जैनेतर विशिष्ट पत्रोंमें प्रकाशित किये जानेका प्रवन्ध रहनेसे प्रचारकार्य बहुत शीघ स्त्रागे बढ़ेगा। निवंधोंके प्रकाशनके पूर्व स्त्रच्छी तरह परीचा करलेनी चाहिये ताकि किसी लेखकने कोई मूज-भ्रान्ति की हो तो वह पहले ही सुधारी जा सके, इससे लेखकको स्त्रपनी मूलें विदित हो जायँगी स्त्रीर प्रकाशन भी भ्रान्तिरहित होगा।

इसी प्रकार बंगीय विद्वानोंके लिखित ग्रंथोंको भी सिन्धी जैनग्रंथमाला आदि द्वारा प्रकाशित करनेका प्रबन्ध होना चाहिये, ताकि लेखकको प्रकाशकोंके ढूंडने-की चिन्ता न हो।

- (४) एक सामयिक मासिक पत्र भी पूर्व प्रकाशित "जिनवागी" की भांति प्रकाशित किया जाय, जिसमें हिन्दी, बंगला श्रीर श्रुँग्रेज़ी लेखोंको प्रकाशित किया जासके। सामयिकपत्रसे प्रगति बहुत फलवती होती है श्रीर प्रचारका प्रशस्तमार्ग सरल हो जाता है।
- (५) कलकत्ता विश्वविद्यालयमें एक जैन चेयरकी बड़ी स्त्रावश्यकता है, जिसमें जैनदर्शन, साहित्य, कला-स्त्रादिकी समुचित शिद्धा जैनविद्धान द्वारा बंगीय जैन, जैनेतर छात्रोंको दी जाय । योग्य छात्रोंको छात्रवृत्ति भी स्त्रवश्य दी नाय ।
- (६) धर्मप्रचारका कार्य जैसा त्यागी विद्वान सुनियोंसे हो सकता है वैसा अन्य से नहीं, उनके ज्ञान एवं चारित्रका प्रभाव भी बहुत अच्छा पड़ता है। जैन-दर्शन सम्बन्धी शंकाओंका बंगीय विद्वान उनसे निराकरण कर सकते हैं स्त्रीर भी उनके उपदेशसे कई विद्वान प्रचार एवं साहित्य-सेवामें जुट सकते हैं साथ ही, स्त्रादर्श सिद्धान्तींका शिच्चितसमाजमें सहज प्रचार हो सकता है, पर खेद है कि हज़ारों जैनी आसाम-वंगालमें रहते हैं पर उनकी प्रगति इतनी सीमित है कि उसका दूसरोंको पता नहीं चलता। श्वे० जैन मुनि एवं दिगम्बर विद्वान बंगला स्त्रोर स्त्रेज़ी भाषाका स्त्रावश्यक ज्ञान प्राप्त करके प्राम प्राप्तमें भूमें तो पुनः जिस बंगाल-विद्वारमें एक समय

जैनधर्म ऊँचे शिखर पर चढ़ा हुआ था वह फिरसे नज़र आजाय, कमसे कम हज़ारों मनुष्य मांस-मत्स्य-मज्जाका त्याग कर सकते हैं । जिससे लाखों करोड़ों जीवोंको अभयदान मिले। आशा है वे अब अपना कर्तव्य सँभालेंगे।

(७) कई स्थानोंमें मुनिमहाराजोंके जानेमें नाना श्रमु-विधायें हैं, उन स्थानोंमें कतिपय प्रचारक विद्वानों द्वारा कार्य होसकता है। श्रदः २-४ प्रचारकोंकी भी नियुक्ति परमावश्यक है, जिससे प्रचारकार्य व्यापक एवं विशिष्ट हो।

इसी प्रकार स्राल्य मूल्यमें या स्नामूल्य रूपसे जैन दर्शनके सारमूत कई ग्रंथोंका प्रचार इंगलिश एवं बंगला भाषामें करने द्वारा तथा स्त्रन्य विविध यो जनास्त्रों द्वारा पुनः पूर्ण प्रयत्न कर जैनधर्मका संदेश सर्वत्र प्रसारित करना परमावश्यक है। मैंने इस लबुलेखमें दिशा सूचक रूपसे महत्वकी कतिपय योजनास्त्रोंको ही जैन समाजके समज्ञ रखा है, स्त्रन्य विद्वान एवं जैनधर्मके प्रचार-प्रेमी सज्जन स्त्रपने स्त्रपने विचार शीघ ही स्त्रमिव्यक्त करें, एवं समाज उन्हें कार्य रूपमें परिणत करनेमें तन मन धनसे सहयोग दे, यही पुनः पुनः सादर विज्ञिति है।

स्थानीय बंगीय जैन समाजका इस दिशामें प्रयत्न करनेका सर्वप्रथम कर्त्तव्य है। मुर्शिदाबाद एवं कल-कत्तेके जैन भाइयोंको मैं पुनः उनके स्त्रावश्यक कर्त्तव्य-की याद दिलाता हूँ, स्त्राशा है वे इसपर स्त्रवश्य विचार करेंगे एवं स्त्रन्य प्रान्तोंके भाइयोंके सन्मुख भी स्त्रादर्श उपस्थित करेंगे।

लेख समाप्त करनेके पश्चात् नं० ५ योजनाके संबंधमें कलकत्तेकी गत महावीर जयन्ती पर श्रीयुक्त बहादुरसिंहजी सिंधीने जो विचार व्यक्त किये उनको कार्यरूपमें परिण्त देखनेको मैं उत्कंठित हूँ। एवं नाहरजीके कलाभवनकी ४० हजारकी बहूमूल्य वस्तुएँ कलकत्तेके विश्वविद्याययके स्त्राशुतोष म्युजियमको दानके संवाद मिले हैं। क्या ही स्रच्छा हो उनका पुस्तकालय भी नं० १ योजनानुसार कर दिया जाय।

# ग्रहिंसाकी कुछ पहेलियाँ

श्री • किशोरलास मशरू वाला ]

्र्यहिंसाके बारैमें कभी-कभी गहरे श्रीर जटिल सवाल किये जाते हैं। इनमेंसे कुछका मैं यहाँ थोड़ा विचार करना चाहता हूँ।

(१) प्रश्न-पूर्णतया प्राप्त किये बग़ैर संपूर्ण ऋहिंसा शक्य नहीं है। तो फिर, सारे समाजको या हमारे जैसे ऋपूर्ण व्यक्तियोंको ऋहिंसाकी सिद्धि किस तरह मिल सकती है ?

**उत्तर**—कभी कभी बहुत गहरे विचारमें उतरजाने-से हम गगन-विहारी बन जाते हैं। कसरत करनेवाला हरेक व्यक्ति दौड़ती हुई मोटर रोकने, या चार-पाँच मनका पत्थर छाती पर रखने या गामाकी बराबरी करने की शक्ति प्राप्त नहीं कर सकता । फिर भी, यह भुमकिन है कि इन लोगोंसे भी बढ़कर कोई पहलवान दुनियाँमें पैदा हो । श्रागर इन्हींको शारीरिक शक्तिका स्रादर्श माना जाये तो साधारण श्रादमी --चाहे वह कितनी भी मेहनतसे शरीरको मज़बूत बनानेकी कोशिश करे, तो भी--श्रपूर्ण ही रहेगा। तब क्या श्राम जनताके लिए जो म्राखाड़े हैं वे बन्द कर दिये जायें ? उत्तर साफ है कि 'नहीं'। क्योंकि ऋसाड़ोंका मुख्य उद्देश्य गामा जैसे पहलवानोंको ही निर्माण करना नहीं है; बल्कि साधारण दुनियादारीमें सैकड़ों श्रादिमयोंको जितने श्रीर जिस प्रकारके शारीरिक विकासकी ज़रूरत हो उतना ऋौर उस प्रकारका विकास जो व्यायामशाला करा सकती है उसे हम सफल संस्था कहेंगे; फिर चाहे उसके सौ

सालके इतिहासमें उसमेंसे एक भी गामा या राममूर्ति भले ही न निकला हो। इन ऋखाड़ोंमें गामा ऋौर राममूर्तियोंका सम्मान, तथा मार्गदर्शनकी हैसियतसे उपयोग हो सकता है। लेकिन उन जैसा बननेकी सबकी महत्वाकांचा नहीं हो सकती। उसके उस्तादके लिए भी वह कसौटी नहीं हो सकती।

दूसरा भी एक उदाहरण ले लीजिए । सेनापतिमें बुद्ध-शास्त्रकी जितनी काविलियत चाहिए उतनी हरेक छोटे श्रमलेमें, तथा छोटे श्रमलेकी जितनी काबिलियत सामान्य सिपाहियोंमें हो, ऐसी ऋपेदा कोई नहीं करेगा। उसी तरह गांधीजीकी ऋहिंसावृत्ति हरेक कार्यकर्ता श्रपनेमें पा न सके, श्रथवा कार्यकत्त्रांकी जियाकत साधारण जनतामें त्राना संभव न हो, तो इसमें घव-रानेकी कोई बात नहीं। उससे उल्टी स्थितिकी ऋपेचा करना ही ग़लत होगा । ज़रूरत तो यह खोजनेकी है कि ग्रहिंसाकी कम से-कम तालीम कितनी श्रौर किस तरहकी होनी चाहिए ? उससे ऋषिक लियाक्कत रखने-वाला मनुष्य एक छोटा नेता. या गांधी, या सर्वाई गांधी, भी बन सकता है। वैसी सदिभलाषा व्यक्तियोंके दिलमें भले ही हो, लेकिन जो उस तक नहीं पहुँच सकता उसे निराश होनेकी जरूरत नहीं। उसके लिए परीचाकी कम-से-कम लियाकृत हासिल करनेका ही ध्येय रखना काफ़ी है।

(२) प्रश्न-जिसे क्रोध त्राता हो, जो गुस्सेमें

कभी बचोंको पीट भी देता हो, जिसकी किसीके साथ बोलचाल भी हो जाती हो, ऐसा शख्स क्या यह कह सकता है कि उसकी ऋहिंसाधर्ममें अद्धा है !

उत्तर-इम इस वक्त जिस प्रकारकी श्रीर जिस चेत्रकी श्रहिंसाका विचार कर रहे हैं उसमें "गुरसेके मानीमें क्रोध" श्रीर "द्वेष, वैर, जहरके मानीमें क्रोध" का भेद समभाना जरूरी है। माँ-बाप, शिच्चक श्रादि कभी-कभी बच्चों पर गुस्सा करते हैं स्त्रीर सजा भी देते हैं। रास्ते पर, पानीके नल या कुएँ पर कभी-कभी स्त्रियों में बोल चाल हो जाती है। पडोसियों में एकका कचरा दूसरेके घरमें उड़ने ज़ैसी छोटी-सी बात पर भी भगड़ा हो जाता है। बुदापे या बीमारीमें अपनेक लोग बदमिज़ा न हो जाते हैं श्रीर छोटी छोटी बातोंसे चिदते हैं। यह सब क्रोध ही है स्त्रीर दुर्गुख भी, इतने परसे हम इन लोगोंको द्वेषी, जहरीले, या वैरवृत्तिवाले नहीं कहेंगे । उलटे, कई बार यह भी पाया जायगा कि खुले दिलके और सरल स्बभावके लोगोंमें ही इस प्रकारका क्रोध ज्यादा होता है ऋौर कपटी ऋादमी ज्यादा संयम बताते हैं। इसप्रकारका गुस्सा जिसके प्रति प्रेम श्रौर मित्रभाव हो, उसपर भी होता है। बल्कि उसी पर ज्वादा जल्दी होता है; पराये ब्रादमी पर कम होता है। यह स्वभाव, शिल्ला, संस्कार वग़ैरहकी कमीका परिसाम है; लेकिन द्वेषवृत्तिका नहीं ! ऋहिंसा-धर्ममें प्रगति करने उसके एक स्रादरपात्र सेवक स्रोर स्रगुस्रा बननके लिए यह त्रुटि ज़रूर दूर होनी चाहिये। ऐसा नहीं कि ऐसी त्रुटि होनेके कारण कोई आदमी श्रहिंसाधर्मका सिपादी भी नहीं हो सकता । श्राहिंसाके लिए जो वस्तु महत्वकी है वह है स्रद्वेष या स्रवैर-वृत्ति । जब किसीने कुछ मुक्कसान या ऋपमान किया हो तब उसका बदला किस क्ष ह लें, उसे नुक्तसान किस तरह पहुँचायें, वग़ैरह

विचार जिसके मनमें त्राते रहते हैं और जो उस बात को भूल ही नहीं सकता; बल्कि बदला लेनेके मौक्रे ही दुँदता है, श्रीर उस श्रादमीका कुछ श्रनिष्ट हो तव ख़ुश होता है, उसके दिलमें हिंसा, द्वेष या वैरकी वृत्ति है। क्रोध भी आये शोक भी हो, फिर भी, अगर मनमें ऐसे भाव न उठ सकें तो वह श्राहिंसा है। नुक्त-सान करने वालेका बुरा न चाहनेकी शुभवृत्ति जिसके दिलमें है वह प्रसंगवशात् क्रोधवश होता हो, तो भी वह श्रिहिंसाधर्मका उम्मीदवार हो सकता है। यह एक दूसरी बात है कि जितनी हदतक वह अपने गुस्सेको रोकना सीखेगा उतना ही वह ऋहिंसामें ज्यादा शक्ति हासिल करेगा। तात्विक दृष्टिसे कह सकते हैं कि इस 'चिढके क्रोध' श्रौर 'वैर के क्रोध' में सिर्फ मात्राका ही भेद है। फिर भी यह भेद उतना ही बड़ा श्रीर महत्व का है जितना कि नहानेका गरम पानी ऋौर उबलते हुए गरम पानीका है।

(३) प्रश्न—बहसया भाषणों में प्रतिपद्धीका मज़ाक उड़ाने, बाग्वाण चलाने या तिरस्कारकी भाषा इस्तेमाल करनेमें जो ब्राहिंसा का भंग होता है वह किस हद तक निर्दोष माना जाये ?

उत्तर—मान लीजिए कि हिंसाका सादा ऋथे है

घाव करना। जो प्रहार दूसरेको घावके जैसा माल्म होता है, वह हिंसाहै; फिर वह हाथ-पैर या शस्त्रसे किया हो, शब्दसे किया हो, याकि दिलसे छिपी हुई बददुश्रा ही हो। स्थूल घाय जब सीधी छुपीका होता है तो कम ईज़ा देता है। टेड़ी बरछीका हो तो बदनका ज्यादा ज्यादा हिस्सा चीर डालता है। तकलीकी तरह नुकीला शस्त्र हो तो उसका घाव ऋौर भी ज्यादा खतर-नाक होता है। उसी तरह शब्दोंका घाय सीधा हो तो जितनी ईजा देता है, उससे बाह्य दृष्टिसे विनोदास्मक लेकिन तिरस्कार श्रीर वक्रतायुक्त शब्द ज्यादा चोट पहुँचाता है। जो प्रतिपत्तीके नाजुक भागको जख्म पहुँचाता है, वह धाव ही है। श्रीर यह तो हम जान सकते हैं कि हमारा शब्द किसी श्रादमीको महज़ विनोद मालूम होगा या प्रहार । इसलिए श्रहिंसामें ऐसे प्रहार करना श्रयोग्य है।

(४) प्रश्न—श्रिहंसामें अपनी व्यक्तिगत अथवा संस्थाकी रत्ता, अथवा न्याय के लिए पुलिस या कच-हरीकी मदद ली जा सकती है या नहीं ? चोर, डाक् या गुंडोंके हमलेका सामना बलसे कर सकते हैं या नहीं अहिंसावादी स्त्री अपनी इज्जत पर आक्रमण करने वाले पर प्रहार कर सकती है या नहीं ?

उत्तर—यहां पर सामान्य जनता और प्रयत्नपूर्वक आहिंसा की उपासना करने वालेमें कुछ मेद करना चाहिए। जो अपेन्ना एक विचारक आहिंसक कार्यकर्ता से रखी जाती है वह सामान्य जनतासे नहीं रखी जाती मतलब, सामान्य जनताके लिए आहिंसाकी मर्यादा कुछ मोटी होनी आनिवार्य है। इसलिए अपर हम हतना ही विचार करें कि सामान्य जनताके लिए आहिंसा धर्मका कब और कितना पालन ज़रूरी समक्तना चाहिए तो काफी होगा। समक्तदार व्यक्ति अपनी २ शक्ति के मुताबिक इससे आगे बढ़ सकते है।

इस दृष्टिसे, श्रिहिंसाके विकासके मानी हैं जंगलके कानूनमें से सम्यता श्रिथवा कानूनी व्यवस्थाकी श्रोर प्रयाण । श्रिगर हरैक श्रादमी श्रिपने भयदाता या श्रिन्याय कर्त्ताके सामने हमेशा बन्दूक उठाकर या श्रिपने श्रादमियोंको इकटा करके ही खड़ा होता रहे तो वह जंगलका का कायदा कहा जायगा । इसलिए जहाँ पुलिस या कचहरीका श्राश्रय लेनेके लिए भरपूर समय या श्रिनु-

कुलता हो, वहाँ जो शखन ब्राहिंसाकी उच मर्यादाका पालन नहीं कर सकता, वह उनका आश्रय ले तो समा जके लिए स्नावश्यक स्निहिंगाकी मर्यादाका पालन हुन्ना माना जायगा । जहाँ वैसा स्नाश्रय लेनेकी गु जा-इश न हो (जैसे कि, जब चोर या हमला करनेवाला प्रत्यत्त सामने त्राया हो) वहाँ वह त्रापनी त्रात्म-रत्ताके लिएल्ब्रीर गुनहगारको पुलिसके हवाले करनेकी गर्जसे उसे अपने वशमें जानेके लिए, जितना आवश्यकही उतने ही बलका उपोयग करे तो उसमें होने वाली हिंसा चम्य मानी जायगी। मगर, बात यह है कि आम तौर पर लोग उतने ही बलका प्रयोग करके रुकते नहीं । कब्ने-में आये हुए गुनहगारको बुरी बुरी गालियाँ देते और इतनी बरी तरह पीटते हैं कि बाज दफा वह ऋधमरा हो जाता है। यह हिंसा ऋत्मय है; यह हैवानियत है। समाजको ऐसे बर्तावसे परहेज रखनेकी तालीम देना ज़रूरी है। ऋहिंसा पनन्द समाजके लिए यह समफ लेना ज़रूरी है कि हरेक गुनहगारको एक प्रकारका रोगी ही मानना चाहिए। जिस तरह तलकार लेकर दौड़ते हुए किमी पागलको या सन्तिपातमं उहंडता करने वाले किसी रोगीको जबरदस्ती करके भी वशम लाना पड़ता है, उसी तरह चोर, लुटेरे या ऋत्याचारी-को पकड़ तो लेना होगा, लेकिन पागल या सनिपात वाले मरीजको बशमें करनेके बाद हम उसे पीटते नहीं रहते। उलटे, उस हो रहमकी हरिस देखने हैं। यही दृष्टि दूसरे गुनहगारोंके प्रति भी होनी चाहिए। उसे हम पुलिसको सौपते हैं इसकी मानी ये हैं कि वैसे रोगियोंका इलाज करनेवाजी संस्थाके हाथ हमः उसे दे देते हैं।

(हरिजन सेवकसे)



### ऊँच-नीच-गोत्र विषयक चर्चा

[ लेखक-श्री० बालमुकुन्द पाटोदी जैन 'जिज्ञासु' ]

िइस लेखके लेखक पं० बालमुकुन्दजी किशनगंज रियासत कोटाके निवासी हैं । यद्यपि भ्राप कोई प्रसिद्ध लेखक नहीं हैं परन्तु आपके इस लेख तथा इसके साथ भेजे हुए पत्र परसे यह साफ्र मालूम होता है कि श्राप बड़ी ही विनम्र प्रकृतिके लेखक तथा विचारक हैं, श्रीर श्रच्छे श्रध्ययनशील तथा लिखनेमें चतुर जान पड़ते हैं। श्रपने उपनामके श्रनुसार श्राप सचमुच ही जिज्ञासु हैं. इसीलिये श्रापने श्रपने पत्रमें लिखा है—'श्रापका श्रनेकान्तपत्र बहुत ऊँची श्रेणीका है श्रीर बड़े-बड़े उचकोटिके विद्वानोंसे सेवित है। यदि मुक्त बालक (ज्ञानहीन) का यह चर्चारूप प्रश्नात्मक लेख अनेकान्तपत्रमें छापना उचित हो तो कृपया छाप दीजियेगा और नहीं तो यदि श्रापको श्रपने परोपकारस्वरूप श्रभ कार्यों श्रवकाश मिले तो कृपया किसी प्रकार उत्तर लिखकर मेरा समाधान करके मेरी ज्ञानवृद्धि में सहायक तो होना चाहिये।" साथ ही, यह भी प्रकट किया है कि "मैंने श्राजतक किसी भी जैनपत्रमें इच्छा रहने पर भी कई कारणों के वशवर्ती होकर कुछ भी लेख नहीं लिखा है।" श्रीर इसके बाद अपनी कुछ त्रुटियोंका — जो बहुत कुछ साधारण जान पड़ती हैं — उन्नेख करते हुए लिखा है — ''इतना सब कुछ े होने पर भी, केवल अपनी ज्ञानवृद्धिके लिये, मेरे हृदयमें लिखनेकी इच्छा श्रब कुछ विशेष हुई है । इसलिये प्रश्नात्सक चर्चारूप यह लेख जिज्ञास भावनासे प्रेरित होकर लिखा जाता है।" श्रौर इससे श्रापका लेख लिखने-का यह पहला ही प्रयास जान पड़ता है, जिसमें श्राप बहुत कुछ सफल हुए इस तरहके न मालूम कितने श्रच्छे लेखक श्रपनी शक्तिको छिपाए श्रौर श्रपनी इच्छाको दबाए पड़े हुए हैं — उन्हें श्रपनी इच्छाको कार्यमें परि-णत करने और अपनी शक्तिको विकसित करनेका अवसर ही नहीं मिल रहा है, यह निःसन्देह खेदका विषय है। मैं चाहता हूँ ऐवे लेखक संकोच छोड़कर श्रागे श्राएँ श्रीर लेखनकलामें प्रगति करके विचार चेत्रको उन्नत बनाएँ। अनेकान्त ऐसे लेखकोंका हृदयसे अभिनन्दन करने और उन्हें अपनी शक्तिभर यथेष्ट सहयोग प्रदान करनेके लिये उद्यत है।

लेखक महोदयकी जिज्ञासा-तृष्तिके लिये मैंने लेखमें कहीं-कहीं कुछ समाधानात्मक फुट नोट्स लगा दिये हैं, उनते पाठकोंको भी विषयको ठीक रूपसे समभनेमें श्रासानी होगी। विशेष समाधान श्रद्धेय बाबू सूरजभान- जी करेंगे, ऐसी श्राशा है, जिनके लेखको लाव्य करके ही यह प्रश्नात्मक लेख लिखा गया है श्रीर जिनसे समाधान मंगा गया है।

—सम्पादक ]

मिनेकान्तकी द्वितीय वर्षकी प्रथम किरणमें एक लेख 'गोत्रकर्माशित-ऊँच नीचता' शीर्षक प्रकाशित हुआ है, जो कि वयोवृद्ध पूज्य बाबू सूरजभानजी साहब वकीलका लिखा हुआ है। लेख वास्तवमें पदार्थके श्रंत-स्तलमें प्रविष्ट होकर लिखा गया है, उसकी गंभीरता, गहरी छानबीन. उसका ज्ञानाधिक्य, श्रनुभव पूर्णता

श्रादि गुण देखते ही बनते हैं। मुक्त जैसे बेपढ़े मनुष्य की शक्ति नहीं कि उसकी विशेषताश्रोंका वर्णन कर सके।

लेखमें गोम्मटसार-कर्मकाण्डकी १२वीं गाथा देकर ऊँच घ्रौर नीच गोत्रके स्वरूपका वर्णन किया है घ्रर्थात् बतलाया है कि कुलकी परिपाटीके क्रमसे चले घ्राये नीवके ऊँचे श्राचरणको 'ऊँच गोत्र' श्रौर नीचे श्राचरण-को 'नीच गोत्र' कहते हैं । ऊँचगोत्र-सूचक ऊँचे ग्राचरणको सम्यक् चारित्र, धर्माचरण ग्रादि न मान-कर व्यवहार योग्य कुलाचरण, नागरिकका श्राचरण या सभ्य मनुष्यका श्राचरण श्रादि माना है। श्रीर नीचगोत्र-सूचक नीचे श्राचरणको मिथ्याचारित्र, श्रधर्माचरण श्रादि न मानकर खोटा लौकिक श्राचरण, लोकन्यवहारके श्रयोग्य उग डकेतोंका निद्य श्राचरण या श्रसभ्य मनुष्योंका श्राचरण श्रादि माना है। श्रीर ऐसा मानकर सम्यक् चारित्र, धर्माचरण श्रौर व्यवहार-योग्य कुलाचारण या सभ्य मनुष्यके श्राचरणमें तथा मिथ्याचारित्र, श्रधमांचरण श्रौर ठा-डकेतोंके निद्या चरण या श्रसभ्य मनुष्यके श्राचरणमें भेद व्यक्त किया है। श्रीर इस तरह पर ऊँचे श्राचरगका श्रर्थ व्यवहार-योग्य कुलाचरण श्रीर नीचे श्राचरणका श्रर्थ ध्रा-डकेतोंका निद्य कुलाचरण लगाया है। अर्थात् उपर्युक्त अभिप्राय निकाला है।

परन्तु यदि देखा जावे तो संसारमें दो ही प्रकारके आचरण दिश्योचर होते हैं—एक संयमाचरण और दूसरा असंयमाचरण। लोकव्यवहार—योग्य सभ्य कुलके मनुष्यके आचरणको संयमाचरण अर्थात ऊँचा आचरण कहते हैं और लोकव्यवहारके अयोग्य असभ्यकुलके ठग-दक्तोंके निध आचरणको असंयमाचरण अर्थात नीचा आचरण कहते हैं। जैसे माता पितादि गुरुजनोंकी सेवा करना, रोगियोंको औषधि आदि देना, असमर्थदीनोंको कई प्रकारसे सहायता करना, किसीकी धरोहर उसे वैसीकी वैसी वापस देना, आण लेकर पूरा चुकाना, ठीक पूरे तौलसे देना तथा वैसे ही पूरा लेना, भूठ नहीं बोलना, भूठी साची नहीं देना, किसीको बजन देकर विभाना, दुसरेकी खीको माता बहिन या वेटी समझना,

श्रपनी स्त्रीसे संतुष्ट रहना. वेश्यागमन-परस्त्री गमन न करना, श्रति लोभ न करना, दुसरेका इक़ (स्वत्व) न दबा बैठना, ऋणीकी शक्तिने श्रधिक ब्याज न लेना, श्रति तृष्णा न करना, श्रपनेसे न सँभल सके ऐसे न्यापारादिको न बढ़ाना भ्रादि सहस्रों प्रकारके ऊँच गोत्र सुचक न्यवहारयोग्य सम्य कुलके ऊँचे श्राचरण हैं। श्रीर गर्वीनमत्त होकर निरपराधोंको मार डाजना-काट डालना उन्हें सताना, श्रनेक प्रकारके कष्ट देना उनका चित्त दुखाना, गुरुजनोंका श्रपमान तिरस्कार करना, दूसरेकी धरोहर हड्प जाना, ऋण लेकर नहीं देना, प्रधिक तौलकर लेना तथा कम तौल कर देना, चोरी करना डाका डालना, किसीका धन ठग लेना, भुठ बोलना, भुठी साची देना, दूसरेसे विश्वासघात करना, बचन देकर नट जाना, ऐसी बात कहना जिससे दसरा संकटमें पड़ जाय, पुत्र-भाई-नातेदार पड़ोसी मित्र श्रादिकी स्त्रियोंसे बलात्कार व्यभिचार करना, परस्त्री-विधवा-दासी-वेश्यादिको घरमें डाल लेना या उनसें छिपकर अथवा प्रकट रूपमें व्यभिचार करना, श्रति तृष्णा व श्रति लोभ करना, दूसरेके धनको-रहनेके स्थानको हुड्प जाना, श्रधिक ब्याज लेना, श्रपनेसे न सँभल सके इतने व्यापार यन्त्रालयादिको बढ़ाते जाना श्रादि सहस्रों प्रकारके नीच गोत्र सूचक व्यवहारके श्रयोग्य श्रसभ्य ठग डकेतोंके निद्य कुलके नीचे श्राचरण हैं। व्यवहारयोग्य सभ्य कुलके मनुःयों में कम त्याग व कम संयम होता है श्रीर बती श्रावक व मुनियों में श्रिक त्याग व अधिक संयम वा पूर्ण संयम होता है, श्रीर इसी तरह पर ठग-डकेतोंके श्रसभ्य कुलवासोंमें श्रधिक असंयम व पूर्ण असंयम होता है। और इस तरह पर व्यवहार योग्य सभ्य कुलाचरण व धर्माचरण एक ही बात है तथा असम्य कुलाचरण व असंबमा-

चरण भी एक ही बात है।

यब में यहाँ प्रश्न करता हूँ कि ऊँच गोत्र स्चक ऊँचे श्राचरणका श्रर्थ व्यवहारयोग्य सभ्य कुलाचरण व संयम धर्माचरण दोनों ही प्रकारका श्राचरण किया जावे तथा नीच गोत्र स्चक नीचे श्राचरणका श्रर्थ ठग-हकेतोंके श्रसभ्य कुलका श्राचरण व श्रसंयमाचरण दोनों ही प्रकारका श्राचरण किया जावे श्रीर व्यवहार-योग्य सभ्य कुलाचरण तथा धर्माचरणमें श्रीर ठग-हकेतीके श्रसभ्य कुलाचरणमें श्रीर श्रसंयमाचरणमें भेद व्यक्त न किया जावे तो क्या हानि है?

श्रागे चलकर श्रीपुज्यणदस्वामीकृत सर्वार्थियिद्धिमें वर्णित उँचगोत्र श्रीर नीचगोत्रका स्वरूप यह बतलाया है कि 'लोक पूजित कुलों में जन्म होनेको उँच गोत्र व गहित कुलों में जन्म होनेको नीचगोत्र कहते हैं।'

यहाँ पर लोकपृजित कुल व गहित कुलका स्वरूप
विचारना चाहिये। जो कुल घपने हिंसा क्रूठ-चोरी
घ्रादि पापोंके त्यागरूर घ्रहिसा सत्य-शील-संयम दान
घ्रदि धर्माचरणोंके धारणरूप श्राचरणोंके कारण पज्य
हैं—सन्मानित हैं—प्रतिष्ठा प्राप्त हैं वे ही कुल लोकपृजित कुल माने जाने चाहिथें—राज्य-धन सन्य बल
घ्रादिके काण्ण पृजित कुल लोक पृजित नहीं माने जाने
चाहियें। जो कुल हिंसा कठ-चोरी घ्रादि पापाचरणोंके
कारण गहित हैं वे गहित कुल माने जाने चाहियें।
घ्रौर इस तरह पर धर्माचरणोंके कारण लोकों द्वारा
पृजित कुलमें जन्म लेनेवालेको 'ऊँचगोत्री' व पापाघरणोंसे गहित कुलमें जन्म लेनेवालेको 'ऊँचगोत्री' व पापाघरणोंसे गहित कुलमें जन्म लेनेवालेको नीच-मोजी
मानना चाहिये, घ्रौर ऐसा माननेसे गोम्मटलास्की
१३ वीं गाथामें वर्षित ऊँच-नीच-गोत्रके स्वक्पमें घ्रौर
ध्रीप्रथपादस्वामीरचित सर्वार्थसिखिसों वर्षित ऊँच-

नीच-गोत्रके स्वरूपमें कोई विरोध प्रतिमासित नहीं होगा। क्या नेरा यह कहना ठीक है श अथवा उक्त प्रकारसे मानने पर जैनसिद्धान्तसे क्या कोई विरोध नहीं आएगा।

श्रागे लिखा है कि सब ही देव (कल्पवासी श्रादि धर्मात्मा व भवनवासी श्रादि पापाचारी देव) श्रीर भोग भूमियाँ जीव — चाहे वे सम्यक्दिष्ट हों या मिध्या-दृष्टि — जो श्रणु मात्र भी चारित्र ब्रह्ण नहीं कर सकते वे तो उच गोत्री हैं श्रीर देशचारित्र धारण कर सकने वाले पंचम गुणस्थानी संज्ञी पंचेन्द्रिय तिर्यंच नीच गोत्री ही हैं।'

श्री वीर भगवान्ने श्रपने शासनमें विरोध रूप शत्रुको नष्ट करनेके लिये श्रनेकान्त श्रपना श्रपेत्वावाद वा स्याद्वाद जैसे गंभीर सिद्धान्त-श्रमोघास्त्रका निर्माण किया है, फिर जहाँ हमें कुछ विरोध प्रतिभासित हो वहाँ हम श्रनेकान्तमे विरोधका क्यों न समन्वय कर लें क्यों न श्रपेत्वावादका उपयोग करें ? श्रीर वह समन्वय हस प्रकारसे कर लिया जावे तो क्या कोई जैन-सिद्धान्तसे विरोध श्रावेगा ?—

कल्पवासी देवों श्रीर भवनत्रिक देवों में जो उद्य-गोत्रका उदय बतलाया है वह उनके शिक्तशालीपनेकी श्रपेचा व विशिष्ट पुरायोद एको श्रपेचासे है श्रीर वह भी केवल मनुष्यों के माननेके लिये है श्रथीत मनुष्य ऐसा मानें कि देव हमसे ऊँचे हैं, ऐसा मानना चाहिये। श्रीर इसी प्रकार निर्यंचों में जो नीच गोत्रका उदय बतलाया है वह उनके पशुपने व विशिष्ट पापोदयकी श्रपेचासे है, श्रीर वह भी केवल मनुष्यों के माननेकी श्रपेचासे है श्रथात मनुष्य ऐसा मानें कि तिर्यंच हमसे नीचे हैं, ऐसा मानना चाहिये। इसी तस्ह नारिकयों में भी जो नीच गोत्रका उदय बतलाया है वह भी उनके श्रत्यन्त पापोदयकी श्रपेत्तासे है श्रौर केवल मनुष्योंके माननेकी वस्तु है, मनुष्य यह श्रनुभव करें कि नारकी हमसे नीचे हैं ऐसा मानना चाहिये।

देवोंको ऊँच गोत्र वाले मानना श्रीर तिर्यंचों व नारिकयोंको नीच गोत्र वाले मानना मनुःयोंके मानने की वस्तु इसलिये हैं कि देवोंको श्रपनेप ऊँचे व श्रपनेको देवोंसे नीचे तथा तिर्यंचों, नारिकयोंको श्रपनेसे नीचे व श्रपनेको तिर्यंच नारिकयोंसे ऊँचे माननेसे जो तज्जन्य रसानुभव होता है वह मनुःयोंको ही होता है; क्योंकि मनुःय ही ऐसा मानते हैं। श्रीर इसलिये भी उपर्युक्त प्रकारका मानना मनुःयोंके माननेकी वस्तु है। मनुष्यों द्वारा जो देव ऊँचे व तिर्यंच नारिक नीचे माने जाते हैं उसका रसानुभव देव तिर्यंच नारिक योंको कुछ भी नहीं होता।

सर्व प्रकारके देव व भोग भूमियाँ जाव श्राग्रमात्र भी चारित्र धारण नहीं कर सकते, इसका भाव यह मानना चाहिये कि वे संप्राप्त भोगोंका त्याग करके श्रौर जो कुछ भी चारित्र धर्माचरण पालनेके अभ्यासी हैं उससे बढ़ नहीं सकते अखुमात्र चारित्र धारण नहीं कर सकनेसे यह प्रयोजन न सममना चाहिये कि उनमें चारित्रका, धर्माचरणोंका ग्रभाव हो है। भोगभूमियां जीव अत्यन्त मंद कषाय होते हैं और इसलिये देव ही उत्पन्न होते हैं तथा वे सम्यक्त भी ग्रहण करते हैं, धर्म चर्चादि भी करते हैं श्रौर इसी तरह सर्वार्थसिद्धि श्रादि श्रनुत्तर विमानोंके देव एक भवावतारी व दो भवावतारी होते हैं तथा सदैव धर्म चर्चा व पूजा प्रभावनादि धर्मा-चरण किया करते हैं तथा पंचम स्वर्गके देव ब्रह्मचारी देव ऋषि होते हैं। सौधर्मादि स्वर्गोंके देव भी भगवान्के कल्याणकादिमें व समवसरणादिमें आते हैं तथा पूजा प्रभावनाधर्म चर्चादि किया करते हैं। इसी तरह भवन-

त्रिक देव भी यथाशक्ति धर्म-साधन करते हैं तथा सम्यक्त भी प्रहण कर लेते हैं। यह सब उनके धर्माचरण ही हैं श्रीर इसलिये उनमें उच्च गोत्र भो होना ही चाहिये।

जैनशास्त्रों में पद पद पर यह कथन मिल ता है कि शास्त्रोंमें जो भी बातें कहीं हैं जो भा विवेचन किया गया है, वह निरपेत्त न कहा जाकर किसी न किसी अपेचासे ही कहा हुआ होता है, भने ही वहाँ उस श्रपेत्ताका स्पष्टीकरण या प्रकटीकरण न किया गया हो। जहाँ जो बात कही गई हो उसे निरपेच न समक्त कर जिस अपेचासे कही गई हो उसी अपेचासे समभने पर ठीक समभी गई ऐसा कहा जा सकता है, बिल्क निर-पेच कही हुई व समभी हुई बात निध्या तक कह दी जाती है। जब यह बात है तब मेरी कही हुई यह बात कि विशिष्ट पुरुयोदयकी अपेक्षा सारे देवों में उच गोत्रका उदय व विशिष्ट पापोदयको अपेजा तिर्यंच व नारिकयों में नीचगोत्रका उदय माना है, क्यों नहीं ठीक मानी जानी चाहिये ? श्रीर यदि मेरी उपर्युक्त बात ठीक है तो गोम्मटसार कर्मकाण्डकी १३वीं गाथामें ऊँचे व नीचे श्राचरणके श्राधार पर वर्णित ऊँच नीचगोत्रके स्वरूपकी संगति सारे संसारके प्राणियों पर ठीक बैठ जाती है, श्रीर यहाँ ११वीं गाथासे प्रकरण भी सारे संसारके प्राणियोंका आरहा है, इसलिये भी १३वीं गाथामें वर्णित ऊँच-नीच गोत्रका स्वरूप देव मनुष्य तिर्यंच व नारकी रूप सारे संसारके जीवोंके लिये ही वर्णित है। श्रीर वह इस तरह पर घटित होता है---

कल्पवासी, भवनवासी, ब्यंतर व ज्योतिषी देवोंके धर्माचरणोंके विषयमें तो पहले लिखा ही जा चुका है कि धर्माचरण उनमें पाये जाते हैं श्रौर पापाचरणों तथा उनमें ऊँचे नीचे श्रौर छोटे-बड़े भेद-प्रभेदोंके विषय-में पूज्य वकील बाबू सूरजभानजी साहबने श्रपने लेखमें भने प्रकार वर्णन कर ही दिया है कि पापाचरण भी उनमें पाये जाते हैं। इसके श्वतिरिक्त यह श्राचरण मेरा जँचा है श्रीर यह श्वाचरण मेरा जघन्य है ( जैसे स्वर्गके किन्हीं देवोंने श्वाठवें नारायण जचमणजीसे कहा कि तुम्हारे श्राता रामचन्द्रजी मर गये हैं, यह सुनकर जदमणजी तत्काल मरणको श्रप्त हो गये) तथा श्रमुक-देव मुक्तसे नीचा है तथा इन्द्रादिक देवोंसे मैं नीचा हूँ श्रीर श्रमुक देवोंसे मैं ऊँचा हूँ तथा श्रमुकदेव मुक्तसे ऊँचे हैं इस प्रकारके विचार उनके होते हैं श्रीर तज्जन्य ऊँचता-नीचताका रसानुभव भी होता है, इसिवये धर्माचरणों व पापाचरणोंकी श्रपेषा देवोंमें भी ऊँच ग्रीत व नीचगीत्रका उदय क्यों न मानना चाहिये?

तिर्यंचों में भी वनस्पतियों श्रीर पश्चश्रोंकी ऊँचता तथा ब्रताचरणका कथन तो पुज्य बाब् साहबने श्रपने लेखमें स्पष्ट कर ही दिया है, नीची जातिके बंबुल थृहर भ्रादि काँटेदार व निय भ्राक भ्रादि कड़ए पेड़ ग्रीर सुग्रर, स्याल, सांप, विच्छ ग्रादि पशु सहस्रों प्रकारके पाये जाते हैं और पत्ती भी इंस, सारस, तोता, मैना मादि ऊँची जातिके व काक गुद्ध म्रादि नीची जातिके सहस्रों प्रकारके हैं। वनस्पतियोंके धर्माचरण-पापाचरण तो भगवान् केवली गम्य हैं परन्तु ये भी जीव हैं, स्रतः इनमें भी दोनों प्रकारके भाव होंगे श्रवश्य । जब इनमें रति श्रादि २३ कषायें वतलाई हैं तब इनमें दोनों श्राचरण हैं, रति कषायका कार्य प्रेम करना है श्रीर यही इनका सदाचरण हैं शेष कवायोंका कार्य श्रसदाचरण है इनको श्रपने सदाचरण श्रसदा-चरण जन्य ऊँच नीचताका रसानुभव भी होता है। पशु पिचयोंके धर्माचरण विषयमें जिनागममें स्पष्ट वर्णन है ही कि ये लोग पंचम गुग्रस्थानी होकर देश चारित्र भारण करके श्रावक तक हो सकते हैं। पाषा

चरण भी इन पशु पिचयों के सबको विदित ही हैं। उनके उदाहरण लिखनेकी यहाँ श्रावश्यकता नहीं। श्रपनी ऊँचता नीचताका व धर्माचरण पापाचरण के रसका इन पशु पिचयों को भी श्रनुभव होता है इसिलये उच्चाचरण नीचाचरणके श्राधार पर इन सम्पूर्ण तियंचों में भी ऊँच गोत्रका उदय व नीच गोत्रका उदय क्यों न मानना चाहिये।

इसी प्रकार नारिकयों की नीचता व उनके दुष्टा-चरण तो सब पर विदित ही हैं; परन्तु उनमें ऊँचता व सदाचरण भी पाये जाते हैं। सातवें नरक के नारिकयों से ऊपरके नारकी पहले नरक तक उत्तरोत्तर ऊँ को तथा कम पाप भोगी और कम आयु वाले हैं जैसा कि पूज्य बाबू साहबने भी लिखा है तथा उनमें सम्यग्दिष्ट भी होते हैं और मुनि केवली यहाँ तक कि तीर्थंकर तक होने वाले शुभ आत्मा भी उनमें पाये जाते हैं। उन्हें अपनी ऊँच नीचता व दुराचरण-धर्माचरणका रसानुभव भी बहुत ही अधिक होता है, इसलिये उच्चाचरण नीचाचरणके आधार पर नारिकयों में उच्चगोन्न तथा नीचगोन्न क्यों न मानमा चाहिये?

भव रहे मनुष्य, जिनकी ऊँच नीचताका वर्णन बाबू साहवने लेखमें श्रच्छा किया है, बिल्क नीचताका वर्णन तो बहुतही विशेष रूपसे लिखा गया है, फिर भी उनको, नीचगोत्री भी मनुष्य होते हैं ऐसा बतला कर केवल उच्चगोत्री ही बतलाया है। मनुष्य भपने उच्चाचरणोंसे मोच तक प्राप्त कर लेता है भतः उच्च गोत्री तो है ही, परन्तु श्रपने दुराचारोंसे सातवां नरक भी प्राप्त कर लेता है इसलिये उसे नीच गोत्री भी होना च।हिये। गोम्मटसार-कर्मकाण्डकी गाथा २६८ से ३०१ तक मनुष्योंमें नीचगोत्रका उदय बतलाया भी है। वे गाथाएँ निम्न लिखित हैं:—

मगुवे त्र्योघो थावरतिरियादावदुगएयवियलिंदी । साहरणिदराउतियं वेगुव्वियल्लक्कपरिहीणो ॥२६८॥

श्रथात् सब मनुष्यों में उदययोग्य १२२ प्रकृतियों में स्थावर, तिर्यंच गति, श्रानप श्रादि २० प्रकृतियाँ कम करनेसे १०२ का उदय है। इनमें नीचगोत्र कम नहीं किया, श्रतः मनुष्यों में नीचगोत्रका उदय है। मिच्छमपण्ण छेदो श्रणमिस्स मिच्छगादितिसु श्रयदे विदियकसायग्राग् दुटभगऽणादे ज्ञश्रजसय ॥२९९

श्चर्यात—उन मनुष्योंमें मिध्यात्वादि तीन गुणस्था-नियोंके मिध्यात्व, श्चर्याप्त, श्चनंतानुबंधीकी ४ चौकड़ी श्वादि प्रकृतियोंकी उदय ब्युच्छिति होती है। तीसरे गुणस्थान तक नीचगोत्रकी उदय ब्युच्छिति नहीं हुई, श्चतः उसका उदय है।

देसं तिद्यकसाया गीचं एमेव मगुमसामण्णे । पज्जत्ते वि य इत्थी वेदाऽपज्जतिपरिहीगो ॥३००॥

अर्थात्—पाँचवें गुणस्थानमें प्रत्याख्यानी चौकड़ी व नीचगोत्रकी उदय व्युच्छिति होती है श्रीर पर्याप्त मनु-ध्यों में पहली १०२ में स्त्री वेद व श्रपर्याप्ति कम करनेसे २०० का उदय है। इस प्रकार पंचम गुणस्थानमें नीच गोत्रकी ब्युच्छित्ति हुई है, श्रतः यहां तक पर्याप्त मनुष्यके नीचगोत्रका उदय पाया जाता है।

मणुमिणिपत्थीसहिदा तित्थयराहारपुरिससंदूणा पुष्णिदरेव श्रपुष्णे सगागुगदित्राउगं णेयं ॥३०१

श्चर्यात् —१०० प्रकृतियों में स्त्री वेद मिलाकर उदय-योग्य प्रकृतियों में से तीर्थंकर, श्चाहारक युगल, पुरुष वेद, नपुंसक वेद ये पांच प्रकृतियां कम करने ये १६ का उदय मनुष्यणीके हैं। यहां भी नीचगोत्र कम नहीं हुआ, श्चतः पर्याप्त स्त्रीके नीचगोत्रका उदय वर्तमान है।

इस तरह पर जब मनुष्योंमें नीचगोत्रका उदय सिद्धान्तमें बतलाया गया है, तब पूज्य बाबू साहबने

श्रपने लेखमें उसे किस प्रकार श्रस्वीकार किया,यह बात समकानी चाहिये श्रथवा मनुष्योंमें नीचगोत्रका डद्य स्वीकार करना चाहिये । श्रनुभवमें तो नीच व उच्च दोनों गोत्रों के भाव एकेन्द्रियसे लेकर पंचेन्द्री देव मनुष्य नारकी व तिर्यंच तक सब जीवोंके श्रपने प्रत्येक सदा चरण व दुर।चरणके साथ साथ प्रति समय ब्राते रहते हैं श्रीर गोम्मटसारकी १३ वीं गाथाके श्रनुसार सारे संसारके जीवोंपर नीच व ऊँच दोनों गोत्र जीवोंके सदा-चरण व दुराचरणके श्राधार पर घटित भी होते हैं। तथा नीचगोत्रसे ऊंचगोत्रका श्रीर ऊँचगोत्रसे नीचगोत्रका श्रपने सदाचरणोंसे व दुराचरणोंसे संक्रमण भी होजाता है, ऐसा मैंने कभी जैनिमत्रमें पढ़ा है। इसलिये मान, प्रतिष्ठा, राज्य, लक्मी श्रादिके कारण किसी दुराचारीको जनम भरके लिये उच्चगोत्री श्रीर दरिद्रता, नीची श्राजी-विका शादिके कारण किसी सदाचारी धर्मारमाको जन्म भरके लिये नीचगोत्री मान बैठना परासर अन्याय व पाप बंधका कारण जान पड़ता है।

श्रागे पूज्य बाबू साहबने सभी मनुष्योंको उच्च गोत्री बतलाते हुए लिखा है कि:-गोग्मटमार कर्मकागड की गाथा १८ में साफतौरसे बतलाया है कि नीच ऊँच गोत्र भवोंके श्रर्थात् गतियोंके श्राश्रित है श्रौर जिससे यह ध्वनित किया है कि नरक-भव तिर्यंच भवके सब जीव नीचगोत्री श्रौर देवभव व मनुष्यभव वाले सब उच्चगोत्री हैं। उम गाथाका वह श्रंश इस प्रकार हैं:—

भव सस्सिय ग्रीचुचं इदि गोदं।।
इस गाथा वाक्यका तो नीच-ऊँचगोत्र गितयों के श्राश्रित
है यह श्रर्थ नहीं लिखा है बल्कि यह श्रर्थ लिखा है
कि नीचता व ऊँचता भवके श्राश्रित है । "इदि गोद"
ये शब्द गाथाके तीसरे चरणके न होकर चौथे चरणके
हैं, श्रतः "भवमस्सिय ग्रीचुचं" इस पदके भावसे

इदि गोदं" का भाव पृथक् है । "भवमस्सिय गी-चुचं" पदसे नरक तिर्यंचभवके सब जीव नीच व देव मनुष्य सब ऊंचगोत्री हैं यह भाव ध्वनित नहीं होता, बल्कि यह ध्वनित होता है कि नीचता व उच्चता प्रत्येक भवके ग्राश्रित है प्रर्थात सारे संसारके जो चार प्रकारके देव, मनुष्य नारकी, तिर्यंच जीव हैं उनके प्रत्येक भवमें नीचता व ऊँचता होती है, ग्रतः उन सभीके नीच व कँच दोनों गोत्रोंका उदय है। प्रत्येक भवमें नीचता व ऊंचता होनेसे यह प्रयोजन है कि प्रत्येक जीव ग्रामे दुराचरण व सदाचरग्रसे नीच व ऊँच कहजाता है।

श्रागे लिखा है कि गोम्मटसार-कर्मकायडकी गाथा २८४ में मनुष्यगति श्रीर देवगतिमें उच्च गोश्रका उदय बतलाया है, यह तो ठीक है परन्तु "उच्चुदश्रो गार-देवे" इस पदमे मनुष्यों में नीच गोश्रका उदय सर्वथा है ही नहीं ऐसा प्रमाणित नहीं होता।

त्रागे लिखा है कि म्लेच्छ खरड के सभी म्लेच्छ सकल संयम ब्रहण कर सकते हैं इसे लिये वे उच्च गोत्री हैं, परन्तु म्लेच्छ लोग जब श्रार्थ खरड में श्राकर श्रार्यों का श्राचार पालन करेंगे व सकल संयम ब्रहण कर लेंगे तब वे उच्च गोत्री हो जावेंगे, क्ष इसमें पहले वे म्लेच्छ खरड में रहें व श्रार्थ खरड में श्राकर रहें, बिना श्रार्यों का श्राचार पालन किये उच्च गोत्री न हो कर नीच गोत्री ही हैं। श्री जयधवल श्रीर श्री लिख सारका जो प्रमाण दिया है उसपे इतना ही सिद्ध है कि म्लेच्छ लोग सकल संयमको योग्यता रखते हैं, वे सकल संयमके पात्र हैं, उनके संयम प्राप्तिका विरोध नहीं है, उनमें संयमोपल विश्व की संभावना है। उस प्रमाण से यह सिद्ध

नहीं है कि बिना श्रायोंका श्राचार पालन किये या बिना सकल संयमी हुए भी वे श्रार्थ श्रीर उच्च गोत्री हैं, बल्कि उसमें स्पष्ट लिखा हुआ है कि वे मातृपचकी श्रपेचा म्लेच्छ श्रयांत नीच गोत्री ही हैं। हाँ, वे श्रायोंका श्राचार पालन करनेसे या पालन करते रहनेसे मीच गोत्री (म्लेच्छ) से उच्च गोत्री हो सकते हैं।

यागे जि**खा है कि 'कुभोगभूमियां (मनु**ष्य) पशु ही है इन्हें किसी कारणसे मनुष्य गिन विया है, परन्तु इनको श्राकृति-प्रवृत्ति, श्रीर लोकपृजित कुलोंमें जन्म न होनेसे इन्हें नीच गोत्री ही सममना चाहिये।' परन्त सारा शरीर मनुष्यका श्रीर मुख केवल पशुका होनेसे ही वे सर्वथा पशु नहीं कहला सकते, उन्हें शास्त्रमें मुखाकृति भिन्न होनेसे ही कुमानुष और म्लेच्छ कहा है, वे मंदकषाय होते हैं मर कर देव ही होते हैं. मंद-कषाय होनेसे सदाचरणीही कहे जायेंगे श्रीर सदाचरणी होनेसे उच गोत्रीही कह लावेंगे श्रीर हैं। उनकी प्रवृत्ति मंदकषाय रूप होनेये उच्च ही है। लोक प्रित कुल श्रीर श्रप्जित कुल कर्म भूमिमें ही होता है, वहाँ कुभोग भूमि है, वहां सब समान हैं, लोक पुजित व भ्रप्जितका भाव वहां नहीं है। लोकप्जित कुलमें जन्म होनेसे उच्च गोत्री व श्रप्जित कुलमें जन्म होनेसे नीच गोत्री कर्मभूमिमें ही माना जाता है। कुभोग भृमि या भोगभ्मिमें नहीं माना जाता। बल्कि भोग भूमियां उच्चगोत्री ही होते हैं जिनको पुज्य बाब साहब ने भी श्रपने लेखमें स्वीकार किया हैं। वे नीच गोत्री नहीं होते । श्रीर गोम्मटसार कर्मकारहकी गाथा नं० ३०२ "मणुसीयं वा भोगे दुव्भगचउणी च संढथीणतियं" भादिमें भी भोगभूमियाँ मनुष्यों में उच्च गोत्रका उदय बतलाया है। उन कुमानुष लोगों में व्यभिचार नहीं, एक दूसरेकी स्त्री व कामकी वस्तुएँ

श्रं यदि सकल संयम ग्रहण करनेके बाद उच्चगोती
 होंगे तो यह कहना पड़ेगा कि नीच गोत्री मनुष्य भी मुनि हो सकते हैं।

व भोग सामग्रीके पदार्थ वे हरण नहीं करते । उनमें कोई दुराचार नहीं, मंदकवाय रूप सदाचार है फिर उन्हें नीच गोत्री कैसे सममा जावे ?

श्रागे लिखा है कि श्रन्तरद्वीपजोंको ग्लेच्य्र मनुष्योंमें शामिल करनेसे ही मनुष्योंमें ऊँच नीच गोत्रकी कल्पना हुई है। श्रन्तरद्वीपजोंको ग्लेच्छ्र मनुष्योंमें शामिल करनेसे ही मनुष्योंमें ऊँच नीचगोत्रकी सृष्टि नहीं हुई, बल्कि ऊँच नीचताके माव श्रनादिकालीन हैं श्रीर वे मनुष्योंमें ही नहीं प्राणीमात्रमें पाये जाते हैं श्रीर उन्हींके कारण श्रर्थात जीवोंके सद्व्यवहार (धर्मा-चरण) व कुस्सित व्यवहार (पापाचरण) के कारणही मनुष्योंमें क्या सारे नीवोंमें ऊँच नीच गोत्रता श्राई है, वह बलात्कार किसीकी लाई हुई नहीं है। श्रीर न श्र-न्तरद्वीपजों ग्लेच्छ् मनुष्य नीचगोत्री ही हैं बल्कि वे तो कर्म भूमिजभी नहीं है। (क) भोग भूमिज है। शास्त्रों-में उनके ऊँच गोत्रका उदय बतलाया है %। उनको

श्रीसमस्त अन्तरद्वीपजोंके उच्चगोत्रका उदय कौनसे दि॰ जैनशास्त्रोमें बतलाया है उनके नामादिकको यहाँ प्रकट करना चाहिये था। मुक्ते तो जहाँतक मालूम है किसी भी दिगम्बर शास्त्रमें इस विषयका कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं है। प्रत्युत इसके श्रीविद्यानन्दा चार्यने अन्तरद्वीपजोंके दो मेद किये है—एक भोगभूमि समप्रणिध अन्तरद्वीपज भोगभूमि समप्रणिध। भोगभूमि समप्रणिध अन्तरद्वीपज भोगभूमियांके समान होनेस किसी तरह पर उच्चगोत्री हो सकते हैं; परन्तु कर्मभूमि समप्रणिध अन्तरद्वीज भोगभूमिया नहीं हो सकते—उनकी आयु, शरीरकी ऊँचाई और वृत्ति (प्रवृत्ति अथवा आजीविका) भोगभूमियोंके समान होती है; और इसलिये उनके लिये उच्चगोत्रका नियम किसी तरह भी नहीं बन सकता। वे प्रायः नीच गोत्री होते हैं;

म्लेच्छ केवल उनकी पशु-मुखाकृतिकी श्रपेत्ता कह दिया गया है, श्राचरणकी श्रपेत्ता वे उच्च गोत्री व सदाचारी हैं। श्रम्तरद्वीपजोंको नीच गोत्री व सर्वथा पशु मानना केवल पूज्य बाबू सूरजभानजी साहबही की मान्यता हो सकती है, बहुमत तो जहाँ तक मैं समभता हूँ ऐसी मान्यता वाला नहीं होगा।

श्रागे लिखा है कि अफरीकाके पतित मनुत्य अपने श्रमभ्य व कुत्सिन व्यवहारोंको छोड़कर सभ्य बनने लग गये हैं। जब पूज्य बाबू साहवने श्रपने लेखमें श्रफरीकाके मनुष्योंको पतित श्रयोत नीचगोत्री मान लिया श्रीर यह भी मान लिया कि वे श्रपने कुत्सित व्यवहारों एवं पापाचरणोंको छोड़कर सभ्य बन गये हैं श्रयोत् श्रपने नीचगोत्र जन्य कुत्सित व्यवहारों-दुरा-चरणों को छोड़कर नीचगोत्रीसे सभ्य एवं उच्चगोत्री बन गये हैं, तब कोई मनुष्य नीचगोत्री नहीं है ऐसा मानने व लिखनेका क्या श्रय्थं है वह मेरी कुछ समक्तमें नहीं श्राया। बड़ी ही कुपा हो यदि वे उसे समुचित रूपसे समकानेका यह करें।

इसके बाद श्रीविद्यानन्दस्वामीके मतका उन्नेख करते हुए पूज्य बाबू साहबने जिला है कि 'श्रार्थके उच्चगोत्रका उदय ज़रूर है श्रीर म्लेच्छ्रके नीचगोत्रका उदय श्रवश्य है।' परन्तु श्रार्थ होनेके जिये उच्चगोत्रके साथ 'श्रादि' शब्दमे दूसरे कारण भी श्री-विद्यानन्दने ज़रूरी बतलाये हैं. श्रीर वे दूसरे कारण हैं श्रिहंसा सत्य-शीज-संयमादि बताचरण श्रर्थात् उनके इसका विवेचन मैंने 'श्रान्तर द्वीपज मनुष्य' नामके उस लेखमें किया है, जो गत वर्षके 'श्रनेकान्त' की ६ ठी किरणमें प्रकाशित हुन्ना है। मालूम होता है लेखक महोदयका ध्यान उस पर नहीं गया है, उसे देखना चाहिये। पूर्णरूपवाले धर्माचरण व उनके अनुरूपधारी सदाचरण व सद्व्यवहार । अहिंसा सत्य-शील-संयमादि सद्व्यवहारों के बिना आर्य मनुष्यके उद्यगोत्रका उदय नहीं है बल्कि नीचगोत्रका उदय है । इसी तरहसे ग्लेच्छ मनुष्य होनेके लिये नीचगोत्रके उदयके साथ 'आदि' शब्दसे दूसरे कारण भी आवश्यक बतलाये हैं और वे दूसरे कारण हैं, हिंसा-चोरी भूठ व्यभिचार आदि पापाचरण । हिंसा भृठ चोरी कुशील आदि पापाचरणोंके बिना ग्लेच्छ मनुष्योंके नीचगोत्रका उदय नहीं है, बल्कि आहिंसा सत्य शील संयमादिके पालनेके कारण उसके उच्चगोत्र का उदय है 🛞 ।

श्रागे श्री विद्यानन्द स्वामीके इस श्रार्थ म्लेच्छ विषयक स्वरूप कथनको श्रीयुत पूज्य संपादकजी साहब ने सदोष बतलाया है जिसे बादको पं० कैबाशचन्द्रजी शास्त्रीने भी श्रपने लेखमें (किरण ३ पृ० २०७) सदौष स्वीकार किया है। परन्तु उसमें श्राया हुमा 'श्रादि'

श्रु श्रार्थ श्रीर म्तेच्छु के लच्चणोमें पड़े हुए 'श्रादि' शब्दका जो वाच्य श्रिहंडा-सस्य-शील-संयमादि तथा हिंसा-मूठ-व्यभिचारादिक लेखक महाशयने प्रकट किया है उसका उल्लेख विद्यानन्दस्वामीने कहाँ किया ? श्रीकवार्तिकमें तो वह कहीं उपलब्ध होता नहीं। श्रीर न यही कहीं उपलब्ध होता है कि श्रिहंसादिक व्यवहारों के विना उच्चगोत्रका श्रीर हिंसादिक व्यवहारों के विना नीच गोत्रका उदय नहीं वन सकता। लच्चणों में 'श्रादि' शब्दके द्वारा जिन दूसरे प्रायः श्रप्रधान कारणों का समावेश किया गया है वे तो 'गोत्रोदय' से भिन्न हैं तब गोत्रका उदय उनपर श्रवलम्बित—उनके बिना न हो सकने वाला—कैसे कहा जा सकता है ? इसलिये यह विचार श्रोकवार्तिक टिष्टिसे कुछ ठीक मालम नहीं होता।

-सम्पादक

शब्द क्या उसकी सदोषताको दूर नहीं कर सकेगा।
यदि उसमें सदोषता है तो 'उच्चै गोंत्रोदयादेरायीः'
इसका श्रर्थ, उच्च गोत्रोदयको श्रादि देकर श्राईसा
सत्य शील संयमादि श्राचरणवाले श्रायं हैं ऐसा करने
पर तथा ''नीचैगोंत्रोदयादेश्च म्लेच्छाः'', इसका
श्रर्थ नीचगोत्रोदयको श्रादि लेकर हिंसा मूठ चोरीकुशीलादि श्राचरणधारी म्लेच्छ हैं ऐसा करने पर क्या
फिर भी उक्त स्वरूप कथनमें सदोषता प्रतीत होगी?
मेरी श्रल्प बुद्धिमें उपर्युक्त विद्यानन्दस्वामीके स्वरूप
कथनकी सदोषता समममें नहीं श्राई †।

श्रागे श्री श्रमृतचन्द्राचार्यका तत्वार्थसारका श्लोक लिखकर उसका श्रर्थ लिखा है कि "जो मनुष्य श्रार्य-संडमें पैदा होवें सब श्रार्य हैं जो म्लेच्छ खंडोंमें उत्पन्न

† 'स्रादि' शब्दका उक्त वाच्य मान लेने पर भी लच्योंकी सदोषता दूर नहीं हो सकेगी; क्योंकि तब जिन्हें चोत्रार्य, जात्यार्य तथा कर्मार्य कहा जायगा उन सबमें उच्चगोत्रका उदय श्रौर श्रहिंसादिकका व्यवहार वतलाना पड़ेगा श्रीर वह वतलाया नहीं जासकेगा-श्रार्यखरडकं सब भनुष्यांको होत्रार्य होनेके कारण उच-गोत्री कहना होगा, सावद्य कर्म आयोंको इधर कर्मार्यकी दृष्टिसे यदि श्रार्य कहना होगा तो उधर हिंसादिक व्यवहारोंके कारण 'म्लेच्छ' भी कहना होगा, यह विरोध त्र्याएगा। साथ ही, प्रत्येक त्रार्यके लिये जब त्र्यहिंसा-दिक वर्तोका अनुष्ठान अनिवार्य होगा तब आर्यखरडका कोई भी ऋविरत सम्यग्दृष्टि ऋार्य नहीं कहला सकेगा त्र्यौर चारित्रार्य तथा दर्शनार्यके मेद भी निरर्थक हो जायँगे, जिन्हें विद्यानन्दने ऋायौंके भेदोंमें परिगणित किया है। इस तरह बहुत कुछ विरोध उपस्थित होगा तथा त्रार्य-म्लेच्छकी समस्या श्रीर भी श्रधिक जटिल हो जायगी। -सम्पादक

होनेवाले शकादिक हैं वे सब स्लेच्छ हैं श्रोर जो श्रन्तर-द्वीपोंमें उत्पन्न होते हैं वे भी सब स्लेच्छ ही हैं।" वह श्लोक यह है:—

श्रार्यखंडोद्भवा श्रार्या म्लेच्छाः केचित् शकादयः। म्लेच्छखंडोद्भवा म्लेच्छा श्रन्तरद्वीपजा श्राप ॥

इस रलोकका उपर्युक्त श्रर्थ मुक्ते रुचिकर नहीं लगा, यदि इसका यह श्रर्थ किया जाय कि 'श्रार्थखंडमें उत्पन्न होनेवाले ध्रार्थ हैं तथा ध्रार्थखंडमें ही उत्पन्न होनेवाले कितने एक शकादिक म्लेच्छ भी हैं, श्रौर म्लेच्छ खंडोंमें उत्पन्न होनेवाले म्लेच्छ हैं तथा ध्रम्तर-द्वीपज भी म्लेच्छ हैं,' तो क्या हानि हैं ?

श्चागे लिखा है कि श्री विद्यानन्द श्चाचार्यने यवना-दिकको ग्लेच्छ् खंडोद्भव ग्लेच्छ् माना है । परन्तु रलोकोंसे तो ऐसा प्रतीत नहीं होता; श्री श्चमृतचंद्रा-चार्यने भी शकादिकोंको श्चार्यखंडोद्भव ग्लेच्छ् ही माना है श्चौर श्री विद्यानन्दाचार्यने भी "कर्मभूमिभवा-म्लेच्छाः प्रसिद्धा यवनाद्यः" रलोकसे यवनादिकोंको कर्मभूमि (श्चार्यखंड †)में होने वाले ग्लेच्छ माना है ।

† 'कर्मभूमि' का ऋर्थ यदि ऋार्यखरड ही किया जायगा तो म्लेच्छखरडोंके ऋधिवासी छूट जायँगे—

-सम्पादक

तथा जानी हुई सारी दुनियाको पूज्य बाबू साइबने अपने लेखमें आर्थलंड ही स्वीकार किया है। फिर शकादि या यवनादिकोंको म्लेच्छलंडोद्भव म्लेच्छ मान-नेका क्या प्रयोजन है सो समक्षमें नहीं आया कृपया समकाना चाहिये !।

वे म्लेच्छ नहीं रहेंगे; क्योंकि विद्यानन्दाचार्यने कर्ममिन श्रीर श्रन्तरद्वीपजके श्रितिरिक्त म्लेच्छोंका कोई
तीसरा मेद नहीं किया है। श्रार्यखण्ड श्रीर म्लेच्छोंके
खण्ड दोनों ही कर्मभूमि होनेसे 'कर्मभूमिन्न' म्लेच्छोंमें
दोनों खण्डोंके म्लेच्छोंका समावेश हो जाता है।
'यवनादयः' पदमें प्रयुक्त हुश्रा 'श्रादि' शब्द यवनोंके
श्रितिरिक्त दोनों खण्डोंके शेष सब म्लेच्छोंका संग्राहक
है। श्रतः 'कर्मभूमि' का यहाँ मात्र 'श्रार्यखण्ड' श्रथं
करना ठीक नहीं है।

—सम्पादक

‡ वर्तमान शास्त्रीय पैमाइशके अनुसार जानी हुई दुनिया 'आर्यखएड' के अन्तर्गत हो जाती है, इसमें तो विवादके लियं स्थान नहीं है। अब रही शक-यवनादिको विवानन्दके मतानुसार म्लेच्छ्रखएडोद्ध्य म्लच्छ् बतलाने अथवा माननेकी बात, वह 'यवनाद्यः' परके वाच्यको पूर्णरूपमें अनुभव न करने आदिकी किसी ग़लतीका परिणाम जान पड़ता है। विवानन्दाचार्यने म्लेच्छुखएडोद्ध्य म्लेच्छुका कोई अलग उत्तेख नहीं किया है, इसलिये 'यवनादयः' परमे उन्हींका आशय समक्त लिया गया है। इसी ग़लतीके आधार पर तत्वार्थसारके उक्त क्षोकका अर्थ कुछ ग़लत हुआ जान पड़ता है। वैसा अर्थ करके ही श्रीमान् बाबू सूरजमान जीने अपने लेखमें विवानन्दाचार्य और अमृतचन्द्राचार्यके कथनका एक-वाक्यता घोषित की है, जो दूसरा अर्थ करने पर और भी अच्छी तरहसे घोषित होती है।

—सम्पादक

श्वागे लिखा है कि ''सारी पृथिवी पर रहनेवाले सभी मनुष्य श्वार्य होनेसे उच्चगोत्री भी ज़रूर है।" श्वार्य होने मात्रसे कोई उच्चगोत्री नहीं हो सकता श्वार्य होनेके साथ साथ शोल संयमादि धर्माचरण भी हों तभी उच्चगोत्री हो सकता है जैसा कि श्वाचार्य श्री विद्यानन्द स्वामीने लिखा है &। उपर्युक्त श्वार्यता केवल श्वार्यभूमिमें उत्पन्न होनेकी श्वपेचा है।

श्रागे लिखा है कि "ये कर्मार्य म्लेच्छ् खंडों में रहने वाले म्लेच्छ्रही हो सकते हैं।" कर्म श्रार्य म्लेच्छ्र खंडके रहने वाले म्लेच्छ्र कैसे हो जायेंगे ? फिर उन खंडों को म्लेच्छ्र खंड ही क्यों कहा ? कर्मायों के रहने से वह भी श्रार्य खंड ही कहा जाना चाहिये था। श्रतः जितने भी ये भेद श्रभेद श्रार्यों के हैं वे सब श्रार्य खंड के रहने वाले श्रार्यों के ही हैं। म्लेच्छ खंड के रहने वाले म्लेच्छ ही हैं वे श्रार्य नहीं हो सकते। श्रार्यों को श्रार्य खंड में उत्पंत्र होने की श्रपेचा श्रीर यहां धार्मिक प्रवृत्तियां सम्भव होने की श्रपेचा तथा धर्माचरण पालन करने की

क्ष विद्यानन्द स्वामीने ऐसा कहाँ जिखा है उसे स्पष्ट रूपमें यतलाना चाहिये था। उनके "उच्चैगींत्रो-दयादेरार्याः' इस न्नार्यलच्च एसे तो जिसे 'न्नार्य' कहा जायगा उसके उच्चगोत्रका उदय जरूर मानना पड़ेगा—भले ही वह किसी भी प्रकारका न्नार्य क्यों न हो। यदि चेत्रार्य न्नार्दि न्नार्य न्नार्य न्नार्य न्नार्य न्नार्य नहीं होता है तो उसे न्नव्याप्ति दोषसे दूषित सदोष लच्च कहा चाहिये। ऐसे ही कारणोंके वशवतीं उक्त लच्च के सदोप होनकी कल्पनाकी गई है। न्नीर इसलिये "उपर्युक्त न्नार्यता केवल न्नार्यभूमियों उत्पन्न होनेकी न्नपेच्चा है" ऐसा न्नार्ग जिखना कुछ न्नार्थ रखता—वह निर्थक जान पड़ता है।

—सम्पादक

अपेचा 'श्रायं' कहा है और म्लेच्छोंको म्लेच्छ खंडमें उत्पन्न होनेकी अपेचा तथा वहां धार्मिक प्रवृत्तियां असंभव होनेकी अपेचा 'म्लेच्छ' कहा हैं। । जब सारी जानी हुई दुनियां आर्य खंड है तब कर्मायोंको म्लेच्छ खंडके म्लेच्छ क्योंकर बतलाया ? महायोजनके हिसाबसे आर्य खंड ही बहुत बड़ा है, फिर म्लेच्छ खंड कितनी दूर और कहां होंगे। यदि जानी हुई सारी दुनियां आर्य खंड है तो जर्मन जापान रूप फ्रांस इंगलैंड आदि देशोंमें वर्ण व्यवस्था क्यों नहीं ? अथवा जर्मन जापान हटली आदि ही म्लेच्छ खंड हैं, और केवल मारतवर्ष आर्य खंड ? कृपाकर बतलाइयेगा।

श्रन्तमें यशस्तिलक, चम्पू, पश्चचरित, रत्नकरण्ड, धर्म-परीचा, धर्मरसिक श्चादि ग्रन्थोंके जो भी रलोक इस लेखमें उद्घृत किये हैं उनसे तो भले प्रकार यह बात प्रमाणित हो जाती कि श्रपने धर्माचरणोंसे मनुष्य ऊँच गोत्री है श्रौर पापाचरणोंसे नीच गोत्री है श्रर्थात श्रपने धर्माचरणोंसे चांडाल भी ऊँच गोत्री (ब्राह्मण) है श्रीर श्रपने पापाचरणोंसे ब्राह्मण भी नीच गोत्री है, इस बातमें श्रब कोई भी सन्देह शेष नहीं रहता है।

इस तरह पर इस लेखमें श्रपने श्रच्छे बुरे श्राचरण-के श्राधार पर ही जीवोंमें श्रथवा मनुष्योंमें ऊँचता श्रथवा ऊँच गोत्र तथा नीचता व नीच गोत्र है इस प्रकारकी प्रश्नात्मक चर्चा करके लेखको समाप्त किया

† यदि इन श्रपेकाश्रांसे ही श्रार्थ श्रौर म्लेच्छका कथन हो श्रथवा माना जाय तो फिर श्रार्थ उच्चगोत्रका उदय श्रौर म्लेच्छके लिये नीच गोत्रका उदय श्रप्रयोजनीय हो जाता है श्रथवा लाजिमी नहीं रहता, जिसका विद्यानन्द श्राचार्यने श्रार्थ-मलेच्छके लच्चणोंमें प्रतिपादन किया है; श्रौर न श्रार्थलएडोद्भव म्लेच्छोंको म्लेच्छ ही कहा जा सकता है। — सम्पादक

जाता है। धर्माचरण, व्रताचरण, संयमाचरण, व्यवहार योग्य कुलाचरण, सद्व्यवहार सभ्य कुलाचरण आदि सब एक ही बात है। इन श्राचरणोंमें श्रन्तर केवल इतना ही है कि कोई श्राचरणमें तो धार्मिकता महारूप से है व कोई श्राचरणमें श्रणुरूपसे। इसी तरह पापा-चरण श्रसंयमाचरणा निंद्य कुलाचरण श्रसभ्याचरण कुत्सित व्यवहार श्रादि भी सब एक ही बात है। इन श्राचरणोंमें भी श्रन्तर केवल इतना ही है कि कोई

श्राचरणमें तो पाप महा रूपसे है व कोई श्राचरणमें श्रागुरूपसे।

श्रव मैं लेखको समाप्त करके पूज्य बाबू सुरजभान जीसे प्रार्थना करता हूँ कि यदि लेखमें मुक्तसे कुछ श्रनुचित लिखा गया हो तो उसके लिये वे कृपाकर मुक्त श्रवपज्ञको चमा करें तथा मेरे उपर वात्सल्य भाव धारण करके किये गये प्रश्नोंका सम्यक् समाधान करके मुक्ते श्रनुगृहीत करें।

### अनुपम क्षमा

द्ममा श्रृंतःशत्रुको जीतनेमें खड्ग है; पवित्र श्राचारकी रत्ता करनेमें बर्तर है। शुद्ध भावसे श्रासद्ध दुःखमें सम परिग्रामसे त्तमा रखने वाला मनुष्य भवसागरसे पार हो जाता है।

कृष्ण वासुदेवका गजसुकुमार नामका छोटा भाई महास्वरूपवान ख्रौर सुकुमार था । वह केवल बारह वर्षकी वयमें भगवान् नेमिनाथके पास संसार त्यागी होकर स्मशानमें उम्र ध्यानमें ऋवस्थित था । उस समय उसने एक ख्रद्धत त्तमामय चारित्रसे महासिद्धि प्राप्त की उसे मैं यहाँ कहता हूँ।

सोमल नामके बाह्म शाकी सुन्दर वर्शा संपन्न पुत्रीके साथ गजसुकुमारकी सगाई हुई थी। परन्तु विवाह होनेके पहले ही गजसुकुमार संसार त्याग कर चले गये। इस कारण श्रपनी पुत्रीके सुन्दके नाश होनेके देवसे सोमल बाह्म शाकी भयङ्कर कोध उत्पन्न हुआ। वह गजसुकुमारकी खोज करते-करते उस स्मशानमें श्रा पहुँचा, जहाँ महामुनि गजसुकुमार एकाप विशुद्ध भावसे कायोत्सर्गमें लीन थे। सोमलने कोमल गजसुकुमारके सिरपर चिकनी मिट्टीकी बाड़ बनाकर इसके भीतर धधकते हुए श्रंगारे भरे श्रीर उसे ईधनसे पूर दिया। इस कारण गजसुकुमारको महाताप उत्पन्न हुआ। जब गजसुकुमारकी कोमलदेह जलने लगी, तब सोमल, वहाँसे चल दिया। उस समयके गजसुकुमारके श्रसहा दुःखका वर्शान कैसे हो सकता है। फिर भी गजसुकुमार सम्भाव परिणामसे रहे। उनके हृदयमें कुछ भी कोध श्रथवा द्वेष उत्पन्न नहीं हुश्रा। उन्होंने श्रपनी श्रात्माको स्थिति स्थापक दशामें लाकर यह उपदेश दिया, कि देख यदि त ने इस बाह्म श्रीके साथ विवाह किया होता तो यह कत्या दानमें तुम्हे पगड़ी देता। यह पगड़ी थोड़े दिनोंमें फट जाती श्रीर श्रन्तमें दुःखदायक होती। किन्तु यह इसका बहुत बड़ा उपकार हुश्रा, कि इस पगड़ीके बदले इसने मोक्तकी पगड़ी बांध दी। ऐसे विशुद्ध परिणामोंसे श्रिडण रहकर सम्भावसे श्रसहा वेदना सहकर गजसुकुमारने सर्वज्ञसर्वदर्शी होकर श्रनन्त जीवन सुखको पाया। कैसी श्रनुपम क्षमा श्रीर कैसा उसका सुन्दर परिणाम। तत्त्व ज्ञानियोंका कथन है कि श्रात्माश्रोंको केवल श्रपने सद्भावमें श्रान चाहिये। श्रीर थात्मा श्रपने सद्भावमें श्राई कि मोक्त है वि श्रात्माश्रोंको केवल श्रपने सद्भावमें श्रीन श्रीन दिती है।

—श्रीमद्दराजचन्द्र

# श्वेताम्बर न्यायसाहित्यपर एक दृष्टि

[ ले॰--पं॰ रतनलाल संघवी, न्यायतीर्थ-विशारद ]

#### श्रागम-काल≉

कमकी तीसरी-चौथी शताब्दिके पूर्वका श्वे० जैन न्याय-साहित्यका एक भी ग्रन्थ उपलब्ध नहीं होता है; इसके पूर्वका काल ग्रार्थात् विक्रमसे पांच-सौ वर्ष पहलेसे लगा कर उसके तीनसौ-चारसौ वर्ष बाद तकका काल "ग्रागम-काल" है। मूल-ग्रागम ग्रीर ग्रागमिक-विषयको स्पष्ट करने वाली निर्युक्तियाँ एवं चूर्णियाँ ही उस समय श्वे० जैन-साहित्यकी सीमा थीं। ग्रागमों पर ही जनताका ज्ञान निर्भर था। भगवान महावीर स्वामीके निर्वाण कालसे लगा कर निर्धारित ग्रागम-काल तकका निर्मित साहित्य वर्तमानमें इतना पाया जाता है:—११ ग्रांग, १२ उपांग, ५ छेर, ५ मूल, ३० पयन्ना, १२ निर्युक्तियाँ, तत्त्वार्थसूत्र जैसे ग्रंथ एवं कुछेक ग्रंथ ग्रीर भी मिलते हैं। इनके ग्रातिरिक्त इस कालमें निर्मित ग्रान्य श्वे० ग्रंथोंका पता नहीं चलता है।

विक्रमकी पांचवीं शताब्दिसे जैन साहित्य पल्लवित होने लगा त्र्यौर प्यों-प्यों समय बीतता गया त्यों त्यों विकतित त्र्यौर प्रौड़ होता रहा है।

#### भारतीय-तर्कशास्त्रकी प्रतिष्ठा

भारतीय तर्क शास्त्रके श्रादि प्रणेता महर्षि गौतम हैं इन्होंने ही इस शास्त्रको व्यवस्थितरूप दिया । यद्यपि उनके पूर्व भी उपनिषदों श्रादि प्राचीन प्रंथोंमें "श्रान्वी-

अ इसका दृष्टिकोण श्वेताम्बर-साहित्य धाराकी अपेत्रासे है। लेखक

चिकी विद्या" नामसे तर्क-शास्त्रका पता चलता है किंतु भारतीय न्याय-शास्त्रकी मज़बूत नींव डालने वाले गौतम- मुनि ही हैं। इन्होंने ही सर्वप्रथम "न्याय-सूत्र" नामक प्रथकी रचना की। इनका काल ईसाकी प्रथम शताब्दि माना जाता है। इसी कालसे भारतीय-प्रांगणमें तर्क- युद्ध प्रारंभ होता है श्रौर श्रागे चल कर शनैः शनैः सभी मतानुयायी क्रमशः इसी मार्गका श्रवलम्बन लेते हैं। यहींसे भारतीय दर्शनोंकी विचार-प्रणाली तर्क- प्रधान बन जाती है श्रौर उत्तरोत्तर इसीका विकास होता चला जाता है।

सर्वप्रथम यह सोचना स्रावर्यक है कि महर्षि गौतमने इस प्रणालीकी नींव क्यों डाली १ बात यह थी कि ब्राह्मणोंने स्वार्थवश-सत्ताके बल पर वैदिक-धर्म पर एकाधिपत्य जमा लिया था, एवं धार्मिक-क्रिया-कर्मोंमें इस प्रकारकी विकृति पैदा कर दी थी कि जिससे जनसाधारणका शोषण होता था स्त्रौर उनके दुःलोंमें वृद्धि होती जाती थी। इसलिये जनताका मुकाव तेज़ीसे जैन-धर्म स्त्रौर बौद्धधर्मकी स्त्रोर होने लग गया था। क्योंकि इन दोनोंकी कार्य प्रणाली समान-वाद स्त्रौर मध्यममार्ग पर स्त्रवलम्बित थी। ये जातिवादका (वर्ण-व्यवस्थाका) स्त्रौर यज्ञ स्त्रादि निरुपयोगी क्रिया काण्डोंका निषेध करते थे, एवं यह प्रतिपादन करते थे कि सभी मनुष्य समान हैं, सबके हित एक हैं, प्रत्येक व्यक्ति (चाहे वह स्त्री हो या पुरुष ) धर्मका स्त्राराधन कर मुक्ति प्राप्त कर

सकता है। शास्त-अवणका भी प्रत्येकको समान-श्रिध-कार है; श्रादि श्रादि । इन कारणोंसे जनता वैदिक-धर्मकी छत्र-छायाका त्याग करके जैनधर्म श्रीर बौद्ध-धर्मकी छत्र-छायाके नीचे तेजीसे श्राने लग गई थी। अमण संस्कृति (जैन श्रीर बौद्ध संस्कृतिका सम्मिलित नाम) ने थोड़े ही समयमें जनताके बल पर राजा महा-राजाश्रोंके शासन-चक्र तकको भी श्रपना श्रनुयायी बना लेनेकी शक्ति प्राप्त कर ली थी।

इस प्रकार श्रमण-संस्कृतिके क्रियात्मक प्रभावको देखकर गौतम त्रादि वैदिक विद्वानोंने इस प्रभावका निराकरण करनेका विचार किया त्रौर इस प्रकार यह विचार ही तर्क शास्त्रकी उत्पत्तिका मूल कारण हुन्ना।

भारतीय तर्क-शास्त्रका ग्रपर नाम न्याय-शास्त्र भी है। इसका कारण यह है कि इस शास्त्रके ग्रादि ग्राचार्य महर्षि गौतम द्वारा रचित तर्क-शास्त्रके ग्रादि ग्रंथका नाम न्याय-सूत्र है ग्रीर इसीलिये प्रत्येक दर्शनका तर्क-शास्त्र "न्याय-शास्त्र" के नामसे भी विख्यात हो गया है; जैसे कि सांख्य न्याय, बौद्ध न्याय, जैन-न्याय इत्यादि।

### बौद्ध श्रीर जैन न्याय-शास्त्र

जब बौद्ध विद्वानोंको महर्षि गौतमकी इस रहस्यमय नीतिका पता चला तो उन्होंने भी तार्किक प्रणालीका स्राश्रय लिया । बौद्ध-तार्किकोंमें सर्वप्रथम स्रौर प्रधान स्राचार्य नागार्जुन हुस्रा । इनका काल ईसाकी दूसरी राताब्दी है । ये महान् प्रतिभाशाली स्रौर प्रचएड तार्किक थे । इन्होंने 'माध्यमिक-कारिका" नामक तर्कका प्रौद्ध स्रौर गंभीर ग्रंथ बनाया, एवं बौद्ध-साहित्यका मूल स्राधार "सून्यवाद" निर्धारित किया । इसके स्राधार पर वैदिक मान्यतास्रोंका स्रौर वैदिक मान्यतानुकल तकोंका प्रवल खरडन किया। दिङ् नागादि पश्चात्वर्ती बौद्ध तार्किकोंने इस विषयको ऋौर भी ऋगगे बढ़ाया ऋौर इस प्रकार इस तर्क शास्त्रीय युद्धकी गंभीर नींव डाल कर ऋपने प्रतिपित्त्वयोंको चिर-काल तक विवश किया साथ ही भारतीय तर्क- शास्त्रकी भव्य इमारतका कला-पूर्ण निर्माण किया।

इस तर्क-युद्धमें जैनेतर तार्किक विद्वान् जैन-दर्शन पर भी छींटे उछालने लगे और भगवान् महावीर स्वामी द्वारा प्रतिपादित धर्मका उपहास करने लगे; तव जैन-विद्वानोंको भी जैनधर्मकी रच्चा करनेकी चिन्ता सताने लगी। इन्होंने सोचा कि अब केवल "आगमों" पर निर्भर रहनेसे ही कार्य नहीं चलेगा और न केवल 'आगम-रच्चा' से 'जिन-शासन' की रच्चा हो सकेगी। इसलिये जिस प्रकार बौद्ध-विद्वानोंने सम्पूर्ण बौद्ध-साहित्यकी विवेचना और रच्चाका आधार 'शून्यवाद' निर्धारित किया; उसी प्रकार इन विद्वान् साधुग्रोंने भी जैन-साहित्यकी विवेचना और रच्चका आधार 'स्याद्वाद-सिद्धान्त' रक्खा। बौद्ध और जैन-न्याय साहित्य-रूप भवनकी आधार शिलाका संस्थापन जिन कारणोंसे हुआ है, उनका यह संचित्त दिग्दर्शन समक्ता चाहिये।

तर्क-शास्त्रकी उत्पत्ति श्रीर विकासके कारणोंकी जान लेनेके बाद यह जानना श्रावश्यक है कि धर्म, दर्शन श्रीर तर्ककी परिभाषा क्या है ? मुख्यतया क्रियात्मक चारित्रका नाम धर्म है, द्रव्यानुयोग सम्बन्धी जानको 'दर्शन' कहते हैं श्रीर दर्शनरूप ज्ञानके सम्बन्धमें ऊहापोह करना, भिन्न भिन्न रीतिसे विश्लेषण करना 'तर्क' श्राथवा 'न्याय' है ।

यद्यपि श्वे० जैन-न्याय साहित्यका प्रारम्भ सिद्धसेन दिवाकरके कालसे ही हुन्ना है; फिर भी जैन न्यायका मूल बीज विक्रमकी प्रथम शताब्दिमें होने वाले, संस्कृत जैन वाङ्मयके श्रादि-लेखक श्राचार्य उमास्वाति वाचक द्वारा ग्रंथराज "तत्वार्य-सूत्र" के प्रथम श्रध्यायके छठे सूत्र "प्रमाणनयरिधिगमः" में सिन्नहित है । सम्पूर्ण जैनन्याय साहित्यका श्रालोचन किया जाय तो पता चलेगा कि उपर्युक्त सूत्रका ही सम्पूर्ण जैन न्याय-साहित्य भाष्य रूप है । श्रर्थात् प्रमाण श्रीर नयके श्राधार पर ही जैनेतर सभी दर्शनोंकी मान्यताश्रोंकी परीचा की गई है श्रीर जैनदर्शन-सम्मत सिद्धान्तोंकी नैयायिक नींव डाली गई है ।

#### स्याद्वाद

प्रमाण त्रौर नयका समन्वय ही 'स्याद्वाद' है। त्रपेत्तावाद, त्रानेकान्तवाद, त्रादि शब्द इसके पर्याय-वाची हैं। मूल त्रागमोंमें 'सिय मस्थि' 'सिय गरिथ' श्रौर 'सिय श्रवत्तव्वं' त्र्रार्थात् स्यादस्ति, स्याद् नास्ति श्रीर स्यादवक्तव्यं (उर्फ़ उत्पाद, व्यय श्रीर श्रीव्य) ये तीन ही भाग मिलते है, ऋतः स्याद्वादका यही ऋाग-मोक्त रूप है। इन तीनोंकी सहायतासे ही व्यष्टि रूपसे श्रीर समष्टि रूपसे सात भाग बनते हैं । न श्रिधिक बन सकते हैं ऋौर न कम ही। कहा जाता है कि सर्व प्रथम ये सात भांगे प्रथम शताब्दिमें होने वाले प्रसिद्ध दिग-म्बराचार्य श्री कुन्दकुन्दाचार्य द्वारा विरचित 'पंचास्ति-काय' 'प्रवचन-सार' में मिलते हैं, परन्तु चौथी शताब्दि-के बादसे ही इस विषयक 'साहित्यका विशेष विस्तार त्रौर विकास होता है, त्रौर स्नन्तमें शनैः शनैः बारहवीं शताब्दि तक यह विषय विकासकी चरम कोटिको पहुँच जाता है। वौद्ध दर्शन एवं वैदिक दर्शनोंको पदार्थ स्रौर जैनदर्शनकी पदार्थ विवेचन-विवेचन पद्धतिमें पद्धतिमें इस स्याद्वादके कारणसे ही महदन्तर है। सम्पूर्ण जैन-न्यायका भवन इसी स्याद्वाद (श्रनेकान्त- वाद) के ऊपर ही टिका हुन्ना है। कहना न होगा कि जैनदर्शनके पास दूसरे दर्शनोंकी मान्यतान्नोंका प्रामािण रूपसे खंडन करनेके लिये यही—स्यादाद ही—एक न्नमोध न्नस्न सिद्ध हुन्ना है। साराँश यही है कि जैन-न्यायका एक ही दृष्टिकोण है न्नौर वह है स्यादाद पद्धतिसे—न्नमेकान्त-पद्धतिसे वस्तु स्थितिका विवेचन किया जाना।

मूल, चूर्णि, निर्युक्ति, टीका ऋादि पंचांगी ऋगाम साहित्यमें स्याद्वादका सूच्म ऋौर ऋावश्यक विवेचन मिलता है ऋौर ज्यों ज्यों दार्शनिक संघर्षण चलता है, त्यों त्यों स्याद्वादका स्वरूप ऋौर विवेचन गंगाके प्रवाह-के समान शीतल, विशाल, विस्तृत ऋौर ऋाल्हादक होता चला जाता है।

विश्व, त्रात्मा, ईश्वर, प्रकृति त्रादि मूलभूत तत्वी-के ब्रादि ब्रांतका वर्णन दार्शनिकोंने जिस प्रकार किया है, श्रीर जैसा उनका एकान्त एकांगी रूप माना है; एकान्तवादके कारण वह पूर्ण सत्व नहीं कहा जा सकता । सम्पूर्ण ब्रह्माग्ड अर्थात् लोकालोक रूप संसार का एकांगी स्वरूप सान लेने पर ही दार्शनिक मतभेद त्रीर धार्मिक कलहकी उत्पत्ति हुई है स्रीर होती है। इन क्लेशोंको दूर करने के लिये ही 'स्याद्वाद'की उत्पत्ति श्रीर इस विषयक साहित्यका विकास हुन्ना है। प्रत्येक पदार्थ विभिन्न कारणोंसे श्रीर विभिन्न श्रपेनाश्रोंसे श्रमेक स्वरूप है । वह न एकान्त नित्य है श्रीर न एकान्त रूप से अनित्य ही । द्रव्य-अपेदासे नित्य है श्रीर पर्याय-श्रपेद्यासे श्रनित्य। इसी तरहसे स्वद्रव्य देत्र **त्र्यादिके हिसाबसे वह ऋस्तिरूप है ऋौर पर द्रव्य-द्येत्र** त्र्यादिके लिहाजसे नास्तिरूप है। यह बात जड़ स्त्रीर चेतन दोनों ही प्रकारके तत्वोंके लिये सममना चाहिये। यही स्याद्वादका रहस्य है।

जिन जैनेतर दार्शनिकांने इसे संशयवाद या श्रनिश्चयवाद कहा है, निश्चय ही, उन्होंने इसका गंभीर
श्रध्ययन किये बिना ही ऐसा लिखा है। श्राश्चर्य तो
इस बातका है कि प्रसिद्ध प्रसिद्ध सभी विभिन्न दार्शनिकों
ने इस सिद्धान्तका शब्द रूपसे खंडन करते हुए भी
प्रकारांतरसे श्रपने श्रपने दार्शनिक-सिद्धान्तोंमें विरोधोंके
उत्पन्न होने पर उनकी विविधतात्रोंका समन्वय करने के
लिए इसी सिद्धान्तका श्राश्रय लिया है। महामित
मीमांसकाचार्य कुमारिलभट्टने श्रपने गंभीर प्रन्थोंमें
श्रीर सांख्य, न्याय, बौद्ध श्रादि दर्शनोंके श्रमेक
श्राचार्योंने श्रपने श्रपने प्रन्थोंमें प्रकारान्तरसे इसी
सिद्धान्तका श्राश्रय लिया है। इस सम्बन्धमें पं०हसराजजी लिखित "दर्शन श्रीर श्रमेकन्तवाद" नामकी पुस्तक
पठनीय है।

स्याद्वादके महत्वके विषयमें अनेक प्राचीन आचार्यों-ने संख्यातीत श्लोंकों द्वारा अत्यन्त तर्क पूर्ण श्रद्धा और स्तुत्य भावनामय भक्ति प्रकाशितकी है। उनमें से कुछ उदाहरण निम्न प्रकारसे हैं:—

जेग विणा स्रोगस्स वि ववहारो सम्बद्दा ण निब्बडह् । तस्स भुवणेक्कगुरूणो णमो श्रणेगंतवादस्स ॥ भद्दं मिच्छादंसणसमूहमद्दयस्स श्रमयसारस्स । जिणवयणस्स भगवश्रो संविमासुद्दाद्दिगम्मस्स ॥ —सिद्वसेन दिवाकर

श्रादीपमाच्योम सम स्वभावं, स्याद्वादमुद्रानितभेदिवस्तु । तक्षित्यमेवेकमनित्यमन्य,—दितित्वदाज्ञाद्विषतां प्रजापाः॥ —हेमचन्द्राचार्य

एकेनाकर्षन्ती श्लथयन्ती वस्तुतस्वमितरेख । श्रन्तेन जयित जैनी नीतिर्मन्थाननेबृमिव गोपी ॥ परमागमस्य बीजं, निषिद्धजात्यन्धसिन्ध्र-विधानम् । सक्जनयविजसितानां विरोधमथनं नमाम्यनेकान्तम् ॥ —श्रमत्वन्द्र सूरि इनका संचित भावार्थ इस प्रकार हैः—

जिसके श्रभावमें लोकव्यवहारका चलना भी श्रमंभव है, उस त्रिभुवनके श्रद्धितीय गुरु 'श्रमेकान्त- वाद' को श्रसंख्यात बार नमस्कार है ॥१॥

मिथ्यादर्शनोंके समूहका समन्वय करनेवाला, अमृतको देनेवाला, मुमुक्तु श्रों द्वारा सरल रीतिसे सम-क्रमे योग्य ऐसा जिनेन्द्र भगवान्का प्रवचन-स्याद्वाद सिद्धान्त-कल्याणकारी हो ॥२॥

दीपकसे लगाकर त्राकारा तक श्रर्थात् स्हमसे स्हम वस्तुसे लेकर बड़ीसे बड़ी वस्तु भी 'स्याद्वाद' की श्राज्ञानुवर्तिनी है। यदि कोई भी पदार्थ चाहे वह छोटा हो या बड़ा, स्याद्वाद सिद्धान्तके श्रनुसार श्रपना स्वरूप प्रदर्शित नहीं करेगा तो उसकी वस्तु-स्थितिका वास्तविक ज्ञान नहीं हो सकेगा। हे भगवान्! यह 'स्याद्वाद' से श्रनभिज्ञ लोगोंका प्रलाप ही है, जो यह कहते हैं कि "कुछ वस्तु तो एकान्त नित्य हैं श्रीर कुछ एकान्त श्रानत्य।" श्रतः विद्वान् पुरुषोंको सभी वस्तुएँ द्रव्या-पेत्त्या नित्य श्रीर पर्यायापेत्त्वया श्रानत्य समक्तना चाहिये॥३॥

जिस प्रकार मक्खनके लिये दहीको मथनेवाली स्त्री दोनों हाथों में रस्ती (मन्थान रज्जु) को पकड़े रहती है। एक हाथमें दील देतो है श्रीर दूसरे हाथसे उसे खींचती है, तभी मक्खन प्राप्त हो सकता है। यदि वह एक ही हाथसे कार्य करे श्रथवा दूसरे हाथकी रस्तीको बिल्कुल छोड़ देवे तो सफलता नहीं मिल मकती है; यही स्वाद्वादकी नीतिका भी रहस्य है। इस सिद्धान्तमें भी "ढ़ील देना श्रीर खींचना" रूप कियाको वस्तु विवेचनके समय क्रमसे गौणता श्रीर मुख्यता समक्ता चाहिये। प्रत्येक वस्तु श्रानेक धर्ममय है। उनमेंस एक धर्मको मुख्यता श्रीर शेष धर्मोंको उनका निषेध नहीं

करते हुए गौणता प्रदान करने पर ही वस्तु तत्त्वका निर्णय हो सकता है।।४॥

स्याद्वाद सिद्धान्त परमागमका बीज है, इसने जन्मान्ध-गज-न्यायके समान एकान्तवाद रूप मिथ्या-धारणाका सर्वथा नाश कर दिया है । यह वस्तुमें संनिहित अनन्त धर्मोंको अपेत्वा करता हुआ, विरोधोंको विविधताके रूपमें समन्वय करनेवाला है । ऐसे सिद्धान्त शिरोमणि "अनेकान्तवाद" को मैं अनत बार नमस्कार करता हूँ ॥५॥

इसलिये स्यादादको संशयवाद या ऋनिश्चयवाद कहना निरी मुर्खता है। स्याद्वाद सर्वानुभवसिद्ध, सुव्य-वस्थित, सुनिश्चित, श्रौर सर्वथा निर्दोष सिद्धान्त है। संपूर्ण धार्मिक क्लेशोंको दूर करनेके लिये, सभी मन-मतान्तरोंका समन्वय करके उनको एक ही प्लेट फार्म पर लानेके लिये, एवं विश्वके विखरे हुए श्रीर विशेधी रूपसे प्रतीत होनेवाले लेखों विचारों तथा हजारों संप्रदायों को एक ही सूत्रमें श्रनुस्युत करनेके लिये स्याद्वाद-जैसा कोई दूसरा श्रेष्ठ सिद्धान्त है ही नहीं। विश्वकी सम्यत, संस्कृति स्रौर शांतिके विकासके लिये जैनदर्शन स्रौर जैनतर्क शास्त्रकी यह एक महान देन है। किन्त खेद है कि स्राजका जैनसमाज स्रनेक संप्रदायोंमें विभाजित होकरके रत जैसे सुन्दर सिद्धान्तोंकी शीशोक टुकड़ों के रूपमें परिांग्त करता हुन्ना भगवान् महावीर स्वामीके नामपर विश्वासघात कर रहा है! ऋथात् ऋनेकान्तवादी स्वयं सांप्रदाायक ब्यामोहंस एकान्तवादी हो गया है !!

### प्रमाण श्रोर नय पर ऐतिहासिक दृष्टि

यह पहले लिखा जा चुका है कि प्रमाण श्रीर नय का समन्वय ही स्याद्वाद-सिद्धान्त है; श्रतः इस विषय पर भी एक सरसरी ऐतिहासिक दृष्टि डालना श्रावश्यक है। स्वपर-निश्चायक ज्ञान ही प्रमाण है। जैन वाङ्मय-में ज्ञान-दर्शनकी दो पद्धतियाँ उपलब्ध हैं। एक आग-मिक श्रीर दूसरी तार्किक । श्रागमिक पद्धतिके भी दो रूप मिलते हैं। एक तो विशुद्ध-स्त्रागमिक स्त्रौर दूसरी तर्का श मिश्रित-ग्रागमिक । विशुद्ध ग्रागमिक-ज्ञान निरु-प्रा पद्धतिमें ज्ञानके पाँच भेद किये गये हैं। मति, श्रुति, अवधि, मनः पर्यय अौर केवल । इनको आग-मिक कहनेका कारण यह है कि स्रात्माकी मूलभूत शुद्धि त्रौर त्र्रशुद्धिके विवेचनमें जो 'कर्मसिद्धान्त' का वर्णान किया जाता है, उसमें ज्ञानावरण कर्मके पाँच ज्ञान-भेदके श्रनुसार किये गये हैं। तर्क-संर्घषणसे उत्पन्न प्रमाग के प्रत्यन्त स्त्रीर परोन्नरूप भेदोंके स्त्राधारसे प्रत्य-चावरण श्रौर परोचावरणरूपभेद ज्ञानावर्ण कर्मके नहीं किये गये हैं। यदि ज्ञानावर्णके भेद प्रत्यचावर्ण स्त्रौर परोचावर्गा के रूपमें किये जाते तो यह तर्कप्रधान ज्ञान-विवेचन-प्रणाली कहलाती । किन्तु ऐसा न होनेसे यह श्रविविशुद्ध श्रीर प्राचीन श्रागमिक-ज्ञान-प्रणाली है।

तर्कमिश्रित आगमिक ज्ञान पद्धितमें ज्ञान रूप प्रमाणके ४ विभाग किये गये हैं। १ प्रत्यच्च, २ अनुमान, ३ उपमान, और ४ आगम। तदनुसार विशुद्ध आगमिक ज्ञान पद्धितके भेदोंका समावेश प्रत्यच्चमें समभाना चाहिये और शेष भेदतर्क संघर्षसे उत्पन्न हुए हैं, ऐसा समभाना चाहिये। श्री ठाणांग सूत्रमें "प्रत्यच् और परोच्च" तथा "प्रत्यच्च, अनुमान, उपमान और आगम" इस प्रकार दोनों भेद वाली प्रणालीका उल्लेख पाया जाता है। इसमें प्रत्यच्च और परोच्च भेद वाली प्रणालीका स्णाली तो स्पष्ट रूपसे विशुद्ध तार्किक ही है। श्री भगयती सूत्रमें केवल चार भेद वाली प्रणालीका उल्लेख पाया जाता है। श्री अनुयोग द्वारा सूत्रमें चार भेद वाली प्रणालीका उल्लेख पाया जाता है। श्री अनुयोग द्वारा सूत्रमें चार भेद वाली प्रणालीका उल्लेख किया जाकर प्रत्यच्च दो

भागोंमें बांट दिया गया है। एक भागमें मितशानका श्रीर दूसरेमें श्रविध श्रादि तीनका समावेश किया गया है श्री नन्दी सूत्रमें भी श्रनुयोगद्वारके समान ही प्रत्यक्त दो भेद किये जाकर एकमें मितशानको श्रीर दूसरेमें श्रविध श्रादि तीनको रक्खा है। किन्तु परोक्त वर्णनमें पुनः मित श्रुति दोनोंका समावेश कर दिया है; यह श्रनुयोगद्वारकी श्रपेक्ता नंदी सूत्रकी विशेषता है। इस प्रकार श्रागमोंमें भी मिलनेवाली तर्कोशमिश्रित ज्ञान प्रणालीका यह श्रित स्थूलरेखा दर्शन समम्मना चाहिये।

विशुद्ध तार्किक ज्ञान-प्रणालीका एक ही रूप पाया जाता है ख्रौर वह है प्रत्यक्त ख्रौर परोक्त भेद वाली प्रणाली। सम्पूर्ण जैन संस्कृत वाङमयमें सर्व प्रथम यह प्रणाली ख्राचार्य उमास्त्राति कृत "तत्त्रार्थसूत्र" में पाई जाती है। जिनमद्रगणी क्षमाश्रमण ख्रौर दिगम्बराचार्य भट्टाकलंकदेवने इतना विश्लेषण कर पूर्णरीत्या समर्थन किया; ख्रौर तत्रश्चान् जिनेश्वर सूरि, वादिदेव सूरि हेमचन्द्राचार्य तथा उपाध्याय यशोविजयजी ख्रादि श्वेताम्बर ख्राचार्योंने ख्रौर माणिक्यनन्दी तथा विद्यान्द ख्रादि दिगम्बर ख्राचार्योंने भी ख्रपने ख्रपने न्याय प्रश्नों इस प्रणालीको पूरी तरहसे संगुफित कर दिया जो कि ख्रद्यापि सर्वमान्य है।

इस प्रणालीमें प्रत्यत्तके दो भाग किये गये हैं:—
? सांव्यवहारिक श्रीर पारमार्थिक । प्रथम भागमें मित, श्रुतिको स्थान दिया गया है श्रीर दूसरेमें श्रविध, मनःपर्यय श्रीर केवलको इस प्रकार प्रत्यत्त मेदमें विशुद्ध श्रागमिक पद्धतिकी समस्याको केवल हल कर दिया है श्रीर परोत्तमें तार्किक-संघर्षसे उत्पन्न प्रमाणके मेदोंका समावेश कर दिया गया है । जैनेतर दार्शनिकों ने जितने भी प्रमाण माने हैं, उन सबका समावेश परोत्तके श्रन्तर्गत कर लिया गया है । जैनटिष्टिसे परोत्त

के ५ मेद किये हैं, १ स्मृति, २ प्रत्यभिज्ञान, ३ तर्क, ४ अनुमान, और ५ आगम। इस प्रकार सारांश रूप से यह कहा जा सकता है कि संपूर्ण प्रमाण बादको जैन न्यायाचार्योंने प्रत्यक्त और परोक्त रूपमें सुञ्यव- स्थित रूपसे संघटित कर दिया है, जो कि सम्पूर्ण जैन वाङ्मयमें निर्विवाद रूपसे सर्वमान्य हो चुका है।

नयवादकी विकास प्रणाली प्रमाणवादकी विकास प्रणालिके समान विस्तृत नहीं है । मूल श्रागम प्रथोंमें सात नयोंका उल्लेख पाया जाता है। श्राचार्य सिद्धसेन दिवाकर छह नय ही मानते हैं। वे नैगमको स्वतन्त्र नयकी कोटिमें नहीं गिनते है। द्रव्यार्थिक दृष्टिकी मर्यादा संग्रह नय श्रीर व्यवहार नय तक ही स्वीकार करते हैं। शेष चार नयोंको पर्यायार्थिक दृष्टिकी मर्यादाके श्रम्तर्गत समकते हैं। इन श्राचार्यके पूर्व कोई घट्नयवादी थे या नहीं, यह श्रमी तक ज्ञात नहीं हो सका है। इसलिये यह कहा जाता है कि श्राचार्य सिद्धसेन दिवाकर ही श्रादि षट्-नयवादी हैं

प्राचीन परंपरा द्रव्यार्थिक दृष्टिकी मर्यादा ऋजुसूत्र नय तक स्वीकार करती है; किन्तु सिद्धसेन काल के परचात् यह मर्यादा व्यवहारनय तक हो अनेक आचार्यों द्वारा स्वीकार करली गई है। समर्थ आगित्क विद्वान् जिनभद्र गणी समाश्रमण एवं प्रचंड नैयायिक श्री विद्यानन्द आदि आचार्यों द्वारा चर्चित नयवाद-चर्चा उपर्युक्त कथनका समर्थन करती है।

त्रागम-प्रशिद्ध सत नयवाद श्रीर निद्धसेनीय पट्-नयवादके श्रांतिरक्त जैन संस्कृत साहित्यके श्रांदि स्रोत, श्राचार्य प्रवर वाचक उमास्यातिकी तीसरी नय-वाद-मेद-प्रशालि भी देखी जाती है। ये 'नैगम' से 'शब्द' तक ५ नय स्वीकार करते हैं; श्रीर श्रंतमें 'शब्द' के तीन भेद करके श्रागम प्रसिद्ध शोष दो नयोंका भी समावेश कर देते हैं। देखा जाय तो इन तीनों परम्पराश्रोंमें केवल विवेचन-प्रणालिकी भिन्नता है, तात्विक-दृष्टिसे कोई खास उल्लेखनीय भिन्नता नहीं है।

विक्रमकी बारहवीं शताब्दिमें होनेवाले, दार्शनिक जगतके महान् विद्वान् श्रीर प्रवल वाग्मी श्री वादिदेव-स्रि श्रागम-प्रसिद्ध नयवाद प्रणालिका समर्थन करते हुए नैगम, संग्रह, व्यवहार श्रीर ऋजुस्त्रको 'श्रर्थनय' की कोटिमें रखते हैं श्रीर शब्द, समिमिल्द श्रीर एवं-मूतको 'शब्दनय' की कोटिमें गिनाते हैं। किन्तु पूर्व तीनों नयोंको द्रव्यार्थिककी श्रेणीमें रखकर श्रीर शेष चारको पर्यायार्थिककी श्रेणीमें रखकर सिद्धसेनीय मर्यादाका समर्थन करते हैं।

यहाँ तक आगम-काल, भारतीय-न्याय-शास्त्रकी उत्पत्ति और उसके विकासके कारण, बौद्ध और जैन न्याय शास्त्रकी आधार शिला, स्याद्वाद सिद्धान्त और उसके शास्त्रारूप प्रमाण एवं नथका ऐतिहासिक वर्गी-करण आदि विषयोंका संदित दिग्दर्शन कराया जा चुका है। न्याय प्रंथोंमें वर्णित हेतुवाद एवं अन्यवादों पर दृष्टि डालनेकी इच्छा रखते हुए भी विस्तार-भयसे ऐसा नहीं करके; प्रसिद्ध प्रसिद्ध जैन न्यायाचार्योंका ऐतिहासिक काल क्षम बतलाते हुए, तथा संपूर्ण न्याय साहित्य पर एक उपसहारात्मक सरसरी दृष्टि डालते हुए यह लेख समाप्त कर दिया जायगा।

### कुछ प्रसिद्ध जैन न्यायाचार्य

१ सिद्धसंन दिवाकर 8 - श्वेताम्बर जैन न्याय-

अ सिद्धसेन दिवाकर श्रीर श्राचार्य हैमचन्द्र पर विस्तृत विचार जाननेकी इच्छा रखनेवाले पाठक मेरे द्वारा लिखित श्रीर "श्रनेकान्त" वर्ष २रे की किरण ४, ४, ६ श्रीर ६ एवं १०में प्रकाशित इन श्राचार्य विषयक निवन्ध देखनेकी कृपा करें। — लेखक

- साहित्यके ये ही श्राद्य श्राचार्य हैं। इनका काल विक्रमकी तीसरी चौथी-पाँचवीं शताब्दिमेंसे कोई शताब्दी है। ये जैनधर्म श्रीर जैन साहित्यके महान्प्रतिष्ठापक श्रीर प्रतिमा संपन्न समर्थ श्राचार्य थे। इनके द्वारा रचित प्रन्थोंमेंसे सम्मति तर्क, न्यायावतार, तथा २२ द्वात्रिंशिकाएँ उपलब्ध हैं।
- २ मल्लवादी च्रमाश्रमण्—इनका काल विक्रमकी पाँचवीं शताब्दि है। इनका बनाया हुन्ना न्याय- ग्रन्थ "नय चक्रवाल" सुना जाता है, जो कि दुर्माग्यसे त्रानुपलब्ध है। कहा जाताहै कि इन्होंने शीलादित्य राजाकी सभामें बौद्धोंको हराया था न्त्रीर उन्हें सौराष्ट्र देशमेंसे निकाल दिया था।
- ३ सिंहच्चमाश्रमण्—इनका काल सातवीं शताब्दि
  माना जाता है। इन्होंने "नय-चक्रवाल" पर १८
  हज़ार श्लोक प्रमाण एक सुन्दर संस्कृत टीका
  लिखी है। इसकी प्रति श्रस्त व्यस्त दशामें श्रौर
  श्रशुद्ध रूपसे पाई जाती है। उच्चकोटिके दार्शनिक
  ग्रंथोंमें इसकी गणनाकी जाती है।
- ४ हरिभद्रसूरि—इनका श्रस्तित्व-काल विक्रम ७५७से द्रिण तकका सुनिश्चित हो चुका है। ये 'याकिनी-महत्तरास्नु' के नामसे प्रसिद्ध हैं श्रीर १४४४ ग्रंथों- के प्रणेता कहे जाते हैं। इन्हें भारतीय साहित्य-कारोंकी सर्वोच्च पंक्तिके साहित्यकारोंमेंसे समम्भना चाहिये। ये श्रलौकिक प्रतिभासंपन्न श्रीर महान् मेधावी, गंभीर न्यायाचार्य थे। श्रनेकान्तजयपता-का, षड्दर्शन समुच्चय, शास्त्रवार्तासमुचय, श्रनेकान्तवार्द प्रवेश धर्मसंग्रहणी, न्यायविनिश्चय (१); श्रादि इन द्वारा रचित न्यायके उच्चकोटिके ग्रंथ हैं। ५ श्रभयदेव सूरि—ये विक्रमकी १०वीं शताब्दिके उत्तरार्ध श्रीर ११वींके पूर्वार्धमें हुए। ये तर्क-

पंचानन श्रौर न्यायवनसिंहकी उपाधिसे सुशोभित थे। नवाँगीवृत्तिकार श्रभयदेवसे इन्हें भिन्न सम-भना चाहिये। इन्होंने सिद्धसेन दिवाकर रचित सम्मति तर्क पर पचीस हज़ार श्लोक प्रमाण न्याय शौली पर एक विस्तृत टीका लिखी है। यह श्रमेक दार्शनिक-प्रन्थोंका मंथन किया जाकर प्राप्त हुए नवनीतक समान श्राति श्रेष्ठ दार्शनिक ग्रंथ हैं। दश्वीं शताब्दि तकके विकसित भारतीय दर्शनोंके प्रन्थोंकी खाता वहींके रूपमें यह एक सुन्दर संग्रह ग्रंथ है।

- ६ चन्द्रप्रभ स्तूरि इनका काल विक्रमकी १२वीं शताब्दि (११४६) है। इन्होंने दर्शन-शुद्धि श्रौर प्रमेयरत्न कीश नामक न्यायग्रन्थकी रचना की है। कहा जाता है कि इन्होंने सं० ११५८ में पूर्णिमा गच्छकी स्थापना की थी।
- ण वादिदेवसूरि—इनका काल विक्रम स० ११३४ से १२२६ तकका है। इन्होंने 'प्रमाण नयतत्त्वालोक' नामक सूत्रबद्ध न्याय-ग्रन्थकी रचना करके उसपर चौरासी हज़ार श्लोक प्रमाण विस्तृत ग्रीर गंभीर 'स्याद्वाद रलाकर' नामक टीकाका निर्माण किया है। यह टीका-ग्रंथ भी जैन न्यायके चोटीके ग्रंथोंमें से है। ''प्रमेयरवकोटीभिः पूर्णो रत्नाकरो महान्'' पंक्तिसे इसकी महत्ता ग्रीर गुरुता ग्राँकी जा सकती है। कहा जाता है कि सिद्धराज जयसिंहकी राज-समामें दिगम्बर मुनि कुमुदचन्द्राचार्यको वाद-विवादमें इन्होंने पराजित किया था। ये वाद-विवाद करनेमें परम कुशल थे; इसीलिये ''देव-सूरि'' से 'वादिदेव-सूरि' कहलाये।
- प्रहेमचंद्राचार्य—इनका सत्ता समय विक्रम ११४५ से १२२६ तक है। इनकी ऋगाध बुद्धि, गंभीर ज्ञान

श्रीर श्रलौकिक प्रतिभाका श्रनुमान करना हमारे लिये कठिन है। कहा जाता है कि इन्होंने श्रपने साधुचरित जीवनमें साढ़े तीन करोड़ श्लोक प्रमाण साहित्यकी रचना की थी। न्याय प्रन्थोंमें प्रमाण-मीमांसा, श्रन्ययोग-व्यवछेद श्रीर श्रयोग-व्यवछेद नामक द्वातिंशिकाश्रोंकी रचना श्रापके द्वारा हुई पाई जाती है।

- ९ रत्नप्रभसूरि—ये वादिदेवसूरिके शिष्य हैं, स्रतः वादिदेवसूरिका जो समय है वही इनका भी समभता चाहिये। प्रमाणनय-तत्त्वालोकपर इन्होंने पाँचहजार श्लोक प्रमाण 'रज्ञाकराव-तारिका' नामक टीका-प्रन्थ लिखा है, जिसकी भाषा स्रौर शैलीको देख कर हम इसे 'न्यायकी कादम्बरी'भी कह सकते हैं।
- १० शांत्याचार्य—इनका काल विक्रमकी ११वीं (?)
  शताब्दि है। इन्होंने सिद्धसेन दिवाकर-रचित
  न्यायावतारके प्रथम श्लोकके आधार पर ही एक
  वार्तिक लिखा है, जो कि प्रमाण-वार्तिक भी कहा
  जाता है। इसी वार्तिक पर इन्होंने २८७३ श्लोक
  प्रमाण'प्रमाण-प्रमेय-कलिका' नामक टोकामी लिखी
  है जो प्रकाशित हो चुकी है, किन्तु अनेक अशुद्धियाँ
  रह गई है।
- ११ मिल्लिषेग्रासूरि—यं चौदहवीं शताब्दिमें हुए हैं।

  ग्रापने श्राचार्य हेमचन्द्र रचित 'श्रन्य योगव्यवछेद' नामक द्वात्रिंशिका पर सं० १३४६ में तीन
  हज़ार श्लोक प्रमाण "स्याद्वादमंजरी" नामक
  व्याख्या ग्रंथ लिखा है। इसकी भाषा प्रसाद-गुणसम्पन्न है श्रोर विषय-प्रवाह शरद-ऋतुकी नदीकी
  प्रवाहके समान सुन्दर ग्रीर श्राल्हादक है। षट्
  दर्शनोंका संचित्र श्रीर सुन्दर ज्ञान कराने वाली
  इसके जोड़की दूसरी पुस्तक मिलना कठिन है।

१२ गुण्रत्नसूरि—ये पन्द्रहवीं शताब्दिमें हुए हैं। इन्होंने हरिभद्रसूरि रचित "षट्-दर्शन-समुख्चय" पर १२५२ श्लोक प्रमाण "तर्क रहस्य-दीपिका" नामक एक भावपूर्ण टीका लिखी है। इसमें भी षट्-दर्शनोंके सिद्धान्तों पर अञ्छा विवेचन किया गया है। दार्शनिक-ग्रंथोंकी कोटिमें इसका भी अपना विशेष स्थान है।

१३ उपाध्याय यशो विजय जी — जैन-न्याय साहित्य रूप
मन्य भवनके पूर्ण हो जाने पर उसके स्वर्ण-कलशसमान ये अन्तिम जैन न्यायाचार्य हैं। ये महान्
मेधावी और साहित्य-सृजनमें अद्वितीय अयाहत
गित-शील थे। इनकी लोकोत्तर प्रतिभा और
अगाध पांडित्यको देखकर काशीकी विद्वत् सभा
ने इन्हें 'न्याय-विशारद' नामक उपाधिसे विभूषित
किया था। तत्पश्चात् सौ अन्थोंका निर्माण करने
पर इन्हें 'न्यायाचार्य' का विशिष्ट पद प्राप्त हुआ।
था और तभीसे ये ''शत-अन्थोंके निर्माता' रूपसे
प्रसिद्ध भी हैं। तर्क भाषा, न्यायलोक, न्यायखंडखाद्य, स्याद्वाद, कल्पलता आदि अनेक न्यायग्रंथ
आप द्वारा रचित पाये जाते हैं। इनका काल
१०वीं शताब्दि है।

इन उल्लिखित त्राचार्यों के स्रितिरिक्त स्रन्य स्रनेक जैन नैयायिक प्रथकार हो गये हैं; किन्तु भयसे इस लेख में कुछ प्रमुख प्रमुख स्राचार्यों का ही कथन किया जा सका है । उपाध्याय यशोविजय जीके पश्चात् जैन-न्याय-साहित्यके विकासकी धारा रुक जाती है स्रौर इस प्रकार चौथी शताब्दि के स्रन्तसे स्रौर पांचवीं के प्रारम्भ से जो जैन न्याय-साहित्य प्रारम्भ होता है, वह १८वीं शताब्दि तक जाकर समाप्तं दो जाता है।

उपसंहार

संपूर्ण जैन न्याय ग्रंथोंमें षट-दर्शनोंकी लगभग सभी मान्यतात्रोंका स्यादादकी दृष्टिसे विश्लेषण किया गया है। श्रोर श्रन्तमें इसी बात पर बल दिया गया है कि श्रपेत्ता विशेषसेनय-दृष्टिसे सभी सिद्धान्त सत्य हो सकते हैं। किन्तु वे ही सिद्धान्त उस दशामें श्रसत्य रूप हो जांयगे; जबकि उनका निरुपण एकान्त रूपसे एक ही दृष्टिसे किया जायगा।

न्याय-प्रंथोंमें वर्णित कुछ मुख्य मुख्यवादोंके नाम इस प्रकार हैं:—सामान्यविशेषवाद, ईश्वरकर्तृत्ववाद श्रागमवाद, नित्यानित्यवाद, श्रात्मवाद, मुक्तिवाद, श्रूत्यवाद, श्रद्धतवाद, श्रपोहवाद, सर्वज्ञवाद, श्रवयव-श्रवयविवाद, स्त्रीमुक्तिवाद, कवलाहारवाद, शब्दवाद, वेदादि श्रपौरुषेयवाद, च्लिकवाद, प्रकृतिपुरुषवाद, जडवाद श्रथीत् श्रनात्मवाद, नयवाद, प्रमाखवाद, श्रत्मानवाद श्रीर स्यादाद इत्यादि इत्यादि।

ज्यों ज्यों दार्शनिक-संघर्ष बढ़ता गया त्यों त्यों विषयमें गंभीरता त्राती गई। तकौंका जाल विस्तृत होता गया । शब्दाडम्बर भी बढ़ता गया । भाषा सौव स्त्रौर पद लालित्यकी भी वृद्धि होती गई। ऋर्थ गांभीर्य भी विषय-स्फ्रटता एवं विषय-प्रौढताके साथ साथ विकासको प्राप्त होता गया । ऋनेक-स्थलों पर लम्बे लम्बे समास-यक्त वाक्योंकी रचनासे भाषाकी दुरुहता भी बढ़ती गई। कहीं कहीं प्रसाद-गुर्ण-युक्त भाषाका निर्मेल स्तोत्र भी कलकल नादसे प्रवाहमय हो चला । यत्रतत्र सुन्दर त्रीर प्रांजल भाषाबद्ध गद्य प्रवाहमें स्थान स्थान पर भावपूर्ण पद्योंका समावेश किया जाकर विषयकी रोच-कता दुगुनी हो चली। इस प्रकार न्याय-साहित्यको सर्वाङ्गीण सुन्दर ख्रौर परिपूर्ण करनेके लिये प्रत्येक जैन न्यायाचार्यने हार्दिक महान् परिश्रमसाध्य प्रयास किया है श्रौर इसलिये वे श्रपने पुनीत कृत संकलपमें परी तरहसे ऋौर पूरे यशके साथ सफल मनोरथ हुए हैं। यही कारण है कि जैन न्यायाचार्योंकी दिगन्त व्यापिनी. सौम्य त्र्रौर उज्जवल कीर्तिका सुमधुर प्रकाश सम्पूर्ण विश्वके दार्शनिक चेत्रोंसे मूर्तिमान होकर पूर्ण प्रतिभाके साथ पूरी तरहसे प्रकाशित हो रहा है।

हम इन ब्रादरणीय ब्राचार्यों की सार्वदेशिक प्रतिमा से समुत्यन्न, गुणगारिमासे ब्रोत प्रोत उज्जवल कृतियों-को देख कर यह निस्संकोचरूपसे कह सकते हैं कि इन की ब्रसाधारण ब्रमर ब्रौर ब्रमूल्य कृतियोंने जैन-साहित्यकी ही नहीं, बल्कि सम्पूर्ण भारतीय-साहित्यकी सौमाग्य श्रीको ब्रालंकृत किया है ब्रौर वे ब्राब भी कर रही हैं।

### गोत्र-विचार

[ श्रसां हुआ, अब मैं 'जैन हितेषी' पत्रका सम्पादन करता था, तब मैंने 'गोत्र विचार' नामका एक लेख लिखकर उसे १४वें वर्षके 'जैन हितेषी' के श्रंक नं० २-३ में प्रकाशित किया था। श्राज कल जब कि गोत्र कर्मा- श्रित ऊँच-नीचताकी चर्चां जोरों पर है श्रीर गोम्मटसारादिके गोत्र लच्चणोंको सदोष बतलाया जा रहा है अतब उक्त लेख बहुत कुछ उपयोगी होगा श्रीर पाठकोंको श्रपना ठीक विचार बनानेमें मदद करेगा, ऐसा सममकर, श्राज उसे कुछ संशोधनादिके साथ पाठकोंके सामने रक्खा जाता है 'सम्पादक'

#### गोत्र-विचार

सन्तान क्रमसे चले आये जीवोंके आचरण विशोषका नाम 'गोत्र' है । वह आचरण ऊँचा और नीचा ऐसा दो प्रकारका होनेसे गोत्रके भी सिर्फ दो भेद हैं-एक 'उब-गोत्र' और दूसरा 'नीच गोत्र' ऐसा गोम्मटसारमें श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्त-चक्रवर्ति द्वारा जैन सिद्धान्त बतलाया गया है। जैन सिद्धान्तमें श्रष्टकर्मीके श्रन्तर्गत 'गोत्र' नामका एक पृथक कर्म माना गया है, उसीका यह उक्त त्राचार्य प्रतिपादित लच्चण त्रथवा स्वरूप है। परन्तु जैनियोंमें आजकल गोत्र विषयक जिस प्रकारका व्यवहार पाया जाता है वह इस सिद्धांत प्रतिपादित गोत्र-कथनसे बहुत कुछ विलच्छा मालम होता है। जैतियोंके गोत्रोंकी संख्या भी सैंकडों पर पहुँची हुई है। उनकी ८४ जातियोंमें प्राय: सभी जातियाँ कुछ न कुछ संख्या प्रमाण गोत्रोंको लिये हुये हैं। परन्तु उन सब गोत्रोंने 'उब' और 'नीच' नामके कोई गोत्र नहीं हैं; और न किसी मोत्रके भाई ऊँच अथवा नीच समभे जाते हैं। अतेक गोत्र केवल ऋषियोंके नाम पर

उनका उपदेश माननेके कारण, श्रानेक गोत्र केवल नगर-प्रामादिकोंकं नाम पर उनमें निवास करनेके कारण और बहुतसे गोत्र केवल व्यापार पेशा श्रथवा शिल्पकर्मके नामों पर उनको कुछ समय तक करते रहनेके कारण पड़े हैं। खीर भी अनेक कारणोंसे कुब्र गोत्रोंका नामकरण हुन्ना जान पड़ता है, और इन सब गोत्रोंकी वह सब स्थिति बदल जानेपर भी श्रभी तक उनके वही नाम चले जाते हैं-समान श्राचरण होते हुए भी जैनियोंक गोत्रोंमें परस्पर विभिन्नता पाई जाती है। अतः जैनियोंके लिये गोत्र सम्बन्धी प्रश्न एक बडा ही जटिल प्रश्न है और इसलिये उसपर विचार चलने की जरूरत है। ऋर्मा हुआ 'सत्योदय' में 'शूद्र-मुक्ति' शीर्षक एक लेख निकला था, जो बादमें पुस्तकाकारमें भी छपकर प्रकाशित हो चुका है। उसमें गोम्मटसार-प्रतिपादित गौत्र कर्मके स्वरूप पर कुछ विशेष विचार प्रकट किये गये हैं। उन विचारोंको-लेखके केवल उतने ही श्रंशको-पाठकोंके विचारार्थ यहां उद्धृत किया जाता है । श्राशा है विज्ञ पाठक एक विद्वानके इन विचारोंपर सविशेष रूपसे विचार करनेकी कृपा करेंगे और यदि हो सके तो अपने विशेष वचारोंसे सूचित करनेको भी उदारता दिखलायेंगे:—

क देखों, 'श्रतेकान्त' की दितीय वर्षकी फाइल, श्रीर उसमें भी 'गोत्र लच्चणोंकी सदोषता' नामक लेख, जो पृष्ठ ६८० पर मुद्रित हुन्ना है।

गोमट्टमारमें 'गोत्रकर्म' के कार्य दर्शनके लिये निम्न लिखिन गाथा है:—

संताणकमेणागय-जीवायरणस्स गोदमिदि सरणा । उच्चं गीचं चरण उच्च गीचं हवे गोदं ॥ --कर्मकाएड १३।

सन्तानक्रमेणागत जीवाचरणस्य गोत्रमिति संज्ञा । उच्चे नीचं चरणं उच्चेनीचैभवेत गोत्रम् ॥१३॥

श्रथ—सन्तान क्रम श्रथीत कुलकी परिपाटी-के क्रमसं चला श्राया जो जोवका श्राचरण उसकी 'गोत्र' संज्ञा है। उस कुल परम्परामें ऊँचा श्राच-रण हो तो उसे 'उच्च गोत्र' कहते हैं, जो नीचा श्राचरण हो तो वह 'नीच गोत्र' कहा जाता है।

गोत्रके इस लच्चए पर ग़ौर करते हैं तो यह लच्चण सदोव मालूम होता है, श्रीर ऐमा प्रकट होता है कि कमभूमिके मनुष्योंकी विशेष व्यवस्था पर लच्य रखकर सामाजिक व्यवहार दृष्टिसे इस-की रचना हुई है। गोत्र कर्म अष्टमूल प्रकृतियोंमें से है और इसका उदय चतुर्गतिके जीवोंमें कहा है। नारकी और तिर्यञ्जोंके नीच गोत्रकी, देवोंके उच गोत्रकी श्रौर मनुष्योंके उच श्रौर नीच दोनों गोत्रोंकी सम्भावना सिद्धान्तमें कही है। देव व न।रकीका उपपाद जन्म होता है; वे किसीकी सन्तान नहीं होते श्रीर न कोई उनका नियत श्राचरण है। गाथोक्त गोत्रका लच्चण इन दोनों गतियों में किसी तरह भी लाग नहीं होता। इसी तरह एकेन्द्रियादि सम्मूर्छन जीवोंमें भी यह लच्च व्यापक नहीं। इसके ऋलावा 'श्राचरण' शब्द भी मनुष्यों ही के व्यवहारका ऋर्थवाची है श्रीर मनुष्यों ही की अपेचासे उक्त लच्चामें उपयक्त हुमा है। श्राचरणके साथ उच्चत्व श्रोर नीचत्वकी.

योजना भी मानवापे जित ही है। पाठकीं को विदित होगा कि श्रमीर, गरीब, दुखिया, सुखिया, नीच, अँच, सभ्य, श्रसभ्य, पंडित, मूर्ख इत्यादि द्वन्द हैं श्रीर ये द्वन्द ऐसे दो परस्पर विरोधी गर्णोंके द्योतक हैं जिनका अस्तित्व निर्पेच नहीं किन्तु श्रन्योन्याश्रित है। श्रतएव मन्य गतिको छोडकर शेष तीन गतियों जो गोत्रका एक एक प्रकार माना गया है वह अपने प्रतिपत्तीके सत्वका सूचक श्रीर श्रमिलाषी है। यदि देवोंमें नीच गोत्रका. श्रौर नारकी तथा तिर्यञ्जोमें उच्चगोत्रका सम्भव नहीं है तो इन गतियोंमें गोत्रका सर्वथा ही अभाव मानना पडेगाः क्योंकि द्वन्द गर्भित एक प्रतिपत्ती गुएका स्वतन्त्र सद्भाव किसी तरहसे भी सिद्ध नहीं होता। उक्त गतियों में गोत्रके दो प्रकारों में से एक विशेषकी नियामकता कहनेका यह अर्थ होता है कि इन गतियोंके जीव अपनेर लोक समुदायमें समानाचरणी हैं, उनमें भेद भाव नहीं है श्रीर जब भेद भाव नहीं तो उनको उच्च या नीच किसकी अपेत्तासे कहा जाय, वे खुद तो आपसमें न किसीको नीच समभते हैं न उच्च; उनमें नीच श्रीर उचका ख्याल होना ही श्रसम्भव है। इसी ख्यालसे भोग-भूमियोंके भी उच्च गोत्र ही कहा गया है। इससे स्पष्ट है कि गोत्रका लच्चा मनुष्योंकी व्यवहार व्यवस्थाके श्रनुसार बनाया गया है, श्रीर जिस जिस गतिके जीवींको मनुष्यी ने जैसा समभा अथवा उनके व्यवहारकी जैसी कल्पना की, उमीके अनुसार उन गतियोंमें उच्च व नीच गोत्रकी सम्भावना मानी गई है। च्हुर्गति के जीवोंमें बन्धोदयसत्वको प्राप्त होने वाले गोत्र कर्म तथा उसके कार्य स्वरूप गोत्रका लच्चए श्रीर

उदय जिस प्रकारसे प्रत्यच्च ज्ञाता हुन्दा सर्वज्ञने कहा हो वह सब गाथासे प्रकट नहीं होता। इस लच्चएके मुताबिक गोत्रकर्मका उदय मन्ष्यों ही में मिलेगा और अन्य गतियों के जीवों के आठ कमों की जगह सात ही का उदय मानना पड़ेगा।

जैन सिद्धान्तियोंमें गत्र श्रीर गोत्र कर्मके विषयोंमें जो प्रचित्त मत वह मनुष्यों ही के व्यवहारों तथा कल्पनाश्रोंसे बना है। इसके विशेष प्रमाणमें निम्न लिखित ऊहापोहकी बातें पाठकोंके स्वयं विचारार्थ उपस्थित करते हैं—

१—भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिषी श्रौर वैमानिक, इस प्रकारसे देवोंके चार निकाय जैन-धर्ममें कहे हैं। इन चारों प्रकारके देवोंमें इन्द्र सामानिक, त्रायस्त्रिश, पारिषद,त्र्यात्मरत्त, लोकपाल अनीक, प्रकीर्णक, अभियोग्य और किल्विषिक, ऐसे दश भेद होते हैं। इनमेंसे जो देव घोड़ा, रथ, हाथी, गंधर्व चौर नर्त्तकीके रूपोंको धारण करते हैं वे अनीक हैं जो हाथी, घोड़ा बाहन बनकर इन्द्रकी सेवा करते हैं वे आभियोग्य कह-लाते हैं; ऋौर जो इन्द्रादिक देवोंके सन्मानादिकके **अ**निधकारी, इन्द्रपुरीसे बाहर रहने वाले तथा अन्यदेवोंसे दूर खड़े रहनेवाले (जैसे अस्पृश्यशूद्र) हैं वे किल्विषक देव हैं। यहाँ अपने आप यह प्रश्न होता है कि किल्विषक जातिके देवोंको अन्य प्रकारके देव अपनी अपेत्ता नीच समभते हैं कि नहीं ? यदि नीच नहीं समभते तो किल्विषकोंको श्चमरावतीसे बाहर दूर क्यों रहना पड़ता है श्रौर वे अस्पृश्य क्यों हैं ? एवं अनीक तथा आभियोग्यक श्राचरण शेष सात प्रकारके देवों कीदृष्टिमें उच हैं वा नीच ? देवोंके दश प्रकारके भेद और उनके

उक्त प्रकारके व्यवहारों से तो साफ प्रकट है कि उनमें नीच और उच्च दोनों ही प्रकारके आचरण-वाले जीव होते हैं, फिर जैन-मिद्धान्तियोंने देव-गतिमें नीचगोत्रका उदय क्यों नहीं कहा? पाठक विचारें।

२—इममें कुछ विशेष कहनेकी जरूरत नहीं कि असुर, राज्ञम, भूत, पिशाचादि देवों के आच-रण महान घृणित और नीच माने गये हैं और वे वैमानिक देवोंकी समानता नहीं कर सकते। यदि गोत्रके उच्चत्व नीचत्वमें जीवका आचरण मूल का-रण है तो वैमानिकोंकी अपेज्ञा व्यन्तरादिका गोत्र अवश्य नीच होना चाहिये। देवमात्रको उच्चगोत्री कहना जैनसिद्धान्तियोंके लज्ञणसे विरुद्ध पड़ता है।

३—पशुत्रों में सिंह, गज, जम्बुक, भेड़, कुकर त्रादिके त्राचरणों में प्रत्यत्त भेद है। वीरता, साहस त्रादि गुणों में सिंहको मनुष्योंने त्रादर्श माना है। किसी दूसरेकी मारी हुई शिकार और उच्छिष्टको सिंह कभी नहीं खाता और न त्रापने वारसे पीछे रहे हुए पशु पर दुबारा त्राक्रमण करता है। जैना-चार्योंने १०० इन्द्रकी संख्यामें सिंहको इन्द्र कहा है, यथा—

"भवणालय चालीसा बितरदेवाण होंति बत्तीसा । कप्पामर चडबीसा चन्दो सूरो गरो तिरस्रो ।"

इसका क्या कारण है कि आचरणोंमें भेद होते हुए भी तिर्यक्रमात्रको समानरूपसे नीचगोत्री कहा गया है ?

४—नारिकयोंमें ऐसे जीव भी होते हैं जिनके तीर्थकर नाम कम्मेका बन्ध होता है। क्या वे जीव भी अ्रन्य नारिकयोंकी तरह नीचाचरणी ही होते सर्व नारकी जीवोंका समान नीचाचरणी श्रीर नीचगोत्री होना समभमें नहीं श्राता।

५—कुभोग-भूमिके मनुष्य नाना प्रकारकी कुत्सित त्राकृतियों के होते हैं त्रौर सुभोग-भूमिकी त्रपेत्ता यह भी कहा जायगा कि ने कुभोगके भोगी हैं। क्या कुभोग भूमि त्रौर सुभोग भूमिके जीवों के त्राचरणों में फर्क नहीं होता ? यदि होता है तो फिर द्राखिलभोग-भूमि-भन उच्चगोत्री ही क्यों कहे गये ?

इन सब बातोंपर विचार करनेसे यही मालूम होता है कि गोत्रकर्मके विषयमें जैनोंका जो सिद्धा-न्त है वह केवल मनुःयोंका, स्त्रीर मन्द्योंमें भी भारतवासियोंका व्यवहार मत है। भारतीय लोग सब प्रकारके देवी देवतात्रोंकी उपासना करते हैं, भूत, पिशाच, यत्त, रात्तव, कोई भी हो सबके देवालय भारतमें मौजूद हैं, सबके स्तोत्रगाठ संस्कृत भाषामें हैं श्रीर उनके भक्त अपने अपने उपास्यों-का कीर्तन करते हैं। इसलिये जैनोंने देवमात्रको उच्चगोत्रो कहा है; क्योंकि वे मनुष्योंसे उच्च और शक्तिशाली एवं अनेक इष्टानिष्टके करनेमें समय माने गये हैं। पशु श्रौर नारिकयोंको कोई मनुष्य अपनेसे अच्छा नहीं समभता, न उनके गुणाव-गुणपर विचार करता है, इसलिये मनुष्योंके साधा-रण ख्यालके मुताबिक तिर्यक्च श्रीर नरकगतिमें एकान्त नीचगोत्रका उद्य बताया गया । यदि चतुर्गतिके जीवोंके आचरण और व्यवहारोंको दृष्टिमें रखकर गोत्रके लच्चण तथा उदय-व्यवस्थाका वर्णन होता तो उसमें 'सन्तानकमेखागय' पदकी योजना कभी नहीं होती, श्रौर न देव, नारकी तथा तिर्यञ्चगतिमें एकान्तरूपसे एक ही प्रकारके गोत्रका स्दय कहा जाता।

गोत्रके लच्चणकी उपयुक्त आलोचना करके हमने यह दिखला दिया है कि यह लच्चण मनुष्यों-की व्यवहार-स्थितिके अनुसार बनाया गया है। इस लच्चणसे निम्नलिखित बातें और निकल्की हैं:—

- (१) जीवका वही आचरणगोत्र कहा जायगा जो कुल परिपाटीसे चला आता हो, अर्थात् जो आचरण कुलकी परिपाटीके मुआफिक न होगा उसकी गोत्रसंज्ञा नहीं है और वह गोत्रकम्मके उद्यसे नहीं किन्तु किसी दूसरे ही कर्मके उद्यसे माना जायगा।
- (२) हरएक आचरणके लिये कुलविशेषका नियत होना जरूरी है और हरएक कुलके लिये किसी विशेष आचरणका।

परन्तु, जैनधर्ममें मानव समाजके विकासका जो वर्णन है वह कुछ श्रीर ही बात कहता है; उसको यदि सही मानते हैं तो यह भी स्वीकार करना पड़ेगा कि भरतचेत्रमें एक समय ऐसा था जब मनुष्योंमें न तो कोई कुल थे और न उनकी परिपाटीके कोई आचरण थे, इसलिये उस समय के जीवोंके गोत्रकम्म्रका उदय भी नहीं था। वर्तमान श्रवसर्पिणीके प्राथमिक तीन श्रारोंमें भोगभूमिकी रचना थी; भोग-भूमियोंमें कुल नहीं होते, कुलकरों-का जन्म तीसरे कालके आखीरमें होता है। इस प्रकार कुलोंके अभावमें भोग-भूमियोंके आचरणों की गोत्रसंज्ञा नहीं कही जायगी। यदि ऐसा कहा जाय कि समस्त भोग-भूमियोंका एक ही कुल था श्रौर उनके श्राचरण समान थे इसलिये भोग-भूमियोंके गोत्रका सद्भाव था, तो त्रागे कुलकरों, तीसरे कालके अन्तके भोग-भूमियों तथा कम्म-

भूमिके आदिके मनुष्योंमें गोत्रका अभाव स्वयमेव सिद्ध होता है; क्योंकि इनके आचरण इनके पूर्व- जोंसे सर्वथा भिन्न और विरुद्ध थे। इसको हम नीचे स्पष्ट करते हैं—

भोग भूमिया मनुष्य न खेती करते थे, न मकान बनाते थे, और न भोजन-वस्तु पकाते थे; वे अपनी सब आवश्यकतायें कल्पवृत्तोंसे पूरी करते थे। इसलिये उनमें ऋसि, मसि,कृषि, बाणि-ज्य, सेवा ऋौर शिल्पके कर्म व्यापार भी नहीं थे। उनको त्रापसमें किसीसे कुछ सरोकार नहीं था, ऋपने अपने युगलके साथ अपनी कल्पतरू-बाटिका-में सुखभोग करते थे । अतएव न कोई उनका समाज था श्रौर न कोई सामाजिक बन्धन। उनमें विवाह-संस्कार नहीं होता था; एक ही माताके उदरसे नर-मादाका युगल उत्पन्न होता था, जब यौवनवन्त होते थे तब दोनों बहिन ऋौर भाई स्त्री-पुरुषका सम्बन्ध कर लेते थे। युगल पैदा होते ही उनके माता-पिताका देहान्त हो जाता था। इस प्रकार युगल मनुष्योंकी समान जीवन-स्थिति उस समय तक जारी रही जब तक कि कल्पवचौंकी कमी न हुई। तीसरे आरके अस्तीरमें कल्पवृत्तोंकी न्यूनतासे लोगोंने अपने अपने वृत्तोंका ममत्व करितया और कई युगल वृत्तोंके लिये आपसमें क्लेश करने लगे। तत्पश्चात् परस्परके भगड़े निपटानेके लिये उन युगलियोंने अपनेमेंसे एक युगलको न्यायाधीश बनाया जो पहिला कुलकर हुऋा ऋौर उसीके वंशज ऋागेको न्यायाधीश तथा दग्डनीतिविधायक होते रहे। इन्हीं कुलकरोंकी सन्तान श्रीऋषभदेव तीर्थंकर हुए जिन्होंने पट्कर्म-की शिचा दी; उनके उपदेशसे प्रथम पाँच कारीगर

बने:--१ कुम्भकार, २ लोहार, ३ चित्रकार, ४ वस्त्र बुननेवाले, ५ नापित श्रर्थात् नाई। ऋषभदेव-ने ही विवाहविधि चलाई श्रीर सगे बहिन भाईमें स्त्री-भर्तारका सम्बन्ध होना बन्द किया।

इस कथनके मुत्राफिक जिस जिस भोग-भूमियाने अपनी सहोदराको छोड़कर दूसरी खीसे विवाह किया, श्रथवा ऋषभदेवजीकी शिचा पाकर कुम्हार, लोहार आदिके कामको किया, उसका श्राचरण उसके माता पिताके श्राचरणोंसे बिलकुल ही विपरीत और निराला था; ऋर्थात् उसका ऋा-चरण अपने कुलकी परिपाटीके अनुसार नहीं था, इसलिये वह गोत्रकम्मके उदयसे नहीं किन्तु किसी श्रन्य ही कम्मोद्यका फल था। श्रतएव कम्मी-भूमिकी आदिमें जो मनुष्योंके आचरण थे उनकी 'गोत्र' संज्ञा नहीं कही जा सकती श्रौर उस समयके सब लोग गोत्रकर्मोदय रहित थे। आठ कर्मोंकी जगह उनके सात ही का उदय था । गोत्रकर्म्मका उदय उनकी सन्तानके माना जायगा जिन्होंने श्रपने श्राचरण माता पितासे प्राप्त किये श्रीर उन्हींका पालन किया। यदि उस समय किसी नाई के लड़कंने खेतीका काम किया श्रीर नापितके कार्यको न सीखा तो उसका भी आचरण 'सन्तानक-मागत' न होनेसे गोत्रसंज्ञक न होगा, उसके भी गोत्रकम्मीभाव ही कहा जायगा। ऐसे सन्तान-कर्म्मरहित आचरणोंके लिये कर्मतत्त्व-ज्ञानमें कौनसा विशेष कर्म्म है सो ज्ञानी पाठक खुद विचारें; अष्टकर्म्भके उपरान्त तो कोई कर्म्मनहीं कहा गया श्रौर इन मूलोत्तर प्रकृतियोंको इनके लच्यानुसार उक्त सन्तान-क्रम रहित आचरणोंके कारण कह सकते नहीं।

'सन्तानक्रमागत' पद पर एक शंका यह श्रीर होती है कि जिस भोग-भूमियोंकी सन्तानने ऋषभ-देवजी की शितानुसार श्रपने पूर्वजोंके श्राचरणको छोड़कर नवीन श्राचरण प्रहण कर लिये, उसके पुत्रका श्राचरण पिताके श्रनुकूल होने पर 'सन्तान क्रमागत' कहा जायगा कि नहीं; श्रर्थात् एक ही पीढ़ीके श्राचरणको 'सन्तानक्रमागत' कहेंगे या नहीं; मूलतः प्रश्न यह है कि कितनी पी़ीका श्राच-रण सन्तान क्रमागत कहा जा सकता है ? इसका ब्योरा किसी प्रन्थोंमें देखनेमें नहीं श्राया।

श्रव जरा श्राचरणकी उच्चता नीचता पर विचार कीजिये। 'श्राचरण' शब्दसे श्रसिलयतमें श्राचार्योंका क्या क्या श्रामित्राय है सो साफ साफ कहीं नहीं खोलागया। यदि 'श्राचरण' शब्दसे हिंसा, मूठ, चोरी, सप्त व्यसनश्रादिमें प्रवृत्ति श्रथवा निवृत्तिसे मतलब है तब तो गोत्रके उक्त लच्नणानुसार ऐसा मानना पड़ेगा कि दो तरहके कुल यानी वंशकम होते हैं, एक वे जिनमें हिंसादि श्राचरण वंश परम्परासे नियतरूपसे कभी हुए ही नहीं, श्रतएव उनमें उत्पन्न हुए जीव उच्च गात्री कहलाते हैं; दूसरे वे कुल जिनमें हिंसादि श्राचरण नियत रूपसे परम्परासे होते श्राये हैं, इसलिये उनमें जन्म लेने वाले जीव नीच गोत्री होते हैं।

चतुर्गतिके जीवोंका विचार न करें तो ऐसे उचा-चरणी नीचाचरणी नियत कुलेंका कर्मभूमिके आ-दिमें सर्वथा अभाव था । भोग-भूमियों मेंसे तो ऐसे नियत कुल थे ही नहीं; अतः नियतकुलोंके अभाव में युगादिमें सब मनुष्य गोत्र तथा गोत्र कर्म रहित थे। जैन प्रन्थोंमें इस बातका ब्योरा कहीं भी नहीं है कि अमुक अमुक कुल तो हमेशाके लिये उच्चा- नरणी हैं और अमुक अमुक नीचाचरणी। तदु-परान्त युगान्तरों तक उन कुलोंमें निरन्तर एक ही प्रकारका आचरण रहे इसकी गांरटी क्या ? किसी भी कुलमें एक ही तरहका आचरण निरन्तर बना रहेगा ऐसा मानना प्रकृति और कर्म सिद्धान्तके प्रतिकृत है, प्रत्यत्तसे बाध्य है। किसी जीवके आचरण उसके पिता या पूर्वजोंके अनुसार अव-श्यमेव ही हों, ऐसा मानना एकान्त हठ है।

यदि श्राचार्यांका यह श्रभिप्राय हो कि उक्त हिंसादि श्राचरणों में प्रवृत्ति श्रोर निवृत्ति जीविका के षट्कमंत था पेशोंसे निर्योजित है; कई पेशे श्रीर कर्म तो ऐसे हैं जिनके करनेवाले नीचाचरणी नहीं होते श्रीर कोई ऐसे हैं जिनको करनेसे जीव नीचाचरणी हो ही जाता है श्रथवा नीचाचरणी ही उस पेशोंको करता है उच्चाचरणी नहीं। प्रयोजन यह हुश्रा कि कई पेशोंक साथ उच्चाचरणका श्रविनाभावी सम्बन्ध है श्रीर कितपयके साथ नीचाचरणका। इसमें कई श्रनिवार्य शंकाएँ पैदा होतीहैं। चतुर्गतिक जीवोंकी श्रपेत्ता तो यह सर्वथा श्रसम्भव है। मनुष्योंकी श्रपेत्ता लीजिये—

- (क) भोग-भूमियों के कोई पेशे वा जीविका कभें नहीं थे अत: वे सब नीचाचरणी तथा गोत्रकर्म रहित कहे जायेंगे । यह प्रचलित गोत्रोदय-मतसे विरुद्ध पड़ता है ।
- (ख) षट्कर्म और प्रेशिका उपदेश श्रादि तीर्थं करने दिया था और उन्होंने ही कारीगरी तथा शिल्पके कार्य सिखाये थे, अन्नादिका अग्निमें पकाना भी उन्होंने ही सिखाया। वे अवधिज्ञानी और मोत्तमार्गके आदिविधाता थे; यदि उच्चाचरणी और नीचाचरणी दोप्रकारके पेशे वास्तवमें होते तो

वे नीचाचरणके पेशोंको कभी नहीं सिखाते और न किसीको उनके व्यापार का आदेश करते, जान बूभकर वे जीवोंको पापमें न डालते, प्रत्युत सबकी ही उच्चाचरणी पेशोंकी शित्ता देते । जीविका कर्म श्रीर पेशोंके साथ उच्चाचरण श्रीर नीचाचरण के सम्बन्धकी योजनासे भगवान ऋषभदेव पर बड़ा भारी दूषण त्राता है । इससे यही कहना पड़ेगा कि या तो उच्चाचरण श्रौर नीचाचरणका सम्बन्ध पेशोंमें है नहीं, श्रीर यदि है तो पटकर्म श्रौर भिन्न भिन्न शिल्पके कार्योंकी शिचा ऋषभ-देव जी ने नहीं दी किन्तु प्रकृतिका विकासके नियमानुसार शनै: शनै: जनताकी जरूरतोंसे कभी कुछ और कभी कुछ, ऐसे नये नये त्राविष्कार होते रहे जैसे त्राजकल होते हैं । ऋषभदेवजीका चलाया हुत्रा कोई भी पेशा नीचाचरणका नहीं हो सकता, तदनुसार कुम्हार, जुलाहा, लोहार, नाई सब उच्च गोत्री हैं, पेशेकी ऋपेचा ये लोग नीचा-चरणी नहीं, अथवा ये कहिये कि कुम्हार आदिके पेशे ऋषभदेवजी ने नीचाचरण या नीचाचरणीके कारण नहीं समभे और न ऐसा किसीको प्रकट किया। तदनुसार जीविका कर्मकी अपेद्यासे ऋषभ देवजीकी दृष्टिमें न कोई उच्च गोत्र था, न नीच। पाठक विचार करें कि ऐसी अवस्थामें उच्च और नीच त्राचरणोंके नियत कुलोंका सर्वथा त्रमाव है कि नहीं; फिर गोत्र और गोत्रकर्मकी क्या बात रही ?

(ग) जैनधर्ममें प्रथमानुयोगके अन्सार जिन कुलोंमें चात्रकर्म होता है वे उच्चगोत्र कहे जायगे। इसका यह अभिप्राय होता है कि जिन कुलोंमें परिपाटीसे चात्र-कर्म होता है उनमें उत्पन्न

होने वाले जीवोंके श्राचरण नियमत: उच्च ही होने चाहियें, तभी श्राचरण श्रीर जीविका-कर्ममें श्रवि नाभावी सम्बन्ध माना जा सकता है। परन्तु कथा पुराणोंमें इसके विपरीत हजारों उदाहरण मिलते हैं। रावण चन्नियकुलोत्पन्न तीन खण्डका राजा था, उसने सीता परस्त्रीका हरगा किया जिसके कारण लाखों जीवोंका रणमें खून हुआ । युधिष्ठि-रादि पारडव श्रौर कौरव चत्रियोद् भव थे, उन्होंने जूश्रा खेला श्रौर व्यसनको यहां तक निभाया कि द्रौपदी स्त्रीको भी दावमें लगाकर हार बैठे। पाठक, जरा विचारिये कि क्या ये ब्याचरण उच्च थे। हमने ये उदाहरण दिग्दर्शनमात्रको लिख दिये हैं, वरना (अन्यथा) पुराणोंमें अगिएत मिसालें (उदा-हरण) मौजूद हैं जिनसे विदित होगा कि चित्रियों-में ही ऋधिकतर नीचाचरणीहुये हैं। ऐसी ऋवस्था में पेशोंके साथ आचरणोंका स्थिर सम्बन्ध कैस माना जा सकता है ?

उपर्युक्त बातोंसे यह साफ होजाता है कि लोकमें न तो ऐसे कुल ही हैं जिनके लिय यह कहा जा सके कि उनमें उच्च या नीचाचरण हमेशाके लिये परिपाटीसे चला आता है और न जीविका कम्में या पेशोंके कुलोसे आचरणोंका अविनाभावी सम्बन्ध सिद्ध होता है।

त्रतः गोम्मटसारमें जो गोत्रका लच्चण है और जैन सिद्धान्तियोंने गोत्रकम्मोदय-व्यवस्था जैसी मानी है, ये सब प्रकृति-विकासके विरुद्ध हैं; ये सार्वकालिक और चतुर्गतिके जीवोंपर दृष्टि रखकर नहीं बनाये गये, किन्तु भारतवासियोंके व्यवहार और खयालोंके अनुसार इनको कल्पना दुई है। अमुक प्रकारके कुल जैसे ब्राह्मणादि, विव्यमसे

उच्चारणी ही होते श्राये हैं श्रीर होते रहेंगे, इनमें उत्पन्न हुए जीवोंको उच्च ही मानना एवं इनसे इतर कुल जैसे कुंभकार श्रादि शिल्पकार नापित प्रभृति सेवा-कम्मी नीचाचरणी हैं, इनको सदा सर्वदाके लिये नीचही मानना, नीचता उच्चता जन्मसे है, गुण, स्वभावसे नहीं; एक कुल जाति का कमें दूसरे कुल-जातिवाला न करे, इत्यादि धारणायें भारतमें ही हजारों वर्षोंसे श्रचलरूपसे चली श्रारही हैं। इन्हीं वंश-परम्परागन धारणाश्रों श्रौर व्यवहारोंके मुताबिक जैनाचार्योंने गोत्र-कर्मका लच्चण रचा है।

गोम्मटसारके श्रलावा सर्वार्थसिद्धि, राज-वार्तिक श्रादि तत्त्वार्थसूत्रकी टीकाश्रोंमें जो उच्च श्रीर नीच गोत्रका लच्चण लिखा है उससे भी यही निस्सन्देह प्रतीत होता है कि गोत्र-कर्मकी योजना जैन विज्ञोंने कर्म-सिद्धातमें भारतीय मनुष्यों ही के विचारसे की है; चतुर्गतिके जीवोंमें या तो गोत्र- कर्म श्रीर गोत्रका सद्भाव नहीं श्रीर है तो वह क्या है, उसका लच्चण इन प्रचलित शास्त्र मतोंकी व्यवहार-रूढ़िसे नहीं मिल सकता। टीकाकार श्राचार्य सब यह लिखते हैं कि "जिसके उदयसे लोक पूज्य इदवाकु श्रादि उच्च कुलोंमें जन्म हो, उसे 'उच्च गोत्र कर्म' कहते हैं, श्रीर जिसके उदय से निन्दा दरिद्री श्रप्रसिद्ध दु:खोंसे श्राकुलित चाएडाल श्रादिके कुलमें जन्म हो, उसे नीच गोत्र कर्म' कहते हैं। पाठक देखलें कि ये लच्चण चतु-गंतिके जीवोंमें कैसे व्यापक हो सकते हैं?

परन्तु, पाठकजन, गोत्र कर्म श्रमिलयतमें हैं कुछ जरूर, उसके श्रस्तित्वसे हम इन्कार नहीं कर सकते, चाहे लोक न्यवहारी जैनाचारोंके निर्दिष्ट लच्चणमें हम उसका यथावत् स्वरूप नहीं पाते श्रीर श्रनेक श्रनिवार्य शंकाएँ होती हैं तथापि प्रकृति-विकासमें उसकी खोज करनेसे हम गोत्र श्रीर गोत्र कर्मके शुद्ध लच्चण तक पहुँच सकते हैं।

### वीरशासनांक पर कुछ सम्मातियां

(१) प्रोफेसर ए० एन० उपाध्याय, एम. ए. डी. े त्रिट कोल्हापुर—

"I am in due receipt of the ( बीर-शासन) Number of the 'Anekant'. I feel no doubt that your 'Anekant' occupies a prominent position among Hindi Journals. A student of Jaina Literature is sure to find a good deal of valuable material in its pages; and he has to keep it always at his elbow for repeated reference."

श्रर्थात्-'श्रनेकान्त' का 'वीर शासनांक' मिला ।

मुक्ते इसमें ज़राभी सन्देह नहीं कि श्रापका 'श्रनेकान्त' हिंदी पत्रोंमें प्रधान स्थान रखता है। यह सुनिश्चित् है कि जैन साहित्यका विद्यार्थी इसके पृष्टोंमें बहुतसी बहु-मूल्य सामग्रीको मालूम करें श्रीर इसे हमेशा श्रपने पास बार बार उल्लेखके लिये रक्खे।

(२) न्यायाचार्थ पं० महेन्द्रकुमारजी शास्त्री, न्यायाध्यापक स्याद्वाद महाविद्यालय काशी—

"'विशेषाङ्क'देखा, हृदय प्रसन्न होगया। लेखोंका चयन त्रादि बहुत सुन्दर हुन्ना है। बा॰ स्रजभानजी तो सचमुच प्रचंड रूढ़ि विघातक युवक हैं। वे रूढ़ियों के मर्मस्थानोंको खोज २ उन पर ही प्रहार करते हैं। मैं पत्रकी समुन्नतिकी बराबर शुभ भावनाएँ भाता हूँ।"

# बुद्धिहत्याका कारखाना

### अवतारवाद, भाग्यवाद और कलिकल्पना

['गृहस्थ' नामका एक सचित्र मासिकपत्र हालमें रामघाट बनारससे निकलना प्रारम्भ हुन्त्रा हैं, जिसके सम्पादक हैं श्री गोविन्द शास्त्री दुगवेकर और संचालक हैं श्रीकृष्ण बलवन्त पावगी। पत्र अच्छा होनहार, पाठ्य सामग्रीसे परिपूर्ण, उदार विचारका और निर्मीक जान पड़ता है। मूल्य भी अधिक नहीं—केवल १॥) रु० वार्षिक है। इसमें एक लेखमाला "मञ्चूशाही" शीर्षकके साथ निकल रही है, जिसका पाँचवाँ प्रकरण है 'मञ्चूशाहीका बुद्धिहत्याका कारखाना'। इस लेखमें विद्वान लेखकने हिन्दु ओं के अवतारवाद, भाग्यवाद और कलिकालवाद पर अच्छा प्रकाश डाला है। लेख बड़ा उपयोगी तथा पढ़ने और विचारनेके योग्य है। अतः उसे अनेकान्तके पाठकों के लिये नीचे उद्धृत किया जाता है।

—सम्पादक ]

म नुष्य-जीवनमें बुद्धिका स्थान बहुत ऊँचा है। बुद्धिकी सहायतासे मनुष्य क्या नहीं कर सकता। बुद्धिके प्रभावसे वह श्रसम्भवको भी सम्भव बना देता है। श्रार्थ चाणक्यने कहा है:—

एका केवलमेव साधनविधौ सेनाशतेभ्योऽधिका। नन्दोन्मृलन-हष्ट्रवीयमहिमा बुद्धिस्तु मागान्मम।।

मेरी बुद्धिकी शक्ति और महिमा नन्दवंशको जड़से उखाड़ देनेमें प्रकट हो चुकी है। मैं अपने उद्देश्यकी सिद्धिमें बुद्धिको सैकड़ों सेनाओंसे बढ़कर सममता हूँ। मेरा सर्वस्व भले ही चला जाय, किन्तु केवल मेरी बुद्धि मेरा साथ न छोड़ें। महाभारतमें लिखा है:—

शस्त्रहितास्तु रिपवो न हता भवन्ति ।
प्रज्ञाहतास्तु नितरां सहता भवन्ति ।।
प्रज्ञाहतास्तु नितरां सहता भवन्ति ।।
प्रि प्रमधोंके द्वारा काट दावनेसे ही शत्रुश्रोंका संहार नहीं होता, किन्तु जब उनकी बुद्धि मार डाली जाती है,तभी उनका पथार्थ नाश होता है । गीतानेभी बुद्धिनाशको ही मनुष्यके नाशका कारण माना है । राजनीतिज्ञ चतुर पुरुष प्रपने देश या राष्ट्रकी भवाईके विये

शत्रुश्रोंकी बुद्धिका नाश करते हैं, परन्तु श्रधमं श्रीर श्रनाचारोंके प्रवर्तक सब्बूलोग श्रपने स्वार्थके लिये श्रनन्त स्त्री पुरुषोंकी बुद्धिहत्या कर डालते हैं।

यह हम कह श्राये हैं कि, मनुष्य-जातिका ज्ञान श्रमी अपूर्ण है श्रीर अपूर्ण ज्ञान कदापि आन्ति-रहित नहीं होता। मानवी बुद्धिकी हसी दुर्बलतासे लाभ उठाकर संसारमें श्रनेक लफंगे कव्य निर्माण हो गये हैं। मनुष्योंकी श्रावश्यकताएँ बहुत होती हैं श्रीर उनकी पूर्तिके लिये वे ऐसे साधन खोजा करते हैं कि परिश्रम कुछ भी न करना पड़े या बहुत कम करना पड़े शीर फल पूरा या श्रावश्यकतासे श्रधिक मिल जाय। जब उनकी बुद्धि ज्ञकरा जाती है श्रीर उन्हें कोई स्पष्ट मार्ग नहीं सुम पड़ता, तब वे उन कव्युश्रोंके चक्करमें फँस जाते हैं, जो सर्वज्ञ या बोकोत्तर ज्ञानी होनेका दावा करते हों। ऐसे आक्त, भले श्रीर भोले मनुष्योंकी बुद्धि को वे श्रपने चलावे बुद्धि-हत्याके कारख़ानेमें हस प्रकार पीस डालते हैं कि संसारमें उनका कहीं ठिकाना ही रह जाता।

सांसारिक दुःखों से ज्याकुल भावुकों को मन्ब बोग सममा देते हैं कि ईरवर किसी प्रज्ञात जगतमे इस घरा धाममें श्रवतीर्ण होकर मानवी शक्तिसे बाहरकी श्रन-होनी बातें कर डालता है। उन्हें वे यह भी विश्वास दिलाते हैं, कि हमें ईश्वरका दर्शन हो गया है श्रीर जिन्हें उसका दर्शन करना हो, वे हमारे पास चले श्रावें हम भी ईश्वरके ही एक श्रवतार हैं श्रीर यदि चाहें, तो मनुष्योंका भजा बुरा सब कुछ कर सकते हैं।

वास्तवमें यदि किसीको ईश्वरका साजारकार हो गया होता श्रीर दूसरेको भी ईश्वरका दर्शन करानेकी किसीमें शक्ति होती, तो रेडियो यन्त्रकी तरह एक ही ईश्वर घर-घर देख पड़ता। परन्तु ईश्वरके सस्यरूपके सम्बन्धमें ही अभी एकमत नहीं है, उसका दर्शन कौन किसको करावे ? किसीका ईश्वर सात श्रासमानके ऊपर बैठा है, तो किसीका सात समुद्रोंके पार चीरसागरमें शेषनागपर सोया है। किसीका ईश्वर सृष्टिके अन्तकी प्रतीचा करता हुआ न्यायदानके लिये उत्सुक हो रहा है, तो किसीका सप्ताहमें एक दिन विश्राम करता है। किसीका ईश्वर सगुण है, तो किसीका निग्रेण । किसी-का ईरवर कोधी है, तो किसीका शान्त । किसीका शून्य है, तो किसीका कियाशील । सची बात तो यह है कि, श्रपनी श्रपनी बुद्धिके श्रनुसार मनुष्योंने ईश्वरकी करुपना करली है। तर्क श्रीर बुद्धिको जहांतक स्थान मिला, मनुष्य बराबर आगे बढ़ते गये; परन्तु जब दोनों की गति कु िरठत हो गई. तब उन्होंने किसी एक ईश्वर को मान लिया श्रीर उसोपर निर्भर रहकर कर्म करनेसे हाथ पैर बटोर लिये।

हिन्दुश्रोंकी भोली भावना है कि, संसारमें जितने कुछ बड़े बड़े काम होते हैं, श्रवतारी पुरुष ही करते हैं। भागवतमें तो यहां तक खिखा है कि नर-नारायणको जोड़ी कालके प्रारम्भ होते ही हिमालयकी गुहामें जाकर तपस्या कर रही है। कलिके भ्रन्ततक हमें दुःख ही-दुःस भोगना है। इसलिये केवल रामनाम जपते हुए लाखों वर्ष दुःख सहते रहो । कलिका भ्रन्त होते ही उक्त ऋषि श्रवतीर्ण होंगे श्रीर हमारे सब दुःख दूर कर देंगे। बौद्धिक दायताका इससे बढ़कर यहां प्रमाण मिल सकता है ? इसी भावनासे हम राम, कृष्ण, व्यास, बाल्मीकि, शंकराचार्य, रामदास, तुलसीदास श्रादिकी कौन कहे, तिलक गांधी तकको अवतार मानने लगे हैं श्रीर श्रपनी बुद्धिका दिवाला खोल बैठे हैं। हम यह नहीं समसते कि, प्रत्येक जीव ईश्वरका ग्रंश है श्रीर 'नर करनी करे, तो नारायण भी हो सकता है।" श्रारचर्यकी बात तो यह है कि, जिन्हें हम श्रवतार मानते हैं, वे क्या कहते श्रीर क्या करते हैं, उस श्रीर ध्यान भी नहीं देते: किन्त उनके निमित्तसे जो उत्सव करते हैं, उनमें ताबियां पीटकर व्याख्यान भाइते या मेवा मिश्रीका भोग लगाकर उदरदेवको सन्तुष्ट करते हैं जहां तक देवताश्चोंको मानकर श्रीर उन्हींपर जीवन कलहका सब भार सौंपकर परावलम्बी क्ष जाना, कैसी उपासना है ?

सचमुच देखा जाय, तो हमारी इस कोरी उपासनाकी श्रऐचा पारचात्य साधनोंकी उपासना कहां
बढ़ी चढ़ी है। हम पृथ्वी, सूर्य, वायु श्रग्न श्रादिको
हेवता मानते श्रोर चन्द्रन फूबोंसे उनकी उपासना
करते हैं, जिसका कुछ भी फूब नहीं होता। पारचात्य
साधकोंन इन्ही पंचदेवोंकी ऐसी उपासनाकी, जिससे
वे उनके वशमें हो गये श्रीर नाना प्रकारसे मनुष्यजाति
का उपकार करने बगे। पाणिनीने भाषाशास्त्र निर्माण
किया, श्रार्थ भट्टने गणित शास्त्रके सिद्धान्त प्रस्थापित
किये, ममुयाज्ञवल्क्य श्रादिने श्राचारोंका वर्गीकरण

किया। कौटिल्यने आर्थशास्त्रको रचना की, गैलीलियोने विद्युत शक्तिका पता लगाया, न्यूटनने गुरुखाकर्षणका नियम खोज निकाला, ये सब प्रकृतिक, देवताओं के सच्चे उपासक थे। फिर भी मनुष्य ही थे। यदि ईश्वर को मान लिया जाय, तो वह भी स्थूल देह धारण करके ही प्राकृतिका उपभोग करता है और इस-विचार-से हमें भी ईश्वर होनेका पूर्ण अधिकार है। तब हम लाखों वर्षोतक ईश्वरके अवतार प्रतीचा करते हुए दुःख में क्यों एहे रहें ?

्मुराणों में दस श्रवतारोंका वर्णन है। नौ श्रवतार होग्ये हैं, दसवां बाकी है। उस दसवेंको भी हम बाकी क्यों बचने दें? कलंकी अवतार घोड़े पर सवार है, हाथमें तलवार लिये है श्रीर म्लेच्छोंका संहार कर रहा है। इसी स्वरूपमें हम शिवाजी का भी चित्र देखते हैं तब क्यों न मान लें कि, शिवाजीके साथ ही सब श्रवतार समाप्त हो गये हैं श्रीर श्रव हमें श्रपने उत्कर्षके मार्ग पर श्राप ही श्रवसर होना है ? श्रवतारवाद मब्बु श्रोंने निर्माण किया है श्रीर सभी मब्बू श्रपने श्रापको ईश्वरके श्रवतार होनेकी घोषणा करते हैं। इस से उनकी तो बन श्राती है, किन्तु भोली-भाली जनता श्रकारण ठगी जाती है। श्रतः जब कि, हमें संसारमें सम्भानके साथ जीना है, तब मनमें दौर्बल्य उत्पन्न करनेवाले अवतारवादको भी पूर्वोक्त दो ऋषियोंके साथ हिमालयकी गहरी गुहामें बन्द कर देना नितान्त भ्राव-श्यक है। ईश्वर न कहीं जाता है, श्रीर न श्राता है। श्रीर वह सर्वव्यापक है, प्राणिमात्रके श्रन्त करणमें स्थित है श्रीर चैतन्यरूपसे सर्वत्र ज्याप्त है। उनके श्रानेकी श्रवतरित होनेकी--बाट जोहना मूर्खता है। मनुष्यको श्रपना उद्धार श्राप ही कर लेना होगा। "उद्धरेदत्म-नात्मानम्" यहां गीताका उपदेश है।

मञ्जुश्रोंके बुदिहत्याके कारखानेमेंजब कोई "श्रांख का श्रन्था गाँठका पूरा" पहुँच जाता है, तब पहले ही प्रकोष्ठ (कमरे) में उसे श्रवतारवादकी दीचा देकर दीचित उर्फ श्रात्मीय बना लिया जाया है। दीचा लेते ही वह श्रन्थश्रद्धाकी श्रन्थकारमयी एकान्त गुहामें प्रवेश करनेका श्रधिकारी बनता है। वह गुहा उस कारखाने-का दूसरा प्रकोष्ठ है। उसमें लेजाकर उस साधकको भाग्यदेवका साचात दर्शन कराया जाता है श्रीर सदा जुपनेके लिये यह मन्त्र रटा दिया जाता है:—

"व्हें हैं वहीं जो राम राचि राखा। को कर तर्क बढ़ावहि साखा॥"

इस मन्त्रके जपते ही उसे 'नैष्कर्म्यसिद्धि' प्राप्त हो जाती है प्रश्रांत प्रपने घ्रधःपातके लिये वह घ्रकर्मण्य निकम्मा 'काठका उल्लू' बन जाता है। उसमें फिर यह सोचनेकी शक्तिही नहीं रहती कि, भाग्य भी प्रयत्न (कमें) का ही एक फल है।

कर्मके तीन विभाग हैं, — सिद्धत, प्रारब्ध, किय-माण। इस जन्म या पूर्व जन्मों में जो कर्म हम कर चुके हों, वे सिद्धित हैं। उनमें से जिनका भोग श्रारम्भ हो गया हो, वं प्रारब्ध हें श्रीर जो भोग रहे हैं, वे किय-माण हैं। परन्तु कियमाण प्रारब्धका ही परिणाम हैं, इसिलिये लोकमान्य तिलक श्रीर वेदान्तस्त्रोंने संचित-के ही प्रारब्ध श्रीर श्रनारब्ध ये दो भेद माने हैं। संचित में से जिनका भोग श्रारम्भ हो गया है, वे प्रारब्ध श्रीर जिनका भोग शेष है वे श्रनारब्ध हैं। निष्कामकर्म थोगसे श्रथवा ज्ञानसे प्रारब्धका प्रभाव हटाया जासकता है श्रीर श्रनारब्ध द्रश्व किये जा सकते हैं। क्योंकि मनुष्य प्रवाह में पढ़े हुए लकड़ीके लट्ट के समान नहीं है; किन्तु कर्म करनेमें स्वतन्त्र है। उसमें इच्छाशक्ति, कियाशक्ति श्रीर ज्ञानशक्ति है। वह पश्चकी तरह पराधीन नहीं, किन्तु श्रपने भाग्यका श्राप विधाता है। उसे काल्पनिक भाग्य पर भरोसा नहीं रखना चाहिये। ऐतरेय ब्राह्मणर्में खिखा है:—

श्रास्ते भग श्रानीनस्योद्धवंस्तिष्ठति तिष्ठतः। शेते निपद्यमानस्य नराति चरतो भगः॥चरैवेति॥

श्रधीत जो मनुष्य घरमें बैठा रहता है, उसका भाग्य भी बैठ जाता है; जो खड़ा रहता है, उसका भाग्य खड़ा हो जाता है; जो सोया रहता है, उसका भाग्य सो जाता है श्रीर जो चलता फिरता है, उसका भाग्य भी चलने फिरने लगता है। इसिंक्ये उद्योग करो, पुरुषार्थी बनो।

यदि ग़ज़नी, ग़ोरी, हुमायूं या श्रकवर भाग्य पर भरोसा रखकर बैठ रहते, तो मुसलमान ग्यारह सौ वर्षीतक भारतका शासन न कर सकते और यदि अंग्रेज़ भाग्यदेवकी शरणमें चत्रे जाते, तो दिल्लीपर अपना भरडा फहरा न सकते । उद्योगियोंके घर ऋदि सिद्धियं पानी भरा करती हैं। योगवासिष्ठमें वसिष्ठ श्रीराचन्द्रसे कहते हैं:--"भाग्य तो मूर्खों श्रीर त्रालसियोंकी गढ़ी हुई एक काल्पनिक वस्तु है। उद्योगमें ही भाग्य निहित है। उद्योग त हो, तो भाग्यका ग्रस्तित्व ही नहीं रहेगा। पूर्वकर्म ही प्रारब्ध है ऋौर वह प्रबल पुरुषार्थसे नष्ट किया जा सकता है। उद्योग प्रत्यत्त है और भाग्य अनुमान है। अनुमानकी अपेचा प्रत्यचका महत्व अ-धिक है। उद्योगसे स्वराज्य, साम्राज्य ही क्या, इन्द्रपद भी प्राप्त हो सकता है। राह-चलता भिखारी यदि राजा हो जाय, या किसी ग़रीबकी लड़की महारानी बन जाय, तो वह उसके पूर्वकृत सत्कर्मीका फल है। यदि यह कहा जाय कि, जो कुछ होता है, भाग्यसे ही होता है; तो भाग्यपर निर्भर रहकर श्रागमें कृद पड़ना, पहाड़से

लुड़क जाना जान बृक्तकर विष पी लेना, बच्चोंको पढ़ने न भेजकर लएठ रखना क्या उचित होगा? पुरुषार्थीके लिये संसारमें श्रसम्भव कुछ भी नहीं है । प्रयत्नवादी पुरुषके श्रागे भाग्य हाथ बाँधे खड़ा रहता है । प्रयत्नसे ही देवोंको श्रमृतकी प्राप्ति हुई । श्रतः हे राम ! नपुंसकता उत्पन्न करनेवाले भाग्यवादको छोड़कर नवजीवन उत्पन्न करनेवाले प्रयत्नवादको श्रपनाश्रो; इसीमें तुम्हारा कल्याया है ।"

समर्थ रामदासने भी कहा है:— "प्रयत्न देवता है श्रीर भाग्य दैत्य है। इसिलिये प्रयत्नदेवकी उपासना करना ही श्रेयस्कर है।" सम्भव है कि, प्रयत्नरूपी देव-ताकी श्राराधना करते हुए भाग्यरूपी दैत्य वहाँ पहुँच-कर विध्न करे; इसिलिये उस भाग्यरूपी दैत्यपशुको पक्रइकर प्रयत्न देवके श्रागे उसकी बिल चढ़ा देनी चाहि रे। भेड़ बकरे मारने ने शिक्त-चामुण्डा प्रयन्न नहीं होती, किन्तु श्रवतारवाद, दैव — भाग्य—वाद जैसे प्रवल पशुश्रोंको काट गिराने ने ही वह सन्तुष्ट होकर मनुष्यजातिका कल्याण साधन करती है। जो बुद्धिमान् मनुष्य प्रयत्नदेवको सिद्धकर लेता है, वह भव्बुश्रोंके बुद्धिहत्याके कारखानेकी श्रम्धश्रद्धाकी श्रम्धी गुहातक पहुँच ही नहीं पाता श्रीर यदि किसी कारणसे पहुँच भी जाता है, तो वे रोकटोक उससे बुटकारा भी पा जाता है।

भव्यू लोग भावुकोंको ग्रपने कारख़ानेमें लेजाकर, उन ने भाग्यवादकी तपस्या कराकर, जब परिक्रम करलेते हैं, तब उन्हें तीसरे प्रकोष्ठकी कलिकलपनाकी चरखी (मशीन) पर चढ़ा देते हैं। पहले प्रकोष्ठमें मनुष्य ग्रन्थश्रद्ध बनता है, दूसरेमें निकम्मा--पुरुषार्थहीन-- हो जाता है श्रीर तीसरेमें लचे या लतखोरेका रूप धारण कर लेता है। यों श्रव्छी तरह उसकी बुद्धिहत्या

हो जाने पर, श्रथवा यों कहें कि कच्चा माल पका बन जाने पर, वह मञ्बुश्चोंके कुचक्रके पटारेमें भर लिया जाता है श्रौर फिर ज्यावहारिक संसारमें उसका कोई श्रस्तित्व ही नहीं रह जाता।

बुद्धिहत्याके कारखानेकी कलिकल्पनाकी मशीन बड़ी ही भयानक है और उसका प्रभाव भी श्रसाधारण है। उसके महात्म्यका भव्बुश्रोंने पहलेसे ही ऐसा वर्णन कर रक्सा है कि, जिसका कोई ठिकाना नहीं। जब कलिकालका यन्त्र भ्रापने पूरे वेगसे चलने लगेगा, तब सब वर्ण शद्र हो जायेंगे, ब्राह्मण धर्म कर्म छोड़ देंगे, गायें दूध और भूमि श्रव नहीं देगी, मेघ यथासमय नहीं बरसेंगे, पतिव्रताएँ अष्ट हो जायंगी, पुरुष स्त्री-जित, लम्पट और-पर स्त्री गामी होंगे, बाह्यसन्वका चिन्ह जनेऊ भर रह जायगा, धर्मवक्ता श्रीर साधु डोंगी पालरही--होंगे, राजा प्रजाको पीस डालेगा, पुत्र पिता की बात नहीं मानेगा, पति पत्नीमें प्रेम नहीं रहेगा, पुत्र श्रपनी मातासे स्त्रीकी सेवा करावेगा, विषयसुस्त ही प्रधान सुख माना जायगा, कामीलोग बहन बेटींका भी विचार नहीं करेंगे, अर्थप्राप्ति ही पुरुषार्थ हो रहेगा, भाई भाई एक दूसरेकी छाती पर चहेंगे। भाई-बहनों, देवरानी-जेठानियों श्रीर ननद-भौजाइयोंमें श्रनबन रहेगी, श्रतिवृष्टि, श्रनावृष्टि, वज्रपात, श्रग्निदाह, रोग, भकरप श्रादि उत्पात बारबार होंगे, देवों नहाणों श्रीर साधुत्रोंको कोई नहीं मानेगा, सब लोग पापी श्रीर श्रल्पाय होंगे, सभी मनुष्य श्रॅगूठेके बराबर हो जायेंगे, धर्मका नामतक नहीं रहेगा मोचका विचार उठ जायगा श्रीर श्रधमें बदकर संसार उच्छिन्न हो जायगा इत्यादि। मानों ये सब बातें अन्य युगोंमें हुई ही नहीं।

त्राश्चर्य तो यह है कि, कलिकालका भविष्य कथन करनेवाले लेखकने ही ब्राह्मण वृत्रका वध करनेवाले हुन्द्र मातृहत्याकारी ब्राह्मण परशुराम, नारीहरणकारी ब्राह्मण रावण, कूकुरका माँस भच्चण करनेकी इच्छा करनेवाले मह्षिविश्वामित्र, शुकाचार्यको ठगनेवाले जैनमत-प्रचारक देवगुरु बृहस्पति 🅸 प्रजापीडक नहुष श्रौर वेन, पत्नीकी सदा फटकार सुननेवाले द्रोस, स्त्रीलम्पट दशरथ सपरिनर्योसे वैर करनेवाली केक्यी, चन्द्रमासे पुत्र उत्पन्न करनेवाली गुरुपत्नी तारा, श्रर्थलोलुप ब्रह्मण धनवन्तरी, कन्यापर चासक होनेवाले ब्रह्मा, पतोहूपर रीमनेवाले वसिष्ट और श्रमिसे गर्भ धारण करनेवाली ऋषिपत्नियों तथा एकसे श्रधिक पति करनेवाली श्रीर कौमार्यावस्था तथा वैधव्यावस्थामें सन्तानीत्पत्ति करनेवाली कितनीही स्त्रियों के जीवनचरित्र लिख मारे हैं;जो उन्हीं के मतानुसार कलियुगके नहीं है। उल्कापात, वज्रपात और साठ २ हज़ार वर्षींके श्रवर्षणोंकी बातें तो जहाँ तहाँ लिखीं मिलती हैं। उस समय पृथ्वी तो बात बातमें डोल जाती श्रीर गौ बनकर ब्रह्माके पास भागती थी। यज्ञ-प्रसंगमें मद्य मांसके लिये देवता लड़ जाते थे श्रीर सभी लोग भेड़, बकरे, सूत्रर, बझड़े, सांड़, गाय, घोड़े, गेंडे, खचरतक मार मारकर खा पचा डालते थे। कलिवर्णनके लेखककी ही बात सही मान बी जाय, तो यही कहना पड़ेगा कि अन्य युगोंकी अपेत्ता कलियुगमें ही सभ्यता का अधिक विकास हुआ है।

वेदाङ्ग ज्योतिषने पांच वर्षका एक युग माना है; परन्तु भव्बुत्र्योंने लाखों वर्षोंके युग बना हाले हैं। उनके हिसाबसे चार खाख बत्तीस हज़ार वर्षोंका कलियुग है। जब तक वह रहेगा तबतक उनकी वर्षित परिस्थिति ही

% इस कथनमें जैनमत प्रचारक, यह विशेषण समक्त किसी ग़लती श्रथवा भूलका परिणाम जान पड़ता है; क्यांकि देवगुरु बृहस्पति जैनमतके कोई प्रचारक नहीं हुए हैं। —सम्पादक

बनी रहेगी श्रीर दिन दिन श्रधर्म, श्रनीति, श्रन्याय, श्रसत्य, हिसा, श्रत्याचार श्रनाचार श्रादिका बाज़ार गरम रहेगा । बेचारोंने यह भी सोचनेके कष्ट नहीं सौ किवयोंके पुरानी चालके लहेंगे स्नियाँ पहनने उठाये कि जब इमारे देखते हुए १०-१२ वर्षीमें ही पूर्व-परिस्थिति बदल जाती है, तब खाखों वर्षोतक वह एकसी कैसे बनी रह सकती है? ऊनकी दृष्टिमें कलिका प्रताप श्रनिवार्य है, वह होकर ही रहेगा। नया राज्य, नयी संस्थाएँ, नये विचार, नये सुधार. जो कुछ वे नया देखते हैं, सब कलिका प्रताप है। कोई नारी इरण करे, बजात गोमांस खिला दे, भपमान करे, मूर्तियोंको तोड़ फोड़ दे, राज पाट छीन ले, गलेमें डोरी बाँधकर बन्दरकी तरह नाच नचावे, सब किबकी महिमा है।

प्रश्न यह उठता है कि, किल भारतवर्षके ही पीछे क्यों पड़ा है ? विदेशों में वह अपना प्रभाव क्यों नहीं दिखाता ? क्या खैबरघाटीके पार करने अथवा समुद्रके लाँघनेकी उसमें सामर्थ्य नहीं है या उन देशों में उसे कोई पूछता ही नहीं ? हमारे पडौसी जापान, रूस तथा तुर्किस्तानने अपने यहाँ सुवर्षयुग प्रस्थापित कर दिया है श्रीर युद्धमें पराजित जर्मनी समराक्रणमें ताल ठोककर फिर खड़ा हो गया है। इझलैंग्ड, अमेरिका, फान्स, इटली श्रादि देशों में कलिकी दाल नहीं गलती । कदा-चित वहाँके स्वाभिमानी कर्मवीरों श्रीर उनकी जल-स्थल-नभोमण्डलमें मखिडत सुसन्जित युद्ध-सामग्रीको देखकर वह डर जाता हो। इसमे तो यही अर्थ निक-बता है कि, दुर्वल राष्ट्रोंको ही कलि सताता है, सबलोंके पास भी नहीं फटकता।

विचार करनेकी बात है कि, आज बाबक बाबि-कान्नोंको जो शिचा दी जाती है वह बन्द कर यदि उन्हें निरत्तर रक्खा जायगा, चायके बदले तुलसीके

काडका प्रचार किया जायगा, पतल्नके बदले लोग लुकी पहनना प्रारम्भ कर देंगे, सादीके कदले पाँच पाँच लगेंगीं, परिडत लोग कलाईमें घड़ी बांधनेके बदले गलेमें जलघड़ी, धृषघड़ी या बाल्की घड़ी या घण्टा लटकावेंगे, चीनीके प्याले-चम्मचके बदले लोग श्रर्घा-श्राचमनी पञ्चपात्रका उपयोग करने सर्गेगे, फ्रेंब्चकट-कर्जनकर-भावबर्टकटके बदले जटा-दादी बढ़ा लेंगे श्रीर रेखों मोटरोंको बन्द कर बैलगादियाँ भैंसागादियाँ चबायी जाने लगेंगीं, तो क्या काब तुरन्त भाग जायगा

भज्बुत्रोंने कलिके गालसे बंचनेके कुछ उपाय भी बताये हैं। जो कुछ मिल जाय, उससे सन्तुष्ट रहो, सत्यनारायण, बलनछट श्रादि वतोत्सव कृपणता छोड़-कर मनाया करो, दान-दिश्वणामें भव्बुश्रोंको हाथी-घोड़े, धन रत्न, धान्य-वस्त्र, मिष्टान्न-पकवान, बहू-बेटी आदि धर्पण कर सन्तुष्ट किया करो, किसी प्रकारका प्रतीकार न कर जो कुछ होता जाय, उसे देखा करो-सहा करो श्रीर हाथ पर हाथ रखकर बैठे बैठे राम नाम जपा करो । यदि कोई हाथ पैर हिलनेका उपदेश करे । तो उसे धर्महीन, पतित्त, वेदनिन्दक जानकर कलिवर्ध-प्रकरण भीर प्रायश्चित्तके कुछ संस्कृत रत्नोक सुना दो । कलिवर्ज्य-प्रकरणमें पुरुषार्थनाशकी कोई बात नहीं छूटी है। बस, चार जाल बत्तीस हज़ार वर्षी तक इसी तरह चुप्पी साधे बैठ रहनेसे बेड़ा पार है। फिर ब्रह्म-साचात्कार या मोच बहुत दूर नहीं रह जायगा ।

कित सन्तरणका यह कैसा अच्छा उपाय है: बुद्धिहत्याका कितना उत्तम यंत्र है ! इस यंत्रके आगे सिर मुका देनेसे ही भारतकी सब श्रोजस्विता मारी गयी है। बौदों, ईसाइयों श्रथवा मुसलमानोंने श्रपने धर्म या समाजमें कालिको नहीं घुसने दिया। इसीसे बौद्धोंके चीन, जापान श्रादि पौर्वात्य राष्ट्र, ईसाइयोंके युरुप, श्रमेरिका श्रादि पाश्चात्य राष्ट्र श्रीर मुसलमानोंके हुर्कस्तान, काबुल श्रादि मध्य राष्ट्र उत्कर्षशाली हैं श्रीर हम किलके मारे बेज़ार हैं! यदि हमें फिर विद्विष्णु श्रीर जिथ्णु बनना है तो मनोदौर्वल्य उत्पन्न करने वाली किलक्एपनाको हिमालयमें भेज देना चाहिये। वास्तवमें किसी युगका प्रवर्तन करना राजशासको श्रथवा सामा-जिक नेताश्रोंके हाथ है। ऐतरेय बाह्मणमें लिखा है:— किलाः शयानो भवित संजिहानस्तु द्वापरः। उत्तिष्टं स्त्रेता भवित कृतं सम्पद्यतेचरन्।। चरैवेति।। "जहां मनुष्यको नींद श्रायी श्रीर उसका किल श्राया जहाँ उसने श्राखसको हृदाया श्रीर उसका द्वापर

श्रारम्भ हुश्रा, वह उठ बैठा श्रीर उसे त्रेता युगके चिन्ह दिखाई देने लगे श्रीर जहां उसने उद्योग श्रारम्भ किया श्रीर उसका सत्ययुग श्रा पहुँचा । इसिलये प्रयत्न करो।" इस वेदाज्ञाने भो यहो सिद्ध होता है कि, जब हम सजग होकर श्रपना कर्तव्य पालन करन लगेंगे, तभी सत्ययुगका प्रवर्तन कर सकेंगे। यह हमें श्रपने मनमें श्रच्छी तरह जमा लेना चाहिये श्रीर कलिका काला मुँह कर देना चाहिये। यदि हम श्रसावधान रहेंगे, तो निश्चयसे जान रक्लें कि, भव्यू लोग हमें श्रपने बुद्धिहत्याके कारखानेमें पकदकर ले जांयगे श्रीर श्रवतारवाद, भाग्यवाद, कलिकलपनाकी टिकटीपर चढ़ा कर फाँसी बटका देंगे।

#### 

# साहित्य-परिचय श्रीर समालोचन

(१) षट् खंडागम ('घवला' टीका स्रोर उसके हिन्दी स्नुनवाद सहित ) प्रथम खंडका सत्प्ररूपणा नामक प्रथम स्रांश—मूल लेखक, भगवान पुष्पदन्त भूतविल ! सम्पादक, प्रोफेसर हीरालालजी जैन एम.ए.,एल्.एल्. बी, संस्कृताध्यापक किंग-एडवर्ड-कालेज स्त्रमरावती । प्रकाशक, श्रीमन्त सेठ लद्दमीचन्द शितावराय, जैन-साहित्योद्धारक फंड-कार्यालय स्त्रमरावती (वरार)। बड़ा साइज पृष्ठ संख्या सब मिलाकर ५५६। मूल्य, सजिल्द तथा शास्त्राकार प्रत्येकका १०) ६०।

'धवल' नामसे प्रसिद्ध जिस प्रथमे दर्शनोंके लिये जनता अर्सेसे लालायित है उसके 'जीवस्थान' नामक प्रथम खंडका यह प्रन्थ प्रथम अंश है। इस अंशमें मूलके मंगलाचरण सहित कुल १७७ सूत्र हैं। मंगलाचरणका सूत्र प्रसिद्ध ग्रामोकारमंत्र है और उसकी व्याख्या तथा मंगल, निमित्त, हेतु, परिमाण, नाम और कर्तारूपसे छह वातोंका विस्तारके साथ वर्णन पृष्ठ ७२ तक किया गया है । इसीमें मूल सूत्रके श्रवतारकी वह सब कथा दी है जिसे पाठक 'श्रवेकान्त' के गत विशेषांकमें 'धवलादि श्रुत परिचय' शिर्षकके नीचे पढ़ चुके हैं । उसके बाद जीवस्थानके कुछ प्रारंभिक सूत्रोंकी व्याख्या पृष्ठ १५४ तक दी है, जिनमें १४ जीव समासों (गित श्रादि मार्गणास्थानों) का उल्लेख किया गया है श्रीर फिर उनकी विशेष प्ररूपणाके लिये 'जीव स्थान' के सत्प्ररूपणादि श्राठ श्रव्योग द्वारोंके नाम सूत्र नं० ७ में दिये हैं । उसके बाद द्वें सूत्रसे सत् प्ररूपणाका श्रोध श्रीर श्रादेशरूपसे विस्तारके साथ वर्णन ४१० पृष्ठ तक किया गया है । यह सब वर्णन श्रवेक श्रंशोंमें गोम्मट-सारके गुणस्थान, मार्गणा श्रीर सत्यरूपणाके वर्णनके साथ मिलता—जुलता है । टीकामें बहुतसी जगह 'उक्तं-च' रूपसे जो २१४ पद्य दिये हैं उनमें ११० के करीब

गाथाएँ ऐसी हैं जो गोंम्मटसारमें भी प्रायः ज्यों की त्यों ब्रीर कहीं कहीं कुछ पाठ-भेदके साथ पाई जाती हैं ब्रीर जो किसी प्राचीन प्रंथ—संभवतः पंचसप्रह प्राकृत—परसे उद्धृतकी गई हैं। बाकी १०४ के करीब संस्कृत-प्राकृतके पद्म भी दूसरे प्रंथों पर से उद्धृत किये गये हैं। ब्रीर इस तरह प्रंथमें प्रस्तुत विषयका अञ्छा सप्रमाण विवेचन किया गया है।

मूल ग्रन्थ त्रौर उसकी 'धवला' टीकाका हिन्दी श्चनुवाद भी प्रत्येक पृष्ट पर साथ साथ**ंदिया गया है**। परन्तु अनुवादक कौन हैं यह ग्रंथ भरमें कहीं भी स्पष्ट सूचित नहीं किया गया। जान पड़ता है जिन पं० हीरालालजी शास्त्री श्रीर पं० फूलचन्दजी शास्त्रीके सहयोगसे ग्रंथका सम्पादन हुआ है स्त्रौर जिन्हें ग्रंथके मुख पृष्ठ पर 'सहसम्पादकौ' लिखा है उन्हींके विशेष सहयोगसे प्रथका अनुवाद कार्य हुआ है। अनुवादके श्रविरिक्त फुटनोट्सके रूपमें टिप्पणियाँ लगानेका जो महत्वपूर्ण कार्य हुन्ना है उसमें भी उक्त दोनों विद्वानों का प्रधान हाथ जान पड़ता है । टिप्पिशियोंमें ऋधि-कांश तलना श्वेताम्बर ग्रंथों परसे की गई है। अञ्चल होता यदि इस कार्यमें दिगम्बर ग्रंथोंका ऋौर भी ग्रिधिकताके साथ उपयोग किया जाता । इससे तुलना-कार्य और भी अधिक प्रशस्तरूपसे सम्पन्न होता। श्रस्तु; अनुवादको पढ़कर जाँचनेका श्रभी तक मुभे कोई ऋवसर नहीं मिल सका, इसलिये उसके विषयमें में श्रभी विशेषरूपसे कुछ भी कहनेके लिये श्रसमर्थ हूँ परन्तु सामान्यावलोकनसे वह प्रायः अञ्छा ही जान पडता है।

ग्रंथके शुरूमें श्रमरावती, श्रारा श्रौर कारंजाकी प्रतियोंके फोटो चित्र श्रौर ग्रन्थोद्धारमें सहायक सेठ हीराचन्द, सेठ माणिकचन्द जी श्रादि ७ महानुभावोंके

चित्र, चित्र-परिचय सहित देकर ७ पेजका प्राक्तथन, ४ पेजमें अप्रेजी प्रस्तावना और फिर ८८ पृष्ठकी हिन्दी प्रस्तावना दी है। साथ, प्राक्तथनके बाद एक पेजकी विषय-सूची भी दी है, जो कि फोटो चित्रोंसे भी पहले दी जानी चाहिये थी; क्योंकि सूचीमें फोटो चित्र तथा प्राक-थनको भी विषयरूपसे दिया गया है। प्राक्तथनादि तीनों निबन्ध प्रो० हीगलाल जीके लिखे हुए हैं । उनके बाद दो पेज की संकेत सूची, तीन पेजकी सत्प्ररूपणाकी विषय-सूची, एक पेजका शुद्धि पत्र, एक पेजका सत्प्ररूपणाका मुखपृष्ठ, श्रीर फिर एक पेजका मंगला-चरण दिया है। सत्प्ररूपणाकी जो विषय-सूची दी है वह केवल सत्प्ररूपणाकी न होकर उसके पूर्वके १५८ पृष्ठोंकी भी विषय-सूची है । श्रव्छा होता यदि उसे जीवस्थानके प्रथम ऋंशकी विषय सूची लिखा जाता। श्रीर सत्-प्ररूपणाका जो मुख पृष्ठ दिया है उस पर सत्प्ररूपणाकी जगह 'जीवस्थान प्रथम स्रंश' ऐसा लिखा जाता। क्योंकि षट् खरडागमका पहला खरड जीव-स्थान है, उसीका समोकारमंत्र मंगलाचरस है, न कि सत्प्ररूपणा का।

प्रन्थके स्रन्तमें ६ परिशिष्ट दिये हैं जिनके नाम इस प्रकार हैं:—

१ संत-प्ररूपणा-सुत्ताणि, २ अवतरण-गाथा-सूची, ३ ऐतिहासिक नाम सूची, ४ भौगोलिक नाम सूची, ५ ग्रन्थनामोक्कोल, ६ वंशनामोक्कोल, ७ प्रतियोंके पाठ-भेद, म प्रतियोंमें ख्रुटे हुए पाठ, ६ विशेष टिप्पण।

प्रस्तावनामें—१ श्री धवलादि सिद्धान्तोंके प्रकाशमें श्रानेका इतिहास, २ हमारी श्रादर्श प्रतियां, ३ पाठ-संशोधनके नियम, ४ षड् खरडागमके रचयिता, ५ श्राचार्य-परम्परा, ६ वीर निर्वाणकाल, ७ षट् खरडा-गमकी टीका धवलाके रचयिता, ८ धवलासे पूर्वके

टीकाकार, ६ घवलाकारके सन्मुख उपस्थित साहित्य, १०षट् खरडागमका परिचय, ११ सत्प्ररूपर्णाका विषय, १२ मन्थकी भाषा, इतने विषयों पर प्रकाश डाला गया है। प्रस्तावना बहुत अच्छी है और परिश्रमके साथ लिखी गई है। हाँ, कहीं-कहीं पर कुछ बातें विचारणीय तथा त्रापत्तिके योग्य भी जान पड़ती हैं, जिन पर फिर कभी अवकाशके समय प्रकाश डाला जा सकेगा । यहां घर एक बात ज़रूर प्रकट कर देनेकी है स्त्रीर वह यह कि प्रस्तावनामें 'धवला' को वर्गणा खरडकी टीका भी बतलाया गया है। परन्तु मेरे उस लेखकी युक्तियों पर कोई विचार नहीं किया गया जो 'जैन सिद्धान्त भारकर' के ६ ठे मागकी पहली किरणमें 'क्या यह सचमुच-भ्रम निवारण है ?' इस शीर्षकके साथ प्रकाशित हो चुका है स्त्रीर जिन पर विचार करना उचित एवं स्त्राव-श्यक था। यदि उन युक्तियों पर विचार करके प्रकृत निष्कर्ष निकाला गया होता तो वह विशेष गौरवकी वस्तु होता । इस समय वह पं पन्नालालजी सोनीके कथनका अनुसरण सा जान पड़ता है, जिनके लेखके उत्तरमें ही मेरा उक्त लेख लिखा गया था। इस विषय-का पुनः विशेष विचार अनेकान्तके गत विशेषांकमें दिए हुए 'धवलादि श्रुत-परिचय' नामक लेखमें वर्गणा-खरुड-विचार' नामक उपशीर्षकके नीचे किया गया है। उस परसे पाठक यह जान सकते हैं कि उन युक्तियोंका समाधान किये बगैर यह समुचित रूपसे नहीं कहा जा सकता कि बवला टीका षट् खराडागमके प्रथम चार खरडोंकी टीका न होकर वर्गणाखरड सहित पांच खंडों-की दीका है।

इस प्रकारकी कुछ त्रुटियोंके होते हुए भी प्रंथका यह संस्करण हिन्दी ऋनुवाद, टिप्पणियों, प्रस्तावना ऋौर परिशिष्टोंके कारण बहुत उपयोगी हो गया है। छपाई-सफाई भी उत्तम है। मूल्य भी परिश्रमादिको देखते हुए श्रिधिक नहीं है। श्रीर इसलिये यह ग्रंथ विद्वानोंके पढ़ने, मनन करने तथा हर तरहसे संग्रह करनेके योग्य है। इसकी तथ्यारीमें जो परिश्रम हुश्रा है उसके लिये प्रोफेसर साहब श्रीर उनके दोनों सहायक शास्त्रीजी धन्यवादके पात्र हैं श्रीर विशेष धन्यवादके पात्र भेलसाके श्रीमन्त सेठ लह्मीचन्द जी हैं, जिनके श्रार्थिक सहयोगके बिना यह सब कुछ भी न हो पाता, श्रीर जिन्होंने 'जैन साहित्योद्धारक फंड' स्थापित करके समाज पर बहुत बड़ा उपकार किया है।

श्चन्तमें श्री गजपति उपाध्यायको, जो मोडबद्रीके सुद्दढ कैदखानेसे चिरकालके बन्दी धवल-जयधवल ग्रंथ-राजोंको अपने बुद्धिकौशलसे छुड़ाकर बाहर लाये तथा सहारनपुरके रईस ला० जम्ब्यसादजीको सुपुर्द किया, श्रौर श्री सीताराम जी शास्त्रीको, जिन्होंने श्रपनी द्रदृष्टिता एवं इस्तकौशलसे उक्त ग्रंथराजोंकी शीघाति-शीघ्र प्रतिलिपियाँ करके उन्हें दूसरे स्थानों पर पहुँचाथा न्त्रीर इस तरह हमेशा के लिये बन्दी (क़ैदी) होने के भयसे निर्मुक्त किया \*, धन्यवाद दिये बिना नहीं रह सकता। ये दोनों महानुभाव सबसे ऋधिक धन्यवादके पात्र हैं। इन लोगोंके मूल परिश्रम पर ही प्रकाशनादिकी यह सब भव्य इमारत खडी हो सकी है श्रीर श्रनेक सजनीको ग्रम्थके उद्धारकार्यम सहयोग देनेका श्रवसर मिल सका है। यदि वह न हुआ होता तो आज हमें इस रूपमें ग्रन्थराजका दर्शन भी न हो पाता । खेद है इन परोप-कारी महानुभावोंके कोई भी चित्र प्रन्थमें नहीं दिये गये हैं। मेरी रायमें प्रन्थोद्धारमें सहायकोंके जहाँ चित्र दिये

अ यदि श्री सीतारामजी शास्त्री ऐसा न करते तो इन ग्रन्थराजोंकी सहारनपुरमें भी प्रायः वहीं हासत होती जो मूहबद्रीके कैंदलानेमें हो रही थी। हैं वहाँ इनके चित्र सबसे पहले तथा सर्वोपिर दिये जाने चाहियें थे। श्राशा है प्रन्थका दूसरा श्रंश प्रकाशित करते समय इस बातका जरूर खवाल रक्खा जायगा।

(२) श्रीमद्राजचन्द्र-(संग्रहग्रन्थ) मूल गुजराती लेखक, श्रीमद् राजचन्द्र जी शतावधानी सम्पादक श्रीर हिन्दी श्रनुवादक, पं० जगदीशचन्द्र, शास्त्री एम०ए०। प्रकाशक, सेठ मणीजाल, रैवाशंकर जगजीवन जौहरी, य्यवस्थापक श्री परमश्रुत प्रभावक मंडल, बम्बई नं० २ बड़ा साइज पृष्ठ संख्या, सब मिलाकर १४४ मूल्य सजिल्द ६) ४०।

यह वही महान् ग्रन्थ है जिस परसे महात्मा गाँधीके लिखे हुए 'रायचन्द भाईके कुछ संस्मरण' श्रामेकान्तकी गत = वीं किरणमेंश्री मद्राजचन्द्र नीके दो चित्रों सहित उद्धृत किये गये थे श्रीर 'महात्मा गांधीके २७ प्रश्नोंका समाधान' आदि दूसरे भी कुछ लेख अनेकान्तमें समय-समय पर दिये जाते रहे हैं। इसमें श्रीमद्राजचन्द्रजीके लिखे हुए त्रात्मसिद्धि, मोद्धमाला, भावनायीथ, त्रादि प्रन्थोंका ग्रीर सम्पूर्ण लेखों तथा पत्रोंका तथा उनकी प्राइवेट डायरी ब्रादिका संग्रह किया गया है। साथमें पं० जगदीशचन्द्रजी शास्त्री एम. ए. का लिखा हुन्ना 'राजचन्द्र श्रीर उनका सन्तित परिचय' नामका एक निवन्ध भी लगा हुआ है जो बड़ा ही महत्वपूर्ण है और जिससे कविश्रेष्ठ श्रीमद्राजचन्द्रके जीवनका श्रच्छा परिचय मिलता है। ग्रंथके शुरूमें एक विस्तृत विषय-सूची महात्मा गांधीजीके द्वारा प्रस्तावना रूपमें लिखे हुए उक्त संस्मरणोंके पूर्व लगी हुई है श्रीर श्रांतमें ६ उपयोगी परिशिष्ट लगाए गये हैं, जिन सबसे ग्रंथकी उपयोगिता बहुत बढ़ गई है। यह प्रंथ बड़ा ही महत्व-पूर्ण हे श्रीर इसमें श्रध्यात्मादि विषयोंके ज्ञानकी विषुत सामग्री भरी हुई है। ग्रंथ बार-बार पढ़ने, मनन करने

श्रीर संग्रह करने के योग्य है। मूल्य है) रूपया इतने बड़े आकार और पृष्ट जिल्द सहित ग्रंथका अधिक महीं है। ग्रंथकी छुगाई-सफाई सब सुन्दर और मनोमोहक है। गुजरातीमें इस ग्रंथके कई संस्करण हो चुके हैं। हिन्दीमें यह पहला ही संस्करण महात्मा गांधीजी के अनुरोध पर अनुवादित आदि होकर प्रकाशित हुआ है। श्रीर इसलिये हिन्दी पाठकों को इससे अवस्य लाम उठाना चाहिये। ग्रन्थ परसे श्रीमद्राजचन्द्र जीको भले प्रकार समक्ता श्रीर जाना जा सकता है। महात्मा गांधीजी के जीवन पर सबसे अधिक छुप आपकी ही लगी है, जिसे महात्माजी स्वयं स्थीकार करते हैं। आप ३४ वर्षकी अवस्थामें ही इस सब साहित्यका निर्माण कर गये हैं, जिससे आपकी बुद्धिके प्रकर्षका अनुमव किया जा सकता है।

(३) त्रिमंगीसार—(हिन्दी टीका सहित ) मूल लेखक, श्रीतारणतरण स्वामी, टीकाकार ब्रह्मचारी शीतलप्रसाद। प्रकाशक सेठ मन्मूलाल जैम, मु॰ आगान सोद (सागर) सी॰ पी॰। बड़ा साइन पृष्ठ संख्या, सब मिलाकर १४४ मूल्य १) ६०।

मूल ग्रंथकी भाषा न संस्कृत है म प्राकृत और न हिन्दी। व्याकरणादिके नियमोंसे शून्य एक विचित्र प्रकारकी खिचड़ी भाषा है। मालूम होता है इसके लेखक किसी भी भाषाके पंडित नहीं थे। उन्हें ऋपने सम्प्रदाय वालोंके लिये कुछ-न-कुछ लिखनेकी जरूरत थी, इसलिये उन्होंने ऋपने मनके समभौतेके ऋनुमार उसे उक्त खिचड़ी भाषामें ही लिखा है। पद्यों-के छन्द भी जगह जगह पर लिखित हैं। ब्र॰ शीतल-प्रसादजीने मूलग्रंथको ७१ गाथाश्रोंमें बतलाया है। परन्तु मूलके सब पद्य गाथा छन्दमें नहीं हैं। ब्रह्मचारी जी ने बहुभा रवड़की तरह खींच खांचकर पद्योंका कुछ अर्थ विठलाया है। उसका अन्वयार्थ, भावार्थ और विशेषार्थ तक लिखा है और इस तरह पुस्तक कुछ पढ़ने योग्य हो गई है, जिसका श्रेय ब्रह्मचारीजीको है। अन्यथा पुस्तक कोई खास महत्वकी मालूम नहीं होती और न विद्वानोंकी उसके पढ़नेमें रुचि ही हो सकती है। अस्तु; यह पुस्तक जैन मित्रके प्राहकोंको उपहारमें दी गई है और अलग मूल्यसे भी मिलती है। ब्रह्मचारी जी तारणतरण स्वामीके साहित्यका उद्धार करनेमें लगे हुए हैं। इससे पहले तारणतरण आवकाचार आदि और भी पांच प्रंथ अनुवादित होकर प्रकाशित हो चुके हैं। खेद है ब्रह्मचारी जी इस साहित्यकी भाषा पर कोई प्रकाश नहीं डाल रहे हैं, जिसका डालना अनुवादके समय साहित्यकी ऐसी विचित्र स्थित होते हुए आवर्थक था।

प्रन्थका नाम 'त्रिभंगीदल प्रोक्तं' इस प्रतिज्ञा-वाक्य परसे 'त्रिभंगीदल' तो उपलब्ध होता है परन्तु 'त्रिभंगी-नामकी उपलब्धि नहीं होती। सम्भव है ब्रह्मचारी जी के द्वारा ही नामका यह संस्कार श्रथवा सुधार किया गया है।

(४) जैनधर्ममें श्रहिंसा-लेखक, ब्रह्मचारी शी-

तलप्रसाद । प्रकाशक, मूलचन्द किसनदास कापड़िया, मालिक दिगम्बर जैन पुस्तकालय, सूरत । पृष्ठ संख्या, सब मिलाकर १७६ । मूल्य, १) ६० ।

्र इस पुस्तका विषय उसके नामसे ही प्रकट है। इसमें अनेक जैन प्रन्थोंपरसे कुछ वाक्योंको लेकर उन्हें भावार्थ सहित दिया है। श्रीर यह बतलानेकी खेष्टा की गई है कि "जैन धर्मको पालनेवाले सर्वगृहस्थी भले प्रकार राज्यशासन, व्यवहार, परदेशयात्रा, कारीगरीके काम व खेती ऋादि कर सकते हैं व श्रावक के वर्तोंको भी पाल सकते हैं।" साथ ही, इसमें अज़ैन प्रन्थोंके कुछ प्रमाण भी ऋहिंसाकी पृष्टिमें दिये गये हैं। पुस्तक ११ ऋध्यायोंमें बटी हुई होनेपर भी किसी ऋच्छे व्यव-स्थित विषयक्रमको लिये हुए नहीं हैं। विषय-विवेचन श्रीर कथनका दँग भी बहुत कुछ साधारण है। छपाई-सफ़ाई तो श्रौर भी मामूली है। इतनेपर भी यह पुस्तक महात्मागाँधीजीको समर्पित की गई है। मूल्य १) ६० ऋधिक है। ऐसी पुस्तकका मूल्य चार-छह त्राने होना चाहिये था। जैन मित्रके प्राहकोंको यह पुस्तक ला॰ रोशनलालजी जैन बी. ए. फीरोजपुरकी स्रोरसे स्रपने पुज्य पिता ला॰ लालमन्जीकी स्मृतिमें जिनका सचित्र जीवन चरित भी साथमें लगा है, मेंटमें दी गई है।



प्रातः स्मरणीय जगत्पूज्य परम योगिराज जैनाचार्य श्री मद्विजय राजेन्द्र सूरीश्वरजी विर्राचत—श्रविल जैन यन्थोंका सार सर्वस्व, ऋदितीय, ऋनुपमेय, विद्वजन प्रशंतित-मागधी (प्राकृत) भाषाका एकमात्र विश्वसनीय विराट् बृहद्विश्वकोश

\$3/@\C}@\E3/@\E3/@\E3/@\E3/@\E3/@\E3

रचना काल सं० १९४६-१९६०)

## श्रिभधान राजेन्द्र विष्य काल

पृष्ठ संख्या १०,००० ]

(भाग १ से ७) शिब्द संख्या ६०,०००

कुछ विद्वानोंके ऋभिप्राय पढ़िये:-

सर जॉर्ज ए० ग्रियर्सन, के० सी० आई० ई० (इंग्लैंग्ड):— "..... मुभे मेरे जैन प्राकृतके श्रध्ययनमें इस ग्रन्थका बहुत साह्य हुवा है ..... यह विश्वकोश संदर्भ तथा श्राधार दिग्दर्शनके लिये श्रति मूल्यवान तथा उपयोगी है।"

प्रो० सिल्वेन लेवी ( युनिवर्सिटी ऋाफ पेरिस, फांस ):-- " यह प्रन्थ पीटर्मवर्ग डिक्शनरीसे भी बढकर उपयोगी है, इसमें ऋाधार ऋौर ऋवतरणोंसे सज पर्ण शब्द संग्रह ही केवल नहीं मिलता है. किन्तु उन शब्दोंके साथ संबद्ध मतमतान्तर, इतिहास तथा विचारोंका पूरा-पूरा विवेचन भी प्राप्त होता है ''।''

प्रो० सिद्धेश्वर वर्मा, एम० ए० ( जम्मू-काश्मीर ):— " इसमें स्राज तक संसारको सर्व-थैव स्रज्ञात ऐसा स्त्रमूल्य स्त्रवतरण प्रन्थाधारका बहुत बड़ा भगडार भरा पड़ा है।"

हरेक यूनिवर्सिटी, कॉलेज, विद्यालय, लायब्ररी, जैन भरडार, विद्वान् धनी लोग, राजा, महाराजाके संग्रहमें ऋवश्य रखने योग्य है।

मूल्य सम्पूर्ण सातों भागके प्रनथका केवल ६० १७५), स्त्रधिक प्रन्थोंके लिये तथा व्यापारियोंके लिये कमीशनके लिये पत्र-व्यवहार कीजिये।

पताः — अभिधान राजेन्द्र प्रचारक संस्था, रतलाम ( मध्य भारत )

# **त्र्रनुकरणीर्यै**

गत वर्ष कई धर्म-प्रेमी दातारोंकी स्त्रोरसे १२१ जैनेतर संस्थास्त्रोंको स्त्रनेकान्त एक वर्ष तक मेंट स्वरूप मिजावया गया था। हमें हर्ष है कि इस वर्ष भी मेंट स्वरूप भिजवाते रहनेका शुभ प्रयास हो गया है। निम्न सङ्जनोंकी स्रोरसे जैनेतर संस्थास्त्रोंको मेंट स्वरूप स्ननेकान्त भिजवाया गया है।

श्रनेकान्त पर श्राए हुए लोकमतसे जात हो सकेगा कि श्रनेकान्तके प्रचारकी कितनी श्रावश्यकता है। जितना श्रिषिक श्रनेकान्तका प्रचार होगा उतना ही श्रिष्क सत्य शान्ति श्रीर लोक हितैपी भावनाश्रोंका प्रचार होगा। श्रनेकान्तको हम बहुत श्रिषिक सुन्दर श्रीर उन्नतिशील देखना चाहते हैं। किन्तु हमारी शक्ति बुद्धि हिम्मत सब कुछ परिमित हैं। हमें समाज हितैषी धर्म बन्धुत्रों के सहयोगकी श्रत्यन्त श्रावश्यकता हैं। हम चाहते हैं समाज के उदार हृदय बन्धु जैनेतर संस्थाश्रों श्रीर विद्वानोंको प्रचारकी दृष्टिसे श्रनेकान्त श्रपनी श्रोरसे मेंट स्वरूप मिजनवाएँ श्रीर जैन बन्धुश्रोंको श्रनेकान्तका ग्राहक बननेके लिए उत्साहित करें। तािक श्रनेकान्त कितनी ही उपयोगी पाठ्य सामग्री श्रीर पृष्ठ संख्या बढ़ानेमें समर्थ हो सके। लड़ाईकी तेजीके कारण जबिक पत्रोंका जीवन संकटमय हो गया है, पत्रोंका मूल्य बढ़ाया जा रहा है। तब इस मंहगीके जमानेमें भी प्रचारकी दृष्टिसे केल ३) रुठ वार्षिक मूल्य लिया जा रहा है। इस पर भी जैनेतर विद्वानों शिच्चण संस्थाश्रों श्रीर पुस्तकालयों में मेंट स्वरूप मिजवाने वाले दानी महानुभावांसे दाई रुपया वार्षिक ही मूल्य लिया जायगा। किन्तु यह रियायत केवल जैनेतर संस्थाश्रोंके लिये श्रमूल्य मिजवाने पर ही दी जायेगी। समाजमें ऐसे १०० दानी महानुभाव भी श्रपनी श्रोरसे सौ-सौ, पचास-पवास श्रथवा यथाशक्ति मेंट स्वरूप मिजवानेको प्रस्तुत हो जाएँ तो 'श्रनेकान्त' श्राशातीत सफलता प्राप्त कर सकता है। जैनेतरोंम श्रनेकान्त जैसे साहित्यका प्रचार करना जैनधर्मके प्रचारका महत्वपूर्ण श्रीर सलम साधन है।

सेठ गुलाबचन्द जी टोंग्या, इन्दौरकी श्रोरसे-

सठ गुलाबचन्द जा टाग्या, इन्दारका आरस—

१. मंत्री शान्ति निकेतन पुस्तकालय बोलपुर (बंगाल)

२. ,, हिन्रू यूनिवर्सिटी ,,

३. ,, दी हिन्र्स्तान एकेडेमी ,, इलाहबाद

४. ,, श्री नागरी प्रचारिगी सभा ,,

५. ,, विक्टोरिया काले न

६. ,, गुनरात कालेज

७. ,, मद्रास यूनिवर्सिटी

८. ,, मोरिस कालेज

६. ,, कलकत्ता यूनिवर्सिटी

१०. ,, स्रोरिएटल काले ज

रोडमल मेघराज जैन सुमारीकी श्रोरसे-

११. मंत्री पब्लिक लायबेरी ऋंजड़ (बड़वानी)

१२. , श्रीकृष्ण पब्लिक वाचनालय बड्वानी

१३. ,, पब्लिक लायब्रेरी धार

१४. ,, श्री महादीर वाचनालय सुसारी (इन्दौर)

१५. , जीवाजी वाचनालय मनावर (ग्वालियर स्टेंट)

ला० ज्योति प्रसादजी जैन, मेरठ की श्रोरसे --

१६. मंत्री श्रीवीर प्रतकालय, मेरठ

त्रापार पुरतकाराय, मरठ

—व्यवस्थाप**क** 

लाहौर

बनारस

बनारस

ग्वालियर

मद्रास

नागपुर

कलकत्ता

,,

ग्रहमदाबाद

वीर प्रेस ऋाँफ इण्डिया, कनाँट सर्कस, न्यू देहली