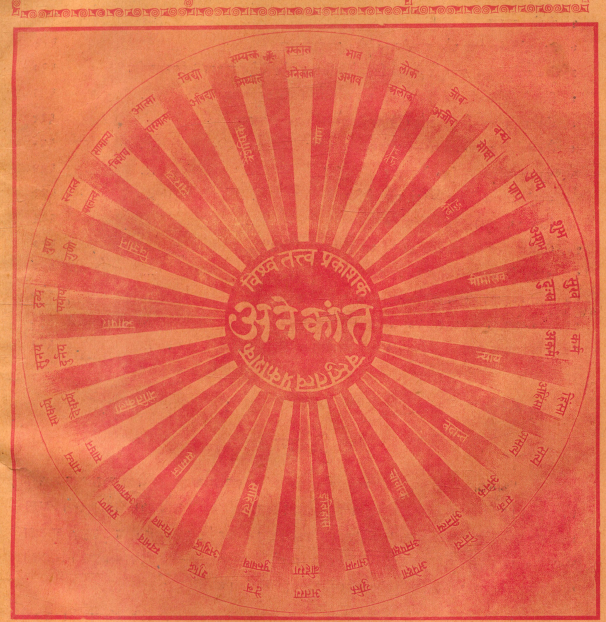
alforopaoapagaeavoaoapoapeopoapeoparopoapeopagoapaoapaoaleopalopadeo भाद्रपद बीर नि०सं०२४६६ सितम्बर १९४०

वर्ष ३, किरण ११ वार्षिक मृल्य ३ रु॰



TO TO TO BY DITIONAL OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY PROPERTY OF THE PROPERTY सम्पादक--संचालक-जुगलिकशोर मुख्तार तनसुखराय जैन

अधिष्ठाता वीर-सेवामन्दिर सरमावा (सहारनप्र) व कनॉट सर्कस पो॰ बो॰ नं० ४८ न्य देहली।

मुद्रक और प्रकाशक- श्रयोध्याप्रसाद गोयलीय

# विषय-सूची

|                                                                        |             | वृष्ठ         |
|------------------------------------------------------------------------|-------------|---------------|
| १. वीरसेन स्मरण                                                        | •••         | ६२१           |
| २. तत्त्वार्थाधिगममाष्य श्रौर श्रकलंक— [प्रो० जगदीशचग्द्र              | •••         | ६२३           |
| ३. गो॰ कर्मकारहकी त्रुटिपूर्ति बेखपर विद्वानोंके विचार और विशेष सूचना  | —[सम्पादकीय | ६२७           |
| . ४. सिद्धसेनके सामने सर्वार्थसिद्धि श्रीर राजवार्तिक — [ पं० परमानन्द |             | ६२६           |
| ४. गोम्मटसार कर्मकायडकी ब्रुटि पूर्ति पर विचार— प्रो० हीरालाल          | • • •       | ६३४           |
| ६. जैन-दर्शनमें मुक्ति-साधना—[ श्रीद्यगरचन्द नाहटा /                   | •••         | <b>€80</b>    |
| ७. श्राग्रह (कविता)—[व्र॰ प्रेससागर                                    | •••         | ६४४           |
| म. नृपतुंगका मत विचार—[श्री एम. गोविन्द पै                             | •••         | ६४४           |
| ६. शिचा (कविता)—[ब्र॰ प्रेमसागर                                        | •••         | ६४६           |
| १०. बैनधर्म-परिचय गीता जैसा हो -[ श्री दौबतराम "मित्र"                 |             | ् <b>६</b> १७ |
| ११. श्राज्ञा (कविता)—[श्रीरघ्वीरशरण                                    |             | ६५६           |
| १२. विद्यानन्द-कृत सत्यशासन परीचा-[श्री पं० महेन्द्रकुमार              | •••         | <b>६६</b> 0   |
| १३. प्रो॰ जगदीशचन्द्र श्रीर उनकी समीचा सम्पादकीय                       |             | ६६६           |
| १४. परिदत प्रवर श्राशाधर—[श्री पं० नाथूराम प्रेमी                      | •••         | ६६ह           |

# निवेदन

"अनेकान्त" की १२ वीं किरण प्रकाशित होने पर कृपालु प्राहकोंका भेजा हुआ शुलक पूरी हो जायगा। क्योंकि अनेकान्तके प्रत्येक प्राहक प्रथम किरण ही बनाये जाते हैं। अतः १२ वीं किरण प्रकाशित होनेके बाद "अनेकान्त" का दिल्लीसे प्रकाशन बन्द कर दिया जायेगा। अनेकान्तके घाटेका भार ला० तनसुखरायजीने एक वर्षके लिये ही लिया था, किन्तु उन्होंने दूसरे वर्ष भी इसे निभाया। अब अन्य दानी महानुभावोंको इसके संचालनका भार लेना चाहिये।

१० वीं किरणमें रा० ब० सेठ हीरालालजीका चित्र देखकर कितनी ही संस्थाओंने उनकी श्रोरसे भेट स्वरूप श्रनेकान्त भेजनेके लिये लिखा है। किन्तु हमें खेद है कि हम उनके श्रादेशका पालन न कर सके। क्योंकि संठजीकी श्रोरसे श्रनेकान्त जैनेतर संस्थाओं श्रोर जैन मन्दिरोंमें चित्र प्रकाशित होनेसे पूर्व ही भेटस्वरूप जाने लगा था।

—व्यवस्थापक



नीति-विरोध-ध्वंसी लोक-व्यवहार-वर्तकः सम्यक् । परमागमस्य बीजं भुवनैकगुरुर्जयत्यनेकान्तः ॥

वर्ष ३

सम्पादन-स्थान — वीरसेवामन्दिर (समन्तभद्राश्रम), सरसावा, ांज ० महारनपुर प्रकाशन-स्थान — कनॉट सर्कस, पो० बो० नं० ४८, न्यू देहली भाद्रपद-पृर्णिमा, वीरनिर्वाण सं०२४६६, विक्रम सं०१६९७

किरण ११

# विश्यित-स्मरण

शब्दब्रह्मेति शाब्दैर्गण्धरमुनिरित्येव राद्धान्तविद्भिः, साचात्सर्वज्ञ एवेत्यवहितमितिभः सूद्दमवस्तुप्रणीतः (प्रवीणैः ?)। यो दृष्टो विश्वविद्यानिधिरिति जगित प्राप्तभट्टारखाख्यः, स श्रीमान वीरसेनो जयित परमतध्वान्तभित्तंत्रकारः॥

-धवला-प्रशस्ति ।

जिन्हें शाब्दिकों ( वैय्याकरणों ) ने 'शब्दब्रह्मा' के रूपमें, सिद्धान्तशास्त्रियोंने 'गणधरमुनि' के रूपमें, सावधानमितयोंने 'साचात्सर्वज्ञ' के रूपमें श्रीर सूष्मवस्तु-विज्ञोंने 'विश्वविद्यानिधि' के रूपमें देखा—श्रनुभव किया—श्रीर जो जगतमें 'भट्टारक' नामसे प्रसिद्धिको प्राप्त हुए,वे परमताऽन्धकारको भेदने वाले शास्त्रकार-धवला-दिके रचिता—श्रीमान् वोरसेनाचार्य जयवन्त हैं —विद्वदृह्दयोंमें सब प्रकारसे श्रपना सिक्का जमाए हुए हैं।

र्प्रासद्ध-सिद्धान्त-गभस्तिमाली, समस्तवैय्याकरणाधिराजः ।

गुणाकरस्ताकिक-चक्रवर्ती, प्रवादिसिहो वरवीरसनः॥

—धवला, सहारनपुर-प्रति, पत्र ७१८

श्री वीरपेनाचार्य प्रसिद्ध सिद्धान्तों — षड्खगडागमादिकों — को प्रकाशित करने वाले सूर्य थे, समस्त

वैय्याकरणके श्रिषपित थे, गुणोंकी खानि थे, तार्किकचकवर्ती थे, श्रीर प्रवादिरूपी गर्जोंके लिये सिंहसमान थे।
श्रीवीरनेन इत्यात्त-भट्टारकपृथुप्रथः। स नः पुनातु पूतात्मा वादिवृन्दारको मुनिः॥
लोकवित्वं कवित्वं च स्थितं भट्टारके द्वयं। वाग्मिता वाग्मिनो यस्य वाचा वाचस्पतेरिप॥
सिद्धान्तोपनिबन्धानां विधातुर्मद्गुरोश्चिरम्। मन्मनः सरिस स्थेयान्मृदुपादकुशेशयम्॥
धवलां भारतीं तस्य कीर्तिं च शुचि-निर्मलाम्। धवलीकृतनिःशेषभुवनां तां नमाम्यहम्॥
—श्रादिपुराणे, श्रीजिनसेनाचार्यः

जो भट्टारककी बहुत बड़ी ख्यातिको प्राप्त थे वे वादिशिरोमणि श्रौर पवित्रात्मा श्रीवीरसेन मुनि हमें पवित्र करो—हमारे हृदयमें निवास कर पापोंसे हमारी रचा करो।

जिनकी वाणीसे वाग्मी बृहस्पतिकी वाणीभी पराजित होती थी उन भट्टारक वीरसेनमें लौकिक विज्ञता श्रीर कविता दोनों गुण थे।

सिद्धान्तागर्मोके उपनिबन्धों —धवलादि प्रन्थों —के विधाता श्री वीरसेन गुरुके कोमल चरण-कमल मेरे हृदय-सरोवरमें चिरकाल तक स्थिर रहें।

वीरसेनकी घवला भारती—धवला-टीकांकित सरस्वती अथवा विशुद्ध वाणी—श्रीर चन्द्रमाके समान निर्मल कीर्तिकी, जिसने अपने प्रकाशने इस सारे संसारको घवलित कर दिया है, मैं वन्द्रना करता हूँ।

तत्र वित्रासिताशेष-प्रवादि-मद-वारणः।

वीर-सेनाम्रणीर्वीरसेन्भट्टारको बभौ ॥—उत्तरपुराखे, गुखभदः

मूलसंघान्तर्गत सेनान्वयमें वीरसेनाके श्रमणी (नेता) वीरसेन भट्टारक हुए हैं, जिन्होंने सम्पूर्ण प्रवादि-रूपी मस्त हाथियोंको परास्त किया था ।

> तदन्ववाये विदुषांवरिष्ठः स्याद्वादिनिष्ठः सकलागमज्ञः । श्रोबीरसेनोऽज्ञिन तार्किकश्रीः प्रध्वस्तरागादिसमस्तदोषः ॥ यस्य वाचां प्रसादेन हामेयं भुवनत्रयम् ॥ श्रासीदृष्टांगनैमित्तज्ञानरूपं विदां वरम् ॥ —विकान्तकौरवे, हस्तिमज्ञः

स्वामी समन्तभद्दके वंशमें विद्वानोंमें श्रेष्ठ श्री वीरसेनाचार्य हुए हैं, जो कि स्याद्वाद पर श्रपना हढ़ निश्चय एवं श्राधार रखने वाले थे, तार्किकोंकी शोभा थे श्रीर रागादि सम्पूर्ण दोषोंका विध्वंस करने वाले थे। तथा जिनके वचनोंके प्रसादसे यह श्रमित भुवनत्रय विद्वानोंके लिये श्रष्टाङ्ग निमित्तज्ञानका श्रन्छा विषय हो गया था।



# तत्वार्थाधिगमभाष्य ग्रीर ग्रकलंक

[ ले०-प्रोफ़ेसर जगदीशचन्द्र जैन, एम. ए. ]

में ने "तत्वार्थाधिगमभाष्य श्रौर श्रकलंक" नामका एक लेख फर्वरी १९४०के "श्रनेकान्त" (३-४) में लिखा था। इस लेखमें यह बतलाया गया था कि तत्वार्थराजवार्तिक लिखते श्रकलंकदेवके सामने उमास्वातिका स्वीपज्ञ तत्वा-र्थाधिगमभाष्य मौजृद्धा, श्रीर उन्होंने इस भाष्य-का अपने ग्रन्थमें उपयोग किया है। शायद पं० जुगलिकशोरजीको यह बात न जँची, श्रौर उन्होंने मेरे लेखक अन्तमं एक लम्बी चौड़ी टिप्पणी लगा दी। हमारी समभवं इस तरहके रिसर्च-सम्बन्धी जो विवादास्पद विषय हैं, उन पर पाठकोंको कुछ समयके लिये स्वतन्त्र रूपसे विचार करने देना चाहिये। सम्पादकको यदि कुछ लिखना ही इष्ट हो तो वह स्वतन्त्र लेखके रूपमें भी लिखा जा सकता है। साथ ही, यह आवश्यक नहीं कि लेखक सम्पादकके विचारोंसे सर्वथा सहमत ही हो। च्यस्तु, यह इस लेखका विषय नहीं है। हम यहाँ केवल हमारे लेख पर जो "सम्पादकीय विचारणा" नामकी टिप्पणी लगाई गई है, उसीकी समीचा करना चाहते हैं।

पं०जुगलिकशोरजीका कहना है कि राजवार्तिक-कारके सामने कोई दूसरा ही भाष्य मौजूद था, श्रीर इस भाष्यके पदोंका वाक्य-विन्यास श्रीर कथन सम्भवतः प्रस्तुत उमास्वातिके स्वोपज्ञ तत्वा-शीधिगमभाष्यके समान था । इस कथनके समर्थनमें मुख्तार साहबकी सबसे बलबती युक्ति यह है कि प्रस्तुतभाष्यमें षड्द्रव्यका कहीं भी एक बार भी उल्लेख नहीं मिलता, जब कि अकलंकने "यद्भाष्ये बहुकत्वः षड्द्रव्याणि" लिख कर किसी दूसरे ही भाष्यकी स्त्रोर संकेत किया है, जिसमें षड्द्रव्यका बहुत वार उल्लेख किया हो। इसी युक्ति के स्त्राधार पर मुख्तार साहबने मेरे दूसरे मुद्दोंको भी श्रमंगत ठहरा दिया है—उन पर विचार करने की भी कोई स्नावश्यकता नहीं समभी।

तेकिन यहाँ प्रश्न हो सकता है कि वह कौनसा भाष्य था, जिसको सामने रख कर अकलंकदेवने राजवार्तिककी रचना की ? पूज्यपाद अथवा समन्त-भद्रके प्रन्थोंमें तो ऐसे किसी भाष्यका उल्लेख अब तक पाया नहीं गया। 'अई त्प्रवचनहृदय' नामक कोई अन्य भाष्य या प्रन्थ भी अब तक कहीं सुनने में नहीं आया। यदि ऐसे किसी भाष्यका अस्तित्व सिद्ध हो जाय तो यह कहा जा सकता है कि अकलंकके सामने कोई दूसरा भाष्य था। मतलब यह है कि मुख्तारसाहबके प्रस्तुत तत्वार्थभाष्यके अकलंकके समच न होनेमें जो प्रमाण हैं वे केवल इस तर्क पर अवलम्बित हैं कि इसी तरहके वाक्यविन्यास और कथनवाला कोई दूसरा भाष्य रहा होगा, जो आजकल अनुपलब्ध है। लेकिन यह तर्क सर्वथा निर्दोष नहीं कहा जासकता।

हम यहाँ यह बताना चाहते हैं कि राजवातिक-

में उल्लिखित भाष्य श्वेताम्बर सम्प्रदाय-द्वारा मान्य प्रस्तुत उतास्वातिके स्वोपज्ञभाष्यको छोड़कर श्रन्य कोई भाष्य नहीं। तथा इसमें षड्द्रव्यका उल्लेख भी मिलता है।

श्वेताम्बर आगमोंमें कालद्रव्य-सम्बन्धी दो मान्यताश्रोंका कथन आता है । भगवतीसूत्रमें द्रव्योंके विषयमें प्रश्न होनेपर कहा गया है-''कइ गांभंते! दब्बा पन्नता! गोयमा! छ दब्बा पन्नता । तं जहा-धम्मित्यकाए०जाव श्रद्धा समये''-श्रर्थात द्रव्य छह हैं, धर्मास्तिकायसे लेकर काल-द्रव्य तक । श्रागे चलकर कालद्रव्यके सम्बन्धमें प्रश्न होने पर कहा गया है-"किमियं भंते कालो ति पव्चचइ शोयमा जीवा चेव श्रजीवा चेव" श्रथीत् काल-द्रव्य कोई स्वतन्त्र द्रव्य नहीं। जीव श्रौर श्रजीव ये दो ही मुख्य द्रव्य हैं। काल इनकी पर्यायमात्र है। यही मतभेद उमास्वातिने "कालश्चेत्येके" सूत्र में व्यक्त किया है। इसका यह मतलब नहीं उमा-स्वाति कालद्रव्यको नहीं मानते, उन्होंने कहीं भी कालका खण्डन नहीं किया, श्रथवा उसे जीव-श्रजीवकी पर्याय नहीं बताया।,

"कायग्रहणं प्रदेशावयवबहुत्वार्थमद्धासमयप्रतिषे-धार्थं च"—भाष्यकी इस पंक्तिका भी यही अर्थं है कि "श्रजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः" सूत्रमें 'काय' शब्दका प्रहण प्रदेशबहुत्व बतानेके लिये श्रीर कालद्रव्यका निषेध करनेके लिये किया गया है । क्योंकि कालद्रव्य बहुप्रदेशी होनेसे (?) कायवान नहीं । इससे स्पष्ट है कि उमास्वाति काल को स्वीकार करते हैं, अन्यथा उसका निषेध कैसा? यहाँ प्रश्न हो सकता है कि फिर "धर्मादीनि न हि कदाचित्पंचत्वं व्यभिचरन्ति" इस भाष्यकी पंक्तिका क्या अर्थ है ? इसका उत्तर है कि यहाँ पंचस्त कहनेसे उमास्वातिका अभिप्राय पाँच द्रव्यों ने न होकर पाँच अस्तिकायों ने हैं। उमास्वाति कहना चाहते हैं कि अस्तिकायरूपने पाँच द्रव्य हैं; काल का कथन आगे चलकर 'कालश्चेत्येके' सूत्र ने किया जायगा।

कहनेकी आवश्यकता नहीं कि हमारे उक्त कथनका समथन स्त्रयं अकलंककी राजवार्तिकमें किया गया है। वे लिखते हैं—''वृत्तौ पंचत्ववचननात षड्द्रव्योपदेश ग्रावात इति चेन्न अभिप्रायापरिज्ञानात (वार्तिक)—स्यान्मतं वृत्तावमुक्त (वृक्त ?) मवस्थितानि धर्मादीनि न हि कदाचित्पंचत्वं व्यभिचर्रात (यं अज्ञान्सः भाव्यकी पंक्तियाँ हैं) इति ततः षड्द्रव्याणीत्यु पदेशस्य व्याघात इति । तन्न, किं कारणं ? अभिप्रायापरिज्ञानात् । अयमभिप्रायो वृत्तिकरणस्य —कालश्रेति पृथ्यद्रव्यलचणं कालस्य वच्यते । तदनपेचादिकृतानि पंचैव द्रव्याणि इति षड्द्रव्योपदेशाविरोधः''। अर्थात् वृत्तिमं जो द्रव्यपंचन्त्वका उल्लेख है वह् कालद्रव्यकी अनपेचासं ही है। कालका लच्नण आगो चल कर अलग कहा जायगा।

सिद्धसेन गणिते उमास्वातिके तत्त्वार्थोधिगम
भाष्य पर जो वृत्ति लिखी है, उसमें भी अकलंकके
उक्त कथनका ही समर्थन किया गया है। सिद्धसेन
लिखते हैं—''सत्यजीवत्वे कालः करमान्न निर्दृष्टः इति
चेत् उच्यते—स त्वेकीयमतेन द्रव्यमित्याख्यास्यते द्रव्यलच्चणप्रस्ताव एव। अभी पुनरस्तिकायाः व्याचिख्यासिताः। न च कालोऽस्तिकायः, एकसमयत्वात्"—
अर्थात् यहाँ केवल पाँच अस्तिकायोंका कथन
किया गया है। अजीव होने पर भी यहाँ कालकः
उल्लेख इसलिये नहीं किया गया कि वह एक

समय वाला है उसका कथन 'कालश्चेत्येके' सूत्रमें किया जायगा।

स्वयं भाष्यकारने "तःकृतः कालविभागः" सूत्र की व्याख्यामें 'कालोऽनन्तसमयः वर्तनादिबच्चण इत्यु-क्तम्' श्रादि रूपसे कालद्रव्यका उल्लेख किया है। इतना ही नहीं मुख्तारसाहबको शायद ऋत्यन्त श्राश्चर्य हो कि भाष्यकारने स्पष्ट लिखा है-"सर्व-पंचन्वं श्रस्तिकायावरोधात् । सर्वं षट्स्वं षड्द्रव्यावरोधा-त्"। वृत्तिकार सिद्धसेनने इन पंक्तियोंका स्पष्टीकरण करते हुए लिखा है--''तदेव पंचस्वभावं ृषट्स्वभावं षड्द्रव्यसमन्वि तत्त्वात् । तदाह्-सर्वे षट्कं षड्द्रव्या-वरोधात् । पडद्रव्याणि । कथं, उच्यते-पंच धर्मादीनि कालश्रेत्येके"। इससे बिलकुल स्पष्ट हो जाता है कि उमास्वाति बह द्रव्योंको मानते हैं। छह द्रव्योंका स्पष्ट कथन उन्होंने भाष्यमें किया है। पांच श्रास्त-कायोंके प्रसंग पर कालका कथन इसीलिये नहीं किया गया कि काल कायवान नहीं। अतएव श्चकलंकने षड्द्रव्य वाले जिस भाष्यकी श्रोर संकेत किया है, वह उमास्वातिका प्रस्तुत तत्वार्थाधिगम भाष्य ही है । इस भाष्यका सूचन श्रकलंकने 'वृत्ति' शब्दसे किया है।

मुख्तार साहब लिखते हैं—"ऋहंत्प्रवचन" का ताल्पर्य मूल तत्त्वर्थाधिगमसूत्रसे है, तत्वार्थभाष्यसे नहीं।" अच्छा होता. यदि पं० जुगलिकशोरजी इस कथनके समर्थनमें कोई युक्ति देते। आगे चल कर आप लिखते हैं—"सिद्धसेनगणिके वाक्यमें ऋहंत्प्रवचन विशेषण प्रायः तत्वार्थाधिगमसूत्रके लिये है, मात्र उसके भाष्यके लिये नहीं।" यहाँ 'प्रायः' शब्दसे आपको क्या इष्ट है, यह भी स्पष्ट नहीं होता। हम यहाँ सिद्धसेनगणिका वाक्य फिरसे

उद्धृत करते हैं।

"इति श्रीमद्रईश्ववचने तत्वार्थधिगमे उमास्वाति-वाचकोपज्ञसूत्रभाष्ये भाष्यानुसारिएयां च टीकायां सिद्ध-सेनगिषविरचितायां श्रनगारागारिधर्मप्ररूपकः सप्तमो ऽध्यायः" ।

यहाँ ऋहित्रवचने,तत्वार्थाधिगमे और उमास्वा-तिवाचकोपज्ञसुत्रभाष्ये—ये तीनों पद सप्तम्यन्त हैं। उमास्वातिवाचकोपज्ञ सूत्रभाष्यसे स्पष्ट हैं कि उमास्वातिवाचकका स्वोपज्ञ कोई भाष्य है। इसका नाम तत्वार्थाधिगम है। इसे ऋहित्रवचन भी कहा जाता है। स्वयं उमास्वातिने ऋपने भाष्यकी निम्न कारिकामें इसका समर्थन किया है—

तत्वार्थाधिगमाख्यं बह्वर्थं संग्रहं लघुग्रंथं । वच्यामि शिष्यहितमिममहंद्वचनैकदेशस्य ॥

श्रागे चलकर तो मुख्तार साहबने एक विचित्र कल्पना कर डाली है। श्रापका तर्क है,--क्योंकि राजवातिक बहुत जगह ऋशुद्ध छ्या है, ऋतएव राजवार्तिकमें "उक्तं हि बर्दैत्पवचने" पाठ भी श्रशुद्ध है; तथा 'त्र्यर्हत्प्रवचन' के स्थान पर 'त्र्यर्हत्प्रवचन-हृदय' होना चाहिये। कहना नहीं होगा इस कल्पना का कोई आधार नहीं। यदि पं॰ जुगलिकशोरजी राजवार्तिककी किसीहस्तलिखित प्रतिसे उक्त पाठको मिलान करनेका कष्ट उठाते तो शायद उन्हें यह कल्पना करनेका अवसर न मिलता। मेरे पास राजवार्तिकके भाग्डारकर इन्स्टिट्यूटकी प्रतिके आधार पर लिये हुए जो पाठान्तर हैं, उनमें 'ऋई-त्प्रवचन' हीं पाठ है। श्रभी पं? कैलाशचन्द्रजी शास्त्री बनारससे सूचित करते हैं कि "यहाँ की लिखित राजवार्तिकमें भी वही पाठ है जो मुद्रितमें है।"

इसके अतिरिक्त कुछ ही पहिले मुख्तार साहब कह चुके हैं कि "अर्हत्प्रवचन'विशेषण मूल तत्वार्थ-सूत्रके लिये प्रयुक्त हुआ है" तो फिर यदि अकलंक देव "उक्तं हि अर्हत्प्रवचने 'दृष्याश्रया निर्गुणा गुणाः" कह कर यह घोषित करें कि अर्हत्प्रवचनमें अर्थात् तत्वार्थसूत्रमें (स्वयं मुख्तारसाहबके ही कथना-नुसार) "दृष्याश्रया निर्गुणाः गुणाः" कहा है तो इसमें क्या आपित्त हो सकती हैं ? 'अर्हत्प्रवचन' पाठको अरुद्ध बताकर उसके स्थानमें 'अर्हत्प्रवचन-हृद्य' पाठकी कल्पना करनेका तो यह अर्थ निकलता है कि अर्हत्प्रवचनहृद्य नामका कोई सूत्र प्रत्य रहा होगा, तथा "दृष्याश्रया निर्गुणाः गुणाः" यह सूत्र तत्वार्थसूत्रका न होकर उस अर्हत्प्रवचन हृदयका है जो अनुपलब्ध है।

श्वेताम्बरम्योमं आगमोंको निर्मथ-प्रवचन
अथवा अहीरप्रवचनके नामसे कहा गया है। स्वयं
उमास्वातिने अपने तत्वार्थाधिगमभाष्यको 'अहीद्वचनैकदेश' कहा है, जैसा उपर आ चुका है।
अहीरप्रवचनहृदय अर्थात अहीरप्रवचनका हृदय,
एक देश अथवा सार। इस तरह भी अहीरप्रवचनहृदयका लच्य भाष्य हो सकता है। अथवा अहीरप्रवचन और अहीरप्रवचनहृदय दोनों एकार्थक भी
हो सकते हैं। हमारी समक्तसे भाष्य, वृत्ति, अहीरप्रवचन और अहीरप्रवचनहृदय इन सबका लच्य
उमास्वातिका प्रस्तुत भाष्य है। जब तक अहीरप्रवचनहृदय आदि किसी प्राचीन प्रन्थका कहीं
उन्नेख न मिल जाय, तब तक पं० जुगलिकशोरजी
की कल्पनाओंका कोई आधार नहीं माना जा
सकता।

हम अपने पहले लेखमें भाष्य, सर्वार्थसिद्धि

श्रीर राजवार्तिकके तुलनात्मक उद्धरण देकर यह बता चुके हैं कि श्रनेक स्थानों पर भाष्य श्रीर राजवार्तिक श्रचरशः मिलते हैं। इनमेंसे बहुतसी बातें सर्वार्थसिद्धिमें नहीं मिलती, परन्तु वे राजवार्तिकमें ज्योंकी त्यों श्रथवा मामृली फेरफारसे दी गई हैं।

"कायब्रह्णं प्रदेशावयवबहुत्वार्थमद्धासमयप्रतिषेधार्थं च''।भाष्यकी इस पंक्तिकी राजवार्तिकमें तीन वार्तिक बनाई गईहें—'श्रम्थन्तर कृतेवार्थःकायशब्दः';'तद्ब्रह्णं प्रदेशावयवबहुत्वज्ञापनार्थे'; 'श्रद्धाप्रदेशप्रतिषेषार्थं च '। कहना नहीं होगा कि वार्तिकको उक्त पंक्तियोंका साम्य सर्वार्थमिद्धिकी श्रपेत्ता भाष्यसे श्रधिक है। दूसरा उदाहरण्—'नाणोः' सूत्रक भाष्यमें उमास्वातिने परमाणुका लच्चण बताते हुए लिखा है—'श्रनादिरमध्यो हि परमाणुः'। सर्वार्थमिद्धिकार यहां मौन हैं। परन्तु राजवार्तिकमें देखिये—श्रादिमध्या न्तव्यपदेशाभावादिति चेन्न विज्ञानवत् (वार्तिक) इसकी टीका लिखकर श्रकलंकने भाष्यके उक्त वाक्य का ही समर्थन किया है। इस तरहकं बहुतसे उदा-हरण दिये जा सकते हैं।

इसी तरह सूत्रों के पाठभेद की बात है। 'बन्धे समाधिको पारिणामिको', 'द्रव्याणि जीवाश्च' आदि सूत्र भाष्यमें ज्योंकी त्यों मिलती हैं। उक्त विवेचन की रोशनीमें कहा जा सकता है कि अकलंकका लच्य इसी भाष्यके सूत्रपाठकी और था।

'श्रहपारम्भ परिश्रह्रत्वं' श्रादि सूत्रकं विषयमें सम्भवतः कुछ मुद्रण सम्बन्धी श्रश्च द्वि । शायद वही पाठ मूल प्रतिमें हो श्रीर मुद्रितमें छूट गया हो। इसके श्रितिरक्त यहां मुख्य प्रश्न तो एक योगीकरणका है जो भाष्यमें बराबर मिल जाता है। राजवार्तिककी अन्तिम कारिकाओंका प्रचिप्त बतानेका भी कोई आधार नहीं। भाष्य और राज-वार्तिकको आमने-सामने रखकर अध्ययन करनेसे स्पष्ट मालूम होता है कि दोनोंके प्रतिपाद्य विषयों में बहुत समानता है। दोनों प्रन्थोंमें अमुक स्थल पर बहुतसी जगह बिलकुल एक जैसी चर्चा है। दोनोंमें पंक्तियोंकी पंक्तियाँ अच्हरशः मिलती हैं। समानता सर्वाथसिद्धि और राजवार्तिकमें भी है। परन्तु यहाँ भाष्य और राजवार्तिककी उन समा- नतात्रोंसे हमारा श्रभिप्राय है जिनकी चर्चा तक सर्वार्थसिद्धिमें नहीं। ऐसी हालतमें प्रस्तुतभाष्यको श्रप्रमाणिक ठहराकर उसके समान बाक्य-विन्यास श्रीर कथन वाले किसी अनुपलन्धभाष्यकी सर्वथा निराधार और निष्प्रमाण कल्पना करनेका अर्थ हमारी समक्तमें नहीं श्राता। भाष्यकी भाषा, शैली श्रादि देखते हुए भी यह नहीं कहा जा सकता कि वह राजवार्तिक अथवा सर्वार्थसिद्धिके उपरसे लेकर बादमें बनाया गया है



# 'गो०कमकागडकी त्रुटिपूर्ति' लेखपर विद्वानोंके विचार श्रीर विशेष सूचना

'गोम्मटमार-कर्मकांडकी त्रुटिपूर्ति' नामका जो लेख अनकान्तकी गत संयुक्त किरण् (नं० प्-९) में प्रकाशित हुआ है और जिस पर प्रो० हीरालाल-जीका एक विचारात्मक लेख इसी किरण्में, अन्यत्र प्रकाशित हो रहा है, उस पर दूसरेभी कुछ विद्वानों के विचार संज्ञिप्तमें आए हैं तथा आरहे हैं, जिनसे मालूम होता है कि उक्त लेख समाजमें अच्छी दिल-चस्पीके साथ पढ़ा जा रहा है। उनमें न जो विचार इस समय मेरे सामने उपस्थित हैं उन्हें नीचे उद्धृत किया जाता है। साथ ही यह सूचना रेते हुए बड़ी प्रसन्नता होती है कि उक्त लेखके लेखक पं० परमानन्दजी आज कल अपने घरकी तरफ गये हुए हैं, उधर एक भंडारको देखते हुए उन्हें कर्मकांडकी कई प्राचीन प्रतियां मिली हैं जो शाह-जहांके राज्यकालकी लिखी हुई हैं और उनमें कर्म-जहांके राज्यकालकी लिखी हुई हैं और उनमें कर्म-

प्रकृतिकी वे सब गाथाएँ मिलतीहैं जिन्हें 'कर्मप्रकृति' के आधार पर 'कर्मकाएड' में त्रुटित बतलाया गया था। 'कर्मप्रकृति' की भी एक प्रति संवत् १५२७ की लिखी हुई मिली हैं, जिसकी गाथा-संख्या १६० है—अर्थात एक गाथा अधिक है—और उस पर भी आराकी प्रतिकी तरह प्रनथकारका नाम 'नेमिचन्द सिद्धान्तचक्रवर्ती' लिखा हुआ है। 'कर्म-प्रकृति' 'कर्मकाएड' का ही प्रारम्भिक अंश है। यह सब हाल उनके आज ही (२३ सितम्बरको) प्राप्त हुए पत्रसे ज्ञात हुआ है। वे जल्दी ही आकर इस विषय पर एक विस्तृत लेख लिखेंगे, जिसमें प्रोफेसर हीरालालजीके उक्त लेखका उत्तर भी होगा अत: पाठकोंको उसके लिये १२ वीं किरणकी प्रतीचा करनी चाहिये। विद्वानोंके विचार इस प्रकार है:—

# १ न्यायाचार्य पं० महेंद्रकुमारजी जैन, शास्त्री, काशी—

"श्रापका लेख 'श्रनेकान्त' में देखा। श्रापका परिश्रम प्रशंसनीय है। यदि यह प्रयस्त सोलह श्राने ठीक रहा श्रौर कर्मकाएडकी किसी प्राचीन प्रतिमें भी ये गाथाएँ मिल गई तब कर्मकाएडका श्रधूरापन सचमुच दूर होजायगा।"

# २ पं० कैलाशचन्दजी जैन शास्त्री, स्याद्वाद महाविद्यालय, काशी—

"इसमें तो कोई शक ही नहीं कि कर्मकाएडका मथम श्रिधकार त्रुटिपूर्ण है। किन्तु 'प्रकृति' की गाथाएँ शामिल करनेमें अभी कुछ गहरे विचारकी जरूरत है। यह जांचना चाहिये कि 'कर्मप्रकृति' क्या स्वतन्त्र प्रन्थ है? 'कर्मकाएड'क्या पहलेसे ही ऐसा बनाया गया था या बादमें उसमेंसे कुछ गाथाएँ खुट गई। 'प्रकृति' की गाथाओं में 'जीवकाएड' की भी कुछ गाथाएँ सम्मिलित होनेसे अभी कोई निश्चित राय नहीं दी जा सकती। आपका परिश्रम प्रशंसनीय है।"

३ पं० रामप्रसादजी जैन शास्त्री, अध्यक्ष ऐ० प० सरस्वती भवन, बम्बई—

"आपका लेख 'कर्मप्रकृति'से 'कर्मकाएड' की

त्रुटिपूर्तिका मुक्ते बहुत पसन्द श्राया है, उसके लिये धन्यवाद है।"

# ४ पं० के० भुजवली जैन शास्त्री ऋध्यक्ष जैर्नासद्धान्त-भवन, आरा—

"गोम्मटसार-सम्बन्धी आपका लेख महत्व-पूर्ण है।"

# ५ प्रोफेसर ए० एन उपाध्याय, एम. ए., डी० लिट०, कोल्हापुर—

"Yes, the additional verses of Karm Kanda brought to light in Anekant are interesting. If we can collate some more Mss, we might come to more reliable text of Gommatasara."

'—हाँ, कर्मकार उकी जो अतिरिक्त गाथाएँ अनेकान्त द्वारा श्रकाशमें लाई गई हैं वे चित्ता-कर्षक हैं। यदि हम कुछ और हस्त लिखित प्रति-योंका समवलोकन-संपरी चण करें तो हम गोम्मट-सारका अधिक विश्वसनीय मूल पाठ प्राप्त करने में समथ हो सकेंगे।'

-सम्पादक



# सिद्धसेनके सामने सर्वार्थिसिद्धि और राजवार्तिक

[ लेखक--पं० परमानन्द जैन शास्त्री ]

र्वेताम्बर सम्प्रदायमें सिद्धसेन गणीनामक एक प्रधान आचार्य हो गये हैं, जिनकी उक्त सम्प्रदायमें 'गंधहस्ती' नामसे भी प्रसिद्धि है, जो कि असाधारण विद्वत्ताका द्योतक एक बहुत हो गौरवपूर्ण पद है । आप आगम-साहित्यके विशेष विद्वान थे श्रौर इतर द्शीनादि विषयोंसे भी श्रच्छा पारिडत्य रखते थे। श्रापकी कृतिरूपसे इस समय एक ही प्रंथ उपलब्ध है और वह है उमास्वातिके तत्त्वार्थं सूत्रकी बृहद्वृत्ति, जो उमा-स्वातिके 'स्वोपज्ञ' कहे जाने वाले भाष्यको साथमें लेकर लिखी गई है श्रौर इसीसे उसे 'भाष्यानुसा-रिगी' विशेषण दिया गया है। श्वेताम्बर सम्प्रदाय में इसीको'गंधहस्तिमहाभाष्य'कहा जाता है। इसका प्रमाण प्राय: अठारह इजार श्लोक-जितना है। यह वृत्ति दो खरडोंमें प्रकाशित भी हो चुकी है, त्रौर रवेताम्बर सम्प्रदायमें तत्त्वार्थसूत्र पर बनी हुई श्चन्य सब वृत्तियोंमें प्रधान मानी जाती है। इतना सब कुछ होनेपर भी इस वृत्तिमें वह रचना-सौन्दर्य, विषयकी स्पष्टता श्रौर वस्तुश्रोंके जँचे-तुले लच्चणोंके साथ अर्थका पृथकरण एवं गाम्भीय उपलब्ध नहीं होता जो कि दिगम्बर सम्प्रदायकी प्ज्यपाद-विरचित 'सर्वार्थसिद्धि' टीका श्रीर भट्टाकलंक-देव विरचित 'राजवार्तिक' नामक भाष्यमें पाया जाता है। इस बातको श्वेताम्बरीय प्रमुख विद्वान

प्रज्ञाचन्तु पं० सुखलालजी भी स्वीकार करते हैं। आपने हालमें प्रकाशित तत्त्रार्थसूत्रकी अपनी हिंदी टीकाकी 'परिचय' नामक प्रस्तावनामें लिखा है कि:—

"सर्वार्थसिद्धि श्रीर राजवार्तिकके साथ सिद्ध-सेनीय वृत्तिकी तुलना करनेसे इतना तो स्पष्ट जान पड़ता है कि जो भाषाका प्रासाद, रचनाकी विशदत श्रीर श्रर्थका पृथक्करण सर्वार्थसिद्धि श्रीर राजवा-र्तिकमें है वह सिद्धसेनीय वृत्तिमें नहीं।"

सिद्धसेन गणी हरिभद्रसे कुछ समय बाद हुए हैं। हरिभद्रका समय विक्रमकी द्वीं ९वीं शताब्दी निश्चित किया गया है। इससे सिद्धसेन गणीका समय प्रायः नवमी शताब्दी होता है। सर्वार्थसिद्धि की रचना विक्रमकी छठी शताब्दी के पूर्वार्द्धकी है, यह निर्विवाद है। श्रीर राजवार्तिककी रचना प्रायः विक्रमकी सातवीं शताब्दीकी मानी जाती है। ऐसी हालतमें यह खयाल स्वभावसे ही उत्पन्न होता है कि जब सर्वार्थसिद्धिश्रीर राजवार्तिक जैसी श्रतिविशद श्रीर प्रौढ टीकाएँ पहलेसे मौजूद थीं, तब सिद्धसेन गणी जैसे विद्वान्की टीका उनसे कहीं श्रधिक विशद, प्रौढ़ एवं विषयको स्पष्ट करने वाली होनी चाहिये थी। मालूम होता है यह खयाल पं० सुखलालजीके हृदयमें भी उत्पन्न हुश्चा है। श्रीर इस परसे उन्होंने श्रपनी तत्त्वार्थस्त्रकी उक्त

प्रस्तावनामें निम्न तीन कल्पनाएँ की हैं:-

- (१) "सर्वार्थिसिद्धिकी रचना पूर्वकालीन होने से सिद्धसेनके समयमें वह निश्चय रूपमें विद्यमान थी, यह ठीक हैं; परन्तु दूरवर्ती देश-भेद होनेके कारण या किसी दूसरे कारणवश सिद्धसंन को सर्वार्थसिद्धि देखनेका श्रवसर मिला नहीं जान पड़ता।"
- (२) "राजवार्तिक श्रौर श्लोकवार्तिककी रचनाके पहले ही सिद्धसेनीय वृत्तिका रचा जाना बहुत सम्भव है; कदाचित् उनसे पहले यह न रची गई हो तो भी इसकी रचनाके बीचमें इतना तो कमसे कम अन्तर है ही कि सिद्धसेनको राजवार्तिक श्रौर श्लोकवार्तिकका परिचय मिलनेका प्रसंग ही नहीं श्राया।"
- (३) "इसके (सिद्धसेनीय वृत्तिमें सर्वार्थिसिद्धि श्रौर राजवार्तिकके समान जो भाषाका प्रासाद, रचनाकी विशदता श्रौर श्रर्थका पृथक्करण नहीं पाया जाता उसके) दो कारण हैं। एक तो प्रंथकार का प्रकृतिभेद श्रौर दूसरा कारण पराश्रित रचना है।"

इन तीनों कल्पनाओं में से प्रथमकी दो कल्प-नाओं में कुछ भी सार मालूम नहीं होता; क्यों कि श्रकलंकदेव सुनिश्चितरूपसे सिद्धसेन गणीके पूर्ववर्ती हुए हैं। सिद्धसेन गणीने उनके 'सिद्धि-विनिश्चय' प्रन्थका श्रपनी इस वृत्तिमें स्पष्टरूपसे निम्न शब्दों में उल्लेख किया है:—

"एवं कार्यकारणसम्बन्धः समवायपरिणामनिमित्त-निर्वर्तकादिरूपः सिद्धिविनिश्चय-सृष्टिपरिचातो योज-नीयो विशेषार्थिना दृषणद्वारेणेति ।"

—भाष्यत्ति १,वृ३, ए० ३७

इस वाक्यमें "सिद्धिविनिश्चयके जिस सृष्टि-परीच्चा-प्रकरणके विशेष वर्णनको देखनेके लिये प्रेरणा की गई है वह प्रकरण सिद्धिविनिश्चयके 'त्रागम' नामक सातवें प्रस्तावमें बहुत विस्तारके साथ वर्णित है। जब सुदूर देश दत्तिणमें निर्मित हुआ 'सिद्धिविनिश्चय' ग्रंथ सिद्धसेन तक पहुँच गया, इतना ही नहीं बल्कि वह इतना प्रचार पा गया था कि उस परसे शेष विषयको देखने तककी योजना कर लेनेकी प्रेरणा कीगई है, तब राजवा-र्तिक जैसे ऋधिक जनतोपयोगी प्रंथका सिद्धसेन तक न पहुँचना कैसे अनुमानित किया जा सकता है ? खास कर ऐसी हालतमें जब कि वह तत्त्वार्थ-सूत्रका भाष्य लिखने बैठें, श्रौर इसी तत्त्वार्थसूत्र पर रचे हुये उन अकलंकदेवके भाष्यको प्राप्त करके देखनेका प्रयत्न न करें,जिनके श्रसाधारण पाण्डित्थ एवं रचना-कौशलसे वे सिद्धिविनिश्चय-द्वारा परिचित हो चुके हों।

सर्वाथिसिद्धिकी रचना तो राजवार्तिकसे एक शताब्दीसे भी श्रिधिक वर्ष पहले हुई है श्रौर सिद्धसेनके समयमें उसका उत्तर-भारतमें काफी प्रचार हो चुका था, सिद्धसेनको उसके देखनेका प्रसंग ही नहीं श्राया ऐसा कहना युक्ति-संगत मालूम नहीं होता। श्रागे इस लेखमें स्पष्ट किया जायगा कि सिद्धसेन गणीके सामने भाष्य लिखते समय उक्त दोनों दिगम्बरीय टीकाएँ मौजूद थीं, श्रौर उन्होंने श्रपने भाष्यमें उनका यथोचित उपयोग किया है।

श्रव रही तीसरी कल्पना, उसमें जिन दो कारणों का वर्णन किया गया है उनमें से प्रंथकारके प्रकृति-भेदका कुछ श्रामास पं०सुखलालजीके इन शब्दोंमें

मिलता है-- 'सिद्धमेन सैद्धान्तिक थे श्रौर श्रागम-शास्त्रोंका विशाल ज्ञान धारण करनेके अतिरिक्त वे श्रागमविरुद्ध मालुम पड़ने वाली चाहे जैसी तर्क-सिद्ध बातोंका भी बहुत ही आवेशपूर्वक खंडन करते थे।" त्रौर पराश्रित रचनाका त्र्याभिपाय भाष्यानुसार टीका लिखनेका जान पड़ता है। परन्तु भाष्यके श्रनुसार टीका लिखनेमें भाष्य रचनाके प्रासाद और अर्थपृथकरण करनेमें क्या बाधक है,यह कुञ्ज समभापें नहीं श्राया ! सिद्धसेन-ने तो भाष्यकी वित्त लिखते हुए भाष्यसे अथवा भाष्यके शब्दों परसे उपलब्ध नहीं होने वाले कथन को भी खूब बढ़ाकर लिखा है, ऐसी हालतमें वह माष्य रचनाके प्रासाद ऋौर ऋर्थके पृथक्करण करने में कैसे बाधक हो सकता है ? फिर भी इन दोनों में से प्रकृति-भेद उसमें कुछ कारण जरूर हो सकता है। ऋच्छा होता यदि इसके साथमें योग्यता-भेदको श्रौर जोड दिया जाता; क्योंकि सब कुछ साधन-सामग्रोके सामने उपस्थित होनेपर भी तद्र्प योग्यताके न होनेमे वैसा कार्य नहीं हो सकता। परन्तु मुक्ते तो सिद्ध मेनीय वृत्ति के सूद्दम दृष्टिसे भवलोकन करने पर इसका सबसे जबर्दस्त कारूण यह प्रतीत होता है कि तत्त्वार्थाधिगम भाष्यमें कितनो ही बातें ऐसी पाई जाती हैं जो श्वेताम्बरीय आगमके विरुद्ध हैं। सिद्धमेनने अपनी वृत्ति लिखते समय इस बातका खास तौरसे ध्यान रक्खा है कि जो बातें भाष्यमे आगमके विरुद्ध पाई जाती हैं उन्हें किसी भी तरह श्रागमके साथ संगत बनाया जाय, श्रौर जहाँ किसी भी प्रकार अपने श्रागम सम्प्रदायके साथ उनका मेल ठीक नहीं बैठ सका, वहाँ इस प्रकारके वाक्य कह कर ही संतोष धारण किया गया है कि 'वाचक तो पूर्विवत हैं वे ऐसे ( प्रमत्तगीत जैसे ) आर्षिवरोधी वाक्य कैसे लिख सकते हैं ? सूत्रसे अनिभन्न किसीने ऑतिसे लिख दिये हैं † अथवा किन्हीं दुर्विदग्धकोंने अमुक कथन प्राय: सर्वत्र विनष्ट कर दिया है। इसीसे भाष्य-प्रतियों में अमुकिभन्न कथन पाया जाता है, जो अनार्ष है। वाचक मुख्य सूत्रका—श्वे॰ आगम का—उल्लंघन करके कोई कथन नहीं कर सकते। ऐसा करना उनके लिये असम्भव हैं \* इत्यादि।'

इन्हीं सब प्रकृतिभेद, योग्यताभेद और लह्य-भेदको लिये हुये खींचातानी आदि कारणोंसे सिद्धसेनकी वृत्तिमें भाषाका वह प्रासाद, रचनाकी वह विशदता और अर्थका वह पृथक्करण एवं स्पष्टीकरण आदि नहीं आसका है जो सर्वार्थिसिद्धि और राजवार्तिकमें पाया जाता है। राजवार्तिक और सर्वार्थिसिद्धिका सामने न होना इसमें कोई कारण नहीं है।

† "सप्तचतुर्दशैकविशतिरात्रिक्यस्तिस्न इति", नेदं पारमर्पप्रवचनानुसारिभाष्यं, किं तर्हि ? प्रमत्तगीत-मेतत् । वाचको हि पूर्ववित् कथमेवं विधमार्षविसंवादि निबध्नीयात् ? सूत्रानवबोधादुपजातश्रान्तिना केनापि रचितमेतद्वचनकम्" ।

--तत्त्वा० भाष्य० वृ० ६, ६, पृ० २०६

\* "एतचान्तरद्वीपकभाष्यं प्रायो विनाशितं सर्वत्र कैरिप दुर्विद्ग्धकैर्येन षर्यावतिरन्तरद्वीपका भाष्येसु दृश्यन्ते । श्रनार्षं चैतद्ग्यवसीयते जीवाभिग-मादिषु षट्पञ्चाशद्न्तरद्वीपकाश्ययनात्, नापि वाचक-सुख्याः सुत्रोल्जंघनेनाभिद्धस्यसम्भान्यमानस्वात्,तस्मात् सैद्धान्तिकपाशैर्विनाशितमिद्धित्थं।

--भाष्य वृ० ३ १६, पृ० २६७०

श्रव में कुछ श्रवतरणों-द्वारा इस बातको स्पष्ट कर देना चाहता हूँ कि सर्वार्थिसिद्ध श्रौर राजवा-तिंक दोनों सिद्धसेनके सामने मौजूद थे श्रौर उन्होंने उनका श्रपनी इस भाष्य-वृत्तिमें यथेष्ट उपयोग किया है। दोनोंमें से पहले सर्वार्थिसिद्धिकी श्रौर उसके बाद राजवार्तिककी ऐसी कुछ लाज्ञिए-कादि पंक्तियाँ नीचे दी जाती हैं जिनका सिद्धसेनने श्रपनी वृत्तिमें ज्योंके त्यों रूपसे श्रथवा कुछ थोड़ेसे शब्द-परिवर्तनके साथ उपयोग किया है:—

(१)

रूपादिसंस्थानपरिणामा मूर्तिः।

—सर्वार्थसिद्धि, ५, ४

मूर्तिहि रूपादिशब्दाभिधेया, सा च रूपादिसंस्थान-परिणामा ।

—भाष्यवृत्ति, ५, ३, पु०३२३

श्रनुप्राहकसम्बन्धविच्छेदे वैक्ष्वव्यविशेषः शोकः।

-सर्वार्थसिद्धि, ६, ११

अनुब्राहकस्नेहादिग्यवच्छेदे वैक्कस्यविशेषः शोकः ।

—भाष्यवृत्ति, ६, १२

परवादादिनिमित्तादाविजान्तःकरणस्य तीवानुशय-स्तापः ।

--सर्वार्थसिद्धि, ६, ११

श्रमिमतद्रव्यवियोगादिपरिभाव्यादाविज्ञान्तःकरग्रस्य तीत्रानुशयस्तापः।

-भाष्यवृत्ति, ६, १२

श्रनुष्रहादीकृतचेतसः परपीडामात्मस्थामिवकुर्वती-ऽनुकम्पनमनुकम्पा ।

—सर्वार्थसिद्धि, ६, १२

श्रनुश्रहबुद्धयाऽऽद्गीकृतचेतसः परपीडामात्मसंस्था-मिव कुवेतोऽनुकम्पनमनुकम्पा।

—भाष्यवत्ति, ६, १३

रागोद्रेकात् प्रहासमिश्रोऽशिष्टवाक्षयोगः कन्दर्पः।

--सर्वार्थिसिद्धि ७, ३२

रागोद्रेकात् प्रहासिमश्रोऽशिष्टवाक्ष्रयोगः कन्दर्पः।

-भाष्यवृत्ति ७, २७

श्रनुभृतप्रीतिविशेषस्मृतिसमन्वाहारः सुखानुबन्धः ।

'--सर्वार्थसिद्धि७, ३७

श्रन्भृतमीतिविशेषस्मृतिसमाहरणं चेतिस सुलानु-

बम्धः ।

--भाष्यवृत्ति०७, ३२

विशिष्टो नानाप्रकारो वा पाको विपाकः ।

--सर्वार्थसिद्धि ८, १२

कर्मणां विशिष्टो नानाप्रकारो वा पाको विपाकः।

—भाष्यवृत्ति, ८ १२

यत्कर्माप्राध् विपाककालमो पक्रमिकक्रियाविशेषसाम-र्थ्यादनुदीर्यो बलादुदीर्योदयावर्लि प्रवेश्य वेद्यते श्राम्न-पनसादिवत् सा श्रविपाकनिर्जरा ।

—सर्वार्थसिद्धि ८, २३

यत्पुनः क्रेमांप्राप्तविपाककालमौपक्रमिकिकयोविशेष-सामर्थ्यादनुदीर्णं बलादुदीर्थोदयाविकामनुप्रवेश्यवेद्यते पनस्तिन्दुकाम्रफलपाकवत् सा त्वविपाकजानिर्वरा।

—भाष्यवृत्ति, ८, २४

(૨)

विषयानर्थनिवृत्ति चात्माभिप्रायेखाकुर्वतः पार-तन्त्रयाद्मोगनिरोधोऽकामनिर्वरा।

—राजवार्तिक, ६,१२

विषयानर्थनिवृत्तिमात्माभिष्रायेणाकुर्वतःपारतन्त्र्या-दुपभोगादिरोधः श्रकामनिर्जरा ।

—भाष्यवृत्ति, ६, १३

विरोधिद्रव्योपनिपाताभित्तिषितवियोगानिष्टनिष्ठुर-श्रवणादिबाह्यसाधनापेच्चयादसद्वेद्योदयादुत्पद्यमानःपीडा-त्रचणः परिणामो दुःखमित्याख्यायते ।

---राजवार्तिक, ६, ११

विरोधिद्रव्यान्तरोपनिपाताभिक्षितिवियोगानिष्टश्र-वयादसद्वेद्योदयापन्नः पीडाक्षचणः परिणाम श्रात्मनो दुःखमित्यर्थः।

—भाष्यवृत्ति, ६, १२

धर्मप्रियाचानात् कोधादिनिवृत्तिः त्रांति:।
—-राजवार्तिक, ६,१२

धर्मप्रियाना कोधनिवृत्तिर्मनोवाकायैः श्रांतिः ।
—भाष्यवृत्ति, ६, १३

धाष्टर्यं प्रायमसंबद्धबहुप्रजापित्वं मौखर्यम् । —राजवार्तिक, ७, ३२

धाष्ट्यं प्रायमसभ्यासम्बद्धबहुप्रसापित्वं मौखर्यम् । —भाष्यवृत्ति, ७, २७

राजवार्तिककी लाचिएक पंक्तियों के श्रातिरक्ति उसके वार्तिकोंकी श्रन्य व्याख्याको भी कहीं कहीं पर श्रपनाया गया है जिसके कुछ उदाहरण निम्न प्रकार है:—

श्राचो द्वेषा श्रादिमदनादिविकल्पात् ॥ ११ ॥ श्राचो वैस्रसिको बंधो द्विधा भिद्यते । कुतः श्रादिमद-नादिमद्विकल्पात् । तत्रादिमान स्निग्धरूचगुखनिमित्त-विद्युदुल्काजलधारा ग्नीद्वधनुरादिविषयः । श्रनादिरपि वैस्रसिकबंधो धर्माधर्माकाशानामेकशः श्रैविष्यासव विधः ।

---राजवार्तिक, ५,२४

विस्नसः स्वभावः प्रयोगनिरपेको विस्नसावन्धः, स द्विधा द्यादिमदनादिमद्भेदात्,तत्रादिमान् विद्युदुस्का जलधराग्नीन्द्रवनुःप्रभृतिर्विषमगुणविशेषपरिखतपरमाणु प्रभवः स्कन्ध परिणामः । श्रनादिरिप धर्माधर्माकाश-विषयः ।

—भाष्यवृत्ति ५, २४ पृ०३६०

प्रतिसेवनेति पत्वाभावः क्रियांतराभि संबंधात् ॥३॥
यथा विगताः सेवकाः, श्रस्माद् ग्रामाद्विसेवको
ग्राम इति पत्वं न भवति तथा प्रतिगता सेवना प्रतिसेवनेति क्रियांतराभिसंबंधात् पत्वं न भवति ।
—राजवार्तिक ६, ४७

प्रतिगता सेवना प्रतिसेवना । कियायोगास्यये सत्युपसर्गसञ्ज्ञाभावात् पत्वाभावोऽतिसिक्तवत् । —भाष्यवत्ति ६,४६, पृ०२८६

इसी प्रकारके और भी बहुतसे अवतरण दिये जा सकते हैं, जिन्हें लेखवृद्धिके भयसे यहाँ छोड़ा जाता है। हाँ, एक बात श्रीर भी यहाँ प्रकट कर देने की है श्रीर वह यह कि ५वें श्रध्यायके 'द्वयिष-कादिगुणानां तु' सूत्रकी व्याख्या करते हुए पूज्यपाद श्रीर श्रकलंकने ''गिद्धस्स गिद्धेग दुराधिएगं' इत्यादि गाथा 'उक्तं च'रुपसे उद्भुत की है। सिद्धसेन ने भी इसी सूत्रके भाष्यकी वृत्ति लिखते हुये उक्त गाथाको उद्दुत किया है और उसे पूर्वके तीन सुत्रोंकेसाथ इस सूत्रको लेकर 'सूत्र चतुष्टयार्थक बतलाया है। परन्तु हरिभद्रने ऐसा न करके इससे पहले सूत्रकी वृत्तिमें ही उक्त गाथाको उद्धृत किया है। इससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि सिद्धसेनको इस विषयमें त्राचार्य हरिभद्रका क्रम पसन्द नहीं रहा किन्तु दिगम्बरीय व्याख्यात्रोंका क्रम ठीक जचा है श्रोर इसीसे उन्होंने उसका श्रानुकरण किया है।

ऊपरके इन सब अवतरणों तथा इसी प्रकारके दूसरे अवतरणोंमें भी ध्यान खींचने वाला जो भारी सादृश्य पाया जाता है उसे यों ही आकस्मिक

नहीं कहा जा सकता। वह स्पष्ट बतला रहा है कि एक विद्वानके सामने दूसरे विद्वानका प्रनथ जरूर रहा है। सर्वार्थसिद्धिकार श्रीर राजवार्तिककारके सिद्धसेनसे पूर्ववर्ती होनेकी हालतमें, जैसा कि ऊपर सिद्ध किया जा चुका है, यह अवश्य कहना होगा कि सिद्धसेनके सामने सर्वार्थसिद्धि और राजवार्तिक दोनों प्रंथ रहे हैं श्रीर उन्होंन श्रपनी भाष्यवृत्तिमें उनका कितना ही उपयोग तथा श्रनुसर्ण किया है। श्रीरइस लिये नाम-धाम-विहान समान विरासतके किसी ऐसे टीका ग्रंथकी कल्पना करना 🙏 जिस परसे पुज्यपाद, श्रकलंक श्रौर सिद्धसेन तीनोंने ही अपनी अपनी टोकाओं में उक्त प्रकारके कथनोंको अपनाया होगा उस वक्ततक कोरी कल्पना ही कल्पना कहा जायगा जब तक कि उसका कोई स्पष्ट उल्लेखन बतलाया जावे श्रथवा तद्विषयक किसी पुष्ट प्रमाण और श्रनुसन्धानको सामने न रक्खा जाय। मात्र यह कह देना कि सिद्धसेनने यदि सर्वार्थसिद्धि श्रीर राजवार्तिकको देखा होता तो वे इनमें वर्णित श्वेत।म्बर-भिन्न दिगम्बर मान्यताश्रोंका खंडन किये विना,संतोष धारण नहीं कर सकते थे, इसके लिये कोई पर्याप्त नहीं है। दूसरे प्रन्थोंको देखना श्रीर उनका यथावश्यकता अपने प्रंथमें उपयोग करना एक बात है और दूसरे के किसी मन्तव्यका खंडन करना बिल्कुल दूसरी बात है। दूसरे प्रंथोंको देखकर उनका उपयोग करने वालेके लिये यह कोई लाजिमी नहीं कि वह दूसरेके मन्तव्यका खंडन भी जरूर करे, चाहे वह कैसी ही प्रकृतिका क्यों न हो। प्रंथ अनेक पढते हैं

परन्तु खण्डन कोई कोई ही किया करता है। खरडनके लिये दूसरी भी अनेक बातों तथा सहा-यक सामग्रीकी आवश्यकता होती है, जिनके अभाव में अथवा अध्रेपनमें खरडन नहीं बन सकता, श्रीर यदि खरडन किया भी जाता है तो वह प्राय: उपहास-जनक होता हैं। सिद्धमेन यदि इस प्रकार के खरडन कार्यमें अधिक पड़ते और दिगम्बर्गिके साथ ज्यादा उलमते तो वे उस लच्यसे दूर जा पड़ते और उसे वर्तमान रूपमें पुरा न कर पाते जो भाष्यको श्वेताम्बरीय श्वागमके साथ संगत बनानेका उनका रहा है। उस धुनमें वे सब कुछ भुला सकते हैं। फिर भी ऐसा नहीं है कि सर्वार्थ-सिद्धि तथा राजवार्तिककी मान्यतात्रोंका कोई खण्डन उन्होंने किया ही न हो — यथावश्यक कुछ खण्डन तथा आलोचन जरूर किया है; चनाँचे पं० सुखलालजी भी श्रपनी उक्त प्रस्तावनामें लिखते हैं — "सिद्धसेनीय वृत्तिमें दिगम्बरीय सूत्र पाठ-विरुद्ध कहीं कहीं समालोचना दिखाई देती है।...तथा कहीं कहीं सर्वार्थिसिद्ध और राजवार्तिक में दृष्टिगोचर होने वाली व्याख्यात्रोंका खंडन भी है।" ऐसी हालतमें पंडित सुखलाल जीका उक्त कथन भी कोरी कल्पना ही कल्पना जान पड़ता है।

ऊपरके सम्पूर्ण विवेचन परसे, मैं सममता हूँ, सहृदय पाठकोंको इस विषयमें कोई सन्देह नहीं रहेगा कि सिद्धसेन गणीके सामने सर्वार्थसिद्धि श्रौर राजवार्तिक दोनों ग्रंथ मौजूद थे तथा उन्होंने श्रपनी भाष्यवृत्तिमें इनका यथेष्ट उपयोग किया है। श्रौर इसलिये पं० सुखलालजीने इस सम्बन्ध में जो कल्पनाएँ की हैं वे समुचित नहीं हैं।

वीरसेवामन्दिर, सरसावा, ता० १०-⊏-१९४०

<sup>्</sup>रं यह कल्पना पं॰ सुखलालजीने तत्त्वार्थसूत्रकी अपनी हिन्दी टीकाकी प्रस्तावनामें की है।

# गोम्मटसार कर्मकाण्डकी त्रुटिपूर्तिपर विचार

[ लं०-मो ० हीरालाल जैन एम.ए. एलएल. बी. ]

चार्य नेभिचन्द्रकृत कर्मकारहके सम्बन्धमें पं०पर-मानन्दनी शास्त्रीने श्रनेकाँत,वर्ष ३,किरण ८-६ में एक लेख जिखा है, जिसका सारांश यह है—

श्राचार्य नेमिचन्द्र-विश्चित कर्मकारहके श्रनेक प्रकरण व संदर्भ श्रपने वर्तमान रूपमें 'श्रधूरे श्रीर लंडूरे' हैं। उन्हीं श्राचार्य द्वारा विश्चित एक दूसरा प्रंथ प्राप्त हुश्रा है। जिसका नाम 'कर्म प्रकृति' है। इस कर्म- प्रकृतिकी १४६ गाथाश्रोंमें से मध्य गाथायें कर्मकारहमें मौजूद ही हैं। शेष ७४ गाथाश्रोंको भी कर्म-कारहमें जोड़ देनेसे उसका श्रधूरापन दूर हो जाता है। ये ७४ गाथायें संभवतः किसी समय कर्म कारहमें छुट गईं, श्रथवा जुदा पद गईं। श्रतपुव जो सज्जन श्रव कर्मकारह को फिरसे प्रकाशित कराना चाई वे उसमें उन ७४ गाथाश्रोंको यथास्थान शामिल करके ही प्रकाशित करें।

इस मतमें तीन बातें मुख्यतः विचारणीय ज्ञात होती हैं—

- कर्मकारडमें से ७४ गाथाश्रोंका छुट जाना या जुदा पड़ जाना कव श्रीर कैसे सम्मव हो सकता है ?
- २. उन गाथाश्रोंके न रहनेसे कर्मकाण्डके उन प्रकरणोंकी श्रवस्था क्या है, तथा उन गाथाश्रोंको जोडने से क्या श्रवस्था व विशेषता उत्पन्न होती है ?
- ३. कर्मप्रकृति ग्रन्थ किसका बनाया हुन्ना है, श्रीर उसका कर्मकारहसे क्या सम्बन्ध है ?
  - १. यदि उक्त ७४ गाथायें कर्मकारहके रचयिताने

श्रपने ग्रंथमें यथास्थान रखी थीं तो क्या परचात्के विपिकारों के प्रमादसे छुट गई, या टीकाकारों ने उन्हें जान ब्रम्म कर छोड़ दिया? यदि विपिकारों के प्रमादसे वे छुट गई होतीं तो टीकाकार श्रवस्य उस ग़जतीको पकड़ कर उन गाथाश्रोंको यथास्थान रख देते, श्रौर यदि वे प्रसंगके बिये श्रत्यन्त श्रावस्थक थीं तो वे जान ब्रम्मकर तो उन्हें छोड़ दी नहीं सकते थे। इस ग्रंथकी टीकाश्रोंकी परम्परा स्त्रयं उसके कर्ताके जीवन कालमें ही, ग्रंथकी रचनाके साथ ही साथ प्रारम्भ हो गई थी। कर्मकारडकी गाथा नं १७२ में श्राचार्य स्वयं कहते हैं कि गोम्मटस्त्र (गोम्मटसार) के बिखते ही वीरमार्तरह राजा गोम्मटराय (चामुरहराय) ने उसकी कर देशी (टीका) डाजी थी। यथा—

गोम्मटसुत्तिह्र एो गोम्मटरायेण जा कया देसी । सो राश्रो चिरकालं एमेण य वीरमत्तंडी॥

इसके कोई तीन सौ वर्ष पश्चात् केशववर्णीने
गोः ममटसार वित्त कनडीमें लिखी । फिर कर्नाटकवृत्तिके
श्राधारसे संस्कृत टीका रची गई । इन टीकाश्रोंमें
चासुग्रदरायकृत 'देशी' का श्राश्रय लिया जाना
श्रनुमान किया जा सकता है । संस्कृत टीकाके निर्माणमें
श्रनेक बहुश्रुत श्रनुरोधकों, सहायकों श्रीर संशोधकोंका
हाथ बतलाया जाता है । साङ्ग श्रीर सहेस नामक
साधुश्रोंकी प्रार्थनासे धर्मचन्दस्रि, श्रभयचन्द्र गणेश,
लाला वर्णी, श्रादि विद्वानोंके लिये यह टीका लिखी

गई थी। त्रिविद्य-विद्या बिख्यात विशालकीति स्रिने उस क्रितिमें सहायता पहुँचाई श्रोर सर्व प्रथम उसका चावसे श्रध्ययन किया, तथा निर्मेशाचार्यवर्य त्रैविद्य चक्रवर्ती श्रभयचन्द्रने उसका संशोधन करके प्रथम पुस्तक लिखी। यथा—

श्रित्वा कार्णाटिकीं वृत्ति वर्णि श्रोकेशवै: कृति: (तिम्?) कृतेयमन्यथा कि चित् विशाध्यं तद्बहुश्रतैः ॥ त्रैविद्यविद्याविख्यातिवशालकीर्तिसूरिणा । सहायोऽस्यां कृतौ चक्रेऽधीता च प्रथमं मुदा ॥ स्रे: श्रीधर्मचन्द्रस्या भयचन्द्रगणे शनः । वर्णिलालादि भव्यानां कृते कर्णाटवृत्तितः ॥ रचिता चित्रकृटे श्रीपार्श्वनाथालयेऽमुना । साधु साङ्ग सहेसाभ्यां प्रार्थितेन मुमुज्जुणा ॥ निर्मेथाचार्यवर्येण त्रैविद्यचक्रवर्तिना । संशोध्याभयचन्द्रेणालेख प्रथमपुस्तकः ॥

जहां यह टीका रची गई थी वह सम्भवतः वही चित्रकूट था जहाँ सिद्धान्ततस्वज्ञ एलाचार्यने धवला टीकाके रचयिता वीरसेनाचार्यको सिद्धान्त पढाया था। ऐसी परिस्थितिमें यह संभव नहीं जान पढ़ता कि उक्त टीकाके निर्माण कालमें व उससे पूर्व कर्म काण्डमें से उसकी धावश्यक धंग भूत कोई गाथायें छूट गई हों या जुदी पढ़ गई हों।

२. कर्मकायदके 'श्रांच्रे व लंदूरेपन' के पांच विशेष स्थल विद्वान लेखकने बतलाये हैं जो श्रृक्ति समुस्कीर्तन नामक प्रथम श्राधकारकी २२ वीं और ३१ वीं गाथाश्रों अर्थांत् नौ गाथाश्रोंके भीतरके हैं। इनके श्रातिरिक्त श्रोर भी कुछ स्थल ऐसे बतलाये गये हैं जहां कर्म प्रकृतिकी गाथाश्रोंको समाविष्ट करनेकी श्रावश्यकता जेखकको प्रतीत हुई है। मैंने इस महत्वपूर्ण विषयका विचार कर्मकायदकी प्रतिको सामने रखकर श्रपने सहयोगी पं॰ फूलचन्द्रजी शास्त्री व पं॰ हीरालालजी शास्त्रीके साथ किया, जिसका निष्कर्ष निम्न प्रकार पाया गया।

कर्मका यडकी नं० १४ की गाथा में दर्शन ज्ञान व सम्यक्ष्वका स्वरूप बतलाया गया है, श्रीर उसके उन्हीं जीव गुर्योका क्रम श्चनन्तर १६वीं गाथामें निर्दिष्ट किया गया है। श्रव इन दोनों गाथाश्रोंके बीच 'नियम्रत्थि' म्रादि सप्त भंगियोंके नाम गिनाने वाली कर्माकृतिकी १६ गाथा डाल देनेसे ऐसा विषयान्तर हो जाता है जिसकी सार-प्रंथोंमें गुंजायश नहीं। परिपूर्णताकी दृष्टिसे तो यह भी कहा जा सकता है कि नयोंके नाम गिना देने मात्रसे क्या हुआ, उनके लवण भी बतलाना चाहिये था पर यहाँ श्राचार्य न्यायका अन्थ तो रच नहीं रहे । उन्होंने १४ वीं गाथामें ज्ञान श्रीर दर्शनका सप्त भंगियोंसे निर्णय कर लेने मात्रका उल्लेख कर दिया है, जो हां यथेष्ट है। वहां सप्त भंगियोंके नाम गिनवानेकी कोई श्रावश्यकता प्रतीत नहीं होती।

कर्मकाण्डकी २० वीं गाथामें आठ कर्मोंका नाम निर्देश किया गया है और २१ वीं गाथामें उदाहरणों द्वारा उन आठोंका कार्य सूचित किया गया है। इन दोनों गाथाओंके बीच जीव प्रदेशों और कर्मप्रदेशोंके सम्बन्ध आदि बतलाने वाली कर्म प्रकृतिकी २२ से २६ तककी पांच गाथायें न रहनेसे विषयकी संगतिमें कोई जुटि तो नज़र नहीं आती, प्रत्युत उन गाथाओंके डाल देनेसे विषय साकांच रह जाता है; क्योंकि कर्मप्रकृति की २६ वीं गाथा प्रकृति आदि बंधके चार प्रकारके नाम निर्देशके साथ समाप्त होती है। उस क्रमसे तो फिर आगे चारों प्रकारके बन्धोंका क्रमसे विवरण दिया जाना चाहिये था; किन्तु वहां आठ कर्मोंके कार्योंके उदाहरण दिये गये हैं। इस प्रकार वर्तमान रूपमें कर्मकायडकी २० वीं घौर २१ वीं गाथायें सुसंगत प्रतीत होती हैं। उनके बीच उक्त पांच गाथायें डालने से उनमें ब्युक्तम उत्पन्न होता है।

कर्मकागडकी म्राठ कर्मों के उदाहरण देने वाली २१ वीं गाथाके परचात २२ वीं गाथामें उन म्राठों कर्मों की उत्तर प्रकृतियों की संख्याका क्रमिक निर्देष किया गया है जो बिल्कुल सुसगत है। उनके बीचमें कर्म प्रकृतिकी म्राठ कर्मों के स्वभाव विषयक दृष्टान्तों को स्पष्ट करके बतलाने वाली २८ से ३४ तककी म्राठ गाथा मों की कोई विशेष म्रावश्यकता दिखाई नहीं देती, खास कर जबकि उनके दृष्टान्त म्राचार्य २१ वीं गाथामें दे चुके हैं। ये म्राठ गाथायें २१ वीं गाथाके स्पष्टीकरणार्थ टीका रूप भले ही मान ली जावें, किन्तु सार मन्थके मूलपाठ में उनकी गुंजाइश नहीं दिखाई देती।

कर्मकारहकी २२ वीं गाथामें उत्तर प्रकृतियोंकी क्रमिक संख्या बता देनेके पश्चात् २३ वीं गाथासे एक दम पांच निद्राश्चोंका कार्य श्चारम्भ हो जाता है। यह एक विशेष स्थल है जहां पं॰ परमानन्दनीको कर्मकागड की बृटि बहुत खटकी है, क्योंकि उनके मतानुसार विषयको पूरा श्रीर सुसंगत बनानेके लिये यहां उत्तर प्रकृतियोंके नाम व स्वरूपका क्रमशः वर्णन होना चाहिये था श्रीर उसीमें निदाका यथास्थान विवरण श्राता तब ठीक था। इसी कमीकी ये कर्म प्रकृतिकी ३७ से ४८ तककी १२ गाथात्रों द्वारा पूर्ति करते हैं । इस सम्बन्धमें कर्मकारडकी रचनाकी विशेषताकी श्रोर हमारा ध्यान जाता है, श्रौर सारे ब्रन्थको देखते हुये हमें ऐसा प्रतीत होता है कि यहां तथा आगामी ब्रुटि पूर्ण जंचने वाले स्थलों पर कर्ताका विचार स्वयं प्रकृतियों के भेदोपभेदों गिनानेका नहीं था। वह सामान्य कथन या तो उनकी रचनामें थागे पीछे थाचुका है,या उन्होंने उसे सामान्य

जान कर छोड़ दिया है। उनका श्रमिप्राय केवल उन भेद-प्रभेदोंका वर्णन कर देना रहा है जिनमें उन्हें कुछ विशेषता दिखाई दी श्रौर जिनकी श्रोर पाठकोंका ध्यान श्राकर्षित करना उन्हें श्रावश्यक जंचा। ज्ञानावरण श्रौर दर्शनावरणके भेद-प्रभेदोंका ज्ञान जीव काण्डमें भी कराया जा चुका है, जहां कर्म प्रकृतिकी इन्हीं १२ गाथाश्रोंमें से १ गाथायें श्राचुकी हैं। उन सबकी यहां पुनरावृत्ति करनेकी श्रपेचा श्राचार्यने केवल उन स्थलों पर श्रपनी श्रंगुली रखी है जिनका ज्ञान उस सामान्य प्ररूपणसे नहीं हो सकता था। निद्रादिके लच्चण इसी प्रकारके हैं श्रीर इसलिये मात्र उन्हींका यहाँ वर्णन करना श्राचार्यने उचित समका। इसमें कोई श्रुटि ख़्याल करना श्रनावश्यक है।

ठीक यही बात कर्मप्रकृतिकी उन दो गाथाश्रों श्रीर १४ गाथाश्रों व ४ गाथाश्रोंके विषयमें कही जा सकती है जिनको क्रमशः कर्मकागडकी २४ वीं, २६ वीं भीर २७वीं गाथाके पश्चात् रख देनेकी तजवीज की गई है। यथार्थतः उनसे सिवाय नाम निर्देष श्रीर सामान्य स्वरूप ज्ञानके कोई नया प्रकाश नहीं मिलता। उनमेंसे सात गाथायें जीवकारडमें आ भी चुकी हैं। दर्शन मोहनीयमें बंध मिध्यात्वका श्रीर उदय तथा सत्त्व तीनोंका रहता है, श्रतः शेष दो प्रकृतियोंका श्रक्तित्व कैसे हो जाता है, इस विशेषताका ज्ञान करानेके लिये कर्मकाग्डमें गाथा नं० २६ निबद्ध की गई है, तथा पाँच शरीरोंसे संयोगी भेद कैसे बन जाते हैं, इस विशेषताको बतलानेके लिये गाथा नं॰ २७ रखी गई है। नामकर्मकी प्रकृतियोंमें अंग श्रीर उपांगका भेद किस प्रकार हुआ इस विशेषताको दिखाने वाली गाथा नं ० २ म रखी गई है। शेष भेद-प्रभेद तो सामान्य हैं, श्रतः जान बूमकर मी वे यहाँ

रचयिता द्वारा ही छीड़े जा सकते हैं।

कर्मकारहकी २६ से ३२ तककी गाथाश्रोंमें किस संहननसे जीव किस गतिमें जाता है, इसका विवरण दिया गया है; श्रीर केवल उन्हीं बातोंको बतलाया गया है जिनके समक्तनेके लिये बंधादि श्रधिकार पर्याप्त नहीं है। यहाँ मनुष्यों और तिर्यंचोंके किन संहननोंका उदय होता है, इसके बतलानेकी तो आवश्वकता ही नहीं थी, क्योंकि उदय प्रकरणकी गाथा नं० २६४ से ३०३ तककी गाथाश्रोंमें तिर्यंचों श्रीर मनुष्योंके उदय, श्रनुदय श्रीर उदयव्यक्छित्तिरूप जो प्रकृतियाँ बतलाई गई हैं उसीसे किस तिर्यंचके या मनुष्यके कितने संह-नन होते हैं, इसका भी पता लग जाता है । नं० २६४ से २७२ तककी गाथाओं में जो गुणस्थानों की श्रीका उद्यादिका कथन किया गया है, उससे किस गुणस्थान तक कितने संहनन होते हैं; इसका भी पता लग जाता है। चेत्रकी दृष्टिये भौगभूमिके चेत्रोंमें पहला संहनन होता है, इसका पता ३०२ छोर ३०३ नं० की गाथा घोंसे लग जाता है श्रीर पारिशेष न्यायसे यह भी समक्तमें श्राजाता है कि कर्म भूमिमें सभी सहनन होते हैं। इसी चेत्र-व्यवस्थाके ऊपरसे काल-व्यवस्था भी समभमें आजाती है। अतएव कर्मप्रकृतिकी ७५ से ८२ तककी आठ व ८६ से ८६ तककी चार गाथाओं के यहाँ न रहनेसे कर्मकाग्रडमें कोई श्रुटि नहीं रहती। संहननोंका उन गतियोंसे संबंध उपर्युक्त प्रकरणों से नहीं जाना जा सकता था, श्रतएव उस विशेषताको बतलाना यहाँ आवश्यक था।

एक बात और विशेष ध्यान देने योग्य है । कर्म-कारहकी गाथा नं० ४७ में स्पष्ट कहा गया है कि देहसे लगाकर स्पर्श तक पचास कर्मप्रकृतियाँ होती हैं— 'देहादी फासंता परगासा…'। किन्तु कर्मप्रकृतिकी गाथा नं ० ७१ में दो प्रकार की विद्वायोगित भी गिना दी गई हैं, जिससे वहाँ शरीरसे जगाकर स्पर्श तककी संख्या १२ हो गई हैं। अब यदि इन गाथाओं को हम कर्मका एडमें रख देते हैं, तो गाथा नं ० ४० के वचनसे विरोध पड़ जाता है। इससे सुस्पष्ट हैं कि कर्मका एडके रचियता की दृष्टिमें इन गाथाओं का क्रम नहीं है टीका कारने भी विद्वायोगित के दो भेदों को छोड़ कर ही पचास भेद गिनाये हैं। अतएव इन गाथाओं को कर्मका एडमें रख देना उसमें पूर्वापर विरोध उत्पन्न कर देना होगा।

कर्मकागडकी गाथा नं ३३ में श्राताप श्रीर उद्योत नामकी प्रकृतियों के उदयका नियम बतलाया गया है जो अपनी विशेषता रखता है। शेष प्रकृतियों में ऐसी कोई उन्नेखनीय विशेषता नहीं है। श्रतप्रव कर्म प्रकृतिकी नं ० ८१ से १४ तककी पाँच तथा १७ से १०२ तककी छह गाथाश्रों के रहने न रहनेसे कोई बड़ा प्रकाश व श्रन्थकार नहीं उत्पन्न होता। यही बात कर्म-प्रकृतिकी शेष १४३ से १४० तककी पाँच गाथाश्रों के विषयमें कही जा सकती है, जिनमें बेवल तीर्थं कर प्रकृतिका बंच कराने वाली पोडश भावनाश्रों के नाम गिनाये गये हैं श्रीर जिन्हें कर्मकागडकी गाथा नं ०

प्रसंगवश यहाँ कर्मश्रकृतिकी एक गाथाके पाठ व उसके श्रथंका भी स्पष्टीकरण श्रनुपयुक्त न होगा। गाथा नं ० ८७ में 'मिच्छापुच्च दुगादिसु' के स्थान पर श्रथंसीकर्म व श्रागेके संख्याक्रमसे सामंजस्य बैठानेके लिये 'मिच्छापुच्च-खवादिसु' ऐसा संशोधन पेश किया गया है। किन्तु इस संशोधनके बिना ही उस गाथा का श्रथं बैठ जाता है श्रीर संशोधित पाठसे भी श्रच्छा बैठता है वहाँ श्रपूर्वदिकादिसे श्रपूर्वादि उपशम श्रेणी के चार श्रीर श्रपूर्वादि चपक श्रेखीके पाँच गुग्रस्थानों का श्रमिशाय है, जो सुसंगत बैठता है। खवादि पाठ कर लेनेसे तो विसंगति उत्पन्न हो जाती है, क्योंकि अपूर्वादिका छोड़कर तो खवादि पाँच गुग्रस्थान हो नहीं सकते ?

े ३. श्रब इम इस विषयकी तीसरी विचारणीय बात पर ध्यान देंगे। क्या कर्मश्रकृति ग्रंथ गोग्मटसारके रचियताका ही बनाया हुआ है ? पं० परमानन्दजीने इस विषय पर विशेष कोई प्रकाश डालनेकी कृपा नहीं की। उन्होंने उस ग्रन्थके विषयमें निश्चयात्मक रूपसे केवल यह कह दिया है कि ''हालमें सुक्षे श्राचार्य नेमिचन्द्रेके कमंत्रकृति नामक एक दूसरे अन्थका पता . चला है''। पर उन्होंने यह नहीं बतलाया कि इस ग्रन्थके कर्तृत्वका निश्चय उन्होंने किस प्रकार, किन श्राधारों परसे किया है। क्या गोम्मटसारकी श्रधिकाँश गाथायें उसमें देखकर उसे नेमिचन्द्राचार्य रचित कहा है या उनकी देखी हुई प्रतिमें कर्ताका नाम नेमिचन्द्र दिया हुआ है ? यदि प्रतिमें कर्ताका नाम यह दिया हुआ है तो क्या वे गोम्मटसारके कर्तासे भिन्न कोई आगे पीछेके संग्रहकार नहीं हो सकते ? नेमिचन्द्र नामके श्रीर भी मुनियों व श्राचार्योंका उन्नेख मिलता है। यदि वह कृति गोम्मटसारके कर्ताकी ही है तो वह अब तक प्रसिद्धिमें क्यों नहीं आई? क्या किन्ही प्रनथकारों या टीकाकारोंने इस ग्रंथका कोई उल्लेख किया है ? इस्यादि अनेक प्रश्न

उस कृतिके सम्बन्धमें उत्पन्न होते हैं, जिनका समाधान करना उसकी गाथात्रोंको कर्मकारहमें समाविष्ट कराने की तजवीजसे पूर्व भ्रत्यन्त भ्रावश्यक था। हमें ऐसा प्रतीत होता है कि वह 'कर्मप्रकृति' एक पीछे का संप्रह है, जिसमें बहु भाग गोम्मटसारसे व कुछ गाथायें भ्रन्य इधर उधरसे लेकर विषयका सरता विद्यार्थी-उपयोगी परिचय करानेका प्रयश्न किया गया है। उसकी गोम्मट-सारके अतिरिक्त गाथाओं की रचना शैली आदिकी सूचम जाँच पद्तालसे भी सम्भव है कुछ कर्तृत्वके सम्बन्धमें सूचना मिल सके। यदि पर्याप्त छान बीनके पश्चात् वह ग्रंथ सिद्धान्त चक्रवर्ती नेमिचनद्रकी ही रचना सिद्ध हो तो यह मानना पड़ेगा कि उसे आचार्यने कर्मकारड की रचनाके लिये प्रथम बांचा रूप तैयार किया होगा। फिर उसकी सामान्य नाम व भेद प्रभेद आदि निर्देशक गाथाओंको छोड़ कर घोर उपयुक्त विषयका विस्तार करके उन्होंने कर्मकाएडकी रचना की होगी।

इस प्रकार न तो हमें कर्मकांडमें अध्रुरे व लंड्रेपन का अनुभव होता है, न उस मेंसे कभी उतनी गाथाओं के छुट जाने व दूर पड़ जानेकी सम्भावना जँचती है, श्रीर न कर्मप्रकृतिके गोम्मटसारके कर्ता द्वारा ही रचित होनेके कोई पर्याप्त प्रमाण दृष्टिगोचर होते हैं। ऐसी अवस्थामें उन गाथाओं के कर्मकांडमें शामिल कर देनेका प्रस्ताव हमें बड़ा साहसिक प्रतीत होता है।

~~~~



# जैनदर्शनमें मुक्ति-साधना

[ ले॰ श्री अगरचन्द नाइटा,—सम्पादक "राजस्थानी" ]

रितीय समग्र दर्शनों में जैन दर्शनका भी महत्वपूर्ण स्थान है, तत्व ज्ञानका विचार इस दर्शनमें बड़ी ही सुद्भमतासे किया गया है। स्नाचारों में 'स्निहिसा' स्त्रीर विचारों में 'स्नानेकान्त' इस दर्शनकी खास विशेषता है। इस लेखमें जैनदर्शनानुसार जीव स्नीर कर्मका स्वरूप एवं सम्बन्ध बतलाकर मुक्ति स्नीर उसकी साधनाके विषयमें विचार किया जायगा।

श्रनादि-श्रनन्त संसार चक्रमं जीव श्रौर श्रजीव दो मुख्य पदार्थ हैं। चैतन्य-लच्च्ण-विशिष्ट जीव श्रौर श्रचेतन-जड-स्वरूप श्रजीव है। जीव श्रमंख्यात् प्रदेश वाला, शारवत, ऋरूपी पदार्थ है, उसके मुख्य दो भेद हैं 'सिड' श्रौर संसारी। सिद्धावस्था जीवका शुद्ध स्वरूप है, स्त्रीर संसारी स्रवस्था कर्म-संयोग जन्य श्रर्थात् विकारी श्रवस्थाका नाम है। दृश्यमान पदार्थ सारै पुद्गल द्रव्यके नानाविधरूप हैं। जब श्रात्मा अपने स्वरूपसे विचलित होकर या भूलकर पुद्गल द्रव्य श्रर्थात् पर पदार्थोंकी स्रोर प्रवृत्त होता है, भ्रमसे उन्हें श्रपना मान लेता है या उन पर श्रासक्त हो जाता है, तभी श्रात्मामें राग भावका उदय होता है, राग-से द्वेष उत्पन्न होता है, ऋौर इन राग-द्वेषरूप विकारी भावोंसे स्नात्माके साथ कर्म पुद्गलोंका संयोग सम्बन्ध हो जाता है । राग-द्वेषरूप चिकनाहटके श्रस्तित्वमें कर्मरज आकर जीवके साथ चिपट जाती है । जहाँ राग स्रीर द्वेष नहीं है, वहाँ पर पुद्गलोंके हज़ारों रूप सन्मुख रहने पर भी कर्म-बन्धन नहीं होता । इसीलिये साधनामें समभावका महत्व सभी स्त्रास्तिक दर्शनोंने स्वीकार किया है। गीतामें समत्वके विषयमें बहुत सुन्दर विवेचन पाया जाता है'। एवं कर्मफलकी आसक्तिका स्याग अर्थात् अनासक्तयोगको प्रधानता दी है। इन दोनों साधनोंके विषयमें गीता और जैन दर्शनकी महती समानता व एकता है।

जीवसे कर्मका सम्बन्ध कबसे श्रीर क्यों है ? कहा
नहीं जा सकता, क्योंकि वह राग द्वेष-रूप विकारी
परिणामों या भावोंसे होता है; यह ऊपर कहा ही जा
चुका है; पर वह स्वर्ण श्रीर मिड़ीके सम्बन्धके सहरा
श्रनादिकालसे है, इतना होने पर भी जैसे स्वर्णको
मिट्टीसे श्रलग किया जा सकता है, उसी प्रकार
श्रात्मारूप स्वर्णसे कर्म मिड़ी श्रलगकी जा सकती है,
श्रीर इस कार्यमें जो जो बातें सहायक है उन्हें ही 'साधन'
कहते हैं एवं साधनोंका व्यवहारिक उपयोग ही 'साधन'
कही जाती है। साधना करने वाला ही 'साधक' कहा
जाता है, श्रीर साधनाके चरम विकाश श्रथांत् इष्ट फल
प्राप्तिको 'सिद्धि' कहते हैं।

जीवके विकारी भावोंकी विविधता एवं तरतमताके कारण कर्म भी विविध प्रकारके होते हैं, अन्नतः उनके फलोंमें भी विविधता होना स्वाभाविक है। इसी विविधता के कारण जीवोंमें पशु, पत्नी, मनुष्य, देव नारक मेद और उनमें भी फिर अनेक प्रकार कहे जाते हैं। कोई राजा, कोई रंक, कोई। डित कोई मूर्ज, कोई अल्पायु कोई दीर्घायु, कोई रोगी कोई निरोगी कोई सुखी कोई दुखी इत्यादि असंख्य प्रकारकी तरतमता और विविधता नज़र आती है। वास्तवमें ये सारे खेल जीवके अपने ही

ज्ञात या अज्ञात रूपसे अर्जित कमों के फल हैं। जिस
प्रकार जीव कर्म करने में स्वतन्त्र है, अर्थात् कर्म-फलका
प्रदाजा ईश्वर नहीं है फल तो स्वामाविक रूपसे प्राप्त
हो जाते हैं। जिस प्रकार एक व्यक्ति मिदरा पान करता
है तो वस्तु स्वमावके गुण्से नशेका आना स्वामाविक
है प्रत्येक भांतिके पदार्थ अपने अपने गुणोंकी अपेज्ञा
सत् है, कस्तूरीमें गर्मी है अतः उसे खाते ही शरीरमें
गरमी अपने आप आ जाती है, जैसी वस्तु खाते हैं
उसके गुण-दोष शरीरमें स्वामाविक रूपसे अनुभृत होते
हैं। देश काल, परिस्थित, जल-वायु सारे पदार्थों के गुण
दोष स्वामाविक रूपसे ही अनुभूत होते रहते हैं, उसी
प्रकार कर्मका भी जीवके साथ जैसे रूप-स्वभावमें बंध
होता है, उससे उन कर्मोंमें तदनुरूप फल प्रदानकी शिक्त
उत्पन्न होती है, और जब जिस कर्मका उदय होता है,
तब वह अपने स्वभावानुसार फल उत्पन्न करता है।

यह तो हुई जीव कर्मके सम्बंधकी बात, श्रब यह सम्बन्ध किस प्रकारसे श्रलग हो सकता है उस पर विचार करना है। जीउके साथ कर्मों के सम्बन्ध होने के जितने भी मार्ग हैं जैन दर्शनमें उन्हें 'श्रास्तव' तत्व कहते हैं श्रीर कर्मके श्राने के मार्गोंका विरोध 'संवरतत्व' कर्मोंसे सम्बन्ध हो जाना 'वन्ध तत्व' जिन कर्मों द्वारा जीवसे कर्म विनास होते हैं; उसे 'निर्जरा-तत्व' श्रीर सम्पूर्ण रूपसे स्वामाविक श्रवस्था प्राप्त कर लेना श्रथीत कर्मोंसे मुक्ति हो जाना 'मोद्यतत्व' है। इस प्रकार जीव श्रीर श्रजीव दो मुख्य तक्ष्वोंके साथ इन पाँच तत्त्वोंको जोड़ देनेसे तत्त्वोंको संख्या ७ हो जाती है। कहीं कर्म श्रास्त्रव तत्त्वके विशेष स्पष्टीकरणके लिये पुरुष श्रीर पाप इन दोनोंको पृथक तत्त्व माना गया है, इससे नव तत्त्व कहे गये हैं। इनमेंसे हमें साधना मार्गमें तीन तत्त्वोंकी जानकारी परमावश्यक है, श्रतः

उनका स्वरूप दृष्टान्त-द्वारा नीचे सममानेका प्रयत्न किया जाता है।

एक सुन्दर सरोवरमें जल भरा हुन्ना है, समय समय पर उसमें नवीन जल श्राता रहे श्रीर वह परि-पूर्ण भरा रहे। इसके लिये जलागमनके कई मार्ग रखे जाते हैं। जब हमें उस सरोचरको जलसे खाली करना होता है। तो प्रथम जलके आनेके मार्गको बन्द कर देते हैं स्त्रीर पुराने जलको गरमी द्वारा शोषण करके या ऐंच कर निकाल डालना पड़ता है; जब ऐसी किया की जाती है अर्थात् नवीन जल नहीं आने दिया जाता श्रीर पुराने जलको बाहर फेंक दिया जाता है, तभी वह खाली हो सकता है। यदि नवीन जल आनेके मार्ग बन्द नहीं किये जाते तो चाहे कितना ही प्रयास क्यों न करें सरोवर कभी खाली नहीं हो सकता । इधर जल निकालते जायेंगे, उधर भरता रहेगा । फलतः इष्ट-सिद्धि नहीं होगी । इसी प्रकार जीवरूप सरोवरमें कर्मरूप जल भरा है; जब हमें जीवको कर्मोंसे मुक्त करना है, तो आवश्यक है कि हम कर्मके आनेके मार्गों रूप स्रास्रव द्वारोंको रोकें, स्रौर पूर्व बँघे हुये कर्मीको तप-संयमादिके द्वारा बाहर निकाल कर फेंक दें या शोषित करदें । इससे नये कर्मोंका बँध होगा नहीं श्रीर पूर्वके कर्म भोगकर या तपादि सद्नुष्ठानोंसे नष्ट कर देने पर जीवकी मुक्ति होना ऋनिवार्य एवं स्वाभा-विक है।

# जैनदर्शनकी साधन प्रणालियें

श्रव यहाँ यह बतलाना स्रावश्यक है कि कमों के स्रागमनके मार्ग स्रास्तव-द्वार कौन कौनसे हैं, कैसे उनको रोका जाता है व पूर्व संचित कमोंका शोषण किस प्रकार हो सकता है ? इन बातोंकी जानकारी व उसके स्रमुसार स्राचरण करना ही साधना है।

आसवहार-प्रभान १ राग और २ द्वेष

- ५ इन्द्रियाँ—कान, नाक, म्राँख, जिव्हा, शरीरके विषयोंकी इच्छा व म्रासक्ति—
- ४ कषाय—क्रोध, मान, माया, लोभ (रोस, श्रहंकार, कपट, तृष्णा)
- ५ अवत—प्राणी हिंसा, मिथ्या बोलना, चोरी करना, मैथुन-कामभोग, परिग्रह मूर्छावश वस्तुश्रोंका संग्रह योग—मन, वचन, कायका ग्रुभाग्रुभ व्यापार' ग्रुभ योगसे पुण्य बंध होता है उससे ग्रुभ फलोंकी प्राप्ति होती है और अग्रुम योगसे पाप बँधता है। २५ कियायें—परिताप, प्राणबध ढेंप आदिकी प्रवृत्तियों (लेख विस्तारभयसे सबका विवरण नहीं दिया जा सका। विशेष जानने वालोंकी इच्छा वालोंको कर्म-ग्रन्थ तत्वार्थस्त्रकी टीकाएँ और नवतत्व श्रादि ग्रन्थ देखने चाहियें )

### संवर---

- ३ गुप्ति १ मनोगुप्ति दुष्ट संकल्प एवं ब्राच्छे बुरै मिश्रित विचारोंका त्याग कर ब्राच्छे ब्राच्छे विचार रहना, ईश्वरका ध्यानादि।
- २ वचनगुप्ति यद्वातद्वा न बोलकर मौन धारण करना। या सन्मार्गका उपदेश देना, प्रभुका भजन श्रादि।
- ३ काय गुप्ति—पाप कर्मोंसे कायाकी प्रवृति हटाकर परोपकार रूप प्रवृतियें करना, चंचल इन्द्रियोंकी प्रवृतियोंका विरोध कर लेना स्रर्थात् उपर्युक्त तीनों योगोंका निग्रह करना।
- ५ समिति—१ ईयिसिमिति किसी भी जन्तुको क्लेश न हो एतदर्थ सावधानता पूर्वक चलना। २ भाषासमिति–सत्य हितकारी परिमित स्त्रीर संदेह रहित बोलना।

- एपणा समिति-जीवन-यात्रामें श्रावश्यक निर्दोष साधनोंको जुटानेके लिये सावधानता पूर्वक प्रवृत्ति ।
- ४ श्रादान निच्चेप समिति-वस्तु मात्रको भिल भाँति देख व प्रमार्जित करके लेना या रखना।
- प उत्सर्गसमिति-जहाँ जन्तु न हो ऐसे प्रदेशमें देख कर या प्रमार्जित करके ही मलादि स्रमुपयोगी वस्तुस्रोंका डालना।

गुप्तिमें श्रासत् किया निषेध मुख्य है श्रीर समितिमें सिक्तियाका प्रवर्तन मुख्य है।

१० धर्म-- च्रमा, मृदुता (नम्रता) सरलता, निर्लोभता सत्यता, संयम, तप त्याग, ममत्व त्याग, ब्रह्मचर्य। इससे संयमके सतरह प्रकार है---५ इन्द्रियोंका निग्रह ५ अवतोंका त्याग, ४ कषायोंका जप ३ योगोंका निग्रह।

१२ भावनायें -- श्रनुप्रेचा या गहरा चिन्तन

१ अनित्य १ श्रमरण ३ संसार ४ एकत्व ५ श्रन्यत्व ६ श्रशुचि ७ श्राश्रव ८ संवर ६ निर्जरा १० लोक ११ बोधिदुर्लंभ श्रीर १२ धर्म, ये बारह भावनायें हैं।

२२ परिषहोंका सहना

चुधा तृषा, शीत उष्ण, दंशमशक, नग्नत्व, श्ररित, स्त्री, चर्या, निषेध शय्या, श्राक्रोश; वध, याचना, श्रालाम, रोग, तृणस्पर्श, मल, सत्कार, प्रचा श्रज्ञान, श्रीर श्रदर्शन, ये २२ परिषह हैं।

४ चारित्र—१ सामायिक ( समभाव पूर्वक रहना )
२ छेदोपस्थापन (विशेष ग्रुद्धिके लिये पुनः दीह्या)
३ परिहार विशुद्धि (विशेष तप प्रधान ) ४ सूह्म
संपराय (क्रोधादि कषायका प्रभाव केवल सूहम
लोभ रहना) ४यथाख्यात (वीतराग भावकी प्राप्ति)

### निर्जरा तत्वके प्रकार-

१ स्रनशन-स्राहारका त्याग, २ ऊनोदर चुधासे कम भोजन करना, वृत्तिसंदोप-विविध वस्तुस्रोंके लालचको कम करना, ४ रस त्याग-घी, दूध, दही, गुड़, तेल, व पक्वानका त्याग स्त्रीर मधु, मांस, मक्खन व मदिराका सर्वधा त्याग । ५ कायक्लेश-ठंड गर्मी या विविध स्त्रासनादि द्वारा शरीरको कष्ट देना, ६ संलीनता-स्त्रीगोपांग संकोच कर रहना, एकान्तस्थानमें संयत भावसे रहना।

उत्परके ६ भेद बाह्य तपके हैं, श्राभ्यंतरिक ६ भेद ये हैं—

१ प्रायश्चित-दोष शोधन, २ विनय, ३ वैयावृत्य सेवा, ४ स्वाध्याय-वाचना प्रच्छना, परावर्त्तना (श्राम्नाय) श्रानुप्रेत्ता, धर्मोगदेशरूप, ५ ध्यान, ६ उत्सर्ग-धनधान्य एवं शरोरादिका ममस्व हटाना श्रीर काषायिक विकारोंने तन्मयताका स्थाग ।

यहां पर लेख विस्तार भयसे मुख्य भेदोंका ही निर्देश किया है इनमेंसे एक एक भेद भी अनेक प्रकार हैं, उन सबका स्वरूप जाननेके लिये तत्वार्थसूत्र, नवपदार्थ ज्ञानसार आदि प्रन्थोंका अध्ययन करना चाहिये।

सब साधकोंकी योग्यता एकसी नहीं होती, स्रतः योग्यताके तारतम्यके स्रमुसार दो प्रकारकी साधना बतलाई गई हैं:—१ गृहस्थ स्रीर २ मृनि । इनमेंसे मुनियोंके ५ ब्रत होते हैं १ स्रहिंसा, २ त्याग, ३ श्र्यचौर्य ४ ब्रह्मचयं ४ स्रपरिग्रह इन पांचों व्रतोंको सम्पूर्ण रूपसे पालन करना मृनिका धर्म है स्रीर स्रंशतः पालन करना गृहस्थका धर्म है । गृहस्थके ब्रत १२ कहे जाते हैं, वे इस प्रकार हैं:—

१ पूर्वोक्त १ ब्रतोंको अपनी शक्तिके अनुसार अश्रातः पालन करना अगुज्ञत है जैसे निरपराधी जीवको मारनेकी बुद्धिसे नहीं मारना, २-३ विशेष अनिष्ठकारक राजदर्गड व लोक निंदा होने वाला असत्य न बोलना व वैसी चोरी नहीं करना, ४ पर स्त्री गमनका त्याग, धनधान्यादिका परिमाश कर लेना, उससे अधिक न रखना।

तीन गुण वत—१ चारों दिशा श्रों में गमनागमनका परिमाण दिग् बत, भोग श्रीर उपभोगकी वस्तुश्रोंका परिमाण देशवत ३ श्रनावश्यक श्रनर्थ पापोंका त्याग श्रनर्थदण्डत्यागबत श्रीर ४ शिचावत—१ सामायिक (नियत समय तक सम भावसे रहना) २ देशावकालिक—पूर्व परिमाण जो जीवन भरके लिये किया है प्रत्येक दिन व समयके लिये संचेप, ३ पोषध—उपवासपूर्वक शारीर विभूषाका त्याग कर धर्ममें तत्यर होना ४ सुपात्र साधुश्रों श्रादिको दान।

जीवका कर्म बन्धनसे मुक्त हो जाना ही 'मुक्ति' है, इस अवस्थाको प्राप्त होने पर आत्मा निर्लेप, निर्विकार एवं अनन्त शक्तिको प्राप्त होता है। जीवका स्वभाव अर्ध्वगती-गामी कहा जाता है। अतः बन्धनके कारण जीवका स्वभाव आच्छादित था, वह मुक्त होते ही प्रगट होता है, और उसके कारण आत्मा सब देव लोकोंके ऊपर जो स्फटिक रत्नकी सिद्ध शिला है उससे एक योजनके बाद लोकका अन्त आता है, वहाँ जाकर निवास करता है। मुक्तावस्था प्राप्त आत्माएँ अपने ध्येय की सम्पूर्ण सिद्ध कर लेती हैं अतः वे 'सिद्ध' कहलाते हैं। ऐसे सिद्ध अनन्त हैं, फिर भी अरूपी होनेके कारण न तो स्थानाभाव एवं भीड़ ही होती है और न शरीरके अभावके करण वहां जगह रकती है, एक ही स्थानमें अनन्त आत्माओंके रहने पर भी एक दूसरेके लिये

व्यापात उत्पन्न नहीं करते। मुक्ति हो जानेके बाद पुनः संसारमें लौटनेका उनके कोई कारण विद्यमान नहीं रहता, श्रतः सादि श्रनन्त स्थितिको वे प्राप्त होजाते हैं। ज्ञान, दर्शन चारित्र श्रौर श्रनन्त शक्ति उनके व्यक्त है, श्रतः सारे विश्वके त्रिकाल विषयको वे जानते हैं। विश्व प्रपंच दुःखका घर है, उसके एकान्ताभावके कारण मुक्त जीव श्रनन्त सहज स्वामाविक सुखका श्रनुभव करते हैं। जिस प्रकार व्याधि दुःख है श्रौर उसके नष्ट हो जानेसे मनुष्य सहज सुखका श्रनुभव करता है, उसी प्रकार कर्मजन्य दुःखके नितान्ताभावमें परम सुख प्राप्त हो जाता है। इच्छा, वासना, श्रासक्ति के स्रभावमें उनके कर्म बन्ध नहीं होते, स्रीर कर्मका सम्बन्ध न होनेसे वे संसारमें पुनः लौटते भी नहीं। शुद्धावस्थाको प्राप्त करने पर सब स्रात्माएं एक समान हो जाती हैं, उनमें न तो कोई उत्तम है स्रीर न कोई नीच स्रथात् बड़े छोटे-पनका भी कोई तारतम्य नहीं रहता। प्रत्येक स्रात्माको जीवादि पदार्थोंका स्वरूप जान कर स्रास्तवका त्यागकर संयम स्रीर तप रूप संवर-निर्जरा द्वारा कर्मोंके बन्धनको तोड़ मुक्ति-शुद्धावस्था प्राप्त करने का यत्न करना चाहिये, यही जैन दर्शनकी साधनाका परम लच्य है।

→**501 103**(+

# शांति-रस पीना बारम्बार ॥ टेक ॥ तिक्त भाव से रिक्त करेगा, मानस का भएडार । सिन्धु यही है साम्य-सुधा का, करना इससे प्यार ॥ शान्तिरस पीना बारम्बार ॥ १ ॥ धुल जावेगा पाप-मेल सब, कर स्नान सम्हार । कीर्ति विश्व में विस्तृत होगी, होगा सत् सत्कार ॥ शान्तिरस पीना बारम्बार ॥ २ ॥ सेवक बन मध्यस्थ भावका, राग-द्वेष परिहार । उभय परिग्रहसे चेतन त्, ममता भाव निवार ॥ शान्तिरस पीना बारम्बार ॥ ३ ॥ कल-मल-हरण विमल-पद-कारण, करन भवार्णव पार । नित्य नियम से साधन करना, पाना "मेम" सुधार ॥ विश्व प्रेमसागर पंचरन "प्रेम" रीठी

# नृपतुंगका मताविचार

[मूल जेखक—श्री एम. गोविन्द पे ] (गत किरखसे श्रागे)

### (आ) गणितसारसंग्रह

यह जैन गणितज्ञ 'वीराचाय' की कृति है, इस प्रकार श्रीमान् पाठक महाशय ( क०मा०भूमि-का पृ. ६) ने कहा है; पर इसका नाम 'महावीरा-चार्य' है, यह बात कैं वा श्रीशंकर बालकृष्ण दीचितके 'भारतीय ज्योति: शास्त्र' मराठी प्रथ (पृ० ५३०) से, तथा श्रलाहाबादसे प्रकाशित 'सरस्वती' नामकी हिन्दी मासिक पत्रिकाकी जुलाई (१९२७) महीनेकी संचिका ( पृ० ७८३ ) से मालूम पड़ती है। यह 'वराहमिहिराचार्य' ( ई० स० ५०५ ) 🚦 श्रीर उसक ज्योतिष प्रन्थोंके व्याख्याता 'भट्टो-त्पल' (ई० स० ९६७) के समयक बीचमें हुआ होगा, इस प्रकार श्री पाठक महाशयने कहा है (पृ०६); पर कौनसे आवारसे यह बात निर्ण्य की गई सो मालूम नहीं! यह गणित प्रन्थ होते हुयं श्रीर इसका कर्ता स्वयं गणितज्ञ होते हुये भी इसंका रचना-समय इसमें नहीं कहा, यह बड़े आश्चर्यकी बात है।

इस 'गणितसारसंग्रह' की अवतारिका-प्रश-स्तिसे श्री पाठकने अपने उपोद्घात (पृ०७) में

्री वराहमिहिरका और भट्टोत्पत्तका समय श्री
महामहोपाध्याय सुधाकर द्विवेदीजीके 'गणकतरंगिणी'
मामक संस्कृत ग्रन्थके श्राधारसे कहा है;उस ग्रन्थमें इस
वीराचार्य (श्रथवा महावीराचार्य) का उल्लेख नहीं है।

जो ८ रलोकोंको उद्धृत किया है, उनमेंसे अपने लेखके लिये जितना आवश्यक श्रंश है उतना यहाँ दिया जाता है:—

भलभ्यं त्रिजगत्सारं यस्यानंतचतुष्टयम् । नमस्तरमे जिनेन्द्राय महावीराय तायिने ॥ १ ॥ श्रीमदामोघवर्षेण येन स्वेष्टहितैषिणा ॥ ३ ॥

विश्वस्तैकान्तपत्तस्य स्याद्वादन्यायवादिनः । देवस्य नृपतुंगस्य वर्धतां तस्य शासनम् ॥ = ॥

इसमें 'वर्धताम्' (वृद्धिगत हो ) इस प्रकार वर्तमान कालार्थ विध्याशी रूप प्रयोग करनेसे, यह प्रन्थ बहुश: अमोघवर्ष—नृपतुंग नामक किसी नरेशके शासनकालमें लिखा हुआ मालूम पड़ता है। पर राष्ट्रकूटवशके उभय शाखाके नरेशोंमें 'अमोघवर्ष—नृपतुंग' उपाधियोंसे युक्त नरेश बहुतसे होगये हैं अतः इस अवतारिकामें कहा हुआ नृपतुंग वही है यह कैसे कहा जा सकता है? इस आचार्यने अपने पन्थ रचनेका समय, स्थान अथवा अपने जिस राजाका नाम लिया उसके पिताका नाम नहीं कहा, इससे इसके नृपतुंगको अपना नृपतुंग समक्त कर कहा हुआ श्री पाठक महाशयका वक्तव्य ठीक नहीं जँचता है।

श्रथवा इस श्राचार्यके नृष्तुंगको श्रपने लेखका नृपतुंग समभक्तर निष्प्रमाणसे स्वीकार करने पर भी, इस काव्यमें कहा हुआ 'विध्वस्त' शब्द कोई छोटी बात नहीं। 'विध्वस्तैकान्तपत्त्' का अर्थ 'एकान्तपच्च' को समूल नष्ट करने वाला है, 'एकान्तपत्त' याने भागवत वैष्णव धर्म \*। पर यह नगतुंपके किसी भी शासनमं, उसके सम्बन्ध में उसके समकालीन श्रीर कोई लिखे हुए लेखोंसे श्रीर उसके सम्बन्धमें जिनसेन-गुणभद्रादि द्वारा कहे हए वचनोंसे, तथा उसके सम्बन्धमें अब तक उपलब्ध इतिहाससे, मुगल बादशाह श्रीरंगजेबके हिन्दू धर्म श्रौर हिन्दू मन्दिरोंको विध्वंस करने (तथा सुन्नी होकर शियात्रोंकी मसजिदोंको बर्बाद करने) के समान इस नृपतुंगने किया या करवाया या प्रयत्न किया, इस बातको सिद्ध करने वाले कोई प्रमाण हैं क्या? अपने 'कविराजमार्ग' काव्यमें भी किसी प्रकारका समयविरुद्ध कार्य नहीं करना चाहिये (१,१०४) इस तरह मुक्त कंठमे कहने वाला यह धर्म-विध्वंसके कार्यमें क्या हाथ डाले-

\* 'एकान्तपच' प्रथवा 'एकान्तघर्म' का प्रथं 'महाभारत' के 'शान्तिपवं' (मोचधर्म) के 'नारा-वयोपाख्यान' में तथा 'श्रीमद्भगवद्गीता' में कहा हुआ प्रहिसाप्रधान भागवत वैष्णव धर्म है, इसे पांच-रात्र' नाम भी है । (Vide Bhandarkar's "Vaishnavism, Saivism and other minor religions systems"—Strassburg). इसके सम्बन्धमें 'गरुद्पुराण' में ( अध्याय १३१ ) इस प्रकार कहा है :—

एकान्तेनासमो विष्णुर्यस्मादेषां परायणः । तस्मादेकान्तिनः प्रोक्तास्तद्भागवतचेतसः ॥ प्रियाणामपि सर्वेषां देवदेवस्य स प्रियः। श्रापस्त्वपि तदा यस्य भक्तिरध्यभिचारिणी ॥ गा ? ऐसी श्रवस्थामें नृपतुंगने एकान्त पत्तकों निर्मूल किया, इस श्राचायक वचन पर कैंमें विश्वास कर सकते हैं ? इतिहासको एक तरफ ढकेलकर ही इसके कहे हुए वचन पर विश्वास कर सकते हैं ? यदि विश्वास नहीं कर सकते हैं तो इस नृपतुंगको 'स्याद्वादं-न्यायवादी' यान 'जैनधर्मी' प्रतिपादन करने वाली बात पर कैंमें विश्वास कर सकते हैं ?

श्रथवा इस श्राचार्यका श्रमिशाय वैसा नहीं— याने नृपतुंगने एकान्त पत्तको या एकान्त पत्त-सम्बन्धी धर्ममन्दिरोंको या एकान्तपत्त वालों को विध्वंस किया यह श्रथं नहीं; पर श्रपनेमें तब तक रहे हुए एकान्त पत्तके विश्वास-श्रद्धाका निर्मृल करके, श्रधीत एकान्त स्वधर्मका त्याग करके, धर्मान्तरका प्रहण करके श्राप'स्याद्वादन्याय-वादी' जैन हुआ, यह श्रथं यदि उस श्राचार्य-वचनसे निकलता है तो उस पर विचार करें।

इस नृपतुंगने जिनसेनके उपदेशसे जैन दीचा ली हो तो वह जिनसेनके मरणके पहिले ही होनी चाहिये—हमारे विचारसे ई०सन ५४८के पहले होनी चाहिये, उसके पोछे नहीं। पर इसके शासनकालके ५२ वें वर्ष (ई० सन् ५६६) के पहिले दिये हुए शासनके शिरोलेखमे यह हरिहरां

† भागवतमें वैष्णाव धर्मके हरिहरों में भेद नहीं यह बात 'शांतिपर्व' के उसी 'नारायणोपास्यान' ( श्रध्या० १६८ ) में कही है। ''जो शंकरकी पूजा नहीं करते हुए मुक्ते पूजेंगे तो उनकी हानि होगी, वे मेरे निग्रहके पात्र हैं;हम दोनों में भेद नहीं'' ('श्रीकृष्ण-राज वाणीविलास) नामकी महाभारतकी कर्णाटक टीका; शान्ति पर्वमें 'मोज्ञधर्म' पु० २६८ ) भक्त मालुम पड़ता है—िकन्तु जैनी था यह मालूम नहीं पड़ता; वैसे ही उसी शासनके 'गरुद-'कीर्तिनारायणो' 'महाविष्णुवराज्यम्बोल' इत्यादिसे यह वैक्णाव था, यह बात स्पष्ट मालुम पड़ती है। इसके अन्तिम वर्षके (ई० सन् ८०७) सोरव नं दं, (E.C.Vol.VIII., pt.II) शासन से भी, यह जैन था इस सम्बन्धमें कोई प्रमाण नहीं मिलता। पर ई० स० ८७७ के पश्चात नृप-तुंग जैन क्यों नहीं बन सकता ? यह आज्ञेप हो सकता है। पर यह बात हो भी सकती है श्रीर नहीं भी; क्योंकि ई॰ स० ८७७ में नृपतुंगका देहा-वसान हुआ हो, या राज्यकारसे निवृत होकर उसने वानप्रस्थाश्रमका प्रहण किया हो, इसका निष्कर्ष अब तक नहीं हुआ, अनिश्चित ऐतिहा-सिक घटना परसे ऐसा ही था यह कहना ठीक नहीं। वह कैसी भी हो, इस ऋ।चार्यके वक्तव्य का विचार करनेमें कोई वाधा नहीं, क्योंकि 'देव-स्य नृपतुंगस्य वर्धतां तस्य शासनम्' इस प्रकार इसके वक्तव्यसे वह नपतुंग उस वक्त शासन करते हुए व्यक्तिसे भिन्न राज्यभारसे निवृत्त ( अर्थात् पहिले शासन किया हुआ ) नरेश, यह श्चर्थ नहीं होता; पर ई० स० ८७७ तक नृपतुंग जैन नहीं था यह बात हम पहिले ऋवगत कर चुके हैं।

उस समय जिनसेनाचार्य जैन मताप्रगण्य था; नृष्तुंगने एक बार भो उसे वन्दन किया होगा तो उस पर इस नरेशकी श्रद्धा हो सकती है। ऐसी श्रवस्थामें इस 'गिणतसारसंग्रह' में उस जिन-सेनका नाम क्यों नहीं? नृपतुंग जन्मसे जंन धर्मी नहीं था यह बात सभी जानते हैं; यदि वह जैनी हुआ तो किसी जैनाचार्यके उपदेशसे ही होना चाहिये, इस विषयमें उसका उपदेश-गुरु जिनसेन था इस प्रकार कुछ लोगोंका विश्वास है। पर जिनसेन-द्वारा नृपतुंग जैनी हुआ, यह बात 'गिएतिसारसंग्रह' में नहीं कही गई, अथवा जिनसेन सेनके सिवाय अन्य जैनाचार्यके उपदेशसे नृपतुंग जैनी हुआ यह बात नहीं कही गई; और जन्मतः जैनी नहीं रहे नरेशको जैनी कहा गया। प्रशस्ति के अनेक पद्योंमें वह किसके उपदेशसे जैनधर्मी हुआ इस सम्बन्धमें भी एक दो बात लिखना उस प्रन्थकर्ताका कर्तव्य था।

श्चतएव इस गणित प्रंथकी प्रशस्तिमें कहा हुन्ना वक्तव्य उस म्राचार्य-द्वारा स्वतः जाना हुन्ना सत्य नहीं किन्तु कर्णपरंपरासे सुनी हुई बातको लिख डाला मालूम पड़ता है। ऐतिहासिक दृष्टिमें यह बात मूल्य नहीं रखती । 'पार्श्वाभ्युद्य' के टीकाकारने उस काव्यमें 'भुवनमवतु देवः सर्वदा-एक ऋाशीर्वचनसे मोघवर्षः' इस प्रकारके (बहुश: त्राप सुनी हुई जनश्रतिका आधार लेकर) बड़े भारी अतिशयोक्तिपूर्ण कथा तन्तु-जालको बुना होगा ऐसा मालूम पड़ता है। पर योगिराट् पंडिताचार्यके समान यह (वीराचार्य) जिनसेन, नृपतुंगसे ५५०—६०० वर्षोंके इधरका व्यक्ति नहीं हैं, (बहुश:) उनके समकालीन होगा, इस प्रकार श्राचेप करने पर, जिनसेन श्रौर उसके खास शिष्य श्रौर श्रमोघवषं-नृपतुंगके शासनमें भी, उसके समयानन्तर उसके पुत्र ऋकालवर्षके शासन में भी विद्यमान गुण्भद्रसे भी जो बात नहीं कही गई उसको इस महावीराचार्यने कहा है तो उसे ऐतिहासिक तथ्य कैसे मान सकते हैं ?

पर इस आवार्यसे कहा हुआ अमोघवर्ष— नृपतुंग हमारे इस लेखका नायक न होकर, राष्ट्र कूटवंशका (अथवा अन्य किसी वंशका) और कोई उसी नामका नरेश होगा तो इस आवार्य के कथन और इस नरेशके सम्बन्धमें तर्क-वितर्क करना इस लेखका उद्देश्य नहीं।

## (इ) प्रश्नोत्तररत्नमालिका ±

यह एक नीतिमार्गोपदेशी छोटासा संस्कृत काव्य है । बन्बई 'निर्णायसागर' मुद्रणालयसे प्रकृति काव्य मालाके सप्तम गुच्छकमें यह मुद्रित है। इसमें २९ पद्य हैं; पर'Indian Antiquary' (Vol. XII.) में इस कविताके सम्बन्ध में (पृ०२१८) इसमें २० पद्य हैं ऐसा कहा है। इसे प्रथमतः प्रकाशित करने वाले श्रीमान के. बी. पाठक महाशय मालूम पड़ते हैं; परन्तु 'कविराजमार्ग' के उपोद्घातमें इसका निर्देश करते वक्त इसमें छुल कितने पद्य हैं सो लिखा नहीं, वैसे ही उन्हें मिली हुई प्रतिके द्यान्तम एक पद्यको छद्धृत करनेके सिवाय उसमें श्रीर पद्योंको दिया भी नहीं। उस उपोद्घातमें (पृ०९) इस कविताके सम्बन्धमें श्राप कहते हैं:—

"Nripatunga was not only a liberal patron of letters, but he is also known as a Sanskrit author. A few years ago I discovered a small Jaina work entitled" 'Prasnottara-ratnamala' the Concluding verse of which owns Amoghavarsha as its author:—

‡ इस मूल कविताका अंभेजी पद्यानुवाद-युक्त मेरा बेख Canara High School Magazine, Mangalore Vol. II प्रथम श्रकमें प्रकाशित है।

# विवेकीस्थवतराज्येन राज्येयं रत्नमालिका । रचितामोधवर्षेण सुधिया सदलंकृतिः ॥

Several editions of this work have since been published in Bombay. is variously attributed to Sankara Charya, Sankarananda and a Svetambara writer Vimala. But the royal authorship of the 'Ratnamala' is Confirmed by a Thibetan translation of it discovered by Schiefner in which the author is represented to have been a king, and his Thibetan name, as retranslated into Sanskrit by the same scholar, is Amoghodaya, which obviously stands for Amoghavarsha. This work was composed between Saka 797-99; in the former year Nripatunga abdicated in favour of his son Akalavarsha''

इनका यह विचार कहाँ तक ठीक है, इस सम्बन्धमें विचार करनेके पहिले, उस विचार-सम्बन्धी कुछ पद्य यहाँ देना आवश्यक है—

प्रशिपत्य वर्द्धमानं प्रश्नोत्तररत्नमाजिकां वचये । नागनरामरवन्द्यं देवं देवाचिपं वीरम् ॥ १ ॥ कः खलु नालंकियते दृष्टादृष्टार्थसाधनपटीयान् । कंडस्थितया विमलप्रश्नोत्तररत्नमालिक्या ॥ २॥

इति कंठगता विमला प्रश्नोत्तर रत्नमालिकायेषाम् । ते मुक्ताभरणा श्रपि विभान्ति विद्वत्समानेषु ॥ २८

'काठ्यमाला' (Nirnay-Sagar Press) के संपादकने उसे प्रकट करनेके लिये संप्रहीत 'क' और 'ख' नामांकित हस्तलिखित प्रतियोंमेंसे † 'क' प्रतिका श्रन्तिम पद्य इस प्रकार दिया है—
रचिता सितपटगुरुणाविमला विमलेन रत्नमालेव।
प्रश्नोत्तरमालेयं कंडगता कं न भूषयति॥ २६॥
इसके श्रलावा 'ख' प्रतिका श्रन्तिम पद्य श्रौर
तरह है:—

विवेकात्यक्तराज्येन राज्ञेयं रस्नमालिका ।
रचितामोघवर्षेण सुधिया ‡ सद्लंकृतिः ॥ २६ ॥
यह कृति श्रीमच्छ कराचार्यसे या उसके परम्परा
के शंकरानन्द यतिसे रचित होगी ऐसी भी प्रतीति
है। इस कृतिकी पुरानी हस्त प्रतियोंमें वर्द्धमान
जिन स्तुति-सम्बन्धी पद्म न होंगे, श्रीर साथ ही
साथ उनमें श्रन्तिम पद्म ( 'विमल' श्वेताम्बर गुरु
नामका पाठान्तर भी, श्रमोघवर्ष नामका पाठान्तर
भी ) नहीं होंगे। इस कृतिमें रचनान्तर प्रचेप
बहुत दिखाई रेते हैं श्रतः शंकराचार्य तथा शंकरानन्द भी इसके कर्ता नहीं होंगे; क्योंकि:—

(१) आत्मपरमात्मका ऐक्यत्वके सम्बन्धमें इसमें चकार शब्द भी नहीं; (२) अथवा नीति-बोध-सम्बन्धी हम एक छोटीसी कवितामें सिद्धान्त तथा धर्मबोधनकी हवा भी नहीं दीखती;पर शंकरा-चार्यकी छोटीसी कृति "द्वादशपंजरी" "चर्पट-

्रं श्रीमान् पाठक महाशयने 'कविराजमार्य' के उपोद्घातमें इस श्लोकको उद्घृत किया है वहाँ पर 'सुधिया' है, 'काव्यमाला' में प्रकटित काव्यमें यहाँ 'सुधियां' है। 'सुधिया' ('सुधि'शब्दका तृतीयेक वचन) कहने के बदले 'सुधियाम्' ( उसी शब्दकी षष्टी विभक्ति का बहुवचन) कहना ठीक मालूम पहता है।

पंजरी" दोनों में नीतिबोधक और धर्मबोधक तत्व प्रत्येक पद्यसे टपकता है-अर्थात् धर्म और नीतिका पृथकरण इनकोकुतिमें रहना विश्वसनीय नहीं है। (३) वैसे ही इस कवितामें भक्तिबोधक वक्तव्य नहीं है। किसी धार्मिक रीतिसे भी उपासना-सम्बन्धी बातें नहीं हैं। अत एव यह शंकराचार्यकी अथवा शंकरानन्दकी कृति होगी यह कहना ठीक नहीं। (४) साथ ही साथ इसके आरम्भमें या अन्तिम भागमें विष्णु अथवा शिवकी स्तुति भी नहीं है और उनके नाम भी नहीं। इन सब बातों से मालूम पड़ता है यह इन आचार्योकी कृति नहीं है। (५) इसके १२वें पद्यमें—

'निजनीदलगतजललवतरलं कि यौवनं धनमथायुः।' इस प्रकार है, शंकराचार्यकी 'द्वादशपंजरी' के १०वें पद्यमें—

नितनीद्त्तगतसित्ततं तरतं। तद्वजीवितमतिशयचपत्तम्॥

ऐसा है। पर इससे इन दोनोंका कर्ता एक ही होगा यह कहना ठीक नहीं; क्योंकि निलनीदलमें स्थित जलविन्दुकी चंचलताका अपने जीवन, आयुष्य, धनके साथ उपमा करनेकी रूढि सनातन, बौद्ध, जैनधर्म शास्त्रोंमें बहुत पुरानी समयसे आरही है— इन सब बातोंसे यह कविता इन आचार्योंकी कृति नहीं है, यह बात निष्कुष्ठरूपसे कह सकते हैं।

ऐसी अवस्थामें इसका कर्ता नृपतुंग ही हो सकता है क्या ? श्रीमान् पाठक महाशय जैसे विद्वान भी इसे नृपतुंगकी कृति मानते हैं, पर निम्नित्तिस्तित कारगोंसे उनका अभिप्राय ठीक मालुम नहीं पड़ताः—

<sup>† &#</sup>x27;काव्यमाला' सप्तम गुच्छक (पृ०१२१ श्रौर १२३)

(१) उपर्युक्त 'काव्यमाला' में कही हुई 'ख' हस्त प्रतिमें 'विवेकात्यकराज्येन' इस एक ही पद्य के सिवाय अन्य २८ पद्य और 'क' हस्त प्रतिके सभी २९ पद्य संस्कृत 'श्रार्या' छन्दमें हैं, परन्तु 'ख' प्रति का यह एक अन्तिम पद्य ही 'श्रनुष्टुभ्' नामका श्लोक है-यह क्यों ? नृपतुंगने अन्य २८ पद्योंको त्रार्या छन्दमें रचकर, श्राप विवेकसे रा<sup>उ</sup>यभार त्यागकर पश्चात इस कविताकी रचना करते हुए यहीं एक पद्य 'श्रनुष्ट्रभ्' श्लोकमें क्यों रचा ? इतनी छोटीसी कवितामें दो तरहके छन्दोंकी क्या जहरत थी १ पर 'क' प्रतिके अयंतिम पृष्ठों में इसका कर्ता 'विमल' नामक श्वेताम्बर गुरु कहा है, इसी बातको कहनेवाला पद्य उस कृतिके श्रन्य सब पद्योंकी तरह श्रार्या छन्दमें रह कर, कृतिके रचनासमन्वयके साथ सुसंगत है, श्रत एव मूल कृतिका श्रंतिम पद्य इस 'क' प्रतिकी ऋंतिम 'श्रायी' ही होनी चाहिये श्रौर इस कविताका रचिता उसमें कहा हुन्ना 'विमल' ही होना चाहिये ऐसा मुभ्ते मालूम पड़ता है। (२) इस कविताके पहिले दूसरे श्रौर २८ वें पद्यों इसका नाम 'प्रश्नोत्तररत्नमालिका' कहा है, 'क' प्रतिके श्रंतिम पद्यके प्रथम चरणमें इसे 'रत्नमाला' के साथ तुलना किया है, उसके द्वितीय चरणमें इसका नाम कहते वक्त 'रत्नमाला' इस प्रकार पुनरुक्ति नहीं करते हुये प्रश्नोत्तरमाला समंजस है। पर 'ख' प्रतिके श्रंतिम 'अनुष्टम्' रुलोकमें इसे 'रत्नमालिका' कह कर 'प्रश्नोत्तर' नामके प्रधान पूर्व पदको ही छोड़ दिया है। अतः इस काव्यके अंतके वक्तव्य तथा 'ख' प्रतिके द्रांतिम पद्यके वक्तव्यमें परिवर्तन दिखाई देनेसे 'ख' प्रतिका श्रंतिम पद्य मृत प्रतिमें नहीं होगा ऐसा मालूम पड़ता है।

(३) इस किवताके २रे श्रीर २८ वें पद्यों में दिखाई देने वाला 'विमल' शब्द केवल निर्मल इतना श्रार्थसे युक्त गुणवाचक नहीं, किन्तु किवने श्राप्त नामके श्लेषसे उसका उपयोग किया होगा, यह बात शीघ्र मालूम पड़ जाती है। श्रातः किवका नाम 'विमल' ही होना चाहिये।

(४) न्पतुंग शक सं० ७९७ (ई० सन् ८७५) में अपने पुत्र अकालबर्षको अपनी गद्दी पर बैठा कर त्राप राज्यभारसे निवृत हुत्रा, इस प्रकार श्रीमान पाठक महाशयका कहना है, पर ऐसे निष्कृष्ट वक्तव्यके सम्बन्धमें त्रापने कोई त्राधार नहीं दिया। यह वक्तव्य ठीक नहीं मःल्म पड़ता; क्योंकि ईट स० ८७५-७६ के कुछ शासनोंमें नृप-तुंगके पुत्र अकालवर्ष नामक कृष्णका नाम होते हुए भी वह नरेश था यह बात नहीं, युवराज होते हुये अपने पिता नृपतुंगके राज्यके दिच्च भागका प्रतिनिधि था यह बात है !। राजधानी मान्य-खेटमें तब नृपतुंग गद्दी पर था, यह बात स्पष्ट है। इसके सिवाय ई० स०८७७ के सोरब नं० ८५ वें शासनमें भी तब नृपतुंग गद्दी पर था ऐसा लिखा है और यह बात पहिले भी कही जा चुकी है। अतएव ई० स० ८७७ तक नृपतु गने राज्य त्याग नहीं किया, यह बात व्यक्त होती है।

(५) इस 'प्रश्नोचररत्नमालिका' के तिब्बत भाषाके अनुवादमें इसका कर्ता 'श्रमोघोदय' नाम का राजा कहा है; इसी बातके आधारसे श्रीमान पाठक महाशयने उसे अमोघवर्ष कहा है; परन्तु यह बात ठीक नहीं है; क्योंकि—(१) 'ख' प्रतिके

<sup>‡</sup> I. A., Vol. XII P. 220.

श्रन्तिम पद्यके श्रनुसार इस कविताके कर्ता श्रमोगवर्षने विवेकमे राज्य त्याग किया लिखा है, पर तिब्बत भाषाके श्रनुवादमें उसके कर्ताने राज्य त्याग किया लिखा हो सो उस बातको पाठक महाशयने कहा नहीं; उस श्रनुवादमें बैसे नहीं लिखा हो तो श्रमोघवर्ष श्रीर श्रमोघोदय ये दोनों एक ही व्यक्ति थे ऐसा कहना कैसे ? इन दोनोंमें 'श्रमोघ' यह पूर्व पद रहनेके कारण ये दोनों एक ही व्यक्ति थे इस प्रकार बिना प्रबल श्राधार के कोई कहे तो उसे स्वीकार नहीं किया जा सकता।

अतः इस कविताका कर्ता श्वेताम्बर जैन गुरु विमल' के सिवाय अन्य कोई नहीं;यह नृपतुं-गकी कृति नहीं है यह बात मुक्ते ठीक मालूम पड़ती है। इस विमलसूरिने कर्नाटक भाषामें क्या काव्य रचना की है ? 'कविराजमार्ग' में कहा हुआ 'विमल' ('विमलोदय, नागाजुंन……। २९) नाम का व्यक्ति क्या यही होगा ?—इम सम्बन्धमें विद्वान लोगोंको विचार करना चाहिये।

'विवेकात्यक्तराज्येन' \* यह रत्नोक इस कवितामें प्रत्तिप्त किया गया होगा, इतना ही मैंने कहा है, वह नृपतुंगर्राचत अन्य किसी संस्कृत प्रन्थमें नहीं होगा, यह बात मैंने नहीं कही। पर वह स्वयं या उसके सम्बन्धमें श्रीर कोई काव्य

% उस नृपतुंगका पितामह राज्य भारसे निवृत होना चाहता था उस वक्त उसके पुत्रने उसे स्वीकार नहीं करते हुये वैसा होने नहीं दिया था, वैसे ही नृप तुंगके राज्य त्याग करना चाहते वक्त उसके पुत्रने भ्रपने पूर्वजोंकी पद्धतिका भ्रजुकरण करते हुये उसे नहीं स्वी-कारा होगा, ऐसा मुक्ते मालूम पहता है।

लिखा होगा, उसमें यह श्लोक रहा भी होगा। परन्तु इसके राज्यत्यागके सम्बन्धमें ठीक श्राधार प्राप्त होने तक, आगन्तुक किसी श्लोकके जपर विश्वाम रखकर उसे ऐतिहासिक तथ्य समभकर स्वीकार करना मुक्ते ठीक नहीं मालूम पड़ता। 'विवेकास्यक्तराज्येन' यह रलोक ऐतिहासिक तथ्य को कहता है, इस प्रकार निष्प्रमाण स्वीकार करने पर भी इससे नृपतुंगने जैनधमंका श्रवलंबन किया यह ऋर्थ नहीं होता; विवेकसे राज्यभार त्याग किया लिखा है, वह विवेकोद्य उसे जैनधर्मसे हुआ यह बात नहीं। ई० स० ८१५ से ८७७ तक करीब ६२-६३ वर्ष तक राज्यशासन किये हुए इसे डस वक्त प्र∘प्तर वर्षसे कम न हुए होंगे, उस वृद्धावस्थामें यह राज्यभारसे निवृत्त हुआ हो तो वह विवेक नैसर्गिक है। इसके पहिले इसके पिता-मह ध्रवराजने राज्य भारसे निवृत होना चाहा था यह बात पहिले कही जा चुकी है।

# (ई) कविराजमार्ग

यह एक कर्नाटक अलंकार प्रन्थ है। यह नृपतुंगकी स्वयं कृति है या उसके आस्थानक किसी किवने उसके नामसे रचना की हो, इस सम्बन्धमें विद्वानोंमें भिन्नाभिप्राय हैं। यदि यह प्रन्थ नृपतुंगकी स्वयं कृति है तो इसमें इसकी अवतारिकाके दो कंद पद्योंमें (अपने इष्ट देवता) विष्णुकी स्तुति की है † इससे तो यह राजा स्वयं वैष्णाव सिद्ध होता है। भागवत वैष्णाव धर्ममें हरि-हर समान हैं यह बात पहिले कही जाचकी है।

<sup>†</sup> इस काव्यके तृतीय परिच्छेदके =१,१६१, १६२ १=६, १६०, १६४ नं० के पद्योंका परिशीलन करें।

इस काव्यके प्रथम भागमें ही विष्णु स्तुति स्पष्ट रहते हुए भी उस तरफ ध्यान नहीं देते हुए, श्रीमान् पाठक महाशयका इसके 1 ९० और III १८ इन दो पद्योंके अधाधारसे यह कहना कि "Two verses which praise lina, reflect the religious opinions of the author" (क० मा० उ० पू० ७) ठीक नहीं है; क्योंकि इन दोनोंमें I Eo को इस कविकी स्वतन्त्र रचना कहनेकेबद्ले 'ठयवहित दोष' निद्र्शन करतेके लिये श्रीर किसी काव्यसे लिया हुआ द्रष्टान्त मालम पड़ता है, III १८वाँ पद्य इनसे ही रचा गया कन्द पद्य हुआ होगा । सकल धर्मीको समान दृष्टिसे सत्कार करने वाले इस कन्द पद्यकी रचना करनेसे ही वह जैन था यह कहना ऋसंगतहै इसके सिवाय कोई भी कवि अपने इष्टदेवताकी स्तुति प्रन्थारम्भमें ही करता है, बीचमें या अन्य जगह जगह पर नहीं करता है। बहुश: I ७८ वां पद्य जैन धर्म-सम्बन्धी पद्य होना चाहिये। इससे क्या? कविके विचारमें धर्मभेद है क्या ? जिस धर्ममें अच्छी बात हो उसे प्रहण करना कविका धर्म नहीं है क्या ? अच्छी बात अपने धर्ममें हो तो अच्छी, अन्य धर्ममें हो तो अच्छी नहीं, यह भेद कवियोंमें है क्या ? इसके सिवाय कविराज मार्गके I १०३-१०४ नं० के पद्योंमें इसने 'समयविरुद्ध' दोष सम्बन्धी प्रस्ताव में किपता (सांख्य), सुगत (बौद्ध), कण्चर ( = कणाद, वैशेषिक ) लोकायतिक ( नास्तिक ) इत्यादि मत-सम्बन्धी उदुगार उन उन मार्गभेदके अन्गुण होने चाहियें। उन उन समयसूत्रोंके विरुद्ध नहीं होने चाहियें, यह बात इसने नहीं कही क्या ? ऐसे व्यक्तिने जिनस्तुति-सम्बन्धी पद्योंको

श्रपनी कवितामें जगह जगह पर क्यों नहीं बखेर दिया !।

नृपतुंग राजा होनेसे किव नहीं था यह बात नहीं; क्योंकि भारतवर्षमें शासन करने वाले बहुत-से नरेश स्वयं किव थे; यदि वैसा नहो तो 'राजशेखर'की (ई०स०करीब ८८०-९२०के बीचमें) 'काव्यमीमांसा' के \*—''राजा किवः किवसमाजं विद्धीत। राजिन कवी सर्वो लोकः किवः स्थात्॥'' इस वाक्यका वक्तव्य स्वप्नकी बातें नहीं होगा क्या ? इस बात को श्रौर स्पष्ट करनेके लिये कुछ उदाहरण दिये जाते हैं —(१) सोइडल देवकी (ई० स० ११ वां शतक) 'उद्यमुन्दरी कथा' में † ''कवीन्द्रैश्च विक्रमादित्य-श्रीहर्ष—मुंज-भोजदेवादि भृपालैः'' लिखा है, (२) श्रीहर्षवर्द्धनने (ई० स० ६०६-६४७) संस्कृतमें 'प्रियदर्शिका', 'रत्नावली'

‡ जैनियों में भी किसी प्रकारका धर्मभेद नहीं था इस बातकी मामतुंगाचार्य कृतपवित्र 'भक्त। मरस्तोत्र' नामक जिनस्तुति ही साची है:—

"स्वामन्ययं विसुमिचित्यमसंख्यमाग्रं। ब्रह्माणमीश्यरमनतमनंगकेतुम्॥ योगीश्वरं विदितयोगमनेकमेकं। ज्ञानस्वरूपममलं प्रवदन्ति सन्तः॥ २४॥ वुद्धस्त्वमेव विमुधार्चितबुद्धिबोधात्। स्वं शंकरोसि भुवनत्रयशंकरत्वात्॥ धातासि धीर शिवमार्गविधेर्विधानाद्। व्यक्तं स्वमेव भगवन् पुरुषोत्तमोसि"॥ २४॥

<sup>\*</sup> Gaekwad's Oriental Series, No. I P. 54. † Ibid. No. XI P. 150.

श्रौर 'नागानन्द' नामके ३ नाटक लिखे हैं; § (३) समुद्रगुप्तके (ई० स० ३३०-३७५) श्रणाहाबाद-स्तम्भकी प्रशस्तिसे वह 'कविराज' था, तथा गान्धर्वविद्यामें भी विशारद मालूम पड़ता है। इतना ही नहीं उसके समयके बहुतमें सिकोंमें भी उसके सिंहासनमें सुखासीन होते हुये वीणा बजानेका चित्र हैं । (४) 'भूलोकमल्ल' उपाधि युक्त (ई० स० ११२६-११३८) चालुक्य वंशके नरेश तृतीय सोमेश्वरनें 'मानसोल्लास' श्रथवा 'श्रमिलापितार्थ चितामणि' नामका संस्कृत ग्रंथ लिखा है, इत्यादि।

तो भी 'कविराज मार्ग' नृपतुंगकी स्वयं कृति नहीं है श्रौ उनके नामसे दूसरे किसीने उसे रचा होगा ऐसा समभा जाय तो उससे हानि क्या? (१) कन्नड कविश्रेष्ट आदिपंप तथा रन्नकवि जैन थे इस बातको कौन नहीं जानता ? परन्तु पंपके ' विक्रमार्जुन विजय' नामक 'पंपभारत' को तथा रत्रके 'गदा युद्ध' को क्या कोई जैन किबकुत कह सकता है ? इनमें उन कवियोंने अपने पोषक नरेशोंके स्वधर्मका अनुकरण करते हुए और श्रनुगुणरूप विष्णुस्तुति, शिवस्तुति इत्यादि से अपना प्रन्थारम्भ करते हुये, उस धर्मकी धोरणामें ही उनकी आद्यन्त रचना करनेसे ये समप्र बैष्णव धर्ममय हैं। आप जैन होते हुए भी उन कवियोंने अपने काव्योंमें अपने धर्मकी बात ली है क्या ? अतः इनके रचयिता कवियोंने स्वतः

जैन होते हुए भी इनमें प्रतिफिलित धर्म उन कियों के पोषकोंका स्वधर्म है, किवयोंका स्वधर्म नहीं इस बातको कौन नहीं जानता ? (२) ई० स० १२३० में जयसिंह सूरि नामके श्वेताम्बर किव रचित 'हम्मीरमदमर्दन' नाटकमें अ जिनस्तुति या जैनधर्म-सम्बन्धी किसी बातका जिक्र किया हो नहीं। उसमें उसने लिखा है:—

''स्तंभतीर्थनगरी गरीयो रत्नांकुरस्य त्रिभुवन-विभुविनम्र मौलि मुकुटमणि किरण-घोरणी-धौत-चरणारविन्दस्य वृन्दारकवृन्द्विक्रमचस्कृतिपरिपाकलुंटा कद्रष्टदनुतनुजविजयश्रीमीमस्य श्रीभीमेश्वरस्य यात्रायां ......शी वस्तुपालकुलकाननकेलिसिंहेन श्रीमता जयसिंहेन''

इस नाटक के अन्तमें नायक से की गई शिव-स्तुति सालात शैव किव द्वारा रचित मालूम पड़ती है। उस प्रार्थनासे प्रसन्न हो कर शिवने प्रत्यत्त हो कर नायक के भरत वाक्यको पूर्ति कर दिया लिखा है; (३) होण्सलवंशी वीरवल्लालका (ई० स० ११७३-१२२०) आश्रित् कन्नड जैन किव जन्नने 'यशोधरचरित' तथा 'अनन्तनाथ पुराण' जैन काव्य रचने पर भी राजाके लिये रचित चन्नराय-पट्टणके १७९ वें (ई० स० ११९१) ताम्नशासन की अवतारिकामें दिया हुआ संस्कृत श्लोक विष्णु स्तुति सम्बन्धो है, और उत्पलमालामें विष्णुकी बराहावतारकी स्तुति है; वैसे ही इसके द्वारा रचित तरिकेरेके ४५ वें (ई० स० ११९७) शासन के आदि पद्यमें 'अमृतेश्वर' नामक शिवकी तथा

<sup>§ &#</sup>x27;Men and thought in ancient India'

pp. 171-172,

<sup>\$</sup> Ibid, pp. 154-155.

<sup>†</sup> E. H. D. P. 67.

<sup>\*</sup> Gaekwad's Oriental Series No. X

पु० २ और ४६

दूसरे पद्यमें हरिहरकी स्तुति हैं । इत्यादि ।

श्रत एव इस 'कविराजमार्ग' का कर्ता नृप-तुंग नहीं है; उसके श्रास्थानके किसी कवि-द्वारा रचित है, उसकी श्रवतारिकामें विष्णुस्तुतिसे, निर्दिष्ट धर्म नृपतुंगका स्वधर्म ही होना चाहिये रचियताका स्वधर्म नहीं होगा।

'कविराजमार्ग' के श्रवतारिका-पद्य विष्णु-स्तुति-सम्बन्धी नहीं हैं, उन पद्योंमें नृपतंगने श्रपना ही वर्णन किया होगा इस प्रकार कोई श्राच्चेप करेंगे तो, वह श्राच्चेप निराधार है। इस श्राच्चेपको निम्न लिखित कारणोंसे निवारण कर सकते हैं,—

'कविद्वारा श्रपने कथानायकको या श्रपनेको श्रपने इष्टदेवताके साथ तुलना करते हुये श्रथवा इष्ट देवताको श्रपने कथानायकके नामसे या श्रपने नामसे उल्लेख करते हुये स्तुति करनेकी रूढि बहुत पुराने समयसे कर्नाटक तथा संस्कृत काव्योंमें है। उदाहरण:—

१ 'भास' महाकविके 'प्रतिज्ञायौगन्धरायण' नाटककी त्रादि की महासेन (=स्कन्द) स्तुतिमें उसके मुख्य पात्रोंके नाम हैं—

पातु वासवदत्तायो महासेनोतिनीर्थवान् । वस्सराजस्तु नाम्ना सशक्तियोरान्धरायणः ॥ १ ॥

अपने 'पंचरात्र' नाटकमें नान्दीकी कृष्ण-स्तुतिमें नाटक पात्रोंके नाम दिये गये हैं—

> द्रोगः पृथिन्यर्जनभीमदूतो । यः कर्णधारः शकुनीश्वरस्य ॥

† 'जन्नका शासनसंग्रह' ( 'कर्नाटककाव्यकला-निधि' नं०३४ मैस्र)।

# दुर्योधनो भीष्मयुधिष्ठरः स पायाद्विराडुत्तरगोभिमन्युः॥१॥

(२) श्रादिपंपने 'विक्रमार्जुनविजय' की श्रव-तारिकाकी विष्णुस्तुतिमें श्रयने पोषक चालुक्य श्ररिकेसरिकी विष्णु के साथ तुलना की है—

रायणनाद देवनेमगीगरिकेसरि सौख्यकोटियं ॥ १ ॥

(३) रत्नने अपने 'गदायुद्ध' में अपने पोषक चालुक्य नरेश तैलप आहवमल्लकी (ई० स० ९७३-९९७) विष्णुके साथ तथा शिव, ब्रह्म, सूर्य, इत्यादि देवताओं के साथ तुलना करते हुये काव्य का प्रारम्भ किया है—

ःःः श्रादिपुरुषं पुरुषोत्तमनी चलुक्यना । रायण देवीनीगेमागे मंगलकारणमुस्तवंगलं ॥ १ ॥

(४) श्रवणबेल्गोलकी गोमटेश्वर महामूर्तिके (ई॰ स॰ ९८१) प्रतिष्ठापक चामुंडरायके गुरु नेमि-चन्द्रने अपने 'त्रिलोकसार' नामके प्राकृत प्रंथमें अपने इष्ट तीर्थेकर ३३वें (२२वें)? 'नेमिनाथजिन' के नामको अपना नाम 'नेमिचन्द्र' से बल्लेख करते हुये बनकी स्तुति श्लेषसे कही है—

वलगोविन्दिसंहामियाकिरयकलावरुगचरगणहिकरणं। विमलयरयोमिचंदं तिहु वण् चंदं यमं सामि"%॥

(५) ब्रादिपंपने श्रपने धर्म प्रन्थ कन्नड 'ब्रादिपुराण्' (ई॰स॰९४१-४२) के २रे श्राश्वाससे

ॐ बलगोविन्दशिखामणिकिरणकलापारुणचरणनख किरणम् विमलतरनेमिचन्द्रं त्रिभुवनचन्द्रंनमस्यामि ॥ श्रन्तिम श्राश्वास तक प्रत्येक श्राश्वासके प्रथम पद्योंमें श्रपने जिनदेवको श्रपनी उपाधि 'सरस्वती मणिहार' नामसे ही कहा है—इत्यादि

## नृपतुंग जैन नहीं था

- (१) जिनसेन तथा गुण्भद्रने अपने प्रन्थोंमें नृपतुंग जैनधर्मावलंबी हुआ यह बात कही नहीं । गुण्भद्रके उत्तरपुराण्यके उस एक श्लोकसे भी वह अर्थ नहीं निकलता।
- (२) दिगम्बर जैनियों के 'सेन' गणकी पट्टा-वलीमें कहे हुए प्रत्येक गुरुके सम्बन्धमें उससे किया गया विशेष कार्यों का उल्लेख उसके नामके साथ है † उसमें जिनसेनके सम्बन्धमें इतना ही कहा है—

भवत महाधवत-पुराणादि सकतव्रम्थकर्तारः श्री-जिनसेनाचार्थाणाम्'' (जै. सि. भा.. I. I. पृ० ३६)

- (३) जिनसेनने श्रपनोकृतियों में कहीं पर भी मैं नृपतुंगका गुरु हूँ यह नहीं कहा श्रथवा श्रपने नामके साथ नृपतुंगका नाम भी नहीं कहा।
- (४) जिनसेन ई० स० ८४८ के उपरान्त नहीं होगा। नृपतुंग जिनसेनसे मतान्तर हो गया हो तो उसके पहिले ही होना चाहिये; परन्तु

† उदा॰ - श्रवणवेलगुलका गोम्मटेश्वरप्रतिष्ठापक चामुंडरायका प्रथम गुरु 'श्रवितसेनाचार्य' के सम्बन्धमें इस पदावलीमें इस प्रकार है:--

'दिचिण-मथुरानगरिनवासि चित्रथवंशशिरोमिण-दिचिणत्र तिंगकर्नाटदेशाधिपतिचामुण्डराय-प्रतिबोधक बाहुबिजिपतिबिम्ब गोम्मटस्वामिप्रतिष्टाचार्य श्रीत्रजितसेन-भट्टारकाणाम्'' ( जै०सि०मा० १. १ पृ० ३८ ) न्पतुंगके समयके ई० स० प्रद्ध के शासनसे वह तब तक जैन नहीं हुआ। इतना ही नहीं किन्तु विष्णु भक्त होना चाहिये, यह बात व्यक्त होती है। उसने महाविष्णु व-राज्यबोल, (महाविष्णु राज्य के समान) राज्य शासन करता था ऐसा लिखा है। जैनधर्मके द्वादश चक्रवर्तियों में किसीकी भी उपमा नहीं दी 88।

- (५) श्रमोघवर्ष—नृपतुंग नामके बहुतसे राजा हो गये हैं, 'गिणितसारसंप्रह' में कहा हुश्रा नृपतुंग यही होगा तो उसका जन्मधर्म एकान्त-पत्त याने वैष्णव धर्म था यह बात श्रीर भी दृढ होती है। श्रन्यथा इस पत्तमें कहा हुश्रा वक्तव्य इतिहासदृष्टिसे श्रसंगत होनेसे उस पर विश्वास नहीं किया जा सकता।
- (६) 'प्रश्नोत्तररत्नमालिका' नृपतुंगकी कृति नहीं है, उसमें कहा हुन्ना 'विवेकात्त्यक्तराज्येन' श्लोक उसकी मूल रचना नहीं है, अर्वाचीन प्रक्षेप किया गया होगा अथवा उस श्लोकके वक्तव्य को सत्य समभने पर भी, उससे नृपतुंगने अपने विवेकसे राज्य त्याग दिया अर्थ होता है न कि जैन धर्मका अवलंबन करनेसे वैसा किया या वह विवेक उसे जैनधर्मसे प्राप्त हुन्ना यह अर्थ सर्वथा नहीं हो सकता है।

<sup>%</sup> विष्णु श्रापने श्रानेक श्रवतारों में चक्रवर्ति था यह बात 'श्रीमद्भागवत' इत्यादि पुराणोंसे मालूम पड़ती है उदा - दशरथराम, श्रापमचक्रवर्ती, प्रथुचक्रवर्ती, इत्यादि) जैन धर्मके द्वादश चक्रवर्तियों के नाम रन्वने 'श्रजितपुराण' में कहे हैं (कर्नाटककाव्यकलानिधि ३१ पु॰ १८३)

(७) 'कविराजमार्ग' का कर्ता नृपतुंग हो अथवा उसके आस्थानका और कोई हो, उसमें प्रतिफलित धर्म नृपतुंगका धर्म ही होना चाहिये, कर्ता अन्य होने पर भी उसका नहीं; अतएव उसकी अवतारिकाके पद्योंमें कही हुई विष्णु-स्तुतिसे नृपतुंग वैष्णुव था यह बात भली भांति व्यक्त होती है।

(६) सोरब शि० लेख न० ६५ (ई० स० ६००) में इस नृपतुंगका (और उसके शासनके अन्तिमवर्षका) शासन, इस राष्ट्रकूटवंशके (इसके पहिले राज्य करने वाले) अन्य नरेशोंके शासनके समान हैं। इससे भी उसने अपने पूर्वजोंका

धर्म नहीं छोड़ा मालूम पड़ता है।

(९) ई० सन् ५०० के पश्चात इसका देहाव-सान हुआ हो, अथवा यह राज्य-भारसे निवृत्त हुआ हो, इस बातको निष्कृष्ट करनेके लिये योग्य साधन नहीं है। इसका पुत्र तथा इसके अनन्तर गही पर आया हुआ 'अकालवर्ष' नामका दूसरा कृष्ण (कन्नर) अपने पूर्वजोंके धर्ममें रहसे नृप-तुंग आमरणान्त अपने पूर्वजोंके भागवत वैष्णव धर्मका अवलंबी ही होना चाहिये। अपने अन्तिम समयमें भी उसने जैनधर्मका अवलंबन नहीं किया।

**—:**88:—

## **রিচ্না**

जो चाहो सुख जगत में राग-द्वेष दो छोड़।
बन्ध-विनाशक साधु-पिय, समतासे हित जोड़।।
अपना अपने में लखो, अपना-अपना जोय।
अपने में अपना लखे, निश्चय शिव-पद होय।।
क्रोध बोध को क्षय करत, क्रोध करत बृष-नाश।
क्षमा अमिय पीते रहो, चाहो आत्म-विकाश।।

— 🗷 प्रेमसागर पञ्चरत्न ( प्रेम) रीठी। 👯

# 'जैनधर्म-परिचय' गीता-जैसा हो

[ ले०-श्री दौलतराम 'मित्र', इन्दौर ]

ता हिन्दूधर्मका एक प्रसिद्ध ग्रंथ है। कौरव-पांडव-युद्ध-घटनाको लेकर गीतामें जीवन की प्राय: सभी समस्याभ्रोंके हल करनेका प्रयत्न किया गया है। इस विशेषताके कारण गीता इतनी लोक-प्रिय हो गई है कि दुनियाकी प्रायः सभी भाषास्रोंमें उसके स्रमुवाद मौजूद हैं।

जो सचे धार्मिक हैं, वे सभी अपने अपने धर्म प्रन्थ-का प्रभाव फैलाने — प्रचार करने — का प्रयत्न करते हैं। परन्तु प्रचार उसीका होता है जो सर्वसाधारण-जन-सुलभ और सुबोध होता है। गीता-प्रचारकोंने इन दोनों बातोंका अच्छा उपयोग किया है।

गीताप्रचारको देखकर आजके हम जैन लोगोंका भी ध्यान जैनधर्म-प्रचारके लिये म्झाकर्षित होने लगा है। परन्तु जैसा हिन्दूधर्मका सार अथवा जीवनकी प्रायः सभी समस्याओंका हल एक जगह गीतामें इकड़ा किया गया है, वैसा जैनधर्मका सार एक जगह इकड़ा किया गुआ नहीं है। यही कारण है कि जैनधर्म-प्रचारके लिये जैनधर्मका परिचय कराने वाले एक ऐसे प्रन्थकी जहरत है जो हो—"गीता जैसा"।

बहुतसे महत्वपूर्ण ग्रन्थोंके होते हुए भी गीता-जैसा ग्रन्थ हमारे यहाँ संग्रह किया हुन्ना न होनेसे न्नाज हमें समय समय पर दूसरे धार्मिकोंके कुछ न्नाचेप भी सहन करना पड़ रहे हैं। उस दिन कोल्हापुरमें हिन्दू-धर्मपरिषद्के श्रिधिवेशनमें महादेव शास्त्री दिवेकर बोल उठे कि—"जैनियोंके भग्छ। रमें गीताके समान कोई प्रन्थ हो तो दिखलाना चाहिये, नहीं तो उन्हें गीता-धर्मका अनुयायी होकर हिन्दूसभामें शामिल होना चाहिये?"

जैनधर्म-प्रन्थ-प्रचारके लिये स्त्रभीके पिछले दिनों में भी बहुत कुछ प्रयत्न हुए, परन्तु वे पार नहीं पड़ पाये। पार नहीं पड़ पानेका कारण लेखकोंकी स्त्रयोग्यता न में किन्तु स्त्रीर स्त्रीर कारण हैं।

पहिला प्रयत्न पं राजमञ्जाने किया, "पं चाध्यायी" ग्रन्थ संस्कृतमें लिखा, दो श्रध्याय भी पूरे नहीं हो पाये। श्रगर यह ग्रन्थ पूरा लिखा गया होता तो इसके सामने गीता फीकी दिखाई देती। फिर भी जितना लिखा गया है उतना ही बहुत महत्व रखता है।

दूसरा प्रयत्न पं व्टोडरमलजीने किया, "मोच्चमार्ग-प्रकाशक" ग्रंथ ढूंढाड़ी-हिन्दीमें लिखा, यह भी ऋषः। रहा।

तीसरा प्रयत्न पं • गोपालदासजी बरैयाने किया, ''जैनसिद्धान्तदर्पण्'' ग्रन्थ हिन्दीमें लिखा, यह भी पूरा नहीं हुआ।

ये तीनों ही प्रयत्न सर्वसाधारण-जनोपयोगी प्रन्थ बनानेके थे। प्रमाण ये हैं—

पं राजमञ्जजी पंचाध्यायीमें लिखते हैं— श्रत्रान्तरंगहेतुर्यद्यपि भावः कवेर्विश्चद्धतरः। हेतोस्तथापि हेतुः साध्वी सर्वोपकारिणी बुद्धिः॥४॥ सर्वोपि जीवजोकः श्रोतुं कामो वृषं हिसुगमोक्स्या । विज्ञसौ तस्य कृते तन्नायसुपक्रमः श्रेयान् ॥ ६ ॥

स्रर्थ — प्रनथ बनाने में यदाँप स्रान्तरंग कारण कविका स्राति विद्युद्ध भाव है तथापि उस कारणका भी कारण सब जीवों का उपकार करने वाली साधुस्वभाव वाली बुद्धि है।। ५।। सम्पूर्ण जनसमूह धर्मको सरलरीतिसे सुनना चाहता है, यह बात सर्व विदित है। उसके लिए यह प्रयोग (प्रथावतार-योजना) श्रेष्ठ है।

इसी प्रकार पं० टोडरमल जी मोच्चमार्गप्रकाशकमें लिखते हैं---

"करि मेंगल करि हों महाश्रन्थ करनको काज। जातें मिले समाज सुख पांचें निजपद राज॥" पं० गोपालदासजीने भी श्री जैनसिद्धान्त-दर्पणमें लिखा है—

नत्वा वीरजिनेन्द्रं सर्वं ज्ञं मुक्तिमार्गनेतारम् । बाल-प्रबोधनार्थं जैनं सिद्धान्त-दर्पणं वच्ये ॥" श्रस्तु—श्रब हमें यह देखना है कि गीता-जैसा जिनधर्म-विषयक ग्रंथ बनाने श्रीर प्रचार करनेके लिये किस किस सामग्रीकी श्रावश्यकता है ? वह सामग्री यह है—

१ जिन-सिद्धान्त-शास्त्र।

२ विद्वान लोग।

३ पारचात्य विज्ञानोपकरणोंकी खरीदारी तथा प्रंथ की लिखाई छपाई स्नादिके लियें र्घन ।

जिनसिद्धान्तशास्त्रके विषयमें दावेक साथ कहा जा सकता है कि यह सामग्री हमारे पास काफ़ी है।×

अबिक यहाँ तक कहा जाता है कि— सुनिश्चितं नः परतंत्रयुक्तिषु, स्फुरंति याः काश्चनसुक्तिसम्पदः। तवैव ताः पूर्वमहार्थवोत्थिता, जगत्त्रमार्थं जिनवाक्यविप्रुषः ॥ दानवीर धनिकोंका भी हमारे समाजमें टोटा नहीं है। श्रव शेष रहे विद्वान् लोग । सो—श्राजका जमाना उपयोगितावादका है। किसी बातकी उपयोगिता (श्राव-श्यकता) विज्ञानीपकरणोंके द्वारा सिद्ध कर देने पर ही लोग उसे श्रधिकांशमें श्रपनानेको तैयार होते हैं। हमारे समाजमें ऐसे पंडित हैं जो जिनसिद्धांत शास्त्रके जानकार हैं, श्रीर ऐसे प्रोफेसर भी हैं जो विज्ञानीपकरणोंके जानकार हैं, परन्तु ये दोनों महानुभाव मिलकर ही ऐसे प्रंथका निर्माण कर सकते हैं, एक एक नहीं। क्योंकि एक दूसरेके विषयका बहुत ही कम जानकार हैं।

इस प्रकार सामग्री सब मौजूद है। जिस दिन इस उद्देश्यको लेकर पंडितो स्त्रौर प्रोफेसरोका सम्मेलन हो जायेगा उस दिन ग्रन्थ तैयार हुन्ना समिक्त्ये। जरूरत है ऐसे सम्मेलनकी शीघ योजना की।

यदि दस हजार रुपये खर्च करके भी हम ऐसा मूलग्रन्थ (हिन्दी ऋौर ऋग्नेज़ीमें) तैयार करा सकें तो समक्त लेना चाहिये कि वह बहुत ही सस्ता पड़ा।

मेरी समक्तमें यह काम "वीरसेवामन्दिर, सर-सावा" के लिपुर्द होगा तो पार पड़ सकेगा। अन्यथा नाम भले ही हो जाय, काम होने वाला नहीं।

श्रर्थात्—जो कुछ भी श्रन्य तंत्रीमें श्रव्छी श्रव्छी उक्तियाँ दृष्टिगोचर हो रही हैं वे सब जिनागमसे उठा ली गई हैं। (राजवार्तिक)

जयित जगित क्लेशावेशप्रपंच-हिमांशुमान् । विहत-विषमेकांत-ध्वान्त-प्रमाख-नयांशुमान् ॥ यतिपतिरजो यस्याधृष्यान् मताम्बुनिधेर्जवान् । स्वमत-मतयस्तीर्था नाना परे समुपासते ॥

श्रर्थात्—जिनागमके एकएक विन्दुको लेकर श्रनेक दार्शनिक श्रपना श्रपना मत बखानते हुए उसी जिनशासनकी उपासना करते हैं।

### JF FEFF

## ्लि॰ —श्री र**ध्वीरशस्य श्र**प्रवाल एम.ए. "घनश्याम" ]

# श्रमि श्राशे ! त दगदाधार ।,

( ? )

(8)

तेरे बिन सब शून्य जगत है।
सभी जगह तब श्राव-भगत है।।
पूर्व कार्यके तू श्राजाती।
कर्ता को है धीर बँधाती।।

बनाती क्या क्या नये विचार। ऋषि ऋाशे ! तु जगदाधार॥

(२) ·

भिन्न रूपसे सबके मनमें ।
भूमगडलके हृदयस्थलमें ॥
कैसे कैसे काम कराती।
भिन्न भिन्न परिगाम दिखाती।।

भिन्न रखेती सबसे व्यवहार । ऋषि ऋ।शे ! तू जगदाधार ॥

( ₹)

पथिक मार्ग चलता तव बल पर । पतित्रता रहती निज त्रत पर ॥ धर्म, ऋर्थ ऋौं काम मीचके । सब साधन तेरे सँजोगके ॥

> सभीको देती **है आधार।** अयि आशे ! तू जगदाधार ॥

नई उमङ्गोंका युवकोंकी । नई कल्पनाका बालाकी ॥ श्रिभिलाषाका वृद्ध जनोंकी । सुख-निद्धाका बाल-गरागेंकी ॥

> हमेशा करती है विस्तार । श्राय श्रारी ! तू जगदाधार ॥

( ¥ )

चातककी उस तृषित तानमें । चीरााके सुरमयी गानमें ॥ चयकराजके लोम-पाशमें । चिरह-विपीडित नारि-श्वासमें ॥

> सदा तू करती है संचार । अपि आशे ! तू जगदाधार ॥

( **\xi** )

कभी राज-महलों में रहती । कभी ग़रीबीके दुख सहती ॥ श्रमी कृषकके कभी खेतमें। मई-जूनकी लू गर्मीमें॥

> सुल पाती श्रौ' हु:खं श्रपार । श्रिष श्राशे ! तृ जगदाधार ॥



# विद्यानन्द-कृत सत्यशासनपरीक्षा

[ ले॰ - न्यायदिवाकर न्यायाचार्य पं॰ महेन्द्रकुमार जैन शास्त्री, काशी ]

नहितैषी (भाग १४ अङ्क १०-११) में, उसके तत्कालीन सम्पादक पं० जुगलिकशोरजी मुख्तारद्वारा 'सत्यशासन-परीचा' प्रन्थका परिचय कराया गया है। उसीमें इसे विद्यानन्द-कृत भी बतलाया है। मुफे वह परिचय पढ़कर जैनतार्किक-शिरोमणि विद्यानन्दकी इस कृतिको देखनेकी उत्कट इच्छा हुई। मेरी इच्छाको मालूम करके, जैनसिद्धान्तमवन आराके अध्यच सुयोग्य विद्वान् पं० भुजबलीजी शास्त्रीने तुरन्त ही 'सत्यशासनपरीचा' की वह प्रति मेरे पास भेज दी। इसका विशेष परिचय निम्न प्रकार है:—

#### प्रतिपरिचय--

इस प्रतिमें १३ × ६ इंच साइज़ के कुल २६ पत्र हैं। एक पत्रमें एक स्रोर १२ पितयाँ तथा एक पंक्तिमें करीब ५० स्रच्हर हैं। लिखावट नितान्त स्रशुद्ध है। प्रन्थ स्रपूर्ण है। क्योंकि स्रारम्भमें ही "इह पुरुषाहुत शब्दाहुत-विज्ञानाहुत-चित्राहुतस्यासनानि चार्याक बौद्धसेश्वर-निरीश्वर-सांख्य-नैयायिक-वैशेषिक-भाष्ट्रप्रमा-करशासनानि तस्वोपप्लवशासनमनेकान्तशासनञ्चेस्य-नेकशासनानि प्रवर्तन्ते" इस वाक्य द्वारा इसमें पुरुषा-द्वेत स्रादि १२ शासनोंकी परीज्ञा करनेकी प्रतिज्ञा की गई है। परन्तु प्रभाकरकेमतके निरूपण तक ही ग्रंथ उपलब्ध हो रहा है। प्रभाकरके मतका निरूपण भी उसमें स्राप्रा ही है। तत्वोपप्लव शासनकी परीज्ञा तथा ग्रन्थका सर्वस्व स्रनेकान्तशासन-परीज्ञा तो इसमें है ही नहीं। यह प्रन्थ खंडित भी मालूम होता है; क्योंकि
पुरुषाद्वैतकी परीक्षांके बाद क्रमानुसार इसमें 'शब्दाद्वैतपरेक्षा' होनी चाहिए,पर शब्दाद्वैतकी परीक्षांका पूराका
पूरा भाग इसमें नहीं है। पृ०६ पर जहाँ पुरुषाद्वैतकी
परीक्षा समाप्त होती है, एक पंक्तिके लायक स्थान छोड़
कर 'विद्यानाद्वैत परीक्षा' प्रारम्भ हो जाती है। मालूम
होता है कि शब्दाद्वैतपरीक्षा वाला भाग छूट गया है।
इस ग्रंथका मंगल श्लोक यह है—

विद्यानन्दादि (धि) पः स्वामी विद्वहेवो जिनेश्वरः । ये(यो)जोकैकहितस्तस्मै नमस्तात् सात्म(स्वात्म)जञ्चये॥ ग्रन्थकी विद्यानन्द्-कत् कता—

(१) यद्यपि बौद्धदर्शनमें दिग्नागकृत स्रालम्बनपरीज्ञा, त्रिकालपरीज्ञा; धर्मकीर्तिविरचितसम्बन्ध परीज्ञा;
कल्याण्रिज्ञितकी श्रुतिपरीज्ञा; धर्मोत्तरकी प्रमाणपरीज्ञा
स्रादि परीज्ञान्त नाम वाले प्रकरणों के लिखनेकी प्राचीन
परम्परा है, शान्तरिज्ञतका तत्त्वसंग्रह तो बीधों परीज्ञास्त्रों
का एक विशाल संग्रह ही है। परन्तु जैनदर्शनमें केवल
तार्किकप्रवर विद्यानन्दने ही प्रमाणपरीज्ञा, स्राप्तपरीज्ञा,
पत्रपरीज्ञा स्रादि परीज्ञान्त नाम वाले प्रकरणोंका रचना
शुरू किया है, स्रौर दि० तार्किक ज्ञेत्रमें उन्हीं तक
इसकी परम्परा रही है। यद्यपि पीछे भी स्राचार्य
स्रमितगित स्नादिने 'धर्मपरीज्ञा' स्नादि परीज्ञान्त तात्त्विक
ग्रंथ लिखे हैं पर दि० तर्कप्रधान ग्रंथोंमें परीज्ञान्त नाम
वाले ग्रंथ विद्यानन्दके ही पाए जाते हैं। श्वे० स्ना०
उपाध्याय यशोविजयजीने 'स्रध्यास्ममतपरीज्ञा' तथा

देवधर्मपरीज्ञा-जैसे तर्कशैलीके तात्विक ग्रन्थ लिखें हैं। 'सत्यशासनपरीज्ञा' का परीज्ञान्त नाम भी अपनी विद्यानन्द-कर्तृकताकी स्रोर संकेत कर ही रहा है।

- (२) जिस प्रकार 'प्रमाणपरीच्चा' के मंगलश्लोक में 'विद्यानन्दा जिनेश्वराः' पद जिनेन्द्रके केवलज्ञान श्रौर श्रनन्तसुखको तो विशेषण बन कर सूचित करता ही है तथा साथ ही साथ ग्रंथकर्ताके नामका भी स्पष्ट निर्देश कर रहा है उसी प्रकार सत्यशासन-परीचाके मंगलश्लोकका 'विद्यानन्दाधिपः' पद भी उक्त दोनों कार्योंको कर रहा है। जिस प्रकार मंगलश्लोकके त्रनन्तर 'अथ प्रमाखपरीचा' लिखकर प्रमाखपरीचा पारम्भ होती है ठीक उसी प्रकार मंगलश्लोकके बाद 'श्रथ सरवशासनपरीचा' की शुरूत्रात होती है। यदापि 'श्रथ' शब्दसे प्रनथ प्रारम्भ करनेकी परम्परा श्रापस्तम्ब श्रीतसूत्र, पातञ्जल-महाभाष्य तथा ब्रह्मसूत्र त्रादि प्रन्थोंमें पाई जाती है परन्तु मंग नक्षोकके अनन्तर 'अथ' शब्द से ग्रंथ प्रारम्भ करना विद्यानन्दके ग्रंथोंमें देखा जाता है, श्रौर यही शैली श्रा० हेमचन्द्र श्रादिने भी प्रमाणमीमांसा, काव्यानुशासन त्रादिमें श्रपनाई हैं। इस तरह विद्यानन्द-कर्तृकरूपसे सुनिश्चित प्रमाणपरीत्वाकी शैलीसे इसका प्रारम्भ स्त्रादि देखनेसे ज्ञात होता है कि यह कृति भी विद्यानन्दकी है।
- (३) उपलब्ध प्रन्थका स्त्रान्ति किरीच् ए करने के बाद इसमें कोई भी ऐसा स्त्रवतरण-वाक्य नहीं मिलता जिसका कर्ता निश्चितरूपसे विद्यानन्दका उत्तरकालवर्ती हो। इसकी शैली तथा विषयनिरूपण की पद्धति विलकुल श्रष्टसहस्रीसे मिलती है। कहीं कहीं तो इतना शब्द-साम्य है कि पढ़ते पढ़ते यह भ्रम होने लगता है कि 'श्रष्टसहस्री पढ़ रहे हैं या सत्यशासनपरीचा ?' इस तरह बहुतसे स्थलों में तो यह श्रष्टसहस्रीके मध्यम संस्करणके समान ही प्रतीत

होती है। ब्रह्माद्वेत ब्रादि प्रकरणोंमें बृहदारएयक भाष्य-वार्तिक (सम्बन्धवार्तिक श्लोक १७५-८१) ब्रादिके 'ब्रह्माविद्यावदिष्टं चेन्न तु दोषो महानयम्' इत्यादि वे ही श्लोक इसमें उद्धृत किए गए है जो कि ब्रष्टसहसी (पृ०१६२) में पाए जाते है। समवायके खंडनमें ब्राप्तपरीज्ञाकी शैली शब्दतः तथा ब्रार्थतः पूरी छाप मारती है। इन सब विद्यानन्दके ब्रपने ही ग्रंथोंका इस तरहका तादातम्य भी 'सत्यशासनपरीज्ञा' के विद्यानन्द की कृति होनेमें पूरा पूरा साधक होता है।

(४) विद्यानन्दके ही ऋष्टसहस्री तथा प्रमाणपरीचा ऋादि ग्रंथोमें तत्वोपप्लवकी समीचा बादको देखी जाती है। इसमें भी तत्वोपप्लवकी परीचा बादको करनेकी प्रतिज्ञा कीगई है।

#### ग्रन्थका विम्ब-प्रतिविम्ब भाव---

सत्यशासनपरी ज्ञाके मूल आधार स्वयं विद्यानन्दके ही अष्टसहस्री तथा आप्तपरी ज्ञा ग्रंथ हैं। जिनमें अष्टसहस्री का तो पद पद पर साहर्य है। आप्तपरी ज्ञा का भी समवाय के खरडन में पूरा पूरा साहर्य है। इसका प्रतिविम्ब प्रमेयक मलमार्तर ह, न्याय कु मुँद चन्द्र, प्रमेयरतन-माला आदि प्रंन्थों पर पूरा पूरा पड़ा है। इन प्रंथों में इस के अपने को वाक्य जैसे के तैसे शामिल कर लिए गए हैं।

### विषयपरिचय--

सबसे पहले परीचाका लच्च करते हुए लिखा है कि "इयमेव परीचा यो यस्येदमुपपद्यते न वेति विचारः" श्राथीत् 'इस वस्तुमें यह धर्म बन सकता है या नहीं, इस विचारका नाम ही परीचा है'।

सत्यशासनपरीत्वाका तात्पर्य बताया है—'शासनोंके सत्यत्वकी परीत्वा—कौन शासन सत्य है तथा कौन ऋसत्य' सत्यका परिष्कृत लच्चण करते हुए लिखा है कि—"इद-

मेव हि सत्यशासनस्य सत्यत्वं नाम यत् दृष्टेष्टाविरुद्धत्वम्' स्र्यात् शासनोकी सत्यताका स्र्यं है, उनका प्रत्यत्व तथा स्रानुमानसे वाधित नहीं होना । स्रान्वार्यमहोदयने कत्यताकी इसी सीधी-सादी कसौटी पर क्रमशः सभी दर्शनोंको कसा है। उन्होंने दर्शनोंकी परीज्ञा करते समय पहले सभी दर्शनोंका प्रामाणिक पूर्वपन्न रक्खा है। फिर पहले उसे प्रत्यन्व-बाधित बता कर स्रान्तमें स्रानुमानसे बाधित सिद्ध करके उस उस दर्शनकी परीज्ञा समाप्त की है। इन परीज्ञास्रोंका कुछ परिचय निम्न प्रकार है:—

१ ब्रह्माद्वैतपरीचा—इसके पूर्वपत्तमें बृहादारस्यकोपनिषत् (२।३।४) 'श्राश्मावारेऽयं दृष्टच्यः', ब्रह्मसूत्र
(१।१२)का 'जन्माद्यस्य यतः', गीता (१५।१) का
'ऊर्ज्वमूलमधः शाखमश्वःथं प्राहुक्ययम्' इत्यादि श्रनेको
प्राचीन ग्रंथोंके श्रवतरण् दिए गए हैं। उत्तर पत्तमें
समन्तमद्रकी श्राप्तमीमांसाके दूसरे श्रध्यायकी 'श्रद्धेकान्त
पचेऽपि इत्यादि ५-६ कारिकाएँ उद्घृत हैं। श्रकलङ्कदेवके न्यायविनिश्चयकी "इन्द्रजालादिषु श्रान्ति" यह
कारिका (नं०५१), कुमारिलके मीमासा-श्लोकवार्तिक
(पृ०१६८) की 'श्रस्तिद्धालोचनाज्ञानम्' यह कारिका
मी प्रमाण्यक्षमें उद्घृत है। श्रष्टशती (का०२७) का
'श्रद्धेतशब्दः स्वाभिधेयप्रस्यनीकहरमार्थापेचः नव्यूर्वाख्यद्धपरत्वादहेत्वभिधानवत्' यह प्रसिद्ध श्रनुमान भी
श्रद्धेतके ख्यडनमें उपस्थित किया गया है।

श्रविद्याको श्रानिवचनीय कह करके भी उसके स्व-रूपका निरूपण करनेवाले श्राद्वैतवादीको स्ववचनविरोध द दूषण देते हुए उसके श्रानेक दृष्टान्त दिए हैं। यथा— यावज्जीवमहं मौनी ब्रह्मचारी च मिरपता। माता मम भवेद्वन्थ्या स्मराभोऽनुपमो भवान्॥

श्रकलंक देवके सिद्धिविनिश्चय (पृ०६५) का

'यथा यत्राविसंवादः तथा तत्र प्रमाणता' यह कारिकांश स्रकलंकदेवका नाम निर्देश करके ही उद्धृत किया है। स्रष्टसहस्री (पृ०१५६) का 'निह करोति कुम्भं कुम्भकारो दण्डादिना, भुक्के पाणिनौदनमित्यादि-कियाकारकभेदमत्यचं भ्रान्तं ' इत्यादि स्रंश ज्योंका त्यों ग्रन्थमें शामिल है। स्रन्तमें ब्रह्माद्वैतपरीज्ञाका उपसंहार करते हुए लिखा है कि—

ब्रह्माविद्याप्रमापायात् सर्ववेदान्तिना(नां) वचः। भवेत्प्रलापमात्रत्वाकावदे(धे)यं विपश्चिताम्॥ ब्रह्माद्वैतं मतं सत्यं न दृष्टेष्टविरोधतः। न च तेन प्रतिचेपः स्याद्वादस्येति निश्चतम्॥

२ शब्दाद्वेतपरीचा-इसका भाग ग्रथमें नहीं है।

३ विज्ञानाद्वेतपरीचा — इसका निरूपण भी अष्टसहस्रीके सातवें परिच्छेदसे बहुत कुछ मिलता जुलता है। इसमें अष्टशती (अष्टसहस्री पृ०२३४) में उदधृत 'युक्तया यक्ष घटासुपैति तदहं दृष्ट्वापि न अद्दे यह वाक्य उद्धृत है।

विज्ञानाद्वेतका पूर्वपद्ध समाप्त करते हुए ये श्लोक लिखे हैं, जो किसी जैनतर्कग्रंथमें उद्धृत नहीं हैं— नावनिर्न सिललं न पावको न ो मन्न गगनं न चापरम् । विश्वनाटकविलाससाचिणी संविधे(दे)व पतितोविजृम्भयति॥ एकसंविधि(दि)विभाति भेदधी:नीलपीतसुखदुःखरूपिणी । निम्ननाभीयसुन्नतस्तनी स्त्रीति चित्रफलकेसमे हति ॥

उत्तरपद्धमें समन्तभद्र के युक्तयानुशासनकी 'श्रनिध-कासाधनसाध्यधीश्चेद्'' इत्यादि कारिका प्रामण्डपमें उद्धृत कीगई है। श्रन्तमें उपसहार करते हुएलिखा है— प्रमाणाभावतः सर्व विज्ञानाद्वे तिनां वचः। भवेत्प्रजापमात्रत्वाकावधेयं विपश्चिताम्॥ ज्ञानाद्वे तं न सत्यं स्याद् दृष्टेष्टाभ्यां विरोधतः।

न च तेन प्रतिचेप: स्याद्वादश्चे (द्स्ये) ति निश्चितम् ॥ ४ चार्वाकमतपरीचा--इसके पूर्वपत्तमें सबसे पहले सुगतो यदि सर्वज्ञः कपिलो नेति का प्रमा'इस कारिकाके द्वारा सर्वज्ञ पर त्राचिप करके ऋतमें तर्क ऋौर श्रागमकी निःसारता दिखाते हुए महाभारतका यह श्लोक उद्धत किया है-

धर्मस्य तस्वं निहित गुहायां महाजनो येन गतः सपन्या॥

यह समस्त पूर्वपत्त ऋधसहस्री (पृ०३६) के समान ही है।

त्रान्तमें त्राग्निहोत्रादिको बुद्धि त्रारे पुरुषार्थशृन्य ब्राह्मणोंकी ब्राजीविकाका साधन कहकर विषय-भोगोंको छोड़ने वालोंकी निपट मूर्खता बताते हुए लिखा है कि-''यावज्जीवेत् सुखं जीवेत् नास्ति मृत्योरगोचरः। भस्मीभूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः॥ श्रानिहोत्रं त्रयी वेदाः त्रिद्गडं भस्मगुण्ठनम्। बुद्धिपौरुषद्दीनानां जीविकेति बुद्दस्पतिः ॥'' इत्यादि उत्तरपद्धमें यशस्तिलक उत्तरार्ध (पृ०२५७)

तदहर्जस्तनेहातो रचोद्द ष्टेर्भवस्मृतेः।

तथा प्रमेयत्नमाला (४।८) में उद्धृत--

भूतानन्वयनात् सिद्धः प्रकृतिज्ञः सनातनः॥

्यह कारिका तथा समन्तभद्रके युक्त्यनुशासनकी 'मद्यांगवद्भृतसमागमे ज्ञः, यह कारिका (श्लोक नं०३५ प्रमागरूपमें पेश कीगई है। स्रन्तमें उपसंहार करते हुए वैसा ही शलोक लिखा है -

न चार्वाकमतं सत्यं दष्टादृष्टेष्टबाधतः ।

न च तेन प्रतिचेपः स्याद्वादश्चे (दस्ये)ति निश्चितम्॥

**५ ताथागतमतपरीचा**—इसके पूर्वपैत्में रूपादि पांच स्कंधोंके लज्ञ्ण, दुःखसमुदाय आदि चार आर्थ

सत्योंके स्वरूप,तथा मोत्तके सम्यक्त ग्रादि ग्राठ ग्रंगोंका बहुत सुन्दर विवेचन किया है। सोक्षके शुन्यरूपका वर्णन करते हुए अश्वघोषकृत सौन्दरनन्द काव्य (१६। २८-२६ ) के ये श्लोक उद्धृत किए हैं-दोपो यथा निवृ तिमभ्युपेतो नैवावनि गच्छति नान्तरिचम् दिशं न काञ्चिद्विदिशं न काञ्चित्सने इचयात् केवलमेतिशांतिम्। तकोऽप्रतिष्ठःश्रुतयो विभिन्ना नासौ मुनिर्यस्य वचःप्रमाणं। जिनस्तथा निर्वृतिमभ्युपेतो नैवावनि गच्छति नान्तरिचम् दिशं न काञ्चिद्विदिशं न काञ्चिद्मोहचयात् केवलमेतिशांतिम्

> मोज्ञके उपायोंमें लिर श्रीर दाढ़ीका मुँडाना, कषाय वस्त्रका धारण करना तथा ब्रह्मचर्यका पालन श्रादि उल्लेखित है।

> उत्तरपद्म अष्टमहस्रीकी शैलीसे ही लिखा गया है। इसमें लधीयस्त्रयकी 'यथैकं भिन्न देशार्थान्' कारिका (श्लोक नं०३७) उदघृत की है। अन्तमें खंडन करते करते खी नकर बौद्धोंको लिखा है कि-ये हेयोपादेय विवेकसे रहित होकर केवल ग्रानापशानाप चिल्लाते हैं-"तथा च सौगतो हेयोपादेयरहितमह्नीक: केवलं विकोशति इत्युपेत्तामहिति'' यही वाक्य अष्टभहस्रीमें लिखा है। बात यह है कि धर्मकीर्तिने दिगम्बरोंके लिये श्रहीक श्रादि शब्दोंका प्रयोग करते हुए प्रमाखवार्तिक (३। १८२) में लिखा है कि—'पतेनैव यदहीका यत्कि-ब्रिद्रलीलमाकुलम्। प्रलपन्ति ।.....''प्वींक पंक्ति में धर्मकीर्तिके शब्द उन्हींको धन्यवादके साथ वापिस किए गए हैं। इसमें समन्तभद्रकी स्नाप्तमीमांसा तथा युक्त्यनुशासनके अनेकों पद्य प्रमासारूपसे उद्धृत कर खंडनको अधिकसे अधिक सुगठित किया है।

स्कंधकी सिद्धिमें सर्वार्थसिद्धिमें उद्धृत 'शिद्धस्स णिद्धेण दुराधिएणं यह गाथा भी उद्धृत की है। श्रन्तमें सुगतमतको दृष्टेष्टवाधित बताकर सुगतमत-परीचा समाप्त की है।

६ सांस्थमतपरीका—इसके पूर्वपत्तमें पञ्चीस तत्वों-के ज्ञानकी महत्ता बताते हुए माठरवृत्ति (पृ०३८) में दिया गया यह श्लोक उद्धृत किया है—

पंचिंशतितत्त्वज्ञो यत्र कुत्राश्रमे रतः । जटी मुंडी शिली केशी मुच्यते नात्र संशयः ॥ खंडन ठीक श्रष्टसहस्री-जैसा ही है।

७ वैशेषिकमतपरी चा — इसके पूर्वपत्तमें मोत्तके साधन बताते हुए लिखा है कि — शैव पाशुपतादिदी चा- श्रहण-जटाधारण-त्रिकाल भस्मोद्धूल नादितपोऽनुष्टानिव- शेवश्च।"

वैशेषिकके स्त्रवयवीका खंडन करते हुए उसे 'श्रमूरुयदानकयी'—विना कीमत दिए खरीदने वाला— लिखा है। यह पद धर्मकीर्तिके प्रंथोंमें पाया जाता है।

इसका समवायके खंडन वाला प्रकरण 'श्राप्तपरी हा' के साथ विशेष साहश्य रखता है। श्रीर इसीका प्रति-विम्ब प्रमेयकमलमार्तण्ड तथा न्यायकुमुदचन्द्रके समवाय खंडनमें स्पष्ट देखा जाता है।

द नैयायिकमतपरी जा — वैशेषिक श्रीर नैयायिकों में कोई खास मेद न बताते हुए वैशेषिकमतके साथ ही साथ इसकी भी लगे हाथ परी ज्ञा की गई है। इसके पूर्वप ज्ञां मिक्तयोग, कियायोग तथा ज्ञानयोगका वर्ण न है। भिक्तयोगसे सालोक्य मुक्ति, कियायोगसे सारूप्य श्रीर सामीप्य मुक्ति, तथा ज्ञानयोगसे सायुज्य मुक्तिका प्राप्त होना बहुत विस्तारसे बताया है। उत्तरप ज्ञां विपर्यय, श्रानध्यवसाय पदार्थों को सोलहसे श्रातिरिक्त मानने का प्रसंग दिया है। सोलह पदार्थों के खंडनका यही प्रकार प्रमेयकमलमार्तण्ड स्त्रादि ग्रंथों में भी देखा जाता है। श्रान्तमें, उपसंहार करते हुए लिखा है कि —

६-१० भाटः प्रभाकरमतपरी चा — पूर्वप च में भाटं द्वारा ग्यारह पदार्थों का स्वीकार करने का स्पष्ट कथन है, जो किसी प्राचीन तर्क प्रकथमें नहीं देखा जाता —

"मीमांसकेषु तावद् भाष्टा भगन्ति—पृथिन्यसेजो वायुदिकालाकाशास्ममनःशन्दतमांति इत्येकादशैव पदा-र्थाः ।"

प्रभाकर नव पदार्थ ही मानते हैं—"द्रश्यं गुणः किया जातिः संख्या साहरयशक्तयः । समवायक्रमश्चेति नव स्युः गुरुदर्शने" भाइगुण किया त्रादिको स्वतन्त्र पदार्थ नहीं मानते ।

भाइ जातिका श्रीर व्यक्तिमें सर्वथा तादात्म्य मान कर भी जातिको नित्य श्रीर एक मानते हैं। इसका खंडन करते हुए हेत्रविन्दुकी श्राचंटकृत टीकामें उद्धृत निम्न कारिकाएँ भी प्रमाण्डपमें पेश की गई हैं:— तादाल्यं चेन्मतं जातेर्थक्तिजनमन्यजातता।

नाशेऽनाशश्च केनेष्टेः तद्वचानन्वयो न किम्॥ इत्यादि बस सामान्यका खंडन श्चधूरा ही है। श्चामेका प्रथ नहीं मिलता।

इसमें त्रागे भट्ट जयराशिसिंहकृत 'तत्त्वोपप्लवसिंह ग्रंथमें प्ररूपित तत्वोपप्लव सिद्धान्तकी परीचा होगी । त्राष्ट्रसहस्री त्रादिकी तरह ही इसमें यह परीचा त्रात्यन्त विशद होनी चाहिए ।

यहां तक तो ग्रंथका खंडनात्मक माग ही है। श्रामेका 'श्रनेकाम्तशासनपरीचा' भाग, जो ग्रन्थका मंडनात्मक भाग है श्रीर काफी विस्तारसे लिखा गया होगा, इसमें उपलब्ध ही नहीं है।

का प्रसंग दिया है। सोलह पदार्थों के खंडनका यही तर्कप्रन्थों के श्रभ्यासी विद्यानन्द के श्रतुल पाश्डित्य, प्रकार प्रमेयकमलमार्तग्र श्रादि ग्रंथों में भी देखा जाता तलस्पशीं विवेचन, सूच्मता तथा गहराई के साथ किए है। श्रन्तमें, उपसंहार करते हुए लिखा है कि जाने वाले पदिथों के स्पष्टीकरण एवं प्रसन्नभाषामें गूंथे ''संसर्गहाने सर्वाथहाने यौंगवचोऽखिलम्। भवेशकाप..." गए युक्ति जालसे परिचित होंगे। उनके प्रमाणपरीचा,

पत्रपरीच् श्रीर श्राप्तपरीच् प्रकरण श्रपने श्रपने विषयके वे जोड़ निवन्ध हैं। ये ही निवन्ध तथा विद्यानन्द के श्रम्य ग्रंथ श्रागे वने हुए समस्त दि० १वे० न्याय-ग्रंथोंके श्राधार भूत हैं। इनके ही विचार तथा शब्द उत्तरकालीन दि० १वे० न्यायग्रन्थों पर श्रपनी श्रामिट छाप लगाए हुए हैं। यदि जैनन्यायके कोशागारसे विद्यानन्दके ग्रन्थोंको श्रालग कर दिया जाय तो वह एकदम निष्प्रभ-सा हो जायगा। उनकी यह सरयशासन-परीचा ऐसा एक तेजोमय रत्न है जिससे जैनन्यायका श्राकाश दमदमा उठेगा। यद्यपि इसमें श्राए हुए पदार्थ फुटकररूपसे उनके श्रष्टसहसी श्रादि ग्रन्थोंमें खोजे जा सकते हैं पर इतना सुन्दर श्रीर व्यवस्थित तथा श्रानेक नए प्रमेथोंका सुरुचिपूर्ण संकलन, जिसे स्वयं विद्यानन्दने ही किया है, श्रान्यत्र मिलना श्रसम्भव है।

में श्राशा करता हूँ कि जैनसिद्धान्तमवनके
सुयोग्य श्रध्यच्च इसकी मूलप्रतिका पता लगाएँगे।
श्रास्त्रप्रसिकोंको इस श्रोर लच्य श्रवश्य देना चाहिए।
शास्त्रप्रसिकोंको इस श्रोर लच्य श्रवश्य देना चाहिए।
जव इसकी पूर्णप्रति उपलब्ध हो जाय तब इसका सुन्दर
संस्करण माणिकचन्द्रश्रन्थमाला या श्रम्य श्रंथमालाश्रों
को श्रवश्य ही प्रकाशित करना चाहिए। यदि दुर्भाग्यक्षे
यह श्रन्थ श्रन्य भएडारोंमें श्रध्या ही मिले तो समक्त
लेना चाहिए कि यह विद्यानन्दस्वामीकी श्रंतिम कृति
है। पर मात्र मौजूदा प्रतिके भरोसे यह निष्क्रच नहीं
निकाला जा सकता; क्योंकि इसमें बीचमें भी कई जगह
पाठ खूटे हैं श्रोर सम्भव है कि श्रंतमें भी नकल श्रध्रुरी
रह गई हो। यदि पूरा श्रंथ न मिले तब चपलब्ध माग
ही प्रकाशित होना चाहिए, इससे श्रनेकों प्रमेयोंका
खुलासा परिज्ञान किया जा सकेगा।



# मो॰ जगदीशचन्द्र श्रीर उनकी 'समीक्षा'

#### [ सम्पादकीय

निकान्तके पाठक ग्रो० जगदीशचन्द्रनी जैन एम. ए. से बोड़े-बहुत परिचित हैं - उनके कुछ लेखोंको अमेबारत में बढ़ चुके हैं। श्राप यू॰ पी॰ के एक दिशास्तर जैन विद्वान हैं। एम० ए० के बाद रिसर्चका श्राम्यास करनेके लिये मुद्ध श्रार्थे तक श्राप बोलपुरके शांकि निकेतनमें एक रिसर्च स्कॉलरके रूपमें रहे हैं। हसी समय 'सिंघी जैमग्रन्थमाला' के संचालक मुनि बिजविषय बीकी श्रोरसे श्रापकी 'राजवार्तिक' के सम्पा-दनका कार्य सौंपा गया था, जिसका आपने अपने पिछले लेखमें उल्लेख किया है, श्रीर जो बादको स्थगित रहा है। आजकल आप बम्बईके रूइया कालिजमें प्रोफ़ीसर हैं। राजवार्तिक पर कुछ काम करते समय ग्रापकी यह धारणा होगई है कि— १ उमास्वातिके तस्वार्यस्त्र पर श्वेताम्बर सम्प्रदायमें जो भाष्य प्रचलित है तथा 'स्वोपज्ञ' कहा जाता है वह स्वोपज्ञ ही है अर्थात् स्वयं मूलसूत्रकार उमास्वातिकी रचना है; २ राजवार्तिक लिखते समय श्रकलंकदेवके सामने यही भाष्य मौजूद था ३ त्रकलंकदेव इस भाष्य तथा मूल 'तत्त्वार्थसून'के कर्ताको एक व्यक्ति मानते थे, श्रौर ४ उन्होंने अपने राजवार्तिकमें इस भाष्यका यथेष्ट उपयोग किया है. इतना ही नहीं बल्कि इसके प्रति 'बहुमान' भी प्रदर्शित किया है। चुनाँचे अपनी इस धारणा अथवा मान्यताको दसरे विद्वानोंके (जो ऐसा नहीं मानते) गले उतारनेके िलये श्रापने 'तत्त्वार्थाधिगमभाष्य श्रीर श्रकलंक'नामका

एक लेख लिखा, जो 'ग्रनेकान्त' की गत ४ थी किरण में प्रकाशित हो चुका है।

इस लेखमें प्रोफेसरसाहबने विद्वानोंको विशेष विचारके लिये श्रामन्त्रित किया था। सदमुसार मैंने भी श्रयना विचार 'सम्पादकीय-विचारणा' के नामसे प्रकट कर दिया था—४ पेजके लेखके श्रमन्तर ही ५ पेजकी श्रयनी 'विचारणा' को भी रख दिया था—, जिसमें प्रोफेसर साहबकी मान्यताकी श्राधारभूत युक्तियों को सदोष बतलाते श्रीर उनका निरसन करते हुए यह स्पष्ट किया गया था कि उन मुद्दों परसे यह बात फलित नहीं होती जिसे प्रो॰ साहब सुक्ताना चाहते हैं। साथ ही, विद्वानोंको इस विषय पर श्रिधक प्रकाश डालनेके लिये प्रेरित भी किया था।

श्रपने श्रामन्त्रणको इतना शीघ सफल होते देखकर, जहाँ प्रो॰ साहवको प्रसन्न होना चाहिये था वहाँ यह देखकर दुःख तथा खेद होता है कि इतनी श्रिषक संयत भाषामें लिखी हुई गवेषणापूर्ण 'विचारणा'को पहकर भी श्राप कुछ श्रप्रसन्न हुए हैं ! श्रपनी इस श्रप्रसन्नताको श्रपने उस लेखके प्रारम्भमें ही व्यक्त किया है, जो 'सम्पादकीय-विचारणाकी समीला' के रूपमें लिखा गया है तथा इसी किरणमें श्रन्यत्र प्रकाशित हो रहा है श्रीर जिसे प्रो॰ साहबने श्रपना वही पुराना 'तत्त्वार्थाधिगमभाष्य श्रीर श्रकलंक' शीर्षक दिया है । मालूम नहीं श्रापकी इस श्रप्रसन्नताका क्या कारण है ?

हो सकता है कि अपनी निम मान्यता अथवा धारणाको आप सह ज ही दूसरे विद्वानों के गले उतारना चाहते थे उसमें उक्त 'विचारणा' के कारण स्पष्ट बाधाका उप-स्थित होना आपको जँच गया हो और यही बात आपकी अप्रसन्न ताका कारण बन गई हो । अस्तु, आपके वे अप्रसन्न ताका कारण बन गई हो । अस्तु, आपके वे अप्रसन्न ताका कोई विषय न होने पर मी आपको अपनी चित्तवृत्तिके न रोक सकने के कारण देने पड़े हैं और साथ ही यह लिखना पड़ा है कि "यह इस लेखका विषय नहीं है", इस प्रकार हैं:—

"शायद पं ० जुगलिकशोर जी को यह बात न जँची, स्त्रीर उन्होंने मेरे लेख के स्त्रन्तमें एक लम्बी-चौड़ी टिप्पणी लगा दी। हमारी समभसे इस तरह के रिसर्च-सम्बन्धी जो विवादास्पद विषय हैं, उन पर पाठकोंको कुछ समय के लिये स्वतन्त्ररूपसे विचार करने देना चाहिये। सम्पादकको यदि कुछ लिखना ही इष्ट हो तो वह स्वतंत्र लेख के रूपमें भी लिखा जासकता है। साथ ही, यह स्त्रावश्यकता नहीं कि लेखक सम्पादक के विचारोंसे सर्वथा सहमत ही हो।"

इन वाक्यों परसे जहाँ यह स्पष्ट है कि प्रो० साहय को उक्त 'सम्पादकीय विचारणा' नागवार (ग्रहिचकर) मालूम हुई है वहाँ यह स्पष्ट नहीं है कि उससे पाठकों के स्वतन्त्ररूपसे विचार करने में कौनसी बाधा उपस्थित हो गई है—उसने तो पाठकों के विचारचे त्रको बढ़ाया है श्रीर उनके सामने समुचित विचारमें महायक श्रीर श्रधिक सामग्री रक्खी है। क्या समुचितिवचार में सहायक श्रधिक सामग्रीका जुटाया जाना श्रथवा जानकार विद्वानों के द्वारा विचारका जल्दी प्रारम्भ कर दिया जाना रिसर्च सम्बन्धी श्रथवा किसी भी विवादास्पद विषयके विचार में कोई बाधा उत्पन्न करताहै ? कदापि नहीं। तब क्या

प्रो० साहब सम्पादकको विचारक नहीं मानते ? या उन बिद्वानोंमें परिगणित नहीं करते जिन्हें श्रापने श्रपने लेख पर विचार करनेके लिये श्रामन्त्रित किया है ? श्रथवा उसे ऋपने लेखका वह पाठक तक भी नहीं समऋते जिनके विचाराऽधिकारको श्रपने लेखके वाक्यमें स्वयं स्वीकार किया है ? यदि ऐसा कुछ भी नहीं है तो फिर 'सम्पादकीय विचारणा' पर उक्त श्रापत्ति श्रौर श्रप्रसन्नता कैसी सम्पादकके विचाराधिकार पर इस प्रकारका नियन्त्रसा कैसा कि वह किसीके लेख पर विचार न करके स्वतन्त्र लेख लिखा करें ? श्रीर यदि इनमेंसे कोई बात प्रो॰ साहबके ध्यानमें रही है तो कहना होगा कि आपके उस लेखका ध्येय स्वतन्त्र विचार नहीं था-विचारका मात्र आडम्बर अथवा प्रदर्शन था। स्त्रीर इसलिये तब श्रापकी श्रप्रसन्नताका कारण वही हो सकता है जिसकी सम्भावनाकी ऊपर कल्पना कीगई है । ऐसे कारणका होना नि:सन्देह एक विचारक तथा विचारके लिये दूसरे विद्वानोंको स्त्रामंत्रित करने वालेके लिए बड़ी ही लजाकी बात होगी। बाकी यह बात कब किसने श्रावश्यक बतलाई है कि "लेखक सम्पादकके विचारोंसे सर्वथा सहमत ही हो" ? जिसके निषेधकी प्रो॰ साहबको ज़रूरत पड़ी है, सो कुछ भी मालूम नहीं हो सका । यदि ऐसी कोई बात त्रावश्यक हो तो सम्पादक ऐसे लेखको छापे ही क्यों ? श्रीर क्यों टीका-टिप्पणी श्रथका नोट लगानेका परिश्रम उठाए ? परन्तु बात ऐसी नहीं है। वास्तवमें जब किसी सावधान सम्पादकको यह बात जँच जाती है कि लेखका श्रमुक श्रंश भ्रममूलक है श्रीर वह जनतामें किसी भारी भ्रान्ति श्रथवा ग़लत-फ़हमीको फ़ैलाने वाला है तो वह अपने पाठकोंको उससे साबधान कर देना श्रपना कर्तव्य समकता है; स्रोर याद समय, शक्ति तथा परिस्थिति सब मिलकर उसे इजाज़त देते हैं तो वह उसी समय उस पर श्रपना नोट या टिप्पणी लगाकर यथेष्ट प्रकाश डाल देता है, श्रीर इस तरह अपने अनेक पाठकोंको मृलमुलैयाँके एकान्तर्गतमें न पड़कर विचारका सही मार्ग स्रंगीकार करनेके लिये सावधान कर देता है। मैं भी शुरूसे इसी नीतिका अनुसरण करता आ रहा हूँ । लेखोंका सम्पादन करते समय मुभी जिस लेखमें जो बात स्पष्ट विरुद्ध, भ्रामक, त्रुटिपूर्ण, ग़लतफ़हमीको लिये अथवा स्पष्टीकरणके योग्य प्रतिभासित होती है और मैं इस पर उसी समय यदि कुछ प्रकाश डालना उचित समभता हुँ श्रीर समयादिककी श्रनुकूलताके श्रनुसार डाल भी सकता हूँ तो उस पर यथाशक्ति संयतभाषामें श्रपना ( सम्पादकीय ) नोट लगा देता हूँ । इससे पाठकोंको सत्यके निर्ण्यमें बहुत बड़ी सहायता मिलती है, भ्रम तथा गुलतियाँ फैलने नहीं पातीं, बृटियोंका कितना ही निरसन हो जाता है ऋौर साथ ही पाठकों की शक्ति तथा समयका बहुतसा दुरुपयोग होनेसे बच जाता है। सत्यका ही सब लच्य रहनेसे इन नोटोंमें किसीकी कोई रू-रिश्रायत अथवा अनुचित पत्तापत्ती नहीं की जाती स्त्रीर इसलिये मुक्ते कभी कभी श्रपने श्रनेक श्रद्धेय मित्रों तथा प्रकारड विद्वानोंके लेखों पर भी नोट लगाने पड़े हैं। परन्तु किसीने भी उन परसे बुरा नहीं माना; बल्कि ऐतिहासिक विद्वानींके योग्य श्रौर सत्यप्रेमियोंको शोभा देने वाली प्रसन्नता ही व्यक्त की है। श्रीर भी कितने ही विचारक तथा निष्पत्त विद्वान मेरी इस विचार-पद्धतिका स्रभिनन्दन करते स्रा रहे हैं।

हाँ, ऐसे भी कुछ विद्वान् हैं जो मेरी इस नोट-पद्धित को पसन्द नहीं करते। उनकी रायमें नोटसे लेखक हतोत्साह होता है और इसिलये लेखके किसी अंशपरसे यदि कोई भारी आंति अथवा गलतफ़हमी भी फैलती हो तो उसे उस समय फैलने दिया जाय, नोट लगा कर उसके फैलनेमें रकावट न की जाय—,वादको उसका प्रतिकार किया जाय—अर्थात् कुछ दिन पीछे उस फैली हुई भ्रान्तिको दूर करनेका प्रयत्न किया जाय। इसका स्पष्ट आश्राय यह होता है कि यदि कोई मनुष्य बेखवरीके कारण कुएँमें गिरनेके सन्मुख हो श्रथवा उसके गिरनेकी भारी सम्भावना हो तो उसे सावधान करके गिरनेसे न रोका जाय. बल्कि गिरने दिया जाय श्रीर बादको उसके उद्धारका प्रयत्न किया जाय ! मुम्मे तो हतोत्साह न होने देनके खयालसे श्रपनाई गई यह नीति बड़ी ही विचित्र तथा बेढ़ंगी मालूम होती है ऋौर इसमें कुछ भी नैतिकता प्रतीत नहीं होती । इस तरह तो कैमी कभी उस मनुष्यके उद्धारका स्रवसर भी नहीं रहता जिसके उद्धारकी बात बादमें की जानेको होती है, श्रीर गिरनेसे उद्धारके वक्त तक गिरने वालेको जोहानि उठानी पड़ती है तथा बादको उद्धारकार्यमें ऋपे ज्ञाकृत जो भारी परिश्रम करना पड़ता है वह सब ऋलग रह जाता है। मेरी दृष्टिमें तो यह देखते श्रीर जानते हुए कि किसी श्रन्धे श्रथवा बेखवर मन्ष्यके रास्तेमें कुँत्रा या खडु है स्त्रीर यदि उसे शीम सावधान न किया गया तो वह उसमें गिरने ही वाला है, समय तथा शक्ति के पासमें होते हुए भी, उसे सावधान न करके चुप बैठे रहना एक प्रकारका अपराध है, इसी-लिये मैं इस नीतिको पसन्द नहीं करता। मेरे विचारसे ऐसा करना सम्पादकीय कर्तव्य से च्युत होनेके बराबर है। जिन लेखकोंका ध्येय वास्तवमें सत्यका निर्णय है श्रौर जो इसी उद्देशयकी पूर्तिके लिये हृदयसे विद्वानीको विचारके लिये श्रामन्त्रित करते हैं, उनके लिये ऐसी अनुसन्धान-प्रधान टिप्पणियाँ हतोत्साहके लिये कोई कारण नहीं हो सकतीं । वे उनका स्रभिनन्दन करने तथा उनसे समुचित शिद्धा ग्रहण करते हुए स्रपनी लेखनीको त्रागेके लिये श्रीर श्रिष्ठिक सावधान बनाते हैं, श्रीर इस तरह अपने जीवनमें बहुत कुछ सफलता प्राप्त करते हैं। परन्तु जिन लेखकोंका उक्त ध्येय ही नहीं है, जो यो ही श्चपनी मान्यताको दूतरों पर लादना चाहते हैं श्रौर विचारकका श्रमिनय करतेहैं, उनका ऐसी मार्मिक टिप्य-श्चियोंसे हतोत्साह होना स्वाभाविक है, ख्रौर इसलिये उसकी ऐसी विशेष पर्वाह भी न की जानी चाहिये। ऋस्तु ।

श्रव मैं प्रो॰ साहबकी उस समीद्धाकी परीद्धा करता हूँ जो उन्होंने उक्त 'सम्पादकीय विचारणा' पर लिखी है, श्रीर उसके द्वारा यह बतला देना चाहता हूँ कि वह कहाँ तक निःसार है। (श्रगत्नी किरणमें समाप्त)

# 

[ ले०--श्री पं॰ नाथुरामजी प्रेमी ]

भिम्त'प्रनथके कर्ता परिडत आशाधर एक बहुत बड़े विद्वान हो गये हैं। मेरे खयालमें दिगम्बर सम्प्रदायमें उनके बाद उन-जैसा बहुश्रुत, प्रतिभारालों, प्रौढ़ प्रनथकर्ता और जैनधमका उद्योतक दूसरा नहीं हुआ। न्याय, ज्याकरण, काज्य, अलंकार, शब्दकोश, धर्मशास्त्र, योगशास्त्र, वैद्यक आदि विविध विषयों पर उनका असाधारण अधिकार था। इन सभी विषयों पर उनकी अस्खिलत लेखनी चली हैं और अनेक विद्वानोंने चिरकाल तक उनके निकट अध्ययन किया है।

उनकी प्रतिभा और पारिडत्य केवल जैनशास्त्रों
तक ही सोमित नहीं था, इतर शास्त्रोंमें भी उनकी
स्रवाध गित थी। इसीलिए उनकी रचनात्रोंमें
यथास्थान सभी शास्त्रोंके प्रचुर उद्धरण दिखाई
पड़ते हैं और इसीकारण स्रष्टांगहृद्य, काञ्यालंकार,
स्रमरकोश जैसे प्रंथों पर टीका लिखनेके लिए वे
समर्थ होसके। यदि वे केवल जैनधर्मके ही विद्वान
होते तो मालव-नरेश स्रजुनवर्माके गुरू बालसरस्वती महाकिव मदन उनके निकट काव्यशास्त्रका
स्रध्ययन न करते और विन्ध्यवर्माके संधिविप्रहमन्त्री कवीश विल्हण उनकी मुक्तकएठसे प्रशंसा
न करते। इतना बड़ा सन्मान केवल साम्प्रदायिक
विद्वानोंको नहीं मिला करता। वे केवल स्रपने
स्रात्रायियोंमें ही चमकते हैं, दूसरों तक उनके
ज्ञानका प्रकाश नहीं पहुँच पाता।

उनका जैनधर्मका श्रध्ययन भी बहुत विशाल था। उनके प्रन्थों में पता चलता है कि अपने समय के तमाम उपलब्ध जैनसाहित्यका उन्होंने अव-गाहन किया था। विविध आचार्यों और विद्वानों के मत-भेदों का सामंजस्य स्थापित करने के लिए उन्होंने जो प्रयत्न किया है वह अपूर्व है। वे 'श्रार्ष संद्धीत न तु विवय्येत' के मानने वाले थे, इसलिए उन्होंने अपना कोई स्वतन्त्र मत तो कहीं प्रतिपादित नहीं किया है; परन्तु तमाम मतभेदों को उपस्थित करके उनकी विशद चर्चा की है और फिर उनके बीच किस तरह एकता स्थापित होसकती है, सो बतलाया है।

पंडित श्राशाधर गृहस्थ थे, मुनि नहीं। पिछले जीवनमें वे संसारसे उपरत श्रवश्य हो गये थे, परन्तु उसे छोड़ा नहीं था, फिर भी पीछेके प्रन्थकर्ताश्रोंने उन्हें सूरि श्रौर श्राचार्यकल्प कह कर स्मरण किया है श्रौर तत्कालीन भट्टारकों श्रौर मुनियोंने तो उनके निकट विद्याध्ययन करनेमें भी कोई संकोच नहीं किया है। इतना ही नहीं मुनि उद्यसेनने उन्हें 'नय-विश्वचचु' श्रौर 'किककालिदास' श्रौर मदनकीर्ति यितपतिने 'श्रज्ञापुंज' कहकर श्रामिनदित किया था। वादीन्द्र विशालकीर्तिको उन्होंने न्यायशास्त्र श्रौर भट्टारकदेव विनयचन्द्रको धर्मश्रास्त्र पढ़ाया था। इन सब बातोंसे स्पष्ट होता है कि वे श्रपने समयके श्रद्धितीय विद्वान थे।

उन्होंने अपनी प्रशस्तिमें अपने लिए लिखा है कि 'जिनधर्मादयार्थं यो नजकच्छपुरेऽवसत्' अर्थात् जो जैनधर्मके उदयके लिए घारानगरीको छोड़कर नलकच्छपुर (नालछा) में आकर रहने लगा। उस समय धारानगरी विद्याका केन्द्र बनी हुई थी। वहाँ भोजदेव, विन्ध्यवर्मा, श्रर्जुनवर्मा जैसे विद्वान् श्रीर विद्वानोंका सन्मान करने वाले राजा एकके बाद एक हो रहे थे। महाकवि मदनकी 'पारिजात-मञ्जरी' के अनुसार उस समय विशाल धारानगरीमें प्रश्ने चौराहे थे श्रीर वहाँ नाना दिशा-श्रोंसे आये हुए विविध विद्याओं के परिइतीं और कला-कोविदोंकी भीड़ लगी रहती थी \* । वहाँ 'शारदा-सदन' नामका एक दूर दूर तक ख्याति पाया हुआ विद्यापीठ था। स्वयं आशाधरजीने धारामें ही व्याकरण श्रीर न्यायशास्त्रका श्रध्ययन किया था। ऐसी धाराको भी जिस पर हर एक विद्वानको मोह होना चाहिये परिडत आशाधरजीने जैनधर्मके ज्ञानको लुप्त होते देखकर उसके उदयके लिए छोड़ दिया श्रीर श्रपना सारा जीवन इसी कार्यमें लगा दिया।

वे लगभग ३५ वर्षके लम्बे समयतक नाल्छामें ही रहे श्रीर वहांके नेमि-चैत्यालयमें एकनिष्ठतासे जैनसाहित्यकी सेवा श्रीर झानकी उपासना करते रहे। उनके प्रायः सभी प्रन्थोंकी रचना नाल्छाके उक्त नेमि चैत्यालयमें ही हुई है श्रीर वहीं वे श्रध्ययन श्रध्यापनका कार्य करते रहे हैं। कोई

\* चतुरशीतिचतुष्पथसुरसद्नप्रधाने · · · सकलदिगन्त-रोपगतानेकत्रैविद्यसहृदयकलाकोविद्रस्यकसुकविसंकुले · · ·

— पारिजातमंजरी

आश्चर्य नहीं, जो उन्हें धाराके 'शारदा-सदन' के अनुक्रस्य पर ही जैनधर्मके उदयकी कामनासे शावक-संकुल नालछेके उक्त चेत्यालयको अपना विद्यालय बनानेकी भावना उत्पन्न हुई हो। जैन-धर्मके उद्धारकी भावना उनमें प्रबल थी।

ऐसा मालूम होता है कि गृहस्थ रह कर भी कमसे कम 'जिन्सहस्रनाम' की रचनाके समय वे संसार-देहभोगों से उदासीन हो गये थे और उनका मोहावेश शिथिल हो गया था †। हो सकता है कि उन्होंने गृहस्थकी कोई उन्होंने धारण कर ली हो, परन्तु मुनिवेश तो उन्होंने धारण नहीं किया था, यह निश्चय है। हमारी समम्भमें मुनि होकर वे इतना उपकार शायद ही कर सकते जितना कि गृहस्थ रह कर ही कर गये हैं।

त्रपने समयके तपोधन या मुनि नामधारी लोगोंके प्रति उनको कोई श्रद्धा नहीं थी, बल्कि एक तरहकी वितृष्णा थी श्रीर उन्हें वे जिनशासन को मिलन करनेवाला सममते थे, जिसको कि उन्होंने धर्मामृतमें एक पुरातन श्लोकको उद्धृत करके व्यक्तिकया है—

परिडतेम् हचारित्रैः बठरेश्च तपोधनैः । शासनं जिनचन्द्रस्य निर्मुखं मजिनीकृतम् ॥

पिडतजी मूलमें मांडलगढ़ (मेवाड़) के रहने वाले थे। शहाबुद्दीन गोरीके आक्रमणोंसे त्रस्त होकर अपने चारित्रकी रचाके लिए वे मालवाकी

<sup>†</sup> प्रभो भवाङ्गभोगेषु निर्विषणो दुःखभीरुकः।
एष विज्ञापयामि त्वां शरपयं करुणार्णवम् ॥ १॥
अद्य मोहम्रहावेशशैथिल्यात्किञ्चिदुन्मुखः।

<sup>—</sup> निनसहस्रनाम

राजधानी धारामें बहुत-से लोगोंके साथ आकर बस गये थे। वे व्याघेरवाल या व्येरवाल जातिके थे जो राजपूतानेकी एक प्रसिद्ध वैश्यजाति है।

उनके पिताका नाम सल्लच्या, माताका श्रीरती, पत्नीका सरस्वती श्रौर पुत्रका छाहड था । इन चारके सिवाय उनके परिवारमें श्रौर कौन कौन थे, इसका कोई उल्लेख नहीं मिलता।

मालव-नरेश धर्जुनवर्मदेवका भाद्रपद सुदी१५ बुधवार सं० १२७२ का एक दानपत्र मिला है, जिसके अन्तमें लिखा है—''रिवतिमिदं महासान्धि॰ राजा सलखणसंमतेन राजगुरुणा मदनेन‡। अर्थात यह दानपत्र महासान्धिविम्रहिक मंत्री राजा सलखण्यां स्वानिधिविम्रहिक मंत्री राजा सलखण्यां की सम्मतिसे राजगुरु मदनने रचा। इन्हीं अर्जुन-वर्माक राज्यमें पं० आशाधर नालछामें जाकर रहे थे और ये राजगुरू मदन भी वही हैं जिन्हें पं० आशाधरजीने काव्य-शःस्त्रकी शिचा दी थी। इससे अनुमान होता है कि उक्त राजा सलखण्य ही संभव है कि आशाधरजीक पिता सङ्खन्यण हों।

जिस समय यह परिवार धारामें आया था उस समय विन्ध्यवर्माके सन्धि विग्रहके मंत्री (परराष्ट्रसचिव) विल्हण कवीश थे। उनके बाद कोई आश्चर्य नहीं जो अपनी योग्यताके कारण सलज्ञणने भी वह पद प्राप्त कर लिया हो और सम्मानसूचक राजाकी उपाधि भी उन्हें मिली हो। परिखत आशाधरजीने 'अध्यात्म रहस्य' नामका प्रनथ अपने पिताकी आज्ञासे निर्माण किया था। यह प्रनथ वि० सं० १२९६ के बाद किसी समय बना होगा। क्योंकि इसका उद्घेख सं० १३०० में बनी हुई अनगारधर्मामृतटीकाकी प्रशस्तिमें है, १२९६ में बने हुए जिनयज्ञकल्पमें नहीं है। यदि यह सही है तो मानना होगा कि आशाधरजीके पिता १२९६ के बाद भी कुछ समय तक जीवित रहे होंगे और उस समय वे बहुत ही वृद्ध होंगे। सम्भव है कि उस समय उन्होंने राज-कार्य भी छोड़ दिया हो।

पिडत आशाधरजीन अपनी प्रशस्तिमें अपने पुत्र छाहड़को एक विशेषण दिया है, "रंजितार्जन-भूपतिः" अर्थात् जिसने राजा अर्जुनवर्माको प्रसन्न किया। इससे हम अनुमान करते हैं कि राजा सलखणके समान उनके पोते छाहड़को भी अर्जुनवर्मदेवने कोई राज्य-पद दिया होगा। अक्सर राजकर्मचारियोंके वंशजोंको एकके बाद एक राज्य-कार्य मिलते रहते हैं। पं० आशाधरजी भी कोई राज्य पद पा सकते थे परन्तु उन्होंने उसकी अपेचा जिनधर्मीद्यके कार्यमें लग जाना ज्यादा कल्याण-कारी समभा।

उनके पिता और पुत्रके इस सन्मानसे स्पष्ट होता है कि एक सुसंस्कृत और राज्यमान्य कुलमें उनका जन्म हुआ था और इसलिए भी बाल-सरस्वती मदनोपाध्याय जैसे लोगोंने उनका शिष्यत्व स्वीकार करनेमें संकोच न किया होगा।

वि० सं० १२४९ के लगभग जब शहाबुद्दीन गोरीने पृथ्वीराजको केंद्र करके दिल्लीको अपनी राजधानी बनाया था और उसी समय उसने अजमेर पर भी अधिकार किया था, तभी पिष्डत आशाधर मांडलगढ़ छोड़कर धारामें आये होंगे। उस समय वे किशोर होंगे, क्योंकि उन्होंने ज्याकरण और न्यायशास्त्र वहीं आकर पढ़ा था।

<sup>‡</sup> श्रमेरिकन श्रोरियंटल सोसाइटीका जर्नल वा० ७ श्रौर प्राचीन लेखमाला भाग १ पु० ६-७।

यदि उस समय उनकी उम्र १५-१६ वर्षकी रही हो तो इनका जन्म वि० सं० १२३५ के आसपास हुआ होगा। उनका अन्तिम उपलब्ध प्रन्थ (अन-गार-धर्म-टीका) वि० सं० १३०० का है। उसके बाद वे और कब तक जीवित रहे, यह पता नहीं। फिर भी निदान ६५ वर्षकी उम्र तो उन्होंने अवस्य पाई थी और उनके पिता तो उनसे भी अधिक दीर्घजीवि रहे।

श्रपने समयमें उन्होंने धाराके सिंहासन पर पाँच राजाश्रोंको देखा—

### समकालीन राजा

१ विन्ध्यवर्मा—जिस समयमें वे धारामें आये उस समय यही राजा थे । ये बड़े वीर और विद्यारिसक थे। कुछ विद्वानोंने इनका समय वि० सं०१२१० से १२३० तक माना है। परन्तु हमारी समममें वे १२४६ तक अवश्य ही राज्यासीन रहे हैं जब कि शहाबुद्दीन गोरीके त्राससे पण्डित आशाधरका परिवार धारामें आया था। अपनी प्रशस्तिमें इसका उन्होंने स्पष्ट उल्लेख किया है।

र सुभरवर्मा—यह विनध्यवर्माका पुत्र था और बड़ा बीर था। इसे सोहड़ भी कहते हैं। इसका राज्यकाल वि० सं १२३० से १२६० तक माना जाता है। परन्तु वह १२४९ के बाद १२६० तक होना चाहिए। पिंडत श्राशाधरके उपलब्ध प्रन्थ में इस राजाका कोई बहुतेख नहीं है।

३ म्रर्जनवर्मा—यह सुभटवर्माक। पुत्र था म्रौर बड़ा विद्वान् कवि श्रौर गान-विद्यामें निपुण था। इसकी 'म्रमरुशतक' पर 'रससंजीविनो' नामकी टीका बहुत प्रसिद्ध है जो इसके पांडित्य श्रौर काव्यमर्मज्ञताको प्रकट करती है। इसीके समयमें महाकिव मदनकी 'पारिजातमंजरी' नाटिका बसन्तोस्सवके मौकं पर खेली गई थी। इसीके राज्य-कालमें पं॰ आशाधर नालझामें जाकर रहे थे। इसके समयमें तीन दान-पत्र मिले हैं। एक माडूमें विश्सं०१२६७ का,दूसरा' भरोंचमें १२७० का और तीसरा मान्धातामें १२७२ का। इसने गुजरातनरेश जयसिंहको हराया था।

४ देवपाल — ऋजुनवर्माक निस्संतान मरने पर यह गद्दी पर बैठा। † इसकी उपाधि साहसमल्ल थी। इसके समयके सं० १२७५, १२८६ और १२८९ के तीन शिलालेख और १२८२ का एक दानपत्र मिला है। इसीके राज्यकालमें वि० सं० १२८५ में जिनयज्ञ-कल्पकी रचना हुई थी।

४ जैतुगिदेव—( जयसिंह द्वितीय) यह देवपाल का पुत्र था। इसके समयके १३१२ श्रीर १३१४ के दो शिखालेल मिले हैं। पं० श्राशाधरने इसीके राज्य-कालमें १२९२ में त्रिषष्टिस्मृतिशास्त्र १५९६ में सागारधर्मामृत-टीका श्रीर १३०० में श्रनगारधर्मा-मृत-टीका लिखी।

#### प्रन्थ-रचना

वि० सं० १३०० तक पं०त्र्याशाधरजीने जितने प्रन्थोंकी रचना की उनका विवरण नीचे दिया जाता है—

अमेयररनाकर—इसे स्याद्वाद विद्याका निर्मल प्रसाद बतलाया है। यह गद्य प्रनथ है और बीच

† विन्ध्यवर्मा जिसकी गद्दीपर बैठा था, उस भजयवर्माके भाई जम्मीवर्माका यह पौत्र था। बीचमें इसमें सुन्दर पद्य भी प्रयुक्त हुए हैं। श्रभी तक यह कहीं प्राप्त नहीं हुआ है।

२ भरतेरवराम्युदय—यह सिद्धचङ्क है। अर्थात् इसके प्रत्येक सर्गके अन्तिम वृत्तमें 'सिद्धि' शब्द आया है। यह स्वोपज्ञ टीका सहित है। इसमें प्रथम तीर्थंकरके पुत्र भरतके अभ्युदयका वर्णन होगा। सम्भवतः महाकाव्य है। यह भी अप्रा-प्य है।

३ ज्ञानदीपिका—यह धर्मामृत (सागार-अन-गार) की स्वोपज्ञ पंजिका टीका है। कोल्हापुरके जैन मठमें इसकी एक कनड़ी प्रति थी, जिसका उपयोग स्वट पंठ कल्लापा भरमाप्पा निटवेने सागारधर्मा-मृतकी मराठी टीकामें किया था और उसमें टिप्पणीके तौर पर उसका अधिकांश छपाया था। उसी के आधारमं माणिकचन्द—अन्थमाला द्वारा प्रकाशित सागारधर्मामृत सटीकमें उसकी अधि-काँश टिप्पणियाँ दे दी गई थीं। उसके बाद्ध निट-वेजीसे मालूम हुआ था कि उक्त कनडी प्रति जल-कर नष्ट हो गई! अन्यत्र किसी भण्डारमें अभी तक इस पंजिकाका पता नहीं लगा।

४ राजीमती विश्वलंभ—यह एक खराडकाव्य है श्रीर स्वोपज्ञटीकासहित है। इसमें राजमतीके नेमिनाथ—वियोगका कथानक है। यह भी श्रप्राप्य है।

५ श्रध्यात्म रहस्य — योगा भाष्यका श्रारम्भ करने वालोंके लिये यह बहुत ही सुगमयोगशास्त्रका ग्रंथ है। इसे उन्होंने श्रापने पिताके श्रादेशसे लिखा था। यह भी श्राप्य है।

६ मूलाराधना-टीका—यह शिवार्यकी प्राकृत भगवती त्राराधनाकी टीका है जो कुछ समय पहले शोलापुरसे अपराजितसूरि और अमितगित की टीकाओं के साथ प्रकाशित हो चुकी है। जिस प्रति परसे वह प्रकाशित हुई है इसके अन्तके कुछ पृष्ठ खो गये हैं जिनमें पूरी प्रशस्ति रही होगी।

इष्टोपदेश टीका—श्राचार्य पूज्यपादके सुप्रसिद्ध प्रन्थकी यह टीका माणिकचन्द्रजैन-प्रन्थमालाके तत्त्वानुशासनादि-संप्रहमें प्रकाशित हो चुकी है।

म् भूपालचतुर्विन्शतिका-रीका — भूपालकविके प्र-सिद्ध स्तोत्रकी यह टीका त्रभी तक नहीं मिली।

श्राराधनासार टीका—यह त्राचार्य देवसेनके
 श्राराधनासार नामक प्राकृत प्रन्थकी टीका है।

१० श्रमरकोष टीका—सुप्रसिद्ध कोषकी टीका | श्रप्राप्य ।

११ कियाकलाप—बम्बईके ऐ० पन्नालाल सरस्वती-भवनमें इस प्रथकी एक नई लिखी हुई अशुद्ध प्रति है, जिसमें ५२ पत्र हैं, और जो १९७६ क्लापके ढंगका है। यह प्रन्थ प्रभाचन्द्राचार्यके कियाकलापके ढंगका है। प्रथमें श्रन्त-प्रशस्ति नहीं है। प्रारम्भके दो पद्य ये हैं—

जिनेन्द्रमुन्मूजितकर्मबन्धं प्रणम्य सन्मार्गकृतस्वरूपं । धनन्तबोधादिभवं गुणौधं कियाकजापं प्रकटं प्रवचये ॥१॥ योगिष्यानैकगम्यः परमविशददृग्विश्वरूपः सतज्ञ । स्वान्तस्थे मैव साध्यं तदमजमतयस्तरपद्ध्यानबीजं, चित्तस्थेयं विधातुं तदनवगुण्यामगादामरागं, तरप्जाकर्म कर्मन्छिदुरमित यथा नृत्रमासूत्रयन्तु ॥ २ ॥

१२ काव्यालंकार टाका—श्रतंकारशास्त्रके सुप्र-सिद्ध श्राचार्य रुद्रटके काव्यालंकार पर यह टीका तिस्त्री गई है। श्रप्राप्य ।

१६ सहस्रनामस्वतन-सटीक—पण्डित आशाधर का सहस्रनाम स्तोत्र भवत्र सुलभ है । छप भी चुका है। परन्तु उसकी स्वोपज्ञ टीका श्रमी तक श्रप्राप्य है। बम्बईके सरस्वती भवनमें इस सहस्र-नामकी एक टीका है परन्तु वह श्रुतसागरसूरिकृत है।

१४जिनयज्ञकल्प-सटीक—जिनयज्ञकल्पका दूसरा नाम प्रतिष्ठासारोद्धार है। यह मृल मात्र तो पंडित मनोहरलालजी शास्त्री द्वारा सं० १९७२ में प्रका-शित हो चुका है। परन्तु इसकी स्वोपज्ञ टीका स्रप्राप्य है। इस ग्रंथको परिडतजीने स्रपने धर्मा-मृतशास्त्रका एक स्रंग बतलाया है।

१४ त्रिषिटस्मृतिशास्त्र-सटीक—यह प्रंथ कुछ समय पूर्व माणिकचन्द्र प्रन्थमालामें मराठी अनु-वादसहित प्रकाशित हो चुका है। संस्कृत टीकाके अंश टिप्पणीके तौरपर नीचे दे दिये गये हैं।

नित्यमहोद्योत—यह स्नानशास्त्र या जिनाभिषेक अभी कुछ समय पहले परिडत पन्नालालजी सोनी-द्वारा संपादित "श्रभिषेकपाठ-संग्रह" में श्रीश्रुत-सागरसूरिकी संस्कृतटीकासहित प्रकाशित हो चुका है।

१७ रत्नत्रय-विधान—यह प्रंथ बम्बईके ऐ० प० सरस्वती-भवनमें है। छोटासा प्रत्रोंका प्रंथ है। इसका मंगलाचरण—

श्रीवर्द्धमानमानम्य गौतमादीश्च सद्गुरून्। रत्नत्रयविधि वच्ये यथाम्नायां विमुक्तये ॥

१८ श्रष्टांगहृदयोद्योतिनी टीका—यह स्रायुर्वेदा चार्य वाग्भटके सुप्रसिद्ध प्रंथ वाग्भट या स्रष्टांग-हृदयकी टीका है स्रोर स्रप्राप्य है।

१६—२० सागार श्रौर श्रनगार-धर्मामृतकी भव्य-कुमुदचन्द्रिका टीका—माणिकचन्द्रग्रन्थमालामें सा- गार और अनगार दोनोंकी टीका पृथक् पृथक् दो जिल्दोंमें प्रकाशित हो चुकी है। &

इन २० प्रन्थों में से मुलाराधना-टीका, इष्टोपदेश टीका, सहस्रनाम मुल (टीका नहीं), जिनयज्ञकल्प मूल (टीका नहीं), त्रिषष्टिस्मृति, धर्मामृतके सागार अनगार भागोंकी भव्य-कुमुदचन्द्रिकाटीका और नित्यमहोद्योत मृल (टीका नहीं) ये प्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं और क्रियाकलाप उपलब्ध है। भरताभ्युद्य, और प्रमेयरत्नाकरके नाम सोनागिरके भट्टारकजीके भराखारकी सुचीमें अबसे लगभग २८ वर्ष पहले मैंने देखे थे। संभव है वे वहांके भराखारोंमें हों। शेष प्रन्थोंकी खोज होनी चाहिए। हमारे खयालमें आशाधरजीका साहित्य नष्ट नहीं हुआ है। प्रयत्न करनेसे वह मिल सकता है।

### रचनाका समय

पहले लिखा जा चुका है कि परिडत आशा-धरजीकी एक ही प्रशस्ति है जो कुछ पद्योंकी न्यूनाधिकताके साथ उनके तीन मुख्य प्रंथोंमें मिलती है।

जिनयज्ञकल्प वि० सं० १२⊏५ में, सागार-

%'श्राशाधरविरचित पूजापाठ' नामसे लगभग चारसी पेजका एक ग्रन्थ श्री नेमीशा श्राद्प्पा उपाध्ये, उद्गांव (कोल्हापुर) ने कोई २० वर्ष पहले प्रकाशित किया था। परन्तु उसमें श्राशाधरकी मुश्किलसे दो चार छोटी छोटी रचनायें होंगी, शेष सब दूसरोंकी हैं। श्रीर जो हैं वे उनके प्रसिद्ध ग्रंथोंसे ली गई जान पड़ती हैं। धर्मामृत-टीका १२९६ में श्रीर अनगारधर्मामृत-टीका १३०० में समाप्त हुई है । जिनयज्ञकल्पकी प्रशस्तिमें जिन दस प्रन्थोंके नाम दिये हैं, वे १२८५ के पहले के बने हुए होने चाहिएँ । उसके बाद सागारधर्मामृत टीकाकी समाप्ति तक अर्थात १२९६ तक काठ्यालंकार-टीका, सटीक सहस्रनाम, सटीक जिनयज्ञकल्प, सटीक त्रिषष्टिसमृति, और नित्यमहोद्योत ये पाँच प्रंथ बने । अन्तमें १३०० तक राजीमती-विश्वलम्भ, अध्यातमरहस्य, रत्नत्रय-विधान और अनगारधर्म-टीकाकी रचना हुई । इस तरहसे मोटे तौरपर प्रन्थ-रचनाका समय मालूम हो जाता है।

त्रिषष्टिसमृतिकी प्रशस्तिमे मालूम होता है कि वह १२९२ में बना है। इष्टोपदेश टीकामें समय नहीं दिया।

## सहयोगी विद्वान्

१ पिंडत महावीर—ये वादिराज पदवीमें विभूषित पं० धरमेनके शिष्य थे। पं० ख्राशाधरजी ने धारामें ख्राकर इनमें जैनेन्द्र व्याकरण श्रीर जैन न्यायशास्त्र पढा था।

२ उदयक्षेन मुनि — जान पड़ता है, ये कोई वयो ज्येष्ठ प्रतिष्ठित मुनि थे और कवियों के सुहृद् थे। इन्होंने पं० आशाधर जीको 'कलि – कालिदास' कहकर आभिनन्दित किया था।

मदनकीर्ति यतिपति — ये उन वादीन्द्र विशालके शिष्य थे जिन्होंने परिडत आशाधरसे न्याय-शास्त्रका परम अस्त्र प्राप्त करके विपत्तियोंको जीता था। मद्नकीर्तिके विषयमें राजशेखरसूरिके 'चतु-विन्शति-प्रबन्ध' में जो वि० सं० १४०५ में निर्मित हुआ है और जिसमें प्रायः ऐतिहासिक कथायें दी

हैं 'मदनकीर्ति-प्रबन्ध' नामका एक प्रबन्ध है। उसका सारांश यह है कि मदनकीर्ति वादीन्द्र विशालकीर्तिके शिष्य थे। वे बड़े भारी विद्वान थे। चारों दिशाओं के वादियों को जीतकर उन्हों ने 'महाप्रामाणिक-चूड़ामणि' पदवी प्राप्त की थी। एक बार गुरुके निषेध करने पर भी वे दिल्लाणा पथको प्रयाण करके कर्नाटकमें पहुँचे। वहाँ विद्व- त्रिय विजयपुरनरेश कुन्तिभोज उनके पाण्डित्य पर मोहित हो गये और उन्होंने उनसे अपने पूर्वजों के चरित्र पर एक प्रन्थ निर्माण करने को कहा। कुन्तिभोजकी कन्या मदन-मञ्जरी सुलेखिका थी। मदनकीर्ति पद्य-रचना करते जाते थे और मञ्जरी एक पर्दे की आइमें बैठकर उसे लिखती जाती थी।

कुछ समयमें दोनोंके बीच प्रेमका आविर्भाव हुआ और वे एक दूसरेको चाहने लगे। जब राजा को इसका पता लगा तो उसने मदनकीर्तिको बध करनेकी आज्ञा दे दी । परन्तु जब उनके लिए कन्या भी अपनी सहै लियोंके साथ मरनेके लिए तैयार हो गई, तो राजा लाचार हो गया और उसने दोनोंको विवाह-सूत्रमें बाँध दिया । मदन-कीर्ति अन्त तक गृहस्थ ही रहे और विशालकीर्ति द्वारा बार बार पत्रोंसे प्रबुद्ध किये जाने पर भी टममं मस नहीं हुए। यह प्रबन्ध मद्नकीर्तिसे कोई मौ वर्ष बाद लिखा गया है। इससे सम्भव है इसमें कुछ श्रातिशयोक्ति हो श्रथवा इसका श्रिधकांश कल्पित ही हो परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि मदनकीर्ति बड़े भारी विद्वान् श्रौर प्रतिभाशाली किव थे । श्रौर इसिलये उनके द्वारा की गई श्राशाधरकी प्रशंसाका बहुत मृल्य है।

श्रीमदनकीर्तिकी बनाई हुई 'शासनचतुर्सिश-तिका' नामक ५ पत्रोंकी एक पोथी हमारे पास है। जिसमें मंगलाचरणके एक अनुष्दुप् स्रोकके अति-रिक्त ३४ शार्दू लिवकी डित वृत्त हैं और प्रत्येकके अन्तमें 'दिग्वाससां शासनं' पद है \*। यह एक प्रकारका तीर्थ च्रेत्रोंका स्तवन है जिसमें पोदनपुर बाहुबलि, श्रीपुर-पाश्वेनाथ, शंख-जिनेश्वर, दित्तण गोमट्ट नागद्रह-जिन, मेदपाट (मेवाड़) के नाग-फणी प्रामके जिन, मालवाके मङ्गलपुरके अभि-नन्दन जिन आदिकी स्तुति है ×। मङ्गलपुरवाला पद्य यह है—

श्रीमन्मालवदेशमंगलपुरे म्लेच्छ्रप्रतापागते भग्ना मूर्तिरथोभियोजितशिराः सम्पूर्णतामायौ । यस्योपद्रवनाशिनः कलियुगेऽनेकप्रभावैर्युतः, स श्रीमानभिनन्दनः स्थिरयतं दिग्वाससां शासनं ॥३४॥

इस मेजोग्लेच्छोके प्रतापका आगमन बतलाया है, उससे ये पं० आशाधरजीके ही समकालीन मालूम होते हैं। रचना इनकी प्रौढ़ है। पं० आशा-धरजीकी प्रशंसा इन्हींनेकी होगी। अभी तक इनका और कोई प्रनथ नहीं मिला है।

४ विरुद्दण कवीश-विल्हण नामके अनेक कवि

इस प्रतिमें जिखनेका समय नहीं दिया है
 परन्तु दो तीनसी वर्षसे कम पुरानी नहीं मालूम होती।
 जगह जगह श्रचर उद गये हैं जिसमें बहुतसे पद्य पूरे
 नहीं पढ़े जाते।

अोजिनप्रभस्रिके 'विविध तीर्थकल्प' में 'अवन्ति
देशस्थ श्रभिनन्दनवेवकल्प'नामका एक कल्प है जिसमें
श्रभिनन्दनजिनकी भग्न मूर्तिके जुढ़ जाने श्रौर श्रतिशय
प्रकट होनेकी कथा दी है।

हो गये हैं। उनमें विद्यापित बिल्हण बहुत प्रसिद्ध हैं, जिनका बनाया हुआ विक्रमांकदेव-चरित है। यह कवि काश्मीरनरेश कलशके राज्यकालमें वि० सं० १११९ के लगभग काश्मीरसे चला था श्रीर जिस समय वह धारामें पहुँचा उम समय भोजदेव की मृत्यु हो चुकी थी। इस में वे आशाधरके प्रशंसक नहीं हो सकते। भोजकी पांचवीं पीढ़ीके राजा विन्ध्यवर्माके मंत्री विल्ह्या उनसे बहुत पीछे हुए हैं। चौर-पंचासिका या बिल्ह्या-चरितका कर्ता बिल्ह्ण भी इनसं भिन्न था। क्योंकि उसमें जिस वैरिसिंह राजाकी कन्याशशिकलाके साथ बिल्हण-का प्रेम सम्बन्ध वर्णित है वह वि० सं० ९०० के लगभग हुआ है। शार्ङ्गधर पद्धति, सुक्तमुक्तावली श्रादि सुभाषित संप्रहोंमें बिल्हण कविके नामसे बहुतसे ऐसं श्लोक मिलते हैं जो न विद्यापति बिल्ह्णके विक्रमांकदेवचरित श्रौर कर्णसुन्दरी नाटिकामें हैं श्रौर न चौर-पंचासिकामें। क्या श्राश्चर्यं है जो वे इन्हीं मंत्रिवर बिल्हण कविके हों।

मांडूमें मिले हुए विन्ध्यवर्माके लेखमें इन बिल्हणका इन शब्दोंमें उल्लेख किया है "विन्ध्यवर्मन् नृपते: प्रसादभूः। सान्धिविग्रहकविष्हणःकवि।" श्रर्थात् बिल्हण कवि विन्ध्यवर्माका कृपापात्र श्रौर परराष्ट्र सचिव था।

४-पं॰ देवचन्द्र — इन्हें पिएडत आशाधरजीने व्याकरण-शास्त्रमें पारंगत किया था।

६-वादीन्द्र विशालकीर्ति — ये पूर्वोक्त मदत्तकीर्ति के गुरू थे। ये बड़े भारी वादी थे श्रीर इन्हें पिरडतजीने न्यायशास्त्र पढ़ाया था। सम्भव है, ये धारा या उज्जैनकी गद्दीके भट्टारक हों।

(श्रागामी किरणमें समाप्त)

# क्रान्तिकारी ऐतिहासिक पुस्तकं

[ ले॰ ऋयोध्याप्रसाद गोयलीय ]

## १. राजपूतानेके जैनवीर-

पढ़नेके लिये हाथ भरके कलेजेकी जरूरत है। मदोंकी बात जाने दीजिये भीरु और कायर भी इसे पढ़ते पढ़ते मूँछों पर ताव न देने लगें तो हमारा जिम्मा। राजपूतानेमें जैनवीरोंकी तलवार कैसी चमकी ? जैनवीरोंने सरसे कफन बान्धकर आतताइयोंके घुटने क्योंकर टिकवाये। धर्म और देशके लिये कैसे कैसे अभूतपूर्व बलिदान किये, यही सब रोमांचकारी ऐतिहासिक विवरण ३५२ पृष्ठोंमें पढ़िये। सचित्र, मूल्य केवल दो रूपया।

### २. मौर्य-साम्राज्यके जैनवीर-

भूमिका-लेखक साहित्याचार्य प्रो० विश्वेश्वर-नाथ रेडके शब्दोंमें—''इस पुस्तककी भाषा मनको फड़काने वाली, युक्तियाँ सप्रमाण और प्राह्म तथा विचारशैली साम्प्रदायिकतासे रहित समयोपयोगी और उच्च है। हमें पूर्ण विश्वास है कि इसे एक बार श्राद्योपान्त पढ़ लेनेसे केवल जैनोंके ही नहीं प्रत्युत भारतवासी ए। त्रके हतपटपर श्रपने देशके श्रतीत गौरवके एक श्रंशका चित्र श्रंकित हुए बिना न रहेगा। ऐसा कौन श्रमागा भारतवासी होगा जो श्रयोध्याप्रसादजी गोयलीयकी लिखी भारतकी करीब साड़े बाईस सौ वर्ष पुरानी इस सारगर्भित श्रौर सच्ची गौरव-गाथाको सुनकर उत्सहित न होगा।" पृष्ठ १७३ मू० छह श्राना।

### ३. हमारा उत्थान ग्रौर पतन-

"चान्द्र" के शब्दों में — "इस पुस्तक में महाभारत से लेकर सन् १२०० ईस्वी तक के भारतीय इतिहास पर एक दृष्टि डाली गई है। भारतवासियों के चारिन्त्रमें जो त्रुटियां उत्पन्न हो गई थीं और जिनके कारण उनको विदेशियों के सन्मुख पदानत होना पड़ा उन पर मार्मिकता के साथ विचार किया गया है। पुस्तक पठनीय है और अत्यन्त सुलभ मूल्यमें बेची जाती है।" "विश्वामित्र" लिखता है— "पुस्तक की भाषा सजीव और दृष्टिकोण सुन्दर है। यह काफी उपयोगी पुस्तक है।" "भारत" कहता है— "लेखक की लेखनी में खोज और प्रवाह पर्याप्त मात्रामें है।" प० १४४ मूल्य छह आना।

# स्फूतिंदायक जीवनज्योति जगाने वाली पुस्तकें

- ४. श्रहिंसा श्रीर कायरता मू•एक श्राना ५. हमारी कायरताके कारण ,, ,,
- ६. विश्वप्रेम सेवाधर्म " "
- ७. क्या जैन समाज ज़िन्दा है ? मू०एक आना ८. गौरव-गाथा
  - जैन-समाजका हास क्यों ? " छह पैसा

यदि यह पुस्तकों श्रापने नहीं देखी हैं तो आज ही मंगाइये, मन्दिरों, पुस्तकालयों साधुओंको भेटस्वरूप दीजिये, उपहारमें बांटिये । जैनेतरोंमें बांटिये ।

व्यवस्थापक—हिन्दी विद्यामन्दिर, पो० बो० नं० ४८, न्यू देहली।

### श्री जैन पाचीन साहित्योद्धार ग्रन्थावलीके जैन मन्त्र-तन्त्र ऋौर चित्रकलाके अभतपूर्व प्रकाशन

भगवन् मिल्लिपेशाचार्य विरचित

१. श्री भैरव पद्मावती करूप

श्राठ तिरँगे श्रीर पचास एक रंगे चित्र श्रीर बन्युषेण बिरचित टीका, भाषा समेत साथमें इकतीस परिशिष्टोंमें श्री मल्लिषेण सूरि विरचित सरस्वतीकला, श्री इन्द्रनंदी विरचित पद्मावती पुजन, रक्त पद्मावती कलप, पद्मावती सहस्रनाम, पद्मावत्यष्टक, पद्मावती जयमाला, पद्मावती स्तोत्र, पद्मावती दंडक, पद्मावती पटल वगैरह मंत्रमय कृतियां श्रीर गुजरात कालेजके संस्कृत पाकृत भाषाके श्रध्यापक ष्रो० अभ्यंकर द्वारा सम्पादित होने पर भी मूल्य सिर्फ १५) रुपये रखा गया है।

२. श्री महाशाभाविक नव स्मरण

पंचपरमेष्ठीमंत्रके चार यंत्र, श्रोभद्रबाहु स्वामी विरचित उपसर्गहर स्तोत्र, उनके अनेक मंत्र, कथा श्रीर सत्ताईस यंत्र समेत, श्रीमानतुंगाचार्य विरचित भयहर स्तीत्र उनके श्रानेक मंत्र तंत्र श्रीर २१ यंत्र समेत, श्रीभक्तामरजी स्वोत्र, मंत्राम्नाय, कथाएँ, तंत्र, मंत्र श्रीर हरेक काव्य पर दो दो यंत्र कल ५६ यंत्र समेत श्रीर भगवन सिद्धसेनदिवाकर विरचित श्रीकल्याणमंदिरजी स्तोत्र, उनके मंत्रा-म्नाय और ४३ यंत्र, चित्र वगैरह मिलाके कुल ४१२ चारसी बारह यंत्र चित्र दिया हुआ है,एक प्रतिका पांच रतल वजन होने पर भी मूल्य २५) रु० रखा गया है।

३. श्री मंत्राधिराज चिंतामणि

श्रीचिन्तामिष्यित्प, श्रीमंत्राधिराज कल्प वगैरह श्री पार्श्वनाथजी भगवानके श्रनेक मंत्रमय स्तोत्र श्रीर ६५ यंत्र समेत मुल्य ७॥) रू०

४. श्री जैन चित्रकर्ष्**द्रम्** गुजरातकी जैनाश्रित चित्रकलाके ग्यारहवीं सदी से लगाकर उन्नीसवीं सदी तकके लाचिएिक नमूतात्रोंका प्रतिनिधा संग्रह, जिसने ३२० पूर्ण रंगी त्रीर एक रंगी चित्र हैं, साथमें जैनाश्रित चित्रकलाके विषयमें अमेरिकाके प्रो०बाउनने, बड़ोदरा राज्यके पुरातत्वखातेका मुख्याधिकारी डा० हीरा-नन्द शास्त्राजीने, गुजरातके सुप्रमिद्ध चित्रकार रिवशंकर रावलने, रिसकलाल परीख, श्रीयुत साराभाई नवाब, प्रो० डांलरराय मांकड़, प्रा० मंजुनाल मजमदार त्रीर लेखनकलाके विषयमें विद्वद्वर्य मुनिश्री पुण्यविजयोके विद्वतापूर्ण लेखानी दिवा है। यह अन्थरवर्गस्थ बड़ीदरा नरेश संयाजीराव गायकवाड़को उनके हीरक महोत्सव पर समर्पित किया गया था मूल्य सिफ २५) रू०

- ५, जगत्सुन्दरी प्रयोगमाला मुनि जसवइ विरचित मूल्य ५)
- ६. श्री घंटाकरण-माणिभद्र-मंत्र-तंत्र कल्वादि संग्रह मूल्य ५)
- ७, श्रीजैन करपलता चित्र ६'र मृत्य ८)
- ८. भारतीय जैन श्रमण संस्कृति श्रीर लेखन कला मृल्य ८)

दूसरे प्रकाशनोंके लिये सूचीपत्र मंगवाइये।

प्राप्तिस्थान:-साराभाई मणिलाल नवाव, नागजीभृद्रनी पोल, ऋहमदाबाद