

प्रकेशिक—

र्श्वामान् (भक्त) लाला मुरारीलालजी-चरगादासजी जैन; पटियाला स्टेट ।



पद्मित जैन पद्मिति जैन अध्यक्ष श्रीमज्जैन शास्त्रोद्धार प्रिंटिंग जीहरी बाजार

# प्राक्रपक्तियां।

#### भिय सृज्ञ पुरुषो !

मनुष्य पर्याय पाकर जीव ने यदि आत्मकल्याण—आत्म संशोधन—आत्मोअति— परमात्मपदप्रतिष्ठान नहीं किया, जिसे कि उसने आजतक नहीं किया है और
भोगोपभोगों में ही सर्वधा—सर्वदा व्यस्त रहा, जैसा कि अनादिकाल से वह प्रार्थः
रहता चला आया है, तो कहना चाहिये कि एक तरह से उस ने कुछ भी नहीं किया
और इस मनुष्य पर्याय को, जो कि सर्व पर्यायों में श्रेष्ठ है तथा जिस के लिये
इन्द्रादि देव भी तरसते रहते हैं, व्यर्थ ही गँवाया। मनुष्य पर्याय को व्यर्थ गँवा देना
ठीक वैसा ही है जैसा कि एक मिण के दुकड़े को समुद्र में डाल देना। एक बार
हाथ में आप हुर मिणकण का समुद्र में पटक देने से जैसे उस का पुनः मिलना
दुर्लभ है, वैसे हो मनुष्य पर्याय को भी एक बार पाकर उसका सदुपयोग न करना
व समुद्र में डाल देने के बरावर है, वहां से उस का पुनः प्राप्त करना दुर्लभ है।

श्वात्मविकास श्वातमा तभी कर सकता है, जब उसे श्वातमा का स्वरूप, श्वातम विकास के साधन श्वादि ज्ञात हों। श्वातमा का स्वरूप धौर श्वातमिव कास के साधनों का ज्ञान श्वातमा को श्वध्यातम साहित्य के श्ववजो कन, पठन-गठन, मनन श्वादि से हो हो सकता है। देश-विदेश के समाचारों का ज्ञान मनुष्य का जैसे समाचार पत्रों से होता है, कृषि का ज्ञान मनुष्य को जैसे कृषि शास्त्र से होता है; काम श्वी श्वीत ज्ञान मनुष्य को जैसे कामशास्त्र से हाता है; उसी तरह श्वातमा न की पार श्वीर श्वात के साधनों का ज्ञान मनुष्य को श्वध्यात्मशास्त्र से श्वी

प्रमथ — 'श्रीमदनुयोगद्वार सुत्र' श्रध्यात्म प्रमथ हा है। श्रिध्यात्म प्रमियों द्वारा यह प्रतीत होने का तो कारण यह है कि जिस विवा को श्रार स्थीति होगा। कि तित्र होने का तो कारण यह है कि जिस विवा को श्रार लोगों को कि कि होतो, वह उन्हें कि उन ही प्रतीत होता है। श्रीर जियर प्रीति होती है, वह वि सरल प्रतीत हाता है — उसको कि उनाइयाँ किर कि जिला होती है, वह वि सरल प्रतीत हाता है — उसको कि यहाँ समाप्त करते हैं कि — प्रत्येक व्यक्ति स्वकीय जीवन सम्यग् दर्शन श्रीर सम्यग् चित्र से श्रानंकृत करना चाहिए ते सूत्र में सम्यग् चारित्र का भी वर्णन किया गया है।

श्रतः से पूर्व इस सूत्र का अध्ययन करना चाहिये। चार प्रमाण, नव बाद, तथा किनाना प्रकार के विषयों के श्रध्ययन करने से सम्यग् ज्ञान और सम्यग् दर्शा प्राली भांति प्राप्ति हो सकती है। और निज श्राहना का विशद प्रकार से ब

हिन । तुत्राद करने का तात्पर्य यही है कि प्रत्येक प्राणी इस सूत्रज्ञान का अनुभार के श्रीर किर स्वकीय श्वाहमा को सम्यग् दर्शन, सम्यग् ज्ञान और सम्यग् का त्र से सुशाभित कर मोत्ताधिकारी बन सके।

भवदीयः---

जैनमुनि उपाध्याय त्र्यात्माराम

### घन्यवाद ।

#### --:\*:---

'श्री श्वेताम्बर-स्थानकवासी-आल इण्डिया जैन कान्फ्रेन्स' के सिकन्दरावाद्र वाले अधिवेशन में स्वर्गीय राजाबहादुर लालाजी श्रीमान् सुखरेबसहायजी ने जैन सिद्धान्तों को प्रकाशित करने के लिए 'कान्फ्रेन्स' को जिस समय रक प्रेस दिलाया था उस समय 'कान्फ्रेन्स' की सूवनानुसार जैनमुनि उपाध्याय श्रीआत्मारामजी महाराज ने श्रीमदनुयोगद्वार सुत्र का हिन्दो आनुवाद करके 'कान्फ्रेन्स' को समर्पण किया था। 'कान्फ्रेन्स' ने उस का कुछ हिस्सा 'पूर्वार्घ' के नाम से प्रकाशित करके 'कान्फ्रेन्स प्रकाश' के प्राहकों को उपहार में वितरण किया और उस का शेष भाग यों ही रख छोड़ा। इस बात को १३-१४ वर्ष होने आये।

सूत्र के अप्रकाशित भाग को 'कान्फ्रेन्स' से हम ने भँगा लिया। लेकिन वह हमारे पास भी बहुत समय तक यों हां रक्खा रहा। एक अवसर पर इस के प्रकाश्चक महोदय ने इस को प्रकाशित करने के लिए ५००) रुपयों की उदारता दिख्य हैं थी। लेकिन इतना बड़ा काम इतने से रुपयों में होना अशक्य वा अतिएव उस समय भी हमें ठहरना पड़ा।

एक समय आगरानिवासी श्रीयुत बाबू पद्मसिंहजा जैन, अध्यत—'श्री-मज्जैनशास्त्रोद्धार प्रिंटिंग प्रेस' श्रीर प्रकाशक-'श्रीजैनपथ-प्रदर्शक' आगरा महाराज श्री के दर्शनों के लिए यहाँ श्राए। महाराजजी ने यह बात उन के सामने रक्खी। घर का प्रेस होते के कारण श्राप ने इस कार्य को शीघ्र पूरा प्रकाशित कर सकते का बचन दिया। तदनुसार उक्त भन्थ आप को दिया गया और आप ने तत्काल कार्य आरम्भ कर दिया। लेकिन थोड़े ही दिनों बाद आप पर भी कई कठिनाइयाँ ऐसी आन पड़ीं कि जिन के कारण भन्थ के प्रकाशित होने में फिर भी विजम्ब हो गया।

श्रीयुत बाबू पद्मसिंहजी को जिस समय यह प्रन्थ छापने के लिए दिया गया था उन समय इसे लगभग ३०-३२ फार्म का समका गया था परन्तु छपने पर यह ४० फार्म का बैठा । लेकिन फिर भी उक्त महानुभाव ने श्रपने वचनानुसार इसे पूर्ण ही छाप कर प्रकाशित किया। एतदर्थ छाप को धन्यवाद है। दूसरा धन्यवाद श्रीमान् (भक्त) लाला मुरारीलालजी व श्रीमान् लाला चरणदासजो को है। ये दोनों भाई पटियाला निवासी श्रीमान् लाला जगनरामजी के भतीजे हैं।

श्रीमान् लाजा जगतरामजी के एक छोटे भाई लाला कुन्दनलालजी थे। श्रीमान् भक्त लाला मुरारीलालजी श्रीर श्रीमान लाला चरणदासजी उन्हीं के सुपुत्र हैं। श्रोमान् भक्त लाला मुरारीलाजी के सुपुत्र श्रीमान् श्यामलालजी हैं।

श्रीमान् लाला जगतरामजी एक प्रसिद्ध व्यापारी थे। श्राप की श्राजकल विभिन्न स्थानां में पाँच दुकानें चल रहो हैं। श्राप एक माननीय जैन गृहस्थ थे।

पाठकों को जान कर श्रानन्द होगा कि श्रीमदनुयो। द्वार सूत्र का यह शेषांश 'उत्तरार्घ' के नाम से उन्हीं श्रीमान् लाला जगतरामजी को स्मृति में उन के भतीजे श्रीमान् (भक्त) लाला मुरारीलालजी श्रीर श्रीमान् लाला चरएदासजी ने प्रकाशित करवा कर परम पुण्य उपार्जन किया है।

एतदर्थ इम श्रीमान् लाला (भक्त) मुरारीलालजी श्रौर श्रीमान् लाला चरण-दासजी को हार्दिक भावों से धन्यवाद देते हैं श्रौर साथ ही प्रत्येक जैन बन्धु से सानुरोव निकेश्चन करते हैं कि वे उक्त महानुभावों का अनुकरण करके श्रीभगवद्-भाषित शास्त्रों का जनता में प्रचार करके मोज्ञादि के श्रीधकारी बनें।

इस सूत्र का पूर्वार्क आज से १०-१२ वर्ष पहिले जिस रँग ढँग से प्रकाशित हुआ था उसी रॅग ढँग से उसके उत्तरार्क को भी प्रकाशित किया गया है। और आगे जो सूत्र उपाध्यायजा लिख रहे हैं वे सब मूल पाठ, संस्कृत छाया, शब्दार्थ, भावार्थ, सरल हिन्दी विशाषार्थ और टिप्पणी आदि सहित लिख रहे हैं। इस समय आदशवै कालिकसूत्र तो हैदराबादनिवासी लालाजी ज्वालाप्रसादजी की उदारता से छप रहा है और 'श्रीउत्तराध्ययन सूत्र' भी लिखा रखा है। आशा है कोई धर्म-साहित्य प्रेमो उस के प्रकाशित कराने का भार लाजा ज्वालाप्रसादजी के समाज लेकर अपने धर्मप्रेम और साहित्यप्रेम का परिचय देंगे। अन्त में विदन है कि इस सूत्र में हिष्टिशेष से प्रकर्मशोयकों की भूल से या असवज्ञता के कारण कोई दोष रह गया हो तो विद्रान सूचित करने की कृषा करें, जिस से भविष्य में उस के सुधार का ध्यान रखा जाय।

दीपावली ) सं०१६८८ वि० ( गू जरमल प्यारेलाल जैन, चौड़ा बाजार-लुधियाना।

#### \* श्रोवर्धमान नमः

# श्रीमदनुयोगहारसूत्रम् ।

( उत्तरार्थम् ) क्रम्यः प्रमागाः विषयः ।

से किं तं प्यमागो ? चउव्विहे पराणते, तं जहा--१ दब्बप्पमार्गो, २ खेत्तप्पमार्गो, ३ कालप्पमार्गो, ४ भावप्पमार्गो । से किं तं दब्बप्पनागों ? दब्बप्पमागों दुविहे पगगात्ते, तं जहा पदेसनिष्कन्ने, विभागनिष्कन्ने य । से किंतं पदेस-निष्फन्ने ? परमाणुपोग्गले दुपएसिए जाव दसपएसिए संखिज्जपएसिए असंखिज्जपएसिए अग्तंतपप् सिए से तं पदेसनिष्फन्ने । से किं तं विभागनिष्फन्ने ? पंचिवहे पराण्ते, तं जहा-माणे १,उम्माणे २, अवमार्णे २, गणिमे ६, पडिमाणे ५ । से किं तं माणे ? दुविहे पराणत्ते, तं जहा-१ धन्नप्पमागो, २ रसप्पमागो य सेकि तं धन्नप्पमागो। दो असईओ पसइ, दो पसईओ सेतिया, चत्तारि सेइ-**ब्राब्रो कुलब्रो,** चत्तारि कुलया पत्थो, चत्तारि पत्थया ब्राढगं. चत्तारि आढगा दोग्री, सट्टिआढगाइं जहन्नकुं भे, असीति ब्राढयाइं मज्भिमकुं भे, ब्राढयसयं उक्कोसए कुं भे, ब्रट्टय-अठयसत्तिए बाहे । एएगां धन्नमागाप्पमागोगां किं पउयगां ? धन्नप्पमागोगं मुत्तोलिमुखइदुरश्रलिंदश्रवयाग्। संसियोगं धराणागं धराप्यमागाप्यमागानिव्वित्तिलक्कां भवइ, से तं धन्नमाणप्यमाग्रे

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

पदार्थ-(से कि तं प्यमार्गः? चउव्तिहे पत्रते, तं जहा) प्रमाण किसे कहते हैं ? 'परि-मीयते परिच्छिद्यते धान्यद्रव्याद्यनेनेति प्रमाणमसतिप्रसृत्यादिः । जिसके द्वारा धान्यादि वस्तुत्र्यों का प्रमाण किया जाय उसे 'प्रमाण' कहते हैं । श्रथवा प्रत्येक पदार्थी का जिसके द्वारा प्रमाण किया जाता है उसे 'प्रमाण कहते हैं। यह करणसाधन है त्र्यौर चार प्रकार से प्रतिपादन किया गया है। जैसे कि—( क्वप्पमाणे ) द्रव्य के विषयमें जो प्रमाण किया जाय उसे 'द्रव्य प्रमाण' कहते हैं । इसी प्रकार (खेतप्पनार्ग) चेत्र प्रमाण ( कालव्यमाणे ) काल प्रमाण ( भावष्यमाणे ) भाव प्रमाण (से किं तं हव्यष्प-माणे ? दुविहे पत्रत्ते, तं जहा ) द्रव्य प्रमाण किसे कहते हैं ? द्रव्यों का जो प्रमाण किया जाय उसे 'द्रव्य प्रमाण' कहते हैं। वह दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है।। जैसे कि--(पएसनिष्क रो विभागनिष्क त्रो य) प्रदेशनिष्पन्न ऋौर विभागनिष्पन्न (से कि तं पएसनिष्कत्रथे ) प्रदेशनिष्पन्न किसे कहते हैं ? जो प्रदेशों के द्वारा निष्पन्न हो। जैसे कि-(परमाणु पोणलं) परमाणु पुद्गल श्रीर ( दुपएसिए) द्विप्रदेशिक निष्पन्न स्कन्ध (दसपएसिए जाव) द्शाप्रदेशिक स्कन्ध(संबेजनपएसिए) संख्यातप्रदेशिक स्कन्ध (असंबेजनपए-सिए) असंख्यात प्रदेशिक स्कंध (अणंतपणिए)अनन्तप्रदेशिक स्कन्ध (से तं पएसनिष्कन्ने) सो इसेही 'प्रदेशनिष्फन्न' कहते हैं। (से कि तं विभागनिष्फन्न' १ पंचविहं परणते, तं जहां) विभागनिष्पन्न किसे कहते हैं ? जो विशिष्ट प्रकारों तथा नाना प्रकार के असित प्रसत्यादि द्वारा विभाग किया जाय वह 'विभागनिष्पन्न' होता है। वह पांच प्रकार से प्रतिपादन किया गया है। जैसे कि-(मार्ग १, उम्मार्ग २, श्रवमार्ग ३, गिएमे ४. पहि-मार्ग ४) मान प्रमाण १, उन्मान प्रमाण २, त्रवमान प्रमाण ३, गणित प्रमाण ४ श्रीर प्रतिमान प्रमाण ५, (से किं तं मार्खे ? दुविहं पर्यात्ते, ं जहा) मान प्रमाण कितने प्रकारका है ? मान प्रमाण दो प्रकार का है। जैसे कि--( पत्रमाणे ) धान्यमान प्रमाण और ( रसनाणे य ) रसमान प्रमाण श्रर्थात् जिसके द्वारा धान्योंका प्रमाण किया जाय वह 'धान्यमान प्रमाण' श्रौर जिसके द्वारा रसों का प्रमाण किया जाय वह।'रसमान प्रमाग्। है (से कि तं धएणमाणे य ?) धान्य प्रमाण किस प्रकार से किया जाता है ? (री असइओ पसइ) दो असृति की एक प्रसृति होती है। असृति उसे कहते हैं जो एक हथेली भर में धान्य त्राजावे त्रथवा एक मुख्टि प्रमाण । यह त्रासृति सर्व मानोंकी त्राहि-भूत होती है। दो श्रसृतियों की एक प्रसृति होती है श्रर्थात् एक प्राञ्जलि श्रथवा दोनों हाथों का नावाकार जो संपुट होता है उसे 'प्रसृति' कहते हैं । सो इसी प्रकार (दो पसइत्रो सेईय) दो प्रसृतियों की एक 'सेतिका' होती है ( चतारि सेप्रयाक्रो कुनओ ) चार सेतियों का एक 'कुडव' होता है ( चतारि कुलयो पत्थो ) श्रीर चार कुड़वों

3

का एक 'प्रस्थ'-'पाथा' होता है (चतार पत्था बादगा) चार पाथोंका एक 'ब्राडक' होता है ब्रीर (चतार बादगाइं दोणी) चार ब्राडक की एक 'द्रोणी' होती है (सिंह- बादगाइं जहकर कुंभे) साठ ब्राडक का एक 'ज्ञवस्य कुंभ' होता है ब्रीर (ब्रासीए ब्राड- गाइं पिड-क्सिए कुंभे) अस्सी ब्राडकों का एक 'प्रध्यम कुंभ' होता है (ब्राइ-एस्यं उको- सए कुंभे) ब्राइ ब्राइ का एक 'उत्कृष्ट कुंभ' होता है (ब्राइ-एस्यं उको- सए कुंभे) ब्राइ कों का एक 'उत्कृष्ट कुंभ' होता है (ब्राइ-एस्यं एवाद) ब्राइ सी ब्राइकों का एक 'वाह' होता है (एए ए प्रध्यमाण्यामाणेणं कि प्रयम् ?) इस धान्यमान प्रमाण के द्रारा (मृत्तोलि मुख) मुक्तोली मुख (इंद्र) इंदुर (ब्राविन्द) ब्रालिंद (ब्रायार) ब्राइ सी सी प्राइ मान प्रमाण के द्रारा (मृत्तोलि मुख) मुक्तोली मुख (इंद्र) इंदुर (ब्राविन्द) ब्रालिंद (ब्रायार) ब्राइ मान प्रमाण की (निव्यत्तिलक्षणं भवर) निर्वृत्ति लज्ञण होती है ब्राधीत उक्त प्रकार से धान्यों के परिज्ञान की सिद्धि उत्पन्न होती है । (से तं धन्नमाण्यमाणे) वही 'धान्य मान प्रमाण' है।

भावार्थ-जिसके द्वारा वस्तुश्रोंका प्रमाण किया जाय उसको 'प्रमाण' कहते हैं। वह चार प्रकार का है। जैसे-द्रब्य प्रमाण १, चेत्र प्रमाण २, काल प्रमाण ३, भाव प्रमाण ४। द्रव्य प्रमाण दो प्रकार का है--एक प्रदेशनिष्पन्न, द्वितीय विभागनिष्पन्न । एक प्रदेशी परमाणु पुद्गल से लेकर श्रनन्त प्रदेशी स्कंघ पर्यन्त सर्व प्रदेशनिष्यन्न होता है। विभागनिष्पन्न पांच प्रकार का है। जैसे कि--मान प्रमाण १, उन्मान प्रमाण २, अवमान प्रमाण ३, गणित प्रमाण ४, प्रतिमान प्रमाण ५। मान प्रमाण दो प्रकार का है। जैसे कि-धान्यमान प्रमाण **क्रीर रसमान प्रमा**ण । घान्यमान प्रमाण के उदाहरण निम्न प्रकार हैं:—दो श्रस्तियों की (दो हथेलियों की) एक 'प्रसृति' होती है। संपुटाञ्जलि नावाकार दो प्रसृतियों की एक 'सेतिका' होती है। चार सेतियों का एक 'कुड़व', चार कुड़वों का एक 'पाथा' (प्रस्थ) होता है। श्रीर चार पाथों का एक 'श्राढक' श्रीर चार श्रादकों की एक 'द्रोणी' होती है। साठ श्रादकोंका एक 'जघन्य कुंभ' होता है। श्रस्ती श्रादकों का एक 'मध्यम कुंभ' श्रीर सी श्रादकों का एक 'उत्कृष्ट कुंभ' होता है और आठसी आढकों की एक 'वाह' होती है। थे सब प्रमाण मगध देश की ऋपेता से कहा गया है। इस का प्रयोजन केवल इतना ही है कि जो धान्यों की कोठी, जिसका मुख ऊपर विस्तीर्ण नहीं होता, मध्य विस्तीर्ण होता है अथवा वंशमय पात्र अथवा दीर्घ कोठी इत्यादि स्थानों में उक्त प्रमाणों से धान्यों का प्रमाण किया जाता है। फिर उस के श्रान की निष्पत्ति होती है। इसे ही धान्यमान प्रमाण कहते हैं।

ጸ

#### [श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम्]

# ग्रथ रस प्रमाण विषय ।

से किं तं रसमाण्यमाणे ? धन्नमाण्यमाण्य्रो चउ-भागिवविद्विए अव्भित्तरिसहाजुत्ते रसमाण्यमाणे विहिज्जइ तं जहा—चउसिट्टिया ४, बत्तीिसया ६, सोलिसिया १६, अट्टभाइया ३२, चउभाइया ६४, अद्धमाणी १६८, माणी २५६, दो चउसिट्टियाउ बत्तीिसिया, दो बत्तीिसियात्रो सोलिसिया, दो सोलिसियात्रो अट्टभाइया, दो अट्टभाइयात्रो चउभाइया, दो चउभाइयात्रो अन्द्रमाणी, दो अद्धमाणीओ माणी। एएणं रसमाण्यमाणोणं किं पत्रोयणं ? एएणं रसमाण्यमाणोणं किं पत्रोयणं ? एएणं रसमाण्यमाणेणं किं पत्रोयणं ? एएणं रसमाण्यमाणेणं वारक १, घडक २, करक ३, कलस ४, कक्करिय ५, दइय ६, कुंडिए ७, करोडि ६, संसियाणं रसाणं रसमाण्यमाणेनव्वत्तिलक्खणं भवइ। से तं रसमाण्यमाणे. से तं माणे।

पदार्थ—(से कि हं रसनाम्ह्यवास् ?) रसमान प्रमाग् किसे कहते हैं ? जैसे ( धन्नमाण्यवाण्यों ) धान्यमान प्रमाग् से ( चन्नमा नेयहिइए ) चतुर भाग श्रिधिक छौर ( श्रिटें क्यरिसहानुते भवड़ ) अभ्यन्तर शिखा युक्त होता है क्यों कि रसमान प्रमाग् द्विभूत होने से अभ्यन्तर शिखा युक्त ही होता है । इसको बाहर शिखा नहीं होती वह (रसमाण्य्यमाणे) रस मान प्रमाण्य से चतुर्भागाधिक अभ्यन्तर शिखायुक्त होता है जैसे कि—( चउसिट्या ४ ) चार पल प्रमाण 'चतुर्व्विष्ठका होती है ( वत्तीसिया ६ ) छाठ पल प्रमाण 'द्वातिशिका' होती है ( सोलिसिया १६ ) सोलह पल प्रमाण 'घोड-शिका' और ( श्रहभाइया ) द्वातिशिका' होती है ( सोलिसिया १६ ) सोलह पल प्रमाण 'घोड-शिका' और ( श्रहभाइया ) द्वातिशिका' ( श्रहमाणे ) एक सौ अट्ठाईस पल प्रमाण 'आर्द्धमानी' होती है और दो सौ छप्पन पल प्रमाण 'माणी' होती है । ( दो चउस-दियाओं वत्तीसिया ) दो चतुःषष्टिका से एक 'वत्तीसी' होती है अर्थात् माणी का बत्तीसवां भाग होता है ( दो वत्तीसियाओं ) दो वत्तीसियों से ( सोलिस्या ) माणी का सोलहवां भाग होता है ( दो वत्तीसियाओं अट्टमाइया ) दो पोडशिकाओं से माणी

4

का खाठवां भाग होता है (दो अद्वभादयाओं चउभादया) दो खाठ भागिकाओं से एक चतुर्भागिका होती है (दो चउभादयाओं) दो चतुर्भागिकाओं से (अद्दमाणी) खर्द्धमाणी होती है (दो अद्दमाणीओं) दो खर्द्धमाणी से (माणी) दो सौ छप्पन पल प्रमाण की एक माणी होती है (एएणं रसनाणप्पमाणेणं कि पत्रीयणं?) इस रस मान प्रमाण के कथन करने का प्रयोजन क्या है? (एएणं रसमाणप्पनाणेणं वारक १, घटग२, करक ३, कलस ४, कलारिय ४, दइए ६, कुंडिय ७, करोडिसंसियाणं रसाणं रसमाणप्पनाणिनव्यत्तिलक्खणं भवद, से तं रसमाणप्पनाणे । से तं माणे) इस रसमान प्रमाणसे वारक घट, कलशा, करक, गर्गरी—गागर, हितक—चर्म मयभाजन—मशक, कुंडिका और कुंडा इत्यादि के आश्रय भूत जो रस हैं उन रसों के रसमान प्रमाण की उक्त प्रमाण से ही सिद्धि होती है। इसी लिये इसे 'रस मान प्रमाण' कहते हैं।

भावार्थ-रसमान प्रमाण धान्यमान प्रमाण से चतुर्भागाधिक होता है और उसकी श्राभ्यन्तर ही शिखा होती है। उसके लिये निम्नलिखित प्रमाण कथन किया गया है। जैसे कि चार पल प्रमाण चतुःषष्टिका होती है, श्राट पल प्रमाण द्वात्रिशिका, षोडश पल प्रमाण पोडशिका, द्वात्रिशिका, पेर- पल प्रमाण श्रद्धमाणी श्रीर २५६ पल प्रमाण माणी होती है। श्रतः दो चतुः षष्टिका की एक द्वात्रिशिका श्रीर दो द्वात्रिशिका की एक पोडशिका होती है। फिर दो पोडशिकाशों की एक श्रद्धमाणीका, दो श्रप्टभागिकाशों की एक चतुर्भागिका, दो श्रप्टभागिकाशों की एक श्रद्धमाणी श्रीर दो श्रद्धमाणियों की एक माणी होती है। यह सब मान मनध देश की अपेता से है। इसका मुख्य प्रयोजन वारक, घट, करक, कलश, गर्गरी, इति, कुं डिका श्रीर कुं डादि में जो रस भरा र इता है उसकी नाप जानना है। इसीलिये इसे 'रसमान प्रमाण' कहते हैं।

# श्रथ उन्मान प्रमाग विषय ।

से किंतं उम्माणे ? जगणं उम्मिणिजइ, तं जहा-अद्ध करिसो १, करिसो २, अद्धपलं ३, पलं २, अद्धतुला ५, तुला ६, अद्धभारो ७, भारो ८, दो अद्धकरिसो करिसो, दो करिसो श्रद्धपलं, पंचुत्तर पलसइया तुला, दस तुलाई आ अद्ध भारो,वीसं तुलाओ भारो,एएणं उम्माणप्पमाणेणं किं पश्चोयणं? Ę

#### [श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

पएणं उम्माणप्पमाणेणं पत्ता १, श्रगर २, तगर ३, चांयए ४, कुंकुम ५, खंड ६, गुल ७, मच्छंडियाइणं ५, दव्वाणं निव्वत्तिलक्खणं भवइ, से तं उम्माणे।

पदार्थ--( से किं तं उम्माणे ? जएण उम्मिणिजना, तं जहा) उन्मान किसे कहते हैं ?
जिस करके उन्मान किया जाता है उसे ही उन्मान कहते हैं । उसका प्रमाण निम्न प्रकार है:--( श्रद्धकरिसो १, किरसो २) पल के श्राठवें भाग को श्रार्ध कर्ष कहते हैं, पल के चौथे भाग का नाम कर्ष है श्रीर ( श्रद्धपलं पलं ) पल के श्रार्ध भाग का श्रार्द्ध पल कहते हैं श्रीर ( श्रद्धपलं पलं ) पल के श्रार्द्ध भाग का श्रार्द्ध पल कहते हैं श्रीर ( श्रद्धपलं पुलं ) श्रद्ध तुला, तुला ( श्रद्धभागे भागे ) श्रार्द्ध भार श्रीर भार, ये सर्व श्रमुकम पूर्वक इस प्रकार हैं । जैसे कि--( दो श्रद्ध किरसो किरसो ) दो श्रद्ध कर्षों का एक कर्ष ( दो किरसो श्रद्धपलं ) दो कर्षों का श्रार्द्ध पल श्रीर ( दो श्रद्धपलं पुलं ) दो श्रद्ध पलं का एक पल होता है श्रद्ध (पंचुत्तरपलस्सर्था तुला) १०५ पल की एक तुला होतो है ( दसतुलाइश्रो श्रद्धभागे ) दश तुला का श्रध भार श्रीर ( वीसंतुलाओ भारो ) बीस तुला का एक भार होता है । (एएणं उम्माणप्यमाणेण किं पुत्रपणं) ? इस उन्मान प्रमाण के कथन करने का क्या प्रयोजन है ? (एएणं उम्माणप्यमाणेण किं पुत्रपणं) ? इस उन्मान प्रमाण के कथन करने का क्या प्रयोजन है ? (एएणं उम्माणप्यमाणेण क्या पुत्र, श्रार तगर चायप हुं हुन अंड गुड मच्छिडियाइ सं द्व्याणं ) इस उन्मान प्रमाण से पत्र, श्रार, तगर, चोक-श्रीपधिवशेष-कुं हुम, केशर, खांड, गुड़, मिसरी, श्रादि हुव्यों की ( उम्माणप्यमाणिवध्वत्तिलक्षक भार ) उन्मान प्रमाण से सिद्ध होती है ( से तं उम्माणे ) उसे ही उन्मान प्रमाण कहते हैं ।

भावार्थ—उन्मान प्रमाण उसका नाम है जिसके द्वारा पदार्थों का उन्मान किया जाता है और पदार्थ उन्मान प्रमाण में स्थापन किये जाते हैं। जैसे कि—इम्रह कर्ष १, कर्ष २, अर्ह पल ३, पल ४, अर्ह तुला ५, तुला ६, अर्हभार ७, भार म। दो अर्ह कर्षों का एक कर्ष होता है, दो कर्षों का अर्ह पल होता है, दो अर्ह पलों का एक पल होता है, १०५ पलों का एक तुला होता है और दश तुलाओं का अर्ह भार होता है। सो इस प्रमाण का मुख्य प्रयोजन यह है कि—जो पत्र, अगर, तगर, चोक, कुं कुम, खांड, गुड़, मिसरी आदि द्रव्य हैं उनके प्रमाण की सिद्धि की जाती है। इसी लिये इसे उन्मान प्रमाण कहते हैं।

# अथ अवमान और गणित प्रमाण विषय।

से किं तं अवमागो ? जगगं अविमिणि जइ, तं जहा हत्थेगा वा १, दंडेगा वा २, धगुएगा वा ३, जुगेगा वा ४, नानिः या वा ५, श्रक्लेण वा ६, मूसलेण वा ७, दंडं धणुं जुगना लियं श्रक्खमुसलं च चउह्रत्थं दस नालियं च रज्जु विया-णश्रो उम्माणसंत्राए १ वत्थुमिहत्थिमज्जं च्छेत्तं दंडं धणुं च पत्थमिखायं च नालिए वियाण उम्माणसंन्नाए। एएगां अवमागाप्पमागोगां किं पउयगां १ एएगां अवमागाप्प-खायचि यकरकवियकडपडिभक्तिपरिक्खेव यागं द्वांगं अवमाण्यमाणिनव्वत्तिलक्क्णं भवइ, से तं अवमार्गो। से किंतं गिणिमे १ जेगां गिणिजइ, तं जहा-एगो-दस सय सहस्सं दससहस्सं सहसहस्सं दससयसहस्साई कोडी। एएगां कम्मेगां गिगामप्पमागोगां किं पउयगां ? एएगां भयगभइभत्तवेयग्रश्रायव्वयनिस्ति-गरिगमप्पमारागां यागां द्वांगां गियामप्पमार्यां निव्वत्तित्वक्वंगां भवइ, से तं गिएमे ॥ ४ ॥

पदार्थ-(से कि तं भवमाणे ? जन अविभिष्य नह, तं नहा ) अवमान किसे कहते हैं ? जिस के द्वारा अवमान किया जाय उसे अवमान कहते हैं । यह सर्व कथन कर्मसाधन की अपेचा से किया जाता है । जैसे कि—(हत्थेण वा) चतुर्विशति अंगुल प्रमाण हस्त होता है उस हस्त करके पदार्थों का अवमान किया जाता है ( रंडेण वा ) चार हस्त प्रमाण दंड होता है, उस दंड करके अथवा ( धणुएण वा ) धनुष करके ( जुगेण वा ) युग करके हैं ( नांलियाए वा ) नांलिका करके ( अक्लेण वा ) अच्च करके ( म्सलेण वा ) मुशल करके, सो यह सर्व (रंड घणु जुग नांलि । अक्ल मुसलं व चडहत्थं) दंड, धनुष, युग, नांलिका, अच्न, मुशल, इन छहों की एक ही संज्ञा है, और ये सर्व चार हस्त प्रमाण होते हैं, अथवा धनुष के छह नाम हैं । ये सर्व ६६ अंगुलप्रमाण

ሪ

#### [श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

होते हैं स्त्रीर (दसनातिये च रज्यु) दश नालिका से एक रज्जु उत्पन्न होती है। स्त्रर्थात रब्जु दश नालिका प्रमाण होती है सो (वियाण अवमाणसंत्राए ?) इस प्रकार से चाहिये। यही श्रवमान की संज्ञा है। ( वःधुमिहत्थमिज्जं ) हाट, वास्तु, घर, यावन्यात्र भूमि गृह हैं । वे सर्व भूमि गृह हस्तादि से गिने जाते हैं। इस्रलिये क्षुत्र में हस्त शब्द त्र्याया है त्र्यौर (च्डेतं दंडं) चेत्र कृषि कर्मादि विषयक भूमि का मान दंड से किया जाता है। (घशुं च पंथमि ) धनुष से पंथादि का मान किया जाता है, जैसे कि जब मार्ग का प्रमाण किया जाता है तब धतुप त्रादि के द्वारा हो मान करते हैं स्त्रीर ( खायं च नातियाए ) खाई कृप स्त्रादि का प्रमाण नालिका से किया जाता है तथा नालिका प्रमाण दंड से किया जाता है (वियाण अवनाणसंत्राए ) इस प्रकार अवमान प्रमाग्र में दंडादि का प्रनाण जानना चाहिये । श्रवमान संज्ञा इन्हींकी जाननी चाहिये । (एएएं श्रवमाण्यमार्गणं कि प्रयोपणं)? इस अवमान प्रमाण के कहने का क्या प्रयाजन है, ( एएएं अवना एप्नमाएं लं ) इस श्रवमान प्रमाण से (**लाय) खाई कूपादि (ाचय ) इहादि रावित प्रासाद** (करकावेय ) करवत से विदारित काष्टादि (कड) कट मंचादि (पड) वस्त्र (भित्त) भात (परि-क्लेव ) नगरादि की परिधि ( संसियाणं दव्याणं अवमाणप्यमाणनिव्यत्तिलक्लाणं भवद ) इत्यादि के आश्रित द्रव्यों के अवमान की जो सिद्धि निष्पन्न होती हैं ( से तं अवमार्ग ) वही श्रवमान प्रमाण है अर्थात् उक्त स्थानों में जो भूमि वा द्रव्य हैं उनका नाप उक्त प्रमाण से किया जाता है, इसीलिये इसे श्रवमाण प्रमाण कहते हैं और उक्त पदार्थों के **झान को प्राप्त होना, यही इसका लच्चएा है 🏿 (**से कि तं गाएमे ? जेसां गियाउनइ, तं जहा) गिसम प्रमास किसे कहते हैं ? गिम प्रमाणके द्वारा गराना की जाती है। यह कथन भी कर्मसाधन की अपेदा से ही है। जैसे कि (एगो दस सय) एक-१,दश-१०,सौ-१००, ( इतसहस्सं ) दश सहस्र १०००० (सथसहस्तं ) एक लाख १००००० (इससयसहस्साई) दंश छत्त १००००० (कोडी) क्रोड १००००००, येसव गणनाएँ दशगुणा करने से होतो हैं ( एएणं कम्मेणं गणिमप्पमार्थणं किं पउएणं ? ) इस ऋनुक्रम गणिम प्रमाण से क्या प्रयोजन है ? ( एएणं गणिमप्पमाणेणं ) इस गिएम प्रमाए से ( भयगभइभत्तवेयण्) भृतक वृत्ति, भोजन देना श्रौर वेतन देना श्रथवा (श्रयव्वय) श्रामदनी श्रौर खर्च (निह्सियाणं द्व्वाणं गणिमप्पमार्थेणं निव्वत्तितक्षणं भवः, से तं गणिमं) इनके आश्रित जो भृतकों को नेतनादि जो दिये जाते हैं ने सर्न गिएम प्रमाए के द्वारा ही कार्य सिद्ध होते हैं तथा स्त्राय व्यय का जो मूल साधन है वह भी गिएम प्रमाण के द्वारा ही सिद्ध है श्रीर सांसारिक व्यवहार सर्व गिएम प्रशास के ही श्राश्रित हैं। सूत्र में करोड पर्यन्त गणना की गई है किन्तु सर्व सख्या १८४ अन्तर पर्यन्त है।

भावार्थ--श्रवमान प्रमाण के द्वारा वस्तुश्रों का प्रमाण किया जाता है। जैसे कि—हस्त से १,∉दंड से २, धनुय से ३, यूग से ४, नालिका से ५, अन से ६, श्रोर मुशल से ७। इस्त का प्रमाण २४ श्रंगुल का होता है श्रीर दंडादि छुहों, चार हस्त प्रमाण होते हैं। भूमि, गृह श्रादि का हस्तादि से श्ववमान किया जाता है। चेत्र छपि कार्यादि के वास्ते दंडोदि से प्रमाण किया जाता है। राजमार्ग को घडुषके द्वारा मान करते हैं। खाई श्रीर कृपादि स्थान का नापना नालिका से कियो जाता है। श्रतः इनके कथन का मुख्य प्रयोजन यहीं है कि खाई, इष्टकादि से प्रासाद का बनाना, काष्ट्रादि का विदारण, कट, पट, भींति, परिधि इत्यादि की सिद्धि श्रवमान प्रमाण के द्वारा की जाती है तथा उक्त स्थानों में जो द्रव्य त्राश्रित हैं उनका प्रमाण भी उक्त प्रमाण के ही द्वारा होता है। इसी को अवमान प्रमाण कहते हैं। और गणिम प्रमाण निम्न प्रकार से हैं। जैसे कि एकर, दश १०, सौ १००, सहस्र १०००, दश सहस्र १००००, तत्त १०००००, दश तत्त १००००००, कोटि १००००००, इनको उत्तरोत्तर दश्गुणा करनेसे निश्चितार्थ की सिद्धि होती है श्रीर इसका मुख्य प्रयो त्रादिकों को वेतन देना श्रीर श्रपनी श्राय व्यय की सँभाल करना है। इसी की गणिम प्रमाण कहते हैं। तथा यावन मात्र द्रव्य हैं उनकी भी संख्या उक्त प्रमाण द्वारा हो की जाती है।

# अय प्रतिमान प्रमाण विषय।

से किं तं पढिमागे ? जएगं पडिमिणिज्जइ, तं जहा गुंजा १, कांगगी २, णिफावो ३, कम्ममासत्रो ४, मंडलक्रो ५, सुवन्नो ६, पंच गुंजाक्रो कम्ममासत्रो, चतारि कांगणी-क्रो कम्ममासत्रो, तिणिण निफ्फावो कम्ममासत्रो, एवं च उक्को कम्ममासत्रो, वारस कम्ममासत्रो मंडलक्रो, एवं श्रडया-लीसाय कांगलीक्रो मंडलो, सोलस्स कम्ममासगा सुवन्नो, एवं चउसिट कांगणीक्रो सुवन्नो, एएगं पडिमा-गाप्पमागोगं किं पउयगं १ एएगं पडिमागप्पमागोगं सुवण १,

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

रजत २, तंब ३, मिर्ण ४, मोत्ति अ ५, संक्व ६, सिलप्पवाला-इयागां ७ दव्वागां पडिमाग्णप्पमागानिव्वत्तिलक्खगां भवइ । से तं पडिमागो से तं विभाग निष्फन्ने । से तं दव्वप्पमागो॥

पदार्थ-(से कि तं पडिमाणे ? जएगं पहिमिणिजनइ, तं जहा-) प्रतिमान किसे कहते हैं ? जिस करके सुवर्ण त्रादि पदार्थों का मान किया जाता है उसे 'पृतिमान' कहते हैं जैसे कि—(गुंजा) रक्तिका १ (कामणी) गुंजा को 'काकणो' कहते हैं २, ( निष्फावो ) त्रिभागीन दो गुंजास्रों के पूमाण को 'निष्पाव' कहते हैं ३, (कम्ममासश्रो) तीन निष्पावों का एक 'कर्ममाषक' होता है ४, ( मंडलक्रो ) द्वादश कर्ममापकों का एक मंडल' होता है ५, ( सुक्त्रो ) पोडश कर्म मापकों का एक 'सुवर्ण' होता है अर्थात् षोडश कर्ममापकों का एक सोनईया होता है ६। उक्त अर्थों को सूत्र हो विस्तारपूर्वक कहता है जैसे कि--( पंचर्गजाओ कममासश्रो ) पांच रक्तिकात्रों का एक कर्म मापक होता है अथवा (चत्तारि कांग-शीक्री कम्ममासुत्री ) चार कांकिंग्यों का एक कर्ममापक होता है, (तिरिण निष्कावी कम्ममासग्रो) तोनों निष्पात्रों का एक कममापक होता है (एवं चउको कम्म-मासत्रो) इसी प्रकार चार कांकिए श्रोंका एककर्ममाषकहोता है। उत्पर जो तीनों प्रकार से कमें मापक का विवर्ण किया गया है उसमें जिस कर्ममापक को कहने को वक्ता की इच्छा हो उसे ही प्रह्मा करके एक इष्ट कार्य की सिद्धि कर लेता है। इसीलिये अर्थ के भेद न होने से उसे चतुष्क कर्ममाषक' कहते हैं। ( वारसकभममासन्त्रो भंडलन्त्रो ) द्वादश कर्ममाधको का एक 'मंडलक' होता है (एवं ग्रहपालीसाय कांगणिश्रो मंहलग्रो ) इसी प्रकार त्र्यड़तालीस कांकिएायों का भी एक मंडलक होता है (सोलस कम्मभासमो सुबन्नो) पोडश कर्ममापक का एक सुबर्ण होता है (एवं चउसिट्टए कांगर्गीयां मुक्तो ) इसो प्रकार चौंसठ काकिएयों का भो एक सुवर्ण होता है ( एएएं पडिमाणप्यमार्णणं कि पयोयणं ? ) इस प्रतिमान प्रमाण के वर्णन करने का क्या प्रयोजन है ? ( एएएं पहिमाणप्पमार्थएं ) इस प्रतिमान के द्वारा ( सुबराए ) सुवर्ए ( रथथ ) रजत ( तंब ) ताम्र ( मिए ) मिण चन्द्रकान्तादि (मोत्तिय) मोती (संक्ख) संख (सिलप्पवालाइयाएं) शिला-राजपट्टक गंध, प्रवाल त्र्यादि (दव्वार्ण पिडमारणपमारणनिव्वत्तिलक्खर्ण भवह ) द्रव्यों के प्रतिमान प्रमाण की सिद्धि की लक्ष्यता होती है और यही इसकी सिद्धि का लच्चण होता है ( से तं परिमार्ग ) इसे ही प्रतिमान प्रमाण कहते हैं (से तं विभागनिष्कन्ने

११

यही विभाग निष्पन्न प्रमाण है और (से तं दब्बप्पमाणे) यही द्रव्य प्रमाण का विवरण है अर्थात् पांच विध से विभागनिष्पन्न द्रव्य प्रमाण का समर्थन किया गया।

भावार्थ—प्रतिमान प्रमाण उसे कहते हैं जिसके द्वारा सुवर्णीद पदार्थों का मान किया जाता है। जैसे कि-गुंजा १, कांगणी २, निष्पाव ३,कर्ममापक ४, मंडलक ५,सुवर्ण ६। इनका प्रमाण निम्न प्रकार से है-पांच गुंजा का कर्ममाण क होता है तथा चार कांगणी का भी कर्ममाणक होता है तथा तीनों प्रमाणों से गृहीत वक्ता की इच्छानुसार चतुर्थ संज्ञक कर्म मापक है तथा चार कांकणी प्रमाण जो कर्ममापक वर्णन किया गया है उन द्वादश कर्ममापकों का एक मण्डलक होता है श्रद्धतालीस कांकणियों को एक मंडल होता है श्रद्धतालीस कांकणियों को एक मंडल होता है श्रद्धतालीस कांकणियों का एक सुवर्ण होता है। इस प्रमाण के कथन करने का मुख्य प्रयोजन सुवर्ण १, रजत २, ताझ ३ मणि ४, मोती ५, संख ६ श्रादि पदार्थों के मान करने का ही है इसे प्रतिमान प्रमाण कहते हैं। इसे ही विभागनिष्यन्न प्रमाण कहते हैं ॥

नोटक--किन्तु यह प्रमाण मगथ देश के अनुसार कहा गया है। इस किये चरक, सुश्रुत, बाग्यर, भावप्रकाश आदि के अनुसार मगथदेश का मान जो शाक्ष घर ने प्रष्टण किया है असको भी हम यहां पर उद्घृत करते हैं। यथाः--

# ऋौषधों के मान की परिभाषा।

न मानेन विना युक्तिर्द्रव्याणां ज्ञायते कचित् । त्र्यतः प्रयोगकार्यार्थे मानमत्रोच्यते मया ॥ १४ ॥

श्रर्थ-मान परिमाण के विना श्रीषधों भी युक्ति-कर्तेंग्य विधि कहीं नहीं होती। श्रतप्व श्रीषध बनाने के लिये मान-तोलने श्रादि की विधि इस संहिता में कही जाती हैं:-

त्रसरेगु का परिमाग।

त्रसरेणुर्बुधैः शोक्तस्त्रिंशता परमाणुभिः। त्रसरेणुस्तु पर्यायनाम्ना वंशी निगद्यते॥१५॥

त्रर्थ—तीस परमाणुत्रों का 'त्रसरेणु' होता है त्रीर उसी को 'वंशी' भी कहते हैं। श्रन्यत्र भो कहा गया है कि-'जालान्तर्गतैः सूर्यकरेवंशी विलोक्यते' श्रर्थात् जाली करोखों में जो सूर्य की किरणों में रज उड़ती हुई दीखती हैं उसको वंशी कहते हैं। वे नेत्रों करके नहीं जाने जाते।

# परमाणु के सचण ।

जालान्तर्गते भानी धत्सक्ष्मं दृश्यते रजः। तस्य त्रिंशत्तमो भागः परमाणुः सः उच्यते ॥ १६ ॥

त्रार्थ—जाली भरोखे में सूर्य की किरण उड़ते द्रुप दीखते हैं उस रज के तीसवें भाग को 'परमाख' कहते हैं।

### मरोचि ऋादि का परिमाण।

षड्वंशीभिर्मरीची स्यात्ताभिः षड्भिस्तु राजिका । तिस्रभी राजकाभिश्च सर्पपः पोच्यते बुधैः। यवोऽष्टसर्पपैः पोक्तो गुञ्जा स्याच्च चतुष्टयम् ॥ १७ ॥

श्रर्थ—छह यंशी की एक 'मरीची', जो रेतीली जमीन में घूल के बारीक कण सूर्य की किरणों से चमकते हैं, होती है। छह मरीचियों की एक 'राई', तीन राई को एक सफेद सरसों होती है, श्राट सफेद सरसों का एक 'यव' होता है श्रीर चार यव की एक 'गुआ'-'रत्ती'-'घींघची' होती है।

#### मःसे का परिमाण ।

षड्भिस्तु रत्तिकाभिस्स्यान्मापको हेमधान्यकौ । ब्रर्थ—छह रत्ती का एक 'मासा' होता है । उसको 'हेम' ब्रौर 'घान्यक' भी कहते हैं।

# शाग ऋौर कोल का परिमाग ।

मापैश्चतुर्भिः शाणः स्यात् इरणः स निगद्यते ॥ १८ ॥ टंकः स एव कथितस्तद्द्वयं कोल उच्यते । चुद्रभो वटकश्चैव दंच्चणः स निगद्यते ॥ १६ ॥

त्रर्थ—चार मासे का 'शाए' होता है उसको 'हरए', 'टंक' भी कहते हैं। जहां जहां मासा त्राचे वहां वहां छह रत्तीका मासा जानना। दो शाए का एक 'कोल' होता है। उसको 'चुद्रभ', 'वटक', श्रीर 'द्रँ चए' भी कहते हैं। कोल नाम वेर का है, उसके बराबर होने से इस मान की कोल संशा रक्की है।

नोटः कोई पांचरत्तीका, कोई सातरत्तीका ग्रीर कोई इस रसी का भी 'मासा' कहते हैं।

# कर्ष का परिमाण |

कोलद्वयं च कर्षः स्यात् स प्रोक्तः पाणिमानिका । अन्तिपञ्चः पाणितलं किंचित् पाणिश्च तिन्दुकम् ॥२०॥ विडालपदकं चैव तथा षोडिशिका मता। करमध्यं हंसपदं सुवर्णकवलग्रहम् । उदुंवरं च पर्यायैः कर्ष एव निगद्यते ॥ २१ ॥

श्रथ—दो कोल का का एक 'कर्ष' होता है, उसको 'पाणिमानिका', 'श्रच-पिचु', 'पाणितल', 'किंचित्पाणि', 'तिंदुक', 'विडालपदक', पोडशिका', 'कर-मच्य', 'हंसपदक', 'सुवर्ण', 'कवल' श्रीर 'उदुंघर' भी कहते हैं श्रर्थात् यह १३ नाम उसी कर्ष के हैं। श्रच्न नाम बहेड़े का है, उसके बराबर होने से इसे कर्ष को श्रच्न कहते हैं। तेंदु के फल समान होने से उसकी तेंदुक संझा है। हथेली भरकी पाणितल संझा है। तीन श्रंगुली करके श्राद्य है, श्रतपव इसकी विडालपद संझा है। सोलह मासे का होता है, इस कारण इसकी पोडिशिका संझा होती है श्रीर गूलर के समान होने से इस कर्ष की उदुंवर संझा श्राचार्यों ने की है। इसी प्रकार जितनी संझा इस परिभाषा में है, वे सब सार्थक हैं। श्राजकल व्यवहार में उस कर्ष को 'तोला' कहते हैं। सोने, चांदी, हीरा, मोती श्रादि बहुमृत्य चीज इससे तोली जाती हैं, इसलिये; श्रयवा मन, सेर, छटांक श्रादि तोलने के बांट इसी के श्राधार से बनाये जाते हैं, इसलिये भी इसको 'तोला' कहते हैं।

अर्द्ध पल श्रीर पल का परिमागा |
स्यात् कर्षाभ्यामद्धीपलं श्रक्तिरुव्यमिका तथा।
श्रक्तिभ्यां च पलं त्रीयं श्रुष्टिराम्नं चतुर्थिका।
पक्कंचः षोडशी विब्यं पत्तमेवात्र कीर्त्यते ॥२२॥

त्रर्थ—दो कर्ष का एक 'ग्रर्झपल' होता है, उसी को शुक्ति-सीप ग्रौर 'ग्रष्टिमका' कहते हैं। दो शुक्ति का पल होता है। उसको 'मुष्टि', 'ग्राम्न', 'ग्राम्रफल', 'चतुर्थिका', 'प्रकुञ्ज', 'षोडशी' श्रौर 'बिल्व' भी कहते हैं।

> प्रसृति से मानिका पर्यन्त को परिमागा । पलाभ्यां मस्तिर्ज्ञेया मस्तरच निगद्यते । मस्तिभ्यामञ्जलिः स्यात् कुडवो अर्द्धशरावकः ॥२३॥

अष्टमानं च संद्रोयं कुडवाभ्यां च मानिका। शरावोऽष्टपलं तदृज्ज्ञेयमत्र विचत्तर्गैः ॥ २४ ॥

श्रर्थ—दो पल की 'प्रसृति' होती है। उसी को प्रसृत भी कहते हैं। दो प्रसृतिकी एक 'श्रञ्जलि' होती है। उसी को 'कुडव', 'पाव सेर' 'श्रज्जशरावक' श्रीर 'श्रष्टमाननी' कहते हैं। दो कुडव की एक 'मानिका' होती है। उसको 'शराव' + श्रीर 'श्रष्टपल' भी कहते हैं।

### प्रस्थ अौर आदक का परिमाण ।

शरावाभ्यां भवेत्प्रस्थः चतुःप्रस्थैस्तथाढकम् । भाजनं कंसपात्रं च चतुःपष्टिपत्तं च तत् ॥ २५ ॥

त्रर्थ-दो शराव का एक 'प्रस्थ'-सेर होता है। चार सेर का एक 'श्राढक' होता है। उसको 'भाजन' श्रीर 'कंसपात्र' भी कहते हैं। यह चौंसठ पल का होता है।

द्रोण से लेकर द्रोणी पर्यन्त का परिमाण ।

चतुर्भिराढकैर्द्रीणः कलशोनल्वणोन्मनौ । उन्मातश्च घटो राशिर्द्रीणपयायसंज्ञकाः ॥ २६ ॥ द्रोणोभ्यां शूर्पकुम्भी च चतुःषष्टिशरावकाः । शूर्पाभ्यां च भवेद्द्रोणी वाहो गोणी च सा स्मृता ॥ २७॥

श्रर्थ—चार श्राढक का एक 'द्रोण' होता है। उसको 'कलश, 'घट' श्रीर 'राशि'भी कहते हैं। दो द्रोण का 'स्पैं'-स्प होता है। उसको 'कुं भ'भी कहते हैं। उस स्पैंक चोंसट शराव होते हैं। एवं दो स्पी की एक 'द्रोणी' होती है। उसको 'वाह' श्रीर 'गोणी' भी कहते हैं!

खारी का परिमाण।

द्रोणीचतुष्ट्यं खारी कथिता सूक्ष्मबुद्धिभिः। चतुःसहस्रपलिका षण्णबस्यधिका च सा॥ २८॥ श्रर्थ--चार द्रोणी की एक 'खारी' होती है। उसके चार हजार छयानवे पल होते हैं।

भार ऋौर तुला का परिमाण । पलानां द्विसहस्रं च भार एकः प्रकीर्तितः। तुला \* पलशतं क्षे या सर्वत्र वैष निश्चयः॥ २६॥

नोट + :--१२८ टंक का एक शराव होता है । नोटःश---तुला पलशतं तासां विंश तर्भार उच्यते । खारी भारद्वये नैव स्मृता पड् भाजनाथिका ॥

१५

श्चर्य--दो हजार पल का एक 'भार' होता है श्चीर सी पलकी एक 'तुला' होती है। यह तोल केवल मगध देश में ही नहीं किन्तु सम्पूर्ण देश में मानी जाती है।

सब मानों का परिमाण ।

मापटंकाचिल्वानि कुडवः प्रस्थमाडकम् । राशिगोंगी स्वारिकेति यथोत्तरचतुर्गुणा ॥ ३०॥

श्रर्थ--मासे से लेकर खारी पर्यन्त एक से दूसरी तोल चौगुनी जाननी चाहिये। जैसे ४ मासे का एक शाल, ४ शाल का एक कर्ष, ४ कर्ष का एक बिल्व, ४ विल्व की एक श्रञ्जलि, ४ श्रञ्जलि का एक प्रस्थ ४ प्रस्थ का एक श्राढक, ४ श्राढक की एक राशि, ४ राशि की एक गोली, ४ गोली की एक खारी श्रौर इसी प्रकार श्रागे भी एक मान से दूसरी तौल चौगुनी जाननी चाहिये।

गीली, सूखी और दूध आदि पतली वस्तुओं का परिमाण

गुञ्जादिमानमारभ्य यावत्स्यात्कुडवस्थितिः। द्रवार्द्रशुष्कद्रब्याणां तावन्मानं समं मतम् ॥ ३१ ॥ प्रस्थादि मानमारभ्य द्विग्रणं तद्द्वाद्वयोः। मानं तथा तुलायास्तु द्विग्रणं न कचिन्मतम् ॥ ३२ ॥ ३

अर्थ — जल आदि पतले पदार्थ तथा गीली औं पिघ लेनी हो तो प्रस्थ से लेकर तुला पर्यन्त इनकी तोल ख़्बी औषिघ की अपेचा दुगुनी लेवे तथा तुला से टेकर द्रोण पर्यन्त इनको दुगुना लेवे, अतएव इनका मान ख़्बी औषिघ के समान लेवे। इस अभिप्राय को स्नेहपाक में प्रायः मानते हैं। तःकाल की लाई हुई औषिघ को गीली कहते हैं। जो धूप में खुखा ली हो अथवा बहुत दिन की रक्खी हुई हो उस औषिघ को शुष्क कहते हैं।

> कुडव पात्र बनाने की रीति । मृदस्तुवेणुलोहादेर्भाण्डं यच्चतुरङ्गुलम् । विस्तीर्णं च तथेच्चं च तन्मानं कुडवं बदेत् ॥ ३३ ॥

नोटः ‡—रक्तिकादिषु मानेषु यात्रत्र कुडात्रो भवेत । शुष्कद्रव्याद्व योस्तावस्त्रुल्यं मानं प्रकीर्तिम् ॥१॥ प्रत्यादिमानमारभ्य द्रव्यादिद्विशुग्यस्तिदम् । कुडात्रोऽपि कच्चिद् दृष्टं यथा दन्ती पृते मतः ॥२॥ शुष्कद्रव्यस्य या भात्रा वर्षाः स्य द्विगुग्या हि सा । शुष्कस्य गुरुतीच्यत्वास्मादर्थं प्रयोजयेत ॥३॥

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

# ग्रथ तेत्र प्रमाण विषय।

से किं तं खेत्तप्यमागे ? दुविहे पग्णते तं जहा -पएस ि एक्सोय विभागिणिष्कणेय । से किं तं पएसिनिष्कन्ने ? एगपएसोगाढे, दुपएसोगाढे, संखिज्जप०, असंखिज्जप० से तं पएसिनिष्पन्ने । से किं तं विभागिनिष्यन्ने ? अंगुल विहत्थी रयणी कुत्थी गाउयं च बोधव्वं जोयण सेढीपरं लोगम लोगे वियतहेव ॥ ।।

पदार्थ—(मे कितं खेत्तप्पमाणे? दुविहे परण्यते, तं जहाः चेत्र प्रमाण् किसे कहते हैं? चेत्र प्रमाण् दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है. जैसे कि—(पएसनिष्फन्ने य विभागिण्यतन्ने य) प्रदेश निष्पन्न और विभाग निष्पन्न (से कि वं पएसनिष्फन्ने य ? एगपएसोनगाढे दुपएसोगाढे संविज्ञपएसोगाढे असंवेज्ञपरसोगाढे, से तं परसनिष्फन्ने) प्रदेश निष्पन्न किस प्रकार से होता है ? जैसे कि—एक प्रदेशावगाही पुद्गल, द्विप्रदेशावगाही, संख्यात प्रदेशावगाही, असंख्यात प्रदेशावगाही दुव्य। ये सर्व प्रदेशनिष्पन्न हैं। क्यों कि प्रदेश निर्विभाग है। उस में द्रव्य यावन्नात्र प्रदेशों पर ठहरता है। इस अपेचा से प्रदेश निष्पन्न चेत्र प्रमाण होता है। (से कितं विभागनिष्फन्ने ? अंगुल विहत्थी रयणी कुत्थी) विभाग निष्पन्न किसे कहते हैं ? जो चेत्र के विभाग से उत्पन्न हो, उसे विभाग रूप चेत्रकहते हैं। जैसे कि—अंगुलो प्रमाण जो चेत्र है, उसे अंगुल कहते हैं इसी प्रकार वितस्ती हस्त कुच (गाउयं च वोधव्य) और कोश भी जानना चाहिये

श्रर्थ—चार श्रंगुल लम्बा, चार श्रंगुल चोंड़ा तथा चार श्रंगुल गहरा, बांस श्रथवा लोह श्रादि के पात्र को 'कुडव' कहते हैं। श्रादि शब्द से यहां पर सोना, चांदी, तांबा, जस्त, रांग, कांसा, शीशा, चाम, सींग, दांत भी लिये जाते हैं। इसके द्वारा दूध, जल, तेल, घृत नापा जाता है।

# श्रीषधों का नामकरण।

यदौषधं तु प्रथमं यस्य योगस्य कथ्यते। तन्नाम्नैव स योगो हि कथ्यतेऽसौ विनिश्चयः॥ ३२ ॥

त्रर्थ--जिस प्रयोग में जो प्रथम श्रीषधि है उसी श्रीषधि के नाम से वह प्रयोग कहलाता है। जैसे चुद्रादि, गुडूच्यादि काथ। इनमें प्रथम कटेरी, रास्ना श्रीर गिलोय है। इसी कारण चुद्रादि काढ़ा, रास्नादि काढ़ा श्रीर गुडूच्यादि काढ़ा कहलाता है। इसी प्रकार चंदनादि तैल, कूष्मांड पाक, हिंग्वष्टक चूर्ण श्रादि में भी जानना चाहिये।

१७

तथा (जोजण) योजन (मेढी) श्रेणि (पयरं) प्रतर (लोगं) लोक (अलोगे वि य तहेव) अलौक । अपिशब्द समुचय अर्थ में हैं । इसिलिये लोकालोक भो इसो प्रकार जानना चाहिए।

भावार्थ— चेत्र प्रमाण दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है। जैसे कि प्रदेशनिष्पन्न और विभागनिष्पन्न। एक प्रदेश-श्रवगाही परमाणु से लेकेर श्रसंख्यात-प्रदेश श्रवगाही द्रव्यपर्यन्त प्रदेशनिष्पन्न होत्र प्रमाण होता है। यद्यपि द्रव्य स्वगुण में प्रमेय है तथापि चेत्र सम्बन्ध की श्रपेचा से उसे चेत्र प्रमाण ही कहा जाता है। विभागनिष्पन्न—श्रंगुल १, वितस्ती २, हस्त ३, कुच् ४, धनुष्प, कोश ६, योजन ७, श्रेणि म, प्रतर ६, लोक १०, श्रीर श्रलोक ११, ये सब विभागनिष्पन्न चेत्र प्रमाण के उदाहरण हैं।

# अय अंगुल विषय।

से किं तं श्रंगुले ? तिविहे पर्यात्ते, तं जहा-श्रायंगुले उस्सेहंगुले पमाणंगुले । से किं तं श्रायंगुले ? जेगंजया
मगुस्सा भवंति, तेसिणं तया श्रप्पणे। श्रंगुलेणं. दुवालसश्रंगुलाइं मुहं, नवमुहाइं पुरिसेपमाणजुत्ते भवइ, दोरिणए पुरिसे
माणजुत्ते भवइ, श्रद्धभारं तुल्लमाणे पुरिसे उम्माणजुत्ते
भवइ, मागुम्माणप्पमाणजुत्तालक्ष्वणवंजणगुर्गोहं उववेया ।
उत्तमकुलप्पसूया उत्तमपुरिसा मुगोयव्वा ॥ हुंति पुण्
श्रहियपुरिसा श्रद्धसयं श्रंगुलाण उच्चिद्धा। द्रगणउइ श्रहम्म
पुरिसा, चउत्तरं मिन्भिमिल्लाश्रो ॥ हीगा वा श्रहिया वा जे
खलु सरसत्तसारपरिहीगा । ते उत्तमपुरिसाणं श्रवसा पेसत्तगमुवेति॥एएगं श्रंगुलपमाणेगं द्र श्रंगुलाइं पायो, दो पायाउ
विहत्थी, दो विहत्थीश्रो रयणी, दो रयणीश्रो कुच्छी,

१⊏

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

दो कुच्छीत्रो दंहं, धणुजुगेनालियात्रक्वमूसले, दो धणु-सहस्साइं गाउयं, चत्तारि गाउमाइं जोश्रणं । एएणं श्रंगुलप्पमागोगां किं पयोयगां ? एएगां श्रंगुलेगां जे गां जया मणुस्सा हवंति तेसि गां तया गां त्रायंगुलेगां त्रगडत-लागदहनदीवाविपुक्वरिणीदीहियगुंजालियात्रो सरसरपंति-अयो विलपंतिआयो आरामुज्जाग्यकाग्ग्यवग्यवग्संडवग्-राईओ देउलसभापवाथूभखाइअपरिहाओ पागारअद्यालय-चरियदारगोपुरवासायघरसरणलयण्यात्रावर्णासघाडगतिगच-उक्कचउमुहमहापहपहासडगरहजायःजुग्गागिल्लिथिल्लिस– वेयसंदमागिञ्रायो लोहीलोहकडाहकडिल्लयभंडमत्तोत्रगर-णमाईिण, अज्ञकालियाइं च जोयणाइं मविज्जति, से समासश्रो तिविहे पगगात्ते, तं जहा–सूईऋंगुले, पयरंगुले, घ्गांगुले, अंगुलायया एगपएसिया सेढी सुईअंगुले, सूई सूई गुणिया पयरंगुले पयरं सूइए गुणियं घणअंगुले, एएसि गां सुई अंगुलं पयरंगुलं, घणअंगुलागां कयरे कयरे हिंतो अप्पा वा बहु वा तुल्ला वा विसेसाहिया वा सवत्थोवे सूईऋंगुले, पयरंगुले ऋसंखेज्जगुर्गो, घणऋंगुले ऋसंखेज्जगुर्गो, से तं आयंगुले ॥

पदार्थ-(से कि तं त्रंगुले ? तिविहे परिस्ते, तं जहा- ) त्रंगुल कितने प्रकार से वर्णित है ? तीन प्रकार से वर्णिन किया गया है । जैसे कि—( त्रायंगुले १, उस्सेहंगुले २, पमाणंगुले ३) त्रात्मांगुल १, उत्सेधांगुल २, त्रौर प्रमाणांगुल ३ (से कि तं श्रायंगुले ?) त्रात्मांगुल किसे कहते हैं ? (जे सं जया मसुस्ताहवंति) जिस काल में जो

१९

भरत सगर आदि प्रमाण्युक्त मनुष्य होते हैं, उस काल को अपेना से उनका आत्मांगुल प्रह्ण होता है। क्योंकि—'आत्मनामंगुलमात्मांगुलम्' जो आत्मा का अंगुल
है वहां आत्मांगुल होता है। तात्पर्य—जिस काल में जो जीव उत्पन्न होते हैं उस काल
में उनका आत्मांगुल कहा जाता है। (तेसि एं तया अप्पणा अंगुलेणं दुवालस्त
अंगुलाइं मुहं) उन भरत सगरादि मनुष्यों का अपने अपने अपुल से द्वादश अंगुल
प्रमाण मुख होता है (नम्मुहाइं पनाणजुत्ते पुरिसे भवह) नव-मुख-प्रमाण-युक्त
पुरुष होता है अर्थात् एकसौ आठ अंगुल प्रमाण पुरुष होता है।
(दोष्णिए पुरिसे माणजुत्ते भवह) मान युक्त उसे कहते हैं, जैसे—किसी व्यक्ति को एक
विस्तार पूर्वक मानोपेत जलकुएड में बैठा दिया, फिर उसके अनन्तर द्रोणिक प्रमाण
जल उस कुएड से निकाल लिया, उसे 'द्रोणिक पुरुष' कहते हैं। तथा द्रोण
परिमाण न्यून जल कुण्डिका में पुरुष के प्रवेश होने पर कुण्डिका पूर्ण हो जाती है।
इससे भी उसे 'द्रोणिक पुरुष' कहते हैं।

# अय उन्मान प्रमाण विषय।

(श्रद्धभारं नुल्तमाणे पुरिसे उत्माण नुत्ते भवड) जिसका शारीर शुभ पुद्गलों से रचित है, उसकी तुला में रोपित किया हुआ यदि अर्द्ध भार के प्रमाण वह पुरुष हो तो वह पुरुष उन्मान प्रमाण युक्त होता है। (माणु-माण्वनाण नुता) मान उन्मान प्रमाण युक्त होता है। (माणु-माण्वनाण नृता) मान उन्मान प्रमाण युक्त चक्र कर्यादि पुरुष जो (लक्ष्वण) लच्चण —शंख, स्वस्तिकादि (वंजण) व्यंजन—तिल माणदि (गणेहिं) गुण्ण —च्नमादि करके (उववेया) उपेत —संयुक्त (उत्तमकुलप्पम्या) और उप्रादि उत्तम कुलों में जो उत्पन्न हुआ है उसे (उत्तमपुरिसा मुण्णेयव्या) उत्तम पुरुष जानना चाहिये। (इति पुण्ण अहियपुरिसा) अधिक अंगुल प्रमाण उत्तम पुरुष होते हैं, जैसे (अहत्वयं अंगुलाणं उन्चिद्धा) एकसौ आठ अंगुल के आत्मांगुल से ऊचे। (अत्रव्ध अहम्मपुरिसा) आत्मांगुल के प्रमाण से जो छ्यानवे अंगुल उंचा हो वह अधम पुरुष होता है। (हीणा वा अहिया वा) उक्त प्रमाण से अर्थात् १०८ अंगुल से जो हीन वा अधिक और (जे खलु सरसत्तसारपिहीणा) जो निश्चय ही आदेय स्वर और सत्त्व अथवा शारीरिक शक्ति, इन गुणों से रहित होता है, (ते उत्तम पुरिसाणं) वह, उत्तम पुरुषों के (अवसा पेसत्तरणपुर्वित ) अपने कमों के वश होते हुए दास भाव को शप्त होते हैं। अंगुलप्तरारेण ख अंगुलाई पायो) इन अंगुलों के प्रमाण

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

से छह श्र गुल प्रमाण 'पाद' होता है। (दोपायाओ विहत्थी) दो पादों की एक 'वितस्ती' होती है ( तो विहत्थीओ रयणी ) दो वितस्तियों की एक 'रत्नो'-'हाथ' होता है । (दो रयणीत्रो कुच्छी) दो रित्तयों की एक 'कुचि' होती है (दो कुच्छित्रो दंडं) दो कुनियों का एक दंड होता है। ( ध्युनुगेनालियात्रक्खमृसले ) धनुष्, युग, नालिका, ऋत्त, मुशल, ये सब छ्यानवे ऋंगुल प्रमाण होते हैं ( दो धणुसहस्साई गाउयं ) दो सहस्र धनुष् का एक 'गठय'-कोस होता है ( चत्तारि गाउयाइं जोग्रणं ) चार कोसों का एक 'योजन' होता है (एएएं त्रंगुलव्यनार्थे एं कि प्योपणं ?) इस त्रंगुल प्रमाण का क्या प्रयोजन है ? (एएएं अंगुलप्पनाएंएं) इस अंगुल प्रमाण से (जे एं जया मणुस्सा हवन्ति) जो जिस काल में मनुष्य होते हैं (तेसि एं तया श्रारामुज्जाएं) उनके बाग, आराम, उद्यान सत्र आत्मांगुल से मान किये जाते हैं ( काणणवण ) सा-मान्य वृत्त युक्त अथवा श्राटवी पर्वत युक्त जो वन है उसको 'कानन' कहते हैं। श्रीर जिस स्थान में एक जाति के वृत्त हों उसको 'वन' कहते हैं ( वर्णसंख्वरणराइओ ) एक जाति के बृत्तों से आकीर्ण वनको 'वनखरड' श्रौर वन पंक्ति को 'वनराजि' कहते हैं ( अगडतलागदह ) कूप, तड़ाग, हृद, ( नदीवावि ) नदी, वापी ( पोक्खरिणी ) वृत्त जलाशय को 'पुष्करिणी' कहते हैं तथा कमलों से युक्त (दीहिय) दीर्घ जलाशय ( गुंजाजियायो ) वक गुञ्जालिका-जलाशय विशेष ( सर ) स्वयं संभूत जलाशय (सरांची श्राश्रो) सर पंक्ति रूप किए हुए, जैसे कि एक सर से पानी द्वितीय तृतीयादि सरों में चला जाने ( सरसरपंतियाउ ) सरसरपंक्तियाँ एक सर से द्वितीय तृतीय त्रादि में पानो वा पुरुषों का संचार हो सके, कपाटादि के द्वारा वा अन्य प्रकार से ( विल-वंियात्रो) कृपों की पंक्तियां (देवकुल) मन्दिर विशेष (सभा) सभा--पुस्तकशाला श्रथवा जिस स्थानमें अनेक पुरुषों का समृह एकत्र होवे (पत्रा) पर्व स्थान तथा जलपान स्थान (थून) स्तूप ( चेईय \* ) मृत्तिका त्र्यादि की वेदिका बनाना ( खाइय ) खाई उसे कहते हैं जो नीचे से संकीर्ण हो ऋौर ऊपर से विस्तीर्ण हो (पिरहाओ) परिखा (पागार) नगरकोट (ब्रहालय) प्राकार—ऊपर त्राश्रयस्थान (चरिय) गृहों श्रौर प्राकार के अन्तर में जो अध्ट हस्त प्रमाण विस्तीर्ण राजमार्ग हो उसे 'चरिका' कहते हैं (तार) द्वार (गोपुर) द्वारों के जो परस्पर अन्तर स्थान हैं उन्हें 'गोपुर' कहते हैं श्रथवा राज्य भवन (पासाय) प्रासाद (महल) महल (सिघाडगतिगचडकचउमुह) शृङ्गार

यह पाठ टीकाकार ने ग्रहण नहीं किया है। इसिलिये यह प्रचेप प्रतीत होता है। तथा
 चैत्य शब्द का यथा स्थान अर्थ करना चाहिये।

२१

के आकार पर मार्ग अथवा जहाँ पर तीन मार्ग एकत्र हों, चार राजमार्ग एकत्र हों तथा चतुर्भुख देवकुलादि (महापह) महा राज्यमार्ग (पहेह) सामान्य मार्ग (सगट शकट गाड़ी (रह) रथ (जाए) यान (गिल्लि थिल्लि जुगा) हस्ती का होदा, लाट देश प्रसिद्ध पलान श्रोर युग भी यान विशेष है ( सीयसंबमाणीयाश्रो ) स्पंदमान शिविका (धरसरणलेणश्रावण) सामान्य लोकों के घर, तृण मय घर पर्वत में घर, हट्ट(श्रासणसयणलयणक्खंभ) आसन, श्रुट्या, गुफादि अथवा (भंडमत्तोवगरण) मृतिकादि के भाजन, कांश्यादि के भाजन, ऋौर नाना प्रकार के उपकरण (लोहीलोह कडाह) लोही उसे कहते हैं जिसमें मंडनकादि पकाये जाते हैं तथा लोहे की कढ़ाई (कडच्छुगमाईग्री) करच्छी त्रादि (श्रजकालियाइं जीयगाइमबिज्जेति) जिस काल में जो मनुष्य पैदा होते हैं उन्हीं की श्रात्मांगुल से मान की जाती हैं तथा उसी काल के योजन प्रहरण किये जाते हैं। (से समासश्रो तिविहे परण्यत्ते, तं जहा-) वह आत्मांगुल संक्षेप से तोन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है (मृशिंगुले) सूच्यंत्र्यंगुल (पयरंगुले) प्रतरांगुल (घणंगुले) स्रौर घनांगुल (अंगुलायया) स्रौर जो एक स्रंगुल प्रमाण दीर्घ स्रौर (एगपिसयासेडी) एक प्रदेश की श्रेंगिएर जिसका विष्कंभ है ( स्ंश्रंगुले) उसे सूच्यंगुल कहते हैं। ( सूई सूईगुलिया पयरंगुले ) सूच्यंगुल को सूच्यंगुल से गुणा किया जाय तब प्रतरांगुल उत्पन्न होता है ( पयरं मृंप्युक्षियं घर्णगुले ) प्रतरांगुल को सृच्यंगुल से गुणा करें तब धनांगुल उत्पन्न होता है। (एए वि सं सूई श्रंतुले पयरंगुले धर्मामुलामां) इन सूच्यंगुल, प्रतरांगुल ऋौर घनांगुलों में ( कयरेशीई तो ऋष्या वा बहुया वा तुरला वा विसेसाहिया वा ) परस्पर किन २ से ऋल्प, बहुत्व, तुल्य और विशेषाधिक है (सबस्थोवे सुई श्रंगुले) सब से स्तोक सुच्यंगुल होता है ( पयरंगुले असंखेडनमुखे ) प्रतरांगुल असंख्यात गुणा अधिक है । (वर्ण ुले असंखेज्जमुणे) घनांगुल उससे भी असंख्यात गुणा अधिक है (से तं श्रायंगुले) सो उसी को श्राहमांगुल कहते हैं।

भावार्थ—श्रंगुल तीन प्रकार से वर्णन किया गया है। जैसे—श्रातमांगुल १, उत्सेश्रांगुल २। श्रीर प्रमाणांगुल ३। जिस कालमें जो मनुष्य उत्पन्न होते
हैं उनका श्रपने श्रंगुलों से १२ श्रंगुलों का मुख होता है, श्रीर उन्हीं के श्रंगुलों से
१०८ श्रंगुल प्रमाण उनका पूरा शरीर होता है। ये पुरुष उत्तम, मध्यम श्रीर
जघन्य मेद से तीन प्रकार के हैं। जो पूर्ण लच्चणों से युक्त हैं श्रीर १०८ श्रंगुल
प्रमाण जिनका शरीर होता है, वे उत्तम पुरुष हैं। १०४ श्रंगुल प्रमाण शरीर वाले
भध्यम पुरुष हैं। १६ श्रंगुल प्रमाण वाले जघन्य पुरुष हैं। श्रतः इन्हीं श्रंगुलों के
प्रमाण से छह श्रंगुलों का एक पाद, दो पादों की एक वितस्ती, दो वितस्तियों

२२ :

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

की एक रिल-हाथ, दो हस्तों की एक कुत्ति, दो कुत्तियों का एक धनुष्, दो सहस्र धनुषों का एक कोश और चार कोशों का एक योजन होता है। इसी प्रमाण से आराम, उद्यान, वन, वनखंड, कूप, तड़ाग, नदी, वावली, सर, देवकुल, सभा, स्तूप खाई, प्राकार, अष्टालक, चरिका, द्वार, गोपुर,, प्रासाद, श्रङ्गारक, त्रिक्मार्ग, चतुर्भुख मार्ग, महापथ, राजमार्ग, शकट, रथ, यान, युग, गिल्ली, थिल्ली, शिविका, घर, आपण, आसन, शयन, स्तम्म, कडाह, दवी इत्यादि पदार्थ जिस समय के मनुष्य होते हैं, उक्त पदार्थ उन्हों के अंगुलों से मान किये जाते हैं। इसे ही आत्मांगुल कहते हैं।

त्रंगल तीन प्रकार से वर्णन किया गया है। जैसे—स्च्यंगुल १, प्रतर्गांगुल २ श्रीर घनांगुल ३। श्रसत्हेतु से श्राकाश में एक श्रंगुल प्रमाण दीर्घ, तीन प्रदेशक्षप विस्तार्ण श्रीर एक प्रदेश विष्कम्भक्षप को 'स्च्यंगुल' कहते हैं। स्च्यंगुल को तिगुना करने से 'प्रतरांगुल' उत्पन्न होता है। यह श्रंगुल प्रदेश क्षप होता है। प्रतरांगुल को तिगुना करने से 'घनांगुल' होता है। वह २७ प्रदेश क्षप है। इनमें सबसे छोटा स्च्यंगुल है। प्रतरांगल उससे श्रसंख्यात गुणा बड़ा है श्रीर घनांगुल उससे भी श्रसंख्यात गुणा बड़ा है। इसी को श्रात्मांगुल कहते हैं।

से किं तं उस्सेहिंगुले ? अगोगिवहे पग्णते, तं जहा-परमाणु १, तसरेण २, रहरेणु ३, अग्गं च बालस्स ४ । लिक्खा ५, ज्ञा य ६, जवो ७, अट्ठगुणविवट्टिया क-मसो । से किं तं परमाण ? दुविहे पग्णते, तं जहा-सुहुमे य

२३

ववहारिए य, तत्थ गां जेसे सुहुमे सेट्ठप्पे, तत्थ गां जे से ववहारिए से ऋगांतागां सुहुमपरमागा समुदयसमिइंसमा गमेगां ववहारिए परमागु पोग्गले निक्पज्जइ, से मां भत्ते ! असिधारं वा खुरधारं वा उग्गाहेजां ? हंता उग्गाहेजा, से गां भत्ते ! तत्थ छिज्जेज वा भिज्जेज वा १ नो इराट्टेसमट्टे, नो खलु तत्थ सत्थं कम्मइ, से गां भंत्ते! अगियकायस्स मज्कं मज्केगां वीईवएजा ? हंता वीईवएजा, से गां तत्थ उज्मेजा ? नो इगाट्टे समट्टे, नो खलु तत्थ सत्थं कम्मइ, से गां भंते!पोक्खल संवद्टयस्स महामेहस्स मज्भां मज्भोगं वीइवएजा ? हंता वीइवएजा, से गां तत्थ उ६उल्ले सिया? नो इगाट्टे समट्टे, नो खलु तत्थ सत्थं कम्मइ, से गां भंते! गंगाए महानदीए पडिसोयं हव्वमागच्छेजा ? हंता हटवमागच्छेजा, से गां तत्थ विशिघायमावज्जेजा? नो इराट्रे समट्टे, नो खलु तत्थ सत्थं कम्मइ, से गुं भंते ! उदयावत्तं वा उदगर्बिंदुं वा उग्गाहेजा ? हंता उग्गाहेजा, से गां तत्थ परियाव-ज्जेजा ? (कुच्छेज वा?), नो इराट्टे समट्टे, नो खलु तत्थ सत्थं कम्मइ, सत्थेण सुतिक्षेण वि च्छेतुं भेतुं च जं किर नसका।तं परमाणुं सिद्धा वयंति आइं प्पमाणागं ॥ अगांतागां ववहारिय परमाणुपोग्गलागां समुदयसिमइसमागमेगां सा एगा उस्सगह-ंसगिहया इ वा सगहसगिहया इ वा उट्टरेगु इ वा तसरेगु इ वा रहरेगु इ वो अट्ट उसगहसगिहयाओ सा एगा सगह-सिग्हिया, श्रद्ध सग्हसिग्हियात्रो सा एगा उट्टरेणू, श्रद्ध उट्टरे-

रे४

#### [ श्रीमदनुयोद्वारसूत्रम् ]

गुओं सा एगा तसरेगु, अट्ट तसरेगुओं सा एगा रहरेगु, अट्ट रहरेणुत्रो देवकुरुउत्तरकुरुगागां मणुयागां से एगे बालग्गे, अट्ट देवकुरुउ त्तरकुरुगागां मणुयागां बालग्गा हरिवासरम्मगवा-सागं मणुस्तागं से एगे बालग्गे, अट्टहरिवासरम्मगवासागं मणुस्सागं बालग्गा हेमवयएरगणवयागं मणस्सागं से एगे बालग्गे, अट्ट हेमवयएरगणवयाणं मगुस्साणं बालग्गा पुठ्वविदेह अवरविदेहा गां मणुस्सा गां से एगे बालगो, अट्ट पुञ्वविदेहअवरविदेहाणं मणुस्साणं वालग्गा भरहेरवयाणं मग्रुस्तागं से एगे बालग्गे, श्रट्ट भरहेरवयागं मग्रुस्सागं वालग्गा सा एगा लिक्खा, अट्ट लिक्खाओ सा एगे ज्या, अट्ट ज्यात्रों से एगे जव मज्के, अट्ट जवमज्का से एगे अंगुले, एएए **ब्रांग्रलप्पमा**गोगां छब्रांगुलाइं पाउ, वारस **त्रांगुलाइं विह**त्थी, चउवीसं अंगुलाइं रयणी, अडयालीसं अंगुलाइं कुच्छी, **छन्नउइं अंगुलाइं दंडेति वा, धर्णुति वा, जुएति वा, नालि-**याइ वा, अक्लेइ वा, मुसले इ वा, एए एां धराप्पमारोगां दो धगु सहस्साइं गाउयं,, चत्तारि गाउयाइं जोयगं, एएगं उस्तहंगुलेगां कि पयोयगां ? एएगां उस्तहंगुलेगां नेरइय-तिरिक्खजोणियमण् ुस्सदेवाणं सरीरोगाहणाउ मविज्जंति।

पदार्थ—(से कि तं उस्सेहंगुले ? अर्ऐगिविहे पगणत्ते, तं जहा—) उत्सेघांगुल किसे कहते हैं ? उत्सेघांगुल उसका नाम है, जिसके द्वारा नारकादि की अवगाहना का प्रमाण किया जाय, जैसे कि (परमाणु) परमाणु १, (तत्तरेणु) त्रसरेणु २, (रहरेणु) रथरेणु ३, (अगं च बालस्स) और बालाप्र ४, फिर (जिक्ला) छीख ५, (जुयाय) जूं ६,

२५

(जवो) यव ७, ( श्रद्वगुण्वित्रड्टिया कमसो) यह अनुक्रम से उत्तरोत्तर आठ गुर्णे बड़े हैं। (से किंतं परमाणु? दुविहे पएएले, तं जहा-) परमाणु कितने प्रकार का है? दो प्रकारका जैसे कि-(सुहुमे य वबहारिए य) सूक्ष्म ऋौर व्यावहारिक (तत्थं संजेसे मुहुमे से द्वप्पे) उन दोनों भेदों में से जो सृक्ष्म परमाए हैं वे तो स्थापनीय हैं (तत्य एं जे से ववहारिए से **श्रगंता**गं सुहुमपरमाणु समुदयसमिइसमागर्मगं ववहारिए परमा**णु**पोक्तं निष्कज**ः)** उनमें से जो व्यावहारिक परमाण है, वह अनन्त सूक्ष्म परमाणुश्रों का समुदाय रूप है श्रोर उसी के द्वारा व्यावहारिक परमाण की उत्पत्ति होती है 🕸 । (से एं भंते ! श्रसि-धारं वा खुरधारं वा उग्गादेजा ?) हे भगवन् ! क्या यह व्यावहारिक परमाणु, खड्ग की धार ऋथवा क्षुरा की धार में प्रवेश कर सकता है ? (इंतः क्षेडिया ) हां, प्रवेश कर सकता है। (से एं ‡ भंते ! तत्य छिज्जेज वा भिज्जेज वा ?) हे भगवन् ! क्या उस <mark>ठ्यावहारिक परमाणु का छेदन भेदन हो सकता है</mark> ? (नो इण्ड्रे समद्रे नो ब्र्लु तत्थ सत्थं कमड) यह ऋर्थ समर्थ नहीं है ऋर्थात् इस प्रकार नहीं है तथा उस को निश्चय ही शस्त्र अतिक्रम नहीं करता (से एं भंते ! अगिएकायस्त मज्कं मज्के एं वीइवएजा ?) हे भग-/वन् ! क्या वह परमाणु ऋग्निकाय के मध्य ऋौर मध्यान्तर में प्रवेश कर सकता है ?( हंता वीइवइजा ) हां, प्रवेश कर सकता है ( से एं भंते ! इज्मेजा ?) हे भगवन् ! क्या वह परमाणु जल सकता है ? (नो इसहे समहे, नो खलु तत्थ सत्थं कमइ) यह अर्थ समर्थ नहीं है। उस परमाणु को अग्नि रूप शस्त्र अतिक्रम करने में समर्थ नहीं है × (से एं भंते ! पोक्खलसंबद्धयस्स महामेहस्स मञ्ज्ञमंग्ज्ञमेएं वीइवएजा ?) हे भगवन् ! क्या वह परमाण 'पुष्कलसंवर्त' नामक महामेघ के मध्यान्तर में प्रवेश कर सकता है ? (हंता वीइवएजा) हां, प्रवेश कर सकता है। (से एं तत्थ उदंउल्लेसिया ?) हे भगवन् ! क्या वह व्यावहारिक परमाण पानी से गीला हो सकता है ? (नो इगाहे समहे, नो खलु तत्थ सत्थं कमइ) यह तुम्हारा कथन यथार्थ नहीं है। उसको निश्चय ही पानी रूप शस्त्र श्रितिक्रम नहीं कर सकता (से खं भंते ! गंगाए महानदीए पिडसोयं हव्यमागच्छेजा ?)हे भग-

<sup>\*</sup> यह सर्वकथन व्यवहार नय के मत से कहा गया है। निश्चय के मत से इसे इस्कंप ही माना जाता है।

<sup>†&#</sup>x27;हंता' श्रव्यय कोमलामंत्रण में अथवा स्वीकार अर्थ में होता है। यहां पर स्वीकार अर्थ ही जानना चाहिये।

<sup>🕆 &#</sup>x27;गं वाक्यालंकार श्रर्थ में होता है।

<sup>×</sup> क्योंकि अग्नि के परमासु उसकी अपेचा स्थूल हैं श्रीर वह उनकी अपेचा से अप्यन्त सूच्य है, इसलिये श्रम्निकाय पूर्वोत्त काम करने में असमर्थ है।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

वन् ! क्या वह परमाण गंगा महानदी के प्रतिश्रोत की श्रोर होता हुआ शीघ्र ही आ सकता है ? (इंता इव्वमाम-इहेजा) हां, शीघ्र श्रा सकता है अर्थात् यदि पूर्व की श्रोर गंगा बहती हो तो वह परमाण पश्चिम की स्थोर स्था सकता है। (से गं तत्थ विणिधा-यमावज्जेजा ?) हे भगवन ! क्या वह परमाणु वहां जल रूप हो सकता है ? (नो इएहे समहे, नो खलु तत्थ साथं कमड) यह अर्थ समर्थ नहीं है। उसको निश्चय ही पानी रूप शस्त्र ऋतिक्रम नहीं कर सकता (से गं भंते ! उद्यावर्त्तं वा उदगविंदुं वा अगाहेजा ?) हे भगवन् ! क्या वह परमाण उदकावर्तन में श्रथवा उदकविन्दु में श्रवगाहन कर सकता है ? (इंता उम्माहेजा) हां, श्रवगाहन कर सकता है। ( से गां तःथ कुच्छेज्ज वा परिया-वज्जेजा वा ?) हे भगवन् ! क्या वह परमाणु उसस्थान पर पर्याय परिवर्तन कर सकता है अर्थात् क्या वह परमाण जलरूप हो सकता है ? (गो इस्छे समडे, नो खलु तत्थ सत्थं कमड़) यह तुम्हारा कथन यथार्थ नहीं है। उस परमाणु को जलरूपी शस्त्र ऋतिक्रम नहीं कर सकता (सत्थेण सुितक्खणवि छेतुः भेतुः च जं किरः न सका) सुतीक्ष्ण शस्त्र से कोई भी उस परमाणु को छेदन भेदन करने में समर्थ नहीं है ( तं परमाणुं सिद्धा वशित ऋहं पमाणाणं ) उस परमाणु को सिछ्क' भगवान् त्र्यादि प्रमाण कहते हैं त्र्यर्थात् व्यावहारिक गणना में वह परमाण त्रादिभूत हे छौर (असंतासं ववहारिअपरमास पंग्यालासं समुदय-समिइसमागमेणं सा एगा उस्तरहर्सारहया इ वाई) अन्नन्त व्यावहारिक पुद्गलों के समु-दाय के एकत्र होने से एक 'उत्शलक्ष्मा' नामक कमा उत्पन्न होता है (सम्हसिन्हिया इ वा) उस से फिर 'रलक्ष्ण्यश्लिक्षणका' नामक करा होता है (इन्हेर्स्स्ति वा) उध्वरेसु (तसरस्पृति वा) त्रसरेगु (रहरेग् ति ा) रथरेगु होता है ( श्रद्घ उसएहसिएहयाश्रो सा एगा सएहसिएहया) आठ उत्श्लक्ष्णश्लिक्ष्णकान्त्रों की एक श्लिक्ष्णका होती है ( अह सरहस्र रहमात्री सा एगा ब्हुरेसु) स्त्राठ शलक्ष्मश्लिक्षणकास्त्रों का एक ऊर्ध्वरेसु स्त्रौर (स्रह ब्हुरेसुस्रो सा एगा तसरेगु) आठ अर्ध्वरेणुत्रों का एक त्रसरेग्र (श्रृह तसरेगुश्रो सा एगा रहरेगु) आठ त्रसरेगास्त्रों का एक रथरेगा ( ऋह रहरेगाओं देव कुरु इत्तरकुरुगाणं मगुपाणं से एगे बालगो ) श्राठ रथरे गुर्छो का देवकुर-उत्तरकुरु के मनुष्यों का एक बालाम होता है (श्रद्ध देवकुरु इतरकुरुगार्गं मणुयाणं बालमा हरिवासरम्मगबासार्थं मखुस्साणं से एगे बालमो) **फिर** "किर' शब्द किलार्थ में है अर्थात निरुचय ही कोई छेदन भेदन करने में समर्थ नहीं है ।

<sup>\* &#</sup>x27;किर' शब्द किलाथ मंह अधात निश्चय हा कोई छुदन भदन करने में समध नहीं है। † 'सिद्ध' शब्द का अर्थ यहां पर ज्ञानसिद्ध है। यथा क्षेत्रली; क्योंकि भवस्य भगतान् सिद्ध होते हैं। मुक्ति में विराजमान जो सिद्ध भगवान् हैं, वे बचनयोग से रहित हैं। इसलिये सिद्ध शब्द का सम्बन्ध यहां पर भवस्थ केवली भगवान् से जानना चाहिये।

靠 'वा' शब्द उत्तरापेच है और 'उद्ग' शब्द शाबल्य अर्थ में होता है ।

२७

श्राठ देवकुर-उत्तरकुरु मनुष्यों के बालायों का एक हरिवर्ष रम्यकुवर्ष के मनुष्यों का बालाप्र होता है (श्रृह्व हरिवासरम्यगवासाणं मणुस्ताणं वालागा हेनवपहेररणावपाणं मगुस्सामं से एमे बालमो) आठ हरिवर्ष रम्यक्वर्ष मनुष्यों के बालायों का हैमवय श्रीर एरएयवय के मनुष्यों का एक बालाध्र होता है ( श्रद्ध हेनवयहेरएएवयाएं मणु-स्साणं बातमा पुरविदेहश्रवस्तिहेहाणं मणुस्ताणं से एने बातमो ) हैमवय श्लीर एरएय वय के मनुष्यों के वालायों का पूर्वमहात्रिदेह ऋौर दूसरा ऋपरमहाविदेह के मनुष्यों का एक बालाप्र होता है ( श्रद्ध पुन्विवदेहश्रवरिवदेहाणं मणुस्साणं बालगा भरहेर-वयाणं मणुस्ताणं से एगे बालागे ) स्त्राठ पूर्वमहाविदेह-स्राप्तविदेहों के मनुःयों के वालायों का भरत ऐरावत के मनुष्यों का एक बालाय होता है ( ब्रह्न भरहेरवयाएं मणु-स्तार्ण वालग्गा सा एगा लिक्ला) आठ भरत ऐरावत के मनुष्यों के बाला ों की एक लिचा-लीख होती है (यह जिक्वायो सा एगा ज्या) आठ जिलाओं को एक जंहोती है (यह ज्यायो से एगे जवमज्जों) खाठ जुर्खों की एक यव का मध्य होता है (ग्रह जबमज्जासी से एगे खंगुले) श्राठ यव मध्यों का एक उत्सेघांगुल होता है। (एएएं श्रंगुजप्पनाएंग् छ श्रंगुलरं पाओ) इस अंगुल के छह अंगुलों का एक पाद होता है (बारस अंगुलाइ विहत्थी) बारह श्रंगुलों की एक वितस्ती होती है (चउवीसं श्रंगुलाइं रयणी) चौबीस श्रंगुलों का एक हाथ होता है (अदयालीस अंगुलाई कुच्छी) अड़तालीस अंगुलों की एक कृत्ति और (छन्नउई अंगुलाई से एमे इंडेइवा) छ थानवे अंगुलों का एक दंड होता है (अगृह वा, जुमे इवा, नातियाहवा, कक्षे इवा, मुसले इवा) धनुष ,युग, नालिका, ऋत्त और मुसल ये सर्व धनुष के ही नाम हैं। एएएं थरा यमार्थेएं) इस धनुष् के प्रमाण से (दो धरातहस्साइं गाउपं)२००० धनुषों का एक कोस होता है और (चतारि गाउपाइं जोपएं) चार कोसों का एक योजन होता है। (एएएं उस्तेहं गुलेएं कि पयोपएं ?) इस उत्सेघांगुल के कथन करने का क्या प्रयोजन है? (एएएं उन्सेहंगुलेखं खेरइयतिहिक्खनोणियनसुत्सदेवाणं सरीरोगाहसाउ मिवजनिति) इस उत्सेधां-गुल से नारक, तिर्यक् योनि के जीव, मनुष्य श्रौर देवों के शरोरों की श्रवगाहना नापो जाती है।

भावार्थ—उत्सेघांगुल का अनेक प्रकार से वर्णन किया गया है। जैसे— परमाणु, त्रसरेणु, रथरेणु, इत्यादि। प्रकाश में जो धूलि कण प्रतीत होते हैं, उन्हें 'त्रसरेणु' कहते हैं। रथ के चलने से जो रज उड़ती है, उसे 'रथरेणु' कहते हैं। बालाव्र, लिजा, जूं, यव, ये सब उत्तरोत्तर आठ गुणा श्रधिक करने से निष्पन्न होते हैं। परमाणु दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है। एक सूच्म-परमाणु, द्वितीय व्यावहारिक परमाणु। सूक्ष्म परमाणु स्थापनीय है; क्योंकि उसका

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

यहां पर श्रधिकार नहीं है। श्रनन्त सुक्ष्म परमासुत्रों के मिलने से एक व्यावहारिक परमाणु उत्पन्न होता है। उसको खड्गादि भी श्रतिक्रम नहीं कर सकते। श्रनि जला नहीं सकती। पुष्कलसंवर्त नामक महामेह जो उत्सर्पिणी काल में होता है, उसको जलरूप नहीं कर सकता। गंगा महानदी के स्रोतोगत होता हुआ भी वह पानी में लीन नहीं होता । किन्तु सुतीक्ष्ण शस्त्र भी उसको छेदन करने में असमर्थ है। वह परमासु केवली भगवानों ने ब्यावहारिक गसना की स्रादि में प्रतिपादन किया है। श्रनन्त व्यावहारिक परमाणु पुद्गलों के मिलने से उत्शलहणश्लिहणुका परमाणु उत्पन्न होता है। किर श्लक्ष्णश्लिचणका, अर्ध्वरे सु, त्रसरे सु, देवकुरु उत्तरकुरु मनुष्यों का बालात्र, हरिवर्ष-रम्यक्वर्ष मनुष्यों का बालाग्न, हैमवय-हैरएयवय मुख्यों का बालात्र, पूर्वमहाविदेह-पश्चिममहाविदेह मुख्यों का बालात्र, भरत-षेरवत मनुष्यों का बालाग्र, लिज्ञा, जूं, यव, श्रंगुल, ये प्रत्येक उत्तरोत्तर श्राठगुणा श्रधिक जानने चाहिये। उक्त ६ श्रंगुलों का श्रर्द्ध पाद, १२ श्रंगुलों का एकपाद, २४ अंगुलों का एक हस्त, ४८ अंगुलों की एक कुत्ति, श्रौर १६ श्रंगुलों का एक धनुष् होता है। इसी धनुष् के प्रमाण से २००० धनुषों का एक कोस और ध कोसों का एक योजन होता है। इस अंगुल के कथन करने का प्रयोजन, चार गतियों के जीवों की अवगाहनाका मान करना है। इसलिये अवगाहना के थिवय में श्रब सूत्रकार कहते हैं—

# अथ अवगाहना विषय ।

गोरइयागं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा प-गणता ? गोयमा। दुविहा परणात्ता, तं जहा—भवधारिणा-जाय उत्तरवेउवित्रश्राय । तत्थ गं जा सा भवधारिणाजा, सा जहरणोगं श्रंगुजस्स श्रसंखेजइभागं, उक्कोसेगं पंचधणुस-याइं; तत्थ गं जा सा उत्तरवेउवित्रश्रा सा जहरणोगं श्रंगुल-स्स संखेजइभागं, उक्कोसेगं धणुसहस्सं॥

पदार्थ—(ऐएइयाएं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा परणाता ? गोयमा ! दुविहा परणाता, तं जहा-भवधारणिज्जा य उत्तरवेउव्विश्रा य) [श्री गौतम प्रभु जी, भगवान् से प्रश्न

35

करते हैं कि] हे भगवन ! नारिकयों के शारीरों को अवगाहना कितनी बड़ी है ?
[भगवान, श्री गौतम प्रभु को संबोधन करके प्रथम अवगाहना के भेद प्रकट करते हुए
निम्न प्रकार से उत्तर देते हैं ] भो गौतम ! अवगाहना दो प्रकार की वर्णन को गई है ।
एक भवधारणीया और दूसरी उत्तरवैकिया । भवधारणीया अवगाहना उसे कहते हैं
कि जो । जब तक आयु रहे तब तक रहे । उत्तरवैकिया उसका नाम है कि जो कुछ समय के लिये कारणवशात् वा स्वेच्छानुसार शरीर छोटा बड़ा किया
जाय (तत्य एं जा सा भववारणिज्जा, सा जहएएएं अंगुजस्स असंवेज्जहभागं, उक्कोसेएं
वंचवणुसयाई) उन दोनों में जो भवधारणीया अवगाहना है, वह न्यून से न्यून अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण होती है [यह कथन उत्पत्ति समय को अपेचा से है ] और
उत्कृष्ट से उत्कृष्ट ५०० धनुष् प्रमाण होती है । [यह कथन सातवों पृथ्वी की अपेचा
से है ] (तत्थ एं जा सा उत्तरवेज्वया, सा जहएएंएं अंगुलस्स संखेज्जहभागं, उक्कोसेएं धणुसहस्सं) उन दोनों में जो उत्तरवेकिया है, वह न्यून से न्यून अंगुल के संख्यात भाग
प्रमाण होती है [ असंख्यात भाग प्रमाण में वैकिया की पूर्ति नहीं होती है । ]
और उत्कृष्ट से उत्कृष्ट १००० धनुष् प्रमाण होती है । [ यह कथन भी सातवें नरक
की अपेचा से है ]

भावार्थ—नारिकयों के शरीर की श्रवगाहना दो प्रकार से प्रतिपादन की गई है। एक भवधारणिया और द्वितीय उत्तरवैक्तिया। भवधारणीया ज्ञघन्य स्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट ५०० धनुष प्रमाण होती है। उत्तरवैक्तिया ज्ञघन्य स्रंगुल के संख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट १००० धनुष प्रमाण होती है। भवधारणीया उसे कहते हैं जो श्रायु पर्यन्त रहे श्रीर उत्तरवैक्तिया वह है जो कारण वश की जावे। यहां पर तो नारिकयों की श्रवगाहना साम न्य प्रकार से कही गई है। श्रव श्रागे विस्तार पूर्वक उसका वर्णन करते हैं—

रयणपहाए पुढवीए गोरइयागं भंते ! के महालिया सरीरोगाह्या पर्गणता ? गोयमा ! दुविहा पर्गणता, तं जहा— भवधारिगजा य उत्तरवेउवित्रश्रा य । तत्थ गां जा सा भवः धारिगजा सा जहर्गणेगं श्रंगुलस्स श्रसंखेजइभागं, उक्कोसेगां सत्त धगुइं तिगिग् रयगिश्रो छन्न

#### [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्रंगुलाइं: तत्थ गां जा सा उत्तरवेउदिवश्रा सा जहगगोगां श्चंगुलस्स संखेजइभागं, उक्कोसेगां पराग्रस धग्रु दोन्नि रयणीत्रो बारस ऋंगुजाइं (१) सक्करपहापुढवीए गोरइयाणं भंते! के महालिया सरीरोगाहणा परणता ?दुविहा परणता, तं जहा-भवधारिण जा य उत्तरवेउव्विश्रा य। तत्थ गां जा सा भवधारिएजा सा जहरागोगां अंगुलस्स असंखेजइ भागं, उक्को-सेगां पगगरस धगू इं दुगिग रयणीत्रो बारस अंगुलाई; तत्थ गां जा सा उत्तरवेउविवसा सा जहरायोगं स्रंगुलस्स संवेजइभागं, उक्कोसेगं एकतीसं धणूईं इक्करयणी य (२)वालुअप्पहा-पुढवीए गोरइयागं भंते ! के महालि आ सरीरोगाहगा पगग-त्ता ? गोयमा ! दुविहा पग्णत्ता, तं जहा-भवधारणिजा य उर त्तरवैउठिव आ य। तत्थ शं जा सा भवधारिंगाजा सा जहरागेगं अंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेगां एकतीसं धणूईं इक्करयणीयः; तत्थ गां जासा उत्तरवेउविवन्ना सा जहगणोगां **अंग्रलस्स संखेजइभागं, उक्कोसेग्गं बास**ट्टि धगुइं दो रय गोिश्रो अ (३) एवं सटवासिं पुढवीगां पुच्छा भागियव्वा I पंकप्पहाए पुढवीए भवधारिएजा जहरारोगं अंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेगां बासिट्ट धगाइं दो रयगीओ य; उत्तरवेउविवया जहगगोगां ऋंगुलस्स संखेजइभःगं, उक्कोसे-गां पण्वीसं धण् सयं (४) धूमप्पहाए भवधारिणजा जहरुणेगां <mark>ऋंगुलस्</mark>स ऋसंखेजइभागं, उक्कोसे**णं पण**वीसं धणृसयं: उत्तरवेउदिवया जहएएऐएं श्रंग्रलस्स संखेजइभागं, उक्को– सेगां ब्राह्वाइजाइं धगुसयाइं (५) तमाए भवधारगिउजा

38

जहरागोगं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेगं अड्डाइ-ज्जाइं धणृसयाइं; उत्तरवेउिवया जहग्रोगं अंगुलस्स संखेज्जइभागं, उक्कोसेगं पंच धणुसयाइं (६) तमतमाए पुढवीए गोरइयागं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णाता ? गोयमा ! दुविहा पण्णाता तं जहा-भवधारणि-ज्जा य उत्तरवेउिवया य। तत्थ गं जा सा भवधारणि-जा सा जहग्णोगं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेगं पंच धणूसयाइं; तत्थ गं जा सा उत्तरवेउिवआ सा जहग्णोगं अंगुलस्स संखेज्जइभागं, उक्कोसेणं धणुसहरसाइं (७)

पदार्थ-(रयणप्यहाए पुरवीए खेरइयाणं भेते ! कं महातिया सरीरांगाहणा परणता ? गोयना ! दुविहा परण्ता, तं जहा-भववारणिज्ञा य उत्तरवेजव्यत्रा य) रत्नप्रभा पृथ्वीके नार-कियों को है भगवन् ! कितनी बड़ी ऋवगाहना है ? हे गौतम ! रत्नप्रभा के नारिकयों के शरीरों की ऋवगाहना दो प्रकार की वर्शन की गई है। एक तो भवधारणीया, द्वितीय उत्तरवैक्रिया (तत्थ र्ण जा सा भवधारिएजा सा जहरुगोर्ण श्रंगुलस्स असंखेजदभानं, उद्गोसंगां सत्त -थगुइं तिरिएए रयसीक्षो छच श्रंगुलाइं) उन दोनों में जो भवधारसीया है, वह जघन्य श्रंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण होती है; उत्कृष्ट अवगाइना ७ धनुष्, ३ हाथ और ६ अंगुल प्रमाण होती है (तत्थ एं जा सा उत्तरवेउव्विया सा जहरूके अंगुलस्स संखेजहभागं, उकी-सेणं परणगत थण्डं दोरिण रयणोत्रो बारस इंगुलाइं ) उन दोनों में जो उत्तरवैक्रिया है वह जवन्य अंगुल के संख्यातभाग प्रमाण होती हैं; उत्कृष्ट १५ धनुष, २ हाथ श्रीर १२ अंगुल प्रमाण है ॥ १ ॥ ( सकरप्पहाए पुटवीए गोःइक्रागं भंते ! कं महाकिकासरीरोगाहणा परणता ? गोयमा ! दुविहा परुणत्ता, तं जहा-भवधारिणजा य इत्तरवेउविवश्रा य ) हे भगवन् ! शर्करा-प्रभा नाम की पृथ्वीके नारिकयों की शरीरावगाहना कितनी बड़ी है ? हे गौतम ! वह दो प्रकार से बतलाई गई है। जैसे कि-एक अवधारणोया और दूसरी उत्तरवैकिया। ( तत्थ र्या जा सा भवधारियाजा सा जहरूएंथं श्रंगुलस्स इसंखेजइभागं, इक्रोसेएं परस्परत धगुइं दुविए स्याणित्रो बारस श्रंगुलाइं ) उनमें से जो भवधारणीया अवगाहना है, वह जबन्य अंगुल के असंख्यातवें भागांत्रमाण है और उत्कृष्ट १५ धनुष, २ हाथ और **१२ ऋंगुल-प्रमास्य है। (** तत्थ यां जा सा उत्तरवेशीत्रका सा अहरसंस्थां **ऋंगुलस्स संखेजहभागं,** 

#### [ श्रीमद्तुयोगद्वासूत्रम् ]

उक्कोसेरां एकतीसं धग्यूइं इकरयणी श्र ) उन में से जो उत्तरवैक्रिया नाम की श्रवगाहना है, वह जघन्य ऋंगुल के संख्यातवें भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट ३१ धनुष् और १ हाथ प्रमाण है ॥ २ ॥ (बालुअप्पहापुदत्रीए खेरइयाणं भंते ! कं महालिया सरीरोगाहला परसत्ता ? गोयमा ! दुविहा परणत्ता, तं जहा-भववारिण्जा य उत्तरवेउव्वित्रा य ) बाळुकाप्रभा पृथ्वी के नारिकयों की है भगवन् ! कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? भो गौतम ! वह दो प्रकार से प्रतिपादन की गई है। जैसे कि भवधारणीया और। उत्तरवैकिया ( तत्थ एं जा सा भवधारणिज्ञा सा जहरूणेरां त्रंगुलस्स त्रसंखेजइभागं, उन्होसेरां एकतीसं धण्हं इकरयणी त्र) उन में से जो भवधारणीयाहै, वह न्यून से न्यून श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती है, उत्कृष्ट ३१ धनुष्, १ हाथ प्रमाण होती है। (तत्य रां जा सा उत्तरवेउिवया सा जहरेगीयां श्चंगुलस्स संखेजइभागं, इक्रोतेरां वासिट्ठ धण्इं दोरयणीय्रो त्र) उन में से जो उत्तरवैक्रिया है, बह जघन्य ऋंगुल के संख्यातवें भाग प्रमाण है श्रीर उत्कृष्ट ६२ धनुष् श्रीर २ हाथ प्रमाण है। उत्तरवैक्रिया भवधारणीया से दूनी है ॥ ३ ॥ ( एवं सव्वासि पुढानेणं पुच्छा भाणियव्या ) इसी प्रकार सर्व पृथ्वियों के विषय में प्रश्न कर लेना चाहिये। (पंकव्य-हाएपुढवीए भववारिणज्ञा जहरूलेरां त्रंगुलस्स त्रसंखेजदभागं, उद्धोसेरां वासद्विधस्र्इं दोरयलीत्रो य ) पंकप्रभा नाम की पृथ्वी के नारकियों की भवधारणीया शरीरावगाहना जघन्य ऋंगुल के श्चसंख्यातवें भाग प्रमाण श्रौर उत्कृष्ट ६२ धनुष् श्रौर/२ हाथ प्रमाण है (उत्तरवेउिवया जहरुगोरां श्रंगुलस्स संस्रेजद्भागं, इक्षोसेरां पणवीसं धण्सयं ) उत्तरवैक्रिया जघन्य श्रंगुल के संख्यातवें भाग प्रमाण त्र्यौर उत्कृष्ट १२५ धनुष् प्रमाण है ॥ ४॥ ( यूमण्यहाए भवधारणिज्ञा जहरूणेयां श्रंगुलस्त असंखेज्जदभागं, उद्योसरा पणवीसं धण्सयं ) धृमप्रभा के नारिकयों की भवधारणीया श्रवगाहना जवन्य श्रंगुल के श्रसंख्यातवें भाग प्रमाण है श्रीर उत्कृष्ट १२५ धनुष् प्रमाण है। (उत्तरवेउविश्री जहरणेरां श्रंगुलस्स संसेजहनागं, क्कोसेएां ब्रह्नाइज्जाइं धण्सयाइं / उत्तरवैकिया अवगाहना जघन्य श्रंगुल के संख्यातवें भाग प्रमाण श्रीर इत्कृष्ट २५० धनुष् प्रमाण होती है ॥५॥(तमाए भववारणिज्जा जहरणेएं। श्चंगुलस्त असंखेजनइभागं, उक्तोसेरां अट्टाइज्जाइं धर्ण् सथाइं ) तमःप्रभा नाम की पृथ्वी के नारिकयों की भवधारणीया शरीर की अवगाहना जधन्य अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमारा और उत्कृष्ट २५० धनुषू प्रभारा है। ( उत्तरवेर्जव्या जहरूरे एं अंगुलस्स संबेरजा भागं, उक्षोसेएां पंच धर्ण सयाई ) उत्तरवैक्रिया शरीर की अवगादना जघन्य अंगुल के संख्यात भाग प्रमाण, उत्कृष्ट ५०० धनुष् प्रमाण है ॥ ६ ॥ (तमतमाए पुरवीए ऐरइयाएं भंते ! के महालिया सरीरागाहणा पराणका ? गोयमा ! दुविहा पराणका, तं जहा-भवधारणिजा य उत्तरवेउव्विद्याय, तत्थ एां जा सा भवधारणिज्ञा सा जहरूऐएां त्रंगुलस्स श्रसंखेजारभागं.

33

उक्कोसेणं पंचरणुसयाइं, तत्य सं जा सा उत्तरवेशिवाया सा जहरू एेणं यंगुलस्स संखेज इभागं, उक्कोसेणं घणुसहस्साई) हे भगवन् !तमस्तमः पृथ्वी के नारिकयों के शरीर की कितनी वड़ी श्रवगाहना प्रतिपादन की गई है ? भो गौतम ! तमस्तमः पृथ्वि के नारिकयों की श्रवगाहना दो प्रकार से प्रतिपादन को गई है, एक भवधारणीया, दूसरी उत्तर-वैकिया। उन में से जो भवधारणीया है, वह जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यातवें भाग प्रमाण है, उत्कृष्ट ५०० धनुष् प्रमाण है। दूसरी उत्तरवैकिया, जघन्य श्रंगुल के संख्यातवें भाग प्रमाण है। इसरी उत्तरवैकिया, जघन्य श्रंगुल के संख्यातवें भाग प्रमाण श्रोर उत्कृष्ट १००० धनुष् प्रमाण है।। ७॥

भागार्थ — उक्त स्त्र में सातों नरकों के नारिकयों की अवगाहना के विषय में विवरण किया गया है। सम्पूर्ण नारिकयों की अवगाहना दो प्रकार की है। एक भग्नारणीया और दूसरी उत्तरवैकिया। भग्नारणीया अवगाहना ज्ञान्य सर्वत्र अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट पूर्व नरकों की अपेता उत्तर नरकों में दुगुनी—दुगुनी है। उत्तरवैकिया, अवन्य सर्वत्र अंगुल के संख्या-तवं भाग प्रमाण है और उत्कृष्ट भग्नारणीया से सर्वत्र दुगुनी—दुगनी है। नारिक्यों की अवगाहना का विवरण यहां सम्राप्त होता है। और देवं की अवगाहना का विवरण अत्र प्रारम्भ होता है। देव चार प्रकार के हैं—भन्नपति १, व्यन्तर २, ज्योतिष्क ३ और कहववासी ४। इन में सब से पहले अब भग्नपतियों की अवगाहना के विषय में कहते हैं—

श्रसुरकुमाराणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पग्णाचा ? गोयमा ! दुविहा पग्णाचा, तं जहा--भवधारणि-ज्जा य उत्तरवेउ विवश्रा य । तत्थ्णं जा सा भवधारणिज्जा सा जहग्गोणं श्र'गुलस्स श्रसंखेज्जइभागं, उक्कोसेगं सत्त रयणोश्रो; तत्थ गां जां सा उत्तरवेउ विवश्रा सा जहग्गोगां श्र'गुलस्स संखेज्जइभागं, उक्कोसेगां जोयणसयसहस्सं । एवं श्रसुरकुमारागमेगां जाव थिणियकुमारागां ताव भागि-श्रव्वं

पदार्थ—(ऋमुरकुरागाणं भंते ! के मशक्तिः सरीरोगाहणा परण्या ? गोयमा ! दुविहा परण्या, तं जहा-भवधारणिजा य उत्तरवेषविद्याय) हे भगवन् ! त्रसुरकुमारों को शरीर-त्रक ર્વેઇ

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

गाहना कितनी बड़ी प्रतिपादन की गई है ? भो गौतम ! इनकी शरीरावगाहना दो प्रकार से प्रतिपादन की गई है। जैसे कि भवधारणीया और उत्तरवैक्रिया (तत्थ णं जासा भवधारणीजा सा जहरणेणं अंगुजस्स असंखेजहमागं, उक्षोसेणं सत्त रयणीओ) उन दोनों में जो भवधारणीया है, वह जधन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट ७ हाथ प्रमाण होती है तथा जो (तत्थ गंजा सा उत्तरवेउव्विया सा जहरणेणं अंगुजस्स संखेजहभागं, उक्षोसेणं जोयणसयसहस्सं) उन दोनों में जो उत्तरवैक्रिया है वह जधन्य अंगुल के संख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट १००००० योजन प्रमाण शरीर की अवगोहना है। (एवं असुरकुमारगमेणं जाव थिणयकुमाराणं ताव भाणिथव्यं) इसी प्रकार असुरकुमार से लेकर स्तनितकुमार पर्यन्त स्वरूप जानना चाहिये।

भावार्थ—नारिकयों की तरह दश भवनपितयों की भी अवगाहना दो प्रकार की है। एक भवधारणीया, दूसरी उत्तरवैक्तिया। भवधारणीया जघन्य अंगुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण और उत्कृष्ट ७ हाथ प्रमाण होती है। उत्तर वैक्तिया अवगाहना जघन्य अंगुल के संख्यातवें भाग प्रमाण और उत्कृष्ट १००००० योजन प्रमाण होती है।

## ग्रथः पंचरणावर-ग्रवगाहना का विषय।

परागत्ता ? गोयमा ! जहरागेगं अंगुलस्स असंखेजजइभागं, उक्कोसेगा वि अंगुलस्स असंखेजजइभागं; एवं सुहुमाणं अोहियागां, अपज्जत्त्वाणां, पज्जत्त्वाणां, वादरागां भागि-यव्वा। एवं जाव बादरवाउकाइयागां पज्जत्त्वाणां भागि-यव्वा। एवं जाव बादरवाउकाइयागां पज्जत्त्वाणां भागि-यव्वं। वग्रस्सइकाइयागां भंते! के महालिया सरीरोगाहणा पग्याता ? गोयमा! जहरागेगां अंगुलस्स असंखेजजइभागं, उक्कोसेगां साइरेगं जोयग्रसहस्सं, सुहुमागां वग्रस्सइकाइयागां अोहियागां अपज्जत्त्वागां पज्जत्व्वागां तिग्हं

३५

पि जहरागेगां अंगुलस्स असंखेऽजइभागं, उक्कोसेगा वि अंगुलस्स असंखेऽजइभागं; बादरवणस्सइकाइयागां जह-ग्रागेगां अंगुलस्स असंखेऽजइभाग, उक्कोसेगां साइरेगं जोयगासहस्सं; अपऽजत्तयागां जहरागेगां अंगुलस्स असंखे-उजइभागं, उक्कोसेगा वि अंगुलस्स असंखेऽजइभागं; पञ्जत्तयागां जहरागेगां अंगुलस्स असंखेऽजइभागं; सेगां साइरेगं जोयगासहस्सं ॥

पदार्थ-(पुढविकाइयाणं भंते ! के महातिया सरीगोगाहणा परणता ?) पृथ्वीकायिक जीवों को हे भगवन्! कितनी बड़ी शरीरावगाहना प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा !) भो गौतम ! (जहरू ऐएं अं रुजत्स असंखेल स्भागं) जवन्य अं गुल के असंख्यात भाग प्रमाण (उक्कोसेण वि त्रंगुलत्स ऋसंखेजइभागं) ऋौर उत्कृष्ट भी ऋंगुल के ऋसं-ख्यात भाग प्रमाण होती है। इसको ख्रौिघक वा समुचय सुत्र कहते हैं। इसी विषय में आगे भी कहते हैं (एवं सुहुपाणं ब्रोहियाणं ) इसी प्रकार सूक्ष्म औं विक सूत्र (इप-जनयाणं) अपर्याप्त सुत्र (अजनवाणं) पर्याप्त सूत्र (बादराणं श्रोहियाणं) वादर श्रौधिक सूत्र (पज्जतवार्ग) पर्याप्त सूत्र (पाणियव्या) कहने चाहिये (एवं जाव वाररवाउकाइयार्ग पजन्तयाणं भाणियव्या) इसी प्रकार यावत् बाद्र वायुकाय पर्याप्त पर्यन्त वर्णन करना चाहिये (त्रणस्पदकाइयाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा परणता ? गोयमा !) हे भगवन् ! वनस्पतिकाय के शरीर की कितनी अवगाहना होती है ? भो गौतम ! (जहरणोणं त्रंगुलस्स त्रसंखेजनइभागं, उक्कोसेणं साइरेगं जोयणसहस्सं) जवन्य त्रंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण, उत्कृष्ट कुछ अधिक सहस्र योजन प्रमाण है ( सुहुमवण्स्सइ-काइयाणं त्रोहियाणं त्रापजन्तयाणं तिरहं पि जहरुणेणं त्रासंखेजइभागं, उक्रोसेण वि त्रासंखेजइ भागं) सूक्ष्म वनस्पतिकाय के विषय में जो ख्रौधिक सूत्र है ख्रौर खपर्याप्त पर्याप्त सूत्र हैं, उन सब की जघन्य उत्कृष्ट अवगाहना अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण प्रति-पादन की गई हैं 🛊 । ( बादरवणस्पद्दकाइयाणं जहरुणेएं श्रंगुलस्त श्रसंखेजदभागं, उक्तोप्तेणं साइरेगं जोयणसहस्सं) बादर वनस्पतिकाय की जघन्य त्र्यंगुल के ऋसंख्यात भाग

अज्ञान्य से उत्कृष्ट फिर भी अधिक जानना चाहिये। क्योंकि 'अनन्त' के अनन्त भेद होते हैं। इसी तरह अन्यत्र भी समझना।

#### [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

प्रमाण अवगाहना होती है और उत्कृष्ट कुळ अधिक सहस्त्र योजन प्रमाण (अवजनयाणं जहरू एंण अंगुलस्त असंखेज इभागं, उद्धोसे एं अंगुलस्त असंखेज इभागं) अपर्याप्त जीवों के शरीरों की ज्ञवन्य और उत्कृष्ट दोनों प्रकार की अवगाहना अंगुल के असंख्यातभाग प्रमाण ही होतो है। (पज्ञत्याणं जहरू एंणं अंगुलस्त असंखेज इभागं, उद्धोसेणं साइरेगं जोयणसहस्तं) पर्याप्त जीवों के शरीरों की अवगाहना ज्ञवन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट किंचित् अधिक सहस्त्र योजन प्रमाण प्रतिपादन की गई है।

भावार्थ—प्रथम श्रौधिक पृथ्वोकायिक जीवों की १ श्रौधिक सुक्ष्म पृथ्वी-कायिक २, श्रपर्याप्त ३, पर्याप्त ४, श्रौधिक नारक पृथ्वीकायिक जीवों की ५, श्रपर्याप्त ६, तथा पर्याप्त ७, इन सप्त स्थानों की जधन्योत्छ्रष्ट श्रंगुल के श्रसं-ख्यात भाग श्रमाण श्रवगाहना प्रतिपादन की गई है। इसी प्रकार श्रप्कायिक, तेजस्कायिक श्रीर वायुकायिक जीवों की श्रवगाहना है। वनस्पतिकायिक जीवों के सप्त स्थानों में तो जधन्य श्रवगाहना प्राग्वत् ही है, बादर में उत्छ्रष्ट जीवों की श्रवगाहना किंचित् श्रिधिक सहस्र योजन प्रमाण समुद्र में कमल नालिकादि की श्रपेता से है। इस तरह एकेन्द्रियों के पांच दण्डकों की श्रवगाहना कथन की गई है। श्रव द्वीन्द्रिय श्रादि जीवों के विषय में कहते हैं—

## अय जिनिकलेन्द्रिय विषय।

एवं वेइंदियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहरणोणं श्रंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेणं वारस जोयणाइं; अपजत्तयाणं जहरणोणं श्रंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेण
वि श्रंगुलस्स असंखेजइभागं; पजत्तयाणं जहरणोणं श्रंगुलस्स
असंखेजइभागं, उक्कोसेणं वारस जोयणाइं । तेइंदियाणं
पुच्छा, गोयमा ! जहरणोणं श्रंगुलस्स असंखेजइभागं,
उक्कोसेणं तिरिण गाउयाइं; अपजत्तयाणं जहरणोणं श्रंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेण विश्रंगुलस्स असंखेजइभागं;
पजत्त्वाणं श्रंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेणं तिरिण
गाउयाइं । चउरिंदियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहरणोणं

३७

श्रंगुलस्स श्रसंखेज्जइभागं, उक्कोसेगां चत्तारि गाउयाइं; श्रयज्जत्तयागां जहगगोगां उक्कोसेगां श्रंगुलस्स श्रसंखेजइ— भागं; पजत्तयागां जहगगोगां श्रंगुलस्स श्रसंखेजइभागं, उक्कोसेगां चत्तारि गाउयाइं॥

पदार्थ-(एवं वेहंदियाणं पुच्छा) द्वीन्द्रिय जीवों की हे भगवन् ! कितनी अव-गाहना होती है ? ( गोयमा ! जहरूणेखं अंतुलस्त असंखेजइभागं, इक्तिसेखं बारस जोदकाई) भो गौतम! जघन्य ऋंग्ल के ऋसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट बारह योजन प्रमाण अवगाहना होती है (अपजनयाणं जहरूणेणं अंगुलस्त असंखेजइभागं, उक्रोसेण विक्र श्रं ततस्य श्रसंबेज्जइभागं ) श्रपर्याप्त द्वीन्द्रियों की जवन्य तथा उत्कृष्ट दोनों प्रकार की अवगाहनाएँ अंगुल के असंख्यातभाग प्रमास होती हैं। (पजनयास जहरू से ग्रंट सर श्रतंत्रेजनक्षानं, उन्नोसेणं वारस जोयणाइं) पर्याप्त द्वीन्द्रिय जीवों की ऋवगाहना जधन्य श्चंगल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट बारह योजन प्रमाण हैंं । (तेइंदियाएं पुच्छा) हे भगवन् ! त्रीन्द्रिय जीवों की कितनी श्रवगाहना होती है ? (ोयमा ! जहरुएंः श्चं गुलस्स श्रसंखेकतङ्भागं, ब्ह्रोसेणं तिरिण गाव्याङं) भो गौतम! जघन्य ऋंगुल के श्चसंख्यातभाग प्रमाण श्चौर उत्कृष्ट तीन कोस प्रमाण होती है [यह भी वाहर के द्वीप समुद्रों में जाननी चाहिये] (अवजन्तयाणं जहरूएंग्णं अंतुलस्त असंबंज्जइभागं, उक्वोन सेण वि श्रंगुलस्स असंखेजइभारं ) ऋपयोप्त ब्रीन्द्रिय जीतों की अवगाहना जघन्य श्रौर उत्कृष्ट दोनों ही ऋंगुल के ऋसंख्यात भाग प्रमाण होती हैं। ( पजत्त्याण अंगुलस्त श्रमंत्रेजनइमां, उक्कोतेणं तिरिए गाउपाइं ) पर्याप्त जोवों की अवगाहना जवन्य खांगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट तीन कोस प्रमाण होती है (चउपिंदियाण पच्छा ) चतरिन्द्रिय ंजोबों की अवगाहना हे भगवन् ! कितनी होती है ? (गोयमा ! जहराणेण त्रंगुलस्स असंखेजनद्भागं, उक्कोसेण चलारि माध्यादं ) भो गौतम ! जघन्य श्चंगल के श्चसंख्यात भाग प्रमास श्चौर उत्कृष्ट चार कोस प्रमास होती है (अवक्तत्तरास) जहराएंग् अंगुलस्स असंखेजजहभागं, उक्कोसेण् वि अंगुलन्स असंखेजजहभागं) श्रीर श्रपयाप्त जीवों को अवगाहना जघन्य और उत्कृष्ट दोनों ही अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण है (गजनत्त्रयार्गं नहराणेर्गं अंगुलस्य असंबोजनइभागं, उक्कोसेर्गं बत्तारि गाउपाई)पर्याप्त

<sup>\*</sup> यहां पर 'बि'-- 'अपि' शब्द परस्परापेचार्थ में हैं।

<sup>ं</sup> यह कथन स्वयंभूरमण समुद्र में शंखादि जीवों की अपेचा से हैं।

₹=

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वासूत्रम् ]

जीवों को अवगाहना जयन्य ऋंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट चारकोस प्रमाण होती है।

भावार्थ —द्वीन्द्रिय जीवों की अवगाहना न्यून से न्यून अंगुल के अं स्थात भाग प्रमाण और उन्कृष्ट १२ योजन प्रमाण कथन की गई है। अपर्याप्त द्वीन्द्रिय जीवों की जवन्य और उन्कृष्ट अवगाहना अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण ही रहती है। जीन्द्रिय जीवों की जवन्य अवगाहना तो प्राग्वत् ही है किन्तु उन्कृष्ट अवगाहना ३ कोस प्रमाण है। चतुरिन्द्रिय जीवों की जवन्य अवगाहना पूर्ववत्, उन्कृष्ट अवगाहना ४ कोस प्रमाण होती है। यह सर्व कथन असंख्यात द्वीप समुद्रों की अपेद्या से प्रतिपादन किया गया है। अब पञ्चेन्द्रिय जीवों को अवगाहना के विषय में विवरण करते; हैं—

## अथ पडचेन्द्रिय विषय।

पंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं मते ! के महालिया सरीरोगाहणा परणाता ? गोयमा ! जहरणोणं अंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेणं जोयणसहस्सं; जन्नयरपंचिंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! एवं चेव; संमुच्छिमजलयरपंचेंदियतिरिक्छजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! एवं चेव;
अपज्जत्तयसं मुच्छिमजलयरपंचेंदियतिरिक्छजोणियाणं 'पुच्छा, गोयमा ! जहरणोणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं,
उक्कोसेण वि अंगुलस्स असंखेज्जइभागं; पज्जत्तयसं मुच्छिम
जलयरपंचेंदियतिरिक्छजोणियाणं पुच्छा, गोयमा !
जहरणोणं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं जोयणसहस्सं; गब्भवक्कंतियजलयरपंचेंदियतिरिक्छजोणियाणं
पुच्छा, गोयमा ! जहरणोणं अंगुलस्स असंखेजइभागं,
उक्कोसेणं जोयणसहस्सं; अपजत्त्वाणं पुच्छा, गोयमा !
जहरणोणं अंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेण वि अंगुलस्स

३९

**असंखेजइभागं; पजत्तयागां पुच्छा, गोयमा** ! जहरूगोगां **त्रंगुलस्त** त्रसंखेजइभागं, उक्कोसेणं जोयणसहस्सं; च-उप्पयथत्तयरपंचेंदियतिरिक्खजोिणयागं पुच्छा, गोयमा ! जहरागोगं त्रंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेगं छगाउ-याइं; संमुच्छिमचउप्पयथलयरपंचेंदियतिरिक्खजोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहरायोगं अंगुलस्स अरःखेज्जइ-भागं, उक्कोसेगां गाउयपुहुत्तं; अपःजत्तयागां पुच्छा गोयमा! जहरागोगां ऋंगुलस्स ऋसंखेऽजइभागं, उक्कोसेगा वि ऋं-गुलस्स ऋसंखेडजइभागं; पडजक्तयागं पुच्छा, गोयमा ! जहरागोगां ऋंगुलस्स ऋसं खेडजइभागं, उक्कोसेगां गाउयः पुहुत्तं,गब्भवक्कंतियचउप्पयथलयरपंचिदियतिरिक्खजोगि यागं पुच्छा, गोयमा ! जहग्गोगं अंग्रलस्स असंखेज्ज-इभागं, उक्कोसेगां छगाउयाइं; ऋपज्जत्तयागां पुच्छा, गोयमा ! जहरागेगां ऋंग्रलस्स ऋसं खेज्जइभागं , उक्को-सेण वि अंगुलस्स असंखेज्जइ भागं; पज्जत्तयागां पुच्छा, गोयमा!जहराणेगां श्रंगुलस्स श्रसंखेज्जइभागं, उक्को-सेगां छगाउयाइं ; उरपरिसप्पथलयरपंचिदियतिरिक्ख– जोिियागां पुच्छा, गोयमा ! जहग्गोगां <mark>श्रसंखे</mark>ज्जइभाग<sup>ः</sup>. उक्कोसेण जोयणसहस्सं; संमुच्छिम-उरपरिसप्पथलयरपं चिंदियतिरिक्खजोणियाणं गोयमा ! जहरारोरां ऋंगुलस्स ऋसंखेऽजइभागं, उक्को-सेगां जोयगापुहुत्तं; अपष्जत्तयागां अंगुलस्स असंखोषजङ भागं, उक्कोसेण वि ऋसंहेदजइभागं; परजत्तवार्गा जहरागोगां श्रंगुलस्स श्रसंखेषजइभागं, उक्कोसेगां

#### [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

वि असंखेदजङ्भागं, पदजत्तयाणं जहराणेणं अंगुलस्स श्रसंखे उजहभागं, उक्कोसेणं जोयण्पुहुत्तं, गब्भवक्कं तियउरपरिसप्पथलयरपंचिंदियतिरिक्खजोगियागां पुच्छो, जहरागोगां अंगुलस्त असंखोजजइभागं, उक्कोसेण् जोयगसहस्सः अपष्जत्तयासः पुच्छा, गोयना ! श्रंगु लस्स असंखे उजइभागं, पज्जत्तयागां पुच्छा, गायमा ! श्रंगुलस्स असंखेदजइभागं, उनकोरोणं जोयगासहस्सं, भुयपरिसप्पथलयरपंचिदियतिरिक्ख-जोगियागा पुच्छा, गोयमा ! जहरागोगा अंगुलस्स असं-खें जइभागं, उक्कोसेगां गाउयपुहुत्तं भुयपरिसप्पथलयरपंचिदियतिरिक्खजोिखयाणं पुच्छा , गायमा! जहरारोगां श्रंगुलस्स श्रसंखे उजइभागं, उक्को-सेगां धगुपुहुत्तं, अपज्ज त्तयसंमुच्छिमभुयपरिसप्पथल-यर • पुच्छा, गायमा! जहगगोगां अंगुलस्स असंखेःजइ-भागं, उक्कोसेण वि श्रंगुलस्स असंखेजइभागं; पःजः त्तयसंमुञ्छिमभुयपरिसप्पथलयर • पु<sup>रु</sup>छा, **अंगुलस्त असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं** जन्मग्रेणं गब्भवकंतियभुयपरिसप्पथलयर्। चिदिय-तिरिवखजोगियाणं पुरुष्ठा, गायमा! जहरूणोणं श्रंगुलस्स ब्रसंख<sup>े</sup>ज्जइभागं, उक्कोसेणं गाउयपुहुत्तं, अप जत्तयाणं पुच्छा, गायमा ! जहरायोगां अंगुलस्त असंखे जइभागं, उक्कोसेण वि श्रंगुलस्स श्रसंखेःजइभागं, पःजत्तयाणं पुच्छा, गे।यमा ! जहरागोगां अगुलस्स असंखे ज्जइभागं,

४१

उक्कोसेगां गाउयपुहुत्तं; खहयरपंचिंदिय तिरिक्ख-जोिियागां पुच्छा, गाेेेयमा ! जहरागेगां ऋंगुलस्स **ग्र**संखेरजइभागं, उक्कोसेगां धगुपुहुत्तं; संमुच्छिमखह-यरागां जहा भुजारिसप्पसंमुच्छिमागां तिसुवि गमेसु तहा भागि। यद्यं; गब्भ वक्कंति याणं पुच्छा, गोयमा ! जह-ग्णेणं त्रंगुत्तस्त असंखेऽजइभागं, उक्कोसेणं धणुपुहुत्तं; श्चपज्जत्तवार्गा पुच्छा, गोवमा! जहरारोगं श्रंगुजस्त श्रसं-खेरजइभागं, उक्कोसेण वि ऋंगुलस्स ऋसंखेरजइभागं; पज्जत्तयागां गढभवक्कंतियखहयर • ुच्छा, गोयमा ! जहरागोगां ऋंगुलस्स ऋसंखेउनइभागं, उक्कोसेगां धगु पुहुत्तं । तत्थ गां संगहिणाहात्रो भवंति । तंजहा-"जोयण सहस्स गाउयपुद्धत्तं तत्तो ऋ जोयखपुद्धत्तं । दोगहंतु धखुपुद्धत्तं समुच्छिमे होइ उचित्तं॥ १॥ जोयग्रसहस्स छग्गाउयाइं तत्तो य जोयणसहस्सं । गाउयपुहुत्त भुयगे, पश्वीसु भवे धर्णु पुहुत्तं ॥ २ ॥

पदार्थ—(गंचेदियतिरिक ब्रजांणियाणं भंते ! के महानिया सरीरोगाहणा परणका ?) है भगवन ! पञ्चे नित्रय तिर्यक् योनियों के शरीरों की अवगाहना कितनी बड़ी प्रतिपादन की गई है ? (गोरमा ! जहरू एं खंगुलस्त असंखेजरभागं) भो गौतम ! जहन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण अवगाहना होती है (उक्कोसेणं जोरणसदस्तं) उत्कृष्ट सहस्र योजन प्रमाण होती है (जनवर्गंचिदियतिरिक्ल जोणियाणं पुन्छा, ) हे भगवन ! जलचर पञ्चे नित्रय तिर्यक् योनियों के शरीर की कितनो बड़ी अवगाहना होती है ? (गोयमा ! एवं चेत्र) भो गौतम ! जवन्य अगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट एक हजार योजन प्रमाण होती है । (समुन्डिम जनवर्गंचिदियतिरिक्ल जोणियाणं पुन्छा, )

કરે

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

हे भगवन् ! संमूर्च्छिम जलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों के शरीरों की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? (गोयमा !एवं चेव) हे गौतम! यह भी प्राम्वत हो है। (अपजलय संमुच्छिन नलयरपं चॅदियतिरिक्लजोणियाणं पुच्छा, ) हे भगवन् ! अपर्याप्त संमुच्छिम जलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यंक् योनियों के शरीरों को कितनी बड़ी अवगाहना होती है ! (गीयना ! जहरुएएं त्रं कुल्ल असंखेजरभागं, उन्होसेए वि अंगुलस्स असंखेजरभागं) हे गीतम ! जवन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट भी अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण शरीर की अवगाहना होतो है। (पजतपसंमुन्छिमजलयरपंचिंदियतिरिक्त जोिखवाणं पुच्छा, ) हे भगवन् ! पर्याप्त संमुच्छिम जलचर पञ्चे नेद्रय तिर्यक् योनियों की कितनी बड़ी अवगाहना होता है ? (गोयना ! जहरुखेखं अंगुलस्त असंसेजरभागं, उको-सेणं जीवणसहस्तं ) भी गौतम ! जघन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट एक हजार योजन प्रमाण अवगाहना होती है। (गम्भवक तियजनयरपंचेंदिय तिरिक्व नोणियाणं पुच्छा,) हे भगवन् ! गर्भ से उत्पन्न होने वाले जलचर पञ्चेन्द्रिय िर्यक् योनियों के शरीरों की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? (गोयमा ! जहरू से मं अंगुलस्त श्रसंत्रेज्जहभागं, उक्रोतेणं जोयणसहस्सं)भो गौतम ! जवन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण अप्रीर उत्कृष्ट एक हजार योजन प्रमा**ण अवगाहना प्रतिपादन की गई है। (**अप्रजत्त्याणं पुच्छा, गोयमा ! जहरुरोगां त्रंगुलस्स असंखेजरभागं, उद्योसेग वि त्रंगुलस्स असंखेजरभागं) हे भगवन् ! श्रपर्याप्त जीवों की कितनी बड़ो श्रवगाहना होती है ? भो गौतम ! जवन्य और उत्कृष्ट दोनों ही, श्रं गुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती हैं। (पजत्तयाणं पुन्या, गोयमा ! जन्यसे एं अंगुलस्स असंलेजस्भागं, उन्होसेरां जीयसमहस्सं) पर्याप्त जीवों की श्रवगाहना जवन्य त्रांगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट एक हजार योजन प्रमाख होती है। (चाप्यायथलयरपंचिदियतिरिक्सजोशियासं पुच्हा,) हे भगवन्! चतुःपद स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों के शरीरों की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? ( गोयमा ! जहर ऐसं ग्रं ज़लस्त श्रसंबेजइभागं, उक्षोतेसं छुगाउयारं ) भो गौतम ! जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती है, उत्कृष्ट छह कोस प्रमाण है। [यह कथन देवकुर, उत्तरकुरु के चेत्रों में इस्ति आदि युगलियों की अपेक्ता से है।] (संमुच्छिमचउप्पय थलगरपंचेंदियतिरिक्लनोणियाणं पुच्छा, ) हे भगवन् ! संमूर्क्छिम चतुष्पद स्थलचर पद्रचेन्द्रिय तिर्यंक योनियों की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? (गोयमा! जहरुलेखं बंगुलस्य असंखेजइनागं, उद्योसेणं गाव्यपुहुतं ) भो गौतम ! जघन्य श्रंगुल के असंख्यात

४३

भाग प्रमास, उत्कृष्ट पृथक् कीस प्रमास है (अवजत्तयासं पुच्छा, गोयमा ! जहरुसेसं श्रंगु-लस्स असंसेजरभागं, उक्रोसेर्गं वि श्रंगुलस्स असंसेजरभागं ) हे भगवन् ! श्रपयीप्त चतुष्पद स्थलचर जीवों की श्रवगाइना कितनी बड़ी होती है ? भो गौतम ! जघन्य श्रीर उत्कृष्ट अंगुल के असंख्यात भाग प्रमागा होती है। (पजनायामां पुच्छा, गीयमा ! जहएगोगां त्रंगुलस्त श्रसंक्षेज्ञरभागं र उद्योसेणं गाउपपुर्ता) हे भगवन् ! पर्याप्त जीवों को कितनी वडी श्रव-गाहनाहोती है ? भो गौतम ! जघन्य ऋंगुल के ऋसंख्यात भाग प्रमाण ऋौर उत्कृष्ट पृथक्त कोस प्रमाण होती है (गम्भवक तियचक्प्यथलयरपंचित्रियतिरिक्स नोणियोणं पुच्छा. गोयना ! जहरुगोरां त्रंगुलस्स श्रसंखेजदभागं, उद्योसेण ज्ञानगार) हे भगवन् ! गर्भज चतुष्पद स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों के शरीरों की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? भो गौतम ! जवन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट छह कोस प्रमाण है (अपजत्तयाण पुच्छा, गोयमा ! जहरूखेणं श्रंगुलस्स श्रसंबेजइभागं, उन्नोसेण वि श्रंगुलस्त असंत्रे जरभागं) हे भगवन् ! अपयोप्त जीवां की कितनी बड़ी श्रवगाहना होती है ? भो गौतम ! जवन्य और उत्कृष्ट दोनों ही केवल अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण होती है। (मनत्याणं पुन्का, गोयमा ! जहरू एएं श्रंगुलस्स. श्रसंखेज हभागं, उक्तोसेएं कुगाउयारं) हे भगवन् ! पर्याप्त जीवों की कितनो बड़ी अवगाहना होती है ? भो गौतम ! जवन्य अंगुल के असंस्थात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट अवगाहना होती है। ( उरपरिसप्तथलयरपं चेदियतिरिक्लजोशियाशं प्रमाण छह पुच्छा, गोयमा ! जहर हो श्रंगुजस्त असंसेजदभागं, उन्होसेणं जोयणसहस्सं) हे भगवन् ! उर-पिसपे स्थलचर पञ्चिन्द्रिय तिर्थक् योनियों के शरीरों की कितनी बड़ी श्रवगाहना होती है ? भो गौतम ! जघन्य श्रंगुलके श्रसंख्यात भागप्रमाण श्रौर उत्कृष्ट एक हजार योजन प्रमाण [यह कथन बहिर्वर्ती द्वीप समुद्रों की अपेत्ता से है।] (संमुच्छिमअरपरि सप्पथलयरपंचेंदियतिरिक्लजो रायाचा पुच्छा, गीयमा ! जहरागेगां श्रंगुलस्त असंखेजनइभागं, उक्रोसेशं जोयणपुहुतं) हे भगवन् ! संमूक्तिस्त्रम उर:परिसर्प स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की कितनी बड़ी श्रवगाहना होती है १ भी गौतम ! जवन्य श्रंगुल के असं-ख्यात भाग प्रमाण श्रीर उरहाध्ट पृथक्त योजन प्रमाण है। (अपन्मत्रपाणं, जहरुएए ए श्रंगुलहत श्रमंस्रेजनइभागं, उक्तोसेण वि श्रमंस्रेज्नडभागं) हे भगवन् ! अपर्योप्त जीवों की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? भो गौतम ! जघन्य और उत्कृष्ट दोनों ही अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण होती है। (पजत्तयाणं, जहरू ऐगं श्रंगुलस्स श्रसंखेजइभागं, उक्रोसेणं जोयलपुहुत्तं) हे भगवन् ! पर्याप्त उर:परिसर्प स्थलचर पञ्चेन्द्रिय संमूर्विछम तिर्यक्

<sup>† &</sup>quot;संखेजनाभागं" इत्यपि कचित् ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

योनियों को कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? भी गौतम ! जघन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट पृथक्त योजन प्रमाण कथन की गई है। (गन्भव क्कं.तेयउरपरिसप्पथलयरपंचिदियतिरिक्लजोणियाणं पुच्छा,) हे भगवन् ! गर्भ से उत्पन्न होने वाले उर:परिसर्प स्थलपर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की कितनी बड़ी श्रव· गाहना होती है ? (गोयमा ! जहरुणेणं त्रंगुलस्स त्रसंखेजरभागं, उक्रोसेणं नोपणसहस्सं) भी गौतम ! जचन्य ऋंगुल के ऋतंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट श्रवगाहना एक हजार योजन प्रमाण होती है । (अपजन्तयाणं पुन्छा, गोयमा ! जहरूणेणं अंगुलस्त असंखेजसभागं, उक्रोसे ए वि ग्रसंखेजरभागं) हे भगवन् ! श्रापर्याप्त जीवों की कितनी वड़ी श्रावगाहना होती है ? भो गौतम ! जवन्य और उन्कृष्ट दोनों ही श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रवगाहना होती है। ( पजत्तयाणं पुच्छा, गोयमा ! जहरुणेगं श्रं गुलस्त असंखेजर भागं, उक्तोसे गं जोपणसहस्सं ) हे भगवन् ! पर्याप्त जीवों की कितनी बड़ी श्रवगाहना होती है ? भो गौतम ! जघन्य ऋंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट १००० योजन प्रमाण है। (भुगपरितप्पथलगरपं चिंदिपतिरिक्सजं:शियाणं पुच्छा, गोयमा ! जह-ग्रेणेणं श्रंगुलस्त त्रसंस्रेजदभागं, उक्षोसेणं घणु पुहुतं ) हे भगवन् ! भुजपरिसर्प स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? भो गौतम ! जवन्य श्चांगुल के असंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट पृथक्त धनुष् प्रमाण है । (संमुच्छि । भुषपरिसन्पधलपरपंचेंदियतिरिक्सजोिणपाणं पुच्छा, ) हे भगवन् ! संमूर्व्छिम भुजपरि सर्प स्थलचर की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? (गेयना ! ःरणोर्स ग्रं गुल स ग्रसंबे-जरभां, उक्षीसेसं धसुरहुतं) भी गौतम ! जबन्य ऋंगुल के ऋसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट पृथकृत्व धनुष् प्रमाण है। (अप जत्तयसंगुन्छिमनुष गरिस ा गलपर पुच्छा, गायमा ! जहरुषोणं श्रंगुलस्त ग्रसंखेजदभागं, उक्तेसेण वि श्रं गुलस्त ग्रसंखेजदभागं) हे भगवन् ! श्रपर्याप्त सम्मूर्चिद्रम भुजपरिसर्प स्थलचर जीवों की कितनी बड़ी श्रवगाहना होती है ? हे गौतम ! जघन्य श्रौर उत्कृष्ट दोनों ही श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रव-गाहना है। ( पजत्तयसंमुन्छिमभुयपरिसप्पथलयर० पुच्छा, गोयमा ! जहरुखेखं श्रंगुलस्स म्रतंत्रेजरभागं, बहोतेणं धगापुहुनं) हे भगवन् ! पर्याप्त ,संमूर्ण्डिस भुजपरिसर्प स्थल-चर पञ्चेन्द्रिय जीवों की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? हे गौतम ! जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रोर उत्कृष्ट अवगाहना पृथक्त धनुष् प्रमाण होती है। ( गन्भवक्कांतियभुयपरिसप्पथलयरपंचेंदियतिरिक्खनोणियाणं पुच्छा, ) हे भगवन् ! गर्भ से उत्पन्न होने वाले अजपरिसर्प स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की कितनी वड़ी अवगाहना होती है ? (गोयमा ! जहरू ऐशं अंगुल्स्त असंखेज इभागं, उक्तोसे एं गाउय

<sup>† &#</sup>x27;गाउम्र'' इस्यप्यन्यत्र कत्रचित् ।

४५

पुहुत्तं) हे गौतम ! जघन्य ऋंगुल के ऋसंख्यात भाग प्रमाण ऋौर उत्कृष्ट पृथव्त्व कोस प्रमाण है। (अवजन्तयाण पुच्छा, मोतमा ! जहए रेणं अंतुलस्त असंखेजदभानं, व्योसेण वि श्रंगुलस्स श्रसंखेजहभागं) हे भगवन् ! श्रपर्याप्त जीवों की कितनी दर्ज़ श्रवगाहना होती है ? हे गौतम ! जघन्य ऋंगुल के अपसंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट भी श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण ही श्रवगादना होती है। (पक्रत्वाणं पुच्छा, गोयणा ! जहरुएेएं श्रंगुलास श्रसंखेजदभागं, ब्लोसेएं गाउपपृहुत्तं) पर्याप्त शीवों की श्रवगाहना कितनी बड़ी होतो है ? हे गौतम ! जघन्य ऋंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट अवगाहना पृथक्त कोस प्रमाण होती है। (सहयरपंचेंदेयितिरिक्तनोणियाणं पुच्छा, गोयमा ! जहरुएेग् अंगुलस्त १ संखेळ इभागं, इक्कोसेग् ध्यपुरुहुनं ) हे भगवन ! खेच पञ्चेन्द्रिय तिर्थेक् योनियों की कितनी बड़ी ऋवगाहना होती है ? भो गौतम! जवन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट अवगाहना पृथक्त धनुष् प्रमाण होतो है। ( संमुच्छिमकहयरायां जहा भुजपिकष्पसंमुच्छिमायां तिसुवि एमेसु तहा भाषियवां, ) भुजपरिसर्प संमूर्तिद्वम जीवों की ऋवगाहना तीन रामों में दैसी यही गई है, वैसी हो यहां पर खेचर संमूच्छिम जीवों की कहना चाहिये। ( मबस्यक तियार्थ पुच्छा, भोषमा ! जहरूपोगं श्रंपुलसा असंखेज आगं, उहासेगं ध्यापुहरूं) अभी से उत्पन्न होने वाले खेचरों के शरीरों की कितनो बड़ी श्रवगाहना होती है? भो गौतम! जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट श्रवगहना पृथकत्व धनुप प्रमाण होती है। (अवज्ञत्तयाणं पुच्छा, गोयमा ! जहात्त्रेशं ग्रंगुलस्स ग्रसंक्षेज्यहभानं, उद्योगंत्र वि ग्रंगु-लस्स असंखेजनह्म गं) हे भगवन् ! अपर्याप्त जोवों के शरीरों की कितनी बड़ी अवगा-हना होती है ? भो गौतम ! जधन्य और उत्कृष्ट दोनों हो अवगाहनाएँ अंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण ही होती हैं। (पज्जत गाव्यवक तियाव इया गं गुच्छा, योषता! जह-रुऐसं श्रंगुलस्त त्रसंखेडन्द भागं, उद्योतेसं धसुपुहुत्तं) हे भगवन् ! पर्याप्त गर्भज खेचरों के शरीरों की कितनो बड़ी श्रवगाहना होतो है ? भो गौतम ! जघन्य श्रंगुल के श्रसं-ख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट पृथक्त्व धनुष् प्रमाण श्रवगाहना कथन को गई है। (तत्य संसंग्रहिणगाहा स्रो भवति, जं नहा-) यहां पर इस विषय को दो गाथाएं भो संगृ-होत हैं। जैसे कि (जीयणसहस्स) [संमृच्छिम जलचर पञ्चेन्द्रिय योनियों के जीवों की उत्कृष्ट श्रवगाहना] एक सहस्र योजन प्रमाण होती है श्रीर (गावयपुहुत्तं) [संमूर्चिञ्जम चतुष्पद की ] पृथक्त कोस (तत्तो य जीयणपुहुतं । ) तत्पश्चात् [संमूर्चिद्रम उरःपरिसर्प की उत्कृष्ट श्रवगाहना] पृथक्त योजन प्रमाण होती है ( तोएहं परापुपुहुतं ) [संमूर्चिछम मुजपरिसर्प तथा खेचर संमूर्च्छम] इन दोनों की भी पृथवत्व धनुष् की अवगाहना

ઇફ

## [ श्रोमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

होतं है (समु ि इमे होर अवित्तं। १।) इस प्रकार संमू ि इम तिर्थे क्वों की अवगाहना वर्णन की गई है। १। (मेपणसहस्स इमा अवगाहना एक सहस्र योजन प्रमाण और खुड़ कोस प्रमाण होतो है (तत्तो य जोपणसहस्तां) तत्पश्चान [गर्भज उरःपरिसर्प की भी अवगाहना] १००० [योजन प्रमाण है। (गाउपपुड़त भुवनं) भुजपरिसर्प की अवगाहना पृथक्त कोस प्रमाण होतो है (पक्तीस अवे धणुपुड़तं। २।) गर्भज पित्तयों की पृथक्त धनुषु प्रमाण अवगाहना है। २॥

भावार्थ-पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की अवगाहना जघन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट १००० योजन प्रमाण होती है: जलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक योनियों की जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उरकृष्ट श्रवगाहना १००० योजन ध्रमाण प्रतिपादन की गई है: संमृच्छिम जलचर पञ्चेन्द्रिय जीवों की अवगाहना भी प्राग्वत् ही है; अप-र्याप्त संमुर्च्छिम जलचर पञ्चेन्द्रिय जीवों की जघन्य श्रीर उत्कृष्ट श्रवगाहना श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती है, श्रीर पर्याप्त संमूर्च्छिम जलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक योनि के जीवों की अवगाहना जघन्य अंगल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट १००० योजन प्रमाण है; गर्भज पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की जवन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रौर उत्कृष्ट १००० योजन प्रमाण श्रवगार्ना है। श्रपर्याप्त जीवों की श्रवगाहना जघन्य श्रीर उत्कृष्ट दोनों ही श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती है; पर्याप्त जलवर जीवों की जवन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट १००० योजन प्रमाण सव गाहना हो ी है; चतुष्पर स्थलचर पश्चेन्द्रिय तिर्यक् योनि के जीवों की जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट ६ कोस प्रमाण श्रवगाहना होती है; संपूर्विञ्चम चतुष्पर स्थलचर पत्र्चेनिय जीवों की जघन्य अव-गाहना त्रंगत के ग्रसंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट अवगाहना पृथक्त कोस प्रमाण होती है: अपर्याप्त जीवों की अवगाहना जबन्य और उत्कृष्ट देवल श्रंग्ल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती है; पर्याप्त जीवों की श्रवगाहना जघन्य त्रांगुल के त्रसंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट पृथक्त कोस प्रमाण होती है; गर्भज चतुष्यद स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की जघन्य स्रवगाहना श्रंगल के श्रसंख्यात भाग श्रीर उत्कृष्ट ६ कोस प्रमाण होती है; श्रपर्याप्त जीवों की अवगाहना जघन्य और उत्कृष्ट दोनों ही अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण

XO

होती है; पर्याप्त जीवों की श्रवगाहना जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रौर उत्कृष्ट ६ कोल प्रमाण है; उरःपरिसर्प स्थलचर पञ्चेद्रिय तिर्यक् योनियों की जघन्य अवगाहना अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट १००० योजन प्रमाण होती है; संमुर्चिछ्नम उरःगरिसर्प स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की अवगाहना जघन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृट पृथक्त योजन प्रमाण होती है; अपर्याप्त जीवों की अवगाहना जघन्य और उत्कृष्ट दोनों ही केवल अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण है; पर्याप्त जीवों की श्रवगाहना जवन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उन्हब्ट योजन पृथक्त होती हैं। गर्भज उरःपरिसर्प स्थलचर पत्रचेन्द्रिय तिर्यक् योनियाँ की अवगाहना जघन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट १००० योजन प्रमाण होती है; अपर्याप्त जीवों की अवगाहना जबन्य श्रीर उत्कृष्ट दोनों ही अ'गुल के असंख्यात भाग प्रमाण होती है; पर्याप्त जीवों की अवगाहना जवन्य त्रांगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट १००० योजन प्रमाण होती है; भुजपरिसर्प श्रलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की श्रवगाहना जधन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्हृष्ट पृथक्त कील प्रमाण होती है; संमृ जिंद्यम भुजपरिसर्प स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की श्रवगाहना जवन्य त्रांगुल के ऋसंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट पृथक्त्व घटुष् प्रमाण होती हैं: अपर्याप्त संमुर्च्छिम भुजपरिसर्प स्थलचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की जघन्य श्रौर उत्कृष्ट दोनों ही श्रवगाहनाएँ श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती हैं; पर्याप्त संमूर्चिद्यम भुजपरिसर्पो की श्रवगाहना जबन्य श्रंगल के असंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट पृथक्त्व घनुष् प्रमाण होती हैं; गर्भज भुज परिसर्प सालचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की जघन्य श्रवगाहना श्रंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट पृथक्त्व कोस प्रमाण होती है; अपर्याप्त जीवों की श्रवगाहना जघन्य श्रीर उत्कृष्ट दोनों ही श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती है; पर्याप्त जीवों की अवगाहना जघन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमास और उत्कृष्ट पृथक्त्व कोल प्रमास होती है; खेचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यक् योनियों की जबन्य अवगाहना अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट पृथक्त धनुष् की होती है; संमूर्ज्ञिम खेचर पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चों की श्रवगाहनाएँ भुजपरिसर्प संमूर्ज्ञिम तिर्यञ्जों की बराबर है; गर्भज खेचरों की श्रवगाहना जवन्य श्रं गुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट पृथक्त धनुव की होती

ßΞ

#### [ श्रोमद् चुयोगद्वारसूत्रम ]

है; श्रपर्यात जीवों की अवगाहना जघन्य श्रीर उत्कृष्ट दोनों ही श्रंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण होती है; पर्याप्त गर्भज खेचरों की अवगाहना जघन्य श्रंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट पृथकृत्व धनुष् की होती है; संमूर्विञ्चम जलचरों की अवगाहना उत्कृष्ट १००० योजन की होती है श्रीर संमूर्विञ्चम चतुष्पद की पृथकृत्व कोस की होती है; संमूर्विञ्चम उरःपरिसर्प को पृथकृत्व योजन की अवगाहना होती है; संमूर्विञ्चम भुजपरिसर्प श्रीर संमूर्विञ्चम खेचर, इन दोनों की भी पृथकृत्व घनुष् की ही अवगाहना होती है; जलचर पञ्चे न्द्रिय तिर्यक् योनिक गर्भज जीव की उत्कृष्ट अवगाहना १००० योजन प्रमाण होती है; चतुष्पद को उत्कृष्ट अवगाहना ६ कोस प्रमाण होती है; गर्भज उरःपरिसर्प की अवगाहना भी १००० योजन की है, गर्भज भुजपरिसर्प की अवगाहना उत्कृष्ट अवगाहना है श्रीर गर्भज पित्रयों की उत्कृष्ट अवगाहना पृथकृत्व घनुष् की होती है। यह सर्व पञ्चे न्द्रिय तिर्यक् योनियों की जघन्य श्रीर उत्कृष्ट अवगाहना कही गई है। अव इसके आगे मनुष्यों के विषय में विवरण किया जाता है—

# ग्रथ मनुष्य~ग्रवगाहना विषय ।

मगुस्सागं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पग्णाता ? गोयमा ! जहग्णोगं श्रंगुलस्त श्रसंखेजइभागं, उक्कोसेगं तिग्णि गाउयाइं; संमुच्छिममणुस्सागं पुच्छा, गोयमा ! जहग्णोगं श्रंगुलस्त श्रसंखेजइभागं, उक्कोसेण वि श्रंगुनस्त श्रसंखेजइभागं; श्रपज्जत्तय गब्भव-क्कंतियमणुस्तागं भंते ! पुच्छा, गोयमा ! जहग्णोगं श्रंगुलस्त श्रसंखेजइभागं, उक्कोसेण वि श्रंगुलस्त श्रसंखेज्जइभागं; पज्जत्तयगब्भवक्कंतियमणुस्तागं भंते ! पुच्छा, गोयमा ! जहग्णोगं श्रंगुलस्त श्रसंखेज्जइभागं, उक्कोसेगं तिगिग गाउयाइं ॥

४९

पदार्थ-( मणुस्साणं भंते ! के महाजिया सरोरोगाहणा परणता ? ) हे भगवन् ं मनुष्यों के शरीर की श्रवगाहना कितनी बड़ी होती है ? (गोपमा ! जहरणोए! त्रं पुतत्तत असं बे जहमां, उकतो तेणं तिथिए गाउपाई ) भो गौतम ! न्यून से न्यून ऋंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट अवगाहना तोन कोस को होती है। जिसे कि देवकुरु उत्तरकुर्वादि मनुष्यों की अवगाहना कथन की गई है। | (संपु चे अममणुःसाण् पुच्छा,)संमृन्छिम मनुष्यों के शरीरों को कितनी बड़ी अवगाहना हो की है? (गोपमा! जहरणे एं अं बुलस्त असंखेजहमार्ग, उक्कांतेए वि अं बुलस्त असंखेजहमार्ग) भी गौतम ! जघन्य श्रांगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट अभगाहना भी श्रांगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती है। [ ( गब्भवक्कांतियमणुःताण् भते ! पुच्छा, ) हे भगवन् ! गर्भज मनुष्यों के शरीर की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? ( गोपना ! कहरणेएं अंगुलत्स असंबेदकइनामं, उक्कोतेरां तिरि ए गाउपाइं ) भी गीतम ! जबन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण ऋौर उत्कृष्ट तीन कोस की होती है। ] अ (प्राउनत्तव विभवक संतेष नणुस्साणं भंते ! पुच्छा, ) हे भगवन् ! श्रापयाप्त श्रीर गभेज मनुष्यों को कितनी बड़ी श्रवगाहना होती है ? ( गोयमा ! जहराणेणं श्रं जलस्त श्रसंखेडनइभागं, व्वकोसेण वि श्रं गुलस्त श्रसंखेडनइ भागं ) भो गौतम ! जघन्य और उत्कृष्ट केवल अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण ही अवगाहना होती है। (पज्नत्तयगब्भवक्कंतियमणुस्साणं भंते ! पुच्छा,) हे भगवन्! पर्याप्त ऋौर गर्भज मनुष्यों की कितनी बड़ी अवगाहना होती है ? ( गोयमा ! जहरुरोरां त्रं जिस्स असं बेजनइभागं, उक्कोसेरां तिरिए गाउपाई ) भी गौतम ! जवन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट अवगाहना तीन कोस की होती है।

भावार्थ—संमूर्छिम मनुष्य श्रीर श्रपर्याप्त मनुष्य इन दोनों की न्यून से न्यून श्रीर उत्कृष्ट से उत्कृष्ट श्रवगाहना श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होती है। गर्भज मनुष्यों की श्रवगाहना जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रीर उत्कृष्ट तीन कोस प्रमाण होती है। इसके मध्यम भेद श्रनेक जानने चाहिये। यह उत्कृष्ट श्रवगाहना श्रकम्भूमिज मनुष्यों की श्रपेद्या से वर्णन की गई है। श्रव इसके श्रागे देवों की श्रवगाहना के विषय में कहते हैं—

 <sup>(</sup>त्रुक्तिष्ठान्तर्गतः पाठः कुत्रचिन्नास्त्यपि ।

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

# अथ देव~अवगाहना का विषय।

वार्णमंतरार्णं भवधारिणिज्जा य उत्तरवेउव्विया य, जहा असुरकुमाराणं तद्य भाणियव्या, जहा वाणमंतराणं, तहा जोइसिथाण वि भाणियव्वाः सोहम्मे कप्पे देवाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पराणता ? गोयमा ! दुविहा पग्णता, तं जहा-भवधारिणज्जा य उत्तरवेउदिवया यः तस्य गां जा सा भवधारिषाज्जाः सा जहरागोगां ऋंग्रलस्स श्रसंखेज्जइभागं, उक्कोसेगांसत्त रयगािश्रो तत्थ गां जा सा उत्तरवेउविवया सा जहराएेगां अंगुलस्स संखेज्जइभागं उक्कोसेगां जोयगासयसहस्सं; एवं ईसागो कप्पे वि भाशियव्वं, जहा सोहम्मकप्पार्ग देवाग्। पुच्छा, तहा सेसकप्पाणं देवागां पुच्छा भाणियव्वा, जाव अच्चुऋकप्पो; सगांकुमारे भवधारिगाजा जहगगोगां अंगुलस्स असंखेरजइ-भागं, उक्कोसेणं छ रयणीत्रो; उत्तरवेउव्विया जहा सोहम्मे; भवधारिणजा जहा सर्णंकुमारे तहा माहिंदे वि भाणियव्याः बंभलोयजंतगेसु भवधारणिदना जहरासोसं अंगुलस्स असंखेदजइभागं, उक्कोसेगुं पंच रयणीत्रो, उत्तरवेउव्विया जहा सोहम्मे; महासुक्कसहस्सारेसु भवधार-गािज्जा जहरागोगं अंगुलस्स असंखेजइभागं, उक्कोसेगं चत्तारि रयणीत्रो: उत्तरवेउव्विया जहा सोहम्मे; त्र्राणत-पाग्तत्रशरगात्र्यच्चुएसु चउसु वि कप्पेसु भवधारगिज्जा ज र्ग्गोगां अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेगां तिगिगा रयणीत्री: उत्तरवेउव्विया जहा सोहम्मे; गेवेज्जगदेवाणं

48

भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णता ? गोयमा ! गेवेज्जगदेवाणं एगे भवधारणिज्जे सरीरे पण्णत्ते से जहण्णेगं अंगुलस्स असंखेज्जइभागं, उक्कोसेणं दुण्णि रयणिओ; अणुत्तरोववाइयाणं देवाणं भंते ! के महालिया सरीरोगाहणा पण्णता ? गोयमा ! अणुत्तरोववाइयाणं देवाणं एगे भवधारणिज्जे से जहण्णेणं अंगुलस्स असंखेज्जइ-भागं, उक्कोसेणं एगा रयणीउ !

पदार्थ-(वाणवंतराणं भववारणिजना य उत्तरवेउव्यियाय जहा असुरकुमाराणं तहा भाणियव्या) वानव्यन्तरों के भवधारणीय श्रीर उत्तरवैक्रिय शरीरों को श्रवगाहना जैसे प्रथम असुरकुमारों की वर्णन की गई है, उसी प्रकार जातनी चाहिये। (जहा वाणमंतराण' तहा जीयसियाण विर्म भाणियव्या ) जैसे विवानच्यन्तरों की अवगाहना का विवर्ण है. उसी प्रकार ज्योतिषो देवों का भी विवरण जानना चाहिये। ( सोह मे कप्पे देवाणं भेते ! के हालिया सरीयोगाहरूका परकता ? ) हे भगवन ! सौधर्म करूप के देवों को कितनी बड़ी शरीरावगाहना प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा ! दुविहा परणता, तं जहा-भवधार-णिज्या य उत्तरवेडिव्याय) भो गौतम ! उक्त देवों की अवगाहना दो प्रकार से वर्णन को गई है । जैसे कि एक भवधारणीय श्रीर दसरी उत्तरवैकिय । ( तत्य रां जा सा भववारणिज्ञा सा जह दोशां श्रीवितस श्रसंबेजनद्भागं ) उन दोनों में जो भवधारणीय है वह जधन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण होती है। (उनकोसेसं सत्त रयणीश्रो ) उत्कृष्ट इत्रवगाहना सान हाथ की है। ( तत्य सं का सा उतर-वेड वेबया सा जहरूऐएं। ब्रंगुलक्स संबोदनइसार्ग ) उन दोनों में जो उत्तरवैक्रिय है, वह जघन्य अंगुल के संख्यात भाग प्रमाण है और ( उनको तेणं जोयणसयसहससं ) उत्कृष्ट प्रमाण होती है । ( एवं ईसाणकप्पे वि भाणियव्वं ) एक लच्च योजन जैसे सुधर्म कल्प का विवरण है, उसी प्रकार ईशान कल्प का भी स्वरूप जानना चाहिये। (জন্ম सं.ह. मकप्पार्ण देवाणा पुच्छा, तहा सेलकप्प देवाणं पुच्छा भाणियव्या, जाव श्रच्छुश्रकप्पो ) जैसे सुधर्म करूप देवों की पृच्छा का स्वरूप है, उसी प्रकार श्राच्युत पर्यन्त शेष करूपों

र्न 'वि'-- श्रवि शब्द यहां पर परस्परापेन्नार्थ में है।

<sup>\*</sup> भेदपूर्वक कथन करने से प्रत्येक पदार्थ का विवरण बड़ी सरलता से समक्त में था जाता है। इसी लिये यहां सब जगह प्रायः भेदपूर्वक कथन किया गया है।

#### [ श्रोमद्रुयोगद्वारसूत्रम ]

का भी स्वरूप जानना चाहिये। (सणंकुमारे भवधारणिज्जा जहएणेणं श्रंगुलस्स असंबेजनइभागं) सनत्कुमार देवों की भवधारणीय शरोर की अवगाहना जधन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण, (अक्रोतेण व रयणीत्रो) उत्कृष्ट षट् हाथ की होती है ( उत्तरवे-उब्जिया जहा सोहम्मे) उत्तरवैक्रिय अवगाहना सुधर्म देवलोक की भांति है (जहा सण कुमारे तहा माहिरे वि) जैसे सनस्क्रमारीय देवों को अवगाहना है उसी प्रकार माहेन्द्रीय देवों की भी अवगाहना जाननी चाहिये। (बंभलोयलंतगेसु भववारणिजा नहरूऐएं अंगुलस्त असंबे-जदभागं ) ब्रह्मलोक श्रौर लान्तक देवलोक के वासो देवों की भवधारणोय श्रवगाहना जवन्य अंगुल के असंख्यातभाग प्रमाण है श्रीर (उक्तोतेण पंच रयणीश्रां) और असूब्ट पांच हाथ की होतो है। (उत्तरवेअव्वया जहा सोहम्मं) उत्तरवैक्रिय जैसे सुधर्म देवलोक की है, वैसे ही जाननी चाहिये। (महासुक्कतहरसारेसु भवधारिएका जहरुएेएां श्रंगुलस्स श्रसंबेजस्भागं ) महाशक श्रौर सहस्रारवासी देवों को भवधारणीय श्रवगाहना जघन्य ऋंगुल के ऋसंख्यातभाग प्रमाण है ऋौर (उक्षोत्तंशं चत्तारि रयणीश्रो) उत्कृष्ट श्रवगाहना चार हाथ की है, (इत्तरवेशिवया जहा सोहर्म) उत्तरवैक्रिय सुधर्म देवलोकवत् है ( श्राणतपाणतन्नारणश्रन्चुएमु चउमु वि कप्पेमु भवधारणिज्ञा जहरूणेणं ग्रंगलस्स ग्रसंखेजद्वनागं ) स्त्रानत्, प्राणत्, स्त्रारण् और श्रच्युत्, इन चारों कल्पों में भवधार शोय शरीरों की अनगाहना जवन्य अंगुल के असंख्यातभाग प्रमाण है और ( उद्योसेणं तिष्ण रयणीत्रो ) उत्कृष्ट श्रवगाहना तीन हाथ की होती हैं; (उत्रवेदिवया जहा सोहम्मे) उत्तरवैक्रिय सुधर्म देवलोकत् है। (भवेजगवेवासं भेते! के महालिया सरीभेगाहणा परण्ता ?) हे भगवन ! गैरेयक देवों के शरीरों की कितनी बड़ी श्रवगाहना होती है ? (गोयमा ! गेवजादेवाणं एगे भावारणिजने सरीरे परणाते, से जहरूखेणं श्रीज़बस्त असंखेजइभागं, उक्तोतेणं दुन्नि रवणोत्रो) भो गौतम ! प्रैवेयकदेवों के एक भवधारणाय शरीर ही प्रतिपादन किया गया है। सो उस शरीर की जघन्य अंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण और उत्कृष्ट दो हाथ को अवगाहना होती है। ( अगुत्तरोववाइयाणं देवाणं भंते ! के महालिया सरीरो-गाहणा पण्णता ?) हे भगवन् ! अनुत्तरोपपादिक देवों के शरीर की कितनी बड़ी अब-गाहना होती है ? ( गोयमा ! अगुत्तरोवबाइयाणं देवाणं एगे भववारिएजने, से जहरूणेणं श्रंगुलस्स श्रसंखेजदभागं, उक्षोसेखं एगा रयणीउ ) भो गौतम ! अनुत्तरविमानवासी देवों के एक भवधारणीय ही शरीर कहा गया है। सो उस की अवगाहना जघन्य श्रंगुल के श्रसंख्यात भाग प्रमाण श्रौर उत्कृष्ट एक हाथ की होती है।

भावार्थ--वाणव्यन्तर देवों के शरीरों की श्रवगाहना श्रसुरकुमारों के समान है। श्रौर उसी प्रकार ज्योतिषी देवों की भी है। किन्तु बारह कल्पवासी

५३

देवों के भवधारणीय शरीर की जघन्य अवगाहना श्रंगुल के असंख्यात भाग प्रमाण होती है। उत्तरवैक्षिय शरीर की जघन्य अवगाहना आंगुल के संख्यात भाग प्रमाण है और उत्तरवैक्षिय शरीर की उत्कृष्ट अवगाहना एक लच्च योजन प्रमाण होती है। भवधारणीय शरीरों की उत्कृष्ट अवगाहना निम्न प्रकार से हैं—

सुधर्म श्रीर ईशान देवलोक वासी देवों की श्रवगाहना सात हाथ प्रमाण; सनत्कुमार श्रीर माहेन्द्र देवलोक वासी देवों की षट् हाथ प्रमाण; ब्रह्म श्रीर लान्तव के देवों की पाँच हाथ प्रमाण; महाशुक श्रीर सहस्रार के देवों की चार हाथ प्रमाण; श्राणत, श्राएत श्रीर श्रच्युत देवों की तीन हाथ प्रमाण; श्रीवेपक देवों की दो हाथ प्रमाण; श्रीर श्रव्तर विमान वासी देवों की एक हाथ प्रमाण श्रवगाहना होती है। ये सर्व श्रवगाहनाएँ उत्सेधांगुल से नापी जाती हैं। इसलिये उत्सेधांगुल का वर्णन यहां पर किर करते हैं—

# अय पुनः उत्तेषांगुल का विषय।

से समास्त्रो तिविहे पर्णात्ते, तं, जहा-सूई अंगुले पयंगुले घगांगुले, एगंगुलायया एगपएसिया सेढी सूई अंगुले, सूई सूई ए गुणिया पयरंगुले, पयरं सूई ए गुणियं घगांगु ने, एएसि गं स्ई अंगुलेपयरंगुलघणंगुलागं कयरे कयरेहिंनो अप्पे वा बहुए वा तुल्ले वा विसेसाहिए वा ? गोयमा ! सब्बत्थोवे सूई-अंगुले, पयरंगुले असंवेदजगुणे, घगांगुले असंवेदजगुणे, से तं उस्सेहंगुले ।

पदार्थ—(से समातश्रो तिविहे परणते, तं नहा—) वह श्रंगुल संचेप से तीन प्रकार का प्रतिपादन किया गया है। जैसे कि (स्ंअंगुले) सूच्यंगुल (प्यरंगुले) प्रत-रांगुल श्रोर ( पणंगुले ) धनांगुल ( एगंगुलायमा ) एक अगुल प्रमाण (एगपर्शतमा सेटी स्र्ंश्रंगुले) एक प्रदेशिक आकाश की श्रीण को सूच्यंगुल कहते हैं (स्र्ं स्र्ंए गुणिया प्यरंगुले) सूच्यंगुल को सुच्यंगुल के साथ गुणा करने से प्रतरांगुल बनता है। ( प्यरं स्र्ंए गुणियं घणंगुले ) प्रतरांगुल को सूच्यंगुल के साथ

## [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

गुणा करने से बनांगुल होता है (एएति एं स्इंगुलपरंगुलवर्णगुलाणं कयरेक्यरेहितो अप्पे वा बहुए वा तुरते वा विसेसाहिएवा) हे भगवन् ! इन सूच्यंगुल ? प्रतरांगुल, और घनांगुलों का परस्पर अल्प-बहुत्व, तुल्य-विशोषाधिकत्व किस प्रकार से हैं, (सव्यत्थोवे स् अंगुले प्यरंगुले असंखेज गुणे, घणंुले असंखेज्जुणे) भो गौतम ! सब से छोटा सूच्यंगुल होता है, प्रतरांगुल उससे असंख्यात गुणाधिक है। और घनांगुल प्रतरांगुल से भो असंख्यात गुणाधिक होता है। (से तं उस्सेहंगुले) सो वही उत्सेधांगुल होता है।

भावार्थ--उत्सेघांगुल भी तीन प्रकार से वर्णन किया गया है। जैसे कि सूच्यंगुल १, प्रतरांगुल २, श्रीर घनांगुल ३। एक श्रंगुल प्रमाण दीर्घ श्रीर एक प्रदेशिक रूप श्रेणि को सूच्यंगुल कहते हैं। फिर सूच्यंगुल के साथ सूची को गुणा करने से प्रतरांगुल होता है। फिर प्रतरांगुल को सुची से गुणा करने से घनांगुल होता है। सब से स्तोक सूच्यंगुल है। प्रतरांगुल उससे श्रसंख्य त गुणा है, घनांगुल उससे भी श्रसंख्यात गुणा बड़ा है। यह सब श्राकाश प्रदेशों की श्रपेता से कथन किया गया है। इसलिये सूच्यंगुल से प्रतरांगुल के प्रदेश श्रसंख्यात गुणाधिक श्रीर प्रतरांगुल से घनांगुल के प्रदेश श्रसंख्यात गुणाधिक श्रीर प्रतरांगुल से घनांगुल के प्रदेश श्रसंख्यात गुणाधिक होते हैं। यह परस्परापेता श्रिवक जानना। इन का पूर्ण विवरण पूर्व में लिखा गया है। इती को उत्सेघांगुल कही हैं। श्रव प्रमाणांगुल का विवरण किया जाता है—

# अध्य भमाणांगुल का विषय।

से किं तं पमाणांगुले ? पमाणांगुले एगमेगस्स रणणो चाउरंतचक्कव हिस्स अह सोवणिणए कागणीरयणे छत्तले दुवालसंसिए अहकणिणए अहिगरणसंठाणसंठिए पण्णाता, तस्स णं एगामेगा कोडी उस्सेहंगुलिवक्खंभा तं समणस्स भगवओ महावीरस्स अद्धंगुलं, तं सहस्सगुणियं पमाणांगुलं भवइ एएएं अंगुलप्पमाणेणं छ अंगुलाइंपादो, दो पायाओं विहत्थी, दो विहत्थीओ रयणी, दो रयणीओ

१-"द्वालसंगुलाइ विहत्थी" इत्यप्यत्र पाठानतरम् ।

२--'वितिस्तिवसतिभरतकातरमातुलिङ्गे हः" प्रा० व्या०, ऋ० ८, पा १, सूत्र २१४ । इत्येननतस्य हः ।

,44

कुच्छी, दो कुच्छी आ धणु, दो धणुसहस्साइं गाउयं, चत्तारि गाउयाइं जोयणं। एएणं पमाणंगुलेणं किं पत्रोयणं? भवणात्थडाणं निरयाणं निरयावलीणं निरयपत्थडाणं कप्पाणं विमाणात्थडाणं विमाणात्थडाणं दंकाणं कृडाणं सेलाणं सिहरीणं पटभाराणं विजयाणं वक्खाराणं वासाणं वासहराणं वेलाणं वेइयाणं दाराणं तोरणाणं दीवाणं समुराणं आयामविक्खंभोचत्तोठवेहपरिक्खेवा मविदजंति

से समासत्रो तिविहे परणात्ते, तं जहा-सेढोत्रंगुले पय-रंगुले घर्णगुले। असंखेजात्रो जोयणकोडाकोडी आ सेढो, सेढी सेढीए गुणिया पयरं, पयरं सेढीए गुणियं लोगो, संखेजएणं लोगो गुणिओ संखेजा लोगो असंखेजएणं लोगो गुणिओ असंखेजा लोगा, अणंतेणं लोगो गुणिओ अणंता लोगा। एएसि गां सेढीअंगुलप्यरंगुलघरांगुलाणं कयरे कयरे हिंतो अप्ये वा बहुए वा तुल्ले वा विसेसाहिए वा ? सव्वत्थोवे सेढीअंगुले, पयरंगुले असंखेजगुणे, घणंगुले असंखेज गुणे, से तं पमाणंगुले। से तं विभागनिष्करणो। से तं खेत्रप्यमाणे॥

पदार्थ—(से किंतं पमाणंगुले?) प्रमाणांगुल किसे कहते हैं? (पनाणंगुले एगमेगस्स रएणे) एक २ राजा का (चंग्रंतचक्रविद्स्स) जिस । तीन िशा समुद्र तक श्रीर चतुर्थी दिशा हेमवंत पर्वत पर्यन्त, इस प्रकार चारों दिशाश्रों का श्रन्त किया है श्रथवा चक्रधारी हो, ऐसे एक एक चक्रवर्ती राजा का (श्रद्धसोविष्ण्ए कागणीरयणे) श्रद्ध सौविण्क

१--कचिदेतन्नास्ति।

२--- "वास हरपव्ययाणं" इत्यप्यविकः पाठी ईरयते क्वचित् ।

. પદ્

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

प्रमाण 'काकिणो' ,रस्त होता है, जो कि (इतले दुश्रजसंसिए) पट् तल श्रौर बारह श्रंश तथा (ग्रहकारेणार) श्राठ कौन वाला होता है श्रीर इसका ( ग्रहिगरणसंग्राणसंिठए पर एते ) अहिरण के आकार जैसा संस्थान प्रतिपादन किया गया है। (स्स एं) उस काकणी रतन को (एतमेता कोडी) एक एक कोटि ( उस्ते इंतुलिबिक्लं मा ) इंदरीधांगुल प्रमाण विष्कंभ वाली ऋर्थात् चौड़ी है। (तं) वह (समणस्त भगवश्रो महावीरस्त श्रद्धं गुलं) अमण भगवान श्रीमहाबीर का ऋद्वीगुल है \*। (तं सहस्तुणं पमाणंगुलं भवड) इसको सहस्र गुण करने से प्रमाणांगुल होता है ऋर्थात् उत्सेधांगुल से प्रमाणांगुल सहस्र गुणा अधिक होता है। (एएएं अं जुल मार्गण) इस अंगुल के प्रमाण से (छ अं जुला गित्रो) षट् ऋंगुल का एक पाद, (रा पायाओ विहत्थी) दो पादों की एक वितरित, (रो विहत्थीओ रयणी) दी त्रितिस्तियों की एक रितन-हाथ, (ते रयणीत्री कुच्छी) दो रितयों की एक कुन्नि, (ो कुच्छी थ्रो थण्) दो कुन्नियों का एक धनुप, ( दो थणु सहस्साई गाउथं ) दो हजार धनुषों का एक गञ्यूत-कोल, (बताहि गाउयाई जोयणं) चार गञ्यूतों का एक योजन होता है। ( एएसं पनासं बुलेसं कि पयत्रसं ? ) इस प्रमाणां गुल का क्या प्रयोजन है ? (एएएं पनाएं बिंधं पुड़ीएं) इस प्रमागांगुल से रत्नप्रभादि पृथ्वियों की, (बंडाएं) रत्नकाएड ऋादि काएडों की, (पायालाएं) पाताल कलशों की, (भवणाएं) भवनों की, (भवण-पत्यडाएं) भवनपतियों के प्रस्तरों की, (निरयाएं) नरकों को, (निरयाव तीएं)नरक की पक्तियों की, (निष्यपत्यदाणं) नरक के प्रस्तरों की, (कव्याणं) करूपों की, ।(विष्यणणं) विमानों को. (वित्राखावजीखं) विमानों की पंक्तित्यों की. (वित्राखपत्यडाखं) विमानों के प्रस्तरों की, (टंकाएं) ञ्चित्रटंकों की, (कृडाएं) कूटों की, (मेलाएं) पर्वतों की, (मिहरोएं) शिखरी पर्वतों की, (पब्नासर्स) नम् पर्वतों की, (विजयार्स) विजयों की, (विवसरासं) वज्ञार पर्वतों की, (बाताणं) च्रेत्रों की, (बात इराणं) वर्षधर पर्वतों की, (बेनाणं) समुद्र की वेलाओं की, (वेइयाणं) वेदिकाश्रों की, (शराणं) द्वारों की, (शिरणाणं) तोरणों की, (शिवाणं)द्वीपों की, (समुद्राणं) समुद्रों की, ( श्रायानविक्लंभोचत्तोब्वेहपश्किलेवा ) लंबाई, चौड़ाई, ऊंचाई, गह-राई श्रौर परिधि (मित्रजंति) नापी जाती है।

(से समासत्रो तिविहे परणत्ते, तं जहा-) वह प्रमाणांगुल संत्तेप से 'तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है। जैसे कि (सेढीश्रं ज़ि, प्यरंगुले, धर्षगुले) श्रेणि-श्रंगुल १, प्रत-रांगुल २, श्रोर घनांगुल ३ (श्रसंखे जाश्रो जोयणकोडाकोडीश्रो सेढी) प्रमाणांगुल के प्रमाण

<sup>\*</sup>श्रीमहावीरस्वामी स्वहाथों से साढ़े तीन हाथ प्रमाण त्रोर उत्सेवांगुल से सातहाथ प्रमाण हैं।

भवनपति देवों के त्रयोदश अन्तर स्थान को 'स्तट' कहते हैं।

40

से असंख्यात योजन कोटाकोटि प्रमाण एक 'श्रेणि' होती है, (मेडी सेडीए गुणिया पपरं) श्रीण को श्रीण के साथ गुणा करने से 'प्रतरांगुल' होता है, श्रीर (पयर सेडीए गुणीयं लोगो) प्रतरांगुल को श्रेणि के साथ गुणा करने से एक 'लोक' होता है। वह लोक चौदह रज्ज प्रमाण होता है। स्वयंभू (मण समुद्र के पूर्व से पश्चिम तक के विस्तार को एक रज्जु कहते हैं। सो इसी संबेज रणं जो में पुणिया संबेजा जोगा) संख्यात लोक से गुणा कार करने पर संख्यात लोक होता है. (अतं वेज रखं लागा गृषित्रो अतं वेजा लागा) असं ख्यात लोक से गुणा करने पर श्रमंख्यात लोक होता है (श्रण तेण लोगो गुणिश्रो श्रण ता लोगा) एक लोक का श्रानंत लो हों के साथ गणा करने से अनंत लोक होता है अर्थात् लोक अनंत है। (एएसि एं सेढिअं नुज स्परं नुजयणं नुजारां कयरे कयरेहिंती अप्पे वा बहुए वा तुःले वा विसेसाहिए वा) इन श्रेणि-त्र्यंगुल, प्रतरांगल त्र्यौर घनांगुलों का परस्पर किस २ के साथ ऋला, बहुत्व, तुरुय और विशेषाधिक भाव है अर्थात् परस्पर न्यृनाधिक कौत से अंगुल हैं ? (सन्व योवे सेहिशं हुले) सर्व से स्तोक छोटा श्रीण-ऋंगुन होता है, (पवरंहुले असंखेज हुसे) श्रेणि-स्रंगुल से प्रतरांगुल ऋसंख्यात गुणाधिक होता है और (परांगुले ऋतंबेज तुर्ण) प्रतरांगुल से वर्णांगुल भी असंख्यात गुणाधिक होता है, (से हं पराणंगुल से तं विभाव-निष्करसे) सो यही प्रमासांगुज़ है स्त्रीर यहां विभाग निष्पन्न नामक भेद है, ( से तं खेतप्पनाएं) सो यही चेत्र प्रमाण है अर्थात् उक्त अंगुलियों के द्वारा ही सर्व प्रकार से चेत्रों का प्रमाण किया जाता है।

भावार्थ—प्रमाणांगुल उत्सेघांगुल से १००० गुणाधिक है। इस प्रकार सूत्र में कहा गया है। श्रीमान् भगवान् वर्द्धमान स्वामी की एक श्रंगुल के प्रमाण में उत्सेघांगुल दो होते हैं। श्रनादि पदार्थों का प्रमाण इसी श्रंगुल के द्वारा किया जाता है श्रोर इस श्रंगुल के भी पूर्ववत् पाद, हाथ, धनुत्र, कोश, योजन श्रादि जान लेने चाहिये। फिर उत्तेघांगुल धणांगुलों का श्रव्य-त्रहुत्व भी प्राग्वत् ही कथन किया गया है। वृत्ति में इस श्रंगुल का निम्न प्रकार से सक्प प्रतिपादन किया गया है, इस के श्रनन्तर प्रमाणांगुल का विवरण किया जाता है। उत्सेघांगुल से १००० गुणाधिक प्रमाणांगुल होत है। परम प्रकर्ष क्ष्य प्रमाण को जो श्रंगुल प्राप्त हो, उसे 'प्रमाणांगुल' कहते हैं। श्रथवा समस्त लोकव्यवहारादि श्रोर राज्यिश्वति श्रादि का जिस से प्रमाण किया जाय तथा जिससे बृहत्तर श्रन्य कोई श्रंगुल न हो, उसे 'प्रमाणांगुल' कहते हैं, श्रथवा लौकिक सर्व व्यवहार के दर्शक प्रमाण भूत तथा इस श्रवसर्पिणी काल में प्रथम श्री-युगादि देव श्रीसृष्यमनाथ भगवान् के श्रंगुल श्रीर उनके सुपुत्र श्रीभरत चन्न इंगादि देव श्रीसृष्यमनाथ भगवान् के श्रंगुल श्रीर उनके सुपुत्र श्रीभरत चन्न इंगादि देव श्रीसृष्यमनाथ भगवान् के श्रंगुल श्रीर उनके सुपुत्र श्रीभरत चन्न इंगादि होता है। स्तर्य श्रीभरत चन्न इंगादि होता श्री स्तर्य श्रीभरत चन्न इंगादि होता श्री स्राप्त स्तर्य होता है। स्तर्य श्रीभरत चन्न इंगादि होता होता होता होता है। स्राप्त स्तर्य स्तर

내드

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

वर्ती के अंगुल को भी 'प्रमाणांगुल' कहते हैं। 'काकणी' रल के छह तल, बारह आंश और आठ कौने होते हैं। 'अहिरण' रल के सहश उस का आकार होता है। और वह प्रत्येक चतुरन्त चक्रवर्ती राजा के पास होता है अन्य अन्य काल में उत्पन्न हुए चक्रवर्ती के काकणी रल को तुल्य कहने के लिये 'एक' शब्द का शहण किया गया है। तथा निरुपचरित 'राज' शब्द का विषय जानने के लिये राज' शब्द का प्रहण किया गया है। तीन दिशाओं में सनुद तक तथा चौथी दिशा में हैमचंत पर्वत पर्यन्त सामान्य रूप से अपने चक्र के द्वारा पृथ्वी को साधन करने वाले को 'चतुरन्त चक्रवर्ती' कहते हैं। काकणी रल का प्रमाण इस प्रकार है।

चार मधुर तृ ए फल का एक इवेत 'सर्षप्' होता है। सोलह इवेत सर्षप् का एक 'धान्य माप फल' होता है। चार धान्य माप फलको एक 'गुंजा' होती है। पांच गुंजा का एक 'कर्ममाप क' होता है। सीलइ कर्ममापक का एक 'सुवर्ण' श्रोर ब्राट सुवर्ण को एक 'काकणी रत्न' होता है। ये मधुर तृण फलारि भरत चक्रवर्ती के समय के प्रदुण किये गये हैं। श्रन्यथा काल के भेर से इनका न्यूनाधिक होना संभव है। इसी कारण से समस्त चक्रवर्तियों के काकणी रज तुल्य नहीं होते । काक ही रत्न चारों दिशाश्रों तथा श्रद्ध श्रधो दिशाश्रों में होता हैं। इसिलिये इसके षर् तल श्रीर बारह अंश होते हैं। ऊर्द्ध वा श्रघो दिशाश्री में चार २ कोण संभव होते हैं। अतः इसके आठ कोण हैं। इसी कारण से इसे 'श्रष्टकर्णिका' भी कहा जाता है। इसका संखान श्रहिरण के श्राकार जैसा प्रतिपादन किया गया है। काकणी रत्न की एक कोटि उत्सेघांगुल प्रमाण चौड़ी है। इसी प्रकोर शेष चार श्रंश भी एक उत्सेधांगुल प्रमाण होते हैं। इसका चतु-रंश, ब्रायाम तथा विष्कंभ प्रत्येक उत्सेधांगुल प्रमाण होता है। किसी २ श्रन्थ में इस प्रकार भी कहा गया है कि चतुरंगुल प्रमाण असुवर्ण, काकणी रत्न जानना चाहिये। यह किसी २ का मत है। निश्चित मत सर्वेश जानें। प्रत्येक उत्सेधां-गुल भगवान् वर्द्धमानस्वामीजी के श्रर्द्धांगुल के बराबर द्दोता है। यथा –

श्रीवर्द्धमानस्वामी सात इस्त प्रमाण ऊंचे थे। एक २ हाथ चौबीस श्रंगुल प्रमाण होता है। इस हिसाबसे भगवान एकसौ श्ररसठ उत्सेघांगुल प्रमाण हुए। श्रीर मतान्तर श्रपेत्ता श्रपने हाथों द्वारा नापने,से साढ़े तीन हाथ श्रर्थात् चौरासी उत्सेघांगुल प्रमाण हुए। इस तरह से एक उत्सेघांगुल, भगवान वर्द्धमान स्वामी

<sup>\* &</sup>quot;चङ्गुलप्पमाणा"।

49

जी के श्रद्धांगुल के बराबर होता है। श्रीर दो उत्सेधांगल, भगवान के श्रात्मांगल की अपेता एकसौ ब्राठ ब्रंगुल ब्रथीत् साढ़े चार हाथ के हैं। उन के मत में एक श्रात्मांगुल उत्सेधांगुल के नव भागों में से ।पांच भाग के बरावर हुआ। श्रीर जिनके मत में श्रात्मांगुल की श्रपेता से भगवान एक सौ बीस श्रंगुल श्रर्थात् ्पांच हाथ प्रमाण हैं, उनके मत में एक आत्मांगल उत्सेघांगल के पाँच भागों में से दो भाग ऋधिक हुआ। इस प्रकार प्रथम मत की अपेदा से एक उत्से-धांगल, भगवान वर्द्धमान स्वामीजी के अद्धीत्मांगल के तुल्य होता है। एक उत्सेधांगुल को सहस्र गुणा करने से एक प्रमाणांगुल होता है। यथा-भरत चकवर्ती, प्रमाणांगल से एक सौ बीस अंगुल प्रमाण ऊंचे थे। क्योंकि इनके श्रात्मांगुल तथा प्रमाणांग्ल दोनों अन्यूनाधिक होते हैं। उत्सेधांग्ल की अपेत्ता से भरत चक्रवर्ती पांच सौ धुबुष् प्रमाण थे । एक धुबुष् नौ सौ त्रेसठ उत्सेघांगुल का होता है। इस गणना से पांच सौ धनुष के अड़तालीस सहस्र उत्सेधांगुल होते हैं । यहां पर शंका हो सकती है कि जब प्रमाणांगुल चार सौ उत्सेघांगुल के बराबर हुआ, तब ''पूर्वोक्त उत्सेघांगुल से एक सहस्र गुणाधिक प्रमाणांगुल होता है " यह कथन किस प्रकार से ठीक हो सकता है ? इसका उत्तर यह है कि एक प्रमाणांगुल ढाई श्रंगुल प्रमाण मोटा है। सो जब वह मोटाई में यथा-वस्थित होता है, तब चार सी गुणा ही होता है। क्योंकि उत्सेधांगुल मोटाई को चार सौ का दीर्घाणे के साथ गुणा करने पर एक श्रंगुल विष्कंभ तथा एक हजार अंगुल विष्कंभ तथा एक हजार अंगुल दीर्घ प्रमाण की स्चि लिख हुई। पुनः ढाई ऋंगुल विष्कम्म प्रमाणांगुल की तीन श्रेणियां कल्पित करने पर पहली एक श्रंगुल विष्कस्म चार सौ श्रंगुल की श्रेणि हुई । दूसरी भी इतनी ही है। श्रीर तीसरी श्रेणि श्रर्झागुल विष्कम्भ है। इसलिये दो सो श्रंगुल प्रमाण दीर्घ हुई। सो तीनों मिल कर एक हजार श्रंगुल हुई। इसमें से एक उत्सेघां-गुल विष्कम्भ तथा सहस्र अत्सेघांगुल दीर्घ की सूची सिद्ध हुई। श्रतः इस गएना की ऋषेद्या से उत्सेघांगुल से एक हजार गुए। प्रमाएांगल होगया है। परन्तु वास्तव में चारसौ गुणा ही बड़ा है। इसी का नाम 'विभागनिष्पन्नचेत्र प्रमाण है। अब आगे काल प्रमाण का विवरण करते हैं—

ग्रय काल का विषय।

**⊛से किंतं कालप्पमागों ?, २ दुविहे पगगा**त्ते, तं जहा—पएस-

क्र 'से' शब्द मानधी भाषा में 'ग्रथ' शब्द के ऋर्थ में आता है, 'किं' शब्द पश्न के ऋर्थ में आता है और 'तं' शब्द पूर्व सम्बन्धार्थ में आता है ।

ξo

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वार सूत्रम ]

निष्फराणे य विभागनिष्फराणे य, से किं तं पएसनिष्फराणे ? २ एगसमय ट्विइए दुसमय ट्विइए तिसमय ट्विइए चं उसमय ट्विएई जाव दससमय ट्विइए असंखे जसमय ट्विइए, से तं पए सिनष्फराणे । से किं तं विभागनिष्फराणे ?, समयावित्र अस्ता, दिवस अहोरत्तपक खमासा थ । संवच्छर जुगप ित्या, सागर असे विष्ण रियहा ॥ १॥

पदार्थ—(से कि तं काल प्रमाण १, २ दुविहे पएण से, तं जहा—) काल प्रमाण किसे कहते हैं ? वह दो प्रकार से वर्णन किया गया है। जैसे कि—(पएसनिष्करणे य विभाग-निष्करणे य) प्रदेशनिष्पन्न और विभाग निष्पन्न (से कि तं पएसनिष्करणे ?) प्रदेशनिष्पन्न काल प्रमाण किसे कहते हैं ? (एगसम महिईए) एक समय की स्थिति वाला दृश्य वा परमाणु काल प्रमाण से एक समय की स्थिति वाला कहा जाता है। (दुसमयहिईए) दो समय को स्थिति वाला (तिसनयहिईए) तीन समय की स्थिति वाला (चडसमयहिईए) चार समय की स्थिति वाला (जाव दससनयहिईए) दश समय की स्थिति वालो (असंखिज समय की स्थिति वालो (जाव दससनयहिईए) दश समय की स्थिति वालो (असंखिज समयहिईए) असंख्यात समय की स्थिति वाले तक जानना (से तं पएसनिष्करणे) सो वही प्रदेश निष्पन्न काल प्रमाण होता है। (से कि तं विभागनिष्करणे ?) विभागनिष्पन्न काल प्रमाण किसे कहते हैं ?

समयावितश्रमुहुत्ता, दिवसश्रहोरत्तपक्खमासा य । संवच्छरज्ञगपतिया, सागरश्रोसिपपरियद्दा ॥ १ ॥

समय, \*त्यावितका, मुहूर्त, दिवस, श्रहोरात्र, पत्त, मास, संवत्सर, युग, पत्य, सागर, एत्सिपिणी श्रीर परिवर्तन, ये सभी विभागनिष्पन्न काल प्रमाण है।

भावार्थ-काल प्रमाण भी दो प्रकारका है। एक प्रदेशनिष्पन्न श्रीर दूसरा विभागनिष्पन्न। एक समय स्थिति वाले परमाणु या स्कन्ध, दो समय स्थिति वाले

१-कचिदेतद्वाक्यं नोपलभ्यते।

<sup>\*</sup> असंख्यात समयों भी एक आवितिका, १६७७७२१६ आवितिकाओं का एक मुद्धर्त, १४ मुद्धतों का एक दिवस, ३० मुद्धतों का एक अहोरात्र या रात्रि दिवस, १४ अहोरात्र का एक पन्न, २ पन्नों का एक मास, १२ मासों का एक संबक्ष्मर, ४ संबक्ष्मरों का एक युग, अनेक युगों का एक पल्य, १० कोटाकोटि पल्यों का एक सागर, १० कोटाकोटि सागरों की एक उत्सर्ष्पिणीं और अनन्त उत्सर्षिणी कालों का एक (पुद्गल) परावर्तन होता है।

६१

परमाणु या स्कन्ध, इसी तरह तीन चार श्रादि श्रसंख्यात समय पर्यन्त वाले परमाणु-स्कन्धों को 'प्रदेशनिष्पन्न काल प्रमाण' कहते हैं, श्रोर समय, श्रावितका, मुद्दूर्त, दिवस, श्रहोरात्र, पन्न, मास, सम्वत्सर, युग, पत्य, सागर, श्रवसर्पिणी उत्सर्पिणी, परावर्तन इत्यादि को 'विमागनिष्पन्न काल प्रमाण' कहते हैं। श्रव समय का सक्रप वर्णन करते हैं—

## अय समय का विषय।

से किं तं समए ? समयस्स णं परूवणं करिस्सामि, से जहानं।मए तुग्णागदारए सिया तरुगो चलवं जुगवं जुवाणे अप्पातंके थिरग्गहत्थे दहपाणिपायपासिषट्टंतरोरुपरिण्ते तलजमलजुयलपरिघणिभवाहू घंणणिचियवद्दपाणिक्खंधे घंम्मटुगदुहणमुट्टियसमाहतिनिचितगत्तकाए उरस्सवल सम्पणागए लंघणपवणजइणवायामसमत्थे छेए दक्खे पत्तट्टे कुसले मेहावी निउणो निउणसिप्पोवगए एमं महतीं पिटिसाडियं(वा)पदसाडियं वा गहाय स्थराहं हत्थमेत्तं ओसारेजा, तत्थ चोअए पण्णवयं एवं वयासी—जेणं कालेणं तेणं तुग्णागदारएणं तीसे पैडसाडियाए वा पद्टसाडियाए वा स्थराहं हत्थमेत्रं ओसारिण, से समए भवइ?, नो इण्डेसमट्टे, कम्हा?, जम्हा संखेजाणं तंत्णं समुद्यसिमितिसमागमेणं एगा पद्टसाडिया निष्फजइ, उवरिल्लंमि तंतुं मि अच्छिण्णे हिट्टेल्ले तंतूं न छिजइ, अग्णंमि काले उवरिल्ले तंतू छिजइ,

१-- नाम' इति संभावनायाम् ।

२--- 'ग्रप्प'--- ग्रल्प शब्दोऽभाववचनः ।

३ —कचिरतद्वाक्यं नोपलभ्यते । कचित् 'चम्मे०'

४-कचित 'धम्म' स्य स्थाने 'चम्मे' इति ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

अर्गां मि काले हिट्टिल्ले तंतू छिज्जइ, तम्हा से समए न भवड़, एवं वयंतं पराग्वयं चोत्रए एवं वयासी-जेगां कालेगां तेगां तुगगागदारएगां तीसे पडसाडियाए वा पह-साडियोए वो उवरिल्ले तंतू छिएगो से समए भवइ ?न भवइ, कम्हा ? जम्हा संखेजाएां पम्हाएं समुद्यसमितिसमागमेएां एगे तंतू निष्फज्जइ, उवरिल्ले पम्हे अच्छिएए हेट्रिल्ले पम्हे न छिज्जइ, अग्रांमि काले उवरिल्ले पम्हे छिज्जइ, अग्रांमि काले हेट्रिल्ले पम्हे छिज्जइ, तम्हा से समए न भवइ। एवं वयंतं परागावयं चोऋष एवं वयासी-जेरां कालेगां तेरां तुरासा-गदारएगां तस्स तंतुस्स उवरिल्ले पम्हे छिग्गो से समए भवइ ? न भवइ , कम्हा ? जम्हा अगांतागां संघायागां समु-दयसमितिसमागमेगां ऐगे पम्हे निष्फजज्ञइ, संघाए अविसंघाइए हेट्रिल्ले संघाएं न विसंघाइज्जइ, अग्गांमि काले उवरिल्ले संघाए विसंघाइज्जइ अग्गांमि काले हिट्टिल्ले संघाए विसंघाइ उजइ, तम्हा से समए न भवइ । एतो वि ऋ गां सुहुवतराए समए पग्णत्ते समणाउसो ! श्रमंखिज्जाएां समयोगां समुद्यसमितिसमागमेगां सा एगा श्रावितश्रीत वुच्वइ, संखेज्जाश्रो श्रावितयाञ्जो ऊसासो, संखिज्जात्रोत्राविलयात्रो नीसासो-हट्टस्स ऋगवगल्लस्स, निरुविकट्ठस्स जंतुर्णो । एगे ऊसासनीसासे, एस पाणुत्ति वुच्चई ॥१॥ सत्तपाणूणि से थोवे,सत्तथोवाणि से लवे **।** लवाणं सत्तहत्तरीए, एस मुहूत्ते विश्राहिए । २॥ तिगिण सहस्सा सत्ताय, सयाइं तेहुत्तरिं च ऊसासा । एस मुहुत्तो भिणयो, सव्वेहिं अगांतनाणीहिं ॥३॥ एएगां मुहुत्तपमागोगां तीसं

६३

मुहूत्ता श्रहोरत्तं, परागरस श्रहोरत्ता पक्लो, दो पक्ला मासो, दो मासा ऊऊ, तिगि्ग उऊ अयगां, दो अयगाइं संवच्छरे, पंच संवच्छराइं जुगे, वीसं जुगाइं वाससयं, दस वाससयाइं वाससहरूसं, सयं वाससहरूसाणं वाससयसहरूसं, चोरा-सीइं वाससयसहस्साइं से एगे पुब्वंगे, चउरासीइं पुब्वंग-सयहस्साइं से एगे पुठवे, चउरासीइं पुठवसयसहस्साइं से एगे तुडि अंगे चउरासीइं तुडि अंगे सयसहस्साइं से एगे तुडिए, चउरासीइं तुडिअसयसहसाइं से एगे अडडंगे, चउरासोइं अडडंगस्यसहसाइं से एगे अटडे, एवं अव-वंगे अववे हुहुअंगे हुहुए उप्पतंगे उपले पउमंगे पउमे निलगांगे निलगो अच्छिनिऊरंगे अच्छिनिउरे अउअंगे ग्नउए पउग्रंगे पउए गाउग्रंगे गाउए चूलिग्रंगे चूलिया सीस-पहेलियंगे चउरासीइं सीसपहेलियंगसयसहरसाई सा ऐगा सीसपहेलि आ | एयावया चेव गणिए, एयावया चेव गिणि अस्स विसए एत्तोवरं स्रोविमए पवत्तइ॥

पदार्थ-( से किं त समए? ) समय किसे कहते हैं ? (समयस एं परूवणं किरस्सामि) अब मैं समय की ही प्ररूपणा करूंगा, (से जहानामए तुरुणायदारए सिया) जैसे एक दर्जी हो, (तरुणे बजवं) वह तरुण और बलवान हो, (जुरवं जुवाणे) चतुर्थकाल का जन्महो और जवान हो, अप्पारंकं) रोग रहित हो (थिरण हत्ये) हाथ जिसके रिश्र हो, (दहपा एपाय पिट्ठत्तरोरुपिएले) पार्व, पृष्ठचन्तर और उरु भाग भी जिसके हढ़ और सुपरिण्मित हों अर्थात् सुडील हों (त्लजमलजुयलबाह्र) ताल वृद्योंके सह श लम्बे और अर्थलोंके समान जिसके बाहुयुगल मोटे हों (वण्णिचियवहपाणिव लंबे) कठिन संगठित और वर्तुलाकार जिसके सकन्य हों (च्यमेट्ठगढ़हण मुहिश्रसमाहत निचित्यत्तकाए) चर्गेष्टक, द्रुषण मुष्टिका आदि व्यायामों के प्रतिदिन अभ्यास से जिसके शरीर के अवयव पुष्ट होगये हों (अरस्सवलतमण्णागए) हृदय का बल भी जिसको प्राप्त हो गया है अर्थात् जस का अन्ताकरण उत्साह, वीर्य आदि से युक्त हो (लंपणपवणजहणवायामसमस्थे) कृदना,

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

फलांगना. तैरना, दौड़ना त्रादि व्यायामों के करने में भी जो समर्थ हो (च्डेर) जो प्रयोगादि का भी ज्ञाता हो, (दक्वे) जो शोब कार्य करने वाला हो, (पत है) जो उपाय को करने वाला हो, श्रौर (कुसले) जो विचार शोल हो (मेडवी) जो एक वार ही सन कर या देख कर स्मृति रखने वाला तथा कार्य आरम्भ करने वाला हो, (निउणे) उपायों का ज्ञाता हो, (निज्यसिष्यांत्राए) जो शिल्पोपगत श्रौर सक्ष्म विज्ञान युक्त हो, एक (एगं महती पिडेसाडियं पट साडियं वा गहाय) एक बड़ी या छोटो पट साटिका प्रहण करके उसमें से (लाराहं हाथमेते श्रोतारेजा) एक हो बार में बहुत शीघ्र हाथ भर फाड़ दे, तत्थ चोयए पराणवर्य एवं वयासी-) उस समय ऐसी स्थिति में प्रेरक शिष्य ने प्रज्ञापक-गुरु से यों कहा-(जेलं कालेलं तेलं तुरुगानदारएलं तीले पडसाडिश्राए वा पद्टताडियाएवा सपराहं हत्थनंत्ते ऋोतारिए से सन ए भवइ ?) जितने काल में उस दर्जी के बालक ने उस कपड़े में से एक ही बार में बहुत ही शोघ एक हथ भर कपड़ा फाड़ दिया तो क्या वहां समय है ? (नो इस्ट्रें सम्ट्रें) यह ऋर्ष समये नहीं है. (कन्हा?, क्यों ? (जन्हा संबेजाएं तंतृएं समुद्रसमितिसमा मेएं) यों कि संख्यात तन्तुत्रों के समुदाय से (एन पडिलाडिया नि-फ बड़) एक पट्टसाटिका उत्पन्न होता है. स्त्रीर (अविरुत्तामि तंतुं मि अच्छिएणे हिहिस्से ंतृ न छिजड) ऊपरके तन्तुओं के विना छिदे नीचे के तन्त नहीं छिदते. (अष्णंनि काले उत्ररिल्ले तंतृ छिजड अष्णंनिकाले हिट्टिल्ले तंतृ छिजड्) ऊपर के तन्तु अन्य काल में छेदन होते हैं और नीचे के तन्तु अन्य काल में छेदन होते हैं (तम्हा से समए न भवइ) इसलिये वह 'समय' नहीं है। (एवं वयंतं परणवयं चो-श्रए एवमं वयासी- ) गुरुके इस प्रकार कहने पर शिष्यने यों कहा-(जेएं कालेएं तेएं तराणा-गदारएएं तीसे पडसाडियाए वा पट्टसाडियाए वा उत्ररिल्ले तंतृ च्छिएएं से समए भवइ ?) जितने काल में उस दर्जी के बालक ने उस कपड़े के ऊपर के तन्त्र को छेदन किया, क्या वह 'समय' है ? (न भनइ) नहीं होता, (कन्हा ?, क्यों? (नम्हा संखेजाएं पम्हाएं समुद्रयस्मिति-समागमेर्ग एगे तंतृ निष्फजइ) इसिलिये कि संख्यात पक्ष्माणों के समुदाय से एक तन्त् बनता है स्त्रीर ्उत्ररिल्ले पन्हे अञ्चिष्ण हेट्ठिल्ले पन्हे छिजाई) ऊपर के पक्ष्म छिदे विना नीचे के पदम नहीं छिदरों (ग्ररांशिम काले उविरल्ले पन्हें च्छिज़इ ग्रएशिमिकाले हेद्विल्ले पम्हे च्छिजह) ऊपर के पक्ष्म अन्य काल में छिदते हैं और नीचे के पक्ष्म अन्य काल में छिदते हैं (तम्हा से समए न भवति ) इसिलिये वह 'समय' नहीं है (एवं वर्धतं परणवयं चीअए एवं वयासी-) इस प्रकार गुरु के कहने पर शिष्य ने कहा-(वेरां कालेगं तेयां तुरुगागदारएयां। जिस काल में उस दरजी के बालक ने (तस्स तं तुस्स अविरल्ले पम्हे च्छिए से समए भवह ?) उस तन्तु के ऊपर को 'पक्ष्म' को छेदन किया है, क्या वह

६५

'समय' है ?(न भवड़) नहीं, (क हा?) क्यों ? (जम्हा अखंताणं संवादाणं समुदयसमितिसमागमेणं एगे पम्हें निष्फज्जद) इसलियं कि अनन्त संघातों के समुदाय समिति समागम से एक 'पक्स' उत्पन्न होता है. (खरिब्ले संवाए अविसंवाइए हिंह्हेले संघाए न वि संघाइजड) उपर के संघात के विसंघटित हुए विना नीचे का संघात विसंघटित नहीं होता। (श्रण्णीन काले उचरिल्ले संवाए विसंब इजड) उत्पर का अन्य काल में संवात विसंबदित होता है, श्रीर (ग्ररणंभि काले हिट्ठिले विसंदाए विसंवाइज्जह्) नीचे का संवात अन्य काल में विसंघटित होता है। (तम्हा से समए न भवड़) इसलिये वह 'समय' नहीं है, किन्तु (एतो वि श्र एं सुदुमतराए समए पण्यत्ते, समणाउसो !) हे श्रमणायुष्मन् ! इस ऊपर के पक्ष्म के छेदनकाल से भो सूक्ष्मतर 'समय' प्रतिपादन किया गया है। अ (अलीखजागं समयागं समुदय-संमितिसमातमं लं) ऋषि तु फिर ऋसख्यात समयों के समुदाय सिमिति और समागम से (ता ए त अविविधत्ति बुन्ड,) वह एक अविलिक का कही जाती है, फिर ( संबेजाओ श्रामित्यामी जनातः) संख्यात श्रामित्यामात्रीं का एक उश्वास श्रीर (संविज्ञासी स्रामित्या-श्रो नीसासो) संख्यात आर्वालकाश्रों का एक निश्वास होता है, अर्थात् संख्यात आव-लिकात्रों के भिलने से एक उच्छास निश्वास होता है, नाभि से ऊर्द्वगमन को उच्छ वास त्रीर अधोगमन को निश्वास कहते हैं, फिर (इडस्स अल्पनन्तस्स) हृष्ट (हर्ष) वंत श्रौर जरा से रहित और (निरुविद्वास जंतुओं 1) ज्याधि से भी रहित ऐसे पुरुष के (एमे असासनीसासे एस पाणुनि बुचर ॥१॥) एक उरवास निश्वास के काल को प्राण कहा जाता है अर्थात जो हर्षवन्त शोक रहित पुरुष है उसके एक श्वासोच्छास को प्राण कहते हैं, और (मत्तपाण्णि से थोवे) और उन सप्त प्राणों का एक स्तोक, (मत्त थोवाणि से लवे) ख्रीर ७ स्तोकों का एक लव होता है। (लवाएं सत्तहत्तरिए) ख्रीर ७७ लवों का एत मुहत्ते वियाहिए) यह महर्त कहा गया है ॥ २ ॥

श्रव मुहूर्त काल के उच्छासों का विवरण करते हैं। (तिरिण सहस्सा सत्त य सयाई) वीन सहस्र सात सौ (तेहतरिं च कसासा )। श्रौर ७३ उच्छासों का (एस मुहुत्ती

अलेकिन इस कथन से अनन्त पद्मणों के छेदन में अनन्त समय न जानना चाहिये किन्तु इसमें असंख्यात समय ही होते हैं। क्योंकि आगम में कहा गया है कि—"असंखेजासु एं भंते! उस्सिपिएअवसिपिणीसु केवईया समया पएएएता? गोयमा! असंखेजा; अर्णातासु एं भंते! उस्सिपिणअवसिपिणीसु केवईया समया पएएएता? गोयमा! असंखेजा; अर्णातासु एं भंते! उस्सिपिणअवसिपिणीसु केवईया समया पएएएता? गोयमा! अर्णाता" अनन्त उत्सिपिएयों के अनन्त समय होते हैं और असंख्यात उत्सिपिएयों के असंख्यात समय होते हैं।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

भिष्यो) ऐसा एक मुहूर्त (सब्बेहि अगंबनासीहिं॥३॥) सर्व अनन्त ज्ञानियों नेकहा है ॥३॥ अर्थात् सर्वज्ञ देवों ने एक मुहुर्त के ३०७३ श्वासोच्छास कथन किये हैं। इसलिए (एएएं मुइत रत्राग्णेणं) इस मुहर्त प्रमाण से (तीलं मुहता श्रहोरतं) तोस मुहत्तां का एक श्रहोरात्र होता है, श्रीर (पत्ररस बहोस्सा पक्बो) पंच दश १५ दिन रात्रियों का १ पन्न, (दो पक आ मालो) दो पचों का एक मास होता है, फिर (दो मासाउड) दो मासों की एक ऋत,(तिष्णि अब अवसां) और तीन ऋतओं का एक अवसा होता है, और (को अवसाई संवच्छरें) दो अयगों का एक संबत्सर होता है, (बंच संबच्छ गई जुने) पांच संबत्सरों का एक युग, श्रीर (बीसं जुलाइ बाससरं) **बीस युगों का एकसी वर्ष होता है,** (इस बाससयाई बाससहस्सं,) दस सौ वर्षों का एक सहस्र वर्ष, (सर्य वास बदलाएं वाससयसहरूस) सौ सहस्र वर्षों का एक लच्च वर्ष होता है, और (चारासीह वाससयसहस्साह से एगे पुरांगे) चौरासी लच वर्षों का एक पूर्वाग होता है, (चउरासीइ पुट्यंगस्यसहस्साइ से एगे पुट्वे,) चौरासी लच्च पूर्वांगों का एक पूर्व, श्रीर (बबरासोइं कुल्यसयसहस्ताः से एवे हुडिश्रंगे,) चौरासो लाखपूर्वों का एक बृदितांग होता है, (बउमसीई तुडियंगसयसहस्साई से एवं १ हिए) चौरासी लच्च बुटितांगों का एक बुटित होता है, खौर (चश्यसीहं तुश्यिसवतहस्साईं से ए गे ऋडडंगे,) म्४ लज त्रुटितों का एक अडडांग होता है, (बब्धसीइ अडडंम सतसहस्साई से एमे अडडे,) चौरासी लच अडडांगों का एक अडड होता है, एवं अववंग अववं) इसी प्रकार आगे भी ८४ लाख गुणा करते जाना सो अववंग, अवव, (हुहुअंगे हुहुए) हुहुअंग और हुहुय (अञ्चलंते अञ्चलं) उप्पलांग ऋौर उपाल, (पअमंते पअमे) पद्मांग ऋौर पद्म, (निल्खंते न-लिए निल्गांग और निलएा, (अच्छनिकरंगे अच्छनिकरं) अच्छनिकरांग और अच्छनि-ऊर (श्रवसंग श्रवप) अयुतांन और अयुत, (परश्रंने पवस्) प्रयुतांन और प्रयुत, (म्वश्रंने म्वर) नयुतांग और नयुत, (चृलिश्रंगे चृलिया) चृलितांग और चृलिका (शिसपहेलियंगे) शीर्ष-प्रहेलिकांग, (चडरासीइ' सीसपहेलिबंगसतसहस्साइ') ८४ लच्च शीर्षप्रहेलिकांगों की (सा एमा सोधनहेलिया) एक शोर्ष प्रहेलिका होती है, (एनवता चेत्र मणिते) एतावनमात्र हो गणाना है, और ( एतावता चेत्र गणित्रस्स विसये ) एतावन्मात्र हो गणित का विषय है अर्थात् फलितार्थ है, अपि तु इसका पूर्ण विवरण किया जा चुका है, इसीलिये वि-शेष वर्णन नहीं किया है. किन्तु (अन्नतो तेणं परं उविभए पत्रताते, ) इसके उपरान्त उपमा प्रवर्ती है अर्थात इस गराना के उपरान्त परयोपम व सागरोपम का ही विवरण किया जाता है, क्योंकि गणना संख्या में केवल एकसौ९४ ? ऋचर होते हैं, श्रिधिक नहीं होते, इसोलिये सूत्र ने प्रतिपादन किया है कि एतावन्मात्र ही गणित वा गणित का विषय है।

<sup>\*&#</sup>x27;एतोवरं' पात्रान्तरम् ।

६७

भावार्थ-समय किसे कहते हैं ? समय का स्वरूप निम्न प्रकार से हैं, जैसे कि - कोई देवदत्त नामक दरजी का बालक तरुण, बलवान, चतुर्थ समय का उत्पन्न हुआ हुआ, युवा निरोग शरीर स्थिर हस्तात्र हढ़ है जिसके, पाणि और पाद, पुनः पार्श्व, पृष्ठचन्तर उरु श्रादि भी सुपरिएमित है तथा युगलताडं वृत्तीं के समान सम है और जिसकी बाहु दीर्घ है, कठिन मांसोपचित वर्तू लाकार जिसके स्कन्ध हैं, श्रौर व्यायाम से भी जिसका शरीर पुष्ट है, तथा वज्ञास्थल में भी बल प्राप्त हो रहा है ऐसा सदैय शीव्र कार्य करने वाला, दत्त,प्रज्ञावान, कुशल श्रौर मेधावी है, पुनः निषुण श्रौर शिल्पोपगत है उसने एक महान् उत्तीर्ण वा लघु पदृशाटिका हाथ में लेकर एक हस्त प्रमाण काड़ दिया। जिस काल में उस युवा पुरुष ने उस वस्त्र को फाड़ा क्या वही समय काल होता है ? नहीं, क्यों ? संख्यात तंतुत्रों के समुदाय से पट्टशाटिका की उत्पत्ति होती है, इसलिये ऊपरके तंतु के छेदन किये बिना नीचे का तंतु छेदन नहीं होता, सो ऊपर के तंतु-छेदन का समय श्रीर है, तथा नीचे के तंतुश्रों का छेदन समय श्रीर है इसिलिये वह समय काल नहीं है। जिस काल में उस युवा पुरुष ने उस पट्टशाटिका के ऊपर के तंतु को छेदन किया है, तो क्या बह समय होता है ? नहीं, किस कारण ? संख्यात पक्ष्मणों के समुदाय से एक तंतु उत्पन्न होता है सो ऊरर के पदमशों के विना छेदन हुए नीचे का पक्ष्म छे इन नहीं होता है और उनके छेदन काल का समय पृथक् २ है इसलिये वह भी समय काल नहीं होता है। क्या ऊपरके पक्ष्म के छेदनकाल को समय कहते हैं ? नहीं । क्यों ? श्रनन्त परमासुर्श्रों के मिलने से एक पदम की उत्पत्ति होती है. इसिलये उनका भी छेरन काल पृथक् २ है। इसिलये प्रतिपादन किया गया है कि समय काल बहुत ही सुक्ष्म है । तथा असंख्यात समयों के मिलने से एक आव-लिका होती है, संख्यात आवलिकाओं का एक उच्छास और निःश्वास होता है, सो प्रसन्न मन, निरोग शरीर, जरा और व्याघि से रहित पुरुष के एक श्वा-सोच्छ्रास को एक प्राण कहते हैं, श्रौर सात प्राणों का एक स्तोक,सात स्तोकों का एक लव होता है, ७७ लवों का एक मुहूर्तकाल वर्णन किया गया है, तीन सदस्र सात सौ तिहत्तर श्वासोच्छ्वास का एक मुहूर्त होता है, फिर तीस मुहूर्तों

<sup>†</sup> वन्त्र विरोप ।

<sup>\* &#</sup>x27;ग्रसंखेजासु रां भंते ! उस्ति पिणिणीसु केवइया समया परण्या ?, गोयमा ! श्रसंखेजा, श्रसांतासु रां भंते ! उस्तिपिणिसु केवइया समया परण्या ?, गोयमा ! शरांता' इ ते वचनात ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

का एक दिन रात, १५ दिन रात्रों का एक पत्त होता है, दो पत्तों का एक मास होता है, दो मासों की एक ऋतु और तीन ऋतुओं की एक अयण, दो अयणों का एक संवत्सर होता है, इसी तरह पाँच संवत्सरों का एक युग बीस युगों का १०० वर्ष होता है, दश सो वर्षों का एक सहस्र वर्ष, सो सहस्र वर्षों का एक लाख वर्ष, चौरासी लाख वर्षों का एक पूर्वांग होता है, इसी प्रकार प्रत्येक को चौरासी लाख से गुणा कर लेना चाहिये। पूर्व ब्रिटितांग, ब्रिटित, अडड २, अवव २, हु- हुए २, उपले २, पड़ो २, निल्ण २ अच्छिन २, प्रयुत २, अयुत २, चुलित २, श्रिपेमहेलिका २। एक पूर्ववर्ती अंग से उत्तर श्रित पद चौरासी लाख गुणा अधिक जानना चाहिये, सो एतावन्माज गणित का विषय है। अपि तु इसके उपरांत उपमा से कार्य साधन करना चाहिये इसलिये अब उपमा का विषय कहते हैं—

## अथ उपमा का विषय।

से किं तं त्रोविमए ?, २दुविहे पएएको तंजहा-पिल् श्रोवमे य सागरोवमे य, से किं तं पिल्झोवमे ?, ६ तिविहे पएएको, तंजहा- उद्धारपिल्झोवमे श्रद्धापिल्झोवमे खित्त-पिल्झोवमे श्र, से किं तं उद्धारपिलविमे ?, ६ दुविहे पएएको, तंजहा- सुहुमे श्रववहारिए श्र,तत्थ एं जे से सुहुमे से ठप्पे, तत्थ एं जे से ववहारिए से जहानामए पल्ले सिया जोयएं श्रायामिविक्खंभेएं जोयएं उद्धं उच्चत्तेएं तं तिग्रग्ं सिवेसेसं परिक्खेबेएं, से एं पल्ले एगाहिश्र वेश्राहिश्रतेश्रा-हिश्र जाव उक्कोसेएं सत्तरत्त [प] रूढाएं संसट्टे संनिवि-ते भरिए वालग्यकाडीएं ते एं वालग्या नो श्रम्मी उहेजा नो वाऊ हरेजा नो कुहेजा नो पिलिविद्धंसिजा। नो पुइत्ताए इव्व-मागच्छेउजा,तश्रो एं समएरऐगमेगं वालग्यं श्रवहाय जावइ-

६९

ऐंगां कालेगां से पल्ले खीगों नीरए निल्लेवे निट्टिए भवइ, से तां ववहारिए उद्धारपलिश्रोवमे ।

ऐऐसिं पल्लागं कोडांकोडा हवेज्ज दसगुणिया । तं ववहारियस्स उद्धारसागरोवमस्स एगस्स भवे परिमागं॥१॥

एएहिं वावहारियउद्धारपिलश्चोवमसागरोवमेहिं किं पश्चो-श्चर्णं?, एएहिं वावहारिश्चउद्धारपिलश्चोवमसागरोवमेहिं गात्थि किंचिप्पश्चोश्चर्णं, केवलं, तु पर्गणवणा किञ्जइ, से शं वावहारिए उद्धारपिलश्चोवमे ।

पदार्थ-( से कि तं श्रोविमए ?, २ दुविहे परएसे, तंजहा-) श्रौपिमक किसे कहते हैं ? जो संख्या से ऋतिरिक्त है उसको उपमा के द्वारा विवर्ण किया जाय उसे श्रीपिमक कहते हैं, तथा च श्रौपिमक विवर्ण दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, जैसे कि-(पिलियोवमे य सागरोवमे य) परुयोपम ऋौर सागरोपम, (से कि व पिलियोवमे १, २ तिविहे परणत्ते, तंत्रहा-) प्रत्योपम किसे कहते हैं ? जो धान्य के पर्स्य (कृप) के समान प्रत्य है उसकी उपमा देकर पदार्थों का विवर्ण करना ही प्रत्योपम कहलाता है. किन्तु परयोपम भी तीनों प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, जैसे कि — इहारपि श्री-वमे ) उद्धारपल्योपम, ( त्रद्धापितत्रोत्रमे ) त्राद्धा ( काल ) पल्योपम श्रौर ( खित्तपः लि-श्रोवमे ) च्वेत्रपुरुयोपम, (से किंतं उद्घारपाले श्रोवमे ) उद्घार पुरुयोपम किसे कहते हैं ? (उद्घारपिल श्रोवमे दुविहे पत्रते, तंजहा-) उद्घार परुगोपम दो प्रकार से विवर्ण किया गया है, जैसे कि-(सुहुमे य ववहारिए य) सुक्ष्मअद्धारपत्योपम श्रौर व्यावहारिकउद्धारपत्योपम, श्विप तु, फिर (तत्थ एं जे से सुहुमें से उप्पे,) उन दोनों में जो सूक्ष्म है उसके स्वरूप को तो ऋभी छोड़ दीजिये. परंतु (तत्य एं जे से वावहारिए से जहानामए पल्ले सिया) उन दोनों में जो वह व्यावहारिक है वह जैसे नाम संभावना में धान्य के पत्य के समान पस्य होता है वह पत्य (जोयणं आयामविक्षंभेणं) उत्सेधांगुल के परिमाण से योजन मात्र दीर्घ श्रीर विस्तार संयुक्त हो, श्रीर (जीयणं ब्डूं क्षेच से एं) योजन मात्र ऊंचा हो,

१ एतद न्यत्र नास्ति । २ पराणावि ० पाअन्तरम् ।

<sup>🕆</sup> किसी २ प्रति में ( जोयणं उब्वेहणं ) योजन प्रमाण गहरा है, ऐसा पाठ है ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्रीर (तं तिगुणं सिवसेसं परिक्लवेयं) उस पत्य की कुछ विशेष त्रिगुणी परिधि हो, (से णं पत्ले एगाहियवेश्राहिए तेश्राहिए जात उक्षोसेणं सत्तरत्त [प] ब्हाणं) फिर उस पत्य में एक दिन से लेकर सात दिन पर्यन्त उत्पन्न हुए हुए बालकों के (वालगकोडीणं) वालायों की श्रानियों से (संस दे संनिचिते) संसृष्टता पूर्वक श्रीर पूर्णतया श्रथवा घनिष्टक्या (भिरिए) भरा हुश्रा हो, फिर उन वालायों को (नो श्रगी इहेजा) श्रिग्न दाह न कर सके, (नो वाज हरेजा) न ही वायु हरण करे, (नो कुरेजा) न ही सड़े श्रथीत् परिश्रंश भी न हो, (नो विद्व तेजा) न ही विध्वंस हो, (नो पृत्ताए हव्याम्ब्छेजा) न ही दुर्गंघ उत्पन्न हो, फिर (तश्री णं समए २ प्रामेगं वालगं श्रवहाय) उन वालायों को समय २ में श्रपहरण करके (जावइएणं कालेणं से पत्ले लीणे नीर विल्वे निष्ठिए भवह, से तं ववहारिए इद्धार पिलश्रीवमे।) जितने काल मात्र में वह पत्य चीण, क्षिरज, निलंप श्रीर निष्टित होता है उसीको ज्यावहारिक उद्धारपत्योपन्न कहते हैं। पत्य के स्वरूप के श्रनन्तर श्रव सागरोपम का विवर्ण करते हैं—

( एए सि<sup>\*</sup> पल्लाखं कोडाकोडी हवेज दसगुणिया । तं ववहारियस्स बद्धारसागरोवनस्स एगस्स भवे परिमाणं ॥१॥)

इन उक्त परयोपमों को दश कोटा कोटि गुणा करें तो एक व्यवहारिक उद्धार सागरोपम का परिमाण होता है अर्थात् दश कोटा कोटि परयोपमों का एक सागरोपम होता है, (एए हैं वाजहारियउद्धारपिक्योवनसागरोपमेहि कि पश्रीयमां ?) इत व्यावहारिक उद्धारपर्योपम और सागरोपम के कथन करने का क्या प्रयोजन है ? (नित्य किचिप्पश्रीयणं, केवलं तु परणवणा किजाई) कुछ भी प्रयोजन नहीं है, केवल प्ररूपण मात्र ही इनका विवर्ण किया जाता है। जब किचित् मात्र भी प्रयोजन नहीं है तो फिर इसका विवर्ण व्यर्थ है ? वर्त बान प्रारम्भ मास में इसको किचित्तमात्र भी प्रयोजनता असिद्ध है किन्तु सूक्ष्म उद्धारपर्योपम समास के समय में यह सुखाववोध के लिए उपादेय है श्रायीत् अत्यन्त उपयोगी है, (से अं ववहारिए उद्धारपिलश्रीवमे) अत्यत्य वही व्यावहारिक उद्धारपर्योपम है।

भावार्थ-श्रोपिक समास उसे कहते हैं जहाँ पर गणित का विषय तो न हो सके, परन्तु उपमा के द्वारा उसका विवर्ण किया जाय, वह उपमा दो प्रकार से वर्णन की गई है, जैसे कि—पल्योपम श्रोर सागरोपम, पल्योपम के भी तीन भेद हैं, जैसे कि—उद्धारपल्योपम. श्रद्धापल्योपम श्रोर चेत्र-

<sup>#</sup> यह तीनों शब्द एकाधीं हैं, तथापि परस्पर विशुद्धतर जानने चाहिए।

હંશ્

पस्योपम, श्रापित किर उद्धारपत्योपम भी दो प्रकारसे वर्णन किया गया है, जैसे किसूक्ष्म श्रीर व्यावहारिक, सूक्ष्म का विवर्ण किर किया जायगा, श्रतः व्यावहारिक
का स्वरूप निम्न लिखितानुसार पढ़ना चाहिये, जैसे एक उत्सेधाँगुल के प्रमाण
से योजनमात्र दीर्घ, विस्तीर्ण श्रीर ऊर्ध्व पत्य (कूप) के समान हो, उसकी कुछ
विशेष त्रिगुणी परिधि भी हो, उसकी एक दिन से लेकर सात दिन तक के उत्पन्न
हुए हुए बालकों के के ों से ऐसा भरा जाय कि उनको श्राग्न दाह न कर
सके, वायु भी श्रपहरण न करे, श्रीर न वे विध्वंस हो, तथा न उनमें दुर्गन्धि
उत्पन्न होवे, किर उन बालाशों को समय २ में श्रपहरण किया जाय, जितने
काल में वह पत्य चीण, निरज्ञ, निर्लेष निष्टित हो जाय उसी को व्यावहारिक
उद्धारपत्योपम कहते हैं, श्रीर इन्हीं पत्यों को दश कोटाकोटि गुणा करने से
व्यावहारिक उड़ारसागरोपम होता है। यदि यह शंका हो कि—इसके कथन
करने का क्या प्रयोजन है तो उत्तर यह है कि-इस समय तो छुछ भी प्रयोजन नहीं
है किन्तु सूक्ष्म पत्य के बोध के लिये श्रत्यन्त उपयोगी है, इसीलिये इसके।
व्यावहारिक उद्धारपत्योगम कहते हैं। श्रव इसके श्रनन्तर स्क्ष्म उद्धारपत्योगम के विषय में कहा जाता है।

# अय सू त्म उद्दारपल्योपम का विषय।

से किं तां सुहुमे उद्धारपितश्रोवमे ?, २ से जहानामए पल्जे सिया जोयगं श्रायामिविवसंभेगं जोयगं
उव्वेहेगं तं तिग्रगं सिवसेसं परिक्खेवेगं, से गां पल्ले
एगाहिश्रवेश्राहिएतेश्राहिश्र उक्कोसेगं सत्तरत्तपरूढागं
संसट्टे संनिचिते भिरते वालग्गकोडीगं, तत्थ गां एगमेगे
वालग्गे श्रसंखिज्जाइं खंडाइं कज्जइ, तेगां वालग्गा दिट्टीश्रोगाहगाश्रो श्रसंखेज्जइभागमेत्ता सुहुमस्स प्यागजीवस्स सरीरोगाहगाउ श्रसंखेज्जग्रगां, तेगां वालग्गा गो

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वारस्त्रम् ]

अग्गी हहेज्जा गो वाऊ हरेज्जा गो कुहेज्जा गो विद्धंसेज्जा नो पूइत्ताए हव्यमागच्छेज्जा, तश्रो गं समए २ एगमेगं वालगं अवहाय जावइएगं कालेगं से पल्ले खीगो नीरए निल्लेवे गिट्टिए भवइ, से तं सुहुमे उद्धारपिलअोवमे एएसि पल्जागं कोडाकोडी हवेज्ज दस गुगिया। तंसुहुमस्स उद्धारसागरोवमस्स एगस्स भवे परिमागं॥१॥

एएहिं सुहुमउद्धारपिलश्रोवमसागरोवमेहिं किं पश्रो-श्रगां ? एएहिं सुहुमउद्धारपिलश्रोवमसागरोवमेहिं दीव-समुद्ध हागां उद्धारं घेष्पइ । केवइयागां भंते ! दीवसमुद्ध दा उद्धारेगां पगणते ? गोयमा ! जावइयागां श्रह्वाइज्जाणां उद्धार सुहुमसागरोवमागां उद्धारसमया एवइयागां दीव-समुद्ध इद्धारेगां पगणता, से तं सुहुमे उद्धारपिलश्रोवमे, से तं उद्धारपिलश्रोवमें।

पदार्थ—(से किं तं सुहुमे उद्धारपिलश्रीयमे ?, २ से जहानामए) सुक्ष्म उद्धारपिल्यो— पम किसे कहते हैं ? जैसे कि—(पल्ले सिया जोयणं श्रायामिवक्लंभेणं) धान्य के पत्य के समान पत्य हो श्रीर वह योजन प्रमाण दीर्घ श्रीर विस्तार युक्त हो श्रीर (जोयणं उच्चेहेणं) योजन प्रमाण भूमिके नीचे स्थित हो, (तं तिगुणं सिवसेसं परिक्लेवेणं) फिर उसकी परिधि कुछ विशेष त्रिगुणी भी कथन की गई हो (से गं पल्ले एगाहिश्र) फिर उस पत्य में एक दिन के, (वेशाहिश्र) दो दिन के, (तेशाहिश्र) तोन दिन के, (उक्रोसेणं सत्तरत्तपहदाणं) उत्कृष्ट से ।सात दिन तक के वृद्धि किये हुए केशों से,

१ 'पति'० इति पाठान्तरम्।

२ '०रो' इति पाठान्तरम् ।

३ 'उद्घारसागरीवमाणं' इति पाठः ।

৩ই

(संसहे ) † त्राकर्ण पर्यन्त (संनिचिते ) घनिष्ठता से (भित्ते वालगकोडीणं ) बालायों की कोटि (श्रनियों ) से भरा हुत्रा हो, फिर ( ए जिने वातरने असंवेजनाई खंडाई कजनह) एक २ बालाप्र के अपसंख्यात प्रमाण खंड किये जायँ। अब द्रव्य से उन खंडों का प्रमाण कहते हैं—( ते सं वालमा ‡िद्वीसं श्रोाहरूख असंखेदाइभाःमेत्ता ) वे बालाप्र दृष्टि की श्रवगाहना से असंख्यात भाग मात्र हों ऋयीत यावन्मात्र दृष्टिगत पदार्थ हों, उन से भो ऋसंख्यात भाग प्रमाण वह खंड न्यून हो, इसिछये दृष्टि से वह खंड श्रसंख्यात भाग प्रमाण होता है । त्र्यब च्लेत्र से प्रमाण कहते हैं -(सुडुमस्स पणगजी-सरीरश्रागाहणाउ श्रवंबेडन गुणा, ) सृक्ष्म पनक-जीव के शरीर की श्रव-गाहना से ऋसंख्यात गुणाधिक है। ऋः यावन्मात्र सृक्ष्म पनक जीव की शरार श्रवगाहना होती है, उस से असंख्यात गु**णा है यानी ∗वादर पृथ्वीकायिक** पर्याप्त जीवों के तुल्य है, इस प्रकार चृद्धवाद भी कहा जाता है। फिर (तेणं वालग्ना सो ऋगी डहेज्या ) उन वालाप्रों को ऋगित भी दाह न कर सके, (तो वाक होज्या) न ही बायु हरए। कर सके, (जा कुंज़्जा) न ही वे सड़े, (खो विड किज्जा) विध्वंस भी न हों, ( सो पुक्तार हवान ग छे ब्ला ) नहीं दुर्गवता को वे प्राप्त हां, (तय्रो सं सनस्र एगमेगं वालगं अवहाय ) फिर एक २ वालाप्र को समय २ में अपहरण करके (जाव इए एं काले एं ) यावन्मात्र काल में ( से पल्ले खी एं नीरए निल्लेबे निट्ठिए भवर, ) वह परुय चीरा, निरज, निर्लेप और निष्टित होता है, (वे तं मुहुमे उद्धारपिलग्रीयमे।) इसी को सुक्स-उद्धारपत्योपम कहते हैं।

( एएसिं पल्जाएं कोडाकोडी हवेज्ज दस गुणिया । ) (तं सुहुमस्त उद्घारसागरोवमस्स ए एस्स भवे परिमाएं ॥१॥ )

इन पर्यों को दश कोटाकोटि गुणा करने से एक सूक्ष्मउद्धारसागर का परिमाण होता है, अर्थात् दश १० कोटाकोटि पर्यों का एक
सूक्ष्मउद्धारसागर होता है। ( एएहिं सुहुनउद्धारपितश्रीवनसागरोग्नेहिं किं
पश्रीयणं ?) इन सूक्षमउद्धारसागरोपम और पर्योपम के नर्णन करने का क्या
प्रयोजन है ? ( एएहिं सुहुनउद्धारपितश्रीवनसागरोग्नेहिं दीवस्मुहाणं उद्धारं घेष्पइ )
इन सूक्ष्मउद्धारपरयोपम और सागरोपमों से डीप समुद्रों का उद्धार किया जाता है,

<sup>†</sup> प्राकृत भाषा में जैसे कोई घटादि जल से इतना पूर्ण हो कि उसमें एक भी विन्दु ऋौर प्रविष्ट न हो सके तो उसकी पूर्णता की ऋकर्ण-पूर्णता कहा जाता है।

<sup>‡ &#</sup>x27;दिही' इत्यपि पाठः ।

<sup>\*</sup> वादर प्रथिवीकायिकपर्याप्तशरीरतुल्यानीति टेडवादः ।

હે

### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्रथीत् द्वीप समुद्रों का प्रमाण इसी गणना के श्रनुसार श्रहण किया गया है। (केवइ-याणं भंते! दीवलमुद्दा इदारेणं परणता?) इस प्रकार श्री भगवान् के वचनों को सुन कर श्री गौतम स्वामी ने प्रश्न किया कि हे भगवन्! कियल्प्रमाण द्वीप समुद्र उद्धार प्रमाण से प्रतिपादन किये गये हैं? (शोयमा! जायह्याणं श्रहृाइज्जाणं इदारसुहुमसागरोवमाणे इदारसम्या एवइया एवं दीवसमुद्दा इदारेणं पत्रता, से तं सुदुमें इद्धारपितश्चीवमे, से तं इद्धार पहिन्श्रीवमे।) भगवान् ने उत्तर दिया कि भो गौतम! यावल्प्रमाण दाइ उद्धार सृक्ष्म सागरोपम के उद्धार समय हैं, तावल्प्रमाण उद्धार द्वीप समुद्र हैं, यही पूर्वीकत सूक्ष्मो-द्धारपत्र्योपम है श्रीर इसी को पत्र्योपम कहते हैं।

भावार्थ- सक्ष्मउद्धारपत्य उसे कहते हैं जो प्राग्यत् के समान एक पत्य स्थापन किया गया है, अपि तु जो बालाओं की कीटियों से भरा हुआ हो, किर उन कोटियों में से एक २ कोटिके असंख्यात खंड किएत कर लिये जायँ जो कि दृष्टि की अनगाहनता से असंख्यात भाग प्रभाण हो, और सूक्ष्म अपनक जीव की अवगाहना से असंख्यात गुणा हो, इस प्रकार उस पत्य को बालाग्रों से भर दिया जाय, पुनः जिसे ऋग्नि दाह न कर सके तथा वायु ऋपहरण न कर सके, न ही उसको दुर्गंध पराभव कर सके क्रार वह घनता युक्तभी हो, फिर उनवालाग्रों का समय २ में एक २ खंड करके वह पत्य खाली कर दिया जाय, इस प्रकार जितने काल में वह पत्य खाली हो जाय उसकी सूक्ष्म उद्घार पत्योपम कहते हैं। जब दश कोटा काटि प्रमाण पत्य खाली हो जाय तब एक सूच्मउद्धार सागर होता है। इसके प्रतिपाद करने का मुख्य प्रयोजन इतना ही है कि इसके द्वारा द्वीपसमुद्रादि का प्रमाण किया जाता है। इस प्रभार गुरु के बचनों को सन कर शिष्य ने फिर प्रश्न किया कि है भगवन् ! उक्त प्रमाण से कितने द्वीप समुद्र हैं ? गुरु ने उत्तर दिया कि भो ! शिष्य ! उक्त प्रमाण से अर्द्ध ततीय अदाई २॥ सागरों के समान द्वीप समुद्र हैं, अथवा २५ पच्चीस कोटा कोटि उद्घार पत्यों के तत्य द्वीप सभुद्र हैं, सो इसे ही उद्धारपत्य कहते हैं। श्रव इसके श्रमन्तर श्रद्धापल्य का वर्णन किया जाता है--

अध्य अद्धा पल्य का विषय । से किं तं अद्धापित ओवमे ? २ दुविहे परणाने, तंजहा-सुहुमे य ववहारिए अतत्थ गां जे से सुहुमे से ठप्पे, तत्थ

क निसीद के जीव।

ড'4

गां जे से वावहारिए से जहानामए पल्ले सिया जोयगं श्रायाम-विक्खंभेगां जो० उ० तं तिग्रगां सिवसेसं परिक्खवेगां, से गां पल्ले एगाहियवेश्राहियतेश्राहिए जाव भरिए वालग्गकोडीगां, ते गां वालगा गाो श्रगाी डहेजा जाव नो पिलविद्धंसिजा नो पूइत्ताए हव्वमागच्छेजा, ततो गां वाससए २ एगमेगं वालगां श्रवहाय जावइएगां कालेगां से पल्ले खीगो नीरए निल्लेवे निट्टिए भवइ, से तं ववहारिए श्रद्धापिलश्रोवमे ।

एएसिं पल्लागां कोडाकोडी हविज्ञ दसग्रिगता। तं ववहारिश्रस्स, श्रद्धासा॰एगस्स भवे परिमागां॥१॥

एएहिं ववहारिएहिं अद्धापित ओवमसागरोवमेहिं किं पश्रोयणं ?, एएहिं ववहारि अश्रद्धापित ओवमसागरोवमेहिं नित्थ किंचिप्य ओयणं, केवलं परण्य या कि जह, से तं ववहारिए अद्धापित ओवमे। से किं तं सुहुमे अद्धापित अवमे ?, २ से जहानामए पल्ले सिश्रा जोश्रणं आयामित विक्यमे गें जोयणं उद्धं उच्च नेणं तं तिरुणं सिवसेसं परिक्षेत्रेणं, सेणं पल्ले एगाहिय चेश्राहिय तेश्राहिय जाव भरिए वालग्य कोंडिएं, तत्थ गां एरामेगे वालग्यो असंखे जाइं खंडाइं कजइ ते गां वालग्या दिट्टी ओगाहणाओ असंखे जाइं खंडाइं कजइ ते गां वालग्या विट्टी ओगाहणाओ असंखे जाइं गां गां सुहुमस्स पण्य जोवस्स सरीरो गाहणाओ असंखे जाइं गां गां सुहुमस्स पण्य जोवस्स सरीरो गाहणाओ असंखे जाइं गां गां ते गां वालग्या णो अग्यी उहें जा जाव णो पित विद्रं सिष्ठा नो पूइत्ताए हव्वमाण्य छेजा, ततो गां वाससए २ एगमेगं वालग्यं अवहाय जावइएगं कालेगं से पल्ले खीगो नीरए निल्लेवे गिटिए भवइ, से तं सुहुमें अद्धापित ओवमे।

[ श्रोमद्युयोगद्वारसूत्रम ]

एएसिं पल्लागां कोडाकोडि भवेज्ज दस गुणिया। तं सुद्रुमस्स अद्धासागगेवमस्स एगस्सःभवे परिमाणं॥१॥

एएहिं सुहुमेहिं श्रद्धापितश्चोवमसागरोवमेहिं किं पत्रोयगं ? एएहिं सुहुमेहिं श्रद्धापितश्चोवमसागरोवमेहिं नेरइयतिरिक्खजोगियमगुस्सदेवागं श्राउश्चं मविज्ञति ।

पदार्थ-(से कि तं इद्धापिलक्रोवमं ? २ दुविहं पहरें, तंजहा-) ऋद्धापत्योपम किसको कहते हैं ? अद्धापल्योपम दो प्रकार से वर्णन किया गया है, जैसे कि-(सहुमे य ववहा-रिए य,) सक्ष्म श्रीर व्यावहारिक, (तथ एं जे से सुहुमे से व्यपे,) उन दोनों में से जो सूक्ष्म है उसे छोड़ दीजिये, (तत्थ एं जे से ववहारिए, उन दोनों में जो वह व्यावहारिक है, वह निम्न प्रकार से है-(से जहानामए) जैसे कि-(पन्ले सिया जीयणं श्रायामविक्लंभेणं) भान्यों के समान एक पत्य हो, जो कि योजन प्रमाण दीर्घ श्रौर दिस्तार युक्त हो, श्रीर (जीयणं उड्टंडचतेणं) योजन प्रमाण ऊर्ध्वता से भी युक्त हो (तं तिगुणं सविसंसं परि-क्लेवेणं.) उसकी त्रिगुणो कुछ विशेष परिधि भी हो, ऋर्थात् त्रिगुणो साधिक परिधि से यक्त हो. से एं परुले एमाहियदेष्ट हियदेष्ट्राहिए मावभिष् वाद्याकोडीएं) फिर उस पत्य को एक दिन दो दिन तीन दिन यावत् सात् दिन तक के बालायों से भर दिया गया हो और (ते सं वालगा सो धरी रहेजा बाव ना पिलिविद्य सिजा ना पहुंताए हव्यमागच्छेजा, ) जबकी बालाश्रों की कोटियों से भर दिया गया तब उन बालाश्रों को श्राप्ति भी दाह न कर सकती हो यावत् वे बाउ। प्रविध्वंस भी न हों क्योंकि कठिन यानी घनता से भरे गए हैं, श्रीर नहीं उनमें दुर्गन्ध उत्पन्न हो, (ततो संवाससए र एममेंग वालामं श्रवहाय,) फिर उस परुय में से सौ २ वर्ष के पश्चात् एक एक बालाय्र निकाल लिया जाय तो (जावइ-एएं कालेएं से परुले खीएं नारए निरुलेवे निट्टिए भवड़,) जितने काल में वह परुय चीण, निरज, निर्लेप, श्रौर निष्टितार्थ होता है (से तं वववहारिए श्रद्धापितश्रोवमे ।) उसी काल मात्र को न्यावहारिक ऋद्वापल्योपम ऋहते हैं।

> (एएसिं पल्लार्गः कोडाकोडी भविज्ञ दस गुणिया । ं ववहारिश्रस्स श्रद्धासागरीवमस्स एगस्स भवे परिमाणं ॥१॥ )

इन पल्योपमों को दश कोटा कोटि गुणा किया जाय तब एक व्यावहारिक श्रद्धासागरोपम होता है। (एएहिं ववहारिएहिं श्रद्धापिलश्रोवमसागरोवमेहिं किं पश्रोयणं ?)

७७

इन व्यावह।रिक अद्धा परयोपम और सागरोपम के कथन करने का क्या प्रयोजन है ? (एएहिं ववहारियग्रद्धापितित्रोवमसामरोवमेहिं निय किंचिप्पन्नोयएं, केवलं परणवणा-किजर्) इन व्यावहारिक श्रद्धापल्योपम श्रीर सागरोपम के कथन करने का किंचिनमात्र भी प्रयोजन नहीं है, केवल सुखावबोध के बास्ते प्रकृपणा मात्र हो कथन किया गया है, (से तं ववहारिए श्रद्धापितश्रोवमे ।) वही पूर्वोक्त व्यावहारिक श्रद्धा पल्योपम है। (से कि तं सुहुमे श्रद्धापिलश्रोवमे ? २ से जहानामए) सूच्म श्रद्धापल्योपम किसे कहते हैं ? जैसे कि—(पल्ले सिया) प्राग् कथित पत्य हो, श्रौर वह (जीयस श्रायाम-विक्लंभेण जोयण उड्टू उच तेण ,) योजन प्रमाण दीर्घ श्रौर विस्तार पूर्वक हो, श्रपित योजन प्रमाण ऊर्ध्व भो हो तं तिगुणं सवितेसं पिक्लेवेणं) श्रीर उसको परिधि तीन गुणीसे कुछ विशेष भो हो, (से एं पल्ले एगाहिएवेश्राहियतेश्राहिय जाव भरिए वालाग्गकोद्दीएं,) फिर वह परुय एक दिन, दो दिन, तीन दिन, यावन् सात् दिनतक के उत्पन्न हुए २ वालाश्रोंसे भर दिया गया हो अथवा बालामों की कोटियों से घन रूप भी होगया हो, (तत्थणं) फिर (एममेगे वालगो असंखेजाइं खंडाइं कजइ, एक २ बालाम के असंख्यात खंड किये जायँ, फिर (ते एं वालागा दिहीश्रोगाहणाश्रो श्रसंखेज्जदभागमेत्ता) वे बालाश्र दृष्टि को श्रवगाहना से श्रसंख्यात भाग मात्र हो, किन्तु (सुहुमस्स पणगर्जावस्स सरीरोगाहणाश्रो त्रसंबेब गुणा,) सूक्ष्म पनक जोव के शरीर की अवगाहना से असंख्येय गुणाधिक किरपत कर लिये जायँ, (तेण वालग्या नो अग्यी डं.जा) फिर उन बालामों को अग्नि भी दाह न कर सके, (जाव ना पिलविद्धां से जा) यावत् वे विध्वंस भो न हों (नो प्रताए हरवमा-गच्छेजा,) श्रीर नहीं वे दुर्गन्धता को प्राप्त हों, (ततीयां वाससए र एतमेगं बालकां अवहाय) फिर उन में से सौ सौ वर्ष के पश्चात् एक एक बालाम अपहरण किया जाय तो (जानइएएं कालेएं से परले खीएं नीरए निल्लेंबे निट्टिए भवइ, से तं सुहुमे ऋदापित श्रोवमी ।) फिर वह पल्य जितने काल में चीएा, निरज, निर्लेप श्रौर निष्टितार्थ हो जाय, उसको **%सङ्म श्रद्धा पल्योपम कहते हैं, फिर—** 

> ( एएसिं पल्लाणं कोडाकोडि भवेज दस गुणिया। ) (तं सुद्वमस्स श्रद्धासागरोत्रमस्स एगस्स भवे परिमाणं ॥१॥ )

इन अद्धापल्योपमों को दश कोटाकोटि गुणा करने से एक सूच्म अद्धासागरोपम का परिमाण होता है। (एएहिं सुहुमेहिं अद्धापिलओ अमसागरो वमेहि किं पत्रोयणं ?) इन सूक्ष्म अद्धापल्योपम और सागरोपमों के कथन करने का क्या प्रयोजन है ? (एएहिं सुहुमेहिं

<sup>#&#</sup>x27;नवरमुद्धारकालस्पेह वर्षशतमानत्वादृयावहारिकपल्योपमे । सञ्जयेया वर्षकोत्योऽवसेयाः, मुचमपल्योपमे त्वसङ्ख्येया' इति ।

## [ श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

श्रद्धा पर सानगेर नेरइयिति विकानी शियम गुस्ते वागां आउयं मिविज्यति, ) इन सूम श्रद्धाः पत्योपम श्रीर सामरोपमों से नारकीय, तिर्यम् योनिक, मनुष्य श्रीर देवताश्रों की श्रायु का मान किया जाता है अर्थात् उक्त प्रमाणों से चारों मितियों के जीवों की श्रायु की प्रमिति की जाती है इसी लिये इसे श्रध्वन् काल कहते हैं।

भावार्थ — जैसे स्थूल श्रद्धापत्य का वर्णन पहिले किया जा चुका है, उसी प्रकार सूक्ष्मपत्य का भी स्वक्ष्प जानना चाहिये, किन्तु विशेषता केवल इतनी ही है कि एक २ वालाग्र के श्रसंख्यात २ खंड किएत कर लेने चाहिये जो कि दृष्टि की श्रयगाहना से श्रसंख्यात भाग प्रमाण हों श्रीर सूच्म पनकजीय की श्रयगाहना से श्रसंख्यात गुणाधिक हों, िर उनवालाशों में से एक एक को सौ २ वर्ष के श्रनंतर निकाला जाय, जितने काल में वह पत्य खाली होजाय उसी को श्रद्धा पत्य कहते हैं। जब दश कोटा कोटि प्रमाण पत्य खाली होजाय तब एक श्रद्धा सागर होता है, इसके विवरण करने का गुख्य प्रयोजन केवल इतना ही है कि इससे नारकीय २, तिर्थ्यक् योनिक २, मनुष्य ३ श्रीर देवों की ४ श्रायु का मान किया जाता है, श्रतः सर्व जीवों की श्रायु का मान इसी के द्वारा किया जाता है इसी लिये श्रव श्रायु के विषय में विवरण करते हैं—

## अय नारकियों की स्थिति।

गोरइयागं भंते ! केवइत्रं कालं ठिई पगणता ? गोयमा ! जहरणोगं दस वाससहस्साइं उक्कोसेगं तेत्तीसं सागरो-वमाइं, रयणप्यभापुढिविणेरइयागं भंते ! केवइयं कालं ठिई पन्नत्ते ? गोयमा ! जहन्नेगं दस वाससहस्साइं उक्कोसेगं एगं सागरोवमं, अपजत्तगरयणप्पभापुढिविणेर-इयागं भंते ! केवइयं कालं ठिई पगणता ? गोयमा ! जहरणोगि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणिव अंतोमुहुत्तं, पज्जतगरयणप्पभापुढिविणेरइयागं भंते ! केवइयं कालं ठिई पर्णाता ? गोयमा ! जहरणोगि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणिव अंतोमुहुत्तं, पज्जतगरयणप्पभापुढिविणेरइयागं भंते ! केवइयं कालं ठिई पर्श ? गोयमा ! जहरणोगं दस वाससहस्साइं अंतोमुहुत्तूगाइं उक्कोसेगं एगं सागरोवमं अंतोमुहुत्तोगं, सक्करप्पभा-

عى

पुढिविनेरइयाणं भंते! केवइयं कालं ठिती प० ? गो! जह-त्रेणं एगं सागरोवमं उक्कोसेणं तिणिण सागरोवमाइं, एवं सेसपुढवीसु पुच्छा भाणियव्या, वालुअप्पभापुढिवि-नेरइयाणं जहन्नेणं तिणिण सागरोवमाइं उक्कोसेणं सत्त सा-गरोवमाइं, पंकप्पभापुढिविनेरइयाणं जहण्णेणं सत्त साग-रोवमाइं उक्कोसेणं दस सागरोवमाइं, धूमप्पभापुढिविनेरइ-याणं जहन्नेणं दस सागरोवमाइं उक्कोसेणं सत्तरस सागरो-वमाइं, तमप्पभापुढिविनेरइयाणं जहण्णेणं सत्तरस सागरो-वमाइं, तमप्पभापुढिविनेरइयाणं जहण्णेणं सत्तरस सागरो-नेरइयाणं भंते! केवइअं कालं ठिई पण्णाचा ? गोयमा! जहण्णेणं वावीसं सागरोवमाइं उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरो-वमाइं।

पदार्थ—(एं रहयाणं शंते! वंबद्दं कालं ठिई परणता ?) हे भगवन्! नारिकयों की कितने काल की स्थिति प्रतिपादन को गई है ? (गोयमा! जहरूरोणं दल वाससहस्साई उकोनेएं तेलीसं सागरोवमाई,) भो गौतम! जघन्य से दश सहस्र वर्ष, और उत्कृष्ट तेतीस सागरोपम अर्थात् नारिकयों की न्यून से न्यून स्थिति दश हजार वर्ष की और उत्कृष्ट ३३ सागरोपम की होती है, इसो को औष्विक सूत्र कहते हैं । (रयणप्यभागुद्ध-विणेरह्याणं भंते! वंबद्धं कालं ठिई प०?) हे भगवन् ! रत्नप्रभाष्ट्रध्वी के नारिकयों की स्थिति कितने काल की प्रतिपादन को गई है ? (गोयमा! जहरूर्णणं दस वाससहस्साई) हे गौतम! जघन्य स्थिति दश सहस्र वर्ष की और (उक्तेमेणं एमं सागरोवमं,) उत्कृष्ट एक सागरोपम की होती है, (अपज्ञत्त्रयरयणप्यभापुद्धविनेरह्याणं भंते! केवद्धं कालं ठिई प०?) हे भगवन् ! अपर्योप्त रत्नप्रभाष्ट्रध्वी के नारिकयों की स्थिति कितने काल की वर्णन की गई है ? (गोयमा! जहन्नेणवि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणवि अंतोमुहुत्तं,) हे गौतम! इनको जघन्य स्थिति भी अन्तर्मृहूर्त प्रमाण और उत्कृष्ठ से भी अन्तर्मृहूर्त की होती है, (पज्ज्ञा-रयणप्यभापुद्धविनेरह्याणं भंते! केवद्धं कालं ठिई पं०,) हे भगवन् ! पर्योप्त रत्नप्रभा पृथ्वी के नारिकयों की स्थिति कितने काल की वर्णन की गई है ? (गोयमा! जहरूर्णणं दस वाससहस्साई अंतोमुहुत्तं की स्थिति कितने काल की वर्णन की गई है ? (गोयमा! जहरूर्णणं दस वाससहस्साई अंतोमुहुत्तुणाई उक्कोसेणं एगं सागरोवमं अंतो मुहुत्ताणं,) हे गौतम! जबरूय से

### [ श्रीमद्नुयोगद्वारस्त्त्रम् ]

अन्तर्मु हूर्त न्यून दश सहस्र वर्ष की और उत्क्रष्ट अन्तर्मुहूर्त न्यून एक सागरोपमकी होती है, (सकरप्यभापुढ़ विनेरइयाण' भंते ! केवइयं कालं ठिई पं ०?) हे भगवन् शर्करप्रभापुथवी के नारिकयों की स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? (गोयना ! जहए ऐए एगं सागरीवमं उन्नोतेणं तिरिण सागरीवनाई, ) हे गीतम! जघन्य स्थिति एक सागरीयम की और उत्कृष्ट तीन सागरोपम को होतो है, (एवं सेसपुदवीस पुच्छा भागपित्वा,) इसी प्रकार शेष पृथ्वियों के विषय में पृत्छ। करनी चाहिये। जैसे कि - अपर्याप्त काल और पर्व्याप्त, सो ऋपर्व्याप्त काल सभी नारिकयों का ऋंतर्महर्त प्रमाण होता है और पर्व्याप्त काल अपर्याप्त काल के अंतर्मुहर्त को छोड़ कर शेष यथा स्थित काल होता है, जो त्र्यगले सूत्र में विवरण किया गया है, जैसे कि—(बालुग्रप्पभापुरविनेरइयाण<sup>•</sup> भंते ! केवइयं कातं ठिई पंरिश) हे भगवन् ! बालप्रभा पृथ्वी हे नारिकयों के कितने काल की स्थिति प्रतिपादन कीगई है ? (गोया! जहरू एएंए तिरिए सागरीत्रमाइं उक्कोसेएं संस्थागरीत्रमाईं, ) हे गौतम ! जबन्य स्थिति तीन सागरोपम की और उत्कृष्ठ सात सागरोपम को होती है, (पंकरामापुरविनेस्द्रशाएं भंते ! केन्द्रयं कालं टिई पं० ?) हे भगवन् ! पंकप्रभाष्ट्रथ्वी के नारिकरों को कितने काल की स्थिति प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा ! जहरूएएएं सत्त सागरोत्रमाइ उक्रोसेण दस सागरोत्रमाइ ,) हे गौत्तम ! जधन्य स्थित सात सागरोपम की स्रोर उत्कृष्ट दश सागरोपम की होती है, (धूमप्पभापुटति अ जहरु एए दस सागरोवमाइ उक्तोसेण सत्तरस सागरोव माइं,) तथा धूमप्रभाष्ट्रथ्वी के नारिकयों की जघन्य स्थिति-दश सागरोपम प्रमाण की ऋौर उरक्वष्ट सन्नह सागरोपम की होती है ( †तमण्यभा-पुढ्विनेरइयाण भंते ! क्वेब्र्यं कालं ठिई पं०) हे भगवन ! तम:प्रभाष्ट्रथ्वी के नारिकयों की स्थिति कितने काल की प्रति पादन की गई है ? (गोयमा ! जहरू गेरां सत्तरस सागरोत्रनाइं उद्योसेएां वाबोसं सागरोवनाइं) हे गौतम ! जघन्य स्थिति १७ सागरोपम की श्रौर उत्कृष्ट २२ सागरोपम की होती है, (तमतमापुढविनेरइयाण भंते ! क्वेड्यं कालं ठिई पं०?) हे भगवन ! तमस्तमाप्रभापृथ्वी के नारिकयों की कितने काल की स्थिति प्रति पादन की गई है ? (ग्रेगोयमा ! जहरुखेल वाबीसं सागरोत्रमाइ उक्कोसेल तेत्तीसं सागरोत्रमाइ,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति २२ सागरोपम की श्रौर उत्कृष्ट तेतीस सागरोपम की कही गई है।

<sup>🕆</sup> एतद्वाक्यं कचित्रोपलभ्यते ,

<sup>‡</sup> सागरमेगं तिय सत्त दस य सत्तरस तह य बावीसा । तेत्तीसं जाव ठिई सत्तसुवि कमेण पुढवीसु॥१॥ सागरोपममेकं त्रीणि सप्तदश च सप्तदश तथैव द्वाविंशतिः त्रयस्त्रिशत् यावत् स्थितिः सप्तस्विप कमेण प्रथ्वीषु॥१॥

८१

भावार्थ—नारिकयों की जघन्य स्थित दश सहस्र वर्ष की और उत्कृष्ट ३३ सागरोपम की होती है, इसी को श्रीधिक सूत्र कहते हैं। श्रोर सातों नरकों के अपर्य्याप्त नारिकयों की स्थित सिर्फ श्रंत मुंहूर्त प्रमाण ही वर्णन की गई है, तथापि पर्याप्त नारिकयों की स्थिति अन्तर्भु हूर्त न्यून होती है। इन सातों नरकों की जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति निम्न लिखिता जुसार जाननी चाहिये—

| नरक      | जघन्य स्थिति        | उत्कृष्ट स्थिति          |
|----------|---------------------|--------------------------|
| प्रथम    | दश सहस्र वर्ष       | १ सागरोपम                |
| द्वितीय† | एक सागरोपम          | ३ तीन सागरोपम            |
| तृतीय    | तीन सागरोपम         | ७ सात सागरोपम            |
| चतुर्थ   | स्रात सागरोपम       | १० दश सागरो रम           |
| पंचम     | दश सागरोपम          | १७ सत्तरह सागरोपम        |
| पष्ठ     | सत्तरह सागरोपम      | २२ द्वाविंशति सागरोपम    |
| सप्तम    | द्वार्घिशति सागरोपम | ३३ त्रयस्त्रिशत् सागरोपम |

इस तरह जबन्य श्लौर उत्कृष्ट सातों नरकों की स्थिति वर्णन की गई है, किन्तु जबन्य से श्रिधिक श्लौर उत्कृष्ट स्थिति से न्यून सर्च मध्यम स्थिति जाननी चाहिये। श्रव इसके पश्चात् दंडकानुसार भवनपत्यादि देवों की स्थिति वर्णन करते हैं:—

# अथ अवनपत्यादि देवों की स्थिति।

श्रमुरकुमाराणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पं० ? गोथमा ! जहराणेणं दस वाससहस्साइं उक्कोमेणं सातिरेगं सागरोवमं, श्रमुरकुमारदेवीणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पराणते ? गोयमा ! जहराणेणं दस वाससहस्साईं उक्कोसेणं श्रद्ध-पंचमाईं पिलश्रोवमाईं, नागकुमारीणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पं०? गोयमा ! जहराणेणं दस वाससहस्साईं उक्को-

र् 'जा पदपाए जेट्ठा सा बीयाए किएट्ठा भिराया। या प्रथमायां ज्येश सा द्वितियायां कनिश्र भिराता'॥

८रे

### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

सेगां देसुणाइं दुगिण पिल्ञांवमाइं, नागकुमारीणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पं ? गोयमा ! जहगणेणं दस वाससह-स्साइं उक्कोसेगां देसूणं पिल्ञांवमं, एवं जहा नागकुमा-राणं देवाणं देवीण य तहा जाव थिणियकुमाराणं देवाणं देवीण य भाणियव्वं।

पदार्थ-(श्रमुरकुमारार्थः भंते ! केवइधं कालं विर्श् पत्रः ?) हे भगवन् ! श्रमुरकुमारों की कितने काल की स्थिति प्रतिपादन की गई है ? (गोयना ! महरू गेंगां दस वाससहस्साइं उकोसेणं सातिरेगं सागरोवमं,) हे गौतम ! जवन्य स्थित दश सहस्र वर्ष प्रमाण श्रौर उस्कृष्ट एक सागरोपम से कुछ अधिक की वर्णन की गई है। (अपुरक्तारदेशीण भेते! कंवड्य कालं ठिई पत्रचे?) हे भगवन् ! अधुरकुमारों के देवियों की कितने काल की श्थिति प्रति-पादन की गई है ? ( गोयमा ! वहएणेखं इस वाससहस्ताइं उक्कोर्रेखं वहां चमाइं पालकोद-मारं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति दश सहस्र वर्ष और उत्कृष्ट साढ़ेचार ४॥ परुयापम की प्रति पादन की गई है, (नागकुमाराणं भंते ! केवइयं कालंकिई पत्रते?, हे।भगवन् ! नाग-क्रमार देवों की स्थिति कितने काल को प्रति पादन को गई है ? (क्षेयमा ! जहरूएएए दस वाससहस्साइं उन्नोसेण देमुखाइं दुखिल पिलिकोचमाइं.) हे गौतम ! जधन्य स्थिति दश सहस्र इस की और उत्कृष्ट देश न्यून दो पल्योपम की है, (नामकुमार्श एं भंते! कंबइयं कालं ठिई पत्रते?) हे भगवन् ! नागकुमारियों की कितने काल की स्थित प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा ! जहरुएोरां दस वाससहस्साइं उद्योसेरां देवृत्त्ं पित्रशेषमं, हे गौतम ! जधन्य दश सहस्र वर्ष की और उत्कृष्ट देश न्यून एक पत्योपम की होती है। (वं जहा नाग-कमारासं देवासं देवीस य तहा जाव थिस्यकुशारासं देवासं देवीस य भासियस्वं ।) जिस प्रकार नाग कुमार देव श्रीर देवियों को स्थिति वर्णन को गई है उसी अकार स्तनित्-कुमार देव स्त्रीर देवियों की स्थिति भी जानना चाहिये, स्थिति जैसे नाग कुमारों को स्थिति वर्णन की गई है उसी प्रकार नव निकायों की भी स्थिति जाननी चाहिये।

भावार्थ — श्रहुरकुमार देवों की जघन्य स्थिति याने न्यून से न्यून दश सहस्र वर्ष की होती है, श्रोर उत्छ्छ एक सागरोपम से कुछ श्रधिक प्रतिपादन की गई है, किन्तु उनके देवियों की जघन्य तो पूर्ववत् ही है परन्तु उत्छ्छ साढ़े-चार ४॥ पत्योपम की होती है। श्रोर नागकुमारों की जघन्य स्थिति दश सहस्र वर्ष की श्रोर उत्छुष्ट देश न्यून दो पत्योपम की होती है।

८३

# अय पांच स्थावरों की स्थिति।

पुढवीकाइयागां भंते ! केवइयं कालं ठिई पन्नते ? गोयमा ! जहरूऐएं। ऋंतोमुहुत्तं उक्कोसेएं। बावीसं वास-सहस्साइं, सुहुमपुढवीकाइयागां भंते ! केवइयं कालं ठिई पन्नत्ते ? गोयमा ! जहगगोगावि ऋंतो मुहुत्तं उक्कोसेगावि अंतोमुहुत्तं, बादरपुढविकाइया**गां पुच्छा, गोयमा** ! जह-ग्गोगां अंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां वावीसं वाससहस्साइं, अप-ज्ञत्तगबादरपुढविकाईयागां पुच्छा, गोयमा ! जहगगोगा-वि ऋंतोमुहृत्तं उक्कोसेणिव ऋंतोमुहुत्तं, पज्जत्तगबादर-पुढविकाइयागं पुच्छा, गोयमा ! जहग्गोगं स्रंतोमुद्रूत्तं उक्कोसेगां बावीसं वाससह⊹साइं ऋंतोमुहुत्तूगाइं, एवं पुच्छावयगां भागाियव्वं, आ्राउकाइ-सेसकाइयाग्ांपि यागां जहग्गोगां ऋंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां सत्त वाससह-स्साइं, सुहुमञ्चाउकाइयागं त्र्योहियागं ऋपजत्तगागं पज्जत्तगागां तिगहवि जहगगोशयि ऋंतोमुहुत्तं उक्को-सेगावि ऋंगोमुहुत्तं, बादरऋाउकाइयागं जहा ऋोहि-अपज्जत्तगबादरश्चाउकाइयागं पुच्छा, गोयमा ! **अं**तोमुहुत्तं उक्कोसेणवि जहरागोगावि पज्जत्तगबादरत्र्याउकाइयागां पुच्छा, गोयमा ! जहरागोगां **त्र्यंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां सत्त वाससहस्साइ**ं त्र्यंतोमुहुत्त-णाइं, तेउकाइयागां पुच्छा, गोयमा ! जहरागोगां उक्कोसेगां तिगिग राइंदियाइं, सुहुमतेउकाइ-

१--सु॰ 'श्रोहियाणं श्रपजन्तयाणं पजन्तयाण य तिरिणा वि पुच्छा,' इत्यपि पाठः ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

यागां स्रोहियागां स्त्रपज्जत्तगागां पज्जत्तगागां बादरतेउकाइयाग्। पुच्छा, गोयमा ! जहग्गोगां अंतो-मुहुत्तं उक्कोसेणं तिरिण् राइंदियाइं, अपज्जतगबाद्र-तेउकाइयाणं पुच्छा, गोयमा ! जहरागोणवि अन्तो-मुद्रुत्तं उक्कोसेणवि श्रंतोमुहुत्तं, पज्जत्तगबादरतेउ-काइयाणां पुच्छा, गोयमा ! जहएऐोणां अन्तोमुहुत्तं उक्को-सेगां तिगिगा राइंदियाइं अंतो मुहुत्तूगाइं, वाउकाइयागं पुच्छा, गोयमा ! जहरागोर्गा अन्तोमुहुत्तं उक्कोसेगां तिगिगा वाससहस्साइं, सुहुमवाउक।इयागां श्रोहियागां श्चपज्जत्तगार्गं पदजत्तगार्गं य तिरहिव जहरारोग् वि श्रंतो-मुहुत्तं उक्कोसेणवि स्रांतोमुहुत्तं, बादरवाउ काइयाणं पुच्छा, गोयमा ! इ.हग्गोगां अन्तोमुहुतं उक्कोसेगां तिगिगा वासस इ-स्साइं, ऋपज्जत्तगवादरवाउकाइयागां पुच्छा, गोयमा । जह-ग्गोगां ऋन्तोमुहुत्तं उक्कोसेण्वि ऋंतो मुहुत्तं, पज्जतगबादर-वाउकाइयागं पुच्छा, गोयमा ! जहग्रोगां अन्तोमुहुत्तं उक्कोसेगां तिगिगा वाससहस्साइं अन्तो मुहुत्तृगाइं । वगा-स्सइकाइयाणं पुच्छा, गोयमा ! जहराणेणं अन्तो-मुहुत्तं उक्कोसेण्ं दस वाससहस्साइं, सुहुमवणस्सइ-काइयाणं श्रोहियाणं श्रपज्जत्तगाणं पज्जत्तगाण य तिग्हित जहग्गेगावि अन्तोमुहुत्तं उक्कोसेगावि अन्तो-मुहुत्तं, बादरवणस्सइकाइयोगां पुच्छा, गोयमा ! ज**ह**ः श्रंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां दस वाससहस्साइं, **अपज्जत्तगबादरव**णस्सइकाइयाणं पुच्छा गोयमा

८५

जहरागोणिव अन्तोमुहुत्तं उक्कोसेणिव अन्तोमुहुत्तं, पज्जत्तगबादरवणस्तइकाइयाणं पुच्छा, गोयमा! जहराणेणं अन्तोमुहुत्तं, उक्कोसेणं दस वाससह-स्ताइं अन्तोमुहुत्तूणाइं।

पदार्थ-(पुढवीकाइयाणं भंते ! केवइयं कालं हिई पश्रत्ते ?) हे भगवन् ! पृथिवी काय के जीवों की स्थिति कितने काल की होती है १ (गोयमा ! जहरू एंग् अंतोमुहुत्तं उको से एं बावीसं वाससहस्साइं,) भो गौतम ! जघन्य स्थिति श्रम्तर्मु हूर्त्ते की श्रौर उत्कृष्ट बाईस ह जार वर्ष की होती है, (सुहुमपुदवीकाइयासं भंते ! केवइयं कालं द्विई पन्नते,)हे भगवन् ! सुक्स-पृथिवीकाय के जीवों को स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहरुएए वि अंतो मुहुत्तं उन्नोसेणविक् अन्तोमुहुत्तं,) भो गौतम! जघन्य स्थिति भी अन्तर्महुत्तं की श्रौर उत्कृष्ट भी अन्तर्मु हूर्त की प्रतिपादन की गई है, (बादरपुदवीकाइयाणं पुच्छा,) बादर (स्पूल) पृथ्वीकाय के जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहरूणेणं श्रंतोमुहत्तं उक्रोसेणं वात्रीसं वाससहस्साइं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति श्रंतर्मुहूर्त की श्रौर उत्कृष्ट बाईस हजार वर्ष को होतो है, (अपजनगबादरपुटक्केकाइयाणं पुच्छा,) हे भगवन् ! अपर्य्याप्त बादर पृथिवीकाय के जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! बह-रणेणवि बंहोमुहुतं इक्कोसेणवि ब्रंहोमुहुतं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति भी श्रन्तर्मुहूर्त की श्रीर उत्कृष्ट भी श्रम्तर्ृहूर्त की होती है. (पजनगवादरपुदवीकाइयासं पुच्छा,) पर्याप्त बादर पृथिवोकाय के जीवों की स्थिति कितने काल की होती है? (गोयमा ! जह-रुऐएं श्रंतोमुहुत्तं उक्कोसंएं बाबीसं वाससहस्साइं श्रंतोमुहुत्तूए।इं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त की और उत्कृष्ट, अन्तर्मुहूर्त न्यून बाईस हआर वर्ष को होती है, क्योंकि अपर्याप्त काल को पृथक् कर दिया है, (एवं हेसकाइयागं पि पुच्छावयगं भाणियव्वं,) इसी प्रकार शेष कार्यों के विषय में भी प्रश्नोत्तर जानने चाहिये। (श्राउकाश्यागां जह-रणेणं श्रंतो मुद्दुनं ब्ह्रोसेणं सत्त वाससहस्साइं,) श्राप्कायिकों की जधन्य स्थिति श्रान्त रहूर्त की श्रीर उत्कृष्ट सात हजार वर्ष की होती है, (सुहुमआउकाइयाणं श्रोहियाणं श्रपजत-गारां पजनगारां तिरह वि जहरायोग वि श्रंतोमुहुनं उक्कोसेण वि श्रंतोमुहुनं,) तथा सृ**क्ष्म** अप्कायिकों के श्रौधिक, श्रपय्योप्त, श्रौर पर्याप्त इन तीनों की जघन्य स्थिति भो श्रन्तर्मु -

<sup>† &#</sup>x27;ग्रपि' शब्द समुचय वाचक है।

<sup>‡</sup> श्रव सामान्य प्रकार से ही पृच्छा की जाती है, जैसे कि — ( श्राउकाइयाणं पुच्छा, ) हे भगवन् ! जलकायिकों की स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? इत्यादि—

#### शिमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

हुत की और उत्कृष्ट भी अन्तर्महुत की होती है, (वादर आउकाइयाणं जहा श्रोहियाणं ) बादर अप्कायिक जीवों की स्थिति जैसे प्रथम श्रीधिक सूत्र में वर्णन की गई है उसी प्रकार जानना चाहिए, किन्तु (अपज्जतात्रवादरग्राञ्काद्यागं जहरूगोण्वि श्रंतोमुहुत्तं उक्रोसेण वि श्रंोमुहुनं,) अपर्याप्त बादरअप्काय के जीवों की स्थिति, जधन्य श्रीर उत्कृष्ट दोनों ही अन्तर्मु हूर्त प्रमाण होती है, (पज्जता बादर आक्ताइयाणं पुच्छा, ) हे भगवन् ! पर्याप्त बाद्रजलकाय के जीवों की स्थिति कितने काल वी प्रतिपादन की गई है ? (तीयमा ! जहरू ऐयं अंतीमुद्धतं उक्कोते एं क्व वाससहस्साइं अन्तोमुद्धत्तू एएई,) भी गौतम ! जधन्य स्थिति अन्तर्भ हर्त की और उत्कृष्ट अन्तर्भहर्त न्यून सात हजार वर्ष की होती है, अब अग्निकाय के विषय में कहते हैं—(तेउकाइआएं पुच्छा,) हे भगवन ! श्रमिकायिक जीवों की श्थिति कितने काल की प्रतिपादन को है ? (ोयमा ! नहएए)एं श्रंती दुहुत विकास किए राइंदिआरं.) हे गौतम ! जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त की और उष्कृष्ट तीन रात्रि दिनको होतो है,तथा—(मुहु ।तेकाइग्राणं श्रोहि ग्राणं श्रपजनगाणं पजनगाणं तिएहवि जहरूऐए विश्रंतोमुुतं इकोसेए वि श्रंतोमुहुत्तं,) किन्तु सूक्ष्म अग्निकाय के श्रोधिक अपुरर्याप्त, श्रीर पर्याप्त अर्थात् उक्त तीनों की जयन्य स्थित अन्तर्म हुर्त्तकी श्रीर उत्कृष्ट भी अन्तर्भ हर्त की होती है, (बादरतेज धाइयाणं पुच्छा, ) हे भगवन ! बादर अगिन काय के जीवों की स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की है ? (गोयमा जहरूएंग्एं अंते-मुहुतं उक्कोतेर्थं विधिग्रसइंदियाईं.) हे गौतम ! जघन्य भ्यिति श्रम्तमु हूर्त की श्रौर उत्कृष्ट तीन रात्रि दिन की होती है, (अन्जतात्वाइरतेडकाइयार्य पुच्छत्) हे भगवन ! अपर्याप्त अभिनकाय के जीवों स्थित कितने काल को प्रतिपादन की है ? (गोयमा ! जहरूएं। एवि श्रंतीपृद्धतं उद्योतिण् वि श्रंतीपृद्धरं,) भी गौतम ! जघन्य श्रौर उत्कृष्ट स्थिति श्रंतम् हुर्त की ही प्रतिपादन की गई है, ( पळ्यावादरतेउकाइयाणं पुच्छा, ) पर्याप्त बादर अग्नि-काय के जीवों की स्थिति कितने काल की होतो है ? (नीयमा ! जहरू एएं अंतीमुहुत्तं उक्को-सेण विरिण राइंदियाइं श्रंबोमुहण ए।इं.) हे गौतम ! जवन्य स्थित श्रन्तमु हूर्त्त की श्रौर उत्कृष्ट अन्तर्म हुतं न्यून तीन रात्रि दिन की होती है (वाउकाइयासं पुच्छा,) वायु-काय के जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (तीयमा ! जहरुएएएं अन्तो मुहत्तं उको-सेरां तिरिया वाससहस्साइं.) हे गौतम ! जघन्य से अन्तर्मुहूर्त्त की और उत्कृष्ट तीन ह जार वर्ष की होती है, (सृहुमवाउकाइयाणं श्रोहियाणं श्रपज्ञतमाणं पज्जतमाणय तिरहिव जहरणोणिव श्रंतोमुहुत्तं उक्रोसेण्वि श्रंतोमुहुत्तं,) सूक्ष्म वार्युकायिक जीवों के श्रोधिक अपर्याप्त, श्लौर पर्याप्त, इन तीनों की ही जघन्य और उत्कृष्ट स्थित केवल अन्तर्मुहूर्त्त की ही प्रतिपादन की गई है, (वादरवाउकाइयाण पुच्छा,) बादर वायुकायिक जीवों की स्थिति कितने काल की

ھاي

होतो है ? ( गोयमा ! जहरू एए ग्रं तो मुहुत्तं उन्हों ते एं ति एए वासहस्साइं, ) हे गौतम ! जवन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त्त की और उत्कृष्ट तीन हजार वर्ष की होती है, ( इपजत्तमवादरवाउकाइयार्ण पुच्छा, ) हे भगवन् ! ऋपर्याप्त बाद्र वायुकाय के जीवों की स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? (गायमा ! जहरू से स्वी-मुहुत्तं उद्योसंस्पित अंतोमुहुत्तं,) हे गौतम ! जयन्य ऋौर उत्कृष्ट केवल श्चन्तर्मुहूर्त की ही स्थिति होतो है, (पज्जतगबादरवाउकाइयागां पुच्छा,) हे भगवन् ! पर्याप्त बादरवायु काय के जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गांयता ! जहरूएएएं अंतामुहुत्तं उक्रोसे लं तिष्ण वाससहस्थाइं श्रंतोमु, चृ एगइं,) भो गौतम ! जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूत्त की और उत्कृष्ट अन्तर्महर्त्त न्यून तोन हजार वष की होती है, (वणस्सइकाइयाण पुच्छा,) हे भगवन ! वनस्पतिकाय के जीवों की स्थिति कितने काल की होता हैं? (गोयमा ! जहरूऐएं श्रंभोमुहुएं इब्रोहं एं दस वासलहरताई,) हे गीतम ! जघन्य स्थिति श्रन्तर्मुहुर्त की श्रीर उत्कृष्ट दस हजार वष को होती है, श्रीर ( सुहुनव असइकाइया वं श्रीहियाणं अपज्ञत्राणं पक्रधनार्थ्य तिएः वि जहरू से कि अन्तो बुहुत्तं इको तेस्यवि अंतो मुहुत्तं,) सुङ्मवनस्पति-काय के स्त्रीविक, अपर्याप्त, और पर्याप्त इन तीनों की जघन्य और उत्कृष्ट, स्थिति केवल अत्महूत्त की हो प्रतिपादन की गई है, तथा-(वादम्बर्धस्वद्धादयाणं महरूरोणं श्रंतोमुहुचं ध्वासंखंदस वाससह लहा,) वादर बनस्पति काय के जीवों की जघन्य स्थिति श्रंतर्मुहूर्त को श्रौर उत्कृष्ट दस हजार वर्ध की होती है, (अपजन वादरवणस्सइकाइयाणं पुच्छा.) हे भगवन ! अपर्याप्त बादर बनस्पति काय के जीवोंका स्थिति कितने काल की होती है ? गोयना ! जहरायेखि अन्तामुहुर उक्तेसेखिव अन्तामुहुर्गं,) भो गोतम ! जधन्य से भी अन्तर्मृहर्त की और उत्कृष्टसे भी केवल अन्तर्मृहर्त्त की ही होती है,(पजनगवादर-वणस्सइकाइयाणं पुच्छा.) हे भगवन् ! पर्याप्त बादर बनस्पतिकाय के जीवों की स्थिति कितने काल की प्रति पादन की है ? (बायना ! जहएएएएं अंतामुहुत्तं उक्रोसेएं दम वास सहस्ताइं अंतोमुहुत्त् णा ,) भो गौतम ! जघन्य से अन्तर्मुहूर्त को और उत्कृष्ट से अन्त र्मुहूर्त न्यून दस हजार वर्ष तक को स्थिति प्रति पादन को गई है क्योंकि अपर्याप्त काल को पृथक कर दिया गया है।

भावार्थ - पांच स्थावर स्ट्म, सभी अपर्याप्त, श्रौर श्रौधिक इन सभी की जघन्य श्रौर उत्कृष्ट स्थिति सिर्फ श्रंतर्भुद्धक्त की है, लेकिन जो बादर पर्याप्त है उनके अपर्याप्त काल की स्थिति पृथक् करके शेष श्रायु निम्न लिखितानुसार जानना चाहिये—

८८ [श्रीमद्नुयोगद्वारस्त्रम्]

# ग्रय विकलेन्द्रियों की स्वितंत

बेइंदियाएं भंते ! केवइयं कालं ट्रिई पन्नते ? गोयमा ! जहराणेगां अंतोमुहृतं उक्कोसेगां वारस संवच्छराणि, अप-जरागबेइंदियाएं पुच्छा, गोयमा ? जहरारोगा वि ऋंतो-मुहुतं उक्कोसेण वि अंतोमुहुतं, पजन्तगवेइंदियाणं पुच्छा, जहएए। यां बांतोमुद्धतं उक्को सेएं। बारस संवच्छराणि ऋंतो-मुद्रंत्रूणाइ' । तेइ'दियाणं पुच्छा, गोयमा! जहराणे णं ऋंतो-मुद्भुत्तं उक्कोसेण एगुणपण्णासं राइंदियाणं, श्रपक्तत्ताग-तेइंदियाणं पुञ्छा, गोयमा ! जहएऐएए वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेसा वि श्रंतोमुहुत्तं, पज्जत्तगतेइंदियासं पुच्छा, गोयमा ! जहराणों यां ऋंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां एग्रणपराणा-सं राइंदियाइं अंतोमुहुत्तू णाइं। चउरिंदियाणं भंते ! केव-इयं कालं ट्रिई पराणाचे ? गायमा ! जहराणे रां बांतोमुहुत्तं उक्कोसेगां अम्मासा अपज्जत्तगचउरिंदियागां पुन्छा, गो-यमा जहरायो या वि अंतोमुद्धत्तं उक्कोसेया वि अंतो मुहूतं, परजत्तगचउरिंदियाणं पुन्छा, गोयमा । जह ग्गा गां अंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां छम्मासा णाइं।

पदार्थ-(वेहंदियाणं भंते ! केवहयं कालं हिई पत्रचे ?) हे भगवन ! द्वीनिद्रय जीवों की स्थिति कितने कालकी प्रति पादन की गई है ? (गोयमा ! जहरू ऐसं अंतोमुहृतं उक्कोसेसं वारस संवच्छहासि,) भो गौतम ! जघन्य से श्रांतमुहूर्त्त की श्रोर उत्कृष्ट स्थिति वारह वर्ष की होती है, (अपजन गवेहंदियासं पुच्छा,) हे भगवन ! अपर्याप्त द्वोनिद्रय जीवों की स्थिति कितने काल की की होती है ? (गोयमा ! जहरूर्सेस वि श्रांतोमुहुर्त्तं उक्कोसेस वि श्रन्तो मुहुर्त्तं,) भो गौतम ! जघन्य से भी अन्तमुहूर्त्तं की श्रोर उत्कृष्ट भी केवल श्रान्तमुहूर्त्तं

8ડ

की होती है, ( पजरागरेइंदियाएं पुच्छा, ) हे भगवन् ! पर्ध्याप्त द्वीन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है १ ( गोयमा ! जहए एए एं अंतो मुहुत्तं उक्रोसे एं बारस संबच्छर एए ब्रन्तो मुहुत्तूणाइं, ) भो गौतम ! जवन्य स्थिति द्यांतर्मु हूर्त्त की ख्रौर उपकृष्ट द्यांतर्मुहूर्त्त न्यन बारह संवत्सर की होती है। (तेइंदियाणं पुच्छा,) हे भगवन्! त्रीन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की प्रति पादन की गई है ? (गोयम ! जहएएए अन्तो मुहुनं उक्रोसेण एगुणपरणासं राइंदियाणं, हे गौतय ! जबन्य स्थित त्र्यंतर्मुहूर्त्त की त्यौर उस्कृष्ट ४९ दिवस रात्रि की होती है, ( अपजतातेइंदियामां पुरुषा, ) अपरुर्यात त्रीन्द्रिय जीवों की स्थिति कित्ने काल की होती हैं ? (गोयमा ! जहए ऐए वि अन्तोमुह तं उक्रोसेए वि बन्तोमुहुनं, ) हे गौतम ! जघन्य से भी ब्यन्तर्महुन्तं को ब्रौर उत्क्रकुष्ट से भी केवल अन्तर्महर्त्त की ही होती है, (पजत्तगरेइंदियाण पुच्छा,) पर्ध्याप्त त्रीनिद्रय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहरू एंगं अन्तोमुइतं उक्को सेग् एप्स-परणासं राइंदियाइं अन्तोमुहृत्तृणाइं.) भो गौतम! जघन्य स्थिति ऋंतर्मृहर्त्ते की ऋौर उत्कृष्ट श्रंतर्मुहत्ती न्यून ४९ दिन रात्रि की होती है। (चडिंदियाएं भंते ! केवड्यं कालं ठिई पन्नते १) है भगवन् ! चतुरिन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की प्रति पादन को गई है ? (गोयमा ! जहरूणे एं अन्तोमुइनं उक्को नेणं छन्मासा,) हे गौतम ! जधन्य से अंतर्मुहूर्त्ता की श्रीर उत्कृष्ट पट मास की होती है, (श्रवजतगचउरिंदियाण पुच्छा,) हे भगवन ! श्रपयीप्र चतुरिंद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल को होती हैं? (गोयना ! जहरू ऐएवि अन्तोमुहत्तं उको-क्षेणिव अन्तोमुह ं,) हे गौतम ! जघन्य से मी अन्तर्मुहत्त की और उत्कृष्ट से भी केवल ब्रान्तर्महत्त को होती है, ( पजत्तगचअरिं रियाणं पुच्छा, ) हे भगवन् ! पर्घाप्त चतुरिंद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती हैं ? (गोयमा ! जहरूएएए अन्तोमुहुत्तं उक्तोसेए

| (यह मेटर मम पेज के ऊपर का है, पाठक ध्यान पूर्वक पढ़ें) |                                  |                       |  |  |
|--------------------------------------------------------|----------------------------------|-----------------------|--|--|
| पांच स्थावर                                            | जघन्य स्थिति                     | उत्कृष्ट स्थिति       |  |  |
| पृथ्वी काय                                             | त्रंतर् <u>मु</u> हूर्त्त प्रमाण | २२००० बावीसहज़ार वर्ष |  |  |
| ऋप् काय                                                | **                               | ७ सात हज़ार वर्ष      |  |  |
| तेजस्काय                                               | ,,                               | ३ तीन दिन रात्रि      |  |  |
| वायुकाय                                                | ,,                               | ३ तीन हज़ार वर्ष      |  |  |
| वनस्पतिकाय                                             | 99                               | १० हज़ार वर्ष         |  |  |

यह सभी बादर पांच स्थावरों की स्थिति है, किन्तु स्क्ष्म पर्याप्त, श्रापर्याप्त, श्रीर श्रीधिक इन तोनों की जघन्य श्रीर उत्कृष्ट स्थिति सिर्फ श्रंतर्मुहर्त्त ही की होती है। श्रव इसके श्रागे विकलेन्द्रियों की स्थिति का वर्णन किया जाता है—

ەگ

#### ि श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम ]

बन्यासा ब्रन्धमुहुन्याहं, ) हे गौतम ! जघन्य से ब्रान्तर्मुहूर्त्त की ब्रौर उत्कृष्ट ब्रान्त-र्मुहूर्त्त न्यून षट् मास की होतो है, किन्तु न्यून से ब्राधिक ब्रौर उत्कृष्ट से न्यून सभी मध्यम स्थिति जानना चाहिये।

भावार्थ—तीनों विकलेन्द्रय अपर्याप्त जीवों की जघन्य स्थिति केवल श्रंतर्जु हुर्च प्रमाण ही होती है, तथा पर्याप्त जीवों की जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति निम्न लिखितानुसार देखिये—

| विकलेन्द्रिय जीव | जघन्य श्विति           | उत्कृष् <b>ट स्थिति</b> |
|------------------|------------------------|-------------------------|
| द्वीन्द्रिय      | श्रंतर्भु हूर्त प्रमाण | द्वादश वर्ष प्रमाण      |
| <b>ञीन्द्रिय</b> | ,,                     | <b>४</b> ९ दिन रात्रि   |
| चतुरिन्द्रिय     | ,,                     | षट् मास "               |

उपरोक्त सभी पर्याप्त जादों की म्धित वर्णन की गई है। अब तिर्यक् पंचेन्द्रिय जीवों की स्थिति प्रतिपादन करते हैं—

## पंचिन्द्रिय तिर्यञ्चों की स्थिति।

पंचिदियितिरिक्खजोशियाणं अंते! केवइयं कालं ठिई पन्नते ? गोयमा! जहरणेणं अंतोमुहुत्तं उक्कासेणं तिरिण पिल्र अवसाई, जलयरपंचिदियितिरिक् लजोशियाणं अंतोमुहुत्तं केवइयं कालं ठिई पं ? गोयमा! जहरणेणं अंतोमुहुत्तं उक्कासेणं पुट्यकोडो, समुच्छिमजन्नयरपंचिदिय पुच्छा, गोयमा! जहरणेणां अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं पुट्यकोडी, अयजत्त्रयसमुच्छिनजलयरपंचिदिय पुच्छा, गोयमा! जहरणेणिवि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणिव अन्तोमुहुत्तं, पजत्त्रयसमुच्छिमजलयरपंचिदिय पुच्छा, गोयमा! जहरणेणां अंतामुहुत्तं उक्कोसेणां पुट्यकोडी अंतोमुहुत्तं, ग्राम्यक्कंतियजलयरपंचिदिय पुच्छा, गोयमा! जहरणेणां अंतामुहुत्तं उक्कोसेणां पुट्यकोडी अंतोमुहुत्तूरणाई, गट्मवक्कंतियजलयरपंचिदिय पुच्छा, गोयमा! जहरणेणां अंतामुहुत्तं उक्कोसेणां पुट्यकोडी, अपज्जत्त्रयः

१३

गब्भवक्कंतियजलयरपंचिंदिय पुच्छा, गोयमा! जहग्गोग वि अन्तोमुहुत्तं उक्कोसेगावि अन्तोमुहुत्तं, पज्जत्तग-गब्भवक्कंतियजलयर पंचि दिय पुच्छा, गोयमा ! जहरागोगां **अंतोमुहुत्तं** उक्कोसेणं पुड्वकोडी अन्तोमुहुन्ग्णाइं, चउपयथलयरपंचिंदिय पुच्छा, गोयमा ! जहहणेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेग् ंतिगिग पिल्योवमाइं, संमुच्छिम-चउपयथलयरपंचिंदिय जात्र गोयमा ! जहराणेगां अतो-मुहुत्तं उक्कोसेणं चउरासीइं वाससहस्साइं, अपज-त्तयसमुच्छिमचउप्पयथत्तयरपंचिंदिय जाव जहहरोगावि अन्तोमुद्रुत्त उक्कोसेगावि अन्तोमुद्रुत्तं, पजनयसम् चिल्लमचउप्पयथलयर पंचिंदिय जाव गोवमा ! जहरागेगां अंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां चउरासीहं वाससह-स्साइं अंतामुहुत्त्याइं, गव्भवस्कंतियचडप्पयवस्य-पंचिंदिय जाद गोयमा ! जहराके के अंते मुहुतं उन हो-सेख' तिषिण पलिब्रोवमाई, अयज्ञतगगब्भवक्कंतिय चउ-प्यथलयरप'चि'दिय जाव गे।यमः ! जरुएएेएवि अन्ते। उक्कोसेणवि अंतोमुहुतं, पजतगगञभवकः-तियचउप्यथलयरपंचिंदिय जाव गेत्यमा ! जहरालेलां श्रं तोमुहुत्तं उक्कोसेगां तिगिगा पितश्रोवमाइं श्रंतोमुहुत्तू -णाइं, उरपरिसप्पथलयर पंचिंदिय पुच्छा, गायमा। जह-गगो गां अन्ते। मुहुतां उक्को से गां पुठवको डी, संमुच्छिम-उरपरिसप्पथलयरपंचिंदिय पुच्छा, गोयमा ! जहत्त्रोगं श्रंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां तेवन्नं वाससहस्साइं, श्रपज्ज त्तयसमुच्छिमउरपरिसप्पथलयस्यंचिंदिय जाव गोयमा ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारत्रम् ]

जहरायोगावि ऋन्ते।मुहुत्तं उक्के।सेगावि ऋंते।भुहुत्तं, पज्जत्तयसमुच्छिमउरपरिसप्पथलयरपंचिदिय जाव यमा ! जहएएरेएां अंते।मुहुत्तं उक्केसिएं तेवन्नं वास-सहस्ताइ' अन्ते।मुहुत्तृगाइं, गब्भवक्कंतियउरपरिसप्पथल-यरपंचिंदिय जाव गोयमा ! जहएऐएएं अन्तोमुहृत्तं उक्को-सेणं पुव्यकोडी, ऋयज्जत्तगगब्भवक्कंतियउरपरिसप्पथलयर-पंचिंदिय जात्र गोयमा! जहराणे रावि अन्तोमुहुत्तं उक्को-सेण्वि अन्तोमुहुत्तं, पज्जत्तगगब्भवक्कंतियउरपरिसप्प-थलयरपंचिंदिय जाव गोयमा! जहरारा ेगां अतोमुदुत्तं उक्कोसेगां पुठ्वकोडी अंतोमुहुनूगाइं, भुयपरिसप्प थलयरपंचिंदिय जाव गोयमा! जहरूरा ेगं श्रंतोमुहुत्तं उक् होसेगां ्पु ठ्वकोडो, संमुच्छिमभुयपरिसप्पथलयर-पं चिंदिय जाव गोयमा ! जहगगो गां अन्तोमुहुत्तं उक्कोरुगां वाससहस्साइं, अपज्जत्तगसमुच्छिम्भुय-परिसप्पथलयरपं चिंदिय जाव गोयमा ! जहरुगा रावि श्रंतोम्हत्तं उक्कोसंगावि घ'तोमुहुत्तं, पज्ज त्तगसंमु-च्छिमभुयवरिसप्पथलयरपंचिदिय जाव जहएए। एवं अंतोमुद्रुत्तं उक्कोसेएां बायालीसं वास सह-स्साइं अंतो मुँहुत्तूगाइं, गब्भवक्कंतियभुयपरिसप्प-थलयरपचिंदिय जाव गोयमा ! जहरूराे गां अंतोमुद्गतां उक्कोसेगां पुठ्वकोडी, अपद्जत्तगगब्भवक्कंतियभुय-परिसप्पथलयरपंचिंदिय जाव पुच्छा गोयमा ! ग्णो गावि ऋ तोमुद्धत्तं उक्कोसेगावि ऋ तोमुद्धत्तं, पज्जत्तग-गब्भवक्कंतियभुयपरिसप्पथलयरपंचिंदिय जाव गोयमा!

For Private and Personal Use Only

९३

## जहराणे रां अंतोमुहुत्तं उक्कोसेरां पुट्वकोडी अंतो-मुहुत्तूरणाइं ।

पदार्थ -पंचिदियतिरिक्खजोशियाणं भंते ! केबड्यं कालं ठिई पं ० १) हे भगवन् ! पंचेंद्रिय तिर्यंक् योनि के जीवों की स्थित कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा ! जहरुखेलं श्रंतोमुहुत्तं उक्तोसेलं तिरिक्षपितिश्रोवमाई,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति श्रंतम् हूर्त की श्रीर उत्कृष्ट तोन पल्योपम की होती है, (जलयरपंचि देशतिरिक्ल नोणियाणं भंते ! केवइयं कालं िई पएएचे ?) हे भगवन् ! पंचेंद्रिय जलचर अतिर्ध्यक् योनि के जीवों की स्थिति कितने काल की होती हैं ? (गोय ग ! जहरू एएं ग्रंडो मुहुएं इको से एं पुत्रकोडी,) हे गौतम! जवन्य स्थिति अंतर्मुहूर्त्त की अंर च्त्कृष्ट पूर्व कोडवर्ष की होती हैं , (संमुच्छिन जलयरवंचिदियतिरिक्खजोणियाणं पुन्छा,) हे भगवन् ! 🕆 समूर्विछम जलचर पंचेंद्रिय तिर्घ्यक् योनिकों को स्थिति कितने काल की होती है ? (गायमा ! जहरु ऐंगं इंतोमुहुतं उक्रोसे एं पुन्वकाडी,) हे गौतम ! जवन्य स्थिति ऋंतर्भृहुत्ते की श्रीर उत्कृष्ट पूर्व कोडवर्ष की हाती है, (श्रप जरायसंमुन्छि नल यरपं विदिय पुच्छा,) हे भगवन ! अपर्याप्त समूर्चिझम जलचर पंचेंद्रिय जीवों की स्थित कितने काल की होती है ? ( गोयमा ! जहरू एए एवं अंतोमुहुं सं उद्योसे एवं अंतोमुहु सं, ) हे गौतम ! जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति केवल अंतर्भुहूर्रो की ही होती है, (पज्जस्यसंमुच्छिम मलयरपंचिदिय पुच्छा,) हे भगवन् ! पर्याप्त समूर्त्त्विम जलचर पंचेंद्रिय जोवों की रिथति कितने काल की होती है ? (ोयमा ! जहएसेसं अंतोमुहुसं उद्योतेस्यं पुत्रकोडी अंतोमुहुस् ए।इं,) हे गौतम ! जधन्य स्थिति अति है हुर्त की और उत्कृष्ट अंतर्भहर्त्त न्यून पूर्व कोडवर्ष की होती है, क्योंकि अपर्याप्त काल पृथक् कर दिया गया है। (गन्भवकः ियजनयरपंचिदिय पुच्छा,) हे भगवन् ! गभ से उत्पन्न होने वाले जलचर पंचेंद्रिय योनिकों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा! जहरू एएंस अंतोमुहुई इकोसेएं पुरुष्कोडी,) हे गौतम! जधन्य से अंत-मुहूर्त की और उत्कृष्ट पूर्व कोडवर्ष की होती है, (अराजचयगण्यवक्र तियमल चरपंचिदिय पुच्छा,) हे भगवन् ! ऋपर्र्याप्त गर्भ से पैदा होने वाले पंचेद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहरू एए एवि अंतो मुहुत्तं उक्तो से एवि अंतो मुहुत्तं, ) हे गौतम ! जघन्य भी श्रंतर्महर्त्त की श्रौर उत्कृष्ट से भी केवल श्रंतर्मुहर्त्त की होती है। (पजनगगनभवक तियजलयरपंचितिय पुच्छा,) हे भगवन् ! पर्घ्याप्त गर्भ से उत्पन्न होने वाले जलचर पंचेंद्रिय जीवों की स्थित कितने काल की होतो है ? (गोयमा ! जहरू गोग श्रांतो-मुहुर्च उक्तोसेणं पुव्वकोडी श्रंतोमुहुत्त् णाई,) हे गौतम । जघन्य स्थिति श्रंतमुहूर्त्त

<sup>\*</sup> पानी के अन्दर चलने वाले । † वात पित्तादि या विना गर्भ से टत्पन्न होने वाले ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

की उत्कृष्ट और अन्तर्भृहूर्त्त न्यून पूर्व क्रोडवर्ष की होती है। अब चतुष्पद्के विषय में वर्णन करते हैं—

(चउप्पयलयरवंचिदिय पुन्छा,) हे भगवन्! चार पैर वाले स्थलचर पंचेंद्रिय जीवों को स्थिति कितने काल को होती हैं? (वीपमा ! जहरू से संवेप हुने उक्ते से सं विधिस पित्रशासाद) हे गौतम! अजवन्य से अतमुहूर्ता को कौर उत्कृष्ट तीन पल्योपम को होती है। (सं पुन्दिव्याचउटाय प्रवपर विविध्यनात को स्थावन ! समृर्विद्यम चतुष्पद वाले स्थलचर पंचेंद्रिय जोवों को स्थिति कितने काल की होतो है ? (गायना ! जहरू एके एं अंतो हुइरं उही तेएं चउरातीई वाससहस्राहं, ) हे गौतम ! जधन्य स्थिति श्रंतर्भेहूर्त को श्रौर उत्कृष्ट ८४ चौरासी हजार व की होती है, (अवज्ञरातसंमुन्ज्रिम वडण्प वयल वर्षा चिदिय जाव) हे भगवन् ! अपर्यान्त सम् चिछम चतुष्पद वाले स्थलचर पचेंद्रिय जीवों की स्थित कितने काल की हाती है ? (गोयमा ! जहरूर्णेण्वि अंतोमहुनं, ज्वकोक्षेण्वि अंतामुहुनं,) हे गौतम ! जघन्य से भी श्रंतमुंहर्त्त की और अलुब्द से भी केवल श्रंतमुंहर्त्त की होती है, (पज्यतसंबुच्छित चाउपर-थलयरपंचिदिय जाव) हे भगवन्! पर्घ्याप्त समृच्छिस चतुष्वद वाले स्थलचर पंचेंद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (तीयमा ! जहरुखेणं अ'तामुहुतं एक होतेखं चडर-सीई वास उहत्साई घती पुहुन भार,) हे गौतम! जयन्य श्थित अंतर्मु हुन की और उत्कृष्ट श्रंतर्मु हूर्च न्यून ८४ चौरासो हजार वर्ष हो होती है। श्राम्यर्भे विषय में कहते हैं-

(गहरवक कं ियच उपप्य वार्य से विदेश जाय) हे भगवन ! गर्भ से उत्पन्न होते वाले चतुष्पद स्थलचर पंचेंद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होतो है ? (गोयमा ! जहरे खें अं तां मुद्दे उक को लेखां तिरिया पिल यो गाई,) ह गौतम ! जवन्य स्थिति अंतर्मुहृत्त की और उत्कृष्ट तीन पहियोपम की होती है । (अप जर्मगण्य मियति अंतर्मुहृत्त की और उत्कृष्ट तीन पहियोपम की होती है । (अप जर्मगण्य मियति अंतर्मुहृत्त की और उत्कृष्ट तीन पहियोपम की होती है । (अप जर्मगण्य मियति अंतर्मे वाले चतुष्पद स्थलपर पंचेंद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ! (गोयमा ! जहरू खेणाव अंतोपुहृत्तं उक्ते से से खेल अंतर्मुहृत्तं की और उत्कृष्ट से भी केवल अंतर्मुहृत्तं की होती है, (पज्र गणव्य वक्तं तियथलयर पंचेंद्रिय जाव ! पर्व्याप्त गर्म से उत्पन्न होने वाले चतुष्पद स्थलन

यह देवकुरु उत्तरकुर्वादि अकर्मभृति के चेत्रों की अपेचा से हैं।

<sup>🕆 &#</sup>x27;जाव' शब्द 'यावत' सब्द का वाची है जो कि सभो प्रश्नों का बोधक है।

94

चर पंचेंद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होतो है ? (गोयमा ! जहहरा ेगं श्रांतो-मुहुतं उक्कोतेषां तिष्णि पलिस्रोवमाई स्रांती दुहुत्त्वाई,) हे गौतम ! जयन्य स्थिति स्रांत-र्मुदूर्त की और उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्त न्यून तीन पल्योपम को होती है, (उपपिसप्पथलयर-पंचिंदिय पुच्छा,) हे भगवन्! ∗उरपिरसर्प स्थलचर पंचेंद्रिय जीवों की स्थिति वितने काल को होती ? (गोत्रमा ! जहरू से एं अंतोपुहुत्तं इक कोसेस्सं पुब्दकां ही,) हे गौतम ! जघन्य से द्रांतर्म हर्रा की त्र्यौर उत्कृष्ट पूर्व क्रोडवर्ष की होतो है। (संयुच्छ नडरपिसप्पथलयर पंचिदिय पुच्छा,) हे भगवन् ! सम्बिद्धम उरपरिसर्प स्थल० पंचेंद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयपा ! जहरुर्णेण श्रांतोमुहुरा व्यक्तोसंगा तेवत्र वाससहरसाइं,) हे गौतम! जवन्य स्थित ऋंतर्म हत्ते की और उत्कृष्ट ५३ हजार वर्ष को होती है ? (अपजन्नसमुन्छिमअरपरिसन्पथलयरपंचिदिय जाव) हे भगवन्! अपर्याप्त समूर्जिअम उरपरिसर्प स्थल चर पंचेंद्रिय जोवों को स्थित कितने काल की होती है ? (गीयमा ! जहरणो एवि श्रांतोमुहुरो उक्कोसेएवि श्रांतोसुरो,) हे गौराम ! जघन्य से भी श्रातमुहूर्ता की और उत्कृष्ट से भी अंतमुहून की ही होती है, (पक्रमहर्सा उक्षमध्यां सप्पथलयर-पंचिदिय जाय) हे भगवन् ! प्रयोप्त सम्चिद्धम उरपरिसर्प स्थलचर पंचेद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा ! जहरूणे सां अंतामुहुस उक्कां-सेण तेवन्नं वाससहस्ताइं श्रांतोमुहुनू एवड्,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति श्रंत मुहूर्त्त की श्रीर उत्कृष्ट श्रांतमु हूर्रा न्यून ५३ हजार वर्ष को होतो है, सब्भवक्कातिय उरणिसप्प-थलयरपंचिंदिय जाव) हे भगवन् ! गर्भ से उत्पन्न होने वाले उरपरिसर्प स्थलचर पंचेंद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? ( गोयमा ! जहरूए ए अ तो पुहुच उक्कोसेए पुळकोडी, ) हे गौतम ! जघन्य स्थिति श्रांतमु हूर्रा को और उत्कृष्ट क्रोड पूर्व वष की होती है, (अपज्ञ चयगब्भवनकंतियः सपित्यथात्यसपिविदय जाव) हे भगवन् ! अपर्याप्त गभ से उत्पन्न होने वाले उरपरिसप स्थलचर पंचेंद्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! कहरणें एवि श्रंतोमुहुत्तं उक्षों उंखवि श्रंतोमुहुत्तं, हे गौतम ! जघन्य स्थिति भो श्रन्तमुंहर्त्त की श्रौर उत्कृष्ट भी सिफ श्रन्तमुं हर्त्त को होती है,(पज्रतयग्रव्भवक बंतिय-उरपरिसप्पथनपरपंचिदिय जान) हे भगवन् ! अपर्याप्त गर्भ से उत्पन्न होने वाले उरपरि सर्प स्थलचर पंचेन्द्रिय जीवोंकी स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहराखे गां श्रंतोमुहुतं उद्योसेणं पुष्पकोडी श्रंतोमुहुतूरणाई) हे गौतम ! जघन्य स्थिति स्रंतर्भहर्त्त की श्रीर उत्कृष्ट श्रांतर्महर्त्त न्यून क्रोड पूर्व वर्ष की होती है, (भुवपरिसप्यथलयरपंचेंदिय जाव पुच्छा) हे भगवन् ! भुज परिसर्प स्थलचर पंचेन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल

<sup>\*</sup> पेट से चलने वाले |

ЗĔ

#### [ श्रीमद्ञुयोगद्वारसूत्रम् ]

की प्रतिपादन की है ( गोयमा ! जहए खेखं श्रंतो मुहुत्तं उक्तो से खं पुज्यको डी, ) हे गौतम ! जघन्य स्थिति अन्तर्महत्तं को और उत्कृष्ट क्रोड पूर्व वर्ध की होती है, (संमुच्छिमभुयप-रिसप्पथलयरपंचिदिय जाव ) हे भगवन्! सम्मुच्छिम भुजपरिस स्थलचर पंचे-न्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होतो है ? (गोयना ! जहरू ऐंगें अंतो मुहुरां उक्ते-सेणं वायालीसं वासतहस्ताइं,) हे गौतम! जघन्य स्थिति त्र्यंतर्मुहूर्त्ते की श्रौर उत्कृष्ट ४२ हजार वर्ष की होती है, (श्रवज्ञतयसंमुच्छि अभुयविस्याधन्तयरपंचिदिय जान,) हे भगवन् ! श्रपटर्याप्त संमुच्छिम भुजपरिसर्प स्थलचर पंचेन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहरुएए वि अंगोमुहुत्तं उक्कोतेए वि अंगोमुहुत्तं) हे गौतम ! जघन्य स्थिति भी श्रंतमेहर्त्त की श्रौर उत्कृष्ट भी श्रंतमेहर्त्त की होती है, (पजनगसंमुच्छित्रभुयपित्सपायतयरपंचिदिय जात ) हे भगवन्! पर्याप्त समूर्चिछम भूजपरि सर्प स्थलचर पचेन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल को होती है ? (गोपमा ! जहरुऐएं श्रंतोमुइनं उक्कोसेएं वायाजीसं वाससह साई श्रंतोमुहुन्रूएए ई) हे गौतम ! जयन्य स्थिति अंतर्महर्त्त को और उत्कृष्ट अत्मृहर्त्त न्यून ४२ हजार वर्ष की होतो है. (गब्भवक्कंतिय भुत्र परिसप्यथलयरपं चिंदि । जाव) हे भगवन् ! गर्भ से उत्पन्न होने वाले भजपरिसर्प स्थलचर पंचेन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होतो है ? (गोयना ! जहरुएएं श्रंतामुहूरं उक्कोसेएं पुत्रकोडी) हे गौतम ! जघन्य स्थिति श्रंतर्मुहूर्त्त की श्रौर उत्कृष्ट पूर्व क्रोड वर्ष को होती है, (ग्राजतयगब्भवक्कं तेयभुगपरिसपाथलगरपंचिंदिय जाव) हे भगवन् ! ऋष्टर्याप्त गर्भ से उत्पन्न होते वाले भुजपरिसप स्थलचर पंचेन्द्रिय जोवों की स्थित कितने काल की होती है ? (गोयना ! जहएएएवि श्रंतीमुहुतं उक्तोसेए वि श्रंतोमुहुरां,) हे गौतम ! जघन्य से भी श्चान्तमु हुर्रा की श्रौर उत्कृष्ट से भी केवल श्रंतर्मुहर्त्त की होती है, (पजलपगन्भवक्कंतियभुपपरिसप्ययलपरपंचिंदिय जाव) हे भगवन पर्य्योप्त गर्भ से उत्पन्न होने वालं भूजपरिसर्प स्थलचर पंचेन्द्रिय जीवों की स्थित कितने काल को होती है ? (गोयना ! जहएसेसं श्रंतोमुहुत्तं उक्कोसेसं पुरुक्कोडी श्रंती मुहुत्-ण्णाःं) हे गौतम! जवन्य स्थिति ऋंतर्मुहर्त्त की, उत्कृष्ट श्लंतर्मुहर्त्त न्यून क्रोड पूर्व वर्ष की होती है, किन्तु सत्तार लाख कोड वर्ष तथा छप्पन हजार कोड वर्षों के एकत्व करने से एक पूर्व होता है, इस गणना से पूर्व कोड वर्ष की उत्कृष्ट स्थिति होती है।

भावार्थ — पंचेन्द्रिय तिर्घ्यक् योनि के जीवों की जघन्य स्थिति श्रंतर्मुहुर्त्त की श्रीर उत्कृष्ट तीन पल्योपम की होती है, इसी को श्रोधिक सूत्र कहते हैं। किन्तु सभी प्रकार के श्रपर्धात पंचेन्द्रिय जीवों की जघन्य श्रोर उत्कृष्ट स्थिति केवल श्रंतर्मुहुर्त्त की ही होती है। श्रव जलचर जीवों की स्थिति निम्नलिखिनानु-सार जानना चाहिये—

९७

| समूर्ज्ञिम जलचर             | जघन्य स्थिति                    | उत्कृष्ट स्थिति            |
|-----------------------------|---------------------------------|----------------------------|
| समूर्च्छिम जलचर पंचेन्द्रिय | श्रंतर्भुहूर्त्त                | <b>*</b> पूर्व क्रोड वर्ष  |
| गर्भज जलचर पंचेन्द्रिय      | ,,                              | ,,                         |
| स्थलचर जीवों की जघन्य प्र   | गौर उत्कृष्ट स्थिति नि          | ाम्न श्रकार से है <b>—</b> |
| चतुष्पद वाले स्थलचरों की    | जघन्य                           | उत्कृष्ट                   |
| चार पैर वाले पशुश्रों की    | श्रंतर्मु हू <b>त्त</b> े       | तीन पल्योपम                |
| समूर्च्छिम चतुष्पद ालों की  | श्रंत <b>मु</b> ंह्रत्त         | <b>८४ सहस्रवर्षों</b> की   |
| गर्भज चतुष्पद वालों की      | श्रंतमुंहृत्त                   | तीन पल्योपम                |
| उरपरिसर्पों की समु≢य        | श्रंत <i>मु</i> 'हृत्त्         | पूर्व क्रोड वर्ष           |
| समूर्चिछम उरपरिसर्पों की    | श्रंत <i>मु</i> हृ <b>त्त</b> े | ५३ सहस्रवर्ष               |
| गर्भन उरपरिसर्प             | श्रतर्नु हुत्तं पृ              | र्व क्रोड वर्ष             |
| भुजपरिसर्प                  | श्रांतर्मु हूर्त्त पृ           |                            |
| समूर्च्छिम भुजगरिसर्प       | श्रंतमु <sup>°</sup> हर्स ४     | २ सहस्र वर्ष               |
| गर्भ न ,                    | श्रंतर्भु हूर्त्त प्            | र्विकोड वर्ष               |

ये सभी जघन्य और उत्कृष्ट स्थितिएँ हैं, किन्तु विशेष इतना ही है कि सभी तरह केश्रपर्थ्याप्तों की स्थिति श्रंतर्मुहर्त्त ही की होती है, तथा जघन्य काल से श्रिधिक श्रीर उत्कृष्ट काल से न्यून ये सभी मध्यम स्थिति कहलाती है। श्रब इसके श्रनंतर खेचरों की स्थिति का वर्णन करते हैं।

## के बरों की स्थिति।

खहयरपंचिंदिय जाव, गोयमा ! जहराणेणं अंतो-मुहुत्तं उक्कोसेगां पलिओवमस्स असंखेजइभागो, संमु-चिछमखहयरपंचिंदिय जाव गोयमा ! जहराणेगां अंतो-मुहुत्तं उक्कोसेणं बावत्तरिं वाससहस्साइं, अपजत्तग-संमुच्छिमखहयरपंचिंदिय पुच्छा, गोयमा ! जहराणेण-वि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणवि अंतोमुहुत्तं, पजत्त्यसंमु-

उत्कृष्ट स्थिति में अंतर्मुहर्त प्रमाण अपर्याप्त काल न्यून कर देना चाहिये ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

चिछमखहयरपंचिंदिय जाव गोयमा ! जहराणेगां अंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां बावत्तरिं वाससहस्साइं अंतोमुहुत्तृणाइं,
गब्भवक्कंतियखहयरपंचिंदिय जाव गोयमा ! जहराणेगां
अंतोमुहुत्तं उक्कोसेगां पिल अोवमस्स असंखेज्जहभागो,
अपज्जत्तयगब्भवकंतियखहयरपंचिंदिय जाव गोयमा !
जहराणेगांवि अंतोमुहुत्तं उक्कोसेगांवि अंतोमुहुत्तं, पज्जत्तगगब्भवक्कंतियखहयरपंचिंदियतिरिक्खजोगियागां भंते !
केवइयं कालं ठिई पगणता ? गोयमा ! जहराणेगां अंतोमुहुत्तृणो । एतथ एएसि गां संगहिणागाहात्रो भवन्ति,
तं जहा—

संमुच्छिमपुट्यकोडी चउरासीइं भवे सहस्साइं । तेवग्णा बायाला बावत्तरिमेव पक्वीगं॥ १॥ गब्भंमि पुट्यकोडी तिगिण य पलिस्रोवमाइं परमाऊ। उरगभुस्रपुट्यकोडी पलिस्रोवमा संखभागो स्र॥२॥

पदार्थ—(बहयरपंचिदिय जात्र) हे भगवन ! श्राकाश में उड़ने वाले पंचेन्द्रिय जीवोंको स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहएएएएं अंतोमुहुत्तं उक्षोसेएं पिलश्रो-वमस्स श्रमंखेजाइ भागो,। हे गौतम ! जघन्य स्थिति श्रांतमु हूर्त्तं की श्रौर उत्कृष्ट पत्योपम के श्रमंख्यात भाग प्रमाण होतो है, (संमुच्छिनखहयरपंचेंदिय जात्र) हे भगवन ! समूर्चिश्रम खेचर पंचेन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहएएएएं श्रंतोमुहुत्तं उक्षोसेएं वावत्तरि वाससहस्साइं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति श्रांतमुहूर्त्तं की श्रोर उत्कृष्ट ७२ हजार वर्ष को होती है. (श्राजतगसंमुच्छिनखहयरपंचिदिय पुच्छा,) हे भगवन ! श्रपण्योप्त समूर्चिश्रम खेवर पंचेन्द्रिय जीवों को स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहएएएएविद्रय जीवों को स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहएएएएविद्रय जीवों को स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहएएएएविद्रय अंतमुहुत्तं हो की होती है, (पजत्तगन्य से भी श्रन्तमु हूर्त्तं की श्रौर उत्कृष्ट से भी केवल श्रंतमु हूर्त्तं ही की होती है, (पजत्तगन्य

23

संमुच्छिमसहयरपंचिदिय जाव) हे भगवन् ! पर्घाप्त समृच्छिम खेचर पंचेन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहरू ऐएं। श्रंतीमुहुत्तं उक्तोसेएं। बावत्तरिं वाससहस्साइं अन्तोमुहुनूणाइं,) हे भगवन् ! जधन्य स्थिति स्रंतमु हूर्न की स्रोर उत्कृष्ट श्रंतर्मृहत्ती न्यून ७२ हजार वर्ष की होती है, (अगन्भवक्कंतियखहयरपंचिदिय जाव) हे भगवन् ! गर्भ से उत्पन्न होने वाले खेचर पंचेन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहरू ऐंगां श्रंतोमुहुर्च उक्कोसेर्ण पिलिश्रोवमस्स श्रसंखेजहभागो,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति श्रंतर्मुहूर्त्त की श्रौर उत्कृष्ट पल्योपम के श्रसंख्यात भाग प्रमाण होतो है, (अपजन्तगगन्भवक्कंतियखह्यरपंचिंदिय जीव) हे भगवन् ! श्रपण्यीप्त गर्भ से उत्पन्न होने वाले खेचर पंचेन्द्रिय जीवों की स्थिति कितने काल को होती है ? (गोयमा ! जहरुणेण्वि श्रंतोमुदुर्च उक्तोसेण्वि श्रंतोमुदुर्च, ) हे गौतम ! जघन्य से भी अन्तमुहर्रो की और उत्कृष्ट भी केवल अन्तर्महर्रा की हो होती है. (पजरागगरभवक्कतिय-खहयरपंचिंदियतिरिक्खजोणित्राणं भंते ! केवइयं कालं ठिई परणता ?) हे भगवन् ! पर्ट्याप्त गर्भ से उत्पन्न होने वाले खेचर पंचेन्द्रिय जीवोंकी स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की गई है १ ( गोयमा ! जहरू सेसां अंतोमृहत्तं उद्योसेसां पतित्रोवमस्स असंखेजहभागो अंतोमुहुतृग्सी, ) हे गौतम! जघन्य से अंतर्मुहूर्चा की और उत्कृष्ट अंतर्मुहूर्च न्यून एक पहयोपम के श्रासँख्यात भाग प्रमाण होती है। (एस्य एएसि एं संग्रहण्याहाओं भवन्ति, वंजहा-) इस समास के ऋँ तर्गत इन सर्व अधिकारों की संब्रहणी गाथाएं भी हाती हैं, अर्थान् सर्व श्राधिकारों को संदोप से वर्णन करने वाली गाथात्रों को सँप्रहणी गाथा कहते हैं।

> संगुच्छिमपुष्यकोडी च्यासीइं भवं सहस्साइं । तेवरुणा वागाला वावकिनेव पक्कीम् ॥ १ ॥

जल वर समूर्च्छिम जीवों की उत्कृष्ट स्थिति पूर्व क्रोड वर्ष की, स्थलचर चतुः ष्पद समूर्च्छिमों की ८४ हजार वर्ष की, तथा समूर्च्छिम उरपरिसर्प धर्यात् रंग कर चलने वालों की ५३ हजार वर्ष की छौर समूर्च्छिम भुजपरिसर्पों की ३२ हजार वर्ष की, इसो तरह समूर्च्छिम पिचयों की ७२ हजार वर्ष की स्थिति होती है। इस संग्रहणी गाथा में समूर्च्छिमों की स्थित वर्णन को गई है, अब दूसरी गाथा में गर्भ से उत्पन्न होने वाल जीवों की स्थित वर्णन करते हैं।

गन्भंमि पुत्रवकोडी तिष्ण्य पलिश्रोवमादं परमाऊ । उरगभुश्रगपुत्रवकोडी पलिश्रोवमासंखभागो श्र ॥ २॥

गर्भ से उत्पन्न होने वाले जलचर पंचेन्द्रिय जीवों की उत्कृष्ट स्थिति पूर्व क्रोड वर्ष की स्थलचर चतुष्पद वाले गर्भज तिर्थ्यंचों की उत्कृष्ट तीन पर्योपम की,

<sup>\*</sup> ये सभी छुप्पन अन्तर्द्वीपों की अपेचा से है।

#### [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

उरपरि सर्प और भुजपरिसपों को उत्कृष्ट कोड २ पूर्व वर्ष की और पित्तयों को एक पत्योपम के असंख्यात भाग प्रमाण होतो है ॥ २ ॥ इन को संमहणी गाथा कहते हैं, अर्थात् संमह करके सर्व आयु वर्णन की गई है।

भावार्थ--श्राकाश में उड़ने वाले पित्तयों की जघन्य श्रायु श्रंतर्भुद्ध र्त की होती है लेकिन श्रंतर्झीपों की श्रपेत्ता से उन्हण्ट श्रायु एक पत्योपम के श्रसंख्या-तभाग प्रमाण होती है, तथा सर्व प्रकार के श्रप्यां की श्रायु केवल श्रंतर्भु- हुर्त की ही प्रति पादन को गई है। समूर्चिश्चम श्रीर गर्भज पित्तयों की स्थिति निम्न प्रकार से जानना चाहिये—

संमृचिंद्यम पित्तयों की जघन्यस्थिति उत्कृष्ट स्थिति

" श्रन्तर्भुहृत्ते बहत्तर हज़ार वर्ष

गर्भज पित्तयों की श्रन्तर्भुहर्त्ते प्रत्यपमो का श्रसंख्यात०

इनकी उत्हाप्ट श्रायु ग्रहण करते वस्त श्रपर्श्याप्त काल को पृथक कर देना चाहिये। तथा उक्त संग्रहणी गाथाओं का सार संच्रप से यह है कि समूर्चिश्चम जलचरों की उत्हाप्ट श्रायु पूर्व कोड वर्ष, स्थलचर चार पैर वाले पश्चओं की चौरासी हज़ार वर्ष श्रीर पित्तयों की तिरपन हज़ार वर्ष को, मुजपिर-सर्प की बयालीस हज़ार वर्ष श्रीर पित्तयों की वहत्तर हज़ार वर्ष की होती है। १॥ तथा गर्भ से उत्पन्न होने वाले जलचरों की पूर्व कोड वर्ष श्रीर पित्तयों की पत्थोपम, उरपित्यों श्रीर मुजपिर तथों की पूर्व कोड वर्ष श्रीर पित्तयों की पत्थोपम का श्रसंख्यातयाँ भाग प्रमाण उत्हाष्ट श्रायु होती है॥२॥ इन्हीं को संग्रणी गाथाएं कहते हैं। श्रपितु जघन्य से श्रिधिक, उत्हाष्ट से न्यून श्रायु को मध्यम श्रायु जानना चाहिये। इसके श्रनंतर मञ्च्य श्रीर व्यंतरों की स्थित प्रतिपादन करते हैं—

# मनुष्य ग्रौर ध्यंतरों की स्थिति।

मणुस्साणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पगणता ? गो-यमा ! जहरणेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिरिण पलिओ-वमाइं, संमुच्छिममणुस्साणं जाव गोयमा ! जहरणोणिव अंतोमुहुतं उक्कोसेणवि अंतोमुहुत्तं, गब्भववकंतिय-

१०१

मणुस्ताणं जाव गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुतं उक्कोसेणं तिणिण पिले अनेवनाइं, अपज्ञत्तगगब्भक्कंतियमणुस्ताणं ! भंते केवइयं कालं ठिई पण्णाता ? गोयमा !
जहण्णेणिव अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणिव अंतोमुहुत्तं, पज्जत्तगगब्भवक्कंतियमणुस्साणं भंते ! केवइयं कालं ठिई
पण्णाता ? गोयमा ! जहण्णेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं
तिणिण पिले अनेवमाइं अंतोमुहुत्तृणाइं ।

वाणमंतराणं देवाणं केवइयं कालं ठिई पगणता ? गोयमा ! जहगणेणं दस वाससहस्साइं उक्कोसेणं पिल-श्रांवमं, वाणमंतरीणं देवीणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पगणता ? गोयमा ! जहगणेणं दस वाससहस्साइं उक्को-सेणं श्रद्धपिलश्रोवमं ।

पदार्थ—( मुणु-साणं भंते ! केवइयं कालं ठिई परण्या ? ) हे भगवन् ! मनुष्यों की स्थिति कितने कालकी प्रति पादनकी गई है ? (गोयमा ! जइरुण्णं अ तोमुहुचं उद्योसेणं तिरिण् पिल्ओवमारं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति स्रंतमुहूर्त्त की और उत्कृष्ट तीन अपल्योपम की होती है, इसी को स्रोधिक सुत्र कहते हैं । (संमुच्छित मणुस्साणं जाव) हे भगवन् ! संमूच्छिम मनुष्यों की स्थिति कितने काल की प्रति पादन की गई है ? (गोयमा ! जहरूणेण्यि अ तोमुहुचं उद्योसेण्यि अ तोमुहुचं,) हे गौतम ! जघन्य से भी अन्तर्मुहूर्त्त की स्थीर उत्कृष्ट से भी केवल स्थन्तमुहूर्त्त ही की होती है, (गव्भवकत्तियमणुस्साणं जाव) हे भगवन् ! गर्भ से उत्पन्न होने वाले मनुष्यों की स्थिति कितने काल की वर्णन की गई है ? (गोयमा ! जहरूणेणं स्थन्तोमुहुचं उद्योसेणं तिरिण पिल्झोवमाई,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति स्रंतमुहुर्त्त की स्थीर उत्कृष्ट तीन पल्योपम की होतो, है (अपज्ञगगण्भवकत्तियमणुस्साणं भंते ! केवइयं कालं ठिई पण्णाता ?) हे भगवन् ! स्थप्यंपाप्त गर्भ से उत्तेन्न होने वाले मनुष्यों की स्थिति कितने काछकी प्रति पादन की गई है ? (गोयमा ! जहरूणेण्यिक्त संतोमुहुचं उद्योसेण्यिक अत्तेमुहुचं, हो गौतम ! जघन्य स्थिति भावना श्री स्थिति कितने काछकी प्रति पादन की गई है ? (गोयमा ! जहरूणेण्यिक अत्तोमुहुचं इद्योसिक को होती है, (ज्ञत्यगण्यक्त स्थिति भी स्थन्तर्मुहूर्त्त की स्थीर उत्कृष्ट भावेन स्थान्त की स्थिति कितने की होती है, (ज्ञत्यगण्यक्त स्थिति भा स्थन्तर्मुहूर्त्त की स्थीर उत्कृष्ट भावेनल स्थान्तर्मुहूर्त्त ही की होती है, (ज्ञत्यगण्यक्त स्थिति भा स्थन्तर्मुहूर्त्त की स्थीर उत्कृष्ट भावेनल स्थान्तर्मुहूर्त्त ही की होती है, (ज्ञत्यगण्यक्तर्मित्र स्थान्तर्म संते ! केवहर्य कालं ठिई

<sup>\*</sup> यह स्थिति अकर्माक भृति के मनुष्यों की अपेचा से है।

### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

पण्या ?) हे भगवन् पर्याप्त गर्भ से उत्पन्न होने वाले मनुष्यों को स्थिति कितने काल की प्रतिपादन को गई है ? (गोयमा ! जहण्ये यं खंतोमुहुएं उक्षेत्रेणं तिष्णि पित्रक्षो वपाई खंतो मुहुत्याई,) हे गौतम ! जवन्य स्थिति द्यांतर्मुहूर्त्त की खौर उत्कृष्ट खंतर्मुहूर्त्त न्यून तोन पल्योपम की होती है । खब व्यंतर देवों की स्थिति कहते हैं—

(वाणनंतराणं देवाणं केवहयं कालं ठिई परणता?) हे भगवन ! वान व्यंतर देवों की स्थिति कितने काल को प्रतिपादन की गई है ? (गोयना ! जहएएएणं दस वाससहस्तारं उकोसेणं पिलश्रोवनं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति दश हजार वर्ष की श्रौर उत्कृष्ट एक पल्योपम की होती है, (वाणपंरोतणं देवीणं भंते ! केवहयं कालं ठिई परणता ?) हे भगवन् ! व्यंतरिकों के देवियों की स्थिति कितने कालकी प्रतिपादन की गई है ? (गोपमा ! जहएएएणं दस वाससहस्ताइं उकोसेणं श्रद्धपिलश्रोवमं,) हे गौतम ! अजघन्य स्थिति दश सहस्र वर्ष की श्रौर उत्कृष्ट श्रद्ध पल्योपम की होती है ।

भावार्थ—मनुष्यों की जवन्य स्थिति श्रंतर्मुहूर्त्त की श्रौर उत्कृष्ट तीन पर्योपम की होती है। इसी को श्रोधिक सूत्र कहते हैं, तथा सभी प्रकार के श्रपय्योप्तों की स्थिति केवल श्रंतर्भुहूर्त्त ही की होती है, शेष निम्न लिखितानुसार जान लीजिये—

| मञुष्य                 | ज्ञघन्य <del>रि</del> थति  | उत्कृष्ट स्थिति   |
|------------------------|----------------------------|-------------------|
| समूर्ज्छिम मनुष्यों की | य्यंतर्मु हू तें           | श्च तर्मु हूर्त्त |
| गर्भज मनुष्यों की      | श्च'त <sub>र्य</sub> हुर्र | तीन पत्योपम       |

इसके श्रितिरक्त मध्यम स्थिति जाननी चाहिये तथा व्यंतरों की जघन्य-स्थिति दश हजार वर्ष की श्रीर उत्कृष्ट एक पल्योपम की होती है, श्रीर व्यंतरा-दिक देवियों की जघन्य स्थिति तो पूर्ववत् ही है, परन्तु उत्कृष्ट श्रर्द्ध पल्योपम की होती है, किन्तु जघन्य से श्रिधिक श्रीर उत्कृष्टसे न्यून सर्व मध्यम स्थिति जाननी चाहिये। श्रव ज्योतिर्षा देवों की स्थिति प्रति पादन की जाती है—

# ज्योतिष देवों की स्थिति।

## जोइसियाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई पगणता?

असूत्र के लाघवार्थ व्यन्तरों के अपर्याप्तादि अवस्थाका काल ग्रहण नहीं किया गया, क्योंकि इस में वे काल ही नह करते, इस लिये उनके प्रश्नोत्तर नहीं किये गये। तो भी अपर्याप्त काल इत्तंत्रभुद्धर्थ प्रमाण ही जानना चाहिये।

१०३

गोयमा ! जहरारोरां सातिरेगं अट्टभागपलिस्रोवमं उक्को-से<mark>ेगां पलि</mark>स्रोवमं वाससयसह⊦समब्भहियं, जोइसिय<sup>.</sup> देशीएं भंते ! केवइयं कालं ठिई पराणता ? गोयमा ! जह-ग्गोगं ब्रट्टभागपलिब्रोवमं उक्कोसेगं ब्रद्धपलिब्रोवमं परासाए वाससहस्सेहि अब्भहियं, चंद विमाराागं भंते! देवागां केवइयं कालं ठिई परागता ? गोयमा । जहरायोगां चउभौगपिल ऋोवमं उक्कोसेगां पिल ऋोवमं वाससयहस्समब्भ-हियं, चंदविमाणाणां भंते ! देवीणां केवइयं कालं ठिई पर्राता ? गोयमा ! जहरसोसं चउभागपलिश्रोवमं उक्कोसेग् श्रद्धपित्रश्रोवमं पर्गासाए वाससहस्सेहिं श्रद्भ-हियं, सूरविमागागां भंते ! देवागां केवइयं कालं ठिई पग्गाता ? गोयमा ! जहम्मोगं चउभागपिक स्रोवमं उवकोसोगं पालेब्रोवमं वाससहस्समब्भहियं, सुरविमाणागां भंते ! देवीगां केवइयं कालं ठिई पग्णता ? गोयमा ! जहग्गोगां चउभागपलिस्रोवमां उक्कोमेगां स्रद्धपलिस्रोवमां पंचिहं वास-सपहिं अब्भहियं, गहविमाणाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई परागता ? गोयमा ! जहरागोगां चउभागपिलस्रोवमं उक्कोसेगां पलिस्रोवमां, गहविमागागां भांते ! देवीगां केवइयं कालं ठिई परागता? गोयमा ! जहरागोगं चउभाग पलिस्रोवमं उक्कोसेगां श्रद्धपलिश्रोवमां, गाक्वत्तविमागागां भांते ! देवागां केवइयं कालं ठिई पगणात्ते ? गोयमा ! जहगगोगां चउभागपलिश्रोवमं उक्कोसेगां श्रद्धपलिश्रोवमं गक्त त्तविमाणाणं भंते! देवीणं के वइयं कालं ठिई परण्या ! गो-यमा ! जहराणेणं चउभागपिलऋोवमं उक्कोसेणं साइरेगं

[ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

चउ मागपिल श्रोवमां, ताराविमाणाणं भंते ! देवाणं केव-इयं कालं ठिई पर्यात्ता ? गोथमा । जहरणोणं साइरेगं श्रट्ठभागपिल श्रोवमां उक्कोसेणं चउभागपिल श्रोवमां ताराविमाणाणं भंते ! देवीणं केवइयं कालं ठिई पर्यात्ता ? गोथमा ! जहरणोणं श्रट्ठभागपिल श्रोवमं उक्कोसेणं साइ-रेगं श्रट्ठभागपिल श्रोवमां ।

पदार्थ-(जोहसियाणं भंते ! देवाणं केवहयं काल ठिई पएएएता ?) हे भगवन् ! ज्योतिषी देवोंकी स्थिति कितने कालकी प्रतिपादन कीगई है? (गोयमा! इहएएएए सातिरेगं श्रद्धभागपति-श्रोवमं) हेगौतम ! जवन्य स्थिति पल्योपम के आठवें भाग से कुछ अधिक श्रौर (उक्रोसेखं पितिश्रोवमं वाससयसहरसमन्भिहियं,) उत्कृष्टसे एक पत्योपम श्रीर एक लाख वर्ष श्रधिक होती है (जोइसियदेवी एं भते! केवइयं कालं ठिई पण्णते ?) हे भवगन ! ज्योतिपी देवियों की स्थिति कितने काल की प्रदिपादन की गई है ? (गोयना ! जहरुएंग् अहभागपित शेवमं इक्षोसेणं श्रद्धपतिश्रोवनं परणासाए वाससहस्समन्भिव्यं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति पत्योन पम का आठवां भाग े और उत्कृष्ट पचास हजार वर्ष अधिक श्रर्द्ध परुयोपम की होती है, इसी को श्रीधिक सूत्र कहते हैं, (चंदविमाणाणं भंते ! देवार्ण वेवदर्थ कालं ठिई परएसे ?) हे भगवन चन्द्र विमानों के देशो की स्थिति कितने काल शी प्रतिपादन को गई है ? गोयमा ! जहरूऐएं। चउभागपिलश्चोवमं उन्होसेएं पिलश्चोवमं वाससयसहस्स-मन्महियं) हे गौतम ! जघन्य स्थिति पत्योपम का चतुर्थभाग श्रौर उत्कृष्ट एक लाख वर्ष अधिक एक पल्योपम की होती है, (चंदविमाणाणं भंते ! देवीणं केवह वं कालं ठिई परण्हे ?) हे भगवन् ! चंद्र विमानों के देवियों की स्थिति कितने कील की प्रतिपादन की गई है ? ्गोयमा ! जहरुऐएं चउभागपिलश्रोवमं उक्षोसेएं श्रद्धपिलश्रोवमं परुणासाए वत्स-सहस्सेहिं ग्रब्भिहयं,) हे गौतम! जघन्य स्थिति पत्योपम का चतुर्थभाग श्रीर उत्कृष्ट श्रद्ध परयोपम तथा पचास हजार वर्षे श्रधिक होती है, (स्रविमाणाणं भंते ! देवाणं केवडयं कालं ठिई परणता ?) हे भगवन ! सुर्य विमानों के देवों की स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? (तीयमा! जहरुणेण चउभागपिलश्रोवमं उक्कोसेणं पिलश्रोवमं वाससहस्स-मन्भहियं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति पत्योपम का चतुर्थांश श्रौर उत्कृष्ट एक हजार वर्ष अधिक एक पल्योपम की होती है, (स्रिविमाणाणं भंते ! देवीणं केवइयं कालं ठिई पण्णणे ?) हे भगवन् ! सूर्य्य विमनों के देवियों की स्थिति कितने काल की प्रतिपादन को गई हें ? ( गोयमा ! जहरू एएं एं चउभागप लिम्रोवमं ) हे गौतम ! जघन्य स्थिति पल्योपम का

### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

१०५

चतुर्थ भाग त्र्यौर (अकोलेसं ग्रह्मपतिग्रोवमं पंचिहं वासतएहिं श्रव्महियं,) उरक्रष्ट पांच सी वर्ष अधिक अद्धे परयोपम की होतो है, (गहविनाणाणं भंते ! देवाणं केवइयं कालं ठिई परएचा ?, हे भगवन् प्रह विमानों के देवों को स्थिति कितने काल को प्रति पादन की गई है ? (गोयमा ! जहरू से सं चडभागप तिश्रोवमं इक्षोते सं पितश्रोवमं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति परयोपम का चतुर्थांश श्रीर उत्कृष्ट एक पर्योपम की होती है, (महतिमाणाणं भंते ! देवीर्णं केवइयं कालं ठिई परण्चा ?) हे भगवन् ! मह विमानों के देवियों की स्थिति कितने काल की प्रति पादन को गई है ? (गोयमा ! जहराएंग् चरभागपिलक्षोवमं उक्रोसेर्स श्रद्भपतित्रोत्रमं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति पत्योपम का चतुर्थाश त्रौर उत्कृष्ट श्रद्ध पल्योपम की होती है, ( एक अत्तिविमाणार्स भेते ! देवार्स ० ) हे भगवन् ! नचत्र विमानों के देवों की स्थित कितने काल प्रति पादन की गई है ? (गोयमा ! जहरुएएं चन्नभाग-पित्रप्रोत्रमं उकासेणं श्रद्धपत्तिकोवां,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति पत्योपम का चौथा भाग और उत्कृष्ट श्रद्ध परयोपम की होती है, ( एक्खनविभागागं भंते ! देवीगं ) हे भगवन् ! नत्तत्र विमानों के देवियों की स्थिति कितने काल को होती है ? (गोयमा ! जहरायोगं चउभावपतिश्रोवशं उक्रोसेगं साइरंगं चउभावपतिश्रोवशं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति परयोपम का चौथा भाग त्र्यौर उत्कृष्ट पर्योपम के चौथे भाग से कुछ श्रधिक होती है. (ताराविताणाणं भंते ! देवाणं) हे भगवन् ! तारा विमानों के देवोंकी स्थिति कितने काल को होती है ? (गोपमा ! जहएएएएं साइरेगं श्रष्टभाग पिलश्रोवर्भ उक्कोलेएं चउभाग-पित्रग्रोवमं.) हे गौतम् ! जधन्य स्थिति पर्योपम के आठवें भाग से कुछ अधिक श्रौर उत्कब्द पल्योपम का चतुर्थांश होती है, (ताशविषाणाण देवीण भंते !) ह भगवन ! तारा विमानों के देवियों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहरूरोएं अद्रभाग-पितुश्रोवमं उक्रोसेग् साइरेगं श्रद्धभागपितश्रोवमं,) हं गौतम ! जघन्य स्थिति पत्योपम का श्चाठवां हिस्सा श्रीर # उत्कृष्ट परुयोपम के त्राठवें भाग से कुछ त्राधिक होती है।

भावार्थ-ज्योतिषा देवों की जघन्य स्थिति पत्योपम का त्राठवाँ भाग से स्रिधिक स्रोर उत्कृष्ट एक लाख वर्ष अधिक एक पत्योपम की होती है, इसी को स्रोधिक स्त्र कहते हैं। तथा ज्योतिषी देवोंके पांच भेद हैं चन्द्र, सूर्य, ग्रह, नज्ञ स्रोर तारा इनकी निम्न लिखितानुसोर जघन्य श्रीर उत्कृष्ट श्रायु जाननी जाहिये।

ज्योतिषी जघन्य स्थिति : उत्कृष्ट स्थिति १ चंद्र विमानों के देवों की पह्योपम का च० एक लाख वर्ष श्रिधिक एक पत्योपम की

<sup>#</sup> जघन्य श्रीर उत्कृष्ट विथति के श्रतिरिक्त मध्यम विश्वति जानना चाहिये I

### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

| २ चंद्र के देवियों की           | "  | ५० हज़ार "                           |
|---------------------------------|----|--------------------------------------|
| ३ सूर्य विमानोंके देवोंकी       | ,, | १००० हज़ार वर्ष श्र <mark>िधक</mark> |
| ४ सूर्य विमानोंके देवियोंकी     | 31 | ५०० वर्ष त्रधिक "                    |
| ५ ग्रह विमानोंके देवोंकी        | ,, | एक पल्य                              |
| ६ ब्रह विमानोंके देवियों की     | 19 | श्चर्ड पर्य की                       |
| ७ नक्षत्र विमानों के देवोंकी    | "  | ,,                                   |
| मन्त्रत्र विभागों के देवियों की | 71 | पल्य के च०से कुछ श्र <b>धिक</b>      |

8 तारा विमानोंके देवोंकी पल्पके आ० से कुछ अधिक चतुर्थांश १० तारा० देवियों की पल्प का आ० भा० आठवें भागसे कुछ अधिक यह सभी अधन्य और उत्कृष्ट खिति है। किन्तु जो उत्कृष्ट से न्यून और जघन्य से अधिक हो उसे मध्यम स्थिति जानना चाहिये। अब ज्योतिषी देवों के अनन्तर चौबीसर्वे दगडक की विधित वर्शन करते हैं अर्थात् वैमानिकादि देवों की स्थिति का स्वरूप प्रतिपादन करते हैं —

# बैमानिकादि देवां की स्थिति।

वेमाणियाणां भंते ! देवाणां केवइयं कालं ठिई पराणाता ? गोयमा ! जहरणोगां पिल श्रोवमं उक्कोसेणां तेत्तीसं सागरो-वामइं, वेमाणियाणां भंते ! देवीणां केवइयं कालं ठिई पराणाता ? गोयया ! जहरणोगां पिल श्रोवमं, उक्कोसेणां परापराणां पिल श्रोवमाइं, सोहम्मेणां भंते ! कप्पे देवाणां केवइयं कालं ठिई पराणाता ? गोयमा ! जहरणोगां पिल श्रोवमं उक्कोसेणां दो सागरोवमइं , सोहम्मेणां भंते । कप्पे परिग्गहिया देवीणां जाव गोयमा ! जहरणोगां पिल श्रोवमं उक्कोसेणां सत्त पिल-श्रोवमाइं, सोहम्मेणां कप्पे श्रपरिग्गहियादवीणां भंते ! केवइयं कालं ठिई पराणातां ? गोयमा ! जहरणोगां पिल श्रोवमं उक्कोसेणां पराणासं पिल श्रोवमं, ईसाणोगां भंते ! कप्पे देवाणां पुच्छा, गोयमा ! जहरणोगां साइरेगं पिल श्रोवमं

१०७

उक्कोसेगां साइरेगाइं दो सागरोवमाइं, ईसागोगां मंते ! कप्पे परिग्नहियादेवीगां जाव गोयमा ! जहगगोगां साइरेगं प लिस्रोवसं उक्कोसेगां नव पलिस्रोवमाइं, अपरिग्गहिया-देवीगां भंते ! केवइयं कालं ठिई पं॰ ? गोयमा ! जह-ग्गोगां साइरेगं पलिश्रोवमं उक्कोसेगां पगापग्गां पित्रश्रोवमाइं, सर्गांकुमारेगं भंते ! कप्पे देवागं पुच्छा, गोयमा! जहरासीसं दो सागरोवमाइं उक्कोसेसं सत्त साग-रोवमोइं, माहिंदेगां भंते ! कप्पे देवागां पुच्छा, गोयमा ! जहग्गोगां साइरेगाइं दो सागरोवमाइं उक्कोसेगां साइरेगाइं सत्त सागरोवमाइं, बंभलोएगां भते ! कप्पे देवागां पुच्छा, गोयमा ! जहरागेगां सत्त सागरोवमाइं उक्कोसेगां दस सा-गरोवमाइं, एवं कप्पे२ केवइयं कालं ठिई परागत्ता ? गोयमा! एवं भागियववं लंतए जहग्गोणं इस सामगोवमाइं उक्को-सेगांचउदस सागरोवमाइं, महासुकके जहग्गोगां चउदस सागरोवषाइं उक्कोसेगां सत्तरस सागरोवमाइं, सहस्सारे जहरायोगं सत्तरस सागरोवमाइं उक्कांसेयां अट्टारस सागरो-वमाइं, आगाए जहरागोगां अट्टारससागरोवमाइं उक्को-सेगां एगूमावीसं सागरोवमाइं, पागाए जहण्योगां एगूमा-वीसं सागरोवमाइं उक्कोसेगां वीसं सागरोवमाइं, आरगो जहग्रांग्यां वोसं सागरोवमाइं उक्कोसेगं एकवीसं सागः रोवमाइं, अच्चुए जहरूगोगां एक्कवीमं सागरोवमाइं, उक्कोसेगां वावीसं सागरोवमाइं, हेट्टिमहेट्टिमगेविज्ज-विमागोसु गां भंते ! देवागां केवइयं कालं ठिई पगगात्ता ? गोयमा ! जहराणेणं बावीसं सागरोवमाइं उक्कोसेणं

[ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

१०८

तीसं सागरोवमाइं, हेट्टिममज्भिमगेवेज्जविमागोसु गां भंते ! देवाग्ं केवइयं कालं ठिई पं० ? गोयमा ! जहग्गोग्ं तेवीसं सागरोवमाइ' उक्कोसेगां चउवीसं सागरोवमाइ', हेट्रिमउव-रिमगेविज्ञविमाणेसु गां भंते ! देवागां पुच्छा, गोयमा ! जह-ग्गोगां चउवीसं सागरोवमाइं उक्कोसेगां अपग्वीसं साग-रोवमाइं, × मिक्समहेट्टिगेवेज्जविमाग्रेसु ग्रं भंते ! देवाग्रं पुच्छा, गोयमा ! जहग्गोगां पगावीसं सागरोवमोइं उक्को-सेंगां छ्रव्वीसं सागरोवमाइं, मिक्सिममिक्सिमगेविज्ज-विमागोसु गां भंते ! देवागां पुच्छा, गोयमा ! जहगरोगां छुद्वीसं सागरोवमाइं उक्कोसेणं सत्तावीसं सागरोवमाइं, मज्भिमउवरिमगेवेज्जविमाणेसु गां भंते ! देवागां पुच्छा, गोयमा ! जहग्रहेगां सत्तावीसं सागरोवमाइं, उक्कोसेगां श्रद्रावीसं सागरोत्रमाइं, उत्ररिमहेद्विमगेविज्जविमाणेसु गां भंते ! देवागां पुच्छा, गोयमा ! जहगगोगां अट्ठावीसं साग-रोवमाइं, उक्कोसेगां एगूगातीसं सागरोवमाइं, उवरिम-मज्भिमगेविज्जविमागोसुगां भंते ! टेवागां पुच्छा, गोयमा ! जहरागोगां एगूगातीसं सागरोवमाइं, उक्कोसेगां तीसं सागरोवमाइं, उवरिमउवरिमगेविष्जविमागोसु गां भंते! देवागां पुच्छा, गोयमा ! जहगगोगां तीसं सागरोवमाइं उक्कोसेगा एककतीसं सागरोवमाइं, विजयवेजयंतजयंत अपराजितविमागोसु गां भंते ! देवागां केवइयं कालं ठिई पर्याता ? गोयमा ! जहरायोगां एककतीसं सागरोवमाई, उक्कोसेणं तेत्तीसं सागरोवमाइं, सव्वट्रसिद्धे णं भंते !

<sup>\* &#</sup>x27;पंच॰' पाठान्तरम्, †मज्भिमहेट्टिमगेवेज्जविमाऐसु केव॰' प॰ ।

१०९

महाविमाणो ढेवाणां केवइयं कालं ठिई पण्णाता ? गोयमा ! श्रजहण्णमणुक्कोसेणां तेत्तीसं सागरोवमाइं, से तं सुहुमे श्रद्धापिलश्रोवमे से तं श्रद्धापिलश्रोवमे । सू०१४२

पदार्थ—(वेनाणिया एं भंते ! देवाएं केवड्यं कालं टिई परण्यते ?) हे भगवन् ! वैमानिक देवों की स्थिति किठने काल की प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा ! जहरूणेएं पिजश्रोवमं इक्षोसेएं तेत्तीसं सागरोवमाः,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति एक पल्योपम की श्रोर
उत्कृष्ट २३ सागरोपम की होती है, (वेमाणिया एं भंते ! देवी मं केवड्यं कालं टिई परण्यता ?)
हे भगवन् !वैमानिक देवियों की स्थिति कितने कालकी प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा !
जरहणेएं पिलश्रोवमं उक्षोसेणं पण्परण् पिलश्रोवमाइं,) हे गौतम जघन्य स्थिति एक पत्योपम की श्रोर उत्कृष्ट ५५ पल्योपम की होती है । \* श्रव श्रवृक्रम से कल्प श्रौर
कल्पातीत देवों की स्थिति का वर्षन किया जाता है । जैसे कि—

(सोहम्मे एं भंते ! कप्पे देवाएं के०?) हे भगवन ! सौधर्म देव लोकके देवों की स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा ! जरुएएं पिल्क्रोलमं) हे गौतम ! जघन्य स्थित एक पत्योपमको श्रौर (उकोसेणं दो सागरोवमाइं.) उत्कृष्ट दो सागरोपम की होती है, (सोहम्मेणं भंते ! कर्षे परिगाहियादेवीणं जाव) हे भगवन ! स्रोधर्म देव छोकके परिगृहीत देवियोंकी स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? (गो गा ! महर्ग्यंगं पित्रश्रोदमं उदांसेणं सत्त पिलशोवमाइं.) हे गौतम ! जघन्य स्थिति एक ५७ योपम की और उत्कृष्ट सात पल्योपम की होती है, (सोहम्मेणं कप्पे अपरम्महिय देवी एं अंते ! केवहर्य ?) हे भगवन् ! सी-धर्म कल्प के अपरिगृहोत देवियों की स्थिति कितने काल की प्रति पादन को गई है ? (गोयमा ! जहरुरोगं पिलग्रोवमं उक्तोमेगं परुणासं पिलश्रोवमं ) हे गौतम ! जघन्य स्थिति एक पल्योपम की ख्रीर उत्कृष्ट ५० पल्योपम की होती है (ईसाएंग् भंते ! कप्पे देवाएं पुच्छा.) हे भगवन् ईशान कल्प के देवों की स्थिति कितने काल की प्रति पादन की गई है ? (गोयमा ! जहरू ऐएं। साइरेगं पिलग्रोवमं) हे गौतम ! जघन्य स्थिति एक एक परुयोपमसे कुछ अधिक और (उक्रोसेणं साइरेगाइं दो सागरोवमाइं,) उत्कृष्ट दो सागरोपम से कुछ अधिक होती है. ( ईसाएएए अंते ! करवे परियाहियादेवीए जात ) हे भगवन ! ईशान कल्पके परि-गृहीत देवियोंकी स्थिति कितने कालकी होती है ? (गोयमा ! इहए एए साइरेगं पलि-भोवमं) हेगौतम ! जन्घयसे एक पल्योपमसे कुछ अधिक और (उक्रोसेण नव पिलग्रीवमं,) ब्रत्कृष्ट नव परुयोपमकी होती है, (श्रपरिगाहिया देवीए भेते ! के० ?) हे भगवन् ! ईशान

<sup>#</sup> इन दोनों को भ्रोधिक सूत्र कहते हैं।

## [ उत्तरार्धम् ]

करुप के अपरेगुरोत देतियों को स्थित कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? अधिक और ( उक्रोतेण पणपरण पलियोगमाइं, ) उत्कृष्ट ५५ पत्योपम की होती है, (सणंकुवारेणं भंते ! कर्ष देवाणं पुच्छा,) हे भगवन् सनत्कुमार करूप के देवों की स्थिति कितने काल की होतो है ? (गोदमा ! महरूएएंग दो सामरोवमाई ) हे गौतम ! जघन्य स्थिति दो सागरोपमकी और (उद्योतेगां सत्त सागरोत्रवाइं) उत्क्रुष्ट सात सागरोपकी होती है, (माहिंदेस भेते ! कर्ष देवास पुच्छा, ) हे भगवन माहेन्द्र करूप के देवों की स्थिति कितने काल की होता है ? (गोयमा ! जहरू गोग साइरेगाइ दो सामगेवमाई) हे गौतम ! जघन्य स्थिति दो सागरोपमसे कुछ अधिक और उक्षेत्रेण साइरेगाई सत्त सागगेवमाई,) उत्कृष्ट सात सागरोपम से कुछ अधिक होती है, (वंभलोएणं भंते ! कट्णे देवाणं पुच्छा,) हे भगवन् ! ब्रह्म कल्प के देवों की स्थिति कितने काल को होती है ? (गोयमा ! जह-रखेखं सत्त सामगेववाई) हे गौतम ! जघन्य स्थिति सात सागरोपम को श्रौर (उक्रोसेखं दस सागरोवभाइं,) उत्कृष्ट दस सागरोपम को होती है, (एवं कप्पे कप्पे केवइयं कार्त ठिई परणता ? गोयना ! एवं भाषिपव्यं,) इसी प्रवार प्रत्येक कल्प की कितने काल को स्थिति प्रति पादन की गई है ? हे गौतम्! इस । प्रकार कहना -- जानना चाहिये-जहरूरोएं दन सामरोबनाई उद्योक्षेण चड्स सा रोजमाई, ) लान्तक विमान के देवोंकी जबन्य स्थिति दश सामनेपम की ऋौर उत्कृत्य से चतुर्द स सागरोपम की होती है, तथा (महानुक के जहरूकीमां चर्त का जिनमाई उन्ने कि सत्तक सामरोजमाई,) महा शुक्र देवलोक के देवा को स्थिति जवत्य से १४ स गतेपम को और उत्कृष्ट १७ सागरोपम की होती है, (सहस्तारे जहरुगे मं सत्तान साननेत तह इक्केलेग् श्रद्धारस सागरोवमाइं,) सहस्रार देव लोक के देवों को जवन्य स्थिति १७ सागरोपम की खाँर उत्कृष्ट से १ द सागरोपम की होतो है, तथा (अल्ल् जहरूऐ एं अट्टारस सागरोजमाइं उको सेग एग्णवीसं सामगेव गई,) आनत देव लोक के देवों को जबन्य स्थिति १८ सागरो-पम की और स्त्कृष्ट १६ सागरोपम की होती है, पाण्य जहरूगेयां पग्या वीसं सागरो वमाइं उक्रोसेण वीसं सा सीवशाइं.) प्राणत देव लोक की जघन्य स्थिति १९ सागरोपम की श्रीर उत्कृष्ट बीस सागरोपम की होती है, (श्रारणे जहरणोणं वीसं सागरावमाई उक्रोसेणं एकवीसं सामगोवनाइं) श्रारण्य देव लोक की जयन्य स्थिति बीस सागरोपम को श्रीर उत्कृष्ट २१ सागरोपम की होती है, (श्रव्युए जहरूगोग एकर्व.सं सागरोवमारं उक्षोतेणं बाबोपं सामधेवनाएं,) ऋच्यत कल्य के देवों को जबन्य स्थित २१ सागरो-

<sup>\*</sup> इत्यादि पश्नोत्तर पूर्ववत ही जानना चाहिये, क्योंकि श्रव सामान्य रूपसे ही वृर्णन किया जाता है !

### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

३११

पम की और उत्कृष्ट २२ सागरोपम की होती है, ये सभी बारह देव लोक के देवों की स्थिति जानना चाहिये। अश्रव नव श्रैवेयक देवों में से पहिले नीचे के त्रिक की स्थिति वर्णन करते हैं।

र्ग (हिंद्र महेंद्रिंममेविज विश्वाणेसुण भेते ! देवाण केवड्यं कार्लंटिई पएण्ते ?) हे भगवन् ! नीचे के त्रिक के नीचे के धैवेयक विमानों के देवों को स्थित कितने काल की प्रति पादन की गई है ? ( मोयमा ! जहरू खेलां वाबीसं सामचोत्रवादं उद्योते खं तेबीसं सामरी वमाइं.) हे गौतम ! जबन्य स्थिति २२ सागरोपम को और उत्कृष्ट से २३ सागरोपम की होती है, (हेट्टिममजिक्रममेदिक विवस ऐसु एं भंते ! देवाएं केवहभं कालं छिद्ध परणता ? ) हे भगवन ! नीचे के मध्यम प्रवेयक विमानों के देवों की स्थिति कितने काल की प्रति-पादन की गई है ? ( सोधमा ! जहरूएं लं तर्वसं सामग्रेवनाइ उक् होसेलं चववीसं सामग्रे वमाइं) हे गौतम ! जबन्य स्थिति २३ सागरोपम को और उत्कृष्ट से २४ सागरोपम की होतो है, (हिंद्रमध्यरिमगंत्रिजविमाणेलुखं भंत ! देवाखं पुच्छाः) नीचे के ऊपर वाले प्रीवे-यक विमानों के देवों को स्थिति कितन काल की होती है ? (गायमा ! जहरूएंए च च उ-बीसं सामरोजनाई उक्कोतेण पणवासं सामरोजनाई,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति २४ सागरोपम की खोर उत्कृष्ट २५ सागरोपम की होतो है, (माजमहाद्विमगीवजविमार्थ सुएं भेते ! देवाएं पुच्छा,) हे भगवन् ! मध्यम के नोचे वाले विमानों के देवों की स्थिति कितने काल की होती है ? (गांयना ! जहरू एंग्एं प्रमुत्रीसं सामगंत्रभाइं उक्कोर्सणं छत्वोसं सागरोवनाइ.) हे गौतम! जघन्य स्थिति २५ सागरोपम को और उत्कृष्ट २६ सागरो पम को होती है, (मजिक्रवमिजिक्रवांत्रे अविमाणेनु को भेते ! देवाके पुच्छा,) हे भगवन ! मध्यम के मध्यम प्रैवेयक विमनों के देशेंकी स्थित कितने काल होती है ? (गांपमा ! जहएएएए छन्त्रीस सागरोत्रमाइं उद्योसेग् सक्तावीसं सागरोवनाइं,) हे गौतम ! जघन्य स्थिति २६ सागरोपमं की और उत्कृष्ट २७ सागरोपम को हाती है, (पिक्तनव्यस्मिगवेजविमाधेसु एं भंते ! देवाणं पुच्छा, हे भगवन् मध्यम के ऊपर वाले धैवेयक विमानों के देवों की स्थिति कितने काल की हाती हैं ? (गोयमा ! जहरू एएं एं सत्तावासं साव गेवमाइं उद्योसे एं ऋदावीसं सागरीवमाइं,) हे गौतम ! जघन्य स्थित २७ सागरीपम की श्रीर उत्कृष्ट से २८ सागरी-पम को होतो है, ( उविध्महेड्रियगविज्ञविमाखेसु एं भेते ! देवाएं पुच्छा, ) हे भगवन् ! ऊपर

<sup>\*—</sup> ग्रैवेयक विमानोंके तीनित्रक हैं, जिनमें प्रथम के त्रिक में १११ विमान, द्वितीय में १०७ श्रीर तृतीय त्रिकमें १०० हैं, इस लिये प्रथम त्रिक का नाम नीचे का त्रिक दूसरे का मध्यम त्रिक श्रीर तीसरे का ऊपरला त्रिक हैं।

<sup>†-</sup>नीचे श्रुधसो हेर्हु, पा०, ब्या०, ब, २, १४१ , अवस् शब्दस्य हिर्हु' इत्य यगादेशो भवति ।

### [ उत्तरार्धम् ]

वाले नीचे के प्रैवेयक विमानों के देवों की स्थित कितने काल की होती है ? (गोयमा । जहरू खेखं अट्टावीसं सागरोवमाइं उक्को सेखं एग् खतीसं सागरोवपाइं,) हे गौतम ! जघन्य स्थित २८ सागरोपम की श्रीर उत्कृष्ट से २८ सागरोपम की होती है, (अविमानिकमाने के देवों को स्थित कितने काल की होती है ? (गोयमा ! जहरू खेखं एग् खतीसं सागरोवमाइं उक्को सेखं तीसं सागरोवमाइं) हे गौतम ! जघन्य स्थित २८ सागरोपम की श्रीर उत्कृष्ट ३० सागरोपम की होती है, (अविमाउविमाउं को सेखं तीसं सागरोवमाइं) हे गौतम ! जघन्य स्थित २८ सागरोपम की श्रीर उत्कृष्ट ३० सागरोपम की होती है, (अविमाउविमाउं के देवों को स्थित कितने काल को होती है ? (गोयमा ! जहरू खेखं तीसं सागरोवमाइं) हो गौतम ! जघन्य स्थित कितने काल को होती है ? (गोयमा ! जहरू खेखं तीसं सागरोवमाइं उक्को सेखं एक्कतीसं सागरोवमाइं,) हे गौतम ! जघन्य स्थित तीस सागरोवमाइं उक्को सेखं एक्कतीसं सागरोवमाइं,) हे गौतम ! जघन्य स्थित तीस सागरोपम की श्रीर उत्कृष्ट ३१ सागरोपम की होती है । श्रव श्रवत्य विमानों के विषय में कहते हैं—

(विजयवेनयनत अपराजितिविमाणेसु ग्रं भंते ! देवाग्रं केवइं कालं ठिई पण्णता ?) हे भगवन् ! विजय, वेजयन्त, जयंत और अ राजित विमानों के देवों की स्थिति कितने काल की प्रतिपाद न की गई है ? (गोयमा ! जहण्णेग्रं एक्कतीसं सागरोवमाइं उक्कोसेग्रं तेन्तीसं सागरोवमाइं, ) हे गौतम ! इनकी जघन्य स्थिति २१ सागरोपम की छौर उत्कृष्ट २३ सागरोपम की होती है । सब्बाहिसद्धे ग्रं भंते ! महाविमाग्रे देवाग्रं केवइंग्रं कालं ठिई पण्णता ?) हेभगवन् ! सर्वार्थ सिद्ध महाविमान के देवोंकी स्थिति कितने काल की प्रतिपादन की गई है ? (गोयमा ! अजहण्णमणुउक्कोसेग्रं तेनीसं सागरोवमाइं। ) हे गौतम ! जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति केवल तेतीस सागरोपम की होती है क्योंकि उक्त विमानों में मध्यम स्थिति नहीं होती । (सेतं सुहुमे अद्धापित्योवमे, सेत्तं अद्धापित्योवमे) इस लिये इसी को ही सुक्ष्म अद्धा पल्योपम और इसी को अद्धापल्योपम कहते है । (सु० १४२ )

भावार्थ—वैमानिक देवों की जघन्य श्वित एक पल्योपम की और उत्कृष्ट ३३ सागरोपम तक होती है, तथा उनके देवियों की जघन्य तो एक पल्य की और उत्कृष्ट ५५ सागरोपम की होती है। किन्तु दूसरे कल्प से ऊपर देवियें उत्पन्न नहीं होती इस लिये दूसरे कल्प तक देवियों की स्थिति वर्णन की गई है, इनके दो भेद हैं, परिगृहीत और अपरिगृहीत। जो परिगृहीत प्रथम देवलोंक में हैं उनकी जघन्य स्थिति एक पल्य की और उत्कृष्ट सात पल्य की, तथा अपरगृहीतों की जघन्य स्थिति एक पल्य की और उत्कृष्ट ५० पल्य की होती है।

र्र

द्वितीय देवलोक के परिगृहीत देवियों की जधन्य स्थिति एक पत्य से कुछ अधिक और उत्कृष्ट से ६ पत्य की, अपरिगृहीतों की जधन्य स्थिति तो प्राग्वत् ही है लेकिन उत्कृष्ट ५५ पत्य की होती है। इन वैमानिक देवों के २६ लोक हैं, जिनमें बारह देव लोक तो कल्प संज्ञक हैं। इन सभी की स्थिति सरल जानने के वास्ते नीचे कोष्टक भी दिया गया है—

| वैमानिकादि             | जधन्य स्थिति         | उत्कृष्ट स्थिति            |
|------------------------|----------------------|----------------------------|
| १ सौधर्म देव लोक       | १ पल्य               | २ सागर                     |
| २ ईशान                 | १ पल्य से कुछ श्रधिक | २सागरसेकु <u>छ</u> ुत्रधिक |
| ३ सनत्कुमार            | २ सागर               | ७ सागर                     |
| ४ माहेन्द्र देव लोक    | २ सागर से कुछ श्रधिक | <b>अ्सागरसेकु</b> छुश्रधिक |
| ५ ब्रह्म               | ७ सागर               | १० सागर                    |
| ६ लान्तक ,,            | <b>ξο</b> "          | १४ ,,                      |
| ७ महाशुक्र के देवों की | १४ ,,                | १७ ,,                      |
| <b>≖ सहस्रार</b> "     | ₹७ "                 | १⊏ "                       |
| <b>६ श्रानत</b> ्र,    | १⊏ "                 | १९ "                       |
| १० प्राणत "            | 35 %                 | २० ,,                      |
| ११ श्रारएय ,,          | ₹0 "                 | <b>२१</b> "                |
| १२ श्रच्युत ,,         | २१ "                 | २२ ,,                      |
| १३ भद्र "              | २२ ,,                | २३ "                       |
| १४ सुभद्र ,,           | २३ "                 | રક ,,                      |
| १५ सुजात "             | રક ,,                | સ્પૂ "                     |
| १६ सौमनस् "            | २५ "                 | २६ "                       |
| १७ प्रियदर्शन          | २६ "                 | ર૭ ,,                      |
| १= सुदर्शन 🕠           | २७ ,,                | २८ "                       |
| १६ श्रमोद्द ,,         | ₹= ,,                | २९ ,,                      |
| २० सुप्रति "           | 28 "                 | <b>ર</b> ૦ ,,              |
| २१ यशोधर "             | ₹0 ,,                | ३१ ,,                      |
| २२ विजय "              | ३१ "                 | ३३ "                       |
| २३ वेजयंत "            | ३१ "                 | ३३ ,,                      |
| २४ जयंत "              | <b>3</b> ? "         | ₹ <b>₹</b> "               |

११४ [ श्रीमद्नुयोगद्वारस्त्रम् ]

२५ श्रपराजित देवों की ३१ , ३३ , २६ सर्वार्थ सिद्ध देवों की ३३ , ३३ ,

परन्तु सर्वार्थ सिद्ध विमान के देवों की जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति केवल ३३ सागर की होती है। श्रतः इसीको सूक्ष्म श्रद्धा पल्योपम श्रथवा श्रद्धा पत्थोपम जानना चाहिये। (स्०१४२) श्रव इसके पश्चात् तेत्र पत्योपम के प्रमाण की व्याख्या की जाती है—

# नेज्ञवल्योपम का प्रमाण।

से किं तं खेत्तपिल श्रोवमे ? २ दुविहे परण्ते, तंजहासुहुमे य ववहारिए य, तत्थ एं जे से सुहुमे से ठप्पे, तत्थ एं
जे से ववहारिए से जहानामए पल्ले सिया जोयणं श्रायामविक्खम्भेएं जोयणं उठ्वेहेगां तं तिग्रणं सविसे एरिक लेवेणं, से गां पल्ले एगाहियवेश्राहियतेश्राहिय जाव भरिए
वाल ग्वाल ग्वाल हठ्वमा गच्छे जा, जे गां तस्स पल्लस्स श्रामासपएसा
तेहिं वाल गोहिं श्रप्फुन्ना, तश्रो एंसमए २ एगमेगं श्रामासपएसं श्रवहाय जावइए एं काले गां से पल्ले खीणे जाव निट्टिए भवइ से तं ववहारिए खेत्तपिल श्रोवमे ।

एएसिं पल्लागां कोडाकोडी भवेज दस गुगित्रा। तं ववहारित्रस्स खेत्तसागरोवमस्स एगस्स भवे परीमागां।१।

एएहिं ववहारिएहिं खेत्तपिल श्रोमवसागरोवमेहिं किं पत्रोत्रणं ? एएहिं ववहारिएहि खेत्तपिल श्रोवमसागरोव-मेहिं नित्थ किंचिप्पश्रोत्रणं, केवल पण्णवणा अ किजइ, से तं ववहारिए खेत्तपिल श्रोवमे ।

<sup>&</sup>quot;\* पराण्वि० म०।"

११५

से किं तं सुहुमे खेत्तपिल श्रोवमे ? २ से जहाणामए पल्ले सिया जोयगां ब्रायामविक्खंभेगां जाव परिक्खेवेगां से गां पल्ले एगाहिअवेआहियतेआहिअ जाव भरिए वालग्ग-कोडीगां. तत्थ गां एगमेगे वालग्गे असंखिज्जाइं खंडाइं कज्जइ तेगां वालग्गा दिट्टीश्रोगाहणाश्रो श्रसंखेज्जइभागमेत्ता सुदूम स्स पर्गागजीवस्स सरीरोगाहराात्रो ब्रसंखेज्जगुरा, ते गां वालग्गा गो अग्गी उहेज्जा जाव गो पूइत्ताए हव्वमागच्छि-ज्जा, जे गां तस्स पल्लस्स आगासपएसा तेहिं वालग्गेहिं अर्फुन्ना वा अर्गाफुन्ना वा तत्रो गां समए २ एगमेगं आगा-सपएसं अवहाय जावइएगां कालेगां से पल्ले खीगो जाव शिट्टिए भवइ, से तं सुहुमे खेत्तपलिख्रोवमे। तत्थ गां चोत्र-ए पग्णवगं एवं वयासी-अत्थि गां तस्स पल्लस्स आगासप-एसा जेगां तेहिं वालग्गेहिं अगाफुगगा ? हंता आत्थ, जहा को दिट्रंतो ? से जहानामए कोट्रए सिश्रा कोहंडाएां भरिए तत्थ गां माउलिंगा पक्खिता तोऽविमाया, तत्थ गां बिल्ला पक्किता तेऽवि माया, तत्थ गां आमलगा पक्किता तेऽवि माया, तत्थ गां बब्धरा पिक्खत्ता तेऽवि माया, तत्थ गां चरागा पक्लिचा तेऽवि माया, तत्थ गां मुग्गा पक्खिता तेऽवि माया, तत्थ गां सरिसवा पविखत्ता तेऽवि माया तत्थ गां गंगाबालुत्रा पक्लिता सावि माया, 🕸 एवामेव एएगां दिट्रं-तेगां अत्थि गां तस्स पल्लस्स आगासपएसा जेगां तेहिं बाल-भोहिं ऋगाफुग्गा।

<sup>्</sup>क 'एवमेव' प्रदा

### [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

एएसिं पल्लागां कोडाकोडी भन्नेज्ज दस गुणिश्वा तं सुद्रुमस्स खेत्तसागरोवमस्स एगस्स भवे परीमागां॥१॥ एएहिं सुद्रुमेहिं खेत्तपिल्ञ्योवमसागरोवमेहिं कि' पत्रोत्रगां ? एएहिं सुद्रुमपिल्ञ्योवमसागरो-वमेहिं दिट्टिवाए दव्वा मिवज्जांति। (स्०१४३)

पदार्थ—(से किं तं खेत्तपितिश्रोवमे ?) हे भगवन् ! चेत्रपस्योपम किसको कहते हैं ? (खेतपित श्रोतमे दुनिहे पएएते तंजहा-) भी शिष्य ! चेत्रपहयोपम के दो भेद हैं, जैसे कि (सुहुमेय वत्रहारिए श्र.) सूक्ष्म श्रौर व्यावहारिक, (तत्थ एं जेसे सुहुमे से ठप्पे,) उन दोनों में जो सूक्ष्म है उसको छोड़िये, किन्तु (तत्थण जे से ववहारिए) उन दोनों में जो व्यवहा-रिक है (से जहानामए पल्ले सिया) वह ऐसा जानना यथा-धान्य के परुय के समान परुय हो और (जोत्रण आयामविक्लंभेण) योजन मात्र दीर्घ तथा विस्तार युक्त भी हो, पुनः ( जीयणं उब्बेहेगं ) एक योजन गहरा हो, तथा ( तं तिगुणं सिवसेसं परिक्लेवेगं ) उसकी परिधि तीन गुर्गी से कुछ अधिक हो, फिर (से गं पल्ले एगाहियवेग्राहिश्रतेश्राहिश्र जाव) **उस पर्य में एक दिन, दो दिन, तीन दिनसे लगाकर सात दिन तक के वृद्धि किये हुए** (भरिए वालग कोडीएं,) बालाप्रों की कोटियों से घनता युक्त भर दिया जाय, फिर (तेर्ण वालगा एो अग्गी दहेजा,) उन बालाप्रों को श्राग्नि भी दाह न कर सके (जाव नो पृक्ताए हव्यमा गच्छेजा,) यहां तक कि उनमें दुर्गीध भी पैदा न हो, (जेणं तस्स पल्लस्स) जिससे कि उस प्रय के (श्रागासपएसा तेहि बालगोहि श्रद्भुत्रा,) श्राकाश प्रदेश उन बालाप्रों से स्प-शित हुए हों, (तग्रो एं समए २ एगमेगं श्रागासपएसं अवहाय) फिर उसमें से समय २ में एक २ आकाश प्रदेश अपहरण-निकाला जाय, तो (जावइएणं कालेणं) जितने काल में ( से पल्ले लीगो जाव निट्टिए भवड़,) वह पह्य चीगा यावत् विशुद्ध होता है, (से तं ववहारिष लेत पलिश्रोवमे ।) वही व्यावहारिक चेत्रपत्योपम है, किन्तु

> एएसि पल्लाख कोडा कोडी भवेज दस गुणिया । तं ववहारियस्स खेतसागरोवसम्स एगस्स भवे परीमाखं ॥१॥

इन पर शें को दश कोटा कोटि गुए। करने से एक व्यवहारिक चेत्र सागरी-पम का परिमाए होता है ॥१॥ ध्वर्धात् उक्त पर्व्य को दश कोटा कोटि गुए। करने से एक व्यवहारिक चेत्र सागरोपम होता है। (एएहिं ववहारिएहिं खेलपिक श्रोवमसागरी वमेहिं के फ्लोपर्य ?) इन व्यवहारिक चेत्र पर्योचम और सागरोपम से क्या प्रयोजन है ?

११७

(एए हिं ववहारिए हिं खेत्तपिल श्रोवमसागरोवमे हिं नित्य किंचिष्पश्रोश्रणं,) इन व्यवहारिक चेत्र पल्योपम श्रीर सागरोपम से किंचिनमात्र भी प्रयोजन नहीं है, (केवलं परणवणा किंजाइ,) सिर्फ प्ररूपणा ही की गई है श्रार्थात संचित्र स्वरूप हो प्रतिपादन किया गया है, (से तं ववहारिए खेत्तपिल श्रोवमे ।) इसीको व्यवहारिक चेत्रपर्योपम कहते हैं।

(से किंतं सुहुमे खेत्तपिलश्रोवमे ?) सूक्ष्म च्लेत्रपत्योपम किसको कहते हैं ?(खेत्तप०) सूक्ष्म चेत्र पल्योपम का स्वरूप निम्न प्रकार से है (से जहानामए पल्ले सिया) जैसे कि धान्य के परुय के समान परुय हो, जो कि (जोयएं श्रायामितिक बंभेएं) एक योजन दीर्घ श्रीर विस्तार युक्त होता हुआ (जाव परिक्लेवेणं,) यावत परिधि से भी युक्त हो, (से एंपरुले एगा-हिय) फिर वह परुष एक दिन, (बेपाहियतेपाहिय जाव) दो दिन, तीन दिन यावत याने सात दिन तकके वृद्धि किये हुए (भिर वालगाकोडीएं,) बालाप्रों की कोटियों से भर गया हो, फिर (तत्य एां एगमेगे वालगो श्रसंखिजाइं खंडाइं किजइ,) एकैक बालाप्र के श्रसंख्यात २ खंड किये जायँ जो कि-(तेर्ण वालगा दिहीश्रोगाहणाश्रो श्रसंखेजस्भागमेता) वे बालाप्र दृष्टि को श्रवगाहना से श्रसंख्यात भाग प्रमाण हा अर्थात् दृष्टि मात्र जो सूक्ष्म पुदुगल हैं उनसे भी न्यूनतर हों. किन्तु (सुदुमस्स प्रण्याजीवस्स सरीरोगाहणात्रो असंखेज-गुणा,) #सुद्म पनकजीव के शरीर की अवगाहना से असंख्यात गुणा अधिक हों, फिर (तेसं वालगा नो अगी उहंजा,) उन वालायों को अभिन भी दाह न करे, (जावसो पृहताएहव्य-मागच्छेजा,) यावत् याने वायु भो न हरण करे न वे सड़ें श्रौर न उनमें दुर्गधता प्राप्त हो, किन्तु ( जेणं तस्त पल्लस्त आगसपपता ) जिससे कि उस पत्य के श्राकाश प्रदेश (तेहिं वालगेहिं अप्पुत्रावा असापुतावा) उन बालाओं से स्परित हुए हों या न हुए हों, (तन्नोगं समए २ एगमेगं त्रागासपएसं अवहाय पश्चात् समय २ में एक २ स्नाकाश प्रदेश को अपहरण किया जाय तो (जावइएएं कालेएं से पल्ले खीएं जाव निद्विएभवइ, से तं सुद्वमे खेत्तपिलक्रोगमे ।) जितने काल में वह परुय स्त्राकाश प्रदेशों से चीए। यावत् शब्द से नीरज निर्लेप श्रीर विशुद्ध होता है उसी को सक्स चेत्रपल्योपम कहते हैं, श्रर्थात् जो श्राकाश प्रदेश उन वालाग्रों से स्पर्शित हुए हों या श्रास्पर्शित हुए हों वे सभी सूक्ष्म नेत्र परयोपम में प्रहण किये जाते हैं। जब आकाश प्रदेश ही प्रहण किये जाते हैं तव खंडों के वर्णन करने का क्या प्रयोजन है ? दृष्टिवाद के द्रव्य, कोई तो स्परित और कोई अस्परित प्रदेशों से मान किये जाते हैं यही मुख्य प्रयोजन है।

<sup>\*</sup> यावनमात्र स्चम पनक जीव श्राकाश प्रदेशों को श्रवगृहना करता है उससे श्रसंख्यात गुणाधिक श्राकाश प्रदेश को वह खंड श्रवगाहना करता है।

### [ श्रोमद् जुयोगद्वारसूत्रम् ]

(तत्य एं चोत्रए पर एवं व्यासीं-) उक्त समास को सुन कर शिष्य ने ऐसा कहा-कि हे भगवन् ! (त्रितिय सं तस्त पल्लस्त आगासपएसा नेसं तेहिं वालग्मेहि असाफुएसा ?) क्या उस पल्य के स्थाकाश प्रदेश हैं जो कि उन वालायों से ऋस्परित हैं ? (इंता श्रित्य,) हॉ-हैं इसमें किंचित् भी संदेह न करना चाहिये, (जहा को दिइन्तो ?) इसका कोई दृष्टान्त भी है ? क्योंकि वह कूत्रा घन रूप वालायों से भरा गया है (से जहानामए) जैसेकि (कोहए सिया को हंडाण भरिए,) एक कोई को ध्ठक-कोठा हो जो कि कुष्मांडों के फलों से भरा हम्रा हो (तत्थ गं मार्जनिंगा पिक्सता) फिर उसमें मात्रिंग-बोज पूरक डाले श्रर्थात् उसे स्थूल दृष्टि से निश्चय हुआ कि-कुष्मांडों के भरने से यह कोष्ठक ठीक तो भर गया है किन्तु उसमें छिद्र देखने से माळूम हुआ कि फल और भी प्रवेश हो सकते हैं, तो उसने मातुलिंग याने बीज पूरक नामक फल डाले, (तेऽवि मापा,) व भी उसमें प्रविष्ट होगये, इसी प्रकार (तत्य खंबल्ता पिक्लत्ता, तेऽवि माया,) सिर उसमें बिल्व डाले वे भी समा गये ( तत्य एं आमलगा पिक्लता ते अवि माया, ) फिर आंवले डाले वे भी समा गये (तत्थ एं वयरा पिक्लिक्ता तेर्जी माया) फिर वदरी फल डाले वे भी प्रविष्ट होगये, पश्चात् (तत्य मां चमाता पिक्खत्ता ते अवि माया,) चने-छोले डाले वे भो समा गये ( कथ मां मुम्मा पक्खिता तेऽवि मारा, ) तद्नन्तर मूंग प्रत्तेप किये वे भा प्रविष्ट हो गये, ( तत्थ में सम्मित्रा पिक्कता तेऽ वे माया, ) फिर सर्पेप सम्सी डाले वे भी समा गये, (तःय एं गंगावालुदा पविवना साठवि माया, ) फिर उसमें गंगा नदो को बालुका डाली बह भी समा गई (एवामेव एएस दिहतेस्) इसी प्रकार इस दृष्टान्त से ( श्रित्थि सं तस्म पन्तस्म श्रामाक्षपपमा ) उस पर्य के श्राकाश प्रदेश हैं ( जेसं तेहि बालगोहिं ब्रामाफुरम्म, ) जिससे कि वे वालाप ऋस्पर्शित हैं क्योंकि वे ऋतीव सूक्ष्म हैं, इसलिये ऋसंख्यात ऋाकाश प्रदेश भी ऋस्पृष्ट हैं, जैसे ऋतीव घन रूप स्तम्भ में कीलक समा जाता है उसी प्रकार उस पत्य में भी अस्पृष्ट आकाश प्रदेश विद्यमान हैं।

> (एएसिं पल्लागं कोडाकोडी भवेज दसगुग्गिया I) तं सुदूमस्स खेत्तसागरोवमस्स एगस्स भवे परीमागं I१I

इन पर्त्यों को दश कोटा कोटि गुणा करने से एक सूक्ष्म क्षेत्रसांगरोपम का परिमाण होता है।। १।। (एएहिं सुडुमेहिं खेतपिल ग्रोवमसागरोवमेहिं किं पन्नोयणं १) हे भगवन ! इन सूक्ष्म चेत्र पर्त्योपम श्रीर सूक्ष्म चेत्रसागरोपम के प्रतिपादन करने का क्या प्रयोजन है १ (एएहिं सुडुमेहिं पिलप श्रोवमसागरोवमेहिं दिहिवाण द्व्या मित्र ति।) इन सूक्ष्म चेत्रपर्योपम श्रीर सागरोपम से दृष्टि वाद में जो द्वव्य वर्णन किये गये हैं उनकी गणना इससे को जाती है अर्थात् इनसे हृष्टि वाद के द्वव्य गिने जाते हैं।

311

भावार्थ- चेत्र पल्योपम के दो भेद हैं, एक सूच्म श्रीर दूसरा व्यावहारिक इनमें सूच्म का स्वरूप तो इस समय प्रतिपादन नहीं किया जाता है क्योंकि उसका वर्णन फिर करेंगे, लेकिन ब्यावहारिक का स्वरूप निम्न प्रकार से है. जैसे कि एक पल्य हो जो कि एक योजन मात्र गहरा दीर्घ श्रीर विस्तीर्ण्युक्त हो श्रीर जिसकी, कुछ अधिक त्रिगुणी परिधिमी हो, फिर उसमें एक दिन, दो दिन, तीन दिन यावत सात दिन तक बृद्धि किये हुए वालाशों की कोटियों से ऐसा भर दिया जाय कि जिस को श्रक्षिभी दाह न कर सके, वायु भी न उड़ा ले जाय, नष्ट भी न हों यहां तक उसमें दुर्गंध भी उत्पन्न न हो, फिर उस पत्य को, जो त्राकाश प्रदेश स्पर्शित किये हुये हैं उनको समय २ में निकाला जाय तो जितने काल में वह पत्य खाली श्रीर निलेंप हो जाय उसी को व्यावहारिक चेत्र पल्योपम कहते हैं, तथा दश कोटा कोटि पल्यों का एक व्यावहारिक सागरोपम होता है, किन्तु यहां पर इसके वर्णन करनेका कुछ भी प्रयोजन नहीं है, सिर्फ प्ररूपणा ही की गई है। तौ भी सहम न्नेत्रपत्योपम का जाननेके लिये श्रत्युपयागी है सुच्म न्नेत्रपत्योपम का स्वरूप पूर्व वत् ही है लेकिन एक २ व। लाप्रके असंख्यात २ खंड कल्पित कर लेने चाहिये जो कि दृष्टि की श्रवगाहना से असंख्यातवें भाग में हों, और सूक्ष्म पनक जीव के शरीर को अवगहना स असंख्यात गुणा हो, तथा जिनका अग्नि भी दाह न कर सके यावत दुर्गंघ भी उत्पन्न न हो, फिर उस पत्य में से उन वाला शों को आकाश प्रदेश स्पर्शित श्रीर श्रस्पर्शित हों, सभी को समय २ में श्रपहरण किया जाय तो जितने कालमें वह पल्य चीए, नीरज श्रीर निर्लेप हो जाय उसी को सक्ष्म चेत्र पल्योपम कहते हैं। ऐसा वर्णन सनकर पृच्छक ने प्रश्न किया कि-हे भगवन ! क्या उस पल्य में ऐसे प्रदेश भी हैं जो बालाग्रों से श्रस्पृष्ट हैं? गुरु ने उत्तर विया कि—हां—ऐसे श्राकाश प्रदेश भी उस पत्य में हैं जिन को वालाशों ने स्पर्श नहीं किया। जैसे कि-एक कोष्टक-कोठा को किसी ने कुष्मांडीं से भर दिया. जब उसमें देखा कि श्रव एक भी कुष्मांड प्रवेश नहीं हो सकता परन्त ब्रिट हैं तो उसने मातालग प्रचित्र किये इसी प्रकार विख्व, श्रांवले, बदरी बेर फल, चने, मूंग, सर्वप श्रौर गंगा की रेत इत्यादि प्रचेप करने पर सभी प्रविष्ट हो गये. इसी प्रकार उस पल्य में भी ऐसे श्राकाश प्रदेश विद्यमान हैं जो उन वालाब्रो से स्पर्श मान भी नहीं हुए, क्योंकि उनकी श्रपेक्षा आकाश प्रदेश ब्रातीव सुक्म होते हैं, जैसे किसी स्तम्भ में कीलिका प्रवेश हो जाती है, इसी प्रकार श्रा-काश प्रदेश भी अवकाश देते हैं। तथा—दश कोटा कोटि सूक्ष्म क्षेत्र पत्यों का एक सुक्स सागरीपम होता है। इन दोनों से केवल इष्टिबाद के द्रव्य मान किये जाते हैं। श्रद द्रव्यों के विषय में कहते हैं।

## [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

### ग्रथ द्रह्य ।

कइविहा गां भंते ! दव्वा पग्णता ? गोयमा ! दव्वा दुविहा पराण्ता, तंजहा-जीवद्व्वा य अजीवद्व्वा य । श्र-जीवदब्वा गां भंते ! कइविहा पगगात्ता ? गोयमा ! दुविहा पराण्ता, तंजहा-रूवीअजीवद्व्वा य अरूवीअजीवद्व्वा य श्ररूवीश्रजीवदव्या गां भंते ! कइविहा पग्णाचा ? गोय-मा ! दसविहा पग्णत्ता, तंजहा-धम्मत्थिकाए धम्मत्थि-कायस्त देसा धम्मित्थकायस्त पएसा अधम्मित्थकाए अधम्मत्थिकायस्त देसा अधम्मत्थिकायस्त पएसा आगा-सरिथकाए आगासरिथकायस्स देसा आगासरिथकायस्स पएसा, अद्धा समए । रूबीअजीवद्व्वाएं भंते ! कइविहा पराणता ? गोयमा ! चउठिवहा पराणत्ता, तंजहा-खंधा खंध-देसा खंधप्पएसा परमाग्रुपोग्गला, तेगां भंते ! किं सं-विज्जा असंविजा अगंता ? गोयमा ! नो संवेजा नो **असंखेजा अग्**ांता, से केण्ट्रेगं भंते ! एवं वुच्चइ-नो संविजा नो असंवेजा अगांता? गोयमा ! अगांता पर-माग्रुपोग्गला अग्रांतो दुपएसिया खंधा जाव [दस पएसि-श्रा खंधा संखेज्जपएसिया] त्रगांता त्रगांतपएसिया खंधा से 🛊 तेण्ऽट्रेग्ं गोयमा ! एवं वृच्चइ-नो संखिज्जा नो श्रसं-खिज्जा ऋग्ांता । जीव दव्याणं भंते ! किं संखेज्जा ऋसं खिज्जा **त्र्रणंता ? गोयमा ! नो संखिज्जा नो** ऋसंखिजा अग्रांता, से केण्ट्रेणं भंते ! एवं वुचइ-नो संखिज्जा नो

<sup># &#</sup>x27;एएगा ०' पाठान्तरम् ।

१२१

असंखिज्ञा अगंता? गोयमा । असंखेज्ञा नेरइया असंखेज्ञा असुरकुमारा जाव असंखेज्ञा थिणयकुमारा असंखेज्ञा पुढवोकाइया जाव असंखेज्ञा वाउकाइया अगंता वणस्सइकाइया असंखेज्ञा बेइंदिया असंखेज्ञा तेइं दिया असंखेज्ञा चउरिंदिया असंखेज्ञा पंचिंदिय-तिरिक्खजोणिया असंखेज्ञा मणुस्सा असंखेज्ञा पंचिंदिय-मंतरा असंखेज्ञा जोइसिया असंखेज्ञा वेमाणिया अगंता सिद्धा, से ॐ तेण्ऽट्टेगं गोयमा ! एवं वुच्चइ-नो संखिज्ञा नो असंखिज्ञा अगंता । (सू० १४४)

पदार्थ — (कड़िवहाणं भंते ! दब्बा परणाता ?) हे भगवन् ! द्रव्य कितने प्रकार के प्रतियादन किये गये हैं ? (गोयमा ! दुविहा परणाता, तंजहा-) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि—(जीवहब्बा य अजीवदब्बा य,) जीव द्रव्य और अजीव द्रव्य । (अजीवदब्बाणं भंते ! कड़िवहा परणाता ?) हे भगवन् ! अजीव द्रव्य कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (गोयमा ! दुविहा परणाता, तंजहा- ) हे गौतम ! दो प्रकार से वर्णान किया गया है, जैसे कि—(स्वीअजीवदब्बाणं भंते ! कड़िवहा परणाता ?) हे भगवन् ! अक्रवी अजीव द्रव्य । (अस्वीअजीवदब्बाणं भंते ! कड़िवहा परणाता ?) हे भगवन् ! अक्रवी अजीव द्रव्य कितने प्रकार से श्रतिपादन किया गया है ? (गोयमा ! दस विहा परणाता, तंजहा-) हे गौतम ! दस प्रकार से श्रतिपादन किया गया है ? (गोयमा ! दस विहा परणाता, तंजहा-) हे गौतम ! दस प्रकार से श्रतिपादन किया गया है, जैसे कि—(अमिन्यकाए) ‡ संग्रह नय के अभिप्राय से अम्मीस्तिकाय एक द्रव्य है, किन्तु व्यवहार नय से (अमिन्यकायस्य देसा) अम्मीस्तिकाय के देश और (अमिन्यकायस्य परसा) धन्मीस्तिकाय के प्रदेश भी हैं, लेकिन ऋजुस्त्रनम्य के अभिप्राय से यं सभी प्रथक् २ हैं।

क 'रएसाई मां प्रवा

<sup>्</sup>रै 'एकोऽिव धर्मास्तिकायो नयनसभेदावितथा भियते, स्टब्संब्रह नयानिपायादेक एव धर्मास्तिकायः—पूर्वोक्तादार्थः, व्यवहारनवाभित्रायात् बुद्धिपरिकल्पिते दिभागित्रभागादिकस्तस्यैव देशाः, यथा सम्पूर्णो धर्नास्तिकाची जीवादिनस्युवटन्भकं द्वध्यित्प्यते, एवं तद्देशा अपितदुवष्टम्भकानि प्रथमेव द्वध्याधीति आवः, ऋत्वत्वाभित्रायतस्तु स्वकीयस्वकीयसामध्येन जीवादिगत्युवष्टम्भे व्यापि-यमागास्तस्य प्रदेशा बुद्धिवितकांव्यता निर्विभागा भागाः प्रथमेव द्वध्यागि ।

### १२२ [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रप ]

इसी तरह ( अधम्मित्थिकाए ) अधम्मीरितकाय में (अधम्मित्थकायस्य देसा) अधमीरित-काय के देश और (अधम्मित्यकायस्त पएता) अधर्मास्त्रिकाय के निर्विभाग प्रदेश, फिर ( श्रामासित्यकाए ) आकाशास्तिकाय में (श्रामासियकायस्य देसा) आकोशास्तिकाय के देश श्रौर (श्रामासित्थकायस्त पएसा,) श्राकाशास्ति काय के प्रदेश, तथा— (ब्रद्धा समए।) दसवां काल द्रव्य, यह † निश्चय नय मत के श्रभिश्राय से एक ही है, क्योंकि वर्त्तमान समय की ऋषेत्रा यह नय भूत और भविष्यत् काल के समय को ऋंगीकार नहीं करता, क्योंकि भूत काल के समय विनष्ट हैं और भविष्यत काल के अनुत्पन्न हैं इसलिये वर्त्तमान के ही समय सदुरूप हैं। अतः इसकी अपेचा काल द्रव्य एक है, इस तरह घरूपी जीव द्रव्य के कुछ दस भेद हुए, श्रव रूपी श्रजीव द्रव्य का वर्णन करते हैं-(रूबीग्रजीवद्व्याणं भंते ! कइविहा परणता ?) हे भगवन् ! रूपी अजीव द्रव्य कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (गोयमा ! चअब्बिहा परणत्ता, तंबहा-) है गौतम ! चार प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, जैसे कि-(खंबा खंबदेसा) अपनन्त परमाणु रूप स्कन्ध अौर उसके विभाग रूप देश, तथा--( पएसा परमाणुपांग्गला, ) देश का विभाग रूप प्रदेश श्रौर केवल निरंश भाग रूप परमाणु पुद्गल होते हैं, (तेर्ण भंते ! कि संख्विजा ) हे भगवन् ! क्या वे रूपी अजीव द्रव्य संख्यात हैं या ( असंखेजा) अपसंख्यात हैं या ( असंता ? ) अनंत हैं ? ( गोयमा ! ना संखेजा नो असंखेका अर्थता,) हे गौतम न वे संख्यात हैं न वे अर्सख्यात हैं किन्तु अनंत हैं, (सं केएडे एं भंते ! एवं बुचइ-) हे भगवन् ! ऐसा कहने का क्या अर्थ है कि-(नो संखिजा) न तो वे सख्यात हैं, ( नो असंखिजा ) न ऋसंख्यात हैं, किन्तु ( असंता ?) अनंत हैं ? ( गोयमा ! अखंता परमाखुपांग्गला ) हे गौतम ! परमाणु पुद्गल अनंत हैं तथा (अखंता दु पर्रात्या बंधा) द्विप्रादे(शक स्वंध ऋनंत हैं (धव दिस ५०६ सा बंधा, यावन् विश प्रा-देशिक स्कंध भी अनंत हैं ] श्रीर (संखिज पर्णातया) संख्यात प्रादेशिक स्कंध मी अनंत हैं (ग्रसंबंज पर्सिया)] असंख्यात प्रादेशिक स्कंध भी अनंत हैं] और (श्रगंता श्रगंतपर्गत-या खंधा,) अनंत प्रादेशिक स्कंध भी अनंत हैं, (से तेमहेलं गायमा ! एवं वृत्तह-) इसलिये हे गौतम ! वह ऐसा कहा जाता है कि-(नो संखिजा ना ऋसंखिजा) न व संख्यात हैं न वे असंख्यात हैं, किन्तु (असंता ।) अनंत हैं। (अवस्वास) मेते ! कि संखेजा असंखेजा भ्रम्पंता ?) हे भगवन् !क्या जीव द्रव्य संख्यात हैं त्राश्रवा ऋसंख्यात हैं वा ऋनंत हैं ? (क्षंयमा ! नो संखंजा नो असंखिजा अशंता,) हे गौतम ! वे न तो संख्यात हैं और न

<sup>† &#</sup>x27;वर्त्तमानकाजसमयस्यैव एकस्य सस्यादतीतानागतयोस्तु निश्चयनयमतेन विनष्ट-त्यानुत्पत्रत्याभ्यामसस्याद् ।'

१२३

असंख्यात हैं केवल अनंत हैं, (से केण्डेणं भंते! एवं वुच्हः) हे भगवन् वे किस अर्थ से ऐसे कहे जाते हैं कि-(नो संख्जानो असंख्जा क्रणंता?) संख्यात नहीं हैं असंख्यात भी नहीं हैं कि-(नो संख्जानो असंख्जाने नेरह्या) भो गौतम! नारकीय असंख्यात हैं (असंख्जा असुरकुमार केव असंख्यात हैं (असंख्जा असुरकुमार) अधुरकुमार देव असंख्यात हैं (जाव असंख्जा थिण्य-कुमारा,) यावन् असंख्यात स्तिनत्कुमार देव हैं, और (असंख्जा पुरविकाह्या) असंख्यात पुरविकाह्या) असंख्यात पुरविकाह्या असंख्यात पुरविकाह्या असंख्यात पुरविकाह्या असंख्यात होन्द्रिय (असंख्जा तेइंदिया) असंख्यात वालस्सहकाह्या, ) वनस्पति काय के अनंत जीव हैं, तथा (असंख्जा वेइंदिया) असंख्यात द्वीन्द्रिय (असंख्जा तेइंदिया) असंख्यात त्रोन्द्रिय, हैं (असंख्जा वेहंदिया) असंख्यात चतुरिन्द्रिय, (असंख्जा पंचिदियतिरिक्खनोणिया) असंख्यात पंचेन्द्रिय तिर्यक् योनिवाले, (असंख्जा नोइसिया) असंख्यात मनुष्य, (असंख्जा वाणमंतरा)वान व्यंतर असंख्यात, (असंख्जा नोइसिया) अयोतिषी देव असंख्यात हैं, (असंख्जा वेधाण्या) वैमानिक असंख्यात हैं और (अण्वा सिद्धा,) सिद्ध अनंत हैं. (से तेण्डेणं गोयमा! एवं वुच्ह-) इसिलये हे गौतम! ऐसा कहा जाता है कि— (नो संख्जा) न संख्यात हैं नो असंख्जा) न असंख्यात हैं (अण्वा।) केवल अनंत हैं। (सूत्र १८४)

भावार्थ — द्रव्य के दो भेद हैं, जीव द्रव्य श्रीर श्रजीव द्रव्य, जीव द्रव्य संख्यात असंख्यात नहीं हैं केवल श्रनंत हैं, क्योंकि श्रसंख्यात नारकीय हैं, श्रसंख्यात दस प्रकार के भवनपति देव हैं, श्रसंख्यात पृथिवीकाय के जीव हैं इसी प्रकार श्रसंख्यात श्रपकाय, श्रसंख्यात श्रप्तिकाय, श्रसंख्यात वायुकायादि के जीव हैं, श्रीर वतस्पतिकायिक श्रनंत हैं। श्रसंख्यात र द्वीन्द्रिय त्रीन्द्रिय चतुरिन्द्रियादि हैं, श्रीर श्रसंख्यात तिर्यव्य पंचेन्द्रिय जीव हैं, मनुष्य श्रसंख्यात हैं, श्रसंख्यात व्यन्तर देव हैं, श्रसंख्यात ज्योतिषी देव हैं, श्रसंख्यात वैमानिक देव हैं, लेकिन सिद्ध श्रनंत हैं, इसी लिये जीव द्रव्य संख्यात श्रसंख्यात नहीं हैं, किन्तु श्रनंत द्रव्य हैं। तथा-श्रजीव द्रव्य भी दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है-जैसे कि-श्रक्षवी श्रजीव द्रव्य, क्ष्पी श्रजीव द्रव्य । श्रक्षपी श्रजीव द्रव्य के दस भेद हैं, जैसे कि अर्थास्तिकाय १ धर्मास्तिकाय देश २ धर्मास्तिकाय प्रदेश ३,श्रधर्मास्तिकाय ४ श्रधर्मास्तिकाय देश ५ श्रधर्मास्तिकाय प्रदेश ६ श्रीर समय १०। किन्तु धर्मास्तिकाय श्रद्द संप्रह नय से कहा गया है तथा देश प्रदेश शब्द व्यवहार नय धर्मास्तिकाय शब्द संप्रद संप्रद नय से कहा गया है तथा देश प्रदेश शब्द व्यवहार नय

सम्बिद्धम श्रीर गर्भन ए कत्र करने स्ते मनुष्य संख्या श्रमंख्यात होती है ।

### १२४ [अोमद्चुयोगद्वारस्त्रम् ]

से मितिपादन किये गये हैं। तथा—कपी अजीव द्रव्य चार प्रकार का है, जैसे कि— स्कन्ध र स्कंध देश र स्कंध प्रदेश ३ परमाणु पुद्गल ४, इनमें कपी अजीव द्रव्य भी संख्यात असंख्यात नहीं हैं, केवल अनंत द्रव्य हैं, क्योंकि पुद्गल अनंत प मणु हैं। द्वीप्रदेशी से लेकर अनंत प्रादेशिक द्रव्य भी अनंत हैं, इसीलिये कपी अजीव द्रव्य भी अनग्त हैं। यह सभी विचार औदारिकादि शरीर धारी में सिद्ध होते हैं, अतः अब शरीरों का विषय प्रतिपादन किया जाता है—

# पांच पकार के अरिर

कइविहा गां भंते ! सरीरा पगणता ? गोयमा ! पंच सरोरा पग्णत्ता, तंजहा ऋोरालिए वेउव्विए ऋाहारए तेश्रए कम्मए, ऐरइश्रागं भंते ! कइ सरीरा पग्णता ? गोयमा ! तत्रो सरीरा पग्णत्ता, तंजहा-वेउव्विए तेत्रए कम्मए, असुरकुमाराणं भंते ! कइ सरीरा पराणता ? गो-यमा ! तस्रो सरीरा पग्णत्ता, तंजहा-वेउव्विए तेस्रए कम्मए, एवं तिरिण २, एए चेव सरीरा जाव थिणायकुमा-रागं भागिश्रद्या । पुढवीकाइयागं भंते ! कइ सरीरा पग्णता ? गोयमा ! तत्रो सरीरा पग्णता, तंजहा-श्रोरा-लिए तेश्रए कम्मए, एवं आउते उवग्गस्सइकाइयाग्वि एए चेव तिरिण सरीरा भाणियव्वा वाउकाइयागं अभंते ! कइ सरीरा पराणता ? गोयमा ! चत्तारि सरीरा पराणता. तंजहा--श्रोरालिए वेउव्विए तेश्रए कम्मए । बेइंदिश्रते-इंदियचउरि दियागां जहा पुढवीकाइयागां, पंचिंदयतिरिक्ख-जोिियाएं जहा वाउकाइयाएं । मणुस्साएं भंते +! कई सरीरा पराण्ता ? गोथमा ! पंच सरीरा पराण्ता, तंजहा-

क्ष जाव गो० प्र०।

<sup>🕇</sup> जाव गो० प्रत्।

१२५

# श्रोरालिए वेउव्विए श्राहारएत श्रए कम्मए । वाणमंतराणं जोतिसिश्राणं वेमाणिश्राणं जहा नेरइश्राणं ।

पदार्थ - (कइविहा गं भंते ! सरीरा परण्ला ?) हे भगवन ! शरीर कितने प्रकार मे प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा ! पंच सरीरा परण्यता, तंत्रहा-) हे गौतम !पांच प्रकार के शरीर प्रतिपादन किये गये हैं. जैसे कि-(श्रोपालिए) देव तथा नारकीय जीवों को छोड़कर इसी शरीर को तोर्थंकर तथा गणाधरों के धारण करने से अथवा शेष शरीरों को अपेका इसकी एक सहस्र योजन से कुछ अधिक प्रमाण अवगाहना होने से इसको श्रीदारिक शरीर कहते हैं, तथा- वेगविगए) वैक्रिय शरीर उसे कहते हैं-जो नाना प्रकार की विशिष्ट किया वा विक्रिया के द्वारा नाना प्रकार के रूप धारण करें। ( श्राहारए ) किसी बात की शंका होने पर केवली भगशन के पास निर्णय के लिये भेजने के वास्त चर्तुदश पूर्वविद् मुनि जिस शरीर को रचते हैं श्रौर लौटने पर उसके द्वारा अर्थों को धारण करते हैं उसे छाहारक शरीर कहते हैं, (नेक्रए) रसादि श्राहार को पाचन करने वाला पुनः तेजोलेश्या की उत्पत्ति का कारण भूत, उत्पा रूप पुद्गलों का विकार तैजस शरीर होता है, पुनः (कम्मए) जो आठ प्रकार कर्मों के समृह से जनित श्रीदारिकादि शरीरों का कारण भृत तथा भवान्तर में नाना प्रकार के फलों का दाता उसे कार्कण शरीर कहते हैं। इस तरह अनुक्रम से पांचों शरीर का ६सान किया गया है, कि तु विशेष इतना ही है कि खौदारिक शरीर हस्व से हस्वतर तथा दोर्घ से दीर्घ तर भी होता है, क्यों कि निगोदके जोवों का शरीर इस्वतर क्रीर समुद्र के करल नाल का शरीर दीर्घतर होता है, इसी कारण प्रथम उसवा प्रहण किया गया है। अब चौबीस दण्डकों के शरीरों का विषय कहते हैं-(लेप्डिस सं भंते ! कइ मरीरा परण्ता ?) हे भगवन ! नारिकयों के कितने शरीर प्रतिपादन किये गये हैं (गोयमा ! तश्रो सगीरा परण्या, तंजहा-) हे गौतम! तीन शरीर प्रतिपादन कियेगये है जैसे कि-(वेशव्वए) वैक्रिय (तेथर) तैजस और (कम्पए,) कार्मागा, (असुरकुमारागां भंते ! कइसरीरा परण्यता ?) हे भगवन् ! असुरक्कमार देवों के कितने शरीर कथन किये गये हैं ? (गोयमा ! तत्रो सरीरा परणत्ता, तंजहा-) हे गौतम ! तीन शरीर प्रतिपादन किये गयं हैं, जैसे कि-(वेडव्विए तेअए कम्मए,) वैक्रिथ तैजस श्रीर कार्मण, (एवं तिरिग २ एए चेव सरीय) इसो प्रकार ये तीन २ शरीरजो पूर्व कहे गये हैं वे (जाव थिएयकुमाराणं भाणियव्या ।) यावत् स्तनित्कुमारों के भी जानना चाहिये, श्रर्थात् स्तनित्कुमार तक ये तीन शरीर होते हैं। (पुढिवकाइयाणं भंते ! कइ समीम एएणना ?) हे भगवन् ! पृथिवी

### [ श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

कायके कितने शरीर प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयपा ! तथ्रो सरीरा पर्णात्ता, तंजहा-हे गौतम! तीन शरीर प्रतिपादन किये गये हैं,जैसेकि-(श्रोराखिए) स्रौदारिक (तेश्रए) तैजस श्रौर (कन्मए,) कार्मएय, (एवं ब्रावतेव्वस्पस्सइकाइयास ऽवि) इसी प्रकार श्रप्काय तैजस काय और वनस्ति काय के भी (एए चेंब तिष्णि सरीरा भागिएयत्वा,) ये तीनों शरीर कहनः चाहिये (बाडकाइयाणं भैते ! कइ सरीरा परुणता ? ) हे भगवन् ! वायुकायिक जीवोंके कितने शरीर प्रतिपादन किये गये हैं, (गोधमा ! च तारि सरीरा परणता, तंजहा-) हे गौतम ! चार प्रकार के शरीर प्रपादन किये गये हैं, जैसे कि—(श्रोगलिएवेउव्विए तेत्रए कम्मए।) ऋौदारिक वैक्रिय तेजस **औ**र कार्मएय, तथा (वेइंदियतेइंदियचउरिंदियाणं जहा पुटवीकाइयाणं,) पृथ्वी काय के जितने श**ीर होते हैं उतने ही द्वीन्द्रिय त्रीन्द्रिय** श्रीर च-तुरिन्द्रिय जीवों के जानना (पं?वेदियतिमिक्ल नं,ग्गिशमं नहा बाउकाइयाम् ।) पंचेन्द्रिय तिर्यक योनियों के शरोर वायु काय के समान हैं ऋर्थात् इनके भो चार शरीर होते हैं। ( मणुस्साम् भंते ! कइ स**ी ा परम्मना १ ) हे भगवन् ! मनुष्यों के कितने शरोर** प्रति-पादन किये गये हैं ? (गीयना ! पंच तनीम परुणना, तंजहा-) हे गौतम ! पांच ही शरीर प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि—(श्रोशितए वेउव्विष्श्राहारए वेश्रए करमए ।) स्त्रीदारिक, वैकिय, आहारक, तेजस और कार्मएय, किन्तु (बागमंतरागं जीतिसियागं वेमागियागं) व्यांतर ज्योतिषी स्प्रौर वैमानिक देवों के शरीर (जहा नेरहवाण ।) जैस नारिकियों के वण्त किये गये हैं उसी प्रकार इनके भी जानना चाहिये, अर्थात इन तीनों के तीन २ शरीर होते हैं।

भावार्थ--शर्रार पांच प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि-श्रीदारिक शरीर १ वैकिय शरीर २ आहारक शरीर ३ तेजस शरीर ४ श्रीर कार्मग्य शरीर ५, श्रीदारिक शरीर उसे कहते हैं जो सर्व से प्रवान श्रीर स्थूल तथा जिस की श्रवगाहना एक योजन से कुछ श्रियक हो १, वैकिय शरीर उसे कहते हैं जो नाना प्रकार की किया के द्वारा नाना प्रकार के कप धारण करे २। इसकी उत्तर वैकिय श्रवस्था एक लाख योजन की श्रीर भवधारणीय शरीर की ५०० धनुष तक होती है। चतुर्दश पूर्वधारी श्रवनी शंका के दूर करने के बास्ते एक नया शरीर रच कर श्रो केवली भगवान के पास भेजते हैं, उसको श्राहारक शरीर कहते हैं ३, तथा-रसादि श्राहार को पाचन करने वाला तैजस शरीर कहलाता है ४, श्रीर श्रव्य कमों से जनित भवान्तर में विपाक रस का देने वाले कार्मग्य शरीर होता है, श्रर्थात् कमों का कोष कप है, विशेष इतना ही है कि-इन पांची में श्रीदारिक शरीर हस्व से हस्वतर श्रीर दीर्घ से दीर्घतर होता है, क्योंक

१२७

निगोद के जीवों का शरोर हस्वतर श्रोर समुद्र के नाल के जीवों का शरीर दीर्घतर होता है ५। ये पांच प्रकार के शरीर चतुर्वि शित दंडकों में भी पाये जाते हैं — जैसे कि चारों नरकों के नारिकियों के श्रोर दश प्रकार के भवन पतिदेवों के केवल वैकिय तैजस श्रोर कार्मग्य, ये तीन शरीर होते हैं, तथा पृथ्वीकाय, श्राप्काय, तेजसकाय, वनस्पतिकाय श्रोर विकलेन्द्रिय इनके श्रोदारिक तैजस श्रोर कार्मग्य ये तीन शरीर होते हैं, श्रापतु वायुकाय श्रोर पंचें० तिर्यव्चों के श्रोदारिक, वैकिय, तैजस श्रोर कार्मग्य ये चार शरीर होते हैं, तथा—मनुष्यों के श्रोदारिक, वैकिय श्राहारक तेजस श्रोर कार्मग्य ये पांच शरीर होते हैं, श्रोर व्यन्तर ज्योतिषी वैमानिक देवों के वैकिय, तेजस श्रोर कार्मग्य ये तीन शरीर होते हैं । श्रव प्रत्येक २ शरीर के बद्ध श्रीर मुक्त भेद सविस्तर निम्न लिखित जानना चाहिये—

# बद श्रोर मुस्त के मेद।

क केवइयाणं भते ! श्रोरालियसरीरा परणाता ? गो-यमा ! दुविहा परणाता, तंजहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्लगाय, तत्थ एं जे ते बद्धेल्लगा तेएं असंखेजा असंखिजाहिं उस्सप्पिणीश्रोसप्पिणीहिं अवहीरंति कालश्रो, खेत्तश्रो असंखेजा लोगा, तत्थ एं जे ते मुक्केल्लगा तेएं अर्णता अर्णताहिं उन्सप्पिणीश्रोसप्पिणहिं अवहीरंति कालश्रो, खेत्तश्रो अर्णाता लोगा, दव्वश्रो, अभवसिद्धिएहिं श्रगंत-गुणा सिद्धाणं अर्णतभागो । केवइयाणं भंते ! वेउव्विय-सरीरा परणाता ? गोयमा ! दुविहा परणाता, तंजहा-बद्धे-ल्लगा य मुक्केल्लगा य, तत्थ एं जे ते बद्धेल्लगा तेणं असं-खिज्जा असंखिज्जाहिं उस्सप्पिणीश्रोसप्पिणीहिं अवही-रंति कालश्रो खेत्तश्रो असंखेज्जाश्रो सेढीश्रो पयरस्स असंखेज्जइभागो, तत्थ एं जे ते मुद्धेलया तेणं अर्णता

<sup>🛊 &#</sup>x27;कड् बिडार्गं' प्र०।

### [ श्रीमदनुयीगद्वारसूत्रम् ]

अग्रांताहिं उस्मिष्पिग्रोसिपगोहिं अवहीरंति कालओ सेसं जहा श्रोरालियस्स मुक्कोल्जयातहा एएवि भागियव्वा । केवडयाणं भंते ! ऋ।हारगसरीरा पराणता ? गोयमा ! दुविहा पराणता, तंजहा-बद्धेल्लगा य मुक्केल्लगा य, तत्थ गां जे ते बद्धे ल्लया ते गां सित्र ऋत्थि सित्र नित्थ, जइ अ-त्थि जहराएोगां ऐगो वा दो वा तिरिए वा उक्कोसेएां सहस्स पुहतं, मुक्केल्लया जहा त्रोरालियस्य मुक्केल्जयातहा भोगियव्या । केवइयाणं भते ! ते अगसरीरा पगगत्ता ? गोयमा ! दुविहा पग्णत्ता, तंजहा-त्रद्धे ल्लाया मुक्केल्ज-या. तत्थ गां जे ते बद्धे ल्लया ते गां ऋगांता ऋगांताहि उस्स-िपग्रीस्रोसिपग्रीहिं अवहीरंति कालस्रो खेतस्रो स्रगंता लोगा दुव्व अर्ो सिद्धे हिं अर्णतगुणा सव्वजीवाणं अर्णत-भागूणा, तत्थ गां जो ते मुक्केल्लया ते गां ऋगांता ऋगांताहिं उस्सिपिणीत्रोसिपणीहिं अवहीरंति कालत्रो खेतत्रो श्रगांतालोग। दुटबञ्चो सटबजीवेहिं श्रगांतगुणा सटब-जीववग्गस्स अ्रग्लांतभागो । केवइयाणं भंते ! कम्म-गसरोरा परागता? गोयमा! दुविहा परागता, तंजहा-बद्धे ल्लया य मुक्केल्लया य जहा ते अगसरीरा तहा कम्मगसरीरावि भाग्यियब्वा ५।

पदार्थ— कंतडयाणं भंत ! आंरालिश्रमगंग पण्याता ? ) हे भगवन् ! श्रौदारिक शरीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (शंग्यमा ! दुविहा पण्यत्ता, तंत्रहा-) हे गोतम ! दोकार से प्रतिपादन किया गया है, जेसे कि—( वढ ल्लगा य मुकं ल्लगा य) बद्ध श्रौर मुक्त, बद्ध उसे कहते हैं जो तथा विध कर्मों के द्वारा श्रौदारिक शरीर प्रहण किया गया हो, श्रौर मुक्त उसे कहते हैं जिस समय जीव श्रौदारिक शरीर को श्रोड़ कर भवान्तर होता है श्रथता मोच में जाता है, तथा शेप द्वाराल जो श्रौदारिक भाव

१२६

में छोड़ा था उसे मुक्त औदारिक शगर कहते हैं। अब इनकी संख्या का प्रमाण कहते हैं, जैसे कि-(तत्य एं जे ते बढ़े ल्लिया) इन दोनों में जो बद्ध औदारिक शरीर हैं (तेएं असंखिजा) ने असंख्येय हैं, क्यों कि इस हा प्रमाण यह है कि-(असंखिजाहिं) यदि प्रित समय एक र शरोर अपहरण किया जाय तो ने असंख्ये य \$ (असि एपणी ओसि प्रणीहिं) उत्सि एणी और अनसि पणी (अही नरंति काल ओ) काल से अपहरण किये जाते हैं, अर्थात् बद्ध औदारिक शरीर जितने असंख्येय उत्सि पणी और अनसि पणी यों के समय हैं उतने हैं, क्यों कि नारिकीय और देनों को छोड़ कर शेप जीन औदारिक शरीर से बद्ध हैं, परन्तु सिद्ध अशरीरी हैं। (बेत ओ असंखेजा लोगा,) च्लेत्र से असंख्यात लोग प्रमाण, अर्थात् असन्कल्पना के द्वारा यदि एक २ औदारिक शरीर एक २ आकाश प्रदेश पर स्थापन किया जाय तो असंख्यात लोकाकाश के समान, अलोक में से अगकाश प्रदेश प्रहण किये जाय तो असंख्यात लोकाकाश के समान, अलोक में से अगकाश प्रदेश प्रहण किये जाय तो उतने ही औदारिक शरीर हैं, अत एव चेत्र से भी सिद्ध हुआ कि असंख्यात लोकाकाश के तुल्य बद्ध औदारिक शरीर हैं, अत एव चेत्र से भी सिद्ध हुआ कि असंख्यात लोकाकाश के तुल्य बद्ध औदारिक शरीर हैं, अत एव चेत्र से भी सिद्ध हुआ कि असंख्यात लोकाकाश के तुल्य बद्ध औदारिक शरीर हैं।

जब श्रौदारिक शरीरों में रहने वाले जोव श्रमन्त हैं तब श्रौदारिक शरीर श्रमन्त क्यों नहों है ?

साथारण काय की अपेचा प्रत्येक शरीर वालों को छोड़ कर जो साधारण शरीरी हैं, उनके एक एक शरीर में अनन्तानन्त जोव निवास करते हैं, अर्थात् अनन्त जीवों के समुदाय से एक हो औदारिक शरीर होता है, और जो प्रत्येक शरीरो हैं वे असंख्यात ही होते हैं, इसलिये बद्ध औदारिक शरीर असंख्यात हैं।

अब मुक्त औदारिक शारीर का वर्णन करते हैं—(तत्थ एं जे ते मुक्केल्लगा) उन दोनों में जो मुक्त औदारिक शारीर हैं (ते एं अएंता) वे अनन्त हैं, क्योंकि इनका प्रमाण यह है कि—(अएंताहिं उपसिंप्पणिशोसिप्पणिंहिं अवहीर ति कालग्रो) अनन्त उत्सर्पणी और अवसिंपणियों के काल से अपहरण किये जाते हैं अर्थात् अनन्त उत्सर्पणी और अवसिंपणिओं के काल का राशियों के समय के तुल्य मुक्त औदारिक शारीर

<sup>†</sup> इनका प्रभाग द्रव्य चेत्र और काल से किया जायमा इसीलिये यह संख्येय पर है, तथा भाव द्रव्यान्तर्गत होने से प्रथक् वर्णन नहीं किया गया।

<sup>्</sup>रै अनेन सूत्रे ण उत्सर्पिणीअवसर्प्यणा शब्दं सिद्धं भवति, तथा च,-क-ग-उ-उ-त-द-प-श-प-स-) क्र) पान्ध्र्यलुक् बा०। व्या०। अ०। = पा०। २ सूत्र । ७७ धनादीशेषा-दश्योद्धितम् । = ६ । श्रवापोते । श्रऽ । = । पा०। १ । सू०। १७२।

### [ श्रीमदनुयौगद्वारसूत्रम् ]

होते हैं श्रीर (खेतशे श्रणंता लोगा,) चेत्र से अनन्त लोक के समान, श्रथीत चेत्र की श्रपंत्ता लोक प्रमाण प्रदेशों के खरड़ की राशि के तुल्य मुक्त श्रीदारिक शरीर हैं इसी लिये 'अनन्ता लो हा' सूत्र रक्खा गया है। अब द्रव्य से प्रमाण कहते हैं— (द्व्वश्रो) द्रव्य से (श्रभविद्धिएडि) अभव्य सिद्धिक जोवों से (श्रणंतगुण,) अनन्त गुणे श्रीर (सिद्धाणं श्रणंतभागे।) सिद्धों के अनन्तवें भाग में हैं, अर्थात् सिद्ध जीवों की श्रपंत्त शरीर न्यून हैं।

पज्ञापना सूत्र के हतीय पद के महादएडक में अभव्य जीवों से सम्यक्त पतित अनन्त गुर्ण माने हैं तो फिर इस अंक को छोड़ कर मुक्त औदा-रिक शरीरों के लिये अभव्य से अधिक सिद्धों से न्यून ऐसा प्रमाण क्यों दिया? महादएडक में ७४ वा अंक अभव्य जीवों का, पचहत्तरवां सम्यक्त्व से पतितों का और ५६ वां सिद्धों का है, अतः मुक्त औदारिक शरीर कभो तो सम्यक्त्व पतितों से अधिक हो जाते हैं और कभो न्यून होते हैं, किन्तु सिद्धों के अनन्त भाग में ही रहते हैं, इसिछये सिद्धों का अंक प्रहण किया गया है।

हे भगवन् ! सुक्त श्रोदारिक शरोर का श्रमन्त काल पर्यन्त स्थिर रहना किस प्रकार से मानते हो ? क्या मुक्त शरोर सम्पूर्ण श्रमन्त काल पर्यन्त रह सकता है वा उसके खंड २ किये हुए परमाणु प्रहण किये जाते हैं ? श्रादि पक्त स्वीकृत नहीं हो सकता, क्योंकि शरोर धारो तो श्रमन्त काल नहीं रहता, यदि द्वितीय पक्त प्रहण किया जाय तो श्रतोत केल में ऐसा कोई परमाणु पुद्गल नहीं रहा जो जीव को श्रमन्त २ वार श्रीदारिक भाव में परिणमित न हुआ हो ?

ये दोनों हो प्रश्न अप्राह्य हैं, क्योंकि मुक्त औदारिक शरीर उसे कहा हैं जो अोदारिक शरीर के अनन्त खंड होने पर भी वे अन्यभाव में पिरिण्मित न हों वहां तक उसको शरीर कहते हैं, जैसे उपचारक नय से "एक देश दाहेपि मामो दग्धः पटो दग्धः" इस्यादि, एक देश मात्र गांव के जलने पर गांव जल गया या पट जल गया ऐसा कहा जाता है, उसी प्रकार जितने खंड औदारिक शरीर के अन्य भावमें पिरण्मित नहीं हुए वे औदारिक शरीर के पुद्गल कहे जाते हैं, और एक २ श्रीदारिक शरीर के अनन्त २ खंड होने पर अनन्त भेद होते हैं, अतः अनन्त मुक्त औदारिक शरीर हैं, जो कि अभव्यों से अनन्त गुणं और सिद्धों से अनन्त भाग न्यून हैं।

इस से सिद्ध हुत्रा कि जिन पुर्**गलों ने औदारिक भाव को छोड़ दिया वे** पुर्गल अन्यभाव में परिणमित हो गये तब औदारिक शरीर का व्यवच्छेद होना यह

१३१

वर्णन श्रोधिक भाव से कहा गया है, किन्तु विभाग से वणन श्रागे कहा जायगा। वैकिय शरीर का विस्तार से वर्णन करते हैं

(केवद्याणं भंते ! वेब्ब्वियसगीरा पण्याता ? ) हे भगवन ! वैक्रिय शारीर कितने प्रकार से प्रतिवादन किया गया हैं ? क्यों कि नारकीय और दवता सदैव ही बद्ध वैकिय शरीर युक्त होते हैं, ऋौर मनुष्य तिर्यक् उत्तर वैकिय करते समय वैकिय शरीर युक्त होते हैं, इसलिये चारों गतियों के जीवों के वैक्रिय शरीर कितने होते हैं ? ( गांयमा ! दुविहा परलत्ता, तंबहा- ) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, जैसे कि-( बद्धे ल्तक य ) बद्ध वैक्रिय शरीर और (मुक्केल्ल्या य ) मुक्त वैक्रिय शरीर (तन्थ एं जे ते वह ल्लिया) उन दोनों में जो बद्ध वैकिय शरीर हैं (तेए व्यर बिजा) वे ऋसं-ख्येय हैं, अब काल से प्रमाण कहते हैं, जैसे-( असंखेजाहिं ) असंख्येय ( उस्सिणिणी श्रांसिंपणीहिं ) उत्सर्पीणो श्रीर श्रवसर्पिणीयों से ( श्रवहीरंति ) श्रपहरण किये जाते हैं (कालग्रो) काल से अर्थात् असंख्येय काल वक्रों के समय की राशि के तुस्य बद्ध वैक्किय शरीर हैं, और (खेतक्रो) चेत्र से (ब्रवंखिजाक्रो सेटीक्रो) प्रमाणांगुल के ऋधिकार में उन ऋसंख्येय प्रदेशों को श्रेणी से जो घन प्रतर वर्णन किया गया है, (प्यरस्स श्च रंबेजइमा ते.) उस प्रतर के श्रसंख्येय भाग में जितने द्याकाशास्तिकाय के श्रीणयों के प्रदेश हैं, उतने बद्ध वैक्रिय शरीर हैं। फिर (तत्थ एं जे ते धुक्केल्लया) उन दोनों में जो मुक्त वैक्रिय शरोर हैं (तेणं पात्रंता अणंताहिं) वे स्थाननत हैं स्थीर स्थानना (उस्साप्तिग्रं।) डामिपिएओं और (शंस नविहि) अवस्पिणियों के (अवहारि कालयो) काल से अ-पर्रण कियेजाते हैं (नंतं) शेव (जहा) जैसे (खंगालियस्त) खौदारिक शरीर की ( मकं-ल्लया) मुक्तता वर्णन की गई है (तहा) उसी प्रकार ( ५५८वि भाषियवा २ ।) इनकी भी कहनाचाहिये, अर्थात अनन्त हैं, (क्रेबइनाएं भंते ! आहारयसरील परस्ता ?) हे भगवन ! श्राहारक शरोर कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया हैं ? (गांवमा ! दुविहा परग्यता,) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है. (तंजहा-) जैसे कि -(वह ेल्लया यतं बद्ध आहारक शरीर और (मुक्ते ब्लया य, ) मुक्त आहारक शरीर, (तत्थ एं जे तं) बढ़े ल्लिया) इन दोनों में जो बद्ध आहारक शरीर है (ते एं सिय अस्थि) वे कदाचित होते हैं (सिय नित्य-) कदाचित् नहीं होते, सूत्रमें बहु बचन की किया के स्थानमें एक वचन की क्रिया दी गई है। इसमें कवाचित शब्द इस लिये दिया गया है कि इसका श्चंतर काल भी होता है, श्चव उनके प्रमाण की संख्या कहते हैं-(जह श्रह्थ जह-एगेगं) यदि हों तो जघन्य से (एगो वा दो वा विषिण वा) एक अथवा दो या तीन श्रीर (अकोसेणं) उत्कृष्ट से (सहस्स पृहत्तं) पृथक सहस्र हों, याने दो हजार से नव हजार पर्यन्त होते ंहैं, इसीका नाम पृथक संज्ञा है,(रूक्केल्ल्या) युक्त स्त्राहारक शरीर (जडा) जैसे (स्रोगलि-

### १३२ [श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

यस्स) ऋौदारिक शरीर का वर्णन किया गया है (तहा भाणियवा ३।) उसी प्रकार जानना चाहिये ३। (केवइयाणं भंते ! तेयगसरीरा पण्णता १) हे भगवन् तैजस शरीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया, है, (गोयमा ! दुविहा परणत्ता,) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तंजहा-) जैसे कि-(बह्र ल्लाया य मुक्केल्लाया य) बद्ध तैजस शरीर श्रौर मुक्त तैजस शरीर, (त्त्य म्ं जे ते वढ़ लिखा) उनमें जो बद्ध शरीर हैं ( तेणं अणंता ) वे अमन्त हैं, अब अनन्त का प्रमाण कहते हैं-( अणंताहि ) अमन्त (उस्सिष्पणीश्रोसिष्पणीहिं) उत्सिष्पणी श्रीर श्रवसिष्पणीशें के (प्रवहीरित कालश्रो) काल से अपहरण किये जाते हैं, अपीर (खेतश्रो) त्रेत्र से (अण्ता लोगा) अपनंत लोका काश के प्रदेशों की राशि के तुल्य हैं, ऋौर (दव्वाको सिद्धोह अर्वतगुर्ण) द्वव्य से सिद्धों से अनन्त गुर्गे हैं, (सब्बजीवार्ग) सब जीवों की अपेन्ना (अग्रंत भाग्या) अनन्त भाग न्यून हैं, क्योंकि-सर्व जीवों के ऋनंत भाग प्रमाण सिद्ध हैं,इनके के तैजस शरीर नहीं होता इस लिये सभी जीव वर्ग से तैजस शरीर घानंत भाग न्यन हैं, तथापि यह प्रश्न यहां पर उत्पन्न नहीं हो सकता क्योंकि "श्रीदारिक असंख्यात" हैं फिर तैजस शरीर श्रनन्त क्यों हुए ?. क्योंकि एक श्रीदारिक शरीर में श्रनन्त जीव निवास करते हैं, श्रीर प्रत्येक २ जीव के साथ पृथक २ तैजस शरीर होते हैं, इसलिये यहाँ पर फोई भी शंका उलक्र नहीं हो सकती। संसारी जीव सिद्धों से अनन्त गुरो हैं इसलिये तैजस शरीर भी सिद्धों से अनंत गुऐ हैं, क्योंकि उनके तैजस शरीर नहीं होता इस लिये तैजिस शरीर सभी जीव वर्ग से अनन्त भाग न्यून हैं, तथा-(तत्य गं जे ते मुके-ल्लया) उन दोनों में जो मुक्त तैजस शरीर हैं (तेलं अलंता) वे अन्तत हैं, अनंत का प्रमाण यह है कि (त्रणंतरहिं) छानंत (उस्पिष्पणीक्रोसिष्पणीहिं) उत्सर्षिणी स्त्रीर स्त्रवस-र्ष्पिए। ( अवर्धारं ित कालको ) काल से अपहर्ण किये जाते हैं ( खेचको ) चेत्र से (श्रणंता लोगा) अनंत लोकाकाश के प्रदेशों की राशि के तुरुव, और (स्वश्रो) द्रव्य से (सन्वजीवेहिं अणंतगुणा) सभी जीवों से श्रमन्त गुर्णे हैं, क्योंकि एक २ जीव के अनंत २ मुक्त तैजस शरीर होते हैं. लेकिन (सन्वजीवज्यास्य अखंतभागे) सभी जीवों के वर्ग का अनंतवाँ भाग हैं, क्योंकि - वर्ग उसे कहते हैं, जैसे कि चार ४ को चार सेगुणा किया जाय तो १६ हुए, इसलिये सोलह का वर्ग कहा जाता है। इसी तरह दस सहस्र को १० सहस्र गुणा किया जाय तो दस क्रोड होते हैं, इसी का नाम वर्ग है। इसी प्रकार सद्भाव से जीव राशि अनंत है, इस राशि को तदु गुणा किया जाय तो उसे वर्ग कहते हैं इसिलये सभी जीवों के साथ र सिद्ध भी प्रहण किये गये। परन्तुसिद्धों के मुक्त ऋौर तैजस शरीर नहीं होते, इस लिये सभी जीव वगसे मुक्त तैजस शरीर अन्तत भाग न्यून हैं, क्योंकि सिद्ध भगवान् सर्व जीवों के अनंतव भाग में हैं, इस लिये

१३३

तैजस शरीर भी सभी जीवों के अनंतवें भाग में है। हुस्य का वर्णन इस िख्ये नहीं किया गया कि असंख्यात काल के पश्चात् तैजस शरीर के पुद्गल अपने २ परिणाम को छोड़ कर अन्य भाव में परिणमित होते हैं, इसलिये अनन्तों के अनंत भेद होते हैं ४। (केवइयाणं भंते! कम्मगसरीरा पण्णता ?) हे भगवन ! कार्मण्य शरीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (गोयमा! दुविहा पण्णता,) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (गोयमा! दुविहा पण्णता,) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया हैं, (तंजहा-) जैसे कि-(वहां हत्या य) बद्ध कार्मण्य शरीर और (मुक्के ल्ल्वया य) मुक्त कार्मण्य शरीर, (कहा) जैसे (तेयर सरीया तेजस शरीर होते हैं (तहा कम्मगसरीयवि भाण्यव्या।) उसी प्रकार कार्मण्य शरीर के भी भेद वहने चाहिये, अर्थात् तेजस शरीर के तुल्य ही कार्मण्य शरीर होता है ।५।

भावार्थ-शरीर के पाँच भंद हैं, जैसे कि-स्त्रीदारिक १ वैक्षिय २ श्राहा-रक ३ तैजस ४ और कार्मएय ५ इन पाँच शरीरों में से नारकीय दस भवनपति व्यन्तर, ज्योतिषा, श्रौर वैमानिक देवों के वैकिय तैजस श्रौर कार्मण्य ये तीन शरीर होते हैं, तथा-चार स्थावर श्रीर विकलेन्द्रिय के तीन, पंचेन्द्रिय तिर्यके श्रोर वायु काय के चार, तथा मछुष्यों के पांच शरीर होते हैं। श्रीदारिक शरीर के दो भेद हैं, जैसे कि बद्ध और मुक्त। श्रीदारिक शरीर यदि श्रसत्करूपना के द्वारा प्रति समय एक २ श्रवहरण किया जाय तो श्रसंख्येय उत्सर्धिणी श्रीर श्रवस-र्षिणी काल से श्रवहरण किये जाते हैं, यह काल प्रमाण बताया गया है, लेकिन चेत्र से असंख्यात लोकों के प्रदेशों के तुल्य हैं, तथा जो मुक्त औदारिक शरीर हैं, वे अनंत हैं, काल से जितने अनन्त वाल चक्रों के समय हैं उतने मुक्त श्रीदारिक शरीर हैं, तथा क्षेत्र से अनन्त लोक के जितने देश हैं उतने उक्त शरीर हैं जो कि अभव्यों से अनन्त गुणे और सिद्धों के अनंतर्वे भाग में हैं १। वैकिय शरीर के भी दो भेद हैं, बद्ध और मुक्त, बद्ध तो अप्रसंख्येय हैं जो कि प्रतर के अप्रसं-ख्यातर्वे भाग के प्रदेशों के तुख्य हैं, और काल से श्रसख्येय काल चकों के समयों के समान हैं। तथा-मक्त वैकिय शरीर मक्त श्रीदारिक शरीर के सदश है २। तथा-बद्ध श्राहारक शरीर कदाचितू होते हैं कदाचित् नहीं होते, यदि हों तो जघन्य से एक या दो या तीन श्रीर उत्कृष्ट से पृथक सहस्र तक होते हैं। श्रीर मुक्त श्राहारक शरीर मुक्त श्रीदारिक शरीरवत् जानना चाहिये ३। तैजस

<sup>#</sup> बद्ध ब्राहारक शारीर चतुर्दश पूर्विद को ही होता है, इसका शत्काल जघन्य से एक समय का और उत्कृष्टसे छः मास तक होता है।

### [ श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

शरीर के भी दो भेद हैं-बद्ध और मुक्त, उनमें बद्ध और मुक्त दोनों ही अनन्त हैं, अत एव काल से बद्ध अनन्त उत्सिर्धिणी और अवसिर्धिणियों के समयों के तुरुव, और त्रंत्र से अनंत्र लोकके प्रदेशों के समान पुनः द्रव्य से सिद्धों से अनन्त गुणे और सभी जीवों को अपेदा अनंतवें भाग न्यून हैं तथा नेत्र और काल से मुक्त तै तस शरीर अन त हैं किन्तु द्रव्य से सभी जीवों से अनंत गुणे और जीव वर्ण के अनन्तवें आग में हैं। इसी तरह जिस प्रकार तै जस शरीर का वर्णन किया गया है उसी प्रकार कार्यय शरीर का भी जानना, क्योंकि-ये दोनों शरीर युग- एत साथ रहने वाले हैं। इस प्रकार औधिकसे पांच शरीरों का वर्णन किया गया है, अब बिशेषतया वर्णन करते हैं—

# पांच जरिशं का विक्रप वर्णन।

नेरइत्राणं भंते ! केवइया श्रोरालिश्रसरीरा पग्णता ? गोयमा ! दुविहा पराणत्ता, तंजहा-बच्चे ल्लया य मुकके-ल्लया यः तत्थ एां जे ते बद्धेल्लया तेगां नित्थ, तत्थ गां जे ते मुक्के ल्लया ते जहा ओहिआ ओरालि असरीरा तहा भागियञ्चा, नेरइयास्। अंते ! केवइया वेउविवयसरीरा पएएता ? गोयमा ! दुविहा पएएता, तंजहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्लया य, तत्थ एां जे ते बद्धेल्लगा तेगां असंबि-ज्जा असंखिजाहिं उस्मिष्णिश्रोमिष्णोहिं अवहीरंति कालयो खेत्रयो असंखेजायो सेढीयो पयरस्स असंखिजइ भागो, तासि गां सेढोगां विक्खं मसूई अंगुजपढमवग्ग-मूलं विइञ्जवमामूलपडुप्पएगां ऋहवरां ऋंगुलविइञ्जवमा-मूलघणप्पमाणमेत्रात्रों सेढीत्रो, तत्थ गां जे ते मुक्केल्लया ते गां जहा ओहिया ओरालिअसरीर। तहा भागियटवा, नेरइश्रार्ण भंते ! केवइश्रा श्राहारगसरीरा परायाचा १ गो-यमा ! दुविहा पग्णत्ता, तंजहा-बद्धे ल्लया य मुक्केल्लया

१३५

य, तत्थ गां जे ते बद्धेल्लया ते गां नित्थ, तत्थ गां जे ते मुक्केल्लया ते जहा ब्रोहिया ब्रोरालिया तहा भागियव्वा, तेश्रगकम्मसरीरा जहा एएसि चेव वेउव्वियसरीरा तहा भागियव्वा।

असुरकुमाराणं भंते ! केवइया श्रोरालिश्रसरीरा तहा गाणियव्वा, श्रसुरकुमाराणं भंते ! केवइया वेउव्विय-सरीरा परणाता ? गोयमा ! दुविहा परणाता, तंजहा -बद्धे-ल्लया य मुक्केल्लया य, तत्थ र्थं जे ते वद्धं ल्लया ते गं असंखिजा असंखेजाहिं उस्सिपणीश्रोसिपणीहिं श्रवहीरित कालश्रो, खेत्रश्रो असंखेजाश्रो परस्स श्रसंखिजइभागो, तािसणं सेढीणां विक्खंभसुईश्रंगुल-पढमवग्गमूलस्स असंखिजइभागो, मुकेक्ल्जया जहा श्रोहिया श्रोरालियसरीरा श्रसुरकुमाराणं भंते ! केवइया श्राहारगसरीरा परणाता ? गोयमा ! दुविहा परणाता, तं-जहा-बद्धं ल्लया य, सुक्केल्जया य-जहा एएसिं चेव श्रोरालियसरीरा तहा भाणियव्वा, ते यगकम्मसरीरा जहा एएसिं चेव श्रोरालियसरीरा तहा भाणियव्वा, जहा श्रसुरकुमाराणं तहा जाव थिणियकुमाराणं ताव भाणियव्वा ।

पदार्थ—(नेरद्याणं भंते ! वंतदया आंरालियमरीमा परणता ?) है भगवन् ! नार-कियों के औदारिक शरीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा ! दुविहा परणता, हंजहा-) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि-(बद्ध ल्या य मुक्के हलया य,) बद्ध औदारिक शरीर और मुक्त औदारिक शरीर (तत्थ गं जं ते बद्ध ल्लाया) कन दोनों में जो बद्ध औदारिक शरीर हैं (तेण नित्य,) वह वर्त्तमान समय में वैकिय के सद्भाव होने से नहीं हैं, ( तत्थ गं जे ते मुक्के हलया ) तथा उन दोनों में जो मुक्त

### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्रीदारिक शरीर हैं (ते जहा श्रोहिया श्रोरालियसरीरा) वे जैसे श्रीधिक श्रीदारिक शरीर होते हैं ( तहा भाषियव्य , ) उसी प्रकार कहने चाहिये, अर्थात मुक्त औदारिक शरीर पिछते भावों की ऋषेता जानने चाहिये। (नेरइयाणं भंते ! केवइया वेअव्ययसरीरा पर गता ?) हे भगवन् ! नारिकथों के वैकिय शरीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं ? ( गोयमा ! दुविहा परणता, तंजहा-) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि-(वढेरता य मुक्रेरतया य,) बद्ध वैक्रिय शरीर और मुक्त वैक्रिय शरीर, (तथ एं जे ते वह लेत्य ) फिर उन दोनों में जो बद्ध वैक्रिय शरीर हैं. (नेएं असंखिजा) वे असंख्येय हैं क्योंकि-(असंखिजाहि उत्सविष्णी) असंख्येय उत्सविष्णीयों श्रीर (श्रोसिंग ग्रीहिं श्रवहोरंति काल श्रो) श्रवसिंपिंगियों के काल से श्रपहरण किये जा सकते हैं. लेकिन (खेत ग्रो) चे नसे (ग्रसंखेजाग्रो) श्रसंख्येय (सेटीग्रो) श्रेशियें. जो (पयरस) प्रतर के ( श्रसंबेज र भागो, ) असंख्येय भाग में हां तो जितने उनके स्थाकाश प्रदेश हैं उतने ही बद्ध वैक्रिय शरीर हैं. इसका प्रमाण यह है (तासिएं सेक्षेण विकासन्हें उन श्रेणियों की विष्कुंभ सूची ( श्रं गुलपढमवर्गमुलं ) श्रंगुल प्रमाण अतर में श्रे शियां की जो राशि हैं उसमें असंख्येय वर्ग मूल हैं, किन्तु यहांपर प्रथम वर्ग को ( विद्यवन्तम् लं गडु व्यए एं ) द्वितीय वर्ग मूल के साथ गुणा करने से जितनी श्रे ि एयें उपलब्ध हो उतनी ही श्रेणियों को विष्कम्भ सुचि होती है, अर्थात् इतनो ही श्रेणियें प्रहरा करना चाहिये । अब श्रसत्करुपना के द्वारा यह सिद्ध करते हैं कि श्रंगल प्रमाण प्रतर में २५६ श्रे शिथें हैं, इसका प्रथय वर्ग मूल १६, और द्वितीय वर्ग मूल ४ हुआ, यदि प्रथम वर्ग मूल को दूसरे से गुणा किया जाय तो ६४ हुए, क्योंकि-१६ x ४ = ६४ याने जितनी श्रीणयें हैं उतनी ही विस्तार सूचि जानना चाहिये। यह सिर्फ असरक स्पना के द्वारासिद्ध किया गया है, लेकिन निश्चय से तो उसमें श्रसंख्येय श्रेणियें हैं, (अग्रहव ए) अथवा ( श्रंगुलविइयवग्गभृलघएए माएमित्ताश्रो सेटीश्रो ) अंगुल प्रमाण प्रतर न्नेत्र वर्ती श्रेणी राशि का द्वितीय वर्गे मूल,—जो चतुष्पद रूप पहिले दिखलाया गया है-६४ जिसका वन है, उतनी ही श्रसंख्य श्रेणियें यहाँ महण की जाती हैं, श्रशीत द्वितोय वर्ग मूल को गुए। करने से चौसठ होते हैं, क्योंकि द्वितीय वर्ग मूल पोडश का है। इस लिए घनमात्र में जितनी श्र शियां हैं तथा-उनमें जितने असंख्येय प्रदेश हैं उतने ही बद्ध वैक्रिय शारीर 🕆 नारिकयों के हैं, (तत्थ एं जे ते मुक्क ल्लिया) उन दोनों में जो मुक्त वैक्रिय शरीर हैं, (तेगां जहा स्रोहिया ) वे जैसे स्रौधिक (श्रीरालियसरीम तहा

क्ष 'गं' इति वाक्यालङ्कारे 'गं' इनं वाक्य के अल्झार अर्थ में हैं।

<sup>†</sup> घनरूप श्रीणियों में श्रसंख्येय श्रीणियें होती हैं। इस कारण नारिकयों के भी उतने ही बद्ध शरीर होते हैं।

१३७

भाषियक्वा,) श्रीदारिक शारीर होते हैं उसी प्रकार वर्णन कहना चाहिये, (नेरहपाणं भंते ! कंवहया भाहारमसरीरा पण्णता ?) हे भगवन् ! नारिकयों के श्राहारक शारीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा! दुविहा पण्णत्ता, तंजहा-) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि-(बद्धे लख्या य मुक्केल्लया य,) बद्ध श्राहारक शारीर श्रीर श्रीर मुक्त श्राहारक शारीर, (तत्थ णं जे ते बद्धे ल्लया) उन दोनों में जो बद्ध शारीर हैं (तेणं नित्य,) वे अवर्तमान में नहीं हैं, (तत्थ णं जे ते मुक्केल्लया) तथा-उन दोनों में जो मुक्त श्राहारक शारीर हैं (ते जहा श्रोहिया श्रोरालिया) वे जैसे श्रीविक श्रीदारिक शारीर होते हैं, (तहा भाणियव्या,) उसी प्रकार कहना—जानना चाहिये। (तेयगकम्मगसरीरा) तैजस श्रीर कार्मएय शारीर ( जहा एएसि चेव ) जैसे इनकं ( वेविव्ययसरीरा ) वैक्रिय शारीर होते हैं (तहा भाणियव्या ।) उसी प्रकार ‡जानना चाहिये,

(अमुरकुमान्यं भंते! केवह्या क्रीयालियसर्गा परणता?) हे भगवन ! असुरकुमार देवों के कितने श्रीदारिक शरीर प्रतिपादन किये गये हैं? (गोयमा ! जहां नेप्ह्याणं) हे गौतम ! जैसे नारिकयों के (श्रीयालियसरीया) श्रीदारिक शरीर होते हैं (तहा भाण्यव्या,) उसी प्रकार श्रसुर कुमारों के शरीरों का वर्णन कहना चाहिये, (असुरकुनाराणं भंते! केवह्या वेवव्ययसरीया परणता?) हे भगवन ! श्रसुरकुमार देवों के वैकिय शरीर कितने प्रकारसे प्रतिपादन किये गये हैं? (गोयमा ! द्विहा परणता, तंजहा-) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं? (गोयमा ! द्विहा परणता, तंजहा-) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि-(वढ़े क्लया य मुक्केक्लया य,) बद्ध वैकिय शरीर श्रीर मुक्त वैक्रिय शरीर, (तन्थ णं जे ते वढ़े क्लया) उन दोनों में जो बद्ध वैक्रिय शरीर श्रीर मुक्त वैक्रिय शरीर, (तन्थ णं जे ते वढ़े क्लया) उन दोनों में जो बद्ध वैक्रिय शरीर हैं (ते णं श्रसंखेजा) वे श्रसंख्येय हैं, लेकिन नारिकयों से स्तोक हैं। इस लिये इनका प्रमाण निम्न प्रकार से हैं—(श्रसंखेजाहिं) श्रसंख्येय (उस्तिप्याणीक्रीस-प्रणीहं) उत्सर्षिया श्रीर श्रयसर्षियायों के (श्रवहीर ति कालश्रो) कालसे श्रयहरण किये जा सकते हैं, श्रितु (खेतश्रो) चेत्र से (श्रसंखेजाश्रो) श्रसंख्येय (सेढीश्रो) श्रे गिश्रों के (प्रयस्स) प्रतर का (श्रसंखेजाइभागो,) श्रसंख्यातवां भाग, किर (तासिणं सेढीणं) उन श्रीणियों की (विक्लम्भसुई) | विष्कमम्भ सूचि श्रय्शेत विस्तार श्रीणि (श्रंगुलप्टमवग्ग-मुलस्त ) श्रंगुल प्रमाण वर्ग मूल का (श्रसंखेजाइभागो,) श्रसंख्यातवां भाग है, श्रीर

क्योंकि यह शरीर चतुर्दश पूर्व धारी को ही होता है।

<sup>‡</sup> पहिले वैक्रिय शरीरों का वर्णन किया गया है उसी प्रकार तैजस और कार्मण्य शरीरों का भी वर्णन जानना चाहिये, जैसे कि वह असंख्येय और मुक्त अनन्त हैं।

<sup>†</sup> इनमें से प्रतर के ऋडुल प्रमाण चेत्र में प्रथम वर्ग मूल के आसंख्येय भाग में जिसनी आकाश प्रदेशकी श्रेणियां हैं उसी प्रमाण की विस्तार सूचि यहां पर प्रहण करनी चाहिये भीर वह नारकोक्त सूचि के असंख्यातर्वे भाग में सिद्ध होती है, इस लिये आसुरकुमार नारिकयों के आसंख्याय भाग में सिद्ध होते हैं।

### [ श्रीमद् योगद्वारस्त्रम् ]

(मुक्केल्लाया) मुक्त वैक्रिय शारीर (जहा श्रोहिया श्रोरालियसरीरा ) जैसे श्रोधिक श्रोदारिक शारीर होते हैं उसी प्रकार यहां भी जानना चाहिये। (असुरकुमाराणं भंते! केवहया श्राहारमातीरा परणाता?) हे भगवन् ! श्रासुरकुमारों के श्राहारक शारीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा! दुविहा परणाता, तंजहा-) हे गौतम! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं , जैसे कि—(बढ़ेल्लाया य मुक्केल्लाया य,) बद्ध श्राहारक शारीर श्रीर मुक्त श्राहारक शारीर, (जहा एएसि चेव) जैसे इनके (श्रोरालियसरीया तहा भाणियव्या,) †श्रीदारिक शारीर होते हैं , उसी प्रकार श्राहारक शारीरों का भी वर्णन जानना चाहिये, तथा—(तेयगकम्मगसरीया) तैजस और कार्मण शारीर (जहा एएसि चेव वेवविवयसरीया) जैसे इनके वैक्रिय शारीर होते हैं (तहा भाणियव्या,) उसी प्रकार तैजस और कार्मण शारीरोंका वर्णन जानना चाहिये। (जहा श्रमुरकुमायणं) जैसा श्रासुरकुमारों का वर्णन है, (तहा जाव) उसी प्रकार यावन् (थिणयकुमायणं ताव भाणियव्या,) स्तिन्दकुमारों तक की व्याख्या कहनी चाहिये, श्रार्थान् श्रमुरकुमार वत् नव निकायके देवों का वर्णन है।

भावार्थ—नारिकयों के श्रौदारिक शरीर हो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, जो कि चढ़ श्रौर मुक्त, यह तो होते ही नहीं, किन्तु मुक्त जैसे श्रोधिक श्रीदारिक शरीर होते हैं उसी प्रकार जानने चाहिये, इसी प्रकार वैकिय शरीर भी होते हैं, लेकिन बढ़ वैकिय शरीर काल से श्रसंख्येय काल चकों के समय प्रमाण हैं, श्रीर दोन से जो श्रसंख्येय योजनों की श्रीण्यें हैं उन श्रीण्यों के प्रतर से श्रसंख्येय भाग प्रमाण, फिर उस श्रंगुल प्रमाण प्रतर के श्रेण्यों की विष्कंभ सूचि करने से प्रथम वर्ग मूल को द्वितीय वर्ग मूल के साथ गुणा किया जाय तो जितने उसमें श्राकाश प्रदेश हैं उतने ही बढ़ वैकिय शरीर होते हैं। श्रथवा एक श्रंगुत मात्र प्रतर के प्रथम वर्ग को घन कप करें तो जितनी उसमें श्रिण्याँ हैं उतने ही उसमें श्राकाश प्रदेश हैं तो इतने ही नारिकयों के बढ़ वैकिय शरीर होते हैं, जैसे कि-श्रसत्कल्पना के द्वारा प्रयम वर्ग मूल के १६ श्रंक हैं इनको चार गुणा करने से घन कप ६४ होजाते हैं, इसी को घन प्रमाण कहत हैं। मुक्त वैकिय शरीर श्रौधिक श्रौदारिक शरीर वत् होते हैं। तथा नारिकयों के बढ़ श्राहारक शरीर तो होते ही नहीं, किन्तु मुक्त श्राहारक शरीर मक्त श्रीधिक श्रौदारिक

<sup>†</sup> प्रज्ञापना सूत्र के महादण्डक में कहा है कि—''भवनपत्यादि सिर्फ रतनप्रभानारकी से असंरूपातों भाग में हैं, तो फिर असुरकुमारों की तो बात हो क्या ।''

१३९

शरीर वत् जानना च।हिये। तैजस श्रीर कार्मण शरीर बद्ध वैकिय शरीर वत् होते हैं।

श्रमुरकुमार देवों के श्रोदारिक शरीर नारिकयों के ही समान जानने चाहिये, लेकिन जो बद्ध वैक्तिय शरीर हैं वे कालसे श्रसंख्येय काल चकों के समय प्रमाण प्रतिपादन किये गये हैं, तथा चे त्र से श्रसंख्येय योजनों की श्रेणियों के प्रतरका श्रतंख्यातवाँ भाग है, किन्तु उन श्रेणियों की विष्कम्भ सूचि सिर्फ श्रंगुल प्रमाण ही प्रतिपादन की गई है, इस लिये उसके प्रथम वर्ग के श्रसंख्येय भाग में जितनी श्राकाश की श्रेणियां हों उतने हो श्रमुर कुमारों के बद्ध वैक्रिय शरीर होते हैं, तथा—3क्त वैक्रिय शरीर मुक्त श्रीविक श्रीदारिक शरीर वत् जानना। श्रीर श्राहारक शरीर श्रीदारिक वत् होते हैं। तैजस श्रीर कार्मण शरीर वैक्रिय शरीरवत् हैं।

जिस प्रकार श्रासुरकुमारों के शरीरों का वर्णन किया गया है उसी प्रकार स्तिनित्कुमारादि देवोंका भी जानना चाहिये। श्रव पांच स्थावरोंके वद्ध श्रीर भुक शरीरों का वर्णन किया जाता है—

# रुपावरों के वह और मुक्त अरीर।

पुढिविकाइयाणं भंते ! केवइया छोरालियमरीमा पर्गाता ? गोयमा ! दुविहा पर्गात्ता, तं जहा-बद्ध ल्लाया य मुक्के ल्लाया य, एवं जहा छोहिया छोरालियसरीरा तहा भाणियव्वा, पुढिविकाइयाणं भंते ! केवइया वेउव्वियसरीरा पर्गाता ? गोयमा ! दुविहा पर्गाता, तं जहा-बद्धे-ल्लाया य, मुक्केल्लाया य, तत्थ गां जे ते बद्धे ल्लाया तं गां गारिथ, मुक्केल्लाया जहा छोहि छागां छोरालियसरीरा तहा भाणियव्वा, ऋहारमसरीरावि एवं चेव भाणियव्वा, ते छाम कम्मसरीरा जहा एएसि चेव छोरालि असरीरा तहा भाणियव्वा, जहा पुढिविकाइयागां एवं छाउकाइयागं ते उकाइ-यागा य सव्वसरीरा भाणियव्वा। वाउकाइयागां मंते! केवइया

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

**भोरा**लियसरीरा पग्णाता ? गोयमा ! दुविहा पग्णाता, तंजहा-बद्धे ल्लया य मुक्केल्लया य, जहा पुढविकाइयागं श्रोराजियसरीरा तहा भाणियव्वा, वाउकाइयागां भंते ! केवइया वेउव्वियसरीरा पग्गात्ता ? गोयमा ! दुविहा पग्णात्ता, तंजहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्लया य, तत्थ गाँ जे ते बद्धेल्लया ते गुं असंखिजा समए २ अवहीरमाणा २ खेत्तपित्तत्रोवमस्स श्रसंखिजइभागमेत्तेगुं कालेगुं श्रव-हीरंति नो चेव गां ध्रवहिया सिया, मुक्केल्लया वेउव्विय-सरीरा भ्राहारगसरीरा य जहा पुढविकाइयागं तहा भाणियव्वा, तेञ्रगकम्मगसरीरा जहा पुढविकाइयाणं तहा भागि। यव्वा । वणस्सइकाइयागं स्रोरालियवेउव्विय-<del>ष्ट्राहारगसरीरा जहा पुढविकाइया</del>गं तहा भागाियव्वा, वगास्सइक।इयागं भंते! केवइया क्षतेत्र्यगसरीरा पग्णाता ? गोयमा ! दुविहा पर्गणत्ता, तंजहा-इन्द्रेल्लया य मुक्केल्जया य, जहा स्रोहिस्रा तेस्रगकम्मसरीरा तहा वणस्सइकाइयाण वि तेश्रगकम्मगसरीरा भागाियव्वा ।

पदार्थ—(पुढ वकाइयाणं भंते ! केवइया श्रोरालियसरीरा परणता ? ) हे भगवन् ! पृथिवीकायके श्रीदारिक शर र कितने प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं ? (ोयमा ! दुविहा परणता, तंजहा-) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि—(क्र ल्लया य) बद्ध शरीर श्रीर (मुक्केल्लया य,) मुक्त शरीर, एवं जहा श्रोहिया श्रोरालिय-सरीरा) इसोप्रकार जैसे श्रीधिक श्रीदारिक शारीरों का वर्णन किया गया है (तहा भाषि-यव्वा,) उसो प्रकार कहना चाहिये। (पुश्विकाइयाणं भंते ! केवइया वेट० प० ?) हे भगवन्! पृथिवी कायिक जीवों के वैक्रिय शरीर कितने श्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा ! दुविहा परणता, तंजहा-) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि—(क्र ल्लया य) बद्ध वैक्रिय शरीर श्रीर (मुक्ष ल्लया य,) मुक्त वैक्रिय शरीर, (तस्य यं जे ते बद्द ल्लया) उन दोनों में जो बद्ध शरीर हैं, (ते यं निर्ध,) वे तो नहीं होते,

**<sup>% &#</sup>x27;तेश्रगकग्मसरीरा' पा० |** 

## [ उत्तरार्धम् ]

१४१

भीर (मुक ल्लया) मुक्त वैक्रिय शरीर, (जहा श्रीहियाणं श्रीरालियसरीरा) जैसे श्रीधिक भीदारिक शरीर होते हैं, (तहा) उसी प्रकार (भाणियव्वा) कहना चाहिये, (श्राहारगसरीरावि) श्राहारक शरीर भी (एवं चेव) इसी प्रकार (भाणियव्वा) कहना चाहिये। (तेश्रग-कम्मसरीरा) तैजस और कार्मण शरीर (जहा एएसि चेव) जैसे इनके (श्रीरालियसरीरा) भीदारिक शरीर होते हैं (तहा भाणियव्वा,) उसी प्रकार कहना चाहिये। जहा पृद्धिकाइयाणं) जैसे पृथिवीकाय के शरीर होते हैं, (प्वं) इसी प्रकार (श्राव्काइयाणं केव्काइ-याण य) श्रप्काय और श्राग्निकाय के (सव्वसरीरा भाणियव्वा ।) सभी शरीर कहने चाहिये। (बाउकाइयाणं भंते!) हे भगवन! वायु कायके (कंवइया) कितने (श्रीराहिय-सरीरा परण्णता?) प्रकार से श्रीदारिक शरीर प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा!) हे गौतम! (द्विहा परण्णता,) दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, (तंजह -) जैसे कि—(बद ल्लया य मुक्केल्लया य,) बद्ध श्रीर मुक्त, (जहा पुढांदकाइयाणं) जैसे पृथिवीकायिकों के (श्रीरालिश्रसरीरा) श्रीदारिक शरीर होते हैं (तहा भाष्यव्वा,) उसी प्रकार कहना चाहिये, (वाउकाइयाणं भंते!) हेभगवन! † वायुकायिकों के (कंवइया) कितने (वेवव्वय-सरीरा परण्णता?) वैक्रिय शरीर प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा!) हे गौतम!

†श्रन्य प्रकार से भी बायुकायके बद्ध वैक्रिय शरीर प्रतिपादन किये गये हैं, जैसे कि—
चतुर्विधा वायवः—स्दमा अपर्याप्ताःपर्याप्ताश्च बादरा श्रप्यांप्ताः पर्याप्ताश्च तत्राधराः
शित्रये प्रत्येकं ते अलंख्येयकोकाकाशप्रदेशप्रमाण्वैक्रियलव्धिश्लेष्याच्च, बादरपर्याप्तास्तु सर्वेऽपि
प्रतरासंख्येयभागवर्तिन एव न शेषाः येषामपि च वैक्रियलव्धिस्तेष्यपि मध्येऽलंख्यासभागवर्तिन एव
चद्वैक्रियशरीराः प्रच्छासमये प्राप्यन्ते नापरे, श्रतो यथोक्तप्रमाणान्येवैषां बद्धवैक्रियशरीराणि
भवन्ति नाथिकानीति, श्रत्र केचिन्नन्यन्ते ।

ये केचन वान्ति वायवस्ते सर्वेऽिव वैकियशारीरे वर्त्तन्ते, तदन्तरेण तेषां चेष्टाया एवाभावात, तम न घटते, यतः सर्वेस्मन्निप लोके यत्र क्षचित्र शुपिरं तत्र सर्वेत्र चला वायवो नियमात् सन्त्येव, यदि च ते सर्वेऽिप वैक्रियशारीरिणः स्युस्तदा बह्ववैक्रियशारीराणि प्रभृतानि प्राष्टुवन्ति, न तु यथोतः-मानान्येवेति, तस्मादवैक्रियशारीरिणोऽिव वान्ति वायवः, उक्तंच—

"श्रिरिथ एं भंते ! ईसिं पुरे वाया पच्छावाया मन्दवाया महावाया वायंति ? हंता श्रिरिथ, कया एं भंते ! जाव वायन्ति ? गोयमा ! जया एं वाउयाए आहारियं रीयई. जयाएं जाव वाउयाए उत्तरिकरियं रीयई, जयाएं वाउकुमारा वाउकुमारीश्रो वा श्रप्टप्णो वा परस्त वा तदुभयस्त वा श्रद्धाए वाउयायं उदीरंति, तया एं ईसिं जाव वायंति ।"

'श्राहारियं रीयइ' ति रीकं रीतिः स्वभाव इत्यर्थः, तत्यानितक्रमेण यथा रीतं रीयते— गच्छति, यदा स्वाभाविकौदारिकशरीरमत्या गच्छतीत्यर्थः, 'उत्तरिकारियं' ति-उत्तरा—उत्तर-

## [ श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

(दुविहा परणता,) दो प्रकारसे प्रतिपादन किया गया है, (तंजहा-) जैसे क-(वह ल्लया य) बद्ध श्रीर ( मुक्केल्लया य,) श्रीर मुक्त, ( तत्थ एं जे ते ) उन दोनों में जो वे वद्केल्लया) बद्ध शरीर हैं (ते एं असंखिजा) वे असंख्येय हैं, (समए २ समय २ में (अवहीरमाणा २) अपहरा करते हुए (वेत्तपतिश्रोवमस्त) चेत्र पल्योपम के (श्रसंविज्ञइभागमेत्रेणं कावेणं) \* असंख्येय भाग मात्र काल से (अवहीरंति) अपहरण होते हैं, लेकिन ्नो चेव सं अव-हिम्रा सिया .) शायद ही किसी ने ऋपहरण किये हों, श्रीर (मुक्र ल्लिया वेअव्वियसधीरा श्राहारमसरीरा य) मक्त वैकिय शरीर श्रीर श्राहारक शरीर (जहा पुरुविकाइयार्ग) जैसे पृथिवीकाथिकों के होते हैं (तहा भाषियव्या,) उसी प्रकार जानना चाहिये, तथा ( तेयगक्रम्ममसरीम ) तैजस स्त्रीर कार्मण शरीर ( जहा पुढिवकाइयाणं ) जैसे पृथिवी-कायिकों के होते हैं (तहा भाणियवा, ) उसी प्रकार इनके भी जानना चारिये। तथा (वणस्तइकाइयाणं) वनस्पतिकायिकों के ( स्रोशितयवेबियश्राहारमसरीरा ) स्रौदारिक वैकिय श्रीर श्राहारक शरीर ये तोनों (जहा पुढिवकाइयाएं) जैसे पृथिवीकायिक जीवों के होते हैं (तहा भाणियव्वा,) उसी प्रकार कहना चाहिये, फिर (वणस्तद्दकाइयाणं मंते !) हे भगवन् ! वनस्पति । थिक जीवों के (केवइया तेयगतरीरा परण्यता ?) कितने तैजस शरीर प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा ! दुविहा परणत्ता, तंबहा ) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गयं हैं. जैसे कि—(वहं ल्ल्या य) बद्ध तैजस शरीर और (मुक्ं-खाया य.) मुक्त तैजस शरीर, किन्तु ( जहा श्रोहिया ) जैसे श्रौविक ( तेयगकस्मासर्दरा ) तैतस श्रीर कार्मण शरीर होते हैं (तहा वणस्तद्द्वाद्याणवि) इसी प्रकार बनस्पति कायिक जीवों के (तेयगक्तस्मगसरीरा भाषियव्या, ) तैजस और कार्मण शरीर कहना चाहिये।

भावार्थ-पृथिवीकाय अपकाय और तैजसकायादि के जो श्रौदारिक शरीर हैं वे श्रौधिक श्रौदारिक शरीरोंके समान जानना चाहिये। तथा इनके बद्ध वैकिय श्रौर श्राहारक शरीर तो होते ही नहीं, मुक्त प्राग्वत् ही हैं, तथा तैजस श्रौर

वैक्रियशरीराश्च या गतिलच्चणा क्रिया यत्र गमने तदुत्तरिक्षयां तद्यथा भवतीन्येवं यदा रीयते तदेवमत्र वातानां वाने प्रकारत्रयं प्रतिपादयता स्वाभाविकमपि गमनमुक्तम् । श्रतो वैक्रियशरीरिण एव ते बान्तीति न नियम इति ।

<sup>\*</sup> च त्रपल्योपम के असंख्येय भाग में जितने आकाशास्त्रिकायके प्रदेश होते हैं, अतन समयों से अपहरण होते हैं, अर्थाद चेत्रपल्योपम के अर्सख्येय भागके प्रदेशों की राशि के तुल्य बद्ध शरीर हैं।

## [ उत्तरार्धम्}]

१४३

कार्मण शरीर भी पूर्ववत् जानना । श्रतः वायुकायके श्रीदारिक शरीर तो पृथ्वीकायके तुल्य ही हैं, लेकिन वैक्रिय शरीर त्तेत्र पल्योपम के श्रसंख्येय भाग में
होते हैं, मुक्त पूर्ववत् ही है । श्राहारक शरीरोंका, जैसे पृथ्वीकायके वैक्रिय शरीरों
का स्वरूप है उसी प्रकार जानना चाहिये । तैजस श्रीर कार्मण शरीरों का वर्णन
पृथ्वीकाय के शरीरों के सदश जानना चाहिये । तथा बनस्पतिकाय के श्रीदारिक,
वैक्रिय, श्रीर श्राहारक शरीर पृथ्वीकायके जीवों के शरीरों के तुल्य हैं,
श्रीर तैजस कार्मण शरीरों का स्वरूप श्रीधिक के श्रनुसार जानना चाहिये, इस
प्रकार पांच स्थावरों के शरीरों की व्याख्या सम्पूर्ण हुई। श्रव विकलेन्द्रिय
जीवों के शरीरों का वर्णन किया जाता है —

## विकलान्द्रियादि के क्ररीर।

वेइंदियाणं भंते ! केवइया श्रोरालियसरीरा पण्णाता ? गोयमा ! दुविहा पण्णाता, तंजहा बद्धेल्लया य मुक्के ल्लया य, तत्थ णं जे ते बद्धेल्लया ते णं श्रसंखिजा श्रसंखिजाहिं उस्सिष्ण्णीश्रोसिष्णोहिं श्रवहीरित कालश्रो, खेत्तश्रो श्रसंखेजाश्रो सेढीश्रो पयरस्स श्रसंखिज्जइभागो, तासि णं सेढीणं विक्खंभसूई श्रसंखेजाश्रो जोश्रणकोडाकोडीश्रो श्रसंखिजाइं सेढीवग्गमृलाइं वेइंदियाणा श्रोरालियबद्धेल्लएहिं पयरं श्रवहीरइ श्रसंखेजाहिं उस्सिष्णिश्रोसिष्णिहिं कालश्रो खेत्तश्रो श्रंगुलपयरस्स श्रावित्याए श्रसंखेज्जइभागपिडभागेणं, मुक्केल्लया जहा श्रोहिश्रा श्रोरिलश्रभिरीरा तहा भाणियव्वा, वेउव्यिश्राहारगसरीरा बद्धे ल्लया नित्थ, मुक्केल्लया जहा श्रोहिश्रा श्रोरालियसरीरा तहा भाणिश्रव्वा, तेयगकम्मसरीरा जहा एएसिं चेव श्रोरालिश्रसरीरा तहा भाणियव्वा जहा बेइंदियाणं तहा तेइंदियचउरिंदियाणिव भाणियव्वा । पंचेंदियतिरिक्ख

[ श्रीमद्नुयोगद्वारस्त्रम् ]

जोिणयाणिव श्रोरालियसरीरा एवं चेव भागियब्वा, पंचेंदियतिरिक्खजोिणयाणं भंते ! केवइया वेउब्वियसरीरा
पगणता ? गोयमा ! दुविहा पगणता, तंजहा-बद्धेल्लया य
मुक्केल्लया य, तत्थणं जे ते बद्धेल्लया तेगां श्रसंखिजा
श्रसंखिजाहिं उस्सिष्पिणीश्रोसिष्पणीहिं श्रवहीरंति कालश्रो
खेत्तश्रो श्रसंखिजाश्रो सेढीश्रो पयरस्त श्रसंखिजाइभागो, तासि णं सेढीणं विक्खंभसूई श्रंगुलपढमवग्गमूलस्स
श्रसंखिज्जइभौगो, मुक्केल्जया जहा श्रोहिश्रा श्रोरालिया
तहा भागियव्वा, श्राहारगसरीरा जहा बेइंदियाणं तेश्रगकम्मगसरीरा जहा श्रोरालिया।

पदार्थ—(केइंदियाणं भंते ! केबह्या ओरालियसरीरा परणता ?) हे भगवन् ! द्वी-निद्रय जीवों के श्रीदारिक शरीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा ! दुविहा परणता,) हे गौतम ! दो #प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, (तंमहा-) जैसे कि— (बह्व ल्लाया य मुक्क ल्लाया य,) बद्ध श्रीर मुक्त, (तत्थ एं जे ते बह्व ल्लाया) उनमें जो वे बद्ध श्रीदारिक शरीर हैं (ते एं श्रसंखिजा) वे श्रसंख्येय हैं, कालसे इसका प्रमाण यह है कि (श्रसंखिजाहिं) श्रसंख्येय (उस्प्रियणिश्रोतिष्पणिहिं) उत्सर्षियणी श्रीर श्रवसर्षियणियों के (श्रवहीरंकि कालग्रो,) कालसे—श्रपहरण होते—िकाले जाते हैं, तथा चेत्र से प्रमाण यह है कि—(खेतग्रो) चेत्र से (ग्रसंखेजाश्रो सेढीश्रो) श्रसंख्येय श्रीणयों के तुल्य हैं, जो कि (प्रयस्त श्रसंखेजा भागो,) † प्रतर के श्रसंख्यातवें भाग में हों। (तालिणं सेढीशं)

<sup>#</sup> उन श्रेणियोंके जितने आकाश प्रदेश हैं उतनेही द्वीन्द्रिय जीवींके बद्व श्रीदारिक शरीर होते हैं।

<sup>†</sup> श्रीणियों की जो राशि हैं उसमें सत्कलपनया असंख्येय वर्ग मृत हैं, लेकिन असत्क-लपना से यदि ६४४३६ प्रदेश मान लिये जायँ तो इसका प्रथम वर्ग मृत २४६ होता है, क्यों कि २४६ × २४६ = ६४४३६ होते हैं। इसी प्रकार द्वितीय वर्ग मृत्त १६, तृतीय ४ श्रीर चतुर्थ १ ये चारों ही सक्तलपना से असंख्येय प्रदेश रूप हैं। तथा—इन सब का योग करने से २४६ +१६४ + २ = २७८ हुए, अर्थात इतने प्रदेशों की एक विष्कम्भ सृचि होती है।

## [ उत्तरार्धम ]

१४५

उन श्रेणियों को (विक्तंमत् ) विष्कम्भसृचि (श्रतंत्रेजाश्रो) श्रसंत्वेय (जोशणकोडा-कोडीश्रो) कोडाकोड योजन के प्रमाण है, जो कि (श्रतंत्रेजाड) श्रसंस्थेय (सेटीवग्ग-म्लाड,) श्रेणियों के वर्गमृल के समान है।

(#नेइंदियाणं) द्वीन्द्रिय जीनों के (श्रीरालियन बेल्लएहें) बद्ध औदारिक शरीरों से (पयरं अन्नहीर हो) प्रतर अपहरण किया जाता है (श्रतिक्षिजाहें) श्रासंख्येय (अस्तिष्पणीश्रीसिष्पणीहें काल में) उत्सिष्पणी और अन्नष्पिणीयों के काल से, (खेत्तश्री चेन्न से (श्रंगुलपयरस्त) प्रमाणांगुल प्रतर का (श्रान्नलियाण) श्राव्यलिका के (असंखिज श्रागपपिभागेणं,) श्रासंख्यातनें ‡भाग के अंश से (मुक्तेल्लण) मुक्त औदारिक शरीर (महा) जैसे (श्रोहिश्रा श्रोरालियसरीरा) श्रोधिक श्रीदारिक शरीर होते हैं (तहा) उसी प्रकार (भाणिपण्या) कहना चाहिये। तथा—(ने अन्निम्महारणनिया नहीं होते। (मुक्तेल्लण) मुक्त (जहा) निस प्रकार (श्रोहिश्रा श्रोरालिश्रसरीरा) श्रोधिक श्रौदारिक शरीर होते हैं (तहा भाणिश्रका,) उसी प्रकार कहना चाहिये, श्रोर (तेश्रगकम्मणसरीरा) तैत्रस तथा कामीण शरीर (जहा) जिस प्रकार (एएसि चेन) निश्चय ही इनके (श्रोरालिश्रसरीरा) श्रीदारिक शरीर होते हैं (तहा) उसी प्रकार (एएसि चेन) निश्चय ही इनके (श्रोरालिश्रसरीरा) श्रीदारिक शरीर होते हैं (तहा) उसी प्रकार (भाणियन्ना)) कहना चाहिये।

<sup>\*-</sup>इदानीं प्रस्तुतरारीरमानमेव प्रकारान्तरेणाह'-वेइंदियाणं भोरालियसरीरेहिं बढ ल्लएहि, मित्यादि, द्वीन्दियाणां यानि बद्वान्योदारिकशारीराणि तैः प्रतरः सर्वो उप्पद्वियते, कियता कालेनित्याह श्रसंख्येयोत्सर्पिण्यवसर्पिणीभिः, केन पुनः ? च त्रप्रविभागेन कालप्रविभागेन च, एतावता कालेनायमपद्वियत इत्याह-ग्रंगुलप्रतरलचणस्य च त्रस्य आवित कालचणस्य च कालस्य योऽसंख्येयभागरूषः प्रविभागः-ग्रंशस्तेन । इद्मुक्तं भवित-ययो कैकेन द्वीन्द्रियशरीरेण प्रतरस्यैकैकोऽङ्कुला-संख्येयभाग एकैकेनाविलकाऽसंख्येयभागेन कमशोअदियते तदाऽसंख्येयोत्सर्पिण्यवसर्विणीभिः सर्वोऽपि प्रतरो निष्ठां याति, एवं प्रतरस्यैकैकिस्मिन्नङ्कुलासंख्येयभागे एकैकेनाविलकाऽसंख्येयभागेन प्रत्येकं क्रमेण स्थाप्यमानानि द्वीन्द्रियशरीराण्यसंख्येयोत्सर्पिण्यवसर्पिणीभिः सर्वं प्रतरं पृरयन्तीत्यिप द्रष्टव्यम्, वस्तुत एकार्थत्वादिति ।-इसका भावार्थ पदार्थ में भागया है।

<sup>†</sup> अर्थात असंख्येय काल चकों से उस प्रतर के आकाश—प्रदेश अपहरण किये जाते हैं।

\$\frac{1}{2} = \frac{1}{2} त से प्रमाणांगुल के असंख्येय भाग के और काल से आविलका के असंख्येय भागके
अंश से अपहरण करें तो असंख्येय कालचकों से वे प्रतर निर्लेष होते हैं अर्थात उतने द्वीन्द्रिय
जीव हैं। अथवा उक्त प्रमाण से यदि उसी प्रतर में द्वीन्द्रिय जीवों को स्थापन करें तो भी पूर्वोक्त
कल्पित समय लगता है।

[ श्रीमद्तुयोगद्वारसूत्रम् ]

(अजहा वेइंदियाएं) जिस प्रकार द्वीन्द्रियों के बद्ध श्रीदारिक शरीर होते हैं (तहा) उसी प्रकार (तेइंदिचयडरिंदियास वि) त्रीन्द्रिय स्त्रीर चतुरिन्द्रय के भी (भासियव्या) कहना चाहिये।

( पंचेंदियतिरिक्खजोणियाण वि) पञ्चेन्द्रिय तिर्यश्च योनिकों के भी (श्रीगेलिश्र-सरीरा) स्त्रीदारिक शरीर (एवं चेव ) निश्चय ही इसी प्रकार (भाषियव्वा ) कहना चाहिये. ( पंचिदिश्रतिरिक्खजोिण्याणं भंते ! ) हे भगवन् ! तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय जीवों के (केवर्त्रा वेअव्ययसरीरा परणता ? ) कितने प्रकार से वैकिय शरीर प्रतिपादन किये गये हैं ? ( गोयना ! दुविहा परणका, ) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, (तंजहा-) जैसे कि-( बढ़े हेल्या य ) बद्ध छौर (मुक्रे हेल्या य,) मुक्त । (तत्थ गं जे ते) उन में जो वे (बद्दे ल्जया ) बद्ध हैं (ते एं) वे (ग्रसंखिजा) श्रमंख्येय हैं, क्यों कि-( असंखिजाहिं ) असंख्येय ( उत्सिव्पिणी ओसंव्पणीहिं ) उत्सर्पिणी और अवसर्पिणियों के ( अबहीरांते कालग्रो ) काल से अपहरण होते हैं, तथा-(खेतग्रो) च्चेत्र से (असंखिजाग्रो) असंख्येय (संदीत्री) श्रेणियां हैं, जो कि (पयरस असंखिज इभागो,) प्रतर के आसंख्यातवें भाग में है, ( तासिएं सेढीएं ) उन श्रे शियों की (विक्लंभसूई) विष्कम्भसूचि (श्रंगुलपढमव-ग्रामलस्स) प्रमाणांगुल के (ग्रसंखिजइभागो.) अश्रसंख्यातवें भाग भी होती है, (मुक्त ल्लया) मुक्त ( जहा ) जिस प्रकार (ग्रोहिया श्रोगलिया) श्रोधिक श्रोदारिक शरीर होते हैं (तहा भाणित्रज्ञा, ) उसी प्रकार कहना चाहिये ( श्राहारयसरीरा ) श्राहारक शरीर (जहा वेइंदियाणं) द्वीन्द्रिय के समान जानना, (तेश्रगकस्मगसरोरा) तैजस स्त्रौर कार्मण शरीर (जहा श्रोरालिया ।) श्रीदारिक जैसे होते हैं।

\*-इह सामान्येनासंख्येयतामात्राव्यभिचारतस्त्रीन्द्रियादीनामितदेशो मन्तव्यो न पुनः सर्वथा परस्परं संख्यासाम्यमेतेषाम्-"सामान्यातिदेशो विशेषानतिदेश" इति न्यायात् । श्रतः उक्तम्-

''एएसिएं भंते ! एइंदियवेइंदियतेइंदियचउिंदियपंचिंदिशएं कयरे कयरेहिंती श्रप्पा वा बहुया वा तुल्ला वा विसेस।हिया वा ? गोयमा ! सन्वर्थावा पंचिदिया चर्रारेदिया विसेसाहिया तेई-दिया विसेसाहिया वेइंदिया विसेसाहिया एगिंदिया ऋणंतगृणा"

एतेषां भदन्त ! एकेन्द्रियद्वीन्द्रियत्रीन्द्रियचतुरिन्द्रियपञ्चेन्द्रियाणां कतरे कतरेभ्यः श्रल्पा वा बहुवो वा तुल्या वा विशेषाधिका वा ? गौतम ! सर्वस्तोका पञ्चेन्द्रियाः चतुरिन्द्रिया विशेषाधिकाः त्रीन्द्रिया विशेषाधिका द्वीन्द्रिया विशेषाधिका एकेन्द्रिया अनन्तग्णाः।

# 'तासां च श्रे णीनां विष्कम्भस्चिरङ्गलप्रथमवर्गमृलस्थासंख्येयभागः' इति वचनात् । वन श्री शिश्नों की विष्कम्भस्**चि प्रमाणाङ्गल के अर्स**ख्यातवें भाग में होती है ।

## [ डत्तरार्धम् ]

180

भावार्थ—िषकलेन्द्रियों के झौदारिक शरीर दो तरह के होते हैं. जैसे कि बद्ध और मुक्त। इनके बद्ध शरीर श्रसंख्येय काल चकों की समय की राशि के तुख्य तथा से श्र से प्रतर के श्रसंख्यात में भाग में श्राकाश प्रदेश की जितनी असंख्येय भ्रेणियां हैं, उनकी विष्कम्भसूचि के तुल्य हैं, जो कि असंख्येय योजन कोटाकोटि प्रमाण हों।

सत्कश्पनया असंख्येय आकाश प्रदेशों की एक भ्रेणि होती है, लेकिन असत्कल्पना से यदि ६५५६६ प्रदेश कल्पित कर लिये जायं तो इसका प्रथम वर्गमूल २५६, द्वितीय १६, तृतीय ४, और चतुर्थ २ है। इनका योग करनेसे २७ ब होते हैं। सत्कल्पना से असंख्येय आकाश प्रदेश होते हैं। इस लिये इतने आकाश प्रदेशों की एक विष्कम्भस्चि जानना चाहिये।

अथवा बद्ध श्रीदारिक शरीरों से यदि प्रतर के प्रदेश अपहरण किये जायं तो असंख्येय उत्सर्विणी और अवसर्विणियों के काल से अपहरण होते हैं, परम्तु जोत्र से प्रमाणांगुल प्रतर का श्राविलका के श्रसंख्येय भाग के श्रंश से यदि उस के प्रदेश अपहरण करें तो श्रसंख्येय काल चक्त लग जाते हैं। इसी तरह यदि उक्त प्रमाण से प्रतर में स्थापन करें तब वह पूर्ण होती है, श्रतः इतने ही बद्ध शरीर होते हैं। मुक्त शरीर पूर्ववत् जानना। वैक्रिय श्रीर श्राहारक शरीर तो इनके होते ही नहीं, लेकिन मुक्त पूर्ववत् जानना चाहिये। तैजस श्रीर कार्मण शरीरों का वर्णन, जैसे श्रीदारिक शरीरों का वर्णन किया गया है, उसी प्रकार जानना चाहिये।

पश्चे निद्रय जीवों स्व श्रोदारिक शरीर तो प्राग्वत् हैं, लेकिन बद्ध वैक्रिय
शरीर श्रसंख्येय काल चकों से श्रपहरण किये जाते हैं। चेत्र से प्रतर के श्रसंख्येय भाग में जितनी श्राकाश की श्रसंख्येय श्रेणियां हैं, उनकी विष्कम्भस्चि
करने से प्रथम वर्गमुल के श्रसंख्येय भाग मात्र में होते हैं. प्रर्थात् प्रथम वर्ग
मूल के श्रसंख्यातवें में भाग में होते हैं। मुक्त पूर्ववत् हैं। पुनः श्राहारक शरीर
जैसे द्वीन्द्रियों के वर्णन किये गये हैं, उसी प्रकार जानना चाहिये। तैजस श्रीर
कार्मण शरीरों की व्याख्या जैसे पूर्व श्रीदारिक शरीरों की प्रतिपादन की गई है,
उसी प्रकार जानना चाहिये।

द्यव इसके अनन्तर मनुष्य, ज्यन्तर, ज्योतिषी श्रौर वैमानिक देवों के शरीरों के विषय में कहते हैं— १४८ [ श्रीमदनुयोगद्वारसृत्रम् ]

# मनुष्यादि शेष दगडकों के शरीर।

मगुस्तागं भंते ! केवइया श्रोरालियसरीरा पगणता ? गोयमा ! दुविहा पराणत्ता, तंजहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्ल-या य, तत्थ गां जे ते बद्धेल्लया तेगां सिश्र संखिजा सिय असंखिजा जहरागापए संखेजा, संखिजात्रो कोडाकोडीओ एगुणतीसं ठाणाइं तिजमलपयस्त उवरिं चउजमलपयस्त हेट्रा, ब्रह्व गां छट्टो वग्गो पंचमवग्गपडुप्यगाो, ब्रह्व गां छग्णउइछेत्र्यणगदायिरासी, उक्कोसपए श्रसंविजा, असंखेजाहिं उस्तिष्पिणीओसप्पिणीहिं अवहीरंति काल-श्रो, खेत्तश्रो **⊛उक्कोसेगां रूवपिक्**वत्ते हिं मगुस्सेहिं सेढी अवहीरइ [×तासिणं सेढोए कालखेत्तिहं अवहारो मिग-जड़] कालग्रो असंखेजाहिं उस्मिष्पणीश्रोसिष्पणीहिं, अंगुज्जपढमवग्गमृलं तइयवग्गमृजपडुप्पग्गं मुक्के ल्लयां जहा श्रोहिया श्रोरालिया तहा भागियव्वा, मणुस्तार्गा भंते ! केवइया वेउव्वियसरीरा पर्णाता ? गी-यमा ! दुविहा पग्णता तंत्रहा - बद्धे ल्लया य, मुक्के-ल्लया य, तत्थ गां जे ते बद्धे ल्लया ते गां संविजा समए २ अवहीरमाणा २ संखेजे गां कालेगां अवहीरंति, नो चेव गां अवहिआ सिआ, मुक्केल्लया जहा श्रोहिआ श्रोरालियाएं मुक्के ल्लया तहा भाणियव्या, मणुस्साणं भंते ! केवइया श्चाहारगसरीरा पग्णाता? गोयमा ! दुविहा पग्णाता,तंजहा-बद्धे ल्लया य मुक्केल्लया य, तत्थ गां जे ते बद्धे ल्लया तेगां

<sup>#</sup> इत्यत्र 'उक्षोसपए' इत्यन्यत्र ।

<sup>🗴</sup> एतद्वाक्यं क्विचन्नोपलभ्यते, तथापि पाठान्तरत्वादत्र योजितः ।

## [ उत्तरार्धम् ]

१४९

सिम्म म्रात्थि सिम्म नित्थ, जइ म्रात्थि जहएएएए एकको वा दो वा तिएिए। वा उक्कोसेएं सहस्सपुहत्तं, मुक्के ल्लया जहा म्रोहिया, तेयगकम्मगसरीरा जहा एएसि चेव म्रोरालिया तहा भाणियव्वा ।

वाणमंतराणां भोरालियसरीरा जहा नेरइयाणं, वाण-मंतराएं भंते ! केवइया वेउविवयसरीरा पराण्ता ? गो यमा ! दुविहा पग्णत्ता, तंजहा-बद्धे ल्लया य मुक्केल्लया य, तत्थ गां जे ते बद्धेल्लया ते गां असंविज्ञा, असंवि-ज्जाहिं उस्सिप्पिग्शिश्रोसप्पिग्शिहिं श्रवहीरंति वेत्तओ असंविजाओ सेढीओ पयरस्स असंविज्जइभागो तासि गां सेढीगां विक्खम्भसूई संखेज्जजोयगसयवग्ग-पलिभागो पयरस्त. मुक्के ल्लया जहा ब्रोहिब्रा ब्रोरालि-श्रा तहा भाणियव्वा, श्राहारगसरीरा दुविहा वि जहा असुरकुमाराणं तह। भाणियव्या, वाणमंतराणं भंते ! के वइया तेयगकम्मगसरीरा पग्णता? भोयमा! जहा एएसिं चेव वेउविवयसरीरा तहा तेयगकम्मगसरीरा भाणियव्वा, [अजोइसियोगं भंते ! के वइया ऋोरालियसरीरा पग्गाता ? गोयमा ! दुविहां पएणत्ता, तंजहा-जहां नेरयाएं तहा भाणि-यब्वां] जोइसिम्राग्ं भंते ! केवइया वेउव्वियसरीरा पग्णत्ता ? गोयमा ! दुविहा पग्णत्ता, तंजहा-बद्धेल्लया य मुक्केल्लया य, तत्थ गां जे ते बद्धेल्लया [क्षते गां श्रमंखेज्जा असंखेजाहिं उस्तिष्पिणीत्रोसिष्पणीहिं श्रवहीरंति कालग्रो, खेत्रग्रो असंखेजजाओ सेढीओ पयरस्स असंखेजजइभागो] तासि ग्रं

**<sup>😝</sup> इ**त्यधिकम् ।

[श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम्]

140

सेढीगां विक्लम्भसूई बेळप्पग्गांगुलसयवग्गपलिभागो पय-रस्स, मुक्के ल्लया जहा स्रोहिया स्रोरालिया तहा भाणि-यव्वा, स्राहारगसरीरा जहा नेरइयाणं तहा भाणियव्वा, त यगकम्मगसरीरा जहा एएसिं चेव वेउव्वियसरीरा तहा भाणियव्वा, वेमाणियाणं भंते ! के वइया श्रोरालिय-सरीरा पग्णता ? गोयमा ! जहा नेरइयाणं तहा भाणि-यदवा, वेमाणि आगां भंते ! के वइया वेउदिवयसरीरा पग्गात्ता ? गोयमा ! दुविहा पग्गात्ता, तंजहा-बद्धेल्लया य मुक्कोल्लया य, तत्थ गां जो तो बद्धोल्लया तोगां असंखि-उजा असंखेउजाहिं उस्सिप्णिओसप्पिणीहिं श्रवहीरंति कालुओ खेत्तुओ असंखेज्जाओ सेढीओ पयरस्स असंखे-उजइभागो तासिगां सेढीगां विकलम्भसूई ऋंगुलबीयवग्ग-मूलं तइयवग्गमूलपडुप्पग्गं अहव गां अंगुलतइयवग्गमूलं घणप्पमाणमेत्रात्रों सेढीश्रो, मुक्केल्लया जहा श्रोहिश्रा श्रोराजिश्रागं तहा भागियव्या, श्राहारगसरीरा नेरइयागं, ते अगकम्मगसरीरा जहा एएसिं चेव वेउदिव-यसरीरा तहा भाणियव्या, से तं सुदूमे खेत्तपित्रश्रांवमे, से तं खेत्तपिलक्रोवमे, से तं विभागनिष्फग्गे, से तं काल-प्पमार्गो। (सू०१४५)

पदार्थ—(मणुस्तार्ग भंते ! केन्रह्मा श्रोमिलियसरीम परण्ता ?) हे भगवन ! # मनुष्यों के श्रीदारिक शरीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा !

<sup>#</sup> मनुष्यों के दो भेद हैं, संमृच्छित श्रीर गर्भन । स्त्री श्रादि के गर्भ से उत्पन्न होने वाले को 'गर्भन' श्रीर वातिपशादि से उपन्न होने वाले को 'संमृच्छिन' कहते हैं । गर्भन संख्येय श्रीर संमृच्छिम इत्कृष्ट से श्रसंख्येय होते हैं ।

## [उत्तरार्धम्]

१५१

दुविहा परणता,) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तंजहा-) जैसे कि-(बह स्लया य) बद्ध श्रीर ( मुक स्लया य, ) मुक्त, (तत्थ गां जे ते बह स्लया) फिर उन में जो वे बद्ध शरीर हैं, (तेणं सिय संखेजा) वे कदाचित् ंख्येय हों स्रौर (सिय श्रसंखेजा,) कदाचित क्षेत्रसंख्येय भी हों. इसका प्रमाण यह है कि (जहन्नप संखेजा,) जघन्य पर से वे संख्येय हैं, क्योंकि -- ( संखेजाओ ) संख्येय (कोडाकोडीओ) क्रोटाकोटि प्रमाण है, ऋथवा (एगुणतीसं ठाणाई) २६ स्रांक स्थान प्रमाण जघन्य पद वाले मनुष्य होते हैं (तिजमलपयस्स उविर ) तीन ÷ यमल पद के ऊपर श्रीर (चडजमलपयस्स हेट्टा, ) चार यमल पद के नीचे, (श्रहव णं) अथवा (छण्ण उद्देशेवण गदाविरासी) ९६ छेदन कदायी राशि. (उक्रोसपए) उत्कृष्ट पर से ( असंखेजा, ) असंख्येय हैं, (असंखेजाहिं) असंख्येय (उस्त-प्पिणीश्रोसिप्पणीहिं) उत्प्तिपिणी श्लीर श्रवसिप्णियों के (श्रवहीरंति कालश्रो ) काल से अपहरण किये जाते हैं, (खेतश्री) च्रेत्र से (अक्रोसेणं रूवपिक बत्तेहिं मणुस्तेहिं) उरक्राध्य एक मनुष्य के रूप प्रचेप करने से ( सेढी अवहीरइ ) अ शि अपहरण हो जाती है ति। तिए एं सेढीए) उन श्रे शियों का (कालखेत्तीहें काल श्रीर चेत्र से (श्रवहारो मिनिजार,) श्रपहरण किया जाया जाता है, ] जैसे कि— कालग्री) काल से (ग्रसंविजाहि) श्रसंख्येय (उस्स-प्पिणीश्रोसिप्रणोहिं) उत्सर्पिणी श्रौर श्रवसर्पिणियों से, (बेतश्रो) च्रीत्र से (श्रंगुलपदम-वग्गम्लं) ऋंगुल प्रमाण चीत्र के प्रथम वर्ग मूल को तह्यवग्गम्ल ग्हुप्पएणं,) तीसरे वर्ग मृल के साथ × गुणा करने से, तथा (मुक्रेल्जमा) मुक्त श्रौदारिक शरीर (जहा) जैसे ( श्रोहिया श्रोरालिश्रा ) श्रोदारिक शरीर होते हैं ( तहा भाष्यित्वा, ) उसी प्रकार कहना चाहिये । ( मणुस्साणं भंते ! ) हे भगवन् ! मनुख्यों के (केवइया वेउव्वियसरीरा परवाता ? ) कितनी तरह के बैकिय शरीर प्रतपादन किये गयें है ? (गोयमा ! दुविहा परवात्ता,) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, (तंजहा )जैसे कि-( बढ़े-ल्लया य) बद्ध श्रीर ( मुक्ते ल्लया य, ) मुक्त, ( तत्थ गां जे ते ) उन में वे (बद्धे ल्लया) बद्ध वैक्रिय शरीर हैं (ते एं संखिजा) वे संख्येय हैं श्रीर उनका (समए २ श्रवहीरमाए। २) समय २ में अपहरण करने से (संखेज रेणं कालेणं) संख्येय कालसे (अवहीरंति) अपहरण

<sup>†</sup> जिस समय संमूर्च्छिमों का अन्तर काल होता है उसी समय मनुष्य संख्येयक पद वाले होते हैं, अन्य काल में नहीं होते |

<sup>🗘</sup> क्रोड की संख्या को क्रोड से गुणा करने पर कोटाकोटि होते हैं।

श्राठ २ श्रंकों का एक यमल पद होता है।

<sup>×</sup> पहिले और तीसरे वर्ग के साथ गुणा करने पर जी संख्या प्राप्त ही उतनी ही नहीं शारीर, गर्भज और संमूर्ण्छिम मनुष्यों की संख्या होती है।

#### १५२ [ श्रीमद्तुयोगद्वारसूत्रम् ]

होते हैं, परन्तु (नो चेत्र णं अबहिया सिया) किसी ने अप्राहरण नहीं किये, (मुक्र लितया) मुक्त वैिकय शारीर (जहा ओहिया) जैसे श्रोधिक श्रोरालियाणं) श्रोदारिकों के (पुक्के ल्लया) मुक्त शारीर होते हैं (तहा भाषायन्त्रा, ) उसी प्रकार कहना चाहिये। (मणुस्साणं भंते!) हे भगवन्! मनुष्यों के (केवश्या) कितने प्रकार से (आहारमसरीरा परणात्ता?) श्राहारक शारीर प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोपमा! दुविहा परणात्ता,) हे गौतम! दो प्रकारसे प्रतिपादन किये गये हैं (तंजहा) जैसे कि-(बद्ध ल्लाया य) बद्ध श्रौर (मुक्ष ल्लाया य,) मुक्त (तत्थ णं जे ते बद्ध ल्लाया) उनमें जो वे विद्ध श्राहारक शारीर हैं (ते णं सिश्र श्रिथ) वे कदाचित् होते हैं (सिश्र निथ्त) कदाचित् नहीं भी होते हैं, (जह श्रिथ) यदि हों तो (जहरूनेणं) जधन्य से (एको वा) एक श्रथवा (रो वा तिरिष्ण वा) दो या तीन या (बक्षोनेणं) उत्कृष्ट से (सहस्तपुहर्णं,) सहस्तपुथ्यत्व हों, (मुक्क ल्लाया) मुक्त (जहा ओहिया,) औविकों के समान होते हैं, (ते अयकम्मणसर्गरा) तै जस श्रौर कार्मण शरीर जहा ) जैसे । एएसि चेत्र ) इनके (श्रोरालिश्रा) श्रौदारिक शरीर होते हैं, (तहा भाष्याश्रव्वा, े उसी प्रकार कहना चाहिये।

(वारामंतराणं श्रोरालिश्रसरीरा) वानःयन्तरों के श्रोदारिक शरीर (जहा नेरइयाणं,) नारिकयों के समान होते हैं। (वारामन्तराणं भंते!) हे भगवन्! वानव्यन्तरों के (केवइया वेवव्ययसरीरा परणासा?) वैकिय शरीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं (गोयमा!) हे गौतम! (इविहा परणासा,) दो प्रकारसे प्रतिपादन किये गये हैं (तंजहा) जैसे कि—(बढ ल्लया य) बद्ध श्रौर (मुक ल्लया य) मुक्त, (तत्थ णं जे ते) उन में जो वे (बढ ल्लया) बद्ध शरीर हैं (तेणां श्रसंखेजा,) वे श्रसंख्येय हैं, क्योंकि (श्रसंखिजाहिं) श्रसंख्येय (व्हाप्तिपणीश्रोतिपणीहिं) उत्सर्पिणी श्रौर श्रवसर्पिणियों के श्रवहीरित कालश्रो,) काल से श्रपहरण होते हैं, (बेसश्रो) चेत्र से (श्रसंखिजाश्रो सेढीश्रो) श्रसंख्येय श्रेणियां जो कि (पयरस्त श्रसंखिजइभागो) प्रतर के श्रसंख्यातवें भाग में हों, (तासिणं सेढीणं) उन श्रेणियों की (विक्लम्भर्ष्ड) विष्कम्भसृचि (संखेजजोयणसयश्रगपलिभागोः पयरस्त,) प्रतर के संख्येय योजन शत वर्गों की ÷ श्रंश रूप हो। (मुक ल्लया) मुक्त वैक्रिय शरीर (जहा श्रोहिश्रा श्रोरालिश्रा) जैसे श्रोधिक श्रौदारिक शरीर होते हैं (तहा भाणियव्या,) उसी श्रकार कहना चाहिये। तथा (श्राहाणसरीरा द्विहा वि) दोनों

**<sup>#</sup> सिर्फ उपमालंकार दिया गया** है।

क्रे क्योंकि इनका अन्तर काल होता है

<sup>🗜</sup> पतिभागो—प्रतिभागः—श्रंशः ।

<sup>÷</sup> अथवा उतने हिस्से में एक व्यन्तर स्थापन किया जाय तो सम्पूर्ण पतर भरं जाताहै।

## [उत्तरार्धम्]

१५३

प्रकार के आहारक शारीर (जहा श्रमुरकुमाराणं) जैसे श्रामुर कुमारों के होते हैं (तहा भाणियव्वा।) उसी प्रकार कहना चाहिये ((बाणमंतराणं भंते!) हे भगवन्! वानव्यन्तर देवों के (केवहया तेश्रमकरमसरीरा पर्णाचा?) कितने प्रकार से तैजस श्रीर कार्मण शारीर प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा!) हे गौतम! (जहा एएसि चेव वेवव्विय सरीरा) जैसे इनके वैक्रिय शारीर होते हैं (तहा) उसी प्रकार (तेश्रमकरमसरीरा) तैजस श्रीर कार्मण शारीर (भाणिश्रव्वा।, कहना चाहिये।

[(जोइसियाण भंते!) हे भगवन् ! ज्योतिषियों के (केवइया श्रोरानिश्रसरीरा व-रणता ?) श्रौदारिक शरीर कितने प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा ! दुविहा परणता,) हे गौतम ! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं (तंजहा-) जैसे कि—(जहा नेरइयाणं) जिस प्रकार नारिकयों के होते हैं (तहा भाणियव्वा ।) इसी प्रकार कहना चाहिये!]

(जोइतियाणं भंते!) हे भगवन ! ज्योतिषियों के केवइया वेबवियसरीरा परण्ता?)
कितने प्रकार से वैकिय शरीर प्रतिपादन किये गये हैं? (गोयमा! दुविहा परण्ता,) हे
गौतम! दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, (तंत्रहा-) जैसे कि— (बढ़े ल्वया य) बद्ध
और (मुक्केल्वया य,) मुक्त। (तत्थ णं जे ते बढ़े ल्व्या य) उनमें जो वे बद्ध शरीर हैं
(जाव) यावत् (ताित णं सेढीणं) उन श्रेणियों की (विक्लंभस्ई) विष्कम्भसूचि (वेखप्परणंगुलसयवग्गपितभागो प्यरस्त) अप्रतर के अंश के २५६ अंगुल वर्ग प्रमाण्, (मुक्केल्लया)
मुक्त (जहा श्रोहिश्रा श्रोरािलग्ना) जैसे श्रीधिक श्रीदारिक शरीर होते हैं, (तहा भाणिश्रव्या।)
उसो प्रकार कहना चाहिये। (श्राहरयसरीरा) श्राहारक शरीर (जहा नेरइयाणं)
जैसे नारिकयों के होते हैं (तहा भाणिश्रव्या,) उसी प्रकार कहना चाहिये (तेश्रा
कम्मसरीरा) तैजस और कार्मण शरीर (जहा एएपि चेव) जैसे इनके (वेबवियसरीरा)
वैकिय शरीर होते हैं (तहा भाणिश्रव्या।) उसी प्रकार कहना चाहिये।

(वेमाणियाणं भंते!) हे भगवन ! वैमानिक देवों के (केवइब्रा ब्रोरा लिब्रसरीरा परणता ?) कितने प्रकार से ब्रौदारिक शरीर प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा !) हे गौतम ! (जहा नेरइयाणं) जिस प्रकार नारिकयों के होते हैं (तहा भाणिश्रवा,) उसी प्रकार कहना चाहिये, (तेमाकस्मसरीरा) तैजस ब्रौर कार्मण शरीर (जहा एएसिं

प्रथोक्तरीत्या प्रतर के एक २ श्रंशको ज्योतिषी देव अपहरण करें तो वह सम्पूर्ण अपहरण हो सकता है, अथवा एक २ ज्योतिषी देव उक्त प्रमाण से स्थापन किया जाय तो प्रतर पूरा हो सकती है। और व्यन्तरों से ज्योतिषी देव संख्यातगुणे अधिक होते हैं।

[ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

१५४

चेत्र) जैसे इनके (वेशव्ययसरीरा) वैक्रिय शरीर होते हैं, (नहा भाषित्रक्ता ।) उसी प्रकार कहना चाहिये।

(वेमाणियार्थं भंते !) हे भगवन् ! वैमानिक देवों के (कंवइया श्रोरालिश्रसरीरा परणता ?) कितने प्रकार से ऋौदारिक शारीर प्रतिपादन किये गये हैं ? (गोयमा !) हे गौतम ! (जहा नेश्इयाणं ) जिस प्रकार नारिकयों के होते हैं (तहा भाणियव्या ।) उसी प्रकार कहना चाहिये। (वेमाणियाणं भते !) हे भगवन् ! वैमानिक देवों के (कंबइया वेडिव्ययसरीय परणकाः)) कितने प्रकार से वैकिय शरीर प्रतिपादन किये गये हैं? (गोयमा !) हे गौतम ! (दुविहा परणता.) दो प्रकार से प्रतिपादन किये गये हैं, (तंजहा-) जैसे कि-(बढ एतया य) बद्ध और (मुक्क एतया य,) मुक्त । (तत्थ एं जे ते बढ एतया) उन में जो वे वद शरीर हैं (ते सं असंखिजा,) वे असंख्येय हैं, क्योंकि-(असंखिजाहिं) असं-स्ट्रोय (इस्तिवाणी श्रोतिपणी हिं) उत्सर्पिणियों श्रीर श्रवसिपिणयों के (श्रवहीरंति कालश्रो,) काल से अपहरण होते हैं। (बेत मं) चेत्र से (असंबिजामी नेतियो) असंख्येय श्रेणियां, जो कि (प्यरस्स असंखेजस्मारों,) प्रतर के असंख्यात में भाग में हो, (तास एं सेडीएं) उन श्रीणयों की (विक्लंभस्र) विष्करमस्य (शंगुलकं यवस्यम्लं) प्रमाणांगुल के द्वितीय वर्ग मल को (तद्यवणम्लपडुज्यरणं) अ तृतीय वर्ग मूल के साथ गुगा करने से होती है ( ब्रह्म एं) श्रथमा ( ब्रंगुलहरूपनगमुलं ) प्रमास्त्रीमुल के तृतीय वर्ग मूल के (घणप्यमास-मेताओ) सिर्फ पंचन प्रमाण ( सेडीओ, ) श्रे णियां हों, (नुकोलतया य) मुकत वैक्रिय शरीर ( जहा श्रोहिया श्रोराजियाणं ) जैसे श्रोधिक श्रोदारिक शाीर होते हैं (तहा भाणिपव्या।) उसी प्रकार कहना चाहिये। ( आहारयसरीय ) त्राहारक शरीर ( जहा नेरइयाणं ) नारिकयों के समान होते हैं, (तेत्रमक्तमसरीरा) तैजस और कार्मण शरीर (जहा एएसि चेत्र) जैसे इनके (वेर्जन्यसरीरा) वैक्रिय शरीर होते हैं (वहा माणियन्त्रा ।) उसी प्रकार कहना चाहिये। ( से तं सुहुमें खेत्तपतिश्रोवमे, ) यही सूक्ष्म चेत्र परयोपम है, (से त खेत्तविक्योवमं,) और यही चीत्र पल्योपम है तथा (से त पिलक्योवमं,)यही पल्योपम है और (संतं विभागिषिष्फरणे) यही विभागिनिष्पन्न श्रीर (संतं कालदामाणे) यही काल प्रमाण ।है (सू॰ १४४)

<sup>\*</sup> प्रमाणाङ्गुल प्रतर चेत्र की अपेचा स्टर्म्स्यना से असंख्येय श्रीणियां होती हैं, लेकिन श्रमस्कल्जपता के द्वारा यदि २५६ श्रीणियां मान ली जायें तो इसका प्रथम वर्गम्ल १६, द्वितीय ४, और तृतीय २ है । अतः द्वितीय वर्गम्ज ४ को तृतीय वर्गम्ज २ के साथ गुणा करने पर ४ × २ = इते ते हैं । यही प्रमाण विकस्भावृचि का जानना चाहिये ।

<sup>†</sup> अर्थात तीसरे वर्ग मृल को घन रूप करने से २ × २ × २ = = ही होते हैं | इसलिये शही विकासभावृत्ति यहां पर शहरा करना चाहिये।

## [ उत्तरार्धम ]

१५५

भावार्थ — मनुष्यों के दो भेद हैं, संमृद्धिम और गर्भन । वात पित्तादि से उत्पन्न होने वाले को संमृद्धिम और स्थी के गर्भ से उत्पन्न होने वाले को गर्भन कहते हैं । उनमें से संमृद्धिम तो कदाबिद् नहीं भी होते। क्योंकि इनकी जघन्य स्थिति एक समय की और उत्कृष्ट अन्तर काल—चौवीस मुहूर्त की होता है । कदाबित् वे उत्पन्न हो जांय तो जघन्य और उत्कृष्ट अन्तर्भृद्धने स्थिति के पश्चात् सम का नाश होना संभव है । यदि होवें भी तो जघन्य से एक या दो अथवा तीन, और उत्कृष्ट से असंख्यात तक हो सकते हैं । परन्तु गर्भन तो सदा संख्येय ही होते हैं। असंख्येय नहीं होते। जब समृद्धिम नहीं होते तब जधन्य पदसे गर्भन ही अहण किये जाते हैं, नहीं तो जघन्य पदवर्तित्व ही न होता। तथा वे स्वमाव से संख्येय ही होते हैं। इसी कारण उनके बद्ध शरीर भी असंख्येय हैं । पुनः इस का विशेष वर्णन करते हैं।

शाउ २ श्रंक के रूपकों का एक २ यमल पद होता है। इसीको सामिथकी संग्ना जाननी चाहिये। इन्हीं तीन यमल पदों के सम्राहार को त्रियमल पद कहते हैं। श्रर्थात् = × २ = २४ चौवीस श्रंकों के स्थान रूपको श्रथवा सौलह श्रंक की श्रपेता उपर के श्राठ श्रंकों को त्रियमल पद कहते हैं। इनका भावार्थ एक ही है। इस लिये यमल पद के उपर उक्त गर्भ ज म कुष्य होते हैं। ताल्प्य यह है कि चोवीस श्रंकों के वाद जवन्य पद वाले गर्भ ज म कुष्य की संख्या होती है।

क्याचार से आहि लेकर पांच यमल पद भी होते हैं?

नहीं होते। क्योंकि चार यमल पहों के समाहार समृह को चतुर्थ यमल पद कहते हैं। इसलिये वत्तीस अंक रूप अथपा चतुर्थ यमल अर्थात् चौवीस अंक स्थानकों के ऊपर वाले जो अंक रूप हैं उसी को चतुर्थ यमल पद कहना चाहिये। इनका भावार्थ एक हो है। तात्पर्थ यह है कि उस चतुर्थ यमल पद के नीचे उनतीस अंक स्थान के, जो आगे कहे जायेंगे, उनमें गर्भज मनुष्यों की संख्या होती है।

श्रथवा दो वर्ग जिनका स्वक्ष्प श्रव कहा जायगा, उन (यमल पर्दो) की सामियकी संज्ञा होती है। इसी तरह तीन यमल पर्दों के समाह र को त्रियमल पर्द श्रथीत् षर् वर्ग करते हैं। इसिलिये उसके ऊपर तथा चतुर्थ यमल पर्द श्रथीत् श्राठवं वर्ग के नीचे यह मनुष्य संज्ञा होती है याने छठे वर्ग के ऊपर

 <sup>&#</sup>x27;लंख्येया कोडीकोट्यः' कोडाकोड की संख्या को 'लंख्येय' कडते हैं ।

#### [ श्रीमद्तुयोगद्वारसूत्रम् ]

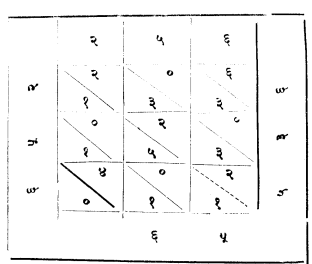
श्रीर सातवें वर्ग के नीचे इन गर्भज मनुष्यों की संख्या प्राप्त होती है। यहां भी रूप के उनतीस श्रंक जानने चाहिये।

तथा श्रव छठे वर्ग को पंचम वर्ग से गुणित करें तो प्रस्तुत मनुष्य संख्या लब्ध होती है।

छुटा वर्ग और पांचवां वर्ग किसको कहते हैं ?

किसी विवित्तित राशि को उसी राशि के द्वारा गुणा करने से जो गुणन-फल स्रावे, उसको उस राशि का वर्ग कहते हैं।

जैसे कि—एक का वर्ग एक ही होता है, क्योंकि एक को एक से गुणा करने पर १×१=१ एक ही होता है। किन्तु वृद्धिका रहितपना होने से इस को वर्ग नहीं कह सकते। इस कारण एक को छोड़ कर दो से गिनती प्रारंभ की जाती है। जैसे कि—दो को दो से गुणा करने पर २×२=४ चार होते हैं। यही प्रथम वर्ग है। इसी प्रकार ४ का वर्ग ४×४=१६, यह द्वितीय वर्ग है। तथा १६ का वर्ग १६×१६=२५६, यह तृतीय वर्ग है। तथा-२५६ को इसी राशि से गुणा करने पर चतुर्थ वर्ग को कप २५६×२५६=६५५३६ निकलता है। जिस का यंत्र यह है—



फिर इसी राशि को इसी के साथ गुणा किया जाय। जैसे कि— ६५५३६ × ६५५३६ = ४२.६४.६६७२.६६, चार अरब, उनतीस करोड़, उनं द्यास लाख, सरसठ हजार, दो सौ छ्यानवे। यथा—

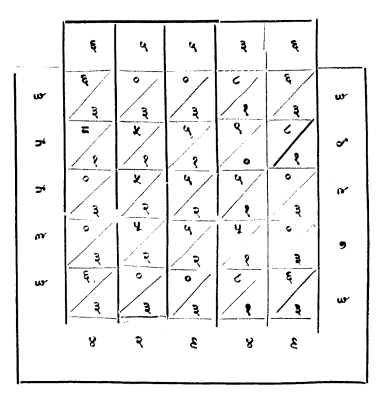
## [ उत्तरार्धम् ]

140

"चतारि य कोडिसया, श्रवणत्तीसं च हुंत्ति कोडीश्रो। श्रवणावनं लक्खा, सत्तिहुं चेत्र य सहस्सा॥१॥ दो य सथा छन्नउया, पंचमवग्गो हमो विणिहिहो।"

श्रर्थात् चार सी उनतीस कोड़, उनचा सलाख सणसट हज़ार दो सी छ्यानवे, वह पंचम वर्ग है

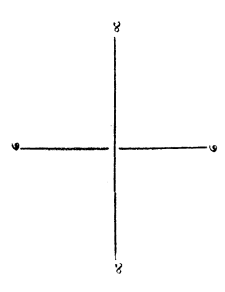
इसका अयंत्र निम्न लिखित है:--



स्वा म्याना भीर यन्त्राविल इसलिये दिखलाई गई है कि पाठकों को मनुष्य संख्या
 सकी प्रकार से बात हो जाय ।

## १५८ [श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

इस यंत्र की शुद्धि के लिये नीचे का कोष्ट्रक देखना चाहिये।



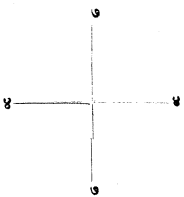
इसी राशि को इसी राशिके साथ श्रर्थात् ४२.६४.६६७२.६६ × ४२.६४.६७२६६ गुणा करने से छठा वर्ग निकलता है। जैसे कि-१ = ४४६७४४०७३७० पूप्र१६१६। इसकी गिनती निम्नलिखित तीन गा थाश्रों द्वारा की जाती है। जैसे कि--

"लक्षं कोडाकोडी, चउरासीयं भवे सहस्साइ'। श्रतारि श्र सत्तद्वा, हुंति स्या कोडीकोडीलं ॥ १ ॥ चउयालं लक्षाइं, कोडीलं सत्त चेव य सहस्सा। तिश्वि य स्या य सत्तरि, कोडीलं हुंति नापव्वा ॥ २ ॥ पंचाणुऊइ लक्षा, एगावन्नं भवे सहस्साइ'। छस्सोलसोत्तरस्या, एसो छट्टो हवइ वग्गो॥ ३ ॥"

भावार्थ—एक लाख चौरासी हज़ार चार छः सौ सरसठ कोडाकोडा, चौवालीस लाख सात हज़ार तीन सौ सत्तर कोड, पंचानवे लाख इक्यावन हज़ार छः सौ सोलह, यह छठा वर्ग होता है। इसका यंत्र यह है——

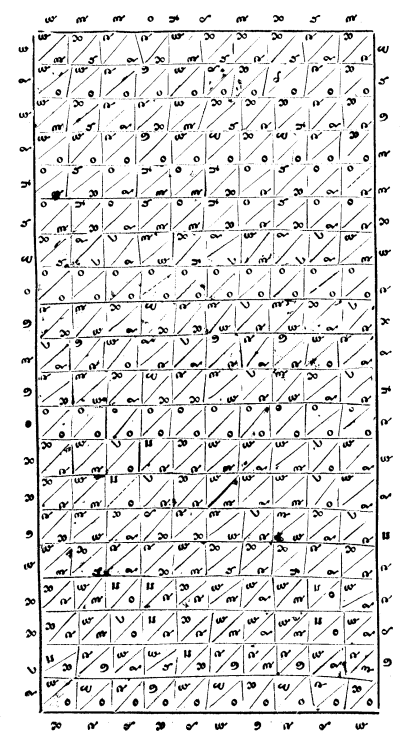


इस यंत्र की शुद्धि के लिये निम्न लिखित यंत्र है——



इस छुठे वर्ग को पूर्वोक्त पंचम वर्ग के साथ गुणा करने पर जो संख्या प्राप्त होती है, उसमें जघन्य पद वाले गर्भज मनुष्य होते हैं। जैसे— ४२.६४.६६७२.६६ × १ = ४४.६७४४०७३७० ६५५५१६१६ = ७.६२२ = १६२५१४२६ ४३३७५.६३५४३.६५०३३६। यह संख्या नीचे के यंत्र से जानना चाहिये—

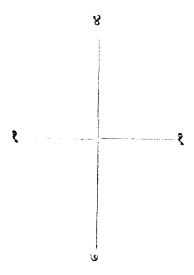
## १६० [ श्रीमद् नुयोगद्वारसूत्रम् ]



## [ उत्तरार्धम् ]

१३१

इस यंत्र की शुद्धि के लिये नीचे का यंत्र देखिये—



ऊपर दी हुई संख्या को कोडाकोड श्रथवा श्रौर किसी उपाय से नहीं गिन सकते। इस लिये श्रन्तिम श्रंक से प्रारम्भ कर शुक्र के श्रंक तक बतलाने के लिये ये दो गाथायें दी जाती हैं—

"छति ति ति सुन्नं, पंचेव य नव य ति ति चत्तारि। पंचेव ति एण नव पंच सत्त तिन्नेव तिन्नेव ॥१॥ चड छ हो चड एक्को, पण दो छक्केकिगो य ब्राट्टेव। दो दो नव सत्तेव य, श्रंकट्ठाणा पगहुत्ता॥२॥" भावार्थ सरत है।

इसलिये यह सिद्ध हुआ कि इन उनतीस श्रंक वाले रूप में जघन्य पद वाले गर्भज मनुष्य होते हैं।

श्रब श्रन्य प्रकार से इसका वर्णन किया जाता है-

सब से प्रथम राशि को अर्छ करना चाहिये। पश्चात् उस अर्छ का भी अर्छ करना चाहिये। एक अर्छ का भी अर्छ करना चाहिये। इस अर्छ कम से करते करते यहां तक करना कि जिससे उसके छयानवे हिस्से हो जायँ, और अन्त में परिपूर्ण एक रूप रहे, खंडित रूप न हो। उस राशि से गर्भज मनुष्यों की संख्या जाननी चाहिये। वह राशि यही है, अर्थात् जिसके पूर्व उनतीस अंक स्थानक निष्पन्न हुए हों, अन्य कोई राशि नहीं है। इस राशि को छेदन करते हुए-आधी

₹8€

#### [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्राधी करते हुए छयानवे छेइन हो जाते हैं श्रौर श्रन्त में परिपूर्ण शेष एक रह जाता है। इसी को छयानवे छेइनक राशि कहते हैं।

'छेदनक' किस प्रकार से होता है ?

जैसे कि—प्रथम वर्ग के ४ रूप पहिले दिखा चुके हैं। उसी प्रकार छेदन करने के लिये पिहले इसका श्राधा किया, तब २ हुश्रा। तदनन्तर इसी का श्रद्ध १ हुश्रा। तात्पर्य यह है कि—प्रथम वर्ग चार रूप के दो छेदनक होते हैं, श्रर्थात् वही वर्ग दो वार श्राधे से श्राधा किया जा सकता है, इस से श्रिथक वार नहीं। इस लिये इसके दो ही छेदनक हैं। इसो प्रकार द्वितीय वर्ग षोडश रूप में चार छेदनक हैं। यथा  $\frac{1}{2}$ 6 = म श्राठ, यह पहिला छेदनक है। किर  $\frac{3}{2}$  = ४ चार, यह दूसरा छेदनक है तथा  $\frac{4}{2}$  = २ दो, यह तीसरा; श्रीर  $\frac{2}{3}$  = १ एक, यह चोथा छेदनक है। इसी प्रकार तृतीय वर्ग २५६का के श्राठ छेदनक होते हैं। यथा— $\frac{3}{2}$ 6 = २ म पहिला,  $\frac{1}{2}$ 7 = ६४ दूसरा,  $\frac{1}{2}$ 8 = १ यह श्राठवां छेदनक है।  $\frac{1}{2}$ 9 = ६४ दूसरा,  $\frac{1}{2}$ 1 = २२ ती नरा.  $\frac{3}{2}$ 3 = २६ चौथा,  $\frac{1}{2}$ 6 = म पांचवां,  $\frac{3}{2}$  = ४ छठा,  $\frac{4}{2}$  = २ सातवां; श्रीर  $\frac{3}{2}$  = १ यह श्राठवां छेदनक है।

इसी प्रकार पांचवें वर्ग को छुठे वर्ग से गुणित करने पर ७९२२=१६२५१ ४२६४३३७। ३५४३६५०३३६ यह रोशि होती है। तथा पांचवें और छुठे वर्ग के छेरन योग करने से इस राशि के छेरनक निकलेंगे। अर्थात् पंचम वर्ग ३२ और छुठा ६४, इनका योग करने से ३२ +६४ = ६६ छेरनक होते हैं। इसिलये स्वयमेव भाजित करके सावधानी से देखना चाहिये। यही जवन्य पर का स्व कप है। इसके अनन्तर उत्कृष्ट पर का वर्णन किया जाता है—

उत्कृष्ट से मनुष्यों के बद्धौदारिक शरीर अनेक हैं। इसका प्रमाण यह है किकाल से वे असंख्येय उत्सर्विणियों और अवसर्विणियों के समयों की राशि के तुल्य हैं। त्रेत्र से यदि एक मनुष्य का रूप प्रतिष्त कर दिया जाय और किर उसके शरीर से एक र आकाश श्रेणि अवहरण की जाय तो असंख्येय उत्सर्विण अवसर्विणी जितना काल लगता है।

श्रथवा प्रमाणांगुल श्रोण की जो प्रदेश राशि है उसके प्रथम वर्ग मूल को तृतीय वर्ग मूल की प्रदेश राशि के साथ गुणित करने पर जो फल श्रावे उस चेत्रप्रमाण में से एक र मनुष्य शरीर श्राहरण किया जाय। तात्पर्य यह कि यदि एक मनुष्य का शरीर हो तो यथोक प्रमाण चेत्र की श्रोणि में से प्रतिसमय एक र को श्राह्म से निकाला जाय तो वह श्रसंख्येय उत्सर्पिणियों श्रीर श्रव सर्पिणियां से श्रपहरण होती है, लेकिन ऐसा नहीं, क्योंकि सर्वोत्कृष्ट गर्भज तथा

## [उत्तरार्धम्]

१६३

संमूर्डिम मनुष्य योजित करने से इतने ही होते हैं, ऋधिक नहीं। इस प्रकार मनुष्य के बद्धौदारिक शरीर होते हैं।

मुक्तीदारिक शरोर तो श्रीविकी के सदश जानना चाहिये।

बद्ध वैक्रिय शरोर संख्येय हैं, क्यों कि ये सिर्फ वैक्रियलब्धि वाले गर्भज मनुष्यों के ही होते हैं, तो भी पृच्छा के समय कितने ही संभव हैं। तथा प्रतिसमय एक २ श्रपहरण करने से संख्येय काल व्यतीत हो जाते हैं। यह प्रक्रपणा केवल कल्पना मात्र ही है।

तथा मुक्त वैकिय शरीर श्रीधिक के समान जानना चाहिये।

बद्ध तथा मुक्त आहारक शरीर जैसे इनके श्रौधिक होते हैं उसी प्रकार जानना चाहिये।

तैजल और कार्मण शरीर इनके श्रीदारिकों के सदश होते हैं।

इस प्रकार मञ्जूष्यों के पांच शरीर होते हैं। इसके पश्चात् व्यन्तरों के शरीरों का वर्णन किया जाता है।

व्यन्तरों के सब शरीर नारिकयों के समान जानना चाहिये। लेकिन विशाप स्तना ही है कि अव्यन्तर नारिकयों से असंख्येय गुणे हैं।

व्यन्तर कितने श्रंश से सब प्रास् को श्रपहरण कर सकते हैं ?

संख्येय † योजन शत वर्गी का जो श्रंश है उलसे अपहरण हो सकते हैं। ज्योतिषियों का सभी वर्णन छुगम ही है, लेकिन विशेष इतना ही है कि इनकी विष्करमस्चि व्यन्तरों की ‡ विष्करमस्चि से संख्येय गुणी अधिक होती है।

अन्न अनंद्रिय अंगियों की विकास्तमृत्वि का प्रमाण प्रज्ञापना सूत्र के महा-दण्डक पशानुसार त्वामेव जातवा चाहिये। क्योंकि वे पृष्ठीक तिर्यञ्च पञ्चेदियों की विष्कश्म सृत्विकी अपेचा अनंद्र्यय गुग्गे होत होते हैं। अर्थाद्र प्रज्ञापना सृत्र महादण्डक पश्च में इनकी अपेचा व्यन्तरी का अनंद्र्येय गुग्ग हीन पाठ प्रतिपादन किया गया है।

<sup>†</sup> यदि एक २ व्यन्तर संख्येय योजन शत वर्ग रूप प्रतर के भाग को श्रवहरण करें तो सब प्रतर श्रवहरण हो सकते हैं । श्राचा यदि एक व्यन्तर उतने भाग मात्र में स्थापन किया जाय तो सभी प्रतर पूर्ण हो जाते हैं ।

<sup>\$</sup> प्रज्ञापना महादगडक में व्यन्तरीं से संख्येय गुणे ऋषिक श्रौषिक ज्योतिषी प्रतिपादन किये गये हैं। श्रीप यहां पा भी प्रनागहार चीत्र उनके चीत्र से संख्येय गुणे हीन होते हैं।

#### [ श्रीमद्ञुयोगद्वारसूत्रम् ]

यदि एक २ ज्योतिषी २५६ प्रमाणांगुल के वर्ग रूप प्रतर के प्रतिभाग को अपहरण करें तो समस्त प्रतर अपहरण हो सकता है। अथवा इतने ही श्रंश में यदि एक २ ज्योतिषी स्थापन किया जाय तो समग्र प्रतर पूर्ण हो सकता है। इस लिये व्यन्तरों से ज्योतिषी संख्येय गुणे अधिक हैं।

वैमानिकों ÷ के विषय में भी इसी प्रकार जानना चाहिये। विशेष इतना ही है कि—उन श्रेणियों की विष्कम्भसूचि प्रमाणांगुल के द्वितीय वर्गमूल को तृतीय वर्गमूल से गुणा करना चाहिये। इसका भावार्थ यह है कि प्रमाणांगुल प्रतर चेत्र में सद्गृप श्रसंख्येय श्रेणियाँ होती हैं तो भी कल्पना से २५६ मान ली जायँ तो इसका प्रथम वर्गमूल १६, द्वितीय ४, तृतीय २ होता है। पश्चात् द्वितीय वर्गमूल ४ को तृतीय वर्गमूल २ के साथ गुणा करने पर—४×२ = ६ निष्पन्न होते हैं।

इसी प्रकार यहां पर सद्गूप से श्रसंख्येय श्रेणियां तथा कल्पना से क्र श्रीण रूप विस्तार सूचि प्रहण करना चाहिये।

श्रथवा तृतीय वर्गमूल द्विक रूप का जो घन २×२×२= इति। है, उन्हीं श्रे शियों की विष्कम्भसूचि होती है। दोनों का भावार्थ एक ही है। इससे यह सिद्ध हुआ कि भवनपत्योदिकों की सृचि से यह असंख्येय गुणी हीन होती है।

शेव भावार्थ चेत्र पत्योपम तक सरल ही है।

इस प्रकार दोनों भेर तथा उपलच्या से श्रन्य उच्छवासादिक कालविभाग भी वर्शन किये गये हैं।

यहां पर काल प्रमाण का स्वरूप पूरा हुआ। (सू०१४:) इसके अनःतर भाव प्रमाण का स्वरूप प्रतिपादन किया जाता है—

#### माब प्रमाण ∤

से किं तं भावप्पमाणे ? तिविहे पराण्यते तं जहा-गुणप्पमाणे नयप्पमाणे संखप्पमाणे (सू० १४६)

<sup>+</sup> त्रिशेष इतना ही है कि प्रज्ञापना सूत्र में भवनपति, व्यन्तर श्रीर नारकी, ये ज्योति-षियों की श्रपेका प्रत्येक २ सब से श्रसंख्येय गुणे हीन वर्णन किये गये हैं।

## [ उत्तरार्धम् ]

१६५

से किं तं ग्रणप्पमागों ? दुविहे पगणत्ते, तं जहा-जीवग्रणप्पमागों अजोवग्रणप्पमागों य ।

से किं तं श्रजीवयुगाप्पमागो ? पंचिवहे पग्णात्ते, तं जहा--वग्गायुगाप्पमागो गंधयुगाप्पमागो रसयुगाप्पमागो फासयुगाप्पमागो संठागायुगाप्पमागो ।

से किं तं वरागागुराप्पमाराो १ पंचिवहे परागात्ते, तं जहा-कालवरागागुराप्पमाराो जाव सुक्किल्लवरागागुराप्पमाराो, से तं वरागागुराप्पमाराो ।

से किं तं गंधगुणप्यमागो ? दुविहे पराणत्ते, तं जहा-सुरभिगंधगुणप्पमागो दुरभिगंधगुणप्पमागो, से तं गंध-गुणप्पमागो ।

से किं तं रसगुणप्पमाणे ? पंचिवहे पगणते, तं जहा-तित्तरसगुणप्पमाणे जाव सहुररसगुणप्पमाणे, से तं रसगुणप्पमाणे।

से किं तं फासगुगाप्पमागां ? अट्टविहे पगगात्ते, तं जहा-कक्खडफासगुगाप्पमागां जाव लुक्खफासगुगाप्पमागां, से तं फासगुगाप्पमागां।

से किं तं संठाणगुणप्पमाणे ? पंचिवहे पर्णात्ते, तं जहा-परिमंडलसंठाणगुणप्पमाणे वट्टसंठाणगुणप्पमाणे तंस— संठाणगुणप्पमाणे चउरंससंठाणगुणप्पमाणे श्राययसंठाण गुणप्पमाणे, से तं संठाणगुणप्पमाणे, से तं श्रजीव-गुणप्पमाणे ।

#### १६६ [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

पदार्थ—विद्यमान पदार्थों के श्रीर वर्णीदिकों के झानादि परिग्णाम का बोध होना उसे अभाव कहते हैं, श्रीर जिसके द्वारा पदार्थों का स्वरूप जाना जाय श्रथवा उनका निर्णय किया जाय वहीं पे प्रमाण है, श्रीर वह (तिविहे पण्णते,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(गुण्ण्यमाणे) जिन गुणां से द्रव्यादिकों का ज्ञान हो उसे गुणा प्रमाण कहते हैं, (नयप्पमाणे) जिन श्रमत्त धर्मात्मक वस्तुश्रों का एक ही श्रंश द्वारा निर्णय किया जाय उसे : नय प्रमाण कहते हैं। श्रीर (संख्यामाणे) जिसके द्वारा संख्या की जाय उसे ÷ संख्या प्रमाण कहते हैं।

(से कि तं गुण्व्यमाणे ?) गुण प्रमाण किसे कहते हैं ? (गुण्व्यमाणे) जिन गुणों से द्रव्यादिकों का ज्ञान हो उसे गुण प्रमाण कहते हैं। और वह (इतिहे परण्वं,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(जीवगुण्व्यमाणे) जाव गुण प्रमाण (अजीवगुण्व्यमाणे ।) और अजीव गुण प्रमाण ।

(से कि तं श्रजीवगुणप्पमाणे ?) × त्रजीव गुण प्रमाण किसे कहते हैं श्रीर वह (द तनी एकार से मतिपादन किया गया है ? (अजीवगुणप्पमाणे) जिन गुणों के द्वारा श्रजीव पदार्थों की सिद्धि हो। उसे श्रजीव गुण प्रमाण कहते हैं। श्रीर वह (पंचिवहे पण्णते) पांच प्रकार से प्रतिपादन किया गया है. (तं जहा-) जैसे कि-(वण्णगुणप्पमाणे) वर्ण गुण प्रमाण (गंवगुणप्पमाणे) गन्ध गुण प्रमाण (प्रमाण प्रमाण (पंचगुणप्पमाणे) स्पर्श गुण प्रमाण श्रीर (पंडावगुणप्पमाणे) संस्थान गुण प्रमाण ।

(से कि तं वरणगुणप्यमाणे ?) वर्ण गुण प्रमास किसे कहते हैं और वह कितनो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (वरणगुणप्यमाणे ) जिन वर्णों के द्वारा द्रव्यों का ज्ञान हो उसे वर्षा गुण प्रमाण कहते हैं, और वह पंचित्र परण्यते ) पांच प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) कैसे कि - (कालवरणगुण्य्यसाणे, )

भवमं भागी—वस्तुनः पित्रणामी ज्ञानादिः वर्णोदिश्च ।

<sup>🕆</sup> प्रमीय । धनेन इति प्रपाण्स् ।

<sup>‡</sup> नीतये नश्राः—श्रद्धन्तथर्माध्ययस्य वस्तुन एकश्रिपरिच्छितयः १ । । मार्ग्यक्यः प्रवासम्बद्धाः

<sup>+</sup>संख्यानं संख्या सेव प्रमाणं संख्याप्रमाणम् ।

<sup>÷</sup> अजीव गुण प्रभाण के विषय में अल्पवक्तव्य होने से प्रथम देनी का स्वक्षें प्रति-पादन किया जाता है।

## [ उत्तरार्धम ]

१६७

कृष्णादि वर्णों के द्वारा जिन पदार्थों का ज्ञान हो उसे कृष्णवर्ण कहते हैं. इसी प्रकार (जाव सुकिरलगुणप्यमाणे।) शुक्ल वर्ण गुण प्रमाण तक जानना चाहिये (मे तं वरणगुणप्यमाणे।) इस लिये वही वर्ण गुण प्रसाण है।

(से कि तं गंवगुणप्यमाणं?) गंध गुण प्रमाण किसे कहते हैं और वह कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (गंवगुणप्यमाणं) जिन पदार्थों का गन्ध द्वारा ज्ञान हो उसे गंध गुण प्रमाण कहते हैं और वह (दुविह परण्ते,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—, सुरिभगंवगुणप्यमाणं,) सुरिभगन्ध-सुगन्ध गुण प्रमाण और (दुरिभगंवगुणप्यमाणं, दुरिभगन्ध-दुर्गन्ध गुण प्रमाण, (से तं गंधगुणप्य-माणं ।) यही गन्ध गुण प्रपाण है।

(से किं तं रसगुणप्यमाणे ?) रस गुण प्रमाण किसे कहते हैं और वह कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? ( रसगुणप्यन्तिणे ) जिन पदार्थों का बोध रसों के द्वारा हो उसे रस गुण प्रमाण कहते हैं, और वह (पंचित्रे परण्यते,) पांच प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि —( तित्तरस्तुणप्यमाणे ) जिन पदार्थों का तिक्त-तीक्ष्ण रसों के द्वारा ज्ञान हो उसे तिक रस गुण प्रमाण कहते हैं। इसी प्रकार (जाव महुरस्सगुण्यस्माणे,) मधुर रस गुण प्रमाण तक ज्ञानना।

(से किं तं फासगुणप्यमाणे ?) स्पर्श गुण प्रमाण किसे कहते हैं और वह कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (फासगुणप्यमाणे जिन परार्थों का स्पर्शों के द्वारा बोध हो उसे स्पर्श गुण प्रमाण कहते हैं, और वह (अहविदे परणाते ) आठ प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं नहा-) जैसे कि—(कक्खडफासगुणप्यमाणे) जिन पदार्थों का कर्कश—कठिन स्पर्शों द्वारा ज्ञान हो उसे कर्कश स्पर्श गुण प्रमाण कहते हैं | इसी प्रकार (जात कि जुन कांसगुणप्यमाणे, ) कृत्त स्परा गुण प्रमाण तक जानना चाहिये, (तं ं फासगुणप्यमाणे ।) यही स्पर्श गुण प्रमाण है ।

(मे कि तं संठाणगुणज्यागि?) संस्थान गुण प्रमाण किसं कहते हैं और वह कितन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है? (संठाणगुणज्यागि ) जिन पदार्थों का बोध संस्थानों से हो उसे संस्थान गुण प्रमाण कहते हैं और वह (पंचित्रहे पण्णाचे,) पांच प्रकार से प्रतिगदन किया गया है (तं जहा) जैसे कि—(पित्मण्डलसंठाणगुण-ज्याणे) जो † बलयादि के समान हो उसे परिमंड इसंस्थान जानना चाहिये,

यात्रत शब्द—ष्टदु, गुरु, लघु, शांत, उप्ण, स्विग्यादिको का स्चक है।
 चृङ्गि।

#### [ श्रीमद्तुयोगद्वारस्त्रम् ]

(बहसंठाणगुणव्यमाणे) जो लोहेके गोलक सहश हो उसे वृत्त संस्थान गुण प्रमाण कहते हैं, (तंससंठाणगुणव्यमाणे) जो सिंघाड़े के फल के समान त्रिकोण हो उसे त्र्यंश संस्थान गुण प्रमाण कहते हैं, (चउरंससंठाणगुणव्यमाणे) चतुरस्र संस्थान गुण प्रमाण जो चारों त्रोर से समकोण हो त्रीर (अवव्यसंठाणगुणव्यमाणे,) दीर्घ स्थान गुणप्रमाण, (से तं संठाणगुणव्यमाणे,) यही संस्थान गुण प्रमाण है, श्रीर (से तं अनीवगुणव्यमाणे।) यही अजीव गुण प्रमाण है।

भावार्थ—भाव प्रमाण उसे कहते हैं जिसके द्वारा पदार्थों का भली भांति ज्ञान हो। उसके तीन भेद हैं, जैसे कि-गुण प्रमाण १, नय प्रमाण २ श्रीर संख्या प्रमाण ३।

जिन गुणों से द्रव्यों का बोध हो उसे गुण प्रमाण कहते हैं, श्रनन्त धर्मात्मक वस्तुश्रों का एक ही श्रांश के द्वारा वर्णन करना उसे नय प्रमाण कहते हैं श्रीर तीसरा संख्या प्रमाण है (सू० १४६)

गुण प्रमाण के दो भेर हैं, जैसं कि-जीव गुण प्रमाण और अजीव गुण प्रमाण।

श्रजीव गुण प्रमाण पांच प्रकार का है, जैसे कि-१वर्ण गुण प्रमाण, २ गंध गुण प्रमाण, ३ रस गुंग प्रमाण, ४ स्पर्श गुण प्रमाण श्रौर ५ संस्थान गुण प्रमाण।

वर्ण गुण प्रमाण पांच प्रकार से प्रतिपादन किया गया है। जैसे कि— इप्णवर्ण गुण प्रमाण से लेकर शुक्लवर्ण गुण प्रमाण तक।

गंध गुण प्रमाण के दो भेद हैं, सुरिभगंध गुण प्रमाण ऋौर दुरिभगंध गुण प्रमाण।

रस गुण प्रमाण पांच प्रकार का है, जैसे कि—े तिक्तरस गुण प्रमाण, २ कटुकरस गुण प्रमाण, ३ कषायरस गुण प्रमाण, ४ आचाम्लरस गुण प्रमाण और मधुररस गुण प्रमाण ५।

स्पर्श गुण प्रमाण के आठ भेद हैं। जैसे कि -कर्कशस्पर्श गुण प्रमाण, इसी प्रकार मुदु, गुरु, लघु, शीत, उष्ण, स्निग्य, कत्न, ये स्पर्श गुण प्रमाण होते हैं

संस्थान गुण प्रमाण के पाँच भेद हैं जैसे कि १ परिमग्डल संस्थान गुण प्रमाण, २ कृत्त संस्थान गुण प्रमाण, ३ ज्यंस संस्थान गुण प्रमाण, ४ चतुरस्र संस्थान गुण प्रमाण श्रौर ५ दीर्घ संस्थान गुण प्रमाण।

## ्[ उत्तरार्धम् ]

38€

इस प्रकार ये सभी श्रजीव गुण प्रमाण के भेद हैं। इसके श्रनन्तर जीव गुण प्रमाख का स्वरूप निम्न प्रकार जानना चाहिये—

# जीव गुण प्रमाण ।

से किं तं जीवगुगाप्पमागो ? तिविहे पग्णाचे , तं जहा गागगुगाप्पमागो दंसगागुगाप्पमागो चरित्तगुगाप्पमागो । से किं तं गागागुगाप्पमागो ? चउडिवहे पग्णाचे, तं

जहा-पचक्वे अगुमाग्रे श्रोवम्मे श्रागमे ।

से कि तं पच्चक्वे ? दुविहे पग्णात्ते, तं जहा-इंदिय पचक्वे अ गोइंदियपचक्वे अ।

से किं तं इंदियपचक्षे ? पंचिवहे पग्णाचे, तं जहा सोइंदियपचक्षे चक्खुरिंदयपचक्षे घाणिंदियपचक्षे जिब्भिंदियपचक्षे फासिंदियपच्चक्षे, से तं इंदिय-पच्चक्षे।

से कि तं गोइंदियपच्चक्खे ? तिविहे पग्णत्ते, तं जहा-श्रोहिणागपच्चक्खे मगापज्जवणागपच्चक्खे केवलगागा पच्चक्खे, से तं गोइंदियपच्चक्खे, से तं पच्चक्खे।

पदार्थ—(से कि तं जीवगुणप्पमाणे ?) जीव गुण प्रमाण किसे कहते हैं, श्रौर वह कितने प्रकार का है ? (जीवगुणपामाणे) ज्ञानादि गुणों के द्वारा जिसको सिद्धि हो उसे जीव गुण प्रमाण कहते हैं श्रौर वह (विविहे परणते,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(णाणगुणप्पमाणे) ज्ञान गुण प्रमाण (दंतणगुणप्पमाणे) द्वान गुण प्रमाण ।

(ते कि तं णाणगुणप्पमाणे ?) ज्ञान गुण प्रमाण किसे कहते हैं श्रीर वह कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (णाणगुणप्पमाणे ) जिसके द्वारा जीव की सिद्धि हो उसे ज्ञान गुण प्रमाण कहते हैं, श्रीर वह (चित्रक्तिहें परण्ये,) चार प्रकार से प्रतिर

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

पादन किया गया है,(तं जहा-) जैसे कि-(पचक्ले) अप्रत्यत्त (श्रग्रुमाणे) अनुमान (श्रोवम्मे) श्रोपम्य-उपमान श्रोर (श्रागमे ।) श्रागम ।

\* अशोर्देवने । उ० । पा० ३ । स्० ६ ४ । 'अशुङ् व्याप्ती' धातु से स प्रत्यय करने पर 'अच' शुद्ध सिद्ध होता है । उज्ज्यलदत्तरीकायाम्—'अशोङ् याप्ती' स्रतो देवनः वाच्ये सः । त्रश्चश्रक्तेत्यादिना पत्वादि कार्यम् । 'अचोरधावयवे निमित्तके च' 'अचाणि पण्डितजना विदुरि-न्द्रियाणि' 'अचः कर्षे तुषे चके शकरव्यवहारयोः । आत्मज्ञे पाशके चार्चं तुःथे उसौ वर्चलेन्द्रिये ॥१॥' 'चान्तेर' इति सः ।

तथा अश भोजने धातु से भिस् प्रत्यय करने पर भी श्रम्त शब्द सिद्ध होता है। परचात 'इको यणचि।' पाणिनीय सूत्र हो प्रति उपसर्ग के इक् मात्रको यण् हुआ। तब प्रत्यम्त शब्द बन जाता है। इसका अर्थ यह हुआ कि जो ज्ञानरूपतया पदार्थों में व्याप्त होता है उसे श्रम्त कहते है। वह कौन हैं? जीव।

श्रीर 'श्रश भोजने' पातु से जो श्रच शब्द निष्पत्र होता है, उसका भावार्थ यह है कि जो सब श्रथोंको भोगता है या पालता है, वह श्रच है। उसका भी मतलव जीव ही होता है। 'गतादिषु प्रादयः।' शाकटायनः। २।१।२१। इस सूत्र से यहां पर द्वितीयातःपुरुष समास द्वृश्रा है। 'प्रत्ययोग्ध्ययोभावाद।'२।१।१५०। इस सूत्र से जो श्रव्ययोभाव समास किया जाता है, वह इस स्थान पर उपादेय नहीं होता। क्योंकि श्रव्ययोभाव समास नपु सकलिक्कीय है, श्रीर प्रत्यच शब्द विलिक्कीय है। यथा—प्रत्यचा बुद्धः, प्रत्यचे। चोधः, प्रत्यचे। श्रानम्। इस लिये सारांश यह हुश्रा कि जो ज्ञान जीवके साथ साचात्कारी वन्ने वाला होता है, उसे प्रत्यच ज्ञान कहते हैं।

तथाह न्यायदीपिकायां—"कश्चिदाह असं नाम चतुर।दिकिमिन्दियं तत्प्रतीत्य यदुत्पवते तदंव प्रत्यचमुचितं नान्यत्" इति तद्प्यसत् । स्रात्ममात्रसापेचाणामविषमनःपर्ययक्षेवलानामिन्दिय-निरपेचाणामपि प्रत्यचत्वितरोषात् । स्पष्टत्वमेव हि प्रत्यचत्वयोज्ञकं नेन्द्रियजन्यत्वम् । स्रत एव हि मितिश्रुताविषमनःपर्ययक्षेवलानां झानत्वेन प्रतिपन्नानां मध्ये "स्राये परोचम्" "प्रयचमन्यत्" इत्यावयोमितिश्रुत्योः परोचत्वकथनमन्येषां (वविषमनःपर्ययक्षेवलानां प्रत्यचत्वाचो युक्तिः । कर्य पुनरेतेषां प्रत्यचर्यव्यमिति चेत् रूदित इहि ब्रूमः । स्रचणिति—व्याप्तोति स्रथवा जाना-तीत्यच स्रात्मा, तन्मात्रापेचीत्पत्तिकं प्रत्यचमिति किमनुपपन्नम् ? इन्द्रियजन्यमप्रत्यचं तर्षि प्राप्तमिति चेत् इन्त विस्मरणशीलत्वं वत्सस्य । स्रवीचामः खल्बीपचारिकं प्रत्यचत्वमचजज्ञानस्य । तत्तरतस्याप्रत्यचत्वं कामं प्राप्नोतु, का नो हानिः । एतेनाचेभ्यः पराष्टतं परोचितत्यिप प्रतिविहिन्तम् । स्रवैशवस्यैव परोचलचण्यात्वात् ।"

परीचामुलस्त्राणि प्रभितेषु न्यायग्रन्थेष्विपि प्राग्वदुरुलेखः । यथा-"श्रावे परोचे", "प्रत्यचामन्यत"इति । व्यवहारनयात इन्द्रियजन्यज्ञानं प्रत्यचिमिति नन्दीसूर्वदिषि इच्छव्यः । यथा-'इंदिश्रपचनक्षे लोइंडिय**ं** इत्यादि ।

## [ उत्तरार्धम ]

१७१

(से कि तं पहरूवे ?) प्रत्यक्ष प्रमाण किसे कहते हैं और बह कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है। (पन क्वे) जिन पदार्थों का बोध प्रत्यत्त प्रमाण से जाना जाय उसे प्रत्यत्त प्रमाण कहते हैं, और वह (दुविहे पएण ते, ) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि (इंदिअ न क्वे अ) इन्द्रिय प्रत्यत्त स्त्रीर (णोइंदिअपन क्वे) नोइन्द्रियप्रत्यत्त ।

(से किं तं इंदियपच क्क्ले ?) इन्द्रिय प्रत्यत्त किसे कहते हैं और वह कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (इत्यियचक्ले †) जिन पदार्थों का ज्ञान प्रत्यत्त इन्द्रियों द्वारा उत्पन्न हो उसे इन्द्रिय प्रत्यत्त कहते हैं और वह (पंचिवेहे परण्यत्ते,) पांच प्रकार से प्रतिपादन किया गया है। (तं जहा-) जैसे कि-(सोइंदियपचक्ले) ‡श्रोत्रे-न्द्रिय प्रत्यत्त (चक्लुरिंदियपचक्ले) चत्त्रिरिन्द्रिय प्रत्यत्त (पाणिदियपचक्ले) प्राणिन्द्रिय प्रत्यत्त (जिन्धिदयपचक्ले) जिल्लेन्द्रिय प्रत्यत्त (कालिंदियपचक्ले) रिपरोंन्द्रिय प्रत्यत्त (कालिंदियपचक्ले)) यही इन्द्रिय प्रत्यत्त है।

(से किं तं णोइंदिश्रपचक्ते ?) × नो इन्द्रिय प्रत्यत्त किसे कहते हैं छौर वह कितने प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? (णोइंदिश्रपचक्ते) जो ज्ञान इन्द्रियजन्य न हो उसे नो इन्द्रिय प्रत्यत्त कहते हैं, और वह (तिविहे पण्णत्ते,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि-( ओहिणाण्यचक्ते) श्रवधिज्ञान प्रत्यत्त (मण्पज्जवणाण्यचक्ते) मनःपर्यवज्ञान प्रत्यत्त श्रीर (केवलणाण्यचक्ते) केवलज्ञान प्रत्यत्त, (से तं णोइंदिश्रपचक्ते), यही नोइन्द्रिय प्रत्यत्त है, (से तं पचक्ते।) यही प्रत्यत्त है।

भावार्थ—जीव गुण प्रमाण तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, जैसे कि-ज्ञान गुण प्रमाण, दर्शन गुण प्रमाण, श्रौर चरित्र गुण प्रमाण। ज्ञानगुण प्रमाण के चार भेद हैं, जैसे कि-प्रत्यक्त, श्रजुमाव, उपमान, श्रौर श्रागम।

<sup>†</sup> इदं चेन्द्रलच्णजीवात्यरं व्यतिरिक्तनिमित्तमाश्रिःयोत्पवते इति धूमादिग्नज्ञानमिव, वस्तुतोऽर्थंसाचात्कारित्वाभावात् परोच्चमेव, केवलं लोकेऽस्य प्रत्यचत्या रूढ्त्वात् संव्यवहारतो ऽवापि तथोच्यत इति । भावार्थ-यवपि इन्द्रियपत्यच्छान एवंभूत नयानुसार परोच्च माना गया है, तथापि व्यवहार नय से यह प्रत्यच्च भी है ।

<sup>्</sup>रै जो ज्ञान श्रोत्रेन्द्रिय द्वारा प्रत्यच हो उस श्रोत्रेन्द्रिय प्रत्यच कहते हैं । इसी प्रकार चचुरिन्द्रिय प्रत्यच, ह्यासेन्द्रिय प्रत्यच, जिह्नेन्द्रिय प्रत्यच श्रीर स्पर्शेन्द्रिय प्रत्यच जानना चाहिये।

<sup>× &#</sup>x27;नो'शब्द निषेध वाचक भी है, स्रोर ईषत् वाचक भी है। यहां पर उसे निषेध वाचक जानना चाहिये।

[ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

प्रत्यत्त प्रमाण दो प्रकार का है, जैसे कि—इन्द्रिय प्रत्यत्त श्रीर नो इन्द्रिय प्रत्यत्त श्रीर नो इन्द्रिय प्रत्यत्त श्रीर नो इन्द्रिय प्रत्यत्त कहते हैं। उस के पाँच भेद हैं, जैसे कि—शब्द, रूप, गंध, रस श्रीर स्पर्श; इनका झान होना उसे इन्द्रिय प्रत्यत्त कहते हैं।

जो इन्द्रिय प्रत्यक्त नहीं होता श्रर्थात् साक्तादातमा ही जिस श्रर्थ को देखती है उसे नोइन्द्रिय प्रत्यक्त कहते हैं। इसके तीन भेद हैं, श्रवधिक्तान, मनः-पर्यविक्तान श्रीर वेचलवान। इनमें केचल जीव के उपयोग रूप शक्ति की ही प्रवक्तता होती है, न कि उनके सहकारी भाव की । इस लिये यही प्रत्यक्त प्रमाण है। इसके बाद श्रद्धमान प्रमाण का वर्णन किया जाता है —

## अनुमान प्रमाण ।

से किं तं ऋगुमागे ? तिनिहे पगगत्ते, तं जहा- पुठनवं सेसवं दिट्टसाहम्मवं।

से किं रां पुठववं ?

माया पुत्तं जहा नट्टं, जुवाण पुणरागयं। काई पच्वभिजाणेजा, पुट्वलिंगेण केणई॥१॥

तं जहा-खत्तेण वा वरणोण वा लंछणोण वा मसेण वा तिलएण वा, से तं पुटववं।

से किं तं सेसवं ? पंचिवहे पर्गणत्ते, तं जहा-कज्जेगं कारगोगां गुगोगां अवयवेगां आसएगां।

से किं तं कड़जेगां ? संखं सह गां भेरिं ताडिएगां वस-भं ढिकिएगां मोरं किंकाइएगां हयं हेसिएगां क्ष्गगां गुल-गुलाइएगां रहं घगाघणाइएगां, से तं कड़जेगां।

से किं तं कारणेणं ? तंतवो पडस्स कारणं ण पडो

<sup>\* &#</sup>x27;गयं' पाठान्तरम् ।

## [ उत्तरार्धम् ]

१७३

तंतुकारणं एवं वीरणां× कहस्स कारणं ग कडो वीरणा-कारणं, मिप्पिंडो घडस्स कारणं ग घडो मिप्पिंडकारणं, से तं कारणेंगं।

से कि तं गुणेगं? सुवगगं निकसेगां पुष्फं गंधेगं जवगं रसेगां महरं श्रासायएगं वत्थं फासेगां, से तं गुणेगां।

से कि तं अवयवेगां ? महिसं सि गेगां कुक्कुडं सि-हाएगां हित्थं विसागोगां वराहं दाढाए मोरं पिच्छे गां आसं खुरेगां वण्यं नहेगां चमिरं वालगोगां वागारं लंगुलेगां दुपयं मणुस्सादि चउपयं गवमादि बहुपयं गोमियादि सोहं केसरेगां वसहं कुक्कुहेगां महिलं वलयबाहाए | गाहा-

परिश्ररबंधेण भडं, जागोजा महिलियं निवसगोगां। सित्थेण दोगापागं, कविंच एकाए गाहाए॥१॥

से तं अवयवेगां।

से किं तं आसएगां ? अग्गिं धूमेगां सलिलं बलागेगां वुट्टिं अब्भविकारेगां कुलपुत्तं सीलसमायारेगां ।

[इंगिताकरितेज्ञेंयेः, क्रियाभिर्भाषितेन च । नेत्रवक्त्रविकारेश्च, यह्यते अन्तर्गतं मनः ॥१ |

से तं आसएगां, से तं सेसवं।

से कि तं दिट्टसाहम्मवं ? दुविहं पग्णतं, तं जहा-सामन्नदिट्टं च विसेसदिट्टं च ।

<sup>🗙</sup> एतदन्यत्र नोपलभ्यते ।

#### [श्रीमद्तुसोगद्वारस्त्रम्]

से कि'तं सामजिद्धं ? जहा एगो पुरिसो तहा बहवे पुरिसा जहा बहवे पुरिसा तहा एगो पुरिसो, जहा एगो करिसावणो तहा बहवे करिसावणा जहा बहवे करिसावणा तहा एगो करिसावणो, से तं सामजिद्धं।

से किं तं विसेसदिहं ? से जहाणामए केई पुरसे कंचि पुरिसं बहूगां पुरिसागां मज्मे पुठ्यदिट्टं पच्चभिजा-गोजा-अयं से पुरिसे, बहूगां करिसावणागां मज्मे पुठ्यदिट्टं करिसावगां पच्चभिजाणिजा, अयं से करिसावणे।

पदार्थ—(से किंतं श्रमाणे ?) अनुमान प्रमाण किसे कहते हैं ? सौर बह कितने प्रकार से प्रतिपादन किया नया है ? (श्रमाणे \*) साधन से होने वाजे साध्य के ज्ञान को श्रमुमान कहते हैं, श्रौर वह (तिविहे पएएस्ने,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है (तं जहां) जैसे हि—(पृथ्ववं) पूर्ववन् (सेसवं) शेषवत् श्रौर (दिहताहम्मवं।) हण्ट साधम्यवत् (

(ने कि तं पुल्वनं ?) पूर्ववत् किसे कहते हैं ? (पुल्मं ) पहिले देखे हुए लच्चणों से ती निश्चय किया जाय उसे पूर्ववत् कहते हैं, जैसे कि—( माया पुतं जहा नहं, जुनाणं पुणागयं।) जैसे कि—माता देशान्तर को नये हुए और वहां से युवा हो कर वापिस आये हुए पुत्र का (काई पक्षि नाणेजा, पुव्विंगेण केणई ॥१॥) किसी पूर्वाङ्कित विनह के द्वारा निश्चय करती है कि वह मेरा ही पुत्र है ॥ १॥ जैसे कि-

(खरीण वा) श्रापने देह से उत्पन्न हुये चृत से श्रथवा (वण्णेण वा) श्वानादि के किये हुये त्रण से या (जंबणेण वा) स्वरितकादिकों के लारु इनों- चिन्हों से या (मनेण) मसे से या (तिलएण वा) ‡ितल से, (ते तं पुन्ववं ।) यह पूर्ववत् श्रानुमान है।

अत्यनादताध्यविज्ञानमनुमानम् । तथा च, अनु-लिङ्गग्रहणसम्बन्धस्मरणस्य परचात्
 भीयते-परिच्छियते वस्त्वनेनेति अनुमानम् ।

<sup>†</sup> विशिष्ट प्वॉपलब्ध चिक्कमिह पूर्वमुच्यते, तदेव निमित्तरूपतया यस्मानुमानस्यास्ति तस्पूर्ववत् ।

<sup>्</sup>रै तिल मसादि के देखने से माता अपने मन में निश्चय करती है कि यह मेरा ही पुत्र है, क्यों कि इसके अनुक लच्च अमुक समय में उत्पन्न हुए थे अध्यवा अन्त काल से ही थे।

## [ उसराधेम् ]

१७५

(ते कि तं सेसवं ÷?) शेषवद्भुमान कितमे प्रकार से प्रतिपादन किया गया है ? ( सेसवं ) शेषवद्भुमान ( पंचिवहं परणके, ) पांच प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तंजहा-) जैसे कि-(कजेणं) कार्य से (कारणेणं) कारण से (गुणेणं) मुगा से (अवपवेणं) अवयवं से और (आसएणं।) आश्रय\* से।

(से कि तं कजा एं?) कार्यानुमान किसे कहते हैं? (कजाएं) कार्य के द्वारा जिसका अनुमान किया जाता है उसे कार्यानुमान कहते हैं, जैसे कि--(संबं सदेगं)

÷ तथा चाह न्यायवादी पुरुषचन्द्रः---

"श्रम्यथाऽनुपपन्नन्व-मात्रं हेतोः स्वलच्यम् । सत्त्वासन्त्रे हि तह्यमी इप्टान्तह्ययंत्रक्यो ॥१॥

तद्धमंत्रिति—अन्यथानुपपन्न स्वयमों, कथरमृते सस्वासस्वे इत्याह—साथर्मवैयग्र्यक्षे व दृष्टान्तद्वये लच्यते - निश्चीयते । अथ यदि दृष्टान्तद्वयलच्य ये च ग्रामिसत्तायां सर्वेऽपि धर्माः सर्वदा भवन्त्येव, पटादेः शुक्कत्वादिधमें व्याभिचारात् । ततो दृष्टान्तयोः सन्तासस्वयमी ययापि कचिदेती न दृश्यते तथापि धामस्वरूपमन्यथानुपपन्नत्वं भविष्यतीति न कश्चिद्विरोधः, इति भावः । यत्रापि धूमादौ दृष्टान्तयोः सन्त्वासन्वे हेतो दृश्यते, तत्रापि साध्यान्यथानुपपन्नत्वस्यैव प्राधान्याम्नस्यैवैकस्य हेतुलच्यात्राऽवसेया । तथा चाह—

> थुमादेर्यंगिप स्थातां, सत्त्वासत्त्वे च लच्चाे । श्रन्यथानुपपन्नदर-प्राथान्याल्लच्चांकृता ॥१॥

किं च यदि दृष्टान्ते सत्त्वासत्त्वदृशैनाद्धे तुर्गमक दृष्यते तदा लोहलेख्यं वज्रं पार्थिवस्त्रात् काष्ठा दिवदिस्यादेरपि गमकस्त्रं स्याद् । श्रभ्यथायि च---

दृष्टान्ते सदसत्त्वाभ्यां, हेतुः सम्यग् यदीष्यते । लोहलेख्यं भवेद्वज्यं, पार्थिवत्वाद् हुमादिवत् ॥१॥

यत्वे पच धर्मस्वसपच सस्वविषका संस्वतक्षणं हेतीस्त्रेरूप्यमभ्युपगम्यापि यथीक्तदीषभयात साध्येन सहाम्यथानुपपत्रश्वमन्वेषणीयं तिहं तदेवैकं लच्चलतया वक्तुमुचितम्, किं रूपत्रयेखेति। त्राह्य-

श्रन्यथानुष्पन्नस्तं, यत्र तत्र त्रयेण किम् ? नान्यथानुष्पन्नस्त्रं, यत्र तत्र त्रयेण किम् ॥१॥" \* श्रनुमान का श्रध्याहार सर्वत्र जान लेना चाहिये ।

#### [ श्रीमद्तुयोगद्वारसूत्रम् ]

ाशक्क का शब्द से (भेरि ताडिएएं) भेरि का बजाने से (वसमं दिक्षएएं) वृषम-बैल-सांड का डकारने से (मोर्र किकाइएएं) सगुर-मोर का किकारव-शब्द से (ह्यं हेसिएएं) घोड़े का हिनहिनाने से (हत्यं गुलगुलाइएएं) हाथीका गुलगुलाहट शब्द से (रहं घणपणाइएएं,) रथ का घनवनाहट शब्द से अनुमान होता है,(से नं कक्रे एं।) यही ÷ कार्यानुमान है।

(से किंतं कारणेण ?) कारणानुमान किसे कहते हैं ? (कारणेण) जिन हेतुओं के द्वारा कार्य का ज्ञान हो उसे कारणानुमान कहते हैं । जैसे (केनवी प्रदश्त कारणें ) तन्तु वस्त्र के कारण रूप हैं, लेकिन (न पड़ो तंतुकारणं) पट तन्तुओं का कारण नहीं है + (ण्यं) इसी प्रकार (वीरणा कडस्स कारणे) वीरण-तृण कट-मंचा का कारण है, लेकिन (न कड़ो वीरणाकारणं) कट वीरण का कारण नहीं है, (मिण्पिडो घडस्स कारणें) मिट्टीका पिएड घड़े का कारण है परन्तु (ण घणो मिण्पिड-कारणें) घट मिट्टी के पिंड काकारण नहीं है, (से तं कारणें।) यही ककारणानुमान है।

( से कि तं गुणेणं ? ) गुण से अनुमान किस प्रकार होता है ? (गुणेणं) जिन पदार्थों वा गुण के द्वारा निश्चय किया जाय उसे गुणानुमान कहते हैं। नैसे कि— ( सुत्रएणं निक्सेणं ) सोनं का † कसौटों से, (पुन्कं गंवेणं ) पुष्प का गन्ध से (लवणं रसेणं) निमक का रस से ( महर्र आसाइएणं ) मंदिरा का स्वाद लेने से, (वर्ष्य कार्सणं) वस्त्र का स्पर्श करने से, (से तं गुणेणं।) यही गुणानुमान है।

र शंख का शब्द होना कार्य है। इस कार्य के होने पर यह अनुमान होना कि यहां पर शंख है। इसी प्रकार सर्वत्र जानना चाहिये।

<sup>÷</sup> उटा उदाहरणों से निश्चय होता है कि जब कार्य हो जाय तब उसका ज्ञान होना कि यहां पर श्रमुक पदार्थ है, इसी को कार्यानुमान कहते हैं।

<sup>#</sup> चन्द्रमा के उदय से समुद्र की छिद्ध का श्रनुमान किया जाता है, क्यों कि वह छिद्ध का कारण भृत है और जलछिद्धरूप उसका कार्य है। इसी प्रकार सूर्य के उदय से कमलों के विकाश का, अतीव वर्षा से नाज की स्ट्यित और कृषकों के मन-श्राल्हाद का श्रनुमान होता है। इत्यादि हेतुओं से सिद्ध होता है कि कारण से कार्य का श्रनुमान श्रन्छी तरह हो जाता है।

<sup>+</sup> क्यों कि तन्तुओं के समुदाय से पट की स्पत्ति है, लेकिन पट से तन्तुओं की स्थिति नहीं होती, इस लिये तंतु ही कारणभूत हैं।

<sup>†</sup>सौने को कसीटी पर विसने से उसके रूप गुरा द्वारा सीने का यथार्थ ज्ञान होता है।

१७७

(से कि तं अवयवेणं ?) अवयवानुमान किसे कहते हैं ? (अवयवेणं) जिस अवयव यव से अवयवी का ज्ञान हो उसे अवयवानुमान कहते हैं, जैसे कि (माहिसं सिगेणं) के महिष का शृंग—सींग से (कुक्कुडं सिहाएणं) मुर्गे का शिखा से (हिर्हेथ + विताणेणं) हाथी का दान्तों से (वराहं दाढाए) बराह का दाढ से (मोरं पिच्छेणं) मयूर का पिच्छी से (आसं खरेणं) अश्व का खुर से (बग्धं नहेणं) व्याप्त का नखों से (चमिरं वालगेणं) चमरी गाय का बालाशों से (वाणरं लाग्लेणं) किप — बन्दर का पूंछ से (इपयं मणुस्सादि) मनुष्यादि का द्विपद से (चडव्पयं गवमादि) गो आदि का चार पैरों से (बहुपयं गोमिआदि) कर्णश्रुगाली—कानखजूरादि का बहुत पैरों से (सीहं केसरेणं) सिहला स्त्री का भुजाओं की चूड़ियों से। (परियरवंपण भइं, जाण्जि महिलिशं नियसणेणं।) अपरिकरबन्धन—शस्त्र के धारण करने से सुभट तथा वेष पहनने से स्त्री का (सिथेण दोणपागं किंव च एकाए गाहाए॥॥) चावलों का सिक्त—एक दाने से और किंव का एक गाथा से॥१॥ (से तं अवयवेणं।) वहीं अवयव से ए अनुमान है।

(से किं तं ग्रासएएंं ?) आश्रयानुमान किसे कहते हैं ?(‡ग्रासएएं) आश्रय से जो पदार्थ का अनुमान होता है उसे आश्रयानुमान कहते हैं । जैसे कि—(अिं पूमेएं) अभिन का धूएँ से, (सिजलं बलागेएं) जल का बलाकों से (बुिंड अन्भिविकारेएं) बुिंड का बादलों के विकार से (कुलपुतं सीलसमायारेएं) कुलवान पुत्र का शीलादि सदाचार से, (इङ्गिताकारितैज्ञें यें:, कियानिर्भाषतेन च । नेत्रवक्षविकारेश्च, गृह्णतेऽन्तर्गतं मनः॥१॥) शरीर की चेष्टाओं से, भाषण करने से, और नेत्र तथा मुख के विकार से अन्तर्गत मन जाना जाता है ॥१॥ (से तं आसएएं।) यही आश्रयानुमान है, और (से तं सेसवं।) यही शेषवत् अनुमान है।

<sup>्</sup>री ये उदाहरण अवयवी के अनुपस्थिति में ही सिद्ध होते हैं । प्रत्यदा में सिद्ध नहीं हो सकते । आगप में भी कहा है "अयं च प्रयोगो टित्तवरण्डकायं न्तरिक्वादपत्यचा एवावयविनि इस्टब्यः । तत्प्रत्यचातायामध्यचात एव तिसद्धे रनुमानवैयर्थ्यमसङ्गादिति ।

<sup>- &#</sup>x27;विषारा' शब्द के संस्कृत में तीन ऋषे होते हैं-१ सींग, २ कोल, और ३ हाथी के दांत । यथा-"विषारां तु थ्टक्ने कोलेभदन्तयोः"--ऋभिधाननामनाला ।

<sup>\*</sup> विशिष्टनेपध्यरचनालचार्णेन ।

<sup>🕆</sup> श्रधांत श्रवयव के देखने से श्रवयवी का ज्ञान होना । अवयवानुमान है।

<sup>🕇</sup> भाश्रयतीति श्राश्रयः । हेतु का पर्याय ही भाश्रय हैं ।

#### [ श्रीमद्वयोगद्वारसृत्रम् ]

(से किं तं दिहसाहम्मवं ?) दृष्टसाधर्म्यवद्नुमान किसे कहते हैं ? (दिहसाहम्मवं) पूर्व में जाने हुए पदार्थ के द्वारा वर्त्तमान काल के तत्सदृश पदार्थों का ज्ञान होना, दृष्टसाधर्म्यवद्नुमान है, श्रीर वह (दिवहं परण्यतं,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि -- (सामबदिहं × च) सामान्यदृष्ट श्रीर (वितेसदिहं च।) विशेषदृष्ट ।

(से किं तं सामनिदहं ?) सामान्य दृष्टानुमान किसे कहते हैं ? नैसे कि—(नहा एगो पुरिसो) जैसे एक पुरुष है, (नहा वहवे पुरिसा) उसी प्रकार बहुत से ) मनुष्य हैं, (जहा वहवे पुरिसा) उसी प्रकार बहुत से ) मनुष्य हैं, (जहा वहवे पुरिसा) जैसे बहुत से पुरुष हैं, (तहा एगो पुरिसो) उसी प्रकार एक मनुष्य होगा, (जहा एगो करिसावणो ) जैसे एक कार्षापण—सोने की मोहर है। (तहा वहवे करिसावणा) उसी प्रकार बहुतसी मोहरें होंगी, श्रौर (जहा वहवे करिसावणा) जैसे बहुतसी मोहर होंगी (तहा एगो करिसावणो,) उसी प्रकार एक मोहर होगी (से तं सामनिदहें।) सामान्यदृष्टानुमान है।

(से कि तं विसेसिदिहं) विशेष दृष्टानुमान किसे कहते हैं ? (से जहानामए) जैसे देवदत्तादि नामक (केई पुरुषे ) कोई पुरुष हो (केचि पुनिसं ) किसी पुरुष को (वहणं पुरिसायां मज्के) बहुत से मनुष्यों के मध्य में (पुञ्चिदिहं) पहिले देखा था (पचिभिजारोजा) जान लिया कि-(श्रयं से पुरिसे) यह वहीं आदमी है, तथा—(बहुणं करिसावए।एां मज्के) बहुत सी सोने की मोहरों के बीच में (पुञ्चिदिहं करिसावएं) पहिले देखी हुई को (पच-भिजारिजा) पहिचान लिया कि (अधं से करिसावएं)) यह वहीं सोने की मोहर है।

भावार्थ—साधन से जो साध्य का ज्ञान हो, उसे श्रनुमान प्रमाण कहते हैं। इसके तीन भेद हैं, जैसे कि-पूर्ववत् १, शेषवत् २, श्रीर दृष्टसाधर्म्यवत् ३।

पूर्ववत् उसे कहते हैं — जैसे किसी माता का पुत्र बाल्यास्था में परदेश-चला गया परन्तु वह जब युवा होकर श्रपने नगर में वापिस श्राया तब उस की माता पहिले देखे हुए लच्चणों से श्रनुमान करती है यह मेरा हो पुत्र है,

४ दृष्टेन पूर्वोपलब्धनार्थेन सह साधम्य दृष्टसाधम्य, तद्गमकत्वेन विद्योत यत्र तद्
 दृः
 दृः
 दिस्साधम्यवतः
 दिस्साधम्यवतः
 द्रिसाधम्यवतः
 द्रिसाधम्यवितः
 द्रिसाधम्य

<sup>()</sup> जैसे कि श्रन्य द्वीप से श्राये हुए एक पुरुष का श्राकृति को देख कर यह श्रनुमान करना कि उस द्वीप में श्रीर जो बहुत से मनुष्य होंगे वे ऐसे ही होंगे।

<sup>\*</sup> जैसे कि देवदत्तादि नामक किसी व्यक्ति ने किसी पुरुष को बहुत से मनुष्यों के बीच मैं पहिले देखा था, उसको फिर देख कर अनुमान करता है कि यह वही पुरुष है जिसको मैंने पृव मैं देखा था, इसी को विशेषहण्यानुमान कहते हैं।

१७ह

श्रर्थात् जब उसके लत्त्रणों से ठीक निश्चय हुआ तब उसकी साध्य का ज्ञान साधनों द्वारा यथार्थ हो गया। इसी को पूर्ववत् श्रनुमान कहते हैं।

हेतु के तीन भेद हैं, जैसे कि पत्तधर्मत्व, सपत्तसत्व विपत्तश्रसत्व । लेकिन यहां पर एक ही प्रकार से माना गया है। इसका कारण यह है कि मुख्यतया हैतु एक ही प्रकार का होता है।शिष्यों के बोध के वास्ते प्रतिक्वा, हेतु, उदाहरण, निगमन श्रीर उपनय भी वर्णन किये जाते हैं, तथा हि—\* 'बालव्युत्पत्यर्थं तत्रोपयोगे शास्त्र एवासी न वादेऽनुपयोगात्।"

बालकों को समभाने के लिये उदाहरण, उपनय श्रीर निगमन धादि का भी प्रयोग करना चाहिये। वाद-विवाद में इनकी श्रावश्थकता नहीं है।

'द्दान्तो द्वेधा, श्रन्वयितरेकभैदात् ।' दृष्टान्त के दो भेद हैं, श्रन्वय श्रौर व्यतिरेक । 'साध्यव्याप्तं साधनं यत्र प्रदृश्येते सोऽन्वयदृष्टान्तः ।' जिस स्थान में साध्य के साथ साधन की व्याप्ति प्रदृशित की जाय उसे अन्वयदृष्टान्त कहते

तदुक्तं कुपारनन्दिभद्वारकैः,—'प्रयोग परिपादी तु प्रतिपावानुरोधतः ।' इति, तद्देवं प्रतिज्ञादिरुपात्तपरोपदेशादुत्रन्तं परार्थानुमानम् । तदुक्तम्-

'परोपदेश सापेचां सायनात साध्यवेदनम् । श्रोतुर्यंज्ञायते सा हि परार्थानुमितर्मता ॥ १॥' इति । तथा च—'स्वार्थं परार्थं चेति द्विवियमनुमानम् । साध्याविनाभाविनश्चयैकलचाणाद्धे तो- स्टायवे ।'

न्यायदीपिका में कहा है कि बीतरागकथा के अन्तर्गत शिष्य के आशयानुसार यथायोग्य प्रतिज्ञा श्रीर हेतु, इन दो अवयवों का; प्रतिज्ञां, हेतु, उदाहरण, इन तीन अवयवों का; प्रतिज्ञां, हेतु, उदाहरण उपनय, इन चार अवयवों का; अथवा प्रतिज्ञा, हेतु, उदाहरण, उपनय श्रीर निगमन, इन पांचों अवयवों का प्रयोजन होता है।

कुमारनिद्मट्टारक ने कहा है—"अवयव करने की शैली तो आशयानुसार होती है।"
तथा—परार्थानुमान प्रतिज्ञादि रूप दूसरे के उपदेश से उत्पन्न होते हैं। कहा भी है—"परोप देश सुन
कर जिस श्रोता को साधन से साध्य का ज्ञान होता है, उसीको परार्थानुमान कहते हैं" उसो तरह
यह भी कहा है कि—स्वार्थ और पदार्थ दोनों ही प्रकार का अनुमान हेतु से उद्दान होता है,
जिसका कि साध्य के बिना न होना निश्चित है।

क्षत्रक्व न्यायदीपिकायाम् "वीतरागकथायां तु प्रतिपाद्याशयानुरोधेन प्रतिज्ञाहेतृ द्वाववयवी,
 प्रतिज्ञाहेत्दाहरणानि त्रयः, प्रतिज्ञाहेत्दाहदणोपनयाश्चत्वारः, प्रतिज्ञाहेत्दाहरणोपनयनिगमनानि वा
 पञ्चेति यथायोग्यं परिवादी ।''

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

हैं। 'साध्याभावे साधनाभावो यत्र कथ्यते स व्यतिरेकदृष्टान्तः। जिस स्थान में साध्य के श्रभाव को दिखा कर साधन का श्रभाव दिखाया जावे, उसे व्यतिरेकदृष्टान्त जानना चाहिये।

शेषवत् श्रनुमान प्रमाण पांच प्रकार का है, जैसे कि—कार्य से १, कारण से २, गुण से ३, श्रवयव से ४, श्रीर श्राश्रय से ५।

कार्य होते हुए जो कारण का ज्ञान होता है, उसे कार्यानुमान कहते हैं, जैसे कि - शंब, भेरी, वृषम, मयूर, श्रश्य, हित्त, इत्यादि । जब इनके शब्द होते हैं, तो शीघ्र ही श्रनुभव हो जाता है कि श्रमुक स्थान पर श्रमुक का शब्द हो रहा है, इत्यादि ।

जिन कारणों से कार्यका ज्ञान होता है उसे कारणानुमान कहते हैं। जैसे कि तन्तु पट के कारण हैं, पट तन्तुश्रों का कारण नहीं है। इसी प्रकार वीरण मंचा का कारण है, लेकिन मंचा वीरणों का कारण नहीं है। मिट्टी का पिएड घट का कारण है लेकिन \*घट मिट्टी का कारण नहीं है।

गुण के ज्ञान से जो गुणी का ज्ञान होता है, उसे गुणानुमान कहते हैं, जैसे कि—सुवर्ण की परीचा कसौटी से, पुष्पों की गन्ध से, सैन्धवादि निमक की रस से, मदिग की श्रास्वादन से, वस्त्र की स्पर्श—स्त्रूने से होती।

जिन अवयवों से अवयवी को ज्ञान हो, यह अवयवानुमान है। जैसे कि-श्रङ्कों से महिष का, शिखा से मुगें का, दान्तों से हाथी का, दाढों से सूअर का, खुरों से अश्व का, नखों से ज्याझ का, वालायों से गाय का, पूज से वानर का, द्विपद से मनुष्यादि का, चार पैर से गौ आदि का, बहुत से पैरों से कानंख-

क्षत्रगह-ननु यदा कश्चित्रपुणः पटभावेन संयुक्तानिप तन्तृन् क्रमेण वियोजयित तदा पटोऽपि तन्तृनां कारणं भवत्येव, नैव, सत्वेनोपयोगाभावात, यदेव हि जन्यसत्ताकं सत् स्वस्थिति-भावेन कार्यमुपकुरुते तदेव तस्य कारण्टभेनोपश्यित, यथा मृत्रिगण्डो घटस्य, ये तु तन्तुवियोगत-ऽभावी भवता पटेन तन्तवः समुत्यवन्ते तेषां कथं पटः कारणं निर्दिश्यते, न हि ज्वराभावेन भवत आरोगिता सुखस्य ज्वरः कारण्मिति शक्यते वक्तुम, ययो वं पटेऽप्युत्रयमाने तन्तवोऽभावी भव नतीति तेऽपि तत्कारणं न स्युरिति चेत्, नैवं, तन्तुपरिणाम रूप एव हि पटः, यदि च तन्तवः सर्वथाऽभावी भवेयुस्तदा मृद्धावे घटस्यैत्र सर्वथेवोपलन्धिन स्यात्, तस्मात्यटकालेऽपि तन्तवः सन्तीति सन्तेनोपयोगान्ते पटस्य कारण्मुच्यन्ते पटवियोजनकाले त्वेकैकतन्त्ववस्थायां पटो नोपलभ्यते, श्रत-स्तत्र सस्वेनोपयोगाभावान्नासौ तेषां कारण्यः।

www.kobatirth.org

१८१

जूरादि को, केसर से सिंह का, स्कन्ध से ग्रुप्भ का, भुजाओं की चूड़ियों से स्त्री का, राज्य चिन्ह से सुभट का, का, एक सिक-दाने से चावल और एक गाथा से किव की ज्ञान होता है।

साधन से साध्य का अर्थात् आश्रय से आश्रियी का ज्ञान हो उसे आश्र-यानुमान कहते हैं : जैसे कि-धूपं से अग्नि का बादलों से जल का, आसमान के विकारों से वृष्टि का, शीलादि सदाचरण से कुलवान पुत्र का, भाषण करने से या अंग की, चेष्टाओं से और नेत्र तथा मुख के विकार से मन का ज्ञान होता है।

हष्टसाधर्म्यवत् के दो भेद हैं, जैसे कि—सामान्यहष्ट श्रौर विशेषहष्ट। जैसे कि-श्रागन्तुक के देखने से किसी पुरुष को श्रनुमान से निश्चय हुश्रा कि श्रन्य भी बहुत से मनुष्य इस श्राकृति वाले होंगे, तथा – जैसे बहुत से मनुष्यों का श्रान हुश्रा तब एक का भी श्रनुमान किया जा सकता है। इसी

विशेषदृष्ट उसे कहते हैं, जैसे कि-किसी पुरुष ने किसी ब्यक्ति को पहिले किसी स्थान पर देखा था, फिर वह किसी समाज के बीच दिखलाई दिया, तब अनुमान किया कि मैं ने इस को कहीं पर देखा है। इस प्रकार स्मृति करते हुए अच्छी तरह निश्चय होगया कि मैं ने इसको अनुक स्थान पर देखा था। इसलिये इसी को विशेषदृष्ट अनुमान कहते हैं। इसी प्रकार कार्षापण का भी उदाहरण जानना चाहिये।

प्रकार कार्यापण का भी भावार्थ जानना चाहिये।

तस्स समासत्रो तिविहं गहगां भवइ, तं जहा-अतीय-कालगहगां पडुप्पगणकोलगहगां अगागयकालगहगां।

से किं तं अतीयकालगहणं ? उत्तणाणि वणाणि किनिष्करणसम्बद्धस्सं वा मेइणि पुरणाणि य कुंडसरणईदी-हिआतडागाइं पासित्ता तेगां साहिज्जइ, जहा सुबुद्ठी आसी, से तं अतीयकालगहणं।

से किं तं पडुप्पग्णकालगहगां ? साहुं गोयरग्गगयं विच्छडि्डयपउरभत्तपागां पासित्ता तेगां साहिज्ञइ, जहा- १८२ [श्रीमर्तुयोगद्वारसूत्रम् ]

सुभिक्खे वहइ, से तं पडुप्पाग्यकालगहगां।
से कि तं अगागयकालगहगां?
अन्भस्स निम्मलत्तं,कसिणाय गिरी सन्विजुआ मेहा।
थिशयं वा उन्भागो, संभा रत्ता पिणट्ठा य ॥१॥
वारुगं वामहिंदं वा अग्ग्यरं वा पसत्थं उप्पायं पासित्ता तेगं साहिजइ, जहा-सुबुट्टी भविस्सइ, से तं
अग्गागयकालगहगां।

एएसिं चेव विवजासे तिविहं गह्यां भवइ, तं जहा-स्रतीयकालगह्यां पडुप्परणकोलगह्यां स्रयागयकालगहर्या।

से किं तं अतीयकालगहणां ? नित्तिणाइं वणाइं अणि-प्फणणसस्तं वा मेइणीं सुकाणि श्र कुंडसरणईदीहिअ तडागाइं पासित्ता तेणां साहिज्जइ, जहा--कुबुट्टी आसी, से तं अतीयकालगहणं।

से किं तं पडुप्पगणकालगहणं ? साहुं गोयरगगयं भिक्खं अलभमाणं पासित्ता तेणं साहिज्जइ, जहा-दुभिक्खे वटइ, से तं पडुप्पगणकालगहणं।

से किं तं अगागयकालगहगां ।

धूमायंति दिसाओ, संविश्रमेइगी अपडिवद्धा ।

वाया नेरइश्रा खलु, कुबुट्टीमेवं निवेयंति ॥ १ ॥

श्रगोयं वा वायव्वं वा अन्नयरं वा अप्पसत्थं उप्पापं पासित्ता तेगं साहिज्जइ, जहा—कुबुट्टी भविस्सइ, से तं

अगागयकालगहगं, से तं विसेसदिट्टं, से तं दिट्टसाहम्मवं,

से तं श्रग्रामायो।

१८३

पदार्थ—(तस्सक्ष समासत्रो) उसका संच्रेप से (तिविहं गहणं भवह,) तीन प्रकार से प्रहण होता है, त्रर्थात् विशेषदृष्टसाधर्म्यवद् अनुमान द्वारा तीनों काल के पदार्थी का निर्णय किया गया जाता है, (तं जहा-) जैसे कि—(त्रतीयकालगहणं) अतीत काल प्रहण् ( पहुप्परणकालगहणं) प्रत्युत्पन्न-वर्तमान काल प्रहण् और (अणागयकाल गहणं।) अनागत काल प्रहण्।

(से कि तं अतीयकालगहणं ?) अतीत काल प्रह्ण अनुमान किसे कहते है ? (अतीयकालगहणं ) अतीत काल के पदार्थों का निर्णय करना उसे अतीत काल प्रह्ण अनुमान जानना चाहिये। जैसे कि—(उत्तणाणि वणाणि) बनों में घास उत्पन्न हुए हैं, (निष्करणसन्वसस्सं वा) या सव नाज उत्पन्न हुये हैं (मेइग्णे पुरुणाणि अ) पृथिवी परिपूर्ण है (कुंड) कुराड, (सर) सरोवर, (णंड) नज़ी, (दीहियतहागाड) बड़े बड़े तालाबादि को (पासित्ता) देख कर (तेणं साहिजड़) उससे अनुमान किया वाता है, (तं जहा-) जैसे कि——(सुबुटी आसी,) †अच्छी वर्षा हुई, (से तं अतीयकालगहणं।) यही अतीत काल प्रहण विशेषसदृष्टसाधम्यवद् अनुमान है।

(से कि तं पडुप्परणकाल हरां ?) प्रत्युत्पन्न काल प्रहण किसे कहते हैं ? (पडुप्परणकाल गहरां) वर्तमान काल में प्रहण किये हुये पदार्थों का अनुमान के द्वारा निर्णय करना उसे प्रत्युत्पन्न काल प्रहण कहते हैं, जैसे कि—(साहुं गोयरणगयं) गोचरो गये हुए साधु को (विच्छिट्टिश्रप्यरभत्तपाणं) गृहस्थोंसे विशेष आहार पानी पाते हुये (पासिता) देख कर (तेणं साहिज इ उस से अनुमान किया जाता है (जहार) जैसे कि— (सुिक्से वहर) # सुभिन्न वर्त्त रहा है, सुभिन्न है। (से तं पडुप्परणकाल गहरां।) यही प्रत्युत्पन्न काल प्रहण विशेष हत्यस्थिय इ अनुमान है।

(से कि तं श्रणागयकालगहणं ?) श्रनागत काल प्रह्ण किस कहते हैं ? (श्रणा गयकालगहणं) भविष्यत्काल में प्रहण किये जाने वाले पदार्थों का श्रनुमान के द्वारा

विशेषहष्टसाधम्यवगः । तस्येति सामान्येनानुवर्त्तमानमनुमानमात्रं सम्बध्यते ।

्ष्रभारि वन में घास उगा हुआ पृथ्वी में सभी नाज पैदा हुए हैं; कुण्ड, सरोवर, नदी आदि सब जल से परिपूर्ण हुए हैं। इनके देखने से अनुमान होता है कि यहां पर भी अच्छी दृष्टि हुई हैं यह 'पच' है, 'तृण धान्य जलाशयादि' ये उस के कार्य हैं। इस लिये यह 'हेतु' भौर 'अन्य देशवद' यह अन्वयदृष्टान्त है। इसी प्रकार ये तीन र सर्वत्र सभी के जानना चाहिये। जैसे कि—पच हेतु और ष्ट्रान्त।

अ यहां पर 'सुभित्त', पत्तं बचन; 'प्रचुर ब्राहार पानी' हेतु; श्रीर 'पूर्वेद्दष्टदेशवद'; हप्टान्त है।

े१८४

#### [ श्रीमद्वुयोगद्वारसूत्रम् ]

निर्णय करना, उसे अनागत काल ग्रहण कहते हैं, जैसे कि-(अन्भस्स निम्स्वनं, किसणा य गिरी सिवज्जुका मेहा।) निर्मल आकाश में काले रंग के पहाड़ जैसे विजली सिहत मेघों की-( थिणियं वा उन्भायो, संभा रता पिण्डा य ॥१॥) गर्जना तथा अनुकृत हवा और सिन्ध्या का कालपन ॥१॥ तथा-(वारुणं वा) वरुण के † नत्तृत्र या (मिहदं वा) ‡ महेन्द्र के नत्तृत्र अथवा ( अन्यरं वा पसत्यमुष्पायं) अन्य कोई प्रशस्त उत्पोत-उत्का पात या दिग्दाहादि को ( पासित्ता ) देख कर (तेणं साहिज्ञह,) उस से अनुमान किया जाता है (जहा ) जैसे कि- सुबुई। भविस्सह, ) ÷ अच्छी बृष्टि होगी, ( से तं अणागय-कालगहणं। ) इसे × अनागत काल प्रहण विशेषहण्डसाधर्म्यवद् अनुमान जानना चाहिये।

( एएसि अचेव विवज्यसे ) इनका † विपरीत भी (तिविहं गहएां भवड़,) ब्रह्मा तीन प्रकार से होला है, (तं जहा-) जैसे कि— अतीयकालगहएां) अतीत काल ब्रह्मा (पडुप्प- क्रकालगहएां) वर्त्तमान काल ब्रह्म ब्रीर ( ब्रामा स्वकालगहएां । ) ब्रानागत—भविष्यस्काल ब्रह्मा ।

(से कि तं अतीयकालगहणं ?) अतीत काल प्रहण किसे कहते हैं ? (अतीयकाल गहणं) अतीत काल के पदार्थों को वर्तमान में अनुमान के द्वारा निर्णय करना उसे अतीत काल प्रहण कहते हैं, जैसे कि—(वित्तिणां वर्णां) बिना घासके जंगल (अणिष्क रणसम्सं वा मेहणीं) अथवा पृथिवी में धान्य वगैरह न पैदा हुए हों, (सुकाणि अ कुंड-सरणईदीहिअतडागाईं) और सूखे हुए कुएड सरोवर नदो दीर्घाकार जलाशय तालाव आदि को (पासिना) देख कर (तेणं साहिज्जः) उससे अनुमान किया जाता है, (जहां-) जैसे कि—(कुयुट्टीआसी,) ‡ कुयुटिट-खराव वर्षा हुई है, (से तं अतीयकालगहणं।) यही अतीत काल प्रहण है।

<sup>†</sup> पूर्वाषाढ़ा १, उत्तराभाद्रपद २, त्राश्लेषा ३, त्रार्दा ४, मूल ४, रेवती ६, श्रीर शतभिष् ७।

<sup>्</sup>रै अनुराधा १, अभिजित २, ज्येष्ठा ३, उत्तराषाढ़ा ४, धनिष्ठा ४, रोहिए ६, श्रवणी ७। 
÷ यहां 'सुवृष्टि होगी', यह पच वचन; श्राकाश का निर्मेलपना इत्यादि, हेतु; श्रीर "जैते 
आगे हुई थी'', यह दृष्टान्त है।

<sup>\* &#</sup>x27;चेव' निपात है श्रीर यहां पर वाक्यालंकार में श्राया हुआ हैं।

<sup>×</sup> पूर्वोक्त त्यादि कुछिट के कारणों की अपेका विपरीत प्रतिपादन करनेसे कुछि आदि का बीध होता है। और इसके भी पक्त, हेतु, उदाहरण आदि यथासंभव पूर्व से विपरीत किएपत कर जैना चाहिये!

264

(से कि तं पहुष्परणकालगहणं ? वर्तमान काल प्रदेश किसे कहते हैं ? (पहुष्पक कालगहणं प्रहेश किये हुए पदार्थों को अनुमान के द्वारा वर्त्तमान काल में निर्णय
करता उसे प्रश्रुष्पन-वर्तमान काल प्रह्मा कहते हैं, जैसे कि--(साहुं गोअरगारं)
गोजरो गये हुए माधु को (निक्तं अलमनण) भेजा नहीं भिलते हुए (पातिता) देख
कर (तेण सार्वजड) उस से अनुमान किया जाता है, (नहा-) कैसे कि-(इन्भिक्ते वर्द्द्र,)
दुर्भित्त वर्त्त रहा है, (से तं पहुष्परणकालगहणं।) अतः यहां प्रस्युत्पन्न काल प्रहर्ण है।

(से कि तं अणागपकालग्रहणं ?) श्रानागत काल प्रहण किसे कहते हैं ? (अणागय कालग्रहणं) श्रानागत काल प्रहण उसे कहते हैं, जैसे कि-(वृमार्थित दिसाओ, संवित्रमेदणी अपिडवडा । वाग नेरद्या खलु. कुबुडामेवं निवेगित ॥१॥) धूम युक्त दिशाओं के देखने से, पृथिवा का सिन्ध्यमा न होने से, नैक्टत कोण को हवा होने से, निश्वय हो कुबुष्टि के लच्चण प्रतीत होते हैं॥१॥

(श्रम्पयं वा) श्रयवा श्राम्तेय भएड्ल के नच्छत्र के हों (वायव्यं वा) या वायव्य भएड न के नच्छत्र हों (श्रष्ण्यरं वा श्रप्प उत्र उत्यायं) या श्रन्य काई खराब उत्पाद हो, उस को (पासित्ता) देख कर (तेणं साहिज्जाह,) उस से श्रमुमान किया जाता है, (जहा-) जैसे कि—कुबुटी भविस्सह,) इखराब वर्षा होनी, (से तं श्रणाम्यकालमहणं।) यही श्रना-गत काछ प्रहण जानना चाहिये। (सं तं वित्सिदिई,) यही विशेषहब्ट है, (सं तं दिक्षाहम्मवं,) यही हब्दसायम्यवत् श्रीर (से तं श्रणुमणे।) यही श्रमुमान प्रमाण है।

भावार्थ—उक्त सामान्य रूप अनुमान द्वारा तीनों काल के पदार्थों का बोध होता है, जैसे कि वन में तृण विशेष उत्पन्न हुए हैं, अथवा पृथ्वी में धान्यों की निष्यत्ति अतीन हु ईहै, या सभी जलाशय जलसे परिपूर्ण हैं, इत्यादिकों के देखने से अनुमान होता है कि यहां पर सुनृष्टि हुई है, यह भूत काल के पदार्थों का ज्ञान है। इसी को अतीत काल मह्ण अनुमान कहते हैं।

वर्तमान काल के पदार्थी के लिये यह उदाहरण है, जैसे कि जो चरी गये

<sup>\*</sup> विशासा १, भरणी २, पुष्य ३, पूर्वाफालगुनी ४, पूर्वाभादपद् ४, मधा ६, श्रीर कृतिका ७ ।

<sup>†</sup> चित्रा १, हस्त २, श्रश्विनी ३, स्वाति ४, पार्गशोर्ष ४, पुनर्वेसु ६, श्रोर इतराई ्फाल्युनी ७ ।

<sup>्</sup>री यहां पर भी पत्त, हेतु श्रीर इप्टान्त यथासम्भव पूर्ववत् घटा लेना चाहिये ।

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

हुए साधु को गृहस्थों से विशेष-प्रचुर ब्राहार पानी देते हुए देख कर अनु-मान किया कि यहां पर सुभित्त-सुकाल है।

श्रनागत काल के लिये, जैसे कि--निर्मल श्राकाश में काले पहाड़ जैसे बिजली सिंहत मेघों की गर्जना तथा श्रद्धकूल वायु, रक्त सन्ध्या, वरुण या महेन्द्र मण्डल के नक्तत्र हो श्रथवा शुभ उत्पतों को देख कर श्रद्धमान होता है कि सुवृष्टि श्रवश्य होगी।

इसी प्रकार ये तीनों उदाहरण विपरीत भी होते हैं, जैसे कि-वन निस्तृण हैं, पृथ्वी में घान्य भी उत्पन्न नहीं हुए, जलाशय भी शुष्क हो गये। इससे श्रनु-मान होता है कि यहां पर कुत्रृष्टि हुई है। यह श्रतीत काल का उदाहरण है।

वर्त्तमान काल का निम्न प्रकार से जानना चाहिये--नगर में गोचरी लेने के लिये गये हुए किसी साधु को भिन्ना प्राप्त नहीं होते हुए देख कर श्रानुमान किया कि यहां पर दुर्भिन्न है।

भविष्यत्काल के लिये, जैसे कि — जभी दिशाओं में धू आ दो रहा है,पृथिवी भी शुष्क है, वायु वर्षा के अनुकूल नहीं है, आग्नेय और वायव्य मंडल के नत्तत्र हैं, आकाश में भी अशुभ उत्पात हो रहे हैं। इस से अनुमान हुआ कि यहां पर कुवृष्टि होगी। इसी प्रकार अन्य उदाहरण भी जानने चाहिये।

उपरोक्त सभी उदाहरण अनुमान प्रमाण के तीनों काल के हैं। इन में पच हेतु श्रीर दृष्टान्त, ये तीनों यथासम्भव घटाना चाहिये।

#### उपमान प्रमाण ।

से किं तं श्रोवम्मे ? दुविहे पग्णत्ते, तं जहा- साह-म्मोवणीए अ वेहम्मोवणीए अ।

से कि तं साहम्मोवणीए ? ति वहे पराणत्ते, तं जहा-किंचिसाहम्मोवणीए पायसाहम्मोवणीए सब्बसाहम्मो-वणीए।

से किं रां किंचिसाहम्मोवणीए ? जहा मंदरो तहा सिरिसवो जहा करिसवो तहा मंदरो, जहा समु ो तहा गो-

१८७

पयं जहां गोप्पयं तहां समु ो, जहां आइच्चों तहा खजोतों जहां खजोतों तहा आइच्चों जहां चंदों तहा कुमुदों जहां कुमुदों तहा चंदों, से तं किंचिसाहम्मोवणीए।

से किं रा पायसाहम्मोवणीए ? जहा गो तहा गवस्रो जहा गवस्रो तहा गो से रां पायसाहम्मोवणीए।

से किं तं सब्बसाहम्मोवणीए ? सब्बसाहम्मे त्रोव-म्मे नित्थ तहावि तेणेव तस्त त्रोवम्मं कोरइ, जहा श्रिरहंतेहिं श्रिरहंतसिरसं कयं, चक्रविणा चक्रविसिरि-स कयं, बलदेवेण बनदेवसिरसं कयं, वासुदेवेण वासुदेव सिरसं कयं साहुणा साहुसिरसं कयं, से तं सब्बसाहम्मे, से तं साहम्मोवणीए।

से किं तां वेहम्मोवणोए ? तिश्वि पण्णत्ते, तां जहा-किचिवेहम्मे पायवेहम्मे सद्ववेहम्मे ।

से किं तं किंचिवेहम्मे ? जहा साम तेरो न तहा बाहु लेरो जहा बाहुलेरो न तहा साम तेरो, से तं किंविवेहम्मे ।

से कि रां पायत्रेहम्मे ? जहा वायसो न तहा पायसो जहा पायसो न तहा वायसो, से तं पायत्रेहम्मे ।

से किं तं सब्ववेहम्मे ? सब्ववेहम्मे श्रोवम्मे न तथ, तह। वि तेणेव तस्स श्रोवम्मं कीरइ, जहा ग्रीएण ग्रीमस रिसंकयं, दासेण दासस्रिसं कयं, काकेण काकःसरिसं कयं, साणेण साणसरिसं कयं, पाणेण पाणसरिसं कयं, से तं सब्ववेहम्में, से तं वेहम्मोबणोए, से तं श्रोवम्मे।

#### [ श्रीमद् योगद्वारस्त्रम् ]

पदार्थ — (से कि ते क्योंकिमें ?) उपमान प्रमाण किसे कहते हैं ? (ब्रोव ने) जिन सदृश वस्तुओं का परिमाण परस्पर तुल्य कर के दिखलाया जाय उसे उपमा कहते हैं और जिस में उपमा का भाव हा उसे औपन्य—उपमान जानना चाहिये, और वह (द्विहे पर्ण्णतें,) दो प्रकार से प्रतिगद्दन किया गया , (तं जहा-) केसे कि— (साहन्मात्रणीए अ) साधर्म्योपनीत और (वहन्मात्रणीए अ) साधर्म्योपनीत और (वहन्मात्रणीए अ) साधर्म्योपनीत और (वहन्मात्रणीए अ)। वैधर्म्योपनीत ।

(से कि तं साहम्मोत्रणीए?) साधम्योपनीत किसे कहते हैं? (साहम्मोत्रणीए) जिन पदार्थों को साधम्यता—संजातीयता उपमा के द्वारा सिद्ध की जाय उसे साधम्योपनीत कहते हैं, और वह (तिविद्ध पण्णचे,) तौन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है (तं जहा-) जैसे कि—( किंचिताहम्मोत्रणीए) किंचित्सात्रम्योपनीत और (तव्यसाहम्मोत्रणीए) प्रायःसाधम्योपनीत और (तव्यसाहम्मोत्रणीए)। सर्वक्षावम्योपनीत।

(से कि त कि चसाहम्मोवणीए ?) कि चित्सावन्या पनीत किसे कहते हैं ? (कि च साहम्मोवणीए) कि चित्सावन्यों पनोत उसे कहते हैं जिसमें कि चित्साव सायम्य ता पाई जाय, जैसे कि—(जहा मंदरो) जिस प्रकार †मन्दर है (तहा सिसवा) उसी प्रकार ‡सरसों है, और (जहा सिसवो तहा मंदरों) जैसे सरसों है उसी प्रकार मन्दर है, (जहा समुद्रों) जिस प्रकार समुद्र है (तहा गोप्पर्य) उसी प्रकार ÷ गोष्पद्—आखात है, जहा गोप्पर्य) जिस प्रकार गोष्पद् हैं (तहा समुद्रों) उसी प्रकार समुद्र है; तथा—(जहा आहवो तहा खजातो) जिस प्रकार आदित्य-सूर्य है, (तहा खजाता) उसी प्रकार खद्योत—पटवीजना है (जहा खजातो तहा आहवा) जेसे खद्योत है वैसे ही सूर्य है, अथवा (जहा चंदो तहा कुमुद्रां) जिस प्रकार चन्द्रमा है उसी प्रकार कमल हैं, और (जहा कुमुद्रों तहा चंदों,) जैसे कमल है वैसे हो चन्द्रमा है, (से त कि चितादम्मावणाए।) यही कि चित्साध्यों पनीत है।

(से कि तं पायसाहम्मावर्णाए ?) प्रायः नाधम्या पनीत किसे कहते हैं ? (पायसा-हम्मोवणीए) जो सब प्रकार से साम्यता रक्खे लेकिन किसी में भेद हा जाय, वही

अ उपमीयते—प्रदशतया वस्तु गृह्यते श्रनंनेत्युवमा सैत्रौवस्यम् ।

<sup>🕆</sup> पहाड़ या मेरु पर्वत ।

<sup>्</sup>रं क्योंकि दीनों ही मृर्तिमान् हैं। यद्यपि उनके परस्पर बहुत भेंद्र हैं तथापि मृतिमस्त्र में साम्पति है।

<sup>÷</sup> श्रथति दीनों ही जलाशय रूप हैं।

<sup>+</sup>क्योंकि दोनों ही श्राकाशगामी श्रीर प्रकाशक हैं।

<sup>×</sup> अर्थाद चन्द्र और कुमुद दोनी ही शुक्ल हैं।

828€

प्रायःसा म्म्यो पनीत हैं। ( जहां \*गो तहा गवश्रोः) जैसे गौ है उसी प्रकार गवय — नील गाय है, श्रीर (जहा गवश्रो तहा गो,) जिस्न प्रकार नील गाय है उसी प्रकार गौं है, (से तं पायसाहम्मोवणीए।) वही प्रायःसाधम्यो पनीत है।

(से कि तं सन्वताहम्मोवणीए?) सर्वसाधम्योपनात किसे कहते हैं ? (मन्वसाहम्मोवणीए) जिस में सभी प्रकार की समानता पाई जाय, उस को सर्वसाधम्योपनीत कहते हैं परन्तु (सन्वताहम्मे) सर्वसाधम्योपने में (क्रोवम्मे निष्य) उपमा नहीं होती, (तहावि) तो भो (तेणेव तस्ति) उसीसे उसकी (ओवमां कीण्ड,) उपमा की जाती है, (जहावि) जसे कि—(× अरहतिहि अरिहंतनिरसं कयं,) + अरिहंत ने अरिहन्त के समान किया, (चकविण चकविहसिरसं कयं,) चक्रवर्ती ने चक्रवर्ती के समान किया, (बलदेवेण चन्नदेवसिरसं कयं,) बलदेव के सहश किया, (वासुदेवसिरसं कयं,) वासुदेव ने वासुदेव के समान किया, (साहुणा) साधु ने (साहुसिरसं कयं,) साधु के समान किया, (ते तं सन्वताहम्मे,) यही सर्वसाधम्योपनीत है, और (ते तं साहम्मोव-णीए) यही साधम्योपनीत है।

(ते किं तं वेहम्मोवणीए ?) वैधन्यो पनीत किसे कहते हैं ? (वेहम्मोक्णीए) जो सामान्य धर्मसे विपगित हो और वह (तिविहे पएएते,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं कहा- ) जैसे कि--(किंचिवेहन्मे) किंचिद्ध धर्म्य (पायवेहन्मे) प्रायः वैधर्म्य और (सन्ववेहन्मे ) सर्ववैधर्म्य ।

(से कि तं किंचिवेहम्मे ?) किंचिद्धैधर्म्य किसे कहते हैं ? (कि चिवेहम्मे) जिसमें किंचिन्मात्र वैधर्म्यता हो, जैसे कि—्जहा सामले हो) जिस प्रकार स्थाम गौ का बछड़ा

असकम्बलो गौ: अर्थाद गौ सास्नादियुक्त होती है। इसकप्ठस्तु गवयः अर्थाद नील गाय के वर्त्तुलाकार कएठ हो ा है। खुर, ककुद, सींग आदि सब में तो साम्यता है, सिर्फ नील गाय का वर्त्तुलाकार कएउ है और गौ सास्नादियुक्त होती है। इसी लिये प्रायःसाधम्योंपनीत है।

<sup>+ &</sup>quot;भिसो हि हिं हिं।" प्रा० व्या० । दे । ३। ७ । तथा "भिस्प्यस्सुपि ।" प्रा० व्या० । दे । ३ । १४ । इन सुत्रों से उक्त पद 'ऋहुँव' शंब्द का तृसीया का बहुवचन सिद्ध होता है ।

<sup>★ &#</sup>x27;तीर्थं का स्थापन करना' इत्यादि कार्य श्रिरिडन्त ने श्रिरिडन्त के समान ही किया। क्योंकि लौकिक में यह भली प्रकार से प्रगट है कि – किसी के किये हुये श्रद्भुत कार्य को देखकर ऐसा कहा जाता है कि – इस कार्य को श्राप ही कर सकते थे श्रथवा श्रापके तुल्य जो होगा वही इस कार्यको कर सकता था, श्रन्य नहीं।

#### [ श्रीमदतुयोगद्वारसूत्रम् ]

है (न तहा बाहुलेरो,) उसी प्रकार श्वेत गो का बछड़ा नहीं है, श्रोर (जहा बाहुलेरो) जैसे श्वेत गो का बछड़ा होता है, (न तहा सामलेरो,) उसो प्रकार श्याम गो का बछड़ा नहीं होता \* (से तं किंचिवेहम्मे ।) यही किंचिवेह्रैथर्म्थ है ।

(से कि तं पायवेहम्मे ?) प्रायः वैधर्म्य किसे कहते हैं ? (पायवेहम्मे) जिसमें करीब २ वैधर्म्यता हो, यथा-(जहा वायसो) जिस प्रकार कौद्या होता है (न तहा पायसो,) उसी प्रकार दूध नहीं होता, और (जहा पायसो) जिस प्रकार होता है (न तहा वायसो) तद्वत् कौद्या नहीं होता † (से तं पायवेहम्मे 1) यही प्रायःवैधर्म्य है ।

(ते कि तं सब्बवेहस्मे ?) सर्ववैधर्म्य किसे कहते हैं ? (तब्बवेहस्मे) जिसमें किसी प्रकार की भी सजातीयता न हो, यदापि (पब्बवेहस्मे) सर्ववैधर्म्यपने में ‡ (ब्रोवस्मे नित्य) उपमा नहीं होतो, (तहावि) तथापि (तेणेव तस्स) उस को उसी के साथ (ब्रोवस्य कीरइ,) उपमा की जातो है, (जहान) जेसे-(लिएल की ब्रसिसं कर्य,) नीव ने नीच के समान किया, (सर्सेल दाससिसं कर्य,) दास-सेवक ने दासके समान किया, श्रीर (कार्क्स काक-सिरसं कर्य,) कीए ने कीए जैसा किया, (साणेल साणसिसं कर्य,) श्वान-कुत्त ने श्वान

\* श्रत्र च शेषवर्भेस्तुल्यस्वाद्भिन्ननिम्तनन्मादिमात्रस्तु वैलक्ष्यस्य किंचिद्वैधर्म्य भाव-नीयम् । श्रर्थात् यहां पर गोपन में तो कुछ भेद नहीं है किंकिन माता के प्रथक भाव होने से वर्ण भेद श्रवश्य है । इसी कारण उसकी किंचिद्वैधर्म्यता सिद्ध को गई है ।

े अत्र वायसपायसयोः सचेतनत्वाचेतनत्वादिभिव हुि भिवेमे विसंवादात अभियानगतवर्ण-हुयेन सत्त्वादिनात्रतस्य साम्यात्मायोत्वैयम्येता भावनीया । अर्थात 'वायस' कौए का और 'पायस' दुध का नाप है, इस लिये दोनों में साम्यता नहीं हो सकती । कारण कि 'वायस' चैतन्य हे और 'पायस' जड़ पदार्थ है । सिर्फ इनके नामों में दो दो वर्गों की साम्यता है । अतः यहां पर प्रायःवै-धर्म्यता जाननी चाहिये ।

सवैवेयम्पं तु न कस्यचित्केनापि सम्भवति, सस्वप्रमेयत्वादिभिः सर्वभावानां समानत्वात्, तैर्प्यसमानत्वे अस्वप्रसङ्गतः । तथापि तृतीयभेदोपन्यासवैवर्ण्यमाशङक्याहः । श्रर्थातः सर्ववेषम्पं तो वास्तव में किसी का किसी के साथ नहीं हो सकता । क्योंकि कम से कम सस्व श्रीर प्रमेयत्व श्रादि गुणों से तो संपूर्ण पदार्थ परस्पर में समान ही हैं । यदि इनसे भी श्रसमानता हो तो परार्थ के श्रसस्व—श्रभाव का ही प्रसङ्ग हो जाय । तो भी तीसरे भेद सर्ववैवर्म्य की व्यर्थता को दूर करने के लिये कहते हैं । 'इस ने गुरु पतादि जैसे श्रत्यन्त खराव काम किये हैं, जिसको नीच से नीच भी नहीं कर सकता ।' इसी प्रकार दासादि के उदाहरण भी जानने चाहिये।

### [ श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

198

जसा किया, (पाणेण पाणसरिस कर्य,) नीच ने नीच के सदश किया, (से तं सव्ववेहम्मे) यही सर्ववेधभर्य है। स्त्रीर (से तं वेहम्बोवणीए।) यही वैधम्या पनीत है। (से तं स्रोवम्मे।) इसी को उपमान प्रमाण जानना चाहिये।

भावार्थ—उपमान के दो भेद हैं, जैसे कि—साधर्स्योगनीत श्रीर वैधर्स्योपनीत।

साधम्योंपनीत तीन प्रकार का है, जैसे किंचित्साधम्योंपनीत, प्रायः साधन्योंपनीत श्रीर सर्वसाधम्योंपनीत।

कि विस्ताधम्योपनीत उसे कहते हैं जिसमें कि चित् सायम्यता हो, जैसे जिस प्रकार मेरु पर्वत है, उसी प्रकार सर्पर का बीज है, क्यों कि दोनों ही मूर्ति मान हैं। श्रीर जैसे समुद्र है, उसी प्रकार गोष्पद है, क्यों कि दोनों ही जलाशय हैं, तथा जैसे श्रादित्य है उसी प्रकार खद्योत भी है, क्यों कि दोनों ही प्रकाशक और श्राकाश गामी हैं श्रीर जैसे चन्द्र है वैसे ही कुमुद है, क्यों कि दोनों ही स्वेत हैं। यही कि चित्र साधम्योपनीत है।

प्रायः साधम्योंपनीत उसे कहते हैं जो करीब २ साधम्यता रक्खे, जैसे गौ है वैसे ही गवय नील गाय है केवल सास्नादिवर्जित ही गवय होता है, शेष श्रङ्गोपाङ्ग गौ के ही सहश होते हैं।

देशकालादि भिन्न होने से सर्वसाधम्यं की उपमा कभी हो ही नहीं सक्ती तथापि इसके निम्नलिखित उदाहरण हैं, जैसे कि — ऋहत् ने ऋहत् के तुस्य किया श्रथवा चक्रवर्ती ने चक्रवर्ती के समान कार्य किया। इसी प्रकार अन्य उदाहरण ज्ञानने चाहिये। इसी को सर्वसाधम्योपनीत उपमान कहते हैं।

वैधाम्योगनीत तीन प्रकार का है। जैसे कि-किञ्चित्र धर्म्य, प्रायःवैधर्म्य श्रीर सर्ववैधर्म्य

किञ्चित धर्म्य उसे कहते हैं जिसमें किञ्चिन्माश वैधर्म्यता हो, जैसे— जैसा सांवली गौ का बझड़ा है वैसा सफेर गौ का नहीं है, क्यों कि वर्ण भेद है। इसी प्रकार—

प्रायः वैधर्म्य-जैसे कौन्ना है उसी प्रकार दूध नहीं है। खर्व वैधर्म्य जैसे-नीच ने नीच के समान ही कृत्य किया है। इसी एकार

193

द्धास, कौम्रा, भ्वान, चाएडाल आदि उदाहरण जानने चाहिये। इसी को सव चैवर्म्यकहरोहीं।

यही वैधर्म्यो रनीत तथा उपमान प्रमाण है। ज्ञानम-प्रमाण निम्न श्रेतुः सार जानना ज्ञाहिये—

#### श्रामय मगर

से कि तं आगमे ? दुविहे पराण्ते, तं जरा- लोउए आलोउत्तरिए आ। से किंतं लाइए ? जर्गां इमं अर्गाणि-एहिं मिच्छाटिट्टीएहिं सच्छंदबुद्धिमइबिग्गिप्यं, तं जहा-भारहं रामायणं जाव चत्तारि वेया संगोवंगा, से तं लोइए आगमे ।

से किं तं लोउत्तरिए? जर्गगं इमं अरिहंतेहिं भगवंतेहिं उप्पाणणाणदंसणधरेहिं तीयपच्चपण्णमणागयजाणपहिं तिलुक्कविह्ममिह्मपूइएहिं सव्वर्णाहिं सव्वद्रसाहिं पर्णां दुवालसंगं गणिपिडगं, तं जहा- आयारो जाव दिट्टिवाओ । अहवा आगमे तिविहे पर्णाते. तं जहा- सुत्तागमे अत्थागमे तदुभयागमे । अहवा-अगमे तिविहे पर्णाते, तं जहा- अत्तागमे अणंतरागमे परंपराग तित्थगराणं अत्थस्स अत्तागमे गणहराणं सुत्तस्स अत्तागमे अत्थस्स अत्वागमे गणहराणं सुत्तस्स अत्तागमे अत्थस्स अत्वागमे गणहराणं सुत्तस्स अत्वागमे अत्थस्स परंपरागमे । तेगं परं सुत्तस्ति अत्थस्सवि शो अत्थस्स परंपरागमे । तेगं परं सुत्तस्ति अत्थस्सवि शो अत्थस्स परंपरागमे । तेगं परं सुत्तस्ति अत्थस्ति शो अत्थस्त परंपरागमे । तेगं परं सुत्तस्ति अत्थस्ति शो अत्थस्त परंपरागमे । तेगं परंपरागमे, से तं लोक्तरिए से तं आगमे, से तं गणाणुप्पमाणे ।

### [ श्रोमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

१९३

पदार्थ—(से किं तं आगमं ?) = आगम प्रमाण किसे कहते हैं ? (आगमे) जो गुरु परम्परा से आया हो अथवा जिससे सब प्रकार के जीवादि पदार्थ जाने जायं, उसे आगम कहते हैं, और वह (दुबिंद परणक्ते,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा- जैसे कि—(लोइए अ) लौकिक और (लोडनरिए अ।) लोकोत्तरिक।

(से कि तं लोइए?) लौकिक आगम किसे कहते हैं, (÷ लोइए) जिसको लोगों ने रचा हो, जैसे कि-(गएएं इमं) जिन को इन (अएए।एएहिं मिच्छादिद्वीएहिं) आज्ञानी मिध्यादिष्टियों ने (+ सच्छ देवुद्धिमः विगण्पियं,) स्वच्छन्द बुद्धि और मित से रचा हो (तं जहा-) जैसे कि—(भारहं) महाभारत (रामायएं) रामायए। (जाव चक्तारि वेगा संगोनवंगा ×) और साङ्गोबाङ्ग चारों वेद (तं तं लोइए आगमं) यही लौकिक आगम है।

(से कि तं लोउत्तरिए ? लोबोत्तरिक आगम किसे कहते हैं ? (लोउत्तरिए) जो लोकोत्तर पुरुषों ने रचे हों, जैसे कि—(करणं इमं) जिन को इन (अरिहंतेहिं भगवंतिहिं उप्पर्णणणष्दंसण्वरेहिं) संपूण् ज्ञान, दर्शन को धारन करने वाले श्री आरिहंत भगवान् जो कि (तीय क्टुट एएण मणामपनाम्पर्कें) भूत, अविष्यत् और वर्त्तमान् के जानने वाले, तथा (तिलुक अविषयमहि अवृद्ध हों) त्रिलोक त्रासा जीवां से सहर्प पूजित ऐसे (सन्वर्ण्वहें सन्वर्यसीहिं) सर्वथा सर्वदर्शियों ने (पणीश्रं दुवलसंगं गणिपिटमं,) जो कि द्वादशांग रूप पृणिपिटक रचना को, (तं जहा-) जैसे कि—(आयारो ‡ जाव दिद्विवाश्रो) आचारांग से लगाकर दृष्टिवाद तक। ये हो लाकोत्तरिक प्रधान आगम हैं।

<sup>=</sup> गुरु (त्राचार्य) पारम्पर्येकागच्छतित्यागमः, त्रा-समन्ताद्गभ्यन्ते-ज्ञायन्ते जीवादयः पदार्था त्रानेति वां त्रागमः ।

<sup>÷</sup> लोकैः प्रणातं लोकिकम् ।

<sup>🕂</sup> स्वच्छन्दबुद्धिमतित्रिकल्पितं—स्वबुद्धिविकल्पनाशिल्पिविर्मितम् ।

<sup>×</sup> तत्राङ्गानि—शिचा १, करुप २, व्याकरण ३, च्छन्दो ४, निरुक्त ४, ज्योतिय्कायन ६; उपाङ्गानि तद्व्याख्याख्याख्याष्ट्रि, तैः सह वर्तन्ते इति साङ्गोपाङ्गाः अर्थात शिचा १, करुप २,व्या-करण ३, च्छन्द ४, निरुक्त ४, श्रीर ज्योतिष्कायन ६, ये श्रङ्ग हैं, इनकी व्याख्या रूप ग्रन्थ उपाङ्ग हैं, इन सहित वेद, 'साङ्गोपाङ्ग वेद' कहलाते हैं।

<sup>#</sup> वहिय' त्ति-विगलदृहलानन्दाश्रुदृष्टिभिः सहपं निरीचिता यथाविश्यतानन्यसाधारण-गुणोत्कीर्तनलच्चोन भावस्त्रवेन ।

<sup>†</sup> गिर्णापटकं-गुर्णगणो ऽस्यास्तीति गणी-श्रश्चार्थ-स्तस्य पिटकं-सर्वस्वं गिर्णापटकम् । श्रर्थात जिसमें सभी प्रकार के गुर्णों के समुदाय हो, उसे 'गणिपटक' कहते हैं।

<sup>🛱</sup> यावत शब्द से सूत्रकृत १, स्थानाङ्ग २, समवायाङ्ग ३, व्याख्याप्रज्ञप्ति-भगवती सूत्र ४,

### [ उत्तरार्धम ]

( श्रहवा ) ऋथवा (श्रागमे) आगम ( तिविहे परण्ते, ) तोन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि-(सुत्तागमे) ÷ सूत्रागम ( श्रह्यागमे ) ऋथींगम और (तहुभयागमे ) तहुभय आगम अर्थात् सूत्र और अर्थ दोनों सहित ।

(शहवा) या (आगमे) आगम ( तिविहे परणते, ) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, ( जहा-) जैसे कि—(अत्तागमे) आहमागम ( अर्णतरागमे ) अनन्तरागम और (परंपरागमे,) परम्परागम । (तिह्यगराणं श्रत्थस्स) तीर्थकरों के अर्थ को ज्ञान (अतागमे) + आहमागम जानना चाहिये, तथा—( गणहराणं सुत्तस्स ) गणधरों के सुत्र का ज्ञान (अतागमे) आहमागम जानना चाहिये, और (अत्थस्स × अ्रणंतरागमे) अर्थ का अनन्तरागम होता है, तथा (गणहरसीसाणं) गणधरों के शिष्यों के (सुत्तस्स † अर्णवरागमे) सूत्र के ज्ञान को अनन्तरागम कहते हैं, और ( अत्यस्स परंपरागमे, ) अर्थ का परम्परागम होता है, (तेणं परं) तत्पश्चात् सुत्तस्सवि अत्थस्सवि) सूत्र और अर्थ दोनों ही का (णो-अतागमे) आहमागम भी नहीं है आरे (णो अर्णतरागमे) अनन्तरागम भी नहीं है सिर्फ (परंपरागमे,) परम्परागम जानना चाहिये, (से तं लोगुक्तिए,) यही लोकोत्तरिक है और (से तं आगमे,) यही आगम है, तथा (से तं णाणगुणप्याणे ।) इसी को ज्ञानगुणप्रमाण जानना चाहिये।

क्षाताथर्मकथा ४, उपासकदशा ६, अन्तकृदशा ७, अनुत्तरोपपातिक दशा ८, प्रश्नव्याकरण ६, श्रीर विषाकस्त्र १०। इत्यादि का ग्रहण करना चाहिये, शेष दो के नाम मृत पाठ में श्रा ही गये हैं। इन्हीं के समुदाय को गणिपिटक कहते हैं।

- ÷ अर्थात सिर्फं मृत पाठरूप | मृत स्त्र का सिर्फ अर्थ |
- +क्योंकि वे केवलज्ञान से स्वयमेव पदार्थों को जानते हैं। इसिलिये उनके अर्थ को आत्मागम कहते हैं।

★ गण्धर महाराज स्त्रों की स्वयमेव रचना कहते हैं, इसिलिये उनके रचे हुए स्त्रों को स्वागम कहते हैं। श्रागम में भी कहा है— 'श्रस्थं भासइ श्ररहा, सुत्तं गंथित गण्हरा निउखं' प्रथित श्रर्थं कहते हैं, निपुण गण्धर महाराज स्त्र को गृथिते हैं'।

† क्योंकि गण्धर महाराज कोई भी अन्तर विना तर्थंकरों से अर्थ सीखते हैं, इस लिये अर्थ से ज्ञान को अनन्तरागम जानना चाहिये।

श्रर्थात शिष्य, गणधरों के पास बिना अन्तर श्रध्ययन करते हैं।

‡ क्योंकि तीर्थंकरों से अर्थ का ज्ञान गर्णंघरों को प्राप्त हुआ, और गराधरों से उनके शिष्यों को अब गत हुआ, अर्थात परम्परा से प्राप्त हुआ, इसिलिये इसे परम्परागम कहते हैं।

१९५

भावार्थ - जो परम्परा से श्राया हो, श्रथवा जिसके द्वारा जीवादि पदार्थों का पूर्ण ज्ञान हो, उसे श्रागम कहते हैं। जैसे कि—लौकिक श्रीर लोकात्तरिक। लौकिक श्रागम उसे कहते हैं, जिनको सम्यक्त्व रहित श्रज्ञानी जीवों ने रचा हो। जैसे कि-रोमायण महाभारतादि। ये लौकिक श्रागम हैं।

लोकोत्तरिक आगम उन्हें कहते हैं, जिनको पूर्ण ज्ञान और दर्शन को धारण करने वाले, मृत भविष्यत् और वर्तमान तीनों काल के पदार्थों के बाता, तीन लोक के जीवों से पूजित सर्वज्ञ सर्वदर्शी श्रीअरिहन्त भगवान् ने बनाया है। जैसे कि—द्वादशाङ्ग कप गणिपिटक। क्यों कि—

'आष्तवचनादिनिबन्धनमर्थज्ञानमागमः। श्रर्थात् 'श्राप्त वचनादिकों से होने वाले पदार्थों के ज्ञान को श्रागम \* कहते हैं।

इस से यह सिद्ध हुआ कि लौकिक आगमों के प्रऐता पुरुष आत्मशानी नहीं है। इस लिये वह प्रमाणभूत नहीं है। और द्वादशाङ्गी आप्त रूप होने से प्रमाणभूत है।

श्रत्रागम इति जन्यमवशिष्टं जन्मम्, अर्थज्ञानमित्येतावदुच्यमाने प्रत्यन्तादावतिव्याप्तिः. श्रत उक्तम्— 'वाक्यनिबन्धन' मिति । 'वाक्यनिबन्धनमधैज्ञानमागम' इत्युच्यमाने अपि यादन्छिकं संगदिषु विप्रतम्भवाक्यजनयेषु सुप्तोन्मत्तादिवाक्यजनयेषु वा नदीतीरफलसंसर्गादिज्ञानेष्वतिव्याप्तिः। श्रतः उक्तमाप्तेति, श्राप्तवाक्यनिवन्धनज्ञानभित्युच्यमाने अपि, श्राप्तवाक्यकर्मके श्रावण्पत्यच्चे अति-व्यादितः । श्रतः उक्तम्-'श्रथें' ति, श्रर्थस्तात्पर्यस्य इति यावत् । 'तात्पर्यमेव वचती' त्यिभयुक्तव-चनात । ततः-श्राप्तवाक्यनियन्थनमर्थज्ञानमित्युक्तयागमलत्त्रणं निद्रांषभेव । यथा--"सम्यग्दर्शन-**क्वानचरित्राणि मोच**मार्गः ।" ( त० । १ । १ । ) इत्यादि वाक्यार्थं ज्ञानम् । 'सम्यन्दर्शनादित्रयमेव मोत्तस्य सकलकर्मे चायस्य मार्गे उपयो न तु मार्गाः ।' ततो भिन्नलक्त णानं दर्शनादीनां त्रयाणं समु-दितानामेव मार्गत्वं न तु प्रत्येकमित्पर्थः, मार्ग इ येके वचनप्रयोगात तात्पर्यसिद्धिः । श्रयमेव बाक्या-र्थः । अत्रैवार्थे प्रमार्णं साध्यसंशयादिनिर्द्यतः प्रमितिः । कः पुनरयमाप्त इति चेदुच्यते । श्राप्तः प्रत्यचाप्रमितसकलार्थत्वे सति परमहितोपंशक: । प्रमितेत्यादावेवोच्यमाने श्रुतकेवलिप्वतिव्याप्ति:। तेषामागमप्रमितसकलार्थःवात । स्रतः उक्तः प्रत्यचेति । प्रत्यचप्रमितसकलार्थः इत्येतावदच्यमाने सिद्धे ध्वतिव्याप्तिः । श्रतः उक्तः 'परमेत्यादि' परमं हितं निश्रोयसम् । तदुपदेश एव श्रर्हतः प्रामुख्येन प्रष्टतिः, अन्यत्र तु प्रश्नानुरोधादुपस र्वनत्वेनेति भावः । नैवंत्रिधः सिद्धपरमेष्ठी तस्यान-पदेशकरवात् । ततोऽनेन विशेषो न । तत्र नातिव्यप्तिः । त्राप्तसद्भावे प्रमाणमुपन्यस्तम् । नैयायिकाः विभिमतानामाप्ताभासानामसर्वे ज्ञत्वात प्रत्यचप्रमितेत्यादि विशेषग्रेनैव निरासः ।-न्यायदीपिका ।

अथागमो लच्यते—अएतवाक्यनिबन्धनमर्थज्ञानमागमः ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्रथवा श्रागम तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, जैसे कि-स्त्राग्या १, श्रथींगम २, श्रीर तदुभयागम ३। श्रथवा श्रात्मागम १, श्रनन्तरागम २, श्रीर परम्परागम ३।

तीर्थं करों से प्ररूपित अर्थ को आत्मागम जानना चाहिये। तथा गणधरों के रचे हुये सूत्र को आत्मागम और अर्थ को अनन्तरागम कहते हैं, और गणधरों के शिष्यों के सूत्र अनन्तरागम और अर्थ परभ्परागम होता है तत्पश्चात् सूत्र और अर्थ दोनों ही परम्परागम होते हैं।

क्योंकि-त्रात्मागम उसे कहते हैं जो स्वयमेव बोध हुन्ना हो, तथा जो बिना अन्तर गुरु से अध्ययन किया हो उसे अनन्तरागम जानना चाहिये। पर-म्परागम उसे कहते हैं जो अनुक्रमपूर्वक वृद्ध लोग ज्ञान सीखते आये हों श्रीर आगे को भी परिपाट्यनुकृत सीखते जायं इस वर्णन से अपीरुपेय वाक्यों का भली भांति निषेध हो जाता है। क्योंकि वर्णों के ताल्वारि श्रष्ट स्थान होते हैं और सूत्र भी वर्णमय होते हैं। तथा-अश्रारी जीवों के वचनयोग नहीं होता, इस लिये अपीरुपेय वाक्य युक्तिसंगत नहीं होता। इसी को ज्ञान गुण प्रमाण कहते हैं। इसके बाद दर्शन गुण प्रमाण का स्वद्धप जानना चाहिये—

# दक्रन गुण प्रमाण ।

से किं तं दंसगागुगाप्यमागो ? चउिवहे पग्गाचे, तं जहा-चक्खुदंसगागुगाप्यमागो अचक्खुदंसगागुगाप्य-मागो अोहिदंसगागुगाप्यमागो केवलदंसगागुगाप्यमागो । चक्खुदंसगां चक्खुदंसगािस्स घडपडकइरहोइएसु दठ्येसु अचक्खुदंसगां अचक्खुदंसगिस्स आयभावे आहिदंसगां ओहिदंसगिस्स सब्बरूविद्वसेसु न पुगा सब्वपज्जवेसु केवलदंसगां केवलदंसगिस्स सब्वद्वतेसु अ सब्वपज्जवेसु अ, से तं दंसगागुगाप्यमागो।

पदार्थ--( से कि तं दंसणगुरूप्यमाणे ? ) दर्शनगुरूपप्रपाण किसे वहते हैं ? (दंसणगुरूप्यमाणे ) क्षदर्शनावरणकर्म के चयोपशम से जो उत्पन्न हो, अथवा जो

दर्शनावरणुक्तम् चयोपशमादिजं सामान्यमात्रग्रहण् दर्शनमिति । आगम में भी कहा है-

१९७

आत्मा का निज गुर्ण हो उसे दर्शनगुणप्रमाण कहते हैं। श्रीर वह (चउव्विहे पण्णत्ते,) चार प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(चक्खुदंसणगुणप्पमाणे) चत्तुर्दर्शनगुणप्रमाण (श्रविदंसणगुणप्पमाणे) श्रचत्तुर्दर्शनगुणप्रमाण (श्रोहिदंसणगुणप्पमाणे) श्रविदर्शनगुणप्रमाण श्रीर (केवलदंसणगुणप्पमाणे।) केवलदर्शनगुणप्रमाण । इनका भिन्न २ स्वरूप निम्नानुसार जानना चाहिये—

(† वक्लुरंसणं चक्लुरंसिणस्स) चक्तूर्दर्शनी का चकुर्द्शन (घडपडकडरहाइएस्) घट, पट, कट-मंचा, रथादिक (द्वेमु) द्रव्यों में होता है (श्रवक्लुरंसणं श्रवक्लुरंस-णिस्ट) श्रवचुर्द्शनी का × श्रवचुर्द्शन (श्रायभाव) श्रात्मभाव में होता है, (श्रोहिदंसणं श्रोहिदंसिणस्स) \*श्रवधिद्शनवाले का श्रवधिद्र्शन (सव्वक्षविद्वेमु) सभी रूपी द्रव्यों में होता है, (न पुण सव्वपज्जवेमु) सभी पर्यायों में नहीं होता। (चेवंवलदंसणं केवल दंसिणस्स) ‡केवलदर्शनी का केवलदर्शन (सव्वद्वेमु श्र) सब द्वव्य श्रीर (सव्वपज्जवेमु श्र)सभी पर्यायों में होता है, (से तं दंसिणगुणप्यप्याणे।) यही दर्शनगुणश्रमाण है।

भावार्थ--दर्शनगुणप्रमाण चार प्रकार का है, जैसे कि-चचुर्दर्शनगुण प्रमाण, श्रचचुर्दर्शनगुणप्रमाण, श्रवधिदर्शनगुणप्रमाण श्रौर केवलदर्शनगुण प्रमाण।

× चनुमिन्द्रिय को छोड़ कर शेप चार इन्द्रिय श्रीर मन इनसे श्रचनुर्दर्शन होता है, तथा भाव-श्रचन्त्रिय के चयोपशम से श्रीर द्रव्येन्द्रियों के श्रनुप्धात से प्रगट होता है।

+ क्योंकि चत्तु श्रप्राप्यकारी हैं तथा श्रोत्रादि प्राप्यकारी हैं। श्रागम में भी कहा है---'पुट्टं सुखेइ सदं रूवं पुख पासई श्रपुट्टं तु ।'

& जिन कमों के चय से अवधिदर्शन प्राप्त हो, इसे अवधिदर्शन कहते हैं। अवधिदर्शन को इसलिये सामान्य माना गया है कि दर्शन सामान्याववीय रूप होता है और ज्ञान विशेष रूप होता है।

‡ केवलदर्शनावरण कर्मके चय होने से केवलदर्शन उपन्न होता है, जो कि सकल पदार्थों को देखता है। क्यों कि वे सर्वदर्शी हैं, इस लिये रूपी श्ररूपी सभी द्रव्यों में केवलदर्शन होता है। तथा मनःपर्यायज्ञान सदैव ही विशेष ग्रहण करने वाला होता है, सामान्य को नहीं। इसलिये मनःपर्यायदर्शन नहीं होता।

<sup>&</sup>quot;जं सामन्नगहर्ण, भावाणं नेत्र कट मागारं । श्रविसंतिजण श्र थे, दंसणिव वुचए समए ॥१॥" तरेवात्ननो गुणः स एव प्रमाणं दर्शनगुणप्रमाणम् । १ चचुर्दर्शन उसे कहते हैं जो भावचचुरिन्द्रिय के चयोपशम से श्रीर द्रव्येन्द्रिय के श्रनुपचात से स्राप्त हो । क्योंकि चचुर्दर्शनी जीव सामान्यतया घटादि द्रव्यों को भली प्रकार से देखता व जानता है।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

चत्तु र्दर्शनावरणीय कर्म के चयोपशम से चत्तु र्दर्शन घट पटादि पदार्थों में होता है।

श्रचत्तुर्दर्शनावरणीय कर्म के चयोपशम से श्रचत्तुर्दर्शन उत्पन्न होता है श्रौर वह श्रात्मभाव में ही रहता है ।

श्रवधिदर्शनावरणीय कर्म के त्तयोपशम से श्रवधिदर्शन सभी रूपी द्रब्यों में होता है लेकिन सभी पर्यायों में नहीं होता, क्योंकि वह केवल रूपी द्रब्यों को ही देखता है, जैसे कि रूप रस गन्ध श्रीर स्पर्श।

केवलदर्शनावरणीय कर्म के त्तय से केवलदर्शन सभी रूपी और श्ररूपी द्रन्य श्रीर पर्यायों में होता है, क्योंकि केवलदर्शन त्त्रयोपशम भाव में नहीं होता, सिर्फ त्तायिक भाव में होता है। इस लिये वह मूर्त श्रसूर्त दोनों प्रकार के द्रव्य श्रीर पर्यायों में होता है। इसके बाद चारित्रगुणप्रमाण का स्वरूप वर्णन किया जाता है--

से किं तं चरित्तगुणप्पमाणे ? पंचिवहे पग्णते, तं जहा—सामाइश्रचरित्तगुणप्पमाणे छेश्रोवट्टावणचरित्तगुणप्पमाणे परिहारविसुद्धिश्रचरित्तगुणप्पमाणे सुहुमसंप-रायचरित्तगुणप्पमाणे श्रहक्खायचरित्तगुणप्पमाणे ।

सामाइयचरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पगणत्ते, तं जहा-इत्तरिए अ आवहिए अ । छेआवट्टावणचरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पगणत्ते, तं जहा—साइयारे य निरइयारे य । परि-हारविसुद्धिय वरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पगणत्ते, तं जहा— णिव्विसमाणए अ णिव्विट्टकाइए अ । सुहुमसंपरायचरित्त गुणप्पमाणे दुविहे पगणत्ते, तं जहा-पिव्वाई अ अपिव्वाई अ । अहक्कायचरित्तगुणप्पमाणे दुविहे पगणत्ते, तं जहा-छउमित्थिए अ केविलिए य । से तं चरित्तगुणप्पमाणे, से तं जीवगुणप्पमाणे, से तं गुणप्पमाणे। (सु॰४७)

पदार्थ-( से किंतं चरित्तगुणप्पमाणे ? ) चारित्रगुणप्रमाण किसे कहते हैं ?

१९६

(चिरित्तगुरूप्पमाणे) जो स्रिनिन्द्तपने निरवद्यानुष्ठान « ६ प ६ । चरण् है उसे चारित्र कहते हैं, स्रौर वह (पंचिवहे पर्ण्णते,) पांच † प्रकार से प्रतिपादन किया गया है (तं जहा-) जैसे कि—(सामाइश्रचरित्तगुरूप्पमाणं) सामायिक चारित्रगुणप्रमाण १, (हेश्रोवहावणचिरित्तगुरूप्पमाणं) छेदोपस्थापनीय चारित्रगुणप्रमाण २, (पिरहारविसुद्धिचरित्तगुरूप्पमाणं) परिहारविद्युद्धिक चारित्रगुणप्रमाण ३, (सुहुमसंपरायचिरत्तगुरूप्पमाणं) सूक्ष्मसम्पराय-चारित्रगुणप्रमाण ४, (अवहक्षायचरित्तगुरूप्पमाणं) स्रथाख्यात चारित्रगुणप्रमाण ५।

(सामाइअचरिचगुराप्पमाणे) सामायिक चारित्रगुणप्रमाण (दुविहे परणाने,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है (तं जहा-) जैसे कि—(इचिर %) इत्वरिक—स्व-स्वालिक और (आवहिए अ।) यावत्कथिक—स्त्रायु:पर्यन्त ‡। (छेश्रोवहावणचिरचगुण प्पमाणे) छेदोपस्थापनीय चारित्रगुणप्रमाण (दुविहे पर्णाने,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(साइयारे य) अतिचारों के निमित्त से जो छेदो-पर्थापन प्रायश्चित्त प्राप्त हो उसे सातिचार कहते हैं, और (निरह्यारे य।) जो बिना ÷ आतिचारों के कारण प्राप्त हो उसे निरतिचार कहते हैं। (परिहारविसुद्धिश्रचरिचगुर

× भरत श्रीर ऐरवत चेत्र के प्रथम श्रीर चरम तीर्थंकर के साधुश्रीं को प्रथम दीत्ता के समय सामायिक चारित्र के ७ दिन या ४ महीने या ६ महीने के बाद पांच महात्रत श्रारीपण रूप निरित्तचार छेदोपस्थापनीय चारित्र होतः है। तथा—पार्श्वनाथ भगवान् के शासन कालके साधु यि भगवान् महाबीर स्वामी के श्रासन में श्रार्वे तब उनको भी निरित्तचार छेदोपस्थापनीय चारित्र होता है। श्रीर जो साधु मृलगुण के नाशक हों उनको सातिचार छेदोपस्थापनीय चारित्र होता है।

<sup>\*</sup> चरन्त्यिनित्तमनेनेति चारित्रं, तदेव चरित्रं, चारित्रमेव गुणः चारित्रगुणः, स एव प्रमाणं चारित्रगुणाप्रमाणं—साववयोगविरितरूपम् ।

<sup>†</sup> पञ्चिविधमप्येतदिवशेषतः सामायिकमेव छेदादिविशेषैः विशेष्यमार्णं पञ्चधा भिवते, तत्रायो विशेषाभावात् सामान्यसंज्ञायामेवावतिष्ठते सामायिकमिति ।

<sup>\* &#</sup>x27;त्रथ' शब्दो ऽत्र श्रमिविधौ । त्रथवा यथाख्यातमित्यपि नामान्तरम् ।

<sup>‡</sup> भरत श्रीर ऐरवत चेत्र के प्रथम श्रीर चरम तीर्थंकर के साधु जहां तक छेदोपस्थाप-नीय चारित्र श्रंगीकार नहीं करते वहां तक उनका सामायिक चारित्र ही होता है। इस लिये सामायिक चारित्र इत्वरिक—स्वल्पकालिक कहलाता है। तथा—भरत श्रीर ऐरवत चेत्र के शेषा बावीस तीर्थंकरों के तथा महाविदेह चेत्र के साधुश्रों को सदैव सामायिक चारित्र होता है, इस लिये यावत्किथ श्रर्थात्क श्रायुः पर्यन्त भी कहलाता है।

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

प्पमाणे) क्ष परिहारिवशुद्धिक चारित्रगुणप्रमाण ( दुविहे पण्याने, ) दो प्रकार से प्रति-पादन किया गया है ( तं जहा- ) जैसे कि—(िक्षित्वसमाण्य य) निर्विश्यमानक श्रोर (िण्विद्वहकाइए श्रा) निर्विष्टकायिक । (सुहुमसंपरायचिरत्तगुणप्पमाणे ) ए सुक्ष्मसम्पराय चारित्र गुण प्रमाण (दुविहे पण्याने,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा)

\* परिहार विशुद्धिक तप उसे कहते हैं जो परिहार नाम का तप विशेष हो अथवा अणेपणादि दोषों से जिसकी शुद्धि हो । इसके दो भेद हैं-निर्विश्यमानक अर्थात आसेव्यमान और
निर्विष्टकायिक अर्थात जिन्होंने उक्त तप को विशेषतया काया के द्वारा आसेवन किया हो । तथा—
कई एक का यह भी अभिषाय है कि—जिन्हों ने पूर्व इस तप को अङ्गीकार किया हो उनके पास
अथवा तीर्थंकरों के पास नव साधुओं का समुदाय उक्त तप को ग्रहण करता है जिनमें एक साधु
कल्पस्थित सभी सामाचारी करता है, तथा चार साधु तप को बहण करते हैं, जिनको पित्हारिक
कहते हैं, और शेष चार परस्पर वैयादृत्य करने वाले होते हैं, जिनको अनुपरिहारिक कहते हैं ।
परिहारिक साधु गर्मों की ऋतु में जघन्य से चतुर्थ—१ उपवास; मध्य से पष्ट्—रो उपवास और
उत्कृष्ट से अष्ट अर्थात तोन उपवास तथा शिशिर ऋतु में जघन्त से पष्ट्, मध्यम से अष्ट और
उत्कृष्ट से दश । इसी प्रकार वर्षाकाल में जघन्य से अष्ट, मध्यम से दश और उत्कृष्ट से द्वादश
करते हैं । शेष कल्पस्थित पांचों ही साधु अनुपरिहारिक नित्यभक्त होने से उपवास नहीं करते हैं ।
सिर्फ आर्यंबिल करते हैं और कुछ नहीं । यथा—"शेषास्तु कल्पस्थितानुपरिहारिकाः पञ्चापि
प्रायो नित्यभक्ता नोपवासं कुर्वन्ति, भक्तं च पञ्चानामप्याचामलत्वमेव ।"

इसके परचात परिहारिक साथु षर् मास पर्यन्त उक्त तप करके अनुपरिहारिक होते हैं। जब तप करते हुए इनको छह महीने हो जायँ तब आठ जनोंमें से एक करपस्थित रहता है और श्रेप सात अनुचरता आश्रय ग्रहण करते हैं और छह महीने तक तप करते हैं। इस प्रकार अठारह महीने में सम्पूर्ण तप पूरा होता है। तप पूरा होने पर साथु फिर से उसीको या जिनकल्प को अङ्गीकार करे या गच्छ में आजाय, ये तीनरास्ते हैं। यह चारित्र सिर्फ छेदांपस्थापनचारित्र वाले को होता ह, दूसरों को नहा। इस जियेजो इस तप को करके अनुपरिहारिकता या कल्पस्थितपना श्रङ्गीकार करता है उसी को परिहारिवशुद्धिक निविंग्टकायिक कहते हैं।

२०१

जैसे कि—-(पहिनाई श्र) ‡प्रतिपाति श्रीर (श्रविनाई श्रा) ÷ श्रप्रतिपाति (+ श्रहक्लाय-बिरसगुराप्पमाणे) यथाख्यात चारित्र गुण प्रमाण ( दुविहे परण्यते, ) दो प्रकार से प्रति पादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—-( छउमित्थए श्रा) × छाद्मिस्थिक श्रीर (केविलिए श्रा) केविलिक। (से तं चिरत्तगुराप्पमाणे) वही चारित्र गुण प्रमाण है श्रीर (से तं जीवगुराप्पमाणे,) यही जोव गुण प्रमाण है, श्रीर (से हं गुराप्पमाणे।) यही गुण-प्रमाण है। (स्० १४७)

भावार्थ--जो सम्यक्षकार से-ग्रनिन्दितपने से श्राचरण किया जाय वहीं सच्चारित्र कहलाता है, श्रीर उस का जो प्रमाण हो उसे चोरित्र गुण प्रमाण कहते हैं। इसके पांच भेद हैं, जैसे कि-सामायिक चारित्र गुण प्रमाण १, छेदोप-स्थापनीय चारित्र गुण प्रमाण २, परिहार विश्व छ चारित्र गुण प्रमाण ३, सूच्म-सम्गराय चारित्र गुण प्रमाण ४, श्रीर यथाख्यात चारित्र गुण प्रमाण ५।

जीव को सम्यक् प्रकार से बानाहि का जो लाम होता है उसे सामायिक चारित्र कहत हैं, और वह 'उसे जि भांते ! सामाइयं' इत्यादि सूत्र से धारण किया जाता है। मुख्यतया इसके दो भेद हैं, जैसे कि इत्वरिक-स्वल्प-कालिक और यावत्कथिक—जीवन पर्यन्त।

छेदोपस्थापनीय चारित्र उसे कहते हैं जो पूर्व पर्यायों को छेद कर प्राय-रिचत्त के द्वारा पञ्च महाब्रत में आरोपण करे। यह दो प्रकार का है, साति चार और निरतिचार। प्रथम और चरम जिनेश्वर भगवान के समय के साधुओं को सामायिक चारित्र के पश्चात् ७ दिन अथवा ४ या ६ मास के अनन्तर

<sup>🗓</sup> श्रोणि से गिरते हुए को प्रतिपाती—संक्लिश्यमानक कहते हैं।

<sup>÷</sup> भौणि चड़ते हुए को अप्रतिपती-विशुद्धयमान कहते हैं।

<sup>+</sup> प्राकृत में इसको जो 'अहक्लाय चारित्र' कहते हैं, उसकी शब्दब्युत्पित्त इस प्रकार जानना चाहिये-'श्रह' 'श्रा' 'श्रक्लाय' यहां पर श्रथ शब्द याथातथ्य श्रर्थ में, तथा 'श्राकृ' उपस्तर्ग श्रीभिविवि श्रर्थ में होता है, 'श्रक्लाय' किया पर है, जिसकी सिन्य होने से 'श्रहाक्लायं' पर होता है, फिर 'हस्त्रः संयोगे' इस सृत्र से आकार हस्त्र होने से "श्रहक्लायं" पद धन जाता है। 'श्रादेशों जः' इत्यनेन पदादेर्थस्य जो भवति । बहुलाविकासत्सोपतर्गस्थानादेरिवः, यथा 'संजोगो' आषें लोपोऽषि, यथाख्यातम्-श्रहक्लायं।

<sup>×</sup> ग्यारहवें गुणस्थान तक यथाख्यात च।रित्र प्रतिपाती श्रीर बारहवें में श्रप्रतिपाती होता है। उपशान्तमोहनीय, चीणमोहनीय श्रीर खद्मस्थ केवली भगवान्के यह चारित्र होता है।

### २०२ [श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम्]

छेदोपस्थापनीय चारित्र अवश्य होता है, और वह निरितचार रूप होता है। यदि मूल गुण का घात न हो तो सातिचार रूप होता है। महाविदेह क्षेत्र में इसका अभाव ही है।

संयम के दोषों को दूर करने वाला परिहार विशुद्धिक चारित्र जानना चाहिये। जिसमें संक्लिष्ट भावों का परित्याग और असंक्लिष्ट भावों का प्रहण किया जाता है, जिसे कि नव साधु यथोक विधि से अष्टादश मास उक्त तप करते हैं उसको भी परिहार विशुद्धिक चारित्र कहते हैं। उक्त तप को जो साधु तप रहा हो, उसे 'निर्विश्यमान' और जो तप चुका हो, उसे 'निर्विष्टका- यिक' कहते हैं।

स्ट्मसम्पराय चारित्र वह है जो कि प्रतिपाती और श्रप्रतिपाती भेदों से युक्त हो।

यथाख्यात नामक चारित्र वह है जो कि यथार्थ पद का बोधक और शुद्ध कियानुष्ठान रूप होता है। यह चारित्र छुद्मस्थ तथा केवली भगवान् दोनों ही को होता है अ। यही चारित्र गुए प्रमाण है। यही जीव गुण प्रमाण है श्रीर यही गुए प्रमाण है श्र्यात् इनका वर्णन यहां समाप्त होता है। श्रीर इसके बाद नय प्रमाण का स्वरूप प्रतिपादन किया जाता है।

### नयममाण ।

[सं किं तं नयप्पमाणे ? सत्तविहे पगणते, तं जहा-णेगमे १, संगहे २, ववहारे ३, उज्जुसुए ४, सद्दे ५, समिक्टि ६, एवंभूए ७ | ]

से किं तं नयप्पमाणे ? तिविहे पग्णत्ते, तं जहा-पत्थगदिट्टंतेणं वसहिदिट्टंतेणं पएसदिट्ठंतेणं।

से किं तं पत्थगदिट्ठतेगां ? से जहानामए केई पुरिसे परसुं गहाय अडवीसमहुत्तो गच्छेजा, तं पासित्ता

<sup>#</sup>इसकी विशेष व्याख्या 'व्याख्याप्रसप्ति' 'भगवती' स्त्रसे जानना चाहिये । इस [कोष्ठक] में दिये हुये पाठको अधिक पाठ जानना चाहिये ।

२०३

केई वएजा—किहं भवं गच्छिस ? अविसुद्धो गोगमो भगाइ—पत्थगस्स गच्छामि, तं च केई छिंदमागां पासिता वएजा—िकं भवं छिंदिस ? विसुद्धो गोगमो भगाइ—पत्थयं छिंदामि, तं च केई तच्छमागां पासित्ता वएजा—िकं भवं तच्छिसि ? विसुद्धतराओ गोगमो भगाइ—पत्थयं तच्छामि, तं च केई उक्कीरमागां पासित्ता वएजा—िकं भवं उक्कीरिस, विसुद्धतराओ गोगमो भगाइ—पत्थयं उक्कीरामि, तं च केई (वि) जिहमागां पासित्ता वएजा—िकं भवं (वि) जिहिस ? विसुद्धतराओ गोगमो भगाइ-पत्थयं (वि) जिहामि, एवं विसुद्ध तरस्स गोगमस्स नामोउडिओ पत्थओ, एवमेव ववहारस्सवि, संगहस्स मिउमेज्ञसमारूढो पत्थओ, ऊष्जुसुयस्स पत्थओ ऽवि पत्थओ मेडजंपि पत्थओ, तिगहं सद्दनयागां पत्थयस्स अत्थाहिगारजागाओ जस्स वा वसेगां पत्थओ निष्फजइ, से तं पत्थयदिद्ठंतेगां।

[(से किं तं नयप्पमाणे ?) नयप्रमाण किसे कहते हैं ? (नयप्पमाणे) जिन श्वनन्त धर्मात्मक वस्तुश्रों को एक ही श्रंश के द्वारा निर्णय किया जाय उसे नयप्रमाण कहते हैं, श्रौर वह (सत्तविहे परण्णे,) सात प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—( ग्णेगमे ) नैगम १, (संगहे ) संगह २, (ववहारे ) व्यवहार ३, (उज्जुसुए) श्रुजुसुत्र ४, (सरे ) शब्द ५, (समिभिष्टे ) समिभिष्टे ६, श्रौर (प्वंभूष ) एवनभूत।

( से कि तं नयप्पमाणे ? ) नयप्रमाण किसे कहते हैं ? (नयप्पमाणे) जिन श्रनन्त धर्मात्मक वस्तुश्रों को एक ही श्रंशके द्वारा निर्णय किया जाय उसे नयप्रमाण जानना चाहिये, और वह (तिविहे परणत्ते,) + तीन प्रकारसे प्रतिपादन किया गया है (तं जहा-)

<sup>+ &#</sup>x27;ययपि नैगमसंग्रहादिभेदतो बहवो नयास्तथापि प्रस्थक।दिटप्टान्तत्रयेण सर्वेषामिह निरू-पियतुमिद्धस्वात्त्रैविद्यमुच्यते ।' अर्थात् ययपि नैगमसंग्रहादि के भेद से नयों के भेद हैं तथापि प्रस्थकादि रूप्टान्तों के द्वारा यहां पर उन सब के ही निरूपण करने की इच्छा से तीन प्रकार से ही प्रतिपादन किया गया है।

२०४ [श्रीमद्नुयं

[ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

जैसे कि--( पःथमिदहुतियां ) प्रस्थक के हच्टान्त से (यसिहिदिहुतियां) वसित के हच्टान्त से (पएसिदहुतियां ।) प्रदेश के हच्टान्त से ।

(से कि तं परध्यादिहंतेणं ?) प्रस्थक के दृष्टान्त से नयों का स्वरूप किस प्रकार जाना जाता है? (परध्यादिहंतेणं) जिन पदार्थों को प्रस्थक के दृष्टान्त द्वारा सिद्ध किया जाय उस को प्रस्थक दृष्टान्त जानना चाहिये, (से जहानामए) × यथा देवदत्तादि नामक (केंद्र पुरिसे) कोई पुरुष (परसुं गहाय) कुल्हा है को लेकर (अहंशसमहुसो) अटवी के सन्भुख-अर्थात् वन में (गच्छेजा) जाग (तं पासिसा) उसको देख कर (केंद्र वर्ष्णा) कोई कहे (किंह क्ष्मयं गच्छिस ?) आप कहां जाते हैं ? (अविसुद्धो स्थामो भसाइ) अविशुद्ध नैगम नय कहता है कि (पर्थास गच्छामि, प्रस्थक के लिये जाता हूँ, फिर (तं च केंद्र छिदमासं) कोई उसको छेदन करते-छीलते हुए (पासिता) देख कर (वर्षणा-) कहे कि- (किं भवं छिदसि ?) आप क्या श्रीलते हैं ? (विसुद्धो संगमो भसाइ) विशुद्ध नैगम नय कहता कि—(परथमं छिदामि,) प्रस्थक को छीलता हूं। तदनन्तर (तं च केंद्र) कोई उस को तच्छमासं) तक्ष्म-समान करते हुए (पासिता) देख कर (वर्षणा-) कहे कि—(किं भवं तच्छमासं) तक्ष्म-समान करते हुए (पासिता) देख कर (वर्षणा-) कहे कि—(किं भवं तच्छमासं) तक्ष्म-समान करते हुए (पासिता) देख कर (वर्षणा-) कहे कि—(किं भवं तच्छमासं) तक्ष्मा करते हुए (पासिता) देख कर (वर्षणा-) कहे कि—(किं भवं तच्छमासं) तक्ष्म क्या समान बनाग्हे हैं ? (विसुद्धतराश्रोसंगमो भसाइ-) ‡विशुद्धतर नैगम

<sup>×</sup> जैसे कि कोई पुरुष मगध देश प्रसिद्ध 'प्रस्थक'--वान्यमानविशेष के लिये काष्ठमय भाजन बनाने के हेतु कुल्हाड़े को हाथमें लंकर लकड़ी काटने के लिये जंगल में गया।

<sup>† &#</sup>x27;पृत्थक' शब्द का अर्थ अमरकोपकारने 'परिमाणिवशेष' ही किया है। यथा-"अस्त्र-यामादकदोणी खारीवाहो निवृद्धववः। कुडवः प्रस्थ इत्यावाः, परिपाणार्थकः पृथक् ॥१॥''

<sup>#</sup> यविष 'मवान्' शब्द अन्य पुरुष के साथ ही प्रयुक्त होता है, तथापि यहाँ पर मध्यम पुरुष के साथ व्यवहृत किया गया है, क्योंकि आर्थ होने से ऐसा ही प्रमाण भृत है। अथवा— "व्यस्ययश्च।" प्राकृतादिभाषाल च्यानां व्यस्ययश्च भवित । प्रा०। त्र्या०। श्र० द्वा पा० ३ । स्० ४ । एक दे। स्० ४४७ । इससे भी 'गच्छ सि' किया के साथ 'भवान्' शब्द का प्रयोग ठीक ही है। तथा-'भादीप्ती' धातु से औत्यादिक डवतुष्' प्रत्यय का आगमन होने से 'भवतु' का भवान् रूप सिद्ध होता है और 'शतृ' प्रत्ययान्त होने से भी'भा' का 'भवान्' और 'भृ' का भवन प्रयोग सिद्ध होता हैं।

<sup>†</sup> ययिष वह काष्ठ के लिये जा रहा है तथाषि—'नैके ग्रामाः—वस्तुपरिच्छेदा यस्य' जिसके वस्तु परिच्छेद बहुत हैं वह नैशम नय है । नय अनेक प्रकार से वस्तु परिच्छेद मानते हैं । इस लिये कारण को कार्य का भाव मान कर उक्त प्रकार से उत्तर दिया है ।

<sup>‡ &#</sup>x27;विशुद्धतर' शब्द इस लिये दिया है कि इसका प्रत्युत्तर पहिले से विशेष शुद्ध है । इसी प्रकार आगे भी जानना चाहिये ।

२०५

मय कहता है कि—( परथयं तच्छामि, ) प्रस्थक को ठीक करता हूं पश्चात् ( तं च केई ) कोई उसकी (उक्षीरमाणं) उत्किरन—बींजने से ठीक करते हुए (पासिचा) देखकर (चएजा-) कहे कि—(कि भवं उक्षीरसि ?) श्राप क्या उत्कीरन करते हैं ? (विसुद्धतरात्रो लेगमो भणई-) विशुद्धतर नैगम नय कहता है कि (परथयं उक्षीगिम,) प्रस्थक को उत्कीरन करता हूं, (तं च वंड) फिर कोई उसकी (लिहमाणं पासिता) लेखन—घड़ते हुए देख कर (वएजा-) कहे कि—(कि भवं लिहिस ?) श्रोप क्या लेखन करते हैं ? (विसुद्धतरात्रो लेगमो भणई) निशुद्धतर नैगम नय कहता है कि (परथयं विहामि, ) प्रस्थक को लेखन करता हूं, (प्वं विसुद्धतरस्स लेगमस्स) इसी प्रकार विशुद्धतर नैगम नय के मत से (नामाउद्दिश्रो पत्थश्रो,) ने नामाङ्कित प्रस्थक होता है। (एवमेव ववहारस्सवि,) इसी प्रकार व्यवहार नय से भी जानना चाहिये। (संगहस्स ) ‡ संगह नय के मत से (मिउमेजसामस्दो ) धान्य से भरा हो तभी वह पात्र (परथश्रो ) प्रस्थक होता है (उज्जुसुयस्स) ÷ ऋजुसूत्र से (परथश्रो ऽवि परथश्रो ) प्रस्थक स्ता है, तथा (तियहं सहनयाणं) तीनों क्षणव्द नयों के मतसे (परथश्रो के मतसे (परथश्रो ) प्रस्थक स्ता हो है, तथा (तियहं सहनयाणं) तीनों क्षणव्द नयों के मतसे (परथ्यस्त

† स्वर्धात प्रथम के नेगम नय से दूसरा कथन इसी प्रकार विशुद्धतर होता हुआ नामाञ्चित प्रस्थक निष्पन्न हो जाता है । क्योंकि जब प्रस्थक का नाम स्थापन कर लिया गया तभी विशुद्धतर नेगम नय से परिपूर्ण रूप प्रस्थक होता है ।

‡ संग्रह नय सामान्यतया सभी पदार्थों को ग्रहण करता है इस लिये जो प्रमाण पूर्वक धारूप से भग हुआं हो और कर्य रूप में परिणित हो, तभी वह पान प्रस्थक कहा जाता है, नहीं तो घट पटादि पदार्थ भी प्रस्थक संज्ञक हो जायंगे ।

÷ क्योंकि यह नय सिर्फ वर्तमान काल को ही मानता है; भृत, भविष्यत को नहीं, इस लिये व्यवहार पत्त में नाम रूप प्रस्थक को भी प्रस्थक छोर उसमें भरे हुए धान्य को भी प्रस्थक कहा जाता है। कहा भी है—

'तस्य निष्पत्रस्वरूपोऽर्थिक्रियाहेतुः प्रस्थकोऽिष प्रस्थकः, तत्पिरिच्छन्नं धान्यादिकमपि वस्तु प्रत्थकः, उभयत्र प्रस्थकोऽयमिति व्यवहारदर्शनात, तथा प्रतीतेः, श्रपरं चासौ पूर्वस्माद्विशुद्धत्वाद्व-र्भमाने एव मानमेये प्रस्थकत्वेन प्रतिप्यते, नातीतानागतकाले, तथोविनिष्टानुत्पत्रहेवनासस्वादिति ।

# शब्द १, ममभिरूढ २, श्रीर एवम्भृत ३, इन तीनों को 'शब्द नय' इस जिये कहते हैं कि ये शब्द को प्रधान मानते हैं। तथा प्रथम के चार नय 'श्रर्थ नय' कहलाते हैं, क्यों कि इनकी श्रर्थ में ही मान्यता है। कहा भी हैं—

'शब्दप्रधानाः नयाः शब्दनयाः-शब्दसमभिक्त दैवंभृताः, शब्देऽन्यथस्थितेऽर्थमन्यथा नेच्छु-न्त्यमी, किन्तु यथैव शब्दो व्यवस्थितस्तथैव शब्देनार्थं गमयन्तीत्यतः शब्दनया उच्यन्ते, श्रावास्तु यथाकथिवच्छुद्धाः प्रवर्तन्तामर्था एव प्रधानमित्यभ्युपगमपरस्वादर्थनयाः प्रकीर्त्यन्ते ।'

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्रद्धाहिगारजाणश्रो) प्रस्थक के श्रर्थाधिकार का जो ज्ञात होता है (जस्स वा वसेणं) श्रथवा जिसके ‡लक्ष्य से (पत्थश्रो निष्फजह, ) प्रस्थक निष्पन्न होता है, (से तं पत्थय- दिद्वंतेणं। ) यही प्रस्थक का दृष्टान्त हैं।

भावार्थ-जिन श्रनन्त धर्मात्मक वस्तुओं के स्वरूप को एक ही श्रंश द्वारा निरूपण किया जाय उसे नय प्रमाण कहते हैं। उनके सात भेद हैं, जैसे कि— नैगम १, संप्रद २, ब्यवहार ३, ऋजुसूत्र ४, शब्द ५, समभिक्द ६, श्रोर एवं-भूत ७।

श्रथवा नय तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है—प्रस्थक के हब्टान्त से १, वसति के हब्टान्त से २, श्रीर प्रदेशों के हब्टान्त से ३। प्रस्थक का हष्टांत निम्न प्रकार जानना चाहिये ——

जैसे कि-कोई पुरुष परशु हाथ में लेकर बन में जा रहा था, उसकी देख कर किसी ने पूछा कि-श्रोप कहां पर जाते हैं ? तब उसने कहा कि-'प्रस्थक के लिये जाता हूँ'। उसका ऐसा कहना श्रविशुद्ध नैगम नयाभिप्राय से हैं, क्यों कि शभी तो उसके विचार ही उत्पन्न हुए हैं। तदनन्तर किसी ने उसको काष्ट छीलते हुए देख कर पूछा कि—श्राप क्या छीलते हैं ? तब उसने उत्तर दिया कि प्रस्थक को छीलता हूँ। यह विशुद्ध नैगम नय का वचन है क्योंकि पहिले के बनिस्वत यह कथन शुद्ध है। इसी प्रकार काष्ट को तहण करते हुए, उत्की-

<sup>‡</sup> क्योंकि भावप्रधान नयों में उपयोग ही मुख्य लच्च है, श्रीर उपयोग बिना प्रस्थक की उत्पक्ति नहीं होती । श्रतः उपयोग को ही 'प्रस्थक' कहा जाता है । कहा भी है—

<sup>&#</sup>x27;प्रस्थकार्थाधिकारकः' प्रस्थकस्वरूपपरिज्ञानोपयुक्तः प्रस्थकः, भावप्रधाना हाते नया इत्यती भावप्रस्थकमेवेच्छ्नित, भावश्च प्रस्थकोपयोगोऽतः स प्रस्थकः, तदुपयोगवानिप च ततो ऽव्यतिरेकात् प्रस्थकः, यो हि तत्रोपयुक्तः सोऽमीषां मते स एव भवति, उपयोगलक्यो जीवः, अप गश्चेत् प्रस्थकादिविषयतया परिणतः किमन्यज्ञीवस्य रूपान्तरमस्ति ? यत्र व्यपदेशान्तरं स्यादिति भावः।' प्रश्चांत जीव ही प्रस्थक है, क्योंकि उपयोग से ही प्रस्थक की निष्पत्ति है, कारण कि उपयोग श्रीर प्रस्थक एक रूप होते हैं इस लिये श्रात्मा ही प्रस्थक है श्रन्य नहीं। खेकिन यह न जानना चाहिये कि जड़रूप में उपयोग वर्तने से श्रात्मा भी जड़वत् हो जायः, वह तो चैतन्य—कर्ता रूप ही है, श्रीर श्रचेतन चेतन का श्राधार ही नहीं। इस लिये प्रस्थक में जिसका स्पयोग हो वही प्रस्थक है, श्रन्य नहीं।

२०७

रन करत हुए, लेखन करते हुए को देख कर जब किसीने पूछा, तब उसने विश्व-द्धतरनैगम नय के मतसे उत्तर दिया कि—'प्रस्थक को तन्ण करता हूँ, उत्कीरन करता हूँ, लेखन करता हूँ' इत्यादि । क्योंकि विश्वद्धतर नैगम नय के मत से जब प्रस्थक नामांकित हो गया तभी पूर्ण प्रस्थक माना जाता है।

संग्रह नय के मत से सब वस्तु स्थामान्य कप है, इस लिये जब वह धान्य से परिपूर्ण भरा हो तभी उसको प्रस्थक कहा जाता है। यदि ऐसा न हो तो घटपटादि वस्तु भी प्रस्थक संशक हो जायगीं। इस वास्ते जब वह घान्यों से परिपूर्ण भरा हो श्रीर श्रपना कार्य करता हो तभी वह प्रस्थक कहा जाता है।

इसी प्रकार ब्यवहार नय का भी मत है।

ऋजुस्त्र नय के मत से प्रस्थक श्रीर प्रस्थक से प्रमाण को हुई वस्तु दोनों ही प्रस्थक रूप मानी जाती हैं, क्योंकि दोनों को ही प्रस्थक कहने की रूढ़ि है, श्रीर दोनों में प्रस्थक को ज्ञान होता है। यह नय वर्तभान काल को ही मान-ता है, भूत, भविष्य को नहीं।

शब्द, समिसकद और प्रवम्भृत, इन तीनों को शब्द नय कहते हैं, क्योंकि ये शब्द के अनुकूल अर्थ मानते हैं। आद्य के चार नय अर्थ को प्राधान्य मानते हैं। इस लिये शब्द नयों के मत से जो प्रस्थक के अर्थ का बाता हो, वही प्रस्थक है, क्योंकि—जिसके उपयोग से प्रस्थक की निष्पत्ति है बास्तव में वही प्रस्थक है, अन्य नहीं और बिना उपयोग के प्रस्थक उत्पन्न हो ही नहीं सकता। इस लिये ये तीनों भावनय हैं।

सभी वस्तु श्रपने सद्भाव में सदैव काल विद्यमान हैं। इस वास्ते जिस वस्तु में जिस जीव का उपयोग होता है, शब्द नय के मत से उपयोग युक्त जीव को ही वस्तु कहा जाता है, क्योंकि—"उवश्रोगो जीवलक्खणं" उपयोग लक्षण श्रात्मा का ही होता है। इस लिये जिस के द्वारा प्रस्थक की उत्पत्ति होती है, उस जीव को ही इन नयों के मत से प्रस्थक कहा जाता है। इस प्रकार प्रस्थक के हष्टन्त द्वारा सातों नयों का सक्य दिखलाया गया है। अब द्वितौय वसति के दष्टान्त से नयों का स्वक्ष प्रतिपादन किया जाता है—

से किं तं क्ष्वसिहिदिट्टंतेणं ? से जहानामए केई पुरिसे

<sup>ः \* &</sup>quot;वितस्ति—तस्ति—भरत—कातर—मातुर्लिगे हः।" मा०। 🗷 । १। २१४ । एषु तस्य हो भवति ।

रेक्ट

[ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

कंचि पुरिसं वएजा-कहिं भवं वसिस ? तं अविसुद्धो गो-गमो भणइ-लोगे वसामि, लोगे तिविहे पराण्चे तं जहा-उहुलोए अहोलोए तिरिअलोए, तेसू लब्बेसु भवं वसिस ? विसुद्धो ग्रोगमो भगाइ-तिरित्र्यलोप वसामि, तिरित्र्यलोए जंबूदीवाइ आ सयंभूरमणपज्जवसाणा असंखिजा दीवसः मुरा पराणता, तेसु सब्वेसु भवं वसिस ? विसुद्धतरात्र्यो गोगमो भगाइ-जंबूद्दिवे वसामि, जंबूद्दिवे दस खेता पराणाता, तां जहा-भरहे एरवए हेमवए एरराणवए हरिव-स्से रम्मगवस्से देवकुरू उत्तरकुरू पुट्यविदहे अवरिदहे, तेसु सब्वेसु भवं वसिस ? विसुद्धतरात्र्यो ग्रोगमो भगाइ-भरहे वासे वसामि, भरहे वासे दुविहे पग्णत्ते. तं जहा-दाहि-ण्डुभरहे उत्तरहुभरहे **ऋ**, तेसु सब्वेसु (दोसु) भवं वससि? विसुद्धतरास्रो गोगमो भगाइ-दाहिगाडुभरहे वसामि, दा-हिराङ्कभरहे अयोगाइं गामागरणगरखेडकब्बडमडंबदोगा-मुह्रपट्टणासमसंवाहसरिणवेसाइं, तेसु सब्वेसु भवं वस-सि ? विसुद्धतराश्रो गोगमो भणइ-पाडलिपुत्ते वसामि, पाडलिपुत्ते ऋणोगःइं गिहाइं, तेसु सव्वेसु भवं वसिस ? विसुद्धतरात्रो गोगमो भणइ—देवदत्तस्स घरे वसामि, देवदत्तस्स घरे अग्रोगा कोट्टगा, तेसु सब्वेसु भवं वसिस ? विसुद्धतरात्रो गोगमो भगाइ-गब्भघरे वसामि, एवं विसु-द्धस्स ग्रोगमस्स वसमाग्रो वसइ, एवमेव ववहारस्सवि, संगहस्स संथारसमारूढो वसइ, उज्जुसुयस्स जेसु, आगा-सपएसेसु श्रोगाढो तेसु वसइ, तिगहं सद्दनयाग् श्रायभावे वसइ । से तं वसहिदिट्रंतेणं ।

२०६

पदार्थ-(से कि तं वसहिदिहंतेणं ?) वसित के दृष्टान्त से नयों का स्वरूप कैसे जाना जाता है ? (वसिंहिदिइंतेणं ) वसित के दृष्टान्त से नयों का स्वरूप निम्न प्रकार जानना चाहिये--( से जहा नामए केई पुष्तिसे ) जैसे कोई नामधारी पुरुष (कंचि पुरिस) किसी पुरुष को (वएजा-) कहे कि-(किहं भवं वसित ?) आप कहां पर रहते हो ? (तं) उसको ( श्रविसुद्धो खेगमो भग्रइ- ) श्रविशुद्ध नैगम कहता है-(लोगे वसामि,) \*लोक में रहता हूँ, ( लोगे तिविदे परणते, ) लोक तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि-(उड़तीए श्रहोलीए तिरियतीए,) ऊर्ध्व लोक, ऋघी लोक, तिर्यक् लोक । (तेसु सब्बेसु भवं वसित ?) तो क्या आप उन सभी में वसते हो ?(विसुद्धो) विशुद्ध (ग्रेगमी भगाइ) नैगम कहता है-(तिरिश्रलोए वसामि,) तिर्यक् लोक में रहता हूँ, (तिरिश्रलोए) तिर्यक् लोक में ( जंब्हीबाइम्रा सर्यभूरमणपज्जवसाणा ) जम्बूद्वीप से लगा कर स्वयम्भूर-मण पर्यन्त ( असंविजा दीवतमुद्दा ) असंख्येय द्वीप समुद्र (परण्ताः,) प्रतिपादन किये गये हैं, (तेसु सन्वेसु) क्या उन सभी में (भव वसिस ?) आप रहते हो ? (विसुद्धतराश्रो खेलमों) विशुद्धतर नैतम (भखर-) कहता है-(जंब्होवे बसामि,) जम्बृद्धीप में रहता हूँ। (जंब्हीवे दस खेला) जम्बृद्धीय में दस चोत्र परणाता,) प्रतिपादन किये गये हैं, (भरहे) भारतवर्ष (एरवए) ऐरवत (हमवए) हैमवत (एरएएवए) ऐरएयवत (हरिवस्से) हरिवर्ष (रमगावस्ते रम्यकवर्ष (देवकुरू) देवकुरु (वत्तरकुरू) उत्तरकुरु (पुत्रविदेहे) पूर्व महाविदेह श्रीर (श्रवरविदेहे,) पश्चिम महाविदेह, (तेनु सब्बेनु भवं वसित ? ) क्या श्राप उन सबमें रहते हो ? ( विसुद्धतगत्रो सेवनो भएइ- ) विशुद्धतर नैगम नय कहता है--(भरहे वासे वसामि) भारतवर्ष में रहता हूँ । (भारे वासे दुविहे परणते) भारतवर्ष के दो भेद कहे गये हैं। (तं जहा-) वे इस तरह हैं—( शहिणडूमरहे उत्तरडूमरहे अ ) दिश्वणाई भरत श्रीर डत्तरार्ध भरत। (तेसु सब्बेसु) क्या उन सभी में (भवं वस सि?) छोप रहते हो ? ( विसुद्धतराश्रो ऐगमो ) विशुद्धतर नैगम (भण्ड-) कहता है-(दाहिण्डुभरहे) द्त्तिणाद्ध भारत में (वसामि.) रहता हूँ, (दाहिखडूभरहे) द्त्रिणार्द्ध भारत में (अस्पेगार्द्ध) श्रनेक (गाम-) प्राम (श्रागर) खान (एगर) ऐसा शहर जिसमें किसी भी प्रकार कर न लिया जाता हो (बेड) खेट-जिसके चारों स्त्रोर धूलका परकोटा हो (कडबड) नगर (मडंब) मंडप जिसके आस पास कोई न रहता हो अथवा कोई शहर या माम न हो (रोणमुह) द्रोण-

<sup>#</sup> लोक तो चतुर्दशरज्वात्मक है, इस लिये अनर्थान्तर है। क्योंकि विशुद्ध नैगम नय भ्रतिव्यप्ति होने से उसे असङ्गात मानता है। आगम में भी कहा है—"तिश्रवासक्षेत्रस्यापि चतुर्दशर-ज्वारमकलोकादनर्थान्तरत्वाद्, इत्यमपि च व्यवहारदर्शनाद्, विशुद्धनैगमस्वितव्याप्तिपरत्वादिदमस-असं मन्यते।"

### २१० [ श्रीमद्वयोगद्वारसूत्रम् ]

मुख-जिसका जल श्रीर स्थल दोनों तरफ से रास्ता हो (पटण) पत्तन-शहर (श्रासम) श्राश्रम-मठ (संवाह) संवाह श्रीर (सिलविसाइ) सिनिनवेश-रहने के स्थान श्रादि, (तेसु सब्वेसु) क्या उन सभी में (भवं वसित ?) श्राप रहते हो ? (विसुद्धतगन्नां णेगमी) विशुद्ध तर नैगम (भणाइ-) कहता है—( देवदत्तस्स घरे ) देवदत्त के घर में (बसामि,) बसता हूँ, (देवदत्तस्स घरे ) देवदत्त के घर में (श्रणेगा क्षांहमा, ) श्रानेक कोठे हैं, (तेसु सब्वेसु) क्या उन सभी में (भवं वसित ?) श्राप रहते हो ? (गब्भघरे) गर्भ घर में (बसामि,) रहता हूँ. (एवं) इस प्रकार (विसुद्धस्य णेगमस्स) विशुद्ध नैगम नय के मत से (बसमाणो वसइ,) वसते हुए को बसता हुआ माना जाता है।

(एवमेव ववहारस्सवि) इसी प्रकार 🕆 व्यवहार नय का भी मन्तव्य है।

(संगहस्स) ‡ संग्रह नय के मत से (संथारसनाष्ट्रा) शय्या पर त्राह्मढ हुआ हो तभी वह (वसइ,) बसता हुआ कहा जाता है।

( व्यतुसुयस्स ) ऋ जुसूत्र नय के मत से ( जेसु आगासपएस ) जिन आकाश के प्रदेशों में (श्रोगाढों) अवकाश किया हो (तेसु वसइ ) उनमें ही बसता हुआ माना जाता है, + (तिएहं सहनयाएं) तीनों शब्द नयों के अभिप्राय से पदार्थ (श्रायभावे वसइ ।) आहम

गृहस्य 'घर' इत्यदेशो भवति, पितशब्दश्चेत परो न भवति । घर सामि । अपताविति किम् ? गहवई ।' अर्थात 'गृढ' शब्द को 'घर' आदेश हो जाता है, यदि उसके परे 'पिति' शब्द न हो तो । यहाँ पर 'गृढ' शब्द के अनन्तर 'पिति' शब्द नहीं है । इस लिये उक्त 'गृह' को 'घर' आदेश हो गया ।

† क्योंकि जहाँ पर जिसका निवास स्थान है वह उसी स्थान में बसता हुआ माना जाता है, तथा जहां पर रहे वही निवास स्थान उसका होता हैं। जैते कि पाटलिपुत्र का रहने वाला यदि कारणवशात कहीं पर चला जाय तब वहाँ पर ऐसा कहा जाता है कि—अमुक पुरुष पाटलि-पुत्र का रहने वाला यहाँ पर आया हुआ है। तथा—पाटलिपुत्र में ऐसा कहते हैं—"अब वह यहाँ पर नहीं है अन्यत्र चला गया है।" भावार्थ यह है कि विशुद्धतर नैगम नय और व्यवहार नय के मत से 'असते हुए को बसता हुआ' मानते हैं।

ै यह नय सामान्यवादी है, इस लिये जब चलनादि क्रियाओं से रहित होकर कोई व्यक्ति स्वशय्यामें शयन करे तभी उसको बसता हुत्रा कहा जाता है। यदि घर में ही बसता हुत्रा माना जाय तो अतिप्रसङ्ग होगा, क्योंकि किर यह भी मानना होगा कि इसी तग्ह लोकमें भी रहता है।

+ श्रर्थात संस्तारक में जितने श्राकाश प्रदेश उसने श्रवगाहन किये हों, इस नय सें इतने ही प्रमाण में वह बसता हुश्रा कहा जाता है।

क्ष ''गृहस्य घरोऽपती । पा० । म । २ । १४४ ः

२११

भाव में रहता हुआ माना जाता है + । (से तंत्र तहि दहेते एं।) यही वसित का हण्टान्त है।

भावार्थ—सानों नयों का पूर्ण बोध होने के लिये द्वितीय हण्टान्त बसित का दिया गया है। उसे निम्न लिखित प्रश्नोत्तरों से इस प्रकार जानना चाहिये—

देवचन्द्र-हे प्रिय ! श्राप कहां पर बसते हैं ?

प्रमोदचन्द्र—(अविशुद्ध नैगम नय के आश्रित होता हुआ कहने लगा कि) मैं लोक में बसता हूँ।

देवचन्द्र—लोक तो तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, जैसे कि— ऊर्ध्वलोक, श्रधोलोक, श्रीर तिर्थक् लोक, तो क्या श्राप तीनों लोकों में वसते हैं?

प्रमोद्चन्द्र —प्रियवर! में केवल तिर्यक् लोक में ही बसता हूँ। (यह वि-शुद्ध नैगम नय का वचन है।)

देवचन् : — तिर्यक् लोक में जम्बूद्वीप से लेकर खयम्भूरमण समुद्र पर्यन्त असंख्येय द्वीप समुद्र हैं, तो क्या श्राप उन सभी में रहते हैं ?

प्रमोदचन्द्र- -मेरे परम प्रिय ! मैं जम्बूदीप में ही बसता हूँ। (यह विशुद्धतरः)

देवचर्-मित्रवर ! जम्बूद्धीप में दश क्षेत्र वर्णन किये गये हैं । जैसे कि-भारत वर्ष १, पेरवत २, हैमबत ३, पेरण्यवत ४, हरिवर्ष ५, रम्यक ६, देवकुरु ७, उत्तरकुरु ८, पूर्व महाविदेह ६, श्रीर पश्चिम महाविदेह १०। तो क्या आप उन सभी में रहते हैं ?

प्रमोदचन्द्र—सुहद ! में भारतवर्ष में वसता हूँ। (यह विशुद्धतर०)

देवचन्द्र-भिय ! भारतवर्ष के दो खगड हैं, जैसे कि-दत्तिणार्द्ध भारतवर्ष श्रीर उत्तरार्द्ध भारतवर्ष । तो क्या श्राप उन सभी (दोनों) में रहते हैं ?

प्रमोदचन्द्र—मा यवर ! मैं दिच्चणार्द्ध भारतवर्ष मेंब सता हूँ। (यह विशुद्धतर०)

देवचन्द्र-मित्रवर्य ! द्त्रिणार्द्ध भारतवर्ष में श्रनेक ग्राम, श्राकर, नगर,

<sup>+</sup> जितने भी पदार्थ हैं वे सभी अपने २ ही स्वरूप में रहते हैं, अन्य स्वरूप में कोई भी निवास नहीं करता । यदि निवास करते माने जायँ तो सभी स्वरूप में रहते हैं या देश रूप में ? किर आवारायेय के भी प्रश्नोत्तर हैं, इत्यादि भावार्थ से जानना चाहिये । अतः सभी पदार्थ अपने ही स्वरूप में हैं, यही इन शब्द, समिभिरूद और एवम्भृत नयों का मत है ।

### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

खेड़ , शहर, मगडप, द्रोणमुख, पत्तन, श्राश्रम, संवाह, सन्निवेश † श्रादि स्थान हैं, तो क्या श्राप उन सभी में निवास करते हैं ?

प्रमोदचन्द्र--हे सखे! मैं \*पाटिलपुत्र में बसता हूँ (यह विशुद्धतर०) देघचन्द्र--प्रियवर! पाटिलपुत्र में श्रानेक घर हैं, तो क्या श्राप उन सभी में बसते हैं ?

प्रमोदचन्द्र"हे वयस्य ! मैं देवदत्त के घर में बसता हूँ। (यह विश्वद्धतर०) देवचन्द्र—हे प्रीतिवर्द्धक ! देवदत्त के घर में श्रनेक—कोठे-कमरे हैं, तो क्या आप उन सभी में बसते हैं ?

प्रमोदचन्द्र--मैं देवदत्त के गर्भ घर में बसता हूँ। (यह विशुद्धतर०)

इस प्रकार पूर्वपूर्वापेक्षया विशुद्धतर नैगम नय के मत से बसते हुए को बसता हुआ माना जाता है। यदि वह अन्यत्र स्थान को चला गया हो तब भी जहां निवास करेगा वहीं उस को बसता हुआ माना जायगा।

इसी प्रकार व्यवहार तय का मन्तव्य है। किन्तु विशेष इतना है कि जहां तक वह अन्यत्र अपना स्थान निश्चय न कर लेवे वहां तक उसके लिये यह शब्द उचारण किया जातो है कि—"अभुक पुरुष इस समय पाटलिपुत्र में नहीं है।" और जहां पर जाता है वहां पर घेसा कहते हैं कि—"पाटलिपुत्र के बसने वाला अभुक पुरुष यहाँ पर आया ुआ है, लेकिन बसते हुए को बसता हुआ मानना, यह दोनों नयों का मन्तव्य है।

संग्रह नय से जब कोई खशय्या में शयन करे तभी बसता हुआ माना जाता है, क्योंकि चलनादि किया से रहित होकर शयन करने के समय को ही संग्रह नय बसता हुआ मानता है। यह सामान्यवादी है, इस लिये इसके मत से सभी शय्याएं एक समान हैं, चाहे वे फिर कहीं पर ही क्यों न हीं।

<sup>†</sup> श्राकरं लांहायुद्दिस्थानम् । नगरं कररिहमः । खेटं—पूलीमयप्राकारोपेतम् । कवैटं— नगरम् । मडम्बं——सर्वतो दुरवर्तिसन्निवेशान्तरम् श्रथवा यस्य पार्श्वत श्रासत्रमपरं ग्रामनगरादिकं नास्ति, तदसर्वतिश्चित्रजनाश्रयविशेषरूपं मडम्बमुच्यते । द्रोणमुखं—जलवधस्थलपथोपेतम् । पत्तनम् नानादेशागतपण्यस्थानम् । तच द्विधा, जलपचनं स्थलपचनं च । रत्नभृमिनित्यन्ये । श्राश्रमः— तापसादि स्थानं, श्रतिबहुपकारलोकसङ्कीर्णस्थानविशेषः । सन्निवेशाः- घोषादिग्थवा ग्रामदीनां द्वन्द्वे ते च ते सन्निवेशाश्चेत्येव योज्यते ।

<sup>\*</sup> वर्त्तमान में इसको 'पटना' कहते हैं जो कि विहार श्रीर उड़ीसा की राजधानी है।

२१३

ऋजुस्त्र नय के मत से शब्या में जितने श्राकाश-प्रदेश श्रवगाहन किये गये हैं, वह उन्हीं पर बसता हुआ माना जाता है, कारण कि यह नय वर्तमान काल को ही स्वीकार करता है, शेष को नहीं। इस लिये जितने श्राकाश-प्रदेश किसी ने श्रवगाहन किये हैं, उन्हीं पर वह बसता है, ऐसा ऋजुस्त्र नय का मन्तव्य है।

शब्द, समभिक्द श्रीर एवंभूत इन तीनों नयों का ऐसा मन्तव्य है कि जो र पदार्थ हैं वे सब श्रपने २ स्वक्प में ही बसते हैं।

यदि अन्य पदार्थ अन्य परार्थ में बसता हुआ माना जाय तो यह शंका उत्पन्न होती है कि—अन्य पदार्थ यदि अन्य पदार्थ में बसता है तो ज्या सर्व सक्य से बसता है या देश सक्य से ? यदि ऐसा माना जाय कि सर्व सक्य से बसता है तो आधार से आधेय पृथक है, तब अपने सक्य का ही आप अज्ञात होगा। क्यों कि जैसे संस्तारकादि आधार है, उसका सक्य उसी में विराजमान है। इसी प्रकार देवदत्तादि सभी पदार्थ सक्य में रहते हुए आधार से पृथक् प्रतीत नहीं होते, इसलिये यहपत्त तो ठीक नहीं हुआ। अब यदि देश सक्य से आधेय आधार में उहरता है, ऐसा माना जाय तो उसका सक्य भी देश मात्र ही रह जायगा। तथा देशमात्र में भी पदार्थ सब सक्य से रहता है या देश सक्य से ? यहां यदि प्रथम पत्त प्रहण किया जाय तव देशमात्र का नोदेशमात्र हो जायगा। यदि द्वितीय पत्त प्रहण किया जाय तव देशमात्र का नोदेशमात्र हो जायगा। यदि द्वितीय पत्त प्रहण किया जाय तव देशमात्र का नोदेशमात्र हो जायगा। यदि द्वितीय पत्त प्रहण किया जाय तव देशमात्र का नोदेशमात्र हो सम्बद्ध होगी। इस प्रकार अनवस्था दोष आजायगा। इस लिये यह सिद्ध हुआ कि सभी पदार्थ स्वक्प-आत्मभाव में ही निवास करते हैं। क्योंकि यदि परस्वक्प में निवास करते हुए माने जायँ, तब स्व स्वक्ष का भी अभाव हो जायगा।

इस प्रकार बसति के दृष्टान्त से सातों नयों का खरूप वर्णन किया गया है। अब प्रदेशों के दृष्टान्त द्वारा सातों नयों का विशेष विचार किया जाता है-

# मदेश हष्टान्त ।

से किं तं पएसदिटुंतेगां ? गोगमो भगाइ-छगहं पएसो, तं जहा-धम्मपएसो अधम्मपएसो आगासपएसो जीवपएसो खंधपएसो देसपएसो ।

एवं वयंतं ग्रेगमं संगहो भगाइ—जं भगसि छगहं

## [ श्रोमदनुयोगद्वारसृत्रम् ]

पएसो, तं न भवइ, कम्हा ? जम्हा जो देसपएसो सो तस्सेव दव्वस्स, जहा को दिट्ठंतो ? दासेण मे खरो की छो दासोऽवि मे खरोऽवि मे तं; मा भणाहि छगहं पएसो, भणाहि पंचगहं पएसो, धम्मपएसो आगासपएसो अधम्म पएसो जीवपएसो खंधपएसो।

एवं वयंतं संगहं ववहारो भणइ—जं भणिस पंचगहं पएसो तं न भवड़, कम्हा ? जइ जहा पंचगहं गोट्टियाणं पुरिसाणं केइ दव्वजाए सामगणे भवइ, तं जहा—हिरगणे वा सुवगणे वा धने वा धगणे वा, ते जुत्तं वत्तु तहा पंचगहं पएसो, त मा भिगिहि—पंचगहं पएसो, भणाहि-पंचविहो पएसो, तं जहा—धम्मपएसो अधम्मपएसो आगासपएसो जीवपएसो खंधपएसो।

एवं वयंतं ववहारं उज्जुसुओ भगाइ—जं भगासि पंच-विहो पएसो तं न भवइ, कम्हा ? जड़ ते पंचविहो पएसो एवं ते एक को पएसो पंचिवहो एवं ते पगावीसितिविहो पएसो भवइ, तं मा भगाहि पंचिवहो पएसो, भगाहि भइयद्वो पएसो—सिझ धम्मपएसो सिझ अधम्मपएसो. सिझ आगासपएसो सिझ जीवपएसो सिझ खंधपएसो,

एवं वयंतं उज्जुसुयं संपइ सददनश्रो भणइ—जं भणिस भइयव्वो पएसो, तं न भवइ, कम्हा ? जइ भइयव्वो पएसो, एवं ते धम्मपएसोऽवि सिय धम्मपएसो सिय श्रधम्मपएसो सिय श्रागासपएसो सिय जीवपएसो सिय खंधपएसो, श्रधम्मपएसोऽवि सिय धम्मपएसो जाव सिय

२१५

खंधपएसो, जीवपएसोऽवि सिय धम्मपएसो जाव सिय खंधपएस, खंधपएसोऽवि सिय धम्मपएसो जाव सिय खंधपएसो, एवं ते अणवत्था भविस्सइ, तं मा भणाहि भइयव्वो पएसो, भणाहि धम्मे पएसे से पएसे धम्मे, अहम्मे पएसे से पएसे अहम्मे, आगासे पएसे से पएसे आगासे, जीवे पएसे से पएसे नोजीवे, खंधेपएसे से पएसे नोखंधे।

एवं वर्यतं सद्दनयं समिभिरूढो भण्इ—जं भण्सि धम्मे पएसे से पएसे धम्मे, जीवे पएसे से पएसे नोजीवे, खंधे पएसे से पएसे नोखंधे, तं न भवइ, कम्हा ? इत्थं खलु दो समासा भवंति, तं जहा—तप्पुरिसे अ कम्मधा-रए अ, तं ण ण्जाइ कयरेणं समासेणं भण्सि ? कि तिप्पु-रिसेणं कि कम्मधारएणं ? जइ तप्पुरिसेणं भण्सि तो मा एवं भण्डि, अह कम्मधारएणं भण्सि तो विसेसओ भण्डि हि, धम्मे अ से पएसे अ से पएसे धम्मे, अहम्मे अ से पएसे अ से पएमे अहम्मे, आगासे अ से पएसे अ से पएसे आगासे, जीवे अ से पएसे अ से पएसे नोजीवे, खंधे अ से पएसे अ से पएसे नोखंधे ।

एवं वयंतं समिनिरूढं संपइ एवंभूश्रो भणइ—जं जं भणिति तं तं सदवं किसणं पडिपुगगं निरवसेसं एगगह-ग्गाहियं देसेऽवि मे अवत्थू पएसेऽवि मे अवत्थू। से तं पएसदिट्रंतेणं। से तं नयप्पमाणे।

(से किं तं पएसदिद्वंतेणं ?) \* प्रदेश दृष्टान्त किसे कहते हैं ? (पएसदिद्वं x)

<sup>\* &#</sup>x27;प्रकृष्टो देशः प्रदेशो-निर्विभागो भाग इत्यर्थः' त्रर्थात जो त्राति ही सूचम हो स्रोर जिसका विभाग न हो सके इसे प्रदेश कहते हैं। × एतदन्यप्रतिषु नास्ति ।

### [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

प्रदेशों के हृद्धान्त से सप्तनयों का स्वरूप निम्न प्रकार जानना चाहिये। (खेगमी भण्डः) नैगम नय कहता है—(छण्डं पण्तो) छह प्रकार के प्रदेश हैं, (तं जहा-) जैसे कि-(अम्मपण्सो) धर्मास्तिकाय × का प्रदेश (अध्मपण्सो) अधर्मास्तिकाय का प्रदेश (आगास पण्सो) आकाशास्तिकाय का प्रदेश (जीवपण्सो) जीव का प्रदेश (खंधपण्सो) स्कन्ध का प्रदेश और (देसपण्सो) देश का प्रदेश। इस प्रकार नैगम नय से षट् प्रदेश हुए।

(एवं वयंतं) इस प्रकार भाषण करते हुए ( खंगमं ) नैगम को (संगहो भण्ड-) संप्रह नय कहता है ( जं भण्डि ) जो तू कहता है कि ( छण्डं पएसो ) छ छों के प्रदेश हैं (तं न भवड़,) वह नहीं होता है, (कम्हा ?) क्यों ? (जम्हा) इस लिये कि (जो देसपएसो) जो देश का प्रदेश हैं (सो तस्तेव दव्वस्स) वह उसी के \*द्रव्य का है, (जहा को दिहंतो ?) जैसे कोई दृष्टान्त है ? (रासेण में खरो कि छो) मेरे नौकर ने गधा खरोदा है, दासो दिव मे) दास भी मेरा ही है श्रीर (खां दिव में) गिधा भी मेरा ही है। (तं मा भणाहि) इस जिये ऐसा भत कहो कि ( छण्डं पएसो ) छ छों का प्रदेश हैं, लेकिन (भणाहि पंचण्डं पएसो,) कहो कि पांचों के प्रदेश हैं, (तं जहा-) जैसे कि ( धम्मपएसो अधम्मपएसो आधा-सवएसो ज्वापएसो खयाएसो,) धर्मास्तिकाय का प्रदेश, श्रधमोस्तिकाय का प्रदेश, श्राका शास्तिकाय का प्रदेश, जीवास्तिकाय का प्रदेश, श्राका

(एवं वयंतं संगहं) इस प्रकार कहते हुए ‡संप्रह नय को (ववहारो भएएर-) व्य-वहार नय कहता है कि (जं भएसि पंचएहं पएसो,) जो तू कहता है कि पांचों के प्रदेश हैं, (तंन भवर,) वह सिद्ध नहीं होता है (कम्हा?) कैसे ? (जर जहा)

<sup>×</sup> धर्म शब्द से यहाँ पर धर्मास्तिकाय जानना चाहिये ।

<sup>#</sup> जैसे कि द्रव्य का देश और उसी का प्रदेश, तो वह प्रदेश उस द्रव्य का ही है, अस्य का नहीं।

<sup>†</sup> देश प्रदेश सम्बन्धी होने से प्रदेश का ही है, अन्य का नहीं।

<sup>‡</sup> यहाँ पर इतना विशेष जानना चाहिये कि यह वर्णन अविशुद्ध संग्रह नय का है, क्यों कि विशुद्ध संग्रह नय अनेक द्रव्य और प्रदेशों के विकल्पों को नहीं मानता और सभी प्रदार्थों को सामान्य इत से ही स्वीकार करता है।

संब्रह नय ने उत्तर दिया कि यह दृष्टान्त है, जैसे कि लोकिक में यह व्यवहार देखा जता। है श्रीर कहा जाता है।

२१७

्वि जैसे ( पंचयहं गोद्विश्राणं पुरिवाणं ) पांच गोष्ठिक पुरुषों की (केंद्र द्व्वजाए) किंचित् द्व्य जाति (सामरणे भवदः,) सामान्य होती हैं, (तं जहा-) जैसे कि—(हिरएणे वा सुवरणे वा धणे वा धएणे वा) हिरएय या सोना या धन या धान्य इत्यादि, (ते जुलं वतु तहा) तो तुम्हारा वैसा कहना युक्त था कि (पंचयहं पएसो,) + पांचों के प्रदेश हैं, (तं मा भणाहि-) इस लिये ऐसा मत कहो कि (पंचयहं पएसो,) पांचों के प्रदेश हैं, लेकिन (भणाहि-पंचिहों पएसो,) कहो कि-प्रदेश × पांच प्रकार का है, तं जहा-) जैसे कि—(धम्मपएसो श्रामासपएसो जीवपएसो खंचपएसो ) धर्मास्तिकाय का प्रदेश, श्राकाशास्तिकाय का प्रदेश, श्राकाशास्तिकाय का प्रदेश, जोवास्तिकाय का प्रदेश श्रीर स्वन्ध का प्रदेश।

(एवं वयंतं ववहारं) इस प्रकार कहते हुए व्यवहार नयको (उज्जुसुश्रो भएइ-) ऋजु सूत्र \* कहता है कि-(जं भएसि-पंचिवहं पएसो,) जो तू कहता है कि पाँच प्रकार के प्रदेश हैं, (तं न भवइ,) वह नहीं होता है, (ववहां ?) क्यों ? (जह तं) यदि तरे मत में (पंचिवहों पएसो) पांच प्रकार के प्रदेश हैं, तो (एवं ते एक को पएसो) इस प्रकार तेरे मतसें एक २ प्रदेश (पंचिवहों) पाँच प्रकार का होता है, (एवं ते पणवीसतिविहों) इस तरह तेरे मत से पच्चीस प्रकार का (पएसो भवड़,) प्रदेश होता है, (तं मा भणाहि-) इसिल्य ऐसा मत कहों कि-(पंचिवहों पएसों,) पांच प्रकार का प्रदेश हैं, लेकिन (भणाहि-) कहों कि (भइयव्वो पएसो) प्रदेश ने भजनीय हैं। (सिय धम्मपएसो) धमोस्तिकाय का प्रदेश हो (सिश्र श्रधम्मपएसो) श्राकाशास्तिकाय का प्रदेश हो (सिश्र श्रधम्मपएसो) श्राकाशास्तिकाय का प्रदेश हो (सिश्र श्रधम्मपएसो) श्राकाशास्तिकाय का प्रदेश हो (सिश्र श्रधम्मपएसो) जीवास्तिकाय का प्रदेश हो (सिश्र श्रधम्भपएसो) या स्कन्ध का प्रदेश हो।

<sup>+</sup> जैसे कि पांच गोष्टिक पुरुषों का किञ्चित द्रव्य सोना-धान्य श्रादि सामान्य-साधारण होता है, उसी प्रकार यदि पांचों द्रव्यों के प्रदेश सामान्य-इकट्टे हों तब संग्रह नय का कहना ठीक है कि 'पॉचों' के प्रदेश हैं लेकिन ऐसा नहीं है, क्योंकि पांचों के प्रदेश भिन्न र हैं।

<sup>×</sup> द्रव्य पाँच प्रकार के हैं श्रीर प्रदेश तदाश्रयभृत हैं इसलिये प्रदेश भी पांच प्रकार का कहना चाहिये।

<sup>\*</sup> यह नय वर्त्तमान काल को ही मानता है, भृत श्रीर भविष्यत काल को नहीं । इसलिये सभी पदार्थ श्रपने २ गुण स्वरूप हैं श्रीर पर गुण में नास्ति रूप हैं । स्वगुण वाले पदार्थ श्रपने ही गुण के बोधक हैं, पर गुण के नहीं ।

<sup>💲</sup> भाज्य, विभजनीय, ये एकार्थी हैं।

### २१८ [ श्रीमद् ुयोगद्वारसूभ्रम् ]

एवं वयंतं उज्जुसुयं) इस प्रकार कहते हुये ऋजुसूत्र को (संपर सदनश्रो भणर-) सम्प्रति शब्द नय कहता है, (जं भण्सि) जो तू कहता है कि-(भड़यन्त्रो पएसो,) प्रदेश भजनीय है, (तंन भवइ, ) वह नहीं होता (करहा ?) क्यों ? (जह) यदि (भरपन्त्रो परसो) प्रदेश विभजनीय हैं (एवं ते) इस प्रकार तेरा सत है तो (धन्मपएसो अवि) धर्मास्ति-काय का प्रदेश भी ( सिय धम्मपएसी ) शायद धर्मास्तिकाय का प्रदेश हो (सिय अधम्म परसी) या अधर्मास्तिकाय का प्रदेश हो (सिय आगासपरसो ) या आकाशास्तिकाय का प्रदेश हो (सिय जीवपरसो) अथवा जीवास्तिकाय का प्रदेश हो (सिय बंधपरसो,) कदाचित् स्कन्ध का प्रदेश हो, तथा-(ऋधम्मपएसो अव) श्रधमीस्तिकाय का प्रदेश भी (सिय धम्म पएसो) कदाचित् धर्मारितकाय का प्रदेश हो (जाव विश्व खंधपरसो,) यावत् स्कन्ध का प्रदेश हो. इसो प्रकार ( जं.वपएसोऽवि ) जीवास्तिकाय का प्रदेश भी (सिय धनमपएसो) शायद धर्मास्तिकाय का प्रदेश हो (जाव) यावत् (सिय खंबनएसो) स्कन्ध का प्रदेश हो, (संयप्सोऽवि) स्कन्ध का प्रदेश भी (सिम्र ध्रमप्तो) शायद धर्मास्तिकाय का प्रदेश हो (जाव) यावत (सिम्र इंध्यएसो) शायद स्वन्धका प्रदेश हो (एवं ते) इस प्रकार तेरे मतसे ( श्रण्डत्था भविस्सइ, ) 🕆 श्रानवस्था हो जायगी, ( तं मा भणाहि – ) इस लिये ऐसा मत कहो कि (भइयव्यो पएसो, ) प्रदेश भजनीय हैं, किन्तु (भणाहि ) कहो कि (धर्म पएसे) धर्म रूप जो प्रदेश है (से पएसे धरमे, ) वही प्रदेश धर्म है अर्थात् अधर्मात्मक रूप है, इसी प्रकार ( ग्रहम्मे पए से ) जो अधर्मारितकाय का प्रदेश है ( से पए से श्रहम्मे ) वही प्रदेश अधर्मात्मक है, श्रौर (श्रागासे पएसे) जो श्राकाशास्तिकाय का प्रदेश है (से पएसे भागासे) बही प्रदेश × श्राकाशात्मक है, श्रीर (जीव पएसे) जीवास्तिकाय का जो प्रदेश है (से पएसे नोजीवे, ) वह प्रदेश ! नोजीव है, इसी प्रकार (खंधे पएसे) जो स्कन्ध का

† ग्रर्थात् इस प्रकार से श्रनवस्था दोष होगा। जैसे कि — एक देवदत्त राजा का मौकर है शायद्दवह श्रमात्य – मंत्रीका भी हो, इसी प्रकार काकाशास्तिकायादि के प्रदेश भी जानना चाहिये।

# सकल धर्माहितकाय के देश से एक प्रदेश अभिन रूप है इस लिये प्रदेश को धर्मात्मक माना गया है।

🗴 धर्म १ फ्राधर्म २ श्रीर श्राकाश ३ ये तीनों एक २ द्रव्यात्मक हैं, इस लिये इनका एक २ प्रदेश भी तद्वप है।

्रै जीव द्रव्य श्रनन्त हैं श्रीर एक प्रदेश सभी जीव द्रव्यों के एक देश में संगठित है तथा सकत जीवास्तिकाय के एक देश में उसकी द्यत्ति है। यहाँ पर 'नो' शब्द देशवाची है। जो एक जीव द्रव्यात्मक प्रदेश हैं वह किस प्रकार श्रनन्त जीव द्रव्यात्मक हो सकता है ? धर्थांद्र सकता जीवास्तिकाय में किस प्रकार वर्त सकता है ?

388

प्रदेश है ( से पएसे नोखंधे, ) वही प्रदेश नो स्कन्धात्मक ÷ है।

( एवं वयंतं सदनयं ) इस प्रकार भाषण करते हुए शब्द नय को ( समिश्रहों भण्ड, ) समिभिरूढ नय कहता है कि—( जं भण्डि-) जो तू कहता है कि ( धम्मे पएसे ) धर्मास्तिकाय का जो प्रदेश है (से पएसे धम्मे) वही प्रदेश धर्मात्मक है, (जाव) यावत् ( जीवे पएते ) जीव का जो प्रदेश है (से पएसे नोजीवे, ) वही प्रदेश नोजीवा-त्मक है, तथा ( खंचे पएसे ) स्कन्ध का जो प्रदेश है (से पएसे नोखंचे, ) वही प्रदेश नोस्कन्धात्मक है। (तं न भवड़, ) ऐसा नहीं होता है, अर्थात् तेरा यह कहना युक्ति पूर्वक नहीं है, (कम्हा?) कैसे ? (इत्थं छल्) इस प्रकार से निश्चय ही (तो समासा भवंति) दोसमास होते हैं, अर्थात् यह वाक्य दो समास का है। (तं जहा-) जैसे कि—ंतप्पिसे अ कम्मधारए अ) तत्पुरुष और कर्मधारय, इस लिये (ं ए एज्जड़) नहीं मास्त्रम होता है कि ( क्यरेणं समासेणं भण्डि ? ) तू कौन से समास से कहता है ? (कि तप्पुरिसेणं कि कम्मधारएणं ?) तत्पुरुष से या कर्मधारय से ? ( जह तप्पुरिसेणं भण्डि ) यदि 'तत्पुरुष से कहता है (तो मा एवं भण्डि,) तब ऐसा मत कह, (श्रह कम्मधारएणं भण्डि) अथवा कर्मधारय असे कहता है (तो विसेसओ भण्डि,) तब विशेषतया कहना चाहिये

<sup>÷</sup> स्कन्य द्रव्य अवन्त होते हुए भी एक देशवर्ती हैं, इस लिये वही प्रदेश नोस्कन्यात्मक कहा जाता है। नोजीव और स्कन्ध इसी लिये कथन किये गये हैं। जीव द्रव्य और पुद्गल द्रव्य प्रथक २ अनन्त हैं।

<sup>† &#</sup>x27;तत्पुरुष समास माननेसे 'धर्मप्रदेश' में भेदापत्ति होती है, यथा 'कुएडे बदराणि ।' प्रदेश श्रीर प्रदेशी का श्रभेद होता है। कारण कि अभेद में भी सप्तमी होना चाहिये, जैसे कि 'घटे रूपम्' इत्यादि, यदि ऐसो कहें तब दोनों पद सप्तायन्त होने से संशय रूप दोषापित्त होती है, जैसे कि - 'धम्मे पएसे।' इस लिये तत्पुरुष के मानने से दोषापित्त श्रवश्य है। प्रथम तो प्रदेश प्रदेशी के भित्र होने की श्रीर दूसरी संशयात्मक होने की

<sup>\*</sup> यदि 'धम्मे पएसे' में धमें शब्द सप्तम्यन्त माना जाय तब—'हलताः सप्तम्य: । २ ।२ । १०।' सूत्र की प्राप्ति होती है, जैसे—'वने हारिद्रका ।' यदि धर्म शब्द प्रथमान्त माना जाय तब 'विशेषणं व्यभिचार्येकार्थं कर्मधारयश्च । २ । १ । ४ व । १ सूत्र से कर्मधारय समास होता है, जैसे 'धमेंश्च स प्रदेशश्च स इति ।' इस लिये इस उपचार से भी दोनों समासों की और श्रनुकृल विवचा से भी दोनों समासों की प्राप्ति होती हैं । जैसे—'त्रकामे अमृद्ध मस्तका० । २ । २ । १२ ।' इस सृत्र से 'कर्फे कालः' इत्यादि प्रयोग सिद्ध होते हैं ।

#### २२० [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

जैसे कि—( यम्मे अ से पएसे अ + ) धर्म और उसका जो प्रदेश है (से पएसे धम्मे) वहीं प्रदेश धर्मास्तिकाय है, इसी प्रकार ( अव्यमे अ से पएसे अ ) अधर्म और उसका जो प्रदेश है (से पएसे अहम्मे) वहीं प्रदेश अधर्मात्मक है, (आगासे अ से पएसे अ) आकाश और उसका जो प्रदेश है (से पएसे आगासे ) वहीं प्रदेश आकाश है, (जीवे अ से पएसे अ) जीव और उसका जो प्रदेश है (से पएसे नोर्जाव) वहीं प्रदेश नोजीवात्मक है, (खंधे अ से पएसे अ) स्कन्ध और उसका जो प्रदेश है (से पएसे नोर्जाव) वहीं प्रदेश नोजीवात्मक है, (खंधे अ से पएसे अ) स्कन्ध और उसका जो प्रदेश है (से पएसे नोर्जाव) वहीं प्रदेश स्कन्धात्मक है,

(एवं वर्थतं) इस प्रकार करते हुए (समिष्क्टं, समिष्क्टनय को (संपर एवंभूशो) सम्प्रति एवम्भूत नय (भण्डः-) कहता है—( जं जं भण्रति ) जो २ ते ने धर्मास्तिकायादि पदार्थों का स्वरूप कहा है (तं तं सन्वं) वे सब (किसणं) देश प्रदेश के करूपना रहित तथा— ( पिडपुर्णं ) प्रतिपूर्ण—श्रात्मस्वरूप से श्राविकल और (निरवसेस) श्रवयव रहित (एगगहण्गहियं) एक नाम से प्रहण की गई है, \* (देसे अव मे श्रवस्यू) मेरे निमत में देश भी अवस्तु है, और (पएसे अव मे श्रवत्यू) प्रदेश भी मेरे मत में स्वस्तु हैं। (से अं पएस विद्वंतेणं।) यही प्रदेशों का हष्टान्त है। (से तं नयप्पमण्णे) और यही ‡नयों के प्रमाण हैं। (सू० १४८)

भावार्थ - प्रदेशों के दृष्टान्त से नयों का जो स्वरूप श्रवगत हो, उसे प्रदेश दृष्टान्त कहते हैं। जैसे कि--

<sup>÷</sup> समानाधिकरण कर्मधारय मानने से सब शंकाए दूर हो जाती हैं क्योंकि धर्मास्ति-काय से वह प्रदेश प्रथक् तो है लेकिन देश से प्रथक नहीं है।

<sup>\*</sup> वस्तु एक नाम युक्त ही होती है, अनेक नाम युक्त नहीं होती, क्योंकि प्रथक् २ नाम होने से मत भेद अवश्य ही होगा | इस लिये वस्तु को देश प्रदेश न कहना चाहिये।

<sup>†</sup> अर्थात मेरे मत में परिपृणितमक रूप ही वस्तु है। प्रदेश और प्रदेशी का भेद नहीं है यदि प्रदेश मान लिया जाय तो दो पदार्थ हो जाउँगे, लेकिन दो होते नहीं हैं। अथवा प्रदेशी मान लिया जाय तो वर्म और प्रदेश शब्द पर्याय रूप हो जायँगे, और किर दोनों का एक ही साथ उच्चारण करना पड़ेगा, जो कि युक्ति से असिद्ध हैं, इस लिये सम्पृर्ण वस्तु को ही वस्तु मानना चाहिये।

<sup>‡</sup> यहां पर संचेप मात्र वर्णन किया गया है, विशेष वर्णन स्त्रागे 'नय द्वार' से जानना चाहिये । यद्यपि नयप्रमाण गुणप्रमाण के ही अन्तर्गत है, तथापि स्थान २ में ऋयुपयोगी और स्रतिगहन विषय होने से इसका प्रथक् वर्णन किया गया है ।

२२१

नैगम नय कहता है कि प्रदेश छह हैं-धर्म प्रदेश १, श्रधर्मप्रदेश २, श्रोकाश प्रदेश ३, जीवप्रदेश ४, स्कन्ध प्रदेश ५ श्रीर देश प्रदेश ६। इस प्रकार नैगम नय के वचन को सुन कर-

संप्रह नय ने कहा कि जो तूने पर् प्रदेश माने हैं ये ठीक नहीं हैं, क्योंकि जो तूने देश का भी प्रदेश मान लिया है वह युक्ति संगत इस लिये नहीं है कि जब द्रव्य का देश और फिर प्रदेश है तो वास्तव में वह द्रव्य ही का है, जैसे कि किसी ने कहा कि – मेरे दास ने गधा खरीद लिया यहां पर दास भी उसी का है और गधा भी उसी का है। इस लिये पर् प्रदे न कहना चाहिये किन्तु पांच ही प्रदेश कहना चाहिये। जैसे कि – धर्म प्रदेश १, अधर्म प्रदेश २, आकाश प्रदेश ३, जीव प्रदेश ४ और स्कन्ध प्रदेश ५। इस प्रकार अविशुद्ध संग्रह नय के वचन को सुन कर

व्यवहार नय ने कहा कि जो तू ने पांच प्रदेश प्रतिपादन किये हैं वे भी ठीक नहीं है, जैसे कि पांच गोष्टिक पुरुषों का कई जाति का द्रव्य जैसे हिर-एय, सुवर्ण, धन श्रथवा धान्य साधारण साभी हों, यदि उसी प्रकार पांच प्रदेश साधारण हों, तब तो तेरा कहना युक्ति संगत है, लेकिन वे तो पृथक् र हैं, इस लिये तेरा कहना युक्ति संगत नहीं है, किन्तु पांच प्रकार से प्रदेश कहने चाहिये, जैसे कि-धर्म प्रदेश यादत् स्कन्य प्रदेश। इस प्रकार व्यवहार नय के वचन को सुन कर—

ऋजु सूत्र नय ने कहा कि—तेरा वाक्य भी ठीक नहीं है, क्योंकि एक २ द्रव्य के पांच २ प्रदेश मानने से २५ हो जाते हैं, इस लिये यह कथन सिद्धान्त बाधित है। इस लिये ऐसा न कहना चाहिये, किन्तु मध्य में 'स्यात्' शब्द का प्रयोग करना चाहिये। जैसे कि—स्यात् धर्म प्रदेश यावत् स्यात् स्कन्ध प्रदेश। क्योंकि वर्तमान में जिसकी श्रस्ति है उसी की श्रस्ति है, जिसकी नास्ति है उसी की नास्ति है। जो पदार्थ है, यह श्रपने गुण में सदैव काल विद्यमान है, क्योंकि पांचों द्रब्य साधारण नहीं हैं, इस लिये स्यात् शब्द का प्रयोग करना चाहिये। इस प्रकार ऋजुसूत्र नय के बचन को सुन कर-

शब्द नय ने कहा कि-यदि स्यात् शब्द का ही सर्वत्र प्रयोग किया जायगा तो अनवस्था दोष की प्राप्ति हो जायगी। जैसे कि-स्यात् धर्म प्रदेश, स्यात् अधर्म प्रदेश इत्यादि। जैसे देवदत्त राजा का भी भृत्य है और वही अमात्य का भी है।

<sup>\*</sup> विशुद्ध संग्रह नय भेद को विकल्प नहीं मानता ।

#### [ श्रीमद्तुयोगद्वारसृत्रम् ]

इसी प्रकार श्राकाशादि प्रदेश भी जानना चाहिये। इस लिये ऐसान कहना चा-हिये, किन्तु ऐसा कहना चाहिये कि जो धर्म प्रदेश है वह प्रदेश ही धर्भात्मक है इसी प्रकार जो स्कन्ध है वह प्रदेश नोस्कन्धात्मक है। इत्यादि इस प्रकार शब्द नय के वचनों को सुन कर—

समिसद नय ने कहा कि-यह भी वाक्य युक्ति युक्त नहीं है, क्योंकि इस स्थान पर दो समासों की प्राप्ति है, जैसे कि-तत्पुरुष श्रीर कर्मधारय। क्योंकि-धम्मे पएसे—से पएसे धम्मे'-इन वाक्यों में दो समासोंका बोध होता है। यदि धर्म शब्द को सप्तम्यन्त माना जाय तब तत्पुरुष समास होता है। यदि धर्म शब्द को सप्तम्यन्त माना जाय तब तत्पुरुष समास होता है। जैसे कि-'वने हस्ती' हत्यादि। यदि प्रथमान्त माना जाय तब कर्मधारय समास होता है। जैसे कि-'नीलेस उत्पलेस नीलोत्पलम' श्रलुक समास की श्रपेक्ता से भी दो समास सिद्ध होते हैं। जैसे कि-'कएठे कालः।' इत्यादि। इस लिये नहीं जाना जाता, कि तू कौन से समास के श्राश्रय होकर प्रतिपादन करता है? क्योंकि—यदि तत्पुरुष मान लिया जाय तब दोषापित्त श्राती है, जैसे कि 'धम्मे पपसे' धर्म शब्द को सप्तम्यन्त तत्पुरुष के मानने से भेदापित सिद्ध होती है, यथा 'कुएडे बदराणि।' इत्यादि। यदि श्रभेद में सप्तमी मानी जाय यथा—'घटे रूपम्' तब दोनों पद सप्तम्यन्त मालुम होने से संश्यात्मक दोष उत्पन्न होता है, इस लिये तत्पुरुष समास तो किसी प्रकार सिद्ध ही नहीं हो सकता। यदि कर्मधारय है तो विशेष से कहना चाहिये। जैसे कि—

धर्मश्च स प्रदेशश्च स इति । 'समानाधिकरणः कर्मधारयः' इति वचनात् । इस लिये ऐसा कहना चाहिये कि-मेरे मत में प्रदेश धर्मास्तिकाय है, क्योंकि वह उस से तो पृथक् है, लेकिन उसके देश से पृथक् नहीं है। इसी प्रकार नोस्कन्ध पर्यन्त जानना चाहिये। इस प्रकार समिभक्द नय के वचन को सुन कर-

प्वंभूत नय ने कहा कि-जो जो तू ने सब संपूर्ण प्रतिपूर्ण निरिवशेष एक प्रहण वस्तु वर्णन की हैं वे सभी एक ही नामसे मेरे मत में ब्राह्य हैं, क्योंकि-मेरे मत में देश और प्रदेश दोनों ही अवस्तु हैं, भेद हैं नहीं। यदि द्वितीय एक प्राह्य है तब धर्म शब्द और प्रदेश शब्द पर्यायवाची सिद्ध हुए। दोनों शब्दों का युगपत् उच्चारण करना युक्ति से बोधित है। क्योंकि दोनों एक ही अर्थ के बोधक हैं, और एक उच्चारण करने से द्वितीय शब्द निरर्थक हो जावेगा। इस लिये एक अखंडकर वस्त ही प्राह्य हो सकती है।

२२३

इस प्रकार यह सातों नयों का संत्तेय खक्ष है। ये सातों नय श्रपना २ मत निरपेत्तता से वर्णन करते हुए दुर्नय हो जाते हैं 'सौगतादि समयवत्' श्रोर परस्पर सापेत्त होते हुए सन्तय हो जाते हैं। उन सतों नयों का जो पर-स्पर सापेत्त कथन है, वही सम्पूर्ण जैन मत है। क्योंकि जन मत श्रनेक नयात्मक है, एक नयात्मक नहीं। जैसे कि—स्तुतिकार ने भी कहा है कि—

"उद्घाविव सर्वसिन्धवः, समुदीर्णास्त्वभिनाथदृष्टयः।

न च तासु भवान् प्रदश्यते, प्रविभक्तासु सरित्स्विवोद्धिः ॥१॥"

'हे नाथ! जैसे सब निदयां समुद्र में एकत्र हो जाती हैं, इसी प्रकार श्राप के मत में सब नय एक साथ हो जाते हैं। िकन्तु श्रापका मत किसी भी नय में समावेश नहीं हो सकता। जैसे कि समुद्र किसी एक नदी में नहीं समाता इसी एकार सभी वादियों का सिद्धान्त तो जैन मत है, लेकिन सम्पूर्ण जैन मत किसी वादी के मत में नहीं है।'

जिस प्रकार तीनों इन्टान्तों के द्वारा सप्त नयों का स्वरूप दिस्नलाया गया है, उसी प्रकार सब पदार्थों में इन को घटा लेना चाहिये।

इस प्रकार प्रदेशका दृष्टान्त यहां पूर्ण हुआ और नय प्रमाणकावर्णन भी यहां पूर्ण हुआ। अब ६सके अनन्तर संख्या प्रमाण जानना चाहिये—

# संख्या प्रमाण ।

से किं तं संखप्पमाणे ? श्रद्विहे पर्णात्ते, तं जहा-नामसंखा ठवणसंखा दव्वसंखा श्रोवम्मसंखा परिमाण-संखा जोगणोसंखा गणणासंखा भावसंखा ।

से किं तं नामसंखा ? जस्स गां जीवस्स वा जाव, से तं नामसंखा ।

से किं तं ठवणसंखा ? जग्णं कट्ठकम्मे वा पोत्थकम्मे वा जाव, से तं ठवणसंखा । नामठवणाणं को पइविसेसो ?श्च नाम [पाएगां] आवकहियं ठवणा इत्तरिया वा होजा आवक-हिया वा होजा।

### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

से किं तं दब्वसंखा? दुविहा पगगात्ता, तं जहा-श्रागमश्रो य नेश्रागमे। य जाव, से किं तं जाणयसरोर-भविश्रसरीरवइरित्ता दव्यसंखा? तिविहा पराणता, तं जहा-एगभविए बद्घाउए अभिमुह्णामगोत्ते अ। एगभविए गां भंते ! एगभविएत्ति कालश्रो केवचिरं होइ ? जहरागोगां **ब्रांते।मुहुत्तं, उक्कोसेगां पुव्वकोडो। बद्धाउए गां भंते** ! बद्धाउ-एत्ति कालुओ केविचरं होइ ? ज० अं०, उ० पुव्वका डीतिभा-गं। अभिमुहनामगोए गां भंते। अभिमुहनामगोएति काल-श्रो केवचिरं होइ ? जहरायोगं एक्कं समयं, उक्कोसेगं श्रंतोमुहत्तं। इयाणीं को एश्रो कं संखं इच्छइ, तत्थ<sup>ि</sup> नेगमसंगहववहारा तिविहं संखं इच्छंति, तंजहा-एगभवियं बद्धाउद्यं अभिमुहनामगोत्तं च । उज्जुसुत्रो दुविहं संखं इच्छइ, तंजहा-बद्धाउत्रं च श्रभिमुहनामगोत्तं च । तिरिए सइग्रया अभिमुहन(मगोत्तं संखं इच्छंति, से तं जाग्यसरीर-भवियसरीस्वइरिता दव्वसंखा, से तं नोश्रागमश्रो दव्व-संखा. से तं दव्वसंखा।

पदार्थ-(से किंत संबद्माणे ?) सङ्ख्याप्रभाण किसे कहते हैं ? (संबद्माणे) जिसके द्वारा गणना की जाय उसे संख्याप्रमाण % कहते हैं, और वह (अट्टविहे परणते,)

<sup>#</sup>पाकृत भाषा के "शषोः सः" स्त्रसे 'शङ्ख' के 'श' को 'स' श्रादेश हो जाता है। श्रतः यहाँ पर 'संखा' शब्द से 'सङ्ख्या ' श्रीर 'शङ्ख' दोनों ही का ग्रहण किया जाता है। जैसे कि 'गो' शब्द से पशु, भूमि इत्यादि का। यथा—'गोशब्दः पशुभूम्यप्तु, वान्दिगर्थप्रयोगवान्। मन्द-प्रयोगे दृष्टयम्बुवज्रस्वर्गीवियायकः ॥१॥" इसी प्रकार यहाँ पर भी 'संखा' प्राकृत में होने से 'सङ्ख्या' श्रोर 'शङ्ख' की प्रतीति होने से दोनों ही का ग्रहण किया गया है। इसलिये सुद्ध जन नाम—स्थापना—द्रव्यादि विचार में 'सङ्ख्या' श्रथवा 'शङ्ख' जो शब्द घटे उसी का प्रयोग करें।

२२५

आठ प्रकार को कही गई है। (तं जहा-) जैसे कि—(नामसंखा) नाम संख्या १, (ठवणसंखा) भ्यापना संख्या २, (दव्वसंखा) द्रव्य संख्या ३, (श्रोवम्मसंखा) श्रोपम्य- उपमान संख्या ४. (परिमायसंखा) परिमाण संख्या ५, (जाणणासंखा) ज्ञान संख्या ६, (गणणासंखा) गणना संख्या ७, श्रोर (भावसंखा) भाव संख्या ६।

(से कि तं नामसंखा ?) नाम संख्या किसे कहते हैं ? (नामसंखा) नाम संख्या हसे कहते हैं कि, (जस्स गां जीवस्स वा जाव ) जिस किसीका अथवा जीव का (से तं नामसंखा ।) यही नाम संख्या है ।

(से किंत ठवणसंखा?) स्थापना संख्या किसे कहते हैं ? (ठवणसंखा) स्थापना संख्या उसे कहते हैं कि (जयमं कहकरमें वा) जो काष्ठ का कर्म हो अथवा (पोत्थकम्मे वा) पुस्तक का कर्म हो (जाव) यावत् (हे हं टवणसंखा) यही स्थापना संख्या है।

( नामठवणागं ) नाम श्रौर स्थापना में ( को पइविसेसी ? ) कौन प्रतिविशेष है ? ( नाम [पाएणं]) प्रायः नाम हो है, क्योंकि यह ( श्रावकहियं ) श्रायुपर्यन्त होता है, श्रौर (ठवणा) स्थापना (इत्तरिया वा होजा) स्वरूप काल भी होता है श्रौर (श्रावकहिया वा होजा।) श्रायुपर्यन्त भी होता है।

(से कि तं दव्यसंखा ?) द्रव्य संख्या किसे कहते हैं ? (दव्यसंखा) द्रव्य संख्या (द्विहा परण्ता,) दो प्रकार से प्रतिपादन की गई हैं (त जहा-) जैसे कि—(आगमओ य) आगम से और (नोआगमओ य,) नो आगम से (जाव) यावत्।

(से कि तं जाएयसरीरभवियसरीरवइरित्ता द्व्यसंखा ?) ज्ञशरीर, भव्य शरीर और व्यतिरिक्त द्रव्य संख्या किसे कहते हैं ? (जाएयसरीरभवियसरीरवइरित्ता द्व्यसंखा) ज्ञशारीर, भव्य शरीर और व्यतिरिक्त द्रव्य संख्या (तिविहा प्रएएका,) तीन प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—(एगभविए) जिस जीव को मस्यु के पश्चात् विना अन्तर शंख में उत्पन्न होना है उसे एकभविक शंख कहते हैं, (बहाउए) जिसने शंख भव की आयु उपार्जन करली है उसे बद्धायुष्क कहते हैं, (अभिमुहनामगोत्ते श्रा) और अभिमुख हो गया है नाम और गोत्र जिसका उसे अभिमुखनामगोत्र कहते हैं।

(एगभविए एं भंते !) हे भगवन् ! श्रव एक भवका वर्णन कीजिए (एगभविएत्ति) एक भव (कालश्रो केविचरं होइ ?) काल से कितने समय का होता है ? (जहरू एंग अंतोमुहुत्तं) जधन्य से श्रन्तर्मुहूर्त श्रोर (उक्रोसेण पुव्यकोडी,) अस्कृष्ट से पूर्व कोड वर्ष प्रमाण ।

( बदाउए एं भंते !) हे भगवन् ! श्रव बद्धायुष्क जीव का वर्णन कीजिए (बदा-

<sup>#</sup> इसका विशेष वर्शन प्रथम भाग सूत्र ११ से जानना चाहिये।

### [ श्रीमदनुयोगद्वारसृत्रम् ]

उएति) बद्धायुष्क भाव में (कालश्रो केविचिरं होइ ?) काल से कितने समय तक रह सकता है ? (जहन्नेणं श्रंतोमुहुत्तं) जघन्य से श्रम्तर्मुहूर्त्त (उक्कोसेणं) उत्क्रुब्ट से (पुव्यकोडी-तिभागं,) पूर्व क्रोड वर्ष के तीसरे भाग श्रमाण ।

(अभिमुहनामगोए एं भंते !) हे भगवन् ! श्रभिमुखनामगोत्र वाला (अभिमुहनामगो-एति) श्रभिमुखनामगोत्र के भाव में (कालश्रो केविचरं होइ ?) कितने काल तक रह सकता है ? (जहन्नेएं एक समयं) जघन्य से एक समय (उक्रोसेएं श्रंतोमुहुत्तं ।) उत्कृष्ट से श्रन्तर्महूर्त प्रमारा।

(इयाणीं) इस समय (को एखी) कौन २ नय (कं संखं) किस २ शंख को (इच्छा) चाहता है—( तत्य ऐगमसंगहववहाग ) उन सातों नयों में से नैगम, संप्रह खौर व्यव-हार (तिविहं संखं) तीन प्रकार के शंख को (इच्छ'ति,) चाहते हैं †, (तं जहा-) जैसे कि -( एगभविश्रं ) एक भविक ( बढाउर्थ्रं ) बद्धायुष्क (श्रिभमुहनामगोत्तं च,) श्रौर श्रिभमुख-नामगोत्र को ।

( बज्रुसुओ दुविहं ) क्षेत्रजुसूत्र दो प्रकार के ( संखं इच्छाइ ) शंख को चाहता है, (तं जहा-) जैके कि—(बढाअयं च) बद्धायुष्क और (अभिमुहनामगोत्तं च) अभिमुख नामगोत्र को। (तिष्ण सहनया) तीनों शब्द नय ÷ सिर्फ (अभिमुहनामगोत्तं सखं ) अभिमुख नामगोत्र शख को (इच्छं ति) चाहते हैं। (से तं जाण्यसरीरभवियसरीरवहित्ता दव्वसंखा।) यही क्षश्रारीर और व्यतिरिक्त द्रव्य संख्या है। (से तं नोभ्रागमओदव्वसंखा।) यही नोन्नागम द्रव्य संख्या है। (से तं दव्वसंखा।) और इसी को द्रव्य संख्या कहते हैं।

<sup>\*</sup> श्रर्थात् अन्तर्मुहर्ते प्रमाण श्रायु के शेष रहने पर परभव की श्रायु का बन्धन होता है । इस लिये जब से किसी जीव ने शङ्क भव को श्रायु का बन्धन किया है, तब से उसे बढ़ायुष्क कहते हैं।

<sup>†</sup> जैसे कि व्यवहार में राज्य के योग्य कुमार को राजा श्रथवा घृत के योग्य घड़े को घी का घड़ा कहते हैं उसी प्रकार ये तीनों नय स्थूलदृष्टि से तीनों प्रकार के शंख मानते हैं।

<sup>‡</sup> क्योंकि यह नय पूर्व नयों की अपेचा विशेष शुद्ध है। इसका मत यह है कि यदि एक भिवक जीव शंख-माना जाय तो अतिमसङ्ग दोष की प्राप्ति होगी, क्योंकि वह भाव शंख से बहुत अन्तर पर है।

<sup>→</sup> ये नय श्रतीव शुद्ध हैं। इस लिये इनके मत में प्रथम दोनों प्रकार के शंख भाव शंख के श्रम्तर पर होने से श्रकार्य रूप हैं। यद्यपि नयों में भाव की ही प्रधानता है, तथापि श्रतिष्रसङ्ग की निर्देति करते हुए श्रीर भाव शंख के समीप होने से तीसरे को ही मानते हैं।

२२७

भावार्थ—जिसके द्वारा संख्या—गणना की जाय उसे संख्या प्रमाण कहते हैं श्रीर वह श्राठ प्रकार से वर्णन किया गया है। जैसे कि-नाम संख्या १, स्थापना संख्या २, द्रव्य संख्या ३, उपमान संख्या ४, परिमाण संख्या ५, श्रान संख्या ६, गणना संख्या ७, श्रीर भाव संख्या ६। नाम संख्या श्रीर स्थापना संख्या का खरूप पूर्व कथित श्रावश्यक स्वरूप की तरह जीनना चाहिये।

द्रव्य संख्या भी आगम से और नो आगम से वर्णन की गई है। तथा श्रश्रीर, भव्यश्रीर और व्यतिरिक्त द्रव्य संख्या तीन प्रकार से वर्णित है। जैसे कि-जिसे एकमव के अनन्तर मृत्यु प्राप्त कर शंख में उत्पन्न होना है उसे एकम-विक शंख कहते हैं। इसमें द्विभविक त्रिभविकादि भवों की गणना नहीं है, क्यों कि वह भोव शंख के बहुत ही अन्तर पर है ? तथा जिसने शंख आयु का बन्धन कर लिया है उसे बद्धायुष्क शंख कहते हैं और जो भाव शंख के सन्भुख है उसे अभिमुखनामगोत्रकर्मपूर्वक शंख कहते हैं।

एक भविक शंख की जघन्य स्थिति अन्तर्भुद्धर्त की और उत्कृष्ट कोड पूर्व घर्ष की होती है। बद्धायुष्क की जघन्य स्थिति अन्तर्भुद्धर्त की और उत्कृष्ट कोड पूर्व के तीसरे भाग की होती है। तथा असंख्येय घर्षों की स्थिति वाले जीव मृत्यु प्राप्तकर देवयोनि में ही प्राप्त होते हैं, शंखमें नहीं। इसी लिये उत्कृष्ट पद में पूर्व कोड उपारान कारण है। अभिमुखनामगोत्र पूर्वक जीव जघन्य से एक समय और उत्कृष्ट से अन्तर्भुद्धर्त प्रमाण रह कर भाव शंख को प्राप्त हो जाता है।

नैगम, संप्रह और व्यववहार नय स्थूल दिष्ट से तीनों शंखों को मानते हैं। भ्राञ्जस्त्र नय के मत में दो शंख और शेष तीन शब्द नयों के मत में केवल सुतीय शंख ही प्राह्य है, क्योंकि वही भाव शंख प्राप्त होने योग्य है।

इस प्रमाण से केवली तीन काल के ज्ञाता सिद्ध किये गये हैं। क्योंकि कतियय मत सर्वज्ञ को तीन काल के ज्ञाता नहीं मानते।

संख्या प्रमाण के अनन्तर श्रव उपमान प्रमाण को वर्णन किया गया जाता है-

# अविमय संख्या प्रमाण ।

से किं तं श्रोवम्मसंखा ? चउव्विहा पराण्ता, तं जहा-श्रिथ संतयं संतए एं उविमिज्ञ इ, श्रिथ संतयं श्रसं-

### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

तएगां उविमिज्जइ, ऋत्थि असंतयं संतएगां उविमिज्जइ, ऋत्थि असंतयं असंतएगां उविमिज्जइ; तत्थ संतयं संतएगां उवि-मिज्जइ जहा – संता अरिहंता संतएहिं पुरवरेहिं संतएहिं कवाडेहिं संतएहिं बच्छेहिं उविमिज्जइ, तं जहा—

पुरवरकवाडवच्छा, फलिहभुत्रा दुंदुहित्थिणियघोसा ।
सिरिवच्छंकि ब्रवच्छा, सब्वे वि जिणा चउव्वीसं ॥।१॥
संतयं असंतएण उविमज्जइ जहा—संताइं नेरइयितारक्वजोणियमणुस्सदेवाणं श्राउयाइं असंतएहिं पलिस्रोवमसागरोवमेहिं उविमज्जित २।
असंतयं संतएणं उविमज्जइ त जहा—

परिजूरियपेरंतं, चलतिबंटं पढ़ंतिनिच्छीरं।
पत्तं व वसगापत्तं, कोलप्पत्तं भगाइ गाहं॥ १॥
जह तुब्भे तह अम्हे, तुम्हेऽिव अ होहिहा जहा अम्हे।
अप्पाहेइ पढंतं, पंडुयपत्तं किसलयागं॥ २॥
गावि अस्थि गावि अ होही, उल्लावो किसलपंडुपत्तागं।
उवमा खलु एस कया, भवियजगाविबोहगाटुाए॥ ३॥
असंतयं असंतपहिं उवामिज्ञइ जहा— खरविसागे
तहा ससविसागे + । से तं ओवम्मसंखा।

पदार्थे—( से किं तं श्रोत्रम्मसंखा ?) श्रोपम्य-उपमान संख्या किसे कहते हैं ? ( श्रोत्रम्मसंखा ) किसी वस्तु का उपमा के द्वाग प्रमाण जानना उसे श्रोपम्य संख्या कहते हैं, श्रोग वह ( चउविहा परक्ता, ) चार प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (हं जहा-) जैसे कि—(श्रित्थ संतर्ध) विद्यमान पदार्थ को ( संतर्ण ) विद्यमान पदार्थ से ( उविमज्ज ) उपमा दो जाती है १ । (श्रित्थ संतर्ध) विद्यमान पदार्थ को ( श्रसंतर्ण) श्र-

<sup>\*</sup> क्वचित् 'वंदा जिगो चउव्वीसं'।

<sup>+</sup> कचित्र 'जहा खरविसाणं तहा ससविसाणं' ।

२२8

विद्यमान पदार्थ से ( उनिमज़ ) उपमा दी जाती है २, ( श्रिट्य श्रसंतयं ) श्रविद्यमान पदार्थ को (श्रसंतए) श्रविद्यमान पदार्थ से ( उनिमज़ , ) उपमा दी जाती है ३, ( श्रिट्य श्रसंतयं ) श्रविद्यमान पदार्थ को (श्रसंतएणं) श्रविद्यमान पदार्थ से ( उनिमज़ ) उपमा दी जाती है ४ ।

(तत्थ संतयं) श्रव इनमें से विद्यमान पदार्थ को (संतएएं) विद्यमान पदार्थ से ( अविमज्ज ) उपमा दी जाती है (जहा) जैसे कि—(संता श्रिरहंता) विद्यमान श्रहंन्तनो (संतएहिं पुरवरेहिं) विद्यमान प्रधान नगरों के (संतएहिं क्याडेहिं) विद्यमान कपाटों—दरवाजों के (संतएहिं वज्छे हिं) विद्यमान वद्यास्थल से (अविमज्ज ) उपमा दो जाती है, (तं जहा-) जैसे कि

( पुरवरकवाडवच्छा, फलिहभुत्रा दुंदुहित्थणित्रघोसा । )

(सिरिवच्छ किश्ववच्छा, सब्वे ऽवि जिला चःव्वीसं ॥ १ ॥)

प्रधान नगरके कपाटों के समान जिनके वत्तः स्थल, श्रर्गला के समान भुजाएं, देवदुन्दुभि या स्तिनत—विद्युत् के समान शब्द श्रीर जिनका वत्तः स्थल स्वस्तिक से श्रद्धित है, इसी प्रकार चौवोस तीर्थक्कर हैं १।

(संतयं ) विद्यमान पदार्थ को (असंतएणं ) अविद्यमान पदार्थ से (अविमाजद, ) उपमा दी जाती है, (जहा-) जैसे कि-

(संताइं नेरइश्रतिरिक्खनोणिश्रमणुस्तदेवाणं श्राड्याइं) नारक, तिर्थेच, मनुष्य श्रोर देवतात्रों की विद्यमान श्रायु (असंवर्णाई पिनश्रोवमसावरोत्रमेहिं) श्रविद्यमान जो परयोपम श्रोर सागरोपम हैं उन से ( उविमिज्ज ति, ) उपमाएं दी जाती हैं।

(ग्रसंतयं संतएणं) ऋविद्यमान को विद्यमान से (व्यमिज्जः) उपमा दी जाती है, (तं जहा-) जैसे कि---

(परिजृरिश्रपेरंतं, चलंतबिटं पडंतनिच्छीरं ।)

(पत्तं च वसणपत्तं, कालप्पत्तं भण्इ गाहं ॥१॥)

बसम्त समय में जो श्रांतिजीर्ण करूप है वह दृध रहित परिपक्व होनेके कारण बींट से नीचे गिर जाता है। पुनः पत्रवियोग रूपी ब्यसन से नष्ट हो जाता है, ऐसे गाथा कहती है। । १॥

(जह तुन्भे तह श्रम्हे, तुम्हेऽवि श्र होहिहा जहा श्रम्हे।)

(अप्पाहेइ पहुंतं, पंडुअपनं किसलयाणं ॥ २ ॥ )

कोई जीर्ण पत्र वृत्त से गिरता हुआ श्राभिनव कान्ति रूप किशलय को कहता है कि-जैसे तुम हो वैसे ही हम पहले थे श्रीर तुम भी श्रव हमारे जैसे हो जाश्रोगे। किश्रलयों को कहता हुआ जोर्ण पत्र तीचे गिर जाता है।। २॥

### २३० [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्राधीत जैसे तुम सब जीवों।को श्रानन्द पहुँचाने वाले हो और श्रापनी श्री से श्रानंकत हो उसी प्रकार हम भी पूर्व में ऐसे ही थे, श्रीर तुम भी श्रव हमारे जैसे हो जाश्रोगे। क्योंकि तुम्हारा यही भाव होगा, जो इस समय हमारा हो रहा है। इस लिये श्रपनी श्रिद्ध को ऐस्र कर श्रहंकार न करो श्रीर दसरों की निन्दा मत करो।

( खि श्रित्थि खि श्र होही, उल्लावो किसलपंडुपत्तार्ख । )

( उवना खलु एस कया, भवित्रज्ञणविबोहण्डाए ॥ ३ ॥)

किशलय श्रौर जीर्गा पत्रोंका पम्स्पर कभी वार्त्तालाष न हुश्रा, न होता है श्रौर न होगा, सिर्फ भव्यजीवों के बोध के लिये निश्चय ही यह उपमा की है ॥३॥

प्रथम पत्तमें किशलयों की जो श्रवस्था विद्यमान है उसी प्रकार श्रवस्था जीर्ण पत्नों की भूत काल में थी, वर्त्त मान में नहीं। तथा द्वितीय जो जीर्णावस्था पत्नों की वर्त्त मान में है वही दशा भविष्यत काल में किशलयों को होगी। इस प्रकार निर्वेद के वास्ते उपमा श्रीर उपमेय का स्वरूप जानना चाहिये।

चतुर्थ भंग में—(असंतय) अविद्यमान पदार्थ की (असंतएणं) अविद्यमान पदार्थ से (अविनज्ञ ) उपमा दी जातो है। (जहा-) जैसे कि—(लग्विसाणे) गधे के श्रंग अवि-द्यमान हैं (तहा सम्विसाणे।) उसी प्रकार खरगोश के श्रंग भी अभाव कप हैं और जैसे शश के श्रंग अभाव कप हैं उसी प्रकार खरके श्रंग हैं। (से तं श्रोवम्मसंखा।) वही पूर्वोक्त उपमान संख्या का स्वरूप है, अर्थात् इसे ही उपमा संख्या कहते हैं।

भावाथ उपमान प्रमाण भी चार प्रकार से प्रतिपादन किया गथा है, जैसे कि-विद्यमान पदार्थों को विद्यमान पदार्थों से उपमेय करना १, विद्यमान को अविद्यमान से उपमेय करना २, श्रविद्यमान को विद्यमान से उपमेय करना ३, श्रीर श्रविद्यमान को श्रविद्यमान से उपमेय करना ४।

विद्यमान पदार्थ की विद्यमान पदार्थ से उपमा दी जाती है। जैसे-विद्यमान श्राह्मन् भगवन्तों के वक्तः स्थल की विद्यमान नगर के कपाटादि से उपमेय
करना १, विद्यमान पदार्थ की श्रविद्यमान पदार्थ से उपमा दी जाती है। जैसे
चारों गतियों के जीवों की श्रायु को परुगेपम श्रीर सागरोपमों से मान करना
२, श्रविद्यमान हष्टान्तों से विद्यमान पदार्थ को भव्यजनों के बोध के वास्ते
बोधित करना। जैसे कि-वृक्त के बीट से गिरते हुये जीर्ण पत्र ने किशलयों को
कहा कि हे परलवो! सुनो—जैसे तुम हो इसी प्रकार हम भी थे, श्रीर जैसे इस
समय हम हैं तुम भी कालान्तर में इसी प्रकार हो जाशोगे। इस लिये श्रपनी
श्री का श्रहंकार मत करो। तुम को जीर्ण पत्र पुनः २ कह रहा है। यद्यपि पत्रों

**ચ્**ર

को परस्पर वार्चालाप करना श्रसंगत है तथापि भव्यजनों के बोध के लिये इस प्रकार कहा जाता है। यह श्रविद्यमान पदार्थ से विद्यमान पदार्थ को उपभा देना तीसरा भंग है ३, चतुर्थ भंग वह है कि जो श्रविद्यमान को भविद्यमान से उपमान दिया जाय, जैसे गधेके श्रंग हैं उसी प्रकार शशके विषाण हैं। क्यों कि दोनों श्रभाव कप हैं ४। यही उपमा संख्या है—

श्चब इसके श्चनन्तर परिमाण संख्या का वर्णन किया जाता है।

# पश्मिमा संख्या ।

से किं तं परिमाणसंखा ? दुविहा पर्यात्ता, तं जहा कालियसुयपरिमाणसंखा दिट्टवायसुयपरिमाणसंखा य । से किं तं कालियसुयपरिमाणसंखा ? अणेगविहा पर्यात्ता, तं जहा—पज्जवसंखा अक्वरसंखा संघायसंखा पयसंखा पायसंखा गाहासंखा अस्वरसंखा सिलोगसखा वेढसंखा निज्जुत्तिसंखा, अणुओगदारसंखा, उद्दे सग्द्रांखा अज्भ रणसंखा सुअखंधसंखा अंगसंखा, से तं कालियसुयपरि-माणसंखा।

से किं तं दिट्टिवायसुयपरिमाणसंखा ? अगोगविहा पग्णत्ता, तं जहा-पज्जवसंखा जाव अगुओगदारसंखा पा-हुडसंखा पाहुडियासंखा पाहुडपाहुडिआसंखा वत्थुसंखा, से तं दिट्टिवायसुयपरिमाणसंखा। से तं परिमाणसंखा।

पदार्थ—(से कि तं परिमाणसंखा?) परिमाण दंख्या किसे कहते हैं और वह कितने प्रकार से वर्णन की गई है ? (परिमाणसंखा) जिसके ने द्वारा पर्याय आदिकों की संख्या की जाय उसे परिमाण संख्या कहते हैं, वह दिवहा) दो प्रकार से (परण्यता,) प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—(काल्यिसप्परिमाणसंखा) कालिक श्रु तपरिमाण संख्या, (दिद्विवायसुअपरिमाणसंखा य ।) और दृष्टिवादश्रु तपरिमाण संख्या।

(से कि तं कालिसुयपरिमाणसंखा ?) कालिकश्र तपपिमाण संख्या किसे कहते हैं ? (कालियसुयपरिमाणसंखा ) जिन २ सूत्रों को प्रथम या दूसरे प्रहर में वाचना दी जाय

<sup>#</sup> एतदम्यत्र नोपलभ्यते ।

<sup>🕇</sup> संख्यायते अनगेति संख्या-परिमाणं पर्यवादि तद्भुपा संख्या परिमाश्यसंख्या ।

### [ श्रोमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्रीर उनका जो परिमाण हो उसे कालिक श्रु तपरिमाण \* संख्या कहते हैं. श्रीर वह (श्रणेगविद्या परण्ता,) श्रानेक प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—(पज्जवसंखा) पर्यव-पर्याय संख्या, (श्रवखरसंखा) श्रद्धार संख्या, (संघायसंखा) संघात संख्या, (पयसंखा) पद सख्या, (पायसंखा) पाद संख्या, (गाहासंखा) गाधा सख्या, (संखायसंखा) संख्यात संख्या, (विलोगसंखा) श्लोक संख्या, (वेदसंखा) वेष्ट्रक संख्या, (निज्जुत्तिसंखा) निर्यु क्तिसंख्या, (श्र्युश्लोगदारसंखा) श्रमुयोगद्वार संख्या, (वर्षसगसंखा) उद्देश संख्या, (श्रव्यम्यणसंखा) श्रध्ययन संख्या, (सुयखंधसंखा) श्रुतस्कन्ध संख्या, श्रंगसंखा) श्रंगसंख्या, (से तं कालिश्रसुश्लपरिमाणसंखा।) यही कालिक श्रुतपरिमाण संख्या है।

(से कि तं दिद्विवायसुत्रपरिमाणसंखा ?) दृष्टिवादश्रुतपरिमाण संख्या किसे कहते हैं ? (दिद्विवायसुत्रपरिमाणसंखा) दृष्टिवादश्रुतपरिमाण संख्या (ऋणेगविहा परणत्ता,) अनेक प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—(पज्जवसंखा) पर्यव—पर्याय संख्या (जाव ऋणुओगदारसंखा) यावत् ऋनुयोगद्वार संख्या, (पाहुदसंखा) प्राभृति संख्या, (पाहुदिश्रासंखा) प्राभृति संख्या, (पाहुदिश्रासंखा) प्राभृति संख्या, (वत्थुसंखा) वस्तु संख्या (से तं दिद्विवायसुश्रपरिमाणसंखा।) यही दृष्टिवादश्रुतपरिमाण संख्या है और (से तं परिमाणसंखा।) यही परिमाण संख्या है।

# कालिकश्रुत परिमाणसंख्यायां पर्यवसंख्या इत्यादि, पर्यवादिरूपेण—परिमाणविशेषेण कालिकश्रुतं संख्यायत इतिभावः । इनका नाम श्रन्वर्थं है । जैसे-१-जिसमें पर्यायोक्ती संख्या हो । १-जिसमें श्रचरों की गणना हो । १-जिसमें वाक्यों के पदों की संख्या हो । श्रथवा-'सुप्तिङन्तं पदम् । १ । ४ । १४ । पा० ।' जिस के श्रन्त में सुप् श्रीर तिङ् हो उसे पद जानना चाहिये । ४-श्लोकादि के चतुर्थांश को पाद कहते हैं । इनकी जिसमें संख्या हो असे पाद संख्या कहते हैं । ६-जिसमें गाथाश्रीं की संख्या हो । ७-जिसमें गणना की संख्या हो । इ-जिसमें श्रोकों की संख्या हो । १-जिसमें वेष्टक-खुन्द विशेषकी संख्या हो । १०-जिसमें निर्मुत्ति की संख्या हो । ११-जिसमें श्रमुयोग द्वार की संख्या हो । १२-जिसमें अतुर्योग द्वार की संख्या हो । १२-जिसमें अतुर्योग द्वार की संख्या हो । १२-जिसमें अतुर्योग द्वार की संख्या हो । १२-जिसमें श्रमुयोग द्वार की संख्या हो । १२-जिसमें श्रमुयोगद्वार से जानना चाहिये । १६-जिसमें श्रमुयोग हो । १६-जिसमें जीवादि वस्तुर्थों की संख्या हो । १ स्व पूर्वान्तर्गंत श्रुतायिकारविशेष हैं । यथा--- "प्राभुताद्वरः पूर्वान्तर्गंतः श्रुतायिकारविशेषः ।"

२३३

भावार्थ—जिसकी गणना की जाय उसे सक्क्ष्या कहते हैं, श्रौर जिसमें पर्यवादि का परिमाण हो उसे परिमाण संख्या कहते हैं। इसके दो भेद हैं, जैसे कि—कालिकश्रुत परिमाण संख्या १, श्रौर दिष्टिवादश्रुत परिमाण संख्या २।

जिन २ सूत्रों की प्रथम या दूसरे प्रहर में वाचना दी जाय श्रौर उनका जिसमें परिमाण हो उसे कालिकश्रुत परिमाण संख्या कहते हैं। इसके श्रनेक भेद हैं, जैसे कि-पर्याय संख्या १, श्रज्ञर संख्या २, संघात संख्या ३, पद संख्या ४, पाद संख्या ५, गाथा संख्या ६, संख्या भ, श्लोक संख्या म, वेष्टक संख्या ६, निर्युक्त संख्या १०, श्रज्योगद्वार संख्या ११, उद्देशक संख्या १२, श्रद्धयम संख्या १३, श्रुतस्कन्ध संख्या १४, श्रीर श्रंग संख्या १५। है

तथा—दिष्टिवादश्र न परिमाण संख्या भी इसी प्रकार जानना चाहिये। लेकिन प्रामृत संख्या, प्राभृतिका संख्या, प्राभृत प्राभृतिका संख्या और वस्तु संख्या, इतना विशेष जानना चाहिये। इसी का परिमाण संख्या कहते हैं।

इसके बाद श्रव ज्ञान संख्या का स्वरूप वर्णन किया जाता है-

# ज्ञान संख्या।

से किं तं जाणणासंखा ? जो जं जाणइ, तं जहा-सदः सिद्धित्रो गणित्रां गणित्रो निवित्तं नेमित्तित्रो कालं कालणाणी वेजयं वेजो, से तं जाणणासंखा।

पदार्थ—(से कि तं जाग्र गसंखा ?) ज्ञान# संख्या किसे कहते हैं ? (जाग्र गसंखा) ज्ञान संख्या उसे कहते हैं कि—(जो जं जाग्र इ.) जो जिसको जानता हो, (ं जहा-) जैसे कि—(सहं सिह श्रो) जो शब्द को जानता हो उसे शाब्दिक (जिल्हें गिम्स श्रो) जो गिग्र को जानता हो उसे गणितज्ञ, (निम्तं ने मित्तिश्रो) जो निमित्त को जानता हो उसे नैमित्तिक, (कालं कालग्राग्री) जो काल को जानता हो उसे कालज्ञानी—कालज्ञ (वेज्र ये वेज्रो,) जो वैद्यक जानता हो उसे वैद्य कहते हैं, (से तं जाग्र ग्रास खा।) यही ज्ञान संख्या है।

<sup># &</sup>quot;ज्ञो व्यः।" प्रा० | सृ० । द्व । २ | ८३ | ज्ञः सम्बन्धिनो व्यस्य लुग् वा भवति । जार्ण-णार्ण-ज्ञानम् । इत्यादि ।

<sup>†</sup> यहां पर अभेदोपचार नयके मतसे वर्णन किया जारहा है। इसी प्रकार सर्वत्र जानना चाहिये।

### [ श्रामद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

भावार्थ—जिसके द्वारा पदार्थों का स्वक्रप जाना जाता है उसे झान कह-ते हैं श्रीर जिसमें उसकी संख्या का परिमाण हो उसे झान संख्या कहते हैं। जैसे कि जो शब्द को जानता है वही शाब्दिक है, जो गणित को जानता है वही गणितझ है, जो निमित्त को जानता है वही नैमित्तिक है, जो काल [भूत, भविष्यत् श्रीर वत्त मान श्रादि] को जो जानता है वही कालझानी है, जो वैद्यक जानता है वही वैद्य है। इसी को झान संख्या कहते हैं।

इसके श्रनन्तर श्रव गणना संख्या का खरूप जानना चाहिये-

# मगाना संख्या।

से किं तं गण्णाशंखा ? एको गण्णं न उवेइ, दुप्प-भिइ संखा, तं जहा-संखेजए १, असंखेजए २, अणंतए ३,

से किं तं संवेज्जए ? तिविहे पर्ग्णत्ते, तं जहा-जह-ग्ग्ए उक्कोसए अजहर्ग्णमगुक्कोसए ।

से किं तं श्रसंखेज्जए ? तिविहे पराणात्ते, तं जहा-परित्तासंखेजए जुत्तासंखेजए श्रसंखेज्जासंखेज्जए ।

से किं र्रा परित्तासंखेजए ? तिविहे परागरो, तं जहा-जहरागए उक्कोसए अ्रजहरागमगुक्कोसए ।

से किं तं जुत्तासंखेजए ? तिविहे पगणते, तं जहा-जहराणए उक्कोसए अजहराणमणुकोसए ।

से कि तं असंखेज्जासंखेज्जए ? तिविहं पग्णाने, तं जहा-जहग्गाए उक्कोसए अजहग्गामणुक्कोसए।

से कि तं अग्रांतए ? तिविहे पग्गात्ते, तं जहा-परि-त्ताग्रांतए जुत्ताग्रांतए अग्रांताग्रांतए।

से किं तं परित्तागांतए ? तिविहे पग्णात्ते, तं जहा-जहग्गाए उक्कोसए अजहग्गामणुकोसए ।

२३५

से किं तं जुत्तागांतए ? तिविहे पगगाते, तं जहा-जि हगगाए उक्कोसए अजहगगामगुक्कोसए ।

से किं तं अग्रांताग्रांतए ? दुविहे पग्णात्ते, तं जहा-जहग्गाए अजहग्गामणुकोसए।

जहराणयं संखेजनयं केवइयं होइ ? दोरूवयं, तेरां परं श्रजहराणमण्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्कोसयं संखेज्जयं न पावइ ।

उक्कोसयं संखेज्जयं केवइयं होइ ? उक्कोसयस्स संखेज्जयस्स परूवणं करिस्सामि-से जहानामए पल्ले सिया एगं जोयणसयसहस्सं आयामविक्खंभेणं तिगण जोयणस्य-सहस्साइं सोलस सहस्साइं दोगिण आ सत्तावीसे जोयण-सये तिगिण आकांसे अट्ठावीमं च धणुसयं तेरस य आंगुलाइं आद्ध आंगुलं च किंचि विसेसाहिआं परिक्खेवेणं पगणते, से गां पल्ले सिखत्थयाणं भरिए, तत्रां गां तेहिं सिखत्थएहिं दीवसमुद्धदाणं उद्धारो घेष्पइ, एगो दोवे एगो समुद्धदे एवं पिक्खप्पमाणेणं जावइया दीवसमुद्धदा तेहिं सिद्ध-त्थएहिं अप्फुगणा एस गां एवइए खेते पल्ले आइट्ठा पढमा सलागा, एवइयाणं सलागाणं असंलप्पा लोगा भरिया त-हावि उक्कोसयं संखेज्जयं न पावइ । जहा को दिटुंतो ? से जहानामए मंचे सिया आमलगाणं भरिए, तत्थ एगे आमलए पिक्खत्ते सेऽवि माते अग्रगोऽवि पिक्खत्ते सेऽवि माते अग्रगोवि पिक्खते सेऽवि माते एवं पिक्खप्पमाणेहिं २७

**अ कचिरेतत 'पक्लिप्पमाणेणं'** ।

### २३६ [ श्रीमद्तुयोगद्वारस्त्रम् ]

होही सेऽवि श्रामलए जंसि पक्खित से मंचए भरिज्जिहिइ जे तत्थ श्रामलए न माहिइ ।

एवामेव उक्कोसए संखेजनए रूवे पक्लिने जहरारायं परित्तासंखेजनयं भवइ ।

पदार्थ—(से कि तं गर्णणासंखा ?) गर्णना संख्या किसे कहते हैं ? (गर्णणासंखा) जिनकी संख्या गणना के द्वारा की जाय उसे गणना संख्या \* कहते हैं, (एको गर्णणं न उवेड,) 'एक' गण्णन संख्याको प्राप्त नहीं होता, इस लिये (दुप्यभिड सखा,) दो प्रभृति -दो से संख्या शुरू होती है, (तं जहां) जैसे कि—(संखेजए) संख्येयक (प्रसंखेजए) असंख्येयक और (प्रसंबं ए !) अपनन्तक।

(ने कि तं संखेजए ?) संख्येयक किसे कहने हैं ? (संखेजए) जिसकी संख्या की जाय, श्रीर वह (विविदं परण्ये,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(जहरण्ए) जघन्य (कांपए) उत्कृष्ट श्रीर (श्रवहरण्यमणुकांसए ) मध्यम ।

(से कि तं श्रमंखेजए ?) असंख्येयक किसे कहते हैं ? (असंखेजए, जो संख्येयक न हो, श्रौर वह (विविद्दे परएएते, ) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है तं जहा-) जैसे कि—-(परित्तासंखेजए) परीतासंख्येयक (जुत्तासंखेजए) युक्तासंख्येयक श्रौर (श्रमंबे-जासंखेजए) असंख्येयासंख्येयक।

(से कि तं परितासंखेजए ?) परोतासंख्येयक किसे कहते हैं ? (पित्तासंखेजए) जो उत्कृष्ट संख्येयक न हो, श्रीर वह (तिविदे पएएक्ते,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि— (जहएएए) जघन्य (उक्रोसए) उत्कृष्ट श्रीर (श्रजह-रूएमशुक्रोसए।) सध्यम।

( से कि तं जुत्तासंखेजए ? ) युक्तासंख्येयक किसे कहते हैं ? (जुशासंखेजए) जो

एतावन्त एते इति संख्यानं गणनसंख्या ।

यत एकस्मिन् घटादौ हुष्टे घटादि वस्तिवः तिष्ठतीत्येवमेव प्रायः प्रतीतिहत्त्याते, नैक-हांख्याविषयत्वेन, अथवा आदानसमप्रेणादिव्यवहारकाले एकं वस्तु प्रायो न करिचद्रण्यत्यतोऽसंव्य-वहार्यत्वादल्पत्वाद्वा नैको गणनसंख्यामवतरति । अर्थात्—

जैसे कि कोई एक घटादि वस्तु देख कर घटादि वस्तु का तो ज्ञान हो जाता है, खेकिन संख्या नहीं मालूम होती । तथा—जोकिक व्यवहार में भी परम स्तोक होने से देने लेने में इसकी गणना नहीं की जाती।

२३७

उत्कृष्ट परोत न हो, श्रौर वह (तिविहे परणते,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—( जहएणए ) जघन्य (उक्षोतए) उत्कृष्ट श्रौर (श्रजहरूणमणुक्षो-सए।) मध्यम।

(से कि तं श्रसंखेजासंखेजए ?) श्रांख्येयासंख्येयक किसे कहते हैं ? (श्रसंखेजान संखेजए) जो उत्कृष्ट युक्त न हो, श्रीर वह (तिविहे परण्ये,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि--(जहरण्यए) ज्वन्य (अकांसए) उत्कृष्ट श्रीर (श्रजहरण्यमणुकोसए।) मध्यम।

(से कि तं अणंतए ?) श्रनन्तक किसे कहते हैं ? (अणंतए) जो सरकृष्ट श्रसं-ख्येयासंख्येयक न हो, श्लीर वह ( तिविहे परण्ते, ) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि-(पिरत्ताखंतए) परीतानन्तक, ज़त्ताखंतए) युक्तानन्तक श्लीर (श्रखंताखंतए ।) श्रनन्तानन्तक।

(से कि तं परित्ताणंतए?) परीतानन्तक किसे कहते हैं ? (परित्ताणंतए) जो उत्कृष्ट अनन्तानन्तक न हो, श्रीर वह (तिविहे परण्ते,) तीन प्रकारसे प्रतिपादन किया गया है,।(तं कहा-) जैसे कि-, जहरण्णए) जघन्य (ब्कोसए) उत्कृष्ट श्रीर (श्रजहरण्णमणुको-सए।) मध्यम ।

(सं कि तं जुक्ताणंतए ?) युक्तानन्तक। किसे वहते हैं ? (जुक्ताणंतए) जो परीत उत्कृष्ट न हां ऋौर वह (तिविहें परण्ये,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं नहा-) जैसे कि—(जहरण्य) जघन्य (अकोसप) उत्कृष्ट ऋौर (अजहरण्यमणुक्षोसए।) मध्यम।

( में किं तं श्रणताणंतए ? ) श्रानन्तानन्त किसे कहते हैं ? (दुविहे पण्णते,) वह समुद्र में डालें तो जितने में वे व्याप्त हुए हीं उनका एक शलाका होता है। दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है (तं जहा-) जैसे कि—(जहएगए) श्रजहरूणमणुको-सए) जघन्य श्रीर। मध्यम ।

( जहरण्यं संखेजयं ) जघन्य संख्येयक (केन्रस्यं होर ?) कितने प्रमाण में होता है ? (दोरून्यं) दो रूप प्रमाण, (तेणं परं) उसके पश्चात् (श्रमहरण्मणुकोसयारं ठाणारं) मध्यम देश्यान हैं, ( जान ) यानत् ( उक्तोसयं संखेजयं ) उत्कृष्ट संख्येयक ( न पानर । ) प्राप्त नहीं होता ।

(उक्तोमयं संखेजयं) उत्कृष्ट संख्येयक (केवर्रयं होर ?) कितने प्रमाण में होता है ? (उक्तोसयस्स संखेजयस्स) उत्कृष्ट संख्येयक का (परूवणं)। प्ररूपण (करिस्सामि-) कर्केंगा-(से जहानामए) तदाथा नामक-जैसे कि--(परुखे सिम्ना) पत्य हो, जो कि (एगं जोयण-

## [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

सयसहरसं) एक लाख योजन (श्रायानविक्वंभेण, लम्बा चौडा हो, श्रीर (तिरिण जीयण-सयसहस्साई) तीन# लाख (सोलहसहस्साई दोचिए श्र संचावीस जोयणसए) सोलह हजार दो सौ सत्ताईस योजन (तिरिण श्र कोसे) ऋौर तीन कोश (श्रद्वार्वसं च धणुसर्य) एक सौ अट्राईस धनुष (तेरस य श्रंगुलाइं ग्रद्धं श्रंगुलं च) साढ़े तेरह श्रक्कलसे (किचि विसेसाहिश्रं) कुछ श्रधिक (परिक्लेवेस परणते,) परिधि प्रतिपादन की गई है, पश्चात् (से सं पल्ले) उस परय को (सिद्धत्थवाणं भरिए,) सर्षपों से भर दिया जाय, (तश्रो णं तेहिं सिद्धत्थएहिं) फिर उन सर्घपों से ( दीवसमुदाणं ) द्वीप श्रीर सपुद्रों का (ब्दारो घेष्पद) उद्धार प्रमाण निकाला जाता है, जैसे कि-(एगो दीवे एगो समुद्दो) एक २ द्वीप में श्रीर एक २ समुद्र ( एवं पिक्ख प्यता खोहिं ) इस† प्रकार प्रचेप करते—फेंकते हुए ( जावह्या दीवसमुदा ) जितने द्वीप समुद्र हैं, (तेहिं सिट्टन्यएहिं) उन सरसोंसे (अप्पुरुष्ण) भर जायं (एस णं एवइए खेत्ते पल्ले) इतने त्रेत्र पत्य का (अइट्टा पदमा सलामा,) प्रथम शालाका होता है, (एवध्या र्ण सलागाएं) इतने शलाकों के (अनंतप्पा लोगा) श्रकथनीय लोक (भरिया,) भरे हए हैं. (तहावि) तौ भी वे (उक्कोसयं संखेजनयं) उत्कृष्ट# संख्येयक को (न पानः,) प्राप्त नहीं होते (जहा को दिईतो ?) जैसे कोई दृष्टान्त भी है ? (से जहानामए) तदाथा नामक-जैसे कि (मंचे सिम्रा) मञ्च-वार पार्व हो या स्थान विशेष हो जो कि-(म्रामलना एं भरिए) र्घाव-लों के भरी हुई हो (तत्य) तदनन्तर (एगे ग्रामलए) एक आँवला (पिक्खते) डाला (से ८ वे माते ) वह भो समा गया (अपऐंऽि पिक्बरं) अन्य अन्य भी डाला (से ८वि नाते) वह भी समा गया, ( अन्ने अवि पिक् बत्ते ) दूसरा और भी डाला (से अवि माते) वह भी

<sup>#</sup> यहां पर मृत स्त्रकार ने ३१६२२७ योजन, ३ कोश, १२८ धनुष श्रीर १३॥ श्रहुल की जो परिधि प्रतिपादन की है, इसे जम्बृद्धीप की जानना चाहिये | छत्तिकार का भी यही श्रीभेषाय है। यथा——

<sup>&</sup>quot;परिद्यी तिलक्ब सोजस, सद्दस्स दो य सय सत्तावीस उहिया।

कोसतिय श्रद्धवीसं, धरापुसय तेरंगुलद्बहियं॥ १॥"

परिधिस्त्रयो लचाः पोडश सहस्रा द्वे शते सप्तविंशत्यधिके।

क्रोशत्रिकमण्टाविंशं धनुःशतं त्रयोदशाङ्गुलानि अर्थाधिकानि ॥१॥

क्योंकि वह पल्य चोटि तक भरा हुन्ना नहीं है इस लिये उसे उरकृष्ट संख्येयक नहीं
 कहते।

<sup>†</sup> शिखा के बिना भी लौकिक रूढि है कि यह मंच चोटी तक भर गया है।

<sup>🕆</sup> करूपना की जाय कि कोई देव उस परुष में से उन सरसों को एक २ द्वीप छोर एक २

२३५

समा गया, ( एवं पिक्खप्पमाऐहिं २ ) इस प्रकार प्रच्लेप करते २ (होही से अव भ मलप) वहीं श्रॉवला होगा (जंसि पिक्लत्ते) जिसके डालने से (से मंचए) वह मश्र (भिरिक्रिक्रि) भर जायगा ( जे नत्थ ) जिसके बाद (श्रामलए) श्रावला (न माहिइ,) न समा सकेगा। (एनामेव) इसी प्रकार (उक्तोलए संखेजए) उत्कृष्ट संख्येयक हो (रूव पिक्तिरो) रूप प्रज्ञेप करने से (जहरूएयं) जयन्य (परितासंखेजनयं) परीतासंख्येयक (भवर ।) होता है ।

भावार्थ--जिसके द्वारा गणना की जाय उसे गणना संख्या कहते हैं। एक का श्रंक तो संख्या की गिनती में नहीं श्राता. इस लिये दो से गिनती श्रक होती है। इसके तीन भेद हैं-संख्येयक १, ब्रसंख्येयक २, श्रीर श्रनन्तक ३।

- १, संख्येयक-जघन्य २, मध्यम २, श्रीर उत्कृष्ट ३।
- २, श्रसंख्येयक-जघन्य परीत श्रसंख्येयक १, मध्यम परीत श्रसंख्येयक २, श्रीर उत्कृष्ट परीत श्रसंख्येयक ३: जबन्य युक्त श्र ंख्येयक ४, मध्यम युक्त श्रसं-ख्येयक ४, श्रीर उत्कृष्ट युक्त श्रसंख्येयक ६, जघाय श्रसंख्येयक श्रसंख्येयक ७. मध्यम असंख्येयक असंख्येयक ८, श्रीर उत्कृष्ट असंख्येयक असंख्येयक ६।
- ३, श्रनन्त जघन्य परीतानन्त १, मध्यम परीतानन्त २, श्रीर उत्क्रध्य परीतानन्त ३; जघन्य युक्तानन्त ४, मध्यम युक्तानन्त ५, श्रीर उत्कृष्ट युक्तानन्त ६: जघन्य श्रनन्तानन्त ७, श्रीर मध्यम श्रनन्तानन्त न, इस प्रकार संस्रोप से कुल बीस श्रंक वर्णन किये गये हैं। श्रब इन्हीं का विस्तार पूर्वक विवेचन करते हैं। जैसे-श्रसःकल्पना के द्वारा चार पत्य जम्बुद्वीप प्रमाण कल्पित
- कर लिये जायें श्रीर उनकी परिधि ३ लाख, १६ हजार, २२७ योजन,
- कोश. १२८ धनुष, १३॥ श्रंगुल से कुछ विशेष होती है। इनके नाम अनुक्रम से शलाका १, प्रतिशलाका २, महाशलाका ३ श्रौर श्रनवस्थित ४ हैं। ये एक सहस्र योजन प्रमाण गहरे श्रीर जम्बुद्धीय की वेदिका के समान अंचे हैं। उनमें से अनवस्थित पह्य को सर्वपों से भर दिया जाय फिर उसको असत्क-हपना के द्वारा कोई देवता उठाकर एक २ सर्वप एक २ द्वीप और एक २ समुद्र में प्रत्तेप करता जाय। जिस समय उन सब सर्पपों का श्रवसान आजाए तब एक सर्वप प्रथम शलाका पच्य में प्रचीप कर दिया जाय। तथा--जहां तक वे सब सर्वप प्रस्तेप किये थे इतने ही स्नेत्र का एक और अनवस्थित पह्य कहिएत कर लिया जाय । फिर वे सर्वप पूर्ववत् अन्य द्वीप समुद्रों में प्रचे प कर दिये आयें। जब एक सर्वप शेष रह जाय तब उसी शलाका पत्य में प्रचेप किया जाय। इसी प्रकार पूर्णतया शलाका पच्य को अनवस्थित पच्य के झारा भर दिया जाय तद्-

#### [ श्रीमद्जुयोगद्वारसूत्रम् ]

नन्तर श्रनवस्थित पह्य को रख कर श्रलाका पह्य को उठा कर शेष द्वीप समुद्रों में सर्पप प्रक्ष प करें। जब एक सर्पप शेष रह जाय तब प्रतिश्लाका पह्य में उसे प्रक्षेप करें। पश्चात् श्रनवस्थित पह्य के द्वारा प्रथम श्रलाका पह्य को मरना चाहिये। जब श्रनवस्थित श्रीर शलाका पह्य दोनों ही भर जांय तब फिर शलाका पह्य में से दूसरे द्वीप समुद्रों में सर्पप प्रक्षेप किया जाय। जब एक सर्पप रह जाय तब उसे 'प्रतिशलाका पह्य में प्रक्षेप कर दिया जाय। इस प्रकार श्रनवस्थित पह्य से शलाका पह्य भर दिया जाय श्रीर शलाका से प्रतिशलाका। पश्चात् प्रतिशलाका के सर्पप के बीज उठाकर श्रन्य द्वीप समुद्रों में प्रक्षेप किया जाय। जब शेष एक सर्पप रह जाय तब उसे महाशलाका नामक पह्य में रख देना चाहिये। पश्चात् शलाका पह्य में से उठा कर दूसरे द्वीप समुद्रों में बीज प्रक्षेप करने चाहिये। फिर उसका एक शेष सर्पप प्रतिशलाका में रखना चाहिये, श्रीर उसके द्वारा पूर्ववत् प्रथम शलाका पह्य भरना • चाहिये।

इसी प्रकार शलाका से प्रतिशलाका को और प्रतिशलाका से महा-शलाका भरना चाहिये। जब चारों पहंप भर जायं तब उनके सर्पणें की एक राशि कर लेना चाहिये। क्यों कि—जब तृतीय पहंप के द्वारा भरा जाय तब द्वितीय पहंप को उसे पहले के द्वारा भरना चाहिये, और प्रथम पहंप को अनव-स्थित पहंप से भरना चाहिये जब तीनों भर जायं तब अनवस्थित को भर कर पुनः चारों की एक राशि कर लैनी चाहिये, उस राशि के एक क्रम अधिक को उत्कृष्ट संख्येयक कहते हैं। क्योंकि दो जघन्य संख्येयक हैं। जघन्य से अधिक उत्कृष्ट से न्यून मध्यम संख्येयक जानना चाहिये। सूत्र में जहां २ पर संख्येयक का वर्णन आता है वहां २ पर मध्यम संख्येयक ही जानना चाहिये। तथा जब उत्कृष्ट संख्येयक में एक रूप अधिक प्रचेप किया जाय तब उस राशि को जघन्य परीत असंख्येयक कहते हैं।

श्रब श्रेष श्रसंख्येयक का निरूपण कियाजाता है—

<sup>⇒</sup> जब तृतींय पर्य द्वितीय पर्य के द्वारा प्र्यंतया भर दिया जाय तो अनवस्थित पर्य के साथ २ प्रथम शलाका पर्य भी भर देना चाहिये | जब शलाका पर्य भी प्रयंतया भर जाय | तहिकर अनवस्थित के साथ ही प्रतिशलाका पर्य भरना चाहिये | जब वह भी प्रयं भर जाय तब अनवस्थित को भी भर कर चारों को एक राशि कर लेनी चाहिये, उस राशि में से एक सबैप न्यून करने से अस्कृष्ट संख्येयक होता है |

२४१

# ग्रसंख्येयासंख्ये**यक** ।

तेगा परं श्रजहगणमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्को-सयं परित्तासंखेऽजयं न पावइ ।

उक्कोसयं परित्तासंखेज्जयं केवहयं होइ ? जहराग्यं परित्तासंखेज्जयं जहराग्यं परित्तासंखेज्जमेत्तागां रासीगां श्रगणमराग्यञ्भात्तो रूवूगां उक्कोसं परित्तासंखेज्जयं होइ, श्रहवा जहराग्यं जुत्तासंखेज्जयं रूवूगां उक्कोसयं परित्ता-संखेज्जयं होइ ।

जहराण्यं जुत्तासंखेज्जयं केवइयं होइ ? जहराणय-परित्तासंखेज्जयमेतागां रासीगां अगणमगण्यक्मासो पडिपु-गणो जहराण्यं जुत्तासंखेज्जयं होइ, अहवा उक्कोसए परि-त्तासंखेज्जए रूवं पिक्खत्ते जहराण्यं जुत्तासंखेज्जयं होइ, आविलयावि तत्तिआ चेव, तेण परं अजहराणमणुक्कोस-याइं ठाणाइं जाव उक्कोसयं जुत्तासंखेज्जयं न पावइ।

उक्कोसयं जुत्तासंखेजयं केवइयं होइ ? जहराराएगां जुत्तासंखेजजएगां स्नावितया ग्रिया स्नरागमराग्वमासो रूवूगो उक्कोसयं जुत्तासंखेजयं होइ, स्नहवा जहरागयं स्नरांखेजासंखेजयं रुवूगां उक्कोसयं जुत्तासंखेजयं होइ।

जहराण्यं असंखेजासंखेजयं केवइयं होइ ? जहराण-एगां जुत्तासंखेजजएगां आविलया गुणिया अराणमराण्डभासो पिडपुराणो जहराण्यं असंखेज्जासंखेज्जयं होइ, अहवा उक्कोसए जुत्तासंखेज्जए रूवं पिक्खतं जहराण्यं असंखे-ज्जासंखेज्जयं होइ, तेण परं अजहराणमणुक्कोसयाइं २४१ [ श्रीमद्नुयोगद्वारस्त्रम् ]

ठाणाई जाव उक्कोसयं असंखेज्जासंखेज्जयं ए पावइ। उक्कोसयं असंखेज्जासंखेज्जयं केवइयं होइ? जहरण्यं असंखेज्जासंखेज्जयमेत्ताणं रासीणं अएणमएणव्भासो रूवू-णो उक्कोसयं असंखेज्जासंखेज्जयं होइ, अहवा जहरण्यं परिताणंतयं रूवूणं उक्कोसयं असंखेज्जासंखेज्जयं होइ।

पदार्थ—(तेण परं) उसके बाद (श्रजहरणमणुकासयाई ठाणाई) मध्यम स्थान हैं, (जाव) यावत् (अक्रोसयं परित्तासंखेज्जः) उत्कृष्ट परीठासंख्येयक (न पावइ) नहीं प्राप्त होता (अक्रोसयं परित्तासंखेज्जयं केवइयं होइ?) उत्कृष्ट परीतासंख्येयक कितने प्रमाण में होता है ? (जहरणयं परित्तासंखेज्जयं) जधन्य परीतासंख्येयक को (जहरणयं परित्तासंखेज्जमं ताणं रासंःणं) सिर्फ जधन्य परीतासंख्येयक की राशि से (श्ररणमरणव्भाषो ) परस्पर गृणित कर (रूवृणो) एक कप न्यून (अक्रोस परित्तासंखेज्जयं होइ,) उत्कृष्ट परीतासंख्येयक होता है, (श्रह्वा) श्रथवा (रूवृणं) एक न्यून (जहरण्यं जुत्तासंखेज्जयं) जधन्य युक्तान संख्येयक (अक्रोसयं परित्तासंखेज्जयं) उत्कृष्ट \* परीतासंख्येयक (होइ !) होता है !

(जहरण्यं जुत्तासंखेजयं) जघन्य युक्तासंख्येयक (केवहयं होह ?) कितने प्रमाण में होता है ? (जहरण्यपरित्तासंखेजयमेताण रासीणं) जघन्य परीतासंख्येयक मात्र राशि का (श्ररण्यपरित्तासंखेजयमेताण रासीणं) जघन्य परीतासंख्येयक मात्र राशि का (श्ररण्यमरण्यभासो) उसी को उसी के साथ गुणा करने से (पिडपुरण्ये) प्रतिपूर्ण् (जहरण्यं जुत्तासंखेज्जयं) जघन्य युक्तासंख्येयक (होह,) होता है, (श्रहवां) श्रथवा (उक्षोसए पिरिणासंखेजण्) परीतासंख्येयक में (रूवं पिक्षतं) रूप प्रत्तेप करने—जोड़ने से (जहरण्यं जुत्तासंखेज्जयं) जघन्य युक्तासंख्येयक (होह) होता है, (श्राविज्ञावि तित्तिश्रा चेव,) श्राविलका का प्रमाण भी उतना हो होता है, † (तेण पर) तत्पश्चात् (श्रजहरण्यमणुक्रो-

<sup>#</sup> श्रशंत जितने जघन्य परीतासंख्येयक के रूप ही उनको परस्पर गुणा कर उनमें एक स्थ्न करने से उत्कृष्ट परीतासंख्येयक होता है | जैसेकि-श्रास्कल्पनया जघन्य परीत राशिके पांच र रूप पांच र बार स्थापन कर लिये जायँ xxxxxxxxxx= ३१२x परचात प्रथम पांच को द्वितीय पांच से गुणा करने पर—-xxx = २x होते हैं | इसी संख्या को तीसरे पांच से गुणा करने पर—-xxx = २x होते हैं | इसी प्रकार शेष श्रंकों को गुणा करने से १२xxxxx = ३१२x होते हैं | इन में से यदि एक न्यून कर दिय जाया तो उत्कृष्ट परीत श्रसंख्येयक होता है, जैसे कि—-३१२x—-१ = ३१२४।

<sup>🕆</sup> जचन्य युक्ता संख्येयक के जितने सरसों लब्ध हों उतने ही आविलिका के तमय होते हैं।

२४३

सयाई ठाणाई ) मध्यम स्थान हैं (जाव) यावत् (उक्षोसयं) उत्कृष्ट ( जुनासंखिजं ते ) युक्ता-संख्येयक को (न पावह ।) नहीं प्राप्त होता।

(उक्कोसयं जुत्तासंखेजयं) उत्कृष्ट युक्तासंख्येयक (केंब्ड्यं होइ ?) कितनो होता है ? (जहरणएणं जुत्तासंखेजएणं) जघन्य युक्तासंख्येयक से (आवितिश्रा) आवितिका को (गुणिश्रा अरणमरणक्मासं) परस्पर गुणा करने से (रूव्णो) एक न्यून (उक्कोसयं जुत्तासंखेजयं) उत्कृष्ट युक्तासंख्येयक (होइ,) होता है। (अहवा जहरण्णं) अथवा जघन्य (असंखेज्जासंखेज्जयं) आसंख्येयासंख्येयक का (रूव्णं) एक न्यून (उक्कोसयं उत्कृष्ट (जुत्तासंखेज्जयं) युक्तासंख्येयक (होइ।) होता है।

(जहरणयं श्रसंखेज्जासंखेज्जयं ) जघन्य श्रसंख्येयासंख्येयक (कंवरयं होर ?) कि-तना होता है ? (जहरणएणं जुत्तासंखेज्जएणं) जघन्य युक्तासंख्येयक के साथ (श्रावितश्रा) श्रावित्तका की रोशि को (गृणिश्रा।श्ररणमरणक्मासो) परस्पर गुणा करने से (पिंडपुरणो) परिपूर्ण (जहरण्यं श्रसंखेज्जासंखेज्जयं ) जघन्य श्रसंख्येयासंख्येयक (होर, ) होता है, (श्रह्वा) श्रथवा (उक्कोसए जुत्तासंखेज्जए ) उत्कृष्ट युक्तासंख्येयक में (क्वं पिक्षतं) रूप प्रचेप करने—जोड़ने से (जहरण्यं श्रसंखेज्जासंखेज्जयं) जघन्य श्रसंख्येयासंख्येयक (होर,) होता है, (तेण परं ) तत्पश्चात् (श्रजहरण्यमणुक्कोसयाइं ठाणाइं ) मध्यम स्थान हैं (जाव) यावत् (उक्कोसयं श्रसंखेज्जासंखेज्जयं ) उत्कृष्ट श्रसंख्येयासंख्येयक को (ण पावर ।) नहीं प्राप्त होता ।

(उक्कोसयं श्रसंखेजनासंखेजनयं) उत्कृष्ट श्रसंहयेयासंख्येयक (केवरश्रं होर ?) कित-ना होता है ? (जहण्णयं। श्रसंखेजनासंखेजनयमेचाणं रासीणं) जघन्य श्रसंख्येयासंख्येयक मात्र राशि को (श्रयणमण्णक्भासो) उसी के साथ परस्पर गुणा करने से (रूवृणो) एक न्यून (उक्कोसयं श्रसंखेजनासंक्षेजनयं) उत्कृष्ट श्रसंख्येयासंख्येयक (होर, होता है, (श्रहवा) अथवा (रूवृणं) एक न्यून (जण्णयं परित्ताणंतयं) जघन्य परीतानन्तक (उक्कोसयं श्रसंखेळा-संखेळ्यं) उत्कृष्ट \* श्रसंख्येयासंख्येयक (होर ।) होता है।

\* श्रन्ये त्वाचार्या उत्कृष्टमसंख्येयासंख्येयकमन्यथा प्ररूपयन्ति, तथाहि—जघन्यासंख्येया-संख्येयकराशेर्वर्गः क्रियते, तस्यापि वर्गराशेः पुनर्वर्गो विधीयते, तस्यापि वर्गवर्गराशेः पुनरपि वर्गो निष्पवते, एवं च वारत्रयं वर्गे कृते अन्ये प्रत्येकमसंख्येयस्वरूपा दश राशयस्तत्र प्रचिष्यन्ते, तवथा—

"लोगागासपएसा, धम्माधम्मेगजीवदेसा य । दव्वद्विमा नित्रोत्रा, पर्शेया चेत्र बोद्धव्वा ॥ १ ॥ ठिद्दबंधज्भवसाया, श्रयुभागा जोगच्छ श्रपलिभागा ।

### [ श्रोमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

भावार्थ—उस के परचात् वहां तक श्रजघन्योत्कृष्टस्थान ही है जहां तक कि परीत श्रसंख्यात नहीं होता। तथा उत्कृष्ट परीत श्रसंख्येयक वह होता है जो जघन्य परीत श्रसंख्येयक को जघन्य परीत श्रसंख्येयक की राशि के साथ परस्पर गुण किया जाय फिर उस में से एक रूप न्यून कर दिया जाय। जैसे कि—५ ×, ४ ×, ५ ×, ५ ×, ५ = इस राशि में से प्रथम पांचवें श्रंक को पाँच के साथ गुणा किया तब २५ हुए, फिर २५ को श्रगले पांच से गुणा किया तब १२५ हुए, फिर २५ को श्रगले पांच से गुणा किया तब १२५ हुए, फिर १२५ को ५ से गुणा किया तब १२५ हुए, फिर १२५ को ५ से गुणा किया तो ६२५ हुए, फिर ६२५ को ५ से गुणा किया तब ३१२५ हुए, श्रथवा जघन्य युक्त संख्येयक में से यदि एक रूप न्यून कर दिया जाय तब भो उत्कृष्ट परीत श्रसंख्येयक होता है।

तथा—जवन्य युक्त असंख्येयक उसे कहते हैं जो जवन्य युक्त परीत अन् संख्येयक राशि को उसी के साथ ऋथीत् परस्पर गुणा किया जाय, अथवा उत्कृष्ट परीत असंख्येयक में यदि एक रूप प्रचोप किया जाय तब भी जवन्य

दोएह य समाण समया, असंखपक्खेवया दसड ॥ २ ॥"

इद्मुक्तं भवति-लोकाकाशस्य यावन्तः प्रदेशास्तथा धर्मास्तिकायस्य श्रथमीस्तिकायस्यै-कस्य च जीवस्य यावन्तः प्रदेशाः 'दव्बद्वित्रा नित्रोन्नर्थे नि--मुच्मार्णा बादराणां चानन्तकायिकवन-स्पतिजीवानां शरीराणीत्पर्थः 'पर्तेया चेव'ित्त, अनन्तकायिकान् वर्जियःवा शेषाः प्रथिव्यप्तेजीवायु वनस्पतित्रसाः प्रत्येकशर्गरिणः सर्वेऽपि जीवा इसर्थः, ते चासंख्येया भवन्ति, 'ठिइबंधरुभव-साण् ति, स्थितिवन्यस्य कामणभूतानि ऋष्यवसायस्थानानि तान्यप्यसंख्येयान्येव, तथाहि-ज्ञानावरणस्य जघन्यो ऽन्तम् दूर्राप्रमाणः स्थितिबन्धः, ःह्रप्टस्तु त्रिंशहतागरोपमकोटीकोटीप्रमाणः मध्यमपरे त्वेकद्वित्रिचतुरादिसमयाधिकान्तमु हुर्तादिको असंख्येयभेदः, एषां च स्थितिबन्धानां निर्वत-कानि श्रष्ट्यवसायस्थानानि प्रत्येकं भिन्नान्येव, एवं च सत्येकस्मिन्नपि ज्ञानावर से अतं रूपेयानि स्थितिबन्धाध्यवसायेस्थानानि लभ्यन्ते, एवं दर्शनावरणादिष्वपि वाच्यमिति । 'ऋणुभाग' ति, श्चनुभागाः---ज्ञानावरणादिकर्मणां जघन्यमध्यमादिभेदभित्रा रसविशेषाः, एतेषां चानुभागविशेषा**णां** निर्वर्तकान्यसं ख्येयलोकाकाशापदेशप्रमाणान्यध्यवसायस्थानानि भवन्ति, अतोऽनुभागविशेषा अप्येता-वन्त एव दृष्टव्याःकारणभेदाश्रितत्वात कार्यभेदानां, 'जोगच्छे यपिलभाग' चि, योगो---मनोवाका-यविषयं वीर्यं तस्य केवलिप्रज्ञाच्छोदेन प्रतिविशिष्टा निर्विभागा भागा योगच्छोदप्रतिभागाः, ते च निगोदादीनां संक्षिपञ्चेन्द्रियपर्यन्तानां जीवानामश्रिता जघन्यादिभेद्भिन्ना त्रसंख्येया मन्तव्याः । 'दुएह य समाण समय' ति, द्वयोश्च समयोः -- उत्तर्षिण्यवसर्षिणीकालस्वरूपयोः समया श्रसंख्ये-यस्त्रहृपाः, एत्रमेते प्रत्येकमसंख्येयस्त्ररूपाः दश प्रचेपाः पूर्वोक्ते वारत्रयवर्गिते राशौ प्रचिप्यन्ते, इत्थं च यो राशिपिष्डितः सम्पवते स ।

284

युक्त श्रसंख्येयक होता है, श्रोर एक श्रावितका के समय भी इतने ही प्रमाण में हो ते हैं। फिर यावत्पर्यन्त उत्कृष्ट स्थानक प्राप्त नहीं हुश्रा तावत्पर्यन्त मध्यम स्थानक ही होते हैं, श्रोर यदि जघन्य युक्त श्रसंख्येयक के साथ एक श्रावितका के समयों की राशि को परस्पर गुणा किया जाय तब फिर उसमें से एक कप न्यून करने से जघन्य युक्त श्रसंख्येयक होता है।

श्रथवा जघन्य श्रसंख्येयक श्रसंख्येयक में से एक कप न्यून कर दें तब उत्कृष्ट युक्त श्रसंख्येयक होता है, जघन्य युक्त श्रसंख्येयक के साथ श्राविलका के समयों को परस्पर गुणा किया जाय तब जो प्रतिपूर्ण राशि हो उसे ही जघन्य श्रसंख्येयासंख्येयक कहते हैं, श्रथवा उत्कृष्ट युक्त श्रसंख्येयक में यदि एक कप प्रत्तेप करें तब भी जघन्य श्रसंख्येयासंख्येयक ही होता है। तथा—जहां तक उत्कृष्ट श्रसंख्येयासंख्येय न हो वहां तक मध्यम श्रसंख्येयासंख्येयक होता है। यदि जघन्य श्रसंख्येयासंख्येयक की राशि को परस्पर गुणा कर के किर उसमें से एक कप न्यून कर दिया जाय तब उत्कृष्ट श्रसंख्येयासंख्येयक होता है, श्रथवा जघन्य परीत श्रनन्त में से यदि एक कप न्यून कर दिया तब भी उत्कृष्ट श्रसंख्येया संख्येयक होता है।

तथा—िकसी २ आचार्य का ऐसा मत है कि--जो असंख्येयक २ गिश है उसी का वर्ग करना, किर उस वर्ग की जितनी राशि आवे उसका भी किर वर्ग करना, पुनः उस वर्ग की जो राशि आवे उसका भी वर्ग करना। इस तरह तीन वर्ग करके किर उस वर्ग की राशि में दश असंख्येयक राशि प्रचेप करने चाहिये। जैसे कि—

"लोगागासपपसा, घम्माधम्मेगजीवदेसा य। दञ्वद्वित्रा नित्रोत्रा, पत्तेत्रा चेव बोद्धव्वा ॥१॥ ठिइबंधज्भवसाणा, त्रणुभागा जोगच्छेत्रपलिभागा। दोग्ह य समाण समया त्रसंखपक्खेवया दस उ॥२॥"

लोकाकाश के प्रदेश १, धर्म के प्रदेश २, ग्रधमें के प्रदेश ३, एक जीव के प्रदेश ४, द्रव्यार्थिक निगोद—सूद्रम साधारण वनस्पति के शरीर ५, ग्रम-न्तकाय को छोड़कर शेष प्रत्येक कायिक पांचों जातियों के जीव ६, ज्ञानावरणीय श्रादि कर्मों के बन्धन के श्रसंख्येयक श्रध्यवसायों के स्थानक ७, श्रध्यवसायों का विशेष उत्पन्न करने वाला श्रसंख्यात लोकाकाश की राशि प्रमाण श्रसुभाग द, योग प्रतिभाग ६, श्रौर दोनों कालों के समय १०; जब ये दश प्रदोष

### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

कर दिये जायं तब फिर उस राशि का तीन वार वर्ग करना चाहिये। फिर उन में से एक कर न्यून करने से उत्कृष्ट श्रसंख्येयासंख्येयक होता है। योग प्रतिभाग उसे कहते हैं जो मन वचन काया के योग हैं। उनका वेबली द्वारा कल्पित प्रतिभाग कर जो एक श्रंश है उसी को योग प्रतिभाग कहते हैं। स्थित बन्धन करने वाले श्रध्यवसाय प्रत्येक २ श्रसंख्येयक होते हैं, इस लिये वे प्रहण किये गये हैं। इस प्रकार श्रसंख्यातों का वर्णन किया गया।

अब अनन्त का खरूप प्रतिपादन किया जाता है--

# ग्रनन्त के भेद।

जहराण्य परित्ताणंतयं केवइयं होइ ? जहराण्य श्रसं-खेजासंखेजयमेत्ताणं रासीणं श्रगणमगण्डभासो पडिपुगणो जहराण्यं परित्ताणंतयं होइ, श्रहवा उक्कोसए श्रसंखेजा-संखेजए रूवं पक्षित्रतं जहराण्यं परित्ताणंतयं होइ तेण परं श्रजहराणमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्कोसए परि-त्ताणंतयं सा पावइ।

उक्कोसयं परित्तागंतयं केवइयं होइ ? जहगणयपरि रागांत्तयमेत्तागं रासीगं अगगमगण≈भासो रूवूगो उक्को-सयं परित्तागंतयं होइ. श्रहवा जहगणयं जुत्तागंतयं रूवूगं उक्कोसयं परित्तागंतयं होइ |

जहराणयं जुत्ताणंतयं केवइयं होइ ? जहराणयपिर-त्तागंतयमेताणं रासीणं अग्णमगणव्भासो पिडपुराणो जहराणयं जुताणंतयं होइ, अहवा उक्कोसए पिराणं-तए रूवं पिक्खतं जहराणयं जुत्ताणंतयं होइ, अभव-सिद्धियावितत्तिआ होइ, तेण परं अजहराणमणुक्कोसयाइं ठाणाइं जाव उक्कोसयं जुताणंतयं सा पावइ।

२४७

उक्कोसयं जुत्तागंतयं केवइयं होइ ? जहरागएगं जुतागंतएगं अभवसिद्धियो गुणिया अग्रामग्णव्भासो रूवूणो उक्कोसयं जुत्तागंतयं होइ, अहवा जहरागयं अग्रांतागंतयं रूवूगं उक्कोसयं जुत्तागंतयं होइ,।

जहरायायं अयांतायांतयं केवइयं होइ ? जहरायएयां जुत्तायांतएयां अभवसिद्धिया गुणिआ अर्गणमग्याच्भासो पांडेपुरायो जहरायायं अयांतायांतयं होइ, अहवा उक्कोरूए जुत्तायांतए रूवं पविखत्तं जहराययं अयांतायांतयं होइ, तेया परं अजहरायामणुक्कोसयोइं ठायाइं, से तं गयाया संखा।

पदार्थ--( जहरू गरं परिचाणं तथं केट इयं हो इ?) जधन्य परीत अनन्तक कितने प्रमाण में होता है? (जहरू गरं) जधन्य (इस से उजार रे उजरं) असंस्येयासंस्येयक (मेराणं रासीणं) मात्र राशि को (इस गर्म रूपासी) परस्पर गुणा वस्ते से (पिडपुर्को) प्रतिप्ण (जहरू गरं) जधन्य (परिचार्कतयं) परीत अनन्तक (हो इ.) होता है, (इस वा) इस वा (इक्षोसए) उत्कृष्ट (असंसे उजार के उजार के उजार के उजार के प्रचान (पिष्माणं तरं) परीत अनन्तक (हो इ.) होता है, (तेण परं) उस के पश्चान (अजहरू क्ष मण्ड से स्थान है (जाव) यावन (इक्षोसयं) उत्कृष्ट (परिचार्कतयं) परीत अनन्तक (हो इ.) होता है, (तेण परं) उस के पश्चान (अजहरू क्ष मण्ड से स्थान है (जाव) यावन (इक्षोसयं) उत्कृष्ट (परिचार्कतयं) परीत अनन्तक ( ण पावइ ) नहीं प्राप्त होते।

( उक्षोसयं ) उद्दक्ष्ट (परिचाणंतयं) परीत आमन्तक (केव्हयं) कितने प्रमाण में (होइ ?) होता है ? (जहरण्य) जघन्य (परित्ताणंतरमेत्ताणं रासीणं) परीत आमन्तक मात्र राशि को ( अरण्मरण्यभासो ) परस्पर गुणा करके उसका ( हवूणो ) एक कप न्युन ( उक्षोसयं ) उत्कृष्ट ( परित्ताणंतयं ) परीत आमन्तक (होइ,) होता है, (अहवा) अथवा (जहरण्यं) जघन्य (जुलाणंतयं) युक्त अमन्तक का (हवूणं) एक कप न्युन (विक्षोसयं) उत्कृष्ट (परित्ताणंतयं) परीत आमन्तक (होइ।) होता है।

(जहरणय') जघन्य (जुनाणंतय') युक्त अनन्तक (केवहर्य होह ?, कितने प्रमाण में होता है ? (जहरणय') जघन्य (परिताणंतय मेत्राणं रासीणं) अजन परीततक मात्र

## ्रंधट [ श्रीमद्जुयोगद्वारसूत्रम् ]

राशि की (अरणमरणक्मासी) परस्पर अभ्यास करने से (पहिपुरणो) प्रतिपूर्ण (जहरणयं) जघन्य (जुनाणंतयं) युक्त अनन्तक (होइ,) होता है, (अहवा) अथवा (अहोसए) उत्कृष्ट (परिताणंतए) परीत अनन्तक में (क्वं पिक्षणं) एक रूप प्रस् प करने से (जहरण्यं) जघन्य (जुनाणंतयं) युक्त अनन्तक (होइ,) होता है, तथा (अभविसिद्धियावि तिनया होइ,) अभव्यसिद्धिक जीव भी उतने ही होते हैं, (तेल परं) उसके पश्चात् (अजहरण्यमणुको-सयाइ ठाणाइं) अजधन्योत्कृष्ट स्थान हैं (जाव) यावत् पर्यन्त (इक्षोसयं जुनाणंतयं) उत्कृष्ट युक्त अनन्तक को (न पावइ।) नहीं प्राप्त होता।

(इक्षोसयं जुत्ताणंतयं) छावृष्ट युक्तानन्तक (कंवइयं होइ ?) कितने प्रमाण में होता है ? ( जहरूणएणं जुत्ताणंतरणं ) जघन्य युक्त अनन्तक के साथ ( श्रभविसिद्धिया गुणिया श्रूरणमरूणक्मासो ) श्रभव्य सिद्धिक जीवों की राशि को परस्पर गुणा करनेसे (रूवृणो) एक रूप न्यून (उक्षोसयं) उत्कृष्ट ( जुत्ताणंतयं ) युक्त श्रनन्तक (होइ,) होता है, (श्रहवा) श्रथवा ( रूवृणं ) एक रूप न्यून ( जहरूणयं ) जघन्य ( श्रणंताणंतयं ) श्रनन्तानन्तक (उक्षोसयं) उत्कृष्ट (जुत्ताणंतयं) युक्त श्रमन्तक (होइ,) होता है ।

(जहरण्यं) जघन्य (इ.णंताणंतयं) अनन्तानन्तक (केवद्दं) कितने प्रमाण में (होद्द !) होता ? (जहरण्यं जुनाणंतरणं ) जघन्य युक्तानन्तक के साथ (प्रभविधिया गुणिया इरण्यपण्यम्भासो) अभव्य सिद्धिक जीवों के प्रमाण को परस्पर गुणा करने से (पिंडपुर्ण्णे) प्रतिपूर्णे (जहरण्यं अर्प्ताणंत्यं) जघन्य अनन्तानन्तक (होद्द,) होता है, (श्रह्वा) अथवा (इक्षोसए) उत्कृष्ट (जुत्ताणंतए) युक्त अनन्तक में (घ्वं पिक्खतं) एक रूप प्रचेप करने से (जहरण्यं) जघन्य (इ.णंताणंतयं) अनन्तानन्तक (होद्द,) होता है, (तेण परं) तत्पश्चात ( अजहरण्यमणुकोसयादं ठाणादं ) अजघन्योत्कृष्ट-मध्यम स्थान होते हैं, अर्थात् मध्यम अनन्तानन्तक होते हैं। (से तं गण्णासंखा) यही गणना संख्या है।

यद्यपि किसी र श्राचार्य के मत में श्रमन्तों के नव ही भेद वर्एन किये गये हैं लेकिन वे सुत्रविहित नहीं है, श्रीर सृत्र में जहां कहीं श्रमन्तों का वर्एन किया गया है वहां पर मध्यम श्रमन्तों का ही स्वरूप जानना चाहिये।

भावार्थ — जघन्य इ.संख्येयासंख्येयक मात्र राशि को परस्पर गुणा करने से जो प्रतिपूर्ण श्रंक हों वे जघन्य परीत श्रनन्तक होते हैं, श्रथवा उत्कृष्ट श्रसंख्येयासंख्येयक राशि में एक कप श्रीर प्रचेप कर दिया जाय तो भी परीत श्रनन्तक होता है। तथा-जहां तक उत्कृष्ट परीत श्रनन्तक नहीं होता वहां तक प्रध्यम परीत श्रनन्तक ही रहता है।

चत्कुष्ट परीत अनन्तक को जघन्य परीत अनन्तक राशि के लाथ परस्पर

२४६

गुणा करके एक रूप न्यून कर दिया जाय तब उत्कृष्ट परीत श्रनन्तक होता है, श्रथवा जघन्य युक्तानन्तक में से यदि एक रूप न्यून कर दें तब भी उत्कृष्ट परीत श्रनन्तक हो जाता है।

तथा—जघन्य परीत अनन्तक राशि को उसी के साथ गुणा करें तो प्रतिपूर्ण युक्तानन्तक होता है, अथवा उन्छन्ट परीत अनन्तक में एक और प्रस्तेष कर दें तो भी जघन्य युक्तानन्तक ही होता है। तथा उतनी ही अभव्य जीवों की राशि जानना चाहिये। तत्पश्चात् जहां तक उन्छन्ट युक्त अनन्तक नहीं होता वहां तक मध्यम युक्त अनन्तक ही रहता है।

यदि जघन्य युक्त अनन्तों की राशि को श्रभव्यों की राशि के साथ पर-स्पर गुणा करके उसमें से एक रूप न्यून कर दें तब उन्छ 'ट युक्त अनन्तक होता है, अथवा जघन्य अनन्त अनन्त की राशि में से यदि एक रूप न्यून कर दिया जाय तो भी उन्छब्ट युक्त अनन्तक होता है।

जयन्य युक्त अनन्तक की राशि के साथ अभव्य जीवों की राशि को पर-स्पर गुणा करने से प्रतिपूर्ण जयन्य अनन्तानन्त होता है, अथवा यदि उत्कृष्ट युक्त अनंत की राशि में एक रूप और प्रचेप कर दिया जाय तो भी जयन्य अ-- नंतानंत होता है, तत्पश्चात् अजयन्योक्तष्ट—मध्यम अनन्तानन्त ही होता है, उत्कृष्ट अनंतानंत नहीं होता। इस प्रकार मूल सूत्र से सिद्ध है। लेकिन--

किसी २ त्राचार्य का मत है कि-जधन्स श्रमन्तों का तीन वार वर्ग करके फिर उसमें षट् श्रंक श्रमंतों के प्रचोप करने चाहिये। जैसे कि—

सिद्धा निगोयजीव, वणस्सई कालपुग्गला चेव । सन्वमलोगागासं, छुप्पेतेऽण्तपक्सेवा ॥ १ ॥

सिद्ध १, निगोद के जीव २, वनस्पति ३, तीनों कालों के समय ४, सर्व पुद्गल ५, श्रीर श्रलोकाकाश ६, ये पद् प्रचेप करना चाहिये। फिर सब राशि का तीन वार वर्ग करना चाहिये, तो भी उत्कृष्ट श्रनन्तानन्तक नहीं होता यदि उसमें केवल ज्ञान श्रीर केवल दर्शन के पर्याय प्रचेप कर दिये जायं तब उत्कृष्ट श्रनन्तानन्तक हो जाता है। इस प्रकार सब पदार्थों को केवल ज्ञान श्रीर केवल दर्शन के श्रन्तर्गत कर दिया है, कोई भी पदार्थ इससे बाहिर नहीं है।

लेकिन सूत्र में उत्कृष्ट श्रनन्तानन्त प्रतिपादन नहीं किया गया है, वहां पर तो मध्यम श्रनन्तानन्तक पर्यन्त ही गणन संख्या की पूर्ति कर दी है, यही [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

२४०

गणन संख्या का स्वक्रव है।

अब इसके श्रागे भव संख्या--शंख जाननाचाहिये।

मावतंख्या [ग्रंबक] विषय।

से किं तं भावसंखा ? जे इमे जोवा संखगइनाम-गोत्ताइं कम्माइं वेदेति (नित) से तं भावसंखा, से तं संखप्पनाणे से तं भावपमाणे, से तं पमाणे | पमाणेति पयं समत्तं | (सूत्र १६०)

(से कि तं मावलंखा ?) भाव शांख किसे कहते हैं ? (जे इमे जीवा) जो इस लोकके जीव ( संख्यादनामगोत्ताई ) शांख गति नाम गोत्र ( कामाई ) कमोंदिकों को ( वे कि ति ) वेदते हैं ( से तं भावलंखा ) उसी को भाव शांख कहते हैं । ( से तं संख्यापमाणे ) यही संख्या प्रमाण है, तथा—(से तं भावपनाणे,) यही भाव प्रमाणका वर्णान है (से तं पनणे ।) श्रार यही प्रमाण है । ( पनाणेशि पर्य सम्मत्तं । ) यहां पर ही प्रमाण पद की समाप्ति होगई है । [सू० १५०]

भावार्थ—जो जीव नीच गोत्र और तिर्यंग योनि के भाव में शंख नामक जीव की गति को भोगता हो और उसी के अनुकूल जिसे नामा कि कमों को प्रकृतियों का उदय प्राप्त हुआ हो, उन्नी को भाव शंख कहते हैं। यही संख्या प्रमाण का वर्णन है। इस तरह इस स्थान पर भाव संख्या का वर्णन पूर्ण होते हुये प्रमाण द्वार समाप्त हो जाता है।

इसके अनन्तर वक्तब्यता का खरूप जानना चाहिये-

# वक्तव्यतः विषयः।

से कि तं वत्तव्वया ? तिविहा पग्णता, तं जहा-स-समयवत्तव्वया परसमयवत्तव्वया ससमयपरसमयव-त्तव्वया।

<sup>\*</sup> यद्यपि 'तंस्त्या' शब्द गणना का भी वाचक है, किन्तु पूर्वमें भना प्रकार से सिद्ध कर चुके हैं कि-प्राकृत भाषा में संस्त्या शब्द शंख का भी वाचक है, इस लिये यहां पर 'भाव संस्त्या' शब्द द्वोन्द्रिय जीव का हो वाचक जानना चाहिये।

२४१

से किं तं ससमयवत्तव्वया ? जत्थ गां ससमए आघ-विज्ञ पग्गाविज्ञइ परूविज्ञइ दंतिज्ञइ निदंसिज्जइ उवदं-सिज्जइ, से तं ससमयवत्तव्वया।

से किं तं परसप्तयवत्तव्वया ? जस्थ गां परसमए अप्राचित्रज्ञ जाव उवटंसिज्जइ, से तं परसमयवत्तव्वया।

से किं तं ससमयपरसमयवत्तव्वया ? जत्थ गां सस-मए परसमए आघविज्ञइ जाव उवदंसिज्जइ, से तं ससमय परसमयवत्तव्वया इयागिं को गान्त्रों कं वत्तव्वयं इच्छइ ?

तत्थ नेगमसंगहववहारा तिविहं वत्तव्वयं इच्छंति, तं जहा-ससमयवत्तव्वयं परसमयवत्तव्वयं ससमयपरसमय-वत्तव्वयं । उज्जुसुओ दुविहं वत्तव्वयं इच्छइ, तं जहा-स-समयवत्तव्वयं परसमयवत्तव्वयं । तत्थ णं जा सा ससमय-वत्तव्वया सा ससमयं पिट्टा, जा सा परसमयवत्तव्वया सा परसमयं पिट्टा, जा सा परसमयवत्तव्वया सा परसमयं पिट्टा, जा सा परसमयवत्तव्वया सा परसमयं पिट्टा । तम्हा दुविहा वत्तव्वया, निर्ध्य तिविहा वत्तव्वया । तिगिण सङ्ग्याया एगं ससमयवत्तव्वयं इच्छंति, निर्ध्य परसमयवत्तव्वया कम्हा ? जम्हा परसमए अग्राट्टे अहे असब्भावे अकिरिए उम्मग्गे अग्राविएसे मिच्छा-दंसणितिकटु तम्हा सव्वा ससमयवत्तव्वया, निर्ध्य परसमयवत्तव्वया, निर्ध्य परसमयवत्तव्वया, निर्ध्य परसमयवत्तव्वया, निर्ध्य परसमयवत्तव्वया, निर्ध्य परसमयवत्तव्वया, निर्ध्य ससमयवत्तव्वया, से तं वत्तव्वया। (स॰१५१)

पदार्थ—(से कि तं वसव्वया ?) वक्तव्यता किसे कहते हैं ? श्रीर वह कितने प्रकार से प्रतिपादन की गई है (वस्तव्यया) श्रध्ययनादि विषयों के अर्थों का यथा—सम्भव विवेचन करना उसे वक्तव्यता कहते हैं, अथवा गाथादिकों को अनुकूलता पूर्वक अर्थ का जो विवेचन है उसे वक्तव्यता कहते हैं और वह (तिविहा परणना,) तीन प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि-(सस्त्यवस्तव्यया) स्वसमय वक्तव्यता

#### [ श्रोमद्नुयोगद्वारस्त्रम् ]

श्रर्थात् जिसमें स्वसिद्धान्त का विवेचन हो (परसमयवत्तव्यया ) परसमयवक्तव्यतो श्रर्थात् जिसमें श्रन्य मतका विवेचन हो श्रीर (सत्तमयपरसमयवक्तव्यया) स्वसमय परसमय की वक्तव्यता श्रर्थात् जिसमें स्वसिद्धान्त श्रीर परसिद्धान्त दोनों का विवेचन हो ।

(से किं तं ससमयवत्तव्यया ?) स्वसमय बक्तव्यता किसे कहते हैं ? (ससमयवर्षःव्यया) स्वसमय बक्तव्यता उसे कहते हैं (जत्य एंक्ष्ण) जहां पर (ससमए) स्वसिद्धान्त का ( त्राघतिज्ञ ह) व्याख्यान किया जाता है, (परणविज्ञ ह) प्रतिपादन किया जाता है, (परणविज्ञ ह) प्रतिपादन किया जाता है, (परणविज्ञ ह) स्वरूप को प्रकार से धर्मास्ति काय त्रादि का निदर्शन किया जाता है, (विदंशिज ह) हच्टान्त के द्वारा सिद्धि की जाता हैं (अवदंशिज ह) उपनय के द्वारा उसका स्वरूप निरूपण किया जाता है. (से तं ससमयवत्तव्यया।) यहां पूर्वोक्त स्वसमय वक्तव्यता है।

(से कि तं परसनयवत्तव्यथा ?) परसमय—परमत वक्तव्यता किसे कहते हैं ? (ससमयवत्तव्यया ) परसमय की वक्तव्यता उसे कहते हैं (जत्य खं) जिस में (परसमए) परमत का † स्वरूप (आविज्जाह ) प्रतिपादन किया जाय (जाव) यावत (अवदंतिज्जाह,) निगमन के द्वारा उसका स्वरूप दिखलाया जाय (से तं परसमयवत्तव्यया।) यही परसमयवक्तव्यता है।

(से किं तं ससमयपरवत्तव्वया ?) स्वसमय परसमय वक्तव्यता किसे कहते हैं।? (ससमयपरसमयवक्तव्यता) स्वसमयपरसमयवक्तव्यता उसे कहते जैसे कि—(नत्य एं) जहाँ पर (ससमए) स्वसमय स्त्रीर (परसमए) परसमय (आविज्ञाः) प्रतिपादन किया जाता है (जाव) यावत् (अवदिस्ज्ञाः,) निगमन के द्वारा दिखलाया जाता है, (से तं) वही (ससमयपरसमयवक्तव्यता है। (इयाणीं) इस समय (को एश्रो कं वत्तव्ययं इच्छाः ?) कौन २ नय किस किस वक्तव्यता को मानता है ?

(तत्थ नेगमसंगाहववशारा) उन सातों नयों में से नैगम नय १, संप्रह नय २, स्त्रीर व्यवहार नय ३ (तिविह वत्तव्यं) तीनों प्रकार की वक्तव्यता को (इच्छ ति,) मानते हैं, (तं जहा-) जैसे कि—(ससमयवत्तव्ययं) स्वसमय को वक्तव्यता (परसमयवत्तव्ययं) परसमय को वक्तव्यता स्त्री (ससमयवत्तव्ययं) स्वसमय परसमय को वक्तव्यता, तथा (उज्जुसुत्रो) ऋजुसूत्र नय (द्विहं) दो प्रकार की (वत्तव्ययं) वक्तव्यता को (इच्छइं,) मातता है, (तं जहा-) जैसे कि—(ससमयवव्ययं) स्वसमय की वक्तव्यता छोर (परसमयं वत्तव्ययं,) परसमय की वक्तव्यता, (तरा एं जा सा) उन वक्तव्यता छोर परसमयं वत्तव्ययं,) परसमय की वक्तव्यता,

<sup># &#</sup>x27;गा' मिति वाक्यालङ्कारे,—'गां' वाक्य से अलङ्कार अर्थ में होता है।

<sup>🕆</sup> विशेष श्रर्थ भावार्थ से जानना चाहिये।

२५३

(ससमयवक्तव्यया) स्वसमयवक्तव्यता है (सा ससमयं पिवट्टा,) वह स्वसमय प्रविच्ट हो जाती है, अर्थात् प्रथम वक्तव्यता के अन्तर्भूत है, और (जा सा परसमयवज्ञ्या) जो परसमय की वक्तव्यता है (सा परसमयं पिवट्टा,) वह परसमय में प्रविष्ट होती है, अर्थात द्वितीय वक्तव्यता के अन्तर्भूत होती है, (तम्हा दुविहा वक्तव्यया,) इस लिये यह दो ही प्रकार की वक्तव्यता को प्रहण करता है, (नित्य तिक्हा वक्तव्यया) तीनों प्रकार की वक्तव्यता को महण्ण करता है, (नित्य तिक्हा वक्तव्यया) तीनों प्रकार की वक्तव्यताओं को नहीं। विष्ण ) तीनों (सहण्य ) शब्द नय (एगं ससमयं वक्तव्यं) एक स्वसमय वक्तव्यता को हो (इच्छ ति) मानते हैं, [क्योंकि तीनों नय के मत में] (नित्य परसमयवक्तव्यता,) परसमय की वक्तव्यता नहीं होती, (कम्हा ?) क्यों ? (जम्हा) इस लिये कि—(परसमय का जो कथन है वह (अण्डे) अनथे रूप है, अर्थात् कित्यय वारी आत्मादि पदार्थों की हो नास्ति कहतें है, और (अहेक) अहेतु रूप है तथा (अत्वय्यावे) असद्भाव रूप भी है, और (अर्थकरेण) अक्तया रूप है और (अम्मणे) परसमय जनमार्ग भी है, (अणुवएसे) अनुपदेश रूप भी है, (मिच्छादांसिणमिति कर्टु,) परसमय मिध्यारूप है, इस करके; (तम्हा) और इसी लिये (ससमयवक्व्या) स्वसमय की हो वक्तव्यता है, (णित्य परसमयवक्वया) परसमय की वक्तव्यता नहीं होती, (से तं वक्वया) यही वक्तव्यता है।

भावार्थ-अध्ययनादि के विषय-प्रिनियत अर्थ को वक्तःयता कहते हैं, इसके तीन भेद हैं, जैसे कि-स्वसमयवक्तव्यता, परसमयवक्तव्यता और उभय-समयवक्तव्यता।

स्वसमय की वक्तव्यता उसे कहते हैं जैसे-पंचास्तिकाय का वर्णन करना श्रौर परसमय की वक्तव्यता उसका नाम है जो स्वमत के श्रितिरक्त श्रन्य मतों की व्याख्या करनी श्रौर उभय मत की वक्तव्यता वह है, जैसे कि-"श्रागारमाव-संता वा, श्ररएणा वावि पब्वय!। इमं दरसणंमात्रज्ञा सब्बदुक्खा विमुद्ध ॥१॥" इस गाथा का तात्पर्य यह है कि घर में वा श्रद्धवों में बसता हुश्रा श्रथवों दी-चित होकर हमारे मत को श्रहण करने वाला दुखों से विमुक्त हो जाता है। इस गाथा का जो श्रथ है वह उसी के मतानुसार हो जाता है। इस लिये यह उभय-समयों की वक्तब्यता है, फिर नैनम १, संबह, २ श्रौर व्यवहार ३, इन तीनों नयों के मत में तीनों ही वक्तव्यता होती हैं। श्रद्धनुस्त्र नयके मतमें दो वक्तव्यता श्रौर तीनों शब्द नयों के मत में केवल स्वसमय की ही वक्तव्यता है। क्योंकि सातों नयों में पूर्व नयों से उत्तर नय विशुद्ध हैं।

श्रव इसके श्रनन्तर श्रर्थाधिकार के विषय में कहते हैं-

#### [ श्रीमद्जुयोगद्वारसूत्रम् ]

# ग्रयधिकार विषय

से किं तं ऋत्थाहिगारे ? जो जरुस अज्भयणस्स अत्थाहिगारो, तं जहा—

सावज्जजोगिवरई, उकित्तगा गुणवश्रो य पडिवत्ती । खिलयस्स निद्गा वणितिगिच्छ गुणधारगा चेव॥१॥ से तं श्रत्थाहिगारे । (सृ० १५२)

पदार्थ-(सं कि तं अत्थाहिमारे ?) अर्थाधिकार किसे कहते हैं ? (अत्याहिमारे) अर्थाधिकार उसे कहते हैं कि-(मे नस्स अज्कास्परस) जो जिस अध्ययन को (अत्याहि गारो,) अर्थाधिकार हो, (तं नहा-) जैसे कि-(सावज्ञनोगिवरई) सावद्य योग की निर्शृत्ति ह्न प्रथमाध्याय है (अकितस् ) चतुर्विशित स्तवकृत द्वितीयाध्याय है (गुण्वत्रश्चे प पहिवत्ती) गुणधान की प्रतिपत्ति रूप तृतीय वन्दनाध्याय है, (खिलपस्स निर्णा) पापोंकी आलोचना रूप प्रतिक्रमण चतुर्थ अध्याय है, अर्थेर (वण्विगिच्छ) अण्विकित्सा रूप-कायोत्सर्स नाम का पांचवां अध्याय है, (गुण्यारणा चेव ॥१॥) गुणधारणा रूप प्रत्याख्यान नामक छठा अध्याय है ॥ १॥ (सं तं अध्याहिगारे।) वही अध्या धिकार है। (सृ०१५२)

भावार्थ—ग्रथीधिकार उसे कहते हैं जो जिस अध्ययन के श्रर्थ का श्रिष्ठ कार हो, जैसे कि-श्रावश्यक रूत्र के ६ श्रध्याय हैं, वे उसी के श्रथीधिकार रूप होते हैं। इसी प्रकार श्रन्य सुत्रों के विषय में भावार्थ जानना चाहिये।

श्रथीधिकार श्रीर वक्तव्यता में सिर्फ इतना ही भेद है कि—श्रथीधिकार श्रध्ययन के श्रादि पद से श्रारम्म होकर सब पदों में श्रनुवर्क्ता है, जैसे कि-पुद्गलास्तिकाय का प्रत्येक परमाणु मूर्क्तमान है, श्रीर वक्तव्यता यह है, कि जैसे उसी के देशादि का निरूपण करना। (स्०१५२)

इसके बाद समवतार का स्वरूप जानना चाहिये— क्ष विशेष श्रीयकार प्रथम भाग स्० ४⊏ से जानना चाहिये।

# समबतार विषय ।

से किं तं समोबारे ? छिविबहे पएएतो, तं जहा-ए।म-समोबारे ठवए।समोबारे द्वसमोबारे खेत्तसमोबारे

**च्**ष्

कालसमोत्रारे भावसमोत्रारे । नामठवणात्रो पुठवं ॥ भणियात्रो जाव से तं भवियसरीरद्वसमोत्रारे।

से किं तं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्व्वसमी-आरे ? तिविहे पण्णत्ते, तं जहा—श्रायसमोश्रारे परसमी-श्रारे तदुभयसमोयारे, सव्वद्व्यावि गां श्रायसमोश्रारेणां श्रायभावे समोश्रारेति, परसमोश्रारेणं जहा कुंडे बदराणि-तदुभयसमोश्रारेणं बहा घरे खंभो श्रायभावे श्र, जहा घडे गीवा श्रायभावे श्र।

श्रहवा जाण्यसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्व्वसमोश्रारे द्विहे पर्ण्ते, तं जहा—श्रायसमोश्रारे श्र तदुभयसमोश्रारे श्र तदुभयसमोश्रारे श्र । चउसिट्ठश्रा श्रायसमोयारेणं श्रायभावे समोयरइ, तदुभयसमोथारेणं बत्तासिश्राए समोयरइ श्रायभावे श्र, वतीसिया श्रायसमोश्रारेणं श्रायभावे समोयरइ तदुभयसमोयारेणं श्रायभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं श्रायभावे समोयरइ, तदुभयसमोयारेणं श्रायभावे समोयरइ, तदुभयसमोश्रारेणं श्रायभावे समोयरइ, तदुभयसमोश्रारेणं श्रायभावे समोयरइ, तदुभयसमोश्रारेणं श्रायभावे समोयरइ, तदुभयसमोश्रारेणं श्रायभावे समोश्ररइ, तदुभयसमोश्रारेणं श्रायसमोश्रारेणं श्रायभावे श्र, चउभाइश्रा श्रायसमोश्रारेणं श्रायसमोश्रारेणं श्रायसमोश्रारेणं श्रायसमोश्रारेणं श्रायभावे समोश्ररइ, तदुभयसमोश्रारेणं श्रायसमोश्रारेणं श्रायभावे समोश्ररइ, तदुभयसमोश्रारेणं श्रायसमोश्रारेणं श्रायभावे समोश्ररइ,तदुभयसमोश्रारेणमाणीए समोश्ररइ श्रायभावे श्र, सं तं जाण्यसरीरभवियसरीरवइरिते द्व्वसमोश्रारे। से तं नोश्रागमश्रो द्व्वसमोश्रारे, से तं द्व्वसमोश्रारे। से तं नोश्रागमश्रो द्व्वसमोश्रारे, से तं द्व्वसमोश्रारे

<sup>\*</sup> कचिद् 'विष्णुश्रात्र', पाठः ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसृत्रम् ]

पदार्थ—(से किं तं समोक्यारे ?) समवतार किसे कहते हैं ? (समोक्यारे) वस्तुक्यों का स्वपर उभय भाव में चिन्तन करना, श्रार्थात यह वस्तु श्राहमभाव, परभाव श्रायवा उभय भाव में श्रान्त केसे होतो है, उसीको समवतार व हते हैं के, श्रीर वह उद्धिवहे परण्यते,) षट् प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(नामसमोक्यारे) नाम समवतार (ठवणासमोक्यारे) स्थापना समवतार (द्व्यसमोक्यारे) द्रव्य समवतार (खेत्तसमोक्यारे) त्रेत्र समवतार (क्त्रसमोक्यारे) कोल समवतार श्रीर (भावसमोक्यारे) भाव समवतार ।

(नामठवणाश्रो) नाम श्रोर स्थापना (पुन्तं भिणश्राश्रो) पूर्व वर्णन की गई है (সাব) यावत् (से तं भवियसरीरदन्त्रसमोश्रारे ।) यही भन्य द्रव्य शरीर समबतार हैं।

(से कि तं जाणयसरीरभवियसरीरवर्शिते दुव्यसमोश्रारे ?) ज्ञशारीर श्रीर भव्य शारीर व्यतिरिक्त द्रव्य समवतार किसे कहते हैं ? ( जाणयसरीरभवियसरीरवर्शिते दुव्यसमोश्रारे ) ज्ञशारीर—भव्य शारीर—व्यतिरिक्त द्रव्य समवतार (तिविहे पण्णते,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(श्रायसमोश्रारे) श्रात्मसमवतार (परसमोश्रारे) परसमवतार श्रीर (तदुभयसमोश्रारे,) तदुभयसमवतार। (सञ्बद्ध्यावि णंक्क्ष) सभी द्रव्य (श्रायसमोश्रारेणं) श्रात्मसमवतार के विचार से (श्रायभावे समोग्रारंति) श्रात्मभाव श्रपने ही भाव में समवतीर्ण होते हैं (परसमोश्रारेणं) परसमवतार के विचार से परभाव में भी रहते हैं, (जहा कुंदे बदराणि, ) जैसे कुएड में बदरी फल, (तदुनयसमोश्रारेणं) तदुभय—दोनों समवतार के विचार से (जहा घरे खंभो श्रायभावे श्र ) जेसे कि—घर में स्तम्भ—खंभा, श्रतः यह परभाव तथा श्रात्मभाव दोनों ही में है, श्रीर (जहा ) जैसे (घडे गीवा) घट में श्रीवा, जो कि कपालादि के समुदाय में श्रीर (श्रायभावे य ) श्रात्मभाव में भी है।

(श्रह्वा) श्रथवा (जाण्यसरीर) इश्ररीर (भवियसरीर) भव्य श्ररीर (वर्डिसे) व्य-तिरिक्त (द्व्वसमोश्रारे) द्रव्य समवतार (दुविहे प्रण्णेने,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(श्रायसमोश्रारे श्र) श्रात्मसमवतार श्रीर (तदुभयसमोश्रारे श्र,) तदुभयसम्वतार, (वंश्विहिया) चतुः पिष्टकाचार पल प्रमाण (श्रायसमोश्रारेणं) श्रात्मसमवतार से (श्रायभावे) श्रात्मकभाव में (समोयरह,) समवतीर्ण होती है, श्रीर (तदुभयसमोश्रारेणं) तदुभयसमवतार से (वसीसश्राए) द्वात्रिंशिका श्रष्ट पल प्रमाण में (समोयरह) समवतीर्ण होती है (श्रायभावे श्र,) श्रात्मभाव में तथा

<sup>#</sup> समवतरणं —वस्तृनां स्वपरोभयेष्वन्तर्भावचिन्तनं समवतारः ।

<sup>† &#</sup>x27;त्रपि' शब्द समुच्चय वाचक तथा 'र्यं' वाक्य के त्रालङ्काकारार्थं जानना चाहिये।

240

(बत्तांतिया) द्वात्रिंशिका (ग्रायसमोयारेणं) आत्मसमवतार सं (ग्रायभावं) आत्मभाव में (समोयरइ, ) समवतीर्ण होती है, श्रौर (तदुभयसमोयारंगं) तदुभयसमवतार से (सोल-सिश्चाए) पोडशिका-१६ पल प्रमाण (समोयरइ ऋष्यभाव ऋ,) श्चाहमभाव में समवतीर्ग होती है, फिर (सोलसिया) षोडशिका ( श्रायसमोयारंगं ) आतमसमवतार से (श्रायभावे) आतमभाव में (समीयरङ,) समवतीर्ए होती है, श्रीर (तदुभयसमीयारेणं) तदु-भय समवतार से ( अहभाइपाए ) अष्टभागिका ( समीपरइ आयमार्वे श, ) आहमनाव में समवतीर्ग होतो है, फिर (ग्रह भाइया) ऋष्टभागिका ( ग्रायतमो ग्रारेगं ) ऋारमसमव-तार से ( श्रायभावे ) श्रातमभाव में (सनीयरइ) समवतीए। होती है, लेकिन (नदुभयसमी-अरिएं) तदुभयसमवतार से ( चउमाइयाए ) चतुर्भागिका—६४ पल प्रमाण (समीयरह श्रायभावे ह, ) श्रीर श्रात्मभाव में समवतीर्ण होती है, ( चडभाइया ) चतुर्भागिका (श्रायसमोत्रारेखं) श्रात्मसमत्रतार से (त्रायभाव) त्रात्मभात्र में (समीयर इ.) समवतोर्ख होती है, स्रोर (तरुभवसनोवारेर्ण) तदुभवसमवतार से (अद्धमाणीए) स्रद्ध माणिका--१२८ पल प्रमाण में ( समीयरड अवभावे य, ) श्वीर आत्मभाव में समवतीर्ण होती है, ( श्रद्धमान्ता ) अर्ज्द माग्तिका (श्रायसमीयारेलं) श्रात्मसमवतार से ( श्रायभावं समीयरह ) आश्मभाव में समवतोण होती हैं, (तदुभयसमीयारेण) तदुभयसमवतार से ( माणीए ) माणिका १५६ पल प्रमाण में ( समीवरइ अवभावे अ, ) और आतमभाव में समवतीर्र्ण होती है, (से तं जाएयसरोरभवियसरोरवइरिसे दब्बसमोग्रारे।) यही पूर्वोक्त ज्ञशरोर, भन्यशरीर, न्यातिरिक्त द्रव्यसमवतार हैं, और ( से तं खोक्रागमक्री दव्वसमीयारे । ) यहां नो झागम से द्रव्यसमवतार है। तथा (से तं दव्यसमोगारे।) यही द्रव्यसमवतार है।

भावार्थ—किसा भी वस्तु का खरूप श्रातमभाव, परभाव श्रथवा तदुभय भाव में समवतरण हो उसे समवतार कहते हैं। इसक ६ भेद हैं, जैस कि—नाम समवतार १, स्थापनास मितार २, द्रव्यसमवतार ३, चेत्रसमवतार ४, कालस मवतार ५, श्रीर भावसमवतार ६ ! नाम श्रीर स्थापना का वर्णन पूववत् जानना चाहिय । हारारीर, भव्यशरार श्रीर व्यति। एक द्रव्यसमवतार भो तोन प्रकार से वणन किया गया है, जैसे कि—सब द्रव्य श्रपन गुण को श्रपेचा श्रातमभाव में समवतार्ण होते हैं, किन्तु व्यवहारनय की श्रपेचा परस्वरूप में भी समवतीर्ण होते हैं, जैसे कि—कुंड में बदरी फल, श्रथवा घर में स्तम्भ । इस प्रकार उभय स्वरूप में भी समवतीर्ण होते हैं। परन्तु श्रातमभाव में पेसं समवतरण होते हैं,

<sup>†</sup> निश्चय से सभी द्रव्य श्रपने ही स्वरूप में होते हैं प्रथक् कोई नहीं होता, लेकिन व्यव-हार से प्रथक् भी होते हैं।

#### [ श्रीमद्ञुयोगद्वारसूत्रम् ]

जैसं घट में ब्रीवा । यदि ऐसी शंका की जाय कि परसमवतरण तो होती ही नहीं, तो उसका सूत्रकार उत्तर देते हैं कि वास्तव में समवतार दो हो होते हैं, जैसे कि—श्रात्मसमवतार श्रीर तदु भयसमवतार। तृतीय परक्षण समवतार केवल नाम मात्र ही वर्णन किया गया है।

इसी प्रकार द्रव्य की अपेक्षा जैसे चतुःषष्टिका चार पल प्रमाण आतमः समवतार में भी रहती है और तदुभय समवतार को अपेक्षा द्वानिशिका आठ पल प्रमाण में भी होती है, इसी प्रकार मानी पर्यन्त जानना चाहिये। यही श्र-शरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्यसमवतार नो आगम से द्रव्यसमवतार है। यही द्रव्यसमवतार है।

इसके बाद चेत्रसमवतार का वर्णन किया जाता है-

# क्षेत्रसम्बत्हार।

से किं तं खेत्तसमोश्रारे १ दुविहे पराण्ते, रां जहाश्रायसमोश्रारे श्र तदुभयसमोश्रारे श्र, भरहे वासे श्रायसमोश्रारेणं श्रायभावे समोश्ररइ, तदुभयसमोश्रारेणं जंबूद्ध रीवे समोयरइ श्रायभावे श्र, जंबूद्ध रीवे श्रायसमोश्रारेणं श्रायभावे समोश्ररइ, तदुभयसमोश्रारेणं तिरियलोए
समाश्ररइ श्रायभावे श्र, तिरियलोए श्रायसमोश्रारेणं श्रायभावे समोश्ररइ, तदुभयसमोश्रारेणं लोए समोश्ररइ,
श्रायभावे श्र श्र, से तं खेत्तसमोश्रारेणं लोए समोश्ररइ,

पदार्थ—(सं कि तं वेत्तसमी आरं?) चेत्रसमवतार किसे कहते हें? (वेत्तसमी आरं) चीत्र समवतार (दुविहे पण्णते,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है (तं जहा-) जैसे कि—(आयसनी आरं अ) आत्मसमवतार और (तदुभयसमी आरं अ) तदुभयसमन वतार (भरहे वासे) भारतव (आयसनी आरंण) आत्मसमवतार से आयभावे) आहमभाव में (समीयरह,) समवतीर्ण होता है, और (तदुभयसमी आरंण) तदुभयसमवतार से

<sup>#</sup> इत्तः 'लीए आयसमोश्रारेणं व्यायभावे समोयग्ड, नदुभयसमोश्रारेणं अलीए समोयग्ड भागभावे भ्रां इत्यथिकं कचित्रः

349

(जंबृहीवे) जम्बूद्वीप में (समंग्ररह श्रायभावं श्र) श्रीर श्रात्मभाव में समवतीर्ण होता है, (जंबृहीवे) जम्बूद्वीप (श्रायसिशारेणं) श्रात्मसमवतार से (श्रायभावे) श्रात्मभाव में (समोग्राह,) समवतीर्ण होता है, श्रीर (तदुभग्रसमोश्रारेणं) तदुभग्रसमवतार से (तिरिय-लाए) तिर्यक् लोक (सनोग्ररह श्रायभावे श्र,) श्रीर श्रात्मभाव में समवतीर्ण होता है, (तिरिश्रलीए) दिर्यक् लोक में (श्रायसिशेश्रारेण) श्रात्मसमवतार से (श्रायभावे) श्रात्मभाव में (सनोग्ररह) समवतीर्ण होता है, श्रीर (तदुभग्रसमोश्रारेणं तदुभग्रसमवतार से (लोए) लोक में (सनोश्ररह श्रायभावे श्र,) श्रीर श्रात्मभाव में भी समवतार्ण होता है, (से तं लेत-सनोश्रारे ।) यहो चे त्रसमवतार है।

भावार्थ — चेत्रसमवतार उसं कहतं हैं जो लघु चेत्र का प्रमाण वृहत्चेत्र समवतीर्ण किया जाय। इसके दो भेद हैं — श्रात्मसमवतार श्रौर तदुभयसम-वतार। श्रात्मसमवतार उसे कहते हैं जो श्रपने ही स्वक्तप में हो, जैसे कि — भारतवर्ष श्रात्मसमवतार से श्रात्ममाव में श्रशीत् श्रपने ही चेत्र में समवतीर्ण होता है।

तथा तदुभयसमवतार उसे कहते हैं जो श्रात्म स्वरूप श्रीर पर स्वरूप दोनों में हो, जैसे कि—भारतवर्ष, तदुभयसमवतार से जम्बूझीप में समवतीर्ष होता है श्रीर श्रात्मभाव में भी इसी प्रकार श्रतोक पर्यन्त जानना चाहिये। यही नेत्र समवतार है।

इसके बाद श्रथ कालसमवतार का वर्णन किया जाता है-

### कालसमबतार।

से किं तो कालसमोश्रारे ? दुविहे पएएके तो जहा-श्रायसमोश्रारे श्र तदुभयसमोश्रारे श्र, समए श्रायसमो-श्रारेणं श्रायभावे समोश्ररइ, तदुभयसमोश्रारेणं श्राव-लिश्राए समोयरइ श्रायभावे श्र, एवमाए।पाए थोवे लवे मुद्दुत्ते श्रहोरत्ते पक्वे मासे ऊऊ श्रयणे संवच्छरे जुगे वाससए वाससहस्से वाससयसहस्सं पुठवंगे पुठवं तुिड-श्रंगे तुिडए श्रइडंगे श्रडडे श्रववंगे श्रववे हुहुशंगे हुहुए उप्पतंगे उप्पत्ने प्रमंगे प्रसे एलिएंगे एलिएं श्रइडंन-

#### [ श्रोकद्नुयोगद्वारसृत्रम ]

उरंगे अच्छितिउरे अउअंगे अउए नउअंगे नउए पउअंगे पउए चूलिअंगे चूलिआ सीसपहेतिअंगे सीसपहेलिआ पिलिओवमे सागगेवमे आयसमोआरेगं आयभावे समोग्यरइ, तदुभयसमोआरेगं ओसिप्णीउस्सिप्णीस समोग्यरइ आयभावे अ, ओसिप्णीउस्सिप्णीओ आयसमोग्यरइ आयभावे समोग्यरइ, तदुभयसमोआरेगं पोग्गलपिअट्टे समोग्यरइ आग्यभावे अ, पोग्रलपिअट्टे आग्यसमोग्यरिंगं आग्यभावे समोग्यरइ, तदुभयसमोआरेगं तीतद्धाः आग्रागतद्धास समोग्यरइ आग्यभावे अ, तीतद्धाः आग्रागतद्धास समोग्रह आग्रागवे समोग्रह, तदुभयसमोग्यर्गं तीतद्धाः आग्रागतद्धास समोग्रह आग्रागवे समोग्रह, तदुभयसमोग्यर्गं सम्वद्धाः समोग्रह आग्रागवे समोग्रह, तदुभयसमोग्यरमोगं सम्वद्धाः समोग्रह आग्रागवे समोग्रह, तदुभयसमोग्यर्गं सम्वद्धाः समोग्रह आग्रागवे समोग्रह, तदुभयसमोग्यर्गं सम्वद्धाः समोग्रह आग्रागवे आ। से गं कालसमोआरेगं सम्वद्धाः समोग्रह आग्रागवे आ। से गं कालसमोआरे।

पदार्थ-(से कि तं कालसमोद्यारे ?) कालसमवतार किसे कहते हैं ? (कालसमोद्यार) द्यातिसूक्ष्म समय का श्रहत समय में द्यवतरण करना-इसी का नाम काल समवतार है : द्यौर वह (द्विहे परणते, ) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है (तं जहा-) जैसे कि—( द्यायसमोद्यारे द्य ) द्यात्मसमवतार द्यौर (द्वमयसमोद्यारे द्य) तदु भयसमवतार, (समए द्यायसमोद्यारेणं समय द्यात्मसमवतार से (क्यायमावे) द्यातमभाव में (समोयरह,) समवतीण होता है, श्रीर (तदुभरसमोद्यारेणं) तदुभयसमवतार से (द्याविक ख्राए) द्याविक में (समोयरह द्यायभावे द्य ) द्यौर द्यातमभाव में समवतीण होता है, († एवमाणा पाण् थोवे कवे मुहुत्ते श्रहोरते पक्षेत्र मासे) इसी प्रकार द्यान, प्राण, स्तोक, लव, मुहूत्ते, द्राहोत्र ते पक्षेत्र मासे) इसी प्रकार द्यान, प्राण, स्तोक, लव, मुहूत्ते, द्राहोरते पक्षेत्र मास (क्रज) द्यात (संवच्छरे) सम्वत्सर (जुगे) युग (वासवए) सो वर्ष (वाससहरसे) हजार वर्ष (वासवयसहरसे) लाख वर्ष (पुत्वंगे) पूर्वाङ्ग (पुत्वं) पूर्व (तुहिश्रंगे) द्रुटितोङ्ग (तुहिए) द्रुटित (श्रहरंगे) द्यादाङ्ग (श्रहरे) श्रहरा (प्रवंगे) द्याताङ्ग (श्रवंगे) श्रववाङ्ग (श्रवं) श्रववाङ्ग (श्रवंगे) प्रवाक (प्रवंगे) प्रवाक (प्रवंगे) प्रवाक (प्रवंगे) प्रववाङ्ग (श्रवंगे) प्रववाङ्ग (श्रवंगे) प्रवाक (प्रवंगे) प्रवंगे) प्रवाक (प्रवंगे) प्रवंगे) श्रव्यतिक (प्रवंगे) प्रवाक (प्रवंगे) प्रवाक (प्रवंगे) प्रवंगे) प्रवाक (प्रवंगे) प्रवंगे) प्रवाक (प्रवंगे) प्रवंगे) प्रवंगे प्रवंगे

र् इन सब का विशेष वर्णन इसी भाग के प्र० ६२-६४ से जानना चाहिये!

२६१

नयुताङ्ग (नवए) नयुत (पव्यंगे) प्रयुताङ्ग (पवए) प्रयुत (चृतियंगे) चूलिकाङ्ग (चृतिया) चुलिका ( सीसपढ़े लश्रमे ) शीर्पप्रहेलिकाङ्ग ( सीसपढ़ेलिश्रा ) शीर्षप्रहेलिका (पिलश्रीवमे सागरीवमे) पत्योपम सागरीपम ( श्रायसभीश्रारेखं ) त्र्यात्मसमवतार से (श्रायभावे) श्रातम-भाव में (समीयरइ,) समवतीर्ण होता है, और ( तदु भयसमी आरेर्ण ) तदु भयसम बतार से ( ग्रांसिप्पि ग्रीव्स्तिपिग्रोसु) श्रवसर्पिग्रो उत्तिर्पिग्री में (समोयरइ श्रायभावे श्र ) श्रीर श्राहम भाव में समवती गुंहोता है ( श्रोसिक्शियो अस्तिविग्योश्रो ) स्रवसर्विणी उत्पर्विणी (श्राय समोत्रारेणं) श्रत्मसमवतार से (श्रायभावे) श्रात्मभाव में (समोयगड,) समवतीर्ण होता है श्रीर (तदुभयसमोश्रारेण) तदुभयसमवतार से (पोग्गलपरिश्रहे) पुदुगलपरावर्श में (समोवरह श्रायभावे श्र,) और श्रात्मभाव में समवतीर्ण होता है, (पोग्नलपरिश्रहें) पुद्गलपरावत्तर (श्रायसमोश्रारेणं) श्रात्मसमवतार से (श्रायभावे) श्रात्मभाव में (तमोयग्ड,) समवतीर्ण होता है श्रीर (तदुभयसमोश्रारेणं ) तदुभयसमवतार से (नीतद्वात्रणागतदातु) श्रतीत श्रीर भविष्यत काल में ( समीयरइ श्रायभावे श्र. ) श्रीर श्रात्मभाव में समवतीर्ण होता है, ( तीतद्वात्रणागतद्वाः त्रायसमोत्रारेणं ) त्रातीत और भविष्यस्त्राल श्लास्मसमवतार से (त्रायभावे) त्रात्मभाव में (सामोयरर) समवतीर्ग होता है और (तर्यभसमोत्रारेगं) तदु-भयसमवतार से (सन्बद्धाए) सभी काल में (समीपग्द आयभावे आ।) और आतमभाव में समवतीर्ण होता है। (से तं कालसमोत्रारे।) यही कालसमवतार है।

भावार्थ—न्यून से न्यून समय का सभी काल में समवतरण करना उसे काल समजतार कहते हैं। इसके दो भेर हैं—ग्रात्मसमबतार ग्रीर तदुनयसमय-तार। श्रात्मसमबतार उसे कहते हैं जो अपने ही भाव में हो, जैसे कि —'श्रान' श्रात्मसमबतार से अपने ही रूपमें समवतीर्ण होता है। तथा तदुभयसमबतार स्से अपने ही रूपमें समवतीर्ण होता है। तथा तदुभयसमबतार स्से कहते हैं जो परस्वरूप श्रीर श्रात्मभाव, दोनों में हो, जैसे—-'श्रान' तदुभयसमबतार से श्रात्मभाव में भी है श्रीर परस्वरूप से 'श्राण' में भा समवतीर्ण होता है। इसी प्रकार सब काल का स्वरूप जानना चाहिये। इसी को कालसमबतार कहते हैं।

श्रव भावसमवतार का वर्णन किया जाता है— भावसम्बद्धाः स

से किं तं भावसमोश्रारे ? दुविहे पराणत्ते, तं जहा-श्रायसमोश्रारे श्र तदुभयसमोश्रारे श्र । कोहे श्रायसमो-श्रारेणं श्रायभावे समोश्ररइ, तदुभयसमोश्रारेणं माणो

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

समोयरइ श्रायभावे श्र, एवं माणे माया लोभे रागे मो-हिणिउने श्रदुकम्मपयडीश्रो श्रायसमोश्रारेणं श्रायभावे समोयरइ, तदुभयसमोश्रारेणं छिन्नहे भावे समोयरइ श्रा-यभावे श्र, एवं छिन्नहे भावे, जीवे जीविधकाए श्राय-समोश्रारेणं श्रायभावे समोयरइ, तरुभयसमोश्रारेणं सन्वद्वेसुसमोश्ररइ श्रायभावे श्र। एत्थ मंगहणीगाहा--

कोहे माणे माया, लोभे रागे य मोहणिङ्जे अ । पगडीभावे जोवे, जीवत्थिकाय द्वा य ॥१॥ से तं भावसमोआरे । से तं समोआरे । से तं उव-क्रमे । उवक्रम इति पठमं दारं (सू॰ १५३)

पदार्थ ( से कि तं भावसमात्रारे ? ) भावसमवतार किसे कहते हैं ? (भावसमा-ब्रारे) भावसमवतार (दुविहे पण्णचे,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि —(श्रायसमीत्रारे श्र) श्रात्मसमवतार और (तदुभयसमीत्रारे श्र.) तदभयसमव-तार (को है) क्रोध ( श्रायसमी श्रारेणं ) श्रात्मसमवतार से ( श्रायभावे ) श्रात्मभाव में (संभोगरह) समवतीर्ण होता है, और (तद्भयसमोक्रारेण) तदुभयसमवतार से (मार्ग) मान में ( समोयरइ श्रायाभावे श्र, ) श्रीर श्रातमभाव में समवतीर्ग होता है (एवं) इसी प्रकार (मार्ण माया लोभे रागे ) मान, माया लोभ, राग को ज्ञातना चाहिये, तथा— (गोहणिकने ब्रह्नक सपय डंब्ब्रो ) मोहनीय कर्म की खाठ कर्म प्रकृतियें (ब्रायसवी शारेण) आत्मसमवतार से (यायभावे) आत्मभाव में (सरीयरहा) समवतीर्श होती हैं. श्रीर (तदुभयसमोत्रारेण) तदुभयसमवतार से (अध्विहे भावे) चायोपशमिकादि छह प्रकार के भाव में (समोयरइ श्रायभावे श्र, ) और श्रात्मभाव में समवतीर्ण होती है (एवं छ ब्बहे भावे,) इसी तरह छह प्रकार के भाव जानने चाहिये. (जीवे) जीव (जीविरिकाए) जीवा-हितकाय ' श्रायसमोत्रारेणं ) श्राहमसमवतार से ( श्रायभावे ) त्राहमभाव में (सनीयरड.) समवतीर्ण होती है, त्र्यौर (तदुभयसनोश्रःरेणं) तदुभयसमवतार से (सञ्दर्भे सु समाग्राह श्रायभावे श्र) सव द्रवय श्रीर श्रातमभाव में समवतीर्ण होतो हैं, (एत्य संगढणीगाहा--) यहां पर एक संप्रह गोथा † भो है-

<sup>†</sup> जिन अधिकारों का संबद्द कर के गाथा रूप में संचेप से वर्णन किया जाता है उसे संबद्दणी गाथा कहते हैं।

₹ ₹

(कोहं माणं माया, लोभे रागं य मोहिणिक्जं अ। पगडीभावे जीवे, जीवित्यकाय दिन्ना य॥१॥) क्रोध, मान, माया, लोभ, राग और मोहनीय कर्म, प्रकृतियें, भाव, जोव, जीवित्तकाय और द्रव्यं, ये सभी आत्मसमवतार से अपने ही स्वकृप में रहते हैं और तदुभयसमवतार से परस्वकृप में भी होते हैं। (से तं भावसमोश्रारे।) यही भावसमवतार है। (से तं समोश्रारे) यही समवतार है। (से तं उवक्षमे।) यही उपक्रम है। (उवक्षम इति प्रतमंदारं।) उपक्रम नामक प्रथम द्वार समाप्त हुआ। (सू॰ १४२)

भावार्थ-भावसमवतार के दो भेद हैं, आत्मसमवतार और तदुभयसमव-तार आत्मसमवतार उसे कहते हैं जो अपने ही स्वरूप में हो, जैसे कि-'कोध' आत्मसमवतार के अपने ही स्वरूप में समवतीर्ण होता है।

तथा तदुभयसमवतार उसे कहते हैं जो स्वरूप श्रौर पररूप दोनों में हो। जैसे कि--'कोध' तदुभयसमवतार से श्रात्मभाव में भी है श्रीर पर स्वरूप से मानमें समवतीएँ होता है। इसी प्रकार जीवास्तिकाय श्रादि सभी द्रव्यों को जानना चाहिये।

"अत्र च प्रस्तुतं आवश्यकं विचार्यमाणे सामायिकाद्यध्यननियं चायापशमिकमावद्भपत्वात् पूर्वोक्तेष्वानुपूर्धादिमेदेषु क्व समवतरतीति निरूपणीयमेव,
शास्त्रकारप्रवृत्तेरन्यत्र तथेव दर्शनात्, तच्च सुक्षावत्रेयत्वादिकारणात् सूत्रे न
निद्धापतम् सापयोगत्वातस्थानशून्यत्वार्थं किं चिद्धयमव निरूपयामः । तत्र सामा
यिकं चतुर्विशातिस्तव इत्याद्यत् विनाविषय् वात् सामायिकाद्यध्ययनमृत्कीर्त्तनानुपूर्व्यां समवतरति, तथा गणनापूर्व्यां च, तथाहि-पूर्व्यानुपूर्व्या गण्यमानमिदं प्रथमं, पश्चानुपूर्व्या त षष्ठम्, अनानुपूर्व्या त द्वयादिस्थानवृत्तित्वादीनयतिमिति प्रागवेश्वतम् । नाम्नि च ओदियकादिभावभदात्षणणामि प्रागुक्तम्,
तत्र सामायिकाध्ययनं श्रुताज्ञनरूपत्वेन चार्वापश्यिकभाववृत्तित्वात्चायापश्यामकमावनामिन समवतरति । आह च भाष्यकारः

" इंदिवहनामें भावे, खन्नोवसामिए सुय समीयरइ। जं सुयनाणावरण स्वन्नोवसमियं तयं सद्वं ॥ ॥

प्रमाणे च द्रव्यादिमेदैः प्राग्निर्णाते जीवभावरूपत्वाद्भावप्रमाणे इदं समव-तरतीति । उक्तञ्च-

"दःवाइच्चउन्भेयं, पमीयए जेगा तं पमागांति ! इगामज्मस्यगं भावेशित भाव मागो समीयरह ।"

#### २६४ [ श्रोमदनुयोगद्वारत्त्रम् ]

भावप्रमाणं च गुण्नयसंख्याभेदतस्त्रिवा प्रोक्तं । तत्रास्य गुण्सं ह्याप्रमा-णेवीरेवावतारी, नयप्रनाणे तु यद्यवि-

"ऋासज्जड सोयारं, नए नयविसारऋों ब्र्या"

इत्यादिवचनात् ववचिश्चयसमवतार उक्तः, तथापि साम्प्रतं तथाविधनय-विचारामात्राद्वस्तुवृत्त्याऽ वतार एव, यत इदमप्यकतम् ।

'मूढनइयं सुयं कालियं तु न नया समोयसंति इह" इत्यादि । महामातेना-ऽष्युक्तम् 'मूढनइयं तु न संपइ नयष्पमाणावस्रारो से' ति, गुणप्रभाणामपि जीवाजीवगुणाभदता द्विधा प्रोक्तं तत्रास्य जीवेषियोगरूपत्वाजनेवगुज्प्रमाणे समवारः, तिस्मन्निप ज्ञानदर्शनचारित्रभेदतस्रयात्मके स्रस्य ज्ञानकृपतया ज्ञानस्त्रप्रमाणेऽत्रतारः । तत्रापि प्रत्यचानुमानोपमानागमभेदाचतुर्विधे प्रकृता-ध्ययनस्याप्तेषदशस्त्रपतया स्नागभेऽन्तर्मावः, तिस्मन्निप लोकिकज्ञोकोत्तरभदिमन्ने परमगुरुप्रणितत्वेन लोकोत्तरिक तत्रापि स्नागमानन्तरागमपरंपरागमभेद द्वित्र-विधेऽप्यस्य समवतारः, संख्याप्रमाणेऽपि नामादिभेदिभिन्ने प्रागुक्ते पारेमाणा-संख्यायामस्यावतारः, वक्तव्यतायामिष स्वसमयवक्तव्यतायामिदमवतरित, यत्रापि परभियसमयवर्णानं क्रियते तत्रापि निश्चयत्वा स्वसमयवक्तव्यतेव ।"

श्रर्थात् यद्यपि उपक्रम द्वारमें शास्त्रकार की प्रवृत्ति सामायिकादि पद् श्र-ध्यायोंके समयतार के विष । में है तथापि सुगमता के कारण सूत्रकार ने उनका वर्णन नहीं किया, श्रतः वृत्तिकार स्थान श्रन्य रहने से स्वयं इसका किचिन्मात्र वर्णन करते हैं—

सामायिक, चतुर्विंशतिस्तव इत्यादि उत्कीर्तन के विषय होने से उत्कीर्तनातुपूर्वीय में समवतीर्ण होते हैं। इसी प्रकार गणनातुपूर्वी जानना चाहिय। क्योंिक गणन विषय होने से पूर्व्यातुपूर्वी या पश्चातुपूर्वी होती है। तथा-श्रीद-यिकादि भावों की अपेता सामायिकाध्ययन श्रुतन्नान रूप होने से त्वायोपश-मिकादि षद् प्रकार के भाव में समवतीर्ण हाता है। पूर्वोक्त द्रव्यादि भेदतया प्रमाण द्वार की श्रपेत्वा जीव भाव रूप होने से ए सामायिकाध्ययन भाव प्रमाण

<sup>🕆</sup> ऋगगम में भी कहा है 🕳

<sup>&</sup>quot;द्व्वाइचडक्भें, पमीयए जेस तं पमास्ति । इस्प्रिक्सयसं भावोत्ति (प) मासे समीयइ ॥ १ ॥" द्रव्यादिचतुर्भदं, प्रमीयते येन तत्प्रमास्मिति । इस्प्रद्वयमं भाव इति भावप्रमासे समवत्रति ॥१॥

२६५

में समवतीर्ण होता है क्योंकि जीव भावप्रमाण में प्रहण किया गया है। तथा-भावप्रमाण के गुण, नय और संख्या यों तीन भेद होनेसे गुण और संख्या प्रमाण में समवतीर्ण होता है। यद्यपि नयविचार की श्रपेता परमार्थ से कचित् समव-तार ‡ होता है, लेकिन उसी प्रकार नयविचार के श्रभाव से † श्रनवतार ही होता है। तथा गुण प्रमाण के दो भेद होने से इसका जीव गुण प्रमाण में सम-वतीर्ण होता है, तथा इसके ज्ञान, दर्शन और चारित्र, यों तीन भेर होने से ज्ञान प्रमाण में समवतीर्ण होता है। फिर प्रत्यक्तादि ज्ञानगुण के चार भेर होने से यह श्रध्याय श्रात्मोपदेश रूप श्रागम प्रमाण में समन्तीर्ण होता है। पश्चात् श्रागम के दो भेर होने से इसका लोकोत्तरिक श्रांगम में समवतार होता है। तथा लो-कोत्तरिक आगम के तीन भेर श्रातमागम, अनन्तरागम और परम्परागम होने से इसका तीनों ही में समवतीर्ण होता है, और संख्या प्रमाण के आठ भेर होने से इसका परिमाण संख्या में समवतीर्ण होता है, तथा तीन वकव्यताश्रों में से स्वसमय की वक्तव्यता में इसका समवतीर्ण होता है। यद्यपि उभय समय की वक्तव्यताश्रों में से स्वसमय की वक्तव्यता में भी समवतीर्ण होता है लेकिन निश्चय से स्वसमय को वक्तव्यता ही जानना चाहिये। क्योंकि सम्यग्ह प्ट परसमय श्रीर उभयसमय की वक्तव्यता को व्याख्यान के समय स्वसमय की कर लेते हैं। कारण कि वे पकान्त गदी नहीं होते, अनेकान्ती होते हैं। इसलिये परमार्थ से सभी अध्ययन स्वसमय की वक्तव्यता में समवतीर्ण होते हैं #। इसी प्रकार चतुर्विंशतिस्तवादिकों का जानना । इस तरह समवतार का वर्णन करते हुए उपक्रम नामक प्रथम द्वार तमाप्त हुआ ।

<sup>🙏</sup> श्रागम में भी कहा है--

<sup>&</sup>quot;श्रासज्ज उ सीयारं, नए नयविसारत्रो वृषा ।" [त्रासाद्य तु श्रोतारं नयान् नयविशारदो त्रृयाद्य ;]

महामतिनाष्यु<del>त्तम्</del>—

<sup>† &#</sup>x27;'म्इनइयं सुयं कालियं तु न नया समोयरंति इह ।
म्इनयं तु न संपई नयप्पमाणावत्रारो से ।''
[मूइनयिकं श्रुतं कालिकं तु न नया समवतरन्तीह।
म्इनयं तु न संर्धात नयप्रमाणावतारस्तस्य ।]

<sup>\*</sup> श्रागम में भी कहा है-

<sup>&</sup>quot;परसमन्त्रो उभयं वा, सम्मिद्दिहस्स ससमन्त्रो जेखं । तो सम्बन्ध्याद्दं, ससमयवत्तव्यविद्यादं ॥१॥ पिरसमयं उभयं वा सम्बन्हर्सः स्वसमयो येन । ततः सर्वास्यप्रयागनाति स्वस्यम्यतत्त्रस्यविद्यानाति ॥१॥

### [ श्रोमदनुयोगद्वारपुत्रम् ]

इसके बाद निचीपद्वार नामक तृतीय अंध्योगद्वार का स्वक्र जानना चाहिये—

# निकेष द्वार ।

से किं तं निक्खेवे ? तिविहे पराण्तें, तं जहा-स्रोह-निष्फरारों नामनिष्फरारों सुत्ताजावगरिएफरारों ।

से किंतं श्रोहनिष्फरायो ? चउटिबहे परायाते. तं जहा-श्रवभाषो श्रवभाषो श्राए खबसा।

से किंतं श्रद्धभयगों ? चउव्दिहे पग्णत्ते तं जहा-गामद्भयगो, ठवणद्भयगो दव्यद्भयगो भावद्भयगो, गा-मटुदगाक्षो पुठ्यं विगित्राश्राश्रो ।

से किंतं दव्यक्रमयगों ? दुविहे पगगात्ते, तं जहा-आगमस्रो स्र गोस्रागमस्रो स्र।

से किं तं आगमओ द्वानिकाणों ? जस्स गं अ-जभयणोत्ति पदं सिक्खतं ठितं जितं मितं परिजितं जान एवं जावइया अणुवउत्ता आगमओ तावइयाइं द्वाज्भ-यणाइं, एवमेन वदहारस्तिनि संगहस्स गं एगो वा अगो-गो वा जान, से तं आगमओ द्वानुभयणों।

से कि तं गोत्रागमत्रो दव्यक्कयगो ? तिविहे प-गणते, तं जहा-जाणगसरीरदव्यक्कयगो भवियसरीरदव्य-क्कयगो जागमसोरभवियसरीरयइरित्ते दव्यक्कपणे।

से किं तं जागामसरीर इटवज्भवगो ? अज्भवगापय-त्थाहिगारजाग्यस्स जं सरीरं ववगयचुयचावियवत्तदेहं

२६७

जीवविष्यज्ञ जाव अही ए इमेएं सरीरसमुस्सएएं जिए-दिट्ठेगं भावेगं अज्भवणीत्तरयं आधिवतं जाव उवधंसितं, जहा को दिट्ठंतो ? अयं घव हं मे आसी अयं महुकुं मे आसो, से तं जाणगसरीरदव्यज्भवणे।

से कि तं भवियसरीर दव्त उभया ? जे जीवे जोणि जम्मणितक्वंते इमेण चेत्र आदत्तएणं सरीरसमुस्सएणं जिणि दिट्ठेणं भावेणं अउभयणे तिपयं से अकाले सिक्खिस्सइ न ताव सिक्खइ, जहां को दिट्ठेतो ? अयं महुकुं भे भविस्सइ, अयं घयकुं भे भविस्सइ से तं भवियस्सरीर दव्त उभयणे ।

से किं तं जः ग्रामसीरभिवयसरीरवइरिते दव्वज्भय-गो १ पत्त अपोत्थयलिहियं, से तं जाग्रामसोरभिवयसरीर-वइरित्ते दव्यज्भयगो, से तं गोत्रागमश्रो दव्यज्भयगो, से तं द्व्यज्भयगो।

से कि तं भावज्भयणे ? दुविहे परणते, तं जहा-श्रागमश्रो श्र णोश्रागमश्रो श्र ।

से किं तं आगमओ भावज्भयणे ? जाणएं उवउरो, से तं आगमओ भावज्भयणे ।

से किं तं नोत्रागमन्त्रो भाव भयणे ?

श्रामप्पस्ताणयणं, कम्माणं श्रवचन्न्रो उविद्याणं।

श्रणुवचन्नो त्र नवाणं, तम्हा श्रामयणमिच्छं ति ।

से तं गोत्रागमन्नो भावज्भयणे। से तं भावज्भ
यशे। से तं श्राज्भयणे।

#### [ श्रीभदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

पदार्थ — से कि तं निकक्षेत्रे ?) तिद्येप किसे कहते हैं ? (निक्क्षेत्रे) जिस पदार्थी का स्वरूप निद्येप द्वारा वर्णन किया जाय उसे निद्येप कहते हैं, और वह (तिविदे परणते,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं कहा-) जैसे कि -(श्रोहनिष्करणे) आधिनिष्पन्न (नामनिष्करणे) नामनिष्पन्न श्रोर (मुत्तालावगनिष्करणे)। सूत्राला रहनिष्पन्न

(से किं तं श्रोहणिष्करणे ?) श्रोधितिषत्र किसे कहते हैं ? (श्रोहिष्करणे) जो सामान्यतया श्रध्ययनादि श्रुत के नाम से निष्पन्न हुए हों उसे श्रोधितिष्पन्न निचेष कहते हैं, श्रोर वह (चउित्रहे परण्यते,) चार प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—( श्रुप्क्रयणे ) श्रध्ययन ( श्रुप्रक्ष्मणे ) श्रज्ञीण (श्राण) श्राय - लाभे (क्ष्मणे) के चपणा।

(से कि तं अन्भयणे ?) अध्ययन किसको कहते हैं ? ( अन्भयणे ) अध्ययनः ( चउन्विहे परण्ते, ) चार प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं नहा ) जैसे कि— (णामज्भयणे) नामाध्ययन (ठवण्डभयणे) स्थापनाऽध्ययन (दव्वज्भयणे) ट्रव्याध्ययन (भावज्भयणे।) भावाध्ययन। ( णामद्रवणात्रों) नाम श्रीर स्थापना (पुत्वं वरिण्आश्रो, ) पूर्व वर्णन की गई हैं।

(से कि तं दव्वज्ञमयणे ?) द्रव्याध्ययन किसको कहते हैं ? (द्व्वज्ञमयणे) द्रव्या ध्ययन (द्विदे पण्णले, ) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, तं नहा-) जैसे कि— (श्रागमश्रो श्र) श्रागम से श्रौर (तोक्षागमश्रो श्रा) नोश्रागम से ।

(से कि तं श्रागमश्रो दव्यउम्भयणे ?) त्रागम से द्रव्याध्ययन किसे कहते हैं ? (श्रागमश्रो दव्यउम्भयणे ) त्रागम से द्रव्याध्ययन उसे कहते हैं कि — (जन्म गं) जिसने (श्रज्ञभयणित परं) त्राध्ययन रूप पद को (÷ सिक्खिं) त्रादि से श्रन्त तक सीख लिया हो (ठितं) हृद्यमें श्रवश्मरण रूप स्थिर कर लिया हो (जितं) त्रावृत्ति करते हुए

<sup>\* &</sup>quot;श्रृत्तीणशब्दस्य चः कः कचित् छुम्मी" प्रा० । त्रा० ८ । पा० ७ । मृ० ३ । इत्यनेन चस्य खो भवति कचित् छुम्मावि ।

<sup>†</sup> ये चारों नाम सामायिकादि चतुर्विशतिस्तवविशेषों के हैं । विशेष वर्णन श्रागे दिया गया है ।

<sup>÷</sup> श्रादित श्रारम्य पठनिक्रयया यावदन्तं नीतं तिच्छिचितमुच्यते । स्थितं—श्रविस्मरण्-श्चेतिसि स्थितं स्थितत्वात स्थितमप्रच्युतमित्यर्थः । जितं—परावर्तनं कुर्वता परेण वा कचित्रप्रध्यय यच्छिश्रमागच्छिति तिज्ञितम् । विज्ञातश्लोकपदवर्णार्दिसंख्यां मितम् परिजितम्—परि समन्तात्सर्वप्रकान्वेतिनं परिजितं परावर्तनं कुर्वतो यक्त्रमेखोत्त्रमेण वा समागच्छिति ।

श्रनुपयुक्त होनेसे द्रव्याध्ययन एक ही होता है।

२६९

कोई पूछे तो शीघ उत्तर देता हो ( मतं ) श्लोक श्लौर पदादि वर्णों को संख्या भी जान ली हो (परिनितं जात ) यावन अननुक्रम से पठ भी लिया हो, ( एवं ) इसी प्रकार ( जाउइया ) जितने ( अणुवउत्ता आगपओ ) त्रागम से अनुपयोग युत्त पुरुष हैं (तावइयाई दव्वज्भयणाई ।) उतने ही द्रव्याध्ययन होते हैं। ( एवमेव ववहारस्तवि, ) इसी प्रकार व्यवहार नय का भी मत है, (संगहस्त णं) संबह नय के मत से (एगो वा अणंगो वा जाव)एक या अनेक यावन (से तं आगमओ दव्यज्भयणे।) यही आगमसे इव्याध्ययन है।

(से किं तं नोन्नागमन्नो द्व्वज्ञस्यणे ?) नोन्नागम से द्रव्याध्ययन किसे कहते हैं ? (नोन्नागमन्नो द्व्वज्ञस्यणे) नोन्नागम से जो न्नाध्ययन कियायुक्त पठन-पाठन किया जाता है उसे नोन्नागम से द्रव्याध्ययन कहते हैं, न्नीर वह (तिविहे परण्चे,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—( जाणगसरीरद्व्वज्ञस्यणे ) ज्ञश्रीर द्रव्याध्ययन ( भवियसरीरद्व्वज्ञस्यणे ) सव्यश्रीर द्रव्याध्ययन श्रीर (जाणगसरीरभवियसरीरवृद्वज्ञस्यणे ) अव्यश्रीर द्रव्याध्ययन श्रीर (जाणगसरीरभवियसरीरवृद्विज्ञस्यणे) ज्ञश्रीर-भव्यश्रीर-व्यतिरिक्त द्रव्याध्ययन।

(से किं तं जाणगसरीरदव्यज्मयणे?) ज्ञशरीर द्रव्याध्ययन किसे कहते ? (जाणगसरीरदव्यज्मयणे) ज्ञशरीर द्रव्याध्ययन उसे कहते हैं जो (अज्मयणपप्रशाहिमार) अध्ययन के पदार्थाविकार के (जाणपस्स) श्वाता का (जं सरीर) जो शरीर हो (अवन्य) चेतना से रहित हो (ज्ञि) श्वासोच्छ, वासादि दश प्रकार के प्राणोंसे रहित हो (ज्ञि) श्वासोच्छ, वासादि दश प्रकार के प्राणोंसे रहित हो (ज्ञिय) प्राणों से विनुक्त हो (चलदेह) देह छोड़ दिया हो (जीवविष्णजह) आत्मा को अनेक बार छोड़ा हुआ हो, (जाव) यावत (अहो णं) आश्चर्य है कि (इमेणं) इस (सरीर-समुस्तपणं) शरीर के समूइ से (जिल दहेणं भावेणं) जिनेश्वर भगवान के उपदेश किये हुये को अपने भाव से (अज्ञम्यणेतिपदं) अध्ययन रूप एक पद का (आववितं) प्रइण किया हो (ज्ञावे से प्रवन्य और युक्तियों से उपदेश किया हो (ज्ञाकी श्वासी) किया हो (ज्ञाकी श्वासी) वा कोई हुउदान्त भी है ? (अयं) यह (घयकुं में) घो का घड़ा (आसी) था

<sup>#</sup> व्यपगतं चैतन्यपर्यायादचैतन्यज्ञच्यां पर्यायान्तरं प्राप्तम् । च्युतं-जच्द्वासिनःश्वासजी-वितादिदशिविष्याणेभ्यः परिभ्रष्टम् । च्यावितं—वलीयसा ग्रायुःचयेण् तेभ्यः परिभ्रंशितम् । त्यक्तदेहं—'दिह उपचये' त्यक्तो देह त्राहारपरिणतिज्ञनित उपचयो येन तत् त्यक्तदेहम् । जीविवि-प्यज्ञदं-जीवेन-श्रात्मना विविषम्—श्रनेकथा प्रकर्णेण् मुक्तं—जीवविष्ममुक्तम् । पुद्गलस्रंक्यःतत्वात्स-मुच्छ्पस्तेन । श्रापवियं—याकृतशैल्या छान्दसत्वाच द्वयोः सकाँशादाग्रहीतम् । अवदंसिनं—अपदर्शितं सर्वनयपुक्तिभिः । छान्दसत्वादागामिनि काले भाविनि भ्तवद्वचार इति ।

#### [ श्रीमद्दुयोगद्वारसूत्रम् ]

(ग्रयं) यह (महुकुंभे) मधु का घड़ा (ग्रार्स) था (से तं जाग्गमसरीरदव्वज्क्रपणे।) यही इत्रारीर द्रव्याध्ययन है।

(से किं तं भवियत्तरीर द्व्वज्क्षयणे?) भव्यशरीर द्रव्याध्ययन किसे कहते हैं ? (भवियसरीरद्व्वज्क्षयणे)।भव्यशरीर द्रव्याध्ययन उसे कहते हैं जैसे (जे जीवे) जो जीव (जीविजन्मणितक्लंते) योनि से जन्म को पाष्त हुआ अर्थात् योनि से बाहिर निकला, (इमेणं चेव) और इस (आदत्तएण) प्रद्या किये हुए (सर्रारस्तुरस्तएण) शरीर समुद्राय से (जिण्विद्धेणं भावेणं) जिनेश्वर के उपरेश किये हुए को (भावेणं) अपने भाव से (अज्क्षयणेतिपर्य) अध्ययन रूप पद को (संयकाले जिल्वस्सई) वह भिवष्य कालों सोखेगा लेकिन (त ताव सिक्बड) अब नहीं सोखता है, (तहा को दिहंतो है) जैसे काई एडटान्त भी है ? (अर्य) यह (महकुंभे) मधु का कुंभ (मविद्युर होगा (अर्थ) यह (ग्रकुंभे) घुत का कुंभ (भविस्सई,) होगा (जे तं भविषसरीरद्व्वज्क्षयणे ) यही भव्यश्रार द्वथाध्ययन है।

(ते कि तं जाएगसरीरभविषसरीरवहरित्ते द्व्वज्भपणे) ज्ञाशारिर-भव्यशारीर-व्यति रिक्त द्रव्याध्ययन किसे कहते हैं ? (जाएगतरीर विषयरीरवहरित्ते द्व्वज्भपणे) ज्ञान्शारीर अव्यवशारीर उव्यविषय द्वियाध्ययन उसे कहते हैं जो (पत्तय) पत्ते और (पोत्थय) पत्रसंवय रूप पुन्तक (जिहिं) जिसे हुए हों, (ते तं) वहो (जाएगसरीर) भविषतरीरवहरित्ते द्व्वज्भपणे) ज्ञाशारीर अव्यवशारिर व्यविक्ति द्व्याध्ययन है। (ते तं स्वीत्रागमत्रो द्व्यज्भपणे।) यही पूर्वोक्त नो आगम से द्वयाध्ययन है। (ते तं द्व्यज्भपणे।) यही द्वाध्ययन है।

(से कि तं भावज्यपणे ?) भावाध्ययन किसे कहते हैं ? (भावज्यपणे) जिसके द्वारा कमों का उपचय निवृत्त हो उसे भागध्ययन कहते हैं, छौर वह (दुविहे पण्णते,) दो मकार से प्रतिपादन किया गया हैं, (तं जहा-) जैसे कि—(त्रागमश्रो श्र) स्नागम से स्नौर (क्ष्नोत्रागमश्रो श्र)) नो स्नागम से।

(से कि तं अग्रमिश्रो श्र भावनभवणे ?) श्रागम से भावाध्ययन किसे कहते हैं ? (भावनभणे) श्रागम भावाध्ययन उसे कहते हैं—(नाण्य अवनरे) जो श्रध्ययन के श्रर्थ के उपयोग से युक्त है। (से तं श्रागमश्रो भावनभवणे।) यही श्रागम से भावाध्ययन होता है।

(से किं तं नोश्रागमश्रो भावज्भपणे ?) नोश्रागम से भावाध्ययन किसे कहते हैं ? (नोश्रागमश्रो भावज्भपणे ) जिसके द्वारा कर्मी का उपचय न हो, उसे नोश्रागम से भावाध्ययन कहते हैं, जैसे कि-

<sup>\*</sup> मी शब्द देशवाचक जानना चाहिये।

२७१

(अज्ञस्प्यसाण्यणं कम्माणं अवचश्रो अवचित्राणं । अणुवच्यो स्र वराणं तम्हा श्रज्यस्य यणमिच्छ ति ॥१॥) श्रध्यासम में स्थाने के लिये उपार्जित किये हुये कर्मों का च्रय हो तथा नये कर्मों की उत्पत्ति न हो जा, इसी लिये आचार्य लोग 'श्रध्ययन' को चाहते हैं॥१॥ (ते त णोश्रागमश्रो भावज्ञक्यणे ।) यहो नो आगम से भावाध्ययन है, (ते तं भावज्यस्य यणे,) तथा यही भावाध्ययन है, (ते तं श्रज्यस्य ।) श्रीर इसी को श्रध्ययन कहते हैं।

भावार्थ-निचेप तीन हैं, जैसे कि-स्रोधनिष्पन्न १, नामनिष्पन्न २, स्रोर सुत्रालापकनिष्पन्न २।

त्रोघनिष्पन्न चार प्रकार का है, जैसे कि-ब्रध्ययन १, श्रकीण २,श्राय ३, श्रीर चप्णा ४।

अध्ययन के चार भेद हैं, जैसे कि — नाम १, स्थापना २, द्रव्य २ और भाव ४। नाम और स्थापना का स्वकृष पूर्ववत् जानना चाहिये।

द्रव्य अध्ययन के दो भेद हैं, जैसे कि -श्रागम से १, श्रौर नोश्रागम से १ । जो अध्ययन को उपयोग पूर्व नहीं पढ़ता है उसे श्रागम से द्रव्य अध्ययन कहते हैं। श्रौर नोश्रागम से द्रव्याध्ययन तीन प्रकार से वर्णन किया गया है, जैसे कि -श्रारीर द्रव्याध्ययन १, भव्यशरीर द्रव्य श्रध्ययन २, श्रारीर - भव्य शरीरव्यतिरिक्त द्रव्याध्ययन ३ । प्रथम दोनों का स्वक्रप नोश्रागम ही है लेकिन तृतीय व्यतिरिक्त द्रव्याध्ययन वह है जो पत्र श्रौर पुस्तक क्रपमें लिखा हुआ हो, इस लिये इसे नोश्रागम से द्रव्याध्ययन कहते हैं। तथा भव्याध्ययन भी दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, जैसे कि - श्रागम से श्रौर नोश्रागम से, श्राम से भावाध्ययन वह है जो उपयोग पूर्वक होता है श्रौर नोश्रागम से भावाध्ययन वह है जो उपयोग पूर्वक होता है श्रौर नोश्रागम से भावाध्ययन वह है जो उपयोग पूर्वक होता है श्रौर प्राचीन कर्मों का चय हो यही नोश्रागम से भावाध्ययन की सक्ष है तथा यही भावध्ययन है श्रौर यहा श्रध्ययन है।

इसके बाद श्रज्ञीण नित्तेप का वर्णन किया जाता है-

# अन्भिष् द्वार ।

से कि तं अज्भागों ? चउव्विहे पएणत्ते, तं जहा-नाम-ज्भागों ठवणज्भागों द्ववज्भागों भावज्भागों । नामठव-

्रेश्वडक्रप्यरसाण्यण्ये-सृत्र के निपात द्वारा 'व्य' 'स्स' 'श्रा एए' के लोप करने से 'श्र-उक्तयण्' शब्द की प्राकृत भाषा में ब्युत्पत्ति होती है, लेकिन संस्कृत में 'श्रद्ययन' कहते हैं।

### [ श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

गास्रो पुःवं विरासास्रोस्रो ।

से किं तं दव्वःभोगो ? दुविहे पग्णत्ते, तं जहा– आगमओ अ नोआगमओ य ।

से किं तं आगमओ द्वाभागो ? जस्स गं अज्भी-गोत्ति पयं सिक्वियं जियं मियं परिजियं जाव, से तं आगमओ द्वाभागो।

से किं तं ने। आगमओ दब्बज्भी गो ? तिबिहे पग्णत्ते, तं जहा-जाणयसरीरदब्बज्भी गो भित्रयसरीरदब्बज्भी गो जाग्यसरीरभवियसरीरबङ्गिते दब्बज्भी गो।

से किं तं जाग्यसरोरद्व्यज्भोगो ? अज्भोग्पयत्था-हिगारजायस्म जं सरीरयं ववगयचुयचावियचत्तदेहं जहा द्व्यज्भपगो तहा भाग्गियव्यं जाव, से तं जाग्यसरोर-द्व्यज्भोगो।

से किं तं भिवयसरीरद्द्य उभीगो ? जे जीवे जोगि जम्मणिनक्वंते जहा द्द्य अभयगो जाव, से तं भिवय-सरीरद्द्य अभीगो ।

से किं तं जाण्यसरीरभवियसरीरवइरित्ते द्वन-इभीणे ? सव्वागाससेढी, से तं जाण्यसरीरभविश्वसरीर-वइरित्ते दव्व इभीणे। से तं नोश्रागमश्रो दव्व इभीणे, से तं दव्व इभीणे।

से किं तं भाव भींगो ? दुविहे पग्णत्ते, तं जहा-ग्रा-गमश्रो श्र नोत्रागमो य ।

से किं तं आगमओ भावज्भोगे ? जागए उवउत्ते, से तं आगमओ भावज्भीगो ।

२७३

से किं तं नोञ्चागमञ्जो भावज्भोगे ? जह दीवा दीवसयं, पइप्पए दिप्पए अ सो दीवा । दीवसमा आयरिया, दिप्पंति परं च दीवंति ॥१॥ से तं नोञ्चागमञ्जो भावज्भोगे । से तं भावज्भोगे, से तं अज्भोगे ।

पदार्थ — (से कि तं अज्रक्षीणे ?) अज्ञीण किसे कहते हैं ? और वह कितने प्रकार का है ? (अज्रक्षीणे) अज्ञीण उसे कहते हैं सामान्यश्रुत विशेष सामायिक चतु-विशितिस्तवादि का नाम हो, और वह (चित्रविहे पएण्णे,) चार प्रकार से प्रति गहन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि — (णामज्ञक्षीणे) नाम अज्ञोण, (उवण्ज्ञक्षीणे) स्थापना अज्ञीण, (दव्यज्ञक्षीणे) द्रव्य अज्ञोण और (भावज्ञक्षीणं।) भाव अज्ञोण। (नामठवणाओ) नाम स्थापना (पृथ्वं विष्णुश्राओं,) पूर्व में वर्णन को गई है।

(से कि तं दब्बज्कीसो १) द्रव्य छात्तोण किसे कहते हैं १ (दब्बज्कीसो) जो द्रव्य से त्तीण न हो, वह (दुविहे परणत्ते, ) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(श्रागमश्रो श्र) छागम से, छौर (नीश्रागमश्रो श्र ।) नो छागम से ।

(के कि तं आगमओ दन्त्रज्ञाणे?) आगम से द्रव्य अचीण किसे कहते हैं? (आगमओ दन्त्रज्ञाणे) आगम से द्रव्य अचीण उसे कहते हैं कि—्जस्तण) जिसन (अज्ञाणितिवयं) अचीण रूप एक पद की (स्तव्ह्रव्यं) प्रारम्भ से अन्त तक सांख लिया हा, (जियं) आदृत्ति करत हुए काई पूअ तो शाम उत्तर दता हो उसे जित कहते हैं, (मियं) पदादि श्लाकों के वर्णों को संख्या जानता हा। (पारिजतं जाव) आदृत्ति करत हुए कोई उलट पुलट पूछे तो सब प्रकार उत्तर दता हा, यावत (सं तं आगमआ दन्त्रज्ञाणे।) यही आगम से द्रव्य अचीण है।

(से कि तं नोद्यागमयां द्व्वज्कीयं ?) नो द्यागम से द्रव्याचीए किसे कहते हैं ? (नोब्रागमयो द्व्वज्कीएं) नोब्रागम से द्रव्याचीए (तावह परण्यः) तान प्रकार से प्रति-पादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(जाणयसरीरद्व्वक्काएं), ज्ञशरीर द्रव्याचीए (भवियसरीरद्व्वक्कीएं) भव्यशरीर द्रव्याचीए खीर (जाण्यसरीरभवियसरीरवद्दरितं द्व्वक्कीएं)) ज्ञशरीर भव्यशरीर व्यांतरिक द्रव्य श्रचीए।

(से कि तं जाणयसरीरद्व्वज्रमां थे ?) क्रशरीर द्रव्याचीण किसे कहते हैं ? (जाण-यसरीरद्व्वज्रमीणे) क्रशरीर द्रव्याचीण उसे कहते हैं जो (अज्रमाणप्यत्थाहिगारजाणयस्स) अचीण शब्द पदार्थाधिकार के ज्ञाता का (जंसरीरं) जो शरीर (ववगयचुअचांवय-

#### श्रीमद्जुयोगद्वारसूत्रम् ।

चत्तदेहं) व्यपगत, जीव से च्युत, त्यागा, त्यक्तदेह हो, (जहा द्व्वज्भीणे ) जैसा द्रव्य ऋध्ययन में वर्णन किया गया है (तहा भाषिश्रव्यं ) उसी प्रकार कथन करना चाहिये, (जाव) यावत् (से तं जाण्यसरीरद्व्यज्भीणे ।) यही ज्ञशरीर द्रव्याचीण है ।

( से किं तं भविश्रमरीरद्व्वज्मोणे ? ) भव्यशरीर द्रव्याचीण किसे कहते हैं ? ( भविश्रमरीरद्व्वज्मीणे ) भव्यशरीर द्रव्याचीण उसे कहते हैं कि-(जे जीवे) जो जीव ( जीणिनम्मणिनक्खंते ) योनि से निकल कर जन्म को प्राप्त हुन्ना, (जहा द्व्वज्म्भण्णे,) जैसे द्रव्य अध्ययन श्रथीत् शेष स्वरूप द्रव्य अध्ययनवत् जानना चाहिये। (जाव) यावत् (से तं भविश्रसरीरद्व्वज्मोणे।) यही भव्यशरीर द्रव्याचीण है।

(से किंतं जाणायसरीरभविश्रसरीरवहिरत्ते ?) ज्ञशरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्यात्तीण किसे कहते हैं ? (जाणाय ) ज्ञशरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्य श्रदीण उसे कहते हैं, कि —, सञ्ज्ञणाससंद्री) लोकालोकाकाश के सब श्रीणयों से प्रदेशों का श्रपहरण किया जाय तो भी ज्ञाण नहीं हो सकते, (से तं जालाय ) यही ज्ञशरीर भ ज्यशरीर व्यातिरिक्त द्रव्या ताणता है। (से तं नोश्रागमश्री द्रश्वक्मीणे।) यही नो श्रागम से द्रव्यात्तीण है। (से तं द्व्वक्मीणे।) यही द्रव्यात्तीण है।

(से कि तं भावउभीणे ?) भाव श्रजीण किसे कहते हैं ? (भावज्मीणं) जो भाव से ज्ञीण न हो उसे भाव श्रज्ञोण कहते हैं, श्रीर वह (द्विहे परण्ते,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गा है, (तं जहा-) जैसे कि—, श्रागमश्रो य) श्रागम से श्रीर (तोश्रागमश्रो य) नो श्रागम से श्रीर (तोश्रागमश्रो य) नो श्रागम से ।

(से कि तं आगमओ भावज्यतीं ?) आगम से भाव अत्तीस किसे कहते हैं ? (आगमओ भावज्यतीसे) आगमसे भावात्तास उसे कहते हैं कि-(गास अवउसे) जो आत्तीस्य के अर्थ को # उपयोग पूर्वक जानता हो, (से तं आगमओ) यही आगम से (भावज्यतीसे ।) भाव आत्तीस्य है।

(ते कि तं नोश्रागमश्रा भावन्सीयों ?) नोष्ठागम से भाव अन्तीण किसे कहते हैं ?

अत्र तृद्धा व्याचचते—यस्माचतुर्दशपूर्वविदः आगमापयुक्तस्यान्तमु हुर्त्तमात्रापयोगकाले ये
 ऽधोपलम्भोपयोगपयोयास्ते प्रतिसमयमैकैकापहारेणानन्ताभिरप्युत्सर्पिणयवसर्पिणीभिर्नापहियन्ते,
 अतो भावाचीणतेहावसेया ।

चदुर्दश पृत्र जानने वाले के उपयोग मात्र एक अन्तमुद्धितं काल में जितने पर्याय होते हैं वे अनन्त काल चक्रों से भी अपहरण नहीं हो सकते, क्योंकि वे अनन्त हैं। यही भावाचीणना यहां पर जानना चाहिये।

#### [ उत्तराधेम ]

२७५

(नोत्रागमत्रो भावजभी ऐ ? नो स्थागम से भावात्तीण उसे कहते हैं-िक जो श्रुत ज्ञान का दान करने से श्रुत का त्तय न हो वही नो श्वागम से भाव श्रत्तोणता है।

(जह दीवा दोवसयं पद्दप्पए दिप्पए श्र सां दीबो। दीवसमा आयिरिया दिप्पंति परं च दीवंति ॥१॥) जैसे कि दीपक स्वयं प्रकाशमान रहते हुए सैकड़ों दूसरे दीपकों को प्रकाशमान करता है, उसी प्रकार श्राचार्य महाराज स्वयं दीपक के समान देदीप्य-मान हैं श्रीर दुसरों को अर्थात् शिष्य वर्ग को देदीप्यमान करते हैं।

(ते तं नोत्रागमत्रो भावज्मीणे।) यहो नोत्रागम से भावात्तीण है। (ते तं भाव-ज्मीणे।) यही अभावात्तीण है। (ते तं त्रज्मीणे।) यही अत्तीण है।

भावार्थ-भावाची एता के चार भेद हैं .- नामाची ए, स्थापनाची ए, द्र-व्यार्च ए श्रीर भावात्तीए। नाम श्रीर स्थापना पूर्ववत् जानना चाहिये। द्रव्या-चीण दो प्रकार से प्रतिपादन की गई, जैसे कि-श्रागम से श्रीर नोश्रागम से। जो अन्तीण शब्द को उपयोग पूर्वक जानता हो उसे आगम अन्तीण कहते हैं। तथा-नोत्रागम से अज्ञील पूर्ववत तीन प्रकार से जानना चाहिये. सिर्फ व्यति-रिक्त तृतीय भेद में सब श्राकाश की श्रे (एयें ब्रह्म करना चाहिये क्योंकि वे अनन्त होने से किसी प्रकार भी चीण नहीं हो सकतीं . तथा -भावाचीणता के दं भेद हैं जैसे कि—श्रागम से श्रीर नोश्रागम से। श्रागम से भाव श्रच ए उसे कहते हैं जो अज्ञीण शब्द के अर्थ को उपयोग पूर्वक जानता हो. और आगम से भाव अचीए उसे कहते हैं जो किसी प्रकार भी व्यय करने से चीए न हो, जैसे−पक दीपक से सैकड़ों दूसरे दीपक प्रदीष्त किये जाते हैं परन्तु श्रसली दीपक किसी प्रकार भी नष्ट नहीं होता इसी प्रकार श्राचार्य महाराज श्रात का दान-पठन-पाठन करते हुए आप भी दीव्त रहते हैं, और दूसरों को अर्थात् शिष्य वर्ग को भी प्रकाशमान करते हैं। अत का चीण न होना यदी भावार्चाण है। स्रतः यही नोत्रागम से भाव स्रचीएता है। भावाचीए तथा श्रजीए का वर्णन यहां समाप्त होता है।

इसके अनन्तर आय-लाभ का स्वरूप जानना चाहिये-

#### अभय ।

# से किं तं आए ? चउठिवहे पराराचे, तं जहां-नामाए

अत्र च नीत्रागमतो भावाची एता श्रुतदायकाचार्योपयोगस्यागमत्वाद्वाकाययोगयोशचा-नागमत्वाचोशब्दस्य मिश्रवचनत्वाद्वावनीयेति छद्वा व्याचकते ।

[ श्रीमदनुयोगद्वारस्त्रम् ]

२७६

ठवणाए दव्वाए भावाए। नामठवणात्रो पुव्वं भणि-ष्रात्रो।

से किं तं दब्बाए ? दुवहे पग्णत्ते, तं जहा-आगम-आ अ नोआगमओ अ।

से किं त' आगमओ दब्बाए ? जस्स एां आयिति पढं सिक्खित ठितं जितं मितं परिजितं जाव कम्हा ? आगुवआगो दब्बमितिकट्टु, नेगमस्स एां जावइया अणुवज्जा आगमओ तावइया ते दब्बाया जाव, से तं आगमओ दब्बाए ।

से किं त' नोश्रागमश्रो दव्वाए ? तिविहे पर्गण्ते, त' जहा-जाग्गमसीरदव्वाए भवियसरीरदव्वाए जाग्ग-सरीरभवियसरीरवइरित्ते दव्वाए।

से किं तं जागगसरीरद्द्याए ? आयपयत्थाहिगार-जाग्यस्स जं सरीरयं ववगयच्ययचावियचत्तदेहं जहा द-व्वज्भयग्रे जाव, सें तं जाग्रगसरीरद्द्याए ।

से किंतं भिवश्रसरीरद्वाए ? जे जीवे जीगिज-म्मग्रिक्वंते जहा दव्वज्भयगे जाव, से तं भिवयसरीर-दव्वाए ।

से किंतं जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ते दव्वाए ? तिविहे पग्णात्ते, तंजहा-लोइए कुप्पावयणीए लोग्रत्तरिए ।

से कि' तं लोइए ? तिविहे पर्णिते, तं नहा—िवि-चे अचित्ते मीसए अ।

से किं तं सचित्ते ? तिविहे पराण्ते, तं जहा-दुप-याणं चउपप्याणं अपयाणं दुपयाणं दासाणं दासीणं चउ-

२७७

प्पयागं श्रासागं हत्थीगं अपयागं श्रंबागं श्रंबाडगागं श्राप, से तं सचित्ते।

से किं तं अचित्ते ? सुवग्णरयय निष्मोत्तियसंखिस-लप्पवालरत्तरयणागं संतसावएजस्स आए, से तं अचित्ते ।

से कि तं मोसए ? दासाणं दासीणं श्रासाणं हत्थी। गां समाभरिश्राउजालंकियाणं श्राए, से तं मीसए से तं लोइए।

से किं तं कुप्पावयिणए ? तिविहे पग्णते, तं जहा सिवते अविते मीसए अ तिगिणिव जहा लोहए जाव, से तं मीसए, से तं कुप्पावयिणए ।

से किंत' लोगुत्तरिए ? तिविहे पग्गाते, तं जहा — सचिते अचिते मीसए अ।

से कि' त' सचिते ? सीसागं सिस्सणियागं, से त' सचिते ।

से कि तं अचिते ? पडिग्गहागां वत्थागां कंबलागां पायपुंछगागां आए, से तं अचिते ।

से किं तं मीसए ? सिस्साण सिसणियाणं सभंडो-वगरणाणं आए, से तं मीसए, से तं लोग्रत्तरिए, से तं जाग्रगसरीरभवियसरीरवइरित्ते दब्वाए, से तं नोआग-मुंब्रो दब्बाए, से तं दुब्बाए ।

से किंतं भावाए ? दुविहे पग्णत्ते, तं जहा-श्रागः मञ्जो अ नोधागमञ्जो अ ।

से किं त' आगमओ भावाए ? जाणाए उवउत्ते, से त' आगमओ भावाए । २७इ

#### [ श्रोमदनुयागद्वारसूत्रम् ]

से किं त' नोञ्चागमग्रो भावाए ? दुविहे पग्णारो, तं जहा-पसत्थे ऋ श्रपसत्थे ऋ ।

से किं तं पसत्थे ? तिविहे पग्णत्ते, तं जहा–गाणाए दंसगाए चरित्ताए से तं पसत्थे ।

से किं तं अपसत्थे ? चउटिवहे पराण्ते, तं जहा— कोहाए माणाए मायाए लोभाएं, से तं अपसत्थे, से तं गोआगमओ भावाए, से तं भावाएं, से तं औए।

पदार्थं —( से कि तं आए ? ) आय किसे कहते हैं ? ( आए ) जो अप्राप्त की प्राप्ति हो उसे आय-लाभ कहते हैं, और वह (चउिवहे परण्ते,) चार प्रकार से प्रति-पादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(नामए) नाम आय (ठवण्ण) स्थापना आय (द्वाए) द्रव्य आय और (भावाए)भाव आय । (नामठवणाभो) नाम और स्थापना (पुव्यं भिण्डाओ ।) पूर्व में वर्णन की गई है।

(से कि तं दब्बाए ?) द्रव्य श्वाय किसे कहते हैं ? (दब्बाए) जिसे द्रव्य की प्राप्ति हो उसे द्रव्य श्राय कहते हैं, श्रौर वह दुबिहे परणते,) दो प्रकार से प्रतिपादन की गई है,(तं जहा-) जैसे कि-(आगमश्रो श्र) श्रागमसे श्रौर तोश्रागमश्रो श्र ।) नो श्रागम से ।

(से किं तं आगमओ द्वाए ?) आगम से द्वाय आय किसे कहते हैं ? (आगम खो॰) आगम से द्वाय आय उसे कहते हैं कि (मस्तणं) जिसने (आयतिपदं) 'आय' रूप एक पद को (सिक्खिशं) सीख लिया हो (ठितं) हृदय में स्थित कर लिया हो (जितं) अनुक्रम से पद भी लिया हो (मितं) श्लोकादि अन्तरों के प्रमाण को जान लिया हो (पिजितं) अननुक्रम से भी पढ़ लिया हो (जाव) यावन, कम्हा ?) क्यों ? (अणुपओगो द्वामितिकहु,) द्रव्य अनुप्र होने से, (नेगमस्त णं नैगमनय के मत से (जावइया) जितने (अणुवडना आगमओ) आगम से अनुप्रकृत्त हैं (तावइया) उतने ही (ते द्वाया) वे द्वाया हैं (गाव) अ यावत् (ने तं आगमओ द्वाए।) यही आगम से द्वाया है।

(से किं तं नीश्रागमश्रो द्वाए ?) नोश्रागम से द्रव्याय िक्से कहते हैं ? (नीश्राग-मश्रो द्वाए) नोश्रागम से द्रव्याय (तिबिहे पएएएने,) तीन प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि-(नाएगसगीरद्वाए) इश्रारीर द्रव्य श्राय (भवियसगीरद्वाए) भ

<sup>\* &#</sup>x27;जाव' यावत शब्द पूर्वमें वर्णन किये हुये श्रिधिकार का सूचक है। इसी प्रकार सर्वेत्र जानना चाहिये।

२७९

ब्यशरीर द्रव्य श्राय (जाण्यसरीरवइरित्ते दव्वाए ।) श्रीर ज्ञशरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्य श्राय ।

(से कि तं जाएगसरीरद्वाए ? इत्रारीर द्रव्याय किसे कहते हैं ? (जाएग०) इत्रारीर द्रव्या आय उसे कहते हैं कि-(आयपयत्थाहिगारजाएयस्स) आयपदार्थाधिकार के जानने वाले का (जं सरीरयं) जो शरीर है, जो कि (ववगय) चैतन्यसे रहित हो अथवा (चुत्र) च्युत हुआ हो (चाविय) दश प्रकार के प्राणों से रहित हुआ हो या (चत्तदेहं) देह छोड़ दिया हो (जहा) जैसे (दव्यज्भयणे,) द्रव्य अध्ययन, (से ं जाएगसरीरद्व्याए।) यही इत्रारीर द्रव्य आय है।

(से कि तं भवियसरीरद्व्वाए ?) भव्यश्रारीर द्रव्य आय किसे कहते हैं (भविय-सरीरद्व्याए) भव्यश्रारीर द्रव्य आय उसे कहते हैं कि—(ने नीवे) जो जीव (नीखिनम्म-खनिक्खंते) योनि से निकल कर जन्म को प्राप्त हुआ हो ( जहा द्व्वज्मयणे, ) † द्रव्य अध्ययन के समान, (से तं भवियसरीरद्व्वाए।) यही भव्यश्रारीर द्रव्य आय है।

(से कि तं जाएाग॰ बहरित्ते दव्वाए ?) ज्ञाशारीर भन्यशारीर व्यतिरिक्त द्रव्य श्वाय किसे कहते हैं ? (जाएग॰ वहरित्ते दव्वाए ) ज्ञाशारीर भव्यशारीर व्यतिरिक्त द्रव्य आय (तिविहे पएएगत्ते, ) तीन प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—(लोइए, लौकिक (कुप्पावयिएए) कुप्रावचिनक और (लोगुधरिए।) लोकोक्तरिक।

(से कि तं लोइए ?) लौकिक किसे कहते हैं ? (लोइए) जो सांसारिक लाभ हो उसे लौकिक कहते हैं, और वह (तिविहे पएएएसे,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(सिचरे) सिचरा (अचिरे) अचिरा (मीसए अ।) और मिश्र।

(से कि तं सचिते ?) सचित्त किसे कहते हैं ? (सचिते) जो सचित्त पदार्थ का लाभ हो उसे सचित्त कहते हैं, श्रोर वह (तिविहे परणत्ते, ) तीन प्रकार से प्रति-पादन कियो गया है, (तं जहा ) जैसे कि—( दुपयाणं ) दो पांच वालों का (चउप्पयाणं) चार पैर वालों का (श्रपयाणं) श्रोर बिना पैर वालों का । (दुपयाणं) दो पैर वालों का जैसे—(दासाणं) दास—सेवकों श्रोर (दासीणं) दासियों—सेवकितयों का (चउप्पयाणं) चतु- प्रदों का, जैसे—(श्रासाणं) श्रश्व- घोड़ों श्रोर (हत्थीणं) हिस्तयों का (श्रपयाणं) बिना पैर वालों का, जैसे—(श्रवाणं) श्राम् श्रोर (श्रवाहगाणं) श्रम्वाहियों का (श्राप,) लाभ, (ते तं सचिते ।) इसी को सचित्त श्राय कहते हैं !

(से किं तं श्राचिते ?) श्राचित्त आय किसे कहते हैं ? (श्रविते) जिस श्राचित्त वस्तु

<sup>🕆</sup> शेष श्रधिकार द्रव्य श्रध्ययन के श्रनुसार जानना चाहिये ।

### रेइं [ श्रीमद्तुयोगद्वारसूत्रम् ]

का लाभ हो उसे अस्तित कहते हैं, जैसे कि—(सुकण्णा) स्रोना (रपय) चान्सी (मध्य) मांस (नात्त्र) मोकिक—माता (संब) शंख (सल) शिला बहुमूल्य पत्थर अथका राज्याभिषेक योग्य पदार्थ (प्ववाल) प्रवाल—मूंगा, († स्तरपण्णं) पदाराग रतन— ( \* संतमावएजस्स ) विद्यमान द्रव्य का ( आए ) लाभ होना ( से तं अचित्ते । ) यही अचित्त लाभ है।

(से कि तं मीसए ?) मिश्र लाभ किसे कहते हैं ? (मीसए) मिश्र लाभ उसे कहते हैं जैसे-(दासाणं दासीणं) दास और दासियों का (आसाणं हत्यीणं) अध्य श्लीर हस्तियों का (समाभिरश्राउज्ञालंकियाणं) सोने तथा साङ्कलादि मल्लरी प्रमुख श्लाभूषणों से किश्रू-वित का (श्राए,) लाभ होना, (से तं मीसए,) इसा को मिश्रलाभ कहते हैं, (से तं लोइए।) यहां लोकिक लाभ है।

(से किं तं कुप्पावयिषए ?) कुप्रावचितिक लाभ किसे कहते हैं ? (कुप्पावयिषए) जिससे कुप्रावचितिक लाभ हो, और वह (ातिवेद परएएते, ) तान प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(सचित्ते) सचित्त (श्रिच्ते) श्रिच्त (मीसए श्रा) और मिश्रा (तिरिएएवि) उक्त तीनों हो (जहा लाइए, ) लौकिक जैसे होते हैं, (जाव) यावत (से तं मीसए।) यही मिश्र है। (से तं कु:पात्रयिएए।) और इसे हो कुप्रावचितिक कहते हैं।

(से कि तं लोगुत्तरिए ?) लोकोत्तरिक लाभ किसे कहते हैं ? (लोगुत्तरिए) छोको-त्तरिक लाभ (तिविहे पएएएते,) तोन प्रकार सं प्रतिपादन किया गया है, (तं नहा-) जैसे कि—(सचित्त श्रवित्त मासए श्रा) सचित्त आचेत्त और मिश्रा

(से कि तं सचिते ?) सचित्त किसे कहते हैं ? (सचिते) सचित्त, जेसे-(सीसार्य किस्सिखिश्राणं) शिष्य और शिष्यानिश्रां साध्ययों का, (से तं सचिते।) इसा को सचित्त कहते हैं।

(से कि तं श्रचिते ?) श्रचित्त किसे कहते हैं ? (पिडिग्गहाणं वस्याणं) वस्त्र पात्र (कंबलाणं) कम्बलों का (पायपुं छणाणं) पादशोञ्छनादिकों का (श्राप,) लाभ होना, (से तं श्रचिते।) यही श्रचित्त है।

(से कि तं मीतए ?) मिश्र किसे कहते हैं ? (मातए) मिश्र जैसे-(सिस्ताणं विस्तान चित्राणं) शिष्य और शिष्यनियों का (समंडावगरणाणं आए,) भाएडोपकरण सहित लाभ होना, (से तं मीतए,) इसी को मिश्र कहते हैं, (से तं लोगुतरिष,) यही लोको

कं रक्तरस्नानि पद्यरागरत्नानि ।

<sup>\* &#</sup>x27;संत'—सद्—वि वमान, 'सावएजस्स'-स्वापतेयं-द्रव्यं ।

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

# [ उत्तरार्थम्]

२≡१

त्तिक है, (से तं जाण्यसरीरभविमसरीग्वहरिणे दन्ताए,) यही झारागेर अञ्चरारोर ज्यातिरिक्त द्रव्य आय है। (से तं नोआगमओ दन्ताए,) यही नोआगम से द्रव्याय है। (से तं नोआगमओ दन्ताए,) यही नोआगम से द्रव्याय है।

(से कि तं भावाए ?) भाव आय किसे कहते हैं ? (भावाए) जो भाव से लाभ हो, और वह (दुविहे परण्ये,) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(आगमओ श्रा) आगम से और (नाश्रागमओ श्रा) नो आगम से।

(से कि तं श्रागमश्रो भावाए ?) श्रागम से भाव लाभ किसे ऋहते हैं ? (श्रागमश्रो भावाए) श्रागम भाव लाभ उसे कहते हैं कि—(जाएए उवउचे ) जा उपयोग पूर्व जानता हो, (से तं श्रागमश्रो भावाए । ) यही श्रागम से भाव लाभ है।

(से कि तं नोश्रागमश्रो भावाए?) नोश्रागम से भाव लाभ किसे कहते हैं ? (नोश्रागमश्रो भावाए) नोश्रागम से भाव श्राय ( इविह परण्यो, ) दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है (त जहा-) जैसे कि-(यस थे श्र) प्रशस्त और (श्रयसत्थे य ।) श्रप्रशस्त ।

(से कि तं पसत्थे ?, प्रशस्त किसे कहते हैं ? (पस.थे) प्रशस्त (तिविहे पर्यासं,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—( यायाए ) झान आश (दंसचाए ) दुशंन आय और (चिरत्ताए, ) चारित्र आय, (सं तं पसत्थे।) यही प्रशस्ताय है।

(से कि तं अपसत्ये ?) अप्रशस्त किसे कहते हैं ? (अपसत्ये) अप्रशस्त (चान्विहे परक्ष,) चार प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैस कि — (कोहाए) क्रांध आय (माणाए) मान आय (मायाए) माया आय (लाहाए,) लाभ आय, (ते तं अपसत्ये।) यहां अप्रशस्त है। और (ते तं साआगमश्रो भावाप,) यहां नाआगम सं भाव आय है, (ते तं भावाए।) यहां भाव आय है।

भाषार्थ लाभ चार प्रकार का है, जैसे कि नाम लाभ, स्थापना लाभ, द्रुद्ध लाभ और भाव लाभ। नाम और स्थापना का वर्णन पूर्ववत् जानना चा- हिये। द्रुव्य लाभ दो प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, जैसे कि न्यागम से और नोआगम से। शेष वर्णन प्राग्वत् जानना चाहिये, सिर्फ व्यतिरिक्त तृतीय भेद के तीन भेद हैं, लीकिक, लोकीचरिक और कुपावचनिक। लोकिक आय, जैसे सिचिच द्रिपादि, अचिच सुवर्णादि, मिश्र दास दासी अश्व भस्तारीप्रमुख अलंकत किये हुम का लाभ होना। इसी प्रकार कुपावचनिक लाभ जानना चा- हिये। लोकोचरिक आय, जैसे सिचिच शिष्यादि, अचिच वस्तादि, मिश्र भाएडोप- करण सहित शिष्यादि।

भाव आय के दो भेद हैं, जैसे कि-आगम से और नोजानम से। जानन

२⊏२

[ श्रीमद्तुयोगद्वारसूत्रम् ]

से उपयोग पूर्वक तथा नोद्यागम से प्रशस्त अप्रशस्त रूप होता है। जैसे कि— बान दर्शन और चारित्र का लाभ प्रशस्त लाभ और कोध मान माया लोभ का लाभ अप्रशस्त लाभ होता है। इस तरह से यहाँ पर नोद्यागम से भाव आय, भावत्राय, और आय का वर्णन समाप्त हुआ—

इसके बाद अब चपणा का स्वक्रप कहते हैं-

## क्षणाह ।

से किं तं भवणा ? चउविवहा पग्णत्ता, तं जहा-नामज्भवणा ठवणज्भवणा दव्वज्भवणा भावज्भवणा। नामठवणात्रो पुठवं भणित्राक्षो

से किं तं दव्वज्भवणा ? दुविहा पग्गात्ता, तं जहा-स्रागमस्रो स्र नोस्रागमस्रो स्र ।

सं किं तं आगमओ दव्यक्भवणा ? जस्स णं भवणे-तिपयं सिक्खियं ठियं जियं मियं परिजिअं जाव, से तं आगमओ दव्यक्भवणा ।

से किं तं नोश्रागमश्रो दव्वज्भवणा ? तिविहा पर्गा-त्रा, तं जहा-जाणयसरोरदव्वज्भवणा भवियसरीरदव्य-ज्भवणा जाणयसरीरभवियसरीरवइरित्ता दव्यज्भवणा ।

से किं तं जाग्यसरीरदव्वज्भवणा ? भवणापयत्था-हिगारजाग्यस्म जं सरीरयं ववगयचुश्रचाविश्रचत्तदेहं सेसं जहा दव्वज्भयगों जाव, से तं जाग्यसरीरदव्व-ज्भवगा।

से किं त भविश्रसरीरद्ववक्भवणा? जे जीवे जोणि-जम्मणिक्खंते, सेसं जहा द्ववक्भयणे जाव, से तं भवि-श्रसरीरद्ववक्भवणा।

२⊏३

से किं तं जाण्यसरीरभवियसरीरवइरित्ता दव्व-जभवणा ? जहां जाण्यसरीरभवियसरीरवइरित्ते दव्बोए तहा भाणिश्रव्वा जाव, से तं मीसिश्रा, से तं लोग्रत्तरिश्रा, से तं जाण्यसरीरभवियसरीरवइरित्ता दव्वजभवणा, से तं नोश्रागमश्रो दव्वजभवणा, से तं दव्वजभवणा।

से किं तं भावज्भवणा ? दुविहा पर्णाता, तं जहा-त्रागमत्रो त्र गोत्रागमत्रो त्र ।

से किंतं आगमओ आ भावज्भवणा ? दुविहा पर् राणता, तं जहा—जाणए उवउत्ते, से तं आगमओ भाव-जभवणा ।

से किंतं नोञ्चागमञ्चो भावज्भवणा ? पसत्था य श्चपसत्था य |

से किं तं पसत्था ? तिविहा पग्णात्ता, तं जहा— नाणुक्भवणा दंसणुक्भवणा चरित्तक्भवणा, से तं पसत्था।

से किं तं अपसत्था ? चउठिवहा पग्णता, तं जहा कोहज्भवणा माणज्भवणा मायज्भवणा लोहज्भवणा, से तं अपसत्था | से तं नोआगमओ भावज्भवणा, से तं भावज्भवणा, से तं भवणा, से तं ओहनिष्कग्णो |

पदार्थ —(से कि तं भवणा ?) चपणा किसे कहते हैं ? श्रीर वह कितने प्रकार से प्रतिपादन की गई है। (भवणा) चपणा उसे कहते हैं जिससे कर्म की निर्जरा हो, श्रीर वह (चविवहा परण्या,) चार प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—(नामज्भवणा) नामचपणा (ठवणज्भवणा) स्थापना चपणा (दव्वज्भवणा) द्रव्य चपणा श्रीर (भावज्भवणा।) भाव चपणा। (नामठवणाश्रो पुष्वं भिण्याश्रो।) नाम श्रीर स्थापना का स्वरूप पूर्व में वर्णन किया जा चुका है।

. २८४

#### [ श्रीमद्जुयोगद्वारसूत्रम् ]

(से कि तं द्व्वज्यात्याः ?) द्रव्य ज्ञपणा किसे कहते हैं ? (द्व्वज्यात्याः) द्रव्यज्ञपः खा (द्विहा पर्याताः,) दो प्रकार से प्रतिपादन की गई हे, (तं जहाः-) जैसे कि—(श्रागम श्रो य) श्रागम से श्रौर (नोश्रागमश्रो य।) नोश्रागम से।

(से कि तं आगमओ दन्वज्यत्या ?) आगम से द्रव्य स्पणा किसे कहते हैं ? (आगमओ दन्वज्यत्या) आगम से द्रव्य स्पणा उसे कहते हैं कि (जस्स एं) जिसने (अवणेतिपरं) स्पणा रूप पद को (सिक्खरं) सीख लिया हो या दियं) हृद्य में स्थित कर लिया हो वा (जिसं) अनुक्रम से पढ़ भी लिया हो अथवा (मयं) अस्तों को परि-माण भी जानता हो या (परिजिष्टं) अननुक्रम से पढ़ लिया हो (जाव) यावत् (से तं आगमओ दन्वज्यत्यणा) यही आगम से द्रव्य स्पणा है।

(से कि तं नोत्रागमन्नी द्व्वज्यवर्णा ?) नोन्नागम से द्रव्य च्चपणा किसे वहते हैं ? ( नोन्नागमन्नो द्व्वज्यवर्णा ) नोन्नागम से द्रव्य च्चपणा (तिविहा पर्ण्यता,) तीन प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—( जाण्यसगिरदव्वज्यत्रणा ) ज्ञश्रीर द्रव्य च्चपणा, (प्रवियवर्शरदव्यज्यत्रणा) भव्यश्रीर द्रव्य च्चपणा, (जाण्यवर्शरभवियसरीरवर्शरता द्व्यज्यवणा) ज्ञश्रीर भव्यश्रीर व्यतिरक्त द्रव्य च्चपणा।

(से कि तं जास्यसरीरद्व्वज्ञभवसा ?) ज्ञशारीर द्रव्य च्रिएस किसे कहते हैं ? (जास्यसरीरद्व्वज्ञभवसे ) ज्ञशारीर द्रव्य च्रिपमा डसे कहते हैं कि—(भवसमप्रव्यविधार-जास्यस्त) च्रिपमा पदार्थाधिकार है जानने वाले का (जं सरीगर) शारीर, जो कि—(ववगय) चेतना से रहित हुआ हो या चु) श्वासोच्छ्वासादि से रहित हुआ हो आथवा (चिविष) जव द्रश्ती दश प्रास्तों से अलग हुआ हो या चिविष) त्रवादस्ती दश प्रास्तों से अलग हुआ हो या चिविष) त्रवादस्ती दश प्रास्तों से अलग हुआ हो या चिविष) स्वक्रिश द्रव्य अध्ययना-तुसार जानना चाहिये, (जव) यावन् (से तं जास्यसरीरद्व्यज्भवसा।) यही ज्ञशारीर द्रव्य च्रिपस च्रिपमा है।

(ने कि तं भवियसरीरद्व्वज्भवणा ? भव्यशागिर द्रव्य च्चपणा किसे कहते हैं ? (भवियसरीरद्व्वज्भवणा) भव्य शागिर द्रव्य च्चपणा उसे कहते हैं कि-(जे जीवे) जो जीव (जीविजन्मणि क्खंरे) योनि से निकल कर जन्म को प्राप्त हुआ, (सेसं जहा द्व्वज्भवणे.) शेष वर्णन द्रव्य श्रध्ययनवत जानना (जाव) यावत (से तं भविश्रसरीरद्व्वज्भवणा ।) यही भव्य शागि हुव्य च्चपणा है।

(मे किं तं जाणयसरीरभिवश्रमरीरव ित्ता द्व्यज्ञमत्रणा ?) इशारीर भव्यशारीर व्यतिरिक्त द्रव्य त्तृपणा किसे कहते हैं ? (जाणयसग्रेरभिवश्रसरीरवहरित्ता द्व्यज्ञभवणा)

#### [ उत्तराधम् ]

२८५

क्रश्रीर भन्यश्रीर न्यतिरिक्त द्रव्य च्रापणा (जहा जाण्यसरीरभ वेश्रसरीरवर्द्दित द्व्वाए) जैसे इश्रार्टर भन्यश्रीर न्यतिरिक्त द्रव्य श्राय होती है (तहा भाणिश्रव्या) जसी प्रकार कहना चाहिये, (जाव) यावत् (ते तं मीसिया,) यही मिश्र च्रापणा है। (ते तं लोगुचरिश्रा) यही लोकोत्तरिक है, (से तं जाण्यसरीरभिवश्रसरीरवर्द्दिता द्व्यव्यक्रवणा,) यही इश्रिरीर भन्यश्रीर व्यतिरिक्त द्व्य च्रापणा है, (से तं नोश्रागमधो द्व्यव्यक्रवणा,) यही नोश्रागम से द्रव्य च्रापणा है, श्रीर (ते तं द्व्यव्यक्रवणा) यही द्रव्य च्रापणा है।

(से किं तं भावज्यवर्ण ?) भाव च्रपणा किसे कहने हैं ? (भावज्यवर्ण) भाव च्रपणा (दुविहा परण्या,) दो प्रकार से प्रतिपादन को गई है, (तं जहा-) जैसे कि - (श्रागमश्रो श्र) श्रोगम से श्रोर (शेश्रागमश्रो थ ।) नोश्रागम से ।

(स किं तं श्रागमश्रो भावज्भवणा ?) आगम से भाव च्रपणा किसे कहते हैं ? (श्रागमश्रो भावज्भवणा) आगम से भाव च्रपणा उसे कहते हैं कि (जाणए वववरा,) जो च्रपणा शब्द के अर्थ को उपयोग पूर्वक जानता हो, (से तं श्रागमश्रो भावज्भवणा ।) यही आगम से भाव च्रपणा है।

(से कि तं खोश्रागमश्रो भावज्भवखा?) नोश्रागम से भाव चपणा किसे कहते हैं? (खोश्रागमश्रो भावज्भवखा) नोश्रागम से भाव चपखा (दुविहा परणता,) दो प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—(पसत्था य) प्रशस्त और (श्रपसत्या य,) श्रप्रस्त ।

(से कि अं पसत्या?) प्रशस्त किसे कहते हैं ? (नसत्था) प्रशस्त च्रपणा (तिविहा प्रयासा,) तीन प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—(नाणज्माणा) ज्ञान च्रपणा (दंसणज्भवणा) दर्शन च्रपणा (चरिचज्भवणा,) चारित्र च्रपणा, (से तं पस-तथा।) यहां प्रशस्त च्रपणा है।

(से कि तं श्रपसत्था ?) श्रप्रशस्त किसे कहत हैं ? (श्रपसत्था) श्रप्रशस्त (चडिवहा प्रयास्ता,) चार प्रकार से प्रतिपादन की गई है, (तं जहा-) जैसे कि—(कोहज्भवणा, कोध च्रपणा (माणज्भवणा) मान च्रपणा (मायज्भवणा) माया च्रापणा (लोहज्भवणा) ल भ च्रपणा (से तं श्रपसत्था, ) यही श्रप्रशस्त च्रपणा है। (से तं नोश्रागमश्री भावज्भवणा) श्रीर यही नोश्रागम से भाव च्रपणा है, (से तं भावज्भवणा) यही भाव च्रपणा है, (वे तं श्रोहनिष्फरण्णे।) श्रीर यही श्रोधनिष्पत्र है।

भावार्थ—चपणा उसे कहते हैं जिससे कर्म्म की निर्जरा हो। इसके चार भैद हैं, नामच रणा, स्थापनाचपणा, द्रव्यचपणा श्रीर भावचरणा। नाम श्रीर स्थापना पूर्ववत् जानना चाहिये। तथा--श्रशरीर भव्यशरीर व्यतिरिक्त द्रव्य २=६

#### [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

श्राय के समान जानना चाहिये। भाव च्याणा के दो भेद हैं, श्रागम से श्रीर नो श्रागम से। श्रागम से भाव च्याणा उसे कहते हैं जो च्याणा शब्द के अर्थ को उपयोग पूर्वक जानता हो। तथा-नोश्रागम से भाव च्याणा दो प्रकार की है, प्रशस्त श्रीर श्रप्रशस्त। प्रशस्त च्याणा उसे कहते हैं जो ज्ञान दर्शन चारित्र क्य हो, श्रीर अप्रशस्त उसे कहते हैं जो कोध मान माया लोभ क्य हो। इसी को नो-श्रागम से भाव च्याणा, तथा यही भाव च्याणा, श्रीर यही च्याणा है। इस तरह पूर्वोक्त सभी श्रधिकार श्रोधनिष्यन्न निच्चेय के हैं।

इसके बाद नामनिष्पन्न निक्षेप का स्वरूप प्रतिपादन किया जाता है-

# नामनिष्यन्न नित्तेष ।

से किं त' नामनिष्करागो ? सामाइए, से समासम्रो चउठिवहे परागत्ते, त' जहा—गामसामाइए ठवगासामाइए दञ्वसामाइए भावसामाइए | गामठवगात्रो पुठ्वं भिगि स्रास्रो । दञ्वसामाइएवि तहेव जाव, से त' भवियसरीर-दञ्वसामाइए ।

से किं तं जाग्यसरीरभवियसरीरवइरित्ते दव्वसामा-इए ? दव्वपत्तयपोत्थयलिहियं । से तं जाग्यसरीरभविय-सरीरवइरित्ते दव्वसामाइए । से तं नोश्रागमश्रो दव्वसा-माइए । से तं दव्वसामाइए ।

से कि' त' भावसामाइए ? दुविहे पग्णत्ते, त' जहा श्रागमञ्जो य नोञ्जागमञ्जो य ।

से कि' तं आगमओ भावसामाइए ? जागए उवउत्ते, से तं आगमओ भावसामाइए ।

से किं तं नोत्रागमत्रो भावसामाइए ? जस्स सामाणित्रो अप्पा, संजमे णियमे तवे । तस्त्र सामाइयं होइ, इइ केवलिभासियं ॥१॥

#### [ श्रोमद्तुयोगद्वारस्त्रम् ]

२८७

पदार्थ (से कि तं नामनिष्फरणे ?) नामनिष्पन्न निच्चेप किसे कहते हैं ? (नामनिष्फरणे) पूर्व कथित जो अचीणाद्यध्ययन के नाम से विशेषतया निष्पन्न हुए हों उस को नामनिष्पन्न निच्चेप कहते हैं, जैसे कि (सामाइए,) सामायिक, (से) वह (समासत्रो) संच्चेप से (चडिवडे परण्यत्ते,) चार प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि—(णाणसामाइए) नाम सामायिक (ठवणासामाइए) स्थापना सामायिक (दव्वसामाइए) द्रव्य सामायिक और (भावसामाइए ।) भावसामायिक । (णामठवणाओ) नाम और स्थापना (पृथ्वं भणित्राओ ।) पूर्व वर्णन की गई है। (दव्वसामाइएवि) द्रव्य सामायिक भी (तहेव।) उसी प्रकार जानना चाहिये। (जाव) यावत् (से तं भविश्व-सगीरदव्वसामाइए।) यही भव्य शरीर द्रव्य सामायिक है।

ं (से कि तं जाणगसरीर भविय० ?) ज्ञशरीर भव्यशरीर व्यविरिक्त द्रव्य सामा-िथक किसे कहते हैं ? (जाणय०) ज्ञशरीर भव्यशरीर व्यविरिक्त द्रव्य सामायिक उसे कहते हैं (पत्तयपोल्थयलिहियं,) जो पत्र अथवा पुस्त क रूप लिखा हुआ हो, (से तं जा-णायसरीर०) यही ज्ञशरीर भव्यशरीर व्यविरिक्त द्रव्य सामायिक है, (से तं खाआगमश्री दव्त०) यही नोश्रागम से द्रव्य सामायिक है, (से तं द्व्यसामाइए।) श्लीर यही द्रव्य सामायिक है।

## [ उत्तरार्धम् ]

(से किं तं भावसामाइए?) भाव सामायिक किसे कहते हैं? (भावसामाइए) जो आदिमक सामायिक हो उसे भाव सामायिक कहते हैं, (दुविहे पर्णाने,) दो प्रकार से प्रतिपान को गई है, तं जहा-) जैसे कि—(आगमओ अ) आगम से और नोभागमओ या) नो आगम से ।

(से किं तं श्रागमश्चो भावसामाइए ?) श्रागम से भाव सामायिक किसे कहते हैं ? (श्रागमश्रो भावसामाइए) श्रागम से भाव सामायिक उसे कहते हैं जो सामायिक का शब्दार्थ ( जाएए अवउत्ते, ) उपयोग पूर्वक जानता हो, (से तं श्रागमश्रो भावसामाइए।) यही श्रागम से भाव सामायिक है।

(से किं तं नोज्ञागमत्रो भावसामाइए ?) नोज्ञागम से भाव सामायिक किसे कहते हैं ? (नोज्ञागमत्रो भावसामाइए) नोज्ञागम से भाव सामायिक निम्न प्रकार जान- ना चाहिये। (जस्स) जिसको (क सामायित्रो श्रव्या) श्राहमा सब प्रकार के व्यापार से निवृत्त होकर (संजमे) मूल गुण रूप संयम में (खियमे) उत्तर गुण रूप नियम में श्रीर (तवे) श्रनशनादिक तप में हो, (तस्स) उसकी (†सामाइयं) सामायिक (शेर) होती है, (रह) इस प्रकार (केविश्वभासियं ॥१॥) केविल भगवःन् ने कहा है।

(जो समो सब्बभूएसु) जिसका सब जोवों में सन-मैत्री भाव है, (तसेसु थावरंसु य ।) त्रस ख्रौर स्थावरों में । (तस्स) उसकी (सामाइयं) सामायिक (शह) होती है (इह केवलिभासियं ॥२॥) इस प्रकार केविल भगवान ने कहा है।

(जह) जैसे (मम) सुम्मको (ण पित्रं दुक्खं) दुःख प्रिय नहीं है (जािण्त्र एमेव) इस प्रकार जान कर (सब्बजीवाणं !) सब जीवों का, (न हण्ड) न मारता है (न हा खेब य) न मरबाता है (सम मण्ड) समान मात्रता है (तेण) इस कारण से (सो समणो ॥३॥) वह श्रमण साधु है।

चशब्दात घनतारचन्यात्र समनुजानीत-च शब्द से हिंसा करते हुए की श्रच्छा न समभे। तदेवं सर्वजीवेषु समस्वेन सममण्तीति 'समण्' इत्येकः पर्यायो दर्शित, एवं समी मनी-अस्पेति समना इत्यन्योऽपि पर्यायो भवत्येवेति दर्शयत्राहः।

त्रधांत समभावपन से जो सब जीवों को समान मानता है, वही 'श्रमण' है, यह भी एक व्युत्पत्ति उक्त शब्द की होती है, इसी प्रकार जिसका मन समान है, वही 'श्रमण' है, यह भी इस शब्द की एक व्युत्पत्ति होती है।

<sup>#</sup> सामानिकः — सन्निहित श्रात्मा सर्वेकालं व्यापारात् ।

<sup>†</sup> जीवेषु च समत्वं संयमसात्रिध्यप्रतिपादनात प्वंश्लोकेऽपि लभ्यते, किन्तु जीवदयाम् ल-त्वाद्वमस्य तत्वाधान्यस्थापनाय प्रथगुपादानमिति ।

#### [ श्रीमद्तुयोगद्वारस्त्रम् ]

२८ह

(णित्थ य से कोइ वेसो) िकसो के साथ उसका द्वेष नहीं है (पिश्रो य सन्वेतु चेव जीवेतु !) श्रीर सब जोवों के साथ प्रेम है। एएए) इस कारण (होइ समणो) श्रमण होता है (एसो) यह (श्रवणोऽवि पजाश्रो ॥ ४ ॥ ) भी दूसरा पर्याय है ॥ ४ ॥ श्रव श्रम्य प्रकार से साधु की उपमा घटाते हैं।

#(जरग) सपैके समान (गिरि) पर्वत के समान (जणय) अग्नि के समान (सागर) समुद्र के समान (नहतल) आकाश के तुल्य (तक्ष्मणसभी अ जो होइ।) बृत्तों के समूह के समान जो हो। और (भगर) अगर समान (भिय) मृग समान (भरिण) पृथिन वी समान (जलरह) कमल समान (रिव) सूर्य समान (पवणसमो अ) और पवन के समान हो (सो) वही (समणो ॥ ४॥) अमण है।। ५॥ इस लिये 'अमण वहीं हो सकता है जिसका शोभन मत है'। इसो का आगे वर्णन किया जाता है—

(तो समणो) इस लिये वही श्रमण है (जह सुमणो) यदि शुभ सन हो (भावेण य) श्रीर भाव से (जह) श्रमर (न होइ पावश्रणो ।) पाय मन वाला न हो, (सयणे य जणे य समो) खनन श्रीर सामान्य मनुष्यों में समान (समो श्र माणावश्रणेगु॥६॥) मान श्रीर

अक्ष श्रिष्ट के समान—जैसे सर्पे स्त्रयं घर नहीं बनाता लेकिन दूसरों के किये हुए बिल में रहता है, इसी प्रकार साधुभी एक जगह नहीं ठहरते क्यों कि उनके घर तो है ही नहीं, इसी लिये उनहें उरंग — सर्पे की उपमादी गई है।

समशब्दः सर्वत्र योज्यते |-सम शब्द का सब जगह सम्बन्ध जानना चाहिये । पर्वत के समान-परीपहों को सहन करने में पर्वत के समान श्रकम्प !

श्राग्नि के समान-जैसे अग्नि तृण काष्ठ आदि से तृष्त नहीं होती, इसी प्रकार साधु भी सृत्रार्थ से तृष्त नहीं होते।

सागर के समान-जैसे समुद्र अपनी मर्यादा को नहीं छोड़ता, इसी प्रकार साथुभी ज्ञानादि रत्नयुक्त होने से श्रपनी मर्यादा उल्लंघन नहीं करते अर्थाद गम्भीर रहते हैं।

श्राकाश के समान—जैसे कि श्राकाश का तिलया सब जगह से श्रालम्बन रहित है, इसी प्रकार साधु होते हैं श्रर्थांत वे कोई श्राश्रय नहीं खेते।

रुचों के समृह समान—जैसे रुचों के सुख दु:ख का विकार नहीं दीखता, इसी प्रकार साधु भी सुख दु:ख में विकारवान् नहीं होते।

भ मर--म्रानियत द्यति होने से । मृग-संसार के भय से उद्विग्न । प्रिधिवी-सब खेद सहन करने से । कमल-जल में रहता हुआ भिन्न है, इसी प्रकार साधु विषय रूपी कीचड़ में लिप्त नहीं होते । सूर्य-धर्मास्तिकायादिलोकमधिकृत्याविशेषेण प्रकाशकरवात ; पवन-अप्रतिबद्धावहारी होने से ।

[ उत्तरार्थम् ]

550

भपमान में समान हो, ( से तं नोश्रागमश्रो भावसामाइए, ) यही \* नोश्रागम से भावः सामायिक है, (से तं भावसामाइए।) यही भाव सामायिक है (से तं सामाइए।) यही सामायिक है। (से तं नामनिष्कन्ने।) यही नामनिष्यन्न निचेप है।

भावार्थ-जिस वस्तु को नाम रूप निष्पन्न हुन्ना हो उसे नामनिष्पन्न नित्तेप कहते हैं, जैसे कि सामाधिक। इसके चार भेद हैं- नाम स्थापना द्रश्य श्रीर भाव। नाम स्थापना श्रीर दृष्य सामाधिक पूर्ववत् जानना चाहिये। इश्ररीर भव्यश्ररीर व्यतिरिक्त दृष्य सामाधिक उसे कहते हैं जो पत्र श्रथवा पुस्तक रूप लिखी हुई हो। इसी को नोश्रागम से द्रव्य सामाधिक अथवा द्रव्य सामाधिक कहते हैं।

भाव सामायिक के दो भेद हैं, - आगम से और नोश्रागम से। जो सामा-यिक शब्द के अर्थ को उपयोग पूर्वक जानता है उसे आगम से भाव सामायिक कहते हैं। नो आगम से भाव सामायिक निम्न प्रकार जानना चाहिये। जैसे —

जिसकी आत्मा सब प्रकार के व्यापार से निवृत्त होकर मूलगुण कप संयम, उत्तर गुण रूप नियम तथा श्रनशनादिक तप में लीन है, उसी की सामा-यिक होती है, ऐसा केवली भगवान ने प्रतिपादन किया है॥१॥

जो त्रस श्रीर स्थावर श्रादि सब प्राणियों को श्रपने समान मानता है उसी की सामायिक होती है, ऐसा केवली भगवान ने कथन किया है ॥२॥

ैसे कि मुभौ किसी जीव की हिंसा करने को, करवाने को अथवा करते हुए को अनुमोदन करने का दुःख प्रिय नहीं है, इस प्रकार सर्व जीवों को जान कर समान मानता है, इस कारण वह अमण है॥ ३॥

किसी जीव के साथ होष नहीं है बल्कि सभी के साथ प्रीति है, इससे भी वह अमण है। यहां दूसरा पर्याय रूप है ॥ ४॥

तथा जो सर्प, पहाड़, अग्नि, सागर, आकाश का तलिया, बृह्में के समुद्र,

<sup>\* &</sup>quot;इह च ज्ञानिकयारूपं सामायिकाध्ययनं नोष्ठागमतो भावसामायिकं भवत्येव, ज्ञानिकया-समुदाये श्रागमस्यैकदेशष्टतित्वाव, नोशब्दस्य च देशयचनत्वाद्, एवं च सित सामायिकवतः साधो-रपीष्ट नोश्रागमतो भावसामायिकत्वेनोपन्यासो न विरुध्यते, सामायिकतद्वतोरभेदोपचारादिति भावः'

श्रधीत यहां पर ज्ञान किया रूप सामायिक श्रध्ययनको नोश्रागमसे भावसामायिक जानना चाहिये। क्योंकि ज्ञान श्रीर कियाएं श्रागम की एक देश होने से भावसामायिक होती हैं। तथा—नोशब्द देशवाचक है। इसी प्रकार सामायिक करने वाला श्रीर साथु दोनों ही को नोश्रागम से भाव सामायिक कहने में कोई विरोधापत्ति नहीं है क्योंकि दोनों ही उक्त सामायिक में हैं।

# [ उत्तरार्धम ]

83₹

भंबर, मृग, पृथिवी, कमल, सूर्य, श्रीर पवन इत्यादि उपमाश्रों के समान होता है वही श्रमण है ॥ ५ ॥

इस कारण वही श्रमण है जिसका ग्रुम मन है श्रीर जो भाव से भी पाप नहीं करता, तथा जिसका स्वजन श्रीर सामान्य मनुष्य, तथा मान श्रीर श्रप-मान में सम भाव हो ॥ ६ ॥

इसी को नोश्रागम से भाव सामायिक कहते हैं। श्रौर यही सामायिक है। यही नामनिष्पन्न निकेप है।

इसके बाद सूत्राल.पकनिष्पन्न नित्तेष इस प्रकार जानना चहिये-

# सूत्रालापक निष्यन निज्ञेप।

से किं तं सुत्तालावगनिष्फरागो ? इश्राणि सुत्तालाव-यनिष्फरागां निक्लेवं इच्छावेइ से श्र पत्तलक्लगोऽवि गा णिक्कष्पइ, कम्हा ? लाधवत्थं, श्रात्थ इश्रो तइए श्रगु-श्रोगदारे श्रगुगमेत्ति,तत्थ गिक्लित्ते इहं गिक्लिते भवइ, इहं वा गिक्लित्ते तत्थ गिक्लित्ते भवइ, तम्हा इहं गा गिक्लिपइ तहिं चेव निक्लिपइ, से तं निक्लेवे। (सू० १५४)

पदार्थ—( से किं तं सुनालावगनिष्करणे ? ) सूत्रालापकिनन्त्र निन्ने प किसको कहते हैं ? (सुनालावगनिष्करणे) 'करीम भंते सामाइयं' इत्यादि सूत्रालापकों के नाम स्थापनादि भेद भिन्न से जो न्यास है उसे सूत्रालापकिनन्द्र निन्नेप कहते हैं। (इत्राणि) इस समय (सुनालावगनिष्करणं निक्लेवं) सूत्रालापकिनन्द्र निन्नेपकी (इच्छावेद) इच्छा उत्पन्न होती है, ( से अ पत्तलक्लणे कि ) उसका लन्नण प्राप्त होने पर भी (ण णिक्लप्तर,) निन्नेप \* नहीं किया जाता है, (कम्हा ?) क्यों ? (लाघवतर्थ) लाघवार्थ होने से ( अत्य इत्रो तद्दण ) इसके आगे तृतीय ( अणुत्रोगदारे ) अनुयोगद्वार (अणुगमेत्ति,) अनुगम है (तत्थ णिक्लिने) वहां निन्नेप करने से (दह णिक्लिने भवद्र,) यहां निक्षेप होता है, ( इहं वा णिक्लिने ) अथवा यहां पर निन्नेप करने से (दह णिक्लिने भवद्र,) वहां निन्नेप नहीं

🛊 स्वाजापक निचेप के द्वारा वर्णन नहीं किया जाता 🖡

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

किया जाता (तिह चेव निक्खिप्पइ,) वहां † पर ही किया जायगा, (से तं निक्खेवे) यही निच्चेप है। (स्०१५३)

भावार्थ—'करेमि भंते! सामाइयं' इत्यादि सूत्रालापकों का नाम स्थापनादि भेदिभिन्न जो न्यास है उसे सूत्रालापकनिष्यन्न निचेप कहते हैं। इस समय
यहां पर इस निचेप के कहने की इच्छा होती है, लेकिन लच्चण प्राप्त होजाने
पर भी नहीं कहा जाता, क्योंकि लाघवार्थ होने से। इस लिये तृतीय अनुयोग
नामक अनुयोगद्वार में वर्णन किया जायगा। वहां पर निचेप करने से यहां पर
निचेप होता है, अथवा यहां पर निचेप करने से वहां पर होता है। इस लिये
यहां पर नहीं करते हुए वहां पर ही इसका निचेप किया जायगा। यहां पर
निचेप नामक द्वितीय अनुयोगद्वार समाष्त होता है।

इसके बाद श्रव तृतीय श्रनुयोगद्वार इस प्रकार जानना चाहिये—

# ग्रनुगम ।

से किं त' अगुगमे ? दुविहे पगगते, त' जहा-सुत्ता-गुगमे अ निज्जुत्तिअगुगमे अ।

से किं तं निज्जित्तिअणुगमे ? तिविहे पण्णत्ते, तं जहा-निक्लेवनिज्जित्तिअणुगमे उवग्वायनिज्जित्तिअणुगमे सत्तप्कासिअनिज्जित्तिअणुगमे ।

से किंत' निक्खेवनिज्जुत्तिअगुगमे ? अगुगए, से त' निक्खेवनिज्जुत्तिअगुगमे ।

से किं तं उवग्घायनिज्जुत्तिश्रगुगमे ? इमाहिं दोहिं मूलगाहाहिं श्रगुगंतव्वो, तं जहा-

उद्देसे १ निद्देंसे अश्निगमे ३ खेत्त १ कालप्र पुरिसे य६ ।

<sup>†</sup> सूत्र का उचारण किये बिना सूत्रालापक नहीं हो सकता, इस लिये यहां पर सूत्र का उचारण न होने से वर्णन नहीं किया गया। सिर्फ निचेप का सामान्य भेद होने से नाम मात्र प्रहण किया गया है।

# [ उत्तरार्धम् ]

२८३

कारगा७ पच्चयः लक्खगाः, नए१० समोश्रारगागुः मए११ ॥ १ ॥

किं १२ कइविहं १३ कस्स१४ किहं १५,केसु१६ कहं १७ किचिरं हवइ कालं१ = ।

कइ१६ संतरर॰ मिवरहियं२१. भवा२२ गरिस२३ फासग्र२४ निरुत्ती२५॥२॥से तं उवग्घायनिज्जुति-अग्रुगमे।

पदार्थ — (से कि तं अगुगमे ?) अनुगम किसे कहते हैं ? (अगुगमे) जो सूत्र के अनुकूल व्याख्या हो, अथवा जिसके द्वारा सूत्र को व्याख्या की जाती हो या गुरु वाचनादि देते हों उसे अनुगम कहते हैं, और वह (दुविहे परण्ये,) दो प्रकार से प्रति-पादन किया गया है, (तं जहा-) जैसे कि — ( मुत्तागुगमे अ ) सूत्रानुगम, जो सूत्र का व्याख्यान रूप हो और (निज्जुत्तिअगुगमे अ !) निर्युत्त्यनुगम।

(से कि तं निज्जुतिश्रगुगमे ?) निर्युत्तयनुगम किसे कहते हैं ? (निज्जुचिश्रगुगमे) जिस निर्युत्ति की व्याख्या की जाय उसे \* निर्युत्तयनुगम कहते हैं, श्रौर वह (तिविहे पएग्पत्ते,) तीन प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, (तं जहार) जैसे कि—(निक्लेवनि-ज्जुत्तिश्रगुगमे) नित्तेष निर्युत्तयनुगम (वश्यायनिज्जुत्तिश्रगुगमे) उपोद्धात निर्युत्तयनुगम, श्रीर ( क्षुत्तव्यतिश्राविश्रनिज्जुचिश्रगुगमे ।) सूत्रस्पर्शिक निर्युत्तयनुगम ।

(से किं तं निक्खेबनिज्जुित्रशुगमे ?) निच्च पिनियु त्तिथनुगम किसे कहते हैं ? (निक्खेबनिज्जुित्तश्रिणुगमे) निच्चेपादि द्वारा जिस नियु कि की व्याख्या की जाय उसे

<sup>\*</sup> निर्यु करवनुगमश्च —नितरां युक्ता:-सृत्रेण सह लोलीभावेन सम्बद्धा निर्यु क्ता त्रर्थास्तेषां युक्तिः-स्फुटरूपतापादनम् । एकस्य युक्तशब्दस्य लोपात्रियु किः-नामस्थापनादिपकारैः सृत्रविभजननेत्यर्थः, तद्वेऽनुगमस्तस्य वा श्रनुगमो-व्याख्यानं निर्यु कःयनुगमः ।

श्रर्थात नामस्थापनादि से श्रत्यन्त ही सृत्र के साथ श्रर्थ का जो सम्बन्ध है उसकी व्याख्या करना या नामस्थापनादि द्वारा विस्तारपूर्वक विभागतया जो सृत्र के व्याख्यान की पद्धित हो, उसी को नियुक्त्यनुगम कहते हैं।

<sup>ं</sup> चर्थात जो निर्युक्ति सूत्र को स्पर्श करती हो उसे सूत्रस्पश्चिकनिर्युक्त्यनुगम कहते हैं। सूत्र स्प्रशन्तीति सूत्रस्पश्चिका सा चासौ निर्युक्तिश्च सूत्रस्पश्चिकिनिर्युक्तिः।

#### [ श्रीमद्जुयोगद्वारसूत्रम् ]

निच्चेष नियुक्तियनुगम # कहते हैं। ( अणुगए) पूर्ववत् जानना चाहिये। (से तं निक्लेव निज्जुक्तिअणुगमे।) यही निच्चेष नियुक्तियनुगम है।

(सं कि तं उत्रग्वायनिज्जुत्तित्रग्णगमं ?) उपोद्धात नियु त्वयनुगम किसे कहते हैं ? ( उत्रग्वायनिज्जुत्तित्रग्णगमे ) व्याख्या किये हुए सृत्र की व्याख्या विधि को समीप करना उसे उपोद्धात कहते हैं उसी की नियु क्ति का व्याख्यान करना उसे उपोद्धात † नियु क्ति कहते हैं । इसका स्वरूप (इसाहिं) इन (दोहिं मृलगाहाहिं ) दो मूलगायात्रों से (अग्रुगंतव्वो,) जीनना चाहिये, (तं जहा-) जैसे कि—

( उद्दे से १ निद्दे से अ२, निग्गमे दे खेत्त ४ काल ५ पुरिसे य६।
कारण पश्चयो ८ लक्खण ६, नए १० समो आरणा ग्रुमए ११॥ १॥
किं १२ कद्दिवह १३ कस्स १४ किंहें १५, केसु १६ कहं १७ किश्वरं हव ६ कालं १८॥ १॥
कद्दे १६ संतर २० मिवरिह यं २१, भवा २२ गरिस २३ फासण २४ निरुत्तो २५॥२॥)
कद्दे ११ १, निर्देश २, निर्गम ३, चेत्र ४, काल ४, पुरुष ६, कारण ७, प्रत्यय ५, लज्ञण ६, नय १०, समवतार में अनुमत होना ११,॥ १॥

किसको १२, कितने प्रकार को १६, किसकी १३, कहां पर १५, किस में १७, किस प्रकार १७, कितने समय तक काल होता है १८, कितनो १६, श्रन्तर सहितपना २०, श्रविरहपन २१, भव २२, श्राकर्ष २३, स्पर्शना २३, श्रीर निकक्ति २५,॥ २॥ (से तं व्वग्वायनिङ्जुलिश्रकुगमे ।)यहो उपोद्धातनिर्युत्तयनुगम है।

भात्रार्थ — तो ब्यवस्था सूत्र के अनुकूल होतो है, उसे अनुगम कहते हैं। उसके दो भेद हैं, जैसे कि — सूत्रानुगम और निर्यु त्यनुगम । जिस सूत्र के साथ अर्थ को अत्यन्त निक्रहाना हो पश्चात् उसकी व्याख्या की जाय उसे निर्यु त्यनुगम कहते हैं। वह तीन प्रकार का है, जैसे कि — निचेप निर्यु त्यनुगम १, उपोद्धात निर्यु त्यनुगम २ और सूत्रस्पर्शिकनिर्यु त्यनुगम ३। निचेपनिर्यु तनुगम पूर्व में प्रतिपादन किया गया है, और उपोद्धात निर्वु त्यनुगम उसे कहते हैं जो सूत्र से पूर्व अध्याय किर उद्देश किर सूत्र की व्याख्या की जाय जिससे कि

<sup>\*</sup> अत्रीव प्रामावश्यकसामायिकादिवदानां नामस्थापनादिनिचेपद्वारंण यद्वयाख्यानं कृतं तेन निचेपनियुक्तं यनुममोऽनुमतः — प्रोक्तो द्रष्टव्यः ।

त्रर्थात् पूर्व आवश्यक श्रीर सामायिकपदीं की नामस्थापनादि निचेप द्वारा जो व्याख्या की गई है उसे ही निचेप निर्युक्त्यनुगम जानना चाहिये।

<sup>†</sup> उपोद्धननं-न्यारुपेयस्य स्त्रस्य व्यारुपाविधिसमीपीकरणमुगोद्धातस्तस्य तद्विषया वा निर्युक्तिस्तद्पस्तस्य वा त्रनुगमः उपोद्धातनिर्युक्त्यनुगमः ।

#### [ उत्तराधम ]

રહપ

सूत्र का बोध सरल हो। उपोद्धात निर्युत्तयतुगम का स्वरूप यह है कि उसके २५ लज्ञण हैं, जो प्रश्नोत्तर के रूप में नीचे दिये जाते हैं—

- (१) उद्देश किसे कहते हैं ? जिसका उद्देश किया जाय श्रथवा जो सी-मान्य नाम रूप हो उसे उद्देश कहते हैं । जैसे कि—श्रध्ययन ।
- (२) निर्देश किस को कहते हैं ? जिसका निर्देश किया जाय अथवा जो विशेष अभिधान पूर्वक हो, जैसे कि सामायिक :
- (३) निर्गम किसे कहते हैं ? जो वस्तु जहां से निकली हो उसे निर्गम कहते हैं, जैसे कि—श्रावश्यक से सामायिक निकली है।
- (४) किस चेत्र से सामोयिक की उत्पत्ति हुई हैं ? व्यवहार नय से समय चीत्र से ।
  - (4) अ किस काल में सामायिक की उत्पत्ति हुई है ?
- (६) किस पुरुष से सामायिक शब्द निकला है ? सर्वज्ञ पुरुषों ने सामा-यिक का प्रतिपादन किया है, श्रयवा व्यवहार नय से भारत वर्ष की श्रयेक्षा श्रीऋषभदेव भगवान् ने सामायिक चारित्र प्रतिपादन किया है, लेकिन एवम्भूत नय से सामायिक चारित्र श्रनादि है।
- (७) † किस कारण से गौतमादि गणधरों ने सामायिक को अवण किया है ? संयति भाव की सिद्धि के लिये।
- (=) किस प्रत्यय से भगवान ने इसका उपदेश दिया है ? ग्रीर किस प्रत्यय से गणधरों ने इसका अवण किया है ? ÷ केवल ज्ञानसे भगवान ने सामा-

अर्थात अनन्तर, परम्पर और शेप, तीनों प्रकार की, वैशाख शुक्ल ग्यारस के दिन महासेन नामक बन के ज्यान-अगीचे में मध्यान्ह के समय की !

- † ''गोयमाई सामाइयं तु किं कारणं निसामिति ।''–गौतमादयः सामायिकं तु किं कारणं निकाम्यन्ति ।
- ÷ "केवजनाणित्ति त्रहं त्रिरिहा सामाइयं परिकहेइ । तेसिपि प्रविश्रो खलु सञ्चन्तु तो निसामिति ॥१॥"—केवलज्ञानीत्यहमहँन् सामायिकं परिकथयति । तेषामपि प्रत्यया खलु सर्वं कस्ततो निशाम्यन्ति ॥१॥

<sup>\*</sup> स्वालापकनिष्पत्र निर्णेष का वर्णन आगे किया जायगा। आवश्यक मृत्र में कहा है—"वइसापसुद्धएकारसीए पुष्वणहदेसकालिम्म । महसंग्यवगुज्जाग्ये अग्तंतर परंपरं सेसं" वैशाख-शुक्लीकादश्यां पूर्वाणहदेशकाले । महासेनवनोद्याने अनन्तरं परम्परं शेषम् ।

यिक चारित्र प्रतिपाद्न किया है श्रौर उसी प्रत्यय से भव्य जीवों ने श्रवण् किया है।

[ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

- (६) सामायिक का लच्चण क्या है ? \* श्रद्धा, विज्ञान, विरति श्रीर मिश्र लच्चण होते हैं।
- (१०) नयों के मत से सामायिक कैसे होती है ? ब्यवहार नय से पाठ कप सामायिक होती है, तीन शब्द नयों से जीवादि वस्तु का ज्ञान होना पाठ कप सामायिक होती है।
- (११) नयों में सामायिक का समवतार कैसे होता है ? + अनुपयुक्त सामायिक का समवतार नैगम नय और व्यवहार नय से अनेक द्रव्य रूप है, संग्रह और ऋजुसूत्र नयसे अनुपयुक्त जितने सामायिक के द्रव्य हों उनका एक ही द्रव्य मानते हैं। तीनों शब्द नयों से अनुपयुक्त रूप सामायिक कोई वस्तु नहीं है, लेकिन उपयोग रूप सामायिक तीनों नयों से वस्तु रूप है।
  - (१२) सामायिक क्या वस्तु है ? 🕆 जीव का गुण है।
- (१३) सामायिक कितने प्रकार से प्रतिपादन की गई है ? तीन प्रकार से जैसेकि—

श्रागम में भी कहा है—'सदंसण जाणणा खलु विरई मीसं च लक्खणं कहए'-श्रद्धानं ज्ञानं खलु विरितिमिश्रं च लच्चणं कथयति ।

÷ "तबसंजमी श्रग्णमश्रो, निग्गंथं पत्रयणं च वतहारी । सद्दुज्जुसुयाणं पुण निव्वाणं संजमो चेत्र ॥ १ ''॥—तदः सँयमो अनुमतो नैर्यत्थ्यं प्रवचनं चव्यवहारः । शब्दर्जुसूत्राणं पुनर्निर्वाण् संयमरचैत । श्रथीत व्यवहार नय से तपः, संयम, निर्यन्थ श्रीर प्रवचन रूप सामायिक होती है, सेकिन शब्द श्रीर ऋजुसूत्र नय के मत से संयम श्रीर मोच रूप सामायिक होती है।

† 'जीवो गुरापदिवन्नो रायस्स द्व्विद्वयस्स सम्माइयं'—जीवो गुराप्रतिपन्नो नयस्य द्वव्या-र्थिकस्य सामायिकम् । "सामाइयं च तिविद्दं सम्मत्तसुयं तहा चित्तं च''—सामायिकं च त्रिविधं सम्यक्तवं श्रुतं तथा चरित्रं च । 'जस्स सामाणित्रो श्रप्पा'-पस्य सामानिकः (सन्निहित) श्रात्मा । "सेषदिसाकालगद्दभवियसिरागुडस्सासदिद्विमाहारं"—चेत्रदिकालगतिभव्यसंद्वयुच्छ्ववासदृष्टमाहारः ।

<sup>\*</sup> सम्यक्त सामायिक का तत्त्वों पर श्रद्धा रखना, श्रुत सामायिक का जीवादिकों का परिज्ञान होना, चारित्र सामायिक का सावय विरित्त रूप श्रीर देशनिरित सामायिक का विरत्य-विरित रूप है। तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् । जीवाजीवाश्रव०-तत्त्वार्थसृत्र श्र० १, स्० २-३ ।

## [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

२९७

जैसे कि-सम्यत्तवसामायिक, श्रुतसामायिक ग्रौर चारित्रसामायिक।

- (१४) किस जीव को सामायिक होती है ? जिसकी श्रात्मा सब प्रकार के ब्यापार से निवृत्त हुई हो श्रर्थात् समभाव युक्त हो।
- (१५) सामायिक कहां कहां होती है ? च्रेत्र, दिशा, काल, गति, भन्य, संबी, सम्यग्दिष्ट, श्वासोच्छवास श्रीर श्राहारक श्रादि श्रनेक हैं।
- (१६) किस किस में सामायिक होती है ? सब द्रव्यों में होती है, लेकिन भुत सामायिक सब द्रव्य और चारित्र सामायिक सब पर्यायों में नहीं होती, वेशविरति में दोनों का ही निषेध किया गया है ।
- (१७) किसको सामायिक हो सकती है ? मोनुष भव चेत्र, ब्राति, कुल, क्रारोग्य, त्रायु श्रीर बुद्धि, ये सामायिक के कारण हैं \*।
- (१-) कि बने काल तक सामायिक रह सकती है १ ६६ छागर पर्यन्त । लेकिन चारित्र सामायिक देश ऊन पूर्व को ड वर्ष तक होती है ।
- (१६) सामायिकधारी वर्तमान काल में एक साथ कितने होते हैं?सम्य-तव देश वेर ते सामायिक वाले पहुंच के असंख्यातर्वे भाग होते हैं।
- (२०) सामायिक का अन्तर काल कितना होता है ? एक जीव की अपे का अध्य से अन्तर्मु हुर्च और उत्कृष्ट से अर्द्ध पुद्गल परावर्च देशोन अन्तर काल होता है।
- (२१) बिना अन्तर कितने कात तक सोमायिक ग्रहण करने वाले होते हैं ! सम्यत्तव और श्रुत सामायिक वाले आविलका के असंख्यातवें भाग में होती है। आठ समय तक चारित्र सामायिक वाले होते हैं, और जघन्य से दो समय तुक ही होते हैं।
- (२२) कितने भाव पर्यन्त सामायिक रह सकती है ? पस्य के असंख्यान्त भाग मात्र में सम्यत्तव देशविरति होती है। आठ भाव पर्यन्त चारित्र सामा-यिक होती है, और अनन्त काल तक श्रुत सामायिक होती है।

<sup>†&</sup>quot;सन्वगयं सम्मरं, सुय चरित्ते न पज्जवा सन्वे । देसविरइं पहुचा दुण्हवि पहिसेहण् कुजा ॥१॥" — सर्वगतं सम्यक्त्वं श्रुते चारित्रे न पर्यवः सर्वे । देशविरितं प्रतीस्य द्वयोरिप प्रतिषेथनं कुर्यात् ॥१॥

<sup>\*&#</sup>x27;मासुस्स खेत जाई, कुल रूवारग ग्राठयं वृद्धिः''—मानुष्यं चेत्र' जातिः, कुलं रूपमारोग्यमापुर्वृद्धिः।

#### ि <del>च</del>रार्घम ो

- (२३) सामाधिक के त्राकर्ष एक भव में वा त्रावेक भवों में कितने होते हैं ? ब्रर्थात् एक भव में वा ब्रानेक भवों में सामायिक कितनी वार घारण की जाती हैं ? तीनों सामायिक का सहस्रपृथत्तव श्रीर देशविरति वालों का शत पृथत्तव एक भव के त्राकर्ष होते हैं। जघन्य दो वार, उत्कृष्ट पृथक्त्व सहस्रवार आकर्ष अनेक भवां की अपेचा से होते हैं।
- (२४) सामायिक वाला कितने चोत्र तक स्पर्श करता है ? सम्यक्त्व श्रीर चारित्र के साथ जीव उत्कृष्ट से सर्व लोक का स्पर्श करता है, जघन्य से सोक के सप्त, दश या पांच श्रुत और देशविरति सामायिक का असंख्येयक भाग को इपर्श करता है।
- (२५) सामायिक की (नरुक्ति क्या है ? जो निश्चित उक्ति-कथन होती है, वही निरुक्ति होती है। इस लिये सम्यग् दिष्ट,मोह से रहित, शुद्ध स्वभाव वाले, दर्शनबोधी, पाप से रहित इत्यादि सामायिक की निरुक्ति है, अर्थात् सा-मायिक का जो पूर्ण वर्णन है,वही सामायिक की निरुक्ति होती है।

इसप्रकार संच्रोप से उपोद्यात निरुक्ति का वर्णन किया गया है। विस्तार पूर्वक त्रावश्यक निरुक्ति टीका से जानना चाहिये। इस प्रकार दो गाथात्रों का संबोप अर्थ है। विस्तृत अर्थ अन्य प्रन्थों से जानना चाहिये। उपोद्घात निर्युक्ति का सारांश इतना ही है कि-अध्ययन का सर्व सारांश प्रथम ही अवगत करना चाहिये। वह सुत्रस्पर्शिक नियुक्ति पूर्वक होता है, इस लिये अब सूत्रस्पर्शिक निर्युक्ति का खरूप जानना चाहिये। उस में यद्यपि पूर्व सूत्रानुगम प्रतिपादन कर पश्चात् सत्रस्पर्शिक निर्युक्ति वर्णन की गई है, तथापि यहां पर निर्युक्ति के संघात होने से ही दिखलाई जाती है, इस लिये कोई दोषापत्ति नहीं है।

# सूत्ररवार्शक नियुक्ति।

से किं तं सुत्तप्कासियनिक्जुत्तित्र्यणुगमे ? सुत्तं उचारेश्रव्वं श्रक्लित्रं श्रमिलिश्रं श्रवचामेलिश्रं पडि-पुग्गां पडिपुग्णघोसं कंट्रोट्टविप्पमुक्कं ग्रुरुवायगोवगयं, तस्रो तत्थ गाजिहिति ससमयपयं वा परसमयपयं वा बंधपयं वा मोक्खपयं वा सामाइयपयं वा गोसामाइयपयं वा, तत्रो तम्मि उचारिए समाग्रो केसि च ग्रं भगवंताग्रं केइ ऋत्था-

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

335

हिगारा अहिगया भवति, केइ अत्थाहिगारा अगहिगया भवंति, ततो तेसि अगहिगयागं अहिगमगाटुयाए पदं प-देगं वन्नइस्सामि ।

संहिया य पदं चेव, पयत्थो पयविग्गहो। चालणा य पसिद्धीय, छिवहं विद्धिलक्खणं॥१॥ से तं सुत्तप्फासियनिज्जित्तित्रणुगमे, से तं निज्जि त्रित्रणुगमे, से तं त्रणुगमे [सू०१५५]

पदार्थ—(से कि तं सुचप्कावियनिज्जुचित्राणुगमे ?) सूत्रस्पर्शिकनियु त्त्यतु-गम किसे कहते हैं ? , सुत्तव्कासिश्रनिज्जुत्ति श्रगुणमे , जो निर्युक्ति व्याख्यान रूप सूत्र को स्पर्श करती | हो उसे सुत्रस्पशिकनियु त्तयनुगम कहते हैं, जैसे कि—( सुर्गः उचारेयव्यं ) सूत्र का उच्चारण करना चाहिये (अक्खलियं) अस्खलित (अमिलियं) परस्पर मिले हुए वर्ण न हों (अवच्चामेलिअं) समाप्त सम्बन्धो सूत्रों के पाठ सहित हों (पडिपुरुणं) प्रतिपूर्ण हो (पडिपुरुणयोसं) प्रतिपूर्ण घोष हो (कंटोहविष्पमुक्कं) कंठ श्रीर स्रोध्ठ से श्रलग हो (गुरुवायगोवगयं) गुरु की वाचना से उपगत--प्राप्त हुआ हो ( तन्नो तत्थ ) तत्पश्चात् ( सिनिहिति ) जाना जायगा कि यह (ससभय पयं वा) जीवादि पदार्थों का प्रतिपादक रूप स्वसमय का पद है, अथवा (परसमयपर्य वा) । ईश्वरादि को प्रतिपादन किया हुआ परसमय पर है, या (बंबर्स वा) पर समय का पद भिध्यात्व रूप होने से बंध पद हैं, या (मोक्खपयं वा) मोत्तपर अर्थात् सदोध का कारण कर्म चय के करने वाला मोच पद है, या (सामाइयपयं वा) सामा यिक का प्रतिपादन करने वाला सामायिक पद है अथवा ( गोसामाइयपयंवा ) सामा-यिक से व्यतिरिक्त नारक तिर्यगादि का बोधक नोसामायिक पद है अथवा (तन्नी तिम्म) तत्पश्चात् सूत्र के (ब्बारिए समायो) उसके समान उच्च रण होने से (केसि च एं भगवंताएं) कितनेक भगवन्तों के-साधुत्रों के (केइ अत्याहिमारा ) कितनेक अधिकार (म्रहिगया) पूरे जाने हुए (भवंति होते हैं श्रीर (केइ) केचिद् (प्रत्याहिगारा) श्रर्थाधि-कार (अर्णहिगया) नहीं जाने हुए (भवंति) होते हैं, ( तस्रो तेसि अण्हिग्याणं ) तत्पश्चात्

<sup>्</sup>रैश्चन्ये तु व्यचक्ते-प्रकृतिस्थित्यनुभावप्रदेशलक्तगभेदभित्रस्य वन्धस्य प्रतिपादकं परं बन्धपदम् ।

#### [ उत्तराधम् ]

डन नहीं जाने हुए को (श्रहिगमराट्टाए) जानने के छिये (परं परेणं) पद पद से (वित्रहस्सामि) वर्णन—ट्याख्या कहाँगा श्रर्थात् पद २ की व्याख्या कहांगा।

(\* संहिया य) जैसे सहिता—अस्खिलतपदों का उश्वारण करना यथा "करोमि भयान्त सामायिकम्" (परंचेव) और पद से नैसे 'करोमि' द्वितीय पद हैं। सामायिकम् तृतीय पद है, तृतीय भेद में (पयत्थो) पदार्थ पदों का भिन्न २ अर्थ करना, (पयिवग्गहो) पद विपह अर्थात् पदों का समास करना—जो समासान्त पद हों उन्हें समासान्त ही कहना चाहिये (चालणा य) और चालना—सूत्र के अर्थ जानने की इच्छा से युक्ति का प्रकाश करना उसे चालना कहते हैं, (पितदी य) और प्रसिद्धि—प्रथम सूत्र अर्थ में शंका दिखलाकर फिर पंचोवयव उस शंका का समाधान करना उसे प्रसिद्ध प्रस्थन वस्थान कहते हैं, इस लिये (छिवहं जक्षणं विद्धि) पट् प्रकार के लच्चणं जानना, इस प्रकार सूत्र की व्याख्या करने से सूत्रानुगम की पूर्ति हो जाती है, (से तं सुत्तप्कातिय-विज्जित्तित्रणुगमे ।) यही पूर्वोक्त सूत्रस्पर्शिकनियु त्त्यनुगम है, और (से तं विज्जित्तित्रणुगमे) यही नियु त्त्यनुगम, है, (से तं अ्रणुगमे।) तथा यही अनुगम की व्याख्या है।

भावार्थ-सूत्रस्पर्शिकनियुक्ति अनुगम उसे कहते हैं जो सूत्र अस्बर्धित अमिलित अन्य सूत्रों के पाठों से अनलंकृत, प्रतिपूर्ण, प्रतिपूर्णभोष, कंठ और ओष्टों से विप्रभुक्त और गुरु के मुख से ग्रहण किया हुआ-उच्चारण किया गया हो। क्यों कि—

श्रन्वन्मंथमहत्थं, बत्तीसादोपविरहियं जंच । लक्खणञ्जत्तं सुत्तं, श्रद्ठिह य गुणेहि उववेयं ॥१॥

श्रर्थात् जो श्रह्प ग्रन्थ श्रीर महार्थ युक्त (समाहार द्वन्द्व करने से इस शब्द की सिद्धि होती है, जैसे कि—उत्पाद्व्ययश्लीव्ययुक्त सत् इत्यादि सूत्र में ) हो, ३२ दोषों से रहित हो, श्राठ गुण सिहत श्लीर लचण युक्त हो, वह सूत्र है, जैसे कि—

श्रतियमुवघायजणयं, निरःथयमवत्थयं छलं दुहिलं। निस्सारमियमूणं, पुण्ठत्तं वाहयमजुत्तं॥१॥

<sup>\*</sup> हितते वा । शा० । श्र० २ । पा० २ । सू० ७१ । समः हित्तततयोरुगरपदयोर्जुग्वा भवति ॥ सहितम् ॥ संहितम् ॥ सततं संततम् । सातत्यमिति प्यणि नित्यं लुक् व्यवस्थितविभाषा-त्वात् । स्त्री चेत् संहिता।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

308

कमिश्रवयणिमं श्रं, विभक्तिभिश्नं च लिंगभिन्नं च। श्रणभिहियमपयमे ग्य, सद्दावहीणं ववहियं च॥२॥ कालजितच्छितिदोसो, समयविरुद्धं च वयणिमत्तं च। श्रत्थावत्ती दोसो, नेश्रो श्रसमासदोसो य॥३॥ उवमाद्भवगदोसो, निद्दे सपयत्थसंधिदोसो य। एप श्र सुत्तदोसा, बत्तीसा हुंत्ति नायव्वा॥४॥

१ अनुतदोष—ग्रसत्य दो प्रकार से होता है, प्रथम श्रविद्यमान पदार्थों का प्राद्यमांव, जैसे—जगत् का कत्ती ईश्वर है, द्वितीय विद्यमान पदार्थों का श्रमाव सिद्ध करना, जैसे श्रात्मा पदार्थ नहीं है।

२ उपघातजनक—जीवों का नाश करना, जैसे—वेद में वर्णन की हुई हिंसा धर्म कप है, अर्थात् वेदवाकावत्।

दे निर्थकवचन - जिन श्रवरों का श्रनुक्रम पूर्वक उद्यारण तो मालुम होता है, लेकिन शर्थ सिद्ध कुछ भी नहीं होता, जैसे श्रश्ना हुई उऊ ऋऋ लूल इत्यादि । श्रथवा डित्थवित्थादि श्रसंबद्ध — सम्बन्धरहित निर्थक वचन दोष होता है, जैसे कि - दश दाडिम, छह श्रपूप, कुएड में बकरा।

४ अनवस्थादोष जिल्लाकथन में अनवस्था दोष की प्राप्ति हो तथा किसी प्रकार की भी जिसमें युक्ति काम न करे, जैसे कि - भाइयव्वो पप्सो।

५ छलदोष—जिस में श्रिनिच्छा श्रर्थ की सिद्धि हो जाय, तथा किये हुए श्रर्थ को श्राचात पहुँचे, विविद्यतार्थ का उपघात हो जाय, उस स्थल को छल दोष कहते हैं, जैसे कि — प्राणियों का कत्याण न होने की इच्छा से पापव्यापार-पोषक रूप उपदेश करना जैसे नवकम्बलो देवदत्तः।

६ द्रुहिलक—जिस स्थान पर श्रतीव वर्णों का संग्रह हो, श्रौर वे पार्पों के पोषक हों, जैसे कि—

पतावानेव लोकोऽयं, यावानिन्द्रियगोचरः।
भद्रे ! वृक्षपदं पश्य, यद्वद्ग्यबहुश्रुताः॥१॥
पिव खाद च चारुलोचने, यद्तीतं वरगात्रि ! तन्न ते।
न हि भीरु ! गतं निवर्तते, समुद्यमात्रमिदं कलेवरम्॥२॥
श्रर्थात् जितना श्रांकों से दिखाई देता है उतना ही लोक है, इसिवये
है भद्रे ! बगुले का पैर देख जिसे श्रत्यक्षानी कहते हैं।

३•२

# [ उत्तरार्धम् ]

हे सुन्दर लोचन वाली खाश्रो पीश्रो क्योंकि यह श्रेष्ठ शरीर चले जाने से फिर नहीं है। हे डरपोंक ! गया हुआ शरीर फिर न आयगा यह कलेवर सिर्फ समृह रूप है।

७ निःसारवचन - युक्ति रिहत होने से निस्सारवचन दोष होता है।
 जैसे—वेदवाक्य तथा मथ्या त्रचन।

म अधिक वचन--जिसमें पदादिकों की मात्राएँ अधिक हों। जैसे किअनित्यः शब्दः कृतकत्वप्रयत्नानन्तरीयकत्वाभ्यां घटपटवत्। इस स्थान पर
एक साध्य नस्तु में दो हेतु और द्रष्टान्त दिये गये हैं। इस लिये अधिक दोष
है। एक की साधना में एक ही हेतु और एक ही द्रष्टान्त होना चाहिये।
यहां पर दो होने से अधिक हैं।

६ हीनवचन—जिसमें पदों के अत्तरों की मात्राएँ न्यून हों उसे हीनवचन कहते हैं। तथा वस्तु में हेतु ्या दृष्टान्त की न्यूनता हो उसे भी हीनवचन कहते हैं, जैसे कि—अनित्यः शब्दः घटवत् तथा अनिन्यः शब्दः कृतकत्वात्।

१० पुन रक्तदोष--पुनरक दोष के दो भेद हैं। एक शब्द से, और द्वितीय अर्थ से। शब्द से वह है कि जो शब्द एक वार उच्चारण किया गया हो किर उसीको उद्यारण करना। जैसे कि-घटो घटः। अर्थ से वह है जैसे कि-घटः कुटः कुंभः। तथा अर्थापन्न भी पुनरक दोष में गर्भित है। जैसे कि-पीनो देवदत्तो दिवा न भुंको। अर्थादापन्नं रात्री भुंक इति। इस स्थान पर आपन्नार्थ के लिये साज्ञात् कप का श्रहण करना भी पुनरुक दोष है। पीन देवदत्त दिन में नहीं खायगा अर्थात् रात्रि में खायगा।

११ श्रव्याहत होष—जिस स्थान पर पूर्व वचन से उत्तर वचन व्याख्यान कारी प्राप्त हो उसे श्रव्याहत दोष कहते हैं, जैसे कि--कर्म चास्ति कलं चास्ति कर्ता न स्वस्ति कर्मणामित्यादि । कर्म श्रीर फल दोनों है, लेकिन कर्मों का कर्रा नहीं है ।

१२ श्रयुक्तदोष—जो वचन युक्ति से रहित हो, श्रथवा युक्ति को सहन भी न कर सके, उसे श्रयुक्तदोप कहते हैं, जैसे कि--तेषां कटतटभ्रष्टेर्गजानां मद्बिन्दुभिः प्रावर्तत नदी घोरा हस्त्यश्वरथवाहिनी।

१३ क्रमभिन्न दोष—जो श्रनुक्रमता पूर्वक न हो वह क्रमभिन्न दोष होता है, जैसे कि—स्पर्शनरसन्त्राणचन्तुःश्रोत्राणामर्थाः स्पर्शरसगन्ध रूप शब्दा इति वक्तव्ये स्पर्शकपशब्दरसगन्धा इति ब्रूयात्। उत्तट पुलट बोले।

#### [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

३०३

१४ वचनभिन्न — जहां पर वचन विपरीत हैं वहाँ वचनभिन्न दोष होता है, जैसे वृत्ता ऋतौ पुष्पितः।

१५ विभक्तिभित्र —विभक्ति का ठोक न होना, जैसे कि—'वृत्त पश्य' या वृत्तः पश्य, ऐसा कहना विभक्तिभित्र दोष होता है।

१६ लिंगभित्र-लिंग के विपरोत होना, जैसे कि-'श्रयं स्त्री'

१७ अनिभिद्दित दोष - स्वसिद्धान्त ने जो पदार्थ नहीं प्रहण किये उन का उपदेश करना, जैसे कि—सप्तमः पदार्थो वैशेषकस्य, प्रकृतिपुरुषाभ्यधिक सांख्यस्य, दुःखसमुदायमार्गनिरोधलज्ञण्चतुरार्यसत्यातिरिक्तं बुद्धस्य।

१८ अपददोष — अन्य छंद स्थान पर अन्य छंद उद्यारण करना वह अपर ददोष होता है, जैसे कि — ब्रार्थिपदे अभिधातत्र्ये वैतालीयं परमि स्थात् है अर्थात् आर्या छन्द की पवज में वैतालीय पद कहना।

१६ स्वभावहीनदीष — जिस पदार्थ का जो स्वभाव है उससे विरुद्ध प्रति पादन करना, जैसे कि—र्श तो विहः, मुर्त्तिमदाकाशम् अर्थात् अग्नि शीत है, आकाश मुर्त्तिमान् है, ये दोना ही स्वभाव से हीन हैं।

२० व्यवहितदोष--जिसका श्रारम्म किया हुआ है उसे छोड़ कर जिस का श्रारम्भ नहीं किया उसकी व्याख्या करके फिर प्रथम प्रारम्भ किए हुए की व्याख्या करना व्यवहितदोष हो जाता है।

२१ कालदोष भूतकाल के वचन को वर्तामान काल से उचारण करना। जैसे कि रामो वनं प्रविवेशित वक्तव्ये, रामो वनं प्रविशति इत्यादि, अर्थात् रामचन्द्रजी ने बन में प्रवेश किया, पेसा कहने के बदले रामचन्द्रजी बन में प्रवेश करते हैं।

२२ यतिदोष - बिना स्थान विरति करना।

२३ छविदोष—अलंकारों से ग्रन्थ पेसे पदों का उच्चारण करना अवात् को पद उच्चारण किये जायँ वे अलंकार पूर्वक होने चाहिये।

२४ समयविरुद्ध दोष—ख सिद्धान्त से विरुद्ध प्रतिपादन करना, जैसे कि—सांख्यस्यासत्कारणे कार्ये वैशेषिकस्य वा सदिति।

२४ वचनमात्र दोष--निर्देतुक वचन उच्चारण करना, जैसे कि क् कश्चराथेच्छ्रया कञ्चित्प्रदेशं लोकमध्यतया जनेभ्यः प्रक्रपयित, श्रथात् कोई पुरुष अपनी इच्छा पूर्वक किसी स्थान पर भूमि का मध्य भाग सिद्ध करे।

#### ि उत्तराधम् ]

२६ अर्थापत्ति दोष—जिस स्थान पर अर्थापत्ति करने से अनिष्ठ फल की प्राप्ति हो जाए वह अर्थापत्ति दोष होता है। जैसे कि गृहकुक्कटो न हन्तन्यः अर्थात् घर का मुर्गा न मारना चाहिये, इस कथन से अर्थापत्ति होती है। क्योंकि—शेषघातोऽदुष्ट इत्यापतिति शेष को मारना चाहिये, ऐसा सिद्ध होता है। अन्य स्थान पर कुक्कुट का वध निर्दोष सिद्ध होता है।

२७ म्रसमास दोष — जिस स्थान पर जिस समास की माप्ति हो उस स्थान पर उस समास को छोड़कर भ्रन्य समास कर देवे तो श्रसमासदोष होता है।

२ इपमा दोष-हीन उपमा। जैसे कि मेरः सर्पपोपमाः। अथवा अधिक उपमा-सर्पपो मेरुसनिभः। अथवा अन्य विपरीत उपमा करना, जैसे कि— मेरः समुद्रोपमः। यह उपमादोष होता है।

२१ रूपक दोष--स्वरूप को छोड़कर उसके श्रवयवों का प्रतिपादन करना, जैसे कि --पर्वत के निरूपण को छोड़ कर शिखर श्रादि उसके भ्रवयवों का निरूपण करना, या श्रन्य कोई समुद्र के श्रवयवों का निरूपण करना।

३० निर्देश दोष--जिस वचन का उच्चारण कर दिया है फिर उसका एक ब्राम्य न करना। जैसे कि--देवदतः स्थाल्यामोदनं पचित, इत्यभिधातक्ये पचित शब्दं नाभिधत्ते। देवदत्त स्थाली में चांवल पकाता है, ऐसा कहना लेकिन घडां पर पचित नहीं कहना।

2१ पदार्थ दोष--जिस वस्तु के पर्याय को एक पदार्थान्तर मानना पदार्थ-दोष होता है। जैसे कि "सतो भावः" सत्तेति क्रस्वा वस्तुपर्याय एव सत्ता, सा च वैशेषिकैः षट्सु पदार्थेषु मध्ये पदार्थान्तरत्वेन कल्प्यन्ते, तच्चायुक्तम्। वस्त्नामनन्तपर्यायत्वेन पदार्थानन्त्यप्रसङ्गादिति। इस कथन से वस्तु का सत्ता साथ सिद्ध होता है, और वैशेषिक दर्शन ने षट् पदार्थ के श्रंतर्गत सत्ता मानी है। श्रतः उनका यह एकाम्त कहना श्रयुक्त है।

३२ सिष्धदोष—जहां पर सिष्ध होना चाहिये, वहां पर सिष्ध नहीं करना, श्रथवा करना तो ग़लत करना, यह सिष्धदोष है। भरतो विन्द्सु गच्छति-भरत बन्दन करने जाता है। ऐसा कहते हुए भरतः विन्द्तुं कहना। इन बचीस दोषों से जो रहित है उसे ही सचाण युक्त सूत्र कहते हैं, तथा आठ गुणों से जो यक्त है वही नच्या युक्त सूत्र होता है, जैसे कि

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसृत्रम् ]

**Yok** 

''निद्दोसं १ सारवंतं च २, हेतुजुत्तम ३ लंकियं ४। उवणीयं ५ सोवयारं च ६, मियं ७ महुरमेवय॥१॥"

अर्थात् सब दोषों से रहित १, सारवान् अर्थात् गोशब्द समान बहुत अर्थ युक्त २, अन्वय और व्यतिरेक हेतुओं से युक्त ३, उपमादि अलंकारों से विभूषित ४, उपनय से युक्त अर्थात् दृष्टान्त को दार्षान्तिकतया सिद्ध करना, उसे ही उपनीत कहते हैं ५, संस्कृतादि भाषाओं से युक्त और प्रामीण भाषाओं से धर्जित, इसको सोपचार कहते हैं ६, अच्चरादि के प्रमाण से नियत ७ और जो सुनने में मनोहर हो, उसे मधुर वर्ण युक्त जानना चाहिये ५, जिस में पूर्वोक्त गुण होते हैं, उसे ही सूत्र कहते हैं।

तथा किसी २ त्राचार्य के मत से षद्र गुण होते हैं, जैसे कि— "अष्य स्वर १ मसंदिद्धं २, सारवं ३ विस्तन्त्रोमुहं ४। अत्थोम ५ मणवज्जं च ६, सुत्तं सब्वण्णुमासियं॥ २॥"

अल्गादार अर्थात् मिताचर हो, जैसे सामायिकसूत्र १,संदेहरहित हो क्यों कि सैन्धव शब्दवत् संदेहयुक्त न हो, सैन्धव शब्द लवण, वस्त्र, श्रश्वादि अनेक अर्थों में व्यवहृत है २, सारवत्—गौ शब्द के समान बहुत अर्थ वाला हो ३, प्रत्येक सूत्र चरणानुयोगादि चार अनुयोग द्वारा सिद्ध है तथा एक शब्द के श्रनन्त श्रर्थ होने से उसे विश्वमुख कहते हैं, यथा 'धम्मो मंगलमुक्तिट' हत्यादि, श्लोके चःवारोऽष्यनुयोगा व्याख्यायन्ते" जैसे-धम्मो० इस श्लोक सं चारों ही अनुयोगों की व्याख्या होती है ४, चकार वकारादि निपातों से रहित ५ और अनवद्य वाक्य अर्थांत् पायोपदेश से रहित हो ६, यह षट गुण पूर्वोक्त श्राठ गुणों में समवतार हो जाते हैं। संग्रह नयसे श्राठ गुण पद् गुणों में समवतार हो जाते हैं। इस प्रकार शुद्ध सूत्र का शुद्ध क्वचारण करने से मालूम होता है कि यह पद खिलिद्धान्त जीवादि पदार्थ का बोधक है, स्रोर ईश्वरादि कत परसमय का पद परसिद्धान्त का बोधक है। खसमय का बोधक पद मोक्ष पद होता है श्रीर परसमय का बोधक पद बन्ध पद कहा जाता है। कर्मबन्धन का कारण अथवा कुवासनादि हेतुमों से बन्ध पद, कर्म और सद्घोध का कारण होने से किये हुए का चय कप कारण सो मोच पर होता है। इसी प्रकार सामायिक का प्रतिपादक सामायिक पद होता है। सामायिक से व्यतिरिक्त श्रथों का बोधक नोसामायिक पद होता है। इस प्रकार सुझ उच्चारण करने से ज्ञान की प्राप्ति सिद्ध की गई है। फिर जब सुत्रोच्चारण किया गया तब

#### **. 10**8

[ उत्तराधम् ]

कतिपय मुनियों को श्रंथ श्रिशियत हो जाता है श्रीर कितपय मुनियों को श्रंथ श्रिशियत नहीं भी होता। जिन मुनियों को श्रंथ श्रिश्यत नहीं हुश्रा, उनको श्रव गत कराते के लिये पद २ की संहिता करनी चाहिये। इसलिये श्रव व्याख्यान करने की विधि कहते हैं। प्रथम व्याख्या की संहिता करनी चाहिये, जैसे कि—श्रिस्खलित पदों का उच्चारण करना, "करेमि भंते सामाइयं" फिर स्वा के पदच्छेद करने चाहिये, जैसे कि—'करेमि" एक पद है, "भंते!" द्वितीय पद है, "सामाइयं" तृतीय पद है। भाष्यकार ने भी कहा है—

"होइ कयत्थो वोत्तं, सपयच्छेयं सुयं सुयासुगमो ।
सुत्तालावगनासो, नामाइन्नासविश्विश्रोगं॥ १ ॥
सुत्तफासियनिज्जुत्तिविश्योगो सेसश्रो पयत्थाइ ।
पायं सोच्चिय नेगमनयाइमयगोयरो होइ॥ २॥"
"सुत्तं सुत्तालुगमो, सुत्तालावयकश्रो य निक्खेवो ।
सुत्तफास्वियनिज्जुत्ती नया य समगं तु वच्चंति॥ १॥"
"भवंति कृतार्थं उक्त्वा, सपदच्छेदं सूत्रं सुत्रानुगमः।
स्त्रालापकन्यासो, नामादिन्यासविनियोगम्॥ १॥
स्त्रास्पर्शिकनिर्युक्तिविनियोगः शेषकः पदार्थादिः।
प्रायः स एव नैगमनथादिमतगोच्चयो भवति॥ २॥"
"सुत्रं स्त्रानुगमः, स्त्रालापककृतश्च निच्चेषः।
स्त्रस्पर्शिकनिर्युक्तिनीयाश्च सप्तकं तु वजनित ॥ १॥"

फिर पद का अर्थ करना चाहिये, जैसे कि—"करेमि" कियापद प्रदेश करने अर्थ में आता है, यथा-करता हूँ। "भते" हे भगवन् ! यह पद गुरु के आमंत्रश अर्थ में है। "साराइयं" सम्यग् झान दर्शन चारिश का जिस से लाभ हो उस सामायिक को। इस प्रकार सर्व सूत्रों का पदार्थ करना चाहिये। पश्चात् जो समासान्त पद हो उनको पद्विष्ठह से समासान्त करके दिखलाना चाहिये, जैसे कि—मयस्य अतो भयान्तः, जिनानाम् इन्द्रः जिनेन्द्रः, देवानां राजा देवराजः, जिनानाम् ईश्वरः जिनेश्वरः। अनेक पदों का एक पद कर देना उसे समास कहते हैं, पश्चात् प्रश्नोत्तर करके सूत्र की पृष्टि करना चाहिये। तदनन्तर प्रतिज्ञा हेतु उदाहरण उपनय निगमन के द्वारा सूत्र की युक्ति करनी चाहिये। तथा प्रत्यवस्थान के द्वारा प्रथम अन्य युक्ति देकर फिर स्त्रोक्त युक्ति ही सिद्ध करना चाहिये। इस प्रकार संहिता, पदच्छेद, पदार्थ, पदविष्ठह,

# [ श्रोमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

३०७

चालना और प्रसिद्धि के साथ सूत्र की व्याख्या करना चाहिये। इस में सूत्रीच्चारण और पदच्छेद करने से सूत्रानुगम का त्रिप्य सिद्ध होता है। फिर सूत्रीच्चार और पदच्छेद करे फिर सर्व पदों के निल्लेप करने से सूत्रालापक निल्लेप की सिद्धि होती है। श्रेष पदिवप्रह, चालना और प्रसिद्धि यह सर्व सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्ति का विषय है। और आगे जो नय का विषय कहा जावेगा, वह भी चालना और प्रसिद्धि कप ही है लेकिन सचमुच से तो सूत्रस्पर्शिक निर्युक्ति के अन्तर्गत सात नयों का कप है। इस प्रकार सूत्र को व्याख्या करने से सूत्रानुगम अल्य काल में ही समान्त हो जोते हैं। इस प्रकार सूत्रस्पर्शिक निर्युक्ति का विषय पूर्ण किया गया है। तात्वर्य यह है कि षद विधि से सूत्राध्ययन करना चाहिये तब ही अर्थ साफल्य को प्रान्त होता है और पाठक के मन में किसी प्रकार का भी संदेष्ठ नहीं रहता। इस प्रकार तृतीय अनुयोग द्वार की व्याख्या की गई है। अब इसके अनन्तर नय कप चतुर्थ अनुयोग द्वार के विषय में कहते हैं और इसमें विस्तार पूर्वक नयों का विवेचन किया जावेगा क्योंकि स्याद्वादमत अनेक नयात्मक है।

# अय चतुर्थ अनुयोगदार।

से किं तं गए? सत्त मूलगाया पगणता, तं जहा-गामि १, संगहे २, ववहारे ३, उज्जुसुए ४. सहे ५, समभिरुहे ६, एवंभूए ७, तत्य---

गोगेहि मागोहि मिगाइति गोगमस्स य निरुत्ती।
सेसागांपि नयागां, लक्खणमिगामो सुगाह बोच्छं॥१
संगहियपिडिश्रत्थं, संगहवयगां समासश्रो बिति।
बच्चइ विणिच्छिश्रत्थं, ववहारो सव्वद्वेसुं॥२॥
पच्चुप्पन्नग्गाही, उज्जुसुश्रो ग्याविही मुगोश्रव्वे।।
इच्छइ विसेसियतरं, पच्चुप्पगगां गाश्रो सद्दो॥३॥
वत्थूश्रो संकमगां, होइ अवत्थूनए समिस्ह्ं।
वंजगाश्रत्थतदुभयं, एवंभूशो विसेसेइ॥ ३॥

# [ उत्तरार्धम् ]

णायंमि गिणिहअव्वं अगिणिहअव्वंमि अत्थंमि ।
जइअव्वमेव इइ जो, उवएसो सो नश्रो नाम ॥५॥
सक्वेसिपि नयाणं बहुविहवत्तव्वयं निसामित्ता ।
तं सव्वनयविसुद्धं, जं चरणगुणिट्टिओ साहू ॥ ६ ॥
से तं नए। अगुओगददारा सम्मत्ता (सू॰ १५६)
सोलसस्याणि चउरुत्तराणि होति उइमम्मि गाहाणां ।
दुसहस्समगुट्ठु भछंदवित्तप्पमाण्ओ भणिओ ॥१॥
ग्यरमहादारा इव उवक्रमदाराणुओगवरदारा ।
अक्वरबिंदुगमत्ता लिहिया दुक्खक्खयट्ठाए ॥२॥
गाहा १६०४, अनुष्टुप् प्रन्थाअं २०६५, अगुओगदारं
सुत्तं समत्तं ॥

पदार्थ—(से किंत एए?) नय किसे कहते हैं और वह कितने प्रकार से वर्णन किया गया है? (एए) जो एक अंश लेकर वस्तुके स्वरूप का वर्णन करे उसे नय कहते हैं, और वह (सत्त मृलस्या परस्सा,) स्नात प्रकार से प्रतिपादन किया गया है, अर्थात् मूल नय सात होते हैं (तं जहा) जैसे कि (नेग्मे १) नगम नय १ (संकाह २) संग्रह नय २ (ववहारे ३) व्यवहार नय ३ (व्यज्ञसुष ४) ऋजुसूत्र नय (सदे) शब्द नय ५ (समिन्छ है) समिन्छ क्य ६ और (स्वंभूष) एवं मूत नय।

अब नैगम नय का स्वरूप वर्णन किया जाता है, (एंगेहि माऐहि) जो अनेक मानों से (मिएइत्ति) वस्तु के स्वरूप को जानता है वा अनेक भावों से वस्तु का निर्णय करता है इस प्रकार से (नेगमस्त य) नैगमनय की (निरुत्ति ) निरुक्ति व्युत्पत्ति है

<sup>#</sup> णीत्र प्रापणे धातु से नय शब्द की व्हपत्ति हैं इसलिये जो वस्तु के स्वरूप की प्राप्त करे उसे ही नय कहते हैं।

नि उपसर्ग पूर्वक गम्ल गती धातु से नैगम शब्द की ब्हाति का पूर्व में पूर्ण विवेचन किया जा चुका है। जैसे कि—लोगे वसामि, इत्यादि, इसी को नैगम नय कहते हैं श्रथवा नैगम नय को यह भी निरुक्ति है कि न एकः नैकः। निपातनात सिद्धम्॥

विस्तार पूर्वक वर्णन श्रावश्यकनिर्युक्तिटीका से जानना चाहिये ।

#### [ श्रीमदनुयोगद्वारसूत्रम्

308

तथा ( तेसाणं वि ) शेष संप्रहादि ( नयाणं ) नयों का ( लक्षणं) लज्ञण ( इणमो ) इस प्रकार ( सुणह ) श्रवण कर (वोच्छं ॥१॥) में तुम को सुनाऊंगा# ॥१॥

# नयों के मूल दो भेद हैं, जैसे कि द्रव्य नय श्रीर पर्याय नय। द्रव्य नय द्रव्य को श्रीर धर्याय नय पर्याय को स्वीकार करते हैं। प्रथम के तीन नय द्रव्य नय कहलाते हैं श्रीर शेष पर्याय नय माने जाते हैं। संबह नय सामान्य प्रकार से स्वरूप को मानता है। लीकिक में भी घट, कुँभ, पट, इन से भिन्न २ काम लिये जाते हैं तथा कृष चलता है, बाम श्रा गया, पर्वत जलता है इत्यादि कियाश्रों के देखने से सामान्य स्वरूप का श्रभाव हो विशेष स्वरूप की प्रतीति होती है। इसलिये व्यवहार नय विशेष स्वरूपत्या सब द्रव्यों में विश्रमान रहता है।

ऋ जुसूत्र नय के मत में भृतकाल विनाश हो चुकां है श्रीर भविष्यत श्रविद्यमान है, इसिलये यह वर्त्तमानकालपाढ़ी है। ऋ जु नाम है श्रकुटिलता—सरलता का श्रीर मृत नाम है गृन्थने का। श्रवष्य जो ऋ जुभाव से गृन्थे वही ऋ जुसूत्र नय है। भित्रलिङ्गीभित्रवचनैश्व शब्दैरेकमिप वस्त्वभिथीयत इति प्रतिजानीते ऋ जुसूत्रनयः। श्रीर इस नय के मत में लिंगभेद भी नहीं है।

शप आक्रोशे धातु से शब्द बनता है जिसका भ्रर्थ है बोलना। जो शब्द को मुख्य देखता है वहीं शब्द नय है। शब्दयते श्रभिधीयते वस्त्वनेनेति शब्दः—इस नय के मत में श्रर्थ गीएरूप होता है।

क्योंकि 'पुरंदर' शब्द का इर्थं अन्य है, श्रीर 'इन्द्र' शब्द का अर्थ श्रन्य है। एक में अर्थवाले शब्द में अन्य अर्थवाला शब्द यदि प्रविष्ट कर दिया जाय तो वह अल्लुहो जाती है।

तात्पर्य यह है कि -- जैसे नाम्मात्र घट शब्द का ब्लारण करने से घट का ज्ञान हो जाता है और उसी प्रकार इस का श्रर्थ भी पाष्ट्रत हो जाता है, लेकिन घट चेष्टायां घातु से जो घट शब्द की उत्पत्ति हुई है, वह अब ही सफल होगी जब घट स्त्री के शिर पर चेष्टा रूप दृष्टि-गोचर होगा। इसिबिये इस नय के मत में जल से पिष्पूर्ण घट श्रीर स्त्री के मस्तक पर रक्खा हुआ ही घट 'घट' माना जाता है।

शाशिवभ्यां ददनौ उणादि । पा० ४ स्० ६७ ।

तमेव गर्णा भृतार्थमुख्यतया यो मन्यते स नयोऽप्युपचाराच्छन्दा । शौ तन्करणे । शप् श्राकोशे ॥ श्राभ्यां ददनौ ।

शादः कर्दमशप्ययोः नडशाडात्रडु बल् च । पा० ४।२ म्मा शाव्दलः । पकावस्य वकारः । शब्दो निनादः । शब्द वैरेति । पा० ४।१।१७ । क्यङ् । शब्दायते शब्दं करोतीति शाब्दिको वैयाकरणः ॥

"सुयनाणे श्र विडक्तं, केवले तयणंतरं । श्रप्पणोय परेसिंच, जम्हा तं परिभावगं ॥१॥" 'श्रुतक्काने च नियुक्तं, केवलेशे तदनन्तरम् । श्रात्मनश्च परेषांच, यस्मात्तवः परिभा-वकम् ॥१॥"

# [ उत्तरार्धम् ]

( क संगहिष) सम्यग् प्रकार से जिसने प्रहण किया है, ( विडिश्रत्थं ) विडितार्थं अर्थात् जिस नय से सामान्य प्रकार से एक जाति रूप अर्थं प्रहण किया है (संगह रपणं) संगृहीत—विडितार्थं वचन (समासश्रो) संदोप से (वित्ति) श्रीतीर्थं करदेव संग्रह का वचन कहते हैं।

(विणिच्छियत्यं) दूर हो गया है सामान्य रूप जिस का अर्थात् सामान्य का अभाव जिस में (बन्धः) वर्तता है, पृथक् २ स्वरूप के विषय उपयोग जिसका अर्थात् पृथक् २ वस्तु का स्वरूप माना जाता है जिस में उसी को व्यवहार नय कहते हैं और विशेष स्वरूप से (बन्धारो) व्यवहार से विशेष स्वरूप देखा जाता है (सन्बद्धेसुं॥२॥) सर्व दृश्यों में ॥२॥

( पच्चुप्परणगाही ) वर्तमान काल को ही ग्रहण करने वाला ( उज्जुसुत्रो ) সহजुसूत्र नय है, (ण्यविही) ऋजुस्त्र की नय विधि (पृण्येच्यो) जानना चाहिये।

यह ऋजुसूत्र नय (विसेसियतरं) विशेषतर है श्रीर (पचुपएए) वर्तमान काल को (इच्छइ) मानता है। ﴿एए। सहो ॥३॥) वह शब्द नय है ॥३॥ 😥

्रश्चामेऽपि मोकम्—"पऽर्भ नार्ण तथ्रो दया प्रथम ज्ञानं तओ दया।" व्यागम में भी कहा है—–प्रथम ज्ञान परचाय दया।

"जं श्रत्नाणी कम्म खेदे", जैसे कि श्रज्ञानी कितने ही काल के कर्म की चय करता है। "श्रपात्राको विणियत्ती पवत्तणा तह य कुसलपक्लिम । विण्यस्स य पडिवत्ती, तिन्निविनाणे समाप्पंति ॥ १ ॥" "पापाद्विनिष्टत्तिः प्रवर्त्तना तथा च कुशलपचे । । विनयस्य च प्रत्तिपत्तिः, त्रीण्यपि ज्ञानात् समाप्यन्ते ॥ १ ॥"

''गीयत्थो य विहारी, बीद्रो गीयत्थमीतिन्द्रो भिष्त्रो । इत्तो तद्द्यविहारो, नासुत्रान्त्रो जिनवरेहि ५२ ॥'' ''गीतार्थश्च विहारो, द्वितीयो गोतार्थमिश्रितो भिष्तिः । एताम्या तृतीयो विहारो, नानुज्ञातो जिनवरैः ॥ १ ॥''

साधु दोनों मिल कर मोच का साधन होते हैं, एकर मोच के साधन नहीं होते, भाव साधु वहीं है, जो दोनों के स्वरूप में स्थित है ।

अ यह आपवादिक सूत्र है, "श्रासन्त उ सोयार नए नथविसार श्रो वृया ।" "श्रासाच
 तु श्रोतार नयान नयविशारदो ब्रूयात ।"

#### [ श्रोमदनुयोगद्वारसृत्रम् ]

- ३११

( तथ्श्रो संक्रमणं होइ ) वस्तु का इन्द्रादि में संक्रमण होता है, अर्थात् जिस नय के मत में शब्दानुकूल अर्थ होते हैं और जितने शब्द हो उतने ही अर्थ होते हैं, यदि इन्द्र शब्द को पुरन्दर कहा जाय तब जिस नय के मत में (अवस्थु) अवस्तु हो जाता है, ( नए सम्भिष्टे) उसे स्व निरुद्ध नय कहते हैं।

(वंजण) शब्द (ऋष) शब्द की ऋभिधेय वस्तु (तदुनए, व्यंजन और अर्थ दोनों ही (एवंभूओ) चेष्टारूप को जो प्राप्त हो गया हो उसे एवम्भूत नय कहते हैं। (विसेसेड ॥ ४॥) यही इस नय का विशेष हैं॥ ४॥

श्रव ज्ञान किया दोनों ही युगपत् मोत्त का करण हैं, इस विषय में कहते हैं—

(णायंमि) सम्यक् जानकर ही (गिष्हिय्यं प्रहण करने वाले श्रर्थ में (चेव) श्रीर (श्रिगिष्हिश्रव्यंमि) श्रग्नहर्णाय (अष्य बहर्गि) श्रर्थ में भी होता है सो इस लोक सम्बन्धी श्रर्थके विषय वा पण्लोक सम्बन्धी श्रर्थ के विषय (महयव्यमेव) यहन करना चाहिये (इइ जो) इस प्रकार जो सद्व्यवहार के ज्ञान का कारण (अव्यक्षो) उपदेश है, (सो नश्रो नाम कारण)

#### श्रव इसी विषय में कड़ते हैं—

(सन्वेसिपि) सो सभ्में (नयाणं) नयों के (बहुविही बक्तव्वयं) नाना प्रकार की वक्त-द्यतात्रों को (निसामिक्ता) सुनकर (सन्वनयविसुद्धः) सत्र नयों में विशुद्धः (तं) वही है, (जं) जो (साह्र) साधु (चरण) चारित्र झौर (गुणद्विश्रो ) ज्ञान के विषय स्थित है

† नाम शब्द शिष्य के श्रामन्त्रण श्रर्थ में ग्रहण किया गया है। सारांश केवल इतना ही है कि ज्ञानद्वार। उपादेय, हेय, ज्ञेय पराथों का बोध होता है, फिर तादश यहन किया जाता है, ऐसा जो उपदेश है उसी को ज्ञान नय कहते हैं। श्रीर क्रियावादी इस गाथा का श्रर्थ केवल क्रिया में ही करता है, जैसे कि—ज्यादेय पदार्थों को जान हर जो यहन करता है वह गौण रूप है। इस प्रकार जो उपदेश करे वह क्रिया नय हो जाता है। तब कोई एक ही मोच का कारण नहीं होता, लेकिन दोनों एकितित होकर मोच का कारण हो जाते हैं। श्रिप शब्द समुच्चय श्रर्थ में हैं।

<sup>\*</sup> एव शब्द अवधारण अर्थ में ग्रहण किया है।

## [ उत्तरार्धम् ]

(से तं गए) यही नय का वरान है। श्रीर यहीं (त्रणुत्रीगाइरा सम्प्रता।) श्रमु-योगद्वार का वर्णन भी पूर्ण हो गया।

भावार्थ—जो एक ग्रंश लेकर वस्तु का खरूप प्रतिपादन करे उसे नय कहते हैं। इस के सात भेर हैं, जैसे कि नैगमनय १, संप्रद्वनय २, व्यवहारनय ३, भ्रष्ट सुत्रनय ४, शब्रनय ५, समिकड़नय ६, श्रोर एवम्मूतनय ७। श्रद्ध श्रद्ध श्रद्ध सातों नयों का वर्णन किया जाता है—

जिस का नहीं है एक मान अर्थात् महाससा, उसे नैगम नय कहते हैं।
तथा निगम शब्द से यसित का अर्थ प्रह्मण करने से, जो पूर्व में ''लोके बसामि''
दत्यादि हब्दान्त से नैगमनय का स्वक्रय प्रतियादन किया गया है, उसे भी नैगमनय कहते हैं, अथवा निगम नाम है, प्रर्थ के ज्ञान का अनेक प्रकार से जो अर्थ के ज्ञान का माने वा बहुत से गमा होने से भी इसे नैगमनय कहते हैं, और इस नय के मत में से सामान्य और विशेष कप वस्तु दोनों ही भिन्न र हैं, क्यों कि सभी वस्तुओं में विद्यमान भाव एक है, इसिलिये इसे द्रव्यनय कहते हैं। इसिलिये सात नयों में से प्रथम के चार नय द्रव्यनय कहलाते हैं, क्यों कि ये द्रव्य को ही प्रधानता से मानते हैं। और शेष तीन नय पर्यायाधित होने से पर्याय नय कहलाते हैं। तथा यह नय भूत, भिष्ठियत् आरे वर्त्तमान तीनों काल के पदार्थों को प्रहण करता है। इस नय के मत में तीनों काल की अस्ति है। जैसे कि—भूत काल, भविष्यत् काल और वर्त्तमान काल।

जिस ने भली प्रकार एक जाति कर अर्थ को ग्रहण किया है, उसी को संग्रह नय कहते हैं। कारण कि यह नय वस्तु का सामान्य ही मानता है, विशेष नहीं। इस का वचन संग्रह किये हुये का सामान्य अर्थ में ही होता है। इस लिये संग्रह कर परचात् सामान्य कर से सब वस्तुओं को जो सिद्ध करता है उसे संग्रह नय कहते हैं। कर वस्तु से भिन्न है किम्बा अभिन्न है? यदि प्रथम एन् ग्रहण किया जाय तो सद्भूप सामान्य स्वक्रप से भिन्न असद्भूर सिद्ध होगा।

#### [ श्रीमद्जुयागद्वारसूत्रम् ]

388

श्रतः श्रसद्भूप खपुष्पवत् होता है। यदि द्वितीय पत्त श्रमेद रूप स्वीकृत किया जाय तव सामान्य स्वरूप ही सिद्ध हो गया, क्यों कि — विशेष सामान्य स्वरूप से पृथक् नहीं है। इस लिये एक ही सिद्ध हुआ। इस प्रकार संग्रह नय के मत में केवल एक सामान्य स्वरूप ही माना जाता है।

सामान्य स्वरूप का अभाव सिद्ध करने वाला व्यवहार नय है, अर्थात् सर्वदा जिस का द्रव्यों में विशेष भाव हो। जैसे कि घटादि पदार्थ जलादि से भरे हुये अपनी २ किया करते दिखाई देते हैं, लेकिन उस से अतिरिक्त सामान्य नहीं होता। इस लिये सामान्य स्वरूप को लोक व्यवहार भी अंगीकार नहीं करता। सामान्य स्वरूप से लीकिक व्यवहार की प्रवृत्ति भी नहीं हो सकती। इस सर्व प्रकार से सामान्य स्वरूप िद्ध नहीं होता है अतः लीकिक व्यवहार में प्रधान नय होने से भाव हो सिद्ध दूप है और इसे व्यवहार नय कहते हैं।

विशेष से सामान्य स्वक्ष्य पृथक् भी नहीं हैं श्रथवा विशेषतया जिस का निश्वय किया जाता है उसे विनिश्वय कहते हैं।

"सुयनाणे श्र निउत्त, केवले तयणंतरं। श्रव्पणो य परेसिं च,जम्हा तं परिमावगं ॥१॥" श्रुतज्ञाने च नियुक्तं, केवले तदनन्तरम्। श्रातमनश्च परेषां च, यस्मात्तपरिमावकम् ॥१॥

पक हो वस्तु भिन्न २ लिंग और भिन्न २ वचन से कही जाती है, मानों इस नय का मत ही निराला है। कोई लिंग वचन का भेद ही नहीं होता। , इस में यह शंका भो उत्पन्न होती है कि—

सामान्य स्वरूप विशेष स्वरूप से भिन्न है या श्रमिन्न ?

यदि भिन्न माना जाय तब विशेष स्वरूप से सामान्य स्वरूप पृथक् दृष्टि गोचर होना चाहिये, लेकिन होता नहीं। इस लिये प्रथम पत्त प्राह्य हो जाता है! यदि द्वितीय अभिन्न पत्त स्वीकार किया जाय तब विशेष स्वरूप की सिद्धि हो गई, क्योंकि विशेष स्वरूप से सामान्य स्वरूप पृथक् नहीं है, इस लिये एक ही रूप हुए। अतः व्यवहार नय का यह मन्तव्य सिद्ध हो गया कि जो वस्तु व्यव-हार से प्राह्य है उसी भाव को विद्यमान माना जाता है। जो भाव विद्यमान अयो ग्य तो है लेकिन व्यवहार में उस का प्रह्मण नहीं होता, यह उपकारक न होने से भाव व्यवहार में अमाननीय होने से प्रयोग्य है। जैसे परमाणुओं के समूहों से घट की उत्पत्ति है। घट का विचार कहपनीय है, परन्तु परमाणुओं का विचार

# [ डसरार्धम् ]

अकल्पनीय है। क्यों कि उस में प्रमाण नहीं है और व्यवहार मुख्य होता है, जैसे घटादि पदार्थों में ५ वर्ण, २ गंघ, ५ रस, द स्पर्श होते हैं। तथापि जिस वर्ण की अतीव सुख्यता होगी वही वर्ण व्यवहार में उपयोगी होता है। जैसे—नील घट, इत्यादि। यदि सामान्य स्वरूप ही माना जाय जैसे कि घट व्यवहार से अकल्तीय होगा तो प्रकृति असत् हो जायगी। इस लिये व्यवहार से जो सिद्ध हो जाता है वही लोक व्यवहार होने से सब द्रव्यों में विद्यमान है।

भृजुसूत्र नय के मत में वर्ष्यान काल ही प्रह्णीय है। जो तत्काल उत्पन्न हुआ हो उसे प्रत्युत्पन्न अर्थात् वर्त्तमान कहते हैं । पृत और भविष्यत् , ये दोनी काल वर्तमान ही सुचन करते हैं। और जो इस को प्रहण करता है उसे प्रत्यु-त्पन्तप्राही कहते हैं। सूत ऋौर सविष्यत् वर्चमान काल में असद्रूप हैं, क्योंकि भूत काल हो चुका है और भविष्यत् उत्पन्न ही नहीं हुआ। इस लिये ये दोनी असत् हैं । इस नय को केवल अतिज्ञान ही उपादेय है । अथवा ऋतु याने सरलता अर्थात् जिल का सरल अत ही उसे ऋजुअत कहते हैं। इस स सिद्ध हुत्रा कि जो बकता से रहित होकर वर्तमान काल को स्वीकार करें वही ऋ जुसूत्र नय है इसमें विशेष इतना जानना चाहिये कि इस नय के मत में लिंग वचनादि अनेक भेद भिन्न रूप एक ही वस्तु मानी जाती है। इस से व्यतिरिक्त वस्तु अवस्तुरूप है। अतः भूत काल उत्पन्न वस्तु वर्त्त मान में अव-स्तु है, वर्त्तमान काल में उस का विनाश है तथा भविष्यत्काल की वस्तु वर्त्त-मान में अनुत्पन्न है, इस तिये वह भो अवस्तु हो है और परसम्बन्धा वस्तु स्वकार्य में साधक नहीं होने से अवन्तु है। अतः इस लिये वह भी आकाश-पुष्पवत् है। तथा जो वर्त्तभान काल में वस्तु है वही सद्रूप है। यद्य प लिंग भेद तो है, परन्तु वह अपने गुण को नहीं छोड़ती। इस नय के मत में नाम स्थापनादि द्रव्य इन्द्रादि वस्तु नहीं हैं क्यों कि भूतकाल का विनाश है और भविष्यत् काल श्रमुत्पन्न है, केवल वर्त्तभान काल में चण रूप है क्यों कि जो वस्तु शक्ति रूप नहीं होती वह अर्थ किया भी नहीं कर सकती अतः जो अर्थ किया करने में अशक्त है वह अयस्तु कप है। जो वर्त्त मान में किया करे वही वस्तु होती है । यदि श्रंश रहित वस्तु मानी जाय तब युक्ति से असंगत सिद्ध होती है क्यां कि एक स्वभाव रूप वस्तु का अनेक स्वभाव वाला हो जाना बिना देश प्रदेश के माने असिद्ध है। यदि ऐसे माना जाय कि वस्तु हः अनेक स्वभाव कप है सो वह अयुक्त है, परस्पर विरोध होने के कारण से। जैसे कि

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]

384

एक स्वभाव श्रनेक स्वभाव को त्याग कर स्वयं स्थित है और श्रपने खभाव में सर्व पदार्थ विद्यमान हैं। जैसे कि—परमाणु नित्य होने पर भी समुह रूप होकर घटादि कार्य बन जाते हैं पहन्तु घटादि के होने पर भी परमाणु स्वभाव में स्थित रहते हैं। इस लिये वर्ष्यानकालग्राही ऋजुस्व नय है।

शव त्राक्रोशे घातु से 'शब्द' शब्द की उत्पत्ति होती है जिसका अर्थ है कि जो उचारण किया जाय उसे शब्द कहते हैं। इस नय में शब्द प्रधान और अर्थ गौड़ रूप माना जाता है। इस लिये यह नय ऋजुस्त्र नय से विशेषतर वर्ष मानशही है। जैसे कि--ऋजुस्त्र के मत में लिंगभेद होने पर भी अभेद रूप शब्द माने जाते थे िन्तु इस नय के मन्तव्य में लिंगभेद के साथ ही अर्थ-भेद भी माना जाता है। जैसे कि--तटः-तटी-तटम्, गुरुः--गुरू-गुरुवः, पुरुषः--पुरुषो--पुरुषाः दत्यादि। किर इस नय में नाम स्थापना द्रव्यादि को भी वस्तु नहीं माना जाता क्योंकि वे कार्य करने में असमर्थ हैं। इस लिये भावप्रधान हैं। भाव से ही क येखिद्धि होती है। नाम, स्थापना, द्रव्य और अप्रमाण हैं। उनसे कार्य की खिद्धि नहीं है सो प्रसंगवशात् इन दोनों नयों के मत से चार नित्तेगों का किंचित् स्वरूप यहां लिखा जाता है।

सव वस्तुएं नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव से युक्त हैं। ऐसी कोई भी वस्त नहीं है जिल के चार नित्तेष न हो लकें। नाम नय का मन्तव्य है कि-- जो वस्तु है वह सर्व नाम रूप है। विना नाम कोई भी वस्तु नहीं है श्रीर नाम बिना वस्तु प्रहण भी नहीं हो सकती इस लिय सबे वस्तुएं नाम रूप हैं। जैसे कि--मृत्तिका से घट की उत्पत्ति है किर वह घट मृत्तिका के द्वी नाम सं बोला जाता है और नाम विना संशय हो जाता है इस लिये नाम कव वस्तु का मानना ही ठोक है। स्थापना नय का मन्तव्य है कि खर्च वस्तु स्थापना रूप है। बिना श्राकार कोई मो वस्तुनहों है। स्थापना में नाय रूप वस्तुनहीं होती । जो वस्तू हे आकार कर है और आकार के विना नाम होना ही असंभव है। इस लिये सर्व वस्त स्थापन। रूप है। द्रव्य नय का मन्तव्य है कि सर्व वस्त द्रव्य रूप है। क्यों कि जैसे आकार विना नाम नहीं हो सकता उसी प्रकार द्वव्य बिना स्थापना नहीं हो अकती। इस लिये स्थापना रूप वस्तु नहीं है किन्तु द्रव्य रूप वस्तु है। भाव नय का मन्तव्य है कि द्रव्य रूप वस्तु नहीं है, श्रपि त भाव रूप वस्त है क्यों कि सर्व प्रकार से विचार करने से अंतिम भाव की ही सिद्धि होती है किन्तु भूत भविष्यत् के भाव अप्रगट हैं इस लिये वर्त्तमान काल के हां भाव का श्रहण करना चाहिये जो कि प्रगट हैं।

# [ उत्तरार्धम ]

इस प्रकार ऋजुसूत्र और शब्द इन दोनों नयों का मन्तव्य है। इन नयों के मत में भाव निक्षेप ही माननीय है, अन्य नहीं। अन्य निक्षेप द्रव्य नयों को माननीय हैं, पर्यायार्थिक नय तो भाव पर आरूढ हैं। परन्तु शब्द नयं ऋजुस्त्र से विशेषतर वर्षामान काल में आकृढ है। जैसे कि-सहश लिंग वचन से भाषण करना शब्द नय को उपादेय है तथा इन्द्रः शकः पुरंदरः तथा। घटः कुटः कंभः इत्यादि । सो शब्द नय के मतमें शब्द प्रधान श्रीर श्रर्थ गीण रूप होता है।

समिम्बद नय के मत में वस्त खगुणमें श्वेश करतो है। यदि एक शब्द में अन्य शब्द एकत्व किया जाय तब यह अवस्तु रूप हो जाता है। जैसे कि— इन्द्र को शक कहना । यद्यपि ये दोनों पर्याय नाम हैं किन्तु अर्थभेद अवश्य है। यथा-इन्इतीति इन्द्रः, शक्नोतीति शकः, पूरं दारयतीति पूरंदरः इत्यादि। सो इस नय के मत में शब्द भिन्न होने से अर्थ भिन्न अवश्य होता है नहीं तो शब्द पक होने से अति प्रसंग दोष को प्राप्ति होगी। इस नय के मत से इन्द्र से शक शब्द उतना ही भिन्न है जितना कि घट से पट और अश्व से हस्ति. इस लिये भिन्न २ शब्द के भिन्न २ ऋर्थ इस नय को खीकार हैं। तारपर्य यह इस्रा कि एक वस्तु के अनेक नाम इस को सम्मत नहीं हैं क्यों कि समिमिरूढ़ नय का अर्थ यही है कि नाम के भेद होने से वस्तु का भेद होता है। इस प्रकार सम-भिरुद्ध नय का विवरण होने पर एवंभूत नय के विषय में कहते हैं-

प्यंभत के मत में व्यवज्ञन और अर्थ के गुगपत् होने से वस्तु के खहर को श्रंगीकार किया जाता है। जैसे कि-ज्यज्जन नाम है शब्द का सो शब्दसे जो वस्त का श्रमिधेय अर्थ है उसको प्रगट किया जाय, उसे ही एवंभतनय कहते हैं। इथा घट चेंदायां धात से घट शब्द की उत्पत्ति है। सो जब घट पूर्ण जल से भरा हआ स्त्री के मस्तक पर होता है तभी उसको घट कहा जाता है. अन्यत नहीं । इस लिये वस्त का जिस समय पूर्ण गुण उस वस्तमें प्राप्त हो उसी समय एवंभ्रत नय के मत से उसकी वस्तु माना जाता है।

यहां यदि ऐसे कहा जाय कि- भृत और भविष्यत काल की चेष्टा को श्रंगीकार करके समुच य कप में उसे घट क्यों नहीं माना जाता ? इसका उत्तर यह है कि-भूतकाल की चेष्टा विनाशरूप है और भविष्यत काल की चेष्टा अनुत्पन्न है। इस लिये ये दोनों चेष्टाएं शश-भ्रंगवत् होने से अमाननीय हैं। क्यों कि-यदि इस अपेचा से ही घट मानना है तब मृतुर्पिड को भी घट संहा प्राप्त हो जायगी तथा प्रसंगवशात अन्य पदार्थ भी घट संबद्ध होंगे। इस किये

## [ शीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

.. 380

सिद्ध हुआ कि सम्पूर्ण भाव ही एवंभूत नय को उपादेय हैं क्योंकि एवं नाम है वेष्टादि का और भूत नाम है प्राप्त होने का। तब दोनों के मिलने से एवंभूत शब्द की सिद्धि हो, गई है। इस प्रकार एवंभूत नय का मन्तव्य दिखलाया गया। सो सात ही नय साधारण रूप में एक न्त पत्नी होते हसे दुर्नय कहे जाते हैं। और अनेकान्त रूप होने से सुनय होते हैं। किर सुनयों के मिलने से स्याद्वाद (जैन) मत बन जाता है अर्थात् सुनयों के ससृह का नाम स्याद्वाद (जैन) मत है सो प्रसंगवशात् दुर्नय, नय, और प्रमाण का किंचित् विवरण दिखलाते हैं—

"सदेव सत्स्यात्सदिति त्रिधार्थो, मीयेत दुर्णीतिनयप्रमाणैः। यथार्थंदर्शी तु नयप्रमाणपथेन दुर्णीतिपथं त्वमास्त्व १॥"

श्रर्थात्—पदार्थीं का निर्णय तीन प्रकार से होता है—दुनैय, नय श्रीर प्रमाण से। सत् यह नपुन्सक लिंगीय शब्द दुर्नय का बाधक है और सत् शब्द ही सुनय का बोधक है। स्यात् सत्यह शब्द प्रमाण का वाचक है। एकान्त वस्तु का मानना दुर्नय है और श्रस्ति शब्द के साथ वस्तु स्वरूपका कथन करना सुनय का लक्तण है। स्यात् सत्शब्द से वस्तु का स्वरूप कथन करना प्रमाण का लक्षण हैं। जैसे कि-स्थात् ग्रस्ति घटः, इत्यादि। क्योंकि इस प्रकार से किसी भी चल्त के साथ विरोध भाव नहीं होता। इसी प्रकार सत्व सक्य, असरव सक्रा; नित्य सक्रा, अनित्य स्वक्रा; व्यक्त, अब्यक्त,व्यक्ताब्यक खरूप; सोमान्य खरूप, विशेष खरूप इत्यादि अनेक धर्म दुर्नय, नय और प्रमाण से वर्णन किये जाते हैं। स्तुतिकार कहते हैं कि हे जिनेन्द्र! दुर्नयों के निरा-करण में आप हैं समर्थ हैं; अन्य कोई भी वारी दुर्नयों का मार्ग निराकरण नहीं कर सकते और हे प्रभो! नय और प्रमाण से आपने ही दुनैयों के मार्ग की समार्ग बना दिया है। इस लिये हे नाथ ! आप यथार्थदर्शी हैं, अन्य कोई भी वादी आप के समान बानयुक्त नहीं है। श्रीर जो नय को प्रमाण तृत्य वर्णन किया है विह अवयोगद्वार की व्याख्या की सिद्धिके लिये ही है। क्योंकि अनुयोगद्वार के चार मुख्य द्वार हैं। जैसे कि - उपक्रम १, निचेप २, अनुगम ३ और तय ४।

भ्रम दुर्नयों के बोध के वास्ते प्रथम नय का विवरण किया जाता है-

जो म्रनन्त धर्मात्मक वस्तु को एक ग्रंश से वर्णन करे उसे ही वय कहते हैं। इस प्रकार भ्रनन्त नय सिद्ध होते हैं। इस में वृद्ध वाक्य की प्रमाणता [ उत्तरार्घम् ]

३१८

है। जैसे कि—''जावह्या वयणपहा तावह्या चेव हुंति नयवाया" यावन्मात्र वचन के मार्ग हैं तावन्मात्र ही नय वाक्य हैं तथापि मूल स्त्र में मूल सात ही नय वर्णन किये गये हैं। जैसे कि-नैगम १, संब्रह २, व्यवहार ३, ऋग्रस्त्र ४, शब्द ६, समिकिट ६ और एवंभूत ७। इन के मुख्य दो द्वार हैं। जैसे कि-- अर्थ द्वार और शब्द द्वार । प्रथम चार अर्थ नय हैं, तीन पिछले शब्द नय हैं। और दुन्य उसे कहते हैं जो एकान्त वाद को मानते हों और अनेकान्त वाद का निषेध करें। जैसे कि—नैगमनय से नैयायिक और वैशेषिक दर्शन उल्लाह हुये हैं संब्रह नय से अद्धैतवाद, संख्य और मांसक दर्शन मी उत्पन्न हुए हैं, व्यवहार नय से चार्याक्रमत प्रचलित हुआ है, ऋग्रस्त्र के आश्रित बौद्ध दर्शन हैं। शब्दादि तीन नयों के आश्रित वैयाकरणादि हैं।

नय और सुनय का विवरण पंथों में इस प्रकार से भी किया गया है। जैसे कि—नैगम, संप्रह और व्यवहार, इनके अनेक भेद किये गये हैं। यथा धर्म धर्मी से प्रधान भाव से भावण करना। उसे नैगम नय कहते हैं। जैसे कि आतमा में चेतन गुण है सो आतमा मुख्य हैं, चेतन उसका गुण है । जब दोनों धर्मी का प्रधान भाव सिद्ध हुआ तब उसको द्वव्य और पर्याय खतः सिद्ध हो जाता है। इस प्रकार नैगम नय का सिद्धान्त है जब दोनों को एकान्त भाव से कथन किये ज़ायें तब नैगमाभास हो जाता है जैसे कि—आत्मा और चेतन भिन्न र पदार्थ हैं। इसी को नैगम दुर्नय कहते हैं।

जो लामान्य मात्र से पहार्थी का वर्णन करे उसे संग्रह नय कहते हैं जिस के मुख्य दो भेद हैं जैसे कि - परसंग्रह और अपरसंग्रह । सामान्य प्रकार से सर्व वस्तु को एक रूप मानना, परसंग्रह होता है फिर उसी को एकान्त रूप मानना उसे परसंग्रहामास कहते हैं तथा द्रव्यत्व,गुण्त्व, कर्मत्व आदि को अवान्तर सामान्य प्रकार से मानना—उसका विशेष कुछ भी कथन करना उसे अपरसंग्रह कहते हैं। जब धर्म, अधर्म, श्राकाश, काल और पुद्गल द्रव्य को एकान्त से एक रूप माना जाय तब वह अपरसंग्रहाभास हो जाता है।

संग्रह नय के कथन को निर्मृत करता हुआ द्रव्य और पर्याय को ठीक २ मानने वाला व्यवहार नय होता है जो द्रव्य और पर्याय का एक।न्त रूप से भेद मानता हो उसे व्यवहार नयाभास कहते हैं। इस नय के आश्रित चार्वाक दर्शन है।

इस प्रकार व्यवहार नय श्रौर व्यवहार दुर्नय का विवरण किया गया है।

#### [ श्रीमद्नुयोगद्वारसूत्रम् ]।

388

द्रव्य नय के पश्चात् चार पर्याय नयों का यह भन्तव्य है कि ऋजुसूत्र नय वर्ष्णमान काल को सुख को सुख दुःख को दुःख स्वीकार करता
है और अन्य द्रव्य के उत्थाप । करने से ऋजुसूत्राभास हो जाता है। इस
नय के मानने वाला बीद्ध दर्शन है जो कि एकान्त वर्ष्णमान काल की पर्याय में आकृढ है कालादि के भेद होने से शब्द के अर्थ का भेद होता है उसे ही
शब्द नय कहते हैं किन्तु उस अर्थभेद को एकान्त भिन्न कप मानने से शब्द
नयामास हो जाता है। पर्याय के अञ्चक्त अर्थ का मानना समिमकृढ नय का
मन्तव्य है। जैसे कि—इन्द्रनात् इन्द्रः, शक्तनात् शक्तः, पुर्दारणात् पुरंदरः इत्यादि।
यदि इन्हीं शब्दों को एकान्त क्य से भिन्न र पदाथ माने जायें तब समिमकृढ
नयामास हो जाता है। शब्द के अञ्चक्त किया का होना एवमूत नयामीष्ट है
जैसे कि—इन्द्रका स्वरूप अञ्चमव करने से इन्द्र कहा जाता है, शक्तवुक्त होने
से शक्त है, (देत्यों के) पुर (नगर) (बदारण से पुरंदर है इत्यादि। यदि किया
रहित वस्तु को उस शब्द से न उचारण करना चाहिये ऐसा एकान्त निषेध
करे तब एवंमूत नयासास होता है। जैसे कि—विशिष्ट चेष्टा ग्रन्य घट कप
वस्तु को घट न कहना।

इन स्रात नयों में प्रथम चार अर्थ नय कहे जाते हैं पिछले तीन नय शब्द कर से माने जाते हैं और सातों नयों का उत्तरोत्तर विषय अल्प है जैसे कि—नैगम नय से संग्रह नय का विषय अल्प है और संग्रह नय से व्यवहार नय का विषय स्तोक है। इसी प्रकार सम्भिक्षद नय से प्रवभूत नय का विषय स्वल्प है इसका कारण पीछे कहा जा चुका है इसी लिये उसी अपेका से जानना चाहिये और इन्हीं नय वाक्यों से सप्तमंगी की सिद्धि होती है अतः सप्तमंगी का स्वक्ष्य अन्य जैन न्याय अन्थों से जानना चाहिये।

तृतीय द्वार प्रमाण का है। सो प्रमाण के मुख्य दो भेद हैं—प्रत्यच्च श्रीर परोच्च किर सांव्यवहारिक प्रत्यच्च श्रीर निश्चियक प्रत्यच्च, इस प्रकार प्रत्यच्च के दो भेद कहे गये हैं किर इन्द्रिय प्रत्यच्च श्रीर नोइन्द्रिय प्रत्यच्च, इस प्रकार सांव्यवहारिक के दो भेद होते हैं किन्तु इनके भी श्रद्भप्रह, ईहा, श्रवाय श्रीर धारणा, इस प्रकार चार भेद बन जाते हैं। प्रत्यच्च प्रमाण च्योपश्चिक श्रीर चायिक भाव से होता है। श्रवधिज्ञान श्रीर मनः-पर्यायद्यान च्यायोपश्चिक भाव से उत्पन्न हैं। केवल हान चायिक भाव

[ उत्तरार्धम् ]

**३२**०

से ही होता है। परोज़ बान के पांच भे ह हैं। जैसे कि-स्पृति रे, पत्यिमशान २, ऊह ३, अनुमान ४ और आगम ४, पूर्व संस्कारोत्पनन स्मृति बान है। समृति और श्रानुभव से उत्पन्न प्रत्यमिशान होता है। जैसे कि यह वही देवदत्त है जिसकी मैंने पूर्व में अनुक स्थान पर देखा था। त्रिकाल के साध्य और साधन ज्ञान से ऊह श्वान होता है तथा इस का ब्रितीय नाम तर्क ज्ञान भी है। अनुमान के दो भेद हैं स्वार्थातुमान श्रीर परार्थातुमान । स्वार्थातुमान श्रन्यवातुमित लच्चण हेतु प्रह संबन्ध स्मर्णहेतक साध्य ज्ञान होता है, परार्थातुमान पन्न हेतु दृष्टान्त उप-नय और निगमन कर पांच अवयवी होता है। श्री श्रहत देव के वचन से उत्पन्न हुए ज्ञान को ब्रागमानुमान कहते हैं तथा उपचार सं सर्वज्ञ के बचन को हो श्रागमानुमान कहते हैं। इस प्रकार नय प्रमाण पूर्वक प्रमाण यचन होता है, श्रन्य-था वह दुर्नथ है। इस वासी एकान्तवाद मिथाका है, अनेकान्तवाद सम्यग् दर्शन है। श्रीजिनेन्द्र देव के स्पाद्धादकप दर्शन में सर्व नय मुक्ताहारवत् सुन्दरता को प्राप्त हैं और इनका परस्पर स्याद्वा ह दशन में विरोध मिट जाता है जैसे कि मध्यस्य के सन्तुल वादी-प्रतिवादी शान्त हो जाते हैं। इसो प्रकार श्रोजिनेन्द्र देव के 'स्यात्' इस पवित्र वचन से सर्व नय विवाद रहित होकर मैत्री भाव से परस्पर निवास करते हैं!

यहां यदि यह शंका की जाय कि जब सर्व दर्शन स्याद्वाद दर्शन में विद्यमान हैं तब स्याद्वाद दर्शन अन्य दर्शनों में क्यों नहीं माना जाता? तो इसका उत्तर यह है कि स्वद्भद्र तो सर्वनदीमय है किन्तु पृथक् २ निद्यों में स्मुद्ध प्राप्त नहीं होता। इसी प्रकार स्याद्वाद दर्शनके विषय में भी जानना चाहिये क्यों कि एक वस्तु का स्याद्वाद मत के अनुसार मानने से जीव सम्यग् हिंछ होता है और एकान्त एक २ नयके मानने से जीव मिथ्याहिष्ट हो जाता है। इन नयों के कथन करने का मुख्य प्रयोजन इतना ही है कि सामायिकाध्ययन जब उपक्रम निन्त्रेष अनुगमादिके द्वारा वर्णन किये गये हों तो किर उनको नयों द्वारा वर्णनकरना चाहिये—एक सूत्रमात्र को तथा सर्व अध्ययन को भी नयों द्वारा वर्णन करना चाहिये। एक सूत्र, जैसे "रागे आया" इत्यादि सूत्र की भी नयों द्वारा व्याख्या करनी चाहिये।

यद्यि नयों के अनेक भेद हैं। जैसे कि यावन्मात्र वचन मार्न हैं नावन्मात्र नय हैं तथा सात नेगपादि मूल नय हैं वा द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक वा ज्ञान नय, किया

#### [ शीमदनुयोगद्वारसूत्रम् ]

३२१

नयः निश्चय नयः व्यवहार नयः शब्द नयः ऋषं नयः त्यादि नयोके अनेक भेद हैं। तथापि सर्व ऋष्ययन का विचार झान नय और क्रिया से करना चाहिये क्योंकि ये मोच्च के कारण हैं। इसी लिये हम यहां ऋब झान और क्रिया के विषय में कुञ्ज कहते हैं। क्योंकि इस समय इन दोनों की ही उपयोगिता है, अन्य नयों का प्रस्ताव नहीं है।

परार्थी के खरूप को जो "उपादेय" हो उसे प्रहण चािये, जो "हैय" कर ही उन्हें त्याग करना चाहिये और जो "होय" रूप (जानने योग्य) हो उन्हें मध्यस्थ भाव से देखना चाहिये । इस लोक सम्ब-न्धी मुखादि सामग्री ग्रहण योग्य है. विषादि पदार्थ त्यागने योग्य हैं श्रीर तुणादि पदार्थ उपेक्षणीय हैं। यदि परलोक सम्बन्धी विचार किया जाय तब सम्यग दर्श-नादि प्रहण करने योग्य हैं. मिथ्यान्वादि क्रिया त्यापने योग्य हैं श्रौर खर्गीय सुख उपेचणीय हैं। इस प्रकार तीनों प्रकारके बाधौं में यत्न करना चाहिये। चाँकि ज्ञान नय का मन्तर्य है कि - हे आर्थी ! हान बिना किमी भी कार्य की सिद्धि नहीं होती। शानी पृष्य ही मोल्ल के फल को अनुभव कर सकते हैं। श्रन्थ पृष्य अन्थ के पश्चात गमन करने से वांद्धित श्रर्थ को प्राप्त नहीं कर सकता। जैसे बीज बिना श्रंकुरोत्पत्ति नहीं है इनी प्रकार ज्ञान बिना प्रधार्ध की मिद्धि नहीं है फिर श्चान से सववत, देशवत, ज्ञायिक मन्यक्त ब्रादि श्रमूख्य पदार्थी की प्राप्ति हो मकती है अन एव सर्च का मूल कारण ज्ञान ही है । किया नय का मन्तव्य है कि सर्व का मुख्य कारण किया हो है जैसे कि-तीनों प्रकार के अर्थों का जान कर उनमें फिर यन करना। इसी कथन से किया को चिद्धि की गई है। ज्ञान तो किया को उपकरण है इस लिये किया मुख्य और बान गील रूप है। इस प्रकार किया नय का उपरेश है कि किया ही मुख्य है तैमे कि किया से रहित ज्ञान खर के समान चन्दन के भारवत है तथा जान से जीव सख नहीं पाते तथा ज्ञान से पत्रीति नहीं हो सकती, तोर्थकर देव भी अन्तिम समय पर्यन्त किया के ही आश्रित रहते हैं; बीज को भी बाहिर की सामग्री की अत्यन्त मावश्यकता है तबही श्रंकरोत्यति होती है। इसलिये सब का मुख्य कारण किया ही है। इस प्र-कार किया नय का मन्तव्य है किन्तु एकान्त पत्त में मोत्त प्राप्ति का अभाव है।

इसिलये श्रव मान्य पता के विषय में कहते हैं कि सर्व नयों के नाना प्रकार के वक्तव्य को सुनकर सम्यक्त्व सामायिक श्रीर श्रन सामायिक को ज्ञान प्रधान नय मानते हैं, श्रन्य दोनों के मत में गौण कप हैं. इस प्रकार नयों के परस्पर विगेध जनक भाव को सुनकर जो पाधु क्षान श्रीर किया में स्थित है वही मोज्ञका साधक होता है। कारण कि एकान्य पता मिथ्या रूप है। इस लिये छान श्रीर किया युगपत मोज्ञ के साधक हैं क्यों कि केवल ज्ञान से श्रीर केवल किया से कार्यसिद्धि नहीं होती। जैसे कि अन्नादि के ज्ञान से भी बिना किया किये उद्दर्शिषणादि नहीं हो सकते। इस वास्ते श्रीतीथ कर केवल ज्ञान श्रीर यथा- ख्यात चरित्रयुक्त होते हैं। किर केवल किया से भी कार्य सिद्धि नहीं होती तथा

# [ उत्तरार्थम् ]

जब किया हो जाती है तब उस का बान प्रथम ही होना है इस तिये किया की बानपूर्वक होना लिख हुआ। इस लिये निद्ध हुआ कि बान और जिया होनों के लमकालीन होने पर ही मोस के फन की प्रार्थन होती है। जैसे कि कि कि से रहित हान विष्कृत हो जाती है, तिथा बान से रहित होने से सूर्य हो जाती है, तथ बांखित लिखि नहीं हो सकती जैसे कि — पंगुता और अंध प्रान्त हुए सुवारों को नहीं प्राप्त होते तथा वृक्ष के फन को नहीं से सकते तथा जैसे एक बक से शक्त नगर को प्राप्त नहीं हो सकता हुनो प्रकार अकेने कान और अकेने कि का सिखि नहीं, अपि तु दोनों से सिखि होती है।

यहां यदि ऐसी शका की जाय कि जब ोकों में पृथक २ साम में सुकि साम की शिक नहीं है तो युग्यक् में वह शिक कहां से उरान्त होनी ? इस का डकर यह है कि झान और किया पृथक २ माय में देश उरकारी होने हैं, युग रक् मिलने से सर्व उप कारी बन जाते हैं। जैसे पक सर्व तेत की आशा पूरी नहीं कर सकता और यदि सर्वर्ग का समूद हो जाय हो तेत की माशा पूर्व हो जाती है। इसी प्रकार झान और किया दो में से मोक की अधित हो जाती है, एक २ से नहीं। इस प्रकार मानने और यहण करने से भावसाध होता है।

इस तरह नय द्वार की समादित होते हुए चतुर्थ आतुरी गईरए की भी समादित कोती है। चतुर्थ अनुयोगहार के पूर्ण होने से श्रीम स्तुषा गढ़ार सूत्र को भी पूर्ति होती है क्यों कि आतुरोगहार सूत्र के चार अवन द्वार हैं सो चारों की पूर्ति होते से अनुयोगहार सूत्र की पूर्ति हो गई।

कतियय प्रतियों में अनुयोगद्वार स्व की पूर्ति के परवास जिल्ला किसिक

दो गाधाएं भी लिखी हुई मिलती हैं -

"तोलस्याणि चडक्तराणि होति उहमंमि गाहासं। दुसहस्समणुदुमझंदिक्तर्यमाणमो भणिमो ॥ १॥ गुयरमहादरा इव उवक्रमदराणुम्रोगवरदीरा । म स्वर्श्वदुगमता विदिमा दुक्यास्वादद्वाद ॥ २॥॥

इन गाधाओं की लारांश इतना ही है कि श्रीम र्मु शेनहार सूत्र की १६०% गाथाएं हैं और २०५५ अनुष्य छन्द हैं ॥१॥ जैसे महानगर के मुख्य सुव्य चार हार होते हैं उसी महार श्रोम रत्न गेनहार सूत्र के उसक्याहि सार हार हैं और इस सूत्र का अवर, बिंदु श्रीर मात्रायें जो लिखी गई हैं वे सर्व हुआं के स्वय करने के बास्ते ही हैं।

ययि ये गाथायें मृत सूत्र में नईं हैं; बुत्तिकारों ने इन की बुत्ति और नहीं निस्ती है तथापि इन का सारांश अञ्झा हाने से तथशकतियम अतिकों में थे गाथायें तिस्ती हुई हैं इस तिये में ने भो यहां पर तिस्त दो हैं।

यदि प्रमाद वरा श्रज्ञान भाव से सूत्र से कि जिस् मात्र भी मेरे से विश्वतः । लिखा गया हो तो में 'मिञ्जा मि दुक्ड इं' ग्रहण करता हूं।

इति श्रीमद्गुयोगद्वार पुत्रस्य दिश्हीपदार्थं सामाधी सामाध्यो ।

# "श्रीजेनागमप्रकाशक मगहल"

संसार में आत कल प्रायः सभी सम्प्रदायों का साहित्य बड़ी उत्तमता, सुन्द-रता और विशालता के साथ प्रकाशित होकर जनता में अपना-अपना प्रचार कर रहा है। धर्म-प्रचार के सब साधनों में से आजकल सिर्फ उच्च कोटि का साहित्य प्रकाशित करना ही सबे श्रेष्ठ साधन गिना जाता है। ज्ञातःय-ज्ञातव्य बातों से भरा हुआ, सर्वाङ्गपूर्ण, एक से एक नयनाभिराम और बहुज़ों द्वारा सम्पादित करा कर आजकल जैसा विशाल साहित्य अन्य समाज की सुदृढ़ संस्थाएं कर रही हैं, उसे देख कर हमें चिकत रह जाना पड़ता है।

जैन समाज में ऐसी संस्थाओं का सर्वथा अभाव देखकर हमें बड़ा खेद खिन्न और लिंडजत होना पड़ता है और धर्मप्रचार के कामों में अन्य समाजों के सामने हमें अपनी कमी अनुभव में आती है। इसी बात को महसूस करके हम ने उक्त नाम की संस्था की नींब डालो है। तदनुसार उस को देख रेख से निम्न लिखित छोटे, पर अच्छे; पुराने ढँग के, पर नये कासे तीन अन्थ प्रकाशित हो चुके हैं—

- १ "उवएस-रयग्-माला"
- २—"जीव-विचार"
- ३—"समस्या पूर्ति-सुमनमाला"

उक्त तीनों प्रन्थ सुन्दर कागृज पर काफा संशोधन पूर्वक नये टाईपों में छापे गए हैं। पहिला संस्करण प्रायः समाप्त होने को आया। प्रत्येक जैन ताहित्य को प्रकाशित कराने वाले अनुगागी बन्धुओं से निवेदन है कि आप जो भी प्रन्थ प्रकाशित करावें वह इस मएडल की देख रेख के नोचे प्रकाशित करावें। अब तक इस मएडल की देख रेख में दो तीन यह पाथारण प्रन्थ ही प्रकाशित हो सके थे। परन्तु अब इस मएडल ने जैस सुत्रों को प्रकाशित कराने का काम अपने हाथ में लेकर सब से प्रथम उपाध्यायजी श्रीआत्मारामजी महाराज का अनुवाद किया "श्रीदशवैकालिकसूत्र" को प्रकाशित कराने का काम अपने हाथ में लिया जा आधे से अधिक छप चुका है। यह सूत्र किस रँग हैंग में प्रकाशित हो रहा उस का थोड़ा सा ज्ञान तो पाठकों को नीचे के विज्ञायन से हो जायगा और पूरा परिचय जब पाठकों के हाथ में पहुँचेगा तब मिलेगा।

निवेदकः— पद्मसिंह जैन;

व्यवस्थापक—'श्रीजैनागमप्रकाशक मण्डज'' जीइरी याजार, आगग। दः रहा है! क्या ? बर रहा है!!

, क्या ?

छप रहा है!!!

क्यां ?

のの

जैनमुनि उपाध्याय श्रीत्रातमारामजो महाराज द्वारा **अनुवाद** 

'श्रीद्रावैकालिकसूत्रम्"

(मूलपाठ, संस्कृतछाया, शब्दार्थ, भावार्थ, संरत्त-हिन्दी-विशेषार्थ, पाइटिप्पिण श्रादि श्रादि सहित)

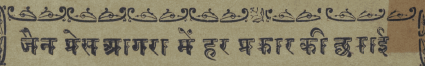
हैदराबादिनवासी राजाबहादुर श्रीमान् लाला सुखरेवसहायजी के सुपुत्र श्रीमान् लाला ज्वालाप्रसादजी को सहायता से।

प्रत्थ बहुत बड़ा होगा, बड़े बड़े करीब हजार-श्राठसौ पृष्ठ होंगे। जित समय यह सुत्र अपनी विशेषता प्रों से सुसि जित हो कर जता के हाथों में अलं कृत होगा, उस समय इस की सभी महत्वपर्ण और निराली बातों से जनता को चिकत हो जाना पड़ेगा।

पत्र व्यवहार का पता —

पद्मसिंह जैन,

ऋध्यच्न—"श्रामञ्जैनशास्त्रोद्धार प्रिंटिंग प्रेस" जौहरी बाजार-ऋागरा ।



रंगीन तथा सादी, हिन्दी, उर्दू, अंग्रेनी में शुद्धता पूर्वक होतो है, और काम समय पर झाप कर दिया जाता है, एक बार अवश्य परीचा कीजिये।

क्या आपने—

हिन्दी "जैन-पथ-प्रदर्शक," साप्ताहिक पत्रे को जो आगरे से प्रः चुधवार को प्रकाशित Serving JinShasan नहीं देखा हो तो आज हा ४) रु० का मनिआर्डर रे विश्वाहिक पत्रे को हर वर्ष कई प्रनथ भे

gyanmandir@kobatirth.org विहार का पताः—

पद्मिह जैन, पोपाईटर — जैन-पथ-प्रदर्शक व जैन प्रेस, जौहरी बाजार-त्र्यागरा। ब्लिक्ट्रेड्ड्रिक्ट्रेड्ड्रिक्ट्रेड्ड्रिक्ट्रेड्ड्