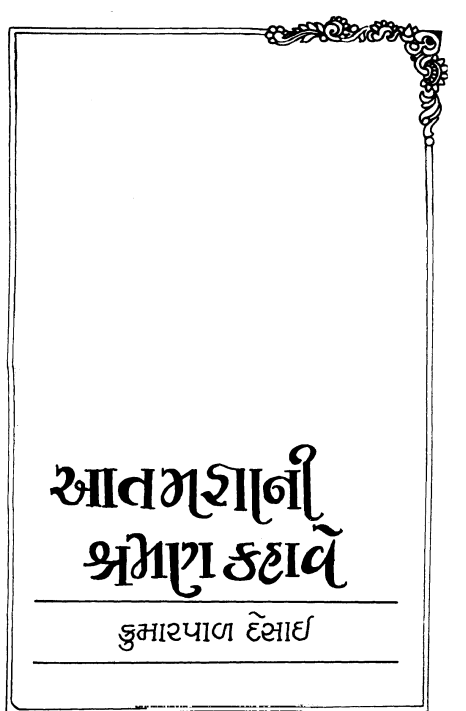
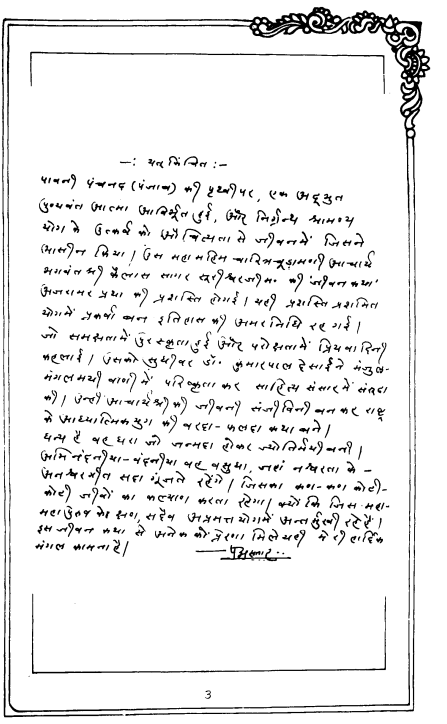
# આતગરાની ઝોગર કહાવે

## કુમારપાળ દેસાઇ

For Private And Personal Use Only



| પ. પૂ. આચાર્યશ્રી પદ્મસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા.<br>લેખક<br>કુમારપાળ દેસાઈ<br>પ્રકાશક<br>શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>યંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.<br>આ પુસ્તકના સર્વહક પ્રકાશકને સ્વાધીન છે. | પ્રેર                                     | 5                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>કુમારપાળ દેસાઈ</b><br>પ્રકાશક<br>શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>યંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                           | ч.                                        | પૂ. આચાર્યશ્રી પદ્મસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા.                                                                                                                    |
| <b>કુમારપાળ દેસાઈ</b><br>પ્રકાશક<br>શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>યંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                           |                                           |                                                                                                                                                             |
| <b>કુમારપાળ દેસાઈ</b><br>પ્રકાશક<br>શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>યંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                           |                                           |                                                                                                                                                             |
| <b>કુમારપાળ દેસાઈ</b><br>પ્રકાશક<br>શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>યંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                           | Э.                                        |                                                                                                                                                             |
| પ્રકાશક<br><mark>શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા</mark><br>મુદ્રક<br>રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                          |                                           |                                                                                                                                                             |
| શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>મુદ્રક<br>રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                  | કુમ                                       | ારપાળ દેસાઈ                                                                                                                                                 |
| શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>મુદ્રક<br>રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                  |                                           |                                                                                                                                                             |
| શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>મુદ્રક<br>રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                  |                                           |                                                                                                                                                             |
| શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>મુદ્રક<br>રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                  |                                           |                                                                                                                                                             |
| શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા<br>મુદ્રક<br>રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                   |                                           | 1017                                                                                                                                                        |
| મુદ્રક<br>રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                          |                                           |                                                                                                                                                             |
| મુદ્રક<br>રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                          | શ્રી                                      | भडावी२ व्रैन आगधना हेन्द्र होका                                                                                                                             |
| રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                    |                                           |                                                                                                                                                             |
| રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                    |                                           |                                                                                                                                                             |
| રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                    |                                           | ······································                                                                                                                      |
| રાકેશ કે. દેસાઈ<br>ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                    |                                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                       |
| ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                                       |                                           |                                                                                                                                                             |
| મિરઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                                                                            | મુદ્રક                                    | ł                                                                                                                                                           |
| ફોન. ૨૦૫૭૮<br>આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                                                                                                              | મુદ્ર ક<br>રાકે                           | ક<br>શ કે. દેસાઈ                                                                                                                                            |
| આવૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                                                                                                                            | મુદ્ર ક<br>રાકે<br>ચંદ્રિ                 | ક<br>શ કે. દેસાઈ<br>કા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)                                                                                                             |
| દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                                                                                                                                       | મુદ્ર ક<br>રાકે<br>ચંદ્રિ<br>મિર          | ક<br>શ કે. દેસાઈ<br>કા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>ઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.                                                                              |
| દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                                                                                                                                       | મુદ્ર ક<br>રાકે<br>ચંદ્રિ<br>મિર          | ક<br>શ કે. દેસાઈ<br>કા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>ઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.                                                                              |
| દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ.                                                                                                                                                                                                                                                                       | મુદ્ર ક<br>રાકે<br>ચંદ્રિ<br>મિર          | ક<br>શ કે. દેસાઈ<br>કા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>ઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | મુદ્ર કે<br>રા કે<br>ચંદ્રિ<br>મિર<br>ફોન | ક<br>શ કે. દેસાઈ<br>કા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>ઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>. ૨૦૫૭૮                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | મુદ્ર કે<br>રા કે<br>ચંદ્રિ<br>મિર<br>ફોન | ક<br>શ કે. દેસાઈ<br>કા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>ઝપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>. ૨૦૫૭૮<br>વૃત્તિ                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | મુદ્ર કે<br>રા કે<br>ચંદ્રિ<br>મિર<br>ફોન | ક<br>શ કે. દેસાઈ<br>કા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>ઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>. ૨૦૫૭૮<br>વૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | યુદ્ર કે.<br>ચંદ્રિ<br>મેર<br>કોન         | ક<br>શ કે. દેસાઈ<br>કા પ્રિન્ટરી, (લેસર ડિવીઝન)<br>ઝાપુર રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧.<br>. ૨૦૫૭૮<br>વૃત્તિ<br>દ્વિતીય, કાર્તિક વદ ત્રીજ વિ. સં. ૨૦૪૮, કિંમત ૨૦ રૂ. |



#### प्राप्ति स्थान

શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર. કોબા 8. ગાંધીનગર झोन नं. २१उ४२-२१उ४उ

> दिरख शाउ શીતલનાથ સોસાયટી છકે માળે. એ-વીંગ. શાહપુર બાહાઇ સેંટર અમદાવાદ

શ્રી સીમંધર સ્વામી જિનમંદિર પેઢી, 🦳 શ્રી કલ્યાણ પાશ્વનાર્થ જૈન મંદિર હાઈવે રોડ. મહેસાણા-૩૮૪ ૦૦૨

શ્રી જયભિષ્ખુ સાહિત્ય ટ્રસ્ટ, ૧૩-બી ચંદ્રનગર સોસાયટી. જયભિખ્ખ માર્ગ. પાલડી અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૭

શ્રી સરસ્વતી પુસ્તક ભંડાર રતનપોળ. હાથીખાના અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૧.

૩૫. સી ફેસ. ચોપાટી मुंबर्ध-४०० ००७.

સુમતિલાલ એચ. હરડે ૪૦/૫. "ઉપેન્દ્ર" બિલ્ડીંગ. અરોરા સિનેમા પાસે. માટુંગા, મુંબઇ-૪૦૦ ૦૧૯. होन नं. ४७४७८५

મેઘરાજ પુસ્તક ભંડાર ગોડીજી ચાલ, બીજે માળે, પાયધુની मुंबर्ध-४०० ००३.

્ગીરધરલાલ જે. વોરા ૪૮, સીતારામ પાટકર માર્ગ, **H**'45-800 009. होन नं. ८११३६८७ র্ম

#### લેખકની વાત્

પ્રસિદ્ધ ફેંચ ચરિત્ર-લેખક આંદ્રે મોવીએ જીવનચરિત્રની વિભાવના પ્રગટ કરતાં કહ્યું, Biography is the story of evolution of a human soul' અર્થાત્ જીવનચરિત્ર એ તો માનવઆત્માના વિકાસનું વૃત્તાંત છે. ૫. પૂ. ગચ્છાધિપતિ આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરી શ્વરજી મ. સા.ના જીવનમાં પણ માનવઆત્માના ભવ્ય વિકાસનું દર્શન થાય છે.

લખનાર ધન્ય બને તેવું પાવન આ જીવન છે. બહુ વિરલ વ્યક્તિઓનું બાહ્યજીવન એવું પુનિત અને પ્રભાવક હોય છે કે જેમાંથી આપોઆપ આંતરજીવનના વિકાસની રેખાઓ ઊપસતી, ફૂટતી અને પ્રગટતી હોય. આ ચરિત્રમાં પૂજ્ય આચાર્યશ્રીના બાહ્ય ધર્મકાર્યની સાથોસાથ એમનો વિરલ આંતરિક વિકાસ પ્રગટ થાય છે.

આવી વિભૂતિનું ચરિત્ર-આલેખન કરવાનું કામ સ્વાભાવિક રીતે જ કપરું ગણાય. વળી મારે માટે તો વિશેષ પડકારભર્યું ગણાય. એક તો પૂજ્ય આચાર્યશ્રી કૈલાસાગરસૂરીશ્વરજીને માત્ર એક જ વખત મળવાનું બન્યું હતું અને તે પણ સાવ અલપ-ઝલપ ! એમના જીવનની ઘણી વાતો સાંભળી હતી. એમની પ્રેરણાથી સર્જાયેલાં દેરાસરોના પ્રત્યક્ષ દર્શન કર્યા હતાં, પરંતુ ગાઢ પરિચયના અભાવે આ ચરિત્ર આલેખવાની આરંભમાં તો મેં આનાડાની દાખવી. પ. પૂ. આચાર્યશ્રી પદ્મસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા.એ કહ્યું, 'યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુદ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીનું ચરિત્ર તમારા પિતાશ્રી 'જયભિખ્ખુ'એ લખેલું છે. આ ચરિત્ર તમારી પાસે જ મારે લખાવવું છે.' અંતે એમના સદ્દભાવપૂર્ણ આદેશને વશ થઈને આ ચરિત્ર લખવાની જવાબદારી શિરે લીધી.

ખરી મુશ્કેલીનો અનુભવ તો ત્યારે થયો કે જ્યારે પૂજ્ય આચાર્યશ્રી કેલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા.ને કાળધર્મ પામ્યાને માંડ એક વર્ષ વીત્યું હોવા છતાં એમના જીવન વિશેની શ્રદ્ધેય માહિતી બહુ ઓછી સાંપડતી હતી. એમની પંન્યાસપદવી, ઉપાધ્યાયપદવી વગેરે પદવીઓની તિથિઓમાં પણ દિધા પ્રવર્તતી હતી. આને માટે ઠેર ઠેર તપાસ કરી. જહૉન્સનનું ચરિત્ર લખતાં અગાઉ એક તારીખની ખાતરી કરવા માટે બોઝવેલ અડધું લંડન શહેર કરી વળ્યો હતો. કંઈક આવી સ્થિતિ અહીં થઈ. ઠેર ઠેર આ તિથિની તપાસ કરી. પ્રસંગની તસવીરો અને શ્રીસંધની નિમંત્રણ-પત્રિકા જોઈ. નિકટના સાથીઓને મળ્યો. અંતે એમના જીવનની મહત્ત્વની ઘટનાઓ, તેઓશ્રીના ચાતુર્માસ તથા તેઓના દ્વારા થયેલી અંજનશલાકા પ્રતિષ્ઠાની માહિતી મળી.

આમાં ખૂટતી માહિતી અથવા તો વધુ શ્રધ્ધેય માહિતી કોઇની પાસે હોય તો જણાવવા **વિનંતી** છે.

સૌથી મોટી મુશ્કેલી એ હતી કે આ સાવ નિઃસ્પૃહી મહાત્મા હંમેશાં પ્રસિધ્ધિથી અળગા રહ્યા હતા. એમને વિશે ભાગ્યે જ કોઇ લેખ મળે. વળી એમણે પોતે પોતાનાં પ્રવચનોનાં કોઇ પુસ્તક પ્રગટ કર્યાં નહોતાં. કોઇ રોજનીશી લખી નહોતી. એમનો પત્રવ્યવહાર પણ બહુ ઓછો મળ્યો, આથી એમના સમકાલીનોને મળીને બને તેટલાં સ્મરણો એકઠા કર્યાં. ઇડા મિનર્વા ટારબેલે પણ અમેરિકાના માનવતાવાદી પ્રમુખ અબ્રાહમ લિંકનનું ચરિત્ર લખતાં પહેલાં એમના અનેક સમકાલીનો પાસેથી સ્મરણો ભેગાં કર્યાં હતાં ને!

आपणे त्यां घणां यरित्रो લખाय છे. साधुमजराक्षेना यरित्रमां झ्यांक માત્ર ધાર્મિક અનુષ્ઠાનોની લાંબી લાંબી વિગતો મળે છે. વાસ્તવમાં ચરિત્ર એ નધી શુષ્ક ઇર્તિહાસ કે નથી માત્ર માહિતીનો ખડકલો. ચરિત્રનું આલેખન એવું રસપ્રદ રીતે થવું જોઇએ કે ચરિત્રનાયકના આંતર-બાહ્ય વ્યકિતત્વની વાચકને અનુભૂતિ થાય. ચરિત્રમાં માત્ર 'સત્યમ્' નહીં, બલ્કે 'સુંદરમ્'નો સમેળ સધાવો જોઇએ. ચરિત્રલેખક તથ્યો, વિગતો કે માહિતીને એક વૈજ્ઞાનિકની માફક ચકાસે છે ખરો, પરંતુ એનું આલેખન તો એક કલાકારની *પેઠે કરે છે. <mark>પરિણામે</mark> આ ચરિત્રમાં પણ લાંબો પૂર્વ ઇતિહાસ, નીરસ* પુર્વભ<u>્મિકા કે <mark>મા</mark>ત્ર ધર્મઅન</u>ષ્ઠાનોની વિગતો આપવાને બદલે માનવઆત્માના વિકાસનો માર્મિક પરિચય મળી રહે તેવો આશય રાખ્યો છે. સમભાવ અને તાટસ્થ્યથી રસપ્રદ ચરિત્રલેખન કરવાનો પ્રયાસ કર્યો છે. ચરિત્રનાયકના ઊર્મિજગત અને વિચારસુષ્ટિનાં સંવેદનોને આલેખીને એમના આંતરજીવનમાં આવેલી ભરતી-ઓટની ઓળખ આપી છે. પરમ પૂજ્ય આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસુરીશ્વરજી મહારાજસાહેબના જીવનના અનેક પ્રસંગો પરમ પુજય આચાર્યશ્રી પદ્મસાગરસુરીશ્વરજી મહારાજ અને એમના મુનિવૃંદ પાસેથી મળ્યા છે. સાચી ગુર્ભક્તિ અને સાચી ગુર્ઝાંજલિ આપતા હોય તેમ તેઓએ દિવસોના દિવસો સુધી આનં માટે સમય ફાળવ્યો અને જરૂરી માહિતી આપી. પરમ પૂજેય આચાર્યશ્રી ભદ્રંકરસૂરીશ્વરજી મહારાજસાહેબે તથા પરમ પૂજ્ય આચાર્યશ્રી સુબોધસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજસાહેબે પણ ઘણા માર્મિક પ્રસંગો કહ્યા. સમંચ ચરિત્રનું આલેખન થયા બાદ પરમ પુજય આચાર્યશ્રી કલ્યાણસાગરસૂરીશ્વરજી મહોરાજસાહેબ આખું ચરિત્ર જોઈ ગયા અને એમાં જરૂરી સુધારા-વધારાઓ સૂચવીને આ ચરિંત્રને પ્રમાણભૃતતાની મહોર મારી. મૃનિરાજ શ્રી સંયમસાગરજી મહારાજ\_ સાહેબ. મનિરાજ શ્રી શિવસાગરજી મહારાજસાહેબ, મુનિરાજ શ્રી

અરુજ્ઞોદયજી મહારાજસાહેબ પાસેથી તથા અન્ય સાધુભગવતો પાસેથી ઘજ્ઞી ઉપયોગી માહિતી મળી.

પૂજ્ય આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરી મરજીના સંસારી જીવન વિશે એમના ભત્રીજા શ્રી રામપ્રકાશજી જૈન પાસેથી મૂલ્યવાન વિગતો મળી. મહેસાણામાં પૂજ્ય આચાર્યશ્રી કેલાસસાગરસૂરી મરજીને અભ્યાસ કરાવનાર પંડિત શ્રી પુખરાજજી અમીચંદજીએ સ્વાસ્થ્યની પ્રતિકૂળતા હોવા છતાં મારી જિજ્ઞાસાના ઉત્તર વિગતે લખીને આપ્યા. સર્વશ્રી સુમતિભાઈ હરડે, રમણલાલ મણિલાલ શાહ (સાણંદવાળા), યુ. એન. મહેતા, હેમતંભાઈ બ્રોકર, ક્તેહચંદ કેસરીચંદ, શાંતિલાલ મોહનલાલ શાહ, શનાલાલ ટી. શાહ, હિતેન્દ્રભાઈ કે. શાહ, બાબુભાઈ કડીવાળા, રાજેન્દ્રભાઈ શાહ, ચંપકલાલ મણિયાર તથા અન્ય અનેક મહાનુભવોના અમે આભારી છીએ કે જેમણે આ જીવનચરિત્રના આલેખન માટે સામગ્રી અને સુવિધા પૂરી પાડી. ગુરભક્તિથી પ્રેરાઈને શ્રી ગિરધરલાલ વોરાએ આ સુંદર પ્રકાશન માટે જરૂરી આર્થિક સહયોગ આપ્યો, તેઓના પણ અમે આભારી છીએ. પુસ્તકની ભાષાશુદ્ધિ અંગે શ્રી જયન્ત પરમારના સહયોગને સ્મરું છું. આવા ચરિત્રના આલેખનમાં જાણ્યે-અજાણ્યે કંઈ ત્રુટિ રહી ગઈ હોય તો ક્ષમા આપીને ધ્યાન દોરવા વિનંતી છે.

આ ચરિત્રનું આલેખન થતાં એક પ્રકારના આત્મસંતોષ અને આનંદનો અનુભવ થાય છે. જેમ જેમ આના આલેખનમાં તાદાત્મ્ય અનુભવતો ગયો, તેમ તેમ આત્મામાં અનેરા ઉદ્ધાસનો અનુભવ થયો. આવી વિભૂતિનું જીવન શબ્દ રૂપે સાકાર કરવા માટે પરમ પૂજ્ય આચાર્યશ્રી પદ્મસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજસાહેબે મારામાં જે શ્રદ્ધા મૂકી તે માટે તેઓનો હું સદાનો ૠણી છું.

ચરિત્ર ચારિત્ર્યને ઘડે છે અને એમાં પણ આવું ચરિત્ર તો આત્મઘડતર અને આત્મવિકાસ સાધનારું છે. એ વિભૂતિના જીવનની સમગ્ર મહત્તા તો શબ્દોથી સાકાર કરવી મુશ્કેલ છે, પરંતુ આમાંથી કંઈક ઝલક પણ અધ્યાત્મજિજ્ઞાસુઓને મળી રહેશે તો મારો શ્રમ સાર્થક લેખીશ.

- इमारपाण हेसाઈ

કારતક સુદ પાંચમ, વિ. સં. ૨૦૪૫.

જ્ઞાનપંચમી

9

ŵ

#### DE BORRES

### સેવા-ધર્મની સુવાસ

"આતમજ્ઞાની શ્રમણ કહાવે" એ પરમપૂજ્ય ગચ્છાધિપતિ કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજસાહેબના અધ્યાત્મજીવનને આલેખતા ત્રંથને એક સંસ્કારી અને ધર્મપરાયણ કુટુંબનો આર્થિક સહયોગ મળ્યો છે તે કઇ રીતે ભૂલી શકાય : આવા ધર્મકાર્યમાં પણ એ વિશાળ કુટુંબની સંસ્કારસુવાસ સતત પ્રગટતી દેખાય છે.

જૂના હુંચીં પંદર માઇલ દૂર આવેલા મઘરવાડા ગામમાં જીવણભાઇ લક્ષ્મીચંદ વોરાનું ભાવનાશીલ કુટુંબ રહેતું હતું. કુટુંબના મોભી જીવણભાઇના હૃદયમાં જિનશાસન પ્રત્યે અગાધ લાગણી હતી. મઘરવાડામાં સાધુજનોનો યોગ થતાં એમનું હૈયું નાચી ઊઠતું હતું. એમની વૈયાવચ્ચનો બને તેટલો લાભ મેળવવા સદા તત્પર રહેતા. જૂનાગઢથી સાધુ-સાધ્વીઓ વિલ્હાર કરીને લંયલી જાયુ,ત્યાંથી મઘરવાડા આવે અને એ રસ્તે થઇને માંગરોળ. ચોરવાડ, વેરાવળ કે પ્રભાસપાટલ તરફ વિહાર કરતા હતા.

જીવણભાઇ જેટલા ધર્મપરાયણ હતા, એટલા જ એમના પત્ની મણિબહેન માનવતાંચાહક હતાં. કોઇ ગરીબને જુએ અને એને મદદ કરવા દોડી જાય. કોઇ ભૂખ્યાંને જુએ અને એને ભોજન આપવા પહોંચી જાય. એમને વૈદક પણ આવલ મઘરવાડામાં કોઈ બીમાર પડયું હોય, તો મણિબહેનને બોલાવવામાં આવે. કોઈ અડધી રાતે આવે, તો પણ મણિબહેન હોંશભેર એને દવા આપે. પોતાની પાસે ગંધારોવજ રાખે. કોઈને કાનમાં પીડા થાય તો દવાનાં ટીપાં આપે. આમ બીજાની સેવામાં જાત ઘસી નાખવામાં એસને ખૂબ આનંદ આવતો.

કયારેક મોડી રાત્રે મણિબહેનને યાદ આવે કે ગાયને ખડ નાખવાનું રહી ગયું છે તો દીકરાને ઉઠાડે. કહેકે આપણે ખાઇએ તો એને કેમ ભૂખ્યું રાખી સકાય ? દીકરાને ઘાસ નાખવા મોકલે. આવી જ રીતે જેના ઘરની આર્થિક સ્થિતિ નબળી હોય. એને અનાજ, ભોજન વગેરેની મદદ કરતા. કેટલાક મણિબહેન પાસે મદદ લેવા આવતા, પણ જો કોઈ શરમસંકોચને કારણે એમના ઘેર આવે ન ! તો પોતે જાતે જઇને આપી આવતા. રોજ જરૂર કરતાં વધુ રોટલા બનાવતા. દામ-શાક પણ વધુ કરે અને પછી દીકરાઓને કહે કે અમુકને ઘેર આ ભોજન ખાપી આવો. ભૂખ્યાંને ભોજન આપવું-એ સંસ્કારો મણિબહેને અનન પોતાના વ્યવહારમાં પોતાનાં બાળકોમાં રેડથાં. એમના ઘરને કયાંય સાંકળ કે તાણું છોય નહીં. બીલ્લેને આપવામાં જ માને, એને ત્યાં ચોરી થાય કેમ ? એમનું ઘર સાવ ખુલ્લું હોય. એમને કદી ચોરીની ધાસ્તી લાગતી નહીં. રોટલો બનાવે તો પહેલાં કૂતરાની ચાનકી બનાવે. પહેલાં કૂતરાને રોટલો આપે પછી જ સહુએ જમ્લાનું હોય.

CORRECT CORRECT

જીવણભાઇ પરિશ્રમભેર ધંધો કરે, ઘોડાપર બેસીને બડોદર જાય. બડોદરમાં એમની કપાસીયાની દુકાન ચાલે. અડધો દિવસ કામ કરે. સાંજે ઘેર પાછા ફરે. પણ દીકરાને કેળવણી આપવામાં કદી પાછી પાની કરે નહિ. દુકાનેથી કોઇ ઉધાર લઇ ગયું હોય. ઉધરાણી કરવા છતાં રકમ પાછી આવતી ન હોય તો કદી એની સાથે તકરાર કરે નહીં. એને ધમકી આપે નહીં. મનોમન એટલું જ વિચારે કે એની સ્થિતિ સારી નહિ હોય તો જ પૈસા આપતો નહિ હોય. બાકી આમ તો માણસ સારો છે. જીવણભાઇને માનવીના સદ્દ-અંશમાં ઊંડી શ્રધ્ધા હતી. જીવણભાઇને પાંચ દીકરા. નરોત્તમદાસભાઇ, ગિરધરભાઇ, જેઠાલાલભાઇ. જયંતીભાઇ, અમીચંદભાઇ અને ત્રણ દિકરીઓ સાંકાળીબેન. સમરતબેન, તથા નવલબેન. પોતાના કુટ્બીજનોને હંમેશા કહેતા કે માણસને સાચા અને સારા માનવી બનાવે તેનું નામ જ ધર્મ. આપણે આપણા ધર્મનું પાલન કરવું અને બીજાને મદદ કરવી. તેઓ કહેતા કે જેવું વાવશો તેવું લણશો. સુખી થવા માટે કે સંયુકત કુટુંબ જાળવવા માટે સારી, સાચી અને ઉદાર ભાવના રાખજો. એવામાં વિ.સં. ૧૯૯૧માં આ કુટુંબ પર આફતના ઓળા ઊતરી આવ્યા. મણિબેનનું સર્પદેશથી મૃત્યુ થયું અને આખું કુટુંબ એકાએક છત્રછાયા ગુમાવી બેઠું.

આ સમયે જીવણભાઇના સૌથી મોટા દીકરા નરોત્તમભાઇ મુંબઇમાં વેપાર કરતા હતા. ઇ.સ. ૧૯૧૯ની ૧૯મી એપ્રિલે જન્મેલા ગિરઘરભાઇ માતાના અવસાન સમયે મેટ્રિકનો અભ્યાસ કરતા હતા. મઘરવાડામાં તો અભ્યાસની સગવડ ક્યાંથી મળે ? આથી ગિરઘરભાઇ જૂનાગઢની બહાદુરખાનજી હાઇસ્કૂલમાં ભણે અને શેઠ દેવકરણ મૂળજી સૌ. વિ. જૈન બોર્ડિંગમાં રહે. અભ્યાસ ચાલતો હતો ત્યાંજ માતાનું આવસાન થયું.

વિ.સં. ૧૯૯૩માં ગિરધરભાઇનાં સમરતબહેન (સમજીબહેન) સાથે લગ્ન થયા. પછીના વર્ષે મુંબઇ આવ્યા. મુંબઇમાં આવીને નોકરી શરૂ કરી. ધીરે ધીરે પોતાનો વ્યવસાય કરવાનો વિચાર કર્યો. એક સુખદ પળે એમણે બાંધકામના ધંધામાં ઝંપલાવ્યું. એકલે હાથે આખો સાગર તરવા જેવી આ વાત હતી. પાસે મોટી મૂડી નહીં. પાછળ કોઇ મોટું પીઠબળ નહીં. વળી બાંધકામના ધંધાનો કશોય અનુભવ નહીં, છતાં ગિરધરભાઇ રાત-દિવસ એક કરીને મહેનત કરવા લાગ્યા. ધીરે ધીરે નાનાં કામોથી શરૂઆત કરી. આ વ્યવસાયમાં એમનું નામ જાણીતું બન્યું. એમની પ્રમાણિકતા, નમ્રતા અને મહેનતુવૃત્તિ જોઇને બાંધકામના મોટાં મોટાં 'કોન્ટ્રાક્ટ' મળવા લાગ્યા. માત્ર મકાનના જ નહિ, પણ મોટી-મોટી મિલોનું બાંધકામ કરવા લાગ્યા. રેમન્ડ વુલન મિલ, ન્યૂ કૈસરે હિંદ મિલ જેવી મિલોનું બાંધકામ કર્યું. ઇ.સ. ૧૯૬૫ સુધી એમણે આ વ્યવસાયમાં ખેડાણ કર્યું અને ઘણી મોટી નામના મેળવી. LAND REAL

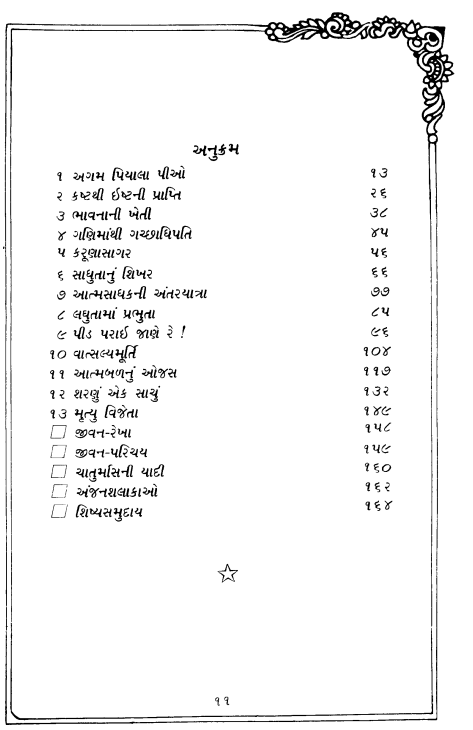
ઈ. સ. ૧૯૬૧માં લુશાળામાં ઝીંક ઓક્સાઈડની ફેકટરી શરૂ કરી. ૧૯૬૭માં એકસપોર્ટના વ્યવસાયમાં ઝંપલાવ્યું. એમાં પણ ગિરધરભા-ઈએ આગવી નામના મેળવી. કેન્દ્ર સરકારે એમને એકસપોર્ટની યશસ્વી કામગીરી માટે ત્રણ ઍવોર્ડ એનાયત કર્યા. ગુજરાત સરકારે પણ એમના પર સન્માનની નવાજેશ કરી. ઈ. સ. ૧૯૭૩માં 'કેજલ્સ' નામની કાપડની વિશાળ દુકાન શરૂ કરી. ૧૯૭૪માં ભારત ક્રાઉન એન્ડ મેટલ ઈન્ડસ્ટ્રીઝ નામના કારખાનાનો કાર્યભાર સંભાળ્યો.

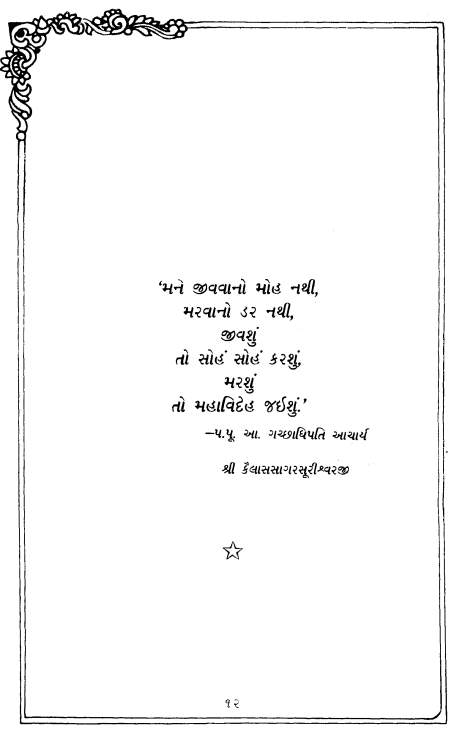
ગિરધરભાઈ વ્યવસાયમાં ડૂબેલા હતા, છતાં-પુત્રોની કેળવણી તરફ ખૂબ ધ્યાન આપ્યું. શશીકાંત, દિનેશ, પ્રદીપ, જિતેન્દ્ર, મનોજ અને અશ્વિન જેવા પુત્રો અને પુત્રી મંજુલાને અભ્યાસ કે વ્યવસાયમાં સતૃત પ્રેરજ્ઞા અને પ્રોત્સાહન પૂરાં પાડ્યાં. ગિરધરભાઈ એક બાજુ વેપારના જુદાં જુદાં ક્ષેત્રોમાં ખેડાણ કરે, બીજી બાજુ વિશાળ કુટુંબનું ધ્યાન રાખે. પુષ્ઠ આ બધાની સાથોસાથ તેઓ ધર્મપરાયણ જીવન પણ ગાળતા હતા. ઉપાશ્રય બાંધવો હોય તો સહુ ગિરધરભાઈની સલાહ લેવા આવે. તેઓ કહે છે કે પરમ પૂજ્ય કેલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજના આશીર્વાદનો એમના જીવન પર પ્રબળ પ્રભાવ પડેલો છે અને તેથી જ એ મહાન ગચ્છાધિપતિના ચરણકમળમાં સમર્પિત થતું આ શબ્દપુષ્પ પ્રગટ કરવા માટે એમણે સદ્દભાવ દાખવ્યો, તે સર્વથા ઉચિત છે.

ટસ્ટીગણ

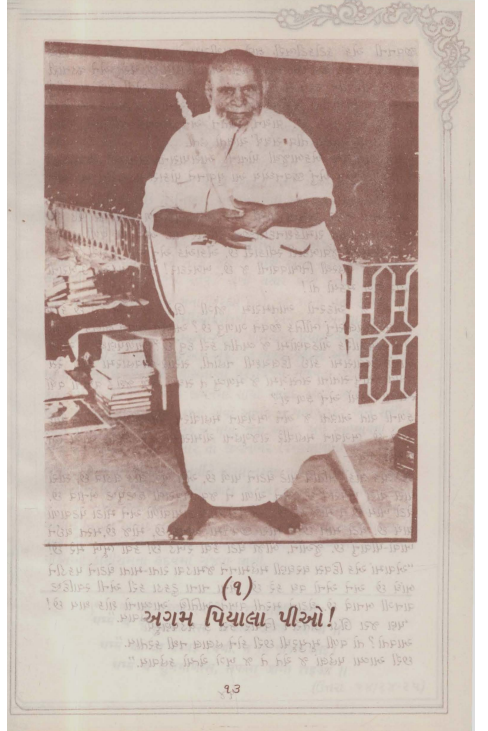
શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબા

ХX





Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandi





જીવનની એક કટોકટીભરી ક્ષણે કાશીરામનો આત્મા ભારે ગડમથલ અનુભવતો હતો. જીવનમાં અનેક ક્ષણો આવતી હોય છે, પરંતુ એને ઘડનારી કે એનું પરિવર્તન કરનારી વિરલ ક્ષણ જ હોય છે. એવી ક્ષણે માનવીનું આત્મકુંદન વિચારોની ભિક્રીમાં તવાય છે અને એમાંથી જે બહાર નીકળે છે તે સાચું સોનું હોય છે. વાંચન, ચિંતન અને મનનને પરિણામે યુવાન કાશીરામના ચિત્તમાં તીવ્ર સંઘર્ષ ચાલતો હતો.

યુવાન કાશીરામ એકબાજુથી પોતાની આસપાસના સંસારનો વિચાર કરે છે,તો બીજીબાજુ એનું જીવનધ્યેય આ યુવાનને પોકારી-પડકારીને આહ્વાન આપે છે.

કાશીરામની નજર એમના પત્ની શાંતાદેવીના સુકોમળ મુખ પર પડે છે. ધર્મપરાયણ પિતા રામકિશનદાસજીના સંસ્કાર યાદ આવે છે. વળી હમણાં જ વ્યવસાયની જવાબદારી સ્વીકારી છે. એકાએક એનું મન પોકારી ઊઠે છે કે તારે આ ગૃહસ્થી નિભાવવાની જ છે. ખબરદાર! સંસારના આ ઉંબરાની બહાર પગ મૂક્યો તો!

પણ ત્યાં જ અંદરનો આતમરામ જાગી ઊઠે છે. એ કહે છે કે શું નારે ભોગવિલાસનું ભૌતિક જીવન ગાળવું છે? આખુંય જીવન ક્ષણિક આનંદ અને વ્યાવહારિક ગોઠવણોમાં જ વ્યતીત કરી દેવું છે? બાળપણથી જ આવા આનંદ-ઉલ્લાસમાં કોઇ દિલચશ્પી નહોતી, સંસાર-વ્યવહારમાં કોઇ રસ નહોતો. સાધુ-સંતોના સત્સંગમાં જે મેળવ્યું તે સઘળું એળે જશે? વર્ષોનાં વર્ષો સ્વાધ્યાય કર્યો એનું ફળ શું?

ફળની વાત આવતાં જ એને ભગવાન મહાવીરનું ચેતવણીસૂચક દ્રષ્ટાંત યાદ આવે છે. ભગવાન મહાવીરે રાજગૃહના ચોમાસામાં એક દેષ્ટાંત આપ્યું હતું. એમણે કહ્યું---

"કેટલાક લોકો અતિથિ માટે ઘેટાને પાળે છે, એને ખૂબ લાડ લડાવે છે, સારો ઘાસ-ચારો ખવરાવે છે. એને ચોળા ને જવ ખવરાવી હૃષ્ટપુષ્ટ બનાવે છે. ઘેટો ખાય છે ને મોજ કરે છે. એ ઘેટો મોટી કાયાવાળો અને મોટા પેટવાળો થાય છે. ઘેટો માને છે કે મારા જીવનમાં આનંદ છે, મોજ છે,મસ્ત થઈને ખાવા-પીવાનું છે. જુઓને, બીજાં ઘેટાં કેવાં રખડે છે! કેવાં ભૂખે મરે છે! "એવામાં એક દિવસ ઘરઘણી મહેમાનને જમાડવા રાતા-માતા ઘેટાને પકડીને બાંધે છે અને એનો વધ કરે છે. એના નાના ટુકડા કરી એની સ્વાદિષ્ટ વાનગી બનાવે છે. ઘેટાને મરતી વખતે અતિથિ આવ્યાનો શોક થાય છે! 'પણ જરા ઊંડા ઊતરીને વિચાર કરો કે ઘડપણરૂપી અતિથિ કોને નથી આવતો ? તો વળી મૃત્યુરૂપી છરી કોને હલાલ નથી કરતી? એ અતિથિ અને છરી આવ્યા પહેલાં જ ચેતે તે જ ખગે ચેત્યો કહેવાય." અને આંજે કાશીરામ જાગી ગયો હતો. ચેતીને વિચાર કરતો હતો. એકબાજુ વર્તમાન ગૃહસ્થજીવન અને બીજીબાજુ સંન્યસ્તજીવનની અભીપ્સા.

ઘરમાં સ્નેહનું વાતાવરણ હતું. કુટુંબમાં સહુને લાગણી હતી. પ્રેમભર્યો એ પરિવાર હતો, તેમ છતાં તીર્થંકર પરમાત્મા મહાવીરસ્વામીનું જીવન યુવાન કાશીરામની નજર આગળથી ખસતું નહોતું. રાજમહેલ, વૈભવ, પત્ની અને પુત્રી - એ બધું જ ભગવાને કેવું પળવારમાં છોડી દીધું! એવામાઉત્તરાઘ્યયન સૂત્ર'ની એક ગાથા કાંશીરામના હૃદયને ખળભળાવી મૂકે છે. એમાં કહેવાયું છે કે, ''વીતી ગયેલી રાત કદી પાછી આવતી નથી. અધર્મ આચનારની જે રાત્રિઓ વીતી ગઇ છે તે નિષ્ફળ ગઇ સમજવી અને સદ્ધર્મ આચનારની એ રાત્રિઓ સફળ ગઇ માનવી.'' \*

જીવનને કયા પથ પર લઇ જવું? 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં મોક્ષનો માર્ગ બતાવવામાં આવ્યો છે એ તરફ જવું કે પછી એના તરફ પીઠ ફેરવીને સંસારનાં સુખદુ:ખોમાં ડૂબ્યા રહેવું? સુખી સંસાર વચ્ચે રહેલા કાશીરામને કોઇ અનાહત નાદ બેચેન બનાવી રહ્યો હતો. એ કહેતો હતો કે જીવનનું તો એક જ ધ્યેય અને તે કર્મ-આવરણથી રંક અને દીન બનેલા આત્માની દિવ્યજયોતિ પ્રગટાવવી. પરમાત્મ-સ્વરૂપ પામવાનો પ્રયાસ એ જ જીવનની એક માત્ર મંઝિલ. એના પર એક એક ડગ ભરતા જઇએ અને ક્રોધ, માન, મોહ. લોભ, ઇચ્છા આદિ વાસનાઓ પર વિજય મેળવતા જઇએ.

કાશીરામ વિચારે છે કે એને જીવનમાં સાચો આનંદ ક્યારે આવે છે? **એ**શે જોયું કે મોટી ડીગ્રી મળવાં છતાં એવો આનંદ ન થયો. સુંદર અને સુ**શીલ** નારી મળવાં છતાં એવો આનંદ ન થયો, જેવો આનંદ એને સ્વાધ્યાયથી **લ્યો.** મનોમન વિચારે છે કે મારે તો જીવનભર વિશ્વશાળાના એક વિદ્યાર્થી

બની રહેવું છે અને વિદ્યાના અર્થીને યોગ્ય નમતા ધારણ કરવી છે. એકબાજુ સંસારસુખ છે તો બીજીબાજુ કર્મસંગ્રામ છે. એક તરફ જીવનના ભોગ અને સંસારના સુખ વચ્ચે જીવવાનું છે, બીજી તરફ સંયમસાધનાના કઠિન માર્ગે ચાલીને નિર્મળ આનંદ તરફ પ્રયાણ કરવાનું છે અને યોગી આનંદધનજીની વાણી એમના અંતરને ડોલાવે છે. 'આતમરસકા પ્યાલા, પીએ મતવાલા' જેવી પંક્તિઓ કાશીરામના હૃદયમાં ગુંજવા લાગી.

> \* जा जा वच्चइ रयणी, न सा पडिनियत्तई। अहम्मं कुणमाणस्त, अफला जन्ति राइओ ॥ जा जा वच्चइ रयणी. न सा पडिनियत्तई। धम्मं च कुणमाणस्स, सफला जन्ति राइओ ॥ १ ५ (ઉत्तरा. १४/२४-२५)

えいろうでしょう

કાશીરામની નજર એમનાં યુવાન પત્ની શાંતાદેવી પર પડે છે. હજી લગ્નને માંડ ત્રણ વર્ષ પણ થયાં નથી. પોતાનાં આ જીવનસાથી અધ્યાત્મસાથી પણ લાગે છે. શાંતાદેવીએ અભ્યાસ તો પાંચ ધોરણ સુધીનો જ કર્યો હતો, પરંતુ ધાર્મિક પુસ્તકોનું એમનું ઊંડું વાંચન હતું. પતિની અધ્યાત્મજિજ્ઞાસા એમની નજર બહાર નહોતી. કાશીરામે એક દિવસ શાંતાદેવીને પોતાના હૃદયની વાત કરી દીધી. એમણે કહ્યું, "મારે સંયમમાર્ગે સંચરવું છે. અંતરમાં દીક્ષા લેવાનો ભાવ છે. તમે એમાં મને સાથ આપો."

શાંતાદેવી ઉત્તર આપે તે પહેલાં નમ્ન અને સૌમ્ય કાશીરામે કહ્યું, ''જો તમને આ વિશ્વાસઘાત જેવું લાગતું હોય તો મને સાથ ન આપશો. પણ જો મારો માર્ગ તમને ઉચિત લાગતો હોય તો મને સંયમના માર્ગે જવાની અનુમતિ આપો."

કુદરતની લીલા પણ કેવી અકળ છે! કાશીરામ અને શાંતાદેવી લગ્નના બંધનથી જોડાયેલાં હતાં તેમ છતાં એ બંને વચ્ચે ધર્મ અને અધ્યાત્મની એક સમાન ભૂમિકાનો સેતુ સધાયેલો હતો. બંનેને એમના કુટુંબમાંથી ધર્મસંસ્કારો મળ્યો હતા. તેમના હૃદયમાં યૌવનના નિરંકુશ થનગનાટને બદલે સાત્ત્વિકતાનો સૌમ્ય પ્રભાવ વિલસતો હતો. કુદરતનો કેવો મધુર સંકેત કે કાશીરામને

એમના ઉચ્ચ વિચારોને અનુરૂપ એવા જ સહધર્મચારિશી મળ્યાં.

શાંતાદેવીએ પોતાના પતિની સંયમમાર્ગે જવાની વાત સાંભળી. પળવાર એમના મનમાં વંટોળ જાગી ગયો. પોતાની ઉંમર માત્ર વીસ વર્ષની પણ નહોતી અને હવે આખો જીવનપંથ એકલા કઇ રીતે પસાર થશે? પોતાની યુવાનીના દિવસો કેમ વીતશે? ઘડપણનો ભાર કોણ વેઠશે? જન્મારો કઇ રીતે ગાળી શકાશે?

વળી શાંતાદેવીના મનમાં એક શુભ તરંગ જાગ્યો. ઓહ! કેવી જીવન-ધન્યતાની છે આ વાત! મોંધેરા માનવજીવનની સાચી મહેંક પ્રસરાવવાની કેવી તીવ્ર છે લગની! યૌવનના ઘોડાઓ તો કામ અને અર્થની સપાટ ભૂમિ પર દોડતા હોય છે, પરંતુ અહીં તો જુવાનીના અશ્વો ધર્મ અને મોક્ષના ઉત્તુંગ શિખરો આંબવા ચાહે છે.

પળવાર શાંતાદેવીનું મન વિમાસણમાં પડયું, પણ તરત જ ધર્મસંસ્કારોની જાગૃતિએ શાંતાદેવીને સ્વસ્થ બનાવ્યાં. એમના સુંદર ચડેરા પર કોઇ અપૂર્વ ઉલ્લાસ ફેલાઇ ગયો.

શાંતાદેવીએ પોતાના યુવાન પતિને કહ્યું, ''આપનો માર્ગ એ જ સાચા સુખનો માર્ગ છે. આપ જરૂર સંયમમાર્ગ સ્વીકારો. જીવનમાં શકય બનશે તો મારી પણ એ જ માર્ગે જવાની ભાવના છે."

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

યુવાન કાશીરામ વિચારે છે કે ધર્મસંસ્કારનું કેવું પ્રાબલ્ય છે! મનોમન થાય છે કે મારા કરતાં શાંતાદેવીનો ત્યાગ કેટલો બધો મહાન છે! સ્ત્રી સાચે જ ત્યાગમૂર્તિ છે. એના મૂંગા બલિદાન પર કેટલાય પુરૂષોની સિધ્ધિઓ રચાયેલી છે

ું. કાશીરામ જાણતા હતા કે શાંતાદેવીને માટે આ કામ અતિ મુશ્કેલ હતું. આખીયે જિંદગી એકલવાયા ગાળવી એ રમતવાત નહોતી. વળી હજી લગ્નને માંડ ત્રણ જ વર્ષ થયાં હતાં. કાશીરામ મનોમન શાંતાદેવીની ભાવનાને અભિવંદી રહ્યા.

કાશીરામે પોતાના ભાગમાં આવેલું મકાન પત્નીના નામે કરી દીધું. વળી એવો . પણ વિચાર કર્યો કે કદાચ શાંતાદેવીને સંયમના માર્ગે જતાં સમય લાગે તો એમને કયાંય હાથ લાંબો ન કરવો પડે તે માટે બેંકમાં એમના નામે લગભગ વીસેક હજાર રૂપિયા પણ જમા કરાવી દીધા તેમ જ સોનું અને દાગીના આપ્યાં

શાંતાદેવીનું વ્યક્તિત્વ કુટુંબને માટે શીળી છાયા જેવું હતું, જેથી કદાચ કુટુંબીજનો એમને દીક્ષાને માર્ગે જતાં વિનંતીપૂર્વક અટકાવે તોપણ એમને કશો વાંધો આવે નહીં એવી ગોઠવણ કરી દીધી.

કાશીરામ વિચારે છે કે કયાં જઇને દીક્ષા લઉં? કોની પાસે દીક્ષિત થાઉં? એમની ઇચ્છા દીક્ષિત થવાની હતી. કોલેજકાળમાં ઉપાધ્યાય યશોવિજયજી મહારાજનો ગ્રંથ 'અધ્યાત્મસાર' પચાસેક વખત વાંચ્યો હતો. આ ગ્રંથે જ અધ્યાત્મની ઝંખના અને આત્માની લગની જગાડી હતી.

વિચાર સહજ છે, પણ આચાર કઠિન છે. કાશીરામ માટે ઘર છોડવું એટલે માત્ર ભૌતિક અંતરને જ ઓળંગવાનું નહોતું. સ્થળ છોડવું તો સહેલું હતું, પરંતુ લાગણીના અવરોધો ઓળંગવા એ અઘરું હતું.

ઘર છોડવું કઈ રીતે? મિત્રોની માયા મૂકવી કઈ રીતે? વળી પોતાના જવાથી પિતા કોપાયમાન થશે એ નક્કી હતું. એમાંથી ઉગરવું કઈ રીતે? વહાલસોયા કુટુંબીજનોને કહેવા જાય તો જવા દે નહિ, કહ્યા વગર જાય તો કલ્પાંત કરે. આખરે કટોકટીની એક ક્ષણ આવી. કાશીરામનો ગૃહત્યાગ કરવાનો નિર્ણય મક્કમ હતો. જીવનને તો જોઈ લીધું હતું, પણ હવે અધ્યાત્મના ઊંચા શિખરે પ્રયાણ કરવાનો નિર્ધાર કર્યો હતો.

આજ સુધી પ્રગટ સાથે નાતો હતો, પણ અપ્રગટ સાથે સંબંધ બાંધવો હતો. સંસાર છોડવાની સઘળી તૈયારી કરી લીધી હતી. મનોબળ દઢ હતું. નિશ્ચય અડગ હતો અને કાશીરામં ઊંચાં શિખરો પર ઊધ્વરિંહણ સાધવા માટે એક ડગલું ભર્યું. ઘરમાંથી નીકળતી વખતે એમણે માતા રામરખીદેવીને કહ્યું,

'હું જરા શાસ્ત્રીજી પાસે જઇને આવું છું.'

માતાએ સ્વાભાવિક રીતે જ રજા આપી. કાશીરામ વારંવાર જગરાંવમાં રહેતા જગન્નાથજી શાસ્ત્રીને ત્યાં ધાર્મિક પુસ્તકો વાંચવા, લેવા કે એનો સ્વાધ્યાય કરવા જતા હતા. સાતમા વર્ષે થયેલી શીતળાની બીમારીને કારણે જગન્નાથજી શાસ્ત્રીએ બન્ને આંખોની રોશની ગુમાવી હતી, પરંતુ એમની પ્રજ્ઞાનાં ચક્ષુ તેજસ્વી હતાં. ધર્મગ્રંથોનો એમનો ગહન અભ્યાસ હતો. જિજ્ઞાસુઓને ખૂબ ભાવથી શીખવતા. કાશીરામ અવારનવાર શાસ્ત્રીજી પાસે જતા. પોતાની શંકાઓનું સમાધાન મેળવતા. જગન્નાથજી ગ્રેજયુએટ થયેલા યુવાનની ધર્મભાવના જોઇને એમને અમુક ગ્રંથો વાંચવાનું સૂચવતા. કોઇક વાર તો આગ્રહ કરીને પોતાની પાસેનો અમુક ગ્રંથ આપતા અને એ વાંચી જવાની તાકીદ કરતા.

કાશીરામે ઘરમાં કહ્યું કે તેઓ શાસ્ત્રીજીને ત્યાં જાય છે ત્યારે કોઇને કશી ફિકર ન થઇ, પરંતુ શાસ્ત્રીજીને ત્યાં જવાને બદલે તેઓ જગરાંવના રેલવે સ્ટેશન પર પહોંચી ગયા. આ જુવાન વિચારે છે કે ક્યાં હશે એ ગુજરાત? અને ક્યારે દર્શન થશે કોઇ પ્રતાપી મહાપુરુષના? પૂજ્ય છોટેલાલજી મહારાજે કહ્યું હતું કે તને દીક્ષા ન આપું. એક તો હું વૃધ્ધ છું અને વળી આનાથી વિવાદ જાગે. ગુજરાતમાં જા, ત્યાં તને કોઇ દીક્ષા આપશે. કાશીરામના ખિસ્સામાં થોડી રકમ હતી. એમણે જગરાંવથી લુધિયાણાની ટિકિટ લીધી. લુધિયાણાથી દિલ્હી પહોંચ્યા અને પાટનગર દિલ્હીથી ટ્રેનમાં બેસીને મુંબઇ આવ્યા. મુંબઇના રેલવે સ્ટેશન બોમ્બે સેન્ટ્રલ પર ઊતર્યા. મનમાં એક જ ભાવ કે સાધુપુરુષના દર્શન ક્યાંથી થાય? એક બાજુ દર્શનની તીવ્ર તાલાવેલી, બીજી બાજુ દીક્ષાની ઉત્કટ ભાવના. પણ શરમાળ સ્વભાવના કાશીરામજી સાધુજનોના દર્શન-વંદન કરે. ક્યાંક સંકોચવશ બોલી શકે નહિ અને ક્યારેક એમનું ચિત્ત વિચારે ચડે કે મારે તો સાધુ થઇને સાધના કરવી દબે એવી સાધનાની અનુકૂળતા અહીં છે ખરી? બહોળા પરિવારવાળા સાધુ સમુદાયમાં પોતાને સાધનાની ફાવટ આવશે નહીં.

વળી આત્મશ્રેયની ભાવનાથી જગરાંવ છોડચું હતું. હવે જગતમાં આત્મશ્રેય સિવાય બીજું કશું વિચારવું નથી. એ કાળે મુંબઇમાં સાધુઓ પણ ઘણા ઓછા હતા, વળી પોતાના ચારિત્રમાં કે અભ્યાસમાં વૃધ્ધિકારક કોઇ વાતાવરણ નજરે ન પડચું. મુંબઇથી આબુ ગયા. આબુની નીરવ શાંતિમાં પૂ. શાંતિસૂરિજી મહારાજનો મેળાપ થયો અને ત્રણ દિવસ ત્યાં રહ્યા.

આત્મપંથને અજવાળે એવા સાધુની શોધ તો મનમાં અવિરત ચાલતી હતી. કોઇએ કહ્યું કે પાલીતાણા જાવ. પાલીતાણામાં અનેક સાધુ-સાધ્વી બિરાજમાન છે. ત્યાંથી કોઇ સદ્ગુરુ મળી જશે. જીવનની વાટને અજવાળે એવા કોઇ ગુરુ મળી જશે. શત્રુંજય એ તો સ્તાશ્વતુ તીર્થ અહીંના સાધુજનોને જોઇને કાશીરામનું હૃદય આનંદિત બની ઊઠયું. એવામાં કોઇએ સલાહ આપી,

"પહેલાં જ્ઞાન તો મેળવ પછી સાધુ થજે. જ્ઞાન વિનાની સાધુતા ન શોભે.' ગુરુની શોધમાં નીકળેલા કાશીરામ જ્ઞાનની ખોજમાં લાગી ગયા.

 $\ast$ 

બીજીબાજુ કાશીરામના ઘેર ખળભળાટ મચી ગયો. એના પિતા રામકિશનના ગુસ્સાનો પાર ન રહ્યો. રામકિશનને આખું જગરાંવ આદર-સન્માન આપે. એમની સલાહ અને માર્ગદર્શન લેવા સહુ આવે અને પોતાનો દીકરો જ આમ કહ્યા વિના ચાલ્યો જાય એ એમનાથી કઇ રીતે સહન થાય? ગામલોકો રામકિશનને ઘેર એકઠા થવા લાગ્યા. શાંતાદેવીને પતિની ભાવનાની ખબર હતી પણ એમના ગંતવ્યસ્થાનની જાણ નહોતી.

પિતા રામકિશન અને મોટાભાઇ બિરચંદ એમને શોધવા નીકળ્યા. આખા જગરાંવમાં ઘૂમી વળ્યા. કાશીરામની ધર્મપરાયણતાનો ખ્યાલ હોવાથી બધાં સ્થાનકો જોયાં. જગન્નાથજી શાસ્ત્રીને ઘેર જઇ આવ્યા. એ પછી બાજુનાં બીજાં ગામોમાં તપાસ કરાવી, પણ ક્યાંય પ્યારા કાશીરામની ભાળ ન મળી. છેક કાંગડાવેલીની પહાડીઓમાં જઈને એક જયોતિષીને પણ મળી આવ્યા. સગાં-વહાલાંઓને પત્ર લખ્યા. પણ ક્યાંય કાશીરામની ભાળ મળી નહિ.

કોઈ જયોતિષી એમ કહે કે કાશીરામ ઉત્તર બાજુના એક શહેરમાં ગયા છે. કોઈ એમ કહે કે એ દક્ષિણના કોઈ સ્થળે ગયા છે. રામકિશનજી અને બિરચંદજી ઉત્તર અને દક્ષિણની એ બધી જગાઓએ તપાસ કરી આવે. જ્યાં કહે ત્યાં દોડી જાય. એવામાં કોઈકે કહ્યું કે કાશીરામજીને તો એમણે લાહોરમાં ફરતા જોયા, તો લાહોરમાં પણ તપાસ કરાવી. ડૂબતો માણસ તરણું પકડે, તેથી એવી પણ શંકા જાગી કે કોઈ સાધુએ ધાર્મિક વૃત્તિના યુવાન કાશીરામને છૂપાવી રાખ્યા હશે. એવાં સ્થળોએ પણ તપાસ કરાવી.

રાખ્યા હશે. એવાં સ્થળોએ પણ તપાસ કરાવી. બધાને એટલો વિશ્વાસ હતો કે કાશીરામ બીજે કયાંય નહીં, પણ કોઇ ધર્મસ્થાનમાં બેઠા હશે અથવા તો ક્યાંક જઇને કોઇ ધર્મકાર્ય કરતા હશે. એ આત્મહત્યા કરે એવી શંકા નહોતી. પણ એ ક્યાંક જીવતા જ હશે એવી શ્રધ્ધાએ જ એમની શોધ સતત ચાલુ રખાવી.

\*

સાધુ થવાની ઇચ્છાવાળા કાશીરામનો કોઇ પરિચય માગે તો કહે કે પંજાબના જગરાંવ ગામનો રહેવાસી છું. ઘરનો સુખી છું. પિતા શ્રીમંત વેપારી છે. અંત્રેજી ભણેલો ત્રેજયુએટ છું. ત્રણેક વર્ષ પહેલાં લગ્ન થયાં છે, પણ પત્નીને સમજાવીને દીક્ષા લેવા આવ્યો છું. મારું કુટુંબ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં આગળ પડતું ગુણાય છે.

કાશીરામની એકેએક વાત વધુ ને વધુ શંકા જન્માવનારી હતી. સત્ય પણ કવચિત્ વિચિત્ર લાગે છે! પોતાને પંજાબના કહે એટલે તરત જ લોકોના મનમાં થતું કે પંજાબ એ તો ક્રાન્તિનું કેન્દ્ર. નક્કી આ કોઇ છૂપો ક્રાંતિકારી હોવો જોઇએ. અંગ્રેજ સરકારને થાપ આપીને પંજાબથી ભાગી છૂટયો હોવો

જોઇએ. કદાચ <mark>એને માથે બ</mark>્રિટિશ સરકારનું વોરન્ટ પણ હોય. સાધુ બનીને એની જાતને છુપાવવા માગતો હશે.! અંગ્રેજ સરકારના પંજામાંથી બચવા માગતો હશે! આવા રાજકીય ગુનેગારને આશ્રય આપીએ તો તો આપશું આવી જ બને. એની સાથે આપેણને પણ જેલ અને આકરી સજા થાય! વળી જગરાંવ ગામનું નામ આવતાં તો સહુના કાન ચમકી ઊઠે. લાલ, બાલ ને પાલની ક્રાંતિકારી ત્રિપુટિમાંના એક પ્રસિધ્ધ ક્રાંતિકારી લાલા લજપતરાય આ જ ગામના હતા. એમુણે જગરાંવમાં ક્રાંતિનો આતશ જગાવ્યો હતો. આથી ગામનું નામ સાંભળીને કાશીરામ છૂપા ક્રાંતિકારી હોવાની માન્યતા દેઢ થતી. કોઇને એમ પણ થતું કે શ્રીમંત અને સૂટ-બૂટ પહેરેલો આ અંગ્રેજી ભણેલો ચેજયુએટ શા કારણે દીક્ષા લેતો હશે ? એમાં કોઇ નવી શંકાનું ઉમેરણ કરતા કે એંહો લગ્ન કર્યા છે. કહે છે કે પત્નીની સંમતિ લીધી છે. ભેલા, કોઇ લગ્ન કર્યા બાદ ફક્ત ત્રણ વર્ષે કઠિન સાધતા સ્વીકારે ખરું? કોઇ રૂપવતી નારી હજી ઊગતી જવાનીમાં જ સંયમમાર્ગે જવાની અનમતિ આપે ખરી? જયારે આ તો કહે છે કે એ પત્નીની સંમતિ લઇને આવ્યા છે. જો સંમતિ હોય તો પત્નીને સાથે લાવ્યા કેમ નહિ? દીક્ષા લેવી હતી તો પંજાબમાં ક્યાં ઓછા સાધુ હતા, તે દીક્ષા લેવા છેક ગુજરાતમાં આવ્યા અને તેય સાવ એકલા! કોઇ ઝીણી નજરે જોનારને એમ પણ થતું, કે એણે દીક્ષા લેવી હોત તો સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં કેમ ન લીધી? શા માટે એ શ્વેતામ્બર જિનેન્દ્ર मूर्तिपूछ कर्न संधमां हीक्षित थवान्ं पसंह डरे છे?

આમ કાશીરામ વિશે એક નહિ પણ અનેક પ્રશ્નો અને શંકા સહુને થતી. કોઇ એમ પણ કહેતું કે પહેલાં તમારા કુટુંબીજનોને બોલાવો, પછી એમની ઓળખ અને સંમતિ બાદ અમે દીક્ષા આપીએ. કોઇ થોડા ઉદાર બનીને આવી માગણી કરતા નહીં, પણ એટલું તો ચોક્કસ કહેતા કે અહીં તમારા કોઇ પરિચિત હોય તેની ઓળખ આપો. તમારી યોગ્ય ઓળખ મળ્યે અમે જરૂર દીક્ષા આપીશું. પણ ગુજરાતમાં કાશીરામને ઓળખે કોણ?

યુવાન કાશીરામની કઠિનાઇનો પાર ન રહ્યો. એ વિચારે છે કે એક તો ઘેરથી કોઇનેય કહ્યા વિના નીકળી ગયો છું. પિતા કેટલા બધા રોષે ભરાયા હશે? મૌટાભાઇ બિરચંદજી કેટલા બધા અકળાયા હશે?

કાશીરામને પગ નીચેથી ધરતી સરકતી લાગી. ઘરમાંથી કોઇનેય કહ્યા વિના દીક્ષાની ભાવનાએ નીકળી ગયા હતા અને કેવી દશા થઇ? હૃદયમાં સંસાર છોડવાની કેટલી બધી તાલાવેલી હતી અને સંસાર છોડયા પછી સંન્યસ્તનો કોઇ માર્ગ જ મળતો નથી. કેટલા બધા ભાવથી ગુજરાત આવ્યો અને ચોતરફથી કેવો અ-ભાવ મળ્યો?

હે પરમાત્મા ! તારે કેટલી કસોટી કરવી છે મારી ? સંસારી જીવન તો ત્યજી દીધું. રાગ-દેષનાં બંધનો અળગાં કર્યાં અને છતાં કેવી વિપત્તિનાં બંધનો મારી

સામે આવે છે?

આવે સમયે તીર્થંકર પરમાત્મા ભગવાન મહાવીરસ્વામીના જીવનના ઉપસર્ગો યાદ આવે છે. રાજકુમાર વર્ધમાનમાંથી યોગી બનેલા મહાવીરપ્રભુએ કેટલું સહન કર્યું! એમની આગળ મારી વિપત્તિ કયાં?.

વળી એકોએક વિષાદ ઘેરાઇ આવતાં મનમાં વિચારે છે કે પૂર્વજન્મના પુણ્યના બળે જ મનમાં સાધુતાની ઝંખના જાગી અને શું હું સાધુ નહિ થઇ શકું? મને બધા જ જાકારો આપશે તો હું ક્યાં જઇશ? જેણે ઘર અને કુટુંબ છોડયાં છે, સંસાર છોડયો છે એને સાધુતામાં સ્થાન ન મળે તો એની દશા આકાશ અને ધરતી વચ્ચે લટકતા ત્રિશંકુ જેવી થાય!

આખરે કાશીરામ મહેસાણા ગયા. મહેસાણાની પાઠશાળામાં પહોંચ્યા. આ પંજાબી યુવાનને અહીં પણ સૌ શંકાની નજરે જોવા લાગ્યા. મોટાભાગના માનવીઓ અન્ય વ્યક્તિ વિશે શ્રધ્ધાથી નહિ, પણ શંકાથી વિચારવાનો પ્રારંભ કરતા હોય છે. એમાં પણ કાશીરામ જેમ જેમ સાચું બોલતા જાય, તેમ તેમ સામી વ્યક્તિની એમના વિશેની શંકા વધતી જાય. સાચી વાત ક્યારેક ઘણી શંકાપ્રેરક બને છે!

મહેસાણાની પાઠશાળામાં જઇને એમણે વિનંતી કરી કે મારે અહીં રહીને અભ્યાસ કરવો છે. સંચાલકોએ એમની વિગતો પૂછી અને હજી બાકી હોય તેમ વળી એક નવી મુશ્કેલી ઊભી થઇ. પાઠશાળાના સંચાલકોએ કહ્યું.

"આ પાઠશાળામાં રહીને તમે જરૂર ધર્મશાસ્ત્રનો અભ્યાસ કરી શકશો, પરંતુ તમારા માટે છાત્રાલયના પ્રવેશ નિષિધ્ધ છે, કારણકે પરિણીત વ્યક્તિને અમારા છાત્ર લયમાં પ્રવેશ આપવામાં આવતો નથી."

કાશીરામનું હૃદય દ્રવી ગયું. ગદગદિત મનથી વિચારવા લાગ્યા કે આ મૂંઝવણોનો કોઇ અંત જ નથી? જયાં જાય ત્યાં કોઇ ને કોઇ સમસ્યા જ સામી મળે છે! આફતમાં ઉમેરો જ થતો રહે છે! શું પોતાને બધેથી જાકારો જ મળવાનો છે? દીક્ષિત થવા તો ન મળ્યું, પણ શિક્ષિત થવાનુંયે પોતાને માટે મુશ્કેલ છે!

મઝધારમાં તો તોફાન હોય, પણ અહીં કિનારેય કિશ્તી અફળાય છે. કાશીરામના મનમાં અનેક વિચારો ધૂમરીઓ લેવા માંડયા વિષાદના બોજથી હૈયું દબાઇ ગયું. આંખમાં આસું આવ્યાં!

મહેસાણા ગામમાં પોતાને કોઇ ઓળખે નહિ અને જો છાત્રાલયમાં રહેવા ન મળે તો ઓટલો ક્યાં મેળવવો એ મોટો સવાલ હતો. રોટલાની તો કાશીરામે કદી પરવા કરી ન હતી, પણ ઓટલાએ મૂંઝવણ ઊભી કરી. છેવટે મનોમન પ્રાર્થના કરવા લાગ્યા,

''હે તીર્થંકર પરમાત્મા! મારી મોક્ષપ્રાપ્તિની તાલાવેલી વિફળ જશે? હું 'બ્રાહ્મણ' તો બનું છું, પણ શું હું ભિક્ષુક નહિ બની શકું? 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'- LAN BORE

मां मणतुं भारत्माञ्चनुं वर्शन अशीरामना यित्तमां गूंळवा दाग्युं– 'जहित्ता पुष्वसंजोगं, नाइसंगे य बन्धवे । जो न सज्जइ भोगेसू, तं वयं बूम माहणं ॥

"જે સ્ત્રી-પુરુષ વગેરેના સંબંધોનો, જ્ઞાતિજનો તથા બંધુવર્ગના સંબંધોનો એક વાર ત્યાગ કરીને તથા કામભોગોનો ત્યાગ કરીને ફરી એમાં આસક્ત નથી થતો, તેને અમે બ્રાહ્મણ કહીએ છીએ."

(ઉત્તરા. ૨૫/૨૯)

કાશીરામની ઇચ્છા અને ઝંખના તો ભિક્ષુ થવાની છે. 'દશવૈકાલિક સૂત્ર'માં આપેલી ભિક્ષુની ઓળખ કાશીરામના મનમાં તરવરી રહી:

> ''तं देहवासं असुईं असासयं, सया चए निच्चहियट्ठियप्पा। छिंदित्तु जाईमरणस्स बंधणं, उवेइ भिक्खू अपुणागमं गइं।।

> > (हशवै. १०/२१)

"પોતાના આત્માનું નિત્ય હિત કરવામાં સ્થિર કરવાવાળો ભિક્ષુ, અપવિત્ર અને ક્ષણભંગુર શરીરમાં નિવાસ કરવાનું નિત્ય માટે ત્યાગી દે છે તથા બંધનરૂપ જન્મ-મરણના ફેરાને કાપી નાખીને નિત્ય માટે મોક્ષને પ્રાપ્ત થાય છે."

કાશીરામ વિચારે છે કે તેઓ આવા 'ભિક્ષુ' થઇ શકશે ખરા ? કોણ એમને દીક્ષા આપશે ?

મનમાં થયું કે આ ગામમાં પણ કોઇ સાધુમહારાજ બિરાજમાન તો હશે ને? આથી કાશીરામે દેરાસરમાં દર્શનાર્થે પ્રવેશતા એક શ્રાવકને પૂછ**ય**ું, 'ભાઇ, અહીં કોઇ ઉપાશ્રય છે ખરો? એમાં કોઇ સાધુમહારાજ બિરાજમાન છે ખરા?'

દર્શનાર્થીએ આપેલી માહિતીને આધારે કાશીરામ ઉપાશ્ચયમાં પહોંચ્યા અને ત્યાં પૂજય તપસ્વી મુનિશ્રી જિતેન્દ્રસાગરજી મહારાજ બિરાજમાન હતા. એમાંય ખબર પડી કે તેઓ તો યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીના પ્રશિષ્ય અને આચાર્ય કીર્તિસાગરસૂરિજીના શિષ્ય છે, ત્યારે કાશીરામના આનંદનો પાર ન રહ્યો. એમણે પૂજય જિતેન્દ્રસાગરજી મહારાજન વંદન કર્યા. ૬૫ વર્ષના જિતેન્દ્રસાગરજીએ આશીર્વાદ આપ્યા અને મોટા અવાજે પૂછયું, "ક્યાંથી આવો છો ? શું કરો છો ?"

કાશીરામને દહેશત જાગી કે એમનો પરિચય કદાચ ફરી નવું સંકટ ઊભું નહિ કરેને? છતાં એમણે કહ્યું કે પંજાબથી આવું છું. જૈન શ્રાવક છું. પછી તો બંને વચ્ચે નિખાલસ વાતો ચાલી. જિતેન્દ્રસાગરજીએ પૂછયું, "અહીં કેમ આવવું થયું?"

કાશીરામે કહ્યું, 'દીક્ષા લેવાની ભાવનાથી નીકળ્યો છું.'



પૂજ્ય જિતેન્દ્રસાગરજીએ કહ્યું, 'જો તમારે દીક્ષા લેવી હોય તો હું આપીશ.' જિતેન્દ્રસાગરજી ગૃહસ્થ અવસ્થામાં મહેસાણાના ગાયકવાડી રાજના ફોજદાર હતા. મોટી ઉંમરે ફોજદારી છોડીને દીક્ષા લીધી. મનમાં એવો વિચાર આવ્યો કે હવે મારાથી અભ્યાસ કરવો શક્ય નથી. પરંતુ તપ તો કરી શકુને? પરિણામે ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરે. છક્રીના પારણે છક્રે કરે. મોટી અવસ્થાને કારણે સ્વભાવ થોડો ગુસ્સાભર્યો અને જલદ થઇ ગયેલો, તેથી કોઇ સાધુ એમની પાસે ટકે નહિ. આસપાસનાં ગામડાંમાં ફરીને આવે, પણ મોટેભાગે મહેસાણામાં જ રહે.

કાશીરામ તો સાધુદર્શનના પવિત્ર ભાવથી ગયા હતા. એમણે વિચાર્યું હતું કે પહેલાં સંતપુરુષના દર્શન કરી લઉં, પછી બીજી બધી વાત.

કાશીરામ વિચારે છે કે મારે તો ચારિત્ર્યબળ, અભ્યાસ વગેરેમાં આગળ વધવું છે. આવા એકાકી અને નિઃસ્પૃહ ગુરુ મારા માટે યોગ્ય જ ગણાય. એમને તો સેવા કરવા અને સંયમમાર્ગે ચાલવા ગુરુની જરૂર હતી. ગુરુના પરિચયની શી જરૂર? પૂજય જિતેન્દ્રસાગરજી મહારાજે દીક્ષા આપવાની સંમતિ આપી. કાશીરામ માટે આ અપાર આનંદનો પ્રસંગ હતો.

કાશીરામનો દીક્ષા માટેનો તીવ્ર તલસાટ શું સૂચવે છે? બીજી વ્યકિત, હારીને, થાકીને અને નાસીપાસ થઇને પાછી ફરી જાય ત્યારે કાશીરામે સંયમમાર્ગે ચાલવા માટે જાણે સંગ્રામ ખેલ્યો. એક પછી એક આપત્તિ આવી. કેટલીક નવી મુશ્કેલીઓ ઊભી થઇ તેમ ધ્રતાં ધ્યેયની આરત અને આત્મબળનું તેજ એટલું કે સંયમમાર્ગે ગયા વિના રહ્યા નહિ. સાચે જ કોઇ પૂર્વજન્મની સાધના હોય તો જ આવી સ્થિતિમાં દીક્ષામાગં સૂઝે અને એ માર્ગ પર અડોલ અને અડીખમ રહે. સામાન્ય રીતે માણસ દીક્ષિત થયા પછી ધીમે ધીમે સમજતો હોય છે એવો આપણો અનુભવ છે, પણ કાશીરામ પહેલાં સમજયા અને પછી દીક્ષિત થયા.

દરમિયાનમાં મહેસાણામાં રહેલા પૂજય જિતેન્દ્રસાગરજીને અગ્રણી શ્રાવક પ્રભુદાસભાઇએ કહ્યું પણ ખરું કે 'આ જુવાનને દીક્ષા આપવાની ઉતાવળ કરશો નહિ. અત્યારે ચળવળમાં ઘણા યુવાનો પાછળ ઘરપકડનું વોરન્ટ હોય છે. પંજાબ કે કલકત્તા તરફથી તેઓ કોઇનું ખૂન કરીને નાસી આવે છે, આથી એવો કોઇ ક્રાંતિકારી ન હોય.' પરંતુ પૂજય જિતેન્દ્રસાગરજી દીક્ષા આપવામાં મક્કમ હતા. એમણે કાશીરામ માટે વેશ તૈયાર કરાવ્યો.

મહેસાણામાં તો કાશીરામને ખાનગીમાં દીક્ષા અપાય તેવી કોઇ શક્યતા નહોતી. આથી પૂ. જિતેન્દ્રસાગરજી એમને લઇને ખેરવા ગયા. એમનો વિચાર નજીકના ખેરવા ગામમાં કાશીરામને દીક્ષા આપી દેવાનો હતો. નાનું ગામ એટલે વાત ફેલાય નહિ. ખોટી ચર્ચા થાય નહિ. ખેરવા ગામના શ્રાવકો ભેગા થયા. એમણે કાશીરામને ઘણા પ્રશ્નો કર્યા. કોઇએ પૂછયું, "તમે દીક્ષા શા LANG CORRECT

માટે લો છો ?" કોઇએ કાશીરામને પૂછયું કે એમનો અભ્યાસ ક્યાં સુધી છે ? તો કોઇએ એમની જૈનદર્શનની જાણકારીની ચકાસણી કરી.

કાશીરામે 'તન્વાર્થ સૂત્ર'નો ઊંડો અભ્યાસ કર્યો હતો, આથી ધર્મતત્ત્વને લગતા પ્રશ્નોનો સંતોષકારક જવાબ આપ્યો અને કહ્યું કે પૂરી સમજણ સાથે દીક્ષા લઉ છું, કારણકે આ જ માર્ગ જીવનનો સાચો માર્ગ છે અને આનાથી જ વ્યક્તિ મોક્ષમાર્ગ પર ગતિ કરી શકે છે. 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' ની એક ગાથા ટાંકીને એમણે કહ્યું.

> ''नाणस्त सवस्त पगासणाय, अन्नाणमोहस्त विवज्जणाए । रागस्त दोसस्त च संखएणं, एगन्तसोक्खं समुवेइ मोक्खं ॥ (७त्तरा. उ२/२)

"સંપૂર્લ જ્ઞાનના પ્રકાશથી, અજ્ઞાન અને મોહના ત્યાગથી તેમ જ રાગ અને ક્રેષના ક્ષયથી એકાંત સુખકારી મોક્ષપદ પામી શકાય છે."

આવું એકાંત, સુખકારી મોક્ષપદ પામવાની ભાવના છે અને તેથી જ દીક્ષા લેવા નીકળ્યો છું. કાશીરામની બોલવાની છટા, વાત કરવાની રીત અને સૂત્રોનો અભ્યાસ જોઇને શ્રાવકોને લાગ્યું કે આ ચેલો તો તરત વ્યાખ્તાન આપી શકે તેવો છે, આમ છતાં ખેરવાના શ્રાવકો કાશીરામને દીક્ષા આપવા માટે સંમત ન થયા.

દીક્ષા આપે અને કંઇ મુસીબત ઊભી થાય તો બાજુમાં આવેલા મહેસાણા ગામના શ્રાવકો જ એમની હાંસી ઉડાવે. કાશીરામને થયું કે માંડ કિનારે આવેલું વહાણ ડૂબવા લાગ્યું. એમણે ખાતરી આપતાં એમ પણ કહ્યું કે જો પોલીસ આવે અને મને કોઇ કારણસર પકડે તો તમારે મારો બચાવ કરવાનો નથી. તો પછી દીક્ષા આપતા તમને કઇ મશ્કેલી નડે છે?

ખેરવાના શ્રાવકો શંકાશાલ બની ગયા હતાં. કાશીરામને સંશયની નજરે જોતા હતા. વળી એ સમયે અમદાવાદ અને મુંબઇમાં બાળદીક્ષા પ્રતિબંધની ચળવળ ચાલતી હતી. કાશીરામ તો યુવાન હતા તેમ છતાં ગામના માણસોને ડર લાગ્યો કે કદાચ આવી દીક્ષામાં પણ અવરોધ આવે.

લાંબો સમય વિચાર કર્યા પછી ખેરવાના શ્રાવકોએ કાશીરામને દીક્ષા આપવાની ના પાડી. ફરી નિરાશા ઘેરી વળી. કાશીરામે પૂ. જિતેન્દ્રસાગરજીને કહ્યું,

"ગુરુજી, તમારે મને દીક્ષા આપવી છે. મારે દીક્ષા લેવી છે, પછી બીજાનો આધાર શા માટે? ચાલોને, ગામ બહાર કોઇ ઝાડ નીચે મને દીક્ષા આપી દેજો."

પૂ. જિતેન્દ્રસાગરજી કહે, "ભલે, તમારી ભાવના જોઇને હું ખુશ થયો છું. અને તેથી જ કોઇ પણ સંજોગોમાં તને દીક્ષા આપવા પૂર્ણ ભાવનાશીલ છું." પૂ. જિતેન્દ્રસાગરજી પોતાના શિષ્યને તારંગા તીર્થમાં લઇ ગયા. એક તો આ એકાંત સ્થળ, જનસમુદાયની અવરજવર પણ ઘણી ઓછી, વળી ટેકરીની સૌથી નજીકના ટીંબા ગામનું અંતર ચાર કિલોમીટરનું. ગામની વસ્તી પણ ઘણી ઓછી. આથી કાશીરામને અહીં દીક્ષા આપવાનું નક્કી કર્યું, જેથી કોઇ અવરોધ ન આવે. તારંગામાં કાશીરામને દીક્ષા આપવામાં આવી અને એમનું નામ મુનિશ્રી આનંદસાગરજી રાખવામાં આવ્યું.

પંજાબના જુવાન કાશીરામની ઇચ્છા આખરે સફળ થઇ. સાહસ કરીને સંસારની વાડકૂદી ગયેલા કાશીરામને અનેક મુશ્કેલીઓ અને પ્રતિકૂળતાઓનો સામનો કર્યા પછી આખરે સાધુતાનો પંથ મળ્યો ખરો! કાશીરામમાંથી આનંદસાગરજી બન્યા અને જીવનની પરમ ધન્યતાનો આનંદ અનુભવવા લા-્યા.

મુનિશ્રી આનંદસાગર તો જૈનોના પાંચ મુખ્ય તીર્થોમાંના એક મહાતીર્થ તારંગા તીર્થ સાથે જોડાયેલી કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ય, પરમાર્હત મહારાજા કુમારપાળ અને ગુજરાતના પ્રતાપી મંત્રીઓ વસ્તુપાળ-તેજપાળની અમીટ યશગાથાઓ સાંભળીને ભાવવિભોર થઇ ગયા. ૧૫૦ ફૂટ લાંબા, ૭૬ ફૂટ પહોળા અને ૧૩૦ ફૂટ ઊંચા દેરાસરની એમણે કદી કલ્પના પણ કરી નહોતી. 'અજિતપાસાદ' ના નામે ઓળખાતા દેરાસરમાં જઇને એમણે દ્વિતીય તીર્થંકર અજિતનાથ ભગવાનના દર્શન કર્યા.

એકબાજુ નિસર્ગની શોભા જુએ અને બીજીબાજુ ધર્મભાવનાએ સર્જેલી અનેરી કળા જુએ. તારંગા તીર્થના દર્શનથી મનને શાંતિ, ચિત્તને એકાગ્રતા અને હૃદયને ભક્તિભાવથી ભરેલી આધ્યાત્મિકતાનો અનુભવ થયો. આ તારણ-ગિરિ એમને ખરેખર તારણ-ગિરિ લાગ્યો, કારણ કે તે ભવ્યાત્માઓનો સંસારસમુદ્રથી તારણહાર અને બાહ્ય તથા આંતરશત્રુઓનો નાશ કરનાર તરીકે સર્વત્ર પ્રચલિત છે

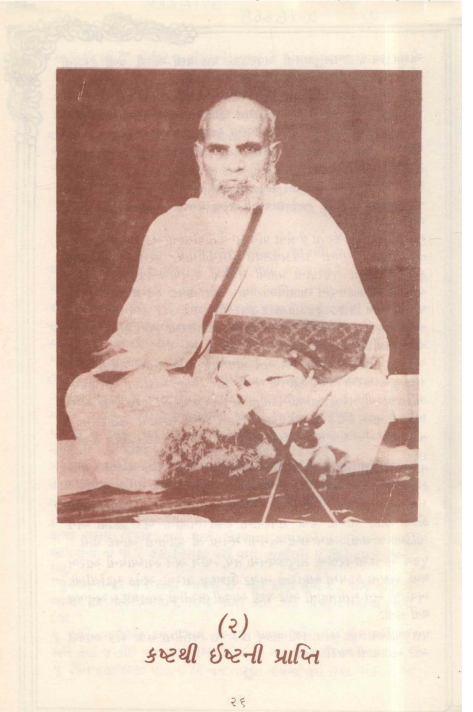
તારંગામાં દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી થોડા દિવસ વ્યતીત કર્યા. ત્યારબાદ વિહાર કરીને મહેસાણામાં આવ્યા. એમણે એક જ દિવસમાં ચૌદ માઇલનો વિહાર કર્યો. પહેલી જ વાર ગરમીમાં સતત આટલું ચાલવાનો અનુભવ થયો. પગમાં કોલ્લા ઊઠી આવ્યા. વળી વાપરવામાં ફક્ત ભાતાનો એક લાડવો અને ગાંઠિયા જ હતા. આમ છતાં એમના મનમાં તો પ્રાપ્તિનો આનંદ હતો

પૂજય આનંદસાગરજીના સાધુજીવનમાં તપ, ત્યાગ અને સ્વાધ્યાયનો આરંભ થયો. એમના હૃદયમાં આનંદનો સાગર ઉછળવા લાગ્યો. અનેક મુશ્કેલીઓ, અવરોધો અને મુસીબતોની ઓટ પછી આવતી ભરતીનો આહ્લાદક અનુભવ થતો હતો.

પણ ભાવિના ભેદ કોણ કળી શક્યું છે? આ ભરતીમાં હજી એક આકરી ઓટ આવવાની બાકી હતી.

⋪

ર પ



For Private And Personal Use Only

જગરાંવ ગામના મહોલ્લા ચાવલામાં રહેતા ધર્મપરાયણ રામકિશનજીના ઘરમાં ભારે અજંપો અને બેચેની પ્રવર્તતાં હતાં. કાશીરામના શિક્ષણ અને સંસ્કાર માટે સતત સંભાળ રાખનાર એના પિતા રામકિશનજીને એ સમજાતું નહોતું કે પોતાનો દીકરો શા માટે આમ કહ્યા વિના ચાલ્યો ગયો ? આવા વિનયી પુત્રને આ શું સૂઝ્યું હશે ? પોતે એના માટે કશી વાતની મણા રાખે તેમ ન હતાં, છતાં શા માટે જાણ કર્યા વિના જતો રહ્યો હશે ?

રામકિશનજીના મનમાં ભારે ગ્લાનિ અને વિષાદ જાગ્યાં. આવે સમયે ધર્મે એમને સાંત્વના આપી. જે ભવિતવ્યતા છે તે થવાની જ છે. વળી પોતાના ધર્મસંસ્કારોને કારણે કાશીરામે આત્મહત્યાનહીં જ કરી હોય, એવી એમને દંઢ શ્રધ્ધા હતી. ધર્મનો કેવો અસીમ ઉપકાર!

સ્થાનકવાસી સમાજના આગેવાન રામકિશનજી સાધુ-મુનિરાજો પાસે જતા. તેઓ રામકિશનને સાંત્વના આપતા અને જીવનમાં ધૈર્ય રાખવા સલાહ આપતા.

કાશીરામના ગૃહત્યાગ પછી યુવાન શાંતાદેવીએ સાંસારિક સુખની ચાદર છોડીને વૈરાગ્યની કામળી ઓઢી લીધી હતી. એમની મોટીબહેન વિદ્યાવતીનાં કાશીરામના મોટાભાઇ બિરચંદજી સાથે લગ્ન થયાં હતાં. મોટીબહેનની હૂંફ અને કુટુંબની લાગણીને કારણે શાંતાદેવી સ્વસ્થતાથી જીવનના એક મહાન પરિવર્તનને પાર કરી શક્યાં.

હજી દામ્પત્યના પગથારે માંડ થોડાં ડગ ભર્યા હતાં અને વિખૂટા પડવાની વેળા આવી. પતિની ત્યાગભાવનાને શાંતાદેવી બરાબર જાણતા હતાં પણ તેઓ કયાં છે તેની ચિંતા સતત સતાવતી હતી. એમણે વૈરાગ્યનો ભેખ ભલે લીધો, પણ જે રીતે તેઓ સંસારસાગરના કોઇ અદ્દશ્ય તળિયે જતા રહ્યા.તે શાંતાદેવી માટે આકરી તાવણીજેવું હતું. ક્યાં હશે તેઓ ? ક્ષેમકુશળ તો હશે ને ? એમની વૈરાગ્યની મનોકામના સફળ થઇ હશે કે નહીં ? એમને એમની ભાવનાને અનુરૂપ વાનાવરણ મળ્યું હશે ખરું ? પણ આની તો કોઇને ખબર ન હતી. કાશીરામની શોધ મહિનાઓ સુધી અવિરતપણે ચાલી, પણ ક્યાંય એમનો પત્તો ન લાગ્યો. શોધના પ્રયાસો તો ચાલુ રાખ્યા હતા, પણ મળવાની આશા ઓગળવા માંડી હતી.

કાશીરામના ગૃહત્યાગને નવ-નવ મહિનાનો સમય પસાર થઇ ગયો. ઘરમાં એકબાજુ કાશીરામના ગૃહત્યાગને કારણે ખાલીપો લાગતો, બીજીબાજુ એમના ખબરઅંતર વિના છૂપો સંતાપ અને ભારેલો ઉદ્વેગ ઘર પર સતત ઝળુંબતો રહેતો. રામકિશનદાસજીને જયાંથી થોડી પણ માહિતી મળી, કે દોડી જઇને CONTROL CONTROL

ત્યાં તપાસ કરી, પણ કોઇ સ્થળેથી કાશીરામનો પત્તો લાગ્યો નહિ. કાશીરામ ગુજરાતના મહેસાણા જેવા ગામમાં હોય એવો તો એમને સ્વપ્નેય ખ્યાલ આવે ક્યાંથી?

જગરાંવ ગામના એક ફોજદાર રામકિશનદાસજીના મિત્ર હતા. રામકિશનદાસજી એમની પાસે ગયા અને એમને શોધખોળમાં મદદ કરવા વિનંતી કરી. ફોજદારને કહ્યું, "મહિનાઓ વીતી ગયા છતાં મારા પુત્રનો કોઇ પત્તો નથી. તમે ગમે તેમ કરીને ભાળ મેળવી આપો. તમારી પાસે પોલીસતંત્ર છે. તમે પંજાબ તો શું, આખા દેશમાંથી શોધી કાઢો તેમ છો."

ફોજદારે કહ્યું, "મારી પાસે સર્ચવોરંટ હોય તો હું ત્રણ દિવસમાં એમનો પત્તો મેળવી આપું."

"સર્ચવોરંટ માટે મારે શું કરવું પડે?" રામકિશનજીને એક નવી આશા બંધાઇ.

ફોજદારે કહ્યું, "બસ, તમે એટલી ફરિયાદ કરો કે મારો પુત્ર મારા ઘરમાંથી કીમતી દાગીના ચોરીને ગૂપચૂપ નાસી છૂટયો છે. આવી ફરિયાદ પરથી સર્ચવોરંટ કાઢીને હું ત્રણ દિવસમાં એનો પત્તો તમને મેળવી આપીશ."

રામકિશનદાસજી મૌન થઇ ગયા. એમની નજર સામે ધાર્મિક પુસ્તકોનો ભાવપૂર્વક અભ્યાસ કરતો કાશીરામ તરવરી ઉદ્ધ<sup>6</sup>યો. પિતાની આજ્ઞા ઊઠાવતો ભણેલો-ગણેલો જુવાન દેખાવા લાગ્યો. એના પર ચોરીનું સાવ ખોટું આળ કઇ રીતે મૂકી શકાય?

ફોજદારને થયું કે રામકિશનજી કોઇ ઉપાય વિચારે છે. મૌન તૂટયું. રામકિશનદાસજીએ કહ્યું, "મારા પુત્રને નાહક બદનામ કરીને મારે કશું કરવું નથી."

એવામાં પર્વાધિરાજ પર્યુંષણપર્વ આવ્યાં. આખા ઘરમાં ફરી કાશીરામની યાદ સજીવન થઇ ગઇ. આ પર્વના દિવસોમાં કાશીરામ કેવી સરસ ધર્મ-આરાધના કરતા હતા એની સ્મૃતિ સહુના મનમાં સળવળી ઊઠી. આ પવિત્ર દિવસોમાં

કાશીરામના ધાર્મિક અભ્યાસનો લાભ સહુને સાંપડતો. સાંવત્સરિક ક્ષમાપનાનો દિવસ પણ પસાર થઇ ગયો. ઘરમાં સતત સહુને કાશીરામની ખોટ ખટકતી રહી.

એવામાં એક દિવસ નંવી આશાનો સૂરજ ઊગ્યો. રામકિશનદાસજીને ઘેર ઉર્દૂ ભાષામાં લખાયેલી એક ટપાલ આવી. સામાન્ય રીતે રામકિશનદાસજીની બધી ટપાલ જગરાંવના બજારમાં કમિટી ગેઇટ નીચે આવેલ્ની એમની અનાજ-કરિયાણાની દુકાન પર. આવતી હતી. આજે ભલા, ઘેર કેમ ટપાલ આવી હશે? રામકિશનદાસજીની માતાએ ટપાલ

લીધી. એમણે એ ટબ્પુલ વિદ્યાવતીજીને આપી. ઉર્દૂમાં લખાયેલી આ ટપાલ વાંચવી મુશ્કેલ હતી, પરંતુ અક્ષરોના મરોડ જોતાં જ વિદ્યાવતીજીએ ઉમંગભેર પારખી આપ્યું, "ઓહ! આ તો મારા દિયર કાશીરામના અક્ષરો ! એમની જ ટપાલ લાગે છે!"

આખું ઘર એકાએક ખળભળી ઊઠયું. બધા એ ટપાલ જોવા લાગ્યા, પણ ઉર્દૂના જ્ઞાનને અભાવે વાંચે કઇ રીતે? તરત જ કમિટી ગેઇટની દુકાને માણસને મોકલ્પો અને બિરચંદજીને ઉતાવળે ઘેર બોલાવ્યા. એમણે આ પત્ર હાથમાં લીધો. હાથ સહેજ કંપવા લાગ્યા. આંખો ભીની થઇ. હૃદયના ધબકારા વધી ગયા. રામકિશનદાસજીની વૃધ્ધ માતા તો ચોધાર આંસુએ રડવા લાગી. શાંતાદેવીની આંખમાં સ્વસ્થ ઉત્સુકતા નજરે પડતી હતી.

બિરચંદજીએ ધૂજતા અવાજે પત્ર વાંચ્યો. એમાં પર્વાધિરાજ પર્યુષણ નિમિત્તે પૂ. આનંદસાગરજીએ પિતાની ક્ષમાપના માગી હતી. પિતાને ન ખમાવે ત્યાં સુધી એમની ક્ષમાપના અધૂરી ગણાય. પત્રમાં લખ્યું હતું કે ગુરુ પાસે મેં દીક્ષા લઇ લીધી છે. મને અહીં કશી તકલીફ કે મુશ્કેલી નથી, તેથી મારી ફિકર કરશો નહિ. ઘરના સર્વેને એમણે ખમાવ્યા હતા.

છેલ્લા નવેક મહિનાથી જે ઘરમાં વિષાદની ઘેરી છાયા છવાઇ ગઇ હતી, ત્યાં આશાનો નવો પ્રકાશ પ્રગટયો. અજંપાભર્યા દિવસો અને બેચેનીભરી રાતમાં જીવતા આ ઘરમાં શાંતિની થોડીક ક્ષણો આવીને સ્થિર થઇ ગઇ

આ પત્ર પરની પોસ્ટની છાપ જોઇ. પેથાપુરની છાપ હતી. થોડીવારમાં તો બધાં જ સ્વજનો એકઠાં થઇ ગયાં. રામકિશનદાસજીને તત્કાળ ઘેર બોલાવવામાં આવ્યાં એમના હર્ષનો કોઇ પાર ન રહ્યો નહિ. ઓ! મારો પ્યારો કાશીરામ સુખરૂપ છે! પણ મનમાં વળી ઉદ્વેગ જાગ્યો કે એ સાધુ થયો શા માટે? સહુએ નક્કી કર્યું કે બનતી ઉતાવળે પેથાપુર પહોંચવું. ત્યાં જઇને સમજાવીને કાશીરામને પાછા લાવવા. એ જ રાત્રે રામક્શિનદાસજી, સસરાં કાશીરામને પાછા લાવવા. એ જ રાત્રે રામક્શિનદાસજી, સસરાં કાકુરામજી અને એમના કાકા જયરામદાસજી ગુજરાતના પેથાપુરમાં આવવા નીકળ્યા. જયરામદાસજી જગરાંવમાં મ્યુનિસિપલ હેલ્થ ઇન્સ્પેક્ટર હતા. વળી આ ત્રણેએ જગરાંવના કોંગ્રેસ પ્રમુખની અમદાવાદના કોંગ્રેસ પ્રમુખ પસ્ની ભર્લાંમણચિકી લીધી હતી. કાશીરામને પાછા લાવવા માટે જરૂર પડે તો સ્થાનિક કોંગ્રેસી આગેવાનોનો સહકાર મળી શકે. ત્રણે મહાનુભાવો પહેલી જ વાર પંજાબની બહાર પગ મૂકતા હતા અને છેક ગુજરાતના પેથાપુરમાં પહોંચવાનું હતું. આખરે તેઓ અમદાવાદ આવ્યા. અમદાવાદથી જીપ ભાડે કરીને પેથાપુર ગયા. પેથાપુરમાં જઇને તપાસ કરી, તો ખબર મળી કે કાશીરામનું નામ આનંદસાગરજી છે અને લોકો પાસેથી મુનિ આનંદસાગરજીની જ્ઞાનપિપાસા અને ગુરુભક્તિની વાતો સાંભળી.

આમેય પેથાપુરમાં એ વખતે જિનશાસનની ભારે જાહોજલાલી હતી. ગામમાં મોટી સંખ્યામાં જૈનોની વસ્તી હતી. વળી પેથાપુર એટલે ૫.પૂ. યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીની સાધનાભૂમિ. અહીં આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીએ ઘણા ચાતુર્માસ કર્યા હતા. એ ભૂમિ પર એમના જ સંધાડાના પૂજય તપસ્વી મુનિશ્રી જિતેન્દ્રસાગરજી મહારાજ સાથે મુનિશ્રી આનંદસાગરજી વિચરતા હતા એટલે સહુને એમના તરફ અંતરની લાગણી હતી.

વળી મુનિશ્રી આનંદસાગરજીની ગુરુભક્તિ જોઇને તો સહુ ધન્ય ધન્ય ઉચ્ચારે છે. કેવી અપ્રતિમ ગુરુભક્તિ! કેવો અદ્વિતીય આદર! આ કાળમાં દુષ્કર ગણાય એવો વિનય પૂ. આનંદસાગરજી દાખવતા હતા. ગુરુ પૂ. જિતેન્દ્રસાગરજી વારંવાર ગુસ્સે થતા. કોઇ નિમિત્ત મળે અને એમનો ગુસ્સો ભભૂકી ઊઠતો. બસ,પછી તો શબ્દોના ચાબખા પર ચાબખા લગાવ્યે જાય. શિષ્યને વારંવાર અપમાનિત કરે, આથી તો એમની સાથે કોઇ શિષ્ય નહોતો, પણ એમના પુણ્યયોગે પૂ. આનંદસાગરજી જેવા શિષ્ય મળ્યા. ગુરુ ગમે તેટલા ઊંચા અવાજે બોલે,છતાં 'જી' અને 'નહત્તિ' કરીને ઊભા રહે. આ કાળમાં એક આશ્ચર્ય ગણાય તેવો વિનય તેમનામાં પ્રગટ થતો હતો.

આવો વિનય જોઇને ચંડરુદ્રાચાર્ય અને નવદીક્ષિત ક્ષુલ્લક મુનિની સ્મૃતિ તાજી થઇ જતી. ચંડરુદ્રાચાર્ય સ્વભાવે જ ક્રોધિત હતા. નવદીક્ષિત ક્ષુલ્લક મુનિ પર એમણે પૂબ ગુસ્સો કર્યો. માથામાં દંડો માર્યો. ઘોર અપમાનભર્યા કટુ વચનો કહ્યાં, આમ છતાં ક્ષુલ્લક મુનિ ગુરુની સામે કશું ન બોલે. ક્ષમાપૂર્ણ વિનયયુક્ત વચનો જ બોલે. ભૂતકાળની એ કથા પૂ. તપસ્વી મુનિશ્રી જિતેન્દ્રસાગરજી અને પૂ. મુનિશ્રી આનંદસાગરજીના ગુરુ-શિષ્યના સંબંધમાં ફરી જીવંત બની. ગુરુની એવી સેવા કરે છે કે જેથી એમને ક્રોધ-કષાયનું નિમિત્ત ન મળે. ગુરુની અવસ્થા હોવાથી એમની એકેએક વાતનું ધ્યાન રાખે. કોઇ પૂર્વનું ૠણાનુબંધ હોય ગ્પ્થવા તો ભવાંતરનો સંબંધ હોય તેવું લાગે. પૂ. મુનિશ્રી આનંદસાગરજી વિચારે છે કે ગુરુનો દોષ જોવો નહિ. એનો વિચાર કરીએ તો ગુરુના આશીવદિ કદી ફળે નહિ. વળી આવો દોષ જોઇએ તો ખુદ ગુનેગાર બનીએ. વળી એમ થાય છે કે આ ગુરુનો પોતાના પર કેટલો બધો અસીમ ઉપકાર છે! એમના કારણે તો આવું ભવ્ય સંયમજીવન પામ્યો! પેથાપુર ગામના શ્રાવકોમાં બધે પૂ. આનંદસાગરજીની ગુરુભીક્તનાં જ ગુણ ગવાય.

કોઈ કહે, 'આ નવા સાધુ તો ચેજયુએટ થયેલા છે. છતાં કેટલા બધા નમ છે!' કોઈ એમના જ્ઞાનને તો કોઈ એમની સ્વાધ્યાયશીલતાને વખાણે. ફૂલને ગમે તેટલું ગોપવી ૨ાખો, પણ એની સુવાસ તો પ્રસર્યા વિના ૨હેશે

નહીં. મુનિશ્રીએ પ્રથમ ચાતુર્માસ પેથાપુર કર્યો. આ સમયે પેથાપુરમાં આવેલા યોગનિષ્ઠ આચાર્યશ્રી બુઘ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીના ચોતરામાં બેસીને તેઓ કલપ્કો સુધી ઘ્યાન કરતા અને બાકીનો સમય અઘ્યયન કરતા.

પુજય મુનિશ્રી આનંદસાગરજી પેથાપુરમાં આવ્યા. યોગનિષ્ઠ આચાર્યશ્રી બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીના સાધકજીવન સાથે જેનું નામ સદાને માટે જડાઇ ગયું છે તેવું આ ગામ. અહીં એક નવી જ ઘટના મુનિશ્રી આનંદસાગરજીના ચિત્તપાસાદમાં બની.

વાત એવી હતી કે મુનિશ્રી આનંદસાગરજીની જન્મભૂમિ પંજાબ હતી. એ સમયે પંજાબમાં સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતીએ ક્રાંતિનો શંખ ફૂંક્યો હતો. બંધિયાર સમાજજીવનની બેડીઓ તોડવાનો પ્રયાસ કર્યો. ધર્મમાં પૈસી ગયેલી વિકૃતિઓ અને દૂષણો પર પ્રહાર કરીને ધર્મચેતના અને પ્રજા-અસ્મિતા જગાડી. તે સમયે પંજાબનું નાનકડું જગરાંવ ગામ પણ આર્યસમાજના રંગે રંગાયેલું હતું.

અરં ! કાશીરામ જે કોલેજમાં ભણ્યા એ કોલેજના અધ્યાપકો આર્યસમાજમાં દેઢ શ્રધ્ધા ધરાવતા હતા. એમના પ્રવચનમાં પજ્ય ન્યાયંસમાજની વિચારસરણીની છાંટ આવી જતી. યુવાન કાશીરામના ચિત્ત પર આની ગાઢ અસર થઇ• એને પરિણામે મન્માં મૂર્તિપૂજાનો પ્રબળ વિરોધ જાગ્યો. ઘરના સંસ્કાર અમૂર્તિપૂજક હાવાથી એમની આ ભાવનાને વેગ મળ્યો. આ કાશીરામ મુનિશ્રાં આનંદસાગરજી બન્યા, પણ હજી પ્રભુપ્રતિમા પ્રત્યે એટલી લગની જાગી નહોતી.

પંથાપુરમાં તેઓ રોજ બાવન જિનાલયના મૂળ નાયકજી શ્રી સુવિધિનાથજી પરમાત્માના દર્શનં કરવા જતા, પરંતુ મનૉમન એવું વિચારતા કે આ પ્રતિમા તો પાપાણના છે. મારા નમસ્કાર અને ચૈત્યવંદન આ પથ્થરના પ્રતિમાજીને નહિ, બલ્કે સિધ્ધશિલા પર બિરાજમાન એવા હે સુવિધિનાથ પરમાત્મ્વ આપને હું વંદન-નમસ્કાર કરું છું. આ સમયં યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીનું "જૈન સૂત્રમાં મૂર્તિપૂજા"નામનું મૂર્તિપૂજાનો મહિમા બતાવતું એક પુસ્તક એમના હાથમાં આવ્યુ. આ પુસ્તકે મુનિશ્રી આનંદસાગરજીની દીષ્ટિમાં આમૂલ પરિવર્તન કર્યું. "જૈન સૂત્રમાં મૂર્તિપૂજા" નામના આ ગ્રંથમાં આચાર્યશ્રી બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીએ દેષ્ટાંતો સહિત પ્રતિમાપૂજનની પ્રાચીનતા સિધ્ધ કરી બતાવી હતી. આ પુસ્તક વાંચનાં એમના વિચારો પલટાવા લાગ્યા.

એમાં આચાર્યશ્રીએ દર્શાવ્યું હતું કે ''પ્રેમ એ મૂર્તિપૂજાનું કારણ છે. જ્યાં સુધી જગતમાં પ્રેમ છે ત્યાં સુધી મૂર્તિપૂજા છે જ. સાકાર પ્રેમથી જ સાકાર મૂર્તિની પૂજા થાય છે. અને નિરાકાર પ્રેમથી નિરાકારની પૂજા થાય છે, પરંતુ

નિરાકારમાં પણ એની પ્રતિમા હૃદયમંદિરમાં તો ઊભી હોય છે જ. વળી આવા પ્રેમ વિના સેવા, ભક્તિ, વિનય જેવા ગુણો આવતા નથી." યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીએ ખ્રિસ્તી ધર્મ, ઇસ્લામ ધર્મ, બૌધ્ધ ધર્મ અને હિંદુ ધર્મમાં મૂર્તિપૂજાનું મહત્ત્વ દર્શાવીને કહ્યું કે કોઇ ને કોઇ રૂપે પ્રેમ અને પૂજયબુધ્ધિથી મૂર્તિપૂજા કાયમ રહે છે. યોગનિષ્ઠ આચાર્યશ્રી બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીના આ પુસ્તકમાં આર્યસમાજીઓ વિશે કહ્યું છે – "આર્યસમાજીઓ **सहस्रशीर्थाः सहस्रपादाः** એ વેદમંત્રને વૈરાટ પ્રભુના મંત્રરૂપે સ્વીકારીને પ્રભુની સાકારતાનો સ્વીકાર કરે છે, તેથી તે પણ એક જાતની સાકાર જગતમાં પ્રભુ જોવાની મૂર્તિપૂજા જ છે. આર્યસમાજીઓ, આર્યસમાજના સ્થાપક શ્રી દયાનંદ સરસ્વતીની છબીને માન આપે છે અને તે છબી દ્વારા સ્વામીજીનું સંસ્મરણ કરે છે તે પણ એક જાતની પ્રેમ દ્વારા મૂર્તિપૂજા જ છે તથા આર્યસમાજીઓ જડ એવા યજ્ઞોની માન્યતા માને છે અને તેના ઉપર પ્રેમ ધારણ કરે છે તે પણ એક પ્રકારની પ્રેમ દ્વારા થતી જડ યજ્ઞ સાકાર મૂર્તિપૂજા જ છે." વળી આ જ પસ્તકમાંથી જૈન શાસ્ત્રોમાં પ્રતિપ્રજાના પ્રાર્ગીન ઉલ્લેમ્પે પ્રધા

વળી આ જ પુસ્તકમાંથી જૈન શાસ્ત્રોમાં મૂર્તિપૂજાના પ્રાચીન ઉલ્લેખો મળ્યા. સ્થાનકવાસી સમુદાયની માન્યતાઓની પણ આમાં આચાર્યશ્રી બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીએ ચર્ચા કરી છે. ધ્યાન માટે આલંબનરૂપ મૂર્તિનું મહત્ત્વ દર્શાવ્યું અને એ રીતે મૂર્તિપૂજા વિશે શાસ્ત્રસિધ્ધ જાણકારી મળી. મુનિશ્રી આનંદસાગરના હૃદયમાં ભારે આઘાત થયો. આજ સુધી પોતે અસત્ય અને અંધકારમાં રહ્યા તેથી ખૂબ ગ્લાનિ થઇ. મનમાં પ્રાયશ્ચિત્તનો ભાવ જાગ્યો. એમ થયું કે પોતે અજ્ઞાનમાં મૂર્તિપૂજાનો કેવો આંધળો વિરોધ કર્યો! મુનિશ્રી આનંદસાગરજીને થયું કે પોતે મૂર્તિપૂજાનો કેવો આંધળો વિરોધ કર્યો!

કરી છે તેનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરવું જરૂરી છે. આ પશ્ચાત્તાપનો ભાવ એમનામાં જીવનભર રહ્યો. સાથોસાથ શ્રી જિનેન્દ્ર મૂર્તિપૂજા પ્રત્યે અખંડ અને અતૂટ શ્રધ્ધા જાગી. અધ્યાત્મનો નવો પ્રકાશ મળ્યો. એ પછી તેઓ શ્રી સુવિધિનાથ પરમાત્માની પ્રતિમાને સાક્ષાત્ જિનેન્દ્ર પરમાત્મા માનીને જ વંદન અને ચૈત્યવંદન કરતા હતા•

\*

કાશીરામના પિતા, કાકા અને સસરા પેથાપુર પહોંચ્યા. ઉપાશ્ચયની માહિતી મેળવી. તેઓ ઉપાશ્ચયમાં પહોંચ્યા ત્યારે પૂ. મુનિશ્રી આનંદસાગરજી ગોચરી પતાવીને સ્વાધ્યાયમાં તલ્લીન થઇને બેઠા હતા. ઉપાશ્ચયની બહારના હોંલમાં બેસીને તેઓ એકાગ્રતાથી અભ્યાસ કરતા હતા, જયારે બાજુના ઓરડામાં એમના ગુરુ મહારાજ વિશ્વામ લેતા હતા. ગુરુ મહારાજની વૃધ્ધ અવસ્થા હતી અને તેમાં પણ સતત તપશ્ચર્યા ચાલતી હતી.

પોતાના ત્રણે વડીલોને સન્મુખ ઊભેલા જોઇને પૂ. મુનિશ્રી આનંદસાગરજી અત્યંત આશ્ચર્ય પામ્યા. રામકિશનદાસજીએ પોતાના પુત્ર સમક્ષ પહેલાં રોષ ઠાલવ્યો. રાત-દિવસ કરેલી ચિંતાની વાત કરી. ઘરમાં કેવો કલ્પાંત થયો, તે કહ્યું. હવે કૃૃપા કરીને ઘરે પાછા ફરવા જણાવ્યું.

સસરા કાકુરામજીએ કહ્યું કે, 'એમણે શાંતાદેવીનો પણ વિચાર કરવો જોઇએ.' કાકા જયરામદાસજીએ કહ્યું કે અમે તને લેવા આવ્યા છીએ. કોઇ પણ સંજોગોમાં તને લીધા વિના અમે પાછા જવાના નથી. જરૂર પડશે તો કોંગ્રેસના આંગેવાનોની મદદ લઇશું.

મુનિ આનંદસાગરજીએ કહ્યું,"હવે તો હું દીક્ષિત થયો છું. મારે ઘેર આવવું નથી." એમણે અક્રમનું પચ્ચખાણ કર્યું. રામકિશનદાસજી પોતાના વિચારમાં દેઢ અને એટલા જ મક્કમ હતા. એમણે કહ્યું કે, 'તું અમારી સાથે આવીશ નહિ ત્યાં સુધી અમે બધા અહીં જ અનશન કરીશું.'

વળી ગળગળા અવાજે રામકિશનદાસજીએ વિનંતી કરી કે એકવાર ઘેર આવી જા. પછી હું તને દીક્ષા અપાવીશ. આમ બંને મફ્કમ હતા. કોઇ કોઇને મચક આપે નહિ. એક દિવસ પસાર થઇ ગયો. બીજો દિવસ પણ વીતી ગયો. આખરે ગુરુ મહારાજે આવી વિકટ પરિસ્થિતિ જોઇને મુનિશ્રી આંનદસાગરજીને કહ્યું, "હજી તો તમેં કાચી દીક્ષા લીધી છે. ભાવ જાગે તો ફરી આવજો. પણ આ બધા અનશન પર બેઠા છે અને એમનો આટલો બધો આગ્રહ છે તો તમે પાછા જાવ.''

પૂજય આનંદસાગરજી મહારાજ મનોમન વિચારવા લાગ્યા કે મારો ધર્મ તો કહે છે કે નાનામાં નાના જીવની ચિંતા કરવી અને મારા નિમિત્તે મારા કુટુંબને કેટલો બધો સંતાપ થયો! સહુને સંતાપ આપીને હું સાધુ બનું એનો અર્થ શો? એમના હૃદયમાં કરુણા જાગી ઊઠી.

વિચાર કરવા લાગ્યા કે તીર્થંકર પરમાત્મા ભગવાન મહાવીરસ્વામીએ દીક્ષા ગ્રહણ કરતાં પૂર્વે પોતાના મોટાભાઇની રજા લીધી અને પોતે પ્રભુ મહાવીરના અનુયાયી બને અને મોટાભાઇની કે પિતાની વાત ન સ્વીકારે તે કેમ ચાલે? આથી નક્કી કર્યું કે મારું પહેલું કામ મારા ઘરનો સંતાપ દૂર કરવાનું છે. નજીકના લોકોને સંતાપમાં રાખીને કઇ રીતે પોતે બીજે સમતા પ્રગટાવી શકે? વળી વિચાર કર્યો કે અનંતાજીવોની દ્રવ્યદયા કરતાં એક જીવની ભાવદયા અનંતગુણી વિશેષ ઉપકારક હોવાથી પ્રાણાંતે પણ મારાથી દીક્ષાનો ભંગ ન જ થાય.

કુટુંબીજનોનું કલ્પાંત જોયું જતું નહોતું. પૂજય તપસ્વીજી મહારાજ પણ વિમાસણમાં પડી ગયા, આમ છતાં મુનિશ્રી આનંદસાગરજીનો નિર્ધાર હજી અડગ હતો. હવે કરવું શું? આખરે વચલો માર્ગ શોધવામાં આવ્યો. પિતા રામકિશનદાસજીએ પૂજય મુનિશ્રી જિતેન્દ્રસાગરજી મહારાજને વિનંતી કરી કે ત્રણ મહિના માટે પૂજય મુનિશ્રી આનંદસાગરજીને મારી સાથે મોકલો. ત્રણ મહિના બાદ હું જ આપશ્રીના ચરણોમાં આવીને એમને દીક્ષા અપાવીશ. આવા અભિગ્રહનું પચ્ચખાણ પણ કર્યું. પરિણામે અનિચ્છાએ મુનિશ્રી આનંદસાગરજીએ અત્યંત વેદનાભર્યા હૈયે મુનિવેશ ત્યજીને ગૃહસ્થની વેશભૂષા ધારણ કરી. પૂજય ગુરુ મહારાજને વંદન-નમસ્કાર કરીને મુનિશ્રી આનંદસાગરજી પાછા ફર્યા. આસો સુદ પૂનમ પછીનો એ સમય હતો. બધા અમદાવાદ સ્ટેશન પર આવ્યા અને પંજાબ તરફ રવાના થયા.

કાશીરામના જીવનમાં કેવા કેવા પલટા આવ્યા. સિધ્ધિ માટે ખૂબ પ્રયાસ કર્યો અને જયાં માર્ગ મળ્યો ત્યાં બધી દિશાઓ એકાએક બંધ થઇ ગઇ. જીવન કેવું ચકરાવે ચડ્યું. ઠેર ઠેર ફર્યા. માંડ ગુરુ મળ્યા. કોઇ પૂર્વના ૠણાનુંબંધ સંબંધે પૂજય તપસ્વીજી મહારાજે દીક્ષા આપી. આટલી મહેનત અને પ્રયાસનું આ પરિણામ? દળી દળીને ઢાંકશીમાં ઉઘરાવ્યા જેવું થયું.

ઓહ દૈવ! મારું ભાવિ શું હશે? મારી ગતિ શું હશે? શું અધ્યાત્મની ઝંખના અતૃપ્ત ૨હેશે? સાધુતાની સિધ્ધિ નહીં થાય?

કાશીરામ આનંદસાગરમાંથી પુન: કાશીરામ બની ગયા. સાત મહિનાની દીક્ષા બાદ ફરી ઘેર પાછા ફર્યા, પણ હવે મન પલટાઇ ચૂકયું હતું. દિશા નક્કી થઇ ચૂકી હતી. ધ્યેય દીવા જેવું સ્પષ્ટ હતું.

જે દિવસે કાશીરામ જગરાંવમાં પહ્યુંચ્યા ત્યારે તેમના કુટુંબીજનોએ જગરાંવમાં આવેલી રૂપચંદજી મહારાજની સમાધિ પાસે ચોખ્ખા ઘીના લાડુ વહેંચ્ય્યા. કાશીરામના દાદા ગંગારામજી બજારની કોઇ ચીજ લાવતા નહિ કે ખાતા પણ નહિ. વળી ઘરમાં હંમેશાં ચોખ્ખા ઘીનો ઉપયોગ કરવાનો આગ્રહ રાખતા.

આ સમયં કાશીરામના મનમાં પારાવાર વેદના થતી હતી. પિતાજી એમના પર ખૂબ નારાજ હતા. એમની સાથે બોલવાનું પણ બંધ કર્યું હતું. એમની માતા રામરખીદેવીએ કોઇ ઠપકો આપ્યો નહિ. અંતરના ભાવથી એમણે પોતાના પુત્રને આવકાર આપ્યો. આ સમયે કાશીરામ પર સતત ચોકી-પહેરો હતો. તેઓ કંયાય એકલા જઇ શક્તા નહિ. એમની સાથે એમના પર કોઇ ધ્યાન રાખનાર તો હોય જ.

એમના સ્વજનોએ ખૂબ આગ્રહ કર્યો કે **ત**મે શ્વેતામ્બર આમ્નાયની દીક્ષા ન લો. તમારે દીક્ષા લેવી હોય તો ભલે લો પરંતુ આપણા સંપ્રદાયમાં લો. રામકિશનજીની ઇચ્છા એવી હતી કે એમનાં પુત્રે દીક્ષા લેવી જ હોય તો સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના મહારાજ પૂ. ફૂલચદજી પાસે દીક્ષા લે. એ મહારાજ પ્રત્યે કાશીરામજીને ઊંડો આદર હતો. મહારાજ પણ કાશીરામ તરફ પ્રેમ

Зγ



પૂ. ફૂલચંદજી મહારાજે કાશીરામને બોલાવ્યો અને એકાંતમાં સમજાવવાની કોશિશ કરી. કાશીરામે **દં**ઢતાથી કહ્યું કે જેમ પિતા એક જ હોય તેમ ગુરુ પણ એક જ હોય. જેમણે મારા પર અસીમ ઉપકાર કર્યો, તેમને મૂકીને હું બીજે દીક્ષા લઉંતો કેવો અપકારી ગણાઉ? મારા જેવો કૃતધ્ની બીજો કોણ હોઈ શકે?

કાશીરામજી પર સતત દબાણ વધતું હતું. એમને સમજાવવા બધા જુદી જુદી રીતે કોશિશ કરતા હતા. પૂ. ફૂલચંદજી મહારાજે એમને ફરી સમજાવવા કોશિશ કરી, ત્યારે મક્કમ કાશીરામે એકાંતમાં કહ્યું, "હું અહીં તમારી પાસે દીક્ષા લઉં પછી તમે મને ગુજરાતમાં જવા દેશો ખરા? હું ત્યાં જઈને તપાગચ્છમાં દીક્ષા લેવા માગું છું. એમાં તમે સંમતિ આપશો ખરા?"

પૂ. ફૂલચંદજી મહારાજે કહ્યું, "એવું તો કઇ રીતે બની શકે ? એમાં તો મારું નાક કપાઇ જાય."

કાશીરામે ઘેર આવ્યા પછી મીઠાઇ અને દૂધનો પણ ત્યાગ કર્યો હતો. ફક્ત એક ઘી વિગઇ અને દાળ-શાક લેતા હતા. વળી હંમેશાં એકાસણું તો હોય જ. આ સમયે પલંગ પર સૂતા નહિ, કાચું પાણી પીતા નહિ અને આખો દિવસ સામાયિકમાં જ રહેતા.

આમ ઘરમાં હોવા છતાં સંપૂર્ણ સાધક જીવન એમણે શરૂ કર્યું. ભાગ્યે જ કોઇની સાથે વાતચીત કરતા. મોટે ભાગે મૌન રહેતા. ક્યારેક કોઇ ગુસ્સે થઇને એમ પણ કહેતું કે 'તું તો મૂર્તિપૂજક થઇને પથ્થરની મૂર્તિ જેવો જડ થઇ ગયો છે. કોઇ વાત જ સમજતો નથી.' કાશીરામ આનો ઉત્તર આપવાને બદલે મૌન જ રહેતા.

રામકિશનદાસજી કાશીરામને સમજાવવા ખૂબ કોશિશ કરતા, પણ કાશીરામ તો મક્કમ હતા કે મારે દીક્ષા તો તપાગચ્છ મૂર્તિપૂજકમાં જ લેવી છે.

રામકિશનદાસજીને માટે ધર્મસંકટ હતું. પોતે સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના આગેવાન હતા. તેઓ કઇ રીતે પુત્રને મૂર્તિપૂજકમાં દીક્ષા કાજે વિદાય આપી શકે? છેવટે વિચાર્યું કે કોઇ નિમિત્ત શોધીને કાશીરામને બહાર મોકલી દેવા અને પછી એમને જે કરવું હોય તે કરે.

કાશીરામનો વિચાર સહુની સંમતિ લઇને જવાનો હતો, પણ મહારાજશ્રીએ સમજાવ્યું કે એ સરળ નથી, કારણ કે ઘરના લોકો એમને હસતે મુખે વિદાય આપે તેવી કોઇ શકયતા નથી. માતા પોતાનો અગાધ પ્રેમ કઇ રીતે હૈયામાં સમાવી શકે? વળી બીજી બાજુ ઘરમાં સહુને રડતા-કકળતા અને વિલાપ કરતા મૂકીને ચાલ્યા જવું એ પણ બરાબર ન ગણાય. આવી કરુણ પરિસ્થિતિને ANT NOR

કારણે જ કાશીરામે ત્રણ મહિનાને બદલે થોડો વધુ સમય રહેવાનો વિચાર કર્યો, જેથી સહુના દ્રવિત ચિત્તને શાંતિ મળે. પોણા ચાર મહિના જેટલો સમય વીતી ગયો. હવે કાશીરામ યોગ્ય તકની અને પળની રાહ જોવા લાગ્યા. એવો સુંદર મોકો પણ મળી ગયો.

એક દિવસ કાશીરામનાં માતા રામરખીદેવી એમના પિયરમાં એમના ભાઇને ત્યાં લગ્નનિમિત્તે ગયાં હતાં. શાંતાદેવી એમના પિતા કાકુરામજી પાસે ગયા હતા, આથી ગૃહત્યાગનો ઘણો સુંદર મોકો મળી ગયો. બપોરે કાશીરામે પોતાની કપડાંની બેગ તૈયાર કરી અને જગરાંવ સ્ટેશનની બાજુમાં આવેલી ઓળખીતાની દુકાનમાં મૂકી દીધી. અંધારું થયા પછી આવ્યા. દુકાનમાંથી બેગ લીધી અને રાત્રે ગાડીમાં બેસીને જગરાંવથી નીકળી ગયા.

સામાન્ય રીતે રાત્રિ<mark>ના બારે</mark>ક વાગ્યા સુધી કાશીરામ ઉપાશ્રયમાં બેસતા હતા, આથી મધરાત સુ<mark>ધી તો</mark> કોઇને શંકા ન ગઇ, પણ પછી કાશીરામ ન આવ્યા તેથી રામકિશનદાસજી ઉપાશ્રયમાં પૂછવા ગયા.

મહારાજશ્રીએ કહ્યું કે કાશીરામ તો આજે અહીં આવ્યો જ નથી. કોઇ મિત્રને ત્યાં ગયા હશે એમ માની રાત્રે વિશેષ તપાસ ન કરી. છેક સવાર સુધી નહિ આવતાં રામકિશનદાસજીએ કરી બધે તપાસ ચાલુ કરી. મનમાં થયું કે નક્કી એ ગુજરાત ગયો હશે.

X

કાશીરામ ફરી ગુજરાતમાં આવ્યા. ગુજરાતનો પ્રદેશ જોઇને સૂકી ધરતીને વર્ષાથી જેવો આનંદ થાય તેવો આનંદ કાશીરામના હૃદયમાં થયો. ક્યાં પંજાબનું જગરાંવ અને કયાં આ ગુજરાત? યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીનું ગુજરાત વિશેનું કાવ્ય એમના મનમાં ગુંજવા લાગ્યું:

'હિંન્દુ વર્ણો દયા કરે રે, જેનો સૌથી વિશેષ,

મંદિરો સહુ ધર્મનાં રે, પૂર્ણ રસાળ પ્રદેશ,

આ કાવ્યની એક પંક્તિ આવી

"यारित्र वायड लूमिनी रे, જगमां न ४ े न कोऽ."

આ પંક્તિ બોલતાં, <mark>કાશીરામનું</mark> હૃદય ગદ્દગદિત થઇ ગયું. ચારિત લેવા માટે પોતે તો પંજાબ<mark>થી બીજી</mark> વાર અહીં આવી રહ્યા છે.

ફરી એક વાર કાશીરામના જીવનમાં આનંદ અને ઉલ્લાસની ભરતી આવી. છેલ્લા કેટલાય સમયથી જેને માટે મથી રહ્યા હતા, ઝઝૂમી રહ્યા હતા, એ વિરલ ભાગ્યવાન ઘડી આવી પહોંચી.

વિ. સં. ૧૯૯૪ના પોષ વદિ ૧૦ના શુભ દિવસે, ૧૯૩૮ની ૨૫મી જાન્યુઆરી ને મંગળવારે ૨૪ વર્ષની ભર યુવાન વયે સરળસ્વભાવી પૂ. આ. શ્રી ઋધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીના વરદ હસ્તે કાશીરામને પુનગદીક્ષા આપવામાં આવી. કાશીરામમાંથી એ દિવસે મુનિ કૈલાસસાગર બન્યા. અમદાવાદમાં કોચરબ આશ્રમ નજીક એક બંગલામાં આ દીક્ષાનો ઉત્સવ થયો.

જીવનમાં ફરી ભાગ્યોદય જાગ્યો. હવે પીછેહઠ કરીને સંસારમાં જવાની લેશ પણ તૈયારી નથી. હવે તો સાધુતાના કૈલાસશિખર પર વેગભર્યું આરોહણ કરવાની પ્રબળ ઇચ્છા જ જીવનનો આધાર છે**, આથી તરત જ પિતાને** પત્ર લખ્યો. હકીકત જણાવી. એમાં સ્પષ્ટ લખ્યું કે હવે મને પાછો લેવા આવશો નહિ. જો આવશો તો હું જીવતો નહીં આવું. મારો મૃતદેહ જ આવશે.

રામકિશનદાસજીના ઘરમાં પત્ર આવ્યો બધાએ વાંચ્યો.પોજ્ઞા ચાર મહિનાના સમયમાં સહુએ કાશીરામની વૈરાગ્યભાવનાનો પરિચય મેળવ્યો હતો. એની દેઢતા અને મક્કમતાનો ખ્યાલ આવી ગયો હતો. વિરલ માનવીઓ જ સંયમના માર્ગે જઇ શકે છે. એ કઠિન પથ પર આટલી ઉત્કટ ધગશથી પ્રયાણ કરનારના હીરને પરિવારે પારખી લીધું.

પત્રના પ્રત્યુત્તરમાં પિતા રામકિશ્ન્નદાસજીએ જણાવ્યું કે તમે આવો કોઇ અઘટિત વિચાર કરશો નહિ. આખોય પરિવાર તમારી ભાવના માટે ધન્યના અનુભવે છે અને શ્વેતામ્બર મૂર્તિપૂજક દીક્ષા રહેવાની અનુમતિ આપે છે. મુનિ કૈલાસસાગરજીને મન દીક્ષાનો ભારે મહિમા હતો. જીવનસાર્થક્યનો માર્ગ મળી ગતો હોય એટલો આનંદ એમને દીક્ષા મળતાં થયો. તેઓ જાણતા હતા કે ખુદ તીર્થંકર પરમાત્માને પણ દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા પછી જ ચોથું મન:પર્યવજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું હતું.

જૈનના જીવનની સર્વોચ્ચ અભિલાષા એટલે જ દીક્ષા આથી જ જીવનની ગમે તેટલી આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિથી ધેરાયેલો જૈન દિલમાં દીક્ષાની ભાવના સેવતો હોય છે. કાશીરામની વર્ષોની ભાવના અનેક અવરોધો પાર કર્યા પછી સાકાર થઇ. એમની દીક્ષા શાંતિથી પરિપૂર્ણ થઇ.

પીતાના જીવનની રોમાંચક, ભાવપૂર્શ અને કટોકટીભરી આ ઘટના કહેતા પૂ. કૈલાસસાગરજી એમ કહેતા, 'કષ્ટથી જ ઇષ્ટની પ્રાપ્તિ થાય છે.' ઘણી મુશ્કેલીઓ અને મૂંઝવણ વેઠયા પછી એમને દીક્ષા સાંપડી હતી, આથી ક્યારેક પોતાના સાધુવર્ગને એમ પણ કહેતા:

'તમે મારા કરતાં વધારે ભાગ્યશાળી છો, તમને સહજમાં દીક્ષા મળી, જયારે મારે તો એક વાર સંસારમાં જવું પડ્યું હતું.'



શીતળ છાયા આપતો અને અનેક ઝૂમતી વડવાઇવાળો વિશાળ વડલો જેટલો મહત્ત્વનો છે, એટલું જ મહત્ત્વ એના મૂળને પોતાની ગોદમાં સમાવીને બેઠેલી ધરતીનું છે.

આકાશ સાથે વાતો કરતી ગગનચુંબી ઇમારત જેટલી આકર્ષક છે, એટલો જ એનો આધાર એના પાયામાં પડેલા પથ્થરોનો છે

માનવીની સંસ્કારિતા એના કુટુંબની પરંપરામાંથી મહોરી ઊઠતી હોય છે. એના દેઢ ધર્મસંસ્કારોના બીજનું સિંચન બાલ્યાવસ્થામાં જ થતું હોય છે. એનામાં ઉચ્ચ ભાવનાઓનો ઉદ્દ્વોષ સંભળાય છે, એના મૂળમાં કુટુંબના પ્રેમ અને પ્રેરણા હોય છે.

એક ધર્મપરાયશ કુટુંબમાં કાશીરામનો જન્મ થયો હતો. એમના પૂર્વજો હાલ પાકિસ્તાનમાં આવેલા લાહોરમાં વસતા હતા. છેલ્લા એક સૈકાથી એમનું કુટુંબ લુધિયાશા જિલ્લાના જગરાંવમાં રહેતું હતું અને પાટનગર દિલ્હી સુધી વેપારી સંબંધો ધરાવતું હતું. દિલ્હીમાં એમની સોના-ચાંદીની દુકાન હતી. બિરચંદજી એનો કારભાર સંભાળતા. પંજાબના જગરાંવમાં એટલો જ મોટો કારોબાર હતો. રામકિશનદાસજી એ સંભાળતા.

કાશીરામના પૂર્વજોની અટક અરોરા હતી. આ કુટુંબના પૂર્વજો મૂળ ક્ષત્રિય હતા. આજના ઘણા જૈનોનો ભૂતકાળ તપાસીએ તો એમના પૂર્વજો મૂળ ક્ષત્રિય હતા. જૈનોના તીર્થંકરો પણ મૂળે તો ક્ષત્રિય હતા. ક્ષાત્રતેજમાંથી જ ત્યાગ-તેજ પ્રગટે!

કાશીરામના કુટુંબની અટક અરોરા હતી, પરંતુ જગરાંવમાં આવ્યા પછી કાશીરામના દાદા ગંગારામજીને પૂ. કુંદનલાલજી મહારાજનો પરિચય થયો. ગંગારામજી એમની પાસેથી ધર્મબોધ પામ્યા અને વખત જતાં ક્ષત્રિયજાતિના ગંગારામજીએ જૈન ધર્મનું પાલન શરૂ કર્યું. તેઓ ગંગારામ અરોરામાંથી ગંગારામ જૈન બની ગયા.

કાશીરામના પિતા રામકિશનજી લુધિયાજ્ઞા જિલ્લાના જગરાંવ ગામના મહોલ્લા ચાવલામાં રહેતા હતા. આખા જગરાંવમાં રામકિશનજીને માટે સહુને ભારે આદર. ચુસ્ત ધાર્મિક મનોવૃત્તિ ધરાવનારા રામકિશન પાસે માત્ર પોતાની જ જ્ઞાતિના નહિ, પણ આખા ગામના લોકો ધાર્મિક કે સામાજિક પ્રશ્નો અંગે સલાહ લેવા આવતા. ધર્મપરાયણ રામકિશનજી સહુને સ્નેહથી યોગ્ય માર્ગદર્શન આપતા.

દુખિયા હોય તો એમને મદદ કરતા. મૂંઝાયેલાને રસ્તો બતાવતા. રામકિશનજી સ્થાનકવાસી સમાજના આગેવાન હતા, આથી એમને ત્યાં સતત ધર્મપ્રવૃત્તિ ચાલતી. સાધુ-મુનિરાજો પદ્યારતા હોય. એમના ચાતુર્માસ અંગે વ્યવસ્થા થતી હોય. રામકિશનજીના ઘરમાં સાંપ્રદાયિક સંકીર્ણતા નહોતી. એમના સૌથી મોટા પુત્ર બિરચંદજીના પત્ની વિદ્યાવતીજી જૈન ધર્મમાં માનતાં

હતા, પરંતુ એમને સનાતન હિંદુ ધર્મમાં પણ એટલી જ રુચિ હતી.

કાશીરામના દાદા ગંગારામજીને પૂ. કુંદનલાલજી મહારાજ પાસેથી જૈન. ધર્મની પ્રેરણા મળી. ગંગારામજીના કુટુંબમાં બાળમરણનું પ્રમાણ ઘણું હતું. બહુ ઓછાં બાળકો જીવિત રહેતાં. આવે સમયે આ કુટુંબ પર પૂ. કુંદનલાલજી મહારાજની અમીદ્દેષ્ટિ થઇ. એમની કૃપાને પરિણામે જ બાળમરણ બંધ થયાં એવી સહુની માન્યતા હતી. એ પછી કુટુંબનાં સંતાન જીવતાં રહ્યાં. ગંગારામજીને પૂ. કુંદનલાલજી મહારાજનો પરિચય હતો તો રામકિશનને પૂ. છોટેલાલજી મહારાજનો પરિચય થયો.

આવા ધાર્મિક વાતાવરણમાં વિ. સં. ૧૯૭૧ના માગશર વદ ૬ ના દિવસે કાશીરામનો જન્મ થયો. રામકિશનદાસજીને બિરચંદ નામનો પુત્ર અને દુર્ગાદેવી નામની પુત્રી હતી. કાશીરામ એમનાં છ સંતાનોમાં ત્રીજું સંતાન હતા. કાશીરામની માતા રામરખીદેવી બાળકને ખૂબ પ્યારથી ઉછેરતી હતી. કાશીરામ પણ માતાની આગળ ભારે લાડ કરે. એમાંય ખાસ કરીને ભોજનની બાતમાંતો હંમેશં જીદ કરે. બાળક કાશીરામને અમુક જ શાક ભાવતું અને તેઓ આગ્રહ રાખતા કે ગેજ એ જ શાક બનવં જોઈએ.

કાશીરામ બાળપણથી જ ઉદાર હૃદયના હતા. શેરીમાં રહેતા ચિમનલાલ અરોરા એમના ખાસ દોસ્ત હતા. તેઓ નાની વયથી જ હમેશાં બીજાના દુ:ખમાં ભાગ પડાવતા અને મદદ કરતા. બીજાને દુ:ખી જોઇ એમનું હૈયું ભરાઇ આવતું. બાળપણથી જ કાશીરામમાં ધાર્મિક વૃત્તિ હતી. જગરાવની બજારમાં કમિટી ગેઇટની નીચે આવેલી અનાજ-કરિયાણાની દુકાનમાં બેસીને બજારની ધમાલનો આનંદ મેળવવામાં કે આવતાજતા લોકોને જોવામાં બાળક કાશીરામને કયારેય રસ પડયો નહિ. એને બદલે એ તો સ્થાનકમાં જાય. ત્યાં જઇને ધાર્મિક પુસ્તકોનું વાંચન કરે. ઘરમાં પણ આ પ્રકારનાં જ પુસ્તકોનું વાંચન થતું હોવાથી ખૂબ ભાવથી સાંભળતાં. એમાં એમને એટલો જ રસે પડતો. તીર્થંકરોનાં ચરિત્રો કે સાધુ-મહાત્માઓની જીવનકથા એમને ખુબ ગમતી. 'પત્રના લક્ષણ પારણામાંથી' એ કહેવત મુજબ બાળપણથી જિ કાશીરામ નોખી માટીના માનવી હતા. જે ઉંમરે બીજાં બાળકો ધીંગામસ્તી કરવા જાય એ ઉંમરે કાશીરામ એકલીન બનીને ધર્મગ્રંથોનું વાંચન કરે. તોફાન કે ટીખળમાં પોતાનો સમય પસાર કરવાને બદલે સાંધુ-મહારાજના સત્સંગમાં સમય વીતાવતા હતા. ધર્મના પૂર્વ-સંસ્કારોને કારણે જીવનના આરંભથી જ એ બીજાથી જુદા પડતા હતા.

કાશીરામને ધર્મસંસ્કારનાં બીજ સૌ પ્રથમ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના પૂ. છોટેલાલજી મહારાજ પાસેથી મળ્યાં. એમના પવિત્ર સાન્નિધ્યના પુષ્યપ્રતાપે કાશીરામ ચોવિહાર કરવાનું અને સામાયિક કરવાનું શીખ્યા. એમણે જીવનભર નમસ્કાર મહામંત્રની ભવ્ય આરાધના કરી, એની મૂળ પ્રેરશા પૂજ્ય છોટેલાલજી મહારાજ પાસેથી મળી. એ સમયે ધાર્મિક પુસ્તકો પશ એમની પાસેથી વાંચવા મળ્યાં.

એક વાર કાશીરામનો વિચાર છોટેલાલજી મહારાજ પાસે દીક્ષા લેવાનો હતો, પરંતુ રામકિશનજી ગુસ્સે થશે એવા ભયથી એમણે દીક્ષા લીધી નહિ. આ સમયે છોટેલાલજી મહારાજના શિષ્ય સુશીલ મુનિનો <sup>\*</sup>કાશીરામને પરિચય થયો. સુશીલ મુનિની આ પ્રારંભિક અવસ્થા હતી. કાશીરામ રોજ સવાર-સૉંજ એક-એક કલાક સાધુ મહારાજ પાસે બેસતા. વર્ષો પછી કલકત્તામાં એક ચાતુર્માસ નિમિત્તે જયારે બંને ભેગા થયા ત્યારે ખૂબ ભાવથી પ્રસન્નતા વ્યકત કરી.

કાશીરામ નિશાળમાં હતા ત્યારે એક શાંત અને મહેનતુ વિદ્યાર્થી તરીકે જાણીતા હતા. નિશાળના આચાર્યનો એમને હંમેશાં પ્રેમ મળતો રહ્યો. એમના કુટુંબમાં શારીરિક સ્વાસ્થ્ય અંગે ખૂબ જાગૃતિ રાખવામાં આવતી. થરમાં ભાગ્યે જ કોઇ બીમાર પડતું. ઘઉં વર્ણના કાશીરામનો બાંધો ઘણો મજબૂત હતો. જગરાંવની રાધા-કિશન હાઇસ્કૂલમાં વિદ્યાભ્યાસમાં તેજસ્વી કાશીરામે મેટ્રિકની પરીક્ષા પ્રથમ વર્ગમાં ઉત્તીર્ણ કરી.

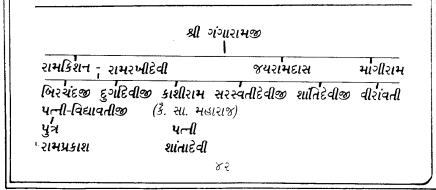
કાશીરામ કોલેજમાં આવ્યા. ફેકલ્ટી ઓફ આર્ટ્સમાં દાખલ થવા માટે એમણે મોગાની દયાનંદ મથરાદાસ કોલેજ (ડી.એમ. કોલેજ)માં પ્રવેશ મેળવ્યો. અહીં એમણે ઇન્ટર આર્ટ્સ સુધી અભ્યાસ કર્યો. એ પછી લાહોરની સનાતન ધર્મ કોલેજમાં દાખલ થયા. અહીંથી ઈગ્લીશ, ઈકોનોમિકસ, હિન્દી (ફરજિયાત) સાથે બી. એ. ની ડીગ્રી મેળવી. કૉલેજકાળમાં કાશીરામના ધર્મસંસ્કારો એવા જ અડગ અને અખંડિત રહ્યા. એમણે યુવાનીમાં ક્યારેય સિનેમા જોયું નહિ. પત્તાં રમવા સહેજે પસંદ નહિ. તેઓ કહેતા કે આ રમત નથી પણ બીમારીનું ઘર છે. એક તો એ કલેશનું કારણ બને અને એમાંય વળી કુટેવ પડે તે જુદી. જીવનમાં એમણે કદી ચા પીધી નહોતી. એમણે કદી લસણ કે ડુંગળીને સ્પર્શ કર્યો નહોતો. જૈન થઇને કટુ વચન ન કહેવાય તેવું તેઓ શીખ્યા હતા અને તેથી જ એમનામાં મનની દઢતા અને સ્વભાવની નમ્પતા આવી હતી. એમના કુટુંબનો એવો સિધ્ધાંત હતો કે 'Respect and be respected.' કાશીરામ આટલા ભણેલા-ગણેલા હોવા છતાં નાનામોટા સહુને આદર આપતા હતા. મશ્કેલીના સમયે મદદ કરવા દોડી જતા હતા.

નવાઇની વાત તો એ છે કે છેક બાળપણથી એમણે કયારેય દિવસમાં બે વાર ભોજન લીધું નથી. તેઓ સવારે કાચાં શ્રાકઃાઃજી અને ફળો લેતા. આ

\* અમેરિકામાં ન્યૂજર્સી પાસે 'સિઘ્ધાચલમ્'ની સ્થાપના કરનાર

ફળમાં પણ કેળાં અને સંતરા એમનાં પ્રિય ફળ હતાં. માલ્ટા પણ ખૂબ જ ભાવે. નિશાળમાં હતા ત્યાં સુધી મીઠાઇના પણ ભારે શોખીન હતા. એ કાળે પંજાબમાં ચોમેર સ્વામી દાયાનંદની ભાવનાનો શંખ ફૂંકાયો હતો. સમાજજીવન અને ધર્મજીવનના સડા પર આર્યસમાજની નસ્તર-છૂરી ફરવા લાગી હતી. નાનકડા જગરાંવમાં પણ આર્યસમાજની પ્રવૃત્તિનો જયધોષ ગુંજતો હતો. વળી વીરોના પણ વીર એવા લાલા લજપતરાયની શહીદીનાં ગાન ચોમેર સંભળાતાં હતાં. ઇ.સ. ૧૯૨૮ની ૨૭મી નવેમ્બરે સવારે નરવીર લાલા લજપતરાયનો દેહ અંગ્રેજોના લાઠીના ઘાને કારણે ઢળી ગયો, પરંતુ એમની રાષ્ટ્રભક્તિ અને એમનાં કાર્યોની સુવાસ જગરાંવમાં જાણીતી હતી. આમ ર્કોલેજકાળમાં કાશીરામના માનસ પર આર્યસમાજના સંસ્કારોએ ધેરી અસર કરી.

લાહોરની સનાતન ધર્મ કોંલેજમાં અભ્યાસ કરતા હતા ત્યારે કાશીરામ પર રાષ્ટ્રભક્તિનો રંગ પણ લાગ્યો. એ સમયે કૉલેજના અધ્યાપકો પણ રાષ્ટીય વિચારધારા ધરાવતા હતા. આમ કૉલેજકાળ દરમિયાન આર્યસમાજની પ્રવૃત્તિઓ અને રાષ્ટ્રીય વિચારધારાનો કાશીરામને પ્રત્યક્ષ સંપર્ક થયો. આ સમયે એક વાર તેઓ પંડિત જવાહરલાલ નહેરૂનું પ્રવચન સાંભળવા ગયા હતા. એમના મનને દેશમુક્તિના વિચારોએ થેરી લીધું હતું. ર્કોલેજકાળમાં કાશીરામને કનૈયાલાલ કપૂર નામના મિત્ર મળ્યા. બંને અંગ્રેજી ભાષા અને સાહિત્યનો અભ્યાસ કરે. સમય જતાં શ્રી કનૈયાલાલ એલ. કપૂર લાહોરની ડી. એ. વી. કૉલેજના અંગ્રેજી વિભાગના અધ્યક્ષ બન્યા હતા. છેક બાળપણથી જ કાશીરામને વ્યાયામમાં રૂચિ હતી તેઓ માનતા કે રમત એવી રમવી જોઇએ કે જેનાથી શરીરની બરાબર કસોટી થાય. કૉલેજમાં તેઓ ક્રિકેટના કુશળ બેટ્સમેન તરીકે જાણીતા હતા. કર્યાંય કોઇ ક્રિકેટસ્પર્ધા ખેલાવાની હોય તો કાશીરામને પોતાની ટીમમાં સામેલ કરવા માટે હુંસાતુંશી ચાલે. બધા એમને પોતાની ટીમ તરફથી રમવા આગ્રહ કરે.વોલીબોલની રમતમાં પણ એટલા જ પાવરધા.



charva Shri Kailassagarsuri Gvanmandir

RESERVE

ર્કોલેજકાળ દરમિયાન યુવાન કાશીરામે બ્રહ્મચર્ય વિશે ઊંડુ અધ્યયન કર્યું. બ્રહ્મચર્યના રક્ષણ માટે કેવા પ્રકારનો આહાર જોઇએ એની વિસ્તૃત જાણકારી મેળવી. કોઇ આર્યસમાજીએ ચણા ખાવાનું સૂચન કર્યું. તેઓ બ્રહ્મચર્યને પોષણરૂપ ચણા આદિ લેવા માંડયા, જેથી શરીર ટકી રહે અને ચિત્તમાં વિકૃતિ ન જાગે. સંન્યસ્ત લીધા પછી પણ વિહારમાં કશું ન મળે તો ગામમાંથી ચણા અને ગોળ લાવવાનું કહે. આમ જીવનભર એમણે શુદ્ધ અને સાત્વિક આહારનો આગ્રહ સેવ્યો.

કૉલેજમાં વેકેશન હોય ત્યારે કાશીરામ ઘેર જતા. ઘેર જાય એટલે દુકાને જવું પડે. દુકાને આખો દિવસ મહેનત-મજૂરી કરવી પડે. મનમાં વિચારે કે જો આમ ને આમ મજૂરીમાં જ દિવસો પસાર થઇ જશે અને કંઇ ધર્મકાર્ય નહીં થાય તો એવા જીવનનો અર્થ શો?

આ વખતે મનમાં વૈરાગ્યનો રંગ જામતો હતો. સાધુ સંતોના સમાગમ અને ધાર્મિક પુસ્તકોના અભ્યાસને કારણે ઊંડે ઊંડે સંસાર તરફ વિરકિત જાગતી હતી. એવામાં 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' વાંચ્યું. ભગવાન મહાવીરની સનાતન વાણી જાણી. જીવનનો અર્થ સમજવા અને મોક્ષ મેળવવાની તીવ્ર ઝંખના જાગી. 'પરમાત્મપ્રકાશ' તથા સ્થાનકવાસી મુનિ તરફથી મળેલાં પુસ્તકો ધેર રાખતા. ગ્રેજયુએટ થયા પછી કાશીરામને સનાતન ધર્મ કૉલેજમાં પ્રાધ્યાપક થવાની ઓફર મળી હતી, પરંતુ એનો એમણે નમ્રપણે અસ્વીકાર કર્યો હતો.

કૉલેજ છોડયા પછી કાશીરામ જગરાંવમાં રહે, દુકાને જાય અને દિવસો વીતાવે. વિચાર કરે છે કે આવી જિંદગીનો અર્થ શો ? એમને જીવનની ક્ષણભુંગરતા વધુ પ્રત્યક્ષ દેખાઇ આવી અને વૈરાગ્યભાવ વિશેષ તીવ્ર બન્યો. કાશીરામે મનમાં વિચાર કર્યો કે દીક્ષા લઇ લઉં, પણ પિતા રામકિશનજી એક સ્થાનિક આગેવાન હતા. તેઓ દીક્ષાની સંમતિ આપે તેમ લાગતું નહોતું. વળી પિતાનો ડર પણ ખરો અને પોતે સ્વભાવે સંકોચશીલ હતા. માતા-પિતા તરફ અત્યંત પૂજયભાવ રાખતા હતા. આ સંકોચને કારણે જ પોતાના હૃદયમાં જાગેલી સંસાર-ત્યાગની ધર્મભાવનાનો કોઈ સંકેત માતા-પિતાને આપ્યો નહિ, પરંતુ માતા-પિતા પુત્રની વૈરાગ્યવૃત્તિ અને અનાસક્તિ જોઈને એને સાંસારિક સંબંધથી જોડી દેવા ઉત્સુક હતા.

કાશીરામનું મુનિ છોટેલાલ૮૦૦ પાસે જવા-આવવાનું ચાલુ જ હતું. તેઓ સવાર-સાંજ એક-એક કલાક મુનિશ્રી પાસે બેસતા. વળી સાથે ઘેર વાંચવા માટે ધાર્મિક પુસ્તકો લઇ આવતા. એ પુસ્તક વાંચીને બીજા દિવસે પાછું આપી દેતા. એક વાર મુનિશ્રીએ સ્વાભાવિક રીતે જ પૂછયું,

"કાશીરામ, તું આજે પુસ્તક લઇ જાય છે અને આવતી કાલે તો પાછું આપી

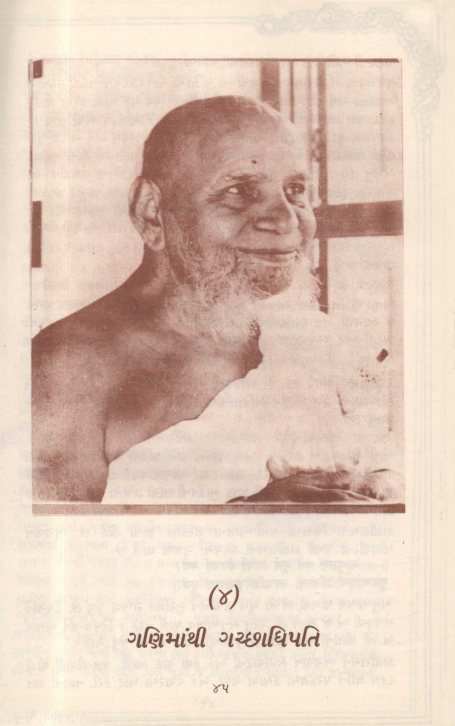
દે છે. મને સમજાતું નથી કે આટલી ઝડપથી આવા ગહન તત્ત્વજ્ઞાનનાં પુસ્તક તું કઇ રીતે વાંચતો હોઇશ ?કે પછી ઉપર ઉપરથી જોઇને કે વાંચ્યા વિના જ પુસ્તકો પાછાં આપે છે ?"

વિનીત કાશીરામે ઉત્તર આપ્યો, "મહારાજ, હું અન્ય કોઇ પણ બાબતમાં એક મિનિટનો સમય બગાડયા વિના માત્ર વાંચન જ કરતો હોઉ છું. આપની પાસેથી જેટલાં પુસ્તકો લઇ ગયો તે બધાં મેં બરાબર વાંચ્યાં છે. આપ એમાંથી મને કંઇ પણ પૂછી શકો છો. એ જ પુસ્તક વાંચ્યાની ખાતરી ગણાય." મુનિશ્રીએ કાશીરામને એણે વાંચેલા પુસ્તકમાંથી એક પ્રશ્ન પૂછયો. કાશીરામે અત્યંત સરળ ભાષામાં એનો ઉત્તર આપ્યો. મુનિની આંખ આનંદથી છલકાઇ ઊઠી!

માતા-પિતાએ કાશીરામનાં લગ્ન ગોઠવ્યાં. પંજાબના ભર્ટીડા જિલ્લાના રામપુરાફુલ ગામના શ્રી કાકુરામજીની પુત્રી શાંતાદેવી સાથે કાશીરામનાં લગ્ન થયાં. વિદ્યાવતીજી એમનો રિશ્તો લઇને આવ્યાં હતાં. માતાપિતાએ ભારે ધામધૂમથી લગ્ન કરાવ્યાં. કાશીરામના જીવનમાં એક નવી જ પરિસ્થિતિ ઊભી થઇ. એક બાજુ વૈરાગ્યની તીવ્ર ઝંખના અને બીજી બાજુ થર-ગૃહસ્થી સંભાળવાની જવાબદારી. હવે કરવું શું?

યુવાન કાશીરામના જીવનમાં શાંતાદેવીનો પ્રવેશ થયો અને સંસારસાગર પર એમની નૌકા ગતિ કરવા લાગી.

ক্ষ



"હૃદયની ગતિ એક અને ચરણનાં ચાલવા જુદા!"

ગુજરાતના કવિવર ન્હાનાલાલની આ પંક્તિમાં માનવહૃૃદયને ભેદતી વેદનાનો અજ્ઞાસાર મળે છે. માનવીનું હૃૃદય કોઇ ઉન્નત પથ પર યાત્રા કરવા ચાહતું હોય. પણ સંસાર નો વ્યવહાર એ માનવીને ક્યાંક બીજે જ ખેંચી જાય છે. કાશીરામ જુદી જ માટીના માનવી હતા. એમનું જીવનધ્યેય અને આદર્શ જુદાં હતાં. શાંતાદેવી સાથે સંસાર માંડ્યો હતો, પણ મનમાં સહેજે શાતા નહોતી. એમનું ચિત્ત વિચાર કરતું કે શું મારી અધ્યાત્મઝંખના છોડીને આ સંસારસાગરના પ્રવાહમાં સામાન્ય માનવીની જેમ તણાવા લાગું? કે પછી એને સામે પૂર તરીને સંસારના વમળના આવર્તોમાંથી બહાર નીકળીને ઊર્ધ્વગતિ સાધું? સો ડૂબતામાંથી એક તરી નીકળે એમ તરી નીકળવું કે પછી સંસારનો સામાન્ય માનવી જીવે છે તેવું મૃત્યુથી વ્યાકુળ એવું સામાન્ય ભૌતિક જીવન જીવી જવું. ?

સંસારનો સાગર પાર કરવા માટે અપ્રતિમ પુરુષાર્થ જોઇએ. પ્રબળ આત્મબળ વિના વ્યકિત આવા સાગરને પાર કરીં શકે નહિ. શું પોતે સંસારસાગરમાં જ આગ્રહો અને દુરાગ્રહોના મગરમચ્છોની વચ્ચે તેમ જ રાગ અને દ્વેષની ભરતી-ઓટ વચ્ચે જ જીવશે કે પછી દીક્ષારૂપ પુરુષાર્થથી સમ્યક્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની આરાધના કરીને એને પાર પહોંચશે?

કાશીરામ વિચારે છે કે આજસુધી કરેલી અધ્યાત્મની ઉપાસના અને સ્વાધ્યાયનો સંગ છોડીને અવિદ્યાના અરણ્યમાં કે વૃત્તિઓના વનમાં જઇને વસવું છે?

'ના, ના' અંતરની ઊંડી ગુફાઓમાંથી કાશીરામને કોઇ સાદ કરી રહ્યુ છે. એનો આતમરામ કહે છે કે હવે ગમે તે પરિસ્થિતિમાં પાછાં પગલાં ભરવાં નથી. હૃદયનો ઉત્સાહ કહે છે, "કાશીરામ! આગળ વધ! જ્ઞાન મેળવીને જ્ઞાની થા ! ભકત બની ભક્તિ કરી જાણ. મુક્તિની સાચી ઝંખના હશે તો મુક્તિનાં દાર તારે કાજે ખુલ્લાં થશે."

કાશીરામના ચિત્તમાં ધર્માભ્યાસના સંસ્કારો જાગી ઊઠે છે. ભગવાન મહાવીરની વાણી કાશીરામના હૃદયમાં ગુંજવા લાગે છે-

## 'माणुसत्तं भवे मूलं लाभो देवगई भवे। मूलच्छेएणं जीवाणं, नरगतिरिक्खत्तणं धुवं।।

'મનુષ્યભવ પામવો એ તો મૂળ સંપત્તિને સુરક્ષિત રાખવા જેવું છે. દેવગતિ મેળવવી એ જ લાભ છે, પરંતુ મનુષ્યભવ પછી નરક કે તિર્યચગતિ પામવી એ તો પોતાની મૂળ પૂંજી (મનુષ્યત્વ) ખોઇ નાખ્યા જેવું ગણાય.'

કાશીરામને ભગવાન મહાવીરની એક કથા યાદ આવી. ત્રણ વેપારી થોડી ૨કમ લઇને પરદેશમાં કમાવા ગયા. એકે વેપારમાં ખોટ કરી. નફાની વાત



તો બાજુએ રહી, પણ પોતાની મૂડી પણ ગુમાવી. બીજાએ મૂડી જાળવી રાખી અને ત્રીજાએ મૂડીમાં વધારો કર્યો.

ભગવાન મહાવીરે આ દ્રષ્ટાંત આપીને કહ્યું કે કેટલાક માણસો એવા હોય છે કે જે મનુષ્યત્વરૂપી મૂળ મૂડી પણ ગુમાવે છે અને દાનવ બની જાય છે. કેટલાક આ જીવનમાં માત્ર એ મૂડી જાળવી રાખે છે, જયારે કેટલાક એ મૂડીને બમણી કરે છે, અર્થાત્ મનુષ્યત્વનો વિકાસ સાધીને ઉચ્ચ ગતિ પામે છે.

વેપારીના દીકરા કાશીરામ વિચારે છે કે આ જીવનમાં કેવો વેપાર કરવો છે? મનુષ્યત્વની મૂડી જાળવી રાખવી છે કે પછી એમાં ઉમેરો કરીને ઉચ્ચ ગતિ પામવી છે?

કાશીરામ વિચારંકરે છે ત્યાં એમની નજર સામે બેઠેલાં સ્વસ્થ અને સુશીલ શાંતાદેવી પણ કાશીરામના ઉચ્ચ ભાવોને પારખી ગયાં. સંસારનો સંગ કરે તેવા સાથી મેળવવા સહજ છે, પણ અધ્યાત્મના માર્ગે ઉન્નત જીવનનાં સાથી મળવા દોદ્યલાં છે. કોઇ ખુશનસીબને જ આવી જીવનસંગિની મળે જે માત્ર સહધર્મચારિણી નહિ, પણ ધર્મનો સહયોગ સાધનારી હોય.

શાંતાદેવી અત્યંત સૌમ્ય, શાંત અને સ્વરૂપવાન હતાં. એથીય વધુ કુદરતનો સંકેત તો કેવો કે એ એમના વિચારને બધી રીતે અનુકૂળ હતાં. જીવનમાં ક્યાંક નસીબ તપાવે છે, તો ક્યાંક શીળો છાંયડો પણ આપે છે. શાંતાદેવી કાશીરામની ધાર્મિક વૃત્તિને બરાબર જાણતાં હતાં. એમના હૃદયમાં પણ અધ્યાત્મજ્ઞાન માટેની અદમ્ય જિજ્ઞાસા હતી. વ્યવહારકાર્યમાંથી અવકાશ મળે કે તરત કોઇ ધર્મપુસ્તક વાંચવા બેસી જતાં.

કાશીરામ સાથેની વાતચીતમાં એમની ધર્મપારાયણતા સતત પ્રગટ થતી, કોઇ વાર મહેલમાં રહેવા છતાં વૈરાગી એવા ભગવાન મહાવીરની વાત કાશીરામ કરે, તો શાંતાદેવી પિતાના વચનને ખાતર રાજસિંહાસન છોડીને વનવાસીનું જીવન જીવતા રામની વાત કરે. બંનેની વાત ભિન્ન હતી, પણ એનો મર્મ સમાન હતો. યુવાન દંપતીના જીવનમાં પ્રણયની હેલી વરસવાને બદલે સંયમની સ્વસ્થતા પ્રગટ થઈ. યૌવનના ધસમસતા ઉછાળને બદલે જીવનદર્શનની નક્કર ધીટતા પ્રગટ થઈ અને એથી જ કાશીરામની સાધુ થવાની ભાવના જાણી ત્યારે આ દંપતીના જીવનમાં સોનાનો સૂરજ ઊગ્યો. આ સાધુતા પામવા માટે કાશીરામને જીવનમાં અનેક અવરોધો વેઠવા પડયા. એને પાર કર્યા બાદ કાશીરામ પૂજય કૈલાસસાગરજી બન્યા ! કાશીરામના ગૃહત્યાગ પછી શાંતાદેવીનું જીવન પણ સંસારમાં હોવા છતાં એક સાધ્વીનું જીવન બની રહ્યું. ઘરમાં સહુ કોઈ એમનો આદર કરતાં. વિદ્યાવતીજી હોય કે રામરખીદેવી હોય, પણ બધાં જ શાંતાદેવીને સાક્ષાત દેવી જ માનતાં. જગરાંવની વૃદ્ધ સ્ત્રીઓ પણ શાંતાદેવીને સન્માનની નજરે જોતી. રોજ ચારેક કલાક શાંતાદેવી સત્સંગ કરે. આ સત્સંગમાં જગરાંવની તત્ત્વજિજ્ઞાસુ એવી ચાલીસ-પચાસ સ્ત્રીઓ રોજ આવે. શાંતાદેવી આમાં જૈન ધર્મનાં પુસ્તકો વાંચે. અવકાશ મળ્યે ગીતા અને રામાયણનાં પુસ્તકોનું પઠન કરે.

બીજીબાજુ કાશીરામમાંથી પૂ. કૈલાસસાગરજી બનેલા સાધુપુરુષે માત્ર એક જ વર્ષમાં 'લધુવૃત્તિ'નો અભ્યાસ કર્યો. એ પછી 'સિધ્ધહેમ' વ્યાકરણ તૈયાર કર્યું. પૂ. કૈલાસસાગરજીએ સાણંદમાં અભ્યાસ શરૂ કર્યો. સાણંદના સંધે એમને માટે જ્ઞાની પંડિતની વ્યવસ્થા કરી આપી. સોળ મહિના સુધી સાણંદમાં સતત અભ્યાસ કર્યો. ચોમાસું કરવા અન્યત્ર જાય તોપણ પાછા સાણંદ આવી જાય અને પોતાનો અભ્યાસ અવિરતપણે ચાલુ રાખે. આમ કુલ સાતેક વર્ષ જેટલો સમય એમણે સાણંદમાં અભ્યાસ કર્યો.

અમદાવાદ, પેથાપુર, વિજાપુર, મહેસાણા અને સમૌ પણ એમની સ્વાધ્યાયભૂમિ બન્યાં. વળી પંડિત બહારગામથી આવ્યા હોય એટલે માત્ર થોડા સમય સિવાય સતત જ્ઞાનોપાસના જ ચાલુ રહેતી.

એક વાર પૂ. કૈલાસસાગરજીએ પોતાના આ સમયની વાત કહેતાં પૂ. જ્ઞાનસાગરજીને કહ્યું હતું, "પંડિતજી પાસે ઓછામાં ઓછા પાંચ કલાક તો અભ્યાસ કરતો. શરૂઆતમાં તો ફક્ત બે વિગઇની છૂટ હતી, છતાં ક્યારેક દૂધ પણ છોડી દેતો. સાડાત્રણ-ચાર વાગે ચોવિહાર વાળતો. છર્કને પારણે છર્ક થાય તો કેવું સારું? હંમેશા ચૌદ ઉપકરણ વાપરતો. મારા ગુરુને પણ મને ભણાવવાની હોંશ હતી. કામકાજ કરવા ન દે. પોતે ગોચરી લઇ આવે. હું પણ પાણી લાવીને-ગાળીને ઘડામાં ભરી લઉ. ઊનું-ટાઢું જેવું હોય તેવું બંનેને ચાલતું. એકાસણું કરીને પંડિતજીનો પાઠ લેતો. રાત્રે આવૃત્તિ અને મનન કરતો."

આ સાંભળીને પૂ. જ્ઞાનસાગરજીએ પૂ. કૈલાસસાગરજીને પૂછયું, "આપ હંમેશાં. કેટલી ગાથા કરી શકતા હતા ?"

ત્યારે પૂ. કૈલાસસાગરજીએ ઉત્તર આપ્યો, "જયારે 'પ્રકરણ' વગેરે ગાથા કરતો હતો ત્યારે વિહારમાં એક કલાકમાં દસ ગાથા થતી. વધીને કોઇ કોઇ દિવસે એક દિવસમાં ચાલીસ-પચાસ ગાથા મોઢે થતી હતી. 'લધુવૃત્તિ' પછી કલિકાળસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રચાર્યના'સિદ્ધહેમ' નામના વ્યાકરણના ગ્રંથનો અભ્યાસ કર્યો. આ અંગે એક માર્મિક વિગત પૂ. જ્ઞાનસાગરજીએ નોંધેલી મળે છે. પૂ. જ્ઞાનસાગરજીએ પૂ. કૈલાસસાગરજી પાસેથી એમના જીવનની કેટલીક વિગતો મેળવવાનો પ્રયાસ કર્યો હતો, ત્યારે કૈલાસસાગરજીની કેટલીક વાત એમના શબ્દોમાં જ્ઞાનસાગરજી આ પ્રમાણે નોંધે છે-

'હું જયારે 'સિધ્ધહેમ' વ્યાકરણ કરતો હતો ત્યારે પંડિત ગિરજાશંકર કહે કે

સમુદાયમાં તમે બીજા છો કે જેશે 'સિદ્ધહેમ' કર્યુ હોય. પહેલા સાધુ તે પૂ. આ. શ્રી બુદ્ધિસાગરસૂરિજીના શિષ્ય પૂ. અમૃતસાગરજી. તેમણે સિદ્ધહેમ કર્યું હતું. તેઓ જાતે ક્ષત્રિય હતા, પરંતુ ગુરુમહારાજ બુદ્ધિસાગરસૂરિજીની અનન્ય ભક્તિવાળા. ગુરુમહારાજ માટે પ્રાણ આપવા પડે તોપણ વિચાર ન કરે. આવા ભક્તિવાળા હતા. તેઓ કાળધર્મ પામ્યા, તે ટાઈમ અને મારા (આચાર્ય શ્રી કૈલાસસાગરજી મહારાજના) જન્મસમય વચ્ચે લગભગ નવ માસનો ફેર છે. મારો જન્મ ક્યાં પંજાબમાં - જગરાંવ ગામમાં ! અને દીક્ષા અને આખું જીવન ગુજરાતમાં અને વિજાપુર-સત્તાવીશ સાથે સારો પરિચય. તે અનુસંધાનમાં કોઈ એમ કહેતાં કે તે-અમૃતસાગરજી-નો આત્મા કદાચ તમે નહિ હો !

આ સમુદાયમાં આવવામાં, પૂર્વની આવા પ્રકારનો ૠક્ષાનુબંધ કદ્યચ હોય ! 'સત્યં કેવલી ગમ્યં.'

પૂજ્ય કૈલાસસાગરજી પોતાના સ્વાધ્યાયબળામાં સહાયરૂપ થનારા સાણંદના સંઘને પોતાના માતા-પિતા સમાન ગણતા. તેઓ સાણંદમાં ખૂબ રહ્યા અને ૫. પૂ. આ. શ્રી સુબોધસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજે એ સ્મરણને યાદ કરતાં એમ કહ્યું કે સાણંદના શ્રાવકો એમનો સ્વાધ્યાય નિર્વિધ્ને ચાલે તે માટે એમનો ખંડ બંધ કરી દેતા અને માત્ર ગોચરી પૂરતા સમય માટે તેઓ બહાર આવતા. આ ગીતે સાણંદમાં શાસ્ત્રાભ્યાસની એક સુવર્ણ તક પૂજ્ય કૈલાસસાગરજીને મળી. અહીં ગોરેતો પાસે શાસ્ત્રાભ્યાસ કર્યો અને ધર્મગ્રંથોનું ગહન અધ્યયન કર્યું. આમ સાણંદના શ્રીસંઘે એમને સંયમમાર્ગની અનુકૂળતા કરી આપી. આથી તેઓ કહેતા, 'હું સાણંદનો ઉપકાર જીવનપર્યંત નહિ ભૂલી શકું.'

લગભગ પ્રતિવર્ષ તેઓ સાણંદમાં આવતા. માત્ર ક્યારેક રાજસ્થાન કે પાલિતાણા જેટલે દૂર હોય તો આવવાનું બનતું નહિ. સાણંદમાં નવો ઉપાશ્રય બંધાવવાનો હતો. સાણંદ સંઘના આગેવાન મુંબઈના સાયનમાં બિરાજમાન પૂજ્ય ઉપાધ્યાયશ્રી કૈલાસસાગરજીને મળવા ગયા. ઉપાધ્યાયશ્રી કૈલાસસાગરજીએ વ્યાખ્યાનમાં કહ્યું, 'સાણંદના ગૃહસ્થો આવ્યા છે. એમને ઉપાશ્રય કરવો છે. એમ ન માનશો કે સંઘના ગૃહસ્થો આવ્યા છે. હકીકતમાં તો મારાં મા-બાપ આવ્યાં છે.'

કોઈએ કહ્યું, 'આપ આટલું બધું કેમ કહો છો ?' ત્યારે પૂ. કૈલાસસાગરજી મહારાજે સાણંદ સંઘે દીક્ષાકાળના આરંભમાં જેટેલું ભણવું હોય તેટલું ભણવાની જે સુંદર અનુકૂળતા કરી આપી હતી. એની વાત કરી. જે ઉપાઝ્રય માટે પચાસ હજાર જેટલી રકમ પણ ભેગી કરવી યુશ્કેલ હતી, એને માટે ઘણી મોટી રકમ એકઠી થઇ ગઇ. સાણંદના દેરાસરની પાછળ લગભગ ત્રણેક લાખના ખર્ચે તૈયાર થયેલો એ મોટો ઉપાશ્રય પૂ. કૈલાસસાગરજીની કૃપાથી માત્ર બાર મહિનામાં જ તૈયાર થઇ ગયો.

આમ એક બાજુ આત્મવિકાસની પ્રક્રિયા ચાલતી હતી તો બીજી બાજુ જ્ઞાનાભ્યાસની પ્રવૃત્તિ ચાલતી હતી. પોતાની અપૂર્વ પ્રતિભાને કારણે અલ્પ સમયમાં જ એમણે આગમિક. દાર્શનિક તેમ જે સાહિત્યિક આદિ ગ્રંથોનં ઊંડાણથી ચિંતન-મનન કર્યં. વિદ્યાપ્રાપ્તિની ધગશ એટલી કે એને માટે માઇલો સુધી જતાં પણ તેઓ અચકાતા નહિ. સાંજ પડયે બારી પાસે ઊભા રહીને પણ વાંચે. અજવાળાનો પૂરેપૂરો ઉપયોગ કરે. સતત વિચાર કરે કે સંધ પોતાને માટે પંડિત રાખે છે, એનો ખર્ચ ઉપાડે છે તો પોતે પણ પરેપરી મહેનત કરીને સતત ગહણશીલ રહેવું જોઇએ. સાણદના સંઘનું નામ આવે કે કોઇ કામ આવે, તો કૈલાસસાગરજીને આનંદ-આનંદ થઇ જતો. કૈલાસસાાગરજીને યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીનાં પુસ્તકો માટે અનન્ય ચાહના હતી. એમના બધાં પુસ્તકો એમર્ણ વાંચ્યાં હતાં. એ જ રીતે કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ય, મહાયોગી આનંદથનજી અને ઉપાધ્યાય યશોવિજયજી માટે એમના અંતરમાં અનહદ લાગણી હતી. 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર', 'પરમાત્મ પ્રકાશ', યશોવિજયજી મહારાજના 'અષ્ટક', હેમચંદ્રાચાર્યનું 'યોગશાસ્ત્ર' એ એમના પ્રિય ગ્રંથો હતા. એમની દ્રષ્ટિ સારગ્રાહી હતી, એથી 'સમયસાર' જેવા દિગમ્બર સંપ્રદાયના ગ્રંથમાંથી પણ તેઓ અમુક શ્લોકોનો સ્વાધ્યાય કરતા અને એમાંથી નવનીત તારવીને એના પર આત્માનુકૂળ ચિંતન Sed1

પ્રારંભમાં મહેસાણામાં પંડિત પુખરાજજી અમીચંદજી પાસે અભ્યાસ કર્યો. આજે અતિવૃધ્ધ પંડિતજી એમના ગુણોનું સ્મરણ કરવાનું ચૂકતા નથી. તેઓએ ધણા આચાર્ય ભગવંતોને ભણાવ્યા, પરંતુ આ આચાર્ય ભગવંત પાસે એમને અનોખી નમ્રતા, સ્વાધ્યાયશીલતા અને પરગજુવૃત્તિના દર્શન થયા હતા. પંન્યાસ કૉતિવિજયજી મહારાજ અને પૂજય વિજયોદયસૂરીશ્વરજી મહારાજ પાસે આગમસૂત્રોનો સ્વાધ્યાય કર્યો. પૂ. નંદનસૂરિજી મહારાજના શિષ્ય પંડિત શિવાનંદવિજયજી પાસે "ન્યાયનો અભ્યાસ કર્યો. પૂ. ધર્મધૂરધરસૂરિજી અને પૂ. ભદ્રંકરસૂરિજી પાસે પણ તેઓએ અભ્યાસ કર્યો હતો. શ્રી પ્રભુદાસ બેથરદાસ પંડિત પાસે 'તત્ત્વાર્થ સૂત્ર'નો સ્વાધ્યાય કર્યો હતો. શ્રી પ્રભુદાસ કાવ્ય-એ ત્રણેમાં નિપુણતા મેળવી. એમની સ્મરણશક્તિ ઘણી તીવ હતી. એક સાથે પચાસ શ્લોક કંઠસ્થ કરી શકતા. કૉલેજના અભ્યાસકાળ દરમિયાન ઇતિહાસ કે ભૂગોળનું કોઇ પાઠયપુસ્તક વાંચે તો તે વિષય ઉપરાંત તેના લેખક, પ્રકાશક, મુદ્રક અને પ્રકાશનવર્ષ એમ આખેઆખું પુસ્તક કંઠસ્થ થઇ જતું. જેમની પાસે એમણે અભ્યાસ કર્યો હતો એમના તરફ તેઓ અગાધ આદર દાખવતા હતા. એમની જ્ઞાનની તાલાવેલીને કારણે સાધુજનો અને પંડિતવર્ગમાં ભારે ચાહના મેળવી હતી. નજીકના ગામમાં કોઇ જ્ઞાની સાધુપુરુષ હોય તો પોતે સવારે જાય. એમની પાસે બેસી જ્ઞાનાભ્યાસ કરે. બપારે પાછા આવે. બધું છોડીને ભણવા દોડી જાય.

ધોમધખતા તાપમાં ખરા બપોરે એક માઈલ દૂર વાચના લેવા જાય અને પાછા આવે. આહારપાણી વગેરે શારીરિક બાબતોની ઉપેક્ષા કરીને તેઓએ વિનયપૂર્વક અભ્યાસ ચાલુ રાખ્યો. તેઓની દૃઢ શ્રધ્ધા હતી કે જ્ઞાનના અભાવમાં સંયમની સાધના શક્ય નથી. જ્ઞાની આત્મા જ 'સ્વ' અને 'પર' કલ્યાણ સાધી શકે છે. વળી શાસ્ત્રાભ્યાસથી જ શ્રેય-અશ્રેયનું જ્ઞાન થાય છે. અને આવી જ્ઞાની વ્યક્તિ જ અહિતકર બાબતો છોડીને શ્રેયનું આચરણ કરે છે. આથી પૂ. કૈલાસસાગરજીએ વિચાર્યું કે પોતે સાધુ થયા છે, સાધક થયા છે અને તેથી એમને સાધુતાને સમજવા જ્ઞાનાભ્યાસની ખાસ જરૂર લા<sup>51</sup> પોતાની જવાબદારી પૂર્ણ કરવા કર્તવ્યરૂપે પણ અભ્યાસ જરૂરી છે તેમ માનતા.

આ સમયે ગુરુના કડવાં વચનો સાંભળતા, તેમ છતાં એમની રજા લઇને જ અન્યત્ર મળવા જતા. વળી ગુરુ ક્યારેક ગુસ્સે થતા તો એમની આંખમાં આંસુ આવી જતાં. એક વાર પૂ. ભદ્રંકરસૂરિજીએ પૂછયું કે, 'તમારા ચહેરા પર વિષાદ અને ગ્લાનિ કેમ છે?'

આ સમયે પૂ કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું, 'મારા નિમિત્તે મારા ગુરુને ગુસ્સે થવું પડે છે તેનું મને અહર્નિશ દુઃખ છે. મને એમ લાગે છે કે હું કેટલો દુર્ભાગી કે એમને પ્રસન્ન રાખી શકતો નથી.'

આમ ગુરુની રજા મળે તો જ પૂ. કૈલાસસાગરજી અન્યત્ર જઇને શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી શકતા. વિદ્યાને વાડા હોતા નથી. એમ પોતાનાથી પદવીમાં નાના હોય, પજ્ઞ વિદ્યાવાન હોય તો એમની પાસે વિદ્યા મેળવવા પહોંચી જતા. પૂ. ઉર્દયસૂરિજી, પૂ. લાવણ્યસૂરિજી, પૂ. નેમિસૂરિજી, પૂ. નંદનસૂરિજી, પૂ. ભદ્રંકરસૂરિજી અને પૂ. અભ્યસાગરજી જેવા અનેક સાધુજનો પાસેથી એમણે પોતાની અસીમ જ્ઞાનપિપાસાને કંઈક અંશે તૃપ્ત કરી હતી. વળી આ બધાને પોતાના વિદ્યાગુરુ તરીકે હંમેશા આદર આપતા.

એમની ગુરુભક્તિું એક જ ઉદાહરણ જોઇએ. પૂ. કૈલાસસાગરજી દીક્ષાના બીજા વર્ષે સાંણદમાં હતા. આ સમયે ભદ્રંકરસૂરિજી પાસે એમણે 'કર્મગ્રંથ'નો અભ્યાસ શરૂ કર્યો. ગુરુ જિતેન્દ્રસાગરજી રજા આપે તો તેઓ પૂ.ભદ્રંકર્સૂરિજી બિરાજમાન હતા એ ઉપાશ્રયે જઇ શકે અને અભ્યાસ કરી શકે. આવી રીતે પંદર મહિના સુધી પૂ. ભદ્રંકરસૂરિજી પાસે અભ્યાસ કર્યો, પરંતુ એનું ૠણ કૈલાસસાગરજી જીવનભર યાદ કરતા. વ્યાખ્યાન કરતા હોય તોપણ સંધની આગળ એમ કહે કે પૂ. ભદ્રંકરસૂરિજી મારા વિદ્યાગુરુ છે. આ અંગે પૂ. ભદ્રંકરસૂરિજીએ કહ્યું કે, "પછી તો પૂ. કૈલાસસાગરજીનો અભ્યાસ એટલો બધો થયો કે હું એમની પાસે ભણું એવી એમણે યોગ્યતા મેળવી હતી, છતાં જિંદગીભર એ ૠણને એમણે યાદ કર્યું."

પૂ. કૈલાસસાગરજીના પુશ્યોદય કે એમને પૂ. ઉદયસૂરિજી પાસે શાસ્ત્રાભ્યાસની તક મળી. એક સમયે અમદાવાદના પાંજરાપોળના ઉપાશ્રયમાં પૂ. ઉદયસૂરિજી મહારાજનો ચાતુર્માસ હતો. કૈલાસસાગરજીને એમણે અભ્યાસ માટે બપોરના બે વાગ્યોનો સમય આપ્યો હતો. અમદાવાદના ધોમધખતા તાપમાં પૂ. કૈલાસસાગરજી હાજર થઇ જતા. એમની પાત્રતા જોઇને પૂ. ઉદયસાગરજીએ એમને ગહન જ્ઞાન આપ્યું. આચાર્ય ઉદયસૂરિજી મ. સા. આચાર્ય વિજયનેમિસૂરીશ્વરજી મહારાજના : પટ્ટધર હતા. તેઓ ગીતાર્થ, આગમના જ્ઞાતા તથા શિલ્પ અને જયોતિષના મર્મજ્ઞ હતા. વળી એમના જીવનમાં સંયમની નિર્મળ સાધના જોવા મળતી હતી. સાધુજીવનના મૂળ સૂત્રો – છંદ સૂત્રો તે એમની પાસેથી શીખ્યા અને સાધુતાનો ખરો મર્મ પામ્યા.

કોઇ વાર પૂ. ઉદયસૂરિ મહારાજને મળવા ગયા હોય તો એમનાં કપડાં લઇને આવે. કાપ કાઢવા બેસે. ક્યારેક તો એમની આગળ કપડાંનો ઢગલો થઇ જાય.

તેઓ કહેતા કે ગુરુ મળે તો આવા મળે કે જેમના જ્ઞાન અને ચારિત્રથી જીવન ધન્ય થઇ જાય. તેઓ પૂ. ઉદયસૂરિજી મહારાજને પ્રણામ કરતા ત્યારે પોતાના માથાથી એમના ચરણનો સ્પર્શ કરતા.

કોઇ વાર કોઇ સાધુ કે શ્રાવક પૂછે, "મહારાજ, આટલી બધી સેવા કેમ કરો છો?" ત્યારે પૂ. કૈલાસસાગરજી જવાબ આપતા, "તમે પ્રોફેસર પાસે જાવ છો તો કેટલા બધા પૈસા આપવા પડે છે? કેટલો બધો ખર્ચ કરવો પડે છે? જયારે મને તો આ ગુરુજનોએ કેવું નિઃસ્વાર્થભાવ જ્ઞાન આપ્યું છે! એમની જેટલી સેવા કરીએ તેટલી ઓછી. એમના આશીર્વાદ અને સેવાથી જ મારી વિદ્યા ફળે."

જીવનભર પૂ. કૈલાસસાગરજી પોતાના વિદ્યાગુરુઓનું સન્માનપૂર્વક સ્મરણ કરતા હતા. પોતે આચાર્ય થયા, છતાં એમને વંદન કરતા. કોઇ નાનો સાધુ હોય તેમ છતાં એ વિદ્યાવાન હોય તો એમના ચરણમાં બેસવામાં કદી ક્ષોભ અનુભવતા નહિ. તલસ્પર્શી અધ્યયનની સાથે એમની ગુરુઓની સેવા પણ એવી જ હતી. આ ગુરુઓને તેઓ વારવાર વિનંતી કરતા કે એમની સેવાનો લાભ આપે. આવો હતો ગુરુ પ્રત્યેનો અપૂર્વ સમર્પણભાવ.

કોઇ એક શાસ્ત્રની નહિ, પણ અનેક વિષયની જાણકારી મેળવવાની પૂ.

કૈવાસસાગરજીને ધગશ હતી. જૈનદર્શન હોય કે જૈન ભૂગોળ હોય,પણ બધે જ એમની જ્ઞાનપિપાસા વિહાર કરતી. એમના જીવનકાળમાં લગભગ દસેક હજાર જેટલાં પુસ્તકો એમણે વાંચ્યાં હશે.

**'स्वाध्यायात् मा प्रमदीतव्यम्'** (સ્વાધ્યાયમાં કદી પ્રમાદ કરવો નહિ) એ પૂ. કૈલાસસાગરજી મહારાજનું સૂત્ર હતું. તેઓ રોજ એ જાગૃતિ રાખતા કે બે હજાર શ્લોકપ્રમાણ થવું જોઇએ. જો એટલો સ્વાઘ્યાય ન થાય તો બીજે દિવસે નીવી કરે. છ વિગઇનો ત્યાગ કરે. તેઓ કહેતા, "સ્વાઘ્યાય એ સાધુજીવનનો પાણ છે."

કૈલાસસાગરજીની એક વિશેષતા એ એમની સ્મરણશક્તિ હતી. એમણે જેટલાં પુસ્તકો વાંચ્યાં હોય એ બધાં એમને યાદ રહી જતાં. કોઇ દિવસ ચર્ચા થાય, કોઇ શાસ્ત્રનો આધાર ટાંકવામાં આવે, એ સમયે પૂ. કૈલાસસાગરજી એ પ્રકારનો શાસ્ત્રીય આધાર કે એને પ્રમાણિત કરતું કથન અન્ય પુસ્તકોમાં છે, એનો હવાલો આપતા હતા. એથીય વિશેષ એ પુસ્તકના ક્યા અધ્યાયમાં યા કેટલામા પ્રકરણમાં છે પણ તે યાદદાસ્તના આધારે કહી દેતા.આવી જ રીતે તેઓ આાગમની વાચના આપતા હોય, ત્યારે બીજા આગમોમાં આ વિષય પર લખાયું હોય તો તેનું પણ ઉધ્ધરણ આપતા હતા. કોઇ સિધ્ધાંતનું બીજા આગમમાં વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવ્યું હોય તો તેઓની સ્મૃતિ એટલી તીવ્ર હતીં કે તરત જ કોઇ પણ પુસ્તકો ફેંઘા વિના કહી આપતા કે આનું વિશેષ સ્પષ્ટીકડ્શ. અમુક આગમમાં અમુક સ્થાને મળશે.

પૂ. કૈલાસસાગરજી 'હેમવ્યાંકરણ'નો અભ્યાસ કરતા,ત્યારે બીજા બધા અધરા સૂત્રોની નોંધ કરતા હતા. પૂ. કૈલાસસાગરજી આવી કોઇ નોંધ કરે નહિ અને તેમ છતાં બીજે દિવસે એમને બધું જ યાદ હોય.પરમ પૂજય લાવણ્યસૂરિ મહારાજ વ્યાકરણના પ્રકાંડ પંડિત હતા. એમની પાસે કૈલાસસાગરજીએ વ્યાકરણનો અભ્યાસ કર્યો. પૂ. લાવણ્યસૂરિ મહારાજનો ગણધરવાદ પણ ખૂબ પ્રખ્યાત હતો. જૈનદર્શનની એવી માર્મિક દ્રષ્ટાંતસહ વાત કરે કે સાંભળનાર સહુના મનમાં એ સિધ્ધાંત બરાબર ઊતરી જતો. વળી ગણધરવાદની તો એવી રજૂઆત કરે કે સાંભળનારને રડાવી દે. તેઓ માલકૌંસ રાગમાં પ્રવચન આપતા. પૂ. કૈલાસસાગરજી આ પ્રવચન એક્ર્ધ્યાને સાંભળતા હતા. બીજા બધા નોટમાં પ્રવચન ઉતારતા હોય, જયારે કૈલાસસાગરજી તો ઉપાશ્રયમાં આવ્યા બાદ મહત્ત્વના શ્લોક નોંધી લે. વ્યાખ્યાનમાં સાંભળેલા શ્લોક એમને બરાબર યાદ રહી જતા. કોઇ બીજા સાધુથી શ્લોક બરાબર ન લખાયો હોય તો એને પોતાની નોંધ આપતા હતા.

એક બાજુ પૂ. કૈલાસસાગરજીના જ્ઞાનના સીમાડા વિસ્તરતા હતા, તો બીજી બાજુ અધ્યાત્મસાધનાની ગહન દુનિયામાં વધુ ને વધુ ઊંડે ગતિ કરતા હતા.

રત્નનો પ્રકાશ લાંબા સમય સુધી છૂપો રાખી શકાતો નથી, તેમ પ્રારંભની સાંસારિક મુશ્કેલીઓ પછી એમની આધ્યાત્મિકતાનું તેંજ વધુ ને વધુ પ્રગટ થવા માંડયું.

એમની અપૂર્વ યોગ્યતાને કારણે વિ. સં. ૨૦૦૪ના માગશર વદ ૧૦ના દિવસે પૂનામાં પૂજય આચાર્યશ્રી કીર્તિસાગરસૂરિજી મહારાજના વરદ્દહસ્તે એમને ગંણિપદ પ્રદાન કરવામાં આવ્યું. એ પછી એમના આત્મજ્ઞાનનો પ્રકાશ વધુ ને વધુ ઝળહળતો રહ્યો. સંઘસેવા અને આત્મજીલ્યાણ બંને સાથોસાથ ચાલવા લાગ્યાં. વિ.સં. ૨૦૦૫ના માગશર સુદ ૧૦ના દિવસે મુંબઇના ગોડીજી જૈન ઉપાશ્રય(પાયધુની)માં એમને પન્યાસપદ આપવામાં આવ્યું. વિ. સં. ૨૦૧૧ના માગશર શુદ છ8ના રોજ સાણદમાં ઉપાધ્યાયપદ આપવામાં આવ્યું. એ પછીનાં વર્ષોમાં કૈલાસસાગરજીને બધા આચાર્યપદવી માટે આગ્રહ કરતા હતા.

આ સમયે તેઓ બધાને કહેતા, "હું આચાર્યપદને યોગ્ય નથી. આચાર્યતો એમને બનાવવા જોઇએ કે જેઓ કડક થઇને અનુશાસન કરે. મારામાં એવી કોઇ કડકાઇ નથી." આખરે અતિ આગ્રહને વશ થઇને વિ.સં. ૨૦૨૨ના મહા વૃદ ૧૧ના દિવસે સાણંદની માનીતી ભૂમિ પર કૈલાસસાગરજીને આચાર્યપદથી વિભૂષિત કરવામાં આવ્યા. તેઓ પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજના નામથી સર્વવ્ર જાણીતા બન્યા.

વિ. સ.ં ૨૦૨૬માં એમના પર સમુદાયની બધી જવાબદારી આવી પડી અને કૈલાસસાગરજી ગચ્છનાયક બન્યા. મહુડી સંઘને કૈલાસસાગરજી મહારાજના બે લાભ મળ્યા. એક તો વિ. સં. ૨૦૨૧માં એમણે મહુડીમાં ઉપધાન કરાવ્યા, વિ. સં. ૨૦૨૪માં અંજનશલાકા પ્રતિષ્ઠા કરાવી. ત્યારબાદ મહુડી સંઘે તેમને ગચ્છાધિપતિની પદવી લેવાની વિનંતી કરી, ત્યારે કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું કે આને માટે યોગ્ય તો પૂજય સુબોધસાગરજી મહારાજ છે. આનું કારણ એ હતું કે પૂજય સુબોધસાગરજી મહારાજ આચાર્ય કીર્તિસાગરજીના શિષ્ય હતા. જયારે પોતે તો આચાર્ય કીર્તિસાગરસૂરિજીના શિષ્ય જિતેન્દ્રસાગરસૂરિજીના શિષ્ય હતા. આથી પૂ. કૈલાસસાગરજીએ પૂ. સુબોધસાગરજીને ગચ્છાધિપતિની પદવી લેવા કહ્યું પણ ખરું, ''આપ આનો સ્વીકાર કરો, તમારી આજ્ઞા હું માનીશ."

પૂજય સુબોધસાગરજી મહારાજે વળતો જવાબ આપ્યો કે, "આવું કદી બને નહિ. આને માટે આપ યોગ્ય છો, તેથી આપ આ પદવી ધારણ કરો." મહુડી સંઘે અતિ આગ્રહ કર્યો, ત્યારે કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું કે દસ લાખ રૂપિયા એકત્રિત કરીને તે રૂપિયાથી સરખા ભાગે દેવ, ગુરૂ અને સાધર્મિકોની



ભકિતનો લાભ લેવાનું સંઘ નક્કી કરે તો હું ગચ્છાધિપતિપદ લેવા વિચાર કરું. પૂ. આ. શ્રી સુબોધસાંગરસૂરીશ્વરજી મહારાજે⊓ કહ્યું કે એમણે આ એક કુતૂહલ ફેંકયું અને અમે ઝીલી લીધું.

મહુડી સંઘ સંમત થયો અને વિ. સં. ૨૦૩૯ના જેઠ સુદ ૧૧ના દિવસે (૨૧-૬-૧૯૮૩, મંગળવાર) મહુડી તીર્થમાં વિશાળ માનવમહેરામણની વચ્ચે સાગરસમુદાયની ઉચ્ચ પ્રણાલિકા અનુસાર કૈલાસસાગરજી મહારાજને વિધિવત્ ગચ્છાધિપતિપદે વિભૂષિત કરવામાં આવ્યા.

Ę\$



For Private And Personal Use Only

"કરુણા સર્વ પર કરવી, બૂરાનું પણ ભલું કરવું. ધરો મહાવીરની આજ્ઞા, હકમ મારા શિષ્યોને." \*

પરંતાના અધિરાજ <sup>કે</sup>લાસ પર્વતની ઊંચાઇ માનવી સ્પર્શી ચૂકયો છે, પરંતુ મહાપુરુષોના ગુણસમૃહની ઊંચાઇને સમગ્રતયા સ્પર્શવી મુશ્કેલ છે. જેમની વાણીમાં મધુરતા હોય, વ્યવહારમાં વિનય હોય, જીવનમાં નિઃસ્પૃહતા હોય, સંવમમાં દેઢતા હોય, યોગમાં લીનતા હોય એવી વિભૂતિના જીવનને સર્વાંશે પારખવું શક્ય બને ખરૂં?

કરુણાના સાગર પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીના વ્યક્તિત્વની ઊંચાઇ કેલાસ જેટલી હતી તો ગહેવતા અને વિશાળતા મહાસાગર જેટલી હતી. આવા મહાસાગરમાંથી આપણે તો થોડાં પાણીદાર, નવલખાં મોતી જ મેળવી શકીએ.

પ્રેસિપ્પિથી કેટલાંય જોજન દૂર રહેતી આવી નિઃસ્પૃહ વિભૂતિની જીવનઘટનાઓ મોટેભાગ અજાણી અને અપ્રગટ રહેતી હોય છે. એમની ગહન સાધનાના કઠિન પંથનો જનસમાજમાં ભાગ્યે જ કોઇને પરિચય હોય છે. એમના પ્રત્યક્ષ પરિચયમાં આવનારને આવી વિભૂતિની આછેરી ઝલક મળલી હોય છે. પરંતુ શબ્દો પાસે ક્યાં છે સંતને પ્રગટ કરવાનું સામર્થ્ય? શબ્દોથી તો મહાપુરુષોની માત્ર આછી પાતળી રેખા જ દોરી શકાય. આચાર્ય કૈલાસસાગરજીના વિરાટ વ્યક્તિત્વની થોડી ઘણી ઝાંખી કે ઝલક જ આપણે શબ્દોથી પામી શકીએ.

જીવનમાં ત્રણ મૌન મહત્ત્વનાં છે. પ્રથમ મૉન છે વાણીનું, જેના અભાવે જગતમાં મહાભારત સર્જાયું.

બીજું મૌન છે કાનનું. કે જેમાં કાન,પરનિંદા સાંભળવા સહેજે રાજી ન હોય. ત્રીજું અને કપરું મૌન છે આંખોનું. જે આંખ સદા નમતાથી નમેલી અને વિભૂષિત હોય, વાત્સલ્યથી નીતરતી હોય.

પૂજ્ય આચાર્ય કૈલાસસાગરસૂરિજીના પરિચયમાં આવનારને સૌથી પહેલી નજરે એમની આંખોનું મૌન સ્પર્શી જતું. સામાન્ય માનવી વિચારે ચડી જતો કે આવા મોટા ગચ્છાધિપતિ કેટલી બધી નમ્રતા ધારણ કરે છે! તેઓ દેરાસરમાં દર્શન કરતા હોય, કોઇ શ્રાવક સાથે વાર્તાલાપ કરતા હોય, કે પછી વ્યાખ્યાન આપતા હોય કે વિહાર કરતા હોય, પરંતુ એમની દેષ્ટિ સદાય નીચી જ હોય. આનું કારણ શું હશે?

\* આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરિજી લિખિત 'ભજનપદ સંગ્રહ' ભાગ-૬

એક તો આનાથી ભૂમિ પરના જીવજંતુઓની જયશા રાખી શકાય. પશ એથીયે વિશેષ તો આ એમની નેત્રસંયમની ઊંચી સાધનાનું પ્રાગટ્ય હતું. તેઓ માનતા હતા કે દૈષ્ટિનું કામ તો સ્વાધ્યાય, દર્શન અને જયણાનું છે. તેઓ કહેતા, "આ આંખો તો ભગવાનના દર્શન માટે અને જ્ઞાનના પ્રકાશ માટે છે, અત્રતત્ર જોવા માટે નહિ." કવચિત કોઇ શ્રાવક એમ પછી બેસે *કે આપ સદાય નીચી દ્વ*ષ્ટિ શા માટે રાખો છો?'' તો તેઓ કહે. "જોવાના હોય તો તે તીર્થંકર પરમાત્માને. બીજું સંસારમાં જોવાનું છે શું?" આ રીતે એમના દ્રષ્ટિસંયમમાંથી જગતવ્યવહારની એમની નિર્લેપતા સતત પ્રગટ થતી હતી. અષ્ટપ્રવચનમાતાનું યથાર્થપુષ્ઠે પાલન કરતા હતા. આપશે સ્થૂલીભદ્રનું જીવન જાણીએ છીએ. શાસ્ત્ર અને ગ્રંથ એમનો નેત્રસંયમ અજોડ હોવાનું વર્ષીવે છે. આજના સમયમાં એની આછી ઝાંખી થઇ પૂ. કૈલાસંસાગરસૂરિજીના જીવનમાંથી. કયારેક કોઇ શ્રાવિકા વાસક્ષેપ નંખાવવા આવે ત્યારે, પું. આચાર્યશ્રી વાસક્ષેપ નાખે પણ આંખતો નીચી જ હોય. એ પછી શ્રાવક વાસક્ષેપ નખાવવા આવે અને એ કહે કે આજે સવારે જ શ્રાવિકા આપના દર્શન-વંદન કરવા આવ્યાં હતાં. આચાર્યશ્રીએ ઊંચી નજરે જોયું હોય તો ખ્યાલ હોય ને ? તેઓ નિખાલસતાથી કહે,"ભાઇ, મને એની ખબર નથી." આવો જ અદ્ભૂત એમનો વાશીસંયમ હતો. તેઓ પૂર્ણ વિચાર કરીને જ બોલતા. બોલતાં પહેલાં વિચાર કરતા કે હું જે વચનો કહેવા માગું છું એનાથી કોઈને દુઃખ તો નહિ થાય ને? વળી પોતાનાથી ખોટું ન બોલાઈ જાય કે ખોટો ઉપદેશ ન અપાઇ જાય તેની પૂર્ણ જાગૃતિ રાખતા. તેઓ વારંવાર કહેતા, "આ ભવ જીભનો દુરૂપયોગ કરીએ તો પછી જીભ નહિ મળે. કાનનો દુરુપયોગ કરીએ તો પછી કાન નહિ મળે. પરભવમાં આ બધી વસ્તઓ દુર્લભ બની જશે." આથી પોતાના સાધુજીવનમાં તેઓ પરનિંદાથી સદાય દૂર રહ્યા. એમના મુખેથી કોઇ ગૃહસ્થ કે સાધુ વિશે કોઇ ટીકા-ટિપ્પણ સાંભળવા ન મળે. કદી કોઇના દોષની વાત પોતે કરે નહિ અને કોઇ કરે તો તરત જ એને અટકાવી દે. કોઇ સાધુ કે ગૃહસ્થ ક્યારેક અસાવધાનીથી એમની આગળ આવી કોઇ ટીકા કરવા જાય તો એને તરત જ રોકીને પૂ. આચાર્ય કૈલાસસાગરસૂરિજી કહે કે, 'જીવ છન્નસ્થ છે. કર્મને આધીન છે. કોંઇ વ્યક્તિ ભૂલ કે દોષ કરે, પરંતુ આપણે તો એમાંથી એના સદ્દગુણ જ જોવાના અને ગ્રેહણ કરવાના હોય, દુર્ગુણ નહિ.' વિ. સં. ૨૦૦૪માં મુંબઇના કોટ વિસ્તારમાં પવધિરાજ પર્યુષણ ઉજવાતાં

વિ. સં. ૨૦૦૪માં મુંબઇના કોટ વિસ્તારમાં પવીધિરાજ પયુષણ ઉજવાતાં હતાં. આ સમયે પૂજ્ય પંન્યાસ શ્રી કૈલાસસાગરજી કોટના ઉપાશ્રયમાં બિરાજમાન હતા. શ્રાવકો જાય ત્યારે બહુ ઓછું બોલે. મોટે ભાગે તો ધ્યાનમાં અને જાપમાં હોય. બહાર હોય ત્યારે માત્ર નીચી નજરે વાસક્ષેપ નાખે. એક શ્રાવકને લાગ્યું કે પૂંન્યાસજી તો ભારે રીસાળ છે. કોઇની સાથે કશું બોલતા નથી. આ શ્રાવકે અક્રમ કર્યો. એને ખ્યાલ આવ્યો કે આ સાધુ મહાત્મા 'રીસાળ નથી, પણ સહજ જ ઓછું અને ખપ પૂરતું જ બોલનારા છે.

એથીયે વિશેષ પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજીની ભાષાસમિતિ અનોખી હતી. છ વર્ષનો નાનકડો બાળક હોય તો તેની સાથે પણ 'ભાઇ' કે 'લાલ' જેવા માનવાચક પ્રત્યયો લગાડીને જ વાત કરતા હોય. બાળકથી માંડીને મોટી ઉંમરના સહુ કોંઇને માનાથેં જ બોલાવે. શ્રાવકને હંમેશાં 'શ્રાવકજી' કેહેતા તેઓ કહેતા કે આ પઇ તો પરમાત્મા દારા પ્રતિષ્ઠિત છે.માટે સહેજે તોડછાઇ ચાલે નહિ. એ જ રીતે કોઇ સાધ્વી હોય તો એમને પણ 'સાધ્વીજી મહારાજ' કહેતા. સામી વ્યક્તિને બોલાવવા માટે 'આપ' સિવાય બીજો કોઇ શબ્દ વાપરે નહિ. કોઇને પત્ર લખે તો સમાપનમાં પોતાની 'વંદના' લખતા. એ જ રીતે નાના સાધુને માટે તેઓ 'શાસનપ્રભાવક' એવો શબ્દ વાપરતા જેથી એનો ઉલ્લાસ જળવાઇ રહે. પહેલા જ દિવસથી એને 'મુનિ ભગવંત કે 'સાધુ ભગવંત' કહીને બોલાવતા.

વહેલી સવારે પોતે ઊઠે ત્યારે નાના સાધુને ભારે પ્રેમથી ઉઠાડતા. આ સમયે તેઓ કહેતા, 'સાધુ ભગવંતો, સમય થયો, ઊઠો!' એમની આ મધુર વાણી સાંભળતાં જ પ્રત્યેક સાધુ જાગી જતા. એમના સમગ્ર જીવનમાં ક્યાંય વાણીની કટુતા જોવા નહિ મળે. એમનો એવો આગ્રહ રહેતો કે કોઇ શિષ્ટાચારનું પાલન ન કરે, તોપણ આપણે શિષ્ટાચારનું પાલન કરવું. કોઈને મધુર શબ્દોથી કે લાગણીભર્યા વિનયથી બોલાવીએ તો એને અનિચ્છા હશે તોપણ સારા શબ્દો વિનયપૂર્વક બોલવા પડશે.

આચાર્ય કૈલાસસાગરસૂરિજીને વાણીની મૂદુતા સહજસિધ્ધ હતી. લઘુતા અને નમતા એ એમના વ્યક્તિત્વના અભિન્ન અંશ હતા. કોઇ પણ શ્રાવક આવે ત્યારે તેમને તેઓ હંમેશાં 'ભાગ્યશાળી આનંદમાં? એમ કહેતા હતા. રાતના બાર વાગ્યે કોઇ મૂંઝાયેલો શ્રાવક માર્ગદર્શન માટે આવે તોપણ એ જ લાગણી અને ભાવ જોવા મળે. એ શ્રાવકને તરત જ પૂછે કે, 'કેમ છો ભાગ્યશાળી?' એમની વાણીમાં ક્યાંય તુચ્છકાર નહિ, માત્ર આદર અને વિનય જ નીતરતો હોય.

કયારેક વિહાર ચાલતો હોય ત્યારે કોઇ ગામમાં પ્રવેશ્યા પછી કોઇ સાધુ એમ પૂછે,

"અહીં વાણિયાનાં ઘર કેટલાં છે?"

તો આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી તરત જ એ સાધુને પ્રેમથી કહે, ''તમારાથી આવું ન બોલાય. એ તમને અન્ન આપે છે, પાણી આપે છે. તમારા સંયમનું પોષણ કરે છે. માતા-પિતા તુલ્ય શ્રાવકને 'વાણિયા' ન કહેવાય. ભગવાનના

ઉપાસક શ્રાવક હોય, વાણિયો ન હોય. આથી તમારે પૂછવું હોય તો એમ પૂછો કે આ ગામમાં શ્રાવકનાં ઘર કેટલાં છે?<sup>>></sup>

આચાર્યશ્રી કહેતા કે કદાચ જનસમુદાયની ભાષામાં તુચ્છકારો હોય તો ક્ષમ્ય ગણીને ચલાવી લેવાય, પણ સાધુની વાણીમાં કદી તુચ્છકાર ન હોય.

આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી એક શિખામણ વારંવાર આપતા અને ભારપૂર્વક કહેતા, "જગતની ભાષામાં નહિ, પણ જગતપતિની ભાષામાં બોલો. જુઓ. સમવસરણમાં ઉચ્ચારાયેલી ભગવાનની વાણીમાં કેટલું અપાર માધુર્ય અને અખૂટ વિવેક પ્રગટેલાં છે, ભગવાનનાં સંબોધનો પણ કેટલાં બધાં નમ્પતાયુક્ત છે! તેઓ '**મો: देवानुप्रिયં**' એમ કહીને જ સંબોધન કરે છે." એમના વિધાગુરુ મહેસાણાના પંડિત પુખરાજ્જીએ કહયું, " સંયમના સાચા ત્યાગી હોવા છતાં તેઓશ્રીની ભાષામાં હમેશાં મધુરતા જ હતી. નાના, મોટા, ત્યાગી અને ગૃહસ્થને પણ તેઓશ્રી 'જી' કહીને જ બોલાવતા અને તરત જ કાંઇ કામકાજ હોય તો જણાવવાનું કહેતા."

વ્યક્તિ પોતે વાણીસેંયમ ઘરાવતી હોય, પણ જયારે સામી વ્યક્તિ ગુસ્સે થઇ હોય, અકળાઇ હોય, ભાન ભૂલીને બોલતી હોય ત્યારે વાણીસંયમની સાચી કસોટી થતી હોય છે. એક વાર એમની નજીક બેઠેલા એક નાના સાધુએ કોઇને કંઇક કઠોર શબ્દો કહ્યા. પૂ. આચાર્યશ્રીએ એને ઠપકો આપ્યો નહિ. એવો ઉપદેશ પણ આપ્યો નહિ કે સાધુને આવો આચાર શોભે નહિ,બલ્કે એ સાધુને પ્રેમથી પાસે બોલાવીને એની પાસે ત્રણ વાર બાલાવડાવ્યું 'I WILL NEVER BE ANGRY' (હું કદી ગુસ્સે થઇશ નહિ) આવી પ્રેમભરી એમની સમજાવવાની અને શિખામણ આપવાની રીત હતી.

સાધુજનોનો સમુદાય બેઠો હોય અને કયારેક કોઇ શ્રાવક ઉત્તેજનામાં બોલી જાય, ત્યારે બીજા સાધુઓ સાહજિક રીતે જ જડબાતોડ જવાબ આપવાનો પ્રયત્ન કરતા. આ સમયે પૂ. આચાર્યશ્રી કહેતા, "તમારા મનને કહી દો કે આ 'રોંગ નંબર' છે.આપણે પેર ફોન આવ્યો હોય, માણસ ગમે તેટલું બોલતું હોય, પણ તમે માત્ર એટલું જ કહો કે આ રોંગ નંબર છે,તો તે કેવો ઠંડોગાર થઇ જાય છે !"

આવી ગમ્મતથી પૂ. આચાર્યશ્રી પરિસ્થિતિને સંભાળી લેતા હતા. ગુસ્સે થયેલો શ્રાવક કે ગુસ્સે થવા જતા સાધુ શરમાઇ જતા.

એમના જીવનમાં નખશિખ વિનય હતો. તેઓ કયારેય મળવા આવેલા શ્રાવકને ઊભા થવાનું કહે નહિ. કોઇ મળવા આવ્યું હોય અને વાતચીત પૂરી થઇ ગઇ હોય અને તે આપમેળે ઊભા થાય તો બરાબર છે, પણ પોતે કદી એને ઊભા થવાનું કહે નહિ. આમાં ક્યારેક તો ગોચરીનો સમય વીતી જતો. ગોચરી પડી રહી હોય પણ સામાને ઊભા થવાનું ન કહે, બીજાને આવું કઇ રીતે કહી શકાય ?

સામાન્ય રીતે તેઓ બાર વાગ્યા પછી વહોરવા આવે અને એકાદ વસ્તુ ગ્રહણ કરે. એ પછી ઉપાશ્ચયમાં કોઈ મળવા આવ્યું હોય તો ગોચરી માટે ઊઠે નહિ. નાનું બાળક આવ્યું હોય તોપણ એની સાથે વાત કરે. ઘણી વાર અગિયાર વાગ્યાની ગોચરી છેક દોઢ-બે વાગ્યા સુધી એમ ને એમ પડી હોય. બીજા સાધુઓ અકળાઇ જાય, પણ પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી તો એટલું જ કહે, "હું પછી વાપરીશ. તમે વાપરી લો," અને અંતે છેક બે વાગ્યે ગોચરી વાપરવાનું બને!

વૈશાખ મહિનાની અસહ્ય ગરમી અને અસ્વસ્થ તબિયત હોવા છતાં હિંમતનગરમાં પ્રતિષ્ઠા કરાવી. શ્વાસનું દર્દ હોવા છતાં એમણે દર્દની કશી પરવા કરી નહિ. આ સમયે તેઓ પોતે પ્રવચન આપતા હતા. સતત શ્રમ વઈને વિધિવિધાન કરાવતા હતા. એમના દર્શનાર્થે આવનારાઓનો પણ સતત ધસારો રહેતો હતો.

આવે સમયે અન્ય કોઇ હોય તો કહી દે કે અમુક સમયે જ મળી શકાશે અથવા તો અત્યારે મળી શકાશે નહિ, પરંતુ આ લાગણીભીના આગાર્યલીનાં દ્વાર સહુને માટે સદાકાળ ખુલ્લાં હતાં. એમણે કયારેય કોઇને અટકાવ્યા નથી નાનો માણસ આવે કે મોટો માણસ આવે - સહુને આદરથી બોલાવે અને પોતાની પાસે બેસાડે. તેઓ હંમેશા એક વાકય કહેતા:.

"साधुनां द्वार सदाय ખुલ्લां જ હोय".

કયારેક કપરી પરિસ્થિતિ સર્જાઇ જતી. દર્શનાર્થીઓનો ધસારો ખાળવો મુશ્કેલ બનતો. પૂ. આચાર્યશ્રીને લાંબા આરામની જરૂર હોય અને ક્ષણનો પણ વિરામ મળે નહિ. આવે વખતે બીજા સાધુઓ અકળાઇ જતા. પૂ. આચાર્યશ્રી એમની અકળામણ પારખીને તરત કહી દેતા,

''કોઈ પણ વ્યકિત આવે તો દિલ અને દ્વાર ખુલ્લાં રાખવા જોઇએ. આપણે સાધુઓ તો આધ્યાત્મિક હૉસ્પિટલ ચલાવીએ છીએ. ઉપાશ્રય એ 'ઈમર્જન્સી વૉર્ડ' કહેવાય, કોઈ ધાયલ થઇને ગમે તે સમયે આવે, પણ આપણું કામ તો એને સંતોષની સારવાર આપવાનું છે, સાંત્વનાથી ઘા રૂઝવવાનું છે, એના ચિત્તને સમાધાનની સ્વસ્થતા આપવાનું છે. "

આમ સારી કે નરસી પરિસ્થિતિ હોય, કફોડી કે કટુતાભરી હાલત હોય, તેમ <sup>દ9તાં</sup> પૂ. આચાર્યશ્રીએ કોઇ દિવસ એમની ભાષા-સમિતિમાં દોષ આવવા દીધો નથી.

એમના સત્સંગમાં આવનાર સહુને આનો પ્રત્યક્ષ અનુભવ થતો હતો. કોઇ



શ્રાવક જીવનની પરિસ્થિતિથી ખૂબ અકળાયેલો હોય, કટુતાને કારણે ગુસ્સે ભરાયો હોય, પરંતુ આચાર્યશ્રી પાસે જતો ત્યારે સાવ બદલાઇ જતો! આચાર્યશ્રીની આસપાસનું વાતાવરણ એટલું બધું સાત્વિકતાપૂર્ણ અને સરળતાભર્યું રહેતું કે ભલભલાનો ગુસ્સો એમને જોઇને ઓગળી જતો. એમના શબ્દોમાં કયારેય આવેશ કે ઉશ્કેરાટ હોય નહિ. સામી વ્યકિતને નિતાંત સ્વસ્થતાનો અનુભવ થાય. કેટલાક તો એમ કહેતા કે એમની આસપાસ દૈવિક પરમાણુના સમૂહથી વાતાવરણ ભરેલું રહેતું કે જેથી મનની બધી વિટંબણા ભૂલી જતા અને ચિત્તને એક પ્રકારની શાંતિનો અનુભવ થતો. સહુને એમની આસપાસ પ્રેમના એક વર્તુળનો અનુભવ થતે. એની પરિધિમાં આવ્યા બાદ વ્યક્તિ પોતાનો આક્રોશ ખોઈ બેસતી. પાપાણહૃદયનો માનવી પણ પીગળી જતો.

વિચાર એક પ્રકારનું મેગ્નેટ છે અને એમની પાસે વિચારોની એટલી શુદ્ધતા હતી કે કેટલાક તો એમની પાસે માત્ર બેસવા જ આવતા, કારણકે અમની સમીપ બેસવાથી વ્યકિતને અવર્ણનીય શાંતિનો અનુભવ થતો. એમા પણ જરૂર પૂરતું બોલવું. ઝઘડામાં પડવું નહિ. ઇર્યા સમિતિ સચવાય તેનું ધ્યાન રાખવું. આ બધું એમના સંપર્કમાં આવનારને સ્પર્શી જતું. શાંત. શુધ્ધ. સંયમમય જીવન પ્રભુભકિતથી અને આરાધનાથી એવું ભર્યું લહેતું કે તેમાંથી ઉત્પન્ન થતા પ્રકાશ અને સૌમ્યતા જ તેમને જે કહેવાનું હોય તે બાલ્યા વગર પ્રગટ કરી દેતાં હતાં.

પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજીનું જીવન એટલે શ્રાવકો પ્રત્યે અપાર કરુણાભર્યું જીવન. આટલી ઊંચી પદવી હોવા છતાં શ્રાવકને અંતરના ઉમળકાથી બોલાવે. કોઈ શ્રાવકને ત્યાં પૂજન હોય તો આગ્રહની કદાપિ અપેક્ષા ન રાખે, શ્રાવક ઔપચારિક રીતે બોલાવવા ન આવે તોયે સામે ચાલીને આવા ધર્મકાર્યમાં પહોંચી જાય.

એમના જીવનનો એક પ્રસંગ અવિસ્મરણીય છે. અમદાવાદનો ઉનાળાને. ધોમધખતો તાપ હતો. એ દિવસે એમને શ્રમ પણ ઘર્ણા લાગ્યો હતો. દેવકીનંદનના ઉપાશ્રયથી બળબળતા બપોરે એમને સિધ્ધચક્ર પૂજનમાં નારણપુરા જવાનું હતું. પૂ. આચાર્યશ્રી પૂજનમાં જવા ઊભા થયા. આ જોઇને પૂ. જ્ઞાનસાગરજીએ લાગણીભિર્યાં અવાજે કહ્યું,

"આવા તડકામાં જશો તો પગ શેકાઇ જશે. રસ્તામાં ઝાડ નથી, છાંયો નથી અને આટલી બધી ગરમી છે."

પૂ.આચાર્યશ્રીએ માર્મિક ઉત્તર આપ્યો, 'તડકાનો વિચાર કરીએ તો તડકો લાગે. હું માથે કામળી ઓઢી નવકાર ગણતો ગણતો પહોંચી જઇશ. મને તડકો કોઇ દિવસ નડતો ન<sup>ણ</sup>'

RESKER ST

અને બળબળતા તાપમાં તેઓ શ્રાવકને ત્યાં સિધ્ધચક્ર પૂજનમાં પહોંચી ગયા. કોઈ શ્રાવક મળવા આવ્યો હોય અને પૂ. આચાર્યશ્રી વિશ્રામ કરતા હોય તો અન્ય સાધુજનો શ્રાવકને થોડી વાર પોતાની પાસે બેસવા કહે, પણ પૂ. આચાર્યશ્રીને જેવો એમનો અવાજ સંભળાય કે તરત જ શ્રાવકને પોતાની પાસે બોલાવી લેતા. આવે વખતે કોઈ શ્રાવક એમ કહે, "મને ક્ષમા કરજો, મેં આાપના આરામમાં ખલેલ પાડી."

પૂજય આચાર્યશ્રી અને ભાવથી કહે, "કોઈ અનિવાર્ય સંજોગોને કારણે જ તમે તમારા વિશ્વામનો સમય છોડીને મને મળવા આવ્યા છો અને હું વિશ્વામ કરું તે બરાબર કહેવાય?"

આખો દિવસ અત્યંત વ્યસ્ત જતો. લોકો મળવા આવે. સંઘો સલાહ લેવા આવે. કોઇ મુહૂર્ત કઢાવવા આવે તો કયારેક ગચ્છનું કામ ચાલતું હોય. ખૂભ થાક્યા હોય અને સહેજ વિશ્વામ લેવા જતા હોય ત્યારે જો કોઇ આવી પહોંચે તો સાથેના સાધુ કવચિત્ અકળાઇ જતા, પરંતુ પૂ. આચાર્યશ્રી સૌમ્ય મુખંખુદા

સાથે પ્રસન્નતાપૂર્વક કહેતા કે "અંમણે તો આપણો પ્રમાદ દૂર કર્યોં". કોઈ વાર કોઈ નજીકના શ્રાવક પાસે પોતાનાં પુસ્તકોનું પાંટકું મંગાવ્યું હોય. આવે સમયે ઘણી વાર તેઓ પૂછતા કે પોટકું કઈ રીતે લાવ્યા ? રિક્ષામાં લાવ્યા હોય તો પૂછતા કેટલો ખર્ચ થયો ? પોતાના નિમિત્તે શ્રાવકોને ખર્ચનો બોજો આર્થિક સંજોગોને કારણે વેઠવો ન પડે તેની ભારે ચીવટ રાખતા. કોઈ ગરીબ શ્રાવક હોય તો કોઈને સદુપદેશ આપીને એને યોગ્ય મદદ મળે તેની ખેવના રાખતા.

પાછલી અવસ્થામાં અનિચ્છાએ અનિવાર્યપણે ડોળીનો ઉપયોગ કરવો પડતો હતો, ત્યારે હિતેન્દ્રભાઇ શાહ ડોળીની વ્યવસ્થા કરવાનું કાર્ય સંભાળતા. તેઓ ડોળીવાળાને ખાસ તાકીદ કરતા કે પૂ. આચાર્યશ્રી પૂછે કે કેટલી રકમ આપવાની નક્કી કરી છે તો કહેવું નહિ. આનું કારણ એ હતું કે પોતાને નિમિત્તે આટલી રકમ વપરાય તે જાણીને તેઓ ડોળી કરવાની ના પણ પાડે. દર મહિને અમુક શ્રાવકો એમને વંદન કરવાનો નિયમ રાખતા. ક્વચિત્ કોઇ શ્રાવકને કોઇ કારણસર આવતા મોડું થાય તો તેઓ ફિકર કરતા હતા. વળી કોઇ શ્રાવક લાંબા સમયે વંદન કરવા આવે તો તેમને પૂછે કે તમારી ધર્મઆરાધના તો પ્રસન્નતાપૂર્વક શાંતચિત્તે થાય છે ને? તેમાં કોઇ ક્ષતિ નથી આવી ને? પૂ. આચાર્યશ્રી આટલા બધા જાગ્રત હતા. .

પૂજય આચાર્યશ્રી સાધર્મિક ભકિતનો સુંદર ઉપદેશ આપતા અને શ્રાવકો પર એની ઘણી અસર થતી. આગંતુક સાધર્મિકોની ભક્તિનો અચૂક લાભ લેવાનો સ્થાનિક શ્રાવકોને ખાસ ઉપદેશ આપતા. વળી સ્થાનિક શ્રાવકો પણ સાધર્મિક ભકિતનો ઉમગથી લાભ લેતા. આચાર્યશ્રી પાસે શુભ મુહૂર્ત મેળવવા આવેલા

६उ

સાધર્મિકો સાધર્મિક ભકિતનો લાભ આપ્યા પછી જ તેઓશ્રી પાસેથી શુભ મુહૂર્ત મેળવી શકતા હતા.

બાળપજ્ઞથી જ પૂ. કૈલાસસાગરજીને નાનાં બાળકો પ્રત્યે ખૂબ પ્રેમ હતો. પોતાની ગૃહસ્થ અવસ્થામાં પોતાના મોટાભાઇ બિરચંદજીના પુત્ર રામપ્રકાશને રોજ સાઇકલ પર બેસાડીને બાગમાં લઇ જાય. ખૂબ ફેરવે. ભારે આનંદ કરાવે. આથી રામપ્રકાશજી આજે પજ્ઞ એમ કહે છે કે એમના પિતાશ્રી બિરચંદજી કરતાં વધુ પ્રેમ કાશીરામજીએ આપ્યો હતો.

પોતે મહાન આચાર્ય થયા છતાં નાનાં બાળકો સાથે નાના બાળક જેવા થઇ જતા. બાળકો આગળ એમનો આનંદી સ્વભાવ ખીલી ઊઠતો. એક વાર તેઓ રસ્તા પરથી પસાર થતા હતા. એક નાના છોકરાને આચાર્યશ્રી પર ભારે અનુરાગ હતો. નાના બાળકે એમને વિનંતી કરી કે નજીકમાં જ મારું ઘર છે. આચાર્યશ્રી આપ પધારો તો હું ધન્ય બની જઇશ. તરત જ આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, "ચાલ, મને તારા ઘરનો રસ્તો બતાવ."

બાળકો આવે તો એને નવકાર બોલાવે. એમને માથે પ્રેમથી વાસક્ષેપ નાખે અને પરોપકાર કરવાની તથા માબાપની સેવા કરવાની શીખ આપે. તેઓ જયાં જયાં જતા ત્યાં બાળકોને બે બાબતો ખાસ કહેતા: એક તો માતાપિતાનો આદર કરવો, અને બીજું જિનમાંદિરમાં દર્શન કરવા.

બાળકોમાં સંસ્કારંસિંચન કરવાની એમની રીત અનોખી હતી. બાળક જવા બનીને એમની સાથે ભળી જતા અને પછી તેઓ પંમર્યી જે વાત કહેતા ત બાળકો પણ સ્વીકારતાં હતાં. આચાર્યશ્રીનો આનંદી સ્વભાવ ભપોરે બાળમુનિઓને ભણાવે ત્યારે જોવા મળતો. ખૂબ આનંદથી ભણાવે. વચ્ચે વચ્ચે રમૂજ પણ કરે. દીક્ષાર્થી બાળકને બહાર મોકલે ત્યારે શ્રાવકને એને બધે ફેરવવાનું કહે. એક વાર એક સજ્જન આચાર્યશ્રીની ગોચરી લઇને ગુંદી ગયા હતા. અહીંથી કોઇ દીક્ષાર્થી બાળકને ફેદરા ગામમાં જવાનું હતું. આચાર્યશ્રીએ આવેલા સજ્જનને કહ્યું કે આને સાવ નજીક આવેલા ફેદરા ગામે મૂકી દેજો. એ પછી દીક્ષાર્થી બાળકને મજાક કરતાં કહ્યું.,

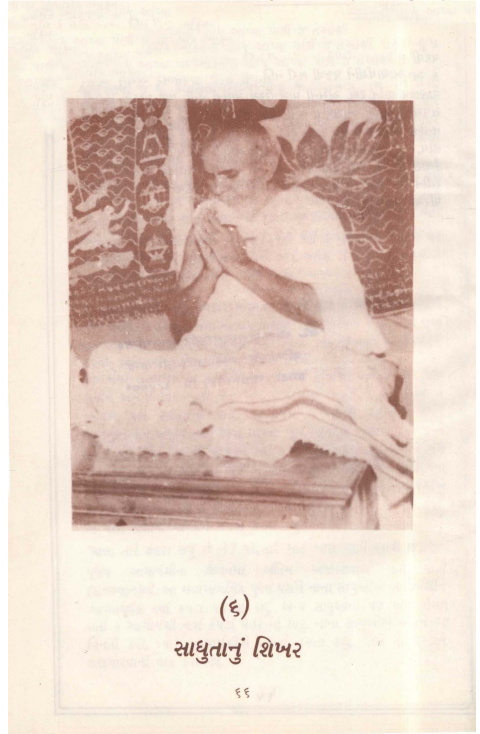
'ચાલ, તારે ફેદરા જવું છે ને? જો,તારે માટે ખાસ ગાડી આવી છે.

પૂજય આચાર્યશ્રીના જીવનમાં અંતિમ અંજનશલાકા હતી પાલી (રાજસ્થાન)ની. આ મહામાંગલિક પુણ્ય પ્રસંગે નાના સાધુઓએ આચાર્યશ્રીને આચહપૂર્વક નવાં કપડાં પહેરવા કહ્યું. અન્ય સાધુઓની પણ એવી ઇચ્છા હતી કે આચાર્યશ્રી નવાં કપડાં પહેરે તો સારું. નાના સાધુઓએ એમને આ વિનંતી કરી, ત્યારે આચાર્યશ્રીએ હસતાં હસતાં કહ્યું, 'તમે તો ઘરડાંને શણગારવાની વાત કરો છો.'



પદવી' કદી આચાર્યશ્રીને પજવી શકી નહિ. નાના હોય કે મોટા, ગરીબ હોય કે અમીર, દુ:ખી હોય કે સુખી સહુના તરફ જીવનભર એમનું અપાર વાત્સલ્ય વહેતું રહ્યું. એમની પાસે ઉચ્ચ સાધુતા હતી, પણ શુષ્કતા નહોતી, સંયમની અનેરી આરાધના હતી, પણ સંસારીઓ માટે લેશ પણ તિરસ્કાર નહોતો. એમના મનમાં સતત એક જ ભાવના રહેતી કે સાધુ હોય કે શ્રાવક હોય, કઇ રીતે એના જીવનને ધર્મબોધ પમાડી શકાય? જીવનની સાધના કૈલાસ જેટલી ઊંચી હતી પણ તેથી કંઇ અસ્પર્શ્ય નહોતી. શ્રીસંધની વચ્ચે રહીને અને સમુદાય સાથે જીવીને એમણે પોતાના હૃદયની અગાધ કરુણાનો પરિચય આપ્યો હતો.

¢



'वदनं प्रसादसदनं; सदयंहृदयं सुधामुचो वाचः। करणं परोपकारमं येषां केषां न ते वन्द्याः॥'

'પ્રસન્નતાથી ભરેલું મુખ, દયાથી છલકાતું હૃદય, અમૃત ઝરતી 'મધુર વાણી અને જેના કાર્ય માત્ર પરોપકારનાં હોય, તે કોને વંદનીય ન બને ? અર્થાત્ તે સર્વના વંદનીય બને છે.'

આચાર્યશ્રીના જીવનને આ સુભાષિત યાર્થ્યરૂપે પ્રગટ કરે છે. એમના આત્માની નિર્મળતા એમની સૌમ્ય મુખમુદ્રામાં પ્રગટ થતી હતી. એમનાં વ્યવહારમાં દૃષ્ટિસંયમ હતો. એમની વાણીમાં વિવેક હતો. એમના આહારમાં પણ તપ તરફની રુચિ હતી. જે વાપરવા મળે તેમાં રાગ-દ્વેષ ન થાય તેનો ખ્યાલ રાખે. ભાષાસમિતિ, એષણાસમિતિ અને અન્ય સમિતિઓની જાળવણી એવી કે પરમ સાધુતાની શુચિતા દેખાય. ★

એમની પ્રત્યેક કિયા સંયમપથના યાત્રીની નિર્દેશક હતી. એમને સાધુપદનો ભારે મહિમા હતો. તેઓ વારવાર 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' કે 'દશકાલિક સૂત્ર'નો આધાર ટાંકીને સાધુતાની મહત્તા દર્શાવતા. તેઓ કહેતા કે, "જેમ ગાયો ચરાવવાવાળા ગોવાળ અને ધનની રક્ષા કરવાવાળા કોષાધ્યક્ષ તેના સ્વામી હોતા નથી તેમ સાધુવેશ ધારણ કરવાથી કોઇ સાધુત્વનો અધિકારી બની જતો નથી."

આવા 'ભિક્ખુસુત્તં' ની ભગવાનની વાણીથી તેઓ સાચા સાધુની મહત્તા દર્શાવતા રહેતા. સાધુ મમત્વરહિત, નિરહંકારી તેમ જ અર્ચના, વંદના તથા પૂજનની મનથી કદી ઇચ્છા કરનારો હોય નહિ, તેઓ પોતે સાધુત્વના ગૌરવ અંગે સદા જાગ્રત હતા.

પૂજ્ય આચાર્ય ભદ્રંકરસૂરિજીએ એમના વ્યક્તિત્વને પ્રગટ કરતાં કહ્યું કે જીવતત્ત્વ પર એમને ખૂબ કરુણા હતી. . તેઓ માનતા હતા કે જીવ એટલે કીમતીમાં કીમતી પદાર્થ. એના પ્રત્યે અખૂટ વાત્સલ્ય ધરાવતા હતા. વળી સાધુ કે શ્રાવક કોઇના પણ પરિચયમાં આવે તો એમનું લક્ષ એ જ રહેતું કે મારું કર્તવ્ય શું છે? સામી વ્યક્તિ ગમે તે હોય, પણ એમની **ટે**ષ્ટિ તો

★ સાધુએ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિના પાલન વડે ચારિત્રધડતર કરવાનું હોય છે. આ પાંચ સમિતિ તે: : ૧: ઇર્યાસમિતિ-સાધુએ કઇ રીતે ચાલવું, 'ગમનાગમન કરવું તેના નિયમ. : ૨: ભાષાસમિતિ-સાધુએ કઇ રીતે બોલવું તેના નિયમ. : ૩: એષણાસમિતિ-સાધુએ કઇ રીતે આહાર પાણી મેળવવા તેના નિયમ. : ૪: આદાનનિક્ષેપસમિતિ-સાધુએ નિત્ય ઉપયોગની વસ્તુઓની પરિમાર્જના કરવા તથા લેવા-મૂકવામાં સાવધાની રાખવી તેના નિયમ. : પ પારિષ્ઠાપનિકા સમિતિ-સાધુએ નિર્વધભૂમિ પર મળમૂત્ર વગેરે વિસર્જન કરવા તે. મારે શું કરવું જોઇએ, એના પર જ રહેતી હતી.

તેઓ વારંવાર કહેતા, "સાધુ ભિખારી નથી, બલ્કે સમ્રાટ છે. એણે શ્રાવક પાસે કશી **યાચના કરવી** જોઇએ નહિ." પૂજ્ય આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાર્જે કદી કોઇ શ્રાવક પાસે કશું માંગ્યું નહોતુ. લખવાની એક નાનકડી પેન સુદ્ધાં માગી નહોતી. તેઓ કહેતા કે સાધુએ તો ધર્મકાર્યનો ઉપદેશ આપવાનો હોય. કશું માંગવાનું, મેળવવાનું ન હોય, એ તો ધર્મપ્રવૃત્તિનો ઉપદેશક છે, આર્થી સ્વયંભૂપશે સામેં ચાલીને શ્રાવક આપે તોપશ આવશ્યકતા હોય તો જ સ્વીકારેવી. બાકી યાચનાની કોઇ વાત નહિ. પૂ. ગ્યા. શ્રી સુબોધસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજે એમના વ્યક્તિત્વનું વર્શન કરતાં કહયું, 'ગમેં તે માણસ ઝાંડ પાસે જાય, પણ ઝાડ પાસેથી એ શાંતિ લઇને જાય. આપણે પણ વ્યથા લઇને ગયા હોઇએ અને એમની પાસેથી શાંતિ લઇને પાછા ફરીએ. પૂરો ખાખી માણસ. ઇન્ડીપેન ન મળે. ઘડિયાળ ન મળે. કપડાંની એક જોડે સાથે હોય". એમનામાં સંપૂર્ણ ત્યાગ જોવા મળે. પોતાના સાઘુઓને તેઓ કહેતા, 'સાધુ તો ત્યાગની મસ્તીથી જીવતો હોય. કદી પોતાની પાસે પોસ્ટકાર્ડ ન <mark>હોય તોપ</mark>ણ ચલાવી લેતાં શીખવું જોઇએ.' કયારેક તેઓ ભારપૂર્વક એમ પણ કહેતા, 'પોસ્ટકાર્ડ મળે તો વાપરો, ન હોય તો ચલાવી લો. કેયાં આપણી પેઢી ચાલે છે ?' હંમેશાં સાદાં અને જીર્ણ વસ્ત્રો જ વાપરતા. આ અંગે પંડિત શ્રી મુખરાજજી અમીચંદજી એમના અસાધારણ ત્યાગને દર્શાવતાં કહે છે.

"તેઓશ્રીનાં હજારો શ્રીમંત ભક્તો હતા અને તેથી જ મહેસાણામાં હાઇ-વે રોડ પર શ્રી સીમંધર સ્વામીના ભવ્ય જીનાલયનું નિર્માણ થયું. અનેક ભક્તજનો કીમતી વસ્ત્રો તેઓશ્રીને અર્પણ કરતાં, પરંતુ તેઓશ્રી તો હંમેશાં તદ્દન સાદાં અને જીર્શ કપડાં જ વાપરતા એક વાર તેઓશ્રીનાં અંતેવાસી શિષ્યે મને કહેલું કે પંડિતજીન્પૂજય આચાર્ય મહારાજ સાહેબને આપ વિનંતી કરો. અમને શરમ આવે છે કે આવાં જીર્શ ચોલપટ્ટા ને કપડાં ન વાપરે અને કંઇક સારાં વાપરે. અમે અનેક વારવિનંતી કરીએ છીએ પણ અમારું એવું સદ્ભાગ્ય ન હોવાથી અમારી વિનંતી સ્વીકારાતી નથી. પણ કદાચ આપની વિનંતી સ્વીકારાય તો ના નહીં."

હકીકતમાં પૂ. આચાર્યશ્રીને આવી કોઇ દરકાર જ નહોતી. ગમે તેવો શિયાળો હોય, કડકડતી ટાઢ હોય, તોપણ મહદ્દઅંશે શરીર પર અંતરપટ નાખેલ પાલીની એક કામળી ઓઢે. વૃદ્ધાવસ્થામાં શિષ્યોનો અતિ આગ્રહ હોય તો કવચિત્ ઊનના ઘાબળાનો ઉપયોગ કરતા હતા. બીજું કાંઇ ઓઢવાનું નહિ. પોતે અન્ય સાધુઓને બે કે તેથી વધુ કામળી આપે પણ પોતાને માટે તો માત્ર એક જ કામળી. એ જ ઓઢવાની. વળી કોઇની પણ સાથે વાતચીત કરે ત્યારે પોતાના વસ્ત્રની પૂરી કાળજી રાખે. પગની માત્ર પાની જ દેખાવી જોઇએ એમ માનતા હતા. આથી કોઇ સાધુ અંગોને બરાબર ઢાંકીને ન બેઠા હોય તો તેમને હળવેથી મીઠો ઠપકો પણ આપતા અને કહેતા કે મહાનુભાવા વસ્ત્રો સંયમની રક્ષા કાજે છે. વસ્ત્રોનો બરાબર ઉપયોગ રાખવો જોઇએ. કોઇ શ્રાવક મહારાજશ્રીને પોતાના ઘેર

પધારવા બે હાથ જોડી, પ્રશામ કરીને વિનંતી કરે. તેમને માટે તો સહુ સરખા. રાય-રંકનો કોઇ ભેદ નહીં. તેઓ માત્ર એટલું જ જ્ણાવે કે તમે નવ લાખ નવકાર ગણવાનું સ્વીકારો તો હું તમારે ત્યાં આવી શકું.

પૂજય કૈલાસેસાગરસૂરિજીનાં જીવનમાં નવકાર પ્રત્યે અખૂટ આસ્થા પ્રગટ થાય છે. તેઓ કહેતા કે આ નવકાર માત્ર પરમ મંત્ર કે શાસ્ત્ર છે એટલું જ ન સમજતા, પરંતુ સર્વ મંત્રોમાં અને શાસ્ત્રોમાં શિરોમણિભૂત મહામંત્ર અને મહાશાસ્ત્ર છે. એની ઉપાસનાથી ભૌતિક આપત્તિઓ દૂર થાય છે. વ્યાધિ, જળ, અગ્નિ જેવા ભયનો નાશ થાય છે. ઇષ્ટની પ્રાપ્તિ કરાવતો આ મહામંત્ર અપૂર્વ ચિંતામણિ છે, અપૂર્વ કલ્પવૃક્ષ છે અને પરમ અમૃત સમાન છે. અર્થાત્ મોક્ષનો પરમ હેતુ છે અને તરત જ તેઓ શ્રી મહાનિશીથ શ્રુતસ્કંધનું ઉધ્ધરશ, આપતા–

## ताव न जायइ चित्तेण, चितिअ पत्थिअं य वायाए। काएण समाढतं, जाव न सरिओ नमुक्कारो॥

'ચિત્તથી ચિંતવેલું, વચનથી પ્રાર્થેલું અને કાયાથી પ્રારંભેલું કાર્ય ત્યાં સુધી જ સિદ્ધ થતું નર્થ કે જયાં સુધી શ્રી પંચપરમેષ્ઠિ નમસ્કારને સ્મરવામાં નથી આવ્યો.'

એક વાર અડપોદરામાં તેઓના ચાતુર્માસ હતા. ગામલોકો એમને ભાવુકતાથી પોતાને ઘેર પધારવાનું કહે અને પૂ. કૈલાસસાગરસૂરિજી એમની સામે નવ લાખ નવકાર ગણવાની શરત મૂકે. એક શ્રાવકે નવ લાખ નવકાર ગણવાનો સંકલ્પ કર્યો અને પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને પોતાના ઘેર પગલાં કરવા વિનંતી કરી. શ્રાવકનું નિવાસસ્થાન ઘણું દૂર હતું. અતિ શ્રમ લઇને શ્રાવકના ઘેર પગલાં કર્યાં અને ઉપાશ્રયે પાછા પધાર્યા. શ્વાસનું દર્દ હતું. આથી શ્વાસ ખૂબ ચડયો હતો. હજી આસન પર બેસે ત્યાં જ એક બીજો શ્રાવક આવી પહોંચ્યો. એણે કહ્યું,

'મહારાજ, મેં પણ નવ લાખ નવકાર ગણવાનો મહાસંકલ્પ કર્યો છે. આપ મારે ત્યાં પગલાં કરો, તો મારા ધન્ય ભાગ્ય.'

હજી હમણાં જ ખૂબ પરિશ્રમ વેદ્ધીને પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજી આવ્યા હતા. શ્વાસની તકલીફ તો હૈરાન કરતી જ હતી. પણ જયાં ધર્મની ભાવના હોય ત્યાં શ્રમનો શો હિસાબ? ધર્મની પ્રભાવના થાય, ત્યાં પ્રમાદ કેવો? પળનો પણ વિલંબ કર્યા વિના તેઓ તરત જ તૈયાર થયા અને એને ઘેર પગલાં

57836

કરવા ગયા.'નવકાર પર એમને અનન્ય શ્રદ્ધા હતી. કોઇ શ્રાવક બીમાર હોય અને એમને પત્ર લખે તો જવાબમાં એટલું ખાસ લખતા કે નવકાર મંત્રનો જાપ બરાબર કરજો અને પૂજ્ય ઉપાધ્યાય યશોવિજયજી મહારાજની પંક્તિઓ ગાઇ ઊઠતા:

સવિ મંત્રમાં સારો, ભાખ્યો શ્રી નવકાર.

કહ્યા ન જાયેરે એહના, જેહ છે બહુ ઉપકાર.

'નવકાર મંત્ર એ બધા જ મંત્રોમાં સારભૂત છે. એના ઉપકાર એટલા બધા છે કે તેને વાણી વર્ણવી શકે તેમ નથી.'

વહેલી સવારે ઊઠીને સર્વપ્રથમ શ્રી નમસ્કાર મહામંત્રનું સ્મરશ કરતા. એ પછી શિષ્યોને ઊઠાડવા માટે 'નમો અરિહંતાણં' બોલીને પછી કહેતા, "મુનિ ભગવંતો! ઊઠો. સમય થયો છે. પ્રમાદનો ત્યાગ કરી ઊભા થાઓ." આ પછી મુનિવર જાગ્રત થયા કે નહીં તેનો પ્રત્યુત્તર મેળવવા પુનઃ 'નમો અરિહંતાણં' બોલતા. જાગ્રત થયેલા મુનિવરો 'મત્થએણ વંદામિ' કહીને 'નમો અરિહંતાણં' બોલતા. જાગ્રત થયેલા મુનિવરો 'મત્થએણ વંદામિ' કહીને 'નમો અરિહંતાણં' બોલતા. કોઇ મુનિને પ્રમાદત્યાગ કરવો ન ગમે અને અકળાઇ જાય તોપણ પૂજય આચાર્યશ્રી અકળાયા વિના 'નમો અરિહંતાણં' બોલ્યે જતા. પ્રમાદગ્રસ્ત મુનિ આચાર્યશ્રી અકળાયા વિના 'નમો અરિહંતાણં' બોલ્યે જતા. પ્રમાદગ્રસ્ત મુનિ આચાર્યશ્રીને 'મિચ્છામિ દુક્કડમ્' દેતા ત્યારે પૂ. આચાર્યશ્રી પણ સામે 'મિચ્છામિ દુક્કડમ્' કહેતા.

પૂ. આચાર્યશ્રી બીમાર હોય ત્યારે ડૉકટેર તપાસવા આવે અને તેઓશ્રીને પૂછે. 'આપને કેમ છે?'

એના પ્રત્યુત્તરમાં દર્દની વાત કે બીમારીની વ્યથા કદી કહેતા નહીં માત્ર એક જ જવાબ આપે, 'નમો અરિહંતાશં.' શરીરમાં વ્યાધિએ ઉગ્ર રૂપ ધારશ કર્યું હોય, સહું કોઇ ચિતિંત હોય ત્યારે આચાર્યશ્રી સહુને સાંત્વના આપતાં કહે, ''શરીર અને કર્મ એનો ધર્મ બજાવે તો આત્માએ આત્માનો ધર્મ બજાવવો જ જોઇએ. આત્મધર્મનો ધુવતારક અને દીવા-દાંડીરૂપ ભગવંતનો મુનિવેશ મને સદા સજાગ રાખે છે. એક દિવસ જેની રાખ અને ધૂળ થવાની જ છે તે દેહની શાને કાજે ચિંતા કરવી ?'' પોતાની સાથેના સાધુઓને તેઓ આ શ્લોક વાગ્વાર કહેતા-

'सुचिरंपि तवो तवियं, चिन्न चरण सुय च बहु पढियं। जइ ता न नमुक्कारे रई, तओ तं गय विहल।।''

લાંબા કાળ સુધી તપ કર્યું હોય, ચારિત્ર પાળ્યું હોય તેમ જ ઘર્ણાં શાસ્ત્રો ભણ્યા હોય, પરંતુ જો નવકાર મંત્ર વિશે પ્રીતિ ન થઇ તો સઘળું નિષ્ફળ થયેલું સમજવું.'

नवडार मंत्रनी मહत्ता दर्शावता तेओ वारंवार કહेता-

एष पंचनमस्कारः, सर्वपापप्रणाशन। मङ्गलानाँ च सर्वेषाम्, मुख्य भवति मंङ्गलम्॥'

'પાંચેય પરમેષ્ઠિઓને કરેલો આ નમસ્કાર સર્વ પાપોનો પ્રકર્ષે કરીને નાશ કરનારો છે તથા સર્વ મંગલોમાં સર્વોત્કુષ્ટ મંગલ સ્વરૂપ છે.'

એક વાર શ્રાવકોએ એમની શ્વાસની વેદનાભરી તકલીફને કારણે અમદાવાદની વાડીલાલ હોસ્પિટલમાં ચિકિત્સા કરાવવાનું નક્કી કર્યું. ડૉકટરે એમનો કાર્ડિયોગ્રામ લીધો. નિદાન કર્યું કે એમનું હાર્ટ 'એન્લાર્જ' (પહોળું) થઇ ગયું છે, આથી અતિ શ્રમ કરવો નહિ. ખાસ તો દાદરા ચઢવા નહિ. અનિવાર્યપણે દાદરા ચડવા પડે તેમ હોય તોપણ બે-ત્રણ પગથિયાં ચડયા પછી થોડી વાર ઊભા રહેવું.

ડૉકટરે એમને એકસ-રે કઢાવવાની સૂચના આપી. તેઓ તો દાદરો ચડીને એકસ-રે વિભાગમાં પહોંચી ગયા. પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીનો એકસ-રે લીધો,પણ સાથે ડૉકટરે પૂછયું, 'અરે! તમે કેવી રીતે અહીં ઉપર આવ્યા?'

પૂ.આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ કહયું, 'નવકાર ગણતાં ગણતાં ઉપર આવી ગયો.'

તેઓ એક પગથિયું ચડે અને બીજો પગ મૂકે તે પહેલાં એક ાનવકાર મંત્ર બોલે. તેઓ કહે કે આમ કરવાથી બે ફાયદા થાય. શરીરને વિશ્રામ રહે અને નવકારની આરાધના પણ થાય. પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી ચાલતા હોય કે દાદર ચડતા હોય, પણ એમની નવકારની આરાધના સતત ચાલતી હોય. ઊઠતાં-બેસતાં સમય મળે ત્યારે નવકાર મંત્રનું સ્મરણ સતત ચાલુ જ હોય.

પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજે જીવનભર ચુસ્ત રીતે ક્રિયા પાળવાનો આગ્રહ સેવ્યો. ક્રિયાની સહેજે ઉપેક્ષા ન કરે, બલ્કે એને પૂરેપૂરી પાળવા માટે જાગૃત પ્રયાસ કરે. જયાં સુધી શારીરિક શક્તિ હતી ત્યાં સુધી બધી જ ક્રિયા જાતે ઊભા રહીને કરતા હતા. સમેતશિખર જવાનો પ્રસંગ થયો ત્યારે પણ એટલી જ જયણા રાખી. ભકિત નિમિત્તે આવેલી આહારની કોઇ પણ વસ્તુ તેઓ વાપરતા નહિ. સહેજ ક્ષતિ થઇ હોય તો પ્રાયશ્ચિત્ત માગી લેતા. જીવનશુદ્ધિ અને આત્મવિકાસમાં પ્રાયશ્ચિત્તને ઘણું મહત્ત્વ આપતા.

એક વાર પાલીતાણાથી અમદાવાદ આવતા હતા. વચ્ચે પૂ. ઉદયસૂરિજી મહારાજનો મેળાપ થયો. એમની પાસેથી તેઓએ પ્રાયશ્ચિત માગ્યું. સાધનામાં સહેજ પણ ક્ષતિ થાય કે નાનીશી ચૂક થઇ જાય તે ચાલે નહિ. ક્યારેક એમની નજીકની વ્યકિત એવું કંઇક કરે કે જે એમને પસંદ ન હોય તો કોઇને કશુંય કહ્યા વિના પોતે આયંબિલ કરી લે. બીજાની ભૂલ હોય તોપણ તેઓ પોતે એનું પ્રાયશ્ચિત્ત કરતા અને જરૂર પડયે આ બાબત કે એની શાસ્ત્રીયતા અંગે પોતાના કરતાં વધુ ગીતાર્થ હોય તેવા સાધુજનોને પૂછાવતા અને પ્રાયશ્ચિત્ત મંગાવતા.

કોઇક સૈધ્ધાંતિક બાબતમાં પણ સ્પષ્ટતા જોઇતી હોય તો પોતાનાથી વધુ ગીતાર્થ સાધુ-પુરુષોને તેઓં પૂછાવતા હતા. કવચિત્ કોઇએ આચારમર્યાદા બરાબર પાળી ન હોય અને એમને ઠપકો આપવાનો પ્રસંગ ઊભો થતો, તો પણ એમનાં હૃદયમાં તો ક્ષમા અને વાત્સલ્ય જ ઉભરાતાં હોંય. વળી પ્રતિક્રમણ અગાઉ એમની પાસે જઇને એને 'સિચ્છામિ દુકકડમ્' કહી દેતા તેઓ ક્ષમા વિશેનું યોગનિંષ્ઠ આચાર્યશ્રી બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજીનું આ કાવ્ય ભાવપૂર્વક ગાતા હતા:

"મીઠાં મીઠાં હૃદયઝરશાં, ખામશાં નીર જેવાં, ધૂએ સર્વે હૃદય-મળને, દિવ્ય દેષ્ટિ ખિલાવે; વાળે માર્ગે સહજ શિવના, દુઃખના ઓઘ ટાળે, ઊંચા ઊંચા સકલ ગુણની, શીધતા સદ્ય આવે. સાધે મૈત્રી નયન-મનની, તુચ્છતાં ટાળનારાં, વહાલાં મારાં પ્રતિદિન વસો દિલનાં આંગણામાં. સંદેશો એ પરમ સુખનો, મુક્તિનું બારશું એ, ખામું જીવો, સકલ જગના, સર્વ જીવો ખમાવો."

સંયમની આરાધના એટલી બધી હતી કે એમાં સહેજે ક્લેશ ચાલે નહિ. એમની આત્મશુદ્ધિ પણ એવી કે મનમાં કોઇ શલ્ય રાખે નહિ. તેઓ મુહપત્તીનો ખૂબ ઉપયોગ રાખતા. તેઓ વ્યાખ્યાન કરતા હોય કે કોઇની સાથે વાત કરતા હોય, પણ હંમેશાં મુખવસ્ત્રિકા મુખ પાસે જ રાખતા. કયારેય નકામી ચર્ચા કરતા નહિ. કોઇની મુશ્કેલી સાંભળતા તો એને **ઝઁ અદ્રઁ** શાંતિર્મ**વ**ુ]' નો મંત્ર આપતા.

પૂજય આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી દુન્યવી બાબતોથી ઘણા દૂર રહેતા. સામાન્ય રીતે કોઇ સાધુ કયારેક તો છાપું જોતા હોય, પરંતુ પૂજય આ.શ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી છાપુ વાંચતા ન હતા. છાપામાં આવેલી જાહેરખબર જોવાની કે છાપામાં લખાણ છપાવવાની સ્પૂહા તો આવી વ્યક્તિને અડી શકે ખરી? કોઇ શ્રાવક આવીને એમ કહે કે અમુક ધાર્મિક લેખ જોવા જેવો છે અથવા તો અમુક સ્થળે વિશિષ્ટ પ્રકારના ધાર્મિક કાર્યક્રમનું આયોજન કરવામાં આવ્યું છે જેની વિગત અખબારમાં પ્રગટ થઇ છે ત્યારે પણ એ અખબાર મેળવવાની કે જોવાની કોઇ તાલાવેલી નહિ. કોઇ છાપું લઇને આવે તો એને માત્ર એ વિગતો વાંચી સંભળાવવાનું જ કહે. કેટલું બધું નિ:સ્પૂહપણ ં! જેને આત્માના 'ન્યૂઝ' સાંભળવાની ફિકર હોય, એને આ જગતના 'ન્યૂઝ' જાણીને શું કરવું?

પૂ. આંચાર્યશ્રી ઉચ્ચ પદ ધરાવતા હતા. પરંતુ નમતા તો એટલી હતી કે

તેઓ કદી પાટ પર બેસે નહિ. જમીન પર આસન રાખીને જ **બેઠા હોય.** ક્વચિત્ કોઇ પાટ વાપરવાનું કહે તો ઉત્તર આપતા કે બહુશ્રૂત **પૂજ્ય** સાગરજી મહારાજ તેમજ ઉદયસૂરિજી મહારાજ જેવા જ્ઞાની સાધુપુરુષો પણ પાટ વાપરતા નથી, તો પછી હું આવા ઊંચા આસને કઇ રીતે બેસું?

પાટ પાપરતા ગેવા, તો પછા હુ આપો ઉપા ખાસગ ૩૦ રતા બલુ: એમને થતું કે પાટથી ચડિયાતાપશાનો ભાવ આવે છે, આથી ઉપાશ્ચયમાં માત્ર રાત્રે જયણા માટે પાટ વાપરતા હતા આ સિવાય એ હંમેશા **નીચે આસન** પર જ બેઠેલા જોવા મળે. એથીયે વિશેષ શિષ્યો સાથે ગુરુ જેવો ચડિયાતાપશાનો વર્તાવ કરતા નહિ. શિષ્યના આસન પર પણ બેસવામાં કદી ક્ષોભ અનુભવ્યો નહોતો.

સાધુતાની ચરમસીમા જેવા આચાર્યશ્રીની દિનચર્ચા વીતરાગ **તીર્થક**ર પરમાત્માના અનુયાયીને શોભે તેવી હતી. એમાં આચારની **શુધ્ધિ, વિચારનું** તેજ, દોષ પ્રત્યે જાગૃતિ અને આત્મકલ્યાણની અવિરત ઝંખના સતત પ્રગટ થતાં. આવો! સાધુતાના આગાર સમા આચાર્યશ્રીની પ્રેરણાદાયી દિનચર્ચા પર નજર કરીએ.

સાધુ તો એ કે જે સૂર્યોદય પહેલાં વહેલા ઊઠે. પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજી વહેલી સવારે ત્રણ કે સાડા ત્રણ વાગ્યે ઊઠે. ઊઠીને જાપમાં બેસે. જાપ પૂર્શ થાય પછી પ્રતિક્રમણ કરે, છ વાગ્યે પડિલેહણ કરે, એ પછી દેરાસરમાં જાય. દેરાસરમાં જાય ત્યારે પ્રભુભક્તિમાં તલ્લીન બની જતા. ભગવાનના દર્શન કરે. પછી એકાંતમાં ચૈત્યવંદન કરે ગભારામાં કે દેરાસરની ભમતિમાં બેસી જાય. કોઇને ખલેલ ન પડે એવું શાંતિભર્યુ સ્થળ શોધી કાઢે અને એવી જગ્યાએ બેસીને ચૈત્યવંદન કરે.

તંઆ કહેતા, 'ભોજન અને ભજન એકાંતમાં જ જોઇએ.' પ્રભુભકિતમાં દોઢથી બે કલાક પસાર થઇ જતા. આચાર્યથ્રીને પ્રભુભકિત કરતાં જોવા એ જીવનનો એક લહાવો હતો. તેઓ પરમાત્મા સાથે તલ્લીન બની જતા. કયારેક એકીટશે પરમાત્માની મૂર્તિને જોઇ રહેતા, તો કયારેક ભાવવિભોર બનીને ચૈત્યવંદન કરતા.

પ્રભુભકિતા પૂર્ણ થયા બાદ ઉપાશ્રયમાં પાછા આવીને વ્યાખ્યાન આપતા. આચાર્યશ્રીની વ્યાખ્યાનશૈલી પણ અનોખી હતી. તદન સીધી, સાદી અને સરળ ભાષામાં તેઓ પ્રવચન કરતાં, પણ એમની પાસે લોકમાનસની જાબરી પરખ હતી. કુશાગ્ર દષ્ટિથી કયા લોકો સમક્ષ કેવી ભાષા પ્રયોજન એની એમને સૂઝ હતી. એ પ્રમાણે જ દેષ્ટાંતો અને ચિંતન આલેખતા. બાળકો સાથે વાત કરતા હોય તો કથાનુયોગથી એમને આનંદ સાથે સમજાવે વિદ્વાનો સાથે વાત કરે તો દ્રવ્યાનુયોગથી વાત કરે. પંડિતો સમક્ષ શાસ્ત્રના ગહન તત્વો સ્ફટ કરી આપે.

વ્યોખ્યાનમાં પોતાની વાતને વેધકતાથી દર્શાવવા માટે <mark>શાયરી પણ બનાવી</mark> દેતા.

આચાર્યશ્રીને ઉર્દૂ ભાષાનું પણ જ્ઞાન હતું. તેઓ જે પ્રદેશમાં જન્મ્યા. હતા તે પ્રદેશમાં રોજિંદા વ્યવહારમાં પંજાબી ભાષા વપરાતી હતી, પરંતુ લખવામાં ઉર્દૂ ભાષાનો ઉપયોગ થતો, આથી તો આચાર્યશ્રીના અક્ષરોના મરોડમાં ઉર્દૂ લિપિની છાયા વર્તાય છે.

તેઓ ગુજરાતી, હિન્દી, પ્રાકૃત, સંસ્કૃત, ઉર્દૂ અને અંગ્રેજી-એ બધી ભાષાઓ પર સમાન કાબૂ ધરાવતા હતા. કોલેજમાં એમણે અંગ્રેજી ભાષાનો ઊંડો અભ્યાસ કર્યો હતો. આચાર્યશ્રી શીધ કવિ હતા. વ્યાખ્યાનમાં પ્રસંગ અનુસાર પોતે જ કવિતા રચીને સહુને સંભળાવતા. વ્યાખ્યાન કરતી વખતે તેઓ એટલા બધા આત્મલીન બની જતા કે એમના શબ્દો જીભથી બોલતા હોય એમ નહિ, બલ્કે હૃૃદયમાંથી સીધેસીધા પ્રગટ થતા હોય તેમ લાગતું. વ્યાખ્યાન પછી પચ્ચખાણ પાળતા.

પૂ.આચાર્યશ્રીએ પોતાના જીવનમાં ઘણાં વર્ષો સુધી એકાસણાં કર્યાં હતા છેલ્લાં પંદરેક વર્ષથી બિઆસણા કરતા હતા. કયારેક જ ત્રણ ટંક ભોજન લીધું હશે. ગૃહસ્થ અવસ્થામાં પણ તેઓ એક ટંક ભોજન લેતા. દીક્ષાજીવનના આરંભે તેઓ ગોચરી માટે જતા ત્યારે 'ધર્મલાભ' કહીને કોઇના ઘરમાં પ્રવેશે અને એ શ્રાવક પહેલી જે વસ્ત બોલે તે જ વહોરવાનો તેમનો નિયમ હતો. દસ ઘેર ગોચરી વહોરવા ગયા હોય અને ત્યાં શ્રાવક પહેલાં શાકનું નામ બોલ્યો હોય તો માત્ર શાક જ વહોરે. વર્ષો સુધી તરપણી અને દાબડિયું બંનેમાં દાળ, શાક અને ભાત ભેગા વહોરતા હતા.

બપોરે ગોચરીમાં બહુ પરિમિત દ્રવ્યો ગ્રહશ કરતા. તેઓ એમના પાત્રમાં જે ગોચરી આવી હોય તે પહેલાં બાળ મુનિવર આદિ શિષ્યોને આપે અને પછી તેઓ લેતા. કયારેક ઉઘરસ હોય તે પહેલાં હળદર આવી હોય, દૂધમાં હળદર નાખે, પણ બાકી વધે તેનું શું કરવું? સામાન્ય રીતે આચાર્ય પોતાના શિષ્યોને હળદર આપી દે તેવું બનતું,પરંતુ સૌજન્યના સાગર પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી કંઇ આવું કરે ખરા? તેઓ પોતે જ વધેલી હળદરને શાકમાં નાખીને કે રોટલી સાથે વાપરી જાય.

આસપાસના સાધુઓ હળદર માગે તો હસતાં હસતાં કહે, " આ તો મારા માટે લાવેલી ચીજ છે. હું બીજાને કઇ રીતે આપું?" આમ કહીને એ પોતે જ વધેલી હળદર ભોજનમાં વાપરી લેતા.

આચાર્યશ્રીનાં અંતિમ વર્ષોમાં એમનો એક ચાતુમસિ પાલીમાં હતો. એમના શિષ્યો એમને માટે ઘી અને ફળો લાવે. શિષ્યોની ભાવના એવી કે આચાર્યશ્રી ઘી અને ફળ લે તો એમના શરીરમાં થોડી શકિત આવે, પરંતુ પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજી કોને કહેવાય? તેઓ આ બધું પહેલાં પોતાના શિષ્યોને આપતા અને પછી પોતે લેવાનો વિચાર કરતા.

કોઈ શિષ્ય કહે, "સાહેબજી, અમે તો આપને માટે આ લાવ્યા છીએ અને

तमे तो કશું લેતા नથી."

આ સમયે આચાર્યશ્રી જવાબ આપતાં, "જુઓ, હવે હું ઘરડો થયો છું. તમે લો અને ખાવ. તમારે હજી ઘણું ભણવાનું છે અને શાસનની ઘણી સેવા કરવાની છે."

ભોજન પછી એકસો પગલાં ચાલવું એવો આચાર્યશ્રીંનો નિયમ હતો અને તેથી ગોચરી લીધા પછી બધે ફરે. નાનામાં નાના સાધુથી માંડીને સહુની સુખશાતા પૂછે. એમને કહે કે કોઇ સેવાકાર્ય હોય તો મને લાભ આપો. કોઇ પુસ્તકની જરૂર હોય તો જણાવો. કોઇ ઉપકરણ જોઇતું હોય તો માગો. આમ નાનામાં નાના સાધુ પ્રત્યે એમની ઉદાર ભાવના જોવા મળતી.

તેઓ **'દાસોકદ્વં સર્વ સાધૂનામ્'** એવું વારંવાર બોલતા અને એમના જીવનવ્યવહારમાં પણ આ ભાવના પ્રગટ થતી હતી. માત્ર સંત-મહાત્માઓ પ્રત્યે જ નહિ બલ્કે નાનામાં નાના સાધુ માટે આવા જ ભાવ અને ભકિત રહેતાં.

બપોરે ગોચરી લીધા પછી એકાદ કલાક વિશ્રામ કરે. બે વાગ્યે આગમની વાચના આપે. કોઇ પંડિત દ્વારા નહિ, પણ પોતે જાતે જ બાળસાધુઓને ભણાવે. બપોરના બે થી ચાર સુધી આ વાચના ચાલે. ચાર વાગ્યા પછી પડિલેહણ કરીને શાસનનાં શુભકાર્યો કરતાં. કોઇ દેરાસર માટે આવ્યું હોય, કોઇને પ્રતિષ્ઠા અંગે પૂછવું હોય તો કોઇ વળી મુહૂર્ત કઢાવવા માટે આવે. મહદ્દઅંશે સાંજે તો ગોચરી કરતા ન હતા. તેઓ બધાના પ્રશ્નોના શાંતિથી ઉકેલ આપતા અને સહુનાં કાર્યો કરતાં. દૈવસિક પ્રતિક્રમણ પછી અધ્યયન અને અધ્યાપનનું પુનરાવર્તન કરતા અને રાત્રે મૌન રાખતા.

સાધુઓની આ રાત્રિશાળાનું કારણ એ કે કોઇ પ્રસાદ ન કરે અને ઉલટભેર સ્વાધ્યાય કરતો રહે. લગભગ એક પ્રહર રાત્રિ વ્યતીત થતા "સંથારા પોરિસી સૂત્ર" ભણાવી સંથારો કરે. નિદ્રા ન આવે ત્યાં સુધી નવકાર મંત્રનો જાપ મનમાં ચાલુ રાખે. સંથારો કરતી વખતે માત્ર સંથારો અને ઉત્તર પટ્ટો- એ બે ઉપકરણોનો જ મહદ્દઅંશે ઉપયોગ કરતા. માથા નીચે વીંટ્યા(ઓશીકા જેવું) ન મૂકે. પાછળના સમયમાં લકવા થયો ત્યારે સહુએ એમને ઓશીકું રાખવા આગ્રહ કર્યો. તેથી પૂ. આચાર્યશ્રીને નાનુંશું વીંટયું માથે મૂકવાનું સ્વીકાર્યું.

રાત્રે હાથ વગેરે ધોવા માટે, સ્થંડિલ જવા માટે પાણીમાં ચૂનો નાખે. આને પરિણામે પાણીમાં જીવો ઉત્પન્ન થાય નહિ. રાત્રે ભૂલી ગયા હોય તો ચૂનાનો ઉપયોગ ન કરે. સ્થંડિલ. માટે પણ બીજું ઉકાળેલું પાણી આવે ત્યારે વાપરતા. આમ જીવનની નાનામાં નાની ક્રિયામાં જયણાનો ઉપયોગ રાખતા હતા. આચાર્યશ્રીએ જીવનમાં કદી સાબુ વાપર્યો નહિ. પાણી વાપરવાની બાબતમાં ણ ભારે જયણા રાખતા. સ્થંડિલથી આવ્યા પછી માત્ર સહેજ પાણા નાખીને પગના તળિયા ઘસી લેતા. આખો પગ કે મોઢું ધોવાની તો સાવ વાત જ નહિ. માત્ર આંખો ખૂબ ધાકી ગઇ હોય તો હથેળીમાં થોડું પાણી લઇને આંખોને અડાડો આવું કઠોર અને સંયમપૂર્ણ જીવન હોવા છતા બોંતેર વર્ષની અવસ્થા સુધી એમના શરીરમાંથી દુર્ગંધ આવતી હોય એવો અનુભવ કોઇને ન થયો. નવકારનું મહાત્મ્ય દર્શાવતાં તેઓ મહાનિશથ સૂત્રનું ઉધ્ધરણ આપતાં. 'શ્રી મહાનિશીથ સૂત્ર' એ આપણું એક પ્રાચીન આગમ છે. તેમાં કહ્યું છ---

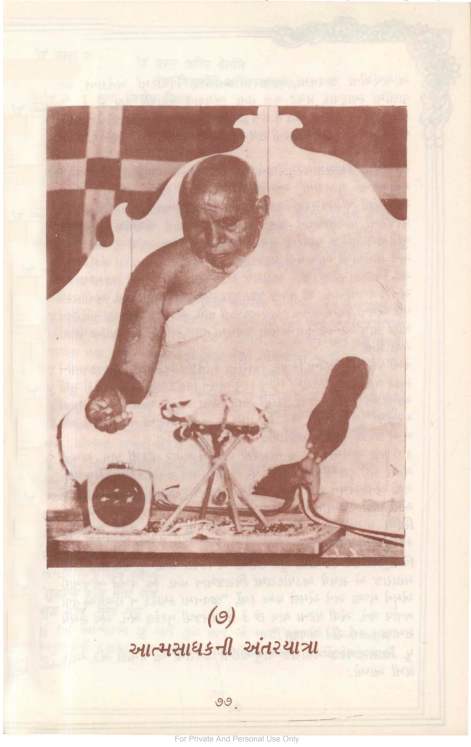
## 'नमो अरिहंताइणं सत्तपक्खररिमाणं अणं तगमपज्जवत्थ, पसाहगं सव्वमहामतपवरविज्जाण परमबीअमूअं.'

નમો અરિહંતાશં એ સાત અક્ષરના પરિમાણવાળું, અનંત ગમ, પર્યવ અને અર્થને પ્રકર્ષથી સાધનારું તથા સર્વ મહામંત્રો અને પ્રવર વિદ્યાઓનું પરમ બીજભૂત છે.

પોતાના વિહાર અંગે કોઇને અગાઉથી સમાચાર આપે નહીં. જીવનમાં કદી પોતાના વિહારનો કાર્યક્રમ બનાવ્યો નહીં. જે ગામમાં જવાનું હોય ત્યાં અજ્ઞધાર્યાજ પહોંચી જાય. પોતે વિહાર કરીને આ સમયે આવશે એવી ભાગ્યે ૪ કોઇને જાણ હોય. પોતાનું સામૈયું કે ભવ્ય સ્વાગત થાય તેની કોઇ ખેવના નહિ. સાધુત્વને સહેજે આંચ ન આવે એની સતત તકેદારી રાખે. તેઓ મોટેભાગે પેન્સિલ જ વાપરતા. બોલપેનનો વ્યાપક પ્રચાર થવાથી પાછળના સમયમાં તેઓ બોલપેન વાપરતા હતા.

જેમણે જીવનમાં તડકો અને છાંયડો એક સરખો માન્યો હોય, જેઓ એ સુખ કે દુ:ખમાં સદાય તટસ્થભાવ સેવ્યો હોય-એમને ઉનાળાનો બળબળતો તાપ કે શિયાળાની કડકડતી ઠંડી કશી અસર કરી શકે ખરા ? આચાર્યશ્રી કયારેય વાતાવરણથી વિક્ષુબ્ધ થતાં નહિ. એમણે કદીયે એવું કહ્યું નથી કે, 'આજે બહુ ગરમી છે.,' અથવા તો 'આજે ઠંડી છે.' એવી જ રીતે 'આજે પવન નથી તો બારી પાસે જાઉં છું' એમ પણ તેઓ કદી બોલ્યા નથી. ઘણો શ્રમ લીધો હોય કે તબિયત બીમાર કે નરમ હોય તોપણ એની કદી કોઇને ફરિયાદ ન કરે. કોઇ શાતા પૂછે તો માત્ર એટલું જ કહે કે સારું છે. સાચા સંયમી સાધુ એ જૈન ધર્મની સૌથી મોટી કીર્તિવંત યશપતાકા છે. જૈન સાધુનો ત્યાગ જગતભરમાં વિરલ અને દોહ્યલો મનાયો છે. એવા ત્યાગ, તપ, ચારિત્ર, સંયમ અને સ્વાધ્યાયને જીવનની સાથે સ્વાભાવિકતાથી વણી લેતાં આવા સાધુતાના શિખરને આપણા વંદન હજો.!

众



DE CONTRACTOR DE CONTRACTOR

આચાર્યશ્રીના જીવનમાં, આચારમાં અહિંસા, વિચારમાં અનેકાન્ત અને વાણીમાં સ્યાદ્વાદ પ્રગટ થતા હતા. ભગવાન મહાવીરે કહ્યું છે કે, "જે માનવીમાં આવા ગુણો હશે તે જેમ વાયુ ભડભડતી જવાળાઓ વચ્ચેથી પસાર થઇ જાય એ જ રીતે સંસારની સળગતી આગ વચ્ચેથી પસાર થઇને મોક્ષસુખ પામે છે."

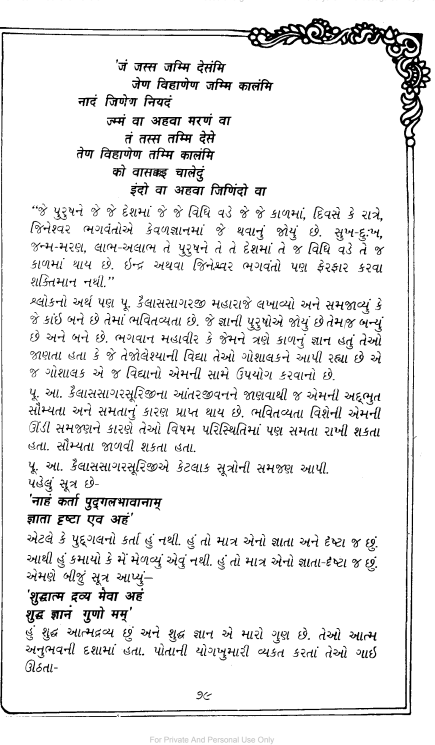
આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીના જીવનમાં પૂ. આ. બુદ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજનાં પુસ્તકોના અભ્યાસથી પરિવર્તન આવ્યું હતું. યોગનિષ્ઠ આચાર્યશ્રી બુદ્ધિસાગરસૂરિજીએ યોગનાં ઉચ્ચ શિખરો સર કર્યાં હતાં. જૈન પરંપરાની યોગસાધનાને જીવન સાથે વણી લેવાનો યોગનિષ્ઠ આચાર્યશ્રી બુદ્ધિસાગરસૂરિજી મહારાજે સમર્થ પ્રયત્ન કર્યો. એવા કર્મયોગી, ધ્યાનયોગી અને જ્ઞાનયોગી આચાર્યની પરંપરાના પોતે એક સાધુ હતા, તે હકીકત પૂ. આ-કૈલાસસાગર્?સૂરિજી મહારાજ કદી ભૂલ્યા નહિ. તેમને આત્મધ્યાનની અનેરી લગની હર્તા. શ્રી સંધના જુદા જુદા વ્યવહારો ચાલતા હોય, એની વચ્ચે પણ એમની આત્મલીનતા કયાંય લોપાતી નહિ. એકબાજુ આત્મજાગૃતિ અને બીજી બાજુ આત્મલીનતા એમના જીવનમાં તાણા અને વાણાની માફક વણાઇ ગયાં હતાં.

તેઓ ઘણી વાર નદીના કિનારે, ખેતરોમાં કે નિર્જન એકાંતમાં ધ્યાન લગાવીને સતત બેસી જતા. જંગલમાં ધ્યાન કરવું એમને વિશેષ પસંદ હતું. કલાકો સુધી આનંદધનજી મહારાજનાં પદોની સતત રટણા કરનાર આચાર્યશ્રી આત્માની મસ્તીમાં ડૂબેલા રહેતા. મહુડીમાં હોય તો એનાં કોતરોમાં ચાલ્યા જતા અને બે-બે કલાક સુધી આત્મસાધના કરીને પાછા આવતા.

કોઈ પણ ગામમાં જાય તો નોકારશી વાપરીને બહાર નીકળી જાય. ગામની બહાર કોઈ વૃક્ષ નીચે કે ઓટલા પર બેસીને ધ્યાન લગાવે.કેટલો સમય વીતી ગયો એની એમને કશી ખબર ન હોય. બીજી બાજુ એમની સાથેના સાધુઓને એની જાણ પણ ન હોય કે તેઓ ક્યાં ગયા છે. આચાર્યશ્રીની મોટામાં મોટી સિધ્ધિ યોગની હતી અને એ યોગ સિધ્ધિની આછી ઝલક બાબુભાઈ કડીવાળાને મળી હતી.

વિ.સં. ૨૦૩૭ની આસો સુદ છક્રનો એ દિવસ હતો. પૂ. કૈલાસસાગરજી મહારાજ એ સમયે અડપોદરામાં બિરાજમાન હતા. આ વખતે બાબુભાઇ એમને મળ્યા અને એમણે પ્રશ્ન કર્યો, "જીવનમાં ક્યારેક ન ઇચ્છીએ તેવો બનાવ બને. એવી ઘટના થાય છે કે જે સમજવી મુશ્કેલ બને, એવે સમયે સમાધાન કઇ રીતે મેળવવું?"

પૂ. કૈલાસસાગરજી મહારાજે બાબુભાઇની ડાયરીમાં આ પ્રમાણે એક શ્લોક લખી આપ્યો:





"અમે ઉસ્તાદના ચેલા, ફકીરી વેશમાં ફરતાં નથી દુનિયા તણી પરવા, અલખની ધૂનમાં રહેતાં. જગાવીશું હૃદયગુફા, ધુજાવીશું વિકલ્પોને; જગાવીશું ચિદાત્માને, નથી લેવું નથી દેવું." \*

**એક વાર શનાલાલભાઇએ એમ** કહ્યું કે અમારા જેવા વ્યવહારમાં પડેલા **માનવીઓ આપ**ની પાસે આત્મકલ્યાણની આશાએ આવીએ છીએ, તો આપ **કંઇક એવું જ્ઞાન આપો** કે જેથી અમને એ માર્ગે ચાલવાનું સુઝે.

**પૂ. આ. શ્રી** કૈલાસસાગરસૂરિજીએ એમને રાત્રે ઉપાશ્રયમાં આવવાનું કહ્યું. રાત્રે એ આવ્યા એટલે પુસ્તક કાઢીને આપ્યું. એમાં કેટલાક શ્લોકો નીચે નિશાન પણ કર્યું હતું. પુસ્તક આપતાં એમ કહ્યું, ''જેનાથી મને વૈરાગ્યની પ્રરણા મળી છે તે તમને આપું છું. મન થાય ત્યારે વાંચજો.'' આમ નાનામાં નાના શ્રાવકની અધ્યાત્મઝંખનાના તેઓ પ્રેરક બનતા હતા.

\*

આત્મશ્વાધા કે સ્વપ્રશંસાથી તેઓ કેટલાય જોજન દૂર હતા. એમની પાસે ઉજવણું,પ્રતિષ્ઠા વગેરે માટે કોઇ સંધ આવે તો તેઓ માટે પોતે જાણતા હોય તેવા કે આસપાસમાં વિચરતા હોય તેવા સાધુ મહારાજનું નામ આપે. એમની પાસે એ બધી વિધિ કરાવવાની સલાહ આપે. આમ છતાં સંધ જો એમની પાસે જ એ ધર્મોત્સવ કરાવવાનો આગ્રહ સેવે, તો પહેલાં પોતાનાં શિષ્યોનાં નામ આપતા. અનિવાર્યપણે, કોઇ ઉપાય ન હોય ત્યારે જ તેઓ પોતે ઉજવણું કે પ્રતિષ્ઠા માટે જતા હતા.

એક વાર એક સંઘમાં વિચિત્ર વિવાદ જાગ્યો. સંઘના બધારણમાં કેટલાક ભાઇઓએ ઉપકારવશ એવું લખવાનું વિચાર્યું કે સંઘના બધારણમાં કોઇ મતભેદ જાગે તો આચાર્ય ભગવંત કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજનો નિર્ણય માન્ય રાખવો. એકાદ વ્યકિતને એમ લાગ્યું કે આવો સ્પષ્ટ નામોલ્લેખ ન કરીએ તો ? આ વાતે વિવાદનું સ્વરૂપ લીધું. એમાંથી ઉગ્ર ચર્ચા જાગી. એક રવિવારે બપોરે આ અંગે સંઘની સભા બોલાવવામાં આવી.

સાણંદમાં બિરાજમાન આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને આવા કોઇ વિવાદનો ખ્યાલ નહોતો, પણ સભાના દિવસે સવારે એમને કોઇ શ્રાવકે આ ઘટનાની જાણ કરી.

\* **યોગનિષ્ઠ** આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજી લિખિત 'ભજનપદ સંગ્રહ ભાગ-પ' ૮૦ યોગી એ કે જે પોતાનું નામ ભૂલીને પરમાત્માના નામમાં ડૂબી જાય. પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજીને ભારે દુ:ખ થયું. પોતાને કારણે કોઇને ક્લેશ ન થાય એની સતત જાગૃતિ રાખનાર આચાર્યશ્રીને થયું કે આ તો ભારે અનર્થ થયો. પોતાને કારણે આવો વિવાદ થયો.

એમણે એક શ્રાવકને ચિક્રી લખીને ખાસ સાણંદથી મોકલ્યો. એમાં સંઘના પ્રમુખને ઉદેશીને આચાર્યશ્રીએ સ્પષ્ટ લખ્યું હતું કે 'તમારા બંધારણમાં કયાંય મારો નામોલ્લેખ કરશો નહિ.'

સંઘના પ્રમુખને સભા પહેલાં ચિઠ્ઠી મળી. સભામાં એ જયારે વાંચવામાં આવી ત્યારે વિરોધ કરનારાઓ ઠંડાગાર બની ગયા. એમને પોતાની ભૂલ સમજાઇ. સહુને વસવસો થયો કે આપણે કેવા પામર કે એમના નામને માટે લડીએ છીએ અને તેઓ કેવા મહાન કે જેમને કશીય સ્પૂહા નથી!

વિ. સં. ૨૦૨૦માં મહુડીનો સંધ આચાર્યશ્રીને મહુડી પધારવા માટે વિનંતી કરવા આવ્યો. એ સમયે પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજી ઉપાધ્યાયપદ ધરાવતા હતા. તેઓ જાણતા હતા કે મહુડીના શ્રાવકોની ઇચ્છા એમને આચાર્ય પદવીથી વિભૂષિત કરવાની છે. આથી ઉપાધ્યાય કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું કે તમે આચાર્ય પદવી સ્વીકારવા મને આચહ કે દબાણ ન કરો તો જ આવવા વિચાર કરું.

વિ. સં. ૨૦૩૯માં અમદાવાદમાં ઉપધાન તપની આરાધના ચાલતી હતી. પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી ઉમંગભેર આ આરાધના કરાવતા હતા. તે દિવસોમાં તેમનો સિત્તેરમો જન્મદિવસ આવતો હતો.

સંઘના શ્રાવકોમાં આનંદની લહેર ફરી વળી. એક તો આ સંઘ આચાર્યશ્રીની પ્રેરણાના બળે જ રચાયો હતો. એમાં ઉપધાન તપની આરાધના થતી હોય અને એવે સમયે આચાર્યશ્રીનો જન્મદિન આવતો હોય, એ તો મધુર ત્રિવેશી-સંગમ ગણાય. આ દિવસે સંધે ભગવાનની ભવ્ય આંગી કરાવી અને પછી એક સભા યોજીને આચાર્યશ્રીની પ્રશસ્તિ કરવાનું વિચાર્યું.

સંધના શ્રાવકોની સરસ સભા થઇ. સહુના હૃદયમાં આચાર્યશ્રી માટે પ્રેમ ઉભરાતો હતો. લાગણીના ઉછળતા સાગર વચ્ચે પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજી પાટ પર બિરાજયા. એમની બાજુમાં પૂજય જ્ઞાનસાગરજી બેઠા. પૂજય જ્ઞાનસાગરજીએ એમના વ્યાખ્યાનનો પ્રારંભ કર્યો અને પછી પૂ. કૈલાસસાગરજીના ૭૦મા જન્મદિનની વાત કરી. પોતાની વાતને આગળ વધારતા એમણે આચાર્યશ્રીની પ્રશસ્તિ કરવાની શરૂઆત કરી. આ સાંભળતાં જ આચાર્યશ્રી પાટ ઉપરથી ઊભા થઇને બહાર નીકળી ગયા. બધાએ એમને પાછા આવવા ખૂબ વિનંતી કરી.

આચાર્યશ્રીએ કહ્યું,' હું પાટ પર નહિ બેસું. જો તમારે ગુણની આરાધના કરવી હોય તો તીર્થંકર પરમાત્માની કરો. પ્રભુની ભકિત કરો. અમારી નહિ.'

ભગવાન મહાવીર સ્વામીનાં એ વચનોમાં આચાર્યશ્રીને દંઢ શ્રધ્ધા હતી ભગવાને એમ કહ્યું કે સાધુપુરુષ અર્ચના, રચના, વન્દના, પૂજન, ૠધ્ધિ, સત્કાર અને સન્માનની મનથી પણ કદી ઇચ્છા ન કરે..\*

આશ્ચર્યભરી હકીકત એ છે કે આચાર્યશીએ જીવનમાં કદી પોતાના નામનું છાપેલું લેટરપેડ બનાવ્યું નહોતું. મોટેભાગે તેઓ નોટબુકના કાગળ પર સંદેશો લખતા હતા. પોતાનું કામ તેઓ જાતે જ કરતા હતા. આટલો મોટો શિષ્યસમુદાય હોવા છતાં એમણે જીવનભર જાતે જ પત્ર-વ્યવહાર કર્યો. માત્ર પ્રતિષ્ઠા જેવા મોટા પ્રસંગોએ જ બીજા શ્રાવક પાસે પત્રો લખાવતા. એ સિવાય બધું જ જાતે કરતા.

સ્વાવલંબન સાધુને માટે આવશ્યક માનતા હતા. કયાંય પોતાનું નામ કે એડ્રેસ છપાય નહિ તેની કાળજી રાખતા. કોઇ તસવીરકાર એમની તસવીર પાડવા માટે આવે તો મુખ આગળ આડી મુહપત્તી ધરી દેતા. પ્રતિષ્ઠાનો ભવ્ય પ્રસંગ હોય, કે જેમાં ઘણા ફોટોગ્રાફર સતત તસવીર ખેંચતા હોય ત્યારે પણ આચાર્યશ્રીએ કદી તસવીરકારની પરવા કરી નથી. એના તરફ લેશમાત્ર ધ્યાન આપ્યું નથી. મોટેભાગે તો એમનું મુખ નીચું હોય અને વિધિવિધાન કરાવતા હોય. જો મુખ થોડું ઊંચું હોય તો મુખવસ્ત્રિકા આડી હોય.

તેમણે પોતાના જીવનકાળમાં કદી કોઇ ઉપાશ્ચયમાં પોતાનો ફોટો મુકાવ્યો નથી. એક વાર કોઇ શ્રાવકે ઉપાશ્ચયમાં તેમનો ફોટો મૂકી દીધો. આચાર્યશ્રીની એના તરફ નજર ગઇ. નમ છતાં દઢ અવાજે એમણે કહ્યું :"આ ફોટોગાફ ઉતરાવી લો."

ફોટોગ્રાફ મૂકનાર શ્રાવકને કહ્યું, "તમારે મારો ફોટો મૂકવો હતો તો મને પૂછવું જોઇતું હતું. હવે તમે બાધા લઇ લો કે કોઇ પણ ઉપાશ્રયમાં કદી મારો ફોટો મૂકાવશો નહિ." અને ખરેખર એમણે એ શ્રાવક પાસે આ પ્રકારની બાધા પણ લેવડાવી. તેઓ વારંવાર કહેતા કે આત્મપ્રસિદ્ધિ અને આત્મપ્રશંસા એ આરાધનામાં વિધ્નરૂપ બને છે, એટલું જ નહિ પણ એ મહા કાતિલ વિષ છે.

પૂ. આચાર્યશ્રી પાસે ફાઇલમાં ભાગ્યે જ એમની પ્રશંસાનો કોઇ પત્ર મળે. આવો પ્રશંસાભર્યો કોઇ પત્ર લખે તો વાંચીને ફાડી નાખતા. કોઇ શિષ્ય એમ કહે, "આવો કાગળ તો રાખવો જોઇએ. આમાં એણે આપની કેટલી બધી પ્રશંસા કરી છે."

આ સમયે આચાર્યશ્રી જવાબ આપતા, " આ પત્રોમાં તો પ્રશંસા જ હોય, પણ સાધુને માટે પ્રશંસા ઝેર સમાન છે. આ ઝેર રાખીને મારે કરવું શું?"

12

\* 'અચ્ચણં ૨યણં ચેવ, વંદણં પૂઝણં તહા ઇડ્ઢાંસકકારસમ્માણં, મણુંસા વિ ન પત્થએન

or Private And Personal Use Onl

પૂ. આચાર્યશ્રી શિહોરમાં હતા ત્યારે પૂ. જ્ઞાનસાગરજી**એ એમની** પાસે દીક્ષા લીધી. આત્મલીન આચાર્યશ્રીના પૂર્વજીવન વિશે ભાગ્યે જ કોઇની પાસે માહિતી મળતી. પૂ.જ્ઞાનસાગરજી આચાર્યશ્રીને રોજે રાત્રે એમના જીવન વિશે

પૂછે. પૂ. આચાર્ય કૈલાસસાગરસૂરિજી એમના જીવનની ઘટનાઓ કહે. વહેલી સવારે ઊઠીને જ્ઞાનસાગરજી આ વિગતો ટપકાવી લે. થોડા દિવસ આમ ચાલ્યું, પણ એક વાર પૂ. આચાર્યશ્રીને ખબર પડી ગઇ કે તેઓ જે વાત પૂ. જ્ઞાનસાગરને કહે છે એ પૂ. જ્ઞાનસાગર એમની નોટબુકમાં નોંધી લે છે. પોતાના જીવનની કોઇ આવી નોંધ કરે તે પણ આ નિઃસ્પૂહી મહાત્માને પસંદ નહોતું. આથી એ દિવસ પછી રાત્રે પૂજય જ્ઞાનસાગરજી એમને કંઇ પૂછે તો આચાર્યશ્રી કશું કહે નહિ. પૂ. જ્ઞાનસાગરજી વાત કઢાવવા ઘણી કોશિશ કરે પણ આચાર્યશ્રી કાં તો મૌન ધારણ કરતા અથવા તો વાતને બીજે પાટે વાળી દેતા.

કોઇ પણ વર્તમાનપત્ર, સામયિક કે પત્રિકામાં તેઓ પોતાનું નામ આપવાની ના કહેતા. કોઇ સાધુ કે શ્રાવક એમની પાસે લેખ માગવા રહેવે તો તેઓ એટલો જવાબ આપતા, "હું જે વ્યાખ્યાન આપું છું તે જ લેખ છે. બીજો લેખ લખવાનું શા માટે?"

એક વાર જાણીતા વિદ્વાન શ્રી હીરાલાલજી દુગ્ગડ 'મધ્ય એશિયા ઔર પંજાબમેં જૈન ધર્મ''નામનું વિગતપ્રચુર પુસ્તક તૈયાર કરતા હતા. પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાજ પંજાબના હોવાથી એમની પાસેથી એમના જીવનની વિગતો લેવા આવ્યા. ઘણું પૂછવા છતાં પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજીએ 'એમાં લખવાનુ શું 'એમ કહીને કશી વિગત આપી નહિ. આખરે હીરાલાલજી દુગ્ગડને બીજા સાધુઓ પાસથી એ વિગતો જાણીને લખવી પડી.

એક વાર પાલીમાં પૂજય વિમલસાગરજી અને બીજા ઘણા સાધુઓએ કહ્યું કે અમારી ઇચ્છા આપની જીવનકથા લખવાની છે. ત્યારે આચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે, "મારી તો એવી કોઇ શાસનપ્રભાવના નથી. એને બદલે તમારા ગુરુ મહારાજની (પૂજય પદ્મસાગરજીની) જીવનકથા લખો". આમ કીર્તિ અને કામના બંનેથી તેઓ પર થઇ ગયા હતા.

ભગવાન મહાવીરના પંથે વિચરનાર કશાય મમત્વ વિનાનો હોય. પૂ. આચાર્યશ્રીમાં આવો જ ભાવ જોવા મળ્યો હતો. પોતાનો ગમે તેટલો અનુરાગી શ્રાવક હોય, પણ તેઓ કોઇ દિવસ એના વિશે એમ ન કહે કે, 'આ મારો ભકત છે' અથવા તો 'આ મારો રાગી છે '. સાધુને મારું શું હોય ? જયાં એ ખુદ પોતાનો રહ્યો નથી અને પરમાત્માનો સેવક બની ગયો છે, ત્યાં મારું શું? LANG CONTRACT

કદી કોઇ સાધુ કોઇને એમ કહે કે 'મારી અમુક વસ્તુ લાવો,' 'મારી ડાયરી લાવો,' તો તરત જ આચાર્યશ્રી એમને રોકતા અને ટોકતા. તેઓ કહેતા : "ડાયરી કે વસ્તુને 'મારી' ન કહેવાય. સાધુની આ ભાષા કે વૃત્તિ નથી." મમત્વભાવ એમણે ઓગાળી નાખ્યો હતો. મહેસાણામાં શ્રી સીમંધરસ્વામીના ભવ્ય દેરાસરની એમની પ્રેરણાથી રચના થઇ. આવા કલ્પનાતીત દેરાસરની કે એની આસપાસની આટલી બધી ધર્મશાળાઓ અને ભોજનાલય હોવા છતાં એમણે કદી ત્યાંની ભોજનશાળામાંથી ગોચરી લીધી નથી. આનાથી વિશેષ નિ:સ્પૃહ પ્રભુભક્તિનું કયું મોટું ઉદાહરણ હોઇ શકે?

તેઓ કહે, ''તીર્થ તો પ્રભુભકિત માટે છે. અહીંનું હું કશુંય વાપરું તો મારી આસકિત વધે."

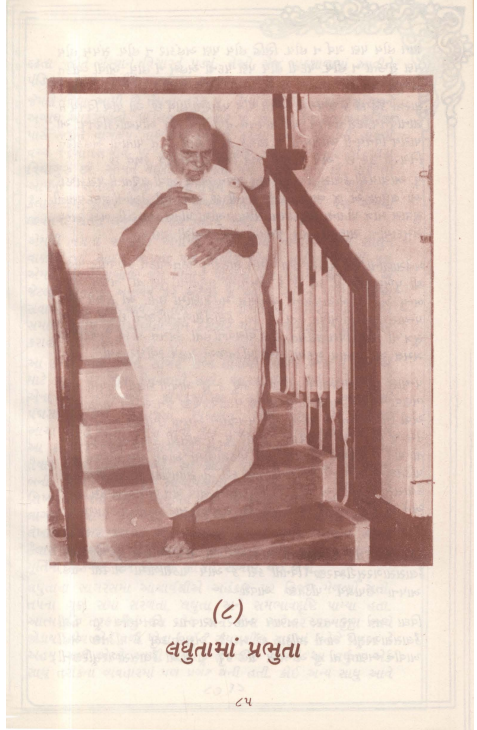
આમ આ તીર્થને માટે એમણે બધું જ કર્યું, પરંતુ પોતાની ગોચરી તો હંમેશાં બહારથી જ લાવતા. આની પાછળ એમની એવી ભાવના હતી કે સાધુએ સંયમની બરાબર કાળજી રાખવી જોઇએ. જો અહીંથી જ ગોચરી કરે તો સાધુ પ્રમાદી બની જાય. જીવન-જાગૃતિની કેવી સૂક્ષ્મ દ્રષ્ટિ! વળી શ્રાવકો લાભથી વંચિત રહે. પોતાનું પાણી પણ મહેસાણાની ભોજનશાળાના રસોડામાંથી મંગાવવાને બદલે બહારથી જ મંગાવતા હતા. એ માટે જુદા ઘડા પણ રાખ્યા હતા.

આવા ભવ્ય અને મહાન શ્રી સીમંધરસ્વામીના મહાતીર્થ માટે પ્રેરશા આપી, છતાં આચાર્યશ્રી મહેસાણામાં માત્ર એક જ ચાતુર્માસ રહ્યા. આનું કારણ એટલું જ કે તેઓ વિના કારણ આ સંસ્થામાં રહેવા ચાહતા નહોતા. આ એક ચાતુર્માસ એમણે એ માટે ગાળ્યો કે દેરાસર અંગે માર્ગદર્શન માટે પ્રત્યક્ષ જરૂર હતી અને એથીયે વિશેષ જ્ઞાનભંડારનું મોટું કામ પાર પાડવાનું હતું. તેઓ સતત કહેતા કે આપણા ઉપદેશથી આ તીર્થ થયું અને ત્યાં આપણે જ રહીએ તો તે મઠ બની જાય.

શાસનમાં અપૂર્વ ચાહના અને ઊંચી પદ-પ્રતિષ્ઠા મેળવી હોવા છતાં અંગત સિદ્ધિ, પ્રસિદ્ધિ કે મમત્વથી તેઓ સદાય દૂર રહ્યા એ જ એમની આત્મલીનતાનો સૌથી મોટો પુરાવો છે. શ્રાવકો એમનો પડયો બોલ ઝીલવા તૈયાર હતા. સંધ એમના વચન પર બધું ન્યોછાવર કરવા તૈયાર હતો. આવું જનહૃદયમાં માન-સન્માન મેળવ્યું હોવા છતાં આચાર્યશ્રીના જીવનમાં તો એ જ નિઃસ્પૃહતા અને અનાસકિત પ્રગટતા હતા. કોઇ પણ પ્રકારની આશા, આકાંક્ષા, એષણા કે અપેક્ષાથી પર હતા.

આત્મસાધનાની યાત્રા સતત ચાલુ રહી. એમના જીવનનો એક જ ઉદેશ હતો. એમનો એક જ મહામંત્ર હતો-

"આત્મશ્રેય માટે હંમેશાં જાગૃત રહો!"



જ્ઞાન હોય પણ ગર્વ ન હોય. સિદ્ધિ હોય પણ અહંકાર ન હોય. સંયમ હોય પણ શુષ્કતા ન હોય. પદવી હોય પણ પદનો અહમ્ ન હોય. આવી વ્યકિત વિભૂતિ બને છે.

શાસ્ત્રો કહે છે કે જીવનમાં વિનય પાંચ પ્રકારના હોય છે. આ પાંચ વિનય તે જ્ઞાનવિનય, દર્શનવિનય, ચારિત્રવિનય, તપવિનય અને ઔપચારિકવિનય. આ પાંચેય વિનયની આરાધના જે સાધક કરતો હોય છે તે પોતાના અહંકારનું નિગરશ કરે છે અને પોતાની જાત વિશે લઘૃતાભાવ કેળવે છે.

પૂ. આચાર્યશ્રી **કૈલાસસાગરસૂરિજીનું જીવન** એટલે આવી લધુતાની પરાકાષ્ઠા. આ લધુતા એ જ વ્યાપાકતાની જનની છે અને તેથી તેઓની સહૃદયતાની સુવાસ માત્ર <mark>પોતાના સમુદાયના</mark> સીમાડાઓમાં પ્રતિબદ્ધ ન રહી, બલ્કે અન્ય સમુદાયોના સાધુઓ અને જૈનેતરો સુધી પહોંચી ગઇ.

મહેસાણાની જૈન પાઠશાળોમાં એમને શાસ્ત્રોનું પઠન-પાઠન કરાવનાર પંડિત શ્રી પુખરાજજી તો કહે છે કે એમનામાં લઘુતાનો ગુણ તો 'અજબ' હતો. બન્યું એવું કે આચાર્યશ્રીનો ચાતુમસિ મહેસાણામાં હતો. આ સમયે તેઓ પંન્યાસપદથી વિભૂષિત હતા. પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજીની ઇચ્છા 'તત્વાર્થ સૂત્ર'ની સિધ્ધ ર્ષિગણિરચિત ટીકા વાંચવાની હતી. એમને પંડિત પુખરાજજી સમક્ષ આ પ્રસ્તાવ મૂકયો, જેનો પંડિતજીએ સહર્ષ સ્વીકાર કર્યો.

પંન્યાસ પૂ. કૈલાસસાગરસૂરિજીએ કહ્યું કે હું આવતી કાલથી આપની પાસે ભણવા આવીશ મહેસાણાની શ્રીમદ્દ યશોવિજયજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળાનો એવો નિયમ હતો કે પદસ્થ મુનિભગવંતોને એમના ઉપાશ્રયે જઇને પંડિતો તેમ જ શિક્ષકોએ ભણાવવા. જયારે પૂ. પંન્યાસશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ તો પોતે ઉપાશ્રયથી પંડિતજી પાસે પાઠશાળામાં આવશે એમ નિવેદન કર્યું. પંડિતજીએ સંસ્થાના નિયમની વાત કરી. તે સાંભળતા જ પૂ. પંન્યાસશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ કહ્યું, "વિદ્યાગુરુ સામે આવે અને ભણાવે એ કેમ બને? અને એ રીતે મારાથી ભણી પણ કેમ શકાય? માટે હું તો પાઠશાળામાં જ આવીશ."

પંડિતજીએ તેમ જ સંસ્થાના માનદ્દમંત્રી ડૉ. મગનભાઇએ પૂ. પંન્યાસશ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજીનેવિનંતી કરી કે આપ પાઠશાળામાં આવશો નહિ. આપના ઉપાશ્રયે પંડિતજી આવશે.

વિદ્યા અને ગુરુ તરફ અગાધ આદર ધરાવનાર વિનયશીલ પૂ. પં.શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ આનો સ્વીકાર કરે ખરા? એમણે કહ્યું કે પંડિતજી અહીં આવીને ભણાવે તો હુ<sup>ં</sup>અભ્યાસ નહિ કરું. પૂ. પં.શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીની

દઢતા જોઈને સંસ્થાને વિચારવું પડ્યું. તેઓ રોજ પાઠશાળામાં આવીને પંડિતજી પાસે બેસીને અભ્યાસ કરતા.

જેમણે વિદ્યા આપી છે તેમના તરફ પૂ. પંન્યાસશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને અગાધ આદર હતો. પંડિતજી કોઈ વાર પૂ. પં. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી પાસે જઈને વાસક્ષેપ નાખવાની વિનંતી કરતા, ત્યારે સેંકડોની હાજરી વચ્ચે નિખાલસભાવે પૂ. કૈલાસસાગરસૂરિજી કહેતા કે આપ તો મારા વિદ્યાગુરુ છો. આપને વાસક્ષેપ નાખતાં મને સંકોચ થાય છે. મારે તો આપની પાસેથી હજી જ્ઞાનોપાર્જન કરવું છે. આ રીતે પૂ. કૈલાસસાગરસૂરિજી આચાર્ય કે ગચ્છાધિપતિ બન્યા પછી પણ એમના જીવનમાં સતત લઘુતાનો ભાવ વહેતો રહ્યો.

એમની નમ્રતા જ કંઈક અનોખી હતી. તેઓ નાનામાં નાના સાધુને વાણીથી તો આદર આપતા પજ્ઞ એથીયે વિશેષ ધર્મપ્રવૃત્તિઓમાં પજ્ઞ એમને મોખરે રાખતા. જેમ પિતાને પોતાનો પુત્ર સવાયો થાય અને એ જેટલા આનંદનો અનુભવ કરે એટલો જ આનંદ સાધુને પોતાનો શિષ્ય સવાયો થાય તેથી થાય છે તેમ કહેતા. ઈગ્લેન્ડના લેસ્ટર શહેરમાં જૈન સમાજ, યુરોપ દ્વારા રચાતા જૈન દેરાસર માટે આચાર્યશ્રીએ મૂર્તિ તૈયાર કરાવી.

આ સમયે ઘણાં પંથમાં 'સાગર' શબ્દ હોવાથી ક્યારેય કલેશ ન થાય એ માટે મૂર્તિ પર લેખ કોતરવાનો હતા. આચાર્યશ્રીએ કારીગરને કહ્યું કે એના પર 'તપાગચ્છીય શ્રીમદ્બુદ્ધિસાગરસૂરિ પટ્ટપરંપરક આચાર્યશ્રી પદ્મસાગરસૂસ્જિ મહારાજના ઉપદેશાત્' એવો લેખ કરે. કારીગરે આચાર્યશ્રીની આજ્ઞા મુજબ એવો લેખ તૈયાર કરી દીધો. એક કામ અંગે આ કારીગર પૂજ્ય પદ્મસાગરસૂરિજીને મળવા ગયો. એણે વાતવાતમાં તૈયાર થયેલો લેખ બતાવ્યો. આ જોઈને પૂજ્ય પદ્મસાગરજી તો સ્તબ્ધ બની ગયા. એકબાજુ આચાર્યશ્રીના વિશાળ હૃદય અને પરમ શિષ્યવાત્સલ્યનો એમને અનુભવ થયો તો બીજી બાજુ તેઓ વિચારવા લાગ્યા કે આના જેવું બીજું અનૌચિત્ય કયું કહેવાય ? એમણે તરત જ લેખમાં ફેરફાર કરાવ્યો અને પોતાના નામના સ્થળે 'આચાર્ય શ્રીમદ્દ કૈલાસસાગરસૂરિજી' એમ લખાવ્યું. આ ઘટના બાદ પૂજ્ય પદ્મસાગરજી મૂર્તિનો એકેએક લેખ જોવાનો આગ્રહ રાખતા થઈ ગયા.

લઘુતાના સાગરસમા આચાર્યશ્રીએ અહંકાર પર વિજય મેળવ્યો હતો. તપના ગુણ સમા સરળતા, લઘુતા અને સમભાવદૃષ્ટિ પામ્યા હતા. આત્મશુદ્ધિ તરફ જેનું લક્ષ હોય અને જેના તારેતાર પરમાત્મા સાથે જોડાયા હોય એને વળી પોતાનું શું ? સંયમશીલ સાધુમાં સહેજે મમત્વ કે અહમ્ આવે એટલે આખી સાધુતા લજવાય. એમની આ લઘુતા એક સાધુ તરીકેના વ્યવહારમાં પણ પ્રગ્ટ થની હતી. કોઈ અન્ય સાધુ આવે

તો તેને તેઓ આદર આપે. કોઈ અન્ય સમુદાયના સાધુમહારાજ હોય તોપજ્ઞ એની સાધુતાને વંદન કરવાનું ચૂકે નહિ. આચાર્યશ્રીની અપાર ઉદાર ભાવનાને કારણે તેઓ અજાતશત્રુ રહ્યા. પ્રત્યેક સમુદાયના સાધુને એમના પ્રત્યે અગાધ આદર અને ચાહના રહેતી. દરેક સાધુ ભગવંતની સેવાનો લાભ મેળવવા તત્પર રહેતા. આની પાછળ એમના હૃદયમાં રહેલો નપ્રતા, ઉદારતા અને વૈયાવચ્ચનો ગુજ્ઞ હતો. એમની ઉદારતા તો એવી કે કોઈ સારું પુસ્તક વાંચે તો મોટી સંખ્યામાં એની નકલો મંગાવે. જે કોઈ સાધુ આવે એમને સાદર સમર્પજ્ઞ કરે. બાકીની વધેલી નકલો જ્ઞાનભંડારમાં મૂકાવે. એક વાર પદ્મસાગરજી મહારાજે ભગવાન મહાવીરસ્વામીની સુખડની કલાત્મક મૂર્તિ આચાર્યશ્રીને આપી. એમજ્ઞે કહ્યું કે આ મૂર્તિ આપના ધ્યાન માટે જ આપું છું. કોઈ માગે તો આપી દેશો નહિ. થોડા દિવસ બાદ એક શ્રાવક આચાર્યશ્રીને મળવા આવ્યો. સુખડની કલાત્મક મૂર્તિ જોઈ આનંદવિભોર બની ગયો. એજ્ઞે જિજ્ઞાસા-ભેર આચાર્યશ્રીને પૂછ્યું. 'મહારાજસાહેબ, આ મૂર્તિ ખરેખર નયનરંજક અને ભાવપ્રેરક છે. કેવી સરસ છે આ મૂર્તિ ! આવી મૂર્તિ ક્યાં મળે છે તે કહેશો ?'

પૂ. આચાર્યશ્રીએ શ્રાવકની આતુરતા પારખી લીધી અને એને પોતાની પાસેની એ મૂર્તિ આપી દીધી. થોડા દિવસ વીતી ગયા. પદ્મસાગરજીએ જોયું તો પેલી મૂર્તિ દેખાય નહિ. એમણે આચાર્યશ્રીને પૂછ્યું, 'પ્રભુ મહાવીરની પેલી મનોરમ મૂર્તિ કયાં ગઈ ?'

પૂ. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, 'એ મૂર્તિ તો મેં શ્રાવકને આપી દીધી. તમે મને રાખવાનું કહ્યું હતું પજ્ઞ મારી પાસે રાખવા કરતાં એની પાસે રહે તેમાં વધુ લાભ છે. ઓછામાં ઓછું શ્રાવકને સાધના તો થશેને ?'

મિરામ્બિકા સોસાયટીમાં ઉપધાનતપનો પ્રસંગ હતો. આ સમયે રામસૂરીશ્વરજી (ડહેલાવાળા) મહારાજસાહેબ પધાર્યા હતા. આ પ્રસંગે આચાર્યશ્રી એમની બાજુમાં બેઠા, એટલું જ નહિ પજ્ઞ પ્રથમ માળ અને મુખ્ય શાલનું માન પજ્ઞ એમને આપ્યું. અન્યને આગળ કરવાની એમની ભાવના અનન્ય હતી અને એની પાછળ એમના હૃદયની સમર્પજ્ઞશીલતા પજ્ઞ પ્રગટ થતી. એક વાર પૂજ્ય યશોદેવસૂરિજી રાજસ્થાન તરફ જતા હતા. વિહારમાં રસ્તામાં મહેસાજ્ઞા આવતું હતું. પૂ. આચાર્યશ્રીએ એમને બહુમાનપૂર્વક બોલાવ્યા, એટલું જ નહિ પજ્ઞ એમની પાસે વિધિ પજ્ઞ કરાવી. સાજ્રંદમાં સાગરગચ્છ અને વિજયગચ્છ એમ બે ગચ્છનો મોટો પ્રભાવ. બન્ને ગચ્છના જીદ્ય ચાતુમસિ થાય. આચાર્યશ્રીએ આ બંનેને ભેગા કર્યા.

સાગરગચ્છ અને વિજયગચ્છનો ગોચરીવ્યવહાર જુદો હતો. પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી વિજયગચ્છના ભદ્રંકસૂરિજી પાસે આવ્યા અને કહ્યું કે આજે તો તમારા હાથની ગોચરી મારે વાપરવી છે. અને એમની સાથે ગોચરીમાં બેસી ગયા. પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી અને પૂ. ભદ્રંકરસૂરિજીના ગચ્છ જુદા હતા, પણ ગતિ એક હતી.

બંનેનો પરસ્પર પ્રત્યેનો મૈત્રીભાવ અને આદર પક્ષ અખૂટ. બંને જગાં ભેગા થાય ત્યાં એક જ ઉપાશ્ચયમાં ઊતરવાનું રાખે. વ્યાખ્યાન પક્ષ સાથે જ આપે. પૂ. આ. શ્રી ભવંકરસૂરિજી કરતાં પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને વહેલી આચાર્ય પદવી મળી હતી. આમ છતાં પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી મળે ત્યારે ખૂબ જ મૈત્રીભાવ અને વિનય દાખવે. આ અંગે પૂ. ભવંકરસૂરિજીએ કહ્યું, તેઓ તો ખૂબ જ વિનય કરે. મને શરમ આવે તેટલો વિનય કરે.'

આ સમયે પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી અને ભવંકરસૂરિજી મહારાજ સાણંદમાં ભેગા થયા હતા. વિ. સં. ૨૦૩૯માં પૂ. આ. શ્રી ભવંકરસૂરિજી મહારાજ પાર્શ્વનાથ ભગવાનના દેરાસરના શતાબ્દી મહોત્સવ નિમિત્તે આવ્યા હતા. સં. ૨૦૪૦ના મહા સુદ ૬ના દિવસે નયપદ્મસાગરજીની યોજાયેલી દીક્ષા અર્થે પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી સાણંદ આવ્યા હતા. પૂ. કૈલાસસાગરજી મહારાજ પૂ. આ. શ્રી ભવંકરસૂરિજી મહારાજને આગ્રહપૂર્વક કહે, 'આપ મારા વિદ્યાગુરુ છો, આપ પાટ પર બેસો.'

પૂ. આ. શ્રી ભદંકરસૂરિજી કહે છે, 'આપ અમારા સૌના વડીલ છો. આપ બેસો તે જ યોગ્ય ગણાય.'

આમ પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી અને પૂ. આ. શ્રી ભ**દંકરસૂરિજી** મહારાજ એક જ પાટ પર બેસીને વ્યાખ્યાન આપતા એટલું જ ન**હિ પણ** સાશંદના શ્રાવકોને કહેતા કે અમે ભેગા થઈને વ્યાખ્યાન આપીએ છીએ તો તમે સાથે પ્રતિક્રમણ કેમ ન કરો ? અને આ રીતે આચાર્યશ્રીની ભાવનાએ બે ગચ્છને એક સાથે ધર્મઆરાધના કરતા કર્યા.

નયપદ્મસાગરજીની દીક્ષાનું કાર્ય પૂર્ણ થતાં પૂ. આ. શ્રી. કૈલાસસાગરસૂરિજી વિહાર કરવાના હતા. પૂ. આ. શ્રી ભવંકરસૂરિજી મહારાજે કહ્યું કે આપ ઉત્સવના દિવસો હોવાથી થોડું વધુ રહી જાવ તો? પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી બે દિવસ રહ્યા. પૂ. આ. શ્રી ભવંકરસૂરિજી મહારાજને એમની નમ્ર પ્રકૃતિની ખબર હતી. મહેસા-ભ્રામાં અનેક ધર્મકાર્યો કરવાનાં હોવાથી આચાર્યશ્રીને જવાની પજ્ઞ જરૂર હતી. ધર્મકાર્ય અંગેની પત્રિકા પક્ષ બહાર પડી ગઈ હતી, પક્ષ દ્યક્ષિક્ય એટલું કે પૂ. આ. શ્રી. ભવંકરસૂરિજી મહારાજ કહે પછી જ જવું.

પૂ. આ. શ્રી. ભદંકરસૂરિજી મહારાજ આચાર્યશ્રીનો સ્વભાવ <mark>બ્રાક્ષતા હતા.</mark> તેથી એમને બોલાવીને કહ્યું, 'હવે આપ પધારો. આપને મહેસા<mark>ણાના ઘણાં</mark> કામો કરવાનાં છે તે હું જાણું છું." આમ એમની અનુમતિ મળ્યા પછી જ આચાર્યશ્રીએ વિહાર કર્યો

અન્ય સમુદાયના સાધુઓ પણ કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ પ્રત્યે અગાધ આદર સેવતા. એક ખ્યાતનામ આચાર્ય મહારાજ પણ કહેતા કે અમારા તપાગચ્છીય સાધુઓમાં એક પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી એવા છે કે જેમણે દેષ્ટિ પર કાબૂ મેળવ્યો છે, જે અમે પણ નથી મેળવી શકતા. મોટા મોટા વિવાદો હોય ત્યાં પણ સહુ આચાર્યશ્રીને એક તટસ્થ વ્યક્તિ તરીકે સ્વીકારતા હતા. એક વાર ઓઢવ મુકામે પૂજય મેરુપ્રભસૂરીશ્વરજી મહારાજે પણ પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને કહ્યું હતું કે તિથિચર્ચાનો ઝઘડો મિટાવવા માટે તમે એક જ તટસ્થ અને શક્તિમાન છો.

એક સમાચારીવાળા અન્ય સમુદાયના વડીલ સાધુ હોય તો તેમને વંદન કરવા જતા. પોતાના શિષ્યોને પણ કહેતા કે બીજા કોઇ મહાત્માઓ મને અગર આપણા કોઇ પણ સાધુને વંદન કરે યા ન કરે, પણ તમને જયાં ત્યાગી પુરુષો દેખાય અને માથું નમાવવાનું મન થાય તો ગમે તે સમુદાયના મહાત્માને તમારે સહર્ષ વંદન કરવાં.

**સાધુએ તો ગુણો ગ્રહણ કરવાના હોય. શ્રાવક પાસે પણ જો કોઇ ગુણ દેખાય** તો તે પણ ગ્રહણ કરવો જોઇએ એવી તેમની ભાવના હતી. 'દશવૈકાલિક સૂત્રમાં કહ્યું છે, 'ગુણોથી સાધુ થવાય. અવગુણોથી અસાધુ થવાય. આથી સાધુ સારા ગુણો ગ્રહણ કરીને નઠારા અવગુણો ત્યજી દે છે.' \*

આવી સાધુની છબી આચાર્યશ્રીના માનસમંદિરમાં અંકિત થયેલી હતી. જયારે આપવડાઇનો અસ્ત થાય છે ત્યારે વિનયનો ઉદય થાય છે. પોતાનાથી વિશેષ ગુણવાનનો વિનય કરવો તે આપણું કર્તવ્ય છે. સમકક્ષનો વિનય કરવો તે સૌજન્ય છે. અલ્પ ગુણવાનનો વિનય કરવો તે કુલીનતા છે અને સર્વનો વિનય કરવો તે સમદ્દે પ્રાપ્ત થયાનું સૂચક છે. આચાર્યશ્રીના હૃદયમાં આવી સમદેષ્ટિ ! જારુત થઇ હતી. ત્યાંગ માટેનો અનુપમ અનુરાંગ હતો. તેઓ એક વાર એક વડીલ આચાર્યશ્રીને વંદન કરવા ગયા. એમને વંદન કર્યા, પણ એ વડીલ આચાર્યશ્રીને વંદન કરવા ગયા. એમને વંદન કર્યા, પણ એ વડીલ આચાર્યશ્રીના સાધુઓએ પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગસૂરિજી વડીલ હોવા છર્તા વંદન ન કર્યા. વંદન કરીને પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ વિદાય લીધી ત્યારે એમની સાથેના એક સાધુથી રહેવાયું નહિ. એમણે પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને કહ્યું, 'આપે તો એ

## \* गुणेहि साहू अगुणेहिऽसाहू, जिण्हाहि साहू गुण मुज्चऽसाहू

(ER à.\_ &-3/99)

સાંઘુપુરુષને વડીલ માનીને વંદન કર્યાં, પણ આપને વડીલ માનીને એમના બીજા સાધુઓએ વંદન ન કર્યાં, એ કેમ ચાલે?'

આચાર્યશ્રીએ એમને પ્રેમથી સમજાવતાં કહ્યું, 'જો ભાઇ, આપણે આવું નહિ જોવાનું. આપણે વંદન કરવા ગયા હતા, વંદન કરાવવા નહિ.'

આવી વિરલ સાંપ્રદાયિક ઉદારતા આચાર્યશ્રીના જીવનમાં જોવા મળતી હતી. જયારે વ્યક્તિનું દર્શન વિશાળ બને છે ત્યારે નાના-નાના સીમાડાઓ લોપાઇ જાય છે. ગગનમાં ઊડનારને સાગર દેખાય છે, નાનકડા ખાબોચિયાં નહિ.

આવી મહાન વ્યક્તિને કદી ક્રોધ કે કામ કંપાવી શકતા નથી. કાશીરામમાંથી પૂ. કૈલાસસાગરજી બનેલા આચાર્યશ્રી પોતાના શિષ્યોને કહેતા કે ક્રોધ કરવાથી ભય આવે છે. સામી વ્યક્તિ વેરની વસૂલાત કરશે એવી દહેશત સતાવતી રહે છે અને એનાથી તન અને મન બંનેનું સ્વાસ્થ્ય બગડે છે.

વિ.સં. ૨૦૨૨માં સાણંદમાં અંજનશલાકા હતી. એ નિમિત્તે જુદા જુદા પ્રતિમાજીઓની નીચે લેખ તૈયાર કરવામાં આવ્યા હતા. એવામાં ભૂલથી એવું બની ગયું કે એક પ્રતિમાજી નીચે અન્ય વ્યક્તિનો લેખ કોતરાઇ ગયો. એ અમદાવાદના ગૃહસ્થ હતા અને એમણે આ વાંચ્યું ત્યારે એમના ગુસ્સાનો પાર ન રહ્યો. તરત જ પૂ. કૈલાસસાગરજી મહારાજ પાસે આવ્યા અને અત્યંત ઉગ્રપણે બોલવા લાગ્યા. એમણે કહ્યું કે, 'આવું થાય જ કેમ ? આ હું ચલાવી લેવાનો નથી.'

કૈલાસસાગરજી મહારાજ કહે, 'આ લેખ લગાડનાર માણસ છે અને માણસથી ભૂલ થઇ પણ જાય. આની પાછળ કારીગરનો કોઇ ઇરાદો નહિ હોય, પણ સરતચૂક થઇ હશે.'

અમદાવાદના એ ગૃહસ્થ મમતે ચડયા હતા. એ તો એક જ વાત પકડીને બેઠા કે આવું થાય કઈ રીતે ? પૂજ્ય કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું, 'તમે કહો તો નવી મૂર્તિ મંગાવીને ભરાવી આપું. પણ શાંત થાવ.' છતાં પેલી વ્યક્તિ હઠાગ્રહ છોડતી ન હતી. દોઢેક કલાક સુધી ૨કઝક ચાલી. પૂ. કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું 'કારીગરથી ભૂલ થઇ છે તો તેને ક્ષમા આપો. તમે કહો તેટલા પૈસા આપીને આ જ પ્રકારની મૂર્તિ જયપુરથી મંગાવી દઉં. પછી બીજું કાંઇ ?'

પેલા ગૃહસ્થ કાંઇ સાંભળવા તૈયાર નહોતા. આખરે પૂજય પદ્મસાગરજી મહારાજે એમને પૂછયું કે તમે કોણ છો ? અને કૈલાસસાગરજી વિશે 'હ્યું કે તમે એમને આખી રાત ગમે તેટલું કહેશો, તોપણ તેઓ ગુસ્સે નહિ થાય. વળી આ ભૂલ તો સંઘની કહેવાય. એટલે સંઘને દોષ લાગશે. એવામાં સંઘના DATE OF CONTROL

આગેવાનો ભેગા થયા. એમણે એ ગૃહસ્થને બરાબર સકંજામાં લીધો. છેવટે એશે પૂ. કૈલાસસાગરજીની માફી માગી.

ગૃહસ્થના ગયા પછી પૂજય પદ્મસાગરજીએ પૂછયું, 'આ માણસ આટલું બધું બોલતો હતો. આપણો કોઇ દોષ નથી છતાં આટલું ઉકળી-ઉકળીને કહેતો હતો. છતાં તમે એને ચોખ્ખેચોખ્ખું કેમ કહી દીધું નહિ?'

પૂજય કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું, "જુઓ, આ તો પુદ્દગલથી પુદ્દગલ ટકરાય છે. પુદ્દગલ બોલે છે અને પુદ્દગલ સાંભળે છે. આપણાં કોઇ અશુભ કર્મોનો ઉદય થયો હશે એટલે જ આવું બન્યું હશે."

પેલા ગૃહસ્થ ગુસ્સામાં ઘણું-ઘણું બોલી ગયા હોવા છતાં પૂ. કૈલાસસાગરજીએ એમને વિશે ટીકાનો એક શબ્દ પણ ન કહ્યો. આવું હતું એમનું ઉપશમ ભાવવાળું ઔદાર્યમય જીવન!

તેઓ ઘણી વાર કહેતા, 'કાનને સાઉન્ડપ્રૂફ કરો અને દિમાગને એરકન્ડિશન બનાવો. આ દેહનું મકાન તો આત્મારામભાઇએ 'લીઝ' પર લીધેલું છે. એ મકાનને એરકન્ડિશનમાં રાખવાને બદલે દિમાગર્ને એરકન્ડિશનમાં રાખો. એનાથી શું થાય તે તમે સારી રીતે જાણો છો. કાન સાઉન્ડપ્રૂફ હશે તો બહાર ગમે તેટલો ઘોંઘાટ હશે, પણ મગજમાં એનો કચરો નહિ આવે. મગજમાં ગરમી નહિ ચડે.'

મનને એરકન્ડિશન કરવાની વાત પણ તેઓ પોતાના સાધુ-સમુદાયને વારંવાર કહેતા હતા. ક્વચિત્ કોઇ સાધુ ગુસ્સે થાય તો એમને ઠપકો આપવાની એમની આ રીત હતી.

"સહન કરવું, ક્ષમા કરવી અને સેવા કરવી" એ એમનો જીવનમંત્ર હતો. તેઓ કોઇની વાત કોઇને કરતા નહિ. સતત અમીઈ પેટેની જ વર્ષા ચાલતી હોય. કોઇ અપશબ્દ કહે કે દગો આચરે તોવણ એનું ભલું થજો એમ જ કહે. એમની પાસે આરસ પારસ બની ઉતા.

ક્યારેક કોઇ સાધુ એમ પૂછતા પણ ખરા કે વિના કારણે આપને હાનિ કરનારી વ્યક્તિ પર પણ કેમ ગુસ્સે થતા નથી? તો એના જવાબમાં પૂ.આ.શ્રી કૈલાસસગરસૂરિજી કહેતા, "જુઓ, ભલે એ ગમે તેમ બોલે. તેનાથી આપણા કપડાંને ડાઘ પડતો નથી. જ્ઞાતા-દેખ્ટા ભાવ જેમ જેમ કેળવીએ તેમ તેમ સમભાવ આવે છે. રાગ-દ્વેષ જીતવાનો ઉપાય સાક્ષીભાવથી રહેવું એ જ છે." આમ દાક્ષિણ્ય અને કરુણાથી એમનું હૃદય સભર હતું. કોઇ સાધુ વખતોવખત ભૂલ કરે તો તેના પ્રત્યે ક્વચિત્ પુણ્યપ્રકોપ દાખવતા, પરંતુ એટલી જ જલદીથી એની ભૂલને ક્ષમા આપી દેતા. એમના હૃદયમાં સહુના પ્રતિ અપાર વાત્સલ્ય વહેતું હતું. એમનામાં અજોડ કોટિનો ગુણાનુરાગ હતો. ક્વચિત્ સહેજ આકરા થઇને ગૃહસ્થને કંઇ કહેવું પડે તોપણ તરત જ બોલી ઊઠતા કે મારા કહેવાથી દુ:ખ લાગ્યું હોય તો 'મિચ્છામિ દુક્કડમ્'. આમ ગાંઠ બંધાય તેવા કષાય થાય નહીં તેની અહનિંશ જાગતિ રાખતા.

એક વાર તેઓ વિહાર કરીને કલકત્તા તરફ જતા હતા. રસ્તામાં એક સ્કૂલ આવી. નિશાળના સંચાલકોએ તો સ્કૂલમાં ઊતરવાની પરવાનગી આપી હતી. પરંતુ નિશાળના વિદ્યાર્થીઓએ એનો વિરોધ કર્યો. એમણે કહ્યું કે, અમે અમારી સ્કૂલમાં આ જૈન સાધુને ઊતરવા દઇશું નહિ. પૂ. કૈલાસસાગરસૂરિજીએ કહ્યું કે અમે કંઇ રહેવાના નથી. અમારે તો સહુને મળવું છે.

થોડી વારમાં નિશાળના બધા છોકરાઓ ભેગા થઇ ગયા. એમણે અંગ્રેજીમાં ટેટલીક પ્રેરણાદાયી વાતો કહી. છોકરાઓ તો ખુશખુશાલ થઇ ગયા. તેઓ તો આસાધુની પાછળ પાછળ ભમવાલાગ્યા. છોકરાઓએ જ વિનંતી કરી કે આપ સહુ અહીં જરૂર રહો.

જેવો એમનો ક્રોધ પર વિજય હતો એવો જ વિજય સ્વાદેન્દ્રિય પર હતો. એમણે જીવનભર આહારના સ્વાદની કદી ખેવના કરી નહિ. ગોચરીમાં મીઠું છે કે નહિ એનો એમને કદી ખ્યાલ આવે નહિ. મીઠાઇ ખાવાની તો એમને જીવનભરની બાધા હતી. દેરાસરની પ્રતિષ્ઠા યોજાઇ હોય ત્યારે તો મોટા પાયા પર મીઠાઇ થાય. વળી પ્રતિષ્ઠાના પ્રસંગને કારણે સાધુજનો બહાર ગોચરી માટે જઇ શકે નહિ. આવે સમયે નાના શિષ્યો આચાર્યશ્રીને મીઠાઇ વાપરવા આગ્રહ કરતા. આચાર્યશ્રી એમને લાગણીભેર કહેતા, "મારે અહીં મીઠાઇ વાપરવી નથી. હું તો મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જઇને દેવાધિદેવ શ્રી સીમંધરસ્વામીને પૂછીશ, 'ભગવન! આજીવન આયંબિલ કરવાનો અભિગ્રહ કરું?' ભગવાન જે ફરમાવશે તે કરીશ."

આવી જ રીતે એમણે તળેલા સ્વાદિષ્ટ ફરસાણને કદી સ્પર્શ કર્યો નહિ. ચાના વ્યસન અંગે તેઓ કહેતા, "ચા વ્યસન છે અને તપમાં બાધક છે." તેઓ ચાને બદલે ઉકાળો પીવાનું કહેતા અને ઉકાળાના ગુણો પણ વર્ણવતા. હસતાં હસતાં એમેય કહેતા કે 'આ તો સરસ મજાની દેશી દવા છે.'

પૂ. આચાર્યશ્રીએ જીવનમાં કદી બપોરે કોઇ નાસ્તો લીધો નહોતો. ગોચરીમાં મુખવાસ તો ક્યારેય હોય નહિ. તિથિએ આયંબિલ હોય અને ઘણાં વર્ષો સુધી દર સુદિ પાંચમે ઉપવાસ કરતા. શાસનના ઘણાં મોટાં કાર્યો કરવા છતાં ક્યાંય પોતાનું નામ લખ્યું કે લખાવ્યું નહિ. કોઇ અતિ આગ્રહ કરીને એમનો ફોટોગ્રાફ લેવા વિનંતી કરે તો અગિયાર કે એકવીસ આયંબિલ કરીને એનું પ્રાયશ્ચિત પણ કરી લેતા. તેઓ ભાત કે કઢી કદી વાપરતા ન હતા. એક વાર એમણે એવું સાંભળ્યું કે દેરાસરમાં જે ચોખા અને બદામ મૂકવામાં

આવે છે તે કેટલાંક લોકો લઇ જઇને બજારમાં વેચે છે. આનાથી એમનું સંવેદનશીલ હૃદય દ્રવી ઊઠયું અને નક્કી કર્યું કે જીવનભર ચોખા કે બદામ લેવાં નહિ.

ગોચરી સમયે ક્વચિત્ કોઇ સાધુથી એમ બોલાઇ જાય કે, "આ વસ્તુ બહુ સારી બની છે." તો એ સાધુને હળવેથી ટોકતા અને કહેતા કે સાધુને માટે આહાર શરીર ટકાવવા માટે છે એથી વિશેષ એનો કોઇ ઉપયોગ નથી. આમ આહાર અંગે એમને કોઇ આસક્તિ નહોતી. એમની સાથેના સાધુઓ પણ ખાસ તકેદારી રાખતા કે અમુક વસ્તુ સારી છે કે ખરાબ એવું બોલાઇ જાય નહિ. જો આવું બોલાઇ જાય તો અચૂક એમનો ઠપકો મળે જ.

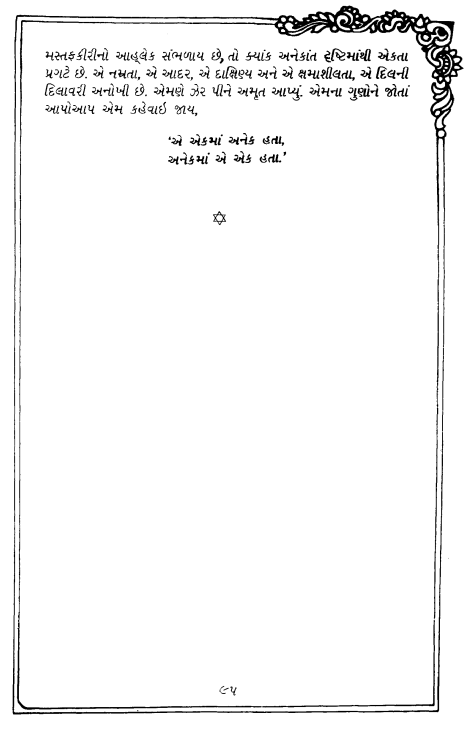
તેઓ કહેતા કે તીર્થંકર પરમાત્માએ આ અંગે 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર' માં એમ કહ્યું છે કે જિનશાસનના સાધુએ ખાતાં ખાતાં તેશે 'આ સારું રંધાયું છે', 'આ ઠીક સ્વાદવાળું છે' કે 'આ ઠીક રસવાળું છે' એવું ન બોલવું. અનાસક્ત ભાવે મોક્ષના સાધનભૂત દેહને ટકાવવા માટે ભોજન અનિવાર્ય હોવાથી લેવું.

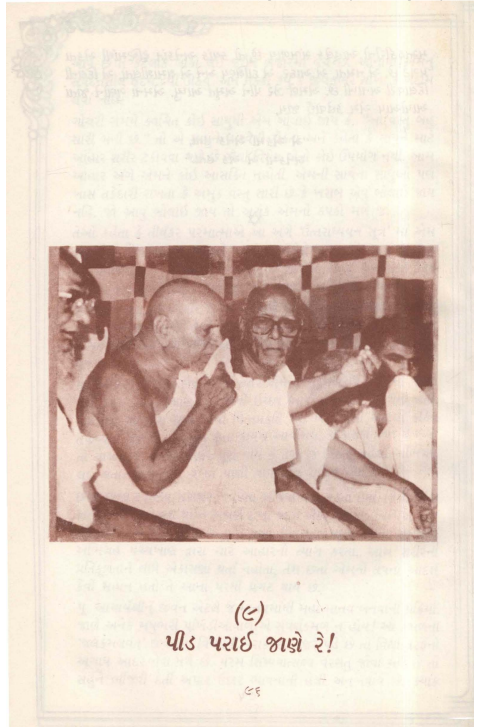
માક્ષના સાધનત્મૂત દહન ટકાવવા માટે ભાજન આવવાય હાથવા વડુ. સંયમજીવનના પ્રથમ ચાર દાયકાઓ સુધી તો આચાર્યશ્રી હંમેશાં એકાસણાં કરતા. એમણે કાયમને માટે ચાર વિગઇઓનો ત્યાગ કર્યો હતો. માત્ર બે વિગઇઓની છૂટ હતી. તેઓ દહીં અને દૂધ લેતા અને તેમાં પણ ડેરીનું દૂધ વર્જ્ય હતું.

પૂ. કૈલાસંસાગરજીએ દીક્ષા લીધી ત્યારે એમના ગુરુમહારાજ છકના પારણે છક કરતા હતા. કૈલાસસાગરજીની ઇચ્છા આવી તપશ્ચર્યા કરવાની હતી. એકબાજુ અભ્યાસ ચાલે. વળી પિત્તપ્રકૃતિ પણ ખરી. તેથી આટલી કઠિન તપશ્ચર્યા મુશ્કેલ હતી તેમ છતાં કાયમ આયંબિલ, એકાસણું અને ઉપવાસ તો ચાલતા જ. વળી આહાર પૂરો થાય કે તરત જ ઊઠતાં પહેલાં અભિગ્રહ લઇ લેતા. બે કે ત્રણ વખત પાણી વાપરવાનું રાખતા હતા.

છેલ્લે છલ્લે સ્વાસ્થ્ય બરાબર ન રહેતાં ઔષધો લેવા પડતાં હતાં. શિષ્યવર્ગના અત્યંત આગ્રહને વશ થઇને એમણે દુઃખી હૃદયે એકાસણાં છોડીનેબિંઆસણાં શરૂ કર્યાં. આવું થયા પછી પણ તેઓ દિવસના મોટાભાગના સમયમાં અભિગ્રહ પચ્ચખાણ દ્વારા ચારે આહારનો ત્યાગ કરતા. આમ શરીરની પ્રતિકૂળતાને લીધે એકાસણાં થતાં નહોતાં, તેમ છતાં એમનો તપનો આદર્શ કેવો મહાન હતો તે આના પરથી પ્રગટ થાય છે.

પૂ. આચાર્યશ્રીનું જીવન એટલે જ માનવમાંથી મહા-માનવ બનવાની પ્રક્રિયા. જાશે અનેક મધુભરી પાંખડીઓવાળું એ સુવર્શકમળ ન હોય! આ કમળના 'જલકમલવત્' જીવનમાં વિનયની પરાકાષ્ઠા નજરે પડે છે તો વિદ્યા તરફનો અગાધ આદર જોવા મળે છે. પરમ શિષ્યવાત્સલ્ય વરસતું જોવા મળે છે તો સહુને ભીંજવી દેતી અપાર ઉદાર ભાવનાની હેલી અનુભવાય છે. ક્યાંક





For Private And Personal Use Only

વીતરાગ પરમાત્માનું શાસન એક વિશ્વવ્યાપી મહાન શાસન છે. એ શાસનમાં સાધુને નિઃસ્પૃહી, નિર્મોહી અને સ્વાશ્રયી દર્શાવવામાં આવ્યો છે. ભગવાન . મહાવીર કહે છે--

> 'અલોલભિક્ખુ ન રસેસુ ગિઘ્ધે, ઉંછં ચરે જીવિય નાભિકંખે., ઇડ્હિંચ સક્કારણ - પૂયણંચ, ચએ ઠિયપ્પા અણિહે જે સ ભિક્ખુ.'

'જે સાધુ લોલુપ નથી હોતો, રસલાલચી નથી હોતો, અજ્ઞાત પરિવારો પાસેથી ભિક્ષા માગે છે, જે જીવનની આકાંક્ષા નથી કરતો, જે ૠધ્ધિ, સત્કાર તથા પૂજા-પ્રતિષ્ઠાનો મોહ ત્યાગી ચૂકયો છે, જે સ્થિરાત્મા તથા નિઃસ્પૃહ છે, તે જ સાધુ છે.'

પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી જીવનભર નિઃસ્પૂહ રહ્યા. માત્ર વૃત્તિથી જ નહિ, બલ્કે રોજિંદા વ્યવહારમાં પણ અપેક્ષાથી પર રહ્યા. જીવનના છેક અંતિમ સમય સુધી પોતાનું કામ પોતે જાતે જ કર્યું. ગમે તેવી માંદગી હોય, તેમ છતાં કોઇ શિષ્ય કે ગૃહસ્થ પાસે એમણે કદી સેવા કરાવી નથી. લાંબા વિહારનો શ્રમ હોય, આખા દિવસનો થાક હોય, હૃદયની બીમારીની અસર હોય, તેમ છતાં બીજાની પાસે પગ દબાવવાની વાત તો દૂર રહી, પરંતું પગને સ્પર્શ પણ કરવા ન દે! પાછળના સમયમાં શ્વાસની ઘણી તકલીફ રહેતી. પણ કદી પરાશ્રિત બન્યા નહિ. અંતિમ દિવસોમાં પણ ખૂબ નબળાઇ હોવા છતાં દીવાલને ટેકે ટેકે ઠલ્લે કે માત્રુ જતા. તેઓ આટલા લાંબા દીક્ષાપર્યાયમાં માત્રુની કુંડી ક્વચિત જ કોઇને પારિષ્ઠાપનિકાવિધિ માટે આપતા હતા. બાળપણથી તેઓને વ્યાયામમાં ઊંડો રસ હોવાથી ઘણાં વર્ષો સુધી એમની શારીરિક શકિત ટકી રહી હતી. કોઇ સાધુ ઉપાશ્રયમાં દીવાલોનો ટેકો લઇ અઢેલીને બેસે તો તરત જ આચાર્યશ્રી કહેતા, 'જુવાનીમાં ટેકો લો છો, તો બઢાપામાં સવં પડશે.'

હૃદય પહોળું થવાથી છેલ્લાં દસેક વર્ષોથી એમને અનેક પ્રકારના તકલીફ થતી હતી. છેલ્લાં વર્ષોમાં વિહારના પ્રસંગે ડોળીનો ઉપયોગ કરવો પડતો હતો, જો કે શ્વાસ ચડી જાય અને અનિવાર્ય બને ત્યારે જ ડોળીમાં બેસતા. ડોળીમાં બેસીને વિહાર કરવાનું એમને પસંદ નહોતું તેથી અંતરમાં ઊંડે ઊંડે કોઇએક સ્થળે સ્થિરવાસ કરવાનું પણ વિચારતા હતા. વળી ડોળીમાં બેસે તો પોતાના કરતાં ડોળીવાળાની વધુ ચિંતા કરતા હતા. થોડે આગળ જાય એટલે ડોળીવાળાને કહેતા કે હવે જરાક થોભી જાવ. તમે થોડો આરામ લઇ લો. આ સમયે પોતે મોડા પહોંચશે અથવા તો તડકો થઇ જશે એની કદી કયારેય ચિંતા કરતા નહિ.

DE BORRES

પૂંચા. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી હિંમતનગરમાં પ્રતિષ્ઠા કરાવીને ડોળીમાં અમદાવાદ આવતા હતા. પ્રાંતિજથી થોડે આગળ સલાલ પાસે આવ્યા હશે અને એકાએક મધમાખીઓનું ઝૂંડ એમને ધેરી વળ્યું. કોઇએ મધપૂડા પાસે આગ લગાવી હોય કે એના પર પથ્થરનો ઘા કર્યો હોય, પણ ગમે તે કારણે મધમાખીઓ વિફરી હતી. ચારે બાજુ ઊડતી, ડંખ દેતી હતી. આ મધમાખીઓ ડોળીવાળા પર તૂટી પડી.

આચાર્યશ્રી એ પોતાની ઊનની કામળી આખા શરીર પર આઢી લીધી. એને પરિણામે માત્ર મોં પર જ ચાર-પાંચ મધમાખી કરડી ગઇ. બીજે ક્યાંય ડંખ લાગ્યા નહિ. તરત જ આચાર્યશ્રીને નજીકના ગામમાં લાવવામાં આવ્યા. મધમાખીનો ડંખ કાઢવા માટે તાબડતોબ ડૉકટરોને બોલાવવામાં આવ્યા. ડૉક્ટરો આવ્યા એટલે પૂજય આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ કહ્યું, "મારી ફિકર કરશો નહી. મને તો બે-ચાર ડંખ જ લાગ્યા છે. પહેલાં આ ડોળીવાળાઓની સારવાર કરો. એમના પર તો મધમાખીઓ તૂટી પડી હતી" આમ, ડૉક્ટરો પાસે પોતાને બદલે ડોળીવાળાઓની સારવાર એમણે પહેલા કરાવી.

શ્રાવકોને આ વાતની ખબર પડી એટલે કેટલાક શ્રાવકો દોડી આવ્યા. તેઓ પૂ. આચાર્યશ્રી પાસે આવ્યા અને સુખશાતાની પૃચ્છા કરવા લાગ્યા ત્યારે પૂ. આચાર્યશ્રીએ એટલું જ કહ્યું, 'મને ખાસ કાંઇથર્યું નથી.ખબર પૂછવી હોય તો ડોળીવાળાની પૂછો.'

અમદાવાદથી પણ કેટલાક શ્રા વકો આવી પહોંચ્યા. શ્રા વકોએ ચિંતિત બનીને પૂછયુ, ત્યારે પ્રસન્ન ચિત્તે આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, "જીઓને, આ કાનની પાસે ડંખ લાગ્યા છે એટલે જરૂર આ મધમાખીઓ મને કશુંક કહેવા આવી હોવી જોઇએ."

પૂ. આચાર્યશ્રી માનવીના જેટલી જ પ્રાણીની પણ ચિંતા કરતા. એક સમયે ભાવનગરમાં એમનો ચાતુર્માસ હતો. વિહાર કરતી વખતે ધંધુકાથી આગળ એક કૂતરું છેલ્લા શ્વાસ લેતું તરફડતું હતું. એની આ આખરની ઘડી હતી. તરત જ પૂ. આ. કૈલાસસાગરસૂરિજી અટકી ગયા. એની પાસે જઇને એને નવકાર સંભળાવવા લાગ્યા અને વિચાર્યું કે આનાથી એ જીવની સદ્દગતિ થાય તો સાર્

✻

વિ. સં. ૨૦૧૪ની આ વાત છે. પાલીતાણાનો એક સંઘ નીકળ્યો હતો. રાજસ્થાનના સિહોરીના શ્રેષ્ઠિ ઘનરાજ ગાંધી અને એમના પરિવાર તરફથી પાલીતાણાનો સંઘ કાઢવામાં આવ્યો હતો. આ સંઘમાં હાથી પણ સાથે હતો. પાલીતાણા પહોંચતા પહેલાં હસ્તગિરિ તીર્થ આવ્યું. સંઘમાં પ્રતિદિન અવનવી મીઠાઈઓ થતી, ત્યારે પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીના મનમાં થયું કે આ



હાથી શું ખાતો હશે? કેટલાક શ્રાવકો એમને ભકિત માટે પૂછવા આવ્યા તો કહ્યું, 'જુઓ, આ સંધયાત્રામાં હાથીએ સાથ આપ્યો છે. એ તો એક પશુ છે છતાં આપણી ભકિતમાં સાથે રહ્યો છે. તો તમ ંધા ગજરાજની ભકિત કરો. પરિણામે બે મણ લાડુ બનાવવામાં આવ્યા અને બજરાજને ભકિતપૂર્વક ખવડાવવામાં આવ્યા!

પૂ. આચાર્યશ્રીને બ્રહ્મચર્ય તરફ અગાઘ આદર હતો. આથી એમના મનમાં સતત એક વાત ઘોળાયા કરતી અને કયારેક પોતાના નાના શિષ્યોને હસતાં હસતાં કહેતા પણ ખરા કે મેં કેવું પાપ કર્યું હશે કે જેથી મારી દીક્ષા વિલંબથી થઇ ? તમે બધા પુષ્ટયશાળી છો. તમારી દીક્ષા વહેલી થઇ.

કયારેક પ્. આચાર્યશ્રી પોતાના નાના સાધુઓને એમ પણ કહેતા કે તમે બ્રહ્મચારી છો. હું તો લગ્ન કરીને અહીં આવ્યો. તમારા જેવા બ્રહ્મચારીને વંદન કરું છું જેથી હવે પછી મારી દીક્ષા પણ નાની ઉમરમાં જ થાય. આજીવન બ્રહ્મચારી રહું. સમભાવ એ પૂ. આચાર્યશ્રીનો એક મહાન ગુણ હતો. સામાન્યમાં સામાન્ય માણસ જાય તોપણ એને ભાવથી બોલાવે. કોઈ શ્રાવકને અન્ય સાધ પર વિશેષ અનુરાગ હોય. કોઇ શ્રાવક અન્ય પંથનો કે સંપ્રદાયનો હોય,તેમ છતાં એમની સમદેષ્ટિ આગળ બધા જ સરખા હતા. એમના મનમાં સહેજે એવો ખ્યાલ આવતો નહિ કે આ બીજા સાધુ કે સંપ્રદાયનો રાગી છે. એમનો એક જ સિદ્ધાંત હતો કે જંમ અંતરના આશીર્વાદ કળે છે તે જ રીતે બીજાના અંતરાત્માને દુ:ખ આપનારા દુ:ખી થાય છે, આથી સતત જાગ્રત રહીને બીજા એમનાથી દુભાય નહિ તે રીતે વર્તતા હતા. સંયમજીવનની સાચવણ અંગેની એમની જાગૃતિ તો વિરલ હતી. આને કારણે જ તેઓ મુંબઇ શહેરમાં ચાતુર્માસ પસંદ કરતાં નહોતા. વધુમાં વધુ એક ચાતુર્માસ રહે. બીજા ચાતુમસિની તો વાત જ નહિ. તેઓ સાયનમાં એક ચાતુમર્સિ રહ્યા. એ પછી મુંબઇમાં ચાતુર્માસ કરવાની ઘણી વિનંતીઓ થઇ. શ્રાવકોએ અતિ આગ્રહ કર્યો, તેમ છતાં તેઓ મુંબઇ ગયા નહિ. પાછળના સમયમાં તો નાનાં નાનાં ગામડાંમાં ચાતુર્માસ કર્યો. સાણંદ, લોદરા, અડપોદરા જેવાં ગામોમાં ચાતુર્માસ ગાળ્યો

તેઓ કહેતા, 'આવા ગામડામાં ચાતુર્માસ કરવાથી માનસિક શાંતિ મળે અને નિરવરોધ સ્વાધ્યાય ચાલે.' બપોરે પુસ્તક લઇને તેઓ ગામની બહાર નીકળી જાય. કોઇ હરિયાળા ખેતરમાં કે કોઇ ધેઘૂર વડલાની છાયામાં બેસીને સ્વાધ્યાય કરે, આત્મચિંતન કરે અને પછી ધ્યાન લગાવે. શિયાળો હોય કે ઉનાળો, પણ એમની આ અંતર્મુખતા એવી ને એવી જ રહેતી. કયારેક અવધૂત યોગી આનંદધનનાં પદો ગાઇ ઊઠતા. "અવધૂ અનુભવ-કલિકા જાગી, મતિ મેરી આતમ સુમિરન લાગી."

તો વળી યોગીરાજ આનંદધનજીનાં પદોની જેમ ઉપાધ્યાય યશોવિજયજીનાં પદો પણ પૂ. આચાર્યશ્રીના કંઠમાં સતત વસતાં હતાં અને કયારેક મસ્તીમાં ડોલતા ડોલતા ગાવા લાગતા----

"હમ મગન ભયે પ્રભુધ્યાનમેં, ધ્યાનમેં પ્રભુધ્યાનમેં! બિસર ગઇ દુવિદા તન-મનકી, અચિરાસુત ગુણ-ગાનમેં ॥ હરિહર બ્રહ્મ પુરન્દર કી રિધ્ધિ, આવત નાહિં કોઇ માનમેં । ચિદાનન્દ કી મૌજ મચી હૈ, સમતા-રસકે પાનમેં ॥"

પૂ. આચાર્યશ્રી મોટા ગચ્છાધિપતિ થર્યા હોવા છતાં એમની નમ્રતા એવી ને એવી રહી હતી.

નારણપુરા વિસ્તારના કેટલાક જૈનો એમને મળવા આવ્યાં. આ વિસ્તારમાં મધ્યમ વર્ગના જૈનોની સારી એવી વસ્તી થઇ હતી અને સહુએ સંધ સ્થાપવાનો વિચાર કર્યો. તેઓ પૂ. ગચ્છાધિપતિ આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાજને મળવા ગયા. આવા સમર્થ પૂ. ગચ્છાધિપતિએ એમને એવો હૂંਝાળો આવકાર આપ્યો કે સહુના હૃદયની ભાવનાઓનાં દ્વાર ખૂલી ગયાં. એટલું જ નહિ પણ આર્થિક મુશ્કેલીના કારણે કોઇ ધર્મકાર્ય અટકતું હોય તો પૂ. આચાર્યશ્રી યોગ્ય સદ્ઉપદેશ આપીને સંઘનું કાર્ય પૂર્ણ કરાવી આપતા. વળી ધર્મકાર્યમાં ચીવટ પણ એટલી જ રાખે. જે કોઇએ ધર્મકાર્ય કરવાનું માથે લીધું હોય તે કાર્ય તત્કાળ પૂરું થવું જોઇએ એવી સદાય એમની ભાવના રહેતી. તેઓ એ અંગે સતત ધ્યાન દોર્યા કરતા હતા. આમ એમની પાસે જે કોઇ આવે તે સારા કાર્ય માટે પેરશા લઇને જતા.

શ્રાવક આવે તો એમને કહેતા કે સુકૃત કાર્યમાં સદ્વ્યય થાય તો જ પૂર્વપુષ્ટ્યાઇથી પ્રાપ્ત થયેલી લક્ષ્મી સાર્થક થશે. શ્રાવકો પણ કદી એમની વાતને ટાળતા નહિ. એમના કારણે આર્થિક દેષ્ટિએ મધ્યમ સ્થિતિના ઘણા સંઘોને મોટો લાભ થયો. સંઘ પોતે યથાશક્તિ ભંડોળ એકઠું કરે અને બાકીનું ભંડોળ આચાર્યશ્રીના સદુપદેશથી ખૂબ સરળતાથી થઇ જતું. આ રીતે ઘણા શ્રાવકોએ પ્રભુભક્તિનો લાભ લીધો. અને આમાંના ઘણા સુખી થયા. આ જોઇને કયારેક કોઇ આચાર્યશ્રીને પૂછતું, "પેલા ભાઇએ ધર્મકાર્યમાં આટલો ખર્ચ, કર્યો અને તે તો ખૂબ સુખી થયા."

આ સમયે પૂ. આચાર્યશ્રી નમ્રતાથી કહેતા, "એ તો ભગવંતના પુણ્યનો પ્રભાવ છે. સારા ભાવથી કરેલી ભકિત કદી નિષ્ફળ જતી નથી. રત્નપાત્રમાં (ધર્મસ્થાનો માટે અપાયેલું દાન) જે અપાય છે, તે અનંતગણું ઊગી નીકળે છે. તે કોઇ દિવસ નિષ્ફળ જતું નથી."

એવું પણ બનતું કે જે શ્રાવકો સામાન્ય રીતે ધર્મકાર્યમાં કોઇ દિવસ પૈસો વાપરતા ન હોય તેમના ભાવ પણ આચાર્યશ્રી પાસે આવતાં આપોઆપ બદલાઇ જતા. તેઓ કહેવા માંડતા કે અમને આદેશ આપો. પ્રભુભક્તિનો કોઇ લાભ આપો.

સાયનના શ્રી ગિરધરલાલ વોરાનો પણ આવો જ અનુભવ છે. તેઓ કહેતા કે આચાર્યશ્રીના દર્શન થતાં જ વિચારોમાં પરિવર્તન થઇ જતું. એમની પાસે જતાં આત્માને શાંતિ મળતી. એમની પાસેથી જ ગિરધરભાઇના કુટુંબીજનોને પ્રેરણા મળી કે સાયનમાં ઉપાશ્રય હોવો જોઇએ. પૂ. આચાર્યશ્રીએ ઉપદેશ કર્યો કે ઘરદીઠ પુરુષો ૧૦૦૦ રૂપિયા અર્પણ કરે અને બહેનો ૨૫૧ રૂપિયા અર્પણ કરે તો ઉપાશ્રયનું કામ ઝડપથી પૂર્ણ થઇ શકે. શ્રીસંઘે એમના ઉપદેશને માથે ચડાવ્યો અને ઉપાશ્રયની ૨કમ એકઠી થઇ ગઇ. એ સમયે ગિરધરભાઇને બિલ્ડિંગ કન્સ્ટ્રકશનનો અનુભવ હતો એટલે ઉપાશ્રયની દેખરેખ રાખવાનું કામ શ્રીસંઘ દારા એમને સોંપવામાં આવ્યું. પછી દેરાસરનું કામ પણ માથે લીધું અને આમ મહારાજશ્રીની મૂક પ્રેરણાના બળે સાયનમાં ઉપાશ્રય અને દેરાસર બંને થયાં. આવી જ રીતે વિ. સં. ૨૦૧૬માં મહુડી સંઘનો વહીવટ આજની કમિટીએ લીધો ત્યારે એની બાર મહિનાની આવક પચાસ હજારની હતી, પરંતુ પૂજય આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાજના સદ્ઉપદેશથી અને પૂજય આ. શ્રી સુબોધસાગરસૂરિજી મહારાજના સહયોગને કારણે આજે એની આવક લાખોની થઇ ગઇ છે.

મહુડીના આરંનકાળની વર્ષો પૂર્વેની આ વાત છે. એક વાર એક શ્રાવક મોટી રકમ આપવાનું વચન આપીને ફરી ગયા. હવે કરવું શું? આટલી રકમ લાવવી ક્યાંથી? બધા ભેગા મળીને પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાજ પાસે ગયા. એમણે કહ્યું, "બીજના દિવસે જાજમ નાખો અને ગામના સંઘને બોલાવીને ફાળો કરો." આમ કર્યું અને થોડા જ સમયમાં દસ હજાર રૂપિયા એકત્ર થઇ ગયા. શૂન્યમાંથી સર્જન થયું અને સહુને રાહત થઇ.

એમની સંઘભકિત પણ અનેરી હતી. અતિ પરિશ્રમ થયો હોય ત્યારે શ્રાવકો એમને આરામ લેવાનો આગ્રહ કરતા. આ સમયે પૂ. આચાર્યશ્રી એવો ઉત્તર આપતા કે "આત્મા સજાગ છે ત્યાં સુધી સંઘનું કામ કરતો રહું એવી ઇચ્છા છે. એમ કરતાં કાળધર્મ પામીએ તો કેવું સારું! "

જો કોઇ સંઘ આવ્યો હોય તો તેઓ બધું બાજુએ મૂકીને એમની સાથે વાત કરે. તબિયતની અનુકૂળતા ન હોય અથવા તો સમયનો અભાવ હોય તોપણ એમની સાથે બેસે. ગોચરી બાજુએ રહે. બપોરનો વિશ્વામ વિસરાઇ જાય. અને વળી કહેતા કે "સંઘના કામ માટે શરીર ઘસાય, એનાથી વળી રૂડું શું?" પોતાના ચાતુમસિ સમયે પોતે જે સંઘમાં હોય, એનાં જ કાર્યોને મહત્ત્વ આપ્રતા. સાતેય ક્ષેત્રોમાં કામ કરવું અને તેની પુષ્ટિ કરવી એવો ભાવ સતત રાખતાં. જિનમૂર્તિ અને જિનમંદિર વિષયક માર્ગદર્શન મેળવવા માટે અનેક લોકો એમની પાસે આવતા. દૂર હોય એ પત્ર પાઠવીને પૂછાવતા. એવી જ રીતે શાસનનું નાનું-મોટું કોઇ પણ કામ હોય તો તેને નિષ્ઠાપૂર્વક પૂર્ણ કરવા કટિબઘ્ધ રહેતા હતા.

તેઓ જાશે શાસનસુભટ બનીને પૂ. યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરિજીની પડકારભરી વાણી છટાથી બોલતા---

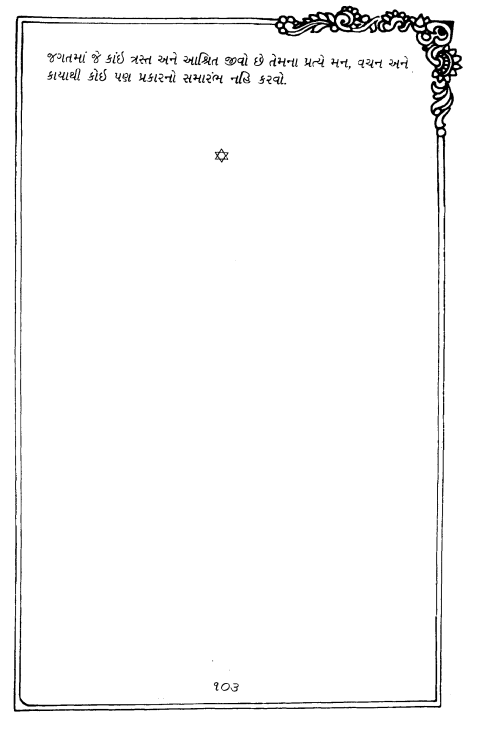
"પ્રભુ મહાવીરના ધર્મે, ખરી શ્રદ્ધા ધરી પ્રેમે; થશો જાગ્રત સદાચારે, કરી શકશો ઉદય ત્યારે. મર્યા વિણ માળવો ક્યાંથી, સમર્પ્યાથી જીવન સઘળું; તજીને દેહની મમતા, કરી શકશો ઉદય ત્યારે. ત્યજીને લોકસંજ્ઞાને, ત્યજીને મૃત્યુની ભીતિ; પ્રવૃત્તિમાં પડો જયારે, કરી શકશો ઉદય ત્યારે. જિનેશ્વર ધર્મસેવામાં, ગણો ના દેહ-પ્રાણોને; થશો ઓ મરજીવા જયારે, કરી શકશો ઉદય ત્યારે."

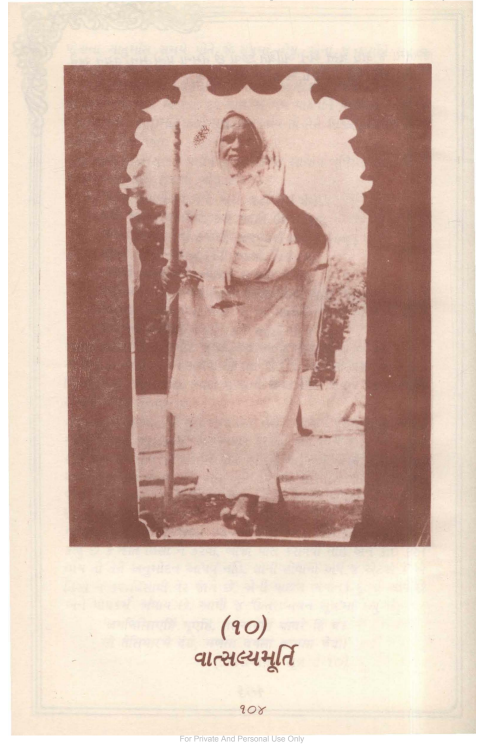
એમનાં બારણાં સહુને માટે ખુલ્લાં હતાં. નાના બાળકથી માંડીને જ્ઞાની-ધ્યાની આચાર્ય ભગવંતો એમને મળવા આવતા. જે રીતે પ્રસન્નતા સચવાય એ રીતે વિહારાદિમાં સંમત થતા. માંદા વૃધ્ધોની સતત ચિંતા સેવતા અને એમની સેવાનો પ્રબંધ કરતા.

આ બધાની પાછળ ક્યો ગુણ કામ કરતો હશે ? આચાર્ય પૂજય ભદ્રંકરસૂરિજી મહારાજે કહ્યું, 'જીવતત્ત્વ પર અપાર કરુણા.' અને સાચે જ પૂ. આચાર્યથ્રી કોઇ પણ જીવને દુઃખી જોઇને પોતે વ્યાકુળ થઇ જતા. અને તે દૂર કરવા અહર્નિશ પ્રયાસ કરતા. તન, મન અને વચનથી કોઇ પણ પ્રાણીને લેશમાત્ર પીડા નહિ આપતાં આવા ઉત્તમ પુરુષનું દર્શન અનેક પાપકર્મોનો નાશ કરે છે.

ભગવાન મહાવીરે પશ અઢાર સ્થાનમાં પહેલું સ્થાન અહિંસાને આપ્યું છે અને કહ્યું છે કે જાતે હિંસા ન કરવી, બીજા પાસે કરાવવી નહિ અને કોઇ કરતું હોય તો તેને અનુમોદન આપવું નહિ. જ્ઞાની હોવાનો અર્થ જ એટલો કે એ હિંસા ન કરે-હિંસાથી વેર જાગે છે. એની પાછળ ભયાનક દુ:ખો આવે છે અને પાપકર્મ બંધાય છે. આથી જ 'ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર'માં કહ્યું છે,

> 'जगनिस्सिएहिं. भूएहिं, तसनामेहिं थावरे हिं च। नो तेसिमारभे दंडं, मणसा वयसा कायसा चेव।।' (ઉत्तराध्ययन सूत्र ८/१०)





સાધુતા હેમેશાં સમન્વયની ખપી હોય છે.

સદાચાર, સદ્વિચાર અને સદ્શ્રધ્ધામાં માનનારી હોય છે.

પાંડિત્યથી ભરેલી પ્રતિભા કદીક વાદવિવાદમાં કે એકાંત આગ્રહમાં ફસાઇ જાય છે, તપના તેજથી ઝળહળતી સાધુતા કદીક તેજોદ્વેષમાં સરી પડે છે, પરંતુ નરી સરળતાની પૂજક સાધુતા સહુથી પર રહીને સ્વ અને પરનું કલ્યાજ્ઞ સાઘે છે.

એ શાસ્ત્રાર્થ કરતી નથી. વાદવિવાદમાં પડતી નથી અને છતાં સર્વત્ર જીત મેળવે છે.

એ છટાદાર વાક્ચાતુરીથી સહુર્ના મન ડોલાવી દેતી નથી, છતાં એની સૌમ્ય પ્રતિભાનો અનુભવ માનવચિત્તને સીધો સ્પર્શી જતો હોય છે.

એ પદ કે પદવી બીજા પર સ્થાપતી નથી અને છતાં મોટા મોટા પદવીધારીઓ કરતાં પણ એ વધુ આદર મેળવી જાય છે.

એમના ઉપદેશમાં મોટી-મોટી વાતો હોતી નથી, પરંતુ એમના આચારથી જ માનવતાની મોટાઇનો સહુને પરિચય થતો હોય છે.

એ સદા અને સર્વદા ઐક્યમાં માનનારી હોય છે, તેથી એ અજાતશત્રુ બને છે. દુશ્મન પણ એને દિલથી નમે છે.

એ ક્લેશ, વિષાદ ને વિખવાદ પસંદ કરતી નથી અને તેથી જ એની આસપાસ એક દિવ્ય વાતાવરણ રચાતું રહે છે.

પૂ, આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી શાસનના મહાન પ્રભાવક સાધુ હતા. આજની સદીના પ્રતાપી અને પ્રભાવશાળી સાધુજનોમાં એમનું નામ અને કામ આગવું તરી આવે છે. અનેક કષ્ટ અને આપત્તિ સર કર્યા પછી એમનું સાધુતાનું સ્વપ્ન સિધ્ધ થયું હતું અને એથી જ એમને સાધુ કે સાધુતા માટે અપાર આદર હતો. 'દાસો 5 હમ - સર્વસાધુનામ્'એ એમનું પ્રિય સૂત્ર હતું. કોઇ પણ સમુદાયના સાધુ માંદા હોય તો એમની પાસે પહોંચી જતા. એ કોઇ પણ સંધાડાના હોય તો પણ તેમની વૈયાવચ્ચ કરતા. તેઓ કહેતા કે ''જે. સાધુ ભગવંતો શાસનની સેવા કરતા હોય તો તેમનું અનુમોદન કરજો.એમાંથી પુણ્યબળ પ્રાપ્ત થશે.ભવાંતરમાં જિનશાસનની પ્રાપ્તિ થશે અને પ્રભુશાસનની અનુંમોદના જોઇને આત્મા નિર્મળ બનશે."

વળી કહેતા કે," જો આમ નહિ કરો તો ભવાંતરમાં પ્રભુનું શાસન મળવું દુલર્ભ બને તોપણ ના નહિ ". રસ્તામાં વિહાર કરતી વખતે કોઇ સાધુમહાત્મા મળી જાય તો તેઓ પોતે પહેલાં એમને આદરપૂર્વક "મત્થએણ વંદામિ " કહે. વળી સાધુને જોતાં જ તેઓ ખૂબ નમ અને ગળગળા થઇ જતા અને વિચાર કરતા કે એમની સેવાની તક કયારે મળે?

કોઇ શહેરમાં જુદા જુદા સમુદાયના સાધુજનો બિરાજતા હોય, દરેક જુદા જુદા ઉપાશ્રયમાં હોય, આવે સમયે બીજા સાધુઓ પોતાના વડીલ સાધુને પૂછયા વિના અન્ય કોઇને વંદન ન કરે. જયારે આચાર્યશ્રી ઉદારવૃત્તિ ધરાવતા હતા. તેઓ કહેતા કે આપણે વંદન કરવા જોઇએ. કોઇ એમ કહે કે તેઓ તો આપણને વંદન કરતા નથી તો પછી આપણે શા માટે વંદન કરવા ? આ સમયે સૌજન્યમૂર્તિ આચાર્યશ્રી એમની પ્રેમસભર વાણીથી સમજાવતાં, "જુઓ, આતો લાભનું કારણ છે. આમાંથી આપણને એકાંતે નિર્જરા થાય છે. આમ આપણને એકાંતે લાભ તો મળે જ છે ને ?"

આચાર્યશ્રીના જીવનમાં વૈયાવચ્ચનો આદર્શ ઉત્કૃષ્ટપણે પ્રગટ થાય છે. એમની વૈયાવચ્ચની ભાવનાને આડે ગચ્છ કે સંપ્રદાયના સીમાડા આવી શકતા નહોતા. પોતે જે ગામમાં આવ્યા હોય ત્યાં બહારથી કોઇ સાધુ પધારે તો કદી એવી રાહ ન જુએ કે ક્યારે એ સાધુ એમને મળવા કે વંદન કરવા આવશે? હું મોટો છું અને તે નાનો છે એવો ગર્વ એમના ચિત્તને કદી સ્પર્શતો નહિ. એમના જીવનમાં ક્યાંય મોટાઇનો ભાર દેખાતો નહિ. પોતે સામે ચાલીને એ સાધુને મળવા જતા.

<mark>પાલીતાણામાં કનકબેન બૈદ નામના શ્રીમંત શ્રાવિકાના જીવનનો</mark> હેત્ જ સાધુ-સાધ્વીઓની ભક્તિ કરવાનો. કોઇ સાધુ-મહાત્મા બીમાર હોય, કોઇ સાધુજનોને ઓપરેશન કરાવવું હોય કે કોઈ સાધુ-મહાત્માને ચારિત્રનાં **ઉપકરશોની જરૂર હોય તો એ સહુને** ક્રેનકબેન ઉપયોગી બને. સાધુ-સાધ્વીની સેવામાં સર્વસ્વ સમર્પશ કરવાની એમની ઝંખના જોવા મળે. વર્ળી આવી સેવા પાછળ હૃદયનો ભાવ હોય. ચિત્તનો આનંદ હોય અને સંપત્તિનો સંતોષ હોય. આવાં અનોખા શ્રાવિકા કનકબેનને આચાર્યશ્રી 'કનકમા' કહેતા અને એમ પણ કહેતા કે, 'કનકમા તો સાધુજનોની માતા છે.' આચાર્યશ્રી પોતે પાલીતાણા ગયા હોય તો સામે ચાલીને કનકબેનને વિવેકપૂર્ણ વાણીમાં પછે કે સાધુ-સાધ્વીની ભકિતમાં કંઇ સેવાનો લાભ આપવો હોય તો મને કહેંજો. કોઈ સાધુજનનુ પુશ્યબળ ઓછું હોય અથવા તો શ્રાવકો દ્વારા એમની યોગ્ય સંભાળ લેવાતી ન હોય તો પૂ. આચાર્યશ્રી એમને સહેજે ઓછું આવવા દેતા નહિ. એમની સેવા કરતા જાય અને કહેતા જાય, "સાધુજનની વૈયાવચ્ચ ક્યાંથી મળે? જુઓ, બાહુબલિને કેવું બળ મળ્યું? પૂર્વેભવમાં સાધની સેવા કરી તો એના ફળરૂપે કેટલા બંધા શક્તિશાળી બન્યો? અને એ શક્તિનો ઉપયોગ અંતે એમણે કેવો સંયમની સાધનામાં કર્યો?"

પૂ. આચાર્યશ્રી પાલીતાણા જાય ત્યારે ઘણા સાધુઓ એમની પાસે આવે અને કોઇને નિરાશ ન કરે. પૂ. આચાર્યશ્રીના સદ્ઉપદેશથી જ ઘણા શ્રાવકોએ વૈયાવચ્ચ માટે ઘણી મોટી ૨કમ વાપરી હતી. કોઇ સાધુ સંયમ ઉપયોગી

ગમે તે મૂલ્યવાન વસ્તુની માગણી કરે તોપણ એને નિ:સંકોચ પૂર્ણભાવથી તત્કાળ અર્પણ કરતા.

એક વાર એક સાધુજન એમને મળવા આવ્યા. આચાર્યશ્રી પાસે ઓધો-રજોહરણ પડયો હતો. સાધુજન એ જોઇને સ્વાભાવિક રીતે બોલી ઊઠયા કે 'કેવું સરસ રજોહરણ છે'. પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ તરત જ એ રજોહરણ એમને અર્પણ કરી દીધો!

પૂજ્ય આ. શ્રી લબ્ધિસૂરિજીના સમુદાયના મુ. શ્રી શુભવિજયજી નામના એક સાધુ થઇ ગયા. તેઓ ઉત્તર ગુજરાતના માણસાના વતની હતા. એમની ઉંમર સિત્તેર વર્ષની હતી. તેઓ એક દિવસ ભરબપોરે પૂ. આચાર્યશ્રીને મળવા આવ્યા. પૂ. આચાર્યશ્રી બીજે દિવસે તો અમદાવાદથી વિહાર કરીને ખંભાત જવાના હતા. સિત્તેર વર્ષના શુભવિજયજીની આંખો આંસુથી એકાએક છલકાઇ ઊઠી. તેઓ ઘ્રુસકે ને ઘ્રુસકે રડવા લાગ્યા. એમણે કહ્યું, "મારે મોતિયો ઉતરાવવો છે, પણ કોની પાસે જાઉં? મારી સાથે કોઇ સાધુ નથી કે જે મારી સંભાળ રાખે. ટ્રસ્ટીઓ પણ મારં સાંભળતા નથી કે જે ઑપરેશનના ખર્ચની યોગ્ય વ્યવસ્થા કરે. હવે હું કરું શું?

પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ આ વડીલ સાધુજનને સાંત્વના આપી. એમને કહ્યું, "તમે કશી ફિકર કરશો નહિ. બધું બરાબર થઇ જશે. " પૂ. આચાર્યશ્રી બીજે દિવસે તો ખંભાત તરફ વિહાર કરવાના હતા, પણ એમણે વિહાર મોકૂફ રાખ્યો. એક સાધુની આવી અવસ્થા હોય અને પોતે કઇ રીતે જઇ શકે? સાધુની વૈયાવચ્ચ કરવાની ધન્ય ઘડી સાંપડી હોય એ કઇ રીતે જતી કરાય? આથી આચાર્યશ્રીએ જાહેર કર્યું કે તેઓ દસ દિવસ બાદ ખંભાત ભણી વિહાર કરશે.

બીજે દિવસે પોતે પૂ. મુનિશ્રી શુભવિજયજીને લઇને અમદાવાદના રિલીફરોડ પર આવેલા એક દવાખાનામાં આંખ બતાવવા ગયા. એમનું ઑપેરશન થયું. આચાર્યશ્રીએ પૂરી સંભાળ લીધી. આખો દિવસ પૂ. પદ્મસાગરજી એમની સંભાળ રાખે. રાત્રે પૂ.આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી પોતે એમની પાસે રહે. આમ ત્રણ દિવસ સુધી સતત એમણે કાળજી રાખી. એટલું જ નહિ પણ એ પછી ચશ્માં પણ કરાવી આપ્યાં.

વળી શુભવિજયજીને ચાતુર્માસમાં અનુકૂળતા રહે તે માટે માણસા સંઘ પર ચિઠ્ઠી પણ લખી આપી.

ખરતરગચ્છના હીરમુનિજી એકલા સાધુ હતા. એમનું ચારિત્ર અત્યંત નિર્મળ હતું. ૬૫ વર્ષના હીરમુનિજીને આચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે તમારી અવસ્થા થઇ ગઇ છે. તમે એકલા રહો તે બરાબર નથી. પણ હીરમુનિને કોણ રાખે ?બીજીબાજુ

આચાર્યશ્રી કરતાં ખરતરગચ્છના હીરમુનિની સમાચારી જુદી હતી. તેઓ અતિ ક્રિયાપાત્ર સાધુ હતા. વિ.સં. ૨૦૨૬ની આ વાત છે કે જયારે હીરમુનિની તબિયત ખૂબ બગડી ગઇ હતી. આ સમયે આચાર્યશ્રી ઉસ્માનપુરામાં હતા. હીરમુનિજીની પીઠમાં પાઠું થયું. એમાં પરું થયું. એને કારશે ખૂબ દુર્ગંધ આવે. કોઇ એમની નજીક જવાની હિંમત ન કરે. એ સમયે આચાર્યશ્રીએ જાતે એમની ખૂબ સેવા કરી. પીઠ પરના પાઠામાંથી પરુ સાફ કરતા. પોતે જ એમને પાટો બાંધતા.

ઇ.સ. ૧૯૭૪માં અમદાવાદના જૈનનગરમાં પરમપૂજય પંન્યાસશ્રી (હાલ આચાર્ય) પદ્મસાગરજીના પ્રશિષ્ય મુનિ વિનયસાગરજીને એક દિવસ એકાએક મલેરિયાનો સખત તાવ આવ્યો. વળી ઉનાળાની સખત ગરમીના દિવસો હોવાથી એમનાથી તાપ જીરવાતો નહોતો. પેટમાં પણ ભારે પીડા થતી હતી. આ સમયે આચાર્યશ્રીએ કોલન વૉટરના પોતાં એમના માથા પર મૂકયાં. બે કલાક સુધી આ નાના સાધુના પગ દાબ્યા.

પોતાના ગચ્છનો હોય કે અન્ય ગચ્છનો હોય અથવાતો નાનામાં નાનો સાધુ હોય, તોપણ બીમાર સાધુની સેવા કરવાનું તેઓ કદી ચૂકતા નહિ. તેઓ કહેતા કે, 'બીમાર સાધુની સેવા તે મહાવીર પરમાત્માની સેવા છે.' ભગવાન મહાવીરે કહ્યું છે, 'जे गिलाणं पडिवज्जइ ते मम् पडिवज्जइ। 'હે ગૌતમ, જે માંદા સાધુની સેવા કરે છે તે મારી સેવા છે.'

વળી અન્ય કોઇ સમુદાયના સાધુને ભણવાની ઇચ્છા હોય, પણ પંડિતજીના પગારની અનુકૂળતા ન હોય તો તેઓ પૂ. આચાર્યશ્રીને વિનંતી કરવા આવતા. પૂ. આચાર્યશ્રી કહે કે એમના વેતનનો પ્રબંધ શ્રાવકો દ્વારા થઇ જશે. તમે ચિંતા ન કરશો. કરવો હોય તેટલો અભ્યાસ કરો.

પૂ. આ.શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીનું જીવન જોતાં વિચાર થાય છે કે જેઓ પોતે માત્ર એક જ કામળી રાખતા, તેઓ બીજા સાધુ-સાધ્વીજી મહારાજને જેટલી અપેક્ષા હોય તેટલી કામળીઓ આપવાનું વિરાટ ઔદાર્ય ધરાવતા હતા. પોતાના જીવનમાં ઓછામાં ઓછી વસ્તુઓનો ઉપયોગ કરે, કિન્તુ અન્યની વૈયાવચ્ચ કરવામાં કદી પાછા ન પડે. જેના હૃદયમાં સાગર જેવી વિરાટતા અને વિશાળતા હોય, તે જ આવો વ્યાપક સમભાવ અને દ્રષ્ટાંતરૂપ ઔદાર્ય દાખવી શકે.

એમના શિષ્યસમુદાય પાસે તો આચાર્યશ્રીના ઔદાર્યના અનુભવોનો કોઇ પાર નથી. વિ.સં. ૨૦૧૪ની આ વાત છે. એક સાધુજનને વર્ષતિપ હોવાથી પૂ. ઉપાધ્યાયશ્રી કૈલાસસાગરજી પાલીતાણા જઇ રહ્યા હતા. એમની સાથે બીજા બે-ત્રણ સાધુઓ પણ હતા. ભાલપ્રદેશમાંથી વિહાર કરીને જતા હતા. આચાર્યશ્રી તો નવકારશી કરે નહિ. એમના બીજા સાધુઓ નવકારશી કરવા

ગામમાં રોકાયા અને આચાર્યશ્રી આગળ ચાલ્યા. આગળ બોરુ ગામ આવતું હતું. આચાર્યશ્રીએ વિચાર્યું કે સાધુઓને આવતાં મોડું થશે. આવશે ત્યારે તેઓ ખૂબ તૃષાતુર હશે.

આચાર્યશ્રી હાથમાં હંમેશાં તરપણી રાખતા. તેઓ કહેતા કે 'સાધુ પાત્ર વિના શોભે નહિ.' આથી તરપણીમાંથી દોરો કાઢીને ઘડાનું પડિલેહણ કરીને દોરો ઘડામાં નાખીને બે ઘડા શ્રાવકના ઘરેથી ઉકાળેલું પાણી પ્રતિલાભીને ધર્મલાભ કહીને ઉપાશ્રયે લાવીને પાણી ઠાર્યું. એવામાં એમના શિષ્યો આવી પહોંચ્યા. સહુ ભારે તૃષાતુર થયા હતા, તેથી શિષ્યોને આ પાણી અમૃતસમું લાગ્યું. પાણી પીધા પછી એમણે આચાર્યશ્રીને પૂછયું, "આટલું બધું ઠંડુ પાણી અહીં આવ્યું કઇ રીતે ?"

આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, 'હું વહેલો આવ્યો હતો. પાણી ઊનું હોય તો તમારી તૃષા ન છીપે, તેથી મેં ઠારીને રાખ્યું હતું.**'** 

આચાર્યશ્રીની વાત સંભાળીને શિષ્યોને પારાવાર વેદના થઇ. એમને ખ્યાલ આવ્યો કે પોતે ગંભીર ભૂલ કરી દીધી. પરિણામે એ પછી વિહારમાં એક સાધુ તો નવકારશી છોડીને પણ એમની સાથે જ રહેતા હતા. પોતાના શિષ્યો પ્રત્યે આવી અપાર વત્સલતા હતી. મનમાં એવો ભાવ કદી જાગતો નહિ કે હું મોટો છું, હું ગુરુ છું, હું શી રીતે પાણી લાવીને ઠારું?

પૂજય પદ્મસાગરજી દક્ષિણ ભારતની સફળ તીર્થયાત્રા કરીને ગુજરાતમાં પાછા કરતા હતા અને પૂ. આચાર્યશ્રીને શિહોરમાં મળવાના હતા. પૂજય પદ્મસાગરજી સાથે નાના સાધુઓ પણ હતા.

આ પ્રસંગે શિહોરના સંઘને બોલાવીને આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, 'જુઓ, ઘણા નાના સાધુઓ આવે છે એમની બરાબર ભક્તિ કરજો.'

આચાર્યશ્રીને નાના સાધુઓ પ્રત્યે અપાર પ્રેમ અને વાત્સલ્ય હતાં. દક્ષિણ મારતની યાત્રા પછી સાત વર્ષ બાદ આચાર્યશ્રીને પૂજય પદ્મસાગરજી મળી રહ્યા હતા. આચાર્યશ્રીએ સવારથી કશું વાપર્યું નહોતું. તેઓ કહેતા:

"નાના સાધુઓ આવશે ત્યારે બધાની સાથે વાપરીશ ." એ દિવસે છેક બપોરે ચાર વાગ્યે એમણે બધાની સાથે વાપર્યું અને એકાસણું હોવા છતાં આટલો બધો સમય પોતાના શિષ્યોની વત્સલતાભરી રાહ જોઇ.

પોતે પાસે બેસીને પોતાના શિષ્યોને વ્યાખ્યાન કરવાનું શીખવતા હતા. પછી વ્યાખ્યાન તૈયાર કરાવતા. એ માટેની બધી સગવડ કરી આપતા. વળી વ્યાખ્યાનના મહત્ત્વના મુદ્દાઓ તેને અગાઉથી લખી આપતા, એટલું જ નહિ પણ પોતાની હાજરીમાં જ શિષ્યને પ્રવચન કરવાનું સોંપતા. પોતે અંજન -શલાકા કે પ્રતિષ્ઠામાં સતત હાજરી આપે ખરા, પણ ક્રિયાનો દોર તો પોતાના

શિષ્યોને જ સોંપી દીધો હોય. શિષ્ય આગળ વધે તો એમના અંતરને અધિક નહીં, બલ્કે અવર્જીનીય આનંદ થતો. એના ધર્મકાર્યની અનુમોદના કરીને સતત એનો ઉત્સાહ વધારતા. સદાય એક શિખામણ આપતા કે, ''તમે શાસનપ્રભાવક બનો. નીડર બનો. પાપ કરશો તો ભય રહેશે. પાપથી મુકત થાવ."

સામાન્ય રીતે દીક્ષા આપ્યા પછી સાધુને ભણવા માટે પંડિત કે શાસ્ત્રીની વ્યવસ્થા કરી આપવામાં આવે છે, પણ આચાર્યશ્રી તો નોખી માટીના માનવી હતા. તેઓ પોતે જ બપોરે આ સાધુઓને પોતાની પાસે બોલાવતા. એમને પ્રતિક્રમણનો અર્થ સમજાવતા. પાપક્ષય, પાપહાનિ, પાપમોચન કે પાપશુદ્ધિ એ પ્રતિક્રમણનો હેતુ છે એમ કહીને એનો વિશેષ અર્થ પણ કહેતા. તેઓ દર્શાવતા કે પ્રમાદને લીધે સ્વ-સ્થાનમાંથી પર-સ્થાનમાં ગયેલો આત્મા પાછો તે જ સ્થાને જવાની ક્રિયા કરે તેને પ્રતિક્રમણ કહેવાય છે. \*

પ્રમાદ એટલે ધ્યેયનું વિસ્મરણ, પ્રમાદ એટલે સ્વ-સ્થાનમાંથી પર-સ્થાનમાં જવું તે. પ્રમાદ એટલે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રરૂપ સ્વ-સ્થાન છોડીને પૌદગલિક ભાવોમાં પ્રવૃત્તિ. આવી પાપપ્રવૃત્તિ અને પૌદગલિક ભાવોના પર-સ્થાનમાં રહેલા એના મૂળ સ્થાન જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રમાં લાવનારી ક્રિયા 'પ્રતિક્રમણ' કહેવાય છે.

'प्रतिङभध्र'नो એક અन्य અर्थ पश तेओ दर्शावता अने કહेता, प्रति प्रति वर्तनं वा, शुभेषु योगेषु मोक्षफलेषु निःशल्यस्य यत्तेर्यत् तद्वो रोयं प्रतिक्रमणम्॥'

નિ:શલ્ય થયેલા યતિનું મોક્ષફળ આપનાર શુભ યોગોને વિષે પુન: પુન: પ્રવૃત્ત થવું, તે જ પ્રતિક્રમણ જાણવું.

સહેજે ક્ષતિ વિના પ્રતિક્રમણ કઇ રીતે બોલાય તે દર્શાવવા માટે જાતે જ પ્રતિક્રમણ ભણાવતા. આવે સમયે ક્રિયામાં કોઇ ક્ષતિ થાય તો તેઓ કદી ગુસ્સે ન થતા. ઠપકો આપવાને બદલે એવી મીઠાશથી વાત સમજાવે કે જેથી સામી વ્યકિતના મનમાં સહેજે ખટકો ન રહે અને પોતાના દોષનો ખ્યાલ આવે. કટુવચનને પ્રિયવચનમાં પલટાવવાનો એમની પાસે જાદુ હતો, આથી કડવાશ પેદા કરે તેવી વાત પણ તેઓ સાહજિક મીઠાશ અને લાગણીથી કહી શકતા 'સિદ્ધહેમ વ્યાકરણ ' જેવો કોઇ ગ્રંથ હોય અથવા તો આગમનું કોઇ સૂત્ર હોય. કોઇ એક શ્લોક કે કોઇ એક ગાથા હોય, તોપણ તેઓ એવી સરસ દછ્ણાવટ કરીને ભણાવતા કે ગહન બાબતો પણ સરળતાથી સમજાઇ જતી. તેઓ પાઠ આપતા હોય ત્યારે એક અનુપમ દ્રશ્ય જોવા મળતું. આજુબાર્જુ

\* स्वस्थानात् यत् परस्थानं, प्रमादस्य वशं गतः । तत्रैव क्रमणं भूयः, प्रतिक्रमणमुच्यते॥''

Der Barren

શિષ્યસમુદાય બેઠો હોય, પોતે મધ્યમાં બિરાજેલા હોય અને પાઠ આપવામાં પૂરેપૂરા તન્મય થઇ ગયા હોય. સાહજિક રીતે જ એક પછી એક શ્લોકો એમની યાદદાસ્તમાંથી સરતા હોય. આમ, આચાર્યશ્રી એટલે કે જીવત યુનિવર્સિટી. એક જંગમ પાઠશાળા.

સાધુજનો અભ્યાસ કરે એ માટે આચાર્યશ્રીએ અભ્યાસક્રમ ઘડ્યો હતો. છ ધોરણ સુધી ભણેલા સાધુને માટે સાત વર્ષના ધાર્મિક અભ્યાસનું એમણે આયોજન કર્યું હતું.

શિષ્ય પ્રત્યેના અગાધ વાત્સલ્યનું ઉદાહરણ તો આચાર્યશ્રીની ગણિ પૂ. જ્ઞાનસાગરજી મહારાજની સેવાને કહી શકાય. પૂજય જ્ઞાનસાગરજી મહારાજ ગળાના કેન્સરની બીમારીથી ધેરાયેલા હતા. આ સમયે પાલીમાં પ્રતિષ્ઠાનું કામ ચાલતું હતું. શિષ્યની આવી અવસ્થા હોય ત્યારે આચાર્યશ્રીનું કરુણાભર્યું હૃદય સહેજે વિલંબ કઇ રીતે સહી શકે ? એમણે એવું વિચાર્યું નહિ કે પ્રતિષ્ઠાનું કામ જલદી આટોપીને પહોંચી જાઉં.

પોતાના શિષ્ય જ્ઞાનસાગરજીનું ચિત્ત સમાધિમાં રહે, તે માટે તત્કાળ એમની પાસે આવી પહોંચ્યા. તેઓ જ્ઞાનસાગરજી પાસે બે-બે કલાક સુધી કરુણામૂર્તિ પાર્શ્વનાથ ત્મગવાનનું ધ્યાન કરતા હતા. પોતાના હાથમાં વાસક્ષેપ લઇને આચાર્યશ્રી 'ઉવસગ્ગહરમ્' સ્ત્રોત્ ગણીને જ્ઞાનસાગરજીના ગળા પર વાસક્ષેપ

નાખતા. આમાં એમનું શિષ્ય તરફનું અગાધ વાત્સલ્ય પ્રગટ થતું હતું. શિષ્યોના સ્વાધ્યાય અંગે પણ આચાર્યશ્રી હંમેશાં જાગરૂક રહેતા. તેઓ પુસ્તક વાંચતાં વાંચતાં એના મહત્વના મુદા નીચે લીટી કરતા જાય. એમનો હેતુ એટલો કે. મને આખું પુસ્તક વાંચવાનો ભલે શ્રમ પડ્યો, પણ મારા શિષ્યોને તો એનું નવનીત મળે. વળી આ લીટી કરેલાં (અન્ડ રલાઇન કરેલાં) વાકયોની નોટ શિષ્યો પાસે તૈયાર કરાવે. તેઓ બે-ત્રણ શિષ્યોને એ કામ સોંપી દેતા. આની પાછળ એમની દીધંદી રહેલી હતી. આવું કામ હોય એટલે કોઇ વ્યર્થ કામમાં પરોવાય નહિ. પ્રમાદ સેવે નહિ. વળી આ રીતે લખવાથી આપોઆપ જ્ઞાનોપાર્જન થાય અને એના અક્ષરો સુધરે. આમ સાધુ આખો દિવસ સ્વાધ્યાય અને લેખન પ્રવૃત્તિમાં વ્યસ્ત રહે.વળી એક પુસ્તકની નોંધ કરવાનું કામ પૂરું થાય ત્યાં બીજું પુસ્તક તૈયાર જ હોય. આમ સાધુ ક્ષણનો પણ પ્રમાદ કરે એ એમને પસંદ નહોતું

તેઓ કહેતા કે પંડિત કોને કહેવાય ? અભ્યાસ કરે તે પંડિત નહિ, પણ સમયનું મૂલ્ય સમજે તે પંડિત. શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે: **खणં जाणेहि पंडिता** 'ક્ષણને સમજે તે પંડિત' તેઓ પોતાના શિષ્યોને વારંવાર આ વાકય કહેતા અને પ્રત્યેક ક્ષણને ધર્મઆરાધનામાં પલટાવવાની જિંકર કરતા. વળી એમ પણ કહેતા કે મારો કોઈ ઉપાશ્રય નથી. મિલકત નથી. અરે,

ઘડિયાળ પશ નથી. પરંતુ મારી પાસે વારસામાં આપવા લાયક એક વસ્તુ છે અને તે જુદા જુદા પુસ્તકમાંથી તારણરૂપે તૈયાર કરેલી આ નૉટ્સ કે ડાયરી મારા દરેક શિષ્યોને હું મારો આ વારસો વહેંચી આપીશ. આવી ડાયરી પર એ નામ લખે અને તે શિષ્યને ડાયરી આપી દેતા. નાનામાં નાનો સાધુ હોય, તોપશ એને હૈયાના આદરથી ડાયરી અર્પશ કરતા. જેમકે રાજસ્થાનના બારમેડ જિલ્લાના પાદરુ ગામમાં વિ. સં. ૨૦૪૧માં જેમની દીક્ષા થઇ એવા પદ્મોદયસાગરને ડાયરી આપતી વખતે એમણે લખ્યું હતું, 'મુનિરાજ શ્રી પદ્મોદયસાગરજી મહારાજને ભેટ.'

પૂજય પદ્મસાગરજી મહારાજને આવી ડાયરી આપી અને આપતી વખતે એમણે લખ્યું, ''મહાન શાસનપ્રભાવક પદ્મસાગરસૂરિજી મહારાજને અર્પણ.' પોતાના શિષ્યો પ્રતિ કેટલો બધો અગાધ આદર !

માનવપ્રકૃત્તિની ઓળખ અને કસોટી આપ્તજનો સાથેના વ્યવહારમાં થાય છે. વ્યકિત સમર્થ હોય, પરંતુ એના નિકટના સ્વજનો કે પરિચારકો સાથેનો એનો વ્યવહાર તોછડો, હીન કે ગુસ્સાભર્યો હોય. મહાન ચિંતક કાર્લાઇલ વિશિષ્ટ પ્રકારનો વિચારક હતો છતાં તેનું તેની પત્ની તરફનું વર્તન સદૈવ તોછડું અને અપમાનજનક હતું.

ગુરુનું શિષ્ય પ્રત્યેનું વર્તન એ જ એમના સ્વભાવની ખરી પારાશીશી છે. પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી પોતાના નાનામાં નાના શિષ્યની ઘશી મોટી કિંમત આંકતા હતા. મોટાઇ છોડીને એમણે મહાનતા મેળવી હતી ગુરુ તરીકે ઉચ્ચાસને બેસીને કઠોર આચરણ કરાવવાને બદલે પારાવાર અહોભાવ આપીને શિષ્યોની ચેતનાને હેતથી જગાડવા પ્રયાસ કરતા હતા. શાસ્ત્રજ્ઞાનનો આડંબર કરવાને બદલે શિષ્પો પર જ્ઞાનની અવિરત ધારા વરસાવી સ્વાધ્યાયની રુચિ પોષતા હતા. પૂ. આ.શ્રી. કૈલાસસાગરસૂરિજીએ પોતે ગુરુવચનના ચાબખા ખાધા હતા, પરંતુ શિષ્પોને તો સ્દ સર્વદા અમીસાગરમાં ભીંજવતા રહ્યા. વળી નવાઇની વાત એ કે બીજાની પદવી લખવાનું બરાબર ધ્યાન આપનાર પૂ. આ. શ્રી. કૈલાસસાગરસૂરિજી ખુદ પોતાના નામમાં કયારેય 'આચાર્ય' કે 'સૂરિ' એવું લખતા નહિ. માત્ર લખાણની નીચે 'કૈલાસસાગર' એવો એક શબ્દ લખતા. પોતાના શિષ્પો પર એમને અપાર વાત્સલ્ય હતું. પૂ. પદ્મસાગરજી મહારાજને કયારેક તેઓ પદ્મસરોવર કહેતા. નાનામાં નાના સાધુને પણ 'જી'-થી સંબોધતા. આ 'જી'ના ઉચ્ચારણમાં કોઇ ઔપચારિકતા નહોતી, પણ જન્મજાત સ્વાભાવિક નમ્રતા અને સર્વજનવ્યાપી આદર હતો.

પૂ. આચાર્યશ્રી સ્વાધ્યાયની અનુપમ મહત્તા કરતા હતા. ઉત્તમ શાસ્ત્રોનો પદ્ધતિસર અભ્યાસ કરવા માટે તેઓ ખાસ ભાર મૂકતા હતા. મોક્ષનો માર્ગ જાણ્યા વિના મોક્ષમાર્ગમાં ચાલી શકાતું નથી, તેથી ઉત્તમ શાસ્ત્રોના અધ્યયન દારા મોક્ષનો માર્ગ જાણવો જોઇએ.

પૂ.આચાર્યશ્રી વારંવાર સ્વાધ્યાયના અનેક લાભ કહેતા. સ્વાધ્યાયથી સંશય હટે, બુદ્ધિ ખીલે, ભકિત જાગે, કુયુકિત છૂટે, સત્યા-સત્યનો વિવેક જાગે અને અબાધિતપણે તત્ત્વનો નિર્ણય થઇ શકે. આત્મશક્તિ વધે. ચારિત્રની નિર્મળતા જાગે.

વળી આચાર્યશ્રી કહેતા કે સ્વાધ્યાયથી બે મહાન ગુણલાભ થાય. એનાથી તેજસ્વિતા આવે અને અનાસકિત જાગે. તેઓ 'શિષ્યોપનિષદ'માં યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુદ્ધિસાગરસૂરિજીએ લખેલાં આ વચનો વારંવાર પોતાના શિષ્યોને યાદ કરાવતા હતા:

"સિદ્ધાંતના સ્વાધ્યાય અને શ્રવણ-મનનથી ચાર ગતિના જન્મ અને મરણ આદિનાં દુ:ખો સત્વરે નાશ પામે છે. ભવભીરુ શિષ્યોએ નિયમિત સ્વચારિત્રપાલક બનીને યોગ્યતાએ સિદ્ધાંતનું શ્ર્વણ-મનનથી જ વાંચન કરવું જોઇએ." (પૂ. ૯૭)

સાધુઓના સ્વાધ્યાય માટે એટલી બધી ચીવટ રાખે કે તેઓ અન્ય સ્થળે હોય તો કયા ધર્મંગ્રથોનો અભ્યાસ કરે છે તેની સતત પૂચ્છા કરાવતા. એમાં જરૂર લાંગે તો માર્ગદર્શન આપતા. પોતે પત્ર લખે તેમાં પણ પોતાની સાથેના સાધુઓ અત્યારે ક્યા ગ્રંથનો સ્વાધ્યાય કરે છે તે લખતા. કોઇ સાધુ વિહાર કરીને આવે તો એને પહેલું જ પૂછે કે હાલમાં શેનો અભ્યાસ ચાલી રહ્યો છે? નાની વયના સાધુઓને તો તેઓ સતત સ્વાધ્યાયની પ્રેરણા આપતા અને એમને વખતોવખત કહેતા કે, "આ જ તમારી પૂંજી છે. "

કોઇ એવો ગર્વ લે કે મેં મારા જીવનમાં આટલી અંજનશલાકાઓ અને પ્રતિષ્ઠાઓ કરાવી. આચાર્યશ્રીએ અનેક અંજનશલાકાઓ અને પ્રતિષ્ઠાઓ કરાવી હોવા છતાં એમની એ જ નિઃસ્પૃહતા હતી. એકવાર શનાલાલ ટી. શાહ નામના મુંબઇના શ્રાવકે આચાર્યશ્રીને પૂછ્યું, "આપના હાથે કેટલી પ્રતિષ્ઠા અને અંજનશલાકા થઇ હશે?"

આચાર્યશ્રીએ નિખાલસતાથી કહ્યું, "જુઓ ભાઇ, મેં એનો આંકડો માંડયો નથી કે કદી સરવાળો કર્યો નથી. આ બધું મેં કર્યું છે એવું મિથ્યાભિમાન લઇને ફરીએ તો એ વાત ખોટી છે."

આવી આચાર્યશ્રીની નિઃસ્પૃહવૃત્તિ હતી.

વાશીમાં સંયમ, વૃત્તિમાં નિઃસ્પૃહ અને જીવનનાં વાદવિવાદનાં ઝેર પચાવી જાશનાર આચાર્યશ્રી જીવનની કટોકટીની પળોમાં પશ કયારેય મિજાજ ગુમાવી બેઠા ન હતા.

લીંબોદરાના દેરાસરની પ્રતિષ્ઠા પ્રસંગે દાર ઉદ્ઘાટનની વિધિ પૂર્ણ કરીને આચાર્યશ્રીએ વિહાર કર્યો. નજીકના અલ્લુવા ગામમાં બપોરે વિહાર કરીને

પહોંચવાના હતા. ત્યાં થોડો વિશ્રામ લઇને આગળ જવાના હતા. આ ગામમાં મુખ્યત્વે દિગંબરોની વસ્તી હતી. એમના એક ઉપાશ્રયમાં શ્રી કૈલાસસાગરજી મહારાજને ઊતરવાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી હતી.

બધું પહેલેથી નકકી હતું તેમ છતાં, કોશ જાશે કેમ એ ઉપાશ્ચયનો વ્યવસ્થાપક ઉપાશ્ચયને તાળું મારીને કયાંક જતો રહ્યો. પૂજય કૈલાસસાગરજી ત્યાં પહોંચ્યા. જોયું તો ઉપાશ્ચયને તાળું. સહેજે ફિકર કર્યાં વિના એમશે કહ્યું કે ગામની બહાર કોઇ મકાન હશે તો ત્યાં પણ ઉતારો કરી શકાશે. ગામ બહાર આવેલી શાળાની એક ઓસરીમાં તેઓ વિશ્વામ માટે બેઠા. ગરમીના દિવસો હતા. લૂથી ભડભડતો પવન વાતો હતો. જગ્યા ગામ બહાર હતી. આવી જગ્યાએ આચાર્યશ્રીને બેસવું પડયું. લીંબોદરામાં કામ પતાવીને શ્વાવકો નીકળ્યા. અલ્લુવા આવ્યા. જોયું તો ઉપાશ્ચયને તાળું હતું. એવામાં જાણ થઇ કે આચાર્યશ્રી તો ઓસરીમાં બેઠા છે.

શ્રાવકો તરત ત્યાં ગયા. પોતાના ધર્મગુરુની આવી સ્થિતિ જોઇને એમનું હૈયું કકળી ઊઠપું. શ્રાવકોએ માફી માંગતા કહ્યું,

"અરે, આપશ્રીને કેટલી બધી તકલીફ પડી ? આપણે ઉપાશ્રયમાં વ્યવસ્થા કરી હતી, પણ વ્યવસ્થાપકે દગો કર્યો."

પૂ. આચાયૈશ્રી કહે, " અરે, જુઓ ! કેવી ખુલ્લી જગ્યા છે ! કેવો પવન આવે છે !"

શ્રાવકો બોલી ઊઠયા, '' ત્તાહેબજી, આ પવન નથી. આ તો ગરમ ગરમ લૂ છે. આટલી બધી ગરમીમાં આપ ઓસરીમાં બેઠા છો ?''

પૂ. આચાર્યશ્રી કહે, "ગરમી ગરમીનું કામ કરે. એમાં આપણે શું ?" શ્રાવકો મનોમન આચાર્યશ્રીને વંદી રહ્યા. તેમને થયું કે આચાર્યશ્રીને ખુલ્લા તડકામાં બેસાડીએ તોપણ તે આવું જ કહે. સંયમજીવનની સાચી સાધનાનો સહુને પ્રત્યક્ષ પરિચય થયો.

આચાર્યશ્રી સમન્વયવાદી હતા. આથી સહુ કોઇને એમના નિર્ણયમાં અખૂટ શ્રદ્ધા રહેતી. મુંબઇના ગોરેગાંવના જવાહરનગરના શ્રાવકોમાં એક સવાલ ઊભો થયો. એમણે ઘર દેરાસરને સ્થાને શિલ્પ પદ્ધતિથી દેરાસરનું નિર્માણ કરવાનું નકકી કર્યું. આ તીર્થંકર ધર્મનાથજીની પ્રતિમાજીને કારણે શ્રાવકો ઘણા સુખી થયા હતા, તેથી પ્રતિમાજીનું ઉત્થાપન કરવું કે નહિ એવો સવાલ ઊભો થયો. તે અંગે મતભેદ જાગ્યા. એક સભા મળી. પાંચસો જેટલા શ્રાવકો આવ્યા. ઘણી ચર્ચા થઇ, પણ અંતે સહુએ નકકી કર્યું કે આપણે આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજને પૂછવું અને એમના આદેશ પ્રમાણે કરવું. સંધના સભ્યો પૂ. આચાર્યશ્રી પાસે ગયા અને પ્રતિમાજીના ઉત્થાપન અંગેની દિધા પ્રગટ કરી. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજીએ કહ્યું કે જે શુભ મુહૂર્તે

પ્રતિષ્ઠા થઈ છે અને જેમને હાથે થઇ છ તનાથા વધુ શુભ સમયે પુશ્યશાળી આત્માને હાથે તમારા દેરાસરની પ્રતિષ્ઠા થશે. સંઘની ખૂબ આબાદી અને ઉન્નતિ થશે માટે આવું શુભ કાર્ય સત્વરે શ્રીસંઘને કરેવા મારા તમને આશીવદિ છે. આચાર્યશ્રીના આશીર્વાદથી સંઘના અત્રણીઓએ સંઘને વાત કરી અને સહએ તેમનો આદેશ ભાવપૂર્વક સ્વીકાર્યો. પૂ. યોગનિષ્ઠ બુદ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજના વખતથી આ ગચ્છમાં એક એવી પ્રશાલિકા ચાલતી હતી કે સ્ત્રીને ચિક્રી કે પત્ર લખવા નહિ. એટલું જ નહિ પણ વ્યાખ્યાન સિવાય બહેનોએ આવવાનું નહિ. માત્ર બહારગામથી આવેલા મહેમાનોને જ દર્શનની છૂટ હતી અને તે પક્ષ ६२थी वंहन अरीने याल्या જवानुं. એક વાર એક નાના મહારાજનાં બહેન બપોરે મહારાજશ્રીને મળવા આવ્યાં. બપોરે ઉપાશ્રયમાં આવવાની તો સાવ બંધી જ રહેતી હતી. આથી આ બહેનને જોતાં જ કૈલાસસાગરજીનો પ્રચંડ અવાજ ગાજી ઊઠ્યો, 'ખબરદાર ! કદી આ રીતે બપોરે આવવાનું નહિ. ચાલો, નીચે ઊતરી જાવ.' ચાતુર્માસના પ્રારંભ સમયે પાટ પરથી વ્યાખ્યાનની શરૂઆતમાં જ કહી દેતા કે વ્યાખ્યાન સિવાય સાધ્વીજીઓએ કે સ્ત્રીઓએ આવવું નહિ, કવચિત અનિવાર્ય હોય અને આવવું પડે તેમ હોય તો સાથે કોઈને લીધા सिवाय आववं नहि. એક સાધુને ધાર્મિક શિક્ષક પાસે ભણવા મૂક્યા હતા. તેઓ આચારમર્યોદાથી વિરુદ્ધ સ્ત્રીપરિચય કેળવતા હોય એવી આચાર્યશ્રીને જાસ થઈ. આમાં ધાર્મિક શિક્ષક સહાયભૂત થતા હતા એની ખબર પડી. ક્યારેય વાક્ષીથી પણ કોઈને ઇજા ને થાય તેનું ધ્યાન રાખનારા આચાર્યશ્રીનો ગુસ્સો ભભૂકી ઊઠ્યો. એમણે સાધુને સખત શબ્દોમાં ઠપકો આપ્યો. **એથીયે** વિશેષ શિક્ષકને પશ ઉપાલંભ આપતાં કહ્યું. 'તું શું શિક્ષા આપે છે ? મેં આ સાધૂને તમારા પર વિશ્વાસ રાખીને સોંપ્યા હતાં. મારે ત્યાં આવી સહેજે શિર્થિલતા નહીં ચાલે.' આવી જ રીતે એક વાર આચાર્યશ્રી મહુડી હતા ત્યારે પોતાની જાતને 'ભગવાન' કહેવડાવતી એક વ્યક્તિ પોતાંના અનુયાયીઓના જૂથ સાથે મળવા આવી. પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરજીએ જાણ્યું કે તેઓ પોતોને

ભગવાન તરીકે ઓળખાવે છે ત્યારે એમણે ગુસ્સે થઈને કહ્યું, 'તમે તમારી જાતને ભગવાન માનો છો ! ભગવાન કોશ બની શકે એની તમને ખબર છે ? ભગવાન કોને કહેવાય એનો કશો ખ્યાલ છે ખરો ? ક્યારેય ઘોર જંગલમાં જઈને વર્ષોની સાધના કરી છે ખરી ? ભગવાનના જીવનમાં તપ-ત્યાગ કેવાં હોય તેની તમને જાજ છે ખગ ?

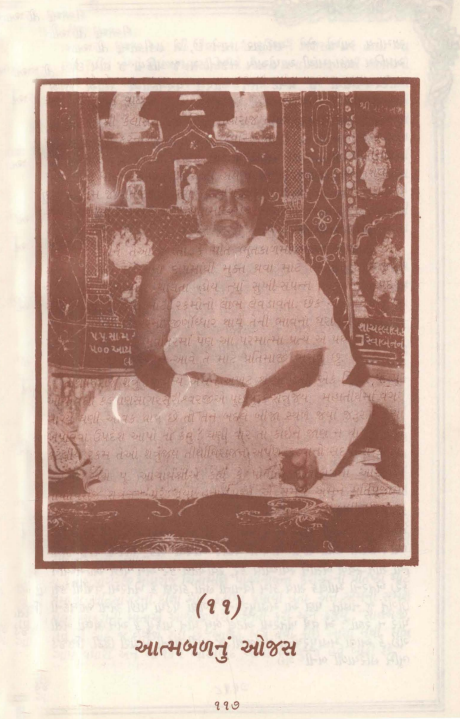
CORE CORECT

એવામાં સીમંધરસ્વામીની વાત નીકળી. પેલી વ્યક્તિએ પોતાનામાં સીમંધરસ્વામીનું દૈવત હોવાનું કહ્યું. પૂ. આચાર્યશ્રીએ પહેલાં એમની વાત સાંભળી અને પછી એમના પંજાબી સ્વભાવ પ્રમાણે એમણે કહ્યું, "ક્યાં સીમંધરસ્વામીની જગ્યા અને ક્યાં તમે? પહેલાં તો બધો ત્યાગ કરીને જંગલમાં જઇ સાધના કરો, કષ્ટ સહન કરો, તપ કરો. પછી ભગવાન થવાની વાત કરો."

આ પ્રસંગે હાજર રહેલા શ્રાવકોએ કદી આચાર્યશ્રીનું આવું રુદ્ર સ્વરૂપ જોયું નહોતું. આચાર્યશ્રીને ધર્મ પ્રત્યે, ભગવાન પ્રત્યે અને સીમંધરસ્વામી પ્રત્યે અગાધ પ્રીતિ હતી. એને વિશે કોઇ પાખંડ, બનાવટ કે દંભ સાંખી શકતા નહોતા.

આચારશુધ્ધિનો એમનો આગ્રહ એમના જીવનમાં સતત જીવંત હતો. આચારની નાનામાં નાની ક્ષતિની શુધ્ધિ માટે પશ અતિ મક્કમ રહેતા હતા. આચારશુદ્ધિ માટે અંશમાત્ર શેહ શરમ રાખ્યા વિના ભલભલા માંધાતાને પશ સ્પષ્ટ સંભળાવી દેતા હતા. તેની પાછળ પૂજયશ્રીની ધર્મ પ્રત્યેની અચલ શ્રધ્ધા, આચારશુધ્ધિની ઝંખના અને એ આત્મા પ્રત્યે અપાર વાત્સલ્યનો વિસ્તાર જ કારશંભૂત હતાં.

¢



For Private And Personal Use Only

CARGE CONTROL

સામાન્ય આંખો જેને 'ચમત્કાર' માને છે, તે હકીકતમાં તો આત્માની અપ્રતિમ તાકાતમાંથી આપોઆપ સર્જાતી સહજ પ્રક્રિયા જ હોય છે. ચારિત્રબળમાંથી જે પ્રગટે તેને આપણે વચનસિધ્ધિ કહીએ છીએ. આત્મબળમાંથી જે સર્જાય એને આપણે ચમત્કાર ગણીએ છીએ.

પૂ. આચાર્યશ્રી **કૈલાસસાગરસૂરિજી** મહારાજ ચમત્કારમાં માનતા નહોતા, પરંતુ આવા સં<mark>યમી આત્માઓ</mark> કે આવા મહા<mark>પુરુષો પોતાના પવિત</mark> અંતઃકરણ અને ઉચ્ચ <mark>ચાસ્ત્રિને વશ વર્તીને જે કાંઇ કરે છે તે ચમત્કાર બને છે. પૂ. આચાર્યશ્રી <mark>કૈલાસસાગરસૂરીશ્વ</mark>રજીના પરિચયમાં આવનાર સહુ કોઇ આવી કોઇને કોઇ <mark>ઘટનાની વાત કહેશે. હકીકતમાં</mark> ચારિત્રવાન વ્યકિતનો શબ્દ કદી વિફળ જતો નથી.</mark>

लौकिकानां हि साधुनाम **भवा**गनुवर्तुते । ऋषीणां पुनराद्यानां वाचनेथोडनुधावति ॥

'સામાન્ય **સ**ત્પુ**રુષોની** વાશી અર્થને અનુસરતી હોય છે, જયારે પરમ ઋષિવરોની વા<mark>શી પ્રમા</mark>શે અર્થ અનુસરે છે. '

કયારેક એવું બનતું કે ટ્રેનનો સમય થવા આવ્યો હોય, શ્રાવકો સ્વભાવ મુજબ રથવાટ કરતા હોય, ત્યારે પૂ. કૈલાસસાગરજી કહે, "બહુ ચિંતા ન કરો. તમને ટ્રેન મળી જશે." અને પછી નીકળવામાં મોડું થાય. વાહન મળવામાં વિલંબ થાય. ગાડીના સમયથી વીસેક મિનિટ મોડા હાંફળા-ફાંફળા સ્ટેશન પર પહોંચે ત્યારે જાણ થાય કે ટ્રેન અડધો કલાક મોડી છે!

કોઇ અગિયાર રૂપિયા ધર્મકાર્યમાં ખર્ચી શકે તેમ ન હોય અને પૂ. આચાર્યશ્રી કહેતા કે અગિયાર લાખ વાપરો. ત્યારે સહુને આશ્ચર્ય થતું. પણ એ વ્યકિતના જીવનમાં પરિવર્તન આવતું અને એટલી ૨કમ ધર્મકાર્યમાં વાપરવાનો લાભ પણ પામતી. પૂ. આ. શ્રી કલ્યાણસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબે કહ્યું કે તેઓ સહજ બોલી જતા અને સારું થઇ જતું. આવી રીતે તેઓશ્રીના પ્રભાવે વ્યકિતનો વળગાડ પણ દૂર થયો હતો.

આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી સમૌ ગામમાં હતા. નિયમ મુજબ રોજ બપોરે પુસ્તક અને પાણી લઇને ગામ બહાર કોઇ શાંત જગ્યાએ બેસીને સ્વાધ્યાય-ધ્યાન કરતા હતા. સમૌ ગામની બહાર આવેલા એક ખેતરમાં રોજ જાય. ત્યાં શાંત સ્થળે બેસીને સ્વાધ્યાય કરે, સ્વચિંતન કરે અને પછી આત્મધ્યાન કરે. ખેતરનો માલિક સાવ કામ વિનાનો હતો,કારણ કે ખેતરમાં વર્ષોથી કશું ઊગતું જ નહોતું. પણ આ મહાપુરુષનાં પગલાં પડ્યાં પછી એના આનંદનો પાર ન રહ્યો. . એ વર્ષે ખેતરમાં એટલું બધું ધાન પાકયું કે એને શ્રધ્ધા બેસી ગઇ કે આવા મહાપુરુષોનાં પગલાંથી જ મારી ધરતી મહોરી ઊઠી. ઉજજડ ભૂમિ હરિયાળી બની ગઇ

સાશંદ તરફ પૂજ્ય આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને પ્રશસ્તભાવ હતો. આ ક્ષેત્રમાં રહીને તેઓ શાસ્ત્રાભ્યાસ કરીને તૈયાર થયા હતા, તેથી સાશંદનો ઉપકાર તેઓ અવારનવાર પ્રગટ કરતા હતા. એક વાર સાશંદના સંધના આગેવાન અને વિશિષ્ટ વ્યક્તિ કેશવલાલ મહેતા એમની પાસે આવ્યા. તેઓ ચોધાર આંસુએ રડવા માંડયા. સિત્તેર વર્ષના કેશવલાલભાઇને માથે હિમાલય તૂટી પડયો હતો. એમના એકના એક પુત્ર રસિકલાલભાઇને લગ્ન બાદ થોડા દિવસોમાં ચિત્તભ્રમ થઇ ગયો હતો. પુત્રના ઉપચાર કરવામાં કેશવલાલભાઇએ પાછું વળીને જોયું નહિ. કોઇ ઉપચાર કારગત નીવડ્યા નહિ, ત્યારે આખરે મહારાજશ્રી પાસે આવીને આજીજીભરી વિનંતી કરતાં કહ્યું, "ગુરુદેવ ! આ ઉંમરે એકના એક દીકરાની આવી દુર્દશા મારાથી જોવાતી નથી. આપ કંઇક કરો, નહિ તો આની હૈયાવરાળમાં જ હું ચાલ્યો જઇશ."

પૂ. <sup>કૈલા</sup>સસાગરજી મહારાજે એમને સાંત્વન આપ્યું. કહયું કે, જીવનમાં આપત્તિ તો આવે, પણ જેમ રા**વિ પછી દિવસ હોય છે એ જ રીતે આપત્તિ** હંમેશા રહેતી નથી. સુખના દિવસો પણ આવે છે. એમણે કહયું કે, "આ વાસક્ષેપ આપું છું તે કાલે સવારે એને નાખજો અને મહિના સુધી નવ-સ્મરણનો પાઠ કરજો. "

યોગાનુયોગ એવું બન્યું કે બીજા દિવસે સવારે કેશવલાલભાઇએ નવકારમંત્ર ગણીને વાસક્ષેપ નાખ્યો અને રસિકભાઇની બીમારી અદ્દેશ્ય થઇ ગઇ. એ જમાનામાં પચાસ હજારનો ખર્ચ કરવા છતાં ન મટેલું દર્દ એકાએક અંશ્ય થઇ ગયું. આ રસિકભાઇએ પણ સાણંદ સંઘની પ્રવૃત્તિમાં મહત્ત્વનો ફાળો આપ્યો. તેઓ કૈલાસસાગરજી માટે જીવનભર અગાધ આદર રાખતા અને કહેતા કે "હું જીવું છું તે એમનો ઉપકારથી."

મહારાજસાહેબ કડીમાં હતા તે સમયનો આ પ્રસંગ છે. એક દુખિયારી સ્ત્રીએ એમને વિનંતિ કરી કે મારા બાળકના માથામાં પાણી ભરાઇ ગયું છે. અને માથું રબરની જેમ ફૂલી ગયું છે. ગરીબ હોવા છતાં ઘર નીચોવીને શકિત પ્રમાશે બધા ઇલાજ કરી ચૂકી છું. દર પંદર દિવસે દીકરાને લઇને સારવાર કરાવવા અમદાવાદ જાઉં છું. આ બાળક આજે ચાર વર્ષનું થયું છે, પણ એની બીમારી ગઇ નથી."

પૂ.કૈલાસસાગરજી મહારાજ ચિંતામણિ પાર્શ્વનાથના દેરાસરની પ્રતિષ્ઠા માટે તેમ જ નીતિસાગરની દીક્ષા માટે કડીમાં પધાર્યા હતા અને એમની સમક્ષ પેલા છોકરાની માતાએ આજીજીભરી વિનંતી કરી અને કહવું, "સાહેબજી, હવે તો એક જ ઇચ્છા રહી છે. બાળક બચે તેવી કોઇ આશા નથી. માત્ર આપ પધારો અને બાળકને આશીર્વાદ આપો એટલું જ હવે બાકી છે."

પૂ. કૈલાસસાગરજીએ હસતાં-હસતાં કહ્યું, "જો એ છોકરો બચી જાય અને એની પ્રસન્નતા હોય તો એને દીક્ષા આપતા રોકશો નહિ ને ?"

માતાએ કહ્યું, "મારા જેવી અભાગણના આવા ભાગ્ય કયાંથી ? ગુરુ મહારાજ! આપ જલદી પધારો, એ છોકરો જીવન-મરણ વચ્ચે ઝોલાં ખાય છે. કદાચ મોડા ન પડીએ."

પૂ. કૈલાસસાગરજી એ બાળકને આશીર્વાદ આપવા ગયા અને કુદરતી બન્યું એવું કે એ બાળકની તબિયત સુધરવા લાગી. મોટો થતાં એને આપોઆપ દીક્ષાનો ભાવ જાગ્યો. પૂ. કૈલાસસાગરજીએ એને શાસ્ત્રાભ્યાસમાં બરાબર તૈયાર કર્યો, પણ દીક્ષા પોતાને બદલે પૂ. પદ્મસાગરસૂરિજી પાસે પાદરું (રાજસ્થાન) માં વિ.સં.૨૦૪૦માં લેવડાવી અને સહુને કહ્યું કે એના ભવિષ્યનો ખ્યાલ રાખીને હું એને પૂ. પદ્મસાગરજી પાસે દીક્ષા લેવડાવું છું.

આચર્યશ્રી જે કોઇ ધર્મપ્રવૃત્તિ કરતા તે ઉત્સાહભેર કરતા. કોઇ પણ ધર્મકાર્ય લીધું હોય તો એને સાંગોપાંગ પાર પાડવાની એમનામાં નૈસર્ગિક શકિત હતી. વિ. સં. ૨૦૨૪માં મહુડીમાં ઉપધાન તપની આરાધના રાખી હતી. આ સમયે દોઢેક લાખ જેટલી રકમ ખૂટતી હતી. આગેવાનોની મૂંઝવણ હતી કે આટલી બધી રકમ કઇ રીતે ભેગી થશે? તોટો પડશે, તેનું શું કરીશું? બધા પૂ. આ. શ્રી. કૈલાસસાગરસૂરિજી પાસે ગયા અને આચાર્યશ્રીને પૂછયું કે આપ કંઇક માર્ગદર્શન આપો. પૂ. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે તમે ચિંતા ન કરો. બધું થઇ રહેશે. આમ છતાં શ્રાવકો ચિંતિત હતા. એમને એમ થૃતું કે આટલી મોટી રકમ ભેગી કરવી નાની સૂની વાત નથી. પણ હકીકતમાં એ સમયે પંચકલ્યાણક પૂજામાં જ આટલી રકમ ભેગી થઇ ગઇ. આમ પૂ. કૈલાસસાગરજીમાં એવી શક્તિ હતી કે જે પ્રસંગ લે તે નિષ્ફળ જતો નહિ. આર્થિક સગવડના અભાવે કશું અટકતું નહિ. એમની ભાવનાનું બળ જ એટલું કે તેઓ જે ધારે તે સિધ્ધ થતું.

આ જ મહુડીમાં પ્રતિષ્ઠા સમયે ધાર્યા કરતાં ખૂબ મોટી સંખ્યામાં અઢારે આલમના ભાવિકજનો એકત્રિત થયા. બધાને થયું કે હવે રસોઇ ખૂટી પડશે. એમણે એક કપડું લઇને રસોઇ પર ઢાંકયું અને કહ્યું કે આ કપડું રહેવા દેજો. તમારે આમાંથી જેટલી રસોઇ કાઢવી હોય તેટલી કાઢજો. લન્યું પણ એવું કે બધા નિરાંતે જમી રહે એટલી રસોઇ તો થઇ અને થોડીક વધી પણ ખરી.

આવી જ રીતે લીંબોદરામાં દેરાસરની એકસો વર્ષની ઉજવણી પ્રસંગે પધારવાની વિનંતી કરવા માટે કેટલાક શ્રાવકો આચાર્યશ્રીની પાસે અડપોદરા ગયા.(નીંબોદરા ગામ પર આચાર્યશ્રીનો મોટો ઉપકાર હતો અને તેથી જ સહુને તેઓ પધારે તેવો આગ્રહ રાખ્યો. સાંજે આઠ વાગ્યે શ્રાવકો અડપોદરા પહોંચ્યા, ત્યારે પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગસૂરિજી પ્રતિક્રમણ કરતા હતા. પ્રતિક્રમણ પૂરું થાય ત્યાં સુધી શ્રાવકો બહાર બેઠા. જેવા અંદર પ્રવેશ્યા કે તરત જ પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ શનાભાઇને જોઇને કહ્યું,

"કેમ, લીંબોદરામાં કોઇ ધાર્મિક પ્રસંગ યોજયો લાગે છે? હું જરૂર આવીશ." બધા શ્રાવકો વિચારમાં પડી ગયા. હજી આપણે કશું કહ્યું પણ નથી અને આપણા મનનો ભાવ કઇ રીતે પૂજય કૈલાસસાગરજી કળી ગયા હશે?બધાનાં મસ્તક આ મહાપુરુષના ચરણે ઝૂકી ગયા.

લીંબોદરા ગામનાં દેરાસરનાં એકસો વર્ષ પૂરાં થતાં હોવાને નિમિત્તે ધુમાડાબંધ ગામ જમાડયું. ગામના જૈનો જ નહિ, પણ જૈનેતરો પણ આમાં આગ્રહભેર સામેલ કરવામાં આવ્યા. બધાની એકસાથે રસોઇ કરવામાં આવી. એવામાં જનસમૂહ ઘણો વધી ગયો. આટલી રસોઇ તો ખૂટી પડશે એવી દહેશત જાગી. શ્રી પોપટલાલ રવચંદ અને શ્રી શનાભાઇ શાહ જેવા આગેવાનોએ આચાર્યશ્રી આગળ પોતાની ચિંતા પ્રગટ કરી. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે જે રસોઇ તૈયાર કરી હોય તેના પર આ ચાદર પાથરજો અને આ વાસક્ષેપ નાખજો, પણ સહેજે ચિંતા ન કરશો.

બન્યું પણ એવું જ કે રસોઇ ખૂટી નહિ. કૈવાસસાગરજી માણસા અને અગાસમાં હતા ત્યારે પણ આવી ઘટના બની હતી.

શું આ ચમત્કાર હશે ? ખુદ પૂ. કૈલાસસાગરજી આવા ચમત્કારમાં માનતા નહોતા, તો આ થતું હશે કઇ રીતે ? આચાર્યશ્રી ભદ્રકરસૂરીશ્વરજી મહારાજે કહ્યું, "આવી વ્યકિતના ઉદ્ગાર જ દુઃખના ઘાતક બને છે, પાપના નાશક બને છે, મુશ્કેલીના નિવારક બને છે. એમનામાં અપાર વાત્સલ્ય હતું અને એને પરિણામે એવા આત્મામાંથી નીકળેલા શબ્દો સ્વાભાવિકપણે જ સાચા પડે."

ઇ.સ. ૧૯૪૮ની આ વાત છે. મે-જૂન મહિનામાં કૈલાસસાગરજીએ પોતાના ભત્રીજા રામપ્રકાશજીને એક પત્ર લખ્યો હતો. એ પત્રમાં લખ્યું હતું કે તમે દાદાજીની ખૂબ સેવા કરજો. આ સેવાનો લાભ લાંબો સમય મળવાનો નથી. હકીકતમાં તે સમયે તો રામકિશનદાસજી થણા તંદુરસ્ત હતા. ઓકટોબર મહિનાના આરંભે બીમારી આવી અને ૧૯૪૮ની ૨૦મી ઓકટોબર દશેરાનો દિવસ એ એમનો અંતિમ દિવસ બન્યો. રામપ્રકાશજી કહે છે, "પૂ. કૈલાસસાગરજીને પોતાના પિતાના મૃત્યુનો જાશે સંકેત મળી ગયો ન\_હોય! આવો જ બનાવ રતિલાલ કામદાર નામના તંત્રવિધાના અભ્યાસીના જીવનમાં મળે છે. રતિલાલ કામદાર સ્થાનકવાસી જૈન હતા, તેમ છતાં એમને પૂ. કૈલાસસાગરજી સાથે ગાઢ પરિચયમાં આવવાની તક મળી હતી. તેઓને હંમેશાં કહેતા કે તમારી સિધ્ધિઓનો લોકકલ્યાણમાં જ ઉપયોગ કરજો. એક વાર મહારાજશ્રી અમદાવાદમાં હતા. રતિભાઇ એમના દર્શને આવ્યા. ફરી બીજે દિવસે પણ દર્શન-વંદન માટે આવ્યા. એ દિવસે રતિભાઇએ કહ્યું કે "આવતી કાલે રાત્રે અહીંથી નીકળીને મુંબઇ જવાનો છું. "

કોશ જાશે કેમ, પણ મહારાજશ્રીએ કહ્યું, "રતિભાઇ, કાલે નહિ, આજે જ જાવ."

રતિભાઇને ગુરુવાણીમાં અપાર શ્રધ્ધા હતી. મહારાજસાહેબને મળ્યા બાદ અમદાવાદથી મુંબઇની ટ્રેનની ટિકિટ મળે છે કે નહિ તેની તપાસ કરી. ટ્રેનની ટિકિટ પણ મળી ગઇ અને રતિભાઇ બીજે દિવસે સવારે મુંબઇ પહોંચી ગયા. મુંબઇ પહોંચ્યા બાદ સાંજે સોફા પર બેઠા હતા. ધરનાં લોકો સાથે વાતચીત કરતા હતા અને વાત કરતા જ એકાએક ઢળી પડયા. એમના મિત્રો વિચારવા લાગ્યા કે શું મહારાજશ્રીને આવો કોઇ સંકેત મળી ગયો હશે કે એમના હૃદ્યમાંથી આપોઆપ આવી વાણી સરી પડી હશે?

આવી જ એક ઘટના મહારાજશ્રીનાં અંતિમ વર્ષોમાં મળે છે. ૧૯૮૫નું એ વર્ષ હતું. આ વર્ષે પોતાના ગૃહસ્થઅવસ્થાના ભત્રીજા રામપ્રકાશજીનો પુત્ર મહેશ મળવા આવ્યો. મહેશને હંમેશાં કહેતાં કે નવકાર મંત્રનું સ્ટણ કરતો રહેજે. એક વાર આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરજી બેઠા હતા. મહેશ પણ બેઠો હતો. બાજુમાં પૂ. અરુણોદયસાગરજી બેઠા હતા. પૂ. અરુણોદયસાગરજી અને મહેશ બાળપણમાં સાથે રહ્યા હતા. દીક્ષા પહેલાંની એમની દોસ્તી હતી. વાતવાતમાં પૂ. કૈલાસસાગરજીએ મહેશને કહ્યું, 'આ ૧૯૮૫ના વર્ષમાં તારે બે પૈડાંવાળા (ટુ વ્હીલર) પર સવારી કરવી નહિ. વિમાનમાં, બસમાં કે મોટરમાં જજે, પણ ટ્ વ્હીલરમાં જતો નહિ.'

મહેશને આચાર્યશ્રીમાં અખૂટ શ્રધ્ધા હતી. એણે મોટર-સાઇકલ 'લૉક' કરીને મૂકી દીધી. નજીકમાં જ ચાર્ટર બસ જતી. આ બસ લકઝરી જેવી હતી, જેમાં માત્ર નકકી કરેલી વ્યકિતઓની બેઠક અનામત રહેતી. કોઇને ઊભા રાખવામાં આવતા નહિ. એ ચાર્ટર બસમાં રોજ નોકરીએ જાય અને પાછો આવે. એવામાં દિલ્હીમાં તોફાનો થયાં. ચાર્ટર બસનો ડ્રાયવર શીખ હતો,એથી એ આવ્યો નહિ. બસના સ્ટેન્ડ પર ઊભેલો મહેશ ઘેર પાછો આવ્યો અને વિચાર કરવા લાગ્યો કે ત્રણ પૈડાંવાળી રિક્ષામાં જાઉ. એની મમ્મીને પણ કહ્યું કે હું રિક્ષામાં જાઉં છું. એવામાં મહેશનો મિત્ર વિજય સેહગલ નીકળ્યો, એ એની જ કંપનીમાં એન્જિન્ઝિર હતો. એણે મહેશને કહ્યું, 'આજે બસ નથી તો મારી મોટર-સાઇકલ પર આવી જા.' મહેશના મનમાં થોડી દિધા થઇ, વિજયે ફરી આગ્રહ કર્યો. કહ્યું કે મોડું થઇ ગયું છે. ચાલ, જલ્દી પહોંચી જઇએ.

બંને ઓફિસમાં પહોંચ્યા. પોતાનું કામ કર્યું.સવારે ચાર્ટર બસ નહોતી આવી,



એટલે સાંજે પણ મળવાની શકયતા નહોતી. આથી મહેશ ચાલીને જવાનો વિચાર કરતો હતો, પણ એના મિત્ર વિજયે કહ્યું કે ઘણે દૂર ગયા પછી તને બસ મળશે, એને બદલે મારી મોટર સાઇકલ પર આવી જા. મહેશની ઓફિસેથી એનું ઘર ૧૪ કિલોમીટર દૂર હતું. ૧૩ કિલોમીટર જેટલું અંતર પસાર થયું. એક કિલોમીટરનું અંતર બાકી હશે, ત્યાં એક ટ્રક આવી અને ટ્રકે ઓવરટેક કરવા જતાં મોટરસાઇકલ પાડી દીધી.

મહેશ બેભાન બનીને રસ્તા પર ઢળી પડયો. એના માથામાંથી પુષ્કળ લોહી વહેતું હતું. વિજય સહેગલનું ખભાનું હાડકું તૂટી ગયું, પણ એ સદ્દભાગ્યે ભાનમાં હતો. એણે પોતાના ખમીશ અને રૂમાલથી મહેશના માથામાંથી નીકળતું લોહી રોક્યું. કોઇએ એને હોસ્પિટલમાં પહોંચાડ્યો. ધીરેધીરે એ ભાનમાં આવ્યો. પણ હજી ભયમુકત થયો નહોતો.

એને વિશિષ્ટ સારવાર મળે તે માટે અકસ્માતથી થયેલી ઈજાની સારવારના નિષ્ણાત (એકસીડન્ટ સ્પેશ્યાલીસ્ટ) ડૉકટરને બોલાવવામાં આવ્યા, બસો કેસમાંથી અડધો ટકો પણ ન બચે એવી ગંભીર ઇજા મહેશને થઇ હતી. ભાનમાં આવેલા મહેશને દેઢ શ્રધ્ધા હતી કે એને કશું નહિ થાય. એના ગળામાં પૂ. કૈલાસસાગરજીની મુદ્રાવાળું તાવીજ પડ્યું હતું. બે-ત્રણ દિવસ બાદ મહેશને રજા મળી, પણ એને માનસિક શ્રમ લેવાની ડોકટરે ના પાડી હતી. વીસ-એકવીસ દિવસ પછી એ ઓફિસમાં પોતાની નોકરી પર આવ્યો.

મહેશ જયારે ભાનમાં આવ્યો ત્યારે એ તદેન નિર્ભય હતો. એણે કહ્યું કે એના પર તો ગુરુ મહારાજના આશીર્વાદ છે. આજે પણ એ મહેશ નોકરી કરવા જાય તે અગાઉ પાંચેક મિનિટ આચાર્યશ્રીની છબી સમક્ષ ઊભો રહે છે. મનોમન આશીર્વાદની પ્રાર્થના કરે છે અને પછી જ નોકરી કરવા જાય છે.

આચાર્યશ્રીની પ્રતિભાના સ્પર્શે અનેક વ્યક્તિઓના જીવનમાં ધાર્મિકતા અને સાત્ત્વિકતાએ પ્રવેશ કર્યો છે. એ બધામાંથી એક દેષ્ટાંતરૂપ સુમતિભાઇ હરડેની વાત જોઇએ.

વિ. સં. ૨૦૧૭માં પૂ. કૈલાસસાગરજી સમેતશિખરની પ્રતિષ્ઠા કરાવીને મુંબઇ આવ્યા, ત્યારે સુમતિભાઇને પહેલીવાર એમનો પરિચય થયો. વિ. સં. ૨૦૧૭નો પૂ. કૈલાસસાગરજીનો ચાતુર્માસ માટુંગામાં હતો. સુમતિભાઇ કાપડનો વેપાર કરે. તમાકુના પાનની ભારે આદત. રાતના બાર વાગે પણ પાન વિના ન ચાલે.

એકવાર પૂ. કૈલાસસાગરજી મહારાજનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા ગયા. ત્યાં તેમની સાદી, સરળ અને હૃદયસોંસરી ઊતરી જાય તેવી વાણી સુમતિભાઇના હૃદયને સ્પર્શી ગઇ. વ્યાખ્યાનમાં ભારેખમ અલંકારો નહિ. અઘરી વાતો નહિ.

મહારાજશ્રીના વ્યાખ્યાનનું એક જ વાક્ય સુમતિભાઇનું જીવનપરિવર્તન કરી ગયું. પૂજય કૈલાસસાગરજી મહારાજે કહ્યું,

"પેટ ભરાય એટલું આજીવિકાનું સાધન હોય તો પટારો ભરી મનુષ્યજીવન વેડફી નાંખવું નહિ."

આ વાક્ય સુમતિભાઇના અંતઃકરણને ચોટ લગાવી ગયું. પછી એમણે પૂ. કૈલાસસાગરજી મહારાજ પાસે મળવાનો સમય માગ્યો. રાત્રે મળવા ગયા. પછી તો રોજ સંત-સમાગમ ચાલે અને સુમતિભાઇના હૃદયમાં નવી નવી ભાવનાઓ જાગે. ધીરે ધીરે તેઓ એક નિર્ણય પર આવ્યા. હવે મનુષ્યજીવન વેડફી નાંખવું નથી. મૂળજી જેઠા માર્કેટમાં એમનો ચાલુ ધંધો સમેટી લીધો. ધશાએ કહ્યું કે "છોકરાઓ નાનાં છે. હજી એમને ભણાવવા-પરણાવવા પડશે. વળી ધંધો ચાલુ હશે તો તરત દુકાનેય લાગી જશે. નહિ તો મુશ્કેલીનો પાર નહિ રહે. આજીવિકા ચલાવશો કઈ રીતે?"

સુમતિભાઇને ધર્મનો રંગ લાગી ગયો હતો. એમણે કહ્યું, "જુઓ, આજે તમે છોકરાંઓને ધંધો આપીને જાવ, મૂડી આપીને જાવ, પણ એમના કર્મમાં કશું નહિ હોય તો કંઇ નહિ થાય. કર્મમાં હશે તો મળશે.".

આમ સુમતિભાઇએ ધંધો બંધ કર્યો. પૂજય કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું કે સુમતિભાઇ, આંબેલની ઓળી કરો. પજ્ઞ આંબેલની ઓળી થાય કઇ રીતે? તમાકુના પાન વિના તો સહેજે ન ચાલે. એકવાર મહારાજશ્રીના ઉપદેશથી ચોવીસ કલાક પાન છોડયું હતું તો હવે આંબેલની ઓળીમાં છોડી દો. આંબેલની ઓળી પૂરી થઇ. પછી ફરી પૂ. કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું કે "હવે પાન છોડયું છે તો છોડી જ જાશો."

એક વખત એવો હતો કે સુમતિભાઇને રાતના બાર વાગ્યા સુધી પાન જોઇએ. દિવસની દસેક કપ ચા જોઇએ એને બદલે એમણે ૫૦૦ આંબેલ કર્યા. ત્રણ ઉપધાન કર્યા. છેલ્લાં વીસ વર્ષથી કાયમ આંબેલ પછી બેસણું કરે છે.

આવું પરિવર્તન મુંબઇના શનાલાલ શાહના જીવનમાં જોવા મળે છે. તેઓ આચાર્ય રજનીશની વિચારસરણીમાં રસ ધરાવતા હતા. અને એમની ત્રણ શિબિરોમાં ભાગ લીધો હતો. શનાભાઇ જાણતા હતા કે શરીર અને આત્મા જુદા છે, પરંતુ જયારે એમના મોટાભાઇ ગુજરી ગયા ત્યારે શનાભાઇના દિલને કારી ઘા લાગ્યો. શરીરની નશ્વરતા અને આત્માની શાશ્વતતાની જાણકારી હોવા છતાં એમના મનને કોઇ સમાધાન થતું નહોતું.

૧૯૬૪માં મહુડીમાં શનાભાઇને પૂજય કૈલાસસાગરજીનો મેળાપ થયો. એવામાં પૂજય કૈલાસસાગરજીના સ્વાસ્થ્ય અંગે વાત નીકળી અને એમણે કહ્યું કે ડૉકટર એમ કહે છે કે મારું હૃદય પહોળું થઇ ગયું છે. શનાભાઇએ પૂછયું, "પણ આપને એનાથી કોઇ તકલીફ છે ખરી? પૂજય કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું, 'શરીરને વ્યાધિ છે એ સાચું, પણ એનાથી મારી આત્મિક શાંતિમાં કોઇ ફરક પડયો નથી. હું અપૂર્વ શાંતિ અનુભવું છું.' આ સમયે શનાભાઇને દેહ અને આત્માનો ભેદ સમજાયો. એમણે પોતાના વડીલ બંધુના દુ:ખદ અવસાનની ગળગળા અવાજે વાત કરી. એ સાંભળીને પૂ. કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું, 'આ ભિન્નતા જાણીએ પછી બાહ્ય વિધ્ન આવે તો પણ આત્માને કોઈ ધક્કો લાગતો નથી. તમારા વડીલ બંધુના અવસાનથી તમને ભારે આઘાત લાગ્યો, પણ જે કાળે જે સમયે જે જયાં બનવાનું જ છે તે થશે જ. ખુદ ભગવાન મહાવીર જેવાને ઉપસર્ગ સહન કરવા પડયાં છે. આવા ઉપસર્ગ સમયે દેવરાજ ઇન્દ્રએ કહ્યું કે અમે તમારી સહાયમાં ઊભા રહીએ. કોઈ અજ્ઞાની હેરાન ન કરે એ માટે અમે આપની ચોકી કરીએ. ત્યારે ભગવાનને ના પાડી. જો ભગવાનને કર્મની નિર્જરા કરવી પડે તો પછી આપણે કોણ?'

પૂ. કૈલાસસાગરજીની સરળ વાણી શનાભાઇને સ્પર્શી ગઇ અને એ પછી એમણે ગુરૂસ્વરૂપે જ આચાર્યશ્રીને જોયા.

વિ. સં. ૨૦૨૫ની સાયનની પ્રતિષ્ઠા પહેલાં ફતેહચંદજી કેસરીચંદજી રોજ પૂજા-સેવા-દર્શન કરે. પર્યુષણના વ્યાખ્યાન સાંભળે, પરંતુ કૈલાસસાગરજી મહારાજના સમાગમમાં આવ્યા પછી એમણે એક વર્ષીતંપ કર્યુ. એમના પત્ની ચંદ્રાવતીબહેને બે વર્ષીતપ કર્યાં. બંને વર્ષોથી ઉકાળેલું પાણી પીવે છે અને એમના પત્નીએ તો રાત્રિભોજનનો ત્યાગ પણ કર્યો છે.

શ્રી ફતેહચંદભાઇ આચાર્યશ્રીના નજીકના સંપર્કમાં આવ્યા અને એમને પણ આચાર્યશ્રીની પ્રભાવક શક્તિનો પરિચય થયો. એના કેટલાક માર્મિક પ્રસંગો જોઇએ.

એકવાર ફતેહચંદજીના પત્નીના પેટમાં સખત દુ:ખાવો થયો. ડૉક્ટરે કહ્યું કે એમને ઓપરેશન કરાવવું પડશે. દુ:ખાવો કેમે સહન થાય નહિ. આથી ડૉક્ટર ફતેહચંદજીના પત્ની ચંદ્રાવતીબહેનને ઘેનમાં જ રાખતાં. પૂ. કૈલાસસાગરજી પાલીતાણામાં બિરાજમાન હતા. એમણે ત્યાંથી વાસક્ષેપ મોકલાવ્યો. ચંદ્રાવતીજીને વાસક્ષેપ નાંખ્યો અને ત્રણ દિવસમાં સારૂં થઇ ગયું.

\*

સાયનની વિ. સં. ૨૦૨૫ની પ્રતિષ્ઠા વખતે ફિયાટ ગાડી પર મૂકીને મગનું તપેલું લાવવામાં આવતું હતું. આ તપેલું મોટરની બોનેટ પર પડયું.

ક્રિશ્ચિયન ડ્રાયવર તો મૂંઝાઇ ગયો. એને હતું કે મોટરના કેવા હાલહવાલ થશે, પણ હકીકતમાં મોટરને કશું જ ન થયું. એક ગોબો પણ ન પડયો! ક્રિશ્ચિયન ડ્રાયવરે પૂછયું કે આમ કેમ? એણે તો જિંદગીમાં આવું કદી જોયું જ નહોતું. ફ્રતેહચંદજીએ કહ્યું કે આ તો ધર્મનો પ્રતાપ છે!

¥:

સાયનની પ્રતિષ્ઠા વખતે માણસો વધી ગયા. આટલા બધા માણસોને મીઠાઇ કઇ રીતે પૂરી પડશે ? રસોઇ કરી હતી ૧૫,૦૦૦ માણસની પણ જમનારા એક-બે હજાર નહિ પણ પૂરા ૨૨ હજારથી વધુ હતા. પૂજય કૈલાસસાગરજી રસોડામાં પધાર્યા, કહ્યું કે દીવો કરો અને મીઠાઇને કપડું ઢાંકી રાખો. બન્યું એવું કે પંદર હજારની રસોઇમાં ૨૨ હજાર માણસો નિરાંતે જમ્યા!

\*

વિ. સં. ૨૦૨૫ની જેઠ સુદિ ૬ના દિવસે સાયનમાં પ્રતિષ્ઠા હતી. કૈલાસસાગરજી મહારાજે સાયનની જૈન સોસાયટીમાં રહેતા ફતેહચંદ કેસરીચંદને ભગવાનના માતા-પિતા થવા માટે અને અંજનશલાકા માટે પ્રેર્ણા આપી. તેર દિવસ ભવ્ય ઉજવણી કરવામાં આવી. નવાઇની વાત એ છે કે જયાં સુધી પ્રતિષ્ઠા હતી ત્યાં સુધી આ વિસ્તારમાં કોઇ ડૉકટરને ત્યાં દવા લેવા ગયું નહિ. આવો પ્રતિષ્ઠાનો પ્રભાવ હતો!

પ્રતિષ્ઠા વખતે ફતેહચંદજી પાસે જે કંઇ મૂડી હતી, તે વાપરી નાખી. આમ છતાં પૂ. કૈલાસસાગરજીએ પહેલી માળ પહેરવાનું કહ્યું. એમને કહ્યું હતું કે બરાબર ટેકો આપજો. ફતેહચંદજી ચાહીને મોડા ગયા. મહારાજસાહેબનું વ્યાખ્યાન ચાલતું હતું. એમણે ફતેહચંદજીને આગળ બોલાવ્યા. ફતેહચંદજીએ કહ્યું કે, ''હું ઘી બોલું અને કાલે કાંઇ થાય તો ?'' મહારાજસાહેબે કહ્યું કે, ''તમને દેવાદાર નહિ થવા દઇએ.'' હકીકતમાં બનતું પણ એવું કે ફતેહચંદજી જેટલો ખર્ચ કરે, તેનાથી બમણી એને પ્રાપ્તિ થતી. એમણે કળશ પર સોનું ચઢાવ્યું. બાર મહિનામાં એટલું જ પ્રાપ્ત થયું.

અમદાવાદની મિરામ્બિકા સોસાયટીના શ્રાવકો ઓરણ ગામમાંથી ઘરદેરાસર લાવ્યા હતા. સુમતિનાથ ભગવાનની મનોરમ પ્રતિમાજી હતી, પરંતુ ચાર-ચાર વર્ષથી જમીનના અભાવે કશું થતું નહોતું. સહુએ એ ઘર દેરાસર પાછું આપી આવવાનો વિચાર કર્યો.

તેરે વર્ષ પહેલાંની આ વાત છે. વિ. સં. ૨૦૩૨નું વર્ષ હતું. પૂ. કૈલાસસાગરજી મહારાજ અહીં પધાર્યા હતા. તેઓ રાજેન્દ્ર શાહને ત્યાં હતા. રાત્રે બે થી ચાર દરમિયાન ધ્યાન કરવાના હોવાથી શ્રાવકને પણ નહિ પ્રવેશવા તાકીદ કરી હતી અને સવારે ચાર વાગે ઊઠીને તેઓ એકાએક બહાર ચાલી નીકળ્યા. એમની સાથે રાજેન્દ્રભાઇ શાહ હતા. તેમણે એક જમીન પર વાસક્ષેપ નાખ્યો અને કહ્યું કે આ જમીન પર દેરાસર બનાવો. બન્યું એવું કે જમીનના માલિક નટવરભાઇ જીવાભાઇ પટેલ સામે ચાલીને મળવા આવ્યા અને પરિણામે ચાર વર્ષથી જે કામ ખોરંભે પડયું હતું અને સહુ કોઇ નાસીપાસ થઇ ગયા હતા તે મહારાજશ્રીની પ્રેરણાથી સફળ થયું.

મિરામ્બિકા દેરાસરની શિલારોપણ-વિધિના પ્રસંગનું આયોજન થયું હતું. પાણી આવે ત્યાં સુધી ખનન કરવાનું હતું. આગલા દિવસે રાત્રે કોન્ટ્રાક્ટરે ૨૦ ફૂટ ઊંડે ખોદ્યું હતું, પણ પાણી આવ્યું ન હતું. એણે આવીને કહ્યું કે શિલારોપણ-વિધિ કાલે થઇ શકશે નહિ. પૂ. કૈલાસસાગરજી કહે કે, "કાલે શિલારોપણ-વિધિ થવી જોઇએ. તમે આખી રાત મહેનત કરો. જરૂર પાણી સુધી પહોંચી જશો."

એટલા જ મજૂરો હોવા છતાં અને કશીય વિશેષ મદદ વિના ખોદકામ ચાલુ રાખ્યું. સવારે ૪૨ ફૂટ જેટલું ઊંડું ખોદાઇ ગયું અને પાણી આવ્યું. એક રાતમાં ૪૨ ફૂટ ઊંડે સુધી ખોદાઇ જાય તે ચમત્કાર જ કહેવાય!

✻

કાળના પ્રવાહમાં પણ ન ભુંસાય કે ભુલાય એવી એક ઘટના વિ. સં. ૨૦૨૯માં બની. અમદાવાદના એલિસબ્રીજ વિસ્તારમાં આવેલી વીતરાગ સોસાયટીના ઉપાશ્રયમાં પૂજય પ્રવર્તક મુનિશ્રી ઇન્દ્રસાગર મહારાજ કાળધર્મ પામ્યા. આ કારણે આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજીને વીતરાગ સોસાયટીમાં પધારવાનું બન્યું. પછીના દિવસે વહેલી સવારે તેઓ દેવકીનંદન સોસાયટીના ઉપાશ્રયે પાછા જવાના હતા.

આ દિવસોમાં વરસાદે માઝા મૂકી હતી. સતત મૂશળધાર વરસાદ ચાલુ રહ્યો અને બીજી બાજુ નજીકમાં આવેલી સાબરમતીમાં પૂર વધતું રહ્યું.

હવે કરવું શું? આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરજીનો ચાતુર્માસ દેવકીનંદન ઉપાશ્રયમાં હતો. સંવત્સરીનો પુષ્ટ્ય દિવસ આવ્યો. પણ ભાદરવા સુદિ ચોથના આ દિવસે મૂશળધાર વરસાદ ચાલુ રહ્યો. શ્રાવકો વિચારમાં પડયા. કરવું શું? વરસાદ ચાલુ હોય અને આચાર્યશ્રી આવે એ તો અશક્ય હતું. આટલી મોટી ઘોર વિરાધના આ સૌમ્યમૂર્તિ આચાર્યશ્રી કરે જ નહીં.

ક્ષમાપનાનો દિવસ આવ્યો. વીતરાગ સોસાયટીના ઉપાશ્રયમાં જ પૂજય કૈલાસસાગરસૂરિજીએ સોવત્સરિક પ્રતિક્રમણ કર્યું. વરસાદ ચાલુ હતો. પૂર વધતાં જતાં હતાં. નજીકની ગિરનાર સોસાયટી આખી તણાઇ ગઇ હતી. આજુબાજુના વિસ્તારોમાં પૂરનાં પાણી ધસી રહ્યાં હતાં.

રાતના નવ વાગ્યા. ચારે બાજુ પાશી વધતું જતું હતું. ઠેર ઠેર પૂરમાં સપડાયેલાઓના કરુણ અવાજો સંભળાતા હતા. પોલીસ મોટરમાં ફરીને ચેતવશી આપતી હતી. લોકોને પોતાનાં મકાન ખાલી કરી સુરક્ષિત સ્થળે જવા માઈક દ્વારા કહેતી હતી.

શ્રાવકો ઉપાશ્રયમાં ધસી આવ્યા. પૂજ્ય આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગર-સૂરીશ્વરજીને વિનંતી કરી. શ્રાવકોએ કહ્યું, 'પૂરનાં પાણી વધી રહ્યાં છે. નજીકની આખી સોસાયટી પૂરનાં પાણીમાં ઘસડાઈ ગઈ છે. બીજી સોસાયટીઓનાં મકાનોમાં પૂરનું પાણી ફરી વળ્યું છે. કોઈના મકાનનો એક માળ ડૂબી ગયો છે, તો કોઈનું આખું મકાન ડૂબી ગયું છે. કોઈ જીવ બચાવવા ભાગી છૂટ્યા છે તો કોઈ મકાનની અગાસી પર ચડી મદદ માટે બૂમો લગાવે છે. પોલીસે પણ આ સ્થાન ખાલી કરવાની ચેતવણી આપી દીધી છે. હવે આપ ચાલો.'

આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરજીએ સ્વસ્થતાથી કહ્યું, 'જુઓ, દેવાધિદેવ સીમંધરસ્વામીના જ્ઞાનમાં જે સમયે જે સ્થળે જે થવાનું હશે તેને વિશ્વની કોઈ શક્તિ મિથ્યા કરી શકશે નહીં. પછી આટલી બધી ફિકર શાને ?'

શ્રાવકોએ ફરી કરગરતાંમાં કહ્યું, 'અમે આપને મૂકીને જવાના નથી. આપ નહીં આવો તો અમે પણ નહીં જઈએ. પરંતુ અમને અહીં રહેવામાં સહુના જાનનું જોખમ લાગે છે.'

આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, 'જુઓ, આજે સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ કરતાં મેં જીવમાત્રને ખમાવ્યા છે. હવે વરસતા વરસાદમાં હું બહાર જાઉ તો કેટલા બધા જીવોની વિરાધના થશે. આ મને સહેજે મંજૂર નથી. આ ઉપાશ્રયનું એક પગથિયું પણ હું નીચે ઊતરવા માંગતો નથી.'

શ્રાવકોએ જોયું કે આચાર્યશ્રી એમના નિર્ણયમાં મક્કમ હતા. પૂરનો ભય એમને લેશ માત્ર ચલિત કરી શકે તેમ નહોતો. જીવનભર સંયમધર્મનું પાલન કરનાર કસોટીની પળે તો સહેજે ચૂકે નહીં. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરજી મહારાજ એ ભયંકર કાળરાત્રિએ ઉપાશ્રયમાં રહ્યા. સંયમધર્મની જે પ્રતિજ્ઞા દેવાધિદેવ સમક્ષ લીધી હતી, એને અંશ માત્ર પજ્ઞ અતિચાર લાગે નહીં તેની જાગૃતિ રાખી.

ઉપાશ્રયમાં પૂરનાં પાણી ધસવા લાગ્યાં અને વધવા લાગ્યાં. છ થી સાત કૂટ પાણી ભરાઈ ગયું. સાથે રહેલા શ્રાવકોના જીવ અધ્ધર થઈ ગયા, પરંતુ સંસારી અને સાધુની સ્થિતિ અને ગતિમાં ભેદ હોય છે. આચાર્યશ્રી તો ઉપાશ્રયના માળિયા પર ચડી ગયા અને પ્રસન્નતાપૂર્વક કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહ્યા હતા. ચારે બાજુ મહાસાગરની માફક હિલોળા લેતું પાણી, નજીકમાં જ ચિંતાગ્રસ્ત શ્રાવકો અને છતાં આચાર્યશ્રીની આત્મિક શાંતિમાં ક્યાંય ચિંતાની એક રેખા પજ્ઞ નજરે પડે નહીં.

શ્રાવકોએ આ કાળરાત્રિ માંડ માંડ પસાર કરી. પ્રભાત થયું, છતાં ચારે બાજુ પાણીનો મહાસાગર, જલશાયી થયેલાં મકાનો અને સપડાયેલા લોકોની ચીસો સિવાય કશું સંભળાતું નહોતું. એવામાં ખબર આવી કે નજીકની ગિરનાર સોસાયટીના બત્રીસે બત્રીસ બંગલા પાણીના પૂરમાં તણાઇ ગયા. સોસાયટીની જગ્યાએ વિફરેલી વાઘણ જેવી સાબરમતીનાં જળ હિલોળા લેતા હતાં. વીતરાગ સોસાયટીના આ ઉપાશ્રયમાં પણ પૂરનાં પાણી ધસમસતાં આવતાં હતાં. સાતેક ફૂટ જેટલું પાણી હતું, છતાં કોઇ એવો પ્રભાવ કામ કરતો હતો કે આ ઉપાશ્રયની એક કાંકરી પણ ખરી નહીં.

હજી પૂર વધવાની પાકી શક્યતા હતી. અમદાવાદના જૈન અત્રણીઓ<sup>÷</sup> પૂજ્ય આચાર્યશ્રી અંગે ભારે ચિંતા સેવી રહ્યા હતા. શ્રેષ્ઠીવર્ય કસ્તૂરભાઇ લાલભાઇં, જીવાભાઇ પ્રતાપશી, કાન્તિલાલ ઘીયા, જેવા રાજનગરના પ્રતિષ્ઠિત શ્રાવકો આચાર્યશ્રીને સ્થળાંતર માટે વિનંતી કરતા હતા. હેલિકોપ્ટરની સહાયથી અન્ય સ્થળે જવા કહેતા હતા.

આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, "મારા આયુષ્યનો અંત અહીં જ થવાનો હોય તો નિરતિચાર રીતે સંયમધર્મની આરાધનાપૂર્વક કાળધર્મ પામવા દેજો. પરંતુ વાહનાદિનો ઉપયોગ કરવાની અપવાદ રૂપે પણ છૂટ જાણી નથી. જે સમયે જે સ્થળે જે થવાનું હશે તેમ જ થશે."

આચાર્યશ્રીના દઢ આત્મવિશ્વાસને જોઇને સહુ દંગ થઇ ગયા. ચિંતાગ્રસ્ત શ્રાવકોને સંયમધર્મના પ્રભાવનો ખ્યાલ આવ્યો. શ્રાવકોને મોતની ચિંતા હતી, ત્યારે આચાર્યશ્રી તો જીવન અને મૃત્યુને આંબી ગયા હતા.

ઘીરે ઘીરે પૂરનાં પાણી ઓસરવા લાગ્યાં. દસેક વાગ્યે પાણી ઊતરી ગયું. વરસાદ અટકી ગયો. આચાર્યશ્રી ત્યાંથી વિહાર કરીને દેવકીનંદન આવ્યા.

આચાર્યશ્રીના જીવનમાં સતત આવી જાગૃતિ જોવા મળતી. કવચિત્ સ્વાસ્થ્યને કારણે વૈદ્ય-ડૉકટર આદિ પાસે સારવાર લેવી પડતી. આમાં નાનામાં નાનો અતિચાર લાગે તો પણ આચાર્યશ્રીનો આત્મા કકળી ઊઠતો. એટલું જ નહીં પણ બીજે દિવસે આયંબિલ આદિથી પ્રાયશ્ચિત્ત કરી લેતા.

\*

ધરણીધર સોસાયટીમાં રહેતા શાંતિભાઇ એમનું ઓપરેશન કરાવવા અમેરિકા ગયા. હૃદયનું ઓપરેશન ઘણું ગંભીર હતું. ડૉકટરોને પણ બહુ આશા નહોતી. જતા અગાઉ તેઓ મહારાજશ્રીના આશીર્વાદ લેવા આવ્યા. ત્યારે એમણે વાસક્ષેપ નાખીને કહ્યું. "તમને કાંઇ નહીં થાય. બસ, નવકાર ગણજો."

ધરશીધરમાં પ્રતિષ્ઠાનું મુહૂર્ત માગવામાં આવ્યું. એમણે કહ્યું કે શાંતિભાઇ અમેરિકાથી આવશે પછી આપીશ. હકીકતમાં શાંતિભાઇ અમેરિકામાં અત્યંત જોખમી ઓપરેશન કરાવવા ગયા હતા. શાંતિભાઇ ઓપરેશન કરાવીને હેમખેમ પાછા આવ્યા. આવી જ ઘટના શ્રી યુ. એન. મહેતા (ટોરન્ટ લેબોરેટરીઝ)ના જીવનમાં બની હતી. તેઓને કોર્ડોમા નામનો કેન્સરનો વ્યાધિ થયો હતો. આના ઉપચાર માટે અમેરિકા જતા હતા. ડૉકટરોએ કહ્યું કે આવા દર્દીનું આયુષ્ય બહુ ટૂંકું હોય છે. વધુમાં વધુ છએક માસ. તેઓ પૂજ્ય આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરજી મહારાજના આશીર્વાદ લેવા ગયા, ત્યારે આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, "કશો ભય રાખશો નહિ. નવકારનું સતત સ્મરણ કરજો. તમારે તો સંઘ કાઢવાનો છે."

અને હકીકતમાં બન્યું પણ એવું કે શ્રી યુ. એન. મહેતા વિદેશની સારવાર લઇને પાછા આવ્યા અને સંઘ કાઢયો.

પૂજય પદ્મસાગરજી મહારાજ દક્ષિણ ભારતની ધર્મયાત્રાએ જતા હતા. પહેલી જ વાર અજાણી ભૂમિ પર તેઓ પ્રવાસ કેરી રહ્યા હતા. વળી ત્યાં કોઇ વિશેષ પરિચય પણ નહોતો.

ગુરુદેવના આશીર્વાદ લેવા માટે મહેસાણા ગયા. આ સમયે આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરજીએ કહ્યું કે, "તમે જિનશાસનની સુંદર પ્રભાવના કરશો. તમારો શિષ્યપરિવાર પણ વધશે. એક ડઝન શિષ્યોને લઇને આવશો અને તમારા હાથે ઘણાં જિનમાંદિરોની અંજનશલાકા અને પ્રતિષ્ઠા થશે."

પૂજય પદ્મસાગરજીએ નતમસ્તકે ગુરુના આશીર્વાદ સ્વીકાર્યા. એમને કલ્પના પણ નહોતી કે આટલું બધું થશે, પરંતુ દક્ષિણ ભારતની યાત્રામાં પૂજય પદ્મસાગરજી દ્વારા અપૂર્વ ધર્મભાવના થઇ. અનેક શિષ્યો થયા. જિનશાસનની પ્રભાવના થઇ.

ગુરુદેવના અંતરના આશીર્વાદ એવા હતા કે તેઓ ગુજરાત છોડે તે પહેલાં જ પૂ. પદ્મસાગરજીની પ્રેરણાથી ત્રણ પ્રતિષ્ઠા થઇ. શ્રેષ્ઠીવર્ય શેઠ શ્રી કસ્તૂરભાઇ લાલભાઇએ અમદાવાદમાં અતુલની પ્રતિષ્ઠા એમને હાથે કરાવવાની વિનંતી કરી. બીજી પ્રતિષ્ઠા સૂરત નજીકના તડકેશ્વરમાં થઇ ને ત્રીજી પ્રતિષ્ઠા મુંબઇના વાલકેશ્વરમાં થઇ. આમ એક વર્ષમાં ત્રણ તો પ્રતિષ્ઠા થઇ અને તે પછી પૂજય પદ્મસાગરજી મહારાજનો દક્ષિણનો પ્રવાસ અત્યંત ધર્મપ્રભાવના કરનારો બન્યો.

આ બધી ઘટનાઓ શું સૂચવે છે? આને ચમત્કાર ન કહી શકાય. `આચાર્યશ્રીએ પોતે જીવનભર આવા ચમત્કારોનો વિરોધ કર્યો છે. આને આત્મબળનું તેજ કહેવાય. ચારિત્રશીલ પ્રભુપરાયણ આત્મામાંથી જે કંઇ



સ્વાભાવિક રીતે પ્રગટ થાય છે એ જગતની રચનામાં અને વ્યવહારની પરિસ્થતિમાં ઘશું પરિવર્તન સર્જે છે. આચાર્યશ્રીના જીવનમાંથી આવા અનેક પ્રસંગો સાંપડે છે. અહીં તો માત્ર આત્મબળનાં ઓજસનો પરિચય સાંપડે તેટલા પ્રમાણભૂત પ્રસંગો જ આલેખ્યા છે.

✡



For Private And Personal Use Only

મહાન વિભૂતિની વિશેષતા એ છે કે એમને જયારે પોતાની ભૂલ સમજાય છે ત્યારે માત્ર પશ્ચાત્તાપ કરીને અટકી જતા નથી, પરંતુ બીજાઓ આવી ભૂલ ન કરે તે માટે સક્રિય પ્રયત્ન પણ કરે છે. પોતાના જાગરણનો સહુને લાભ મળે. તેમ વાંછે છે.

પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાજ તો બીજાની ભૂલ હોય અને પોતે પ્રાયશ્ચિત્ત કરનાર માનવી હતા, જયારે પોતાની ભૂલ અંગે તો તે કેટલો બધો વિચાર કરતા હશે! આથી એમના સાધુજીવનમાં સતત પ્રતિમાજી ભરાવવાની ચાહના દેખાય છે. શક્ય હોય તેટલા પ્રતિમાજીની અંજનશલાકા કરાવવી તેમ જ પ્રતિષ્ઠા કરાવવી, એ અંગે એમનામાં અપાર ઉત્સાહ પ્રગટ્યો હતો. બાર મહિને એક લાખ પ્રતિમાજી ભરાવવાની તેઓ ભાવના રાખતા હતા.

આમ કરીને તેઓ કહેતા કે પોતે ભૂતકાળમાં ભગવંત પ્રતિમાજીની આશાતના કરી છે, તેના દોષમાંથી મુક્ત થવા માટે તેઓએ જયાં જયાં દેરાસરોના જીર્જ્ઞોધ્ધાર ચાલતા હોય ત્યાં સુખી-સંપન્ન શ્રાવકોને ઉપદેશ આપીને શ્રાવકો દ્વારા મોટી રકમોનો લાભ લેવડાવતા. છેક અંતિમકાળે પણ તેઓ મેવાડનાં દેરાસરનો જીર્જ્ઞોધ્ધાર થાય તેની ભાવના ધરાવતા હતા. આ અંગે તેઓ કહેતા કે ભવાંતરમાં પણ આ પરમાત્મા પ્રત્યે એ પથ્થર છે એવો અંશમાત્ર પણ વિકલ્પ ન આવે તે માટે પ્રતિમાજી ભરાવું છું.

તીર્થાધિરાજ શત્રુંજય પ્રત્યે એમને અખૂટ શ્રધ્ધા હતી. એક દિવસ ૫. પૂ. આચાર્યશ્રી કલ્પ.ણસાગરસૂરીશ્વરજીએ પૂછયું કે શત્રુંજય મહાતીર્થમાં વગર માંગ્યે ઘણી આવક થાય છે તો તેને બદલે બીજા સ્થળે જયાં જરૂર છે ત્યાં અપાવવા ઉપદેશ આપો તો કેવું? ઘણી વાર તો કોઇને જાણ ન થાય તે રીતે કેટલીયે ૨કમ તેઓ શત્રુંજય તીર્થાધિરાજને અર્પણ કરવાનો સદુપદેશ કરતા.

આ અંગે પૂ. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે પોતાના દીક્ષાકાળના આરંભમાં તીર્થાધિરાજ શત્રુંજર પર ગયા હતા. પરંતુ એ સમયે એમને મૂર્તિપૂજામાં વિશ્વાસ નહોતો. એક વખત આને પથ્થર કહેનારા પોતે કેટલી બધી અશાતના કરી ? જે મહાતીર્થ પર સિધ્ધસેન દિવાકર અને કળિકાળસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ય જેવા સમર્થ જ્ઞાની ભગવંતો સંઘ લઇને આવ્યા, એવા મહાન તોર્થ પ્રત્યે પોતે કેવી દેષ્ટિ દાખવી ? આનો શોક અને પશ્ચાત્તાપ એમના જીવનમાં સતત રહ્યો. એ પછી તો આ તીર્થની યાત્રાએ જતાં એમનું હૈયું નાચી ઊઠતું હતું. શ્રી સિધ્ધાચલજીનું ચૈત્યવંદન લાગણીથી ગદ્દગદિત અવાજે ગાઇ ઊઠતા હતા.

> "શ્રી શત્રુંજય સિધ્ધ-ક્ષેત્ર, દીઠે દુર્ગતિ વારે, ભાવ ધરીને જે ચડે, તેને ભવ પાર ઉતારે (૧) અંનત સિધ્ધનો એહ ઠામ, સકલ તીર્થનો રાય,

પૂર્વ નવાણું રિખવદેવ, જયાં ઠવિઆ પ્રભુ પાય (૨) સૂરજ કુંડ સોહામણો, કવડ જક્ષ અભિરામ, નાભિ-રાયા-કુલ-મંડણો, જિનવર કરૂં પ્રણામ (૩)

તેઓશ્રી વિચારે છે કે આ કેવું ભવ્ય તીર્થ કે જયાં પ્રથમ તીર્થંકર અને માનવસંસ્કૃતિના આદિ-સ્થાપક ભગવાન ૠષભદેવ પૂર્વ નવ્વાશું વાર સમોસર્યા હતા! ચોવીસ તીર્થંકરોમાંથી શ્રી નેમિનાથ ભગવાન સિવાયના ત્રેવીસ તીર્થંકરોએ સકલ તીર્થમાં રાજા સમા શત્રુંજય પરથી વિશ્વને જૈન ધર્મનો સંદેશ આપ્યો.

જેના દર્શન માત્રથી આત્મા મોક્ષે જવાની યોગ્યતા પ્રાપ્ત કરે એવું આ ભવ્ય તીર્થ જોતાં એમનો આત્મા પુલકિત થઇ ઊઠયો! આંખમાં આંસુ સાથે પોતે કરેલા અપરાધનું પ્રાયશ્ચિત્ત કર્યું. તીર્થંકર પરમાત્માને વિનંતી કરી. પોતાને હાથે થયેલા દોષનું વિસર્જન થાય અને આત્મશુધ્ધિનો ઉજાળનારો પંથ મળે. તીર્થાધિરાજ શત્રુંજયની ભારે ભાવવિભોર બનીને પૂજા કરતા હતા.

પોતાના જીવનમાં પૂ. આ. શ્રી. કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાજે લગભગ નવેક હજાર જેટલી પ્રતિમાજીઓની અંજનશલાકા કરાવી હશે. જે કોઇ ગામમાં કે શહેરમાં જેટલી પ્રતિમાજીની જરૂરિયાત હોય તે પ્રમાણમાં પ્રતિમાજી ભરાવવાનો ઉપદેશ આપતા અને શ્રાવકો તેટલા પ્રતિમાજી ભરાવીને તેઓશ્રીના શુભહસ્તે અંજનવિધિ કરાવીને સબહુમાન અર્પણ કરતા. આટલી બધી પ્રતિમાઓની અંજનશલાકા કરાવી, છતાં આજે એકેય પ્રતિમાજી ઉપલબ્ધ નથી. કોઇ ને કોઇ દેરાસરમાં એમની ક્રિયાપૂર્વક પ્રતિષ્ઠા થઇ છે.

લોકોમાં એક એવી ધારશા હતી કે એમના હાથે અંજનશલાકા પામેલી પ્રતિમા આવે તો ગામમાં સુખ, શાંતિ અને આબાદી વધે. ધર્મની ખૂબ પ્રભાવના થાય. વળી કુદરતી રીતે બન્યું પણ એવું કે જયાં જયાં એમના હાથે અંજનશલાકા પામેલા પ્રતિમાજી ગયા, ત્યાં ત્યાં શ્રાવકોની સુખ, શાંતિ અને આબાદીમાં ઘણો વધારો થયો.

આનો એક જ દાખલો જોઇએ તો મિરામ્બિકા રોડ પર આવેલા સુમતિનાથજી જિન દેરાસરની એમણે પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી. આ સમયે 300 પ્રતિમાજીની અંજનશવાકા કરી હતી. પોતે જાતે વેદિકામાં આસન જમાવીને બેસતા. ભાવથી મૂર્તિ જુએ, નામ જુએ અને લખે. અંજનશવાકા વખતે પ્રતિમાજીને ભાવપૂર્વક નિહાળતા પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને જોવા એ એક અનેરો લહાવો હતો. મિરામ્બિકા વિસ્તારમાં મધ્યમ વર્ગના લોકો વસે છે, પરંતુ અહીંના રહીશોએ કહ્યું કે એમના આશીર્વાદથી અમે ઘણા સુખી થયા છીએ.

- Contraction

મધ્યમ વર્ગના શ્રાવકોની સોસાયટી હોવાથી મિરામ્બિકાના દેરાસરની પ્રતિષ્ઠા માટે પૂરતું ફંડ નહોતું. આ સમયે મહેસાણાના સીમંધરસ્વામીની પેઢીએ એક લાખ રૂપિયા જિનમંદિર નિર્માણમાં અર્પેશ કર્યા. પરંતુ આચાર્યશ્રીના પ્રભાવને કારણે મિરામ્બિકા દેરાસરની પ્રતિષ્ઠાના ત્રીજા દિવસે સારી એવી રકમ ભેગી થઇ અને એકને બદલે દોઢ લાખ રૂપિયા શ્રી સીમંધરસ્વામી જિનમંદિરમાં પાછા મોકલી આપ્યા.

પૂ. આચાર્યશ્રીને સીમંધરસ્વામી તીર્થંકર પરમાત્મા પ્રત્યે દેઢ અને અપાર શ્રધ્ધા હતી. આ તીર્થંકરદેવ અત્યારે પણ આ લોક્રમાં વિદ્યમાન છે. તેઓ તીર્થંકરદેવરૂપે ઠેર ઠેર વિચરણ કરીને આજે ધર્મતીર્થની પ્રભાવના કરતા રહીને જગતના જીવો પર મહાન ઉપકાર કરે છે. આ કારણે તો પ્રાત : કાળે જૈનસંઘ તેઓનું સ્મરણ કરીને પોતાના જીવનને કૃતાર્થ કરે છે. આવા તીર્થંકર પરમાત્મા આપણી બુધ્ધિને નિર્મળ બનાવીને તેને આત્મસાધના માટે ચાલવાની શક્તિ આપે તેવી ભાવના પ્રત્યેક સાધુ અને શ્રાવકના હૃદયમાં હોય છે. યોગનિષ્ઠ આચાર્યશ્રી બુધ્ધિસાગરસૂરિજીએ આ ભાવનાને સાકાર કરતાં લખ્યું છે,

"શ્રી સીમંધર સ્વામીનું, શરશું એક સાચું; પ્રેમીમાં પ્રેમી પ્રભુ, તવ વિશ સહુ કાચું. શ્રી સીમંધર."

સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને ગુુજરાતી ભાષામાં મહાન ગ્રંથો રચનાર આચાર્યશ્રી જ્ઞાનવિમલસૂરિને પ્રાકૃત ભાષાના હેમચંદ્રાચાર્યનું બિરુદ આપવામાં આવ્યું હતું. આવા પૂ. આ. જ્ઞાનવિમલસૂરિજી શ્રી સીમંધરસ્વામી પરમાત્માને વિનંતી કરતાં કહે છે---

> "સુશ સીમંધર સાહિબા જી! શરણાગત પ્રતિપાળ, સમર્થ જગ જન તારવા જી, કર મ્હારી સંભાળ, કૃષાનિધિ! સુશ મોરી અરદાસ, હું ભવે ભવે તુમચો દાસ. કૃષાનિધિ. ત્હારો છે વિશ્વાસ – કૃષાનિધિ. પૂરો અમારી આશ– કૃષાનિધિ.

આવા સીમંધરસ્વામીનું આયુષ્ય ૮૪ લાખ પૂર્વનું છે. તેમની કાયા ૫૦૦ ધનુષ્ય જેટલી વિશાળ છે. ૮૩ લાખ પૂર્વ સુધી રાજપાટ ભોગવીને એમણે સંસારનો ત્યાગ કર્યો. દીક્ષા લીધા પછી એક હજાર વર્ષ સુધી સાધના અને

તપશ્ચર્યા દ્વારા ઘાતી કર્મોનો નાશ કર્યો અને તેઓને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. એમનો દીક્ષાપર્યાય એક લાખ પૂર્વનો છે. એમાંથી એક હજાર વર્ષ બાદ કરતાં, બાકીનાં વર્ષો સુધી તેઓ ઘરતી પર જિનેશ્વરદેવ તરીકે વિચરતા રહીને ધર્મતીર્થની પ્રભાવના કરશે. આવા સીમંધરસ્વામી પ્રત્યે પૂ. આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરિજી જેટલી જ ભાવના પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને હતી. પૂ. યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુધ્ધિસાગરજીની 'કરુણાવંતને વિનતી' કાવ્યમાં જે ભાવના જોવા મળે છે તે જ પૂ. આ શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીના હૃદયમાં અહર્નિશ ગુંજતી હતી. આમાં યોગનિષ્ઠ આચાર્ય બુધ્ધિસાગરસૂરિજી સીમંધરસ્વામી પરમાત્માને ઉદ્દેશીને કહે છે–

> "સીમંધર જિનરાજ! કુપાળુ તારજો. જન્મ-જરાના દુ:ખથી, પ્રભુજી! ઉગારજો; વિદ્યમાન પ્રભુ વાત હૃદયની જાણતા, સાચા સ્વામી સુખકર વિનતિ માનતા. q કાળ અનાદિ મોહવશે બહુ દુ:ખ લહ્યાં, ચાર ગતિનાં દુ:ખ વિચિત્ર બહુ સહ્યાં; મોહ વશે ધામધૂમમાં ધર્મપણું ગ્રહ્યું, शुध्ध स्व३५ स्यादाह तत्त्वथी सह्यं. S ગાડરિયા પ્રવાહમાં દેષ્ટિરાગે રહ્યો. બાહ્ય ક્રિયાર્ચિધામધૂમમાં હું પડ્યો લो होत्तर किनधर्म परणीने नवि बह्यो ગુરૂગમ જ્ઞાન વિના હું ભવોભવ આથડયો. З પ્રભ્! તુમ શાસન પુશ્યથી પામી મેં જાણીયું, मिथ्या दर्शन जोर डुमतिन व्यापीय, પરખ્યું સત્ય સ્વરૂપ જિનેશ્વર-ધર્મનું રહેશે જોર હવે કેમ આઠે કર્મનં? 8 તુજ કરુણા એક શરણ સેવકને જાણશો, જાશી બાળક ત્હારો કરૂશા આશશો, મ્હારે શરણું એક જિનેશ્વર જગધણી, તારો કરણાવંત! મહેશ્વર! દિનમણિ! u બુધ્ધિસાંગર બાળ તુમારો કરગરે, સાચા-સ્વામિ-પસાયે સેવક સુખવરે ઉપાદાનની શધ્ધિ પ્રભુતા જાગશે, જીત-નગારું અનુભવજ્ઞાને વાગશે." ٤

પૂ. આચાર્યશ્રી વારંવાર કહેતા કે મારે દેવલોકમાં જવું નથી. મારે તો

REAL PROPERTY

સીમંધરસ્વામી પાસે જવું છે. એમની પાસે જઇને દીક્ષા લેવી છે. તેઓ કહેતા કે મારા ગુરુ કહેશે કે તારે જીવનપર્યંત આયંબિલ કરવાનું છે તો કરીશ. આમ કહીને હસતાં-હસતાં બાળક જેવી સરળતાથી એમ પણ કહેતા કે, 'પચ્ચખાણમાં કદી પોલ નહિ ચલાવું'.

પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીનો ચાતુર્માસ મહેસાણામાં હતો ત્યારે એક રાત્રે એમની તબિયત બગડી. ઘણી ઊલટીઓ થઇ. લોહીનું દબાણ ઘણું નીચું થઇ ગયું. એ સમય દરમિયાન પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાજને એક વિલક્ષણ અનુભવ થયો, એમને એવો ભાસ થયો કે તેઓ પોતે મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ગયા છે, જેમની અહર્નિશ આરાધના કરી એવા સીમંધરસ્વામી એમને ત્યાં મળ્યા અને કહ્યું કે તારો મોક્ષ અહીં થવાનો છે.

આવા વિરલ સ્વપ્નથી પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીના હૃદયમાં આનંદની ભરતી ઊઠી આવી. આખું અંતર ઉત્સાહથી ઊભરાઇ ગયું. ભાવનાથી છલકાઇ ઊઠયું. એમણે વિચાર કર્યો કે આ કેવું અપૂર્વ સ્વપ્ન કહેવાય!

આચાર્યશ્રી પોતાની સાધનામાં ઊંડા ઊતરી ગયા. સીમંધરસ્વામીનું ચિંતન કરવા લાગ્યા. એમણે વિચાર કર્યો કે બીજાં, તો ઘણાં તીર્થ છે, પણ સીમંધરસ્વામીનું કોઇ તીર્થ નથી. આથી સીમંધરસ્વામીનું તીર્થ થાય એવી મનમાં ઉત્કટ ભાવના જાગી. આચાર્યશ્રીએ આ તીર્થ કરવાનું નક્કી કર્યું. તે સ્થળ તો મહેસાણા ગામથી બે કિલોમીટર દૂર હતું. એની આજુબાજુ બાવળિયાની ગીચ ઝાડી હતી. આટલે બધે દૂર કઇ રીતે દેરાસર થઇ શકે? વળી આવી જગ્યાએ દેરાસરની જાળવણી કરવી પણ કઠિન હતી. પરમાત્માની પૂજા કરવા કોણ આવશે એવો પણ કોઇએ સવાલ કર્યો.

આચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે, "મારે તો અહીં જ દેરાસર કરવું છે. રાજય ધોરીમાર્ગ પર આવેલા આ દેરાસરની દૂર દૂર આકાશમાં ઊંચે લહેરાતી ધજાને જોઇને સહુને જિજ્ઞાસા થવી જોઇએ કે આ ધજા ક્યા દેવમાંદિર પર લહેરાતી હશે? એનું ઊંચું શિખર જોઇને એના હૈયામાં દૂરથી જ દર્શન કરવાની પુષ્ટ્યભાવના જાગવી જોઇએ. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે ધોરીમાર્ગ પરથી આવતાં-જતાં લોકો અહીં વિશ્રામ લે, પ્રભુભક્તિ કરે, માટે દેરાસર તો અહીં જ કરવું છે.

શ્રાવકોમાં પણ દેરાસર અંગે જાતજાતની ચિંતા જોવા મળતી હતી, પણ આચાર્યશ્રીમાં અપાર શ્રધ્ધા હતી. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, "તમે કશી ચિંતા ન કરો. બધું આનંદમંગળ થશે.".

ઓછાબોલા આચાર્યશ્રીના આટલાં વાક્યો સૂઝવાળા શ્રાવકોને પૂરતાં થઇ રહ્યાં. એમણે શિલ્પશાસ્ત્રમાં ''કૈલાસપ્રાસાદ" કહેવામાં આવે છે તેવા મંદિરની

**યોજના કરી. કૈલાસ પ**ર્વતના જેવું ઉન્નત અને વિશાળ દેવમંદિર એવો આનો ભાવ છે.

આચાર્યશ્રી મહેસાણાથી અમદાવાદમાં આવ્યા. દસ લાખના ખર્ચથી તૈયાર થનારા વિશાળ અને ભવ્ય દેરાસરનું આયોજન કર્યું. આચાર્યશ્રીએ કોઈ કામ પોતાને માથે રાખીને કર્યું નથી. તેઓ તો માત્ર પ્રેરણા આપતા. આનું કારણ એ કે સંસ્થાના કામમાં ઘણું સહન કરવું પડે. સાધુની આરાધનામાં પણ અંતરાય ઊભો થાય અને તેથી તેઓ માત્ર પ્રેરણા આપીને અટકી જતા, પણ પ્રેરણાના પ્રતાપે કામ સાકાર થતું. એમણે. રમણભાઇ શાહ, ચંપકભાઇ હરડે તથા નિવૃત્તિ ભોગવતા સુમતિભાઇ આદિને મહેસાણાની જવાબદારી સોંપી. એમના એક શિષ્યરત્ન તે શ્રી કલ્યાણસાગરસૂરિજી મહારાજને પણ સીમંધરસ્વામી પર અન્નય શ્રધ્ધા હતી. તેઓના અંતરમાં પણ આવી જ ભાવનાનો પ્રતિધોષ થયો. એમાં પૂ. પદ્મસાગરજી મહારાજની ઉત્કટ ભાવના અને અદમ્ય તમન્ના પણ સહયોગી બની.

આ ત્રિપુટીના પ્રયત્નોને પરિશામે મહેસાશાનું વિશાળ જિનમંદિર તૈયાર થયું. શ્રી સીમંધરસ્વામી તીર્થકરની પ્રશમરસ વરસાવતી ૧૪૫ ઈંચ જેટલી ઊંચી અને લગભગ ૨૩ ટન વજનની પ્રતિમાજી તૈયાર કરવામાં આવી. આટલી ભવ્ય મૂર્તિ માટે વિશાળ પથ્થર મેળવવાનો જે મહાપ્રયાસ કરવો પડ્યો એનો પશ આગવો ઇતિહાસ છે.

**પૂ. આ. શ્રી** કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાજની ભાવના એવી હતી કે **ઓછામાં ઓછી ૧૨૧ ઈચની સીમં**ધરસ્વામીની પ્રતિમા તૈયાર કરવી. આને **માટે આટલો મોટો અખંડ પથ્થર મળે કઈ રીતે? એમણે જયપુરના** કારીગરોને બોલાવ્યા. કારીગરોએ કહ્યું કે ડાયનેમાઇટથી પથ્થર કાઢવો પડે. એ કેટલો મોટો નીકળે તે વિશે કશું નક્કી ન કહેવાય.

પૂ. કૈલાસસાગરસૂરિજી કહે કે મારે તો ૧૨૧ ઈચની પ્રતિમા કરવી છે અને તેને માટે અખંડ પથ્થર જોઇએ છે. જયપુરના કારીગરોએ કહ્યું કે અમે પથ્થરના કદ અંગે કોઇ બાંહેધરી આપીએ નહિ. એક ભાઇએ કહ્યું કે હું ૧૨૧ ઈચની પ્રતિમા થાય તેવો પથ્થર આપીશ. દોઢેક વર્ષ રાહ જોઇ પણ એ પથ્થર મેળવી શક્યા નહિ. એક વાર જયપુરથી તાર આવ્યો કે પથ્થર મળ્યો છે. તમે અહીં આવો. સુમતિભાઇ તથા આર. ડી. શાહ જયપુર ગયા અને કહ્યું કે પથ્થર બતાવ એટલે રકમ આપી દઇએ. પેલા કારીગરે કહ્યું કે એ પથ્થર તો મકરાણામાં છે. તમે પૈસા આપો, હું સોદો કરી લઇશ. તમે આવશો તો વધુ ભાવ લેશ.

કારીગરની વાત કોઇએ મંજૂર રાખી નહિ. પથ્થરમાં તડ પડી હોય તો

શું? જોયા વિના તો પૈસા ન અપાય. પેલો મકરાશા લઇ ગયો, પણ એવો પથ્થર મળ્યો નહિ. આ સમયે પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી સુરત હતા. એમને આ વાત કરી. એમણે કહ્યું કે જાહેરાત થઇ ગઇ છે. આવો પથ્થર કોઇ પણ હિસાબે મેળવવો જ પડે.

કૈલાસસાગરસૂરિજીએ કહ્યું, " હું મુહૂર્ત કાઢી આપું છું. આ મુહૂર્તે જજો. એ વખતે એ જે કિંમત કહે તેમાં થોડા રૂપિયા વધારીને આપજો. એને કસશો નહીં, બલ્કે એની પ્રફુલ્લતા જોજો."

આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ મુહૂર્ત કાઢી આપ્યું. ફરી સુમતિભાઇ હરડે અને એમના સાથીઓ મકરાણા ગયા. બધા કોન્ટ્રાક્ટરોને ભેગા કર્યા. પરંતુ સહુએ કહ્યું કે આટલો મોટો પથ્થર કાઢવો શક્ય જ નથી. ચારે બાજુ નિરાશા ઘેરાઇ વળી.

એવામાં રાતના બાર વાગ્યે એક મુસલમાન કોન્ટ્રાક્ટર આવ્યો. બીજા કરતાં એણે એક જુદી યોજના બતાવી. એણે કહ્યું કે માત્ર સુરંગો ફોડવાથી આટલો વિશાળ પથ્થર મળવો શક્ય નથી. એને માટે બીજો ઉપાય કરવો પડે. જેટલા માપનો પથ્થર જોઇતો હોય તે માપને નજરમાં રાખીને ચારે બાજુ ઝરી (કાણાં) પાડવામાં આવે અને પછી એને નીચેના તળથી છૂટો પાડવા માટે સુરંગનો ઉપયોગ થઇ શકે. જોકે આમાંય એણે એવી દહેશત બતાવી કે સુરંગને કારણે કદાચ પથ્થરમાં તિરાડ પણ પડે. આમ છતાં એણે આ ચાતુર્યપૂર્ણ સાહસ કરવાનું માથે લીધું. એણે કહ્યું કે તમારા ભગવાન અને મારા ખુદા મદદ કરશે તો આ કામ જરૂર પાર પડશે.

પૂજય આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજસાહેબની સૂચના મુજબ તેની સાથે કરાર કર્યો. કોન્ટ્રાક્ટરે એનું કામ શરૂ કર્યું. ૩૮ ફૂટ લાંબા પથ્થર પર ઝરી (કાણાં) પાડવાનું કામ ઘણો સમય લે તેવું હતું. વળી એમાં સફળતા મળે કે નિષ્ફળતા તે પણ સવાલ હતો. ઘણા સમય સુધી આ કામ ચાલ્યું અને હવે કસોટીનો તબક્કો શરૂ થયો. ચારે બાજુ ઝરી પાડી પથ્થર તોડયો તો ખરો, પરંતુ હવે એને તળિયેથી છૂટો પાડવા સુરંગ ફોડવાની હતી. કોન્ટ્રાકટરે સુમતિભાઇને આ કામ જોવા માટે મકરાણા આવવા જાણ કરી. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરજીના આશીર્વાદ લઇને સુમતિભાઇ આવ્યા. તેમણે એક ભાઇ પાસેથી પંચતીર્થની મૂર્તિ અને સિધ્ધચક્રજી મેળવ્યા અને એને ત્યાં આચાર્યશ્રીની સૂચના મુજબ સ્નાત્ર ભણાવ્યું. દેવોને આહ્વાન કરવાની વિધિ આચાર્યશ્રીએ સમજાવી હતી તે પ્રમાણે કરી. પથ્થર પર ચારે બાજુ નમણનો છંટકાવ કર્યો અને સુરંગ મારવાનું કામ શરૂ કર્યું.

પથ્થરની ત્રણ બાજુ સુરંગો મારવામાં આવી. મુસલમાન કોન્ટ્રાકટરને લાગ્યું કે વિશાળ પથ્થરને ત્રણ બાજુથી છૂટો પાડવામાં એને ફ્રતેહ મળી છે.

એનો વિશ્વાસ વધ્યો. એને થયું કે ચોથી બાજુ સુરંગ ફોડીશ તો વાંધો નહીં આવે. સુરંગ ફૂટી અને પેલો મુસલમાન કોન્ટ્રાકટર ભાવાવેશમાં નાચી ઊઠયો. આખી જિંદગી મોટા મોટા પથ્થરો કાઢવાનું કામ કર્યું, પણ કયારેય આટલો વિશાળ પથ્થર જિંદગીમાં કાઢયો ન હતો. આ પથ્થર જોવા માટે આખું ગામ હેલે ચડયું. બધા મનોમન પરમાત્માનો આભાર માનવા માંડયા.

આ ખાણ મકરાણાથી છ માઇલ દૂર હતી. ખાણ પાસે બોરવડ ગામ હતું. પથ્થરનું વજન ઓછું કરવા કારીગરોએ અંદર જ ઘડવો શરૂ કર્યો. છ ઈચના ચડાવા રાખીને મૂર્તિના આકારનો પથ્થર ઘડી દીધો. એક મહિનાની મહેનત પછી ધક્કો કરીને પથ્થર ઉપર લાવ્યા. ત્રીસ ટનના આ પથ્થરને લઇ જવો કઇ રીતે ? આનું કારણ એ હતું કે આસપાસ બધે રેતી જ રેતી હતી. પગ ઊંડે સુધી ખૂંપી જાય તેટલી રેતી હતી.આવી રેતીમાંથી પથ્થરને લઇ જવો કઇ રીતે? પથ્થર લઇને ટ્રક દ્વારા બહાર નીકળવું મુશ્કેલ હતું. એમાં પૈડું ફ્સાય તો અંદરનું વજન બહાર ગબડી પડે ! ટ્રાન્સપોર્ટવાળા પાસે ગયા તો એશે ટ્રક આપવાની ચોખ્ખી ના પાડી. ક્રેઇનવાળા પાસે ગયા તો એમણે ક્રેઇન આપવાની ના પાડી. દરેકને ભય હતો કે આવા રેતાળ રસ્તે જવું જ મુશ્કેલ. ખાલી ટ્રકના પૈડાં ખૂંપી જાય, ત્યાં વજનદાર પથ્થર સાથેની ટ્રકની તો શી દશા થાય ?

આખરે માણેકલાલ સવાણીને વાત કરી. એમને આચાર્યશ્રી પર અતૂટ શ્રધ્ધા હતી. એમણે કહ્યું કે ગમે તે સંજોગોમાં પણ હું આ કાર્ય પાર પાડીશ. તમામ જરૂરી સાધનોથી સજજ એવું મોટું ટ્રેઇલર એમણે મોકલ્યું. ટ્રેઇલર પર પથ્થર ચડાવ્યો. ટ્રેઇલર ચાલ્યું પણ ખરું, પરંતુ અડધો માઇલ પસાર થયો હશે કે ટ્રેઇલરનાં પૈડાં રેતીમાં ફસાઇ ગયા.ં

ટ્રેઇલરમાંથી પથ્થરને બહાર કાઢી રસ્તો પસાર કરી શકે તેમ હતું. પણ પછી પથ્થરનું કરવું શું? એક બીજો ઉપાય કર્યો. ચાર આની જાડી લોખંડની પ્લેટ મેળવીને રેતી પર મૂકી. અને પછી તેના પર ટ્રેઇલર ચલાવ્યું તો પણ નિષ્ફળ. જાડા સ્લીપરો મૂકી પ્રયત્ન કર્યો તો તેમાં પણ સફળતા મળી નહીં. છેવટે એક નવો ઉપાય અજમાવ્યો. રેતી પર ઘાસ પાથરવામાં આવ્યું અને ઘાસ પર ટ્રેઇલર દોડતાં સફળતા મળી. આખરે ઘાસ નાખીને સાડા ચાર માઇલનો રેતીભર્યો રસ્તો ટ્રેઇલરે પસાર કર્યો.

વિશાળ પથ્થર સાથે રેતાળ રસ્તો પસાર કરતાં છ દિવસનો સમય લાગ્યો. હજી કસોટી બાંકી હોય તેમ એક બીજી મુશ્કેલી ઊભી થઇ. મકરાણા ગામનો રસ્તો દસ ફૂટનો હતો અને ટ્રેઇલર તથા તેના પરના પથ્થરનું માપ અગિયાર ફૂટનું હતી. હવે એ રસ્તેથી કઇ રીતે પસાર થવું ? એક જ શકયતા હતી કે નજીકના મકાનની થોડી પછીતનો ભાગ તોડવામાં આવે તો જ પથ્થર સાથે ટ્રેઇલર પસાર થાય તેમ હતું. આની રજા તો કોણ આપે ? આ માટે મકરાણા

મ્યુનિસિપાલિટીના ચેરમેનને સહુ મળવા ગયા. એમને ખાતરી આપી કે અમેં મકાનનો જે ભાગ તોડીશું તે નવેસરથી બાંધી આપીશું. આવી ખાતરી અને જામીન પછી મકાનની પછીત તથા કમ્પાઉન્ડની દીવાલ થોડી તોડવામાં આવી. ટ્રેઇલર એ રસ્તેથી પસાર થર્યું. લગભગ છ દિવસને અંતે આ કામ શાસનદેવની અનહદ કૃપાને કારશે પાર પડયું.

આ દિવસોમાં મહેસાણામાં અપૂર્વ ઉત્સાહ પ્રવર્તતો હતો. સહુ તીર્થંકર પરમાત્માને પ્રાર્થના કરતા હતા. ક્યાંક નમસ્કાર મંત્રની ધૂન ચાલતી હતી. પોળે પોળે આયંબિલ થતાં હતાં.

આ કપરી કામગીરી બજાવતી વખતે સુમતિભાઇ સ્વસ્થ હતા, કારણકે એશ્રધ્ધાળુ હતાં તેઓમાનતા કે પૂજય કૈલાસસાગરજી વચનસિધ્ધ સાધુ છે. ભલે આપત્તિઓ આવે, કસોટીઓ થાય, થોડો સમય કામ મુશ્કેલ લાગે, પણ અંતે તો ઉપાય મળવાનો જ. કામ તો પાર પડવાનું જ. અને પડયું પણ!

૧૬૭ ફૂટ ૫ ઈચ લાંબું, ૯૭ ફૂટ અને ૧ ઈચ પહોળું અને ૧૦૭ ફૂટ અને ૧ ઈચ ઊંચું જિનાલય તૈયાર થયું. એના ધ્વજદંડ સાથે એની ઊંચાઇ ૧૨૫ ફૂટ અને ૧ ઈચ જેટલી થાય છે. આ પરથી આ જિનપ્રાસાદની વિશાળતા અને ભવ્યતાનો ખ્યાલ આવે છે.

આ જિનાલયની કોણ પૂજા કરશે એવો એક સમયે પ્રશ્ન હતો, પરંતુ વિશાળ જિનમંદિર તૈયાર થતાં આજુબાજુ અનેક ધર્મશાળાઓ અને સોસાયટીઓ થઇ ગઇ અને આજે તો એ ભવ્ય સીમંધરસ્વામી તીર્થમાં પૂજા કરનારાઓની ભીડ જામે છે. આ જિનાલય માત્ર ત્રણ વર્ષ જેટલા ટૂંકા ગાળામાં તૈયાર થઇ ગયું. એનો ભૂમિ-ખનન-વિધિ વિ. સં. ૨૦૨૫માં વૈશાખ સુદી બીજ અને શુક્રવારના શુભ દિવસે કરવામાં આવ્યો. એ જ વર્ષે વૈશાખ સુદી સાતમ અને ગુરુવારે જિનાલયનો શિલા-સ્થાપનવિધિ કરાયો. વિ. સં. ૨૦૨૭ના ફાગણ સુદ આઠમના શુભ ચોધડિયે મૂળનાયક સીમંધરસ્વામીની વિરાટ પ્રતિમાં માટે મેળેવેલા આરસના વિશાળ શિલાખંડને વિધિપૂર્વક ગર્ભગૃહમાં પધરાવવામાં આવ્યો. વિ. સં. ૨૦૨૮ના બીજા વૈશાખ સુદ છ , ગુરુવારે પ્રાતઃકાળે મંગળ મુહ્તે જિનબિંબોનો પ્રાણપ્રતિષ્ઠાવિધિ કરવામાં આવ્યો.

માધ મહિનાની કડકડતી ઠંડીના દિવસો હતા. આચાર્યશ્રી આ સખત ઠંડીમાં કડીથી મહેસાાણા તરફ આવી રહ્યા હતા. પ્રેશરનું દર્દ એમને પરેશાન કરતું હતું. વારંવાર લો-પ્રેશર થઇ જતું હતું. એવામાં એકાએક એમના હાથ પર લકવાની અસર થઇ. મહેસાણાના દેરાસરની ઘણી કામગીરી બાકી હતી. એમણે કોઇને કશું કહ્યું નહિં! માત્ર સીમંધરસ્વામીને પ્રાર્થના કરી, "હે પ્રભુ! હજી ઘણું કામ બાકી છે. મને સ્વસ્થ કરી દેજો."

પરમાત્માને આવી વિનંતી કરીને એમણે હાથ પર માલિશ કરવાનું શરૂ કર્યું.

ધીરે ધીરે લકવાની અસર દૂર થઇ. તેઓ સાજા થઇ ગયા.

એ પછી એક ડૉકટર એમને તપાસવા આવ્યા. તપાસતાં માલૂમ પડયું કે તેમનો હાથ લકવાગ્રસ્ત બન્યો હોય તેમ લાગતું હતું. ડૉકટરે પૂછયું, " શું તમને લકવા થયો હતો ખરો ? કંઇ દવા કરી હતી ? "

પૂ. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, " થોડા દિવસ પહેલાં જ દવા કરી હતી".

ંડૉકટરે વધુ વિગત માંગતા પૂછયું, "દવામાં શું શું લેતા હતા ? કઇ કંપનીની ટેબલેટ્સ ઉપયોગમાં લીધી હતી ?"

્પૂ. આ શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીના વિશાળ મુખ પર સ્મિત ચમકી ઊઠયું. એમણે કહ્યું, ''મારી પાસે તો પ્રભુના નામની દવા છે્ર પછી બીજી દવાની જરૂર શી? ".

પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીના શરીરને રોગો ઘેરી વળ્યા હતા, પરંતુ આત્મબળને આધારે જીવનારા આવી પરવા કરે ખરા ? એવામાં શ્રી સીમંધરસ્વામીતીર્થની પ્રતિષ્ઠાનો પ્રસંગ આવ્યો. એ સમયે સાધક આચાર્યશ્રીએ નકકી કર્યું હતું કે રાત્રે સૂઇને પડખાં બદલવાં એમાં પણ હિંસા થાય છે. આખી રાત એક જ પડખે સૂવાનું નકકી કર્યું. ઓઢવા-પાથરવા માટે તો માત્ર એક કામળી રાખે. ઓશીકાની તો વાત જ શી ? એક હાથ માથા નીચે રાખીને સંથારી જાય. આ સમયે એમને જમીનમાંથી ઠંડી લાગી ગઇ. જમણો હાથ કામ કરતો અટકી ગયો. ડૉકટરે કહ્યું કે લોહીનું પૂરું પરિભ્રમણ થતું નથી. લકવાની અસર થઇ ગઇ છે. પ્રતિષ્ઠાના દિવસો આવ્યા. આચાર્યશ્રીને થતું કે સ્વહસ્તે અંજનશલાકા કરી શકું તો મારું કેટલું ભાગ્ય? પણ અંજનશલાકા કરી શકાશે ખરી ? વિકલાંગ હોય કે દેહમાં કાંઇ ખોડખાંપણ હોય તો અંજનશલાકા થઇ શકે નહીં. જો જમણા હાથની આવી સ્થિતિ હશે તો અંજનશલાકા શકય નથી.

એ સમયે મહેસાણાની શ્રીમદ્દ્ યશોવિજયજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળાના શિક્ષક પુખરાજજી અમીચંદજી કોઠારી આાચાર્યશ્રીને મળવા આવ્યા. આચાર્યશ્રીએ એમની પાસે અભ્યાસ કર્યો હતો એટલે પુખરાજજીને પોતાના વિદ્યાગુરુ માનતા હતા. આ સમયે પુખરાજજીએ આચાર્યશ્રીને લકવાની અસર હોવાથી શાતા પૂછી, ત્યારે એમણે કહ્યું,

"મૃત્યુ તો કોઇક દિવસ આવવાનું છે એને માટે હું તૈયાર છું. પરંતુ સીમંઘરસ્વામીની પ્રતિમાજીને અંજનશલાકા અને પ્રતિષ્ઠાનો તારક પુષ્યપ્રસંગ નિર્વિઘ્ને સાનંદ સંપન્ન થાય એટલે સંતોષ."

આમ સીમંધરસ્વામી પ્રત્યેની એમની ભકિત સતત પ્રગટ થતી હતી. બીજા વૈશાખ સુદ છઠ્ઠના દિવસે સીમંધરસ્વામીની ભવ્ય પ્રતિમાજીનો મહા

મંગલકારી અંજન-પ્રતિષ્ઠા વિધિ કરવાનો હતો, પણ પોતાના જમણા અંગે પક્ષાઘાતની અસર હતી. એ હાથથી પેન્સિલ પકડવા જાય તો પકડમાં ન આવે. અંગોપાંગમાં સહેજ ખોડખાંપણ હોય તેનાથી અંજન-પ્રતિષ્ઠા વિધિ ન થઇ શકે. આવી પરિસ્થિતિમાં પૂજય આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ પ્રતિક્રમણ કર્યા બાદ દેવાધિદેવ શ્રી સીમંઘરસ્વામી પરમાત્માને મનોમન પાર્થના કરીને પૂછયું કે મારે કરવું શું ? ભારે તન્મયતાપૂર્વક એ પ્રાર્થના અને પૃચ્છા હતી. પૂ આચાર્યશ્રીને અર્ધજાગૃત અને અર્ધનિદ્રા જેવી તંદ્રાવસ્થામાં ભર્યા સમવસરણમાં બિરાજમાન શ્રી સીમંઘરસ્વામીના સાક્ષાત દર્શન થયા. એમણે વિનંતી કરી, " હે ભગવન્ ! પક્ષાઘાતની અસર ટળે તો જ મારાથી આ વિધિ થઇ શકે. મેં મારી જાત માટે જીવનમાં કોઇ પ્રાર્થના કરી નથી, પણ આ ધાર્મિક પ્રસંગ નિર્વિધ્ને પૂર્ણ થાય એટલા પૂરતી જ મારી આ પ્રાર્થના છે." તે જ ક્ષણે દેવાધિદેવના મહાપ્રભાવથી આચાર્યશ્રી પક્ષાઘાતની અસરથી સર્વથા મુકત થયા.

આ પાર્થના દસેક મિનિટ ચાલી હશે. પક્ષાઘાત અને અંજનપ્રતિષ્ઠા વિધિની વચમાં ત્રણેક મહિનાનો ગાળો હતો. એંશી ટકા અસર ઓછી થઇ ગઇ હતી. પરંતુ બાકીની અસર પણ પ્રાર્થના કરતાં પરમાત્માના મહાપ્રભાવે ટળી ગઇ. તદન સ્વસ્થ અને પક્ષાઘાતની અસરથી સાવ મુકત એવા આચાર્યશ્રીએ અંજનપ્રતિષ્ઠા વિધિ કરી. દેવાધિદેવ સીમંઘરસ્વામીની અનહદ કરુણાની વાત કરતાં તેઓ લાગણીવિભોર બની જતા અને બોલી ઊઠતા, "ઓહ, પરમાત્માની કેવી અસીમ કરુણા !".

મહેસાણામાં આ ભવ્ય મહોત્સવની ઉજવણી<sup>•</sup>ખૂબ હર્ષ અને ઉલ્<mark>લાસપૂર્વક</mark> થઇ. આવી ઉજવણી પાછળ પણ અમીટ ધર્મશ્રધ્ધાનાં કેવાં ચિહ્નો <mark>પડેલાં</mark> હોય છે તે આમાં દેખાય છે.

પૂ. આચાર્યશ્રીએ પછી વાડજથી છેક સરખેજ સુધી ધર્મની ચિરસ્મરશીય ભવ્ય પ્રભાવના કરી, આર્થિક સ્થિતિએ મધ્યમ વર્ગના શ્રાવકોના આ વિસ્તારમાં એમણે અનેરી ધર્મજાગૃતિ આણી. શૂન્યમાંથી સૃષ્ટિ ઊભી કરી. વિજયનગર, અંકુર સોસાયટી, મિરામ્બિકા સોસાયટી, નારણપુરા, દેવકીનંદન, આંબાવાડી, નવપદ સોસાયટી, ઘરણીધર અને છેક વાસશા પાસેના ગોદાવરી ફ્લેટ સુધી જિનાલયોનું નિર્માણ અને અંજનપ્રતિષ્ઠાઓ તેઓશ્રીના ઉપકારની જ ફ્લશ્રુતિ છે. આ વિસ્તારમાં મધ્યમ આર્થિક સ્થિતિ ધરાવતા શ્રાવકો હોવા છતાં યાદગાર પ્રતિષ્ઠા-મહોત્સવો યોજયા. આચાર્યશ્રીના વરદ હસ્તે ત્રેવીસ અંજનશલાકાઓ જિનમંદિરની પ્રતિષ્ઠાઓ અને અનેક જિનમંદિરના જીર્ણોધ્ધારો થયા. ઉપધાન તપની સોળ આરાધનાઓ અને પાંચેક છરી પાળતા સંઘો જેવા શાસનપ્રભાવનાનાં અગણિત કાર્યો કર્યા. એમને હાથે અનેક જિનમૂર્તિઓની અંજનશલાકા થઇ. આની પાછળ એમની અજોડ પુષ્ટયાઇનું બળ હતું.

એમણે કેટલાં જિનમંદિરો બનાવ્યાં, કેટલાં જિનમંદિરો કે ઉપાશ્રયો બનાવવાની પ્રેરણા આપી કે કેટલાં ઉપધાન તપ કરાવ્યાં, એના આંકડા પરથી આપણે આ સાધક વિભૂતિનું સાચું માપ કાઢી શકીએ નહિ. કિનારે ચાલવાથી સામાન્ય હકીકતો હાથ લાગે છે. સાગરની સપાટીને ભેદીને એની ભીતરમાં રહેલાં મોતીની માફક એમના વ્યક્તિત્વના મહાન ગુણો જ એમનો સાચો પરિચય છે. એમનું શુઘ્ધ, સંયમમય જીવન જ સહુને માટે દીવાદાંડીરૂપ હતું.

એમની દેવદ્રવ્યની ચીવટ અનોખી હતી. આચાર્યશ્રી બુધ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજનો "શુધ્ધ ઉપયોગ" ગ્રંથનું અનેક વાર અધ્યયન કર્યું હતું. મહેસાણાના સીમંઘરસ્વામી મહાતીર્થમાં હોય ત્યારે તીર્થ સંચાલિત ભોજનાલયની ગોચરી વાપરતા ન હતા. દેરાસરમાં ચઢાવેલા ચોખા જાણ્યે અજાણ્યે ખરીદીને શ્રાવકથી લવાઇ ગયા હોય અને ગોચરીમાં આવી જાય તો તે વાપરવાથી બુધ્ધિ દોષિત બને. અધ્યવસાય મંદ બને. આવી સમજ અને સાવધાનીને કારણે જ ચોખા ન વાપરવાનો એમણે અભિગ્રહ કર્યો હતો. આ જ કારણે એમણે બદામ અને પાછળથી ફળનો ત્યાગ કર્યો. કોઇ પંડિત, કોઇ ડોળીવાળા કે કોઇ માણસને પગાર અપાવવો હોય તો તે રકમ કદી પેઢીમાંથી અપાવે નહિ. કોઇ વસ્તુ પેઢીમાં પોતાને નામે નોંધાય તે એમને સહેજે પસંદ નહોતું. આથી એક પણ પૈસાનો ખોટો ખર્ચ થાય તેના તેઓ વિરોધી હતા. કોઇ શ્રાવક પંડિતના પગાર માટે રકમ આપી જાય. પંડિતજી તે રાત્રિએ ન આવે તો સૂર્યાસ્ત પછી તે રકમ દેવદ્રવ્ય ખાતે અર્પણ કરાવી દેતા હતા.

પોતાને કારશે કોઇ રકમ એક રાત્રિ પુરતી પણ રહે તો તેમાં પરિગ્રહનો દોષ જોતા હતા. પોતાના નિમિત્તથી એક પૈસો પણ એક રાત રાખવામાં માનતા નહિ, આથી આવી રકમ તેઓ દેવદ્રવ્યમાં આપી દેતા જે જીર્ણોધ્ધારમાં વપરાતી. આવી રીતે અંદાજે એક લાખ પચાસેક હજાર રૂપિયાથી અધિક પગારની રકમ દેવદ્રવ્યમાં અપાવી દીધી હશે.

દેવદ્રવ્ય પ્રત્યે એમને અખંડ શ્રધ્ધા હતી. દેવદ્રવ્યનું કયાંય નુકશાન ન થાય એની સતત તકેદારી રાખતા હતા. એની શુધ્ધિ માટેનો એમનો આગ્રહ પણ વિસ્લ હતો. જાણ્યે અજાણ્યે પણ દેવદ્રવ્યનો ઉપયોગ કે હાનિ થઇ હોય તે ભીતિથી શ્રાવકોને ઉપદેશ કરીને પાંચ લાખથી વધુ રકમ દેવદ્રવ્ય અને જીર્ણોધ્ધારમાં અપાવી હતી. દેવદ્રવ્યની શુધ્ધિ અને રક્ષાનો એટલો બધો આગ્રહ કે કોઇ પણ ગામ - નગરના જિન મંદિરના પૂજારી પાસે કશી સેવા ન કરાવે.

CONCERNE ON

દેવદ્રવ્યના દુર્વ્યયને તેઓ શ્રી સંઘ પ્રત્યેનો વિશ્વાસઘાત ગણતા હતા. જે ભાવનાથી ૨કમ આપી હોય તેનો એ ભાવના મુજબ યોગ્ય ઉપયોગ થવો જોઇએ. તેઓ વારંવાર કહેતા કે માણસ પોતાના દ્રવ્ય રક્ષણની જેટલી કાળજી રાખે છે તેથી પણ અધિક કાળજી તેણે દેવદ્રવ્યની રક્ષા-શુધ્ધિ બાબતમાં રાખવી જોઇએ.

એક વાર મારવાડના બે ભાઇઓ વચ્ચે વિવાદ જાગ્યો. એમણે સામસામે કેસ કર્યા. કોઇકે કહ્યું કે આચાર્યશ્રી પાસે જાવ અને સમાધાન મેળવો.

આમાં જે ભાઇ દેરાસરનો વહીવટ કરતા હતા, તેઓ દેરાસરની સંપત્તિ પોતાને માટે વાપરતા હતા. દેરાસરને પૈસે રેલવેના પ્રથમ વર્ગમાં મુસાફરી કરતા હતા. આચાર્યશ્રીને આની જાણ થઇ.

એમણે શ્રાવકને મહાપાપથી બચવા માટે હિતબુધ્ધિથી સખત શબ્દોમાં ઠપકો આપતાં કહ્યું, "આ મહાપાપ બંધ કરો. દેવવ્રવ્યનો જેટલો દુર્વ્ય કર્યો હોય તેનું વ્યાજનું વ્યાજ ગણીને જે રકમ થાય તે મૂળ રકમ સહિત શ્રી સંઘને અર્પણ કરી દો અને "મિચ્છામિ દુકકડમ્" દઇને આત્મશુધ્ધિ કરો. આમ નહીં કરો તો તમારા ઘેરથી ગોચરી વહોરવી પૂજ્ય સાધુ-સાધ્વીજીને ન કલ્પે. ભૂલેચૂકે કોઇ મુનિવર વહોરી આવે તો તે તેમના માટે કાતિલ વિષ સમાન છે. આવી ગોચરી વાપરનારની બુધ્ધિ ભ્રષ્ટ થાય. લોકો પ્રભુ પ્રત્યેના અતૂટ ભક્તિભાવથી પૈસા આપે છે. તમારા ભાડા માટે નથી આપતા".

કયાંય પણ એવો ખ્યાલ આવે કે આ વ્યક્તિ દેવદ્રવ્યનો અંગત રીતે ઉપયોગ કરે છે, તો તેને ત્યાં આચાર્યશ્રી ગોચરી લેવા જવાનો સર્વથા નિષેધ કરતા હતા. વળી સંઘ કે દેરાસરના વહીવટમાં અમુક સુખી-સંપન્ન પાપભીરુ વ્યક્તિઓને જ નાણાંકીયતંત્ર સોંપતા હતા. આ સમયે તેઓ ભારપૂર્વક ઉપદેશ આપતા કે ઘાર્મિક દ્રવ્યનો વહીવટ કરનારે ભૃલેચૂકે પણ ધર્મદ્રવ્યની હાનિ ન થાય તે અંગે પણ ખૂબ સજાગ રહેવું જોઇએ.

કોઇ માણસ કે પંડિતેને એક મહિના માટે રાખ્યો હોય અને કોઇ શ્રાવક એનો એક મહિનાનો પગાર આપીને જાય, પણ જો એ માણસ પંદર દિવસમાં છૂટો થઇ જાય તો બાકીના પંદર દિવસની રકમ દેવદ્રવ્યમાં અપાવી દેતા હતા. આ સમયે તેઓ કહેતા કે, "જે નિમિત્તે રકમ આવી હોય તેનો તે નિમિત્તે ઉપયોગ ન થાય તો પરમાત્માનું ખાતું ખુલ્લું છે."

પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી મહારાજના સદ્ઉપદેશથી અનેક નૂતન જિનમંદિરોનો ઇતિહાસ રચાયો. પૂ. આચાર્યશ્રીના આત્માની નિર્મળતા પ્રગટાવતી સૌમ્ય મુખમુદ્રા, પ્રત્યેક ક્રિયામાં સંયમનું પ્રાગટ્ય વિરલ ઉદારતા અને પરમ વાત્સલ્યભાવ આજે પણ અનેક ભાવિકોના હૃદયમંદિરમાં જીવંત પ્રતિમારૂપે બિરાજમાન છે.

પોતાના સંયમજીવનનાં ૪૭ વર્ષ દરમિયાન પૂ. આચાર્યશ્રીએ ગુજરાત, રાજસ્થાન, મધ્યપ્રદેશ, બિહાર, બંગાળ, મહારાષ્ટ્ર વગેરે રાજયોમાં વિહાર કર્યો. તેઓ ઠેર ઠેર મહામિથ્યાત્વાદિના કારણે શ્રી સંઘમાં વ્યાપેલા અંધકારને દૂર કરવા સતત અને સચોટ પ્રયાસ કરતા. એમની સચોટ અમૃતવાણીથી કેટલાંય કાળમીંઢ હૃદયો પીગળી જઇને તેમનું પરિવર્તન થયું. તેઓ દારૂ, જુગાર, માંસાહાર જેવાં વ્યસનોમાંથી મુકત રહેવા સચોટ ઉપદેશ આપતા. એમની આસપાસ એવું સાત્વિક વાતાવરણ પ્રગટેલું રહેતું કે ગમે તેવો કુટિલ માનવી પણ એમની સૌમ્યતાથી પરાજિત થતો.

એમણે અનેક મહાનગરોમાં ચાતુર્માસ કર્યા. વિજાપુર, પેથાપુર, સાણંદ, મુંબઇ, પૂના, કલકત્તા, અમદાવાદ, રાજકોટ. ભાવનગર, જામનગર, સાદડી, રાણી, પાલી, પાલીતાણા જેવાં નગરોમ! ચાતુર્માસ કર્યા. જયારે લોદરા, અડપોદરા જેવાં નાનાં ગામોનાં ચાતુર્માસ એમના સાધનાજીવનમાં ઘણું મહત્ત્વ ધરાવે છે. વિહાર દરમિયાન ઘણા સાધુ-સંતોનો પરિચય થયો. એમની સીધી, સરળ જ્ઞાનપૂર્ણ અને સંસારીજનોને કલ્યાણમાર્ગે દોરતી અમીઝરતી વાણીમાં પરમાત્માના અચિંત્ય મહાપ્રભાવે એવી શકિત પ્રગટી હતી કે કુટિલ-ખલ-કામી માનવીના જીવનનું પરિવર્તન થઇ જતું. અંમણે અનેક જિનાલયો, ધર્મશાળાઓ, ઉપાશ્રયો અને જ્ઞાનશાળાઓના નિર્માણની પ્રેરણા આપી હતી.

એમના શિષ્યસમુદાયમાં ગુરુ તરીકે ભારે ચાહના મેળવી. પોતાના પ્રત્યેક શિષ્યનો ઉઘ્ધાર કેમ થાય એ જ એમનું લક્ષ હતું. વળી મારી પાસે જ દીક્ષા લે એવો આગ્રહ કદી સેવતા નહિ. જેમણે કરગરીને દીક્ષાઓ માગી એમને જ દીક્ષા આપી છે. વિ. સં. ૧૯૯૬માં પૂ. સૂર્યસાગરજી એમના પ્રથમ શિષ્ય બન્યા. આ. પૂ. સૂર્યસાગરજી મહારાજે ૭૦ ઓળી, ૬ માસખમણ અને નવકાર મંત્રના જાપથી ૬૮ ઉપવાસ કર્યા હતા. એ પછી વિ. સં. ૨૦૦૧માં પૂ. શ્રી ભદ્રસાગરજી, વિ. સં. ૨૦૦૨માં પૂ. શ્રી ઇન્દ્રસાગરજી, વિ. સં. ૨૦૦૫માં પૂ. શ્રી કલ્યાણસાગરજી, વિ. સં. ૨૦૦૬માં પૂ. શ્રી કંચનસાગરજી, વિ. સં. ૨૦૨૩માં પૂ. શ્રી જ્ઞાનસાગરજી, વિ. સં. ૨૦૦૫માં પૂ. શ્રી કલ્યાણસાગરજી, વિ. સં. ૨૦૦૬માં પૂ. શ્રી કંચનસાગરજી, વિ. સં. ૨૦૨૩માં પૂ. શ્રી જ્ઞાનસાગરજી તેવે. સં. ૨૦૦૫માં પૂ. શ્રી કલ્યાણસાગરજી, વિ. સં. ૨૦૦૬માં પૂ. શ્રી કંચનસાગરજી, વિ. સં. ૨૦૨૩માં પૂ. શ્રી જ્ઞાનસાગરજી એટલા શિષ્યો થયા. પંન્યાસ શ્રી સૂર્યસાગરજી અને પ્રવર્તકશ્રી ઇન્દ્રસાગરજી આચાર્યશ્રીની હયાતીમાં કાળધર્મ પામ્યા. પૂ. શ્રી ભદ્રસાગરજી તથા પૂ. શ્રી કલ્યાણસાગરજીને આચાર્યપદથી વિભૂષિત કર્યા તથા પૂ. શ્રી જ્ઞાનસાગરજીને ગણિપદ પ્રાપ્ત થયું.

આચાર્ય મહારાજે પોતાના પરિવારમાં આ. કલ્યાંશસાગરસૂરિજીને, આ. પદ્મસાગરસુરિજીને અને આ. ભદ્રબાહુસાગરસૂરિજીને આચાર્યપદ આપ્યું. આ ત્રણેયને ભિન્ન ભિન્ન કાર્યક્ષેત્ર આપ્યાં. આચાર્ય કલ્યાણસાગરસૂરીશ્વરજી

જિનમંદિર, શિલ્પકળા અને મુહૂર્તશાસ્ત્ર વગેરેમાં ઊંડો અભ્યાસ ધરાવે છે. ગુરૂ ભગવંતના આર્શાર્વાદથી એમને શાસ્ત્રોની ઊંડી જાણકારી પ્રાપ્ત થઇ છે. મહેસાણાના ભવ્ય એવા શ્રી સીમંધરસ્વામી તીર્થની રચનામાં તેઓ આચાર્યશ્રીની અંતરભાવના પુષ્ટ કરવામાં નિમિત્ત બન્યા. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી અને કલ્યાણસાગરજી બન્ને સીમંધરસ્વામી પરમાત્માના ખાસ ઉપાસક. આચાર્ય કલ્યાણસાગરસૂરિજીને કોઇ સુયોગ્ય સ્થાને આ તીર્થંકર પરમાત્માનું ભવ્ય જિનમંદિર નિર્માણ થાય એવી પ્રબળ શુભ ભાવના એમના અંતરમાં જાગી ઊઠી અને એ જ શુભ ભાવના મહેસાણાના વિશાળ શ્રી સીમંધરસ્વામીના તીર્થધામની સ્થાપનાનું બીજ બની ગઇ. એ સમયે પ. પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ અવસર

જોઇને એ કામ હાથ ધર્યું. અમદાવાદમાં મહેસાણાના એ તીર્થનું આયોજન થયું. વળી ઉસ્માનપુરા સંઘમાં વહન થયેલ ઉપધાનતપની માળ પરિધાનની દેવદ્રવ્યની ઉપજમાંથી સારી એવી રકમ મળી. એ પછી મુંબઇ અને ત્યારબાદ દરેક સંઘોએ જિનમંદિરના દેવદ્રવ્યમાંથી આ ભવ્ય જિનમંદિર નિર્માણમાં સારો એવો કાળો આપ્યો

આ જિનાલયોની રચના પાછળ એની સંખ્યા વધારી પ્રસિધ્ધિ મેળવવાનો કોઇ મોહ આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને કે આચાર્ય શ્રી કલ્યાણસાગરજીને નહોતો. એમની તો એટલી જ ઝંખના હતી કે સાધુ-સંતોની વધુ ને વધુ સેવા થાય. ધર્માનુરાગી શ્રાવકોમાં પ્રભુભક્તિનો મહિમા વધે. યાત્રિકો દેવમંદિરના સાંનિધ્યમાં સહકુટુંબ રહીને તપશ્ચર્યા કરે. વૃધ્ધો અને અશકતો ઉત્તરકાળમાં આનંદથી પરમાત્માની અતૂટ ભક્તિ કરીને સદ્દગતિને વરે. આથી જ એમણે શંખેશ્વર, તારંગાજી, મહુડી, શેરીસા, પાનસર, ભોંયશી જેવાં ગુજરાતનાં તીર્થો અને રાજસ્થાનનાં અનેક તીર્થોની યાત્રા કરનાર યાત્રિકોને માટે મધ્યનું અને ગ્રનુકૂળ ગામ મહેસાણા પસંદ કર્યું અને એમાંય ધોરીમાર્ગ પર દેરાસરની રચના કરીને અનેક લોકોને ઉપકારક આ તીર્થસ્થાન બન્યું.

પોતે સ્થાનકવાસી અવસ્થામાં અજ્ઞાનપણામાં મંદિર-મૂર્તિનો વિરોધ કર્યો હતો. તે ભૂલમાંથી મુકત થવા માટે આથી બીજો કર્યો વધુ સારો માર્ગ હોઇ શકે ? જિનમંદિર અને જિનમૂર્તિઓથી લોકોને માયામાંથી મુકત કરવા પ્રયાસ કર્યો. વળી એમનું પુણ્ય એવું કે બધા કરતાં વિશેષ સફળ થયા. આચાર્યશ્રી 'મદ્રંકરસૂરીશ્વરજી મહારાજે એમના વ્યકિતત્વની વિશેષતા દર્શાવતાં કહ્યું કે, '' એમને જોઇને જ સામી વ્યકિતને ભક્તિ કરવાનું મન થઇ જતું. સામી વ્યક્તિ જ પ્રસન્નતાથી માગણી કરે કે આચાર્યશ્રી અમને કંઇક લાભ આપો". વાત્સલ્યમૂર્તિ પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને એક વાત ભારે ખટકતી હતી. તેઓને તિથિના વિભાગોની બાબતમાં સંઘમાં એકતા કરવી હતી.

અનેકાન્તમાં માનનારો જૈનધર્મ આટલો ભેદ પણ ન મીટાવી શકે ? આથી વિ.સં. ૨૦૪૧ના કાસ્તક મહિનામાં દેવકીનંદનમાં પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી અને આચાર્યશ્રી ભદ્રંકરસૂરિજી મહારાજ મળ્યા. એક પક્ષમાં પૂ.આ. કૈલાસસાગરસૂરિજી હતા અને બીજા પક્ષમાં માનનારાઓમાં પૂ. આ. શ્રીભદ્રંકરસૂરિજી હતા. એમણે વિચાર્યુંકે આપણે એક નિર્ણય કરી જાહેરમાં મૂકીએ. બંને વચ્ચે સંઘપ્રીતિ અને સ્નેહભાવ પુષ્કળ હતો. બંનેએ નકકી કરીને એક મુસદો તૈયાર કર્યો. પણ પછી લાગણી અને પ્રેમની એક સ્પર્ધા થઇ. પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીને પહેલી સહી કરવાનું પૂ. આ શ્રી ભદ્રંકરસૂરિજીએ કહ્યું, જયારે પૂ. આ. શ્રી ભદ્રંકરસૂરિજીએ કહ્યું કે, "આપ આચાર્ય છો. આપની પદવી મોટી છે. આપ પહેલી સહી કરો."

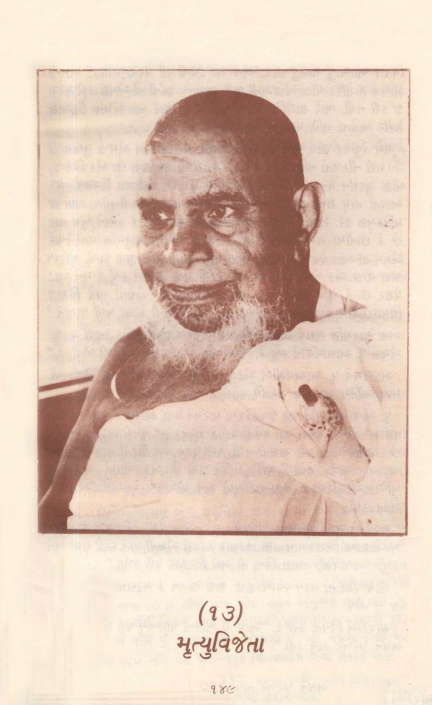
્પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ કહ્યું કે આપ તો મારા વડીલ છો. મારા વિદ્યાગુરુ છો. પહેલાં આપની સહી જોઇએ.

અપમ પહેલી સહી કોની હોય એ અંગે મીઠો વિવાદ થયો. ત્યારબાદ વિણર કરવાનું બન્યું અને એ પછી બંને જુદા પડયા બાદ મળવાનું બન્યું નહિ. થોડા જ દિવસમાં પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી કાળધર્મ પામ્યા એક ઉત્તમ ભાવના અઘૂરી જ આટોપાઇ ગઇ !

સંઘની એક તા માટે પૂ. આ. શ્રી કૈલાસાગરસૂરિજી મહારાજમાં ભારે હિંમત હતી અને એને માટે ગમે તે ભોગ આપવા તેઓ તૈયાર હતા. પૂ. આચાર્યશ્રી ભદ્રંકરસૂરિજીએ કહ્યું કે એમને વિશ્વાસ હતો કે આપણે બંને જો નકકી કરીશું તો આખો સંઘ જરૂર માનશે.

આ ઘટનાનું વર્<mark>ષન કર્યા પછી</mark> વ્યથિત હૃદયે પૂ. આચાર્યશ્રી ભદ્રંકરસૂરિજીએ કહ્યું કે, ''આવા ઉદાર વિચાર ધરાવનારા આત્માના દર્શન થવા દુલભ છે."

¢



For Private And Personal Use Only

આચાર્ય શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી અનેરા આત્મસાધક હતા. એમનું લક્ષ સદાય આત્મા તરફ જ રહેતું. જેની નજર આત્મા પર હોય, જેને સ્ટણા કે ચિંતન આત્માનું ચાલતું હોય, એને આ દેહની શી પરવા હોય ? એમની આગળ શારીરિક પીડા ગૌણ બની જતી. સામાન્ય દર્દની તો એમણે કદી પરવા જ કરી નથી. ભારે શારીરિક વેદના થતી હોય, ત્યારે પણ એમના ઉદ્દગારો શરીર અંગેના નહિ પણ આત્માને લગતા જ હોય. ગમે તેવું દર્દ હોય, ગમે તેટલો તાવ હોય, પણ કયારેય એમના મુખમાંથી ઉંહકારો નીકળતો નહિ. તેઓ કહેતા કે મારી તો ત્રણ દવા છે: એક ત્રિફળા, બીજી સુદર્શન ધનવટી અને ત્રીજું એરંડિયુ. કયારેક ત્રણ-ત્રણ દિવસથી તાવ આવતો હોય છતાં સાધુજીવનની બધી જે ક્રિયાઓ ચાલતી હોય. જાતે જ પ્રતિક્રમણ કરે. સાથેના સાધુને પણ ખ્યાલ આવવા ન દે કે એમને ખુબ તાવ છે કે છાતીમાં સખત દુ:ખાવો છે. પાલીમાં એમનો ચાતુર્માસ હતો ત્યારે એમને લૉ બ્લડ પ્રેશરની તકલીફ ઊભી થઇ. છાતીમાં પીડા થવા લાગી. કોઇનેય કહ્યા વગર એક જૈન ડૉકટરને ત્યાં પહોંચી ગયા. એમણે કહ્યું કે મને બ્લડ પ્રેશર છે કે નહિ એની જરા તપાસ કરવાની છે. પોતાની સાથે વિશાળ શિષ્યસમુદાય હોવા છતાં કોઇનેય કષ્ટ ન આપવાની કેટલી બધી જાગતિ ! આ ચાતુમસિ સમયે આચાર્યશ્રી પાસે બેન્ત્રણ જયોતિષવિદ્ આવી ચડયા. એમણે પૂ. આચાર્યશ્રીને કહ્યું કે, " સાહેબ, અમારે આપની કુંડળી જોવી છે." આ સમયે પૂ. આચાર્યશ્રીએ એટલું જ કહ્યું, '' મારે બીજું કશું જોવું નથી. માત્ર અંતિમ સમયમાં સમાધિ રહેશે કે નહિ તે જુઓ."

પૂ. આચાર્યશ્રી પોતે પણ જયોતિષમાં પારંગત હતા. એમના કાળધર્મના પાંચ વર્ષ અગાઉ એક એવી વાત વહેતી થઇ કે કારતક સુદ પૂનમે અશુભ બનવાનું છે. કેટલીક વાતો પગે ચાલતી નથી, પણ પવન વેગે ઊડતી હોય છે. આમ આ વાત સર્વત્ર ફેલાઇ ગઇ. કોઇએ કહ્યું કે એક ભાઇને આચાર્યશ્રી બુધ્ધિસાગરસૂરિજીનો સાક્ષાત્કાર થયો અને યોગનિષ્ઠ આચાર્યશ્રીએ આવો સંકેત કર્યો.

કારતક સુદ પૂંનમના દિવસે પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી મહેસાણામાં બિરાજમાન હતા. કેટલાક શ્રાવકો એમની પાસે દોડી ગયા અને કહ્યું, ''આચાર્યશ્રી, તમારા વિના તો અમે નિરાધાર થઇ જઇશું.''

આચાર્યશ્રી તો તદન સ્વસ્થ હતા. જાણે જીવન કે મરણની તો કંઇ પરવા જ ન હોય.

શ્રાવકોએ વિનંતી કરી કે, ''આપ તો ભીંતની પાછળનું પણ જોઇ શકો છો, અમને ખરેખર સાચું કહો.''

Contraction of the second s

આચાર્યશ્રીએ કહ્યું " હું ચોવીસે કલાક મૃત્યુનું સ્વાગત કરવા તૈયાર છું. મેં મારી જિંદગીમાં શકય પ્રયત્ને પાપને પ્રવેશવા ન દેવાની તકેદારી રાખી છે. મને મૃત્યુ આવે તો પણ કોઇ જાતનો અફસોસ નથી."

આટલું કહીને એમણે શ્રાવકોને સાંત્વના આપતાં કહ્યું, "મેં બધું જોઇ લીધું છે. મને એવું લાગતું નથી. "

આમ, મૃત્યુનો એમને લેશ પણ ભય નહોતો. કોઇ ડૉકટરને લઇને આવે તો કહેતા કે મારા પેટી બિસ્તરા તૈયાર જ રાખ્યા છે. એ ગમે ત્યારે બોલાવે**,** હું તૈયાર જ છું. તેઓ કહેતા-

''મુસાફર સૌ પ્રાણીઓ છે, દેહવસ્ત્રો છોડતા, એ અવર તનુના વાસી થઇને વેષ લેતા નવા નવા; જગ રડવું કોને, શોક કોનો, ક્ષણિકતા સહુ દેહની ! એ નિત્યચેતન તે મરે નહિ, કર્મથી દેહો વરે".

કયારેક દર્દ વધી જાય અને સાધુ તથા શ્રાવકો દવા લેવાનો આગ્રહ કરે ત્યારે પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી પ્રસન્ન વદને કહેતા, "ચોથની પાંચમ થવાની નથી, તો પછી આટલી ચિંતા શા માટે ?"

પ. પૂ. આ. શ્રી. કૈલાસસાગરસૂરિજી પાલીમાં ચાતુર્માસ હતા ત્યારે કયારેક વાતવાતમાં નાના મુનિવરોને કહેતા કે પ્રાયઃ બીજું ચાતુર્માસ પણ સાથે કરવા ભાવના છે. નાના મુનિઓ કહેતા ,"ત્રીજું ચાતુર્માસ સાથે નહિ ?" ત્યારે આશ્ચર્યથી મૌન રહેતા.

પાલીમાં એમણે બૈ-ત્રણ વાર વાતવાતમાં એમ પણ કહ્યું, " હવે મારા શરીરનો બહુ વિશ્વાસ નથી."

આટલું બોલીને તેઓ અટકી જતા. આગળ કશું બોલતા નહીં. એમના શિષ્યોએ એમને વારંવાર પૂછયું કે, આપ આવું કેમ બોલો છો ? ત્યારે કહેતા કે "હવે શરીરનો બહુ સાથ નહીં રહે. મારે મારી તૈયારીમાં સમય આપવો છે. આરાધના કરવી છે. બહારની પ્રવૃત્તિ ઘટાડી નાખવી છે." '

અને હકીકતમાં એમણે બાહ્ય પ્રવૃત્તિઓ ઘટાડવા માંડી. દરેક બાબતમાંથી રસ ઓછો કરી દીધો. અગાઉ પૂ. આચાર્ય દુર્લભસાગરસૂરિજી સાથે મનદુ:ખ થયું હતું. એમને પણ ક્ષમાપનાનો પત્ર લખવાની વાત આગલી રાત્રે કરી હતી. જેની જેની સાથે સંબંધ હતો, એ બધાને ક્ષમાપનાના પત્રો લખવાની વાત કરી હતી. જાણે મૃત્યુના મહોત્સવનો મૃત્યુંજય મહામાનવે દુંદુભિનાદ ન કર્યો હોય ! જાણે માયા સંકેલી લીધી હોય એવો સહુને અનુભ્વ્વ થતો હતો. પૂ. આચાર્યશ્રીએ પાલીથી વિહાર કર્યો. રાણકપુરથી પૂજય પદ્મસાગરજીથી જુદા પડયા. પણ એ પછી પૂ. આચાર્યશ્રીના જે પત્રો પૂ. આ. પદ્મસાગરજી પર આવતા, તેમાં સ્પષ્ટ નહિ પણ પ્રચગ્નરૂપે વિદાયસંદેશ વાંચી શકાતો હતો. બ્લડપ્રેશર, વાયુ અને શ્વાસની બીમારી ઘેરી વળી હતી. પૂ. આચાર્યશ્રી કોઇનેય પોતાની શારીરિક વેદનાનો ખ્યાલ આવવા દેતા નહિ. શકય હોય ત્યાં સુધી જીવસેવા અને જિનસેવાનું કામ અખંડ રીતે ચાલુ રાખતા હતા.

માં લુપ ઉપલપ ગમ દંગાસવાયું કામ અંબડ રાત ચાલુ રાખતા હતા. ખૂબ અશકિત હોવા છતાં હિંમતનગરમાં પ્રતિષ્ઠા પણ કરાવી આપી. આ સમયે આચાર્યશ્રીના દર્શને આવેલા મુંબઇના શનાભાઇ શાહને પૂ. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું હતું કે, "પાપકાર્ય તો નથી કરવું, પણ હવે પુણ્ય પણ નથી કરવું, પુણ્ય કર્યાથી શુભકર્મનો બંધ તો થાય જ છે. શુભ-અશુભ કર્મનો છેદ ઊડતો નથી. બંને સદેહે ભોગવવા પડે છે અને તે ભોગવવા માટે જન્મ લેવો પડે છે. હવે જન્મ લેવાની ઇચ્છા નથી અને તે માટે પુણ્યથી શુભકર્મનો બંધ થાય તેવું કરવું નથી."

્પૂ. આચાર્યશ્રી અમદાવાદમાં શાંતિનગરના ઉપાશ્રયે આવ્યા. એમને લઇને આવેલા ડોળીવાળાઓ તારંગાના હતા. પૂ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ ડોળીવાળાઓને કહ્યું,

''મારે હવે ડોળીની જરૂર નથી અને જરૂર પડવાની પણ નથી".

ડોળીવાળા આચાર્યશ્રીની વાણી સમજી શકયા નહિ. એમને થયું કે નકકી એમનાથી કોઇ ભૂલ થઇ ગઇ લાગે છે. નહિ તો આચાર્યશ્રી આવું કેમ કહે ?

ડોળીવાળાએ કહ્યું કે, ''અમારાથી કંઇ ભૂલ થઇ ગઇ હોય તો અમને ક્ષમા કરો.''

્પૂ. આચાર્યશ્રી કહે, ''ના, એવું કશું નથી, પણ હવે મારે બેસવું નથી. તમતમારે આનંદ કરો''.

આચાર્યશ્રીને કયાંય સહેજ પણ દુઃખાવો થતો તો કાઉસગ્ગ કરવા બેસી જતા હતા અને કહેતા, " હું પ્રભુને પ્રાર્થના કરું છું કે મારા પ્રાણ કાઉસગ્ગમાં જ જાય".

બેંગ્લોરથી પૂ. આ. પદ્મસાગરસૂરિજી મહારાજનો પત્ર આવ્યો, ત્યારે આચાર્યશ્રીએ જવાબ આપ્યો કે, " તમે ચિંતા કરશો નહિ. દેરાસરમાં જાઉં છું ત્યારે હૃદયમાં થોડી પીડા થાય છે. શ્વાસ વધી જાય છે. પણ તરત જ પ્રભુ પાસે પ્રાર્થના કરું છું કે મારી તો પૂર્ણ તૈયારી છે. માત્ર મરણ એવું આપજે કે હું ધ્યાનસ્થ હોઉં અને મૃત્યુ થાય".

એમના અંતેવાસી શમમૂર્તિ ગણિ શ્રી જ્ઞાનસાગરજી મહારાજને તેઓ છેલ્લે વારંવાર કહેતા, " આ વર્ષે જ મારે જવાનું છે. અને હું પૂર્ણ તૈયારી કરીને બેઠો છું." મહાભય એવા મરણના ભયને આચાર્યશ્રીએ જીતી લીધો હતો. વિ. સં. ૨૦૪૧નો જેઠ સુદ એકમનો દિવસ હતો. પૂ. આચાર્યશ્રી અંકુરના ઉપાશ્રયમાં હતા. બેસતો મહિનો હોવાથી વાસક્ષેપ નખાવવા માટે શ્રાવકોની



ભીડ જામી હતી. પૂ. આચાર્યશ્રીને દમનો વ્યાધિ ઉપડયો હતો. શ્વાસ ધમણની માફક ચાલતા હતો. માંગલિક બોલતાં <mark>બોલતાં પણ હાંફી જતા હતા.</mark> પાણી ગળાથી નીચે ઉતારવામાં પણ ઘણી વાર લાગતી હતી. આવે સમયે બીજા સાધુ કહેતા કે અમે શ્રાવકોને વાસક્ષેપ નાખીએ ત્યારે પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી એ સાધુઓને કહેતા,

''છેલ્લે છેલ્લે નાખી લેવા દો. જુઓને**,**એ બધા કેટલી બધી આશા સાથે આવ્યા છે ! ''

આ દિવસે ઘણા સાધુ ભગવંતો પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીની સુખશાતા પૂછવા આવતા. સાધુઓની વૈયાવચ્ચ કરવાની એમની ઉચ્ચ ભાવના જે જીવનમાં પ્રગટ થતી રહી હતી તે અંતિમ સમયે પણ જોવા મળી. જે કોઇ સાધુ સુખશાતા પૂછવા આવે એમને પ્રસન્નતાથી કહેતા, "આજે અહીં વાપરીને જાઓ. મને તમારી સેવાનો લાભ આપો." કેવી અપૂર્વ લઘુતા!

એકમની રાત્રે અંકુરના ઉપાશ્રયમાં શાંતિનગરના શ્રાવકો **એમને મળવા** આવ્યા. શમમૂર્તિ ગણિ જ્ઞાનસાગરજી બીમાર હોવાથી પૂ. આચાર્યશ્રી એમની સાથે રહેતા હતા. એ રાત્રે શાંતિનગરના શ્રાવકોએ પૂછ્યું,

"સાહેબજી, કાંઇ સેવાકાર્ય હોય તો કહો."

્પૂ. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજીએ કહ્યું, "મારે કંઇ સેવાની જરૂર નથી, પણ જ્ઞાનસાગરજીની સેવા જરૂર કરજો "

કોઇ શ્રાવક એમના સ્વાસ્થ્ય અંગે પૂછે તો એક જ જવાબ મળતો, "મને જીવવાનો મોહ નધી અને મને મરવાનો ડર નથી. જીવશું તો સોહમ્ સોહમ્ કરશું, મરશું તો મહાવિદેહ જઇશું."

આ શબ્દોની પાછળ રહેલો ગૂઢાર્થ કોણ પા<mark>મી શકે ? મહાપુરુષનો</mark> ગૂઢ સંકેતોનો પાર પામી શકવાવાળા આપણે કોણ ?

પૂ. આંચાર્યશ્રીએ પોતાની અંગત ડાયરીમાં આ નોંધ કરી હતી. એમણે ત્રણ તારીખ નોંધી હતી. પહેલી તારીખ ૨૨મી મે હતી અને પછી બીજા બે દિવસો લખ્યા હતા. ડાયરીના આ પાના પર એમની જન્મ તારીખ હતી અને પછી એમની જન્મકુંડળી હતી. આ ત્રણ તારીખની નોંધ બાદ "આરાધના દિવસ" એમ લખ્યું હતું. આનો અર્થ કે૨૨મી મે એ પોતાનો અંતિમ આરાધના દિવસ છે એની આચાર્યશ્રીના પૂરેપૂરી જાણ હતી.

જેઠ સુદ એકમની રાતે પૂ. આચાર્યશ્રી માત્રુ જવા માટે ઊઠયા ત્યારે એમને શ્વાસની ઘણી તકલીફ હતી. જીવનભર સ્વાવલંબનથી રહેનારા પૂ. આચાર્યશ્રી કોઈનીય સેવા લીધા વિના ઊભા થયા. ચાલવામાં મુશ્કેલી પડતી હતી, છતાં ભીંતનો ટેકો લઇને તેઓ માત્રુ ગયા. આ સમયે પૂ. સંયમસાગરજીએ એમને

પૂછ્યું. **'આપને તકલીફ વધી** ગઈ લાગે છે. ડૉક્ટરને બોલાવીશું ?'

**પૂ. આચાર્યશ્રીએ કહ્યું, 'મને હવે શરીરનો કોઈ મોહ નથી. મૃત્યુનો** કોઈ ડ**ર નથી મારી દવા મારી પા**સે જ છે. ડૉક્ટરને બોલાવવાની કોઈ જરૂર નથી.'

બીજે દિવસે વહેલી સવારે સાધુઓ સાથે પ્રતિક્રમણ કરવા બેઠા. સાધુઓને જે આવશ્યક કિયાઓ કરવાની હોય છે તે અંગે આચાર્યશ્રી સતત જાગૃતિ રખાવતા. એમણે ચોલપટ્ટો બદલ્યો. કપડાં બદલ્યાં. પોતે જાતે ચાલીને હાથ શુદ્ધ કરવા માટે અંદર ગયા. પાણીથી હસ્તશુદ્ધિ કરીને સ્થાપનાજીનું પ્રતિલેખન કરવા માટે કાર્યોત્સર્ગ કર્યો. જ્ઞાનસાગરજીના સ્થાપનાચાર્યનું પ્રડિલેહ્સ કરવા માટે 'ઇરિયાવહિયં' કરીને ઝપ્પાળં નેસતામિ (આત્માને વોસરાવું છું) એમ બોલ્યા. તીર્થકરનું સ્મરણ કરતો લોગ્ગસ શરૂ કર્યો અને હજી અડધી મિનિટ થઈ ત્યાં જ બરાબર ૫-૪૭ મિનિટે કાર્યોત્સર્ગ અવસ્થામાં જ લોગસ્સનું ધ્યાન કરતાં દેહાત્સર્ગ કરીને વિદાય લઈ લીધી.

એમની બાજુમાં જ ગણિ જ્ઞાનસાગરજી બિરાજમાન હતા. આચાર્યશ્રીનો હાથ ખેંચાતો હોય તેમ એમને લાગ્યું. એમણે પૂછ્યું, 'સાહેબજી, શું થાય છે ?' પજ્ઞ કોઈ જવાબ મળ્યો નહિ. તરત જ ડૉક્ટરને બોલાવવામાં આવ્યા, પજ્ઞ એનો કશો અર્થ રહ્યો નહિ.

એક મહાન આત્માની કેવી ભવ્ય ભાવપૂર્સ વિદાય ! જીવનમાં જે પવિત્ર ધાર્મિક ભાવનાઓનો આહલેક જગાડ્યો, એ જ ઉચ્ચ ભાવનાને સાકાર કરતું મૃત્યુ મળ્યું. જે ચતુર્વિંશતિ સ્તવમાં 'સમાહિવર મુત્તમંદિતું' જેવા મંગલ શબ્દો દ્વારા સમાધિમૃત્યુની પ્રાર્થના હોય, એ જ ચતુર્વિંશતિ સ્તવના કાયોત્સર્ગમાં સમાધિમૃત્યુ પ્રાપ્ત થાય એટલે એ કેવી વિરલ ઘટના કહેવાય !! મહાન પુરુષોને સમાધિમૃત્યુ કેટલું બધું સરળ હોય છે ! મૃત્યુ એ જીવનનો સરવાળો છે પૂ. આચાર્યશ્રીના ભવ્ય જીવનનો કેવો ભવ્ય અંત ? એમજો ઇરિયાવહિયં'માં પ્રાજ્ઞી માત્ર તરફ મિચ્છામી દુક્કડમ્ માગ્યું અને अष્માં વેસરામિ દ્વારા તીર્થકરના સ્મરણ તરફ ગતિ કરી.

પૂ. આચાર્યશ્રીએ જીવનભર કોઈની સેવા લીધી નહિ. કોઈના સાથ કે સહારાની યાચના કરી નહિ. જીવનમાં કોઈ પણ પ્રકારનો કલેશ કે કષાય નહિ. માગવા છતાં ન મળે એવું આ મૂલ્યવાન મૃત્યુ હતું. આવા ભવ્ય મૃત્યુને જોઈને અંતિમ સમયે એમની સાથે રહેલા ગણિ જ્ઞાનસાગરજીએ એટલું જ કહ્યું, તેઓ મૃત્યુને જીતી ગયા.'

સામાન્ય માનવીને મૃત્યુ મારી નાખે છે. આચાર્યશ્રી આગળ મૃત્યુ મરી ગયું. એમની જીવનભરની ઝંખના પૂર્ણ થઇ. આ અંગે પૂજય પદ્મસાગરજી મહારાજે આચાર્યશ્રીની ગુણાનવાદની સભામાં કહ્યું.

''दुनिया मौत की शिकार होती है, इस व्यकितने मौत का शिकार किया !'' આખુંય વાતાવરણ શોકના ધનધોર વાદળોથી ધેરાઇ ગયું. માત્ર જૈનો નહિ, પણ જૈનેતરોય રડી પડયા. બધાના ચહેરા પર દુ:ખ અને શોકની ઉદાસીનતા જોવા મળી હતી. જાણે પોતાના પરિવારનું કોઇ નજીકનું સ્વજન ચાલ્યું ગયું ન હોય! અમીર હોય કે ગરીબ, શ્રાવક હોય કે શ્રાવિકા, જૈન હોય કે જૈનેતર-બધાની આંખમાં આંસુ હતાં. મંદિરના પૂજારી હોય કે ડોળીવાળા હોય, પણ બધા એમના કાળધર્મને કારણે ડૂસકાં ભરતા હતા.

પૂ. આચાર્યશ્રી તો સહુના હતા. મુંબઇમાં શિરાઝભાઇ નામના આચાર્યશ્રીના એક પરિચિત રહેતા હતા. આચાર્યશ્રી પાસેથી ધર્મભાવના અને ઉપદેશ મળ્યા હતા. શિરાઝભાઇને જયારે કાળધર્મના સમાચાર મળ્યા, ત્યારે ધ્રૂસકે ધ્રૂસકે રડી પડયા હતા. એમણે લખ્યું કે પૂ આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરિજી તો ઇશ્વરના સંદેશવાહક હતા. એમના જવાથી મને એટલો આઘાત લાગ્યો છે કે જેને માટે મને શબ્દો નથી જડતા. આથી એક શાયરીમાં મારા દિલના બોજને પ્રગટ કરતાં લખ્રું છું:

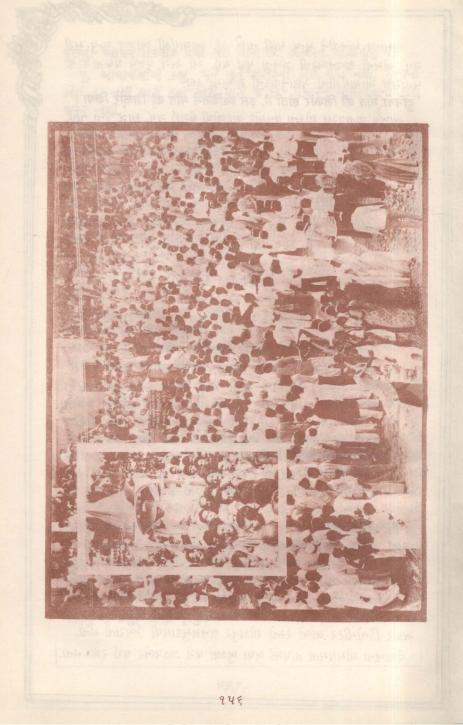
ंयदी सारी जमीं हो कागज, समुंदर हो स्याही का,

फिर भी लिखा नही जा सकता, सदमा उसकी जुदाई का । ૧૯૮૫ની ૨૩મી મે સવારે સાડા આઠ વાગ્યે અંકુર સોસાયટીના ઉપાશ્રયથી એમના સ્મશાનયાત્રા નીકળી. પાલખીમાં બિરાજેલા એમના

શરીરમાં અંતિમ દર્શન માટે દોઢેક લાખ માણસો એકત્રિત થયા હતા. "જય જય નંદા, જય જય ભદ્રા'ના ગગનભેદી અવાજ સાથે પૂ. આચાર્યશ્રીની જયારે પાલખી ઉપાડવામાં આવી ત્યારે હૃદયભેદક દશ્યો સર્જાયાં. શિષ્યગણ મૂક રુદન કરતું હતું. શ્રાવકોના ચહેરા પર આંસુ હતાં. શ્રાવિકાઓ દર્શન માટે આતુર હતી. વાતાવરણમાં 'જય જય નંદા, જય જય ભદ્રા'ની ઘોષણાઓ ગાજી ઊઠી.

એમના પ્રત્યેની ભક્તિ અને ભાવના અજોડ હતી. આદરના પ્રતીક સમું સુખ્ડ કયાંથી લાવીશું, એવો અગ્રણીઓના મનમાં પ્રશ્ન હતો, પણ જોતજોતામાં તો પાંચ કવીન્ટલ સુખડ ભેગું થઇ ગયું. આજ સુધી કદી ન થઇ હોય તેટલી મોટી ઉછામણી થઇ. કોઇ પણ પૂ. આચાર્ય ભગવંતના અંતિમ સમયે આટલી મોટી ઉછામણી થયાનું ભાગ્યે જ કોઇને યાદ છે. ચૌદેક લાખ રૂપિયાની ઉછામણી થઇ અને અમદાવાદથી શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર, કોબાનો અઢાર કિલોમીટર લાંબો રસ્તો શોકાતુર જનસમુદાયથી ઉભારાતો હતો.

वैशाખना धोमधमता तापमां अधा जुल्ला पगे ઝડपભेर જઇ रह्या હता.



For Private And Personal Use Only

ગુજરાતના મુખ્ય પ્રધાને એમને એક સાચા સંત તરીકે અંજલિ આપી. લોકસભા અને ધારાસભાના સભ્યો પણ એમને શ્રધ્ધાંજલિ આપવા આવ્યા હતા. એ દિવસોમાં અમદાવાદમાં સતત તોફાનો અને રમખાણો થતાં હતાં પરંતુ ૨૨મી અને ૨૩મી મે એ રમખાણગ્રસ્ત અમદાવાદમાં નીરવ શાંતિ હતી. કયાંય કોઈ ગોળીબાર નહિ. કોઈ લૂંટફાટ નહિ.

મહાપુરુષોના જીવંત દેહનો પ્રભાવ તો સહુએ જોયો હતો, પરંતુ એમના કાળધર્મ સમયે પણ લોકોને એમના શાંત અને સૌમ્ય પ્રભાવનો પરિચય થયો.

આચાર્યશ્રીની આ અંતિમયાત્રા વિજયયાત્રા બની રહી. જૈનદર્શન જન્મ અને મૃત્યુના ચક્રમાંથી નીકળીને કદી જન્મવું ન પડે એવી સ્થિતિને ઝંખે છે. ફરી વાર ન જન્મવું પડે એવું ભવ્ય આ મૃત્યુ હતું. આવા મૃત્યુની સિધ્ધિ એ જ સાધુતાનું અંતિમ સોપાન હતું.

આચાર્યશ્રીના અંતિમસંસ્કાર વખતે પચાસ હજારથી પણ વધુ માનવમેદની ભેગી થઇ હતી. દરેક સંઘે પાલખી લીધી. વર્ષીદાન કર્યાં. અનુકંપાનાં કાર્ય કર્યાં. જૈનશાસનના ઇતિહાસના મહાન યુંગદ્રષ્ટા, અપૂર્વ પુણ્યનિધિ, મહાપ્રતાપી આચાર્યશ્રીના પાર્થિવ દેહને અશ્રુભરી વિદાય આપી.

એક ઝળહળતો આત્મપ્રકાશ જગત ઉપરથી વિદાય પામ્યો. એ અમૃતસમી વાણી, એ આંખોમાં નીતરતી કરુણા, એ ચહેરા પરનું સ્મિત હવે જોવા મળે નહિ એનો વસવસો સહુને હતો જુદા મત, ગચ્છ, કે સંપ્રદાયવાળાને પણ પ્રેમની કડીએ જોડનારા વાત્સલ્ય મૂર્તિએ વિદાય લીધી.જેમના પદે પદે નિઃસ્પહતા પ્રગટ થતી હતી એવા સત્યશોધક પૂ. આચાર્યશ્રીની સહુને ખોટ પડી. એકબાજુ ધર્મપ્રસારની અવિરત ધગશ હતી, તો બીજી બાજુ જીવનમાં આનંદધનની મસ્તી હતી. સાધુતાની ચરમસીમા અને સંયમજીવનની પરાકાષ્ઠા આપણા વચ્ચેથી ચાલી ગઇ.

આવા મહાન વ્યકિતત્વનું અવતરશ વર્ષો પછી થતું હોય છે. આપશે એની ગુણગાથા ગાઇએ અને નતમસ્તકે વંદના કરીને એટલું જ કહીશું

> कैलाससागरं सूरि, कैलास इव निश्चलम्, गणाधीशं गुणाधीशं, साद्दरं प्रणिदध्महे.

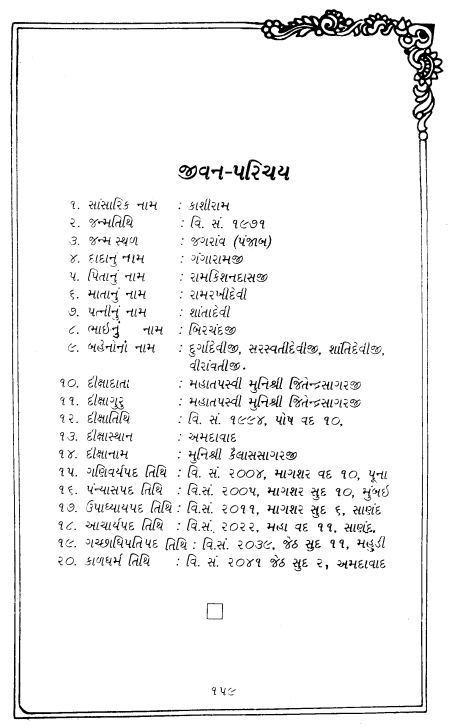
> > ✡

## APRIL CONTRACT

## પરમ પૂજય ગચ્છાધિપતિ આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજીની

## જીવનરેખા

સાચે જ વિભૂતિઓની વાત વિરલ હોય છે. આચાર્યશ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજનું સાધુજીવન અનેક વ્યક્તિઓની નજર સમક્ષ પસાર થયું, પરંતુ સાચો સાધું પોતાના નામ-સ્મરણમાં નહિ, પણ નામ-વિસ્મરણમાં માને. તેનો અનુભેવ પરમપૂજય આચાર્યશ્રીની મહત્ત્વની ઘટનાઓની સાલ અને તિથિ મેળવવામાં થયો. પરમપૂજય જ્ઞાનસાગરજી મ.-ની ડાયરી, પૂજય આચાર્યશ્રી કલ્યાણસાગરજી તથા પૂજય આચાર્યશ્રી પદ્મસાગરજી મે. પાસેથી મળેલી વિગતો, પૂજય મુનિશ્રી સંયમસાગરજીએ આપેલી માહિતી તેમજ શ્રી રમણલાલ મણિલાલે (સાણંદવાળા) જુદી જુદી तसवीरो तथा संस्थाना ठरावो परथी तारवेલी माહितीना આધारे आ विंगतो તૈયાર કરી છે. આને માટે ખૂબ તપાસ કરી છે, પરંતુ આમાં કોઇને વિશેષ માહિતી મળે જરૂરથી લેંખકને dÌ. જણાવે. 1



## **આચાર્યશ્રી** કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજીનાં ચાતુર્માસ

| : १: १૯૯४ અમદાવાદ   : ૨: १૯૯५ સમ   : ४: १૯૯७ પેથાપુર *   : ४: १૯૯८ સાશંદ   : ५: १८९८ साशंद   : ५: १८९८ साशंद   : ५: १८९८ मुलंध   : ५: २००१ सेभे (गुरु कितेन्द्रसागरङ्   : ५: २००१ सेभे (गुरु कितेन्द्रसागरङ्   : ५: २००२ गोऽडि, मुंબઇ (५. ५   : ४: २००२ गोऽडि, मुंબઇ   : २: २००२ गो   : २००२ अंभई २०२   : २०२ २००४ अं२   : २०२ अंभई २०२   : २०२ २०१ २०१   : २०१२ २०१ २०१   : २०१ २०१ २०१   : २०१ २०१ <t< th=""><th>ક્રમ</th><th>વિ.સં.</th><th>ચાતુર્માસનું સ્થળ</th></t<>                                                                                                                                                                                                                                                            | ક્રમ                 | વિ.સં.                | ચાતુર્માસનું સ્થળ                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----------------------|----------------------------------------------|
| : 3: ૧૯૯૬ સમે<br>:૪: ૧૯૯૭ પેથાપુર*<br>:૫: ૧૯૯૮ સાશંદ<br>:૬: ૧૯૯૯ મહેસાશા<br>:૭: ૨૦૦૦ મહેસાશા<br>:૮: ૨૦૦૧ સમે (ગુરુ જિતેન્દ્રસાગરજીની સાથે, જયાં<br>પૂજય તપસ્વીજી જિતેન્દ્રસાગરજી મ. નો<br>કાળધર્મ થયો.)<br>:૯: ૨૦૦૨ ગોડીજી, મુંબઇ (૫. પૂ.<br>કીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>:૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>:૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>:૧૪: ૨૦૦૭ સાશંદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બોબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બોબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બોબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૯: ૨૦૧૨ સાશંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૨ સાશંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૨ સાશં સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ શજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ શજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ સાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાશંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાશંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનો<br>હલ્લેખ છે.                                             | :9:                  | 9668                  | અમદાવાદ                                      |
| : ૪: ૧૯૯૭ પેથાપુર*<br>:૫: ૧૯૯૮ સાશંદ<br>:૬: ૧૯૯૯ મહેસાશા<br>:૭: ૨૦૦૦ મહેસાશા<br>:૮: ૨૦૦૧ સમે (ગુરુ જિતેન્દ્રસાગરજીની સાથે, જયાં<br>પૂજય તપસ્વીજી જિતેન્દ્રસાગરજી મ. નો<br>કાળધર્મ થયો.)<br>:૯: ૨૦૦૨ ગોડીજી, મુંબઇ (૫. પૂ.<br>કીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>:૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>:૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>:૧૪: ૨૦૦૭ સાશંદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બોબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બોબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બોબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૭: ૨૦૧૦ સાશંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૧ સાશંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૨ સાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ સાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાશંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાશંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનો<br>હલ્લેખ છે.                                         | :2:                  | १୯૯५                  |                                              |
| : પ: ૧૯૯૮ સાશંદ<br>:૬: ૧૯૯૯ મહેસાશા<br>:૭: ૨૦૦૦ મહેસાશા<br>:૮: ૨૦૦૧ સમે (ગુરુ જિતેન્દ્રસાગરજીની સાથે, જયાં<br>પૂજય તપસ્વીજી જિતેન્દ્રસાગરજી મ. નો<br>કાળધર્મ થયો.)<br>:૯: ૨૦૦૨ ગોડીજી, મુંબઇ (૫. પૂ.<br>કીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>:૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>:૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>:૧૪: ૨૦૦૭ સાશંદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બ્રાંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૭: ૨૦૧૦ સાશંદ<br>:૧૯: ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ સાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૫ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાશંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાશંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                         | :3:                  | 9665                  | સમેં                                         |
| : ૬ : ૧૯૯૯ મહેસાશા<br>: ૭ : ૨૦૦૦ મહેસાશા<br>: ૮ : ૨૦૦૧ સમે (ગુરુ જિતેન્દ્રસાગરજીની સાથે, જયાં<br>પૂજય તપસ્વીજી જિતેન્દ્રસાગરજી મ. નો<br>કાળધર્મ થયો.)<br>: ૯ : ૨૦૦૨ ગોડીજી, મુંબઇ (૫. પૂ.<br>કીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>: ૧૦ : ૨૦૦૩ પૂના<br>: ૧૧ : ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>: ૧૨ : ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>: ૧૨ : ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>: ૧૨ : ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>: ૧૨ : ૨૦૦૯ મહેસાશા<br>: ૧૪ : ૨૦૦૯ સાશંદ<br>: ૧૫ : ૨૦૦૯ સાશંદ<br>: ૧૫ : ૨૦૦૯ સાશંદ<br>: ૧૯ : ૨૦૧૦ સાશંદ<br>: ૧૯ : ૨૦૧૦ સાશંદ<br>: ૧૯ : ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૧૯ : ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૦ : ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૦ : ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૨ : ૨૦૧૪ સાજકોટ<br>: ૨૨ : ૨૦૧૫ ભાવનગર<br>: ૨૩ : ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>: ૨૪ : ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>: ૨૫ : ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાશંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાશંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે. | :8:                  | 9669                  | પેથાપુર *                                    |
| : ૭: ૨૦૦૦ મહેસાશા<br>: ૮: ૨૦૦૧ સમે (ગુરુ જિતેન્દ્રસાગરજીની સાથે, જયાં<br>પૂજય તપસ્વીજી જિતેન્દ્રસાગરજી મ. નો<br>કાળધર્મ થયો.)<br>: ૯: ૨૦૦૨ ગોડીજી, મુંબઇ (૫. પૂ.<br>કીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>: ૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>: ૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>: ૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>: ૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>: ૧૨: ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>: ૧૪: ૨૦૦૯ સાંહાંદ<br>: ૧૫: ૨૦૦૮ ઊંઝા<br>: ૧૬: ૨૦૦૯ સાંહાંદ<br>: ૧૫: ૨૦૦૮ ઊંઝા<br>: ૧૬: ૨૦૦૯ સાંહાંદ<br>: ૧૯: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>: ૧૯: ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>: ૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ સાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ માટુંગા, મુંબઇ<br>: ૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાંહાંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાંહાંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                        | : ५ :                | 9666                  | સાર્ણદ                                       |
| :૮: ૨૦૦૧ સમે (ગુરુ જિતેન્દ્રસાગરજીની સાથે, જયાં<br>પૂજય તપસ્વીજી જિતેન્દ્રસાગરજી મ. નો<br>કાળધર્મ થયો.)<br>:૯: ૨૦૦૨ ગોડીજી, મુંબઇ (૫. પૂ.<br>કીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>:૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>:૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૩: ૨૦૦૬ મહેસાણા<br>:૧૪: ૨૦૦૭ સાણંદ<br>:૧૪: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૪: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૯: ૨૦૧૧ સાણંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૧ સાણંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ સાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ સાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૫ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                              | : ૬ :                | 9666                  | મહેસાણા                                      |
| પૂજય તપસ્વીજી જિતેન્દ્રસાગરજી મ. નો<br>કાળધર્મ થયો.)<br>:૯: ૨૦૦૨ ગોડીજી, મુંબઇ (૫. પૂ.<br>કીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>:૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>:૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>:૧૪: ૨૦૦૭ સાશંદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બોંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બોંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૭: ૨૦૧૦ સાશંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૫ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૯ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ                                                                                                                                                                                                                                       | :9:                  | 2000                  | •                                            |
| પૂજય તપસ્વીજી જિતેન્દ્રસાગરજી મ. નો<br>કાળધર્મ થયો.)<br>:૯: ૨૦૦૨ ગોડીજી, મુંબઇ (૫. પૂ.<br>કીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>:૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>:૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>:૧૪: ૨૦૦૭ સાશંદ<br>:૧૫: ૨૦૦૯ બોંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૪: ૨૦૦૯ બોંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૭: ૨૦૧૦ સાશંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૫ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ                                                                                                                                                                                                                                       | :2:                  | 2009                  | સમે` (ગુરુ જિતેન્દ્રસાગરજીની સાથે,જયાં       |
| :૯: ૨૦૦૨ ગોડીજી, મુંબઇ (૫. પૂ.<br>કીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>:૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>:૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>:૧૪: ૨૦૦૭ સાશંદ<br>:૧૪: ૨૦૦૭ સાશંદ<br>:૧૫: ૨૦૦૮ ઊંઝા<br>:૧૬: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૭: ૨૦૧૦ સાશંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ સાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      |                       | <b>પૂજય તપસ્વી</b> જી જિતેન્દ્રસાગરજી મ. નો  |
| ડીર્તિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ<br>સાથે)<br>: ૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>: ૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>: ૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>: ૧૨: ૨૦૦૬ મહેસાણા<br>: ૧૪: ૨૦૦૭ સાણંદ<br>: ૧૪: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>: ૧૪: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>: ૧૬: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>: ૧૬: ૨૦૦૯ સાણંદ<br>: ૧૯: ૨૦૧૦ સાણંદ<br>: ૧૯: ૨૦૧૦ સાણંદ<br>: ૧૯: ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>: ૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ શજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ સાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>: ૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>: ૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનો<br>છેલ્લેખ છે.                                                                                                                                                              |                      |                       | ,                                            |
| સાથે)<br>:૧૦: ૨૦૦૩ પૂના<br>:૧૧: ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>:૧૨: ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>:૧૪: ૨૦૦૭ સાશંદ<br>:૧૫: ૨૦૦૮ ઊંઝા<br>:૧૬: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૭: ૨૦૧૦ સાશંદ<br>:૧૯: ૨૦૧૦ સાશંદ<br>:૧૯: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાશંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાશંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનો<br>હિલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | :6:                  | 2005                  |                                              |
| : ૧૦:૨૦૦૩પૂર્ના: ૧૧:૨૦૦૪કોટ, મુંબઇ: ૧૨:૨૦૦૫ડભોઇ: ૧૨:૨૦૦૬મહેસાશા: ૧૩:૨૦૦૭સાશંદ: ૧૪:૨૦૦૯ઊંઝા: ૧૪:૨૦૦૯આંબલીપોળ, અમદાવાદ: ૧૬:૨૦૦૯આંબલીપોળ, અમદાવાદ: ૧૬:૨૦૧૦સાશંદ: ૧૭:૨૦૧૦સાશંદ: ૧૯:૨૦૧૦સાશંદ: ૧૯:૨૦૧૦સાશંદ: ૨૦૨૨૦૧૨૨ાશી સ્ટેશન (મારવાડ): ૨૦:૨૦૧૨૨ાશી સ્ટેશન (મારવાડ): ૨૦:૨૦૧૨૨ાશી સ્ટેશન (મારવાડ): ૨૦:૨૦૧૨૨ાશી સ્ટેશન (મારવાડ): ૨૦:૨૦૧૪૨ા૪કોટ: ૨૨:૨૦૧૪૨ા૪કોટ: ૨૨:૨૦૧૪૨ા૪કોટ: ૨૨:૨૦૧૬કલકત્તા: ૨૨:૨૦૧૯માટુંગા, મુંબઇ: ૨૫:૨૦૧૮સાયન, મુંબઇ* સાશંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાશંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનોછિલ્લેખ છે.૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      |                       |                                              |
| : ૧૧ : ૨૦૦૪ કોટ, મુંબઇ<br>: ૧૨ : ૨૦૦૫ ડભોઇ<br>: ૧૨ : ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>: ૧૪ : ૨૦૦૬ મહેસાશા<br>: ૧૪ : ૨૦૦૯ બાંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>: ૧૫ : ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>: ૧૯ : ૨૦૧૦ સાશંદ<br>: ૧૯ : ૨૦૧૦ સાશંદ<br>: ૧૯ : ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>: ૧૯ : ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>: ૧૯ : ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૦ : ૨૦૧૨ રાશી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૦ : ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>: ૨૧ : ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨ : ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨ : ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨ : ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨ : ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>: ૨૪ : ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>: ૨૫ : ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાશંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાશંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>હિલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                       | ÷                    |                       | ·                                            |
| : ૧૨ : ૨૦૦૫ ડભોઈ<br>: ૧૩ : ૨૦૦૬ મહેસાણા<br>: ૧૪ : ૨૦૦૭ સાણંદ<br>: ૧૪ : ૨૦૦૯ ઊંઝા<br>: ૧૬ : ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>: ૧૭ : ૨૦૧૦ સાણંદ<br>: ૧૯ : ૨૦૧૦ સાણંદ<br>: ૧૯ : ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>: ૧૯ : ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૦ : ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>: ૨૧ : ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨ : ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨ : ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨ : ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>: ૨૪ : ૨૦૧૯ માટુંગા, મુંબઇ<br>: ૨૫ : ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | :90:                 | 2003                  |                                              |
| : ૧૩: ૨૦૦૬ મહેસાણા<br>: ૧૪: ૨૦૦૭ સાણંદ<br>: ૧૪: ૨૦૦૦ ઊંઝા<br>: ૧૬: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>: ૧૭: ૨૦૧૦ સાણંદ<br>: ૧૦: ૨૦૧૦ સાણંદ<br>: ૧૯: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>: ૧૯: ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>: ૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>: ૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>: ૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                      |                       |                                              |
| :૧૪: ૨૦૦૭ સાણંદ<br>:૧૫: ૨૦૦૮ ઊંઝા<br>:૧૬: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૭: ૨૦૧૦ સાણંદ<br>:૧૯: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ શજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુમાંસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                      |                       |                                              |
| :૧૫: ૨૦૦૮ ઊંઝા<br>:૧૬: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>:૧૭: ૨૦૧૦ સાણંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૫ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                      | -                     |                                              |
| : ૧૬: ૨૦૦૯ આંબલીપોળ, અમદાવાદ<br>: ૧૭: ૨૦૧૦ સાણંદ<br>: ૧૮: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>: ૧૯: ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>: ૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>: ૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>: ૨૨: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>: ૨૪: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>: ૨૪: ૨૦૧૯ માટુંગા, મુંબઇ<br>: ૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                      |                       |                                              |
| :૧૭: ૨૦૧૦ સાણંદ<br>:૧૮: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                      |                       |                                              |
| :૧૮: ૨૦૧૧ સાદડી (મારવાડ)<br>:૧૯: ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -                    |                       | -                                            |
| :૧૯: ૨૦૧૨ રાણી સ્ટેશન (મારવાડ)<br>:૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૪ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૯ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                      |                       |                                              |
| :૨૦: ૨૦૧૩ જૈન સોસાયટી, અમદાવાદ<br>:૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૫ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                      |                       | , , ,                                        |
| :૨૧: ૨૦૧૪ રાજકોટ<br>:૨૨: ૨૦૧૫ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |                       |                                              |
| :૨૨: ૨૦૧૫ ભાવનગર<br>:૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણદમાં ચાતુમસિ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | :20:                 | 2093                  |                                              |
| :૨૩: ૨૦૧૬ કલકત્તા<br>:૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સા <mark>ણદની સંસ્થાના પ્રો</mark> સીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br><i>ઉલ્લેખ છે</i> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | :29:                 | 5018                  | રાજકોટ                                       |
| :૨૪: ૨૦૧૭ માટુંગા, મુંબઇ<br>:૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાણદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાણદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :22:                 | २०१५                  | ભાવનગર                                       |
| :૨૫: ૨૦૧૮ સાયન, મુંબઇ<br>* સાશંદની સંસ્થાના પ્રોસીડીંગમાં આ વર્ષે સાશંદમાં ચાતુમસિ કર્યાનો<br>ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                      |                       |                                              |
| * <b>સાણંદની સંસ્થાના પ્રોસી</b> ડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો<br>ઉલ્ <b>લેખ છે</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |                       |                                              |
| ઉલ્લેખ છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | :२५:                 | २०१८                  | સાયન, મુંબઇ                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | * सार्षाटन<br>हल्लेખ | ી સંસ્થાના પ્રો<br>છે | સીડીંગમાં આ વર્ષે સાણંદમાં ચાતુર્માસ કર્યાનો |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                      | <u> </u>              | 950                                          |

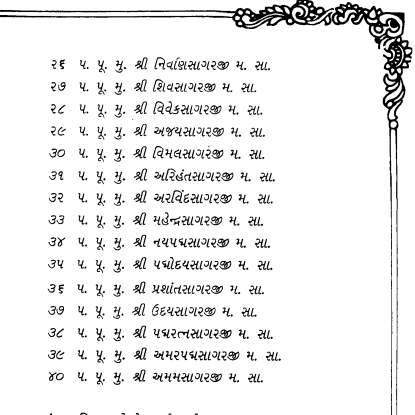
| <br> |      |                                    |
|------|------|------------------------------------|
| :२६: | २०१८ | ભાવનગર                             |
| :२७: | 2020 | પાલીતાશા 😽                         |
| :26: | २०२१ | સાણંદ 🏾 🏵                          |
| :२८: | 2022 | શિહોર 🖌                            |
| :30: | २०२उ | વીજાપુર 🎖                          |
| :39: | 2028 | મહેસાંશા                           |
| :35: | २०२५ | સાયન, મુંબઇ                        |
| :33: | २०२६ | ઉસ્માનપુરા, અમદાવાદ                |
| :38: | २०२७ | મહેસાશા                            |
| :34: | 2026 | શિહોર                              |
| :38: | 2026 | દેવકીનંદન સોસાયટી, અમદાવાદ         |
| :39: | 2030 | જામનગર                             |
| :36: | 2039 | પાલીતાશા                           |
| :36: | २०७२ | જામનગર                             |
| :80: | 2033 | ભાવનગર                             |
| :88: | २०उ४ | આંબાવાડી, અમદાવાદ                  |
| :85: | २०उप | લોદરા                              |
| :४३: | २०३६ | મહેસાણા (શ્રી સીમંધરસ્વામી જિનાલય) |
| :88: | 2030 | અડપોદરા                            |
| :४५: | 2036 | સાણંદ 🛛                            |
| :४६: | 2036 | સાબરમતી, અમદાવાદ                   |
| :89: | 2080 | પાલી                               |
|      |      | •                                  |
|      |      |                                    |
|      |      |                                    |
|      |      |                                    |
|      |      |                                    |
|      |      |                                    |
|      |      |                                    |
|      |      |                                    |
|      |      |                                    |
|      |      |                                    |
|      |      | 11                                 |

| પ.<br>પુષ્ | પૃ<br>સ્ય             | જયપાદ ગ<br>વંત કર કમ<br>વિધિ             | ચ્છાધિ<br>ાળે થ<br>તેનું બ | યેલ શ્રી અ                                       | । વરદ<br>ાંજન પ્ર | પરમ<br>તિષ્ઠા  |
|------------|-----------------------|------------------------------------------|----------------------------|--------------------------------------------------|-------------------|----------------|
| ક્રમ       |                       | મૂળનાયક                                  | 🐼<br>પ્રતિમા               | સ્થળ                                             | વિ.સંવત્          | માસ            |
| ٩          | <b>પ્ર</b> ભુ<br>શ્રી | <b>રૂજીનું નામ</b><br>પાર્શ્વનાથજી       | <b>નીસંખ્યા</b><br>૧૦૦     | શ્રી સમ્મેતશિખર<br>મહાતીર્થ                      | જર૦૧૭             | માઘ            |
|            |                       | મુનિસુવ્રતસ્વામીજી<br>મુનિસુવ્રતસ્વામીજી |                            | નહાતાવ<br>શ્રી રાજગૃહી તીધ<br>શ્રી માટુંગા-મુંબઇ |                   | ફાગણ<br>શ્રાવણ |
| 8          | શ્રી                  | સીમંધરસ્વામીજી<br>મહાવીરસ્વામીજી         | 900<br>340                 | શ્રી અંધેરી-મુંબઇ<br>શ્રી બોડેલી-                | २०१८<br>२०१८      | વૈશાખ          |
| Ę          | શ્રી                  | પાર્શ્વનાથજી                             | 9900                       | (વડોદરા)<br>શ્રી સાણંદ<br>સાગરગચ્છ               | २०२२              | કાગણ           |
| 9          | શ્રી                  | આદીશ્વરજી                                | 40                         | (અમદાવાદ)<br>શ્રી દહેગામ<br>શત્રુંજય             | २०२२              | વૈશાખ          |
| ٢          | શ્રી                  | આદીશ્વરજી                                | ર પ                        | (અમદાવાદ)<br>શ્રી બરવાળા<br>(સૌરાષ્ટ્ર)          | २०२उ              | વૈશાખ          |
| Ċ          | શ્રી                  | આદીશ્વરજી                                | ३५०                        | (ા. લ પ્ર)<br>શ્રી મહુડી<br>(ઉ. ગૂજ.)            | २०२४              | વૈશાખ          |
| 90         | શ્રી                  | વાસૂપૂજયસ્વામીજી                         | 900                        | શ્રી મોર્શસા<br>(ઉ. ગૂજ)                         | २०२५              | માઘ            |
| 99         | શ્રી                  | અભિનંદનસ્વામીજી                          | 500                        | શ્રી શિવ (સાયન<br>મુંબઇ                          | ) २०२५            |                |
|            |                       | મહાવીરસ્વામીજી                           | 900                        | શ્રી રખિયાલ<br>(અમદાવાદ)                         | २०२७              | વૈશાખ          |
| 93         | શ્રી                  | સીમન્ધરસ્વામીજી                          |                            | શ્રી મહેસાણા<br>(ઉ.ગૂજ.)<br>૬૨                   | २०२८              | વૈશાખ          |

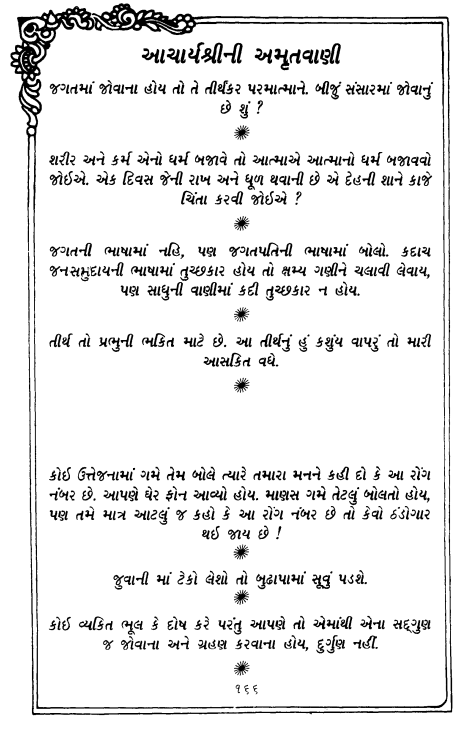
| ૧૪ શ્રી વાસુપૂજયસ્વામીજી   | 300          | શ્રી નારણપુરા<br>(અમદાવાદ)    | २०२४ | માઘ    |
|----------------------------|--------------|-------------------------------|------|--------|
| ાપ શ્રી નેમિનાથજી          | 200          | શ્રી જામનગર                   | २०उ२ | શ્રાવણ |
| ા૬ શ્રી વાસુપૂજયસ્વામીજી   | <u> ३</u> ५० |                               | २०३३ | માઘ    |
| ા  ઝશ્રી પાર્શ્વનાથજી      | ૩૫૦          |                               | २०३३ | માઘ    |
| ા૮ શ્રી મુનિસુવ્રતસ્વામીજી | ર પ          |                               | २०३३ | વૈશાખ  |
| ા૯ શ્રી નમિનાથજી (૨૧)      | 300          | મારવાડ<br>શ્રી શાહપુર         | २०उ४ | વૈશાખ  |
| ૨૦ શ્રી આદીશ્વરજી          | 40           | (અમદાવાદ)<br>શ્રી આંબાવાડી    | ૨૦૩૫ | માગશર  |
| ૨૧ શ્રી વાસુપૂજયસ્વામીજી   | ३५०          | અમદાવાદ<br>શ્રી વિજયનગર       | ૨૦૩૫ | વૈશાખ  |
| રર શ્રી સુમતિનાથજી         | 300          | અમદાવાદ<br>શ્રી મીરામ્બિકા    | २०३७ | માઘ    |
| ર ૩ શ્રી વાસુપૂજયસ્વામીજી  | 200          |                               | २०३८ | વૈશાખ  |
| ૨૪ શ્રી સીમન્ધરસ્વામીજી    | ७५०          | (ઉ. ગૂજ.)<br>શ્રી પાલી-મારવાડ | २०४१ | માગશર  |

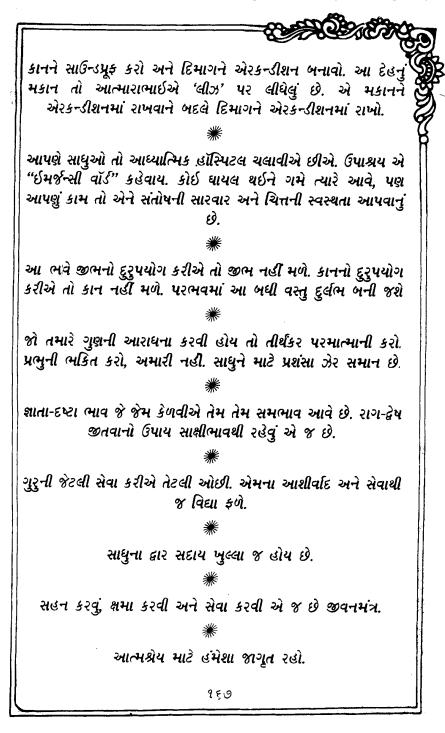
શ્રી જિનેન્દ્ર પરમાત્માની ચોવીસ અંજનશલાકા ઉપરાંત ૨૫ કે તેથી અધિક प्रतिष्ठा કरावेલ.

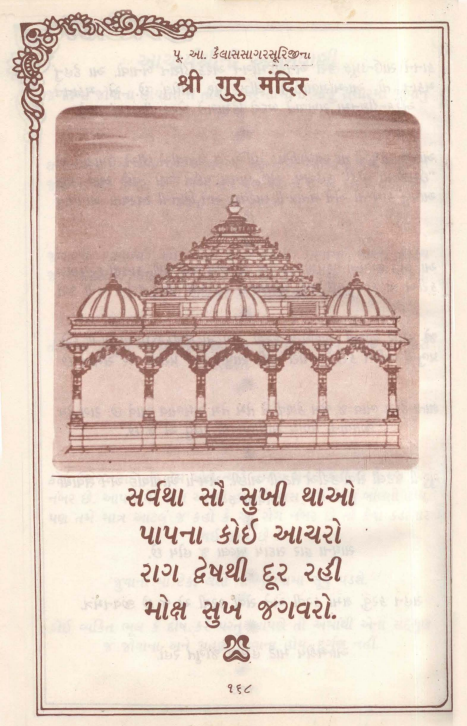
|    | ۲        | <i>।.</i> पू २ | ાચ્છાધિપતિ આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી                            |
|----|----------|----------------|-------------------------------------------------------------------|
|    |          |                | મ. સા.ના શિષ્ય-પ્રશિષ્યોની યાદી<br>*                              |
| *  | ٩        | ч. ч.          | <b>આ</b> . શ્રી કલ્યાણસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા.                       |
|    | Ş        |                | આ. શ્રી પધસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા.                                   |
| *  | 3        |                | આ. શ્રી ભદ્રબાહુસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા.                             |
| *0 | 8        |                | પન્યાસ શ્રી સૂર્યસાગરજી મ. સા.                                    |
|    | ų        |                | પન્યાસ શ્રી ધરણેન્દ્રસાગરજી મ. સા.                                |
|    | £        | ч. у           | ગણિવર્ય શ્રી વર્ધમાનસાગરજી મ. સા.                                 |
| *0 | 9        | ч. у           | ગશિવર્ય શ્રી જ્ઞાનસાગરજી મ. સા.                                   |
|    | с.       | प्रवर्ताः      | - શ્રી ઇન્દ્રસાગરજી મ. સા.                                        |
| *  | Ŀ        | ч. у.          | મુ. શ્રી કંચનસાગરજી મ. સા.                                        |
|    | 90       | ч. у.          | મુ. શ્રી અભયસાગરજી મ. સા.                                         |
|    | 99       | ~,             | મુ. શ્રી લાવજ્યસાગરજી મ. સા.                                      |
| 0  | 92       |                | મુ. શ્રી ભાવસાગરજી મ. સા.                                         |
|    |          | -              | મુ. શ્રી અમૃતસાગરજી મ. સા.                                        |
|    |          |                | મુ. શ્રી સુમતિસાગરજી મ. સા.                                       |
| 0  |          |                | મુ. શ્રી ધર્મસાગરજી મ. સા.                                        |
|    | 25       |                | મુ. શ્રી અરુક્ષોદયસાગરજી મ. સા.                                   |
| _  |          | -,             | મુ. શ્રી વિનયસાગરજી મ. સા.                                        |
| -  |          |                | મુ. શ્રી નીતિસાગરજી મ. સા.                                        |
|    |          |                | . મુ. શ્રી વિદ્યુતરત્નસાગરજી મ. સા.                               |
|    |          |                | મુ. શ્રી દેવેન્દ્રસાગરજી મ. સા.                                   |
|    |          | - 1            | . મુ. શ્રી મિત્રાનંદસાગરજી મ. સા.<br>મુ. જી. ગિલાગાગજ મુ. મ       |
|    | 55       | -,             | મુ. શ્રી નિર્મલસાગરજી મ. સા.                                      |
|    | 23<br>22 | -,             | . મુ. શ્રી પ્રેમસાગરજી મ. સા.<br>. મુ. શ્રી હેમચંદ્રસાગરજી મ. સા. |
|    |          |                | . મુ. શ્રા હમચ્દ્રસાગરજી મ. સા.<br>. મુ. શ્રી સંયમસાગરજી મ. સા.   |



૦ જ્યાં આ નિશાન છે તે સ્વર્ગસ્થ છે. \* જ્યાં નિશાન છે તે ૫. પૂ. ગ. આ. શ્રી કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજીના શિષ્યો છે.







For Private And Personal Use Only

