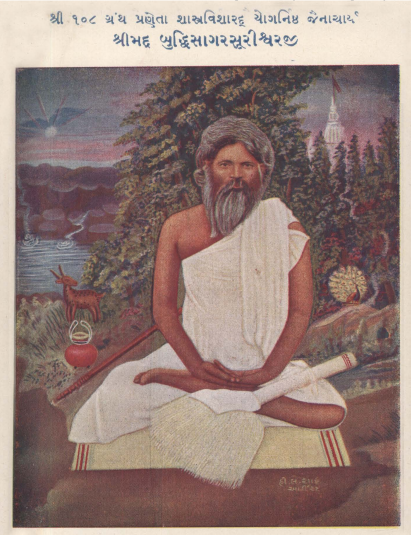


For Private And Personal Use Only

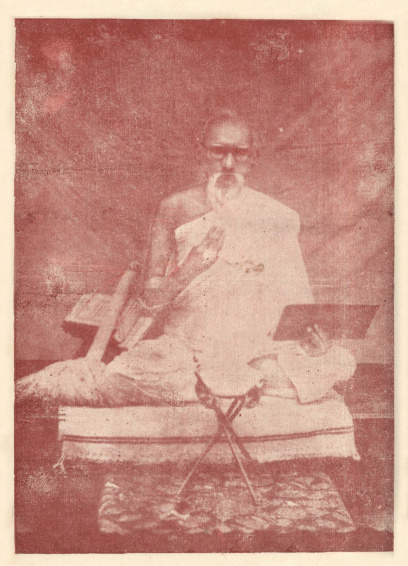
## પ્રાપ્તિસ્થાન :— વિજાપુર વ્યુદ્ધિસાગરસુરિ જૈતજ્ઞાનમંદિર વિજાપુર

્સુદ્રક : પંડિત મક્તલાલ ઝવેરચંદ ગાંધી નયન પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, રીચીરાેડ પુલ નીચે, ઢીંકવાવાડી અમદાવાદ.



જન્મ : સં. ૧૯૩૦ મહા વદી ૧૩ વિજાપુર દીક્ષા : સં. ૧૯૫૭ માગશ્વર સુદી ૧ પાલણુપુર આચાર્ય પદ : સં. ૧૯૭૦ માગશર સુદી ૧૫ પેથાપુર સ્વર્ગારોહણુ : સં. ૧૯૮૧ જેઠ વદી ૩ વિજાપુર.

For Private And Personal Use Only



# પ. પૂ. આ. ઋક્રિસાગરસ્**રી**શ્વ**ર**જી મ.

For Private And Personal Use Only

### પ્રસ્તાવના

આત્મદર્શન ગીતા ' આમાં આત્મા, દર્શન અને ગીતા આ ત્રણે શબ્દો ઉપર મેાટા મેાટા મહાકાય ગ્રાંથા અને તેની પાછળ કંઈ મહાપુરુષોએ ચિંતન મનન કરી અનેકવિધ વિચારણા કરી છે. લારતના તમામ દર્શનાએ 'આત્મદર્શન 'ની પાછળ ખૂબ પરિશ્રમ કર્યો છે. અને તેને પામવા ભક્તિ. ત્રાન, ક્રિયા વિગેર અનેક માર્ગ જીવન વિતાવી આત્મદર્શન પામવા પ્રયત્ન કર્યો છે. અને આ બધા માર્ગોનું સાકલ્ય આત્મદર્શન પામવામાં માનવામાં આવ્યું છે. પૂર્વકાળમાં રાજપાટ છેાડી રાજર્ષિઓ થયા ઉંડા ચિંતન કર્યો. આ બધા પ્રયત્ન આત્મ દર્શનની સાધનાના છે. અને આત્મ દર્શનની પ્રાપ્તિમાં બધી જ પ્રાપ્તિ માનવામાં આવી છે.

જૈતશાસનમાં થયેલા મહાપુરુષોએ અનેકવિધ ભક્તિસાહિત્ય અને તત્ત્વસાહિત્ય રચ્યું છે. તે બધાની પાછળ આત્મદશનની ભાવના છે. આ આત્મદર્શન જેને જીવનમાં લાધે તાે ચક્રવર્તિ દેવેન્દ્ર કે કાેઈપણ જગતના માનવી કરતાં અત્યંત સુખી અને મસ્ત હેાય છે.

આ ગ્રંથમાં આત્મદર્શનનું સ્વરપ આત્મદર્શન ક્રેમ પમાય. આત્મદર્શન વિહ્યુ જીવ ક્રેવા અનર્થ પામે છે. વિગેરે વિસ્તૃત સ્વરૂપ ચોગનિષ્ઠ ગુરૂદેવ છુહિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજે આપ્યું છે.

આ ગ્રાંથ સંસ્કૃત ભાષામાં ૧૮∙ શ્લેાકબહ્ર શ્લેાકરુપ છે. તેનું ગુજરાતી ભાષામાં વિવરણુ થાય તેા સૌ કાેઈને ઉપયાેગી થાય તેવા અમૂલ્ય ગ્રાંથ છે.

આ ગ્રંથનું વિવરણ પૂ. આચાર્ય ઝડદ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજે અતિ વિસ્તૃતપણે કર્યું છે, અને તેમાં તેમણે આપેલ અનેક ગ્રંથના સાક્ષીપાઠા તેમનું વિસ્તૃત વાંચન અને મનન સાથે ગુરૂદેવના કરેલા ગ્રંથને જગત ભાગ્ય બતાવવાની પૂર્ણું તમન્ના તેમાં જણાયા વિના રહેતી નથી.

આ ગ્રંથ વાંચકા વાંચે અને આત્મદર્શનની ઝાંખી કરી પરિશ્રમને સફળ બનાવે.

મતિમ દના પ્રેસ દાષ કે દષ્ટિદાષથી થયેલ ક્ષતિ બદલ <mark>ક્ષમા</mark> -યાચી વિરસું છું. લી. પ્રકાશક

## સ મ પ શ્

# न मे किञ्चिद् न मे किञ्चिद् वाह्यभावेषु निश्चितम् ॥ षुर्णोऽई स्वीयवीर्येण सत्तया ज्ञानवानहम् પરમપૂજ્ય પ્રાતઃસ્મરણીય ચેાગનિષ્ઠ શાસનદિવાકર ૧પ૦ ગ્રંથનાપ્રણેતા ગુરુદેવ છુદ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજી મ. ક્રિયા, જ્ઞાન અને ચેાગની ત્રિવેણીથી જૈનશાસનની. પ્રભાવના કરનાર આત્મદર્શન મસ્ત ગુરૂદેવના ચરણારવિદમાં આત્મદર્શનગીતાનું વિવરણ સમર્પણ કરું છું.

સદ્ગુરુદેવના ચર**ણક્રમલનેા દાસ**્ **ઋડિદ્રિસાગર** 

પરમાત્માને નમીને, શ્રી ગુરૂવર સુખસાગરજી મહારાજ તથા બુદ્ધિસાગરસૂરિજી ગુરૂ મહારાજને નમીને આત્મદર્શન ગીતાનું વિવરણુ આત્મસ્વરૂપને અભ્યાસ કરવા કરીએ છીએ. ૧-૨ વિવરણુ-આ અખિલ ચરાચર જગતમાં અનાદિકાલથી વસતા સર્વ પ્રાણીએષ સુખની ઇચ્છાથી નિરાંતર પ્રવૃત્તિ કરે છે. પણ તેઓ ઇબ્ડ સુખને કેમ્પ્નથી પામી ક્ષકતા ? તેનું કારણુ અવશ્ય વિગ્રારવું બેઇએ. તે ઇબ્ડની પ્રાપ્તિ કરવામાં કેાણુ

अईतं योगिध्येयं च, प्रणम्य आत्मदर्शिनम् ॥ १॥ श्रीसुखसागरं नत्त्रा, बुद्धयब्धिसरीशं तथा ॥ आत्मदर्शनगीतायां, विवरणं विधीयते ॥२॥ अध्यक्षिन्छीनी श्रेशिवडे नमन करायेक्षा,सर्वं पढाथीने

જણાવનારા,યાેગી પુરૂષોને ધ્યાવવાયાગ્ય,આત્મદર્શિ અરિહ ત

इन्द्रश्रेणिनतं वीरं, सर्वभावावभाषिणम् ॥

# આત્મદર્શન ગીતા.

॥ श्रीरविसागर-सद्गुरुभ्यो नमः॥ ॥ श्रीसुखसागर-सद्गुरुभ्यो नमः॥

॥ श्रीमहावीभ्परमात्मने नमः ॥

# 11 % 11

#### આત્મદર્શનગીતા

ą

આડું આવે છે ? શાથી આવે છે ? તેને દૂર કરવા આપણે કેવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ? આ વાતને ખ્યાલમાં રાખીને જગતગુરૂ, જગત પૂજ્ય, સર્વ ર પરમાત્મા લીર્થ કરાએ, જગત ઉપર વિહાર કરી પૃથ્વીને પાવન કરી, સર્વ આત્માઓને આત્મદર્શનની પ્રાપ્તિ માટે સમવસરથની મધ્યમાં પ્રતિષ્ઠિત શર્કને સત્ય માર્ગના ઉપદેશ આપ્યા હતા. તે સર્વજ્ઞ વાણીરપ અમતના પ્રવાહને. મહાદેવે જેમ સ્વર્ગ ગાને માથા ઉપર ઝીલી હતી તેમ, ગણધર દેવાેએ પાતાના હૃદય પાત્રમાં સંપૂર્ણ ઝીલીને ભાવિષ્ટાલમાં ભવ્યાત્માએને પર પરાએ હિત સધાય તે કારણે દ્વાદશાંગ-મહાશાસ્ત્રાની રચના કરી છે. તેમજ અન્ય દર્શન પંથના પતંજલિ, કપિલ, ઔદ્ધ વિગેરે મહર્ષિઓએ પણ તે આત્મસ્વરૂપની શાેધ માટે પણ ખુબ-ખુબ પ્રયત્ન કરેલા છે. જે જે સ્વરૂપ તેઓને જેટલા અંશે જેવું સમજાશું તેવું જગતને જણાવવા પ્રયત્ન કરીને ગ્રાંચાની રચનાએક તેઓએ પણ કરી છે. આ વસ્તુની વિશ્વારણા સર્વર્ક ભભ્યાત્માએ ને સપ્ત નથા, ચાર નિક્ષેપ્ર, પ્રત્યક્ષ પરેક્ષ રૂપ બે પ્રમાણ વરે સત્ય સમજાય, અસત્ય ને ત્યાંગ કરાય, તે માટે આપણા પૂજ્ય ચરવરા શ્રી-હરિલદ્ર સુરીશ્વર, શ્રીહેમચંદ્ર સૂરીશ્વર, આનંદલન યાગીશ્વર વિગ્નેરે મહાપુરૂષવરાએ આપણને બાધ આપેલા છે. તેમના અનેક ગ્રંથે પ્રાકૃત સંસ્કૃત આદિ ભાષામાં રચાયેલા છે, પણ તેની વિંચારણા બહુ ગઢન હાેવાથી સારા જેવા અહય બુદ્ધિવાંતા જલાદી ગ્રહ્યુ કરી શકે તે માટે પરમ

धर्मदेव गुरुं नत्या, बच्चिम सत्यात्मदर्शनम् ॥ १ ॥

मणभ्य परात्मानं, योंगिश्येयं सनातनम् ॥

પૂન્ય ગુરૂદેવ મંગલાચરણ કરતાં જણાવે છે કે:--

ये। गनिष्ठ अध्यात्मदिवा प्रश પુજ્ય સર્વશાસ્ત્રવિશારદ જૈનાચાર્ય શ્રીભુદ્ધિસાગરસૂરીશ્વર ગુરૂદેવે થાેડા જ શ્લાકમાં સાગરને ગાગરમાં સમાવવાની જેમ સર્વ શાસ્ત્રોના અવગાહન વડે જે સત્ય અનુભવ જણાયો તેવા આ આત્મદર્શાનગીતામાં એકસાે ને ખ્યાશી શ્લેાકમાં રચીને આપણા ઉપર મહાન ઉપકાર કર્યો છે. જોકે પરમાત્મ દર્શન, પરમાત્મ આત્મજ્યાતિ, આત્મ પ્રદીપ આદિ સંસ્કૃત અને બીજા પ્રાકૃત ગુર્ગર ભાષાના લગભગ એકસાે પચાસ ઉપરાંત ગ્રંથા રચીને તેએા આપણને શ્રી મહાવીર પરમાત્માના તત્વજ્ઞાનના માટેદ વારસા આપી ગયા છે. તેને જો આપણે વાંચન, અધ્યયન, અભ્યાસ કરીને, તે જ્ઞાનને અંતરમાં અવતાર કરાવીને, શ્રદ્ધાપૂર્વક અપ્રમાદથી ચારિત્ર યેાગવડે આચારમાં લાવીને પ્રવત્તિમાં ઉતારીએ,તા અવશ્ય આપણે ભવબ્રમણના જન્મમરણના અનિ ચ્છનીય દ:ખાશી મુજ્ત થઇને ઇબ્ટ સંપત્તિને મેળવીને શાશ્વત મુક્તિના સુખાના અનુભવ કરી શકીએ. માટે ગુરૂદેવ શ્રી **બુદ્ધિસાગરસૂરીશ્વર રચિત આ આત્મદર્શન શ**ઝ્દાર્થને વ્યક્ત કરીને આત્માના સત્ય સ્વરૂપની ઋદ્ધિને દેખી શકીએ, તેથી હું ( ઋહિસાગર ) આત્મઋદિ પ્રકાશ નામનું આત્મદર્શન ગીલા ઉપરનું વિવરણ રચવાના પ્રારંભ કરે છું.

3

**વિવેચનઃ**--પ્રથમ મન વચન કાયાથી પરમાત્માને નમસ્કાર કરવારૂપ ભાવમંગલને ગ્રહણ કરવાનું શું પ્રયાેજન ગ્રંથકારા પાતાનું ગ્રંથ રચવાનું કાર્ય પૂર્ણ કરી શકેલ છે, અને બહુ મંગલ કર્યા છતાં પણ કાદ બરીકાર પાતાનું ગ્રંથ રચવાનું કાર્ય પૂર્ણ નથી કરી શકેલા. આથી મંગલ ગ્રંથ પૂર્ણ થવામાં ઉપાદાન કે નિમિત્ત કારણ નથી અનતું, માટે મંગલ આદિ કરીને ગ્રંથનું દલ વધારવું તે નિષ્ફળ છે.' આ પ્રશ્નનાે જવાબ આપતાં પૂજ્ય ગુરૂ મહારાજ જણાવે છે કે ' રે ભાઇ સાંભળ ! જ્યાં ગંથકારને વધારે અંતરાય-વિઘ્નાે આડા આવેલા હાેય ત્યાં કરેલ મંગલાચરણેાનું અલ્પખળ હેાવાથી વિઘ્નાના નાશ નથી કરી શકાતાં અને કીરણાવલીકારે પૂર્વ જન્મમાં પુણ્યરૂપ પ્રખલ મંગલ સિદ્ધ કરેલું હેાવાથી આ સવમાં ગ્રંથ રચ-नामां ते अूतडाखिन मंगदेाओ आवता विध्नाने। नाश કર્યો છે તેમ સમજવું. જેમકે લાંબા પ્રયાણમાં સાથે લાંધેલ ભાતું ભારે જંગલની વચમાં ખૂટી જાય તા પ્રયાણ આગળ કેવી રીતે થાય?ત્યાંજ ભૂખ અને પરિશ્રમના યાેગે મરણ થઈ જાય. પણ **છષ્ટ સ્થાનકે ન પહાંચી શકે. તેજ પ્રમાણે ગ્ર**થકાર પણ પુષ્ડ્યમય મંગલવડે આવતા વિઘ્નાને હઠાવીને ગાંચને પૂર્ણ કરી શકે છે. તેથી ગ્રંથની આદિમાં ઇષ્ટદેવની પૂજા સ્તુતિરૂપ મંગલ આસ્તિક

**અર્થ**':--ચેાગીઓને ધ્યાન કરવા ચેાગ્ય અને સનાતન એવા પરમાત્માને નમસ્કાર કરીને ધર્મ દેવ અને ગુરૂને નમસ્કાર કરીને સત્ય આત્મદર્શનને હું કહું છું. ાાવા

આત્મદશ નગીતા

### આ. ઝાહિસાગરસૂરિકૃત વિવરણુ સહિત

ધર્મમાં પ્રવૃત્તિ કરનારા સર્વ શિષ્ટ પુરૂષોએ કરેલ છે.

શિષ્ય કહે છે કે 'હે ભગવાન! ગ્રંથની આદિમાં જે મંગલ કરાય તેથી લાેકાે ગ્રંથનાે આદર કરે એવું હું નથી માની શકતાે. તે ગ્રંથમાં જે ઈબ્ટ પ્રયાજન સિદ્ધ કરવાનું સામર્થ્ય હાેય, આપણને અધ્યયન માટે શકય હાેય, અને યથાર્થ સંબં-ધિત હાેય, તાે જ તેના ઈચ્છકાે તે ગ્રંથમાં અભ્યાસ અર્થે પ્રવૃત્તિ કરે છે. માટે તે વસ્તુ અવશ્ય પહેલી હાેવી જાેઈએ'.

ગુરૂ જણાવે છે કે 'આત્મ દર્શન સર્વ આસ્તિકાેને ઇચ્છ-નીય છે તેથી તેના અર્થિઓ સત્ય આત્મદર્શનને પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાવાળા અવશ્ય આ ગ્રંથનેા ભણવા માટે આરંભ કરશે જ. કારણુ આત્મદર્શન પરમ મુકિતનેા હેતુ છે. તેથી આ ગ્રંથ સિદ્ધ પ્રયાેજનવાળા છે.' અભિધેય 'સત્યઆત્મદર્શન' શહ્દથી આત્મદર્શન ગીતા જાણી શકાય છે. તેમજ તે શકય પણુ છે. અલ્પ અક્ષર અને અર્થથી મહાન ગ્રંથ અભ્યાસમાં સુગમ થાય છે. તે શકય અને આદરણીય છે. શબ્દવડે અર્થના યથાર્થ બાધ થવાના હેતુથી વાચ્ય વાચક સંબંધ પણુ ઘટે છે.આમ 'અનુબંધ ચતુબ્ટય' ચુકત આદિ વાકયા હોવાથી નવા અભ્યાસીને ગ્રંથમાં પ્રવેશ કરાવીને ઇબ્ટાર્થની પ્રાપ્તિ કરાવે છે.

ગુરૂવર જણાવે છે કે प्रणिपत्य परात्मानं 'મન વચન કાયાની પ્રવૃત્તિપૂર્વંક એકાગ્રભાવે પરાત્માને નમીને અહિં આ શખ્દથી આત્માની ત્રણુ અવસ્થાએા વડે ભેદ પડે છે. તેમાં જે બાહ્યાત્મા છે તે જીવ અજીવ પુષ્ટ્ય પાપ આદિને ŝ

-આત્મદર્શન ગીવા

જાણતા ન હાેવાથી આત્મદર્શન માટે અયાગ્ય જ છે <sup>્</sup>અને અંતરાત્મા બીજો ભેદ*છે.* તે તેા સફગુરૂની ઉપાસના ્કરતે। સર્વ તત્ત્વાતત્ત્વનાે જ્ઞાતા થઇને આત્મદર્શનને કાંઇક અંશે પ્રાપ્ત કરે છે. સંપૂર્ણ આત્મદર્શનને પરમાત્મા એટલે સર્વ આવરણોને દ્વર કરીને કેવલજ્ઞાન-દર્શનને પ્રાપ્ત કરીને સિદ્ધિ સ્થાનને પ્રાપ્ત થયેલા સિદ્ધ ભગવંત કરી શકે છે. આવા પરમાત્માને નમસ્કાર ત્રિકરણ શહિપૂર્વંક કરતાં આત્મા માક્ષમાર્ગ તરક ગમન કરનારા થાય છે. તેથી તે પરમાત્મા માક્ષ અર્થિ એવા ચાંગિજને ગણુધરાદિ સર્વ સાધુવ દાને એકાગ્ર ભાવે ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે. તેમજ તે પરમાત્મા પ્રવાહની અપેક્ષાથી અનાદિકાલથી પવિત્રતા પામેલા સનાનત છે તેમને નમસ્કાર કરીને, ધર્મ, દેવ, ગુરૂને નમીને તે ત્રણુને અવશ્ય નમસ્કાર કરીને સત્ય આત્મદર્શન જેથી પ્રાપ્ત થાય તે આત્મદર્શન ગીતાની રચના કરવા માટે હું પ્રવૃત્તિ કરું છું.

અહિં 'પરાત્માનં' એ શબ્દથી પ્રકૃતિથી નિલેપ છે, તે 'પરમાત્મા' વદનીય છે. યેાગીને ધ્યેય છે. તે અદ્વૈત મતમાં પરમ પ્રદ્ધા સ્વરૂપને ગ્રહ્ કરાય છે, જે માયાના પ્રપંચથી મુકત છે, બૌદ્ધ મતે છુદ્ધ દેવનું ગ્રહ્ણ થાય છે. કે જેથી જગતના સર્વે દશ્ય પદાર્થી ક્ષણિક દેખાય છે. નૈયાયિક મતે જગત કર્તાને ગ્રહણ કરાય છે, જેમાં શુદ્ધ ચૈતન્ય નિત્ય દેખાય છે. આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ 'તે સર્વ મત પંચના આચારોોને સ્વીકૃત છે, તેથી તેની પ્રાપ્તિ

ુ પ્9

| ગ્યા. ઋહિ | <b>હેસાગર</b> સુિ | રકૃત વિવરા | શુ સહિત |
|-----------|-------------------|------------|---------|
|-----------|-------------------|------------|---------|

અર્થે મહેરબાની મેળવવા માટે સ્વર્ગના લાભ માટે સવ<sup>\*</sup> મત પંથના સેવકાેને પરમાત્મા સ્વીકૃત છે. તેમને ખુશ કરવા જે જે અનુષ્ઠાના કરાય છે તે ધર્મ કહેવાય છે. તે ધર્મને પ્રગટ કરનારા દેવ સમજવા અને તે પ્રવાહને ઉપદેશની પરંપરાથી ચલાવનારા ગુરૂએા સમજવા તેમને નમસ્કાર કરીને આત્માનું સત્ય સ્વરૂપ જે જ્ઞાનવડે સમજાય તેસત્ય આત્મ દર્શન ગીતા ગ્રંથ હું (અુદ્ધિસાગર સૂરિ) તમને શ્રોતાજનાને કહું છું ાાવા

આત્માના દર્શનનું મહાત્મ્ય જણાવતાં ગુરૂદેવ જણાવે છે કે----

आत्मनो दर्शनं श्रेष्ठं, सर्वपापमणाश्वकम् ॥

दृझ्यते येन सत्तत्वं, दर्शनं तद्धि कथ्यते ॥ २ ॥

અર્થઃ—આત્માનું દર્શન શ્રેષ્ઠ છે, સર્વ પાપનાે નાશ કરવામાં સમર્થ છે. તે સત્તત્ત્વ જે શક્તિથી જણાય તે દર્શન નિશ્વયથી કહેવાય છે. ાા૨ા

વિવરણઃ--પ્રાણીમાત્ર એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય સુધીના સર્વ'ને દર્શ'ન શક્તિ કર્મ'ના ક્ષયાપશમ યાેગે અવશ્ય હાેય છે. જેઓને દર્શ'નશક્તિ નથી તેઓ જડ પુદ્દગલ રૂપ વા અજીવ રૂપ કહેવાય છે, એમ જૈનદર્શન કહે છે. પણ સામાન્ય રીતે સર્વ જીવાને તેનાં કર્મદલના ક્ષયાપશમ જેવા હાેય તે પ્રમાણે દર્શ'નશક્તિ રૂપી દર્ષિ વિકસ્વર થાય છે. એકેન્દ્રિય-વૃક્ષ, વનસ્પતિ, પૃથ્વી, પાણી, વાગ્રુ, અગ્નિ, જીવામાં માત્ર સ્પર્શ'ન દર્શન શક્તિછે. L

આત્મદર્શનગીતા

એઈન્દ્રિયા, તેઇન્દ્રિયા, ચઉરિન્દ્રિયા અને પંચેન્દ્રિયા જે પ્રાણીઓને હાય છે, તેમને તે અનુક્રમે વિશેષ વિશેષ ભાવે ખીલેલ હાય છે. આ દર્શનશક્તિ ઈન્દ્રિયા વડે આહ્ય પુદ્દગલ પદાર્થોને ગ્રહણ કરવાનું કામ કરી શકે છે. પણ જે અપૌદ્દગલિક પદાર્થ છે તેને તથા તેના ગુણ-સ્વરૂષને ગ્રહણ કરવામાં ઇન્દ્રિયા સમર્થ નીવડતી નથી. દેવ, નારક, તિર્યંચા અને મનુષ્યાને બાહ્ય દર્શન શક્તિ છે. તે વડે જગતના ઇષ્ટ ભાગા પુણ્યવડે પ્રાપ્ત કરીને ભાગવે છે. અને પાપના જો ઉદય હાય તા તે ઇન્દ્રિયા વડે બાહ્ય પદાર્થીને ગ્રહણ કરીને દુઃખના ઉપભાગ કરવા પડે છે. પણ ત્યાં કાઈને પણ આત્મ સ્વરૂપનું દર્શન ઇન્દ્રિયા અને મન વડે થઈ શકતું નથી. ત્યારે આત્મ દર્શન કરવા માટે એવી કઈ અપૂર્વ શકિત છે ? તે બાણવાની જિજ્ઞાસા, અભિલાષા જેને થાય તે ભળ્યાત્મા ઓ જ હાય.

જેઓને આત્મદર્શન થાય તેઓ અલ્પકાળમાં પરમાનંદ પદદાયક મુક્તિના લાભ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, તેઓને આત્મ-દર્શન થયા પછી નારક કે પશુયાનિમાં અવતાર લેવાનું કારણ પ્રાયઃ નથી જ રહેતું. કારણ કે આત્મદર્શન કરનારને જગતના સર્વ પ્રાણીઓ ઉપર રાગ-દ્રેષ નથી રહેતા. સર્વત્ર સમભાવ પ્રગટે છે. પૂજ્ય દેવ ગુરૂ અને સાધર્મિક બાંધુઓમાં વાત્સલ્ય પ્રગટે છે, પુદ્દગલ ભાગમાં ઇચ્છાની નિવૃત્તિ થાય છે. તે જીવ ભૂશય્યા કરતા હાય કે ભાગામાં પડેલા હાય તા પણ હર્ષ શાેક નથી કરતા, વસ્તુ તત્વના નિશ્વય થયા હાવાથી સમતા ભાવે આનંદમાં રહે છે, તેથી આત્માનું દર્શન

## આ. ઝાહિસાગરસરિકૃત વિવરણ સહિત

પરમાન ંદનું ઉપાકાન કારણુ હાેવાથી પરમ શ્રેષ્ઠ છે. તેમજ પુઘ્ગલ ભાેગની ઇચ્છા નષ્ટ થયેલ હાેવાથી તેના અર્થિંચ્યા સાથે ઝઘડામાં આવવાનું પણુ નથી બનતું. તેથી કાેઇને તે આત્મદ્યષ્ટિવાળા આત્મા પાતાના દુશ્મન નથી કરતા, તેમ પાતે પણુ કાેઇના દુશ્મન નથી બનતા. આત્મદ્યિ આત્મા વસ્તુતઃ અતીતશત્રુ બનતા હાેવાથી સર્વ પાપના ક્ષય કરનારા થાય છે. આવી દર્શનશક્તિ જેથી પ્રગટ થાય તે ભાવના નામથી આળખાય છે.

ત્રણ પ્રકારના ભાવેા શાસ્ત્રામાં જણાવ્યા છે. (૧) ક્ષાયિકભાવ (૨) ઉપશમભાવ (૩) ક્ષયેાપશમ ભાવ. આ ત્રણુ પ્રકારના અધ્યામિત્ક ભાવા, આતમાને માહનીય જ્ઞાનાવરણુ, દર્શનાવરણુ, અંતરાય રૂપ કર્મના ક્ષય ઉપશમ ક્ષયેાપશમ જેટલા અંશે શાય તેટલા અંશે આત્મ દર્શન સ્પષ્ટ કે અસ્પષ્ટ કરાવી શકે છે.

પ્રથમ ક્ષાયિક ભાવ માહનીય કર્મની જે અડાવીશ પ્રકૃતિઓ છે તેમાંથી પ્રથમ સાત પ્રકૃતિ–અનંતાનુ બંધી ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ તથા સમ્યક્ત્વ માહનીય, મિશ્રમાહનીય અને મિચ્યાત્વ માહનીય રૂપના ક્ષય કરે તેને થાય છે. આ ક્ષાયિકભાવે છવ આત્મદર્શન કરી શકે છે. અને તે ભાવ પ્રાપ્ત થયેલ છવ ત્રીજા ભવે માક્ષમાં જાય છે. તે ભાવ નિત્ય–કાયમ રહે છે. પ્રાપ્ત થયા પછી નષ્ટ થતા નથી. ઉપશમ ભાવે આત્મદર્શન થાય તે અલ્પકાળમાં નષ્ટ થાય છે. પણ તે

٤

આત્મદર્શ નગી**તા** 

આત્મા અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્લમાં માેક્ષ મેળવનારા થાય છે. તેમજ ક્ષચાપશમ ભાવે થયેલું આત્મદર્શન લગભગ છાસઠ સાગરાપમ સુધી રહી શકે છે. અને લગભગ સાત આઠ ભવમાં તે આત્માને માેક્ષમાં પહેાંચાડવાનું તેનું આલં-ખન રહે છે. તે કારણે આત્મદર્શનરૂપ ભાવા અત્યન્ત શ્રેષ્ઠ છે અને તે જ આત્માનું સમ્યક્ત્વરૂપ સદ્દર્શન કહેવાય છે. ા રાષ

આમ કહીને પ્રજય ગુરૂદેવે આત્મદર્શનનું મહાત્મ્ય સામર્થ્ય અને ફલ પણ વ્યક્ત કરીને સ્પષ્ટ નીચે પ્રમાણે દેખાડયું છે:-

सहजानन्दस्वरूपस्व, चेतनस्य प्रबोधकम् ।

कृत्वा भव्याः जिनं यान्ति, स्थिरं ज्ञाश्वतमालयम् ॥ ३॥

અર્થાઃ-સહજાનંદસ્વરૂપવંત ચૈલન્યમય આત્માનું સારા પ્રકારનું શુદ્ધજ્ઞાન જે ભવ્યાત્માએા કરે છે, તે આત્માએા અલ્પકાળમાં અત્ય'ત શાશ્વત સુખના મહાલય સમાન અત્ય'ત એકાંત સ્થિર શિવપદને પ્રાપ્ત કરે છે. હા ૩ હ

વિવરણ:--નિશ્ચય નયવડે આત્મા-ચેતન સ્વભાવથી જ સહજ ભાવે સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ છે. એટલે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર--વીર્ય ઉપયાગમયજ છે. પણ ખાણમાંથી બહાર કઠાતું સુવર્ણ માટીમાં એક રસરૂપ હાેવાથી સાેના તરીકે જણાતું નથી, તેમ આત્મા પણ અનાદિ (આદિના છેડા વિનાના) કર્મ મલથી લેપાયેલા છે. તે અનાદિ નિગાદ રૂપ સાધારણ વનસ્પતિમાંથી કાલપરિણતિના વિપાકની પરિપક્ષ્વતાએ બહાર આવેછે. અને ક્રમે કેમે તે શક્તિના જેમ જેમ અનુકુળ સાધ- આ. ૠહિસાગરસૂરિકૃત વિવરણ સહિત

નરૂપ નિમિત્ત કારણ મળે તેમ તેમ આગળ વધતો સંગ્નિપંચે ન્દ્રિયપણું પામીને યથાપ્રવૃત્તિકરણ, અપૂર્વ કરણ, અનિવૃત્તિ-કરણ અંતકરણ કરીને સમ્યકદર્શન૩પ આત્મદર્શન ત્રણમાંથી કોઈક ભાવે પ્રાપ્ત કરે છે અને આત્માના ચૈતન્ય વિકાસ સાધે છે. તેને ક્ષાયિક ભાવે સાધનારા આત્માએા પર્ણ આત્મ સ્વરૂપને અનુક્રમે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રવડે સાધીને કર્મમલને**ા** સંપૂર્ણ નાશ કરીને અત્ય ત સ્થિર શાશ્વત સુખના અદ્વૈત સ્થાનરૂપ શિવ−કલ્યાણમય માક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. ાાગા

આમ આત્મદર્શનને મુખ્ય જણાવીને હવે અંતર અને બાહ્ય દષ્ટિનું નિરૂપણ કરતાં જણાવે છે કે:-

# आत्मद्यष्टिप्रभावेन. मोहद्यष्टिर्विद्वन्यते ॥ बाह्यद्यिमवभ्रान्ति, विंनक्येदात्मदुष्टितः ॥ ४ ॥

અર્થ:-આત્મદર્શન ૩૫ જે સમ્યગુ દષ્ટિ તે આત્મ-દષ્ટિ. તેના પ્રભાવથી માહમય રાગાદ્વૈતમય દષ્ટિ અવશ્ય હણાય છે. જે માહમય ને બાહ્ય દબ્ટિ જીવને છે તે સવમાં ભમાડનારી-ભ્રમણા કરાવનારી છે તે, આત્મદબ્ટિથી અવશ્ય થાેડા વખતમાં નાશ પામે છે. ાપ્તા

વિવરણઃ--આત્માનું દર્શન જેને થયું છે તે આત્મદ્ધિ-આ જીવ પૂજ્ય ગુરૂએાની ઉપાસના કરીને, ગુરૂએાના સદ્દ ઉપદેશ પ્રમાણે ક્રિયા અનુષ્ઠાન કરીને, ગુરૂના ઉપદેશમાં શ્રહાપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરીને જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનોવરણીય,

#### આત્મદર્શનગીતા

'૧૨

અને માેહનીય કર્મના ક્ષચાપશમ થતાં યથાપ્રવૃત્તિ કરણ કરતાં તે માહનીય કર્મના સીત્તેર કાેટાકાેટી સાગરનાં ભાેગ્ય દલેા અને જ્ઞાન, દર્શન, અંતરાયની ત્રીસ કાેટાકાેટી સાગ-રાેપમમાં ભાેગવાય તથા નામ, ગેાત્ર, વેદનીયના વીસ કાેટા-કાેટી સાગરમાં ભાેગવાય તેવા કર્મદલાને આ યથાપ્રવૃત્તિ કરણના બલથી વિખેરીને એક કાેટાકાેટી સાગરમાં ભાેગવાય તેટલાં બાકી રાખે છે. પછી અપૂર્વકરણમાં પ્રવેશ કરીને એક મુહૂર્વમાં વેદાય તેટલા દલને રાખી બાકીનાને ઉપ-શમાવી દે છે. માહનીયકર્મની સાત પ્રકૃતિ ભાગ્યદલાને ઉદયમાં લાવે છે. તેને ભાગવાને ખપાવતાં ખપાવતાં એક અંતર્મુ હૂર્વ ભાગ્યદલને બાકી રાખીને અંતઃકરણ કરી તેને ખપાવીને ઉપશમ ભાવમય સમ્યગ્દર્શનના અનુભવ અપૂર્વ સુખરૂપે વેદે છે. કહ્યું છે કે:-

अटण्हं पयडीणं उकोसठिइइ वट्टमाणो उ ।

जीवो न लढइ सामाइयं चउण्दं पि एगयरं ॥(१०५)॥

જે વારે જ્ઞાનાવરણાદિ આઠે કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વર્તે છે, ત્યારે જીવ ચારમાંથી એક પણ સામાયિકાદિને નથી પામતાે. ત સામાયિક, સમ્યક્ત્વ સામાયિક, દેશ-વિરતિ કે સર્વ વિરતિને નથી પામતાે. પણ જ્યારેઃ–

सत्तण्हं पयडीणं अव्भित्तर होउ कोडाकोडीणं। काउणं सागराणं जइ लहइ चउण्हमण्णयरं॥ २॥ पशु ज्यारे सात ४भ°नी स्थितिने એ४ डेाठाडेाडीनी Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

પામી શકે છે.

የ ን

આંદર લાવે છે. ત્યારે ચારમાંથી એક બે સામાયિકને આત્મા

वेद्यान्तरायाभिधकर्मकर्मणाम् ॥ १ ॥ सागरोपमकोटीनां कोटचास्त्रिञ्चत्परा स्थितिः । विंशतिगोंत्रनाम्नाश्च, मोइनीयस्य सप्ततिः ॥ २ ॥ ततो गिरि सरिद् ग्राव घोल्णा न्यायतः स्वयम् । श्वीयन्ते सर्वकर्माणि काल्यानुभावतः क्रमात् ॥ ३ ॥ एकोनत्रिञ्चदेकोनत्रिंशत्येकोनसप्ततिः । सागराणां कोटाकोटीः स्थितिम्रुन्मूल्यकर्मणाम् ॥ ४ ॥ देशोनैकावशिष्टोब्धिकोटाकोटौ तु जन्मिनः । यथाप्रदृत्तिकरणाद् ग्रंथिदेशं समियति ॥ ५ ॥ रागद्वेषपरिणामो. दुर्भेदो प्रन्थिरुच्यते । दुरुच्छेदो दृदतर काष्ठादेस्वि सर्वदा ॥ ६ ॥ तीराभ्यर्णान्मद्वापोता, इव वातसमाइताः ।

तत्र:- तथाह्यनन्तानन्तभवातेषु, देहिषु झानदृश्यावृति

तीराभ्यर्णान्महापोता, इव वातसमाहताः । रागादिग्रेरिता केऽपि व्यावर्तन्ते पुनस्ततः ॥७॥ तत्रैव तन्परिणामविशेषात्रासतेऽवरे । रथलस्वलितगर्मनान्यंभांति सरितामिव ॥ ८ ॥

अपरे ये पुनर्भव्या भाविभद्राः इतीरिणः । आविष्कृत्युः परं वीर्यमपूर्वकरुणेन ते ॥ ९ ॥ ٩४

આ*ત્મદર્શાં* નગીતા

अतिकमन्ति सहसात् ग्रंन्थि दुरतिकमम् । अतिकान्तमसाध्वानो घट्टभूमिमिवाध्वमाः ॥ १० ॥ अथानिष्टत्तिकरणादन्तकरणं कृते तथा । मिथ्यात्वं विरलीकृत्य, चतुर्गतिकज्ञन्तवः ॥ ११ ॥ अन्तर्मुहूर्त्तिकं सम्यम् दर्शतं-प्राप्नुवन्ति यत् । निसमहेतुर्कामदं सम्यम्अद्धानमुच्यते ॥ १२ ॥

અર્થઃ-અનાદિ અનંત સંસારના જન્મ મરણ રૂપ આવર્તમાં ભમતા જીવેાને જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, વેદ્રનીય અને અંતરાય રૂપ કર્મપ્રકૃતિની ત્રીશ કાેટાકાેટી સાગરાે પમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ હાેય છે. ગાેત્ર નામ એ બેની વીશ કાેટાકાેટી સાગરાેપમની સ્થિતિ હાેય છે અને માહનીય કર્મની સીત્તેર કાેટાકાેટી સાગરાેપમની સ્થિતિ હાેય છે. આ સર્વ જીવે નિગાદ, નારક, દેવ, મનુષ્ય વિગેરે યાેનિઓમાં રહેલા હાેય છે

પર્વતના પ્રપાતમાંથી ઉપરથી પડતા નદ્દીના ધાધના પાણીના મારથી કેલ્ઇક પથ્થર ઘસડાતા ઘસડાતા અથડાતા સહજલાવે ગાળ દડા જેવે દેખાવમાં સુંદર બની જાય છે, તેમ જીવા પણુ સાતે કર્મના દલનો ભાગ કરીને તેના ફલને ભાગવીને જ્ઞાનદર્શનાવરણીય વેદનીય અને અંતરાય કર્મની આગણવીશ, નામ ગાંત્ર કર્મની આગણીસ, માહ-નીય કર્મની આગણું સીતેર કાટા કોટી સાગરા પ્રમની સ્થિતિને ખપાવીને એક કાટા કોટીમાં પલ્યો પ્રમના અસંખ્યાતમા

૧૫ :

ચ્યા. ઋહિસાગરસૂરિકૃત વિવરણ સહિત

ભાગ એાછી એટલી સ્થિતિ બાકી રાખે છે. જ્યારે તે જીવ ચથાપવૃત્તિકરણના અલથી આવી કર્મની માેટી સ્થિતિના ક્ષય કરીને એક કાટાકાટી સાગરમાં પલ્યાેપમના અસંખ્યાત ભાગે આછી રાખે છે. ત્યારે તે જીવ માહનીય કર્મની લારે ગણાતી ગાંઠની પાસે આવ્યેા કહેવાય છે. આ ગાંઠ એટલે શું વસ્તુ સમજવી ? જણાવે છે કે જેમ રાયણના મૂળની ગાંઠ અત્યન્ત કઠણ હાેવાથી કુડારાવડે જલદ્દી લેદાતી નથી તેમ જીવેાને પણ જેમ આત્મપ્રદેશ સાથે લાગેલા કર્મરૂપ મહાવૃક્ષમૂલરૂપ આ કર્મ ગાંઠ પણ અત્યન્ત દુ:ખે ભેદાય તેવી હાેય છે. કાેઈક મહાવીર્યવાન જ લેદીને પાર પામેછે, પણ ઘણા છવા આ યથાપ્રવૃત્તિ કરણ ચાેગે ગ્રંથિની નજીક આવીને કરી માેઠી કર્મની સ્થિતિને ગ્રહ્ય કરી પાછા જાય છે. જેમ વહાય મહાસમદ્રને એાળંગીને કાંઠાની નજીક આવીને આવર્તમાં પડીને પાછ મહાસમંદ્રમાં હડસેલાઈ જાય છે. તેમ છવા નજીક આવ્યા છતાં પણ ગંથી લેક કર્યા વિના સંસાર કમેં દલમાં ખૂડી જાય. છે. તેમાં કેટલાક મહાત્માએ તેવા પ્રકારના શભ પરિષ્ણમના અક્ષશ્રી ગાંચ લેદ કરે છે. આ ગાંચ ચિલેદ તે અપૂર્વ કરશ છે.

મહાપ થને એાળાંગીને કઢ ભૂમિમાં અનિવૃત્તિ કરણ વડે: પ્રવેશ કરીને અંતઃકરણ વડે મિચ્ચાત્વના દલને છૂટા પાઠીને તેને આત્માથી લિન્ન કરવા પ્રવૃત્તિ કરે છે. તેને બે સમૂળ ક્ષય કરે તાં ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વરૂપે આત્મ દર્શન પ્રાપ્ત થાય અને ઉપરામ કરીને સત્તામાં દબાવી દે તા ઉપરામ ભાવમય આત્મ દર્શન કરે છે. અને તે આંતમું હૂતે સ્થિતિ સિક્ષર સ્ક્રે છે. ٩٤

આત્મદર્શનગીતા

આવું આત્મદર્શન નિસર્ગ સહજ ભાવે આત્મ શુદ્ધ પરિછુતિ રૂપ હેાય છે. તે સુદેવ, ગુરૂ, ધર્મતત્ત્વની શુદ્ધ પૂર્ણ શ્રદ્ધામય સમ્યક્ત્વરૂપ આત્મદર્શન છે.

તે સમ્યદર્શન જો ક્ષાયિકભાવે પ્રાપ્ત થાય તા ત્રીજા ભવની અંદર માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. અને ઉપશમ ભાવે પ્રાપ્ત થાય તાે તે અલ્પકાળમાં ચાલ્યું જાય છતાં પણ અર્ધપુદ્ગલ પરાવર્તથી વધારે વખત સંસારમાં તે જીવ રહેતા નથી. ક્ષચાપશમ ભાવનું સમ્યગ દર્શન સાત ભવ સુધી આત્માના સાથ કરે છે. તેટલા વખત સુધી રહેતા અવશ્ય માક્ષના દ્વાર સુધી આત્માને પહેાંચાડી આવે છે, તેમજ ત્રણ ભાવમાંથી કાેઈપણ ભાવવાળું સમ્યગ્ર આત્મદર્શન આત્માના સહેજ સ્વરૂપનાે સત્ય બાેધ કરાવે છે અને અનુક્રમ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રની પ્રાપ્તિ કરાવીને અત્યન્ત સ્થિર અપુન-રાવૃતિ રૂપ શાશ્વત, શિવ માેક્ષના સ્થાનમાં લઇ જાય છે. તેવી આત્મદર્ષ્ટિ અન'તાનુબ'ધીના કોધ, માન, માયા, લાેલ. મિચ્યાત્વ, અવિરતિ અને અશુભ યેાગના નાશ કરી શકે છે. એટલે અનાદિ કાળથી આત્મા જે મિચ્ચાત્વયેાગે પુદ્દગલ સુખમાં રાચતા હતા તે દબ્ટિરૂપે ખાદ્યાત્મત્વરૂપે હતા. હવે સમ્યગ્ આત્મદર્શનવડે તે અશુભ ભાવના ક્ષય કરીને સહજાત દુ સ્વરૂપના લાગમાટે સમ્યગ્જ્ઞાન ચારિત્રને પામીને તેમાં શુદ્ધોપયાગવડે પ્રવૃત્તિ કરનારો **થા**ય છે. ॥४ ॥ આત્મદર્શનથી કેવા આનંદ પ્રગઠે છે તે જણાવે છે-

स्व हीयदर्शनाउनन्द्रोः इष्ट्रयात्मानं ज्यः आप्यते ॥ पूर्णपूर्णतामे सि. पूर्णधर्मप्रभावतः ॥५॥ 🖛ા. ૠહિસાગરસૂરિકૃત વિવરણ સહિત

અર્થઃ- આત્મા જ્યારે પાેતાના સહજ સ્વરૂપમય ઋાત્માનું દર્શન–નિશ્ચિયભાવે પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે પાેતાના દર્શનથી તે અપૂર્વ આનંદ અનુભવે છે. તેથી જ્યારે તે પૂર્ણ્યુદર્શન પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે પૂર્ણ્યધર્મની પ્રાપ્તિથી સંપૂર્ણ્ય આનંદને નિત્ય અનુસવતાે વિચરે છે. ાાપા

विवेचन-सહજભावे आत्मा ज्ञान दर्शन चारित्र३५ सन्चिन **દાન દ ધન છે. તેનું રૂપ અના**દિકાળથી માહના જેરે અવરાયેલું હતું. તેને અપૂર્વ કરણ અનિવૃત્તિકરણ વડે અનંતાનુબ ધીની ચાકડી અને ત્રણ માહનીય-મિથ્યાત્વ, મિશ્ર, અને સમ્યકત્વરૂપ વર્ણ પુદ્દમલરૂપ આવરે હુને દ્વર કરીને આત્મસ્વરૂપની પૂર્ણ્યન <mark>રૂચિવ'ત થયે</mark>લેા આત્મા પાતાના સ્વરૂપની શ્રદ્ધાનું રૂ**વિ**-પૂર્વક જે દર્શન કરે છે તેથી અજ્ઞાન માકના ક્ષયાપશમ ઉપશમ અથવા ક્ષાયિક ભાવ થવાથી દર્શન કરે છે. તેથી રવદર્શનના આનંદ અનુભવતા છતા સમ્યગગ્ઞાન ચારિત્રપૂર્ણની પ્રાપ્તિ માટે મહાવીર્થને પ્રગટાવતા એવા અંતરાત્મા પૂર્ણા ચારિત્ર ધર્મના પ્રભાવથી અપ્રમાદસારિત્રની **બ્રે**ચિમાં ધર્મો શકલ ધ્યાનમય ગુણસ્થાનકે ચડતા સવધ્માહ તથા જ્ઞાનાજ વરણ, દર્શનાવરણ, અંતરાય કર્મના ક્ષય કરીને પૂર્ણ સચ્ચિ દાન દેના અનુલવ કરતા પૂર્ણાન દેના અનુલવ સાક્ષાત કરે છે. શ્રીમાન યશાવિજયજી મહાપાધ્યાય પરમાત્મદરાનમાં જણાવે છે કેઃ---

## नित्य निज्ञान मानःदं, इस यत्र मतिष्टितम् ।

श्चद्रदुदुस्वभावाय, न्मः तस्मै परमात्मने ॥१॥

२

#### અહ્મદર્શનગીતા

14

જે નિત્ય એવા સર્વ વિજ્ઞાના એટલે આપણી દબ્ટિમાં નહિ આવનારા અદશ્ય અને દશ્ય જડ પદાર્થી તથા ચૈતન્યવંત આત્માદિ પદાર્થીને કેવળજ્ઞાન દર્શ નવડે જેતા જાણુતા હાેવાથી તેમનું જ્ઞાન પણ વિજ્ઞાન કહેવાય છે. તેવા વિજ્ઞાન અને નિત્ય આનંદને ભાેગવતા પરમાત્મા સ્વરૂપ પરમ પ્રદ્ધા મય પ્રતિબ્ઠિત થયા છે. અને શુદ્ધ બુદ્ધ સ્વભાવમય નિત્ય વતે છે તે પરમાત્મા પરમ પ્રદ્ધાને મારા નમસ્કાર થાવ.

આથી પૂર્ણુધર્મ એ આત્માના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય ઉપયાગમય નિત્યધર્મ છે. તેમાં રમણતા કરનારા સિદ્ધ પરમાત્મા શુદ્ધ બાધને-જ્ઞાનને પામેલા હાેવાથી બુદ્ધ કહેવાય છે. અવિચલિત ધર્મવાલા હાેવાથી બ્રદ્ધા કહેવાય છે. નિવિ-કારી હાેવાથી શુદ્ધ પણ કહેવાય છે. તેઓ પૂર્ણુધર્મની પ્રાપ્તિથી પૂર્ણાનંદના નિત્ય ભાેકતા છે. તેની પ્રાપ્તિથી આત્માને આત્મદર્શનરૂપ સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થતાં પૂર્ણુ ઈચ્છા થાય છે, તેથી તે માટે અવશ્ય ઉદ્યમ કરવા. ાા પા જે આંતરાત્મા દર્શને પ્રાપ્ત થયેલા છે તેઓ પૂર્ણુતા માટે દલમ કેવી રીતે કરે તે કહે છે—

अर्पुणः पूर्णतामेति, पूर्णधर्मप्रभावतः ।

येनांशेन स मुच्यते, तेनांशेन स मुक्तिभाक् ॥६॥

અર્થ: — આત્મામાં સત્તાથી પૂર્ણ્યમ રહેલાે છે. તે જ ધર્મના પ્રભાવથી અપૂર્ણ એવા અંતરાત્મા પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરશેજ, તેથી સાધનકાળમાં જેટલા અંશે કર્મ સુકાય તેટલા અંશે તે સુક્રિતવાલા ગણાય છે. ાાલા

## ચ્થ્રા. ઋદ્ધિસાગરસ્ર્રિકૃત વિવરણુ સહિત

વિવેચન-આત્માએ સહજ સ્વભાવથી નિત્ય સચ્ચિદાન દ સ્વરૂપ છે.તાે પણ અનાદિકાળના કર્મના મલથી ગાઢ લેપાયેલ હાેવાથી અંશથી એટલે આઠ રૂચક પ્રદેશ વડે નિત્ય શુદ્ધ હાવાથીતે અંશથી શુદ્ધ છે જ, તેથી અપૂર્વ શુદ્ધ ગણાય છે. રેતેને સ્વરૂપનું કાંઈક ભાન સંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિય અવસ્થામાં આવ્યા પછી સફગુરુના યાેગે જીન વર ભગવ તના ઉપદેશ-રૂપ અમૃતનું પાન કરીને અનાદિમાહને એાળખે છે ત્યા**ર** ચાય છે તેથી હું ભિન્ન છું. શરીર, ઇન્દ્રિયા, મન એ મારા નથી. બાહ્ય દેખાતા ભાગના સાધના મારા નથી. હું રાજા કે શેઠના નાકર કે દાસ નથી. જે કર્મચાગથી જે લેદ દેખાય છે તેથી હું સર્વથા ભિન્ન છું. મારૂં સહજ સ્વરૂપ ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્રમય છે ને શરીરથી જુદુ છે એમ નિશ્ચય કરીને સુદેવ, સુગુરૂ. સુધર્મ અહિંસારૂપ ધર્મ આચરતા છતા અંતરાત્મ ભાવને પામતા આત્મા પૂર્ણ ધર્મવંત જાણવા. તે આત્મા પાેતાના સહજ ગુણાેને પાપ્ત કરવા સમ્યગ્ ક્રશનવંત એવેા પ્રદ્રગલ ભાેગની ઈચ્છાના ત્યાગ કરીને સ્વશક્તિને અનુસારે સમ્યગ્ દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્રમાં વીર્ય ને પ્રગટાવતા અનુક્રમે ગુણુશ્રેણિએ ચડતા શ્રાવકના ચા સાધુના ગુણેાની ઉપાસના કરતા અપ્રમતભાવે ભાવચારિત્ર પશુામાં આવીને તપ સંયમ ત્યાગમાં સંવેગનિવેદ પૂર્વક્ર ·ચડતે৷ અપૂર્વ કરણુરૂપ નિવૃત્તિ કરણુરૂપ ચારિત્રને પામતેા ક્ષાચિકભાવની ચાેગ ક્રેણિ ઉપર આરૂઢ થઇને આત્મામાં સત્તામાં રહેલ રત્નત્રયીની ઉપર વળગેલા કર્મ મલ ધાતા <sup>9</sup>ધાતા આવિર્ભાવે સહજ ગુણેવાની પૂર્ણુતાને પામે છે.

#### આત્મદર્શનગીતા

२०

" स्वग्रणैरेवतृष्तिश्च मदाकालमुविनश्वरी" श्रीभान् वायु વર યશાવિજયજી જણાવે છે કે પાતાના ગુણાવડે જ આત્મા પૂર્ણવાની તૃપ્તિ પામે છે, ત્યારે જ તે શાશ્વત સુખા-નંદને લોકતા થાય છે. કારણ કે ગુણની પૂર્ણતા લાવે તપ્તિ થઈ તે જ્યારથી થઈ ત્યારથી નાશ પામવાના ધર્મથી રહિત થઇને શાશ્વતી અની છે. પણ સાધક કાલમાં તે પૂર્ણ ન હાેવાથી અપૂર્ણ હાેવા છતાં પણ જેટલા જેટલા અંશે ગુણ શ્રેણીમાં આગળ વધે છે તેટલા અંશે તેા અવશ્ય એ કર્મથી મુક્ત થયેલે જ હાેય છે. જેમ ભારવાહકના માથા ઉપર જેટલાે બાેજો હાેય તેટલામાંથી રસ્તામાં જે જે તેના ગ્રાહક મલે તેને તે આપતા આપતા જેટલાે ગયા તેટલા ભાર વાહકના માથા ઉપરથી એાછે થાય છે. તેમ જેટલા અંશે આત્મા ઉપાધિના ત્યાગ કરે, મળેલી સંપત્તિનું દાન કરે તેટલા બાેને-ચિંતા એાછી થાય છે. શ્રીમદ્ યશાવિ-જયછ મહોપાધ્યાયશ્રી જણાવે છે કે "જે જે અંગે રે નિરુપાધિકપહ્ય તે તે જાણે ધર્મ, સમ્યગ્ર દષ્ટિગુણ થકી ભવ લહે શિવ શર્મ 'જેટલા અંશે છેવ કમેની પ્રવૃત્તિથી કર રહે, નવા કર્મને આવતા રેકે અને પ્રાચીન કંમના ક્ષય કરે તેટલા અંશે તે અવશ્ય શાંતિને અનુસવતા <mark>હાવાથી મુક્ત રહે છે</mark>, તેમજ સમતા ભાવે <u>આનંદને</u> ભાગવે છે. તેમજ તે આનંદ નિરંતર ભાવના શુદ્ધોપધાગ વડે વધતા મહાન દનું ઉપાદાન થાય છે. ા ૬ ા તે વાતને જણાવતાં પુજય ગુરૂટેવ કહે છે કે:-

सर्वारोन ग्रुकत्वान, सर्वपुक्तः प्रक्रीन्थते ।

सच्चिदानन्दरूपेण, घुद्रों सार्वकालिकम् ॥७॥

## આ. ઋહિસાગરસરિકૃત વિવરણ સહિત

અર્થઃ– સર્વ અંશથી કર્મ મુક્ત થતા આત્મા સર્વ મુક્ત કહેવાય છે, ત્યારે તે સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ વડે સર્વ-કાલિક–શાશ્વત સુખના ભાેકતા થાય છે.ાાળા

વિવેચનઃ-જ્યારે આત્મા અપ્રમાદ ભાવથી શુદ્ધ ચારિત્ર યાેગમાં વીર્યના ઉલ્લાસથી અપૂર્વ કરણ અને અનિવૃત્તિ કરણવડે ક્ષાયિક ભાવે ગુણશ્રેણિમાં ચડવા માંડે છે ત્યારે <sup>ક્</sup>યમ<sup>દ</sup>ધ્યાનમાંથી પરમ શુદ્ધ શુકલધ્યાનમાં પ્રવેશ ક<mark>રીન</mark>ે તે વડે માહનીય કર્મના સર્વ પુદ્દગલને ખપાવતા અનંતાનું-અંધી, અપ્રત્યાખ્યાનીય, પ્રત્યાખ્યાનીય, સંજવલનાદિ સવ કષા<sup>ગ્</sup>રાના દલને ક્ષય કરતા. કરતા અનુક્રમે આરમાં ગુણ-સ્થાનકે આવીને માહનીય કમના સવ અંશાના નિર્મુલ ક્ષય કરીને જ્ઞાનાવરણ દર્શનાવરણ અને અંતરાય કર્મના પણ ક્ષય કરીને કેવલગ્રાનદર્શનને પ્રગટ કરીને પરમાત્મ દશાને આત્મા પ્રાપ્ત કરે છે, ત્યારે પ્રાયઃ નવા ભવના કારણરૂપ કર્મને આંધવાના બીજ ન હાેવાથી જે સત્તામાં હાેય તેના ક્ષય કરવાના ઉદ્યમ સહજ ભાવે હાેવાથી તે પરમાત્મા સર્વ મુક્ત કહેવાય છે. કારણુ કે ત્યાં તેરમા ગુણસ્થાનક**માં** સ્વરૂપથી સચ્ચિદાન દ શાશ્વત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રમાં નિરંતર રમણતા વર્ત છે અને તે સઠા સવ કાલમાં ધ્વપણે રહે છે. તે માટે પુજય મહાેપાધ્યાય શ્રીયરોાવિજ્ય છુરૂ જણાવે છે કે :--

चितानन्दमयं शुद्धं, परापायनिरामयम् ।

अनतसुखसंपन्नं, सर्वसंगविवर्जितम् ॥ १ ॥

-મુકતાવસ્થામાં આત્મા નિત્ય, જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રરૂપ રચિદાન દમય, પૂર્ણ અને શુદ્ધ સ્વરૂપમાં અનંત અવ્યાબાધ

આત્મદર્શનગીતા⊵

સુખને৷ નિરંતર ભાેકતા હાેવાથી અને પુદ્દગલાદિક સર્વ સંગ વિનાનાે હાેવાથી રાેગ શાેક રૂપથી પર એટલે પુદ્દગલની પીડા વિનાનાે છે.

તેથી શાશ્વત સુખનેા નિરંતર ભેાકતા છે. તેમ સર્વજ્ઞ કેવલી પરમાત્માએા જણાવે છે. <mark>યતો વાचો निवर्तन्ते आयाप्य मनसा</mark> च सह। तद्घाम परमं मम॥ જ્યાં વાણી અને મન પહેાંચી શકતા નથી તે મારૂં પરમધામ તમે જાણા. ાાળા પરમા-ત્માનું લક્ષણુ જણાવતાં કહે છે કે:-

आत्मदृष्टिसुघादृष्टचा, मोहनापो विलीयते ।

धर्मोदयः श्रेयान, परात्मेति स गीयते ॥८॥

અર્થ– આત્મસ્વરૂપની દષ્ટિરૂપી અમૃતની વૃષ્ટિ વડે આત્માને લાગેલાે માહેના તાપ નાશ પામે છે. અને કલ્યાજી મય આત્મધર્મના ઉદ્ધય પ્રગટ થાય છે ત્યારે તે પરાત્મા કહેવાય છે. ાાટાા

વિવેચન – આત્માને જ્યારે અમૃત સમાન આત્મ-દર્શનની દષ્ટિ પ્રગટ થાય છે અને તેથી જગતના સર્વ આત્માઓને પાતાના સમાન ધર્મવંત જાણીને તેનું ભલું-હિત કરવાની ઝુહિરૂપ અમૃતમય દષ્ટિની વૃષ્ટિ આત્માને સ્પર્શ કરે છે. ત્યારે મારા તારાપણાના ક્ષય થાય છે. સર્વત્ર એક મૈત્રીભાવ પ્રગટે છે, તેમજ આત્મ દષ્ટિથી દ્રવ્યને બાહ્ય ચારિત્રમાં અંતર–ભાવ ચારિત્રનું ઉપાદાન કારણુ થાય છે. અને ભાવ ચારિત્ર સર્વ માહેના આત્મદષ્ટિ-રૂપ અમૃતવૃષ્ટિ દ્વારા નાશ કરે છે. તેથી પરમ શાંત સમ ભાવને પ્રાપ્ત થતા અજ્ઞાન–મિથ્યાત્વ–અવિરતિ અઢાર પ્રકારના

## **ગ્યા. ઋહિસાગરસૂરિકૃત** વિવરણ સહિત

પાપ કષાયે। રાગ દ્વેષ માેહ માયા કામ ક્રોધ માન વિગેરે પુદ્દગલના ધર્મીને વિનાશ કરીને પરમાત્મ સ્વરૂપને લજે છે. તે પરમાત્મા કહેવાય છે. તથા શરીર, ઈન્દ્રિયા, મન અને કર્મરૂપ પુદ્દગલોને સર્વથા અભાવ હાવાથી પૂર્ણ આત્મધર્મને ઉદય પ્રકાશ વતે છે. ગીતામાં જણાવે છે કે. " गुणानतीत्य-प्रान्देद्दी मदेद्दसमुद्भवान ! जन्ममृत्युज्ञरादुः खैविमुक्तो ऽमृत मण्चुते" રાજસ તામસ અસત્ય પ્રકૃતિમય માહ શુણાથી સુકા-बेલા આત્મા જન્મ જરા અને મૃત્યુ આદિના દુ: ખથી સર્વથા સુક્રત થયેલા હાવાથી નિરંતર અવ્યાબાધ સચ્ચિદાન દ મય અમૃતને આસ્વાદ કરે છે. ા ૮ ા

વસ્તુતઃ આત્મા પે<sup>,</sup>તાની આન**ંદની વસ્તુ કેાઈપાસેથી નથ**ી લાવતાે.

सत्ता परात्मानः पूर्णा, व्यक्तिभावेन पूर्यते ।

पूर्णपूर्णाब्धिवच्छान्तः, शुद्धपर्यायतः स्वयम् ॥९॥

અર્થઃ—પરમાત્માની સત્તા આત્મામાં અવ્યક્ત ભાવે પૂર્ણ રહેલી છે. તે વ્યક્તિ ભાવે જ્યારે પૂર્ણ કરે છે, ત્યારે શુદ્ધ ચૈતન્યમય પર્યાયાવડે પૂર્ણતા પામેલા હાેવાથી પૂર્ણ અગ્ધિની પેઠે પૂર્ણ શાંતપણાને સ્વયં અનુભવે છે. ાાલા

વિવેચનઃ—આત્માએા અન'ત છે,પણ દરેક આત્માએામાં સર્વ' ગુણે' ચૈતન્યરૂપ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય' ઉપયોગ સત્તાએ સમાન ભાવે નિર'તર વતે' છે. દરેક આત્મા સત્તાએ સમાન ગુણેાથી ચુક્ત છે તાેપણ દરેકના આત્મપ્રદેશ લાેકાકાશ પ્રમાણે સમાન છે. કહ્યું છે કેઃ—

23

#### **આત્મદર્શ**ન **પીતા**

R¥

## लोकाकाभप्रदेशौधः, तुल्याऽशेषप्रदेशवान् । जीवः युनर्जीव इति, वक्तव्यो व्यक्तबुद्धिभिः ॥

લોકાકાશ પ્રમાણ પ્રદેશોને ધારણ કરનારો
૨૦૧ છે તેના સર્વ પ્રદેશ સમુહમાં જીવ એવી સંજ્ઞા લાગી
૨૧૬ છે. પણ એક પણ એાછામાં તેને પૂર્ણ પણું ન કહી
૨૧૬ છે. પણ એક પણ એાછામાં તેને પૂર્ણ પણું ન કહી
૨૧૬ છે. પણ એક પણ એાછામાં તેને પૂર્ણ પણું ન કહી
૨૧૬ છે. પણ એક પણ એાછામાં તેને પૂર્ણ પણું ન કહી
૨૧૬ ૨૬ છે. પણ એક પણ એાછામાં તેને પૂર્ણ પણું ન કહી
૨૧૬ ૨૬ ૨૬ ૨૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૧૬ ૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬
૨૬</

येषां अनूसङ्गमःत्रेण, भज्यन्ते पर्वता अपि ।

तैरहो कर्मवैषम्धे, भूपैर्मिक्षाऽपि नाप्धते ॥१॥ जातिचांवर्थहीनोऽपि, कर्मण्यभ्यदयावहो.

क्षणाद् रङ्कोऽपि:राजा स्यात्, छत्रछन्नदिगन्तरः ॥२॥ विषमा कर्मणः सृष्टिदेष्टा करभग्रष्ठवत् ,

जात्यादिभूतिवैषम्यात्, का रतिस्तत्र योगिनः ॥३॥

જેમના આંખના પલકારાથી પર્વતા પણુ ભાંગીને ભૂકાે થઈને ધૂળરૂપ અની જતા હતા, તેવા અલવાન રાજાધિરાજો પણુ કર્મ અલની વિષમતા આવ્યે છતે ભીખા 🗯 ઋદ્રિસાગરસૂરિકૃત વિવરણ સહિત

માગવા છતાં પણુ પેટ પૂર્ણુ શાય તેટલું પણ અન્ન **નથી** મેળવી શકતા. તેમજ જાતિહીન ચાતુર્યહીન દે**હની** શાભાથી પણ હીન કર્મના ઉદય અલથી એક ક્ષણમાં દશે દિશામાં સત્તા ચલાવનારા રાજછત્રને ધારણ કર-ત્રારા રાજા ધરાજ બની જાય છે. આવી અત્યન્ત ક્રમે વિયાકોની વિચિત્રતા ઉટની પીઠ જેવી વક્ર જોઇને કહેા ચોગી તેમાં કઇ રીતે આદર ધરે ? તે કમદલની વિચિત્રતાથી સમાન ધર્મવાલા એવા આત્માએાની વ્યકિતરૂપમાં વિચિત્રતા છતાં પણ સત્તા સ્વરૂપે સર્વ આત્માએ પરમાત્મા **રૂપે** છે. તે સુદેવ, સુગુરુ અને સુધર્મની સામગ્રી માનવ ભવમાં આવીને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યારે પૂર્વે જણાવેલા ત્રિકરણે કરી સમ્યગ દર્શન સુક્રત થઈ ને શુદ્ધ ચારિત્ર યાેગવડે સર્વ કર્મ મલ**ે**ન ધાેેેેેેલો અંતરાત્મ દશામાં ગુ**ણ્ર**બ્રેણિમાં ચડતા તપ જપ ધ્યાન અગ્નિયેાગે સુવર્ણની જેમ પૂર્ણ શુદ્ધ થયેા છતા વ્યક્તિભાવે સ્વાભાવિક ગુણાવડે એટલે પૂર્ણ સચ્ચાન**ંદ** રૂપ પરમાત્મ દશાથી પૂર્ણ થાય છે. કહ્યું છે કે:--

कृष्णे पक्षे परिक्षीणे शुक्ले च समुदञ्चति ।

द्योतन्ते सकलाध्यक्षाः पूर्णानन्दविधोः कला ॥१॥

કૃષ્ણ પક્ષની રાત્રીઓમાં સીણું થયેલા ચંદ્ર શુકલ પક્ષની પૂર્ણિમાએ સર્વ કલાથી પૂર્ણ થઇને શાલે છે. આત્માએ પણ અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ, અવિરતિ કષાય અશુભ ચાગરૂપ પ્રવૃત્તિમય કૃષ્ણપક્ષ રૂપ અનંત અનાદિકાલ વિતાવ્યા. હવે જ્યારે શુકલપક્ષ સમાન શુદ્ધ ક્ષાયિકાદિ ભાવમય સમ્ય

આત્મદર્શનગીતા⊭

25

ક્ત્વ રૂપ બીજના ચંદ્રની રેખા સમાન આત્મદર્શનની કાંઇક ઝાંખી ઝાંખી પણ અનુભવવા માંડે છે. તે ગ્રણુશ્રેણિમાં જેમ જેમ આગળ વધે તેમ તેમ સચ્ચિદાન દમાં ચારિત્ર, સાન, ધ્યાન, તપ, ચાગથી આગળ વધતાે સર્વ કમે કલ કમય આવરણે ને દૂર કરી પૂર્ણ ચંદ્રની પેઠે સર્વ જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્રરૂપ, નિરાવરણ ગ્રણાની પૂર્ણ વ્યક્તિ ભાવે થાય છે. ત્યારે તે પરમાત્મા સ્વયંબૂ રમણ સમુદ્રની પેઠે પૂર્ણ ગંભીર પૂર્ણ શાંત એવા આત્માન દના ગ્રણામાં શુદ્ધ પર્યાયરૂપે પૂર્ણતાથી રમણતા કરે છે. ાાલ્યા

આવા સ્વરૂપને ધારણ કરનારા આત્મા હાેવાથી તે**ની**. પ્રાપ્તિ માટે ચત્ન કરવા.

नाऽहं बात्यमपश्चस्य, कर्ता कारयिता न च।

अन्तरदृष्या दिलीयेत, बाह्यवस्तु च नान्यथा ॥१०॥

અર્થ<sup>િ</sup>:—હું આત્મા વસ્તુતઃ બાહ્ય દેખાતા જગતના. પ્રપંચાેનાે કરનારાે કે કરાવનારાે નથીજ, પણ અંતર દષ્ટિના વિલય થવાથી ખાદ્ય દબ્ટિથી સવ<sup>દ</sup> પ્રપંચાેને હું કરનારાે. છું એવી માન્યતા મારી વતે<sup>દ</sup> છે, વસ્તુતઃ હું તેથી ભિન્ન છું.ા ૧૦ ા

વિવેચન : —હું આત્મા હેાવાથી મારાથી અન્ય જે જે ભાવેા જગતમાં વતે` છે, તેના હું નિશ્ચય નયથી કર્તા કરનારાે. નથી,તેમ કારચિતા-કરાવનારાે પણુ નથી. ગીતામાં કહ્યું છે કેઃ—

न कर्नुत्वं न कर्माणि, लोकस्य सृजति प्रभुः । न कम फलसंयोगं, स्वभावस्तु प्रवर्त्तते ॥१०॥ આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવરણુ સહિત

નિશ્ચય નયથી આત્મા શરીર આદિના કે તેવા કર્મોને કરવાના સ્વભાવવાલા નથી. લાકમાં જે પ્રપંચા દેખાય છે તેને પણ કરવામાં વસ્તુતઃ આત્મા સમર્થ નથી. તેમજ કર્મદ્દલને તે આત્મા એડતા નથી.પરંતુ અનાદિસ્વભાવથી વ્યવ-ઢારથી લાકમાં એ સ્થિતિ કર્મના સંબંધથી પ્રવર્તે છે, તા પણ અનાદિકાલના વ્યવહારથી અશુદ્ધ અધ્યવસાયના યાગે મારાથી આત્માથી બધા પ્રપંચ કરાયા છે, તેવા પ્રપંચ યાગે આત્માની આંતર દૃષ્ટિના વિલય થયા હાવાથી બાહ્ય દૃષ્ટિથી અનાદિ સંસાર પ્રવૃત્તિમાં જન્મ મરણ વ્યાધિ રાગ શાકમાં ઘેરાયેલા રહેલા છે, પણ બીજી રીતે બાહ્યદ્દવ્ટિના નાશ કરીને જ્યારે અંતર દૃષ્ટિમાં આવશે ત્યારે બધા પ્રપંચના વિનાશ કરવા શક્તિમાન થશે જ, તે માટે જણાવ્યું છે કે-

## ज्ञानेन तु तदज्ञानं येषां नाशितमात्मनः।

तेषामादित्यवज्ज्ञानं प्रकाशयति तत्परम् ॥

જે આત્માઓનું જે જે વસ્તુનું અજ્ઞાન છે તે તે વસ્તુના સાચા જ્ઞાનવડે નાશ પામે છે. જેમકે આખા જગતનું અંધારૂં સૂર્ય**ને।** ઉદ્દય થતાં નાશ પામે છે. તેમ આત્માનું અજ્ઞાનપર્છું સમ્યગ્ જ્ઞાનરૂપ સૂર્યથી નાશ પામે છે. તે અંતરાત્મ જ્ઞાન રૂપ દબ્ટિ પ્રગટ થતાં બાલ્પાત્મ દબ્ટિમય અજ્ઞાન નાશ પામ**શે.** ા ૧૦ ા અજ્ઞાનતાથી જે જે કાર્યો આજ સુધી થયાં, તેના ક્લ કેવાં મહ્યાં તે જણાવે છે:—

## बाबदृष्टया कृतं यद्यत्, तत्तन्मे न सुखावहम् । बाबदृष्टावहं नास्मि शुद्धधर्मस्मृतो स्वयम् ॥११॥

えし

આત્મદર્શનગીતા

 અર્થ:- મેં જે જે કાર્યો કર્યાં તે બાહ્ય દબ્ટિથી થયાં.
 તે મને જરા પણ સુખને આપનારાં ન થયાં, પણ હવે શુદ્ધ
 આત્મધર્મને સંભાળવાથી મને મારી મેળે નિશ્ચય થયા.
 તેથી બાહ્ય દબ્ટિથી હવે હું જેનારા રહ્યો નથી. તા ૧૧ તા વિવેચનઃ- આત્માએ અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ, અવિરતિ
 કષાય અને અશુભ યાંગ રૂપ બાહ્ય દબ્ટિથી સુખ મેળવવા
 માટે જે જે ઉપાયે કર્યા, જે જે પ્રપંચા કર્યા, પાસ લાઓ સ્થ્યા, પણ એમાંથી એક પણ મને સુખને આપનાર ન જ

रूपे रूपवती दुष्टि दृष्ट्वा रुपं विमुहानि,

શહ્દ રૂપરસ ગાંધ અને સ્પેશન, રૂપ અનુકુળ વિષયામાં રૂપાદિવાળી દબ્ટિ-ભાગ ભાગવવાની દબ્ટિ ઇચ્છા કરી તેથી તું ગૃધ્વિ ભાવે મુઝાણા છે તેથી

ग्रामःरामःदि मोहाय यद् दृष्टं बाह्यदर्शा

આરામ ખગીચા વિગેરેની આહ્ય દબ્ડિની સુંદરતા **તને** લાગી છે. તેમાં સુંઝાઇને તારા આત્માને ભલે તું સુખી માને પણ ત્યાં સ્થિરતા અનુભવતાે નથી. તેમજ—

लावण्यलहरीपुण्यं वपुः पश्यति बाह्यदृग्,

તારી બાહ્ય દેબ્ટિ સ્રાના રૂપ લાવહ્યના તરંગમાં ૨મતા શરીરને પુહ્યવ'તુ માની અહારના અવયવામાં દબ્ટિ રાખીને માહ પામે છે.

પણુ તે સુંદર રૂપ લાવણ્ય શરીરમાંથી જરા ચામડી ખસી જાય તેા કુતરા કાગડા ગીધ અને સમળીને ખાવા યેાગ્ય બને આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવરણ સહિત

એથી ક્રીડાએાથી ખદબદતા એ શરીર સિવાય કશું દેખાતું નથી. તે કેવી રીતે તત્ત્વદષ્ટિવંતને સુંદર ભાગ્ય લાગે ? ન જ લાગે. તેથી તત્ત્વદષ્ટિથી એ આત્મ સ્વરૂપના વિચાર કરાય તા આત્મ સ્વરૂપની સુંદરતા-જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર વીર્થ **રૂપ** ગુણુની સુંદરતા-જોતાં આત્મ ધર્મની સ્મૃતિ જોવાય અને તેથી સ્વયં પાતે આત્મા પાતાની સાચી એાળખાણુ પામે

જેમ અજ કુલ ગત કેશરિ લહેરે

નિજ પદ સિંહ નિહાલ

તેમ પ્રભુ ભક્તે ભવિ લહેરે, આત્મ શક્તિ સંભાળ હા છનછા ૧૧૫

શુદ્ધ ધર્મને જ્યારે આત્માં પ્રાપ્ત કરે છે ત્યાર પછી અન્યમાં લેપાતા નથી.

शुद्धधर्मप्रवोधेन सत्यं स्पष्टं मभासते.

तटस्थः सर्वभावेषु, बाह्येषु न हि लिप्तवान् ॥१२॥

અર્થઃ --- જ્યારે આત્માને શુદ્ધ ધર્મ પ્રગટ થાય છે, ત્યારે સર્વ વસ્તુઓનું સત્ય સ્વરૂપ પ્રગટ-પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. અને આત્માં સર્વ પદાર્થીમાં તટસ્થ રહે છે. પણ આદ્ધ વસ્તુમાં લેપાતા નથી ા ૧૨ ા

વિવેચનઃ બ્યારે પૂવે જણાવ્યા પ્રમાણે માહેથી આત્મા મુક્ત બને છે એટલે અજ્ઞાન મિથ્યાત્વ વાસના નષ્ટ થાય છે, ત્યારે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના સારી રીતે લયોષન શમ થવાથી વિશેષ વિવેક શક્તિ ખીલવાથી આંતરિક સચ્ચિદાનંદ રૂપ આત્મ ધર્મના ક્ષયાપશમ ભાવે વિકાસ થાય છે તેથી જગતમાં જે જે પદાર્થી રહેલા છે તે પદાર્થીનું

#### **આત્મ**કર્શનગીતા

**સાન અને તેના પરિચયના અનુંભવ વડે ધર્મ**, અધર્મ આકાશ, પુદ્દગલ કાળ આત્મા વિગેરે પદાર્થોના ગુણુેા, સ્વભાવા, પર્યાયા વિગેરેના સત્ય યથાર્થ અનુભવ−જ્ઞાન ચાેગીએા કરે છે. કહ્યું છે કે---

ओ जाणड अग्हिंते, द्रव्यगुणपउजवेहिं,

सो जाणदि अप्पाण मोहो खछ जादि तस्स लयं ॥१॥ જે આત્મા અરિહ ત સિદ્ધ વિગેરે સર્વ પદાર્થોમાંથી એક પણ પદાર્થ ને સર્વ દ્રવ્ય ગુણુ પર્યાય સ્વરૂપથી બાણુ છે તે આત્મા જગતના સર્વ પદાર્થ ને પણુ યથાસ્વરૂપે બાણુ છે. આત્માના સ્વરૂપને પણુ તે બાણુ છે. આવું જેને સત્યજ્ઞાન હાેય તે આત્માને માહ અજ્ઞાન જલ્દી લય થાય છે. નાશ પામે છે. આવા વસ્તુ સ્વરૂપના બાણુકાર મુનિ જગતના ભાેગ્ય બાહ્ય પદાર્થીમાં નથી લેપાતા.

## शरीररूपलावण्यग्रामारामा धनादिभिः । उत्कर्षं परपर्यायैश्विदानंदघनस्य कः ॥

શ્રી યશેાવિજય ઉપાધ્યાય કહે છે કે શરીર, રૂપ લાવણ્ય ગ્રામ-ઇન્દ્રિયાની ચકારતા રામા-સ્ત્રી આરામ અગીચા હાેય, ગુષ્ણાનુરાગી ભક્ત રાજાએા વશ થયા હાેય, દાની શેઠ ભક્ત થયા હાેય, બહુ આર્ત્રાકિત શિષ્યાના સમુદાય હાેય, આમ પર પર્યાયા વડે મહાન ગણાવાપછું પ્રાપ્ત થયું હાેય પણ જે મહાતમા આત્મસ્વરૂપમાં રમછુ કરતા ચિદાનંદ ઘન સ્વરુપ વિચારતા હાેય તેને એવી વસ્તુઓમાં આત્મ લાલ નથી જ જણાતાે. તેએા તાે અનુ- કુળ કે પ્રતિકુળ પદાર્થીમાં, પરસ્પર વિરાધવાલા સંબંધમાં પણ તટસ્થતા માધ્યસ્થતા ધરે છે. તેથી અન્ય પુદ્દગલમય ભાેગ્ય પદાર્થીમાં લેપાતા જ નથી. કહ્યું છે કેઃ— "न कानमोगा सप्तयं डविंति नयाचि मोगा विगइं डविंति" કામ ભાેગા તે આત્માના સ્વભાવ નથી તેને જોવાથી-નજરે પડવાથી તે વિકાર કરતા પણ નથી, પરંતુ વસ્તુ શું છે તે જણાવતાં કહે છે કેઃ—

" દવ્ય ત્રાસિલ્લ પરિग्गદ્દિલ, સો તેસુ મોકો વિगइं उवति " તે લાેગા આત્માને અનુકુળ ન હાેય કે અનુકુળ હાેય પણ તેના પ્રત્યે દેષ કે રાગ હાેય જેથી ધિક્ષ્કાર કે ગ્રાહકતા ગ્રહણની બુદ્ધિ ઉપજે, તેજ માહના વિકાર ઉપજાવે છે, પણ જેને તે વસ્તુ પ્રત્યે સમભાવ હાેય માધ્યસ્થતા હાેય તે જ વીતરાગ છે.

समो अ तेसु जो स वीयरायो ॥१२॥

वस्तु स्वरुपने। विवेध अतावतां पूळ्य ग्रुहेव धर्छे छे हैः-मदीयं कल्पितं यद्यत् , मिथ्याज्ञातं विवेकतः । ज्ञानादिकं मदीयं यत् , स्वकीयं तत्तु तत्त्वतः ॥१३॥ अर्थः- भे' अविवेध्धी केने भारुं भारुं धरीने आएयुं, ते ते। सर्वधा भिथ्या क छे. पखु ज्ञानादिध के सहुकथी भारा तरी हे भें काष्ट्या तेक वस्तुतः सत्य रीते भारा क छे. ॥१३॥

વિવેચનઃ-જગતના સર્વ પુદ્દગલમય અનેક પ્રકારના પદાર્થો છે. તે સચિત્ત વા અચિત્ત પછ્ છે. તે સ્વ પદાર્થો

**આ**ત્મદર્શ નગી**ત**ા

કે જે આપણા નહિ હાેવા છતાં પણ ખાેટા વિકલ્પાે વડે આપણા માની લીધા છે.તે સ્તી, ધન, ભાઇ, બહેન, માતા, પિતા, પુત્ર પુત્રી, સ્વજન, શેઠ, નાેકર, રાજા, પ્રધાન, ગામ, દેશ, ઘર, દુકાન, શરીર, ઇદ્રિયા, મન, કર્મ વિગેરે બાહ્ય વસ્તુઓાને અજ્ઞાનતાથી પાતાની અને હું શરીર ઇન્દ્રિય વિગેરેને હુંપણે આત્મારૂપે જે જાણવું તે મિથ્યા બાહ્યાત્મ ભાવે રૂપે છે. કહ્યું છે કે:—

" आत्मचिया समुपात्तः, कायादि कीर्त्यते, अत्र बहिरात्मा " કાર્યાદિક નજરે દેખાતા અને ઇન્દ્રિયેા મન નહિ દેખાતા છતાં શરીરમાં રહેલા છે, તે સવ<sup>6</sup> પદાર્થોને અવિવેકથી આત્મા હું પાતાના રૂપ એટલે આત્માની બુદ્ધિથી માને છે તે મિચ્ચાત્વ જ છે તેના લેદ વિવેક જ્ઞાનથી થાય છે. વિવેક વડે

कायादेः समधिष्ठाय को भवत्यंतरात्मा तु ॥ १ ॥

કાયાદિથી જીદાે કાયામાં સર્વત્ર વ્યાપીને રહેલાે કાયા દ્વારા સુખ દુઃખને ભાગવનારાે છતાં તેથી પાતાને વિવેકથી ભિન્ન સમજનારાે આત્મા અંતરાત્મા બાજીવા. તેના સહજ લક્ષણામાં જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય, ઉપયાગ, ચતન્ય રૂપ આત્મા સહ્જ યુણાથી ચુક્ત છે. તેજ તેનું છે. તેમાં જ અંતરાત્માઓ મારાપાછું બાણે છે.

सच्चिक्षानस्वरूपेण, स्थितिर्थस्य स्वभावजा,

સદ્દચિત⊸આનંદરૂપ–સદ્દ શાશ્વતચિત્ત એટલે ચૈતન્ય શક્તિ કૃપ સાન દર્શન ચારિત્ર તે રત્નત્રથીનું એકત્વ ભાવે જે પરિ શ્રુપન તે ભાનન્દ. તેજ વસ્તુતઃ આત્મ ધર્મ છે સ**વ**ૈ આત્મદર્શન ગીતા 🕖

આવરણેા નષ્ટ થતાં કેવળત્તાન કેવળદશ'ન રૂપે પ્રગટ થાય છે અને તેજ આત્મધર્મ સમજવા.ા૧૩ા

જેણે આત્મધર્મ એાળખ્યા છે તે કેમ દુર્ગાતમાં જાય ? નજ જાય એ જણાવતાં ક્રદ્હે છે કે—

ग्रुद्धधर्मे प्रविष्टोऽहं, ध्यानर्धेर्यप्रभावतः प्राबल्यं मोद्द्यत्रोः किं, दुर्गतौ येन भ्राम्यते. ॥ १४॥

અર્થ-હું શુદ્ધ ધર્મમાં પેઠેા છું ત્યારે ધ્યાન અને ધૈર્થન પ્રભાવથી મને મેહરાજાનું પ્રબળ સૈન્ય દુર્ગતિમાં કઈ રીતે ભમાડી શકે તેમ છે ?

વિવેગ્નન-જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય માહનીય અને અંતરાય કર્મનું અલવત્તરપણું હતું ત્યાં લગી તે માહમહાશગ્રુએ મને ચાર ગાંત અને ચારાસી લખ જીવાયોનિમાં અનેક પાપા કરાવી ભમાડ્યો પરંતુ હવે મેં સ્વભાવ અને પરભાવને યથાથ° સ્વરૂપે જાણેલ છે તેથી વીતરાગ દેવાધિદેવ મહાવીર આદિ અસ્હિંત ભગવાનાને દેવ તરીકે, પંચ મહાવતધારી ગીતાથ° શુરુમહારાજને શુરુ તરીકે, અહિંસા સત્ય અચૌર્ય બ્રદ્ધચર્ય અને ત્યાગને ધર્મ તરીકે સ્વીકાર્યા છે. તેમજ આત્મધર્મના અચિંમોને મેં મારા બંધુરૂપે જાણ્યા છે. સવ' પુદ્ગળ લાગોને મેં મારાથી અન્ય હાવાથી અલાગ્ય ગણ્યા છે અનુકુળ પ્રતિકુળ સંયોગોમાં અને શગ્રુમિત્રમાં સમતાભાવ રાખવાના મેં નિશ્વય કર્યા છે આત્ત' રીદ્ર ધ્યાનના ત્યાગ કરીને ૩

આ. ઋહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

ધર્મ અને શુકલધ્યાન તરફ વળ્યાે છું તેમજ તેમાં સ્થિરતા માટે ધૈર્ય અને આત્મવીર્યને વિકસાવવા પ્રયત્નશીલ થયાે છું તાે પછી મહામાહરૂપ ભયંકર શત્રુ મને કઈ રીતે બ્રમણામાં નાંખી શકે તેમ છે ! કહ્યું છે કેઃ—

# अस्थि चेद् ग्रन्थिभिद्ज्ञानं किंचित्रैस्तन्त्रयन्त्रकैः

જે આત્માને માહની ગાંઠ ભેદવાનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે તેને જુદી જીદી જાતના યંત્ર તંત્રાનું શું કામ છે ? ા૧૪ા

આમ મને સ્વભાવ અને પરભાવની સમજ થયેલ હાેવાથી માહ રાજા કાેઈ રીતે દુર્ગંતિમાં ભમાડી શકે તેમ નથી.

# अपूर्वमात्मसामर्थ्यं, कर्मइन्तृ प्रकथ्यते;

भ्रुद्वपर्यायकर्त्ता च, ग्रुद्धध्यानप्रभावतः ॥ १५ ॥

અર્થ<sup>6</sup>–આત્માનું સામચ્ર્ય અપૂર્વ છે અને આ અપૂર્વ સામચ્ર્ય કર્મના નાશ કરનાર છે અને એ કર્મના નાશથી શુદ્ધ ધ્યાન પ્રગટે છે. અને તે શુદ્ધધ્યાનના પ્રભાવથી આત્માનું આ અપૂર્વ સામચ્ર્ય આત્માના શુદ્ધ પર્યાયના કર્તા છે.

વિવેચન–આત્માનું સામર્થ્ય અપ્વ<sup>૬</sup> છે આત્મામાં સહજ ભાવે અનંત શક્તિ રહેલી છે. જ્યાં સુધી એને પાતાની આ જ્ઞાન, દર્શન, ચાસ્ત્રિ, વીર્ય<sup>°</sup>, ઉપયાેઝરૂપ શક્તિએાનું જ્ઞાન ન હતું ત્યાં સુધી તે માહ અને કર્મને પાતાના સાથી મિત્રા માનતા હતા. બાદ્યદ**ક્લા** પાતાને અનુકુલ લાગતા વિષયામાં

#### આત્મક્શ'ન ગીતા

આસક્તિ ઘરીને એનું પાષણુ આપનારને પાતાના અંધુ ગણુતા હતા. અને તેમાં ભાગ પડાવનાર કે વચિત કરનારને શત્રુ લેખતા હતા પરંતુ સદ્ગુરુની ઉપાસના દ્વારા તેને પાતાનું કાેણુ ? અને પારકું કાેણુ ? તેની સાચી સમજ આવી છે અને તેથી તેનું પાતાનું સામથ્ય' અને શક્તિ શું છે તે સમજાસું છે. આવા સામર્થ્યવાળાને શાસ્ત્રમાં ઇંદ્ર અને ચક્રવર્તિ સમાન ગણ્યા છે કહ્યું છે કેઃ---

# समाधिनन्दनं धैर्यं दम्भोलि समता शची । ज्ञानं महाविमानं च वासवश्रीरिव महाम्रुनेः ॥ विस्तारितक्रियाज्ञानचर्मछत्रो निवारयन् । मोहम्लेच्छमहादृष्टिं चक्रवर्ती न कि मुनिः ॥ १ ॥

જે આત્મા સ્ત્રભાવ પરભાવને સમજે છે તે આત્માને સમાધિભાવ તે નંદનવન છે. તે આત્માનું ધૈર્ય એ વજા ગણુવું આ આત્મામાં રહેલ સમતા એ ઇંદ્રાણી ગણુવી અને તેનામાં ઝળહળતું જ્ઞાન એ મહાવિમાન સમજવું. આત્મધર્મમાં રહેલા મુનિની આ ઇંદ્રની ઝદ્ધિ છે.

ચક્રવર્તિંને ચક્ર અને છત્ર હાેય છે તેમ આ મહાસુ-નીને ધર્મધ્યાન શુકલધ્યાનરૂપ ક્રિયા અને આત્માપ્યાગરૂપ જ્ઞાન એ ચર્મ અને છત્ર રત્ન સમજવાં કે જે માહરૂપ મહામ્લેચ્છની વૃષ્ટિને રાેકી રાખે છે. આમ આત્માના અપૂર્વ સામર્થ્યને જાણુ-નાર દેવેન્દ્ર અને ચક્રવૃર્તિ તુલ્ય ઝાદ્વિવંત છે. આ. ઋદિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

આવી સહજ શકિત આત્મામાં પ્રથમથી હાેવા છતાં તે મેં જાણી નહતી પરંતુ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રના યાેગઅળથી આ શકિત મારામાં છે. તે બેઈ તેધા તે અપૂર્વ છે. આ અપૂર્વ શકિત કર્મના નાશ કરનાર છે. અને તે દ્વારા ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન પ્રગટે છે. અને તેથી આત્મા શુદ્ધપર્યાયાના કર્તા બને છે. આત્માજ શુદ્ધ સ્વરૂપના કર્તા છે. ાાવપાા

कत्तत्मा शुद्धरूपस्य, शुद्धसामर्थ्थतः स्वयम् ; बाह्यभावे न मे किञ्चत्, विगतो बाह्यविभ्रामः ॥ १६॥

અર્થ<sup>€</sup>–શુદ્ધ સ્વરૂપને કર્વા આત્મા છે અને તે પણ શુદ્ધ સામર્થ્યંથી પાતે જ કરે છે. આ શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરવામાં તેને બહારની કાેઈ સહાય મળતી નથી આથી મારા બાહ્ય-વસ્તુઓમાં જે બ્રમ હતા એ ચાલ્યા ગયા છે.

વિવેચન: — આત્મામાં અનંત શક્તિ સહજ ભાવે છે પરંતુ આત્મા પાતાના સ્વરૂપને અજ્ઞાનતાથી ભુલી ગયા છે. આ આત્મા શુદ્ધ દેવગુરૂ ધર્મનું પુષ્ટાલંબન લઇને વ્યવહાર ધર્મને અપ્રમત્ત પણુ આરાધતા જ્ઞાનવરણીયાદિ કર્મના વિનાશ કરી પરમાત્માના મુકાબલા કરી પાતાનામાં પરમાત્મા થવાની શક્તિને નિહાળી શકે અને કયા કારણા મારામાં પરમાત્મા કરતાં ન્યૂન છે. તે શાધી કાઢી શકે છે. પરમાત્મા સર્વં કર્મ દાેષથી રહિત છે હું કમ દાેષથી લેપાયેલા છું.

कषायविषयायोगाः ममादा विरति तथा मिध्यात्व-मार्त्तरौद्रं चेत्यशुभं मतिहेतवः

આત્મદર્શન ગીતા

કષાયેા. વિષયેા, યેાગેા, પ્રમાદ, અવ્રત મિચ્યાત્વ **અને** આર્ત`રૌન્દ્ર ધ્યાનાની અશુભપરિણતિવડે મારામાં રહેલું શુદ્ધ ચૈતન્ય અનાદિથી જે અવરાયેલું હતું તે હવે પરમાત્મા તમારા દર્શ`નથી તમારા સ્વરૂપનું રૂપસ્થ ભાવે ધ્યાન કન્તાં મારા સ્વરૂપની શુદ્ધતાનું ભાન થયું

કહ્યું છે કે:—

वीतरागेा विम्रुच्येत, वीतरागं विचिन्तयन्, रागिणं तु सभा-लम्ब्य रागी स्यात् क्षाभणादिकृत्.

જેવું આલંબનનું ધ્યાન હાય તેવા તેને ધ્યાવનારા **થાય** છે. એટલે રાગ દ્વેષ આદિ માહમાં લેપાયેલા દેવાનું આલંબન-ધ્યાન કરનારા ધ્યાતા રાગી માહમાં ખુંચેલા બને છે અને વીતરાગ પરમાત્માને ઓળખીને તેમની મુદ્રાને હૃદયમાં સ્થાપીને વીતરાગ પરમાત્માનું ધ્યાન રૂપસ્થ ભાવે કરનારા એકત્વતા-અભેદતા પામતાં વીતરાગ બને તેમાં લીતરાગ પરમાત્માનું માત્ર આપણે આલંબન કર્યું છે. વીતરાગ આપણી શુદ્ધતામાં ઉપાદાન કારણ નથી બનતા પુષ્ટાલંબન નિમિત્ત કારણ અવશ્ય બને છે. તેથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપના આત્મા પાતેજ કર્તા છે તે પણ એકલા વિચારા માત્ર નથી બનતા પણ પાતાનું આતમ સામચ્ય'-વીય' જે સત્તામાં રહેલું છે તેને પ્રગટ કરવા પૂજ્ય વીતરાગ પરમાત્મા તથા સદ્રગુરુએ દેખાડેલા શ્રદ્ધાશુક્ત તપ, સંયમ, નિયમ સાથે પરમાત્માની પૂજા, ભક્તિ, તેમજ ગુણ સ્તુતિરૂપ સાલંબન ધ્યાન આ. ૠહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

ચાેગથી માેહના આવરણેાને દુર કરીને પરમાત્મા બને છે. પાેતેજ પાેતાના શુદ્ધ આત્મપર્યાયોના કર્તા છે. બાહ્ય પુદ્દગલ ભાેગની આકાંક્ષા અને મારાપણાની બુદ્ધિના હંમેશાં ત્યાગ કરવા જાેઈએ. બાહ્ય વસ્તુઓામાં મારૂ કાંઇજ નથી. હુ ભિન્ન છું. આ આત્મભાવના ભાવતાં જે આત્મા પુદ્દગલ આસક્તિના નાશ કરે છે તે વીતરાગ અવશ્ય થાય છે ા ૧૬ ા

આ જગતમાં જે આદ્ય વસ્તુઓ છે તેમાં તારૂં કશું નથી તે તું શાેધ.

न मे किञ्चित्र मे किञ्चिद्, बाह्यभावेषु निश्चितम्; पूर्णाऽहं स्बीयधर्मेण, सत्तया ज्ञातवानहं. ॥ १७॥

અર્થ–આ અહાર દેખાતા પદાર્થોમાં મારૂં કાંઈનથી મારૂં કાંઇનથી. હું પાતે ખાસ જ્ઞાન, દર્શન, ચસ્ત્રિ અને વીર્થરૂપ ધર્મથી પૃર્ણુ છું.

વિવેચન–આંખે દેખાતા બહારના સ્ત્રી, ધન, ભાઈ, બેન, રાજ્ય, સત્તા, કુંડુંબ, મિત્ર, પરિવાર વિગેરેને આજ સુધી અજ્ઞાનતાને ચાેગે મેં મારા જાણ્યા હતા પણ હવે મને ખાતરી થઈ છે કે તેમાંથી મારી સાથે પરભવમાં આવવાનું એક પણ નથી, શ્રીમાન હેમચંદ્ર પ્રભુ જણાવે છે કેઃ---

પાતે જેમાં ચાવત જીવન સુધી રહેવાના છે તે શરીર પણુ પાતાથી આત્માથી જીદુ અને ભેદ સ્વભાવવાળું જેવાય

शक्तिमान् किं न सिद्धयर्थम्, सर्वशक्तिनिधिः स्वयम् ॥ १८॥

ચ્પાત્મદર્શન ગીતા

છે. તેા પછી ધન બન્ધુ અને સહાયકાેના જીદાપણા માટે શું વિચાર કરવાના ? આત્મા જ્ઞાનાદિ ગુણ્રાેવાળાે ચતન્ચવાન નિત્ય છે. અને શરીર તાે ક્ષણે ક્ષણે નવા નવા પરણિામને ધરતું હાેવાથી સર્વ'થા વિલય પામનારું છે. તેમજ જડ અને વિકાર વાળું છે. આત્મા સ્વશક્તિ રૂપ વીર્થવડે સત્તાએ પૂર્ણું છે તેમજ સત્તાથા જ્ઞાની પણ છે. પૂજ્ય મહાેપાધ્યાય શ્રી જણાવે છે કે—

# शुद्धात्मद्रव्यमेवाऽहं, शुद्धज्ञानगुणो मम

હું શુદ્ધઆત્મા દ્રવ્યસ્વરૂપે છું શુદ્ધ જ્ઞાન એ મારાે ગુણુ છે. તેમજ મારામાં જે દેાષા–કર્માે રહ્યા છે. તેને દૂર કરવાનું મારામાં સહજ સામર્થ્ય છે.

## नाऽन्ये।ऽहं न ममान्ये चेत्यदो मे।हासमुल्बणम्

હું આત્માજ છું પણુ અન્ય જડપુદ્ગલ રૂપ હું નથી પુદ્દગલાે મારા નથી તેવી ભાવના રૂપ ખલ તેજ મહામાહને મારવાનું વજા સમજવું. તેવા શુદ્ધ વીર્યથી હું સત્તાએ પૃણું છું. પણુ એ સત્તામાં રહેલા વીર્યાને પ્રગટ ભાવે વિકસાવ-વાની જરૂર છે. ા ૧૭ ા

હવે મારે મારા શુષ્ટ્રોને વિકસ્વર કરવા જોઈએ.

व्यक्तितः पूर्णताप्राप्तौ, युक्तोऽस्मि स्वोपयोगतः

36

આ. ઝાહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

જેઈએ. સર્વશક્તિના ભંડાર એવા હું પાતે તેની સિદ્ધિમાટે શું સમર્થ નથી ? જરૂર સમર્થ છું.

વિવેચનઃ—જે શક્તિ આત્મામાં અવ્યક્ત સત્તારૂપે વિદ્ય માન છે. તથી તે પાતાની શક્તિના સ્વામિ–માલિક છે. પણ માહના જેરથી પાતાના સ્વરૂપને ભૂલી ગયા હાવાથી રાંક ગરીબ થઈને અનાદિ કાળથી અન્યની પાસે શક્તિની ભીખ માંગે છે.

## परस्वन्यकृतेान्माथा भूनाथा न्यूनतेक्षिणः

પારકુ ધન માલ મિલકત પેહતાની કરવા માટે અત્યન્ત આશ્રહ કરનારા રાજાએા પણુ પાેતાને વ્યાકુલતા ઉપજાવતા ન્યૃનતાના અનુભવ કરે છે. એટલે મળેલી વસ્તુથી સંતાષ પામતા નથી.

માેહથી સુંઝાયેલાે આત્મા પાેતાનામાં જે સત્ય શક્તિના સાગર ગુપ્ત ભાવે સત્તામાં રહેલ છે. તેને જાણે જ્યારે ત્યારે તે આત્મા પાેતાના જ્ઞાન, દર્શાન, ચારિત્રમાં ઉપયાેગવ'ત થયા છતાં માેહાવરણ દૂર કરીને પાેતાના સ્વરૂપ ચિદ્ધનને પ્રગટ કરવા શું પ્રયત્નને ન કરે ? જરૂર કરે. હું પણુ મારા સ્વરૂપને પ્રગટ કરવા નમિ–રાજર્ષિ'ની પેઠે પ્રયત્નવ'ત થઈશ અને આત્મ સ્વરૂપને પૂર્ણુભાવે વ્યક્ત ભાવે કરવા આત્મવીર્ચ'ને પ્રગટ કરીશ. ા ૧૮ાા

પાતાના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ પાતાના અલથી જ થાય છે તે

#### આત્મદર્શન ગીતા

વાત જણાવતા કહે છે કેઃ---

आत्मसामर्थ्यतः स्वस्य, सिद्धिर्ज्ञानेने निश्चिता; च्योमवद् ब्रह्मरूपे हि, ज्ञाते कोऽपि न लिप्यते. ॥ १९ ॥

અર્થ<sup>ડ</sup>ઃ---આત્માના સામર્થ્ય તથા સમ્યગ્ જ્ઞાન વડે આત્મ સ્વરૂપની સિદ્ધિનેા નિશ્ચય થાય છે. વ્યેામની પેઠે પ્રદ્વાસ્વરૂપ જાણ્યા પછી તે કાેઈપણ વડે લેપાતા નથી ા ૧**૯**ા

વિવેચન-આત્મામાં સર્વપ્રકારનું સહજ સામર્ચ્ય રહેલુ છે. પણ તે અજ્ઞાનતાના યાેગે નહિ જાણવાથી ચાેરાસી લાખ યાેનિમાં બ્રમણ કરે છે. તે સામર્ચ્ય ને જ્ઞાનથી ચથાર્થ સ્વરૂપે જાણીને તમારા આત્મામાં રહેલા જ્ઞાન, દર્શન ચરિત્ર ઉપર રહેલા આવરણોના નાશ કરવા પ્રયત્ન કરવા જાેઇએ, તેથી અવશ્ચ સ્વસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ સિદ્ધિ નિશ્ચયથી થાય છે. કર્મદલા જે આત્માની સાથે એકરસરૂપે અલેદ દેખાય છે પણ વસ્તુત: આકાશ અને વાદળાના જેવા સર્વથા સિન્ન છે.

लिप्यते पुद्गल स्कधो न लिप्यते पुदुलैरहम् ।

चित्रव्यामाञ्जने नैऋत्रध्यायन् आत्मा न लिप्यते ॥१॥

પુદ્દગલાના સ્કંધા પુદ્દગલાથી લેપાય છે. શરીર, ઇન્દ્રિયા, મન, વિગેરે અશુભ આત્માધ્યવસાયથી લેપાય છે. પણ આકાશ અરૂપિ હાવાથી કાળા વાદળાએાથી લેપાયેલું દેખીયે પણ વસ્તુતઃ આકાશ સ્વભાવથી નિર્મલ જ છે. એક વાયરાના ઝપાટા વાગતાં અનેક પ્રકારના વિચિત્ર વાદળો ક્યાંય ચાલ્યા જાય છે. તેમ આત્મા પુદ્દગલાના સંયાગી હાવાથી શરીર, ઇન્દ્રિયે, મન વિગેરેમાં

૪૧

આ. ઋદિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

હુંપણું ધરતાે હાેવાથી તેવા પ્રકારના શુભાશુભ અધ્યવસાયાેના ચાેગે પુદ્દગલાેના સ્ક'ધા સાથે અન્ય કર્માદિના પુદ્દગલાેથો લેપા-ચેલા પાતાને માને છે. પણુ હું પુદ્દગલાેના કર્તા કે ભાેકતા નથી, તેનું સ્વરૂપ અન્ય છે. તે પાતાને શુદ્ધ પ્રહ્વાસ્વરૂપ નિર'-જન માનતાે હાેવાથી કાેઇ પણુ વસ્તુથી લેપાતા નથી.

नाहं पुद्गलभावानां कर्ता कारयिता पि च । नानुमन्ताऽपि चेत्यात्मा ज्ञानवान् लिप्यते कथं ॥

હું પુદ્ગલ પદાર્થોને કરનારાે કરાવનારાે અનુમાદન આપનારાે નથી. એવાે જ્ઞાનવ'ત આત્મા કર્મ પુદ્ગલાેથી કેમ લેપાય ાા૧લા

તે ઉપર દર્ષાત કહે છે કેઃ--

आत्मयोगस्य सामर्थ्य-मपूर्वे हि विलोक्यते; भरतर्षिर्येन संप्राप्त, केवल्ज्ञानभास्करम्. ॥ २०॥

અર્થ-આત્મચાેગનું સામથ્ય કેવું અપૂર્વ છે જે આત્મ ચાેગથી ભરતચક્રી ગૃહસ્થ હાેવા ઇતાં કેવળ જ્ઞાનરૂપ સૂર્ય'ને પામ્યા હતા ાાર૦ા

વિવે**ચન**-આત્મ સ્વરૂપને ગ્રાહ્ય કરવા રૂપ યાેગનું કેવું સામર્થ્ય છે. તે તમાે વિચારા. મહારાજા ભરતેશ્વર પિંડસ્થ સમાધિ યાેગવડે આરિસા ભુવનમાં કેવળજ્ઞાનરૂપ સૂર્યને પ્રગટ કરવામાં સમર્થ થયા. તેનું દર્ષાંત આ પ્રમાણે.

#### આત્મદર્શન ગીતા

ભરતેશ્વર ચક્રવર્તિ અનેક પુદ્ગલ ભાેગમાં રહીને કાળ નિર્ગંમન કરતા હતા. એક સમયે પ્રભાતમાં સ્નાન કરીને પાતાના શરીરના પ્રતિબિંબને આરિસાભુવનના આદર્શમાં જોવા લાગ્યા. તેવામાં એક આંગળીમાંથી રત્ત સુદ્રિકા પડી ગઈ અને તે આંગળીને શાભા રહિત થતી જોઇને સવર્ આબૂષણુેને ત્યાગ કરતાં (નવેંદ અસારતા જણાતાં વિચારવા લાગ્યા હા હા ! ખેદની વાત છે કે આ શરીર વિબૂષણુેાથી જ શાભતું હતું. તે વિના માટીના પુત્તળા જેવું જ લાગે છે. આવા શરીર માટે માહ મમતા કરી તેને વળગી રહેવું ઉચિત નથી.

આ દેહ તેા વિષ્ટા મલમૂત્રધી ભરેલાે છે. આમાં માેહ મમતા કરવી ખાેટી. માટે તેના ત્યાગ કરીને વિષય ભાેગથી વિરામ– વિરતિ પામીને ચારિત્ર તપ સંયમ તરક વળું આમ ચિંતવી-ક્ષાચિકાદિકભાવની શ્રેણિએ શુકલધ્યાને ચઢતા માેહનીય કર્મના આત્મયાેગ રૂપ વજથી નાશ કરીને ભરત રાજાએ કેવળજ્ઞાન દર્શન રૂપ સૂર્ય ચંદ્રને પ્રગટ કર્યા. તેજ વખતે શક્રેન્દ્રે ત્યાં આવી રાજાઓને જેમ રત્નાદિકની ભેટ કરાય તેમ ભરત-મહર્ષિંને રજોહરણુ મુહપત્તિ રૂપ રત્ન ભેટ ધરી નમસ્કાર કર્યા. રાજ્ય ઉપર ઈન્દ્રે તેમના પુત્ર આદિત્યવશાને સ્થાપન કર્યા અને ભરતમહર્ષિએ ભવ્યત્માઓને ધર્મના ઉપદેશ કરીને મુક્તિ માર્ગ પ્રવર્તાવ્યા.

આ રીતે આત્મયાગનું મકાન સામર્થ્ય છે તેમ જાણવું ાારગા

આ. ઋદિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

४४

## ખીજું દર્ષાત જણાવતાં કહે છે કે:---

# अत्मसामर्थ्ययोगेन, संप्राप केवलश्रियम् ;

# प्रख्यातपूर्ण आषाढो, धन्यो धन्यतमेषु च. ॥ २१ ॥ અર્થ-ધન્યવાન પુરૂષેામાં ધન્યતમ અતિપ્રસિદ્ધ અષઢ ભૂતિ

આ આત્મસામર્થ્યના ચાેગથી કેવળજ્ઞાનને પાસ્યા છેા **૨૧ ા** 

વિવરણુ—આત્મ સ્વરૂપનું કાેઇ અપૂર્વ સામર્થ્ય વતે છે તે ચાેગનું જે આલંબન કરે છે, તે અવશ્ય આત્મ સ્વરૂપ ઉપર લાગેલા મહામાહના ગાઢ પડદાને દુર કરીને સહજાનંદ સ્વરૂપને પ્રગટાવી શકે છે. અનેક લબ્ધિ સંપન્ન અષાઢાભુતિએ નાટક કરીને કૈવલ્ય લક્ષ્મીને પ્રાપ્ત કરી તે અષાઢાભુતિની કથા નીચે પ્રમાણે છે.

રાજગૃદ્ધ નગરમાં સિંદ્ધરથ રાજા રાજ્ય કરે છે. ત્યાં અનેક લબ્ધિવંત શિબ્ધેાના પરિવાર સાથે ધર્મ રૂચિ નામના મહાન આગ્રાર્થ પધાર્યા. તેમાં એક શિબ્ય અષાઢાભૂતિ નામે વિવિધ વિજ્ઞાનવંત હતા, અને જેણુ અનેક લબ્ધિએા પણ પ્રાપ્ત કરી હતી તે. ગુરુની આજ્ઞા મેળવીને રાજગૃદ્ધ નગરીમાં ગાચરી માટે ગયેા. મધ્યાન્હ થયેલું હાેવાથી તાપના ભયથી દુર ન જતાં નજીકમાં રહેલા મહર્ષિ નામના નટના ઘરમાં ગયેા. તે નટને ભૂવનસુંદરી તથા જયાસુંદરી નામે બે પુત્રોએા હતી. તેમણે શુદ્ધ દ્રવ્યથી અનાવેલા એક માદક તે સાધુના પાત્રમાં સુકર્યા. તે લઈને સાધુ ઘરની બહાર ગયા અને વિચાર્યું કે આ એક તા ગુરૂને આપવા પડશે, માટે બીજો મેળવું એમ ચિંતવીને બીજી યોવન પૂર્ણુ શરીરવાળું નવું રૂપ બનાવીને ફરી ઘરમાં પેઠા અને ધર્મલાભ દીધા. તેણાઓઓ બીજો માદક આપ્યા. સાધુ તે લઇને બહાર ગયા આત્મદર્શન ગીતા

४५

અને વિચારવા લાગ્યા કે આ મારા ધર્માચાર્યને આપવા પડશે. ત્રીએ મળે તાે ઠીક એમ વિચારીને બારણા બહાર જઇને જલ્દી ત્રોજી અત્યંત વૃદ્ધ સાધુનું સ્વરૂપ અનાવીને ફરીને ઘરમાં પેઠા. તેઓએ ત્રીજો આપ્યા, કરી બહાર જઇને વિચાર્યું કે આ ઉપાધ્યાયને આપવા પડશે. ત્યા<sup>રુ</sup> ચાથીવાર કુબડા સાધુંનું રૂપ કરી**ને** પેઠા તેઓએ ચાથા લાડુ આપ્યા. પાંચમી વખતે કાઢીયાસાધુન **રૂપ ક**રી પાંચમા લાડુ વહેાર્ચી. આ ગુરૂભાઈ ચાેને વહે **ગી** આપવા પડશે. તેથી આર વર્ષના આળક સાધુનું સ્વરૂષ ધરીને છઠ્રો લાડુ વહેાર્યા. આમ છ વખત લાડુ લઈ ને ગુરુની પાસે આવીને ગુરુને સમર્પણ કર્યા. અહિં આ વખતે નટરાજ પાતાના ઘરના મેડા ઉપર રહ્યો છે તે આ સાધુના બહુ રૂપ ધારણ કરવાની શક્તિથી પ્રસન્ન થઇને વિચારવા લાગ્યાે કે જો આ માણસ આપણે ત્યાં હાય તે! આપણે બહુ ધતવંત અને કૃતકૃત્ય થઈએ. તે વિચાર અન્ને પુત્રીઓ અને સ્વસ્ત્રીને જણાવ્યા અને કહ્યું કે આ પુરુષને તમે હાવભાવ કરીને તમારા પતિ અનાવા. તા આપણે ત્યાં સુવર્ણ પુંરુષની સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય તેમ છે. આ નટ થાય તાે અત્યન્ત સુંદર લાભ આપણને થાય તેમ છે માટે તેને તમારી સ્ત્રી કળાવડે વશ કરે!. તે તૃષ્ણાના લાેભથી અવશ્ય આવશે જ. તેને તમારે જલદીથી પાસામાં નાખીને તમારા શરીરના ભાેકતા અનાવવા.

કહેવાય છે કે 'માયાવિ માયાથી જ વશ કરાય છે.' તેમ તેમને સમજાવીને નિશ્ચય કરાવ્યાે. આ પછી તે પુત્રીઓ તે સુનિને આદર બહુમાન પૃર્વક આમંત્રણુ કરીને માદક આદિ આ. ઋક્રિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

88

અનેક ખાઘેા વડે પ્રતિલાભિત કરવા લાગી અને કહેવા લાગી કે ' આપ પૂજ્ય નિરંતર અહિં આં પધારીને અમારા ગરીબના ઘરને પાવન કરશા. આપ પુજ્યાના પ્રસાદથી અત્રે આપને ચાેગ્ય સર્વ વસ્તુઓની જોઞવાઈ રહેશે.' એમ વિનવીને નિત્ય આવ વાની ભાવના સુનિની કરી. તેથી તે અષાઢાભૂતિ નિત્ય પિંડના દેાષને ભૂલી જઇને રસ લાેલુપતાથી નિત્ય માેદકાદિક વહાેરવા લાગ્યા. અને તે બે જણીયાે એકમને તેમની સાથે હાસ્ય ઠઠ્ટા કરવા, હાવભાવના વિકારા દેખાડવા, કામાેદીપન થાય તેવા આંગના ચાળા કરવા વિગેરે રૂપ લાવણ્ય અને સુંદર ભૂષણાથી સજ્જ થઇને અનેક પ્રકારના વિલાસાે અતાવવા લાગી. તેમજ એકાંતમાં મશ્કરી અને વિષય ભાેગની પ્રાર્થના કરવા લાગી. તેની ઉપર હળવે હળવે સુનિની કામરાગદૃષ્ટિ જોઠાવા લાગી. તે અન્નેની આકૃતિ સુનિના ચિત્તમાં કાેતરાવા લાગી. અને તે સુનિ સ્ત્રીએાના પગની પાની વિગેરે અંગેાને વાર વાર જોવા લાગ્યા આથી તેના પાતાના ઉપરના ગાઢ રાગ થયેલા જાહીને તે અન્ને જાાઓ નમ્ર અનીને વિનંતિ કરવા લાગી. ' હે સ્વામિ! હે પ્રભુ ! તમારી રૂપપરાવર્તનની અપૂર્વ શક્તિને જોઇને અમારો અત્યંત પ્રેમરાગ આપના ઉપર થયે છે. તેથી અમારી આ પની સાથે પત્નીભાવે રહેવાની પૂર્ણ અભિલાષા થઈ છે. <mark>તે</mark>ા આપ <u>ક</u>ૃપા કરીને અસારા કામજવરના તાપ જલદી નષ્ટ કરા. અમે હુન્તુ કુવારી છીએ. આપને પતિ રૂપે સ્વિ કારીએ છીએ. અમારા શરીરમાં કામજવર જે આપવા <mark>દ્રશ'ન</mark>થી વ્યાપ્ત થયેા છે. તેા તેના આપજ રાેગ મટાડનાર મહાવદ્ય છેા. માટે અમારા રાેઝને નાશ કરવાની કૃપા કરાે.

#### આત્મદર્શન ગીતા

અમેાને આપના ચરણુની દાસીએા બનાવા. તમે આ ભીખ માગી ખાવાની, ગામાગામ રખડવાની, શીત, તાપ, ભ્રુખ, તરસ અને વેદના ભરેલા જીવનના ત્યાગ કરા. અને અહિં આ આપના ભ્રુવનમાં વાસ કરા અને નવાનવા સ્વાદુ ભાેજન માદકાદિને આરાગા, જે ડાહ્યા હાય તે પ્રત્યક્ષ સુખને મૂકીને પરલાેકના અદશ્ય સુખ માટે તપ જપ કરી મૂર્ખ નથી બનતા.

' આમ વાત કરીને તેને ત્યાં રહેવાનું નક્કો કરાવ્યું. ત્યારે સુનિએ જણાવ્યું કે મારે મારા યુજ્ય ગુરુ ધર્માચાર્યની રજા લેવી જોઇએ. તેમની રજા મેળવીતે અદિંચા આવીશ. ત્યારે એ જણી ઓાએ જણાવ્યું કે 'હવે આપના એક ક્ષણ વિરહ સહવા સમર્થ નથી, આ જે કહીએ છીએ તે સત્યજ છે. આપ આપના અમને સત્ય નિશ્ચય જણાવા કે જેથી અમા તેના આધારે ઘઠી બે ઘડી સુહુર્ત આદિ કાળ ધીરજ રાખી શકીએ.'

આવા તેણુોઓના વચનમાં વિશ્વાસ કરીને મનથી સારિત્ર-ભ્રબ્ટ થએલા અષાઢાભૂતિએ વચનથી આવવાના સ્વિકાર કરીને પાતાના ગુરૂ ધર્માચાર્ય'ની પાસે આવીને વિન તિપૂર્વ'ક કહેવા લાગ્યા. 'હે પુજ્ય આપે મને અજ્ઞાન બાલ અવસ્થામાં દીક્ષા આપીને શિબ્યપણે ગઢણ કરીને અનેક ધર્માચરણ વિદ્યા લાણાવી. પણ આજ સુધી પાંચ ઇન્દ્રિયાના વિષય ભાગના સુખા મે નજરે નહાતા જોયા. પણ હાલમાં નટ કન્યાએા કે જે દેવકન્યા સમાન સુંદર રૂપ લાવણ્યવાળીના સંસર્ગ થયા તેઓને જોઈ તેઓને મારા પ્રત્યે અનન્ય પ્રેમ જણાવાથી મે' તેમને ¥2

આ. ઋહિસાગરસ્રરિ કૃત વિવેચન સહિત

સ્વિકારી છે. તેથી આપ પૃજ્યાે મને આજ્ઞા આપાે જેથી હું ત્યાં જઉં, આ એાઘાે રજોહરણુ મુખવસ્ત્રિકા અને પાત્રાને આપ ગ્રહણુ કરાે.'

આ વચનાે સાંભળીને સૂરિવર વિચાર કરવા લાગ્યા. અત્યંત ખેદની વાત છે કે આણે મારી પાસે સુંદર જ્ઞાનનાે અભ્યાસ કર્યા. આજ સુધી સારૂં ચારિત્ર પાળ્યું, પણ નિત્ય-પિંડ ગ્રહણ વડે આવું પતન થવાનું કારણ બન્યું છે. સાધુઓ જો ઉત્તરગુણની હાની કરે તેા તેથી મૂલગુણ પણ અવશ્ય હણાય છે જ. તેનું આ પ્રત્યક્ષ દળ્ટાંત છે. આ ભાવથી નબ્ટ ચારિત્ર થયા છતાં પણ તેનામાં ગુરૂ આજ્ઞા અને ધમ<sup>6</sup> શ્રદ્ધા છે. તેથી કાેઇક વખત ભ્રબ્ટ થયેલા છતાં પણ તરવાના રસ્તાે તેને હાથ લાગશે. એમ વિચારીને દીર્ઘદ્યપ્ટિવંત ગુરૂએ કહ્યું 'ભાઈ તને પાપમાં પડવાની આજ્ઞા અમારાથી કેમ અપાય ?

ગુરુ પુન : વિચારે છે કે આ આત્મા સંયમથી કાંઈ ચલચિત્ત થયેા છે કે સર્વ'થા બ્રપ્ટ થયેા છે તેની પરીક્ષા કરવા પૂછ્યું કે ' ભાઈ તને ખબર છે કે સાધુ ચારિત્રી મરણ પામોને દેવત્વ પ્રાપ્ત કરે છે ત્યાંના સુખ પાસે આ માંસ, હાડ, અને ગ્રામડીમાં ખદબદતા કીરાવાળા શરીરમાં શા આનદ આવશે ? ચારિત્રની આરાધના વડેઈન્દ્ર દેવત્વના સુખા ભાેગવતાં કેટલા આનંદ આવશે તેના તું કાંઈક વિચાર કર.

તે સાંભળીને તેણું જણાવ્યું કે ' <mark>હે ! ભગવાન ! હ</mark>વે મારુ મન અત્યંત વિ<mark>હ</mark>્વલ થયું છે તેથી મારાથી ચારિત્રમાં રહેવાય

#### આત્મદર્શન ગીતા

તેમ નથી, આપ આજ્ઞા આપા તે જ સારં.' ગુરૂ બહુ ખેદ પામ્યા, અને જણાવ્યુ લાઇ, તું પતન પામે છે. તાેપણ ડાહ્યો હાય તાે એટલાે મનમાં નિશ્ચય કરજે કે ત્યાં તું મઘ, માંસ અને અલક્ષ્યોના સંગ ન કરીશ! અને તું તેવા અલક્ષ્ય લક્ષણ કરનારાના સંગ ત્યાગ કરજે જેમ કે ઘડા કુવામાં પડે છે. પણ રાંઠવાનું અવલંખન જો હાેય તાે તે પણ બહાર નીકળવાને સમર્થ થાય છે. તેમ તું પણ પતન પામે છે. પણ આટલાે નિયમ પાળીશ તાે કેહ્યપણ સમયે તું તારા આત્માનાે ઉદ્ધાર કરવા શક્તિમાન થઇશ.

ગુરૂની તે આજ્ઞાના સ્વીકાર કરી અષાઢાભૂતિ બાેલ્ચા. 'હે ભગવાન ! આજીવન પર્યં'ત તે નિયમને ધારણ કરીશ. તેવા નમ્રતાચુક્ત શ્રદ્ધાવંત વંદનપૂર્વંક સ્વિકારેલા વચનાથી ગુરૂને ખાત્રી થઈ કે આ નિયમ અવશ્ય આના ઉદ્ધાર કરશે જ. ત્યારપછી ચારિત્રના ઉપકરણોનો ત્યાગ કરી પ્જ્ય ગુરૂને સાંપીને ગુરૂને નમસ્કાર કરીને અતરમાં ચાર્તિત્ર ઉપર પ્રેમવંત રહ્યો છતાં નટના ઘરે આવીને તે સર્વ લોકોને તેણે જણાવ્યું કે 'તમારે જે માણસા હાય તે મારી આજ્ઞા એ છે કે તમારા ઘરમાં જે માણસા હાય તે મારી આજ્ઞા એ છે કે તમારા ઘરમાં જે માણસા હાય તેઓએ મઘ, માંસ વિગેરે અભક્ષ્યા ન ખાવાં. ન ભાગવવાં તે વસ્તુના સ્પર્શ પણ ન કરવા. તેવું તમા સર્વ લોકા શુદ્ધ મનથી નિયમ કરા તા હું તમારે ત્યાં વાસ કરૂં તે સર્વ લોકોએ એવા નિયમ સ્વિકાર કર્યો અને પછી અષાઢાભૂતિએ જણાવ્યું કે જ્યારે તમારામાંથી કાઇપણ આ અભક્ષ્યને ખાશે ત્યારે હું આ ઘરના ત્યાગ કરીને ચલ્યા જાઈશ, નટ તથા તેની અન્ને પુત્રીએાએ તે

X

આ. ઝાહિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

નિયમનેા સ્વિકાર કર્યો અને તે બન્ને પુત્રીએા સાથે અષાઢા-ભૂતિ સ'સારના ભાેગા અને વિલાસા ભાગવે છે.

હવે રાજાના દરબારમાં જે જે નવા નવા નટેા આવે છે. તેને આ નટે અષાઢાબ્રૂતિની સહાયતાથી જીતીને અનેક લાખ દ્રવ્ય ઉપાર્જન કર્યું. તેની પ્રશંસા સર્વ નટકુલાેમાં પ્રસાર પામી. આ સુખમાં અષાઢાબ્રૂતિ નટને બાર વર્ષના વ્હાણા વહી ગયા. તેવામાં એક મહાન નટ ત્યાં પાતાની કળા વડે અન્ય નટાેને જીતવા માટે નીકળેલાે તે આવ્યા. તે અનેક નટાેને જીતીને તેમના નામના પુતળા અનાવી બાંધતા હતાે.

આમ તેણે ચારાસી પુતલાં પગે બાંધ્યાં હતાં. તે આ આમ તેણે ચારાસી પુતલાં પગે બાંધ્યાં હતાં. તે આ અષાઢાભૂતિની ખ્યાતિ સહન ન ઘરાથી રાજ્યસભામાં આવ્યા રાજાને જણાવ્યુ કે ' હે મહારાજ ! આપના રાજનટોને બાલાવા. મારે તેની સાથે નટકળા વિષયમાં વાદ કરવા છે.' રાજાએ તેઓને બાલાવ્યા. તેઓએ–અષાઢાભૂતિ સહ સવ'નટાએ આવનારા નટા સાથે વિવાદમાં એવા કરાવ કર્યો કે ' જે હાર તે સવ' તેની મિલકત સામાને સાંપીને અહિંથી નીકળી જાય.' ખનને મહાનટાએ સવ'જન સમક્ષ તે પણુના સ્વિકાર કર્યા. ત્યારપછી ઘરે જઈને સવ'કુટુંખને જણાવ્યું કે ' હું આવેલા આ નટને જીતવા માટે જઉં છું.' ત્યારે તેની ખન્ને પ્રાણ-વલ્લભાઓએ જણાવ્યું કે કાર્ય સિદ્ધ કરીને વહેલા પધારજો.'

ત્યારપછી સર્વ સામગ્રી લઇને તે સભામાં આવ્યેા : પાછળ બન્ને જણીએ વિચાર્યું કે આપણુને મદ્યમાંસ ખાધે આજે બાર બાર વર્ષ વીતી ગયાં છે. તેના સ્વાદ લેવાના અવસર પ્રાપ્ત થયેા નથી. આજે આપણુા સ્વામિ રાજદરખારમાં ગયેા છે. તે નટ સાથે વિવાદમાં લગભગ તેમને છ માસ વ્યતીત થશે. તેથી આપણુને સ્વતંત્રતા છે. માટે તેને મંગાવીને આજે આનંદ કરીએ. તેવા નિશ્ચય કરીને મઘ-દારૂ મંગાવીને અન્ને જણીઓએ કંઠ સુધી ઢીંચ્યાે. તેના ઘેનથી તે અન્ને ભાન ભુલી ઉન્માદમાં આવી ગઈ.

અહીં દરબારમાં પ્રથમ નવા આવેલા વાદિ નટે પે.તાની સર્વંકલા રાજા સમક્ષ બતાવી તે સર્વંકલાઓને થેાડી જ વારમાં મહાશય અષાઢાબૂતિએ જીતી લીધી અને નટના મદ ઉતારી નાખ્યા. તેથી પાતાની સર્વ લક્ષ્મી અને ચારાશી પુતળાઓના ત્યાગ કરીને શરમથી તે નટ નાસી ગયા.

ત્યારપછી મહાનટ અષાઢાભૂતિ એકદમ પાતાના ઘરે આવ્યા. ત્યારે બન્ને સીએાના વિચિત્ર સ્વરૂપા તેણે જોયાં. મદથી ગાંડી બનેલી બે નટ પુત્રીઓ જેમ તેમ લવે છે માઢામાં માખીઓ પ્રવેશ નિર્ગમન કરે છે. આખું શરીર દુર્ગધ મારી રહ્યું છે. તેવી બન્નેની અવસ્થા જોઇને અષાઢાભૂતિને હુદયમાં વૈરાગ્ય નિવેદ જાગૃત થયા. ગુરુએ આપેલ પ્રતિજ્ઞા સાંભળી. તેથી વિચારવા લાગ્યા કે 'મને ધિક્કાર છે. જીઠું' ખાલવું. એઠું ખાવું, નાગુ નાવું, નાચવું, આવા જુઠાણાના ઘર સમાન અને દુર્ગધ ઘેરાયેલી માખીઓના ગુંબનાવાળા મુખવાળી આ બન્ને પિશાચણીમાં રૂપના ચામડીયાની પેઠે માહ પામીને હું અધ બન્યા. વ્યવહારથી અને ધર્મથી પણ પતિત થયા. 'આમ વિચારોને અષાઢાભૂતિ નિવેદ-વૈરાગ્યપરાયણ થયા. ગુરૂના વચના યાદ કરતા મેઠા

પ૧

આ. ઝડહિસાગરસ્ટિ કૃત વિવેચન સહિત

ઉપરથી નીચે ઉતર્યો અને નટના ઘરના સર્વ લોકોને કહેવા લાગ્યે. 'અનેક પાપાની ખાણુ સમાન સ્ત્રી ચરિત્ર બહુ જ વિચિત્ર અને ભયંકર છે. તમાને મેં માહમાં મુઝાઇને સ્વીકાર કર્યો અને મારા હાથમાં પૂજ્ય ગુરુએ આપેલ ચિંતા-મણી સમાન ચારિત્રરત્ન મૂર્ખ બની કંકરની માફક ફેંકી દીધું. અને નરકદ્વાર સમાન ભાેગાને ગડણ કર્યા તેથી મને ધીક્કાર છે. નિઃકારણ પરમાપકારી જગતના ઉદ્ધાર કરનારા જીનેશ્વર પરમાત્માના વચના મૃતાને અજ્ઞાતવાડે મેં વૃથા અનાવ્યાં. શાસને ભરૂચા પણુ તે પ્રમાણુ આચરણુ ન કરીને ભણુવાનું કળ નિ-ષ્ફળ કર્ઝુ". પણુ હવે હું સમજ્યા. મારાં હુદયચક્ષુઓ ઉઘડયાં હવે તાે હું ચરિત્ર શબ્દના પ્રથમ અક્ષર ઉપર બે માત્રવાળા આ લગાડીને ચારિત્ર શખ્ઠ અનાવી તેથી મારા આત્માના ઉદ્ધાર કરીશ. ' આમ સર્વ'ને જણાવીને ગમન કરવા લાગ્યાે. તેટલામાં જેઓને મદ ઉતરી ગયે છે. પાતાની ભુલનું ભાન થયું છે તેવી ખન્ને જણીએા કાલાવાલા કરતી નીચે ભેાંય તળીએ આવીને ' હે સ્વામિ ! હે પ્રાણેશ ! આ દાસીઓના એક અપ-રાધ ક્ષમા કરા. આ અબલાઓના જીવન નષ્ટ કરા છેા. અમાર્ગુ આ નવું યાવન નિષ્કળ કરાે છેા. વિગેરે કહી રડવા લાગી.

ત્યારે તે એાલ્યાે આ ભાેગાની અભિલાષા અનાદિકાળથી આપણી પાછળ રાક્ષસીની પેઠ પડેલી છે જ અનંતજન્મ સુધી જીવ ભાેગા ભાેગવે તાે પણ આશા પિશાચણી શાંત થતી નથી. કક્ત એક પરમાત્મા જીનેશ્વર દેવના શાસ્ત્ર યપંથમાં બ્રહાયુક્ત થઈને ચારિત્રમાં અપ્રમત્ત અને ત્યારે તે આશા પિશાચણી

પર

ЧЗ

#### આત્મદર્શન ગીતા

નષ્ટ થાય. પરમાત્માના માર્ગ વિના બીજા કાેઇ પણુ વડે તે શાંત યતી નથી. આમ તે બન્નેને તેણુે કુટુંબ સાથે બહુ ધર્મ ઉપ-દેશ કર્યો પણુ તેઓનું એક અંશપણુ દીલભીનું ન થયું. પચ્થર ભૂમિમાં ઉત્તમ અનાજનું બીજ નકામું જાય તેમ તેઓ ને કાંઈ પણુ ધર્મલામ ન થયા. પરંતુ જીવન ચલાવવા ધનની તેઓએ માંગણી કરી ' હે નાથ ! અમારી આજવિકાના યાગ્ય પ્રબંધ કરીને આપ સુખ પૂર્વ ક પધારા. અમે આપને નહિ રાેકીએ.

તેણીઓના તેવા વચન સાંભળીને અષાઢાભૂતિ, મહારાજ સિંહરધની પાસે ગયા ને કહ્યું કે હે મહારાજ ! તમાને ચક-વર્તી રાજાઓનું નાટક બતાવવાની ઈચ્છા રાખું છું.' રાજાએ તેને જેવા બહુ ખુશીથી હા પાડી અને કહ્યું કે 'તે માટે તું તૈયાર થા.' ત્યારે રાજાની પરવાનગી મેળવીને સાત દીવસમાં ભરત-ચકોનું નવું અકલ્પ્ય નાટક અષાઢાભૂતિ નટે તૈયાર કર્યું. ત્યાર પછે. તે નટકમાં અન્યપાત્રેાની જે જે જરૂર હતી તેની તૈયારી કરાવી રાજ પાસેથી પાંચસાે રાજકુમારાની માગણી કરી. તે મેળવીને તેમને પણ અભ્યાસ કરાવીને પાત્રમાં ઉતારવા કર્યા અને જણાવ્યું કે 'હું જેમ કરૂં તેમ તમારે પણ કરવાનું છે.' ત્યાર પછે. પાતે ભરતરાજાના સ્વાંગ સજીને ચક્રની ઉત્પત્તિ પ્રગટ કરી અનુક્રમે ચૌદ રત્ના પણ પ્રગટાવ્યા અને અનુક્રમે છ ભરતના ખંડાને સાધીને ચક્રિત્વના અભિષેક પણ કરાવ્યા. બત્રીસ હજાર મુકુટબંધ રાજાઓ સેવા કરતા દેખાઢચા. ચારાશી લાખ હાથી ઘાડા રથ અને છન્નુલાખ પાયદળ મહા સુભટા આ. ઝાહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

પણ પ્રગટાવ્યા છ ખંડને જીતીને વિદ્યાધરની કન્યારત્નને પરણીને તે સીરતનને પટ્ટરાણી રૂપે સ્થાપન કરીને રૂષભકુટ ઉપર હું ભરત સમ્રાટ પ્રથમ ચક્રિ છું. તેવું નામ કાંકીણીરત્ન વડે લખીને એકલાખ બાણું હુજાર સ્ત્રીઓના સ્વામિ થઈ અયાધ્યા નગરીમાં પાતાના રાજ્ય મહેલમાં પ્રવેશના દેખાવ અતાવ્યા. ચકિત્વના અભિષેક મહાેચ્છવને અને પછી બાહુબલી સાથેતું યુદ્ધ **દે**ખાડીને નવાણુંભ ઇએાની દીક્ષા પણુ ગતાવી અને ક્રમે કરીને આદર્શ ભુવનમાં આભૂષણ પૂર્વ ક પ્રવેશીને હાથની ટચલી આંગ-ળીની વીંટીને પડતી દેખાડી અને ક્રમે ક્રમે સર્વ આબુષણ છેાડતાં ભરતની પેઠે. અન્યત્વ, એકત્વ, અસારત્વ, અનિત્ય વ **ભાવના** ભાવતા ધર્મધ્યાનમાંથી શુકલધ્યાનમાં પ્રેણીએ ચડીને આરિસાની સન્મુખ જ નટ અષાઢ બુતિ મહર્ષિએ કેવલજ્ઞાન, અને કેવળદર્શન પ્રગટ કર્યું પાંચ સુઠીથી લાેચ કર્યો અને દેવાેએ રજોહરણ મુખવસ્ત્રિકા આદિ સાધુના વેષ (લીંગ) આપ્યા. અષાઢાભુતિમહુષિ<sup>૬</sup>એ નાટકમાં પાત્ર માટે જોડેલા પાંચશા ગજ-કુમારાને પ્રતિબાધ કરીને મુક્તિની સાધના કરાવી ચક્રિના નાટક માટે લેગા કરેલા અનેક રતેના નટને આપી તેનું દ્રાસ્દ્રિ દુર કર્શું. આ પછી તે મુનિએા અષાઢાભુતિમહર્ષિ સાથે ચારિત્ર માલતા જગત ઉપર વિચરવા લાગ્યા. તેમના પુજ્ય ગુરૂએ કાેઈ દ્વારા પરંપરાથી આ વાત જાણી હર્ષપામતા તેમના ગુણને સ્મરણ કરતા તે અપૂર્વ ચાેગ સામર્થ્યની સ્તુતિ કરવા લાગ્યા અહેા! આ અષાઢાભુતિનું બાહ્ય સામચ્ય કેટલું હતું. નાટકમાં તે ચ-કવતી હતા 🖁 ચૌદરત્ના તેની પાસે હતાં પણ તેણે આ બાહ્ય સ્વરૂપને આંતરરૂપે પ્રગટાવ્યું આત્મા આ ઉપરથી સાચા ઈદ્ર

48

'' एकेा खलु अस्मि अहम् नास्मि मे कंचन " ઐવી ભાવના ભાવતાં ગુણુશ્રેણુીમાં ચડતા અપુર્ગ અનિવૃત્તિ સૂક્ષ્મ સંપરાય આદિ ગુણુસ્થાનક પ્રાપ્તિ ચેાગ્ય ક્ષાયિક ભાવની

સ્વરૂપનેા સાક્ષાતકાર કરવા. તેની પ્રાપ્તિ અર્થે અનેક ચાેગીઓ યમ નિયમ આસન પ્રાણાયામ પ્રત્યાહાર ધ્યાન ધારણા સમા-ધિઓને અનેક કાલ પર્ય ત કરે છે. ત્યારે તેની કાંઇક ઝાંખી થાય છે. ભગવાન શ્રી મહાવીર દેવને આ દબ્ટિની પ્રાપ્તિ માટે નયસાર રાજાના ભવથી આદરેલા પ્રયત્ન કાેટાકાેટી સાગરાપમ ઉપરાંત પ્ણ કેટલાક કાલે પુર્ણ આત્મદર્શન કરાવનાર થયા ત્યારે શ્રી કુર્માપુત્રને આદ્યભાવે માતાપિતાની સેવામાં પ્રવૃત્ત હાેવા છતાં આંતર દષ્ટિથી બધાને પાતાથી બિન્ન માનતા

आत्मदष्टिप्रभावोऽयं, केन वारयितुं क्षमः ॥ २ · !। અર્થ'-કુર્માપુત્રે ઘરમાં રહ્યા છતાં પણુ કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યુ આ શુદ્ધ આત્મદષ્ટિના પ્રભાવને કેાથુ રાકી શકે તેમ છે ? ાારરા।

વિવેચન:-આત્મદ્ધ એટલે આત્માના આંતરિક સહજ

છે તેનું ત્રીજી દર્ષાત પશુ પુજ્ય ગુરુવર આપે છે!

कूमांपुत्रो गृहे तिष्ठिन् . केवलज्ञानमाप्तवानः

અને ચક્રવર્તિ છે તે કરી અતાવ્યું. તેણે આત્માના સર્વ પાપ કર્મને ક્ષણમાં લેઠી નાખ્યાં. અને નાટકના વેષમાં જ કૈવલ્ય લક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરી. તે મહાન અપૂર્વ આશ્ચર્ય છે. ધન્ય છે તે અષાઢાભુતિ મહર્ષિને ખરેખર તે સર્વ મહર્ષિઓમાં ચાગી ઓમાં અને ધ્યાનીઓમાં પણુ મહાનમાં મહાન છે. ાા ૨૧ ા એ આત્મદર્શન ગૃહસ્થા ને પણુ અપૂર્વ ચાંગ વડે થાય

પપ

**આ. ઋડ**હિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

ઝ્રેણુ વડે કમ<sup>°</sup>મેલને આત્મવીય<sup>°</sup> વડે નષ્ટ કરીને મહામાહેના વિનાશ કરી જ્ઞાન, દર્શન, અંતરાચના એક ઘડીમાં નાશ કરીને કેવળજ્ઞાન અને કેવળ દર્શનને પ્રગટાવ્યું. છતાં ∶આશ્ચર્ય છે કે નિલે પથી કુટું બની સેવા કરતા રહ્યા માતપિતાને પણ તે વાતની ખબર ન જ પડી. આવી ચાેગની આત્મશક્તિ આત્મામાં તીરા-ભાવે આપણામાં પણ રહેલી છે જ તેના કાેઈ નિષેધ કરી શકે કે તેમ નથી જ ાારવા

## ક્રમપુત્રનું દર્ષાત

દુગ'મ પુરમાં દ્રોણુ નામના રાજા હતાે. તેને દ્રુમાદેવી પટરાણુી હતી. તેને લભ્રકુમાર પુત્ર હતાે. રાજ્ય અને જીવા-નીના મદથી રાજા નાના છેાકરાને રમત ખાતર દડાની પેઠે આકાશમાં ઊડાડીને આનંદ માનતાે હતાે.

એક વખત તે નગરના ઉદ્યાનમાં કેવલી ભગવાન પધાર્યા તેમને વનની યક્ષિણી ભદ્રમુખીએ પુછયું કે ' મારા પ્વ' ભવના પતિ હાલ કયાં છે ?

જ્ઞાની એ જણાવ્યું કે ' આ નગરના રાજાના તે પુત્ર થયેલા છે. ' તે સાંભળીને પૂર્વભવનું સ્વરૂપ અતાવીને તે કુમારને વિષ યમાં લાભાવી દૈવશક્તિ વડે હરણ કરીને તે પાતાના ભુવનમાં લઈ ગઈ ત્યાં કુમારને પૂર્વભવના વૃતાંત જણાવ્યા જાતિસ્મૃદ્ધિ-વડે પૂર્વભવ જાણીને પરસ્પર પ્રેમથી તે વાતને તેણુ સ્વિકારી. દેવીએ તેના શરીરમાંથી હુર્ગ'ધમય દ્રવ્યાને કાઢી નાંખીને સુંદર સુંગંધી દ્રવ્યા વડે પાતાને ભાગ કરી શકાય તેવું તેનું દીવ્યરૂપ બનાવ્શું. કુમારના માતાપિતાને તેની તપાસ કરતાં તેના આત્મદર્શન ગીતા

પત્તો કેવલી દ્વારા તેમને મલ્યેા. ત્યારે તેમણે વૈરાગ્યથી ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું

આમ વિષયભાગમાં કેટલાક સમય જતાં દેવીએ પાતાના તે કુમાર પતિનું અલ્પ આયુષ્ય જાણીને તે વાત પતિને જણાવીને તેમને દિક્ષા માટે અનુમતિ આપી અને તેજ વનમાં કેવળી ભગવ'ત પાયે તેને મૂકચો ત્યાં કેવલોએ ધર્માપદેશ કરતાં જણાવ્યું કે આ જીવ અનાદિથી ભાગમાં આસકત છે. તેણે તેમાં સુખ માન્યું છે. પણ વસ્તુતઃ તેથી સુખ કે સતાષ નથી જ થતા.

जत्तो च्चिय पच्चक्खं सेाम्म सुईं नस्थि दुक्ख मेवेदम् तप्पडियारविभत्तं, तो पुण फलंति दुक्खंति ॥१॥ विषयसुहुं दुक्खं चिय, दुकखंप्पडियारओतिगिच्छित्व तं सुईं उत्तयार ओ न उत्रयारो विणा तत्थं न् २॥

હે, ભાગ્યશાળી, સમતાએ વિચાર કરીશ તા તતે જે પ્રત્યક્ષરૂપ ઇન્દ્રય વિષયગત સુખ દેખાય છે. તે વસ્તુતઃ દુઃખ જ છે. તેના પ્રતિકાર કરીને ભેદપાડીને વિચાર કરતાં તે ભાગના ફળરૂપ શરીરમાં જે પીડા થાય અશક્તિ થાય કળતર ચાય તે દુઃખ જ છે. તેથી પંડિતા વિષય સુખને દુઃખ જ કહે છે. જેમકે શરીરપર ચળ–ખાણુજ આવતી હાય છે.ત્યારે લાકા ખાણુવામાં સુખ માને છે પરંતુ ચામડીમાં લે/હી બહાર આવે બળતરા થાય ત્યારે દુઃખ મેળવે છે. દુઃખના વધારા થાય છે. તેમ વિષયા ભાગવતાં આસક્તિ મટતી નથ' પણ ભાગા ક્ષયાદ રાગાને હપજાવે છે. આ વાત પ્રત્યક્ષ સવ'ને વિદ્રાન વૈદ્યોને અનુભવમાં

આ. ૠહિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

છે. જોકે ભાેગ વખતે વિષયાસક્ત તેમાં સુખ છે, તેવી ભ્રમણા કરે છે. એટલે તેમાં સુખના આરાપ કરે છે. પણ તથ્ય વસ્તુ વિનાના આરાપ અસત્ય એટલે દુઃખના હેતુ જ થાય છે. મનુષ્ય દિજીવાને તેની અનાદિ કામસંજ્ઞા હાવાથી દુઃખમાં પણ સુખની કલ્પના કરે છે. તે માટે જણાવે છે કે :

जह निंब फले समुप्पन्नो कीडो कडुं अपि मन्नए महुर तह सिद्धिसुहे पच्चक्खे संसारे सुहं बिति.

જેમકે લીંમડાના પત્ર પુષ્પ ફળાદિકમાં જે કીડાએા થાય છે, તેઓ તેના :રસમાં આસક્ત હાેવાથી વિષ સમાન કડવા ને પણુ મધુર માને છે. તેમ જે જીવાત્માઓને માેક્ષ અને સંવરમાં સુખ છે તેથી અજાણુ હાેવાથી અને તે સુખને કાેઈ પણુ વખત અનુભવ્યું ન હાેવાથી વિષયાદિને સુખરૂપે માનીને તેને સુખ કહે છે. વળી જણાવાનું કે :

जो भविओ मणुअभवं लहिउं धभ्मे पमायमायरह,सोहलद्ध चितामणिरयणं रयणायरे गमइ ॥९॥

ભવ્યાત્મા પુષ્ટ્યયેાગથાં ચિંતામણો રત્નની ખાણ રૂપ માનવ. બવને પ્રાપ્ત કરી જે પ્રમાદ વિષય કષાય અને અવિરતિએામાં પ્રવૃતિ કરીને ધર્મંરૂપ ચિંતામણી રત્નને ફેંકી દેતા ભવસમુદ્રમાં પાતાના આત્માને ભમાડવાને અનેક જન્મ મરણ ભાેગવવા માટે ફેંકી દે છે.

આમ પૂજ્ય :કેવલ<sup>ુ</sup>ની વિસ્તાર પુર્વંક ભવ વિનાશિની માેક્ષ માર્ગંની શ્રેણુિ સમાન દેશના સાંભળીને તે રાજકુમા**ર** ગુરૂ પાસે ચારિત્ર ગ્રહણુ કરીનેપાળીને તેના માતા પિતા અને

**આત્મદર્શન** ગીતા

તે મહાશુક્રદેવ લાકમાં દેવતા પણે ઉપન્યા અને આ યક્ષિણી દેવભવનું આયુષ્ય પુર્ણ કરો બ્રમરરાજાની વૈશાલી નામે ભાર્યા થઈ રાજા રાણી અન્ને ધર્મ'ને ઈબ્ટ માનતા ચાેગ્ય આરા-ધના કરી અંતે તેઓ પણુ મહાશુક્રમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયાં.

તેમાં કુમાર દેવત્વનું આશુષ્ય પુર્ણુ થયે ચ્યવીને રાજગૃહ નગરમાં મહેન્દ્ર નામના રાજાની ભાર્યા--મહારાણી કૂર્માદેવીની કુક્ષિમાં પુત્ર પણે ગર્ભરૂપે રહ્યો. સારા દિવસે સારા સહુર્ત માં સારા લગ્નમાં તેના જન્મ થયેા. દાહલા ધર્મકરણી મય આવ્યા હાવાથી મઃતા પિતાએ પુત્રનું ધર્મદેવ નાન રાખ્યું. પુર્વભવમાં કુતુહલથી લોકાના બાળકાને બાંધીને પાટલા રૂપ બનાવીને આકાશમાં ફેંકવાનું કરવાથી આ ભવમાં તેનું શરીર વામન કુબડું થયું. યુવાન અવસ્થામાં તેના બે હાથની ઊંચાઇ થઈ. તેથી રાજાના પુત્રને કુબડા કહેતાં લોકોને ભય લાગ્યા તેથી તેમણે કુર્માદેવીથા ઉત્પન્ન થયેલા હાવાથા લોકામાં કૂર્મા પુત્ર તરીકે પ્રાંસેદ્ધિ પામ્યા. ચુવાન અવસ્થામાં આવે છતે તેના રૂપ રૂણ વિજ્ઞાન આદિથી તે બહુરાજકન્યાને પરષ્ટ્યા.

રાત્રિએ મુનિઓથી કરાતી સૂત્રની આવૃતિ અને સ્વાધ્યાયમાં ગણાતા સૂત્રોને સાંભર્ગાને ઉકાપોક કરતાં કુર્માપુત્રને જાતિસ્મૃતિ મતિજ્ઞાન પ્રગટ થયું તેના ધ્યાનથી સ્વકર્મ ને ભાવનાખલે ખપાવતા ગુણુ શ્રેફીએ ચડી માકના પ્રથમ સમૂલ ઘાત કરીને જ્ઞાન દર્શનના આવરણેનો તેણે અંતનાય કર્મના પણુ શુકલ-ધ્યાન ચાંગે નાશ કરીને કેવલજ્ઞાન અને કેવલ દર્શન પ્રાપ્ત કર્યું. આ. ૠહિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

આ પછી તેમણે વિચાર્યું કે જો હું અત્યારે મુનિવેષ રૂપ ચારિત્ર અંગીકાર કરૂં તાે વિરહના ચાેગે વસ્તુ સ્વરૂપના અજાણુ માતાપિતા અહુ દુઃખ અને મરણુ પામે માટે તેઓને પ્રતિપ્રાધ કરવા મારે ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહેવું ચાેગ્ય છે.

એવા અવસરમાં સ્વર્ગાથી ચ્યવીને તે કુમારના ચારે સંબ ધિએા વૈતાઢય પર્વંત ઉપરના નગરમાં વિદ્યાધર થયા ત્યાં ભાેગ ભાેગવીને ચારણુશ્રમણુ મુનિ પાસે સંચમ લઇને સાધુ થયા અને મહાવિદેહમાં વિચતા જિનેધર ભગવતાની યાત્રા કરવા ગયા. પ્રભુને વંદના કરીને પછ! દેશના શ્રવણુ કરવા એઠા. આ સમયે ચકવર્તિ પ્રભુને વંદના કરીને દેશના સાંભળવા બેઠા. દેશનાને અંતે ચક્રવર્તિ પ્રભુને વંદના કરીને દેશના સાંભળવા બેઠા. દેશનાને અંતે ચક્રવર્તિ પ્રભુને વંદના કરીને દેશના સાંભળવા બેઠા. દેશનાને અંતે ચક્રવર્તિ પ્રભુને વંદના કરીને દેશના સાંભળવા બેઠા. દેશનાને અંતે ચક્રવર્તિ પ્રભુને વંદના કરીને દેશના સાંભળવા બેઠા. દેશનાને અંતે ચક્રવર્તિ પ્રભુને વંદના કરીને દેશના સાંભળવા બેઠા. દેશનાને અંતે ચક્રવર્તિ પ્રભુને વંદના કરીને દેશના સાંભળવા બેઠા. દેશનાને અંતે ચક્રવર્તિ પ્રછયું કે ' ભરતમાં હાલ ચક્રવર્તિ વાત્ર બિરતક્ષેત્રમાં કુર્માપુત્ર ગૃહરચના વેષમાં માતાપિતાને પ્રતિબાધ કરવા કેવલી હાન છતાં ઘરમાં જ રહ્યા છે. ' ત્યારે તે ચારે જણાએ ભગવાનને પૂછ્યું કે ' અમને કેવલજ્ઞાન કયારે પાસ થશે.' ત્યારે તે ચાર મુનિએાને જણાવ્યું કે ભરતમાં રાજગૃહનગરમાં કુર્માપુત્રની પાસે તમાને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત થશે.'

આ સાંભળીને તે ચારે ચરણ શ્રમણેા કુર્માપુત્ર પાસે આવીને મૌન ધરીને બેઠા ત્યારે કુર્માપુત્ર કેવલીએ કહ્યું કે ' તમે તીર્થેંકર પરમાત્માને નસસ્કાર કરી તેમના વચન વડે મારી પાસે આવ્યા છે ' આ પછી તેમણે તેમનું પૂર્વભાવ સ્વરૂપ કહી બતાવ્યું તેઓ પાતાના પૂર્વભવનું સ્વરૂપ સંભળીને જાતિ સ્તરણુ પામીને ક્ષયક બ્રેણીમાં ચડયા અને કેવલજ્ઞાન પામ્યા આ

#### આત્મદર્શન ગીતા

પછી તે કેવળીઓ જીનવર ભગ'તને વ'દન કર્યા વિના કેવલીયર્ષદામાં બેઠા. ત્યારે ઇંદ્રે પૃછ્યું કે ' ભગવ'ત આ ચાર મુનિઓ વ'દન કર્યા વિના કેમ બેઠા. ? પ્રભુએ જણાવ્યું કે તે ચારે મુનિઓ કુર્માપુત્રના મુખથી પાતાના પૂર્વ લવ સાંભળીને કેવલી થયા છે.

ું ઇંદ્રે પૂછ્યું કે 'તે કુર્માપુત્ર કયારે દ્રવ્ય ચારિત્ર ચ**હણ** કરશે.' ત્યારે પ્રભુએ જણાવ્યું કે 'આજથી સાતમા દિવસે તે દ્રવ્ય ચારિત્ર સાધુવેષને ધારણ કરશે. તે માતાપિતાને પ્રતિણાધ કરીને કેશ લાેચ કરશે. દ્રવ્ય ચારિત્રને લઇ ને દેવાેએ રચેલા સુર્વ'ણ કમળ પર બેસીને ધર્મદેશના વડે અનેક ભવ્યાત્માઓને પ્રતિણાધ કરીને માક્ષ લક્ષ્મીને પામશે.' જઘન્યથી બે હાથની ઉંચાઈવાળા માક્ષમાં જાય છે. અરે ઉત્કૃષ્ટથી પાંચશાે ધનુષ્યની કાયાવાળા માક્ષમાં જાય છે.

હવે પુજય શુરૂદેવ જણાવે છે કે આત્મ દૃષ્ટિનેા અપૂર્વ પ્રભાવ આજે પણ દેખાય છે.:---

आत्मद्दष्टिप्रभावेण, सदानन्दास्सुसंयताः अधुनाऽपि त्रिल्लोक्यन्ते, बाह्यद्दष्टिपराङ्मुखाः ॥ २३॥ अर्थः ---- आत्भानी ६ण्टिना अपूर्वं प्रकावथी सुसंयभीओं

સદા આનદને અનુલવ કરે છે. તેવા બાહ્ય દબ્ટિથી વિસુખ રહેલા મહાત્માઓ આજે પણ જોવા મળે છે. ાા ૨૩ ા

(વવેચન-હે લગ્યાત્માઓ ! આત્માના સ્વરૂપતું જેને લાન થાય છે તે આત્માને આ ભવમાં પણુ આધિ ગ્યાધિ અને ઉપાધિ નથી રહેતી. આવેા આત્મદબ્ટિના અપૂર્ગ મહાન પ્રભાવ જોવાય છે. ક્ષચાેપશમ ભાવે જેણે આત્માના દર્શન કર્યા છે. તેવા આ. ઋહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

આત્માઓ અહિંઆં અ શરીર વડે સર્વ જીવાના અહિંસક સત્યવચની, ચારીના ત્યાગી, પ્રદ્વાચારી, અને પરિગ્રહના ત્યાગી હાેવાથી બહારના કારણેાથી કાેઈપણ જીવની સાથે વર વિરાેધ કરતા નથી. તેમજ અ'તરમાં પણ છળ, કપટ, કૂડ, પાસ આચરવાની તેમને જરૂર પડતી ન હાેવાથી તેવા સંચતી આત્મા સાધુપુરુષા અહિંઆં પણ આનંદ ભાેગવે છે.

ભગવાન શ્રો આચાર્ય હેમચંદ્ર સુરીશ્વરજી કહે છે કેઃ-मोक्षोऽस्तुमास्तु परमानन्द वेद्यते खलु यस्मिन्नखिल सुखानि प्रतिभासन्ते न किञ्चदिव ॥१॥

શુદ્ધ આત્મ દેષ્ટિના પ્રભાવથી અહીં આજે આનંદ અનુભવાય છે તે માેક્ષની વાનગી જેવા જ હાય છે. તેથો હાલમાં માેક્ષ પ્રાપ્ત થાય કે ન થાય પણુ આત્મત્ત્વાનુભવના પ્રત્યક્ષ આનંદ તા અનુભવાય છે જ. તે આનંદની પાસે સર્વ સંસારના બધા ગણાતા સુખા કાંઈ હિસાબમાં નથી તૃણુ સરખા પણુ નથી. આવા અનુભવ આત્મદ્રષ્ટિના ધ્યાનવાલા ચાેગીઓ રૂપસ્થ ધ્યાનમાં યા રૂપાતીત ધ્યાનમાં પ્રવૃતિ કરનાર આનંદધન, ચશાવિજયજી, દેવગ્રંદ્ર આદિ મહાયે:ગીઓ આ શરીરમાં આજ ભવમાં અનુભવતા હતા કારણુ કે તેઓ પુદ્દગલ ભાેગ સાતા અશાતા અનુકુલ પ્રતિકુલ બહારના સંયોગા સંબધા ઉપર દ્રષ્ટિ નહાેતા રાખતા તેથી મહા સંયમી એવા મહાપુરૂષા પરમાનંદનો અનુભવ કરતા હતા.

શ્રી યશાવિજયજી મહારાજ જણાવે છે કે ---

निर्विकारं निराबाधं ज्ञानसारमुपेयुषाम् विनिः तपरा-ज्ञानां, मोक्षोऽत्रेव महात्मनाम् ॥१॥

૬૨

આત્મદર્શન ગીતા

જેએોને મન કર્માંનેા વિકાર નથી કાેઈ પણુ સંકલ્પ વિક લ્પમય ખાધા નથી જે આત્મ જ્ઞાતના સાર રૂપ સમ્યકત્વ ફલને પ્રાપ્ત થયેલા છે. અને પર પુદ્રગલની આશા ત્યાગ કરવાથી માેક્ષના જેવી વાનગી રૂપ આનંદ અનુભવે છે. ારગા

જ્યારે આત્મા સંકલ્પ વિકલ્પોના ત્યાગ ક**રે છે. ત્યા**રે આનદ મેળવે છે. તે જણાવે છેઃ—

## आत्माऽसंख्यप्रदेशेषु, स्थीयते शुद्धदृष्टितः

स्थिरत्वेनानुभूयत. चिदानन्दमहोदधिः ॥ २४॥ અર્थः-આત્મા પાતાના અસખ્યાતા પ્રદેશમાં રહેલાે છે. તે શુદ્ધ દ્રષ્ટિથી સ્થિરતા વડે,ધ્યાન વડે અનુમવ કરતાં જ્ઞાન. દર્શન ચારિત્રરૂપ આનંદ મહાદધિ સ્વરૂપ આત્માના અનુભવ થાય છે ાારષ્ઠા

વિવેચન ઃ-આત્મ સ્વભાવથી જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય-રૂપ સચ્ચિદાનંદના મહાસમુદ્ર અસંખ્યાત પ્રદેશ થાય છે. તેને રાેગાભ્યાસ વડે કર્મપડદા હઠાવીને યાેગિઓ પ્રત્યક્ષ રીતે અનુભવે છે. તે આત્મદબ્ટિની પ્રાપ્તિ માહનોય કર્મની ભયંકર ગાંઠ જ્યારે ભેદાય ત્યાર પછી જ થાય છે. એટલે સંસારમાં સુખ અને દુઃખને ભાેગવતાં અકામ નિર્જેશ વડે આત્મા બહુ કર્મદલને ભેદ કરીને માહનાયકર્મની વજા સ્યમહા-કઠણ ગાંઠની નજદીક આવે છે જીવની ત્યાં સુધીની વૈશઅ પ્રવૃત્તિને યથાપ્રવૃત્તિ કહેવાય છે.

તે વખતે માહનીય કમ<sup>c</sup>ની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિને ખપાવીને એક કાેરાકાેડી સાગરાેપમથી પણુ પલ્યાેપનના અસ<sup>ં</sup>ખ્યાત ભાગે અલ્પ સ્દિતીકરેલી હાેય છે. આ. ઋદ્ધિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

અપૂર્વ કરણુમાં જેમ અલવાન કઠીઆરો કુહાડા વડે રાયણુવૃક્ષની બહુ કઠણુ ગાંઠને ભેદે છે. તેમ જીવ પણુ અપુર્વ વીર્યના ફેારવવા વડે કર્મગાંઠને ભેદ કરીને અપુર્વ કરણૂને સફલ કરે છે. ત્યાર પછી સમ્યકત્વ માહુનીય, મિશ્ર માહુનીય, મિશ્યાત્વ માહુનીય, તેજ અનંતાનુખંધી કષાયની ચાકડીને ખપાવીને જીવ સમ્યત્વ દક્શેન એટલે આત્મસ્વરૂપના દર્શન શ્રદ્ધા પ્રાપ્ત કરે છે. આત્મા અસંખ્ય પ્રદેશમય જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્ર ગુણુ ચુક્ત છે. તેમ અનુભવે છે.

जा गंठी ता पढमं गंठी समइच्छेओ भवे बीयं अनियहि करणं पूण सम्मत्त पुर क्खडे जीवे ॥१॥

ગાંઠ સુધી આવવું તેને ચથાપ્રવૃત્તિકરણ કહે છે. અને જે ભાવનાથી માહની ગાંઠ ભેદાય તે અપુવંકરણ કહેવાય છે ત્યાર પછી સમ્ચકત્વ સન્મુખ-આત્મસ્વરૂપની શ્રદ્ધામય દર્ષ્ટિ જે પ્રગટ થવાના સમય સુધીને અનિવૃતિ કરણ કહેવાય છે. અને સમ્યગ્ દર્શન જે શુદ્ધ પરિણામની ધારાએ થાય છે. તેને અતરઃકરણ કહેવાય છે. તે સમ્પ્રકૃત્વ વડે અંતર દ્રબ્ટિ વિકસ્વર પામતી હાેવાથી આત્મા પાત ના સ્વરૂપને અનંત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર, વીર્ય ઉપયાગ તપ વિગેરે સર્વગુણાના મહાેદધિ જાણે છે તેને પ્રગટ કરવા માટે જે આવરણ કર્મો છે. તેને ભેદવાના નિશ્ચય પણ આત્મદ્રબ્ટિના પ્રભાવથી કરે છે. ાારષ્ઠા

आत्मा आंतर द्रष्टिने अयारे प्राप्त अरे ते अखावे छेः-चित्तं स्थिरं यदा स्वस्मिन्, तदाऽन्तदृष्टिभाग् भवेत्; सोऽन्तर्देष्टिप्रभावेन, कार्यं किमवशिष्यते. ॥ २५॥

58

આત્મદર્શન ગીતા

અર્થઃ ≔જ્યારે ચિત્તની ચાેઘ્ય સ્થિરતા આવે ત્યારે જીવ આત્મદ્રષ્ટિવાળાે થાય છે, તે અ'તરદ્રષ્ટિના પ્રતાપ વા પ્રભાવ વડે ક્યું ધાર્શું કાર્યં કરવામાં બાકી રહે તેમ છે ારપા

વિવેચન ઃ- જ્યાં સુધી આત્મા ચાંચલતાને ધારણુ કરે ત્યાં લગી વસ્તુ સ્વરૂપને પામી શકતા નથી કહ્યું છે કે

"वत्स किं चञ्चलस्वान्ते।, आन्त्वा आन्त्वा विषीदसि निधि स्वसन्निधावेव, स्थिरता दर्शयिष्यति॥ १॥

હે વત્સ ! તું ચિત્તની ચ ચલતા ધરે છે. ત્યાં લગી યથાર્થ સ્વરૂપને તું જાણી શકવાના નથી જ અને જેમ ચંચલ ચિત્ત વૃત્તિવાલા મૃગેા રહ્યુમાં (મરૂભૂમિમાં) પાણીની બ્રાંતિથી રખડી ને મરી જાય છે પણુ તેની તૃષા શાંત થાય તેવું પાણી તેમના હાથમાં આવતું નથી. તેમ તું પણ આહ્ય વિષયેામાં ચિત્ત વૃત્તિઓને સુખની આશા રાખીને દેાડાવે છે. પણ તેથી સત્ય સુખતું સ્થાન તારા હાથમાં આવવાનું નથી પણ સ્થિરતા <sub>પ્</sub>રવૈક આત્મ સ્વરૂપ કે જે પૂજ્ય શુરુઓએ ઉપદેશ્યું છે. તેમાં સ્થિ-રતા પૂર્વ કે એકાગ્રભાવે સ્થિર થઇને વિચાર કરી આત્મધ્યાન કર ! તેા તારી પાસે જે અંતરમાં પરમનિધાન સ્વરૂપ રત્ન ત્રયી છે તેને પ્રત્યક્ષ કરી શકીશ. અંતરદબ્ટિનેા એવેા અપુર્વ પ્રભાવ છે કે તેની પાસે અન્ય બાહ્ય હથિયારા મંત્ર તંત્ર વિગેરે શક્તિ નકામી જાય છે. માટે બાહ્ય શક્તિ ઉપર વિશ્વાસ કરવા કરતાં આત્મસ્વરૂપની શક્તિ પ્રગટ કરવા ઉદ્યમવંત થવું. માટે સ્થિરતાથી અંતરભાવે આત્મસ્વરૂપનું ધ્યાન કર ાા ૨૫ ા આંતર ગમાં સ્થિરતા લાવવા માટે તું સર્વ જગતના ٦

55

**આ. ઋક**દ્ધિસાગરસ્ર<sup>િ</sup> કૃત વિવેચન સહિત

છવાત્માએા પ્રત્યે શુદ્ધ પ્રેમમય બન એ માટે પૂજય ગુરદેવ જણાવે છે કે ઃ—

# मित्रभावश्व जीवेषु, प्रमोदः सज्जनेषु च, कृपादृष्टिश्व दीनेषु, माध्यस्थ्यं भावयेच्छुभं. ॥ २६॥

અર્થાઃ --સર્વ જીવેા ઉપર મિત્રભાવ સજ્જનાે ઉપર પ્રમાેદભાવ તથા દીન દુઃખી જીવેા ઉપર કૃપાભાવ અને અધમિ' ઉપર માધ્યરથ્ય ભાવને સારી રીતે ધારણુ કર ાારકાા

વિવેચન :- જગતના સર્વ જીવાે ઉપર પાેતાના આત્મા સમાન ગુણુસ્વભાવવંત જાણીને મિત્ર ભાવે પ્રેમ કરવા, समानेषु मैत्री જ્યાં જ્યાં સમાન સ્વભાવ હાેય સમાન વય હાેય, સમાન કુલ હાેય, સમાન જાતિ હાેય તેવા તેવા મનુષ્યા સાથે પ્રાયઃ મત્રી થાય છે. આપણા આત્માના સ્વરૂપ સમાન જગતના સર્વ આત્માઓનું સહજભાવે સમાન સ્વરૂપ હાેવાથી સર્વ જીવાત્માઓને આપણા અન્ધુ સમજવા અને તેઓનું ભલું થાય તેવા પ્રયત્ના અવસ્ય કરવા. કાેઇપણ જીવ દુઃખી ન જ થાય તેવી ભાવનાને મૈત્રીભાવના પૂજ્ય પુરુષા જણાવે છે. શ્રી હેમચંદ્ર પ્રભુ જણાવે છે કે

# माकार्षीन्केाऽपि पापानि मा भूत्केाऽपि दुःखितः म्रुच्यतां जगदप्येषा मतिर्मेत्री निगद्यते ॥१॥

ઠેાઈ પણ જીવ પાપાને ન જ કરા. પાપજ દુઃખનું ઉપા-દાન કારણુ થાય છે. તેવા પાપાના જો જીવા ત્યાગ કરે તાે અશાતાવેદનીય કર્મને ન આંધે અને કદાપિ પણ દુઃખને નજ પામે. આથી કાેઇ દુઃખી ન શાઐા એવું પરમપુરૂષા સર્વદા ઇચ્છે છે. આ

#### આત્મદર્શન ગીતા

સર્વ જગત્-જગતના સર્વ આત્માઓ કર્મ બંધનથી સર્વથા મુક્ત થઇને માેક્ષનું નિત્ય સુખ ભાેગવનારા થાય. આવા ભાવ-નામય જે પ્રેમ તેને પૂજ્યા મૈત્રીભાવના કહે છે. જો કે સામાન્ય રીતે સર્વ અજ્ઞાનીઓમાં રાક્ષસામાં કે હિંસક પશુપક્ષીઓમાં પણુ પાતાના અપત્યા-પુત્ર સ્ત્રી આદિમાં વિષયાદિમય પ્રેમરૂપ મૈત્રી હાેય છે. પણુ તે સાચી મૈત્રી ન કહેવાય. તેમજ રાજ્યના કર્મ ચારીઓ મુસદ્દિઓ પણુ વાણી અને લેખિણીમાં પ્રેમમૈત્રીને વ્યક્ત કરે છે. પણુ તે સત્ય શુદ્ધ પ્રેમ રૂપ મૈત્રીભાવ ન સમજવા. સર્વ જીવા પૂર્ણુ સચ્ચિદાનંદને ભેગવા એવી ભાવનામય પ્રેમમૈત્રી તેજ સાચી મૈત્રી છે.

બીજી ભાવના સજયના ઉપર પ્રમાદ ભાવ કરવા જેઓ જગતના કલ્યાણુ માટે પાતાના જગત સંબંધી ભેંગ સુખાને તિલાંજલિ દઇને સાચું સુખ જીવાને કેવી રીતે મળે તે માટે નિરંતર ચિંતવન કરતા, અજ્ઞાનીઓ તરક્થી આવતા દુઃખ ઉપસર્ગોને સમતા ભાવે સહન કરતા, વસ્તુ સ્વરૂપના યથાર્થ નિશ્ચય કરીને જગતના કલ્યાણુ માટે સતત પ્રવૃતિ કરનારા, સજયના સમ-જવા. તેઓના ગુણાના જે પક્ષપાત, તેમના ગુણા અને કલ્યાણ મય પ્રવૃત્તિની પ્રશંસા કરવી તે પ્રમાદ ભાવના કહેવાય છે, શ્રી હેમચંદ્ર પ્રભુ જણાવે છે કે

' अपास्ताऽशेषदोषाणां बस्तुतत्त्वावल्लोकिनाम् ॥ गुणेषु पक्षपातो यः स प्रमोद प्रकीर्तितः ॥२॥

અર્થઃ-હિંસા અસત્ય, ચારી, મૈશુન, પરિગ્રક, ક્રોધ, માન માયા, લાેલ, રાગ, દેષ કલેશ, ચાડી, આળ, ખાેટા આરાય, રતિ, ٤2

આ. ઋહિસાગરસૂરિ કૃત વિવેચન સહિત

અરતિ, માયા પૂર્વ કનું અસત્ય, મિથ્યાત્વશલ્યરૂપ સર્વ પાપમસ દોષા અને અજ્ઞાન વિગેરેના ત્યાગ જેમને થયા છે તેવા તથા જગતના સર્વ રૂપી અરૂપી પદાર્થીના દ્ર૦ય ગુણુપર્પાય–પરિણામાને નામ સ્થાપના દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવ નય પ્રમાણુ વિગેરે દષ્ટિથી અવલાેકનારા સર્વ તીર્થ કર, ગણુધર, સામાન્ય કેવલી, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા અને સમ્યક્ત્ ગુણુવંત વિગેરેની ઉત્તમ પ્રવૃત્તિ કે જે જગત કલ્યાણુકારી હાેય તેની મનમાં આહુલાદ પૂર્વ ક પ્રશંસા કરવી તે પ્રમાદ ભાવના સમજવી

ત્રીજી ભાવના દીન દુઃખી જીવેાને દેખીને હુદયમાં દયા અનુકંપા કરવી તેઓને દુ.ખથી મુક્ત કરવા આપણાથી જે શકય હાેય તેવી પ્રવૃત્તિ કરવી તે કરુણા કહેવાય છે. શ્રીહેમ-ચંદ્ર પ્રભુ જણાવે છે કેઃ—

दीनेष्वार्त्तेषु भीतेषु याचमानेषु जीवितम,

प्रतिकारपरा चुद्धिः कारुण्यमभिधीयते ॥ ३ ॥

અર્થ:-દીન એટલે દુ:ખી દ્રવ્યથી રાગ પીડાથી આજીવિકાના અભાવથી ભયંકર ઉલ્લંઠાના ઉપદ્રવથી જે દુ:ખી તે દ્રવ્યથી દુ:ખી જાણવા અને મિચ્ચાત્વ અજ્ઞાન પાપ શાસ્ત્રોના અભ્યા-સથી કુમાર્ગમાં પડેલા અનંત ભવ પરંપરામાં નિરંતર દુ:ખા ભાગવનારા ભાવ દુ:ખી સમજવા. તેમજ નવા નવા વિષય ભાગની લાલચથી પ્રયત્ન કરતા છતાં જેમની ઇચ્છા પૂર્ણ થતી ન હાેવાથી નિરંતર આર્તધ્યાનમાં પડેલા રાવણુ જેવા આતેાં જાણવા. આત્મદર્શન ગીતા

દ્રવ્યથી દુઃખી આત્તં જે રાગથી પીડાતાે હાય તેને દુઃખથી મુક્ત કરવા દવા તથા દ્રવ્યદાન કરવું, ભયકારક ગુંડાથી અકિ પામેલાને રક્ષણુ આપવું તે પણુ કરૂણા ભાવના કહેવાય છે અને ભાવથી દુઃખીઓ તથા દીના પ્રત્યે તેમનું અજ્ઞાન નષ્ટ થાય સમ્યગ્જ્ઞાન દર્શનને પ્રાપ્ત થાય તેમજ વ્રત નિયમ શૌચતા પાળી શકે તેવી તેઓને સહાય કરવી તે ભાવ દયા સમજવી.

અશુભ આચરણમાં અત્યન્ત રકત હાેય, ધમી<sup>૬</sup> પ્રત્યે દ્રેષ કરતા હાેય મારણાંતિક ઉપસર્ગ કરનારા હાેય તેવા અધમિ<sup>°</sup> આત્માઓ પ્રત્યે પણ અમૈત્રી ન કરવી પણ તેવા પ્રત્યે માપ્યસ્થ ભાવ-ઉપેક્ષા ભાવ ધરવા, શ્રી હેમચંદ્ર સૂર**વિર** જણાવે છે કે ---

क्तुरकर्मेंसु निःशङ्क, देवतागुरुनिन्दिषु, आत्मर्शसिषु यो-येक्षो, तन्माध्यस्थम्रुदीरिम् ।। ४ ॥

અર્થ:- જે પાપત્મા અભક્ષ્યભક્ષક, અગમ્યગામી, અપેયનું પાન કરનારા, મુનિ ઝદ્ધ સ્ત્રી આલ બ્રુગ્યુ ઘાતક હોય, અઢારે પાપમાં પ્રવૃત્ત હાય, જેનામાં પૂજ્ય અપૂજ્યના વિવેક ન હાય, દેવગુરૂ ધર્મને નહિ માનનારા હાય, તેમજ પુજ્યા ઉપર ખાટા આળ કલ'ક ચડાવીને ખાનગીમાં કે જાહેરમાં ભારે નિંદા કરનારા હાય, પાપથી દુઃખ ભાગવા નરક તિર્ય'ચમાં જન્મવું પડશે તેવા ભય વિનાના હાય, દેવગુરૂને ભયંકર ઉપસર્ગ, પરિશ્રમ, અને દુઃખ આપનારા હાય તેના પ્રત્યે કોધ કે શાપ નહિ આપતાં માધ્યસ્થતા– ઉપેક્ષા ભાવને ધારણુ કરવા. આ. ઋહિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

આ ચાર ભાવનાવડે આત્માને અનાદિકાળથી વળગેલા કમ<sup>6</sup>ના નાશ થતાં આત્મદર્શનની ચાેગ્ચતા પ્રાપ્ત થાય છે.

આ ચાર ભાવના જે કાર્ય કરે છે તે પૂજ્ય શ્રી જણાવે છે मैत्र्यादिभावनायुक्तो, हंसः प्राप्नोति शुद्धताम् ; शुद्धतायाः प्रकर्षेण, साक्षादात्मा प्रदृज्यते. ॥ २७॥ अर्थः -- आवार भैत्री प्रभाद क्षत्रणा भाष्यस्थ लावना लाव-

ન્ખવ :--આચાર મંત્રા પ્રમાદ કરૂણા માવ્યસ્થ ભાવના ભાવ નારા હંસ-આત્મા શુદ્ધતાને પામે છે આમ શુદ્ધતાની ઉત્કૃષ્ટ અવસ્થાથી આત્મા સ્વયં આત્મદર્શન-સાક્ષાતકાર કરે છે. ાા૨૭ા

વિવેચન :-આત્માને હંસની સાદશ્યતા આપીને પુજ્ય શુરૂદેવ જણાવે છે કે જે હંસ ઉજ્વલવર્ણો છે તેમ આત્મા સ્વસત્તાએ કર્મની અવિવક્ષામાં સ્વરૂપથી ઉજ્વલ છે. અથવા તેના મધ્યભાગે નાભિમાં રહેલા આઠ રૂચક પ્રદેશા સદા નિરા-વર્ષુ હાેવાથી ઉજ્વલ છે. તે ઉજ્વલતાના ચાેગે કાલ પરિ-પક્વ થતાં સર્વ પ્રદેશાને પાંચ કારણની પ્રાપ્તિ થતાં ઉજ્વલ કરી શકે છે.

આત્મા મૈત્રી પ્રમાદ કારૂણ્ય માધ્યસ્થ ભાવના ભાવતા છતા નિરંતર તેના અભ્યાસથી જેમ જેમ લેદ પામતા જાય છે. તેમ તેમ માહના આવરણુા વિલય કરતા છતા છેવડે પ્રત્યક્ષ આત્માના સ્વરૂપને જોનારા થાય છે. એટલે પ્રથમ સંસારના દુઃખાને યાતાથી અનુભવ કરતા અથવા ભાગ્યવ તાના વિષયાના ઉપ-ભાેગોને દેખી તેવા ભાેગની ઇચ્છા કરતા અજ્ઞાન ભાવે તપ કરતા કેટલાક કર્મને ખપાવતા આત્મા યથાપ્રવૃત્તિ કરણ કરે છે. પણ જો સદ્ગુરૂના યાેગે સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તા સર્વ

#### **આ**ત્મદર્શ'ન ગીતા

જગત્ જંતુ પ્રત્યે મૈત્ર્યાદિભાવના કેળવતાે છતાે માહનીય કર્મ**ની** સાતપ્રકૃતિને ખપાવતાે છતાે અપૂર્વકરણ અનિવૃત્તિ કરણ ક**રીને** સુદેવ, સુગુરૂ સુધર્મની ઉપર પ્રેમપૂર્વક રૂચિ કરતાે સમ્યકૃત્વ સ્વરૂષ આત્મ દર્શનને હંસ આત્મા પ્રાપ્ત કરે છે.

તે સમ્યગ્દર્શાની આત્મા સુદેવ સુગુરૂ સુધર્મની આરાધના કરતા મૈગ્યાદિભાવના બલ વડે દેશવિરતિ અને સવ<sup>જ</sup> ચારિત્રને અનુક્રમે પ્રાપ્ત કરી ગુણુ શ્રેણીમાં વધતાે આત્મ ઘાતક કર્મોને આત્મવીર્ય વડે ઘાત કરીને કેવલજ્ઞાન અને કેવળ દર્શન ચુક્લ થઇને પુર્ણુ આત્મ દર્શનને પ્રત્યક્ષ અનુભવે અને જગ-તના સવ<sup>°</sup> આત્માઓને પણુ તે સત્તાથી પાતાના સમાન શક્તિવાત જાણુ છે.

તે માટે શ્રીમાન આત્મયાેગી શ્રી દેવચંદ્રજી સુવિધિનાથ ભગવાનના સ્તવનમાં જણાવે છે કેઃ—

તુમ પ્રભુ જાણગ સર્વ જગ દેખતા હાે લાલ સર્વ જગ દેખતા નિજ સત્તાએ શુદ્ધ સહુને લેખતા હાે લાલ સહુને લેખતા પરપરિઘુતિ અધ્વેષપણું ઉવેખતા હાે લાલ, અધ્વેષપ**ણું** ભાગ્યપણું નિજશકિત અગવેષતા હાે લાલ ગવેષતા, અર્થ :- હે પરમાત્મા સુવિધિ જિનેશ્વર તમા તા આખા સર્વ જગતને જીવ, પુદ્ગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ કાલ રૂપે છે. એ દ્રવ્યથી વ્યાપક છે. તેને નિરંતર રોય ભાવે રાગ દ્વેષ ના અભાવથી બેઈ રહ્યા છાે. તેમજ સર્વ ભવ્યાત્માઓને પ**ણ** જીઓ છાે સર્વ આત્માઓને ચૈતન્યમય પાતાના સમાન સર્વ આત્મઝદ્વિમય પૂર્ણુ છે તેમ જાણું છાં પણુ તે સર્વ આત્માં-

9Pe

આ. ઋક્રિસાગરસૂરિ કૃત વિવેચન સહિત

ઓાની આત્મઋદ્ધિ માહ અજ્ઞાનાદિ કર્મના ભયંકર આવરણ્થી દેબાઈ ગઈ હાેવાથી તેઓ પાતાના શુદ્ધ આત્મ સ્વભાવને નહિ જાણતા હાેવાથી ચારગતિ ચારાસી લાખ ચાેનિઓમાં ભમે છે પણ દરેક આત્મા સત્તાથી અનંત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાેગમય નિજગુણુના કર્તા ભોકતા તેમાં જ સદા વિચરનારા અનંતગુણુાના સ્વામા છે તેથી સવ<sup>°</sup> આત્માઓ પણુ આત્મ સ્વરૂપના સાક્ષાત્કાર નિશ્ચયથી કરી શકે છે માટે સર્વજીવાએ એવી ભાવના કેળવવા નિરંતર પ્રયત્ન કરવા જોઈએ.

## ेअहिंसा सत्यमस्तेयं, ब्रह्मचर्यमकिञ्चनम् ; अभक्ष्यवस्तुसंत्याग, आत्मदर्शनहेतवः ॥ २८॥

અર્થ:-આત્મદર્શનની અભિલાષા રાખનારે અહિંસા-સત્ય-અચૌર્ય-પ્રદ્રાચર્ય અને અપરિગ્રહ વ્રતા તથા અભક્ષ્ય ભાજનના ત્યાગ અવક્ષ્ય કરવા જોઈએ. કારણ કે તે તેના હેતુઓ છે. ારડાા વિવેચનઃ-આત્મ દર્શનને ઈચ્છનારા મહાનુભાવાને યમ નિયમ આસન શૌચ ધ્યાન જ્ઞાન બ્રહ્યારૂપ ઉત્તમ ચારિત્ર અવશ્ચ જરૂરી છે. તે યમમાં અહિંસાની પ્રથમ જરૂર છે. સર્વ જીવાને આપણી જેમ સુખશાતા પ્રિય છે. તેથી જે આચરણાથી આપણુને દુ:ખ લાગે તેવી આચરણા આપણે અન્ય પ્રત્યે ન કત્ત્વી આપ ણુને જીવવું સ્વતંત્ર વિચરવું પ્રિય છે. તેમ અન્ય સર્વ જીવાને પણ તેવું પ્રિય હાવાથી કાઈને દુ:ખ-અશાતા થાય કે મરણ થાય તેવી આચરણા આત્મદર્શનના અભિલાષીઓએ ન કરવી જોઇએ. અહિંસાનું સ્વરૂપ શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ જણાવે છે કે:- न यत्प्रमादयोगेन, जीवितव्यव्यपरोपणम् त्रसानां स्थाव-राणां च तदहिंसात्रतं मतम् ॥ १ ॥

અર્થ ઃ- અજ્ઞાન સંશય વિષય'ય અને પ્રમાદના ચાેગે જે સ્થાવર એકેન્દ્રિય અને ત્રસ-બે ઇન્દ્રિયાદિથી પંચે-ન્દ્રિય સુધીના જીવાની હિંસાના ત્યાગ કરવા તે અહિંસા. સવ' જીવાને પાતાના સમાન ગણીને કાેઇનું મન તથા કાયાને દુઃખ ન થાય તેવી આપણી મન વચન કાયાની જે પ્રવૃત્તિ તેને પરમપૂજ્યા અહિંસા કહે છે. તેવા અહિંસા આત્મસ્વરૂપના અભિલાષીએ અવશ્ય પાળવી જોઈ એ

સત્ય સાચું બાલવું કાેઇને પણુ છેતરવું નહિ કે ખાેટાે અનર્થ થાય તેવી બુહિ સલાહ ન આપવી. શક્તિ હાેય તાે સત્ય સદાચરણુનાે ઉપદેશ આપવાે તે સત્ય વચન કહેવાય છે. શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ મહારાજ જણાવે છે કે

प्रियं पर्थ्यं वचस्तर्थ्यं,सूनृतव्रतग्रुच्यते, तत्तथ्यमपि नो तथ्यमप्रियं चाहितंच यत् ॥२॥

જે વસ્તુ જેવો હાેય તેવી કહેવી તે તચ્ય કહેવાય છે પણ તે સાંભળનારને પ્રેમ ઉપજાવે તેમજ આત્માનું હિત કર-નારું હાેય તેને સત્ય વચન સમજવું. જે પ્રિય હાેય પણ આત્મ હિત કરનારું ન હાેય તે તચ્ય હાેય તાે પણ અસત્ય સમજવું. જે પરમાર્થ દ્રષ્ટિએ સત્ય હિતકર હાેય તેવું વચન આત્મદર્શનમાં ઉપકારક થાય છે. ાારા

અસ્તેય-ચાેરીના ત્યાગ કરવા. પારકી વસ્તુ કે જેના આપણે આલિક નથી તેને લેવી વાપરવી કે ઇચ્છા થાય તેમ ઉપયોગ ୰୪

આ. ઋદિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

કરવા, તે ચારી કહેવાય છે. અન્ય મનુષ્યાનું ધન, સુવર્જુ; રૂપું, હિરષ્ય, ધઃન્ય વિગેરે નવ પ્રકારની જે મિલ્કત તથા સ્તી દાસ દાસી ગાય ભેંસ અકરી ઊઠ ઘાેડા બળદ વિગેરે ઘર હાઠ વિગેરે સ્થાવર જંગમ મિલ્કત હાેય તે તેના માલિકની આજ્ઞા મળ્યા પહેલા આપણાથી ન લેવાય ન વપરાય, જો વાપરીએ તા ચોરી જ ગણાય.

ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરિવર જણાવે છે કેઃ—

अनादानमदत्त्तस्याऽस्तेयव्रतमुदीरितम्, बाह्यप्राणा नृणा मर्थो हरता तं हता हि ते ॥३॥

અર્થ ઃ-ધનધાન્ય આદિ વસ્તુઓ તેના માલિકે આપણને સમર્પણ ન કરી હાય અથવા અમુક સત્ત્ય માટે વાપરવા આપી ન હાય તે વસ્તુને ન ગ્રહણ કરવી તે અસ્તેય-અચૌર્ય વત સમજવું. તે વસ્તુઓ અહિંઆં સામાન્ય રીતે ચાર પ્રકારે ગણાવી છે તે

साभीजीवादत्तं, तित्थयरअदत्तं तहेव य गुरुहिं एवम दत्तं चउद्दा पन्नत्तं वीयरायेहिं॥ १॥

કાેઇ પણ વસ્તુ કે જે આપણુને ઉપયાેગી લાગતી હાેય તાે પણ તેના માલિકની રજા વિના વાપરવી લેવી ભાેગ-વવી તે ચાેરી ગણાય છે. જીવા કે જે ચાર છ સાત આઢ નવ અને દશ પ્રાણે!ને ધરનારા છે તેની ઈચ્છાને જાણ્યા વિના લેવું તે જીવાદત્ત અથવા ગૃહસ્થાને સ્ત્રો દાસદાસીની ઇચ્છા ન હાેવા છતાં તેના ઉપર બલાવ્કારથી વ્યભિચાર કરવા તે પણ જીવાદત્ત ચાેરી જ સમજવી.

સાધુ સાધ્વીએા શ્રાવ્રક શ્રાવિકા અને સમ્યગ દર્શનિએાને તીર્થ'કર પરમાત્માએ જે જે ક્રિયા વ્યવહાર ન કરવા આજ્ઞા <mark>કરી</mark> હેાય તેવી ક્રિયા અનુષ્ઠાન આચરણા કરવી તે તીથ<sup>°</sup>'કર અદત્ત કહેવાય અથવા જે તત્ત્વ જ્ઞાન વ્યવધાર વિગેરે પરમાન ત્માએ નિષેધ કર્યા હેાય તેવા તત્ત્વની પરમાત્માની વિરૂદ્ધ રીતે ઉપદેશવી અને પાતે પ્રરૂપેલાં ગ્રન્થામાં પરમાતમા કે આચાર્ય **ગણ્**ધરાેના નામે ચડાવીને પાેતાની વાત સત્ય ઠરાવવા જે પ્રવૃત્તિ થાય તે તીર્થ'ંકર અદત્ત કહેવાય. ગુરૂ અદત્ત પૂજ્ય ગુરૂએા–આચાર્ચીએ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવને અનુકુળ ન લાગ-વાથી જે કિયા અનુષ્ડાને ગાેચરી વિહાર અધ્યયનની શિષ્યાદિકને અનુમત્તિ ન આપી હેાય-રજા ન આપી હેાય તેવી કાેઈપણ મ્માચરણા કરવી તે ગુરૂની આજ્ઞા ન હાેવાથી ગુરૂ અકત્ત કહેન વાય છે. એ ચાર પ્રકારની ચારી કે જેમાં સર્વ સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ ચેહરી પણુ આવી જાય છે. તેના આત્મદર્શનના અભિ-લાષીએ ત્યાગ કરવા જોઈએ. તેમજ વ્યવહારમાં ધનધાન્ય વિગેરે નવ પ્રકારના પરરિગ્રકુ તેના માલિકને દશ પ્રણ જેટલા પ્રિય છે કારણ કે તે વડે તેનું બાહ્ય જીવન નભાવીને વ્યવ-હારમાં સર્વની સાથે બાહ્ય આનંદ ભાેગવે છે તેના જો અપ-હાર થાય કે નાશ થાય તાે તેનું જીવન ખહુ મુશ્કેલ અને છે તેથી તેવી ચારી કરનારા તે આત્માના ઘાતક થાય છે માટે આત્મદર્શનના અભિલાષીએ તેવી ચારીના ત્યાગ કરવા.

ચોશું વ્રત મૈશુન ત્યાગ રૂપછ્રદ્દાચર્ય કહેવાય છે. છ્રદ્દા એટલે આત્મ સ્વરૂપ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રમાં રમવું તે છ્રદ્દાચર્ય કહેવાય ચ્યા. ઋહિસાગરસરિ કૃત વિવેચન **સહિત** 

ज्जहाणि चरतीति ब्रह्मचर्यं આમ નિયું કિતથી અર્થ થાય છે. નિશ્ચયથી તેજ સત્ય પ્રદ્વાચર્ય છે કે જે આત્મ સ્વરૂપમાં પરમા-ત્માના ગુણેામાં સાલંબન કે નિરાલંબન ધ્યાનમાં અભેદભાવે લીન થવું પણ તે આપણા માટે હજી કઠણ હાેવાથો વ્યવહારમાં પ્રદ્વા-ચર્ય એટલે શરીરના વીર્ય ધાતુની રક્ષા કરવી, મન વચન કાયાથી પાંચ ઇંદ્રિયાના વિષયાથી મનને દુર રાખવું, રસાસ્વાદ ન કરવો, શરીરને અલંકાર વાળું ન કરવું. સ્ત્રીની હાંસી મશ્કરી ન કરવી, સ્ત્રી પુરૂષાના શ્રૃ'ગારા ન જોવા, સ્ત્રી સાથે એકાંતમાં વાતા ન કરવી, અને અત્ય'ત ભાજન ન કરવું, રાત્રીએ આહાર ન કરવા તેમજ સ્ત્રીની મૂર્તિ છબીને વાર વાર ન જોવી, દેવ દેવીના શૃ'ગારા કે હાવભાવ કટાક્ષાદિ ન જોવા, શૃ'ગાર રસમય કાવ્ય નાટકા ન વાંચવા વિચારવા. તેથી દ્રવ્ય પ્રદ્વાચર્યનું રક્ષણ થશે.

પૂજ્યશ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વર આ માટે જણાવે છે કેઃ-

दिव्यौदारिककामानां कृतानुमतिकारितै :

मनेावाकायत्यांगा ब्रह्माष्टादश धीमताम् ॥४॥

અર્થ ઃ-દિવ્ય-વૈક્રિય શરીરવાલા દેવદેવીએ અને ઔદારિક શરીરવાલા મનુષ્ય તિર્ય ચાની પુરુષ તથા સ્ત્રીઓની સાથે વિષય ભાેગ કરવા, કરાવવા અને તેને દેખી જાણીને વખાણવા અનુ માદન કરવું તેવા છ પ્રકારના મૈશુનની મનથી વચનથી તથા કાયાના ચાેગ વડે પ્રવૃત્તિ કરવી તે મૈશુનના અઢાર ભેદા થાય છે. તેવા મેશુનને આત્મદર્શના વાંચ્છુએ સર્વથા ત્યાગ કરવા.

તેમજ વસ્તુની મમતા મૂચ્છોનેા પણુ આત્મદર્શન વાંચ્છુ ત્યાગ કરે છે. આત્મદશન ગીતા

શ્રી હેમચંદ્ર પ્રભુ જણાવે છે કે :--

सर्वभावेषु मूच्छौत्यागः स्यादपरिग्रहः, यदसत्स्वपि जायते मूच्छेया चित्तविष्ठवः ॥ ५ ॥

જગતના સર્વ દ્રવ્યાે-ક્ષેત્રા કાલ અને ભાવ રૂપે જે પદાર્થા વતે છે. તેમાં તે મારા છે હું તેના માલિક છું એવા આસકિત ભાવ એટલે ગૃદ્ધિભાવ તેને મૂચ્છાં કહે વાય છે. આ મૂચ્છાંના ત્યાગ તે અપરિગ્રહ છે. કબજામાં ન હાય તા પણ મેળવવા અને ભાગવવાની ભાવના થાય છે. તે મૂચ્છાંના યાેગે આત્મા દુર્ગ તિમાં જાય છે. મૂચ્છાંના ત્યાગ કરનારા કર્મ મલથી પણ મુક્ત થઈને પરમાનંદ પામે છે.

શ્રી હેમચંદ્રપ્રભુ જણાવે છે કે

### त्यक्तपुत्रकलत्रस्य मूर्च्छाम्रुक्तयोगिनः चिन्मात्रप्रतिबद्धस्य, का पुद्गलनियन्त्रणा ॥१॥

અર્થ'ઃ-જેમણે પુત્ર કલત્ર ધનધાન્ય સુવર્ણાદિના ત્યાગ કરેલ છે. અંઃતકરણમાંથી પણ મમત્ત્વ મૂર્છાના એટલે કે વસ્તુ મેળવવા, ભાેગવવા, અને રક્ષણ કરવાના મમત્વથી મન વચન કાયાથી સર્વ'ત્ર મૂક્ત થયેલ છે. એક માત્ર ચિન્મય જ્ઞાન દર્શ'ન ચારિત્ર રૂપ આત્ત્મ સ્વરૂપમાં મનને અભેદ ભાવે જોડી દર્શિ ચે, તેવા યાગી પ્રવરા કે જે તત્ત્વજ્ઞ મુનિવરા છે તેમના પાદકમલમાં હીરા માતી માણેક સુવર્ણાદિ અથડાય લાેક મહાત્સવ મહિમા કરે દેવ કિન્નરની નારીઓ સુંદર કંઠથી ગુણ આમ કરે તા પણ તેમાં રાગ દ્વેષ ન જ થાય. તેવા મહાન ગુણુવંતોને પુદ્ગલ સમુહની કે:ઈ પ્રતિબંધકતા નથી જ લાગતી કારણુ કે મન જ આત્મ સ્વરૂપમાં જોરાયેલું છે. આ ઉપર એક ટષ્ટાંત આપે છે.

અચાધ્યા નગરીમાં શ્રીવર નામના એક રાજા અત્યંત મિથ્યાદ્રષ્ટિવાળા હતા. તેને એક શ્રીકાંત નામના ગુવાન પુત્ર હતા. તે રૂપ\_લાવહ્ય અને બુબ્રિકૌશલ્યતાથી ચુક્ત હતા. વિનય વિવેક અને વિચારવંત હેાવાથી સદગુરૂ પાસેથી શાસ્ત્ર તેના અર્થ પરમાર્થને સમજવા સાંસળવામાં બહુ જ રસિક હતાે તેમજ ખાલ્ય અવસ્થાથી જ વિષય ભોગની લાલચમાં નહાતો. 3૫ સૌભાગ્ય અને શાર્યત્વ વડે આકર્ષાઇને અનેક રાજાઓ . મહારાજાએા પાતાની કન્યાએા કુમારને પરણાવવા રાજા ઉપર પાતાના પ્રધાન પુરૂષા સાથે માકવતા હતા. તેેેેઓએ રાજાની આજ્ઞાથી શ્રીકાંત પાસે આવીને દાસી તરીકે અમેાને આપના અરણની સેવા આપા એમ વિન'તિ કરવા લાગી ત્યારે તે કુમારે તેમને પુછ્યુ કે 'હે આળાએા તમે તમારા માતપિતાના ઘરને છાેડીને અહિંશા કારણે આવ્યાં છેા ? ત્યારે તે કન્યાઓએ જણાવ્યું કે તમારા ઉપર પતિપણાની અમારી અભિલાષા**થી** અત્યંત રાગ સ્નેહ પ્રેમથી અહિંઆં આવ્યાં છીએ. તમને જ અમે ઇષ્ટ કાંત-પતિરૂપ ઈચ્છીયે છી. બે, ત્યારે કુમાર શ્રી કાંત જણાવે છે કે પરમાત્મા એવા વીતરાગ ભગવતાએ જણાવ્યુ 2 3 :-

विसयसुहं दुःखंचिय, दुःखपडिआरओति ॥ १ ॥

હે ભાગ્ય તે કન્યાઓ પરમાત્મા જણાવે છે કે વિષય સુખને જગત જો કે પરમ સુખ રૂપ માને છે અને પુરુષ

For Private And Personal Use Only

৩८

ચાેગથી પ્રાપ્ત થાય છે. પણ તત્ત્વથી વિચારતાં તે દુઃખ રૂપજ છે. જેમ લુખસ આદિ ત્વગ્ રાગીઓને દવાઓના કડવા કષાયેલા ખાટા તીખા એવા અરૂચિકર ઉકાળાએા પાય છે. તે શું સરસ લાગે છે ? નથી જ લાગતા તા પણુ રાગને દુર કરવા લેવા પડે છે. પણ વસ્તુતઃ પ્રત્યક્ષ દુઃખ રૂપ જ છે. તેમ વિષય સુખને ઉપચારથી સુખ રૂપ મહા સુખરૂપ કલ્પવામાં આવે છે તે માત્ર ઉપચારથી સુખ કહેવાય છે પણ વસ્તુત: તે સત્ય સુખરૂપ નથી જ. ઉપચારમાં વસ્તુતા સત્યતા એકાંતે નથી જ હાેતી, સાતા અને અસાતા વસ્તુતઃ કમરૂરે જ છે. અને તે વિષય-ભાગા આસક્તિથી થતા હોવાથી કર્મ બંધમાં મૂલ કારણ ઉપાદાન કારણ થાય છે. બીજ રૂપે પરિણામ પામે છે. તેમ જ ભવ---સંસારનો વૃદ્ધિ પર પરાના મૂલ કારણ થાય છે. તેથી તે વિષ-ચામાં લાેલીબૂત થયેલાને પરમાત્માએ ઉપદેશેલ ધર્મંક્રિયા કરવા માટે અવકાશ પણ જરા મલતાે નથી અને તેથી મહા પુષ્ટ્યાનુઅંધિ પુષ્ટ્યયેાગે શરીર કુલ વય આગ્રુષ્ય નિરાગતા સદ્વગુરૂ સંચાેગ શ્રવણની તત્તપરતા વિગેરે સુંદર સર્વ સામગ્રી મળે છે તે જો વિષયમાં ઐાતપ્રોત થવાય તા ધર્મના ચાગે મળેલી સર્વ સામગ્રીના સંચાેગ આયુઃક્ષય <mark>થ</mark>તાં તિષ્**કલ** ંજાય. તેથી તત્ત્વમય ધર્મ આરાધવા માટે પ્રાપ્ત કરાયેલા માનવ દેહને અન્ય ઉપયોગમ લેવા ન જોઈએ તે ઉપર મમુત્ત્વ ન કરવા નેઈ. તા પછી અન્યના દેહ ઉપર રાગ પ્રીતિ ડડાપણવંત એવા પુરૂષ કેમ કરે. ? માટે મારા રાગ-પ્રેમ કેવલજ્ઞાન દર્શન ચારિત્રને પૂર્ણ પામેલા અરિદ્વંતા, સિદ્ધ યરમાતમાં આ અને તે માર્ગમાં સતત પ્રવૃત્ત થયેલા પૂજ્ય

હહ

20

આ. ઋહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

ગુરૂએા ઉપર જ છે. મને તેવા પ્જય પરમાત્માએ બતાવેલા **અાત્મ સ્વરૂપ દર્શાંનના માગે<sup>૬</sup> ગમન કરવામાં એકાં**ત રાગ પ્રેમ થયેલેા છે. તેથી હે ભાગ્યવંત કન્યાએા જે અનર્થનું પ્રધાન કારણ વિષય ભાેગ છે તેના ઉપર કાેણુ એવા મૂખ<sup>¢</sup> હાેય કે રાગ કરે ? પરમસુખી એ વીતરાગજ છે. કારણ નિજ સહજ સ્વભાવમાં નિરંતર પરમાનંદના અનુભવ કરે છે. મને તેમના ઉપર અનન્ય અકૃત્રિમ અપૂર્વ પ્રેમ જાગેલા **હે**ાવાથી અન્ય પુદ્ગલના ભેાગેામય તમારા રૂપ લાવહ્ય મય શરીર ઉપર રાગ કરવે৷ ચાેગ્ય નથી. તેમજ તમારે પગુ મારા શરીર ઉપર રાગ કરવેા તે યેાગ્ય નથી જ. પણ આત્મના દર્શાંનની પ્રાપ્તિ મ**ંટે સર્વ આત્માએાને અવિકારી પ્રેમ**થી આત્મ ભાવે માની શુદ્ધ આત્મપ્રેમ કરવા તે જ ચાગ્ય છે. આમ કુંવર શ્રીકાંતના ઉપદેશ સાંભળોને તે સર્વ કન્યાએા સમ્યગ્ બાેધ પામીને પુદ્ગલ લાેગના રાગને મન વચન કાયાથી ત્યાગ કરીને આત્મભાવે ભાવના ભાવતા શ્રી કાંત કુમાર સાથે સદ્ગુરૂ પાસે ચારિત્ર લઈને તપ જપ અધ્યયન જ્ઞાનાભ્યાસ ધ્યાન વડે અશુભ કર્મના ક્ષય કરીને કેવળત્તાન કેવળ દર્શનને પાળી **તેવી જ રીતે આ** બાહ્ય દેખાતા પુદ્ગલ મય પદાર્થોમાં તથા પુત્રાદિકમાં જે રાગ થાય તે કેહીને પહ્ય જરાએ આત્મહિત માટે નથી જ થતા. અપરિગ્રહથી મમ-તાના ત્યાગથી ભવ્યાત્માએ પૂર્ણ આત્મદર્શન કરી શકે છે. હવે અમલ્ય પદાર્થોના ત્યાગ પણ તે માટે અવશ્ય ઉપ-

ચાગી છે. જે આર્યોની કાેટીમાં ગણાય છે. તેઓએ અવશ્ય

**આત્મદર્શન**ગીતા

અગમ્ય અભક્ષ્ય અપેય વિગેરે અશુદ્ધ આહારાદિના ત્યાગ કરવા જાઈ એ. તા જેને અપ્તમ સ્વરૂપ દેખવા જાણવા ની ઈચ્છા હાેય, તે માટે પ્રયત્ન કરતા હાેય તેવા મહાનુભાવને આહાર શુદ્ધિ, વ્યવહાર શુદ્ધિ અને આપરણા શુદ્ધિની વધારે જરૂરછે. ભગવાન હેમચંદ્રસૂરીશ્વર દેવ જણાવે છે કે

मद्यं मांसं नवनीतं मधृदुम्बरं पश्चकम्, अनन्तकाय-मज्ञातफलं रात्रौ च भाजनम् ॥१॥

आमगेारस सप्टक्तं द्विदलं पुष्पितौदनम्, दध्यहर्द्धि तयातीतं, क्रुथिताकं च वर्जयेत् ॥२॥

અર્થ'-મદ્ય બે પ્રકારનું છે. એક વૃક્ષના પુષ્પાેમાંથી મહુડા વિગેરે તથા અનાજના લાેટ વિગેરેને કાેહડાવીને ઉકાળીને બનાવાતું એમ બન્ને ઘેન કરનારા હોવાથી ત્યાજ્ય છે. તેમજ માંસ જલચર-માછલાં મગર તથા સ્થલચર-ગાય લે'સ બકરા ઘે'ટા આદિ, ખેચર-માર ચકલા કબુતર વિગેરેના માંસ ચરબી લાેહી વિગેરેના આહાર આ માનવ માટે અવશ્ય ત્યાજ્ય છે

તેમજ મધમાખીઓએ બનાવેલું ભમરીઓએ બનાવેલું કૌત્તિકા એ નામની અત્યન્ત નાની જાતની જીવ રાશી થાય છે. તે પણુ મધ બનાવે છે. તેના મધને કુત્તીચુ મધ કહેવાય છે એમ ત્રણુ પ્રકારના મધ થાય છે. તેમાં તે જીવાના સુખની લાળ હગાર કે સુત્ર પણુ આવતા હાય છે. આથી મધને અલક્ષ્ય તરીકે મહર્ષિઓએ જણાવ્યું છે.

Ş

22

#### આ. ઋહિસાગરસૂરિ કૃત વિવેચન સહિત

અનં તકાય વનસ્પતિના ફળફૂલ પત્ર કંદ વિગેરે, અને બહુ-અજિ વાલા ફલા અભક્ષ્ય છે તેમજ નવનીત-માખણુ ગાય બકરી ઘેટા લે સના દૂધથી બનેલા દહીંની છાશ કરતાં ઉપર સ્નેહ મય માખણુ આવે છે. તે જ્યાં સુધી છાશ સાથે સંબ ધિત હાય ત્યાં લગી લક્ષ્ય રહે પણ છાશથી જીદું પાડતાં અભ-ક્ષ્ય થાય છે. તે ખાવા યાગ્ય નથી. રાત્રીએ લાેજન કરવું તે પણ ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. તેમજ જે ફલના નામ કે ગુણુ જાણુતા ન હાઇએ તેવા અને મૃત્યુ કરનારા વિધા વિગેરને મહર્ષિઓ અભક્ષ્ય જણાવે છે. તેમજ વડપીં પળ, ઉંબરા કાલુંબર ટીં બ રૂના ફલાને ટેટા કહેવાય છે તેમાં બહુ બીજ વતે છે. તે સાથે બહુ છવાત તેમાં ઉપજતી હાવાતી ત્રસતું પણ લક્ષણુ થાય તેથી તે પણુ સવ<sup>6</sup>થા આયેંને ખાવા યાગ્ય નથી તેમજ કાચું દહિં છાશ અને દુધ કઠાળ -કે જેને દ્વિદલ કહેવાય છે, તેની સાથે લેળવીને ખાવા

સાથે બહુ જીવાત તેમાં ઉપજર્તી હાવાતી ત્રસત પણ ભક્ષણ થાય તેથી તે પણ સવ'થા આયેને આવા ચાેગ્ચ નથી તેમજ કાચું દહિં છાશ અને દુધ કઠાેળ -કે જેને દ્વિદલ કહેવાય છે, તેની સાથે લેળવીને ખાવા ચાગ્ય નથી. કારણ કે તેમાં તે વર્ણની ઇચળા તરત જ ઉપછ જાય છે. તેમજ વાસી અન્ન કે જે રંધાયા પછી રાત્રીએ રાખવામાં આવ્યા હાેય તે તેવા ભાત રાટલી રાટલા વિગેર અલસ્ય સમજવા. તેમજ બે દીવસ ગયાં પછીનું દહીં ત્રશ દીવસની છાશ કે જે સડી ગયેલું હાેય તેવું અનાજ અને ફલાના **અનાવેલાે આહાર અલક્ષ્ય છે**. તેમજ નહિ ગળાયેલું જલ પણ અપેય જ છે. આવી અભુક્ષ્ય વસ્તુઓ આત્મદર્શન ઇચ્છા રાખનારા મહા<u>ન</u>ુભાવે ત્યાગ પ્રાપ્ત કરવા કરવી જોઈએ. કેમકે રસનાની ગ્રદ્ધિવાળાઓને તથા **અશુદ્ધ ધ્યાન-લે**શ્યાવાળાને આત્મ દર્શન પ્રાપ્ત કરવાના

વિવેચન:-ઇશ્વર એટલે પરમાત્મા અઢાર દેષ રહિત દેવ તે ઈશ્વર પરમાત્મા. તેમના જ્ઞાનાદિ ગુણેતું સ્તવન કરવું, કાયાથી વંદન નમસ્કાર કરવા, મનથી તેમનું એકાગ્ર ભાવે ધ્યાન કરવું તે પ્રણિધાન તેથી તથા સદ્ગુરૂની ઉપા-સના કરતાં જે ઉપદેશ મળે તેને અનુસાર યેાગ્ય ક્રિયા રૂપ અનુષ્ઠાન તપ જપ સ્વાધ્યાય કરવાથી આત્મદર્શન થાય છે. તેમજ અત્યંત સૂક્ષ્મ ખુદ્ધિવંતોને પુજ્ય ગુરૂની ઉપાસના કરતા અનેકાન્ત દર્શનરૂપ સ્યાદ્વાદ દર્શનના બાેધથી તથા જે સાત નય અને ચાર નિક્ષેપા વિગેરેની અપે-ક્ષાનો વિચાર કરતાં દરેક પદાર્થના સહજ પારિણામિક ભાવના તથા દ્રબ્ય ગુણુ પર્યાયના બાેધ થવાથી દરેક આત્માના તથા

ईश्वरप्रणिधानाद्वा, सद्गुरोर्वेाधतस्तथा; अनेकान्तनयज्ञानाद्, दर्शनं स्वात्मनो ध्रुवम्. ॥ २९ ॥ અર્થ :-ઇશ્વરના ધ્યાનથી અને સદ્ગુરૂના ઉપદેશથી તથા અનેકાંત-સ્યાદ્વાદ પ્રમાણુ તથા નય જ્ઞાનથી સ્વા-ત્મ-પાતાના આત્મ સ્વરૂપના દર્શન થાય છે ારલા

અનુષ્ઠાનેા કરવાની શક્તિ આવતી નથી. માટે તેની અભિલાષાવાળા એ અશુદ્ધ આદ્ધાર વિહાર ત્યાગ કરીને શુદ્ધ આહાર વિહારવંત બનવું જોઇએ. તેથી આત્મદર્શન પૂજ્ય શુરૂઓાની કૃપાથી તેઓને પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. ાારટાા ઉપર જણાવેલ છે તે આત્મદર્શનમાં નિમિત્તા જણાવેલ છે અને હવે આ ગાથામાં પુષ્ટાલંબન રૂપ શુદ્ધ નિમિત્તો ને પૂજ્ય શુરૂદેવ જણાવે છે:----

આત્મદર્શ'ન ગીતા

23

આ. ઋદિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

પાતાના આત્મ સ્વરૂપનાે બાધ થવાથી આત્મ દર્શનનાે સાક્ષા-ત્કાર થાય છે. તે વાત જણાવતાં પુજ્ય શ્રી યરોાવિજય વાચકેન્દ્ર જણાવે છે કે:--

### श्रेयः सर्वनयज्ञानं, विपुछं धर्मवादतः

આત્મ સ્વરૂપના બાેધની ઇચ્છાવાળા મહાનુભાવોએ નસતા પૂર્વંક નય પ્રમાણુ નિક્ષેપાની દર્ષિને ધ્યાનમાં રાખીને પરસ્પર વિચારાની આપલે કરવી. આથી શંકાના સમા-ધાના થાય, જીતવાની અપેક્ષા ન હાેય પણ યથાર્થ વસ્તુ તત્ત્વના બાેધની જ અપેક્ષા રાખીને જે વાદ થાય તે ધર્મવાદ. આ ધર્મવાદ આત્મકલ્યાણુ માટે આત્મ સ્વરૂપના અવબાેધ માટે અવશ્ય થાય છે. માટે આત્મ સ્વરૂપના અવબાેધ માટે અવશ્ય થાય છે. માટે આત્મતત્ત્વના અવબાેધના ઇચ્છનારાઓ સદ્દગુરૂની તેમની આજ્ઞાની તથા પરમાત્માની પૂજા તેમજ ધ્યાનની–ચાેગકિયા અનુષ્ઠાનની પ્રવૃત્તિ સ્તત્ રાખવી બાેઇએ. ાારકાા

આત્મદર્શનના જે હેતુ છે તે જણાવે છે.

वीतरागप्रभोः श्रद्धा, भक्त्या तद्र्गुणसेवनम् ; क्षमा झौंच च स्वाध्याय–मात्मदर्श्वनहेतवः ॥ ३०॥

અર્થ :--વીતરાગ પરમાત્મા ઉપરની શ્રદ્ધા તથા ભક્તિ વડે તેમના ગુણેાને પ્રાપ્ત કરવા ક્ષમા શૌચ સ્વાધ્યાયવિગે**રેને**। અભ્યાસ તે આત્મ દર્શાનને પ્રાપ્ત થવામાં વિશેષ કારણે। છે.

વિવેચન ઃ–વીતરાગ પરમાત્મામાં સુદેવતવ ભાવની જે આસ્તિકતા તે સમ્યગ્ શ્રદ્ધા છે. તે શ્રહાથી પૂજ્ય

28

આત્મદર્શન ગીતા

ભાવની ભક્તિ વડે તેમના સહજ ગુણેાની ઉપાસના કરવી જેઈએ. તે ઉપાસના આત્મ દર્શનમાં ઉપાદાન હેતું થાય છે આગમા જણાવે છે કે

" वीतरागे। विम्रुच्येत, वितरागं विचिन्तयन.

વીતરાગ પરમાત્માનું ધ્યાન કરનારાે, ઉપાસના સેવા ભાંકત કરનારાે, વીતરાગના ગુણુ સ્વભાવ પર્યાયને વિચારતાે છતાં પાેતાના સર્વ માહાદિ કર્મોના વિનાશ કરીને પાેતે વીતરાગ કેવલી આત્મદર્શી અને છે.

માણુસ જેતું ધ્યાન કરે તેવા આકારને પ્રાપ્ત થાય છે. તેમજ પરમાત્માની શક્તિઓ છે તેવી આપણુ પણુ છે તેા પણુ અનાદિકાલથી અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ, અવિરતિ લય શાક વિગરે માહનીય કર્મના આવરણાથી અવરાયેલી હાવાથી આપણુ પાતાને પુદ્દગલભાવના ભાેગી માનીએ છીએ. ક્ષમા સર્વ અપરાધીઓને માફી આપવી શીચ મનવચન કાયાની–આહાર વિહાર ચારિત્રની પવિત્રતા રાખવી તે સ્વાધ્યાય–આગમગ્રન્થ અને શાસ્ત્રનું અધ્યયન તેનું મનન અર્થ વિચારણા સૂક્ષ્મતાથી કરવી તે. પૂજ્યા જણાવે છે કે.

जेथीर आतम ध्यानमें, आतम ज्ञान विलिन, जे निज गुण थिरता हैं ग्रहे न कर्म नवीन ॥१॥ नवनव भवतरु छेद को यह शीत शास्त्र उदार ध्यान पवित्र ग्रुनीशको, रहे ध्येय गुणधार ॥२॥

અર્થઃ--જે આત્મ ધ્યાનમાં એટલે પરમાત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપ ગુણુમાં રૂપસ્થ ભાવે સ્થિરતા પામે છે તે પરમાત્માએ આ. ઋદિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

ઉપદેશેલા આત્મગુણુના જ્ઞાનની વિચારણામાં લયલીન થાય છે. તે ભવ્યાત્મા જ્ઞાન શ્રહા અને ચારિત્રના ઉપયેગમાં વર્તતો હાવાથી તેના આશ્રવ દ્વારા બંધ થાય છે. તેથી નવા કર્મદલના તે આત્મા થ્રાહક થતા નથી અને જે પ્રાચીન કર્મદલ છે તે તપ ધ્યાન જ્ઞાન વડે તે કર્મના રસના નાશ કરી રક્ષાના જેવા બનાવીને ભવવૃક્ષના બીજ સહિત વિનાશ કરે છે. તે માટે આત્મ સ્વરૂપની શીતલતાનું સહજ સ્વ-રૂપે ભાન કરાવનારા પરમાત્માના શાસ્ત્રો મહાન ઉદારછે, તેનું અધ્યયન–સ્વાધ્યાય આત્મદર્શન માટે વસ્તુતા ઉપાદાન કારણ છે ા 30ા

બીને હેતુ જણાવે છે :-

पौद्गलि केषु भावेषु. रागद्वेषौ परित्यजन् ; अन्तरात्मनि यो मग्नः परमात्मानं स पञ्च्यति. ॥ ३१ ॥ અર્થ-yદ્વ ભાવોમાં રાગ ધ્વેષના પૂર્ણુ રીતે ત્યાગ કરીને આત્માના આંતરિક સ્વરૂપમાં જે મગ્ન થાય છે. તે અવશ્ય પરમાત્માને પ્રત્યક્ષ કરે છે. ાા૩૧ા (વવેરાન-આત્માઓ પૂર્વ કાલના શુભાશુભ કમ્પના

ચાેગથી શાતા અને અશાતાને ભાેગવે છે. ચાેગી મુનીશ્વર પરમાત્મા મહાવીર જેવાને પણ તેવા શુભ વા અશુભ કર્મ અવશ્ય ભાેગવવા પડે છે. તેઓ શુભ સાતા વેઢનીય પુગદ્દલના ભાવમાં કે અશુભ કર્મ ચાેગે સંગમ જેવાના ભયંકર ઉપસગીમાં રાગદ્વેષના ત્યાગ કરીને સમતા ભાવે સુખ અને દુ:ખને અનુભવે છે. તેજ પ્રમાણે આત્મ દર્શ-

मनोवाकाययोगानां क्रियासु न ममत्ववान्; सावद्ययोगसंहर्ता, परात्मानं स प्रुयति. ॥ ३२ ॥

અર્થ :- અમૂર્ત ચિદાન દ સ્વરૂપ પરમાત્મા નિરંજન સિદ્ધ ભગવતાનું ધ્યાન રૂપ વજિત છે. સિદ્ધ ભગવાનાના સ્વરૂષના આલંબનવાળા ચાેગી તે સ્વરૂપને નિરંતર ધ્યાન ધરતા ગાદ્યગ્રાહક લાવ વર્જિત તન્મય પણાને પામે છે આ પછી તે ચાેગી અન્ય કાેઇનું પણ શરણ નહિ કરતા એક માત્ર પરમાત્મામાં અલેક ભાવે લય થાય છે -એટલે ધ્યેયમાં એક-ત્વને જેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય તેવા પ્રકાર લય થયા છતાં પરમાત્મ સ્વરૂપ આત્માને પ્રત્યક્ષ કરે છે. ાા૩૧ા

एतन्मयत्वमवाप्नाति ग्राह्यग्राहकवाजतम् ॥२॥ अनन्यशरणीभूय स तस्मिन् लीयते तथा धातृध्याने।भयाभावे ध्येयेनेक्यं यथाऽव्रजत् ॥३॥

अमूर्तस्य चिदान दरूपस्य परमात्मनः निरंजनस्य सिद्धस्य ध्यानं स्याद्रुपवर्जितम् ॥१॥ इत्यजस्तं स्मरन् येागी तत्स्वरुपावलम्बनः, एतन्मयत्वमवाप्नेाति ब्राह्यब्राहकवर्जितम् ॥२॥

નની અપેક્ષા રાખનારે સર્વ શુભાભભ પુદ્દગલાે ભાેગવતા છતાં રાગદ્વેષના ત્યાગ કરીને માધ્યસ્થભાવે આત્માના આંતરિક ગુણામાં મગ્ન થઈને એકાગ્રભાવે ઘ્યાન કરવું જોઈએ તે પરમાત્માનું ધ્યાન આત્મસ્વરૂપને પ્રત્યક્ષ કરે છે. યાેગશાસ્ત્રમાં શ્રી હેમચંદ્રપ્રભુ જણાવે છે કે.

આત્મદર્શન ગીતા

29

આ. ઋહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

અથ<sup>૬</sup>:—મન વચન કાયાની જે અશુભ વા શુભ કિયામય ચાેગ પ્રવૃત્તિ તેમાં મારા તારાના મમત્વ ભાવને ન કરનારા તથા સવ<sup>°</sup> પાપમય ચાેગાની ક્રિયાના વિનાશ કરનારા યાેગી પરમાત્માને પ્રત્યક્ષ કરી શકે છે. ાા**૩રા**ા

વિવેચન:-મન વચન કાયાના ચાેગ વડે પુષ્ય અને પાપના બંધ થાય છે, તેથી શુભ અશુભ રૂપ શાતા અને અશાતા ભાેગવાય છે. અ પ્રકારની યાેગક્રિયા આત્માને કર્મ'બંધમાં કારણ થતી હાેવાથી તેવી બંધ હેતુની ક્રિયામાં મમતાના ત્યાગ કરનાર એટલે અશુભ કિયાના સર્વથા ત્યાગ કરીને અને શુભક્રિયામાં ફલની ઈચ્છારૂપ મમત્વને છાેડીને સર્વજીવને કલ્પાણ માર્ગ પ્રાપ્ત થાય તેવી ક્રિયામાં નિષ્કામ ભાવે પ્રવૃત્તિ કરનાર તેમજ સર્વ સાવઘ પાપ પ્રવૃત્તિના ચાંગના ત્યાગ કરીને એક પરમાત્મ સ્વરૂપમાં ધ્યેય ભાવને ધરે છે. તે માટે જણાવે છે કે.

जा किरिया सु<sup>डु</sup>यरी सा विद्युद्धि येन अप्पधम्मेा ति प्रुव्वि द्वियाय पच्छा, अहिया जहा निस्सहाइ तिगं. ।।१।।

અર્થ :-કાયાથી કરાતી એવી શુભતર ક્રિયાઓ પુષ્ટ્ય લેાગને લેાગવીને સુભૂમ ચક્રવર્તિની પેઠે અશુભ પાપ મય ક્રિયામાં હેતુ બનતી હેાવાથી આત્મધર્મ ને હિતકર નથી કેમકે પ્રથમ સત્તા રૂપે હિતકર થઇને પછી અહિતકર થતી હેાવાથી યાગી પુરુષા તેવી ક્રિયા મમત્વ ભાવ વિના કરે છે. તેઓ તેના ફલના ઇચ્છા નથી જ રાખતા માત્ર આત્મ-ધર્મ ને ધ્યાનમાં રાખી અપ્રમત્ત ભાવે સર્વ સાવદ્ય પાપમય આત્મદર્શન ગીતા

ચાેગાેના ત્યાગ કરીને પરમાત્માના એક ધ્યાનમાં આત્મ સ્વ-રૂપની ગવેષણામાં પ્રવૃત્તિ કરતાં તેના ક્લરૂપ આત્મસ્વરૂપ મય પરમાત્માને પ્રત્યક્ષ કરે છે. ા૩૨ાાં

આત્મા ઇન્દ્રિયાથી અગ્રાહ્ય છે.

क्षयोपश्वमज्ञानेन लीनो यः परब्रहमणि; समभाव च यत्राप्य परमात्मानं स पश्चति. ॥ ३३ ॥ અર્થ-જે ભવ્યાત્મા ક્ષયેાપશમ જ્ઞાનવડે પરમથ્યદ્ય સ્વરૂપમા લીન થાય છે. તે પરમ શ્રેષ્ઠ સમભાવને અભ્યાસ ્યાગે પામીને પરમાત્માના સ્વરૂપને પ્રત્યક્ષ કરે છે. ાાઉગા

વિવેચન: — જે ભગ્યાત્માઓ ક્ષયાપશમ જ્ઞાતવાળા, પરમ પ્રદ્યાસ્વરૂપ આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં રૂપસ્થ ધ્યાન કરતા, એકગ્રભાવે અભ્યાસ કરતા, સતન પ્રયત્ન યાગે માહના આવરણેાને ક્ષય કરીને શુદ્ધ ક્ષાયિક સમ્યકત્વને પ્રાપ્ત કરે છે. અને ચારિત્રમાં અપ્રમત્ત ભાવ ચેાગવડે ક્ષપક શ્રેલ્ણીને પ્રાપ્ત કરી ચથાખ્યાત ચારિત્રને પામીને માહની સર્વ પ્રકૃતિના જ્ઞાનાવરણ દર્શનાવરણ અને અંતરાય કમ ના ક્ષય કરીને કેવળજ્ઞાન કેવલદર્શન અને અનંત વી બેને પ્રાપ્ત કરીને આત્મસ્વરૂપ પરમધ્યદ્ધાને પ્રત્યક્ષ દેખે છે અનુભવે છે કહ્યું છે કે.

आनन्दरूपं परमात्मतत्त्वम्, समस्तसंकल्पविकल्पमुक्तम्, स्वभावलीना निवसन्ति नित्यं, जानाति यागिस्त्रयमेव तत्त्व ,॥

पदार्था रूपिणो दृश्या, इन्द्रियेहक्ततमाकरेः पश्चेन्द्रियेस्तु न प्राह्य, आत्मा च मनसाऽपि वै. ॥ ३४ ॥

નારા ચાલ છે હું કડા તેમજ રૂપી પદાર્થો છે તેઓ અને અરૂપી પદાર્થો છેતે કેવી રીતે જણાય તે કહે છે.

अप्पाणं, मोहो खलु जाई तस्स लयं ।। જે આત્મા ધ્યાન ચાગે અસ્હિતના સ્વરૂપને દ્રવ્યક્ષેત્ર કાલ ભાવવડે ગુણુ પર્યાય સાતનય સાતભાગ અને પ્રમાણવડે જાણુ છે. તે આતમાને જાણુ છે અને તેના સર્વ પ્રકારના માહના અને જ્ઞાનાવરણ દર્શનાવરણુ અંતરાય વિગેરે કર્મના નાશ થાય છે ાકગા

क्षय ४रीने આत्मस्व३पने प्रत्यक्ष लाखे छे अने हेणे छे. जो जाणई अरिहंते, दव्य गण पज्जवेहिं, सो आणई

ાસ્થરામૃતમ્ ાનાવજાપ્ય લમાવય જે ક્ષણું આત્માં પોતાના સ્વરૂપને જાણું છે દેખે છે ત્યારે તેજ ક્ષણું તેની સર્વભ્રમણા સાલી જાય છે. તેને આત્મદર્શન પૂર્ણ સ્વસ્થ અને સ્થિરભૂત થાય છે. સંકલ્પ વિકલપરહિત સ્થિર સમાધિમાં આત્મા વર્તા હોય ત્યારે ક્ષયા-પશમ ભાવે આત્મ સ્વરૂપને જાણું છે દેખે છે અને ક્ષાયિક ભાવે ગુણુશ્રેણિમાં ચાડેલા આત્માં સર્વધાતિ કર્મના બાય ત્વી ગુણુશ્રેણિમાં ચાડેલા આત્માં સર્વધાતિ કર્મના

आत्म स्वइ्ध अह्यने ध्यान अरनारा ये। गीश्वरा लाखे छे. यत्क्षणं दृइयते शुद्धं. तत्क्षणं गतविम्रमः स्वस्थचित्तं स्थिरीभूतम् निर्विकल्पं समाधये

અ<sup>શર</sup> :--એક અખંડ આનંદ રૂપ પરમાત્માનું સ્વરૂપ -તત્ત્વ છે તેમજ તે સવ<sup>ર</sup> સંકલ્પ વિકલ્પથી પણુ મુક્ત છે. તથા સ્વરૂપ-સ્વભાવ સચ્ચિદાન દમાં નિત્ય લીન છે તેવા

આ. ૠહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચત સહિત

Ë٥

**આત્મદર્શન**ગીતા

અર્થ'—જે જે રૂપી પઢાર્થો છે તે ઇન્દ્રિયેાવડે તેના આકારાને ગુણુ પર્યાયોની મારકતે દેખી જાણી શકાય છે. પણુ આત્મા તેથી અગ્રાહ્ય છે મનથી પણુ અગ્રાહ્ય છે.

વિવેશન:-જગતમાં જે જે પદાર્થી છે તે સર્વ બાણુવા દેખવા યાગ્ય છે. પણુ તે બાણુવા દેખવાનું કાર્ય એક આત્માઓના સમુદાય જ યાગ્યતા ધરાવે છે. કારણુ કે તે ચૈતન્ય રૂપ જ્ઞાન દર્શન શકિતના સ્વામિ છે. એથી અન્ય જડ પદાર્થીમાં તેવી દેખવા બાણુવાની શકિત નથી. હવે તે જડ ચૈતન્ય પદાર્થીમાંથી જે જડ પદાર્થીમાં જે રૂપી છે તે પુદ્દગલ પદાર્થ જ છે. તેમાં રૂપ રસગંધ સ્પર્શ શબ્દ એ પાંચ જડના ગુણુા હાવાથી તે દ્વારા પુદ્દગલના સમુ-હને તે તે શક્તિવાળી ઇન્દ્રિયાના સાધનવડે આત્મા બાણી દેખી શકે છે કારણુ કે ઇન્દ્રિયા તથા મનની શક્તિ રૂપી પદાર્થીને ગ્રહણુ કરવાની છે તેથી તે સંઅંધી ઇંદ્રિય અને મનાજ્ઞાનાવરણીય પ્રકૃતિઓના જેટલા અંશે ક્ષયા ભાવ પ્રગટે છે તેટલા પ્રમાણમાં તે ઇન્દ્રિયાવડે આત્મા બાણુવાની શક્તિ ધરાવે છે. તેથી અન્ય અરૂપી પદાર્થી બાણુવા દેખવાની શકિત ઇન્દ્રિય તથા મનની નથી હાતી.

આકાશ કાલ ધર્માસ્તિકાય અધર્માસ્તિકાય અને આત્મા ઇન્દ્રિય અને મનેાજ્ઞાનવડે જાણી જોઇ શકાતા નથી ઐટલે આત્મા અરૂપી હેાવાથી ઇન્દ્રિય અને મનથી પ્રત્યક્ષ થાય તેવા નથી ા૩૪ા **અા. ઋહિસાગરસ્**રિ કૃત વિવેચન **સહિત** 

### અરૂપી વસ્તુને બાેધ પણ શક્ય છે તે જણાવે છેઃ-अरुपिणाऽऽत्मबोधेन, साक्षादात्मानुभूयते, अहं सुखीति यज्ज्ञानं तद्धि दर्शनमात्मनः ॥३५॥ અર્થડઃ--અરૂપી પદાર્થીના આત્મા જાણકાર છે. તે ज्ञानवડે પાતાના પણ આત્મ સ્વરૂપના બાધ આત્મા કરે છે

હું સુખી છું. હું દુઃખી છું તે જ્ઞાનવડે આત્મદર્શન અવશ્ય થાય છે ા૩૫ા

વિવેચનઃ – આત્માને ઇન્દ્રિયા અને મનવડે બહારના રૂપી પદાર્થોના બાધ થાય છે. તેમ અરૂપી પદાર્થીના બાધ સૂક્ષ્મખુદ્ધિ વડે વિચાર કરતાં તે કરી શકે છે અને અરૂપી આત્માના પણુ તે બાધ કરી શકે છે. નૈયાયિકા જણાવે છે કે અતુમાન અને આગમ પ્રમાણથી આત્માના બાધ થાય છે. તેઓ જણાવે છે કે

" अस्ति भूतातिरिक्तः कथित्सुखदुःखेच्छादीनां समवायिकारणं पदार्थ सात्मेति ।

પાંચ ભૂતથી જીદેા સુખ દુઃખ ઇચ્છા વિગેરે ગુણુ ક્રિયાને સમવાયિ કારણુ કાેઈ પણુ પકાર્થ છે જ અને તેને પંડિતા મહર્ષિંચ્યા આત્મા નામે એાળખાવે છે. તે સુખદુઃખ ઈચ્છા જ્ઞાન વિગેરે જડમાં કથાંએ સંભવતા નથી જ તેથા તે આત્મા જડરૂપ પાંચ ભૂતાેથી અન્ય છે. તે પ્રત્યક્ષ અનુ-માન આગમ અર્થાંપતિ પ્રમાણેાથી અવખેાધાય છે.

તેમજ ઔષપાત્તિક સૂત્રમાં પણ કહ્યું છે કે

" अत्थि मे आया"

હું આત્મા જ્ઞાનદર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયોગ તપ

આત્મદર્શન ગીતા

વિગેરે આત્મ ગુણુાથી અલેદ તાદાત્મ્ય રૂપે છું. હું સુખી દુઃખી ભાષ્કતા કર્તા છું તેવા પ્રત્યક્ષ પ્રમાં. ાથી આત્મબાધ થાય છે. અને અન્યને માટે અનુમાન આગમ અર્થાપત્તિ પ્રમાણેવડે પણ આત્મ સિદ્ધિ કરાય છે. તેથી સાનાન્ય રૂપે આત્મઅસ્તિત્વના બાધ થાય છે ૩૫ વિશેષ અનુભવ આપતાં જણાવે છે કે

अनुभवेन तथ्येन, प्रत्यक्षञ्च ततः स्वयम्, आत्मनोऽनुभवं प्राप्य, पुक्वश्रद्धाः परात्मनः 113811 **અશ<sup>િ</sup>-આત્માના** સાચા અનુભવથી આત્મા પાતે જ પાતાને પ્રત્યક્ષ થાય છે સ્વયં આત્માના સ્વરૂપના અનુભવ કરીને તે પાકાે શુદ્ધ શ્રદ્ધાવંત થાય છે. ા૩૬ા

વિવેચનઃ-સૂક્ષ્મ બુદ્ધિવંતા પ્રત્યક્ષ અનુમાન અર્થાપત્તિ ઉપમાન વિગેરે પ્રમાણેાવડે આત્માના ગુણ ક્રિયારપ પરિણામ મય ધર્મોના અનુભવ કરીને અને અન્ય જીજ્ઞાસુઓને અનુ-ભવ કરાવતા સ્વયં આત્મ સ્વરૂપને પ્રત્યક્ષ કરે છે. ભગવાન શ્રીહરિલદ્રસૂરિવર જણાવે છે કે.

'यः कर्त्ता कर्मभेदानां, भोक्ता कर्मफलस्य च, संसर्ता परिनिर्वाता सद्याऽत्मा नान्यलक्षणः

જે કર્મ પુષ્ય પાપના કરનારા તે કર્મના સુખ દુ:ખ આદિ કર્મ કલાને ભાગવનારા તથા તે કર્મ અને કલાની પરંપરાએ નવા નવા ભવમાં જન્મ લઇને સંસારના મહાવ-વનમાં બ્રમણ કરનારા તથા તપ જપ સંચમ ચાગવડે સર્વ કર્મનાે સંહાર કરી સર્વ સંસાર ભવપર પરાને સગ્યગ્<sub>રા</sub>ાન 68

આ. ૠહિસાગરસરિ કત વિવેચન સહિત

દર્શન ચારિત્ર રૂપ નેત્રત્રચિવડે ખાળનારા તે જ આત્મા છે. અન્ય કાેઇ બીજી તેનું લક્ષણ નથી. આમ આ તેના ગુણા અને પાર્યાયેાના સ્વરૂપને અનુભવીને જ્ઞાની આત્મા આત્માને જ્ઞાનથો પ્રત્યક્ષ કરે છે તે જ્ઞાનના અનુભવથી તે**ને** પર્ણ પકવ શ્રદ્ધા થાય છે તે શુદ્ધ શ્રદ્ધા તે આત્મદર્શન અહિંઆં શ્રીમાન વિજય લક્ષ્મીસરિ જણાવે છે કે:---उन्भव सिद्धा जीवः प्रत्यक्षेा ज्ञानचक्षणाप. ज्ञायतेऽनेकवाञ्छाभिरस्तिस्थानं तदेहि ॥१॥ द्रव्यार्थापेक्षया सत्वे। व्ययोत्पाद विवर्जितः. पर्यायक्षपेतोऽनित्यः सद्भावेनज्ञाश्वतः ॥२॥ पर्यायविच्युतं द्रव्यं पर्याया द्रव्यवर्जिताः । किं कदा केन किंरुपा इप्टा ? मानेन केन वा ! ॥ ३॥ शुभाशुभानि कमौणि जीवः करोति हेतभिः तेनात्मा कर्तृको ज्ञेयः कारणैः र्कुभक्तृत्त्रथा ॥४॥ स्वयंक्रतानि कर्माणि स्वयमेवानुभूयते; कर्मणामकृतानां च नास्ति भोगः कदाऽपि हि ॥५॥ अभावे बन्धहेतूनां घातिकर्मक्षयादुभवः केवले सति म`क्षः स्याच्छेषाणां च क्षये सवि ।।६॥ झानादयखयः शास्त्रे मोक्षोपायाः प्रकाशिताः, इति सम्यक्त्वरत्नस्य षष्ठं स्थानं विचिन्तयेत् ॥ અર્થ:-જીવ પ્રયય પ્રમાણથી અનુભવ સિદ્ધ છે અનેક

ંચ્યાત્મદર્શન ગીતા

ઇચ્છાઓ વડે તે અસ્તિત્વ સ્થાનવાલા પણ જણાય છે. તે દ્રવ્યાર્થિક નચની અપેક્ષા વડે અવ્યય, નિત્ય ઉત્ત્પાદ વ્યય વિનાના મનાય છે. અને પર્યાયાર્થિક નય વડે જન્મમરથ કરનારા અનિત્ય પણ મનાય છે કારણ કે દ્રવ્ય છે તે પર્યા-ચાેથી સર્વથા જુદું નથી તેમ જ પર્યાયે! પણ દ્રવ્યથી જાદા કાેઈએ દેખ્યા જાણ્યા નથી. જો કાેઈએ એકલા સ્વ-તંત્ર દ્રવ્યો અને સ્વતંત્ર પર્યાયા દેખ્યા જાણ્યા હાય તા તેઓએ કયારે કર્યા કેવા રૂપે અને કયા પ્રમાણ વડે જાણ્યા તે જણાવે. તે જીવ શુભાશુભ કર્મના સ્વય કર્તા હેાવાથી તે પુષ્ય પાપને ઉપાર્જે છે. અને તેના ફલરૂપે સુખ દુઃખ ભાેગવે છે. તેથી આત્મા કમ°ના સ્વયં ભાેકતા પણ છે. માટે ચક્રચિવર અને પાણીની સહાયતાથી કંભાર ઘાટ કરે છે. તેમ આત્મા પણ શભાશભ અધ્યવસાયાવડે મદ્ય માંસ વિષય કષાય નિંદા વિકથા આળસ અવત તિદ્રા વિગેરે વડે નિરંતર કર્મના બંધ કરે છે. અને કર્મ ઉદયમાં આવે ત્યારે અવશ્ય ભોગવે પણ છે. પણ જેમણે પૂર્વે કર્મ બંધ કર્યાન હોય તેવાં કર્મ કદાપિ પણ ભાેગવાતાં નથી જ.

સામાન્યજના પણુ પાતાની ક્રિયાથી સ્વર્ગ કે નરક મળે તેમ જણાવે છે. એટલે નહિ કરેલા કર્મના ભાેગ કાેઇને પણુ સંભવતા જ નથા. તે કર્મવડે નવા નવા ભવની પરંપરા રૂપ સંસારમાં અનાદિ કાલથા ભ્રમણ કરે છે. આ બ્રમણ ભૂતકાળમાં કર્યું હતું. અને જ્યાં સુધી કર્મતું બાંધવાપણું ધારણુ કરશે ત્યાં સુધી જન્મ મરણરૂપ સંસારમાં ભમશે જ. સર્વ કર્મના નાશ થતાં નવા કર્મના બંધન

૯૫

65

આ. ઋહિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

ન બાંધનારા આત્મા શિવ-સિદ્ધ વા મુક્ત થશે. એટલે જીવની મેાક્ષમાં ચાંગ્યતા કર્મના બધના અભાવમા રહેલી છે. તે આત્મા સંસારના બીજ રૂપ માહ સાનાવરણ દર્શનાવરણ અને અંતરાયના ઘાત કરીને કેવલગ્રાન દર્શન ચારિત્રને પામે છે. પછી બાકી રહેલા ચાર કર્મના વિનાશ થયે માક્ષને પામે છે. માક્ષની પ્રાપ્તિના ઉપાય જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપ ત્રણની ઉપાસના જણાવી છે. તે જ મુક્તિના ઉપાય-ઉપાદાન કારણ છે. તેના કારણેમાં અનન્ય શ્રદ્ધા તત્ત્વરૂચિ પણ કારણ છે. તે શ્રદ્ધા રૂચિવડે કરીને આત્મા પોતાના આત્મ સ્વરૂપના દર્શન કરી શકે છે. ાા કરા

मत्यादिपश्च भेदानां, ज्ञानानामाश्रयः स्मृतः अनन्त ज्ञेयपर्यायाः भासन्ते तत्त्वतः स्फुटम् ॥३७॥ અર્થ:-- भतिव्यादि પાંચ ज्ञानना ભेદોના આશ્રય આત્મા જ છે. તે ज्ञानમાં જગતમાં રહેલા અનંત પદાર્થાના અનંતગુણુ પર્યાયા રહેલા છે. તે તત્ત્વથી સ્કુટ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. ાા૩ળા

વિવેચનઃ - આત્મા મતિજ્ઞાન, બ્રુતજ્ઞાન અવધિજ્ઞાન મનઃપર્યવ જ્ઞાન અને કેવલજ્ઞાન એ પાંચ ભેઢમય જ્ઞાનના આશ્રય છે. જો કે ઘટે જ્રસ્ટ માં જલના આશ્રય ઘટ જલથી જુદો છે તેથી આધાર આધેય ભાવમય સંબંધવાલા છે. પણુ જ્ઞાનના આશ્રય જ્ઞાનથી જરા પણુ જુદો નથી. ત્યાં તા ગુણુ ગુણીભાવના સંબંધ છે ગુણુા ગુણીથી જીદા નથી હાતા. ગુણુાભાવમાં ગુણીનું અસ્તિત્વ નથી. ગુણી વિના

#### આત્મદર્શન ગીતા

ગુણુનું પણુ અસ્તિત્ત્વ નથી જ તેથો અહિંઆં આધાર આધેય ભાવ વ્યવહાર નયથી ઉપચાર ભાવે દેખાડયાે છે. તેમાં ય જ્ઞાન આત્માના સ્વભાવમય અભેદ છે.

સાનાવરણ કમ<sup>6</sup>ના જેટલા જેટલા **મ**ંશે ક્ષયેાપશમ થાય તેટલા તેટલા મારો તે આત્માના વિકાશ કરે છે. એટલે મિથ્યાત્ત્વ માહના અને સાનાવરણીયના ક્ષયાપશમ ભાવ જેટલા મારો થાય તેટલા અંશે તે જ્ઞાન શુદ્ધ સમ્યક્ત્ત્રને પામે છે. જ્ઞાનમાં જગતના સર્ક પદાર્થા જ્ઞેય ભાવે પ્રગટ થાય છે જેમ કે આપણી ચક્ષુઓ માત્ર બે આંગળ લાંબી ઢાઢ આંગળ પહેાંળી છે. પણ તે લગભગ હાલમાં એક બે ગાઉ સુધીમાં જેટલા સ્થૂલ પદાર્થી હાય તેને દેખી શકે છે. તેથી જ્ઞાનના સ્વ મિ દેહમાં વ્યાપક હાવાથી સાડા-ત્રણ હાથ માપમય હાવા છતાં તેની જ્ઞાન શક્તિથી: એટલે જગતમાં રહેલા સર્વ પદાર્થી અને તેના ભૂત ભાવિ વર્ત માન પર્યાયોનું અનંતતાપણું હાવાથી અનંત ગુણુ પર્યાયોને જાણનારા થાય છે. તેમજ સર્વજ્ઞ સર્વ દ્રવ્ય ગુણુ પર્યાયોન જ્ઞાતા થાય છે. સાથે આત્મસ્લરૂપના તથા સર્વ અરૂપી પદાર્થોના અને રૂપો પદાર્થોના જ્ઞાતા અને છે. કહ્યું છે કે

संप्राप्य केवलज्ञानदर्शने, दुर्लंभे ततो योऽभिजानाति प्र्यति तथा लोकालोकं यथावस्थम् ॥ (येग्रथास्त्र)

અર્થઃ---સામાન્ય જીવાને અત્યંત દુર્લભ એવા કેવલ-જ્ઞાન અને કેવલદર્શનને શુક્રલધ્યાનચાગે પ્રાપ્ત કરીને યાગી ૭

૯૭

42

ુંઆ. ઋક્રિસાગરસ્રરિ કૃત વિવેચન સહિત

જગતના લાેક અલાેકના સર્વ પદાર્થીના ગુજી પર્યાયાેને યથા અવસ્થિત નાથે દેખે છે. તેમજ આત્માને પથુ નાથે છે ા૩૭૫ अभिलाप्यानभिलाप्या, ज्ञेया भावा विचक्षणै: ज्ञानभेदेन ज्ञातव्या, ज्ञिष्यैस्सिद्धान्तपाठकैः ॥३८॥ અર્થ-વિચક્ષણ પુરુષેાએ અભિલાપ્ય અને અનભિ-લાપ્ય ભાવેા જ્ઞેય--જાણવા ચાેગ્ય છે. તે શિષ્યાેએ અને સિદ્ધાન્ત ભણાવનારા પાઠકોએ જ્ઞાનના ભેદાવડે જાણવા ાર૮ા વિવેચનઃ---આ જગતમાં અનંત ગુશેા અને અનંત પર્ચાયો રૂપ અનંત પદાર્થા વિદ્યમાન છે. તેમાં કેટલાક પદાર્થી એવા છે કે સર્વજ્ઞ ભગવંતા ઉપદેશમાં વાણી-વડે તેનું સ્વરૂપ ઉપદેશી શકે છે. તેથી તે વાણી ગાેચર થયેલા પદાર્થો અભિલાપ્ય કહેવાય છે. પણ બધા અભિલાપ્ય પદાર્થોનું તે સવૈજ્ઞો પણ જાણવા છતાં આયુષ્ય કાલની અલ્પતાએ કહી શકતા નથી. તેથી જેટલા પદાર્થોનું વર્જન થાય, છે તેથી પણ અભિલાપ્ય પદાર્થી અનંતગુણા છે. તેમ તે સર્વજ્ઞો જણાવે છે અભિલાપ્યથી અનબિલાપ્ય પદાર્થી અન'ત ગુણા છે.તે કેવલગ્રાની પુરુષેાયો ગ્રેય-જાણવા ચાગ્ય છે. તે સવ' ત્રેય જાણવા ચાગ્ય પદાર્થો જ્ઞાનના ભેદથી શિષ્યા અને તેના ઉપદેશક પૂજ્ય પાઠકા અવાયોજી સિદ્ધા-ન્તવડે જાણવા જણાવવા એટલે જેટલાે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષચાપશમ થયા હાેય તેટલા અંશે પૂજ્ય આચાર્યા વાચકા અને પન્યાસ સુનિવરા સિદ્ધાન્તનો આજ્ઞાને અનુસાર દ્ર-યગુણ પર્યાયોના જ્ઞાતા થાય છે. અને ઉપદેશ કરી

ભગ્યાત્માઓને આત્મદર્શનરૂપ સમ્યત્ર દર્શન જ્ઞાન ચારિત્રમાં વિકાશવ ત બનાવે છે. જ્ઞાનસારમાં ઉપાગ્ય શાવિજયજી વાચક જણાવે છે કે—

च्यापारः सर्वन्नास्नाणां, दिग्ददर्शन एव हि; पारं तु पापयत्येकोनुभवो भववारिधेः ॥१॥

સર્વશાસ્ત્રો માત્ર અભ્રિલાપ્ય ભાવનું અલ્પમાત્ર દિગ્ દર્શન કરાવે છે. પણ તેનાે અનુસવ કરનારાે યાેગી ધ્યાન સમાધિભાવવડે અનબિલાપ્ય ભાવાેને પણ કેટલાક અંશે જ્ઞાનાવરણુકર્મના ક્ષયાેપશમથી જ્ઞાન કરે છે. અને એકાગ્રતા વડે આત્માના દર્શન પણુ પ્રત્યક્ષભાવે કરે છે ાા૩૮ાા

આત્માનું સ્વરૂપ સ્વભાવથી જણાવતાં કહે છે કે

आत्मैव परमात्मेति, भावनाऽनन्दकारिणी, सात्मदर्शनप्राप्त्यर्थं, भावनीया म्रमुक्षुभिः ॥ ३९ ॥ અર્થः--આત્મા પરમાત્મા છે તેવી ભાવના આપણુને આનંદ ઉપજાવનારી છે, તેમજ આત્મદર્શનની પ્રાપ્તિ માટે મુમુક્ષુજનાએ તે ભાવના નિરંતર ભાવવી ાઉદના

વિવેચન.–આત્મા એટલે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાગવત આ ગુણા જોકે સામાન્ય ધર્મંરૂપ સર્વ આત્મામાં રહેલા છે.

'' जीवो वै शिवो जायते " જે છવ છે તેજ શિવ કર્મ મુક્ત પરમાત્મા થાય છે, તેથી તે ભાવના ' सोहं ' તે પરમાત્માં હું છું. 'तत्त्वमसि ' તે પરમાત્મા તું જ છે. આ. ઝડહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

9.00

'जह्यास्मि' હું ખ્રદ્ધ છું. વિગેરે પદવડે જાપ કરતા આત્મા પરમાત્મા અંને છે. તેવી ભાવના કલ્યાણું કરના**રી** આત્માને પરમાનંદનેા આહુલાદ આપતારી થાય છે. જ્ઞાન-સારમાં ભગવ'ત યશાવિજય વાચકવર જણાવે છે કે:—

' अनिच्छन् कर्म वैषम्यं ब्रह्मांशेन समं जगत् आत्माभेदेन यः पक्ष्येत सो मोक्षंगमी शमीः

દેરેક જીવેાને જેવા જેવા કર્મ હાય તેવા તેવા અનુકુળ કે પ્રતિકુળ સ્વભાવના સંયોગ સુખ દુઃખ વિગેરેની વિચિત્રતા થાય છે. તેમજ સવ<sup>6</sup>ને પરસ્પર કર્મ'ના યાેગે વિચિત્ર પ્રકારની છુદ્ધિ અને સુખ દુઃખની સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય છે. તેને ગૌણ કરીને સુખ દુઃખની સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય છે. તેને ગૌણ કરીને સુખ્ય આત્મ– સ્વરૂપ વા આઠ રૂચક પ્રદેશની પૃર્ણ નિર્મળતા વડે સવ<sup>°</sup> આત્મા પ્રત્યેક વ્યક્તિરૂપ અંશાના સમૂહરૂપ છાદ્યામય શુદ્ધ હાેવાથી સવ<sup>°</sup> આત્મા એક સમાન ધર્મ'ને ધરનારા હાેવાથી એક આત્મા અલેદભાવે જે સવ<sup>°</sup>ને જુવે છે. તે સંયમી-કષાયા અને વિષયાેને સંયમમાં રાખનારો સુનિ માેક્ષનો આનંદ અનુભવે છે. માટે આત્માના સાક્ષાતુ-કાર કરવા માટે ઇચ્છનારા મહાનુભાવાએ અને માેક્ષની વાંચ્છા રાખનારા ભવ્યાત્માઓએ સવ<sup>°</sup> આત્માઓને સત્તાથી પરમાતમા સરખા ગણવાની ભાવના રાખવી. ાાકલા

જે આત્મા આત્મ દર્શન ક્ષયાપશમ ભાવે કરે છે તેજ આત્મા અનુક્રમે માક્ષને પામે છે.

आत्मा अतुडभे भाक्षते पामे छे. ज्ञानदर्शनचारित्र,-शर्मवीर्यादिसद्गुणाः

आत्गदर्शनसंप्राप्याः वीर्येात्साहं भजम्व भोः

11 80 11

# आत्मदर्शनसंप्राप्ति,-र्यस्य जीवस्य जायते; भवाम्भोधिः सम्रत्तीर्णः केवलज्ञानसम्प्रुखः ॥ ४१ ॥

અર્થ –હે આત્મન્ તારે સમ્યગ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રનું શર્મ – સુખ વીર્ય આદિ સદૂગુણાને આત્મદર્શનથી મેળવવા યાગ્ય છે માટે તું વીર્યાત્સાહને સ્વીકાર જેને આત્મદર્શ-નની પ્રાપ્તિ થઈ છે. તે જીવ વીર્ય ના ઉલ્લાસને પ્રગટ કરીને સંસાર સમુદ્રને પાર પામવા કેવલજ્ઞાન દર્શનને પ્રાપ્ત કરીને અનંત આનંદમય માક્ષને પામે છે. ાાઠવા

વિવેચન:-જે દ્રવ્યો છે. તે સવે પાતપાતાના ગુણુ પર્યાયોથી વ્યાપ્ત છે. આત્મા-જીવ ચૈતન્યમય ગુણુાથી વ્યાપ્ત છે તે ગુણુા જ્ઞાન-વસ્તુના સ્વરૂપને યથાર્થ ઓળ-ખવાની શક્તિ, દર્શન-દેખવાની શક્તિ તે બન્ને શક્તિઓ જ્યાં સુધી છદ્મસ્થ છે ત્યાં સુધી ઇન્દ્રિય અને મન વ3 તે વસ્તુઓને જાણવા-દેખવાના ઉપયોગ કરી શકે છે. ચાસ્ત્રિ-એ આત્મ સ્વરૂપને પ્રગટ કરવાની શુદ્ધોપયાગમય ક્રિયા અને આત્મ સ્વરૂપને પ્રગટ કરવાની શુદ્ધોપયાગમય ક્રિયા અને આત્મ સ્વરૂપમાં રમણતામય-શર્મ-આનંદ. વીર્ય-આત્મ સ્વરૂપને પ્રગટ કરવા જે ચારિત્ર ક્રિયામાં પ્રમાદ વિકથા આળસ અને મિચ્યાત્વ અજ્ઞાનને ફેંકી દેવા તથા આત્મ ગુણુ શ્રણીમાં ચડવા આત્માની શક્તિને જાગૃત કરવાનો એકાગ્ર ભાવે જે પ્રયત્ન થાય તે. આ સર્વ આત્મસદ્દગુણાથી આત્મદર્શન થાય તેજ તેના ઉપાદાન કારણુ છે. તે સદ્ ગુણુાથી જેને આત્મસ્વરૂપનું દર્શન થયું છે તે આત્મા કેવલ-જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રને પ્રાપ્ત થયા છતાં સર્વ ભવ પરંપરામય આ. ઝાહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સમિત

સંસાર સમુદ્રને ઉલ્લંધીને મુક્તિકુમારીની વરમાળા પહેરે છે. અને અનંત અખંડ સચ્ચિદાનંદને ભાેગવે છે, કહ્યું છે કે. अनंतसुखसंपन्नं, ज्ञानामृतपयोधरं, अनन्तवीर्थ संपन्नं, दर्शनं परमात्मन : ॥१७॥

આત્મા–જીવ છે પાતે ચૈતન્ચ-અનંત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર આનંદ અને વીર્થથી પૂર્ણું અમૃતના સમુદ્ર છે. તેને ચાેગીએા ધ્યાન સમાધિ વડે સત્તાથી પરમાત્મ સ્વરૂપે નિરંતર જીએ છે.

तस्समं तु निजात्मानं, रागदेषविवर्जितम् सहजानन्द चैतन्यं, प्रकाशयति महायशे॥१॥

તે પરમાત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપ સમાન સત્તાથો સર્વ'-જીવાનું સ્વરૂપ છે. અને તે સ્વરૂપને રાગદ્વેષ માહના આવરથ્યુ તાદાત્મ્ય ભાવે નથી. પૂર્ણું સહજાનંદ સ્વરૂપ ચૈતન્ય છે. તેને ચાેગીઓ ધ્યાનચાેગે પ્રકાશે છે. કર્મના ક્ષયથી પાતાનું તેવું શુદ્ધ સ્વરૂપ તે ચાેગીઓ શુકલધ્યાનથી પૂર્ણુ પ્રગટ કરે છે ાા૪ગા૪૧ા

પાેતાના સ્વરૂપનાે નિશ્ચય કરતા આત્માની અવસ્થા બહ્યાવે છે.

प्रधरनन्तवीर्योऽह, मष्टकर्मविनाशक, ब्रह्मक्ष्मी नें मे किश्चि, त्ततः किं मे सुखं भवेत्. ॥ ४२ ॥ અर्थः--હું આત્મા અનંત વીર્યમાન હાવાથી આઠ

કર્મ સંમુહને વિનાશ કરવામાં સમર્થ-પ્રભુ છું. વસ્તુત:

૧•૨

બાહ્ય લક્ષ્મી જે દેખાય છે તેમાં મારું કાંઈ પણુ નથી અને તેથી કાંઈ પણુ સુખ મને મળવાનું નથી ા૪૨ા

વિવેચનઃ–હું આત્મા સહજ સ્વભાવથી શુદ્ધ ચૈતન્ચ-મય છું. અનંત વિર્થળલના સ્વામિ–પ્રભુ છું. આત્મામાં સહજ ભાવે એટલે અનંત જ્ઞાન કર્શન ચારિત્ર ઉપયાેગ તપ વૈયાવૃત્ય વિનય વિવેક વિગેરે ગુણાના પ્રભુ– સ્વામિ છું. પણુ અનંતકાલથી માહ આદિ આઠ કર્મના આવરણાથી અનંત સંસારમાં રહ્યો છું. અને અનંત દુઃખ લાગવી રહ્યો છું.

શાસ્ત્રોમાં જણાવ્યું છે કે---

आया नाण सहावी सद्दंसणसीलेा विशुद्धसुह रूवेा, सेा संसारे भमई. एसेा देाषेा खु मेाहस्स ॥१॥

जोउ अम्रुत्तो अकत्ता असंग निम्मल सहाव परि-

णामी; सेा कम्मकवयबद्धो दीणो सावसगते ॥२॥ ही दुःखं आयभवं, मोहप्पाणमेव धंसेई; जस्सुदये णियभावं सद्धं सच्वंपि नो सरई । ३॥

આતમા. સ્વય' જ્ઞાનદર્શન સ્વભાવી ચારિત્ર અને વિશુદ્ધ સ્વભાવમય છે. આવેા ચૈતન્ય સ્વભાવવાન હાેવા છતાં પથુ સ'સારમાં નવા નવા ભવ કરતા દુઃખ ભાેગવતા ભમે છે તે માત્ર એક માહના જ દાેષ છે. જે આત્મા અમૂત અકર્તા અભાેકતા પુદ્દગલાેના અસંગી સિદ્ધનિર્મલ સહજા-નંદ સ્વભાવી અને પારિણામિક ભાવવંત છે. તા પથુ કર્મ આ. ઝિડસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

१०४

ભંધનથી કેદમાં પડેલા છતા દીન દુઃખી થયેલા છે, તેમાં માહનું જ પરાધિનપણું કારણુ રૂપે છે. તે માહ આદિના ઉદયથી પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપને સંભાળી શકતા નથી તેથી બાહ્ય લક્ષ્મી એટલે સ્ત્રી, ધન, ભાઇ, કુંટું અ, રાજ્ય, શેઠાઇ, વૈભવ, સૌભાગ્યદિને પાતાના માર્નને સુંઝાઇને બાહ્યાત્મા રૂપતાને ધરે છે. પણ જ્યારે તેને પૂજ્ય ગુરૂઓની ઉપાસના અને સેવા ભક્તિ કરતાં પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપનું ભાન થાય છે, ત્યારે હું આ શરીર મન કે ઈન્દ્રિય રૂપ નથી પણ હું શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપ સચ્ચિદાનંદના ભાકતા, જ્ઞાન દર્શન આસ્તિમાં રમણતા કરનારા, પરમાત્મા સમાન શક્તિવંત હાવાથી આઠે કર્મના ઘાત કરનારા છું. તે સમજાય છે. જ્ઞાનસારમાં જાણાવ્યું છે કે

## शुद्धात्मद्रव्यमेवाहं, शुद्धज्ञानगुणो मम

અર્થ-હું દ્રવ્યથી શુદ્ધ આત્મા છું. અને જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રવીર્ય ઉપયાગ વિગેરે મારા ગુણા છે. તેથી હું અન્ય પુદ્ગલ ભાવના નિશ્ચય નયથી કર્તા કે ભાેકતા નથી. આવી ભાવના ભાવતા આત્મા માહના નાશ કરી આત્મસ્વરૂપને

પ્રાપ્ત કરે છે અને અનંત આનંદ ભાેગવે છે. ાા૪રાા આન્મ દર્શાનના અભિલાષીએ સવ<sup>જ</sup> છવા પ્રત્યે કેમ રહેવું તે જણાવે છે.

## शत्रु मित्रे समा बुद्धि-रिष्टानिष्टेषु कर्मसु,

भावितात्मा सदाकाङ्गी. ब्रह्मदर्शनभाग् भवेत. ॥ ४३ ॥ અर्थ-शत्रु अने भित्र ઉपर सभान शुद्धि तेमल शुभ

#### આત્મદર્શન ગીતા

કે અશુભ કર્મના ક્લરૂપ સુખ કે દુઃખમાં પણ સમાન પરિણામ વડે જે આત્મા પરિણુત થયેા છતાે સારી આકાં-ક્ષાવાળાે પ્રહ્નરૂપ આત્મ દર્શન પામે છે ા૪૩ા

વિવેચન — આપણું અનિષ્ટ કરનારાને આપણુ શત્રુ-દુશ્મન માનીએ છીએ. અને આપણું લહું કરનારાને મિત્ર માનીએ છીએ પણ તેવું થવાનું કારણુ અદસ્વ કર્મ છે. તેને આપણું જાણી જોઈ શકતા નથી, વસ્તુતઃ જગતમાં સર્વ પ્રાણી સહજભાવે સમાન ધર્મવાલા છે તે વાતને માહથી લુલી જઇએ છીએ તેથી શત્રુ મિત્રની કલ્પના આપણુને થાય છે, પણ તે ચાગ્ય નથી જ. આપણું જેવ શુભ વા અશુભ કર્મ કર્યા હાય તેને કારણે તેઓ આપણા કાર્યમાં અનુકુળ કે આડા આવવાની પ્રવૃત્તિ કરે છે. માટે આપણે તે સર્વ આત્માઓ ઉપર શત્રુ કે મિત્ર ભાવના પક્ષપાત મૂકી દઇને સવેંને આપણા મિત્ર સમાન ગણવા કર્ણ છે કે —

## आत्मौपम्येन सर्वत्र समं पश्यति योऽर्जुनः१

સર્વ જીવામાં શત્રુ મિત્રમાં અને સુખ દુઃખમાં અતુકુલ પ્રતિકુળ વસ્તુના સમાગમમાં સમાન ભાવે જે દુષ્ટિ રાખે છે. તે પરમ શ્રેષ્ઠયાેગી સમજવાે. આથી શુભાશુભ કર્મના ઉદ્ય હાેયે છતે સાતા અસાતા ભાેગવાય તેમાં પણ સમભાવ રાખીને સહજ ભાવે આત્મસ્વરૂપમાં રમનારાે પરમ ઘ્રદ્ય સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે. ા૪ગા

## आत्मवत् सर्वभूतेषु, धर्मकार्ये कृतोद्यमः मनोव्दत्ति च संयम्य, शुद्धलक्ष्यप्रसाधकः ॥ ४४ ॥

અર્થ-સર્વ પ્રાણીઓને પેાતાના આત્મા સમાન ધર્મવતં ગણીને ધર્મ કાર્ચોમાં ઉદ્યમવંત થવું અને મનાવૃત્તિઓને કાબુમાં સખી આત્મા શુદ્ધાત્મતત્ત્વના સાધક અવશ્ય થાય છે. ાા૪૪ાા

વિવેચન:-આ જગતમાં સક્ષ્મ ને સ્થૂલ પ્રાણી ગણા વતે છે. તે સર્વમાં આપણા પ્રમાણે સહજ ભાવે ચૈતન્ય એટલે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રાદિકની શક્તિ અપ્રગટ ભાવે રહેલી છે. તેથી તમા કાઇને પણ તમારાથી હલકા ન ગણશો. તમાને જે હલકા કે મહાન લાગે છે તે તેઓના ઉદયમાં આવેલા કર્મવડે જણાય છે. વસ્તુતઃ સર્વ આત્મા

ચતન્યધર્મવડે સમાન જ છે ગીતા જણાવે છે" 'समोऽहं! सर्वभूतेषु न मे द्वेषोर्ऽास्त न प्रियः!

હે અર્જીન હું સર્વ જીવામાં સમાનભાવે છું મારે મન કાેઈ શત્રુ કે મિત્ર નથી. સર્વ આત્માએા એક પ્રદ્ધ સ્વરૂપ જ છે.

તેથી તમા ધર્મ કર્મમાં ઉદ્યમ કરો. તમારા આત્મ કલ્યાછુમાટે અહિંસા, સત્ય, અચૈથિ, પ્રદ્રાચર્ય, નિર્શન્થત્વ અને રાગ,દ્વેષ, કાેધ, કામ, માયા, માહ, હાથ્ય, રતિ અરતિ મિથ્યાત્વ અને અજ્ઞાનના ત્યાગ કરવા પૃર્વંક ધર્મ<sup>દ</sup>યાન, જ્ઞાન સ્વાધ્યાય અને તપ જપમાં ઉદ્યમવંત થાવ. પાંચ ઇન્દ્રિયાના વિષયાને નિયમમાં કબજામાં રાખીને શુદ્ધાત્મ

१०६

#### આત્મદર્શન ગીતા

તત્ત્વને લક્ષ્યમાં રાખીને પરમાત્માનું ધ્યાન કરશાે તાે આત્મ તત્ત્વનું ૨વરુપ પ્રત્યક્ષ થશે જ ગીતા જણાવે છે કે:

## सर्वद्वाराणि संयम्य मनोहृदि निरुध्य च

સર્વ ઈ દ્રિયેાના વ્યપારમય દ્વારાનેા સંચમ કરીને મનને હુદયમાં સ્થિર કરીને આત્માને પ્રદ્વા રંધમાં ધારણ્ કરનારા ચાેગમાં આનંદને પામે છે. તેમ મન વચન કાયના સંચમ કરનારા શુદ્ધ પરમાત્માતત્ત્વમાં લક્ષ્ય સ્થિર કરનારા પરમાનંદને પામે છે, ાા૪૪ાા

આત્મદર્શાંનની પ્રાપ્તિ ગુરૂની ઉપાસનાને આધિન છે. તે જણાવે છે.

गुर्वाज्ञापारतन्द्रेण, ब्रह्मदर्शनयोग्यता,

अनेकजन्मसंस्कारात्, सतां सम्यक् प्रजायते. 👘 ॥ ४५ ॥

અર્થ<sup>6</sup>—આત્મ સ્વરૂપના દર્શનમાં ગુરુ આજ્ઞાની પરાધીનતાને ચાેગ્ચતાની કાેટિમાં ગણી છે. તેમજ અનેક જન્મના સંસ્કારાથી પણુ સમ્યગ્ ભાવવાળું આત્મદર્શન સંતમહાત્માઓને થાય છે ાા૪પાા

વિવેચન—આત્મસ્વરૂપ પ્રદ્વાદર્શાનના ઈચ્છનારાને પૂર્ણુ અનુભવી સચ્ચાસ્ત્રિવંત સર્વ શાસ્ત્રોના પારંગત પૂજ્ય ગુરુની ઉપાસના તેમજ તેમની આજ્ઞાને અનુસારે તપ જપ ધ્યાન અને અબ્ટાંગ યોગના અભ્યાસ કરવા પૂર્વંક ઇન્દ્રિય મનના સંચમ કરવાથી પુષ્ટ્યાદયતાને યાગે યાગ્યતા પ્રાપ્ત થાય છે. પણ પેગડે પગ અને પ્રદ્વાના ઉપદેશની આગ્યરણા સમ્યગ્ જ્ઞાન કે આત્મદર્શન કરાવી શક્તિ નથી જ એટલે પૂજ્ય આ. ઝાહિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

ગુરુની પ્રસન્નતા વડે જ આત્મદર્શન પ્રાપ્ત થવાની ચાેગ્યતા આવે છે. જેમ કાચા માટીના ઘડામાં પાણી ટકવાના સંભવ નથી તેમ અચાેગ્યને પ્રક્ષ ઉપદેશ ટકતા નથી, તેથી અનુસવ અભ્યાસ વિના આત્મ દર્શન પ્રાપ્ત થતું નથી. શાસ્ત્રો જણાવે છે કે

नाणस्स होइ भागी, थिरयरो दंसणे चरित्ते अधन्ना आव कहाए गुरुकुल वीवासंन ग्रुंचंति

જે ગુરુકુલ વાસને જીંદગી સુધી છોડતા નથી. તેઓ સમ્યગ્ જ્ઞાનના ભાગી બને છે અને જ્ઞાનના પરિપાકથી સમ્યગ્ દર્શન રૂપ આત્મ રવરૂપના સાચા અનુભવ અને ચારિત્રમાં સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરે છે.

તેમજ આત્મસ્વરૂપ બ્રહ્મદર્શન સંત પુરુષેાને અનેક ભવ પર પરામાં જે સંસ્કારા પડ્યા હાેય તેના બલથી તેમજ જાતિસ્મૃતિ અથવા અન્ય જ્ઞાનબલથા ઉપદેશ વિના પછ્યુ સહજ ભાવે થાય છે. તે ઉપર આર્દ્ર મુનિવરનુ દર્ષાંત સમ જવું. તે આ પ્રમાણે છે

મગધ દેશમાં વસંતપુરમાં સામયિક નામના એક ખેડૂત પાતાની વસંતશ્રી નામની સ્ત્રી સાથે રહેના હતા. ત્યા ગુરૂવર ધર્મધાષ નામના આચાર્ય પધાર્યા. તેમના ઉપ-દેશ સાંભળતાં તે અન્નેએ સંસારની અસારતા જાણી ભાગવતી દીક્ષા ગુરૂ પાસે લઈને તપ જપ રવાધ્યાય કરવા લાગ્યા. કેટલાક સમય પ્રસાર થયા. તેવામાં કાઈ માહાદયથી સામયિક સુનિને પાતાની સ્ત્રી સાધ્વીને જોતાં ભાગની વાંચ્છા

થઇ. તે વાત સાધ્વીના જાણવામાં આવતાં વ્રત રક્ષણુ માટે તેણે જાવજ્જીવ અણુસણુ સ્વીકાર્શું સમાધિ પૂર્વંક કાલ કરીને તે સાધ્વી વસંતપુરમાં ધનશેઠની પુત્રીપણે જન્મી ત્યાં તેનું નામ ધર્મંશ્રી પાડશું.

સાધુ સામયિકને તે વાતની જાણ થવાથી પશ્ચાતાપ થયેા. તેણે પણ અણસણ સ્વીકાર્યું વતના માનસિક ભંગની આલાેચના કર્યા વિના તેણે કાલ કર્યા. મરી તે આદ્ર દેશમાં આર્દ્ર પુરના રાજાની પટ્ટરાણીના કુક્ષિમાં પુત્રપણે અવતચે. રાજાએ તેનું નામ આદ્ર ધ્રમાર રાખ્યું. તે ચાેગ્ય ઉમરમાં આવતાં ચાેગ્ય અભ્યાસ કરીને સર્વ કલા કુશળ થયેા અને સુવરાજ પદને પામ્યેા. તેવામાં બ્રેહ્યિક રાજાએ માકલાવેલું નવા નવા રત્ન હીરાદિકના આભૂષણમય ભેટણું રાજગૃહના વેપારીઓએ તે આદ્ર'રાજાની પાસે ધર્યું. રાજાએ શ્રેણિક રાજા માટે ત્યાં ઉપજતા સુંદર માેતીના હાર વિગેરે આભૂષણા વ્યાપારીઓના હાથમાં સાંપ્યા. ત્યાં નજદીક બેઠેલા આદ્ર કુમારને પણ એવાે ભાવ થયેા કે સમાન સમા-નની મૈત્રી થાય છે. રાજા રાજા સાથે મૈત્રી કરે છે તાે હુ પણ માલ સમાન તે મગધના પાટવી કુમાર સાથે મૈત્રી કેમ ન ખાંધું ? અવશ્ય ખાંધવી જ જોઈએ. એવા વિચાર કરીને સુંદર માેલીઓની માળા કરાવીને તેણે અલ્યકુમારને ભેટ કરવા તે વ્યાપારીઓના હાથમાં સાંપી. આ પછી વ્યાપા-રીએા રાજગૃહમાં આવી રાજાને પરસ્પરની કુશલતાના સમાચાર પછી કરીને આર્દ્ર રાજા તરફથી આવેલ લેટ રાજાને

આ. ઋહિસાગરસ્રરિ કૃત વિવેચન સહિત

આપી અને આદ્ર`કુમાર તરક્**થી** આવેલ ભેઢ અભયકુમારને આપી.

અભયકુમાર વિચાર કરે છે કે રાજા રાજાઓને પરસ્પર લેવડદેવડના વ્યવહાર-સંબંધ પૂર્વથી ચાલ્યા આવે છે. પણુ આ આદ્ર કુમારને મારી સાથે મૈત્રીના ભાવ થયા તેમાં પૂર્વભવના કાેઈ સંબંધ જ સંભવે છે. અને તે હાેય તા તે ભવ્યાત્મા અને સત્યશાધક પણ હાેવા જોઇએ. માટે તેને એવું કાંઈક માંકલું કે તેથી પૂર્વમાં અનુભવેલું યાદ કરીને તે આત્મગુણુ તરફ પ્રવૃત્તિ કરનારા થાય.

આ પછી અભયકુમારે સુવર્ણની એક આદીશ્વર-ઝક્ષ-ભદેવ લગવ તની પ્રતિમા કરાવી અને તેને હીરા માેતી માણુક મણિ વિગેરે આભૂષણથી શણગારીને એક સુંદર પેઠીમાં ગાઠવીને ઉપર રૂમાલથી બાંધી પેક કરીને તે વ્યા-પારીઓ જ્યારે આદ્ર દેશમાં જવાને તૈયાર થયા, ત્યારે તેણે તેઓને એકાંતમાં જણાવ્યું કે આ વસ્તુ તમે તે રાજકુ-મારને એકાંતમાં જણાવ્યું કે આ વસ્તુ તમે તે રાજકુ-મારને એકાંતમાં આપશા અને જણાવશા કે ઠાઈને નહિ જણાવતાં એકાંતમાં આ આબૂષણને કુમારે જોવું અને કાઈને પણ આ વાત કરવી નહિ. આ પછી વ્યાપારીઓ આર્દ્ર કુમારના દેશમાં ગયા અને તે પ્રમાણે તે વસ્તુ વ્યા-પારીઓએ આર્દ્ર કુમારને આપી.

હવે તે કુમાર એકાંતે વસ્તુ સ્વરૂપ આભૂષજીને જેતે৷ કાેઈ પણુ સ્થાન ઉપર ધારણુ કરાય તેમ ન હાેવાથી વિચારે છે કે આ કેવું આભૂષણુ છે. કચાં ધારણુ કરાય છે એમ

તેના વિચાર કરતાં આવું સ્વરૂપ મેં કાેઈને કાેઈ પણ સ્થાને <u>નેયેલું છે, કચાં નેસું છે તેમ ઇઢા અને અપાય કરતાં</u> કરતાં પૂર્વભવની સ્મૃતિતાજી થતાં તેને જાતિસ્મૃતિ થઈ તે થતાં પાતાનું પૂર્વ જીવન પ્રભુ પૂજા ચારિત્રની આરાધના અને અંતકાલે સાતિચાર પૂર્વકની વિરાધના સ્મૃતિમાં આવી અને પશ્ચાતાપ પણુ થયા. (गतन शोच्य') ગઈ वस्तुने। હવે શાચ નકામા છે પણ જાગ્યા ત્યારથી સવાર એ નિયમે મારે ચારિત્રની આરાધના કરવી. જેથી મારૂં સાવિ સઘર એમ વિચાર્યું, પણ અહિંથી કેમ છૂટલું! એ વિચાર કરીને તેણું પ્રથમ પિતાની રજા માગી પણુ તે ન મળી ત્યાર નાશી છુટવા તેણે પ્રયત્ન કર્યા પણું તે નિષ્ફળ ગયા, આખરે કાેઇને પણ જણાવ્યા વિના લાગ સાધીને પૂર્વના સ કેત પ્રમાણે તૈયાર કરી રાખેલ વહાણમાં તે વ્યાપારીઓ સાથે લરૂચ ખંદરે આવ્યા તેણે પ્રતિમાને વ્યાપારીઓ સાથે રાજગૃહમાં અભયકુમારને પહેાંચાડીને પાતે ચારિત્ર લેવા તૈયાર થયે৷ પણ તેવામાં અદશ્ય દેવવાણી થઇ 'હુ રાજકુમાર તમારે પૂર્વે બાંધેલ ભાગના સાતાવેદનીય કર્મના આકરા ઉદય છે. તે કર્મને ખપાવીને ચારિત્ર લાે ' પહ્યુ આર્દ્ર કુમાર વિચારે છે કે ' પ્રયત્નથી અપ્રમાદ ભાવે સર્વ કર્મને હું ક્ષય કરીશ. લાેગાવળી કર્મ વૈરાગીને કેવા નડે છે ?' તેણું ગણુકાર્યું નહિ આત્મખલથી ચારિત્ર લીધું. અપ્રમત્ત ભાવે વિચરતાં કર્મ'ના ક્ષય કરવા અપૂર્વ પ્રયત્ન સેવે છે.

www.kobatirth.org

એક વખત વસ તપુરની બહાર યક્ષના મ દિરમાં એકાંત સ્થાને કાયાત્સર્ગ કરી પરમાત્મ સ્વરૂપના ધ્યાનમાં આ. ઝ્ડહ્લિસાગરસ્રરિ કૃત વિવેચન સહિત

લીન હતા. અહાર શું થાય છે. તેનું ધ્વાન નથી. તેવા અવસરમાં નગરની કેટલીક આળાએા તે મંદિરના યક્ષની પૂજા કરીને ત્યાં ચાકમાં બાલ ભાવથી રમવા લાગી આળાએા થાંભલા વિગેરે પકડીને આ મારા પતિ છે. તેમ રમતમાં રમતી હતી.

આ ધર્મ%્રીએ ધ્યાન ધરતા મુનિના પગ પકડી આ મારા પતિ છે. એમ બુમ પાડી. ત્યાં તેા આકાશમાંથી <mark>દેવેાએ</mark> સાડા ખાર કરાેડ સુવર્ણું સુદ્રાની વૃષ્ટિ કરીને <mark>જણ</mark>ા-બ્યું કે 'ધર્મશ્રી અને તેના પતિને આ લેટ ધરું છું' રાજાએ લાભથી તે દ્રવ્ય લેવા પ્રયત્ન કર્યો પણ દેવાએ ન લેવા દીધું. આથી ધર્મશ્રીના પિતાએ તે દ્રવ્ય તેના માટે અનામત રાખ્યું. ધર્મ શ્રી લગભગ તે ૧૩ વર્ષની થઈ ત્યારે તેના પિતા તેને માટે વર શાેધવા પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા. ત્યારે તેથે જણાવ્યું કે તમારા પ્રયત્ન નકામા છે. મારા જેવી ુકળબાળિકાને એક વખત જે બાલ્યા હાય તે પાળવું જેઇએ. તેથી મારાથી તે સુનિ પતિ તરીકે સંબાેધાયા છે. અને તેમાં દેવે સાડાબાર કરાડ સુવર્ણની વૃષ્ટિ કરી છે તે જ્યારે મલશે ત્યારે તેની સાથે લગ્ન કરાશે નહિ તે৷ યાવતજીવ પ્રહ્નાચર્ય પાલીશ. શેઠ તેના તેવા નિશ્ચય જાણીને સાધુ સન્યાસી વિગેરેને અન્નપાણિ અ!પવા માટે દાનશાલામાં તેને નિયત કરી.

્ર સુનિ વિ<mark>હાર</mark> કરતા કરતા આહાર માટે કમ'ચાેગે <mark>તે</mark> મ'દિરમાં આવી ચડ્યા. તેમને ધમ'શ્રીએ એાળખ્યા ને હાવ-

#### .૧૧૩

આત્મદર્શન ગીતા

ભાવ પ્વૃંક ખૂબ વિન તિ કરતાં અનુકુલ ઉપસર્ગ જાણી આહાર લીધા વિના મૌન પછે ચાલ્યા ગયા. પણ કરીને લગભગ ખાર વધે<sup>૬</sup> ત્યાં પાછા ગેહ્યરીએ અજાણતા આવ્યા. ત્યારે તે આએ આળખીને ખૂબ આગહ કરીને રાકી રાખ્યા. આ વખતે તે લાેગ કર્મના પર્શ ઉદય થએલા હાેવાથી સુનિતું મન ઢીલું થશું અને દેવના વચન યાદ કરીને સુનિપણ છેાડીને તે આ સાથે લગ્ન કર્યાં, જીુદા ઘરમાં આર વર્ષ સુધી ભાેગ ભાેગવ્યા ત્યાં તેમને એક પુત્ર થયેા. તે લગભગ સાત આઠ વર્ષના થયા હશે તે વખતે આઈ કુમાર કરી સુનિપણું ધરવા ભાવના કરવા લાગ્યા. અને તે વાત સ્રીને જ<mark>ણાવ</mark>ીને રજા માગવા લાગ્યા. સ્ત્રીએ રૂની પૂણુીએા તથા રે'ટીયાે મંગાવીને સુતર કાંતવા માંડશું. તેટલામાં તે બહારથી આવેલા પુત્રે માતાને પૂછ્યું કે તું રેંટીએ**ા શા** માટે કાંતે છે ? ' ત્યારે તેણીએ જણાવ્યું કે , તારા પિતા હવે તને અને મને છોડીને સાધુ ચવાનાં છે. તેથી આપણા ઉદર નિર્વાહના અર્થે રેટીયાથી સતર કાંતી આજી-વિકા ચ<mark>લાવવાના અને ત</mark>ને માેટેા કરવાના. મારે માથે ભાર આવ્યા છે.' તે સાંભળીને અજ્ઞાન ભાવથી તે પુત્રે તે સુતરની કેાકડીને પિતા પ્લંગમાં સુતા હતા, તેના બન્ને પગે ખાંધી દીધી આર્દ્રકુમારે નેસું કે સુતરના બાર આંટા પુત્રે બાંધ્યા છે. એાથી વધુ બાર વર્ષ રહ્યા.

જ્ઞાનસારમાં જથ્યુ બ્યું છે કે—

आरूढा मशमश्रेणीश्रुतकेवलिनेाऽपि अभ्यन्तोऽनन्त संसारं ! महादुष्टेन कर्मणा ॥५॥

٢

આ. ઝાહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

અર્થ--આશ્ચર્ય'ની વાત છે કે ઉપશમ ક્ષેણિએ ચડીને અગીચારમાં ગુણસ્થાનકે પહેાંચ્યા છતા પણ અશુભ ભયં-કર કર્મ'ના ઉદયથી ચૌદ પૂર્વ જેવા શ્રતધર શ્રેણીથી પતન પામીને અનંત સંસારમાં ભર્મે છે.

હવે આદ્ર કુમાર ભાગાવલી કર્મ ભાગવ્યા ખાદ શુદ્ધ અપ્રમત્ત ભાવે ચારિત્ર અંગીકાર કરીને ઘરમાંથી ચાલી નીકળ્યા. પરમાત્મા વીર ભગવાનને વંદન કરવાની ભાવનાથી જે દિશામાં ભગવાન હતા તે દિશા તરફ પ્રયાણુ કર્યું. રસ્તામાં તે આદ્ર કુમાર મુનિને ગાશાલક, બૌદ્ધ અને મિમાંસક મતવાદીઓ સાથે ખુબ ચર્ચા થઈ. તે સર્વ ને સ્યાદ્વાદ ધર્મની ચુક્તિ વડે તેમણુ નિરૂત્તર કર્યા. પરમાત્માને વંદન કરી તેમની પાસે ચારિત્ર લીધું. ચારિત્ર લઇ તપ જપ ધ્યાન કરી સર્વ કર્મમલના ક્ષય કરી મુક્ત થયા.

આથી આત્મદર્શન પુર્વના અનેક ભવના અભ્યાસથી અને કાેઇ મહાત્મા સંતાને ગુરૂના ઉપદેશ વિના પણુ આર્દ્ર કુમારની પેઠે થાય છે. માટેઆ ભવમાં કરેલાે પ્રયત્ન કદાચિત્ સફળ થયેલાે ન જણાય તાે પણુ તે પ્રયત્ન સતત રાખવાે. જેથી આવતા ભવમાં આત્મ દર્શનની પ્રાપ્તિ આત્માને થાયાાજપા

उपादाननिमित्ताभ्यां, कारणाभ्यां विचक्षणः आत्मदर्शनसंमाप्त्ये, जिज्ञासुर्यंतते घ्रुवम्. ॥ ४६॥ અર્थः --- આત્મદર્શાન પ્રાપ્ત કરવા ઉપાદાન અને નિभित्त કારણે। વઢ કરીને નિશ્ચય પૂર્વંક જીજ્ઞાસુ પ્રયત્ના કરે છે. ાાષ્ઠ દા

#### આત્મદર્શન ગીતા

વિવેચનઃ - આત્મદર્શન પ્રાપ્તિના કારણમાં પ્રથમ વીતરાગ પરમાત્માની સેવાભક્તિ રૂપ ઉપાસના છે. બીજીં કારણ સદૂશુરૂ કે જે પાંચ મહાવ્રત અને પાંચ આચારને પાલનારા, છકાયની રક્ષા કરનારા, સાત ભયને જીતનારા. આઠ પ્રવચન માતાની નિરંતર ઉપાસના કરનાર અઢાર હજાર શિલાંગ રથને વહન કરનારા, સવ<sup>°</sup> દર્શન શાસ્ત્રોના જ્ઞાતા છે. એવા પરમ કૃપાળુ શુરૂની ઉપાસના અને તેમની આજ્ઞાનું પાલન કરવું. ત્રીજીં કારણ જગતના સવ<sup>°</sup> જીવાને પાતાના સમાન ગુણુવાલા જાણી તેઓને મન વચન અને કાયાથી આપણાથી પીડા ન થાય તેમની હિંસા ન થાય તેવું વર્તન રાખવું. ચાથું કારણ સત્ય શૌચ ક્ષમા વિગેરે ધર્મોને સેવવા તે.

તેમજ આત્મદર્શનમાં આત્મા સ્વયં ઉપાદાન છે. તે આત્મા જયારે યથાપ્રવૃત્તિ કરણ કરીને અપૂર્વ કરણ કરતાં અનંતાનુઅધી કોધ માન માયા લેલ્મ રૂપ ચાકડી મય કષાયા અને સમ્યગ્ માહનીય મિશ્રમાહનીય અને મિથ્યા ત્વમાહનીય એમ સાતે માહનીય પ્રકૃતિને ખપાવીને દેવગુરૂ ધર્મના ઉપાસક થાય, જીવ અજીવ પુષ્ય પાપ આશ્રવ સંવર બંધ નિર્જરા માક્ષરૂપ તત્ત્વને યથાસ્વરૂપે જાણીને તેની શ્રદ્ધા કરીને આત્મા આત્મ સ્વરૂપને સ્યાદ્ધાદ નય નિશ્લેપ જ્ઞાનથી વિચારતા થાય ત્યારે ક્ષયાપશમ ક્ષાયિક કે ઉપશમ ભાવના સમ્યક્ત્વને નિશ્લય પૂર્વ ક પ્રાપ્ત કરે અને ત્યારે આત્મ સ્વરૂપના નિશ્લય કરે છે.

या देवे देवताबुद्धिर्रुरौ च गुरुतामतिः धर्मे च धर्मधी शुद्धसम्यक्त्वमिदम्रुच्यते ।। १ ॥

#### આ. ઋહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

999

દેવ વીતરાગમાં દેવ છુદ્ધ 'સદ્ગુરૂમાં ગુરૂ છુદ્ધ' ક્ષમાદિ ધર્મમાં ધર્મ'છુદ્ધિ તે શુદ્ધ સમ્યકૃત્વ બાણુવું, તે ત્રણ પ્રકારનું છે. તે ઔપશમિક ક્ષચાપશમિક અને ક્ષાયિક. તેમાં જે ઔપશમિક સમ્યકૃત્વ છે તે પરમ શુદ્ધ હાવા છતાં પણ રાખથી ઢાંકેલા અગ્નિ સમાન છે. મિચ્યાત્વમાહના ઉદય થતાં અનંતાનુબ'ધી કષાયની ચાકડી ઉદય આવતાં ઉપશમ સમ્ય-કૃત્વનાશ પામે છે. અને ક્ષયાપશમ સમ્યક્ત્વના લાભ-મિચ્યા-ત્વ માહનિય કર્મ પ્રકૃતિના દેશથી ઉદયમાં આવેલાના ક્ષય કરવાથી અને ઉદયમાં ન આવેલાને ઉપશમાવતા હાવાથી ક્ષયાપશમ સમ્યક્ત્વને જીવ પામે છે. એને વેદક પણ કહેવાય છે.

અનાદિ સંસારમાં પૂર્વે સમ્યક્ત્વ નહિ પામેલા આત્મા સાતે માહનીય કર્મ પ્રકૃતિને ઉપશમાવીને ત્રણુ પુંજ કર્યા ન હાેચ તેવા એક અંતર મુહુર્ત કાલ અત્યન્ત શુદ્ધ ઉપશમ સમ્યક્ત્વના લાભ મેળવે છે અને તે આત્મ સ્વરૂપને અનુભવે છે. પણુ તે પછી<sup>જ</sup>ુંપાછા ચાર ગતિમાં બ્રમણુકરનારા થાય છે.

ક્ષચેાપશમ સમ્યકૃત્વ છાસઠ સાગેારાપમકાલથી પણ અધિક કાલ સુધી જીવ અનુભવે છે. ક્ષાયિક સમ્ય-ક્ત્વ અનંતાનુબંધિ અને ત્રણુ દર્શન માહનીય પ્રકૃતિના ક્ષયથી થાય છે. આ ત્રણુ સમ્યકૃત્વ આત્મદર્શનની પ્રાપ્તિમાં ઉપાદાન કારણુ થાય છે. કારણુકે તે આત્માના આંતરિક પરિણુામ સ્વરૂપ છે. તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં જણુવ્યું છે કે

#### **આ**ત્મદર્શ<sup>\*</sup>ન ગીતા

एकमपिजिनवचनादस्मान्निर्वाहकं भवति, श्रुयते चानन्ताः सामायिकमात्रपदसिद्धाः ॥ १ ॥ तस्मात्तत्प्रामाण्यात्समासतो व्यासतश्रजिनवचनम, श्रेय इति निर्विकारं ग्राह्यं धार्यं च बाच्यं च ॥ २ ॥

અર્થ': — એકપણ પરમાત્માના વચનને ધારીને તેનું મનન કરીને શુદ્ધ ચારિત્ર યાેગરૂપ સામાયિક જો આરાધન કરવામાં આવે શુદ્ધાપયાેગપૂર્વ'ક ધ્યાન કરાય તા તેવા એકજ પદથી અનંત આત્માઓ સવ` કર્માંના ઘાત કરીને આત્મ-સ્વરૂપ રમણતામય સિદ્ધપદને પ્રાપ્ત થાય છે. તેમ શાસ્ત્રો જણાવે છે. તેથી તે વચનાનું પ્રમાણપણું સ્થૂલ બુદ્ધિવંત માટે સમાસથી–સંક્ષેપથી અને વિશાળ બુદ્ધિવંત માટે વિસ્તા-રથી આધી નિર્વિધર બુદ્ધિ પૂર્વ'ક વાંચવા ધારવા અને આચારમાં મુકવાં, તેથી સવ'કમ'ના ક્ષય કરી જીવને કેવલ જ્ઞાન દર્શ'ન પ્રાપ્ત થાય છે. અને તે આત્માને પરમાત્મા સ્વરૂપે બનાવે છે.

વિ<mark>વેચનઃ—શા</mark>સ્ત્રોના સાચા અનુલવી મહાત્માઓએ માધ્યસ્થ લાવે ચિત્તને સ્થિર કરીને મિચ્યાત્વ કષાય માયા

આ. ૠદિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

માહ, કામ, ક્રોધ, રાગ દ્વેષને મનવચન કાયાથી દુર કરીને સદા આત્મ સ્વરૂપના શાસ્ત્રવડે અનુભવ કરીને શુહાત્મસ્વરૂપમાં એકાગ્રતાપૂર્વંક સ્થિરભાવે દષ્ટિ કરવી. કહ્યું છે કે

अस्मिन् हृदयस्थे तिष्ठति, तत्त्वतो म्रुनोन्द्र इति ॥ हृदयस्थिते च तस्मिन्, नियमात्सर्वार्थसिद्धिः स्यात् ॥ १ ॥

(સિદ્ધસેન દિવાકર)

અર્થ:—જો પરમાત્માના ઉપદેશ કરાયેલા શાસ આગમાને અનુભવ પૂર્વક હુદયમાં સ્થિર કર્યા હાય તેમણુ પરમાત્માને પાતાના હુદયમાં અવશ્ય સ્થિર કરેલા છે. તેમ સમજવું. અને જે પરમાત્માને સમ્યગ્ જ્ઞાન અનુભવ પૂર્વક હુદયમાં સ્થિર કરે છે તે મહાત્મા સર્વાર્થને સિદ્ધ કરે છે એટલા માટે આત્મ સ્વરૂપમાં દર્ષિ રાખવી. અને સમ્યગ્ આત્મતત્ત્વનું ધ્યાન કરવું. ાા૪૭ા

નયથી પહ્યુ આત્મબાેધ થાય છે તે જણાવે છે.

द्रव्यार्थिकनयं श्रित्वा, नित्यात्मा कथ्यते जिनैः पर्यार्थिकतोऽनित्य, आत्मा ज्ञेयो विचक्षणैः ॥ ४८ ॥

અર્થ<sup>°</sup>ઃ--- દ્રવ્યાર્થિક નયતું આલંબન કરીને આત્મા નિત્ય છે. અને પર્યાયાર્થિકનયતું અવલંબન કરીને અનિત્ય આત્માને જાણવા. એમ જ્ઞાન વિચક્ષણાે કહે છે. ા ૪૮ ા

વિવેચનઃ-આત્મદર્શાન માટે અનેક દર્શાનના પંડિતે જીદીજીદી વાતાે કહે છે. કાેઇ આત્માને નિત્ય કાેઈ અનિત્ય એમ જીદી જીદી રીતે પ્રતિપાદન કરે છે. જેમકેઃ षुरुष एवेदंग्निं, सर्वं यद्भूतं यच्च भाव्यं उतामृतत्व स्येशानो यदन्नेनातिरोहति । यदेजति यन्नेजति यद् दूरे यद अन्तिके यदन्तरस्य बाह्यतः इति ।

જે પુરે<sup>°</sup> થયેલા છે. વર્તમાનમાં થાય છે ભવિષ્યમાં થશે. જે મરથુ પામતાે નથી. સદા અમૃત રૂપ છે. જે સર્વ'શક્તિવંત જે અન્નથી વૃદ્ધિ પામે છે જે ચલિત છે જે દૂર છે નજદીક છે. જે અ'તર સ્વરૂપ છે. છે આહાસ્વ-સ્વરૂપમાં છે. તે સર્વ એક પુરુષરૂપ છે પુરુષ અતિરિકત કાંઇ પણ વસ્તુ નથી. તેથી આત્મા નિત્ય સ્વરૂપના જાણવા. આકાર બદલાતાં વસ્તુ બદલાતી નથી જ. જેમકે કુંડળીવાળીને સાપ પડયાે હાેય કે લાંબા સાંબેલા રૂપ થયાે હાેય તા પણ તેનું સર્પપણું કાયમ જ રહે છે.

વાચક મુખ્ય ઉમાસ્વાતિ તત્ત્વાર્થમાં જણાવે છે કે उत्पादव्ययघ्रौव्ययुक्तं सद् ।

જેમાં નવા પર્યાયેા થતા હાેય જીના નષ્ટ થતા હાેય અને દ્રવ્યત્વ પણે ધ્રુવ હાેય તે પદાર્થો ચેતન કે જડ હાેય તાે પણ તે સદ્દ વિદ્યમાનત્વ ધર્મ વડે ચુક્ત હાેવાથી કવ-ચિત્ નિત્યાનિત્ય ધર્મવંત જાણવા

કલિકાલ સર્વત્ર શ્રી હેમચંદ્ર પ્રભુ જણાવે છે કે:

आदीपभाव्योमसमस्वभावं, स्याद्वादम्रुद्रानतिभेदि वस्तु, तत्नित्यमेवैकमनित्यमन्यदिति त्वदाज्ञाद्विषतां प्रलापाः ।। १ ।। અત્યન્ત ક્ષણિક દેખાતે। દીપક અને નિત્ય અખંડ **આ.** ઝાહિસાગરસરિ કુત વિવેચન **સહિ**ત

જણુાતા આકાશમાં સર્વદા નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ બન્ને પરસ્પર વિરાધ ધર્મ જણાતા છતાં સાથે અભાધિત ભાવે કાયમ જણાય છે. આમ સર્વ પદાર્થી દ્રવ્યત્વરૂપે નિત્ય પર્યાયત્વ રૂપે અનિત્ય છે. તેમ આત્મા પણુ સદ્દ દ્રવ્ય હાેવાથી કથ ચિત્ નિત્યાનિત્ય જ છે. હવે જો નિત્ય એકાંત જ હાેય અને ઉત્પાદ વ્યય ન થતા હાેય તા આપણુ નવાનવા અનુભવા કરીએ છીએ જેમકે જન્મ પામેલા મનુષ્યા મરણુ પામે છે તે વ્યય અને પૂર્વભવથી નવા આળકા જન્મ રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે તે ઉત્પાદ ન અને આત્મા

કુટસ્થ નિત્ય. अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकरुपो नित्यम् । જે ઉત્પન્ન ન થાય જે નાશ ન થાય અને સદા એક સ્વરૂપે રહે તે નિત્ય એમ હાય તેા સંસારમાં જન્મ પામતા અને મરતા મનુષ્ય પશુપક્ષીને દેખીએ છીએ તે અનિત્યતાને સિદ્ધ કરે છે. અને પૂર્વ જન્મના કરેલા પુષ્ટય પાપથી ચુક્ત હાવાને કારણે જન્મ પછી કાંઇ પાપ પુષ્ટય ન કર્યા છતાં સુખ દુઃખને ભાેગવે છે. તેમજ તેના પૂર્વ ભવના શુભાશુભ સંસ્કારોને લઇને માતાપિત:ના ગુણુ સ્વભાવના વ્યવહારથી કાેઇ જીરા પ્રકારનું આચરણુ કરતા થાય છે. તેથી આત્મા નિત્ય સમજાય છે.

આમ આત્મા નિત્ય અનિત્ય બન્ને રૂપે છે આત્માદિ પદાર્થી એકાન્ત નિત્ય હાય તાે તેમાં પારિણામિક ભાવ જે દેખાય છે તે તેમજ આત્માએામાં નવા નવા જન્મ મરણ બાળક ચુવાન વૃદ્ધત્વને દેખાવાનાે સંભવ થાય છે તે સંભવ ન હાેવા જોઈ એ.

जीवाः संसारिणो मुक्ता, अनन्ता भाषिता जिनैः अतिशरीरं भित्रास्ते, आत्मनः कृतकर्मतः ॥ ४९ ॥

હવે જીવેાનું સ્વરૂપ જણાવ્યા પછી જીવેાના ભેદને પુજ્ય શ્રી ગુરુદેવ જણાવે છે.

સામાન્યત્વ રૂપે એક હાેવાથી નિત્ય છે. અને નવા નવા પશિષામ અને નવા નવા કાળયાેગે પરિષામ રૂપ પર્યાયેાની અપેક્ષાએ અનિત્ય પણ છે. તેથી પરમાત્મા ભગવાન મહાવીર કેવ દ્રવ્યાર્થિક નયથી નિત્ય અને પર્યાયાથિંક નયથી આત્મા અનિત્ય છે તેમ જણાવે છે. આમ તે આત્મા સ્યાદ્નિત્યા નિત્ય હાેવાથી પૂર્વંકાલિન અજ્ઞાનતાને છેાડીને આત્મ સ્વરૂપના જ્ઞાતા અને સહજાન દેના ભાેકતા થાય છે. ાા૪૮ા

भागे सिंहो नरो भागे योऽथीं भागद्वयात्मकः । तमर्थमविभागेन नरसिंहं प्रचक्षते ॥ ९ ॥

જન્મ પામેલાને સ્તનપાન સ્મૃતિ વિગેરે જ્ઞાનના સંભવ થાય છે તે ન હાવા જોઇએ. કેમકે ક્ષણિકને પૂર્વના પદાર્થ કરેલા કૃત્યાને લાભ ન મળવા જોઇએ. જે આત્મા જે પુષ્ટય પાપ કરે તેના કલ તે કરનારને જ ભાગવવા પડે છે. માટે આત્મા એકાંત ક્ષણિક પણ નથી જ. એથી કથાંચિત, નિત્યાનિત્ય આત્માદિ સર્વ પદાર્થો છે. જો એમ લાગતું હાય કે પરસ્પર વિરાધ ધર્મ એક પદાર્થમાં ઠેવી રહી શકે તા કહ્યું છે કેઃ-માગે સિંદો નરો માગે યોડ્યોં માગદ્વयाત્મकः ।

એક અંશમાં સિંહ બીજા અંશમાં મનુષ્ય એમ અભાગમય ઃઆતમા નુસિંહ રૂપ કહેવાય છે. તેમ આત્મા દ્રવ્ય ઉર્ધ્વતા

તેમજ આત્મા એકાંતે ક્ષણિક નાશવંત જ હાેય તાે તુર્ત

# **ચ્યાત્મદર્શ**ન ગીતા

આ. ઝહિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

અર્થ:-પરમાત્મા વીતરાગ જીનેશ્વરાએ છવાના બે ભેદ કહ્યા છે. એક સંસારીએા અને બીજા મુક્તો તેમાં સંસારી જીવા દરેક પાત પાતાના કરેલા કમ'વડેસાધારણ શરીર કે પ્રત્યેકના જુદા જુદા શરીરને પામે છે. ાકલ્યા

વિવેચનઃ---સામાન્ય રીતે ચતન્ય રૂપ જ્ઞાનાદિને ધાર**ણ કરતા સર્વ જવેાના એક જ પ્રકાર થાય છે** પણ સ્વકૃત કર્મ વડે તેમાંથી જે સંસારમાં નવા નવા ભવ કરે છે. તે સંસારી જીવેા કહેવાય છે. અને જેએાએ સવ<sup>્</sup> સ સારના કારણાનાે ક્ષય કર્યો હાેવાથી શરીર ઈન્દ્રિય મન અને કર્મના સંખંધ ત્યાગ કરીને સર્વ દુઃખ અને તેના હેતુઓથી મુક્ત થયેલા હાવાથી મુક્ત શિવ, સિદ્ધ નિર્વાણી વિગેરે નામથી આળખાય છે. તેથી એ અપેક્ષાથી સંસારી અને મુક્ત એમ અનંત જીવાના બે લેદ કહેવાયા છે તેમાં જે સંસારમાં રહેલા છે. તે પાતપાતાના કર્મ વડે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના શરીર ઈન્દ્રિય અલ વેદના જ્ઞાન દર્શન શક્તિને ધરાવનારા છે. તેમાં જેમનાં શરીરા ચર્મચક્ષુથી ન દેખાય તે સૂક્ષ્મ આ સૂક્ષ્મ. જીવેા પૃથ્વીકાયિક અપ્પકાયિક તેજસ કાયિક વાચુકાયિક અને વનસ્પતિકાયિક અસંખ્યાતા વતે છે. સાધારણ એટલે અનંત જવાતું સહિયારૂં એક શરીર જેમ ધર્મશાલામાં આવેલા સર્વ મુસાકરોને રહેવાનું સાધારણ ઘર હાેય છે. તેમ તેવા અશુભ કર્મના ચાંગે અનંત જવાના વાસમય એક એક શરીર ૩૫ તે સાધારણ. અસંખ્યાત ગાળાના અસંખ્યાત વિભાગામય નિગાદના નામે

બીજા પ્રત્યેક સ્વતંત્ર પાતે પાતાના શરીરને ધારશ્યુ. કરનારા એકેન્દ્રિય બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય, પંચે-ન્દ્રિય, દેવ, નારક, મનુષ્ય, તિર્યંચ પશુ પક્ષી જલચર વિગેરે જીવા પશુ વતે છે. આ બધા સવે જીવા સ્વકૃત કર્મવડે નાની નાની જીવયાનિમાં ગમનાગમન કરતા દુ:ખ સુખ ભાગવતા સંસારમાં ભમે છે. ભૂતકાલમાં ભમતા હતા. ભવિષ્યમાં પણુ ભમશે. તેમાં એક અજ્ઞાન અને મિચ્યાત્વની કારણતા છે. જ્યારે આત્મા સ્વપર સ્વરૂપને જાણુશે ત્યારે પર સ્વરૂપના ત્યાગ કરી આત્મ ગુણુ પ્રવૃત્તિમાં પ્રયત્ન કરશે અને ત્યારે જ તે આત્મદર્શન પ્રાપ્ત કરશે. ાા૪૯ાા તે કયારે

વાની શક્તિ ગૌણ ભાવે સદા વર્તે છે.

સુક્તિ પામશે. अनाद्यनंतका जीवाः कर्माव्दत्ता अमन्ति वै, यदा कर्मविग्रुक्तास्ते. ग्रुक्ता सिद्धाः झिवालये. ॥ ५० ॥ અર્थः-તે સર્વે પાત પાતાથી કરાયેલા કર્મની પરંપરાથી ઘેશયેલા અનાદિ અન્તકાલથી સંસારમાં ભ્રમે

For Private And Personal Use Onl

એાળખાતું સાધારણુ વનસ્પતિઓાનું સ્થાન છે. તે પ્રાયઃ સર્વ જગત મ<sup>હ</sup>યે નિગાદથી વ્યાપ્ત છે. કહેવાય છે કે જેટલા લાેકમાં આકાશ પ્રદેશના વિભાગા–અંશા છે તેટલા પ્રમાણવાળા તે નિગાદના ગાળા એક એક આકાશ પ્રદેશના આધારે રહ્યા છે. તે એક ગાળામાં અસંખ્યાત શરીરા સાધારણુ લાવે રહ્યાં છે. તે શરીરમાં અન'ત જીવા છે જે અકથ્ય અકલ્પ્ય દુ:ખ લાેગવી રહ્યા છે. તા પણ તેમાં મુક્તતા પ્રાપ્ત કર-

#### આત્મદર્શન ગીતા

આ. ઝાહિસાગરસૂરિ કૃત વિવેચન સહિત

છે, પણુ જયારે તે સર્વ કમ<sup>્</sup>થી મુકત થશે ત્યારે તે સિદ્ધો શિવાલયમાં વાસ કરશે.

વિવેચનઃ-જગતમાં સર્વ જીવા એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેન્દ્રિય પર્યાન્તના સ્વસ્વકૃત કર્મના શુભાશુભ ઉદયવડે અનાદિ અનંતકાલથી વતે છે, એટલે પ્રથમ તે શુદ્ધ હતેા પછી કર્મ લાગવાથી સંસારી અને છે. એવું ન માનલું. પણુ અનાદિ અનંતકાલથી જીના કર્મને ભાેગવે છે અને નવા કર્મ બાંધે છે. એમ પરંપરાથી અનાદિ અનંતકાલથી જીવા સંસારમાં વસતા રહ્યા છે.

काले अणाइनिहणे, जोणिगहणंमि भीसणे इत्थ। भर्मिया भमिहिन्ति, चिरं जीवा जिणवयणमलहन्ता॥१॥

આ જીવ અનાદિ અનંતકાલથી અનેક પ્રકારની ભયં-કર યાેનિઓમાં જન્મ મરણ કરતા ભમતા અનેક દુઃખ ભાેગવતા વસી રહ્યો છે. વસે છે. અને ભવિષ્યમાં પણ વસશે જ. જ્યાં સુધી વીતરાગ પ્રણીત શાસ્ત્ર વચનને સાંભ-ળશે નહિ તેની શ્રદ્ધા કરશે નહિ, ચારિત્ર અને તપ કરી કર્મ ક્ષય નહિ કરે ત્યાં સુધી અવશ્ય ભમશે જ. પણ જ્યારે કર્મમલના ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન પામી ઘાતી અઘાતી કર્મના ક્ષય કરશે ત્યારે મુક્તિ પામશે.

આત્મા સ્વયં પાતાના સ્વરૂપને કે પર સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરવામાં સમર્થ છે. તે જણાવે છે. यः कर्त्ता कर्मणामात्मा, हर्ता स जीव उच्यते, कर्त्ता हर्त्ता स्वयञ्चात्मा, नान्यः कोऽपि परः मग्नुः ॥ ५१ ॥ અર્થઃ-- જે આત્મા પાેતાના કર્મના કર્તા હાય. તેજ તેના ભાેકતા કે હર્તા થાય છે. તેથા તે આત્માને જીવ કહેવાય છે. જયારે પાેતાના કર્મના કર્તા ભાેકતા અને હર્તા સ્પયં હાેવાથી અન્ય કાેઇ પણ તેને સુખ દુઃખ કે સુક્તિ આપવા સમર્થ નથી જ.ાાવવાા

વિવેચન:-"કરે તેવું પામે વાવે તેવું લણે" આ કહેવત સર્વ સામાન્ય જનતામાં પ્રખ્યાત છે. એટલે જવા સ્વયં શુભાશુભ ક્રિયાઓ વડે મિથ્ચાત્વ અજ્ઞાન અવિરતિ કષાય અને શુભાશુભ શરીર વચન મનની પ્રવૃત્તિરૂપ યોગો વડે જે જે કર્મ શુભ વા અશુભ બાંધે છે. તેના પાતે જ કર્તા છે. અન્ય કાઇ તે કર્મ કરવામાં ઉપાદાન રૂપ થતા નથો. માટી ઘટને બનાવતી હાવાથી માટી ઉપા-દાન કારણુ ગણાય કુંભાર ચક્ર ચિવર વિગેરે નિમિત્તો ગણાય. જેવા અધ્યવસાયથા વતે તેવા કર્મના તે પાતે કર્મા છે. પણુ કાંઈ ઈશ્વર મહાદેવ અંબા કે ભવાના તે કર્મના કર્તા ન જ મનાય. તેમજ તે કર્મના સ્વયં પાતે જ ભાેકતા-ભાગવનારા થાય છે. પણુ અન્ય કાઈ કર્મના ફલ આપવામાં ઉપાદાન કારણુ નથી થતા. મહાભારત વન પર્વમાં જણાવે છે કે

्ध्थरप्रेरितो गच्छेत् स्वर्गंश्वभ्रमेववा, अन्यो जन्तुरनीज्ञोऽय मात्मनः सुखदुःखयोः ॥

જીવાે ઇશ્વિરની પ્રેરણાવડે સ્વર્ગવા નરકે જાય છે. કારણુ કે તે ઇશ્વર વિના અન્ય જીવ પોતાના સુખ દુ:ખ. . અા. ઝાહિસાગરસ્ર્રિ કૃત વિ<mark>વેચન સહ</mark>િત

૧૨૬

ले। गववा मां समर्थ नधी आम मानतां ઇશ્વરતું કૃપાળુપણું નષ્ટ થાય છે. કેમકે તે કેટલાકને સુખી કરતા હાવાથી પક્ષપાતિ પણુ ગણાય. પરંતુ ઈશ્વર સદા કરૂણાવ'ત અને અપક્ષપાતિ હાવા જોઈએ સામાન્ય સંતા પણુ પાતાને ઉપાધ કરનારા ઉપર દયા યાગ્ય હાય તા દયા અને જો તેમ ન હાય તા ઉપેક્ષા ભાવને ધરે છે. પણુ તેને બિ તેમ ન હાય તા ઉપેક્ષા ભાવને ધરે છે. પણુ તેને શિક્ષા કરવા પ્રયત્ન નથો જ કરતા તા મહાન કૃપાલુ સવ<sup>°</sup> ઉપર સમાન ભાવ રાખનારા ઇશ્વરને તેવા ખાટા આરોપ ન ચડાવવા જોઇએ. શ્રી ગીતામાં જણાવ્યુ છે કેઃ— ન कर्तृत्वं न कर्माणि, लोकस्य सृजति प्रभुः । ન कर्मफल्टसंयोगं, स्वभावस्तु प्रवर्तते ॥ १ ॥ नादत्ते कस्य वित्पापं, न च सुक्रुतं विभुः । अन्नानेनाटत्तं ज्ञानं, तेनमुद्धन्ति जन्तवः ॥ २ ॥

પરમાત્મા ઇશ્વિર જગતને કે કાેઇ જીવાને અનાવતા નથી કે નાશ પણ કરતા નથી જ. તેમ જીવાને પુષ્ટ્ય કે પાપ પણુ ઇશ્વર આપતા નથી. જીવાએ કરેલ પુષ્ટ્ય પાપના ફલને પણુ ઇશ્વર આપતા નથી. તેવા કર્મના સંબધ પણ જીવા સાથે જોડતા નથી પણુ તે તે જીવા પાતાના કરેલા પુષ્ટ્ય પાપને અનુસારે તેમનામાં સ્વયં સ્વભાવથી તેવા પ્રકારની ખુદ્ધિ પ્રવર્તે છે. કાેઈ પણ જીવના પુષ્ટ્ય તેવા પ્રકારની ખુદ્ધિ પ્રવર્તે છે. કાેઈ પણ જીવના પુષ્ટ્ય કે પાપને ઇશ્વર લઈ લેતા નથી. પણુ લોકો મહામોહથી અને અજ્ઞાનવડે સાચું આત્મસ્વરૂપ ચૈતન્યને જાણુતા ન હોવાથી દુ:ખ પડે ત્યારે મુંઝાઈ હાયવરાળ કરીને તેના

#### આત્મદર્શન ગીતા

**દાે**ષ ઇશ્વરના નામે ચઢાવે છે. વસ્તુત્તઃ પાેતેજ અજ્ઞાનતાથી માહમાયામાં મુંઝાયેલેા જીવ વિષય ભાેગની લાલચવાળા હાવાથી હિંસા ચારી અસત્ય મૈથુન પરિગ્રહ ક્રોધ માન માયા લાેભ રાગ દેષ આદિ સેવતા અનેક પાપ કર્મના પાતેજ કર્તા થાય છે અને પાતાની ઇચ્છા ન હાવા છતાં પણ તે કર્મના ઉદય કાળ પ્રાપ્ત થયે છતે પાતે જ તેના કલને ભાેગવે છે. પૂર્વના શુભ કર્મ ચાેગે ભિક્ષાચર રાજા બની જાય તેમાં કાેઈ ઈશ્વર કે ઇન્દ્ર આડા આવી શકતા નથી. કાેઇ પ્રેમી પાતાના પ્રેમીના દુ:ખને લઇ શકતાે નથી કે કાેઈ શત્ર તેના પુષ્યાદય હાવાથી દુ:ખ આપી શકતાે નથી. જેમ મહારાથી શ્રીમતી સીતાદેવીનું શિયળ લુંટવા રાવણે અનેક પ્રચંડ ઉપાયા યોજ્યા પણ તે સીતાદેવીના પુષ્યથી શિયળ અક્ષત રહ્યું. અને પાપ કમ<sup>ર</sup>ના ઉદયથી ખલવાન હાેવા છતાં રાવણ લક્ષ્મણ અને રામના હાથે મરણ પામીને નરકના અતિથિ થયેા. કાેઇ ઇશ્વર કે દ્વેવ તેની તે ભવિતવ્યતાને રાકી શકયાે નહિ. તેથી પાતાના સુખ દુઃખ કર્મના નાશ પણ પાતાના પ્રયત્નથી આત્મા કરી શકે છે. આત્મ સ્વરૂપ પણ પોતે જ સ્વયં પ્રયત્નથી જાણી શકે છે.

વળી ગીતાજીમાં મહર્ષિ વ્યાસજી જણાવે છે કે:-ज्ञानेन तु यद्ज्ञानं, येषां नाशितमात्मनः । तेषामादित्यवज्ज्ञानं प्रकाशयति तत्परम् ॥ १ ॥

આ. ઝહિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

જેમના અજ્ઞાન, માેહ, મિથ્યાત્વ, સમ્યગ્ જ્ઞાન વડે નાશ પામ્યા હાેય તે આત્માને સૂર્ય'ની પેઠે જ્ઞાન પરમ આત્મસ્વરૂપનું દર્શન કરાવે છે. તે માટે પરમાત્મ સ્વરૂપનું દર્શન કરવા ઈચ્છનારા મહાનુભાવાેએ વીતરાગ અરિહ'તાેનું ધ્યાન રૂપસ્થ ભાવમય કરવું. ાાપવાા

कर्मेपङ्कविनिर्मुक्त, इश्वरो हंस उच्यते, जगत्कर्त्ता न स ज्ञेयो, मोहेच्छाऽभावतः मग्रुः ॥ ५२ ॥

અર્થ'ઃ-જે આત્મા પાતાના કર્મ મેલને નાશ કરીને પરન મુક્ત થયા છે. તે જ ઇશ્વિર વસ્તુતઃ હંસ કહેવાય છે. પણુ કાેઈ જગત કર્તા ઇશ્વર નથી. કારણુ કે જગતને ખનાવવું, વિનાશ કરવા, રક્ષણુ કરવું તેમાં માહ ઈચ્છા રાગ દ્વેષ સંભવે છે. ઇશ્વિરમાં તેના સર્વથા અભાવ જ છે

વિવેચનઃ-ઇશ્વર એટલે સર્વ શક્તિમંત, સામાન્યતઃ સર્વ આત્માઓ સત્તાથી સર્વ શક્તિમંત છે. પૂજ્ય શ્રી જણાવે છે કે

## जीवो गुणपडिवन्नो नयस्स दवष्ठियरस समाइयं ।

દ્રવ્યાથિ<sup>૬</sup>કનયથી સર્વ ગુણુવંત સ્વસત્તાએ સર્વ આત્મા સમાન ધર્મવંત છે. તેથી સત્તાએ તે ઇશ્વિર જ છે.

આતમા સર્વ કર્મ મલને અનાદિકાલથી આત્મા સાથે લાગેલ છે. તેના ત્યાગ કરીને શુદ્ધ થાય ત્યારે તે સંપૂર્ગ ભાવે પ્રગટ ઇશ્વર થાય. તેને જ્ઞાનિઓ હાંસ તરીકે સંબોધે છે. જો પરમાત્મા તેવું કરતા હાેય તા તેઓને માહ્

વિવેશન :-નૈયાયિકા ઇશ્વરને જગવકર્તા અને સંદા-શ્ક માને છે. પરંતુ તે કેવી રીતે સંભવે ? જો કેાઇ ઇશ્વરે આ જગતને રચ્યું હાય તા તે પહેલા જગત્ હતું કે

થાય તેમાં કર્ત્તાનું ઉપાદાન કે નિનિત્ત કારણ તે કર્ત્તાથી ભિન્ન કે અભિન્ન છેતે વિચારવં પડે છે.

આર્થ :-જગતનું રચવાપણું કશ્વિર પરમેશ્વરમાં છે. તેવાે વાદ કાેઇ પણ રીતે સિદ્ધ ધતાે નથી કારણકે જે કાર્યો

તે વાતને પુષ્ટ કરવા પૂજ્ય શ્રી જણાવે છે કે जगतकर्तृत्ववादस्तु, परेशे नोपपद्यते, कार्योपादानहेतुत्वं, भिन्नाऽभिन्नं प्रभोरहो. 11 43 11

પરમાત્માઓ સિદ્ધ સ્વરૂપ હેાવાથી આઠ કર્મમચ **દા**ષેાના ત્યાગ કરીને પરમ શુદ્ધ આઠ ગુણેા ધારણ કરતા હાેવાથી દેહમય આકાર રહિત, શુદ્ધ, નિજાત્મ સ્વરૂપમાં સ્થિર, વિકાર વિનાના છે. તેથી જગતનું કર્તાત્વ ભાેકત-ત્વ નિયામકત્વ વિગેરેની ચિંતા કરવાનું તેમને નથી હાતું. તેથી જગતનું કર્તુત્વ તેમનું ન સમજવું પણ પાતાના શુદ્ધ ગુણસ્વરૂપનું કર્તૃત્વ ભાેકતૃત્વ નિયામકત્વના સંભવ છે.

# सिद्धमष्टगुणापेतं निर्विकारं निरंजनं ॥ १ ॥

ઈચ્છા રાગ દ્વેષ ગણાય પણ તેવા દાષા તેા નિચ્યા અજ્ઞાન અવિરતિ અશલ ચાગવાળાને જ સંભવે. પરમાત્મા તા તેવા અવગુણ દેાષવાલા નથી જ કહ્યું છે કે "आकाररहितं शुद्धं, स्वस्वरुपे व्यवस्थितम् ।

આત્મદર્શન ગીતા

226

ચ્યા. ઋહિસાગરસૂરિ કૃત વિવેચન સહિત

નદ્વાતું. જે પ્રથમ જગત હતું તેા ઇશ્વર નવું કેવી રીતે **મનાવ્યું ? વળી તેણું પહેલા જેવું અનાવ્યુ છે કે તેથી** વિપરીત અનાવ્યું ? જો પહેલા ન હતું ને પછી ઈશ્વરે અનાવ્યું હાેય તેા જ્યારે જગત નહાતું અનાવ્યું ત્યારે ઇશ્વર શું કરતા ? કર્યા રહેતા હતા ? તેમનું ભજન કીર્તન કાેણ કરતું હતું ? ઇશ્વરને જગત બનાવવા માટે કાેણે જણાવ્યું ? કાેણે વિનંતિ કરી ? જગતમાં ઇશ્વરે જીવાેને જ માત્ર અનાવ્યા કે સાથે સાથે તેમને રહેવા માટે પૃથ્વી પર્વત નદી સમુદ્ર આકાશાદિ પણ બનાવ્યા ? જે જવાને ઇશ્વિરે અનાવ્યા હાેય તાે ઇશ્વર પાતે જીવ છે કે અજીવ છે? ઇશ્વર અજીવ હાય તાે તેમાં ઇચ્છા પ્રયત્ન વિગેરના સંભવ ઘટે નહિ અને જો જે ઇશ્વર જીવ હાય તા એક જીવ રૂપ છે કે અનેક જીવરૂપ છે? એક જીવ હાય તા એક જીવ બીજા જીવાને બનાવે તેવા કાેઇ પુરાવા આપશા ? અનેક જીવરૂપ ઇશ્વર હાય તાે અમે જંન સ્યાદ્વાદુ માન-નારા જગતને અનેક જીવમય અનાદિ માનીયે છીએ જ. અને તે જીવેા રૂપ ઇઠવરા માનીએ છીએ. સર્વ જીવેા પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપે પૂર્ણ સ્વરૂપે સત્તાથી છે. અહિં ગાતામાં જણાવે છે કે:-

યરમાત્મા સ્વરૂપ આત્મા અનાદિપણાવાળા અવિ-નારી સ્વભાવવાળા અને રજસ તામસ સાત્વિક પ્રકૃતિઓથી

:ી ૩૦

#### **ગ્માત્મદર્શ<sup>\*</sup>ન**ગીતા

રહિત હાવાથી નિગુ'ણ છે. શરીરમાં રહેલા ઇશ્વર છે તે કદાપિ કાંઇ કરતા નથી કે લેપાતા નથી. તમા જો એક ઈશ્ર રૂપ માનતા હાે તાે તેમાં ગણાવ્યા તેવા અનાદિત્વ અવિનાશિત્વ નિર્ગું હત્વ વિગેરે ગુણા હાય તા અકત ત્વ આવે. કતુ ત્વ હાય ત્યાં કર્મ ખંધના સંભવ છે. જે કિયાઓ થાય તે ઇચ્છા વિનાની ન જ થાય. જ્યાં ઇચ્છા થાય ત્યાં ક્રમ બંધ રહેલા છે જ. તેથી ઇશ્વરમાં જો ઇચ્છાદિ <mark>હ</mark>ેાય તેા ઉપર શ્લાેકમાં જણાવ્યા તે ગુણા–સ્વભાવ**થી** રહી શકે જ નહિ. પણ અમારી પેઠે અનેક ઇશ્વરા એટલે સર્વ જવાને ઇશ્વરપણું સત્તાથી રહેલું છે તેમ સ્વીકારા તાે ૬વ્યાર્થિક નયથી ઉપરના કહેલા સ્વભાવ ઇશ્વરમાં ઘટી શકે છે અને પર્યાર્થાર્શક નયથી અનાદિકાલથી નવા નવા કર્મને કરી નવીન બીજા પરંપરારૂપ સંસારને રચનારા ઇશ્વર પણ જીવ કહેવાય અને તેમ કરવામાં આવે તાે વાંધા ન આવે પણ જો એક ઇશ્રર માનીએ તાે તે નિત્ય કે અનિત્ય <mark>શરીરી કે અશરીરી</mark> દશ્ય કે અદશ્ય<sub>, જ્ઞા</sub>ની કે અજ્ઞાની, માયામય કે અમાયી વિગેરે સ્વરૂપનાે વિચાર કરવા પડે છે. શ્રીમાન્ હેમચદ્રસૂરી^વર જણાવે છે કેઃ

कर्तास्ति काञ्चिद् जगतः, स चैकः स सर्वगः स्ववन्नः स नित्यः, इमा क्रुहेवाकविडम्बनाः स्युस्तेषां न येषामनु-शासकस्त्वम् ॥ ६ म

અર્થ'ઃ-હે મહાવીર દેવ ! પરમાત્મા તમારા શાસનને નહિ સ્વીકારનારા એવા નૈયાયિકેા અને વૈશેષિકેા ઇશ્વરને

### આ. ઋદિસાગરસરિ કૃત વિવેચન સહિત

જગતના કર્તા એક સવ<sup>°</sup> વ્યાપક સ્વતંત્ર નિત્ય છે. આવી દલી દેાથી ખાેટી વિડંબના પામે છે. કહે છે કે જગત કર્તા એક ઇશ્વર છે. અને તે બુદ્ધિવંત હાવાથી પૃથ્વી પર્વતાદિને બનાવનારા છે, તેવું સામચ્ચ બીજામાં ન હાવાથી એક ઇશ્વર જ કત્તો છે. અને જે તેનાથી થાય તે કાર્ય કહેવાય છે જેમ કુંભાર માટીમાંથી ઘટ કરે છે તે માટીનું કાર્ય છે તેવી રીતે.

હવે વિચારા કે માટીમાંથી ઘટ થાય છે. તેમાં કુંભાર નિમિત્ત છે. માટીમાં ઘટની સત્તા ગુપ્ત હતી તે વ્યક્ત કરી <mark>છે.</mark> તેમ ઇ^વરે પહેલાં કઇ કઈ વસ્તુ મેળવીને છવ પૃથ્વી પર્વતા નકી સસુદ્ર અનાવ્યા ? તેવું કાંઈ પણ સંભવતું નથી. કુંભારનું ઘટકાર્યમાં નિમિત્તપણું પ્રત્યક્ષ ચક્ષુગાચર થાય છે. તેમ ઇદ્રવરનું જગતકર્તુ ત્વનું સામ્યત્વ કેવી **રીતે** સંભવે ? અનુમાનથી પણ કાર્ય કારણના સંબંધ પ્રત્યક્ષ કંભારની પેઠે ઇંદ્રવરમાં કાેઈએ જોયા હાેય તા તે માન્ય કરાય પણ તેવા સંબંધ કઠાચિત્ અંધ શ્રદ્ધા વડે માનીએ તા પણ એક ઇશ્વરની હૈયાતી કેવી રીતે સંભવે ? દરેક કાર્યોમાં વિચિત્રતા જેવાય છે. એક ઇપ્રવરે છવાને અનાવ્યા હાય તાે તે સર્વ સમાન સ્વભાવના, સરખી રીતે દેવ ગુરૂ ધર્મ કરનારા, પરસ્પર પ્રેમ આનંદ સુખ <mark>લાગવનારા અધા જીવા હાેવા ન</mark>ે **કચ્ચે પણ જગતની** વિચિ-ત્રતા એક ઇશ્વરની કૃતિ હેાવાનું અસ્વીકાર કરાવે છે. તેમ જઇશ્વિર શરીરધારી છે કે અશરીરી છે તે પણ કેાઇથી નિશ્ચય કરાતાે નથી. કાેઇ વિષ્ણુને કર્તા

આંત્મદર્શન ગીતા

કહે છે. કાેઈ બ્રદ્ધાને, કાેઈ અંખાને, તાે કાેઈ મહેઠવરને કર્તા જણાવે છે અને તે તે નામ જીુદા હાેવા છતાં એકજ વ્યક્તિ રૂપે હાેય તાે ત્રણ દેવાના કાર્યો સ્વસાવ બુદા બુદા શા-સ્ત્રોએ વર્ણવ્યા છે. તેથી એક ઈપ્રવરવાદ પણ ઉડી જાય છે. ઇશ્વિરને જે સર્વ જગત વ્યાપક માનીએ તાે આકાશ જેમ વ્યાપક હેાવા છતાં તે કાંઇ જગત અનાવવામાં સંખધ કે નિમિત્ત ખનતું જેવાતું નથી તેમ ઇવ્રિવર પણ વ્યાપક હાેવા માત્રથી જગત્ના કર્તા બની શકતાે નથી. ઇદ્રવર અમૂર્ત– શરીર ન હાેવાથી મૂર્ત કાર્યો તેનાથી કેવી રીતે અને ? અમૂર્ત આકાશ જેમ રૂપી–મૂર્ત કાર્ય કરતું નથી તેમ **ઇ**શ્વર અમૂર્ત હેાવાથી મૂર્ત કાર્ય પૃથ્વી પર્વત વિગેરે પહા અનાવી શકે નહિ. ઇશ્વર સ્વતંત્ર છે એમ કહેવાય છે તા જગત અનાવવામાં કરી હેતુ તેમને જણારી ? જગત અનાવ્યા પછી પાલન કરવું તેઓને ખવડાવવું ભક્તિ કરાવવી દુષ્ટો **દંડ દેવા વિગેરે ઉપાધિ શા માટે વિના કારણે વહારે છે.** તેને ખુલાસાે કરવા નાઈએ.

कार्यकारणकर्त्तः हेतुः प्रकृतिरुच्यते । पुरुषः सुख-दुःखानां मोक्तृत्वे हेतुरुच्यते ॥ १ ॥

જગતમાં જીવેા સંબંધી જે કાર્યો થાય છે. તેમાં કારણ કે કર્ાાપણું એક માત્ર પ્રકૃતિ જ છે. અને તે પ્રકૃતિની સાથે સંબંધિત થયેલા પુરૂષ–આત્મા સુખ દુઃખ લાેગવે છે. પણ ઈશ્વરનું તેમાં કારણુ કે કાર્યંકર્તૃત્વપણું નથી જ.ાાપલા આ. ઋહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

તે વાતને સિદ્ધ કરતા પૂજ્ય ગુરૂદેવ જણાવે છે કૈ:-उपादानाज़ भित्रंहि, कार्यं जगति दृश्यते, उपादानादभिन्नं तत्, प्रश्रुरुपं जगत् सदा. ॥ ५४॥ અર્થ-જે જે કાર્યોમાં જે ઉપાદાન કારણ દ્હાય તે કાર્યાથી અભિન્ન જ દ્હાય છે અને જો પ્રભુ જગત્ કાર્યામાં ઉપાદાન દ્હાય તેા પ્રભુથી જગત સદા અભિન્ન જ દ્હાય ાાયજાા

વિવેચન:-જગતમાં જે જે કાર્યો થાય છે. તેમાં એ પ્રકારના કારણા અનુભવાય છે. તેમાં એક આવશ્યક કારણ ઉપાદાન કારણ કહેવાય છે. જેના અભાવમાં કાર્યના જ અભાવ હાેય તે ઉપાદાન કારણ જાણવાં. ઘટમાં માટી-પિંડ તાસક વિગેરે પરંપરાથી જે કાર્યો થાય છે તે માટીથી માંડીને સર્વ ઘટ પૂર્વના કાર્યો ઘટના ઉપાદાન કારણ જાણવા. અને કુંભાર ચર્કચિવર વિગેરે નિમિત્ત કારણા જાણવા. જે કારણા કાર્ય બનવામાં સહકાર આપતા હાેય તેઓને નિમિત્ત કારણ કહેવાય છે.

હવે જ્યારે પ્રભુ વ્યાપક હાેવા સાથે જગત્ જંતુના ઉપાદાન કારણુ થતા હાેવાથી જગતથો અભિન્ન સિદ્ધ થયા એટલે જગત અને પ્રભુ ઉપાદેય ઉપાદાન રૂપે અભેદ એક મનાયા. એમ એકાંત અભેદ માનતાં કયા વાંધા આવે છે તે વિચારશા ! જે એમ હાેય તાે પ્રભુના ઉપાદેય રૂપ કાર્યો જવરૂપે હાેય તાે સર્વ જીવાે સદા પ્રભુ સમાન અવ-સ્થાએ પરમાનંદ ભાેગવનારા અજર અમર જન્મ મરણ વિનાના

ใงห

જ હાેવા જોઈએ. કારણ કે જે પ્રભુની જગત કર્તુત્વ શકિત છે તે તેમના ઉપાદેય કાર્ય રૂપ જીવામાં પણ આવવી જાઈએ. પણ જીવા જન્મ મરણ કરતા, સુખ દુઃખ ભાેગ-વતા, ઈપ્ટ પ્રાપ્તિમાં આનંદ આનષ્ટ પ્રાપ્તિમાં શાક કરનારા અનુભવાય છે માટે પ્રભુને તેનું ઉપાદાન કારણ કેવી રીતે માનવું ? કહ્યું છે કે

www.kobatirth.org

जातम्य हि ध्रवो मृत्यु, ध्रुवं जन्म मृतस्य च ॥

જેઓને જન્મ લેવેા પડે છે. તેને અવસ્ય મરવું પડે છે. અને જે મરણુ પામે છે. તેને જન્મવું પણુ પડે છે. એટલે પ્રભુનું સ્વરૂપ એકાંત ન જ મનાય. પણુ સવ<sup>દ</sup> આત્મા-ઓ પોતાના શરીરમાં વ્યાપક ભાવે પાતાના ગ્રણુ ધર્મ કર્મમાં ઉપાદાન કારણુ થતા હાેવાથી તે પાતાના પ્રભુ છે. અન્ય જીવાે ઉપર અન્ય કાેઇની પ્રભુતા નથી જ. જીવા સ્વતઃ કર્મના ક્ષય કરીને સ્વયં સિદ્ધ ખુદ્ધ પરમેશ્વર થાયછે પણુ એક વ્યક્તિ સદા જીવા ઉપર સત્તા ચલાવનાર હાેય બનાવનાર હાેય શિક્ષા કે સુખ આપનાર હાેય તેવું કાેઇથી પ્રત્યક્ષકે અનુમાન પ્રમાણુથી અનુભવાશું નથી જ. ાાપજાા હવે બે પ્રભુને જગત ઉપજાવવામાં નિમિત્ત કારણુ

हुन जा त्रजुन जनात उपलापपामा लिमित्त अहिथे ते। ते पछु थे।ज्य नथी क. अणूनां स्कंघरूपं यत्, कार्यं चेत् प्रभुणा क्रतम्,

तादग जडस्वभावेन, नव्यं किं प्रभुणा कृतम् ॥ ५५ ॥ અર્થ°-જે જગતમાં અછ્-પરમાછુઓ હતા. તેનું અા. ઋહિસાગરસ્રરિ કૃત વિવેચન **સહિત** 

સ્કંધ રૂપ કાર્ય પ્રભુવડે થયું તેમાં જડ સ્વભાવને ધારણુ કરીને નવા સ્કન્ધ બનાવ્યા કે પૂર્વે હતા તે. જો પૂર્વે હતા તે તા પરમાત્માએ નવું શું કર્યું ? કે જેથી જગતના કર્તા કહેવાય ? ાા પપાા

વિવેચન :---પરમાત્માએ જે અણુઓ પરમાણુઓ સ્વતંત્ર હતા તેને ભેગા કરીને પૃથ્વી પર્વત નદી સંસુદ્ધ માનવ પશુ પક્ષી રૂપે અનાવ્યા તેથી એમ થયું કે પહેલા જીવેષ કે કાંઇ ન હેલ્વું એઈએ. તેષજ પ્રભુ તેના કર્તા ગણાય પણ પહેલાં ન હતું તેવું કાંઈ નથી. સદા જગત્ પૂર્વ<sup>દ</sup>્સ્વરૂપના વિનાશ નવા સ્વરૂપે ઉત્પાદ અને દ્રવ્યત્વ રૂપે કાયમ વર્તે છે. જગત-જડ ચેતનમય સર્વ વસ્તુના સદા આવે સ્વભાવ વતે છે. તેમાં ઇશ્વરનું કાંઇ કરવા પણ જહ્યાતું નથી, વળી જો ઇશ્વર જગતને અનાવતા હાય તા જડ સ્વભાવ ધારણુ કરીને અનાવે છે. કે ચેતન સ્વભાવ ધારણુ કરીને અનાવે છે ? તે પણુ વિચારવું પડે તેમ છે. કારણકે જે પદાર્થીમાં જેની પ્રવૃત્તિ થાય તેને તેવા સ્વરૂપ મય બનીને બનાવવું પડે છે, માટી ઘટાકારે થઇને ઘટ અનાવે છે. એટલે પરમાત્માએ જડ દ્રવ્યનાે સ્વભાવ ધરીને પાંચ ભૂતમય જગતની રચના કરી એમ જો આપ કહાેતા તે જડ પદાર્થ જગતનું ઉપાદાન કારણ ગણાય. અને જે નિમિત્ત કારણ કહેતા હેત્તા પૂર્વે પ્રભુએ કઈ વસ્તુ ઉપજાવી ? જો તે પહેલાં ન હતી તેા પ્રભુએ તેવા રૂપે બનીને ઉપજાવી તેવુ માનવું પડેજ એટલે ઉપાદાનતા સિદ્ધ થાય. કુંભાર ઘટ

235

અનાવતાં જે માટી વિગેરેને ગ્રહણ કરે છે તે પૂવે હતી તેના આકાર તેણુે બનાવ્યા. તેથી કુંભાર નિમિત્ત કારણ થયા પગ્રુ જો વસ્તુ નજ હાેય તેને નવી ઉપજાવવી પડે. પ્રભુમાં તે શક્તિના સ્વીકાર કરીને તેવા રૂપે આકારલે તા ઉપાદાન ગણાય છે. એટલે ઇશ્વર જડ બન્યા તેવું તમારે અને આપણુ માનવું તે અનિષ્ટ જ છે. જો પૂવે સવે પરમાણુ સ્કંધ આદિરૂપે હતાજ તા પછી ઇશ્વર નવું શું કર્યું.

अविनाञ्ची तु तद्विद्वि येन सर्वमिदं ततम् । विनाशंमम्य यस्यास्य न कश्चित्कर्तुं मईति ।। १ ।।

આ જગતમાં જે જે પ્રાણીગણાે વતે<sup>દ</sup> છે. તે ચેતનરૂપે સદા અવિનાશી જ છે. તેને નવા કરવા કે વિનાશ કરવાનું સામચ્ચ<sup>દ</sup> કાેઇમાં નથી, માટે ઇશ્વિરે જડ કે ચેતનમય જગત બનાવ્યું તેવું કાંઇ સિદ્ધ થતું નથી. એટલે જગત બનાવવામાં ઉપાદાન કારણ કે નિમિત્ત કારણ પણ પ્રભુ થતા નથી ાાપપાા

જગતની ઉત્પત્તિ, વિનાશમાં કેાણુ ઉપાદાન કે નિમિત્ત છે તે પૂજ્યા જણાવે છે,

# सक्रियत्वमणुस्कंधे, स्वभावोऽनादितो मतः पुण्यपापाद् वपुः सृष्टं, चेतनेन महीतले. ॥ ५६ ॥

અર્થ<sup>દ</sup>ઃ—સક્રિયત્વ સ્વભાવ અણુઓ અને તેના અનેલા સ્કધામાં નિત્ય વતે<sup>૬</sup> છે જ. તેથી જગતમાં જીવા આ. ઋહિસાગરસ્રિ કૃત વિવેચન સહિત

પુણ્ય પાપના ઉદયવ**ે** પાેતાને **ચાે**ગ્ય પાેતાનું શરીર આદિ બનાવે છે. ાાપ**દાા** 

વિવેચન:-જગતમાં જે જડ પદાર્થી વર્તે છે. તે સર્વ ક્રિયા કરવાના સ્વભાવવાલા જ છે. અણુએા સ્વભાવથી ભેગા થતાં સ્કંધા બને છે અને ચેતન પુર્ણ્ય પાપ આદિ પાતાના શુભાશુભ અધ્યવસાય વડે નવા નવા જન્મ મરણ રૂપ લવેાને પ્રાપ્ત કરે છે. તેમજ પુદ્ગલ પરમાણુએા પણ ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ, કાર્મઘું માનસ વિગેરે રૂપે પરિણામ પામી જે જે જીવેા શુભા-શભ અધ્યવસાયમાં પ્રવૃત્ત થાય તે આત્મા જ ઉપાદાન કારણુ થાય છે. પણુ પુદ્દગલના પરિણામમાં નિમિત્ત કારણુ છે. શરીર મન ઈ ન્દ્રિય વિગેરેના પરિણામ પામવામાં પુદ્ગલાે ઉપાદાન કારણ અને આત્મા નિમિત્ત કારણ છે. તે સર્વ પરમાણુએા રૂપ, રસ, ગાંધ, શબ્દ, સ્પર્શ આદિના પરિષ્ટ્રામ પામવાની ક્રિયા કરતા હાેવાથી સદા સક્રિયજ છે. " क्रियावत्त्वं द्रव्यस्य "કિયા કરવા તે દ્રવ્યનું લક્ષગ્ર છે. નિર્ચુકિત પૂર્વક અર્થ કરતાં પણ એજ અર્થ સાર્થક થાય છે. <mark>द्रवति</mark> નિરંતર નવા નવા પરિષ્ટામને ધરવું તે સ્વભાવ केने। होय ते द्रव्य इहिवाय छे.

तथा च सर्वेषां द्रव्याणां पारिणमिकत्वं पूर्वं पर्यायव्ययः नविन पर्यायोत्पादः. एवमप्युत्पादव्ययो द्रव्येन ध्रुवत्वं "

દ્રવ્યામાં જે જે ધંમી રહ્યા છે. તે સવે પારિલામિક ભાવે હાવાથી પુર્વ કાલના પર્યાયના નાશ અને ઉત્તર આત્મદર્શન ગીતા

કાલના પર્યાયની હત્પત્તિ હાેવાથી દ્રવ્યાત્મ રૂપેનિત્ય ધ્રુવ રહે છે. તેથી પુદ્ગલા સદા સક્રિય જ છે.

દ્રગ્યામાં જે જે ધર્મો રહ્યા છે, તે સવે પારિણામિક ભાવે હાેવાથી પૂર્વ કાલના પર્યાયના નાશ અને ઉત્તરકાલના પર્યાયની ઉત્પત્તિ હાેવાથી દ્રવ્યાત્મ રૂપે નિત્ય–કુવ રહે છે. તેથી પુદ્રગલાે સદા સક્રિય જ છે, જીવ શુભાશુભ પરિ-ઘુામ કલ ભાેગવત્રાને નિમિત્તે તે જીવ તેવા પ્રકારનું શરીર ધારણુ કરીને શુભાશુભ કર્મને ભાેગવે છે. તેથી તે કર્મના શરીરના પેલ્તે જીવ–આત્મા કર્તા છે. અન્ય માત પિતા તેમાં ઉપાદાન નથી. માત્ર નિમિત્ત જ વ્યવહારની અપેક્ષાએ થાય છે. વ્યવહાર માટે જણાવે છે કેઃ–

# " अत्तकडा कम्मा बंधन्ति नो पर कडा अप्पावगाढा"

ભગવતીસૂત્રમાં જણાવે છે કે આત્મા પોતાના જ કરેલા કર્મીથી બધાય છે. પણ પરના કરેલા કર્મથી બધાતો નથી, તેમજ કહ્યું છે. अप્पा करेई कम्माइ अप्पा वेयेइ परवसो " આત્મા પોતાની અજ્ઞાનતાથી માહમાં ઘેરાયેલા શુભ અને અશુભ કર્મ કરે છે. પણ કરેલા કર્મના ઉદય આવે છતે કર્મને વશ થયા છતાં દુઃખ પૂર્વક ભાેગવે છે. બીજા તેમાંથી તેને મુક્ત કરી શક્તા નથી ાાપદાા

ईश्वरेच्छानिमित्तं चेत्, नायः पक्षः सतां मतः इच्छायाश्र सकर्मत्वात्, परेशे सा कथं घटेत्. ॥ ५७ ॥ **ગ્યા. ઝડાહસાગરસરિ કુત વિવેચન સહિત** 

અર્થ'ઃ—જગતની ઉત્પત્તિમાં જો તમા ઇશ્વરની ઈચ્છાને કારણુ છે તેમ કહેશા તા તે વાત સંત–વિદ્વાનેાને માન્ય થઃય તેમ નથી જ કારણુ કે ઈચ્છા પણ કર્મના વિભાગ છે. તે પરમાત્માને કેવી રીતે હાેય? તે જણાવશા ાપડા

વિવેચનઃ— જગતના ચેતન અચેતન પદાશીની ઉત્પત્તિમાં જો ઇશ્વરનેજ કારણ કહેતા હા તા તે પણુ યાગ્ય નથી. ઇશ્વર નિત્ય સુકત છે. તેમાં બુદ્ધિ–જ્ઞાન ઇચ્છા પ્રયત્ન સંખ્યા પરિણામ પૃથક્ત સંચાગ તે રૂપ આઠ ગુણા વતે છે, તેમાં ઇચ્છા નિત્ય હાય તા નિરંતર જગત અનાવવું જોઈ એ અને ઇચ્છા ક્ષણિક હાયતા ઇશ્વરત્વનું પણુ ક્ષણિક ત્વ આવે કારણકે ગુણા સાથે ગુણીના તાદાત્મ્ય ભાવ સ્વ-રૂપ સંબંધ હાય છે. તેની હાનીથી ગુણીની પણુ હાની થાય જ. એટલે ઇશ્વરનું અનિત્યત્વ તમારી ઇચ્છા ન હાવા છતાં માનવું પડશે જ.

બીજું ઇચ્છા આઠ કમ<sup>6</sup>માં માેહનીય કમ<sup>6</sup>ની એક ગૌણુ પ્રકૃતિ છે. ઇ<sup>દ્ર</sup>વરમાં જો માેહ હાેય તાે તે સા**યે** અજ્ઞાન મિચ્યાત્વ અવિરત્તિ વિગેરે અનિષ્ટ દાષા પણુ હાેય તેથી ભૂત પિશાચ વિગેરેની પેઠે પાતાના આનદ માટે જીવાને પીડવા વરદાન આપવા અનેક ચમત્કાર બતાવવાની રમત કરે પણુ ઇ<sup>દ્ર</sup>વર તેવા અવગુણુ રૂપ તામસ રાજસ કે સાત્વિક પ્રકૃતિઓથી સુકત હાેવા જોઈ એ. સ′ષ્ટ સંહાર કરતા હાેય તાે તે પ્રકૃતિઓવંત અને અને તેથી ઇશ્વરમાં આત્મદર્શન ગીતા

નિત્યત્વ જ્ઞાનવંતત્વ વિગેરે ગુણે। ઘટી શકે નહિ. અને ઇશ્વર એક સાધારણુ પ્રાણી બની જાય માટે ઈશ્વરને જગત કર્તુત્વ ન માનવું તે ઇષ્ટ લાગે છે.

શ્રીમાન આનંદઘનજી મહારાજ ઝાષલદેવના સ્તવનમાં. જણાવે છે કેઃ-

કાઇ કહે લોલા રે અલખ લખતાણી રે, લખ પુરે મન આશ,
દોષ રહિતને લીલા નવિ ઘટે રે, લીલા દોષ વિલાસ. પ્રભુ શ્રી આનંદધન યાેગી દ્રવર જણાવે છે કે કેટલાક
લોકો એમ કહે છે કે ભગવાન જગત કર્તાની અલક્ષ લીલા
છે. તેને લક્ષ કરનારા એવા યાેગી મહાત્માઓની લાખા ગમે ભગવાન આશા પુરણ કરે છે. પણ ભગવાન-ઇલર સવ' જગતમાં સમત્વ ધરનારા હાેય, તેને મારા તારાના ભદ્રત અભકતના ભેક ન હાેય, એવા પરમાત્મા કાંઇની મન માનતી ઈચ્છા પૃર્ણ કરવામાં ઉપાદાન કારણ નથી જ બનતા કારણ કે જે નિર્ગુણ નિષ્કલંક અવિનાશી પર-માત્મા છે. તેને તેવા પ્રકારની રમત લીલા કરવી યાગ્ય નથી જ હોતી. જે જે લીલા કરાય તે અધી માહ માયામાં મુંગાયેલા પામર જીવાને હાેય છે. કારણ કે તે.
લીલા સદેષ રાગદ્વેષ રૂપ માહમાયાના ચાળા છે તે પર-માત્માને ન જ હોય ાાપણા

रागद्वेषवियुक्तत्वात्, कर्तृत्वं नैव चिद्घने; जगतकर्तत्ववादस्तु. सम्यग्नैव हितावहः ॥ ५८ ॥

આ. ૠહિસાગરસ્રરિ કૃત વિવેચન સહિત

અર્થ'ઃ–ચિદ્ધન પરમાત્મા તાે રાગ દ્વેષયી અત્ય'ત રહિત છે. તેથી તેમાં કર્તુ'ત્વ ઘટી શકતું નથી. જગત કર્તુત્વવાદ આ રીતે હિતાવહ નથી. ાપટાા

વિવે**ચન** ઃ- જે પરમાત્મા છે. તે રાગ, દ્વેષ, મેાહ, કામ, ઇચ્છા, પરિગ્રહ, માયા મુષાવાદ. હિંસા, ગ્રીર્ય, અજ્ઞાન, વિગેર સર્વ દોષેાથી સર્વથા રહિત જ છે. કર્ગુ છે કેઃ

नान्तरायो न मिथ्यात्वं, हास्यरत्यती च न, नभीर्थस्या जुगुप्सा नो, परमात्मा स मे गतिः ॥ १ ॥ न कोको यस्य नेा कामो, नाज्ञानाविरतिस्तथा; नोऽवकाक्षश्च निद्रायाः, परमात्मा स मे गतिः २ रागद्वेषौ हतो येन, जगत्त्रयभयंकरौ स त्राणं परमात्मा मे स्वप्ने जागरेऽपि वा ॥ ३ ॥

જેમને અંતરાય, મિથ્યાત્વ, હાસ્ય, રતિ, અરતિ ભ્રય, જુગુપ્સા શાેક, કામ, ક્રોધ, અજ્ઞાન, અવિરતિ વિગેરે સર્વ દોષા નિર્મૂલ નાશ પામ્યા છે, તેમજ નિંદા અને નિદ્રાના પણ તેમનામાં અવકાશ નથી તેવા પરમ શુદ્ધ પરમાત્માનું મારા હ્રદયમાં સદા સ્મરણ હા તેમણે જે ગતિ પ્રાપ્ત કરી છે. તેવી મને મળાે. વસ્તુવઃ રાગ દ્વેષ રૂપ મહા માહના સુસટા સર્વ જગતમાં ભયંકર ત્રાસ વર્તાવનારા છે. તેને જેઓઓ હષ્ટ્યા છે તેવા પરમાત્મા સ્વપ્ન અવસ્થામાં કે જાગ્રત દશામાં કે નિદ્રામાં પણુ મારા હુદયમાં સદા વસાે. મારા આત્મનું રક્ષણુ કરાે. એટલે હું સદા પર-માત્માને સ્મરણુ કરનારા રહું તાે ઉપરના જણાવેલા અંતરાય-મય દાેષાથી સદા અચીને પરમાત્મ સ્વરૂપનાે લાેક્તા થઉં એવી ભાવના સાચા ભકતાે કરે છે.

આથી એમ જણાવવાનું કે સદ્-ચિત્-જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર, આનંદમય એવા પરમાત્મામાં રાગ દ્વેષ ન હાવાથી જગતનું કર્તૃત્વ રક્ષણુત્વ ભાેક્તૃત્વ વિનાશકત્વ સિદ્ધ થતું નથી. તેથી જગતના કર્તાપણાવાળા વાદ જે સાચી રીતે વિચારીએ તાે અનેક દાષવાળા હાવાથી જગતજ તુના હિતકારક થતા ન હાવાથી તેના ત્યાગ કરવા તેજ ચાેગ્ય છે ાાપટા

આ વાદને પરમાર્થદદિએ વિચારવામાં કાેઇક અપેક્ષાએ અમે સમ્મત થઈ એ છીએ.

जगत्कर्त्तत्ववादोऽपि, सम्मतो हि व्यपेक्षया;

यावद्धि कर्मकर्तृत्वं. जीवस्य हि प्रकीर्तितः ॥ ५९ ।'

અર્થ:---અમે જૈનો પણુ કેાઇક અપેક્ષાને ગ્રહણ કરીને જગતનું કરવા પણું છે તે સ્વીકારીએ છીએ, જ્યાં સુધી જીવા કર્મના કર્તા ભાેક્તા છે. ત્યાં સુધી તે જીવ સમૂહને તે અપેક્ષાએ જગતનું કર્તૃત્વ છે એમ જણાવીએ છીએ ાા પક્ષા

વિવેચનઃ- જગતનું કર્તૃત્ત્વ એક વ્યક્તિરૂપ

. આ. ઋહિસાગરમ્રરિકૃત વિવેચન સહિ<mark>ત</mark>

ઈશ્વરમાં સિદ્ધ થતું નથી તેમ જણાવ્યું પણ અનંત જીવા જગતમાં વતે છે. તેઓ સકા અજ્ઞાન, માહમાયા, મિથ્યાત્વ અવિરતિ, શુભ અશુભ ચાેગ વડે નવા નવા કમ'ના દલેાને <mark>ગ્રહ</mark>ણુ કરીને તે કર્મને તેવા પ્રકારના શુભાશુભ વિપા-કના ઉદયને ભાેગવવા માટે તેવા પ્રકારના શરીર ઈન્દ્રિયા મન ગતિ જાતિમાં જઇને ઉપજે છે. જન્મ મરણ કરે છે. સુખ દુઃખ લાેગવે છે. આ સંસારનીતે કિયામાં તે જીવાનું કર્તુ ત્વ અવસ્ય માનવું પઠે છે, કારણ કે અન્યના કરેલા કમાં પાતાથી ભાેગવાતા નથી પાતાના કર્માને પાતે જ ભાેગવે છે. તેથી પાેતાના કર્મકર્તૃત્વ ભાવમાં ઉપાદાન કારણ છે. ખીજા સાથે જે જે સંબંધ વડે અનુકુળ પ્રતિકુળ ભાવે જોડાવાનું થાય પાતાના નિમિત્તે અન્યને સુખ દુ:ખ થાય તેમાં પાતે નિમિત્ત કારણ થાય છે. એક ઘીને આપણું દ્રવ્ય રૂપે વિચારીએ તેમાં ત્રણુ દુધ, દહીં અને છાશ થાય ત્યાં લગીની જે ક્રિયાએા થાય છે. તે ત્રણુ દુધ દહીં છાશ ઉપાદાન કારણુ છે. અને ગાય, <mark>લે સ,</mark> ગાેરી, વલાેણું કરનાર રવેેયાે વિગેરે જે જે સાધના તે નિમિત્ત માત્ર જ છે, એક આત્મા પરમાત્મા અને છે. તેમાં તે જીવે જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટે શુરૂની ઉપાસના કરી, અભ્યાસ કર્યો, અનેકાેનાે સહકાર સાધ્યા, યાગ તપ સંયમ કિયા કરી, ધ્યાનમાં સ્થિરતા મેળવી, પરમાત્મ સ્વરૂપના અનુભવ અને આત્મ સ્વરૂપને એાળખી કર્મ મેલને દ્**ર** કરી પરમ સ્વરૂપમય પરમાત્મા થાય. તેમાં પાતાની જે જે શુભ પારણુતિઓ તે ઉપાદાન કારણ અને તેમાં બીજી સહાયકારક.

१४४:

આત્મદર્શન ગીતા

થાય તે નિમિત્ત કારણુ સમજવાં. આમ સંસારના ઉત્પાદમાં જીવ પાતે ઉપાદાન કારણુ થાય છે. અને શુભાશુભ જે સંચાેગ મળે તે નિમિત્ત કારણુ થાય છે. શ્રીમાન્ હેમચ'દ્ર પ્રભુ જણાવે છે કે—

# श्रोत्रियः श्वपचः स्वामी पत्तिर्वह्या कृमिश्वसः संसारनाटये नटवत संसार....

જીવ સંસાર નાટકમાં નટની પેઠે કાૈઇવાર શ્રોત્રિય પ્રાક્ષણ, કાૈઇવાર ચંડાલ, કાૈઈવાર સ્વામી, કાૈઈવાર સેવક અને કુમિ બને છે. આ બધું કર્મસમ્પ્રન્ધને લઇને થાય છે. અર્થાત આ જીવ કઇ યાેનિમાં દાખલ થયાે નથી અને કઇ યાેનિ છેાઢી નથી. અર્થાત્ બધીયે નિકાયમાં તેણુ અનેક જન્મ મરણ કર્યાં છે. સમસ્ત લાેકાકાશમાં વાળાગ્ર પ્રદેશ નથી કે જેને તે સ્પર્શિત ન થયાે હાય.

તેથી સર્વજીવાે પાેતાના કર્મ કરવામાં અને તેને અનુ-સારે શુભાશુભ ચાેનિરૂપ સંસારમાં પાેતેજ ઉપાદાન ભાવે કર્તા છે. આમ સંસારી જીવાેને આ સંસારના ઉપાદાન ભાવે કર્તા માનીએ તાે તે યથાર્થ પણે ઘટે જ છે. અને તે અપેક્ષાએ જીવનું પાેતાનું જગત્કર્તૂત્વ અને નિયામકત્વ પણ ઘટે છે. ાાપકાા

<sup>ં</sup> ઉપર જીવનું કર્તૃત્વ અતાવી પાેતાનું ઇષ્ટ અનિષ્ટ કરવામાં પાેતેજ ઉપાદાન છે તે જણાવ્યું હવે જીવને કઈ ઇબ્ટ વસ્તુ છે. તે જણાવે છે.

आत्मज्ञानाग्निना कर्म, मपश्च दब्बते घ्रुवम्; आत्मज्ञानं सदाऽराध्यं, त्यक्त्वोपाधि विभावकम्. ॥ ६० ॥ १०

### આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

અર્થ — આત્મ સ્વરૂપનું જ્ઞાન જ્યારે પ્રગટ થાય છે. ત્યારે તે આત્મજ્ઞાન રૂપ અગ્નિવડે નિશ્ચયથી સર્વ કર્મ પ્રપંચ અળીને ભસ્મીભૂત થાય છે. આથી વિભાવમય સર્વ ઉપાધિને છેાડીને હંમેશાં આત્મજ્ઞાનની આરાધના કરવી.

વિવેચન-જીવા અનાદિકાળથી અજ્ઞાન, મિચ્યાત્વ અવિરતિ અને અશુભયાેગની પ્રવૃત્તિવડે નિરંતર નવા નવા કમ° આંધે છે અને જીનાકમ ના પરિપાકથી દુઃખ ભાેગવે છે. આમ કમ ના પ્રવાહ ભરનિકરના અનાદિના છે.

એક વખત બુદ્ધ વિહાર કરતા હતા ત્યારે તેમના પગમાં શુળ લોંકાઇ ત્યારે શિષ્પે કહ્યું 'ભગવંત આપના પગમાં આ શુળ શાથી લોંકાઈ ? ત્યારે તે બાલ્યા.

इतो एकनवते कल्पे शक्त्या मे पुरुषो हतो

तस्य कर्मविपाकेन पादे विद्वोऽस्मि भिक्षवः

આજથી એકાણુમા ભવમાં મેં શક્તિ નામના શરીરથી પુરૂષને હણ્યાે હતાે ને કર્મ'ના ખાકી રહેલા વિપાકથી હું પગમાં હે ભિક્ષુઓ વિંધાયાે છું.

કમ'ના ભરનિકાર પ્રવાહ અનાદિના છે. આ પ્રવાહને સદ'તર અટકાવવા કમ'ના મૂળના નાશ કરવા જોઇએ. જે આત્મા કમ'ના બાંધ કરવામાં સમર્થ છે તે આત્મા તે કમ'ના મૂળના નાશ કરવામાં પણુ સમર્થ છે, તે સમર્થ કયારે અને કે જ્યારે આ આત્માને તેને તેના પાતાના યથાર્થ સ્વરૂપના ખ્યાલ આવે. પાતાની શક્તિના તેને પરિચય થાય. આ પાતાની શક્તિરૂપ અગ્નિ ભભૂકે ત્યારે કમ'ને બસ્મિભૂત

#### આત્મદર્શન ગીંતા

ચવામાં વાર લાગવાની નથી આની પ્રથમભૂમિકા ગ્રન્થિલેદ-જ્ઞાનની છે તે માટે કહ્યું છે કે :

अस्ति चेद ग्रन्थिभिदुज्ञानं कि चित्रस्तंत्रयंत्रकेः

ગ્રંથિલેઠ કરવાનું સમ્યગ્ જ્ઞાન થયું તેા પછી બીજા તંત્રમંત્રયંત્રની શી જરૂર છે ? તે જ્ઞાન માક્ષ તરફ ગમન કરાવવામાં અને સર્વંકર્મના દાહ કરવામાં સમર્થ છે.

યશોવિજય મહાયાધ્યાય જણાવે છે કે ज्ञानमेव बुधा प्राहुः, कर्मणां तपनात्तषः ॥ भूल्य शीतार्थं पंडिते। ज्ञान કર્મને આળનારૂં અને તપાવનારું હાવાથી જ્ઞાનજ તપ છે. તે જ્ઞાનવડે સંયમ ચારિત્ર અને આત્મધ્યાનના અલ વડે સર્વ કર્મના પ્રપંચના વિનાશ થાય છે. માટે તેવું જ્ઞાન આરાધવા ભાષાવા ભાષાવવા અને તેને વિકસાવવા અવશ્ય પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. કારણ કે જ્ઞાનવડે સત્ય વિવેક પ્રગટે છે. કાર્યાકાર્યના વિવેક આવે છે. કેમકે સ્વપર–આત્મા અને પુદ્રગલના સ્વરૂપનાે ચથાર્થ બાેધ તેનાથી થતાે હાેવાથી સર્વ આહ્ય ભોગ્ય જે પ્રપંચ કર્મ સમુહ છે તેના ત્યાંગ થાય છે. **એટલે** વિસાવ અને સ્વભાવનાે લેદ થતાં આત્મા સ્વવ્સ્વરૂપમાં આવી પરમાનંદ્ર ભાેગવે છે. ા ૬૦ ા

તે જ્ઞાનના કુલને પૂજ્ય જણાવે છે.

सम्यग्रज्ञानप्रतापेन, चारित्रं प्राप्यते स्फुटम्, सम्यगुगुरूं समालम्ब्य, सम्यग्ज्ञानं विभावय. 11 ६१ ॥ ં**અર્થ** :--- સમ્યગ્ જ્ઞાનના પ્રતાપથીજ ેશુદ્ધ ચારિત્રની

આ. ઝડહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે સદૂગુરૂની ઉપાસના કરી તેમનું પૂર્ણુ અવલંબન કરીને શુદ્ધ જ્ઞાનને મેળવેા.

**વિવેચનઃ**—સમ્યગ્ જ્ઞાન એટલે વસ્તુ સ્વરૂપનેા <mark>યથાર્થ</mark> છાેધ. તેના પ્રભાવથી સાચું શુદ્ધ ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે, શ્રીમાન્ ઉ૦ પૃજ્ય યશાેવિજયજી મહારાજ જણાવે છે કે

" मिथो युक्त पदार्थानांसंक्रमचमत्किया, चिन्मात्रपरिणामेन, विदुषेवानुभूयते ॥ १ ॥

પરસ્પર એકીલાવ રૂપે થયેલા આત્મા અને કર્મરૂપ પઢાર્થાનાં સંક્રમણુ-લક્ષણુ-સ્વભાવના ચમત્કાર કેવા છે. તેને તાે સમ્યગ્ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રમાં રમણુતા કરનારા પરમ વિદ્વાન યાેગી સુનિવરા જ અનુભવી શકે છે. જ્ઞાનવડે જ શુદ્ધ ભાવમય ચાસ્ત્રિની પ્રાપ્તિ થાય છે. ''જ્ઞાનસ્ય फलં શુદ્ધ ભાવમય ચાસ્ત્રિની પ્રાપ્તિ થાય છે. ''જ્ઞાનસ્ય फलં વિર્ત્તિ:" સાચા જ્ઞાનવડે નમિરાજની પેઠે ચારિત્રના સ્વી કાર કરીને સર્વ જીવાપર મૈત્રીબાવે જોતા ધ્યાનમાં પરમાત્મ સ્વરૂપને અનુભવે છે. અને કર્મ ખપાવીને આત્મ સ્વરૂપને પ્રત્યક્ષ કરીને કેવલજ્ઞાન કેવલ દર્શનને પ્રાપ્ત કરે છે. ાાદવા

તે વાત મુખ્ટ કરતાં પૂજ્ય ગુરૂદેવ જણાવે છે કે:-

सम्यग् मतिश्रुताम्यां तु, ગ્રુद्धचारित्रसंस्थितिः । सम्मग् दृष्टेषु यद् ज्ञानं ज्ञानं तदेव कथ्यते ॥ ६२ ॥ અર્થ<sup>९</sup>:–સમ્યગ્ મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન વડેજ શુદ્ધ ચારિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે માટે સમ્યગ દષ્ટિ આત્માનું જે ज्ञान તેજ સાગું પરમાર્થિક જ્ઞાન કહેવાય. ॥ ૬૨ ॥

### આત્મદર્શન ગીતાં

વિવેચનઃ-શુદ્ધ મતિજ્ઞાન એટલે પાંચ ઇન્દ્રિયા અને મનથી દેખાતી અનુભવાતી વશ્તુઓનો યથાર્થ સ્વરૂપે બાધ, અને ઝ્રુતજ્ઞાન તે પરમાત્મા વીતરાગ તીર્થ કરાએ ઉપદેશેલા તત્ત્વ સ્વરૂપના થથાર્થ બાધ, તે ત્યારેજ સાચા ગણાય કે નય, પ્રમાણ, નિક્ષેપ, દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાય વિગેરેએ કરીને યથાસ્વરૂપે સમજીને દેવગુરૂ ધર્મની પૂર્ણ નિશ્ચય પૂર્વ ક બ્રદ્ધા હાય તા તે વિનાનું જ્ઞાન અજ્ઞાનજ ગણાય. " શ્રદ્ધા વિણુ નવ પૂર્વી અજ્ઞાની કહેવાય " બ્રદ્ધા વિનાનું સાન મિચ્યાત્વ અને માહમાયાથી ચુક્ત હાવાથી અજ્ઞાનજ કહેવાય છે. શ્રી નંદિસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે—

" दुवालसंगं गणिपिडगं सम्मत्तसुयं, मिच्छत्तपरिग्गहिअं मिच्छसुयं, भार અંગાનું અક્ષર રૂપ ज्ञान ગણિપિટક કહે વાય છે. તે સમકિતિ ધારણ કરે તા સમ્યગ્ જ્ઞાન. પરંતુ જેને શુદ્ધ દેવ શુરૂ ધર્મ-જીવાજીવ પુણ્ય પાપ આશ્રવ સંવર નિર્જરા બંધ માક્ષરૂપ તત્ત્વની શ્રદ્ધા ન હાય તે મિચ્યાત્વી ગણાય તેમને તે જ્ઞાન હાય તા મિચ્યાજ્ઞાન થાય છે. કારણુકે જ્ઞાનનું કલ ત્યાગમય આત્મરમણતા ચારિત્ર જ છે. તેથી પૂજ્યા જણાવે છે કે "नाणफलामावाओ मिच्छादिट्टिस्स अचाणं " ज्ञानના કલ રૂપ ચારિત્રના અભાવ હાવાથી મિચ્યા ત્વીનું ગમે તેટહ્યું જ્ઞાન પણ તે અજ્ઞાન છે. ા કરા ॥

મિથ્યાજ્ઞાનની સમજ આપે છે. मिथ्याद्यष्टेस्तु यज्ज्ज्ञानं, सर्वमज्ञानग्रुच्यते, सदसदाद्यभावेन, मिथ्याज्ञानं प्रकीर्तितम्. ॥ ६३ ॥ આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

અર્થ<sup>િ</sup>ઃ—મિથ્યાદબ્ટિ આત્માને જે જ્ઞાન હાય તે અજ્ઞાન છે, કેમકે સદ અસદ આદિના યાેગ્ય વિવેક ન **હાવાથી** તે જ્ઞાન મિથ્યાજ્ઞાન કહેવાય છે. ા**૬**ગા

વિવેચન—જગતનું અનેક પ્રકારનું આશ્ચર્યકારી વિજ્ઞાન હાય, અનેક મંત્રા તંત્રા રચી શકે હડયાેગીઓ શ્વાસ રૂંધીને વૃક્ષની પેઠે કેટલાય કાળ પડયા રહે. લાેકાને નવા નવા ચમતકાર ખતાવે. આ ખધામાં સત્ય પદાર્થ સ્વરૂપ સદ્દ અસદૂ, એક અનેકરૂપ, નિત્ય અનિત્યરૂપ અને હેય ઉપાદેય જ્ઞેયરૂપ સમ્યગ્ જ્ઞાનના અભાવ હાેવાથી તેવાઓનું જ્ઞાન મિચ્ચાત્વરૂપ જણ્યાવ્યું છે.

सर्सदविसेसणा शो भवहेऊ जह हिओवलंभाओ,

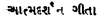
नाणफलाभावाओ मिच्छदिट्टिस्स अन्नाणं ॥१॥

સદ્ શ્બસદ્ આદિના વિવેકના અભાવ હાેવાથી, સંસા-રના હેતુરૂપ હાેવાથી તેમજ યથાસ્થિત નહિ હાેવાથી અને જ્ઞાનનું ક્લ જે ત્યાગ નહિ હાેવાથી મિથ્યાત્વીનું જ્ઞાન ઐ અજ્ઞાન છે.

### सम्यक् श्रुतं समालम्ब्य, आत्मधर्मं समाश्रय,

आत्मारामः सदोपास्यः सोऽहं जापेन तत्त्वराडु. ॥ ६४ ॥

અર્થઃ—સમ્યક્ શ્રુતના આશ્રય લઇને આત્મધર્મના આશ્રય કરવા. તત્ત્વના રાજા આત્મારામ એવા જાય વડે સદાય આરાધવા ચાગ્ય છે. ાદજા



વિવેચન :---કાન વડે જે સંભળાય અને તે દ્વારા જે જ્ઞાન થાય તે શ્રુતજ્ઞાન તેમજ પુસ્તક, પત્ર, પાથીમાં અક્ષ-રાની સંજ્ઞાવડે લખાયેલું હાેય તે અક્ષરા દેખાને તેનો પરમાર્થ સમજવા તે પણ શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે. તેમાં જે સંસારની વૃદ્ધિમાં નિમિત્ત થતા હાેય તે સવ' મિથ્યાશ્રુત શાસ્ત્રો સમજવાં. કહ્યું છે કે :---

जीवाजीवादिग्रणपर्यायविभजनसर्वास्वव त्याग कर्त्वरपि तज्जैश्वयिकश्रद्धाक्रतेन सम्यग्दर्शनं, तेन यथार्थ स्वपरविभागविभक्तस्वरुपोपादेयत्वपरिहेयस्वविज्ञानपूर्वकं निमित्तोपादानकारणनिर्धारश्रद्धाविनिश्वरस्वसिद्धपरि-णतो धर्मत्वमतीतिः सम्यग्दर्शनं इत्येव सम्यग् दर्शन-युक्तस्य रुचिक्रतपरमात्मभावस्य तत्साधनोपाया नवच्छिन्नकथनं शास्तं सम्यग्शास्तम् ॥

છવા છવા દ દ્રગ્યોના ગુણુ પર્યાય અને તેના વિભાગતું સમ્યગ્ જ્ઞાન અને સર્વ આશ્રવના ત્યાગ કરવા રૂપ બુદ્ધિ વાળું નિશ્ચય સમ્યગ્ દર્શન-શ્રદ્ધામય આત્મ પરિણતિને પ્રગટાવનાસ્ તથા સ્વ-આત્મસ્વરૂપ પર-અચેત્તન પુદ્ગલાનું સ્વરૂપ તથા છવ અને પુદ્ગલ સાથેના સબધ અને વિયાગ તથા તેના યાગે આત્મ સ્વરૂપની શક્તિના તીરાભાવ અને વ્યક્તભાવ તથા આત્મ સ્વરૂપનું ઉપાંદેયત્વ પુદ્ગલ સંબંધનું હેયત્વ તથા આત્મ સ્વરૂપનું શાસ્તૃત્વ અને તેવા અનુભવપૂર્વંક કર્યા કાનું ઉપાદાનત્વ અને નિમિત્તત્વ આવે છે તેના નિશ્ચય કરવાપછું તથા પાતાના સર્વ કમ્પી સુક્ત થવારૂપ આત્માની ઈચ્છામય

#### ૧પર

### આ. ઝહિસાગરસ્ર રિકૃત વિવેચન સહિત

જે પરિણતિ તે સમ્યગ્ શાસ્ત્ર. ઉત્તરાધ્યયન આચાર ગ વિગેરે છે. તે સમ્યગ્ શાસ્ત્રોનું આલંબન કરવું.તેથી વિપરીત તે મિથ્યા શાસ્ત્ર તે ત્યાગ કરવા ચાેગ્ય છે. તેના ભાવ અલ્પ અક્ષરમાં પૂજ્ય શ્રી જણાવે છે કે ''સોડદ્દું'' તે પરમાત્માના વ્યક્ત ભાવ છે મારા આત્મા અજ્ઞાન માહ આદિ કર્મ પટલથી અવરાયેલા હાવાથી હુ નવાનવા ભવમાં ભસું છું પણ અ'તે તેજ પરમાત્માનું સ્વરૂપ છે. તેનું ધ્યાન કરતાં તેજ પરમાત્મસ્વરૂપને હું પ્રાપ્ત કરીશ. ા૬૪ા

अन्तर्रुर्स्यं सदा देयं, चिदानन्दप्रकाश्चकम्, आत्मैत्र परमात्माऽइं. भावना मेाक्षकारिका. ॥ ६५ ॥

અર્થ'–-આત્માના આંતરિક સ્વરૂપમાં સર્વદા લક્ષ્ય રાખોને સ્થિર થવું કે જેથી ચિદાનંદના પ્રકાશ પ્રગટ થાય. આત્મા તેજ હું પરમાત્મા છું તેવી જે ભાવના તે માક્ષતું કારણુ છે. ાદ્દપા

વિવેચન — આપણુ સર્વે જવા સદા પાંચ ઇન્દ્રિયા અને મનવડે પુદ્દગલના લાેગ મેળવવાતું લક્ષ્ય રાખીએ છીએ. તેમાં કદાચિત પુષ્ટ્યાદય યાેગે સાધનાની સિદ્ધિ પણુ પ્રાપ્ત થાય છે. કેટલાક કાળ તેમાં જાય પણુ છે. પણુ નિત્ય સત્ય આનંદ ત્યાં મળતા નથી. નવાં જે દશ્યા નજરે પડે તે સર્વથા હાથ કરવા આપણુ અનેક છલ પ્રપંચા કરીએ છીએ. કાેઈ ઝવેરાત માટે સગાબ ધુએાના અને માબાપના પણુ ખુના કરે છે, કાઈ રાવણુ જેવા રૂપવતી સીતા જેવી સ્તીને આત્મદર્શન ગીતા

૧પ૩

દેખી તેનું બલપૂર્વક અપહરણ કરે છે અને તેને માટે માટા સુદ્ધો ખેલી અનેક હિંસા કરે છે. આમ અસત્ય ચારી વ્યભિચાર વિગેરે વિષય ભાેગની લાલચથી થાય છે. પણુ સત્ય સુખાંકાઈએ અનુભવ્યું નથી જ. વાસ્તવિક સુખતા અંતરમાં–આત્મસ્વરૂપમાં છે '' સોડદં " જે પરમાત્મા એટલે કર્મ સ્વરૂપ શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપ તેજ હું સત્તાથી છું, આવી ભાવના આત્મા નિત્ય નિરંતર કરે તા થાડા કાલમાં સર્વ કર્મના ક્ષય કરી સ્વયં પરમાત્મસ્વરૂપના ભાષતા થાય છે. માટે આત્મ દર્શનના ઇચ્છકોએ અવશ્ય તે ભાવનાને અંતર ભાવમાં ઉતારીને વ્યવહારકિયા પ્રવૃત્તિ કરે તા તે પ્રવૃત્તિ નિર્જરા મય થાય છે. ાા મ્પા

આવું આત્મ દર્શાન વાતાે કરનારાને ન મળે પહ્યુ સ્વશક્તિનાે ઉપયાગ કરે તેને મળે તે જહ્યાવે છે.

# सर्वशक्तिसम्रत्थानमात्मध्यानेन जायते, प्रतिक्षणं सदा ध्येयमात्मतत्वं सुखामृतं. ॥ ६६ ॥

અર્થ<sup>િ</sup>:—આત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન કરતાં તેમાં ગુપ્ત રહેલી શક્તિનું સમસ્ત ભાવે ઉત્થાન થાય છે. માટે સુખમય અમૃતના સસુદ્ર સમાન આત્મસ્વરૂપનું દરેક ક્ષ**ણે** નિરંતર <sup>ક્</sup>યાન કરવું જોઇએ. ાદદ્યા

વિવેચનઃ--આત્મામાં સહજભાવથી સત્ય સ્વરૂપ પ્રગટ કરવાની શક્તિ રહેલી છે. પણ તેને જ્યાં સુધી આત્મા પ્રગટ ન કરે ત્યાં સુધી કર્મદળાના ગ્રાહક થઈને મહામાહરાજાના શુલામ બનીને ચારાસી લાખ ચાનિમાં ભ્રમીને જીવ અવા-

### આ. ઝાહિસાગરસૂરિકૃત વિવેચન સહિત

ચ્ય દુઃખ ભાગવે છે. પણ જ્યારે પાતાના સ્વરૂપમાં રહેલી શક્તિનું તેને ભાન થાય ત્યારે જાગૃત થયેલા આત્મા પાતાના સ્વરૂપ સચ્ચિદાનંદ ભાવનું ધ્યાન કરતાં પાતાનું સારી પેઠે ઉત્થાન પ્રગટ કરી શકે છે. પૂજ્ય ગુરૂદેવ શ્રી બુદ્ધિસાગર સ્ટ્રીશ્વર જણાવે છે કે

મડિક્ તમારી તેવીજ મારી, સુજથી કદિયે ન ન્યારી ચંદ્રપ્રભુ આદર્શ નિહાળી શાધ્વત શક્તિ સંભાળી હાે ચિદ્દઘન ચંદ્રપ્રભુ પદ રાચું ા ૧ ા નિજ સ્વમતિ ય સિંહ સંભાળી અજ વૃંદગત હરિ ચેત્યા. નિજ સ્વજાતિય સિદ્ધ સંભાળી જીવ સ્વપદમાં વહેતા હું ચિદ્દઘન ચંદ્રપ્રભુપદ રાચું ાારા

હે ચંદ્રપ્રભુ પરમાત્મા જેવી તમારી આત્મઝહિ પ્રગટ થઇ છે. તેવી મારી પણુ ગુપ્તભાવે શક્તિ રહેલી છે. મેં આજ સુધી અજ્ઞાન માહથી તેને નહાેતી ઓળખી. પણુ હે ભગવાન! આપનું સચ્ચિદ્ધન સ્વરૂપ જ્યારે મેં જોશું ત્યારે મારા આત્માનું સ્વરૂપ તમારા સમાન છે. તે તમારા દર્શન રૂપ આરીસાથી મેં મારૂ રૂપ સત્તામાં ગુપ્ત રહેલું જોશું અને મને સત્ય ભાન થશું.

જેમ કાેઈ એક સિંહણુ સિંહરૂપ બચ્ચાના જન્મ આપીને કાેઇક કારણથી ચાલી ગઇ. ત્યાર પછી ત્યાં રહેલા બચ્ચાને બકરાના ટાેળાના માલીક ભારવાડે ઉપા-ડશું અને પાતાના બકરાના ટાેળામાં સાથે રાખીને બક-રીના દુધથી ઉછેરીને તે જીવાડશું. માટું થશું ને બકરા સાથે

148

#### ી ચપ

-આત્મદર્શન ગીતા

ચરવા જાય. અકરાની પેઠે ઘાસ ખાય અકરા લયથી નાશે ત્યારે તે પણ નાશી જાય. તેમ કરતાં કાઇક વખત પર્વતાની ખીણવળા ભાગમાં તે રબારી ટાેળા સાથે ગયા હતા. રબારી ઉંઘો હતા. અકરાં લોલું ઘાસ ચરતાં હતાં. તેમની સાથેનું પેલું સિંહ ખ<sup>2</sup>રાં પણ ચાસ ચરતું હતું. તેવામાં ત્યાં રહેલી ગુફામાંથી એક સિંદ બહાર આવ્યા અને ત્રાડ નાંખી તે ત્રાડ સાંભ-ળતાંજ સર્વ અકરા ભચભીત થઈને છે. છે. કરતાં નાશવા લાગ્યાં. સાથે રહેલું સિંહનું બચ્ચું પણ નાસવા લાગ્યું. જ્યારે સિંહે તે બચ્ચાને જોયું ત્યારે તે આશ્ચર્ય પામ્યા કે મારા શબ્દથી આ બકરા જીવ લઇને ભાગે તે તા બનવા ચેાગ્ય છે. પણુ તેની પાછળ આ સિંહ બચ્ચુ ભાગે છેતે નવાઈની વાત છે. પછી જયારે અવસર મળ્યેા ત્યારે તે બચ્ચાને નજરે પડ્યા ને પૂછ્યું કે અકરાં તાે મારાથી ભાગે પણ તું તા સિંહ મારા જેવા હાવાથી તું ભાગે તે નવાઈ ગણાય સિંહ બચ્છું આ વાત જ્યારે નથી માનતું ત્યારે તેને. જણાવે છે કે જો મારા આ અવાજ છે તું પણ તેવે અવાજ કરી શકે છે માટે તું પણ ત્રાડ પાડ. જ્યારે તેણે ત્રાડ નાંખી અને પાતાના અવાજ સિંહના જેવા જણાયા અને. પાણીમાં પાતાનું પ્રતિબિંબ સિંહ જેવું જણાશું ત્યારે તેને પાેતાના સ્વભાવનું ભાન થયું અને અકરાના ટાેળાના ત્યાગ કરી સિંહની પેઠે સ્વતંત્ર વનરાજ અન્યેા. તેમ & પ્રભુ આપના દરશનથી મારી આત્મ સ્વરૂપની શક્તિ તમારા દર્શનના આરિ-સાથી જાણી માટે હવે હું આપના જેવા સિદ્ધ સ્વરૂપમાં રમથ્ કરનારા હાેવાથી આત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન કરીને મારી

આ. ઝાહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

અપ્રગટ એવી આત્મ શક્તિને તપ સંયમ ધ્યાન વડે પ્રગટ કરીશ. એમ કરતાં આપના જેવા સદ્ધિદાનંદ સ્વરૂપમાં રમણ કરનારા અને અનાદિ અજ્ઞાન મિચ્યાત્વ અવત ભાવને ત્યાગ કરનારા શઇશ. ખરેખર તમારા સ્વરૂપના આલંબનથી ધ્યાનવડે મેં મારૂં સ્વરૂપ જાહ્યું. હવે નિરાલંબન રૂપાતીત ધ્યાન વડે મારા સ્વરૂપને પ્રત્યક્ષ કરીને આપના સમાન થાઉં આવી ભાવના વડે આત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન કરતાં અનંત સુખ રૂપ અમૃતના સ્વયંબૂ સમુદ્ર સમાન આત્મ સ્વરૂપ સદા ધ્યાન કરવા યાગ્ય જ છે. તેથી આત્મદર્શન પ્રત્યક્ષ અવશ્ય થાય છેજા ા ૬૬ ા

क्षयोपश्चमभावेन, केवलज्ञानमाप्यते । सर्वकर्माणि संत्यज्य, जीवसिद्धत्वभाग् भवेत ॥ ६७॥ અર્થ<sup>:</sup>--જીવા ક્ષયાપશમ ભાવથી કર્મનો ત્યાગ કરી ક્ષાયિક ભાવમય ચારિત્ર પ્રાપ્ત કરીને કેવલ જ્ઞાનને પામે છે. સર્વ કર્માનો ત્યાગ કરી જીવ માક્ષત્વ સ્વરૂપને પામીને સિદ્ધ સ્વરૂપતાને ભજનારા થાય છે. ૫ ૬७ ॥

વિવેચનઃ – ક્ષચાપશમભાવે આત્મ સ્વરૂપના બાધ અને તત્વજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ હેયાહેયના વિવેક થાય છે. તે છાશઠ સાગરાપમથી પણુ અધિકકાલ સુધી રહીને જીવને સમ્યગ્ દર્શન જ્ઞાન ચારિત્ર અને આત્મવીર્થને પ્રગટ કરાવીને છઠ્ઠા ગુણુસ્થાનક સુધી ચડાવે છે. તેથી માક્ષની પ્રાપ્તિમાં પરં-પરાએ ઉપાદાન કારણુ ગણાય છે. ભગવાન શ્રી ઉમાસ્વાતિ વાચક વર જણાવે છે કેઃ– ચ્યાત્મદર્શન ગીતા

सम्यगदर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ॥ १॥

સમ્યગંદર્શન, સમ્યગ જ્ઞાન, સમ્યગ ચારિત્ર એ રત્તત્રયી માેક્ષનો માર્ગ છે. તે દર્શન ક્ષયાપશમ હાય તા છઠ્ઠા ગુષ્ણુસ્થાનક સુધી; ઔપશમિકભાવે અગીયારમા ગુણુસ્થાનક સુધી અને ક્ષયિક ચોદમા ગુણુસ્થાનક સુધી ગમન કરાવે છે. એટલે સર્વ ભાવા પાતાની જેટલી શક્તિ હાય તેટલી શ્રેણુએ ચડાવવામાં આત્માને સહાયક થાય છે, તેથી કેવલ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં ઉપાદાન કારણુરૂપ પરંપરા એ ક્ષયાપશમ ભાવ છે. ક્ષાયિક ભાવના ચારિત્રમાં પણુ ક્ષયાપશમ ભાવનું ઉપાદાન કારણ્પણું અવશ્ય છે જ.

માટે ક્ષયેાપશમ ભાવ ઉપાદાન કારણુ બનીને જીવને પરંપરાએ તપ જપ સ્વાધ્યાય ધર્મ અને શુકલધ્યાનવઉ ક્ષાયિક ભાવે કેવળજ્ઞાન કરાવી સર્વ પૂર્ણુ સુખનો ભાેકતા બનાવે છે. ા૬ાળા

सर्वकर्मश्चयं कृत्वा, जीवा यान्ति शिवालयं, याता यास्यन्ति भव्यास्तु, निष्क्रियाः शुद्धरूपकाः ॥ ६८ ॥

અર્થ'ઃ---સર્વ કર્મના સમૂહનાે ક્ષય કરીને જીવાે શિવાલય-માેક્ષ સ્થાનમાં જાય છે. પૂર્વ ભૂતકાળમાં અનંત ગયા છે ભવિષ્યમાં પણુ અનંત જરો પણુ તે સહજભાવે પાતાના સ્વરૂપને પામીને નિષ્ક્રિય થઇને માેક્ષ પામે છે.

વિ<mark>વેચનઃ</mark>—સર્વ<sup>૬</sup> જીવાત્માએા કાયમ માટે સંસારમાં રખડનારા છે એવું કાંઇજ નથી. જે આત્મસ્વરૂપ એાળખે આ. ૠહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

તેને પ્રાપ્ત કરવા ઇ<sup>થ</sup> છે તેઓજ સમ્યગ્ર્જ્ઞાન પૂર્વક ચારિ ત્રમાં અપૂર્વ વીર્ય પ્રગટ કરી મહામાહના નાશ કરી કેવલ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રવડે શાશ્વત શિવાલય માક્ષ મહેલમાં સદા અવ્યાબાધ સચ્ચિદાનંદના આનંદ ભાેગવે છે. આત્મદર્શનથી સર્વ કર્મ ક્ષયના આરંભ થાય છે.અને ઘાતિકર્મના ક્ષયથી પૂર્ચ પ્રગટ પ્રત્યક્ષ થાય છે. પૂર્વકાલમાં અનંત આત્માઓ માક્ષ પામ્યાછે. વર્તમાનમાં મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાંથી તે પ્રવાહ ચાલું જ છે. અને ભવિષ્યકાલમાં પણ સર્વ ૧૭૦ ક્ષેત્ર જે માનવ ભવ પામીને ચારિત્ર ગ્રાહકતાના ક્ષેત્રા છે ત્યાંથી છવા મુઝિતને પામશે

# अक्रियत्वाच्च तेषां हि. पुनराष्टत्तिर्न संसृतौ, कर्माभावात् स्थिराः शुद्धाः केवलज्ञानधारकाः ॥ ६९ ॥

અર્થ':---સિદ્ધ પરમાત્માઓ અક્રિયત્વસ્વરૂપ હાેવાથી તેઓને સ'સારમાં ક્રરીને આવવાનું નથી. તેઓને કમેના મ'ધના અભાવ હાેવાથી તેઓ કેવલ જ્ઞાન દર્શન ગ્રુક્ત, શુદ્ધ, અને સ્થિર સ્વરુપે સદા વતે છે. ાા૬૯ાા

વિવેચનઃ––આત્માઓમાં જ્યાં સુધી કમ<sup>6</sup>ની સત્તા વતે<sup>6</sup> છે. ત્યાં સુધી આત્મા સંયોગ વિયોગ ગ્રહ્ણુ મેહ્યન રૂપ પુદ્ગલ ધર્મને લગતી ક્રિયામાં વને<sup>6</sup> છે. શરીર ઇદ્રિય મનનો વ્યાપાર પણ ત્યાં સુધી વતે<sup>6</sup> છે. તેથી તે સકમી<sup>6</sup> આત્મા સક્રિય હાેય છે. કમ<sup>6</sup>ના ત્યાગ થતાં આત્મા પરમ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરે છે. હેમચંદ્ર સૂરીશ્વર જણાવે છે કે.

આત્મદર્શન ગીતા

औदारिकतैजसकार्मणशरीराणि संसारमूळकारणानि ॥ हित्वेद ऋजुश्रेण्या समयैकेन याति ळोकान्तम् ॥ १ ॥ સંસારમાં બાંધનના મૂખ્ય કારણ રૂપ ઔદારિક કાર્મણ તેજસ શરીરા છે. જ્યાં સુધી શરીરા છે ત્યાં સુધી સર્વ આત્મા સંસારી છે. જ્યાં સુધી શરીરા છે ત્યાં સુધી સર્વ આત્મા સંસારી છે. સંયોગી કેવલિપણુ સંસારી જ ગણાય છે. તે શરીરના જ્યારે ત્યાગ કરે છે ત્યારે તેજ સમયે શ્રેણિવડે અન્ય કાઇના પણ સ્પર્શ કર્યા વિના લેાકાંત ભાગે સિદ્ધશિલા ઉપર આત્મા ગમન કરીને અક્રિય -થાય છે. તેઓને પુનઃસંસારમાં આવવાના સર્વ કારણુાનો સર્વથા અભાવ હાવાથી કરી સંસારમાં જન્મ લેવાનું કારણ નથી રહેતું. જો કે કેટલાક દશ-કારો કહે છે કે:-

यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत, अम्यु-त्थानाय धर्मस्य, तदाऽऽत्मानं सृजाम्यद्दम् ॥१॥ परित्राणाय साधूनां विनाञाय च दुष्कृताम् ॥ धर्मसंस्थापनाय, सम्भ-वामि युगे युगे ॥ २ ॥

જ્યારે જ્યારે ધર્મ ક્રિયામાં મંદત ગ્લાનિ આવે છે અને અધર્મ પાપનું જોર જામે છે. ત્યારે હે ભારત ! સાધુ-ઐાના ઉદ્ધાર રક્ષણુ કરવા માટે તથા અધર્મી ઐાના અધર્મ પાપના વિનાશ કરવા માટે શુગે શુગમાં હુ મારી આત્મ-શક્તિને શરીરવડે પ્રગટાવું છું.

આ વાત પ્રાકૃત પુરૂષા ભલે સ્વીકારે પછુ પરમાત્મા

આ. ઝાદ્ધિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સદ્ધિત

જે કર્મ શરીર ઇન્દ્રિય વ્યાપારને৷ ત્યાગ કરીને સુક્તિ પામેલા છે તે ફરી સંસારમાં આવતાજ નથી. કારણ કે કર્મ'રૂપ બીજ નષ્ટ થએલું હાેવાથી સંસારમાં ગમનાગમનના પરમાત્માને અભાવ જ છે.

તે વાતને પુષ્ટ કરતા પૂર્વ'પક્ષને પૂજ્ય ગુરૂદેવ જણુાવે છે કે.

## अनन्तशक्तिमत्वाच्च, प्रत्युपक्वतिभावतः गतिः सर्वत्र सिद्धानां मन्यन्ते तन्न युक्तिमत् ॥ ७० ॥

અર્થ':--અનંત શક્તિવંત હાેવાથી, લાેકાે પ્રત્યે ઉપકાર કરવાની ભાવનાથી તથા સર્વત્ર ગતિ ગમન કરવાની શક્તિ હાેવાથી સિધ્ધા સંસારમાં આવે છે. એવી જે કેટલાકાે માન્યતા રાખે છે. તે ચુક્તિ સંગત નથી જ. ાાહગા

વિવેચનઃ—પરમાત્મા સિદ્ધો અનંત શક્તિવંત છે. અને ઇવ્છા પ્રમાણે લાકને દષ્ટિગાચર કરે છે. ક્ષણમાં અદશ્ય થાય છે. અનેક ભકતાનો દુઃખમાંથી ઉદ્ધાર કરાને સંપત્તિવંત અનાવે છે. રાક્ષસા જેવાનાવિ નાશ કરે છે. પાતાનું ભજન કરનારાઓના ઉદ્ધાર કરે છે અને વાચુની જેમ સર્વંત્ર ગમન કરવાની શક્તિ હાવાથી સ્વર્ગ નરક મનુષ્ય લાકમાં પ્રતિબંધ વિના ગમનાગમન કરે છે. તેવા સિદ્ધો શરીર ધારણુ કરીને સર્વ લોકોના ઉદ્ધાર કરે છે. તેઓ એમ કદ્ય છે કે—

ગ્માત્મદર્શન ગીતા

# ज्ञानिनः धर्मतीर्थस्य कर्तारः परमं पदम्, गत्वा ऽऽगच्छन्ति, भूयोऽपि भवं तीर्थनिकारतः ॥१॥

તે આજીવિક મતવાળાએા કહે છે કે સંપૂર્ણ જ્ઞાનીએા ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરીને માેક્ષના પરમ ધામમાં જાય છે. પણ જ્યારે પાેતાના ધર્મતીર્થના નાશ કરાતા દેખેતા પાછા સંસારમાં આવીને પાેતાના ધર્મતીર્થને જાગૃત્ કરે છે.

આ વાતમાં કાેઈ સત્ય શુક્તિ જણાતી નથી. જ્યારે તે તીર્થ પ્રવર્લકના આત્મા શુદ્ધ નિર્મલ થયા હાય તા તેને સ્વસ્થાપિત તીર્થના માહ કેવી રીતે પ્રગટે ? આ જેને માશ ભકતા છે. આ મારા શિષ્યા છે. આવા તત્ત્વા અને ક્રિયાની પ્રરૂપણા તે મારા ધર્મ છે. આવા પ્રકારનાજેને માહ છે તે કર્મ સુક્રત થતાે નથી. મમત્વના ચાેગે નિદાન કર્મના બંધ કરીને કાઇ વ્યંતર દેવ થયેલા આવા માહવાળા પાતાની પૂજા માનતા કરાવવા માટે પૂર્વકાલના આકારવાળું શરીર ધારણ કરી પામર લાેકને ચમત્કાર બતાવી શિષ્યાે પાસે મહિમા કરાવે છે. વસ્તત તે સવ'થા ભયંકર સંસારમાં પડીને અનંત ભાવમાં રખડનારા થાય છે. ૫ ૭૦ ૫ अनन्तशक्तियुक्तत्वात्, स्वस्वभावविरामकाः नव पुद्दलशकृत्या तु, शक्ताः सिद्धा निरझनाः ॥ ७१ ॥ गमनं देइसंबंधात, सिद्धा देइवियेागिनः अतस्तेषां गतिर्नास्ति, त्रक्तिस्त श्चद्धभावतः 11 92 11 22

**આ. ઝાહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સદ્ધિત** 

અર્થ — નિરંજન સિદ્ધ પરમાત્મા અન'ત શક્તિવાળા છે. તેથી જ સ્વ સ્વભાવમાં વિશેષરૂપે રમણુ કરે છે. પણુ પુદ્-ગલ શક્તિના તેમને ઉપયાેગ નથી રહેતા. ગમનાગમન દેહાધીન છે. સિદ્ધો દેહ વિનાના છે આ કારણુ શુદ્ધ સ્વભાવમય સિદ્ધો અનંત શક્તિવાળા છે. તેમના પુદ્દ ગલના ગ્રહણુ સ્વભાવ ન હાેવાથી ગમનાગમનના સર્વથા અભાવ છે. ા હવા હરા

વિવેચનઃ—પરમાત્મા સિદ્ધ ભગવંતા આત્મ સ્વરૂપ મય અનંત શક્તિવંતા છે કર્મ, પુદ્દગલ, ઇંદ્રિય, મન, ઈચ્છા વિગેરે વિભાવિક પુદ્દગલ ધર્મોના સ્વભાવથી તેમણે ત્યાગ કરેલા હાવાથી કર્મ મેલથી અલેપ હાવાથી અંજન વિનાના નિરાકાર નિરંજન છે. તે પરમાત્મા સહજ સ્વરૂપે રહેતા હાવાથી પુદ્દગલના સંબ્રહમાં તેના ઉપયાગ કરતા જ નથી. શ્રી વાચકવર ૬૦ યશાવિજયછ મ૦ કહ્યું છે કે—

परमात्मा परं ज्योति, परमेष्ठि निरझनः,

अजः सनातनः शम्धुः, स्वयम्भूर्जयतान्जिनः ॥१॥

અર્થ:-સર્વ અરિંહંત, તથા સિદ્ધ પરમાત્માઓ સંપૂર્ણુ પરમ જ્યાંતિ મય પરમ-અપૂર્વ તેજ મય છે. તે નિર જન-લેપ વિનાના છે. કર્મ મલના લેપ તેમને નથી તેમજ તેઓને જન્મ મરણુ ન હાવાથી અજ છે. પરમ સ્વરૂપમય સનાતન નિત્ય છે. તેમને પ્રગટ થવામાં ઠાંઈની સહાયતા ન હાવાથી સ્વયં પ્રગટ થયેલા હાવાથી શંબૂ કહેવાય છે અથવા આત્મદર્શન ગીતા

સ્વયંભૂ એવા રાગ દ્વેષ વિનાના જીનેશ્વરા સિદ્ધો જયવંતા વર્તી, એટલે પરમાત્મા કર્મ લેપ વિનાના હાેવાથી નિરંજન છે. તેથી પુદ્દગલનું ગ્રાહકત્વ લાેફતૃત્વ કે માેક્તૃત્વ નથી, તેમજ ગમનાગમન પણુ નથી. ઇચ્છા પણુ માહરૂપ હાેવાથી તેના માહ સાથે ક્ષય થયેલા છે તેમજ તેમને દેહ ઇન્દ્રિય કે મન ન હાેવાથી જન્મ મરણ કે નવા રૂપને ધરવાના સ્વભાવ નથી તેમની જે અનંત શક્તિ છે તેના તેઓ આત્મ રમણુ-તામાં ઉપયાગ કરે છે. તેઓને અત્રે આવવાનું કે પોતાના મત પંથનું કે બક્તોને પ્રસન્ન કરીને સ્વ મહિમા વધારવાના પ્રયત્ન કે ઇચ્છા પણુ હાેતી જ નથી. તેથી વીતરાગોને અવતારભાવના સર્વથા અભાવ છે. ૫ ૭૧ ૫ ૭૨ ૫

# परोपक्रतिमावस्तु, मोहोत्थितश्च पुण्यक्रत् । सर्वथा मोहनान्नाच, ग्रुद्धपर्यायसंयुताः ॥ ७३ ॥

અર્થ:-જે પરાપકાર કરવાપણું છે. તે માહ કમ'થી ઉત્પન્ન થાય છે. અને પુષ્ટય પ્રકૃતિ છે. છે માહના નિર્મૂળ નાશ થયેલા દ્વાવાથી સિદ્ધ ભગવ તા શુદ્ધપર્યાયવંત છે. ા હરા ા

વિવેચનઃ-જે બીજાનાે પરાપકાર કરવાે તેઓને હિત કર ક્રિયામાં જોડવા તે માહ રૂપ છે. સાધુ યાંગજના તેવી ભાવના પૂર્ત્ર'ક વિચરે ઉપદેશ દઇને ઉપકાર કરે વિષ્ણુ કુમારની પેઠે અધર્મિ નમુચિ રાજાને યાગ્ય શિક્ષા કરે તે તાે સંભવ છે. પણ જેમના સર્વથા માહ ચાલ્યાે ગયાે છે. નષ્ટ કર્યો છે. શરીર ઇદ્રિય મન તથા સર્વ કર્મ સંબંધના અભાવ છે આ. ઋદિસાગરસારકૃત વિવેચન સહિત

તે એક આત્મસ્વરૂપ સચ્ચિદાન દમય શુદ્ધ પર્યાયને અનુભવે છે તેમને સંસારના આવાગમનના અભાવ જ છે. ા ૭૩ ા

ग्रभाश्चमं जगत सर्वे. ज्ञानादर्शे प्रभासते। सिद्धलक्ष्मीपरेशाना, नैव गच्छन्ति क्वत्रचित. 11 80 11 અર્થ:---સિદ્ધ પરમાત્માઓ માક્ષમય લક્ષ્મીના પરમ સ્વામી હાેવાથી જગતમાં કયાંય ગમન કરતાજ નથી. પણ કેવલ-જ્ઞાન રૂપ આરિશામાં શુભાશુભ જગતને દેખી રહ્યા છે. ા ૭૪ ા વિવેચનઃ---માહનીય કર્મના ક્ષય કરીને જ્ઞાનદર્શના વરણોના ક્ષય કરનારા અરિહંત સિદ્ધ પરમાત્માએ **કેવલજ્ઞાન દર્શ**નમય આરિસામાં સર્વ જગત કે જે શુભ કાર્ય કરીને પુષ્ટ્યવડે હુદુગલાેના વિષયમય ભાેગા દેવલાેકમાં મનુષ્યમાં નરેન્દ્રત્વ, કે ચકિત્વપણે ભાેગવીને સુખ માણે છે.અને કેટલાક આત્માઓ અજ્ઞાન શુક્ત હિંસા અસત્ય ચારી પરદા-રિકતા તથા નિરંતર લાેક સાથે ઝગડા ટંટા કરતા અશભ ક્રમ રૂપ પાપના બંધ કરીને નરકગતિમાં તિર્વેંચગતિમાં પશુ પક્ષી વા અત્યંત ક્ષુદ્ર કીટ બ્રમર આદિ રૂપે અવતરી અકચ્ય દુઃખને તે ભાેગવે છે તે સવ<sup>૬</sup> જીવાેના શુભાશુભ અધ્યવસાયાે તેના ભાવિ પરિણામરૂપ કળાને પણ કેવલ જ્ઞાન દર્શન રૂપ આરિસામાં નિરંતર દેખી જાણી રહ્યા છે. સિહત્વ રૂપ જે સહેજ સ્વભાવ મય લક્ષ્મીના સ્વામિ એવા સિદ્ધ પરમા-ત્માએ કદાપિ પોતાના સ્થાનને છેાડીને જરા પણ આવા પાછા થતા નથી. કયાંય પશુ ગમનાગમન નથી કરતા. લગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ ચાેગશાસ્ત્રમાં જણાવે છે કે.

આત્મદર્શન ગીતા

सादिकमनन्तमजुपममव्याबाधं स्वभावजं सौख्यम् माप्तः सकेवळज्ञानदर्शनो मोदते मुक्तः ॥ १ ॥

## चिद्र्पानन्दमया, निशेषोपाधिवर्जितः शुद्धः ॥ अत्यक्षो अनन्तगुणः, परमात्मा कीर्तितस्तज्झैः ॥ २ ॥

માક્ષગમનરૂપ આદિમય હાવાથી સાદિક ચ્યવન ન હેવાથી અનંત એટલે સિદ્ધોનું પરમાત્મ સ્વરૂપ સાદિ અનંતમય છે. તેમજ જગતના કૈાઇ પદાર્થ સાથે સામ્યતા નહિ આવતી હાવાથી અનુપમ છે. દેહ ઇન્દ્રિય કર્મના અભાવ હાવાથી કાેઈ તરફથી સિદ્ધોને બાધા પીડા નથી હાતી. તેમજ સ્વભાવે અપૂવ્ સુખના લાેકતા એવા પરમાત્મા સિદ્ધો કેવલ જ્ઞાન દર્શન રૂપ આરિસામાં સર્વ જગતના શુભાશુભ ભાવમાં પરિણત જગતને બેતા છતાં આત્મ સ્વરૂપમાં તન્મય થયા છતાં સર્વ ઉપાધિના ત્યાગ હાેવાથી શુદ્ધ એવા સિદ્ધ પર-માત્માઓ પ્રત્યક્ષભાવે પરમાન'દને ભાેગવે છે; તેવા સ્વરૂપમય પરમાત્મા છે. તેમ સર્વ જ્ઞા તત્ત્વવેદિઓ જણાવે છે. ાાછઠા

पूर्वप्रयोगदृष्टान्तैः सिद्धा यान्ति शिवालयं । तीर्थेशो भाषते वीरः, केवलज्ञानमानुना, ॥ ७५ ॥ અध<sup>९</sup>:--पूर्व कालना प्रयोग ६०टान्ते। वडे सिद्ध क्षगवंते। अफितमां जाय છे. એમ કેવલ ज्ञान् दर्शन स्थ<sup>5</sup>३५ वडे

ભગવાન વીર તીર્ચ'કર પરમાત્મા જણાવે છે. ા ૭૫ ા વિવેચનઃ–જીવનાે સહજ સ્વભાવ ઉધ્વ<sup>4</sup> ગમનનાે છે. તેથી જેમ એરંડાનું બંધન છુટયે છતે જેમ ઉંચે જાય છે તેમ આ. ઝાહિસાગરસ્(રકૃત વિવેચન સહિત

ઉધ્વ ગમન જાણુવું તેમજ આણુમાંથી મુકત થયેલું તીર જેમ સિધું જાય છે તેમ પૂર્વ કાલના પ્રયોગ વડે શરીર ઇન્દ્રિયા અને કમ ના બધનથી મુકત થયેલા આત્મા એક સમય માત્રમાં માક્ષ મહેલમાં પદ્યાંચી જાય છે. તેમ ભગવાન વીર તીર્થ ધર કેવલજ્ઞાન કર્શન રૂપ સૂર્યના સમાન પ્રકાશવાંત જણાવે છે. કહ્યું છે કે.

असंगा बन्घण छेया सहावतो वावि ।

जेसिं उड्ढा हु गइ ते सिद्धा दिंतु मे सिद्धि ॥१॥ અર્થ :--- પૂર્વકાલમાં પ્રયાગિત થયેલા ધનુષ્યમાના બાદ્યુની પેઠે, અથવા બંધનથી મુકત થયેલા એરંડફલની પેઠે, અથવા ધૂમ શિખાના ઉધ્વે ગમનની પેઠે, જે આત્મા સ્વ કર્મ બંધનથી મુકત થયેલા છે. તે સહજ સ્વભાવથી શરીશ-કર્મ ઇન્દ્રિયથી મુકત થતાં એક જ સમયમાં શિવાલયમાં-મુક્તિ મહેલમાં પધાર છે. તે સિદ્ધ પરમાત્માઓ મને સિદ્ધિ સ્થાનનું દર્શન કરાવા. ૫ ૭૫ ॥

रागद्वेषविम्रक्तत्वात, सत्यं ब्रूते जिनेश्वरः

धार्या श्रद्धा जिनप्रोक्ता, ब्रह्मदर्शनहेतचे. ॥ ७६ ॥

અર્થ — જીનેશ્વરા રાગ દ્વેષથી મુક્ત થયેલા હાવાથી સદા સત્યજ બાલનારા છે તે કારણે તીર્થ કરાદિ એ ઉપદે-શૈલા ધર્મીપદેશમાં આત્મદર્શન માટે અવશ્ય થ્રદ્ધા રાખવી તેઇએ. ાાહશા

**વિવેશ્યનઃ**—તીર્થ'કર પરમાત્માએા ગછુધર દેવેા સામાન્ય કેવલી ભગવ'તાને સઠા લય માહે શોક કામ ઇચ્છા **આ**ત્મદર્શન ગીતા

950

અજ્ઞાન વિગેરે અવગુજીના સર્વથા અભાવ હાેવાથી સત્ય જ બાલનારા છે, કહ્યું છે કે----

# अनन्तविज्ञानमतीतदोषमबाध्यसिद्धान्तममर्त्थपूज्यम्, श्री वर्धमानं जिनमाप्तमुख्यं स्वयम्भूवं स्तोतुमहं यतिष्ये, ॥१॥

(કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રસૂરિ રચિત અન્યયેાગ વ્યવચ્છેદ દ્રાત્રિશિંકા ) અનન્ત જ્ઞાનદર્શનને ધરનારા, રાગદ્રેષ માેહાદિ સર્વદેાષ નાશ પામ્યા છે જેમના તેવા તયા જેમના શાસ્ત્રો કાેઇ પણ જગતના પ્રમાણેાથી અખાધિત રહેલા છે અને સર્વ જગતના દેવા ઇંદ્રો મતુ-બ્યા તિર્યંચા પણ જેમની પૂજા કરે છે, જેમની આજ્ઞા સ્વીકારીને આત્માની ઉન્નતિ સાધે છે. તે વીર વર્ષમાન પરમાત્મા કે જે સર્વમાં જગતમાં વિશ્વાસનીય અપ્રાપ્ત પુરૂષોમાં મુખ્ય ઉપાસ્ય છે, તે એવા પરમાત્માની સ્તુતિ કરવા હું પ્રયત્ન કરૂં છું.

આથી પરમાત્માઓ એ માેહના ક્ષય કરી ઠેવલજ્ઞાન દર્શનને પ્રગટ કશું છે તેથી જગતમાં જે જે વસ્તુના જેવા જેવા પરિણામા થાય તેવા તેવા થયાર્થ જાણીને જગતના હિત માટે થથાથ' સ્વરૂપે નિર્ભયતાથી જણાવે છે. તેઓ અસત્ય જરા પણ નથી કહેતા તેથી તેમના કહેલાં શાસ્ત્રોમાં શ્રદ્ધા ભક્તિ રાખવી. કારણ કે તેથો આપણુને આત્મ સ્વરૂપ આત્મ દર્શન થાય છે. માટે તત્ત્વના છજ્ઞાસુઓએ તે તત્ત્વત્રથીમાં પૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખવી અને તે માટે યાગ્ય પ્રવૃત્ત કરવી. ાાહવા

## धारणाध्यानयोगेन. समाधिशुप्तवर्त्मना, आत्मा परात्मतामेति, सर्वज्ञैर्माषितं शुमं. ॥ ७७ ॥ અશ્વ<sup>९</sup>:-ધारखा ધ્યાન યાગ વહે તેમજ સપ્તાધિરૂપ શુદ્ધ શુભ માર્ગ વહે આત્મા પરમાત્મપણાને અવશ્ય પ્રાપ્ત કરે છે. એમ સર્વ સર્વજ્ઞ ભગવ તાએ શુભરીતે જણાવ્શું છે. ॥ ७७ ॥

વિવેચનઃ-સર્વત્ત ભગવ તના ઉપદેશેલ વચનામાં જ્યારે પૂર્ણ શ્રદ્ધા થાય ત્યારે તેમણે ખતાવેલા શુભ અનુષ્ઠાના આત્મ હિતકર ખને છે આ અનુષ્ઠાના પરમાત્મા પૂજા, શુરૂ ઉપાસના, ઇન્દ્રિય નિયમન, કષાયા ઉપર વિજય કરવા પાપમય સર્વ આરંલોના ત્યાગ, સામાયિક, પાષધ, આહાર શુદ્ધતા, જીવાના ઉપર મૈત્રીભાવ, મધ્યસ્થભાવ, અને મન ઉપર સારા પ્રકારના સંયમ વિગેરે થાય છે તેમજ પિંડસ્થ પદસ્થ ભાવે ધ્યાન કરાતાં તેમાં એકાગ્ર ભાવથી ધારણા કરતાં આતમા સંકલ્પ વિકલ્પોના ત્યાગ કરી શુભભાવ મય સમાધિ વડે અલેટભાવે જીવ પરમાત્મા અને આત્માનું એકાગ્રત્વ પામે છે.

दर्शनं स्वात्मदेवस्य, दर्शनं शर्मकारणं; दर्शनं दुःखद्दत्रित्यं, शुद्धचैतन्यदर्शकम् ॥ ७८ ॥

અર્થ':--પાતાના સ્વરૂપમય આત્મ દેવના દર્શન તેજ વસ્તુત: દર્શન છે. તેજ સાચું સુખ આપનાર છે. અને દુઃખના નાશ કરનાર છે. અને તેજ આત્માનું શુદ્ધ ચતન્ય પ્રાપ્ત કરાવે છે. ાાબ્ટાા

આત્મદર્શન ગીતા

વિવેચનઃ-જગતમાં લોકો નાટક સીનેમા વન આગ અગીચા જેવામાં તલ્લીન થઈ ને કરે છે તે સુખની ભાવનાથી જ ઠરે છે. પણ જ્યાં સુધી બહારના પદાર્થોમાં દુબ્ટિ દ્વાય ત્યાં સુધી પાતે કાેણુ છે. શામાટે અહિંયા આવ્યા છે. તેનું સાચું ભાન ન હાવાથી સાચા સુખ શાંતિના તેઓ અનુમવ કરી શકતા નથી. માટે આપણને પરમ પુજ્યા દર્શન કરવા ચાેગ્ય, સ્વીકારવા ચાેગ્ય અને ત્યાગ કરવા ચાેગ્ય વસ્તુઓની ઐાળખાણુ આપીને જણાવે છે કે પ્રથમ દેવ ગુરૂં ધર્મના दर्शन करे।. એટલે તેને આળખા તેમાં આદર પ્રીતિ કરીને તેની ઉપાસના કરાે. જેથી સ્વ સ્વરૂપ અને પર સ્વરૂપનાે સત્ય વિવેક પ્રગટ થાય છેસ્વરૂપ અને પરમાત્મ સ્વરૂપની સામ્યતા કેવી રીતે છે. અને શા કારણે તે પણ સમ્યગ્ <u>જ્ઞાન આપીને ગુરૂદેવે આપથ</u>ને સમજાવે છે. નિર'તર તેમજ આત્મ સ્વરુપના દર્શન માટે જે અનુષ્ઠાના કહે તેના અભ્યાસ કરવા તાે આ કરનારા મહાનુલાવ આત્માએ આત્મ-સ્વરૂપનાં સાચાં દર્શન કરે છે. અને તે દર્શનથી પરમાત્મા અને આત્મતું સત્તાગત સાદશ્ય દેખાય છે, આપણુ વિભાવમય પુદ્ગલ સ'બ ઘથી મહામાહનાં આવરથથી ઘેરાયેલા દાવાથી પામર બનીએ છીએ અને વીતરાગ દેવ તે માહ અને તેના સાથી અજ્ઞાનાદિક સર્વ કર્મીના ઘાત કરીને દેવ થયા છે. આપશે આંત્મ દર્શન કરવા માટે તેમના સ્વરૂપનું ધ્યાન કરીએ તા આવરિત ગુણામાંથી કાંઇક ક્ષયાપશ્રમ ભાવે પ્રકાશ થાય અને તે વડે સચ્ચિદાન દ સ્વરૂપતું સત્તામય આત્મ દર્શન થાય. તે જ વસ્તુતઃ સત્યપરમાર્થિંક દર્શન છે. કારણ કે

આ. ઝાહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

તેથી આત્મ પૂર્ણ સુખનાે ભાષ્ઠતા થાય છે. સ્વગુણ રમશુ તાવડે અખંડ આનદને ભાેગવવા શક્તિમંત બને છે તેમજ અજ્ઞાન માહ વડે બંધાયેલા અસાતા દુઃખના હેતુ બૂત જે પાપ કર્મા છે તે પણુ આત્મ સ્વરૂપનું સાચું દર્શન થતાં નાશ થાય છે તે જ આત્મ ચૈતન્યનું યથા સ્વરૂપે ભાન કરાવે છે. ગીતામાં જણાવે છે કે

# " ज्ञानेन तु यदज्ञानं येषां नाशितमात्मनः । तेषामादित्ववज्ज्ञानप्रकाशयति तत्परम् ।।

જે આત્માઓએ સત્ય જ્ઞાનવડે પાતાનું મિથ્યાજ્ઞાન તે આત્માઓને સૂર્ય'ની જ્યાતિ સમાન પરમાત્મ સ્વરુપ આત્મ જ્યાતિ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. તેમ શ્રીમત્ પરમ પૂજ્ય યશાવિજયજી વાચકવર જણાવે છે

आत्मदर्शनयोगेन, मवभ्रान्तिर्विकीयते, नश्यन्ति दुर्गुणाः सर्वे, सच्चारित्रं प्रवर्धतेग् ॥ ७९ ॥

અર્થ'ઃ---આત્માના દર્શાનનો લાભ થવાથી ભવભ્રમણુ-તાના વિનાશ થાય છે કારણ કે તેથી સર્વ દુર્ગુણુા નાશ. પામે છે. અને શુદ્ધ થાય છે. ાહિલા

વિવેચનઃ- ક્ષયાપશમ ભાવે ઉપશમ ભાવે કે ક્ષાયિક ભાવે જેઓ દેવગુરૂ ધર્મ'ની અપ્રમત્ત ભાવે આશધના કરતાં યથાર્થ અનુભવમય આત્મ દર્શ'ન થયું હાય તે, આત્મા કદાપિ પણુ નથી બાંધતાે. તે માટે પૂજ્ય પ્રવર શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ ભગવાન જણાવે છે કે

દર્શન કહે છે. ત્રીજું નિવે<sup>6</sup>દ એટલે સંસાર એ અનેક દુઃખ દુર્ગ તિનું શાશ્વતું સ્થાન છે. ભવ સમુદ્રમાં શુભાશુભ કમ<sup>4</sup>રુપ મહામકરાદિ જંતુથી નિરંતર પીડાતા છતાં તેથી મુક્ત થવામાં જીવા અસમર્થજ છે. તેલું જાણીને સંસાર ઉપર

संवेगतो न मोक्षं मुक्त्वा किञ्चिदपेक्षते ॥२॥ મનુષ્યદેવ ચક્રવર્તિ વિગેરેના પાંચ ઇન્દ્રિયના ભાેગમચ સુખાેને આત્મ ભાવથી દુ:ખ રુપેજ માને છે. તેથી તેમાં રાચતા નથી માત્ર માક્ષ વિના બીજી કાેઈ વસ્તુને મનથી ઈચ્છતા જ નથી તેને સંવેગ ભાવમય સમ્યક્ત્વ-આત્મ દર્શન કહે છે.

नरविबुधेश्वरसौख्यं दुःखमेव भावतश्च मन्यमानः,

मक्रत्याः कर्मणां ज्ञात्वा वा विपाकमशुभमिति, अपराघेऽपि न क्रुप्यति उपशमतः सर्वे काल्ठमपि ॥१॥ અર્થઃ— શુભાશુભ કર્માની પ્રકૃતિએાના સ્વભાવ અચિંત્ય દુઃખદાયિ છે. એમ જાણીને અપરાધિ એવા પુરુષ ઉપર પણ કદાપિ કાૈય નથી જ કરતા. તે ઉપશમ છે.

श्रम संवेग निर्धेदोऽनुकम्पास्तिक्यलक्षणैः लक्षणै पश्चभिः सम्यक् सम्यक्त्वम्रुपलक्ष्यते ॥ १ ॥ શમ-કષાયાનું ક્રમન કોધ-માન-માયા-લાેભ રૂપ રાગ, દ્વેષ, ઉપર 'વિજય મેળવવા તે ઉપશમ ભાવમય સમ્યક્ત્વરુપ આત્મ દર્શન સમજવું તેમાં જણાવે છે કે એ જ રીતે અનુકમ્પા આસ્તિકય રૂપ પાંચ લક્ષણ વડે સમ્યક્ત્વ જણાય છે.

આત્મદર્શન ગીતા

### આ. ઋહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

સર્વ સંખંધીઓ પ્રત્યે વા પ્રતિપક્ષિઓ પ્રત્યે મમત્વ કે દ્રેષ વિનાના થયા છતા વૈરાગ્યવ'ત થાય છે. તે નિવે'દ આત્મ દર્શ'નરુપ સમ્યક્ત્વ જાણવું.

અનુકંપાનું સ્વરુપ જણાવતાં કહે છે કે.

આ સંસાર રૂપ ભાયંકર જંગલમાં અનેક દુઃખાેથી પીડાતા પ્રાણીઓને જોઇને પાતાની શકિત પ્રમાણે મદદ કરીને દુઃખથી સુકત કરવા પ્રવૃત્તિ કરવી તે અનુકંપા આત્મ-દર્શન રૂપ સમ્યક્ત્વવંતનું બાહ્ય ચિન્હ છે.

પરમાત્માના ઉપદેશ કરેલા જીવાદિ સવ<sup>6</sup> પદાર્થી-તત્ત્વામાં શ્રદ્ધા શાખીને આત્માના ઉદ્ધાર અર્થે પ્રવૃતિ નિઃશ ક ભાવે કરાય તેને આસ્તિકયતા કહેવાય છે. જીવાદિ તત્ત્વા જે પરમાત્માએ જેવા સ્વરૂપે કહ્યાં છે. તેવા સવે<sup>6</sup> દ્રવ્ય ગુણુ પર્યાયા વડે વતે<sup>6</sup> છે. આવી જેની મતિ હાય તે આસ્તિકયભાવમય સમ્યક્ત્વ કહેવાય તે માટે શાસ્ત્રો જણાવે છે ટે

मन्यते तदेव सत्यं निःशङ्कं यज्जिनैः प्रज्ञप्तम्, छुभ परिणामः सम्यक् काक्षादि विस्त्रिकार हितः ॥५॥

છનેશ્વર પરમાત્માઓએ દ્રવ્યાદિકના પરિણામમય ભાવા જણાવ્યા છે, તે સર્વ'થા તેવા સ્વરૂપે વર્તે છે. તેથી પરમાત્માના ઉપદેશમાં શ'કા કાંક્ષા વિચિકિત્સા વિગેર્ટ વિના એકાંત સત્ય માનવું તે શુભ પરિણામમય સમ્યક્ત્વ જાણવું. આવા લક્ષણા જેઓએ આત્મ સ્વરૂપના દર્શન આત્મદર્શન ગીતા

103

કરવા ઇચ્છતા હાેય તેઓએ આચરવાં. મન વચન કાયાથી તેમાં નિત્ય પ્રવૃત્તિ રાખવી. તેના ચાેગે નવા કર્મના બંધન બંધાય તેવી સમત્વમય ભાવના પ્રગટે છે. તેમજ સર્વ જીવેા ઉપર મૈત્રી પ્રમાદ કરુણા મધ્યસ્થ ભાવના પ્રગ ટતી હાેવાથી નવા ભવમાં રખઠાવે તેવા કર્મના ગાઢ બંધ થતા નથી અને ભવ બ્રમણનો વિલય થાય છે.

એટલે ક્ષાયિક ચારિત્રને પ્રાપ્ત કરીને આત્મ **કર્શનને** મેળવે છે ા હ**ક** ા

શંકા પૂર્વંક સમાધાન જણાવતાં જણાવે છે. शुभग्रवृत्तिर्धम्मस्य बन्धहेतुः स्मृता छुभाः नैव संपद्यते ग्रुक्तिः शुद्धात्मानुभर्वं विना. ॥ ८० ॥

અર્થ:--- શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના જ્યાં સુધી અનુભવ ન પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી ધર્મની શુભ પ્રવૃતિ કર્મ અંધમાં હેતુ થાય છે. તે આ શુભ અંધ સુક્રિત પ્રાપ્ત કરાવી શકતા નથી ા ૮૦ ા

વિવેચનઃ—ધર્મની શુભ પ્રવૃત્તિ-દેવપૂજા, ગુરૂ ભકિત સદ્દપાત્રમાં દાન શિયળ ક્રયા વિગેરે પુષ્ટ્ય શુભ કર્મ બંધ-નમાં કારણ થાય છે. શાસ્ત્રોમાં જાણાવ્યું છે કે.

अन्न पुण्णे, पाण पुण्णे, लेहग पुण्णे, सयण पुण्णे, धन धुण्णे, वयण धुण्णे, काय पुष्णे, नमोक्कार धुण्णे,

અર્થ:-સાધુ સાધ્વી કે અભ્યાગત આંગણે આવે તેની ભક્તિ વા દયાથી અનનું દાન થાય તે અન્નપુષ્ટ્ય છે. સવ\*

આ. ઝાહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

છવાની ઉપર દયા કરીને તેના પ્રાણુ ખચાવવા જે પ્રવૃત્તિ યાય તે પ્રાણુપુષ્ટય. ધર્મના પુસ્તકા લખવા લખાવવા પ્રચાર કરવા તે લેખન પુષ્ટ્ય, સાધુ સાધ્વીઓને શગ્યાસંથારા માટે ઉપકરણુ આપવા ઉપાશ્રય આપવા તે શયન પુષ્ટ્ય. મનવચન કાયાથી પૂજ્યોના સતકાર સન્માન કરવા તે મનઃ પુષ્ટ્ય વચન પુષ્ટ્ય અને કાય પુષ્ટ્ય છે. તેમજ શુભભાવથી નમસ્કાર કરવા તે નમસ્કાર પુષ્ટ્ય એમ નવ પ્રકારે પુષ્ટ્ય થાય છે. તેને છવા બેતાલીશ પ્રકારે સાતામય ભાવે ભાગવે છે. પણ તે સર્વ' પુષ્ટ્ય સુક્તિના કારણ માટે થતું નથી. શ્રીમાન્ ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી જણાવે છે કે.

> अधिगत्याखिल्शाब्दब्रह्मश्वाख्नदशा ग्रुनिः । स्व संवेद्य परं ब्रह्मानुमवेनाधिगच्छति ॥ १ ॥

( અનુભવાષ્ટક ગાથા. ૮ )

પુર્વાનુગત અનેક શાસ્ત્રોને અવગાહન કરીને શાસ્ત્રરૂપ ચક્ષુઓથી હૈય રૂપ ઉપાદેય રૂપ સર્વ ભાવને જાણીને તેના પરમાર્થના વિચાર કરીને આત્મતત્ત્વ અને પરમાત્મતત્વના અનુભવ સક્ષ્મ મિમાંસા પૂર્વક કરી ધ્યાન કરે ત્યારે સત્ય અનુભવ શાય છે. આત્મસ્વરૂપના અનુભવીઓ સંસારની વૃદ્ધિમય પુષ્ય પ્રાપ્ત નથી કરતા માત્ર કર્મની નિજ<sup>4</sup>રા કરે છે. 11 ૮૦ 11

अहंइतिं परित्यज्य. सेन्यो धर्मो निजात्मनः श्रद्धधर्मस्य माप्त्यर्थं, नाऽन्यः पन्धा महीतसे. ॥ ८१ ॥ **આત્મદર્શ**ન ગીતા

1.04

અર્થ<sup>૬</sup>ઃ—અહંકાર ભાવનાે ત્યાગ કરીને પાેતાના આત્મસ્વરૂપ **ષમ<sup>°</sup> સા**ધવા યાેગ્ય છે આત્માના જે શુદ્ધ ષમ<sup>°</sup> છે. તેની પ્રાપ્તિ માટે આ વિના બીજો માગ° ન**ધી** જ.ા ૮૧ા

વિવેચન: - જ્યાં સુધી છવ દેહ ઇંદ્રિય અને મનને હું તરીકે માને છે અને સ્ત્રી, ધન, ભાઈ કુટું મ મિત્ર સંગધીઓને મારા માને છે. તેની અનુકુળતા હાય તાે આનંદ અને પ્રતિકુલતામાં દુ:ખ માને છે ત્યાં સુધી તેના આદ્યાત્મભાવ છે. એટલે તેથી અજ્ઞાન, મિચ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને અશુભ ચાેગમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નવા નવા કમ અંધનથી નિરંતર દુ:ખને ભાેગવે છે.

શ્રી યશાવિજયજી વાચકવર જણાવે છે.

अहं ममेति मन्त्रोऽयं मोहस्य जगदान्ध्यकृत्।।

દું અને મારૂં આ મહાભયંકર માહરાજ ચક્રવર્તિના જગતને છતી આંખે અંધ બનાવવાના એક મહા મંત્ર છે. હું અને મારૂં ( अहं मम) એવા જે સંકલ્પ તેજ દુઃખનું કારણ છે. તે જ્યાં સુધી જીવામાં વતે<sup>6</sup> છે ત્યાં સુધી આત્મા પરમાત્મ સ્વરૂપના ચથાર્થ વિવેક જીવાત્માઓ નથી જ પામતા. તે માટે અહં વૃત્તિના સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવા. જેથી સત્ય આત્મ ધર્મનું થથાર્થ જ્ઞાન થાય.

ચ્યા. ઋદ્ધિસાગરસૂરિકૃત વિવેચન સહિત

હું તેના સ્વામિ કે સેવક નથી એવા ભાવવાળા ''નાइં ना मम '' શરીર ઇન્દ્રિય અને મન તે હું નથી અને ધન, ધાન્ય, ખાગ, ખગીયા, પુત્ર, સ્ત્રી, ધન, રાજ્ય, ઝાદ્ધિ તે કાંઇપણુ મારૂં નથી. હું તેના સ્વામી નથી આવા ભાવ થાય ત્યારે જ સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપના યથાર્થ છાધ થાય છે અને તે ભાવ માહેને જિતનારા છે.

ध्याता ध्येयं तथा ध्यानं त्रयं यस्यैकतागतम् मुनेर नन्यचित्तस्य, तस्य दुःखं न विद्यते ॥ १ ॥

જે સુનિ ધ્યાતા ધ્યાન અને ધ્યેયમાં ઋકયતા પામે છે તેને કેાઈ દુઃખ સ્પર્શતું નથી. તેથી જણાવે છે કે માક્ષ-પ્રાપ્તિ માટે અથવા સત્ય સુખ માટે અનેક અનુષ્ઠાના, વ્રતા, જાપા, વિગેરે જ્યાં સુધી સમ્યગ્ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રમય તત્ત્વત્રયિમાં એકત્વભાવે સ્થિરતા ન આવે ત્યાં સુધી કાંઈ પણુ પ્રાપ્તિ કરાવી શકતાં નથી આથી પૂજ્યાએ જણાવ્યું છે કે શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપ માટે સવર્ બાદ્ય વૃત્તિના ત્યાગ કરવા જોઇએ અને અંતર આત્મ સ્વરૂપમય જે વૃત્તિ તેનો જ ઉપાસના કરવી તે એકજ સ્વ પરમાત્મ સ્વરૂપ વા આત્મ શુદ્ધ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ માટે એક સનાતન માર્ગ છે. ાટવાા પજીાચારપ્રગ્રદ્ધિ: स्यात, बाह्य होस्त संक्षय:

अन्तर्मुखोपयोगेन, जीवन्मुक्तोऽभिषीयते. ॥ ८२ ॥ અર્થઃ-- આદ્ય વૃત્તિના સંક્ષય થતાં પાંચ આચરાની શુદ્ધિ થાય છે. અને આત્મા અન્તર્મુ ખમાં ઉપયાગવંત થાય ત્યારે તે મુક્ત થાય છે. ॥ ૮૨ ॥

### આત્મદર્શન ગીતા

વિવેચન ઃ—સમ્યગ્ જ્ઞાનને સમ્યગ રીતે લણ્વુનું, લણ્વાવવું, જ્ઞાનના આધારરૂપ પુસ્તક, પાટી, પેાથી, ઠવણી, કવલી વિગેરેને બહુમાનથી જોવુ. યથાકાલે યેાગ્ય આદર વિધિ પૂર્વક ગુણુવંત ગુરૂના બહુમાન પૂર્વક અભ્યાસ કરવા. અર્થ વિચારવા તે જ્ઞાનાચાર.

દર્શન એટલે સુદેવ સુગુરૂ સુધર્મની ઉપર આસ્તિકયતા રાખવી, સાધુ સાધ્વીને વંદન પૂજન ચાૈગ્ય રીતે કરવું. વીત-રાગ પરમાત્મા અને તેના પ્રતિબિંબામાં એકતા સમજવી એટલે સ્થાપનામાં સાધ્ય પરમાત્મ સ્વરૂપના પ્રગટ ભાવ માનવા તે દર્શાનાચાર.

પાંચ સમિતિ ત્રણ ગુપ્તિરુપ ચારિત્રચાર. ગમનાગમન કરતાં કાઇ પણ પ્રાણીની હિંસા ન થાય તેવા ઉપયાગ તે ઇરિયા સમિતિ. કાઇને પણ દુઃખ ન થાય અને સત્ય યથાર્થ હાય તેવી ભાષા બાલવી તે ભાષા સમિતિ. એષણા સમિતિ તે સર્વ'દાષ રહિત આહાર પાણી આદિની પૂર્ણુ શુહતા દેખીને ગ્રહણ કરવું તે. આદાન નિક્ષેપ સમિતિ તે પાતાને ગ્રહણ કરવા કે સ્થાપન કરવામાં આવનારા સર્વ ઉપકરણા કાઇ જીવના ઘાત ન થાય તેમજ આવશ્યક સમયે યથાર્થ ઉપયાગમાં લઇ શકાય તેવા પ્રયત્ન પૂર્વ'ક વસ્તુને ગ્રહણ કે સ્થાપન કરવી તે. ઉત્સર્ગ'-ત્યાગ કરવા યાગ્ય વસ્તુને સ્વ કે પરને દુઃખ ન થાય, કાઈ પણ જીવના ઘાત કે પીડા ન થાય તેવી રીતે તે ત્યાજ્ય વસ્તુના ત્યાગ કરવા તે ઉત્સર્ગ સમિતિ. આ પાંચ સમિતી મન વચન કાય ગુપ્તિ એ

૧ર

આ. ઝાહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

2.02

આઠના જે શુધ્ધાપયાગ તે પ્રવચન માતા ઘારિત્રનું પાષણ કરનારી છે. તેથી ગારિત્રાચાર કહેવાય છે.

તે અણુસણુ, ઉણેાદરિતા, વૃત્તિસંક્ષેપ, રસત્યાગ, કાય કલેશ, લાેચ, શરીર ઉપર મમત્વના ત્યાગ. આ બાહ્ય તપ ગણાય છે. તે કર્મની અકામ નિર્જરા કરાવે છે.

અભ્યંતર તપ છ પ્રકારના છે. પાતાનાથી થયેલી ભૂલાેનું પશ્ચાતાપ પૂર્વક ગુણ્ધર ગુરૂની પાસે આલાેચના કરી માફી માગવી અને જે શુરૂ શિક્ષા કરે તે સ્વીકારવી તે પ્રાયશ્ચિત્ત અભ્યંતર તપ, વિનય ગુણથી મ્હાેટા હાેય, સ'યમ પર્યાયથી માટા હાેય, જ્ઞાન ધ્યાનમાં આગળ વધેલા હાય, રત્નાધિક હાય, તેમજ દીક્ષા ગુરૂ વાંચના ગુરૂ અને ગચ્છાધિપતિના વિનય કરવા. નમસ્કાર કરવા અભ્યુત્થાન કરવું તે વિનય તપ. આળ ગ્લાન વૃદ્ધ પૂજ્ય ગુરૂ આદિને ત્ર્માહાર પાણી લાવી સેવા ભક્તિ કરવી. તેમના કાર્યમાં આપણાથી અનતી સહાય કરવી તે વૈયાવૃત્ય તપ કહેવાય છે. તથા ભાગનારા સાધુચ્યાને આવશ્યક કાર્યમાં આહાર પાણીની મદદ કરવી. તે વૈયાવૃત્ય ગુણ અપ્રતિહત પુષ્ય રૂપ માેક્ષ-માગ માં ગમન કરાવવામાં ઉપયાગી થાય છે. તેમજ આપણે જે ભુષ્યા દ્વાઇએ કે ભુણતા દાય તેની વાર વાર અનુપ્રેક્ષા-આવૃત્તિ કરવી તે સ્વાધ્યાય તપ કહેવાય છે. તથા ધર્મ શુકલમય ધ્યાન કે જે આત્મ સ્વરૂપને આવરણ કરનાર સર્વ કર્મ મલના ક્ષય કરવા સમર્થ થાય છે અભ્યંતર તપ આત્મ શુદ્ધતાનું ઉપાદાન કારણ થાય છે.

ચ્ઞાત્મદર્શાંન ગીતા

**૧૭**૮

તેમજ ધર્મ, અને સંઘ ભક્તિમાં તપ જપમાં જે આત્માની સહજ શક્તિ રહેલી છે. તેને જાગૃત્ કરવી તે વીર્યાચાર કહેવાય છે.

તે સર્વથી આત્માનો શુદ્ધતા અને ભાેગ વૃત્તિરૂપ બાદ્ધાત્મ ભાવની સર્વ વૃત્તિઓનો ક્ષય કરવા કે જેથી આત્મા અભ્યત્વર વૃત્તિવાળા અથવા અંતર્મુ ખ થાય જ્યારે બાદ્ધવૃત્તિના ત્યાગ કરે છે ત્યારે તેના અખંડ અભ્યાસ કરતા આત્મા અનુક્રમે સર્વ આદ્ધવૃત્તિઓ અને તેના મૂલ બીજ સમાન માહ અજ્ઞાન મિથ્યાત્વ વિગેરે આત્મગુણુના આવરણોને ક્ષય કરી આત્મ સ્વરૂપને પ્રત્યક્ષ કરી કેવલી-જીન વા મુક્ત મહાત્મા થાય છે. 11 ૮૨ 11

આત્મદર્શી'એ જગતના સર્વ પદાર્થી જાણે છે તે જણાવે છે.

# व्याप्यव्यापकभावेन, भिन्नाऽभिन्नं च सर्वतः

सर्वझेयं विजानाति, ज्ञेयाद्भित्नस्तु व्यक्तितः ॥ ८३ ॥

વિ**વેચનઃ**—જગતમાં જે પકાર્થો–દ્રબ્યાે વતે<sup>°</sup> છે. તે સર્વ એકધર્મવાળા છે. એમ નથી જ. સર્વ પદાર્થા આ. ૠહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સંહિત

અનેક–અનંત ધર્મ"–ગુણુ પર્યાયવંત છે. દરેક ગુણા દ્રવ્યામાં વ્યાપ્યવ્યાપકભાવે તેમજ પર્યાયેા પણ વ્યાપ્ય વ્યાપક ભાવે વતે છે. આત્મામાં ચતન્ય જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપચાેગશક્તિ સત્તાથી સામાન્ય ભાવે વ્યાપક તેમજ જડ પઢાર્થોમાં પણુ સ્વરૂપ આદિ ગુણુપર્યાયે વ્યાપક ભાવે વતે જ છે. તેથી દ્રવ્ય સર્વથા ગુણ પર્યાયે!થી સિન્ન નથી જ જે ભિન્ન હાય તા આ ઘટના રાતા રંગ છે. તેવા આઘ કેવા રીતે અને ? ઘટને તેના ગુણુ ઘટાત્મક જ હેગ્ય તા આળ. ખાણ ગુણને છેાડીને વસ્તુના બાધ કાઇએ કર્યો હાય તેવું **જા**ણુવામાં નથી જ આવ્યું. તેથી પદાર્થો દ્રવ્ય ગુણ પર્યાય સાથે પરસ્પર વ્યાપક ભાવે સદા રહે છે. અપેક્ષાશી દ્રવ્યને મુખ્ય કરતાં ગુણે ગૌણતા પામે છે. ગુણ-કર્મ પર્યાયાની મુખ્યતા કરતાં દ્રવ્ય ગાેશવાને પામે છે. પણ એક બીજાને છેાડીને દ્રવ્ય કે ગુણ એકે સ્વતંત્ર નથી જ. તેમા વ્યક્તિ વ્યક્તિને સુખ્ય કરતાં અન્ય બીજી વસ્તુ ગૌણ ગણાય તે અપેક્ષાએ એક ગુણુ વા પર્યાયથી બીજા ગુણુ યા પર્યાયોને ભિન્ન માનીએ તે પણ કથંચિત્ ભાવે પણ સર્વથા ગુણ અને પર્યાયે। એક બીજાથી એકાંત ભિન્ન નથી. તેમ એકાંત અભિન્ન પણ નથી અપેક્ષાથી ભિન્ન અને અભિન્ન છે. द्रव्यं पर्यायवियुतं, पर्यायाः द्रव्यवजिताः ॥ केन किरुपा: इष्टा किमानेन च केन वा ॥१॥

દ્રવ્યાે છે તે પર્યાયાના ત્યાગ કરીને એકલા સ્વતંત્ર રહેતા હાેય, અને પર્યાયા દ્રવ્યને છેાડીને એકલા રહેતા

જાણવું. જ્ઞેય એટલે જાણવા ચાગ્ય પદાર્થી. જેટલા જ્ઞેચા હાય

આર્થ :---ગ્રાનમાં સર્વ પદાર્થી ગ્રેય રૂપે છે. એક અપેક્ષાએ આત્મા પણ રોય સમજવા. તેથી પ્રમાથી અપેક્ષાએ ભિન્ન અને અભિન્ન પણ કહેવાય છે. પ્રમા-જ્ઞાનનાએ સવે<sup>°</sup> જ્ઞેય પર્યાયા છે. આવા રોયાને ગ્રહણ કરતા આત્માઓ અનાદિના છે. અને જ્ઞેયેા પણ અનાદિ વતે છે. ા ૮૪ ા વિવેચન :--- જ્ઞાન એટલે જગતના સર્વ જ્ઞેય પદાર્થોનું

भिन्नाऽभिन्नाः ममायाश्च, होयभावाः सनातनाः ॥ ८४ ॥

પર પર્યાયે! વડે અસ્તિ નાસ્તિ સ્વભાવે! ભિન્નાભિન્ન સ્વભાવેા એકાનેક સ્વભાવેા વ્યક્તિ સમષ્ટિ સ્વભાવ (સામાન્ય વિશેષ સ્વભાવ) આ સવે રૂપેશ-જ્ઞાનથી જાણવા ચાગ્ય છે. તે સર્વ'ને સર્વ'રો જાણે દેખે છે. ઝુતજ્ઞાનીએા શાસ્ત્રથી જાણે <mark>છે.</mark> આત્મ સ્વરૂપના દર્શન ઇ<sup></sup>ચ્છુએાએ તેને**ા અનુસવ કરીને** આત્મસ્વરૂપની અનુભવના કરવી. આત્મા શુ' ? વસ્તુ શું ? ગુણ શું ? પર્યાયે৷ કેવી રીતે થાય છે ? તેના કયા સા<mark>ધન</mark>ેા છે ? તે ગુણવ'ત ગુરૂની ઉપાસના કરતાં જીવમાં જાણવાની

હેાય તેવું કદાપિ અમારા જાણવામાં કે દેખવામાં નથી જ આવ્યું. પણ કાઇએ તેવું નેયું નાષ્ટ્યું હાય તે તેઓએ કર્યા કયારે કાેણે અને કેવા પ્રકારે જોયા છે તે જણાવે. વસ્તુત: દ્રવ્ય ગુણે અને પર્યાયેા કથંચિત અભિન્ન છે. આમ દરેક દ્રવ્યામાં અનંતા ગુણ અનંતા સ્વપર્યાયા અને

આત્મદર્શન ગીતા

શક્તિ પ્રગટ થાય છે. 11 ૮૩ 11

ज्ञानस्य ज्ञेयपर्याया आत्मा ज्ञेयो व्यपेक्षयाः

મા. ૠહિસાગરસૃષ્ઠ્રિત વિવેચન સહિત

તે સવ'ના ગ્રાહક આત્મા જ્ઞાન વડે જ થાય છે. આથી આત્મા જ્ઞાતા કહેવાય છે. જ્ઞાનમાં અપેક્ષાથી આત્મા પણુ રૂપ સ્વરૂપે વતે છે. હું મને જાણું છું. અને પરમાત્મા અને પુદ્દગલા તથા અરૂપી ૬૦વા જેની સંખ્યા અનંત થાય છે. તે સવ'ને જ્ઞાનરૂપ ચક્ષુમાં પ્રતિબિંખ કરૂં છું આવા અનુ-લવ આત્મા જ્ઞાનાકારે કરે છે. તેથી જ્ઞાન પર્યાયા દ્ર૦ય-ત્વની અપેક્ષાએ પ્રમાથી આ આત્માથી અલેદ રૂપે રહે છે. પણુ સમયે સમયે સ્વદ્ર૦ય-ક્ષેત્ર-કાલ-ભાવ-નામ-સ્પાપના વિગેરેની અપેક્ષાએ પરસ્પર પર્યાયાની વિચારણુ કરતાં કર્ય-ચિત લેદ પણુ-જીદા પણુ ગણાય છે. તે માટે શ્રીમાન્ ભગવાન્ શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી જણાવે છે કે :--

धर्मधर्मित्वमत्तीवभेदे, बृत्यास्ति चेन्न त्रितयं चकास्ति ॥ इहेदमित्यस्ति मतिश्च बृत्तौ, न गौणभेदोऽपि च लोकवाधः । १। धर्भाने ले धर्भिथी सर्वथा એકांत लेढ लुढा भानी એ તા આ આના ધર્મ એવું અભિન્ન પાણું અનુભવાતું ન હાેવાથી એકત્વ માનવું પડે છે. છતાં તમા જે ધર્મ અને ધર્મિને પરસ્પર એક બીજાથી સર્વથા જુદા કહેશા તા આ આના આ ધર્મ છે. એવું નજ કહી શકા કારણ બન્નેને પરસ્પર સંબંધ વિનાના માન્યા છે. તેથા ધર્મ ધર્મિના સંબંધ ચટશે નહિ. જો બન્નેને સંબંધ કરાવનારા ત્રીજો સમવાય છે, તેમ કહેશા તા તે પણ જીદા થયા. એક પદા-ર્થમાં ત્રણ વસ્તુને દેખાડવાની તમારો અપૂર્વ શક્તિને ધન્યવાદ આપવા જોઇએ. વસ્તુત: આવી કલ્પનાવડે ગૌરવતા આત્મદર્શન ગીતા

१८३

વૃદ્ધિ પામે છે. વળી કલ્પના કરતાં તે સમવાયને બન્નેમાં કાેઇ અન્ય શંબ'ધી જેડવેા પડશે. તેને માટે પશુ અન્ય કલ્પનાનું ગૌરવ વધારવા કરતાં ધર્મ અને ધર્મિદ્રવ્ય સ્વરૂપે અલેદ છે. અને પર્યાયરૂપે તેનાથી ઉપજેલા ધર્મ કથાંચત પૂર્વ<sup>°</sup> ધર્મ કરતાં જીદા પ્રકારના દ્વાવાથી કથ ચિત્ ભેદ ભાવે સ્વિકારતાં કલ્યનાનું સર્વ ગૌરવ જતું રહે છે અને સર્વ આબાલગાપાલ પણ સરલતાથી સમજે તેમ છે. તેથી ધર્મ અને ધર્મિઓામાં કથાંચિત્ ભેદાભેદ રૂપ સ્યાદવાદનેા સ્વિકાર કરવા હિતકર છે. આમ જ્ઞાનમાં જ્ઞાનીએ જગતના અન'ત દ્રવ્યેા તેના ગુણુ (સદા તેમાં વર્તતા ધર્મી અને સમચે સમયે બદલાતા પર્યાયે৷ પરિણામા) દ્રવ્યત્વ રૂપે એકતાવત અને પર્યાયગુણુની વ્યક્તિરૂપ વિવિક્ષા કરતાં જુદા જુદા ગણાતા અપેક્ષાએ ભેદ માનતાં અનંત દરેક દ્રવ્યાના પર્યાયે થાય ગુણેહ પણ અનંતા વતે છે, તે સવ<sup>6</sup>ને જ્ઞાનથી વ્યક્ત થતા હાેવાથી જ્ઞાનમાં જ્ઞેયાકારે અલેદ કહેવાય છે. વ્યક્તિ રૂપ ગણતાં ભેદ−ન્તુદા પણુ ગણાય છે. તેથો ત્તેયાે જ્ઞાન સ્વરૂપે એક અને ગ્રેય સ્વરૂપે જ્ઞાનનું અનંતતત્વ પણુ અપે-ક્ષાથી કહેવાય છે. તેમજ આત્મગ્રાન સ્વરૂપ હેાવાથી એકત્વ ગણાય છે. તેમજ જ્ઞાનમાં આત્માનું સ્વરૂપ વિચારતાં પ્રમેય રૂપે સેય રૂપે ગણાય છે: અપેક્ષાથી ધર્માધર્મિપણું કથ'ચિત . ભિન્નાભિન્ન ગણાય. આ<sub>ત્</sub>મામાં અનાદિકાલના અનંતા દ્રવ્યગુણ પર્યાયે৷ ગ્રેયરૂપે અનાદિકાલથી સનાતન ભાવે વતે છે એટલે પ્રમાત્મજ્ઞાન પણુ આત્માના તાદાત્મ્યભાવમય ધર્મ અનાદિના છે. તેમજ પ્રમામાં આત્માનું જ્ઞેયત્વ પણ અનાદિનું

મા. ૠહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

વર્ત છે. આવું જ્ઞાન સદ્ગુરૂની ઉપાસના કરતા આત્મદર્શનના અભિલ.ષીઓ સમ્યગ્ર્ શ્રદ્ધા વિનય પૂર્વક ઉપાસના કરવાથી મેળવીને જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર ગુણુમાં વધતા આત્મ સ્વરૂપને તેના સનાતન ધર્મ ચુકત પ્રાપ્ત કરે છે. ૫ ૮૪ ૫

જગતનું સ્વરૂપ અને તે સાથે માત્માના જે સંબંધ છે તે જજ્ઞા૰યાે. હવે આત્માનાે વસ્તુતત્ત્વે જે ધર્મ છે તે જજ્ઞાવાય છે.

# अन्यद्रव्यममाताऽपि, भोक्ता नैव कदाप्यहं; कल्पितं मामकं यद्यत, सर्वे मिथ्येन्द्रजालवत. ॥ ८५ ॥

અર્થ :---હું જો કે અન્ય સર્વ દ્રવ્યોના પ્રમાતા છું. પણુ ભાષ્ડતા કઠાપિ પણુ નથી જ. આજ સુધી અન્ય દ્રવ્યના મને મેં ભાષ્ડતા માન્યા ને મમલથી જે જે કલ્પના કરી તે સર્વ ઇન્દ્રજાલ જેવું મિથ્યા જ છે. ૫ ૮૫ ૫

વિવેચન :— આત્મામાં સત્તાથી અનંત ચૈતન્ય રૂપ શક્તિ અનાદિની છે. તે જ્ઞાનાવરણુ આદિ કર્મના જેટલા અંશે ક્ષયાેમશમ ભાવ થયા હાેય તેટલા અંશે પ્રગટ થતાં આત્મા પદાયોેના જ્ઞાતા અને છે. આ આત્મા કર્મયાેગથી તે પદાયોમાં માહ મમતાથી મારાપણું ધરતા શુભ વા અશુભ અધ્યવસાયા વડે અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને અશુભ-યાેગા વડે તેના ભાેગામાં ગૃદ્ધિભાવ ધારણુ કરીને ભાેગમાં પ્રવૃત્ત થાય છે. આનંદ માને છે. અહિં વિશેષાવશ્યકની નિર્શુક્તિ જણાવે છે કે.

१८४

આત્મદર્શ'ન ગીતા

जतोच्चि पच्चक्खं, सोम्मसुहं नत्थि दुक्खमेवेदम् । तप्पडियारविभत्तं तो पुण्ण फलंति दुक्खंति ॥ १ ॥ विसयसुहं दुक्खं चिय, दुक्खं पडियारतिगिच्छंव्व ॥ तं सुहद्यवयारो, न उक्यारो विणा तच्च। २ ।

અર્થ :-- હે ભાેળા જ્યાં તું પ્રત્યક્ષ ઇન્દ્રિયા વડે સુખ જાણે છે. તે સત્ય સુખ નથા પણ તે તેા પરમાર્થ ભાવે દુઃખ જ છે. વસ્તુતઃ વિષય ભાેગને મનાેવૃત્તિના દુઃખને વિનાશ કરવાના હેતુથી સુખની કલ્પનાથી સુખ માન્યું છે પરંતુ તે માત્ર પુષ્ટ્યતું કલરૂપ સંસારતું અંધન હેાવાથી વસ્તુતઃ દ્રઃખ જ છે. વિષયનું સુખ તે નિશ્ચયથી વિચારીયે તેહ કુઃખ માત્ર જ છે. જેમ પગમાંથી કાંટા કાઢવા હાય તા સાયતા ઘેાકા મારવા તે જેમ દુઃખ રૂપ છે પણ મુખ્ય કાંટેા કાઢ-વાનાે ઉેશ હાેવાથી મુખ્ય દુઃખનાે પરિહાર કરવામાં હેતુ <mark>હ</mark>ેાવાથી સુખ તરીકે કલ્પના કરાય છે. એટલે ઉપચાર કરાય છે. તે ઉપચાર સત્ય સુખ નથી. આમ પરમાર્થજ્ઞાનીએા સર્વ પદાર્થીના ગુણેાને જાણે કેખે છે ભૂત લાવિ પર્યાયાને પણુ જ્ઞાનથી જાણું છે. પણુ પ્રમાતા તેના ભાષ્ઠતા હાય તેવુ કાંઈ જ નથી. કેવલી પરમાત્મા સર્વ જગતના દ્રવ્યેા ગુણે પર્ચાયોના જ્ઞાતા છે પણુ તેના ભાેકતા કર્તા નથી જ. આપણુ અજ્ઞાનતાથો સર્વ ચેતન અચેતન પદાર્થોને દેખીને તેના **રૂપ** ર ગમાં માેહ પામી મારા કે હુ પણાથી તેના ભાેકતા છીએ તેમ માનીએ છીએતે આપણા બાહ્યાત્મભાવ છે.વસ્તુતઃ તે ભાેગના

ગ્મા. ઋહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

સાધના ઇન્દ્રજાલની પેઠે આપણને છેાડીને ક્ષણવારમાં ચાલ્યા જાય છે, તે આપણા નથી આપણે તેના નથી, તે માત્ર આપણા વિભાવ દશાના પરિણામા છે, તમે પાતે જ આત્મ સ્વરૂપ હાેવાથી સ્વાત્મ ગુણ પર્યાયોના કર્તા ભાેક્તા સ્વામિ છા પણ પર ભાવમય પુદ્દગલ દ્રબ્યાના કર્તા ભાેક્તા સ્વામિ નથી. અધ્યાત્મબિંદ્રમાં જણાવે છે કે :-

स्वत्वेन स्वं परमपि परत्वेन जानन् समस्तान्यद्रव्येभ्यो विरमणमिति सच्चिन्मयत्वं प्रपन्नः स्वात्मन्येवाभिरति म्रुपगमयन् स्वात्मशीली स्वदर्शीत्येवं कर्ता कथमपि भवेत् कर्मणो नैष जीवः ॥ १ ॥

અર્થ':--સમ્યગ જ્ઞાન દર્શ'ન ચારિત્ર આરાધક સ્વ-આત્માના સ્વરૂપને પોતાનું માનતા પુદ્ગલ આદિ અન્ય દ્રવ્યને પર એટલે પાતાનું નથી એમ નિશ્ચયથી જાણતા અને માનતા સર્વ અન્ય દ્રવ્યાના ભાેગથી આત્માને વિરામ પમાડતા સર્વ વિરતિ ભાવમય એક સદ્દચિદ્દરૂપ આત્મ સ્વરૂપમાં રમણતા કરતા તેમાંજ તન્મય એકાગ્રતા વડે પ્રેમભાવને ધરનારા મુનિરૂપ બનેલા સમાધિને પ્રાપ્ત થયેલા આત્મા જ સ્વાત્માશીલી સ્વાત્મદર્શી સ્વરૂપના કર્તા પ્રદ્ધા બનેલા હાેય છે. તેવા મહાત્માઓને પર પુદ્ગલનું કર્તુ ત્વ ભાેકતૃત્વ નથી જ. કારણ કે તે ભાેગાનું ઉપાદાન રૂપ શુભાશુભ કર્મ તેના આત્મા-જીવ કર્તારૂપે નિશ્ચય ભાવે નથી જ રદ્યો. પણ આત્મસ્વરૂપથી અજ્ઞાની પાતાને પુદ્ગલ ભાેગના કર્તા અને તેના ઉપાદાન કર્મના કર્તા ભાેકતા માને આત્મદર્શન ગીતા

٩٢٠

છે, વસ્તુત સર્વ ભાગા તે શુભ કમ<sup>6</sup>ના ઉદય પૂર્ણ થયે ઇન્દ્રબાલની પેઠે એક ક્ષણવારમાં નષ્ટ થઇ જશે. માટે જ દ્વૈતવાદીઓ "ब्रह्म सद् जगन्मिथ्या" કહે છે તે નષ્ટત્વ ધર્મને આગળ કરતાં કહે છે. માટે હે આત્મન્ તું સ્વાત્મ સ્તુરૂપના દર્શા થઇને તેમાં રમણતા કર. ૫ ૮૫ ॥ દરમ यत्तन्न मे किश्चिद्, घ्रुवं ज्ञातं विवेकतः आत्मार्श्विन्धुरात्मा मे, दुष्टाऽदुष्टविचारतः ॥ ८६ ॥ અર્થ: —જે દેખાય છે તે સર્વ મારૂં જરાય નથી. એવો વિવેક મે હવે બાણ્યા તેથી મને એવા નિશ્ચય અનુભવ થયા છે કે આત્મા જ પાતાના વૈરિ અને અંધુ પાતાના અશ્બ શુભના વિચારાથો અને છે. ૫ ૮૬ ॥

વિવેચન :— જગતમાં જે દશ્યમાન દેખાય છે. તે સર્વ રૂપ રસ ગંધ સ્પર્શ શબ્દ વિગેરે ગુણા અને નવા નવા પરિણામા આકારાને પામતા પર્યાયોના ધારક પુદ્રગલ દ્રવ્યા છે. તેમજ ધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, કાળ વિગેરે અરૂપિ દ્રવ્યા પણ પાતપાતાના પર્યાયમય ધર્મ-સ્વભાવમય કાર્યાના કરનારા છે. તેમાં પુદ્રગલ દ્રવ્યા સ્કંધમય બનીને કર્મવશવર્તિ જીવાના શરીર ઇન્દ્રિય મન કર્મરૂપ કાર્યામાં પાતાના શુભાશુભ વિપાકાને અવલંબીને તે તે રૂપી દ્રવ્ય પુદ્રગલ સ્કંધાને ગહણ કરીને ઉપયાગ કરે છે. જ્યાં સુધી અજ્ઞાન મિચ્યાત્વમય આત્મપરિણતિ હતી. ત્યાં સુધી મે' તેને હું અને મારાપણાના આરાપ કરીને બૂલા પડ્યા અધ્યાત્મબિદુમાં જણાવ્યું છે કે.

## આ. ઋહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

जे तप्पओसी अपरिग्गहीअ, सो तेमु मेाहे। विगइं उवेई ! અર્થ':--જીવાત્મા જે પુદ્ગલા તેના ઉપર પ્રતિકુળ જણાતા હાય ત્યારે પ્રધ્વેષી બને અને અનુકુળતા જણાય ત્યારે તેને પાતાના માનીને ગ્રહણ કરે છે. ત્યારે તેના સ્વામિ પાતાના માને છે. આ પ્રકારનું જીવાનું અશુદ્ધપણું માહ રૂપ મહાલય'કર કર્મ' કરે છે. આત્મા તેને પાતાનું સ્વરૂપ સમજીને તેના સ્વિકાર કરે છે. આથી આત્મા અજ્ઞાન મિથ્યા-તવ માહરૂપ કર્મ'પ્રકૃતિના વિકારથી તદ્રરૂપ બન્યા છે તે પાતે જ પાતાના શત્રુ બને છે અને તે પરિણતિ શુકત બન્યા છતા દુગ'તિમાં નરક તિર્ય'ચ ગતિમાં ગમન કરનારા થાય છે. તેથી પાતાના દુશ્મન બને છે. એટલે સ્તી ધન ભાઈ ભગિનીને, પુત્ર પુત્રી કુદુ'બ પરિવાર કે, તેના સ'ગે માહિયા, દુઃખ પામ્યા અપાર, કે જીનવાણી ચિત્ત આણી એ''

એમ ખોદ્ય આત્મ સ્વરૂપનું વિવેચન કરતાં પૂજ્ય ગુરૂદેવે જણાવ્યું છે કે માહેના જેને ગાઢ સંબંધ હાય તે આત્મા બાદ્યાત્મા કહેવાય છે. તેવી અવસ્થામાં આત્મા જીવ પાતાને સંસાર દાવાનલમાં ફેંકતા હાવાથી પાતાના જ દુશ્મન બને છે. તે દાર્ટાત અત્રે જણાવતાં કહે છે કે. अइद आया आयं हणइ गुणे संतए विधंसे हमइ रम्मे चयई नाणाई गुणभावे ॥ १ ॥

અહેા આશ્ચર્ય છે અથવા ખેકના વિષય છે કે આત્મા પાતે જ પાતાને હણે છે. ( કાેઇ શકા કરે છે કે કેવી રીતે

ચ્માત્મદર્શન ગીતા

ઉતરમાં જણાવે છે કે) આત્મા સત્તાએ ચૈતન્ય રૂપ સવ<sup>\*</sup> ગુણેાના સહજ ભાવે સ્વામિ હાેવા છતાં વિષય કષાય ડિંસ અસત્ય ચારી મૈશુન પરિગ્રિહ અને અનંત ભાેગામાં આસક્તિથી સવ<sup>°</sup> દુવ્ય<sup>°</sup>સનને સેવવા પાપના આર'ભાેના ઉપદેશ કરવા વિનાદ માટે જીવના વધ કરવા નાટક ચેટક જોવા, દેવગુરૂ ધર્મના અસ્વિકાર કરવા વિગેરે અશુભ પ્રવૃ-ત્તિથી તેમજ મન વચન કાયાના બહુ વ્યવસાય કરીને કૃષ્ણુ લેશ્યા અને રૌદ્રધ્યાન વડે પાતાના આત્માને ભયંકર દુગ'તિમાં હડસેલીને પાતાના ચૈતન્યગુણેાના વિનાશ કરે છે. એટલે હો છે.

આ અવિવેકને દૂર કરી જેણુ વિવેક કર્યો છેતે બાહ્ય દબ્ટિથી દેખાય છે. તે સવે<sup>°</sup> જરા પણુ મારા નથી, હું તેનેા નથી, આજ સુધી મે' તેને અજ્ઞાનતાથી જ મારા માન્યા હતા તેથી હું મારા સ્વરૂપના સદ્ગુણુાના ઘાતક થયા. એથી હું જ અજ્ઞાનતાથી જ મારા શત્રુ બન્યા છું તેમ સમજે છે વસ્તુતઃ

આ. ૠદિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સદિત

છું. તે ગુણેા કર્માના આવરણથી દબાઈ ગયા છે. અને હું પણુ મારા સ્વરૂપને આજ સુધી લુલી ગયા હતા, તે પરમાત્મ સ્વરૂપના દર્શન થતાં બકરાની એડમાં જન્મથી વસેલા સિંહને પાતાના આકાર સમાન સિંહને જોઇને તેના શખ્દ વિગેરે વડે પેતાને સિંહ જાણ્યેા, અકરાયણું છેાડીને સિંહ થયેા, તેમ હું પણ હે પરમાત્મા આપનાં સેવાથી આપના સમાન વ્યક્ત ગુણેને પ્રાપ્ત કરીશ જ અને મને સદ્દવિવેક જાગવાથી આપની આજ્ઞા પ્રમાણે સમ્યગ જ્ઞાન, **દર્શન,** ચારિત્ર આદિ ગુણ્રા જે મારામાં છે તે પ્રગટ **થશે.** આજ સુધી મેં અજ્ઞાનતાથી જે જે કાર્યો કર્યો તેથી મે મારા આત્માને ચાર ગતિઓમાં ચારાશી લાખ ચાનિયામાં ભામાડયાે દુ:ખાેના ભાેકતા કર્યા, અશુભ દુષ્ટ વિચારથી હ મારા શત્રુ ખન્યા હતા. હવે હું આપના ચરણમાં રહીને મારૂ હિત સાધી આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપ સત્યપ્રેમી મિત્ર થઇશ. તેમજ જગતના સર્વ જીવેા પણુ સામાન્યતઃ મારા સમાન **ધ**ર્મિ હાેવાથી મારા આ ધર્મિ છે. તેઓને પ્રસુના માગે<sup>°</sup> વાળીને તેઓ ઉપર પરમ મૈત્રી ભાવના કેળવીને મિત્ર અનીશ. ા ૮૬ ા

ब्रह्मभावस्य संसर्गात्, किं मे जातं तथागतम्; नाऽहं संसर्गतो लिप्तो, रागद्वेषविवर्जनात्. ॥ ८७ ॥

અર્થડે:–બાહ્ય ભાવાના સંસર્ગથી મને શું લાભ કે હાની થાય છે ! હું રાગદ્વેષથી જો પર છું તેા બાહ્ય ભાવથી જરા પશુ લેપાવાના નથી જ.ા ૮૭ા ગ્માત્મદર્શન ગીતા

૧૯૧

વિવેચન :— જ્યારે હું આત્મા સિવાયના પદાર્થોને મારા કે હું રૂપે છે. તેમ મન વચન કાયાથી સ્વિકારતા નથી. તેમજ તે પદાર્થો પ્રત્યે કે તેના ઉપલાેગા પ્રત્યે મારે રાગ કે દ્વેષ નથી પછી તે બાહ્ય પુદ્દગલાે ગમે તેવા અનુકુળ લાભ આપનારા હાેય કે આપણુને ઉપાધિ દુ:ખ આપનારા હાેય તાે પણ મને દ્વેષ કે ખેદ નથી. પછી તે પુદ્દગલાેના સંસર્ગ સંબંધ હાેય તા મને કાંઇ નુકશાન કે લાભ કેવી રીતે થાય ? નજ થાય. પૂજ્ય શ્રીયશાેવિજય મહાેપાધ્યાયજ જણાવે છે કે,

# नाऽहं पुद्गलमावानां कर्ती कारयितापि च ।। नानुमन्ताऽपि चेत्यात्मज्ञानवान् लिप्यते कथम् ।।

હું આત્મા સ્વગુણુમય હેાવાથી મારા ગુણ પર્યાયાના જ કર્તા છું નિશ્ચયથી પુદ્ગલ દ્રવ્યાથી હું ભિન્ન ધર્મગુણ પર્યાયોવાળા હાવાથી નિશ્ચયથી તે પુદ્દગલાના કર્ત્તા નથી અને ભાેકતા નથી. તેમજ અન્યપાસે કરાવનારા કે કાેઈ તેવું કરતા હાય તેનું અનુમાદ કરનારા નથીજ. તે પુદ્દગલ સાથ મારે તાદાત્મ્ય ભાવના સંબંધ ન હાેવાથી માત્ર સંયાગ રૂપ સંબંધને લીધેજ સમ્યગ્જ્ઞાનવાન સ્વપર સ્વરૂપના વેત્તા હું કેવો રીતે લેપાઉં ? નજ લેપાઉં કારણ કે રાગ દેધ માહ માયા તૃષ્ણાથી આત્મા ઘેરાયા નથી તા નજ લેપાઉં જ્ઞાનસારમાં પૂજ્ય મહાેપાધ્યાય યશાવિજયજી જણાવે છે કે,

लिप्यते पुद्गलस्कन्धो, न लिप्यते पुद्गलैरहम् ॥

પુદ્દગલાેથી પુદગલાેના ૨ક ધા અવશ્ય લેપાય છે. તેમ

૧૯ર

### આ. ઋહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

રાગદ્વેષવ તેા માહ અજ્ઞાન મિથ્યાત્વથી લેપાય છે. પણુ હું માહ અજ્ઞાન મિથ્યાત્વ અવિરતિ સ્વરૂપથી વિરકત હાેવાથી કેવી રીતે અરડાઉં. નજ લેપાઉં. ા ૮૭ ા

# कत्तीपि नैव कर्त्ताऽहं भोक्ताऽपि नैव भोगभाक्ः अन्यतोऽहं प्रभिन्नोऽस्मि स्वात्मनि स्वात्मताहि वै. ॥८८॥

અર્થઃ—હું આદ્ય ભાવેાના કર્તા નથી તેમ કર્તા પણ છું, લાેકતા ન હાેવા છતાં પણ ભાેકતા છું. અન્ય પુદ્ગલાેથી પ્રગટ ભિન્ન જ છું, પાેતાના આત્મામાં આત્મ રવરૂપતા વતે છે. ા ૮૮ ા

વિવેશન: — આત્મામાં સહજભાવે સ્વરૂપનું કર્તા ભાષ્ઠતા પણું વતે<sup>૬</sup> છે. પણુ પુદ્દગલાનું નથી જ. આમ હાવા છતાં અનાદિકાલથી મિચ્યાત્વ અજ્ઞાન માહવડે ઘેરાયેલા આત્મા વ્યવહાર નયથી તે પુદ્દગલાને કર્તાં અને છે અને ભાકતા પણ અને છે. જ્ઞાનસારમાં પૂજ્યશ્રી જણાવે છે કે.

संसारे निवसन् स्वार्थ-सज्जः कज्जलवे३मनि लिप्यते निखिलो लोको, ज्ञानसिद्धो न लिप्यते ॥ १ ॥ આ સકલ સંસારમાં વસતા પ્રાણીઓ પાતપાતાના સ્વાર્થ'ને લઇને ધન પુષ્ટ્ય કરતા પુદ્દગલભાેગની વાસના રાખતા હાેવાથી કાજળની એારડીમાં પડેલા મનુષ્યની પેઠે

વિષય ભાેગ અને ધન લાલસા વિગેરેમાં અવશ્ય લેપાય છે. આ સંસારમાં સર્વ પ્રાણીઓ માટે આ સામાન્ય જ છે. પણ જે આત્મા સમ્યગ્ જ્ઞાનવાન સિદ્ધ હાેય એટલે વસ્તુ સ્વ-

### આત્મદર્શન ગીતા

ભાવના સાચા અનુભવી હાેય તે નથી જ લેપાતા. તેથી હું જ્યાં સુધી અજ્ઞાની હતા ત્યાં સુધી તે સર્વ પુદ્દગલના સ્કંધા રૂપ રસ ગંધ સ્પર્શ શબ્દરૂપ વિષયાના કર્તા ભાકતા થયા છું પણુ જ્ઞાનવડે સદ્વવિક પ્રગટતાં તે પુદ્દગલાના હું સ્વામી નથી મારે અને તે પુદ્દગલાને કાેઇ સાધમ્ય નથી એમ અનુભવથી જાણતાં મારા સ્વરૂપને એાળખતાં ચૈતન્યમય જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રના પર્યાયોના કર્તા ભોકતા સ્વામી થયા છું અને પુદ્દગલભાગાના કર્તા ભોકતા સ્વામી થયા છું અને પુદ્દગલભાગાના કર્તા ભોકતા કે સ્વામિત્વ હું નથી એમ નિશ્ચિય કરીને સ્વાત્મ સ્વરૂપતામાં જ રમનારા થયા છું. શ્રી જ્ઞાનસારમાં જણાવ્યું છે કે

' નિશ્ચય નયથી જોતાં સહજ ભાવે આત્મા પુદ્દ ગલાથી આકાશની જેમ લેપાતા નથી. પછુ વ્યવહાર નયની અપેક્ષાએ બાદ્યભાવમાં પ્રવૃત્તિ કરતા હાવાથી તે પુદ્દ ગલ કર્મ શરીર ઇન્દ્રિય મન અને ભાેગામાં રાગદ્વેષ વડે નિરંતર અનાદિકાલથી પર પરાએ લેપાતા આવેલા છે જ, પછુ સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રગટવાથી પરમાત્માના આગમમાં શ્રદ્ધા પ્રતિવર્ડ શરૂ ઉપદેશથી અને સત્ય અનુભવથી જ્ઞાની થયેલા માત્મા ચારિત્ર તપ સંયમ વડે શુક્ત હાવાથી બાદ્યાત્મદશાના ત્યાત્ર કરીને શુદ્ધતા પામેલા આજ્ઞાભાવથી કિયા કરતા લેપાતા નથી પછુ બાદ્ય દશાવાલા આત્મા બાદ્યભાવે ભાેગની આકાંક્ષા કરતા છતાં કર્મ આદિ પુદ્દ ગલાથી લેપાય છે. હું તે પુદ્દગલથી અન્ય ધર્મ સ્વભાવવંત છું. એવા અનુભવિ આત્મા ચૈતન્ય શુછ્મમાં રમછુતા કરતા દ્વાવાથી પુદ્દ અલેમાં કર્માદિકમાં લેપાતા નથી. ા ૮૮ ા

13

*L.* 

168

આ. ઋહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સંહિત

આમ આત્મસ્વરૂપને જણાવીને આત્માએાએ દર્શન માટે શું કરવું તે જણાવે છે.

अन्तर्भुखोपयोगेत, वर्तिंथ्येऽहं मुदा ध्रुत्रम्; साधयिष्याम्यहं शुद्धां, स्वकीयामात्मशुद्धताम्. ॥ ८९ ॥ અર્થ :---હવે હું અ તર્મ ખના ઉપયોગ વડે નિશ્વયતા પૂર્વંક ધ્રુવ એવા આત્મ સ્વરૂપમાં વર્તાતો છતા પોતાના સ્વરૂપના શહતાને નિશ્વધ્રથી સિદ્ધ કરીશ જ. ॥ ૮૯ ॥

વિવેચન : — આત્મા જ્યારથી બાહ્ય ભાવથી કરતી ક્રિયાના ત્યાગ કરીને આ મસ્વરૂપમાં અંતરમુખ થઈને આત્મગુણેાની શુદ્ધતા કરવામાં ઉપયોગી થઇને પ્રવૃત્તિ કરે તે માટે શાસ્ત્રોમાં જણાવ્યું છે કે.

जा किरिया सुट्ठुपरी. सा विसुद्धये न अप्पधम्माति । पुन्विं हीयाय पच्छा, अहिया जह निस्सिहाई तिगं ॥१॥

જે ધર્મ સંબંધી ક્રિયા કરતાં ક્રિયામાં ઉપયાગ રાખ-વાથી સારી થાય છે. પણ મનમાં પુદ્દગલ ભાગની વાંછા હાેવાથી ક્રિયા પ્રથમ સુખ રૂપ શુભ કલ આપીને પાછળથી જે વ<sup>ા</sup>ચ્છા વડે અનુકુળ ભાગા ભાગવતાં તેમાં અત્યન્ત આસક્તિથી અશુદ્ધ અને અશુમ પરિણામથી પ્રક્ષાદત્તની પેઠે અશુમ કલ દાયક પરંપરાએ થાય છે. માટે હું સારી શુદ્ધ કિયામાં જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર ઉપયાગમય નિશ્વયથી વર્તિ શ અને અવશ્ય આત્માના સ્વરૂપની શુદ્ધતા કરનારી કિયા સદુપયાંગ પૂર્વ ક સાધીશ. શ્રીમાન્ ભગવાન્ વાચક યશાવિજયજી જણાવે છે કે. ચ્યાત્મદર્શન ગીતા

164

# गुणइद्वये ततः क्रुर्यात् , कियाऽस्खलितैव वा एकं तु संयमस्थानं जिनानामवतिष्ठते

આત્મામાં અંતર્ઝુંખ ભાવે જે કિયા ધર્મ સંબંધિ ચાય. સામાયિક, પ્રતિક્રમણુ, પૌષધ, તપ, જપ, પ્રભુપૂજા ગુરૂ ભક્તિ સાધર્મિક દાન વિગેરે તે આત્મગુણુની ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ કરનારી જ થાય છે. તેથી કિયા બાહ્યથી કરાયા છતાં અંતરંગમાં આત્મ શુદ્ધતાના ઉપયોગ રાખીને કરાતી હાેવાથો એક સંયમનું સ્થાન થાય છે. ચંચલતા પ્રમાદને દૂર કરીને આત્મ સ્વરૂપના બાધ કરાવવા સમર્થ થાય છે. તેથી હું આજથી આત્માની શુદ્ધતાનું ધ્યાન રાખીને સવ' અનુષ્ઠાના અભ્યંતર ભાવમાં ઉપયાગ પૂર્વક ક્રિયા કરતાં અવશ્ય આત્મદર્શન સાધીશ. ા ૮૯ ા

હું કેવા છું તે સ્વરૂપને જણાવતાં ગુરૂદેવ કહે છે કે किं स्वर्गेण च राज्येन, नाऽहं लिङ्गी न जातिमाक्; नाऽहं वृद्धो युवा बालो, देहस्थोऽपि न देश्वहम्. ॥ ९० ॥ અર્થ:---હું આત્મા સ્વર્ગ કે રાજ્યને ઇચ્છતા નથી. તે મળવાથી શું લાભ થાય તેમ છે, હું લિંગી નથી, જાતિ-વાન પણ નથી, વૃદ્ધ પણ નથી, શુવાન કે આળક પણ નથી, દેહમાં વસવા છતાં દેહિ પણ નથી જ. ॥ ૯૦ ॥

વિવેચનઃ—ઝે આત્માથી સત્ય આત્મ સ્વરૂપનું ભાન થશું છે. તે આત્મા દુનિયાના સવ' પદ્દાર્થીને આત્માને ભિન્ન વિભાવતાને ઉત્પન્ન કરનારા જાણુે છે. તેથી તેને પૃથ્વીનું ચકવર્તિ'પણું મળે કે ભાર દેવલેાકનું સ્વામિત્વ મળે તેને

# **મ્યા. ઋહિસાગરસ**વિકૃત વિવેચન સહિત

તુચ્છમાને છે. પરમ પૂજ્ય આનંદલન ચાેગીરાજ જણાવે છેકે, સુજ મન પ્રભુપદ પંકજે રે, લીના ગુણુ મકર દ રંક ગણુ મંદિરધરા રે, ઇન્દ્ર ચન્દ્ર નાગેન્દ્ર વિમલજીન દીઠાં લાેયણુ આજ મારાં સિધ્યાં વાંછિત કાજ વળી જ્ઞાનસારમાં પુજ્ય શ્રી જણાવે છે કે,

यस्य ज्ञान सुधासिन्धौ. पर ब्रह्मणि मग्नता विपयान्तरसञ्चारस्तस्य हल्लाहलोपमः ॥१॥

અનંત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાેગ ગુણારૂપ અમૃતના સ્વયંબૂ સમુદ્ર સમાન પરમ પ્રદ્યામય આત્મસ્વરૂપમાં એકાગ્રલા-મગ્નતા લીનતા પ્રાપ્ત થએલી હાય તેને ઇન્દ્રો ચક્રવર્તિઓના ભાગા કે રાજ્યના ભાગાની વાત ભયંકર હલા-હલ વિષ જેવી લાગે છે. તેઓને રાજ્ય કે ઇન્દ્રત્વથી લાભ થાય ? જરાય નહિ. તે તરફ આત્મદર્શીંને જરાય પ્રેમ કે રાગ નજ હાય. તેને તા હું શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપના નિરંજન નિરાકાર આત્મા સ્વસત્તાથી છું. હું પુરૂષ, સ્ત્રી કે નપુંસક નથી, તેમજ હું પ્રાહ્મણ વૈશ્ય ક્ષત્રિય કે શુદ્ર પણ નથી. તેમ બાલ વૃદ્ધ ગ્લાન કે શુવાન પણ હું નથી. તેમજ કર્મના રોગે દેહમાં વાસ કર્યા છતાં નિશ્વયથી હું દેહી પણ નથી. જેમ કાઇ ધર્મશાળામાં સાંજે આવેલા મુસાફરા વસે છે. તે ધર્મશાળાના માલિક થઈ શકતા નથી. તેમ આત્મા પણ ભવ બ્રમણા કરતાં અનેક દેહા. શરીરામાં અનંત વખત વાસ કરીને આ મતુખ્ય ભવમાં વાસ કરનારા થયા છે. પણ તે

### આત્મદર્શન ગીતા

એકે શરીરનેા સ્વામિ નથી અની શકતાે. શ્રી યશાેવિજય ઉપાધ્યાયજી જણાવે છે કે,

आकाररहितं शुघ्धं स्वस्वरुपे व्यवस्थितम् । सिद्धमष्टगुणोपतं. निर्विकारनिरजजम् ॥ १ ॥ तत्समं तु निजात्मानं, रागद्वेषविर्जितम् । सहजानंदचैतन्यं प्रकाशयति महायसे. ॥ २ ॥

પરમાત્મા પરમ છોદ્ધાત્મા પુદ્દગલથી ચુકત જે આકાર તેથી રહિત છે અને કર્મમલના અભાવ હાવાથી પરમ શુદ્ધ છે, તેવા સ્વસ્વરૂપમાં નિત્ય વ્યવસ્થિત છે. તેમજ અન્તત્ત્રાન અનંત દર્શન અનંત ચારિત્ર અનંત વીર્ય અવ્યાબાધત્વ અગુરૂલઘુ અનંતસ્થિતિ અનાવગાહત્વ એ આઠ ગુણાથી ચુકત નિવિધ્કાર, નિરંજન સિદ્ધ ભગવંતા સહજભાવે શુદ્ધ આનંદને ભાગવતા છતાં મહાન્ સ્વ ચૈતન્યના પ્રકાશ કરે છે તેવા સ્વરૂપ-વાલા રાગદ્વેષથી રહિત હું નિજ સહજસત્તાથી છું જ. છતાં અજ્ઞાન મિચ્યાત્વ પ્રમાદ અવિત્તિ યાગે કર્મબંધથી જકડાયેલા શરીરમાં વસતા છતાં પણ વસ્તુતઃ અદેહિ-અશરીરી છું. તેમજ શ્રીમદ્દ ભગવત્ ગીતા કહે છે કે,

न जायते म्रियतेवा कदाचिन्नायं, भूत्वा भविता वा न भूयः अजो नित्यं शाश्वतोऽयं पुराणो न हन्यते हन्यमाने शरीरे ।१।

આત્મા જન્મ કે મરણ કરતા નથી, કદાચિત્ હતા નથી કે નહિ હાેય તેમ અનતુ નથી, તે તાે સદા અજન્મા નિત્ય દ્રવ્યરૂપે શાશ્વતા જ છે. તેથી આ આત્મા

આ. ઋદિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

નિશ્ચય ભાવે શરીર હણાય છતાં સ્વરૂપથી આત્મા નથી જ હણાતા. તેના બાલત્વ ચુવાનત્વ વૃદ્ધત્વ ભાવા તા કર્મસંયોગે પરિણામ પામેલા પર્યાયો છે. તે નાશ થાય છે. તેથી જે એ કથંચિત પર્યાયત્વભાવે નાશ થાય તા પણ દ્રવ્યત્વભાવે સદા આત્મા શાક્ષતા જ છે. તે આત્માના દર્શન તેના સ્વરૂપના નિશ્ચય બાધ કરવાની ભાવના અંતરાત્મા અવશ્ય કરે છે. ાહના

વિવેચન: — આત્માના સ્વરૂપના અને પર સ્વરૂપના લેદ કે સામ્યતા કેવી છે તે અવશ્ય વિચારવી જોઇએ, મન રૂપ દ્રબ્યપુદ્દગક્ષ દક્ષાના સ્કંધ, પાણીરૂપ થયેલ દ્રબ્ય પુદ્દ-ગલાના સ્કંધા તથા શરીરરૂપે પરિણામ પામેલા પુદ્દગલ દ્રબ્યાના સ્કંધાના સમુહ પણુ આત્માથી ભિન્ન જ છે. પુદ્દ બેલામાં સડન પડન વિધ્વંસન ક્ષણે ક્ષણે રૂપ રસની હાની વૃદ્ધિ થતી હાવાથી અને આત્મા સહજ ભાવે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર તપ વીર્થ ઉપયોગ રૂપ ચૈતન્ય ગુણેવાળા હાવાથી પુદ્દગલ ધર્મ અને આત્મ ધર્મના પરસ્પર ભેદ છે. જેના ધર્મ ભિન્ન હાય તે દ્રબ્યા પણ ભિન્ન હાય જ શ્રી જેના ધર્મ ભિન્ન હાય તે દ્રબ્યા પણ ભિન્ન હાય જ શ્રી

### આત્મદર્શન ગીતા

पुन्विं रागाइया विभवा सव्वओ विभज्जिज्जा, पच्छाद्वा कम्मा सब्व विभिन्नो नियो अप्पा ॥ १ ॥

અર્થઃ—પ્રથમ તા રાગદ્વેષ વિગેરે વિભાવ પરિણામા સર્વથા પરસ્પર જીદા કરવા પછી તેવા રાગદ્વેષના પરિણામા થવાના હેતુ ભૂત કર્મોના પણાભન્ન ભિન્ન સ્વરૂપે છે તેના વિવેક ભેદ કરવા પછી તે પરિણામથી જે ખેંચાયેલા કર્મા કે જે સત્તામાં રહેલા છે તે અને ઉદયકાલને પ્રાપ્ત કર્યા વિનાના છે. તેમજ ઉદયમાં આવેલા કર્મદલના વિપાકાના ક્લના પણ વિવેક પૂર્વક લેદ કરવા.

વિવેચન :- આમ શરીર મન વચન વિગેરે પણ પુદગલ દ્રવ્યા સડન પડન વિનાશી ધમ વાલા છે. આત્મા ક્ષાયિક ક્ષયો પશ-મિક પારિણામિક અગુરુલઘુ સ્વભાવવ તે છે અન્ય બીજા અરૂપી અને રૂપી દ્રવ્યના સ્વભાવથી સિન્નતા હાવાથી તે પુદ્દગલાદિ દ્રવ્યથો ભિન્ન જ છે, આત્મા સહજ સ્વરૂપે નિર્ક્ષય નયથી કર્મ અને તેના કાર્ય રૂપ મન વચન કાયાથી એટલે સર્વ પુદ્દગલ દ્રવ્યથી ભિન્ન છે એટલે હું આત્મા પુદ્દગલમય નથી એમ વસ્તુ સ્વરૂપે નિશ્ચિય થયા છે. અને આત્મા જો પુદ્દગલથી બુદો છે તો તેના સ્વભાવ ગુણુ પરિણામા-પર્યોયા પણ બુદા બુદા હાય જ તે કથાં છે તો જણાવે છે કે હું આત્મા સહજ સ્વરૂપે અનંત શક્તિ અનંત વીર્યવંત છું. સફમ કું શુવામાં અને સર્વ લોકાકાશમાં વ્યાપક થવામાં શક્તિવત છું, સર્વ જડ પદાયોને તેના ગુણુ પર્યાય સ્વ-ભાવાને જાણવા દેખવાની શક્તિ ધરાવું છું. સર્વ જ્યાતિષામાં હું જ આત્મદ્રવ્યથી પ્રકાશક છું. એમ આત્માના અનુભવ કરી આત્મદર્શ બનેલા યાગી જાણી શકે છે. હાલ્વા र् ००

આ. ૠહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

नाऽहं वर्णीं न च तच्छः कथमौदयिकेष्वहं; स्वमवद् बाह्यभावेषु, नाऽहं नाऽहं स्मराम्यहं. ॥ ९२ ॥ આથ :---હું આત્મા વર્ણુવાળા નથી તેમજ તચ્છ અભાવ રૂપ પર્શનથી. હું કેવી રીતે ઔદયિક ભાવવાળા હેાઉં, સ્વપ્નની પેઠે મિચ્યા હાવાથી બાહ્ય **ભા**વામાં હું નથી. હું નથી હું નથી તેનું સદા સ્મરણ કરતા રહું છું. ાલ્સા વિવે**ચન :**---- આત્મા નિશ્ચયભાવે કાંઈ પણ વર્ણ લાલ, પીળા, કાળા ગાર કે લીલા એવા રૂપવાળા નથી તેમ જ સુરભિ<mark>ગ</mark>ાંધી કે દૂરભિગાંધી નથી, રૂ જેવે**ા હ**લકાે નથી. તેમજ વજા જેવે! ભારે પણ નથી, વ'ધ્યા પુત્રની પેઠે તુચ્છ–અભાવ રૂપ પણ નથી અથવા આત્મા તુચ્છ એટલે હલકા ક્ષુદ્ર પ્રાણી જેવા પણ નથી કારણકે તે બધા જડ પુદ્રગલાેના જ ધર્મી છે ચાેગશાસ્ત્રમાં જણાવ્યું છે કે :— पुदुगलाः स्युः स्पर्श्वरसगन्धवर्णस्वरूषिणः सेऽणु स्कन्धा द्वेधाः किलावणवः ॥ १ ॥ बद्धाः स्कन्धा गन्धशब्दसौक्ष्म्यस्थौल्याकृतिः स्पर्शः । अन्धकारोऽऽतवोद्योतमेदछायात्मिका अपि ॥ २ ॥ कर्म काया मनौ भाषा चेष्टितोश्वास दायिनः. सुखदुःखजीवितव्यमृत्युमग्रहकारिणः ॥ ३ ॥

અર્થડઃ– સ્પર્શર સ ગંધ વર્ણરવરૂપિ સવે પુદ્રગલા છે. તે અહ્યુ અને સ્કંધમય રૂપે પરાવૃત્તિ પામતા ૨૬ છે. અછ્ સ્કધા થાય, સ્કંધા અહ્યુ રૂપે થાય એમ સદા પરવૃત્તિ

#### આત્મદર્શ'ન ગીતા

२०१

તે પુદ્દગલાની થાય છે. તેઓમાં જે પરસ્પર બંધાયેલ હાય ત્યારે ધ્વ્યણુક આદિ મેરૂ પર્વત સુધીના સ્કર્ધા રૂપ પરિણામ પામે છે ત્યારે સ્કર્ધા ગણાય છે. અને છુટા સ્વતંત્ર હાયતા અણુઓ ગણાયછે. તેમાં જે ખંધાયેલા છે સ્કંધ રૂપે થયેલા **સ્પરા**ં અંધકાર આતાપના ઉદ્યોત ભેદ છાયા રૂપે ગુણુ અને પરિણામ રૂ**ય પર્ચાયોને ધરનારા હાય છે અને અ**ણુએા તાે સ્પર્શ રસગંધ વર્લુ સ્વરૂપને ધરનારા છે તેમજ તે સ્કંધા કમ કાય મત ભાષા વિગેરે ચેબ્ટા અને શાસાશ્વાસમાં ઉપકારક થાય છે. તેમજ જીવાના કર્માદય પ્રમાણે સુખ દુઃખ જીવન મૃત્યુ વિગેરે રૂપે અનુગ્રહ કરનારા થાય છે. તેઓમાં ઉત્પાદ વ્યય भने धवता पश सहा वते छे. उत्पाद विगम घौध्यात्मानः, सर्वेऽपि ते पुनः । તે સવે પુદ્દગલે। માં ઉત્પત્તિ તે અણુ આદિનું નેડાવું સવે<sup>૬</sup> સ્કંધામાં નવાનું આગમન થવું પ્રાચીનાનું તિર્ગમન થવું. આવાે ઉત્પાદ વ્યય સવદા થાય છે. અને સદા એકાકાર સ્કંધ રૂપે સ્થિર રહે છે. આવા સવે' પુદ્ગલામાંથી જે સ્ક્રધા ઔદારિક વૈક્રિય તેજસ કાર્મણુ શરીર રૂપે પરિણામ પામીને તે જીવે પૂર્વકાલમાં કરેલા શુમાશુભ પરિણામની ધારાને અનુસ રે ગ્રહણ કરીને તે જીવેા પાતાના શરીર મન ઇન્દ્રિયવાણી રૂપે પરિણુમાવે છે. તે પુદ્દગલાેની સહાયતાથી જીવન મૃત્યુ જન્મ સુખ દુઃખ વિગેરના કાર્યોમાં ઉપકારક થાય છે. તેમજ બાલવાની ચેષ્ટા પણ તે પુદ્ગલ ની સહાયતાથી થાય છે. વસ્તુતઃ સવ<sup>૬</sup> પદ્દગલાેથો આત્મ-સ્વરૂપ તેના ગુણ સ્વભાવ પર્યાયો વડે ભિન્ન પ્રકારનું હેવાથી સર્વથા જુદું છે, જો કે તે અત્યંત સૂક્ષ્મ હાવાથી આપણે પાંચ આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

ઇન્દ્રિયા અને મનથી તેનું સ્વરૂપ જોઈ કે જાણી શકતા નથી. પણ શુદ્ધ બુદ્ધિપૂર્વક અંતરસુખ ભાવે વિચાર કરતાં યથાથ અનુભવધી ઓળખાય છે. તેથી તેના અસ્તિત્વના પૂર્ણ નિશ્ચય થાય છે. તે કારણે તે આત્મા જીવ તુચ્છ એટલે અભાવરૂપ વા વંધ્યા પુત્ર સમાન નથી જ. તેમજ કર્મ આદિના ઔદયિક ભાવથી સંસારમાં ભમે છે તે ઔદયિક ભાવ પણ વસ્તુતઃ આત્માના સ્વભાવ નથી. સંવેગરંગશાલામાં જણાવે છે કે નાળાइડળંત શુણોવવેયં अरुव्वमणहं व लोक परिमाणं, कत्ता मोत्ता जीवं मन्नह, सिद्धाणं तुस्ठमिणं

આત્માજ્ઞાન દર્શન ચારિત્રમય શુદ્ધ અનંત ગુણેાથી સુક્ત અને અરૂપી જગતના સર્વ પદાર્થામથાં કાંઇની સાથે પણ ઉપમાથી રહિત છતાં લાક પરિણામાં આત્મસ્વરૂપના પર્યાયાના કર્તા ભાકતા સિદ્ધ પરમાત્માના સ્વરૂપ સમાન સ્વસત્તાથી છે. છતાં પણ આ સર્વ આત્મસ્વરૂપને પૂજ્ય ગુરૂની પરિચર્યાથી સમજનારા થવાથી હવે તા હું ઉપર જણાવ્યા તે સર્વ પુદ્દ શ્લના પરિણામસ્ય સવે પદાર્થીના ભાવથી ભિન્ન છું, રાત્રિમાં અર્ધ ઉઘતાં જેમ અનેક સ્વપ્ના આવે છે. તેમાં પાતાને રાજા ચક્રવર્તિ કે શેઠ રૂપે જુવે છે. ચાકરા ઉપર હુકમ કરે પ્રતિપક્ષિ રાજાનાં સામે સંગ્રામે ચડે, જય ડંકા વાગતાં ચક્ષુ ઉઘડી જ્યય અને એવે તેા પાતાનું સ્થાન કાંકરા કાંટા ઉપર હાય તે સત્ય ભાન થાય ત્યારે મેં જે અનુ-ભવ્યું તે મિચ્યાજ છે. તેમ સંસારના દુખાનું છે સર્વ ભોગો પુણ્યોદય પૂર્ણ થતાં સૂભૂમચદ્ધિ જેમ સર્વની

आत्मैव ज्ञानदर्शनचारित्राण्यथवा यतेः । यदात्मकमस्ति एषैव शरीरमधितिष्ठति ॥ १ ॥

વિવેચનઃ — હું આત્મા વસ્તુ સ્વરૂપથી વિચાર કરતાં નિશ્ચય નયની અપેક્ષાએ શુદ્ધ ચૈતન્યમય સત્તાથી અનંત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાેગ આદિ ગુણેના પર્યાયે.ના સ્વામિ જ છું, તે કારણે તે આત્મસ્વરૂપને જન્મ પામલું નવા રૂપે થલું, જરા અવસ્થાથી વૃદ્ધત્વવડે દુઃખ ભાેગવલું. દશ પ્રાણેના નાશ થવા રૂપ મરણુ પામલું તે શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપને શાભાવતું જ નથી, ચાંગશાસ્ત્રમાં પરમપૂજ્ય શ્રી હેમચંદ્ર ભગવાન જણાવે છે કે,

અર્થ`ઃ—વસ્તુ સ્વરૂપથી હું આત્મા શુદ્ધ સ્વરૂપમય હાેવાથી નિશ્ચય નયથી જન્મ મરણુથી રહિત તથા સંકલ્પ વિકલ્પથી રહિત અને સર્વ સંશયથી રહિત છુʻ.

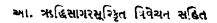
वस्तुनः शुद्धरूपोःहं, जन्ममृत्युजरातिगः विकल्पातोतरूपोऽह–मात्मा विछिन्नसंशयः ॥ ९३ ॥

સામે સમુદ્રમાં પડવાથી મરણુ પામીને સાતમી નરકમાં ગયા તેમ અહિંઆં જે સુખ ભાેગવતા હતા તેજ આત્મા ત્યાં નરકમાં અસદ્ય દુઃખ વેઠના ભાેગવે છે. તેથી પુજ્યા જણાવે છે કે સુખ પણ સ્વપ્નની જેમ મિથ્યા અથવા અનંત દુઃખતું કારણ થાય છે. તેથા તે ભાેગા પણુ આત્મા નથી આત્મા પણુ તેના નથી. તેથા ઉપર જણાવેલા સર્વ બાહ્ય દેખાતા ભાવામાં હું કે મારાપણું નથી. હું તે સર્વ'થી ભિન્ન જ છું. આવું સ્મરણુ કરે તા પાતાના સ્વરૂપતું ભાન અવશ્ય થાય છે. ાહરા

આત્મદર્શન ગીતા

203

·208



आत्मनमात्मना वेत्ति, मोइत्यागाद्यात्मनि तदेव तस्य चारित्रं तज्ज्ञानं तच्चारित्रम् ॥ २ ॥

આત્મા તે જ્ઞાનદર્શન ચારિત્રરૂપ છે કારણ કે તેજ આત્માનું શુદ્ધ નિત્ય સ્વરૂપ સત્તા ભાવે આત્મામાં નિત્ય રહેલું છે. અથવા કથંચિત વ્યક્ત ભાવે ભાવયતિમાં વતે છે. વસ્તુતઃ તે આત્માથી અભિન્ન જ છે. આમ હું આત્મ સ્વરૂપે શુદ્ધ હાેવાથી મારે જન્મ મરણ જરા વ્યાધિ ઉપાધિ વિગેરના નિયમથી અભાવ છે તેમજ બાહ્ય પદાર્થીના ધમં 3પ સડન પતન વિધ્વ સનરૂપ ધર્મો તેમજ જન્મ મરણ જરાથી રહિત જ છું. તે આત્માને આત્માજ જાણે દેખે છે. પણ જયારે આહ્યાત્મદશામય માહના ત્યાગ કરે ત્યારે શરીર ઇન્દ્રિયમન કમે વર્ગ છા વિગેરે સ્વરૂપ મારા નથી તેથી હું નિશ્ચયથી તે બધાથી રહિત જ છું. એવાે સત્ય અનુભવ થાય ત્યારે તે સ્વ સ્વરૂપ આત્માના યથાર્થ બાેધ અનુભવ થાય છે. તે જ સત્ય સમ્યગ્રજ્ઞાન સ્વરૂપ ચારિત્ર, તે જ જ્ઞાન. તે જ દર્શન સમજવું. કારણ કે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રને આચરણ કરનાર કમંરૂપ માહના જે ક્ષચાપશમ કે ક્ષચિક ભાવ પ્રગટ થયા હાવાથી જે શુદ્ધાલ્મ સ્વરૂપમય દર્શન જ્ઞાન ચારિત્રને આત્માના અભિન્ન ધર્મ જે દેખાયા હતા તે આત્મવીર્યવરે આત્મા » જ પ્રગટ કર્યો છે. તેમાં તે પાતે જ ઉપાદાન વા તાદા-ત્મક કારણ થાય છે. ત્યારે પુદ્ગલ ભાગવવા અન્ય સંસારના સર્વ સંબધાનું પાતાથી અન્યત્વ જણાતું હાેવાથો તે સંબધી સંકલ્પ વિકલ્પ સંશય કે શંકા નથી જ રહેતી, તેથી તેવા

વિવેચનઃ—અનાદિકાલથી આત્મા મિચ્યાત્વ અવિરતિ કષાય અને અશુભ ચાેગની પ્રવૃત્તિ કરતા ચાેરાશી લાખ જીવાયાેનિમાં અનંત વખત ગમન કરતા અનેક અવાગ્ય દુઃખ ભાેગવતા રહે છે. પણુ કાેઇક પુણ્યયાેગે અનાદિ અનંત સૂક્ષ્મ નિગાદથી નીકળીને બાદર સ્થુલપણામાં આવ્યા હતા. ત્યાંથી ક્રમે ક્રમે ચડતાં તિર્ય'ચત્વ અનાર્યત્વ ભવમાં ભમતાં પુણ્યાદયથી આર્યદેશ, ઉત્તમ કુલ, જાતિ, પાંચે ઈ ન્દ્રિયનું પટુત્વ, વિચાર કરવાની શક્તિ, હેય ગ્રેય ઉપાદેયના કાંઇક વિવેક થયા તેથી સદ્દગુરૂના દર્શન અને ઉપાસના કરતાં વિવેક જાગૃત થયા તેથી સદ્દગુર્ગ દર્શન અને ઉપાસના કરતાં વિવેક જાગૃત થયા તેથી સુદેવ ગુરુ ધર્મની સમ્યગ્ શ્રદ્ધા થતાં સુદેવ ગુરુ અને ધર્મને વ્યવહારથી આરાધતાં સામાયિક પ્રતિક્રમણુ પૌષધ દેવપૂજા ગુરૂ ભક્તિ સાધર્મિક ભક્તિ કરતાં

અર્થ'ઃ—કાેર્ધક પ્રકારે મનુષ્યભવને પામીને જે સફ શુરુના સંસર્ગથી પ્રબાધ–જ્ઞાન મળ્યું તેથી મેં મારું સત્ય સ્વરપ જાષ્ટ્યું, તેથી હું હવે મારા આત્માને ધન્યવાદ આપું છું. અરે પરંતુ (હું) પૂર્વ'કાલીન પુષ્ટ્યથી જાગૃત્ થયાે છું તેથી જ સુઅવસર મલ્યાે છે. ૫ ૯૪ ા

कथंचिन्नृभवं प्राप्य, सद्गुरुप्रवोधतः विज्ञातं सत्स्वरूपं मे, धन्योऽस्मि कृतपुण्यकः ॥ ९४ ॥

છે તે પૂજ્ય શરૂદેવ જણાવે છે કે

પ્રત્યક્ષ અનુભવયી નિરખે છે. ા ૯૩ ા આત્મા કયારે પાતાના સ્વરૂપનું સત્ય ભાન કરી શકે

વિકલ્પ અને સંશયથી રહિત શુદ્ધાત્મસ્વરૂપે આત્માને

આત્મદર્શન ગીતા

२०भ

.**२.**●₹ ·

ચ્યા. ઋહિસાગરસરિકૃત વિવેચન <mark>સહિત</mark>

<mark>જ્ઞાનનો ચથાર્થ ઉપાસ</mark>ના કરતાં હું અને મારું શું પર એટલે પારકું શું તેના આંતરભાવે ગુરુની કૃપાથી ચથાર્થ સ્વરુપે બાધ થયા ત્યારે એવા નિશ્ચય કર્યો કે

# आत्माऽज्ञानभवं दुःखमात्मज्ञानेन हन्यते, तपसाप्यात्मविज्ञानहीनोच्छेत्तुं न शक्यते ॥ ३ ॥

આત્માનું સત્યજ્ઞાન ન થવું તેજ પરમ દુઃખ છે, કારણ કે અબવ્યાને માંખીની પાંખને દુઃખ ન થાય તેવું આહ્ય ચારિત્ર અને નવપૂર્વનું પણ અક્ષરમય જ્ઞાન હેવા છતાં સુદેવ, સુગુરુ, સુધર્મ આત્મા આદિ જીવાજીવ પદાર્થીના પારમાર્થિક બાધ શ્રદ્ધાના અભાવે પ્રાપ્ત ન કરતા હાેવાથી તેઓને સંસારના અંત અને પરમ સુખતું સ્થાન પ્રાપ્ત ચતું જ નથી. તેથો તેએા દુઃખથી સુક્રત કઠાપિ પણ થવાના નથી. પણ મને પુષ્ટ્રયાદયથી સર્વ સામગ્રીના લાભ મલ્યા છે. તેથી સદ્દગુરુની ઉપાસના કરતાં જ્ઞાનાવરણ કર્મના તથા માહનીય દર્શનાવરણ કર્મના પણ કૈટલાક અંશે ક્ષય થયે છે અને કેટલાક અશે ક્ષચાપશમ થયેા છે. તેથી સદ-ગુરુની પૂર્ણ કૃષા વડે મારા આત્મસ્વરૂપના યથાર્થ સત્ય અનુભવ થયે છે. તેથી હું મને પૂર્વકાળે કૃત પુષ્યાનુબંધિ પુષ્ય સમજી છુ'. આવે મકાન લાસ મને મલ્યા તેથી મારા આત્માને હું ધન્યવાદ આપું છું. શ્રીમાન દેવચંદ્ર વાચક જશાવે છે કે.

પ્રભુ પશુ પ્રભુ એાળખીરે અમલ વિમલ ગુણ ગેહ ાજિનવર પ્રેગેા આન્મદર્શન ગીતા

|  |  | ২ • ৩ | Ĵ |
|--|--|-------|---|

| સાધ્ય | ર્લાયક પણે રે, વંદે ધન્ય નરતેહ                                |  |  |  |  |  |
|-------|---------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|       | જિનવર પૂર્જો હાકા                                             |  |  |  |  |  |
| જન્મ  | કુતારથ તેહના રે, દિવસ સફલ થાય પણ તાસ,                         |  |  |  |  |  |
| જગત   | સરણ છન ચરણે રે, વંદે ધરી ઉલ્લાસ                               |  |  |  |  |  |
|       | જિનવર ાપૂજો                                                   |  |  |  |  |  |
|       | આમ આત્માને પરમાત્મ સ્વરૂપ જે બ્રહા પ્રેમ જાગવ                 |  |  |  |  |  |
| આત્મ  | ા સ્વરૂપનું ભાન થાય છે, તે આત્માએા સવે <sup>૬</sup> ધન્યવાદને |  |  |  |  |  |
| પાત્ર | અને છે ॥ ૯૪ ॥                                                 |  |  |  |  |  |
|       |                                                               |  |  |  |  |  |

## नमामि सत्स्वरूपं मे, ज्ञाता येन परात्मता; छुद्धस्फटिकसंकाशो, ब्रह्माविष्णुमहेश्वरः ॥ ९५ ॥

અર્થ<sup>ડ</sup>ઃ—હું મારા આત્મા સ્વરૂપને જે શુદ્ધ ભાવે સહ જથી છે. તેને નમસ્કાર કટું છું. કારણ કે જેથી મેં મારી પરાત્મતાને એાળખી છે. હું સ્ક્ટિક રત્નના જેવા શુદ્ધ છું. પ્રદ્યા, વિષ્ણુ, મહેલ્વર રંપે પણ છું. ા હપા

વિવેચનઃ---હું વસ્તુ સ્વરૂપથી સદા નિજાત્મગુણુમય સત્તાથી પરમ ઉજવલ શુદ્ધ સ્ફાટિક રતન જેવા છું. એટલે સહજ ભાવે પ્રકાશકત્વ પ્રતિબિંબત્વને ધારણુ કરનારા છું. આતમા સહજ ચૈતન્યમય શુદ્ધ હાેવા છતાં સ્ફટિકની પેઠે અન્ય પુદ્દગલ દ્રવ્યાના ગ્રાહકત્વ હાેવાથી શુભાશુભ પરિણુામાના યાગથાય તેમ તેવા પુદ્દગલાના શાહક થઇને અજ્ઞાનતાથી તેને પાતાના સ્વરુપે માનીને રહેતા હતા, તે દાષ જવાથી માહ મિચ્યાત્વ આવરણુ દ્વર થવાથી પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રદ્યારપ વિષ્ણુરૂપે મહાદેવ મહેશ્વર રૂપે જીવે છે. જેમ બ્રી

# આ. ૠહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

પ્રદ્યામાં જગત ઉત્પાદન શક્તિ છે તેમ આત્મામાં જ્યાં સુધી નવા નવા ભવ કરવા રૂપ સંસારને કરતા હતા અને સમ્યગ્ જ્ઞાન થતાં આત્મ સ્વરૂપના ચૈતન્યના શુદ્ધ પરિ શુામાના કર્તા પ્રદ્યા સ્વરૂપે થયેા, વિષ્ણુરૂપ આત્મા સ્વરુપનુ રક્ષણુ કરતા માહ માયા રાગ દેવરૂપ કોરવ જરાસંધના સૈન્યના વિનાશ કરીને સ્વ સંપત્તિ રૂપ આત્મ રાજ્યનું અખંડ પાલન કરતા હાવાથી સ્વ સ્વરુપી જ્ઞાનયાગ વડે સવ<sup>°</sup> પ્રદ્યાંડમાં વ્યાપક થવાથી વિષ્ણુ પણુ કહેવાય છે. મહેશ્વરૂ જેમ ત્રીજા લાચનવડે કામને બાજ્યા છે.

તેવી રીતે સમ્યગ્ જ્ઞાનરૂપ ત્રીજા લાચનનું આવરણ દુર થતાં સર્વ માંહ કામ ક્રોધમાન માયા લાભ રાગ દેષ અજ્ઞાન મિચ્ચાત્વ વિગેરે આઠ કમ'રુપ ઠામ દાષને ભરમ કરીને શિવાલય-માક્ષના અપૂર્વ સ્થાનમાં સહજાનંદ સાગવે છે, તેવું સહજભાવે મારું સ્વરુપ છે તે મે' પરમ ગુરુની કૃપાથી જાણ્યું. આવું જ્ઞાન અન્ય જઠમાં રમનારાને નિત્યબંધકને પ્રાપ્ત થાય તેમ નથી જ, સિદ્ધાચલના સ્તવનમાં જણાવે છે કે, પાપી અભવ્ય ન નજરે નિરખે, હિંસક પણ ઉદ્ધરીયે. વિમલગિરિ જાલા નવાણું કરીએ.

જે આત્મા અત્યંત ભયંકર પાપાને સેવનારા હાય, દેવગુરુ ધર્મના વિનાશક હાય તેજ દુર્મવ્ય કે અભવ્ય હાય તેને સિદ્ધાચળ-વિમળાચળનું દર્શન થતું નથી. એટલે જ્ઞાનથી તે સિદ્ધાચળનું સ્વરૂપ નથી જાણુતા તેમ આત્મારૂપ સિદ્ધ સ્વરૂપ સહજાનંદને પણુ નથી એાળખતા દેખતા પણુ

२०८-

જે ભગ્યાત્મા અલ્પ ભાવે હાય અપુનર્ભોધક હાય તેવા આત્મા સ્વરૂપને પરમાત્મ સ્વરૂપને જાણે દેખે છે. ॥ હૃપ ॥ सर्वेष्वहं सर्वमित्रो, ज्ञानपर्यायव्यक्तितः

अरुँकिकस्वरूपोऽहं, भिन्नोऽस्मि नामरूपतः ॥ ९६ ॥

અર્થ'--સવે વસ્તુમાં હું છું એટલે જ્ઞાન પર્યાયની પ્રગટતાથી સવ<sup>6</sup>માં હું છું તેમ સર્વેથી જીરૂા છું. મારું સ્વરૂપ અલીડિક છે હું અપેક્ષ એ કથંચિત્ ભિન્નાભિન્ન પશુ છું. હાક દા

વિવેચન: — સર્વ જગતના પદ શેંમાં દ્રવ્યત્વરૂપે સામા ન્ય એટલે આત્મત્વ ભાવે વ્યાપક છું. અને વિશેષ ભાવે હું વ્યકિત ભાવ આત્મદ્રવ્યછું. પણુ બીજા પાંચ દ્રવ્યમય નથા. તેમજ ભવ્યત્વ સ્વમાવે છું તેમજ ભાર્યત્વ ગુણાવાળા થું. સહજભાવે આત્મ સ્વરૂપથી સર્વ જગતના જીવા ભને હું. સહજભાવે આત્મ સ્વરૂપથી સર્વ જગતના જીવા ભને હું. આત્મત્વ ધર્મથી અભિન્ન છીએ, તેથી અમારા સર્વમાં ચતન્ય શક્તિના સમાનતાથી એકત્વ અસેકત્વ છે. તેમજ વ્યક્તિ ભાવે સર્વ જ્ઞાન દર્શનના પર્યાયા સર્વ આત્માઓના જીદાજી 1 દેવ છે.

તેમ કમ'ની વિચિત્રતાથી જ્ઞાન શકિત ભિન્ન ભિન્ન હેાવાથી કાર્યો હુદ જીઠા થાય છે કરનારા કારકા પણ જુદા હાય છે. તેમજ જ્ઞાન પર્યાયોના પ્રવાહ જ્યાં જુદા હાય તે આત્મ વ્યક્તિ પગુ બિન્ન જ સમજવી તેથો જ્ઞાન પર્યાયે થો ભિન્ન ભિન્ન છે. વળી તે આત્મવું સ્વરૂ ા આલીવિક છે. કારણ કે જગ-તના જે રૂપી પદાર્થી દ્રવ્યા વિદ્યમાન છે. તેનું સ્વરૂપ ૧૪ 5.50

#### આ. ઋહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સ**દિત**

**લે**ખિનીમાં આ વચનથી ઉતારાય છે. તેના ગુણુષા પ્ણુ વ્યક્ત થાય છે. તેમાં આનંદ અને ખેઢ કરવાના સ્વભાવા પ્રસિદ્ધ શાય છે. પણ આત્મ સ્વરૂપનું સત્ય અનુમવ વિના યથાથે સ્વર્પ કાંઈથી જણાય તેમ નથી. પણ સમ્યગુનાન અનુસવથી રૂપસ્ય ધ્યાનથી અ'ત્મસ્વરપનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થાય પણ તેનું ચેથાર્થ સ્વરૂપ કાેઇથી પણ પૂર્ણ કરી શકાય તેવું ન હોવાથી અક્રીકિક સ્વરપ છે. લાકના સ્વરપથી ભિન્ન છે. હું પગુ સત્તાએ તેવા સ્વરૂપવાળા છું. તેમજ નામરૂપ કુલ જાતિ વિષયગ્રુત તે સર્વ ડુદ્દગલ ધર્મો છે. તેને અને આત્માને કાંઈ તાદાત્મ્ય ભાવે સંબંધ નથી તે સવ'થી હું નિશ્વયનયથો ભિન્ન છું. તેમજ તે પુદ્દગલાે પણુ આત્માર્થો જુઠા જ છે. નામરૂપ વિગેરે આદ્યભાવની એાળખાથ નામ કર્મના ચાેગે છે. વસ્તુતઃ આત્મા સ્વરૂપે કર્મંરૂપ પુદ્દગલના કર્તા ભાકતા કે સ્વામી નથો. તે અપેક્ષાએ આત્મા નિશ્ચય ભાવે નિર્મલ શુદ્ધ સ્વરયમય સચ્ચિકાનંદનાે ભાેગી છે. ા ૯૬ ા सर्वे जडवर्श दुःखं, सर्वे स्वात्मवर्श सुखं; ॥ संक्षेपेण समाख्यातं, लक्षणं दुःखशमैणोः 119911 આર્યઃ---સર્વજડ વસ્તુમાં પરવશ થવું તે દુઃખ

ચ્ઝાયઃ—સય જડ પરતુમાં પરવરા થવુ ત દુઃખ અને સર્વ પ્રકારે સ્વાત્મસ્તરૂપમાં આધિન પડવું તે સુખ રૂપ છે. એમ સંક્ષેપધી શાસ્ત્રોમાં દુઃખ સુખના લક્ષ્ણા કદ્યા છે. ા ∢⊎ા

વિવેચનઃ—સર્ત આત્માએા સ્ત્રભાવથી સુખતી ભાવના નિરંતર રાખે છે જ. કાેઇ પહ્યુ જીવ પાત તે દુઃખ મળે

#### વ્યાત્મદર્શન ગીતા

તેવું જરા પણ કદાપિ ઇચ્છતે. નથી. પણ સુખ અને દુઃખ પડવાના કારણભૂત જે પુષ્ઠય પાપ ધર્મ અધર્મને જ્યાં સુધી જાણતા નથી તેમજ અધર્મના ત્યાગ કરો ધર્મના આરાધના કરતા નથી ત્યાં સુધી સુખના ભે કતા ન થતાં દુ:ખના ભાેરાધના જ થાય છે જ્યાં સુધી જીવ જડ અચેતન વસ્તુઓમાં હું અને મારું માને છે. તેના કારણે પાંચ ઇન્દ્રિપાના ભાેગા અને ધન માટે અઢાર પાપાના સ્થાનતું સેવન અત્તર્ધ તૈદ્ર ધ્યાન, રૂખ્ણાદિ દુપ્ટ લેશ્યા કરે છે ત્યાં સુધી જીવ અન્નાતા વેદનીય કર્મને આંધવાથી દુ:ખને પામે છે. વા પુષ્ઠય વડે સાતા વેદનીય કર્મવડે પાંચ ઇદ્રન્યિના વિશાળ ભાગા પ્રાપ્ત કરીને તેના માહેથો આધિન અની પરવશતા વડે અજ્ઞાન બિચ્યા-વ અવિરતિ કથાયાની અહુલતા વડે મુંગાયેલા ભેગામાં ગઢ અનેલા તે પુષ્ટયને ભાેગવીને અશુભા કર્મની પરાધિનતાને યામાને ભયંકર દુ:ખા ભાગવે છે. શાસ્ત્રો જણાવે છે કે

ના માળે મળે કેરે દુ. ગાં સાળે છે. શાસાં જણાવ છે ટ ને આત્માં પોલાના આત્મ સ્વરૂપમાં પ્રવેશ કરે તા તેના ગુણ પર્યાયોને ગવેષતા છતાં રાગદ્વથથી મુક્ત થયે છતાં, સ્વરૂપમાં લીનતા માટે-પરમાત્માના સ્વરૂપમાં લીન તા માટે પરમાત્માના સ્વરૂપમાં રૂપરથ ધ્યાને ચડતા પરન આહ્લાદને પામે છે, કહ્યું છે કે

અર્થ:—પૃથ્વી ઉપર સુવા બેસવાનું હાેય અને નિક્ષામાં આવેલ લુણુ સુકુ અન્ન ખાવાનું હાેય વસ્ત પહુ

# **મા**. ઋદિસગરસરિકૃત વિવેચન **સહિત**

અત્ય તે છાયું અને ધુળ પરસેવાથી ખરાબ થયાં હાય વસ વાતું સ્થાન પશુ સિંહ વાઘ અહિના વાસ સ્યાન રૂપ વનમાં હાય આમ આમ બાહ્ય દૃષ્ટિથી મહાન હુખી દર્તિદ્રી દેખાતા હાવા છતાં પણ સર્વ પુદ્રગલ લાેગની ઇચ્છા મન વચન કાયામાં જરા પણ ન હાેવાથી ઇંદ્ર ચક્રી નાગેન્દ્રચંદ્ર વિગેરેથો પગ અધિક પરમાનંદ વેદે છે, આમ સંક્ષેપથી સર્વ સંસારના અને માેક્ષના સુખ દુઃખતું લક્ષ્ણુ સમજવું ૫ ૯૭ ા

स्वतन्त्रः शुद्धभावेन, पारतन्त्र्यं विभावतः ॥

निस्ट्रहः सर्वकामेभ्यो, यतः किमवशिष्यते. ॥ ९८॥ અર્થઃ--- સ્વતંત્રતા આત્માના શુદ્ધ ભાવથી અને પર-તંત્રતા વિસાવ પુદ્દગલભાવથી પ્રાપ્ત થાય છે. સર્વ કામધી તિઃસ્પિદ્ધાવંત એવા આત્મા જે પરમાનંદ ભાગવે છે. તેમાં જરાય ન્યુનતા રહેતી નથી ॥ ૯૮ ॥

(વર્તેચનઃ—સર્વ છત્રા નિત્ય સ્વતંત્ર થવાની ઇચ્છા રાખે છે, પરતંત્રતાને કાેઇ પણ ઇચ્છતું નથી.તે સ્વતંત્ર-પણું આત્માને જ્યારે કર્મના સર્વ દલના સર્વથા નારા થાય ત્યારે પ્રગટે છે. જ્યાં સુધી અજ્ઞાનતા મિથ્યાત્વ અવિરતિ મ્યશુમયાેગ પ્રમાદ કષાય કામ માયા માેહ વિગેરે અંતરંગ શત્રુઓ આપણામાં રહ્યા છે. ત્યાં સુધી આપણે સ્વતંત્રના પ મી શકતા નથી વિભાવમય દશા વતે છે ત્યાં સુધી સ્વતંત્રતાનો અભાવ જ હાેય શાસ્ત્રો જણાવે છે કે.

द्दी दुक्खं आयभावं, मोदम प्पाणं धं सेई । जस्मुद्येणिवि सुद्धंपि सरुत्रंऽपि नेा सरई ॥

#### આત્મદર્શન ગીતા

અર્થ:-સખેદ છે કે મેહિરૂય શતુબ આત્મ સ્વરૂપના નાશ કર્યો અને અજ્ઞાનતાથી આત્માએ માહને પેઃતાના સ્વરૂપે માન્યેા તેથી તે માહાદિક કર્મના ઉદયથી સત્તાએ શુદ્ધ સ્વતંત્ર હાવા છતાં પણ માહના બલ વડે ઘેરાયેલા હાવાથી વિભાવ દશાને વશ થયેલા હાવાથી આત્માનું કાંઇ ચાલતું નથી તેથી પરવશવા તે અવશ્ય દુઃખનું મુખ્ય ઉપાદાન કારણ છે. માહની જે ઉદયવા તેજ વસ્તુતઃ દુ:ખ છે. તે દુ:ખન કારણના વિનાશ કરવાની પ્રવૃત્તિ આત્મા આદરે ત્યારેજ સુખતરક ગમનથાય એટલે આત્મ સ્વરૂપને લાગેલા મહામાહાદિક આવરણાને સમ્યગ્ ચાન સમ્યગ દર્શાત વડે યથાથ સ્વરૂપે જાણે અને આર∽ાતું સહજ સ્વરૂપ સચ્ચિદાનંદ મય છે. તેનું જ્ઞાન થાય ત્યારે તે તરક પ્રવૃત્તિ અને. આ જીવ અનાદિ કાલથી નિગાદનન્ક દેવ મનુષ્યાદિ ગતિમાં અનંત વખત ભમતા કાઇ શુભ અવ• સરે ચાેગ્યકાલમાં સામગ્રીના ચાેગે સંસારના દુઃખથી ઉદ્ધિગ્ન બનેલાે છતાં સુખ માટે અનુકુવતાના વિચાર કરતાે મહાત્મા મુનિ તીર્થ કર વિગેરેના મહામહિમાને દેખીને તથા ભાેગી-ઐોના સુખ વિલાસ જોઇને તે મેળવવા પુષ્ટ્ય કારણુ તપ જપ સંયમ કરવાની વૃત્તિ જાગે તેમાં સદ્ગુરુને સમાગમ થાય તા ' લખ્યાને ઘેગર ' મળતાં તાલાવેલી લગે છે તેવી સુખ ંૈયાતા પ્રત્યેની ભાવનાથી ગુરૂ ઉપદેશવડે સંસારની અસા∙ રતાને વિચારતાં આત્મા યથાપ્રવૃત્તિકરણ અપૂર્વકરણ અનિવૃત્તિકરણ અંતકરણ કરતા છતા શુદ્ધ સમ્યગ્ દર્શન રૂપ આત્મસ્વરૂપની અનુભવમય રૂચિને પામે છે. અને કાંઈકદેવપૂજા ગુરુમક્તિ અવિરતિના ત્યાગ કષાયાની મદંતાથી દેશવિરતિ

### આ. ઋદિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

તેમજ સર્વ વિસ્તિ ભાવે ચારિત્રને સેવતાં સમ્યગ્ જ્ઞાનના સતત અભ્યાસ કરતાં પરમાત્મા અને પુર્ગલ સ્વરૂપના લક્ષણાતા ભેરોના જ્ઞાતા થાય છે. આ પછી ધર્મધ્યાન અને શુકલ ધ્યાતના અભ્યાસ કરતાં સ્થિરતા વડે એકાગ્રભાવે આત્મ સ્વરૂપને પરમાત્મ સ્વરૂપ સમાન જાણી અને સર્વ જીવા પણુ સત્તાથી પરમાત્મા સમાન છે તેમ પ્રત્યક્ષ ભાવે અનુભવે છે. સર્વ આત્મા સક્રજથી સ્વતંત્રતાની યાગ્યતા ધરાવે છે સંયમ તપ સ્વાધ્યાય ધ્યાન વડે આંતરના સર્વ શત્રુ આના વિનાશ થતાં આત્મા સ્વસંપદાને મેળવીને સહજ સ્વભાવમય સ્વતંત્રાએ કર્મના ક્ષય કરીને નિત્ય પરમાનદને ભાેગવે છે. શ્રી ગીતા જણાવે છે કે,

निर्मानमोहजितसंगरोपा अध्यात्मनित्यापि इंद्वैर्निष्टत्तकामाः विर्मुक्ता त्सुखदुःखसंज्ञै र्गच्छन्त्यऽमूहाः पद मव्ययंः ततः ॥ १ ॥

અર્શ':--જે આત્માએા માન મેહતા ત્યાગ કરે છે. પુત્ર કલત્રાદિના સંગ દેાષ રૂપ રાગ દેાષના ત્યાગ કરે છે. અને નિરંતર પુજ્ય ગુરૂના ચરણુમાં રહીને આત્મ સ્વરૂપતું ધ્યાન કરે છે. તેમજ સર્વ દેવ મનુષ્યના લે ગતી કામનાના મતવચન કચાથી ત્યાગ કરે છે. એટલે રાગદેવથી સર્વથા મુક્ત થએલા આ,માએા ચારિત્રની પાલનમાં જે પરિસ્હા ઉપસર્ગી આવે તેમાં સુખ કે દુઃખનો વૃત્તિના ત્યાગ કરે છે તે જ્ઞાની આત્મા પૂર્ણ સ્વતંત્રતાને સહજભાવે પ્રાપ્ત કરી જન્મ મરણુ આંધ બ્યાહિ અને ઉપાધિ રહિત થઇને અપુતર

વિવેચન:--જે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્થ અને ઉત્ત્રીણ ભાવમય જે જે આત્માનાં પર્યાયા વા ગુણા રૂપ મારા પદ ર્થો છે. તે કદાપિ બીજાના થતા નથી બીજાના દ્વાય તા મારા થતા જ નથી. જે ગુરૂ પર્યાયે! જેના હ્વાય તેમાં તે તાદાત્મ્યભાવે અભેક જ હાય છે. જેમ કે ઘટની રક્તના ઘટમાં જ હાય પણ પટાદમાં ન જ હાય, તેમ જ છે તે જ્ઞાનાદિક સર્વ મારાથો જરાય અળગુ નથી જ, જે મારાથી અળશું છે તે જરાયે મારું નથી જ. શ્રી ઉત્તરા-ધ્યયનમાં નનિ અધ્યયનમાં જણાવે છે કે.

सुहं वसामो जीवामो, जेसिमो नत्थि किं चणं. भिहिलाए डज्झमाणीए नमे डज्छई किंचणं ।।१।। चत्तपुत्तकलत्तरस, निव्दावारस्य भिविखूणी षित्रं न विज्जए क्रिचि अप्पियंषि न विज्द्रए ॥ २ ॥ 👘

આત્મદર્શન ગીતા

વૃત્તિ ૩૫ અવિનાશી અવ્યય મેાક્ષ સુખનેા સદા ભાષ્કતા થાય છે. કારણ કે ત્યાં ભાગની તુગ્ણાના સર્વધા ત્યાગ જ હાય છે. ૫ ૯૮ ૫

मरीयं यत्रतदिन्नं, भिन्नं तन्न मदीयकमः

कुतः शोचामि तुष्यामि, बाह्यभावमनाश्रितः ॥ ९९ ॥

નથી. અને જે જુકા છે તે કાેઇ મારા નથી જ તાે જે મારા નથી તેવા બાહ્ય ભાવાની પ્રાપ્તિમાં કે અપ્રાપ્તિમાં

અર્થ':--જે જે મારા અર્થો છે તે મારાથી જુદા

મા. ૠહિસાગરપ્રસ્કિત વિવેચન સહિત

અરે મહાનુભાવ ! હું મારા સ્વરૂપમાં સુખ પૂર્વક વસું છું. અને જે તમે જણાવા છા કે તમારી મિધિલા બળે છે કે બળી રહી છે. પણ મારાથી તે જુરી છે. બળતી મિધિલામાં મારું કાંઈ પણ નથી. મારું સર્વ જ્ઞાનદર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાગમય ચૈતન્ય મારી પાસે સદાય છે, જે બળે છે તે સવે માં મારું કાંઈ પણ બળતું જ ન હાવાથી. મારું કાંઈ પણ બળતું જ નથી. ાા ૧ ા

આતમાએ અજ્ઞાનતાથી અત્યાર સુધી પાતાનું માન્યું હતું તે સર્વ સમ્યગ્જ્ઞાન થતાં સમજાયું છે કે આત્માથી અન્ય પુત્ર કલત્ર ભાઈ બેન ધન દાેલત રાજ્ય સત્તા સર્વના ત્યાગ કરીને તે ઉપરના માહ મમતા છેહનાર મુમુબ્રુને તે વસ્તુ પ્રિય કે અપ્રિય નથી જ. પે.તાની પણ નથા જ. આમ જે મારા આત્મા સ્વરૂપે નથી મારા ગુણ પર્યાયરૂપે નથી. તે સર્વ મારાથો ભિન્ન જ છે. બાહ્ય ભાવમય પદાર્થો ગમે તેવા હાય મને અનુકુળ પ્રતિકુળ થતા હાય તો પણ આત્મ સ્વરૂપમાં રમણુતા કરનાર એવા મને તેના સંયોગોમાં કે વિયોગોમાં કેવી રીતે શાક કે હર્ષ કરવા સંભવે ? નજ સંભવે શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે,

एकोऽहं न मे कथित्. स्व परो वाऽपि विद्यते,॥

यदेको जायते जन्तुम्रियते चैक एव हि ॥ १ ॥

વસ્તુ સ્વરૂપે હું પાંચ ઇન્દ્રિયેા મન અને શરીર વિગેરે દશ પ્રાણેાથી પર હુંતે કર્મના સક્રકારથી ઉદ્ભવ્યા છે તેનું ઉપા-દાન કારણુ કર્મ જ છે. તેથી તે પણુ મારા નથી. તેમજ આહ્યથી

વિવેચન :--હું આત્મા સહજ સ્વભાવથી સદ્દચિદ્ર આનંદ સ્વરુષ છું, પરમાત્મ સ્વરૂષનું ભાન થવાથી જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રની શ્રદ્ધા રચિમય સેવના કરતાં કર્મમલનેા સપ કરતાં અનુક્રમે પિંડસ્થ પદસ્થ રૂપસ્થ ધ્યાન કરતાં એકાગ્રસાવે પરમાત્માના સ્વરૂપમાં લીન થતાં હું શુદ્ધ ચેતનાના સ્વામિ છું તેમ અનુબવાય છે ચાેગશાસ્ત્રમાં જણ્યુાવ્યું છે કે.

जांग्रतोऽस्मि स्वरूपाप्त्या, सर्वे पश्यामि स्वात्मवत् ॥१००॥ અર્थ'ः--હું સ્વભાવની સતાએ સવ્યિકાનંક સ્વરૂપ છું. શુદ્ધ ચેતનાને પ્રાપ્ત થયા છું, તેથી મારા સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ વડે સઠા જાગતાે રહ્યો છતાં સવ'ને મારા આત્મા સમાન દેખું છું. ॥ ૧૦૦ ॥

सार्विवदानन्दरूपोऽहं, पाप्तोऽस्मि शुद्धचेतनाम्;

બ્યવહારથી પણ જુદી જણાતી રાજ્યઝહે પરિવાર સ્ત્રી ધન માતા િતા પુત્રી પણુ મારા નથી જ સ્વજન અને પારકાે એ લેદ આત્મદર્શનમાં નથો દેખાતા. સર્વ છેવા કર્મની બિન્ન પ્રકૃતિના ઉદયવડે જન્મ મરણ કરે છે. તેમ મારે પણુ પાત પોતાના કર્મ પ્રમાણે જન્મ મરણ વૃદ્ધત્વ શુવાનત્વપણું પાતાનું અનુભવવાનું છે. અનુકુલ કે પ્રતિકુલતામાં પણુ આનંદ કે દુઃખ હું ધરતા નથી જ એવા યાગો આત્મ સ્વરુપમાં રમતાં નિત્યાનંદના અનુભવ કરે છે હતા

210

रे जीव किं न बुज्झसि ? चउगइ संसार सायरे घोरे। भमियो अगन्त कालं अरहट्टवडिव्व जल मज्झे ॥ १॥

અર્થ<sup>:</sup>—ગમન કરનારા હાેવા છવાં પણ હું ગમન કરતા નથી વકવા હે વાછવાં હું વાણીયી અગાચર છું વસ્તુ સ્વરપે જે બાહ્ય ભાવે કહેવાય છે. તે તે સ્વરપે હું નથી પણ તેથી બુલ સ્વરપે છું. વિવેચન: —ગ્યવહાર નથથી હું આત્મા જુવ હાેવાથી

કર્મના લેપાવાના ચાેગે આ ચૌકરાજ લેહક રૂપ છાદ્વાંડમાં ભ્રમણ

કરનારા છું જવનુશાસનમાં જણાવ્યું છે કે---

कथ्यते वाह्यभावेन, यद्यत्तन्नाऽस्मि वग्तुतः

અને સિદ્ધ પરમાત્મા સહજથી નિરંજન છે. તેમનું ધ્યાન કરનારા ચેાગીરૂપસ્થ અને રૂપ તીત ભાવે તેમના સ્વરૂપના આલંબનમાં અભેઢે તન્મય થતાં ગ્રહ્ય ગ્રાહક ધ્યાતા ધ્યે યના ભેઢ મૂડી દઇતે તે સ્વરૂપે અભેઢ થાય છે. ત્યારે પોતાની શુદ્ધ ચેતનાનું દર્શન ચાગી પ્રત્યક્ષ ભાવે કરે છે. તેના ચાગે પ્રમાદ નિદ્રા નષ્ટ થવાથી પેતાના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિથી સર્વ જગતને પોતાનું સ્વરૂપ જેવું સત્તાથી છે તેવું સદ્દા દેખે છે. સર્વત્ર મૈત્રી ભાવવાળા ચાગી તે આત્મદશી છે. ા ૧૦૦ ા ચાન્તાડપિ નાસ્મ્યદં મત્તા, વજ્વાડપિ વાળ્યમોવર:

અમૂર્ત એવા ચિદાનંદ સ્વસ્થવાળા પરમાત્મા અસ્દ્રિંત

इत्यज्सं स्मरन् योगी तत्स्वरुपावलम्बनः ॥ तन्मयत्वमवामोति ब्राह्यग्राहकवर्जितम् ॥ २ ॥

1180811

121E

#### **อม**เกม<u>ะ</u>ยโค วิโกเ

હે જીવ હે આત્મા તું ચારગતિ ચારાશી લાખયાેનિશ્પ

ભય કર સંસાર સાગરમાં અન'તકાલથી સમતા અવશ્ય દુઃખા ભે ગવતાે રહ્યો છે' વળી કુવામાં પાણી કાઢવાના ૨૮ની પેઠે ઉંચનીચ કુલ જતિયાનિમાં ચડતા ઉતરતા પછડાતા વ્યક્ત અને અવ્યક્ત ચાેનિમાં સૂક્ષ્મ ખાદર ભાવે ભામતાં અહુ દ્રઃખ ભાગવતા છતાં પણ હવે બાેધ કેમ નથી પામતા ? આઠ કમ'ના યાગે વ્યવહાર નયથી ગમનાગમન જણાવ્યું. હવે આત્મા ગમન કરનારા નથી તે કેવીરીતે તેના વિચાર કરીયે છીએ. નિશ્વય નયથી આત્મા પાતાના શહે સ્વરુપ સંગ્રહ નયની અપેક્ષ ખાતાના સ્વરુપથી ગમન કરતા જ નધી. અપેક્ષાથી આત્મા સ્થિર સ્વરૂપે છે. શ્રીગીતા જણાવે છે. કે

### अच्छेचोऽयमदाह्योऽयमक्केद्योऽशोष्य एव च ।

नित्यः सर्वगतः स्थाणुरचलोऽयं सनातनः ॥ १ ॥

દ્રવ્યાર્થિક નય-સંગ્રહ નયથી ત્રિચારતાં આત્મા સદા ્રઅદેઘ અદાહ્ય અભીજાયેલા નહિ સુકાયેલા નિત્ય સ્વ સ્વ-રુપમાં વ્યાપક સત્તાએ સર્વગત સ્થાણની જેમ અચલ અનાદિ છે. તે પેલાના સ્વરુપથી ચલાયમાન થઇને ચેતન જડ અનતા નથી. તેમજ આત્મા જ્ઞાનાવરણના ક્ષચાપશમ ભાવથી વસ્તુના કાંઇક જ્ઞાતા અન્યા છતાં ઉપદેશ, વાઢ, વિવાદ દેવગુરુની સ્તુતિ સંગીતના આલાય બાેલે છે. તેની સાથે વ્યવહારથી વકતા છે. પણ નિશ્ચવથી ઈન્દ્રિય મન શર્રાર અને ક્રમ ના સ્વામિ ન દાવાથી નહિ બાલનારા. સ્વસ્વરૂપથી

મ્યા. ઋદ્ધિસાગગ્સ િકૃત વિવેચન સદ્ધિત

રર.

વઃહ્યીથી અગેાચર છે તેનું પૂર્લ્ડ સ્વરૂપ ઠાઈથા કહા શકાય તેમ નથી. શ્રી જ્ઞાનસારમાં પરમ પૂજ્ય યશાવિજય વાચક ભાગવાન કહે છે.

अतीन्द्रियं परत्रझ, विश्वद्धानुभवं विना । शास्त्रयुक्तिशतेनापि न गम्यं यद बुधा जगुः ॥१॥

સર્વ દર્શનાના જ્ઞાની વિદ્વાન ંપંડિતા જણાવે છે. કે પાંચ ઇન્દ્રિયાથી અને મનથી અગાચર પરમ છદ્ધાતું રવરપ વિશુદ્ધ અનુસવ જેણું નથી કર્યો એવા પંડિત પુરુષા અનેક યુક્તિઓ કરે તર્કની પરંપરાએા લગાવે શ સ્ત્રોના પાઠા ઉથ-લાવો નાખે તેમજ અનેક કલ્પના કરે, સે કરા દલીલાને ઉપજાવે પણ તેઓથી આત્માનું પરમ છદ્ધ શુદ્ધ સ્વરૂપ અવગ હી શકાતું નથી તા પછી વચનના વ્યાપાસ્તરે તેને કેવી રીતે કહી શકાય ! આમ હાેવા છતાં પણ માધ્યસ્થભાવે બાદ્ય ભાવથી વ્યવહારનયને અનુસારે નામ સ્થાપના દ્રવ્ય ભાવની અપેક્ષા વડે કર્યાંચત વચના વડે બાલાય લખાય છે પણ થયાર્થ વસ્તુ સ્વરૂપે કહી શકાય તેવું નથી જ, તે માટે શ્રી દેવચન્દ્ર વાચકવર જણાવે છે કે,

सम्यग् ज्ञानिनः स्याद्वादानेकान्तधर्मास्पदीभूतात्र । पर्यायोत्पादव्ययपरिणमनात्सर्वसंज्ञयावबोधो । ऽमूर्तस्वतंत्रानन्दात्मस्वरूपज्ञानं तत्त्वानुभवस्रीना ।

स्वादन्ते न वचो युक्तिव्यक्तिक्रतवाग्विलासः ॥ सभ्यग् दर्शन ज्ञानवान द्वाय अने स्पाहवादधी पदा-देिता अनेक धभीनो ज्ञाता द्वाय ते पडित द्रव्ये.३५ पदार्थनि

For Private And Personal Use Only

માત્મદર્શન ગીતા

સંજ્ઞાવડે જાણે છે. અને આત્માને અખંડાન દ આત્મ તત્ત્વના અનુભવમાં નિત્ય લીન થયેલા હાય તેજ તેના સ્વરૂપના આસ્વાદ લે છે. પણ તે જેને અનુભવ નથી એવા વચનાની અનેક શુકિતએા વડે પ્રયત્ન કરે તાે તેથી માત્ર વાણીનાજ વિલાસ થ ય છે. પણ વસ્તુ સ્વરૂપનું જ્ઞાન કરાવી શકતા જ નથી ા ૧૦૧ા यद દર્શ્ય તન્ન जीોડદં, को रागो દરયવમ્તવ:

पद् टरप राग जाताउह, का रागा इश्यवस्तुषु; दृश्यवस्तुषु निर्वधा, ह्यात्मारामः सदास्म्यहम्. ॥ १०२॥

અર્થ<sup>ઃ</sup>—જે દશ્ય વસ્તુઓ છે તે જીવરપ હું નથી જ. તૈથી તેવી વસ્તુમાં શા ગા કરવા ? તે દશ્ય વસ્તુઓ ઉપરના જેને સંબંધ નથી તેવા હું આત્મારામ સદા રહેલા છું.ાા ૧૦૨ાા

विवेचन :- જગતમાં જેરૂપર ગ આદિધર્માવાલા પદ થી છે તે જડ અચેતનતાવાળા છે. આત્માના નથી જ અને શ્પર ંગ વાળી વસ્તુઓ ઇંદ્રિયાવડે દેખાવા ચાગ્ય છે. પથુ આત્મા અરૂપી અગંધી નિરંજન હાવાથી ઇન્દ્રિયાથી અગ્ર.દ્ય છે. તે માટે પૂજ્ય યશાત્રિજય પ્રભુ જણાવે છે કે. न स्पર્શા यस्य नो वर्णो, न गन्धो न रस श्<sup>र्</sup>ट्रति: । शुद्धचिन्मात्रगुणवान्, परमात्मा स गीयते ॥ १॥

અર્થાઃ—-જેને સ્પર્શાવર્ણુ ગાંધ રસ શખ્દ આદિ પુદ્દગલ ધર્મીના સંબંધ નથી અને માત્ર ચિન્મગ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાગરૂપ ગુણ પર્યાયવાત વતે છે. તે પરમાત્મા કહેવાય છે. આત્મા તેવેા સ્વરપવંત સત્તાએ.

**રર૧**્ર

222

આ. ઝડહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

વર્ત છે. તેથી આત્મા કહેવાય છે. તેથી તે આત્મા નિશ્ચય નયથી સત્તામાં સ્થિર ગ્રુશની ગવેષણા કરતાં દશ્ય વસ્તુઓથી સિન્ન સ્વરૂપવંત છે. તેથી તેઓ મારા આત્મસ્વરૂપથી ભિન્ન છે. તેઓને મારે કાેઇ નિર્બધ સંબધ નથી, સર્વ બાહ્ય દશ્ય ભાેગાથી હું નિર્બધ છું.

### शरीर रुप लावण्य-ग्रामारामधनादिमिः । उत्कर्ष परपर्यायैश्विदानन्द धनस्य कः ॥१॥

શરીરનું રૂપ, લાવલ્ય પાંચ ઇન્દ્રિયની સારી પટુના, દીય ગામ, નગર, શહેર, પાટલુ, વન, બાગ, મહેલનું સ્વા-મિત્વ, સુવર્ણાદિ દ્રવ્યની પ્રાપ્તિ વિગેરે આત્માથી અન્ય એવા પુદ્દગલના પર્યાયોના પરિણામા છે તેની પુલ્યેાદયથી ઉત્કર્ષતા ઉન્નતિ થઇ હાય કે પાપાદયથી હાની થઇ હાય તા પણુ સ્વરૂપમાં રમણુ કરનારા હાવાથી ચિદાનંદ સ્વરૂપ આનંદ ઘનસ્વરૂપ આત્માને શું ? લાભ કે હાની ન જ હાય કારણુ કે હું પાતે નિત્ય આત્મારામ-આત્મ સ્વરૂપમાં પરમાત્મ ભાવની તુલના કરનારા હાવાથી તે આત્મ સ્વરૂપમાં રમનારા છું

શ્રી ભગવત્ ગીતામાં જણાવે છે કે.

ये।ऽतन्तः सुखोऽन्तरात्मारामानन्त-ज्योतिरेव यः । सयोगी ब्रह्मनिर्वाणं ब्रह्मभूतोऽधिगच्छति ॥ १ ॥

જે અનંત સુખી અંતરજયાતિવાળા અને આત્મામાં મસ્ત તે ચાગી પરમ પ્રદ્ધ સ્વરપના પ્રત્યક્ષ દેખનારા પ્રદ્યા સ્વરૂપ <mark>બનીને પરમ નિર્વાજીને પામે છે. ા ૧૦૨ ા</mark> महां न कुप्यते कोऽि, कोप्यं तन्नाऽस्नि वस्तुतः द्वैष्यं जगति नैवात्र, वग्तुतोऽहं न इ.ब्दभाक्. ॥ १०३ ॥ અर्थ-भारा ઉपर કेार्ज पखु કेाप करतुं नथी भारे पखु કेार्ज જગત જીવા ઉपर देवे करवा याज्य नदी, क्वारखु कें हुं वस्तु स्वरुपे शज्द रुद्रपत्नी रहित छोग९०आ

વિવેચન-મારા ઉપર જગતના કેઇ પ્રાણી કે જડ વર તુઓ કદાવિ પણ કેત્પ કરતી નથી મન્દ્ર કેર્દી બગાડવા સમર્થ નથી જ. અત્મારય અહમાના કાેપથોા નિશ્ચયનથે સંભારતા નથી વસ્તડપે વિચાર કરીએ તા આતમા સ્વ. રૂપમાં રમણતા કરનારા હાેવાથી અન્યને કાેપ કરાવતાે નથી. હું કાઇ આત્માવડે કાપ્ય કાપવા ચે.ગ્ય પણ નથી જ. તેમજ જે જડ-અચે ૧ત છે. તેઓમાં મારા ઉપર કે ૫ કરવાનું સામથ્ય<sup>⊄</sup> નથી જ. આત્મા ક્રોધ કરનારા કે કેહીને કરાવનારા નથી પશ વ્યવડારમાં પ્રત્વક્ષ ઈન્દ્રયથી જેનાં પાતે કાપ કરનારા અને કરાવતારા દેખાય છે. તેનુ કેમ ? ઉત્તર. વ્યવહાર નયથો વિચારતાં આ જીવ અનાદિકાલથી માહ માયા અજ્ઞાન મિચ્યાત્વ અવિત્તિ કષાય અને અશુમ યાેગા વડે નિરંતર શુમાશુસ કર્મને આઠ વા સાત્ર પ્રકારે આંધને છતા નવા નવા ભવને પ્રાપ્ત કરતા આહાર ભય મૈશુન પરિગ્રહ નિદ્રા શ્પાદિ સંજ્ઞાવડે અને જડ પદાર્થીની ભાગ ભાવના રાખતા छते। रागद्वेष रोद्र आक्त ध्यान करने। अनेक छवेानी ઉपर મેતાના ભેગ્ય સ્વાર્થ માટે મૈત્રી અને વર વિરેધ કરતા તેઓની પ.સેથી પાતાને જે ઈપ્ટ લાગતું હોય તેવી વસ્તુ

**२ २ उ**ं

#### આ. ઝહિસાગગ્સ્રિકૃત વિવેચન સાહત

અ<sup>i</sup>ધન વિંગેર બળપૂર્વક દાવપૂર્ગક લૂટના હેલાથી અન્ય જીવાે સાથે વર વા મૈત્રીને બાંધે છે. અને ક્રમ-વિપાકને પરસ્પર વૈર વિરાધ ભેગવતા ચાર ગતિમાં રખડે છે પજી વસ્તુ સ્વભાવે તે આત્મા સ્વ ગુણુ પર્યાયના કર્તા ભાેકના હાવાથી તેવું કરવાના સહજ સ્વભાવ નથી પણુ કર્મના જ તેવું કરવાના તેનામાં સ્વભાવ છે તેમ સમજવું. શ્રી શાનસારમાં જણાવે છે કે.

### अवाक् सर्वाऽपि सामग्री विधान्तौव परितिष्ठति विषाकः कर्मणः कार्थं पर्यन्तमनु धावति।

અર્થ:—આપણા આત્માની પાસે અદશ્ય રુપે સર્વ કર્મદલની સામગ્રી થાકેલા મનુષ્યની પેઠે વા ઉઘતા મનુષ્યની પંઠે પડેલી છે. તે અનુદય અવસ્થામાં હાેવાથી પાતાનું ફ્લ શ્પ કાર્ય કરવામાં સમર્થ નથી પણ જ્યારે તેના પરિપાક કાલ પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે એકદમ અકસ્માત્ ભાગૃત થઇ તે પાતના વિપાક આપવા સમર્થ થાય છે. અને તે વખતે પાતના વિપાક આપવા સમર્થ થાય છે. અને તે વખતે બાહ્ય ધુત્ર પુત્રી કુટુબ સ્વજન શત્રુ વિગેરે તે કર્મ વિપાક ને ઉપકાર કરવા અનુકુલ થાય છે. પણ આત્માનું સમ્યગ્ રાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયોગ રૂપ આત્મ શકિતના વિનાશ કરવા સમર્થ થઇ શકતા નથી, તેથી સમજવું કે કર્મ જો અનુકુલ સત્ત રૂપે અને પ્રતિકુળ દુઃખ રૂપે પરિણામે પણ તે પુદ્વ તેલું ફલ આપીને સ્વકાર્ય પૂર્ણ કરે છે. તેથી તેઓ આપગ્ર શત્ર કે મિત્ર નથી. આપણા ઉપર કાઈ કોધ

£58

#### આત્મદર્શન ગીતા

કાર્ય નથી જ કરતું તેમજ તેઓ ઉપર મારે પણુ સમ્યગ્ જ્ઞાન હાેવાથી કાેપનું કારણુ નથી. હર્ષંનું પણુ કારણુ નથી સર્વ પોતાના સ્વભાવ પ્રમાણુ વતે<sup>6</sup> છે. હું પણુ મારા સ્વભાવમાં વર્તતો હાેવાથી મારા પણુ કાેઇ દ્વેષી રાગી નજ હાેય વસ્તુ સ્વભાવે વિચારતાં

હું આત્મા અર્થાત જગતના સર્વ આત્માએા સહજ ભાવે સત્તાથી નામરૂપ વિગેરે પુદ્દગુલ પહિણામાથી ભિન્ન છે. શ્રી દેવચંદ્ર વાચક વર સુમતિનાથના સ્તવનમાં જણાવે છે.

છવ નહિ પુદ્દગલી નૈવ પુદ્દગલ કદી, છવ પુદ્દગલાધાર નહિ તાસર'ગી.

પરતણાં ઇશ નહિ, અપર ઐશ્વર્યતા,

વસ્તુ ધર્મ કદા ન પર સંગી. ાક્ષા સંગ્રહે નહિ, આપે નહિ પર ભણી, નવી ક**રે.** આદરે ન પર રાખે,

શુદ્ધ સ્યાદ્રવાદ નિજ ભાવ ભાેગી છકે, તેહ પરભાવ કેમ રાખે ાાળા આમ હાેવાથી જીવનાે શુદ્ધ સ્વભાવ વિચારતાં જીવ પુદ્દગલ ન હાેવાથી અનેક પુદ્દગલાના તાદાત્મ્યભાવે આધાર પણુ ન હાેવાથી તેના રંગી-રાગી એટલે ભાેકતા નિર્વય નયથી નથી તેમ પુદ્દગલાના સ્વામિ પણુ નથી. વસ્તુતા નિર્વય નયથી નથી તેમ પુદ્દગલાના સ્વામિ પણુ નથી. વસ્તુતા તેની પ્રભુતા પુદ્દગલથી અન્ય છે. આત્મ સ્વરૂપ જ્ઞાનદર્શન ચાસ્ત્રિ વીર્ય ઉપયોગ વિગેરે આત્મગુણુ સ્વરૂપ અને તેના પરિણામા પર્યાયોના સ્વામિ ઇશ્વર છે. તેથી નિર્વય નથની અપેક્ષાએ કઠાપિ પુદ્દગલ સંગી નથી. માટે ગીતા જણાવે છે કે, ૧૫ **2**2 5

આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

### अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम् । ययं प्राप्य न निवर्तते तद्वाम परमं मम ॥ १ ॥

અર્થ<sup>6</sup>—- આત્મા નિશ્વચથથી ઇન્દ્રિયોથી અવ્યક્ત છે. અને નાશ નહિ પામનારા હાેવાથી અક્ષર છે સ્વભાવથી પરમ શ્રષ્ઠ શિવગતિના સ્વામિ છે. કે જેને પ્રાપ્ત કર્યા પછી ક્ર્રરીને સંસારમાં આવવું પડતું નથી. તે મારું આત્મ સ્વ-રૂપની પૃર્ણુ સ્થિસ્તાનું પરમ ધામ છે. એટલે શબ્દ બ્રહ્મથી સંપૂર્ણુ પરજ છે. તેથી શબ્દા જે પુદ્દગલના ગુણુ પર્ચાયા તે આત્માના સ્વરૂપમય નથી જ.

# शब्दसृष्टिं मजानामि, शव्दसृष्टिः कदा न मेः शब्दजाले न पाण्डित्यं, वस्तुतो मे शुभावहं. ॥ १०४॥

અર્થ': હું શખ્દ સબ્ટિને જાણું છું પણ હું શખ્દ શુબ્ટિ રૂપ કદાપિ પણ નથી. વસ્તુ સ્વરૂપે વિચારતાં શખ્દ જાલમાં જે પંડિત પણું રહ્યું છે તે આત્માસ્વરૂપે હિતકર નથીજ.

વિવેચનઃ—હું જગતમાં પ્રક્ષાંડમાં શખ્દ ઉત્પત્તિ થવાનું કારણુ સારી રીતે બાણું છું જીવ બયારે અવ્યક્ત નિગાદે એકેન્દ્રિયતા વિગેરેના ભાવામાં રહ્યો હતા ત્યાં તેની શખ્દા ઉત્પાદ કરવાની શક્તિ નહિ હતી. છતાં પણુ વિકલેનિન્દ્રયતા. બેઇન્દ્રયતા પામતાં અવ્યકત નસમજાય તેવા શખ્દની તેને ઉત્પત્તિ કરવાની શક્તિ આવી હતી. એમ ક્રમે ક્રમે વિકાશ પામતા સંગ્ની પ ચેન્દ્રિય થયા. ત્યારે તે શખ્દ શક્તિ બહુ વધારે પ્રમાણુમાં ખીલી. દેવ નારક કે મનુષ્ય પણુમાં વ્યક્ત ભાવે આવું બાલુવું

#### <del>ચ્યા</del>ત્મદર્શાંન ગીતા

રરહ

તે શ્રવણ કરવું તેને પોતાના અભિપ્રાય જણાવવા વિગેરે શખ્દ સબ્ટિનું ઉપાદાન કારણ વાણીના પુદ્દગલા જ છે. તે આત્માના ધર્મથી પર હાેવાથી તે શખ્દ જાલનું પંડિતપણું વસ્તુત: શખ્દા લંકાર શ્રુગાર વિગેરે તથા તર્ક જાલમાં ભ્રમણતા કરાવે છે. જોકે શખ્દવડે પૂજ્ય ગુરૂએા આત્મ સ્વરૂપના અનુભવ ભક્ષ્યા ભક્ષ્યનું જ્ઞાન કર્ત વ્યાકર્ત વ્યના ગમ્યાગમ્યના બાધ તે શખ્દની રચના દ્વારા કરાવે છે. તે ગ્રાહ્ય છે પણ તે જે શખ્દના પાંડિત્યનું અભિમાન આત્મ સ્વરૂપના વિનાશક થાય છે. તેથી તે હિતકર નથીજ. તેમાટે પૂજ્ય યશાવિજય છે પૂજ્ય પ્રવર જણાવે છે. કે. "

# व्यापारः सबै शास्त्राणां दिक् पदर्शन एवद्दि । पारस्तु प्रोपयत्येकोऽनुभवो भववारिधे ॥१॥

અર્થ<sup>દ</sup> – સર્વ શાસ્ત્રો ભણવા તે સંબંધી એક માત્ર માેક્ષ માર્ગની દીશા સુચનજ કરે છે પણ પારમર્થિક પાર તાે એક ધ્યાનમય અનુભવ કરાવે છે. શખ્દા નથી કરાવી શકતા. માટે શખ્દ પ્રદ્યામાં એકાંતે રાચવું હિતકરજ નથી. વાણીવિના વ્યવહાર નભી શકે તેમ નથી એક બીજાને પરસ્પરના અભિપ્રાયની આપલે કરી શકાતી નથી, તેથી એક બીજાના અભિપ્રાયો માટે વાણીના વ્યાપારની જરૂર છે.

રર૮:

આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

**રૂપ શબ્દબ્રદ્ધાર્થી હું ભિલ્ન**છું. એટલે વસ્તુતઃ પરમ પ્રદ્યા છું. વિવેચનઃભાષા એ છવોને પરસ્પર એક બીજાના અભિપ્રાય હુદયના વિગ્રારાની આપલે કરવામાં માનવ સંસારમાં વ્યવહાર ચલાવવામાં અત્યન્ત ઉપયોગી સાધન છે. પશુએા પણુ પોતાની ભાષાવડે પરસ્પરના વિગ્રારાની આપેલ કરી શકે છે. પરમપૂજ્ય શ્રી તીર્થ'કરા કેવળીએા ગણુધરા આર્યો ઉપાધ્યાયા સુનિએા જીવાને આત્મ વિકાશ કરવાના પ્રતિબાધ કરવામાં વૈખરી ભાષાને બાલે છે. તેમજ સર્થ દ્વાદશાંગી શાસ્તલિપીમય અક્ષરા વડે અને તેના ઉપદેશ આધ્યયન પઠન પાઠન સ્વાધ્યાય વૈખરીથી જ અને છે. જે જ્ઞાનનું લક્ષણુ પૂજ્ય આગાર્યવર્ધોએ જણુાવ્યું છે કે સ્વ**ए** દ્વવસાયિ વિજ્ઞાનં પ્રમાણુ આ જ્ઞાન પાંચ પ્રકારનું છે.

एवं पश्च विहं णाणं दन्त्राण य गुणाण य ।

पज्जवाणं च सन्वेसिं नाणं नाणीहिं देसियं ॥ १ ॥ પાતાના અને પર–પુદ્દગલના નિશ્વયિક આધ કરનારું

પાતાના અને પર-પુદ્ગલના નિશ્વાયક બાધ કરતારૂં એવું જે જ્ઞાન હાેય તે જ્ઞાન પ્રમાણુતાને પામે છે. અને તેમાં પરશ્પરની ઇચ્છા અભિપ્રાયોની આપલે બ્રુતજ્ઞાન કરે છે. તેથી વ્યવહારમાં તે પ્રમાણુતાને પામે છે. બીજા મતિ, અવધિ. મનઃપર્યવ, કેવલ જ્ઞાન પાલવાની ભાષા વિનાના છે. તેનું જ્ઞાન આત્મા પાતેજ જાણે; અને અન્યને સ્વાભિપ્રાય ભાણુવવા ભાષામય બ્રુતજ્ઞાન રૂપ શખ્દપ્રદ્ધાના વ્યાપાર કરવાજ પડે છે. તેથી પરજીવાને આત્મજ્ઞાન તરફ વાળવા માટે વૈખરી

વિવેચનઃ--જેટલી ભાષાઓ છે તેના ચાેગી લાેકાએ ચાર લેદ પાડયા છે. તે પરા પશ્ચન્તિ મધ્યમા અને વૈખરી. તેમાં જે

અર્થ<sup>િ</sup>ઃ—્સાષાના <sub>સ્</sub>વરૂપથી મારી આત્માની અવસ્થા વિચિત્ર હેાવાથી તેવી કેાઇક સંજ્ઞાવડે વા અપેક્ષાથી <mark>લાષાવડે</mark> વાચ્ય ગણુાયા છું વસ્તુતઃ મારૂં સ્વરૂપ અવક્તવ્ય છે. તેથી મને જણાવવામાં શખ્દાની ક્રયાંથી ગતિ થાય <sup>9</sup>ા ૧૦૬ ા

भाषानिचित्रवाच्योऽहं कथंचित् सव्यपेक्षतः अवक्तव्यं स्वरूपं मे, शब्दानां तत्र का गतिः ॥ १०६ ॥

અક્ષરાની લિપીથી જાહેર કરાતી દષ્ટિયી વાણીવડે ઉચ્ચાર કરાતી વૈખરી ભાષારપ શખ્દ છાદ્વારપી બાહ્ય દૃષ્ટિથી અથવા મનથી ઉપજતી કલ્પનામય દબ્ટિથી પરમ છાદ્વાના બાહ્ય થાય. શખ્દ છાદ્વાથી જણાય તેમ નથી તે માટે માત્ર રાગ દ્વેષ રપ કલેશમય જે પરિણામા તેના ત્યાગ કરીને કેવલ એક ધ્યાનના અવલંબન પૂર્વંક અનુભવ કરતાં પરમાત્મ સ્વરૂપ આતમછાદ્વા પ્રત્યક્ષ કરાય છે. ા૧૦પા

पञ्यन्ति ब्रह्म निर्द्वद्व निर्द्वद्वानुभवं विना । कथं लिपीमयी दृष्टि र्वाङ्मयी वा मनोमयी ॥१॥

ભાષામય શબ્દ બ્રહ્મ ઉપકારક થાય છે. પરંતુ તે શબ્દ બ્રહ્મ આત્મ સ્વરપથી અવશ્ય ભિન્ન છે. અને પુદ્દગલ કબ્યના સમુહ ના બને છે. તે પુદ્દગલથી હું આત્મા સમ્યગજ્ઞાન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાગ ૨૫ ગુણુ પર્યાયમય ચૈતન્યરૂપ સત્તાએ પરમ બ્રહ્મ હાવાથી શબ્દબ્રહ્મથી સર્વથા ભિન્નજ છું કહ્યું છે કે,

રરક્ષ

આ. ઝાહિ સાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

**२३**•

પરા ભાષા છે. તે તેા પરમ જ્ઞાનીઓથીજ જ્ઞાત થાય છે. <mark>તે આત્માના</mark> આધ્યાત્મિક અધ્યવસાય રૂષ હાેવાથી અન્ય પ્રા**ણીઓને** ગાચર થાય તેમ નથી. તે લોપીમાં ઉત<del>રે</del> તેવી પણુ નથી. પશ્યન્તિ ભાષા મન પર્યવ જ્ઞાનીઓ જાણી શકે છે કારણકે તે મનાવર્ગણાને એાળખે છે. મધ્યમા ભાષા શ્રુત જ્ઞાનીઓ તે તે બાષાને બાલતા સમજી શકે છે કેમકે તેઓને ચેષ્ટાનું અનુભવિત જ્ઞાન હાય છે. વૈખરી ભાષાના દેશાદેશ પ્રમાણે અનેક લેદા લેવાય છે. અરૂપી એવા આત્મ સ્વરૂપને પરા ભાષાના જ્ઞાતા કેવલીઓ જાણે છે પણ વૈખરી ભાષાવઢે તે સ્વરૂપને જણાવવા માટે વચન ઉચ્ચારવ ત અની શકતા નથી તેથી પૂજ્યા જણાવે છે કે ભાષાથી આત્મ સ્વરૂપ કાંઇક જીઠા પ્રકારનું વિચિત્ર છે તેથી ભાષાથી આત્મસ્વરૂપ વાચ્ય કહેવાય તેમ નથી.આમ હાવાછતાં પણ આપણુને તે અનિવાર્ય આત્મસ્વરૂપને આગળ કરીને ઘટ હું સંઆત્માં જીવ સત્વ પ્રાણી ભૂત વિંગેરે જ્યાં જ્યાં જે વ્યવહારથી ખાધ થાય તે અપેક્ષાએ લક્ષ્યમાં રાખીને અવાચ્ય આત્મા અને તેના સ્વરૂપને અતાવવા પ્રયત્<del>ન</del> કરાય છે. પણુ વસ્તુ સ્વરૂપે હું અને મારૂ સહજ સ્વભાવમય શુદ્ધ સ્વરૂપના પર્યાયોને ભાષામય શબ્દ પ્રદ્વાશાસ્ત્રો કહેવાને સમર્થ કેવીરીતે બને ! નજ બને. તેમાટે સર્વ શૉરૂંસ સમુદ્ર પારં-ગત ન્યાય વિશારદ પૂજ્ય યશાવિજયજી ભગવંત જણાવે છે કે. अधिगत्याखिल शब्द ब्रह्म शास्त्रदेशा मुनिः, स्वसंवद्येपरं ब्रह्माऽनुं भवेनाधिगच्छति 11 8 11

સુનિવરા સર્વ શાસ્તરૂપ શબ્દ પ્રદ્વાના અભ્યાસ કરી પારંગત થાય સર્વ દર્શન શાસ્ત્રોના જ્ઞાતા થાય તા પશુ

For Private And Personal Use Only

#### આત્મદર્શન ગીતા

स्वात्म स्व३्पने। यथार्थ બાધ પામી શકતા નથી પણ સ્વા-ધ્યાય ધ્યાન ધર્મ અને શુકલધ્યાન વા પદસ્થ પિંડસ્થ રૂપસ્થ રૂપાતીત ધ્યાનના અભ્યાસથી બાહાપીદ્ગલિક સ્વરૂપની અને આત્મ સ્વરૂપની હંસની પેઠે વિભાગી કરણ કરવાથી આત્માને યથાર્થ સ્વરૂપે આેળખે છે. પણ વૈખરી ભાષામય શખ્દ પ્રદ્વાની ગતિ તેના પ્રકાશ કરવામાં જરા પણ ચાલતી નથીજ. ૧૦૬ા निःक्रोधो निरहंकारो, निर्मायो ऌोमनाशकृत्, बाह्यमावतमोहन्ता, ब्रह्मज्ञानदिनेशतः ॥ १०७ ॥

અર્થ :---જે ક્રોધ વિનાના હાય અહંકાર વિનાના માયા અને લાેબના નાશ કરતા હાય તે પ્રવ્રાજ્ઞાનરૂપી સૂર્યથી બાહ્ય ભાવમય અજ્ઞાનરૂપ અધકારના નાશ કરે છે. અને તે સ્વ સ્વરૂપને પામે છે.

વિવેચન:-જે આત્માએ આત્માની સાથે અનાદિકાલથી એકીભાવે કરેલા એવા માહમય ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ, રાગ, દ્વેષ, રાગ વિગેરે દાેષાને હણુ છે અને પાંચઇન્દ્રચાના વિષયાને નિવિધ્કારી બનાવે છે. તે પ્રહ્યાત્તાનરૂપ સૂર્ય ને પ્રગટ કરીને ભાદ્યભવ બ્રમણુમય તમઃ-અધિકારને હણુ છે. તે માટે પરમ પૂજ્ય કલિકાલ સર્વત્ત ભગવંત હેમચંદ્રસૂરિ જણાવે છે કે,

### अमन्दानन्दजनने साम्यवारिणि मज्जतां जायते सहसा प्रंसां रागद्वेषमलक्षयः ॥ १ ॥

અત્યંત શ્રેષ્ઠ આનંદને પ્રગટાવવા માટે દે આત્માનુ સામ્ય–સમબાવ રૂપ અમૃત સ્વરૂપ પાણીમાં એકારેલાવે ચ્યા. ઋદિક્સાગરસ્**રિકૃત** વિવેચન સહિત

અભિષેક-સ્નાન કર કે તેથી અલ્પકાળમાં રાગ, દ્વેષ, માહ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, કામરૂપ પાપમય કલેશકારી મલ ક્ષય થઇ જશે એટલે આદ્ય ભાવમય પુદ્દગલની રમણુતા તારી ચાલી જવાથી તેના કારણુરૂપ માહેના સમૂલ નાશ થવાથી સૂર્યના પ્રકાશથી પણુ અધિક અપૂર્વ પ્રદ્યાસ્વરૂપ આત્મજ્યાેતના પ્રકાશ કરનારા આત્મા થઇ હકશે. ા ૧૮૭ ા

दोषोपरागमुक्तोऽइ, मात्मारामसनातनः । अनन्तज्ञानपर्यायै; रनन्तज्ञानधारकः ॥ १०८ ॥

અર્થડ :---હું સ્વરૂપ સત્તાથી આત્મા સર્વ દેાષરૂપ પાપ બ્રહુણુથી સુકત છું. તેથી પૂર્ણું સનાતન-પવિત્ર અને અના**દ્વિ** અનંત છું તેમજ અનંત જ્ઞાન પર્યાયોના ધારક દ્વાવાથી અનંત જ્ઞાનના પણુ ધારક છું.ા ૧૦૮ા

विवेशन :--- હું આત્મા સહજ સ્વરૂપે ચૈતન્યમય ज्ञान દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયોગ વિગેરેથી શુદ્ધ ચિંતામણિ રત્ન સમાન છું. તેથી નિશ્ચય સંગ્રહ નયથી વિચારતાં સર્વ દોષો એટલે રાગ, દ્રષ, મેહ, કામ, કોધ, માયા, માન ઇચ્છા મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન, શંકા અને આકાંક્ષા વિગેરે જે દોષા પહેલા છે તે રૂપી શહુના ઉપરાગ જેમ ચંદ્ર સ્પર્યને લાગે છે. તેવા ઉપરાગથી હું નિશ્ચયથી મુક્ત છું. તેમજ અનંત-કાલથી સનાતન અને પવિત્ર એવા હું સ્વ સ્વરૂપમાં રમનારા આત્મારામ છું. ગીતામાં જણાવે છે કે. अविनाशी तु तद्विद्धि, येन सर्वमिदं ततम्. विना शम व्यवस्यास्य न कश्चित्कर्त्युमईति ॥ १ ॥

ब्रधावे छे. आत्मारामे परा भक्तिः, परब्रह्मणि मग्नता, भूर्णानन्दमयः पूज्यो, महादेवः स्वरूपभाक्त. ॥ १०९॥

પયલા પરમતમાં સમામ સતાવ્ય હાવાયા આત્મરપરૂપ રાખ કશ્વન ચારિત્ર ગુણુમાં રમનારા નિશ્ચયથી હું છું પાતાના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થવાના ઉપાય અતાવતાં

नो कर्म रहितं विंति निश्चयेन चिदान्मनः ॥ १॥ द्रव्य ३૫ ज्ञानावरखादि આઠ કર્મથી સુકત થયેલા અને જે તેના વિપાક ३૫ રાગ દ્વેષમય ભાવકર્મથી પણ સુકત થયેલા તેમ નાકર્મ શરીર ઇન્દ્રિય મન આદિથી પણ સુકત થયેલા પરમત્મા સમાન સત્તાએ હાવાથી આત્મસ્વરૂપ જ્ઞાન

द्रव्यकर्मविनिर्मुक्तं. भवकर्मविवर्जितम् ॥

અવિનાશી સનાતન સ્વરુપી આત્મા છે. તેમ જાણ આવા આત્માવડે સર્વ પ્રદ્માંડ સદા વ્યાપ્ત છે. તેમાં વૃદ્ધિ કે એાટ કેાઇ પણુ કાલે આવતા જ નથી. આવા અવ્યય નાશ નહિ પામનારાને કેાઇ નાશ કરી શકતું નથી. તે આત્મા જ્યારે સર્વ દાષ પાપથી મુક્ત થાય છે ત્યારે પરમ શુદ્ધ સ્વરૂપે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્થ ઉપયોગમય આત્મ સ્વરૂપથી સૂર્યની પેઠે ઝળકે છે. તેને પ્રગટ કરીશ. કારણ કે તે તે ગુણેાથી પૂર્ણ પવિત્ર સત્તાથી છે જ તેવા હું પણુ મારા આત્મ સ્વરૂપના સત્તાથી છું. તેમજ કેવલ જ્ઞાનથી જાણવા ચાેગ્ય અનંત જ્ઞેયરપ દ્રવ્યા અને તેના અનંત પર્યાયોનો જાણવારા પણુ સહજ સત્તાથી છું. તેથી અનંતજ્ઞાનના કેવલજ્ઞાનના ધારક હું નિશ્ચયથી જ છું.

શ્માત્મદર્શ્વ ગીતા

આ. ઋહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

2.38

અશ<sup>e</sup> --- જે પાતાના આત્મારામમાં શ્રેષ્ઠ ભક્તિવંત હાય અને પરમ પ્રદ્યમાં મગ્નતા હાય તે આત્મા પૂર્ણાનંદ સ્વરૂપમય પુજ્ય મહાદેવના સ્વરૂપનેા લાેક્તા થાય છે. ા૧૯ા **વિવેચનઃ**-જે આત્માએા સમ્યગ્ રીતે આત્મ સ્વરૂપના સારાે છેાધ પ્રાપ્ત કરીને અનુભવ પુર્વક સ્વ સ્વરૂપને જાણીને આવા અશ્વર્યંના સ્વામી છે. તેમ જાણ્યા છતાં તેઓ પાતાના **સ્વરૂપને બૂ**લી જઇને શા કારણે સંસારમાં કમ<sup>6</sup>રૂપભય ંકર<sub>કે</sub>રા-**જાના કાસ બનીને આ**વા અવાચ્ય દુ:ખાે લાેગવે છે? શુદ્ધ આત્મ પરમ શુદ્ધ સ્વપર્યાયે৷ પરમાત્માના સ્વરૂપમય જે ગુણુ પર્યાયે৷ છે. રમૃતિરૂપ જે રથાપના કરાયેલીપ રમાત્માની પ્રતિકૃતિ-મૂર્તિ ઉપર જે પરમ ભક્તિ તેની પૂજા સ્તવના કરવી રૂપસ્થભાવે. **ધ્યાન** કરતાં જે ધ્યાતા ધ્યાન અને ધ્યેયરૂપ પરમાત્મ સ્વ-**રૂપની** એકાગ્રતામય અલેદતારુપ પરા ભક્તિ થાય તે પરમ **અદ્યામાં** મગ્નતામય પરાલક્તિને પ્રાપ્ત થયેલા આત્મા પૂર્ણ આનંદને નિત્ય ભાેગગે છે. તેજ પૂજ્ય મહાદેવ પરમાત્મ રવરપને પ્રાપ્ત કરનાર થાય છે. એટલે આત્માના સહજ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે. શ્રીલગવદ્ ગીતા જણાવે છે કે,

# अभ्यासयोगयुक्तेन, चेतसा नान्यगामिना । परमं पुरुषं दिव्यं याति धर्मानुचिन्तयन् ॥ १ ॥

અર્થ<sup>ઃ</sup>—અભ્યાસ ચાેગથી ચુકત મનવાલાે એક પર પ્રદ્ય તથા અંતરાત્મમાં પરમ શ્રષ્ટ ભક્તિ ચુકત થયેલે છતાે પરમાત્મા વીતરાગ રૂપ પ્રદ્રામાં અનન્ય એકાગ ભાવે રૂપસ્થ ધ્યાનથી મગ્ન લીન થયેાલાે યાેગી પરમાત્મા મહાદેવ

For Private And Personal Use Only

રવરપ પૂજ્ય દશાને પામીને પરમાન દના પ્રત્યક્ષ ભાષ્ઠતા થયેલા આત્મદશી<sup>°</sup> સમજવા.ાા ૧૦૯ ાા

# परानन्दकरं शुद्धं, शुद्धव्यक्तिप्रभासकम्; धर्मदेवं सदापूज्यं, सद्गुरुं नौमि भावतः ॥ ११० ॥

અર્થ' — જેઆત્માને શુદ્ધ પરમ આનંદ આપનારા છે આત્માનો શુદ્ધતા પૂર્વ'ક વ્યક્તિને પ્રગટ દેખાડે છે. તેવા ધર્મ'ના દાતાર પુજ્ય દેવ અને સદૂગુરુઓને સદાભાવથી નમરકાર કરં છું. ૧૧૦

વિવેચનઃ - જેમના ચરજીની નિરંતર સેવા ભક્તિ ભાવપૂર્વંક કરતા પરમ ધર્મની પ્રાપ્તિ આત્મા કરે છે. અને સ્વપર સ્વરૂપના સમ્યગ્ બાધ કરીને આત્મ શક્તિના પ્રગટ ભાવ થવામાં જે પુષ્ટાવલંબન નિમિત્ત બને છે અને આત્માને શુદ્ધ પરમ આનંદને પ્રાપ્ત કરાવે છે. તથા આત્મા ના સ્વરુપની શુદ્ધતા કરાવીને વ્યક્ત ભાવે આત્માને પ્રત્યક્ષ પર-માનંદ ખેલતા દેખાડે છે. તેવા ધર્મં નું દાન જગતને કરનારા પરમ પ્રદ્ધ પરમાત્મા વીતરાગ શ્રી અરિહંત સિદ્ધ અને પ્રત્યક્ષ સમ્યગ જ્ઞાન આપનારા શુરૂવરા સદાય મારે પૂજ્ય આરાધ્ય છે. તેમના ચરદ્યુમાં નિરંતર ભાવપૂર્વંક નમસ્કર થાવ! ા ૧૦ ા

# सद्गुरुस्तु स्वयंशुद्धः स्वात्मारामो निगचतेः वस्तुतः श्रब्दपर्याये, निर्वाच्यो रूपिद्रव्यतः ॥ १११ ॥

અર્થ :--- સ્વય શુદ્ધ આત્મારામ વસ્તુતઃ સદ્રગુરુ

આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

કહેવાય છે. શખ્દપર્યાયથી તે વાચ્ય નથી કારણ અરુપી હાવાથી રુપમય દ્રવ્યથી કહી શકાય તેવા નથી જ.ા ૧૧૧ ા

વિવેચન :---આત્મા આત્માના મિત્ર શત્ર ગુરુ અને દેવ પણ અપેક્ષાથી વિચારતાં અને છે. જ્યારે બાહ્ય સ્વરુપ-વાળા હાય આઠ કમ'ના નિરંતર ઉત્કૃષ્ટ અ'ધ આંધતા હાય મિચ્યાત્વ અવિરતિ કષાય અને અશુભ ચાેગમાં તલ્લીન અનતાે હાય ત્યારે તે જવ બાદ્યાત્માને પામેલા હાય છે. તેથી તે શરીર ઇન્દ્રિયા અને મનને આધિન થઇને પોતાને દર્ગતિમાં પાઢ છે. તે સમયે તે પાતાના શત્ર-ઘાતક થાય છે. અને શાસ્ત્ર ભાગુતા સ્વાધ્યાય કરતાં આત્મ સ્વરુપને વિચારતાં દાેષાને દુર કરતાં અનાદિના અશુભ માહને તથા પાંચ ઇન્દ્રિયામાંથી આત્મા અહાર કાઢતાં આત્મા જ આત્માના સદ્ગુરુ થાય છે. અને તે શુદ્ધ સ્વયં તપ જપ ધ્યાન રુપે ચારિત્ર ચાેગથી થાય છે. તેથી તે આત્માના જ શુદ્ધ સદ્દગુરુ કહી શકાય છે. તેમજ આતમા પાતાનું દિવ્ય સ્વરુપ પ્રગટ કરવામાં ઉપાદાન હાેવાથી આત્મા જ આત્માના દેવ છે એટલે શુદ્ધ અશુદ્ધ નિ<sup>9</sup>ચય વ્યવહાર નયની અપેક્ષાએ અનેક ધર્મો પર્યાયા તેના નામથી કહેવાય છે. પણ નિ<sup>×</sup>ચયથી અપેક્ષાએ વિચારતાં રુપ રસ આદિ પુદૃગલ દ્રવ્યના પરિ-ણામાેથી સ્વભાવ ધર્મવડે અરુપી એવા આત્મા પરમ પરમાતમા વસ્તુતઃ અવાચ્ય જ છે. ગીતામાં જણાવે છે.

' अनादित्वान्निर्गुणत्वात्परमात्मायमव्ययः ।

અનાદિ અને નિર્ગું શુ–સત્વ રાજસ તામસ ગુણ પ્રકુતિથી

જે અસુરાથી તે અસંતુષ્ટ રહેતા હતા. એક સમયે તે સવ<sup>ર્જ</sup> અસરાએ એકલ સાધીને ઈન્દ્ર ઉપર અકસ્માત્ હલ્લા કર્યા. તે વખતે પૂર્ણ તૈયારી ઇન્દ્રની ન હાેવાથી સર્વસ્વ કુટુંબને

ઈન્દ્ર શાંતિથી પાતાનું રાજ કાર્ય કરતા હતા પણ

પુરાણામાં એક ઈન્દ્રની કથા છે. તેમાં જણાવેલું છે કે,

વિવેચન-હું આત્મા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપ યાગમય અનેક ગુણ પર્યાયવંત અને સહજાનંદ સ્વરુપ મય છું, તેથી ઇન્દ્રિય શરીર મન અને વાણીથી અગાચર અગમ્ય <mark>છું, નામરુપથી પર છું સવર્ષ શકિતને</mark>। સ્વયંભૂ<mark>રમણ છ</mark>ું આવું મારું રવરુપ નિજ સત્તાએ હાેવા છતા પણ અનાદિ કાલથી માહ આદિ કર્મ રુપ આવરણથી મારું ચૈતન્ય ગુપ્ત થયેલું છે, કુકત કાંઇક કર્મના ક્ષચાપશામ ભાવવડે અક્ષરના અનંતમા લાગ એકાદ કિરણરુપે ચૈતન્ય રહેલું છે, અને તે પણ માહ અજ્ઞાન મિચ્યાલ અવિરતિ વડે અશુભ ક્રિયામાં નેડા-વાશી સ્થાન ભ્રષ્ટ થયેલા ઈન્દ્રની દશાને પ્રાપ્ત થયેલું છે.

मोहभावक्षयं नीत्वा, स्वादे ज्ञानामृतं स्वयम्. ॥ ११२ ॥ અર્થ'-હું આત્મા ધ્યાન ચાેગથી જાણવા ચાેગ્ય છું. સવે શક્તિનું મંદિર છું, માહભાવના ક્ષય કરીને સ્વય હું જ્ઞાનરૂપ અમૃતનું પાન કરી રહ્યો છું. ા ૧૧૨ ા

સ્વરૂષ અવાચ્ય છે ા૧૧૧ા

રહિત અવસ્થિત સ્વરૂપમય પરમાત્મા છે. શબ્દથી તેમનું

ध्यानयोगेन गम्योऽहं सर्वशक्तिनिकेतनः

\*\*\*

### આ. ઋદિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સદ્ધિત

છેાડી ભય પામેલા ઇન્દ્ર મનુષ્ય લાેકમાં આવી સર્વથી અતડા રહેવા માટે કેાઇ પર્વાતની ખીણુમાં ભુંડતું સ્વરુષ સજીને ર**દ્યો હતા. અને** ત્યાં ભુંડણી સાથે રહેતાં તેવા આહાર પાણી વડે પાતાના સત્ય સ્વરુપનું ભાન પણ બુલી ગયા. પાતાને એક સામાન્ય પ્રાણી ભુંડ માનતાે ભુંડણ સાથે વિષય ભાેગવતાે હતા. કાલક્રમે ભુંડણીને અનેક બચ્ચાએા થયાં તેના પ્રેમરૂપ માહ પણ લાગ્યા. ઇન્દ્રના દેવસ્થાનમાં તે અસુરાએ કેટલોક કાળ ધાંધલ કર્યું. ઈન્દ્રાણી વિગેર અપ સરા ઉપર ખલાત્કાર કર્યો. દેવાને સતાવ્યા. આમ કેટલાક કાળ કરીને અસુરા ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા. એટલે દેવાના પ્રધાન વર્ગ ઈન્દ્રની શાધ કરવા લાગ્યા. કાેઇ જગ્યાએ જ્યારે તેઓને સિધા પતા ન લાગ્યા ત્યારે સૂક્ષ્મ દષ્ટિથી દરેક ગુફા ભાંયરા ખાઢા ખાબેાચીયા સમુદ્ર તલાવ વૃક્ષાદિક રથાનામાં તપાસ કરવા લાગ્યા. તેમ કરતાં લુંડના ટાેળાં પાસે આવતાં તપાસ કરતા લુંડના આકારમાં રહેલા ઇન્દ્રિને તે દેવામાત્યોએ ઐાળખ્યાં પણ ઇન્દ્ર તાે પાતાનું સહજ સ્વરૂપ ભુલી ગયેલા હાવાથી કાંઇ પણુ માન તેા જ નથી. ત્યારે તે દેવેાએ તેના આલખચ્ચાને તેની નજરે મારી નાખ્યાં. તે દક્ષ્યને **ન**ેતે। ઇન્દ્ર **સુંડની દશામાં તેને**। પુત્ર પુત્રીનેા શાક કરતેા આંખમાંથી દુઃખના આંસુ કાઢતાે રૂદન કરી રહ્યો હતાે પછ્ ટેવાએ તેની સ્ત્રી ભુંડણીને પણ કાપી નાખી. તેથા ભુંડ **મહુ** જ દુઃખથી રૂદન કરવા લાગ્યા. દેવાએ જ્યારે ભુંડના શરીર ઉપર તરવારનાે ઘા કરીને તેને પણ કાપી નાંખ.ચા જ્યારે તે શરીર દુર થયું એટલે ઈન્દ્ર પેાતાના સ્વરૂપને

#### **મ્માત્મદર્શ**ન ગીતા

પ્રાપ્ત થયા. એટલે લુંડપણા રૂપ આવરણ દુર થનાં ઇન્દ્ર પાતાના સ્વરૂપને પામી હર્ષ પામ્યા પાતાના પ્રધાન દેવાની સાથે પાતાના નગરમાં જઇને પૂર્વની પેઠે સારી રીતે રાજ્ય કરવા લાગ્યેા. આ પુરાણની કથાના ઉપનયથી એ સમજવાનું છે કે આત્મા સહજ ભાવે સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપમય છે. તા પણ અનાદિકાલથી માહ અજ્ઞાન આદિ આઠ કર્મ સમુહના આવરણથી કાર્મણ શરીરથી ઘેરાયેલેા ઇન્દ્રની પેઠે આત્મ સ્વરૂપનું યથાર્થ જ્ઞાન ન હાેવાથી પુદ્રગલના ભાેગાના ભાષ્ઠતા કર્તા જ પાતાને સદા માનતા હતા. અને સહજ ભાવની સર્વ ગ્રેય શકિતના સ્વામિ હાેવા છતાં દ્રીન દુઃખી રહેતા હતા. પણ જેમ અનેક ગુણુ પર્યાયવાળું કંચન જ્યારે માટીમાં અલેકતાને પામ્યું છતાં માટીરૂપે હાય તેમ અનુસવાય છે. પણ જ્યારે પાણી ક્ષીર અગ્નિના સંચાગ પામીને પરમ શુદ્ધ નિરાવર્જી કંચન રૂપે પ્રગટતાને પામે છે. તેમ આત્મા પણ તપ સંયમ જ્ઞાનાલ્યાસ વડે ગુરુએાની ઉપાસના કરતાં પાતાના સત્ય સ્વરુપની પ્રતીતિ પામીને પિંડસ્થ સ્વરુપ રૂપા-તીત ધ્યાન કરતાં કર્મ મલના ઉપશમન કરતાં પાતાના સંદુજ સ્વરૂપને સર્વ શક્તિનું મહાસ્થાન છે તેવું સત્ય ભાન ચાય છે. અને ત્યારે જ માહ આદિ સર્વ કર્મ મલના ક્ષય શકલ ધ્યાન વડે કરીને પાતે પાતાની શશ્તિથી જ સચ્ચિદાનંદ રૂપ પાેતાના સ્વરૂપના જ્ઞાનરૂપ અમૃતનું પાન કરતા પૂર્ણુ આનંદના પ્રત્યક્ષ અનુભવ કરે છે. ા ૧૧૨ ા निन्दन्त के स्तुवन्तु के, गालिदानं ददन्तु के; साक्ष्यात्मा सर्ववस्तूना, मात्मज्ञानेन सर्वदाः ॥ ११२ ॥

3X+

### આ. ઝડહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

અર્થ ઃ—જગતના પ્રાણીઓ પાેતાથી વિચિત્ર લાગતા એવા મનુષ્યાે કાેઇ ચાેગી જેવા મહાત્માની નિદા પણ કરે છે. કેટલાક સ્તુતિઓ પણુ કરે છે. કેટલાક ગાળા અને માર પણુ આપે છે. તેમાં આત્મા પાેતે પાેતાને સાક્ષીરૂપે જાણુ છે. ા ૧૧૩ ા

**વિ**વે**ચન** ઃ—જગતમાં અનેક પ્રાણીઓને પાેતાના કમ<sup>°</sup>ના ક્ષચાેપશમ એક બીજાથી જીદા જીદા પ્રકારના હાેય છે. તેમજ ક્રિયા અનુષ્ઠાના પણ સર્વ જીવાના સરખા નથી જ દ્વાતા. કેટલાક સમુહની એક બીજા સમુહથી પણ જુકી જીદી પ્રવૃત્તિઓ હાેય છે. તેથી અલ્પ જ્ઞાનવ તાે બીજાની તે તે ક્રિયાએા પાતાની ક્રિયાથી જુદા જુદા પ્રકારની જોઇને. તેઓની નિંદા કરે છે. માર પણ મારે છે. દેહના ઘાત પશુ કરે છે. આવું આપણે નજરે દેખીએ છીએ. શ્રી ઇસુકઇષ્ટ વિશે પણ તેના જાત ભાઈ એાએ તેને પાતાનાથી જુદા અભિ-પ્રાચાને પ્રકાશતા જેઇને તેને મારી નાખવાના પ્રયત્ના કર્યા ક્રતા. એમજ ભારત વર્ષમાં પણ ભગવાન મહાવીર વિષે અનાર્ય મનુષ્યા અને સંગમાદિ કેટલાક સુર વ્યંતરાએ તેવા ઉપસગ કરવા રૂપ આચરણ કરેલ છે તેમાં ભગવાન માત્ર સાક્ષી રૂપે રહ્યા છે. પણ પાતાને તે પીડક છે તેવા આતંધ્વાનના ભાવ તે પીડકને શિક્ષા કરવા રુપ રૌદ્ર ભાવ નથી જ સેવ્યાે તેવી રીતે તું આત્મ સ્વરુપમાં મગ્ન થઈને બહારના અનુકુળ કે પ્રતિકુલ વિષયોમાં માત્ર દષ્ટા સાક્ષીરૂપે અન. તેના અભ્યાસથી તું પણ તારા કર્મના અનુકુલ કે પ્રતિકુલ કર્મ ઉદયમાં સર્વ વસ્તુ-

વિવેચન:--હું આત્મા પુદ્દગલના જે ગુરૂા છે. તેથી જાદા પ્રકારના ગુણ પરિણામવાલા છું. પુદગલના પરમાણુઓ સ્કંધાનું ક્ષણે ક્ષણે સમુહરુપ ઉત્પાદ વિખરણ છે. અને દ્રવ્યત્વ રુપે સ્થિરતા રહેલી છે. તે પુદ્દગલેા જડ-ચેતન વિનાના છે. તેમાં સ્પર્શ રૂપ રસ ગાંધ દાહ્યત્વ છેદનત્વ લેકનત્વ વિગેર

આશ' :--હું આત્મા અસ્પશ્ય' અદાદ્ય અછેલ નિરંજન છું. મનથી પર છું સૂક્ષ્મથી સક્ષ્મ અને પરથી પર છું.

अस्प्रचोऽहमदाह्योऽह-मच्छेद्योऽहं निरञ्जनः मनः परोऽहमात्माऽस्मि, सक्षमात सक्षमः परात परः 11 8 8 8 11

જે આત્માના અર્થિ મનિએા હાય છે. તે શભાશભ ક્રમ વિષાકાના વિચાર કરતા જે છવે જેવા અધ્યવસાયથી કર્મ કર્યું હાય તેવા શુસાશુસ રસ સુકત કર્મ વિપાકા અવ-શ્ય તેને ભાગવવા પડે જ છે. એમ ચિંતવતાં શરીશ ઈ ન્દ્રિય મન અને લાકનિંદાની ભયની વૃત્તિઓ ત્યાગ કરીને સમભાવ પૂર્વક રાગદ્વેષ વિના તે કર્મને ભાેગવતાં સાક્ષિ ભાવે માનતા પોતાના આત્મસ્વરુપ ચિદ્રાનંદરૂપ મકરંદને ભામરાની પેઠે ભાગવે છે. તા ૧૧૩ ત

એોના દેખવામાં સાક્ષી અન, શરીર ઇન્દ્રિય મનના ભાેગાની શ્રાસકિતના ત્યાગ કર અને પરમાત્મ સ્વરુપના ભાકતા અન તે ઉપર પરમ પુજ્ય શ્રી યશાેવિજયજી વાચકવર જણાવે છે 🕏 साम्यं बिभतिं यः कर्म-विपाकं हृदि चिन्तयन् । स एव स्याच्चिदानन्द-मकरांद मधुव्रतः 11 8 11

આત્મદર્શન ગીતા

221

અા. ઋહિસાગરસૂરિકૃત વિવેચન **સહિત** 

ધર્મ રહેલા છે. તેના શરીર ઇન્દ્રિય મન વાચા કર્મ વિગેરે બનતા હાેવાથી તેને સ્પર્શ દાહન છેદન લેદન ભીંજાવું સુકાવું વિગેરે સંભવે છે. પણુ તેથી હું ભિન્ન ગુણુ પર્યાયોને કરનારા છુ હું આત્મા શુદ્ધ ચૈતન્યના સત્તાથી ધારક દાવાથો સ્પર્શ્ય દાદ્ય છેદા લેદા વિગેરે નિર્મૂલ નાશ રુપ ધર્મના અભાવવાલા છું. તેથી આત્મા અસ્પર્સ્ય અદાદ્ય અછેદા છે. તેમજ કર્મ રુપ લેપ ન દાવાથી સહજ ભાવે આરેઘ છે. તેમજ કર્મ રુપ લેપ ન દાવાથી સહજ ભાવે આરામા નિરંજન છે. તે મનવાણીથી જીઠા છે. સૂક્ષ્મ દ્વગોથી પણુ અત્યંત સફ્રમ છે. અને ઝ્રેષ્ઠ ગણાતા પદાર્થોથી પણુ આત્મા સર્વ ઝ્રેષ્ઠ છે. ભગવાન શ્રી યશાવિજ્ય વાચકવર પરમાત્મ દર્શનમાં જણાવે છે કે,

न स्पर्शो यस्य नो वर्णों. न गन्धो न रस श्रुतिः श्रुद्धचिन्मात्रगुणमान्, परमात्मा स गीयते ॥ १ ॥

જેને સ્પર્શ નથી, વર્શું રૂપ નથી, ગાંધ નથી રસ અને શખ્દ નથી તેવા પુદ્રગલ શુષ્ટ્રાના અભાવવાળા છતાં શુદ્ધ અને એક ચિન્માત્ર જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયોગ આનંદમય શુષ્ટ્રા અને તેના પર્યાંચાને તાદાત્મ્યભાવે અભેદ ભાવે પ્રગટાવનારા આત્મા છે. તેમજ નિરંજન કર્મ મેલરુપ અંજન લેપ જેમને નથી તેવું વીતરાગનુ સ્વરૂપ છે તેવી રીતે હુ આત્મા છું. તેમજ મન વચન કાયા ઈ ન્દ્રિયાથી પછુ હું નિશ્વથ નય ભાવે રહિત છું, કર્મના મેલ જેને હાથ તેને રંજનત્વ સ્પર્શત્વ વર્ણુ ગાંધ શખ્દાદિના સંબંધ હાય છે. નિરંજનને તેના સંભવ નથી જ. શ્રી ગીતા જણાવે છે કે.

આત્મદર્શન ગીતા

\$83

नैनं छिदन्ति झास्रणि नैनं दहति पावकः, न चैन क्वेदयत्यापो न च ज्ञोपयति मारुतः ॥ १ ॥

જે આત્માને શસ્ત્રો છેદી શકતા નથી. અગ્નિ અળી શકના નથી. પાણી –સીંજાવી શકતું નથી, પવન શાયવીં શકતા નથી.

# अव्यक्तोऽयमचिन्त्योऽयमविकार्योऽयमुच्यते, सस्मादेवं विदिःवेनानुज्ञायितुमईसि ।

અવ્યક્ત હોવ થી ઇન્દ્રિયાથી અગ્રાદ્ય છે. અવિત્ય દિાવાથી મનથી અગ્રાદ્ય છે. પુદ્દગલ સંબંધ ન હોવાથી અવિ કારી છે. તેવા હા રાથી અત્મા સૂક્ષ્મ છે. જે સૂક્ષ્મ છે. વા પુદ્દગલ સંકધા તા બીજા યંત્રોયી પણ ગ્રહણ કરાય છે. વા પુદ્દગલ સંકધા તા બીજા યંત્રોયી પણ ગ્રહણ કરાય છે. વા પુદ્દગલ સંકધા તા બીજા યંત્રોયી પણ ગ્રહણ કરાય છે. વા પુદ્દગલ સંકધા તા બીજા યંત્રોયી પણ ગ્રહણ કરાય છે. વા પુદ્દગલ સંકધા તા બીજા યંત્રોયી પણ ગ્રહણ કરાય છે. વા પુદ્દગલ સંકધા તા બીજા યંત્રોયી પણ ગ્રહણ કરાય છે. વા પુદ્દગલ સંકધા તા બીજા યંત્રોય પુદ્દ કા પણ કરાય છે. વા પુદ્દ ગલ સંકધા તા બીજા યંત્ર મંત્ર કે તંત્રથી ગ્રહાય તેમ નથી. કારણ કે તે અરૂપી છે જગતમાં પોદ્દ મલિક પદાર્થમાં મહાન મદાર્થ ચિંતામણિ રત્ન કહેવાય છે. તેમજ સ્વયં બૂરમણસપુદ્ધ મહાન ગણ ય છે. પર્વતોમાં મેરૂ મહાન ગણાય છે પણ તેના કરતાં પણ અનંતગણું મહાન સંખ સહજન દેમયતા રૂપ આત્મામાં હાવાથી તે સર્વ પદાર્થીથી પણ પરમ શ્રેષ્ઠ છે. તેથી પરમ આવાધનીય છે.

यतो वाचो निवर्तन्ते न यत्र मनसो ग*िः,* श्वद्वानुभवसंवेद्यं, तद्वपं पत्मात्ननः ॥ १ ॥ लेवुं स्व३्५ ४७वामां वाखी पाछी ४**११ छे.** लेने।

#### આ. ઝાહિ લાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

નિશ્ચય કરવામાં મન કુંઠિત થઈ જાય છે, માત્ર તેના સ્વરુપને શુદ્ધ બાેધ અનુભવ જ્ઞાનથી જ જાણી શકાય છે. તેવું પરમાત્મા પરમ પ્રદ્ધાનું સ્વરૂપ છે. સત્તાથી આત્માનું તેવું સ્વરૂપ હાેવાથી તે શુદ્ધાત્મ અનુમવથી ગ્રહણ કરાય તેમ છે. ા ૧૧૪ ા

पद्धाक्षेषु ममत्वं किं, तत्कृत्ये नैवमात्मता; कर्मपङ्कनिद्वत्तत्वात्, प्रकाशे सर्ववस्तुनि. ॥ ११५ ॥

અર્થઃ--પાંચ ઇન્દ્રિયામાં તારે શા માટે મમત્વ છે! તેના કાર્યામાં જરા પણ આત્મત્વ નથી જ માત્ર કર્મ પંકથી જે તેની ઉત્પત્તિ છે. તે સર્વ કેવલીઓ તે વસ્તુઓના યથાર્થ પ્રકાશ કરે છે. ાા૧૧પા

વિવેચન:—પાંચ ઇન્દ્રિયામાં અને શરીર મન તેમજ તેના સર્વ' કાર્યીમાં હે આત્મા તારૂં સ્વરુપ નથી તા પછી તારે મારાપણું શા માટે કરવું બેઇએ ? ઇન્દ્રિય મન અને શરીમમાં જરા પણ આત્મત્વ રાખવું યાગ્ય નથી ગીતામાં કહ્યું છે કે, 'वासांसि जीर्णानि यथा त्रिहाय नवानि गृह्णातिनरो, पराणि । तथा दारीराणि विहाय जीर्णान्य

न्यानि संयाति नवानि देही ॥ ९ ॥

જેમ માણુસા જીના વસ્ત્રો જીર્જા થઇને ક્ષ્ડી ગયેલાના ત્યાગ કરીને નવા પહેરે છે તેમ આત્મા શુભાશુભ કર્મ તું મૂલ્ય આપીને શહણ કરાયેલા નવા શરીર ઇન્દ્રિય મન વિગેરને ધારગ કરે છે. તેથી નવા નવા દરેક ભવમાં શ્રહણ કરાતા શરીર ઇન્દ્રિયોને અને પુણ્યથી મળેલા બીજા અનુકુળ સાધનામાં શા

#### મ્માત્મદર્શન ગીતા

માટે મમત્વ ધરવા જોઇએ ? વસ્તુ સ્વરૂપે તેના સર્વ કાર્યો અને તેમાં આત્માનું કશું છે જ નહિ. સર્વ વિભાવ પરિણામા જ છે. અને તે કર્મરૂપ કાદવથી જ આત્માએ અજ્ઞાનતાથી જ ઉપજાવ્યા છે. તેમાં શા માટે મારાપણું ધરવું જોઇયે. જરાપણુ મારાપણું કરવા યાગ્ય નથી. ભગવાન હેમચંદ્રસૂરિ જણાવે છે કે.

रसासृग्मांसमेदोऽस्थि मज्जा ग्रुकान्त्रवर्चसाम् । अग्नुचिपदं कायः ग्रुचित्वं तस्य च क्रुतः । ॥ १ ॥

અર્થે:— માતાના આહારના પરિણામથી પ્રવાહિ અનેલા નાડી વડે વહેતા રસ લાહિ માંસ મેદ હાડકા ચરબી વીલ આંતરડા અને વિષ્ટાથી ભરેલી આ કાયા-શરીરમાં અશચિના મહાન ભંડારમાં પવિત્રતાના જે મમત્વ તે મિચ્યાત્વ જ છે. તેને મારૂ કરીને માનવું પણુ ખાટું જ છે. તેમાં આત્માપણું કયાં દેખાય છે ! તેના કાર્યો પણુ આત્માને કધા લાભ આપનારા છે ! બે લાભ નથી જ થતા તા તેમાં મારાપણું ન જ માનવું બેઈએ, તેની ઉત્પત્તિ આપણુ અજ્ઞાનતાથી કમેંરૂપ કચરા કાદવથી જ કરી છે. તેમાં કર્મના સંબંધથી રહેલા આત્મા તેથી ભિન્ન સ્વરૂપના પ્રકાશ કરનારા છે. કહ્યું છે કે.

' आया समाव नाणी भोई रमई विवत्सु धम्मंमि । आ भाटे ज्ञानभ करी टीक्ष कोवानी छे.

# **અા. ૠહિસાગરસ્**રિકૃત વિવેચન **સહિત**

ત્રાતા છે. તેના જ કર્તા ભાકતા તે આત્મ સ્વરૂપમાં રમણ કરનારા છે. ભાવા આત્મા ધર્મ સ્વરૂપને જાણીને વિભાવમય પદ્દગલના લોગકર્તું ત્વ રમણત્વના ત્યાગ કરીને સ્વ સ્વરૂપમાં સમનારા છે. તેજ મહાત્મા પૂજ્ય વખાણવા યાગ્ય જાણવા અન્ય પુદ્દગલ લોગી તા સંસારમાં ભુંડ જેવા એઠું વિષ્ઠા ભક્ષણ કરનારા છે. તેમ જાણવું! આત્મા કર્મપંકથી મુક્ત થતાં સર્પ વસ્તુઓ સ્વગુણ પર્યાય વિગેરે અનંત ગુણ પર્યાયના ભાકતા છે અને ઠેવલજ્ઞાન વડે સર્વના પ્રકાશ કરે છે. ા ૧૧૫ ા

# मटवद् भवगेहेऽस्मिन्, नाटितं चित्रचेष्टितैः ज्ञातं निजात्मसामर्थ्यं, जाग्रदात्मा प्रभासते. ॥ ११६ ॥

અર્થ ઃ---હું આજ સુધી ભવરૂપ રંગ મંડપમાં નટની પેઠે અનેક પ્રકારની ચેષ્ટા પૂર્વક નાચ્યાે છું. હવે મેં માફ્ ભાત્મસ્વરૂપનું સામચ્ય જાણ્યું છે. તેથી જાગૃત્ થએલેા આત્મા સ્વરૂપને પ્રકાશે છે. ાા ૧૧૬ ા

વિવેચન: હું આજ સુધી અજ્ઞાનતા અને મિથ્યાત્વ આદિ પ્રમાદના ચાેગે શુભાશુભ અધ્યવસાય કરતા આઠે કમ'ના દલાને ક્ષણે ક્ષણે ગ્રહણ કરતા મહામાહરૂપ નટરાજની ઈચ્છાને આધિન થઇને નટની પેઠે સંસારૂપ રંગ ભુવનમાં નવા નવા રૂપાને વિચિત્ર પ્રકારના આકારાને સજતા તેમાં લયલીન ભનાને અનેક પ્રકારના વિચિત્ર ચૈષ્ટા ચેનચળા કત્તા નાચી રહ્યો હતા. શ્રી યાગશાસ્ત્રમાં હેમચંદ્ર પ્રભુ જણાવે છે કે ચ્માત્મદર્શન ગીતા

5.80

| श्रोत्रियः श्वपचः स्वामी पत्तिर्ब्रह्मा कुमिश्वसः |   |             |    |
|---------------------------------------------------|---|-------------|----|
| संसारनाटये नटवत् संसारी इन्त चेष्टते              | H | <u>R</u> ji | į  |
| न याति कतमां योनि कतमां वान मुञ्चति,              |   |             |    |
| संसारी कर्म सम्बन्धादवक्रय कुटीमिव                | u | २ ।         | Ì, |

અર્થાઃ---આ સંસાર રૂપ રંગમંડપમાં જીવે પોત-પાતાના નવા નવા કર્મ વિપાકાના ઉદયને ભાગવવાને અર્થ તેના ઉદયકાલમાં એક વખત શ્રોત્રિય મહાબ્રાહ્મણ હતા. તે બીજી વાર કુતરાદિના માંસને પકાવનારા ચંડાલ બન્ચાે હાય છે. કાેઠવાર મનપતિ તેા કાેઇવાર નિર્ધાન અને છે. કાેઇવાર સ્વામી તા કાેઇ-વાર સેવક કેાઇવાર પ્રદ્યા કેાઇવાર સૂક્ષ્મ કીડારૂપે અનીને નટની પેઠે નાચ નાચ્ચાે છે. અનેક પ્રકારની ચાેનિમાં અનેક પ્રકારના વિચિ**ત્ર** નાટકાને ધરતા અન તકાલથી અન તી વખત ઉત્પન્ન થઇને વિનાશ પામે છે. અને માહથો અનેક પ્રકારની ચેષ્ટાઓ અને ચેનચાળાએા કરે છે. એવી કાઈ ચાેનિ નથી કાઈ સ્થાન નથી કે ત્યાં આ જીવે અનંતી વખત ઉત્પન્ન થયા અને મર્યા ન હાેય. આમ કમેના નેરથી સંસારી આત્મા અનેક શરીન રને ભાડાની કાટડીથી પેઠે લેતેા સુકતા આજ પર્યંત લગ્યા કર્યો છે. જ્યાં સુધી સ્વસ્વરૂપનું ભાન નહિ થાય ત્યાં સુધી અનંતકાળ પણું ભમશે જ. પણું મેં હવે મારૂં સહજ સ્વ-રૂપનું જ્ઞાન સદ્દગુરૂની ઉપાસના કરતા પરમાત્માના ચરણુની <mark>સેવા કરતાં મ</mark>ેળવ્**યું છે**. તેથી જાગતા થયેલા છું હું સહજ સામર્ચ્ય વીર્ય રાક્તિના જ્ઞાતા થયેા હેાવાથો મારા સ્વરૂપને નિમ લ બનાવીને જાગૃત કશાની પ્રાપ્તિ વડે જાગતા થઇશા ૧૧ દા

286

# આ. ઋહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન **સહિત**

यादक् सम्यक् स्वरूपं मे, तादग् ज्ञातं गुरोर्गिरा; अनादिकालमिथ्यात्व-स्वप्नं नष्टं सम्रुत्थितः ॥ ११७॥

અર્થ:---જેવું મારું સ્વરૂપ છે. તેવું મેં પૂજ્ય ગુરુ-દેવની વાણી વડે જાણ્યું તેથી અનાદિકાલનું મિચ્યાત્વ સ્વરૂપ મારૂં નષ્ટ થયું અને હું સમ્યગ્ ભાવે જાગૃત્ થયા છું. ાા૧૧૭૫

વિવેચનઃ----પુજ્ય ગુરુદેવની ઉપાસના કરતાં સુદેવની પૂજા ભક્તિ કરતાં સંઘ ભક્તિ વાત્સલ્ય કરતાં વત, તપ, જપ સ્વાધ્યાય કરતાં નવા નવા જ્ઞાનમચ શાસ્ત્રોના અભ્યાસ કરતાં જે સમ્યગ્ જ્ઞાન મને પૂજ્ય ગુરૂદેવની કૃપાથી પ્રાપ્ત થયું છે તે વડે જડ ચેતન પદાર્થીના ગુણ ધર્મ સ્વભાવના થયું છે તે વડે જડ ચેતન પદાર્થીના ગુણ ધર્મ સ્વભાવના બાધ મલ્યા છે. તેના ચાગે મેં મારા આત્મસ્વરૂપને થથા સ્વરૂપે નિહાલ્યું છે. મને થથા સ્વરૂપે તે આત્મ અને પશ પુદ્ગલ તત્ત્વના સ્વસાવ વિભાવ સ્વરૂપના નિશ્ચય થયા છે. તેજ કારણથી અનાદિ કાલના માહ માયામય મહા મિથ્યાત્વ જે સંસાર પરંપરાનું મૂલ હતું તે નષ્ટ થયું છે. અને હવે હું સમ્યક્ત્વ ભાવે આત્મસ્વરૂપમય નિત્યાનંદના ભાક્તા અન્યા છું કહ્યું છે કે,

सम्मदिीही जीवो तत्तरोरुइ आयभावरमणपरा। विसये भ्रजतो विहु नो रज्जइ नो मज्जइ ॥ १ ॥

જેને સ્વ પરત્વનાે યથાર્થ બાેધ શ્રદ્ધા રૂચિમય ભાવે થયે৷ છે. તેવાે સમ્યગ્દબ્ટિ આત્મા કર્મના યાેગે અનુકુ<mark>લ</mark> વિષયામાં પડેલા હાેય તેને ભાેગવે છે. સાતા અને અસાતાને

**વ્યાત્મદર્શન**ગીતા

પણુ ભાેગવે છે પણુ અનુકુલતામાં રાચતાે કે વિષયામાં તદાકાર અનતાે નથી પ્રતિકુલતામાં હાયવરાળ ખેદ કરીને નાશી જતાે નથી પણુ સમભાવે રતિ અરતિ વિના ભાેગવે છે. તેમ મેં પણુ સર્વ ભાેગા પ્રત્યે સમત્વ ધરીને આત્મસ્વરૂપમાં રમણુ કરવું તેવા નિશ્ચય કર્યા છે. ા ૧૧૭ ા

आत्मस्वभावधर्म यं, साधयिष्यामि यत्नतः वस्तुतः सिद्धरूपोऽहं, सर्वसिद्धिमहालयः ॥ ११८ ॥ અર્થ :----- આત્મસ્વભાવરૂપ ચૈતન્ય ધર્મ છે તેને હું પ્રયત્ન પૂર્વક સાધ્ય કરીશ જ કારણ કે હું વસ્તુ સ્વરૂપે સિદ્ધ સ્વ-રૂપ જ છું અને હું સર્વ સિદ્ધિએાનું મહાલય ભુવન છું. ॥ ૧૧૮ ॥

વિવેચન :--જે આત્મસ્વરૂપના ધર્મ છે. તે સમ્ય-ગ્રુજ્ઞાન દર્શન ચાસ્ત્રિ વીર્ય ઉપયાગરૂપ આત્મામાં તદાત્મ્ય ભાવે સ્વરૂપ સંખંધથી કથાંચિત્ અલેદરૂપે નિત્ય અપ્રગટ ભાવે રહેલા છે તેને પ્રગટ કરવા વ્યવહાર ધર્મ સુદેવગુરૂ અને ધર્મનું સેવન કરવું નેઇએ. તેમાં દેવ તે વીતરાગ સર્વજ્ઞ પરમાત્મા છે યાગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે.

# "सर्वज्ञो जित्रागादिदोषस्त्रैलोक्यपूजितः ।

तथा स्थितार्थवादी च देवोऽईन् परमेश्वर; ॥ १ ॥

જેએા સર્વ જગતના સર્વ પદાર્થીના ગુણુ પર્યાયના પૂર્ણુ જ્ઞાતા હાેવાથી સર્વજ્ઞ તેમજ રાગદ્વેષ માહ માયા લાેભ કામ અજ્ઞાન મિચ્યાત્વ કષાય નિદ્રા વિગેર દાેષાના

## આ. ઝાહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન **સહિત**

સર્વથા ક્ષય કર્યો છે. ત્રણુ જગતના લાેકા અને તેના સ્વામિઓ દેવ દેવેન્દ્ર મનુષ્ય માનવેન્દ્રોને પૂજ્ય તઘા સર્વ દ્રવ્યાે અને તેના ગુણુ તેમજ જગતના સર્વ વાચ્ય પદાર્થોને જેવા સ્વરૂપે જોયા છે. અનુભવ્યા છે. તેનું તેવું સ્વરૂપ થયાર્થ ભાવે કરે છે તે દેવ કહેવાય પરમેશ્વર કહેવાય. તે અરિહ તા સર્વ કર્મના ક્ષય કરીને સિદ્ધ થાય છે. તે પરમાત્માઓ આરાધ્ય ભાવે હોવાથી દેવાધદેવ પરમેશ્વર લગવાન્ કહેવાય છે.

' महावतधराधीरा भैक्षमात्रोपजीविनः ।

सामायिकस्था धर्मीपदेश्व∓ा गुरवो मताः ॥ १ ॥

અર્થ અહિંસા સત્ય અચીર્ય પ્રદ્દાચર્ય અકિંચનતા રૂપ પાંચ મહાવતને ધારણ કરનારા શુદ્ધ બેતાલીશ દેશ રહિત મળેલી બિક્ષાવડે દેહના જીવન વ્યવહાર ટકાવનાર સર્વ પાપમય વ્યપારના ત્યાગ પૂર્વક સામાયિકમાં વર્તનારા અને વીતરાગ સર્વદ્યપ્રિણિત ધર્મના યથાર્થ સત્ય ઉપદેશ આપનારા આચાર્યા ઉપાધ્યાયા સાધુઓ અને સાધવીઓ શુરૂસ્થાનમાં સમજવા

दुर्गति प्रपतत् माणि धारणाद्धर्म उच्यते । संयमादिर्देशविध, सर्वज्ञोक्तो मुक्तये ॥१॥

નરક તિયેંચ આદિ દુર્ગતિમાં પતન પામતા પ્રાણી-ઓને પડતાને રક્ષણ કરીને સદ્દગતિમાં પંદાંચાડે તે ધર્મ કુદેવાય. તે સંયમાદિ દશ પ્રકારે છે. ક્ષમા આજવ માદવ સુકલતા તપ સંયમ સત્ય શૌચ અકિંચન છ્રદ્ધાચર્ય એ દશ <del>ગ્યાત્મદર્શન ગીતા</del>

રપા

પ્રકારના શ્રેષ્ઠ ધર્મ સુકિત માટે ઉપાદાન કારણ થાય છે. કહ્યું છે કે.

# भातव्योऽयग्रुवास्योऽयमयं शरणमिष्यताम्, अस्यैव प्रतिपत्तव्यं शासनं चेतनाऽस्ति वेतु;

જો તમે ચૈતન્યને ઓળખ્યું હોય શુદ્ધ ચેતના શક્તિ રૂપ સમ્યગ્ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રને પ્રગટાવ્યા હોય તો તમાં આ દેવશુરુ-ધર્મરૂપ સ્ત્તત્રયિનું ધ્યાન-ઉપાસના કરા અને તે દેવશુરૂ અને ધર્મતું શરણુ અને જ્ઞાન-શાસન સ્વીકારા. તેથી તમને આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપનું અનુભવ જ્ઞાન થાય ત્યારે તમે પોતે જ એવા નિશ્ચયમાં આવશા કે હું મારા આત્મ ધર્મ જે પૂર્ણ સચ્ચિદાનંદમય છે. તેને સાધીને પ્રત્યક્ષભાવે અનુભવું. કારણુ કે આત્મા જ સહજ સ્વભાવે શિવકલ્યાણુ સ્વરૂપ જ છે,

आनन्दरूपं षरमात्मतत्वं, समस्तसंकल्पविकल्पम्रक्तम् । स्वभावळीना निवसन्ति नित्यं,जानाति योगी स्वयमेव तत्त्वम् ॥ १२ ॥

ज्ञान દર્શન ચારિત્રમય જે આનંદાત્મક પરમાત્માનું સ્વરૂપ છે. અને સર્વ સંકલ્પથી મુક્ત છે. તે સ્વસ્વભાવમાં નિત્ય લીન હાવા પૂર્વક સ્વસ્વરૂપમાં નિત્ય વસે છે. તેવા સ્વરૂપને ધ્યાન કરનાર ચાગીઓ સ્વયમેવ જાણુ છે દેખે છે. चिदानन्दमयं शुद्धं परापायनिरामयम्,

अनन्तसुखसंपद्यं सर्वसंगविवर्जितम् ॥ २ ॥

**રપર** 

આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

लोकमात्रप्रमाणोऽहि, निश्वयेन हिद्ययः । व्यवहारो देहमात्रेण कथयन्ति मुनीश्वरान् ॥ ३ ॥

આત્મા ચિઠાનંદમય શુદ્ધ અને અપાયથી રહિત રાગથી રહિત અને અનંત સુખથી સુક્રત તેમજ સર્વ સંગથી રહિત એવા આત્મા નિશ્વયથી લાેક પ્રમાણે વ્યાપક છે. છતાંવ્યવદ્વારથી દેહ પ્રમાણે વ્યાપક છે. તેમ મહામુનીવરા જણાવે છે. તેમજ તે આત્મા સર્વ સંપત્તિ લબ્ધિ સર્વ સિદ્ધિએાનું મહાન સ્થાન છે. તેમાં જરાપણ સંશય નથી આત્મા અનેક સિદ્ધિએા લબ્ધિઓનું સ્થાન છે.

# चाराणाञी विषावधिमनःपर्यायसम्पदः, योगकल्पद्रुमस्यैता विकासिक्कसुमश्रियः ॥

વિવે**ચન** :—હુ' ચૈતન્ય–જ્ઞાન દર્શ'ન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયોગ સ્વરૂપ આત્મા છું. પણુ શરીર ઇન્દ્રિય મન કર્મ'રૂમ આત્મદર્શન ગીતા

રપઢ

પુદ્દગલ સમુહમય જડ પદાર્થ નથી. નિશ્ચયનયની અપેક્ષાએ પરમ શુદ્ધ સત્તાથી છું. શ્રી ગીતા જણાવે છે કે.

''अञ्यक्तोऽयमचिन्त्योऽयमविकार्योऽयमुच्यते ।

આ ચૈતન્યમય આત્મા ઇન્દ્રિયોથી મનથી સંકલ્પ વિકલ્પાેથી અવ્યષ્ઠત–આગ્રાદ્ય છે. તેમજ સત્તા સ્વરૂપે સંગ્રહ નયની અપેક્ષાથી અવિકારી પણ છે. તેના સ્વરૂપની કદાપિ પણ હાની થતી નથી પરંતુ અનાદિકાલના પર પુદ્રગલના સંબંધથી સત્વ રાજસ તામસ પ્રકૃતિમય કર્મના સંસર્ગ દેાવાથી મૂલ સ્વરૂપ માટીની મધ્યે રહેલા સુવર્ણની પેઠે અવ્યકત–અગ્રાદ્ય થયું છે. વાચકવર યશાવિજયજી જણાવે છે કે

कर्म जीवं च संश्लिष्टं सर्वदा क्षीरनीरवत् ।

કમની સાથે જીવના અનાદિકાલથી પાણી અને દુધની જેમ એકાકાર સંબંધ છે. તેને હંસરૂપ વિવેકથી આત્મા લેદ કરે છે. વસ્તુતઃ જ્યારે કર્મ તથા તેના ક્લરૂપ શરીર મન ઇન્દ્રિયે અને ભાગ્ય ભાગા મારા કે હુંપણાથી સુકત થાય છે. ત્યારે માક્ષ માર્ગની ગવેષણા કરી તેમાં જેડાય છે. એટલે યોગના અભ્યાસથી મન અને કાયાના સંયમ કરીને યોગ નિષ્ટ થયેલા યાગા આત્મશક્તિને પ્રગટ કરીને મવર્ માહા-દિક કર્મના ક્ષય કરી પરમાનંદના ભાકતા થાય છે. હું પણ આત્મા હાવાથી તે માર્ગે ગમન કરી સગ્ચિદાનંદના ભાકતા દબ્ટા અન્યના અવશ્ય બનીશ જ. ાા ૧૧૯ ાા લપૂર્વ યોગસામર્થ્ય, સર્વજ્ઞાત્ને પ્રજ્ઞી તિતમ્ સર્વસંમં પરિત્યાબ્ય, સ્વાત્મોત્સર્થ કરી મ્વરામ્યદ્ધ ા 1 કરા શ 248

આ. ઝડહિસાગરસ્ર્રિકૃત વિવેચન સહિત

અર્થ'—ચેાગતુ અપૂર્વ સામચ્ય છે. તેમ સર્વ શાસ્ત્રોમાં જણાવ્યું છે. તેથી હુ આત્મા સર્વ સંગના સંપૂર્ણ ત્યાજ કરી આત્માની ઉન્નતિ કરીશ. ા૧૨૦૫

**વિવેચન**—યાેગ એટલે માક્ષમાં સંબંધ કરાવે તેવી 🗬 ક્રિયા હાય તેને ચાેગ કહેવાય છે તેમજ મન વચન અને કાચાની ક્રિયાને ચેાગ કહે છે. પણ તે શુભ અને અશુભ એ પ્રકારે હાય છે. મન વચન કાયાની જે અશુભ પ્રવૃત્તિ જીવાને સમયે સમયે સાત વા આઠ કર્મના સંબંધ કરાવે છે. તેવા ચાગ પ્રવત્તિના ત્યાગ કરીને આત્માને માક્ષ માર્ગમાં ગમન કરાવે અથવા પહેાંચાડે તે કિયા શુદ્ધ ચાેગ કહેવાય છે. કહ્યું છે કે, ' मोक्षेण योजनाद्योगो ' એવી યાગ પ્રવૃત્તિ તે આભામાં તાદામ્ત્ય ભાવે કરાતી હાવાથી તે ાકચાને ચાગ કહેવાય છે. ચાેગ તે આત્મસ્વરૂપ જ છે. તેનું સામર્થ્ય અપૂર્વ જ દ્વાય તેમા જરાયણ આશ્ચર્ય નથી જ. આતમા શુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કરતા આત્મસ્વરુપ ચાેગને આરાધતા મારૂદેવી માતાની પેઢે ગજ સ્કંધ ઉપરજ ચાેગ શકિતના વિકાશ કરતાં સર્વ કર્મના સસહનું દહન કરીને અપૂર્વ ચાેગથી માક્ષની પ્રાપ્તિ મેળવી છે. આત્મામાં સહજભાવે સત્તાએ, અપર્વ વીર્ય-સામઅ્ધ રહેલાં છે. તે કર્મના ક્ષય થતાં પ્રગટ થાય છે. શ્રા હેમચંદ્ર પ્રભુ જણાવે છે કે,

अहो योगस्य महात्म्यं प्राज्यसाम्राज्यमुद्रहन् । अवाप केवलज्ञानं भरतोऽपि भरताधिप: ।

અહેા આશ્ચર્ય છે ચાેગનું સામચ્ય તા જીવા. માટા

2.11

#### આત્મદર્શન ગીતા

સામ્રાજ્યને ધારણ કરતા લરત દેશનું રાજ્ય ભાગવતા મહારાજા ચઢવતિ ભરત સર્વ સંગને ત્યાગ કરતાં આરિશા બુવનમાં ચાંગની આરાધનાથી કેવલ લક્ષ્મીને પ્રગટ કરી હતી હું પણું સર્વ જડ ચેતન વિગેરે ધન્ય ધાન્ય પુત્ર પુત્રી કુટુંબ સ્ત્રો મિત્ર વિગેરે પરિવારના સંગ ત્યાગ કરીને અભ્યંતર ભાવે કષાય રૂપ રાગ દ્વેષ વિગેરેના રાગ સંબંધ છાડીને એકાંતમાં આત્માના સ્વરૂપની શુદ્ધતાકારક આત્મ સામર્થ્યંને પ્રગટાવીને ધ્યાન સમાધિયાગવડે આત્માની દ્વાતિને સાધીશ.

ઉત્તરાધ્યયનમાં કહ્યું છે કે

धणेण किं धम्मपुराहिगारे सयणेण वा कामगुणेहिं चेव; समणो भविस्सामी गुणोहधारी, बहिं विहारा अभिगम्म भिक्खं॥ १ ॥

न तस्स दुक्खं विभजन्ति नाइत्रो न मित्तवग्गा न सुआ न बान्धवा इकोसयं पच्चणुहोइ दुक्खं कत्तारमेव अणुजायकम्मं ॥ २ ॥

જે આત્મા ધર્મ-માક્ષનગર તરક ગમન કરનારા છે. તેને ધનધાન્ય કે કામગુણે શું કામમાં આવવાના છે. ? તેથો તે સર્વના સંગ સંખંધ તથા માહ રાગ અને દ્રેષના ત્યાગ કરીને સાન દર્શન ચારિત્ર વીર્થ ઉપયાગ રૂપ આત્મગુણેના સમુહને ધારણ કરનાર-પ્રગટ કરનારા અહિંસા સત્ય અચીર્ય બ્રદ્ધચર્ય અપરિગ્રહતા સમિતિ ગુપ્તિ જ્ઞાનાદિ આચારમય ચારિત્રને ધારણ કરીને શ્રમણ થઇશ બાદ્ય સર્વ સંગના શરીર ઇન્દ્રિ-સતા સુખની લાલચ છેાડી દઇને ઘરબારના ત્યાગ કરીને વિદ્ધાર આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

કરીશ પણુ તેમાં હું મારા આત્માને દુઃખ છે તેવું નહિ માતું. કારણ કે જે જીવે શુભ વા અશુભ કર્મ કર્યાં છે તેના વિકાશ કે વિનાશ મિત્રા પુત્રા બાંધવા કે કાઈ કાંઇ કરી શકતા નથી જ. તે સર્વ સંગના ત્યાગ કરીને આત્મધ્યાનમાં વીર્ય બલને ઉત્દુષ્ટતા પૂર્વ ક પ્રગટ કરીને માહાદિક સર્વ કર્મના આવરણાના વિનાશ કરીને આત્મસ્પરૂપની ઉત્દુષ્ટ દશાને પ્રગટાવીશ જ. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય પ્રભુ ચાગશાસ્ત્રમાં જણાવે છે કે.

षहिरन्तश्च समन्तात् चिन्ता चेष्टा परिच्युतो । तन्मयभावं प्राप्तः कल्ठयति मृश्चमुन्मनीभावम् ॥१॥ लाह्य शरीर અને અભ્યંતર મનની સર્વ ચેષ્ટારૂપ ક્રિયાના ત્યાગ કરીને એક પરમાત્મ સ્વરૂપમાં અભેઢ ભાવે તન્મય-એકાગ્રતાને પ્રાપ્ત થયેલા યાગી ધ્યેયમાં અભેઢ ભાવમાં લીન થયા છતાં આનંદઘન યાગીરાજની પેઠે ઉન્મની ભાવને પામે છે. અને આત્મસ્વરુપની ઉત્કૃષ્ટતાને સાધે છે.

व्यक्त्याऽसंख्यमदेशैदिं, जीवोऽहं सर्वधर्मभाक्; नित्यानन्दनिधानोऽहं, बाह्यानन्दं त्यजाम्यहम. ॥ १२१ ॥

અર્થ :---વ્યકિત ભાવે હું આત્મા અસંખ્યાતા પ્રક્રેશ વડે ચુક્ત અને જ્ઞાનાદિ સર્વ ધર્મના ધારક છું. તેમજ નિત્ય આનંકના નિધાન એવા હું બહારના સર્વ આનંદ છે તેના ત્યાગ કરં છું ાા ૧૨૧ ા

વિવેચન :—હું છવ આત્મા વ્યક્તિથી અસંખ્યાલા

મ્માત્મદર્શન ગીતા

২৸৩

પ્રદેશામાં વસનારા છું. પ્રત્યેક પ્રદેશે અનંતજ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયોગ આદિ આત્મધર્મના ધારણુ પાલક છું. यत्र जीवादयो वर्तन्ते सलोक असऽख्यप्रदेशप्रमाणः

(નયચક્ર) લાકમાં જીવાદિ દ્રવ્યાે જ્યાં વતે છે. તે પ્રત્યેક જીવાે લાેકાકાશ પ્રમાણુ અસંખ્ય પ્રદેશમાં વસે છે. અને તે સર્વદ્વાનાદિ ધર્મવના ધારક છે.

चेतना रुक्षणो जीवः तत्र चेतना च ज्ञानदर्शनोपयोगीअन-न्तपर्थाय परिणामिक कर्तृत्वभोक्तत्वादिरुक्षणो जीवास्तिकायः

(નયચક) જીવ ચેતના લક્ષણવંત છે. તે ચેતના એટલે વસ્તુત્વના બાધ. શુદ્ધ નયથી જાણવા અશુદ્ધ વ્યવહારનયથી શુભાશુભ સ્વ કર્મ'ના કર્તા ભાકતા જીવ છે. હું નિશ્ચય નયથી સર્વ' આત્મ ધર્મ'ના કર્તા ભાકતા રૂપ વ્યાપારવંત છું. ગ્રાનસારમાં યશાવિજયજી મહાેપાધ્યાય વાચકવર જણાવે છે કે.

"वस्तुतस्तु गुणैः पूर्णमनन्तैभणिते स्वतः ।

વસ્તુ સ્વરૂપે અનંત જ્ઞાનાદિ ગુણુથી પૂર્ણું આત્મા સ્વ-ભાવથી પાેતાના પાેતે જ પ્રકાશક થાય છે. આમ અનંત ધર્મુના સ્વામી હાેવાથી નિત્ય આનંદના નિધાન હું છું, આવા થથાર્થ સમ્યગ્ સ્વરૂપના બાેધ–થવાથી હું બાહ્ય દબ્ટિવાળા વિષય ભાેગના આનંદને તિલાંજલિ આપું છું, ત્યાગ કરૂં છું કહ્યું છે કે.

## जे परभावे रत्ता मत्ता विसयेसु पावबहुल्रेसु आसा पासनिबध्धा भमन्ति चउगईमहारन्ने ॥ १ ॥ १७

ર ૫૮

અા. ઋહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન <mark>સહિ</mark>ત

જે જીવાે પર પુદ્દગલ ભાવમાં રકત આશકત થયા છે. વિષય ભાેગરૂપ દારૂનું મદિરા પાન કરીને માહેથી મત્ત– છકેલા છે. અને તે કારણુથી અઢારે પ્રકારના ભય કર પાપા કરી રહ્યા હાેય છે. તે પાપ કમ'થી પાતાને અનુકુલ સવર્ધ સુખ સહિત બીજા સાધના સત્તા પ્રભુતા મળશે તે આશાથી બંધાયેલા હાેવાથી આવા પાપકર્મ કરતા આતર્ધ રૌદ્ર ધ્યાન કરતા કૃષ્ણાદિક ભયંકર લેશ્યાવ ત થતા હાેવાથી ચારગતિ ચારાશી લાખ યાેનિમાં નિરંતર ભમે છે. માટે બાહ્ય પુદ્દગલ ભાેગના સુખના ત્યાગ કરીને આત્મધર્મની ઉપાસનામાં વીર્થ કારવીને આત્માનંદના ભાેકતા બનીશાા ૧૨૧ા

देइमन्दिरसंस्थोऽपि, देहाद् भिन्नो न संग्रयः सत्तातः सिद्धरूपोऽहं, देहे जीव जिनेश्वरः ॥ ४२२ ॥

અર્થ'—હું આત્મા દેહરૂપ મંદિરમાં વસતાે છતાં પણ દેહથી સર્વાથા ભિન્ન જ છું. તેમાં જરાપણ શંકા શંસય નથી જ અને સત્તાથી હું સિદ્ધ સ્વરૂપવંત છું, દેહમાં જીવ સત્તાથી જીનેશ્વર સ્વરૂપે વર્તે છે. ા૧૨૨ા

વિવેચન—કેહ શરીર રૂપ મંદિરમાં હું આત્મા અના દિકાલથી પર પરાએ વાસ કરું છું, દેહના ત્યાગ કરીને થાેડા સમય પણુ રહ્યો નથી તાે પણુ હું નિશ્ચયથી તે જડ પુદ્દગ-લમય શરીર ઇન્દ્રિયાે મન અને કર્મ આદિથી સર્વથા ભિન્ન જ છું, મારા અને તે પુદ્દગલના અનેલા શરીરાદિમાં સ્વભા વગુણુ ક્રિયા-પર્યાયોના ભેઠ પ્રત્યક્ષ અનુભવાય છે. તેમાં જરા

246

**આત્મદર્શન**ગીતા

**પણ** સંશય શ'કા કરવા જેવું નથી જ. શ્રી પરમપૂજ્ય યરોાવિજય વાચક ભગવાન કહે છે કે.

# परमानन्दसम्पन्नं, निर्विकारनिरामयं, घ्यानहीना न पञ्चन्ति निजदेहे व्यवस्थितम् ।

પરમાન દની સંપદાવ ત નિર્બિ કારી નિરામય આત્મા પોતાના શરીરમાં સદા વિદ્યમાન હોવા છતાં પણુ તેનું ધ્યાન નહિ કરનારા શ્રદ્ધા વિનાના નાસ્તિકાેને તેના દર્શન થાય તેમ નથી જ પણુ તે આત્મ સ્વરુપનું ધ્યાન કરનારા ગુરુની ઉપાસના તથા પરમાત્માની રુપસ્થ રુપાતીત ધ્યાનથી ભક્તિ કરનારાઓ તેના પ્રત્યક્ષ અનુભવ પ્રાપ્ત કરે છે જ જેવી રીતે નજિનં યથા નીરં, મિજ્ઞ તિષ્ठति सर्वदाा अयमात्मा स्वमावेन देहे तिष्ठन्ति सर्वदा ॥

કમલ જેમ પાણીમાં રહે છે. છતાં પાણીથી નિલેપ્ છે. તેમ આત્મા પણ કમ<sup>6</sup>યોગથી દેહમાં વસતાે છતાં પણ દેહથી જીદા સ્વભાવથી રહે છે, આત્મામાં સર્વ ગુણે પર્યાયોથી શુક્રત અનંત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય અગુરૂલઘુ આવ્યા– બાધતા અનવગાહત્વ વિગેરે સિદ્ધ સ્વરૂપ સત્તાથી રહેલા છે. તેમ આ દેહમાં જીવ સ્વરૂપની સત્તા યાગ્યતાથી જીનેશ્વર પણ થાય છે.

# जीवो वै शिवो जायते

જીવને જ નિજ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થયે શિવ મડેલ્વર થ્રદ્ધા પરમાત્મા અને છે. ા ૧૨૨ ા આ. ઋહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

२६०

सन्तो ज्ञानक्रियानिष्ठाः पूजयन्ति महेश्वरं; साम्यवारिकृतस्नाना, भक्तिपुर्ध्येर्यजन्ति हि. ॥ १२३ ॥

અર્થાઃ---સમ્યગ્જ્ઞાન ક્રિયામાં નિષ્ટાવંત સંતાે સમતા-રૂપ શુદ્ધ જલથી અભિષેક કરીને ભક્તિ રૂપ પુષ્પાેથી મહેલ્ધરની પૂજા કરીને આત્માનું સમર્પથરૂપ યજન કરે છે. ા૧ર૩ા

વિવેચન:-સંતા કે જેમણે સવ' અહાર પાપમય બ્યાપારના સર્વથા ત્યાગ કરેલ છે. તેવા સંત ચાેગીશ્વરા સમ્યગ્જ્ઞાન સમ્યગ્દર્શન વડે સ્વ સ્વરૂપ અને પરપુદ્દગલ સ્વરૂપની વહેંગ્રણી કરીને બાહ્ય લોકિક દૃષ્ટિના ત્યાગ કરવા પૃવંક પાંગમહાવત મલરૂપે અને આઠ પ્રવચન માતા પાંચ જ્ઞાનાદિ આચાર વિગેરે ગુણુ શિક્ષારૂપ વતાને આરાધતા જ્ઞાનના શુદ્ધ અનુભવ પૂર્વંક અપ્રમત્ત શુદ્ધ ક્રિયામાં નિષ્ઠાવાળા થયેલા યાેગી મુનિવરા સમતા ભાવમય શુદ્ધ જલથી સ્નાન કરીને પવિત્ર થયેલા હાવાથી મહેશ્વર એટલે મહાન સમર્થ ઇશ્વર અરિહ ત સિદ્ધ ભગવ તોના રૂપસ્થ ધ્યાન વડે આત્મભાવમાં એકાગ્રતા પૂર્વક લીન થઇને આત્મ સમર્પજીતા પૂર્વક લાવ પૂજા કરે છે. અને તેમાં નવધા ભક્તિરૂપ પુષ્પાથી પૂજન કરે તા આત્મા પરમાત્મ સ્વરૂપને ભજે છે. તે માટે પરમ પૂજ્ય શ્રીયશેાવિજયજી વાચકવર જણાવે છે કે.

# "ब्रह्माऽध्ययननिष्टावान् परम व्रह्म समाहितः॥ ब्राह्मणो लिप्यते नाधैनियागं प्रातिपत्तिमान् ॥ ८ ॥

બ્રદ્ધ સ્વરૂપનું અ<sup>દ</sup>યયન કરનાર અને બ્રદ્ધાગ્રય<sup>°</sup>ને દ્રવ્ય ભાવથી પાલનાર બ્રાદ્ધાણુ સુનિ યાેગી જગતના કાેઇ પણુ પાપ

### **ગ્માત્મદર્શ'**ન ગીતા

કાર્યમાં જોડાતા નહી હાેવાથી મન વચન કાચાની પૃ**ણું પ**વિ-ત્રતા હાેવાથી પાપથી જરાપણુ લેપાતા નથી. અને આચારાંગ આદિનું અધ્યયન કરતા પવિત્ર પરમ પ્રદ્ધાનું ધ્યાન કરતા તેની ભાવનામાં એકત્વ ભાવે નિષ્ઠાવાન થતા છતા સવ<sup>\*</sup> ગ્રાનાવરણાદિ માહાદિક કર્મના ક્ષય કરીને અભેદભાવે પરમ પ્રદ્ધમાં લીન થાય છે. પરમાત્મા દશાને રૂપાતીત ધ્યાનથી પામે છે. ૫ ૧૨૩ ા

यजन्ति ज्ञानदीपेन, शुद्धरूपफलेन च:

परात्ममङ्गलप्राप्त्ये, कुर्वन्ति भावमङ्गलम्. ॥ १२४ ॥

અર્થ<sup>િ:</sup>— જ્ઞાનરૂપી દીપક વડે જે પરમાત્માને પૂજે **છે.** તેમજ શુદ્ધ સ્વરૂપમય ફલવડે પૂજા કરે છે. તેમજ આરતિ મંગલ–દીપક વડે પરમાત્માનું જે યજન પૂજન કરે છે. તે આત્માને ભાવ મંગલની પ્રાપ્તિ માટે થાય છે. ા ૧૨૪ ા

વિવેચન: — જે ધ્યાન યેાગી આત્મ દર્શનની અભિલાષી હાેવાથી સમ્યગ્ જ્ઞાન વડે સ્વ સ્વરૂપ શુદ્ધ ચૈતન્યના જ્ઞાના-નુભવ રૂપદીપક પ્રગટાવીને સર્વ બાહ્ય અને અભ્યંતર આશ્રવાને દુર કરતા બાહ્યાભ્યંતરથી પવિત્ર થઇને પ્રભુ પરમાત્માને અને અંતરાત્માને એકત્વ ભાવે નિરખતા પરમાત્મા સ્વરૂપમાં આત્મ-જ્ઞાન રૂપને સમપે છે. એટલે આત્મ અપ'છુ રૂપે પૂજક કહેવાય છે અને આત્માના શુદ્ધ નિરાવર્છ્યુ સ્વરૂપ જે પરમાનંદમય ક્લ રૂપ આત્મ સ્વરૂપને અભેદભાવે પરમાત્માના ચરછુમાં સમપે છે. વળી આત્માની પરા-શ્રેષ્ઠ દશાને પ્રાપ્ત કરવાના મંગલમય ઉદ્દેશ રાખીને જે ભાવશુણુ સ્તવના રૂપ પદસ્થ ધ્યાન રૂપ ભાવ આ. ઝાહિસાગરસ્ર્રિકૃત વિવેચન સહિત

મંગલમય મંગલ દીષક પ્રગટાવીને આત્મ સ્વરૂષને પરમાત્મ ભાવમાં એકત્વ કરીને સમપે છે. તે અવશ્ય પરમાત્મ સ્વ-રૂષની પ્રાપ્તિ માટે જ થાય છે જ્ઞાનસાર ભાવ પૂજા પ્રકરણુમાં કહ્યું છે કે,

# स्फ़ुरन् मङ्लदीपं च स्थापयानुभवं पुरः । योगनृत्यपरस्तौर्यत्रिक संयमवान् भव ॥

જ્ઞાનાનુભવમય દેદિપ્યમાન મંગલરૂપદીપકને પરમાત્માની સન્મુખ સ્થાપન કરીને ચાેગ ત્રણુની શુહતારૂપ સંયમમય નૃત્ય વડે પરમાત્માનુ રૂપસ્થ ધ્યાન રૂપ વાજિ ત્રિક વગાડતાે ધ્યેય જે પરમાત્મા રૂપસ્થ ભાવનું ધ્યાન અને ધ્યાતારૂપ આત્મા એકત્વ અભેદભાવે ધ્યાન થવા રૂપ ધ્યેય ભાવમ ગલ દીપક પૂજાને કરીને તું પરમાત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ કર. ાા ૧૨૪ ા

बादयन्ति परप्रेम्णा, सत्यघंटा म्रहुम्रुँहुः समाधौ शुद्धतां प्राप्ताः परात्मानो भवन्ति हि. ॥ १२५ ॥

અર્થ<sup>°</sup> :- શ્રેષ્ઠ પ્રેમરૂપ વાજિંત્ર અને સત્યરૂપ ઘટાને વારવાર વગાડતા તું આત્મ સમાધિમાં શુદ્ધતા પ્રાપ્ત કર. જેથી તું પરમાત્મા ભાવને પ્રાપ્ત કરીશ. ા૧૨પાા

(વવેચનઃ- જગતના સર્વ જીવેા મારા સમાન ગુણુ ધર્મ સ્વરૂપવંત હાેવાથી તેઓ અને મારામાં સમાનતા છે. તેથી કર્મના યાેગે ઉંચ નીચ કુલમાં આવેલા હાેય ઉંચ કે નીચ કાર્ય કરતા હાેય તાે પણુ સમાન ધર્મ સત્તાગત હાેવાથી તે સર્વ પ્રાણીઓ મારા બધુઓ છે. તેમાં અને મારામાં કાેઇ લેદ નથી. મારે

્રકુર

આત્મદર્શન ગીતા

પરમ પ્રેમથી આત્મ ભાવે તેમને માનવા તેમનું હિત થાય તેઓ ઉન્નતિને પ્રાપ્ત કરે તેવી સમ્યગ્જ્ઞાન વા દાનની ઘટાથી ઉદ્દેશેષણા કરવી. વારંવાર તેમને આત્મધર્મમાં જોડવા. તેવી સત્યતામય આત્મ ઉપદેશ રૂપ ઘટા વારંવાર દેશોદેશ વગડાવવી જોઈએ તે વસ્તુતઃ પરમાત્માની ઘટારવ પૂજા છે. અને તે મૈત્રી પ્રેમ ભાવનાથી આત્મ સમાધિમાં અપૂર્ય શુદ્ધતા પ્રાપ્ત થાય તે પરમાત્મભાવને પ્રાપ્ત કરાવે છે. શ્રી થશોવિજય મહાપાધ્યાય જ્ઞાનસારમાં જણાવે છે કે,

उछस-मनसः सत्य घण्टां चादयत स्तव ।

पूजामावरतस्येत्थं, करकोडे महोदयः ॥ ७ ॥

આમ ભાવ પૂજામાં માનસથી અત્યન્ત ઉલ્લાસને પામતો આત્મા સત્ય મનાલ્લાસમય ઘંટાનાઠને વગાડતા સત્ય આત્મ સ્વરૂપમાં પરાયણુ થયા છતા પરમાત્માના સ્વરૂપમય એકત્વ ભાવ પામે છે. તેને આત્મસ્વરૂપની સર્વ શક્તિ વીર્યંના પૂર્ણુ પ્રકાશ ઘવાથી આત્માના મહાદય માક્ષપ્રાપ્તિમય શક્તિ હાથમાં આવેલી જણાવી. એટલે આત્મા સમભાવમય શુદ્ધ સમાધિમાં પરમાત્મ સ્વરૂપને પ્રત્યક્ષ કરનારા થાય છે જ.

साकारं च निराकारं, सत्तातो व्यक्तितः स्वयं; आत्मरूपं सदा रम्यं, पारं हि नैव प्राप्यते. ॥ १२६ ॥

અર્થ<sup>:</sup>---આત્મા સત્તાથી નિરાકાર છે. અને વ્યક્તિથી સાકાર સ્વયં પાેલે છે. તેનું સ્વરૂપ સદા આનંદદાયક છે. તેના સ્વરૂપને કાેઇ પણુ પાર પામી શકતું નથી. ા૧૨૬ા ેર૬૪

## આ. ઋકહિસાગરસૂરિકૃત વિવેચન સહિત

વિવેચન-આત્મા કર્મ સંચાેગથી અનાદિકાલના પ્રવા-હથી વ્યક્તિ રૂપે નવા નવા શરીર ઇન્દ્રિયેા કર્મ મન પુદ્ગલાે વિગેરેમાં ક્ષીરનીરની પેઠે પ્રાય: એકાકારતા પામેલા હાવાની અપેક્ષાએ સાકાર-આકારવ ત છે. તેમજ તેના સહજ મુખ્ય સ્વભા-વના વિચાર કરતાં રૂપ રસ વર્ણ ગાંધ સ્પર્શ શખ્દ લઘુ ગુરુ વિગેરે જે પુદ્દગલ ધર્મ ના સ્વરૂપથી તેમાં અભાવ હાવાથી અને **અાત્માને**ા જ્ઞાન દર્શાન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાેગ રૂપગુણે આકાર **વિનાના હેાવાથી આત્મા નિરાકારતા સ્વરૂપની સત્તા**થી પ**ઘ** છે. તેમજ સર્વ કર્મના ક્ષય થતા પરમ શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂષ વ્યક્ત ભાવે પ્રગટ થાય છે. તેજ રૂપ આપણું સંસારીનું શરીર કર્મ ઇન્દ્રિય વિગેરેના સહકારથી ચારગતિમાં રહેલા સવ' પ્રાણી-એાનું વ્યક્તિભાવે સાકાર રૂપ હેાય છે. અને સત્તાની અપેક્ષાથી મૂલ આત્માના સ્વરૂષની અપેક્ષાથી નિરાકાર છે. તે આત્મારૂપ નિજ સત્તા વડે સદા આનંદ આપનારું સુંદર છે. તે આત્મા સ્વરૂપનું વર્ણુન કરતાં કાેઈ કેવલી તેના પાર પામી શકતા નથીજ. ગીતામાં જણાવે છે કે,

नान्तोऽस्ति मम दिव्यानां विभूतिनां परंतप ॥

આત્માની જે દીવ્ય મહાશક્તિએા વિભૂતિએા રહેલી છે. તેના કાેઇ પણુ અ'ત એટલે સંખ્યાનું માપ કાઢી શકે તેમ નથી. ા ૧૨૬ ા

# रजस्तमोविनिर्मुक्तं, निर्भयं च निरामयं;

रूपातीतंच निस्सङ्गं, ब्रह्मरूपं मदीयकम्. ॥ १२७ ॥ અર્थ: - રાજસ તામસ રૂપ જે પ્રકૃતિએા છે. તેથી

#### <del>ચ્</del>માત્મદર્શન ગીતા

રક્રપ

મુક્ત થયેલા એવા મારૂં ભય અને રાગવિનાનું સંગવિનાનું રૂપાતીત–રૂપવિનાનું શુદ્ધ પ્રક્ષ સ્વરૂપ છે. ાા૧**૨**૭ા

વિવેચન :– આત્માનું સહજ સ્વરૂપ સત્તાગત ભાવે પુદ્દગલ રૂપ રાજસ તામસ અને સત્વરૂપ ત્રથુ પ્રકૃતિ વિનાનું છે.

' सत्वं रजस्तम इति गुणाः प्रकृतिसम्भवा ः । निबघ्नाति महाबाद्दो देहे देहिनमव्ययम् ।६।

હે મહાબાહુ ! સત્વ રાજસ તામસ એ રૂપ ત્રણુ પ્રકુતિ ના ગુણેા દેહિ માત્મા દેહમાં વસતા છતા સત્તાથી અવિનાશી હાેવા છતાં અનાદિ કાલના મિથ્યાત્વ અજ્ઞાન આદિ દાેષના યેાગે ઉપજાવે છે. તેમાં રજસ પ્રકૃતિથી પુદ્દગલ મયવિષય યેાગના રાગથી તેની પ્રાપ્તિની અત્યન્ત તૃષ્ણા વડે અશુભ કમ<sup>6</sup>ના ખંધ કરે છે' અને તામસથી અજ્ઞાન માહ પ્રમાદ આળસ નિદ્રા કરતા અશુભ કર્મ આંધે છે. તથા સત્વપ્રકૃતિથી તપ સંચમ જ્ઞાનાભ્યાસવંત હાેવાથી દેવશુરૂ ભક્તિ કરતા નવા જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરતા સાતા વેદનીય શુભ કર્મના બંધ કરે છે. તેમજ આત્માને નિર્મલ પ્રકાશ કરે છે. ગીતામાં જણાવ્યું છે કે,

'' रजो रागात्मकं विद्धि, तृष्णासङ्गसमुद्भवम् , ॥ तमस्त्वज्ञानजं विद्धि, मोहनं सर्वदेहिनाम् , प्रमादालस्यनिद्राभिः, तन्निवध्नाति भारत । रूअस राग ३५ छावाथी छवे। रजस वउ पांचधन्द्रि- આ. ઝાહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

યના વિષયના ભાગમાં પ્રેમ કરીને તેની પ્રાપ્તિની તૃષ્ણા કરતા તિર્ય'ચ ચાેનિનું કર્મ ઉપાજે છે, તેમ તામસ પ્રકૃતિવાળા અજ્ઞાન માેહ આળસ પ્રમાદ નિદ્રાને ભાેગવતા આત રીદ્ર ધ્યાનથી નરક તિર્ય'ચ ચાેનિમાં જવા ચાેગ્ય અશુભ કર્મ પ્રકૃતિને ખાંધે છે. અને સત્વપ્રકૃતિવંત માયાવિનાના સરલ હાેવાથી દેવ શરૂ ધર્મની ભકિત કરતા પવિત્ર જ્ઞાન વડે આત્મ સ્વરૂપના પ્રકાશ પામતા શુભ કર્મના સાતાવેદનાય કર્મના બંધ ખાંધે છે. દેવાશુષ્યના ગીતામાં કહ્યું છે કે,

## ''तत्र सत्वनिर्मलत्वात्मकाशकमनामयम् । सुखसङ्गेन बध्नाति ज्ञानसङ्गेन चाऽनघ ।

એમ હે નિષ્પાય અર્જીન સરલતાવડે માયા રહિત દોવાથી ગુરૂની ઉપાસના કરતાં જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સાથે ઇન્દ્રિય સંયમ કરતા સવ' જીવાની અહિંસા પાળતા, રાગ વિનાના થયા છતા સુખ પ્રવંક સાતાથી ભાગવાય તેવા શુભ પુષ્ય કમ'ને બાંધતા આત્મસ્વરૂપના પ્રકાશ પામે છે. અને નિરંતર આત્મ સ્વરૂપનું પદસ્થ પિંડસ્થ રૂપરથ ધ્યાનવડે આત્માને ત્રણે પ્રકૃતિથી રહિત કરીને શુદ્ધ પરમાત્મ સ્વરૂપ નિર્મલ નિરામય રાગરદિતચિર જીવ બનાવે છે, શરીરઇન્દ્રિય મન કર્મના સ્ય કરીને પરમાન દના પ્રત્યક્ષ ભાકતા અને છે. તેથી તે રૂપથી રહિત રૂપાતીત અને કર્માદિના સંગ-સંચાગ વિનાના થયા છતા શુદ્ધ પરમ પ્રદ્ધ સદાશિવ બને છે. હું પછ્ય નિજ સહજ સ્વભાવધી શુદ્ધ પ્રદ્ધ સત્તા એ જ છું ાા ૧૨૭ા બદ્યું ત્વં નૈવ યત્રાર્ગ્સિન, તુઃख્वછિર્ન યત્ર च, નचायुર્યોનિત્રાળાંશ, તદ્ધામ પરમં મમ. ા ૧ ૧૨૯ ા

250

ચ્યાત્મદર્શન ગીતા

અર્થ ઃ—જ્યાં હું અને તુંના લેદ નથી. જ્યાં દુઃખ વેલીની પર પરા નયી. જ્યાં આયુષ્યની મર્યાદા નથી. ચાનિ

નથી પ્રાણેા નથી તેલું પરમ ધામ મારૂં છે. ા ૧૨૮ ા વિવેચન :--- સંસારમાં પ્રાણીમાત્ર કર્મના સંબંધે સદા બંધાયેા હાેવાથી માહના જેરથી જે પૂર્વ કરેલા શુભાશુભ કર્મના ફલરૂપે પ્રાપ્ત થયેલા શરીર ઇન્દ્રિયાે મન વિગેરેમાં અજ્ઞાન માેહ મિથ્યાત્વવડે જીવ હું ગોર છું. હું કાળાે છું. આ રાજ્ય ધન સ્ત્રી દાસ સવેં મારૂં છે. હું ઉંચ મહા પ્રાક્ષણ આચાર્ય છું, તું નાકર શિષ્ય કે ગુલામ છે. તેવા <mark>લે</mark>દ જ્યાં કર્મ શરીર ઇન્દ્રિય નથી, તેવું જે ક્ષેત્ર હાેય તેમજ દુઃખની પર**ં**પરાનાે <sub>જ</sub>યાં સવ<sup>ર્</sup>થા અ**ભા**વ છે. તે પરમધામ મારૂં જ છે. તેથો અન્ય શ<mark>રીર અન</mark>ે કર્મ છે. તે જ દુઃખનું કારણ છે. તેનેા જ્યાં અભાવ હાેય ત્યાં દુ:ખની અંશ જેટલી પણ સત્તા રહેલી જ નથી, તેમજ સંકલ્પ વિકલ્પનાે અભાવ થતાં નવા કમ<sup>ર</sup> બંધનેા અભાવ થવાથી આ**ગુષ્ય અને પ્રા**ણે!ને<mark>ા પણ</mark> બંધ કે સત્તા નથી, સર્વ અહિંયાં ત્યાગ કરીને પરમ શુદ્ધ થયેલ આત્મા પ્રદ્ધ સ્વરૂપ પરમાનંદ મેળવે છે. તે જ મારૂ સહજ ધામ અને સ્થાન છે તે માટે પુજ્યાે જણાવે છે.

## उपाधिजनिता ये ये मावा जन्मजरादिकाः तेषां निषेधेन सिद्धरुपं परमात्मनः ॥ १ ॥

જે જે કમ<sup>°</sup> સ<sup>'</sup>ચેાગી રાગદ્વેષની પરિણુતિથી આઠ કમ<sup>°</sup>ના વિકાર ચેાગે જન્મત્વ, બાલત્વ, યુવાનત્વ, વૃદ્ધત્વ, રેાગ, વ્યાધિ,

## આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

ચિંતા, કુટું અકલહ, શત્રુનું અલ વિગેરે ભાવા આત્માને માહજન્ય ઉપાધિથી થાય છે. વસ્તુતઃ આત્મા નિશ્ચયભાવે તેથી ભિન્ન છે, સર્વ પૌદ્દગલિક ભાવાના ત્યાગ થવાથી જ પરમ શુદ્ધ સ્વરૂપ બાકી રહે તે આત્માનું સહજ શુદ્ધ સ્વરૂપ છે. તેવા પરમાત્માઓ મુક્તિમાં વસે છે. તે કેવા છે તે જણાવતાં કહે છે કે જ્યાં જન્મ મરણ આદિ પુદ્દગલના ગ્રહણ માચન રૂપ વ્યાપાર નથી સહજાનંદ ભાગવાય છે. તે જ આત્માનું છેવટનું શાશ્વત ધામ છે. પરમાત્મજ્યાતિમાં પૂજ્યશ્રી જણાવે છે કે.

# यतो वाचो निवर्तन्ते, न च मनसो गतिः । बुद्धानुभवसंवेद्यं तद्धाम परमात्मनः ॥ १ ॥

અર્થા :— જેનું સ્વરૂપ કહી શકાય તેવું નથી મન પણુ તેના સ્વરૂપનાે બાધ પામી શકતું નથી એક માત્ર શુદ્ધ અનુભવ વડેજ રૂપાતીત ધ્યાનયાેગે પ્રાપ્ત થાય છે. તેમજ અનુભવથી જેનું સ્વરૂપ જણાય છે. તે પરમ ધામ પરમાત્માનું છે. વળી ગીતા જણાવે છે કે,

निर्मान मोइजित संगदोषा अध्यात्मनित्या । विनिष्टत्तकामाः द्वन्द्वै विंग्रुक्ताः सुखसंक्षै । र्गच्छन्त्यमूढाः पदभव्ययं तत् ॥ १ ॥ न तद् भाषयते स्वर्यो न च झशांको न पावकं ः ॥ यद् गत्वा न विवर्तन्ते तद् धामं परमं मम ।

256

આત્મદર્શન ગીતા

માન માહ જેને નથી અને સગા સંખંધી મિત્રાદિના સંગ અથવા કર્મ રૂપ માહમય મમતાના લાગવૃત્તિના સંગ જેમણે સદા મનથી દૂર કર્યો છે. વળી સદા અધ્યાત્મ ભાવમાં વર્ત'તા છતાં સર્વ' પુદ્રગલ સુખની આશાઓને। ત્યાગ કર્યો છે. રાગદ્રેષ રતિ અરતિ સુખ દુઃખ શત્રુ મિત્ર વિગેરેના ત્યાગ કરીને પુર્ણ જાગૃત થયેલા આત્મજ્ઞાની <mark>યાેગીએા અવસ્ય મા</mark>ેક્ષની અવિચલિત લક્ષ્મીને પ્રાપ્ત કરે છે. માેક્ષને પામે છે. કે જ્યાં સૂર્ય ચન્દ્ર કે અગ્રિ પાતાનું કાર્ય કરી શકતા નથી વળી જે સ્થાનને પામીને ચાેગી પાછેા સંસારના આવત<sup>°</sup>માં પડતાે નથી તેલુ<sup>·</sup> પરમ પવિત્ર સહજાનંદમય મારું આત્મ સ્વરૂપનું સહજધામ છે. તેમજ સર્વ કર્મના સબીજનાશ થયેલા હાવાથી તેવા કમ<sup>°</sup>બ ધનેા અભાવ થાય તેથી આયુષ્ય ચારગતિ દ**રાપ્રાણની** ઉત્પત્તિ કે વિનાશ પણુ નથી જ. જ્યાં કર્મનું બીજ દ્વાય ત્યાં જ શુભ કે અશુભ કર્મના બંધન અને માક્ષની પર પરા હાય છે. પરમાત્માઓ સિદ્ધ સ્વરૂપ હાવાથી તેના સર્વથા અભાવ જ છે. કહ્યું છે કે,

## अदेहा दर्शनज्ञानोपयोगममूर्तयः । आकारुं परमात्मानः सिद्धा सन्ति निरामयाः ।

શરીર રહિત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્થ ઉપચાેબથી ચુક્ત છતાં અમૂર્ત–આકાર અને કર્મ લેપ વિનાના સદા કાલ પરમાનંદના લેક્તા સિદ્ધ પરમાત્માએા રાેગ શાેક રહિત નિરામય વર્તે છે. ાા ૧૨૮ ાા આ. ઋદ્ધિસાગરસરિકૃત વિવેચન સદ્ધિત

200

निर्लेइयं क्षायिकं भव्यं, भव्याऽभव्यस्वभावकम् आधिव्याधिविनिर्म्रुक्त, तन्मे स्थानं सनातनम् ॥ १२९ ॥ આર્થ :- લેશ્યા વિનાના તથા સુંકર ક્ષાયિક ભાવ વંત તથા ભગ્યાભગ્યત્વ સહજ સ્વભાવવાળા આધિવ્યાધિથી સદા મુકત એવુ સિદ્ધ પરમાત્માનું અને મારૂં સ્થાન છે. विवेशन :- संसारी आत्मा डूण्धु नीक डापेत तेले પદ્મ શુકલ લેશ્યાલંત હાેય છે. જ્યાં સુધી શુભાશુભ મનનાે oચાપાર થાય ત્યાં સુધી તે લેશ્યાની ઉત્પત્તિ વતે<sup>૬</sup> છે. શુભ કાર્ય કરનારાને તેજો પદ્મ શુકલ લેશ્યા હાેય છે. અશુભ કાય કરનારાને નરક ગામી જીવાને કૃષ્ણાદિ ત્રણ અશુભ લેશ્યા હાેય છે. તેના માક્ષ સ્થાનમાં અભાવજ છે. તેમજ સર્વ કર્મ આવરણાના ક્ષય થવાથી અનંત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય નિરાખાધત્વ અનંત જીવન અગુરૂલઘુત્વ અનામિત્વ વિગેરે ક્ષાયિક ભાવે સદા વતે છે. તેમજ ભવ્ય સું દર અનાપમ પરમાન દના લાકતા છે. અચલત્વ ભાવ દાવાથી ભગ્યાભગ્યત્વ ભાવ પણુ વર્તે છે. જેથી જે સ્વભાવ પ્રગટ થયે৷ છે તે અવિચલિત સદા શાશ્વત ભાવે વતે<sup>૬</sup> છે• તેમ કર્મ શરીર ઇન્દ્રિય મનને અભાવ હેાવાથી સવ<sup>°</sup> આધિવ્યાવિ ઉપાધિથી પણુ સદા મુક્ત જ છે. ઐવું જે સ્થાન સિદ્ધ પરમાત્માનું છે. તે જ સ્થાન પ્રાપ્ત કરવાની મારી સહજભાવે શકિત હાેવાથી સત્તારૂપે તે મારૂંધામ અંતે છે. તેને હું લવ્ય હાવાથી જાગેલાે હાવાથી અલ્પ વખતમાં પ્રાપ્ત કરીશ જ. જ્યારે મારો તેવી જાગૃતિ આવી છે ત્યારથી હું અપુનર્બંધક થયેા છું. ૫ ૧૨ ૮ ૫

**આત્મદર્શ**ન ગીતા

૨૭૧

## ततमाप्त्यर्थसुवास्योऽयं, सर्वतीर्थमकाशकः

आत्माऽन्तगुणस्थानः यत्र सर्वे हि मीयते. ॥ १३०॥ અર્થ :- તે આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ જ્ઞપ્તિ માટે આ પરમાત્માના સ્વરૂપની ઉપાસના કરવી. કારણુકે તે સર્વ તીર્થાના પ્રગટ કરનારા છે. આત્મા અનંત ગુણેાનું સ્થાનક દ્વાઇને સર્વ જગતના પદાર્થીનું પ્રમાણ જ્ઞાન કરનારા છે. ॥ ૧૩૦ ॥

વિવેચાન :--- તે આત્મ સ્વરૂપના અનુસવ પ્રાપ્ત કરવા વિવેચાન :--- તે આત્મ સ્વરૂપના અનુસવ પ્રાપ્ત કરવા માટે તે સર્વ દેાય સુકત સર્વ આત્મગુણુ વ્યક્ત કરવા વીત-રાગ પરમાત્મા અસ્દિંત સિદ્ધ રૂપ પરમ છાદ્યાની ઉપાસના અવસ્ય કરવી જોઈએ. જે વસ્તુની આપણે જરૂર દેાય તેની પ્રાપ્તિને અર્થ તેના પૂર્ણ કર્તાની પાસે જઈ ને માંગણી કરતાં મેળવી શકીએ છીએ. પણ વન વગડામાં પાણીની ઈચ્છાવાળા મુગે મરૂ મરિચીની ઝાંઝવાના પાણીની ઉપાસના કરતા હાવાથી સત્ય જલના લાભ નથી પામતા. તેમ આત્મ સ્વરૂપ જેઓનું મહામોહથી અવરાશું હાય તેવા શરીરના પશુ અળવાળા કાઇ ક્ષદ્ર દેવની ઉપાસના કરવા લાગીએ તા તેમાં નાશીપાસ થવું પડે છે માટે આત્મ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવાના અર્થિઓએ પરમ છાદ્ય વીતરાગ દેવની જ ઉપાસના કરવી, જ્ઞાનસારમાં જણાવ્યું છે કે.

" निर्विकारं निराबाधं, ज्ञानसारम्रुपेयुषाम् ।

विनिद्यत्तपराशानां, मोक्षोऽत्रैव महात्मनाम् ॥ १ ॥

સમ્યગ્જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રને৷ પરમ પરમાર્થ જેમને પૂર્ણ પ્રગટ થયે৷ છે. તેવા પરમાત્મા વડે જેમાં શરીરઇન્દ્રિય આ. ઋહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

મનના વિકારવંત ભાવાના અભાવ છે. અને વેદનીય કમ'ના અભાવ દ્વાવાથી નિરાબાધ બાધા-પીડાથી રહિત છે. માહ અને જ્ઞાનાવરણ દરા નાવરણ અને અંતરાય કમ ના ક્ષય થયે હાવાથી જેમના ઉપદેશ પૂર્ણ પ્રમાણિક હાવાથી બાધ દાવ વિનાના હાેય છે. તેવા મહાત્માઓ જ્ઞાનસાર રૂપ હાેવાથી તેમની ઉપાસના કરનારા તેવા જ્ઞાન સારને આત્મ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે. તે જ સર્વ તીર્થંરૂપ દ્વાદશાંગને તથા તેના ઉપાસક સાધુ સાધ્વી શ્રાવક શ્રાવિકા રૂપ તીથ<sup>°</sup>ને તે તીર્થ'કરા પ્રગટ કરે છે. તેની ઉપાસના કરનારને અહિંયાં પણ પરમ અલ્હાદજનક માક્ષ સુખની વાનગી પ્રાપ્ત થાય છે તેથી તે આત્મા અનંત ગુણાનું સ્થાન છે. ને કે હાલમાં સત્તા રૂપે ગુપ્ત છે પણ પરમાત્માની ઉપાસના કરનારા સર્વ કર્મના ક્ષય કરીને પ્રગટ કરે છે જ. અને સર્વ જગતના સર્વ પદાર્થી દ્રવ્યત્વ ગુણત્વ પર્યાયત્વ રૂપે અન'ત છે. તેનું યથાથ' ભાવે પ્રમાણ જ્ઞાનને સમયે સમયે પ્રાપ્ત કરે છે. અને સ્વસ્વરૂપના પ્રત્યક્ષ અનુભવ કરે છે. કહ્યું છે કે.

"एको भावः सर्वथा येन दृष्टः, सर्वे भावाः सर्वथा तेन दृष्टाः। सर्वे भावा सर्वथा येन दृष्टा, एको भावः सर्वथा तेन दृष्ट ॥१॥

ૐ મહાપુરૂષે એક પદાર્થને દ્રવ્ય પર્યાય ગુણુરૂપે સર્વ સ્વભાવથી જાણુે છે તે મહાત્મા જગતના સર્વપદાર્થીને પણુ સર્વ સ્વભાવથી પૂર્ણુ જાણું છે. જે સર્વપદાર્થીને સર્વથા જાણુે છે તે જ એક પદાર્થને પણુ પૂર્ણુ સ્વભાવથી જાણું છે. જે સર્વને સર્વથા જાણું છે તે જ એક પદાર્થ પણુ પૂર્ણુ સર્વ આત્મદર્શન ગીતા

રહા

ભાવથી જાણે છે. એટલે આત્મા પાતાના સ્વરુપને યથાથ શુદ્ધ થતાં સર્વ'ના જ્ઞાતા પ્રમાતા સ્વરૂપ રમણ ભાેગી આત્મ-દરી<sup>૬</sup> થાય છે.

सम्यक्श्रुतेन संप्राप्यो देहस्थो चिद्घनो जिनः कैश्विद् घ्यानक्रियानिष्ठे,–र्ज्ञानिभिर्दृत्र्यते प्रसुः ॥ १३१ ॥

અથ<sup>૬</sup>ઃ– દેહમાં વસેલા ચિંદ્ધન જિન સમ્યગ્ શ્રુત જ્ઞાનથી જણાય છે. અને કેટલાક ધ્યાન ક્રિયામાં નિષ્ટ <mark>થયેલા</mark> જ્ઞાનીઓ તે પ્રભુ આત્મ સ્વરુપ દેખે છે. ા ૧૩૧ ા

વિવેચન:—આત્મા કર્મથી ઘેરાએલાે હાેવાથા શરીર મન અને ઇન્દ્રિયનું ઘર કરીને તે અનાદિ કાલથા વસેલાે છે. આમ હાેવા છતાં પણુ તેનું ચિદ્ધનત્વ પરમાત્મા જીનેશ્વર અને સિદ્ધની સમાન સત્તાએ શુદ્ધ કરેલું હાેવાથી તે અપે-ક્ષાએ જીનેશ્વર સંગ્રહનથથા શુદ્ધ કહેવાય છે. જેમકે જાતિવ'ત પચ્થરમાં જો સુંદર પ્રતિમા થવાની યાેગ્યતા હાેવાથી સત્તાએ ગૌણુભાવે તે વસ્તુઓ તેમાં ગણી શકાય છે. ભવ્ય આત્મામાં અસ્હિત સિદ્ધત્વ પામવાની યાેગ્યતા સત્તાએ ગૌણ ભાવે રહેલી છે. તેથી અસ્હિત તે આત્મા સંગ્રહનથથી કહી શકાય છે જ. સંવેગરંગશાલામાં જણાવે છે કે,

नाणाइ णंत गुणोववेयं, अरुवमणहं च लोगपरिमाणं । कत्ता भोत्ता जीवं मन्न ह सिद्धाणं तुछमिणं ॥ १ ॥

અર્થ'ઃ—જીવ આત્મા જ્ઞાન દર્શ'ન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયોગ વિગેર ગુણુ પર્યાયની અન'તતાથી ચુક્ત છે. અને નિશ્ચયનયથી ૧૮

### આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

અપરહિત તથા પાપરહિત છે. તેમજ સત્તાથી લાેકપ્રમાણ બ્યાપક છે. લાેકમાં જે આકાશ ધર્મ અધર્મના જે અસ'ખ્ય પ્રદેશા છે. તેટલા જ પ્રમાણમાં આત્મા પણ અસંખ્ય પ્રદેશા છે. તેમજ નિશ્ચયનયના શુદ્ધ સ્વભાવથી જ્ઞાનાદિ ગુણ પર્યાયોનો કર્તા ભાેકતા છે. વ્યવહારથી સંસારીત્વભાવે અશુદ્ધ હાેવાથી સ્વકર્મ શરોર ઇન્દ્રિય મનના કર્તા ભાેકતા છે. તે કર્મના અને તેના ફલના પણ તેજ ભાેકતા છે. તે કર્મના આવરણથી સુક્ત હાેવાથી દેહમાં વસે છે. તા પણ ચિદ્ધ ધન સ્વરૂપતા તેની સત્તાથી કાયમ જ છે. તે આત્મા શુતજ્ઞાનના ચારિત્ર અને શ્રદ્ધાથી અભ્યાસ કરતાં જપ તપ ધ્યાન કરતા આત્મ સ્વરૂપના ધ્યેય થઇને વ્યવહાર ધર્મની ક્રિયામાં એક નિષ્ટાવંત થયેલા જીવ-ચાગી સુનિ રૂપસ્થ વા રૂપાતીત ધ્યાન કરતા આત્મ સ્વરૂપનું પ્રત્યક્ષ દર્શન કરે છે. તેમ વીતરાગ કેવલી ભગવતા જણાવે છે. ા ૧૩૧ ॥

संन्यासिना परं माप्यः, क्वटस्थो निश्वलो विधुः,

ममत्वभावसंन्यासा,दात्मा संन्यासवान् स्मृतः ॥१३२॥ અર્થ<sup>९</sup>ः—સંન્યાસીએોએ કુટસ્થ નિત્ય વિભુ એવા પરમાત્માને પ્રાપ્ત કરીને મમત્વ ભાવના સંન્યાસ કરવાથી આત્મા સત્ય સંન્યાસી થાય છે. ॥ ૧૩૨ ॥

વિવે**ચાન** ઃ---જેઓએ સંસાર ભાેગ વૈભવનાે લાેભ લાલચનાે ત્યાગ કર્યો છે તેઓ સ્રી ધન કુટુંબ પુત્ર વિગે-રેના ત્યાગ કરે છે. તેઓ સંન્યાસી કહેવાય છે. જે પુરૂષાએ ભાષા તૃષ્ણા અને કામાદિના ત્યાગ કર્યો હાેય તે સંન્યાસી.

208

#### આત્મદર્શન ગીતા

હવે જેઓએ ઉપર જણાવેલી પુદ્દગલ માયાથી અનેલ વૈભવ ભાેગની લાલચના સંન્યાસ કરેલા હાય તેઓનું મન પરમાત્માના તથા આત્માના સ્વરૂપમાં શાેધન કરવા તરફ વળે છે. તેને શરૂ પાસેથી જે અનુભવ થયા હાય તેને ધ્યાનથી ધ્યેયમાં ઉતારતા સંન્યાસી યાગી ચતિ સાધુ સંતા દ્રવ્યત્વની ધ્યેયમાં ઉતારતા સંન્યાસી યાગી ચતિ સાધુ સંતા દ્રવ્યત્વની અપેક્ષાથી આત્માનું અસંખ્ય પ્રદેશિત્વ ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાગ વંતપણું તે ગુણાથી સદા સત્તાવડે અવિચલિતત્વપશું હાવાથી કુટસ્થત્વ કહેવાય છે. એટલે કટ પટ શરીરાદિ જડ વસ્તુઓમાં જીદા સ્વરૂપમય ચૈતન્ય જ્ઞાનદર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયાગ ધર્મા છે તેથી આત્મા સ્વ સ્વરૂપી અવિચલિત હાવા છતાં સત્તાએ સર્વ લોક વ્યાપક વિભુ છે. ગીતા જણાવે છે કે.

# द्वाचिमौ पुरुषौ लोके क्षरश्वाक्षर एव च, क्षरः सर्वाणि भूतानि कुटस्थो, ऽक्षर उच्यते ।

આ જગતમાં એ પ્રકારના પુરૂષો-પદાર્થી છે. એક ક્ષર મળવું-વિખરવું-વિનાશ પામવા એવા જડ પદાર્થીના પુદ્-ગલ રૂપ એક પદાર્થત્વ ધર્મવત્ જડ ભૂત રૂપ પુરૂષ મણાવ્યા છે. બીને અક્ષર કાેઇપણુ કાલે જ્ઞાન દર્શન ચારિ-ત્રાદિ ચૈતન્ય સ્વરૂપતા નાશ નહિ પામતી હાેવાથી સ્વ સ્વભાવમાં નિજ સત્તાથી અવિચલિત હાેવાથી અક્ષર નાશ નહી પામનાર એવા, છતાં કર્મના અળથી કુટ--એટલે શરીર તેમાં અનાદિકાલથી વસતાે હાેવાથી કુટસ્થ શરીરધારી આત્મા દ્રવ્યત્વ ભાવે અક્ષર જ છે, તેમજ જ્ઞાન શક્તિથી

₹ાજ્ય

સવ<sup>°</sup> રાજ લાેકમાં રહેલા જડ ચેતન પદાર્થોનાે જ્ઞાતા હાેવાથી સવંજ્ઞેય પદાર્થોમાં જ્ઞાન શક્તિરૂપ જ્ઞપ્તિથી પણ વ્યાપક હાેવાથી વિલુ છે. આત્મા પરમ પ્રદ્ધતું સ્વરૂપ જોવા ઇચ્છતાે પરમ-શુદ્ધ પરમાત્મા સ્વરૂપનું આત્મા રૂપાતીત ધ્યાનવડે પ્રત્યક્ષ કરી શકે છે. શ્રીહેમચંદ્રાચાર્ય પ્રલુ ચાેગશાસ્ત્રમાં જણાવે છે કે----

# आत्मानमात्मना वेत्ति मोहत्यागाद् यथाऽऽत्मनः तदेव तस्य चारित्रं तज्ज्ञानश्च दर्शनम् ॥२॥

આામાને આત્માજ જેઇ જાણી શકે છે પણ તે જ્યારે માહ અજ્ઞાન મિચ્યાત્વ મમતાના ત્યાગ કરે ત્યારેજ જાણી શકે છે. જેમ દુનિયામાં ચશ્મા ઝીણી વસ્તુને સ્થુલ કરી દેખાડે છે. તેમ આમાં નથી. આત્મા સ્વ શક્તિથો માહાદિના ત્યાપ્ર કરે ત્યારેજ તે રૂપસ્થ રૂપાતીત ધ્યાનવડે જાણી સકે છે. તે ધ્યાતા ધ્યાન અને ધ્યેયના એકત્વ ભાવ થાય તે જ તેનું દર્શન, તેમાં રમણુતા, તેની વિચારણા રૂપ જે આત્મ પરિષ્ઠ્રતિ તેજ સાગું ચારિત્ર જ્ઞાન અને દર્શન છે. એમ સમજવું તેનું દર્શન કરનારા તેજ સાચા સંન્યાસી ક્રકીર યાગી સાધુ મહાત્મા સમજવા ા ૧૩૨ ા

# निर्ममो निरहंकारो, निरासक्तो जितेन्द्रियः । ज्ञानगर्भित वैरागी, सिद्धभूमाय कल्पते ॥१३३॥

અર્થ :---જે નિર્મ મ હાય, નિરહ કારી હાય, નિરાશક્ત અને જિતેન્દ્રિય હાય તેના જે વૈરાગ્યભાવ તેનેજ જ્ઞાન

#### ં**:આત્મદશ**ૈન ગીતા

200

મભિ<sup>\*</sup>ત ગૈરાગ્ય કહેવાય છે. તેજ વૈશગ્ય સિદ્ધિ બૂમિ માટે ચાગ્ય ગથ્યુાય છે ા ૧૩૩ ા

વિવેચન :--જે આત્માએ ભરત મહરાજની પેઠે શરીર ધન રાજ્ય સી અને ભાેગના મમત્વ કે આ કાંઇ પણ મારૂં નથી. જે જડ અને ચેતન વસ્તુઓ મારી પાસે વતે છે. તે મારી નથી. આ શરીર અને મન પણુ મારૂં નથી એવી રીતે મારાપણા રૂપ મમત્વના ત્યાગ કરી જે મદ અભિમાન તેના પણ ત્યાગ કરે છેતે સવે આત્મા નિઝ્ધયનથથી સમાન છે. કાેઇ ઉંચા કે નીચા નથી જ. શ્રીમાન્ યશાેવિજયજી વાચકવર જ્ઞાનસારમાં જણાવે છે કે---

अहं ममेति मन्त्रोऽयं, मोहस्य जगदान्ध्यकृत् ।

अयमेवहि नञ्पूर्वः प्रतिमन्त्रो हि मोहजित ॥

હું અને મારૂં આવેા માહના 'અદ્દ मम' મંત્ર આખા જગતને આંધળું (સત્ય વસ્તુને પાસે છતાં પણ, ન બેઇ શકે તેવું) બનાવ્યું છે પણ તે શઅની સામે પરમાત્મા અરિહત ભગવંતે ''નાદ ન मम'' આ શરીર ઇન્દ્રિયા મન તે હું સ્વરૂપે નથી તેમજ તે શરીર ઇન્દ્રિય મન દેાલત વિગેરે જે ચક્ષુગાેચર છે. અને કેટલું ક અચક્ષુગાેચર અન્ય ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ થાય છે જેને હું આજ સુધી અંધ બની મારૂં માનતા હતા તે સવે' વસ્તુ સ્વરૂપે મારૂં નથી તેમાં મારે કાંઇ લેવાદેવા નથી. આવા મંત્રના જાપ કરતાં સવ' પ્રાણીઓ માહને અવશ્ય જીતી શકે છે. તેથી તે પ્રતિમંત્ર સમજવા. આવી રીતે અહંકાર મમકારના ત્યાગ કરીને લાગ્યલાગાની આસક્તિના ત્યાગ કરનારા અનુકુળ અા. ઋહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

પ્રતિકુળમાં **રતિ અરતિ નહિ માનનારા મુનિ અનાસક્રત** થાય છે.

"तिण संथारनिसत्रो नइ रागदोस भय मोहो, जं पावइ म्रत्तिसुहं, कत्तो तं चकवद्गी वि ॥ १ ॥ थायसहावविलासी, आयविसुद्धो वियोजिये धम्मे, नरसरेसविमसयविलासं, त्रच्छं निस्सारं मन्नंति ॥ २ ॥ અથ<sup>ર</sup>: -- તુઘ કે ડાલના સંચારામાં બેઠેત મુનિ મહારાજ કે જેમના રાગદ્વેષ અહંકાર માેહ માયા કપટ વિગેરે ચા**લ્યા** ગયા છે. તે જે સુક્તિનું સુખ પામે છે. તેની પાસે ચક્રવર્તિ ઇન્દ્ર નાગેન્દ્રનું સુખ કાઈ પણ હિસાબમાં નથી જ કારણ કે તે મુનિવર શરીરમાં વસતા હાેય તાપ ટાઢ શરડી ચાય થાય ભૂખ તરસ લાગે, પણ તે તેા શરીરના ધર્મ છે. તેથી માત્મ સ્વરૂપને ભિન્ન ગણતા હાવાથી આત્મ સ્વરૂપના ધ્યાનમાં રમણતા કરનારા હાવાથી પૂર્ણ ભાવે તેની રમણતામાં જે આનંદ અનુભવાય છે. તેની પાસે નરેન્દ્ર સુરેન્દ્રના સવ' ભાેગવિલાસા તથ સમાન તમ્છ સર્વથા સાર વિનાના તેમ પૂજ્યા માને છે. તેથી સર્વ ઇન્દ્રિયાના જે વિકારી ભાવ છે. તેના સર્વથા ત્યાગ કરીને વિજિતેન્દ્રિય થયા છે. તેમને જે સ્વપર સ્વ-રૂપની વહે ચણી રૂપ વ્યાપાર તેજ વસ્તુતઃ સમ્યગ્ર પ્રકારના ज्ञान गर्कित वैशभ्य छे. तेज सत्य वैशभ्य छे. तेज वैशभ्य સિદ્ધિરૂપ વિભૂતિની પ્રાપ્તિ માટે થાય છે. ા ૧૩૩ ા साम्यभावस्थितो हंसो. न द्वेष्टि नैव काङक्षतिः मवे मुक्तौ समत्वं हि, माप्य सिद्धोऽभिधीयते. ॥ १३४ ॥

206

### **અ**ાત્મદર્શન ગીતા

અવ ઃ---સાન્યજાવમાં સ્વર ચયલા આત્મરૂપ હસ દ્રેષ અને કાંક્ષા વિનાની હાેય અને સંસાર અને સુક્રિતમાં સમત્વને પ્રાપ્ત થયેલા આત્મા સિદ્ધ જ કહેવાય છે. ા૧૩૪ા

ાવવેચન :---સમતામયભાવે-સ્વપરના લેક છાડીને જે વસ્તુ આત્માથી પર છે. તે ઉપર રાગદ્વેષ મારૂ' તારૂ' વિગેરે લેકને ભૂલી જવું, અનુકુળ કે પ્રતિકુળ સંચાગામાં, સન્માન કે નિર્ભત્સ નામાં' સુખ કે દુ:ખમાં આરાગ્ય કે રાગીપણામાં પણ સમત્વ રાખવું તે સામ્યાવસ્થાવાળા આત્મા કહેવાય છે. સામાયિક વ્રત સાધુઓને પ્રથમ જ આપે છે. શ્રાવકાને પણ નિત્ય એ ઘડીનું સામાયિક કરવું તેમ ઉપદેશ્યું છે આત્માને સમતા ભાવમાં પ્રવેશ કરાવવા માટે ગીતામાં જણાવ્યું છે કે.

"विद्याविनयसंपन्ने बासणे गवि हस्तिनि,

शुनिचैव श्वपाके च पण्डिता समदर्शिन : ।

વિદ્યા વિનયથી સુક્ત સદ્દચારિત્રવ'ત પાંડિતા ગાય, કુતરા ચાંડાલમાં પણુ આત્મભાવની એક સમાનતાથી જોનારા હોય છે, તે મહાત્માએા કાેઈ ઉપર શત્રુ તથા મિત્ર ઉપર પણ વૈર પ્રીતિના પક્ષપાત નથી જ રાખતા. શાસ્ત્રોમાં જણાવે છે કે.

वंदिज्जमाणा न सम्रुष्टसन्ति, हेल्लिज्जमाणा न सम्रुज्जलन्ति दन्तेन चित्ते न चल्लन्ति मुणी सम्रुग्धा यय रागदेासा॥१॥

અર્થ:----મહાત્મા સુનીવરાે કાેઇ ભકતજન વંદ્રન કરેતાે તેથી ઉલ્લાસ કે હર્ષ કરતા નથી. અને ઘણા નિંદા કર-નારાએા પ્રત્યે કોધ નથી કરતા. પાંચ ઇન્દ્રિયા અને કષાયતુ આ. ઝાહિ સાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

દમન કરીને ચિત્તને સ્થિર કરે છે. અને સ્વ પ્રતિજ્ઞાથી જરા પણ ચલાયમાન થતા નથી કારણ કે તેમની રાગદ્વેષને સમ્યગ્ રીતે નાશ કરેલાે છે. તેમજ વિષયભાેગ કે સાતા સુખની પણ કાંક્ષા ઇચ્છા નથી જ રાખતા કઠાચિત સુંદર સૌભાગ્યરૂપ લાવશ્ય ગુક્ત ગુવાનખાળા સેવા કરવા ઈચ્છે વા સુંદર વસ્રોની કાેઇ લેટ કરે અથવા સ્વાદુ મિષ્ટાન્ન પકુવાન્ન વહાેરાવે અથવા સુંદર સંગીતના ગાયન નૃત્ય કે પાતાની સ્તુતિએા ગવાય તાે પણ સમત્વ ભાવવંત મુનિએા તે કામ ગુણા વિષયાેની ભાગની અનુકલતામાં રાચતા નથી કે તે ઉપર દેષ પણ કરતા નથી. એવી રીતે કામ ભાગથી વા સર્વ સંસાર માક્ષની ઈચ્છાથી રહિત થયેલા એવા મુનિવરા તપ ઉપધાન (યાેગ)માં નિરંતર પ્રવૃત્ત હેાવા છતાં શિયળશીલ ગુદ્ધામાં સ્વ આત્મ ધર્મમાં નિત્ય પ્રેમવંત સહ્ય પુરૂષે દ્વાય છે. આમ સર્વ સંસારતા સુખ દુઃખામાં અને માક્ષ સુખામાં પણ ઇચ્છા વિનાના હાેવાથી સમત્વ ભાવે રહેલા મુનિવરાે સહજભાવે આજ શરીરમાં રહેવા છતાં જીવન મુક્ત ગણાય છે. સર્વ આત્મધર્મ કાર્યોને સાધ્યા 

बाह्यकर्माणि कुर्वन सन्, कर्मणा नैव लिप्यते; चेतसा मोइसन्न्यासात्, संवरीति प्रकथ्यते. ॥ १३५ ॥ અર્थः ---- आह्यथी सर्व કાર્યોને કરતા છતાં પછુ જે કર્મથી લેપાતા નધી કારણ કે તેએાએ માહના સમ્યગ્ રીતે ત્યાગ કરેલા છે. તેથી તે મુનિ સંવરી કહેવાય છે ॥ ૧૫૫

**વિવેચનઃ**—આ**દ્યભાવે** કેાઈ કર્મ**ચાગી** કારણવરાથી

For Private And Personal Use Only

220

સંસારના માત પિતા કુટું બની પાલન પાેષણ કરે રાજ્યસત્તા ભાેગવે પાંચ ઇન્દ્રિયાના ત્રેવીશ વિષયા અનુકુળતાએ ભાેગવે, રાજ્યના શત્રુઓ સાથે ચુન્ક પણ ખેલતા હાેય પણ તેઓ અ'ધનથી લેપાતા નથી.શાઓમાં કહ્યું છેકે,

# सम्मदिष्ठि जीवो तत्तरुइ, आयभावरमणपरो विसये भ्रुजन्तो चि हु नो रज्जइ नोऽघिभज्जइ ।

જે આત્મા તત્ત્વરૂચિ શ્રહા પ્રિતિમય સમ્યગ્ **કરા** ન-વંત હાેવાથી આત્મ સ્વરૂપના જ્ઞાનાદિક ભાવમાં નિરંતર પરાયણ રહે છે. તેવા આત્માને ગૃહસ્થ યાેગે કુટું ખનું પાેષણ સંસાર વ્યવહારમાં પ્રવૃત્તિ અને વિષયાના ઉપભાેગ થયા કરે છે. તેમાં અનુકુળતામાં ખુશી થઇને સ્કત ન અનેલ હાેવાથી કમધ્યી લેપાતા નથી કારણ એક જ છે કે તેણે ચિત્તમાંથી માહ કષાય કામરાગ દષ્ટિરાગના સર્વધા ત્યાગ કરેલા છે. તેથી તે આત્મા સંવરી કહેવાય છે. શાસ્ત્રમાં જણાવ્યું છે કે

गाईज्जति सुरसुंदरिहिं, वाईज्जन्ति बीणाईहिं, तहविहु समसत्ता वा चिटंति मुणी महाभागा ॥१॥ पब्वयसिलायलगया, भावसियेहिं कडुत्र कासेहिं, उज्जलवेयणपत्ता समचित्ता हुंति निग्गंथा ॥ २ ॥ अमिसलुष्धेण वणे, सीहेण, दढा य वक्कसिंग गहियाय, तईविहु समाहिपता संवरजत्ता मुणि महीन्दा ॥३॥ क्येगनी पासे देवदेवीओ सुंहर संजीत राज भय गायने।

### આ. ઝડહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

વડે ગુષ્છુ ગાય છે, અને ઉત્તમ વાજિંત્ર વીઘુાવાદનસદ્ધ નૃત્ય કરે છે તેા પછુ તે મુનિવરાે મહાભાગ્યવંત નિશ્વયથી સમતા રસમાં રહેલ હાય છે. તેમજ પવૈતાની ધારદાર શિલાની. ઉપર શીતતાપ સહતા કઠાયુ અને ખરબચડી અને કાઇક જગ્યા અધ્યુદાર હાય છતાં તેના ઉપર ઉજ્વલ ભાવમય આત્મ સ્વ-રૂપનું અને પરમાત્મ સ્વરૂપનું ચિંતવન કરતા તે નિગ્રંથા બ્રાહ્યથી દ્રવ્ય ધન દાલતના અને ઘરના ત્યાગી અંતરંગથી રાગદ્રેષના ત્યાગી એવા યોગીઓ તે સમાન ચિત્તવંત રહે છે. તેમજ વનમાં રહેતા એવા સિંહાદિક પશુગણુની મુખની અધ્યુદાર દાઢાઓ અને શિંગડાઓથી શરીર વિદારતા છતાં ભય ખેદ દુ:ખની ભાવનાના ત્યાગ કરીને આત્મ ભાવની સમા-ધિમાં પ્રાપ્ત થયેલા તે મુનિવરેન્દ્રોને સંવર ભાવમય હાવાથી સંવરી કહેવાય છે. તેવા મહાત્માઓ જ આત્મદર્શી<sup>૬</sup> થાય છે. ા ૧૭૫ ા

पूर्णव्यक्तिस्वरूपोऽय-मात्मा सिद्ध इति स्मृतः एवंभूतनयेनैवं, ज्ञातव्यं ज्ञानयोगिभिः ॥ १३६ ॥ अर्थः ---- पूर्णु व्यक्ति स्व३्पे आ आत्मा सिद्ध स्व३्पे छे. जेम कणुाव्धुं छे. जेवंभूतनयवडे क ते सिद्ध स्व३्प धाय छे. ते आत्मा ज्ञान येाजीको। वडे काखुवा येाव्य छे. ॥ १३६ ॥

વિ**વેચન ઃ**—આ ખાત્મા જ્યારે પોલાના આત્મા સ્વરૂપનાે જ્ઞાલા થલ્ય છે. ત્યારે વસ્તુસ્વરૂપે સત્તાએ સિદ્ધ સ્વરૂપ છે. તેના જ્ઞાનદશ<sup>°</sup>ન ચારિત્રવીય<sup>°</sup> ઉપયાેગ વિગેરે અત્મગુણે।

#### આત્મદર્શન ગીતા

સંગ્રહ નયરૂપ સત્તાએ પૂર્ણ છે. તેમાંથી કાંઇક અંશે જ્ઞાનાદિ ગુણે ક્ષચાેપશમ ભાવે વ્યક્ત થયેલા છે. તેના યાેગે પાતાના સત્ય સ્વરૂપના જ્ઞાતા થયેલ છે. આત્માનું સત્ય પૂર્ણું જ્ઞાન નય અને ચાર પ્રમાણની વિચારણાથી થાય છે. તે માટે આપણા પૂજ્ય પુરૂષે એ સાત નય સાત ભંગ છ નિક્ષેયા અને ચાર પ્રમાણ રૂપ જ્ઞાનનું વિવેચન શાસ્ત્રોમાં બહુજ વિસ્તારપૂર્વક જણાવ્યું છે. પણુ તે સમજવા આપણી શક્તિ ન હાેય તાે પણ સંક્ષેપથી તે અવશ્ય જાણવું જોઇએ. આત્માના વિચાર કરવા જે સાત નયે છે. તેના નામ (૧) નૈગમ (૨) સંગ્રહ (૩) વ્યવ-હાર (૪) ઝાન્નુસૂત્ર (૫) શબ્દ (૬) સમભિરૂઢ (૭) અને એવંબૂત તેમાં નૈગમનય સર્વ વસ્તુઓ બે ધર્મ વાળી છે. એક સામાન્ય ધર્મ અને બીને વિશેષ ધર્મ, તેમાં સામાન્ય ધર્મથી સર્વ જીવેા સમાન ઇશ્વિર રૂપે છે. પ**ણ** વિશેષથી પરમ પ્રક્ષ અને પ્રક્ષ એમ જીદા લેદા કરે છે, તેમાં પરમ પ્રદ્ય અને અપર પ્રદ્યમાં સર્વથા જીદાપછું માને છે. મહેા-પાધ્યાય શ્રી વિનયવિજયજી જણાવે છે કે.

#### नैगमो मन्यते वस्तु तदेतदुभयात्मकम्

निर्विशेषं तत् सामान्यं, विशेषोऽपि न तद्विना ॥ १ ॥

નૈગમનયાબાસ કહે છે કે સર્વ પઠાર્થા સામાન્ય અને વિશેષ ધર્મરૂપે નથી એક બીજાથી જીઠા છે જે સામાન્ય છે. તે વિશેષ રૂપે નથી થતાે. વિશેષ છેતે સામાન્ય બનતાે નથી તેથી જીવ ઇશ્વર નથી બનતાે. ઇશ્વર જીવ નથી બનતાે ત્યારે આપણે કહીએ છીએકે સામાન્ય રૂપે જે ચેતના લક્ષણો.

આ. ઝાહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

છવ છે. તે ચેતનાના પૂર્ણુ વિકાશ કરે ત્યારે તે પણ ઇશ્વર પરમ પ્રદ્ધ થાય છે. એટલે સામાન્ય અને વિશેષ ધર્મ આત્મામાં તાદાત્મ્ય ભાવે રહેલ જ છે (૧) હવે સંગ્રહ નય કહે છે કે સર્વ જગત બ્રહ્માંડ એક બ્રહ્મ સ્વરૂપ છે તેમાં જરા પણ લેદ નથી જ કહે છે કે.

संग्रहो मन्यते वस्तु सामान्यात्मकमेव ही, सामान्यव्यतिरिक्ता न विशेषो खपुष्पवतुः ॥ २ ॥

સંગ્રહ નય સર્વ પદાર્થી એક સામાન્ય સ્વરૂપ જ છે. વ્યક્તિરૂપ કાંઇ નથી જેમ ગાય ગાત્વ વિના નથી તેમ જગ-તમાં પશુ પક્ષી મનુષ્ય દેવ તે સર્વ બદ્યત્વથી અભિન્ન એક રૂપ જ છે. સામાન્ય વિના વિશેષ આકાશ પુષ્પ સમાન સમ-જવું. અદ્વૈતા માને છે કે

सर्वे वै खल्विदं ब्रह्मनेह नानास्ति किञ्चन,।

आरामं तस्य पश्यन्ति न पश्यन्ति कश्चन ॥ १ ॥

આ જે વસ્તુ ચૈતન્યમય છે. તે સર્વ એક પ્રદ્ધ જ છે. તેમાં નાના પ્રકારનું જુકાયશું જરાય નથી તે પ્રદ્ધાને જ્ઞાની --ચાેગી જેવે છે. પ્રપંચને જડપકાર્થોને જગત જીવા દેખે છે. પણુ પ્રદ્ધાને નથી જોઇ શકતા. કારણુ કે તે ઈદ્રિયગ્રાદ્ધ નથી એટલે એક માત્ર પ્રદ્ધ જ છે. વ્યવહાર નય વસ્તુઓને અનેક ધર્મ વાળી માને છે. સામાન્ય અને વિશેષ એક બીજાના પરસ્પર સંબંધ વાળા છે. કહ્યું છે કે.

विशेषात्मकमेवार्थं, व्यवहारश्च मन्यते, विशेषभिन्नं सामान्यमसत्खरविषाणवत् ॥ १॥

આત્મદર્શન ગીતા

વ્યવહાર નય વિશેષ સામાન્ય ધર્મસ્વરૂપ સર્વ વસ્તુ-ઐાને માને છે. વિશેષને છેાડીને સામાન્ય, અને સામાન્યને છેાડીને એકલું વિશેષ નથી સંભવતું એટલે અસત્ બને છે. ગધેડાના શિંગડા જેવું અસત્ થાય છે. જેમ કે સામાન્યરૂપે પ્રક્ષ છે. તેમાં પરમ શુદ્ધ પ્રક્ષ પરમ પ્રક્ષ બીજીં અપર પ્રક્ષ તેમાં દેવ માનવ તિર્ય ચ વનસ્પતિ એમ અનેક વિશેષ મય લેદો પ્રભેદો ગણાય છે. તેથી સામાન્ય અને વિશેષ પ્રત્યેક વસ્તુઓમાં ધર્મં રૂપે રહેલ માને છે. હવે ચાથા ઝાજી-સૂત્રનય એક માત્ર વર્ત માન કાલમાં જે વિદ્યમાન સ્વરૂપ હાય તેને જ વસ્તુ માને છે. ભૂત ભાવિના અસ્વીકાર કર છે તેમાં પશુ પાતાને જે વિદ્યમાન વર્તમાન અનુભવાતું હાય તેને જ સત્ય માને છે.

## अतीतेनानागतेन, परकीयेन वस्तुतः, न कार्यसिद्धिरित्येतद् सद्गगनपद्मवत् ॥ ४ ॥

અતીત અનાગત ભૂત ભાવી અને અન્યથી અનુભવિત કાેઇ કાર્ય થતું નથી માત્ર વર્તમાન કાલમાં જે આત્મા જે અનુભવતાે હાેય તેજ આત્મ સ્વરૂપ વસ્તુ છે. બાકી તાે આકાશ પુષ્પરૂપ અસત્ છે. તેમ કહે છે.

## नामादिषु चतुर्थेषु, भावमेवं च मन्यते, न नाम स्थापना द्रव्याण्येवमग्रेतना अपि ॥ ४॥

આ ઝાજુસૂત્રનય નામ સ્થાપના દ્રવ્યરૂપ નિક્ષેપાને નથી જ સ્વીકાતા. માત્ર વર્તપાનિક ભાવ નિક્ષેપાને જ માને આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

છે. તેવી રીતે આગળના ત્રણ નયા પણ માત્ર એક ભાવ નિક્ષ-પાના જ સ્વીકાર કરે છે. તેથી વર્તમાનકાલે જે આત્મા જેવા ભાવ સ્વરૂપમાં વર્તતા હાય તેને તેવા વિશેષ ભાવે જણાવે છે. તેથી સામાન્યના અહિં આં અસ્વિકાર જ ચયા સમજવા. એટલે જ્યારે ધર્મ ક્રિયામાં હાય ત્યારે ધર્મિ ગણાય છે. યच્छત્ તત્સળિકમ્ જે સત્ છે. પદાર્થ સ્વરૂપ છે તે સર્વ શ્વણિક-ક્ષણે ક્ષણે વિનશ્વર છે તેથી જે ક્ષણે ધર્મ ક્રિયા કરતા હાય તે ક્ષણે જ ધર્મિ-અધર્મિ પાપમય ક્રિયા વખતે કહેવાતા હાય છે.તેમ તેની માન્યતા છે, શખ્દનય જણાવે છે કે એક અર્થ ને કહેનારા સર્વ શખ્દા એક રૂપે જ હાય છે. જેમ કે આત્મા જીવ સત્વ, ભૂત, ચેતન એ સર્વ આત્માના એકાર્થ વાચક પર્યાયો છે. સામાયિક પીષધ ધ્યાન ભક્તિ વિગેરે કરનારા ધર્મિ કહેવાય છે. જર્ય જ્ઞાન્દ્રનયો ડનેનેજે:, પર્યાયેરેન્કમેવ વા, મન્યતે જીમ્મજન્દરાઘટા દેવાર્થવા વક્તા: ાા ૫ ા

રાખ્દનય જે એકજ અર્થ થતા હાય એકજ અર્થ-રૂપ પદાર્થ જણાવતા હાય તેવા સિન્ન શખ્દોને એકજ માને છે. જેમકે કું સ કલશ ઘટ કુટ એક ઘટ એક અર્થના વાચક હાવાથી એક છે. તેમજ આત્મા પાલાના સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરવા ધ્યાનાદિક કરતા હાય એકત્વ સાવનામાં પ્રવૃત્તિ કરતા હાય તા ચાગી કહેવાય છે કારણુ કે ચાગ પ્રવૃત્તિ છે. સંયમ પાલતા હાય તેથી સાધુ ઘરબાર તે ત્યાગી હાય. નિગ્રંધ સાગના ત્યાગ કરતા હાય તેથી પરિવાજક એમ સવે માક્ષ માર્ગના પર્યાયા હાવાથી એકારા જ છે. એમ પૃથ્વીનું પાલન કરતા હાય તે **અ**ાત્મદર્શન ગીતા

પૃથ્વીપતિ મનુષ્યના પાલન કરતા નૃપતિ ન્યાય આપતા હાય તે ન્યાયાધિશ એક વસ્તુના વાચક હાેવા છતાં પણ ક્રિયાના ભેદ અને કાલ ભેદથી ભિન્નત્વ સમભિરૂઢ નય માને છે. જેમ કે.

## ''ब्रुते समभिरूढोऽर्थं भिन्नपर्यायभेदतः । भिन्नार्थाः क्रुम्मकल्टश घटपटादिवत् ।

અર્થ<sup>:</sup> — સમભિરૂઢ નય શબ્દોના ભિન્ન પર્યાયા – અર્થોને ઉત્પત્તિથી ભિન્ન પડતા હાય ક્રિયામાં ભિન્નતા આવતી હાેય કાલથી ભિન્નતા આવતી હાેય તે અર્થને જીદા જીદા પદાર્થ રૂપે માને છે જેમકે આત્મા સંસારના સંકલ્પમાં હાેય ત્યારે સંસારી છે જ. સંયમ ચાેગી કર્મના સય કરવા ક્ષપક બ્રેણિમાં પ્રવૃત્ત થતા તેમાં સફળતા પ્રાપ્ત કરવાનું નજીક હાેય તાે માક્ષગતિ આત્મા કરે છે. તેઓ જણાવે છે કે.

## "यदि पर्यायभेदेऽपि न मेदो वस्तुनो भवेत्। "भित्रपर्यायोर्नं स्यात् स क्रम्भपर्ययोरपि ॥१॥

ને વસ્તુઓનો પર્યાયોના લેદથી ક્રિયા લેદથી વસ્તુના લેદ ન પડતા હાય તા કુંભ અને ઘટ પણુ એક પદાર્થ જ કહેવાય. માટે ક્રિયા અર્થ લેટે પર્યાય લેદ વસ્તુ ભિન્ન ભિન્ન સમ જવી. એમ એવંબૂતનય એક પર્યાય-અર્થ રૂપે કહેવાની વસ્તુને તે અર્થ સંબંધી ક્રિયામાં અલેદ યરિણત હાય ત્યારે તે વસ્તુરૂપે કહેવાય પણ તેની પહેલા કે પછી તે સ્વરૂપે ન કહેવાય. જ્યારે આત્મા પૂર્ણુ શુદ્ધ થયા છતા સવ<sup>°</sup> કમ<sup>°</sup>ના શ્રય કરીને માક્ષમાં જાય ત્યારે શિવ કલ્યાણુ સહજાનંદિ આ. ઝાહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

સચ્ચિદાનંદ કહેવાય છે. ત્યારે પૂર્ણુ વ્યક્તિ ભાવે સર્વ આવ રણેાના અભાવથી આત્મા સર્વ આત્મગુણને પ્રકાશતાે છતાે સિદ્ધ શિવ કહેવાય છે. તે એવંબૂત નયથી પરમાત્મા આત્મા પરમ છાદ્ય કહેવાય છે. શ્રી હરિસદ્રસૂરીશ્વર જણાવે છે કે.

" एकान्त क्षीणसंक्लेशो, निष्ठितार्थस्ततश्व सः

निराबाध सदानन्दो अुक्त्वात्मावतिष्ठते ॥ १ ॥

જેમના સર્વ કિલખ્ટ કર્મોનાે નિર્મૂલ સર્વથા ક્ષય થયેા છે. અને ઇબ્ટ એવા પદાર્થા જેમના સાધ્ય થાય છે. પદાર્થની પૂર્વ પ્રાપ્તિ થવાથી કૃત્તકૃત્ય થયેલા નિરાબાધ સદાન દને લાેગવતાે સુકતાત્મા સાક્ષમાં વસે છે. તેને યાેગ સ્વરૂપના જ્ઞાતા જ્ઞાન યાેગીએા એવંબૂત નયથી શુદ્ધ સચ્ચિદાન દ પરમાત્મા કહે છે. ા ૧૩૬ ા

यस्मान्नोद्विजते छोकस्तस्मान्नोद्विजते स्वयम् ।

हर्षशोक विनिर्मुक्तः स च सर्वेषियः सदा ॥ १३७॥

અર્થ :- જેઓથી સર્વ કાેઈલાેકાેને ઉદ્વેગ થતાે નથી પાતે પ**છ લા**ેકથી ઉદ્વેગ પામતા નથી હર્ષ અને શાકથી સદા સુક્ત રહે છે. તે મહાત્મા સદા સર્વ ને પ્રિય હાેય છે ાા૧૩૭૫ા

વિવેચનઃ-જે મહાત્માઓ સર્વજીવાનું કલ્યાણુ ઇચ્છતા છતાં આત્મા ઇન્દ્રિય શરીર મનથી ભિન્ન હેાવાથી શરીરના સુખ દુઃખને પાતાનું માનતા નથી. સર્વ ઇન્દ્રિયાના વ્યાપાર વિષયાથી દુર કરીને આત્મસ્વરૂપનાં વ્યાપારમાં જોડયા છે તેથી સર્વ જગતના લાગ્ય પદાર્થની ઇચ્છાથી વિરામ પામતા હાેવાથી

226

#### અાત્મદર્શન ગીતા

પૂર્ણુ શાંત ભાવે આત્મ રમણતામાં વિચરતા હાેવાથી તેઓથી કાેઇ પણ જીવ નાના કે માટા હાેય ક્યુદ્ર કે પ્રાદ્મણ હાેય શેઠ કે નાકર હાેય રાજા કે રંક હાેય પણ તે મહાત્માઓથી ભય પામતા નથી ઉદ્વેગને પામતા નથી. તેમજ તે લાેકથી જીવાથી મહાત્માઓ પણ ઉદ્વેગ કે ભય પામતા નથી કારણ કે અન્ય લાેકની પ્રવૃત્તિમાં કે વિરુદ્ધતામાં તેઓ દર્ષિ રાખતા ન હાેવાથી તેઓ તરક્થી ભય કે ઉદ્વેગ પામવાનું રહેતું જ નથી કહ્યું છે કે,

# परकीयप्रवृत्तौ ये म्कांधनधिरोषमा । स्वगुणार्जनसज्जास्ते परमांज्योतिराप्यते ॥

જે પર પુદ્ગલ અને પર મનુષ્યાની જે જે પ્રવૃત્તિઓ થતી હાય તેમાં ઇન્દ્રિયાની પ્રવૃત્તિ ન જોડતા હાવાથી કે બાલતા ન હાવાથી સુંગા આંધળા કે ખહેરાની જેમ રહેતા હાય અને આત્મ સ્વરૂપની એક પ્રવૃત્તિમાં પાંચે ઇન્દ્રિયાના વ્યાપાર સમજણ પૂર્ષ કકરતા હાય તે પરમ જ્યાતિ રૂપ આત્મ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે. તેમને ઉદ્વેગ કે હર્ષ અન્ય લાકની પ્રવૃત્તિથી થતા જ નથી તેથી તે મહાત્માઓ સર્વ જગતને પ્રિય થાય છે. કારણ કે સ'સાર દુઃખથી ઉદ્વેગ પામેલાઓને મહાત્માઓની પાસે આવીને તેમના ઉપદેશથી કાંઇક રાહત શાંતિના અનુભવ કરે છે ઉદ્વેગને દુર કરી શકે છે. તેથી સર્વ'ને તેઓ અતિ પ્રિય જ થાય છે. ા૧૩૭ા અતરના ત્યાગ તે પણ તપ સ્વરૂપ જ છે. તે જણાવે છે.

or Private And Personal Use Only

આ. ઝાહિસાગરસૂરિકૃત વિવેચન સહિત

## काम्यभोग्यस्य संन्यासं, मानसिकं तपः स्मृतः ॥ सर्वे कायच्छासन् त्यागी, सर्वोत्तमो महान्भवेत् ॥ १३८ ॥

અર્થ :--ઇચ્છિત ભાેગ્ય ભાેગના ત્યાગ તેમ માનસિક તપ સમજવા તેમજ સર્વ કાર્ય કરતા છતાં પશુ તેના ક્**લની ઇચ્છાના જે ત્યાગ થાય તે મહાન સ**ર્વોત્તમ તપ સમજવા. ા૧૩૭ા

(વવેચન: — સામાન્યતાએ અલ્પ પુન્યવંત લાેકા છવા આવાનું કે પીવાનું ન મળે તાે ઇચ્છા વિના પણ ભુખ તૃષા ઓઢવાનું ન મળે તાે શિયાલાની શીત ઉન્હાળામાં તાપ શેષ તૃઝા રાગનો પીડા વિગેરે વિગેરે ઇચ્છા વિના પણ સહન કરે છે. તેઓથી જે અલવાન હાેય તેઓ તરફથી થતી તાડના ઘાતા લાતા પણ અશુભ કર્મથોગે સહન કરે છે પણ તેથી શુદ્ધ તપ થઇ શકતા નથી. કારણ કે મનમાંથી ઇચ્છા સમાઇ નથી તેથી તે તપ કઠી શકાતા નથી જ, સાચા તપ તો ઈચ્છાના નિરાધ કરવા એટલે જે જે વસ્તુઓ પાંચ ઈન્દ્રિાયા વડે ભાગવાય છે. તે સ્રો ભાજન વિલેપન વસ્ત્ર સુગંધ સંગીત નૃત્ય વિગેરે દ્વશ્ય ભાગ્ય વસ્તુઓની ભાગવા-વાની કામના પ્રાય: સર્વ સંસારી જીવામાં હાેય છે. કહ્યું છે કે

सुवन्नरूपस्स य पव्यंया भवे, सिया हु कैछास सामा संख या ॥ नरस्स विलुद्धस्स न हुन्ति किंचि इच्छा हु आगास समा अणन्तया ॥ १ ॥

ર૯૧

#### આત્મદર્શન ગીતા

वारमनन्तग्रुत्ता वन्ता चत्ता य धीर पुरुसेहिं, ते भोगा पुण इच्छइ मोत्तुं तिण्हा उलो जीवो 👘 ॥ २ ॥

અર્થના લાેભીને સાેના રૂપા અને જવાહીરના ઠૈલાસ પર્વત સમાન અસંખ્ય ઢગલા પ્રાપ્ત થાય તાે પણુ લાેભીયા મનુષ્યને ઈચ્છાની તૃપ્તિ નથી જ થતી કારણુ કે ઈચ્છા સરા-વલાની ઉત્પતિ સમાન વધતી સર્વ લાેકાલોકના પ્રમાણુ સુધી પણુ સમાપ્તિ પામતી નથી. વિષય ભાેગા અનંત ભવમાં અનંતિ વખત ભાેગગ્યા પુન:પામ્યા છતાં પાછા ભાેગવવાની ઈચ્છા નિત્ય જ કરે છે. આમ ભાેગ તૃષ્ણુાકુળ જીવ તૃપ્તિ નથી જ પામતા. આવા ભાેગાના ત્યાગ કરનારા માટા ધીર પુરુષા જ ધન્ય-વાદને પાત્ર છે: જો કે જીવાને ઘચ્છા ન હોય તાય કર્મના અશુભ વિપાકાના ઉદયથી ખાવાપીવા આહવા પાથરવા અને લાેગા ભાગવવાની ઈચ્છા હોવા છતાં ભુખ તૃષા સહ્લી પટે છે. તે તપ સ્વરૂપતા પામતી નથી પણુ જેને અનેક ભાગ્ય ભાગા વૈભવા સ્વાધિન છતાં મન વચન કાયાથી ભાગની ઇચ્છાના જે રાધ કરે છે. તેને ત્યાગ સંન્યાસ કહેવાય છે તેજ વસ્તુતઃ તપ છે કહ્યું છે કે:

## 'संतेवि कोवि उज्झई, असंते वि अहिलसई, मोहं चयःविदट्ठुंगंजवेण जह जंबु.' ॥ १ ॥

કેટલાકો પૂર્વ પુષ્ય ચાેગે પ્રાપ્ત થયેલા ભાેગાના ત્યાગ કરવા ઇચ્છે છે. અને ત્યાગે છે. ત્યારે કેટલાક અપુષ્ટય વ'તા ભાેગ્યની અપ્રાપ્તિ છતાં તેની અભિલાષા કરે છે. આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સાહત

ત્યારે કેટલાક પ્રભવની પેઠે જંબુકુમારની ભાેગ ત્યાગ વૃત્તિ જાઇને ભાેગના ત્યાબ કરે છે. એટલે તે જ વસ્તુતઃ તપ છે. દશ વકાલિક સૂત્રમાં જણાવ્યું છે કે, जेय कन्ते पिये मोये लध्धे वि पिट्ठि कुब्बइ। साहिणे चयइ भोये सेहु चाइत्ति बुच्चइ।

પ્રિય સુંદર લાેગા જેની પાસે હયાત હોવા છતાં તેની સામું ભાગ્ય દષ્ટિથી જેતા નથી તેજ વસ્તુતઃ સત્ય ત્યાગી છે. તે ભાેગા અને કામ્ય અન્ય પણ ઇચ્છાએા આ ભવમાં અમુક લાભ થાય વા પરભવે ઇન્દ્ર ચક્રિત્વ આદિની કામનાં પૂર્વ'ક ભારે તપ કરાય શરીર શાષવીને અણુસણ કરાય તો તે તપાસાર પાર્માથિંક તપ નથી જ ભાગ્ય અને કામ્ય ભાવનાના મન વચન ઠાયાથી સંપૂર્ણ ત્યાગ કરી ઇચ્છાના રાધ કરાય છે તેજ વસ્તુતઃ મહાન શ્રષ્ઠ તપ સમજવા. આમ ધર્મના કાર્યો સદ્ ક્રિયા અનુષ્ઠાના ઉજમણા સાધર્મિક વાત્સલ્ય વિગેરે પુદ્ગલ ભાેગ યશાવાદની લાલચના ત્યાઝ પૂર્વ'ક કરાય ધર્મના કારણે શરીરના ત્યાગ કરાય પણ જે મનમાં પુદ્દગલ કામના ભાેગ ઇચ્છાના અંશજ ન જ હોય તો તે તપ સર્વ'થી ઉત્કૃષ્ટ સુંદર માક્ષાનંદના લાભ આપ નાર આત્મ સ્વરૂપના દર્શ'ક થાય જ છે. કહ્યું છે કે,

निरणुद्दाणं मय मोह, रहियं सुदं तत्त सजुतं

असब्भ भावणा चेवं कम्मसुयहेउ ॥ १ ॥

જે તપ ઉપવાસ છઠ્ઠ અઠુમ માસખમણુ આદિ કરતા છતાં તેના પુદ્રગલ ભાગમય આ ભવ કે પરભવે ક્લ થાય આાત્મદર્શાંત ગીતા

એવી ભાવનાથી અનુષ્ઠાન કરાય નિદાન કરાય નહિ એટલે કામ્ય ભાેગ્ય વિષયાની ઇચ્છા વિનાના જે તપ કરાય તેમજ શુદ્ધ તત્ત્વ આત્મ સ્વરૂપ પર સ્વરૂપના વિભેદ કરાય અસદ્ ભાવના ત્યાગ કરાય તેવું જે તપ કર્મ આત્માના આનંદ માટે થાય છે. તેથી તેવા તપ મહાન શ્રેષ્ઠ તપ જણાવા ા૧૩૮ા

आत्मधर्मस्य संरागाद्, बाह्यराग प्रलीयते। आत्मसाम्यसमालम्बात, सुरागो पि विहन्यते ॥ १३९ ॥ अर्थः ---- आत्म धर्भना राजथी आह्य राज नाश पामे छे. आत्मस्वइपनुं साम्यत्व लावे आखंजन अरतां मढान राज पछ्नष्ट थाय क छे ॥ १२४॥

આત્માના જ્ઞાનકર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયોગ રૂપ જે ગુણુને રાગ કે જેને ગુણાતુરાગ કહેવાય છે. આ રાગ જે આત્મામાં હાેય તે આત્મા પુદ્દગલ લાેગનાે અશચિમય સ્ત્રી કુટુંબ લાેગ્ય લાેગાેના રાગ સારી રીતે સામથ્ય પૂર્વક ત્યાગા શકે છે. કહ્યું છે કે.

# "आया सभाव नाणी मोइ रमइ वत्थु धम्मंमि ॥

सो उत्तमो महप्पा, अवरे भव सुयरा जीवा ॥

આત્મા નિજ સ્વભાવથી સહજ સ્વરૂપના અવશ્ય જ્ઞાની છે જ તેમજ તેના ગુણુ પર્યાયોના જ નિશ્ચયથી લાેગો છે. તેમજ તેમાં જ રમણુ કરનારા છે. તેથી આ સ્વભાવ હાલ આપણુ માટે સત્તાગત છે. કર્મથી અવરાયા છે તેથી તે આત્મગુણુ સ્વભાવ

#### આ. ઝડહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

ઉપર પ્રેમ રાગ શુદ્ધતા પ્રાપ્ત કરવાની આવશ્યકતા દ્વીય છે જ. કારણુ કે તે જ આત્માનેા વસ્તુતઃ ધર્મ છે. આ વસ્તુના જે સ્વીકાર નથી કરતા તે ભવ–સંસારમાં વિષયરૂપ અશુચિતા લાગી ભવમાં બ્રમણુ કરનારા ભુંડા છે. તેમ સમજાવું. આવા આત્મરૂપના જે રાગ પ્રેમ કે રૂચિ તે પુદ્દગલ લાગની વૃત્તિના જે રાગ છે. તેના નાશ કરે છે. કહ્યું છે કે.

परसंगेण बन्धो मुक्खो परभावचायणे होइ ॥

सब्वदोसाणं मूळं परभावाणुभवपरिणामो ॥ १ ॥

પર પુદ્ગલના સંગ રાગ કરવા તે સંસારનું મૂળ કારણુ છે. તેથી તેવા રાગના ત્યાગ કરવા તે જ માક્ષપ્રાપ્તિનું ઉપાદાન કારણુ છે. કારણુ કે સર્વ દાષા અઢારે પાયનું કારણ એક પરભાવમાં રમણતાના અનુભવ છે. તેનું પરિણામ છે. તેથી આત્માને સામ્યભાવ સમતાનું આલંબન કરવું એટલે અનુકળ કે પ્રતિકુળ સર્વે પરભાવમય જે પદાર્થો છે. તે રૂપ માધ્યસ્થ્ય ધરવું તેથી સારા પણુ રાગ નષ્ટ થઇ જશે શ્રી મહાસુનિવર વાચકવર દેવચંદજી જણાવે છે કે ''પ્રિતીઅન'તી પરથકી જે તોડે હાતે જોડે એહ કે પરમ પુરૂષથી રાગતા એકત્વતા હા દાખી ગુણુ ગેહ સ્લભ જિણંદ શ' પ્રીતહી.

પ્રલુજીને આવલ બતા નિજ પ્રભાતાં હૈા પ્રગટે ગુણ શશ કે

દેવચંદ્રની સેવના આપે હેા અવિચલ સુખવાસ કે ઝાવલ જિણુંદસું પ્રીતડી.

२७४

્રઆ**ત્મદર્શ**ન ગીતા

જે આત્મા મેક્ષિ તરક ગમન કરતા આત્મ સ્વરૂપના રાગી થયેા છતા સર્વ પુદ્દગલ ભાેગના ત્યાગ કરે છે. અને ચારિત્ર અનુષ્ઠાનસહ તપ કરતાં સર્વ ઘાતી કર્મના ઘાત નાશ થતાં સર્વ શુભ કે અશુભ માહ અને કર્માના નાશ કરે છે અને આત્માની સામ્યદશા પ્રાપ્ત થતાં શુભરાગ પણુનષ્ટ થાય છે. ૧૩૯

सम्यक्त्वादि गुणस्थानं, प्राप्योर्ध्वं गच्छन्ति ध्रुवम् । गुणस्थाने गुणमाप्ति, ज्ञुद्धिरन्तरेऽधिका ॥१४०॥

અર્થ' :- સમ્યક્ત્વ આદિશુણુ સ્થાનકાેને પાળીને નિશ્ચ યથી આત્મા ઉંચ કાેટિમાં ગમન કરે છે. કારણુ કે જે જે શુણુસ્થાનકમાં જાય ત્યાં ત્યાં આત્મ સ્વરૂપની અધિક શુદ્ધતાથી તેવા તેવા શુણુા પ્રગટ કરે છે. ાા ૧૪૦ ાા

આત્મા અનાદિકાળથો સ સારમાં અટવાતાે જ્યારે સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય મનુષ્યત્વાદિપણું પામે છે. ત્યારે અનુકુલ સામ. ગ્રીની પ્રાપ્તિ થતાં જો ભવ્ય હોય તાે થયાપ્રવૃત્તિરૂપ કરણ અપૂર્વ'કરણ વિગેરે કરીને સમક્તિ પામે છે પછી આત્મા ઉર્ધ્વ'ગતિ પામે છે. શાસ્ત્રો જણાવે છે કે :

श्रमणे वर्षं पर्याया, त्पाप्ते परमशुक्लतां ।। सवार्थं सिद्धदेवेभ्योऽप्यधिकां ज्योतिःसम्रुल्लसेत् ।।

શ્રમણુપણુામાં અપ્રમત્ત ચારિત્રમાં વર્ત'તા એક વર્ષ માત્ર પર્યાયવડે પરમ શુહતાને પ્રાપ્ત થયેલા શ્રમણેા અપૂર્વ શ્રેષ્ઠ ચઢતી પરિણતિવડે શુકલ લેશ્યાની શુદ્ધતાથી સર્વાર્થ સિદ્ધના દેવા કરતા પણુ અત્યન્ત આત્માની જયાતિ પ્રકાશ પામે આ. ઝાહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

છે તેવી રીતે ગુણુષ્રેણિમાં ચઢતા આત્મશુદ્ધતા વધતા પરમ-ગુણેાની પ્રાપ્તિ થાય છે. કર્મ મલ વિનાશ પામે છે. આત્મ શુકલ ધ્યાનથી સર્વ માહદલના ક્ષય કરીને યથાખ્યાત ચારિત્રને પામીને જ્ઞાનદર્શનાના આવરણુના ક્ષય કરીને આત્મા અપૂર્વ વીર્યોલ્લાસથી કેવલ જ્ઞાનદર્શન અને સર્વ લબ્ધિ સંપન્ન થાય છે. સ્વસ્વરૂપ પરસ્વરૂપના પૂર્ણુ જ્ઞાતા થાયછે. ા ૧૪૦ ા

शुद्धव्यवहार मालम्ब्य,शुद्धात्मा भवति रफ़ुटम् ।

सर्वज्ञ सर्वदृष्टा च. सर्वे जानाति पद्म्यति ॥१४१ ॥

અર્થ':—શુદ્ધ વ્યવહારના આલંખનથી આત્મ સ્વરૂપ પ્રગટ ભાવે શુદ્ધ થાય છે. અને સવ'ત્ર સવ'દશી' થઇને સવ' જગતના પદાર્થીને જાણુનાર અને દેખનારા થાય છે. ૧૪૧ વિવેચન:—શુદ્ધ વ્યવહાર એટલે સવ્ દ્રવ્યથી કરાતી આદ્ય કિયાઓ પ્રભુપૂજા સાધમિંક ભક્તિ દેવગુરુનો સ્તવના પૂજા ભક્તિ મહોત્સવ દેશવિરતિ ચારિત્ર શ્રાવકના આરવતાની શુદ્ધિ સાધુની પાંચ મહાવત પાલન સર્વ જીવરક્ષા સત્ય વકતૃત્વ અચીર્ય પ્રદ્વાચર્ય પરિગ્રહ ત્યાગ જ્ઞાનાદિ પાંચ સમિતિ ત્રણ્ ગુમિ નવીન જ્ઞાનાસ્યાસ ઉત્તમ ભાવમય ધ્યાન શાસન પ્રભાવના સત્ય ધર્મના ઉપદેશ વિગેરે શુદ્ધ વ્યવહારથી મન વચન કાયાની શુદ્ધતા થતાં અપ્રમત્ત ચારિત્ર યોગી થાય છે. એટલે અન્ય ભવ્યાત્માઓને માક્ષ ગમનમાં મહાન જહાજની પેઠે કે આલંબન આપનારા બને છે તેમજ આત્મભાવે માન પૂજા ભક્તિથી ન લેપાય તા ગુણુ શ્રેણીના ચ્માત્મદર્શન ગીતા

આલંખનથો અપૂર્વ કરણ અનિવૃત્તિ સૂક્ષ્મસંપરાય યથાખ્યાત અયાેગી કેવલી અને સિદ્ધત્વને પણ પ્રાપ્ત કરે છે. શ્રીમાન્ દેવચંદ્રજી જ્ઞાનમંજરીની ટીકામાં જણાવે છે કે.

एवं प्रथमं स्थानादिक विद्युद्धि कृत्वा इच्छादिपरिणतः कमेण स्वरूपावलवम्बनादि गृहित्वा प्रीत्याद्यनुष्ठानेन

अस गानुष्ठानेन गतः

सर्वेज्ञो भूत्वा अयोगी भूय सिद्धो भवति अतः क्रमसमा-राधना श्रयस्करी

અર્થ':-એ પ્રકારે પ્રથમ સ્થાનાદિકની વિશુદ્ધિ કરીને

આલંબન નિરાલંબન એવા ચાેગના ક્રમમાં એકાગ્રભાવે પ્રવૃત્તિ કરનારા ચાેગી ઈચ્છા પ્રોતી પ્રવૃત્તિ પાલનમાં સ્થિરતા કરતા જે ગુલુશ્રેલ્ગિમાં બાધક હાેય તેવી અશુભ પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરતા અનુક્રમે ગુલુશ્રેલ્ગિમાં ચડતા સર્વ બાદ્ધ અભ્યંતર વ્યવહારની શુદ્ધતા કરતા પ્રતિક્રમણુ પ્રતિલૈખણુ સમિતિ ગુપ્તિ જ્ઞાનાદિ આચારાને શુદ્ધ કરતા સાલંબન ધ્યાન વરે પરમાત્મ સ્વરૂપ અને આત્મ સ્વરૂપના વિવેક કરતા અને એકત્વ ધ્યાનમાં સ્થિરતા લાવતા રૂપસ્થ ભાવમય ધર્મ ધ્યાનવર્ડ આત્માને શુદ્ધ સ્વરૂપમાં લાવતા ચાંગી તેમાં સ્થિરતા પામતા સર્વ બાદ્ધ પોદ્દગલિક સંબંધાના ત્યાંગ કરીને અસંગ અનુષ્ઠાનમાં નિરા-લંબન ધ્યાન વડે આત્મ સ્વરૂપને અનુભવતા ક્ષયક શ્રેલ્ટ્રિથી ચથાખ્યાત પરમ શુદ્ધ શ્રેષ્ઠ ચારિત્ર યાંગમાં પ્રવેશીને મહા માહના વિનાશ કરે છે અને કેવલજ્ઞાન દર્શનને પામીને સર્વજ્ઞ સર્વદર્શી થઇને જગતના સર્વરૂપી અરૂપી પદાર્થીના દ્રવ્યત્વ

260

આ. ઋદ્ધિસાગરસ્ર્રિકૃત વિવેચન સહિત

ગુણત્વ પર્યાયત્વની અન તતાને પ્રત્યક્ષ જાણે છે દેખે છે. તેમજ ભવ્યાત્માઓને ઉપદેશ કરી તેમને મેહ્લના માર્ગના ગ'તા ગમન કરનારા અનાવે છે. ા ૧૪૧ ા

વિવેચન :---જે પરમાત્મા સર્વજ્ઞ સર્વદર્શી થઈને જગતને મેાક્ષ માર્ગમાં ગમન કરનારા સંત મહાત્મા ચાંગી બનાવે છે. તેવા અરિહ'તા સામાન્ય કેવલીએા અને સર્વ કમ ના સમૂળ ક્ષય કરીને સિહાત્મા બન્યા છે. તેવા સિદ્ધ ભગવ'તાને મન વચન કાયાની શુદ્ધતા પૂર્વક સદા નમસ્કાર કરું છું. જગતના સર્વ અરૂપી ચેતન અચેતનમય ભાવરૂપ પદાર્થી કે જે સમયે નવા નવા આકારાને પર્યાયરૂપે કરે છે અને પૂર્વના આકારના વિનાશ કરે છે. વમજ દ્રવ્યત્વરૂપે કાયમ રહેલા છે. તેવા સર્વ પદાર્થીના દ્રવ્યક્ષેત્ર કાલભાવ નામ સ્થાપના વિગેરે પરિણામાના પાતામાં રહેલા શાશ્વત કેવળજ્ઞાનમાં રેયાકારે જાણે દેખે છે. તે સિદ્ધ પરમાત્માને સદા નમસ્કાર થાવ. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યપ્રભુ ચાગશાસ્ત્રમાં જણાવે છે કે.

संप्राप्य केवलज्ञानदर्शने दुर्ल्भे योगी जानाति पत्र्यति तथा लोकालोकं यथास्थं ॥ १ ॥ सादिकमनन्तमनुपमभव्याबाधं स्वभावजं सौख्यम् प्राप्त स केवलुज्ञानदर्शनो मोदते म्रुक्त. ॥ २ ॥

અર્થ' - અન્ય સામાન્ય યાગીઓને જે પ્રાપ્ત થવું દુર્લભ છે. તેવું કેવલ જ્ઞાનદર્શન મહાન ઉત્કૃષ્ટ અધ્યાત્મ યાેગીઓ ધાતિકર્મના વિનાશ કરીને કેવલ જ્ઞાનદર્શન કે જે અન'ત અવ્યાબાધ અનાપમ છે. તેને પ્રાપ્ત કરીને જગતના અનંત દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયમય ભાવાને ભૂત ભાવી વર્ત માન તેમજ આપણા મનમાં ઉત્પન્ન થતા, નષ્ટ થાય એવા સર્વ અનંત ભાવાને જાણે દેખે છે. એમ યથાર્થ રૂપે સર્વ લાેક અને અલાેકની સર્વ વસ્તુ તેના જે સ્વભાવા પર્યાયા છે તેને જાણે દેખે છે. સર્વ પુજ્ય પ્રભુના જ્ઞાનમાં જ્ઞેયાકારે અવસ્થિત રહે છે. અને શરીર સંબંધી કર્મના સવ'થા ક્ષય થતાં તે કેવલી ભગવંત માક્ષમાં આદિ સહિત અનંતકાલ અને જગતમાં પદાર્થીથી અનાયમ અને સર્વથા બાધા પીડા રહિત સહજ સ્વભાવમય જે સુખ છે તેના નિત્ય અનુભાવ કરે છે. તેવા પરમાત્માઓ અરિદ્ધંતા કેવલીઓ અને સિહોને મારા સદા સર્વદા નિત્ય મન વચન કાયાના યાેગાની શુદ્ધ એકાબ્રતા પૂર્વક નમસ્કાર થાવ. ાા૧૪૨ા આત્મસ્વરૂપને જે પ્રાપ્ત થયા હાય તેમનામાં નામ રૂપના. ભેદાભાવ છે.

ब्रह्मा विष्णु महेशाश्च,देवा यत्र प्रतिष्ठिताः रत्नत्रयी स्वरूपेण, तस्मै शुद्धात्मने नमः ॥ १४३ ॥

અર્થ'ઃ—જ્યાં છાદ્યા વિષ્ણુ મહેશ્વર દેવેા પ્રતિષ્ઠિત થયા છે. તેવા રત્નમયી રૂપ જે પરમાત્મ સ્વરૂપ છે. તેવા આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

શુદ્ધ સ્વરૂપમય આત્માને નિત્ય નમસ્કાર થાવ. ા ૧૪૩ ા

વિવેચન : — જે આત્મા સર્વદા યાેગના અભ્યાસ કરતા આત્મસ્વરૂપને શુદ્ધ શુદ્ધતમ શુદ્ધતર કરીને તામસ રાજસ સત્વમય જે પુદ્દગલિક પ્રકૃતિઓ રૂપ માહનીય કર્મના ક્ષય કરીને પાતાનું પરમ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ ઉપજાવ્યું છે. તેજ પ્રદ્દા છે. વિષ્ણુ છે અને મહેશ્વર છે શિવ છે. શ કર છે કારણુ કે શ્રી હેમચંદ્ર ભાગવાન જણાવે છે કે :

" भववीजाङ्कर जनना, रागाद्याक्षयमुपागता यस्य, ब्रह्मा वा विष्णुर्वा हरो, जिनो वा नमस्तस्मे ॥ १ ॥

જેમના સંસારના કલેશમય જન્મ મરણના ઉપાદાન કારણ રૂપ માહેનિય આદિ કર્મના બીજો ક્ષય થયા છે. તેથી કરીને ભવપર પરા રૂપ સંસારના ક્ષય કરવાથી મહાદેવ થયા છે. આત્મ સ્વરૂપના પ્રાગટય ભાવ કરવાથી બ્રદ્ધા બન્યા છે. રાગદ્વેષમય આત્મ શત્રુના સમૂલ વિનાશ કરવાથી જિન થયા છે. તેવા નામથી બ્રદ્ધા હાય વિષ્ણુ હાય મહાદેવ હાય મહે-ધર હાય તેવા પરમાત્મા કે જેમને રત્નત્રથી-પરમ શુદ્ધ કેવલ જ્ઞાનદર્શન યથાખ્યાત શુદ્ધ ચારિત્રરૂપ સ્ત્તત્રથીમય છે. તેમને મારા નિત્ય ત્રિકરણ શુદ્ધતા પૂર્વક નમસ્કાર થાવ. શ્રી માન-તુંગ સૂરીશ્વર ભક્તામર સ્તાત્રમાં જણાવે છે કે :

त्वामव्ययं विभ्रुमचिन्त्यमसङ्ख्यमाधं ब्रह्माणमीश्वर मनन्त मनङ्गकेतुम्, याेगीश्वरं विदितयोेगमनेकमेकं, ज्ञानस्वरुपममऌं मवदन्ति सन्तः ॥ १ ॥ बुद्धस्त्वमेव विबुधार्चितबुद्धि-

**આત્મદર્શ્વન**ગીતા

बोधात्, त्वं शंकरो सि अुवनत्रयशंकरत्वात् । धातासि धीर ! शिवमार्गविधेर्विधानात् । व्यक्तं त्वमेव भगवन् पुरूषोत्तमोऽसि \_\_\_\_\_\_। २ ।।

( ભક્તામર સ્તાન્ન ")

હે ભગવાન તમે ત્રણેય કાળમાં પાતાના સ્વરૂપથી ચ્ચવન ન થતા હાેવાથી અન્યય કહેવાએ છે, જ્ઞાન સ્વરૂપથી ત્રણ જગતમાં વ્યાપક હાેવાથી વિભુ કહેવાએા છે. હે ભગવાન તમારૂ મહાત્મ્ય મન ઇન્દ્રિયાથી ચિતવી સકાય તેમ નથી તમા સવ<sup>જ</sup>થા માહ માયાના સંગથી અસંગ છે৷ સંગ થીરે રિત છે৷ જે બીજા સત્સંગી છે. તેમાં દુપલ તમે પ્રથમ નંખરમાં આવે છેા, તમે પ્રદ્યા છેા કારણ કે ત્રણ જગતને તમે સમ્યગ્ દબ્ટિવ'ત ખનાવેા છેા તેમ ઈશ્વર છેા કારણ કે સંસારને તથા તેનાં બીજને તમે ત્રોજા જ્ઞાનરૂપ લાેચ-નથી આળી નાખ્યાં છે. તમે અનંત છેાં કારણ કે શિવ સ્વ-રૂપથી કહાપિ વિનાશ પામવાના નથી જ અનંગકેતુ તમે છે. કારણ કે કર્મ હાય ત્યાં સુધી જ અંગ શરીર હાય છે. તેના અભાવથી અનંગતાનું નિરાકાર સ્વરૂપ ચિન્હવા કેતુ તમે ધારણ. કર્યું છે. સર્વ ચાેગીઓને ધ્યેયરૂપ હાેવાથી તમા ચાેગીઓના ઈશ્વર રૂપ છે. વળી સર્વ ચાેગરૂપ માક્ષ માર્ગને જાણવારાને જણાવનારા છેા. તમે વ્યક્તિરૂપે અનંત છેા અને સમધ્ટીરૂપે સમાન ધર્મી હાવાથી એક રૂપે છે। તેમજ તમે નિમળા કેવલ જ્ઞાનને પામીને સર્વ સંતાને તેનુ આત્મ સ્વરૂપ પર સ્વરૂપતું પ્રતિપાદન કરીને આત્મ સ્વરૂપના વિવેક કરાવા છે. તમે કે લગવાન બુદ્ધ છેા, કારણ કે વિબુદ્ધો પંડિતા અને આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

દેવાથી સદા પૂત્રાઓ છે ઠેવલત્તાનથી સવ'ને સત્ય બાધતુ દાન કરા છે. કારણ કે આખી દુનિયાને સુખી કરનારા છે દે ધીર પુરુષ ધાતા તમેજ પ્રદ્ધા છે કારણ કે માક્ષમાર્ગના પ્રવાદ ઉપજાવા છે, વ્યક્તરૂપે તમે સર્વ પુરુષોમાં પુરુષેાત્તમ છે કારણ કે તમાએ સર્વ ચાર પ્રકારના પુરુષાર્થાને સાધોને તેના ક્લના જગતને યથાર્થ અનુભવ વ્યક્ત કરીને પ્રગટ કરી આપ્યા છે. તમે સ્તન્ત્રયીના સ્વરૂપને પ્રગટ કરીને આત્માને પૂર્થ સહજાનંદિ સિદ્ધ સ્વરૂપ સચ્ચિદાનંદ બનાવ્યા છે. તેથી વારંવાર તમારા તે સ્વરૂપને અમે ત્રણ કરણ ત્રણ યાગવડે સદા નમસ્કાર કરીએ છીએ. ધ્યાન કરીએ છીએ. ા૧૪૩ા

अद्वैतानां परं वृक्ष, द्वेतानां द्वैत भावना ।

साङ्गव्यानां पुरुषो यत्र, सम्यक्ख्यातंव्यमपेक्षया ॥१४४॥

અર્થ`ઃ–અદ્વૈતાને પરમ પ્રક્ષાઇબ્ટ છે દ્વતવાદિએા પરમ પ્રદ્ધા અપર પ્રદ્ધાની ભાવના કરે છે. સાંખ્યવાદિ પુરૂષને ઇબ્ટ કહે છે. તાે પણુ નચાનો સર્વ અપેક્ષાએ કાંઇક અંશે સમ્યગ્ ભાવને પામે છે. ાા ૧૪૪ ા

વિવેશ: અધ્વૈતવાદમાં આત્મસ્વ રૂપ પરમ હાદ્દા શુદ્ધ તત્ત્વ રૂપ પ્રેમનાથ છે. '' ब्रह्म सद् जगत् मिथ्या '' '' यदद्वैत तद् ब्रह्मणों रूपम्'' હાદ્દા એકજ સત્ય સદુ છે. તેથો અન્ય જે દેખાય છે તે જગત માયા રૂપના પ્રપંચ મિથ્યા જ છે એમ જે માને છે સંગ્રહ નયની તિર્યંગુ સામાન્ય નયની અપેક્ષાએ ઘટે છે. અને અને દ્વૈતવાદિઓ પરમ હાદ્દા અપર હાદ્દા એમ બે વિભાગમાં તત્ત્વને પહેંચી નાંખે છે એક '' ह्वै ब्रह्मणि वेदितच्चे एक

ंड०२

-આત્મદર્શન ગીતા

303

परम बह्य द्वितीयं अपर ब्रह्म ' એક પરમ બ્રદ્ધ અને અપર બ્રદ્ધ એ છે હતા છે. તેમાં જે નિત્ય અવિનાશી અવિર્ચાલત સ્વ-રૂપવ<sup>ં</sup>ત પરમ પ્રક્ષ છે. અને નવા નવા શરીરને ગ્રહણ કરીને કમ થી સંસારમાં ભ્રમણ કરનારા જીવાત્માઓ અપર બ્રહ્મ છે. તેએા પરમ બ્રહ્મની ઉપાસના કરતાં પરમ બ્રહ્મ થાય છે. અને કમંરૂપ પ્રપંચા નાશ પામે છે. તેઓ કૃષ્ણુ રામચંદ્રને (વિષ્ણુ સ્વરૂપે પૂજે છે. તેમજ જગત કતૃ ત્વરૂપ કાંઈ કષ્ણને કાઇ મહેશ્વરને અને કાઈ પ્રદ્ધાને માને છે. તેની પૂજા લક્તિ કરે છે તે નૈગમ નય પ્રમાણે એક અંશે અપેક્ષાએ સત્યતા પામે છે. સાંખ્યમત પુરૂષ અને પ્રકૃતિ એ બન્નેનું પ્રતિપાદન કરે છે. પુરૂષ તે ઈશ્વર પ્રકૃતિરૂપ માયા બેના સંચાગથી જગતના પ્રપંચ રચાયા છે તેમ માને છે. વસ્તુતઃ પુરૂષ <mark>અન</mark>ે પ્રકૃતિના કંચન અને માટીની જેમ પરસ્પર અનાદિ સંબંધ છે. સમ્યગ્ જ્ઞાન થતાં એ સંબંધ ક્ષય કરવા આત્મા પ્રવૃત્તિ કરે છે અને તે ચાગ્ય કાલે છુટી પડે છે. આત્મા પુરૂષ પરમ ્શુદ્ધ પ્રક્ષ થાય છે. તે પણ અપેક્ષાથી સંગ્રહનથની સત્તાએ સત્ય કરે છે, છંદરોાપનિષદ જણાવે છે કે :-

" नहि वै सश्वरीरस्य प्रियाऽ प्रिययोरूपद्वतिरस्ति.

अज्ञरीरं वा वसंतं प्रियाप्रिये न स्पृज्ञत : ॥१॥ જેમને શરીરમાં વસવાતું હાેવાથી તેમાં થતી મારા પણાની બુદ્ધિથી પ્રિય અને અપ્રિયતાવડે આત્મ શાંતિના ઘાત થાય છે. પણ જેએા શરીરને પાતાનું માનતા નથી તે ઉપરના માહ ત્યાગ કરેલા છે. તેમજ શરીરના સંચાગ

આ. ઋહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

સંબંધ નથી તેવા સિદ્ધ ભગવંતાને પ્રિયાપ્રિયના સ્પર્શ નથી થતા સુખ દુઃખના સર્વ'થા અભાવ છે. માત્ર એક સચ્ચિદાનંદમય આત્મ સ્વરૂપમાં જ રમણતા હાય છે. આમ દ્વાવાથી અંશે સર્વ દર્શનામાં અપેક્ષાથી અંશ સત્યતા વર્તે છે. તે માટે તેઓએ માન્ય કરેલા દેવ વિશેષ પશુ નામની ભિન્નતા હાય તા પણુ માક્ષ માર્ગમાં ગમન કર-નારા સમજવા વૈશેષિકા સર્વ આત્મગુણા એટલે શરીર ઇન્દ્રિય કર્મના સંચાગથી વિકારવંત થયેલા ગુણુા નાશ ત્યારે થાય તેમ કહે છે તે પણુ એક અંશે ઠીક જ **છે** કહે છે. "

" यावदात्मगुणा नोच्छिन्ना वासनादयः,

तावदात्यन्तिकी मुक्तिनं विकल्पते ॥ १ ॥ જ્યાં સુધી વાસના રૂપ સંસાર સંબંધી ઇચ્છામય જે આત્માના અશુભ ગુણા કે જે કમજન્ય છે. તેના સર્વથા ઉચ્છેદન થાય ત્યાં સુધી સુક્તિની કલ્પના ન બને. બીધ્ધા પણ આહ્યાત્મા ભાવના માહ મારા તારાપણાની વૃત્તિના ક્ષય ન થાય ત્યાં સુધી બીજ રૂપે અને ભાગે રૂપે સંસાર પ્રવૃત્તિ છે. તે પણ અંતે સત્ય થાય છે. આમ અપેક્ષાવડે સર્વ દર્શન પંચા માક્ષ માર્ગની ગવેષણા કરે છે. તે પ્રશંસવા યાગ્ય ગણાય છે. તેઓના દેવાના જીદા નામ હાય તા પણ તે મહાદોષ રૂપ નથી તે માટે પરમ પૂજ્ય ગુરૂદેવ કહે છે કે प્રસું વિમું પરેશાન-માત્માડક્વ स्मरे द्यदात्मातदा स तन्मयो भूत्वा स्याङजन्मादिविनाद्यकः પ્રભુ વિભુ પરેશાન આદિ કાઇ પણ નામથી જો આત્મા પરમાત્માતુ

સ્મરણ બજન કરે છે તેમાં તન્મય થઇને અભેદ ભાવને પ્રાપ્ત થાય તાે તેના જન્મ જરા વ્યાધિ ઉપાધિ વિગેરે વિનાશ થાય છે. અને આત્મ સ્વરૂપનાે દ્રષ્ટા ભાેષ્ઠતા જ્ઞાતા અવશ્ચ થાય છે જ, ાા ૧૪૪ ાા

अस्ति नास्ति स्वरुपा ये, सर्वधर्मव्यपेक्षया। ज्ञेयाः प्रतिष्ठिता गत्र क्रेयं, स्याद्वाददर्शनम् ॥१४५॥

અર્થ'ઃ- અસ્તિતા નાસ્તિઆદિ સ્વરૂપવ'ત જે ધર્મો છે તે સવે' દરેક દ્રવ્ય શુણુ પર્યાયામાં અપેક્ષાથી પ્રતિષ્ઠિત છે. એવા મત ધરાવનાર દર્શનને સ્યાદ્વાદ દર્શન કહેવાય છે. ા ૧૪૫ ા

વિવેચન: જગતમાં જે રૂપી અરૂપી ચેતન અચેતન પઠાર્થી દ્રબ્ય ગુણુ પર્યાય રૂપે વતે છે, તે સવે પઠાર્થામાં અસ્તિત્વ, નાસ્તિત્વ અસ્તિ નાસ્તિત્વ અસ્તિઅવકતવ્ય, નાસ્તિ અવકત વ્ય, અસ્તિ નાસ્તિ અવકતવ્ય એમ અનેક ધર્મી કથંચિત અપેક્ષાએ રહેલા છે. જેમકે એક આત્મદ્રબ્ય સ્વગુણુ પર્યાયો સ્યાદ્ અસ્તિત્વ રૂપ છે. પણુ પરગુણુ પર્યાયથી નાસ્તિત્વ પછુ છે. તેમજ જે સમયે સ્વગુણુનું અસ્તિત્વ છે. તેજ સમયે પણુ પરગુણુનું નાસ્તિત્વ હાવાયો. સ્યાદ અસ્તિત્વ નાસ્તિત્વ એક સમયે બન્ને ધર્મનું કથન અશકય હાવાથી કથંચિત અવકતવ્ય પણુ છે. અસ્તિઅવકતત્વ, નાસ્તિ અવકતત્વ એવી રીતે અસ્તિ નાસ્તિ કથંચિત અવકતત્વ પણુ રહે છે. આમ રવદ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવપણુ અનેક ધર્મી અપેક્ષાથી વતે છે તે ર૦ આ. ૠહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

સર્વ સર્વત્ત ભગવંતાને કેવળ જ્ઞાનથી રોય રૂપે છે અને શ્રુત કેવલીઓને શાસ્ત્રવડે રોય રૂપે રહે છે. મતિજ્ઞાની અવ ષિજ્ઞાની મનઃપર્યવ જ્ઞાનીને સંખ્યાતા અસંખ્યાતા રૂપ દ્રગ્યાેની રોયતા વતે<sup>6</sup> છે. આવું આત્માનું રોયાકાર સ્વરૂપ જંનસ્યાદ્વાદ-અનેકાંતવાદના પ્રરૂપકા જણાવે છે '

स्वद्रच्य क्षेत्रकाल्रभावैः च्याप्यच्यापकोदि सम्बधि स्थि-तानां स्वपरिणामात् परिणामान्तरागतहेतुः वस्तुतः सद्रुपता परिणतिः. अस्तित्वस्वभावः ॥

પાતાનું દ્રવ્યત્વ ક્ષેત્રત્વ કાલત્વ ભાવત્વ વ્યાપક વ્યાપ્યત્વ આદિ સંબંધી રહેલા પાતાના પૂર્વ પરિણામથી બીજા કાળના પરિણામમાં પરિણુમન થવા રૂપ જે કાર્ય તેના હેતુ રૂપ વસ્તુની સ્વસદૂ રૂપમય જે પરિણુતિ તેજ અસ્તિસ્વભાવ અને જે અન્ય દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવમય વસ્તુમાં પશ્ચિતિના જે અભાવ તે નાસ્તિતા એમ સાતે ભંગાનું સમજવું. તે સવે આત્માના ધર્મોમાં અપેક્ષાથી હાય છે તેમ જે માન્યતા છે તે સ્યાદવાદ સમજવા. ભગવાન યશાવિજયવાચકવર કહે છે કે :--

नाप्रमाणं प्रमाणं वा सर्वमण्यविशेषितम् ।

विशेषितं प्रमाणं स्यादिति सर्वनयज्ञतां ॥ ९ ॥

સર્વ વચનના ઉપદેશ સામાન્યતાથી અવિશેષ રૂપ દ્વાય તેા પ્રમાણુ કે અપ્રમાણુ કદી શકાતા નથી ઍકાંતે પ્રમાણુતા નથી આવતી તેથી અન્યાના સિદ્ધાંતામાં જે સદ્ વચના હાેય ગ્રાહ્ય થતા હાેયતા પણુ તેના વિષયાની પૂર્ણુ વિશેષ શુદ્ધતા કરવાથી પ્રમાણુતા લાવવી પડે છે.

3.00

ચ્ઞાત્મદર્શન ગીતા

તેમજ સ્વજૈનસિદ્ધાતમાં પણુ સર્વ ઉપદેશક વચનામાં આર અનુયાેગે કરીને શુદ્ધતા પૂર્વક વિશેષિત કરાય છે. આમ સર્વ પદાર્થીના અનંત ધર્મા કે જેને અન્ય લાેકા પરસ્પર વિરાધિ માને છે પણુ તે સવે ધર્મા અપેક્ષાથી એકજ પદાર્થીમાં સદા વિદ્યમાન રહે છે જ તે સર્વ જ્ઞાનીઓને અવશ્ય જ્ઞેય– જાણવા યાેગ્ય છે જ. એ રોયાના સમ્યગ્ જ્ઞાનથી આત્મા સ્વ સ્વરૂપના અનુભવો જ્ઞાની થાય છે અને આક્ષમાર્ગમાં ગંતા ગમન કરનાર થાય છે. ાા ૧૪૫ ા

दर्शनानि जिनाङ्गानि, सर्वाणि हि व्यपेक्षया । नद्योऽब्धाविव लीनानि, ज्ञेयं स्याद्वाददर्शनम् ॥१४६॥ અર્થ':- સર્વ' દર્શ'નને। અપેક્ષાએ પરમાત્મા જીનેશ્વરના કર્શ'નના અંગે৷ રૂપ બિરાજે છે. નદીઓ જ્યાં સુધી સસુદ્રમાં વિલય ન પામે ત્યાં સુધી નદી રૂપે હાય છે. અને વિલય થતાં સસુદ્ર બને છે. તેમ સર્વ' દર્શ'ન સિદ્ધાંતા અપેક્ષાએ સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાંતના અંગે৷ રૂપે સમજવાં. ॥૧૪૬॥ વિવેચન:- સર્વ' દર્શ'ને નૈયાયિક વૈશેષિક સાંખ્ય યેગગ મિમાંસક, બૌદ્ધ, નાસ્તિક, વૈદિક વિગેરેના તત્ત્વજ્ઞાનના મૌલિક આવે વિચારીએ તા એક એક અંશે જૈન સિદ્ધાંત તત્ત્વના અંગા થાય છે. શ્રી આનંદઘન મહારાજ જણાવે છે કે.

षइ दर्शन जिन अंग भणीजे न्यासषड् अंग जो साधेरे, नमि जिनवरना चरण उपासक षडदर्शन आराधेरे, ॥१॥ जिन सुर पादप पाय वखाणु सांख्य योग दोय भेदेरे आतम सत्ता विवरण करतां लहो दुग अंग अखेदेरे ॥२॥ મા. ઝાહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

306

दोय भेद सुगत मिमांसक. जिनवर दोय कर भारिरे, लोकालोक अवलंबन भजीये गुरूगमथी अवधारीरे, ॥३॥ लोकायतिकक्कस जिनवरनी अंग विचार जो कीजेरे, तत्त्व विचार सुधारसधारा गुरूगम विना केम पीजेरे ।४।

છ દર્શના છે તે અરી અરી પરમાત્માના શાસનના આંગા ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષાથી ખની જાય છે. તે સર્વ દર્શના પરમાત્માની આજ્ઞા પ્રમાણે જ્ઞાન ચારિત્રની-શ્વરણની સેવા કરતા છ એ દર્શનની આરાધના થાય છે. પરમાત્માનું શાસન કલ્પવૃક્ષ સમાન છે. તેના છે પગ સમાન સાંખ્ય અને ચાેગ-કર્શન છે કારણ કે પગ ક્રિયા કારક છે તેમને પણ માક્ષમાગ ત્તરક ગામક આદમ સ્વરૂપના ગવેષક છે આત્મ સત્તાનું જે વિવેચન કરનારા છે. તેની આરાધના થાય છે. તેમ ખોહ અને મિમાંસક બન્ને દર્શના હાથરૂપ સમજવા કારણ કે તે ક્રિયા અનુષ્ઠાનને કરનારા છે. તેથી લાકાલાકના સવ' પદાર્થો ગુરૂગમથી જ્ઞાનનાે અનુભવ કરવા તેનું અવલંબન ભારે ઉપકારક શાય છે. અને લાકાયત નાસ્તિક દર્શન પગ્ર અપેક્ષાર્થી જીનવર દર્શનની કુખ છે. કારણ કે તે પ્રત્યક્ષાદિ પદાર્થીને માને છે. આલાકના સુખને ઇચ્છે છે અને બાદ્ય વ્યવહારની આલંબ-નતા લે છે. અને નીતિ નિયમના સ્વીકાર કરે છે. તેમજ અદ્વત વૈદ્યાંતીઓ સાંખ્યા. ચાેગિકા સંશ્રહનયની જે સામાન્ય ભાવમય સત્તા આત્મ સ્વરૂપની શુદ્ધતા જે મૂળ સ્વરૂપે છે તેના સ્વીકાર કરે છે. અને નૈયાયિક વૈશેષિકદર્શન તથા આત્માને અને ગુથેાને સર્વધા જુદા માને છે. સામાન્ય અને

આત્મદર્શાંન ગીતા

વિશેષરૂપ પદાર્થીના સેદ કરીને જણાવે છે. બોહ દર્શન આત્માને ક્ષણે ક્ષણે પલટાતાે માનીને ક્ષણિકત્વ વડે વૈરાગ્યને પાયણ આપનારા અપેક્ષાએ થાય છે. અને મિમાંસકા કિયા **અનુષ્ઠાનથો આલે**ાક પરલેાકના સુખની ઇચ્છા રાખે છે. તે ઝાજી સૂત્રનયની અપેક્ષાએ અંગરૂપે અને છે. વળી નાસ્તિક લેાકાયતિક દર્શન પ્રત્યક્ષ વ્યવહારને સ્વીકારતું **હાવાથી** વ્યનહારનયમાં અંશરૂપ અને છે. બીજા પણુ દર્શના તેઓના પેટામાં સમાય છે. આત્મ તત્ત્વરૂપની ગવેષણા પૂજ્ય ગુરૂની ઉપાસના કરતા ભવ્યાત્માઓ સમ્યગ્રજ્ઞાનાનુલવનું પાન કરીને પરમાતમાના શાસના સર્વ અંગાના આરાધક છે. આથી સર્વ **અંગાેના આરાધક થાય છે. આ**થી સર્વ આત્મસ્વરૂપના દર્શ-નને વાંચ્છનારાથ્યાે ભયખેદના ત્યાગ કરવા પૂર્વક સર્વનય સર્વ ભંગ અપેક્ષાથી પરમાત્મ આત્મસ્વરૂપના અનુભવ કરવામાં ઉપાદાન કારણ થાય છે. જેમ સ્વતંત્ર નદીઓ નદીઓ જ ગણાય છે. પણ સમુદ્રના મુખ આગળ કાંઇક અરી સમુદ્ર-પશાને પામે છે. અને સમુદ્રમાં અભેદતા થતા નદીપણ જીદાપણું નથી જ રહેતું તેમ સર્વ દર્શનાનું સ્વરૂપ સમજીને અપેક્ષાથી સવ<sup>૬</sup>માં સમાનતા ભાવે રહેતાં આત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય છે. કહ્યું છે કે.

श्रेयः सर्वनयज्ञानं, विषुुुुऌं धर्मवाद्त;

शुष्कवादविवादाच्चा-परेषां दुःख कारणं ।

સર્વ નયતું વિપુલ જ્ઞાન હેાયતાે ધર્મ વિચાર કરવામાં અત્યન્ત આનંદ દાયક થાય છે પરંતુ એકેક નયથી દર્શનનાે 39.•

આ. ઝાહિસાગરસ્ર્રિકૃત વિવેચન સહિત

પક્ષ પકડીને અન્ય દર્શાંનાનું ખંડન કરવું તેની અપેક્ષા સ્વિકારવી તે વાદ વિવાદ કલેશ રૂપ થાય છે. સર્વ દર્શ નાના અપેક્ષાએ સમન્વય, સુકાબલા કરતાં જૈન સ્યાદ્વાદ દર્શનને અખંડ દેહરૂપ પૂછું બને છે. તે સર્વ દર્શન રૂપ નયના અનુલવ સાપેક્ષ ભાવે આત્મદર્શનને ઉપકારક થાય છે. ા ૧૪૬ ા

सम्यगच्यपेक्षया ज्ञाते, वस्तुनि नैव विद्यते, मिथ्यावादो ध्रूबं यत्र, सम्यक्त्वं तत्मतिष्ठितम् ॥१४७॥

**અર્થ**'ઃ– સર્વ'વસ્તુઓને અપેક્ષા વડે સમ્યગ્ ભાવે તેવા જ્ઞાનથી મિચ્ચાત્વ વાદ નિશ્ચય નષ્ટ થાય છે. અને સત્ય સમગ્ દર્શાનની આત્મામાં પૂર્ણુ પ્રતિષ્ઠા યાય છે. ા ૧૪૭ ા

વિવેચનઃ સર્વ નય દર્શન મત શાસ્ત્રના સિહાંતની અપેક્ષાથી વિચારાય તાે માધ્યસ્થ્યભાવે સર્વ દર્શનના સિહાંતો આશાંત અપેક્ષાએ સમ્યપ્ ભાવે સમજાય છે. વસ્તુ અપેક્ષાએ અનેક ધર્મ ધારણ કરતી દાવાથી વસ્તુઓમાં નિત્યત્વ અનિ ત્યત્વ અનેકત્વ એકત્વ સ્થિરત્વ ચલત્ય ભાવત્વ અભાવત્વ રૂપે અપેક્ષાથી ઘટે છે. આવા સ્યાદ્વાદ મય સમ્યગ જ્ઞાનથી શુદ્ધ સમ્યક્ત્વ જ્ઞાન દર્શનમય અનેક આત્મ ધર્મથી પ્રતિષ્ઠિત થયેલ છે. શ્રી અનુચાંગમાં જણાવ્યું છે કે

सव्वेसि पि नयाणं बहुविहवत्तव्वयं णिसामित्ता । जं सव्वणयविशुद्धं तं चरणगुणहिओ साहू । ॥१॥ અर्थः- सर्व ब्लुहा ब्लुहा नथे।नुं परस्पर वक्ष्तव्यमय

ચ્પાત્મદર્શ'ન ગીતા

સિદ્ધાંત સાંભળીને કાેઇ પણ ભગ્યાત્માને ગભરાવાની જરૂર નથી જ પશુ દરેક નયવાદિઓનું જે કહેવાપણું છે. તેને જીદી અપેક્ષાથી વિચારવું નોઇએ. અને માધ્યસ્થ્ય ભાવે તેના ન્યાય તાેલવામાં આવેતા સર્વ નયાનું કહેવાનું અપેક્ષાએ યથાર્થ છે. વિશુદ્ધત્વમયવાળું સમ્યગ્ત્વ ગહણ કરી શકાય છે અને સ્વ સ્વરૂપમય આત્મ ચારિત્રમાં સાધુ પુરૂષા સ્થિરતા ને પામે છે, એથી સમ્યગ્ જ્ઞાન દર્શન ચ રિત્ર રૂપ આત્મ-દગ્ટિ પરમ શુદ્ધ અનુભવાય છે. ા ૧૪૭ ા

एकं जानाति तत् सर्चे, जानातीति विनिश्रयः,

सर्वे जानाति तद्ध्येकं जानाति स्मृतौ स्मृतः ॥१४८॥

અર્થ<sup>જ</sup>:-જે એક પઠાર્થ **લાણે છે.** તે જગતના સર્વ પઠાર્થી પણ નિશ્ચયતાથી અવશ્ય લાણે છે. અને જે સર્વ પઠાર્થોને લાણે છે. તે અવશ્ય એક પઠાર્થને પણ લાણે છે એમ શાસ્ત્રીમાં જણાવવામાં આવેલું છે. તેના આપણને અનુલવ થાય જ છે. ા ૧૪૮ ા

વિવેચન ઃ-જગતમાં જીવ અજીવ આદિ દ્રબ્યા તેના ચતન્ય આદિ અને જડતા આદિ ગુણુા છે. તેના ક્ષણુ ક્ષણુે ઉત્પાદ બ્યય તથા પરિણામમય પર્યાયા થાય છે તેને જે આત્મા મતિજ્ઞાન ભુતજ્ઞાન અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાનવાન એવા જ્ઞાનીએા જાણુે છે. તેનાથી જે આત્મયાગી એક પદાર્થને તેના દ્રબ્યત્વ ગુણુત્વ પર્યાયત્વ (ક્રિયાત્વ)ને યથાર્થ સ્વરૂપે જ્ઞેયભાવે જાણુે દેખે

વિવેચનઃ સર્વ પદાર્થીમાં સદ્દ અસદ્ નિત્ય અનિત્ય એક અનેક લેદ અલેદ ગ્રેય અગ્નેય એવા અનેક ભાવા રહેલા છે. કાેઇપણ પદાર્થ દ્રવ્ય સ્વરૂપે ગ્રુણ રૂપે કે પર્યાય રૂપે એકાંત નિન્ય જ છે. કે એકાંત અનિત્ય છે. એકાંત સદ્દ છે. એકાંત અસત છે. એકાંત વાચ્ય છે. એકાંત અવાચ્ય છે. એવું કાંઈપણ એકાંત માનવા યાગ્ય નથી સર્વ દ્રવ્યા અને પર્યાયા દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવનામ સ્થાપનાની અપે-ક્ષાથી પર્યાય અને ગુણા આદિ અનેકમય અનંત ધર્માત્મક વતે

जे सव्वं जाणई से एगं जाणइ । અર્થઃ---જે આત્મા એક પઠાર્થને જાણે છે તે સવૈને જાણે છે. જે સવૈને જાણે છે. તે એકને જાણે છે. ૫૧૪૮૫ सदसदादिभावाश्व. ज्ञेया सर्वे व्यपेक्षया ।

जे एगं जाणइ, से सव्वं जाणइ,

છે. તે સર્વ દ્રવ્યગુણે પર્યાયોને પણુ અવશ્ય નિશ્ચયતા પૂર્વક જાણે કેખે છે. તેમજ જે અનેક સર્વદ્રવ્યગુણુ પર્યાયોને ચથાર્થ ભાવે જાણે દેખે છે. તે ચાેગી એક દ્રવ્યગુણુ પર્યાયોને ચથાર્થ સ્વરૂપે જાણે દેખે છે. તેમાં સંશય કે વિપરિતતા નથી જ આવતી શ્રી આચારાંગ સૂત્રમાં જણાવ્યું છે કે,

આ. ૠહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

ંક૧૨

ચ્માત્મદર્શન ગીતા

છે એટલે કથ ચિત નિત્ય, ંકથ ચિત અનિત્ય, કથ ચિત્ એક કથ ચિત્ અનેક એમ એક નય જ્ઞાન પ્રમાણુની છે, એ વાત વિશેષાવશ્યકમાં કહેલી છે. તેને ભગ્યાત્માએ અવશ્ય દ્વદયમાં વિચારવી દરેક દ્રગ્ય ગુણે પર્પાયા સદ્દ-વિદ્યમાન છે. પર દ્રગ્ય સ્વ ક્ષેત્ર સ્વ ભાવની અપેક્ષાથી સદ્દ-વિદ્યમાન છે. પર દ્રગ્ય સેત્ર કાલ ભાવે અસત્ અવિદ્યમાન છે. તેમજ દ્રગ્યની અપેક્ષાએ નિત્ય છે. પર્યાયોની અપેક્ષાથી ક્ષણેક્ષણે નવિ-નતા આવે પૂર્વ પર્યાય નગ્ટ થાય તેથી અનિત્ય છે. સામાન્ય ધર્મથી એકત્વ છે. વિશેષ ધર્મની અપેક્ષાથી અનેકત્વપણ છે. એમ એવ વિશેષાવશ્યકમાં જિનભદ્રગણીક્ષમાશ્રમણ પૂર્વધર જણાવે છે.

सदसदविसेसणाओ भवहेउ जहिट्टिय मोवरुंमाउ ॥

नाणफलाभावाउ, मिच्छादिहिस्स अझाणं ॥ १ ॥ સદ્દ અને અસદ્દના અપેક્ષાથો વિચાર કરવાના જેએાને અભાવ હાય તેવા અજ્ઞાનીએા અશુલ ભાવથી કર્મના બધ્ધ કરતા હાવાથી જ્ઞાનના લાભ જે વિષય વિસ્તિરૂપ ન મળતાે હાવાથી તે જ્ઞાન મિચ્યાત્વ રૂપ દાવાથી અજ્ઞાન જ કહેવાય છે. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય ભગવાન જણાવે છે કે.

#### अनन्तधर्मान्मकमेव, तत्त्वमतोऽन्यथाऽ सत्वम्।

જગતમાં જે જીવ અજીવ આદિ દ્રવ્યાે ગુથેયા પર્યાયે તે સવે તત્ત્વ સ્વરૂપે જોઇએ તાે સદ્દ અસદ્દ આદિ અનંત ધર્મમય અનુભવાય છે. તેમાં દ્રવ્યમાં કેટલાક ધર્મો જીવા- આ. ઋહિસાગરસરિકૃત વિવેચન સહિત

જીવમાં ચતન્યાદિ, પુદ્દગલમાં રૂપ રસાદિ ગુણા સહજભાવ-રૂપે સદા વતે છે. તેમાં અનંત પર્યાયા પણ અનુક્રમે થયા કરે છે. તેથા પૂર્વકાલમાં જે સદ્દ વિદ્યમાન હતા તે વર્તમાનમાં અસત્ અભાવરૂપે હાય છે. વર્તમાનમાં જે સત્ હાય તે ભવિષ્યમાં અસદ્દ રૂપે થાય છે. જે વર્તમાનમાં વ્યક્તિ ભાવે હાય તે ભૂતભાવીમાં અસત્ થાય છે. તેથી એકાંત સદ્દ કે અસદ્રપણું કાઇ પણુ પદાર્થીમાં સમજાતું નથી આના વિશેષ વિશેષા-વશ્યક, સ્યાદ્વાદ રત્નાકર, અનેકાંતજયપતાકામાંથી સમ-જવા યાગ્ય છે. ા ૧૪૯ ા

આ સર્વ ઉપનયનું જે ફળ છે. તે પૂજ્ય શ્રી જણાવે છે.

# सर्व सिद्धान्तसारोऽय, मुपादेयो विचक्षणैः, ज्ञानदर्श्वनच।रित्र, रत्नत्रयीमयो विभ्रुः ॥ १५० ॥

અર્થ'ઃ—સર્વ જગતના સિદ્ધાન્તોના અભ્યાસ કરીને તેના પરમાર્થ અપેક્ષાએ વિવેકથી જાણીને સમ્યગ્જ્ઞાન દર્શ'ન ચારિત્ર ગુણેાનું સ્થાન રત્ન ત્રયીથી ચુક્ત આત્મા વિભુ છે. ાા ૧૫૦ ાા

વિવેચનઃ—જગતમાં અનેક દર્શનશાસ્ત્રા વિજ્ઞાન, શાસ્ત્રો, અર્થ શાસ્ત્રો, નીતિ શાસ્ત્રો, તર્કશાસ્ત્રો વિગેરેને સારા અભ્યાસ કર્યો હેાય તેના રહસ્યેગ્નેા પરમાર્થ જાણ્યા હાય તાે તેણે અંતરમાં હેય ઉપાદેય કઈ વસ્તુઓ છે. તેના પૂર્ણુ વિવેક કરવાે જોઇએ. આત્માના અભ્યુદય કાેનાથી થાય આત્મદર્શન ગીતા

૩૧૫

તેના અવશ્ય વિચાર કરવા એઈ એ. તમાને જો બાદ્ય અર્થના લાભ થતાે હાેય તાે તે અર્થ કેટલાક કાલ લાભ આપનાર છે ! તે વિચારશાે. મહાેપાધ્યાય વાચકવર યશાેવિજયજી જણાવે છે કે.

# व्यापारः सर्वशास्त्राणां, दिवमदर्शन एव हि, पारन्तु प्रापयत्येकाऽनुभवेा भववारिधेः ॥१॥

સવ' શાસ્ત્રોને વિદ્યાભ્યાસ કરનારને વિવેક હાય તા તેની ખતાવેલી દિશા પારમાર્થિક લાબદાયી છે ક્ષણિક તેને જો વિચાર થાય તા આત્મા સત્ય પરમાર્થના લાભ પામે તેથી સવ' વિચક્ષણેએ વિવેક કરવા જોઈ એ થથા चिन्तामणि दत्त, बठतो बद्दीफलें ॥ द्याद्या जहाति सद् धर्म तथैव जनरज्जनः ॥ જેમ કાઇ મૂર્ખા માણસ બારા વીણતા હતા તેવામાં હાથમાં બેરાને બદલે ચિંતામણિરત્ન આવી ગશું પણ એના પર' માર્થ નહિ જાણતા હાવાથી તેને બારાની ઉપરના રાગથી પથ્થર સમજીને ફેંકી દીધું તેમ અજ્ઞાની ધર્મ આત્મસ્વરુપના બાધમય શાસ્ત્રો વાંચે ભણે તા પણ પુદ્દગલ ભાગના અત્યન્ત આશક્ત થયેલા તે ખઠર અર્થકામ શૃંગાર શાસ્ત્રોમાં જ આનંદ પામતા આત્મદર્શનને નથી જ પામતા પણ સંસાર સુખમાં પામરાની પેઠે પામર બનીને રાચ્યામાંચ્યે! રહે છે. તેને તે સમ્યગ્રાન નજ કરે તે તા એમજ માને છે કે-

जं पुग्गलं सुखं, दुखं चेव त्ति जह यतत्तस्स, गिब्बे मट्टि लेवेा विडंबणा सि सणा मूलं । के पुद्दगक्षनुं सुभ छे. ते वस्तुतः हुःअनुं ઉपादान આ. ઋહિસાગરસ્ર્રિકૃત વિવેચન સહિત

કારણ થતું હાેવાથી દુઃખજ સમજવું જેમ કે ગ્રીષ્મ ઋતુમાં તાપથી અકળાયેલા મનુષ્ય શરીર ઉપર માટીના ગારા લગાવે છે. તેને થેત્ડા વખત જરા ઠંડક થાય પણ માટી સુકાતાં દુઃખમય વિડંબના થાય છે. અને લાેકામાં હાંસી પ્રાપ્ત ઠરે છે. તેથી સારા વિચારક વિક્ષણાએ એ પુદગલ ભાેગથી વિરતિ પ્રાપ્ત કરીને સમ્યગ્જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રમાં પ્રવૃતિ ઃકરવી જોઇએ કારણ કે તેજ તેના સત્ય ગુણા છે. તેના પાેતે તાદાત્મ્યભાવે આશ્રય દાતા છે. શ્રી મહાેષાધ્યાય થશાવિજ-યજીએ જ્ઞાનસારમાં કહ્યું છે કે:

चारित्रमात्मचरणादु ज्ञानं वा दर्शनं मुनेः ।

शुद्धज्ञाननये साध्यं-तु क्रियालाभा तु क्रियानये ॥ १ ॥

સમ્યગ્દેષ્ટિ વંત આત્મા આત્મ સ્વરૂપમાં મન વચન કાયાના યોગવડે અપ્રમત ભાવે જો પ્રવૃત્તિ કરતા હાય તા ગ્રાનદર્શન ચારિત્રમાં વતે છે. તેમ જ્ઞાનનયથી સમજવું અને તે પરમાત્માના ઉપદેશને અનુસારે શુદ્ધ ભાવમય હાય તા શ્રદ્ધારૂપ દર્શન પરમાર્થ બાધમય જ્ઞાન તેમાં અપ્રમત ભાવના મય એકત્વતા હાવાથી ચારિત્ર છે તેમ શુદ્ધાદ્વૈત નયથી તે મુનિને તે રત્નત્રયથી વ્યાપક હાવાથી લેક નયથી જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર જીઠા માને અને જ્ઞાન ફળરૂપ કિયા શ્રદ્ધાના પૂર્ણ લાભ થયા હાવાથી ક્રિયાનય-કર્મ યાગવડે ત્રણેને એકરૂપે ચારિત્ર સ્વરૂપે માને છે. જ્ઞાનની અપેક્ષાથી જ્ઞાની ક્રિયાનયની અપેક્ષાથી ચારિત્ર તે કહેવાય છે. તે સર્વ આત્મજીણે આત્માથી અલેદ હાવાથી તેના અભેક હાવાથી તેના તાકાત્મ્યભાવે આશ્રય **આત્મદર્શ**ન ગીતા

આધાર છે. તેમજ સર્વ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વડે જગતમાં સર્વની સાથે સમત્વ ભાવે રહેતાે હાવાથી વ્યાપકતા ભાવે વિભુ છે. ા ૧૫૦ ા

આ એકાગ્રતા ભાવથી જે લાભ થાય તે જણાવે છે. उन्मीनीमावमासाद्य, सर्वत्र ब्रह्मनिष्ठया, योगिनी निश्चलं नित्यं प्राप्तुवन्ति शिवं पदम् ॥ १५१॥

અર્થ<sup>૬</sup>:—સર્વંત્ર બ્રહ્મ ભાવની નિષ્ટા વડે ધ્યાનમાં ઉન્મનીભાવને પામીને તે યાગીશ્વરા નિશ્વલ નિત્ય ભાવે રહેતા શિવપદને પ્રાપ્ત થાય છે. ા ૧પ૧ ા

વિવેચન ઃ--પરમાત્મ સ્વરૂપમાં રૂપસ્થભાવે એકાગ્રતા થતાં ધ્યાતા ધ્યેય અને ધ્યાનના અભેદ થતાં સર્વત્ર એક આત્મ સ્વરૂપનું દર્શન કરતાં એક પ્રદ્ધાત્વમય થાય છે તેથી આત્મા સર્વત્ર ભાદ્ય અર્થી પડેલા છતા તે ઉપર દષ્ટિ ન કરતાં સંકલ્પા વિકલ્પાથી રહિત થયા છતાં ઉન્મનીભાવને પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રીમાન્ હેમચંદ્રસ્ર્રિ કહે છે કે.

बहिरन्तश्च सम्मतात्, चिन्ताचेष्टापरच्युतो योगी, तन्मयभावं प्राप्तः कल्लयति भृशग्रुन्मनीभावम् ॥ १ ॥

ખાહ્ય અને અભ્યંતર ભાવે મનની ચિતાથી સવ<sup>જ્</sup>થા રહિત હાવાથી તેની ચેષ્ટા પણુ ન હાવાથી ચાેગી તન્મય ભાવે એકાગ્રતા પામેલ હાવાથી અત્યન્ત ઉન્મનીભાવને પામે છે. તેમાં એક નિષ્ઠાથી અલેઠતા પ્રાપ્ત થતાં નિશ્વલતાના યાગે રૂપાતીત શુકલ ધ્યાનની બ્રેણિએ ચડીને સવ<sup>જ</sup> માહનીય આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

312

## गुह्याद् गुह्यतरं तत्वं, वच्मि झिष्यानामुपकृते । ज्ञान भक्ति सामालम्ब्य, भजन्तु साभ्यभावनाम् ॥१५२॥

અર્થ ઃ–ગુદ્ધાર્થી પણુ ગુદ્ધતર તત્ત્વ હું ચાેગ્ય શિષ્યના ઉપકારમાટે જણાવું છું કે સર્વ પ્રકારે જ્ઞાન તથા ભક્તિનું સમ્યગ્ આલંખન કરીને સર્વ આત્માએ। સામ્ય ભાવનાને ભને. ા૧પરા

વિવેચન : — આત્મ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરવાના અનેક જાહેર રસ્તાઓનું સર્વ વિવેચન થયેલું છે પણુ તે અત્યન્ત ગૂઢ છે. અને તેની પ્રાપ્તિમાં મુખ્ય ઉપાદાન કારણ થાય તેવું સમત્વ ભાવ મહાન આત્મ દર્શનમાં અવલ બન છે. તેને હે શિખ્યા હે મુમુસુ હે સંતા તમારા હિત માટે જણાવું છું સર્વ રાગ દેવ માહ કથાય અઢાર પાપસ્થાનકાના ત્યાગ મનવચન કાયાની શુદ્ધિ જગતના સર્વ પ્રાણીઓ ઉપર મૈત્રી ઇન્દ્રિયા ઉપર વિજય અશુદ્ધ મનાભાવ ઉપર વિજય અને અપકારી પ્રત્યે પણ મધ્યસ્થ્ય ભાવ કરવા સર્વત્ર સમતા કેળવવી તે એક જ શુઢમાં પણ શુઢ તત્ત્વ છે. તે સમત્વના લાભ સમ્યગ્ શ્રદ્ધા પૂર્વકનું અનુભવ જ્ઞાન અને પૂજ્ય શુરૂઓ, દેવાધિદેવા, શુણુ શ્રેષ્ટ સંતાનો શ્રેષ્ટ પ્રવૃત્તિઓનું અનુમાદન, શુણ, સ્તવન, સેવા ભક્તિ વડે થાય છે.

उपञ्चमस्वरुपं उपयुक्तो मिथ्यात्वमपहाय यथार्थमासन पूर्वेकचारित्रं मोहोदयाभावात् क्षमादिगुणपरिणतिञ्चमः

#### **રા**લ્

આત્મદર્શન ગીતા

કષાયાના વિનાશ સુક્ત માહનીય કમ<sup>6</sup>ના વિનાશ કરીને મિચ્યાત્વના ત્યાગ કરવા પૂર્વંક આત્મા સ્વરૂપનું યથાર્થ અનુ-ભવ કરવા પૂર્વંક ચારિત્રાવરણ્રમાહના ઉદયના અભાવ થવાથી ક્ષમા આજેવ માદૈવ આદિ ગુણેાનું જે આત્મામાં પરિણુમન થવું તે શમ વા ઉપશમ સમતા કહેવાય છે. તે જ જ્ઞાન ભક્તિ શ્રદ્ધાવડે સર્વ આત્માઓ અનુસવીને આત્મ સ્વ-રૂપના દર્શી થાવ છે. ા ૧પર ા

शुद्धस्थिरोपयोगेन, ध्यानं कृत्वा मूर्धनि ।

परमब्रह्मणि संलीनो, ગ્રुजेई, परमामृतम् ॥ १५३ ॥ અર્થ :---- સ્થિરતા પૂર્વક શુદ્ધ ઉપયોગથી ધ્યાન કરીને મસ્તકે ચિત્ત વૃત્તિને રાેકીને જે ચાેગી પરમ પ્રદ્વામાં સારી રીતે લીન થાય છે તેમ કરીને હું પણુ પરમ અમૃતના લાેકતા થઉં ા ૧પ૩ ા

વિવેચન :—જેમ ચાેગીજનાે મનના સર્વ સંકલ્પ વિકલ્પાેના ત્યાગ કરીને સ્થિરતા મય શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપનાે નિત્યાન દમય અનુભવ કરે છે. તેમ હું પણ પરમાન દના આત્મ સ્વરૂપ અમૃતનાે નિરંતર પાન કરનાર થઉં. કહ્યું છે કે.

ब्रह्मण्यर्पितसर्वेस्वो ब्रह्महम्गु ब्रह्मसाधनः,

त्रक्षाणुजुह्बद् त्रक्ष, त्रह्मणि त्रक्ष गुप्तिमान् ॥ १ ॥ व्रह्याध्ययननिष्ठावान् , परम त्रक्ष समाहितः,

ब्रह्मणो लियते नाघै र्नियागमतिप्रतिमान्

અર્થ:-જે ચાેગી પ્રદ્વાને આત્માને જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રવીર્થ ઉપયોગ રૂપસ્વત્વ સર્વનું સમર્પછુ કરનારા છે. તેમજ પરમ આ. ઝાહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

પ્રશ્ન ઉપર જ દંબ્ટિ શ્રદ્ધારૂપના ત્રાટકરૂપ સ્થાન કરી છે. એના વડે આંતરાત્માના સાધન વડે પરમ સ્વરૂપને સાધ્ય કરવામાં પ્રવૃત્ત થયેલા સાધક આત્મા હાેય પરમ પ્રશ્નારૂપ આત્મ જયાતની યત્ત વેદિકામાં અપ્રદ્ય પર પુદ્દ મણાની નિવૃત્તિ રૂપ અપ્રદ્યા રૂપ ઇંધનને હાેમી દઈને પૂર્ણ સ્વરૂપે આત્મ સ્વરૂપનું રક્ષણ કરનાર ચાંગી ધરો હાય તેમજ પ્રદ્ય સ્વરૂપના અભ્યાસ કરનારા દ્રબ્ય મને ભાવથી પૂર્ણ પ્રશ્નાચર્યમાં વર્તનારા કદાપિ પણ પાયકર્મ કરતા જ નથી. તેથી તે પાપ કર્મના લેપ તેને લાગતા જ નથી તેમજ પરમ પ્રદ્યાનું ધ્યાન કરનારા તેની જ એક નિષ્ઠા સિત્તવૃત્તિ હાવથી પરમ પ્રદ્યામાં લય થાય છે. તે જ પ્રદ્યા યજ્ઞ કરનારા વસ્તુત: છે. તે જ પરમ અમૃતનું શુદ્ધાનંદ રૂપ અમૃતનું નિરંતર પાન કરતા છતા પ્રત્યક્ષ ભાવે આત્મ સ્વરૂપના મનુભવ કરે છે. ા૧૫૧૧

### समाधिसनिविष्टोऽहं, मृत्युमीतिविविजिंतः

मृत्युईरति प्राणांभ, जीवो नित्यसनातनः ॥१५२॥ અર્થ'ઃ--હું આત્મા સમાધિમાં સમ્યગ્ ભાવે પ્રવેશેલે દેાવાથી હવે મને મરઘ આદિના ભય રદ્યો નથી જ કારઘ કે મૃત્યુ તા શરીરના પ્રાથેાને હરઘ કરે છે. પહ આત્મા જીવતા નિત્ય સનાતન ભાવે શાશ્વત જ છેઃ ॥ ૧૫૪ ॥

વિવેચાન ઃ-હવે મેં સ્વ સ્વરૂપ પર સ્વરૂપની વહેં ચાણી કરી છે. તેથી મેં મારૂં સ્વરૂપ શરીર ઇન્દ્રિયા મન વ્યાસાવ્યાસ આયુષ્ય મનવચન કાય બલરૂપ નથી. તે સર્વ કર્મ જન્ય જર પદાર્થી મેં અજ્ઞાન મિચ્ચાત્વ કષાયના થાંગે મેળવેલા

#### આત્મદર્શન ગીતા

**૩**૨૧-

છે. પણ તેમાં તો મારૂ કાંઈ પણ નથી જ હું ચેતનરૂપ સમ્યગ્ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર વીર્ય ઉપયોગ રૂપ શુદ્ધ પરમ પ્રદ્મની સત્તાવાળા છું તેથી તે પર વસ્તુઓનો લાભ કે હાની થતાં મારૂં કાંઈ પણ અગડવાનું કે સુધરવાનું નથી જ. જે સંધા-ગયા પ્રાપ્ત થયું છે. તે અવશ્ય વિયાગને લાયક જ છે. એટલે જે પર વસ્તુ આવી છે. તે અવશ્ય જવાની જ છે. जातस्य हि घ्रुवं मृत्यु:, 'જ-મેલાને અવશ્ય મરવું પડે જ છે. अजातस्य इनो मृत्युभी '-અજ-મેલાને સિદ્ધ પરમાત્માઓને મરણના ભય નથી.

ગીતામાં જણાવે છે કે

जायते जियते वा कदाचिकायं मवति भविता वा बभूव अजो नित्य शाश्वतोऽयं पुराणो न इन्यते हन्यमाने शरीरे ॥१॥ આ આત્મા અજ હાેવાથી જન્મતા નથી મરતા એ નથી ભૂતકાલ વર્તમાન કે ભવિષ્ય કાલમાં પણ તે નિત્ય સના-તન શાશ્વતા એટલે પુરાતન હાવાથી પુદૃગલ દ્રવ્યના શરીર ઇ'ન્દ્રિયા અને પ્રાણે જો કે હણાય કારણ કે પુદ્ગલ દ્રવ્ય ક'ન્દ્રિયા અને પ્રાણે જો કે હણાય કારણ કે પુદ્ગલ દ્રવ્ય સડન પડન વિનાશિ ધર્મવાલું છે. તેના વિયાત્ર થાય પણ આત્મદ્રવ્ય જે અસંખ્ય પ્રદેશનુ છે તે નિત્ય છે તેના કાઈ પણ કાલક્ષેત્ર નાશ કરી શકતું નથોજ, જો કે તે પારિણાનિક હાવાથી તેના પયોયોના નાશ થાયછે નવા થાય છે તે ક્ષણેક્ષણે અદલાયાજ કરે છે. આયુષ્ય કર્મના ક્ષય પૂર્ણ થતાં આત્મા કાઇ નિમિત્ત પામીને વા અનિમિત્તે પણ સહજભાવે મૃત્યુ પામે છે, તે મૃત્યુ દશ પાણાને ક્ષય કરે છે. એટલે વિયાગ કરે છે. રધ આ. ઋડહિસાગરસ્ર્રિકૃત વિવેચન સહિત

પણુ આતમ સ્વરૂપની જરાએ હાનીતે મૃત્યુ કરી શકતું નથી જ. જીવતા નિત્ય સનાતન શાશ્વત જ રહે છે. તે કમ આવ રણુના જ્યારે ક્ષય કરશે ત્યારે આત્મશ્વરૂપના પૂર્ણુ લાકતા થઈને દશપાણુને ગ્રહેણુ માચન કરવાનું ત્યાગ કરશે. અને આત્મ સ્વરૂપમાંજ સદા વિચરશે. 11 ૧૫૪ 11

वाह्यं जानामिं पञ्चामि, तत्र न प्रतिवन्धता; स्वच्छादर्शे स्वरुपं मे, सर्वं तत्र प्रभासते. ॥ १५५ ॥ અર્થ':– આદ્યભાવે હું સવૈ દશ્યોને દેખું છું. પણુ તેમાં મારા કાંઇ રાગદેષના સંબંધ નથી જ. જેમ સ્વચ્છ આદર્શમાં રૂપ તેમ શુદ્ધ ज्ञानમાં મારૂ' સર્વ સ્વરૂપ મને પ્રત્યક્ષ અનુભવાય છે. ॥ ૧૫૫ ॥

વિવેચન :- જગતમાં રહેલા સ્વ ચરાચર બાદ્ધ દ્રવ્યા પદાર્થીને કે જે દશ્ય રૂપે છે તેને હું દેખું છું અને ગુણુ પરિણામાને પણુ બાણું છું તેના અનુકુલ સ્વભાવ અને પ્રતિકુળ સ્વભાવને પણુ બાણું છું પણુ તેમાં હવે મને લાગ્યભાવે રાગ મારાપણું નથી. તેમજ પ્રતિકુળ દુ:ખ ઉપસર્ગ પણુ પીડા રૂપે થાય તેા પણુ તેના દ્વેધ તિરસ્કાર અદ્ધિ પણુ થતી નથી. પરમ પુજ્ય યશાવિજય વાચક વર ગ્રાનસારમાં જણાવે છે કે,

" स्वस्वकर्मकृताबज्ञाः स्वस्वकर्मऽभ्रुजो नराः, न रागं नापि द्वेषं, माध्यस्थ्येषु गच्छति સર્બ જીવેાએ પાત પાતાના અધ્યવસાય પૂર્વ ક પૂર્વ કાલમાં

#### રર ક

આત્મદર્શન ગીતા

શુભાશુભ કર્મા જે કરેલા છે. તેના વિષાક કાલે ઉદયમાં આવેલા ક્લને અવશ્ય ભાગવે જ છે. તેથી જ્ઞાવીઓ સમતા ભાવે માધ્યસ્થ્ય ભાવે રહીને ભાગવે છે. પછુ તેમાં રાગદ્વેષ રૂપ પ્રતિબંધકતા રાખતા નધો જ તેમ હું પછુ સર્વ દશ્ય ભેગ્ય શુભાશુભામાં રાગદ્વેષ રૂપ પ્રતિબંધકતા નથી જ રાખતા. પણ મારા જ્ઞાન રૂપ શુદ્ધ આદર્શ-તકતામાં મારૂં સહજ ભાવનું જે ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે તેને તેમાં જોવું છું. શ્રી હેમચંદ્રસ્ટ્રિભગવંત જણાવે છે કે,

" आत्मानऽमात्मना वेत्ति मोहत्यागाद्यात्मनि । तदेव तस्य चारित्र तज्झानंऽतच्च दर्शनम् ॥ १ ॥ आत्माने आत्मा वठे आत्ममां जाखे देणे છે. पख् ते मेाढना त्याग કरवाथी ज थाय छे वस्तुताः ते ज ज्ञान दर्शन अने यास्त्रिज छे. ॥ १ ॥ तेथी जाह्य वस्तुमां रागद्ध षना त्याग करीने आत्मामां दृष्टि राणवी तेथी आत्म दर्शन थाय छे. ॥ १ पप ॥

પુण्यपापस्य भोगं हि, वस्तुतो न करोम्यहं, अन्तर्निलेपातावस्थो, भासते ब्रह्मयोगिराट्. ॥ १५६ ॥ અર્થ :---હું આત્મા પુષ્ટ્ય પાપના કર્તા લાેક્તા વસ્તુત્ત : નથી જ પણુ અંતસ્થી નિલેપ્પી દ્વાવાથી પ્રદ્વા સ્વ-રૂપ ચાેગીસજને દેખુ છું. ા ૧૫૬ ા

વિવેચન : ---હું શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપ સત્તાથી હોવાથી નિશ્ચય અને (સંગ્રહનય)ની અપેક્ષાએ પુષ્ટ્ય પાપરૂષ પુદ્દગલ

### આ. ૠહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

ધર્મ°નેા ભ્રાગ કર્તા કે અંધ કર્તા નિશ્વયનયથી નથો જ. પરમાત્મ પંચવિશતિમાં જણાવે છે કે, द्रच्यकर्मैविनिर्म्यक, मावकर्मऽविवर्जिक्तं,

नो कर्म रहितं, बिन्ति निश्वयेन चिदात्मनम् ॥ १ ॥ અર્થ : — નિશ્વયનથથી આત્મ સ્વરૂપ વિચારીએ તાે આત્મા પુષ્ટ્ય પાપ આદિ કર્મ ના પુદ્રગલાે રૂપ દ્રવ્ય કર્મ ગ્રહણ કરતાે નથી. તેમજ ભાવકર્મ શુભાશુભ અધ્યવસાયા અને વિપાકાદયે ભાગવતા ભાવકર્મ ના ભાગ પણ હું કરનારા નથી જ. કારણ કે હું નિશ્વયથી તેવી ક્રિયાના કરનારા નથી જ પણ અત્માના શુદ્ધ પરિછુતિમય અંતરથી નિશ્વયભાવે નિર્લેપ અવસ્થાના ધારક છું.

"निर्विकारं निराधारम्, सर्वसंगविवर्जितं,

परमानन्द सम्पन्नं, शुद्ध चैतन्यलक्षणम् ॥ १ ॥

શુદ્ધ નિશ્ચયનયથી જોતાં આત્મા વિકાર વિનાના સ્વતંત્ર કાઈનું આલંખન નહિ લેનારા સર્વંના સંગ નહિ કરનારા પરમાનંદના ભાેકતા તેજ સંપદાવંત શુદ્ધ ચૈતન્ય રૂપ લક્ષણ વાલા છે. તેવા પ્રદ્યા સ્વરૂપવંત આત્માને આત્મચાગીન્દ્ર મહારાજ રૂપાતીત ધ્યાન કરનારા ચાેગાભ્યાસીઓ જાણે દેખે છે. ચાેગ શાસ્ત્રમાં જણાવે છે કે,

अमूर्तस्य चिदानन्दरुपस्य परमात्मनः, निरञ्जनस्य सिद्धस्य घ्यानं स्याद्रुपवर्जितम् ॥ १ ॥ इत्यजस्रं स्मरन् योगी, तत्स्वरुपावळम्बन, माप्नोति प्राह्यप्राहकवर्जितम् ॥ २ ॥

ચ્માત્મદર્શ'ન ગીતા

-નિરાકાર સચ્ચિદાન દ ( જ્ઞાન ચારિત્ર) સ્વરૂપ પરમાત્મા કે જે નિરંજન ( લેપ વિનાના ) છે. તેવા સિદ્ધ પરમાત્માનું ધ્યાન રૂપાલીલ રૂપે થાય છે તે સિદ્ધ પરમાત્માને નિત્ય સ્મરણુ કરતા યાેગી તે સ્વરૂપનું અવલ બન કરીને આદ્ય પુદ્દગલના ગ્રહણ બ્યાપાર ત્યાગ કરતા તેમાં લન્મચ થઇને પરમાત્મ સ્વરૂપ આત્મ સ્વરૂપનું દર્શન કરે છે. જાા ૧૫૬ ા

रागद्वेषात्मिकां वृत्तिं, संत्यजामि स्ववीर्यंतः तत्त्वमस्त्रादिलक्ष्योऽहं, सम्यग्ग्रुद्धात्मदृष्टितः ॥ १५७॥

અર્થ'ઃ-- ચથાર્થ'તામય સમ્યક્ત્વ રૂપ શુદ્ધ આત્માની દબ્ટિથી હું રાગદ્વેષના ત્યાગ આત્મવીર્થને પ્રગટાવીને કરૂં છું. અને 'તત્ત્વ મસિ'રૂપ જે લક્ષ્યને સિદ્ધ કરનારા છું. ા૧૫૭ા

વિવેશન :- આત્મા સમ્યગ્જ્ઞાનથી પૂર્ણ શુહ શ્રદ્ધા વંત થયા છતા આત્મ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરવાનું લક્ષ્ય કરતા હાવાથી પ્રથમ તા આત્મ શકિતને પૂર્ણ જગાડીને તે આત્મા ની સાથે અનાદિ કાલીન મલરૂપ વા બીજરૂપ રાગદ્વેષ મય જે વૃત્તિએા છે તેના સર્વથા ક્ષય કરવાની પ્રવૃત્તિ કરવાની છે. તેના ક્ષય જેટલા અરી થાય તેટલા અરી આત્માનિ હે પ થાય છે. તેથી પરમાત્મા અને આત્માના સમન્વય કરવા લાગે છે. તેથી જ્યારે રૂપસ્ય વા રૂપાતીત ધ્યાનથી અત્સિકત અને સિદ્ધ સ્વરૂપનું ભાન થાય છે. તેની જ સાથે આત્મ સ્વરૂપ નું પણ દર્શન કરે છે. ત્યારે વિચારે છે તે તે પરમાનંદ લોગવે છે. હું સંસારમાં કેમ રખડું છું, મારામાં અને

વિવેચન :---ॐ રૂપ મંત્રમાં અન્દિંત, સિદ્ધ. આચાર્ય ઉષાધ્યાય સર્વ સાધુ સ્વરૂપ પાંચ પરમેષ્ઠિના આ ૐકારમા સ્મરહ્યુ કરાવે છે. ''सोऽहं'' તે જ હું છું એટલે પરમ શહ પ્રદ્દા પરમાતમાં જેવા સમાન હું સત્તાએ છું તે જ હું છું. આવેા જાય કરતાં સ્વ સ્વરૂપનું ભાન થાય છે. અને આત્મ વીર્યના ઉલ્લાસથી સર્વ માહ આદિ કર્મોની પ્રકૃતિઓ ક્ષય કરીને આત્મા પરમાત્માનું <sup>અ</sup>ક્ય સાધે છે. એટલે પરમાત્મ સ્વરૂપનું દશ્વન થતાં તેમાં તાદાત્મ્ય ભાવે લીનતા આવતાં અભેદભાવે પરમાત્માના સ્વરૂપને આત્મા પ્રાપ્ત કરે છે.

સ્વરૂપ છે તેના નાતા થાય છે. ત્યારપછી કમ<sup>6</sup>મલ દૂર કર-वाशी परभातमत्व आफ्त थाय छे तेथी ते 'तत्त्वमसि ' જે પરમ સુદ્ધ પરમાત્મ સ્વરૂપ છે તે તું જે છે. **એવા અર્થ મ**ય તત્ત્વમસિમ ત્રનું ધ્યાન કરતા રાગદેષના સમૂલ ક્ષય કરીને પરમાત્મ સ્વરૂપ થવાનું જ મારૂં સ્વરૂપ છે માટે તે અર્થ પુરુષાર્થ કરવા જોઈએ ા ૧૫૭ હ 🕉 सोऽहं ब्रह्मजापेन, सर्वकर्मविलीयते: स्वात्मपरात्मनोरैक्यं, तत्मिन् दृष्टे परात्मनि. 11 846 11 અર્થ :---સાહ પ્રદ્યરૂપ મંત્રના બાપ કરવાથી સવે

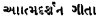
કર્મા વિનાશ પામે તેમ જ પરમાત્મા અને આપણા આત્માનું અકય થાય છે. એટલે પરમાત્માના સ્વરૂપને જોતાં આત્મા

તેમાં લય થાય છે. ૫ ૧૫૮ ૫

તેમનામાં કચી બુદાઈ છે? અને કચાં એકત્વતા (સમાનતા) છે? તેના તે ધ્યાનથી વિચાર કરતા પાતાનું સત્તાએ પરમાત્મ

આ. ઝાહિસાગરસરિકત વિવેચન સહિત

ક્ર ક



પરમાન દ પચવિંશતિમાં શ્રી યશાવિજયજી વાચકવર ફર માવે છે કે.

यत्क्षणे दृत्र्यते शुद्धं तत्क्षणे गतविश्रमः, स्वस्थचित्तं स्थिरीभूतं निर्विकल्पसमाधये ॥ १५॥

જે ક્ષણુે શુદ્ધ પરમાત્માના સ્વરૂપ દર્શન થાય. તેજ ક્ષણુે આત્મસ્વરપની શુદ્ધ સત્તાનું પણુ ભાન થાય છે. તેથી સર્વ શકા વિભ્રમના સર્વથા નાશ થાય છે. અને નિવિંકલ્પ સંકલ્પ વિનાની પૂર્ણુ સમાધિના લાભ માટે થાય છે. તે સમાધિમાં સ્થિરતા થતાં આત્મા પરમાત્મા સ્વરૂપ અભેદ ભાવે થાય છે. એટલે આત્મા અને પરમાત્માનું અભેદકત્વ પ્રાપ્ત થાય છે. ાા ૧૫૮ ા

परात्मनस्त्वहं दास, आद्याभ्यासे विचार्यते, परिपक्तवसमाधौ तू, परब्रह्मास्मि निश्चितम्. ॥ १५९ ॥

અર્થ': —પ્રથમ અભ્યાસની આદિમાં હું પરમાત્માને દાસ છું એવી ભાવના વિચારાય છે. અને તે અભ્યાસ અનુક્રમે પૂર્ણ પરિપકવ થતાં સમાધિમાં હું જ પરમ પ્રદ્ભ પરમાત્મા છું તેવા નિશ્ચય આત્માને થાય છે. ાા ૧૫૮ ાા

વિવેચન :— જ્યારે આપણે પરમપૂજ્ય શુરૂની ઉપાસતા વડે શાસ્ત્ર અભ્યાસ, ચારિત્ર અભ્યાસ, પૂર્ણ શ્રદ્ધા શુક્ત થઇને સર્વ જીવા ઉપર કરુણા કરવી સત્ય બાલવું, પરદ્રવ્યના અસ્વીકાર કરવા, હાદ્ધચર્ય પરિગ્રહ, ત્યાગ રૂપ મહાવ્રત, તથા ઇન્દ્રિય નિગ્રહ સમિતિ શુપ્તિ ભાવના અને કથાયા ઉપર આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

322

વિજય કરીને પરમાત્મ સ્વરૂપના દર્શનનેા અભ્યાસ <sup>દ</sup>યાન પુર્વક કરતાં પિંડસ્થ પદસ્થ રૂપસ્થ ધ્યાનવડે હું પરમણ્રહ્ય છું તેમ નિશ્ચય થાય છે. શ્રીમાન હેમચંદ્રસૂરિ પ્રભુ જણ વે છે કે मोक्षोऽस्तु यदि माऽस्तु वा परमानन्दस्तु वेद्यते खलु॥ यस्मित्रिखिलसुखानि प्रतिभाषन्ते न किंचिदिव ॥ १ ॥ પરમાનંદ પરમાત્માની પ્રાપ્તિ માટે ધ્યાન સમાધિ કરતાં કર્મ'નેા ક્ષયાપશ્રમ ભાવ થવાથી સ્થિરતાના સમતાનાં અને પરમાન દેના અનુસવ થાય છે તેનાથી જગતના સવ<sup>°</sup> દેવેા ચક્રિએાના વિષય જન્ય સુખાે કરતાં અનંત ગણું અપૂર્વ સુખ અનુભવાય છે. અહિં પૂર્ણ સુક્રતતા ન મલે તા પણુ સમ ભાવમય સમાધિથી પરિપકવ અવસ્થામાં માક્ષ જેવા **આનંદ સમાધિમાંથી અનુભવે છે તેથી** પરમાત્મ આત્મ સ્વરૂપનું કર્શન નિશ્ચયરૂપ ભાવે કરે છે. ૫ ૧૫૯ ૫ सर्वकर्मेक्षये जाते, परमात्मेति कथ्यते; आत्मैव परमात्माऽस्मि, कर्मोपाधिमभेदकृत. 11 240 11 અર્થ: —સર્વ કર્મના સબીજ ક્ષય થાય છે.

ત્યારે પરમાત્મા એવા નામે કહેવાય છે. એટલે વસ્તુત; આતમા તેજ પરમાત્મા છે. તેમાં કર્મ જન્ય ઉપાધિથી બે લેઠ કહેવાય છે. ા ૧૬૦ ા

**વિવેચન ઃ**—આત્મા જો કે સત્તાએ પરમાત્મ સ્વરૂપ વંત છે. પણ જ્યાં સુધી કમૈમલને৷ સંબંધ હેાય ત્યાં સુધી સંસારી જીવાજ ગણાય છે. તે કમૈના સંયાગથી ચારગતિ

**અાત્મદર્શ**ન ગીતા

ચારાશીલાખ જીવાયાનિમાં બહુ દુઃખ ભાેગવતાે ભ્રમણ કરે છે. તેથી શાસ્ત્રોમાં આત્માના-જીવાના અનેક ભેદ પાડેલા છે. તેમાં બે ભેદ મુખ્ય ગણાય છે એક બાહ્યાત્મા બીને મંત-રાત્મા પરમાત્મા ચાેગશાસ્ત્રમાં જણાવે છે કે,

आत्मधिया सम्रुपात्त : कायादि कीत्यतेऽत्र, बाहिरात्मा कायादे समाधिष्ठायको भवत्यन्तरात्म तु ॥१॥ જ્યાં જીવેા કાયા ઇન્દ્રિય અને મનને આત્મા છે તેની ઉપાસના કરે છે તેને પુષ્ટ કરવા ભક્ષ્યાલક્ષ્ય પેયાપેયના ભાગ કરે છે. ગમ્યાગમ્યના વિવેક નહિ કરીને વિષયામાં પ્રવૃત્ત થાય છે. અને ધન સ્વજન પુત્ર પુત્રીને પાતાના માનીને અનેક પાપ સેવન કરે છે. એમ જ તેના અનુકુળતાના સંચા-ગામાં સુખ અને પ્રતિકુળતાના સંચાગામાં દુઃખ ધરતા નિરંતર આર્તરીદ્ર ધ્યાન વડે નશ્ક તિર્યંચ યાનિમાં ભમે છે. તે બાહિરાત્મા સમજવા. તેમજ જે સ્વપરના વિવેક સમજીને કાયાથા હું જોદા છું કાયારૂપ કાટડીમાં કમ<sup>6</sup>રૂપ ભાડુ ભરીને રહ્યો છું તે મારી નથી તેવી જે બુદ્ધિ થાય તે આંતરાત્મા સમજવા યાગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે.

पृथगात्मानं कायान्पृथक् च विद्यात्सदात्मनः कायः,

उभयो मेद ज्ञातात्मनिश्चयेन स्खलेद् योगी ॥ १ ॥ આત્માથી કાયા મન ઇન્દ્રિય કર્મ જીકા છે. તેમજ કાયાદિથી આત્મા પછ્ જીકાે છે આત્મા અને કાયાદિના લોક સ્વભાવ સમજનારા ચાેગી કથાંય ભૂલાે પડતાે નથી આ. ૠહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

જ આમ અંતર આત્મા સમ્કૃત્વગુણુથી આરંભીને બારમુ ચથાખ્યાત ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય અને ચાર ઘાતી કર્મ'નેા વિનાશ કરે ત્યાં સુધી અંતરાત્મ સ્વરૂપ રહે છે ઘાતિકર્મ'ના ક્ષય કરીને કેવળજ્ઞાન દર્શન ચારિત્રને પામે ત્યારે તે પરમાત્મા સમજવા તેમજ અઘાતિકર્મ'ના ક્ષય થતાં માક્ષાનંદના ભાષ્ઠતા સિદ્ધ પરમાત્મા સમજવા કહ્યું છે કે,

"चिद्रुपानन्दमयो निःशेषोपाधिवर्जितः शुद्ध

अत्यक्षोऽनन्तगुणः परमात्मा कीर्तित स्मज्झैः ॥

અર્થ:---સચ્ચિદાન દેમય જ્ઞાન ચારિત્ર આન દમય તથા સર્વ દ્રવ્ય ભાવમય ઉપાધિથી રહિત અત્યન્ત નિર્મળ અનંત ગુણુ પર્યાયવંત કેવળજ્ઞાન દર્શન પ્રત્યક્ષવંત પરમાત્મા સમજવા તેમ તત્વજ્ઞ પૂજ્યા જણાવે છે. જેના સર્વ કર્મ ક્ષય થયા છે તે પરમાત્મા થય છે અને કર્મથી જ આત્મા અને પરમાત્માના મુખ્યતાએ લેદ થાય છે તે દુર થતાં આત્મા તે જ પરમાત્મા થ.ય છે જેમકે.

श्रयते सुवर्णभावं सिद्धरप्तस्य स्पर्श्वतो लोहं,

आत्म ध्याता परमात्मत्वं प्राप्नोति।

જે લાહ ખાતુ સિદ્ધરસના સ્પર્શથી લાહત્વના ત્યાગ કરીને સુવર્ણત્વને ભજે છે. તેમ પરમાત્મ આત્મસ્વરૂપતું રૂપાતીત ધ્યાન કરતા ચાગી અવશ્ય પરમાત્મ સ્વરૂપને પામે છે. કર્મ જન્ય ઉપાધિ વિનાશ થાય છે. ા ૧૬૦ ા ખ્યાયાપ્તિ તં परात्मानं, सत्स्वरूपं सुखालयं, अन्तःस्वरूपमग्नोऽहं, पूर्णानन्दमहोद्धिः ॥ १६१॥

રુવા.

<del>ગ્</del>યાત્મદર્શન ગીતા

અર્થ' :---હું તે પરમાત્માનું ધ્યાન કરૂં છું, કે જે વિદ્યમાન અત્મ સ્વરૂપ ગુ**ણે**ાના આકર ઘર સમાન છે તેથી હું આત્માનું અંતરસ્વરૂપ છે તેમાં મગ્ન થયા છું તા પૂર્ણાનંદ મદ્દાદધને પ્રાપ્ત થયા છું. ૫ ૧૬૧ ૫

વિવેચન :— પાતામાં સર્વગુણા જે સહજભાવે પ્રગટ રહેલા છે તે પરમાત્મા અરિહ ત સિદ્ધ સામાન્ય કેવલીએા પાતાના આત્મગુણામાં નિરંતર રમણ કરતા સચ્ચિકાન દનેા આનંદ લાગવે છે. તેવા અનંતગુણા પ્રત્યેક ગુણાને અનંતા-નંદ પર્યાયેાના સ્વયં ભૂરમણુ સમુદ્ધ સમાન ગુણાલય છે તેનુ રૂપાતીત ભાવે ધ્યાન કરી રહ્યો છે તેમનું ધ્યાન કરવું તે જ વસ્તુતઃ આત્મ સ્વપનું જ ધ્યાન છે કારણ કે તેથી આત્મસ્વરૂપના પૂર્ણું પ્રકાશ થાય છે. બાહ્ય ભાવની ઉપાધિ ભૂલાય છે. તેથી પરમ સુખના પાતે સ્વયં ભુરમણ છે. એવું સત્ય પરમાર્થિક જ્ઞાન થાય છે. તેથી હું અંત સ્વરૂપમાં મગ્નતા પાંમેલા પૂર્ણાનંદના મહાદ્ય દિલ્ય બુરમણ હું પાતે છું

''बाह्यदृष्टिप्रचारेषु मुद्रितेषु महात्मनः,

अन्तरे वावभाषन्ते स्कुटाः सर्वा स्मृद्रयः ॥२॥

આહ્ય પૌદ્દગલિક ભાગની દષ્ટિના પ્રચાર નષ્ટ કર્યે છતે આત્મ સ્વરૂપમાં રહેલી અનંત ઝાહિ-શક્તિ-સ્મૃદ્ધિને પ્રત્યક્ષ રૂપે આત્મા અવલાકે છે. એટલે પાતે સર્વ આત્મા ઝાહિ-સમૃદ્ધિના પૂર્ણ સ્વામિ જ છે. ॥ ૧૬૧ ॥ आत्मवीर्थ समालम्ब्य,, धुन्वन कर्मरज : कणान्; आत्माऽसंख्यप्रदेशानां, निर्मलीभावमाश्रये. ॥ १६२ ॥ આ. ઝડહિસાગરસ્ર્રિકૃત વિવેચન સહિત

आत्मद्दष्टिप्रतापेन, साक्षादात्मा प्रदृश्यते; यत्र तत्राऽपि तत्स्मर्ता, शुद्धभक्त्या तदाश्रये. ॥ १६३ ॥ અર્થ:—આત્મા પાતાની સહજ ભાવમય શક્તિ વીર્યનું આલંબન કરીને સર્વ કમે રજના પુદ્દગલ કહ્યીયાને આત્મા જ અસંખ્યેય પ્રદેશાને નિર્મલતા વાળા કરવા પ્રવતે છે. તેમ જ આત્મદ્ધપ્ટિના જ પ્રતાપથી આત્મ સ્વરૂપને સાક્ષાત જુવે છે તે બાહ્યથી જ્યાં દ્વાય ત્યાં રક્ષો છતા તે આત્મભાવનું સ્મરણ કરતાં શુદ્ધ ભક્તિથી આત્માને અનુભવે છે ॥ ૧૬૨ ॥ ૧૬૩ ॥

વિવેચન :— આત્મા જયારે પાતાની શકિત-વીર્ય જે આજસુધી માહના ઉદયથી અને અન્ય કર્મના બલવાત્ આરવણોથી અનાદિકાલથી આચ્છાદન થયેલું છે. તેને તપ સયમ બ્રહાવડે આત્મ સ્વરૂપને ગુરૂગમથી જાણીને સર્વ કર્મમલના આવરણ રૂપરજને આત્મ શકિત વીર્ય'ને પ્રગ ટાવીને નષ્ટ ટરે છે તે આત્માના અસંખ્યાત પ્રદેશાને નિર્મલ ભાવને પ્રાપ્ત કરે છે તેથી થયેલ શુદ્ધાત્મદૃષ્ટિના પ્રતાપથી આત્માના સ્વરૂપનું દર્શન કરે છે કહ્યું છે કે,

यः स्नात्वा समताक्रुण्डे हित्वा करमळजं मलम् ।

पुनर्नयाति मालिन्यं सोऽन्तरात्मा परः शुचिः ॥ १ ॥ જે આત્મા સમત્વ ભાવમય સમતા કુંડમાં સ્નાન કરીને રાગદ્વેષથી ઉપજેલા અનેક પાપરૂપ મેલને સ્તાનથી દુર કરીને સમ્યકૃત્વ વાસિત અંત:કરણ વંત થયેલા હાવાથી પવિત્ર અનેલ

3 કર

#### ચ્માત્મદર્શન ગીતા

આતમા ક્રેરીથી આત્માને કર્મ રજવંત અપવિત્ર નથી જ કરતા એટલે ક્રેરીને કર્મ બંધ વડે આત્માને સંસાર સાગરમાં ડુબાડતા નથી જ. તેવા આત્મા આત્મ સ્વરૂપને પ્રત્યક્ષ દેખે છે. તે જે સ્થાનમાં ભવમાં મનુષ્ય તિર્થ ચંકે દેવભવમાં હાય ત્યાં જે આત્મ સ્વરૂપનું પરમાત્મ સ્વરૂપનું સ્મરણ કરતા રહે છે. તે આત્મા શુદ્ધાત્મ ભક્તિથી પરમાત્મ સ્વરૂપના આશ્રય કરે છે. તે સંસારમાં રખડતા નથી. એ ત્રણ ભવમાં જ સંસારના ક્ષય કરી પરમાત્મ સ્વરૂપને ભજનારા થાય છે. 11 ૧૬૨ 11 ૧૬૩ 11

भूताश्व वर्त्तमानाश्च, भाविनो ये जिनेश्वरा ः

जीवा एव परात्मानो, बोघे सम्यग् विवेकतः ॥ १६४॥ અર્થ :----બૂતકાલમાં થયેલા વર્તમાનમાં થતા ૧વિ ખ્યમાં થનારા જે જીનેશ્વરા છે તે સર્વજીવા સત્ય શુદ્ધ વિવેકથો પરમાત્મ સ્વરૂપના બાધથી જ થયેલા છે. ા૧૬૪॥

વિવેચન: — જે ભૂતકાલમાં અનંત ચૈવિશીએ થઈ ગઈ તેમજ પાંચ ભરત પાંચ અરાવત તથા પાંચ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં પણુ અનંત કાલથી ચાલતા ધર્મ પ્રવાહને સજીવન રાખનારા અનંતા તીર્થ કરેા અરિહંતા વીતરાગા થયા ગણુ-ધર આચાર્ય થયા, કેવલીઓ થયા, તેમજ વર્તમાનમાં પણુ મહા વિદેહમાં થાય છે. ભરત ઐરાવતમાં પૂજ્ય ગુગ પ્રવરા થાય છે. ધર્મ પ્રવાહને વિકસાવે છે સુક્તિના માર્ગ અવિચ્છિન્ન ચલાવે છે તે સર્વ પૂજ્ય પ્રવરે છે. તે આત્મ સ્વરૂપની શુદ્ધિ કરીને અરિહંત સિદ્ધ આચાર્ય આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

338

ગણુધર કેવલી ભગવત વિગેરે પૂજરોા થયા છે. તેમાં એક અત્યન્ત ઉપકારક સાચા શુદ્ધ સ્વપર વસ્તુઓનો વિવેક કરાવ-નરાઆત્મા પરમાત્મા પુદ્ગલના સંબંધ વિયાગનો યથાથ વિવેક વિભાવતા સ્વ ભાવતાના સમ્યગ્-શુદ્ધ ઝાધ જ્ઞાન જ સુખ્ય કારણુ છે.

' मिथोक्तपदार्थानामसंक्रममचत्क्रिया,

चिन्मात्रपरिणामेण विद्षेवानुभूयते ॥ १ ॥

પરસ્પર એક રૂપ દુધપાણીની પેઠે જીવપુદ્દગલ દ્રબ્યાના જે પર્યાયા અનાદિકાલથી થતા આન્યા છે. તેને ક્રરી એકતા રૂપ ન થવા દેનાર અસંક્રમણ રૂપ ચમત્કાર કરનાર એક માત્ર સમ્ગ્રજ્ઞાનનું પરિણામ છે. તેથા આત્મા પરના લિવેક થાય તે વિવેકવડે આત્મસ્વરૂપ પર સ્વરૂપના અનુભવ પૂર્ણું પંડિતા કહે છે. તેથી સમ્યગ્ દર્શન જ્ઞાન ચારિત્રની શુદ્ધતા કરતા તીર્થ કર ગણધર આચાર્ય કેવળી વિગેરે ભૂતકાલમાં અનંત થયા વર્તમાનમાં થાય છે. ભવિષ્યમાં અનંતા થશે તે સર્વ સાચા વિવેકના જ પ્રતાપ છે.

लक्ष्यलक्षणयुक्तोऽहं, भावज्ञान्तिमकाज्ञकः गुणपर्यायवान् सोऽहं, विश्वेशस्तत्त्वभास्करः ॥ १६५ ॥ અર્थः ---- લक्ष्यना લક્ષણુથી ચુક્ત એવા હું ભાવશાન્તિ-ના પ્રકાશક છુ. તેમજ શેષ પર્યાયને હું આત્મા સ્વામિ છું તેમજ વિશ્વેશ થઇને સમગ્ર જગતના તત્ત્વ સ્વરૂપના પ્રકાશ કરનારા છું. ॥ ૧૬૫ ॥

વિવેચન :- હું ખાત્મા તેનું લક્ષ્ય સાધ્ય પરમાનંદની

<del>આ</del>ત્મદર્શન ગીતા

334

પ્રાપ્તિ છે. તેનું સ્થાન પરમ મુક્તિ છે. મુક્તિના અર્થ સવ<sup>°</sup> કમ<sup>°</sup> મલના ત્યાગ કરવા તે છે. તા તે લક્ષણ આત્માનું છે જ્ઞાનસારમાં જણાવે છે કે,

# संयमास्त्रं विवेकेन काणेनो त्ते जिंत मुने ः धति धारोबल्वणं कर्म शत्रुच्छेदे क्षमं मवेत्।

પુદ્દ ગલ લાેગની વૃત્તિના ત્યાગ કરવા તે સંચમરૂપ અસ્ત્ર કે જે સ્વપર વસ્તુના બાદ્ય-ત્યાગ રૂપ વિવેક એટલે લેઠ કરવારૂપ સરાણ વડે ઉત્તજત કરાચેલી ધીરજરૂપ ઘાર છે જેની એવા તરવાર રૂપ વિવેકવડે આઠ કમ<sup>6</sup>રૂપ શત્રુના ઉચ્છેદ-ઘાત કરનાર સુનિને તે કાર્યમાં શુકલ ધ્યાનરૂપ સામર્થ્ય પ્રગટે છે એટલે કર્મ ઉચ્છેદ કરવા રૂપ સુક્તિ તે લક્ષ્ય હોવાથી તેના ગુણ રૂપ લક્ષણ વંત હું આત્મા છું અને સર્વ સંકલ્પના ત્યાગ પૂર્વક પ્રગટ ભાવમય આનંદ રૂપ ચારિત્ર જ્ઞાન દર્શનમય આત્મભાવ શાંતિના પ્રકાશક હું છું, તેમજ ચૈતન્ય રૂપજ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર ગુણા અને નવા નવા પરિણામરૂપ પર્યાયોના કર્તા ભાક્તા સ્વામિ હું છું. તેથી સર્વ જગતના જડ ચેતનરૂપ તત્ત્વાના ગુણ પર્યાય રૂપ ભાવોના પ્રકાશક પણ હું જ છું, આત્મ પ્રાભૃતમાં જણા-ગ્યું છે કે,

"तह मिकोखछ सुध्धो निम्मओ नाण दंसणसमग्गो तम्मि ठिओ तच्चित्तो सब्वे खयंनेति ॥१॥

હું એક નિશ્વયથી શુદ્ધ છું તેમજ મારા તારાના લોદ મારે નથી તેમજ જ્ઞાન શેન ચારિત્ર સંગ્રુક્ત છુ. તે

આ. ઝહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

स्वइपमां स्थिरता अराने सर्वं अर्भनी ઉपाधिने क्षय अरीने स्व स्वइप व्यतत स्वइपने। हुं व प्रकाशक छु. ॥१९प॥ आत्मनि ग्रुक्तता ख्याता, परंज्योतिर्निंरामयः स्रुराऽसुरेन्द्रसंपूज्य : सर्वलच्धिशिरोमणिः ॥१९६६ ॥

અર્થ: આત્મામાંજ મુક્તતાં રહેલી છે. તે પ્રખ્યાત क छे. तेमक आत्मा परम क्योतमय अने निरामय क છે સુરાસરાથી પૂજાતો છતા સર્વ લબ્ધિઓના નાયક છે. (વવેશન :---આત્માની મુક્તતા આત્મામાં જ વતે જ છે. તે જ્યાં સુધી કર્મ મેલના કાદવથી તુમડીની જેમ લેપાચા છે ત્યાં મુધી જ સંસારમાં ડુબેલા રહેવાના છે. તે તપ સંચમ શ્રદ્ધાપૂર્વ ક ધ્યાન સમાધિ કરતા અનુભવ જ્ઞાન મેળવતા સર્વ મેલના ત્યાગ કરી શુદ્ધતા પ્રાપ્ત કરે છે. તેથી તે અવશ્ય મુક્તતામય છે. તેવી ખ્યાતિ શાસ્ત્રોમાં પ્રસિદ્ધ છે. વસ્તુતઃ વર્તપાન કાળમાંતા તે સંગ્રહ નયની સત્તાથો સુકતતાની ચાેગ્યતા ધરાવે છે તેમજ સત્તાએ આત્મ સ્વરૂપની અપેક્ષાએ રાગ શાક આધિ વ્યાધિ ઉપા ધિના આત્મા સાથે સંબંધ શરીરમાં જ સંભવે છે તેને જે આત્માથી બિન્ન માનવામાં આવે તાે શરીરના દુ:ખથી આતમા દુઃખ ધરતા નથી તે અપેક્ષાએ નિરામય પણ છે. તેમજ આત્મસ્વરૂપનું પૂર્ણ પ્રાગટય ભાવ થાય ત્યારે જગ-તના સર્વ ઇન્દ્ર સુર અસુર કિન્નરા રાજા ચક્રવર્તિ આદિથી ભાવપૂર્વક પૂજાય છે તેમજ સ્વશક્તિથી જગતને આશ્ચર્ય-કારક જે લબ્ધિ સિહિએ છે તે પણ પ્રગટ થાય છે

અ્યાત્મદર્શન ગીતા

330

**મ્પાત્માની શાધ કરનારાઓએ બહાર રખડવાની જરૂર નથી** :

भात्मा ज्ञेयः सदा ध्येयः स्वर्द्धवद् वाच्छितप्रदः किमर्थं बाह्यमावेषु. अमणं हि निरर्थकम् ॥१६७॥ અર્થ':- આત્મા જ્ઞેય છે તેમજ સદા ધ્યાન કરવા યોગ્ય છે. જે આત્માનું સદા ધ્યાન કરે છે તેને કલ્પવૃक्षની પેઠે સર્વ વાંછિત આપે છે. આત્માની શાધ માટે બાહ્ય. ભાવામાં બ્રમણ કરવું નિરર્થંક છે.

વિવેચન ઃ–આત્મા કેવેા છે તેનું શું સ્વરૂપ છે. આ અધી વસ્તુ આત્મદષ્ટિથી વિચારવામાં આવે તેા પાતાને આપાઆપ સમજાય છે. જગતમાં કેટલાક પદાર્થી કેવળ ભાષ્યવા ચાગ્ય હાય છે. કેટલાક ગ્રહણ કરવા ગાગ્ય હાય છે અને કેટલાક ત્યાગ કરવા ચાેગ્ય હોય છે. આમાં આત્મા **સેય−**જાણવા ચેાગ્ય છે તેમ જ આ આત્માનેા ઉપર ઉપરથી **વિચાર કરવાથી તેનું તેના ખરા સ્વરૂપની** પ્રાપ્તિ **થ**તી નથી. પરંતુ વારે ઘડીએ તેનું ધ્યાન કરવું જોઈએ. અને તેના ધ્યાનમાં તલ્લીન અનેલા આગળ દુનિયાના સવ<sup>જ</sup> પદાર્થી તુચ્છ અને છે. કલ્પવૃક્ષ જેમ ઇચ્છિત આપનાર કહેવાય છે તેમ આત્માના ધ્યાનમાં લીન અનેલાે સવ<sup>દ</sup> ઇચ્છિત વસ્તુને મેળવી શકે છે. આત્માની શાેધ માટે નદીઓ, તીર્થા, ગુકાઓ, કે જુદા જુદા ક્રિયાકાંડાની જરૂર નથી. ખાહ્ય-દ્રન્યવી પદાર્થોમાં આત્મા જડવાના નથી. આત્માની ખાજ માટે તાે સદા ચિંતન એ જ વાસ્તવિક્ર માર્ગ છે.

રર

આ. ઝાહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

આ ધ્યાન કઈ રીતે કરવું તેના અનેક પ્રકારા શાસ્ત્રોમાં બતાવ્યા છે. અનુત્તર વિમાનવાસી દેવેા સાગરાેપમના સાગરાેપમ સુધી આ આત્મચિંતનમાં મસ્ત રહે છે. અને અપૂર્વ આનંદ મેળવે છે. આત્મધ્યાનની મસ્તી કાેઈ અપૂર્વ છે. એ તાે જેણે તેના સ્વાદ ચાખ્યો હાેય તે જ સમજી શકે. ા ૧૬૭ ા

આત્મવિદ્યા સર્વાવિદ્યામાં શ્રેષ્ઠ તે હવે જણાવે છે :-સર્વ વિદ્યાસુ શ્રેષ્ઠા વૈ, या विना निष्फलाः क्रियाः आत्मविद्या सदाराध्या, दुर्रुमा जन्मकोटिभिः ॥१६८॥ અર્થ:--સર્વવિદ્યામાં આત્મવિદ્યા સર્વોત્તમ છે. આત્મવિદ્યા વગરની કરેલી સર્વ ક્રિયા નિરર્થંક છે. ક્રોડા જન્મના અભ્યાસથી પણુ આત્મવિદ્યાની પ્રાપ્તિ થવી તે અતિ દુર્લંભ છે. આથી હંમેશા આત્મવિદ્યા આરાધવા યાગ્ય છે.

વિવેચન:-તપ, અનુષ્ઠાન કે બીજી ગમે તે કષ્ટસાધ્ય ક્રિયાએા જીવનમાં કરવામાં આવે પરંતુ આત્માની મુખ્યતા કે સમજ ન રાખવામાં આવે તા તે વિદ્યાનું કાંઈ ફલ નથી. 'છાર પર લીંપણું તેહ જાણા' ની માક્ક સવ ક્રિયા ખાર ઉપર લીંપણું તેહ જાણા' ની માક્ક સવ ક્રિયા ખાર ઉપર લીંપણું જેમ ન ટકી શકે તેમ આત્મજ્ઞાન વગર ક્રિયા કાંઈ લાભ આપી શકે નહિ. માટે જગતની અનેક વિદ્યાઐામાં આત્મવિદ્યા એ સવંબ્રેષ્ઠ છે. જગતની વિદ્યા તા પ્રયત્ન સાધ્ય અને મહાવરાથી મેળવી શકાય છે.

33C

આત્મદર્શન ગીતા

પણ આત્મવિદ્યા પામવામાં કરાેડા જન્મની જરૂર પડે છે. અને તે પણ આત્મવિદ્યા તરફ સદ્ભાવના, પ્રયત્ન હાેય તાે જ મહામુશ્કેલીએ કાેઈક ભાગ્યશાળીઓને સાંપડી શકે છે.

જગતની બીજી વિદ્યાએો તે તે ભવમાં દુન્યવી અમુક સિદ્ધિ અપાવે છે પણ પરિણામે કાંઇ ફાયદા કરતી નથી. પરંતુ આત્મવિદ્યાની સાધનામાં કરેલા પ્રયત્ન તેના સંસ્કાર જન્માેજન્મ કાયમ રાખે છે અને ઉત્તરાત્તર કલ્યાણુ પ્રાપ્તિ કરાવે છે. ા ૧૬૮ ા

આત્મજ્ઞાનથી શું મળે છે તે જણાવે છે:-

नइयन्ति व्याधयः मर्वे भावतपसा महीतले

आत्मज्ञानमतापेन, सर्वसंपदु विजायते ॥ १६९ ॥

અર્થ ઃ~આ જગતમાં ભાવતપ વડે સર્વ વ્યાધિએક નાશ પામે છે. અને આત્મજ્ઞાનના પ્રતાપથી સર્વ સંપત્તિએક થાય છે.

વિવેચન :-સનત્કુમાર ચક્રવર્તિનું રૂપ અપૂર્વ હતું. દેવા પણ તેના રૂપના દર્શન માટે આવતા ઇન્દ્રે ઇન્દ્રસભામાં સનત્કુમારના રૂપની પ્રશંસા કરી. દેવા સનત્કુમારનું રૂપ જેવા આવ્યા તે વખતે સનત્કુમાર સ્નાનાગારમાં હતા. તેમણે દેવાને પૂછ્યું. 'તમે કેમ આવ્યા છેા?' દેવાએ જવાબ આપ્યા. 'ઈન્દ્રે તમારા રૂપની પ્રશંસા કરી તેથી અમે આપનું રૂપ જોવા આવ્યા છીએ.' ખરે જ, ઈન્દ્રે જેવાં વખાણ્યા તેવા જ આપ રૂપ રૂપના અવતાર છા.'

### આ ઝાહિસાગરસૂરિકૃત વિવેચન સહિત

સનત્કુમારને રૂપનેા મદ્દ થયેા. તે બાલ્યાે, મે <sup>:</sup>આલુષણેા પહેર્યાં નથી. તમે મારૂં સાચું રૂપ નેવું **હે**ાય તો રાજસભામાં આવને. દેવાે, 'સારૂં ' કહી પાછા વર્યો.

સનત્ક્રમાર રાજસભામાં બેઠા. દેવેા ત્યાં આવ્યા. રાજાએ પૂછ્યું, ' કેમ, સ્નાનાગાર કરતાં કરક છે કે નહીં ?' `કેવેાએ માશું ધુણાવ્યું, 'રાજન્ ! સ્નાનાગારનું રૂપ આનાથી કવાંય ચડે.' રાજા વિચારમાં પડવો, હાથને શરીર ઉપર રેફરવે છે તેા શરીર ભીનું લાગ્યું અને તુરત શરીર ઉપર નજર નાખી તેા આખા શરીરે કાેઢ. દેવેા અદશ્ય થયા. રાજા વિચારમાં પડચો, આ નશ્વર શરીરનાે અને રૂપનાે એ મદ કર્યો અને તેનું ફળ મને તત્કાળ મલ્યું રાજા ઊંડા વૈરાગ્યમાં ઉતર્ચા. રાજપાટ છેાડચું. ક્રીક્ષા લીધી. €થ તપશ્ચર્યા આદરી. તેના કુષ્ટ રાગને મટાડવા વૈદ્યો વ્યાવ્યા, પછ્ય તેણે તેની પ્રતિક્રિયા ન કરાવી, વૈદ્યોએ ઘણે આગ્રહ કર્યો ત્યારે શુંકવાળી આંગળી કરી શરીર ઉપર ઘસી. વૈદ્યોને અતાવી કહ્યું, ' જુએા મારી કાયા.' વૈદ્યોએ જે ભાગમાં શુંક ઘસ્યું હતું તે ભાગ કંચન જેવેા સુંદર દેખ્યાે. સનત્કુમારે કરી કહ્યું. ભાવ તપ કરનારને કાેઈ વ્યાધિ થતી નથી અને હાેયતા ચાલી જાય છે.

આ ભાવતપ આત્મજ્ઞાન વિના સંભવતાે નથી. આથી આત્મજ્ઞાન ચુક્ત ભાવતપ સર્વ વ્યાધિઓના નાશ કરે છે એટલું જ નહિ પણુ આત્મજ્ઞાનના પ્રતાય એવા અપૂર્વ છે કે દીવાને એઈ પતંગીયા ખેંચાઈ આવે તેમ આત્મજ્ઞાનની

For Private And Personal Use Only

380

**આત્મદર્શન** ગીતા

પ્રાપ્તિ થાય ત્યારે આપાસ્યાપ સર્વ લહિધમ્મા, સિદ્ધિમા અને સંપત્તિએા સ્વયં ચાલી આવે છે.

અનેકાન્ત નયથી સિંહિ થાય છે :-

# अलं मिथ्या विवादेन, ज्ञानं सर्वज्ञभाषितम् अनेकान्तनयात् सिद्धि, र्भाषिता ज्ञानयोगिभिः॥१७०॥

અર્થ`ઃ–આ આત્મજ્ઞાન સંબંધમાં ખાેટા તર્કવિતર્ક કે વિવાદની જરૂર નથી. આનું જ્ઞાન સર્વજ્ઞ ભગવતોાએ કેવી રીતે કરવું તે જણુાવ્યું છે. તે જ્ઞાનચાેગી ભગવતોાએ અનેકાન્ત નયથી તેની સિદ્ધિ થાય તે સમજાવ્યું છે.

વિવેચન ઃ--આ આત્મજ્ઞાન માટે અનેક વાદવિવાદો ત્તર્કો વિતર્કો છે. પરંતુ આ તર્ક વિતર્કમાં પડેલાે માણસ આત્મજ્ઞાન પામી શકતાે નથી, પણ ઉલ્ટાે જુદી જુદી રીતે આટવાય છે. કાેઈએ આત્માને વ્યાપક કહ્યો છે તાે કાેઈએ સાણ વિનશ્વર કહ્યો છે. આમ આત્મા સ્વરૂપમાં જ જુદા જુદા સાથ વિનશ્વર કહ્યો છે. આમ આત્મા સ્વરૂપમાં જ જુદા જુદા વિકલ્પાે હાેય ત્યાં આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કઈ રીતે થાય ? આથી વસ્તુની સિદ્ધિ માટે ભગવંતે અનેકાન્ત વાદને પ્રરૂપ્યા છે.

આ અનેકાન્ત વાદ એટલે વસ્તુમાં રહેલા અનેક <sup>-</sup>ધમેોના વિચાર. અને વસ્તુમાં રહેલા અનેક ધર્મોમાં કાેઈ-**પથ્યુ એકધર્મને મુખ્ય રાખી બીજાને ગૌ**ણપણે રા<mark>ખી વિચાર</mark> કરવામાં આવે તે નય છે અને આ અનેકાન્તવાદ અને

આ. ઝહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સહિત

નયની અનેકાન્ત દષ્ટિ જીવનમાં ઉતરે તાે કાેઈ દિવસ વિટંબણામાં પડવાનું કારણ નથી.

આત્માને વ્યાપક કહેનાર આત્મા વ્યાપક જ છે એ. વાલ છેહી દે અને જ્ઞાન દષ્ટિથી આત્મા વ્યાપક છે એમ કહે તા આત્માને વ્યાપક માનવામાં પણ વાંધા નથી.

આત્મા ક્ષણ વિધ્વ'સી છે એમ કહેનાર આત્મા ક્ષણુ વિધ્વ'સી જ છે એવેા આગ્રહ છેાડી દે, અને પર્યોયની દષ્ટિએ તે ક્ષણવિધ્વ'સી છે એમ કહેવામાં આવે તેા જસ ય ખાટુ' નથી.

આથી આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સવ<sup>6</sup>જ્ઞભગવ તાેએ ક**હેલા** જ્ઞાનમાર્ગથી અનેકાન્ત–પ્રમાણ અને નયથી સિદ્ધ **થઈ** શકે છે.

આ પ્રમાણુ તે 'સ્વ–પર વ્યવસાયી જ્ઞાનં પ્રમાણું ' અને બીજાના વિરાધ વગર કેાઈ એક ધર્મની સુખ્યતાએ પ્રતિપાદન તે નય આ દ્વારા પદાર્થની સિદ્ધિ થાય છે.

પ્રમાણુનું સપ્તભંગી વિગેરેથી અને નયનું નૈગમ-સંગ્રહ, વ્યવહાર, ૠજુસૂત્ર, શબ્દ, સમભિરુઢ અને એવંબૂ્ત વિગેરે દ્વારા થઈ શકે છે. ાા ૧૭૦ ાા

સુસુક્ષુએ હંમેશાં જિનાજ્ઞાને આધીન રહીને વર્તવુંઃ∽

जिनाज्ञा पारतन्त्र्येण, यतितव्यं मुम्रक्षणा यथा मोहो विलीयेत, यतितव्यं तथात्मना ॥ १७११

માત્મદર્શન ગીતા

અર્થ ઃ~સુસુક્ષુ સાધુએ જિનાજ્ઞાને આધીન રહીને આત્મજ્ઞાન માટે પણ પ્રયત્ન કરવેા. આત્માએ જેમ માહ નાશ પામે તે રીતે પ્રયત્ન કરવેા.

વિવેચન :-હંમેશા સાધુએ આત્મજ્ઞાન મેળવવા માટે ગમે તેવા પોતાની ઇચ્છાથી પ્રયત્ન ન કરવા. એટલે જિને-શ્વર ભગવાનની જે રીતે આજ્ઞા હાેય તે રીતે પ્રયત્ન કરવા. આત્મજ્ઞાન-આત્મજ્ઞાન કરનારા કેટલાક આત્મજ્ઞાનને મુખ્ય રાખી સાધુના નિત્ય અનુષ્ઠાન અને ક્રિયા ભુલી જાય છે તેમાં જિનાજ્ઞાનું ઉલ્લંધન છે. ખરી રીતે ' आणाप ઘરમા.' આજ્ઞામાં જ ધર્મ છે. અને આ બધાનું સાર્થક હાય તા એ છે કે મુમુક્ષુએ એવા પ્રયત્ન કરવા કે જેથી રાગ અને દ્રેષ રૂપ માહ ટળે. અને આ માહના નાશમાં જ સાચા આત્મજ્ઞાનના પ્રાદુર્ભાવ છે. ા ૧૭૧ ા

આત્માની ખાજ કરનારા મુમુક્ષુએ હમેશાં સ્વધર્મના વિચાર કરીને પ્રવૃત્તિ કરવી :—

# स्वसमयविहारेण, गन्तव्यं मोक्षसम्मुखं; साध्यबिन्दुः सदात्मा वै स्मारं स्मारं क्षणे क्षणे ॥१७२॥

અર્થ ઃ–મુમુક્ષુએ ક્ષણે ક્ષણે સંભાળીને આત્માનુ′ સાધ્યબિંદુ રાખવું. પરંતુ આની પ્રવૃત્તિ પાતાના સિદ્ધાંતને અનુસરીને કરી માક્ષ માટે પ્રયત્ન કરવેા.

or Private And Personal Use Only

આ. ઝાહિસાગરસ્રિકૃત વિવેચન સદિત

વિવેચન :- મુમુક્ષુ આત્માનું સાધ્યબિન્દુ રાખે. **ક્ષણે** ક્ષણે તેનું ચિંતન કરે, પરંતુ ગીતામાં કહેલ ' **સ્વઘર્મે** નિઘનં શ્રેથ ' :- આ ન ભુલવું. એટલે પોતાના સમય-સિદ્ધાંત--ધર્મ તેને અનુસરીને તેણે પ્રવૃત્તિ કરવી. અને એ પ્રવૃત્તિ કરીને માક્ષની સન્મુખ જવા પ્રયત્ન કરવા. પરંતુ પાતાના ધર્મ, શાસ અને સિદ્ધાંત છાડી આડાઅવળા માર્ગે વબ્યો તાે તે આત્મજ્ઞાન અને વાસ્તવિક જીવન બન્ને. ગુમાવી બેસે છે. ાા ૧૭૨ ા

લક્ષ્યમાં ઉપયાગ રાખવાથી નિર્મલ પદ મળે છે :--उपास्योऽदृझ्य आत्मा वै ल्रह्यजापेन योगिमिः ल्रह्स्यदत्तोपयोगेन झुद्धं च निर्मलं पदम् ॥ १७३ ॥ અર્થ :-- યાગીઓએ જાપનું લક્ષ રાખીને અદશ્ય એવા આત્માની ઉપાસના કરવી લક્ષ્યમાં ઉપયાગ રાખવાથી શુદ્ધ અને નિર્મલયદરૂય માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

વિવેચન :-ચાગી પુરૂષાએ જીવનમાં કેવળ અદશ્ય આત્માને લક્ષમાં રાખી તેની ઉપાસના કરવી. કેમકે આત્માના લક્ષમાં બધીજ વસ્તુની પ્રાપ્તિ છે. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રમય આત્માનું લક્ષ ઉપયાગપૂર્વંક રાખવામાં. આવે તેા અનંતજ્ઞાન-અનંતદર્શન અને અનંતચારિત્ર-રૂપ સુકિતની પ્રાપ્તિ થાય છે.

# सद्भिः सामर्थ्यं पर्यायैर्ज्ञातव्यं तत्त्वमात्मनः अनेकान्ताष्टपश्चेश्व धर्मों ज्ञेयो विचक्षणैः ॥ १७४ ॥

આત્મદર્શન ગીતા

અર્થ'ઃ–આત્મગવેષક સજ્જનેાએ આત્માના સામર્ચ્ય પર્યાયેા વડે આત્માનું તત્ત્વ જાણુવું જોઈએ. અને છુદ્ધિ-માનેાએ અનેકાન્ત વિગેરે જુદ્દી જુદ્દી આઢ બાબતા વડે આત્માના ધર્મોના અભ્યાસ કરવા જોઈએ.

નય અને પ્રમાણથી સમ્યગ્જ્ઞાન થાય છે:--

नयमंगप्रमाणैश्च सम्यग्र्ज्ञानं प्रजायते । सम्यक्त्वं द्रव्यमावाभ्यां सम्यक्त्चारित्रसंस्थितिः ॥१७५॥ अर्थः नय. सप्तભंગी અने प्रभाखुवउ सभ्यग्ज्ञान थाय છे. तभाभ पदार्थाना द्रव्यભावनी काखुताथी सभ्य<sub>१</sub>त्व અने तेथी सभ्य६ चारित्रनी प्राप्ति थाय छे.

વિવેચન : વસ્તુનું સાચું જ્ઞાન પ્રમાણુ નય અને સપ્તભંગી દ્વારા થાય છે. સ્વ અને પરનેા નિર્ણય કરનારૂં જ્ઞાન તે પ્રમાણુ છે. અને પદાર્થમાં રહેલા અનેક ધર્મીમાં કાેઈના પણુ અપલાપ કર્યા વિના જીદી જીદી દષ્ટિએ મૂખ્યતા રાખી એક અપલાપ કર્યા વિના જીદી જીદી દષ્ટિએ મૂખ્યતા રાખી એક અપલાપ કર્યા વિના જીદી જીદી દષ્ટિએ મૂખ્યતા રાખી એક અપલાપ કર્યા વિના જીદી જીદી દષ્ટિએ મૂખ્યતા રાખી એક અપલાપ કર્યા વિના જીદી જીદી દષ્ટિએ મૂખ્યતા રાખી એક અપલાપ કર્યા વિના જીદી જીદી દષ્ટિએ મૂખ્યતા રાખી એક અપલાપ કર્યા વિના જીદી જીદી દષ્ટિએ મૂખ્યતા રાખી એક અપલાપ કર્યા વિના જીદી જોદી રહે આ નય અને પ્રમાણુ અન્નેની સસ્તિ નાસ્તિ અને સ્વक્તદ્ય ના પરાવર્તનથી સપ્ત-ભંગી થાય છે. આ ત્રણે વસ્તુ પદાર્થના સમ્યગુ બાધ કરાવવામાં અતિ ઉપયાગી છે. અને આ રીતે પદાર્થનું સાચું જ્ઞાન તેજ સમ્યક્ત્વ છે. અને થયેલ શુદ્ધ સમ્યક્ત્વ જ સમ્યક્ આરિત્ર અપાવી શકે છે.

અપ્રમત્તદશાથી સહજાનંદ મળે છે:---अप्रमत्तदर्शां प्राप्य, सहजानन्दस्य भोवतत्तां । ध्यानिनः संभवेत्रित्यं, सम्यग् जानाति योगिराट्॥१७६॥

આ. ઋહિસાગરમ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

અર્થ : આત્મ અપ્રમત્તદશાને પામે છે ત્યારે જ તેને સહજાનન્દના ભાષ્ઠતા બની શકે છે. અને આ સહજાનંદ ધ્યાનિમહાત્માઓને સંભવી શકે છે. અને ચાેગીઓ જ તે સહજાનંદને જાણી શકે છે.

વિવેચન : આત્મા ખરેખર અપ્રમત્તદશા-પામે છે. ત્યારે આત્માના સાચા આનંદ તે માણી શકે છે. આ અપ્રમત્ત-દશા જીવનમાં કચારે આવે ? કે જ્યારે આત્મા વિષય કષાય વિગેરે વિષયાથી નિવૃત્ત બનીને આત્મરમણુમાં એકાકાર બને ત્યારે. જીવનમાં આનંદ અનેક પ્રકારના છે. પણ જીવનકલ્યાણુ કરનાર સાચા આનંદ આત્મામાં જ. અને તે આનંદની સાચી સમજ આત્મમસ્તિમાં મસ્ત રહેનાર યાેગીઓ જ સમજી શકે છે. તે આનંદનીઆગળ જગત્ના વિષય કષાય અને પૌદ્દગલિક આનંદ તુચ્છ હાેય છે. ાા૧૭૬ા

આત્મદર્શનથી પરમાત્મા થવાય છે:---

आत्मनो दर्शनं प्राप्य परमात्मा भवेद् घ्रुवम् । एतदुक्तं समासेन ज्ञातव्यं ज्ञानयोगिभिः ॥ १७७॥ અર્થ: જે આત્માને સાચું આત્મદર્શન મળે છે તે નક્કી પરમાત્મા અને છે. આ વસ્તુને અહિં સંક્ષેપથી જહ્યાવી છે. અને તે આત્મજ્ઞાનમાં રમહ્યુ કરનારાએાએ જાહ્યવા યાગ્ય છે.

વિવેચન : જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રમય આત્માનું સાચુ

આત્મદર્શન ગીતા

દર્શન થાય તે નક્કી અન તજ્ઞાન દર્શન ચારિત્રવાન પરમાત્મા થઈ શકે છે. આ આત્માએ કઈ રીતે આત્મદર્શન કરવું તેનું સંક્ષિપ્તપણે આ ગ્રંથમાં આલેખન કરેલું છે. અને તેને આત્મદર્શનના ઇ<sup>ર</sup>છક મહાપુરૂષેાએ અવશ્ય જાણી તેનેા પ્રયત્ન કરવા.

आत्मदर्शन गीतेयं शुद्धचतन्यदर्शिका त्रिचतुर्थभवे मोक्षः पाठकानां समाधितः ॥ १७८॥ અર્થ: આ આત્મદર્શન ગીતા ગ્રંથ આત્માનું શુદ્ધ ચૈતન્યને દેખાડનાર ગ્રંથ છે. અને જેને આત્માનું દર્શન થાય તથા આ ગ્રંથનું સમાધિપૂર્વક પાઠન કરી જીવનમાં ઉતારે તે ત્રીજા અગર ચાથા ભવે મુક્તિને પામે છે.

आलोक्याऽध्यात्मशास्त्राणि भावितात्मसमाधिना उपक्रत्यै कृता गोता, बुद्धिसागरसाधुना ॥ १७९॥ અર્થ : આત્મસમાધિ રાખીને અને આત્માનાસ્વરૂષને દેખાડનાર અધ્યાત્મશાસ્ત્રોને જોઈ ને મે' બુદ્ધિસાગર સુનિએ આત્મદર્શન ગવેષકાના ઉપકારમાટે આ આત્મદર્શન ગીતા અનાવી છે.

अम्मदाबाद नगरे कृत्वा च मासकल्पकम् । भव्यानां साध्यसिद्धयर्थं कृता काचिदुपकृतिः ॥१८०॥ बाण षण्णिघि चंद्राब्दे (१९६५) ज्येष्ठ मासे सितंदले जयोदक्यां कृता गीता क्षमदा बुधवासरे ॥ १८१॥

આ. ઝાહિસાગરસ્રરિકૃત વિવેચન સહિત

અર્થ : અમદાવાદમાં માસકલ્પ દરમિયાન આ ગ્રં<mark>થ.</mark> ભવ્ય આત્માએાને આત્મદર્શનની સિદ્ધિ થાય અને તે દ્વારા જીવોનું કાંઈક કલ્યાણુ થાય તે હેતુ માટે અનાવ્યા.

વિ. સ<sup>:</sup>. ૧૯૬૫ ના જેઠ શુદ્દ તેરસને **ઝુધવારે આ** ગ્ર<mark>ંથની રચના કરી છે.</mark>

जीवाः सर्वे सुखं यान्तु शान्तिः सर्वत्र वर्तताम् । वक्तुश्रोत्तृषु माङ्गल्यं जयश्रीश्च घ्रुवा सदा ॥१८२॥ અર્થ: સર્વે જીવે৷ સુખી થાએા. સર્વત્ર શાંતિ ફેલાવેા. વક્તા અને શ્રોતાએાનું માંગલિક થાએા અને. હુંમેશાં જપલક્ષી થાએા.

આ પ્રમાણે **અ**દ્ધિસાગરસ્સ્કિૃત વિવેચન સહિત આત્મદર્શનગીતા સંપૂર્ણ.

For Private And Personal Use Only

