60

## The Atmanand Prakash. REGISTERED No. B. 431

श्रीमिद्रजयानन्द्सूरिसद्गुरुपयो नमः

श्री

आत्मानन्दु प्रकाश.

🍪 🤩 | सेव्यः सदा सहरू कल्प

**65 65** 

8

श्रीमत् सम्यक्त्वरत्नं जिनमत्तलितं ज्ञानरत्नं गरिष्टं शृद्धं सद्भत्तरत्नं भविजनसुखदं सारसंवेगरत्नम् । सन्द्राबाध्यात्मरत्नं गुणगणखितं तत्वसद्धोधरत्नं आरमानंदप्रकाशो दिधिपरिमथनात्। वाचकाः पाष्तुवान्ति॥१॥

पु. १४. े वीर संवत् २४४३ आषाढ, आत्मा सं. २२. े अंक १२ मो.

प्रकाशक-श्री जैन आत्मानन्द सभा-भावनगर

### विषयानुडमिख्डा.

| नंध | 12.              | विषय.   |        | न्ध. | નંખર.      | विषय.       |       | યુષ્ઠ. |
|-----|------------------|---------|--------|------|------------|-------------|-------|--------|
| 2   | <b>પ્ર</b> ભુિકત | २भा     | ***    | 263  | ६ सम्भत    | । आस करवा   | ના સ- |        |
| 2   | कीन अतिह         | ।सिङ सा | िहत्य. | 268  | वेतिम :    | માર્ગે      | ***   | 320    |
| 3   | व्यासिक्त व      | हित अभी |        | 266  | ७ वर्तामान | सभायार.     |       | 332    |
| 8   | ७१न सेहि         | £       | 2      | 392  | ८ अन्यान   | सिष्ठमा अने | 21-21 |        |
| 4   | धर्माश्रधन.      |         |        | 359  | श्रीकार    |             | 1     | 332    |

વાર્ષિ'ક મૂલ્ય રૂા. ૧) હવાલ ખર્ચ આના ૪.

000000

ગ્યાન'દ પ્રીન્ટીંગ પ્રેસમાં શાહ મુલાભયાંદ લલ્લુભાઇએ અપ્યુ**ં-ભાવનગર.** 

### આ સભાના વાર્ષિક સભાસદોને વિનંતિ.

આપ સવે ને વિદિત છે કે આ સભાને ર૧ મું વર્ષ પૂર્ણ થઇ બાવીશમા વરસમાં પ્રવેશ થયેલ છે. ગયા વર્ષનું વાર્ષિક લવાજમ વસુલ કરવા ધારા મુજબ બેટની બુક શ્રી અનુચામદ્વાર સત્રના સ'ક્ષિસ સારાંશ વી૦ પી૦ થી શ્રાવણ શુદ પ થી માકલવામાં આવશે તા તે સ્વીક્ષરી લઈ આ વર્ષનું અથવા વધારે ચડેલું જે લવાજબ હોય તે મહેરબાની કરી આપવા તસ્દી લેવી. આ શહેરના સભાસદોને હાથાહાથ બુકા આપવામાં આવશે, અને બહાર ગામના સભાલદ બ ધુએમને દર વર્ષ મુજબ તે બેટની બુક ચડેલી પીના લેણા પુરતા લવાજમ સાથેના વી. પી. મોકલવામાં આવશે, જેથી દરેક સભાસદોએ મહેરબાની કરી સ્વીકારી લેવું.

તા. કે.—ખાસ જણાવવા વિનંતિ કે આ વર્ષે આ સભાના દરેક વાર્ષિક મેમ્બરાને ઉપર લખેલી <mark>લેટની શુક સાથે શ્રી કુમારપાળ ચરિત્ર</mark> ઇતિહાસિક મંથ પણ સાથે ( બે છુકા ) લેટ આપવાની છે તે વિદિત થાય.

असही भंगावा.

# સંસ્કૃતના અભ્યાસીઓને એક ઉમદા તક

ર શ્રી ગાંગેય ભંગ પ્રકરણ. ર મુગાંક ચરિત્ર.

ઉપરના બંને સંસ્કૃત શ્રંથા ઉચા એન્દ્રીક કાગળા ઉપર નિર્ણયસાગર પ્રેસમાં સુંદર શાસ્ત્રી ટાઈપમાં છપાઈ હાલમાં પ્રસિદ્ધ થયેલ છે. સંસ્કૃત અભ્યાસીઓને ખાસ ઉપયોગી હાવાથી તેના સર્વ લાભ લઇ શ્રંક તે હેલુથી કિંમત પ્રથમ શ્રંથની રા. ૦–૨–૬ તથા ખીજા શ્રંથની રા. ૦–૧–૬ માત્ર નામની સાધારણ જ રાખેલી છે. પારટેજ જુદું. શ્રી જૈન આત્મવીર સભાએ પ્રસિદ્ધ કરેલ છે.

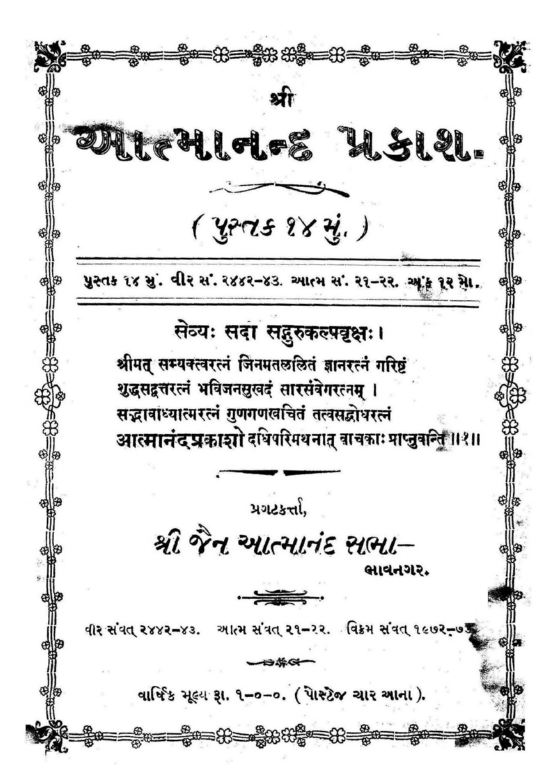
શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા—ભાવનગર.

સંસ્કૃતના અભ્યાસી મુનિમહારાજોને વિનંતિ.

શ્રી શ્રાહ્મવિધિ માટી ટીકા. શ્રીમાન રત્નશેં ખરસૂરિ કૃત તથા શ્રી બૃહત્ સંધયણી શ્રી જિનભદ્રમાં કૃત શ્રીમલયગિરિસાર કૃત ટીકા સહિત (આ ખંને ગ્રાંથા) મુનિમહારાજ તથા ગ્રાન ભંડારાને ભેટ આપવા માટે છપાઇ તૈયાર થયા છે જે થાડી મુદતમાં બહાર પડશે.

> શ્રી કુ**વલયમાલા કથા**. (સંસ્કૃત ગ્રંથ.)

આ ગ્રંથના પ્રણેતા શ્રીમાન રત્નપ્રભર્સાર છે. આ ગ્રંથ કથાતુયાગના ઘણા જ રસિક છે. બહુજ રસિક ચરિત્રાનું વર્ણન આ ગ્રંથમાં આપવામાં આવેલું છે. કષાયા પ્રાણીને સંસારમાં કેવી રીતે રખડાવે છે તેનું અદભૂત ચિત્ર આપવામાં આવેલું છે. એક વાર શરૂ કર્યા પછી પૂર્ણ કર્યા સિવાય હાથમાંથી આ ગ્રંથ છોડવાનું મન થતું નથી, સાથે સુંદર બાધ પણ આપેલા છે. એક દર રીતે ઉત્તમ પંકિતના ગ્રંથ છે. અને તે સરલ સ'સ્કૃત ભાષામાં હાવાથી કાલેજ, પાઠશાળામાં કે વેર બેઠા અભ્યાસ કરતા સંસ્કૃતના અભ્યાસીઓ–વિદ્યાર્થીઓને અભ્યાસ માટે ખાસ ઉપયોગી છે. ઉચા એન્દ્રીક પેપર ઉપર નિર્ણયસાગર પ્રેસમાં છપાવી સુંદર બાઇડોંગથી અલંકૃત કરવામાં આવેલ છે, કિંમત માત્ર રૂા. ૧-૮-૦ પારિટજ જાદું.



# વાર્ષિક **અનુક્રમા**ણિકા

| -નં'બર, |                                | . 6       | વેષચા.           |                 |                |       | પૃષ્ટાંક. |
|---------|--------------------------------|-----------|------------------|-----------------|----------------|-------|-----------|
| ٩       | વર્ષારં ભે માંગલ્ય સ્તુતિ      | ( પદ્ય )  | ••••             |                 |                | ••••  | ٩         |
| ર       | ગુરૂસ્તુતિ. ( પદ્ય )           |           |                  |                 |                |       |           |
| 3       | આત્માનં <b>દ પ્રકાશના</b> ગ્રા |           |                  |                 |                |       | ų         |
| 8       | અભિનવ વર્ષના ઉદ્દગારે          | t.        | •••              |                 |                | ••••  | ર         |
| પ       | ચૈત્યપરિપા <b>ટી</b> .         |           | ••••             |                 | •••            | ••••  | 6         |
| *       | નુતન વર્ષ <b>ની ભા</b> વનાએ    | ••••      |                  | ••••            | ••••           | ••••  | 95        |
| હ       | કમ <sup>્</sup> મિમાંસા        |           | ·•••             | २०              | <b>-</b> ४3−५६ | -69   | -૧૧૫      |
| <       | સ્વીકાર અને સમાલાચન            |           |                  |                 | o-948-         |       |           |
| 4       | શ્રીમદ્ વિજયાન દ <b>સ્</b> રી  |           | ારાજ <b>ના</b> ૧ | પરિવાર મ        | ડળના મ         | હારાજ | શ્રીના    |
|         | ચાતુર્માસ                      | •••       |                  | ••••            | ••••           | ••••  | 30        |
| 90      | ક્ષમાયાચના. ( પદ્ય )           |           |                  |                 | ••••           |       | 39        |
| 99      | શ્રી હિરવિજયસૂરિ સ્વા          | ધ્યાય ( પ | <b>u</b> )       | •••             |                | ••••  | 35        |
| 92      | જૈન ઐતિહાસિક સાહિ              | ત્ય.      | 3                | 3 <b>-७२</b> -€ | -3-923-        | 983-  | -૧૫૬      |
|         |                                |           |                  |                 | (०–२१५-        |       |           |
|         | कैन ५ ष्टिंभे शरीरस्वर         |           |                  |                 |                |       |           |
| १४      | વર્તમાન સમાચાર. પ <b>૩</b>     |           |                  |                 |                |       |           |
| ૧૫      | પ્રભુસ્તુતિ. ( પદ્ય )          |           |                  |                 |                |       | -૨૫૫      |
| 98      | આત્મહિતૈષી છવને અ              | _         |                  | _               |                | ••••  | ૭૧        |
| 90      | ચૂર્ચાપત્ર                     |           |                  |                 |                | ••••  | 90        |
|         | નવીન વર્ષારંભે આશિલ            | •         | <b>t</b> )       | ••••            | ••••           | •••   | 60        |
|         | ચાત્રિકાને અગત્યની સૂર         |           | ••••             |                 | ••••           | •••   | 909       |
| 50      | ગરીય અને સાધારણ વ              |           |                  | મું બઇમાં       | सस्ता ल        | ાડાની |           |
|         | ચાલીની જરૂર.                   |           | ••••             | •••             | ••••           | ••••  | १०५       |
| ·29     | વિચારનું સામર્થ્ય.             |           |                  | •••             | ••••           | ••••  | 906       |
| २२      | विज्ञिप्ति त्रिवेखी प्रंथ स    | ંખંધી અ   | બિપ્રાયા.        | ••••            |                | ••••  | १२८       |
| 23      |                                | ••••      |                  | ••••            | ••••           | 930-  |           |
| 58      | સ સાર ચિત્ર. ( પઘ )            | ••••      |                  |                 |                | ••••  | 132       |

3

| રપ  | ચારિત્રગઠ્ઠન                         | ****        | ****           | 932-     | -944- | -968        |
|-----|--------------------------------------|-------------|----------------|----------|-------|-------------|
| ₹\$ | લક્ષ્મીના ઉપયાગ કેમ કરવા જે          | ાઇએ.        | ****           | ****     | ••••  | 989         |
| રહ  | ભવ્ય ને સાવધાન કરનારું દિ            | વ્ય શાસ     | ત્ર સંધાધન.    |          | ****  | १५०         |
| २८  | ધર્મ પ્રસંશા. ( પદ્ય )               |             | ••••           |          |       | ૧૫૫         |
| २६  | અનિત્યતા દિગ્દર્શન. ( પદ્ય )         |             | ****           |          |       | 988         |
| 30  | આમરણ ગામમાં થયેલ પ્રાંતિક            | કાન્ફરન     | સ તથા          |          |       |             |
|     | મુનિરાજશ્રી લલીતવિજયજીનું હ          | માષણ.       | ·              | ••••     | ****  | १६५         |
| 39  | જૈન આચાર વ્યવહાર શુદ્ધિનાં :         | _           |                |          | ••••  | 980         |
| 32  | શુદ્ધ દેવ, ગુરૂ, ધર્મ પ્રત્યે કેવા 🤅 | પ્રેમ હો    | વા એકએ? ૧૯     | 93-963-  | -224- | -238        |
| 33  | _                                    |             | ••••           | •••      |       | 906         |
| 38  | વર્ત માન કાળે સમાજ સેવાની            |             |                |          |       | 966         |
| 34  | ભાવનગરમાં થયેલ જાણવા ચાેગ્ય          |             |                |          |       |             |
|     | A                                    | •••         |                | ••••     |       | 946         |
| 35  | મું બર્ધ ઇલાકાની જૈન વસ્તીનું        |             |                |          |       |             |
| 35  | અને જૈન કામના નેતાની કરજ.            | _           |                |          |       | २०२         |
| 30  |                                      |             | ****           | ••••     | ****  |             |
|     |                                      | ****        |                |          | ****  | 208         |
| 34  | મૃત્યુ                               | ****        | ****           |          | •••   | २०४         |
| 36  | ધર્માશધન,                            | •••         | ••••           | ••••     | 220   | -329        |
| 80  | યાગ સ્વરૂપ. ( પદ્ય )                 |             | ****           |          | ••••  | २२५         |
| ४१  | એક આર્યસમાજકા મૃષાવાદ.               | ••••        | ****           | ****     | ••••  | २२८         |
| ४२  | અધ્યાત્મપદ                           | •••         | ***            | ••••     |       | २३१         |
| 83  | મહાવીર જયંતિ ઉજવવી એટલે              | શું!        | ****           | ****     | ****  | <b>२</b> 33 |
| 88  | મનાે દ્રવ્ય તેનું સ્વરૂપ અને કાર     | £           |                | ****     | ₹34   | -266        |
| ૪૫  | भुनि भढाराकश्री वहासविकयर            | <b>ઝએ</b> મ | હાવીર જયંતિ    |          | *     |             |
|     | પ્રસંગે આપેલું ભાષણ.                 |             | ••••           | ••••     |       | २४४         |
| 86  | ભગવંત શ્રીમહાવીરની આગ્રાએ            | l           | ****           |          |       | 286         |
| ४७  | સુખ પામવાના સરળ માર્ગ કેળ            |             |                |          | ••••  | २५०         |
| 86  | જૈન વિદ્યાર્થી ઓને ખખર.              |             |                |          |       | રપાઉ        |
| 86  | શ્રીમદ વિજયાનં દ સૂરિની જયાં         |             |                |          |       | २५६         |
| ૫૦  |                                      |             |                |          |       | 243         |
| પુર | શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા ભાવન           |             |                |          | ,,,,, |             |
| . ( | आ जन जारियान ह सवा वार्यन            | गरना ०      | તાત્રાસમાં વાવ | ाउ मछात् | તવ.   | २८०         |

8

| પર | પ્રવર્ત ક મહારાજશ્રી કાંતિવિજયજી તથા મુનિરાજશ્રી વક્ષભવિજયજી | २८२ |
|----|--------------------------------------------------------------|-----|
|    | <b>આ</b> દિ મહારાજાઓનું મુંબઇ શહેરમાં શુભ આવાગમન.            |     |

પ3 શ્રીમાન્ સ્વર્ગવાસી પૂજ્યપાદ વિજયાનંદ સ્રિ (આત્મારામજી ૨૮૦–૨૮૪ મહારાજની હિંદુસ્થાનમાં જીદે જીદે સ્થળે ઉજવાયેલી જયંતિ.

| 48 | એક સાધુ દ્રાહીનું અયાગ્ય પગ  | ાહું.  | 1000 | •••• | •••• | २५२ |
|----|------------------------------|--------|------|------|------|-----|
| 44 | પ્રભુ ભક્તિ રેખા             |        |      | •••  | **** | २६३ |
|    | <b>અાસક્તિ રહિત કર્મ</b>     | ••••   | •••  |      |      | 266 |
|    | જીવન સાૈંદર્ય                |        |      |      | •••• | 392 |
| 46 | સફળતા પ્રાપ્ત કરવાના સવીત્તમ | માર્ગ. |      |      | **** | 320 |



# શ્રી અનુચોગકાર સૂત્રનો સંક્ષિપ્ત સારાંશ.

અમારા માનવંતા બ્રાહકાને જણાવવા રજા લઇએ છીએ કે દર વર્ષ મુજબ આ વર્ષ પણ ધારા મુજબ પ્રત્યેક જૈન બંધુઓ અને બહેનોને પઠન-પાઠનમાં ઉપયોગી દ્રવ્યાનુયોગના શ્રી અનુપાગદ્વાર સૂત્રના સંક્ષિપ્ત સારાંશ શ્રંથ અમારા કદરદાન શ્રાહકાને આ વર્ષની લેટની છુક તરીકે આપવાનું પસંદ કરવામાં આવ્યું છે. જેના વી. પી. દરેક ગ્રાહકાને માકલવામાં આવેલ છે. જે સુત્ર શ્રાહકા તે સ્વીકારો લઇ પોતાની સહાનુલ્તિ દર્શાવી છે તેમના ઉપકાર માનવામાં આવે છે. પરંતુ ત્રણ ત્રણ માસ પહેલા આ માસિકમાં વારંવાર સૂચના કર્યા છતાં, તેમજ એક મહિના પહેલાન સ્વીકારનારે અમાને જણાવવું તેમ પણ જણાવ્યા છતાં કેટલાક પ્રમાદિ શ્રાહકા તે 'ધ્યાનમાં નહીં લેતાં વગર વિચારે વી. પી. નહી સ્વીકારી ( જાણા કે કાંઇ જાણતા જ નથી ) તેમ વી. પી. પાછું માકલી ન્રાન ખાતાને થતા નુકશાન તરફ દષ્ટિ કરી નથી. તેથી તેવા બ્રાહકાને વિનંતિ કે હવે પછી ગ્રાહક ન રહેવું હોય તેા તેમની ઇચ્છા પરન્તુ ચહેલું લવાજમ વી. પી. દ્વારા અથવા બીજી રીતે વસલ કરી ન્રાન ખાતાના દેવામાંથી મુક્ત થવા વિનંતિ છે.





## Wilchleles Ilbiel.

इह हि रागद्येषमोहाद्यजिन्नृतेन संसारिजन्तुना शारीरमानसानेकातिकदुकडुःखोपनिपात<sup>,</sup> पीक्तिन तदपनयनाय हेयोपादेय— पदार्थपरिज्ञाने यत्नो विधेयः॥

पुस्तक १४ ] वीर संवत् २४४३, अवाढ, त्र्यात्म संवत् २२. [ ऋंक १२ मो.

## RARAARAARAARAARAARAARAARA

## प्रभुभक्ति रेखा.

શ્રીમદ્રીરજિનેશ હું નમું તુજ, બાહુદ્ધય જોડીને; સદ્દભક્તિરૂપ શુદ્ધ પુષ્પ સમુહે, અર્ચુ સદા હું તને. પુષ્પ અંજલી બાલની ગ્રહી કરી, સ્વીકારજેવિનતી; આધિ વ્યાધિ ઉપાધિહિન સુખ દે, એ અર્જ છે તું પ્રતિ.

श्रीमज्जिनेंद्रतागर सूरिश्वरजी−क्षिष्य**.** 



garrarararararanaanaanaarara

## જૈન ઐાતિહાાસિક સાહિત્ય<sup>.</sup>

### હાથીગુફા.

( ગતાંક પૃષ્ટ ૨૬૩ થી શરૂ )

#### ગુહાએાની પ્રગતિ.

ગતાંકમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે આ ગુહાઓ કારીગરીની ઉત્તમતાની ભિન્નતા દર્શાવે છે. કેટલીકમાં રહી શકાય તેવું છે અને કેટલીક 'કુતરાની બાડ કરતાં ભાગ્યે જ માટી 'છે. આ ઉપરથી કેટલાક યુરાપીય અને તેમની સાથે કેટલાક હિંદી વિદ્ધાનો ભૂલ કરે છે કે જે ગુહાઓ માટી છે તે હાલ કરેલી છે. ડાક્ટર હન્ટર આ પ્રમાણે કહે છે:—આ નાની ગુહાઓ હજા સુધીમાં હાથ લાગેલાં હિંદુસ્તાનનાં લાકોનાં પહેલાનાં ઘરા છે. " આ ગુહાઓના મૂળ તથા ઉત્તરાત્તર વધારામાં આ વિદ્ધાના તેમના વિસ્તાર (Evolution) ગણે છે. ખેદની વાત છે કે આ શબ્દ (Evolution) અયાગ્ય અને યાગ્ય સ્થળે વાપરવામાં આવે છે. પ્રા. હક્ષલીએ 'સાયનસ અને કલ્ચર' નામક પુસ્તકમાં કહ્યું છે કે " કેટલાંક સત્યા દંભથી શરૂ થાય છે અને શંકામાં વિરામ પામે છે. " આ શબ્દો અભિવ્યક્તિવાદ (Theory of Evolution) ને માટે તદ્દન ખરા છે.

ઉદયગિરિની ગુહાઓની ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ શાધવાના મુખ્ય હેતુ (મારા ધારવા પ્રમાણે) એ છે કે, જે ગુહાઓ ઘણા કાતરકામવાળી છે તે અર્તાચીન છે અને તે પર-દેશી અસરથી થએલી છે તથા પશ્થરનું શિલ્પકામ ગ્રીક લાેકાએ દાખલ કર્યું છે આ બાબના પૂરવાર કરવાના છે.

હદુયગિરિ અને ખંડગિરિમાં બાહિશ્રમણા રહેતા હતા અને તે જાત્રાનાં સ્થળ હતાં. કલિંગના રાજાઓએ જુદે જુદે વખતે આ શ્રમણા માટે તથા અન્ય ધાર્મિક હેતુંઓથી આ ગુહાઓ તૈયાર કરાવી હતી. ગરીબ તથા તવંગર બધા, શ્રમણા માટે, આવી ગુહાઓ ખાદી તૈયાર કરે એ ઘણી ઉંડી ધાર્મિક શ્રહાને લીધે છે; અને ખરે-ખર ગરીબ તથા તવંગરના ગજા પ્રમાણે આ ગુહાઓ 'કુતરાની બાડ જેવી ' અગર વિશાળ થતી. જો કાઇ તવંગરના મહેલની સાથે જ કાઇક ભીખારીની ઝુંપડી આવી હાય અને તે ઝુંપડી પહેલાં મહેલ કરતાં જુની છે એમ માનવું એ શું અન્યાય નથી ?

હવે આપણે બીજી રીતે જોઇએ. ધાર્મિક શ્રદ્ધાના પ્રથમ આવિભીવ ઉદાર

ક્રોમામાં થાય છે અને વખત જતાં તે રઢ (Conventional) થાય છે. તેથી પ્રરૂઢ ધાર્મિક શ્રદ્ધાના આવિર્ભાવ કળાનાં કામામાં થાય છે. તેથી કરીને કેટલીક ગુહાએન માત્ર ' કુતરાની બાહ ' કરતાં માટી નથી.

કેટલીક ગુહાએ માં અને ખાસ કરીને જૈનગુમ્ફ, નવમુનિગુમ્ફ, વિગેરમાં જૈન અસર સ્પષ્ટ જણાય છે. બીંતો ઉપર તીર્થકરાની આકૃતિએ ઉપસેલી કાઢવામાં આવી છે. ડાક્ટર રાજેન્દ્રલાલે તેમને બૂલથી ખુદ્ધની છે એમ કહ્યું છે. સર્વ ગુહા-એમમાં મળીને જૈન તીર્થકરાની નગ્ન મૂર્તિએ ખુદ્ધની આકૃતિએ કરતાં ઘણી વધારે છે. હાથીગુમ્ફ જેવી પ્રખ્યાત ગુહાના લેખમાં પણ જૈન અસર જણાઇ આવે છે. એ લેખમાં જેને ડાક્ટર રાજેન્દ્ર બાદ્ધ સ્વસ્તિક કહે છે તે ખરી રીતે જૈન સ્વસ્તિક છે. વળી આરંભમાં નમસ્કાર પણ જૈન તથા બાદ્ધ રીતિ મુજબ છે. તેથી આપણે નિર્ણય ઉપર આવીએ કે ઉદયગિરિ અને ખંડગિરિની ગુહાએમમાં જૈન તથા બાદ્ધ અસર વ્યક્ત છે. કેટલીક વખત જૈન તથા બાદ્ધનો ભેળસેળ થએલા હોય છે. બનારસમાં સારનાથ સ્ત્પ આગળ એક જૈન દેવાલય છે. ખુદ્ધગયામાં પણ એક જૈન દેવાલય છે.

પાન. १६ મારી ચાકસાઈ પ્રમાણે રાણી ગુમ્ફ તથા ગંભેશગુમ્ફની ઝૂલમાં કેાતરેલા પ્રખ્યાત દૃશ્યો જાતક ઉપરથી નથી. તે કારીગરાની કલ્પનાશક્તિથી કાઢેલા છે. નહિ કે બાહ કથાઓમાંથી. ખાસ બાહ આકૃતિઓના વિષયમાં, પાર્શ્વનાથની ભવિષ્યની સ્ત્રી પ્રભાવતીનું યવનાના હાથે હરણના દેખાવ તેમાં છે. એના ડીસ્ટ્રીક્ટ ગેઝેટીઅર, પુરી, ના પ્રકાશકના મતને હું મળતા નથી; અગર રાવણના હાથે સીતાનાં હરણુના એ દેખાવ છે એમ કેટલાકના મત છે તેને પણ હું મળતા નથી.

પાન. ૭૨–૭૩ અહીંની ગાહ ગુહાઓમાં ઝૂલ ઉપર અગર આગળ પડતા સ્તંભા ઉપર મેં નાગની આકૃતિ જોઈ નથી. તાપણ ખંડગિરિ ટેકરીની જૈન ગુમ્ફમાં મેં એક જોઇ હતી. કદાચ આ ' મહારગ ' હશે જે જૈન શાસ્ત્રામાં કહેલા આઠ દેવા-માંના એક છે: – પિશાચ, ભૂત, યક્ષ, રાક્ષસ, કિન્નર, કિંપુરૂષ, મહારગ અને ગંધર્વ.

ગુઢા મંદિરામાં ત્રિશૂળ, ઢાળ, કમળ વિગેરે ગાઢ ચિદ્ધા આવે છે એ મેં ઉપર કહ્યું છે, પણ આશ્ચર્યની વાત છે કે કાઇ સ્થળે ધર્મચક્ર જોવામાં આવ્યું નથી. જે ડાકટર મિત્રના કહેવા પ્રમાણે ગાઢનું ઘણું જીતું ચિદ્ધ છે અને જે પથ્થર ઉપર કાઢવા માટે ધર્મના ચિદ્ધ તરીકે પ્રથમ ગ્રહણ કરવામાં આવ્યું હતું. ખુઢે અનારસમાં ધર્મચક્ર ફેરવ્યું હતું, જ્યાં ગાઢદ્વમ નીચે પૂર્ણ જ્ઞાન મેળવીને ઉરૂબીલ્વ માંથી આવ્યા હતા. ટીપમાં, ડાકટર મિત્રે ભાષાંતર કરેલા \*લલિતવિસ્તરાના એક

<sup>\* &</sup>quot; આજીવક—કર્યા જાએા છા ?

ફકરા, નીચે આપું છું, જેમાં ગયામાં તથાગત અને એક સન્યાસી અજીવકની વાત-ચિતમાં ધર્મચક વિષે ઉલ્લેખ છે.

અપ્સરાની આકૃતિઓ કાઢવી એ એક ભાર કારીગરાની ખાસીયત છે. લાર હુત અને સાંચીના દરવાજા ઉપર અપ્સરાઓના નાચ કાઢેલા છે. રાણીગુમ્ફની ઝૂલ ઉપર આવાં બે ચિત્રા કાઢવામાં આવ્યાં છે તેમાંનું એક એવું જતું રહ્યું છે કે જે સ્પષ્ટ રીતે ઓળખી શકાતું નથી, તથા બીજાં સ્પષ્ટ છે. તે ઝૂલની ઉપર પિરા મિડના આકાર કાઢેલા છે જે ચૈત્યા દર્શાવે છે અને નીચેથી બાહ કંઠેરા કાઢવામાં આવ્યા છે. નાચતી અપ્સરાની હીલચાલ હાલની કાઇ નાચતી સુંદરીના જેવીજ છે. એક ટાળું તં ખુરા ઉપર દંડ વિના રમે છે જેના આકાર સાંચી અગર અમરાવતીના ટાળા જેવા નથી.

પાન ૭૬-૭૮. કારીગરા ઘાડાને બૂલી ગયા નથી. આટા પટા ઉપર, તથા રાણીગુમ્ફના મધ્ય ભાગના નીચેના માળની અર્ધ વર્તુ લાકાર કમાનાની વચ્ચે, એક શાણુગારેલા ઘાડા કાઢેલા છે. ઘાડાને લગામ નથી. તે ખહુ સારી રીતે કાતરેલા છે. પ્રખ્યાત મૃગયાના દેષ્યમાંના શિકારીના ઘાડા વિષે અહીં કહી શકાય. વળી શતવક્રની ગુહામાં તે સંભવનાથના ચિદ્ધ તરીકે આપ્યા છે.

મૃગ વિષે તો મેં ઉપર કહ્યું છે, રાણીગુમ્ફના ઉપલા માળમાં મૃગયાના દૃષ્યમાં પોતાની પીઠમાં ભેંકિલું તીર લઇને બચ્ચાં સાથે દોડતું હરણ સારી રીતે કાઢવામાં આવ્યું છે. અમરાવતીમાં પણ બા-વૃક્ષની પ્રાર્થના કરતાં ચિત્રિત હરણા કાઢેલાં છે. ધખંડગિરિ ઉપરની શતવક ગુહામાં જૈનાના પ્રથમ તીર્ધ કર ઋષભદેવનું ચિદ્ધ 'અળદ' જોવામાં આવે છે. રાણીગુમ્ફમાં એક સ્ત્રી અળદને ચલાવતી ચિત્રેલી છે. રાણીશુમ્ફમાં કાતરેલા હરણ ( abdustion ) ના દેખાવમાં કુતરાએ પણ છે. ખંડગિરિ ઉપરની બીજી ગુહાએમાં જે જે પ્રાણીઓનાં ચિત્રા જોવામાં આવ્યાં તે તે નીચે આપું છું:

સિંહ, રાજહંસ, માેર, ઘેડું, મત્સ્ય, કૂર્મ; આ બધાં જૈન ચિહ્ના છે, જે ખંડ-ગિરિની જૈન ગુહાએામાં દર્ષિગાચર થાય છે.

તથાગત—હું વારાણુસી જાઉં છું અને કાશી તગરમાં જઇને દુનિયાને અધારામાંથી મુક્ત કરીશ. હું વારાણુસી જઇશ અને કાશી નગરમાં આવીને શાંત દુનિઆને અમર તતુડાથી જગા-ડીશ, હું વારાણુસી જઇશ અને કાશી નગરમાં આવીને દુનિયામાં ધર્મચક્ર ચલાવીશ."

૧ બરગેસના ' અમરાવતી તથા જગ્યાપેતના બૌહ સ્તૂપો ' પા. પ૦, આકૃતિ ૧૩. ડાક્રટર મિત્ર—' સુદ્ધ ગયા. ' પા. ૪૯.

૨ ક્રગ્યુસન અને ખરગેસનાં ( કેવટેમ્પલ્સ ઑફ ઇડીઆ ) (૧૮૮૦), પા. ૭૦.

#### कैन ઐतिहासिक साहित्य.

260

ભારહૂત અને અમરાવતીના બાહ સ્ત્પામાંના 'મકર' અધ ગાળાકાર કમા-નાથી શરૂ થતા આહા પટામાં પણ જોવામાં આવે છે. ( જુએા ગણેશગુમ્ફ ).

#### કાલ ગણના.

આ ગુહાઓની ચાક્કસ રીતે કાલ ગણના કરવી એ તદ્દન અશક્ય છે. અને જૈન તથા ગાહું. ગુહાઓના સેળભેળને લીધે અશક્યતા વધી છે. ભિન્ન ભિન્ન વિદ્વા-નાેએ તેમની ભિન્ન ભિન્ન મિતિએા નક્કી કરી છે એજ તેની અશક્યતા પુરવાર કરે છે. દાખલા તરીકે અનંત ગુમ્ફ, જેની મિતિ જુદા જુદા લેખા પ્રમાણે ચાર સૈકામાં આવે છે. " કેવ ટેમ્પલ્સ ઑફ ઇંડિઆ." ના કર્તાઓએ તેની મિતિ ઇ. સ. પૂર્વે ૨૦૦ અને ૧૫૦ ની વચમાં મૂકી છે. <sup>૩</sup> કનિંગહામે ઇ. સ. ની બીજી કે ત્રીજી સદીમાં ગણી છે. ગુઢાની ભોતા ઉપરના લેખા ઉપરથી આ બાબત નક્કી થઇ શકે તેમ નથી, કારણકે તે લેખા ચાક્કસ નથી, તેમના અર્થ જુદા જુદાથઇ શકે છે અને એકજ અર્થ થાય તાપણ કાલ ગણના વિષે ભિન્ન ભિન્ન નિર્ણયા કઢાય છે. દાખલા તરીકે હાથીગુમ્ફમાં લેખની મિતિ ડાકટર મિત્રે ઈ. સ. પૂર્વે ૩૧૬ અને ૪૧૬ ની મધ્યે મૂકી છે અને પ્રીન્સેપે અશોકના લેખા કરતાં અર્વાચીન રાખી છે. ' કૉરપસ ઇન્સ્ક્રીપૃશ્ચાનમ્ ઇન્ડીકૅરમ ' નાે કર્તા પ્રીન્સેપના મતને મળે છે અને ઇ. સ. પૂર્વે ૧૭૫ અને ૨૦૦ ની વચમાં મૂકે છે. વળી ભગવાનલાલ ઇંદ્રજીએ પ્રીન્સેપ, મિત્ર, વિગેરેના મત ખાટા ગણ્યા છે અને પાતાની એક નવી મિતિ નક્કી કરી છે, જે ઈ. સ. પૂર્વે ૧૫૮ અને ૧૫૩ ની વચ્ચે છે. હાલમાં 'જર્નલ ઑફ રાયલ એશિયાટીક સાસાયટી' ના એક અંકમાં ડાક્ટર કલીટે આ મત વિષે શંકા કરી છે. આ ઉપરથી એમ જણાશે કે જુદા જુદા વિદ્વા-નાના મત જુદા જુદા પડે છે. આ હરકત હમણાં વધી છે; કારણકે વખત જતાં અક્ષરા વધારે ઘસાઇ ગયા છે, તેથી શિલ્પકામ ઉપરથી તેની મિતિ નક્કી કરવાના મેં પ્રયત્ન કર્યો છે.

પાનુ ૮૦-૮૩.

મુખ્ય મુખ્ય ગુઢાઓના ખાદાવાકામની શક્ય મિતિઓ નીચેના કાેઠામાં આપું છું.

| ન'ખર. | ગુ <b>હા</b> . | મિતિ.                                  |
|-------|----------------|----------------------------------------|
| ٩     | હાથીગુમ્ફ્ર.   | <b>ઈ</b> . સ. પૂર્વે <sup>લ</sup> ૩૦૦. |
| ૨     | અનન્તગુમ્ક્.   | " ૨૫૦ થી ૨૦૦.                          |
| . 3   | રાણીગુમ્ફ.     | " ૨૦૦થી ૧૦૦.                           |

૩ કનીંવ્હામ ના 'આર્કીઑલૉજીકલ સવ્વેં ઑફ ઇંડીઆ' પુ. ૧૩ (૧૮૭૫–૭૬) પા. ૮૧

| 266 | வி | આ(માન' દ    | 1214  |
|-----|----|-------------|-------|
| 466 | મા | વ્યાલ્યાન ક | મકારા |

| 8 | જયા–વિજ્યા.             | "    | ૨૦૦ થી ૧૦૦.      |
|---|-------------------------|------|------------------|
| ય | ગણેશગુમ્ક.              | "    | ૧૦૦ થી ૧.        |
| Ę | સ્વર્ગ પુરી ગુક્રા.     | "    | ૧૦૦ થી ૧.        |
| હ | સાતઅખ્રા, નવસુનિ જેવી 🗒 | . 77 | ૫૦ થી ઇ. સ. ૧૦૦. |
|   | જૈન ગુહાએા.             |      |                  |

ખંડિગરિની જૈન ગુમ્ફોનો સમય નક્કી કરવામાં ઘણી હરકતા આવે છે. માટા સ્તંભા અને જૈન તાર્થકરાની માટી પ્રતિમાઓ ઉપરથી એમ સ્પષ્ટ થાય છે કે તે બાહ ગુમ્ફાથી અર્વાચીન છે. સંસ્કૃત કાષકાર અમરસિંહના ઇ. સ. ના છઠ્ઠા સૈકામાં બંધાવેલા એમ ધારવામાં આવે છે. ગયાના જૈન દેવાલય કરતાં આ જૈન ગુહાઓ નક્કી પ્રાચીન છે એમ કહી શકાય; કારણકે હાથીગુમ્ફના લેખમાં જેની પ્રાચીનમાં પ્રાચીન મિતિ ઇ. સ. પૂર્વે બીજી સદીની મધ્યમાં છે, તેમાં ખારવેલના મહાન જૈન વંશ વિષે ઉદલેખ આવે છે. આ વિગત ઉપરથીજ આપણે એમ અનુમાન કરી શકીએ કે હાથીગુમ્ફની નજીકમાં જૈન શ્રમણા માટે ગુહાઓ ખાદવામાં આવી હશે. વળી ઉદયગિરિ ઉપર ઘણી બાહ ગુહાઓ છે અને તેથી બાહોથી બુદા રહેવા માટે જૈન સાધુઓએ ખંડિગરિ પસંદ કર્યા અને તે ઇ. સ. પૂર્વે પહેલા સૈક્કાથી ઇ. સ. પહેલા સૈકા સુધીમાં હાઇ શકે.

પરંતુ નવમુનિગુહામાં એક લેખ છે જેમાં ઉઘત કેસરી જે ઇ. સ. ના ૧૦ મા સૈકાના પ્રથમ ૨૫ વર્ષમાં થયા એમ મેં ૮ મા પ્રકરણમાં પુરવાર કર્યું છે તેના વિષે ઉલ્લેખ છે. આ ગુહામાં એક જેન શ્રમણ કુલચંદ્રના શિષ્ય રહેતા હતા એમ ધારવામાં આવે છે. આ લેખ ઉપરથી એમ નિર્ણય થઇ શકે કે આ ગુહા દસમા સૈકામાં ખાદાઇ હશે; પણ જ્યારે ગણેશગુમ્ફ જે ઇ. સ. પૂર્વે સાતમા સૈકાની બૌદ્ધ ગુહા છે તેની પરસાળમાં ગણેશની આકૃતિ અગર ખંડિગરિની એક જેન ગુહામાં હિંદુ દેવી દુર્ગાની આકૃતિ જોઇએ છીએ ત્યારે એ નિર્ણયમાં શંકા ઉત્પન્ન થાય છે. જે એમ કહીએ કે ગણેશગુમ્ફ અગર જૈનગુમ્ફ પ્રાહ્મણ ગુહાઓ છે, કારણકે ત્યાં હિંદુ દેવો જોવામાં આવે છે, તા તે અયાગ્ય ગણાય. ખરી રીતે આ આકૃતિઓ પાછળથી ઘુંસાડવામાં આવી છે. કેટલાંક કારણા ઉપરથી તથા ઉઘત કેસરિ એક જૈનાના મોટા પાયક હતા એ ઉપરથી એમ અની શકે કે આ લેખ ખાટા છે અને તે ગુહા થયા પછીના છે, તથા પાતાના વિચારાની ઉદારતાને માટે જે વખણાયા હતા તેના માનમાં માત્ર આ લેખ કાતરેલા હાય.

#### આ**સ**ક્તિ રાહ્ય કર્યું.

260

## આસકિત શહિત કર્મ.

વિશ્વ ઉપરના ગધા દર્શના અનેક ખાબતામાં એકબીજાથી ગમે તેટલા વિરાધી હાય છતાં એક વિષય પરત્વે તા તેમનું સઘળાનું મળતાપણું જોવામાં આવે છે. તે વિષય એ છે કે વાસ્તવ મનુષ્ય પ્રયત્નના અંતિમ ઉદ્દેશ માત્ર એકજ છે. એકજ પ્રાપ્તવ્યની શાધમાં પ્રાણી માત્ર લાગેલા છે. એકજ ઇષ્ટ સ્થિતિ તરક તે સર્વના પગલા ગતિ કરી રહ્યા છે. જુદા જુદા કાળમાં, જુદા જુદા દેશામાં જુદી જુદી પ્રકૃતિના મનુષ્યાને અનુકળ થાય તેવા પ્રકારે તે તે દેશકાળમાં પ્રવર્તતા સંચાગા, પરિસ્થિતિઓ અને જન વિકાસને દૃષ્ટિમાં રાખીને જ્ઞાનીજનાએ જાદા જુદા માર્ગો ઉપદેશ્યા છે. એ બધા માર્ગો અને ઉપદેશા ઉપરથી તે તે દેશકાળની ભાવનાઓના પડ ઉતારી લેવામાં આવે તા પાછળ જે તત્ત્વ અવશેષ રહે છે તે તત્વ સર્વ ધર્મી, દર્શના, મત મતાંતરા અને સંપ્રદાયાને એક સરખી રીતે બ્રાહ્ય થઇ શકે તેવા હાય છે. તેમ છતાં પણ એ એકજ ઉદ્દેશને સિદ્ધ કરવા માટે જાદી જુદી પ્રકૃતિના મનુષ્યા માટે જુદા જુદા માર્ગીનું નિર્માણ થએલું જુણાય છે. જેમ વ્યવહારમાં તેમ પારમાર્થિક માર્ગમાં પણ મનુષ્ય પાતાની પ્રકૃતિને, સ્વભાવગત લક્ષણોને છાડી શકતા નથી. આથી મૂળ તત્વને સમજ્યા છતાં પણ તે તત્વના સાક્ષાત્કાર માટે મનુષ્યે પાતાની પ્રકૃતિને અનુસરતા માર્ગનું અવલંખન કરવું જોઇએ, અને તેમ ન થાય તા તે માર્ગ તેને માટે અત્યંત વિષમ, દુખમય, અને કંટાળા ભરેલા તેને જણાયા વિના રહેતા નથી. પ્રકૃતિ અથવા સ્વભાવ એ કાંઇ આકસ્મિક ઘટના નથી, પરંતુ મનુષ્યે પૂર્વ લવામાં જે માર્ગનું અવલંબન કરેલ હાય છે, અથવા કાર્ય અને ભાવનાના જે રસ્તા ઉપર થઇને તેણે પાતાની ઉન્નતિ સાધી હાય છે તેનું પરિણામ હાય છે. પ્રકૃતિ અકસ્માતથી આંધળીએ ૮૫ે બંધા-એલી હોતી નથી, પરંતુ ગત જન્માંતરાની તે તે માર્ગની પ્રવૃત્તિનું કદરતી પરિ-ણામ છે. આપણા વિકાસક્રમની પ્રત્યેક ભૂમિકાએ, માક્ષ-પાટણ તરફના માર્ગમાં પગલે પગલે આપથી પ્રકૃતિને દૃષ્ટિમાં રાખવી અત્યંત આવશ્યક છે: કેમકે તે એક અત્યંત સત્ય ઘટના છે-મિથ્યા ભ્રાન્તિવાળી વસ્તુ નથી. પ્રકૃતિના માર્ગે પ્રવર્તવાથી આપણે ન્યૂનમાં ન્યૂન શ્રમે અધિકમાં આધક બદલા મેળવી શકીએ છીએ, અને ઇષ્ટ પથમાં મુસાફરીના શ્રમ આપણને મુદ્દલ જણાતા નથી. શ્રમ માત્ર પ્રકૃતિથી ાવરૂદ્ધ કાર્ય કરવાથી જણાય છે. આ સાહ્યુઝક નિયમને લક્ષમાં રાખી નેજ, શાસકારે એકજ પરમ પ્રાપ્તવ્યને માટે જુદા જુદા માર્ચીનું વિધાન કરેલ છે, અને જાદી જાદી પ્રકૃતિના મુનુષ્યાને ખંધ એસતી શાય તેવી મુંદર યાજના કરી છે.

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

#### શ્રી આત્માન'દ પ્રકાશ.

આ માર્ગીમાંથી એક માર્ગ એ છે કે આત્મામાં રહેલી શકિતઓને વિકસા-વવી, અથીત્ સંકલ્પ-બળ (will power) વડે આપણી માનસિક શકિતએ ઉપર અધિપત્ય સ્થાપવું, આપણી પ્રકૃતિના અધા અંશને કાબુમાં લેવા, મનને વાસ-નાના માર્ગ ઉપર જતા અટકાવી ઇષ્ટમાં વળગાડી દેવાનું સામર્ચ્ય સ્કુરાવવું અને તે સંયત મનની સહાય વડે આત્માના વિકાસના પરમ ઉદ્દેશ સિદ્ધ કરવા. આ માર્ગનું નામ "મના સંયમ શાસ્ત્ર" રાખીએ તા ચાલે તેમ છે. આપણા પ્રાચીન શાસ્ત્રકારોએ એ માર્ગને "રાજયાગ" એવા નામથી સંબાધલ છે, પણ આપણે અત્યારે નામ સાથે સંબંધ નથી-માત્ર વસ્તુ સાથે છે.

બીજો માર્ગ ખુદ્ધિમાન પ્રકૃતિના મનુષ્યાને અનુકૂળ થાય તેવા છે. આ વિશ્વના મહા પ્રશ્ન ખુદ્ધિના વ્યાપારાથી, તર્કાથી, શાધખાળથી, ચિંતનથી, વિજ્ઞાનથી અને એવા માનસ-પ્રયત્નાથી ઉકેલવાના તે માર્ગ છે. પ્રીલાસોફરા, તત્વજ્ઞા, મનાવિજ્ઞાનશાસ્ત્રના અભ્યાસકા; અને સતેજ ખુદ્ધિના આ પુર્ધા એ માર્ગનું અવલંખન શ્રમહિનપણે લઇશકે છે. એમણે ખીલાવેલી ખુદ્ધ−પ્રકૃતિને (intellectual temperament) એ માર્ગ ખહુ બંધખેસતા જણાય છે. આ માર્ગને આપણા પૂર્વ મહાજનાએ " જ્ઞાનયાગ " નામ આપેલું છે.

વળી એક માર્ગ ઇશ્વર પ્રત્યેના અસાધારણ પ્રેમ અને ભક્તિભાવના છે. સર્વ જીવનનું મૂળ, પ્રાણીમાત્રનાં જ્ઞાતવ્ય, પ્રાપ્તવ્ય અને કર્તવ્યની પરાવધિરૂપ, ઇશ્વર સાથે ત્રેમના બળથી એકતા સિદ્ધ કરવી. આ માર્ગને " ભક્તિયાગ " નામ અપા-એલું જોવામાં આવે છે, અને તેને યાેગની જીદી શાખા તરીકે માનવામાં આવે છે. પરંતુ હુમે ભક્તિના માર્ગને જુદા માર્ગ માનતા નથી. હુમે નથી સમજી શકતા કે એક મનુષ્ય ગમે તે માર્ગનું અવલંખન કરે પણ તે માર્ગમાં, ઇશ્વર પ્રત્યે તેનું હુદય ત્રેમ અને ભક્તિથી ભરેલું ન હાય તાે તે માર્ગ નું અનુશીલન કેવી રાતે કરી શકે ? મનુષ્ય ગમે તે માર્ગ ગ્રહણ કરે, તેની પ્રકૃતિને અનુકળ એવા ગમે તે રસ્તે પારમાર્થિક શ્રેય સાધે, પરંતુ તે પ્રત્યેક માર્ગમાં તેનું અંત:કરણ પ્રભુ પ્રત્યે પ્રેમથી પરિપૂર્ણ હોવું જ જોઇએ; અગર તેમ ન હાય તા તે મનુષ્ય તે માર્ગ તરફ દારાય જ નહીં. વ્યવહારમાં મનુષ્ય ગમે તે ધ'ધા નાકરી કરે પણ તે દરેકમાં તેનું મન પૈસા પ્રત્યે રૂચિવાળું હોવું જ જોઇએ. તેમ ન હાય તા તે ધંધા કે નાકરી કરી શકે જ નહીં. તે જ પ્રમાણે પરમાર્થ-માર્ગમાં પણ મનુષ્યનું મન ઇશ્વર પ્રત્યે ત્રેમસુક્ત ન હોય તાે કાેઇ પણ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરી શકે જ નહીં. આથી દરેક મા-ર્ગમાં પ્રેમ અને ભક્તિ તા આવશ્યક અંગ તરીકે અનિવાર્ય જ છે, અને તેથી તે માર્ગને જુદા માર્ગ તરીકે હુમે સ્વીકારતા નથી.

શાસકારાએ એક બીજો માર્ગ " આસકિત રહિત કર્મ " ના સ્થાપેલા છે. આ માર્ગ એ શાખવે છે કે મનુષ્ય સંસારમાં રહેવા છતા, સંસારનું પ્રત્યેક કાર્ય ધ્યાનપૂર્વક કાળજથી કરતા હાવા છતાં, તે અબંધપણે કેવી રીતે રહી શકે. આત્મ-બંધ રહિતપણે—ઉદાસીનપણે—સમભાવપૂર્વક સંસારના કાર્યો કરવા બાબત શાસ્ત્રોમાં સ્થળે સ્થળે ઉલ્લેખ જેવામાં આવે છે. આ માર્ગને અન્ય દર્શનામાં "કર્મ યાત્ર " કહેવામાં આવે છે. આપણે તેને "અબંધ યાત્ર" નામ કહી-શું. આ યુગમાં આ માર્ગ અધિક અનુકૂળતાવાળા અમને જણાય છે. વર્તનાન જમાનામાં મનુષ્યાને અસાધારણ બુદ્ધિગત ચિંતન, મનન, અને તત્વ શાધન માટે ભાગ્યેજ અવકાશ રહેતા જણાય છે. મના—સંચમ પણ તે જ પ્રકારે જનસમાજના માટા ભાગ માટે દુષ્કર અને કઠિન જણાય છે. વ્યવહારના બધા કાર્યો કરવા છતાં નવા કર્મીની જાળમાં ન કસાલું, અને તે સાથે જીના કર્મા અને સંસ્કારાને નષ્ટ કરતા જલું એ આ યુગમાં સા કરતાં અનુકૂળ રસ્તા જણાય છે. આથી આ સ્થળે હમે એ વિષયના વિવેચનમાં ઉતરવાનું યાગ્ય વિચાર્યું છે.

તેમ છતાં હુમારે આ સ્થળે કહેવું જોઇએ કે મનુષ્ય પાતાની પ્રકૃતિને અનુકૂળ પડે તેવા ગમે તે માર્ગ શ્રહણ કરે છતાં તે સ્વીકારેલા માર્ગ સિવાય અન્ય માર્ગા તરફ તે લેશ પણ ઉપેક્ષા રાખે એ અયાગ્ય અને હાનિકર છે. માલમાર્ગના બધા ફાંટાઓ એક બીજા સાથે એવા સંકળાએલા છે કે કાઈ પણ મુમુદ્ધ તે સર્વ-માંથી એક પણ ફાંટાના અનાદર કરે તા તે ચાલી શકે જ નહીં. સર્વ માર્ગાની યાગ્ય કદર તેણે ખુઝવી જોઇએ. દરેકનું રહસ્ય ચને સાર તત્વ તેણે સમજવું જોઇએ; પરંતુ એ સર્વમાંથી એક માર્ગનું પ્રાધાન્ય તેના અંત:કરણ ઉપર હાલું જોઇએ.

"અબંધ યોગ" અથવા આસક્તિ રહિતપણે વ્યવહાર પ્રવૃત્તિના વિજ્ઞાનમાં ઉતરતા પહેલા હમારે એક વાત સ્પષ્ટપણે પ્રતિપાદન કરવાની રહે છે. આ બધા શિક્ષણનું, યોગ માર્ગના અવલંબનનું, વિવિધ પ્રકારની કિયાઓનું, વિધિઓનું, આચરણોનું અંતિમ લક્ષ્ય શું છે? એ બધાંના અર્થ શું? આ સર્વ પ્રયત્નાદ્વારા આત્મા કર્ષ વસ્તુ શોધ છે? જીવનના, સંવર્ધનના, વિકાસના, ઉજ્ઞતિના અર્થ શું? પ્રાણીમાત્રના વિરામરહિત પ્રયત્ન છેવટ કયા ફળના દાવા રાખે છે? આ બધા પ્રશ્ના પ્રત્યેક સમક્ષના હૃદયમાં સ્વાભાવિકપણે પ્રકટે છે. લણા લોકા એ સવાલના ઉત્તર માર્ગ છે. મહાજનાએ એ પ્રશ્નાના ઉત્તર ગત કાળમાં આપેલ છે. હમે એ ઉત્તર દુંકામાં આપીશું. અને તે આ છે:—

મનુષ્ય પ્રયત્નના ચરમ ઉદ્દેશ એ છે કે આત્માના વિકાસ કરી આખરે તેના પરમ આત્મામાં લય કરવા, અર્થાત્ ઇશ્વર સાથે તેના અલેદભાવ-એકતા સિદ્ધ 302

કરવી. આપણા વ્યક્તિભાનને અર્થાત જેને આપણે " હું " કહીએ છીએ તેને એક પરમ સમરસ ચૈતન્યઘનમાં –ઇશ્વરમાં –અભેદપણે પરિણુમાવલું. મતુષ્ય પ્રયત્નના પરમ લક્ષ્ય એ પ્રમાણે સર્વ શાસ્ત્રકારા, તત્વજ્ઞા જાહેર કરે છે.

કેટલાક એમ માને છે કે મનુષ્ય-જીવન અને મનુષ્ય-પ્રયત્નના ઉદ્દેશ "સુખ" છે. આમ માનવું પણ એક પક્ષે વ્યાજળી છે. પરંતુ સરત એટલી કે તે "સુખ" આત્માનું ખરૂં વાસ્તવ સુખ હોવું જોઇએ. અને ખરૂં સુખ એકજ પ્રકારનું હોઇ શકે. પણ જો એ "સુખ" શબ્દ વહે મનુષ્યાને સંસાર આપી શકે છે તેવા ક્ષ-િશુક ચંચળ ભાગજન્ય આનંદા ઇષ્ટ હાય તા હમે એ ઉદ્દેશ સાથે એકમત નથી. ક્ષણુસ્થાયી ભાગ–સામગ્રીમાંથી ઉદ્ભવતું સુખ એ માત્ર ક્ષણુસ્થાયીજ છે અને તેવા સુખને જેઓ પાતાના જીવન અને પ્રયત્નના ઉદ્દેશ તરીકે સ્થાપે છે તેમને આખરે જણાયા વિના રહેતું નથી કે એ ઉદ્દેશની પાછળ દેાડવું એ બૂતના ભડકા-ની પાછળ દોડવા જેવું છે. સાંસારિક સુખ કાઇ કાળે મનુષ્યાએ પાતાની મહીમાં પકડ્યાનું –તેને પ્રાપ્ત કર્યાનું કાઇએ સાંભળ્યું કે જોયું નથી. એ સુખ દેખાય છે ખરૂં, પણ આપણી પકડમાં આવી શકતું નથી. ભૂતના ભડકાની પેઠે તે હંમેશા આપણા-થી સ્હેજ દુરતું દુર રહે છે. પદાર્થીમાં ખરૂં સુખ કાઇ દીવસ મળી શકે તેમ છેજ નહી. દેખાવમાં ગમે તેટલું એ સુખ રૂપી ફળ સુંદર અને આકર્ષક લાગવા છતાં તેને સ્પર્શતા તે રાખની ઢગલી બની જાય છે. સ્ત્રીના વેશ ધારણ કરેલી નાટકની " સુંદરીઓ " જેવું એ સુખ માત્ર નજરનેજ માહ ઉપજાવનારું છે. વસ્તુત: તે સુખપ્રદ નથી. કાંઇક સુખના ખ્યાલ એ પદાર્થીની પાછળ દાડતા દરમ્યાન મળે છે ખરા; પરંતુ જ્યારે તે પદાર્થને પકડયા કે તુર્ત તેની સુખરૂપતા અદશ્ય થાય છે. એ કળ-માંથી સુકી રાખ સિવાય કશુંજ નીકળતું નથી. આપણે જે પદાર્થમાં સુખપ્રદપણ કલ્પી તેને મેળવવા દાટ કાહીએ છીએ તે પદાર્થ ગમે તેવા મહાન હાયતા પણ પરિણામ ઉપર કહ્યું તે વિના અન્ય એક પ્રકારે સંભવતુ નથી. સાંસારિક પદાર્થ એ આખરે સાં-સારિકજ રહે છે. અને હાથમાં પકડતાજ તે રસહીન બની જાય છે. એ પદાર્થી માત્ર મર્યાદિત દેશ અને કાળમાં મર્યાદિત નામ રૂપ વાળી વસ્તુઓ છે, અને તે અધા પાતાની મુદ્દત પુરી થયે પાતાના નામ અને રૂપને પાતાના સ્વરૂપમાં પાછા ખેંચી લે છે. આપણે તેને મરી ગયું અથવા અદશ્ય થયું માનીને દીલગીર બની જઇએ છીએ; પણ જે પદાર્થ મરવાના સ્વભાવવાળા છે તેને મરવા વિના કેમ ચાલે ? તમારે એવું સુખ જોતું હોય કે જે કદી પણ મરે જ નહી તા પછી તમારે એલું કાંઇ શાધવું: જોઇએ કે જે શાધ્વત હાય-કાઇ કાળે નાશ પામવાના સ્વભાવ વાળું ન હાય. પાદાર્થિક સુખનું છેવટનું ભાવી તાે એકજ પ્રકારનું હાેઈ શકે અને તે એ કે તે મર્ત્યશીલ છે.

અને તેમ છતાં આ બધા પ્રચંડ જીવન-કલહ દુખ, દર્દ, કષ્ટ, પ્રયત્ન અને અશ્રાન્ત અવિરત પ્રવૃતિના કાંઇક ઉદ્દેશ છે. તે સાવ નિરર્થક નથી. તે ઉદ્દેશ એ છે કે આત્મા, એ બધા દ્વારા પાતાના સ્વરૂપને જોતા અનુભવતા અને મેળવતા શીખે. એ સર્વના અંતિમ હેતુ, આખરના લક્ષ્ય, છેવટના ઉદ્દેશ આત્મ સાક્ષાત્કાર (Self-realization) છે. એટલાજ માટે આપણે થાઉા કાળ અમુક ચીજ કે પદા-ર્થની પાછળ <sup>શ</sup>વાસભર દાેડીએ છીએ. અને વળી તેને પક્તં સુકી બીજા પદાર્થ પાછળ પડીએ છીએ. અને એ પ્રમાણે દાેડતી વખતે અધા વખત આપણે એમ માનતા હાઇએ છીએ કે આપણે તે તે પદાર્થની અનિવાર્ય જરૂર છે. અને તે જ સાથે છેવટે એમ પણ માનવું પડતું હાય છે કે એની કાંઇ જરૂર નહાતી: એના વિના ખાસી રીતે નભી શકત-નકામી માથાકૂટ કરી. આપણને વાસના રૂપી એવી એક ભૂખ વળગી છે કે જે કદી પણ તૃપ્ત થઇ શકે તેવી નથી⊸એવી તરસ છે કે જે કદી પણ છીપી શકે નહી. જીવનના સર્વ અનુભવા આપણે ભાગવીએ છીએ. તેમાં કેટ-લાક અનુભવા અતિ રસભેર, ઉત્કટપણે, તીવ્ર ભાવે, ભાગવીએ છીએ. અને કેટ-લાક મંદપણે, વેઠ ઉતારવાની માફક, સુસ્તીથી, ભાગવીએ છીએ. પણ એ બધું ભાે-ગવાઇ ગયા પછી જણાયા વિના રહેતું નથી કે તે બધા ભાગાનુભવા-તીવ અને મંદ, ઉત્કટ અને સુસ્ત-અધા પડછાયા જેવા ભ્રમ ઊપજાવનારા હતા.. તેમાં કાંઇ સ્થાયી કે સ્થિર ન હતું. હૃદય ઉપર અમુક સંસ્કાર મુકી. એ બધા પડછાયા અળપાઈ ગયા. એ માંહેનું કશું ધ્રુવપણે સત્ય ન હતુ. અને તેમ છતાં એ બધા અસત્ય પડછાયા **હે**ાવાનું અનુભવતા અને માનતા છતાં એ વાસનાની ક્ષુધાના અગ્નિ હાલવાતા નથી. એ ભૂખ અને તરસ નિરંતર આપણને ત્રાસ આપ્યા જ કરે છે. અને નવા નવા પ્રયત્ના-ની દિશા તરક આપણને, રાજથી કે કરાજથી દોરીને લઈ જાય છે. એ વાસનારપી લાકડીની આરના દાદા પ્રત્યેક ક્ષણે આપણા મર્મ ઉપર વાગતા જ રહે છે. ક્ષણ પણ આરામની વાતના સંભવ સરખાે પણ આવતા નથી. આ પ્રમાણે ક્યાંસુધી રહેશે ? પ્રિય ખંધુ! એ પ્રશ્નના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે. જે પદાર્થની તમે શાધમાં છા તે પદાર્થમાં તમે કલ્પેલું "સુખ" તમારા ભીતરમાં જ છે એમ જ્યાંસુધી તમે શીખશા નહિ ત્યાંસુધી એમ જ રહેવાનું નિર્માણ છે. "સુખ અંતરમાં છે, ખહાર નથી" એ સ-ત્યનું જ્યારે મંદ અને સ્હેજ સરખું પણ સ્કુરણ હૃદયમાં અનુભવાયા પછી આપણે તદૂન જુદા જ સ્વરૂપમાં પલટાઈ જઇએ છીએ. એ એક જ અનુભવના પાઠ શી-ખવા માટે જીવનના સર્વ પ્રયત્નના ઉદ્દેશ છે.

" સુખ અંતરમાં છે, બહાર શોધવાથી તે મળવાનું નથી " એમ જ્યાંસુધી નિશ્ચય ન થાય ત્યાંસુધી આત્મા કાેઈ કાળે રસમયતાના અનુભવ કરી શકે નહી,– ત્યાંસુધી વિકળ વૃત્તિના કાલાહલ મચ્ચા જ રહેવાના. નિવેદ, નીરસમયતા, એ- ચેનપણું એ બધાના પરિહાર કરવા માટે-જીવનમાં કાઈ પ્રકારની રસમયતા આયુવા માટે, આપણું વિવિધ પ્રવૃત્તિઓ યાજીએ છીએ, નવા નવા ખુટા શાધીએ છીએ, નવા નવા તંત્રા આરંભીએ છીએ, પણુ જે અર્થ એ બધું થાય છે તે અર્થ-"સુખ"—તે તા આપણાથી છેટું ને છેટું જ રહે છે. જીવનની નીરસમય સ્થિતિ દ્વર કરવા અને "સુખ" મેળવવા કાઇ લાકા ખાનપાનમાં, દારૂ અને વ્યભિચારમાં, કાઇ રંગ રાગ, વિલાસ વૈભવ, નાટક ચેટક અને મનગમતા વિદ્વારમાં ઝુકાવે છે. કાઇ ખુદ્ધિ કે સમૃદ્ધિની જાળ વિસ્તારવામાં, કાઈ કાવ્ય તરંગના આનંદ ઉદ્ધાસમાં એમ વિવિધ સ્થૂળ સૂક્ષ્મ પ્રવૃત્તિઓ યાજે છે. એકમાં "મજા" ન આવી તા વળી બીજાં, બીજામાં મજા ન પડી તા વળી ત્રીજાં એમ ખાટલેથી પાટલે અને પાટલેથી ખાટલે, એવી દર્દ મય ચલવિકલ વૃત્તિ વધ્યા કરે છે. એ બધા પ્રયત્ન દુ:ખ અને નિવેદ બેચેની અને કંટાળાના પરિહાર કરી સુખ અને રસમયતા મેળવવા અર્થ થાય છે. પણ તે કાઇ કાળે કાઇને મળી છે? નહીં જ. કારણુ? સુખ બહાર નથી, અંતરમાં છે, માટેજ.

આ જમાનાના માટા ભાગ આંખા મીંચી, બેલાન બનીને "સુખ" ની પાછળ દાેડી રહ્યો છે. ઘડીમાં તેએા આ દિશામાં, તાે ઘડીમાં પેલી દિશામાં, ઘડીમાં આ ચીજને અજમાવે તાે ઘડીમાં પેલી ચીજને અજમાવે, અને તે બધું કરવા દરમ્યાન તેઓ મૂર્ખ બનીને એમ માનતા હોય છે કે હું જેની શાેધમાં છું તે હવે લગભગ હાથમાં આવી ગયું છે. આ જરા આગળ વધીને પકડું એટલી વાર છે. પછી મને સુખ, શાંતિ, આરામ અને રસ મળવાના. જો કે તેઓ પુન: પુન: નિરાશ બને છે, આશા પ્રમાણે કશું જ સુખ કે શાંતિ મેળવી શકતા નથી, તાે પણ તેઓ તેની શા-ધમાં તા એક જ સરખી પ્રખળ ખાત અને ઉત્સાહથી માંડ્યા **ર**હે છે. વાર વાર નિરાશા મળવા છતાં શાથી તેઓ નિરૂત્સાહી ન થતાં લાગ્યા રહે છે ? કારણ એજ કે આત્મા વાસ્તવ સુખને ચાહે છે. કાંઇક આવશ્યક છે અને તે મેળવ્યા વિના છુટકા નથી એમ અંતરમાંથી ધ્વનિ ઉઠ્યા જ કરે છે. પણ એ "કાંઇક" ક્યા સ્થાને છે તે વિચારવા મતુષ્ય રાકાતા નથી. માત્ર અંધ સંજ્ઞાથી એાઘભાવે મુઠીએા વાળી દોડા-દાેડ કરી મુકે છે. જેમ જેમ આત્મા વિકાસ અને ઉન્નતિ મેળવતા જાય છે તેમ તેમ ધીરે ધીરે તેને માલુમ પડતું જાય છે કે પાતે શું શોધે છે અને તે શોધના વિષય ક્યાં રહેલાે છે. પછી તે ખુદ્ધિપૂર્વક, ઉપયાગસહ વર્તમાનપણે વસ્તુસ્વરૂપની ભાવના મેળવે છે છેવટે અનેક અનુભવાના અંતે તે મનુષ્ય જ્યાં એ વસ્તુ રહેલી છે તે પ્રદેશમાં –અંતરમાં- વળે છે. અત્યારસુધીના તેના ગાંડપણ અને બેવકુડ્રી ઉપર પછી

તેને હસવું આવે છે. પછી તે ખરા અર્થમાં "સમજે છે" કે આ બધાના ઉદ્દેશ એક જ છે અને તે એ કે સ્વરૂપની શાધ. ત્યાં સુખ, શાંતિ, અને આરામ છે. સર્વ અનુ- ભવાનું, પ્રયત્નાનું, કલહનું આખરનું ફળ એ નિશ્ચયરૂપે હાવું જોઇએ કે સુખ અં- તરમાં છે—બહાર નથી. આવા નિશ્ચય જેટલે અંશે આપણા હુદયમાં જામે છે તેટલે અંશે આપણે મનુષ્ય મટી દેવ બનીએ છીએ. બ'ધનમુક્ત બનીને સંસાર અને સંસારની ચીજોને તેના ખરા અર્થમાં અને ખરા રૂપમાં જોઈ શકીએ છીએ.

ઘણા અર્ધ – ત્રાનવાળા મનુષ્યો એમ કહે છે કે "એ તમારી વાત અધી કીક છે. હિંદુસ્થાન માંહેના અધા જ દર્શના અને ધર્મા એક અવાજે એ વાત ડિંડિ મનાદથી પાકારી રહેલ છે, પરંતુ આ પાશ્ચિમાત્ય સંસ્કૃતિ અને સભ્યતાના જમાનામાં એ તત્વજ્ઞાન હવે અમારી જીવન – ઘટના સાથે અનુકૂળ થાય તેમ રહ્યું નથી. પૂર્વ કાળમાં: જ્યારે આર્યાવર્તના મનુષ્યોને બીજો કાંઇ લાંધા ઉદ્યોગ કે વ્યવસાય ન હતા, અને માત્ર અનાજ વાવી તેની પેદાશ ઉપર તેઓ ગુજારા ચલાવતા, તે વખતે આ તમારૂં તત્વજ્ઞાન કદાચ વ્યાજબી હશે; કેમકે લોકોને જ્યારે બીજો કાંઇ ધંધા પાણી હોતા નથી ત્યારે આલાક, પરલાક, પરલાક, આત્મા, પરમાત્મા, પ્રદ્યા, ઇશ્વર અને એવી એવી બીજી ભગવાનના ઘરની ભાંજગડ ગાઠવ્યાં કરે છે. પણ હવે એ યુગ વીતી ગયા છે, અંતરમાં ગરી રહેલું કાઇને પાસાય તેમ નથી."

આ વાત જો ખરી હોય તો, અને હમે પ્રતિપાદન કરેલું સત્ય માત્ર અમુક દેશ કાળના અમુક જનમંડળને જ લાગુ પડી શકે તેવું હોય તો, એ સત્ય નથી પરંતુ અસત્ય અથવા અર્ધ સત્ય છે. જે સત્ય પ્રત્યેક આત્માને પ્રત્યેક દેશમાં અને પ્રત્યેક કાળમાં લાગુ પડે નહીં, તે સત્યના અત્યારે જ બહિષ્કાર કરી દેવા વ્યાજબી છે. એ સત્ય સનાતન સત્ય નહીં પરંતુ ક્ષણિક અને ચંચળ બ્રાન્તિ માત્ર છે. ઉન્નતમાં ઉન્નત અને અધમમાં અધમ એ સર્વના સંબંધ સનાતન સત્ય તો એક સરખું સમાન હોવું ઘટે છે. અનંત વિશ્વમાંથી એક પણ આત્માને એ લાગુ પડવામાં વાંધા રહેતો હોય તો એ સત્યને તરછાડીને દ્વર કરવા જેવું છે. કેમકે એ સત્ય પાતાના આશ્લેષમાંથી એક આત્માને બહાર રાખે છે. અને એ બહાર રહેલા આત્મા આખા વિશ્વ સાથે સંકળાએલા હોવાથી, તે બહાર રહેતાં, આખું વિશ્વ એ સત્યના પ્રદેશમાંથી અઠાર નીકળી જાય છે. સનાતન સત્યના મહા નિયમાના પ્રદેશમાંથી એક તુ-ચ્છમાં તુચ્છથી માંડીને ભવ્યમાં ભવ્ય આત્મા પણ બહાર રહી શકે નહીં.

" આપણા વર્ત માન જીવનક્રમને ઉપરાક્ત પ્રકારતું સત્ય યથાર્થ પણે ઘટી શકતું નથી " એમ કહેનારાએ એક રીતે વ્યાજળી છે, એમ પણ અમારે કહ્યા વીના ચાલતું નથી. કેમકે આપણા ચાલતા ધર્મશાસ્ત્રો ઉપલક દૃષ્ટિથી વાંચીને તેએ એવાજ નિર્ણય ઉપર આવે છે કે જેઓ પોતાનું જીવન ધ્યાનમાં, ચિંતનમાં, વિચારમાં, અને સ્વપ્નમાં ગુજારી શકે તેમ હાય તેમને જ આંતર-જીવન પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. ઉપરચાટીઆ નજરથી ધર્મ શ્રંથા વાંચનારને એવા જ ખ્યાલ આવે કે જો મનુષ્ય ઇધરીજીવન ગાળવા માગતા હાય અને પ્રભુને ખુશી કરવા ઇચ્છા ધરાવતા હાય તા તે તે હો વસતી છાંડીને વનમાં વસવું જોઇએ, ભાગસૂચક સામગ્રીના ત્યાગ કરી ભગવા ધારણ કરવા જોઇએ. શાક તાપના દાવાનળથી આ સળગી રહેલા સંસાર ત્યજી દઇને કાઈ એકાન્ત જંગલ કે પહાડપર્વતની ગુફામાં નિરાંતે પડી રહેલું જોઇએ. તનમનના અનેક કળ્ટા વહારી લેવા જોઇએ. સ્ત્રી, પુત્ર, બંધુ, ખ્હેના આદિ નિકટ સબંધના જના ઉપર હમેશા બ્રમર ચઢાવીને જોતાં શીખવું જોઇએ, કેમકે તેમણે જ આ સંસારમાં આપણને માહની આંદ્રીમાં જકડી લીધા છે.

તેમની આ માન્યતા જો કે તેમણે "શાસ્ત્રો" માંથી તારવી કાઢી હોય છે, છતાં તે ખરી નથી. અલબત, ખરૂં છે કે ઘણાખરા ધર્મ બ્રાંથામાં એવી વાતાના સા-ક્ષાત પ્રબાધ જોવામાં. આવે છે, અને તેમ આચરણ રાખનારાઓ માટે અનેક ઇના-માની લાલચા પણ ગાંઠવી હોય છે, પરંતુ તે ખરા માર્ગ હોવાનું હમે માનના નથી. હમે પુછીએ છીએ કે સંસારથી ભાગીને આત્મા કયાં જાય તેમ હતું ? શું સંસાર ફક્ત ઇંટમાટીના મકાનાના અને સ્ત્રીપુત્રાદિકના બનેલા છે ? નહીં જ. પાતાના સંસાર મનુષ્ય હમેશા પાતાની સાથે જ લઇને કરે છે. અગર તે ઘાર જંગ-લમાં હા કે પર્વતની ગ્રુપ્ત ગુકાઓમાં હો, પણ સંસાર તા હમેશા તેના લેગા જ હાય છે. કેમકે વાસના એ જ સંસાર છે, શું સ્થાનાંતર કે વસ્તાંતર કરવાથી સંસાર સંતર કહી બની શકે તેમ છે ?

અલખત, ખરૂં છે કે સ્થાન અને વસ્ત્રની, સંચાગા અને પરિવેષ્ટનાની અસર મનુષ્યના ચિત્ત ઉપર અવશ્ય 'થાય છે, પરંતુ એ બધા ગાેલુ નિમિત્તા છે. ઘણા સાચા યાંગીજના અને મહાત્માઓ વનાપવન કે પર્વતાની ગૃહાઓમાં જોવામાં આવે છે, અને વ્યવહારમાં ચાલતી વસ્ત્રપરિધાનની પહિતિથી ઉલટી રીતે પાશાક ધારણ કરતા દૃષ્ટિગાચર થાય છે, પરંતુ તેથી એમ કાંઈ એકાન્તપણે ફલિત થતું નથી કે મહાત્મા થવા માટે આપણે બધાએ ગુફાઓની શાધ કરવીજ જોઇએ અને કાષાય કે ગેરૂરંગના વસ્ત્રા ધારણ કરવાજ જોઇએ. પ્રવૃત્તિના પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં ખરા મહાત્માઓ જડી આવે છે. વનમાં હોલું કે વસતીમાં હાલું એ આત્માના પૂર્વ કર્મની ઘટના છે. તેના જન્માંતરાની ઇચ્છાના પરિપાક રૂપે તે જીદા જીદા સ્થાનામાં અને પરિધાનામાં હાલાનું પસંદ કરે છે. જેમની પ્રદૃત્તિને પ્રવૃત્તિ અને વ્યવસાય ગમે છે તે તેની મધ્યમાં હાય છતાં ધારે તા આં-

તર-જીવન ગુજારી શકે છે. જેમની પ્રકૃતિને એકાંત કે વનવાસ પ્રિય હાય તેઓ ત્યાં હાવાનું પસંદ કરે છે અને ત્યાં રહીંને પણ તેમની વાસનાને અનુસરતા સંસાર ઉપજાવી કાઢ છે. આથી અમુક રસ્તે જ સત્ય છે એમ માનવું તે ભૂલ છે. પાતાના પૂર્વ કર્મ અથવા પૂર્વ મેળવેલા સંસ્કારા અને સેવેલી ભાવનાઓ વડે મનુષ્ય જે અવસ્થામાં રહેલા હાય છે તે અવસ્થાને તેણે વધાવી લેવી જોઇએ. તેમાંથી તે ભાગી છુટી શકેજ નહીં. અધા સંચાગામાં આત્માને અમુક અમુક ક્રજે હાય છે તે તેણે આનંદ પૂર્વક બજાવી લેવી જોઇએ. અને તે અધા દરમ્યાન તેણે આસકિત રહિતપણે, અઅંધ પરિણામે, નિર્માહિતા પૂર્વક રહેવું જોઇએ. અમે આ સ્થાને એ માર્ગના પ્રતિપાદનના ઉપક્રમ કરેલા છે. ક્રમે ક્રમે તે મુદ્દાનું પરિસ્પુટન કરીશું.

મનુષ્ય અત્યારે જે સંયોગા અને પરિસ્થિતિઓની મધ્યમાં છે તે તેણે પાતાની જ રાજી ખુશીથી વ્હારી લીધી હાય છે. આપણને ભૂતકાળમાં અમુક પ્રકારની વાસનાએા, ઈચ્છાએા, આકાંક્ષાએા અને ભાવનાએા હતી તે પ્રમાણે અહિર પ્રવૃત્તિ∙માટે પ્રયત્ન કર્યો હતા, અને તે બધાના અવશ્યંભાવી પરિણામ 3પે આપણે આપણી વર્તમાન અવસ્થામાં છીએ. આથી એમ માનવાનું નથી કે તે તે ઇચ્છાએા, આકાંક્ષાએા આદિ માટે આપણને આ કાળે કાેઇ ઉચ્ચતર સત્તા તરફથી શિક્ષા કરવામાં આવે છે. અથવા અદલા લેવામાં આવે છે. હમે એમ માનીએ છીએ કે શિક્ષા કે ઇનામ એ વિશ્વના સનાતન નિયમાના વિભાગ નથી. શિક્ષા કે ઇનામ રૂપે બદલા આપનાર કાઇ ઇતર સત્તા છેજ નહી. ખરી વાત કકત એટલી જ છે કે ગત કાળમાં આપણે અમુક કામ કરવાની ઇચ્છા સેવેલી, આપણાથી બન્યું તેટલું તે કામ પાર પાઉલ, અને પરિણામ એ આવ્યું કે એ સર્વના પરિણામ રૂપે અત્યારે આપણે જે કાંઇ છીએ તે છીએ. આપણે દેવતામાં આંગળા મુકી અને પરિણામે આપણે અત્યારે દાઝવાથી ઉઠેલા ફેાડલાની ચાકરી કરીએ છીએ. દેવતા ઉપર આંગળી મુકવી એ માટે દેવતા આપણને કાંઇ શિક્ષા કરતા નથી. પણ એમ કરવાનું સહજ પરિણામ દાઝવું એ છે. આપણે ભૂતકાળમાં જે જે કાર્યો કરેલા હતા, જે જે બાવનાઓ સેવેલી હતી તે અધી એકાંતપણે ખરાબ જ હતી એમ માનવું વ્યાજળી નથી. માત્ર આપણે અમુક અમુક પદાર્થો ઉપર અસાધારણ આસક્તિ રાખી હતી અને તેમાં મૂઢ અની અંધાઇ રહ્યા હતા, એનું પરિણામ કદાચ ન્યૂના-ધિક અંશે આપણને અરૂચિકર અને દુ:ખપ્રદ નીવડ્યું હશે, તેમ છતાં એ દુ:ખ-પ્રદ પરિણામ એક રીતે બહુજ ઇચ્છવા ચાગ્ય છે, કેમકે એ દુ:ખકારક અનુભવ હવે આપણને તેવુંજ કર્મ કરીથી કરતા અટકાવે છે. એ અનુભવની યાદ્રી આપ-

306

ણને ફરીથી તેવીજ ભૂલ કરતા અટકાંવે છે. એક વખત આપણી આંખ ઉઘડે છે તે પછી આપણી મુશ્કેલી અને કષ્ટનું નિદાન આપણે ચાક્કેસ કરવા સમર્થ થઇએ છીએ અને ફરીથી એવી મુશ્કેલી અને કષ્ટમાં ન ઉતરાય તેવે પ્રકારે વર્તીએ છીએ. એકવાર દાઝ્યા પછી અને ફાેડલાનું પરિણામ મેળવી એ અનુભવ ચાખ્યા પછી ફરીથી તેજ પ્રકારના કડવા અનુભવ લેવાની મૂર્ખાઇ કરતાં અચકાઇએ છીએ.

આપણું આ ઘટનાને " કર્મના નિયમ " કહીએ છીએ. આપણા માંહેના પ્રત્યેકને આવા પ્રકારના " કર્મા " વળગેલા છે, અર્થાત તેણે ભૂતકાળમાં સેવેલી ભાવનાએ અને કરેલી કૃતિના પરિણામા તેનામાં સંસ્કારા રૂપે ઉપસ્થિત છે. તે " કર્મા " તેના જીવનની પ્રત્યેક ક્ષણે દ્રશ્યમાન થાય છે. તેનું ચારિગ્ય, તેની રીત-ભાત, વર્તન, વલણ એ બધું "કર્મ" નાજ બહિભાવ છે. પરંતુ આપણે "કમ" થી ભડકીને ખ્ઢીવાની જરૂર નથી. " કર્મ " વડે ઘેરાએલા હોવાનું સાન આપણને ડરાવે તે ઠીક નથી. એથી ઉલદું એ ભાન આપણા અંતરાત્મામાં ઉદયમાન થયા પછી અને એ વાતનું રહસ્ય જાણ્યા પછી આપણે બહુજ થાડા કલેશ અને દુ:ખ સાથે એ " કર્મા " ભાગવી શકીએ છીએ, અને નવા કર્મીને ઉપાર્જતા અટકીએ છીએ. આપણે ભૂતકાળમાં જેવા કારણાને ગતિમાં મુકયા હાય છે તેને અનુસ-રીને આપણા અત્યારના ઉદયમાન કર્મા સુખકર કે દુખકર હાય છે. અને તે સાથે પણ બહુ લક્ષમાં રાખવા ચાેગ્ય બાબત એ છે કે આપણા અત્યારના માનસિક વલાયુથી આપણે સુખપ્રદ કર્મને દુખપ્રદ માની શકીએ અને દુખપ્રદને સુખ-પ્રદ પણ માની શકીએ. એ માનવાના આધાર આપણા માહનીય કર્મના ઉપર છે. માહ અને મૂહતાનું આવરણ ખસી જતાં આપણું જ્ઞાન નિર્મળ થાય છે અને જે પૂર્વે આપણે દુખકારક કલ્પતા હતા તેમાંથી દુખકારકતાના ડંખ નીકળી જાય છે. જ્ઞાની જના અને તત્વરોા અનિષ્ટ કર્મના પરિણામામાં અનિષ્ટતા જોવાની ના પાડે છે, અને મૂર્ખ મનુષ્યા સારામાં સારા કર્મમાં પણ સંતાષ નહી માનતા તેમાં અ-નિષ્ટતા જ જોયા કરે છે. આટલા જ માટે જૈન શાસ્ત્રકારાએ વેદનીય આદિ કર્મા કરતાં <mark>માહનીય કર્મનું પ્રા</mark>ખલ્ય વિશેષપણે ચર્ચી ને તેનાથી ખને તેટલું મુક્ત થવા ભવ્ય આત્માઓને સલાહ આપી છે.

પ્રત્યેક આત્મા તેણે પાતે ગત કાળમાં પાષેલી વાસનાઓને અનુસરીને આ ભવમાં અમુક પદાર્થીમાં પ્રીતિવાન ખને છે. આપણુને એક પદાર્થ અથવા સ્થિતિ વિશેષની પ્રબળ વાસના દાય, અને એ વાસનાને પ્રત્યેક ક્ષણે પાષણ આપી હૃદયની બૂમિ ઉપર ઉછેર્યા કરીએ તા આપણે કારણ—કાર્યની એવી .પર પરામાં ગુચવાઈ જઇએ કેતે આપણુને અત્યંત કષ્ટ,વેદના, અને મર્મ ભેદક ચિંતા આપે છે. એ સ્થૃળ અને

#### મ્યાસકિત રહિત કર્મ.

306

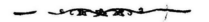
માનસિક દુખાની આંટીમાં ગાટવી નાખે છે. આપણી વાસના કદાચ અતિ પ્રમળ હાય તા સંભવ છે કે આપણે આપણી વાસનાના વિષય મેળવીએ; પરંતુ એ વિકારા અને પ્રભળ ચિંતાઓના તાકાનની મધ્યમાં જે વેદના ભાગવવી પહે છે તે, વિષયને પ્રાપ્ત થયા પછી મળનારા કાલ્પનિક સુખ કરતાં અનંત ગુણ અધિક છે. આપણા પ્રિય મનુષ્યાના ભાગે, આપણા સ્થૂળ અને માનસિક આરામ અને શાંતિની આ-હુતિ આપીને, કદાચ આપણે ધારેલું ઇનામ મેળવી શકીએ ખરા. પરંતુ તેવા સં-ભેવ હંમેશા હોતા નથી. માટે ભાગે તા એવું બને છે કે જે પદાર્થની આપણને પ્રભળ ઇચ્છા હોય છે તેજ પદાર્થની આપણા કરતાં પ્રભળતર ઇચ્છા **બીજા** મનુષ્યને હાય તા તે આપણે ઇચ્છેલા પદાર્થને પાતાના મહત્તર સંકલ્પ-અળના પ્રભાવથી પાતા તરફ ઘસડી જાય છે. અને આપણે તાે આપણે પાતે ગતિમાં મુકેલી વાસનાની યંત્રણામાં પીલાઇને મરી જઇએ છીએ. મનુષ્ય જ્યારે કળ અને પરિણામની ઉત્કટ વાસના રાખે છે ત્યારે તે એવી ગુંચવણીવાળું માનસ-યંત્ર (mental machinery) પાતામાં ઉપજાવે છે કે તે તેને પાતાને જ દળીને લાટ કરી નાખે છે. કરાળીઓ પાતાની જાળમાં પાતે જ ક્સાઇને મરી જાય છે તેમ મનુષ્ય પાતાની કૃતિના ફળની પ્રખળ ઈચ્છામાં પાતેજ ગાટવાઇને મમીતિક વેદના અનુભવતા અનુભવતા પાતાના જીવનને મૃત્યુ કરતાં પણ અધિક મરેલું કરી મુકે છે. જે બામ્બ તેણે પાતે બના-વેલ હાય છે તેના જ વડે પાતાના કુરચા ઉરાડી દે છે, જે આગ તેણે સળગાવી હોય છે તેમાં તે પાતે જ:રાખના ઢગલા થઇને પડે છે. ખરૂં છે કે અસાધારણ મના-અળ અને અડગ નિશ્ચય-અળવડે મનુષ્ય કેટલીક વાર પાતાની ધારણા પાર પાડી શકે છે, પરંતુ તેમ કરવામાં અન્ય મનુષ્યાના સંબંધે તે જે કારણ કાર્યની સાંકળ ઉપજાવે છે તેના પરિષ્ટામાં ભાગવવા તેને અનેક જન્માંતરા સુધી શુભાશુભ સ્થાના અને સંયોગામાં અવતરવું પહે છે. પાતાની મુરાદ પાર પાડવામાં તેને અનેકના હક ઉપર. અનેકની પ્રિય સામગ્રી ઉપર પગ મુકીને ચાલવું પડે છે; અનેકના દ્વેષ, અનેકની ઇર્ષ્યા, અનેકના ક્રોધ વ્હારવા પડે છે અને એ પ્રમાણે અસંખ્ય આત્મા-એાની વાસનાએ લેગી પાતાની વાસનાને એવી રીતે ગુંચવી મારે છે કે એ ગુંચ-વાણી ઉકેલવા તેને ઘણા કાળ સંસારભ્રમણ કરવું પડે છે. એવા શુભાશુભ સંખં-ધાથી અનેક સવાંતરા સુધી તે પ્રખળ માનસિક ચિંતાએ વેદે છે. ફળના દાવા-પરિણામની લાલસા–પદાર્થ મેળવવાની આસક્તિ, એ એવી વસ્તુ છે કે જેના ફાંસા હમેશા આત્માને બંધનમાં જ રાખે છે. આધ્યાત્મિકતાનું મુક્ત વાતાવરણ તે ઘડી પણુ અનુભવી શકતે। નથી. કેર કેર તે એવા જકડાઇ પડેલા હાય છે કે તે અંધન તેને પ્રત્યેક ક્ષણે સાલ્યા કરે છે. એવા આત્મા પાતાના નહી પણ વાસનાઓના વે-ચાથ થયા હાય છે.

વિશેષમાં વળી એમ જેવામાં આવે છે કે, આત્મા જે પદાર્થ, સ્થિતિ કે અ-ધિકારની પ્રભળ વાસના રાખે છે તે તેને આ ભવ કે ભવાંતરમાં પ્રાપ્ત થયા પછી તેને તેમાં કાંઇ જ આનંદ આવતા નથી. ઉલદું જીવન તેને શાપમય થઇ પડે છે. તે છે, તેમાં જે સુખ અને આનં દદાયકપણું કલ્પેલું હાય છે તેવું કાંઈ તેના જોવામાં આવતું નથી. આથી તેની નિરાશાના પાર રહેતા નથી. ચક્રવર્તી રાજાએા અને અસંખ્ય મનુષ્યાના જીવનને પાતાના હાથમાં રાખી નાર આપખુદ શહેનશાહા ઘણીવાર કલ્પનામાં પણ ન આવી શકે એવું માનસિક કષ્ટ અનુભવતા હોય છે. રાજગાદી મેળવવામાં આડે આવનાર અન્ય હરીફાના રકતમાં તે નાહેલા હાય છે, અને તે બધાના પ્રેતાત્માઓના ભીષણ આર્તનાદથી તેની નિદ્રા દુષ્ટ સ્વપ્નાથી ઉભરાઈ જતી હાય છે, હજારા મનુષ્યાનું લાહી રેડી રાજ્યા-સન ઉપર આવનારે જે સુખ મેળવવું ધાર્યું હોય છે, અને પાતાની તીવ વાસનાને જે તૃપ્તિ આપની ધારી રાખી હાય છે તે ભાગ્યેજ તેને મળી શકતી હાય છે. ઇતીહાસ-માં જો કે તેમના આંતર જીવનનું –ચિત્ર આપણે જોઇ શકતા નથી, છતાં શું એ વાત ખુલી નથી કે એ જીવનામાં આરામ કે શાંતિના તા નિતાન્ત અસંભવજ હાય છે ? કરાેડાધિપતિએા ઘણીવાર પાતાના આંગણે∴યાચી રહેલા ભીખારીએા કરતાં પણ અધિક દુખી અને પામર હાય છે. દ્રવ્યની, અધિકારની, ભાગ સામગ્રીની સર-તમાં જેઓએ ઝુકાવ્યું હાય છે તેમાંથી માટા ભાગ તા સરતના સ્થાને પહોંચતા પહેલા રસ્તામાંજ ખીજા હરીફાની ધકાધકીમાં કચરાઇને પડી જાય છે. સખળ મનુષ્ય પાતાથી રહેજ નિર્ભળને ઘાસના પૂળાની પેઠે રસ્તામાંથી ફેંકી દઇ પાતાનું વિધ્ન એાર્છ કરે છે. બીજાએા તે પડી ગયેલા મનુષ્યના ઉપર કચરતા ચાલ્યા જાય છે. દુનીઆની સરતમાં ઉતરવાનું આ કળ છે. વાસના અને સ્વાથી રાગ દ્વેષાનું પરિણામ નિરાશામાંજ આવે છે એટલું જ નહી પણ પાતાને હાનિ પણ તે કરી બેસે છે. અમને એક મનુષ્યના સંબંધ સ્મૃતિમાં છે કે તે બીજા-ચ્યાના અત્યાંત તિરસ્કાર કરતા, દરેકને અને તેટલું ધીક્કારતા અને અની શકે તેટલું તેમને નુકશાન પહેાંચાડવા પ્રયત્ન કરતા. પરિણામ એ આવ્યું કે દ્વેષ, તિરસ્કાર, ઇર્ષ્યા આદિ અનિષ્ટ વૃત્તિઓની યંત્રણા જે આ વિશ્વમાં પૃથ વેગમાં કામ કરી રહી છે તેને પાતાના સંબંધે તેણે ગતિમાન કરી. તે રાક્ષસી માયાની જાળમાં તે મનુષ્ય એવા તા ગુંચવાઇ ગયા કે હજારા મનુષ્યાને તેણે પાતાના દુશ્મના કર્યા. તેણે હજારાના દ્વેષ અને ધિકાર પાતા તરફ ખેંચી લીધા. તે શરીરમાં, મનમાં, દ્રવ્યમાં હાલ હવાલ મળી ગયા, અને અનંત માનસિક અને શારીરિક દ્રખ ખમવા લાગ્યા. હજારાનું ખુરૂ કરવા તે નીકળ્યા તેમાંથી ફકત તે એકનુંજ ખુરૂ કરી શક્યા.

મને તે એક જથુ પથુ એવી મનામય મુમિકા ઉપર હતા કે જ્યાં તેને ઇજા થાય તેમાં કાંઇ જ નવાઇ નહીં. અથાત્ તે પણુ એવીજ દ્વેષી અને ઇર્ષ્યાળી પ્રકૃતિના હતા; મને તેથી તેણે પાતાની પ્રકૃતિ મુજબ ઇર્ષ્યા અને દ્વેષની ભાવનાઓને આકર્ષી લીધી. પહેલા કહ્યાં તે મનુષ્યને બહુ સજ્જ થાપ મળી. તેની મૂર્ખાઇ અને એવ-કુફી તેને જડી આવી. વાસનાના પરિણામાની અનિષ્ટતા તરફ તેની આંખ ઉઘડી ગઈ. એના છવન ઉપર એવા આઘાત થયા કે ફરીથી તે કાઇના તિરસ્કાર કરતા નહી. ફરીથી એ જાળમાં તે ન ગુંચવાય તે માટે તે બહુજ કાળજી રાખતા. પ્રિય વાંચક બંધુ! તમે પાતે જે સરતની રમતમાં ઉતર્યા છા તેમાં કદાચ ઇજા વ્હારી એસા તો તમારે ફરીયાદ કરવી ન જોઇએ. કદાચ તમે લાભની યંત્રણામાં ફસાયા હા અને પૈસા તમને અસાધારણપણે વ્હાલા હાય તો,એજ લાભની ભૂમિકા ઉપર ઉતરેલા અન્ય અધિક કાએલ અને પક્કા તાલમબાજો વડે તમે ફસાઇ જાઓ તો તેમાં તમારે અડબડવું જોઇએ નહીં. તમે કાઇ સ્થૂળ પદાર્થ ઉપર તમારા જીવનને આસકત બનાવ્યું હાય, અને એમાંજ તમારૂં સુખ કલ્પી મનને ત્યાં ચાટાડયું હાય, તો એ પદાર્થ દારા તમને દ્રખ કે પરિતાપ મળવા અને ભાગવવા તમારે તત્પર રહેવું જ જોઇએ.

હવે તમે પ્રશ્ન કરશા કે " હું પ્રવૃત્તિની મધ્યમાં હાઇને પણ આ બધા ધસા-શથી કેમ છુડી શકું? એવા કયા રસ્તા છે કે મારા કાર્યના પરિણામામાં હું બંધાઉં નહી ? શું આ બધું સુક્રીને હું ભાગી જઉં?" એ પ્રશ્નના ઉત્તર હમે આવતા અંકમાં ચર્ચાશું. અત્યારે તા માત્ર એટલું જ કહીને વિરમશું કે ભાગીને તા કયાંઇ જઇ શકા તેમ નથી. તમારા પૂર્વકર્મના પરિણામે તમે જે સંયોગામાં અત્યારે સુકાયા છા તે સંયોગા તમને કદીજ છાઉ તેમ નથી. કદાચ ભાગી જાઓ તા કર્મની સત્તાઓ તમને ફરીથી પકડીને પાછા ત્યાંના ત્યાં લાવીને ખેસારશે. ખાળક નિશાળ-માંથી ભાગી જાય તા જેમ તિના માખાપ અને શિક્ષક તેને પકડીને વારંવાર યાગ્ય કલાસમાં ખેસારે છે, અને એ કલાસના અભ્યાસ પુરા કરી ઉપરના વર્ગમાં ચઢ ત્યારે જ તેને તે સ્થાનથી સુકત કરે છે, તેમ કર્મની મહા સત્તા પણ પૂર્વનું રૂણ પુરૂં વળી રહેતાં પર્યંત કાઇને છાડતી નથી. (અપૂર્ણ).

અધ્યાચી.



#### શ્રી આત્માન'દ પ્રકાશ.

## જીવન સૌંદર્ય.

### ( અ'ગ્રેજી ઉપરથી )

#### શાહ વિકૂલદાસ મુળચંદ ખી. એ. ( ભાવનગર )

"There is no beautifier of complexion, or form, or behaviour, like the wish to scatter joy around us." Emerson.

( આપણી આસપાસ સર્વત્ર આનંદ ફેલાવવાની ઇચ્છા સમાન આકૃતિને, શરીરને, અને વર્તનને સુંદર કરનાર એક પણ વસ્તુ નથી ). ઇમર્સન.

જયારે વિદેશીઓએ ગ્રીસદેશપર હુમલા કર્યા, તેના મંદિરાના અને કારીગ-રીવાળા સુંદર કામાના નાશ કર્યા, તે વખતે પણ જે સાંદર્ય ત્યાં સર્વત્ર પ્રસરી રહ્યું હતું તેનાથી તેઓનું ઝનન સ્હેજ નરમ પડ્યું હતું. સત્ય છે કે તે લાકોએ તેના સુંદર અને મનાહર પુતળાઓને છિન્નભિન્ન કરી નાંખ્યા, પરંતુ સાંદર્યના આત્મા જીવંત જ રહ્યો અને તેનાથી ક્ર્ર હુદયમાં નવું જ ચૈતન્ય જાગૃત થયું. ગ્રીસદેશની કળાના આ દેખીતા મૃત્યુમાંથી રામન કળાના જન્મ થયા. રામન લાકોએ ગ્રીસદેશ પર વિજય મેળવ્યા અને તેની કળા કારીગરીના ખજાના રામમાં લઇ ગયા તે પહેલાં ઇટાલીમાં કળાનું અસ્તિત્વ હતું જ નહિ.

ઘણા સૈકા પૂર્વે કાઇએ મહાન તત્ત્વજ્ઞ પ્લૅટાને પૂછ્યું હતું કે "ઉત્તમ કેળ વણી કયી કહી શકાય?" પ્લૅટાએ પ્રત્યુત્તર આપ્યા કે "જે કેળવણીથી આત્મા અને શરીર ચાગ્યતાના પ્રમાણમાં સુંદર બને તે જ કેળવણી ઉત્તમ છે." મનુષ્યના અનુરૂપ વિકાસને માટે માનસિક તેમ જ શારીરિક ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના ખારાકની જરૂર છે. આ ખારાકમાં જે વસ્તુની જેટલી ઓછપ રહે તેના પ્રમાણમાં તેનું જીવન નબળું બને છે. અરધા ખારાકથી માણસ પૂર્ણતા મેળવે એ વાત અશક્ય છે. એકલા શરીરને પાષી આત્માને ક્ષુધાતુર રાખવાથી માણસ સમતાલ-પણું જાળવી રાખે એ આશા વ્યર્થ છે, તે જ પ્રમાણે શરીરને ક્ષુધાતુર રાખી એકલા આત્માને પાષવાથી શારીરિક તેમ જ આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રમાં માણસ સમર્થ બને એ આશા પણ કેટલેક અંશે નિરર્થક છે.

જ્યારે બાળકાને જીદા જીદા પ્રકારના પુરતા યાગ્ય ખારાક મળતા નથી, જ્યારે તેઓને મગજ, મજજાતાં તુ અને સ્નાયુના પાષણને માટે જરૂરી ચીજો આ-પવામાં આવતી નથી ત્યારે તેઓના વિકાસમાં તેટલા પુરતી ખામી રહે છે. યાગ્ય ખારાકની ખામીને લઇને તેઓ નિર્ળળ અને શક્તિહીન બને છે. દર્શાત તરીકે જો ખાળકને તેના ખારાકમાં પુરતું ફ્રાંસ્ફેઇટ મળતું નથી તા તેના અસ્થિનું બંધારહ્યું મજબૂત થઇ શકતું નથી, જેને પરિણામે શરીરના બાંધા નખળા બને છે અને શરીરના સાંધા શિથિલ થઇ જાય છે. જો મગજ અને મજજાતંતુના પાષક ફ્રાંસ્ફેટીક તત્વા એાછા પ્રમાણમાં હાય છે તા તેથી આખા બંધારણપર અસર થાય છે. મગજ અને મજજાતંતુઓ અપૂર્ણ, અશક્ત અને અવિકસિત રહે છે. જેવી રીતે શરીર મજબૂત, સુંદર અને નિરાગી બનાવવાને બાળકને ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના શારીરિક ખારાક આપવાની જરૂર છે તેવી જ રીતે મનને યાગ્ય પાષણ આપી સબળ, નિરામય અને ચપળ બનાવવાને માનસિક ખારાકના વૈવિધ્યની પ્રત્યેક માણુસને આવશ્યકતા છે.

દ્રવ્ય પ્રાપ્ત કરવાના આપણા દેશના આશ્ચર્યકારક સાધનાએ આપણા લોકાની લોભવૃત્તિને એટલી બધી ઉત્તેજીત કરી છે કે ઉચ્ચતર શક્તિઓને ભાગે આપણી ભાતિક શક્તિઓને અતિ વિકાસ થઇ જશે એવા ભય રહે છે. શારીરિક અને માન-સિક બળને જ માત્ર ખીલવલું એ બસ નથી. જો કુદરત અને કળાના સૌંદર્યને પાર-ખવાની શક્તિને પાષણ આપવામાં ન આવે તો આપણું જીવન પુષ્પ અને પક્ષિ વગરના, મધુર સુગંધ અને નાદ વગરના પ્રદેશ જેવું શુષ્ક થઈ જાય તેમાં કંઇ આશ્ચર્ય નથી. ધારા કે શરીર સબળ હાય તા પણ જે સાંદર્યથી તેની સબળતા શાંભે અને તેને આકર્ષક બનાવે તેની ખામી રહેશે.

આખું જગત્ રમ્યતાથી ભરપૂર છે, સંગીતથી પૂર્ણ છે, અને પૃથ્વી અને સમુદ્રનું સાંદર્ય ચામેર પ્રસરી રહેલું છે. આ સઘળું નકામું નથી. અને આ સાંદર્યની વિપુલતાના દર્ષાતરૂપ મનુષ્ય પાતેજ છે. જો તમારે મનુષ્યત્વ શખ્દના વિશાળ અર્થમાં મનુષ્યત્વ પ્રાપ્ત કરવાની ક<sup>2</sup>છા હાય તા માત્ર એકજ શક્તિના વિકાસ કરી અન્ય શક્તિઓને અવિકસિત રાખવાથી સંતાષ માનવાના નથી; કેમકે કાઇ પણ પ્રકારના એહિક લાભ થવાથી જીવનની સ્વાર્થી અને સ્થૂળ ખાજીજ વિકાસ પામે છે. જે માણુસમાં સાંદર્યને પારખવાની શક્તિ નથી, જે માણુસ કાઇ ભવ્ય ચિત્રથી, રમણીય સૂર્યાસ્તથી અથવા કુદરતના કંઇ સાંદર્યથી પુલકિત અને પ્રકુશ થતા નથી તેનામાં કંઇપણ ખામી હોવી જોઇએ.

જંગલી લોકોમાં સાંદર્યની ગુણ્યહણ શક્તિ બિલ્કુલ હોતી નથી. તેઓ તો માત્ર પશુવૃત્તિ અને વિકારાનેજ અધીન હોય છે; પરંતુ જેમ જેમ સુધારા પ્રગતિ કરે છે તેમ તેમ લોભવૃત્તિ વધે છે, જરૂરીયાતા વધે છે અને ઉચ્ચતર શક્તિઓના આવિર્ભાવ થાય છે તે એટલે સુધી કે સાંદર્યને માટે પ્રેમ અને ઇચ્છા ઘણી સરસ રીતે વિકાસ પામે છે, જે આપણને શરીર ઉપર, યુહમાં અને આપણી આસપાસ

પ્રકટ થયેલ દર્ષિગાચર થાય છે. એક મહાન વિચારકે કહ્યું છે કે–" મનુષ્યના ઉચ્ચ અને ઉત્તમ ગુણેના વિકાસમાં સાંદર્યે સંપૂર્ણ પાઠ ભજવ્યા છે અને સુધારાનું માપ શિલ્પકળા અને ચિત્રકળાપરથી કરી શકાય છે."

સાંદર્યના પ્રેમની અસર ચારિત્ર્યપર ઘણી જખરી છે. જ્યાં વધારે ઔદાર્ય, વધારે માધુર્ય અને વધારે સાંદર્યને બદલે વધારે દ્રવ્ય કેમ સંપાદન કરવું એ સાથી અગત્યનું છે એમ વિચાર કરવાનું શિખવવામાં આવે છે તેવા વાતાવરણમાં જે બાળકને ઉછેરવામાં આવે છે તે ઘણું જ ભાગ્યહીન સમજવું. આવા પ્રકારની ખાંડી કેળવણીથી એક ઉછરતા જીવનને તેના સ્વાભાવિક માર્ગમાંથી ખસેડી મુકવું, તેના આધ્યાત્મિક મધ્યબિન્દુમાંથી ચિલત કરવું અને ભાતિક લક્ષ્ય તરફ ચલવવું તે ખરેખર નિર્દય કામ છે. જ્યારે મન મૃદુ હાય છે અને સારા વા નરસા સંરકાર સત્વર પ્રહુણ કરવાને શક્તિવાન હાય છે ત્યારે બની શકે તેટલે દરજ્જે બાળકાને કુદરત અને કળાના સાંદર્યની વચમાં મુકવાની આવશ્યકતા છે. કાઇપણ સુંદર વસ્તુ તરફ તેઓનું ધ્યાન ખેંચાય એવા એક પણ પ્રસંગ જવા દેવા જોઇએ નહિ. આમ કરવાથી તેઓનું જીવન એવા ખજાનાથી સંપન્ન થશે કે જે પછીની જીંદગીમાં કાઇ પણ કિંમતે તેઓને અપ્રાપ્ય છે. આપણા સુંદર ગુણા, ઉચ્ચ વિચારા, નાજીક લાગ ણીઓ અને સાંદર્યના પ્રેમને ખીલવવાનું કાર્ય જીંદગીમાં બહેલું શરૂ કરવાથી કેટલા બધા સંતાષ પ્રાપ્ત થયે છે? આથી માત્ર સંતાષ અને સુખ ઉપજશે એટલું જ નહિ પણ કાર્યદક્ષતા પણ દિન પ્રતિ દિન વૃદ્ધિગત થશે.

ચારિગ્ય ઉપર નેત્ર અને કર્ણું દ્વારા ઘણીજ અસર થાય છે. મનુષ્યના સંપૂર્ણું વિકાસને માટે શાળાઓની કેળવણીની જેટલી અગત્ય છે તેટલી જ પક્ષિઓ અને ઝરાઓના અવાજની, પવનની, પુષ્પની સુગંધની, આકાશના વિધવિધ રંગની, સમુદ્ર, અરણ્ય અને પર્વતોના દરશોની અગત્ય છે. સાંદર્યનું નિરીક્ષણ કરવાની તમારી શક્તિને જાગત કરવાને અને ખીલવવાને જો તમે તમારા જીવનમાં કર્ણું અથવા નેત્રદ્વારા સાંદર્યનું પ્રદ્ભણ કરશો નહિ તો તમારા સ્વભાવ કર્કશ, નિરસ અને અપ્રિય થશે. આ સિવાય અન્ય કાઈ વસ્તુ સાંદર્ય પારખવાની શક્તિના વિકાસ કરવામાં સહાયભૂત થવાને સમર્થ નથી. તે શક્તિ મનુષ્યને કુદરતની સાથે જોડનારી સંકલના છે. જે વખતે આપણે વિશ્વની પૂર્ણતા અને ભવ્યતાના ચિંતનમાં નિમગ્ર થઈએ છીએ તે વખતે આપણે આત્મા કુદરતની સાથે ગાઢ સંખંધમાં આવે છે તટલા કાઇ પણ સમયે આવતા નથી.

હમેશાં તમારા જીવનમાં થાડું થાડું સાંદર્ય .ભરવાને યતન કરા, અને તેની ગમતકારિક અસર તમને સત્વર પ્રત્યક્ષ થશે. તેનાથી દુનિયાપરનું તમારૂં દૃષ્ટિખિંદુ

વિશાળ થશે, જે દ્રવ્યની કે કીર્તિની પ્રાપ્તિથી પણ થવું અશક્ય છે. તમારા માનસિક તેમજ શારીરિક ખારાક યાંગ્ય વિવિધ વસ્તુઓના બનાવા. તેનાથી તમને
અવશ્ય અમૃદ્ય લાભ થશે. તમારૂં શરીર કામ કરવાને બળવાન અને સશક્ત હાય
અને તેમાં ફેરફાર કરવાની કંઈપણ અપેક્ષા ન હાય તાપણ તમારા મનને તા
ફેરફારની અપેક્ષા છે. આરાગ્યના દૃષ્ટિબિંદુથી નિવૃત્તિની જેટલી અપેક્ષા છે તેટલી
જ ચારિત્યના દૃષ્ટિબિંદુથી તેની અપેક્ષા છે. જે તમે આખું વર્ષ એકજ પ્રકારના
માનસિક ખારાકપર છવા છા, જો તમે ત્રણસેપાંસઠ દિવસ એકજ પ્રકારના અનુલવ મેળવા છા તા ખાત્રીપૂર્વક માના કે તમારા છવનમાં કાઈપણ સ્થળે ભય
રહેલું છે. વિજય અને સુખ મેળવવામાં, આપણું છવન ઉચ્ચ અને ઉદાત્ત બનાવવામાં સાંદર્ય પારખવાની શક્તિના વિકાસના વિષય ઘણીજ અગત્યતા ધરાવે છે.
સાંદર્યના પ્રેમથી આંગ્લવિદ્વાન રસ્કિનનું છવન અવર્ણનીય રીતે સુંદર અને
હચ્ચ બન્યું હતું.

સાંદર્ય કુદરતના વિશિષ્ટ ગુણુ. છે, અને સાંદર્યની સાથે વધારે પરિચયમાં રહેવું તે કુદરતના સાથે નિકટ સમાગમમાં રહેવા સરખું છે. " જેમ જેમ આપણે મનુષ્યમાં, બાળકમાં, પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિમાં, બાહ્ય અને આંતર જગત્માં વધારે વધારે સાંદર્ય જોઇએ છીએ તેમ તેમ આપણે. કુદરતને વધારે વધારે પ્રત્યક્ષ કરીએ છીએ."

જીવનને ઉચ્ચ અને સમતોલ ખનાવવામાં સાંદર્યના પ્રેમ બહુ અગત્યના લાગ લજવે છે. સુંદર માણુસાની અને વસ્તુઓની આપણાપર શું અસર થાય છે તે આપણા સમજવામાં લાગ્યેજ આવે છે. તેઓ આપણી દિષ્ટિએ વારંવાર પડ-વાથી આપણા અનુભવમાં સામાન્ય થઇ પડે છે. જેથી આપણું ધ્યાન ખેંચવામાં નિષ્ફળ થાય છે. પરંતુ એ તા ચાક્કસ છે કે પ્રત્યેક સુંદર ચિત્ર, પ્રત્યેક રમણીય સૂર્યાસ્ત, પ્રત્યેક લૂપ્રદેશના કટકા, પ્રત્યેક લાવણ્યમય આકૃતિ અને પ્રત્યેક રમ્ય પુષ્પ ચારિત્યને ઉદાત્ત અને ઉચ્ચ કાંદિનું કરે છે.

આપણા જીવનનું વલણ ઉચ્ચ લાગણીઓના નાશ કરવા તરફ અને સાંદ-ર્યના વિકાસને કાબી દેવા તરફ સામાન્ય રીતે હોય છે. આપણે ભાતિક વસ્તુઓના લાભપર વધારે લક્ષ આપીએ છીએ અને જે દેશામાં પૈસાને પ્રભુતુલ્ય ગણવામાં નથી આવતા તે દેશામાં જે શક્તિઓને અધિકતર ખીલવવાપર ધ્યાન આપવામાં આવે છે તેના તરફ આપણે દુર્લક્ષ રહીએ છીએ. જ્યાંસુધી આપણી શક્તિઓના ઉપયાગ દ્રવ્યસંચય કરવામાં આપ્રહપૂર્વક કરીએ છીએ અને ઉચ્ચ સુંદર શક્તિ-ઓને ગુમ્રપણે દબાવી રાખી નષ્ટપ્રાય: થવા દઇએ છીએ ત્યાંસુધી ઉચ્ચ સમતાલ જીવનની આશા રાખવી નિરર્થંક છે; કેમકે જે મગજની ઉચ્ચ અને ઉદાત્ત શકિત-ઓના બિલ્કુલ વિકાસ કરવામાં આવતા નથી અને હલકી અધમ શકિતઓના હદ ઉપરાંત વિકાસ કરવામાં આવે છે તા માણુસને પાતાની પશુવૃત્તિની શિક્ષા સહન કરવી પડે છે અને જીવનમાં જે કંઈ સુંદર અને રમ્ય હાય છે તેના ગુણુગ્રહણ રહિત થાય છે. દરેક વસ્તુમાં કુદરતના હસ્તાક્ષર (સાંદર્ય) ને વાંચવા બિલ્કુલ શ્રમ ન લેવા અને સાંદર્યને આપણા જીવનમાં તેના ભાગ ભજવવા ન દેવા એ શું દયાજનક, શરમ ભરેલું અને દાષપાત્ર નથી ?

જે વિચારનું આપણા મનમાં આપણે સેવન કરીએ છીએ અને જે આદ-શીને આપણા અંત:કરણમાં સ્થાપીએ છીએ તેનાથીજ આપણું જીવન ઘડાય છે.

ખુદ્ધિવિકાસની જેટલી અગત્ય છે તેટલીજ હુદયના ગુણાના અને સાંદર્યને પારખવાના ગુણાના વિકાસની અગત્ય છે. એવા સમય આવશે કે જ્યારે ગૃહમાં તેમજ શાળામાં સાંદર્યને એક અમૂલ્ય બક્ષીસ સમાન ગણવાનું આપણા બાળકાને શીખવવામાં આવશે. જે બક્ષીસને પવિત્ર અને સ્વચ્છ રાખીને કેળવણીના એક પવિત્ર સાધન તરીકે લેખવામાં આવશે. આપણે સાંદર્ય, માધુર્ય, લાવણ્ય, અને સુંદર વિચારાના મંદીરને માટે નિયત થયા છીએ એવા અનેક પુરાવા આપણા પાતામાં માલૂમ પડશે. આપણામાં રહેલા સાથી શ્રેષ્ટ અને સુંદર ગુણોના વિકાસ સમાન બીજી કંઈ લાલદાયી નથી; જેથી કરીને આપણને જ્યાંત્યાં સુંદરજ દર્ષિએ પડશે અને પ્રત્યેક વસ્તુમાંથી માધુર્ય બ્રહ્મ કરવાને શકિતવાન થશું. જ્યાં જ્યાં આપણે જશું ત્યાં ત્યાં આપણામાં રહેલા ઉત્તમ ગુણાને કેળવવાને હજારા વસ્તુઓ આપણેને દર્ષિએાચર થશે. પ્રત્યેક સ્પાદેશ, સૂર્યાસ્ત, અને સુંદર વસ્તુ આપણી માર્ગ-પ્રતીક્ષા કરે છે. પ્રત્યેક પાંદડામાં અને પુષ્પમાં કેળવાયલ દર્ષિ દેવોને મુગ્ધ કરી નાખે તેવું સાંદર્ય જોશે. જંગલમાં, અને ખળખળ વહેતા ઝર-ણામાં, કેળવાયલ કર્ષ્યુ સ્વરૈકય અને સ્વરમાધુર્ય સાંભળશે અને કુદરતના ગાનમાંથી અકથ્ય વિનાદ પ્રાપ્ત કરશે.

આપણા ગમે તે ધંધા હાય તાપણ આપણુ એવા નિશ્ચય કરવા જાઇએ કે દ્રવ્યની ખાતર આપણામાં જે ઉચ્ચ અને ઉત્તમ છે તેને દળાવી ન દેતાં દરેક પ્રસંગે જીવનને સાંદર્યથી જ ભરશું. સાંદર્યને માટેના તમારા પ્રેમના પ્રમાણમાં તમને તેમાંથી આનં દપ્રાપ્તિ થશે, અને તેની ખુબીનું ભાન થશે. જો તમને સાંદર્યપર પ્રીતિ હશે તા તમે અમુક પ્રકારના કળાકુશળ બનશા. તમે ગમે તે ધંધા વહન કરતા હા તાપણ જો તમને સાંદર્યપર પ્રીતિ હશે તા તેથી તમારૂં જીવન પવિત્ર, ઉદાત્ત, અને ઉચ્ચ ઘણા અલ્પ સમયમાં અને ઘણી રહેલાકથી બની જશે.

Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

એટલું તા નિવિધાદ છે કે સાંદયે પાતાના વેશ અત્યારસુધીમાં ભજવી છે તે કરતાં અધિકગણા મહાન વેશ ભવિષ્યમાં ભજવી આપણને જે મુશ્કેલી નહે છે તે એ છે કે મહાન ભાતિક લાભા એટલા બધા લલચાવે એવા છે કે આપણું ઉચ્ચતર ગુણા પ્રતિ દુર્લક્ષજ રહીએ છીએ, અને આપણું જીવન ક્ષુદ્ર રીતે વહન કરીએ છીએ. આત્માની તૃષા તૃપ્ત કરનાર સાંદર્થ સમાન એક પણ વસ્તુ દુનિયાની સપાડી ઉપર નથી.

એક વૃદ્ધ મુસાફર પાતાની મુસાફરી વિષે લખતાં એક બનાવ વર્જુ છે કે તેની મુસાફરી દરમ્યાન તે એક વૃદ્ધ સ્ત્રીને મળ્યા હતા, જે સ્ત્રી એક શીશીમાંથી કંઈ પ્રવાહી વસ્તુ ભૂમિ ઉપર છાંટતી હતી. જયારે શીશી ખાલી થઇ જતી ત્યારે તે ફરી વખત ભરીને પહેલાંની જેમ વાર વાર કર્યા કરતા. જે મિત્રને તે જે આ વૃત્તાંત કહ્યો તે છે, તેને કહ્યું કે તેને તે સ્ત્રીના પરિચય છે અને તે સ્ત્રીને પુષ્પાપર અપ્રતિમ સ્નેહ છે, અને "રસ્તે ચાલતાં તું પુષ્પા વેરજે, કેમકે તું તેજ રસ્તે થઇને ફરી વખત પસાર થવાના નથી." એ વચના પ્રમાણે વર્તતા હતા. તેણે કહ્યું કે જે જે પ્રદેશામાં તેણે મુસાફરી કરી છે તે તે પ્રદેશાના સાંદર્યમાં તેની પુષ્પળીજ વેરવાની ટેવથી અત્યંત વધારા થયા છે. સાંદર્ય પ્રસારવાના આ સ્ત્રીના અવિશ્વિષ્ઠ પ્રયત્નથી અને તેના સાંદર્યપરના સ્ને-હથી અનેક રસ્તાઓએ મુંદરતા અને નવીન, સ્વરૂપ ધારણ કર્યું છે. જેમ જેમ આપણે જીવનપથપર આગળ વધીએ તેમ તેમ એ આપણે સાંદર્યના સ્નેહને કેળવીએ અને સાંદર્ય ખીજ સર્ત્યત્ર પાથરીએ તેન તેમ એ આપણે સાંદર્યના સ્નેહને કેળવીએ અને સાંદર્ય ખીજ સર્ત્યત્ર પાથરીએ તેન તેમ એ આપણે સાંદર્યના સ્નેહને કેળવીએ અને સાંદર્ય ખીજ સર્ત્યત્ર પાથરીએ તેન તેમ એ આપણે સાંદર્યના સ્ત્રેક સમાન ખની જાય.

સૌંદર્ય પારખવાની જે શક્તિ ઘણાખરા લાકામાં બિલ્કુલ વિકાસ પામ્યા વ-ગર દળાઈ જાય છે, તે શક્તિને ખીલવવાને અને જીવન સાંદર્ય મય બનાવવાને વૅકે-શન કેવી સરસ તક છે? કેટલાકને તો તે કુદરતના સાંદર્ય અને લાવણ્યના નિવાસ સ્થાનમાં જવા સમાન છે. તેઓ ખીણમાં, પર્વતામાં, પુષ્પામાં, ઝરાઓમાં, અને નદીઓમાં જે વિભૂતિ અને માહિની અનુભવે છે તે દેવાને પણ ચકિત કરે તેવી હાય છે; પરંતુ આ સાંદર્ય અને વિભૂતિ દ્રવ્યથી અપ્રાપ્ય છે. જે લાકા તેને જીએ છે અને જેઓ તેની કિંમત જાણે છે તેઓને માટે તે વસ્તુઓ છે. કુદરતમાં જે સાંદ-ર્ય છે તેની ચમતકારિક શક્તિનું તમને કદિ ભાન થયું છે? જો ન થયું હાય તા તમે આનંદ પ્રાપ્ત કરવાના ખરેખરા પ્રસંગ ખાયો છે.

સું દર ચારિત્ર્ય, લાવણ્યમય રીતભાત, આકર્ષક અને રમ્ય આકૃતિ, દિબ્ય વર્ત-ન–આ સર્વના આપણે જન્મથી અધિકારી છીએ. છતાં પણ આપણામાંના કેટલા ખધા બાહ્ય દેખાવમાં કુર્ય અને વર્તનમાં કઠાર અને કર્કશ હાય છે? જો આપણું બાહ્ય દેખાવને સાંદર્થસંપન્ન કરવા ઇચ્છતા હાઇએ તા પહેલાં તા આપણું અભ્યંત-રને સુંદર બનાવવું જોઈએ, કેમકે આપણા પ્રત્યેક વિચાર અને વ્યાપાર આપણી આકૃતિની નાજીક રેખાઓને સુર્ય અથવા કુર્ય કરે છે. નાશકારક અને વિષમ માનસિક વૃત્તિઓ સુંદરમાં સુંદર આકૃતિને કુર્ય બનાવી સુકે છે. મન તેની ઈચ્છા સુજબ સુર્યતા અથવા વિરૂપતા રચી શકે છે. બાહ્ય સાંદર્યને માટે ઉદાત્ત અને ઉમદા સ્વભાવ ખાસ અગત્યની વસ્તુ છે. તેનાથી ઘણા માણસાના ચ્હેરા બદલાઇ ગયેલા જોઇએ છીએ. ખરાબ ઈર્ષ્યાં સવલાવથી સાથી સુંદર ચંહેરા પણ વિરૂપ થઇ જાય છે. જે સાંદર્ય સુંદર ચારિત્ય ઉત્પન્ન કરે છે તેના જેવું અન્ય સાંદર્ય જ નથી. અસિદ્યારા સેવવાની ટેવના પરિણામે સ્વાર્થી પણાની, ઇર્ષ્યાની, ચિંતાની અને માનસિક અસ્થિરતાની જે રેખાએ પડેલી હાય છે તે કાઈ પણ પ્રકારના કૃત્રિમ સાધનાથી ભું સાતી નથી.

આંતર સાંદર્ય જ અતિ ઉપયાગી છે. જો પ્રત્યેક મનુષ્ય આંતર સાંદર્ય ખી-લવે તો તે બાહ્યાભ્યંતર સુંદર થશે એ નિ:સંદેહ છે. આનાથી તેની આસપાસ જે સાંદર્ય અને રમ્યતા પથરાય છે તેની સાથે સરખાવતા કેવળ શારીરિક સાંદર્ય કંઇ હીસાખમાં નથી. આપણે ઘણા માણસાના પરિચયમાં આવીએ છીએ કે જેઓના સ્વત્વના સાંદર્યથી આપણે તેઓને અધીન થઇ જઇએ છીએ. આનું કારણ એજ કે તેઓના શરીરદ્વારા પ્રદર્શિત થતા તેઓના સુંદર આત્માના ગુણાએ શરીરને પાતાના જેવું બનાવી દીધું છે. સાંદર્યસંપન્ન આત્મા શરીરને સાંદર્યથી વિભૂષિત કરે છે.

શરીરની વા આકૃતિની સુંદરતા કરતાં આત્માની શ્રેષ્ટ સુંદરતા પ્રત્યેક માણુસને વધારે સરળતાથી પ્રાપ્ત થઇ શકે તેવી છે. હૃદય સાંદર્ય અને આત્મસાંદર્યના વિચારાનું મનમાં નિરંતર રમણ થવાથી સાદામાં સાદી આકૃતિ સુંદર અને તે અશક્ય નથી. માયાળુ અને આનંદી વર્તાન રાખવાથી અને સર્વત્ર આનંદ પ્રસરાવવાની ઇચ્છાથી ખરેખરૂં આંતર સાંદર્ય પ્રાપ્ત થાય છે, અને આ સાંદર્ય મુખદ્રારા પ્રકાશમાન થઇ, મુખાકૃતિને સુંદર બનાવે છે. આરિગ્યને સાંદર્યથી અલંકૃત કરવાના તમારા યત્ન અને અલિલાષથી તમારૂં છવન અવશ્ય સાંદર્યસ પન્ન થશે. અને બાહ્ય એ આંતરના જ આવિર્લાવ માત્ર હાવાથી તમારી મુખાકૃતિ અને રીતલાત તમારા વિચારાને જ અનુસરશે અને અંતે મધુર અને ચિત્તાકર્ષક થશે જ. જો તમે સાંદર્યના વિચારાનું, પ્રેમના વિચારાનું આવહુ પૂર્વક નિરંતર મનમાં સેવન કરશા તો જ્યાં જ્યાં તમે જશા ત્યાં ત્યાં ત્યાં મા-

ધુર્ય અને ઐક્યની એવી સરસ છાપ પાડી શકશો કે તમારી શારીરિક વિરૂપતા કાઇના ધ્યાનમાં પણ આવશે નહિ. આપણે સુંદર શરીરની, સુંદર મુખાકૃતિની પ્રશંસા કરીએ છીએ; પરંતુ સુંદર આત્માથી તેજસ્વી થયેલી મુખાકૃતિ પર આપણને સ્નેહબાવ ઉપજે છે. આપણને તેના પર પ્રેમ ઉપજે છે, કેમકે તે પૂર્ણ સ્ત્રી અથવા પુરૂષના નમુનારૂપ છે. આપણામાં આપણા મિત્રને માટે જે સ્નેહની લાગ- છી જાગત થાય છે તે તેના બાહા દેખાવથી નહિ, પરંતુ આપણી આદર્શરૂપ મિત્રતાથી થાય છે.

પ્રત્યેક માણુસે અને તેટલા સુંદર, આકર્ષક અને સંપૂર્ણ થવા યત્ન કરવા જોઇએ. ઉચ્ચતમ સાંદર્થ મેળવવાની ઇચ્છામાં મિશ્યાભિમાનના લેશ પણ અંશ નથી. માત્ર બાહ્ય દેખાવને સુંદર કરવાની વૃત્તિથી તેની ખરેખરી ઉપયોગિતા ભૂલી જવાય છે; કારણુકે અવ્યવસ્થિત અને વિરૂપ ચિત્ત અનંત સાંદર્યને જોઇ શકતું નથી. આત્મ સાંદર્યથી જ સઘળી વસ્તુઓ સુંદર અને છે, અને આપણે ઉચ્ચગામી અને ઉજ્ઞત થઇએ છીએ. આપણે બાહ્ય સાંદર્યને ચાલીએ છીએ અને તેથી જે પુરૂષા અને વસ્તુઓ આપણા માતુષી આદર્શ સુધી પહેં છે તેઓની પ્રશંસા કર્યા વગર રહી શકતા નથી. પરંતુ સુંદર ચારિત્ય વાન પુરૂષ પ્રતિકૃળ સંજોગોને પણ સાંદર્ય મય બનાવે છે, અધારાસી વ્યાપ્ત સ્થાનને પ્રકાશિત કરે છે, અને અત્યંત પ્રતિકૃળ સંજોગામાં સાંદર્યનું જ ભાન કરાવે છે.

જેઓ છવનની મહત્તા સમજે છે અને જેઓ સર્વદા છવન સાં-દર્ય દર્શાવવા મથે છે તેવા મહાત્માઓ ન હોત તો જગત્નું શું થાત તે કહી શકાતું નથી. આવા સાંદર્યના રચનાર કે જેઓ દરેક સ્થળમાં અને દરેક સ્થિતિમાં સાંદર્ય જ ખતાવે છે તેના વગર આપણા છવન કેવળ શુષ્ક અને સામાન્ય થઇ પડત.

સાંદર્યની પરીક્ષા કરવાની શક્તિથી માણુસને જે આનંદ, સંતાષ અને કલ્યાણુ પ્રાપ્ત થાય છે તે કરતાં વધારે મનના બીજા કાઇપણુ ગુણુથી પ્રાપ્ત થઇ શકે તેમ નથી. આળવયમાંથી જ સાંદર્ય પારખવાની શક્તિના વિકાસ થવાથી ઘણા માણુસા દુષ્ટ કર્મ કરતાં અને પાપી જીવન વહન કરવામાં પ્રવૃત્ત થતાં અટકે છે. ખરેખરા સાંદર્યપરના સ્નેહને લઇને જે વસ્તુઓ બાળકાને પશુસમ અને કર્કશ બનાવે છે તે વસ્તુઓના પંજામાં સપડાતા અને અનેક લાલચાને વશ થતા બચી જાય છે. પરંતુ સુશ્કેલી એ છે કે માળાપા પાતાના બાળકામાં પ્રથમથી જ સાંદર્યની પ્રીતિના અને તેને પારખવાની શક્તિના વિકાસ કરવાને જોઇએ તેટલા શ્રમ લેતા નથી. તેઓ

ભાગ્યેજ સમજે છે કે ગહુની આસપાસની પ્રત્યેક વસ્તુ અને દિવાલપરના ચિત્રા બાળકના ચારિત્ર્યપર સચાટ સંસ્કાર પાંડે છે. પાતાના પુત્ર પુત્રીઓને કારીગરીના સુંદર નમુનાઓ બતાવવાની અથવા મધુર સંગીત સંભળાવવાની એક પણ તક તેઓએ જવા દેવી જોઇએ નહિ. માળાપાએ પાતાના બાળકાને કાઈ ઉત્તમ કાવ્ય અથવા પ્રાત્સાહક ફકરાઓ વાંચી સંભળાવવાની અથવા તેઓની પાસે વંચાવવાની દેવ પાડવી જોઇએ. આનાથી તેઓના મન સાંદર્યના વિચારાથી ભરાશે અને જે દિવ્ય પ્રેમજયાતિ આપણી આસપાસ ફરીવળેલી હોય છે તેના પ્રવાહભણી તેઓના આત્માનું વલણ થશે. આપણી બાળવયમાં જે સંસ્કારા પડે છે તેનાથીજ આપણું આાર્ય અને આપણા આપણા આવનનું સુખ ઘડાય છે.

જગત સુંદર વસ્તુઓથી ભરેલું છે, પરંતુ મનુષ્ય જાતિના મેહાટા ભાગ તે સઘળી વસ્તુઓ જોવાને અને તેની પરીક્ષા કરવાને કેળવાયેલ નથી. આપણી આસ-પાસ રહેલું સઘળું સાંદર્ય આપણું જોઇ શકતા નથી, કેમકે તે જોવાને આપણી દૃષ્ટિને કેળવેલ નથી અને આપણી સાંદર્યને પારખવાની શક્તિના વિકાસ થયેલા નથી. દ્રવ્યપ્રાપ્તિની સ્વાર્થી ઘેલછામાં આપણે કેટલું ગુમાવીએ છીએ તેના વિચાર કરા. રસ્કિને જે ચમત્કાર સૂર્યાસ્તમાં જોયા તે જોવાને તમે પાતે શક્તિવાન થાઓ એમ શું તમે ઇચ્છતા નથી ? તમારા સ્વભાવને કંઠાર અને કર્કશ થવા દેવાને બદલે, તમારી સાંદર્ય પારખવાની શક્તિઓને ગુપ્ત રહેવા દેવાને બદલે, હલકી વસ્તુઓ મેળવવા જતાં તમારી ઉચ્ચતર વૃત્તિઓને નષ્ટ થવા દેવાને ખદલે, અને અધિક દ્રવ્ય પ્રાપ્ત કરવાને દુનિયામાં માર્ગ કરવાની તમારી અધમ વૃત્તિને ખીલવાને બદલે તમે તમારા જવનને અધિક સાંદર્યથી ભર્યું હોત તા સાર્ એમ શું તમે નથી ઇચ્છતા ?

સાંદર્યને જોવાની અને જીવનને સાંદર્યથી વિભૂષિત કરવાની કળામાં જેણે શિક્ષણ લીધું છે તેજ ખરા ભાગ્યશાળી અને સુખી ગણાય છે. તેના તે અધિકાર એવા પ્રકારના છે કે તેનાથી તેને રહિત કરવા કાઇ પણ માણસ સમર્થ નથી; તા પણ જે માણસા આત્માના, નેત્રના, અને હૃદયના ઉચ્ચતર ગુણાને ખીલવવાનું કામ વહેલું શરૂ કરવાના પરિશ્રમ લે છે તે સર્વને તે અધિકાર સુલભ છે. તા તે અધિકારની પ્રાપ્તિને અર્થ કરવા જોઇતા પરિશ્રમના આરંભ કરા અને તમારા જીવનને ખાદ્યાંતર સાંદર્યથી ભરા. અસ્તુ!



## ધર્માશધન.

( યાજક:—વકીલ નંદલાલ લલ્લુભાઇ–વડાદરા. )

(ગતાંક પૃષ્ટ ર૨૫ થી શરૂ)

ચાલાંગીના બીજો લાંગા પરીહારરૂપ ધર્મારાધનના છે. પરીહાર એટલે નિષ્ધના ત્યાગ કરવા એટલી એની વ્યાખ્યા છે. મુખ્ય વૃત્તિ એ તો વિભાવદશાના ત્યાગ કરવાનું ફરમાન છે. આ વિભાવ દશાનું સ્વરૂપ સર્વ જીવા સમજી શકે અને તે પ્રમાણે વર્તી શકે એ બનવું અશક્ય છે, ત્યારે આપણે અહીં સ્થૂળદ્રષ્ટિથી તેના વિચાર કરીએ. મિશ્યાત્વના ત્યાગ કરવા, પાપસ્થાનાદિ આંદ્રવના રાધ કરવા જે થકી જ્ઞાનવર્ણાદ અષ્ટ કર્મના બંધ પડે એવા કૃત્યના મન વચન અને કાયાથી ત્યાગ કરવા.

સ્વામીદ્રોહ, મિત્રદ્રોહ, વિશ્વાસદ્રોહ, ( વિશ્વાસઘાત ) દેવદ્રોહ, ગુરૂદ્રોહ, વૃદ્ધ-દ્રોહ, ન્યાસાપહાર (થાપણમાસા–થાપણ એાળવવી) કરવા, તેએાના કાેઈ પણ હિત-ના કામમાં આઉ આવવું, તેઓને કાઇ પણ પ્રકારના માનસિક, વાચિક અને કાચિક દુ:ખ આપવાં. ઘાત ચિંતવવા, ઘાત કરવા, કે કરાવવા, આજવિકાના ભંગ કરવા. કે કરાવવા વિગેરે જે મહા અકૃત્યા છે તે મહાપાપની ગણત્રીમાં ગણાવેલાં છે. તેથી તે સર્વથા વર્જવા ચાેગ્ય છે. કુડી શાખ પુરનાર, ઘણા વખત સુધી કાેઇ તકરારનાે દ્વેષ રાખનાર, વિશ્વાસમાં રહેલાને હણુનાર, કરેલા ગુણુને ભુલી જનાર, એ ચાર કર્મ ચંડાળ ગણાય છે, અને જાતિ ચંડાળ, ઢેડ, ભંગી, ચમાર વિગેરે ગણાય છે. એમાં એટલું વિશેષ સમજવાનું છે કે, જાતિચંડાળ કરતાં પણ કર્મચંડાળ ઘણા હોય છે, અને જાતિચંડાળ કરતાં પણ કર્મચંડાળ સર્વથા સ્પર્શ કરવા લાયક નથી. (જુએા શ્રાદ્ધ વિધિ પ્રકરણ પૃ. ૨૭૧) એ અને બીજાં જે કૃત્ય નિષેધ કરેલાં છે, તે સર્વનાં ત્યાગ કરવા એની ગણત્રી ધર્મારાધનમાં કરેલી છે. આ પરિહારરૂપ ધર્મારાધનની કીં મત વધારે ગણેલી છે. તીર્થકર ભગવાને પાતાના જ્ઞાનમાં એ પ્રમાણે જાણેલું છે ને તે પ્રમાણે વર્તન કરવાની આપણને આજ્ઞા કરેલી છે. તેમની આજ્ઞાનું પાલન કરવું એ જાતે જ ધર્મારાધન છે. તાપણ આપણે એ સંબંધે વધુ ત્રિચાર કરશું તા આપણી એવી ખાત્રી થશે કે છે એ આજ્ઞાએાનું પાલન કરવું એ ઘણા અપાયાને અટકાવનારું છે.

ત્રીએ ભાંગા પરીહાર રહીત સ્વીકારરૂપ ધર્માશધન. એક પાસથી નિષેધ કરેલી વાતાનું સેવન ચાલતું હાય અને બીજી બાજુ સ્વીકારરૂપ ધર્માશધન કરવામાં આવતું હોય એ બીજા ભાંગા કરતાં ઉતરતા પ્રકારનું ધર્મારાધન છે. એક લાૈકિક કહેવત છે છે કે-'એરણની ચારી ને સાયનું દાન–એવા પ્રકારનું એ ધર્મ આરાધન છે.

ચાથા ભેંદ પરીહાર સહીત સ્વીકારરૂપ ધર્મારાધન–ભગવંતે જે જે વાતા નિ-ષેધ કરેલી છે તે વાતાના ત્યાગપૂર્વક સ્વીકારરૂપ ધર્મારાધન એટલે પાપાચરણના શક્તિ મુજબ ત્યાગ કરે અને આત્માને હિતકારક જે જે વાતા અંગીકાર કરવાની કહી છે, તથા જે જે ક્રિયાઓ કરવાની કહી છે તે તે ક્રિયાશક્તિ મુજબ ઉદ્ઘાસભાવે કરવી તે રૂપ ધર્મારાધન.

આચાર લેદ પૈકી બીજા ત્રીજા અને ચાથા લેદના આપણે વિચાર કરશું તા તેમાં ઉત્તમ મધ્યમ અને કનિષ્ટ પ્રકારનું ધર્મારાધન કર્યું છે તે સમજાશે. પહેલા ભેદ સર્વથા સ્વીકારરૂપ ધર્મારાધનના સંબધમાં આપણે તે જગ્યાએ જ વિચાર કરી ગયા છીએ. ત્રીજા ભેદમાં ખતાવેલા પ્રકારનું ધર્મારાધન એ કનિષ્ટ પંક્તિમાં આવે છે. શાસ્ત્રકારાએ નિષેધ કરેલા પાપાચરણમાં હુમેશ રાચીમાચી રહેનાર, જેના મન-માં આ કૃત્ય પાપમય છે એટલાે વિચાર પણ આવે નહિ એવા જીવાેની વૃત્તિ બહુધા ધર્મારાધન કરવું એવી થવી જ મુશ્કેલ છે. ધર્મ એ પાપના પ્રતિપક્ષ છે. પાપાચરણનું સેવન કરનારને ધર્મ શબ્દ ઉપર રૂચી થવી મુશ્કેલ ત્યાં ધર્મારાધનની વાત જ ક્યાં રહી ? ત્યારે કેટલાક જીવા ધર્માચરણ કરતા માલુમ પહે છે તેનું કેમ? ધર્મારાધન કરવામાં મુખ્ય વૃત્તિ એ આ લાેક અને પરલાેકના સુખની ઇચ્છા હાેવી જોઇએ નહી. આ લાેક અને પરલાેકના સુખની ઇ<sup>2</sup>છા માત્રથી કરેલું ધર્મારાધન આત્માને ગુણુનું કારણુ થતાં સંસારવૃદ્ધિના હેતુરૂપ નીવડે છે. પાપવૃત્તિથી આજ-વિકા ચલાવનાર અથવા પાપમય કાર્યમાં હંમેશા જીવન ગાળનારને સુખની ઇચ્છા તા હાય જ. સુખની ઇચ્છા તા પ્રાણી માત્રને હાય છે. તેથી તેઓ પાતાને દુ:ખન પઉ અને હમેશા અમારૂં જીવન સુખશાંતિમાં જાય અથવા જે કંઇ દુ:ખ આવેલું હાય તે દુ:ખનાનાશ થાય એવી ઇચ્છાથી અથવા લાેકમાં સારા દેખાવાની ભાવનાથી અથવા વડિલ-ગુરૂ વર્ગના દખાણુથી તેઓ ધર્મારાધનના કાર્યમાં ભાગ લેતા જણાય છે. વાસ્તવિક તેમના અંતર પ્રદેશમાં ધર્મની ગંધ પણ હોતી નથી. તેથી તેમના પ્રયાસ યશકીર્તિ અથવા કદાચિત્ પાૈફગલિક સુખના હેતુરૂપ નીવઉ એ સિવાય વિશેષ ફળ રૂપ નિવડવાના સંભવ જ્ઞાનીઓ કહેતા નથી. જેઓ પાપાચરણમાં જીવન ગાળી ધર્મનું નામ પણ સાંભળતા નથી કે યાદ કરતા નથી, તેમની અપેક્ષાએ તેઓ ધર્મારાધનની ગણત્રીમાં આવે છે, એ વાત ખરી છે તેથી જ તેએા ત્રીજા ભેદની જગ્યા રાકે છે.

પરીહાર એટલે નિષેધના ત્યાગ કરવાવાળા મધ્યમ ધર્મારાધનની પંકિતમાં

૧ સોની લાકા જેના ઉપર સાતું, રૂપું ઇત્યાદિ મુક્રી હથાડાથી ઘાટ ઘડે છે તે.

આવી શકે. કનિષ્ટ પંકિતની ગણુત્રીમાં આવનારાની અપેક્ષાએ આવી વૃત્તિવાળા છવા હજાર દરજ્જે ઉત્તમ ગણાય. કેમકે તેઓના નિષેધના ત્યાગરૂપ ધર્મથી તેઓ કાઇને પણ અપાયકર્તા નિવડતા નથી. નિષેધ વાતાને અંગીકાર કરી તેમાં રાચી માચી રહેનારાઓ સ્વપર બન્નેને અપાયકર્તા છે. તેઓ પાતાની અધાગતિ કરી બીજાઓને ઉપદ્રવ કરનારા છે. જ્યારે નિષેધના ત્યાગ કરવાવાળા પાતાની અધાગતિ કરતા નથી તેમજ બીજાઓને ઉપદ્રવકારક નીવડતા નથી. ભલે તેઓ સ્વીકાર રૂપ ધર્મારાધન કરી શકતા નથી, તેથી તેઓ સ્વલ્લતિ સાધી શકે નહીં તો પણ અધાગતિ તો કરી શકે નહીં જ. કનિષ્ટ પંક્તિનું ધર્મારાધન કરનારાઓની ઉન્નતિ કહી થાય કે ન થાય પણ ઘણા ભાગે તેઓ પાતાની કૃતિથી અધાગતિ કરી લે છે એમ અનુમાન કરવાને હરકત નથી. માત્ર નિષેધના ત્યાગ એ ધર્મારાધનની ગણુત્રીમાં આવે છે એવી માન્યતા જૈન સમાજમાં હોય એમ ઘણા ભાગે જણાતું નથી.

ધર્મારાધનના અર્થ ઘણા અત્યારેસ કુચિત રીતે કરવામાં આવે છે. ભગવંતની આ મહાન આજ્ઞાના અમલ થવાથી ઘણી જરૂર છે. આ નિષેધરૂપ ધર્મારાધન કરના-રાએાના ઉન્નતિક્રમના માર્ગ ઘણા સરળ થઇ શકે. જંગલની જમીનમાં ખેતી કર-નારાએ છે જણા પૈકી એક જણ જમીન સાફ કર્યા સિવાય ખેતી કરવાની શરૂ-આત કરે તેથી તેને જે ફળ પ્રાપ્તિ થાય તેના કરતાં જમીન સાફ કરી ખેતી કરનારા વિશેષ ફાયદા મેળવી શકે. જો કે પ્રથમના ખેતી કરનારા કરતાં આ બીજા પ્રકારની ખેતી કરનારને મેહેનત મજૂરી વધુ પડે, કળ મેળવતાં થાલવું પડે પણ પરિણામે તે વધારે નફા મેળવી શકે. જે ઉપરથી ભૂમિ સાફ કરવાની આવશ્યકતા કેટલી છે તે આપણને જણાઇ આવે છે. શાસ્ત્રમાં એક દર્શાંત આપેલું છે કે-એક રાજાને પા-તાના મહેલમાં એક ચિત્રશાળા બનાવવી હતી, તે સારૂ બે નિપ્રે ચિત્રકારાને રાષ્ટ્રી દરેકને ચિત્રશાળાના અડધા અડધ ભાગ નિયમિત મુદ્દતમાં તૈયાર કરી આ-પવા આજ્ઞા કરી. એકે પાતાના ભાગ પુરતી જગા સાફ કરી ચિત્રનું કામ શરૂ કરી નિયમિત મુદ્દતમાં પુરૂ કર્યું. બીજાએ તેટકી મુદ્દતમાં પાતાને નીમી આપેલી જગા ઘણી સકાઇદાર ખનાવવાને મહેનત કરીને એટલી અધી સફાઈદાર ખનાવી કે સામી ભીંત ઉપર કરેલા ચિત્રનું તેમાં પ્રતિબિંબ પડવા લાગ્યું. રાજા નીમેલી મુદ્દતે ચિત્રશાળા જોવા આવ્યા, તે એક ખાજાની ભીંત ઉપર ચિત્ર આલેખવામાં ચા-૦યું નથી એ વાત એકદમ જાણી શક્યો નહીં. બારીકાઇથી તપાસ કરતાં તેને એ વાતના ભેદ માલુમ પડ્યા. ચિત્રકારે જણાવ્યું કે જ્યાંસુધી જમીન ખરા-અર ચાપ્ખી અને સફાઇદાર થઇ નથી ત્યાંસુધી તેના ઉપર કરેલું ચિત્ર ખરાખર ઉઠી શકે તેમ ટકી પણ શકે નહી. એ વાતની રાજાની ખાત્રી થવાથી તેણે ચિત્રકારને મુદ્રત વધારી આપી. તે વધારેલી મુદ્રતમાં તેણે તે ભીંત ઉપર ચિત્રનું કામ કર્યું. તે ખીજી ભીંત કરતા હજાર દરજજે સુંદર થયું. એજ મિશાલે નિષેધરૂપ ધર્મારાધ-

નથી જેઓનું અંત:કરણ મળરહિત થયું છે તેના ઉપર જ્યારે ધાર્મિક સંસ્કાર પા-ડવામાં આવે તે વખતે તે ઘણા સારા રૂપમાં પડી શકે. નિષેધરૂપ ધર્મારાધન એજ વિરતિના પ્રદેશમાં આવી શકે. વિરતિ શું છે? નિષેધના ત્યાગ જ. જેટલે જેટલે અંશે નિષેધના ત્યાગ તેટલે તેટલે અંશે વિરતિ. અને વિરતિ એ જાતે જ ધર્મ છે; કેમકે વિરતિ ભાવિ આવતા પાપાને અટકાવે છે. એક માણુસ ઘણા કર્જદાર થઇ ગયા હાય તેણે પાતાની સ્થિત સુધારવાની ઇચ્છા હાય તા નવીન કર્જન વધે એના માટે પ્રથમ સંકલ્પ કરવા જોઇએ. એ પ્રમાણે સંકલ્પ કરી પછી કમાઇ કરી જીનું કર્જ અદા કરે તા કાળે કરીને કર્જરહિત થઇ શકે. તેમજ રાગી માણુસ પચ્ય પાળી દરદ વધતું અટકાવે તા જ તે બીજી દવાના ગુણુથી નિરાગી દશા પ્રાપ્ત કરે. તે જ મુજબ નિષેધરૂપ ધર્માચરણના પ્રભાવથી પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતાં તેનામાં ઉત્તમ સંસ્કારા પડવાના સંભવ છે. અને તેનામાં જ્યારે ઉત્તમ સંસ્કારા પડે એટલે તે સ્વલ્યતિ જલદી સાધી શકે.

નિષેધના ત્યાગપુર્વ'ક સ્વીકારરૂપ ધર્મારાધન કરનારા ઉત્તમ કાેટિમાં આવી શકે. ધર્મારાધનના ઉદ્દેશ અને તેનું સ્વરૂપ યથાર્થ સમજી યથાશક્તિ ચાગ્યમાંગે ' પ્રવૃત્તિ કરનારા જીવા જ કમે કમે સ્વહિત સાધી શકે. આત્મા પાતાનું સ્વરૂપ સમજ સ્વરૂપ પ્રગટ કરવાની જેટલી જેટલી પ્રવૃત્તિ કરે તે તમામ તેને હિતકારક છે. ધર્મારાધનના હેત આત્મિક નિર્મળતા વધારતાં વધારતાં પાતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ કરવાના છે. જીવ પાપાચરણના ત્યાગ કરી સ્વીકારરૂપ ધર્મારાધનમાં વધતા જાય તા તે પાતાની ઇચ્છિત સ્થિતિ થાડા કાળમાં પ્રાપ્ત કરી શકે. સ્વીકારરૂપ ધર્મારાધન એટલે શુભ કરણીનું સેવન કરવું એવી શાસ્ત્રકારાએ એની વ્યાખ્યા કરેલી છે. એ શુભ કરણી નિષેધના ત્યાગપૂર્વક હાય તા જ તે ફળદાયી નિવઉ છે. સમક્તિ દ્રષ્ટિની સર્વ ક્રિયાએ સંવરરૂપ છે. જ્યારે મિશ્યાત્વીની આશ્રવરૂપને પામે છે. જૈન દર્શન નિર્મળ ગુણુના પક્ષપાત કરનારું છે. તેણે કાઈ પણ ઠેકાણે ગુણ રહિત કે મલીન ગુણના પક્ષપાત કરેલા જ નથી. ગુણસ્થાનકનું સ્વરૂપ આપણને શું શીખવે છે– જીવનુના ઉન્નતિક્રમ ચાથા અવિરતિ સમ્યકત્વદ્રષ્ટિ ગુણસ્થાનકથી શરૂ થાય છે. મિથ્યા-ત્વના ત્યાગ-ક્ષય અથવા તેના ઉપશામ અથવા ક્ષયાપશામ કરનાર સમ્યકત્વ ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત કરી શકે છે. આ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવામાં પૂર્વે નહી યએલી એવી આત્મિક નિર્મળતા તેને કરવી પડે છે, આ નિર્મળતા પરિહારરૂપ ધર્મારાધન હપર તેના પ્રેમ થયા સિવાય અને ક્ષાયની પ્રથમ પંકિતને ખસેડ્યા સિવાય તે કરી શકતા નથી. તેથી પરિહારરૂપ ધર્મારાધનને જે પ્રથમ દરજ્જે મહત્વ આપ્યું છે તે વાસ્તવિક છે એમ આપણી ખાત્રી થયા સિવાય રહેતી નથી. ચાથા ગુણસ્થા-

નકથી ક્રમે ક્રમે જેમ આગળ વધાયછે તેમ પરિદ્ધારરૂપ ધર્મારાધન સાથે સ્વીકારરૂપ ધર્મારાધનમાં પણ વધવું જ પડે છે. દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકના અધિકારી ગૃહસ્થે યથા-શક્તિ પરિહારરૂપ ધર્મ આરાધન પહેલું જ કરવું પડે છે. તેણે દેશથી પાપાચરણ ત્યાગ કરવાને શ્રાવકનાં વૃતાે ગ્રહણ કરવા પડે છે. અહીં ગૃહસ્થ–શ્રાવકના ઉત્તમ, મધ્યમ અને કનિષ્ટ ત્રણ ભેદ પાઉલા છે. સાત વ્યસનના ત્યાગ કરનાર અને નવકારશી અને દ્રવિહારનું પચખાણ કરી તપ આરાધનની શરૂઆત કરનારજ કનિષ્ટ શ્રાવકમાં આવે છે. આટલા પણ જેમણે ત્યાગ કરેલા નથી તેઓ શ્રાવકપણાના નામને ધારણ કરવાના અધિકારી નથી. સાત વ્યસનના ત્યાગરૂપ પાપાચરણ પરિહારરૂપ ધર્મારા-ધનમાં પણ જે તત્પર થતા નથી એવા જૈન નામ ધારણ કરવાના અધિકારી શીરીતે થઇ શકે. કષાયની બીજી ચાકડીનાે ત્યાગ કરનાર તથા ઉત્તરાત્તર ગુણામાં આગળ વધનાર મધ્યમ તથા ઉત્કૃષ્ટની ગણત્રીમાં ગણાય છે. દ્રવ્ય તથા ભાવ શ્રાવક એવા બીજા પણ બે લેદ શ્રાવકના છે. શ્રાવક કરતાં વધારે નિષેધ પરિહાર ત્યાગસહ સ્વીકારરૂપ ધર્મારાધનમાં આગળ વધનાર ત્યાગી મહાત્મા સાધુની પંકિતમાં આવે છે. તેમને કષાયની ત્રીજી ચાકડીના ત્યાગ કરવા પડે છે. સાધુ મહાત્માઓ સર્વ સાવઘ-પાપના મન, વચન, કાયાથી, કરવું, કરાવવું અને અનુમાદનરૂપ કારણ સર્વથા ત્યાગ કરે છે, અને સ્વીકારરૂપ ચરણસિતરી અને કરણસિત્તરીરૂપ ધર્મારાધ-નમાં આગળ વધે છે માટે જ તેઓ જગતવ દનીય ખને છે. છઠા ગુણસ્થાનકવર્તી સાધુ મહાત્માએ પણ પ્રમાદને વશ હોય છે, તેથી સાતમા અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનક-વર્તી સાધુ મહાત્માં છે કરતાં વિશુદ્ધિમાં કમતી હાય છે. આ નિષિધના ત્યાગપૂર્વક સ્વીકારરૂપ ધર્મારાધનમાં વધનારે દ્રવ્યક્રિયા જે ભાવની શાહિનું નિ-મિત્ત કારણ છે, તે સહિત ઉત્તરાત્તર ભાવશુહિમાં આગળ વધવાનું છે. એ બન્નેના ઘણા નિકટ સંબંધ છે-તેથી બન્નેમાંથી એકેની ઉપેક્ષા કરવા જેવું નથી. પ્રમાદાચરણ એ ગુણોના ઘાત કરનાર છે. સાતમાંથી ખારમા ગુણ-સ્થાનકના અંત સુધી ઉત્તરાત્તર ત્યાગ અને સ્વીકારરૂપ ધમરાધનમાં ઘણું આગળ વધવું પડે છે. અધ્યવસાયની નિર્મળતા જેમ જેમ વધતી જાય તેમ તેમ તે આગળ વધી શકે છે. આત્માની સકળ સમૃદ્ધિ તેરમા ગુણસ્થાનક પ્રગટ થાય છે, અને તે થાય ત્યારે જ ધર્મારાધનના જે મૂળ હેતુ છે તે પાર પડે છે.

જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય, અને અંતરાય કર્મ જે ઘાતીકર્મના નામથી ઓળખાય છે, જે આત્માના સ્વસ્વરૂપના રાધક છે, તેના ઉત્તરલેદ સુડતા-ળીસ છે. ખારમા ગુણુસ્થાનકના અંતે એ કર્મોના સર્વથા સત્તામાંથી નાશ થાય છે– તેઓ તેરમા ગુણુસ્થાનકમાં દાખલ થાય છે. આ તેરમા ગુણુસ્થાનકવાસી છવા પરમાત્મા-જીન-ની ગણુત્રીમાં આવે છે. આખા વિશ્વ-લાેક-માં રહેલા પ્રાણી પદાર્થના ત્રણે કાળના ભાવને જાણી અને જોઇ શકે છે. તેઓ તે ભવના આયુષ્યના છેવટના વખતમાં ચાદમા અયાેગી ગુણુસ્થાનકે દાખલ થઇ આ મનુષ્યભવનું આયુષ્ય પુરંકરી એક સમયમાં ચાદ રાજલાેકના સિદ્ધ સ્થાનમાં દાખલ થાય છે. સર્વથા કર્મમળથી રહિત હાેવાથી તેમને જન્મ, જરા મરણ કરવાનું હાેતું નથી. ત્યાં તેઓ અખંડ આત્માનંદ પદના ભાેકતા થાય છે. તેઓજુપરમેશ્વર-ઇશ્વર છે.

ગૃહસ્થ ધર્મ આરાધનના અંગે દ્રવ્યપૂજા તથા ભાવપૂજા કહેલ છે. ગૃહસ્થ અને સાધુધર્મ આશ્રિત બાહ્ય ક્રિયા દરેકના અધિકાર પરત્વે જુદી જુદી કરવાની કહેલી છે. મુનિએા માત્ર ભાવપૂજાના પાષક છે, તે ક્રિયાએા તીર્થકર ભગવં તે કહેલી છે. તેથી તેના ઉપરનાે અભાવ એ તીર્થંકર ભગવંતની આજ્ઞાના ઉપર અભાવ આણ્વા ખરાખર છે. અને આગ્રા ઉપર અભાવમાં ધર્મ હોવાના સંભવ નથી. કેમકે આજ્ઞાનું આરાધન એ ધર્મ છે. બાહ્ય કિયા કરવામાં સાધ્ય-લક્ષ્યબિંદ્ર-આત્મધર્મ પ્રકટ કરવાના તે-મજ નિષેધ અને સ્ત્રીકારરૂપ ધર્મારાધન કરવાના છે એ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે. આ લાેક અથવા પરલાેકના સુખ મેળવવાની ઇ<sup>ર</sup>છા બિલકુલ થવી ન જોઇએ. અથવા ગતા તુગતિક બીજા કરે છે તે પ્રમાણે કરવાની પ્રવૃત્તિ ન હોવી જોઇએ. તદ્રહેત અને અમૃત આ બે ક્રિયાએ જ વ્યાદરણીય છે. ગૃહસ્થ અને સાધુધર્મ આશ્રિત જે જે ક્રિયાએા કરવાની કહેલી છે તેનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજી જે હેતુથી તે કરવાની કહેલી છે તે હેતુ ધ્યાનમાં રાખી ભાવ અને વીયોદ્વાસપૂર્વક તેમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી તે આત્મ-સ્વરૂપ પ્રકટ કરવાના–આત્માની પ્રગતિ કરવાની પાષક થાય છે. આત્મધર્મ પ્રકટ કરવાને તે ક્રિયા જ કારણરૂપ ખને છે. આ આત્મધર્મ પ્રકટ કરવાને જે જે નિમિત્ત કારણાના ઉપયોગ ઉપાદાન કારણ જે આપણા આત્મા છે તેણે કરવાના છે. આ ઉપાદાન અને નિમિત્ત<sup>3</sup>કારણના લેદનું સ્વરૂપ જાલ્યા સિવાય જે પ્રવૃત્તિએ। આત્મ-સત્તા એકડ 'કરવાના કારણરૂપ છે તે જાતે જ ધર્મ છે એવી કેટલીક વખતે લુલ થતી જેવામાં આવે છે તેવી ભુલ ન થાય તે સાવચેતી રાખવાની છે.

ઉપર આપણે ચાર લેકથી ધર્મારાધનનું યત્કિંચિત્ સ્વરૂપ તપાસી ગયા તે ઉપરથી આપણે પાતે કઇ દિશામાં પ્રવૃત્તિ કરવી એ નક્કી કરવાનું છે. જ્ઞાનીઓએ જે જે વાતો નિષેધ કરેલી છે, તે તે નિષેધ કરેલી વાતાનું સેવન આપણા આત્માને પાપરૂપ બનાવી આપણી અધાગતિ કરવાના કારણરૂપ બને છે; તે નિષેધના પરિદ્વાર કરવાને હમેશા લક્ષ્યમાં રહેવું જોઇએ. એ નિષેધના પરિદ્વાર કરવા અને તેમાં આપણે ન કસાવું એ જાતેજ ધર્મ છે, અને તે આપણી અધાગતિ અટકાવનાર છે. દુર્ગતિમાં પડતા પ્રાણીને જે ધર્મ બચાવે છે, તે આ નિષેધના પરીદ્વારરૂપ

ધર્મજ બચાવે છે. અધાગતિ અટકાવનાર જ પાતાની પ્રગતિ કરી શકે છે, માટે આપણી ગેરસમજથી કે વહિલ વર્ગની શરમને લીધે કે કષાયના ઉદયને લીધે તેવા નિષેધ કારણાનું સેવન ન થાય એની સાવચેતી પૂર્વક જીવન ગાળવું એ કઠણુમાં કઠણ ધર્મારાધન છે. તેનાથી આપણે કંટાળી કે ડરી જવાનું નથી. જેટલે જેટલે અંશે એ ધર્મારાધનમાં આપણે આગળ વધશું તેટલે તેટલે અંશે આપણે આપણા પાતાના જ અચાવ કરી શકશું. એમાં બીજાઓને અચાવવાના હેતુ નથી, છતાં બીજાઓના અચાવ સ્વત: થઈ જાય છે. આ નિષેધ પરિહારરૂપ ધર્મારાધન એ આપણી પાતાનીજ દયા છે, અને જે સ્વદયા પાળી શકે તેજ પરદયા પાળી શકે છે. જ્યાં સુધી આપણે પાપરૂપ કર્મ કરવાથી પાછા હઠશું નહિ ત્યાં સુધી ધર્મારાધન કરવાની આપણી આપણામાં લાયકાત ઉત્પન્ન કરી છે એવા દાવા કરી શકશું નહિ.

ગૃહસ્થ અને સાધુધર્મ આશ્રી જે જે સ્વીકારરૂપ ધર્માસ્પૈન કરવાનું ફરમાવેલું છે તે તે નિષેધના પરિહારના ત્યાગ પૂર્વક કરવાનું છે. તે કરવામાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ, એઇ પાતાની શક્તિપૂર્વક તેના આદર કરવાના છે. આ ધર્મારાધનના વિષયમાં હમેશા પાતાની છતી શક્તિ છુપાવવી—ગાપવૃત્રી નહિ, અને શક્તિ ઉપરાંત કરવાના આદર કરવા નહિ. આ છે વાતા ધ્યાનમાં રાખી પ્રમાદના ત્યાગપૂર્વક કમે કમે આગળ વધવાને પ્રયત્ન કરવા એ પણ આપણી ફરજ છે. આ વાતા લક્ષમાં રાખી આપણે આપણું જીવન વ્યતીત કરવા પ્રયત્ન કરીશું તા આપણે આપણા જીવનને આનંદમય બનાવી શકશું, અને એજ અમૃપણા ભાવિ સુખ અને આનંદનું કારણ છે.

## સફલતા પાપ્ત કરવાનો સર્વાત્તમ માર્ગે.

લેખક. જગજીવન માવજ કપાસી. (ચુડા)

જગતમાં એક અતિ સૂક્ષ્મ કીટથી લઇને મનુષ્ય પ્રાણી સુધી અનેક પ્રકારનાં પ્રાણીઓ વસી રહેલાં છે. તે સર્વમાં મનુષ્ય સર્વોત્તમ કહેવાય છે. આત્માની સ્વસ્વ-રૂપ પ્રાપ્તિને માટે મનુષ્ય જીવન જ સાધન હાવાથી તેને સર્વોત્તમ કહેવામાં આવે છે. નિશ્ચયથી વિચારીએ તો આત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ અર્થજ પ્રયત્નશીલ રહેવું,એ પ્રત્યેક મનુષ્યની ક્રજ છે; પરંતુ ન્યારે આપણે સંસારના અર્થ અન્ય પ્રાણીઓ પ્ર-

ત્યે દ્રષ્ટિ કરીએ છીએ, ત્યારે સર્વ કાઈ પાતાના સર્વોત્તમ લક્ષ્યને એક બાજુ મુદ્રી અનેક પ્રકારનાં વ્યવહારિક સુખાને મેળવવાને અથાગ પરિશ્રમ કરતાં જણાય છે. જેઓ આત્મસ્વરૂપ એ શું વસ્તુ છે અને તેને પ્રાપ્ત કરવા માટે યાગ્ય પ્રયત્ના ક-રતાં હોય, તેઓને તા અમે કાંઇ કહેવું ઉચિત ધારતા નથી; પરંતુ જેઓ પાતાના આત્મ ધર્મને ભૂલી જઇ, વ્યવહારિક વિષયામાંજ કેવળ રચ્યા પચ્યા રહેતા હાય. તેઓને તત્ત્વજ્ઞાનના.અને ધર્મના ઉપદેશ રૂચતા નથી અને ધર્મજ્ઞાનના અભા-વથી આવા મનુષ્યા, અધર્મ, ક્રોધ, દુરાચાર આદિ અનેક દુર્ગુણાના ધારક થઇ જાય છે, અને મતુષ્ય જીવન જેવા ઉચ્ચ જીવનને અત્યંત ક્લેશમય બનાવી મૂકે છે. મનુષ્યા પાતાના અંતિમ હેતુને લક્ષમાં રાખી વ્યવહારિક સફળતા માટે પ્રયત્ના કરતા હાય; તા તેમની કમે કમે ઉન્નતિ થવાના સંભવ છે પરંતુ આત્માની હયા-તીની અવગણના કરી એટલે ધર્મના સ્વરૂપને સમજ્યા વિના અનેક સ્વાર્થપરાયણ અધમ કૃત્યા કરી જે મતુષ્યા વ્યવહારમાં સફલતા પ્રાપ્ત કરવાના વિચાર રાખતા હોય, તેઓની અવનતિ જ થાય છે. કાેઇ સમયે અધમ કૃત્ય કરનારા મનુષ્યો પાદ્ય દ્રષ્ટિએ જોતાં સુખી હોય એમ જણાય છે; ત્યારે કેટલાક અધ શ્રદ્ધાળ મનુષ્યા નો-તિના માર્ગને ત્વે દઈ અનીતિના માર્ગે સફલતા પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયત્ન કરવા લાગી જાય છે. તેમની આ અજ્ઞાનતાના વિચાર સરખાે પણ તેમને આવતા નથી. અધર્મી મનુષ્યા સુખી જણાતાં હાય તા તેઓ વર્તમાન જન્મના દુષ્કૃત્યાના ફળથી સુખી નથી: પરંતુ પૂર્વ જન્મના કાઇ શુભ કૃતકર્મનું એ ફળ છે. કારણકે ખાવળના બીજને વાવીને આ મુક્ળની આશા રાખવી એ જેમ નિર્શંક છે, તેમ દ્રષ્ક્રત્યા ક રીને સફલતા પ્રાપ્ત કરવાની આશા રાખી એ પણ નિરર્થક છે. મનુષ્ય જેવાં કમાે કરે છું તેવું જ ફળ તેને મળે છે, એ આ વિશ્વના એક અખાધિત નિયમ છે.

ભારત વર્ષના એક સમય એવા હતા કે મનુષ્યાને વ્યવહારિક સુખ અથવા સફલતા પ્રાપ્ત કરવાના માર્ગ દર્શાવવાની જરૂર નહોતી. તે સમયે મનુષ્યા ધર્મને પ્રધાનભૂત ગણીને સર્વ પ્રયત્ના કરતા હાવાથી વ્યવહારિક અને આત્મક ઉન્નતિ સહજમાં પ્રાપ્ત કરી શકતા હતા. અધુના સમયનું પરિવર્તન થઇ ગયું છે; દેશી વ્યવહારમાં સફલતા પ્રાપ્ત કરવી એ પણ દુષ્કર થઇ પડયું છે. મનુષ્ય જયાં સુધી વ્યવહારમાં સુખી હાય નહિ, ત્યાં સુધી તે આત્માની ઉન્નતિ સાધવાને પ્રયત્ન શીલ રહે નહિ. જગતમાં જે અશાંતિ, જે દુ:ખ, જે કલેશ અને જે દાડધામ છે તેનું મૂળ કારણ નિર્ધનતા છે. આપણા સમાજની, આપણા ધર્મની અને આપણા દેશની અવનતિ થવામાં નિર્ધનતા એ મુખ્ય કારણ છે. તત્ત્વવિદ્ મનુષ્યાનું એમ કહેવું છે કે ધનાફિ વ્યવહાર સુખના સાધના દુ:ખકર્તા છે. અમારૂં માનવું

પણ એમજ છે કે આત્માનું વાસ્તવ સ્વરૂપ વ્યવહાર સુખમાં મશગુલ રહેવાથી પ્રાપ્ત થઈ શકતું નથી. પરંતુ વ્યવહારિક સુખાના ભાકતા પુષ્યવાન આન્માએા હોય છે, એ ભૂલવું જોઇતું નથી. આત્મસ્વરૂપની સવેદત્તમ સ્થિતિએ પહેાંચેલા તીર્થ કર લગવાના અને કેવળી મહાશવા પાતાના જીવનની પૂર્વાવસ્થામાં અત્લ ગ્યવહારિક સુખાના ભાેકતા હતા, એ કાંઇ આપણાથી અજાણ્યું નથી. ધન-વાન થવું અને વ્યવહારમાં સુખી હાવું, એ કાંઇ દેાષ પાત્ર નથી. ધનવાન મનુષ્યા ધનના મદમાં અહંકારી, અભિમાની અને દુષ્ટ વર્લનવાળા થઇ જાય છે, એવી કરીયાદ ઘણા મનુષ્યા તરફથી આપણે સાંભળીએ છીએ; અને તેઓની એ કરીયા-દમાં સત્ય પણ રહેલું છે. કારણુકે ઘણાં ધનવાન મનુષ્યા ધનના મદમાં દ્રષ્ટ ચારિ-ત્ર્યવાળાં થઇ જાય છે, એમ વારંવાર આપણે જોઇએ છીએ; પરંતુ આ ઉપરથી એમ સિદ્ધ નથી થતું કે ધનવાન થવું એ દોષપાત્ર છે. વ્યવહારની દૃષ્ટિએ ધનવાન થવં એ જેમ અગત્યનું છે તેમ જીવનને ઉત્ત મ અને સચ્ચારિગ્યવાન બનાવવું અને ધર્મ અને નીતિના માગે<sup>ડ</sup> વર્તી વ્યવહારિક અને આત્મિક સુખ પ્રાપ્ત ફ્ર**રવાને** પ્રયત્નશીલ થવું એ પણ તેટલું જ અગત્યનું છે. વ્યવહારની દૃષ્ટિથી આ લેણા અમે લખતા હોવાથી વ્યવહારમાં જીવનને કેમ ઉત્તમ બનાવવું એ વિષય ઉપર વધારે વિવેચન થયેલું જેવામાં આવશે. આપણા જૈન સમાજની વર્લમાન સ્થિતિનું અવલાકન કર-તાં જૈનધર્માનુયાયી વર્ગની વ્યવહારમાં એટલી બધી નિકૃષ્ટ સ્થિતિ થયેલી છે કે જો તેએાને યથાર્થ જ્ઞાન આપી સુધારવા પ્રયત્ન નહિ કરવામાં આવે !તા જૈનાનો ભવિષ્યમાં કેવી અધમ સ્થિતિ થશે એનાે વિચાર માત્ર પણ અતિ 🗼 ખદાયક છે. ગરીખાઇ અને નિર્ધનતા એ આપણા સમાજમાં મૂળ ઘાલીને બેઠા 📝 અને તેને લઇને જૈનાની સંખ્યામાં દિનપ્રતિદિન આશ્ચર્યકારક ઘટાડા થતા જ્યા છે. જૈન-સમાજની આવી દશા હોવાથી અમને આ લેખ લખવાની સ્કુરણા થઇ 🔭 અને તદ-નુસાર આ લેખમાં પાતાના વર્ત્ત માન જીવનને વ્યવદ્વારથી અને નિશ્ચયથી શી રીતે ઉન્નત કરવું, તેના ઉલ્લેખ કરાયલા જણાશે; તેથી વાંચનાર પ્રસ્તુત લેખમાં લખેલા નિયમાનુસાર પાતાનું વર્લન રાખે તા વ્યવહારિક તેમજ ક્રમે ક્રમે આત્મિક ઉન્નાત સાધવાને ભાગ્યશાલી થશે.

કાઇ પણ આરંભેલા કાર્યને ઉત્તમતાપૂર્વક સંપૂર્ણ કરવું અને તેનાથી યથેષ્ટ લાભની પ્રાપ્તિ થવી, એતું નામ સફ્લતા છે. સફલતા શબ્દના આ સામન્ય અર્થ છે. સંસારમાં ઘણા મનુષ્યો ધન પ્રાપ્ત કરવામાં જ સફળતા માને છે. તેઓની આ માન્યતા વ્યવહારદર્ષિએ કેટલેક અંશે સત્ય પણ છે; કારણકે વ્યવહારમાં જે મનુષ્ય ધનવાન હોય છે, તેને જ મહાપુરૂષ માનવામાં આવે છે. તેની સર્વ

કાઇ પ્રશાંસા કરે છે અને તેનેજ માનપાન મળે છે. એક વિદ્વાન્ મનુષ્યે અનેક સં-ક કટા સહન કરી પાતાના વિષયમાં ગમે તેટલી સફલતા પ્રાપ્ત કરી હાય, પરંતુ સા-માન્ય જનસમાજની દૃષ્ટિમાં તેનું વિશેષ મહત્ત્વ હાતું નથી. વર્ષમાન સમયમાં વિદ્વાન અથવા ઉત્તમ ચારિત્ર્યશાળી મનુષ્યના જેટલા આદર થતા નથી તેટલા એક ધનવાન મનુષ્યના થાય છે. તેનું કારણ એ છે કે આપણા દેશ નિર્ધન થઇ ગયા છે અને તેમ છતાં જીવનની જરૂરીઆતા બહુ વધી ગઇ છે; તેથી ધનવાન માણુસ વ્યવહારમાં સર્વ પ્રકારની અનુકૂળતા મેળવી શકે છે અને વિદ્રાન્ કે ઉત્તમ મનુષ્ય ધન વિના તત્પ્રકારની અનુકૂળતા મેળવી શકે નહિ; તેથી તેનું મૂલ્ય ધનવાન મનુ-ષ્ય જેટલું અંકાતું નથી. આ ઉપરથી ધનવાન મનુષ્યની કિમ્મત અમે વધુ આંકી-એ છીએ એમ નથી. વસ્તુત: તા એક વિદ્વાન્ કે ઉત્તમ વર્ત્ત નશાલી પુરૂષે જ પા-તાના કાર્યમાં શ્રેષ્ટ સફલતા પ્રાપ્ત કરેલી છે, અને આવા મનુષ્યા જનસમાજ ઉપર જેટલા ઉપકાર કરી શકે છે તેટલા ઉપકાર ધનવાન મનુષ્યા કરી શકતા નથી. પરંત અમારૂં કહેવાનું તોત્પર્ય માત્ર એટલુંજ છે કે વિદ્વત્તા, પ્રસિદ્ધિ, સર્વપ્રિયતા, માન મર્યાદા અને જીવતની ઉચ્ચતા માટે પ્રયત્નશીલ રહેનારા મનુષ્યા કરતાં, સંસારમાં માેટી સંખ્યા ધ**ન**ને જ પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છનારાએાની છે. વ્યવહારમાં ર**હે**તા ષ્યને ધનની અગત્ય છે, પણ કેવળ ધનને જ પ્રાપ્ત કરવા પાછળ અમૂદ્ય જીવન-ના વ્યય કરવા એ વાસ્તવિક નથી. જો ધન સંસાર, માનવજાતિ અથવા જનસ-માજના કાર્યોમાં સુગમતા ઉત્પન્ન કરવાને અને અનેક ગરીબ પ્રાણીઓના ઉપકાર અર્થે ઉપાર્જીત કરવામાં આવે તા તે ઇષ્ટ છે. પણ જો ધન અનેક કુકર્મ કરી, ગ-રીબાના જ્વાદ:ખાવીને અને સમાજનું અહિત કરીને ઉપાર્જીત કરવામાં આવે તા તે અનિષ્ટ છે. આ ઉપરથી ધનવાન થવા ઇચ્છનાર મનુષ્યે તેને કયા ન્યાય અને નીતિના સૌર્ગથી ઉપાર્જન કરવું અને તેના વ્યય કેવા શુભ કાર્યીમાં કરવા, તે સમ-જલું અતુ ત અગત્યનું છે, અને જો એ ઉમદા સમજણપૂર્વ ક ધન ઉપાર્જન કરી તેના સદ્દ-પયોગ કરે તા તે મનુષ્ય વ્યવહારિક તેમજ આત્મિક ઉન્નતિ પ્રાપ્ત કરવા ભાગ્ય-શાલી માય. ન્યાય અને નીતિના માગે ધનવાન થવું અને જીવનને ઉચ્ચતર બનાવવું એ બ્યુવહારિક સફ્લતા છે. આત્મવિકાસ અર્થે પ્રયત્નશીલ થવું અને તેમાં સફલ મને શ્રુથ થવું, એ આત્મિક સફલતા છે. આ બન્ને પ્રકારની સફલતામાંથી કયા પ્રકારની સફલતા તમારે પ્રાપ્ત કરવી, એ વાત અમે તમારી મરજ ઉપર રાખીએ છીએ. જે તમે ગરીબ હો, નિર્ધન હો, તમારૂં જીવન દુ:ખી હોય, તાે તમે પ્રથમ પ્રકારી સફલતા પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છા રાખા તા ખાદું નથી. પણ જો તમે વ્યવહાર દશામાં જાત હો તારૂપછી અમે તમને તેવીજ સ્થિતિમાં મશશુલ રહેવાનું કહેતા

નથી. તમારે અવશ્ય આત્મવિકાસ કરવા પ્રયત્નશીલ થવું જોઇએ, અને જો તમે તમારી એ કરજમાં ભુલ કરશા તો: તમારા વિનિપાત થવા સંભવ છે. વ્યવહારિક ઉન્નતિ તમે ન સાધી હાય તો તે સાધવા તમારૂં લક્ષ પ્રથમ દરજ તેમાં લગાડા તા હરકત નથી, પણ તમે વ્યવહારિક રીતે સંપૂર્ણ સુખી હા તા તમારે આત્મિક ઉન્નતિ સાધવી જોઇએ જ. આત્મિક ઉન્નતિ એ પ્રત્યેક મનુષ્યનું લક્ષ્યબિન્દુ હોવું જોઇએ; કારણ કે તે વિના મનુષ્ય સ્થાયી શાંતિના અનુભવ કરી શકવા સમર્થ નથી.

સક્લતા--વ્યવહારિક તેમજ આત્મિક બન્ને પ્રકારની સફલતા પ્રાપ્ત કરવામાં સામાન્યત: બે વાત લક્ષમાં રાખવાની છે. તેમાં એક જ્ઞાન અને બીજીં કર્મ છે. કેવા પ્રકારની તુસફલતા પ્રાપ્ત કરવી છે તથા તે માટે કર્યા ઉદ્યોગ કરવાની જરૂર છે ઇત્યાદિ સારાસાર વિચાર શક્તિ એ જ્ઞાન છે. અને નિશ્ચિત કરેલા કાર્યમાં પાતાની સર્વાત્તમ શક્તિના ઉપયોગ કરવા એ કર્મ છે. ગમે તેવા કાર્યમાં સફલતા પ્રાપ્ત કરવા માટે ગ્રાનની પ્રથમ આવશ્યકતાઃછે; કારણ કે જ્યાંસુધી તમે કર્યું કાર્ય કરવા ઇચ્છાેછા અથવા તમારે કેવા પ્રકારની સફલતા પ્રાપ્ત કરવી છે, એ તમારા જાણવામાં ન હોય ત્યાંસુધી તમારા સર્વ પ્રયત્ના નિષ્ફળ જાય છે. આપણા શાસ્ત્રકારાએ પણ " પ્રથમ જ્ઞાન ને પછી રે ક્રિયા " આદિ શબ્દોથી જ્ઞાનનું મહત્ત્વ દર્શાવેલું છે, અને તેના વિચાર કરતાં તેમના એ ઉપદેશ સત્ય અને જનસમાજને અત્યંત ઉપયોગી છે. આપણા શાસ્ત્રકારાએ.એવા અનેક બહુમૂલ્ય સત્યા પ્રબાધેલાં છે: પરંતુ આપણે તેનું રહસ્ય પ્રમજવા માટે પ્રયત્ન કરતા નથી. કહેવાતી ઉચ્ચ કેળવણીના સંસર્ગથી આપણામાં મિયા આડંબર બહુ વધી ગયા છે અને તેને લઇને આપણે આપણા શાસકારાએ ઉપદેશેલા સત્યાના અવગણના કરતા શીખ્યા છીએ. જીવનયાત્રાના આરંભ કર્યા પૂર્વે કેવા પ્રકારની સફલતા પ્રાપ્ત કરવા જીવનને વ્યતીત કરવું છે, એ પ્રથમ દરજ્જે નિશ્ચિત કરવું જોઇએ. જીવનનાે ઉદ્દેશ્ય અથવા તેનું લક્ષ્યભિન્દ નકી કર્યા પછી જ કાર્યમાં **જોડા**વાથી વાસ્તવિક સ**ક્**લતા પ્રાપ્ત થઇ શકે છે**, ઉદ્દેશની** સ્થિરતા એ સફલતા શિખરનું પ્રથમ પગથીયું છે. ઉદ્દેશ ઉપર મનુષ્યનું ભવિષ્ય અવલ ીને રહેલું છે અને તેથી સફલતા અથવા વિકલતાના આધાર લક્ષ્યસ્થાન ઉપર રહેલાે છે. આ ઉપરથી તમે કેવા પ્રકારની સફલતા પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છાેછા તેનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન પ્રથમ પ્રાપ્ત કર્યા પછી તેની પૂર્તિ માટે પરિશ્રમ કરશા તા તમે સહજમાં ભ્રાફ્લમનારથ થઇ શકશા. સફલતા પ્રાપ્ત કરવામાં જેમ જ્ઞાનની અગત્ય છે તેમ કુર્મની પણ તેટલી જ અગત્ય છે. કાર્યમાં સંકટ અથવા વિધ્ન આવે તેા નિરાશ થેવાની જરૂર નથી. પણ એક સરખી શ્રદ્ધાપૂર્વક કાર્યમાં જોડાયલા રહેશા તા

તમેં સફલતા પ્રાપ્ત કરી શકવા સમર્થ થશા. જ્ઞાન અને કર્મના સિદ્ધાંતના પ્રતિપાદન અર્થે જેટલું વિવેચન કરીએ તેટલું થાડું જ છે, પરંતુ અત્ર તેટલા સમય અમને નથી.

આ લેખના અંતમાં એટલું કહેવાની જરૂર છે કે કેવા પ્રકારની સર્ફલતા તમારે પ્રાપ્ત કરવી છે એનું જ્ઞાન પ્રથમ મેળવીને અને તત્પ્રકારનો નિશ્ચયકરીને પછી ઉદ્યોગમાં પ્રવૃત્ત થશા તોજ તમે ઇન્છિત સર્ફલતા પ્રાપ્ત કરી શકશા. વ્યવહારમાં જો તમે દુ:ખી હા તો તેવા પ્રકારની સર્ફલતા પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્નશીલ થશા તો હરકત નથી, પણ તેને પ્રાપ્ત કરવા હંમેશાં શુભકમે કરવાની જરૂર છે એ ભૂલી જશા નહિ. વ્યવહારમાં તમે સુખી હા તો વ્યવહારિક સર્ફલતા પ્રાપ્ત કરી રહ્યા પછી આત્મ વિકાસ માટે તરતજ પ્રયત્ન કરશા. આત્મ વિકાસ એ પ્રત્યેક મનુષ્યની અનિવાર્ય ફરજ છે. અને એ માટે મનુષ્ય જયાં સુધી પ્રયત્ન નકરે ત્યાં સુધી તેનું વાસ્તવ કલ્યાણ પણ થવાનું નથી. જો તમે ઉપરના સર્વ વિજયી માર્ગને અનુસરી સર્ફલતા પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન શીળ થશા તો તમે અવશ્ય તમારા કાર્યમાં સર્ફલ મનારથ થશો. અસ્તુ.

### વર્તમાન સમાચાર.

આ સભાતા સભાસદ **શાહ ઓધવજી ધનજી ભા**ઇ ભાવનગરનિવાસી આ વર્ષે બી. એ. ની પરીક્ષા ( સેકન્ડ કલાસ )માં પાસ થયા છે જેથી અમારા આનંદ ત્રદર્શિત કરવા સાથે તેમને મુખારકબાદી આપીયે છીયે એને ભવિષ્યમાં હજી પોતાના અભ્યાસ આગળ વધારી જૈન કામમાં સારી નામના મેળવી પાતાના જેવા બીજા જૈન મધુઓને કેળવણીમાં આગળ વધારવા સહાયભૂત થાય એમ કહ્યું છીયે.

## *વ્રંથાવલોકન અને વ્રંથસ્વીકાર.*

શ્રીમાન્ યશાવિજયજી વિરચિત ચાવિશી. (ભાવાર્થ-વિવેચન સાથે.)

ઉપરના શ્રંથ પ્રકાશક શ્રી જૈન શ્રેયરકર મંડળ મ્હેસાણા-વિવેચક શાહ દુર્લ લજી કાળાદાસ તરક મેં અમાને અલિપ્રાયાર્થે બેટ મળેલ છે. ભાવપૂજામાં કહેવાતા પૂર્વાચાયાના સ્તવના તેના રહસ્યાની સમજ સાથે જો બાલવામાં આવે તો લિકતના ખરેખર રસ પ્રકટ થવા સાથે આત્માને અપૂર્વ આલ્હાદ થાય છે. આવા મહાન પુર્વાની કૃતિનું રહસ્ય જાણવા માટે તેના ભાવાર્થ-વિવેચ્ચની જે જરૂર હતી તે આ શ્રંથ પ્રકટ થવાથી કેટલે અંશે પુરી પહેલ છે. શ્રીમાન આનં દ્વનજી દેવચંદ્રજી મહારાજ અનેશ્રીમદ્દ યશાવિજયજી મહારાજની ચાવિશીના સ્તવનોનો પ્રમાર જૈન સમાજમાં ઘણે ભાગે છે પરંતુ પ્રથમની બે ચાવીશિના ભાવાર્થ-વિવેચન પ્રકટ થયેલ છે અને આ ચાવિશીના ભાવાર્થ નવિવેચન પ્રકટ થયેલ છે અને આ ચાવિશીના ભાવાર્થ જરૂર હતી તે આ શ્રંથ પ્રકટ થવાથી તે ખાટ પુરી પહેલ છે. ભાવાર્થ-વિવેચન સંતલ અને સ્પષ્ટ છે જે જોઇ અમાને આનં દ થાય છે. કિંમત રા. ૦–૩–૦ પ્રકાશક તેન્યાર્થી મળશે.

#### કચ્છી જૈન મિત્ર.

આ નામનું સચિત્ર માસિક કચ્છી જૈન ભંધુઓ તરફથી પ્રગટ થતું જોઈ ગુજરાતી સાહિત્યની તે જાતની વૃદ્ધિ માટે અમા આનંદ પામીયે છીયે. એક વખતે અન કહેવાતી કચ્છી જૈન પ્રજ દિવસાનુદિવસ વેપારમાં વૃદ્ધિ પામતી, ધાર્મિક ઉદારતા અને ધર્મ શ્રહામાં આગળ વધતી પાતાની કામની કળવણીની ઉત્રતિ ઇચ્છતી અત્યારે એક આવા સચિત્ર આકર્ષક માસિકના જન્મ આપી ગુજરાતી સાહિત્ય ક્ષેત્રમાં (અત્યારે મહાન યુદ્ધ જેના પ્રસંગે જ્યાં પેપરને લગતા સાહિત્યની દિવસાનુદિવસ મેંધવારી વધતી જતી હોવા છતાં ) સાહસ ખેડી આવા એક સારા માસિકનો જન્મ આપી જે ઉત્સાહ જણાવ્યો છે તેને માટે તે ધન્યવાદને પાત્ર છે.

તેના આદાપ્રેરક શ્રીમાન અને વિદ્વાન ગૃહસ્થ તેમજ મુનિ મહારાજ હોવાથી તેમજ જેમ સુધરેલી પ્રજામાં વર્ત માન પત્રો, માસિક, ગ્રંથા વગેરે સચિત્ર અને આકર્ષક પ્રકટ થાય છે તેમ તેનું અનુકરણ હાલમાં મુંખઇ ઇલાકામાં એ ચાર વર્ષથી શરૂ થયેલ છે, તેનું અનુકરણ આ માસિકના જન્મદાતાઓ કરેલ છે, તે જોઇ સર્વ કાઇને આનંદ થાય તે સ્વભાવિક છે. આ માસિકના મુખ પૃષ્ટ ઉપર એક સુંદર ચિત્ર અને અંદર કેટલાક વિષયને લગતા ચિત્રો આપી તેની બાલ સુંદરતા જેમ બતાવી છે, તેમ જુદા જુદા વિદ્વાનાના વિવિધ લેખાથી તેની અભ્યંતર સાંદર્યતા પણ કરેલ છે. એકંદર રીતે કચ્છી જૈન બ'ધુઓનું આ સાહસ પ્રશંસા પાત્ર હોઈ ભવિષ્યમાં તેની જ્લાત ઇચ્છીયે છીયે.

નીચેના ગ્રંથા ઉપકાર સાથે સ્વીકારીયે છીયે.

१ यून्द्रयुड.

જેન શાસનના અધિપતિ તરફથી. શ્રીયત ટેકચંદ સીધી બી. એ. મુંબઇ.

र कीन सभाज भासी हु थे. १ हुं आंड १-र की.

} શ્રી અ'લ્યાત્મ ત્રાન પ્ર૦ મેંડળ મુંબઇ.

३ प्रतिज्ञापासनः ०-५-० ४ सायरभती गुर्शाशक्षण अव्यः ०-६-०

" कैन ઐतिहासिङ अंथ "

तैयार छ !!!

तैयार छ !!!

# शत्रुंजय तीर्थोद्धार प्रबंध.

संपादक-मुनिराज श्री जिनविजयजी महाराज.

તિર્યાધિરાજ ત્રીશતું જયના વર્તા માન ઉદ્ધારના કર્તા પ્રભાવક શ્રીકમિશાહના સુનામથી કર્યા જૈન અજાણ્યો હશે ? તેમજ તે મહાપુરૂષના પવિત્ર જીવનવૃત્તાંત જાણ્યા માટે કાળુ ઉત્સુક નહિં થાય ? આ પ્રભંધમાં એજ મહાપુરૂષનું વિસ્તૃત વૃત્તાંત આપવામાં આવ્યું છે. કર્માશાહ કાળુ હતા ? કર્યા રહેતા હતા ? શી રીતે તેમણે ઉદ્ધાર કર્યો વિગેરે બાબતા જાણ્યા હોય તો આ પુસ્તક ચરિત્ર વાંચો. આ પ્રભંધના કર્ત્તા ખુદ તે વિદ્ધાન છે, કે જેમણે એ ઉદ્ધાર કાર્યમાં સર્વથી મુખ્ય ભાગ ભજવ્યો હતા. શ્રીશત્રું જય તીર્થનું આધુનિક અને પ્રાચિન પ્રમાણિક વર્ણન વાંચવું હોય અને તીર્થાધરાજના મહત્વનું ગ્રાન કરવું હોય તો એકવાર આ પુસ્તક અવશ્ય વાંચવું. આના પ્રારંભમાં સંપાદક ૮૦ પૃષ્ટ જેટલી વિસ્તૃત ભૂમિકા, રસીલી હિંદી ભાષામાં લખી છે, જેમાં અનેકાનેક ઐતિહાસિક હકીકતા લખવામાં આવી છે. પ્રારંભમાં આદિનાય ભગવાનના મહત્વ મંદિરના સુંદર ફાટા પણ આપવામાં આવ્યો છે. કાગળ, છપાઇ, આઇડીંગ વિગેરે સર્વ ઉત્તમ પ્રકારનું કરવામાં આવ્યું છે.

## ુ સભાનું જ્ઞાનોષ્કાર ખાતું-છપાતા ઉપયોગી યંથો.

માગધી-સંસ્કૃત મૂળ અવચૂરિ ટીકાના ગ્રંથા.

૧ " સત્તરીસય કાચ સટીક" શા. યુનીલાલ ખુબચંદ પાટચુવાળા તરફથી.

ર "સિંદ્ધ પ્રાભૃત સટીક " પ્રાંતિજવાળા શેઠ કરમચંદની ખીજ બોના સ્મરણાર્થ, હા. શેઠ મેગનલાલ કરમચંદ તરકથી.

ड " रत्नरोभरी स्था"

४ "हानअहीप"

ષ "શ્રીમહાલીર ચરિત્ર" શ્રી નેમચંદ્ર સરિ કત.

६ "पट्स्थानक अ-सटीक"

શા. હીરાચંદ મહેલચંદની દીકરી ખેન પશીબાઇપાટણવાળા ત.

શા. મુળજ ધરમશી તથા દુલભજ ધરમશી પારબ દરવાળા ત

शा. छत्रराज्य मातीयं ह तथा प्रेमछ धरमशी पारणं हर.

वाणा तरस्थी शा. सुग्छ धरमशीना स्मरखार्थे.

શા. ત્રેમજ નાગરદાસની માતુશ્રી બાઈ રળીયાતભાઇ માંગ-રાળવાળા તરકથી.

હ "મધા હેવદય ત્રિલંગી સટીક" શા. ફૂલચંદ વેલજ માંગરાળવાળા તરફથી.

૮ "સુમુખાદિમિત્ર ચતુષ્ક કથા" શા. ઉત્તમચંદ હીરજી પ્રભાસ પાટણવાળા તરફથી.

૯ "ચૈત્યવંદન મહાભાષ્ય" શા. હરખર્ચંદ મકનજી પ્રભાસપાટણવાળા તરફથી.

૧૦ "પ્રતિક્રમણ ગર્ભ હેતુ" શા. મનસુખલાલ લલ્લુભાઇ પૈયાપુરવાળા તરફથી.

૧૧ "સંસ્તાર પ્રકાર્શ સટીક" શા. ઘરમશી ગાવીંદજી માંગરાળવાળા તરફથી.

૧૨ "શ્રાવકધર્મ વિધિ પ્રકરણ સટીક" શા. જમનાદાસ મારારજ માંગરાળવાળા તરફથા.

૧૩ "ધર્મ પરિક્ષા જિનમાં ડનગાંશ કૃત" ખે શ્રાવિકાઓ તરફથી.

૧૪ "પંચનિશ્રંથી સાવચૂરિ" ૧૫ "પર્યેત આરાધના સાવચૂરિ"

૧૬ "પ્રગાપના તૃતીયપદ સંગ્રહણીસાવચૂરિ"૧૭ "ખંધાદયસત્તા પ્રકરણ સાવચૂરિ"

१८ "पंचसं अह"

शेंड रतन्छ वीर्छ भावनगरवाणा तर्द्ध्यी. शेंड छवस्रभार्ध केयांड गांधावाणा तर्द्ध्यी.

૧૯ "વડુદર્શન સમુચ્ચય"

२० "ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર" શ્રીમદ્ ભાવવિજયજી કત ટીકા. બાજી સાહેબ ચુનીલાલજ પત્રાલાલજ પાટણવાળા તસ્થી

ર૧ "શ્રી વિજયાન દ કેવળી ચરિત્ર (મૂળ) પાટણ નિવાસી ખેન રક્ષમણિ તરફથી. હાલમાં નવા ગ્ર'થા છપાવવાની થયેલી યાજના

र माचिन केख संग्रह. ( विस्तारयुक्त टिप्पिशी अने उपोइधात साथ.)

२ विज्ञास संग्रह.

विजयदेव यहात्म्य. ( भे भागभां भाषांतर विगेर ७ पर्यांभी भाहती साथै.)

ध जैन ग्रंथ महास्ति संग्रह. ( जैन धतिहासनां आं गलूत साधना...)

भ जैन ऐतिहासिक रास संग्रह. ६ प्राचीन पांचमो कर्पग्रंथ. बाह् मणीनाह जामनगरवाळा तरफथी.

७ लिंगानुशासन-स्वोपत्र टीका. ८ पातुपारायण.

