

## अनु क्रम णि का.

| 9 | હિપકાર દર્સન (લે. મુનિરાજ જિતેન્દ્રવિજયજી મ.) ક                                   | "  |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------|----|
| 2 | . શ્રી અ'તરિક્ષ પાર્શ્વનાથજ તીર્થના પ્રિવિકાઉન્સીલના ચુકાદાની મૂળ કાપી            |    |
|   | (સં. જંખૂવિજયજ મહારાજ) ૪                                                          | 12 |
| 3 | तत्त्वावणाध ( दे आयार्थ श्री विकथकरतूरस्र्रिक भढाराक ) प                          | 19 |
| 8 | લ શ્રી હેમચંદ્રાચાય શ્રીજી અદ્વિતીય ઉદારતા ( લે. શ્રી દર્શન વિજયજ મ. ત્રિપુટી ) પ | 13 |
| ų | ા સ્યાદ્વાદ (લે. મૃદુલાબ્હેન છોટાલાલ કાંઠારી) પ                                   | 14 |
|   | ધર્મકાશલ્ય (લે. માહિનક) પ                                                         | 10 |
| 9 | 9 વર્તમાન સમાચાર પાલનપુર (સભા) ૬                                                  | 0  |
| 1 | આ સભાના પ્રકાશન સાહિત્ય સંખંધી આચાર્ય શ્રી વિજયલાબ્ધસ્રીશ્વરજી મગ્ના અભિપ્રાય     |    |
|   | અને અભિનંદન ક                                                                     | 0  |

## कैन सस्तु साहित्य

#### ( श्री नभरकार महामंत्र )

ઉપરાક્ત વિષય ઉપર નિર્ભય મુદ્દતસર આવી ગયેલા છે તે તપાસવામાં આવે છે, તપાસણી થયા બાદ પરિણામ જાહેર કરવામાં આવશે, જે મહાશ્રયના નિર્ભય પ્રથમ ન'બરે આવશે તેઓશ્રી મુનિ મહારાજ કે ગૃહસ્ય જે હશે તેમનું મુખારક નામ જાહેર કરવામાં આવશે, અને તેને અગાઉ પ્રગટ કરેલ પારિતાષિક આપવામાં આવશે અથવા તેઓશ્રીના કહેવા પ્રમાણે સદ્વય થશે.

#### " આત્માન' પ્રકાશ "

અમારા માનવંતા ગ્રાહકાને બેટના ગ્રંથ લવાજમના વીં પીંઠ સાથે બેટ માંકલી આપેલ છે. જેમને ન મહ્યા હોય તેઓએ અમાને જણાવવા નમ્ન સ્થના છે. વીંઠ પીંઠ પાંધું વાળનાર જ્ઞાન-ખાતાને તુકસાન થાય છે તેમ જણી સત્વર લેઘું લવાજમ માંકલી આપવું અને ગ્રાહક હવે પછી ન રહેવું હાય તા અમાને જણાવવા સ્થના છે. પાંધું વી. પી. માંકલનાર લવાજમ માંકલી આપવા વિનંતા છે.

accop පමම අතුර වෙන්ම පාතර පාතර වර්ග වන්ග වන්ග කල කල පත්තර පත්තර පත්තර පත්තර

आ सलाना भानवंता पेटून,



475



**રોઠંશ્રી અમૃતલાલભાઇ કુલચંદ.** માલીયા-મીંયાણા ( હાલ મું બઇ )

श्री महेहिय प्रेस,-लावनगर.

# શેઠ શ્રી અમૃતલાલભાઇ ફૂલચંદનું જીવન ચરિત્ર. માલીયા−મીંઆણા. હાલ મુંબઇ.

માલયા (મીઆણા) શહેરમાં સં. ૧૯૫૯ ના અશાડ વદી. ૮ નાં રાજ પિતાશ્રી કૂલચંદલાઇ અને માતુશ્રી ઉજમળાઇને ત્યાં (પૂર્વ પુરૂષા મહેતા હીરાચંદ દેવજી રામજના કુટું બમાં) શેઠ શ્રી અમૃતલાલભાઇના જન્મ થયા હતા. તે કુટું બ પર'પરાથી ધમે પ્રેમને લઇને પરાપકાર પંચે ગતિમાન હાવા સાથે સંસ્કારી અને કર્ત્ત વ્ય પશચ્ય પણ છે. વ'શપર'પરાથી ચાલ્યા આવતાં શ્રહાળુ જૈન કુટું બમાં જ શ્રી અમૃતલાલ ભાઇ ઉછરેલા હાવાથી તેમજ માલીયા કચ્છના રશ્યુની નજીક અને મુનિમહારાજાઓનું આવાગમન માર્ગવાળું આ શહેર હાવાથી શેઠ અમૃતલાલભાઇની ધમે ગુરૂઓના સમાન્ગમથી ધમે શ્રહા ઘણી જ વધી ગઇ હતી.

વ્યાપારરસિકપણાને લઇ નાની વયમાં આક્રીકા જવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા અને ત્યાં જઇ કુશાબ બુહિવડે વ્યાપાર ખીલવ્યા અને તેથી આર્થિક સંપત્તિ વધતા સખાવતાની શરૂઆત ગુપ્તદાનવડે શરૂ થવા લાગી.

ઉપાધ્યાય મહારાજ શ્રી ધમ વિજયજ મહારાજનાં સદુપદેશથી સુઅવસરે મારખીમાં પ્રતિષ્ઠા કરવાનું સદ્ભાગ્ય પ્રાપ્ત થતાં તેમનાં ચિ. અલયકાન્તના હસ્તે કરાવી લાભ લીધા. મળેલી સુકૃત લક્ષ્મીના ધામિક અનેક કાર્યોમાં સદ્વ્યય કરી નિરંતર આત્મકદયાણુ સાધે છે. હાલ તેઓ "યુગાંડા એન્ડ કેની આ એકસપાર્ટસ લીમીટેડ કાંપની" ના નામથી એકસપાર્ટસ ઇમ્પાર્ટસનું કામકાજ મુંબઇમાં કરે છે.

તેઓશ્રીના ધર્મપત્ની **સમજી**બ્હેન પણ સુશીલ ધર્મપરાયણ છે. તેમજ સુપુત્રા અભયકાન્ત વગેરે ત્રણ પુત્રા છે. શેઠ શ્રી અમૃતલાલભાઇ સરલ પ્રકૃતિના, મિલનસાર, ધર્મશ્રદ્ધાળ, નિષ્ણાત વ્યાપારી છે.

આવા ધર્મ શ્રદ્ધાળુ, કુશલ વ્યાપારી, દાનવીર જૈનળ ધુ આ સભાના પેટ્રન થતાં સભાને એ પણ આનં દના વિષય છે. સભાની પ્રતિષ્ઠા જાણી પેટ્રનપદ તેઓ સાહેબે સ્વીકારવાથી તેઓ શ્રીના આભાર માનવામાં આવે છે. પરમાતમાને પ્રાર્થના છે કે શેઠ શ્રી અમૃતલાલભાઇ દીર્ઘાયુ થઇ આધ્યાત્મક, આર્થિક, શારીરિક, લક્ષ્મી વિશેષ પ્રાપ્ત કરી આત્મકલ્યાણ સાધવા ભાગ્યશાળી અને.

# શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશ.

... પ્રકાશક:—શ્રી જૈન આત્સાનંદ સભા-ભાવનગર ...

વીર સં. ૨૪૭૬.

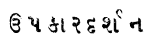
### આસા

પુસ્તક ૪૮ મું.

विक्रम सं. २००६.

:: તા. ૧૪મી એાક્ટોળર ૧૯૫૦ ::

અંક 3 જો



( रागः--रधुपति राधव राज्यसम )

નવપદ મ**ં**ગળ માત્ર નિધાન, પતિતપાલન યાત્રનું <sup>દ</sup>વાત;

- નવપદ ધ્યાન, નવપદ ધ્યાન, ભજ પ્યારે! તું નવપદ ધ્યાન...નવપદ. (૧)
- કોડા અવના પાપ તાફાન, ક્ષણ ક્ષણ વિણસે ધરતાં ધ્યાન...નવયદ. (૨)
- અરિહ त शासन विश्वे प्रमाण, सिद्ध निरं कन तारह भान...नव पह. (3)
- સ્રિ ઉવજગાય સાધુ સુજાણ, જેક અને જયવંત સુકાન...નવપદ (૪)
- સમકિત જ્ઞાન ને અરશુનિધાન, તાથી વિધ્ન હરણ મંડાણ...નવપદ. (પ)
- ધર્મ સુગ ધી **લહિધ** લહાણ, દિવ્ય લહે જિતેન્દ્ર વિજ્ઞાન...નવપદ (६)

પૂજ્ય સુનિરાજથી જિતેન્દ્રવિજયજ મહારાજ

## ॥ नमः श्रीअन्तिरिक्षपार्श्वनाथाय ॥ श्रीअंतिरिक्षपार्श्वनाथजी तीर्थः

( ગતાંક પૃષ્ઠ ૧૨ થી ચાલુ )

શ્રી અંતરિક્ષપાર્શ્વ નાથ ભગવાનના તીર્ધનાં વહીવટ તથા માલિકી વિગેરે ઉપર અધિકારના સંખ'ધમાં શ્વેતાંખરા તથા દિગંખરા વચ્ચે ઘણા લાંખા સમય સુધી ચાલેલા કેસના અને વિવાદના ઉલ્લેખ ગયા અંકામાં વિસ્તારથી આવી ગયા છે. આ કેસ ઠેઠ ઇંગ્લાંડની પ્રિવી કાઉન્સીલ સુધી પહોંચ્યા હતા. અને ત્યાંના ચુકાદા ઇસ્વીસન ૧૯૨૯ ના નુલાઇની ૯, મી તારીએ આવ્યા હતા, એ પણ ગતાંકમાં જણાવાઇ ગયું છે. આ અંકમાં પ્રીવીકાઉન્સીલના એ ચુકાદા ઇંગ્લીશભાષામાં જ અક્ષરશ: નીચે મુજબ આપવામાં આવે છે. એના ભાવાર્થ ગયા અંકામાં આવી ગયા હતાલી ગુજરાતી અનુવાદ નથી કરતા.

પ્રીવી કાઉન્સીલના ચૂકાદાની મૂળ કાેપી.

Privy Counsil Appeal No. 69 of 1927. Honasa Ramasa Lad Dhakad and others.....Appellants.

Kalyanchand Lalchand Patni Gujrathi and others.....Respondents.

From:—

The Court of the Judicial Commissioner of the Central Provinces.

Judgment of the Lords of the Judicial Committee of the Privy Council, delivered the 9th July, 1929.

Present at the Hearing.

Lord Blanesburgh.

Lord Tomlin.

Sir Lancelot Sanderson.

( Delivered by Lord Blanesburgh ).

At Shirpur, in the District of Akola, there has stood for five hundred years, and it may be for much longer, the Jain Temple of Antariksha Parasnath. The Jains are roughly ranged into two main divisions the Digambaris, represented in this suit by the appellants, and the Swetambaris, represented by the respondents. One of the

#### શ્રી અંતરિક્ષ પાર્શ્વનાથજી તીર્થ.



83

essential religious differences between the two is that Digambari idols are worshipped in a state of complete nudity, while the idols of the Swetambaris are revered draped and decorated with jewellery and ornaments. This deep-seated doctrinal or liturgical difference between these influential sections of the Jain community lies at the root of the dispute which has ripened into this portentious litigation.

In the temple at Shirpur there is an ancient idol, "Shri Antariksha Parasnath Maharaj," believed by the Swetambaris to be self-existent. The deity is held in deep veneration by them, also by the Digambaris. It has apparently been a subject of controversy time out of mind whether it is a Swetambari or a Digambari idol, and whether as originally existent it was covered at the waist by a tie or band carved out of the stone or sand of which it is composed-as the Swetambaris assertor whether, it being apparently agreed that the private parts are not visible to the worshipper, this resulted not from any tie or band or other physical covering but from the actual posture of the idol itself, as is the contention of the Digambaris. The Swetambaris had been used from time to time to plaster the idol's body as a result of which that which was alleged by them to be a self-existent waist band had in the Digambari view been produced and the immediate occasion of the suit was that on the 13th February, 1908, the defendants 1 to 7, with other Digambaris acting in the interests of that seet, chiselled, as the plaintiffs alleged, by means of iron instrumente, the alleged self-existent tie and waistband from the body of the idol and removed the plaster and erased the lines on its hands and ears, outraging thereby the religious feelings of the Swetambaris. For all this the plaintiffs claimed Rs. 15,003 as damages. But the scope of the suit was not limited to that claim.—It became the medium for vindicating Swetambari pretensions ranging for beyond its immediate occasion. By their plaint the plaintiffs asserted that the property in and right of management of the entire temple was and always had been exclusively in the Swetambaris. On that footing they claimed substantive relief against the defendants as representing the Digambaris. And the defendants were not slow to take up the challenge so thrown down, for although from time to time objecting to the regularity of the suit



શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશ.

during its progress in India, they joined, without regret apparently, in this prolonged conflict, which, after nearly 23 years of litigation in India, has at length been brought before His Majesty in Council for final adjudication.

The Swetambari case as put forward by them can be shortly stated. Both the Temple of Shri. Antariksha Parasnath at Shirpur and that idol therein belong to their sect of the Jain community. It had been the uninterrupted privilege of the sect from time immemorial to worship the idol with the part showing the male organ covered up by a waist-tie and band and jewels and pastings on the body. The Swetambaris alone had uninterrutedly managed the affairs of the temple and of this idol, the Digambaris having no part or lot therein, until 1905, when, with due consideration, as it is put, for the desire of the Digambaris to worship the sacred deity in their own way, some members of the Swetambari sect disinterestedly effected an arrangement whereby the Digambaris were permitted to worship the idol at specified times without ornaments and under certain rules which safeguarded the religious beliefs and the customs of the Swetambaris. But after two year's co-operation the Swetambari followers had become convinced that the continuance of the association with the Digambaris was detrimental to the religious sentiments, rights and management of the Swetambaris, and on the 13th February, 1908, matters came to a head, when the idol was mutilated by defendants 1-7 in the manner already referred to. Since then the defendants had been obstructing the Swetambaris in placing upon the deity its accustomed ornaments and in restoring it to its self-existent form. And the plaintiffs claimed damages: injunctions restraining the defendants and other Digambari followers from raising any obstacle to the management of the Samsthan by the Swetambaris or the restoration of the image to its original form by them. Declarations were asked for, framed so as to obtain a decision from the Court that the Swetambari management of the temple and idol was absolute and uncontrolled; that no worship of the diety except in its self-existent condition and covered as required by the religious principles of the Swetambaris should take place, and injunctions were sought to make these declarations effective at the instance of the Swetambari.

#### શ્રી અંતરિક્ષ પાર્ધાનાયજ તીર્ય.



૪૫

The answering case of the Digambaris may not inadequately be described as a complete repudiation of the claims of the Swetambaris, with the counter-assertion, by themselves, of rights over the temple and the idol as extensive and as absolute as those put forward by the Swetambaris. Their case is to be found in the written statement of defendant No. 8, which was adopted as their own by the other defendants.

In the course of that statement the charges of the plaintiffs with reference to the alleged mutiliation of the idol by defendants are repudiated, and the views of the Digambaris with reference to the original form of the idol are put forward. With reference to these charges it may at once be stated that the plaintiffs'-allegations as to the defendants' responsibility were not established at the trial, and their claim for damages, which was resisted by the defendants on technical as well on substantial grounds, has failed and is no longer persisted in.

For the rest, the case presented by the written statement referred to was that the temple in question originally and absolutely belonged to the Digambari Jains, the Digambaris at Shirpur doing all the management, with the help and advice of other followers at Khamgaon and Karanja. The association between the two sects referred to in the plaint was stated to have been brought about by an invitation from the Digambaris to some respectable gentlemen from among the Swetambaris to join in a committee of managment under an arrangement which continued until 1908, when the Treasurer and Vice-President of the Committee, both Swetambaris, with a view of withholding the entire wealth of this Digambari temple, had kept back the accounts which, when called upon, they had agreed to present; in consequence of which conduct, as appears to be implied in the written statement, the association, itself originated by the Digambaris, came to an end at their instance. In confirmation of the assertion that the temple and idol were Digambari, it was pointed out in the statement that the Deity in question was Digambari in its position, having been installed by a Jain Digambari King in a temple of Digambari style and construction and that, itself a principal idol, it was surrounded by Digambari idols worshipped only by Digambaris. The Swetambari had never

શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશ.

worshipped this diety with the chaksu and tika and ornaments, and they had never been permitted by the Digambari so to do.

No conflict could be more complete or eleborate. Each of the two sects asserted an exclusive property in the temple and idol, with a right of management entirely uncontrolled. Joint control imposed by the one sect upon the other was a suggestion foreign to the cases of both. It was the common position as pleaded that the period of association, so vaguely referred to by both contestants, in no way impinged upon the absolute and exclusive rights claimed by each of them. The association as put forward on both sides was no more than a temporary arrangement that could at any time be brought to an end by those who by invitation had brought it into being. The vital importance of these identical pretensions will emerge in the sequel.

The cases so put forward were litigated at great length and over many years, first in the court of the Additional District Judge of Akola, and on appeal before the learned Judicial Commissioner of the Central Provinces. At the trial, many witnesses were called on both sides and many exhibits produced; 600 of these were put in on the plaintiffs' side alone. In the result, on the cases so made, the findings of both courts are concurrent and are expressed in judgments of great elaboration and meticulous care. Broadly, the findings are in favour of the Swetambaris. These had all along been in actual management of the temple and idol; their title and right of management had been exclusive, and they had been worshipping the image with jewels, ornaments and paintings, the male organ of the diety being covered with the waisttie and band for a period, which could not be definitely ascertained, but at any rate from 1847-48. The Digambaris had also been allowed to worship in their own way in the temple; but the witnesses of the Digambaris on the point of the ownership of the temple and its management were not believed.

As the result, however, of the evidence taken, the period of association gaurdedly dealt with by both disputants, assumed a significance more decisive than either of them had been prepared to acknowledge. It was disclosed that, at the commencement of the present century, the management of the temple, although nominally in the

#### શ્રી અંતરિક્ષ પાર્ધ નાયજ તીર્ય.



४७

hands of the Swetambaris, had been in fact usurped by the servants of the temple, known as Polkars, who for many years had exercised independent control and had become "perfect masters of the situation" as the learned Trial Judge expressed it. They set their employers at defiance, and, to consolidate their own position, tried to play off the Digambaris against the Swetambaris. They also maltreated and plundered the pilgrims. The two sects united to face a common enemy, and in order to deprive the Polkars of the powers they had usurped, the Digambaris, at the instance of the Swetambaris, agreed to co-operate, with the result that in May 1901, a joint committee of equal numbers of Swetambaris and Digambaris was formed to undertake the management of all affairs, the prime mover in the arrangement on behalf of the Swetambaris having apparently been Kalyanchand Lalchand one of the present respondents.

This committee, acting on behalf of both sects, joined in instituting criminal proceedings against the Polkars, who, as a result, were reduced to the position of servants of both. It was clearly the view of the learned Trial Judge, not dissented from on appeal, that but for the aid of the Digambaris then rendered, and but for the monetary assistance then provided by them, the temple and all control over it would have been lost to both sects.

This made all the more significant the proceedings at a general meeting of the Jains in 1905, at which, the Joint Committee still being in management, there was framed a scheme whereby the worship of the idol was to be performed by both sects in turns according to a regular time-table, which allocated precisely the same length of time for worship to each sect. The result, as held by both Courts, was that for the further period between the ejectment of the Polkars and the quarrel over the plastering of the idol in 1908, the two sects managed the temple through their committee, and worship was carried on by each sect in accordance with its own ceremonies and observances as prescribed by the time-table propounded in 1905. And, in the view of the learned Trial Judge, these arrangements set at rest all disputes as to worship and as to the management of the Samsthan so far as the peculiarities of their worship and devotion went, and they practically



શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશ

set a seal upon the recognised privileges of each party. Giving effect, therefore, to a plea of estoppel set up by the defendants, he held that the plaintiff Swetambaris could no longer deny the right of the Digambaris to the joint management of the temple and to the worship of the idol in their own way as both of these matters were in the year 1905.

The learned judge's decree is dated the 27th March, 1918. Naturally no declaration that the Swetambaris are entitled to any exclusive right of management is made, while the claims of the Swetembaris to exclusive privileges of worship are disallowed. The parties are to adhere to the time-table of 1905 and to obey the time regulations and procedure of worship in their own time as settled then. The collections of money and offerings are to be made by the two sects as hitherto from the time of the separation of their gudis and cash. The swetambaris are to be entitled to worship the image with the ornaments chaksu, tika and the like, according to their forms of worship, but only in their own time: no injunction is to restrain the Digambaris from insisting upon their right to worship the image without ornaments, and in their own way and in their own time according to the time-table. Each party is therefore directed strictly to adhere to the time-table and the time Timit imposed therein.

Finally, an injunction is granted against the Defendants and all other Digambasris restraining them from interfering with the Swetambaris in the plastering of the idol so as to show the configuration on it of a waistband and waist-tie and certain marks on the ears and palms, but the order directs that "these marks shall not be so bold and prominent so as to be offensive in any way, and they shall be shown with a light touch of plaster and as faintly as possible".

Both parties were dissatisfied, and the surviving plaintiff Swetambaris by notice of appeal and the defendant Digambaris by cross-objections to the decree, set up again before the court of the Judicial Commissioner. Central provinces, their respective cases as originally pleaded. Before that court, however, as stated in its judgment, the Swetambari appellants no longer contested the right of the Digambaris, as declared by the decree of the Trial judge, to worship in their own



way and in their own time, according to the time-table, to which must be added the statement of their Counsel before the Board that they now make no claim to the collections of money and offerings made by worshippers during the periods of worship assigned to the Digambaris. The cross-objections of the Digambaris having failed to impress the court, the issue there, at the end of the day, resolved itself into the question whether the Subordinate judge was wrong in refusing to grant to the Swetambaris a declaration of their exclusive right of management, Counsel for the Digambaris finally contending only for the retention of the joint management as decreed by the Subordinate Judge. In the result the Appellate Court declared and held that the Swetambaris were, on the facts found, entitled to the exclusive management of the temple, and that the plea of estoppel set up by the written statement had no reference to that position.

The conclusions of the Court are embodied in its decree of the 1 st October, 1923, It is from that decree that the present appeal is brought.

On full consideration of the whole case their Lordships have reached the conclusion that the decree is right.

The plea of estoppel contained in the written statement is perfectly general in its terms, and the defendants, when asked, refused to give any particulars of its meaning. In the absence of such particulars it seems to their Lordships impossible for the appellants to contend with success that it was thereby intended to set up against the plaintiffs' claim to exclusive management an estoppel which would at once be fatal to the same claim then being substantively put forward by themselves.

But the question is not only one of form or of pleading. It is also one of substance. The appellants' case forcibly presented to the Board was that the facts found by the learned Trial Judge imported an agreement between the two sects as definite and permanent in the matter of joint management, as the time table in the matter of worship was now admitted to be. No such agreement, however, is pleaded even in the alternative. No issue with regard to it was directed. No such issue could have been directed as the existence of such an

**પે**૦



શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશ.

agreement was entirely contrary to the only pleaded case either of the plaintiffs or of the defendants. Moreover the evidence taken was not pointed to any such issue, and as it stands, is, in all its prolixity on this issue, incomplete. In saying this, their Lordships have specially in mind the absence of Kalyanchand from the witness box-as absence only justifiable by the fact that this matter on which his evidence must have been so direct was not in issue at the trial. Lastly, the concession of the time-table now made by the respondents does not, as it seems to their Lordships, carry with it any admission of a right on the part of the Digambaris to participate in the management. No one has, in fact, suggested that the time-table without management is valuless, on the contrary, the evidence shows that this has been the prevailing order since the final rupture between the parties took place in 1908.

Their lordships need hardly affirm that they may call the Digambari right to the time-table as now declared, with all its implications, is in no sense a matter of favour. It is a matter of right by the Digambaris will bring them into conflict with the courts. Nor will they forget that, by the admission of their learned counsel before the Board, they make no claim to the collections of money and offerings made by worshippers during the Digambari periods of worship. With these matters kept fully in mind by the Swetambaris there seems to their Lordships to be no reason why under this arrangement the relations between the two sects should not in this matter be in the future entirely harmonious.

In the result, therefore, the appeal fails and their Lordships will humbly advise His Majesty that it be dismissed with costs.

Their Lordships will further humbly advise His Majesty that a petition lodged by the appellants for a stay of execution of the decree of the Judicial Commissioner be also dismissed with costs.





#### લેખક:—આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયકસ્ત્રસ્તિજ મહારાજ (ગતાંક પૃષ્ઠ ૨૪ થી ચાલુ)

УY

અમર શાંતિ મેળવવા પ્રભુના જીવનમાં જીવતાં શીખવાની જરૂરત છે. ઔદયિક ભાવના દ્વરેક પ્રસંગામાં અપનાવવાની અત્યંત આવ-શ્યકતા છે. અનુકૂળતા તથા પ્રતિકૂળતાની ભાવ-નાના અનાદર કરીને ઔદયિક ભાવની દરેક અવસ્થામાં દ્રષ્ટા તરીકે રહેવાની જરૂરત છે. કર્તા તથા ભાકતાના અભિમાનથી નિવૃત્ત થઇને અંતરમાં અનુકૂળ પ્રતિકૂળ હર્ષ-શાક આદિ કાેઈ પણ પ્રકારની વિકૃતિને અવકાશ ન प्र**इतिस्व**३५ સમભાવમાં રહેવાથી આત્મસ્વરૂપ સાચી શાંતિ વિકાશ પામે છે. સાચી શાંતિ માટે કાેઇપણ જડાત્મક વસ્તુની આવશ્યકતા નથી. પરપૌદૃગલિક વસ્તુની વિકૃતિસ્વરૂપ અનુકૂળતાની પણ અંશમાત્ર પણ નથી, કાઇપણ પ્રસંગમાં મુંઝા-વાની જરૂરત નથી. કારણ કે પ્રતિકૂળતાની માન્યતાથી અજ્ઞાનતાને લઇને મૂંઝવણ થાય છે. જેટલી પ્રતિકૂળતા હાય છે તેટલા જ અશુલના ઉદયના ક્ષય થાય છે, માટે તે કમ નિજ રવાથી આત્મશુદ્ધિનું કારણ ખને છે અને આત્મવિકાસમાં અનુકૂળતા મળે છે, તેથી અજ્ઞાનથી માનેલા પ્રતિકૂળ પ્રસંગ આત્મઉપ-ચાેગી છે. તેથી સમસાવે દરેક પ્રસંગના આદર કરવાથી અને વિષમભાવ વિકૃતિના ત્યાગ કરવાથી શાશ્વતી શાંતિના વિકાશ થાય છે.

¥¢ •

જો કે શાતા પણ એક પ્રકારના ઔદયિક

ભાવ છે અને તે વેદનીય કર્મની પ્રકૃતિ છે, છતાં અનાદિ કાળના પુદ્દગલભાગી આત્માને તે અનુકૂળતાના મિથ્યાજ્ઞાનથી ગમે છે અને અશાતાના ઉદય ગમતા નથી. ખાકી તા શાતા તથા અશાતાના ઉદય પૌદૃગલિક કર્મની વિકૃતિ હાવાથી આત્માન દી આત્માને માટે ગમવા ન ગમવા જેવું કશું ય હાતું નથી; કારણ કે આત્માન દી આત્મા વિકૃત દૃષ્ટિથી જોતા જાણતા નથી. ત્રણે કાળમાં નિર્વિકાર અને નિવિકલ્પ છે. એમ સાચું જાણે છે, સમજે છે. ભાવમાત્ર પાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે વર્તે છે. આત્મભાવ આત્મ સ્વસાવ પ્રમાણે વતે છે. અને અનાત્મ-ભાવ અનાત્મ સ્ત્રભાવ પ્ર**મા**ણે વર્તે છે. આત્મ-ભાવના સ્વભાવમાં ભેંદ નથી, પણ અનાત્મ-ભાવમાં રૂપી તથા અરૂપીપણાના લોદને લઇને સ્વભાવ લોદ છે. અને નિરુપચરિત હાવાથી તાત્વિક છે. ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને પુદ્દગલ આ ચારે અનાત્મભાવા સ્વભાવ લેદવાળા છે: આ ચારમાં વિભાવને અવકાશ નથી. ફક્ત પુદ્દગલને અનાદિથી આત્મસંસર્ગને લઇને કર્મ સ જ્ઞાવાળું પુદ્રગલાસ્તિકાય વિભાવ દશા જેવું ભાસે છે, પણ તે ઐાપચારિક હાવાથી અતાત્વિક છે. જો કે આત્મતત્વ કર્મ સંસર્ગને લઇને રૂપી છે, છતાં તે તાત્ત્વિક છે; તેમજ તેની વિભાવદશા પણ અતાત્ત્વિક છે. આ પ્રમાણે પુદ્દગલભાગી આત્મા ઔદયિક ભાવને આધીન રહે છે, અને તેથી તે સુખ−દુઃખ, હુષ્-શોક આદિ કર્મના વિકાશસ્વરૂપ ઔદયિક ભાવને જ પ્રધાનતા આપે છે. જેમ જેમ પુદ્દગલાન દીપણ

પર

1

શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશ

થાય છે, અર્થાત ઉપશમભાવ પ્રાપ્ત કરે છે તેમ તેમ કર્મ જન્ય હર્ષ-શાક આદિ વિકૃતિ- ઓથી મૂકાય છે. અને ઔદયિકભાવામાં દ્રષ્ટા તરીકે રહે છે. આવા ઔપશમિકભાવવાળા જ સાચા જ્ઞાની હાઇ શકે છે, માટે ઉપશમભાવ કેળવવાના પ્રયાસ કરવાની જરૂરત છે; પણ કેવળ ભાષાઓના પરિચય કરીને તેમાં લખાયલાં પુસ્તકા માત્ર વાંચી સંભળાવી મિશ્યા- જ્ઞાનથી કુલાવાથી કાંઇપણ:સિદ્ધિ નથી.

#### **Y**(9

જો કે કમેનાિ છેડા તા આ કાળમાં આવી શકતા નથી, કારણ કે કર્મીના છેડા આવવા એટલે કમથી છૂટી જવું -મુક્તિ :મેળવવી. તે આ દ્રષમકાળમાં કાેઇપણ જીવ મુક્તિ મેળવી શકે નહિ. સંસારમાં છવાના માટા ભાગ પુદ્દગલાન દી હાવાથી સત્વહીન ખની રહ્યો છે એટલે આ કાળમાં કાઇપણ મુક્તિના અધિકારી નથી. તા પણ ઉદયના છેડા એટલે કર્મના ક્ષાચિકભાવ નહિ પણ ઉપશમભાવ કે ક્ષાચાપ-શમિક ભાવ થવાથી આત્માને કાંઇક સુખશાતા મળી શકે છે. આત્મા સારી ભાવના અને પવિત્ર વિચારા કરી શકે છે. વેદનીય કમે ઉદયમાં આવેલું ક્ષય થવાથી અને સત્તામાં રહેલાના ઉપશમ થવાથી તેમજ શાતા વેદનીના ઉદય થવાથી માહાધીન થયેલા અનાદિ કાળના અલ્યાસવાળા આત્મા સુખ-શાંતિ માને છે. માહનીય ક્ષય ગયેલા આત્માએોને કાેઇપણ શભાશભ કર્મના ઉદય કનડી શકતા નથી. સંપૂર્ણ પાતાનું સ્વરૂપ મેળવ્યા પછી સુખ-શાંતિ તથા આનંદ માટે શાતાવેદની કે ખીજા કાેેકપણ શુભ કમેના પુદ્દગલાે ભાેગવવાના આત્માને જરૂરત રહેતી નથી.

#### 86

દુષમકાળના જીવાની પરિણતિ અને પ્રવૃત્તિ ઉપરથી જાણી શકાય છે કે પાતાના સ્વરૂપને એાળખનાર કાેઇ નથી તાે પછી તે સ્વરૂપને મેળવવાનું તેા કયાંથી અની શકે ? ખાકી ચાપડીઓ-પુસ્તકામાં વાંચીને માઢેથી બાલી જનારા તેમજ અનુભવશન્ય કાલ્પનિક વાતા કરનારાઓના તા અત્યારે ટેડ્ટા નથી. પણ અતુસવી સ્વરૂપસ્થ ચૈતન્ય મહાપ્રભુનાં દર્શન તા આ કાળમાં અત્યાંત દુર્લ ભ છે. પાતાના સ્વરૂપને ઓળખ્યા સિવાય અને અજ્ઞાત લેદના ઉકેલ્યા સિવાય પુદ્દગલાસ્તિકાયના આશ્રિત અનીને કેવળ અન્નત્યાગથી આત્માની ઉન્નતિનું અજ્ઞાત જનતાને સમજાવીને શરીર કુશ અનાવનારાએાની સંખ્યા પણ સારા પ્રમા-ણમાં જણાય છે. પણ પુદૃગલાસ્તિકાયથી અલિમ અનાસકત જડ તથા જડના વિકાર-સ્વરૂપ બાહ્ય જગતના સંગથી વિષયરૂપ અંતરંગ જગતના સંસર્ગથી મુકાઇ ગયેલા ભાગ્યેજ કાઇક હશે. અસ્ત ! જગતને ગમે તેમ કરે, આપણે તો આપણા આત્મા પૂરતું જ લક્ષ્ય આપવાનું છે. આપણે કર્મોથી મુકાયલા નથી. આઠે કર્મ ઉદયમાં તથા સત્તામાં વિદ્યમાન છે, બધાયે કર્મીને સમૂળ નાશ કરવાનું આપણામાં અળ-વીર્ય નથી, તો પણ ઉદયમાં આવેલાં કર્મને નિષ્ફળ બનાવવાને માટે કાંઇક પ્રયત્ન કરવાની જરૂરત ખરી. સમ્યગુત્તાનદ્વારા કર્મ ને નિર્ણળ અનાવવાથી ઉદયમાં આવેલા કર્મની અસર આપણા ઉપર થઇ શકતી નથી. અનાદિકાળથી પુદ્દગલાસ્તિકાયમાં એાતપ્રોત થયેલાં આપણા આત્મા અનુકૂળ પ્રતિકૂળ વસ્તુઓના સંસર્ગથી સુખ-દુ:ખ, હર્ષ-શોક भानवाने देवाई काय छे.



# ક. કા. સ. શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજીની અપૂર્વ મહાનુભાવતા–અદ્વિતીય ઉદારતા.

લેખક:-મુનિરાજ શ્રી દર્શનવિજયજ મહારાજ (ત્રિપુડી)

આપણે આચાર્ય શ્રીએ સિહરાજ જયસિંહ-ને આપેલ ધર્માપદેશના સાર ટ્રંકમાં જોયાે. એ જ સૂરિપુંગવે પાતે સમયે સમયે પ્રબાધેલા ધર્માપદેશ પાતાના જીવનમાં ઉતારી જે અપૂર્વ મહાનુભાવતા, અદ્વિતીય ઉદારતા અને પરમા-ત્કૃષ્ટ સમભાવ દર્શાવ્યાે છે એ પણ સમજવા યાેગ્ય છે.

સૂરિજીના યુગ ગુજરાત માટે ખરે જ સુવર્ણુ યુગ—હૈમયુગ જ રહ્યો છે કે ભારતી ઇતિ-હાસમાં પણ આ યુગ-સુવર્ણુ યુગ તરીકે ઓળ-ખાય એવાં મહદ્દ કાર્યા આ યુગમાં થયાં છે.

સૌરાષ્ટ્રના પ્રભાસપાટણમાં આવેલ સામ-નાથ મહાદેવના મ'દિરના જર્ણોદ્ધારના પ્રસંગ એક અપૂર્વ ભાસે છે.

મહં મદ ગીજનીએ આ મંદિર ૧૦૮૦-૮૧ માં તોડયું, એની સંપત્તિ-મૂર્તિ જ્યાતિલિ ગના ડુકડા કર્યા અને એના ચંદનનાં કારીગરી-વાળાં દ્વાર પણ લઇ ગયા. ત્યાર પછી ભીમ-બાણાવળીએ આ મંદિરના જોણે દ્વાર તા કરા વ્યા હતા પરંતુ એ મંદિર હવે જણે-શીણું થયું હતું. એના આમૂલચૂલ સુધારા થવાની જરૂર હતી.

એ મંદિરના મુખ્ય અધિષ્ઠાતા ભાવખૃદ્ધ-સ્પતિ (ગંડ ખૃદ્ધસ્પતિ)એ આવી રાજાને–મંત્રી-ઓને આ વાત કાને નાંખી અને સામનાથના મંદિરના જોણાંદ્ધાર થવા જોઇએ એમ વિન તિ કરી પરંતુ એમની વિન તિ ક્લવતી ખને એમ એમને લાગ્યું નહિં, એ પંડિતે જોઇ લીધું. રાજા જૈનાચાર્યના ઉપદેશની અસરમાં પૂર્ણ રીતે ખે ચાયેલા છે. રાજસભાના સદસ્યા અને થીજા પંડિતરતના ઉપર પણ શ્રી હેમચંદ્રા-ચાર્ય જની વાણીનું અદ્દભૂત વર્ચ સ્વ જામેલું છે. એણે આવી સૂરિજીને વિન'તિ કરી છે. સૂરિજી મહારાજે પણ રાજધર્મને યાેગ્ય-ઉચિત કર-વાની રાજાને સલાહ આપી છે. આખરે સામ-નાથના મંદિરના મૂળથી જ સુધારા કરવાનું રાજાએ કરમાવ્યું છે. ખૂહસ્પતિએ પ્રસાસપાટણ જઇ શુલ મુહુર્ત ખાતમુહુર્ત કરાવ્યું અને એની વધામણીના સમાચાર રાજાને અને સૂરિજીને માકલ્યા. રાજાએ સૂરિજીને પૂછ્યું – આ મ'દિરનું કાર્ય નિર્વિદને કઇ રીતે થાય? ત્યારે સુરિજીએ રાજાને કહ્યું છે-આ ધર્મ-કાર્યમાં આવતું વિધ્ત ટાળવા માટે મંદિર ઉપર ધ્વજા ચંડે ત્યાં સુધી નિષ્કપટ ખ્ર**દ્યા**ચર્ય પાળ-વાના અથવા મધ અને માંસ તજી દેવાના એમાંથી એક નિયમ પાળવા જોઇએ**—** નિયમ લ્યાે."

રાજાએ નિયમ લીધા કે મંદિર ખની જાય ત્યાં સુધી મદા અને માંસ ન ખાવાં. બે વર્ષે મંદિર તૈયાર થયું. રાજાને આ સમાચાર મત્યા અને લીધેલી પ્રતિજ્ઞામાંથી છૂટવા માટે ગુરુજીને પૂછ્યું કે-હવે મારી પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ થઇ માટે મને છૂટ થઇ ગઇ. ત્યારે સ્ફરિજીએ કહ્યું છે કે-જયાં સુધી એ મંદિરમાં લગવાન શંકરનાં દર્શન ન થાય ત્યાં સુધી આ નિયમ પાળા એ સારું છે.

રાજાએ તે કળ્યુલ્યું છે, પરંતુ રાજા તે! સૂરિજીનું ઔદાર્થ, સમલાવ અને નિષ્પક્ષ

શ્રી આત્માનંદ પ્રકાસ

વૃત્તિ જોઇ અંતરમાં રાજી થયાે. સૂરિજીને હુદયપ્રેમપૂર્વક નમન કરી અંજલી આપી.

राजां शे शंभ सक्षामां सूरिवरना आ गुण्नेनी भूरि भूरि प्रशंसा हरी; परंतु संसारने। क्षेष्ठ अटल नियम छे हे राज हें से। मानसरी-वरना प्रेम मौहितहने। आहार हरी प्रमाह पामें छे त्यारे हागडां जा जां हा आंजियाना मेला जलमां यांच मारी राष्ट्र थाय छे. जेम राजेन्द्र हुमार पाले सूरिष्ट्रनी प्रशंसा हरी त्यारे के ह सक्ये இला थर्डने हहीं—नामवर, आंपे ज्ञान्य ते अहं जराणर हथे हिन्तु सूरिष्ट्रनी साची निष्पक्षपातता ता त्यारे ज्ञाय हे पाते प्रलास प्रधारे, अने सामनाथ महाहेवना हेवणनी प्रतिष्ठां भां लाग हथे. नहि तो ते मात्र वाण्यी जिल्डा हिन्ता समजाशे.

રાજેન્દ્ર:—તમને હજી પણ સ્ર્રિજીના સ્વ-ભાવના પરિચય જ નથી થયા. સૂરિજી તા આવશે જ.

ત્યાં તેા સૂરિજી પણ રાજસભામાં પધાર્યા. રાજાએ સૂરિજી મહારાજને પ્રભાસપાટણ પધારવાની આગ્રહપૂર્વક વિનંતિ કરી.

સૂરિજીએ કહ્યું-રાજન ! તીર્થયાત્રામાં આવવા માટે અમને અતિથિઓને બહુ આશ્રહની જરૂર ન હાય. હું પશુ આવીશ. એટલે રાજાએ કહ્યું-આપને માટે સુખા-સનના પ્રખંધ કરું છું.

સૂરિજી:—અમારે તા પગપાળા જ સદાયે યાત્રા કરવાની હાય છે. અમે તા સિદ્ધાચલજી, ગિરિદુર્ગ-ગિરનાર વગેરે તીર્થાની યાત્રા કરતાં ખરાખર સમયસર ત્યાં આવી પહેાંચીશું. ખસ અમે તો અહીંથી આજે જ પ્રયાણ કરીશું. તમે જે દિવસે પ્રસાસપાટણ પહેાંચશા તે દિવસે ત્યાં મળીશું.

આ સાંભળીને આખી સભા ચક્તિ થઇ ગઇ. સૂરિજીના પ્રતિસ્પર્ધીઓ તો ઠેરી ગયા.

અનુક્રુમે સ્વિશ્ મહારાજ તો શ્રી શતું-જય તીર્ધ અને ગિરનારની તીર્ધયાત્રા કરી, જે દિવસે રાજાના પ્રભાસપાટ્યમાં પ્રવેશ હતા તે જ દિવસે પ્રભાસપાટ્ય પહોંચી ગયા. રાજા પ્રવેશાત્સવ સમયે જ સ્વિશ્ મહારાજને આવેલા જોઇ બહુ જ પ્રસન્ન થયા.

ભગ્ય મહાત્સવ થયા. અધા નવીન તૈયાર થયેલા ભગ્ય મંદિરમાં ગયા. ત્યાં રાજા વગેરે-એ સ્તુતિ કરી. વળી કાઇકે કહ્યું. સૂરિજી તાે પાતાના દેવ સિવાય ખીજા દેવને નથી નમતા. સૂરિજીની સામે રાજાએ પણ જોયું. સૂરિજીએ તરતજ—

\*भवबीजाङ्कुरजनना रागाद्याः क्षयमुपागता यस्य ब्रह्मा वा विष्णु वा हरो जिनो वा नमस्तस्मै॥

यत्र तत्र समये-વગેરે <sup>શ્</sup>લેકિકાથી લેકિકાત્તર દેવની યથાર્થ સ્તુતિ કરી.

\* આ સ્તુતિના મર્મ સમજવા માટે તા સૂરિજીએ બનાવેલું આપું "મહાદેવ સ્તાત્ર' વાંચવા વિચા-રવા જેવું છે. આ સ્તાત્રમાં સાચાં મહાદેવ કયા હાઇ શકે તેમનું સ્વરૂપ કેવું છે વગેરે ખહુ જ છુદ્દિગમ્ય યુક્તિઓથી ચચ્યું છે.



#### ୬<u>୪୪୪୪୪୪୪୪୪୪୪</u> **୧**୯୯୯ ୧୯୯୯

#### ( લેખિકા:—મૃદુલાબ્હેન છાેટાલાલ કાેડારી-લીંખડી. )

જૈન શાસનના સિદ્ધાંત સ્યાદાદ છે. સ્યાદાદ એટલે અને કાંતવાદ – સાપેક્ષવાદ. એક જ વસ્તુમાં પ્રમાણિક દૃષ્ટિએ જે જે ધર્મા દૃષ્ટિએ એ જે ધર્મા દૃષ્ટિએ એ એ ધર્મા દૃષ્ટિએ એ એ ધર્મા દૃષ્ટિએ એ એ ધર્મા દૃષ્ટિએ એ એ ધર્મા દૃષ્ટિએ એ એ ધર્મા દૃષ્ટિએ એ એ ધર્મા દૃષ્ટિએ એ ધર્મા દૃષ્ટિએ એ એ ધર્મા દૃષ્ટિ

એક જ વસ્તુમાં જુદી જુદી અપેક્ષાએ અનેક ધર્મા વિદ્યમાન છે; પરસ્પર વિરોધી ધર્મા પણ વિદ્યમાન છે. છતાંય તે વિરુદ્ધ ધર્મા પણ એકમેકના સાપેક્ષ રહીને એક જ પદાર્થમાં રહી શકે છે. જેમ એક જ વ્યક્તિ અમુક અપેક્ષાએ પિતા હાય છે અને અમુક અપેક્ષાએ પુત્ર પણ હાય છે. આ રીતે પિતૃત્વ અને પુત્રત્વ એ ઉભય વિરુદ્ધ ધર્મા પણ સાપેક્ષભાવે પ્રમાણિકપણે એક જ વ્યક્તિમાં રહી શકે છે. અને પ્રામાણિક પણ એક છે.

એ જ રીતે એક જ વસ્તુમાં અપેક્ષાએ નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ વગેરે વિરુદ્ધ ધર્મોનું પણ પ્રામાણિક અસ્તિત્વ હાઇ શકે છે. વસ્તુમાત્ર સ્વસ્વભાવની અપેક્ષાએ અવિગળ, સ્થિર, નિત્ય હાય છે. તેના પરિણામાનું અથવા તો અવસ્થાઓનું પરિવર્તન થાય છે. આમ હાવા છતાંય તે મૂળ રૂપે ધ્રુવ રહી શકે છે. જેમ સુવર્ણ દ્રવ્ય કુંડલ, વલય વગેરે રૂપ અનેક અવસ્થાઓના પરિવર્તનમાંય સુવર્ણ રૂપે તા અગલ જ છે, નિત્ય જ છે તેમ અથવા તા મનુષ્યત્વ, દેવત્વ વગેરે ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાઓના પરિવર્તનમાંય આત્મદ્રવ્ય તા ઘુવ, નિત્ય જ છે. આલ્ય, યૌવન વગેરે અવસ્થાઓના

પરિવર્ત નમાંય દેવદત્ત ત્યક્તિ તરીકે તો સ્થિર જ રહે છે. તે જ રીતે વસ્તુમાત્ર સ્વસ્વઅવસ્થાઓના પરિવર્ત નમાં એટલે કે નૃતન અવસ્થાઓના ઉત્પાદ અને પૂર્વાવસ્થાઓના વિષયમાંય ધ્રુવ રહી શકે છે. સ્યાદ્ધાદ આ રીતે પ્રામાણિક અપેક્ષાપૂર્વ ક વસ્તુ માત્રના પ્રત્યેક ધર્મ ને પૂર્ણ ન્યાય આપી સ્વીકારે છે. એક જ વસ્તુગત સામાન્ય-વિશેષ અથવા લેદ—અલેદ વગેરે ધર્મીને સ્યાદ્ધાદ સંકલિત દૃષ્ટિએ ન્યાયપૂર્વ ક સ્વીકારે છે અને તેથી સ્યાદ્ધાદના અર્થ એ જ થાય છે કે પ્રામાણિક અપેક્ષાપૂર્વ ક એક જ વસ્તુમાં મુખ્ય- લાવે પરસ્પર તાતકાલિક વિરુદ્ધત્યા દૃષ્ટિગાચર થતા એવા પણ ઉભય ધર્મીના સ્વીકાર કરવા.

સ્યાદ્ધાદર્જે સંકલનાજન્ય દક્ષિથી વસ્તુના પૂર્ણુ ધર્મોના સ્વીકાર કરે છે તે દક્ષિ ઉભય પ્રકારની છે. તેને સાંકેતિક ભાષામાં દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક કહે છે.

એ તો નિશ્ચિત જ છે કે એક જ વસ્તુમાં સાધારણુ–અસાધારણુ; સજાતીય કે વિજાતીય ધર્મી અસ્તિત્વ ધરાવે છે. જેમ એક જ ઘટમાં ઘટત્વ, પાર્થિવત્વ, દ્રવ્યત્વ, સત્વ, પ્રમેયત્વ ઇત્યાદ સાધારણુ ધર્મી પણ છે અને જલાહર-ણાદિરૂપ ક્રિયાકારિત્વ, મૃત્તિકાજન્યત્વ અથવા તદ્વ્યક્તિત્વ ઇત્યાદ અસાધારણુ ધર્મી પણ છે. સાધારણુ ધર્મીને સદશપરિણામ કહેવાય છે અને અસાધારણુ ધર્મીને વિસદશપરિણામ કહેવાય છે અને અસાધારણુ ધર્મીને વિસદશપરિણામ કહેવાય છે. સદશપરિણામથી એક જ વસ્તુની તેને સજાતિય સકલ વ્યક્તિઓમાં અનુવૃત્તિ થાય છે, અનુગત વ્યવહાર થાય છે અને અલોદ

**W** 

નિર્શિત થાય છે. જ્યારે વિસદશપરિણામથી તે વસ્તુની સકલ સજાતિય કે વિજાતિયાથી વ્યાવૃત્તિ થાય છે, ભેદ નિર્શિત થાય છે. જેમ એક જ ઘટ સત્વરૂપ સર્વસાધારણ ધર્મના યાગે વસ્તુ માત્રની સાથે અનુવૃત્ત છે, અભિન્ન છે અને એ જ ઘટ તદ્વ્યક્તિત્વરૂપ સ્વગત અનન્ય સાધારણ ધર્મના યાગે બીજા બધા ઘટાથી અને પટાદિથી વ્યાવૃત્ત છે, બિન્ન છે.

આ રીતે સાધારણુ અને અસાધારણુ ધર્મી એક જ વસ્તુમાં પ્રામાણિકપણે વિદ્યમાન છે. એમાં પણ ઉત્તરાત્તર સાધારણ ધર્મ અનુવૃત્તિ અને વ્યાવૃત્તિ ઉભય કરાવે છે. જ્યારે અંતિમ સાધારણુ ધર્મ માત્ર અનુવૃત્તિને જ કરાવે છે, અલેકને જ દર્શાવે છે. અને અંતિમ અસાધારણુ ધર્મ માત્ર વ્યાવૃત્તિને જ કરાવે છે, બિન્નતાને જ કરાવે છે, બિન્નતાને જ કરાવે છે, બિન્નતાને જ કરાવે છે,

એક જ વસ્તુના અનુગામી સાધારણ ધર્મોના યાગે વસ્તુ નિત્ય અથવા અભિન્ન છે જ્યારે પ્રતિક્ષણ ઉત્પાદ અને વિનાશને પામતા સ્વસ્વ પરિણામાના કારણે તે જ વસ્તુ ભિન્ન અથવા અનિત્ય પણ હાેઇ શકે છે.

પરિણામા, અવસ્થાઓ કે ધર્મા વસ્તુથી સવલ્યા જીદા નથી પરંતુ વસ્તુની એક વિશિષ્ટ અવસ્થારૂપ જ હાય છે. જેવી રીતે આકાશ વિશિષ્ટ શુદ્ધથી ભિન્ન ન હાવા છતાંય ઘટાકાશ, પટાકાશ વગેરે રૂપવિશિષ્ટ અવસ્થાઓના કારણે ભિન્ન ભિન્ન રૂપે સ્વીકારાય છે. આમ છતાં ય આકાશને તો એક જ માનવામાં આવે છે. આ નિયમને અનુસાર અવસ્થાઓ પણ વસ્તુના વિશિષ્ટ પરિણામરૂપ હાવાથી તથા વસ્તુ સાથે સ્વરૂપ સંખંધથી સંખદ્ધ હાવાથી વસ્તુથી ભિન્ન નથી થઇ શકતી છતાં ય જેમ સુવર્ણની કુંડ- લાદિ અવસ્થાઓ ભિન્ન ભિન્ન રૂપે વ્યવહારિક દૃષ્ટિઓ માન્ય છે તેમ પ્રામાણિક દૃષ્ટિએ પણ

વસ્તુની ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાએા માન્ય રખાય છે. તાત્પર્થ એ જ છે કે જેવી રીતે જલમાં ઉત્પન્ન થયેલા પરપાટા જલની એક વિશિષ્ટ અવસ્થા રૂપ છે. સર્વથા જલરૂપ પણ નથી અને સર્વથા જલના અભાવરૂપ પણ નથી તેવી જ રીતે વસ્તુની ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાએ। પણ વસ્તુથી સર્વથા ભિન્ન પણ નથી અને સર્વથા અભિન્ન પણ નથી. આ રીતે વસ્તુનું સ્થાયી અને અસ્થાયી એમ ઉભયરૂપથી તન્મયત્વ ખનેલું છે. જે દર્ષિ. અભિપ્રાય અથવા તા જ્ઞાનવિશેષમાં દ્રવ્યની મુખ્યતા હાય અથવા તા જે બાધ-વિશેષ પ્રધાનભાવે વસ્તુના અનુગામિ–સ્થાયી રૂપને સ્વીકારે તેને દ્રવ્યાર્થિક કહેવાય અને વસ્તુગત અસ્થાયીરૂપને અથવા વસ્તુના વિશિષ્ટ પરિણામને પ્રધાનભાવે જે બાધવિશેષ સ્વીકારે તેને પર્યાયાર્થિક કહેવાય. આ રીતે બંને દૃષ્ટિએા સ્વસ્વકલ્પનાનુસાર અને રુચિઅનુસાર વસ્તુગત સંવલિત ઉભયધર્મમાંથી એક એક ધર્મને પ્રધાનપદાર્પ છ કરે છે. પરંતુ વાસ્ત્રવિક રીતે તા એ ઉગ્લયધર્મી પ્રધાનભાવે જ રહેલા છે અને તે પણ તાદાત્મ્ય સંબ ધથી જ સંવલિત રૂપે જ રહેલા છે એટલે સ્વરુચિયનસાર તે ઉમયધર્મીનું પૃથક્કરણ કરી અન્યતરનું નિર્ધા-રણ કરવું એ કલ્પનાજનિત જ છે. અને તેથી જ પ્રત્યેક ઉસયદર્શિને અપૂર્ણ માનવામાં આવે છે તેમાં પણ એ અપૂર્ણ દૃષ્ટિ જો સ્વેષ્ટરૂપે નિર્ધારિત ધમ ના અસ્તિત્વ વિના વસ્તુમાં વિદ-માન અન્ય ધર્મના સર્વથા અપલાપ જ કરે. ગૌહાભાવે–ઉદાસીનભાવે–પણ સ્વીકાર ન કરે તા એ દર્શિને મિશ્યાદર્શિક હેવાય છે. તે તે દ્રષ્ટિને સ્વસ્વકલ્પનાનુસાર અવશ્ય સ્વેષ્ટ ધર્મને મુખ્યત્વે સ્વીકારવાના ન્યાયી અધિકાર છે, પર'તુ તે વસ્તુગત અપર વિદ્યમાન ધર્મના સર્વથા નિષેધ કરવાના જરાય અધિકાર નથી. કદાચિત સ્વપૃષ્ટચથે' સ્વમર્યાદામાં રહીને અન્ય

स्याद्वाह.

**W** 

૫૭

ધર્મનું ખંડન કરવામાં આવે તા ય ળાધ ન ગણાય પરંતુ વિદ્યમાન ઇતર ધર્મના સર્વથા અભાવ જ માનવામાં આવે તા તે અન્યાય જ છે. આથી જ ઉભય દિષ્ટિઓા સ્વસ્વ કલ્પનાનુ-સાર એકાંશગ્રાહક હાેઇ અપ્ણું તા છે જ ખલ્કે ભ્રાન્ત કે બાધિત થઇ જવા પણ સંભવ છે.

જયારે સ્યાહાદ ઉભયદષ્ટિનું પ્રામાણિક સંવલન કરી ઉભયદષ્ટિના વિષયને પ્રામાણિકપણે સ્વીકારે છે. આથી જ સ્યાહાદ પ્રમાણુ પરિ-પૂર્ણુ અર્થ બ્રાહક છે, સર્વતાપુર્ખી સમન્વિત વ્યાપકદષ્ટિમાન છે તેમ જ ન્યાયનિષ્ઠ છે.

વસ્તુના જે જે ધર્મી જે જે અપેક્ષાએ જે રીતે વ્યવસ્થિત હોય તે તે ધર્મોને તે તે અપેક્ષાએ સ્થાયાદ સ્વીકારે છે, પરંતુ કલ્પનાથી વિભક્ત નથી કરતા અથવા તા તફગતધર્મીનું પૃથક્કરણુ નથી કરતા પણ તે તે ધર્મીનું પ્રામાણિકપણે નિર્ધારણ કરાવે છે તેથી સ્યાદાદ પ્રમાણ સકલ પ્રમાણામાં શ્રેષ્ઠ પણ છે.

ઉપર્યું કત દિષ્ટિઓ પણ અલવત્તર એવા સ્યાદાદ પ્રમાણની અનુયાય હાય અને સ્વ-મર્યાદામાં રહીને સ્વેષ્ટ ધર્મનું જ પ્રતિપાદન કરે તા પણ એ વાસ્તિવિક છે, પ્રામાણિક છે. તાત્પર્ય એ છે કે–સ્યાદ્ભાદ પ્રામાણિક અપેક્ષાએ વસ્તુગત ઉભય ધર્મનું અથવા ઉસય ધર્મ-વિશિષ્ટ વસ્તુનું પ્રતિપાદન કરે છે જયારે ઉભય દિષ્ટિઓ સ્વક્લ્પનાનુસાર પ્રથક્ષ્ટુત્ પ્રત્યેક ધર્મનું અથવા પ્રત્યેક ધર્મ વિશિષ્ટ વસ્તુનું પ્રકાશન કરે છે.

વ્યવહારપથમાં મિલિત ઉભય ધર્મોદ્વારા પ્રયોજન સિદ્ધિ થઇ શકતી નથી તેથી ઉસય દષ્ટિની પૃથક્ પૃથક્ સાપેક્ષભાવે આવશ્યકતા છે. જયારે પારમાથિંક પથમાં વસ્તુતત્ત્વના પ્રામાણિક નિર્ધાર જ મુખ્ય પ્રયોજનરૂપ હાેઇ સ્યાદ્ધાદની આવશ્યકતા છે.

સ્યાદ્ધાદ સમશીલ હાઇ પ્રત્યેક ધર્મને આવકારે છે જ્યારે પૃથક્ પૃથક્ દક્ષિઓ સ્વેષ્ટાંશ ગ્રાહક હાઇ ઇષ્ટ ધર્મને જ પ્રધાન પદાર્પણ કરે છે. આથી એમ પણ સિદ્ધ થાય છે કે સ્યાહાદ દિશ્ચિનો સાપેક્ષ છે જ્યારે પ્રત્યેક દિશ્ચા સ્યાહાદની પણ સાપેક્ષ છે. જો સ્યાહાદ પ્રત્યેક દિશ્ના સાપેક્ષ ન હોય તો તે પ્રામાણિક નથી કારણ કે પ્રત્યેક દિશના અવલં ળન વિના વ્યવહાર પથ સિદ્ધ થઇ શકશે નહિ. એ જ રીતે પ્રત્યેક દિશ્વ પણ સ્યાહાદની સાપેક્ષ તા વિના અપ્રામાણિક છે, કારણ કે એના વિના વસ્તુતત્વના યથાર્થ નિધાર થઇ શકે તેમ નથી. બલ્કે બ્રાન્તિ થઇ જવા સંભવ છે. આથી સમજાશે કે સ્યાહાદ એ સંશયવાદ નથી, સાંકર્યવાદ નથી કે બ્રમવાદ નથી પરંતુ વાસ્તવવાદ છે, પ્રામાણિકવાદ છે. એના યોગે જ તે તે સંશય અથવા બ્રમ વગેરેનું નિવારણ થાય છે અને ન્યાયી દશ્ચિએ તે તે ધર્મોનું પ્રામાણિક નિર્ધારણ થાય છે.

એ એક દુઃખદ ઘટના છે કે આધુનિક પ્રામાણિકાએ સ્યાદ્ધાદના પરિપૂર્ણ અભ્યાસ કર્યા નથી, એનું સમનન પરિશીલન કર્યું નથી. જેના યાગે સર્વતામુખી વ્યાપક દૃષ્ટિમાન સ્યાદ્ધાદરૂપ ખલિષ્ટ પ્રમાણને સંશયવાદરૂપ માની લેવાય છે.

कंभ એક જ वस्तुमां हैशलेहे रहतत्व अने रहतत्वना अलाव अधवा तो એક જ अधि इरख्मां डाललेहे अन्य वस्तुना संधाग अने विधाग रही शक्ते छे तेम क ओड क वस्तुमां प्रामाखिड अपेक्षाओ परस्पर विदेशी धर्मा प्रामाखिइ अपेक्षाओ परस्पर विदेशी धर्मा प्रामाखिइ अपेक्षाओ परस्पर विदेशी धर्मा प्रामाखिइ परही शक्ते छे के इपे के धर्म के समये के वस्तुमां विद्यमान है। य ते क इपे ते धर्म ना ते वस्तुमां अलाव स्थाद हा मानता नथी कथी ते वस्तुमां अलाव स्थाद हा मानता नथी कथी ते वस्तुमां अलाव स्थाद हा मानता नथी कथी ते वस्तुमां अलाव स्थाद हा प्राप्त के स्थाद ही के से धर्म ने से धर्म ने प्रतिपादन हरे छे तथी संशय धवाना पण्च संसव नथी अने ओट दे क स्थाद हो से वास्तववाद होवा साथ न्यायनिष्ठ छे.

under State Stat

( ७५ )

Bostless heights—વગર ખરચની મહત્તા. <sup>૧</sup>પ્રેમાળ શખ્દા, સહાતુભૂતિપૂર્વકતુ<sup>(૨</sup> ધ્યાન અને માણસની કાેમળતા પર આધાત કરે તેવા પ્રસં<sup>ગા</sup> સામે <sup>૩</sup>સાવધાની— આમાં પાઇના ખરચ નથી, પણ એનાં મુલ અણ્યાલ છે.

જીભાને મીડી રાખવામાં પાઇના ખરચ નથી. સાકરવાળી જીલ ગમે તેવા માણસને વશ કરે છે. વેપાર કરવા તા ચીની સાકરના જ કરવા. એળિયાના વેપાર તા ગમાર કે અક્કલહીસ માસ્સો કરે. અને અહીં રહી રહીતે કેટલું રહેવું છે ? એમાં વળા કડવી જીસ વાપરીને વેર વસાવવાં બાજે પણ ખરા ? અને મીઠું બાલવામાં જાય શું ? એકની એક સ્ત્રીને 'બા' કે 'મા' કહી શકાય અને બાપની ભૈયર પણ કહી શકાય અને એ વાત ખાટી નથી. પાતાની સગી મા તે પાતાના સગા બાપની જૈરી શાય જ. પણ ખાને બાપની બૈંગ કહે ત્યારે ખબર પડે કે એમ ખાલવામાં તથ્યાંશ હોવા છતાં વિવેક નથી, વ્યવહાર નથી, મર્યાદા નથી, આવડત નથી, માનસવિદ્યાના અભ્યાસ નથી. એટલે સત્ય બાલવું केटलुं कइरी छे. तेटलुं क प्रिय भे, बच्च कइरी छे. દુનિયાદારીના કામમાં પ્રેમાળ શખ્દા ખાલનાર કામ કાઢી લે છે. સામાને પાતાના બનાવી શકે છે અને પાતાને માટે સારા મત ઉત્પન્ન કરી શકે છે. અને પ્રેમાળ શબ્દ બાલવામાં તરદી નથી, તકલીફ નથી, પ્રયાસ નથી. પાઇના ખરચ નથી અને ગાઠવણ કરવી પડતા નથી. એનાં મૂલ્ય અમૂલ્ય છે અને જીવન પંથને સરળ કરનાર અનુષમ માત્રા છે.

અને એાલતાં ચાલતાં કે વાત કરતાં સામા ઉપર 'પૂરતું ધ્યાન છે. તેની વાત ઉપર સહાનુભૂતિ છે. તેની માગણી માટે બનતું કરવાની તમન્ના છે અને ખનતું કરી છૂટવાની પાતાની કરજ છે. એમ **બતાવવું અને સામાના મન પર ઠસાવવું.** એ બાપડા કેટલું ગાખી ગાખીને તમારી પાસે રાવ ખાવા કે ભલામણના પત્ર લેવા કે કાંઇ કામ કરાવવા આવ્યા है।य तेना तरक ते। ७८, छ भताववी. तेने रेक भतावे।. પાતે ધણા વ્યવસાયી છે એમ ખતાવવા ધાંધલ કરા કે પાતાને તેા આવા સેંકડાે લકરાં લાગેલાં છે એમ જતાવા જેથી એને કેવા અને કેટલા આઘાત લાગે તેની કરપના કરા છા ? કેટલીકવાર તા દૂર દૂરથી એ તમને મળવા આવેલ હાય. તમે એતું કામ જરૂર કરી આપશા એવી આશાભેર એ તમારી કરતી ફેરકુદડી ખાતા હાય. તમે કયારે ન્હાએ છે અને કયારે પૂરસદમાં હો. તેની તપાસ કરીને આવ્યા હાય. અને તમે એને આદર પણ ન આપા, લાલકામાં રાક ળતાવા અને જાણે તમે કાઇ જુદી જ દુનિયામાં હા-આવા દેખાવ. આવા દમામ, આવા રાક કદી ન કરતાં. ખતે તેટલુ કામ કરી આપજો, તેને ધીરજ આપજો, તેના કામ તરક લાગણી દાખવજો અને જીવનમાં આવાં કામા જ સાથે લઇ જવાનાં છે એટલું અવધારે છે.

Kindly words, sympathising attentions, watchfulness against wounding men's sensitiveness-these cost very little, but they are priceless in their value.

H. W. ROBERTSON, 9-1-1947.

ધર્મ કૌશલ્ય.



46

અને સામાને ઘા વાગે એવું કરી ખાલતા કે વર્તતા નહિ, હવે જોયા તમારા બાપદાદા! હજુ તા દીકરીના લેહીના પૈસા ખાઇ ગયા છા અને ગામનાં જમણામાંથી ગાળપાપડી ચેરી લાગ્યા છા તેની ચિકાશ તા ધૂઓ! અથવા હરામજદા, મૂરખા, ગઢા, મીઠા વગરના, બેવકૂક—આવા આવા શબ્દલ ડાળ કાઢતા નહિ. શબ્દનાં બાણુ આકરાં વાગે છે, હાથ નીચેના એાશિયાળા માણસ કદાચ ખમી પણ જય, પણ એના હદયમાં આધાત પડે, એ નરો હિંસા છે, એ કદી બૂલો નહિં. અને તમને એવા આધાતો કરવાના શા હક છે! તમે શેઠ હા કે અમલદાર હા, સત્તાધિક રી હા કે પ્રમુખ હા, ઉપરી હા કે ગૃહપતિ હા—સામાને આધાત લાગે તેવું તમારાથી બાલાય નહિં, વર્તાય નહિં.

આ ત્રણ<mark>ે ભાળતો</mark> ચીવટ રાખવાથી સુધરે, ધ્યાનમાં રાખવાથી પલટા લે અને પ્રેમની ક્ર¢પના અને જીવનની મર્યાદા વિચારવાથી અમલમાં આવે. એના ઉપયોગમાં એક પાઇતા ખર્ચ નથી, એનાં વ્યવહારમાં મહેનત નથી, એનાં અમલમાં તકલીફ નથી. આવી રોતે વગર પ્રયાસે મળતું ઉચ્ચ પ્રાગન્તિક જીવન કરવાના નિશ્ચય કરી લા અને તમે ઉચ્ચ આદર્શ રાખશા એટલે તમારી આસપાસનું વાતાવરણ પણ પલટાઇ જશે અને તમે અસલ ખાનદાન ઉચ્ચ-માહી ચારિત્રશ્રીલ મનવા છા એથી તમારી છાપ પડી જશે. તમને અંતરના આનંદ થશે. અંતે ચાલ્યા જવાનું તા છે જ, બધું મુકીને જવાનું છે, તા આ વગર ખરચની માણસાઇ માટાઇના લ્હાવા લા અને જીવનને ધર્મમય, આનંદમય, પરાપકારી, ઉપયોગ અને આદર્શવાદી ખનાવા. આવા વગર ખરચના ધર્મને જીવવા પ્રયત્ન કરશા એ સાચું ધર્મ કૌશ્ચલ્ય છે અને અલપ પ્રયાસે સાધ્ય છે.



## વર્તમાન સમાચાર.

#### પાલનપુર,

આ વર્ષે પૂ. પા. આ. શ્રીમદ્ વિજયવિદ્ધભ-સ્રીધર મહારાજ તથા આ શ્રી વિજયક્ત્તૂર-સ્રિજિ મહારાજ પંત્યાસ સમુદ્રવિજય મ. પંત્યાસ પૂર્ણાનંદવિજય મ. આદિ ઠા. ૧૬ અને ૮૧ સાપ્વીજી મહારાજનું ચૌમામું થવાથી શ્રી સંઘમાં સારા ઉત્સાહ કૈલાયા છે. તપશ્ચર્યા પૂજા, પ્રભાવનાઓ આદિ અવાર નવાર થતા રહે છે.

શ્રી પર્વાધિરાજ પર્યુ પણાપવંતુ ધણાજ આનં દ પૂર્વ ક આરાધા થયું. દરરાજની પેઠે આચાર્ય શ્રીજી પર્યુ પણા પર્વમાં પણ વ્યાખ્યાના કરમાવતા હતા. સ્વાનાદિની આવક પણ આ વર્ષે સારી થઇ હતી, તપશ્ચર્યા, પ્રભાવનાઓ, વગેરે કાર્યો સારાં થયાં હતા.

મુનિરાજ શ્રી હેમવિજયજી મહારાજે 32 ઉપવા-સની મહાન તપશ્ચર્યા અને પાંચ સાધ્વીજિયાએ માસખમણના મહાન તપશ્ચર્યા કરી. મુનિ શ્રી બલ-વંતવિજયજી મહારાજે અંદાર્ધની તપશ્ચર્યા કરી. પંન્યાસજી પૂર્ણાનન્દવિજયજી મ. એ ૪ અને 3, ઉપવાસ મુનિ શ્રી શિવવિજયજી છંદુ છંદુ પારહ્યું, મુનિ કુંદનવિજયજી, મુનિ શ્રી ઇન્દ્રવિજયજી, જય-વિજયજી, ન્યાયવિજયજી, હીંકારવિજયજી આદિ એ છુંદ્ર, અદ્રુમની તપશ્ચર્યા કરી. સાધ્યાજીએમાં ૧૬, ૧૬, ૧૩, ૧૩, ૧૨, ૧૨ આદિ ઉપવાસાની તપશ્ચર્યા અને સંખ્યાં અંધ અંદાઇએ આદિ તપશ્ચર્યાઓ થઇ.

શ્રાવક, શ્રાવિકા સમુદાયમાં માસખમણ, વગેરે સારા પ્રમાણમાં તપશ્ચર્યા થઇ.

સાગરના ઉપાશ્રયે આ શ્રી વિજયકસ્તુરસ્(રજી મહારાજ ઓઠેય દિવસોએ વ્યાખ્યાન વાંચવા પધાર્યા હતા. પંત્યાસ પૂર્ણાનન્દ વિજયજી ખરતરગચ્છના ઉપાશ્રયે જન્મ વાંચવા પધાર્યા હતા.

અન્ય ગામાથી ભાવિકા સારા પ્રમાણમાં પર્યુપણા આરાધન કરવા પધાર્યા હતા. તપશ્ચર્યા નિમિત્તે ભા. શુ, **૬ થી** અદ્વાઇ મઢાત્સવ, ૧૩ સે શાંતિસ્તાત્ર આદિ કાર્યો રાખવામાં આવ્યા હતા.

#### સભાનાં સાહિત્ય પ્રકાશન માટે મળેલ અભિપ્રાય.

पूज्य आयार्य देव श्रीभद्र विकय सिक्धिसूरी **ધૈરજી મહારાજની** આજ્ઞાથી પૂના કેમ્પથી તા. ૨૮–૯–૫૦ નાં પત્રમાં નીચે મુજબ સક્ષાનાં સાહિત્ય માટે પાતાના અભિપ્રાય જણાવે છે કે સુશ્રાવક **વલ્લભદાસ** આદિ સભાસદા યાગ્ય. તમારા પત્ર તથા શ્રી દમયંતી ચરિત્ર આદિ ત્રણ પુરતકા મહ્યાં. ખરેખર પ્રકાશના સર્ય અને સુંદર થયાં છે. આજે ગુજરાતી આદિ ભાષામાં જૈન સાહિત્યના પ્રાહ્યવાન બ્રન્થરત્નાના સુંદર અનુવાદાના अतीय क्रश्रीयात छे. कैनेने अने कैनेतराने પણ જૈન ધર્મના મુખ્ય સિદ્ધાન્તોની વિસ્તૃત અને સરલ માહિતી આપવા માટે યાગ્ય પ્રત્યેના પ્રકાશ-નની ખૂબજ આવશ્યકતા છે. સસ્તું સાહિત્યની યાજના દ્વારા તમે એ કાર્ય પણ કરા રહ્યા છે! એ આનંદના વિષય છે. પૂજ્ય સ્વર્ગત ગુરદેવના પુર્ય નામ સાથે સંકલાયેલી આ સભા ગુરદેવના જીવનના એક અનન્ય કાર્ય-જેન ધમ<sup>ા</sup>ના પ્રચારતું આ રીતિએ આગલ વધારી સા કાઇના અભિનન્દનની અધિકારિણી બને છે. આજ રીતિએ હજી પણ વધુ તે વધુ સાહિત્ય પ્રચાર કરે એવી અંતરતી અલિલાષા છે.

> લી આગ્રાયા **ભાસ્કરવિજય**ના ધર્મલાભ.

#### શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશમાં સહાય.

મુનિરાજ શ્રો વિનયવિજયજી મહારાજની સદુપદેશથી ઐંદાેર સંધતી વતી શાહ ગિરધરલાલ પાપટલાલ તરફવા રા. ૧૫) સભાને મળ્યા છે, જે આભાર સાથે સ્વીકારીયે છે.

#### અષાઇ ગયેલ આ વર્ષની લેટ યુકાે અને આપેલ લેટની યુકાેના લાલ.

અસાડ માસના અંકમાં જણાવ્યા પ્રમાણે શ્રી **દમય'તી ચરિત્ર** વગેરે ચાર પ્ર'થા આસા વદી o)) સુધીમાં થનારા નવા લાઇફ મેમ્પર બન્ધુએ તે ચારે પ્ર'થા બેટ આપવાના નિર્ણય થયા છે જેથી લાભ લેવા જેવું છે.

## ભેટના ચ'થા.

સં. ૨૦૦૨-૨૦૦૩-૨૦૦૪-૨૦૦૫ આ ચાર જ વર્ષમાં (અગાઉ કોટ આપેલા જુદા) રા. ૬૦) ના કોટના ગ્રંથા અપાયેલા છે અને સં. ૨૦૦૬ ના સાલના સુમારે રા. ૧૩ ના મળી રા. ૭૩-૦-૦ ની કિંમતના ગ્રંથા અમારા માનવતા સબ્યાને અપાયેલ છે; આવી રીતે કોટના ગ્રથોના લાભ કાઇપણ સંસ્થા આપતી હોય તેમ જાણવામાં નથી.

#### સં. ૨૦૦૭ ની સાલના ભેટના પ્રથા.

સં. ૨૦૦૭ ની શાલમાં આપવના ખે શ્રંથા શ્રી શ્રેયાંસનાથ સચિત્ર ચારત અને જૈન ક્યારતનકાષ પ્રથમ ભાગ છપાય છે, તે સં. ૨૦૦૭ ની સાલનાં ફાગણ વદી ૩૦ સુધીમાં નવા થનારા ૧ લા વર્ગના લાઇફ મેમ્ખરાને બેટ અને બીજા વર્ગમાં થનારને ધારા પ્રમાણે બેટ આપવા આવશે જૈન ક્યારતનકાષ માટેની આર્થિક સહાય મળેલી હોવાથી માત્ર શ્રી શ્રેયાંસનાથ ચરિત્ર (સચિત્ર) માટે કાઇ પુષ્ટ્ય પ્રભાવક શ્રહાળું જૈન બધું કે બહેના આર્થિક સહાય આપીને આ લાભ લેવા જેવું છે. અમારા પ્રકટ થયેલ તીર્થે કર ભગવંતના સચિત્ર ચરિત્રા જેવા જ આ શ્રંથ પ્રકટ કરવામાં આવશે. ખેને શ્રંથા અડધા ઉપરાંત છપાઇ ગયેલ છે, વેલાસર સ્થિતિ સંપન્ન ખધું શ્રો અને બહેનાએ સબ્ય તરીકે દાખલ થઇ જરૂર આ લાભ લેવા જેવા છે.

## શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુ (સચિત્ર ) ચરિત્ર.

પરમાત્મા શ્રો પાર્ધા નાથ પ્રભુ ચરિત્ર. સચિત્ર (કિંમત રૂા. ૧૩)

આ શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુ ચરિત્ર સચિત્ર, સુંદર, આકર્ષક અને આત્મકલ્યાણ સાધનારૂં હોવાથી, જૈન સમાજમાં પ્રિય થઇ પડવાથી, તે જ શ્રંથ આ સાલ( હાલમાં ) નવા લાઇક મેમ્બર થવાતો ઇચ્છાવાળા જૈન બંધુઓ અને બહેનો ( ગઇ સાલમાં જ ) ભેટ અપાયેલ આ ચરિત્ર શ્રંથ ભેટ મંગાવે છે, એ ધારાધારણ પ્રમાણે અને સામાન્ય રીતે પણ આગલા વર્ષોની ભેટ અપાઇ શકે નહિં; કારણ કે જ્ઞાનખાતાના દોષ આપનાર લેનારને પણ લાગે તેમ છે; પરંતુ નવા થનાર લાઇક મેમ્બરાતી શ્રંથની પ્રશંસા જાણીને-વાંચવા આત્મકલ્યાણ સાધવા ઘણા પત્રા અમારા ઉપર આવેન હાવાથી તમના જોવાઇ છે, જેથી સભા એવા ઠરાવ પર આવી છે, કે હવે પછી નવા થનારા લાઇફ મેમ્બર બંધુઓને ખાસ આ ચરિત્ર વાંચવા માટે લેવાની જરૂર જ હોય તા સિલિકમાં હશે ત્યાં સુધીમાં રા. ૧૦૧) લાઇફ મેમ્બર ફીના તથા રા. છ) શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુ ચરિત્રના મળી રા. ૧૦૮) માકલી આપરા સા સાલના ભેટ આપવાના ચાર શ્રંથા સાથે તે પણ માકલી આપવામાં આવશે. બીજા વર્ષોના નવા થતારા લાઇફ મેમ્બરોને ધારા પ્રમાણે મળી શકશે.

#### कार्या १ महासती श्री हमयंती यित्र.

#### ાં માણકચદેવસુરિ વિરચિત મૂળ ઉપરથી અતુવાદ સચિત્ર

પૂર્વના પૂર્વયોગ અને શીલનું માહત્મ્ય સતી શ્રીદમયંતીમાં અસાધારણ હતું, તેના શુહ અને સરલ ભાષામાં અનુવાદ કરાવી અમારા તરકથી પ્રકાશનનું કાર્ય શરૂ કરેલ છે. આ અનુપમ રચનામાં મહાસતી દમયંતીના અસાધારણ શીલ મહાત્મ્યના પ્રભાવવહેના અમતકારિક અનેક પ્રસંગા, વર્ષ્યુંના આવેલ છે, સાથે નળરાજા પ્રત્યે અપૂર્ય પતિભક્તિ, સતી દમયંતી સાસરે સીધાવતાં માળાપે આપેલી સોનેરી શિખામણો ભુગારથી થતી ખાનાખરાળી ધૂર્ત જનની ધૂર્તતા, પ્રતિજ્ઞાપાલન, તે વખતની રાજ્યનીતિ, સતી દમયંતીએ વન નિવાસના વખતે, આવતા સુખ દુ:ખા વખતે ધીરજ, શાંતિ રાખી અને તે વખતે કેટલાયે મનુષ્યોને ધર્મ પમાહેલ છે તેની ભાવભરીત નોંધ, તેમજ પુષ્યમ્લોક નળરાજાના પૂર્વના અસાધારણ મ્હોટા પુષ્યળંધના યોગે તેમના માહાતમ્ય, મહિમા, તેમના નામ રમરણથી મનુષ્યોને થતા લાભા વગેરનું અદ્દભુત પઠન પાઠન કરવા જેવું વર્ણન આચાર્ય મહારાજે આ પ્રથમાં આપેલું છે. ખીજી અંતર્ગત સુખાધક કથાએ။ પણ આપવામાં આવેલી છે. ફાર્મ ૩૯ પાના હશ્ય સું દર અક્ષરા, સું દર બાઇકા કવર સેઠ્ઠ સહિત કિંમત રા. ૭-૮-૦ પારેરે જ ભુદું.

#### ર જ્ઞાનપ્રદીપ ભાગ ળીજો.

#### લેખક-આચાર્ય શ્રી વિજયકરત્રસૂરિ મહારાજ

ग्रानना परिपाइइपे धार्मिंड, नैतिड अने सामालिड विषया, सेणा ड के संसारमा अध्यायेशा मनुष्यने सान्धी मानवताना राढ अतावनार, आवावहढ सर्व कन समूढने ढ्रह्मरपर्शी यता मननपूर्व धरनपाइन इरनारने भाषम् अने साथ आत्मड आनंद थवा साथ मनुष्य कन्मनी हम सहसता याप तेवी रीते, सान्धी सुगंधी पुष्पमाणाइपे शुंधा साद्दी, सरल, रायहलाषामां तैवार इरवामां आवेश छे. सातमा वर्ष उपर आ अंथना प्रथम लागनुं ( ओड ढलार हापीनुं ) प्रहाशन थतां कैन कैनेतर मनुष्योने उद्दारतापूर्व हे ओडेओड हापी होट आपवामां आवेशी ढ्रती, तेनी क इरी वणत ओटशी अधी प्रश्नेसा साथ मांत्रधी थतां तेनी शिष्ट आवित ( ओड ढलार हापी) न प्रहाशन इरवामां आवेश तेना पश्च उपरोक्त रीते सह उपयोग इरवामां आवेश ढता. आ श्रीका कामभां पश्च तेक विद्वान आयार्ष मढाराकनी हृतिना नवा ३० विविध विषयोना समूढ छे, तेनी डिंभत इत. ४) राणेश ढती परंतु कैनेतर अंधुओ पश्च विरोध शाल लेता ढ्रावाथी हिमत घटाडी इत. ४-०-० राणेश छे. ध्यूनी थाडी नडशी सिक्षेड छे.

#### 3 આદર્શ જૈન સીરત્ના ભાગ બીજો.

જनसमूहतुं क्ष्याच्य करनारा महात् पूर्यायार्थं भहाराजांभा रियत कथानुयांग (कथा साहित्य)भांथी पुष्पा क्षम् जुद्दी जुद्दी आहर्शं ( कैन कीरत्ना ) शिक्षवती वगेरे पवित्र आहर स्पृणिमानुं सुंदर, रिसक्त कहेता आहे आहर्थाय, आनुकरण्येष, की.-गृहिष्या अने पवित्र कीरत्ना थवा भाटे आ सती यरित्रा आक्षंभन्य होवाधी प्रकाशन करेल छे. दरेक सती यरित्रानुं पहनपाहन करतां अनेकिष आहर्शों अनुपमरीते कोवाय छे. विशेष सभवा करतां वांयकने मननपूर्वक वांयवा नम्न सुयना छे. सुंदर टाम्पी अने सारा कागण हिपर सरल गुजराती आयामां मुक्युन अने आहर्षक लाग्नेशियों तैयार करवामां आवेश छे. किंमत इ. २-०-० पीरटेक जुद्दं दरेक सुशील कहेताओं अवश्य मंत्रावी मननपूर्वक वांयवाधी, मनन करवाथी, आहर्श्यायुं प्राप्त थवा केवा हित्स अथि छे.