आत्मोन्नति-दिग्दर्

लेखक-

स्वर्गस्थ शास्त्रविशारद-जैनाचार्य श्रीविजयधर्मसूरि महाराज

अनुवादक-

### श्रीयुत भंवरमलजी लोढ़ा, जैन

#### भोपाल

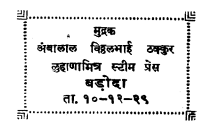
वीर सं. २४९६

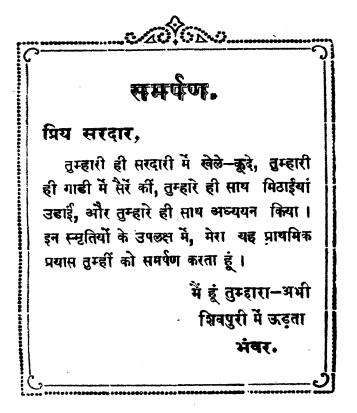
ंधर्म सं. ८ वि. सं. १९८६

### मूल्य चार आने

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com







Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

# जगत्पूज्य श्रीविजयधर्मसूरिगुरुभ्यो नमः

## दो शब्द ।

एक पार्चान ऋषि का कथन हैः

अस्मिन्नसारसंसारे निसर्मेणातिदारुणे । अवधिर्नहि दुःखानां यादसामिव वारिधौ ॥

सम्रुद्र में जिस प्रकार जल्लजंतुओं की कोई सीमा नहीं है, उसी प्रकार स्वभाव से ही अति भयझर ऐसे इस संसार में दुःखों की सीमा नहीं है।

सूक्ष्म दृष्टि से संसार की भिन्न भिन्न अवस्थाओं को भोगनेवाले राजा-महाराजा, सेठ-साहूकार, गरीब-तवंगर, स्त्री-पुरुष, बालक-टुद, यावत सभी प्रकार के मनुष्यों की आंतर स्थिति देखी जाय तो उपर्युक्त बात की सत्यता ही नजर आवेगी। किसी को कुछ टुःख है, तो किसी को कुछ; कोई किस चिंता के मारे चुर हा रहा है, तो कोई कुछ। इस प्रकार सारा संसार दुःखसे व्याप्त है। और इसी लिये हरएक मुख से यही जब्द निकलते हैं-हरएक जगह यह चर्ची सुनाई देती है कि-हमारी मुक्ति कैसे हो। इम इस संसार से कैसे छूटें ? यह भावना पाय: सर्वत्र पायी जाती है। और इस भावना को सफल करने के लिये लोग यथाशक्य, यथारुचि, प्रयत्न भी करते हैं।

बेशक, संसार में एक ' साध्य ' के पीछे साधन अनेक होते हैं । और भिन्न भिन्न साधनों द्वारा अपने अपने साध्य की सिद्धि के लिये लोग प्रयत्न करते हैं । इसके लिये भिन्न भिन्न साधनों-जैसे कि-भक्ति, तपस्या, इान, किया, योग, टान, ब्रह्मचर्य, भावना, समाधि-इत्यादि द्वारा लोग प्रयत्न कर रहे हैं; परन्तु प्रायः देखा जाता हे कि-एक साधन की साधना में दूसरे आवश्यकीय साधनों की नरफ सर्वथा उपेक्षा की जाती है । ऐसा होने से शास्त्रकारों की दृष्टि से अपने ' साध्य ' तक पहुंचना अश्वक्य ही नहीं, असंभवसा होता है ।

इस लिये स्वर्गीय जगत्पूज्य शास्तविशारद जैनाचार्य श्रीविजयधर्मसूरि महाराजने इस निबंध में यह दिखळाया है कि-मोक्ष प्राप्ति का राजमार्ग कौनसा है कि जो किसी के लिये भी असम्मत न हो, और जिसमें और सब साधनों का समावेश भी हो जाता हो । ऐसा मार्ग आपने दिख-छाया है: दर्शन, ज्ञान और चारित्र । तत्त्वार्थसूत्र में उमास्वातिवाचक ने मोक्ष का मार्ग यही दिखलाया है: " सम्यग्दर्शन-झान-चारित्राणि मोक्षमार्गः । " हिंदुधर्म-झाखों के शब्दों में कहा जाय तो " सत्-चित् और आनंद, यही आत्मोन्नति का मार्ग है। '' जैनाचार्यों ने जिसको दर्शन-ज्ञान-चारित्र कहा है, उसी को हिंदुशास्त्र-कार सत्-चित्-आनंद कहते हैं।

मोक्ष के लिये यह मार्ग एक अभेद्य मार्ग है। साध्य-सिद्धि के लिये निःशक मार्ग है। इसी मार्ग का विवे-चन स्वर्गीय गुरुदेवने इस छोटेसे पुस्तक में किया है ।

स्वर्गीय गुरुदेवने यह पुस्तिका झूल गुजराती भाषा में लिखी थो न आप के छोटे वडे करीब दो डझन प्रंथ भिन्न भिन्न भाषाओं में अवतक प्रकाशित हो चुके हैं। यह छोटी पुस्तिका होते हुए भी मोक्षाभिलाषियों-आत्म कल्याणाभिलाषियों के लिये अत्यन्त उपयोगी होनेसे और हिन्दी में इस का अनुवाद अक्तक नही होनेसे, में मेरे हिंदी भाषाभाषी भाईयों के सम्म्रुख उपस्थित करता हूं।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

।) अहें ।।

# आत्मोन्नति-दिग्दर्शन ।

संसार में समस्त प्राणी सुख के अभिलाषी हैं। कोई भी प्राणी दुःख की इच्छा नहीं करता है। तो भी मनुष्य दुःखसे नहीं बचता है, इस का कारण इतना ही है कि-सुख प्राप्ति के जो २ साधन हैं; उन साधनों को बह प्राप्त नहीं करता है। और दुःखदायक साधनोंसे दूर नहीं र-हता है। इसी का परिणाम है कि मनुष्यों को यथार्थ-वास्तविक सुख नहीं प्राप्त होता है। इस सुख की परा-काष्टा तक पहुंचना, इसी का नाम है आत्मोन्नति। ' आत्मोन्नति ' अर्थात् आत्मा की उन्नति । दूसरे इन्दों में कहें तो आत्मा के मूल स्वरूप को जानना-अथवा आत्मा को स्वाधीन करना, इस का नाम ही आत्मोन्नति है।

इस समय यह विचारना वहुत ही आवश्यक है कि-जिस ' आत्मा ' की उन्नति के छिये पयत्न करना है, वह ' आत्मा ' ऐसा कोई पदार्थ है या नहीं । क्यों कि: इस विषय में आस्तिकों और नास्तिकों के आपस में भारी मतभित्रता है। याने समस्त आस्तिक दर्शनकार 'आत्मा 'पदार्थ की सत्ता, अर्थात 'अस्तित्व ' का प्रति-पादन करते हैं। और नास्तिक मतवाल्ठे 'जड़वाद ' को मान कर के 'आत्मवाद ' का तिरस्कार करते हैं। जैसे कि-चार्वाक, सौच्रान्तिक, वेभाषिक इत्यादि पंच महाभूतसे तथा पंच स्कंध आदिसे अतिरिक्त ' आत्म ' पदार्थ को बिल्ठकूल नहीं मानते हैं। उन में से चार्वाकों का मन्तव्य सामान्य रीत्या इस प्रकार का है।

'' पंचभूत में से एक नूतन शक्ति उत्पन्न होती है, जो चलनादि क्रिया करती है । जब इन पांच भूतों में से किसी एक भूत की शक्ति क्षीण होती है तव लोग ' मृत' अर्थात् ' मर गया ' ऐसा व्यवहार करते हैं । जिस तरहसे गुड़, आटा, ताड़ी आदि पदार्थों के संयोग से मद्य शक्ति का पादुर्भाव होता है, और जिस प्रकार जल में बुल्बुले पैदा होते है, और उसी में नाश होते हैं, उसी प्रकार पंच महाभूत में से एक ' अग्रुक शक्ति ' उत्पन्न होती है, और वह उसी में नष्ट हो जाती है । और उस ही शक्ति को धूर्त लोग ' आत्मा ' मान कर लोगों को परलोक का भय उत्पन्न कराते हैं – नरक आदि का मिथ्या भय बता कर सांसारिक छुखों का त्याग कराते हैं। और छोग भी, शियाल की तरह उन धूर्त्तों के अप्रमजाल में फंसा कर दोनों से अष्ठ होते हैं। "

इत्यादि कथन नास्तिकों अथवा जड़वादियों का है ।

यदि जडवादियों के इस मन्तव्य पर आप सब शान्त रीतिसे विचार करेंगे तो आप को 'वदतो व्या-घातः ' का न्याय प्रतीत होगा । क्यों कि-'' प्रत्यक्ष-मेकं चार्वाका: '' चार्वाक केवल एक ' प्रत्यक्ष प्रमाण ' ही को मानते हैं । कैवल ' पत्यक्ष प्रमाण ' को मानने वाले चार्वाकोंसे यदि आप पूछें कि-' तूम्हारे मन्तव्या-नुसार तो स्वर्ग, पुण्य, पाप, आदि, जो अनुमान प्रवाण से सिद्ध होते हैं, कोई भी पदार्थ हैं ही नहीं । तो उन ' पदार्थों का अभाव ' जो तुम मानते हो, वह प्रामाणिक है या अत्रामाणिक ? यदि उस 'अभाव ' को ' अप्रामाणिक ' माना जाय, तो फिर उन ' प-दार्थों का अभाव ' प्रामाणिक नहीं । अर्थात तुम्हारा वह कथन अप्रामाणिक है । ऐसा सिद्ध होवेगा । अर्थात स्वर्ग, पाप, पुण्यादि वस्तुओं का सद्भाव सिद्ध होगा । और अब उस ' अभाव ' को प्रामाणिक मानोगे, तो भी दोषारोपण तो तुम्हारे पर ही लगा हुआ है। क्योंकि-स्वर्ग, पाप, पुण्यादि परोक्ष पदार्थों का जो अभाव तुम्हें सिद्ध करना है वह अनुमान करे वगर नहीं कहा जा सकता है, ऐसा न्याय है। दूसरी बात प्रत्यक्ष प्रमाण को भी प्रमाणभूत मानने में क्या प्रमाण है? यदि कोई व्यक्ति ऐसा प्रश्न करे, तो आपको कुछ भी उत्तर देना ही होगा। और जो उत्तर आप देंगे, उसीका नाम 'अनुमान प्रमाण ' है। जब तुम्हारे ही इस मन्तव्य से अनायास ही इस प्रकार ' अनुमान प्रमाण ' सिद्ध होवेगा, उस समय आस्तिक लागों के माने हुए ' आत्मा ' के अस्तित्व का निषेध करने के लिए सचग्रुच ही कमनसीब ही बनोगे।

अब पंचभूत से आत्मा की उत्पत्ति माननेवालों से पूछेंगे कि '' एक साथ पंचभूतों से आत्मा की उत्पत्ति मानते हो, या एक एक से पृथक् पृथक् ? '' इसका यह उत्तर दें कि ''पांचोंसे ही उत्पत्ति मानते हैं" तो, विलक्षण गुणों से युक्त और विलक्षण स्वभाववाले पांचभूतो (पृथ्वी, जल, आग्न, वायु और आकाश ) से 'आत्मा ' की उत्पत्ति सिद्ध नहीं होगी । क्योंकि कारण के अनुकूल ही कार्थ होता है, ऐसा सामान्य नियम है । यदि साहसी बनकर ऐसा कहोगे कि-'' पांचों के समुदाय से विलक्षण स्वभाव और विलक्षण गुणवाला ' आत्मा ' पैदा होगा, " तो हम पूछेंगे कि-पांच अथवा दश मकार की रेती (वाछ) में से तैल की उत्पत्ति क्यों नहीं होती है । इललिये मानना पड़ेगा की कारण से विलक्षण कार्य नहीं होता है । यदि ऐसा कहा जाय कि 'कारण से विलक्षण कार्य उत्पन्न होता है,' और उसके उदाहरण के वास्ते 'पानी से मोर्ता की उत्पत्ति होती है ' ऐसा बताया जाय, तो वह भी ठीक नहीं है । क्योंकि जौहरी की दुकान पर जाकर अनुभव करनेसे प्रतीत होगा कि-मोती का मूल्य उसके पानी पर ही निर्भर है । उससे भी, जैसा 'पानी ' रूप कारण, वैसा ही कार्य सिद्ध हुआ । क्योंकि गुण कार्य में आते हैं, उससे ऐसा भी अनुमान हो सकता है कि-ज्ञान विज्ञानादि गुणोंवाला आत्मा कभी भी ( किसी हालत में भी ) पांच जड़भूतों से बनाहुआ नहीं है !

अब पांचभूतों में से एक एक के द्वारा आत्मा की उत्पत्ति माननेवाले का सिद्धान्त भी स्वयं ही खंडित होता है। क्योंकि जब पंचभूतों के समुदाय से 'आत्मा की उत्पत्ति' सिद्ध नहीं हुई, तो फिर, अमुक एक एक महाभूत से किस मकार उत्पत्ति सिद्ध हो सकेगी ?। यदि आवेश में आकर कोई उसी प्रकार से सिद्ध करने का प्रयत्न करे, तो पांच आत्मा माने जायेंगे। और ऐसा हुआ तो फिर किससे कार्य लेना, यह एक विचारणीय प्रश्न होजायगा। इन सब बातों पर विवेकदृष्टि से विचार किया जाय तो सुख दु:ख का जाननेवाला, स्मृति आदि गुणों से विभूषित आत्मा पदार्थ अनुभव सिद्ध है। तथा कुज्ञायबुद्धि तच्चवेत्ताओंने अनु-मान प्रमाण से भी सिद्ध किया है। जब 'आत्मा' पदार्थ सिद्ध होता है, तव पुण्य-पाप का भी संबंध स्वतःसिद्ध है। जब पुण्य-पाप का अस्तित्व है, तो फिर परलोक के वास्ते कहना ही क्या ? और जब परलोक साबित है, तो फिर आत्मा की उन्नति चाहनेवाले नरवीरों को आत्मा की पहचान अवश्य करनी चाहिए।

पत्येक दर्शनकारने आत्मसिद्धि के वास्ते अत्यन्त पयत्न किया है । वैसा करके अपने क्षयोपश्रमानुसार आत्मा का स्वरूप प्रतिपादन किया है। तव जैनशास्त्रकारोंने अतीन्द्रिय ज्ञानद्वारा बरावर मनन करके लोकोपकार के लिये आत्मा के स्वरूप का यथार्थ दर्शन कराया है, जसम से यत्किश्चित् यहाँ पर प्रकट किया जाता है।

द्रव्यार्थिकनय की अपेक्षा से अज, अविनाशी, अचल, अकल, अमल, अगम्य, अनामी, अरूपी, अकर्मा, अबन्धक, अयोगी, अभोगी, अरोगी, अभेदी, अच्छेदी, अवेदी, अस्वेदा, अकषायी, असस्वायी, अलेशी,

अशरीरी, अनाहारी और अव्याबाध इत्यादि अनेक विशे-षणयुक्त सचिदानन्दमय आत्मा है । परन्तु पर्यायार्थिक नच की अपेक्षा से जन्म-जरा-मरणादि व्यपदेश का सेवन करता हुआ ऊपर बताये हुवे विशेषणो से विपरीत लक्षण-वाला आत्मा माना जाता है । यह विपरीतता उसको अनादिकाल से लगे हुए कर्मों के कारण से हुई है ! अर्थात् कर्मौंने आत्मा को. उसके ( आत्मा के ) मुलस्वरूप से भ्रष्ट किया है । उन कर्मों के मुख्य आठ भेद हैं । और सामान्य रीति से उत्तरभेद १५८ हैं। यदि उन कर्मों की वर्गणा आदि पर ध्यान देवेंगे, तो आत्मा के एक एक प्रदेश पर अनंत कमेदल लगे हुए हैं, ऐसा प्रतीत होगा। उन कर्म वर्गभाओं में निरंतर-प्रति समय राग-द्वेषादि की न्युनाधिकता के प्रमाण में फेरफार होता ही रहता है। राग-द्वेष कर्म बन्धन का सबल कारण है। और उनसे छुटकारा पाना उसका नाम ही मुक्ति है। यह बात आगे कही जायगी। मस्तुत में तो उन कमें। ेके नाम, उनका स्वभाव, और किस कारण से कौन से कर्म का संबंध आत्मा के साथ होता है, यही बात बताई जाती है।

(१) ज्ञानावरणीय, (२) दर्शनावरणीय, (३) वेदनीय, (४) मोहनीय, (५) आयुष्क (६) नाम, (७) गोत्र और (८) अंतराय ये मुख्य आठ कर्म हैं। ( 8 8 )

भयम ज्ञानावरणीय कर्म, अर्थात ज्ञान को आच्छा-दित करनेवाला कर्म। इस कर्म का स्वभाव पट्टी के जैसा है। अर्थात जैसे नेत्रों पर पट्टी बंधी होती है, तव माणी कोई भी वस्तु नहीं देख सकता है, उसी नरह ज्ञानावरणीय कर्म के उदय से जीव ज्ञान माप्त नहीं कर सकता है। हम सब प्रत्यक्ष रीति से अनुभव करते हैं कि-कितनेक माणी परिश्रम कर के ज्ञान संपादन करते हैं जिब कि कई एक मनुष्य विना उद्योग के- खेल-कूदपूर्वक ज्ञान माप्त करते हैं। और बहुत से अधिक श्रम करने पर भी ज्ञान माप्त नही कर सकते हैं। उन सब का मूल कारण ज्ञानावरणीय कर्म ही है। इस कर्म का जैसा क्षयोप-शम होता जाता है, उसी प्रमाण में ज्ञान भी पाप्त होता जाता है। और इमी कारण से ज्ञानावरणीय कर्म के पांच भेद किये गये हैं। वे ये हैं:

(१) मतिज्ञानावरणीय, (२) श्रुतज्ञानावरणीय, (३) अवधिज्ञानावरणीय (४) मनःपर्यवज्ञानावरणीय और (५) केवलज्ञानावरणीय । जैसे जैसे आवरण दृर होते जाते हैं, वैसे वैसे मतिज्ञानादि निर्मल होते हैं । मति-ज्ञान के अवान्तर भेद २८ हैं, श्रुतज्ञान के १४, अव-धिज्ञान के ६, मनःपर्यवज्ञान के २, और केवलज्ञान का

1

१ है, इस प्रकार कुल ५१ भेद हैं । उन भेदों का वर्णन नन्दीसूच, कर्मप्रकृति तथा कर्मग्रंथादि शास्त्रों में विवरण सहित किया गया है । जिज्ञासु मनुष्यों को चाहिए कि उन शास्त्रों का अवलोकन करें ।

दर्शनावरणीय कर्म-दारपाछ के सदश है। अर्थात् राजा के पास जाने में अटकानेवाला प्रतिहार राजा के दशन नहीं करने देता है, वैसे ही यह कर्म आत्मा और समस्त वस्तु तच्व का दर्शन ( सामान्याकार अवबोध ) होनेसे अटकाता है। परन्तु जैसे जैसे इस कर्म की गति मंद होती जाती है, वैसे वैसे उस के प्रमाण में पदार्थ दर्शन स्फुरित होता है, और जिस समय इस कर्म का सर्वथा क्षय हो जाता है, तबहो केवल दर्शन प्रकाशित होता है। इस दर्शनावरणीय कर्म के चक्षुदर्शनावरणीय, अचक्षुदर्शनावरणीय, अवधि दर्शना-वरणीय, और केवल दर्शनावरणीय-एवं निद्रा, निद्रा-निद्रा, प्रचला, प्रचलाप्रचला और स्त्यानर्द्धि ये नव मेद हैं।

देवदनीय कर्म-तल्लवार की धार पर लगे हुए मधु ( शहत ) के सदश है । अर्थात् शहत का चाटते हैं तो स्वाद माऌम होता है, परन्तु जिह्ला कटती है, (१६)

तब वेदना उत्पन्न होती है । इस के दो भेद हैं: १ साता वदेनीय और २ असाता वदेनीय ।

मोहनीय कर्म----मदिरापान के सहश है। जिस प्रकार मदिरापान करनेवाले को कृत्याकृत्यका विवेक नहीं रहता है. उसी प्रकार से मोहनीय कर्म के जोर से जीव स्वसत्ता को भूलकर परपरिणति में पड़कर शुभाशुभ कार्य करता है । इस कर्म के मुख्य दो भेद हैं---१ द्दीनमोहनीय, २ चारित्रमोहनीय । दर्शनमोहनीय के ३ भेद हैं: १ मिथ्यात्वमोहनीय, २ मिश्रमोहनीय, ३ सम्यक्तमोहनीय। चारित्रमोहनीय के, सोलह कषाय और नव नोकवाय मिलकर, २५ मेद हैं। कोघ, मान, माया, लोभ ये चार कषायों के अनंतानुबंधी, प्रत्याख्यानी, अप्रत्याख्यानी और संज्वलन इस प्रकार प्रत्येक के चार चार भेट होनेसे १६ भेद हुए । नव नोकषायों के नाम ये हैं: हास्य, रति, अरति, शोक, भय, दुगंछा, पुंवेद, स्तीवेद, नपुंसकवेद । इस प्रकार चारित्रमोहनीय के २५ मेद और दर्शनमोहनीय के ३ मिलाकर मोहनीय कर्म के २८ भेट हैं।

आट कर्मों में यह कर्म प्रबल शक्तिशाली है । ग्यार-रवें उपद्यांतमोह नामक गुणस्थान में गये हुवे जीव को भी नीचे उतारने में यह मोइनीय कर्म कारणभूत है । शास्त्रकारोंने मोइनीयकर्म के नाश से समस्त कर्मों का नाश माना है। उसके वास्ते द्यान्त दिया जाता है कि-ताळटक्ष के शिर पर सुई लगाने से ताल्टक्ष स्वयं सूख जाता है। उसी प्रकार मोइनीय कर्म के नाश से समस्त कर्मों को नाश हो जाता है।

पांचबा आयुष्य कर्म निगड़ ('बेर्ड़ा ) के समान है । जिस प्रकार बेड़ी में फंसा हुआ प्राणी भागने के लिये असमर्थ होता है, उस प्रकार आयुष्य कर्म के जोरसे जीव नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य अथवा देवगति में जा कर स्वस्थिति अनुसार निवास करके भवान्तर में उपार्जन किये हुए पुण्य-पापानुसार सुख अथवा दुःख सहन करता है । आयुष्य कर्म के दो मेद हैं सोपक्रम आयुष्य कर्म और निरूपक्रम आयुष्य कर्म । सोपक्रम, अर्थात किसी भी कारण से आयुष्य की मूळ स्थिति में न्यूनता होना । निरू-पक्रम, अर्थात जितना आयुष्य बांवा हो, उतना ही भोगना पढ़े । निरूपक्रम आयुष्य देव और नारकी के जीवों को, तथा मनुष्य गति में चरमशरीरी को तथा युगलियों को होता है ।

नामकर्म चित्रकार के सटश है। चित्रकार में जैसी कुला होती है, वैसा हा रूप चित्रित किया जाता है। उसी तरह नामकर्म जिस प्रकार का होता है वैसा शरीर वनता है। नामकर्म के ४२, ९३, अथवा १०३ भेद हें। इसका विस्तार यहाँ नहीं करते हुए कर्मग्रंथ तथा लोकप्रकाश पृ. ५८८ से ६०० पर्यन्त नामकर्म का अधिकार देखने का अनुरोध किया जाता है।

गोत्रकर्म कुंभकार ( कुंभार ) तुल्य है । जैसे कुंभार छोटे बड़े कुंभादि बनाता है । उन घडो में से कुछ प्रश-सित होते हैं, ओर कितनेक की निंदा भी होती है । वैसे ही जीव उच्चगोत्रकर्म के जोर से प्रशंसापात्र होता है, और नीचगोन्नकर्म के जोर से निंदापात्र भी होता है । ऊंच-नीच गोत्र की मर्यादा का आधार इसी कर्म पर रहा हुआ है । जिन देशों में जाति बंधन नहीं है । उन देशों में भी ऊंच-नीच गोत्र का व्यवहार होता है । तात्पर्य इतना ही है कि कर्मकुत भेद किसी भी स्थान पर गुप्त नहीं रह सकता है ।

अन्तरायकर्म कोषाध्यक्ष अर्थात ख़जानची के तुल्य है। अर्थात् राजा संतुष्ट होवे, परन्तु कोषाध्यक्ष यदि पति-कूल होगा, तो दपड़ी भी नहीं पिछती है। वैसे ही यदि अन्तराय कर्म का उदय होता है तो दान, लाभ, भोग, उपभोग, और वीर्य-इन पांच वास्तविक गुणों से जीव वंशित रहना है। जीव जानता है कि दान देने से उत्तम फल की प्राप्त होती है। वित्त (द्रम्म) को र अप्तपाद दोनों का योग भी मिलता है, तथापि दानमिनराय कम के उदय से दान नहीं दे सकता है। वैसे ही द्रव्यादि उपार्जन करने के अनेक उपाय जानता है, बुद्धिमान भी है और मयत्न भी करता है, तथापि उसका परिश्रम निष्फल होता है और लाभान्तराय कर्म के उदय से लाभ प्राप्त नहीं कर सकता है। भोग और उपभोग की भी संपूर्ण सापग्री होते हुए भी मम्मण सेठ की तरह भोगान्तराय और उपभोगान्तराय कर्म के उदय से वह भोग नहीं सकता। इसी मकार इष्ट वस्तु की प्राप्ति और अनिष्ट वस्तु के परिहार करने को समर्थ है तो भी वीर्यान्तराय कर्म के उदय से साहसी नहीं होता है।

इस अन्तराय कर्म के पांच भेदों की पूर्णाहुति करने के साथ आठों कर्म के स्वभाव भी संक्षिप्त में बताये गये हैं। अब, किस कारण से कैसा कर्म बांधा जाता है, तत्संबंधी कुछ विचार करें।

ज्ञान, ज्ञानी, ज्ञानोपकरण ( पाटी -पुस्तक-कवली-आदि ) की तथा गुरु आदि की आज्ञातना अवज्ञा-द्वेष-मत्सर-निंदा-उपघात-अन्तराय-प्रत्यनीकता और निह्वता आदि करने से जीव ज्ञानावरणीय तथा दर्शनावरणीय कर्म बांधता है ।

देव-गुरु आदि की प्रेमपूर्वक भक्ति, जीवदया तथा कोध, मान, माया, लोभादि आन्तरिक शत्रुओं के विजय द्वारा, दातृत्व और सद्धर्मयुक्त ऐसा जीव ज्ञातावेदनीय कर्म बांधता है। और उस से विपर्रात आचरणवाला प्राणी अज्ञातावेदनीय कर्म बांधता है।

उन्मार्ग का पोषण करनेवाला, धर्ममार्ग का लोप करनेवाला, धर्मिष्ठ वर्ग की निंदा करनेवाला तथा देव-द्वव्यादि का भक्षण करनेवाला जीव दर्शनमोह्रनीय कर्म उपार्जन करता है। और कषाय, हास्य एवं विषयादि द्वारा माणी चारित्रमोहनीय कर्म बांधता है।

महारंभ, महापरिग्रह, पंचेन्द्रिय का वध और मांसा-हार करनेवाला तथा प्रषावादी जीव नरक का आयुष्घ बांधता है। मनुष्यों को उगनेवाला, और शल्य (माया शल्य-निदान शल्य-मिथ्यात्व शल्य) युक्त जीव तिर्घेग् आयु बांधता है। मध्यम गुणवान् स्वभाव से अल्पकषाय-वाला, दान-शील-तप और भावादि में रुचिवाला, तथा सरलाशय जीव मनुष्य आयुष्य बांधता है। तथा चतु- र्थादि गुणस्थानवर्ती, अकामनिर्जरावान् एवं बालतपस्वी आदि देवायूष्य का भागी होता है।

ऋदिगौरन, रसगौरन एवं सातागौरवरहित सरछ-परिणामी जीव द्युभनाम कर्म बांधता है और इस से विपरीत लक्षणवाला जीन अद्युभनाम कर्म उपार्जन करता है।

गुणों को देखनेवाला, पदरहित, पठन-पाठन में उद्यमी, अईदादि की भक्ति करनेवाला प्राणि ऊंच गोत्रकर्म बांधता है और इससे विपरीत लक्षणवाला जीव नीचगोन्न कर्म उपार्जन करता है।

हिंसक तथा देवाधि देव की पूजा में विष्न करनेवाला अन्**तरायकर्म** बांधता है ।

पूर्वाक्त अष्टकर्मरूपी महामलीन मल आत्मा पर लगने से प्राणी संसारचक्र में जन्म, जरा, मृत्यु आदि करता है। अनेक दुःखों की परंपरा को भोगता है। दुःख को सुख रूप मान कर मिथ्याभिमानी बनता है। किसी समय थक कर धर्म की इच्छा करता है, परन्तु किसी समय धर्म को भी अधर्म समझता है। कभी २ मोझा-भिछाषी बनता है, तो कभी मोझ को एक कल्पित चीज मान कर संसार सागर में भ्रमण करने के वास्ते भव बढ़ाता रहता है। संक्षिप्त में कहें तो-जीव, इस संसार में नट की तरह नये २ वेषों को धारण करता है। इस स्थिति का अनुभव समग्र माणी करते हैं। इस लिये इस विषय में अधिक न कहते हुए आठों कमों के नाश के वास्ते आत्मार्थी जीवों को कौन से मार्ग का अनुसरण करना चाहिये, इस पर अवलोकन-विचार करें।

इस विषय में संक्षेप में कहा जाय तो सदाचार और सद्विचार ये टो कर्मनाश के उत्तम साधन हैं। सदाचार का पालन करने के वास्ते ही समस्त शास्त्रों की रचना हुई है, यदि ऐसा कहा जाय तो किसी प्रकार की अतिशयोक्ति नहीं है। सामान्य रीत्या सदाचार का स्वरूप इस प्रकार है:

> लोकापवादभीरुत्वं दीनाभ्युद्धरणादरः । कृतइता सुदाक्षिण्यं सदाचारः प्रकीर्त्तितः ॥

अर्थात् -- लोक ( प्रामाणिक लोक ) के अपवाद से डरते रइना-लोक विरुद्ध कार्य का त्याग करना । अन्तः-करण शुद्ध हो, और कार्य भी उत्तम हो, परन्तु लोकदृष्टि से यदि वह अनुचित-अयोग्य होवे, तो उस कार्य से दूर रइना चाहिए । दीन अर्थात् धर्म-अर्थ-काम--मोक्ष-इन

चार वर्गों में से एक भी वर्ग की आराधना करने के लिये असमर्थ ऐसे प्राणियों का उद्धार करना । कृतज्ञता अर्थात किये हुए गुणों को समझना-उसका बदछा देना, किन्तू गुण चोर नहीं होना। तथा दाक्षिण्य ( मिल्लनसारपना ) रखना । यही सदाचार कहलाता है । संक्षेप में सदा-चार का अर्थ इतना ही है कि-सज्जन पुरुषों का आचार। सामान्य पुरुषों की अपेक्षा से विलक्षण प्रकार के स्वभाव-वाले मनुष्य सतपुरुष कहे जाते हैं। इक्ष जीतलता के साथ ही साथ पत्थर मारनेवाले को फल भी देता है। वैसे ही सत्पुरुष होते हैं । जो लोग चंदन की तरह घिसने पर भी शीतलता को नहीं छोड्ते: छेदन-भेदन दशा में भी गन्ने ( शैलड़ी ) की तरह मिष्टता का त्याग नहीं करते हैं; सुवर्ण के समान, कठिन ताप में भी अपने उच्च स्वभाव को नहीं छोड़ते हैं; उपसर्ग अवस्था में मेरु के समान धैर्य रख कर निष्प्रकंप रहते हैं: राग का प्रसंग होते हुए भी शंख के समान निरागी रहते हैं; और दुःखित अवस्था में सिंह की तरह घबराते नहीं है; जो कळिकाल में भी जैनमुनियों के समान सत्य को नहीं छोड़ते हैं । सुमटों की तरह कर्म रूपी महा-शत्रुओं पर विजय प्राप्त करते हैं; तपस्वियों की तरह परोपकार में शरीर की दरकार नहीं करते हैं और

योगियों के समान धर्मध्यान में निरन्तर लीन रहते हैं, उन्हीं को सत्पुरुष समझना चाहिये। ऐसे सत्पु-रुषों के आचार सदाचार कहलाते हैं। और यही सदाचार परंपरा से मोक्स का हेतु होता है। सदा-चार से गृहस्थ धर्म की प्राप्ति होती है। यह गृहस्थ धर्म द्वादशवत रूप समझना चाहिये। इस धर्म को पालनेवाले ' मुनिधर्म ' के इच्छुक होते हैं। इस प्रकार बास्न में प्रतिपादन किया गया है। अर्थात् अनुक्रम से मुनिधर्म की प्राप्ति होती है।

ण्ह मुनिधर्म रत्नत्रय स्वरूप है । उसको योगी योग रूप बताते हैं । यह योग मोक्ष का साक्षात् कारण है । अब रत्नच्रय क्या वस्तु है, इस पर बिचार करें ।

ज्ञान, दर्शन और चारित्र, इन वस्तुओं की क्रास्न-कारोंने रतत्रयी संझा रक्स्वी है। जिस प्रकार द्रव्प रत्नसे दरिद्रता दूर होती है, उसी प्रकार इन भाव रत्नों से जीव अनादिकाळ की दरिद्रता से मुक्त होता है। वह इस प्रकार मुक्त होता है, कि पुनः दरिद्रता उस के पास आने ही नहीं पाती । इन तीन भाव रत्नों में से प्रथम ज्ञान नामक नत्न के स्वरूप पर दृष्टिपात करें ।

नय, प्रमाण, निक्षेप और स्याद्वादद्वारा यथावस्थित

चस्तु तत्त्व अर्थात् जीव, अजोव, पुण्य, पाप, आश्रव, संवर, निर्जरा, बंध और मोक्ष−आदि पदार्थों का संक्षेप से अथवा विस्तार पूर्वक जानना, उस को विद्वान लोग सम्यग् ज्ञान कइते हैं ।

कतिपय पाणियों का क्षयोपशम भाव से संक्षेप ज्ञान होता है। और कितनेक को कर्मक्षय होने से विस्तार पूर्वक ज्ञान होता है। विस्तार ज्ञान से युक्त मात्र केवली भगवान ही हो सकते हैं। संक्षेप ज्ञानवाले-अपन सब छद्रस्थ हैं। इस लिये केवली के बचन पर विश्वास रख कर जीवादि पदार्थों पर रुचिमान होना यह सम्यक् दूईान नामक दूसरा रत्न है।

भोजनादि चाहे कितने ही सुन्दर होवे, परन्तु रुचि न होने के कारण से स्वादिष्ट ( ज़ायकैदार ) नहीं लगते हैं। वैसे ही पदार्थ ( तत्त्व ) इतर मत की अपेक्षा से सुव्य-वस्थित और परस्पर वाधारहित होवे, परन्तु रुचि के अभाव में वे ठीक नहीं लगते हैं। इस कारण से अद्धायुक्त ज्ञान को सम्यक् ज्ञान कहा है। इस कारण से अद्धायुक्त ज्ञान को सम्यक् ज्ञान कहा है। इस सम्यक् ज्ञान की महिमा का वर्णन ज्ञालों में अनेक स्थलों पर किया है। उस में से नमूने के तरीके पर एक श्लोक यहां पर प्रदर्शित किया जाता है।

### ( २१ )

भवविटपिसमूलोन्मूलने मत्तदन्ती जडिमतिमिरनाशे पद्मिनी प्राणनाथः । नयनमपरमेतद् विश्व तत्त्व प्रकाशे करणहरिणबन्घे वागुरा ज्ञानमेव ॥ १ ॥

अयोत्— संसार रूपी दृक्ष को समूल उखाडने में मदोन्मत्त हाथी के समान, मूर्खता रूपी अन्धकार के नाश करने में सूर्य तुल्य, समस्त जगत के तत्त्वों के प्रकाशित करने में तीसरे नेत्र के समान और इन्द्रिय रूपी हरिणों के वश करने में जाल (पाश) के समान ज्ञान है।

सम्यक् ज्ञान रूप प्रथम रत्न के विवेचन करने के बाद अब दूसरा सम्यक् दर्शन आता है। इस रत्न के विना किसी भी पाणी का कल्याण नहीं हो सकता। इसी के बल्ठ से और इसी के प्रसाद से अनन्त प्राणी शिवमंदिर ( मोक्ष ) में विराजमान हुए हैं, विराजमान होते हैं, और विराजमान होंगे। अङ्करहित अन्य जिस प्रकार व्यर्थ माना जाता है अर्थात् वद्द संख्या नहीं बता सकता, वैसे ही तत्त्वश्रद्धान रूप सम्यक् दर्शन विना धर्मध्यान-दान, शील, तप और भावादि व्यर्थ हैं। अर्थात् मे सब मोक्ष के हेतुभूत नहीं होते। श्रद्धा के विना कोई भी कार्य ठीक नहीं हो सकता है, तो फिर मोक्ष प्राप्ति जैसे महान कार्य की तो बात ही क्या है ? जिनोक्त तच्व में रुचि रखना, उस का नाम ही श्राद्धा है । और वही सम्यक दर्शन अथवा सम्यक्तव कहलाता है । जैसे रत्नों का आधार समुद्र है, और पाणी मात्र का आधार भूमि है, वैसे ही समस्त गुणों का आधार सम्यक् दर्शन है । जीस जीव के हृदय मंदिर में श्रद्धान रूप दीपक प्रकट हुवा है, उस के हृदय में मिथ्यात्व रूपी अन्धकार कदापि नहीं रह सकता है ।

सम्यक्त्व रत्न की पाप्ति किसी को गुरु के उपदेश से होती है, और किसी को स्वाभाविक ही होती है। अनादि संसार चक्र में भ्रमण करता हुआ जीव अकाम निर्नरा के योग से 'नदी-पापाण' न्यायानुसार (नदी में रहे हुए पाषाण को कोई घड़ता नहीं है, परन्तु वह स्वयं गोलाकार बनता है, वैसे) अनुपयोग भाव से अग्रुभ कर्म का भार घटाकर ग्रुभ कर्म की टदि करता हुआ आर्यक्षेत्र, उत्तमकुल, पंचेन्द्रियपटुता, सद्बुद्धि, ज्ञास्तश्रवण, और तत्त्व का अन्वेषण ( शोध ) आदि गुणों को प्राप्त करता है। कतिपय प्राणियों को ग्रुरु का योग भी मिलता है, जस गुरुमहाराज के उपदेश से जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव, संवर, निर्जरा, बंध और मोक्ष रूप तत्त्वों का

ज्ञान भी होता है। तच्चों का ज्ञान होने से स्व-पर का विवेक होता है, अर्थात वह समझता है कि- मेरी आत्मा ब्रान-दर्शन-चारित्र-वीर्यादि गुणों से युक्त है । और अन्य पदार्थ आत्मा से भिन्न हैं, जिन का व्यवहार जड-प्रदुगलादि शब्दों में किया जाता है। संसार में जीतने ट्रिय पदार्थ हैं, वे सव पोद्गलिक हैं । उस में कितनेक हृत्र्यगुण वाले होते हुए भी उनको चर्मचक्षुवाले जीव नहीं देख सकते हैं । दृष्टान्त के तौर पर-परमाणु आदि असल में ट्य स्वभावी हैं, परन्तु दिखाई नहीं देते हैं। यदि एसा न होवे तो परगाणु के समूह से बने हुवें अवयव भी पत्यक्ष नहीं हो । जह के संबंध से आत्माने तदुरूपता को किसी अंश में पाप्त किया है। उदाहरण <sup>ं</sup>के तौर पर–सुवर्ण द्रव्य स्वच्छ होते हुवे भी मृत्ति का ( मिट्टी ) के संयोग से तदुरूप प्रतीत होता है। परन्त सोने पर रही हुई मिट्टी रूपी मेल दूर होने पर अपने स्वरूप का भान आबाल हुद्ध पर्य्यन्त-समी को कराता ँहै। उसी तरह आत्मा पर रहे हुए कर्म रूपी महापलीन मेल दूर होने से आत्मा परमात्मा की दज्ञा का भोग करता हैं । वत्तीमान समय में आत्मा स्फटिक रत्न की <sup>ु</sup>उपमा के योग्य है । अर्थात स्फटिक रत्न के सम्म्रुख ंजिस रंग का फ़ूल रक्खा जाता है। वैसा ही रंग स्फटिक

में प्रतात होता है । उसी प्रकार अपना-छद्मस्थों का आत्मा जिस संगति में पडता है, वैसे ही रंग- ढंगवाला मालूम हाता है। निदान, आस्तिकों की संगति से आस्तिक गुणवाला मतीत होता है, और नास्तिक की सोहबत से नास्तिक बनता है ! जड़वार्दा पुरुषों के सहबास में जड़वाद स्वीकारता है, और स्त्री-धन-प्रत्रादि के संसर्ग में आत्मा उसके आधीन हुआ माऌूम होता है। जब कि-गुरु वगैरह के परिचय में आने सं वैसी हो बुद्धिवाला दृष्टिगोचर होता है। यह बात अनुभव सिद्ध है। इस का यथास्थिति विचार करना, उस का ही नाम स्व-पर का विवेक है । और उस प्रकार के विवेक को श्रद्धा, तत्त्वरूचि अथवा सम्यक्त्व आदि नामों से ज्ञास्रकार पहचान कराते हैं । ऐसे उपदेश से होनेवाले सम्यक्त्व को 'अधिगमसमकित' जानना चाहिए । अब जीव को स्वाभाविक सम्य-कत्व किस मकार प्राप्त होता है. उस का संक्षिप्त विवे-चन यहां किया जावे तो अयोग्य नहीं होगा ।

समस्त जीव यथाप्रवृत्तिकरण रूप परिणाम विशेष के अधिकारी हैं। इस यथाप्रदृत्तिकरण समय में जीव आयुष्य कर्म के अतिरिक्त शेष सात कर्मों की दीर्घ स्थिति का क्षय कर के लघु स्थिति करता है। जैसे एक प्राणी के आश्रय से मोइनीय कर्म की उत्कृष्ट स्थिति सत्तर ( ७० ) कोड़ाकोड़ी सागरोपम की है। इानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, और अंतराय कर्म की उत्कृष्ट ३० कोड़ाकोड़ी सागरोपम की स्थिति है। नामकर्म और गान्नकर्म की २० कोड़ा-कोड़ी सागरोपम की उत्कृष्ट स्थिति है। अर्थात् उन सात कर्षों की स्थिति उस समय एक कोड़ाकोड़ी सागरोपम से कुछ न्यून रहती है। इस यथाप्रवृत्तिकरण रूप परिणाम-वाला जीव संख्याता अथवा असंख्याता काल पर्य्यन्त रहता है। ऐसे परिणामवाले जीव राग-द्वेष रूप निबिड़ गांठ के पास आये हुवे हैं। इस प्रकार तत्त्वदर्शी पुरुष निरुपण करते हैं।

उसी प्रकार से इस राग-द्वेष का गांठ के समीप आये हुवे जावों में से कइएक प्राणी राग-द्वेष रूपी महाचोर के भय से पीछे हठते हैं । कतिपय प्राणी अग्रुक काल पर्यन्त वहीं निवास करते हैं । अर्थात् यथाप्रवृत्ति परिणाम में ही निवास करते हैं । जब कि-कइ एक राग-द्वेष को परास्त कर के अपूर्वकरण परिणाम, जो परिणाम कभी पास नहीं हुआ ह, कर के आगे बढ़ कर जहाँ पर शुद्ध परिणाम रूप मंडिरों की श्रेणी रही हुई है, वैसे सम्यक्त्व शहर में पहुँच कर अमुल्य चारिन्न रत्न का संग्रह करते हैं ।

यहाँ कोई शंका करे कि-अभव्य यथाप्रदृत्तिकरण रूप परिणाम में कौन से हेतु से आते हैं ? इसके उत्तर में समझना चाहिये कि-लोकऋदि को देख कर देवत्वादिक सुख की अभिलाषा से वे द्रव्यचारित्र का अङ्गीकार करते है । इतना ही नहीं परन्तु उसका ( द्रव्यचारित्र का ) पौद्गलिक सुख के वास्ते पालन भी करते हैं । और पालन कर के देवलोक में नवर्वे प्रैवेयक तक जाते हैं । परन्तु आत्मीय कल्याण के अभिलाषी नहीं होने के कारण से अभव्य जीव अपूर्वकरण रूप विद्युद्ध अध्यवसाय का भागी नहीं होता है । जब कि भव्य जीव आगे बढ़ कर अपूर्वकरणरूप ग्रुद्ध परि-

णाम का स्वामी होता है, और जब जीव, अपूर्व करणरूप परञ्च द्वारा रागद्वेष की मजबूत गांठ को छि<mark>त</mark>्रभि<mark>त्र</mark> कर अनिवृत्तिकरणरूप विशुद्धतर अध्यवसाय को प्राप्त करता है, तब, कई एक आचायों के मनानुसार औप-शमिक सम्यक्त की प्राप्ति होती है । अन्य कइ एक पूज्यवरों के आज्ञयानुसार क्षयोपशम सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है, सम्यक्त की प्राप्ति के समय में जीव अवर्णनीय आनंद पाता है। जिस मकार कि-सुभट दुर्जय शत्रु पर विजय प्राप्त करके आनंदित होता है, और जैसे किसी भयंकर अटवी में तुषा से पीड़ित मनुष्य को, शीतल-चंदन ब्रक्ष की स्तिग्ध घाया के नीचे बैठ कर अमृत का पान कराया जाय, उस समय उस को जो आनंद होता है, उस • से भी विशेष आनंद सम्यक्तवाले जीव को माप्त होता है। इस प्रकार जीव सम्यक्तव को प्राप्त करता है, और वही निसगसमकित कहा जाता है।

उपर्युक्त कथनानुसार सम्यक्त्व दो प्रकार का है। १ अश्रिंगपसपकित, २ निसर्गसमकित । दोनों प्रकार के सम्यक्त्व की प्राप्ति मिथ्यात्वभाव दूर द्दोने से होतां है। जैसे कोई पुरुष सन्मार्ग का त्याग कर उन्मार्ग पर गया दोवे, वह कभी ऋमण करता हुआ स्वयं सन्मार्ग पर आ जाता है। अथवा दूसरा कोई मनुष्य उसको मार्ग पर छाता है। एवं जिस प्रकार कोद्रव नामक धान्य, दीर्घ काल में स्वयमेव छिलके रहित होजाता है, और कईएक धान्य चलनी आदि के प्रयोग से छिलके रहित किये जाते हैं, कई मनुष्यों का बुखार औषधि वगैर ज्ञान्त होता है और कइएक का बुखार औषधि आदि से ज्ञान्त करना पड़ता है, उसी प्रकार कितने ही को स्वभावसे हो समकित होता है, वह निस्तर्ग समकित कहा जाता है, और जो दूसरों के उपदेशादि से होता है, वह अधिगम सम्यक्त्व कहलाता है।

यहाँ तक झान और दर्शन की व्याख्या की । अब तोसरे चारिद्र नापक रत्न के स्वरूप पर दृष्टिपात करें ।

सम्यक्त्व की पाप्ति के समय कितने ही निकटभवी जीव, देशविरति और सर्वविरति रूप चारित्र को ग्रहण करते हैं। इन चारित्रों में देशविर ति रूप चारित्र द्वादश-वत रूप है। इसका वर्णन यहाँ पर नहीं करते हुए, 'जैन-तच्चदिग्दर्शन' नामक पुस्तक देखने का अनुरोध करता हूं। सर्वविरति रूप चारित्र पांच महावत रूप है

? प्राणातिपातविद्यमण व्रत, २ धृषावादविरमण व्रत, ३ अदत्तादानविरमण व्रत, ४ मैथुनविरमण व्रत, ओर ५ परिग्रहविरमण ब्रत । इन पांचों नियमों में ही समस्त नियमों का सगावेश होजाता है। ये नियम समस्त आस्तिक मात्रको अनुकूल हैं। अर्थात् इन नियमों में सभी आस्तिक सहमत हैं । क्योंकि श्रीहरिभद्रसूरि का वचन है:

> पश्चैतानि पवित्राणि सर्वेषां धमचारिणाम् । अहिंसा सत्यमस्तेयं त्यागो मथुनवर्जनम् ॥

ये पांच वस्तुएं सब धर्मवालोंने पवित्र मानी हैं। १ अहिंसा, २ सत्य, ३ अदत्त वस्तु का त्याग, ४ त्याग (म्रच्छीरहितपना) और ५ ब्रह्मचर्य का पालन।

इन पांचों नियमों को मत्येक मतानुयायी किस प्रकार मान्य रखता है, इस विषय में यत्किंचित् स्पष्टतया विचारें।

प्राहुर्भागवतास्तत्र व्रतोपव्रतपञ्चकम् । यमांश्र नियमान् पाञुपता धर्मान् दज्ञाभ्युघुः ॥१॥ अहिंसा सत्यवचनमस्तैन्यं चाप्यकल्पना । ब्रह्मचर्यं तथाऽक्रोधो ह्याजवं शौचमेव च ॥ २ ॥ संतोषो गुरुशुश्रुषा इत्येते दन्न कीर्त्तिताः । निगद्यन्ते यमाः सांख्येरपि व्यासानुसारिभिः॥३॥ अहिंसा सत्यमस्तैन्यं ब्रह्मचर्यं तुरीयकम् । पश्चमो व्यवहारश्वेत्येते पश्च यमा स्मृताः ॥ ४ ॥ अकोधो गुरुशुश्रूषा शौचमाहारलाघवम् । अकोधो गुरुशुश्रूषा शौचमाहारलाघवम् । अममादश्च पश्चेते नियमाः परिकीर्त्तिताः ॥ ५ ॥ बोद्धैः कुशलधर्माश्च दशेष्यन्ते यदुच्यते । हिंसास्तेयान्यथाकामं पेशुन्यं परुषान्टतम् ॥ ६ ॥ संभिन्नालापव्यापादमभिध्या दर्ग्विपर्ययम् । पापकर्मेति दश्वधा कायवाङ्मानसैस्त्यजेत् ॥ ७ ॥ ब्रह्मादिपदवाच्यानि तान्याहुर्वेदिकादयः । अतः सर्वेकवाक्यत्वाद्धर्मशास्त्रमदार्ध्यकम् ॥ ८ ॥

अर्थात्—भागवत लोग, पांच वत और पांच उप-वत, दूसरे शब्दों में कहें तो पांच यम और पांच नियम-इस तरहसे दशविध धर्मका मतिपाटन करते हैं । पाद्युपत छोगोंने, अहिंसा, सत्य, अचौर्य, दुध्योन का अनाव, बस्चचर्य, अक्रोध, सरलता, शौच संतोष और गुरुश्चषा इन दश प्रकार के धर्मों का पतिपादन किया है । व्यास का अनुकरण करनेवाला सांख्य अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रस्चचर्य और व्यवहार, यह पांच यम तथा अक्रोध, गुरु-शुश्चषा, शौच, आहार में लाघव (अल्पाहार) और अपमाद ये पांच नियम इस तरह १० प्रकार के धर्म का प्रतिपादन किया है। बौद्ध दश प्रकार के कुद्दाल धर्म कहते हैं। वे इस प्रकार हैं: हिंसा, चोरी, परदारगमन, पैशून्य, कठोर वचन, असत्यवाद, असंबद्धभाषण, परपीडाचिन्तन, परिग्रह और मिध्याभिनिवेश-इन दश पाप कर्मों को मन, वचन और श्ररीर से त्याग करना चाहिये। इसी तरह वैदिक आदि संपदायवाले अहिंसा आदि धर्मों को ' ब्रह्म ' आदि क्वन्दों से रवीकार करते हैं। इस वास्ते धर्म की व्याख्या में सबका एकमत-समानता होने से अहिंसा आदि का प्रति-पादन करनेवाला धर्मशास्त्र अर्थसंगत है। अर्थात् सर्व-मान्य है।

उपर्युक्त श्लोकों के अन्तिम वाक्य से सुस्पष्ट विदित होता है कि- अहिंसा आदि धर्म का आदर सभी को मान्य है । तथापि आश्चर्य का विषय है कि-

अहिंसा परमो धर्मो यतो धर्मस्ततो जयः । इस वाक्य की चरितार्थता जैनसमाज के अतिरिक्त दूसरे किसी समाज में क्वचित् ही दृष्टिगोचर होती है । अस्तु । इस विषय पर अधिक विवेचन नहीं करते हुए आगे बढ़ने की चेष्टा करें ।

इस तरहसे चारित्र धर्म की स्वीकृति शब्दान्तर से समस्त आस्तिक करते हैं। परन्तु वर्त्तमान समय में स्वेच्छा- चारीपने के कारण, मोह, ममता, रागद्देष, उपानह ( जूते ), छड़ी, खडाउ, रेल्लगाडी, इकागाडी, गद्दी, तकिये आदि वस्तुओं का उपयोग द्रव्यत्यागी मनुष्यों में भी दृष्टिगोचर होता है । प्रमादाधीन होने पर भो अहंकार के संयोग से साधुता के योग सिवाय साधुताकी स्थापना करते हैं । कुयुक्तियों के व्यापार द्वारा आत्मा को मलीन बनाते हैं । कुयुक्तियों के व्यापार द्वारा आत्मा को मलीन बनाते हैं । तो भी ऐसे कठिन समय में जैनम्रुनि निम्नोक्त वाक्य को ध्यान में रखकर यथाशक्ति उसपर आचरण करते हैं । '' ग्रहस्थानां यद् भूषणं तत् साधुनां दूषणम " अर्थात् ग्रहस्थों को जो वस्तु आभूषण रूप हैं वे साधुओं को दूषण रूप हैं । और साधुओं का जो भूषण है, वह ग्रहस्थों के लिये दूषण रूप है । जैसे---

कार्क्य क्षुत्मभवं कदचनमशनं शीतोष्णयोः पात्रता 👘

पारुष्यं च शिरोरुहेषु शयनं मह्यास्तले केवलम् ।

एतान्येव ग्रहे वहन्त्यवनति तान्युचति संयमे दोषाश्चापि गुणा भतन्ति हि नृणां योग्य पदेयोजिता: ॥ १ ॥

उचित स्थान में जोड़े हुवे दोष भी गुण रूप होते हैं। जैसे कि– क्षुधा से उत्पन्न हुई क्रज्ञता ( दुबलापन ) साधुओं को भूषणरूप हैं। किन्तु यही ग्रहस्थों को दूषण- रूप है। लोग कहेंगे कि- रुपया-पैसा होते हुए भी कृपणता से खाता नहीं है। परन्त साधु को दुबला पतला देखकर छोग उसे महा तपस्वी कहेंगें। निरस भोजन करना. यह साधुओं के वास्ते त्याग का कारण माना जायगा, और गृहस्थों के लिए क्रूपणता कही जायगी। ठंड-धुप सहन करना, यह मुनियों के संबंध में सहन-शीलता के रूप में होगा। और गृहस्थों के पास गरम वस्त, बूट,छाता आदि न होने के कारण वह दरिद्री कहलायेगा। केशों को नहीं संवारना, यह साधु का भूषण है, लेकिन यह गृहस्थों के लिये दषणरूप है। एवं भूपिपर ज्ञयन करना, यह साधु की निःस्पृहता का सूचक है, और गृहस्थ के लिये दूषण रूप है। इसी तरह से जो वस्तुएं ग्रहम्थों के लिये अवनति के कारणरूप होती हैं, वेही साधुओं को उन्नति के कारणरूप हैं । इस कारण से साधुओं को गृहस्थों के माम से दूर रहना सर्वथा योग्य है।

उपर्शुक्त वस्तुओं का पालन करनेवाले जैन संवेगी साधुओं के अतिरिक्त दूसरे कोई क्वचित ही नजर आते हैं। जैनसाधु गाडी, इका आदि में कदापि बैठते नहीं हैं। इतना ही नहीं परन्तु रेल की भी सवारी नहीं करते। खुद के पास जो वस्त्र, काष्ठ किंवा तुंब के पात्र, एवं पढ़ने की

प्रस्तकें होती हैं, इनको अपने शरीर पर उठाकर पैंदल ही पृथ्वी पर विचरते हुवे एक गांव से (दूसरे गांव को) जाते हैं। वर्षाऋत में चार सास तक एक ही स्थल में निवास करते हैं । आठ महींनों तक पर्यटण करते हैं । भिक्षा मांग कर आहार लेते हैं । सूर्योदय से सूर्यास्त पर्यन्त कार्यवज्ञ स्वस्थान छोड़कर बाहर जाते हैं। और रात्रि में बाहर भी नहीं जाते हैं । द्रव्य का स्पर्श भी नहीं करते हैं । स्त्री, पशु और नपुंसक से रहित स्थान में निवास करते हैं। स्री के यत्किश्चित स्पर्श को भी मायश्चित्त का कारण समझते हैं। परोपकार करने के वास्ते सदा कटिवद्ध रहते हैं। अप्रिय वचनों का उचारण भी नहीं करते । ऐसे प्रसंग, जिनसे राग-द्वेष की उत्पत्ति होवे, उनका त्याग करते हैं । शच्च और मित्र पर समभाव रखते हैं। शांतिपूर्वक उपदेश देते हैं। परनिंदा हो, ऐसे वचन बोल्ते नहीं हैं। जो वस्तुएं अपने पास रखते हैं, वे सब 'अहिंसा' की रक्षा के लिये ही रखते हैं। इारीर सुख अथवा मूर्च्छा के वास्ते नहीं रखते ।

इस कलिकाल में भी पूर्वोक्त गुणों से विभूषित केवल जैनमुनि ही दृष्टिगोचर होते हैं । पूर्वोक्त गुणों से विश्रीत आचरणवालों को शास्त्रकारोंने मुन्याभास ( सिर्फ कइने के मुनि-दिखाव मात्र के मुनि ) बताया है। वाचको, चारित्र-रत्न की व्याख्या के प्रसंग में तत्संबंधी कुछ विशेष लिखा गया है। तो भी वह अप्रासंगिक तो नहीं है।

पूर्वोक्त ज्ञान और दर्शन के साथ चारित्र को जोड़ें तो त्रिपुटी का योग होता है। इस सम्यक्ज्ञान, सम्यग्दर्शन और सम्यक् चारित्र रूपी रत्नत्रय को किन किन पतानु-यायी भी प्रकारान्तर से मानते हैं, इस का उछेख 'पुरुषार्थ दिग्दर्शन' \* नामक पुस्तक में किया है, इस वास्ते जिज्ञासुओं को उस पुस्तक का अवल्लोकन करना चाहिये। इन तीन रत्नों के सिताय आत्मोन्ननि कदापि नहीं हो सकनी है।

कतिपय भद्रिक जीव विश्वासु होकर तप, जप, ज्ञान, ध्यान. क्रियाकांड न करते हुए केवल ईश्वर की प्रार्थना मात्र से मोक्ष मानते हैं, परन्तु वह ठीक नहीं है। ईश्वरने स्वयं किस प्रकार के कष्ट सहन किये हैं, उस का विचार सूक्ष्म दृष्टि से करना उचित है। झायद यहाँ पर यह शंका उत्पन्न होगी कि '' ईश्वर तो अनादि है, उस को दुःख

\* यह पुस्तक मी श्रीयशोवित्तय जैनग्रंथमाळा-मावनगर ने प्रकाशित की है। --अनुवादक. कैसे माप्त हुवे ? " इस का उत्तर यह है कि-ईश्वर को अनादि माननेवाले भी उस को अवतार तो मानते हैं। जब ईश्वर को अवतार लेना माना जाय, तो गर्भोत्पत्ति आदि कष्टों के जो कारण हैं, वे भी मानने ही होंगे। कदाचित यह कहा जाय कि '' ईश्वर को वैसा कष्ट नहीं होता है " तो यह कथन मात्र ही है। इस विषय में यहाँ विषयान्तर न करते हुवे, रत्नत्रय के सिवाय आत्मोन्नति नहीं होती है इस विषय में ही संक्षेप में प्रतिभान कराकर यह निबंघ पूरा करूंगा।

अदा और चारित्ररहित ज्ञान कार्यसिद्ध नहीं कर सकता है। अमुक औषधि अमुक रोग को दूर करती है, केवल इतना ही जानने से रोग दूर नहीं होता है। परन्तु किवारूचि पूर्वक उस वात को अमल में लाना होगा। पुनश्च केवल चारित्र से भी कार्यसिद्धि नहीं होगी। ज्ञान न होने से क्रियारूप चारित्र विपरीत फल देता है। औपधि श्रेष्ठ होवे, परन्तु अनुपान का झान न हो तो वह औषधि अष्ठ होवे, परन्तु अनुपान का झान न हो तो वह औषधि उल्टी नवीन व्याधि उत्पन्न करती है। एवं केवल श्रद्धा से भी कार्य की सिद्धि नहीं होती है। उद्यम और विचार-शीलता की भी आवश्यकता है। अद्या मात्र से ही कार्य की सिद्धि होती होवे तो बीज किस मकार बोना ? उत्पन्न होगा या नहीं ? इत्यादि संबन्ध में ज्ञानादि की दरकार ही नहीं रहती । इतने पर से ही समझ में आजावेगा कि मत्येक कार्य में इस त्रिपुटी की आवक्ष्यकता है। इसके वास्ते तत्त्वार्थसूत्र की बृहद्दृत्ति में विशेष खुलासा दिया है। जिज्ञासुओं को चाहिए कि उस पुस्तक को देखें।

रत्नत्रय, यही समाधि, यही योग, यही ध्यान और यही आत्मशुद्धि का परम कारण है। यद्यपि हठयोग तात्कालिक गुणकर्ता मतीत होता है, किन्तु वास्तविक आत्मशुद्धिदायक नहीं है। मर्कट (बंदर) के समान मन को बलात्कार से बांधने से उस का लाभ केवल बंधन समयतक ही है। वहाँ से मुक्त होते ही फिर चंचलता में भ्रमण करने लगता है। इस वास्ते हठयोग में जैसा 'नाम वैसाही गुण है।' सहज समाधि ज्ञान, दर्शन चारित्रवान् पुरुषों के अतिरिक्त अन्य को प्राप्त नहीं होती है। इसलिये ज्ञान, दर्शन, चारित्र द्वारा हा आत्मोक्ति के लिये तत्पर रहना च।हिये।

अन्त में—विना कर्म के, जगत् विचित्र रचनावाला दिखाई नहीं देता है। जिस समय आत्मा कर्म-कीडड़ से मुक्त होता है, तब ही परमात्मा गिना जाता है। इस वास्ते परमात्मा की उच्च दक्षा प्राप्त करने के लिये इमेक्षा शुभ विचारों की संदर पद्धति का स्वीकार करना चाहिये। स्वमान्तर में भी जड़वादियों के जड़वाद में छुब्ध नहीं होना चाहिये। वीरप्रश्च के यथार्थ वचनों पर श्रद्धा रखना, वैराग्य वासित अन्तःकरणयुक्त होकर राग, द्वेष, क्रोध, मान, माया लोभ, ईर्ष्या, अज्ञान, विषय और विकारादिक का जहाँ तक हो सके शीघ्र त्याग करना चाहिये। परोपकार को स्वोप-कार मानना चाहिये। बस, यही आत्मोन्नति का सीधा और सरल मार्ग है। इस वास्ते उस मार्ग का अवलंबन करके जगत के जीव, आत्मोन्नति की साधना करें, यही अन्त:करण से इच्छा करके इस निबंध की पूर्णाहुति की जाती है।



www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com