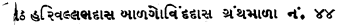
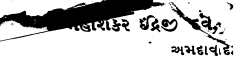
# **ખંગાળી સાહિત્યનો ઇતિહાસ.**

ગુજરાત વનકિયુલર સાસાયટી.



## *બંગાળી સાા*ક્રિત્યનો *ઇા*તિકાસ



પ્રકાશક, ગુજરાત વર્નાક્યુલર સાસાઇટી તરકથી હીરાલાલ ત્રીભાવનદાસ પારેખ, બી. એ., આસિ. સેક્રેટરી, અમદાવાદ•

કિંમત એક રૂપિયા.

પહેલી આદૃત્તિ પ્રત ૧૫૦૦ સુંવત્ ૧૯૭૪ સન ૧૯૨૮

સુદ્રણસ્થાન : વસંત સુદ્રણાલય, પાનાબાઇની વાંડી,

ધીકાંટા રાેડ-**અ**મદાવાદ.

મુદ્રક : ચીમનલાલ ઇશ્વરલાલ મહેતા...

### રોઢ હરિવદ્મભદાસ ભાળગાવિ દદાસ ત્રંથમાળાના

### ઊપાદ્ધાત.

સુરતના વતની અને ધંધાર્થે મુંખાઈ નિવાસી શેઠ હરિવદ્ધભદાસ ખાળગાવિંદદાસે તા. ૧૬ સપ્ટેમ્બર સન ૧૮૭૭ ને રાજ વીલ કર્યું છે, તે અન્વયે પ્રથમ સને ૧૮૮૦ માં રૂ. ૨૦૦૦) સાસાઇટીને મળ્યા, એવી શરતથી કે તેના વ્યાજમાંથી સામાજીક સુધારા થાય એવાં પ્રસ્તકા તૈયાર કરી છપાવવાં.

સદરહુ વીલથી શેઠ હરિવદ્યભદાસે અમુક પ્રસંગ બન્યા પછી બાકી રહેલી તમામ મિલકત પુસ્તક પ્રચારને માટે સાંસાઇટીને અર્પણ કરેલી છે. તે અન્વયે ૧૮૯૪ માં રૂ. ૧૮૦૦૦) ની સરકારી નોટા સાંસાઇટીને મળી છે. આ રીતે કુલ રૂ. ૨૦૦૦૦) ની નાટા પુસ્તક તૈયાર કરવામાં તથા તે પ્રસિદ્ધ કરાવવા માટે સદરહુ વિદ્યા વિલાસી અને પરાપકારી ઉદાર પ્રહસ્થ તરકથી મળી છે તેમાંથી આજ પર્યત નીચેનાં પુસ્તક "શેઠ હરિવલ્લબદાસ બાળગાવિદદાસ પ્રથમાળા" તરીકે પ્રસિદ્ધ થયાં છે:—

(૧) કયા કયી ન્યાતા કન્યાની અછતથી નાની થતી જાય છે તેનાં કારણા તથા સુધારા કરવાના ઉપાય.

| (૨) માને શિખામણ                          | 0-5-0           |
|------------------------------------------|-----------------|
| (૩) નીતિ મંદિર                           | <b>∘</b> −9२−०  |
| (૪) ખાળ <b>લગ્રથી થ</b> તી હાનિ          | 0-5-0           |
| ા(પ) પુનર્વિવાહ પક્ષની પુરેપુરી સાળે સાળ | આના ફજેતી ૦–૫–૦ |

(૬) ભાજન વ્યવહાર ત્યાં કન્યા વ્યવહાર વ્યવ્

|               | in the first of the contract o | . 4              |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| (૭)           | ધાર્મિક પુરૂષા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0-8-0.           |
| (८)           | ઉદ્યોગી પુરૂષેા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0-8-0-           |
| (૯)           | એન્જામીન <b>દ્રાન્કલીન</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ₹-0-0-           |
| (૧૦)          | <b>બાધક ચરિત્ર</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | o-8-o-           |
| (99)          | સદ્વર્તન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ₹-0-0            |
| (१२)          | રઘુવંશ કાવ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9-4-0            |
| (٤ <i>٤</i> ) | ન્નવજી ચાેધરીનું <b>જ</b> વન ચરિત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 0-2-0            |
| (98)          | <b>ગુજરાતના પ્રાચીન ઇતિહાસ ભા.</b> ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>૧−૦−૦</b>     |
| (૧૫)          | ,, અર્વાચીન ,, ભા. ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १-८-०            |
| (95)          | નીતિ સિદ્ધાંત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9 <b>-</b> 0-0   |
| (૧૭)          | ધ્રાન્સિસ એકનનું <b>છ</b> વન ચરિત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9-8-a            |
| (१८)          | શેઠ હરિવદ્યભદાસ ખાળગાવિંદદાસનું જીવન ચરિત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | o-5-o            |
|               | પરાપકાર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | o-93-o           |
| (२०)          | ઢારનું ખાતર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0-8-0-           |
| <b>(</b> ₹१)  | જગતના અર્વાચીન ઈ તિહાસ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ર–∘–∘            |
|               | કિરાતાર્જીનીય કાવ્યનું મૂળ સાથે ગુજરાતી ભાષાંતર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9-0-0-           |
|               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૦–૧રૂ–૦          |
| (२४)          | વાનિ'શ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ૧–૦–૦            |
| <b>(</b> ₹૫)  | જીવનના આદશ <sup>©</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | o-92-o-          |
| <b>(</b> २६)  | પ્રતિ <sup>6</sup> કૌમુદા જાત કરાવા છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | o-१ <b>२-</b> ०  |
| (૨૭)          | શિશુપાળ વધ–પૂર્વાર્ધ (સર્ગ ૧ થી–૧૦)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9-4-0-           |
|               | હિંદુસ્તાનમાં અંગ્રેજી રાજ્યના ઉદય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ०—६-०            |
| (૨૯)          | રસાયન શાસ્ત્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0-92-0           |
| (30)          | થિટિશ હિ દુસ્તાનના <b>આર્થિક</b> ઈ તિહાસ ભા, ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | o- <b>१</b> २०   |
| (39)          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | o-12-o-          |
| (32)          | શ્ચિશુપાળ વધ-ઉત્તરાધ [સર્ગ ૧૧ થી ૨૦]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                  |
|               | લેન્ડાેરના કાલ્પનિક <b>સ</b> 'વાદા બા. ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | o-9 <b>2-o</b> - |
| • /           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - •              |

| (૩૪) ખગાળ વિદ્યા                                | <b>∞</b> –9₹–0          |
|-------------------------------------------------|-------------------------|
| (૩૫) લેન્ડેારના કાલ્પનિક સંવાદો ભા. ૨           | <b>৵</b> –१२ <b>–</b> ० |
| (૩૬) માનસ શાસ્ત્ર                               | ૧                       |
| (૩૭) શિક્ષિત આયે સંતાનાતું આરાગ્ય.              | 9-0-0                   |
| (૩૮) સહકાર પ્રવૃત્તિ                            |                         |
| (૩૯) ઇંગ્રેજી રાજ્ય બંધારણ.                     | 9-0-0                   |
| (૪૦) ઉદાર મતવાદ                                 | ~- <b>૧૨</b> -૦         |
| (૪૧) સચિત્ર શારીરવિદ્યા.                        | 9-0 <b>-</b> 0          |
| (૪૨) હિંદ તત્વન્ઞાનનાે ઇતિહાસ પૂર્વા <b>ર્ધ</b> | 9-0-0                   |
| (४३) " " <b>७</b> त्तराध <sup>°</sup>           | १-०-०                   |
| ४४४) अंभावा भाहित्यते। धतिहास                   | *9~o~o                  |



### પ્રસ્તાવના

હિંદુસ્તાનના પૂર્વ ને પશ્ચિમ દિશાના **છે**ડા તે બંગાળા અને ગુજરાત. એ ખંને ધણી વાતમાં મળતા આવે છે. આર્યોનું અભિ-યાન પંજાયમાંથી ધીમે ધીમે ગંગા નદીના તટપ્રદેશમાં પ્રસરત ગયું. કાવિડ અને કાેલેરિઅન સ**ં**રકૃતિને મારી હઠાવવામાં તેઓને ધ<u>ર્</u>હા જોર વાપરવું પડેયું. છતાં પૂર્વની સંસ્કૃતિ તા એટલી અધી જોરા-વર હતી કે ઠેઠ ખુદ્ધયુમના સામ્યમંત્ર સિવાય એ તાખે ન જ થઈ. બૌદ્ધધ**મ**ે અને અશાકના રાજત્વે મળી હજારા વર્ષના આય<sup>દ</sup>અનાર્ય વચ્ચેના ઝઘડા હમેશને માટે પતાવ્યા. ત્યારથી જ ગુજરાતના ઐતિ-હાસિક યુગનું કંઈક દર્શન થાય છે. કારણક આર્યોનાં પુસ્તકા એ અનાર્ય પ્રદેશની હકીકત ન નાંધે એ સ્વાભાવિક છે અને અનાર્યોનાં પુસ્તકા તા કાણ જાણે લખાયાં હશે કે નહિ તેનીએ શંકા છે. છતાં આર્યીને પાતાના પ્રરેપુરા પ્રભાવ સ્થાપતાં ગુજરાતમાં કદી કાર્લ્યું નથી. ભંગાળામાં પાલવંશના રાજ્યએ। પછી થયલા સેનવંશના રાજાઓએ આર્યત્વના પુરા અભિમાની બ્રાહ્મણોને કનાજાદિ સ્થળેથી થોલાવી લ્રાહ્મણધર્મ વા **આર્યધર્મની ધજા કરકાવી તે એટલે સુધી** ક્રે ત્યાં તેની અસર ભાષાસાહિત્ય પર પણ થઈ. બાહ્ય દેવદેવીએ! ત્રાહ્મણધર્મ ના લેખાસમાં પૂજાવા લાગ્યાં. હલકી વર્ણો **પણ** બ**ૌદ-**ધર્મ શુદ્ધ સ્વરુપે પુજી શકી નહિ. ડેરડેર વ્યાહ્મણ ધર્મના વિજય-ડંકા વાગ્યા. છતાં હજા સુધી બાહધમે અને દ્રાવિડ તથા કાલેરિઅન સંસ્કૃતિની અંતર્વાહિની સરિતા ખંગાળાની ગ્રામ્ય સંસ્કૃતિ તળ વહેતી જણાય છે. ગુજરાતમાં પણ આર્યીના પ્રવેશ બહુ માડા થયા. આર્યો જ્યારે ધ્રહ્માવર્તામાં પાતાનું કાયમનું થાણું જમાવી એઠા હતા ત્યારે પંજાબ વગેરે સ્થાનાની **અનાય**જાતિ પશ્ચિમ

ત્તરક હઠી ગઈ હતી. સિંધ અને બલ્લચિસ્તાન એમનું લીલાક્ષેત્ર બન્યું **હતું અને** એ સિ<sup>ર્</sup>ધમાંથી કાઢિયાવાડની લૌકિક સ'સ્કૃતિને પાષતાં **અનેક** ખળા મત્યાં છે એમાં કંઈ શક નથી. ગુજરાતના ખંડસ્થ પ્રદેશ કાઠીઆવાડ જેટલા જ અનાર્યાના પ્રદેશ ગણાતા હાય એ શક્ય છે. તેના દક્ષિણ પ્રદેશમાં તથા ઉત્તરની સરહદના પ્રદેશમાં આર્યોએ બહ જાુના કાળમાં પ્રવેશ કર્યો હાય એમ લાગે છે. પરંતુ તેઓ દેશના માટા ભાગ પર પાતાની સંસ્કૃતિની ખરાખર છાપ મારી શકયા નહિ હાેય અથવા શક અને દૂરણનાં ટાળાએ એ સંસ્કૃતિનું બળ નહિ ટકવા દીધું હાય અગર કંઇક મિશ્ર સંસ્કૃતિ ઉત્પન્ન કરી હશે એમ લાગે છે. અને આમ જાની આર્યસંસકૃતિથી વિરુદ્ધ સંસ્કૃતિને વ્યાહ્મણ ધર્મના કે આય ત્વના એાપ દેવા માટે જ મૂળરાજને ઔદિચ્યાને ઉત્તરમાંથી બાેલાવવા પશ્રા હશે. ગુજરાતના **ખાદાણા ખનતાં સુધી હજાર વર્ષ**થી <mark>વધારે જાના નથી જ. આનું કારણ પણ ગુજરાત આર્ય</mark> વિનાનું હતું એમ સાખીત કરવામાં કંઇક અંશે કારણભૂત થાય છે. દંકામાં કહીએ તા આજથી હજારેક વર્ષ પહેલાં બૌહધર્મને સ્થાને વ્યાક્ષણધર્મને સ્થાપવા માટે આચાર્યોએ પ્રથમ રાજાઓમાં પ્રયત્ન કર્યા અને રાજા-એોતે બ્રાહ્મણુધર્મી ખનાવી તેના રાજ્યમાં વહેતી અનાર્ય અને બૌદ સંસ્કૃતિના ઉચ્છેદન માટે પાતે પાતાના અસંખ્ય સાગરીદાને ઉત્તરથી એાલાવ્યા. ગુજરાતમાં મૂળરાજ અને સિહરાજે તથા ખંગાળામાં **બદ્યાલસેને અ**ા કામ કર્યું હતું એમાં શક નથી અને એ ખેને કાર્ય આર્ય સંસ્કૃતિના પાેષણ માટે જ થયાં હતાં એમાં પણ કંઇ શક નથી.

આમ બંગાળા અને ગુજરાતની પ્રકૃતિમાં કેટલુંક સામ્ય છે. પરંતુ સાેલંકા વંશના કુમારપાળે ધ્યાહ્મણું ધર્મના વેગવંત પ્રવાહને ગુજરાતમાં આવતા ખાબ્યા અને ગુજરાત જૈનસંસ્કૃતિનું કેંદ્ર બની ગયું. ત્યારે બંગાળામાં જૈનોએ અથાગ પ્રયત્ના કર્યા છતાં ત્યાં ધ્યા-દ્માણાનું એવું પ્રાંબલ્ય હતું કે તેમના ગજ વાગ્યા નહિ. આ રીતે એક જ દિશામાં ધસ્યા જતા બંને દેશાના સંસ્કૃતિ પ્રવાહે અહીંયા જીદાં રૂપ ધારણ કર્યાં અને અત્યારે પણ એ ખંને સાહિત્યના અભ્યાસ કરનારને એ ખંને પ્રવાહોનાં જીદાં સ્વરૂપના મૂળમાં આ ખે સંસ્કૃતિ-ઓના-લાહ્મણ અને જૈનના પ્રભાવ જણાય છે. ખંગાળી ભાષામાં આવેલી સંસ્કૃતમયતા બાહ્મણધર્મને આભારી છે ત્યારે ગુજરાતીમાં આવેલી પ્રાકૃતમયતા જૈનધર્મને આભારી છે. આ પ્રાકૃતમયતાને બદલે સંસ્કૃતમયતા આણવાના પ્રયત્ન ગુજરાતમાં છેક હાલમાં જ શરુ થયા છે ત્યારે ખંગાળામાં સંસ્કૃતમયતાને બદલે પ્રાકૃતમયતા આણવાના પ્રયત્ન પણ છેક હમણાં જ શરુ થયા છે. આ ખે વિરાધી સ્વરૂપનું મૂળ પણ અત્યારની એ ખંને દેશાના સાહિત્યસર્જ કાની પ્રાચીન અને અર્થાચીન સંસ્કૃતિનું જ પરિણામ છે.

ખંગાળામાં વ્યાહ્મણોએ તેરમા સૈકાથી ભાષાને સંસ્કૃતના એાપ ચઢાવવાનું શરૂ કર્યું હતું અને એ કામ તેમણે છેક અઢારમા સૈકા સુધી ચાલુ રાખ્યું. આ કાર્ય કરનારાઓએ મુસલમાનાની પેઠે ખનતાં સુધી ગામડામાં પ્રવેશ કર્યો નહોતો. ત્યાં તા બૌલધર્મનું વિકૃતસ્પ અને તેની વિકૃતસંસ્કૃતિ સરળ પ્રાકૃત ભાષામાં પાતાનું કામ સાધ્યે જતી હતી. છતાં વ્યાહ્મણોએ સાહિત્યસર્જનનું કામ પાતાના હાથમાં લઈ આ કામ સાધ્યું ખરૂં! છેવટે રવીન્દ્રનાથ જેવા મહાપુર્ષે પાતાની દિવ્ય દિષ્ટથી જોઈ લીધું કે આ સંસ્કૃતમયતા તા કેવળ એપમય જ છે. તેના પેટામાં તા ગ્રામ્યભાષાનું નિર્મળ સલિલ વહે જય છે. અને ખંગાળીને ઉન્નત કરવી હોય, તેનું સાહિત્ય સર્વ-જનપ્રિય ખનાવનું હોય તા કરાડાની સંખ્યામાં વસતા ગ્રામ્યવાસીએા એાલે તે જ ભાષામાં સાહિત્ય સરજાવું જોઇએ. ખંગાળી ભાષાનું અત્યારે આ દિશામાં પ્રયાણ થઈ રહ્યું છે.

ગુજરાતની ભાષા જૈન સંસ્કૃતિને પરિણાર્મે હંમેશાં સર્વજન-પ્રિય જ રહી છે. પ્રાચીન કવિઓએ પણ સંસ્કૃતમયતા ધારણ કરી નથી. કારણ કે તેમને ગ્રામ્ય માનવીઓને રીઝવવા માટે જ કાવ્યા રચવાં પડતાં હતાં. વળી ગુજરાતમાં ક્ષાહ્મણધર્મનું જોર પણ ઝાઝું

નહિ. વ્યાહ્મણા આવેલા તે પણ નાતરેલા મહેમાના જેવા. તેમને જમીન વગેરે મળેલું એટલે ઉત્તમ સંસ્કૃતિના સ્તંબરૂપ છતાં ગુજ-રાતમાં આવી તેઓ ગ્રામ્ય બની ગયા. સંસ્કૃતના અભ્યાસી તરીકેઃ ગુજરાતમાં બહુ થાેડા વિદ્વાના પંકાયા હતા. અને કવિએામાં તાે ગણ્યાગાંઠયા જ સંસ્કૃતના વિદ્વાન ગણાય તેમ છે. આવી સ્થિતિમાં ગુજરાતે પાતાનું ભાવભીનું સાહિત્ય ઉત્પન્ન કર્યું ખરૂં પણ તે સંસ્કૃતના પાશથી સદા મુક્ત રહ્યું. સંસ્કૃતકથાસાહિત્યનાં આપ્યાના ગુજ-રાતીમાં ઉતર્યાં ખરાં પણ તે જેમ બને તેમ ઝાઝા આડંબર વિના. છતાં આજથી આઠસા વર્ષ પહેલાં ભંગાળામાં જે કામ **બ**દ્યાસસેને કર્યું અને ગુજરાતમાં જે કામ મૂળરાજે કર્યું હતું તે કામ આપણં વિશ્વવિદાલય કરવા લાગ્યું. અંગ્રેજી કેળવણી સાથે સંસ્કૃતની કેળવ**ણ**િપણ અપાવા લાગી. વિદ્વાતાને એ ખંતે ભાષાના માેહ લાગ્યાે. અગર એમ કહીએ તાે પણ ચાલે કે વિશ્વવિદ્યાલયે તેમના ગામડાં સાથેના સંબંધ તાહી નાખ્યા પરિણામે તેઓ વિચાર કરવાનું શીખ્યા અંગ્રેજીદારા સાહિત્યસર્જન કરવાનું શીખ્યા સંસ્કૃતદારા. અંગ્રેજી-માંથી વિચારા મેળવે અને તેને માતુલાષામાં ઉતારવા સંસ્કૃતનું શરણ લે. એક જ તરેહના ગ્રામ્ય શબ્દાે પાતે વાપરેલા સંસ્કૃત શબ્દને ખદલે ગુજરાતમાં વપરાય છે એવું પણ જ્ઞાન તેઓને રહ્યું નહિ. આથી ગુજરાતીના અથાગ શબ્દલં ડાળ પણ તેએને નાના લાગ્યા અને પાતાના અત્તાનને દભાવી રાખવા સુમા પાડી જાહેર કરવું પડ્યું કે 'શું કરીએ કલાણા સંસ્કૃત શબ્દ માટે કે પલાણા અંગ્રેજી શબ્દ માટે ગુજરાતીમાં શબ્દ જ કર્યા છે!' પણ તેઓએ કાઠિયાવાડના ડુંગરામાં કે રાજપીપળાના જંગક્ષામાં જઇ જૂની જાતાની ભાષાના અલ્યાસ કર્યો હોત તો આ જાતના શખ્દા તેઓને પ્રષ્કળ મળી આવત.

આ રીતે ગુજરાત અને ખંગાળાના વર્ત્તમાન સાહિત્યની ઉલટ-સુલટ દિશા હેાવામાં પરિસ્થિતિએ કેવાે ભાગ ભજવ્યાે છે તે ાઈ આવે છે. સંપૂર્ણ રામાયણ અને સંપૂર્ણ મહાભારત-અંગાળીમાં જેવાં કૃત્તિવાસી રામાયણ અને કાશીદાસી મહાભારત છે તેવાં લોકપ્રિય- ગુજરાતમાં નથી તેનું કારણ પણ આ જ છે. ગુજરાત આર્યસં સ્કૃત્તિનું કેંદ્ર કદી બન્યા નથી. ગુજરાતથી કાશી બહુ દૂર હતું-અને હવે કદી બનવાનાય નહિ. ગુજરાતને બધાએ ઉપદેશ જ આપ્યા છે. શ્રીકૃષ્ણની આ ભૂમિ ધર્મની બાબતમાં સદા પરાવલંબી જ રહી છે. જેના બહારથી આવ્યા, ધ્રાહ્મણા બહારથી આવ્યા, છેક આધુનિક કાળના સ્વામીનારાયણ પણ બહારથી આવ્યા. દયાનંદ અંદર પાકયા છતાં તેમને પંજાબવાસ કરવા પડ્યા. ગુજરાતનું સાહિત્ય પણ એ રીતે હજી સુધી કેવળ પરાવલંબી જ રહ્યું છે અને જ્યાં સુધી પાતાના જ અંતરમાં ડુબકી નહિ મારે ત્યાં સુધી સદા પરાવલંબી જ રહેવાનું. ગુજરાતમાં શું નથી! ગુજરાત, કચ્છને કાઠિયાવાડની ભૂમિ પર વિચિત્રતા છે તેટલી બીજા કયા પ્રદેશમાં છે! છતાં ગુજરાતને પ્રેરણા મેળવવા કાશ્મીર ભટકનું પડે એ શું એાછા ખેદની વાત છે!

આ સ્થળ એક વાત યાદ આવે છે: ગુજરાતનું પાતાનું જ સાહિત્ય જો કંઈ હાય તા તે લાકકથાનું. તેમાં પણ એ લાકકથાનું ધામ કાઠિયાવાડ એ સાહિત્યનું કેંદ્ર ગણાવું જોઇએ. બાહ્ધમેં સામા-જિક બંધનાને અતિ શિથિલ કરી નાખ્યાં હતાં. અને એ શિથિ-લતાને યાંગે વ્યાહ્મણ ચંડીદાસ રામી જેવી ધામ્ય સાથે સહજ્ધમેં સાધતા હતાં. છતાં બંગાળામાં ધેરથેર જનપ્રિય થઈ પડયા હતાં. કાઠિયાવાડની લાકકથામાં એવાં એવાં જોડાંના પાર છે ખરા ! કેવળ હદયના પ્રેમને જ સર્વસ્વ માની તે ખાતર નાત, જાત, કુળ, માનને લાત મારનાર કેટલાં નરનાર કાઠિયાવાડને ખાળે પાકયાં છે, તેના હિસાબ કાઇએ કાઢયા છે? બંગાળા, 'મહુયા અને નદેરચાંદ'ની પ્રેમકથા વાંચી આનંદમાં મસ્ત બની જાય છે અને તેવી કથાએા ખાળવા માટે અત્યારે ઉંચુંનાચું થઈ રહ્યું છે ત્યારે ગુજરાતમાં "સૌ-રાષ્ટ્ર'ના પ્રતાપે એવી અસંખ્ય વાર્તાઓની ચાર ચાપડીએા ગુજરાતને રાષ્ટ્ર'ના પ્રતાપે એવી અસંખ્ય વાર્તાઓની ચાર ચાપડીએા ગુજરાતને

ચરણું ધરાઈ છે. ગુજરાત એ બાબતમાં પણ બંગાળાને મળતું આવે છે. બૌહધર્મ ગયા તેની સાથે સહજધર્મ પ્રગટ થયા. સહજ ધર્મમાં કાઈ એક સ્ત્રી સાથે પ્રેમ સાધી પ્રેમમાર્ગ ઇશ્વર તરફ કચ કરવાના આદેશ છે. આ ધર્મ ગુજરાતમાં બૌહધર્મની અસર-સર્વ વ્યાપી અસર બહુ કાળ કદી ન ચાલી હોવાથી કદાચ નહિ ચાલ્યા હોય છતાં એ ધર્મ જે સામાજિક બંધના તાડી નાખ્યાં હતાં તેની કાયમી અસર તો સૌરાષ્ટ્રની ભૂમિએ સંધરી રાખેલી હોવી જોઇએ. અને એ અસર કાદિયાવાડની લોકકથામાં જણાય છે. ગુજરાતનું આ એક- પુરૂં સાહિત્ય છે કે જેને સંસ્કૃત તરફ નજર પહોંચાડ્યા સિવાય પાતાના હદયને ખુલ્લી રીતે વ્યક્ત કર્યું છે. ટુંકામાં કહીએ તો મૌ-લિકતા વિનાના ગુજરાતમાં મૌલિક સાહિત્ય જો કેઈ હોય તો તે કાદિયાવાડના આ દાહાચાપાઈમય લોકકથાનું જ છે.

હજા ગુજરાતના ઇતિહાસ જોઇએ તેવા લખાયા નથી. તો પછી સામાજિક અને ધાર્મિક ભળાએ ગુજરાતી સાહિત્ય પર કઈ રીતે તે કેટલી અસર કરી તે કઈ રીતે જણાય ? છતાં એ બાબત બહુ મનારંજક હોવાથી કાઈ પણ વિદ્વાનને સંપૂર્ણ રીતે આકર્ષી શકે તેવી છે.

મારી માન્યતા મુજબ બૌહ, જૈન અને ધ્રાહ્મણ સંસ્કૃતિ સાથે શક, દૂણ વગેરે જાતાએ મળી જે અપૂર્વ મિશ્રણ પેદા કર્યું છે તેના મોટા ભાગ ગુજરાતને ભાગે આવ્યો છે અને ગુજરાતની પ્રજાનો ઇતિહાસ જાણવા માટે એ બધી સંસ્કૃતિએ અને જાતોના અભ્યાસ કરવાની જરૂર છે. એકલી ધ્રાહ્મણ કે જૈન સંસ્કૃતિના ઇતિહાસ પરથી લખાએલો ગુજરાતના ઇતિહાસ સદા અપૂર્ણ જ રહેવાના. વળા બંગાળાએ કર્યું છે તેમ ગુજરાતના ગામડે ગામડે બટકી શ્રામ્ય સમાજના રીતરિવાજો અને જીની વાતોના સંગ્રહ કરી તે પરથી ગુજરાતની આધુનિક સંસ્કૃતિનાં લક્ષણો અને તેની પાછળ રહેલાં બળાના નિર્ણય કરવાનું પણ અગત્યનું છે તેટલું જ બલકે તેથા

પણ વધારે અગત્યનું ગુજરાતનાં ગામડાંના સજીવ શ્રંથા વાંસી ગ્રાન મેળવવાનું છે, વળા વંગાળા કરતાં આપણે ત્યાં સરળતા પણ વધુ છે. જૈનસાહિત્યના અથાગ લંડાર હજુ કાઇ બખ્તિયાર ખીલજીએ લૂડી લીધા નથી. પાટણ અને જેસલમીરના એ લંડારા હજુ જેવા ને તેવા હયાત છે. તેમાંનાં પુસ્તકાને ઉધઈ ખાઈ ન જાય તે પહેલાં તપાસી જવાં જોઇએ, અને કક્ત એટલા ભંડાર ઉપરથી જ ગુજરા-તની આ બાબતમાં અધી મહેનત એાછી થઈ જાય તેમ છે.

અંગાળા સાહિત્યના ઇતિહાસ લખતા વેળા મારા મનમાં જે કંઈ વિચાર ઉડેલા તેની ઉપર પ્રમાણે ડુંકી નોંધ કર્યા બાદ હવે આ પુસ્તક વિષે કંઈક કહેવા માર્ગું છું.

અસ્તુત પુસ્તકનાં પહેલાં નવ પ્રકરહ્યા બાયુ દીતેશચંદ્રના 'બંગ-ભાષા એ સાહિત્ય'ની છેલ્લી આવૃત્તિના સારરપ છે. એ સાર આપ-વામાં મેં અગત્યની એક્રેય બાબત રહી ન જાય એવી ખાસ સંભાળ રાખી છે. જો કે ચંડીદાસ અને વિદ્યાપતિ જેવા મહાન કવિઓનાં કેટલાંક સુલલિત પદા તો ઇચ્છા છતાં ગ્રંથનું કલેવર માટું થઈ જવાની બીકે હું આપી શકયો નથી, છતાં એ મહાનુભાવાની કવિતા વાંચવાની ઉતકંઠા જાગ્રત કરવી એ જ મારા ઉદ્દેશ હોવાથી તેમ કરવું બહુ અગત્યનું પણ જણાયું નથી.

દશમું પ્રકરણ લખવામાં મેં અનેક પ્રાંથોની મદદ લીધી છે. બંગાળી ભાષામાં બહાર પડેલાં એત્રણ સાહિત્યના ઇતિહાસને લગતાં પુસ્તકા તથા છેલ્લા અગિઆર વર્ષ થયાં મેં જે કંઈ એ સાહિત્યને લગતું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે તે પર આધાર રાખી મેં એ પ્રકરણ લખ્યું છે. જો કે બંગાળાનું આધુનિક ગદ્યસાહિત્ય તા એટલું વિપુલ છે, તેમાં એવાં તા પરસ્પર વિરાધી બળા કામ કરી રહ્યાં છે કે જેના આભાસ મારા જેવા સેંકડા ગાઉ દૂર એઠેલા પરભાષાભાષી લેખકને ન જ આવી શકે. તેમ તે સાહિત્યના સર્વાંગસુંદર રિપાર્ટ તૈયાર

કરવાનું પણ મારાથી ન જ ખને. છતાં મને ખાત્રી છે કે અતિ ઉત્તમ સાંહિત્યકારા અને તેનાં અતિ ઉત્તમ પુસ્તકા વિષે હું સૂચન કરવાનું વિસરી ગર્યો નથી. તેમ છતાં આ કામમાં એક્ય ભૂલ નહિ હાય એમ કહેવાના દાવા મારાથી થઈ શકે તેમ નથી. આધુનિક ખંગ-સાહિત્યની પ્રકૃતિ નક્કી કરી તેના વિસ્તૃત ઇતિહાસ લખવાના સમય હજી આવ્યા નથી એટલું જ નહિ પણ તેના સંપૂર્ણ રિપાર્ટ પણ હજી સુધી ત્યાં બહાર પડયા હાય એમ લાગતું નથી. એટલે મારે માટે આ કામ મુશ્કેલ હતું છતાં મેં પ્રયત્ન કર્યા છે એને એ પ્રયત્નમાં કેટલી સફળતા મળી છે તે વાચકાએ જોવાનું છે.

છેવટે આ પુસ્તક મને સોંપી મારા લખવાના ઉત્સાહ ટકાવી રાખનાર ગુજરાત વર્નાક્ષ્યુલર સાસાયિટ અને તેના આસિ. સેક્રેટરી રા. રા. હીરાલાલભાઈના ખાસ આબાર માનવાની કરજ પૂર્ણ કરી આ એક વર્ષના પરિશ્રમનું કળ ગુજરાતને ચરણે ધરી કૃતાર્થ થાઉ છું.

અમકાવાક માગશર શુદિ ૧/૮૩

મહારા કર ઇદ્રજી દવે

### અનુક્રમણિકા

|     | વિષય                           | <b>1</b> , |             |        |     | યુષ્ટ        |
|-----|--------------------------------|------------|-------------|--------|-----|--------------|
| ન   | <b>ખંગભાષા અને</b> હિ          | લેપિની ઉ   | त्पत्ति     | •••    | ••• | ٩            |
| ૨   | સંસ્કૃત, પ્રાકૃત ચ             | યને બંગ    | ાળા         | •••    | ••• | ૧૧           |
| 3   | પાશ્ચાત્ય મત-વિલ               | ાકિતના ∶   | પ્રત્યય અ   | ને છંદ | ••• | 96           |
| Y   | બૌહ્રયુગ …                     | <br>. •••  | •••         | •••    | ••• | 30           |
| Y   | ધમ કલહ અને ભ                   | ાષાની ઉ    | ત્રતિ…      | •••    | ••• | , <b>६</b> २ |
| ţ   | ગૌડયુ <b>ગ</b> અ <b>થ</b> વા ક | યી ચૈતન્ય  | ાપૂર્વ` સા( | હેત્ય… | ••• | ૭૫           |
| v   | ચૈતન્ય સાહિત્ય                 | •••        | •••         |        | ••• | ૧૫૧          |
| (   | સ સ્કારયુગ…                    |            | •••         | •••    | ••• | <b>૨</b> ૦૫  |
| હ   | કૃ <b>ષ્ણચં</b> દ્રના યુગ      | •••        | •••         | •••    | ••• | <b>ર</b> ૬૯  |
| ૧ ૦ | આધુનિક યુગ                     | •••        | •••         | •••    | ••• | <b>३</b> २७  |
|     | યરિશિષ્ઠ •••                   | •••        | •••         | •••    | ••• | <b>૩</b> /૨  |



## **બંગાળી સાહિત્યનોઇતિહાસ**

પ્રકરણ ૧ લું

### **બ**ંગભાષા અને લિપિની ઉત્પત્તિ



બંગલાયા અને સાહિત્ય આજકાલ હિંદની દેશી બાયાઓમાં અગ્રેસરપાઇ બોગને છે, એ વાત એક રીતે જોતાં નિર્વિવાદ છે. રનીન્દ્રનાથ જેવા સર્વતામુખી પ્રતિભાવાળા વિદ્વાનો જે બાયામાં લખે, તેનું બવિષ્ય માળું ન જ હાય એ નિઃસંશય છે. એ બાયાની વર્તમાન સ્થિત જોતાં આપણને તેના ભૂતકાળ જાણવાનું મન સ્વાભાવિક રીતે જ થઈ આવે છે. બંગલાયા સંસ્કૃતની પુત્રી છે, આપણી બાયાની માટી ખેન છે, એ સામ્યને લીધે એવા પ્રયત્ન આપણું મનરંજન કરે એ સ્વા-બાવિક છે. આપણે એ ઇવ્છા તૃપ્ત કરવા બંગસારસ્વતકું જના ભૂત-કાળ તપાસીએ.

ખંગભાષા અને લિપિની ઉત્પત્તિ કયારે થઈ એ પ્રશ્નના જવાળમાં આપણને ચોક્કસ સાલ મળવાની નથી. કેટલાક વિદાના માને છે કે ખંગભાષાની ઉત્પત્તિ હજાર વર્ષ પહેલાં થઈ હતી, પણ તે પહેલાં તેની હયાતીની નિશાનીએ મળી આવે છે. લિલતિવસ્તર નામના બૌદ્ધ પ્રથમાં લખ્યા મુજબ બુદ્ધદેવ વિશ્વામિત્ર નામના ગુરુ આગળ બંગલિપિ, ધાદ્ધી, સારાષ્ટ્રી અને માગધિલિષ શીખ છે. આ વાત કંઈ હજાર વર્ષ પહેલાંની નથી. વિશ્વકાષના સંપાદક નગેન્દ્રનાથ વસુએ સંધરેલા એક પુસ્તકમાં 'કૃટિલ' અક્ષરોના લક્ષણવાળી પ્રાચીન બંગલિપિ માલમ પડે છે. સેન રાજાએના તામ્રશાસનામાં જે જાતના અક્ષરા વપરાએલા છે, તે એાછામાં એાછા ૮૦૦ વર્ષ પહેલાના છે. આ અક્ષરોની પૂર્ણતા જોતાં બંગલિપિની ઉત્પત્તિ પછી તરત જ એ લખાયા

્હશે, એમ માનવામાં આવે તેમ નથી. આપણે આગળ સાખીત કરી ્રશકીશું કે બંગાક્ષર અને તેની આદિ જનની ધ્યાહ્મીલિપિ બહુ પ્રાચીન છે.

હિંદની અક્ષરમાળાની ઉત્પત્તિ સંબંધમાં પાશ્ચાત્ય પંડિતા એકમત નથી. કાઈ ત્રીક, કાઈ દિનિશિઅન તાે કાઈ સેબિઅન લિપિને હિંદની લિપિની માતા માને છે. પરંતુ એ મત હવે બહુ પ્રચારમાં રહ્યો નથી. હિંદમાં જ એ લિપિ ઉત્પન્ન થઈ છે, એવો એ લોકોને વિશ્વાસ નથી. ટેલરના મત મુજબ દક્ષિણ સેમેટિક પ્રદેશમાં વ્યાહ્મીલિપિના જન્મ થયા છે, પણ વેબર તથા ખુલર ઉત્તર સેમેટિક પ્રદેશને એ માન આપે છે. એ પ્રદેશમાંના શિલાલેખાના લિપિ સાથે બ્રાહ્મી લિપિનું સાદશ્ય છે એમ એ વિદ્વાના માને છે. એ શિલાલેખાના લિપિતા સમય ઇ. સ. પૂ. ૮૫૦ નાે છે. આ મત વિરુદ્ધ કનિંગઢામ ને ટામસ કહે 😉 કે સેમેટિક અથવા ફિનિશિઅન લિપિ જમણી ખાજુએથી ડાખી **બાજુ** તરફ લખાય છે. અશાકલિપિના બહુ થાેડા ભાગ એ રીતે લખાય છે. અને હિંદની બધી લિપિએા ડાળી બાજુએથી લખાય છે. અશાકલિપિના પણ એ જ નિયમ છે. માટે જ્યાંસુધી એમ સાખીત ન થાય કે કાેઈ જીના સમયમાં ધ્યાહ્યી અથવા અશાકલિપિ જમણી <mark>બાજીએથી ડાબી બાજી તર</mark>ફ લખાતી હતી ત્યાંસુધી તે સેમેટિક ક્રે ક્રિનિશિ**અન** લિપિ પરથી ઉત્પન્ન થક**ે છે** એ સ્વીકારાય નહિ. આ મત સુલરે તાેડી પાડચો છે. તેણે ખતાવ્યું છે કે અશાક–લિપિના <mark>ઘણા અક્ષરાે ઉલડી રીતે લખાયા છે. જ</mark>ીદા જીદા અક્ષરાે સિવાય અશાકના આત્રાંઓના જોડાક્ષરામાંના ઘણાખરા જમણી ળાજુએથી ડા**મી** ખાજાની ગતિ ખતાવી રહ્યાં છે. સિંહલદીપની **વ્રાહ્મીલિપિમાં પ**ણ એ જ પ્રાચીન રિવાજ જળવાઈ રહ્યો છે. માટે એક વખતે વ્યાહ્ની-લિપિ હિંદમાં ઉલગ રીતે લખાતા હતા એ સાખીત થયું છે. આધુનિક પાશ્ચાત્ય પંડિતાના ઘણા ભાગ અત્યારે સુલરના મતના છે. પણ એ મત ખરા નથી એ આપણે આગળ ઉપર જોઇશું.

પ્રોકિસર ડેાસન, ટામસ વગેરેના મત પ્રમાણે હિંદની લિપિ

કાઈ પણ દેશની તાબેદાર નથી. હિંદુઓએ જ પાતાની લિપિ ઉત્પન્ન કરી હતી એમ તેઓ માતે છે. કનિંગહામ પણ એ જ મતના છે. તે અનુમાન કરે છે કે હિંદુઓના અક્ષર મિસરના ચિત્રાક્ષરની માધક એક જ પહિત પ્રમાણે સ્વાધીનપણે ઉત્પત્ન થયા છે. તે અશાક લિપિના પ્રત્યેક અક્ષરતે કાઈ એક દ્રવ્યવિશેષનું ચિત્ર માને છે. આ મતમાં કંઇક કવિત્વ છે એ તો નક્કી.

જેઓ કહે છે કે હિંદની લિપિ પરદેશથી આવી છે, તેઓની મુખ્ય દલીલ એ છે કે આ દેશની જીની લિપિ (અશાકલિપિ) એટલી બધી સુંદર છે, એટલી બધી સુંગઠિત છે કે તે જો આ દેશમાં પેદા થઈ હોત તો તે કઈ રીતે ઉત્તત થતી જઈ છેવટે આવી સુંદર ખની તેની કાઈ પણ નિશાનીઓ હિંદમાં અવસ્ય હોવી જોઇએ. મિસર, ચીન, જાપાન વગેરે જે જે દેશમાં સ્વતંત્ર રીતે લિપિ ઉત્પન્ન થઈ છે તે તે દેશમાં એવી નિશાનીઓ માંજૂદ છે. પરંતુ અશાકલિપિ તા પ્રથમથી જ સ્વરવિજ્ઞાન મુજબ નિર્દિષ્ટ સંખ્યાના અક્ષરામાં સીમાબહ થઈ રહેલી છે. આ સંપૂર્ણતાપ્રાપ્તિનાં આરંબસ્યુક ચિદ્ધો હિંદમાં નથી. આથી કાઈ કોઈ પંડિતા માને છે કે હિંદુઓએ વિદેશી લિપિ પ્રહણ કરી તેને જેમ ખને તેમ જલદી વૈજ્ઞાનિક પહિત મુજબ ગાઠની સર્વાગસુંદર બનાવી દીધી હતી. તેઓ બીછ એવી દલીલ કરે છે કે અશાકલિપિ દૂર દૂરના પ્રદેશામાં એક જ પ્રકારની જણાય છે; જીના કાળથી હિંદમાં અમુક લિપિ પ્રચલિત હોત તે તે અશાકની આદ્રાઓ જીદા જીદા દેશની લિપિબેદે કરીને જીદી જીદી જાતના અક્ષરેમાં બોદાત.

આ દલીકો ખરી લાગતી નથી. હિંદની પ્રાચીન કીર્તિ લગભગનાશ પામી છે એમ કહીએ તો ચાકે. પ્રાચીન કીર્તિ પર હિંદમાં શ્રેયો છે એવા અત્યાચાર ક્રાઈ પણ દેશમાં થયા નથી. થાડા સમયને માટે રાષ્ટ્રવિપ્લવ મચે, અગર અત્યાચારી આક્રમણ થાય, તા તેને લીધે નષ્ટ થએલી કીર્તિ પુનઃ પ્રતિષ્ઠિત થઈ શકે. પણ હિંદ પર તા સેંકડા વર્ષે સધી સતત અત્યાચાર થતા આવ્યા છે. તેમાંથી જે થાડીધણી

ક્ષીર્તિ અચી છે એ જ નવાઇની વાત મનાવી જોઇએ. શું-એન-ત્સાંગે જે મંદિરા અને મૂર્તિઓના ઉલ્લેખ કર્યો હતા તે અત્યારે ક્યાં છે? કાશીની ૧૦૦ કુટ ઉચી ધાતુની શિવમૂર્તિ કયાં છે? અત્યારે આપણાં તિર્થોની પ્રાચીનતા કેવળ દંતકથા અને જીના ગ્રંથામાં જળવાઈ રહી છે. હિંદમાં સર્વત્ર સેંકડા તૂરીકૂરી મૃર્તિઓમાં અયુતપૂર્વ નીરવ અત્યાચારની કહાણીઓ અવ્યક્ત બાષામાં લખાએલી છે. આવી સ્થિનતિમાં જીનાં પુસ્તકા સિવાય ખીજે સ્થળ કંઈ સાખીતીએ ન મળે સ્વાબાવિક છે.

્છતાં ખીજી સાખીતીએ**ા નથી એમ પણ કહેવાય નહિ. હિંદના** અગાચર ભાગની હજા જોઇએ તેટલી શાધ થઈ નથી. મહારાજા અશાકની પહેલાંના રાજાઓ પાતાની આત્રાઓ ઠેકઠેકાણે શિલાલેખા કાતરાવી ચિરંજીવ કરવાનું આવશ્યક ગણતા નહેાતા. વળી આ દેશમાં યુધિષ્ઠિર પછી અશાક જેવા ચક્રવર્તી રાજ્ય ક્રાેઈ થયા પણ નથી. એ અશાકલિપિનું પણ શિલાલેખા સિવાય ખીજાં કંઈ ચિક્ષ મળતું નથી: અને એ શિલાલેખા પણ સંખ્યાબંધ નાશ પામ્યા હશે એમાં કરાે શક નથી. કહેવાય છે કે મહારાજ પ્રિયદર્શીએ ૮૪૦૦૦ આત્રાઓ. પ્રચારમાં મુક્રી હતી. હમણાં તેમાંની માત્ર ૪૦ દષ્ટિગાચર થાય છે. એ ૪૦ માં પણ ધ્વંસલીલાએ પાતાનું કામ કર્યું છે. અલાહાબાદની આગ્રાના કેટલાક ભાગ કાપી ઇ. સ. ૧૬૦૫ માં જહાંગીરે તે. જગાએ પાતાના મહિમાસચક લેખ જડાવ્યા હતા. આવી સ્થિતિમાં જો અશાક પહેલાંના રાજાઓના શિલાલેખા ન મળે તે તેથી કંઈ લિપિની મૌલિકતામાં સંદેહ લાવી શકાય નહિ. આમ હોવા છતાં અશાકલિપિ પહેલાંની લિપિની નિશાનીએ છેક નથી જ મળી એમ કહી શકાય નહિ. પંજાબમાં હરપ નામના સ્થળે આવેલા શિલાલેખ એની સાયીતી છે. હજાસુધી એ શિલાલેખની ચિત્રલિપિ કાેઈ વાંચી શુક્યું નથી; છતાં તે એાછામાં એાછી ઇ. સ. પૂ. ૫૦૦ ની.

લિપ છે એટલું નક્કી થયું છે. થોડા સમય પહેલાં અફગાનિસ્તાનની સરહદ પર પર્વ તની શિલાઓ પર ખાદેલી કેટલીયે લિપિઓ મળા આવી છે. તે લિપિએા યુરેાપના માટા માટા પ્રત્નતત્ત્વશાઓએા પણ હજા ઉકેલી શક્યા નથી. એ લિપિ ઉકેલાશે ત્યારે હિંદની લિપિઓના ઇતિહાસ નવેસરથી લખાશે. છેક સીમાન્ત પ્રદેશની વાત જવા દઇએ તેાપણ છેક અંગાળામાં જ જરાસ ધની રાજધાની ગિરિવજમાં 'જસસ્તાં પક છે કે 'ગો લિપિ મળા આવી છે, તે કેટલી જાની છે તે હજાસુધી નક્કી થયું નથી. નગેન્દ્રનાથ વસુ કહે છે કે 'એ લિપિ મગધરાજ જરાસ ધના વખતની પણ હોય; એ ચિત્રલિપિ છે અને કીલરૂપા શિલ્પલિપિના આકારની છે છતાં તેના કરતાં પ્રાચીન છે.' થોડા દિવસ પહેલાં પ્રાચીન કપિલવસ્તુની પાસેના પિપડાવ ગામમાં સુહનું અવશેષપાત્ર મળી આવેલ સુહફેવના એ શિપડાવ ગામમાં સુહનું અવશેષપાત્ર મળી આવેલ સુહફેવના એ શિપ્યોના દેહાવશેષપાત્ર પરની લિપિ વાંયતાં તે અંને લિપિ સુહ-નિર્વાણના વખતની છે એમ નક્કી થયું છે.

અશાકના અનુશાસનમાં એ પ્રકારની લિપિ દર્ષિગાચર થાય છે; કેપ્રદિ–િગિરિના અનુશાસનમાં યવનલિપિ વપરાઈ છે; એની ગતિ જમણી બાજીથી ડાબી બાજી તરફ છે. બીજાં બધાં અનુશાસનમાં અશાકની રાજસભાની લિપિએ પ્રાધાન્ય ભાગવ્યું છે. રાજના શિલ્પી-એ કેતરેલા અક્ષરામાં રાજધાનીનું ગારવ સચવાય એ સ્વાબાવિક છે; કેવળ લાકોને સમજવી સહેલી પડે માટે અનુશાસનાની ભાષા ભિન્ન પડે છે. અશાકના જેવા પ્રતાપી રાજા રાજકાર્યની સગવડ ખાતર પોતાના પ્રદેશના અક્ષરા તાળાના દેશામાં ફેલાવે એ પણ વિચિત્ર નથી. નાના પ્રકારની પ્રાદેશિક લિપિ હયાત છતાં દેવનાગરી અક્ષરા એક વખતે હિંદમાં સર્વત્ર પ્રચલિત હતા. માટે અશાકના અનુશાસનની લિપિ સર્વત્ર એકસરખી જોતાં સર્વત્ર એક જ લિપિ વપરાલી હતી એવું કંઈ સાબીત થતું નથી.

પ્રાચીન સંરકત સાહિત્યમાં અને પરદેશી મુસાકરાના વૃત્તાંતામાં હિંદની લિપિની માૈલિકતા સ્વીકારી શકાય તેવાં પ્રષ્કળ પ્રમાણા મળે છે. મેગેસ્થિનિસે હિંદમાં જન્મપત્રિકા લખવાની પહતિ અને દરત્વ-સચક ગાઉની નાંધવાળા પત્થરાના ઉલ્લેખ કર્યો છે. લલિતવિસ્તરમાં જાદી જાદી લિપિઓના ઉલ્લેખ છે તે અમે અગાઉ જણાવ્યું છે. મહાભારત અને મનસ્મૃતિમાં આ દેશમાં લિપિ પ્રચલિત હાવાની સાખીતીઓ મળી આવે છે. ઋગ્વેદ. અથર્વ વેદ વગેરે હિંદના પ્રાચીન ગ્રંથામાં અક્ષર શબ્દ વર્જામાળાના અંગના અર્થમાં વપસંએક્ષ<mark>ે</mark> છે. ઋડવેદમાં કુ તે માટે અર્ધ, કુ તે માટે પાદ, કુ તે માટે ત્રિપાદ વગેરે શબ્દા વપરાએલા છે. શતપથ થાહ્મણમાં દિવસના નોના નાના ભાગનું માપ આપેલું છે. લખાણની પહતિ ન હોય તેા આવી ઉંડી ગણતરી સંભવિત ન હાય. કવિતાજ કંદરથ કરી માઢે રાખી શકાય, પણ વૈદિક ગ્રંથામાં ગદ્યતા પણ અભાવ નથી. અમે આ બધાં કાર-છોતે લીધે આર્યલિપિની માલિકતાના સંખધમાં નિઃસંદેહ છીએ. ખુદ મેક્સમૂલરને ઇ. સ. ૧૮૯૯ ના નવેમ્યરના નાઇન્ટિન્થ સેંચરી નામના માસિકમાં એટલું કખૂલ કરવું પડયું છે કે ગાઉસૂચક ચિહ્નો વગેરે નાના અક્ષરા હિંદુઓએ પાતે જ ઉત્પન્ન કર્યા હતા, એની પુરતી સાખીતી છે; છતાં હેએાએ આખી વર્ણમાળા ઉત્પન્ન કરી નથી. આ અભિપ્રાય અમતે બહુ અદુભૂત લાગે છે.

ઋડવેદ ઇ. સ. પૂ. ૨૦૦૦ વર્ષ જેટલા જીના છે. કાઇપણ સેમેટિક લિપિ આટલી બધા જીના નથા. જેઓ બધા લિપિઓની આદિ ભૂમિ મિસરને માને છે તેઓના દલીલા પણ અહીં ટકી શકે તેમ નથી. હમણાં નિઝામના રાજ્યમાંના રાયગઢ પાસેથા કેટલાંક માટીનાં વાસણા મળ્યાં છે, તેના પર અક્ષરાનાં ચિદ્ધો છે. મદાસના મ્યુઝિઅમમાં એવા જ અક્ષરવાળાં કેટલાંક પાત્રા મળ્યાં છે. એ પાત્રા મહેસુર ને ત્રાવણુકારના રાજ્યામાંથી મળ્યાં હતાં. એ પાત્રા પર ૧૩૧ ચિદ્ધો શાધાયાં છે. મિ. યાજદાનિએ નિશ્ચિતપણે સાખીત કર્યું છે કે

એ અક્ષરે માના કેટલાક મેગેલિથિક યુગના અર્થાત્ છે. સ. પૂ. ૧૫૦૦ વર્ષથી પુરાતન છે, અને બાકીના નિએાલિથિક યુગના અર્થાત્ તેની ઉંમર એાછામાં એાછી છે. સ. પૂ. ૩૦૦૦ વર્ષની છે. આસામમાંથી પ્રાચીન અક્ષરે મળી આવ્યા છે. તે સંબંધમાં દેવધર ભાંડારકરે કર્યું છે કે 'ફિનિશિ આ અને અરભસ્તાનના કિનારા પર હિંદની લિપિની જન્મભૂમિ ખાળતા પહેલાં આપણા દેશની એતિહાસિક ખાણા ખાળી કાઢવી પડશે. છજિપ્ત અતિ પ્રાચીન દેશ છે, પણ હિંદી સંસ્કૃતિ કેટલી પ્રાચીન છે તેની મીમાંસા હજા બાકી છે. જે અક્ષરે અાજે આપણે મજેથી લખી જઇએ છીએ તે એતિહાસિક યુગના નથી. તે ઇતિહાસ પૂર્વયુગના કયા વક્ષની છાલ પર અથવા પત્થર પર કે શિલા પર પ્રથમ ખાદાયા હતા તે કાેણ કડી શકે તેમ છે? તે ઇ. સ. થી બહુ પ્રાચીન છે, બાહું હતા તે કાેણ કડી શકે તેમ છે? તે ઇ. સ. થી બહુ પ્રાચીન છે, બાહું હતા તે કાેણ કડી શકે તેમ છે? ઓતે સ્પષ્ટ ઇતિહાસ કયાંયે નથી; અનુમાન અત્યારે એવી જમાએ આવી ઉભું છે કે હિંદની લિપિની માલિકતાના દાવા આપણે કાેઇ પણ રીતે છાેડી શકતા નથી. '

આયાંવર્તાના સૌથી જીના અક્ષરા ધ્રાહ્મીલિપિના નામે ઓળ-ખાય છે. તે અક્ષરાની પૂર્વાનિશાની મેળવરી મુશ્કેલ છે. અશાકની આત્રાઓ પરની લિપિ ઇ. સ. પૂર્વે ઘણા વર્ષોથી પ્રચલિત હતી. યોડા સૈકામાં એ લિપિ પરિવર્તન પામી ગુપ્તલિપિને નામે આળખાવા લાગી. ગુપ્તવંશની આત્રાઓ એ લિપિમાં લખાએલી છે. ગુપ્તવંશની પડતી પછી ગુપ્તલિપિમાંથી 'સારદા' 'શ્રી હવે' 'કૃટિલ' વગેરે લિપિઓ ઉત્પન્ન થઈ. 'સારદા' ઉત્તર અને પશ્ચિમ હિંદમાં વપરાવા લાગી. એ લિપિમાંથી હાલની કંશ્મીરી, ગુરુમુખી અને સિધી લિપિના જન્મ થયો છે. હાલમાં કાંગડા અને તેની આજીબાજીની ખીણાના રહેવાશીએ એ અક્ષરા લખે છે તે ગુપ્તલિપિ સાથે મળતાપણું દર્શાવે છે. 'શ્રી હવે' લિપિ બહુ વખત પ્રચલિત રહી નહિ; તેમાંથી દેવનાગરી અને એ સિવાયના ખીજા નાગરી અક્ષરા પેદા થયા. અત્યારે પણ

તિએટમાં સંસ્કૃત લખવા માટે 'શ્રી હવે' અક્ષરના જેવા જ અક્ષરા વપરાય છે. 'કૃટિલ' વગેરે અક્ષર બૌદ પાલ રાજ્યએના સમયમાં ત્રેપાળથી કલિંગ ને કાશીથી આસામ એ વિશાળ પ્રદેશમાં પ્રચલિત હતા. પ્રાચીન ખંબાક્ષર, કૃટિલ અને ખાગધાદિ લિપિ એક વંશનાં સક્ષણોવાળાં છે.

દાઢ હજાર વર્ષ પહેલાં અંગાળી લિપિ કેવી હતી તે ચંદ્રવર્માની લિપિ પરથી જણાય છે. અમે કહ્યું છે કે ઇ. સ. પૂ. ૩૦૦ વર્ષ અર્થાત આજથી ૨૨૦૦ વર્ષ પહેલાં પણ મગધ, અંગ ને અંગલિપિ પ્રચલિત હતી, તે લિલતિવિસ્તર પરથી સાખીત થયું છે. તે વખતે નાગરી અક્ષરની ઉત્પત્તિ થઈ નહેાતી. આથી સાખીત થાય છે કે નાગરી અક્ષર કરતાં અંગાક્ષર પ્રાચીન છે. અંગલિપિનું રૂપ ચંદ્રવર્માની લિપિમાં સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે. એ લિપિ જ ધીમે ધીમે વિકાસ પામી વર્તમાન સ્થિતિએ આવી પહેાંથી છે.

ઉડિયાસિપિ અને ખંગલિપિ એક જ પ્રકારની છે. કેર માત્ર એટલા જ છે કે ઉડિયાસિપિના માત્રા ગાળાકાર છે. લખવાના કલમમાં કેર હોવાને લીધે જ આટલા બેદ પડ્યા છે. આસામી અક્ષર ખંગાલરના જ પ્રકાર છે. તેમાં કેટલાક અપ્રચલિત પુરાતન ખંગ અને મૈથિલી અક્ષર છે. પ્રાચીન મૈથિલી ને પ્રાચીન ખંગાક્ષરમાં ખહુ બેદ નથી. ચૌદમા સદીમાં એ ખંતે અક્ષરા લગભગ એક જ જાતના હતા. હાલના મૈથિલી અક્ષર ખંગાળા અને દેવનાગરી લિપિના વચલા વળના છે. તેમાળા અક્ષર પહુ મૈથિલીને મળતા જ છે.

ચંદ્રવર્માની લિપિ બંગાક્ષસ્તી પ્રાચીન નમુતો છે. તે ઉપરાંત સંસ્કૃત કાલેજની લાઇ પ્રેરીમાંનાં કેટલાંક હસ્તલિખિત પુસ્તકા મુસ-લમાની અમલની શ્વરુગાતમાં લખેલાં છે. ઇ. સ. ની બારમી કે તેરમી સંદીમાં ખાદેલું વિશ્વરુપ સેનનું તામ્રશાસન લગલગ હાલની લિપિના જેવી જ લિપિ બતાવી રહ્યું છે.

ખંમાળામાંથા બૌદ્ધધર્મપ્રચારકા એશિયામાં ધર્મપ્રચાર માટે વ્યાય હતા. હજા પણ જાપાનના બૌદ્ધયંથા દશમા કે અગીઆરમા સદીના ખંગાક્ષરમાં લખેલા છે; જાપાનના એક મંદિરમાંના ત્રંથ છ. સ.ની છફી સદીમાં પ્રચલિત ખંગાક્ષરામાં લખેલા છે.

ભંગાક્ષરની પેંઠે ભંગભાષાએ પણ સેંકડા વર્ષાથા પરિવર્ત્તન પામી, વિવિધ દેશજ ભાષાના મિશ્રણજનિત રુપાંતર પામી હાલનું સ્વરૂપ ધારણ કર્યું છે. આર્યાએ આ દેશમાં સંસ્થાન સ્થાપ્યું ત્યારથી આ પરિવર્તન થવા લાગ્યું; ધામે ધામે ભંગવાસી આર્યાની ભાષાએ બીજી ગડીય ભાષાએથી જાદું દેશનાપક નામ ધારણ કર્યું. પરંતુ ભંગભાષાની ઉત્પત્તિ કયારે થઈ તે કહી શકાય એવું નથી. એ આદિ વૃત્તાંતનું રહસ્ય ભેદવાને વિદ્યાન અસમર્થ છે.

અમતે લાગે છે કે પ્રાચીન આર્ય લોકો જે ભાષામાં વાતચીત કરતા તે જ ભાષામાં વૈદાે લખાએલા છે. પણ સમય જતાં ભાષાની ઉન્નતિ કરવાના પ્રયત્ના અને વ્યાકરણની શરુઆત થતાં કથિત અને લિખિત ભાષા જાદી થઇ ગઈ. એ ખંને ભાષામાં અમક પ્રકારન જાદાપણું હોય છે. એની હદ એાળ ગાતાં લિખિત ભાષા મૃત થઈ પડે છે અને કથિત ભાષા સહેજ વિશુદ્ધ રૂપ ધારણ કરી લિખિત ભાષા ખને છે. લિખિત ભાષા ઉત્તરાત્તર ઉન્નત અને શિક્ષિત સંપ્રદાયના નાના વર્તુળમાં સીમાયહ થઈ રહે છે. ધીમે ધીમે વાકયપલ્લવ પ્રતિ સ્પૃહા અને શબ્દની શાભા વધારવા પ્રતિ આસક્તિને પરિણામે તે જનમાધારણ માટે અગમ્ય થઈ પડે છે ત્યારે માષાવિપ્લવની જરૂર પડે છે. સંસ્કૃતને સ્થળે પાલી અને પ્રાકૃતને સ્થળે ગૌડીય ભાષાએા આ રીતે જ લિખિત ભાષાએ। બની હતી. વ્યાકરણ સતત વહેતી ભાષાની ગતિ અટકાવી શકતું નથી. તે યુગે યુગે ભાષાનાં પગેરાં રૂપે પડ્યું રહે છે. ભાષા જે માર્ગે જાય. વ્યાકરણ તે માર્ગનું સાક્ષી યને છે. અર્થાત ભાષાના ફેરફાર સાથે વ્યાકરણ પણ કરતાં **જાય છે.** નષ્ટ થએલાં માહેશ વ્યાકરણ પછી પાણિનિ, ત્યારપછી વરસ્ચિ,

પુરન્દર, યારક; ત્યારપછી રૂપસિદ્ધિ, લંકેશ્વર, શાકલ્ય, ભરત વગેરેએ વ્યાકરણો રચ્યાં હતાં એ આ ખાતર જ. પૂર્વયુગમાં જે ભાષાના દેષ મનાતા તે ક્રમે ક્રમે વ્યાકરણમાં નિયમ તરીકે સ્ત્રીકારાય છે. સમયના સંબંધમાં જેમ સવાર, ખપાર, સાંજ, રાત વગેરે શબ્દો વપરાય છે, તેમ ભાષાના સંબંધમાં પણ સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, બંગાળી, િંડી વગેરે પૂર્વવતી અવસ્થાનાં રૂપાંતરા ગણી શકાય.

એક દર રીતે જોતાં ખંગાળી બાષાનાં મુખ્ય ચિક્ષો કયા સમયે પડ્યાં તે કહેવું સહેલું નથી. હાર્ન લે સાહેખના મત મુજબ છે. સે ૮૦૦ થી ૧૨૦૦ સુધીમાં પ્રાકૃત યુગ વિલુપ્ત થઈ ગાડીય યુગ પ્રસર્યો હતો. ખાહ શક્તિના પરાભવને લીધે, હિંદુજતિના નવીન પ્રયત્નના રકુરણને લીધે અને સંસ્કૃતના નવીન વિકાસને લીધે એ પરિવર્તન ઝડપથી થયું. એ પરિવર્તનને લીધે ઉત્પન્ન થએલી કથિત ભાષાને જ લિખિત ભાષાના સિંહાસને એસાડવી પડી. ઇતિહાસમાં પણ બાહા- ધિકારનો લોપ અને હિંદુધર્મનું અબ્યુત્થાન એ ખંતેના કાળ ઇ. સ. ૮૦૦ થી ૧૨૦૦ સુધીના ગણાય છે.

### પ્રકરણ ર જાં

### સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને બંગાળી

ધર્મ ક્રાન્તિ પ્રાચીન ભાવ અને બાષાના સંસ્કાર કરી નવીન બાવ અને બાષાની પ્રતિષ્ઠા કરે છે. રામન પાદરીઓની સત્તા ગઈ તેની સાથે યુરાપમાં લાંદિન બાષાનું સર્ગાપરિપણું ગયું. ખુહદેવ મરણ પહેલાં પાતાના શિષ્યાને તેના વાકય અને કાર્યાવલીની નાંધ પાલી બાષામાં લખવાની આત્તા આપી ગયા હતા. હિંદની બાષા-એામાં એ દિવસથી એક નવા યુગ પ્રવર્ત્યા. જો કે બાહ ધર્માચાર્યાએ તે પછી પણ સંસ્કૃત બાષામાં પુષ્કળ પુસ્તકા રચ્યાં છે, તા પણ ખુહની ઉપર્શકત આત્રાના સમયથી જ દેવબાષાના અખંડ પ્રમાવ નાશ પામ્યા. દેવસાયાએ દેવ અને ઋષ્યઓને માટે તે દિવસથી સ્વર્ગારાહણ કર્યું. એટલું ખરૂં કે મત્યં લાકમાં તેના ઉપાસ કાની સંખ્યા તે વખતે પુષ્કળ પ્રમાણમાં હતી.

ભાલશુંગે પ્રાચીન ભાષા અને ભાવમાં એક પ્રકારના યુગાન્તર ઉપસ્થિત કર્યા. યાત્રવલ્કય સંહિતામાં ભાલ પ્રભાવ સ્પષ્ટ જણાય છે. 'યાહ્મણોએ હળખેડુ થવું નહિ' એ નિષેધાત્રા તેનું એક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ છે. બાહ્ધમના પ્રભાવથી જીની ચાતુર્વા વ્યવસ્થા પલટાઈ નાના પ્રકારની સંકર જાતિ ઉત્પન્ન થઈ. આળરદાર ધ્યાહ્મણ ચારુદત્તે મૃચ્છકિકના છેલ્લા અંકમાં ગણિકા વસંતસેના સાથે લગ્ન કર્યું, એ બાહ્ય પ્રભાવનું લક્ષણ છે. જો સમાજમાં એ જાતના લગ્ના નિંદનીય હેત તા નાટકના મુખ્ય નાયકને ગ્રંથકાર એવાં લગ્ન કદી ન કરાવે. બાહ્ય સંસ્કાર ધ્યાદ્મણા કરતાં જીદા હતા. બાહ્ય જાતકમાં દશરથને બે પુત્ર રામ ને લક્ષ્મણ તથા એક પુત્રી સીતા એમ વર્ષોન કરેલું છે, છેવટે રામે પાતાની એકની એક સગી બેન સીતા સાથે લગ્ન કર્યું એમ પણ તેમાં

જણાવેલું છે. સમાજમાં કેવી વિચિત્ર લગ્નપદ્ધતિ હતી તે આ પસ્થી જણાય છે. બાહ જાતકના આ ઉપાખ્યાન ભાગ સુધારવા માટે હિંદુ શ્રંથકારાએ નાના પ્રકારની કશ્યનાની મદદ લીધી છે.

સમાજળંધનની પેઠે બાષામાં પણ શિથિલતા આવી ગઈ હતી. કથિત બાષા ઉપર લિખિત બાષાનો પ્રભાવ સર્વદા જણાય છે. સંસ્કૃતનો આદર્શ જતાં તેનું સ્થાન પ્રાકૃત બાષાએ લીધું. તે રાજસબા દખલ કરી ખેઠી. કથિત બાષા પણ પહેલાં કરતાં મદુ બનતી ગઇ. ચારુદત્ત, રામ, રાવણ, દરિદ્ર, ચરણ વગેરે શખ્દા ચાલુદત્ત, લામ, લાવણ દલિદ્દ, ચલન ઇત્યાદિ રૂપમાં ફેરવાઈ ગયા, એ વાત સંસ્કૃત જાણનારાઓથી અજાણી નથી. અત્યારે હિંદના કાઈ પણ બાગમાં હલકા વર્ણમાં પણ બાષાનું આવું શિથિલપણું બાગ્યે જ જણાય છે; અત્યારે તેન કથિત બાષા પણ ઘણે ભાગે વિશુદ્ધ બની છે. એનું કારણ ખોદ્ધમાંનો પ્રત્યાધાત છે. જેમિની અને ભદ્યાદે આ પ્રત્યાધાત શરૂ કર્યો. સાહસરામના શિલાલેખમાં વ્યાદ્ધણો પ્રત્યે અશાકે કરેલા જીલ-માને વર્ણન કર્યું છે. રાજા સુધન્વાએ એ જીલમોનું વેર વાલ્યું હતું. આદિશરે બાહોને હરાવી ગાહનું રાજ્ય સ્થાપ્યું હતું.

હિંદુધર્મનું આ ઉત્થાન ક્રેવળ વેર વાળવા પુરતું જ નહેાતું. ચોમેર પ્રાચીન શાસ્ત્રોની ચર્ચા શરૂ થઇ. ઇ. સ. ની નવમી સદીમાં અજમેરના રાજપુત્ર સારંગદેવે ભાહ ધર્મ બ્રહ્યુ કર્યો હતા, પરંતુ તેના પિતા રાજ વિશળદેવે હિંદુ શાસ્ત્ર સંબળાવી તેને ઠેકાયું આણ્યા હતા. ચંદવરદાઈએ એ બાબતનું વર્ષુન કર્યું છે.

ભાષાક્ષેત્રમાં વળી પાછેા સંસ્કૃતના આદર્શ સ્થાપન થતાં લિખિત અને કથિત ખંને બાષાએ ધીમે ધીમે વિશુદ્ધ થતી ગઇ. 'લામ' કરીથી 'રામ' બન્યા. રત્નાકર લુટારાના ઉચ્ચાર સુધારવા માટે વ્યક્ષાને કેટલી મહેનત કરવી પડી હતી તે વિષે લાકિક દંતકથાને આધારે કૃત્તિવાસ કવિએ પાતાની સમાયશુમાં રમુજી બ્યાન આપેલું છે.

'બીજાનું લૂંડી લેનારા લુટારાની જીભ પાપથી જ છ થની ગઇ હતી, તેથી તે રામ નામને પહ્યુ વિકૃત બનાવી મૂકતી હતી ' આ વાકયમાં બાહ લોકા પ્રત્યે કટાક્ષ સ્પષ્ટ જહ્યાય છે. લહ્યાની ( ધ્રાહ્મણની ? ) આટલી બધી મહેનત પછી કેયા મૂર્ખ રામને 'સામ' કહેવાની હિંમત ધરે ? આ પ્રમાણે 'લ'કારના પ્રભાવ લુપ્ત થયા. ચાલુદત્ત, લામ, લાવણ, દલિદ્દ ને બદલે ચારુદત્ત, રામ, રાવણ, દરિદ્ર શબ્દા કરીથી કથિત ભાષામાં આવ્યા. એ સંસ્કૃત મુજબ વર્ણશાધનનું કાર્ય હજા ચાલે છે. પ્રાચીન હસ્તલિખિત પુસ્તકાની ભાષા ધામે ધામે સુધરતી આવે છે. એવાં પુસ્તકામાં એવા શબ્દા દેખાય છે કે જે બધા અત્યારે લિખિત ભાષામાં વપરાતા બધા થયા છે. જેવાક પખા=પક્ષ, કાતિ=કાર્તિ'ક માસ, નિમલ=નિર્મળ, નખ્તા=નક્ષત્ર વગેરે.

વસ્તુતઃ સમય જતાં ભંગાળી ભાષા સાથે સંસ્કૃતના એટલો ભધા ગાઢ સંભંધ ભંધાઇ ગયા કે પ્રાચીન ભંગાળી કવિતા ક્રાઇકાઇ સ્થળે સંસ્કૃત કવિતા હાય એવું જણાવા લાગ્યું. ભારતચંદ્રની ક્રેટલીક કવિતા નાગરી અક્ષરમાં છપાય તાે તેના કાશી કે પુનાના પંડિતા પણ ભંગાળી લાેકાની પેઠે જ રસે ચહણ કરી શકે.

બિમ્સ સાહે ખધારે છે કે ખંગભાષા બીજી ગાડીય ભાષાએ કરતાં સંસ્કૃત ભાષાની વધારે નિક્ટ છે. તે પ્રાચીન આલંકારિકાના મતાનુસાર હિંદી, પંજાબી વગેરે ભાષાએ ને 'તત્સમ' અને બંગાળી ભાષાને 'તદ્દભવ' સંગ્રા આપે છે. બિમ્સ જણાવે છે કે પંજાબ વગેરે પ્રદેશામાં મુસલમાનાના પ્રભાવથી ભાષાનું પરિવર્તન જલદી થયું હતું; ત્યારે બંગાળીને દૂર, હિંદને સીમાંડે બાલાતી ભાષા હોવાથી કંઈ પણ ઉપદ્રવ વિના સંસ્કૃત ભાષા મુજબ ઘડાવાના અવકાશ મળ્યો હતો.

યંગદેશમાં સંસ્કૃતના પ્રભાવ કદા નષ્ટ થયા નથી. જ્યારે સમસ્ત આર્યાવર્ત બૌહધર્મમાં હુખી ગયા હતા ત્યારે પણ દ્યુ–એન-ત્સાંગ સમતઢ અને યંગદેશના અન્યાન્ય સ્થળે હિંદુધર્મના પ્રભાવ જોઈ ગયા હતા. તેણે આ દેશના લાેકાને પરિશ્રમા અને શિક્ષાભિમાના કહ્યા હતા. બંગદેશમાં સંસ્કૃતના ગર્વ હંમેશને માટે જળવાઈ રહ્યો છે. ગૌડીય રીતિ નકામા આડંખરથી પૂર્ણ છે એવા અલંકારશાસ્ત્રીઓએ આક્ષેપ કરેલા છે. વૈદર્ભી રીતિના પ્રસાદ ગુણ, માધુર્ય, સુકુમારપણું ઈત્યાદિ ગુણા અને ગૌડીય રીતિના લાંખા લાંખા સમાસા દંડાચાર્યે ઉદાહરણ દ્વારા સાંખીત કર્યા છે. પરંતુ એ પરથી એ પણ સાંખીત થાય છે કે સંસ્કૃતે આ દેશમાં ઉડાં મૂળ ધાલ્યાં હતાં અને તેથી જ ગૌડીય ભાષાઓમાં બંગનાષા સંસ્કૃતની બહુ નજીક છે.

કાઈ કાઈ કહે છે કે બંગબાયા પ્રાકૃતમાંથી ઉત્પન્ન થઈ નથી; એ સંસ્કૃતમાંથી ઉત્પન્ન થઇ છે. ગૌડીય ભાષાઓમાં બંગાળી ભાષા સંસ્કૃતની બહુ નજીક હોવા છતાં એ મત હમણાં અપ્રાહ્મ થઈ ચૂક્યો છે. ડાક અને ખનાના વચનની અને પરાગલી મહાભારતની ભાષા દેકદેકાણે એટલી બધી ગુંચવણવાળી છે કે તેના અર્થ સમજવા સહેલ નથી. આ પ્રાંથા લગભગ ૫૦૦ થી ૬૦૦ વર્ષ જેટલા જીના છે. આ પરથી સાખીત થાય છે કે તે સમયની ભાષા સંસ્કૃત નહોતી; પરંતુ આધુનિક બાષાથી તે એટલી બધી જીદી હતી કે તેને બંગાળી ભાષાનું નામ પણ આપી ન શકાય. માટે એ બાષાને પ્રાકૃત ન કહીએ તા ખીજું શું નામ આપી શકાય? કરાચ તે સમયના જે પ્રંથા આપણને મત્યા છે, તેની ભાષા આ દેશમાં પ્રચલિત બીજી પ્રાકૃત ભાષાએ સાથે મળતી આવતી ન હોય, પરંતુ એ પણ સાહિત્યદર્ષણ દર્શાવેલી અઢાર પ્રકારની પ્રાકૃત અથવા અપભ્રંશ ભાષાએ માંની એક હતી એવું અનુમાન કંઈ અસંગત નથી.

ભંગભાષાની પૂર્વાવસ્થાનું મૂળ આપણી પરિચિત પ્રાકૃત ભાષા-એમાંની ક્રાઈમાં જણાતું નથી. પરંતુ તેની સાથે મળતાપણું દેખાય છે ખરૂં. ઇ. સ. ની ભારમી સદીમાં રચાએલા 'દેશી નામમાલા' નામક પુસ્તકમાં હેમાચાર્યે તે વખતે પ્રચલિત અનેક શબ્દોની હારમાળા આપી છે; તેની સાથે મળતા આવતા ખંગાળી શબ્દોના સંભંધ ગાઢ છે અને એ બધા શબ્દો પ્રાકૃત મણાતા હતા એમાં કરા શક નથી. ખંગાળી અને પ્રાકૃતનાં ક્રિયાપદાનું મળતાપણું બહુ જ સ્પષ્ટ જણાય છે. પ્રાકૃતના કેઇ પણ ક્રિયાપદ સાથે ખંગાળીના ક્રિયાપદની તુલના કરતાં જ એ ખંને વચ્ચેના સંખંધ અનાયાસે કલ્પી શકાય છે. પ્રાકૃતનાં હોઇ, પડઇ, કરઇ, બાલઇ વગેરે ક્રિયાપદાને બદલે ખંગાળીનાં હય, પડે, કરે, બલે વગેરે ક્રિયાયદા વપરાયાં છે પ્રાકૃત શુનિઅ, લિભઅ લઇ, ભવિઅ ને બદલે ખંગાળીમાં શુનિયા, લિભયા, લઇયા વગેરે રૂપ મળી આવે છે. પ્રાકૃત 'અચ્છિ'ની સાથે 'ભૂ' ધાતુનું રૂપ 'હઇયા' મળી ખંગાળીમાં 'હઇયા છે' થયું છે. હજી પણ પૂર્વ ખંગાળામાં કેઇ કેઇ સ્થળે ખંને શબ્દ જીદા જીદા ઉચ્ચારાય છે; જેમકે 'દેખિતે આછે,' 'કરિતે આછે.' ભૂતકાળના 'આસીત્' રૂપનું અપભ્રંશ 'આહિલ' ઉપર પ્રમાણે ખીજાં ક્રિયાપદા સાથે જોડાય છે.

શબ્દની રૂપાંતરપદ્ધતિ અતિ વિચિત્ર છે. ક્રેવળ અનુકરણુ-પ્રિયતાને લીધે વખતાવખન કાઈ એક વ્યાપક પદ્ધતિ પ્રચલિત થાય છે. 'ચલ, ' 'ખેલ ' ઇસાદિ ધાતુના 'લ ' બીજી ક્રિયા વખતે બદલા-એલ છે. જ્યાં 'ર ' કાર છે ત્યાં 'લ ' કારમાં તેનું પરિવર્તન સ્વાભાવિક માની લેવાય છે. તે સિવાય પણ અનેક સ્થળે 'લ' પ્રચલિત છે. સંસ્કૃત ' ક્યુમઃ' ને ડેકાણે પ્રાકૃત ' બાલ્લામ ' થયું છે.

'કરસિ ' 'ખાયસિ ' ઇત્યાદિ પ્રાકૃતાનુયાયી શબ્દો ખંગાળી ભાષામાં પહેલાં માેટા પ્રમાણમાં વપરાતા હતા.

' કરામિ' નું અપભ્રંશ રૂપ ' કરામ' લિલિવિસ્તર નામના ભૌલ ચંચમાં પુષ્કળ વપરાએલ છે અને સર્વત્ર એ શબ્દ 'કરિશ્યામિ' ના અર્થમાં વપરાયા જણાય છે. પૂર્વ ખંગાળામાં કાઈ કાઈ સ્થળે હજી પણ ' કરમ ' ક્રિયાપદ કથિત ભાષામાં વપરાય છે.

'કરિસુ' પ્રાચીન ભંગાળી પુસ્તકામાં ઘણે ઠેકાણે વપરાએલ છે. 'કુવ્વે' ઉપરથી 'કરિખ' પણ એ પ્રમાણે જ બન્યું હશે. 'કરિસુ'ને બદલે કાેઈ વખતે 'કરિખૂ' શબ્દ પણ વપરાએકો છે. પ્રાકૃત હલ (સં. ભવતુ), દેઉ (સં. દદાતુ)ને ઠેકાએ 'હલક' 'ટેલક' વગેરે શ્રખ્દા અંગાળામાં પ્રચલિત છે. આ 'ક' ક્યાંથી આવ્યો? અંગાળી ભાષાનાં ઘણાં ક્રિયાપદાને આ પ્રમાણે 'કે' લાગેલા છે. ગ્રીયરસન સાહેબ કહે છે કે આ 'ક' સંસ્કૃત 'કિમ્ ' શખ્દમાંથી ઉત્પન્ન થયા છે; જ્યારે ક્રિયા (કૃ, ભ્રૂ, દા ઇત્યાદિ) કર્મ અથવા ભાવવાચ્યમાં વપરાય છે ત્યારે તેના જવાબ કર્ત સચક 'ક' પ્રત્યય ખતી એ બધાં પદા નિષ્પન્ન થાય છે. એ શખ્દોના પ્રાકૃતના જેવા વપરાશ (અર્થાત 'ક' સિવાયના) પણ પ્રાચીન ખંગાળા ગ્રંથામાં જાણાય છે.

સંસ્કૃતના 'હિ' (જેમકે 'જાનાહિ') અંગાળીમાં કેવળ 'હ' ના રૂપમાં પરિશુમ્યા છે. પહેલાં 'કરિહ,' 'યાઈઓહ' રૂપ બંગાળામાં પ્રચલિત હતાં. પ્રાકૃતમાં પણ આશા બતાવવા માટે 'હ' ના વપરાશ થાય છે. 'હ' ને બદલે કાઈ વાર 'હ' પણ વપરાય છે. પહેલાં અંગાળી ભાષામાં પ્રાકૃતની માકક જ શબ્દની પહેલાં આવતા અને વચમાં કે છેડે આવતા 'ય' ને બદલે 'જ' તથા 'અ' કે 'એ' વપરાતા. પ્રાચીન હસ્તલિખિત પુસ્તકામાં એવાં દ્રષ્ટાંતોના તોટા નથી.

ખંગાળી પ્રાચીન પુસ્તકામાં ઘણે સ્થળે ત્રાલું 'સ' કાર (શ, ષ, સ), ખે 'જ' (જ, ષ), અને ખે 'લ્યુ' (ન, લ્યુ) તે બદલે માત્ર 'સ,' 'જ,' 'ન' વપરાતા જલ્યાય છે; એ પ્રાકૃતની માધક જ છે. કેવળ 'ન' ના સંબંધમાં અમાર્ફ એ કહેવું છે કે પ્રાકૃતમાં સાધારહ્યુ રીતે કેવળ 'લ્યુ' વપરાય છે છતાં પૈશાચિકા પ્રાકૃતમાં 'હ્યુ' તે બદલે 'ન' વપરાય છે. અનેક પ્રાચીન પુસ્તકામાં 'દ' તે બદલે 'ડ' વપરાતો જલ્યાય છે.

પૂર્વે હિંદમાં બાલાતી ભાષાએ ખનતાં સુધી 'પ્રાકૃત ' સંગ્રાથી આળખાતી હતી. અંગાળી ભાષા પણ પૂર્વે પ્રાકૃતના નામથી આળખાતી હતી, તેનાં પુષ્કળ પ્રમાણા પ્રાચીન અંગસાહિત્યમાં વિદ્યમાન છે.

સંજયરચિત 'મહાભારતની ' ૨૦૦ વર્ષ પર લખાએલી પાેથીમાં, વિશ્વકાષ એાકિસની 'કૃષ્ણુકર્ણામૃત ' નામની પાેથીમાં, લાેચનદાસના " ચૈતન્યમંગલ ' માં અને ' ગીતગાવિંદ 'ના એક જીના બંગાળી અનુવાદમાં તે પુસ્તકની ભાષાને પ્રાકૃતના નામે એાળખાવી છે. અપ-ભ્રંશ ભાષાની રચના ઠેકઠેકાણે બંગાળી ભાષા સાથે મળતી આવે છે.

પ્રાકૃત અને બંગાળી ભાષાની સાથે તુલના કરતાં સંસ્કૃતના સંબંધ અતિ કૌતૃહલજન્ક જણાય છે. અગાઉ કહ્યું છે તેમ હિંદુધર્મ-ના પુનરુત્થાન પછી ગાડીય ભાષાએાનું પ્રાધાન્ય થયું. સંસ્કૃતના પુનરુદ્ધારને લીધે ગૌડીય ભાષાઓ તેના વૈભવ<mark>યી વૈ</mark>ભવશાલિની <mark>ખની. ધીમે</mark> 'ધીમે.એ ભાષાએ પ્રાકૃતમાંથી પેદા થઇ છતાં તેનાં ૠણિંચદ્ધો ભૂસી નાખવાના પ્રયત્ન કરવા લાગી. પરંતુ એ પ્રયત્નમાં સફળતા મળે તેમ ન હતું. કાઈ વિદેશી પાેશાક પહેરે તાેપણ તેના રંગ, તેના ભાષા વગેરે તેને એાળખાવી દે છે. પાશાક પરથી તા અતિ સ્થલ દષ્ટિવાળું માણુસજ ઠગાય છે. સંસ્કૃતના વિદ્વાનાએ ગાડીય ભાષા-એાને પુરતા સંસ્કૃત શબ્દાથી વૈભવવાળી બનાવી. લામ, ચન્દ્ર, લાધા લખવું તો દૂર રહ્યું, કિંતુ અત્યારે સાધારણ રીતે એ બધું બાલાતું પણ બંધ પડ્યું છે. તેા પણ જે શબ્દા વરસમાં એકાદ વખત ઉચ્ચારતા હાેય તેનું ઉચ્ચારણ સુધરી શકે. પરંતુ જે દરરાેજ સેંકડાે વખત બાેલાતા હોય તેવા શબ્દોનું ઉ<sup>ચ્</sup>ચારણ સુધરવું અશકય છે. આમ હાે**યાથી જ** ક્રિયાપદ અને વિભક્તિનાં ચિહ્નો કે જે સંસ્કૃત ભાષાથી ઘણો દૂર જઇ પડ્યા હતાં તેનું સંશોધન તેા ન જ થયું. પ્રત્યેક વાક્ય**ની** ગાેઠવણીમાં પ્રાકૃતની છાપ પડી હતી તે તો જેમની તેમ કાયમ રહી. કેવળ નામના શખ્દોના ફેરફાર**થી** એ ઋષ્ણ અદસ્ય કરવાનું ખની શકે નહિ. ગૌડીય ભાષાએામાં ક્રાેઈ વખતે વપરાતા શબ્દાે સાથે સંસ્કૃત ભાષાનું મળતાપણું અધિક છે; પરંતુ વાકયની ગાેઠવણી, ક્રિયાપદ, વિબક્તિનાં ચિહ્નો અને નિત્ય વપરાશમાં આવતા શબ્દા સા<mark>યે સંસ્કૃતન</mark>ું મળતાપણું પ્રાકૃત કરતાં એાછું છે. કહેવાની જરૂર નથી કે ખંગાળા ભાષા પ્રાકૃતની વધારે નજીક છે તેનું એ જ ઉત્કૃષ્ટ પ્રમાણ છે.

સંસ્કૃત ભાષાના શળ્દા અસુક પહલિયા પ્રાકૃતમાં અને પ્રાકૃતમાંથી ગૌડીય ભાષાઓમાં કરવાયા છે. આ રીતે કથિતભાષા પણ સર્વદા સહેલા આકારમાં કેરવાલી જાય છે. વાગ્લ્યાપારના અસંખ્ય નિયમા કથિત ભાષાને સર્વદા સરળ બનાવતા આવ્યા છે. બિમ્સ સાહેબના એવા અભિપાય છે કે એવું પરિવર્તન લિખિત બાષાઓમાં પણ **ચવું જો**ઇએ. તેઓ સાહેળ ળંગાળાના ' સાધુભાષા ' લખનારાએ**ા** પ્રત્યે **ધિક્રાર દર્શાવતા જ**ાય છે. જેઓ બાલવામાં સહેલી ભાષા વાપરે 🚵 તેઓ લખતી વેળા સંસ્કૃતનું આરાધન ક્રેમ કરતા હશે ? એ પ્રશ્ન તેમને ઉદ્દભવ્યા જણાય છે. પરંતુ અમારા મત પ્રમાણે એ ત્આડં ખરપ્રિયતા<sup>,</sup> સર્વ`ત્ર નિંદનીય નથી. ખંગાળી ભાષાનું કલ્યા**ચ્** સાધવા માટે સંસ્કૃત પાસેથી સતત ક્ષષ્ટદા ઉછીના લેવા પડે છે. જો વિષય ગૌરવજનક હાય તા પછી જરા અહંબરથી બાષાનું સૌષ્ઠવ વધારવામાં કંઈ નુકસાન નથી. ખાસ કરીતે કથિતભાષા સંપૂર્ણ રીતે કુટી લિખિત ભાષા થની શકે નહિંદ દેશના જાદા જાદા ભાગાનું પ્રચલિત ભાષાદ્વારા એક્ટીકરસ કરવા માટે લિખિત ભાષાનું સ્વાતંત્ર્ય જરતું છે. જુદા જુદા પ્રાંતિક ભેદા લિખિત ભાષામાં ઉતારવાથી કશા કાયદા નથી. તેમ કરવાથી ગામાગામની ભાષા જાદી પડી જાય. લિખિત બાષાની વિશક્ષિ એ કારણોને લીધે ખરાખર જાળવવી જોઇએ. પરંતુ લખતાં આવડ્યું કે તરત ક્રાેઈન સમજે તેવી સંસ્કૃતભદુલ ભાષા પ્રયાજવી એ ઇચ્છવાજોગ નથી.



### પ્રકરણ ૩ જું

### પાશ્ચાત્ય મત,-વિભક્તિના પ્રત્યય અને છંદ

-9#6-

આ બધી ગૌડીય ભાષાઓ સંસ્કૃત કે પ્રાકૃતમાંથી ઉત્પન્ન થઈ નથી પણ ખીજી ક્રાઈ અનાય બાષામાંથી ઉત્પન્ન થઈ છે એવા મત કેટલાક વિદ્વાનાએ જાહેર કર્યો છે. કેફાર્ડ, લેથમ, એન્ડર્સન, કે અને કાલ્ડવેલ આ મતના પ્રધાન આચાર્ય છે. તેઓ કહે છે કે ખંગાળી, હિંદી અને બીજી ગૌડીય ભાષાઓના શરુઆતમાં સંસ્કૃત સાથે કંઈ મંખંધ ન હતા. વિભક્તિ અને વાક્યરચના ઉપરથી જ ફ્રાઇ પણ ભાષાનું મૂળ શાધનું જોઇએ; ક્રેવળ શાબ્દિક સાદસ્ય જોઈ એકાએક ક્રાઈ પણ સિહાંત ખાંધી ખેસવું એ યાગ્ય નથી. તેઓ કહે છે કે આર્ય જાતિએ ધીમે ધીમે હિંદના અગ્નિખુશા તરફ ઉતરી આવી સંસ્થાના સ્થાપ્યાં. પરંતુ જીતાએલી અનાર્ય પ્રજાની સાથેના વસવાટને લીધે તેઓને અનાર્ય બાષા ગ્રહણ કરવી પડી. એ બાષામાં સંસ્કૃતના પ્રભાવ વિસ્તારવા જતાં ઘણા સંસ્કૃત શખ્ટા ઘુસી ગયા. પરંત વિભક્તિના પ્રત્યય અને વાક્યરચનામાં એ ભાષાઓના અનાય ભાષાએ। સાથેના સંખંધ હજુ સુધી જળવાઈ રહ્યો છે. આ મત મુજબ ડાંક્ટર કે ધારે છે કે હિંદીના 'કા' (જેમકે 'હમકા') અને મંગાળીના 'કે ' ( જેમકે 'રામકે ' ) તાતાર દેશની ભાષામાંના 'ક' ઉપરથી આવેલ છે. ડાંક્ટર કાલ્ડવેલ દ્રાવિડ° ભાષાના પ્રત્યય 'કુ' ્લપરથી હિંદીના 'કા' આવેલ છે એમ માને છે. અને હિંદી વગે<del>રે</del> ભાષાઓ દ્રાવિડ ભાષામાંથી પેદા થઈ છે એમ ધારે છે. ડાં. હોર્નસ અને રાજેન્દ્રલાલ મિત્રે આ મતના અસારતા સાંબીત કરી છે. નીચેની

૧. દ્રોવિડસાષા સંસ્કૃતમાંથી પેદા થઇ નથી એવા ઘણા પંડિતાના અભિપાય છે. જીઓ, દ્રાવિડાઅન સાષાઓનું તુલનાત્મક વ્યાકરણું; બિશપ કાલ્ડવેલ કૃત, પૃ. ૪૬, ઇ. સ. ૧૮૭૫ ની આવૃતિ, તથા હંટર કૃત હિંદ સામ્રાજ્ય, પૂ. ૩૨.

પાદટીકામાં કાલ્ડવેલની દલીકો અને તેના હાર્નકે સાહેએ કરેલા ખંડનના સાર હંકાહ્યમાં આપેકા છે. મૌડીય ભાષાએકની વિભક્તિ સંસ્કૃત કે પ્રાકૃતમાંથી ઉતરી આવેલ છે એ રાજેન્દ્રલાલ મિત્ર, હાર્નકે

—એશિયારિક સાેસાઇટીનું જન લભા. ૧ લાે, અંક ૨ જાે, પાનું ૧૨૨.

૧. ડાં. કાલ્ડવેલ કહે છે, કે આર્યો આર્યાવત જીતી જેમ જેમ આગળ વધતા ગયા, તેમ તેમ તે તે દેશામાંની અનાર્ય ભાષા સ સ્કૃત શબ્દાના એ શ્વર્યથી પુષ્ટ થતી ગઇ. એમ હોવાથી એ બધી સાષાએ સંસ્કૃતમાંથી જન્મી હાય એવા ભ્રમ થાય એ સ્વાભાવિક છે. પરંતુ સંસ્કૃતના પ્રભાવ ગમે તેટલા પ્રખળ છતાં એ ભાષાઓનું મૂળ વ્યાકરણ બદલાયું નથી. આના જવાળમાં ડાં. હાૈન લે કહે છે કે આર્યી લાંબા કાળ સુધી આર્યાવર્તમાં રહ્યા છતાં એકાએક અનાર્યોની ભાષા સ્વીકારી બેસે એ વિશ્વાસ રાખવા જેવું નથી. તેઓએ લાંખા કાળ સુધી સંસ્કૃતમાંથી પેદા થયેલી પાલી અને પ્રાકૃત ભાષા હપચાગમાં લીધી હતી એ વાત સંપૂર્ણ સાળીત થઇ છે: વળી નાડકા વગેરેની પ્રાકૃતહારા એ પણ જણાય છે, કે જીતાએલી અનાર્ય પ્રજાએ પાતાના પ્રસુની ભાષા સ્વીકારી હતી. આમ આટલા બધા વખત આવેશિ પાતાની ભાષા અનાર્યામાં ફેલાવી અને છેવટ તેઓ શા માટે તેઓની ભાષા અને વ્યાકરણને શરણે જાય ? વળી ગૌડીય ભાષાઓની ઉત્પત્તિ વખતે આર્ય-ભાષાના લાંખા કાળના અમલ પછી પણ અનાર્ય ભાષા આ દેશમાં પ્રચલિત હોય એની કંઈપણ સાખીતી નથી. અલખત ઇતિહાસમાં એવાં દૃષ્ટાંતા છે કે જેમાં વિજેતાએ વિજીત પ્રજાનું વ્યાકરણ ગ્રહણ કર્યું છે: જેમકે નાર્મનાએ ઇંગ્લાંડમાં, આરળ અને તકીં જાતિએ આર્યાવત માં અને ફેંચાએ ગાલ દેશમાં: પર'ત એ બધે ડેકાણે વિજેતાએ વિજીત પ્રજા કરતાં ઓછા કેળવા-એલા હતા, અને સંસ્થાન સ્થાપનની શરુઆતમાં જ તેઓએ વિજીત પ્રજાની ભાષા સ્વીકારવાની શરૂઆત કરી હતી. વિજયી પ્રજા લાંખા વખત સુધી પાતાની સાધા અને સ્વતંત્રતા જળવ્યા ખાદ છેવટે અણધડ જાતિની સાધાને શરે અવા એવા દાખલા ઇતિહાસમાં કાઈ પણ સ્થળે નજરે પડતા નથી.

પાશ્ચાત્ય મત, – વિલક્તિના પ્રત્યય અને છંદ ૨૧ અને કેટલાક જર્મન વિદ્વાનાએ ખતાવી આપ્યું છે. અમે આ પ્રકરણમાં એ બાબત ઉપર ચર્ચા કરીશું.

🚰 વગેરે ભાષાની કવિતામાં મિત્રાક્ષર યાજવાની રીત કાર્કી એક અનાર્ય ભાષામાંથી ઉતરી આવેલ છે એવા એન્ડ્રેસ અને હવે સાહેબના મત હતા. એ મતનું અત્યારે ખંડન થઈ ચૂક્યું છે. ગૌડીય બાષાએ પણ કાઈ એક અનાર્ય બાષામાંથી પેદા થઈ સંસ્કૃત કાષની મદદથી પુષ્ટ થઈ છે એ મત પણ અત્યારે દલીકો આગળ ટકી શકતા નથી. એ ખધા મતપ્રચારકાની દલીલા શેકસપિયર અને એકન એક જ માણસ છે, ખુદ્ધ નામના ક્રોકિ માણસ થયા જ નથી, કાશ્મીરરાજ**ેમાત્** ગુખ્ત<sup>્</sup>અને કાલિદાસ એક જ છે, વગેરે મતવાદીઓની દલીલા સાથે એક જ સ્થળે મૂકી છાંડવા જેવી છે કે નહિ તે અમે કહી શકતા નથી. કદાચ ભવિષ્યમાં એકાદ બે માણસ ઉધાઈ ખાઈ ગએલી ચાપડીઓમાં તેમાની વિચિત્ર દલીક્ષા અને તક શક્તિ જોક વિસ્મય પામશે. હાલમાં મિ. જે. ડી. એન્ડરસન સાહેબ આ મતના આચાર્ય છે. તેએા શબ્દના ઉચ્ચારણની લંભાઈ પહેાળાઈ, તપાસી સાષ્ટ્રીત કરવાના પ્રયત્ન કરે છે કે હિંદી અને બંગાળી બાવાના ઉચ્ચારા જીદા પડે છે. ખંગાળીના ઉચ્ચાર દ્રાવિડી ભાષા જેવા જ છે. આ મત પહેલાં અમને જેટલા અફભૂત જણાયા હતા તેટલા અત્યારે ·લાગતાે નથી.

ભંગાળી ભાષાની પહેલી વિભક્તિ સંસ્કૃત જેવી જ છે; અનુ-સ્વાર કે વિસર્ગ છોડી દેવાય છે એટલા જ ફેર છે. પરંતુ એ પ્રાકૃતની અવસ્થામાંથી પસાર થઈને આવી છે તે સ્પષ્ટ જણાય છે. પહેલીના એકવચનમાં પ્રાકૃતમાં કાેઈ સ્થળે 'એ' જોડાય છે. કર્તુ વાચક ત્રીજી વિભક્તિમાં પણ પ્રાકૃતમાં એવા 'એ' અનેક ઠેકાણે દર્શિગાચર થાય છે. આ 'એ' બંગાળીમાં કર્ત્ કારક તરીકે વપરાતા હતા. પ્રાકૃતમાં પહેલીના દ્વિચન અને બહુવચનમાં ફેર નથી. ઘણે સ્થળે પ્રાકૃતમાં દિવચન કે બહુવચનમાં કેવળ આકારયુક્ત, પ્રયોગ જાણાય છે. જીની બંગાળીમાં પણ બહુવચનવાળા નામને છેડે એવા અાકાર જણાય છે.

દ્રેમ્પ અનુમાન કરે છે કે અંગાળી કર્મ અને સંપ્રદાનકારકના 'કે' પ્રત્યય સાતમી વિભક્તિમાં વપરાતા 'કૃતે' શબ્દ ઉપરથી આવેલા છે. ' આ 'કૃતે' ના નિમિત્તના અર્થમાં ચઐલા પ્રયાબ ઢેક્ઢેકાણે દિષ્ટિગાચર થાય છે.

મેકસમૂલર કરે છે, કે સંશ્કૃતના સ્વાર્થવાચક 'ક' ઉપરથી ખંગાળી ભાષામાં 'ક' આવ્યો છે. છેલ્લા વખતની સંશ્કૃત ભાષામાં સ્વાર્થવાચક 'ક'ના પ્રયોગ બહુ જહ્યાય છે. અમે મેકસમૂલરના મતને ખરા માનીએ છીએ. બંગાળી પ્રાચીન પુસ્તકો તપાસતાં આ વિષયમાં કંઈ સંદેહ રહેતા નથી. આ 'ક' (જેમક 'ઘ્રક્ષક', 'ચારુદત્તક', 'પુત્રક' વગેરે) પ્રાકૃતમાં અનેક સ્થળ વપરાયા છે. રે ગાથાની ભાષામાં આ 'ક'ના પ્રયોગ સર્વથી વિશેષ છે.

ભંગાળીમાં પહેલાં આ 'ક' સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતની મા**રક** જ

આ 'કૃતે ' શબ્દ પ્રાકૃતમાં 'કિતે ' 'કિએ! ' અને 'કા' આ ત્રણ રૂપમાં વપરાયા હતા. ટ્રમ્પ અનુમાન કરે છે કે છેલ્લા રૂપ 'કા' સાથે હિંકીના 'કા' અને અંગાળીના 'કે'નું મળતાપણ' છે.

ર. 'તામ્રશાસનની ભાષા તરફ લક્ષ આપતાં જણાય છે કે એમાં સ્વાર્ય'વાચક 'ક'ના વ્યવહાર ક'ઇક વધારે છે. 'દૂત'ને બદલે 'દૂતક', 'હઠુ'ને બદલે 'હિમિતક' આ રીતના પ્રયાગ ઉપર ઉતારેલા સાગમાં સ્પષ્ટ જણાય છે. આખા શાસનમાં તા પુષ્કળ છે.'

<sup>—</sup> શ્રીયુત ક્રમેશચંદ્ર વટબ્યાલ કૃત 'ધર્મ'પાલનું તામ્રશાસન' સાહિત્ય; માધ; ૧૩૦૧, પૃ. ૬૫૩.

વપરાતા. પૂર્વ અંગાળામાં ૨૦૦ વર્ષ પૂર્વે લખાએલાં પુસ્તકામાં આ 'ક'ના પ્રયાગ અસંખ્ય છે.

આ પ્રમાણે કર્તા અને કર્મ ખંતે ઠેકાણે 'ક' વપરાતા હાય તા તેમાં કર્યા કર્તાવાચક છે અને કર્યા કર્મવાચક તે સમજવું કઠણ છે. એ ખાતર કર્મ અને સંપ્રદાનમાં 'ક'ના વ્યવહાર આગળ જતાં પ્રચલિત થયા.

કાઈ કાઈ ડેકાએ બંગાળા કર્મ કારકમાં કાઇપએ પ્રત્યય વપરાતા નથી. એમાં નવાઈ જેવું કંઈ નથી. કારએ કે 'ક' પહેલાં વિભક્તિના પ્રત્યય તરીકે મેઓતા નહાતો. એ શબ્દમાંના અંત્યવર્જ માત્ર હતો. એ માટે પ્રાચીન કાળમાં કર્મ અને સંપ્રદાન સિનાય બીજી વિભક્તિ- એમાં 'કે 'વપરાતા.

બહુવચન થતાવવા માટે પહેલાં શબ્દની સાથે કેવળ 'સખ' 'સકલ' વગેરે શબ્દો જોડાતા. ધીમે ધીમે 'આદિ' શબ્દ જોડી બહુ-વચનનાં પદા રચાવા લાગ્યાં. આ પ્રમાણે 'રામાદિ' 'જીવાદિ' સાથે છદીના 'ર' જોડાઇ 'રામદેર', 'જીવદેર' વગેરે રૂપા ઉત્પન્ન થયાં છે એ સ્પષ્ટ જહાય છે.

'આદિ' શબ્દની પછી 'ક' જોડાઇ 'ઘુક્ષાદિક' વગેરે શબ્દો રચાયા હોય એ દેખીતું છે. વળી આ 'ક' નો 'ગ' થઈ જાય એ પણ તેટલું જ સ્વાભાવિક છે. આથી 'ઘુક્ષાદિગ' જેવા શબ્દો મળા આવે છે. તેની સાથે છદ્દીના 'ર' જોડાતાં 'દિગેક' અને કર્મ તથા સંપ્રદાનની નિશાની તરીકે વપરાતા 'ક' જોડાતાં 'દિગકે' પદ ઉત્પન્ન થયું છે, એમ કહી શકાય. કોઈ કાઇના મત મુજબ ધારસી ભાષાના 'દિગર' શબ્દ ઉપરથી બંગાળીમાં 'દિગેર' પ્રત્યય આવ્યો છે.

૧ આ પ્રત્યય પાકૃતમાંથી નથી આવ્યા. એ સ'સ્કૃતના અભ્યુદય પૃષ્ઠી અન્યા છે. તેથી તેના સંસ્કૃત સાથે અધિક સંસર્ગ છે. પરંતુ પૂર્વ અંગાળાનાં જીના પુસ્તકામાં આવા પ્રયાગ બીલકુલ નથી. 'દિગકે' 'દિગર અત્યારે પણ પૂર્વ' અંગાળામાં ક્રાઈ સ્થળે વપરાતા નથી.

શ્રીસુત રવીન્દ્રનાથ ઠાકુરના મત મુજબ પ્રાકૃત 'કેરહે' ઉપરથી ખંગાળા ' ગુલા ' શબ્દ હત્પન્ન થયા છે. હિંદી ' ઘાડાકર' નેપાળા 'થાડાહેરુ' અને ખંગાળા 'ઘાડાગુલા' એક જ અર્થવાચક છે, અને એક જ રીતે હત્પન્ન થએલ છે. પરંતુ 'બાલકિટ', 'એકિટ', 'દુઇિટ' ઇત્યાદિ શબ્દામાંના 'દિ' પ્રત્યય સ્પષ્ટ રીતે 'ગુિટ' શબ્દ હપરથી હતરી આવ્યા છે. કાઈ કાઈના મત મુજબ 'કુલ' શબ્દ હપરથી 'ગુલા' શબ્દ હતરી આવેલ છે.

કરણકારકનું જાદું ચિદ્ધ ખંગાળી ભાષામાં નથી. સંસ્કૃત 'રામેણ' ને બદલે પ્રાકૃતમાં 'રામએ' વપરાતું. તે ઉપરથી ખંગાળીમાં પણ લગભગ એવી જ જાતની રચના પ્રચલિત છે. 'દારા' શખ્દ સંસ્કૃત 'દાર' શખ્દ ઉપરથી આવ્યા છે. એ કચિત ભાષામાં 'દિયા'ના રૂપમાં કેરવાઈ ગયા છે. સંપ્રદાનના સંખંધમાં અગાઉ લખાઈ ગયું છે; ખંગાળીમાં કર્મ કારક અને સંપ્રદાનકારક વચ્ચે ભેદ નથી. પ્રાકૃતમાં 'હિ'તો' શખ્દ પાંચમીના બહુવચનના અર્થમાં વપરાતા આ 'હિ'તો' ઉપરથી ખંગાળી 'હઇતે' શખ્દ આવ્યા છે. આ 'હિ'તો' અગાઉ ખંગાળીમાં 'હન્તે'ના રૂપમાં પ્રચલિત હતું.

પ્રાકૃતમાં છદ્દીના પ્રત્યય 'ણ' ખંગાળામાં 'ર' કારમાં પરિણમ્યો છે. ' ણુ' સચરાચર 'ર' કે 'ડ' ના રૂપમાં ફેરવાય છે. આ ફેરફારના, સંખંધમાં જો કંઈ વધારે દલીક્ષા જોઇતી હોય તો ઓરિસામાં મુસાફરી કરવી જોઇએ. પરંતુ આ સંખંધમાં મતબેદ છે. બાપ અનુમાન કરે છે કે હિંદીના 'કા' અને બંગાળા છદ્દી વિભક્તિનું ચિદ્ધ સંસ્કૃત વષ્ઠીના બહુવચનના 'અસ્માકમ્' 'યુષ્માકમ્' ઇત્યાદિના 'ક' પરથી આવ્યાં છે. પરંતુ હાર્ન કે સાહેબ બાપના અનુમાન વિરુદ્ધ પુષ્કળ દલીકા આપે છે. રે તેના મત પ્રમાણે સંસ્કૃત 'કૃતે'

<sup>1.</sup> બાપ કૃત ' તુલનાત્મક વ્યાકરણ ' ના પૃ. ૩૪૦ માની પાદદીકા.

ર. એશિયારિક સાેસાઇટીનું જર્નલ, ૧૮૭૨, અંક ર જો, પૃ. ૧૨૫.

ના પ્રાકૃત રૂપાંતર પરથી ખંગાળી અને હિંદીના છદ્દી વિભક્તિના પ્રત્યથા ઉતરી આવ્યા છે. 'કૃતે ' ઉપરથી પ્રાકૃતમાં ' કેરક ' અને તે ઉપરથી હિંદીમાં ' કેર ' પ્રત્યય આવ્યા છે અને તે જ પ્રમાણે ભંગાળી તથા ઉડિયા ભાષાના 'એર' અને 'ર' પ્રત્યય ઉતરી આવ્યા છે. સાતમીના 'તે' પ્રત્યય સંસ્કૃત 'સ્તસિલ' ઉપરથી આવેલ છે. એ સાતમા પણ પ્રાકૃતના છાપથી વિમુખ નથી. સંસ્કૃત 'શાલાયામ' ' વેલાયામ્' ને ખદલે પ્રાકૃતમાં ' શાલાએ ' ' વેલાએ ' વગેરે શખ્દા વપરાય છે. પ્રાચીન બંગાળી પસ્તકામાં પણ એ બધા શબ્દા પ્રાક્તની પેંદ્રે જ વપરાયા છે.

**ખંગાળાના પ્રાચીન લોકોની ભાષા સાથે આર્યોની કથિત ભાષા** માટા પ્રમાણમાં સેળભેળ થઈ ગએલી છે. કયા શબ્દા અનાર્ય ભાષાના છે તેના નિર્ણય કરવા સહેલા નથી. ખંગાળામાં એવા અનેક શબ્દ્રો છે કે જે કારસી, આરખી કે ઉર્દુંમાં નથી; સંસ્કૃત કે પ્રાકૃતમાં પણ તેનું મૂળ મળા આવતું નથી. બંગાળી શબ્દકોષમાં અનેક શબ્દો 'દેશજ' સંગ્રાથી ઓળખાવવામાં આવ્યા છે. પ્રકૃતિવાદ અભિધાનની શબ્દસ ખ્યા લગભગ સત્તાવીશ હજારની છે. તેમાં આછામાં આછા આડ સા શબ્દ દેશજ છે. આ દેશજ સંગ્રાવાળા શબ્દા પર વિચાર કરતાં તેમાંના અનેક શબ્દોમાં સંસ્કૃતની ગંધ આવે છે. જેમકે:– આજ, હુલ, ઓછા વગેરે શખ્દા દેશજ તરીકે ગણાવ્યા છે, તે સંસ્કૃત અદ્ય, શૂલ, ઉચ્છિષ્ટ સાથે સંબંધ રાખતા જણાય છે. દેશજ શુધ્દામાંના કેટલાક અનાર્ય ભાષાના છે એમાં કશા સંદેહ નથી, પરંતુ તેમાંના ધણાખરા સંરકૃત અથવા પ્રાકૃતના અપભ્રંશ શબ્દો હોય એમ જણાય છે. કર્યા શબ્દ વિકૃત ખની કેવું રૂપ ધારણ કરે છે તે ઘણી વેળા સમજ શકાત નથી. અંગ્રેજમાં મારગ્રેટ ઉપરથી 'પેગ', એલિઝાએશ ઉપરથી ' ખેસ ' વગેરે રૂપા કયા દુર્રાય નિયમા વહે ઉત્પન્ન થયા છે, તેના નિર્ણય થઈ શકે તેમ નથી. આ પ્રાકૃતમાંથી પેદા થઐેલી ખંગ-ભાષામાં કારસી, અંગ્રેજી, અર**ળી, પાે**ર્કુંગીઝ, મગી વ**ગેરે નાના** 

પ્રકારની ભાષાના શખ્દા છે. વળી અનુકરણ ઉપરથી પણ અનેક શખ્દા એની મેળે રચાય છે; જેમકે, મારની 'કેકા ' વગેરે. અનાર્ય ભાષાનું થાેંડું મિશ્રણ ગ્રીકમાં છે, લેટિનમાં છે, તે જ રીતે ભંગાળીમાં પણ છે; એ માટે ભંગભાષા કંઈ વટલાઈ ગઈ ન ગણાય.

હવે ખંગાળી ભાષાના છંદ વિષે વિચાર કરીએ. આ ભાષાના મુખ્ય છંદ 'પયાર ' છે. એ નામ 'પાદ' (ચરણુ) ઉપરથી આવ્યું છે. પ્રાચીન કાળમાં ભાટ લોકા વિવાહ વગેરે પ્રસંગે વરવહુને ઘેર યશાગાન ગાતા. પાલ રાજ્યઓની સ્તુતિવ્યંજક કવિતા ખંગાળી ભાષાની અતિ પ્રાચીન ગીતિ છે. એ ગીતિએ ભાટદારા જ સૌ પહેલાં પ્રચારમાં આવી હતી. આવી ગીતિ ગાવાના રિવાજ હિંદમાં બહુ પ્રાચીન છે. પ્રાચીન અંગસાહિત્યમાં પણ અનેક સ્થળે ભાટ લોકાની ગીતિ વિષેના ઉલ્લેખા મળી આવે છે.

કેવળ ભાટ-સંગીત જ નહિ પણ ખંગાળામાં સર્વત્ર રામાયણ, મહાભારત, વૈષ્ણવ પદા વગેરે બધું જીના સમયમાં ગવાતું હતું. ચૈતન્ય ભાગવતનું જીનું નામ ચૈતન્યમંગલ હતું. રામમંગલ, ચૈતન્ય-મંગલ વગેરે બધાં ગેયકાવ્યા હતાં. જીનાં ખંગાળી સાહિત્યમાં ત્રિપદીને સ્થળે 'લાચાડી' (કદાચ 'લહરી' શબ્દનું અપભ્રંશ હાય!) 'દીર્ઘ છંદ' અથવા કાઈ રાગરાગણીના ઉલ્લેખ ઠેકઠેકાણે જણાય છે. લેખકા પણ કવિતાને છેડે કરેલા નામાલ્લેખમાં એ કવિતા માવાની ઇચ્છા દર્શાવતા. આ બધાં ગાયન એક જણ ગાતા અને તેના સાબ-તીઓ ગાયનના એક ભાગ પુરા થતાં એક સાથે ટેકની લીડીઓ ગાતા. પ્રાચીન ખંગાળી સાહિત્યમાં એવી, 'ટેક'ની લીડીઓ ઘણી મળી આવે છે. ભારતચંદ્રની 'ટેક' અથવા ' ધ્રુવપદ ' ભાષાના માધુય'ને લીધે અનુપમ બન્યાં છે. તે જ રીતે પ્રાચીન પુસ્તકામાં પણ એવી અતિ મધુર ટેકા પુષ્કળ મળી આવે છે.

૧. ' ભાટ લાેકાની સંસ્થા હિંદી આર્યોની સંસ્કૃતિ જેટલી જ જીની છે.' Indo-Aryans, vol II. P. 293.

ગાયનમાં અક્ષરનું ખંધન હોતું નથી. તેમાં તા માત્રા તરફ જ વધારે લક્ષ અપાય છે. તેથી જાના સમયમાં 'પયાર' છંદમાં ખંધારણ જેવું કંઈ નહાતું. અમને જાનામાં જાની જે બંગાળી કવિતા મળી છે તેમાં કેંઇ પણ જાતના છંદ અથવા કાઈ પણ જાતનું બંધારણ હાય એમ જણાતું નથી. ડાક અને ખનાના વચના છંદાબદ્ધ કવિતા હાય એમ લાગતું નથી. એમાં બંધારણ તરફ બહુ ધ્યાન આપ્યું નથી. માણિકચાંદના ગાયનામાં અક્ષર, યતિ અથવા બંધારણના કંઈ નિયમા દિષ્ટિગાચર થતા નથી; ભાવ પ્રગટ કરવાની જરૂર પડતાં અક્ષર સંખ્યા ૨૪, ૨૫ એટલું જ નહિ પણ કાઈ સ્થળે ૨૬ કરતાં પણ વધારે થઈ જાય છે; વળી કાઈ કાઈ સ્થળે તે ડુંકાઈ જઈ ૧૨ કે ૧૦ અક્ષરમાં સમાપ્ત થઈ જાય છે. તેમાં બંધારણ તરફ કંઇક ધ્યાન હાય એવું જણાય છે ખરૂં પણ એ બંધારણ તરફ કંઇક ધ્યાન હાય એવું જણાય છે ખરૂં પણ એ બંધારણ ત્રુટયાના દાખલા પણ યોકબંધ મળી આવે છે.

અતિ પ્રાચીન કવિતા છોડી દઇએ તો પછીની કવિતામાં પણ કંઈ મેળ હોય એવું જણાતું નથી. ચૈતન્યભાગવત વગેરે એકાદ બે પુસ્તદમાં 'પયાર' ઘણે ભાગે નિયમિત છે, પણ બીજાં બધાં પુસ્તદેમાં એ બંધારણ ઠેકઠેકાણે તૂટ્યું જણાય છે. હસ્તલિખિત ચાપડી જેટલી જીની તેટલી યતિ અને અક્ષરની અનિયમિતતા વધારે એવું લાગે છે. 'ત્રિપદી 'ની માકક 'પયાર' ને પણ જુદી જુદી રાગરાગણીની સંત્રા આપવામાં આવી છે. તેના અનેક ઉદાહરણ આપી શકાય તેમ છે. એ 'પયાર' સંત્રા મુજબની રાગરાગણીમાં ગાઈ શકાય કે નહિ તે સંગીતશાસ્ત્રી સિવાય બીજાં કાઈ કહી શકે તેમ નથી.

'પયાર'માં વાસ્તવિક રીતે દરેક ચરણમાં ૧૪ અક્ષર હોવા જોઇએ. પણ પ્રાચીન બંગાળી ભાષાનું કાેર્ક પણ પુસ્તક ઉધાડીશું તો તેમાં ૧૧ થી ૨૦ અક્ષરની લીટીએ માેટા પ્રમાણમાં મળી આવશે.

'ત્રિપદી'ની અવસ્થા એથીએ શાચનીય હતી. એ ક્રેવા પ્રકારનું

પદ્ય છે અને એ જમાનાના કાવ્યપ્રિય સજ્જના એની લહેજત કેવી રીતે લઈ શકતા તે કલ્પનું મુશ્કેલ છે. આ બધા ગાટાળા જ્યારથી માયન અને કવિતાના અધિકાર જીદા થયા ત્યારથી દૂર થયા અને કવિતામાં યતિ અને અક્ષરના નિયમ દઢ થયા.

આ બધા છંદ સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતના અનુકરણ રૂપે હતા એ કહેવાની જરૂર નથી. 'પયાર' સંસ્કૃત પરથી ઉતરી આવેલા છંદ છે. સંસ્કૃતમાં ૧ થી માંડીને ૨૭ અક્ષર સુધીના છંદ પુષ્કળ છે. તેમાંના ૧૪ અક્ષરના છંદને બંગાળી સાહિત્યમાં 'પયાર' નામથી ઉતારવામાં આવ્યા છે.

ખંગાળા ક્ષેકિ પદને અંતે પ્રાપ્ત મેળવતાં કયાંથી શીખ્યા એ પ્રશ્નના ઉત્તર ખાળવા દૂર જવું પડે તેમ નથી. અમને લાગે છે કે યમક અલંકારની અધિકતાને લીધે છેલા વખતની સંસ્કૃત ભાષામાં પ્રાપ્ત તરફ જરા વધારે લક્ષ આપવામાં આવ્યું હતું. કેટિનમાં પણ આવા જ કારણને લીધે મિત્રાક્ષરના પ્રવેશ યથા હતા. શંકરાચાર્યના ' अर्थमनर्थ ' અને જયદેવના ' वसति विपिन विताने त्यज्ञति छित्रधाम । छुठति धरणीतले बहु विलपति तव नाम ' વગેરે પુષ્કળ મિત્રાક્ષરવાળા કવિતા ઉપરથી ખંગાળાની મિત્રા-ક્ષરવાળા કવિતાના પહિત સચિત થઈ હાય તેમાં કંઈ સંદેહ નથી.

૧. પણ લેટિન ભાષામાં એટલા બધા મિત્રાક્ષર છે કે જેમને તે ભાષામાં કવિતા લખવાની ટેવ હોય છે, તેઓ શિષ્ટ સાહિત્યથી ટેવાએલા કાનને રૂચે એટલા જ મિત્રાક્ષરોવાળા કવિતા લખવામાં કેટલી બધી મુશ્કેલી પડે છે તે સારી રીતે બાંધે છે; અને આ રાધુકાર કાનને ગમે તેવો હોવાથી સાધારણ રૂચિના કવિઓ તેના હપયાંગ પોતાનાં દોલન યુક્ત ગીતોમાં કરે એ નવાઇ જેવું નથી. 'હેલમકૃત 'યુરોપના સાહિત્યનો ઇતિહાસ' પુ. ૧ લું, પૃ. ૩૨.

પ્રાકૃત ક્રેવિતામાં પણ પ્રાસ મેળવવાની રહી હતી. પ્રાકૃત ભાષાનાં કેટલાંક પદા અને જયદેવના 'र तिसुखसारे गतमिसारे 'ઇલાદિ પદાનું અનુકરણ કરી ખંગાળી ભાષામાં ત્રિપદા રચાઈ હાય એ સંભવિત છે. 'લધુ ત્રિપદા' 'લધુ ચૌપદા' ઇત્યાદિ પ્રકારભેદે નવા છંદા ઉપજવવામાં ખહુ હાશિયારી નથી. કેવળ તેમાં સંસ્કૃત મુજબ પદવિન્યાસની ખહાદુરી જણાય છે. સંસ્કૃતમાં છંદ અનંત પ્રકારના છે અને તે એ ભાષાનું અસીમ એશ્વર્યસ્વક છે. ખંગાળીઓએ તેમાંથી એકાદ લહરીમાત્ર પાતાના સાહિત્યમાં ઉતારી છે. અમને લાગે છે કે ખંગાળીના પહેલા છંદ ચારણગીતના અનુકરણ રૂપે રચાયા હતા. પૃથ્વીરાજની કીર્તિગાથા ચંદ કવિએ જે છંદમાં ગાઈ છે તેના ધ્વનિ-પ્રતિધ્વનિ ખંગાળામાં આવી પહોંચ્યા હતા, તેમાં કંઈ સંદેહ નથી.

## ખૌદ્ધ યુગ

( ધ. સ. ૮૦૦ થી ૧૨૦૦ )

## ~ @ 1000 M

ખૌહધર્મને હિંદની ચતઃસીમામાંથી હાંકી કાઢવામાં આવ્યો છે. અશાક, શાલબદ અને દ્વીપંકર જેવા બૌલ્લમુઈ પ્રચારકા નામરાષ રહ્યા• ∙છે. જયદેવના ગીતગાવિંદના અનુકરણરૂપે સે કડા બંબાળા પટેા રચાયાં છે. પરંતુ તેના ઉદાર યુદ્ધદેવસ્તાત્રે ખંગ કવિતામાં કંઈ જ ઉત્સાહ રેડયા નથા. ખંગાળી હિંદુગ્રંથામાં એ સ્તાત્રના અંશ વિછિત્રપણ પડી રહ્યો છે. એકાદ એ કવિએનએ ભગવાનના દશાવતારનું વર્ણન કરતી વેળા જયદેવની કવિતાનું પુનરાવર્તન કર્યું છે, પરંતુ તે અતિ ઢંકાણમાં. પ્રાચીન સાહિત્યમાં ગણેશ, રામચંદ્રથી માંડીને મનસાદેવી અને દક્ષિણરાયની વંદનાનાં પ્રષ્કળ સ્તાત્રા મળી આવે છે. પરંત જેએ પાતાના લાકમધુર ચરિત્રથી એક અપૂર્વ, ઉન્નત આદર્શ રજૂ કર્યો હતા. તેની પવિત્ર નિવૃત્તિ, તેના પવિત્ર આત્મસંયમ મહા-કાવ્યતા વિષય હાવા છતાં તેનું એકાદ સામાન્ય સ્તાત્ર પણ બંગ બાષામાં સુલભ થતું નથી. અમે પહેલાં કહ્યું છે કે હિંદુધર્મનું અલ્યત્થાન એ જ બંગાળી અને ખીજી ગૌડીય ભાષાઓની ઉત્રતિનું કારણ છે: એ માટે જ એ બધી બાષાએાનાં સાહિત્યમાં બૌદ્ધધર્મ પ્રત્યે અવત્તાનાં ચિદ્ધો દષ્ટિગાચર થાય છે. ભગવાન વિષ્ણુએ ખુદ્ધ રૂપ ધારણ કરી વેદની નિધા કરી છે, એથી એક લેખકે ગુસ્સાથી તપી જઈ વિષ્ણુની મૂર્તિની પૂજા અને તુલસીના સ્પર્શના નિષેધ કર્યો છે. શ્રી ચૈતન્યદેવે કાશીમાં બૌદ્ધોની છેલ્લી શક્તિ નિર્મૂળ

वेदविनिन्दिता यस्मात् विष्णुना बुद्धरुपिणा । न स्पृद्येत् तुल्लसीपत्रं शालग्रामं च नार्चयेत् ॥ -क्रलाणव तन्त्र ।

કરી હતી. ચૈતન્યચરિતામૃતમાં આ જયના ભેરીનિનાદ કરતી વેળા ખૌદ્ધોના ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ પ્રમાણે ખૌદ્ધોના અવત્તાસ્ચક ઉલ્લેખ વૈષ્ણવ સાહિત્યમાં ઠેકઠેકાણે મળી આવે છે.

યગાળા એક વખતે બૌદ્ધધર્મ દ્વારા ખાસ પ્રભાવશાળા ગણાતા હતા. બૌહપ્રભાવની અધિકતા નિહાળા મનુએ એક વેળા બંગદેશ-ગમન માટે પ્રાયશ્ચિત આપવાના નિયમા ઘડયા હતા. એટલું જ નહિ પંચ પાલી અને પ્રાકૃતથી ખાસ પ્રભાવશાળા બનેલી બંગબાષાને ઇ. સ ના તેરમાં સૈકામાં કૃષ્ણપંડિતે પાતાની 'પ્રાકૃતચંદ્રિકા'માં પૈશા-ચિક પ્રાકૃતના લક્ષણાવાળી ગણાવી હતી. બૌહપ્રભાવને લીધે જ આ દેશ અને આ દેશની બાષા હિંદુઓને માટે ઉપેક્ષણીય થઇ પડી હતી. પરંત કાળની ગતિ અકળ છે. જે દેશના સમેતશિખર ઉપર ત્રેવીશ જૈન તીર્થ કરા માક્ષ પામા મયા છે, ચાવાશમા તૌર્થકર મહાવારસ્વામાં જે દેશમાં અઢાર વર્ષ પ્રચારકાર્યમાં નિમગ્ન હતા, અને 🕏 દેશના પ્રિયપુત્ર બૌદ્ધાચાર્ય શાંતરક્ષિત નાલંદ વિદારના સવેપિરિ આચાર્યના આસન પર વિરાજ સમસ્ત બૌહજગતમાં અનન્ય પ્રતિભાનું ગૌરવ પ્રદર્શિત કરી ગયા હતા, તે જ દેશ હિંદુધર્મના પ્રનસ્ત્થાન વખતે બૌદ્ધ **અને જૈન ધર્મ પ્રત્યે** એટલી બધી પ્રતિકૂળતા ધારણ કરી કે પાતાના સાહિસમાં પણ એ ધમ<sup>્</sup>ત્રસંગને માટે તિલમાત્ર સ્થાન આપ-વાની આનાકાની કરી.

બંગાળામાં એક વખત બૌદ ધમનું સામ્રાજ્ય હતું. સાતમી સદીની શરૂઆતમાં શુ-એન-ત્સાંગે મેાંગીર અને સમુદ્રતટ પરના પ્રદેશમાં ૧૧૫૦૦ બૌદ પુરાહિતા જોયા હતા. પુરાહિતાની એટલી સંખ્યાના લગભગ એક કરાડ શિષ્યો હોવા જોઇએ. આ અસંખ્ય લોકોના ધર્મ ચિદ્ધમાત્ર ન રહેતાં તદ્દન વિલુપ્ત થઈ જય એ અસંબવિત છે. પાલ રાજ્યોના વખતમાં પશુ બૌદ્ધધર્મ બંગાળામાં પ્રબળ હતા. મગધની રાજધાની ઔદન્તપુરીમાં મુસલમાનાએ સંખ્યાબંધ બૌદ્ધ લિક્ષુઓના નાશ કર્યો હતા. આ બનાવ ઇ. સ. ની બારમા સદીના

**છે**લ્લા ભાગમાં બન્યાે હતાે. આ સમય પછી પણ ભૌદ ધર્મનાં વિલયાન્મુખ ચિહ્નો બંગદેશમાંથી પ્રાપ્ત થયાં છે. ક. સ. ૧૬૦૮ માં ટિએટના પંડિત સહ્યુપ્ત નાથે આ દેશમાં બૌદ્ધ ધર્મના કંઇક પ્રાદુર્ભાવ થતા જોયા હતા. મગધના એક કાયરથે ઇ. સ. ૧૪૪૬ માં એક **ળૌહ ગુંચની નકલ કરી હતી; એ અત્યારે કેમ્પ્લિજમાં છે. આ** પ્રમાણે અતેક બૌહ ધર્મનાં પુસ્તકા બંગાળાના લેખકાએ ઇ. સ. ની ૧૩ મીથી ૧૭ મી સદી સુધીમાં લખ્યાં છે. ચુડામણિદાસ, ગાવિ દદાસ વગેરે વૈષ્ણુવ લેખકાએ કૃષ્ણુદાસ કવિરાજની માકક વૈષ્ણુવ ધર્માનું શ્રેષ્ઠત્વ દર્શાવવા જતાં પ્રસંગે પ્રસંગે બૌહોનાે ઉલ્લેખ કર્યો છે. સત્તરમા સદીના રામાયણ ક્ષેખક કવિ રામાનંદ પાેેેેેેેેે સુદ્ધના અવતાર તરીકે એાળખાવા માગતી હતા. ચૈતન્યના સમયમાં સપ્તગ્રામવાસી એક પ્રસિદ્ધ સુવર્ણ વિશક વૈષ્ણવ ધર્મના સ્વીકાર પ્રસંગે એવી દલીલ કરી હતી. કે 'જ્યાંસુધી આપું જગત દુઃખસાગરમાં હુખી રહ્યું છે ત્યાં-સુધી હું માેક્ષ મેળવવાની ઇચ્છા રાખતા નથી!' આ દુઃખવાદ યુદ્ધ ધમ'નાં પાતાના જ છે. પ્રચલિત 'કૃત્તિવાસી ' રામાયણમાં પણ ખાહપ્રભાવ જણાય છે.<sup>૧</sup>

પરંતુ લગ્ન સ્તૂપો, ઉધઈ ખાઈ ગયેલી હોય એવા પ્રંથા અને જયદેવના સ્તાત્ર સિવાય શું બૌલ ધર્મનાં બીજાં ચિદ્ધો આ દેશમાં નથી! મહામહાપાધ્યાય હરપ્રસાદ શાસ્ત્રીએ ખુલ્લી રીતે સાબીત કર્યું છે કે બંગાળાની સંખ્યાબંધ ડાેમ, કાપાલી, હાઉ વગેરે હલકી જાતામાં પ્રચલિત 'ધર્મપૂજા' એ બાલ ધર્મની વિકૃતિ અથવા તેનું એક પ્રકારનું રૂપાંતરમાત્ર છે. આ 'ધર્મપૂજા'ના પુરા-હિતા પણ હલકી જાતના છે. 'ધર્મપૂજા'ના મંત્રમાં 'શ્રન્યમૂર્તિ' શ્રબ્દ આવે છે તે બાલધમ માંના 'શ્રત્ય' અને 'મહાશ્રત્ય' શ્રબ્દનું

<sup>1.</sup> કૃત્તિવાસી રામાયણમાં રધુરાજની દાનશીલતા કનિષ્ક વગેરે બૌલ રાજ્યોના 'સિક્ષુ ' થવાના પ્રસંગ આપણી નજર સમક્ષ સ્જી કરે છે. વાલ્મીકિ રામાયણમાં એ પ્રસંગ નથી.

સ્મરણ કરાવે છે. ખંગાળામાં 'ધર્મ પૂજા'ના પ્રવર્તક 'રામાઈ પાંહિત' ડાેમની જાતના હતા. ઘનરામના ધમ<sup>°</sup>માંગલમાં લખ્યું <mark>છે કે રામા</mark>ઈ પંડિત મહારાજ ધર્મપાલના સમયમાં હયાત હતા. રામાઈ પંડિત કૃત 'ધમેપજાપહતિ' મળી આવે છે: એ 'શન્યપુરાણ'ના નામથી એાળખાય છે. તેમાંની અનેક વાતા બૌદ્ધમના સ્પષ્ટ આભાસ કરાવે छे. लेभडे: 'धभ राज यह निंहा करे ' (निन्दिस यज्ञिबिधेरहह-श्रुतिज्ञातं ): 'श्री धर्भद्देवता सिं ६ थे ખહુત सन्भान.' એ सिवाय ુ રામાઈ પહિતે કથેલા શત્યવાદમાં પણ બૌહધર્મની કેટલીક વાતાે છે. તે પછીનાં ધર્મમગેલામાં મીનનાથ, ગારક્ષનાથ વગેરે કેટલાક નાથ મહંતાના ઉદલેખ છે. તેમના ધર્મ પણ બૌહધર્મને મળતા જ છે. ધર્મ પૂજાના મંદિરમાં પણ બૌહધર્મ ને લગતાં નાના પ્રકારનાં ચિહ્નો અત્યારે પણ વિકૃત અવસ્થામાં માજાદ છે. ધર્મમ દિરમાં શાતલા દેવીની મૂર્તિ સર્વત્ર હોય છે. એ ખૌહમંદિરમાંની હારિતી દેવી હોય એ સંભવિત છે. બૌહપૂજામાં ચૂતા એ મુખ્ય ઉપકરણ છે. ધર્મ પૂજામાં પણ એ એક સામગ્રી ગણાય છે. હિંદુ દેવદેવીએ। માટે એ કદી પણ વપરાતા નથી. પરંતુ પછીનાં ધર્મ મંગલામાં આપણે ધીમે ધીમે ખૌદ પ્રભાવતા વિલય અને ચંહિના માહાત્મ્યનાં પ્રીર્તન જોઈ શપીએ છીએ. માટે એ બધાં પુસ્તકાના અમે આ પ્રકરણમાં સમાવેશ કરી શકતા નથી. ધર્મ પૂજા બૌદ્ધ શાસ્ત્રની હોવા છતાં તેના પૂજક સંપ્રદાય ત્રાહ્મણોનું શ્રેષ્ઠેત્વ સ્ત્રીકારે છે, અને પાતાને બા<mark>ૈક તરીકે ઓ</mark>ળખાવતા પછીનાં ધર્મ મંગક્ષા શ્રાહ્મણોએ રચેલાં હાવાથી તેમાં વ્યાહ્મણ ધર્મીના પ્રભાવ વિશેષ હોય એ સ્વાભાવિક છે. આ સ્થળે કહી રાખવું જોઇએ કે ખૌદ્ધ ધર્મનાં પુષ્કળ ચિહ્નો અન્નાતપણે હિંદુ શાસ્ત્રમાં પેસી ગયાં છે. બૌહોનાે શન્યવાદ રામાર્ક પાંડિતના પુસ્તક સિવાય ખીજાં પુસ્તકામાં પણ જણાય છે. સ્વ. રામેન્દ્ર-સુંદર ત્રિવેદીએ એક ' વિદ્યાસુંદર ' ના પ્રાચીન પુસ્તકમાંથી શન્યવાદ-સૂચક કેટલાંક વાકયા શાધી કાઢયાં હતાં. ખંગસાહિત<mark>્યમાં બૌદ્ધધર્મન</mark>ી ઉપર્શુક્ત નિશાનીઓ સિવાય બીજી પણ કેટલીક નિશાનીએ છે.

હિંદુધર્મના પ્રભાવ પૂર્વે ખંગાળામાં કેટલાંક નીતિસત્ર અને સ્તુતિગીત રચાયાં હતાં. ચૈતન્ય ભાગવતમાં લખ્યું છે કે 'ચાગીપાલ, ગાપીપાલ, મહીપાલ ગીત! ઇહા શુનિતે યે લાેક આનન્દિત!' એ ગીતા ક્રાેઇ રાજ્યના મરેશું પછી રચાયાં હાેય એ સંભવિત છે. એ રાજ્યએા મુસલમાના આવ્યા પહેલાં આ દેશમાં રાજ્ય કરતા હતા. અને અગી-આરમી સદી પહેલાં એ ગીતા ભંગાળામાં માટા પ્રમાશુમાં ફેલાએલાં હતાં, તેની જોઇતી સાંખીતી મળી આવે છે.

**શન્યપુરાણઃ—આ** પુસ્તક રામાઈ પંડિતનું લખેલું છે. હાલમાં ભંગાળાની સાહિત્ય પરિષદે તે પ્રગટ કર્યું છે. ભાંકુડા જિલ્લાના મયનાપુર ગામમાં યાત્રાસિદ્ધિ રાય નામના ધર્મદાકરની મૂર્તિ છે. રામાઈ પંડિતના વંશધરા હજા પણ એ દેવમાં દિરનું પ્રરાહિતપાં કરે છે. તેઓની પાસેથી રામાઈ પંડિતની એોળખાઅસુચક એક કવિતા મળી આવી છે. રામાઈ પંડિત જાતે ધાલાણ હતા, એ પ્રતિપાદન કરવું એ જ આ કાવ્યતા મુખ્ય ઉદ્દેશ છે. શત્યપુરાણમાં ડેકડેકાણે 'દિજ' શબ્દના <u> ઉલ્લેખ છે અને નગેન્દ્રનાથ વસુ પણ એ શબ્દને પ્રમાણભૂત માની</u> રામાઈને વ્યાહ્મણ કરાવે છે. પણ અમને એ વાતમાં વિશ્વાસ નથી. હપર્યક્ત વિવરણમાં એવી અનેક બાબતા છે કે લેખક પાતે પાતાને પ્રતિપાદન કરવાની વાતને સંશયયકત બનાવે છે. ધર્મદાકર અતિ સામાન્ય અપરાધ સબબ રામાઈ ઠાકુરને શાપ દે છે કે તારૂં પાણી લ્ચ્ચ વર્ણ નહિ પીએ. રામાઈ પાતાના પુત્ર ધર્મદાસને તે જ રીતે એવા શાપ દે છે કે તારા વંશજો ડાેમ પંડિત થશે. કવિતાલેખક પાતે જ સ્પર્હાપુર્વ'ક કહે છે કે 'ડાેમેતે પાંડિતે પ્રામેદ આછ્યે નિશ્વય 'ર પરંતુ એ પ્રભેદ ખરેખરા છે કે નહિ એ સંબંધમાં ઘણા સંદેહ

૧. 'ચાગાપાલ, ગાપાપાલ અને મહીપાલનાં ગીતા સાંસળતાં લોકા આનંદ પામે છે.' મદનપાલના તામ્રશાસનમાં લખ્યું છે કે બીજ મહીપાલની ક્રીતિ'ગાયા સર્વત્ર ગવાતી. 'ધાન ભાનતે મહીપાલેર ગીત ' (ધાન ખાંડતા મહીપાલનાં ગીત) એ કહેવત પહ્યુ આ વાતનું સમર્થન કરે છે.

ર. ડામ અને પંડિતમાં ખરેખર ફેર છે.

છે; આ સંખંધમાં લેખકના અતિશય આગ્રહ જ તેની દલીક્ષાને પાંગળા ખનાવી મૂકે છે.

રામાઈ પંડિત બીજ ધર્મપાલના અમલમાં એટલે ઇ. સ. ની અગીઆરમી સદીના પૂર્વાર્દ્ધમાં હયાત હતો. તે બૌ હધર્મ ના વિકૃત રૂપ 'ધર્મપૂજાના મુખ્ય આવાર્ય હતો. આ શન્યપુરાણમાં અને ધર્મમંગલ કાવ્યોમાં એને ધર્મપૂજાના સર્વ શ્રેષ્ઠ પુરાહિત રૂપે વર્ણ વ્યો છે. વ્યાદ્ધણાદિ જાતિ માટે જેમ ઉપવીતધારણ આવશ્યક છે તેમ ધર્મ ઠાકુરના પૂજકા માટે તાસ્રધારણ જરૂરતું છે. રામાઈ પંડિતના વંશધરા આ તાસ્રદીક્ષાના મુખ્ય પંચાઓ છે. તેઓ છત્રિશ જાતિને તાસ્રદીક્ષા આપવાના અધિકારી છે. રામાઈ પંડિત ૮૦ વરસની ઉમરે પરણ્યો હતો. તેના પુત્ર ધર્મદાસને ચાર પુત્રા હતા. તેના વંશધરા અસારે હયાત છે અને તેઓની ધર્મસેવકસંપ્રદાયમાં સારી આપલ છે.

શન્ય પુરાણમાં ૫૧ અધ્યાય છે; તેમાંના ૫ સૃષ્ટિ વિષેતા છે. આ અધ્યાયોની હકીકત બાહધર્મની મહાયાન શાખાને મળતી આવે છે. ત્યાર પછીના અધ્યાયો ધર્મઠાકુરની પૂજા સંબંધીના છે. જો કે રામાઈ પંડિતની રચના ઉપર પાછળના અનેક લેખકાએ હાથ કેરવ્યો છે, છતાં તેમાં અનેક સ્થળ પ્રાચીન ભાષાના અવશેષા રહી ગયા છે. કેટલેક સ્થળે તો એવી અગમ્ય ભાષા દષ્ટિગાચર થાય છે કે તેને અગીઆરમી સદીની બાષા તરીકે સ્વીકારવામાં કંઈ આનાકાની કરવી પડે તેમ નથી.

ળૌહધર્મનાં ત્રિરત-ખુદ્દ, ધર્મ અને સંઘ-માંનું પહેલું રત્ન બૌદ્ધ નાસ્તિક શબ્દવાચક થઇ પડ્યું. એ ખાતર અથવા બીજા ક્રોઇ કારણ સખબ બૌદ્ધ લોકોએ પાતાનાં 'ત્રિરતન'માંના બીજા રત્ન ધર્મદ્વારા પાતાના ધર્મને ઓળખાવવાનાં પ્રયત્ન કરી પાતાને સદ્ધમાં કહેતા. ખુદ્ધ શબ્દને બદલે ધર્મ શબ્દદારા તેઓ પાતાના ઉપાસ્ય દેવને ઓળ-ખાવતા હાવાથી ધર્મની માદ્દક બુદ્ધદેવ પણ ધર્મ ઠાકુર બન્યા હતા. પ્રાચીન ઉપનિષદના ખ્રદ્ધ સાથે આધુનિક કાળનાં પારાણિક દેવદેવીઓને જેઢલો

સંબંધ છે તેથી વધારે સંબંધ ખુદ્ધ દેવની સાથે આ કલ્પિત ધર્મઠાકુરના નથી. તા પણ હિંદુધર્મ કહેતાં વેદ, ઉપનિષદ અને પુરાણમાં
કથેલા ધર્મ સમજાય છે તેમ સહર્મ અથવા ખુદ્ધધર્મ કહેતાં અશાકના
સમયના વિશુદ્ધ ધર્મ અને ઇ. સ. ની દશમી સદીમાંની ધર્મપૂજા વગેરે
બધું સમજાય છે. ત્રિરતનનું ત્રીજો રતન 'સંધ' શંખના નામે વિકૃત બની
ધર્મપૂજામાં ઉપકરણ રૂપ બન્યું છે. શ્રત્યપુરાણમાં પ્રાકૃત શબ્દા પુષ્કળ
વપરાયા છે. આ પુરાણ ધ્યાનપૂર્વ વાંચતાં તેમાં પ્રાચીન સમાજ અને
પાચીન ભાષાનાં ઘણાં વિચિત્ર ચિહ્નો મળા આવે છે. 'નિરંજનના કાપ'
નામક અધ્યાય પાછળથી કાઈએ ઉમેરેલા છે. પરંતુ તેમાં આવતી
હક્યાકત બહુ અગત્યની છે. તેમાં કાઈ એક ઐતિહાસિક મુસલમાને
હિંદુઓ પર કરેલા જૂલમની વાત છે અને એ જૂલમ નજરાનજર
જોઈ સહર્મીઓ પાતાના પર લાહ્મણોએ કરેલા જૂલમનું વેર વત્યું
માની બહુ તૃપ્ત થાય છે. હિંદુઓના દેવમ દિરાના ધ્વાંસ થતા જોઈ
તેઓને થતા આનંદનું તાદશ ચિત્ર આ કાબ્યમાં મળી આવે છે. ધ

<sup>1.</sup> આ કાવ્યમાંનું વર્ણન બહુ શેચક હોવાથી અમે નીચે તેના સાર આપીએ છોએ: જજપુર અને માલદહમાં સાળસા વૈદિક બ્રાહ્મણ કુટું બાનું જોર એટલું બધું વધી ગયું કે પોતાની દક્ષિણા મેળવવા માટે તેઓ નાના પ્રકારનું ઉત્પીડન કરતાં પણ અચકાતાં નહિ. દસ દસ અને બાર બારની સંખ્યામાં બ્રાહ્મણા દક્ષિણા લેવા બહાર નીકળે અને સહ્દમીઓ કે જે દક્ષિણા ન આપતા તેને પકડી મારે, તેનાં ઘર સળગાંવી મૂકે, વેદાસ્ચાર કરે અને મુખમાંથી આગના લડકા કાઢે. આ બધું જોઇ સહ્દમીઓ ત્રાસી અયા. તેઓએ ધર્મ ઠાકુરને પ્રાર્થના કરી. ધર્મ ઠાકુરે ચવનનું રૂપ લીધું, માથે કાળા ઢાપી પહેરી અને હાથમાં વાંકું ધતુષ લીધું. તે ઘોડેસ્વાર થયા અને ખુદા ખુદા કરતા સહ્દમીઓને બચાવવા આવ્યા. બધા દેવાએ એકમત થઇ આનંદપૂર્વ કે ઇજર પહેરી. બહા મુહમ્મદ બન્યા, વિષ્ણુ પેગંળર બન્યા, શ્લપાણ આદમ બન્યા, ગણુંશ માજી બન્યા, કાર્તિક કાજી બન્યા, અને બધા મુનિઓ કૃષ્ઠીર બન્યા. પેતાના ભેખ તજી નારદ શેખ થયા અને ઇક્ર

નાથગીતિકાઃ—સૌ પહેલાં ગ્રીયરસન સાહેએ માણિકચાંદનાં ગીતા પ્રગટ કર્યા હતાં. એ માણિકચાંદ અગીઆરમી સદીમાં થઈ ગયા. આ ગાયનામાં આવતી કાડી વડે રાજકર આપવાની પહિત અને તિરૂમલય પરના શિલાલેખ તેને અગીઆરમી સદીમાં થઈ ગએલો સાબીત કરે છે.

હાલમાં ગારલિવિજય નામનું એક પુસ્તક મળી આવ્યું છે. મયનાવતી અને, ગાવિંદચંદ્રનાં ગીતા પણ પૂર્વ અને ઉત્તર બંગમાં ઠેકઠેકાણે
મળી આવ્યાં છે. તેમાં પુષ્કળ પાઠાંતર હાવા છતાં બધાનું મૂળ એક જ
જણાય છે. બંગાળાના રાજા ગાપીચંદ્રની વાત હિંદમાં વિખ્યાત છે.
ગાવિંદચંદ્રનાં ગીતામાં પણ તેને ગાપીચંદ્ર, ગાવિદચંદ્ર, કે ગાવિંદચંદ્રના
નામથી ઓળખાવ્યા છે. માટે આ જીદાં જીદાં નામવાળા માણસ એક
જ છે એમાં કંઈ સંદેહ નથી. એણેલીધેલા સંન્યાસનાં ગીતાએ એક
વખત આખા ભરતખંડની હૃદયવીણાને હચમચાવી મૂળ હાવાથી તે
કાઈ સાધારણ રાજા ન હાવા જોઇએ. આ ગીતા કયારે રચાયાં તે
બરાબર જણાતું નથી.પરંતુ ગાવિંદચંદ્રના મરણ પછી તરત જ એટલે
બારમી સદીમાં એની શરુઆત થઈ હશે. જીનાં ગીતામાં પ્રંથકારનું
નામ મળી આવતું નથી. તે પછીનાં ગીતામાં પણ જીદાં જીદાં નામ
મળી આવતાં હોવાથી તેના ખરા રચનારના પત્તો મળવા મુશ્કેલ છે.

મૌલાના અન્યા ચંદ્રસૂર્યાદિ દેવ પદાતિક અન્યા અને અધા મળા વાર્જા વગાડવા લાગ્યા. ચંડિકા દેવી હાયોબીબી અને પદાવતી ન્રસ્બીબી અન્યાં. અધા દેવોએ એકત્ર થઇ જજપુરમાં પ્રવેશ કર્યો. તેઓએ મંદિર તાડયાં, 'પક્રેડા પકેડા' કહી ધ્યાહ્મણાને ખૂબ માર્યા ધર્મના પગમાં પડી રામાઇ પંડિત ગાય છે કે 'અરે.એ કેવા મોટા ગસરાડ!'

કહેવાની જરૂર નથી કે મુસલમાન કેાણ હતા તેની અતિહાસિકઅને ભૌગાલિક હકીકતના અજ્ઞાનને લીધે કેવળ કલ્પના શક્તિની મદદ્યી એ પ્રશ્નનું નિરાકરણ કરવાના પણ આમાં પ્રયાસ થયા જહ્યાય છે.

આ ગીતા મહુરભંજમાંથી મળ્યાં છે. તે ઉડિયા ભાષામાં લખેલાં છે. આ પ્રસંગને અનુસરી મરાઠીમાં એક નાટક પણ રચાયું છે. રાજ્ય રિવિમાનું 'ગાપીચંદ્રના સંન્યાસ' નામક ચિત્ર તા સુવિખ્યાત છે. ભાગલપુર, કાશી વગેરે સ્થળે હિંદી ભાષામાં 'ગાપીચંદ્રકા પુંચિ' નામક પુસ્તક પ્રસિદ્ધ છે. મરાઠી કવિ મહીપતિએ સંતલીલામૃતમાં આ કથા મુંથી છે. જે બંગાળી રાજ્યને લીધે આવી રીતે એક સમયે આપું ભરતખંડ મસ્ત અની ગયું હતું તેની કથા ખુદ બંગાળીઓને તે મધુર લાગે જ, એમાં કંઈ સંદેહ નથી.

ગાવિંદચંદ્રના પિતામહતું નામ સુવર્ણચંદ્ર હતું. રાજ સુવર્ણચંદ્રના નામતું એક તામ્રશાસન મળી આવ્યું છે. નવદીપ પાસેના સુવર્ણવિહાર ભૂનતાં સુધી એછે જ બંધાવ્યા છે. એ વિહાર પાસે રાજમહેલનાં ખંડેરા પણ માલમ પડે છે, અને ત્યાંની એક શિલાલિપિમાંની તારીખ તામ્રશાસનમાંની તારીખ સાથે મળતી આવે છે. માણિકચંદ્ર મેહેરકુલ ત્રિપુરાના રાજ તિલકચંદ્રની રૂપાળી કન્યા મયનાવતીને પરણ્યા હતા. આ વિવાહને લીધે તે ત્રિપુરાના રાજ્યના પણ માલીક બન્યા હતા. પિતાનું રાજ્ય વિક્રમપુર મળતાં તે આ બંને રાજ્યના પણ માલીક ભન્યો હતા. તેની રાજધાની પિટકા અત્યારે હયાત છે. ત્રિપુરાની બાજીએ જે વિસ્તૃત શૈલમાલા દષ્ટિગાચર થાય છે, તે મયનાવતીના નામને હજા પણ ધારણ કરી રહી છે. આથી તિલકચંદ્રની કન્યાના નામને હજા પણ ધારણ કરી રહી છે. આથી તિલકચંદ્રની કન્યાના નામની આ કાયમની નિશાની લોકોની નજર સમીપ કાઈ અપૂર્વ ભાવ પેરી રહી છે. ગોવિંદચંદ્ર આ વિશાળ જમીનદારી ઉપરાંત ગૌડની પાસેના ઉત્તર બંગના ઘણાખરા બાગ ઇજારે લીધા હતા. આથી રંગપુર વગેરે સ્થળ પણ તેની કરીતિ કથા ગવાય છે.

મહીપાલ વગેરે પાલ રાજાઓના વંશ સાથે આ રાજાને કંઈ સંબંધ નથી. એ પાલ રાજાઓનાં ગીતાે હજાુ સુધી મળ્યાં નથી. કહેવાય છે કે રંગપુરના રાજવંશીઓ અને ત્યાંના હલકા વગના લોકામાં એ ગીતા પ્રચલિત છે. એ ગીતા પ્રગટ થયે બંગ સાહિત્યના એક અધારા ખુણા પ્રકાશિત થશે.

ગાવિંદચંદ્રની મા મયનાવતી ( આપણે જેને મેનાવતી કહીએ છીએ ) ગારક્ષનાથની શિષ્યા હતી; તે જ્યારે કિશારી હતા ત્યારે ગારક્ષનાથ તિલકચંદ્રના રાજમહેલમાં આવ્યા હતા. એ વખતે એ બાલિકાનું નામ હતું શિશુમતી. ગારક્ષનાથે કૃપા કરી કિશારી શિશુમતીને નાની ઉંમર છતાં દીક્ષા આપી અને મહાનાનની અધિકારિષ્ઠી દેરાવી. આ મહાનાનના પ્રભાવથી મરેલાંને પણ જીવતાં કરી શકાતાં. શિશુમતીનું ગુરુએ મયનાવતી નામ પાડ્યું.

માણિકચંદ્ર સાથે વિવાહ થયા પછી મયનાવતીએ તેને મહાજ્ઞાન શીખવવાની ઈચ્છા દર્શાવી આ જ્ઞાનના પ્રભાવથી અમર થવાય છે અને તેનાથી રાગ, શોક વગેરે નષ્ટ થાય છે, ઇત્યાદિ અનેક પ્રક્ષેત્રન દેખાડયા છતાં મયનાવતી સ્વામીને મહાજ્ઞાન પ્રહણ કરાવી શકી નહિ. માણિકચંદ્ર હંમેશાં કહેતો કે સ્ત્રીને ગુરુ કહી માથું નમાવવું એના કરતાં પુરુષને માટે ભયં કર અપમાન બીજાું કચું હાઈ શકે? હું તને કદી પણ ગુરુ તરીકે સ્વીકારી શકીશ નહિ. વખત જતાં મયનાવતી પ્રાહ થઈ અને માણિકચંદ્ર ત્રિપુરાના રાજાઓના બહુવિવાહના રિવાજ મુજબ બીજી ક રાણીએ સાથે પરણ્યો. તે સિવાય તેને ૧૮૦ રખાતા પણ હતી. આ બધી યુવતીએ હતી. મયનાવતીને આ યુવતીએ સાથે ન બન્યું. માણિકચંદ્રે સ્ત્રીઓનો પક્ષ લઈ મયનાવતીને રાજધાનીમાંથી કાઢી મૂકી. તે સ્વામીસંગ તજી 'ફેક્સા' નામક નગરમાં જઈ વસવા લાગી.

આ દરમિયાન માણિકચંદ્ર મરવા પડ્યા. મયનાવતીને રાજમહેલમાં બાલાવવામાં આવી; રાજાને તરસ લાગી હતી, મયનાવતીને તેણે હીરામાણેકના લાખ રૂપીઆના બાટવા આપી ગંગાજળ લેવા માક્લી. એ દરમિયાન યમદ્દત આવી રાજાના પ્રાણ લઇ ગયા. એક લાંખી દાઢીવાળા ખંગાળી કારણારીની સલાહથી રાજાએ પ્રજાને પીડી હતી. પ્રજાએ ધર્મ ઠાકુરને પ્રસન્ન કરી રાજાના મરણ માટે અભિચાર પ્રયોગ કર્યો હતા. આથી રાજા અકાળ માતે મુએા. મયનાવતીએ પતિના અકાળ મૃત્યુનું વેર વાળવા માટે યમરાજને અને તેના દૂતને પુષ્કળ હેરાન કર્યા હતા તથા સ્વામીના પ્રાણ કરી મેળવવા માટે નાના પ્રકારનાં ઘણાં અનુષ્ઠાના કર્યા હતાં, પણ તેનું કંઈ ન વજ્યું. માણિક ચંદ્રના જીવન પર છેલ્લા પડદા પડયા. પિતાના મરણ વખતે ગાવિ દયંદ્ર મભેમાં હતા. તેના જન્મ થતાં તેને ગાદીએ બેસાડવામાં આવ્યા, પરંતુ રાશી મયનાવતીના હાથમાં રાજની સત્તા રહી.

ગાવિંદચંદ્રે રાજા હરિશ્ચંદ્રની પરમ સુંદરી કન્યા અડુના સાથે વિવાહ કર્યો, અને એ જ રાજાની ખીછ કન્યા પદના તેને પહેરામણીમાં મળી. એકાદ ગીતમાં એમ પણ છે કે દાક્ષિણાત્યના રાજા રાજેન્દ્ર ચાલે પાતાની કન્યાને ગાવિંદચંદ્ર સાથે પરણાવી હતી. ગમે તે હા પણ એટલું તા ખરૂં કે હરિશ્રાંદ્રની પત્રી જ ગાવિંદચંદ્રની પટરાણી હતી. ગાવિંદચંદ્ર ૧૮ વર્ષના થયા ત્યારે મયનાવતીએ તેને ૧૨ વરસ સંન્યાસ ગ્રહણ કરવાની કરજ પાડી. આ વાત ગાવિંદચંદ્રને જરા પણ ગમતી નહેાતી. નાની ઉમરની રાણીઓ આ વાત સામે પડી અને તેઓએ વિષ-પ્રયાગ વડે સાસુના જીવ લેવાનું તરકટ કર્યું. પણ મહાજ્ઞાનના પ્રભાવે કરીને એ કાવતર વ્યર્થ ગયું. ગાવિંદગંદ્રે હાડિ જાતિના એક સિહ પાસે દીક્ષા લીધી. મયનાવતીની આ સંબંધમાં એક પ્રયળ દ્રલીલ એ હતી કે ૧૮ વરસની વયે ગાવિંદચંદ્ર સંન્યાસ ગહે છા કરી ખાર વર્ષ મુસા**ક્**રીમાં નહિ ગાળે તેા ૧૯ મે વર્ષે તેનું મરણ થવાનું એ નક્ષી છે. અદષ્ટની આ નિદારૂણ લિપિનું ખંડન કરવાના કંઈ ઉપાય ન હતા. આ સન્યાસ વખતે અદુનાએ કરેલા વિલાપ કરુણ રસના ઝરા છે. પ્રાચીન શ્રામ્ય ભાષાના ખડખચડા પંત્થરામાંથી એ મર્મને વીધી નાખતા કષ્ટનું ઝરણ વહ્યું આવ્યું છે. બંગાળી ભાષાભિત્ર ગુજરાતી

વાચકર્ટાંદ શ્રીયરસન સાહેએ એકત્ર કરેલાં એ ગીતાના મર્મ સમજવા યત્ન કરશે તા નિરાશ નહિ જ થાય.

સંન્યાસ લીધા પછી ગાવિંદચંદ્રે ખહુ દુઃખ સહન કર્યું હતું. હીરા નામની એક રૂપવતી ગણિકાએ તેને લાભાવવાના પ્રત્યન કર્યા, પણ તેમાં તેને નિષ્ફળતા મળવાથી ગાવિ દર્ચાદ્રને બહુ હેરાન થવું પડ્યું. તેને , દૂરથી પાણી ભરી લાવવું પડતું. એક દિવસ પા**ણી** ભરવા જતાં રસ્તામાં તેને યાદ આવ્યું કે ખાર વર્ષ પુરાં થઈ ગયાં છે. તેણે સાથળમાં ચીરા પાડી લાહી કાઢ્યું અને તે લાહી વડે એક પત્ર લખી પારેવાને પગે ખાંધી દીધા. એ દરમિયાન ગુરુ હાડિસિહાએ આવી તેને છાડાંબ્યા. છેવટે ઘણાં વર્ષો જંગલમાં વીતાડ્યા બાદ તે પાતાના રાજમહેલમાં આવી પહેાંચ્યાં. કાઇએ તેને ત્યાં ઓળખ્યાએ નહિ. ખુદ અદુના પણ એતે એાળખી શકી નહિ. અંત:પુરમાં પ્રવેશ કરવાના ગુહ્ના માટે તેને હાથીના પંગે ખાંધી મારવાની સજા થઈ. રાજમહેલના માટા શિકારી કુતરા તેના ભણી છોડી મૂકવામાં આવ્યા. પરંતુ હાથી તેની પાસે આવતાં જ સૂંઢ વડે સલામા ભરવા લાગ્યાં, કૃતરા પૂછડી હલાવવા લાગ્યા. અદ્દના આ બધું જોઈ રડી પડી અને બાલી, 'પ્રભુ, સ્વામી, વનનાં પશુઓ પણ તમને ઓળખે છે પણ આ અભાગણી તમને ન એાળખી શકી. ' ગાવિંદચંદ્રતા કરીથી રાજ્યાભિષેક કરવામાં આવ્યા.

આ ગીતામાં એવી અનેક વાતા છે કે રાણી મયનાવતી ઉપર મુદ્ધા ઉપજ શકતી નથી. સંન્યાસ ગ્રહણ કરવાના ઠરાવ સામે થતાં ગાવિંદચંદ્રે કહ્યું છે, કે 'હું કાઈ પણ રીતે હાર્ડિસિહાના શિષ્ય થઈ શકીશ નહિ. એક તા તે નીચ જાતિના છે અને તેમાં પણ તે મારી રાજધાનીનું મેલું સારૂ કરે છે. હું રાજધિરાજ થઈ તેના શિષ્ય કેવી રીતે થઈ શકું?' રાણી ગુસ્સે થઈ હાર્ડિસિહાની અલૌકિક શક્તિનાં વખાણ કરવા લાગી. તેણે કહ્યું, કે 'ઇંદ્ર પાતે તેને વાયુ ઢાળે છે, સોનાની ચાખડીઓ પહેરી તે નદીના પાણી પર ચાલ્યો જાય છે.'

કૃત્યાદિ નાના પ્રકારની વાતા કરી મયનાવતી રાજાની શ્રહા વિકસાવવાના પ્રયત્ન કરવા લાગી. પરંતુ ગાવિંદચંદ્રે આ વખતે રાષ્ટ્રી પર અતિ ભયંકર આરાપ મૂકયા. તેણે કહ્યું કે 'મા, હું તારી એક પણ વાત સાચી માની શકતા નથી. તું તેના હાથની પાનસાપારી ખાય છે, તેની સાથે મળી તે તેનું મહાજ્ઞાન શીખી લીધું છે, તેની સલાહથી મારા પિતાને વિષપ્રયોગ કરી મારી નાખ્યા છે અને આજે તેની જ સલાહ**યા** તું મને વનમાં માેકલવા તૈયાર થઈ છે. આ રીતે તું હવે તેની સાથે ' નિર્વિધે સુખ ભાગવવા માગે છે. મારા પિતાના મરણ પછી તું સતી કેમ ન થઈ ? તું જો તેની ચિતામાં બળી મૂર્ક હોત તો હૂં સમજત કુ ખરેખર હું રાજપુત્ર થઈ જન્મ્યા છું. ' આ બધું સાંભળી રાષ્ટ્રીએ ખૂબ આક્ર દ કર્યુ, પુત્રને શાપ આપ્યા, તેના તિરસ્કાર કર્યા. એમ પણ હાઇ શકે કે અદુના વગેરે રાષ્ટ્રીઓના શબ્દાથી ઉશ્કેરાઇ રાજાએ પાતાની માને આવાં કઠણ વચના કહ્યાં હાય. પરંતુ 'ગારક્ષવિજય' તા મયનાવતીના ટાળામાંના લોકોએ જ લખ્યું છે. તેમાં લખ્યું છે. કે " હાડિસિહાએ એક વેળા પાર્વતીની માયાથી મુગ્ધ થઈ કહ્યું, કે 'માતા, હું તમારા જેવી સુંદર સ્ત્રીના પ્રેમ મેળવી શકું તાે હાડિ જેવી નીચ જાતિનું કામ કરવાને પણ તૈયાર છું. " પાર્વતીએ તેને કહ્યું, કે " તથારતુ. તું મેહેરકુલની મયનાવતી પાસે જા. તે મારા જેવી જ રૂપાળી છે. તું ત્યાં હાડિતું કામ કરજે અને એ સુંદરીના પ્રેમ મેળવી કૃતા**ર્થ થજે.** " આ પુસ્તકમાં એક **ખીજે સ્થળ** પણ લખ્યું છે કે 'કાનકા નામના યાગીને ગારક્ષનાથે જણાવ્યું છે કે 'હાહિ-સિહાના મયનાવતી સાથેના સંબંધ ખુલ્લા પડી જતાં તે પકડાયા અને રાજા ગાવિ દચંદ્રે તેને કેદમાં નાખ્યા.' આ પરથી જણાય છે કે મયનાવતીની ચાલચલગત સારી નહોતી. આવી કુલટા, પતિહત્યા કરનારી અને પુત્રને દેશવટો આપનારી સ્ત્રી ગાવિ દચંદ્રમાં ગીતાની નાયિકા છે. જો કે એ બધાં ગીતામાં મયનાવતી અને હાર્ડિસિહાનાં પુષ્કળ વખાણ છે; છતાં આપણે ગીતામાંની હકીકત પરથી આ વાત જાણી શકીએ છીએ.

ગારક્ષનાથ માણિકચંદ્રના સમસામયિક છે. કારણ કે તેની પટરા**શી** તેની શિષ્યા હતી. આ રીતે ગારક્ષનાથ અગીઆરમી સદીમાં થકી ગએલા હાય એમ સાબીત થાય છે. પ્રા. ભાંડારકર તેને બારમી સદીમાં હયાત માને છે. તે મીનનાથના શિષ્ય હતા. મીનનાથનું ધર બાકર-ગંજમાં હાય એ સંભવિત છે અને તે દશમી સદીમાં થઈ ગયા એવી અમારી ધારણા છે. ગારક્ષનાથ પંજાબમાં જાલંધર ગામમાં જન્મ્યા હતા. તેનાં રચેલાં પ્રષ્કળ સંસ્કૃત પુસ્તકામાં ' ગારક્ષસ હિતા ' શ્રેષ્ઠ છે. ગારક્ષનાથ નાથ સમ્પ્રદાયના મુખ્ય નેતા હતા. ' ગારક્ષવિજય ' નાં બંગાળી પુસ્તકામાંનું કાઈ પૂરા ૨૫૦ વર્ષથી જાનું લખેલું હજા સધી મહ્યું નથી. અત્યારે તેના લહીઆઓમાંના ચાર જણનાં નામ પ્રાપ્ત થાય છે પણ જાનામાં જાની પ્રતમાં એક જ નામ જણાતું હાવાથી ક્યજાલા જ મુખ્ય લેખક જણાય છે. આ પ્રમાણે 'ગારક્ષવિજય' અથવા 'મીનચેતન'ના ક્ષેખક તરીકે અમે ક્ષ્યળુદ્ધાને જ માનવા તૈયાર છીએ. પરંતુ લેખક એટલે સંકલના કરનાર એમ જ સમજવું જોઈએ. ' ગારક્ષવિજય ' છટક છટક કવિતાબહ કહાણીના રૂપમાં બારમી સદીથી બંગાળાના ઘેર ઘેર છવાઈ પડયા હતા. તેને એકત્ર કરી કયજાલા વગેરે લેખકાએ પંદરમી સદીમાં કાવ્યના રૂપમાં ગુંધ્યા. અને આમ હાવાથી જ ખારમી સદીની રચનાના ઘણાખરા ભાગ તેમાં અત્યારે પણ દષ્ટિ-ગાચર થાય છે.

ગારક્ષવિજય જેવા અપૂર્વ શ્રંથ ખંગાળી સાહિત્યના આદિ યુગમાં રચાયા હતા એ ગારવની, વાત છે. ગારક્ષનાથનું ચરિત્ર શરદ ઋતુની શેકાલિકાના જેવું શુભ્ર છે. તેના ચારિત્રનું માહાત્મ્ય, ખંગસાહિત્યના આદિ યુગના એક મુખ્ય માર્ગદર્શક સ્તંભ જેવું છે. એ ભાહયુગનું ચારિત્ર- ખળ, ઉચ્ચ નીતિ, ગુરુભક્તિ વગેરે મહા શુણોને ઉજળા કરી ખતાવે છે. વિશાળ પર્વતાની હાર જેમ ખંગાળની ઉત્તર સીમાનું ચિદ્ધ છે તેમ ગારક્ષવિજય ખંગસાહિત્યનું યુગનિર્દેશક ચિદ્ધ છે. એ પછી જાદા યુગ ને જીદા રાજ્યના ઇલાકા શરુ થાય છે. તે વખતે બ્રાહ્મણો સાહિત્ય-

મંથન કરતા હતા; આમ્યભાષાને તિરસ્કારી સંસ્કૃત શબ્દદારા બંગભાષાને સભવતા હતા અને કઠાર જ્ઞાનમાર્ગ તથા ચારિત્રબળના રસ્તા છોડી કામળ ભક્તિ તથા પ્રેમરૂપી કુસુમાંથી લદાએલા રસ્તે લાકરૂચિને પ્રબળપણે ખેંચી જતા હતા. આ અપૂર્વ યુંથની યામ્યભાષા અને રચિ જે વાચકને શ્રાંત અને ઉત્સાહહીન કરશે તે બંગસાહિત્યનાં એક અણમૂલા રત્નથી વંછિત રહેશે. ગારસે ભગવતીનાં બધાં પ્રકાલના છત્યાં છે. સ્ત્રીનું અલાકિક સાંદર્ય અને પ્રેમનિવેદનની નવી નવી કસાટીઓ પર કસાયા છતાં તે છેવટ સુધી શુદ્ધ સાનું જ રહે છે. પાર્વતીએ શિવ પાસે સપર્દાપૂર્વક કહ્યું હતું કે મારી માયા આગળ યાગીના યાગ તુચ્છ છે. બીજા યાગીઓ રૂપની જાળમાં સપડાયા, પાર્વતીની માયાથી મુગ્ધ થયા, ખુદ મીનનાથ પાતે મીનની માદ્દક એ જાળમાં સપડાયા પણ ગારક્ષનાથની પાસે પાર્વતીનું મસ્તક નમ્યું.

ગારક્ષનાથ નાચનારીના વેશમાં કદલીપત્તનમાંથી પાતાના ગુરુતા કેવી રીતે ઉદ્ધાર કરે છે, મૃદંગના ધ્વિન વડે ગુરુની પૂર્વસ્મૃતિ કેવી રીતે સ્કુરી આવે છે, એ બધું વાંચી વાચક ખરેખર કૃતાર્થ થશે. આ પ્રથમાં છે તેવું ચારિત્રબળ બીજા કાઈ પણ બંગાળી ગ્રંથમાં નથી. જેમ અશાકના શિલાલેખા બાહ યુગની નિશાની છે, તેમ આ પુસ્તક નાથધર્મની નિશાની છે. આ નાથ ધર્મમાં બાહ અને શૈવ ધર્મની શ્રેષ્ઠ સામગ્રી એકત્ર થએલી છે. ગારક્ષવિજય અને મયનાવતીનાં ગીતામાં બાહ મહાયાન સંપ્રદાયના પુષ્કળ સિદ્ધાંતા મળી આવે છે. શન્યમાંથી સૃષ્ટિની ઉત્પત્તિ, અહિંસા વગેરે સિદ્ધાંતાના આ ગ્રંથમાં વારવાર ઉલ્લેખ થએલા છે. યાગલા કૂટ પ્રશ્ના સંબંધી પણ પુષ્કળ વિવેચન છે. આશ્ચર્ય તા એ છે કે તે સમયમાં ગ્રામ્ય મુસલમાના અને બીજા અણુકેળવાએલા લાકા પણ આ યોગ ધર્મના કૂટ પ્રશ્નોનું અનુશીલન કરતા હતા. નાથ ધર્મમાં બાહ ધર્મની છાયા પુષ્કળ પડી હતી તે આ બધાં ગીતા પરથી જણાય છે.

આખા ભરતખંડમાં ગાેરક્ષનાથના શિષ્યાે અત્યારે વિદ્યમાન છે. આ નાથ સંપ્રદાયના પ્રયત્નથી જ ગાેરક્ષનાથનું સાહિત્ય આખા હિંદમાં કેલાયું છે. મયનાવતીનાં ગીતાના આ સાહિત્યમાં જ સમાવેશ થાય છે. આ રાણી વિરુદ્ધ પુષ્કળ ક્રિયાદા છતાં નાથ સંપ્રદાયે તેને શ્રેષ્ઠત્વ આપ્યું છે. દરેક સંપ્રદાય પોતાના ઉત્સાહી પ્રચારકના દોષ જેતાં નથી. સાંપ્રદાયેક સત્યના પ્રચાર અને તે માટે પ્રખળ ઉત્સાહ એ જ તેની દિષ્ટિએ શ્રેષ્ઠત્વની નિશાની છે. ગારક્ષવિજય અને મયનાવતીનાં ગીતા એક જ યુગમાં એક જ સંપ્રદાયનાં લખેલાં છે એ વાત એ બંને પુસ્તકા પરથી સાખીત થાય છે. બંનેમાં ડેકડેકાણે રચના અને ભાવનું સાદસ્ય જણાઈ આવે છે. આ ખધી ગ્રામ્ય ગાથા એક જ મૃળમાંથી ઉત્પન્ન થએલી છે એમાં કંઈ શક નથી. કેટલાંક ધર્મમંગલામાં પણ આપણે મીનનાથ, ગારક્ષનાથ, હાડિયા, કાનકા વગેરે નાથગુરુઓના સંબંધમાં શ્રદ્ધાપૂર્વ કલ્લેખ થએલા જોઈએ છીએ. આ પરથી જણાય છે કે ધર્મમંગલા સાથે આ ગીતાના મૈત્રીસંબંધ છે. માટે એ બંનેમાં ધર્મગત એકય વિધમાન છે.

આ બધી ગાથા ધ્રાહ્મણ ધર્મના પુનરુત્થાન પહેલાંની છે. જન-સમાજમાં તે વખતે રામાયણ-મહાભારત વંચાતાં નહેતાં. આ ગાથાઓમાં અનેક સ્ત્રીઓનું વર્ણન છે, પણ તેમાંની કાઈ પણ સ્ત્રીની ચક્ષુને નીક્ષાત્પલની, ઓઠને પકવ બિંબફળની કે દાંતને દાડમની કળીની ઉપમા આપવામાં આવી નથી. તેમાં વીરાનું વર્ણન છે પરંતુ તેમાંના કાઈ પણના હાથ આજાનુલ બિત કે શાલસમ ઉન્નત નથી. સર્વત્ર શામ્ય ઉપમાઓ છે; ખેતરા, શ્રામ્ય પશુઓ, પક્ષીઓ વગેરેનું વર્ણન છે. પછીના સાહિત્યમાં બંગલાષા ઉપર સંસ્કૃત શબ્દોના જે મહેલ અંધાયા હતા તેમાંનું કંઈ આમાં દેખાનું નથી. ચિરપરિચિત બંગકુટિર, કહેવતા એ બધું આ ગાથાઓના પ્રાણ છે અને તેમાં બંગાળાની કાવ્યશ્રી સામાન્ય વસ્ત્રો પહેરેલી બંગાળી કુલાંગનાની માકક કંઈ પણ આડ બર વિના આપણને દર્શન આપી રહી છે.

આ પુસ્તકામાં હિંદુ રાજ્યઅમલના અનેક સામાજિક રિવાજોની છાયા પડી છે. મયનાવતી પાતે બજારમાં જાય છે, ગાવિંદચંદ્રની પટરાણીઓ

પણ પાતાને જોઈતી ચીજો લેવા બજારમાં જાય છે, આ પરથી તે વખતની સ્ત્રીઓની સ્વતંત્રતાના ખ્યાલ આવે છે. ઘણા લોકા માને છે કું ખંગાળામાં મુદંગ વૈષ્ણવાએ આણ્યું છે, પણ મહાપ્રભુ શ્રીકૃષ્ણ ચૈતન્યના અ વિર્ભાવ પહેલાં બંગાળા મૃદંગના અવાજથી ગાજતું હતું. કુષ્ણુપ્તિનમાં કુષ્ણ પાતે વાંસળી તજી મુદ્દંગ વડે ગાપીઓને આકર્ષતા હતા, અને ગારક્ષવિજયમાં ગારક્ષનાથે પાતે મૃદંગ વહે એવા ધ્વનિ Bayn કર્યો હતા કે તે સાંભળી વાદકના ભાવ સ્પષ્ટ સમ**ન્ન**ય. મયનાવતીના ગીતા પરથી જણાય છે. કે પ્રજા સારા રાજાઓના વખતમાં એટલી બધા સમૃદ્ધિશાળી બનતી કે સાધારણ માણસોના છાકરાએ! પુષ્ય સાનાના દડે રમતા અને ખેડુતા જાતે તળાવા ખાદાવી, રસ્તા, ઘાટ વગેરે અધાવતા. તે ખાખતમાં તેઓ ખીજાની મદદ માગતા નહિ. વેપારીઓ સારી સ્થિતિમાં આવતાં જ હાથી ખરીદતા અને ધનાઢય લોકા પાતાના આંગણામાં હીરા, મણિ, માણેકાદિ સુકવવા મૂકતા. વળી આ પુસ્તકા પરથી તે વખતે તાંત્રિક ક્રિયા સર્વત્ર કેલાઈ હતી તેના પણ ખ્યાલ આવે છે. વાતવાતમાં અગ્નિપરીક્ષા, તપ્ત તૈલ પરીક્ષા અથવા વિષ-પ્રયાગ પરીક્ષાની સહાયતાથી ગુન્હેગારાના ગુદ્ધો સાખીત કરવામાં આવતા. અભિચાર વડે શત્રુઓના નાશ કરવાના પ્રયત્ન થતો. પાસા ખેલવા એ તા રાજાઓનું વ્યસન થઈ પડ્યું હતું. બ્રાહ્મણાના ગળામાં ઉપવીત હંમેશાં રહેવી જ જોઇએ એવા નિયમ નહાતા. ઘણી વેળા વસ્ત્રોના પેઠે તેને ખુંટીએ વળગાડી દેવામાં આવતી અને પહાર જતી વેળા પાછી પહેરી ક્ષેવામાં આવતી. આ રિવાજ ચૈતન્યદેવના જમાના સધી હતા.

રાજસભાના વર્ણન પરથી સમજ્ય છે કે બ્રાહ્મણ, વૈદ્ય, પંડિતા વગેરે રાજને ઘેરીને ખેસતા. સામે રાજગુરુ ખેસતા, એક બાજુએ ભાટ રાજના પ્રણ ગાતા અને બીજી બાજુએ મુખ્ય કારભારીનું આસન રહેતું. રાજાની પાઇળ છત્રધારક ઉભા રહેતા અને તેની હારમાં પાણીના ભોટવા, પાનના ડેમાં અને પંખા લઈ નાકરા ઉભા રહેતા. સભાની

ઉત્તર દિશામાં શહેરના આખરદાર વેપારીએ એસતા અને પશ્ચિમ તરપ્ર સાધુસંન્યાસીઓની એઠક રહેતી. વચ્ચેના વિશાળ ચાકમાં પ્રજાજના કરિયાદ કરવા ઉભા રહેતા. દરરાજ રાજભંડારી રાજાને આવકજાવકના કાચા અડસદાના આંકડા વાંચી સંભળાવતા.

નવાઈની વાત એ છે કે તંત્રાદિના પ્રચલન દારા ખારમી સદીમાં 🔂 અલૌકિક વ્યાપારની દંતકથાએા ઉપર લોકા આસ્થા રાખતા હતા. તેવીજ અલૌકિક વાતે**ા તે** જ સમયની યુરાપની ગાથાએામાં પણ જણાય છે. તેમાંની કાેઈ કાેઈ સાથે ખંગાળાની આ ગાથાઓનું સાદસ્ય નવાઈ જેવું છે. મયનાવતીના ગીતામાં લખ્યું છે કે રાશી યમદ્રતને નસાડી નદી તરફ લઈ ગઈ. યમદૂત નદીમાં કૂદી પડયા. રાણી ભેંસ ખની જળમાં કુદી. યમદ્દત માછલી ખની નદીના તર<sup>ં</sup>ગા સાથે લપાઈ ગયા. રાષ્ટ્રી જળકકડી ખની તેની પાછળ પડી. યમદૂત ત્રિંગું ખની કુદતા ચાલ્યા, એટલે મયનાવતીએ રાજહ<sup>ે</sup>સનું રૂપ ધારણ કર્યું. ત્યા**ર** પછી બીજાં અનેક રૂપ ધારણ કર્યા બાદ યમદૂત પારેવાનું રૂપ ધારણ કરી આકાશમાં ઉડી ગયેા. મયના બાજ બની તેની પાછળ પડી. ેત્યાર પ**છી** યમદૂત વૈષ્ણવનું રૂપ ધારણ કરી સાધુએાના ટાેળામાં જઈ **ખેડે**ા. રા**ણી**એ મધમાખનું રૂપ લઈ એ ધુતારા વૈષ્ણવતી ચાટલી ઉપર બેસી તેના માથમાં ડંખ માર્યો. મેળિનિજન નામના ગ્રંથના ત્રાજા ભાગમાં ( ટેલિસિન પૃ. ૩૫૯ ) કેરિડવેનના ઔપ્યાનમાં આવી જ વાત વર્ષ વેલી છે. તેમાં પણ કેરિડવેન, ગુઈનવચની પાછળ પડે છે. ગુઇનિવચ<sup>્</sup>સસલું ખને છે, તેા કેરિડવેન કૂતરા ખને છે **અને** એ પ્રમા**ણે** ધર્ણા રૂપા ધારણ કરી છેવટે ગુઇનિવચ જવના દાણા ખની જાય છે. કેરિડવેન કાળા કુકડા ખની એ દાણા શાધી કાઢે છે. ગેલિક દેશનાં ધણાં આખ્યાનામાં આવી વાતા છે.

દશમીથી **યારમી સદી સુધીમાં પ્રચલિત ઘણાં બંગાળી** ઉપાખ્યાના સાથે યુરાપની આ ગાથાઓનું મળતાપ**ણું જોઈ અમને ખાત્રી થા**ય છે કે એ બધાં ઉપાખ્યાંના અને મંત્રતંત્ર હિંદમાંથી બીજ દેશામાં કેલાયાં હાવાં જોઈએ. એ આખ્યાના હિંદમાંથી કઈ રીતે પરદેશ જઈ પહોંચ્યાં તે ખરાખર કહી શકાતું નથી. આરખાએ હિતાપદેશ, જાતક અને કથા-સિત્સાગરના વાતા યુરાપમાં પહોંચાડી હતી પરંતુ બંગાળાની આ ગાથાએ કઈ રીતે વિદેશમાં ગઈ હશે તેના ખુલાસા મળતા નથી. ઢાકાના મસ્લિન સાથે તા આ વાતા વિદેશમાં નહિ ગઈ હાય? ધણા સૈકા પહેલાં આર્યાવર્તમાંથા ' લુરિ' નામના વાંસળી વગાડનારાઓનું ટાળું યુરાપ વગેરે દેશામાં જઈ વસ્યું હતું. તેઓના વંશધરા અત્યારે 'જિપ્સિ'ના નામે ઓળખાય છે. તેઓ જ શું આ આખ્યાનાના પ્રચારકા નહિ હાય ?

કુઝેડના વખતમાં સુરાપ સાથે એશિયાનું પુષ્કળ આદાનપ્રદાન થયું હતું. ધણા વિદ્વાના એમ માને છે કે હિંદની અનેક વાતા આ વખતે યુરાપમાં ગઈ હતી. અંગાળની રામાયણના ભરમલાેચનની સાથે મેલિક ઉપાખ્યાનના ખેલર નામના ઉપદેવતાનું સાદશ્ય બહુ ચમદ્રકારિક છે. આ વિગંત વિષે વધારે જાણવા ઇચ્છતા વાચકે 'બંગાળાની લાેકકથાં?' નામક પુસ્તક જોવું.

કશાસાહિત્ય:— બંગાળાની કેટલીક વ્રતકથા અને રૂપકથા ખહુ પ્રાચીન છે. તેની ભાષા પણ ખહુ રૂપાંતર પામી છે છતાં પ્રાચીન ભાષાના અવશેષવાળા છે. એ વાતો કેટલી જુની છે તે વિષે બરાબર અડસફો ધારી શકાય તેમ નથી. તો પણ એટલું તો ખરૂં કે જે યુગમાં બંગાળીઓ વહાણા બાંધી પરદેશગમન કરતા; વેપારીઓનું રાજ્ય બહુ માન જાળવતા; રામ, લક્ષ્મણ કે ધ્રુવપ્રહ્લાદનાં પૌરાણિક ચરિત્રાએ દેશવાસીઓને મુગ્ધ કર્યા નહેાતા; શ્રીકૃષ્ણને બદલે શિવડાકર સાળસા ગાપીઓ સાથે મથુરામાં નૌવિહાર કરતા અને શિવને બદલે સૂર્ય દેવ ગારીનું પાણિશ્રહણ કરવા વ્યસ્ત બની રહ્યા હતા; ઇંદ્ર, ચંદ્ર, અને વરુણને બદલે થુયા, ભાદાલિ, ધાતા, કાતા વગેરે ગ્રામ્ય અનાર્ય દેવતા આ દેશની મહિલાઓ પાસેથી

૧ આ પુસ્તક બાબુ દીનેશચંદ્ર સેને અંગ્રેજીમાં લખ્યું છે.

ભોગ અને પૂજ્ત ગ્રહણ કરતા; બંગાળા આઓ પાતાના સ્વામા તથા પુત્રને વેપાર માટે સમુદ્રપાર માેકલી પાતે હંમેશાં ગ્રામ્ય દેવાની પાસે તેઓનું કુશળ આગમન થવા માટે પ્રાર્થના કરતી, એ પૌરાણિક ધર્મના અબ્યુદય પહેલાંના અને બૌહ શક્તિની પરિણતિના યુગમાં આ બધી ગ્રામ્ય વાતા રચાઈ હતી. તે સંબંધમાં કેટલીક સાબીતીઓ આપત્રી પડશે.

પહેલી સાખીતી ભાષાને લગતી છે. વ્રતકથાની ભાષા ખહુ જુની છે. કારણ કે મંત્રતંત્રની ભાષા શુદ્ધ કરવાથી તેની શક્તિ જતી રહે છે. ગેારક્ષવિજય વગેરે પુરાણા ગ્રંથાની ભાષા સાથે આ ભાષા મળતી આવે છે. જો કે આધુનિક કાળમાં એ ગ્રામ્ય કવિતાના અનુકરણ રૂપે પુષ્કળ કવિતાઓ રચાઈ છે, પણ તેમાં સંસ્કૃત શખ્ટા બહુ હોવાથી અનાયાસે તેનું આધુનિકપણું સાખીત થાય છે; આ વ્રતકથાએ ખંતેમાં ધર્મ ઠાકુરની પદવી બહુ ઉચી છે; અને રૂપકથા તથા વ્રતકથાએ ખંતેમાં 'ધાતા–કાતા ' દેવતાના ઉલ્લેખ છે.

ખીજી સાખીતી એ છે કે આ બધી કથા અને માથાઓમાં ભૂત-કાળતું એક સ્પષ્ટ ચિત્ર પડી રહ્યું છે. પૌરાષ્ટ્રિક સુગમાં સમુદ્રગમન નિષિદ્ધ હતું; વેપારીઓની પદવી હલકી પડી હતી. પંદરમી કે સાળમી સદીમાં સ્યાએલાં મનસાદેવીનાં કે ચંડીનાં કાવ્યામાં જે સમુદ્રગમનના ઉલ્લેખા છે તે અતિશયોક્તિમય અને વિકૃત છે. પરંતુ આ વ્રતકથા અને રૂપ-કથામાં આપણને સમુદ્રયાત્રા સંબંધમાં અનેક ઐતિહાસિક વાતા મળે છે. વર્ષાકાળમાં જ્યારે દિશાઓ ધનઘટાથી ઘાર ખની જાય, પ્રખળ વાવાઝાડા સાથે વીજળીના ચમકારા થાય ત્યારે બંગ લલનાઓના પ્રાણમાં કેવી વ્યાકુળતા પ્રગટ થતી, એ વ્યાકુળતાની છખી આપણે દેવતાઓની આગળ તેઓએ કરેલી પ્રાર્થનાએ પરથી સ્પષ્ટ સમજી શકીએ છીએ. વળી રૂપકથાઓમાં સમુદ્રયાત્રાની શરુઆતમાં સીમન્તિની વાશ્યુઓણો પોતાના લાંબા વાળ છુટા રાખી કેવી રીતે પતિના પગ લૂછતી, રંગાળી પૂરી ઘર શાલાવતી અને નાવિકા વાશ્યુઆઓને પૂછતા કે 'પરિવાર માટે જોગવાઈ કરી-રાખી છે કે નહિ, દરેકની રજા લીધી છે કે નહિ, તેઓએ આનંદપૂર્વક તમને રજા આપી છે કે નહિ, દેવાને ભાગ આપ્યા વર્ણના વાંચી આપણી ચક્ષુ સમીપ સે કંડા વર્ષની જીની વસ્તુસ્થિતિ તરવરી રહે છે. વહાં ગાને તેલસિંદુર અને ચંદનથી અર્ચિત કરવું, તેને ખાસ પ્રકારના શણુગારથી શાભાવનું, તેમાં રાતદહાડા સળગતા રાખવા માટે પંચપ્રદીપની વ્યવસ્થા કરવી અને વેપારીના નામની પતાકાના પુષ્કળ વ્યવહાર કરવા એ બધું જાણું ખરી હષ્ટીકત હાય એમ જણાય છે. વાણુઓઓની કપટતા અને પ્રતારણાનાં વર્ણના પણ જાણે સાચેસાચાં હાય એવું લાગે છે. તે વખતે દરેક વહાણામાં અકેક ચામર રહેતી, સમુદ્રયાત્રા વખતે સાગરની પૂજા થતી અને બકરાંધેટાંનું બલિદાન અપાતું.

આ યુગમાં રાજપુત્ર અને સાદાગરપુત્ર લગભગ સમાન હતા. જાતિભેદ પ્રમળ નહાતા, કારણ કે વિવાહ વખતે જાત વિષે કંઈ પ્રશ્ન ઉદતા નહિ. ભાટ લાકા વરકન્યાનાં ચિત્રા લઇ દેશપરદેશ ભટકતા.

ત્રીજી સાખીતી મુસલમાની બંગસાહિત્યમાંથી મળા આવે છે. બંગાળાના મુસલમાનાના પૂર્વ જેમાંના માટા ભાગ હિંદુ અથવા બૌલ હતા. તેઓમાંના ધ્ર્ણાખરાઓએ તેરમી કે ચૌદમી સદીમાં અથવા તે પછીના કાળમાં મુસલમાની ધર્મ ગ્રહણ કર્યો હતા. પરંતુ મુસલમાન થયા પછી પણ તેઓ પાતાના સંસ્કાર તજી શકયા નહિ. પૂર્વ બંગાળાના મુસલમાનાનોના એક વર્ગ લક્ષ્મીની પાંચાળી ગાઈ ગુજરાન ચલાવે છે. અનેક મુસલમાન ક્ષ્મીર હિંદુ ધર્મને અનુસરતાં ગીતા માતા કરે છે. એ ગીતામાંના કેટલાક ભાગ બહુ પ્રાચીન કાળમાં રચાયા હાય એમ લાગે છે. એ ગીતા હિંદુ કે બૌલ ધર્મ પાળતી વેળા તેમના પૂર્વ જો ગાતા હશે અને એ જ ભદ્ધતિ અત્યાર સુધી એ લાકાએ જળવી રાખી હશે. એટલું જ નહિ પણ હિંદુ અથવા બૌલ ધર્મ પાળતી વેળા તેઓ જે પૂજ કરતા અને રપકથા સાંભળતા તેની ચર્ચા અત્યારે પણ તેઓમાં વત્તાઓછા

પ્રમાણમાં થાય છે. અત્યારે પણ તેઓ. જે જવરા કરે તી કથા ગામ છે અને સાપના મંત્રાના તા તેમના કંજારા છે. મામ અને ગાશાઓ હિંદુ અને બાહ દેવતાઓની સ્તૃતિથી પરિપાણ કિંદુ અને બાહ સામાના ક્રિયા ક્રિયા ક્રિયા કર્યા કર્યા કર્યા કર્યા હતા તેનું માધુર્ય મુસલમાન થયા છતાં સ્ત્રીઓ વિસરી શકી નથી.

કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે મુસલમાન થયા પછી આ બધી સ્ત્રીઓએ હિંદુ સ્ત્રીઓ પાસેથી આવી વાતાે શીખી લીધી હશે, પણ એ વાત ખરી નથી. નિષિદ્ધ માંસ, ડુંગળી, લસણ વગેરેના વપરાશથી હિંદુ અને મુસલમાન સ્ત્રીએા વચ્ચે એક એવી દુર્લેધ્ય દિવાલ ચણાઇ ગાઈ છે કે તેઓની વચ્ચેના પરસ્પર આદાનપ્રદાનના વ્યવહાર હજા સુધી લગભગ બંધ રહ્યો છે. વળી આ બધી રૂપકથાઓનાં દેવદેવીઓ તથા નાયકનાયિકાએ। પણ હિંદુ હાવાથી મુસલમાન સ્ત્રીએ। એવી વાતા હિંદુ સ્ત્રીએ પાસેથી શીખે એ અસંભવિત છે. મુસલમાન થયા પછી મુક્ષાંએા તેઓને હિંદુઆ પાસેથી ધર્મોપદેશ ક્ષેવા દેતા નથી. તેમના ઘર પાસે તાળકરતાળ ખજાવી છ સાે વર્ષ થયાં હિંદુ**એ જે** પૌરાશ્યિક ધર્મીના પ્રચાર કરે છે તેના એક વર્ણ પણ મુસલમાનાએ ગ્રહણ કર્યો નથી. પ્રહ્લાદની ભક્તિ, ધ્રુવનું તપ, રામરાવણનું યુદ્ધ વગેરેએ મુસ-લમાનાના મગજ ઉપર જરાએ અસર કરી નથી. પરંતુ 'કાંચનમાલા' અને 'પુષ્પમાલા'ની રૂપકથા, ' સખી સાેના 'ની ગીતકથા વ<mark>ગેરે</mark> કથાએા તેઓ માના ખાળામાં ખેસી અત્યારે પણ સાંબળે છે. આનું કારણ એા જ છે કે આ બધી કથાએ। પૌરાણિક કાળ પહેલાંની હાવાથી તેઓમાં વંશપરંપરા ઉતરી આવી છે; આપણને જે રીતે તે મળા છે તે જ રીતે તેઓતે પણ એ મળી છે.

ઇ. સ. ની તેરમી ને ચૌદમી સદીમાં સંખ્યાબંધ હિંદુ અને ખૌદ્ધ લોકો મુસલમાન બન્યા હતા. પરંતુ આ બધી કથાએ! તેરમી કે ચૌદમી સદીની નથી. તે ખહુ પ્રાચીન છે. શ્રીયુંત દક્ષિણા-રંજન મિત્રે આ ખધી વાતો છપાવી બંગસાહિત્ય ઉપર મોટા આભાર ચડાવ્યો છે. તેમણે એ ખધી વાતોમાં પાતાના શબ્દો ઉમેર્યા સિવાય જેવી મળી આવી તેવી જ છપાવી છે. બીજા ઘણા લેખકાએ જુની વાતો ઉતારતી વેળા તેને નવું જ રૂપ આપ્યું છે, પણ તેથી તેનું એતિ-હાસિક તથ્ય અને મૌલિક સાદર્ય તથા મૃલ્ય નષ્ટ થયું છે. જો કે સાળમી સદીના કવિ કૃષ્ટીરરામના હાથે જુની 'સખી સાના'ની વાત અને કાંગાલ હરિનાથને હાથે 'શીત વસત 'ની વાત રૂપાંતર પામ્યા છતાં રચનારાના કિવ્તિને લીધે વધારે સાંદર્યશાલિની ખની છે. પરંતુ બાયુ દક્ષિણારંજનનું સ્થાન એના કરતાં બહુ ઉચે છે. તેમણે પ્રાચીન યુગના એક અધ્યાયને આરસીમાં પ્રતિકૃલિત કર્યો છે.

જો કે એમ તો ન જ કહેવાય કે આ બધી વાર્તાઓ હ મી કે ૧૦ મી સદીની વાર્તાઓના જ નમુના છે. ભાષા સમય પ્રમાણે રૂપાંતર પામતી આવે છે, પરંતુ જીના સમયમાં બંગાળાનાં ગામડાંની પડદાનશીન ઓઓની ભાષા બહુ જીજ ફેરવાતી. બહારના પ્રભાવ એ સ્યના તાપ પણુ ન પ્રવેશી શકે તેવાં અંત:પુરામાં જીજ જ ફેલાતો. માટે વાશિજ્યનાં કેન્દ્રો અને શહેરાની ભાષા કરતાં આ ઓઓમાં કહેવાતી રૂપકથાઓની ભાષા બહુ ફેરવાતી નહિ. આથી જ જ્યારે 'ઠાકુરદાદાર ઝુલિ'ની પહેલી આવૃત્તિ બહાર પડી ત્યારે સમાલાચકા ખરાડા પાડી ઉઠયા હતા કે 'ભાષા સમજ્યય તેવી નથી, આ બધાં પ્રાદેશિક વાકયોના અર્થ કાહ્યુ સમજશે ?' ઇત્યાદિ. આ વાર્તાનાં વાકયો કેવળ પ્રાદેશિક નથી કિંતુ પ્રાચીન પણ છે. જો કે દક્ષિણારંજન બાયુએ બીજી આવૃત્તિ વેળા ભાષાને લગતો કેટલાક સુધારા કર્યા છે પણ તેથી. એ વાર્તાનું ઐતિહાસિક મૃક્ય ઘટી ગયું છે.

દક્ષિણ બાયુનાં પુસ્તકામાં 'ઠાકુરદાદાર ઝુલિ' ઉલ્લેખ યાગ્ય છે. આ ઝુલિમાં 'મધુમાલા', પુષ્પમાલા', 'કાંચનમાલા', 'માલ'-ચમાલા ' અને 'શંખમાલા ' એમ પાંચ રૂપકથાએ છે. આ બધી

કથાએામાં 'માલંચમાલા' સૌથી સુંદર છે. દરેક વાર્તાઓમાં અંગાળા ગ્રામ્ય લક્ષ્મીનાં ચિહ્નો પડ્યાં છે; બંગાળા સ્ત્રીઓના હૃદયની અખુટ સ્તેહસુધા, અચળ ચારિત્રમળ અતે તપ, નીરવ આત્મત્યામ, લજ્જાશીલતા અને ધૈય<sup>ે</sup> એ પ્રત્યેક વાર્તામાં સ્પષ્ટ જણાય છે. આ સાહિત્યની તુલના કાેઈ પણ સાહિત્ય સાથે થઈ શકે તેમ નથી. એ બંગસાહિત્યના મુગટરૂપ છે. પૌરાણિક યુ<mark>ગના સાહિત્યની માક્ક એમા</mark>ં રૂપવર્ણુનનું બાહુલ્ય નથી, આધુનિક સાહિત્યની માદક એમાં પ્રેમની વાતા માઢે પ્રગટ કરવાના પ્રયત્ન નથી, પણ સ્ત્રીએના પ્રત્યેક વચનમાં નારીજનને ઉચિત સંયમ દરિગાયર થાય છે. સાહિત્યકારની લિપિ-કુશળતા આ બધી વાતામાં એવી નવાઇ જેવી દેખાય છે કે તે વિશેષણુના શબ્દા લગભગ નથી જ વાપરતા. તે પાતે કંઈ પણ વાત કહી પાઠકની રૂચિ કે મનને કાઈ દિશાએ ખેંચવાના ખીલકુલ પ્રયત્ન નથી કરતા, કેવળ ઘટના પછી ઘટનાનું વર્ણન કર્યે જ જાય છે. અને તેથી ચરિત્રા એટલાં બધાં વિકસ્યાં છે કે સમાસની ઘટા, રૂપવર્જીનાની ખહુલતા કે લેખકની વક્તૃતાથી એમાંનું કંઈ ન ખની શક્યું હોત. આ બધી વાતા નાનાં બાળકાને ઉદ્દેશી લખાએલી **હેાવાથી તેમને** ખુશ કરવાના ઉદ્દેશ સર્વત્ર દેખાય છે. માલ ચમાલા પાતાના રક્ષક વાધને કહે છે કે 'બાળક માેલું થયું, હવે તેને બણાવવાની જરૂર છે. આ વખતે જંગલમાં પક્ષા રહેવાથી શું વળે?' ત્યારે વાધ કહે છે, કે 'ત્યારે વાંચતાં લખતાં શીખવા ને. કેટલાય પંડિતા છે, સાંજ સવાર ઉંઘતા ઉંધતા હુકાહુક કરે છે, કહેા તાે એકાદ પકડી લાવું. ' આ બધી વાતાે સાંબળી બાળકા તેા હસીહસીને ઉધાં પડી જાય છે. પૌરાણિક યુગમાં વાતવાતમાં સાવિત્રી, સત્યવાન, દ્રૌપદી, સત્યભામા ઇત્યાદિ આવે. શપથ કરતી વેળા ઇંદ્ર, ચંદ્ર, વરુણ સાક્ષી થાય, પરંતુ પુષ્પમાલાની આગળ કાેટવાલના પુત્ર શપથ કરે છે પૃથ્વીને સાક્ષ<del>ી</del> માની. કારણ કે **ં પૃ**થ્વી પવિત્ર છે, ત્યાં કૂલ ઉગે છે!' કેવી મજાની કલ્પના! ફૂલના જેવી પવિત્રતા ઇંદ્ર, ચંદ્રાદિ દેવાના કલકિત જીવનમાં મળશે ખરી?

માલ ચમાલા જ પતિને માટા થયા બાદ એક વાર પણ જોયા નહોતો. परंत के दिवस स्वामी धाडा उपर चढी परीक्षा आपवा याख्या त्यारे તે તેને જોવાના ક્ષાબ દખાવી શકી નહિ. 'એ વખતે માલંચે સ્વામીના હાથમાં ઘાડાના સમામ આપવા જતાં પતિના મુખ તરફ નજર કરી, પતિના જોડા ઉપરની ધૂળ ખંખેરવા જતાં ચરણરજ લઈ માથે ચડાવી!' આ અગિએ પ્રેમનું કેવું કઠાર તપ કરી સંયમ પ્રાપ્ત કર્યો હતા તે જાણતા ન હાઇએ તા તેની આ ક્રિયામાં આપણને કશી બલીવાર ન જણાય. જેને તેણે પાતાના જિંદગી આપી હતી. પરંત દૈવબળ પાતે પાતાનું જીવન કરીથી પ્રાપ્ત કરી પતિને મનષ્ય યનાવ્યા હતા. એ પતિ જ્યારે રાજકન્યા સાથે વિવાહ કરી પારકા ખની ગયા; જેના માટે પાતે ડગલે ડગલે જીવન સમર્પવા તૈયાર હતી, તેણે જ્યારે તેને એાળખી પણ નહિ: ત્યારે અગ્રભારથી પીડાતી આંખો સાથે આ સહિષ્ણ્યતાની મૃતિને આપણે રાજદંપતિના શય્યાગૃહમાં પ્રવેશ કરતી જોઇએ છીએ. રાજદંપતિને જોઇ માલંચ તેને સુખી રાખવાની પ્રાર્થના કરે છે છતાં જે સસરાના રાજમંદિરને અને સંસારને અચળ રાખવાની તે પાર્થના કરે છે તે જ સસરાએ તેને રાજમંદિરમાંથી હાંકી કાઢી છે અને જે શાક્યના સૌભાગ્ય માટે તે ભગવાન પાસે ખાેળા પાયરે છે તેણે જ તેને એ રાજગૃહમાં તિલમાત્ર સ્થાન ન આપવાની સંકચિત वृत्ति दर्शावी छे.

ઘણાં દુઃખા વેઠવા પછી સસરા માલંચના મહિમા સમજી શક્યા. રાજમહેલની નાખત ગડગડી ઉઠી. માલંચની અબ્યર્થના માટે કૂલનાં તારણા બંધાયાં. ચંદ્રમાણિકે તેને આદરપૂર્વક ગ્રહણ કરી. પરંતુ માલંચે પાતાને હાથે માળા શુંથી રાજકન્યાને પહેરાવી અને પાત જ તેને પટરાણીપદે સ્થાપી. કારણ કે તે સંસારમાં ભાગ બોગવવા આવી નહાતી, તે આવી હતી કેવળ ત્યાગ કરવા. અને તેથી પ્રજા તેને પટરાણી કરતાં પણ ઉચું આસન આપ્યું. 'માલંચ

કાંચીકે (રાજકન્યાને) કરિલેન પાટરા**ણી !** રાજ્યે માલંચ હઇલેન ઠાકુરા**ણી '.** માલંચે રાજકન્યાને પટરા**ણી** કરી તે રાજ્યમાં માલંચ દેવી ઠરી.

ખૌદ અને હિંદુ ધર્મ પ્રમાણે સ્ત્રીઓમાં જેટલા ગુણા હાવા જોઈએ તેટલા બધા ગુણોતા સમન્વય માલંચમાં છે. આ એક ઉચ્ચ કલ્પના નાના પ્રકારની અલૌકિક ઘટનાદારા ખરી નારી કેવી હોવી જોઇ એ તેના આદર્શ ખતાવે છે. દામ્પત્ય અને માતુભાવની જીદાઈની રેખાએા આ વાર્તામાં સ્પષ્ટ જણાઈ <mark>આવે</mark> છે. અમને લાગે <mark>છે</mark> કે જગતના સાહિત્યમાં એની તુલના નથી. અસીમ કથાસાગરમાં ચંમલા પદ્માસના લક્ષ્મી સમાન છે. આ પાંચ વાર્તાઓ જેવી વાર્તા જગતના **બીજા સાહિત્યમાં છે કે નહિ એ એક સવાલ છે. એ બાળકાને માટે** ઉત્સાહનું અખૂટ ઝરણ, યુવકાને માટે પ્રેમપિયાસાનું અમૃત અને વૃદ્ધોતે માટે શાસ્ત્ર રૂપ છે. એ મૂર્ખ અને પંડિત ખંતેને માટે સરખું ઉપયોગી છે. રહેલાઇથી મળતી વસ્તુ કેટલી મહાન હાય છે, તે આપણે ઘણી વેળા વિસરી જઇએ છીએ. જેઓએ વેદવેદાન્તમાંથી ધમ સમજી જનસાધારણ માટે સહજ બાધ્ય કર્યો હતા, તેઓ જ આ વાર્તાઓના લખનારા હતા. આ વાર્તાઓ બજારની હલકી શેતરંજી નથી પણ ઇરાનના કીમંતી ગાલીચા જેવી મુલ્યવાન અને સુક્ષ્મ-કલાદ્યોતક છે.

શંખમાલાની વાર્તામાંથી કવિત્વનાં કેટલાં ને કેવાં ઝરણા કુટયાં છે તે દર્શાવવાનું આ સ્થાન નથી. ઘણા વર્ષે સ્વામી ઘેર આવ્યો છે. શંખમાલા ઘેર છે, એ વાત સાધુ જાણતા નથી. પરંતુ શંખમાલાએ તાે કાળજીપૂર્વક તેને માટે રસાઈ બનાવી છે. સાધુને તે જ પીરસે છે, પણ તેણે લુંઘટ તાણેલા હાેવાથી સાધુ તેને ઓળખા શકતા નથી. રસાંઇના સ્વાદ ચાખતાં જ સાધુની આંખમાં પાણી ભરાઇ આવે છે. 'યે રધન પેયે અમિ બાર વત્સર આગે! આજિ કેન

જીને આમાર સેઇ રધન લાગે!' જે રસોઇ મેં બાર વર્ષ પહેલાં ખાધી હતી, મારી જીને આજે તે જ રસોઈ કેમ લાગે છે? અચાનક પીરસનારીનાં હાથ પર તેની નજર પડે છે. તે હવે પાતાની જાતને કાણમાં રાખી શકતો નથી. તે બાલી ઉઠે છે, "કે દાએ વ્યંજન, કે દાએ ભાત ! સાધુર ભિટાય યેન દેખિયાછિલામ સેઈ દુખાનિ હાત!' આ શાક કાણ પીરસે છે, ભાત કાણ પીરસે છે, સાધુના ધરમાં તો આ બે હાથ મેં પહેલાં કદી જોએલા ખરા! દાસીએ! ખડખડ હસી પડે છે, સાધુનું મુખ શરમથી નીચું નમે છે. પરંતુ પવન કંઇ કૌતુક કરવા ખાતર શંખમાલાના ઘુંધટપટ અદખાલો કરી નાખે છે. સાધુ તેનું કપાળ જાંઈ વળા આત્મન્નાન ગુમાવી બેસે છે. 'સેઇ કપાલ સેઈ ટિપ! સાધુર ભિટાર સાનાર દિપ'. એ જ કપાળ, એ જ ચાંલ્સો, જાણે સાધુના ઘરના સુવર્ણપ્રદીપ! હવે શંખમાલાના ધૈયનું ખંધન તૂટી જાય છે; તે હવે રહી શકતી નથી. સાધુના પગ પાસેથી માટી તે પાતાના કપાળ પરના ચાંલ્લાના સિંદુર વડે રંગી દે છે. આ પ્રણામ બહુ કપ્ટ વેઠ્યા પછી થયેલાં મિલનના ચિદ્ધ સ્વરૂપ છે.

આ વાતામાં પુષ્કળ ગીતા છે. તે સિવાય વાંચકા જે ગદ્યની માક્ક વાંચી જાય છે તેના ઘણાખરા ભાગ પણ નાના પ્રકારનાં કિવતાનાં ચરણા છે. વાંચકા વાંચતા વેળા તે પદ્ય છે એમ ધારતા નથી. અમારા ધારવા પ્રમાણે આ બધાં ગીતા સ્ત્રીઓએ જ રચેલાં છે. આટલાં બધાં કિવતાનાં ચરણા રચતાં જવું તે વાર્તા કહેતા જવું એ બંને કામ પુરુષોને માટે અશક્ય છે. ગીતા બાદ કરતાં એક શંખમાલાની વાર્તામાં જ ૨૦૩ કવિતાનાં ચરણા છે. ડા. વેસબેરન હક્કિન્સે બતાવ્યું છે કે મહાબારતમાં વેદ અને ઉપનિષદનાં સેંકડા ચરણાહા વિદ્યમાન છે. બૈરકશાહી કવિતાનાં ચરણા પછીના યુગમાં બૈરાંઓ કંડસ્થ કરી જાળવી રાખતાં હતાં, માટે આ વાર્તાઓમાં કેટલા યુગની સ્ત્રીઓના અનુભવ એકત્ર થયા હશે તે કલ્પવું અસાધ્ય છે.

ખીછ વાર્તાઓ પણ ખંહુ જુની છે. ગ્રીમ સાહેખે એકત્ર કરેલી યુરાપની પ્રાચીન વાર્તાઓ સાથે આ વાર્તાઓ ડગલે ડગલે મળતી આવે છે. આ પરથી જણાય છે કે આપણા દેશમાંથી જ એ યુરાપમાં ગઇ હાય એ શક્ય છે. આ સંબંધમાં બાયુ દીનેશચંદ્ર સેનનું Folk Literature of Bengal નામનું પુસ્તક જોવા જેવું છે.

ડાક અને ખનાનાં વચના:—આ વચના રચાતા વેળા દેશમાંથી ભૌદ્ધપ્રભાવ નષ્ટ થઈ ગયા હાય એમ લાગતું નથી. તળાવ ખાદાવવાં, ઝાડા રાપાવવાં, ઇત્યાદિ લોકાપયાંગી ધર્મ અવશ્ય બજાવવાં જ જોઈએ એવું લખાસ્ત્રુ એ વચનામાં માલમ પડે છે, પરંતુ તેમાં એક વાર પસ્ત્રુ લોકાને હિર કે ખીજા કાઈ દેવનું બજન કરવાના ઉપદેશ કર્યા નથી. બાષા તરફ ધ્યાન આપતાં આ બધાં ગીતા માસ્ત્રિક્યાંદના ગીતાથી પસ્ત્રુ જીનાં હાય એમ લાગે છે. ખનાનાં વચના બહુ પ્રચલિત હાવાથી વખત જતાં તેની બાષા ધીમે ધીમે સહેલી થતી ગઈ છે, પરંતુ ડાકનાં વચના એટલાં બધાં પ્રચલિત ન હાવાથી તેની બાષામાં પ્રાચીનતાના ધસ્ત્રુા અંશા રહી ગયા છે.

ડાક નામના ભરવાડે 'ડાકનાં વચના 'રવ્યાં હતાં એમ કહેવાય છે. જે વંશમાં શ્રીકૃષ્ણુ ભગવાન પાતે જન્મ્યા હતા તે વંશમાં ખંગાળાના સાંક્રેટીસ ડાકના જન્મ કલ્પવા એ અનુચિત તા નથી જ. મિહિરની પત્ની ઉજ્જયનીની ભાષા તજી બંગાળામાં નીતિ અને જ્યાતિષ સંબંધી કવિતાએ રચે એ કલ્પના ઉચિત નથી. ડાક અને ખના ધાર અંધકારમાં જ્ઞાનનાં કિરણા ફેલાવે છે. તેઓના જીવનના ઉદયાસ્ત પર્વત સમાન કલ્પનાઓના ઢગને લીધે ઢંકાઈ ગયા છે. અમે એ કલ્પનાઓમાં વિશ્વાસ રાખી શકતા નથી. હાલમાં આસામના એક લેખકે એ પ્રદેશમાંના 'લાહ ડાંગરા' નામના સ્થળને ડાકનું વાસસ્થાન ઠરાવ્યું છે. આ ગામનું હાલનું નામ 'લાહ ' છે. ડાક શબ્દ ખનતાં સુધી ડાકિની શબ્દનું નરજાતિનું રૂપ છે. અને કદાચ કાઈ

એક માણુસનું એ નામ ન એ હાય. વળી ડાકનાં વચનામાં કાર્કિ કાઈ સ્થળે તે પાતાને ભરવાડ તરીકે ઓળખાવે છે, ત્યારે આસામી ડાક તા જાતના કું બાર છે. ડાકનાં વચના બંગાળામાં કહેવત તરીકે વપરાય છે.

અમને લાગે છે કે અંગુભાષાના સ્પુરણના આ પહેલા પ્રયતના હતા. ભાષા અને ભાવ તરફ દષ્ટિ કરતાં જણાય છે કે આ વચના ઇ. સ. ૮૦૦ થી ૨૦૦ સુધીમાં રચાયાં હશે. વચના કંડસ્થ કરાતાં હાવાથી ભાષામાં ફેરફાર થયા હાય એ સ્વાભાવિક છે. એ વચના પ્રજ્તના સંપત્તિ છે; કદાચ પ્રાચીન કાળમાં દેશના પ્રત્યેક માણસે અજાણતાં એ વચના રચવામાં ફાળા આપ્યા હાય! કાઈ એક જ માણસ દાસ એ વચના રચાયાં હાય એમ લાગતું નથી. વળા ડાકના અર્થ 'પ્રચલિત વાક્ય' એવા પણ થઈ શકે છે. પ્રાચીન અંગાળામાં આ બે કલ્પિત અગર ખરા માણસોએ પ્રાચીન કાળનાં બધાં ગ્રાનના ઇન્તરા રાખ્યા લાગે છે.

આ વચનામાં કવિત્વ નથી. તે ખધાં હાર્ડિયજરા છે. ભાષાએ તેને સજાવી ખહાર પાડયાં નથી. એથી સાહિત્યસેવકાને પ્રીતિકર થઈ પ્રદે તેમ નથી. કંઈ પણ આડંબર વિના અતિ સંક્ષેપમાં જે કહેવાનું છે તે કહી દીધું છે. ધણાં પુસ્તકા ફેંદતાં છતાં જે ત્રાન ન મળે તે આ વચનાની બે લીડીમાંથી મળી આવે છે.

ખના અને ડાકના વચનામાં એ પ્રકારની જુદી જુદી સામગ્રી છે. ખના ખેડુત અને ગૃહાચાર્યો વિષે અને ડાક જ્યોતિષ તથા ખેતર વિષે ગ્રાન આપે છે. ડાકનાં વચનામાં એ એ વિષયા ઉપરાંત માનવ- ચરિત્રની વ્યાખ્યા પુષ્કળ પ્રમાણમાં મળી આવે છે. નમુના તરીકે નીચે એ વચના આપવામાં આવે છે.

ં દિતે રાેદ, રાતે જલ, તાતે બાડે ધાનેર બલ. ઃક્રાતિકેર ઊન જલે, ખના બલે દુન ક્લે.' દિવસે તડકા પડે ને રાતે વરસાદ આવે તા ધાન્યનું ખળ વધે છે. ખના કહે છે કે કારતક માસનાં થાડા પાણીથી વ્યમણું ફળ મળે છે.

' <mark>ધરે આ</mark>ખા બાઇરે રાંધે, અલ્પ ક્રેશ પ્રુલાઇયા બાંધે; . ધનધન ચાય ઉલિટ ધાડ, ડાક <mark>બલે એ નારી ધર ઉજાર.</mark> '

ધરમાં ચુલાે છતાં મહાર રાંધે, થાેડા વાળ છતાં તેને પુલાવી વધારે હાેય તેવા દેખાય એવી રીતે માથું હાેળે, વારંવાર પાંછું વાળી જાુએ, એ નારી ડાક કહે છે કે ધરનું નિકંદન કાઢી નાખનારી હાેય છે.

**બંગભાષાના પ્રારંભમાં જ આવી સારગર્ભ વાતાની શરૂઆત** થઈ હતી. આ બધાં વચના વાંચતાં એક વાત યાદ આવે છે. અત્યારે આપણને વિલાયતથી ભિક્ષા માગીને આપણી ઝાળી ભરી લાવવી પડે છે. પણ જ્યારે આ વચતાે રચાયાં ત્યારે આપણે આપણું ઘર સારી રીતે ચલાવી શકતા હતા. બીજાના પર આધાર રાખતા નહિ ખેડુતાએ આખી જિંદગી મહેનત કરી, ટાઢતડકા વેઠી જે સત્યનું ત્રાન મેળવ્યું હતું તે ત્રાન આ વાક્યોમાં પ્રષ્કળ છે. ખેડૂત જાણતા હતા કે જેઠના તડકા ને આષાઢના મુશળધાર વરસાદ ધાન્યને જમાન સાથે ચોંટવા દેતા નથી. આખા આષાઢ દક્ષિણાદા પવન વાય તા એ વરસમાં જળપ્રલય થાય. કાગણ માસમાં વરસાદ આવે તા કાંગ ખમણી થાય. આ બધું તેઓએ પુસ્તકમાંથી મેળવ્યું નહેાતું પણ ષાતાના દરરાજના અનુભવમાંથી મેળવ્યું હતું. અત્યારે પણ ખેડુતા આ બધું જાણે છે. આપણે કેવળ જુલિયનના વિરહ અને એાથેક્ષાના સંદેહ વિષે પ્રાપ્ત થઇએ છીએ અને પાપાકેટિપેટલ ક્યાં છે તે નકસામાં ખતાવી કૃતાર્થ થઈએ છીએ. પરંતુ એટલા ખધા સ્વા-વલંખનશન્ય થઈ પડયા છીએ કે જમીન અને તેમાંથી ઉત્પન્ન થતું અનાજ એ સંબંધની સાધારણ વાતા પણ ભૂલી ગયા છીએ તથા ધરસંસારને લગતી બાબતાથી દિનદિન પરાહમુખ થતા જઈ એ છીએ. આવી સ્થિતિમાં તા આ બધાં વચના બહુ પ્રિય થઈ પડવાં જોઈએ.

પરંતુ આ વચનાની એક બીજી બાજી પણ છે. તેમાં જણાય છે કે લોકા ધરસંસાર ચલાવતા હતા ખરા પરંતુ મરાળીના ભયથી કે છીંકના પ્રકાપથી ઝુંપડીમાં બેઠા થરથરતા હતા. ડમલું ભરવું હાય તા પંચાંગ કાઢી શુભ મુદ્દર્તા જોવું પડતું; તેઓ કામડાને મુખે જ્યાંતિષના સમાચાર સાંભળી કાર્યનું ફળાકળ નક્કી કરતા. આ અપૂર્વ શખ્દાર્થનાં થાડાં ઉદાહરણુ આપીએ; કવ કવ=કલ્યાણલાભ; કઃ કઃ= રાજાના ઉપદ્રવ; કરકં કરકં=મિત્રની સાથે મેળાપ; કતં કતં=રત્ન- હાનિ; કે કે કે -દ્રવ્યલાભ; આવાં આવાં વચના જ્યાંતિષરત્નાકરના ૪૪૫ મા પૃષ્ઠ પર પ્રષ્કળ આપેલાં છે.

જ્યોતિષશાસ્ત્ર વિજ્ઞાનરૂપે ભણાવાતું નહેતતું. સંસારથી પીડાતા લોકોના હાથમાં જઇ પડવાથી એ શાસ્ત્રની આવી દુર્દશા થઈ હતી. જે જાતિ આવી ખીકણ હોય તેના જીવનમાં સ્વતંત્ર વિચાર શી રીતે આવે? આવી જ્યોતિષ તરફ બક્તિ જાતિગત પ્રતિભાના વિકાસમાં હંમેશાં નડતરરૂપ હોય છે. તેથી આ બધાં વચનામાં એક તરફથી લોકોની અંતરહિ જોઈ સુખી થઇએ છીએ ત્યારે બીજી તરફથી તેમની જડતા જોઇ દુ:ખી થઇએ છીએ.

પરંતુ શંકરાચાર્યે પ્રચારેલા હિંદુ ધર્મનાં માે જં અંગાળામાં આવી પહેાંચ્યાં. જડમાં ચેતનના પ્રણા આવ્યા. જે ચાલતું જ ન હાય તે એક વખત ચાલતાં શીખે તા પછી તે ચાલે નહિ પણ દાંડે. જે બંગદેશની પ્રતિભા વહેમ અને જડતાથી મલિન બની ગઈ હતી તે ચાડી સદીમાં તા હાથમાં તરવાર પકડી ઘણા યુગથી ભરી રાખેલા વહેમાનું છેદન કરવા તૈયાર થઈ. આપણે હવે પછીના પ્રકરણામાં એ બધું જોઇશું.

આ સમયની ભાષામાં સંસ્કૃતના પ્રભાવ જરા પણ ન હતા. એ વખતે રાજાઓ સાનાની ખાટ પર બેસી રૂપાના બાજઠ પર પગ ભૂકતા અને સાનાના થાળમાં પ્રચાસ જાતનાં શાકપાનાદિ જેમતા. છતાં હંમેશની રીતભાતમાં બહુ હૈાળડિમાક નહાતો. ' ઈંદ્રકમ્મલ ', 'દંડપાખા', 'શણની સાડી' વગેરે તે વખતે વિલાસનાં દ્રવ્યો ગણાતાં હતાં. કૃત્તિવાસ પંડિત ગાંડેશ્વર પાસેથી એક શાણની પછેડી મળત ખુશ થઈ ગયો હતો. અને કવિકંકણ જગન્નાથીનાં શાનના ગર્વથી ઉલ્લેખ કરે છે. ચૈતન્યના વખતમાં ત્રણ રૂપીઆના કામળી તા બહુ પ્રીમતી ગણાતી. આ વખંત કરતાં ડાક ને ખનાતા સમય બહુ જીતા હતો. તેના વખતમાં ' ઈંદ્રમિઠા' નામનું મીઠું દ્રવ્ય બહુ સારૂં ગણાતું અને વંશહરિની સાપારી ખાઈ માં શુદ્ધ રાખવામાં આવતું. વંશહરિની સાપારી ખાવાથી દાંત સફેદ થયા છે એવી ગાપીચંદ્રની સ્ત્રીની પ્રશંસા કરવામાં આવી છે.

માણિકચાંદનાં ગીતા અને ડાક તથા ખનાનાં વચના પરથી જણાય કે કે તે વખતે સારા સારા શ્રાહ્મણો પણ ખેતી કરતા, ને સ્ત્રીઓ પાસાની રમતમાં મશગૂલ રહેતી. સ્ત્રીઓમાં આ રમતનું પ્રચલન તેા કવિક્રેકણના સમયમાં પણ હતું.

ભાળક જન્મતાં સાત દિવસ પછી 'આદિના,' દશ દિવસ પછી 'દશા' અને ત્રીશ દિવસ પછી 'ત્રિશા' નામના ઉત્સવ કરવામાં આવતા.

શ્રન્ય પુરાણ વગેરે પ્રાચીન પુસ્તકા પરથી જણાય છે કે તે વેળા બંગાળા ધનધાન્યથી પરિપૂર્ણ હતા. ખેડુતા જીદાં જીદાં ધાન્યનાં હેતથી સુંદર સુંદર નામા પાડતા. એ સમયનાં 'મહીપાલ, ' 'લાલકામિની, ' 'મૌકલસ, ' 'ખેજીર છડા,' 'રાજગડ,' 'માધવલતા,' 'સાના ખડકિ,' વગેરે અસંખ્ય ધાન્યની વાત અત્યારે આપણે જાણતા નથી. બંગાળાનું માનીતું ધાન્ય ' મહીપાલ ' અત્યારે મહીપાલનના ભાર તજી કાેણુ જાણુ કયાં છુપાઈ ગયું છે.

## પ્રકરણ ૫ સું

## ધર્મક્લહ અને ભાષાની ઉન્નતિ

**\_>>#**€€\_

હિંદુ ધર્મના પુનરત્થાનને લીધે નાના પ્રકારના મતવાદીએ પોત-પોતાના મતના પ્રચાર કરવા લાગ્યા. તેઓનું તક યુદ્ધ અતિશય કૌતુક-જનક છે. ચિરંજીવ ભટાચાર્ય નામના ક્રોઈ એક ગૌડવાસ્થિએ 'વિદ્યો-ન્માદતર ગિણી' નામના પુસ્તકમાં એ વિષે બહુ મજાનું વર્ણન કરેલું છે.

હિંદુ ધર્મના અબ્યુત્થાન સાથે સૌ પહેલાં શૈવ ધર્મ માથું ઉચું કયુ લાગે છે. શૈવ ધર્મના પ્રાતિનનું એકેય માટું કાવ્ય રચાયું નથી છતાં 'ધાન ભાનતે શિવેર ગીત 'વગેરે કહેવતા ઉપરથી અનુમાન કરી શકાય છે કે શૈવમતના પ્રચારકા કંઈ તદ્દન નિશ્વેષ્ટ નહાતા. ચદ્યામના પ્રાચીન 'મૃગલુબ્ધ 'નામના પુસ્તકમાં શિવનું માહાત્મ્ય વર્ણવેલું છે. એ પ્રમાણે બીજાં પણ ખેચાર પુસ્તકા શિવ ધર્મના પ્રતિરૂપે અત્યારે મળી આવે છે.

'શ્રન્ય પુરાશ્યુ' અને રામેશ્વર તથા કવિચંદ્ર પ્રશીત 'શિવાયન' યુંઘામાં શિવ વિષે અકેક અધ્યાય છે. તેને જીનામાં જીનાં શિવનાં ગીતા તરીકે યહણ કહીએ તા તેમાં કંઈ ખાંદું નથી. આ અધ્યાયામાં શિવ વૃદ્ધ ખેડુતના રૂપમાં કુખેર પાસેથી થાંદું ધાન્ય અને થાંડી મૂડી લઈ ખેતર ખેડવાનું શરુ કરે છે. તેના સાથા બામભુત્ય તેના કહેવા પ્રમાણે હળ ચલાવી ખેતરને સપાટ ખનાવે છે. શિવઠાકુર ખેતરમાંનાં મચ્છરા અને બીજાં જંતુઓના નાશ કરવા માટે તરેહ તરેહની યુક્તિઓ અજમાવે છે. આ પ્રસંગે ખેતી કઈ રીતે કરવી એ સંબંધમાં પણ જાત જાતની યુક્તિઓ વર્ણવેલી છે. 'ધાન ભાનતે શિવેર ગીત' એ પ્રચલિત લોકોક્તિની સાર્થકતા આ અધ્યાયામાં પ્રત્યક્ષ થાય છે. શિવની સાથે

૧. લગભગ ૬૦ વર્ષ પહેલાં શાભાયન્યત્વા સ્વ. રાન્ન કાલીકૃષ્ણે આ કરેલા અંગ્રેજી અનુવાદ સાથે છપાવ્યા હતા.

ભગવતીના શાલતા વગરના રહસ્યાલાપ પણ પ્રાચીન શિવગીતના અંશ જોય એમ જણાય છે. કહેવાની જરૂર નથી કે પૌરાણિક શિવની સાથે આ ખેડુતરૂપી કામિનીલુષ્ધ શિવને કંઈએ સંબંધ નથી.

પદ્માવતી અને ચંડી પ્રાચીન અંગસાહિત્યને પુષ્ટ કરવામાં સર્વોપરિ છે. સંસ્કૃતનાં વચના સ્પર્શમણિ જેવાં છે. તેના પ્રભાવથી ધૂળ પણ દેવત્વ પ્રાપ્ત કરે છે; આથી પ્રક્ષવેવર્તા પુરાણમાંનું અતિસંક્ષિપ્ત મનસામાહાત્મ્ય અને બૃહહમ પુરાણમાંના કાલકેતુ અને શાલવાહનના ઉલ્લેખ બંગલાયામાં પદ્મપુરાણ અને ચંડી કાવ્યના પાયા રૂપ અનેલ છે.

શેવધર્મ ઉપર આ બધા પૌરાણિક અને લૌકિક ધર્મોના તરંગા વારંવાર અકળાયા છે. શિવાપાસક ધનપતિ સાદાગર 'ડાકિની દેવતા' ચંડીના ઘડા લાત મારી ફાડી નાખે છે અને 'સ્ત્રી દેવ 'ની સેવિકા ખુલનાના તિરસ્કાર કરે છે. વિષહરિ દેવીને શિવાપાસક ચાંદ સાદાગર ક્રેવળ લાલઘુમ આંખા ખતાવીને જ અટકતા નથી, પણ લાકડી વહે ેતેના પર પ્રહાર કરે છે. શિવાપાસક કાલકેતુ રાજા પણ શીતલા દેવી . તરક એવા જ અવત્તાસ્ચક ભાવ દર્શાવે છે. પરંતુ બંગકાવ્યામાં ચંડી ચ્ચતે મનસાને પાતપાતાના ભકતા પ્રત્યે જેવાં કાર્ય તત્પર જોઇએ છીએ તેને સુકાબલે શિવઠાકુર તેા બિચારા તદ્દન ઠંડા ગણાય. ખુલના, શ્રીમંત અને લાઉસેનના દુઃખથી ચંડીનું હૃદય વીંધાઈ જાય છે. પાતાની પૂજાના પ્રચાર કરવા માટે ચંડી અને વિષહરિ દેવીને દિવસે શાંતિ વળતી નથી અને રાત્રે ઉંઘ આવતી નથી. વિષહિર દેવીની પૂજા કરવાથી એહુલા કેટલી ખધી સફળ થઈ હતી તે કાેણ નથી જાણતું! ભક્તની સ્તુતિ સાંભળતાં જ તે દેવીઓની આંખામાં આંસુ ઉભરાય છે, અને તેઓની તરવાર શત્રુઓ પર અથડાય છે. આ દેવીએ માનવીની માકક હંમેશાં રાગદેષાદિ દાષાથી ભરપૂર છે. સુકુંદરામે કાપેલી ચંડીનું વર્ણન કર્યું છે. તે ગંભીરતામાં માર્કેડેય ચંડીના વર્ણુનથી ચઢી જાય છે. બધા દેવાના તેજથી ઉત્પન્ન થએલી ચંડીને વરુણ પાસ વડે, યમ કાલદંડ વડે, ઇંદ્ર વજુ વડે, શિવ શલ વડે, ધક્ષા કમંડલ વડે, વિષ્ણ ચક્ર વડે, સૂર્ય રશ્મિ વડે અને સાક-પાલા પાતપાતાનાં આયુધા વડે પ્રણામ કરે છે. ત્રિલાકતા આ બાતિપ્રદ

ર્શાક્તપુંજ એકત્ર કરી સંહારરૂપિણી સિંહ પર બેઠી છે. ઇજિપ્તના પિરામિડા અને બેબિલાનનાં ઘરા તૈયાર કરનાર સિવાય આ ઝ્રિં કાેેે ઘડી શકે તેમ છે ?

પરંતુ ચંડી અને પદ્માવતી જેવી કર્ત વ્યનિષ્ઠા મહાદેવનાં જણાતી નથી. ચાંદ સાદાગરનાં સાત વહાણા સમુદ્રમાં ભાગી ગયાં, ચાંદ ભિચારેક 'શિવ શિવ' કરતા સાત વાર જમીન ઉપર આળાડેયા છતાં શિવઠાકુરનું ફેવાંકું કરકયું નહિ. ધનપતિનાં આંસુ લૂછવા માટે તેણે પાતાના હાથ ઉપાડયા નહિ! આમ હાવાથી વિષહરિ અને ચંડીની આભર દેશમાં વધે તા તેમાં કંઈ નવાઈ નથી. ચૈતન્ય ભાગવત ઉપરથી જણાય છે કે એ બે દેવીઓની પૂજા તે વખતે અર્થકરી ગણાતી.

શૈવ ધર્મીના ખીજમંત્ર 'શિવાહમ' છે. જીવમાત્ર પાશમકત થઈ શિવ થઇ શકે છે. શિવ ગુણાતીત છે, આનંદસ્વરૂપ છે. એની પાસે કંઈ માગણી કરવી એ વૃથા છે. ભગવાનની પૃથક સત્તા અને સગુણભાવ શૈવવાદીઓ દ્વાદીઓની માક્ક પ્રત્યક્ષ કરતા નથી; આથી લૌકિક કાવ્યસમૂહમાં શિવ ઠંડા કેમ બન્યા હશે તેનું કારણ સમજાય છે. વળી જનસાધારણ 'શિવોહમ'ના ઉ<sup>ર</sup>ચાર **કર**વાતું કુદા સાહસ કરે નહિ એ પણ સ્વાભાવિક લાગે છે. આમ હોવાથી જ તેઓને શક્તિની આરાધના બહુ ગમી ગઈ. ભગવતી માના રૂપમાં શ્રીમંત અથવા સુંદરતે શ્મશાનમાં ખાળા પર લઈ બેઠી છે અથવા વિષદ્ધરિ એહલાને તેના મૃત પતિ પાછા સાંપે છે આ પ્રયત્નશીલ દ્યાના ભાવ અને સગ્રહ્ય સત્તાના પરિચય તેઓને નવીન ખળ આપતા. તેમાં પણ જ્યારે મુસલમાના પ્રત્યક્ષ ઇશ્વિરમાં અગાધ વિશ્વાસ રાખી ચામેર ઘુમા રહ્યા હતા અને સફળતા પર સફળતા મેળવતા જતા હતા ત્યારે તેએ। નિગ્રણ વ્યદ્યોપાસના પર શ્રહા રાખી શકયા નહિ. મુસ-**લમાતાના વિજય પછી આ**વાં આવાં કારણોતે લીધે જ શાક્ત અતે વૈષ્ણવ ધર્મ જોર પર આવ્યા હતા.

આ સ્થળે કહી રાખવું જોઇએ કે ભારતચંદ્રે શૈવ અને શાકતના કલહના વાત લખી છે તે તેના પાતાના જમાનાની નથી; તેણે જુને ઇતિહાસ જ લખ્યા છે. ભારતચંદ્ર એ કલહની વાત લખવા જતાં નાના મતમતાંતરનું ઔચિત્ય જાળવે છે. તે પરથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે તે વેળા શૈવ, શાકત વગેરે સંપ્રદાયા પરસ્પર વિરાધભાવ ભૂલી બધા એક માર્ગના મુસાક્ષરા છે, એ સત્ય મનમાં ઉતારવા સમર્થ થયા હતા.

શૈવ અને શાક્તના વિરાધ ઉપરાંત એક જ સંપ્રદાયમાં પણ પરસ્પર વિરાધ હતા. અત્યારે પણ એક જ સંપ્રદાયમાંથી કેટલાંય વિરુદ્ધ સૂત્રા પ્રચાર પામી ધર્મ વિશ્વાસના ઇતિહાસને શંચવી નાખે છે. 'વિદ્યોન્માદ-તરંગિણી 'માં રામાપાસક અને ક્યામાપાસકની કથા વર્ણવેલી છે. કૃત્તિવાસી રામાયણમાં પણ એવા એક કલહના ઇસારા કર્યા છે.

આ પ્રમાણે જીદા જીદા ઉપાસકા પાતપાતાના મત મુજબ શાસો રચી તેને અનુસરતા અંચા ભાષામાં રચતા અને પછી તે પ્રંથા બંગાળામાં ઘેર ઘેર પહેાંચાડવાના પ્રયત્ન કરતા. અગ્નિપુરાણ, વાયુપુરાણ, કાલિકાપુરાણ, ઇત્યાદિ પુરાણોનાં ભાષાંતરા જીના વખતમાં જ બંગાળા ભાષામાં થયાં છે. ધર્મ વિના કાઈ જાતિ મહાન થતી નથી, ધર્મ વિના કાઈ સાહત્ય વૃદ્ધિ પામતું નથી.

જીના શાસ્ત્રાક્ત ધર્મનાં પૂર દેશમાં વહેવા લાગ્યાં, પરંતુ બૌદ્ધ-ધમમાં આહંસાના સિદ્ધાંત પર બહુ જ ભાર મૂકેલા હાવાથા દેશના યુદ્ધસ્પૃહા ધામે ધામે ઓછી થતા ગઈ. હિંદુધર્મના પુનરભ્યુદ્ધથા બૌદ્ધ ધર્મને દેશમાંથા દેશવટા મળ્યા ખરા પરંતુ બાદ્ધભાવે હિંદુધર્મના અંગીબૃત બના હિંદુ સમાજને સાંસારિક ઉન્નતિના વિષયમાં નિશ્ચેષ્ટ અને હિંસાની બાબતમાં વિરાધા કરી મૂકયા. માયાવાદને લીધે દુનિયાદારી તરફ ઉદાસીન હિંદુઓના શિથિલ મૂઠીમાંથા પાર્થિવ સુખ ભાગવવાના પ્રભળ લાલસાવાળા રહ્યુપઢ મુસલમાનાએ અતિ સહેલાધથા દેશ જીતા લીધા. એટલું તેા ખરૂં કે છેવટની અવસ્થામાં ભૌહધર્મે<sup>૧</sup> જે રૂપ ધારણ કર્યું હતું, તેના ધ્વંસ થવાથી હિંદને બહુ તુકસાન ન થયું. તે ધર્મ અને હિંદની સ્વતંત્રતા બંને સાથે લુપ્ત થયાં; પરંતુ ધેરધેર પ્રત્યેક

ર બૌદ્ધધર્મ તે વખતે કેવી નારિતક અવસ્થામાં આવી પડેયા હતા, તે વિદ્યોન્માદતરંગિણામાં આપેલા તેના નીચેના સિદ્ધાંતા પરથી જણારો.

न स्वर्गी नैवजन्मान्यदिष न नरको नाष्यधर्मी न धर्मः। कर्त्ता नेवास्य कश्चित् प्रभवति जगतो नैव भर्ता न हर्ता॥ प्रत्यक्षान्यन्नमानं न सक्छफछभुग् देहभिन्नोऽस्ति कश्चित् । मिथ्यामूते समस्तेऽप्यनुभवतिजनः सर्वमेतिक्रमोहात्॥

સ્વર્ગ નથી, જન્માંતર નથી, નરક નથી, અધર્મ નથી, ધર્મ નથી, આ જગતના બનાવનાર નથી, સંહારકર્તા નથી, પ્રત્યક્ષ સિવાય બીજાં પ્રમાણ નથી, દેહ સિવાયના પાપપુષ્યાદિ ફ્લભાગી નથી. આ મિથ્યાભૂત સક્લ સંસારને વિષે જીવ માહેને લીધે જ એ બધું અનુભવતા આવ્યા છે.

> आहसा परमोधर्मः पापमात्मप्रपीडनम् । अपराधीनता मुक्तिः स्वनीऽभिलंषिताद्यनम् ॥ स्वदारपरदारेषु यथेच्छं विहरेत सदा । गुरुशिष्यप्रणालीं च त्यजेत् स्वहितमाचरन्॥

અહિંસા જ પરમ ધર્મ છે, આત્મપાડન પાપ છે; પરાધીન ન થલું એ જ મુક્તિ છે, ઇચ્છામાં આવે તે પદાર્થ ખાવા તેનું નામ સ્વર્ગ છે. પાતાની અને પારકાના પત્ની સાથે હંમેશાં યથેચ્છ વિહાર કરવા; પાતાને હિતકર આચરણ કરી ગુરુશિધ્ય પ્રણાલીના ત્યાગ કરવા.

क सृष्टौ परिवेदना यदि पुनः पित्रोरपत्योद्भवः। कुंभाद्याः प्रभवन्ति सन्ततममो तत्तत्कुलालादितः॥

માતાપિતાદ્વારા જ્યારે પુત્ર હત્પન્ન થાય છે અને કુંભાર વગેરે વહે નિરંતર ઘડા નિર્માણ થાય છે, તા પછી સુષ્ટાના શું કામ વિચાર કરવા ! ગૃહસ્થના હૃદયમાં શ્રીરામચંદ્ર, સીતા અને સાવિત્રીની મૂર્તિ અંકાઈ ગઈ એ આપણને માટે! લાભ થયા. કૃષ્ણુબક્તિમાં દેશ હુબી ગયા. બૌદ્ધમના અવસાનથી માણસાના અંતઃકરણમાં નવીન ભાવા રકુર્યા અને તેના પરિણામાં પે બંગાળામાં શ્રીકૃષ્ણુ ચૈતન્યના જન્મ થયા. બૌદ્ધમના અવસાનથી આપણને ધર્મ સંબંધી નુકસાન ન થયું. અને હિંદ એ સિવાયનાં બીજાં નુકસાનની પરવા પણ કયાં કરે છે? પ્રાચીન બંગ-સાહિત્યમાં શાસ્ત્રની દોહાઈ સિવાય બીજી વાત નથી. પુરુષા તો શાસ્ત્ર-ચર્ચા કરે એ સ્વામાવિક છે, પણ પ્રાચીન સાહિત્યમાં તો સ્ત્રીએ પણ શાસ્ત્રચર્યા કરવામાં એક્કી ગણાય છે. કુલરા છદ્મવેશી ચંડીને ઘેર પાછા જવાને માટે શાસ્ત્રનાં વચતા કહી સંભળાવે છે. લહના દ્દેશવશ થઈ પુલનાને પતિને ઘેર જવાની ના પાડે છે ત્યારે પુલના કેટલાંક શાસ્ત્રવચના કહી શાક્યની દલીલા તાડી પાડે છે. બેહલાને તેના ભાઈ પતિનું શળ છોડી દેવાનું સમજાવે છે, સારે પણ તેની શાસ્ત્રની દલીલા તેનું માં ખંધ કરી દે છે. કહ્યું સેન રંજાદેવીને સંતાન ન થવાનું દુઃખ બૂલી જવાનું કહે છે ત્યારે તે શાસ્ત્રનાં પ્રમાણા આપવામાં પાછી પડતી નથી. ઉ

આ પ્રમાણે અતેક ઠેકાણે જણાય છે કે શાસ્ત્રચર્ચા સમાજના નીચલા વર્ગમાં હતી એટલું જ નહિ પણ સ્ત્રીઓમાં પણ પ્રચલિત હતી. નિરક્ષર કાલકેતુ કંસ નદીનું પાણી પી દુઃખયી બદલાઈ ગએલાં હૃદયે ભાગવતની કથાના ઉલ્લેખ કરે છે, એ કવિનું અસ્વાભાવિક વર્ણન નથી. પ્રાચીન સામાજિક જીવનના પાયા શાસ્ત્ર હતું અને પ્રાચીન બંગાળી :, સાહિત્યના પાયા સંસ્કૃત ભાષા થઈ પડી હતી.

પરંતુ આ બ્રાહ્મણધર્મમાં પહેલાંની માકક સર્વત્ર બ્રાહ્મણોને સર્વોપરી સ્થાપવાના પ્રયત્ન નથી. જો કે ભાષાના શ્રંચામાં બ્રાહ્મણોની બહુ સ્તુતિ કરેલી છે, પરંતુ જેઓ નવીન ધર્મના નેતાએ હતા તેઓ બધા ક્રંધી

<sup>1.</sup> કવિક કહ્યુની ચંડી ર. હસ્તલિખિત પદ્મપુરાહ્યુ 3. ઘનરામ કૃત. ' ધર્મમન્ગલ ' સર્ગ ૪ શો.

ષ્રાહ્મણેા નહેાતા. કબીર<sup>⁻</sup>સાળવી, રાહીદાસ ચમાર, દાદુ પીંજારાે, પીપાે રજપૂત, ધનાેે ભાટ, સેન વાળંદ<sup>૧</sup> અને તુકારામ શૂદ્ર હતાે. ચૈતન્ય સંપ્રદાયના ઘણાખરા ભક્તો વ્યાદમણેતર અને કેટલાક તાે તદ્દન હલકી જાતના હતા. વ્યાહ્મભ્રની વ્યદ્ધનિયા બધી હિંદ જાતિએ હરી લીધી હતી. તેથી ચમારને પણ ધર્મનેતા તરીકે સ્ત્રીકારવામાં આવતા હતા. મિસ પેરિંગટન જેમ પાતાની ઝુંપડી તરફ આટલાંટિક મહાસાગરને ધસ્યા આવતા જોઈ તેને હાં**શ કાઢવા હાથમાં સાવરણી લઈ ઉભી રહી હ**તી તેમ સમાજના જીના વિચારવાળા નેતાએા આ ધર્મપ્રવાહમાં સર્વ જાતને શાસ્ત્રગ્રાનની અધિકારિણી બણાતી જોઈ ગુસ્સાથી દાંત પીસતા હતા. તેએા શાસ્ત્રને ભાષામાં ઉતારનારાએાને ગાળા દેતા હતા, કે ' કૃતિવાસ, કાશીદાસ અને તેને પગક્ષે ચાલનારા ધ્યાહ્મણે৷ એ ત્રણે સત્યાનાશ વાળનારા છે, '<sup>ર</sup> તથા સંસ્કૃતમાં એવી જ જાતના શ્લોક રચી ભાષાસાહિત્યના અંકુરમાંથી વિનાશ કરવા પ્રયાસ કરતા હતા. अष्टादश पुराणानि रामस्य चरितानि च। भाषायां मानवं **भुत्वा रौरव नरकं व्रजेत्** ॥<sup>3</sup> ७तां आ शास्त्रानुवाह अने शिक्षाने। પ્રવાહ કાઈ પગ રીતે અટકયા નહિ.

અગાઉ એક પ્રકરણમાં કહ્યું છે તેમ આ બધાં પ્રાંચીન કાવ્યા ગવાતાં હતાં. બંગાળાના વૈભવશાળી ધનવાના એ ગાયનાના આદર કરતા. પ્રત્યેક રાજસભામાં એક સભાકવિ રહેતા. તે પાતાના પાષક,

સેન પહેલાં ક્રોઇ રાજકળના વાળંદ હતા. છેવટે ધાર્મિક પુરુષ તરીકે તેના પ્રખ્યાતિ એટલા બધા વધા ગઇ કે તે અને તેના વંશ એ રાજવ'શના ક્રળગરુ તરીકે પ્રખ્યાત થઈ ગયા.

ર. મૂળ વાક્ય આ પ્રમાણેઃ 'કૃત્તિવેસે, કાશીદેશે, આર બામુન ઘે પે, એઇ તિન સર્વ નેશે '

<sup>3. &#</sup>x27;અઢાર પુરાણા અને રામનું ચરિતાભિધાન માનવીઓ ભાષામાં સાંભળા રૌરવ નરકમાં જય છે. '

જિસાહદાતાના ધર્મને અનુકૂળ કાવ્યા રચતાે. ગૌડના રાજ્યએ અંગ-સાહિત્યની દૃદ્ધિ કરવા માટે શાસ્ત્રાના કવિતામાં અનુવાદ કરવા શાસ્ત્રન્ન કવિએાને નીમ્યા હતા. ચંડીકાવ્ય, અનદામંગલ, અને શિવસંક્ષીર્તનના રચનારાએાને એ રીતે આશ્રય મળ્યાે હતાે.

પરંતુ એ જમાનામાં પણ આશ્રય વિના કેવળ પાતાના જ પગ પર ઉભું રહેલું સાહિત્ય હતું. એ સ્વતંત્ર રીતે રચાયું હેાવાથી અતુલનીય અતે એમાં કંઈ નવાઇ નથી. વિષહરિ અને ચંડીપ્રજાની માક્ક વૈષ્ણ-ેવાનાં **કીર્તાન અને ભજન તે જમાનામાં અર્થ**પ્રદ કે સન્માનાસ્પદ નહેાતાં. સમાજના નાચક્ષા વર્ગ જ હંમેશાં નવીન વિચારા ફેલાવવાનું કાર્યક્ષેત્ર જો. જે બદાચાર્યોનું ટોળું રાજા રામમાહનરાય અને ઇધિરચંદ્ર વિદ્યાન સાગરની વિરુદ્ધ પડ્યું હતું, તે જ ભૂદાચાર્યોના પૂર્વજો ચૈતન્યદેવના નવા ધર્મની સામે કેડ કસી ઉભા રહ્યા હતા. ચંડીદાસનું જીવન પણ સુખી નહેાતું. તેના પર કલંકાેેેેેેેે ઢગ ચડાવવામાં આવ્યા હતાેે, ત<mark>થા</mark> તેને સમાજસ્યુત કરવામાં આવ્યો હતા. ચૈતન્યદેવના અનુચરા પણ નાના પ્રકારની નિંદા વેઠતા હતા. તાેપણ વાસ્તવિક રીતે **તે**ઓએ જ બંગસાહિત્યને પુષ્ટ કર્યું હતું એમાં કશાે શક નથી. સંરકૃતના દાસત્વને ્લીધે જે બંગસાહિસ અંકુરમાંથી જ નાશ પામત તેને વૈષ્ણવાએ છવાડયું. અસાર સુધી બંગભાષા કેળવાએલા વર્ગને માટે ઉપેક્ષણીય હતી, પરંતુ જે દિવસથી (શકે ૧૫૩૭ થી) સંસ્કૃત ભાષાના પ્રખર પંડિત, એંશી વર્ષના વૃદ્ધ કષ્ણદાસ કવિરાજે નવ વર્ષના કઠાર પરિશ્રમને અંતે 'શ્રી ચૈતન્યચરિતામૃત ' જેવા અપૂર્વ દર્શનાત્મક ઇતિહાસ રચ્યા તે દિવસથી અંગભાષાના યુગ પલટયા. વળા જે દિવસે શ્રીનિવાસાચાર્યના પૌત્ર રાધા-ંમાેહન ઠાકરે બંગાળી 'પદાસૃતસમૂહ' ની સંસ્કૃતમાં ટીકા રચી સા**રે** ્યંગભાષા કુતકત્ય થઈ. દેવભાષા યંગભાષાની સેવામાં હાજર <mark>થઈ એ</mark>થી વધારે ગૌરવની વાત તે ખીજી કહી હાઈ શકે?

પ્રાચીન બંગસાહિત્યનાં ખાસ લક્ષણા:—જેઓ અંગ્રેજી

સાહિત્ય વાંચી બંગલાષાની સમાલાેચના કરવા તૈયાર થાય તેઓએ એક વાત ધ્યાનમાં રાખવી જોઇએ. વિલાયતી લીલી અને દેશી પદ્મમાં, જસમાઈન ને જીઈમાં જેટલા બેદ છે, તેટલા જ ભેદ અંગ્રેજી અને બંગાળી ચરિત્રમાં છે. અને બંગસાહિત્યમાં પણ એ બેદનું પ્રતિબિંબ પડ્યું છે.

અંગ્રેજ કવિ ચાસરે જે ગીત ગાયાં, તેનું અનુકરણ રપેન્સરે કર્યું નથી; વળા 'કેન્ટરખરિ ટેલ્સ 'કે 'ફેરિ કિવન 'ના સૌંદર્યની છાયા 'પેરેડાઇઝ લાસ્ટ 'માં પડી નથી. આ પ્રમાણે જોન વેખ્સ્ટર, ફાર્ડ, ખેન જાન્સન, રકાેટ, શેલિ વગેરે કવિઓ એ પાતપાતાના સ્વતંત્ર આદર્શ મુજખ કાવ્ય રચના કરી છે; એક કવિની રાગિણી સાથે ખીજા કવિની રાગિણી પણ મળતી આવતી નથી. ઉદીયમાન સ્વતંત્ર જાતિમાંનું વ્યક્તિગત સ્વાવલંખન એ એક વિશિષ્ટ લક્ષણ છે.

પરંતુ બંગાળી કવિઓ તો અગાઉ થઈ ગએલા કાઈ કવિના માર્ગ જોયા સિવાય આગળ વધતા જ નથી. અનુવાદ પ્રંથાના આદિ લેખક તરીકે કૃત્તિવાસ, સંજય, માલાધર વસુ વગેરેના નામ આપી શકાય, પરંતુ મૌલિક ગ્રંથાના અનુવાદ કર્યા પછી તરત જ તેના જ અનુકરણ રૂપે બીજો કરીથી એ જ લખાણ લખ્યા સિવાય રહેતા નથી. આદિ કવિ તરીકે કોને માનવા એ પણ આ રહિને લીધે માટા વિચારના પ્રશ્ન થઈ પડે છે. એક કવિની પહેલાં બીજો, તેની પહેલાં ત્રીજો, એમ એક જ કાવ્યના લેખક તરીકે પુષ્કળ કવિએા મળી આવે છે. એકાદને આદિ કવિ માની લઇએ તાપણ તેણે પાતાની કલ્પના વહે કાવ્યના વિષય પેદા કર્યા હોય એવું ભાગ્યે જ જણાય છે. ચંડીકાવ્યના આદિ લેખક કાણ હતા તે જણાતું નથી. ચૈતન્યભાગવતમાં મંગલચંડીનાં ગીતાના ઉલ્લેખ છે; દિજ જનાદન નામના કવિનું અતિ પ્રાચીન અને સંક્ષિપ્ત ચંડીનું ઉપાષ્યાન પણ મળી આવ્યું છે. આવાં આવાં કેટલાંક સાધના પરથી માધવાચાર્ય નામના માણસે 'ચંડીકાવ્ય' લખ્યું જણાય છે. અને તેના

એ કાર્યના પરિપૂર્ણ વિકાસ કવિકંકણ મુકુંદરામના ચંડીકાવ્યમાં થયો છે. એ અગાઉના કવિઓના તપ વડે યશસ્વી થયો છે. મુકુંદરામ પછી વળી લાલા જયનારાયણે આ બાબત હાથમાં લીધી હતી. તે જ રીતે 'મનસા-મંગલ'ના પણ ૩૧ લેખકા મળી આવ્યા છે. 'વિદ્યાસુંદર 'નું આખ્યાન પણ કૃષ્ણુરામ, રામપ્રસાદ અને ભારતચંદ્ર એમ ત્રણ લેખકા મેળવી કૃતકૃસ થયું છે. ભારતચંદ્રે એ આખ્યાનને છેલ્લું ઉત્કૃષ્ટ રૂપ આપ્યા પછી પણ પ્રાણરામ નામના એક કવિએ તેના પર કલમ ચલાવવાનું સાહસ કર્યું હતું. કહેવાની જરૂર નથી કે તેમાં તે સફળ નીવડયા નથી.

દક્ષિણરાયના ઉપાખ્યાનના પૃેલા કવિ માધવાચાર્ય, બીજો કૃષ્ણુરામ. 'મૃગલુબ્ધ ' રતિદેવે રચ્યા પછી કરીથી રહ્યુરામે રચ્યું. 'ધર્મમ' ગલ'ના કવિએાના તો તોટા જ નથી. અનુવાદ યું ઘોમાં પણ આ પ્રમાણે જીદા જીદા હાથની ક્રિયા જણાય છે; સંજયની પછી કવીન્દ્ર પરમેશ્વર, શ્રીકર નંદી, નિત્યાનંદ ઘોષ ને છેવેટે કાશીદાસે મહાભારતના અનુવાદ કર્યો છે. રામાયણના કવિ અસંખ્ય છે. પણ તેમાંના કાઈ કૃત્તિવાસનું આદિ ગૌરવ નષ્ટ કરી શકયા નથી. ગુણુરાજખાંને પંચે પળી માધવાચાર્ય, લાઉડિયા કૃષ્ણદાસ વગેરે અનેક કવિએાએ ભાગવતનું ભાષાંતર કર્યું છે. નવા લખનાર હંમેશાં અગાઉના લેખકની કાઈ ભૂલ ખતાવી પાતાના કાવ્યની શરુઆત કરે છે. તેમ કરતાં અગાઉના લેખકની સારી પેઠે નિંદા કરતાં પણ અચકાતા નથી. કાઈ ને વળી દેવતા પાતે પાતાનું કાવ્ય લખવાનું ક્રમાવે છે. આવાં આવાં અનેક બહાનાં કાઢી નવા કવિ જીના વિષય હાથમાં લેવાનાં કારણા સમજવે છે.

આ પૂછડું પકડી ચાલવાની ટેવ બંગાળી જાતિનું જીવનસૂત્ર છે. નવીન માર્ગે જવાના પાતાને અધિકાર હાય એવું જુના કવિએા માનતા જ નહાતા. તેથી તેઓ કલ્પનાના પુષ્પક વિમાન પર ચઢી નવી નવી સૃષ્ટિ સરજતાં અચકાતા હતા. ધર્મના બંધનમાં જકડાએલી તેઓની કલ્પના બીજાં જગતાનાં કુલા તરફ દાડી શકતી નહાતા. આ વાત બલે વખાણવા લાયક હાય પણ જયારે 'વિદ્યાસુંદર' જેવા કાવ્યને પણ ખીલીપત્ર અને તુલસી વહે શુદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન થાય ત્યારે ધર્મની જાળ બહુ દૂર સુધી ફેલાએલી હતી એમ માન્યા સિવાય છૂટફા નથી.

બંગાળી પ્રાચીન કાવ્યોની હજુ સારી પેઠે ખાળ થઈ નથી. જેને અત્યારે આદિ કવિની માળા પહેરાવવામાં આવે છે તેઓ કદાચ ખરેખરા આદિ કવિ ન એ હાય! પુરાતત્વશાસ્ત્રીઓ વડે એ પ્રાચીન ક્ષેત્ર ખેડાય ત્યારે તેમના હળની કાશને વળગી કાઈ નવા કવિઓનાં હાડપિજર નીકળી આવે તો તેમાં કંઈ નવાઈ નથી.

આ અનુકરણવૃત્તિ કાવ્યમાં સર્વત્ર વિદ્યમાન છે. એકાદ ઉંચા ભાવ મળા આવે કે તરત તેનું અનુકરણ થવાનું જ તે એટલે સુધી ક્રે તેના સૃષ્ટા કાેેે તે નક્કી કરવાનું પણ મુશ્કેલ થઈ પડે. દરેક 'ચંડી-કાવ્ય'માં પ્રક્ષરા તે ખુલુનાના ' ખાર મહિના ' મળી આવે છે. એ સિવાય વિજયગુપ્તના પદ્મપુરાણમાં પદ્માવતીના, પદકલ્પતરુમાં વિષ્ણુપ્રિયાના. વિદ્યાસુંદરમાં વિદ્યાના, સૈયદ આલવાલ કવિના 'પદ્માવતી કાવ્ય 'માં નાગમતીના એમ અસંખ્ય 'બાર મહિના ' મળી આવે છે. એકાદ સંદર વિચાર મહયા કે તરત જ તેનું અનુકરણ થઈ તે વિચાર ચવાઈને કુચા થઈ જવાતા. ઉદાહરણ તરીકે વિદ્યાપતિનું એક દર્શાંત લઇએ: વિદ્યાપતિની રાધા કહે છે, કે 'હું મરણ પામું એટલે મારૂં શરીર સળગાવી મુકશા નહિ, પાણીમાં ફેંકી દેશા નહિ પણ મારા શબતે તમાલની હાળ ખાંધી રાખનો. કદી એ શ્યામસંદર પ્રાણપતિ વૃંદાવનમાં આવે તા હું તેના દર્શનથી નવજીવન પ્રાપ્ત કરીશ. '<sup>૧</sup> આ કાવ્ય જેવા જ વિચાર રાધામાહન ઠાકુરના એક પદમાં દ્રખદ્ર મળી આવે છે. તે જ રીતે યદુન દુનદાસ, નરહરિ વગેરે કવિએા પણ તેજ વિચાર પાતપાતાના પદમાં આલેખી ગયા છે. કુષ્ણકમલે તા વિદ્યાપતિની ભાષાનું પણ

<sup>1.</sup> ના પુડિએ માર અ'ગ ના લાસાએ જલે, મરિલે રાખિએ બાંધ તમાલેર ડાલે. કબહુ' સે પિયા યદિ આસે વ'દાવને, પરાણ પાયબ હામ પિયા દરસને.

અનુકરણ કર્યું છે. જયદેવનું અનુકરણ કરી વિદ્યાપતિએ ગાયું કે 'હું શંકર નથી પણ સુંદરી છું. ' ર કે તરત જ એ વિચારતે અનુસરી રામવસુએ 'હું હર નથી પણ યુવતી છું. 'ર એ મતલખની સુંદર કવિતા જોડી કાઢી. સિવાય ખીજાં પણ કેટલાંય એવાં પદા છે કે જે કાંતા સંસ્કૃતના અનુકરણ રૂપે અને કાંતા અગાઉ થઈ ગએલા કવિએાના અનુકરણ રૂપે રચાયાં છે. આ ખધી કૃતિ અંગ્રેજીમાં જેને અનુરૂપ રચના (Parallel Passage) કહે છે એવી નથી, પણ સાહિત્યના જગતમાં ખરે બપારે પાડેલી ધાડ જેવી છે.

અત્યાર સુધીમાં આપણું જોયું કે કેટલાક ધર્મ પ્રસંગાની સીમામાં ભંગ કવિઓની પ્રતિભા પુરાઈ રહી છે. જ્યાં સુધી કાઈ એક કાવ્યના સંપૂર્ણ વિકાસ નથી થયા ત્યાં સુધી જીદા જીદા કવિઓએ તેના પર હાથ ચલાવવા ચાલુ રાખ્યા છે. એથી આખું કાવ્ય અને તેની અંદર આવેલા ભાવા ધામે ધામે વિકસિત થયા છે. પરંતુ વિકાસ એ જ કંઈ સર્વત્ર પ્રાકૃતિક નિયમ નથી. બાગમાંનાં કુલામાંનાં કેટલાંક ખિલે છે અને કેટલાંક કળીના રૂપમાં જ નષ્ટ થાય છે. એ પ્રમાણે કવિકંકણની 'ચંડી,' કેતકાદાસ અને ક્ષેમાનંદનાં 'મનસાર ભાસાન', ધનરામનું 'ધમ'મંગલ' વગેરે સંપૂર્ણ કાવ્યાની પાસે 'સલનારાયણની પાંચાલી', 'શનિની પાંચાલી', 'ધાન્યપૂર્ણિમાની વતગીતિ' ઇત્યાદિ અસંખ્ય ખંડકાવ્યા નજરે પડે છે. એ બધાં કળી રૂપે જ રહ્યાં છે.

કાવ્યાના સંખંધમાં આ અનુકરણવૃત્તિ નિંદનીય છે કે પ્રશંસનીય તે ચાેક્કસપણે કહી શકાય નહિ. તા પણ એમ લાગે છે, કે ધામે ધામે ઘડાએલાં પ્રાચીન બંગાળા પ્રત્યેક કાવ્યમાં નિપુણતા અને સાૈંદર્ય વધારે જણાય છે. દાેષ એ છે કે એ બધાં કાવ્યામાં સ્વાધીનતાના વાયુ વહેતા નથી, કલ્પનાનું ગાંડા કરી મૂકે તેવું સ્વપ્ન અથવા ઉદ્દામ અને સહજ સ્કુર્તિમય વિચારના આવેશ એમાં નથી. કાવ્યાનાં બધાં

૧. 'હામ નહુ શંકર હું વરનારી ' વિદ્યાપતિ

ર. 'હર નઈ હે આમિ યુવતી'-રામવસુ

પુરુષ ચરિત્રા સમાજના કઠેશુ નિયમાને વશ, વિપત્તિમાં પ્રયત્નવિમુખ્યને અલાકિક દૈવશક્તિ ઉપર અનુચિત વિશ્વાસ રાખનારાં છે. જે જિતિના શાસનમાં, વિચારમાં અને સમાજમાં ગુલામી હોય, તે જાતિના સાહિત્યમાં સ્વાધીનતા શી રીતે આવે? આપણે આપણી આ જાતને તે શી રીતે ભૂલી શકીએ? પાતાના સ્વભાવમાંથી એ બધું કઈ રીતે ભૂસી શકાય?

પરંતુ તાર્જા ખિલેલાં પુષ્પાની માક્ક વૈષ્ણવ ગીતા એક જાતના સ્વતંત્ર મુગ્ધ કરી નાખનારા ભાવમાંથી પ્રગટેલાં છે. એ ભાવનું નામ પ્રેમ છે. 'લમ્બાદર,' 'નાભિ સુગભીર ', ' આજાનુલં બિત બાહુ 'ની માક્ક પુષ્કળ સંસ્કૃત કચરા ખંગસાહિત્યને કલુષિત કરી રહ્યો હતો. તાજાં જન્મેલાં આં કુસમાએ એવી અસ્વાભાવિક ઉપમાઓને તજી દીધી. તેને બદલે 'ત્રિયતમ ક્રેવા છે? શિઆળાની ઓહણી, અથવા ગ્રીષ્મ ક્રે વર્ષા ઋતુની છત્રી જેવા છે, અગર એ શ્યામસુંદર તા ભર દરિયાનું નાવ છે. '<sup>૧</sup> આવી પરિચિત તુલનામૂલક વાતા જાગૃત કરી. જયદેવે श्री ७२ भासे ने दिवसं 'देहि पदपह्मवमुदारम्' ग्वडाव्युं, ते दिवसे સમાજમાં સુધારા કરવામાં નિશ્વેષ્ટ યંત્ર સમાન માનવાએ જીલ બહાર કાઢી આ ઘટનાને એકાદ દૈવઘટના દ્વારા બનેલી દર્શાવી એનું જાગ-તિક સ્વરુપ નષ્ટ કર્યું; પરંતુ જ્યારે ખલરામદાસે 'એ ચંદ્રમુખી શ્યામના શરીર પર પગ મૂકો ઉંધી જાય છે,'ર અને કૃષ્ણુકમક્ષે 'એના અતુલ રક્ત ચરણારવિંદ કેવાં સુંદર છે? તે પર શ્યામસુંદર પાતે વખાણ કરતા કરતા અળતા લગાડતા 'ક ઇત્યાદિ પદા ગાયાં ત્યારે એવી રીતે એની વ્યાખ્યા કરવાની જરૂર પડી નહિ. જાતિના જીવનમાં તે વખતે **પ્રેમના સંચાર થયેા હતા અને તેથી જ અધીન**તાના સ્વભાવવાળાં પ્રાચીન **ખંગસાહિત્યમાં વૈષ્ણવ પદેા વડે સ્વાધીન**તાના પવન પ્રુંકાવા લાગ્યેા.

શાતેર ઓહની પિયા, ગિરિષીર વા, વરખાર છત્ર પિયા,
 કરિયાર ના. —વિદ્યાપતિ

**૨. ' નિ' દે** જાય **ચાં**દવ**દન શ્યામઅં** ગે દિયા પા. '-પદકલ્પતરુ, પદ ૧૧૦૦.

<sup>3.</sup> અતુલ રાતુલ ચરણ દુખાનિ, આલ્તા પરાત બંધુ કતાઇ બાખાનિ.' —દિબ્યાન્સાદ

## પ્રકરણ ૬ દું

## ગાૈક ચુગ <sub>અથવા</sub> શ્રીચૈતન્યપૂર્વ સાહિત્ય

પંચ ગોહ: મુસલમાના આવ્યા પહેલાં વિધ્યાચળની ઉત્તરે તથા આસામની પશ્ચિમે આવેલા આ વિજ્ઞાળ દેશ સારસ્વત, કાન્યકુખ્જ, ગાહ, મિથિલા અને ઉત્કલ આ પાંચ ભાગમાં વહે ચાએલા હતા; આ પશ્ચિમ વિભાગનું સાધારણ નામ ' પંચગાહ' હતું. ' આ પાંચે રાજ્યા જીદા જીદા રાજાઓના કબજામાં હતાં, પરંતુ તેમાંના બળવાન રાજા ગવ'પૂર્વ'ક 'પંચગાહેશ્વર' ની ઉપાધિ ધારણ કરતા. ઇ. સ. ની સાતમી સદીમાં શુએનત્સાંગે શિલાદિત્યને આ 'પંચગાહેશ્વર'ની પદવીથી વિભૂ-ષિત થએલા જોયો હતા. ' ગાહના રાજાઓએ અનેક વાર આવી ગવિંષ્ટ પદવી ધારણ કરી હતી; ઇ. સ. ની સાતમી સદીની શરુઆતમાં કિરણસુવર્ણના રાજા શશાંકશુપ્તે કાન્યકુખ્જના રાજા રાજ્યવર્દ્ધ'ને લડાઈમાં મારી નાખ્યા હતા. બાહ રાજાઓમાં ગાપાળ, દેવપાળ અને

૧. ગૌડના રાજધાના ઇ. સ. પૂ. ૭૩૦ માં સ્થપાઇ હતા. ટાલેમીએ તેને 'ગ'ન્નરિન્યા' નામે આળખાવી લાગે છે. એ વખતે આ દેશ કરતાયા અને ગંગાથી જીદા પડી પશ્ચિમ ગૌડ અને પૂર્વ' ગૌડ એમ બે નામે પ્રખ્યાત હતા. પરં છે એક રાનના કખનમાં હોવાથી આ ખંને વિભાગા આગળ ઉપર 'ગાડ દેશ' ના નામથી ઓળખાવા લાગ્યા. માગલાના સમયથી ગાડ અને ખંગદેશે 'બ'ગાળા' એવું નામ શ્રહણ કર્યું. આ વિષે વધારે નાણવાના ઇચ્છા રાખવાવાળાઓએ મેન્યર રનલના હિંદના નક્શા નેવા.

ર. ખેલ(Beal) સાહેબકૃત હુઐનત્સાંગના ભ્રમણવૃત્તાંતના અનુવાદમાં પંચગાડિશ્વરનું ભાષાંતર Lord of five Indies કર્યું છે.

જયપાળ આર્યાવર્તના ત્રધા ભાગ જિત્યા હતા. તેઓ એટલા ત્રધા સત્તાધારી હતા કે પંચાંગમાં કલિયુગમાં થઈ ગએલા ચક્રવર્તી રાજા-ઓમાં યુધિષ્ટિરની સાથે તેઓનું નામ પણ લખાય છે. કહેવાની જરૂર નથી કે ખરા 'પંચગૌડેશ્વર' તા એ રાજાઓ જ હતા. આ ગૌડે-શ્વરાનો ઉત્સાહ બંગભાષાની ઉત્તતિનું મૂળ છે. બંગભાષાનાં જીનાં ગીતામાં 'પંચગાડેશ્વર' ની સંત્રા અનેક સ્થળ વપરાઈ છે, જો કે વખત જતાં એ સંત્રાના અર્થ પલટાઈ ગયા હતા.

અગાઉ કહ્યું છે તેમ ધ્યાસણા પહેલાં તા ભાષાના શ્રંથાના પ્રચાર કરવાના વિરાધા હતા. કૃત્તિવાસ અને કાશાદાસને તેઓએ 'સત્યાનાશા'ના પદવા આપી હતા અને અઢાર પુરાણના ભાષાંતરકારાનું સ્થાન રૌરવ નરકમાં મુકરર કર્યું હતું. આ તરફ ગૌડેશ્વરના સભામાં સંસ્કૃત પુરાણા અને જિલ્લ જવંગજતા પરિશાજન कોમ અમ્લય-સમીરે' ના જેવા કમનીય પદાવલીના ધાષ ઉઠતા હતા. ત્યાં ન્યાય- શાસ્ત્રના કૂટ પ્રશ્નોના મામાંસા થતા; અને નૈષધાદિ કાવ્યના અલંકારા વિષે અને દર્શનશાસ્ત્રના કૂટ તર્કાના અર્થ કરવા માટે વિદાના સર્વદા તત્પર રહેતા. આ સમૃદ્ધ સભાગૃહમાં દીન બંગભાષાના કઈ રીતે પગ-પેસારા થયા તે એક જાણવા જેવા પ્રશ્ન છે.

મુસલમાનાએ બંગાળા જત્યા એ જ બંગભાષાના આ સૌભા-ગ્યનું ખરૂં કારણ છે.

મુસલમાના ધરાન, તુરાન વગેરે ગમે તે દેશમાંથી બલેને આવ્યા, પણ બંગાળામાં આવી તેઓ સંપૂર્ણ બંગાળી થઈ ગયા. મસ્જિદની પાસે દેવમંદિરાના ઘંટા વાગતા; મહારમ, ઇદ વગેરે ઉત્સવની સાથે દુર્ગોત્સવ, રાસ, દાલાત્સવ વગેરે ઉજવાતા; તેઓના કાનમા રામાયણ અને મહાભારતનાં ભવ્ય વર્ણના ચકલે ચકલે અથડાતાં; આ વધાની અસરથી તેઓને હિંદુઓના ધર્મ, આચારવિચાર વગેરે જાણવાની બહુ જિન્નાસા થઈ.

ગૌડના પાદશાહાેના આશ્રય નીચે હિંદશાસ્ત્રોનાં ભાષાંતર શરુ થયાં. નસીરખાંએ ઇ. સ. ૧૩૨૫ સુધી રાજ્ય કર્યું; તેના અમલ ૪૦ વર્ષ ચાલ્યો. આ પાદશાહે મહાભારતનું ભાષાંતર કરાવ્યું હતું એમ પરાગલખાંની આત્રાથી થએલા તે જ ગ્રંથના એક ખીજા ભાષાંતર પરથી જણાય છે. કવિ વિદ્યાપતિએ પણ નસીરખાંની તથા 'પ્રભ ગ્યાસદ્દીન સલતાન'ની પ્રશંસા કરી છે. આ નસીરખાં પ્રેમ વિષયક પદાના બહુ શાખીન હતા. કૃત્તિવાસી રામાયણ પણ ગૌડેશ્વરની આત્રાથી જ રચાઈ હતી. આ ગૌડેશ્વર તે 'રાજા ગણેશ' હોવા જોઇએ. તાપણ ભાષામાં શાસ્ત્રગ્રંથાના અનુવાદ કરવાના રિવાજ તા મુસલમા-નાએ જ શરૂ કર્યો એ નક્કી છે. કૃત્તિવાસે કરેલું ગૌડેધરની સભાનું વર્ણન અમાત્યની 'ખાં' ઉપાધિ પરથી મુસલમાની પ્રભાવવાળું જણાય છે. મુસલમાન પાદશાહાેએ જ માલાધર વસુને ભાગવતના અનુવાદ કરવાનું કામ સાંપ્યું હતું અને તેણે ભાગવતના દશમ અને એકાદશ રક ધનું સુંદર ભાષાંતર કરી 'ગુણુરાજખાં' ની પદવી મેળવી હતી. હુસેનશાહના વખાણનાં પદેા ઘણાં પ્રાચીન પદેામાં મળી આવે છે. તેના સેનાપતિ પરાગલખાંએ પૂર્વ ખંગાળાના નાેયાખાલી જિલામાં આવેલું પરાગલપુર નામનું ગામ વસાવેલું છે. તેમાં એના વંશજો અત્યારે હયાત છે. આ પરાગલખાંની આત્રાથી કવીન્દ્ર પરમેશ્વર નામના કવિએ સ્ત્રીપર્વ સુધીના મહાભારતનું ભાષાંતર કર્યું હતું. તેના પુત્ર છુટીખાંની આત્રાથી શ્રીકરણ નંદી નામના કવિએ અશ્વમેધ પર્વાના તરજામા કર્યા હતા.

આ ખધા તરજીમાં પરથી જણાય છે કે રાજકાર્ય પુરૂ થયા ખાદ મુસલમાન પાદશાહા પાતાના મિત્ર સાથે હિંદુશાસ્ત્રોના બંગાળી અતુવાદ સાંભળવા ખેસતા. કવિ આલવાલે આરાકાનના રાજાના મુખ્ય અમાત્ય 'માગન ઠાકુર' ની આત્રાથી પાતાના પ્રખ્યાત પદ્માવતી કાબ્યના અતુવાદ કર્યા હતો. આ 'માગન ઠાકુર' જતે મુસલમાન

હતા. એ જ રીતે સુલેમાન નામના એક સાદાગરે ફારસી વાર્તાના એક પુસ્તકના અનુવાદ કરાવ્યા હતા; દાલત કાજ નામના એક કવિએ ફ્રાઈ એક પાદશાહના આશ્રય મેળવી 'લાર ચંદ્રાણિ' નામનું કાવ્ય રચ્યું હતું. આવાં અનેક ઉદાહરણા આપી શકાય.

આ રીતે મુસલમાન પાદશાહા અને ધનવાન માણુસાનું કુત્-હલ મટાડવા ખાતર રાજદારમાં પેસવાની દીન બંગભાષાને પરવાનગી મળી હતી. ગોંડેશ્વરની માનીતી ભાષાનું જમીનદારા અપમાન કરી શક્યા નહિ. તેઓ પણ પાદશાહનું અનુકરણ કરવા લાગ્યા. ધ્રાહ્મણ પંડિતા પણ હવે બીજો કંઈ ઉપાય ન જોતાં એ ભાષાની સેવામાં મશગુલ બની ગયા. આમ હાથીદાંત સુવર્ણમંડિત થઈ શાબે તેથી પણ વધારે ધન અને ત્રાનના એકત્ર સંગમથી બંગભાષા શાબવા લાગી.

હવે વાંચકાતે સમજાશે કે આ પ્રકરણને 'ગૌડ યુગ' નામ -આપ્યું છે એ વાજખી છે.

અનુવાદ શાખાઃ કૃત્તિવાસઃ કૃત્તિવાસી રામાયણની મળી આ-વેલી પ્રાચીન પ્રતાે પરથી બંગાળી સાહિત્ય પરિષદે શ્રીયુત હીરેન્દ્રનાથ દત્ત પાસે કૃત્તિવાસી રામાયણના ઉત્તરકાંડનું સંપાદન કરાવ્યું છે. આ પ્રત બસો વર્ષથી વધુ જીની લાગતી નથી.

પ્રચલિત કૃત્તિવાસી રામાયણના લંકાકાંડ કૃત્તિવાસના લખેલા જણાતા નથી; કદાચ તેમ ન હાય તાપણ એ કાંડમાં કૃત્તિવાસ અને કવિચંદ્રની કવિતાનું મિશ્રણ તા અવશ્ય થઈ ગયું લાગે છે. કેટલીક પ્રાચીન હસ્તલિખિત પ્રતામાં 'અંગદનું દૌત્ય' નામની કવિ-તાને છેડે કવિચંદ્રનું નામ મળી આવે છે. તરણીસેનના યુદ્ધની કથામાં પણ તેનું નામ કાઈ કાઈ પ્રતામાં માલમ પડે છે.

કૃત્તિવાસ શાસ્ત્રગ્ર પંડિત હતો. તે રામાયણનું ભાષાંતર કરતાં વાલ્મીકિને શા માટે છેાડી દે છે તેનું કારણ સમજાતું નથી. ત્રિપુરા,

શ્રીહદ વગેરે સ્થળેથી જે પ્રતા મળી આવે છે તેમાં વીરબાહ, તરણી-સેન વગેરેનાં યુહો, રાક્ષસોની મેદાન પર રામની સ્તુતિ, અને રામે કરેલી ચંડીપૂજાનાં વૃત્તાંતા નથી. એ અનુવાદા કેટલેક અંશે વાલ્મીકિને મળતા આવે છે. પૂર્વ બંગાળા અને પશ્ચિમ બંગાળામાં મળી આવતી પ્રતા પરથી એટલં સાબીત થાય છે કે એ બધી પ્રતાના રચનાર એક જ 🕏. પરંતુ પશ્ચિમ બંગાળાની પ્રતામાંની કેટલીક લીટીઓ, કેટલાંક ં આખ્યાના પૂર્વ ભંગાળાની પ્રતાેમાં નથી. રાવણના પુત્ર વીરુખા<u>હ</u> ધાયલ થાય છે, તે રામને દંડવત પ્રણામ કરતા વિનવે છે કે 'એન રામ, ચરણુકમલને વિષે આ દાસને સ્થાન આપા. હું રાવણુના પુત્ર <sup>ત્</sup>ર્જું એમ માની દયા નહિ કરાે તાે આપના દયામય નામને કલંક લાગશે. ' આવી રાક્ષસી વૈષ્ણવ બક્તિ પૂર્વ ખંગાળાની પ્રતામાં નથી. આ એક ગૃઢ પ્રશ્ન છે કે આવાં આવાં વચના ને આખ્યાના એ પ્રતામાં શા માટે નથી? દીનેશ ખાય કહે છે કે શાક્ત અને વૈષ્ણવ ધર્મે ભંગાળાના સાાહત્યને પુષ્ટ કરવામાં નાના પ્રકારની મદદ કરી છે અને આ રામાયણામાં પણ એ ધર્મવાળાઓએ પાતપાતાને અતુકૂળ મંતવ્યા દાખલ કરી દીધાં છે. વૈષ્ણવાએ રાક્ષસા પાસ રામની સ્તૃતિ કરાવી છે અને શાક્તાએ રામ પાસે ચંડીપૂજા કરાવી છે. આવી દીનતા વાલ્મીકિએ ક્રાેઇ પણ સ્થળે કલ્પેલી નથી. વીરખાહું કેવળ રામલહ્મણને જ વંદન કરતા નથી પણ રામના અધા કપિએાને પણ વંદન કરે છે. આ કપિએા ચૈતન્યદેવના હજીરિઆએાની પૈંડે દેવોના અવતાર તરીકે સ્વીકારાયા નથી એ જ નવાઈ છે. ત્યાર પછી રાવણની ઉક્તિઃ 'મેં દુરાચારીએ આ ભારતભૂમિમાં જન્મી જે પાપા કર્યા છે તેના પાર નથી. હે દયામય, મારા અપરાધ ક્ષમા કરા. એમ વીસે હાથ જોડી રાવણ કહેવા લાગ્યાે. ' રાવણની આ પ્રાર્થના ૈચૈતન્યદેવ પાસે જગાઈમાધાઈ નામના બે દુષ્ટાની પ્રાર્થના યાદ ચ્ચાણે છે. લેખક વૈષ્ણવતામાં એટલા ખધા તન્મય **થ**ઈ ગયા **છે.** કે રાવણના જન્મ હિંદમાં થયા નહાતા એ પણ વિસરી **ગયા છે.** 

આ કરતાં પણ વધારે તરણીસેનના ચરિત્ર પર વૈષ્ણવાેએ હાથ ચલાવ્યા છે. તે રીતસર ભેખધારી ખની લડાઈ કરવા જાય છે. ગંગાની માટીથી લખેલું હરેકુખ્ય નામ કંઇક રૂપાંતરિત થઈ રામનં નામ ધારણ કરે છે. 'શરીર પર અને રથની ચોમેર રામનું નામ લખેલું છે. તરણીસેનની આવી બક્તિ જોઈ કપિએા ખડખડ હસે છે.' હસવા જેવું તાે છે જ. આવાે માણસ યુદ્ધે ચઢે એટલે હરકાેઈ માણસતે હસવું આવે જ. ત્યારપછી તરણી રામના શરીરમાં વિશ્વરૂપ દર્શન કરે છે. અહીં રામાયણે ભાગવતનું રૂપ ધારણ કર્યું છે. રામ રાક્ષ-માની ભક્તિ જોઈ કાઈ કાઈ વેળા રડી પડે છે, કાઈ વેળા તેને **આ**શીર્વાદ આપે છે. છતાં ભક્તો એવા **છે** કે આશીર્વાદ આપતા ગાસ્વામી પર ખાણાના વરસાદ વરસાવે છે. આ બધું વાંચતાં રામાયણનું યુદ્ધ એક માેટા ભજનુશીર્તનના અખાડા હાય એવા ભાસ થાય છે. ગમે તેમ હેા પણ આવે! ફેરફાર બંગાળીઓતે અનુકૂળ તીવડ્યો એ તા નક્કી. તેએાના ઘરમાં હથિયારા તા કટાઈ ગયાં હતાં. ચક્ષજલ હવે મુખ્ય આયુધ તરીકે કામ કરતાં હતાં. માટે બંગાળી રામાયણમાં યુદ્ધક્ષેત્ર પર એ આયુધનાે ઉપયાગ થતાે જોઈ હસવાની કંઈ જરૂર નથી. રામાયણ આ રીતે ફેરવાઈ ગઈ હેાવા છતાં તદ્દન વિકૃત ખની ગઈ છે એમ માની તેને તરછોડવાની જરૂર નથી. જો કે વીરભાહ જેવા પરાક્રમી રાક્ષસ રામની સ્તૃતિ કરે એ રાક્ષસોની વીરતાને ધોકા પહેાંચાડે છે તાેપણ એ ઘટના તે જમાનાના અંગાળી જીવનની મૂળ નીતિનું ઉલંઘન કરતી નથી. વૈષ્ણવનીતિ એ જમાનામાં સર્વત્ર ફેલાઈ રહી હતી. એણે રામાયણ અને મહાભારતના અનુવાદાને પણ પાતાના સપાટામાં **લીધા હતા. માટે** એ પરિવર્તન અંગાળીઓના સ્વભાવ વિરુદ્ધ નહોતું. ત્રિપરા વગેરે સ્થળે મળી આવેલી પ્રતામાં એવા સંભવ નહાતા માટે તે તરફ કેવળ રામાયણની જ નહિ પણ બીજી પ્રતાે પણ વિકૃત મળી આવતી નથી. ત્યાંની પ્રતામાં કેવળ શખ્દગત કેરકાર સિવાય વિગતાતા કેર નથી.

હવે કત્તિવાસી રામાયણ અને વાલ્મીકિ રામાયણ વચ્ચે કેટલું સામ્ય છે તે જોઇએ. એટલું તા નક્ષી કે કત્તિવાસે વાલ્મીકિનું શબ્દશ: ભાષાંતર કર્યુ નથી. એટલું જ નહિ પણ વાલ્મીકિનું પ્રતિબિંબ પણ કત્તિવાસમાં ઉતર્યું નથી. વાલ્મીકિમાં રામચંદ્ર દેવતા નથી પણ દેવ જેવા છે: આ રામચંદ્ર માનુષી શક્તિ અને વીર્યની અધિકતા વહે વારંવાર દેવ જેવા જણાય છે, ત્યારે કૃત્તિવાસી રામાયણમાં રામ ભક્તના આરાધ્ય દેવ છે, તુલસીચંદન અર્ચિત મૂર્તિ છે. તે ઢામળ કરપત્સવના ઇસારાથી સૃષ્ટિ, સ્થિતિ ને લય કરવાને શક્તિમાન છે. તે ખંસીધારીના ભાઈ છે, આંખમાં આંસુ સમાતાં નથી, ભક્તાની ભક્તિથી ભાવવશ થઈ યાેજેલું બાણ પાધું ભાથામાં મૂકે છે અને રડી પડે છે. મૂળમાં કૌશલ્યા વનમાં ગએલા પુત્રને યાદ કરતાં સુમંત પ્રત્યે જે વચતા ઉચ્ચારે છે, તેમાં રામનાં હાથતે વજ જેવા કઠાેર કહેં છે, ત્યારે કૃત્તિવાસને એ વિશેષણ તજ દેવાનું મન થાય છે એ કેટલી બધી ભીરતા! શાર્ય એ જ પ્રુરુષોનું સાદર્ય છે, કમનીયતા નહિ. મૂળ રામાયણમાં રામની ભય કર મૂર્તિ જોઈ મારીચ થરથર કું પે છે. વિરહી રામચંદ્ર ગાદાવરી તીરે આવી રહેલાં વૃક્ષાદિને સીતાના સમાચાર પૂછે છે છતાં જવાય મળતા નથી એટલે પાતાના વિશાળ ધનુષ્ય પર ખાણ ચઢાવી જરા, વ્યાધિ કે મૃત્યુના ભયંકર વેશે પ્રકૃતિના સંહાર કરવા તૈયાર થાય છે. આ ક્રોધમાં ભવિષ્યમાં થનારા રાક્ષસોના સંહારનું રમણીય સૂચન થયું છે. કૃત્તિવાસ આવી આવી ળાખતા **લીની સંકેલે છે.** મૂળમાં દારવામાં આવેલું પ્રાકૃતિક વર્ષાન કત્તિવાસમાં જણાતું નથી. પરંતુ રામ અને લક્ષ્મણના સ્તેહ, કૌશલ્યાના શાક, સીતાની (ક્ષાત્રતેજ કે બ્રહ્મચર્ય નહિ) ગૃહવધૂના જેવી લજ્જશીલ પ્રકૃતિ ઇત્યાદિ કદાચ મૂળ કરતાં પણ વધારે સુંદર રીતે કૃત્તિવાસે રજા કર્યા છે. તે ઉપરાંત જો પશ્ચિમ બંગાળાની પ્રતાને સપ્રમાણ માની લેવામાં આવે તેા કૃત્તિવાસની ખીજી વિશેષતાએામાં રામચંદ્રની વૈષ્ણવી કામળતા, ભક્ત પરની દયા વગેરેના સમાવેશ કરી શકાય.

કૃત્તિવાસે આ વિશેષતાઓની રેખા માત્ર દારી છે. તેનાં ઝળહળતાં ચિત્ર વૈષ્ણવપદાવલી સાહિત્યમાં નજરે પડે છે.

ભંગાળીઓના પોતાના વિચાર મુજબ આમ ફેરવાર્ક ગએલી છતાં કૃત્તિવાસી રામાયણ એક અપૂર્વ ગ્રંથ છે. અતિ ક્ષેાના વેપારી પણ અર્ધી રાત સુધી નાના સરખા ક્રોડીઆમાં તેલ પુરી આ રામાયણ વાંચે છે.

કૃત્તિવાસીમાં પાર્ઠફેર માટે લહીઆએા જ જવાબદાર છે. વળી એ લહીઆએા પણ શબ્દના ફેરફાર સિવાય બીજો વિષયગત ફેરફાર કરતા ન હેાવાથી જનસમાજને તાે તેથી પ્રાયદા જ છે. કારણ કે જનસમાજના માટા ભાગ જીના અપ્રચલિત શબ્દાથી અજાણ હાય છે.

ખરી રીતે જોતાં આવું પરિવર્તન પરિતાપજનક નથી. આવા ક્રેસ્કારથી જ આ ૫૦૦ વર્ષનું જીનું પુસ્તક આજે સર્વત્ર લેોકપ્રિય થઈ રહ્યું છે. અંગ્રેજીમાં ચાેસરની કવિતા કેટલા વાંચે છે! તાેપણ તે સમયની ભાષા માટે એકાદ જીની પ્રતની જરૂર મનાય ખરી.

રામાયણ સિવાય કૃત્તિવાસે ખીજાં પણ પુસ્તકા લખ્યાં છે.

વાલ્મીકિ અને કૃત્તિવાસ વિષે ચર્ચા કરતાં બાખુ દીનેશચંદ્ર સેન એવું બતાવવાના પ્રયત્ન કરે છે કે વાલ્મીકિની પહેલાં પણ હિંદમાં રામાયણનું આખ્યાન પ્રચલિત હતું. તેમાં રાવણની સાથે એ ઉપાખ્યાનને કંઈ સંબંધ ન હતો; વળા દક્ષિણની કેટલીક ગાયાઓમાં દ્રાવિડ જાતિના વીર રાવણ નાયક રૂપે કલ્પાએલા છે. 'લ કેશ્વર સ્ત્ર'માં તે ખુહ સાથે અનેક તર્ક વિતર્ક કરી છેવેટ તેના શિષ્ય બને છે, એમ કહ્યું છે. જૈન રામાયણમાં લખ્યું છે કે એણે યાગસાધના કરી એટલા બધા વિજય પ્રાપ્ત કર્યા હતાં કે પંચબૃત તેને વશ હતાં. બનતાં સુધી વાલ્મીકિની પહેલાં ઉત્તરહિંદના રામનાં ગીતા અને દક્ષિણ હદની રાવણગાથા એકત્ર કરવામાં આવી. બૌહ અને જૈન ધર્મ ગુરુઓને હદુઓએ દરયુર્પે વર્ણવી જે મિશ્ર ગાયા ઉત્પન્ન કરી તેના પર

વાલ્મીકિની પ્રતિભાએ અપૂર્વ ઇમારત ચણી. નવાઈની વાત એ છે કે વાલ્મીકિની પહેલાનાં રામાયણનાં ઉપાખ્યાનાની અસ્ત પામતી સ્મૃતિ **ખંગાળી રામાયણમાં મળી આવે છે. જે કથાઓ આખા હિંદમાં** ૈકેલાઈ રહી હ**તી, જે** વૃદ્ધ વાલ્મીકિના ધાળા વાળને *ટ*ર્પી જઈ પ્રાચીનતાના દાવા કરે છે, તેના આબાસ આ મંગાળા રામાયણમાં મળી આવે છે. રાવણ અને હતુમાન સંબંધીનાં વૃત્તાંતામાં આ ખાસ દર્શિએ પડે છે. વળી ખીજી નવાઇની વાત એ છે કે અગીઆરમી તે ખારમી સદીમાં યુરાપમાં પ્રચલિત અનેક આખ્યાના સાથે આ બંગાળી રામાયણની કેટલીક કથાએા ખહુ મળતી આવે છે. ગેલિક દેવતા ખેલાર સાથે ભરમલાયનનું ચરિત્ર અદ્ભુત રીતે મળતું આવે છે. બેલાેરની એક આંખમાં એવા ચમતકારિક ગુણ હતા કે તે જેના પર નજર કરતા તે બળીને ખાખ થઈ જતા. તે હંમેશાં આખ ચશ્મા વડે ઢાંશ રાખતા અને લડાઈ વેળા ચશ્મું ખસેડી શત્રુ પર દષ્ટિપાત કરતા. ભરમલાચન પણ એવી ચમતકારી આંખને ચામડાના કકડા વડે ઢાંડ્રા રાખતા અને લડાઈ વખતે કકડા ખસેડી શત્રુ તરફ નજર કરતા. આ ગેલિક ઉપાખ્યાનામાં લુડ રાજાના રાજ્યમાંના એક ચારના વાત છે. ે<mark>તે ખરાખર મહીરાવણની માફક જ મંત્રનાં ખળ વડે બધા લાેકોને</mark> ્ઉંઘમાં નાખતો.<sup>૧</sup> આ ભરમલાેચન અને મહીરાવણ<u>ન</u>ું વૃત્તાંત કાેઈ પણ સંસ્કૃત પુસ્તકમાં હાય એવું જણાતું નથી. યુરાપ અને હિંદ વચ્ચે આ -આદાનપ્રદાન ક્યારે ને કેવી રીતે થયું તે બરાબર સમજાતું નધી.

કૃત્તિવાસની પાતાના આત્મવૃત્તાંત વિષેની એક જીના કવિતા મળી આવી છે. તેમાં તે પાતાની જન્મતિથિ 'આદિત્યવાર, શ્રીપંચમા,

૧. Celtic Myth and Legend, by Charles Squire P. 49, 379. આ વિષે વિશેષ હર્કાકત ખાસુ દાનેશચંદ્રના 'ખંગાળી રામાયણો' નામના અંગ્રેજી પુસ્તકમાં છે.

પૂર્ણુમાધમાસ 'એમ આપે છે. પણ 'પૃર્ણું' ને બદલે 'પુણ્ય'પાદ ખરા છે એવું સાબીત થતાં તેની જન્મ સાલ માટે એ કવિતાનાં આતર પ્રમાણ પર આધાર રાખ્યા સિવાય છૂટકા નથી.

કત્તિવાસના મૂળ પુરુષ નૃસિંહ એાઝા બ ગદેશમાં ચએલી ઉથલ-પાયલ વેળા કુલિયા આવી રહ્યા. આ ઉથલપાથલ સોનારગાંવના હિંદુ રાજાતા ધ્વંસ અતે મુસલમાન પ્રભાવતા અભ્યુદય સૂચવે છે. શમસુદ્દીન ક્રિરાજશાહે હિંદસ્વાધીનતા નષ્ટ કરી ઇ. સ. ૧૩૦૨ થી ૧૩૨૨ સુધીમાં પૂર્વ બંગાળામાં રાજ્ય કર્યું. એ વખતે તુર્કી ગાજી જાકરખાં– જે પહેલાં હિંદ ધર્મીના ભયંકર શત્રુ છતાં પછીથી હિંદ ધર્મ પ્રત્યે એટલા બધા અનુકૂળ થઈ રહ્યો હતા કે સંસ્કૃતમાં 'ગંગાસ્તાત્ર' લખા પ્રસિદ્ધિ મેળવી હતી- ૨૪ પરગણામાં રાજ્ય કરતા હતા. આથી **તે અરસામાં કુલિયા ગામમાં નરસિંહ એાઝા સુખેથી રહી** શક્યા હૈાય 🔊 સંભવિત છે. કૃત્તિવાસના નવમા પુરુષ ખલ્લાલ સેનની સભામાં મભાષંહિત હતા. બલ્લાલ સેન ઇ. સ. ૧૧૬૭માં રાજ્ય કરતા હતા. એટલે કત્તિવાસના જન્મકાળ ચૌદમી સદીની આખરમાં માની શકાય. વળી ઇ. સ. ૧૮૪૬ માં ચૈતન્ય દેવના જન્મ થયા. તેની પહેલાં અદ્ભૈતાચાર્ય થઈ ગયા. તેઓના સમયમાં કૃત્તિવાસ જીવતા હોત તા તેના વિષે તેઓએ કંઇક લખ્યું હોત એ સ્વાભાવિક છે. ચૈતન્ય દેવ ક્લિયા ગયા હતા છતાં તે વિષેની હકીકતમાં કત્તિવાસનું નામ આવતું નથી માટે એમ માની શકાય કે તે વેળા કૃત્તિવાસને ઘણાં વર્ષો થ**ઈ**ે ગયાં હશે. કૃત્તિવાસી રામાયણની અરણ્યકાંડની એક પ્રાચીન પ્રતમાં જણાવેલું છે કે એ કાંડ લખતી વેળા કવિ રાગથી નંખાઈ ગયા હતા. માટે તે દીર્ઘાયુષી હોય એમ મનાતું નથી. આ બધાં કારણોને **લીધે** કૃત્તિવાસ પંદરમી સદીની શરુઆતમાં મરણ પામ્યાે હાય એ. મંભવિત છે.

કૃત્તિવાસ જે સભાનું વર્ણન કરે છે તે કાેઈ હિંદુ રાજાની

સભાતે જ લાગુ પડે છે. રાજાના ખધા અમલદારા અને પ્રધાન હિંદુ છે. રાજા સંસ્કૃત શ્લોક સમજી શકે છે. કવિના સતકાર ચંદનની માળા વહે થાય છે. વળા વર્ણન પરથી જણાય છે કે તે કોઇ પ્રતાપી રાજા હતો. નવ દોઢી પાર થયા ખાદ સુવર્ણના રાજદંડધારી રાજદ્દત તેને રાજસભામાં લઈ જય છે. ત્યાં તે મોટે અવાજે તેનું આગમન જાહેર કરે છે. કૃત્તિવાસને રાજાની આદ્યા માટે સિંહદાર આગળ ઘાલાં પડે છે. સચિવા કવિને કહે છે કે ગોર્કેશ્વર જેને માન અપિ છે તેની કૃતિ આખા અંગાળામાં ફેલાયા સિવાય રહેતી નથી. આ ખધાં વર્ણન પરથી જણાય છે કે આ રાજા કાઈ સાધારણ જમીન-દાર નહોતા. છતાં એ સભામાં 'ખાં' ઉપાધિધારી જનાની હાજરી જોતાં તદ્દન મુસલમાન પ્રભાવ વિનાની એ સભા હાય એવું પણ જણાનું નથી. મુસલમાના આવ્યા પછી એક 'રાજા ગણેશ' જ આવા પતાપી રાજા થઈ ગયા છે. તેણે ઇ. સ. ૧૩૯૮ થી ૧૪૦૮ સુધી રાજ્ય કર્યું હોવાથી ઇ. સ. ૧૩૮૦ તે અરસામાં કવિના જન્મ થયા માનીએ તો કંઈ ખાંદું નથી.

કૃત્તિવાસને જે દિવસે રાજાએ માન આપ્યું તે દિવસ રાજધા-નીમાં ધન્યવાદના પોકારા થયા હતા. તે પાકારા હજા શંભ્યા નથી. અંગસાહિ યનું એ એક શુભ મુદ્ધર્તા હતું. કૃત્તિવાસે રાજાનું કંઈ પણ દાન સ્વીકાર્યુ નહોનું. તેણે કેવળ ક્રીર્તિ માગી હતી. એ ક્રીર્તિ આજે પાંચસા વર્ષથી તેને મળતી આવી છે. કૃત્તિવાસે મુખટિ વંશની ક્રીર્તિ વધારી છે. તે વંશનાં કવિએ બહુ વખાણ કર્યા છે. તે વંશના કાર્કિ કાઈની ક્રીર્તિ તો ઠેઠ બનારસ સુધી ગવાતી હતી; ક્રોઇને ગોડેશ્વરની પ્રસાદી તરીકે ઘોડા, મૃત્યવાન પાશાક અને રાજસન્માન મબ્યું હતું; ક્રોઇ માર્કન્ડેય જેવા શાસ્ત્રન્ન અને ત્યાસના જેવા ઋષિતલય ચરિત્રવાન હતા; અને ક્રોઇ અમાસના મિત્રા તરીકે ઉચામાં ઉચા આસને વિરા-જ્યા હતા; પરંતુ એ વંશના મુગટમણિ તો કૃત્તિવાસ પાતે જ છે. તેણું આ લોકોનાં કીર્તાન ન કર્યા હોત તા અત્યારે તેને કે ાણુ એ ાળ-ખતું હોત! એટલું જ નહિ પણ જે ગોંડે ધરની સભામાં કૃત્તિવાસે ચરણ મૂક્યાં હતાં તે કે ાણ છે એ જાણવાને પણ અત્યારે બંગાળી પ્રજા શા માટે આકુલવ્યાકુલ થઈ રહી હોત! એ કેદારખાંને ધન્ય છે કે જેણે કવિને ચંદનની માળા પહેરાવી, એનું અભિનંદન કરી, પાતાના હાથને પવિત્ર કર્યા. અને એ ગોંડે ધરને પણ ધન્ય છે કે જેણે કવિને રામાયણ લખવાનું કહી બંગાળાનું અતિ હિત સાધ્યું.

અનંત રામાયણ: કૃત્તિવાસ પછી જેટલી રામાયણા રચાઇ છે તેમાં અનંત રામાયણ સૌથી વધારે પ્રાચીન છે. તેની પ્રત વલ્કલ પર લખેલી મળા આવી છે. તે અતિ જીર્ણ દશામાં હતી, તેનાં છેવ-ટનાં કેટલાંક પાનાં ફાટી ગયાં હતાં, માટે તેને! સમય નક્ષી કરવાનેષ કંઈ ઉપાય રહ્યો નહોતાે. વલ્કલમાં લખેલી અને બહુ જીની લાગતી હોવાથી એ રામાયણ પ્રાચીનતાઓના દાવા રજા કરે છે. વળા તેની ભાષા પણ બહુ જાની છે. પણ એ સાધન બહુ ખાત્રીપૂર્વકતું ન ગણાય. ગામડાંમાં અત્યારે પણ પ્રાચીન શબ્દો વધારે વપરાય છે અને શહેરમાં વસનારા ક્રાઈ વિદ્વાન એ બાષામાં લખાએલાં આધુનિક પુસ્તકને પ્રાચીન બૌદ્ધયુગનું દરાવવા મથે તેા અનાયાસે તેમ કરી શકે છે. પરંતુ ખીજાં પ્રમાણાને અભાવે તે સાધન સ્વીકારવું પડે છે. એ રામાયણની ભાષા બહુ અઘરી અને પ્રાચીન છે એ તેા નક્કી. તે કેટલી જુના છે એ ખરાખર નક્કી થઈ શકે તેમ નથી. બાય, દીનેશચંદ્ર સેન તેને ચારસાે વર્ષથી વધારે જાની માનતા નથી. પ્રથકાર સંબંધી એક અક્ષર પણ પુસ્તકમાંથી મળતાે નથી.કેટલાક શબ્દાે પરથી જણાય છે કે ગ્રાથકાર શ્રીહૃદ કે તેની આજાબાજીના કાઈ ગામમાં રહેતા હશે. 'ચ' તે ખદલે 'છ' વાપરવા એ શ્રીહદ્વાસીઓનું ખાસ લક્ષણ છે. આ રામાયણમાં 'ચરણ' તે ખદલે 'છરણ', 'વચન' તે ખદલે 'વછન' વગે≹ શ્રુષ્ટા નજરે પડે છે. તે સિવાય બીજા પણ કેટલાક શબ્દા શ્રીહદ્રની ભાષાનું સ્મરણ કરાવે છે. વળી હિંદી શખ્દા સાથે પણ આ રામા-

યશુના કેટલાક શખ્દા મળતા આવતા હાવાથી લેખક ભંગાળાની વાયત્મ સરહદ પરના ગામહાના હાય એ પણ સંભવિત છે. હાલમાં કાઈ એક પાચીન પ્રતના શાધકે તેને આસામી ઠરાવ્યા છે. અને બાળુ દીનેશ-ચંદ્રને આસામી ભાષાના કવિને બંગાળી સાહિત્યના ઇતિહાસમાંથી રદ કરવાનું લખ્યું છે. પણ બાળુ દીનેશચંદ્ર આસામી ભાષાને બંગભાષાનું જ પ્રાદેશિક રૂપ માનતા હાવાથી આસામના બીજા જીના કવિઓને પણ બંગ બાપાના ઇતિહાસમાં સ્થાન આપવા તૈયાર છે. તેઓ કહે છે કે આસામમાં બહુ થાડા સમય પહેલાં બંગભાષા અને લિપિના અધિકાર નષ્ટ થયા છે.

અનંત રામાયણની ભાષા અધરી હોવાયી તેનાં એકાદ બે પૃષ્ઠો વાંચતાં જ કંટાળા આવે છે. પરંતુ કેટલીક વેળા જેમ અડચણ વધારે તેમ આનંદ પણ વધારે પ્રાપ્ત થાય છે; જેમ ઉદ્યમ મહાન તેમ તેના કળરૂપે થનારી આત્મત્તિ પણ મહાન હોય છે. આવાં પુસ્તકા વાંચ-નારતે પણ શ્રમના બદલા મળી રહે છે.

અનંત નામના કાઈ કવિએ આ પુસ્તક રચી પાતાના નામા- લ્લેખ કરતી વેળા પાતાને મૂર્ખ, મહામૂઢ ઇત્યાદિ વિશેષણાથી નવા- જ્યા છે. છતાં કવિ સંસ્કૃત ભાષાના અભ્યાસી હોય એવી નિશાનીએ તેના ગ્રંથમાંથી ઠેકઠેકાણે મળી આવે છે. આ રામાયણ લખવામાં કવિએ વાલ્મીકિ અને અધ્યાત્મ રામાયણના આધાર લીધા છે. વળી મહાનાટકની પણ તેના પર છાયા પડી છે. તે વાગાડ બરથી પાતાની કવિતા ક્લિષ્ટ બનાવતા નયી; રૂપવર્ણનની બહુલતાથી પાત્રનાં ચારિત્રને ખગાડી મૂકતા નથી. અનુવાદ મૂળને અનુસરતા થયા છતાં મૂળના વર્ણનને કેટલીક જગાએ ટુંકની નાખ્યું છે; સંસ્કૃત વિશાળતાને સંક્ષિપ્ત કર્યા છતાં અનુવાદમાં રસ જાળવી શકયા છે, એ તેની બહાદ્વી કહેવાય. એ પ્રથ અધરા, અપરિચિત શબ્દાથી ભરપૂર છતાં ડુંકા અને કવિત્વપૂર્ણ છે.

અનંત રામાયણ, પરાગલી મહાભારત વગેરે શ્રંથા બંગભાષાનાં અમૂલ્ય રત્તા છે. આ પુસ્તકાના રચનારાઓએ બંગભાષાને ઘડી છે, સંસ્કૃત શબ્દાના સાદર્યથી સજાવી છે, ઢેકાઢળીઆવાળી જમીનને ખેડી સપાટ બનાવી છે અને એ ખેડાણ જમીન પર અત્યારે કળકુલ-પત્રાહિયી શાભતું બંગસાહત્ય કાલી રહ્યું છે.

અનુવાદ શાખાઃ ૪૫૦ વર્ષ પહેલાં રામાયણના પહેલાં અનુવાદ થયા, અને ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં કાશીદાસે મહાભારતના અનુવાદ કર્યા. આ દાઢસા વર્ષના ગાળામાં કાઇએ મહાભારતના અનુવાદ કર-વાના પ્રયત્ન કર્યા હોય એ સ્વભાવિક છે. આવી કલ્પનાને આધારે ખાપ્ય દીનેશચંદ્ર જીના અનુવાદા ખાળવા મંડી પડ્યા હતા. એ કાલ્પનિક માન્યતા મળી આવેલાં અસંખ્ય પુસ્તકોએ સત્ય દરાવી. સંજય, કવીન્દ્ર, નિત્યાનંદ, રામેશ્વર વગેરેએ રચેલાં મહાભારતની સંપૂર્ણ પ્રતા તેમને મળી આવી છે.

કવીન્દ્રનું મહાભારત હુસેનશાહના વખતમાં લખાયું છે, માટે તે ૪૦૦ વર્ષનું જીનું ગણાય. કવીન્દ્રે કરેલા ઉલ્લેખ પરથી ભાળ કાઢતાં એથી પણ જીનું મહાભારત મળી આવ્યું છે. પણ તેની ભાષા કવીન્દ્રને એટલી બધી મળતી આવે છે કે તેની જીદી ચર્ચા કરવાની જરૂર નથી. આ બધાં મહાભારતામાં એટલું બધું મળતાપણું છે કે કે કોઈ ખુહિમાન વાંચનારને એ બધાં કાઈ એક જ મહાભારતના અનુવાદની છાયાઓ હાય એમ જણાય છે. પણ એ પ્રાચીન મહાભારતના અનુવાદની છાયાઓ હાય એમ જણાય છે. પણ એ પ્રાચીન મહાભારતના અનુવાદની છાયાઓને છે! કાઈ આધ્યાત્મિક શક્તિના યાગે મૃત કવિઓના પ્રેતાન્તાઓને બાલાવી તેની જીબાની લીધા સિવાય એ બાયતના ખુલાસો થાય તેમ નથી. તા પણ દીનેશ બાયુ માને છે કે મગધના ભાટા પ્રાચીનકાલથી રાજસભાઓમાં પુરાણાનાં આપ્યાના ગાતા કરતા હતા. અત્યારે પણ શ્રીહિક તરફ ભાટા એ જ કાર્ય કરે છે. પ્રાચીન બંગનાહિત્યમાં પણ આ વિષેતા ઉલ્લેખ છે. તેઓ રામાયણ ને મહાભારતનાં

આખ્યાના જુદા જુદા દેશમાં ગાતા કરતા હતા. માટે જેઓએ મહા-ભારતના અનુવાદ કર્યો, તેઓએ આ પ્રચલિત આખ્યાનાની મદદ લીધી હોય એ સંભવિત છે.

કવીન્દ્રના મહાભારત કરતાં પણ જીનું સંજયનું મહાભારત છે. આ બધા કરતાં જીનું લાગે છે. કવીન્દ્રની જીની પ્રતા સાથે સંજયની પ્રતાં બે ચાર પાનાં બહુ જીની લિપિમાં લખાએલાં મળી આવે છે, તે પરથી એ સ્પષ્ટ જણાય છે કે સંજયના મહાભારત પછી જ કવીન્દ્રનું ભારત પ્રચારમાં આવ્યું હશે. વળી કવીન્દ્ર કરતાં સંજયભારતના પ્રચાર વધારે હતા; તેની પ્રતા સર્વત્ર મળી આવે છે. સંજયના મહાભારતના ભાવાના વિકાસ કવીન્દ્રના મહાભારતમાં નજરે પડે છે. શ્રીકૃષ્ણ પોતાના પ્રતિજ્ઞા તાડી ભીષ્મ સામે લડવા ધસે છે એ સમયનું કવીન્દ્રનું વર્ણન આત સુંદર છે. ત્યારે સંજયે આ અને એવાં બીજાં આપ્યાના અતિ સંક્ષેપમાં ટુંકાવ્યાં છે. સંજયનું વનપર્વ ૧૪ પાનામાં, અનુશાસન પર્વ ૩ પાનામાં, મહાપ્રસ્થાનિક પર્વ ૩ પાનામાં, અને સૌપ્તિક પર્વ ૭ પાનામાં સંપૂર્ણ થાય છે. આ પરથી વૃત્તાંતની સંક્ષિત્ર સતા સિદ્ધ થાય છે. મહાભારત જયારે લોકા સમક્ષ નવી જ વસ્તુ હોય ત્યારે તો આવી સંક્ષિપ્ત રચના જ કાવે.

સંજયના મહાભારતમાં કેટલીય કવિતાઓ બીજા કવિએાએ ધુસાડી દીધી છે. તેઓની કવિતા સંજયની ટુંકી, સરળ અને આડં- ખર વિનાની શૈલીથી જાદી પડી જાય છે. આ રીતે બીજાની કવિતાઓને ઉદરમાં સમાવ્યા છતાં પુસ્તક સંજયને નામે ઓળખાતું આવ્યું છે. કાઈ કાઈ પ્રતાનો તો ધણાખરા ભાગ બીજાએ લખેલા છતાં તે સંજયકૃત 'મહાભારત 'ના નામે પ્રસિદ્ધ છે. નારાયણદેવ અને વિજય- મુપ્તના પદ્માપુરાણની પણ એ જ દશા છે.

આવા ડુંકા અને સરળ મહાભારતની ક્યર્તિ આટલી બધી **હોવાનું** કારણ કદાચ પ્રાચીનતા જ હશે. સંજયનું મહાભારત પ્રાચીન છે, તેના બીજો પણ પુરાવા છે. સંજય પાતાના નામાલ્લેખ સાથે આ પુરતક લખવાનું કારણ લોકો મહાભારતરપી મહાસાગરમાં મુસાકરી કરી શકે એવું દર્શાવે છે. 'મહાભારત અતિ કઠણ છે, સંજય લોકહિત માટે તેના બંગાળા બાષામાં પ્રચાર કરે છે ' એવી મતલખનું વાકય દરેક પાને નજરે પડે છે. વળી 'મહાબારતરપી સાગર અતિ અધકારથી છવાએલો છે. સંજયે બંગાળી કવિતા વડે તેના પર પ્રકાશ પાડયા છે ' વગેરે વચના વાંચતાં જણાય છે કે મહાભારત બહુ કાળ સુધી સંસ્કૃત ન જાણનારાઓ માટે અગમ્ય હતું, તે અગમ્યતા સંજયે દૂર કરી. કૃત્તિવાસ સિવાય બીજા કાઈ કવિએ આવી હડીકત જણાવી નથી. મહાભારતના બીજા અનુવાદા થઈ ગયા હાય તેન આમ લખાય નહિ.

આ સંજય તે મહાભારતવાળા સંજય નથી. તે પાતે જ ' ભાર-તની પુણ્યકથા નાના પ્રકારના રસથી ભરપૂર છે. તે કથા સંજયે કહી ને સંજયે રચી ' કહી એ વાતના ભ્રમ ભાગે છે. તે ભારદ્વાજ ગાત્રના હતા એ સિવાય તેના વિષે ખીજી કંઈ હકીકત મળતી નથી.

સંજયમાં લિપિનૈપુષ્ય નથી. ગ્રામ્ય ભાષા અને જીની વિલક્તિઓ એટલા ખધા મેાટા પ્રમાણમાં વપરાએલી છે કે તેના અભ્યાસી જ એ ખધી અડચણા ટાળા તેનું મહાભારત આદ્યોપાન્ત વાંચી શકે; પરંતુ ભાષા એસી ગયા ખાદ સંજયમાં કવિત્વ રસના ઘુંટડા ઉતારવા જેવું ઘણું છે. તે જમાનામાં હજી બંગાળીઓ કામળ ખની ગયા નહાતા, તેથી વીરસ્સ સંજયની કલમમાંથી સારી પેઠે ઉતર્યો છે. અસંસ્કારી ભાષામાં પણ સંક્ષુખ્ધ ચિત્તના ક્રોધ, અપમાન વગેરે રસના પ્રવાહ ઘોડાના વેગે ધસ્યા જાય છે. દ્રૌપદીનું અપમાન, તે વખતે ઉચાનીચા થતો લીમ, યુદ્ધભૂમિ પર અર્જીનને ખાળતા કર્ણ અને કર્ણનું તેજો- હરણ કરતા શલ્ય ઇસાદિ ચિત્રા સંજયે દ્વભદ્ ઉતારેલાં છે.

કવીન્દ્ર પરમેશ્વર અને શ્રીકરણ નન્દી: ઇ. સ. ૧૪૯૮ થી ૧૫૨૫ સુધા હુસેનશાહે ગાંડ દેશ પર રાજ્ય કર્યું. ચૈતન્યચરિતામૃતમાં લખ્યું છે કે તે પહેલાં સુખુહિરાય નામના કાઈ હિંદુ જમીનદારના તેાકર હતા. એક દિવસ કામમાં ગકલત કરવા ભદલ સુખુહિરાયે તેને કૃટકા માર્યા. હુસેનશાહ ઉચ્ચ કુળના હાવાથી આ અપમાન સહન કરી શક્યા નહિ. તેણે તે નાકરી છાડી દરભારી નાકરી સ્વીકારી. ધીમે ધીમે તે વજીર પદે પહેાંચ્યા અને ઇ. સ. ૧૪૯૮ માં મુજકરશાહ મરણ પામતાં પાતે ગાદીપતિ થયા. ઇતિહાસમાં આ વાત લખેલી નથી છતાં ગ્રંથકાર તેના સમકાલીન હાવાથી આ વાતને ખાટી માનવાનું કંઈ કારણ નથી.

જો કે શરુઆતમાં હુસેનશાહે હિંદુ ધર્મ પર સખ્તાઈ વાપરી હતી, પરંતુ પછીથી તે વધારે ઉદાર ખેને હતો. તે ચૈતન્યદેવને ઇશ્વ-રના અવતાર માનતા હતા. આ વાતમાંના આતશયાકિત ભાદ કરીએ તા પણ એટલું તા ખરૂં જ કે તેને ચૈતન્યદેવ પર સારી આસ્થા હશે. હુસેનશાહના વખતમાં આસામ છતાયું હતું, ચટુગામના મગ લાકો હાર્યા હતા, અને ત્રિપુરાના રાજ્ય તેનાથી થરથરતા હતા. પૃથ્વીના જે કાઈ રાજ્ય બહુ દેશ જત્યા છતાં લાંભા કાળ રાજ્ય કરી શક્યા છે તેને તરવાર કરતાં પ્રેમનું બળ વધારે વાપરનું પડ્યું છે. જે ગુણાને લીધે અકબર પ્રખ્યાત થઈ ગયા, તે જ ગુણાને લીધે હુસેનશાહ પણ પ્રસિદ્ધ થઈ ગયા. અકબરી મહારના માફક હુસના મહાર પણ લીક-પ્રિય થઈ પડી હતી.

આ હુસેનશાહ ભંગ સાહિત્યમાં ભારે રસ ક્ષેતા; જે સભામાં રૂપ, સનાતન અને પુરંદર જેવા સભાસદા હાય તે સભામાં હિંદુ-મુસલમાન એકઠા થઈ હિંદુ શાસ્ત્રની ચર્ચા કરે એ સ્વાભાવિક છે. વિજયગુપ્તના પદ્મપુરાણમાં હુસેનશાહની બહુ પ્રશંસા કરી છે. પદા-વલીમાં હુસેનશાહનું નામ જણાય છે. પરાગલી મહાભારતમાં અને છુટિખાંના અશ્વમેધ પર્વમાં તેના ગુણાનું વર્ણન માલમ પડે છે.

આ રાજસભામાંથી એ પ્રસિદ્ધ યોદ્ધાઓને મગી રાજાને હરાવવા ચંદ્રગામ માેકલવામાં આવ્યા હતા. તેમાંના એક યુવરાજ નસરતખાં હતો ને બીજો સેનાપતિ પરાગલખાં હતો.

કેણી નદીને કિનારે ચટ્ટગામના જોરાવરગંજ થાણામાં 'પરા-ગલપુર' હજી હયાત છે. 'પરાગલ દીધિ' નામનું તળાવ હજી પાણીની લહેરથી લહેરાય છે. પરાગલખાંના મહેલ અત્યારે ઇટાના ઢગ થઈ પડયા છે. તેમાંનું કંઈ એ પ્રખ્યાત સેનાપતિના કાર્તિ સર્વત્ર કેલાવી શક્યું નથી. પણ એક ઉધઈના પંજામાંથી માંડમાંડ ખચેલા પુસ્તકે એની કીર્તિ આખા અંગાળામાં ફેલાવી દીધી છે. તે પુસ્તકનું નામ 'પરાગલી મહાભારત' અથવા 'ક્વીન્દ્ર પરમેશ્વર વિરચિત મહા-ભારત' છે. તેની મળી આવેલી પ્રતા ૨૦૦ થી ૨૫૦ વર્ષની જીની છે.

આ પુસ્તક પરથી જણાય છે કે પરાગલખાંના પુત્રનું નામ છુટિખાં હતું. કવીન્દ્રે પાતાના આશ્રયદાતાનાં વખાણ કરવામાં હદ મૂકી દીધી છે. એટલે સુધી છંદનું બંધન પણ એ વખાણના ઉછાળા આગળ તૂટી ગયું છે. આ મહાભારતના ૧૭૦૦૦ શ્લાક છે. સંપૂર્ણ પુસ્તક હજુ મત્યું નથી.

કવીન્દ્ર સંરકૃત ભાષામાં પ્રવીજ હતો. તેણે ઠેકઠેકાણે મૂળ પુસ્તકના અક્ષરશઃ અનુવાદ કર્યો છે. એ જમાનામાં આ એાછા ગૌરવની વાત નથી.

પરાગલખાંના મરણ પછી છુટિખાંએ શ્રીકરણ નન્દીને અશ્વમેધ પર્વ નું ભાષાંતર કરવાની આગ્રા આપી. આ કવિની કલ્પના અતિ પ્રખર છે. પોતાના પ્રભુનું મન કઈ રીતે સંતાષવું એ વાત તે બરાબર જાણે છે. તેણે ત્રિપુરાધિપતિ અને છુટિખાં વચ્ચેની લડાઈનું ઐતિ-હાસિક સત્ય કેવળ સ્વામીબક્તિને લીધે જ ઉલટું કરી બતાવ્યું છે. એ વખતે ત્રિપુરાધિપતિ મહારાજ ધન્યમાણિકય હતા. તેણે અને તેના સેનાપતિએ મુસલમાનાને બતાવી આપ્યું હતું કે ત્રિપુરાના પહાડાની આબાહવા તેમનાથી સહન નહિ થઈ શકે. તા પણ શ્રીકરણ નન્દી પાતાની અદ્ભુત કલ્પના વડે છુટિખાના ચરણમાં પુષ્પાંજલિ મૂકવા ખાતર એ સત્યને ઉલટાવી નાખે છે. સત્ય કરતાં જૂઠની છબી કવિની પીછી વધારે સુંદર દોરી શકે છે એ વાત બીજા ચાલ્સ આગળ કાઈ કવિએ કખલ કરી હતી. તેનું સુંદર ઉદાહરણ શ્રીકરણ નન્દીની પુષ્પાંજલિ છે.

આ કવિમાં હાસ્યરસની છટા હોવાથી વખતે વખતે તે અહુ મનોહર થઈ પડે છે. એક પ્રાચીન પ્રતમાં વળી એવી લીટી મળી આવે છે કે 'કહે કવિ ગંગાનન્દી, ક્ષેખક શ્રીકરણ નન્દી' અહીં શ્રીકરણ ક્રવિતું આસન છોડી શા માટે લેખકનું આસન લઈ છેઠા ? આ પ્રશ્નના જવાળ કલ્પના સિવાય આપી શકાય નહિ.

સંજય, કવીન્દ્ર, શ્રીકરણ નન્દી અને પછીના મહાભારતના અનુ-વાદકાએ પોતાના અનુવાદા જૈમિનિસંહિતા પરથી કર્યાનું જણાવ્યું છે. વવ્યાસની સાથે તેઓએ બહુ થોડો સંબંધ રાખ્યા છે. બંગાળાના ઠંડા પવનની લહેરમાં કદાચ વ્યાસ દેવ ઉંઘી ગયા હશે, નહિ તા જૈમિનિ તરફ બધાનું ધ્યાન કેમ જાય ?

હિંદુ ધર્મનું પુનરુત્થાન કરવામાં જૈમિનિ આગેવાન હતા; તેમના શિષ્ય ભટ્ટપાદે સુધન્વા રાજના દરભારમાં બૌહોને હરાવ્યા હતા. જૈમિન્ નિએ ભારતને ટુંકાવ્યું હતું. મહાભારત શાસ્ત્રકારાના મત મુજબ દુસ્તર ભવસાગર તરવાના એક સેતુ છે. પરંતુ વ્યાસદેવે બનાવેલા સેતુ તા એ ભવસાગર જેટલા જ વિશાળ છે. તેથી જૈમિનિએ સહેલા રસ્તા શાધા ભવાટવામાં ભૂલા પહેલા મુસાક્રરાને તાર્યા. જૈમિનિનં

૧. જેમિનિના મહાભારતનું કેવળ અશ્વમેધ પર્વ જ મળા આવ્યું છે. હાલના ઇતિહાસકારાના મત મુજબ જૈમિનિએ કેવળ અશ્વમેધ પર્વ લખ્યું હતું. પરંતુ હિંદનાં પ્રાચીન પુસ્તકાના શાધ પુરી ન થાય ત્યાંસુધા આ મત સંપૂર્ણ સત્ય માના શક્ય નહિ.

ભારત આખા દેશમાં પ્રચલિત થયું હતું; બંગાળી પ્રાચીન પુસ્તકામાં અતેક ઠેકાણુે આ ભારતના ઉલ્લેખ છે. ચંડીકાવ્યમાં શ્રીમંત ભણતરની -શ્વરુઆતમાં જ જૈમિનિભારત, મેઘદૂત, નૈષધ ને કુમારસંભવ ભણે છે.

માલાધર વસુ: કુલીનગ્રામના વસુ વંશ બહુ પ્રખ્યાત હતા. ગામને કરતા કિલ્લા હતા. તે રસ્તે થઇ જનારા યાત્રાળુઓને વસુવંશ પાસેથી રજ્યચિદ્ધીન મળે ત્યાંસુધી તેઓનાથી જગનાથના યાત્રા થઇ શકતી નહિ. માલાધર વસુ તે હુસેનશાહના મંત્રી ગાપીનાથ વસુ (પુરંદરખાં) સમકાલીન છે. આ કુટું બ વેષ્ણવ ધર્મ પાળતું હતું. માલાધર વસુના પૌત્ર રામાનંદ વેષ્ણવામાં પ્રખ્યાત છે. માલાધરને શમસુદ્દીન યુસફશાહ તરફથી 'ગુણરાજખાં' ની પદવી મળી હતી. તે સમયની પદવીઓ કંઇક અદ્દુલત જાતની હતી; 'પુરંદરખાં', 'ગુણરાજખાં' ઇત્યાદિ બધા ખિતાઓ હતા. કૃત્તિવાસી રામાયણની એક જીની પ્રતમાં કૃત્તિવાસને પણ 'કવિત્વભૂષણ' ની પદવી મળી જણાય છે. જો કે તે લહીઓએ આપા હશે કે રાજાએ તે નક્કી થતું નથી; તાપણ 'ગુણરાજખાં' ની પદવી તો તે વખતે પ્રચલિત હતી. અલખત નિગું ખુ આદમી 'ગુણરાજખાં' નહોતો ખનતો એ વાત નક્કી છે.

ઇ. સ. ૧૪૦૩ માં માલાધર વસુએ ભાગવતના અનુવાદ કરવા શરૂ કર્યા. ૭ વરસના પ્રયત્ન પછી તેણે દશમ અને એકાદરા સ્કંધના અનુવાદ પુરા કર્યો. આ શ્રંથનું નામ તેણે 'શ્રીકૃષ્ણવિજય' રાખ્યું. કાઈ કાઈ પ્રતમાં વળી 'ગાર્વિદવિજય' નામ પણ મળી આવે છે. છેલ્લા સ્કંધમાં શ્રીકૃષ્ણના દેહત્યામનું વર્ણન હોવાથી શ્રંથનું એ નામ રાખ્યું હોય એ સંભવિત છે. કારણ કે જીના વખતમાં મૃત્યુ અને યાત્રા એ એ અર્થમાં વિજય શખ્દ વપરાતા. ભગવતી જે દિવસે પૃથ્વી પરથી ગયાં તે દિવસ ' વિજયાના વિજય ' દેશે હતા.

શ્રીકૃષ્ણવિજયના કવિ સંસ્કૃતમાં સારા વિદ્રાન હતા. મૂળ સાથે મેળવી જોતાં જણાય છે કે તેણે સંસ્કૃત ભાગવત પરથી જ અનુવાદ કર્યો છે. તે વખતે અક્ષરેઅક્ષરના અનુવાદ કરવાની રીત નહોતી; શ્રીકૃષ્ણવિજય પણ એ જાતના અનુવાદ નથી. તાપણ મૂળતી સાથે કેટલુંક બાષાને લગતું મળતાપણું તેમાં કાયમ રહ્યું છે. કેવળ રાધાના પ્રસ'ગ ખહારના છે.

રાધાએ સૌ પહેલાં ષ્યક્ષવેવર્તા પુરાષ્ટ્ર અને બીજા કેટલાક સંસ્કૃત અંથોને આધારે કાઈ શુભ મુદ્દર્તામાં આર્યાવર્તાના દેવમ હળમાં પ્રવેશ કર્યો છે. લાંભા કાળથી પૂજાતાં દેવદેવીએ પ્રકૃતિની આ આભરષ્ટુ રહિત નમ્ર સાદર્થમયી આગળ પીકાં પડી ગયાં છે. તાજાં સુંટેલા કૂલની પેઠે આ દેવીને પ્રાપ્ત કરી કવિએ અને ભક્તો ખુશ થઈ ગયા છે. દુર્ગા અને કાલીને માટે તૈયાર કરેલી માળા તેઓએ આ રાધિકાના કંડમાં આરાપી દીધી છે. બંગદેશના કુમુમ સિંહાસન ઉપર, પ્રપુલ્લ કમળ અને ચંદનાર્ચિત તુલસીદલ વડે સિજ્ય થઈ શ્રીરાધિકા અધિષ્ટિત થયાં છે. પ્રાચીન બંગસાહિત્યનું સાદર્થ તેના ચરષ્ટુકમલની સુગંધીયી સૌરભમય બની ગયું છે. 'રાષ્ટ્ર કાનું 'બાદ કરતાં બંગસાહિત્યની જીની નવી કવિતાઓ પર વજાઘાત થાય છે. બંગાળામાં રાધાકૃષ્ણને લગતાં સંગીતાથી વધારે મધુરૂં સંગીત બીજાં એક પણ નથી.

' દાનલીલા ' નામના અધ્યાયમાં માલાધરે આ નવીન સાંદર્યની રેખાઓ દોરી છે. ભાગવતની ગાપીઓ શ્રીકૃષ્ણને દેવ માની પૂજે છે. તેઓના પ્રેમ શ્રીકૃષ્ણની દેવશક્તિ પરના વિશ્વાસ ઉપર આધાર રાખે છે. આથી તે કેટલેક અંશ વિસ્મય પેદા કરે છે. પરંતુ સમાનતાના જ્ઞાન વિના ખાથ બીડી આલિંગન કરી શકાય નહિ. તે વખતે તો હાથ લંખાવી ચરણને વિષે કૂલફળાદિ માત્ર મૂકી શકાય. બક્તનું આસન હંમેશા દેવની સાથે જ પડે છે, કારણ કે બક્ત વિના દેવ કાષ્ટ્રની પુતળી જેવા છે. ચકાર અને ચંદ્રમાં ખરા પ્રેમ ન થાય; ચંડીદાસે કહ્યું છે કે 'ચકાર ને ચંદ્ર તે શું કામનાં ? બંને કંઈ સમાન નથી.'

ભાગવતની આ અપૂર્ણતા માલાધર વસુએ પૂર્ણ<sup>ે</sup> કરીછે**. દાનલીલામાં** 

રાાધકા અને ગાપીઓ શ્રીકૃષ્ણની મશ્કરી કરતાં અને રીસાઈ જઈ તેને ગાળા દેતાં શીખ્યાં છે. અહીં શ્રીકૃષ્ણ પીતાંબરધારી, બંસીધારી પત્થરમૂર્તિ નથી, તે પ્રેમશિરામણિ છે, ચતુરચુડામણિ છે. ભાગવતના શ્રીકૃષ્ણ ગાપીઓને પ્રેમદાન કરી આભારી બનાવે છે; શ્રીકૃષ્ણ વિજયના નાયક જેમ પ્રેમદાન કરી આભારી બનાવે છે, તેમ પ્રેમ મેળવી આભારી બને છે.

દક્ષિણ દિશાના પવનથી નૌકા ડેાલે છે ત્યારે ગાપીઓ 'શું થશે શું થશે' કહી રડી પડે છે. મુરારિ તા હલેસાં મારતા હસે છે. ત્યાર પછી ગાપીઓ શ્રીકૃષ્ણને આ સંકડમાંથી ખચાવવાની વિનંતિ કરે છે, અને તે માટે શું બક્ષીસ આપશે, તેનાં નામ ગણાવે છે. કાઇ પીતાં ખર, ક્રોઈ તપુર, કાઈ વનમાલા, કાઈ રત્નહાર, કાઈ કંદારા, કાઈ અમૃલ્ય રત્ન, કાઈ શીતળ વાયુ ઢાળી અંગ શીતળ કરવાનું, કાઈ કૂલોના મુગટ ખનાવી આપવાનું, કાઈ કુંડલ અને કાઇ કપુરમિશ્રિત પાન આપવાનું વચન આપે છે. પરંતુ શ્રીકૃષ્ણ એમાંનું કંઈ સ્વીકારતા નથી. તે કહે છે કે 'હું તા તમારૂં યૌવન માગું છું. ' રાધિકા ગુરસે થાય છે. તે આ માગણી અપમાનજનક લેખે છે. શ્રીકૃષ્ણ હસતા હસતા કહે છે કે 'આ વિનાદિની રાધા, હું ખરૂં કહું છું કે હું તા નવાસવા હાંકનાર છું, મેં કદી હોડી હંકારી નથી.'

અહીં મધુરતાના એક નવીન તરેહના વિકાસ કરવાના પ્રયત્ત છે. એ પ્રયત્નના સંપૂર્ણ વિકાસ વૈષ્ણવ પદકર્તાઓએ કર્યો છે. પ્રેમના માહાત્મ્યમાં આરાધ્ય અને આરાધકના આ ગૃઢ ચિત્તસંયાગ શ્રીકૃષ્ણ- વિજયની અભિનવ વસ્તુ છે. તેથી કાવ્યમાં જે સ્થળે આ માલિક રસધારા વહી જાય છે, ત્યાં અનુવાદની કૃત્રિમતા નથી. પ્રેમનું શાસ્ત્ર ભાગવત પછી શ્રીકૃષ્ણવિજયમાં આગળ વધ્યું છે. આ 'દાનલીલા' અને 'પારખંડ' તી મૌલિક સામગ્રી સંસ્કૃત સાહિત્યમાં કયાંય મળતી નથી. શ્રીચૈતન્ય જે ગ્રંથા વાંચી આનંદ પામતા તેમાંના આ એક ગ્રંથ છે.

**લાકિક ધર્મશાપ્યાઃ** મનસા, મંગલચંડી, ષછી, સત્યનારાય**ણ**,

દક્ષિણરાય ઇસાદિ ભંગાળાના ગ્રામ્ય દેવતા છે. એ દેવાનાં શાસ્ત્ર બંગાળા ભાષામાં લખાએલાં છે અને બંગાળા કુલવધુએં તેનું પુરાહિતપણું કરે છે. આ દેવામાંના કાઈ કાઈ તા હજા પૃજાય છે. આ દેવાના મંત્રારૂપી કવિતાનાં ચરણા પહેલાં છુટાં છુટાં રચાયાં હતાં અને પછીથી ધીમે ધીમે વિશાળતા ધારણ કરતાં ગયાં; છેવટે કાઈ શક્તિમાન કવિના પ્રભાવથી એ હાડપિંજરમાં પ્રાણપ્રતિષ્ઠા થઈ. આ ભધાં કવિતાનાં ચરણા બાળકાનાં રમકડાં જેવાં હતાં, પરંતુ એ સામગ્રીમાં વૃદ્ધિ કરી કવિએાએ કઈ રીતે ઉત્કૃષ્ટ કાવ્યા સરજ્યાં એ કાવ્યરસિકાને જ નહિ પણ માનસશસ્ત્રીઓને માટે પણ જાણવા જેવા વિષય છે.

લૌકિક દેવતાની પૂજા ફેલાવાનું કારણ બહુ જાણીતું છે. દુર્ભળ હંમેશા પાતાને મદદ કરનાર દેવની કલ્પના કરે છે. બાળકની રક્ષા કરવાને માટે ચિંતાતુર થઈ રહેલી માતાની દુર્ભળતાએ પછી દેવીની પ્રતિષ્ઠા કરી છે. જો કે ચંડી ને વિષહિર જીના દેવતા છે; પરંતુ તેમાં નવા બાવના આરોપ કરવામાં આવ્યો છે. આ બંને દેવતાનાં નામો અને બાવમાં સહેજ ફેરફાર કરી તેને દુર્ભળના સહાયક રૂપે કલ્પવામાં આવ્યા છે. એકનું નામ પાડવામાં આવ્યું છે મંગલચંડી અને બીજાનું નામ પડ્યું છે સત્યનારાયણ. આ ચંડી કેવળ વિપત્તિમાંથી બચાવનારી જ છે. સસ્યનારાયણ માખણુચાર ગાપાલથી જીદો જ દેવ છે. તે અર્થનસંપદદાતા કુબેર જેવા છે. અર્થાત્ ચંડી એ પૌરાણિક પાર્વતી નથી અને સસ્યનારાયણ એ પૌરાણિક ગાપાલ નથી.

બંગાળામાં છુટાછવાયા અસંખ્ય બેટાના સમૂહ હતા, ત્યારે આર્યાએ એ દેશમાં સંસ્થાના સ્થાપવા માંડ્યાં. એ વખતે તેઓને સાપ અને વાઘ સાથે બહુ યુદ્ધ કરવું પડ્યું. પ્રાચીન બંગાળી સાહિત્યમાં મનુષ્યે સિંહ સાથે લડાઈ કર્યાની અનેક વાતા જોવામાં આવે છે. ચંડી, ધર્મમંગલ, રાયમંગલ વગેરે કાવ્યામાં વહું વેલ વ્યાઘાદિ પશુઓ સાથે મનુષ્યની વાતચિત, વ્યવહાર વગેરેનું વહું ન કવિત્વ કલ્પનાથી ભરપૂર છે. પરંતુ એટલું તા ખરૂં કે તરવારની સાથે નહારની હરિફાઇના મુખ્ય

મુદ્દો ખાટા નથી. આ હરિકાઈમાં નહેાર ઘસાઈ ગયા અને નહેારધારીને રાજ્ય તજી ચાલ્યું જવું પડ્યું. સંસ્કૃતિના પછીના યુગમાં તલવારને ગાળા આગળ હારી જવું પડ્યું છે એ જાણીતી વાત છે.

સુંદરવનના વાઘ સાથે વિરાધ કરવા પાલવે, પણ સાપના વિષથી ઉગરવાના શા ઉપાય? વાઘ માનવાના વનવાસી શતુ છે ત્યારે સાપ ગૃહશત્રુ છે; તે કયારે ને કઇ રીતે ડંખશે તેનું કંઈ નિર્માણ નથી; તેથી વાઘના દેવ દક્ષિણરાય કરતાં સાપની દેવી મનસાની પ્રતિષ્ઠા યંગાળામાં વધારે જામી છે. એ સિવાય ખૌદ્ધકાેકાની હારિતી દેવી પણ યંગાળામાં વારંવાર કાડી નીકળતા તાવની દેવી તરીકે વ્યાહ્મણ આચાર્યા વડે 'શીતલા દેવી 'ના નામથી પૂજ્યવા લાગી.

શિવની કવિતાઃ શિવડાકુર વેદાકત રુદ્રમૂર્તિ અને પુરાણાકત સૌમ્ય મૂર્તિ તજી બંગાળામાં કૃષકમૂત રૂપે અવતર્યા હતા. સ્ત્રીઓ ડાંગર ખાંડતી વેળાં આ શિવની કવિતા ગાતી હતી. તેમની કવિતામાં મુખ્યત્વે કરીને ખેતરામાં નીપજતાં જીવજંતુઓના નાશ કરવા સંબંધી ઉપદેશ છે. બંગાળી પંચાંગમાં પણ શિવ કૈલાસ પર બેઠા બેઠા ગૌરીની સાથે ગ્રહનક્ષત્રાદિનું કલાકલ વર્ણવે છે. વામાચારીઓના તંત્રગ્રંથામાં તે ગૌરીને વશીકરણના ઉપાય કહે છે. આવા કલ્પતરુ જેવા દેવને બંગાળાના ખેડુતા શા માટે છોડે? તેઓ એની પાસે નાના પ્રકારનાં અનાજ, કપાસ વગેરે બધું લણાવે છે. બૌહધર્મની આખર અવસ્થામાં બધા ઠાકારજી બેગા થઈ હાથમાં દાતરડું લઈ ખેતરમાં એક ચિત્તે લણવા મંડી પડ્યા છે. ત્યાર બાદ પૌરાણિક યુગના પ્રભાવથી તેઓ જરા વધારે સરકારી બન્યા છે.

ચાંદ સાદાગર અને ખેહુલાઃ ચાંદ સાદાગરનું ચરિત્ર ખંગાળી પ્રાચીન સાહિત્યમાં પુરુષાર્થના એક સજીવ આદર્શ છે. મનસાના ક્રોધથી તેના છ પુત્રા નાશ પામ્યા, 'મહાજ્ઞાન'વિલુપ્ત થયું, 'સપ્તડિંગા મધુકર' અમૂલ્ય સંપત્તિ સાથે દરિયાને તળીએ જઈ બેઠાં, પરંતુ આ ઉપરાઉપર પડતી વિષત્તિદ્વારા પાયમાલી થયા છતાં ચાંદ સાંદાગરની તેના તરફ જરાએ નજર નથી. પુત્રશાકથી ઉન્મત્ત ખની ગએલી સનકાના મર્ખબેદી રદનથી ઘરની દિવાલના પત્થરા પણ જાણે ફાહું કાંડું થઈ રહ્યા છે પણ ચાંદનું વજસમાન કઠાર હૈયું તો જેમનું તેમ રહ્યું છે. મનસાના ક્રોધથી તેનું ઘર અરણ્યસમાન ખની ગયું છે, પરંતુ ચાંદ એ ખધાં દુ:ખા અમ્લાન વદને સહ્યો જાય છે. પરાજય કે આત્મસમર્પણની વાત તેના હૃદયમાં સ્થાન પામતી જ નથી. તેના દુ:ખરપી વજ્યી ખિત્ર થએલા વીરાચિત લલાટ પર ક્ષાત્રતેજ અગ્નિના અક્ષરા વડે લખાઈ રહ્યું છે. પેરેડાઇઝ લાસ્ટના દેવદ્રોહીની મૂર્તિ આ ચાંદ હાય એના ભાસ થાય છે. આવી અચળ પણવાળી મૂર્તિ જગતના સાહિત્યમાં દુર્લ છે. ચાંદની નૌકા સમુદ્રની છાતી પર વાવાઝાડાથી ડાલે છે. ડુખવાની અણી પર છે, આ બધી વિપત્તિનું મૂળ મનસા શત્રુ તરફ તર્જની દારા સંકેત કરી વાદળમાં બેઠી બેઠી તેની મસ્કરી કરે છે. ચાંદ આવી વિપત્તિમાં પણ પાતાની લાકડી છાડતા નથી.

ચાંદ સમુદ્રમાં પડયો, ખારા પાણીથી બેબાન ખની ગયો. આવી સ્થિતિમાં પદ્માદેવી તેના તરફ કેટલાંક પદ્મ ફૂલ ફે કે છે. પદ્મા તેને મારી નાખવા માગતી નથી. ચાંદ મરી જાય તા તેની પૂજાના પ્રચાર ન થાય. ચાંદ આવી અંધારી રાત્રિમાં વીજળીના ચમકારા થતાં પદ્મ ફૂલના ઢગ જીએ છે, તે લેવા હાથ લંખાવે છે; પરંતુ પદ્મના સ્પર્શથી પદ્માવતીનું નામ યાદ આવતાં જ હાથ પાછા ખેંચી લે છે, ખારા પાણીમાં મરણ પામવા પાછો ડબડી મારે છે.

ત્રણ દિવસના ઉપવાસ પછી ચાંદ પોતાના કાઈ મિત્રને ત્યાં જમવા ખેડો છે; નાના પ્રકારનાં ભાજના પીરસાયાં છે; બૂખ્યા ચાંદ આચમન કરી માઢામાં કાળીઓ મૂકવા જય છે તેવામાં તેના બાઈબંધ તેને મનસા દેવી સાથેના ઝઘડા પડતા મૂકવાનું જણાવે છે. તરત જ વીર ચાંદ થાળને લાત મારી ચાલ્યા જય છે અને નદી કિનારે જઈ કાઈએ ફેંડી દીધેલી કેળાંની છાલ ખાઈ બૂખ મટાડે છે.

છ પુત્રના મર્જાથી જર્જારત થએકો ચાંદ છેલ્લા પુત્ર લખી-દરના જન્મથી બહુ આનંદ પામે છે; પણ લાહાની દિવાલવાળા શયનપ્રહમાં મનસાદેવીના સાપ લખી-દરને ડંખ દે છે; વિવાહશય્યા મૃત્યુશય્યા ખતે છે; સનકા શાકથી ગાંડી બની જાય છે; ક્રોધ અને વિષાદથી ચાંદના કપાળ પર કરચોલી વળે છે; તાપણ તે રહતા નથી, ઉલટા મનસાને મારવા ખલા પર લાકડી ચઢાવે છે.

પરંતુ પદ્માપુરાષ્ટ્રના છેલ્લા અંકમાં તેના પરાભવ થાય છે. એ પરાભવ પણ ચાંદના જેવા વીરને લાયક જ છે. મનસાદેવીએ તેને કેટલીય વાર ઇસારાથી જણાવી દીધું હતું કે તું બહુ નહિ પશુ એકાદ અંજિલ કૂલ મારા ચરણમાં અર્પણ કરે તો હું તારા બધા પુત્રાને પાછા આપું; 'સપ્તર્હિગામધુકર' તરતાં કરૂં. પરંતુ ચાંદે આ લાલચમાં ક્સાઈ હાર સ્વીકારી નહોતી. ત્યારે આ શેમળાનું ઝાડ શાથી નમ્યું? એહુલાના સ્તેહ ચાંદ તરછોડી શક્યા નિહ. સનકાના મર્મભેદી હાહાકારની તેણે ઉપેક્ષા કરી; પરંતુ એહુલા રમણી છતાં છ માસ સુધી પતિના શબને ખાળામાં લઈ, તરાપા ઉપર એઠી એડી આગળ ધસી જાય છે; કેટલાય પ્રકાલનો, કેટલાય ભયા તરછોડી કઠોર તપ તપતી એ વીરાંગના પાતાના સ્વજનને મૃત્યુના કરાલ મુખમાંથી છોડાવી લાવે છે; ચાંદ કયે મુખે આવી પુત્રવધૂને મહામહેનતે પાછા મેળવેલા સ્વજન સાથે પાછા મૃત્યુના મુખમાં જવાનું કહે?

અહીં વિધાતાએ નીલકમળની પાંદડી વડે શેમળાના ઝાડને કાપ્યું; એહુલાના સ્નેહથી અને ગુણેથી નવાઈ પામેલા ચાંદ પદ્માપુરાણના છેલ્લા અંકમાં બીજી બાજાએ માં કેરવી ડાબા હાથે વિષહિર દેવીના ચરણુકમલમાં અંજિલ અર્ષે છે. જે હાથ શિવને માટે સરજાયા હતા તે હાથે આ 'કાણી દેવી 'એ પુષ્પાંજિલ મેળવવાની આશા રાખા ન હતી. આ અંજિલ જેમ એક તરકથી વિષહિરની પદસેવા બદલ આપેલી ગણાય તેમ બીજી તરફથી પતિવ્રતા, સતી, સાધ્વી પુત્રવધૃતે િરિક એોરીવિદિસ્ચક ગણાય. આ ગુણવાનનું વિદ્વાર કહેવું હવું ચુલવતી પુત્રવધૂને ચાંદ કષ્ટ આપી શક્યા નહિ. સુર્વિદિસ્ચ જ્યારે ચાંદના હાથમાંની લાકડી જોઈ પૂજાના મહેપમાં અધ્યાસની આનાકાતી કરવા લાગી ત્યારે બેહુલાએ વિનયપૂર્વક સસરાના સુથમાંની લાકડી કે કો દેવરાવી.

એહુલા: બેહુલા રૂપગુણમાં અતુલનીય છે; તો પણ ભાગ્યદેષે તે વિવાહની પહેલી જ રાતે સ્વામીહીન થઈ છે. સ્વામીને રાત્રે ભૂખ લાગી, તેણે અન્ન માગ્યું, સતીએ સાડીનો છેડા કાડી અગ્નિ ચેતાવ્યા અને નાળિએરની હાંડી ખનાવી ભાત રાધ્યા; એક પછી એક ત્રણ સાપને પૂર્યા; પરંતુ વિધિલિપિ કાણ ટાળા શકે? નિદ્રાદેવીએ બેહુલા ઉપર હલ્લા કર્યા. તેની આંખા ઘેરાઈ ન ઘેરાઈ ત્યાં તા કાળરૂપી સપે લખીન્દરને ડંખ માર્યા; લખીન્દરે પાકાર કર્યા કે 'એ બેહુલા, ભગ જાગ. તને તા કાળનિદ્રા આવી છે પણ મને કાઈએ ખાધા.'

એહુલાની કાળનિદ્રા ઉડી ગઈ. તે ચમુકી ઉઠી સ્વામીને તપાસવા લાગી, પણ પતિ તો તે વખતે સ્વર્ગે સંચરી ચૂક્યા હતા. શયના સ્પર્શથી કંપતી એહુલા રડી પડી. એ રફત સાંભળી સનકા દાડી આવી અને એહુલાના ખાળામાં સ્તપુત્રને જોઈ રડતી રડતી તેને ગાળા દેવા લાગી. 'હાય અભાગણી, તારા સંથીના સિંદુરમાં કાળા શાહી કેમ ન પડી, તારી સાડીને મેલ શા માટે ન ચઢ્યો, પગના અળતામાં ધૂળ કેમ ન પડી, કે તેં વિવાહની પહેલી રાત પુરી થતાં ન થતાં તા ધણીને ખાધા?'

પરંતુ એહુલાનું ધ્યાન એ ગાળા તરફ ન હતું. પતિએ રાત્રે આલિંગન માગ્યું હતું, લજ્જળુ નવવધૂએ શરમતે લીધે એ આપ્યું નહેાતું; એ વાત યાદ આવતાં તેની છાતી કાટી જવા લાગી, તેની આંખમાંથી આંસુના એાલ વહેવા લાગ્યા. ત્યાર પછી એક બીજો દેખાવ: એહુલા કેળના તરાપા પર સ્વામીનું શબ ખાળા પર લઇ તરે

છે. બેહુલા આ સ્થળે નિરૂપમ સુંદરી છે. જે સાસુએ તેને ગાળા આપી હતી, તે હવે તેને સમજાવે છે: 'એા અભાગણી, આ ત્રણે સુવનમાં આવું તા મેં કયાંય નથી સાંભલ્યું. ખાળક, યુવાન કે વૃદ્ધ મમે તે સ્ત્રી પતિ મરતાં ઘેર આવી રહે છે, પણ તું તા પતિના સખને લઈ આમ તરાપા પર કેમ ચઢી છે? શું તને ખાત્રી છે કે આ રીતે પતિને ખચાવી શકશે.'

નદી કિનારે ઉભા ઉભા ભાઇ વિનવે છે: 'એા મારી બેનડી, મારૂં–આ તારા ભાઇનું તા સાંભળ! આ સમુદ્રને કિનારે લખીન્દરના શ્રુખના સત્કાર કરવા દે! ચાલ, હમણાં જ તને મુક્તશાહને ઘેર લઇ જાઉં. ત્યાં તને સાડીને બદલે કાચા શણના મૃલ્યવાન સાલ્લા પહેરવા આપીશ, શંખને બદલે સાનાના ચુડીએા આપીશ, સિંદુરને બદલે અખીલ આપીશ.'

પરંતુ બેહુલા સ્વામાંએ માગેલું આાલગન આપી તેના કંઠને વળગી રહી છે, તે હવે એ આલિંગન છોડવાની નહેાતી; શળ ધીમે ધીમે સડતું જાય છે; એ જોઈ બેહુલા બહુ દીલગીર થાય છે. મડદાંને જીવડાં ફાેલી ખાય છે, તેને પકડવા જતાં તે ઉડાં માંસમાં પેસી જય છે, આંખામાં સતત જળધારા વહે છે. આ રીતે બેહુલા સુંદરી નાયાદાના ઘાટ પર તરે છે.

આવી દુઃખી સ્થિતિમાં વળી જળચર જંતુઓ શયને ખાવા વલખાં મારી રહ્યાં છે. વળી રસ્તા પર જતા આવતા લોકા મેહુલાનું સુંદર રૂપ નિહાળી તેના તરફ તૃષાતુર નજરે જોઈ રહ્યા છે. તેઓ વિચાર કરે છે કે આ ત્રિભુવનમાહિની વળી ખાળામાં શય લઈ શા માટે આમ તરતી જતી હશે ?

કેટલાંય માણુસા તેને પકડવાના પ્રયત્ન કરે છે. પણ કેવળ સતીત્વના બળથી, કપાળ પરના સિંદુરના બળથી આગળ ધસતી આ વિધુવદનીને કાણ સ્પર્શી શકે ? એક વૈદે અશિષ્ટ માગણી પૂરી થતાં શળ બચાવવાની ખાત્રી આપી પણ બેહુલા તેના મુખ પર ધૂળ નાખી ચાલતી થઈ. ગેાદા, ધના, મના વગેરે તેના લેાલથી જળમાં કુદી પડ્યા છે છતાં દૈવકૃપાથી બેહુલા તેના હાથમાંથી છૂટી. પરંતુ એ જળમાં કુદી પડેલા ત્રણે લંપટા માટે કરુણાનાં અશ્ર્ભિંદુઓ પાડતી ગઈ. સુખમાં કે દુ:ખમાં બેહુલાના સ્તેહ, મમતા, દયા વગેરે ઉતકૃષ્ટ ગુણા કદી પણ નષ્ટ થતા નથી, તે સર્વદા પ્રકુલ્લ જ રહે છે. શળની પાસે બેસી રડતી રડતી રાતના અધકારમાં એ સતી આગળ ધસી જાય છે; વાદળાંની જેમ વિપત્તિ ઘેરી વળી છે, આશાના ક્ષીણ દીપક પણ હાલાવાની અણી પર છે, આવા ભયંકર સમયે શિઆળના વિકટ ધ્વનિ સંભળાય છે. " જેટલાં શિઆળો છે તે બધાં ટાળાળધ થઇ બેહુલાને બાલાવે છે. ' એા સુંદરી, તારા ખાળા પરનું શળ ફેંકી દે તે, અમે તે વહે અમારા જીવ સંતાખીએ."

પરંતુ શિઆળાને સત્તી જ્યારે એમ સમજાવે છે કે મારા જીવન કરતાં પણ વધારે પ્રિય આ શબ છે. તેનામાં કાં તા હું પ્રાણુપ્રતિષ્ઠા કરીશ અગર તા મારૂં જીવન વિસર્જન કરીશ. સારે સે કડા શિઆળ-પત્નીએ એકત્ર થઈ તેના શરીર પર કુદી પડે છે અને કહે છે કે 'વાહ, વાહ, આ તા એક અપૂર્વ વાત છે. આવી વાત તા અમે કદી સાંભળી નથી. શું મુએલાં વળી જીવતાં થતાં હશે? પરંતુ શિઆળના આવા કથનથી એહલાને જરાયે રીસ ચઢતી નથી. '

અંધારાના લાભ લઈ વાઘ શયતે ખાઈ જવા આવે છે. બેહુલા પાકાર કરી કહે છેઃ 'હાય, આ અભાગણીને અત્યારે કાેેેે મદદ કરે એમ છે, પહેલાં મને ખા પછી પતિને ખાજે.'

નાચગાન પર અનુરાગ એ પદ્મિની સ્ત્રીનું લક્ષણ ગણાય છે. એહુલા પણ નાનપણમાં નાચતાં ગાતાં શીખી હતી. તેની માતા એનું નત્ય જોઇ માહ પામતી. કરીથી આવા દુ:ખના સમયમાં પણ હસતા મુખડે બેહુલા દેવસભામાં નૃત્ય કરી સ્વામી અને તેના ભાઇઓના જીવ ભયાવી આવી. આ દીર્ઘ દુ:ખકથાના અંતભાગમાં બેહુલાનું જે કોંત્ર્હલપ્રદીપ્ત પ્રપુલ્લ ચિત્ર કવિએ આંક્યું છે, તેની મધુરતામાં પણ સહેજ કરુણરસ ભળી ગયા છે. એ મલિન છતાં મધુર સૌંદર્ય બહુ આકર્ષક છે. બેહુલા સ્વામીનું પુનજીવન મેળવી હામના વેશ પિએર જાય છે; ત્યાં જે કરુણ રડકકળ અને પુનર્મિલનની શાકમંદ આનંદધારા વહે છે, એ આનંદ અને કુત્ર્હલમાં પણ સાધ્વીનું કપ્ટસહિષ્ણુ દૈન્ય અને મ્લાન માધુર્ય એકાદ અપૂર્વ ત્યાગની શાકગાથા હંમેશને માટે મૂકા ગયું છે.

કવિએ પાતાના સગા આંખે સતા જોઈ આ સતાનું ચિત્ર અાંક્<mark>યું છે. સ્વામીના વિયાગ થતાં સાધ્વા હિંદુમ</mark>હિલા ઉછળતા અઝ્રને ખાળી, કપાળ પરના ચાંલ્લા ન ભૂસતાં, પતિની ભડભડતી ચિતામાં કુદી પડી: આ અગ્નિપરીક્ષામાં જેનું સતીત્વ પસાર થયું છે એવી સેંકડા મહિલાએ એ સમયે કવિના નજરે પડી હાય એ સંભવિત છે. આવી આવી મહાન મહિલાએાનું સતીત્વ નજરે જોનાર માટે **બે**હુલાનું ચિત્ર આંકુલું કંઈ મુશ્કેલ નથી. પ્રેમ અને સાદય<sup>ર</sup> નારીચરિત્રનાં શ્રેષ્ટ ભૂષ**ણ** છે. યુ**ગેયુગે જી**દા જુદા દેશના કવિએાએ એ દ્વારા આદશ<sup>્</sup> નાઈચરિત્ર સરજાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. પરંતુ જ્યાં પ્રેમના અર્થ આત્મસમર્પણ અને પાતાના સત્તાના સંપૂર્ણ વિલય તથા સાંદર્યના અર્થ ચરિત્ર માહાત્મ્ય, એવા થતા હાય ત્યાં જ આદર્શ સર્વ કાળને ઉપયાગી પ્રગટ થાય છે; એવાં નારીચરિત્ર સાહિત્યમાં ખહુ થાહાં છે. એહલાનું ચરિત્ર આંકવાને માટે કવિગ્રુ<sub>ર</sub> વાલ્મીકિએ કલમ ઉપાડી નથી પણ ગ્રામ્ય કવિએ પાતાનાં અલ્પ સાધતા વડે એ અપરપ પાત્ર સરજ્યું છે. આપણા દેશમાં સ્ત્રીઓનાં દુઃખાેના પાર નથી. હંમેશના જીવનમાં ખીજાને માટે આત્માત્સર્ગ, ઉપવાસ, વ્રતાદિની કંઠાેરતા અને સ્વાર્થીને માટે પ્રાણસાગ, આ નાના પ્રકારના સત્કર્મની પ્રતિભાએ જાણે આપાેઆપ સમાજમાંથી સાહિત્યમાં ઉતરી આવી **ખે**હલાના જેવું આદર્શ ચરિત્ર સરજ્યું ન હોય એમ લાગે છે. એ

ચરિત્ર સરજાવવા માટે કવિને સાહિત્યદર્પણ વાંચવું પહેચું નથી. સાહિત્યદર્પણનાં સત્રા આવાં ઉચાં નારીચરિત્ર સરજાવવાની શક્તિ ધરાવતાં નથી. બેહુલાની છળી ચીતરનાર કવિ જો એ સત્રા જાણતો હોત તો કદી આવું આદર્શ ચરિત્ર આંડી શકત નહિ. અકૃત્રિમતાએ જ આ કવિઓને આવા મહાન ખનાવ્યા છે. બેહુલાના ચરિત્ર વિષે પંડિત રામગતિ ન્યાયરત્ન લખે છે કે 'વાર'વાર ઉછળતા, દહાડે દહાડે સડતા જતા, જીવડામાંથી ખદબદતા, અતિશય બદબા મારતા પતિના દેહ ખાળા પર લઈ નિર્વિકાર ચિત્તે અને નિર્ભય મને બેહુલાને તરાપા પર બેઠેલી જોઈ સીતા, સાવિત્રી, દમયંતી વગેરે સતીઓએ પતિ ખાતર જે દુ:ખા વેઠ્યાં છે તે તુચ્છ લાગે છે. અને બેહુલાને પતિવ્રતાની આગેવાન ગણવાની ઇચ્છા આપાઆપ ઉદ્દભવે છે.'

મનસાદેવીનાં ગીત પહેલાં 'કાણા હરિદત્ત 'નામના કાેઈ કવિએ રચ્યાં હતાં. પરંતુ દેવી તેથી પ્રસન્ન ન થઈ, તેથી તેણે બારિસાલના કુલ્લશ્રી ગામના વિજયગુમને સ્વપ્નમાં પાતાનું કાવ્ય રચવાના આદેશ કર્યા. આ વિજયગુમ પંદરમી સદીની આખરે હુસેનશાહના અમલ દરમિયાન થઈ ગયા. તેના વખતમાં જે ગીતા બહુ કાળ સુધી પ્રચલિત રહી નાશ પામ્યાં હાેય તે લગભગ ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં રચાએલાં હાેવાં જોઇએ. માટે 'કાણા હરિદત્તે ' પાતાનાં ગીતા સુસલમાન વિજયના અરસામાં રચ્યાં હશે એમ માનવામાં કંઈ હરકત નથી. આ હરિદત્ત પૂર્વ બંગાળામાં જન્મ્યા હતા.

પાચીન કવિએાના સંખંધમાં કંઈ પણ નિશ્વયપૂર્વક કહી શકાય નહિ. વિજયગુપ્તના છુપા વેશમાં કેટલાય કવિએાએ ઐતિહાસિક મગજળ પેદા કર્યું છે. આ ગાઢ ભ્રમસમુદ્રમાંથી રત્ન મેળવવા છતાં કેટલીક વેળા કેવળ શંખની જ પ્રાપ્તિ થાય છે. અગાઉના કાવ્યો માધ્ક વિજયગુપ્તના પદ્માપુરાણમાં પણ કેટલાક કવિએાના હાથ કર્યા લાગે છે. તેના કાવ્યમાં કેટલીક જગાએ તા બીજા કાઈ કવિએાના નામાલ્લેખ પણ મળી આવે છે.

વિજયગુપ્ત રસિક હતેા, તેની કવિતામાં રસિકતા સારી પેંદે ખીલી નીકળે છે, પણ તેમાં અશ્લીલતાનું નામ નથી.

વિજયગુપ્તના કાવ્યમાં પણ કેટલાક જીના કવિચ્ગાના વિચારા ઉતારેલા જણાય છે, પરંતુ સંસારક્ષેત્રની માફક સાહિત્યક્ષેત્રમાં પણ પ્રતિભા કરતાં ભાગ્યનું માહાત્મ્ય પ્રયળ છે.

વિજયગુપ્ત ઉપરાંત નારાયણ દેવ નામના કવિએ પણ પદ્માપુરાણ લખ્યું છે. એ કવિ વિજયગુપ્તના સમકાલીન હતા. તેની રચનામાં સ્વાભાવિકપણું જણાઈ આવે છે, પણ વિજયગુપ્ત જેટલું જ્ઞાન જણાતું નથી.

મનસાનાં ગીતાના સંખંધમાં હવે થાેડી ચર્ચા કરી આ પ્રકરણ પુરૂં કરીએ. ચાંદ સાદાગરની વાત ખરી બનેલી માની તેમાં આવેલાં સ્થળા અસારે ક્યાં આવેલાં છે તે બાબત પર બંગાળામાં ઘણા ચર્ચા ચાલી છે. ક્રાઈ ત્રિપુરા જિલ્લામાં આવેલાં ચંપકનગરને તા ક્રાઇ **બર્દવાનથી ૧**૬ ગાઉ પશ્ચિમે આવેલાં ચંપકનગરને ચાંદ સાેદાગરની નગરી તરીકે એાળખાવે છે. ત્રિપુરા પાસેનાં ચંપકનગરમાં લખીન્દરનું લાેખંડી શયનગૃહ પણ ખતાવવામાં આવે છે, સારે બર્દ વાન પાસેના ચંપકનગર પાસેની નદી હજુ બેહલાને નામે ઓળખાય છે. કાઈ વળા ઉત્તર **લંગાળાના કાઈ એક ગામને આ મહત્વ આપે છે તા કાઈ વળા** દાર્જિલિંગ પાસેની રનિત નદીને કાંઠે ચાંદ સાદાગરનાં ભ્રવન કલ્પી **અ**ાનંદ માણે **છે. આમ** બિચારા ભૂગાળશાસ્ત્રીને મુંચવી નાખનારા ક્રેટલાય દાવા ચાંદ સાેદા<mark>ગર અને ખે</mark>હલાની <mark>ખંગા</mark>ળી સાહિત્યમાં ખી<mark>લી</mark> નીકળેલી સજીવ છળી પરથી ઉભા થયા છે. પરંતુ બાબુ દીનેશચંદ્ર એ પાત્રાને તદ્દન કલ્પિત માનતા હેાવાથી ઉપર્યુક્ત વાસસ્થાનાને પણ આપણે કલ્પિત માની લઇશું. બાબુજ પાતાની માન્યતાના ટેકામાં જણાવે છે કે જે રીતે બીજી કલ્પિત કથાની શરુઆત થાય. છે તે જ રીતે ચાંદ સાહાગરના વાત શરૂ કરવામાં આવી છે. અક્રેક

કવિએ ઘટના અને કાવ્યમાંનાં ચરિત્રાને વિકસાવ્યાં છે અને અસત્યને એવા ચકચિકત સ્વાંગ સજ્વવેલા છે કે ચાંદ સાદાગર લાલ પાઘડી બાંધી ખરેખર આપણને ભય ઉપજાવે છે. મનસા સાથેના વિવાદમાં ચાંદની થએલી દુર્ગતિમાનું કંઈ સત્ય નથી. સ્વર્ગમાં જઈ, નૃત્ય કરી પતિના પ્રાણ પાછા પ્રાપ્ત કરવા એ મૃત્યુલાકવાસી જનાને માટે કલ્પનામાં પણ ઉતરવું કઠેણ છે. આ પ્રમાણે આ ઉપાખ્યાનના પાયારૂપ ગણાતી એ વાતા કેવળ કલ્પનાશીલ ભેજાંના જ પ્રતાપ છે. કેટલીક વેળા એવું ખને છે ખરૂં કે મૂળ સત્ય વાત ઉપર કંઇક કલ્પનાનાં જાળાં વણાય છે, પરંતુ આ કાવ્યમાં તા એવું પણ નથી. તાપણ કદાચ એમ હાઈ શકે કે જેઓ શૈવધર્મના બચાવમાં લીકિક ધર્મ વિરુદ્ધ પડવા હતા તેઓના આગવાન ચાંદ સાદાગર હાય અને છેવટે તેને મનસાદેવીની પૂજા સ્વીકારવાની કરજ પડી હાય.

મનસાના સેવકાની સંખ્યાવૃદ્ધિ સાથે ચાંદ સાદાગર અને બેહુલાનું પ્રતિબિંબ સજીવ મૂર્તિ ધારણ કરતું ગયું. બંગાળામાં પ્રાચીન ક્યિતિનાં ખંડેરાએ ચાંદ સાદાગરના ભૂતના વાસસ્થાનનું રૂપ લીધું; બદેવાન અને ત્રિપુરાનાં બે ચંપકનગરા, નેતા ધાપાશુનિા ઘાઢ વગેરે નામા અત્યારે ક્યિહાસનાં પાનાં પર ખાેડી સાક્ષી આપી રહ્યાં છે. ચાંદનું આ સૌલાગ્ય સત્યનારાયણની કથાના નાયકને પણ મળી શક્યું નથી.

મંગળચંડીનાં નાનાં નાનાં કવિતાનાં ચરણાએ ધીમે ધીમે માટા કાવ્યનું સ્વરૂપ લીધું છે; માધવાચાર્યની ચંડી ( છ. સ. ૧૫૭૯ ) પહેલાં પણ મંગળચંડીનાં ગીતા બંગાળામાં ઠામઠામ ગવાતાં હતાં. આ ગીતા કેવાં હતાં તેના ચાક્કસ ખ્યાલ અત્યારે મળે તેમ નથી. જનાઈન નામના કાઈ કવિની ૨૫૦ વર્ષ પહેલાં લખાએલી એક પ્રત મળી આવી છે. પણ તે કાવ્યની ન હોતાં ચંડીના વ્રતની છે. આવાં કાઈ ગીતાને અનુસરી માધવાચાર્યે પાતાનું કાવ્ય રચ્યું હશે એમાં કંઈ શક નથી. નાના નાના તરંગા કેવી રીતે માટા તરંગનું

રૂપ લે છે, અસ્પષ્ટ રેખામાં દારેલી છખી કેવી રીતે સંપૂર્ણ વિકસી માટી અને સ્પષ્ટ ખતે છે, તે જનાઈન, માધવ અને કવિકંકણની ચંડીની સરખામણી પરથી સ્પષ્ટ જણાય છે. માધવાચાર્યની ચંડીમાં ગુજરાતમાં જઈ રાજ્યાદિ સ્થાપન અને કલિંગાધિપતિ સાથે લડાઈનું વર્ણન નથી, ત્યારે કવિકંકણમાં એ પ્રસંગા છે. જનાઈનની ચંડીમાં 'લહના 'નું નામ 'વિમાતા ' શબ્દથી સ્ચવેલું છે, ત્યારે કવિકંકણું એ ચરિત્રને પાતાના કાવ્યમાં સારી પેઠે વિકસાવે છે.

રંતિદેવકૃત 'સૃગલુબ્ધ' શૈવધર્મની ભગ્ન પતાકારૂપ છે. ખંગાળામાં શિવઠાકુર કદી ઉંચું આસન મેળવી શક્યા નથી. જ્યાં જ્યાં તેઓએ દેખા દીધી છે ત્યાં ત્યાં ભવાનીના કાપ કટાક્ષ આગળ તેઓને ચુપ ખેસી રહેવું પડ્યું છે.

'મગલુષ્ધ' શૈવધર્મની ઉન્નતિના સમયમાં લખાયું છે. એ ધર્મ શાક્ત અને વૈષ્ણવ ધર્મના પ્રતાપ આગળ ઝાંખા પડી ગયા તેથી એ ગીતાના વિકાસ થઈ શક્યા નહિ.

શનિની, ષકીની, સૂર્યની, લક્ષ્મીની પાંચાલીએ અતિ પ્રાચીન સમયમાં વિદ્યમાન હતી, તેની કંઈ કંઈ નિશાનીએ મળી આવે છે.

શીતલામંગલઃ—શીતલાપૂજાનું મૂળ શાધવા શાસ્ત્રની સહાય લેવી પડશે. પ્રાચીન શાસ્ત્રમાંના કાઇ પણ નામાલ્લેખને સાજસજ્જાથી વિભૂષિત કરી દેવપ્રતિમાનું રૂપ આપવું એ બ્રાહ્મણા માટે સહજ છે. અથવ વેદના 'તકસન' શબ્દના અર્થ શીતલા છે એવું કાઈ અનુમાન કરે છે, તા બીજા કાઈ વૈદિક શાસ્ત્રમાંની 'અપ્દેવી 'ને શીતલાદેવીની આદિ મૂર્તિ માને છે. વેદના આ અન્યાસ પુરાણકારાને હાયે વર્તમાન રૂપમાં પરિણુમ્યા છે. ખંગાળા તરફ શીતલાદેવીના પૂજકા ડામ નામની હલકી જાતના હાય છે તે પરથી એ દેવી બૌદ સંપ્રદાયની હારિતી દેવીનું સ્વરૂપ હાય એવું પણ અનુમાન શઈ શકે છે. આ હારિતી અને શીતલા ખંને વ્રશ્નાસિની દેવી છે. પરંતુ બાહદેવી અને હિંદ

દેવીમાં એટલા કેર છે કે બૌહદેવા કુરૂપ છે ત્યારે હિં**દુઓ**એ તેને સ્વરૂપવતી બનાવી છે.

આ શીતલાદેવીના સંબંધમાં બંગાળી સાહિત્યમાં અસંખ્ય ધર્મગાથાઓ રચાઈ હતી. પરંતુ એમાંની ક્રાઈ હજી સુધી મળી આવી નથી. તા પણ ખે ત્રણ સૈકા પહેલાં રચાએલી કેટલીક ગાથાએ મળી આવી છે.

આ સિવાય બીજાં દેવદેવીએા સંખંધી પણ કેટલીક કવિતાએ મળી આવી છે, પણ તે બહુ જુની નથી. તાેપણ તે બધી કવિતાએ તે તે વિષયની જુની કવિતાએ પરથી રચાઈ હતી, તેમાં કંઈ સંદેહ નથી.

લક્ષ્મીદેવી કાઈ કાઇ સ્થળ ગજલક્ષ્મીના નામથી પૃજાતી. અતિ પ્રાચીન કાળમાં લક્ષ્મીની મૂર્તિ એ બાજાએ એ હાથીએ જળના કળશ ઢાળતા ઉભા હાય એવી રીતે ચીતરવામાં આવતી. રામાયેણના લંકા કાંડમાં લક્ષ્મીની આવી સુવર્ણ મૂર્તિનું વર્ણ ન છે. હાથી વડે પાણીના કળશ ઢોળાતા હાવાથી જ કદાચ તેનું નામ ગજલક્ષ્મી પડ્યું હશે. જગમાહનકૃત 'લક્ષ્મીમંગલ' આ સંખંધમાં લખાએલાં કાવ્યોમાં શ્રેષ્ઠ છે.

માધવાચાર્યનું 'ગંગામંગલ ' પ્રસિદ્ધ છે. એ જ નામનાં બીજાં કાવ્યા પણ લખાયાં હતાં. સૂર્યની ગાથા લખનારાએ પણ ઘણા કવિ થઈ ગયા છે. આ ગાથાએમાં હાઉ જાતિ પ્રત્યે જે જીલમની વાતા વર્ણવેલી છે તે સૂર્યાપાસક અને ખાહો વચ્ચે કાઇ વેળા પ્રઘડા થયા હશે એમ દર્શાવે છે.

પદાવલી સાહિત્ય : હવે આપણે અંગાળાની સારસ્વતકુંજના એક એવા પ્રદેશ પર આવી રહ્યા છીએ કે અંગાળીઓ તે કુંજને વિશ્વસાહિત્યના એક ઉત્કૃષ્ટ વિભાગ તરીકે જાહેર કરવા આતુર છે. અંગાળામાં પ્રેમે અવતાર ધારણ કર્યો હતા, તેથી અંગાળા કવિ પ્રેમતા

વર્ણુંન કરવામાં અદિતીય છે. વૈષ્ણુવ કવિએાએ પ્રેમનું જે નિષ્કામ માધુર્ય વર્ણુંવ્યું છે, તે માધુર્ય ભંગસાહિત્યમાં પવિત્રતાની સુધાધારા ફેલાવી દીધી છે.

પદાવલી સાહિત્ય પ્રેમનું, અશ્રુજલનું રાજ્ય છે. પૂર્વરાય, ઉક્તિ, પ્રત્યુક્તિ, પ્રથમ મિલન, સંભાગ, અભિસાર, કારણુમાન, નિર્હે તુમાન, પ્રેમવેચિત્ર્ય, દાનલીલા, નૌકાવિલાસ, વાસન્તીલીલા, વિરહ, પુનર્મિલન આવા એમના વિભાગાના પગથિએ પગથિએ કેવળ કામળ આંસુના પ્રવારા છૂટે છે; આમાં સ્વાર્થની આહુતિ અપાય છે, અધિકારના વિલાપ થાય છે; વાંછિતના દેહના સ્પર્શ કરવા માટે, તેને જોઈ આંખા ઠારવા માટે, તેનામાંથી ઉપજતા અપૂર્વ પરિમલનું આઘાણ કરવા માટે, મધુમંધથી અંધ બનેલા બ્રમરની માક્ષક સ્વર્ગીય પ્રેમી કવિએા રડતા ભટકતા હતા. પદાવલી સાહિત્ય તેઓનાં અશ્રુઐાના ઇતિહાસ છે.

વૈષ્ણવ પદાવલીના કેન્દ્રમાં એક સ્વર્ગીય સામગ્રી છે. એ માનવી પ્રેમનાં ગીતો ગીતાં ગાતાં એકાએક સુર બદલી એક એની અજ્ઞાત સુંદર રાગિણી લલકારે છે કે તે લક્ત અને સાધકાના કાનમાં પહેાંચવા સમર્થ બને છે. વૈષ્ણવ કવિતા નદીના સુખ સાથે સરખાવી શકાય; આ ગીત કલકલ નિનાદ કરતાં માનવ જગતના સુખદુ:ખની વાતો ગાતાં એક એવી જગોએ આવી પહેાંચ્યાં છે કે જ્યાં સીમાનાં બધાં બધને તૂડી ગયાં છે. સીમાબહ એ કિનારાને છોડી એ એક એવે સ્થાને જઈ પહોંચ્યાં છે કે ત્યાં અસીમ, અનંત રાજ્યના વિસ્તાર કેલાઈ રહ્યો છે.

પરદેશી સજ્જના પણ આ પદાવલી સાહિત્ય વાંચી મુગ્ધ ખતી જાય છે. પોડત શ્રીયરસન વિદ્યાપતિની કવિતા સંખંધમાં કહે છે કે 'પરંતુ મૈથિલ ભાષામાં અતુલનીય પદાવલી રચવા માટે જ તે સૌથી વધારે પ્રખ્યાત છે; એ બધાં પદામાં શ્રીરાધિકાના કૃષ્ણપ્રેમવર્ણનના રમકદારા પરમાતમા પ્રત્યે જીવાતમાના પ્રેમસંબંધ જાહેર કરવામાં આવ્યા છે. ' ઈધર પ્રત્યેના પ્રેમ દર્શાવવા માટે રાધાનું રૂપક શા માટે સ્વીકારનું પડશું, એ કૂટ પ્રશ્નના જવાબ આપવા કઠે છે છે. તા પણ સુદ્ધિમાન વાચકનું દ પદાવલીમાંના રાધિકાભાવની સાથે ચૈતન્યલીલાનું મળતાપણું જેઈ શકશે અને તે વડે પદાવલીસાહિત્ય પણ એક પ્રકારનું ધર્મસાહિત્ય છે એમ સ્વીકારવાની આનાકાની કરશે નહિ. ધર્મના આ રૂપક વિષે અમે પંડિત ન્યુમેનના આ બાબતના એક અભિપ્રાય દર્શાવી આગળ ચાલીએ છીએ; ' જો તમારા આત્મા ઉચ્ચ ધર્મરાજ્યની પવિત્રતામાં પ્રવેશ કરવાની અભિલાષા રાખતા હોય તો તેને ત્યાં અફિયે જનું પડશે. મનુષ્યસમાજમાં તમારા ગમે તેટલા પુરુષપણાના ગર્વ ભલેને હાય પણ આ સ્થળે તા આત્માને સ્ત્રીવેશ લીધા સિવાય છૂટકા જ નથી. '

અંડીદાસ અને રામી: ચંડીદાસ ઘણું કરીને ચૌદમા સદીના છેલ્લા ભાગમાં નાલુર ગામમાં જન્મ્યા હતા. કેન્દુબિલ્વ અને વિસપી કરતાં નાલુર શ્રેષ્ઠ તીર્થ છે. ચંડીદાસની નિવાસભૃમિ, પવિત્ર નાલુર ગામ હજી હયાત છે. પાગલ ચંડીના સ્વર્ગીય અશ્રુથી પલળા પવિત્ર શએલું વાશુલી દેવીનું મંદિર અત્યારે પણ માજદ છે. આ નાના ગામડામાં પ્રેમના જે અપૂર્વ વિકાસ અને પ્રતિભાના પ્રકાશ થયા હતો તેની તુલના આખા જગતમાં કાઇની સાથે થઇ શકે તેમ નથી. પ્રેમી જનાને માટે નાલુર ખીજાં વૃંદાવન છે. પરંતુ પૃથ્વીના આ સર્વ શ્રેષ્ઠ ગીતિલેખકની સ્મૃતિ જાળવી રાખનારા કાઇ પણ સ્મરણ—સ્તંબ ત્યાં નથી. જો કે આ વિચાર તદ્દન આધુનિક છે. આપણા લોકો તો બીજી રીતે કાઇ પણ મહાત્માની સ્મૃતિ જાળવી રાખવાને ટેવાએલા હતા; તેઓ તો તેની ઘેર ઘેર મૂર્તિ બનાવી પૂજતા, દરરોજ સવારમાં ઉઠી એ પુણ્યશ્લોક મહાજનનું નામ ભક્તિપૂર્વ ક ઉચ્ચારતા અને બાળકોને એ બાલતાં શીખવતા.

ન તુર ખીરભૂમ જિલ્લાના શાકુલિપુર થાણા તાખાનું ગામ છે. તે શિઉડીથી ૧૨ ગાઉ પૂર્વમાં છે. ખીરભૂમ જિલ્લામાં અનેક ઋષિઓનાં તપાવના છે; ખકેશ્વર જેવા ઉના પાણીના ઝરા અને મયુરાક્ષી, અજય, સાલ, હિંલા, દારિકા જેવી નદીઓ પહાડ સાથે ક્રીડા કરતી કરતી ચાલી જાય છે. ત્યાંના ખેલ કૂલ તા ખસરાના ગુલાખ સાથે હરિફાઈ કરે છે. આવા સ્વભાવથી જ સુરમ્ય પ્રદેશમાં જયદેવ અને ચંડીદાસની જન્મભૂમિ છે. તેઓનાં હૃદયા પણ આ ખેલ કૂલના જેવાં સુંદર હતાં. તેઓનાં કાવ્યામાં એ સુંદર હૃદયોનું અમર પ્રતિભિષ્ય પડી રહ્યું છે.

ચંડીદાસના પિતા 'વાશુલી ' દેવીના પૂજરી હતા, તેથી કદાચ તેમણે પુત્રનું નામ ચંડીદાસ પાડ્યું હશે. અત્યારે પણ નાસુરમાં વાશુલી દેવીનું મંદિર છે અને તેની પૂજા નિયમિત રપે થાય છે. ચંડીદાસ, પિતાના મરણ પછી એ મંદિરને: પૂજારી થયા હતા. એ દેવમંદિરની સેવિકા રામમણિએ કવિના હદયમાં અપૂર્વ પ્રેમ જગાડયો હતા. આ સંબંધમાં નાના પ્રકારની અનેક વાતા છે. પરંતુ જે વાતાના ઐતિહાસિક પાયા ન હાય તેવી અસાર દંતકથાઓ લખી વાચકામાં અલનાસ્કર જેવા કલ્પનાશીલ મગજોનું મનરજન કરવું એ અનિષ્ટ છે. વિદ્યાપતિના સંબંધમાં પણ એવી અનેક વાતા સાંભળવામાં આવે છે.

હાલમાં ચંડીદાસની કેટલીક નવીન કવિતાએ પ્રગટ થઈ છે. તેમાં તેની પોતાની કંઇક હુપાકત મળા આવી છે. ધાયણ રામીની સાયેના સંખંધને લીધે ચંડીદાસ નાત બહાર મૂકાયા હતા. એક વાર તેની નાતે કહ્યું કે 'ચંડીદાસ, સાંભળ. તારે લીધે અમારી ક્રિયાકાંડનું સત્યાનાશ વળવા બેઠું છે. તારી પ્રીતિથી અમે પતિત ગણાઈએ છીએ. નકુલે ચંડીદાસને બાલાવી કહ્યું કે જ્ઞાતિબોજન કરાવી તને નાતમાં લઈશ.' કવિને તા આ બાબતમાં કંઈ આગ્રહ નહોતા. પરંતુ તેના બાઈ (?) નકુલ આગેવાન થઈ તેને નાતમાં લેવા તૈયાર થયો. નકુલની ગામમાં સારી આખર હતી. તે બ્રાહ્મણોને ઘેર ઘેર ચંડીદાસ સંખંધી વિનંતિ કરવા લાગ્યો. પ્રથમ તેા નાતીલાએએ ચંડીદાસને 'નીચના પ્રેમમાં ઉન્મત્ત ખનેલાે' કહી, તથા 'અમારે ય પુત્રપૌત્રાદિ પરિવાર છે. તેમની સંમતિ વગર અમે કંઈ કરી શકાએ નહિં' ઇત્યાદિ ખાનાં કાઢી ચંડીદાસને ત્યાં ભાજન લેવાના અસ્વીકાર કર્યો. પરંતુ છેવટે તેઓ નકુલના સૌજન્યથી એટલા ખધા મુગ્ધ થઈ ગયા કે તેના કહેવા પ્રમાણે કરવા ક્યુલ થયા.

આ વાત સાંભળી રામી 'રડી રડીને અરધી થઈ જાય છે, મનને કેમે કરી સમજાવી શકતી નથી. 'તે 'ઘરમાં જઈ પલંગ પર શયન કરે છે, રડતી રડતી આંખો લૂંછે છે, નિશ્વાસ નાખે છે. તેના આંસુથી પૃથ્વી પલળી જાય છે. ' પરંતુ કાઈ રીતે શાંતિ વળતી નથી. વળા ઉઠી તે બકુલના ઝાડ નીચે આવી ઉભી રહે છે, તેની આંખમાંથી બ્રાવ્યુબાદરવા વહે છે. દરમિયાન બ્રાહ્મુણુબાજનની તૈયારી થઇ રહી છે. નાના પ્રકારની રસાઈ પીરસાવા લાગી, બ્રાહ્મણા આચમ્મન કરી જમવા તૈયાર થયા, ત્યાં તા ધાબણ આવી પહેાંચી અને 'જ્યાં બ્રાહ્મણો શાક માટે પાકાર કરે છે ત્યાં ધાબણ તેઓની પાસે દાડી જાય છે. ' આ વર્ષુ નદારા જે અનર્થના ઉત્પાત સૂચિત થયા હતા તેનું છેવટ જાણવાની આપણી આશા પડી બાગે છે; કારણ કે ત્યાર પછીનાં કવિતાનાં પાનાં કાટી ગયાં છે. આ સંબંધમાં એક અલીકિક વાર્તા કહેવામાં આવે છે, પણ તેના ઉત્લેખ નકામા છે.

ચંડીદાસનાં પદાના મુખ્ય વિષય શ્રીકૃષ્ણ અને રાધિકાના પ્રેમ છે. તેની રાધિકા પ્રથમથી જ ઉન્માદિનીના વેશમાં દેખા દે છે; પ્રેમના મલય સમીરમાં તે સ્કુર્તિમાન થઈ રહી છે; પાતાના ખીચાખાચ લાંખા, કાળા વાળ આનંદથી છોડે છે અને જીએ છે કે તેમાં કૃષ્ણના રૂપતું માધુર્ય છે કે નહિ; હાથ જોડી વાદળ તરફ તાકી રહે છે, આંખાની કીકી સ્થિર થઈ જાય છે, વાદળના સૌંદર્યમાં તે ડૂખા

જાય છે. કારણ કે કુષ્ણના રંગ વાદળ જેવા છે: એકી નજરે એ મયુરમયુરીના કંઠ જોઈ રહે છે, ત્યાં પણ આંખ કૃષ્ણના રૂપની ખાળ કરે છે. ચંડીદાસની રાધાની પહેલી એાળખાણ આ પ્રમાણેની છે. ત્યાર ખાદ પ્રેમની વિહવળતા, વિનય, વિન તિ, મધુર ફ્રોધ-એ ક્રોધમાં કઠાવાશના આભાસ પણ નથી, એ ક્રોધની સૃષ્ટિ પણ કુલની પાંદડી સમ ક્રામળ છે.–માનની પછી માનભંગ, ગાળા દઈ સામા આઘાત કરવા જતાં પાતે આધાત ખમવા, હચમચાવી નાખે તેવા અશ્રુપાત. દુ:ખ નિવેદન: પ્રેમમાં પડી લોકા કેટલા દુ:ખી થાય છે? ખંદર પર ગયા છતાં જાણે હાેડી મળતી નથી, ગંગા કિનારેથી જાણે તરસ્યા પાછું વળવું પહે છે. આ દુ:ખ ચંડીદાસની કવિતામાં લીટીએ લીટીએ પ્રગટ થાય છે. તાેપણ આવા દુ:ખમાં પણ કેટલી કષ્ટ વહન કરવા લાયક સામગ્રી છે! દુઃખમાં જ દુઃખતું ઔષધ સુખ છે.' હું જ્યાં ત્યાં બટકું છું. પણ એ ચંદ્રવદનના મધુર હાસ્યથી ઘડીભર શાંતિ પામું છું. ' એ ચંદ્રવદનની વાત મુખથી વર્ણવી શકાય તેમ નથી, કહેવા જતાં સખદ:ખથી. સુધાવિષથી હૃદય હંકાઈ જાય છે. તેનાં અશ્રુબિંદ સુખદ:ખથી ભરપૂર છે. પ્રભાતપદ્મની માકક આંખા પ્રકાશ થતાં ઉધડવા માંડે છે. પરંત નિશાના શિશિર બિંદુઓના ભારથી શ્રમિત થઈ મલિન થઈ જાય છે. ોમાં કહ્યું પુલકાશ્રુ છે, કહ્યું શાકાશ્રુ છે, કહ્યું પાતઃશિશિર છે, કઈ નૈશહિમકણી છે, તે નિશ્ચયપૂર્વક કહી શકાતું નથી.

'મારી આંખમાં સદા અશુર્ભિંદુ ટપકી રહ્યાં હેાય છે, તેથી હું ગુરુજના સામે ઉભી રહી શકતી નથી; દિશાઓ તરફ દષ્ટિપાત કરતાં જ રવાડાં ઉભાં થાય છે, કારણ કે ચામેર એ શ્યામસુંદરનાં દર્શન થાય છે. જો કદી હું સખીઓ સાથે વાત કરવા ઉભી રહું છું તા શ્યામના પ્રસંગની વાતાથી શરીર પુલકિત થાય છે. એ રામાંચિત દશા પરિહરવા મથું છું તા મારી આંખામાંથી ખળખળ અશુ

પ્રવાહ વહ્યો જાય છે. '<sup>૧</sup>

તેના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતાં જ રાધિકા રડી પડે છે. તેને ખહુ સુખ થાય છે તેથી ચક્ષુ એની મેળ આનંદાશ્રુ વહેવડાવે છે. વળા એ સુખ બીજું કાે જાણી જાય એ બીકથી–કારણ કે પૃથ્વી તા સુખને માટે પ્રતિકૂળ છે, ઉંહું સુખ દુનિયા સમજતી નથી.–નાના પ્રકારના રામાંચ ઢાંકવાની ચેષ્ટા કરતા છતાં એ અટકાવી શકાતાં નથી. આથી આ સુખમાં પણ વિષાદની છાયા છે. જો એમ ન હાેત તા સુખની અપૂર્વતા નષ્ટ થાત; આવું સુખ તાેડાનું નથી માટે જ તાેડાવાની બીક લાગે છે. 'આવા મારા વ્હાલાને જે માણસ મારી પાસેથી ઝુંટવી લેશે તેને આ અબળાના વધનું પાપ લાગશે. '

પ્રેમના દુ:ખનું વેર વળે છે અભિમાનથી; પરંતુ તે અભિમાન તો આત્મવંચના માત્ર છે. કારણ કે 'એક કાન કહે છે કે હું કૃષ્ણુ નામ સાંભળીશ, અને ખીજો કાન કહે છે કે હું એ નામ કદી નહિ સાંભળું, હું તો બહેરોખાડ થઈ રહીશ. 'ર આ એક છેલ્લી હદ છે. ચંડીદાસથી અભિમાન થઇ શકતું નથી; દશે ઇદિયા મુગ્ધ હોય સાં મન બિચારૂં અભિમાન શી રીતે કરી શકે? પોતાનું ભાયું મંત્રમુગ્ધ અની ગયું હોય તો પછી બાણું ફેંકવાનું અસાધ્ય જ બનેઃ

' હું ગમે તેટલું અટકાવું છતાં મન તો અટકતું નથી જ. વિરદ્ધ રસ્તે વાળું છું પણ શ્યામસુંદર તરફ દોડી જાય છે. આ મારી તુચ્છ જીલ શું મારાથી અવળી કરી બેઠી હશે ? જેનું નામ નહિ લેવાના

 <sup>&#</sup>x27;ગુરુજન આગે, દાંડાઇતે નારિ, સદા છલછલ આંખિ પુલકે આકૃલ, દિક નિહારિતે, સબ શ્યામમય દેખિ. દાંડાઇ યદિ સખીગણ સંગે, પુલકે પૂરય તતુ શ્યામ પરસંગે. પુલક ઢાલિતે નાના કરિ પરકાર, નયનેર ધારા માર વહે અનિવાર.'

 <sup>&#</sup>x27;એક કર્ણુ બલે આમિ કૃષ્ણનામ શુનબ,
 આર એક કર્ણુ બલે આમિ બધિર હકયા રળ-એ નામ શુનબના.'

નિશ્વય કરૂં છું તે તા તેનું જ નામ લે છે. આ નાકને હું ગમે તેટહું ખંધ કરૂં છું તાપણ એ બયંકર નાસિકાને તા તેના જ ગંધ આવે છે. એના વાત નહિ સાંભળું એવા નિર્ણય કરૂં છું છતાં તેના પ્રસંગા સાંભળવા કાન એના મેળે તૈયાર થઇ જાય છે. આવી સદા 'કાળા કહાન' ના જ અનુભવ કરનારી ઇંદ્રિયા વડે હું સદા ધિકારપાત્ર થાઉ છું. ' આ એક પ્રકારનું અપૂર્વ તન્મયપણું છે.

હવે ચંડીદાસનાં વધારે પદા ટાંકવાની જરૂર નથી. જે પ્રેમીજન છે તે એકાંતમાં બેસી એ પદા વાંચી અવશ્ય સુખી થશે. મીઠા પદાર્થ ચાખ્યા સિવાય જેમ તેના સ્વાદ અનુભવાતા નથી તેમ આ પદા પણ વાંચ્યા સિવાય અનુભવાય તેવાં નથી.

ક્રોઇ કોઇ કહે છે કે વિદાષિતના યશમાં ચંડીદાસ ભિચારા ઢંકાઈ ગયા છે, પણ એમાં ક્રંઈ નવાઈ નથી. કાલિદાસના યશમાં ભવભૃતિ, ભારતચંદ્રના યશમાં કવિકંકણ અને થાહા વખત માટે પાપના યશમાં શેકસપીઅર પણ ઢંકાઈ ગયા હતા. સુંદર ચિત્ર જોઈ ખધા મુગ્ધ ખને છે, પરંતુ માનવસૌંદર્ય અને મહિમા એ પ્રમાણે સહેલાઇથી અનુભવી શકાતાં નથી.

ચંડીદાસ વિદ્યાપાતના જેટલા વિદ્યાન નહાતો, એવી સાધારણ માન્યતા પ્રચલિત છે. ાવદ્દતા પુષ્પ સમાન છે; ફળના જન્મ આપી ફૂલના વિલય થાય છે; વિદ્દતા શું બક્તિની ખરાખરી કરી શકે? જે બક્ત છે તે શાસ્ત્રના દપ'ણમાં પ્રતિબિંબિત પ્રાકૃતિક મૂર્તિ શા માટે નિહાળ? તેના તા સીધા પ્રકૃતિ સાથે સંખંધ હાય છે. ચંડીદાસ

ચત નિવારિયે તાય નિવાર ના યાય, આન પથે ધાઇ તછુ કાનુ પથે યાય, એ છાર રસના માેર હઇલ કિ વામ, યાંર નામ નાહિ લખ લય તાંર નામ. એ છાર નાસિકા મુંઈ કત કરૂં ખંધ, તછુ ત દારણ નાસા પાય શ્યામગંધ. સે કથા ના શુનિબ કરી અનુમાન, પર સંગે શુનિતે આપનિ યાય કાલુ. ધિક રહું એ છાર ઇંદ્રિય આદિ સખ, સદા યે કાલિયા કાણુ હય અનુલવ.

વિદ્યાપતિથી માક્ક ઉપમા વાપરતા નથી, – સુંદર સ્વભાવ એ અલંકાર કરતાં પણ વધારે આકર્ષક છે; ઉપમા એ કવિના શ્રેષ્ઠ ગુણ છે એ ખરં, – પરંતુ જે પાતાની જ પીંછીથી ભાવ આંકી શકતા હાય તેને ઉપમાની મદદ લેવાની શી જરૂર? તેથી જ ઉપમા દ્વારા રૂપનું વર્ણન કરતું તેના કરતાં જીવન ચીતરી રૂપવર્ણન કરતું એ શ્રેષ્ઠ છે. આ દૃષ્ટિથી જોતાં કાલિદાસ કરતાં શેકસપીઅર શ્રેષ્ઠ છે, વિદ્યાપતિ કરતાં ચંડીદાસ શ્રેષ્ઠ છે. પરંતુ ચંડીદાસ સંસ્કૃતન્ન પંડિત હતા એ વિષે કેટલાંક પ્રમાણા મળી આવ્યાં છે.

ચંડીદાસનાં પદામાં અધ્યાત્મભાવ છે. તે એટલા બધા સ્પષ્ટ છે કે તેના અસ્વીકાર કરી શકાય તેમ નથી. સાધારણ પ્રેમ દ્વારા તેનાં પદેાની વ્યાખ્યા થઈ શકે તેમ નથી. પૂર્વરાગની શરુઆતમાં જ કુષ્ણનામના માહાત્મ્યના પ્રચાર જોવામાં આવે છે. કુષ્ણનામ મધુમય છે. તેને 'વદન છોડવા ઇચ્છતું નથી.' નામ સાંભળી અનુરાગ <mark>થાય ઐવાં દે</mark>ષ્ટાંત માનુષી પ્રેમસાહિત્યમાં વિરક્ષ છે, પરંતુ 'નામ જપતાં જપતાં શરીર ખેભાન ખની ગયું ' આવાં નામજપનાં દર્શાતા તાે સાધારણ રીતે સાહિત્યમાં તદ્દન દુર્લભ છે. આ પૂર્વરાગ સાધારણ પ્રેમના પૂર્વરાયનું ઉચામાં ઉચું દર્શાત છે એમ કહીએ તા ચાલે. પરંતુ તે પ્રેમને ભગવાન પ્રત્યેના પ્રેમ તરીકે સ્વીકારવા એ વધારે શ્રેયસ્કર છે. ત્યાર બાદ રાધિકાના પ્રેમાનમાદ જાએા: ભગવાં વસ્ત્રા પહેરેલી રાધા ભૂખતરસ છાંડી કૃષ્ણને ખાળવા નીકળા છે, જીદા જીદા પદાર્થી જોઇ તેની કૃષ્ણસ્મૃતિ ઉભરાઇ આવે છે, આ બધું વૈષ્ણવ સાધુની યાદ આપે છે. રાધિકા 'જે કાનુડાનું નામ બાેલે છે, તેના પગમાં પડે છે; પગમાં પડી રહે છે; તેના વાળ ધૂળમાં રગદાળાય છે; જાણે સોનાની પુતળી જમીન પર આળાટતી ન હોય એવા દેખાવ લાગે છે.'

૧. યે કરે કાતુર નામ તાર ધરે પાય, પાય ધરિ કાંદે સે ચિકુર ગઉ યાય, સાનાર પુત્તલિ યેન ભૂતલે લુટાય.

च्या છળી પ્રેમીજનની નયનપુતળી કાઈ સુંદરીની હોય એમ લાગતું નથી. જે ધૂળવાળા રસ્તા પર ખીજી જાતના લોકોના મુખમાં પણ કૃષ્ણનામ સૃષ્ણી તેના પગમાં જઈ પડે તે સોનાની પુતળી વડે તે। ચૈતન્યદેવનું જ પૂર્ણ સ્વરૂપ સ્ચિત થયું છે. 'હું શુદ્ધ છું કે અશુદ્ધ તે તમારાથી કયાં અજાર્યું છે? હું તો ધર્માધર્મ જાણતી નથી. ચંડીદાસ કહે છે કે મારાં પાપ કે પુર્ય જે ગણા તે તમારાં ચરણકમલમાત્ર છે.' આ પદ તે त्वया हृषिकेश हृदिस्थितेन, यथा नियुक्तो स्मि तथा करोमि वगेरे वयने।ની પેઠે ઉદાર ભાવ ખતાવે છે.

ચંડીદાસના માનવી પ્રેમ ક્ષણે ક્ષણે એક અમાનુષી પ્રેમરાજ્યની સામગ્રી થઈ પડથો છે. રામી વિષે કહેવા જતાં પણ ચંડીદાસ પ્રેમની સીમા એાળંગી આશ્ચર્યકારક રીતે પવિત્ર ધર્મગાથા ઉચ્ચારે છે. તેના પ્રેમમાં 'કામગંધ નથી.' વળી તેનાં 'તું માતા છે, પિતા છે, ' 'તું વેદમાતા ગાયત્રી છે,' 'તું જ મંત્ર છે, તંત્ર છે, ઉપાસનાના રસ છે ' ઇત્યાદિ વાક્યા ધર્મ વેદી પર ઉચ્ચારાએલાં સ્તાત્રા જેવાં લાગે છે. ધાયણના ચરણકમલમાં જે પુષ્પાંજલિ અપ<sup>\*</sup>ણ થઇ છે, તે ક્રાઈ અજાણ્યા સ્વર્ગલાકમાં જઈ પવિત્ર ખની રહી છે. ચંડીદાસની સરલ વાણી સર્વત્ર પ્રેમસ્પર્શી છે. વિદ્યાપતિનાં પૂર્વરાગના પદામાં-ક્ષણે ક્ષણે નયન ખુણાને અનુસ**રે છે.** ક્ષણે ક્ષણે વસ્ત્રા પરની ધૂળ **શરીરતે મ**લિન ખનાવે **છે**, ઇત્યાદિ–રાધિકાનું ખીલતું રૂપ ઉછળી પડતું હૈાય એમ જણાય છે: પરંતુ એ જ મતલયનાં ચંડીદાસનાં પદેામાં રાધિકાની ધ્યાનસ્થ મૃતિ કાઈ સ્વર્ગીય પ્રેમનું સ્વપ્ન ખતાવે છે. એ મૂર્તિ ભાષાના આડંખર એાળંગી નિર્મળ અધ્યાત્મ રાજ્યની ખની રહ્યું છે. ચંડીદાસ ખરા પ્રેમી છે. ખરા પ્રેમી બહુ થાેડું બાલનારા **હોય છે. ચં**ડીદાસ પણ શબ્દના ઐશ્વર્ય કરતાં શબ્દની **અલ્પ**તા વડે અલૌકિક જગત ખડું કરે છે. ટુંકામાં કહીએ તા ચંડીદાસનાં પદામાં 'નાયિકા રાધા ' કરતાં ' રાધાભાવ ' વધારે જણાય છે.

ચંડીદાસનાં 'ભાવસંમિલન 'નાં પદા સદા સ્તાત્રપાઠની પેઠે પાઠ કરી શકાય એવાં છે. તેમાં છે એવા પ્રેમના ગંભીર મંત્રા ધર્મ પુસ્તકમાં પણ ભાગ્યે જ મળી આવે છે. 'વ્હાલા, હું તે શું કહું' ઇત્યાદિ પદા સહેજ કેરવાઈ ધ્યાહ્મસમાજમાં પણ ગવાય છે. અમે એક પદ ઉતારીએ છીએ:

'એ બ્હાલા, તું મારા પ્રાણ છે!

'મારૂં શરીર, મારૂં મન, મારૂં કુળ, મારૂં શીલ, મારી જાતિ ને મારૂં માન એ બધું તારી સેવામાં સમર્પણ કરૂં છું.

'એા કૃષ્ણ, તું અખિલેશ્વર છે, યાેગીનું આરાધ્ય ધન છે. 🦈

'પણ હું તાે ગાવાળણી છું, હલકી છું, તારૂં ભજન કે પૂજન કેવી રીતે કરવું તે હું જાણતી નથી.

' તાપણ મેં મારાં તનમન તારી પ્રીતિના ખલિદાન **રૂપે તારામાં** જોડી દીધાં છે.

' તું જ મારા પતિ છે, તું જ મારી ગતિ છે, મારા મનમાં એ સિવાય ખીજી કેાઈ વાત પ્રવેશી શકતી નથી.

'જો કે દુનિયા આ પ્રેમ ખાતર મને પાપી કહી ધિકારે છે, પરંતુ હું તેની પરવા કરતી નથી.

'મારા વ્હાલાને ખાતર એ પાપની માળા ગળામાં પહેરવામાં હું સુખ માનું છું.

'હું શુદ્ધ છું કે અશુદ્ધ છું, તે તારાથી અજબ્યું નથી; હું તે! નથી જાણતી કે મારા માટે સારૂં શું છે કે નરસું શું છે.

' ચંડીદાસ કહે છે કે મારાં પાપ તે પુણ્યતે હું એાળખતા નથી; કેવળ તારાં ચરણકમલતે વિષે જ મારૂં ધ્યાન છે.'<sup>૧</sup>

 <sup>&#</sup>x27; બંધુ તુમિ સે આમાર પ્રાણ. દેહમન આદિ, તાંહારે સે'પેછિ, કુલ શીલ અતિ માન.

યંડીદાસના જન્મસમય વિષે કેવળ એટલું જ જણાય છે કે તો ચૈતન્યદેવ પહેલાં થઇ ગયા. નરહાર સરકારે (કે જે ચૈતન્ય પહેલાં થઇ ગયા. નરહાર સરકારે (કે જે ચૈતન્ય પહેલાં થઇ ગયા.) લખ્યું છે કે ચંડીદાસનાં પદા એ વખતે સર્વત્ર ગવાતાં હતાં. એ પરથી અનુમાન થઈ શકે છે કે ચંડીદાસને એ રીતે ચામેર પ્રસિદ્ધ થવાને ઓછામાં ઓછાં સા વર્ષ જોઈએ. નરહરિના જન્મ છે. સ. ૧૪૬૫ અથવા તે અરસામાં થયા હતા; ચંડીદાસ ને વિઘાપતિ લગભગ સમકાલીન હતા; વિદ્યાપતિના જન્મ ઘણું કરીને છે. સ. ૧૩૫૮ માં થયા હતા; આ બધાં પ્રમાણા પરથી ચંડીદાસના જન્મ વિષે કંઈક અનુમાન થઈ શકે છે.

હાલમાં ચંડીદાસતું 'કૃષ્ણુશત્તિન ' નામનું એક અતિ પ્રાચીન પુસ્તક મળી આવ્યું છે. એ પુસ્તકની ભાષા પ્રચલિત પદાની ભાષાથી એટલી ખધી જીદી પડી જાય છે કે ખંગાળી વિદ્વાનામાંના કેટલાક કાંતા એ પુસ્તકને અથવા તા પદાને ચંડીદાસનાં નામે ચઢેલાં માનવા તૈયાર થયા છે.

આ કૃષ્ણુકીર્તાનના એક પ્રત એટલી બધા જીની મળી આવી છે કે બાયુ દીનેશચંદ્રે જોએલી પ થા ૬ હજાર જીની હસ્તલિખિત પ્રતોમાં એવી પ્રાચીન બહુ થાેડી નજરે પડી છે. આ પ્રતના અક્ષરા જોઈ કાેઈ વિદ્વાને તે ઈ. સ. ૧૩૮૫ થા પણ જીની હાેવાની આગાહી

અખિલેર નાથ, તુમિ હે કાલિયા, યાગાર આરાધ્ય ધન. ગાપ ગાયાલિની, હામ અતિ હીના, ના જિન ભજનપૂજન. પિરીતિ રસેતે, ઢાલિ તનુમન, દિયાછિ તામાર પાય. તુમિ માર ગતિ, તુમિ માર પતિ, મન નાહિ આન ભાય. કલંકા બલિયા, ડાકે સબ લે કે, તાહાતે નાહિક દુઃખ. અધુ તામાર લાગિયા, કલંકર હાર, ગલાય પરિતે સુખ. સતી વા અસતી, તામાતે વિદિત, ભાલમંદ નાહિ જિનિ. કહે ચંડીદાસ, પાપપુષ્ય મમ, તામાર ચરષ્ટ્રામિ. '

કરી છે. આ પરથી એટલું તા સ્પષ્ટ સાખીત થાય છે કે કૃષ્ણુપ્રીત્તન ચંડીદાસનું અવિકૃત રહેલું કાવ્ય છે. પદાની ભાષા લાકસુખે ચઢી સહેલી ચર્ક પણ આ પુસ્તક હજુ સુધી અપ્રચલિત રહ્યું હાવાથી જેમનું તેમ જળવાઈ રહે એ સ્વાભાવિક છે.

કૃષ્ણુકીર્તાન પરથી જણાય છે કે ચંડીદાસનું નામ અનંત હતું અને તે વાશુલી દેવીની આગ્રાથી પદા ખનાવતો. આ ખંને વાતો કૃષ્ણુકીર્તાન મળી આવ્યા પહેલાં પણ લોકો જાણતા હાવાથી ચંડી-દાસ અને કૃષ્ણુકીર્તાનના કવિ એક જ છે એ બાબતમાં કંઈ શક નથી. ચંડીદાસનાં બે પ્રચલિત પદા કઈ રીતે ફેરવાયાં છે તે આ કૃષ્ણુકીર્તાનનાં પદા સાથે સરખાવતાં સ્પષ્ટ જણાય છે.

આવે સામાન્ય ભાષાભેદ ન હોત તાપણ ચંડીદાસના પરિચિત સર કૃષ્ણકીર્ત્તનમાં ડેકડેકાણે સંભળાતા હાવાથા તે ચંડીદાસના જ રચના છે એમ સાખીત થયા સિવાય રહેતું નથી.

કૃષ્ણુકીર્ત્તન ચંડીદાસનું નથી એની વિરુદ્ધ એક એવી દલીલ થાય છે કે તેણે પદામાં જે ઉચ્ચબાવ દર્શાવ્યા છે તે તેમાં નથી. ચંડીદાસ એટલે જીઇના કૂલ જેવી શુબ્ર નિર્મળતા; આવા ભાવ આ પુસ્તક વાંચતાં થતા નથી. આ સંખંધમાં ચર્ચા કરતાં જણાય છે કે ખારમીથી ચૌદમી સદી સુધીમાં બંગાળા અને એાઢિઆમાં એક અતિશય નૈતિક દુર્ગતિના યુગ ચાલતા હતા. જયદેવના ગીતગાવિંદમાં આધ્યાત્મિકતા ગમે તેટલી હા પણ તેની રુચી પ્રત્યેક વાંચનારને આંખની કણીની જેમ ખટકે છે. પદ્માવતી નામની સેવાદાસી જયદેવની સાંભતણ હતી. એક પ્રંથ પરથી જણાય છે કે એ પદ્માવતી લક્ષ્મણસેનની સભામાં નાચ કરતી હતી. વનમાલીદાસના જયદેવચરિતમાં સ્પષ્ટ લખ્યું છે કે આ આને પુરીના મંદિરમાં સેવાદાસી તરીકે સમર્પણ કરવામાં આવી હતી. ' પદ્માવતી ચરળા પ્રત્યે ત્રવાદાસી તરીકે સમર્પણ કરવામાં આવી હતી. ' પદ્માવતી ચરળા અને જયદેવ તાલ સાચવતા. આ ખાતર જ તે

'નવરસિક'માંના એક મણાતા. વિવાહિત પત્નીદ્વારા જયદેવને આ પદવી કદી મળત નહિ. ભારમી સદીના તામ્રશાસનામાં પણ પરકીયા પ્રીતિનાં જયગીત ગવાયાં છે. લક્ષ્મણસેનનાં કલિંગ સ્ત્રીઓના પ્રીતિપાત્ર થવા બદલ એક તામ્રશાસનમાં વખાણ કરવામાં આવ્યાં છે. ધાયી કવિના પવનદ્વતમાં પણ તે જ મતલબનું એક બીજાં પ્રશંસાપાત્ર તેણે મેળવ્યું છે. આ યુગના તામ્રપદ્દોમાં પણ શિવપાર્વતીની રતૃતિ કરતાં તેઓના હાવભાવ અને આલિંગનાદિ ભાવ વર્ણવેલા છે, એ પરથી તે યુગમાં શીલતાના અભાવ અને રુચિના વિકાર થયા હતા એ સ્પષ્ટ સચિત થાય છે. બંગસાહિત્યપરિષદની ચિત્રશાળામાં તે સમયની હરપાર્વતીની એક બીલત્સ મૂર્તિ છે. પુરી અને કાણાર્કનાં મંદિરાની દિવાલો પર કાતરેલી મૂર્તિઓ તરફ નજર કરતાં જ આપણી આંખા શ્વરમથી બીડાઈ જય છે. બારમી સદીમાં તંત્રાદિના અભ્યાસથી આ રીતે સ્ત્રીપુરુષ વચ્ચેનું સ્વાભાવિક અંતર એાલું થઈ ગયું હતું.

રાજસભાની અનીતિ જ્યારે સમાજના હલકા વર્ગમાં ફેલાય છે ત્યારે તે અતિ વિકટ રૂપ લે છે. આથી ખારમી સદી પછી ખંગાળાની પ્રજામાં બયંકર અનીતિ જોવામાં આવે છે. સેનવ શની પડતી પછી આ અનીતિનાં કેન્દ્રસ્થળ તરીકે આસામ અને મિથિલા વિખ્યાત થઈ પડ્યાં હતાં અને ત્યાંથી એ પ્રવાહ આખા ખંગાળા ઉપર કરી વળ્યો હતો.

તે સમયમાં રચાએલાં એક તરેલનાં ગીતા રંગપુર, કુચબિહાર, દિનાજપુર વગેરે સ્થળેથી મળી આવ્યાં છે. તે ગીતા 'કૃષ્ણુધામાલી' અર્થાત્ કૃષ્ણુની શઠતા એ નામે એળખાય છે. એ ગીતા બે ભાગમાં વહેંચાએલાં છે. એક વિભાગનું નામ છે ' આસલ' અને બીજાનું નામ 'શુકુલ' (શુકેલ). 'આસલ' ધામાલી ગામની બહાર ગવાતાં હતાં. તે એટલાં બધાં બીબત્સ છે કે ગામની અંદર ગાવાના રિવાજ નથી. આ કૃષ્ણુધામાલી એ વખતે બંગાળી પ્રજાને રાધાકૃષ્ણુની પ્રેમકથા સંભળાવી ત્રિપ્ત કરતાં હતાં, એમાં કશા સંદેહ નથી. પ્રાચીન રાજવંશી

અતે યાગી જાતિએ ભંગાળામાં ઠેકઠેકાણે આ પ્રાચીન ગીતા હજા સુધી જાળવી રાખ્યાં છે.

' આસલ કૃષ્ણધામાલી ' વિષે કંઈ કહેવા જેવું નથી. પરંતુ 'શુકુલ કૃષ્ણધામાલી'ને સુંદર બનાવી, સાધુ ભાષામાં કેરવી, કવિત્વમંડિત કરી ચંડીદાસે કૃષ્ણપ્રીર્તાન લખ્યું છે. જો કૃષ્ણપ્રીર્તાન ન મળ્યું હેાત તા ગીતગાવિંદ અને કષ્ણધામાલી પછી તરત ચંડીદાસ કેવી રીતે જન્મ્યો એ કુટ પ્રશ્ન થઈ પડત. શ્રેષ્ટ કવિ જે સુગમાં જન્મે છે, તે સુગના પ્રભાવ તે છેાડી શકતા નથી. તે એ સમયના કવિ અને ભવિષ્યના યુગનિર્દેશક હ્યાય છે. તે પાતાના યુગનું ચિત્ર આંકતાં આંકતાં એકાએક ક્રાઈ દિબ્ય સંગ્રાના ખળ વડે ભાવી યુગની છાયા આંકે છે. ચંડીદાસ પણ યુગપ્રભાવ શી રીતે છેાડી શકે ? તેણે એ યુગની ખંગાળી ભાષાની કુરુપતા, રુચિ અતે દ્રશ્ચિતને કવિતામાં ઉતારવા જતાં એકાએક ઉધમાંથી ઉદેલાની માકક ભાવી પ્રેમસાધનાના યુગના પ્રકાશ જોયા. એ પ્રકાશે તેની લાલસાના માથા પર વજધાત કર્યો અને તેથી જ તેના 'રાધિકાવિરહ' અભિનવ સાંદર્યથી વિભૃષિત થયા. 'જન્મખંડ', 'તાંદુલખંડ', 'દાનખંડ', 'વૃંદાવનખંડ' ગાતાં ગાતાં તે વાગ્દેવીની કૃપાથી નવીન મંત્ર પામ્યાે હતા. એ મંત્રની માહિનીએ તેના 'રાધાવિરહ' સર્વાગસંદર ખનાવ્યા. એ નવીન મંત્રના ગુરુ તરીકે રામીને માનવી કે નહિ એ હવે વિચારવા જેવું છે.

વળી ચંડીદાસ વિદ્વાન હતો એ માન્યતાને પણ આ કૃષ્ણુકીર્તન ટેકા આપે છે. તેના લાઈ નકુલની સાક્ષી, અને નરહિર સરકારની 'પરમ પંડિત' 'સંગીતગંધર્વ' ઇત્યાદિ ઉક્તિ છતાં પ્રચલિત પદામાં તેની વિદ્વતા ન જણાતી હાવાથી એ વિષે માટા સંદેહ રહેતા હતા તે આ કૃષ્ણુકીર્ત્તનમાંનાં કેટલાંક પદામાં ગીતગાવિંદ અને ભાગવતના સુંદર શ્લોકાના અનુવાદ પરથી જતા રહે છે. એ જમાનામાં 'કુ' અને 'સુ' કહેતાં જે કંઈ સમજાતું તેની સાથે કવિના યાગ હાય એ

સ્વાભાવિક છે. તેમ ન હોત તા ગીતગાવિંદ અને કૃષ્ણધામાલી સાથે **કविवरते। संअध समज्जत निष्क. तेने आ**કाशमां गीत गाते। ज्येत, પણ જે પ્રષ્પક વિમાન પર ચઢી એ ગગનવિહારી બન્યાે હતાે તેની ગમ ન પડતાં સદા વિસ્મિત જ રહેવું પડત. કૃષ્ણાયાર્તન મળા આવતાં હવે ચંડીદાસ જમીન પરથી ઉંચા ચડતા ચડતા કઈ રીતે સ્વર્ગીય પંચે પત્યા તે ખરાખર સમજ શકીએ છીએ. કવિએ પુસ્તકગત વિદ્યા પ્રાપ્ત કરી છેવટે પૂર્વ કવિએાની જાળ તાેડી કહ્યું કે 'તમારાં શાસ્ત્રા કહે છે કે સૂર્ય પદ્મિનીના નાયક છે, પરંતુ હિમથી જ્યારે પદ્મિની કરી જાય છે, ત્યારે સૂર્ય સુખ માણે છે એ તે કઈ જાતના પ્રેમ ? તમારાં શાસ્ત્રા કહે છે કે કૂલના પ્રેમા ભ્રમર છે, પરંતુ ભ્રમર ન આવે છતાં કૂલ કરમાઈ જતું નથી એ વળી કઇ જાતના પ્રેમના આદર્શ ? શાસ્ત્ર કહે છે કે ચંદ્ર અને ચક્રાર એક બીજાંને ચાહે છે પણ બંનેની પદવી સમાન નથી, આવી અસમાન સ્થિતિમાં પ્રેમ ઉદ્દલવી શકે ખરા ? ' એક સંસ્કૃત શ્લાકમાં કહ્યું છે કે ગ્રાન શાસ્ત્રમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ ગ્રાનના જન્મ થતાં શાસ્ત્ર ઝરી પડે છે, જેમ કળ જન્મતાં કૂલનું થાય છે તેમ. ચંડીદાસના હૃદયમાં પણ પ્રેમ જન્મ્યાે કે તરત તેણે પ્રાચીન ગ્રામ્ય કવિત બંધન તાેડી નાખ્યું. પ્રેમ એ કેવી મહાન ચીજ છે એ ચંડીદાસ જેવું સમજ્યા હતા તેવું ખીજો કાેઈ કવિ સમજી શકયા નથી. 'જે અખિલ લક્ષાંડને વિષે વ્યાપી રહ્યો છે તેને કાઈ જાણતું નથી, કેવળ ત્રેમની પ્રકૃતિ જાણનારાએા જ એને એાળખી શકે છે. ' આ પ્રેમસાધના ભગવાનની ભક્તિનું મૂળ છે. પ્રેમ અખંડ છે; જનનીના સ્તેહ, જનકનું આદરમાન, પત્નીના પ્રેમ એ બધું એક જ ભાવના તરંગા છે; તેના ઉપર જીદા જાદા નામનાં સીલ મારેલાં છે, પણ તેને ભિન્ન માનવાં એ **ખરાખર નથી એમ સમજાવવા માટે જ કવિ રામીને 'પિતામાતા'** કહી વંદન કરે છે. પ્રેમી ક્રાેઈ પણ કારણે પાતાના પ્રેમને તજી શકતા <mark>નથી. 'જોડેલાે</mark> પ્રેમ તાેડનાર હજુ સાધનની જાળ દૂર કરી શક્યાે નથી ' એવાં વચના બીજો કાઈ કવિ બાલ્યા હાય એમ લાગતું નથી.

ચંડીદાસ મનુષ્ય કરતા મહાન બીજી ક્રાઈ પણ ચેતનશીલ ચીજને માની શકતા નથી. એ માટે જ તે કહે છે કે 'હે માનવીએ, ભાઈએ, સાંભળા. બધાના કરતાં મનુષ્યા મહાન છે, તેના ઉપર બીજાં ક્રાઈ નથી.' તેણે લખ્યું છે કે 'સેંકડા વાશુલી જે પ્રેમ શીખવી શકત નહિ, સાક્ષાત પ્રદ્લા આવી જે ત્રાન આપી શકત નહિ, તે ત્રાન રામીએ મને આપ્યું છે.' વાશુલીના પૂજારીમાં કેટલી નિર્ભયતા છે! કેટલે સત્ય છે!

કૃષ્ણું કૃષ્ણ

વળા ચંડીદાસનાં પદેા સાથે સરખાવતાં કૃષ્ણુક્યિત નેની કવિતા ઉતરતી હોય તો પણ તેનું કર્તૃત્વ તેને માથે ચડાવવામાં કંઈ વાંધા નથી. હોમરે બાળપણમાં દેડકાની વાતા ક્યાં લખી નહોતી, ચાઈલ્ડ હેરાલ્ડના લેખકે બાળપણમાં 'આળસના વખત' નામનું કાવ્ય લખી સમાલાચકાના તીત્ર આધાતા ક્યાં નહોતા સહન કર્યા, અને બંકિમચંદ્રે બાલ્યાવસ્થામાં જે પ્રેમવિષયક કાવ્ય લખ્યું હતું તે વાંચતાં તેને કાઈ 'વિષવસ' ના લેખક કલ્પી પણ ન શકે.

વળા ચંડીદાસનાં પટેાને ખનાવટી માનનારા પણ સાચા નથી. નરહરિ સરકાર *ઇ.* સ. ૧૪૬૫ ના અરસામાં જન્મ્યા હતા, તેણે ચંડીદાસના રામી સાથેના પ્રેમની વિગત જણાવી છે. ચૈતન્યદેવના વખતમાં ચંડીદાસનાં પદેા આખા બંગાળામાં ગવાતાં હતાં, એ વાત નરહરિ સરકારે પાતે જણાવી છે. આ રીતે સાડી ચારસાે વર્ષથી જે પદા ચંડીદાસનાં ગણાતાં આવ્યાં તે શું હવે બનાવડી મનાય ખરાં!

ચંડીદાસના મરણ વિષે એક દંતકથા ચાલે છે; નાનુરમાં વાશુલીદેવીના મંદિર પાસે જે ખંડિએરના ઢગ પડ્યો છે, ત્યાં અગાઉ નાટકશાળા હતી. લોકો કહે છે કે ચંડીદાસ પાતાના ભુવનવિજયી કીર્તાનકારાના ટાળા સાથે આ નાટકશાળામાં દક્ષ્તાયા હતા. વાત એમ ખની કે પાસેના કોઈ પરમણાના નવાએ ચંડાદાસને પાતાના મહેલમાં ગાવા બાલાવ્યા; ચંડીદાસે પાતાનાં પ્રેમભક્તિથા લદભદતાં પદા લલકાર્યા; નવાખની બેગમ એ સાંભળા મુગ્ધ થઈ ગઈ; એ ભજના તેને એટલાં તા ગમા ગયાં કે તેના વારંવાર સ્વાદ ચાખવા ચંડીદાસની પાછળ પાછળ ભટકવાનું શરૂ કર્યું; નવાખથી આ સંખાયું નહિ. એક દિવસ, જ્યારે નાનુરની નાટકશાળા ચંડીદાસના કીર્તાનોથી ગાજી રહી હતી, ત્યારે એકાએક પ્રેમથી સ્તિગ્ધ થએલું એ નિકેતન નવાખના તાપના ગાળાથી ધુજી ઉઠયું. તાપાના ગાળાથી મકાન પડી ગયું અને તેની સાથે બંગાળાના સર્વાયી શ્રેષ્ઠ કવિ–મૃત્યુલાકમાંના સ્વર્ગીય ગાયક– સદાને માટે એ મંદિરના ખંડિએરમાં દક્ષ્તાયા.

આ દંતકથાને ખરી ઠરાવતી એક ખસો વર્ષ જીની, રામીની કવિતા મળી આવે છે. તે પરથી જુણાય છે કે ચંડીદાસને ગાંડના નવાખની રાજસભામાં કીર્તાન ગાવા માટે આમંત્રણ મૃત્યું હતું. તેના ગાયનોથી મુગ્ધ ખની ખેગમ ચંડીદાસને ચાહવા લાગી. નવાખની આગળ પણ તેણે આ વાત નિર્ભયપણે કપ્પક્ષી. નવાખ ગુસ્સે થયા; ચંડીદાસને હાથીની પીઠ પર ખેસાડી ક્રૃટકા મારી તેના જીવનના અંત આણવાની આગા થઇ. તેના આત્મીય જેના સમક્ષ આ આગા અમલમાં મૂકવામાં આવી. રામી ને ખેગમ આ વખતે ત્યાં હાજર હતાં. ચંડીદાસને ક્રૃટકા પડતા હતા છતાં તે રામી તરફ નજર કરી રહ્યો

હતો. બેગમ આ ભયં કર દશ્ય જોઈ મૂર્છાવશ થઇ ગઈ; એ મૂર્છામાંથી તે પાછી ન ઉડી. બેગમના મૃત્યુથી રામીનું હૃદય તેના પ્રત્યે શ્રહાથી પરિપૂર્ણ થઈ ગયું અને તે મૃતદેહના પદયુગલના સ્પર્શ કરી શાક પ્રગટ કરવા લાગી. આ અપૂર્વ ગીત પરથી જણાય છે કે ચંડીદાસે પશ્ બેગમના પ્રેમ સ્વીકાર્યો હતા. રામી ઠંપકા આપે છે કે 'વાશુલીએ કેવળ મને જ ચાહવાની આત્રા કરી છતાં તમે એ આત્રાનું ઉલ્લંધન શા માટે કર્યું?'

અ એક દેશવ્યાપી દેતકથા હોવા છતાં બસો વર્ષ જીતી કવિતાના આધાર મળતા હોવાથો તેને સત્ય માની ક્ષેવામાં કંઈ અડચણ નથી.

ખેગમે પાદશાહને કહ્યું હતું કે 'જેના સુંદર સ્વરથી ત્રિભુવન મુગ્ધ છે, જે પ્રેમની મૂર્તિ છે, તેને સાધારણ માનવી ન માની ખેસતા; તેના નાશ કરશા તા આ પૃથ્વી પર શરમનું માર્યું માથું ઉચું કરી શકશા નહિ.' રામીએ કહ્યું હતું કે, 'જે માણસે રાજપાટ ઉપર આરોહણ કર્યા છતાં પ્રેમના સ્વાદ ચાખ્યા નથી તેનું જીવન નિરર્થક છે.' કવિના આ ખે પ્રેમિકાઓએ જે વચના ઉચ્ચારી નવાબને ધિકાર્યો છે તે જ વચના આજે આપણે ઉચ્ચારીશું અને ઇતિહાસ કદી એ નવાબનું નામ જાહેર કરશે તા તેના રહ્યાખડ્યા મળી આવતા સિકાને પણ પંચગવ્યથી શુદ્ધ કર્યા સિવાય સંઘરીશું નહિ.

રામી: આ ધાષ્યણના નામનાં કેટલાંક પટા મળી આવ્યાં છે. તે સરળતા અને રસમાં ચંડીદાસનાં પદા જેવાં જ છે. પરંતુ તેના આંતરભાવ જોતાં તે રામીનાં હોય એમ લાગતું નથી. ઉપર ઉલ્લેખ કર્યો છે તે ચંડીદાસના મરણ વિષેનાં પદા વિષે એવી શંકા લાવવાનું કંઈ કારણ નથી. ળંગાળાની આદિ સ્ત્રી કવિ તરીકે રામીને સ્વીકારતા પહેલાં હજી વધારે શાધખાળની જરૂર છે. વિદ્યાપતિ: મૈચિલ કવિ વિદ્યાપતિ ઠાકુર ધ્યાહ્મણ કુળમાં જન્મ્યા હતા. તેઓ મહારાજ શિવસિંહની સભાના સભાસદ હતા. ચંડીદાસ અને વિદ્યાપતિ સમકાલીન હતા અને એ બંને ગંગા કિનારે ભેગા થયા હતા એ બાબતનાં પુષ્કળ પદેા વૈષ્ણવ સાહિત્યમાં નજરે પડે છે.

મહારાજ શિવર્સિંહે ાવદાપતિને વિસ્ધી ગામ દાનમાં આપ્યું હતું. આ ગામ અત્યારે બિહારના સીતામારી વિભાગના જારૈલ પર-ગણામાં કમલા નદીને કિનારે આવેલું છે. અત્યારે વિદ્યાપતિના વંશજો ત્યાં રહેતા નથી. ચારેક પેઢીથી તેઓએ એ ગામ છોડી દીધું છે.

વિદ્યાપતિના પૂર્વ જેમાંના લગભગ થધા વિદ્વાન હતા. વળી તેની પહેલાના છ વંશજો તો રાજાના અમાત્ય તરીકે વિરાજી ગમા હતા. વિદ્યાપતિ પણ સંસ્કૃતના બારે અભ્યાસી હતા. તેણે સંસ્કૃતમાં 'પુરુષપરીક્ષા' 'શૈવસર્વ સ્વહાર' 'ગંગાવાક્યાવલી' 'પ્રીર્તિલતા' અને 'દુર્ગાભક્તિતરંગિણી' નામના પ્રાંથા લખ્યા છે. એ સિવાય 'દ્દાનવાક્યાવલી' અને 'વિભાગસાર'નામની બે સ્મૃતિઓ પણ તેણે સ્થી છે. મહારાજ શિવસિંહે તેને 'કવિકંઢહાર'નામની પદ્દવી આપી હૈાય એમ લાંગે છે.

વિદ્યાપતિના જન્મકાળ નક્કી કરવામાં બહુ મુશ્કેલીઓ છે. અત્યાર સુધી કેવળ વિરાધ ગામ દાનમાં મત્યાનું તાઝપટ એ બાબતમાં પ્રમાણ તરીકે મનાતું હતું. પરંતુ એ તાઝપટ અને મિથિલાના રાજાઓની વંશાવલીની સાલ મળતી આવતી નથી. તેમાં વળી થાડા વખત પહેલાં ગ્રીયરસન સાહેએ એ દાનપત્રને બનાવડી ઠરાવેલું હોવાથી એ ગુંચવાડા વધી જય છે. ગ્રીયરસન સાહેબ કહે છે કે દાનપત્રમાંની સાલ અકબરે પ્રચાલત કરેલી છે. અકબર પહેલાં અકબરે પ્રચારમાં મ્રેકેલી સાલ વપરાય એ અસંભવિત છે. વળી દાનપત્રમાંના અક્ષરા પણ તે જમાનામાં વપરાતા અક્ષરા જેવા નથી. હરપ્રસાદ શાસ્ત્રી કહે છે કે એ દાનપત્ર બનાવડી છે પણ એક રીતે જોતાં બનાવડી

ન પણ હાય. અકળરના સમયમાં રાજ્યની બધી જમીનની માપણી થઇ હતી. આ વખતે વિદ્યાપતિના વંશજો પાસે મૂળ તાસ્રપટ ખાવાઈ ગયું હાય અને તેમણે તેની નકલ પરથી બીજાં તાસ્રપટ તૈયાર કર્યું હાય એ સંભવિત છે. આ પણ એક અનુમાન છે પણ તે વધારે હિયત લાગે છે.

રાજવં શાવળામાં શિવર્સિંહના રાજ્યાબિષેક ઇ. સ. ૧૪૪ માં થયા હતા એમ જણાવ્યું છે; પરંતુ વિદ્યાપતિ એક પદમાં એ સાલ ઇ. સ. ૧૪૦૦ ની આપે છે. આ રીતે રાજવં શાવળાને સ્વીકારવા જતાં બીજી પણ અડચણા છે. તે વખતે મિથિલાની રાજધાની ગજરથપુર હતી. ત્યાં વિદ્યાપતિની આદ્યાયી દેવશર્મા નામના કાઈ બ્રાહ્મણે કાવ્ય-પ્રકાશની ટીકાયા નકલ કરી હતી. તે પુસ્તક હરપ્રસાદ શાસ્ત્રીને મળા આવ્યું છે. એ પુસ્તકમાં લખ્યા સાલ ઇ. સ. ૧૩૯૮ ની છે. કવિના પુસ્તક 'લિખનાવલી' માં લક્ષ્મણાબ્દ ૨૯૯ અથવા શકે ૧૩૩૦ ના ઉલ્લેખ વાર વાર આવે છે; આ શ્રંથ કવિએ માટી ઉં મરે લખ્યા હતા. આ પરથી કવિના જીવનકાળ સંબંધમાં કંઇક નિર્ણય કરી શકાય છે.

ઇ. સ. ૧૩૯૮ માં કવિતી ઉંમર ચાળીશેક વર્ષની હોવી જોઇએ. કારણ કે પ્રસિદ્ધિ મેળવ્યા સિવાય કાેઈની પાસે આતા કરી પુસ્તક લખાવી શકાય નહિ. જો કે આ પણ એક અનુમાન છે. તે સિવાય કવિના સંસ્કૃત ગ્રંથ 'લિખનાવલી' માં છે. સ. ૧૪૦૮ ના હલ્લેખ કરેલા છે; તેણે લખેલા બાગવતમાં છે. સ. ૧૪૦૦ ની સાલ મળી આવે છે; અને તેની પદાવલીમાં નસિરશાહના હલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે તે ઇ. સ. ૧૪૨૬ થી ૧૪૫૭ સુધીમાં જીવતા હતા. દાનપત્રની સાલ સાથે ઉપલી બાખતા મળતી આવે છે. માટે એમ કહી શકાય કે ઇ. સ. ૧૩૫૮ અગર તે અરસામાં કાેઈ પણ વખતે કવિના જન્મ થયા હશે.

વિદ્યાપતિની કવિતાનું શુદ્ધ રૂપ મિથિલામાં કે ખંગાળામાં કાેઈ પણ સ્થળે મળતું ન હેાવાથી મિથિલા તે ખંગાળા એ ખંતે દેશના તેના પર સરખા દાવા ગણાય. મિથિલા, ખંગાળાના પાંચ વિભાગમાંના એક વિભાગ હતા અને ત્યાંની રાજસભામાં પણ લક્ષ્મણાખ્દ ચાલતા ઇત્યાદિ દલીક્ષા કરી કાેઈ વિદ્યાપતિને ખંગાળી ઠરાવવા માંગે છે. પરંતુ એક દેશ ખીજા દેશના કખજામાં હાેય તેથી તે દેશને પાતાના કવિથા વંચિત રાખવા એ ઇપ્ટ નથી. જો કવિનું સ્મારક થશે તાે તે વિસ્પીમાં જ, અંગાળામાં નહિ. છતાં ખંગાળીઓમાં તેની પદાવલી એટલી અધી પ્રચલિત થઈ ગઈ છે કે હવે તેએ વિદ્યાપતિને અદલે નકલ વિદ્યાપતિ હભા કર્યા છે; જગતમાં પહેલી જ વાર નકલ અસલના જેટલી જ સુંદર ખની છે.

ખંગાળાના અનેક પહેલા દરજ્જાના કવિએ વિદ્યાપતિના શિષ્યો છે. મિથિલાનું શિષ્યત્વ ખંગાળીઓ માટે નવું નથી. મિથિલાના રાજર્ષિ જનક, યાત્તવલ્કય, ગાર્ગી, મૈત્રેયી, ગૌતમ, કપિલ એ બધા હિંદના ગુરુઓ છે. મિથિલાના રાજા ઇલ્વાકુના ચાર પુત્રોએ એ માન માની ખટપટથી રાજ્ય તજી કપિલવસ્તુમાં જઇ રાજ્ય સ્થાપ્યું હતું અને મુદ્દવે તેના જ વંશમાં જન્મ્યા હતા. નવદ્ગીપની 'અજેય' નામની પાઠેશાળા મિથિલાના શિષ્ય 'કાણા શિરોમણિ' એ સ્થાપી હતી. આ ઉપકાર તરફ જોતાં મિથિલાના પંડિતા ખંગાળીઓને ગાળા આપે તા તે સહન કરી લેવી જોઇએ.

ઇશ્વર નાગરકૃત અદ્દૈતપ્રકાશમાં લખ્યું છે કે વિદ્યાપતિ અને અદ્દૈતાચાર્યના મેળાપ થયા હતા. તે વખતે વિદ્યાપતિ વયાેવૃદ્ધ હશે તેમાં કંઇ શક નથી. અદ્દૈતાચાર્ય ઇ. સ. ૧૪૩૯ માં જન્મ્યા હતા

૧ હાલમાં મહામહોપાધ્યાય હરમસાદ શાસ્ત્રીને નેપાળમાંથી વિદ્યાપતિના પદાવલીના એક જુના પ્રત મળા આવી છે. તેના ઘણાખરા લાગ અવિકૃત જણાય છે. એ પ્રત પરિષદ છપાવે છે.

અને મેળાપ વખતે તેની ઉમર ૨૦–૨૧ વર્ષની હશે એમ માનીએ તેા આ મુલાકાત ઇ. સ. ૧૪૫૫ માં થઈ ગણાય. એ પુસ્તકમાનાં વિવરણ પરથી જણાય છે કે વિદ્યાપતિ અતિશય રૂપાળા હતા અને સારા ગવયા હતા.

વિદ્યાપતિ કયા ધર્મ પાળતા હતા તે ખરાભર જાણી શકાતું નથી. શૈવધર્માવલં બી શિવસિંહના સભાસદ તરીકે અને દુર્ગાભક્તિ-તરંગિણીના લેખક તરીકે તેને શૈવધર્મી ગણી શકાય. વળી વિસ્પીમાં તેનું ખંધાવેલું એક શિવમંદિર પણ હયાત છે. પરંતુ તેની પદાવલી અને હસ્તલિખિત ભાગવતની પ્રત જોતાં તે વૈષ્ણવ હતા એવા ભાસ થાય છે. તેનાં રાધાકૃષ્ણનાં પદા ભક્તિ રસના અખૂટ ઝરા હાવાથી તે ખહારથી ગમે તે ધર્મ પાળવાના ડાળ કરતા હાય છે.

વિદ્યાપતિ એક નૈસર્ગિક કવિ છે. એ સાથે પુરેપુરા વિદ્વાન, શાસ્ત્ર પણ છે. સાંદર્યના ઉપભાગ કરવા માટે સ્વભાવદત્ત તીક્ષ્ણુ આંખા અને અલંકારશાસ્ત્રનું ત્રાન એ ખંનેના તેણું સારી રીતે ઉપયાગ કર્યો છે. એક સુંદર ચિત્ર જોતાં પૃથ્વીના જુદા જુદા રૂપની છબી મનમાં ઉદય પામે છે. આ સમાન વસ્તુઓના રૂપની તાદશતાને લીધે વિદ્યાપતિની ઉપમાઓ અતિશય સુંદર બની છે. નાયિકાની આંખોને તેણું કેટલીય સુંદર ઉપમાઓ આપી છે. જુઓ: 'કાજળથી શાભતી, જળથી બીની શએલી આંખો સહેજ રતાશ ધારણ કરી રહી છે, એ એ જાણું પદ્મપત્ર ઉપર સિંદુરના આછા લેપ કર્યા ન હાય એવી દેખાય છે.' 'આંખની કીકી જાણે સ્થિર બ્રમરના જેવી છે. જાણું એ બમરા મધથી મત્ત બની ઉડી શકતો જ ન હાય!' 'કાજળવાળી

<sup>1. &#</sup>x27;નીરે નિર'જન લાેચન રાતા, સિંદુરે મંડિત જન્ન પંકજ <u>પાતા.</u>'

ર. 'લાચન જનુ ચિર ભુંગ આકાર, મધુમાતલ ક્રિયે ઉડંઈ ના પાર.'

આંખની વાંકી નજરથી કાળી કીકી એક ખુણામાં સરી પડી છે, જાણે મધુમત્ત ભ્રમરતે પવન કમળ પરથી દૂર હડસેલતા ન હાેય!

આ પ્રમાણે ઉપમાના પાર નથી: ઉપમા સિવાય કવિતા આગળ ચાલતી જ નથી. પૃથ્વીના સંદર પદાર્થી જીદા જીદા છતાં તેએામાં એક પ્રકારતા સંબંધ છે. આ સંબંધતા નિર્ણય કરવાનું કામ વિજ્ઞાન માટે અશક્ય છે, પરંતુ કવિ તે સંખંધ અનુસવી શકે છે. જગતનાં આ લતાપુષ્પપલ્લવ અને નરનારીનાં ચિત્ર એક જ પીંછીથી ચીતરાએલાં છે. એ એક્યની ગંધ અનુભવવાની મનમાં એક ખાસ શક્તિ છે. આંખકાનની માક્ક તેનું કંઈ ખાસ નામ નથી. એ શક્તિ ઉપમા યાજતી વેળા વ્યક્ત થાય છે. વિદ્યાપતિમાં આ શક્તિ અતિ શય તીક્ષ્ણ હતી. વૈદ્ય જેમ સતત ઉપેક્ષા પામતી વનસ્પતિમાંથી ઉત્કૃષ્ટ ઔષધ શાધા કાઢે છે, તેમ વિદ્યાપતિ પણ પૃથ્વી પરના સચરાચર દેખાતા દેખાવામાંથી ઉત્કષ્ટ સાંદર્ય શાધી કાઢે છે. ઉપમાના ચક્રવર્તિ તરીકેનું માન તા કાલિદાસને જ ઘટે છે, પરંત જો ખીજા ક્રાઇને તેમાંથી ચાહા ઘણા ભાગ આપવાનું ઉચિત લાગતું હાય તા તે विधापतिने જ અપાવું જોઇએ. विद्यापतिमां साहर्य नं એક स्पष्ट ચित्र દારવાની શક્તિ અદ્ભુત છે. વિદ્યાપતિની રાધિકા કેટલાંક ઉત્કૃષ્ટ ચિત્રની સમષ્ટિરૂપ છે. રાધિકાની મુગ્ધાવસ્થાનું વર્ણન કરતાં કવિ કહે છે કેઃ

'રાધા કાઈ વેળા (ખાલિકાની પેઠે) ખડખડાટ હસી પડે છે, કાઈ વેળા (નવાગત યૌત્રનને લીધે) તેના ઓઠના છેડા પર સહેજ હાસ્યતરંગ ફેલાઈ રહે છે, કાઈ વેળા ચમક ચમક પાદચારણ કરે છે, તા કાઈ વખતે તેના ગતિ (યુવતીની માકક) પ્રદુષ્મંદ ખની જય છે. ફૂલધનુધારીની પાઠેશાળાની એ નવલ વિદ્યાયની છે. પાતાના શરીર પર દષ્ટિ કરી કાઈ વેળા તે તેના તરફ મુગ્ધ નજરે જોઈ રહે

ચંચલ લાેચને અંક નેહારનિ, અંજન શાલત તાય,
 જન ઈન્દીવર પવને ઠેલલ, અલિ લરે ઉલડાય.

છે, તો કાઈ વેળા એ શરીર પાલવ વહે ઢાંડા દે છે. પ્રેમવિહારની વાતા સાંભળતાં તેની આંખ જમાન તરફ ઢળા પહે છે અને કાન એ એ વાતા સાંભળવાને તત્પર ખની જાય છે. ક્રાઈ એ ખધું જાહેર કરે છે તો તેના તરફ તે રદન અને હાસ્યમિશ્રિત ગાળાના વરસાદ વરસાવે છે. દર્પણ સન્મુખ એસી કેશ હાળતી વેળા સખીઓને છુપી રીતે પ્રેમના પ્રશ્નો પૂછે છે અને હદયમાં પ્રેમના તરંગ ઉછળે ત્યારે આંખા મીચી અનુભવ કરે છે. રસની વાત સાંભળતાં સંગીતમુગ્ધ હરિણીની માકક તે સ્થિર થઈ ઉભી રહે છે. '

એક બીજાં ચિત્રપટ જાુઓ:

'એક દિવસ એક નાનું વસ્ત્ર પહેરી ફાવે તેમ એકી છું. અચાનક (ક્રમલનયન) કૃષ્ણુ ધરમાં આવ્યા. શરીરની એક બાજી ઢાંકવા ગર્કા ત્યાં બીજી બાજી ઉધાડી થઈ મઈ. મને એટલી બધી શરમ આવી કે પૃથ્વી ફાટે ને તેમાં હું સમાઈ જાઉ! × × × સખિ, હું શું કહું, મારા જીવનને ધિક્કાર છે, મારા યૌવનને ધિક્કાર છે, આજે માફે ઉધાં છું અંગ શીહરિએ જોયું!'

૧. 'ક્ષણે ક્ષણે દરાત છટાઇટ હાસ, ક્ષણે ક્ષણે અધર આગે કર વાસ. ચોંકિ ચત્રયે ક્ષણે, ક્ષણે ચદ્ધ મંદ્ર, મનમથ પાઠ પાહિલ અનુખંધ. હદયજ મુકલિ હેરિ શેર શેર, ક્ષણે આંચલ દેઈ ક્ષણે હોય શેર.' 'કેલિ રલસ જબ શુને, આનત હેરિ તતહિ દેઈ કાર્ણે. ઇશે યદિ કોઇ કરયે પરચારિ, કાંદન માખિ હાસિ દેઈ ગારિ.' 'મુક્કર લેઈ અખ કરત સિગાર, સખિરે પુછઈ ફેંછે…વિહાર.' 'શુનિતે રસેર કથા થાપયે ચિત, જૈસે કરમિથી શુનઈ સંગીત.'

તે એકલિ આછિત ઘરે હીન પરિધાન, અલખિતે આએાલ કમલનયાન.
 એલ્ડિક ઝાપિતે તનુ એાલ્ડિક ઉદાસ, ઘરણી પશિચ યદિ પાલ પરકાશ.

<sup>× × × × × ×</sup> ધિક ન્નલક જીવનયીવનલાજ, આજી માર અંગ દેખલ વ્રજરાજ.

આ લખાણ પીંછીથી આંકેલી છળી જેવું છે. સુંદરીનાં નાના પ્રકારનાં નખરાં જોઈ કવિએ અહીં તેના ફાટા પાડ્યો છે. પી છી વડે દારેલી રંગીન રેખાઓ તા કાળાંતરે ભુસાઈ જાય પણ લેખિનીદારા આંકેલી રેખાઓ તા કદા ભુસાતી નથી; તેથી ૫૦૦ વર્ષ પછી પણ એ નારીચિત્રા તાજાં ખિલેલાં માલતિ પુષ્પની પેઠે મધમધી રહ્યાં છે. આ રાધા જયદેવની રાધા જેવી છે; શરીરના ભાગ વિશેષ અને હૃદયના ભાગ અલ્પ છે. પરંતુ વિરહગીત ગાતાં ગાતાં કવિ બક્તિ અને પ્રેમમાં મસ્ત ખની, અલંકારશાસ્ત્રને દૂર હડસેલી પરમ ભાગવત ખની ગયા છે. ત્યાં તેનું ફેમમાં જડેલું વિલાસકલામય નાયિકાનું ચિત્રપટ એકાએક સજીવ ખની ગયું છે. તેની ઉપમા અને કવિતાના સૌંદર્ય અશ્રુજલમાં બીંજાઈ નવ લાવણ્ય ધારણ કર્યું છે. વિરહ અને મિલનનું વર્ણન કરવામાં વિદ્યાપતિ વૈષ્ણવ કવિઓમાં અગ્રેસર છે. કાઈ કહે છે કે ચંડીદાસની સાથે મુલાકાત થયા પછી કવિમાં આ અપૂર્વ પરિવર્તન થયું છે.

શ્રીહરિ મથુરા જવાના છે; રાધિકા આ સમાચાર સાંભળી ખેલાન ખની ગઈ છે. શ્રીકૃષ્ણું તેને મળવા આવે છે. રાધિકા તેના હાથ લઈ પાતાનાં માથા પર મૂકે છે. જાણું એમ પ્રતિજ્ઞા કરવાનું સૂચન કરતી ન હાય કે 'મારે માથે હાથ મૂકી પ્રતિજ્ઞા કરો કે હું મથુરા નહિ જાઉં.' કૃષ્ણું માથે હાથ મૂકે છે. રાધા માને છે કે કૃષ્ણું એ તરેહની પ્રતિજ્ઞા કરી છે. રાધા પ્રતિજ્ઞા પર વેદવાકયની પેઠે આસ્થા રાખે છે. વિદ્યાપતિની રાધિકા ખહુ જ સરળ છે, દુનિયાદારીના જ્ઞાન વિનાની છે. કૃષ્ણું તો ગયા. શુષ્ક ને શીર્ણું કસુમકાન્તિ ભૂતળ પર આવાટે છે. સખીઓ કૃષ્ણું હમણાં આવશે એમ કહી આશ્વાસન આપે છે. મુમુષ્ રાધિકા વિવશ ખની કહે છે:

'ચંદ્રનાં કિરણામાં નલિની સુકાઈ ગઈ. હવે વસંતૠતુ આવે તોઃ પણ શું ? સૂર્યના તાપથી અંકર ખળી ગયા બાદ વરસાદનું પાણી શું કામનું! હિર, હાર, આ તે કેવું દુદૈવ! સમુદ્રને કિનારે જો ગળું સુકાય તા પછી એ તરસ તે કેવું હિપાવવાનું હતું? મારા કર્મના દેવ વિના ચંદ્રનવૃક્ષ વળી સુગંધહીન શા માટે થાય, ચંદ્રનાં કિરણામાંથી શા માટે અગ્નિના તણુખા ઝરે અને ચિંતામણિ શા માટે ગુણ પરિહરે? અરેરે, મને શ્રાવણ માસના વરસાદમાંથી પણ જલબિંદુ ન મૃત્યું, અને કલ્પતરુ પણ મારે માટે વંધ્ય નીવડ્યું. '૧

શ્રીકૃષ્ણના અનંત પ્રેમમાં વિશ્વાસ રાખનારી મુગ્ધાની મૃત્યુયાતના પણ આપણને મોહિત કરે છે. એ વિરહકથા મર્માન્તિક હોવા છતાં તે એક સ્વપ્નમય સૌંદર્યના ગુણને લીધે ચિત્તને આકર્ષે છે. 'શ્યામનું નામ જપા ને હું સાંભળું. એ નામના જપ કરતાં કરતાં આ કઠણ પ્રાણ દેહથી જીદા થઈ જાએા. 'ર વગેરે વચના કેવાં મીઠાં છે! એ શું नारायणं तनुत्यागेનું કનિત્વમય શ્પાંતર નથી?

આ દુ:ખની સમાપ્તિ સુખમાં થાય છે. વિરહના દુ:ખ પછી મિલનનું સુખ વર્ણુ વતાં વિદ્યાપતિ જે કલા વાપરે છે, તેવી કલા પદ્યસાહિત્યમાં બહુ ઓછી માલમ પડે છે. રાધિકા ચાંદનીમાં ક્રોકિલાના ટહુકાર સાંભળી ગાંડી બની ગઈ છે. તે કહે છે કે 'એવી લાખા ક્રોયલા ભલેને ટહુકાર કરે, ભલે ને ગળનપટને વિષે આવા લાખા ચંદ્રમા

 <sup>&#</sup>x27; હિમકરકિરણે નલિની ચંદિ જરબ, કિ કરબિ માધવામાસે અંકર, તપન તાપે ચંદિ જરબ, કિ કરબ વારિદમેહે.'

<sup>&#</sup>x27; હરિ હરિ કે ઇ હ દૈવ દુરાશા સિંધુ નિક્ટ યદિ કંઢ સુખાયબ, કા દૂર કરબ પિયાસા. ચંદન તર જબ સૌરહ્ય છોડબ, શશધર બરિખબ આગિ. ચિંતામણિ જબ નિજ ગુણ છોડબ. કિ માર કરમ અભાગિ. શ્રાવણ માહ ઘન બિ'દુ ના બરિખબ, સુરતર બાંગ્રકિ કાંદે. '

ર. ' શ્રવણહું શ્યામનામ કરગાન, જપહતે નિકસઉ કઠિન પરાણ. '

ઉગે, બહે તે પાંચ પુલબાણને ખદલે લાખા પુલબાણ ફેંકાય!'<sup>૧</sup>

કુષ્ણ આવવાના છે. પ્રાણપતિને પ્રણામ કરીશ એ સુખની આશાથી રાધા મુગ્ધ ખતી ગઈ છે. 'સાખ, આ આતંદનું વર્ણન તે ક્રુષ્ટ રીતે કરૂં! મારા મંદિરિસ્થામાં તેા માધવની મૂર્તિ હંમેશને માટે ક્રાતરાઈ રહી છે. ' વગેરે પદાની આવૃત્તિ કરતાં ચૈતન્યદેવે એક વખત ત્રણ કલાક સુધી ઉન્મત્ત નૃત્ય કર્યું હતું. વિદ્યાપતિમાં અનેક ગુણા છે. સાધારણ વાચક તેની મનામુગ્ધકર ઉપમા જોઈ મુગ્ધ બની જાય છે. તેના કરતાં ઉચ્ચ શ્રે**ણીના વાચકા** તેની પ્રેમવિહવળતા નિહાળી તેને પ્રેમી અને ભક્ત માની વંદન કરે છે. વિધાપતિ કરતાં ભાવવિહ્વળતામાં ચંડીદાસ અવશ્ય ચઢે. તેનાં કેટલાંક અશ્રસિક્ત પદાને કુસુમની સુગંધીની માક્ક કુદરત પાતાની મેળ ચામેર ફેલાવે છે. તેણે વિદ્વાન છતાં વિદ્વત્તાના આડંખર તજ્યા છે. તેની કવિતામાં સરસ અક્ષરામાં કંટકાકીર્ણ કુસમની માધક સુધા અને વિષમિશ્રિત પ્રેમની વાતા સાથે ગુંથાઈ રહી છે. કાવ્યક્ષેત્રને વિષે ચંડીદાસ. શ્રીચૈતન્યદેવની પૈંઠે **ખીજો પ્રેમાવતાર છે. વિદ્યાપતિની કવિતાને** ટીકાટીપ્પ**ણીથી** સમજાવી શકાય પણ ચંડીદાસનાં પટેા તેા અનુભવીએ જ સમજી શકે. ખંગાળી સાહિત્યમાં એ બે સમકાલીન કવિએામાં કાણ ચઢે છે એ બાબતમાં માટા વાદવિવાદ ચાલે છે. વિદાપતિએ રાધાકૃષ્ણને લગતાં પદામાં જે કલા ખતાવી છે તેવી કલા ચંડીદાસે ખતાવી નથી: પરંત ભાવ તરફ જોતાં ચંડીદાસનાં પદા અવર્ષ્યનીય હાવાથી કેટલાક વિદ્યાના ચંડીદાસને શ્રેષ્ઠ કરાવે છે. છેવટે વિદ્યાપતિનું એક અતિ પ્રખ્યાત પદ આપી અમે આ બંગસાહિત્યાકાશનાં અમૃલ્ય રત્ના પાસે**થી** રજા લઈશું.

 <sup>&#</sup>x27;સોહિ કેકિલ અબ લાખ ડાક્ઉ, લાખ ઉદય કર ચન્દા.
 પાંચબાણ અબ લાખ બાણ હઉ, મલય પવન વહુ મન્દા.'

' હે સિખ, મને શું તું અનુભવની વાત પૂછે છે ? એ પ્રીતિના અનુસગનાં વખાણ કરતાં ક્ષણે ક્ષણે નવીનતા સ્પુરે છે. મેં આણા જન્મારા એ રૂપ નિહાત્યા કર્યું છે, છતાં નયના તૃપ્ત થયાં નથી. એ મધુર ખાલ કાને સાંભત્યા છે છતાં કાનના માર્ગમાં એના સ્પર્શ થયા નથી. કેટલીય' મધુર યામિનીઓ મિલનમાં વિતાવી છે છતાં કેલિ કેવી છે તે મેં જાણ્યું નથી. લાખા યુગ એ સ્યામસુંદરને હૈયામાં જડી રાખ્યા છે છતાં હૈયું શાંત થયું નથી. કેટલાય વિવિધ જનાએ આ રસનું અનુસરણ કર્યું છે, પરંતુ એમાંના કાઇને અનુભવ હાય એમ મને લાગતું નથી. વિદ્યાપતિ કહે છે કે પ્રાણ શાંત કરવા માટે લાખામાંથી એકાદ પણ મત્યા નથી. વ

સામાજિક ઇતિહાસ અથવા કુલ અસાહિત્ય:—વિશ્વકાષ-સંપાદક બાયુ નગેન્દ્રનાથ વસુના પ્રયત્નથી જાદી જાદી નાતાના સંખ્યાબંધ કુલ અથે મળી આવ્યા છે. અંગાળાના સામાજિક જીવનના ઇતિહાસ જાણવા માટે આ બધા શ્રંથા બહુ ઉપયોગી છે. બૌદ્ધમંની પડતી વેળા આ દેશમાં સ્વેચ્છાચાર અને વ્યલિચાર દ્વારા એક પ્રકારની અંધાધુંધી મચી રહી હતી. તેથી સામાજિક બંધના દીલાં પડી ગયાં હતાં. વામાચારી બૌદ્ધ તાંત્રિકા જે ક્રિયા કરતા તે નીતિ અને ધર્મવિરુદ્ધ હતી. એ વખતે હૈરવીચક વગેરે દારા પુરુષ

સિખ કિ પુષ્ઠસિ અનુભવ માય,
 સાઈ પિરીતિ અનુરાગ બાખાનિતે તિલે તિલે નૂતન હોય.
 જનમ અવધિ હામ રૂપ નેહારિતુ નયન ના તિરપિત ભેલ,
 સાઇ મધુર બાલ શ્રવણ હૈ શુનનુ શ્રુતિપથે પરશ ના ગેલ.
 કત મધુ-યામિની રભસે ગાંયાઇનુ ના છુઝનુ કૈષ્ઠલ કેલિ,
 લાખ લાખ યુગ હિયહિય રાખનુ તા હુ હિયા નુડન ના ગેલિ.
 કત વિદ્યા જન રસ અનુગમન અનુભવ કાહે ન પેખે,
 વિદ્યાપતિ કહે પાણ નુડાઇતે લાખે ન મિલલ એક.'

અને અગિએ નૈતિક આદરાધી વ્યુત થયાં હતાં. વળી એ તાંત્રિકા ખાદ્યાખાઘના પણ ભેદ રાખતા નહોતા. આવી તાંત્રિક દીક્ષા સર્વવ્યાપી ચવાથી સમાજ ખીબત્સતાની મૂર્તિ ખની ગયા હતા. હિંદુધર્મના પુનરુત્થાન વખતે આ બધાં સામે જુંબેશ શરૂ થઈ. વ્યબિચારના સંશાધન માટે આચારને શ્રેષ્ઠ પદવી આપવામાં આવી. હિંદસમાજમાં અત્યારે ખાદ્યાખાદ્યના નિયમા પ્રત્યે જે એકનિષ્ઠા જણાય છે તે આ **બૌદ્ધ સ્વે**ચ્છાચારના પ્રત્યાધાત રૂપે છે. અત્યારે જો કે આચાર લગભગ પ્રાહ્યશન્ય થઈ પડ્યા છે, પરંતુ એક વખતે તે શિથિલ સમાજમાં **વ્યવસ્થા** જાળવવા માટે જરૂરતા થઈ પડયા હતા. વિદ્યા. યશ, ધર્મ વગેરે બીજા બધા ગુણા કરતાં પણ બલ્લાલસેને આચારને વધુ માન આપ્યું હતું. કુલીનતાનું એ જ પહેલું લક્ષણ મનાતું હતું. લક્ષ્મણસેનના વખતમાં કુલીનતા વંશાગત થઈ પડી. વંશામર્યાદા જાળવી રાખવા માટે ક્લીનાએ ભંગાળામાં જે સ્વાર્થત્યાગ કર્યો છે, તે વીરને છાજે તેવા છે. માર્કડેય ચંડીના અનુવાદક રૂપનારાયણ દ્યાપના પૂર્વજ જગન્નાથ અને વાણીનાથ નામના ખે ભાઈઓને કાઈ એક જમીનદાર કાયસ્થે **પદ્મા** નદીની વચ્ચે લઈ જઈ પાેતાની કન્યા સાથે પરણાવવાના આગ્રહ કર્યો: અને જો એ આગ્રહને વશ ન શાય તાે તેઓને પદ્માના ઉદા **પાણીમાં** હુખાવી મારવાના ભય દર્શાવ્યાે. માટા વા<mark>ણીનાથે પદ્મામા</mark>ં પડી પાણ તજ્યા પણ પાતાની કુલીનતા જાળવી રાખી. જગત્રાથે પ્રાણ જવાની ખીકે જમીનદારની પુત્રી સાથે લગ્ન કર્યું. કાેઈ એક પરાક્રમી જમીનદારની કન્યા સાથે પરણવાથી કાેઈ એક કલીન વૈદ્યને એટલું બધું ખાંદું લાગ્યું કે તેણે આપઘાત કર્યો હતા. છતાં એવા પ્રકારના વિવાહથી ક્રાઈ પણ કુલીનને નાત બહાર મૂકવામાં આવતા નહાતા. આ પરથી જણાય છે કે કલીનતાના ગૌરવને સહેજ હાનિ થતાં તે જમાનામાં કુલીના પ્રાણ તજતાં પણ ડરતા નહિ. કહેવાય છે કે એક કુલીન વૈદ્યની સાથે સંખંધ જોડવા માટે એક જમીનદારે ખહ દરભાર ભર્યા હતા. એ જમીનદારે એ કાર્ય માટે પેલા વૈદ્યના ગામમાં

પહેલવહેલા આવ્યા ત્યારે કેટલાંક વડનાં ઝાડ વવરાવ્યાં હતાં. તે ઝાડા જ્યારે માટાં થઈ સંખ્યાર્થંધ માણસાને છાયા આપવા લાગ્યાં ત્યારે પેલા વૈદ્યને એ જમીનદાર પાતાની દીકરી સાથે લગ્ન કરવાનું સમજાવી શક્યા. આટલું બધું કુળગૌરવ છતાં એટલું યાદ રાખવાનું છે કે એ કુલીના પૈસેટક તદ્દન ગરીબ હતા. નાના પ્રકારનાં કષ્ટ અને ગરીબાર્કો વેઠતા છતાં તેઓએ જે ત્યાગના દાખલા આપ્યા છે તે સચરાચર મળતા નથી. આદર્શ ગમે તેવા સામાન્ય હાય પણ જે માનવચરિત્રને ત્યાગના ગૌરવથી મહિમાવાન કરે. જેથી આત્મમર્યાદાનું જ્ઞાન પ્રગટ. તે સદા સન્માનપાત્ર છે. આ હિસાબે જોતાં વંશગત કુલીનતા તદ્દન નિષ્ફળ ગઈ નથી. મુસલમાનાની વિલાસલાલુપ દરિમાંથી સમાજને ઉગારવા માટે હિંદ નેતાએ કેટલા બધા આતુર હતા તે આ બધા ગ્રંથા પરથી સ્પષ્ટ જણાય છે. પારિવારિક કલંકા અત્યંત ઘૃ**ણાપાત્ર**ા ગણાતાં છતાં હિંદુસમાજ કેવા ઉદારભાવથી ઇચ્છા ન છતાં થઈ ગએલી ભૂલોની ઉપેક્ષા કરી સમાજબ ધનને વ્યવસ્થિત કરતા હતા તે બધું જાણ્યા ત્યાદ પ્રાચીન કુલીનતાના રિવાજ માટે શરમાવવાનું કંઈ કારણ રહેતું નથી.

કુલજ ગ્રંથામાંના કેટલાક ખલ્લાલમેનના વખતમાં જ રચાવા લાગ્યા હતા. પરંતુ ખંગાળી ગ્રંથામાંના ઘણાખરા ચારસાથી દોઢસા વર્ષ પહેલાં રચાયા છે. ખાસુ દીનેશચંદ્રે એમાંના ૪૯ નાં નામ પાતાના ગ્રંથમાં આપેલાં છે. આ ખધા ગ્રંથામાં સામાજિક અને ઐતિહાસિક ચર્ચા કરેલી છે અને તેમાંની કેટલીક તાે આપણી આગળ કેટલાક દુર્મેંઘ પ્રશ્નાના રહસ્યને ઉધાંદું કરી નાખે છે. સેન રાજાઓના તામ્રપટમાં તેઓએ પાતાને ' હ્યહ્મક્ષત્રિય ' ગણાવ્યા છે. તેના સંખંધમાં નલુ પંચાનન નામના કુલજીકારના અભિપ્રાય વાંચતાં એ ઐતિહાસિક સત્ય સહેલાઇથા સમજાય છે. રાજા આદિશર વૈદ્ય હતા પણ તેના પૂર્વજો હ્યાહ્મણ પિતાના વંશમાંથા ઉતરી આવ્યા હતા. વળા તે રાજા હાવાથી ક્ષત્રિય પણ ગણાતા હતા ઇત્યાદિ કારણાને લીધે સેન રાજાએ પાતાને વ્યલક્ષત્રિય કહેવડાવતા હતા.

રાજમાલા નામના ગ્રંથ ત્રિપુરાના મહારાજા ધર્મમાણિકયના (ઇ. સ. ૧૪૦৩–૧૪૩૯) સમયમાં પદ્મમાં લખાવા શરુ થયા. ત્રિપુરાના રાજદરભારમાં ૫૦૦ વર્ષ થયાં ભંગનાષાને રાજભાષા તરીકે સ્વીકારવામાં આવી છે એ વાત આ પરથી સ્પષ્ટ જણાય છે. એ ગ્રંથમાં ત્રિપુરાના રાજાઓના ઇતિહાસ વર્ણવેલા છે.

હવે ચૈતન્યદેવ જેવા પ્રેમાવતાર માટે જમીન તૈયાર કરવાનું કાર્ય બજાવનારા જીદા જીદા કવિએા વિષે સામતું સિંહાવ**લોકન કરી** આ લાંયું પ્રકરણ સમાપ્ત કરીએ.

આ પ્રકરણમાંના કવિએ વિષે એકંદર વિચાર કરતાં જણાય છે કે તેમાંના ઘણાખરા હુસનશાહના સીધા કે આડકતરા આશ્રય નીચે હતા. તેથી આ 'ગૌડ યુગ'ના એક વિભાગને 'હુસેની યુગ' કહીએ તો પણ કંઈ ખાેડું નથી. વળી આ પ્રકરણમાંના મુખ્ય ૧૫ કવિએમાંના વિદ્યાપતિ, ચંડીદાસ અને માલાધર વસુ સિવાયના ખીજ બધા પૂર્વ બંગાળાના વતની હતા. આ પરથી જણાય છે કે આ યુગમાં બંગાળાના પ્રત્યેક વિભાગમાં કાવ્ય રચાયાં હતાં; એમાંના એક પણ વિભાગ એવા નહોતો કે જે તદ્દન પ્રતિભાશન્ય હોય.

એ જમાનામાં ગમે તે વિષય પર પુસ્તક લખવાથી ક્ષેષ્ઠા પ્રસન્ન થતા નહિ. ખાસ કરીને હિંદુધર્મનું પુનરત્થાન મોડ ભાષાઓની ઉન્નતિનું મુખ્ય કારણ હોવાથી ધર્મ પ્રસંગ સિવાય ક્ષેષ્ઠાને કંઈ રચતું નહિ. કાવ્ય તા ધર્મ પ્રસંગને લગતું જ હોવું જોઈ એ, એવી ક્ષેષ્ઠમાન્યતા દઢ થઈ ચૂળ હતી. એટલું જ નહિ પણ કવિને દેવદેવીઓની આગ્રા થવી જોઈએ એ પણ આવશ્યક મનાતું. આથી તે જમાનાના અનેક કવિઓએ એવી આગ્રા થવાના ડાળ કર્યા છે. દેવની આગ્રાથી કાવ્ય રચવાનું હાથ પર લીધું છે એવું જાહેરનામું મહાર પાડવું એ કવિઓની

વેપારી રીત હતી. સમાજના શાસનને લીધે પ્રતિભા પાતાની શક્તિને આધારે ઉભી રહેવાનું સાહસ ખેડી શકતી નહિ. કૃત્તિવાસે લખ્યું કે 'કૃત્તિવાસ આ ગીતા સરસ્વતીના વરદાનથી લખે છે, ' ત્યારથી માંડીને આ યુગની પૂર્ણાંહૃતિ સુધીના અસંખ્ય લેખકાએ સ્વપ્ન અને વરદાનની વાત પાતાના કાવ્યની શરુઆતમાં લખી છે. આવાં બધાં સ્વપ્નવૃત્તાંતા સુધ્યા લાકોને ધૃજારી છૂટતી અને કેવળ દેવાને પ્રસન્ન રાખવા ખાતર કાવ્યને સારાં કહેવાં પડતાં. સ્વપ્નમાં કવિઓને દેવના હુકમ થતા કે 'તારી કવિતા જેને નહિ અમે તેના પરિવારને તથા તેને વાધ ખાઈ જશે. ' પરંતુ આ બધા સ્વપ્નમય કાવ્યકાનનમાં ભારતચંદ્રનું સ્થાન તા અનેરૂં જ છે. તે તા પાતાના કાવ્યની ઉત્પત્તિ, વિકાસ અને પ્રચાર કેવળ દેવાના લીલાગ્રહ્યુને લીધે જ થયા છે એમ વર્ણવે છે.

એ સંભવિત છે કે ક્રેકિએ સ્વપ્ત જોયું પણ હૈાય. પરંતુ ચારના ટાળામાં ભળેલા સાધુની પેઠે તેઓને પણ અસંખ્ય જીઠાઓની સાથે શિક્ષા ભાગવવી પડે એ સ્વાભાવિક છે.

આમ જ્યારે ખંબાળાના માટા માટા કવિએા સ્વપ્ત કે દેવના આદેશના બહાના વગર કાવ્ય રચી શક્યા નથી, ત્યારે વૈષ્ણુવ કવિએાએ એ પ્રાચીન પંચના તદ્દન પરિત્યાગ કર્યો છે. તેઓની પ્રતિભાએ સહ્યના સરળ પંચ શાધી સ્વાધીનતાના મુક્ત રાજ્યને વિષે વિહાર કર્યો છે. તેઓએ જે કંઈ લખ્યું છે તે વિનયપૂર્વક જનસમાજ સમક્ષ રજ્યૂ કર્યું છે; દેવની આગ્રારપી અમાઘ હથિઆર લઈ ગર્વપૂર્વક લોકોને એ વાંચવાની આગ્રા કરી નથી. એ બધા દેવના આદેશ અને દેવસ્વપ્તના ગર્વથી છલકાતા કવિએા પછી વૈષ્ણુવ કવિએાના વિનયા પદેામાં કેવળ સ્વાશ્રય અને દીનતાનાં દશેન થતાં આપણે મુગ્ધ ખની જઈએ એ સ્વાભાવક છે.

આ યુગનું એક ખીજાં લક્ષણ બંગાળીનું હિંદુસ્તાની, મૈચિલી વગેરે ભાષાએ સાથેનું સાદશ્ય છે. મિથિલા બંગાળાની શિક્ષાદાત્રી હતી. મિથિલાની ભાષા 'ત્રજ' બંગાળી સાહિત્યના એક વિભાગ ુ ખુંચાવી પડી છે: મિથિલાની સંસ્કૃત પાઠેશાળા નવદ્ગીપને માટે આદર્શ સમાન હતી. માથલ અક્ષર બંગાળામાં સર્વત્ર સ્વીકારાયલા હતા. મિથિલા પછી કાન્યકુબ્જે બંગાળાનું ગુરૂપદ લીધું હતું. કાન્યકુબ્જે બંગદેશને **પ**ંચ **ધ્રાહ્મણ અને પાંચ કાયસ્થરૂપી સુવર્ણ** મુક્રી દાનમાં આપી હતી; પરંતુ આ ઋડણ અહીં જ પુરૂં થતું નથી. 'પંચાલી' નામનાં ગીતા પંચાલમાં (કનાજમાં) ઉત્પન્ન થયાં હેત્ય એ સંભવિત છે: આ પંચાલીના આદર્શ સ્વીકારી બંગબાષામાં પહેલવહેલાં ગીતા રચાવાં શરુ થયાં હતાં. સારસ્વત પ્રદેશના શકાબ્દ બંગાળામાં સ્વીકારાયા 😼. એમ લાગે છે કે આયજાતિની આ પાંચ શાખા (પંચગૌડ) પહેલાં બહુ પાસે પાસે રહેતી હતી. એ બધી શાખાઓના ુકતિહાસ જાણ્યા સિવાય તેમાંની ક્રોકી પણ એક શાખાના ઉત્કષ્ટ ્રધતિહાસ લખી શકાય નહિ. પ્રાચીન બંગસાહિત્યમાં હિંદુસ્તાની, મૈથિલી, ઉડિયા વગેરે ભાષાના અનેક શબ્દો નજરે પડે છે. આ પ્રાદેશિક ભાષાએામાંની એક, બીજીમાંથી ઉત્પન્ન થઈ હાય એમ લાગત નથી: પરંતુ એક જાતિની જાદી જાદી પાંચ શાખા તે વખતે પાસે પાસે રહેતી હતી માટે જ આ સાદસ્ય જણાઈ આવે છે. 'વ્રજ્યુલિ' નામથી એાળખાતી ભાષા મૈચિલ અને બંગાળી ભાષાના મિશ્રણથી ચએલી એક નવી ભાષા છે. તે કદી ખાલચાલની ભાષા નહોતી. એ ે ભાષાને બાદ કરીએ તાે પણ શહ બંગાળી રચનામાં અસંખ્ય હિંદી, મૈચિલી વગેરે ભાષાના શબ્દા નજરે પડે છે.

ભાષા ઉપરાંત પહેરવેશમાં પણ ઉત્તરપશ્ચિમ હિંદ સાથે બંગાળાતે નિકટના સંબંધ હતા. વિજયગ્રપ્તના કાવ્યમાં વર્ણવ્યું છે કે સિંહલના રાજ ચાંદ સાદાગર પાસેથી પટવસ્ત્ર મળતાં તે બંગાળી ઢબે

પહેરતાં શીખે છે, 'એક વસ્ત્ર પહેરે છે, બીજાં માથા પર બાંધે છે, અને ત્રીજાં શરીર પર એાઢે છે. 'મા મરણ પામી છે છતાં માણિક-ચાંદનાં ગીતામાં માથા પર પાધડી બાંધવા માટે રાજાને દેપકા આપવામાં આવ્યા છે કત્યાદિ વણના વાંચી માથે પાઘડી પહેરી હાય એવા હિંદસ્તાનીની છળી નજર આગળ તરવરી રહે છે. 'લંખાદર ' 'નાભિ-સુગભીર ' ઇત્યાદિ વિશેષણા પરથી જણાય છે કે બંગાળીઓ પણ **ાં**હદસ્તાનીઓની પેઠે પેટ અને નાભિ ઉધાડાં રાખવામાં આનંદ માણતા હશે. આવાં વસ્ત્રાવાળા સ્વામીની પડખે તા કાંચળી પહેરેલી સ્ત્રી જ શાભે; અને ખરેખર, તે વખતે સ્ત્રીએાના પહેરવેશમાં પણ ક્રાંચળી મુખ્ય હતી. આ રિવાજ ઠેઠ મહારાજ કૃષ્ણચંદ્રના વખત સુધી ચાલતા હતા. તે જમાનામાં શુભ કર્મ કરતી વેળા ઓએા કાંચળી, ધાધરા ને એાઢણું વગેરે હિંદુસ્તાની પહેરવેશ પહેરતી. વૈષ્ણવ કવિએા પણ આવા જ પહેરવેશ પહેરાતા હતા તેના સચન કરે છે. નીવિબંધનના ઉલ્લેખ પણ અનેક જીનાં કાવ્યામાં મળી આવે છે. આવાં સ્ત્રીપુરુષા થાડા ઘણા હિંદી શબ્દા વાપરે અગર 'ત્રજણલિ' જેવી અદ્ભુત બાષા સરજે તેમાં કંકનિવાકનિથી

એારિસ્સા, મદાસ અને વાયવ્ય તરફના કાેઈ કાેઈ પુરુષોની પેઠે અંગાળીએ પણ પહેલાં લાંખા વાળ રાખતા હતા. તેઓ એ વાળ આંધી રાખતા અને કાેઈ કાેઈ વેળા તેની વેણી ગુંચતા. રાધાની સખીઓ શ્યામસુંદરને કહે છે કે 'આજે પીઠ પર વેણી કેમ ઝુલે છે!' ચૈતન્યદેવના કેશ ઉતારતી વેળા શિષ્યો વિલાપ કરે છે કે 'એ કેશબંધનના દર્શન વિના આ પાપિષ્ટ જીવન કઈ રીતે ટકશે; એ સુંદર કેશ વિના હું આંખળાં વતી શું સાફ કરીશ.' (ચૈ. લા. મધ્યખંડ) કૃત્તિવાસ પણ આવા કેશનું વર્ણન કરે છે.

આહારવ્યવહારમાં પણ એ નિકટ સંબંધ ≟ષ્ટિગાચર **થાય** છે. ભારતચંદ્રે મહાદેવને મુખે બાલાવ્યું છે કે 'આજે દૂધક**મુંખાની ઇંચ્છ**, થઈ છે.' આજે 'કસુંખા' શું એ બંગાળામાં કાઈ જાણું તથી, પણ રંજપુતાનામાં એ બહુ પ્રચલિત છે. આ રીતે હિંદુસ્તાની, મેચિલ, ઉદિયા, બંગાળી વગેરે એક જ દક્ષની જોદી જાદી શાખાઓ એક જ ચડમાંથી પેદા થઈ ધીમે ધીમે દૂર દૂર પ્રસરતી ગઈ હાય એમ જણાય છે. ભાષા અને સાહિત્યના નકશામાં એ કમે ક્રમે દૂર ગએલી શાખાઓનું ચિત્ર ચિતરાઈ રહ્યું છે, તે જોઈ લુપ્ત સ્મૃતિ જાગૃત થાય છે અને મનમાં અપૂર્વ આનંદ પેદા થાય છે.

બંગાળામાં આવી વસેલી આર્યજ્તિની શાખા પણ બે ઉપશાખામાં વહેં ચાઈ ગઈ. પૂર્વ અને પશ્ચિમ બંગાળાની ભાષા અત્યારે જેટલી જીદી છે તેટલી પ્રાચીન કાળમાં નહોતી. એ ફેર-ખાસ કરીને ક્રિયાપદના રૂપના-વધતા ગયા છે અને ભવિષ્યમાં પૂર્વ અને પશ્ચિમ અંગાળામાં વસતી જાતિ આ ફેર વધતો જતાં કદાચ જીદી પડી જય તો તેમાં કંઈ નવાઈ નથી. જો કે વિવાહસંબંધાદિને લીધે એમ થવું મુશ્કેલ છે, પણ બીજા દેશાની પેઠે અહીં પણ તેમ નહિ થાય એની કંઈ ખાત્રી નથી. આ વિચ્છિત્રતાગ્રસ્ત જાતીય જીવનની એક માત્ર આશા સંસ્કૃતશાસ્ત્રનો અબ્યાસ છે. એ અબ્યાસ વડે જ બંગાળી, ઉડિયા, હિંદુસ્તાની, મૈથિલ- પંચગાડ છોડી દઈ એ તો-પંચદ્રાવિડ સાથે પણ એકતા થઈ શકે. પૂવ જોના પ્રસંગથી બ્રાતૃત્વબંધન વધે છે, એ વાત કંઈ નવી નથી.

ખૌદ યુગમાં બંગાળી ભાષા પર સંસ્કૃતપ્રભાવનાં ચિદ્ધો બીલકુલ જણાતાં નથી. માણિકચાંદનાં ગીતામાં વર્ણવેલાં પુરુષા કે સ્ત્રીઓનાં નામના સંબંધ ઘણે ભાગે સંસ્કૃત સાથે નથી, ત્યારે ગૌડ યુગમાં ભાષા સંસ્કૃત ભાષાના પ્રભાવથી સંસ્કારી અને વિશુદ્ધ ખની છે. ચંડીદાસ રાધાની સખીઓનાં નામ શુદ્ધ સંસ્કૃતમાં આપે છે. વિજયગ્રમના પદ્માપુરાણમાં સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ખંતે નામા મળી આવે છે. કુલજ પ્રથા તપાસતાં જણાય છે કે આજથી આગણીસ કે વીસ પૈઢીએ

પહેલાંનાં ઘણાંખરાં નામ સંસ્કૃત ભાષાનાં નથી. અત્યારે પણ ઘણાં જીનાં ગામાનાં નામા સાથે સંસ્કૃતને બીલકુલ સંબંધ નથી. એ બધાં ગામા બૌદ અમલ અને પ્રાકૃત યુબની સ્મૃતિ તાજી કરે છે. લાકકશાન્ સાહિત્યમાં પણ એમ જ જણાય છે. કેવળ ગૌડ યુગમાં જ સંસ્કૃતના પ્રભાવ વધ્યા છે. સંસ્કૃતના અનુવાદમાં સંસ્કૃત શબ્દો વિશેષ આવે એ સ્વાબાવિક છે; પરંતુ તે છતાં પ્રચલિત રિવાજને લીધે આ યુગના પ્રયંમાં પણ સંત્રાવાચક નામામાં સંસ્કૃત સાથે પ્રાકૃત નામાં જોવામાં આવે છે. આ રીતે સંસ્કૃતના હલ્લા કવિકંકણના સમયમાં સંપૂર્ણ ક્તેહ પામ્યા જણાય છે, કેમકે તેના પ્રાથમાં વપરાએલાં બધાં નામા સંસ્કૃત જ છે.

આ યુગના સાહિત્યમાં વપરાએલા કેટલાક શબ્દો અત્યારે અપ્રચલિત થઈ પડયા છે અને કેટલાક જીદા અર્થમાં વપરાય છે. વિબક્તિ વિષે આ યુગમાં કાઈ સાધારણ નિયમ હાય એમ લાગતું નથી. અત્યારે પણ બંગાળાના જીદા જીદા વિભાગામાં એાલચાલની બાષામાં ધાવે તેમ વિભક્તિઓ વપરાતી હોવા છતાં વાંચવાલખવ માં એકતા જળવાઈ રહી છે. પરંતુ પ્રાચીન સમયમાં પ્રાદેશિક જીદાપણું નહિ કરવાને કે ભાષાનું એકીકરણુ કરવાને કાઈ પણ સામાન્ય નિયમ ન હોવાથી એવી એકતા જળવાતી નહિ. ભાષાને વિશુદ્ધ રૂપમાં જળવી રાખનારૂં મુખ્ય સાધન વ્યાકરણુ તો છેક અંગ્રેજી સમયમાં સ્ચાયું હોવાથી ગૌડ યુગ પછી પણ ઘણા સમય વિભક્તિ અને ક્રિયાપદમાં અરાજકતા ચાલી હતી. પ્રાચીન અંગાળી સાહિત્યનું વ્યાકરણુ કે તેના કાષ્ય રચવા એ મહા મુશ્કેલ કામ છે.

આ યુગમાં પુસ્તકા ગવાતાં હતાં. 'મંગલચંડી ' વગેરે પ્રથાનું અઠવાડિક પારાયણ થતું. અષ્ટમ ગલા અર્થાત્ છેલ્લી ધર્મ ગાથામાં કવિ આત્મવિવરણ આપતા. આ યુગનાં પુસ્તકામાંનાં દરેકમાં જીદી જીદી રાગરામણીઓતા હલ્કોખ કરવામાં આવ્યો છે. ચંડીદાસ અને વિદાપતિ-

ની રાગરાગણીઓની સંખ્યા ૪૦ છે અને તેમાં ૯ મિશ્ર છે એવી એક વિદ્વાને ગણતરી કરી છે; પરંતુ જુદી જુદી પ્રતામાં આ રાગરાગણીઓનો મેળ મળતા નથી. એક જ પદ પર જુદી જુદી પ્રતામાં જુદા જુદા રાગ લખવામાં આવે છે. તા પણ એ પરથી સામાન્ય રીતે એટલું તા કહી શકાય કે તે વખતે 'ધનાશ્રી ' 'શ્રીરાગ ' 'નરનારાયણ' 'ગુર્જરી' વગેરે ઉસ્તાદી રાગરાગણીઓના અભ્યાસ થતા હતા. અત્યારે દેશની રુચિ મદુતાને લીધે ભૈરતી, ઝિઝિંટ, વગેરે મધુર રાગણીઓ તરફ ઝુડી છે. આ બાબતમાં પણ બંગાળા ઉત્તર હિંદને મળતું આવે છે. ચંડીદાસે 'પયાર ' છંદ વાપર્યો છે પણ તેમાં કંઈ ઢંગધંડા નથી.

ચંડીદાસનાં પદામાં ' ત્રજ્યુલિ 'નું મિશ્રણ જણાય છે. આ ભાષા તે કંઈ પવિત્ર ત્રજ્ભુમિની ભાષા નથી. એ ઘંઘું કરીતે પ્રાકૃત કવિ-તાતું અનુકરણ છે. ચંડીદાસનાં પદામાં ' ત્રજ્યુલિ 'ના અનુકરણ રૂપે શબ્દસંપ્રસારણક્રિયા અનેક સ્થળે જણાય છે.

તે યુગમાં પૂર્વ અને પશ્ચિમ ભંગાળાની ઓઓના પહેરવેશ એક સરખા હતા એમ જણાય છે. ગળામાં સાનાના હાર, કાનમાં કુંડળ, નાકમાં ગજમાતી, હાથમાં કડાં અને ચુડીઓ, કેડમાં નાની સરખી ઘંટડી, પગમાં નુપ્ર વગેરે કેટલાક પરિચિત અલંકારાનાં નામ શ્રીકૃષ્ણવિજયમાંથી મળી આવે છે. ચંડીદાસે મલ્લતાડલ (હિંદુસ્તાની ઓઓ હજા પગમાં પહેરે છે.) નામના એક અલંકારના હલ્લેખ કર્યો છે. પૂર્વ ભંગાળાને વિજયગ્રપ્ત હાથમાં સાનાનું કહું, કાનમાં સાનાની મદનકાંડે, પિત્તળની ચુડીઓ વગેરે અલંકારા ગણાવે છે. દયાળુ વાલીઓ ખાળવિધવાઓને ચુડીઓને બદલે સાનાની ચુડીઓ પહેરવા આપતા.

એ જમાનામાં સામાજિક આદિ અવસ્થાનાં ચિહ્નો વિષે દીનેશ ભાષ્યુ લખે છે કે, ' ભાષા અને સામાજિક જીવનના આદિ સ્તર ઇતિ-હાસનાં પૃષ્ઠો પર લખાતા નથી. ઇતિહાસ ચાેડે દૂર જઈ ઇસારાથી રસ્તો ખતાવી ચાલ્યા જ્ય છે, પરંતુ કુદરત પાસેથી એ બધી ગુપ્ત વાતા બહાર કઢાવી શકાય છે. કુદરતમાં વડનું ઝાડ અને બીજ બંને સુલભ છે. અંગાળી ભાષા અને સમાજનું મૂળ ખાળવા માટે તા ગામડાંની જમી નિહાળવાની જરૂર છે. 'મદનકડિ', 'મલ્લતાડલ ' વગેરે જે ધરેણાંનાં આપણે કેવળ નામ જાણીએ છીએ, એ ધરેણાં કદાચ અત્યારે પણ કાઈ અજાણ્યા ગામના ખેડુતની કુલવધૂને શાભાવતાં હશે; એ અપ્રચલિત શખ્દા અત્યારે પણ કદાચ તેના મનના વિચાર જણાવવામાં સાધનભૂત થતા હશે; આપણે તા કેવળ અંધારામાં જ ભુસ્કા મારીએ છીએ, '

પૂર્વે અંગાળાઓ વહાણા સજ્જ કરી સમુદ્રયાત્રા કરવા જતા. ફ્રાઈ લાંખી મુસાક્રીની શરુ**ગા**તમાં સ્ત્રીને સ<sup>ં</sup>તઃન **થ**વાની સ્**ચના થતી તો તેને એક મંજારીપત્ર અપાતું.** સસુદ્રમાં નૌકા હંકારવા **માટે** પૂર્વ અંગાળાના નાવિકા અહુ કુશળ ગણાતા. હુજુ પણ એ પરંપરા એ લોકાએ જાળવી રાખી છે. ખલાસીઓને નિયમમાં રાખવા 'ગામુર' નીમાતા: તે 'સારિ' નામક દલખહ થઈ ગવાતાં ગીતા ગાઈ ખલાસીઓનાં ચિત્ત કામમાં જોડી રાખતા અને તેઓ કાર્યમાં ઢીલા પડતા તા માર મારતા. વહાણામાં વેચાણ માટે પુષ્કળ તરેહ તરેહની વસ્તુએ। રહેતી અને કાેઈ કાેઈમાં તાે દુકાનાે પણ ગાેઠવાતી. વેપારમાં પુષ્કળ લાભ મળતાે. છતાં આ લાભ સાથે નૌકા ડુબવાના પણ પુષ્કળ ભય હતા. સમુદ્રમાં વાવાઝાડું થતું તા નાવિકા તેલ રેડી માર્જા શાંત કરતા; સંખ્યાખંધ જળા વહાણમાં ચડી આવતી તા 'ક્ષારચુણુ ' વેરી મૂકતા; શંખ આવી વહાણની ગતિ અટ**કા**વતા **તાે** માછલાનું માંસ કાપી તેના પર ફેંકતા; એની ગંધથી શંખ નાશી જતા. આ બધાં વર્ણુનામાં કેટલું ત્તસ છે તે તાે કાેેેે બણે. તાે પણ એટલું તાે ખરૂં કે આ બધું કવિએાએ વાતાે સાંભળીને લખ્યું ં હશે. જે ઇંગ્લાંડ વેપારમાં આટલું પ્રસિદ્ધ છે, તે ઇંગ્લાંડના શિક્ષિત <mark>ક્ષેોકાએ પણ ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં સમુ</mark>દ્રની પેલી મેર કેવળ ધડ જ હ<mark>ાેય</mark> એવા માણસાતું અસ્તિત્વ માન્ય રાખ્યું હતું અને તે સમયના ઇંગ્લાંડના શ્રેષ્ઠ કવિએ પણ એ વાત પર વિશ્વાસ રાખ્યા હતા.

વેપારની સામગ્રી તરફ વિદેશીઓની વૃત્તિ વર્ણવી કવિઓએ પુષ્કળ હાસ્યજનક વાતા ઉતારી છે. સિંહલના રાજ નાળિએર જોઈ બીધા હતા, અને એક સેવકને તેણું તે ખાવાની આત્રા કરી એટલે તે પાતાનાં ભરાઇ કરાંની છેલ્લી રજા લેવા ગયા હતા. પાનથી રાતા સએલા ઓઠ જોઈ સિંહલી લાકા અનુમાન કરતા કે આપ્યું શરીર છાડી જેલા કેવળ ઓઠને જ વળગી હશે. રાઈના દાણામાંથી પર્વત ખનાવી શકનારા એ પ્રાચીન કવિઓના સહમદર્શક યંત્રમાં પહેલાં ચિત્રપટામાંથી વહાણનાં કદ અને બીજી તેવી વાતા ન લખવી એ જ ઠીક છે.

એ વખતે બંગાળામાં કારીગરીવાળા ચીજો બહુ નીપજતી હોય એવું જણાતું નથી. ઉત્કૃષ્ટ ઢાકાની સાડી આ સમય પછી ૨૦૦ વર્ષે વણાતી થઈ હતી. શણની પછેડી એ સમયે બહુ બનતી. તેમાં કેવળ ટકાઉપણાના જ ગુણ હતા. સ્ત્રીઓની કાંચળામાં દેવીદેવીઓની મૂર્તિઓનું ભરત ભરવામાં આવતું.

સલાટ અને કડીઆકામની આ યુગમાં ખૂબ પડતી થઈ હતી. ક્રાઈ પણ સુંદર મૂર્તિ કે સુંદર મકાન વિશ્વકર્માની સૃષ્ટિ ગણાતાં હતાં. આ પરથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે મનુષ્યસમાજમાં એવી મૂર્તિઓ કે મકાના કાતરવાના કે બાંધવાના અભ્યાસ થતા ન હતાં.

એ સમયના કાવ્યામાં અદલાખદલી વડે વેપાર ચાલતા હાવાના રિવાજ વર્ષુ વેલા છે. પરંતુ ભજરમાં સામાન્ય રીતે કાડીઓનું ચલણ હતું. જે દ્રવ્ય તે વખતે કાડી દ્વારા મળતું તે દ્રવ્ય અત્યારે તાંભા નાણાં સિવાય મળતું નથી. રૂપાને ભદલે સાનું પ્રચલિત થશે તાે આપણે કાડીની ચીજ સાેના વડે ખરીદીશું.

ં હવે આપણે ભંગસાહિત્યના શ્રેષ્ટ વિભાગ આગળ આવી પહેાંચ્યા છીએ. ગૌડયુગમાં આપણે ચાંદમાં ક્ષત્રિયને ઉચિત દઢતા જોઈ છે; પરંતુ ભંગદેશની ક્રાેમળ આખાહવામાં સાગના ઝાડનાં બી વાવીએ ને તેમાંથી કુસુમલતાની ઉત્પત્તિ ન થાય તાેય સૌભાગ્યની વાત ગણાવી જોઇ એ. આ ચાંદનું ચરિત્ર વિજયગુપ્તની પીંછીએ જેવું **આ**લેખ્યું છે તેવું પણ પછીના કવિએા સાચવી શકયા નથી. તેઓએ તેની છમી એકાદ હાસ્યજનક ૩૫માં કેરવી નાખી છે. ચાંદની દહતાનું મહત્ત્વ એ લોકા સમજી શકયા નથી: તેઓએ તેને દુઃખમાં કેંડી બાળકની માધક તાળાઓ પાડી તમારા જોયા કર્યો છે. કાલકેતુને અંગાળાના શ્રેષ્ઠ કવિ મુકંદરામે ભીમના જેવા ખળવાન કલ્પ્યા છતાં વીરત્વના જગતમાં તેને એક મીણના પૂતળા જેવા કામળ ખનાવી દીધા છે. વીરત્વની સામગ્રી અંગાળાના મેદાનમાં આશાનરૂપ કળ આપતી નથી. અંગાળીએ! ઉત્તર હિંદમાંથી અવશ્ય આર્યતેજ લાવ્યા હતા. પંચગૌડેશ્વરની મહિમાન્વિત રાજશ્રી અને સિંહલવિજય એ તેજની સાબીતી છે; પરંતુ તે પરાક્રમ ધીમે ધીમે સુક્રમાર ભાવમાં વિલય પામી મયું, શૂલાદિ હથિયારા કૂલ થઈ ગયાં એ આ દેશની જમીનના ગુણ છે. ફાર્ટ વિલિયમને માટે આ દેશમાં ઉચિત સ્થાન નથી. વખત જતાં તે કંજકુટીર પણ ખની જાય! બંગાળી રામાયણ અને મહાભારતમાંના સીતાવિલાપ, તરણી અતે સુધન્વાની ભક્તિ વગેરે ન ધારેલી સુધા ઢાળે છે પર તુ શ્રીકૃષ્ણના પાંચજન્ય અને અર્જુ નનું ગાંડિવ અહીં પુષ્પમાળાથી ઢંકાઇ ગયું છે.

પરંતુ માણિકચાંદનાં ગીતા પરથી જણાય છે કે પ્રેમની કથા બંગાળામાં વ્યર્થ ગઈ નથી. ચંડીદાસનાં પદા પ્રેમની સરસ અને નિર્ભય ઉક્તિ છે. જે સમાજમાં ધ્રાહ્મણ અને ધ્રાહ્મણેતર વર્ણુંના અધિકાર સુવર્ણ અને લોહની જીદી જીદી રેખાર્પે નિર્માયા ત્યાય, તે સમાજના એક ક્ષુદ્ર જન–દેવીના પૂજારી 'એ ધાં પણ રામી, તારા આ એ ચરણા શીતલ હોવાથી હું તેનું શરણ સ્વીકાર્ફ છું. તું ધાં પણ છે, છતાં મારી પત્ની છે; તું માતા છે, પિતા છે; તારૂં બજન એ મારી સવાર, બપાર ને સાંજની સંધ્યા છે; તું વેદ છે, માતા ગાયત્રી છે.' આ પ્રમણે વંદનાદારા આશ્ચર્યજનક નિર્ભયતા ખતાવી શકે છે; આ વચના લખતાં તેને સમાજના ભય લાગતા નથી; કારણ પ્રેમના

ભળ વડે કીડી પણ મદગળતા માતંગને હરાવી શકે છે. આવી વાતો લખતાં તેને શરમ આવતી નથી; કારણ કે એ પ્રેમમાં 'કામની ગંધ' નહોતી. એ તે ઉપાસનારસ હતા; એ ઇંદ્રિયલિપ્સાનું પરસ્વરૂપ હતું; એ સ્વીકારી ધ્રાહ્મણ ગૌરવાન્વિત થયા હતા; શરમના માર્યો બોમાં પેસી ગયા નહોતા.

આ પ્રેમનું ચિત્રપટ ઉજ્જવલ ખનાવવું એ જ હવે ખંગસાહિત્યનું જીવનકાર્ય થઈ પડપું. જે ચંડીદાસની ભાષામાં અત્યંત ગંભીરપણ વ્યક્ત થયું હતું, તેને સાધનાનું ધન માની જીવનનું શ્રેષ્ઠ વ્રત ખનાવવા સેંકડાે વૈષ્ણવા આગળ વધ્યા. સવારના શિશિરબિંદ્થી પલળતી કુદરતની સજલ સપાટી જેમ સૂર્ય<sup>ુ</sup>નાં કિરણાથી સુકાઈ સ્થાયી પ્રભા ધારણ કરે, તેમ આ અશ્વસિક્ત પદાવલી અનુષ્ઠાન સાથે જોડાઈ **વધારે** સૌંદર્યવતી ખની છે. જેની જીવનલીલાથી આ બધાં પદા સાર્થક થયાં છે, તે હવે નરહરિ, વાસદેવ વગેરે કવિઓના વખાણરૂપી કલમાળા-વિભ્રષિત ફ્રેમમાં જડાઇ એક દેવમૂર્તિની માફક આપણી નજર સમક્ષ ઉદય પામે છે. અંગાળાએ આ છળીને ઉત્કષ્ટ ચિતારાએ ચીતરેલી ધ્રવ– પ્રહલાદની ઋર્તિથી પણ શ્રેષ્ઠ માની છે. બંગભાષામાં રામાયણ, મહાભારત, ભાગવત વગેરેના અનુવાદ થયા હતા પરંતુ તેના ક્ષેખકા પાતે તેને દાેષમય માને છે. યુહક્ષેત્ર પર અર્જીનને શ્રીકૃષ્ણે આપેલા ઉપદેશ કવીન્દ્રે પાતાના ગ્રાંથમાં દાખલ કર્યા નથી કારણ તરીકે તે કહે છે કે 'છંદાે ખહ ગીત કવિતામાં એવા ઉપદેશ છાજે નહિ.' પરંતુ હવે પછીના પ્રકરેણમાં વર્ણવેલું સાહિત્ય ચતન્યદેવના મહિમાથી ઉજ્જવલ **યની ગ**એલું હોવાથી 'છંદાયહ કવિતા' કે જે ઉપદેશને માટે નકામી ગણાતી તે મહાન શાસ્ત્રની પદવી લઈ બેઠી.

## પ્રકરણ ૭ મું

## ચૈતન્ય સાહિત્ય

## **→>\*\***€-

ચંડીદાસનાં એકાદ બે પદેામાં ચૈતન્ય દેવ વિષે ઓંગમ વા**ણી** મળી આવે છે. લગભગ સાે વર્ષ પહેલાં ચૈતન્ય દેવના આગમનની છાયા ચંડીદાસના હૃદય પર પડી હાેવાથી અને તે છાયા મધુર પદાવલીના રૂપમાં વ્યક્ત થઈ હાેવાથી લાેકા ચંડીદાસને ચૈતન્ય દેવના વધામ**ણી**આ તરીકે માને તેમાં કંઈ નવાઈ નથી.

ચંડીદાસ આ આગમ વાણીમાં પ્રશ્ન પૂછે છે કે, 'આવું તે કયા દેશમાં **યનશે?' આ પૃથ્વી પર પ્રેમ એકજ વાર** મૂર્તિમંત **થ**યો હતો, અને તે બંગાળામાં જ. ત્યારે ચંડીદાસ જીવતા ન હતા. ચંડીદાસ અને વિદ્યાપતિ તથા ચતન્ય અને રામાન દની પેઠે ચંડીદાસ અને ચૈતન્ય દેવના મેળાપ થયા હાત તા એક અપર્વ રંગ રેલાત. ગીતના પ્રેમાન્માદ અને જીવનના પ્રેમાન્માદ, ગુલાળની અને પદ્મની સુગંધની માકક પરસ્પર મળી જાત. ચંડીદાસે ગાયેલ પૂર્વરાગ, રાધિકાના વ્યાકળ વિરહ, મધર પ્રેમ અને દિવ્યોન્માદ ચૈતન્ય દેવે જીવનમાં ઉતાર્યો હતાે. જો ગૌરાંગ જન્મ્યા ન હોત તાે રાધા વાદળાંને નિહાળા પ્રેમાશ્રુ રેંડે છે, કુસુમલતાને કૃષ્ણુનું જ અંગ માની આલિંગન કરે છે, મયુરના કંદમાં શ્રીકૃષ્ણની માધુરી નિહાળે છે એ બધું કેવળ કવિક**લ્પના** ગણાત. લાગણીઓના આધને લીધે પેદા થએલી આ ભ્રમમય આત્મ-વિસ્મૃતિ આજના શુષ્ક યુગમાં કવિકલ્પના મનાઈ ઉપેક્ષા પામત; પરંતુ ચૈતન્ય દેવે ભાગવત અને વૈષ્ણવ ગીતાને એક જ્વલંત સત્ય તરીક્રે સાબીત કરેલ છે. તેણે સ્પષ્ટ બતાવી આપ્યું છે કે એ મહાન શાસ્ત્રા ભક્તિના પાયા ઉપર, નયનના અશ્ર ઉપર, ચિત્તની પ્રીતિ ઉપર દઢ ઉભાં છે. એ શાસ્ત્રની શાભારપે પૂર્વરાગ, વિરહ, સંભાગ, મિલન

ઇત્યાદિ જે લીલારસની સેરા પુટી છે, તે કલ્પિત નથી, આસ્વાદનીય છે, અને તેના આસ્વાદ લેવાયા પણ છે. પ્રેમની આશ્ર્ય સ્પૂર્તિથી ગૌરાંગના દેહ કદંબ સમાન બની ગયા છે, સમુદ્રનાં માજ યમુના તરંગ બની ગયાં છે, ચટક પર્વત ગાવર્ષનગિરિ બન્યા છે અને પૃથ્વી કૃષ્ણમય બની ગઈ છે.

આ પ્રકરણમાંની ચરિતશાખા સમજવા માટે પદાવલીસાહિત્ય અને પદાવલીસાહિત્ય સમજવા માટે આ પ્રકર**ણ**માંનું ગૌરાંગચરિત્ર <u>ખહ</u> ઉપયાગી થઈ પડે તેમ છે. ચંડીદાસે રાધિકાની બેબાન સ્થિતિ વર્ણવતાં લખ્યું છે કે 'રનું પુમડું નાક આગળ રાખતાં સહેજ કંપ્યું એટલે સમ્જાયું કે હજા જીવન છે. ' સાર્વભૌમના ઘરમાં ચૈતન્ય દેવ <mark>મેલાન ખની ગયા ત્યારે આવી જ ય</mark>ુક્તિથી લક્તજ**નો**એ પ્ર<sup>્</sup>ક્ષા કરી હતી. રાધિકા તમાલ જોઈ એકાંતમાં એને ભેટી પડે છે અને મેઘ જોઇ એકી નજરે તેના સામું જોઈ રહે છે. તેને કૃષ્ણ ધારી ઉન્માદિન<u>ી</u> ખની જાય છે. ચૈતન્ય દેવના જીવનમાં પણ ચટક પર્વાતને ગાવધન ધારવા, નદી માત્રને કાલિંદી ધારવી, તમાલવૃક્ષને કૃષ્ણ માની ભેટી પડવું, વન જોતાં તેને વૃંદાવન માની બેસવું ઇત્યાદિ અનેક પ્રસંગા એ વૈષ્ણુવ કવિતાના મુર્મને જગતની સમક્ષ એક દૂબદૂ સત્ય તરીકે રજાૂ કરે છે. શ્રીરાધિકાની મૂર્છા ઉતારવાના સર્વોત્તમે ઇલાજ કૃષ્ણનામ છે, ત્યારે ચૈતન્ય દેવની મુર્છા ઉતારવાને માટે પણ તેમના ભક્તો એ જ ઉપાય અજમાવે છે. રાધિકા કૃષ્ણનામ લેનારના પગમાં પડે છે, ચૈતન્ય પણ કૃષ્ણનામ સંભળાવનારતે ઘણી વાર ભેટવા છે. રાધિકા બધાંતે કૃષ્ણના સમાચાર પૂછતાં ભટકે છે, ચૈતન્ય પણ બધા માણસાને શ્યામસુંદરતું રહેઠાણ પૂછતા કરે છે. રાધિકા કૃષ્ણપ્રેમમાં મગ્ન બની જમીન પર નખ વડે શ્રીકૃષ્ણની મૂર્તિ ચીતરે છે. ચૈતન્ય પણ વારંવાર ધૂળમાં કૃષ્ણાકૃતિ દારે છે. હુંકામાં કહીએ તાે ચૈતન્ય દેવ, સાધકાનું અપૂર્વ કાશ્યનિક મૂર્તિનું જીવતું જાગતું સ્વરૂપ છે. ગૌરાંગના સંન્યાસે નવદીપના ઇતિહાસમાં એક અપૂર્વ વિયોગાન્ત નાટચરસ રેલાવ્યો છે; શ્વચી અને વિષ્ણ્રિયાના કરુણ રદને પદકર્તાઓના યશાદા અને

રાધિકાના શાક્રાચ્લાસને જીવંત દુઃખાશ્રુ અને મમર્વેદનાના સ્ત્રોતરૂપે વહાવી મુક્યો છે.

તાજાં ખિલેલાં કદંભ પુષ્પની માકક પ્રેમરામાંચિત દેહ, શિશિર-કુલ્લ પદ્મદલની માપક પ્રેમાશ્રુથી પરિપૂર્ણ ચક્ષુ,એ ચૈતન્ય દેવની પાર્થિવ છબી. એના પ્રેમના અનંત આનંદના કંઈક આબાસ ચંડીદાસનાં પદ્દામાં મળી આવે છે. તેના પ્રેમ અલૌકિક છે, કેવળ રાધિકા સાથે જ સરખાવવા યાગ્ય છે, જાલિયેટ સાથે નહિ. વેષ્ણવ પદાવલીની સત્યતા તે ચૈતન્ય દેવનું જીવન છે.

આ પ્રકરણમાં વર્ણવેલા બધા ગ્રાંથા ચૈતન્ય દેવના ચરિત્ર સાથે સંબંધરાખે છે, માટે પ્રથમ આપણે એ મહાપુરુષનું જીવન તપાસી જઇએ.

ચૈતન્ય દેવ: જે નવડીપે એક વખત, એક બાયલા હિંદુ રાજાના મિલન ચરિત્ર વહે ઇતિહાસના પૃષ્ટને કલ કિત કર્યું હતું, તે જ નવડીપે ઇ. સ. ની પંદરમી સદીના છેવટના ભાગમાં ત્રણ મહાપુરુષાને જન્મ આપી પોતાના એ કલ કને ધાઈ નાખવાના પ્રયત્ન કર્યો હતા. રધુનાથ શિરામિણ, રમાર્ત્ત રધુનંદન અને ચૈતન્ય દેવ આ ત્રણમાંના પહેલા બે શાસ્ત્રચર્યા કરનારાઓમાં ભ્રષણ સ્વરૂપ છે. ચૈતન્ય દેવ પણ નાની ઉમરમાં સર્વ શાસ્ત્રોમાં પ્રવીણ બન્યા હતા, પરંતુ તે બધું સમય આવ્યે ઝાડ જેમ પાંદડાંને ખંખેરી નાંખે તેમ તેણે ખંખેરી નાખ્યું હતું અને તાજો ખિલેલું ઉત્કૃષ્ટ મનુષ્યત્વ કે દેવત્વ બતાવી બંગાળાને મુગ્ધ કરી દીધું હતું. પહેલા બે મહાપુરુષાની તુલના થઈ શકે પણ ત્રીજાની તુલના તેને કાંઈની સાથે થઈ શકે તેમ નથી. તે તેને માનવજાતિના તપનું કળ છે.

પંદરમી સદીમાં નવદ્વીપે એક વિશાળ પાઠેશાળાનું રૂપ ધારણ કર્યું હતું. એ વખતે એની વિશાળતા પણ ઘણી હતી. આજીબાજીનાં કેટલાંય ગામાનો તેનામાં સમાવેશ થતા હતા. નરહિર સરકારના અતિ-શ્યોક્તિમય વર્ણનમાં કહીએ તાે તેની વસ્તી અઢાર ગાઉમાં ફેલાઇ હતી. નવદીપની ન્યાયશાસ્ત્રની પાકશાળા તે વખતે આખા હિંદમાં પંકાતી; કાવ્ય, દર્શન, અલંકાર વગેરે શાસ્ત્રોની પણ ત્યાં સારી ચર્ચા થતી. આટલું છતાં ત્યાંના થોડા રહેવાશીઓને કશાની ઉણપ લાગતી. હરિ-બિક્તિહીન નવદીપની દાલત અને વિદ્યા તેઓને ચાંલ્લા વગરની સ્ત્રી જેવી લાગતી. તેઓ પૃથ્વી પર ભક્તિનો અભાવ જોઈ આંસુ રેલાવતા. આ બક્તોમાં અદૈતાચાર્ય સર્વોપરિ હતા. એમ કહેવાય છે કે આ લોકોનું દુ:ખ મટાડવા ખાતર જ ચૈતન્ય દેવ જન્મ્યા હતા.

તે વખતે અંગાળામાં સર્વત્ર કેટલાક વૈષ્ણવ ભક્તા ભક્તિની અપૂર્વ વાતા કેલાવતા હતા ખરા, પણ ચૈતન્ય દેવના જન્મ પછી તેઓ બધા નવદીપમાં એકત્ર થયા હતા.

ચૈતન્ય દેવના જીવનમાં અનેક અદ્ભુત ઘટનાઓના સમાવેશ થાય છે. એક દિવસમાં ગાટલી વાવી આંખાનું ઝાડ ખનાવવું, સ્પર્શમાત્રથી કાઢીઆના કાઢ જતા કરવા, આકાશમાંથી સુદર્શન ચક્રને બાલાવવું, ઇસાદિ વિગતામાં આપણે નહિ ઉતરીએ. એ બધી ઘટનાએ તેના નયનાશ્રુ જેવી અલૌકિક પણ નથી.

ચૈતન્ય દેવ શકે ૧૪૦૭ ના (ઇ. સ. ૧૪૮૬ ના ફેબ્રુઆરી માસની ર૮ મી તારીખે) કાગણ માસની પુનેમને દિવસે નવદીપમાં જન્મ્યા હતા. તેમના પિતા જગન્નાથ મિશ્ર સંસ્કૃતના વિદ્વાન ગણાતા હતા. તેઓના પૂર્વ જો ઓહિયામાં આવેલા જાજપુરમાંથી કાઈ એક રાજાની ખીકથી શ્રીહરમાં નાસી આવ્યા હતા. નવદીપમાં ભણી રહ્યા પછી જગનાથ મિશ્રે નીલાંબર ચક્રવર્તીની કન્યા શચીદેવી સાથે વિવાહ કર્યો. શચીદેવીના ગર્ભથી તેમને છ દીકરીઓ ને બે પુત્ર થયા. આ બધી દીકરીઓ નાની ઉમરમાં જ મરણ પામી. સાળ વર્ષની ઉમરે શાસ્ત્ર-ચર્યામાં ગુંથાએલા વિશ્વરૂપે વિવાહરૂપી કઠિન પ્રશ્નદ્વારા અકળાઈ સંન્યાસ પ્રહણ કર્યો, આથી જગનાથ મિશ્રે પોતે વિદ્વાન છતાં ખીજા પુત્ર નિમાઈનું ભણતર બંધ કર્યું.

જગન્નાથ મિશ્રના આ બીજો પુત્ર નિમાઈ ખાલ્યાવસ્થામાં તાફાની તરીકે પ્રખ્યાત હતા. મંગાસ્નાન કરવા જતા ધ્યાદ્મણોને તે નાના પ્રકારનાં દુઃખ દેતા. કેાઈનાં લુગડાં ઉપાડી જતા, કેાઇનું શિવલિંગ ચારી જતા ને કાઈને પાણીમાં ઘસડી જતા.

ગંગાકિનારે રનાન કરવા આવતી ખાલિકાઓને પણ તે બહુ પજવતા. બાલિકાઓ કરિયાદ કરતી કે 'એ અમને પાતાની સાર્થે પરણવાનું કહે છે. 'ચેતન્ય દેવની ઉંમર એ વખતે પંદર વર્ષની હતી, એટલે આ કરિયાદમાં બહુ વાંધા જેવું નથી પરંતુ આ વર્ષુન વિસ્તા-રથી આપવામાં તેના ચરિતકારાના ઉદ્દેશ ભાગવત સાથે મેળ રાખવાના હાય એ સંભવિત છે. બાલિકાઓ નાના પ્રકારની કરિયાદ કર્યા બાદ છેવટે કહે છે કે 'તમારા પુત્રના ઢંગ પૂર્વે થઈ ગએલા નંદકુમાર જેવા લાગે છે. 'આ પરથી આ વૃત્તાંત્તને ઐતિહાસિક ન માનીએ તા પણ ચાલે તેવું છે. પરંતુ એટલું તા નક્કી કે બાળપણમાં નિમાઇએ તાકાની તરીકે નામ કાઢયું હશે અને તેનાં તાકાનથી અકળાઈ જગન્નાથ મિશ્રને પણ પાતાના પૂર્વ સંકલ્ય તજી ગામવાસીઓની પજવણી દૂર કરવા પુત્રને નિશાળ મૂકવા પડયા હશે.

નિશાળમાં નિમાઈ થધાં તાેકાન વિસરી ભણવામાં તન્મય થઈ ગયા. તાેકાનામાં નામ કાઢનાર શચીન દન હવે ભણતરમાં મશગૂલ ખનાં ગયા. નહાતાં, ઉઠતાં, ખેસતાં સતત શાસ્ત્રચર્યા સિવાય બીજાં કંઈ તેને રચતું જ નહિ. આવી એકાગ્રતાને લીધે થાેડા દિવસમાં તે વ્યાકરણશાસ્ત્રમાં અદિતીય વિદ્વાન થઈ પડયા. હવે તેનાં તાેકાના જીદા જ સ્વરૂપમાં બહાર પડવા લાગ્યાં. એ નવયુવક હવે તાિક્ષ્ણ પ્રતિભા અને વિદ્યાનાં તાર લઈ માેટા માેટા અધ્યાપકા તરફ તાકવા લાગ્યા. કાેઈને તર્ક યુદ્ધમાં, તાે કાેઈને વ્યાકરણશાસ્ત્રમાં હરાવી તેની મીઠી મશકરી કરવામાં હવે નિમાઈની તાેકાની વિદ્યત્તા અને પ્રતિભા જોઈ નવાઈ

પામ્યા. નિમાઈએ હવે એક પાઠશાળા સ્થાપી. તેમાં અસંખ્ય વિદા-ર્થીએા ભાષા આવ્યા. તેની અપૂર્વ તીક્ષ્ણ સૃદ્ધિ અને પાંડિસને લીધે એ પાઠશાળાની કીર્તિ ખૂબ ફેલાઈ. આ વખતે તેને વીશ વર્ષ પણ પુરાં થયાં નહેાતાં.

એ દરમિયાન કેશવ કાશ્મીર નામના દિગ્વિજયા પંડિત નવદ્વીપની પંડિત મંડળા સાથે વાદવિવાદ કરવા આવ્યા. નવદ્વીપના પંડિતા તેની વિદ્યાથી ખહુ બીધા; પરંતુ તરુણ નિમાઈ હસતા હસતા એ દિગ્વજયા પંડિત સામે આવી હમા. મંગાકિનારે વાદવિવાદ શરૂ થયા. દિગ્વજયા પંડિતને કહેવામાં આવ્યું કે તરત તેણે મંગા નદીની તે સમયની શાભા વિષે એક સ્તાત્ર રચ્યું; શ્રોતાઓ એ સ્તાત્રની ઉપમા, સ્વાભાવિકતા વગેરેથી મુગ્ધ બન્યા; પરંતુ નિમાઈએ તેમાંથી અસં પ્ય અલં કારાદિના દાષો કાઢી દિગ્વજયા પંડિતનું માં મલિન બનાવી દીધું. નિમાઈ વ્યાકરણશાસ્ત્રી હતા, પણ તે આવે અલં કારશાસ્ત્રી પણ હશે એ પંડિતજી જાણતા નહોતા. ગરીબ બિચારા દિગ્વજયા પંડિત! પોતાની રત્નસમી કવિતાને ધૂળ જેવી બની ગએલી જોઈ પલાયન કરી ગયા.

આ દરમિયાન નિમાઈને ધર્મના બાધ આપવા પુષ્કળ માણુસા આવતા. પરંતુ તે તો એ બધી વાત મશ્કરીમાં ઉડાવી દેતા. ઈશ્વરપુરી નામના પરમ વૈષ્ણવ તેને ધર્મમાર્ગે વાળવા દરરાજ એક શ્લાક સંભળાવતા, પરંતુ નિમાઈ એ શ્લાકમાંના વ્યાકરણના દાષા કાઢવામાં નિપુણ હતા. તે કહેતા કે 'આ ધાતુ આત્મનેપદા નથી.' આ રીતે વ્યાકરણના શીતળ ગર્ભમાં ધર્મકથા હુબી જતી; પરંતુ તેની આ રહસ્યપ્રિયતા ખરી નહોતી. તે મશ્કરી કરતા છતાં શ્રીધર અને ગદાધરને જોઈ આનંદ પામતા અને ઇશ્વરપુરીને જોઈ ગાંહા ખની જતા.

હવે નિમાઈ પંડિત પૂર્વ ભંગાળામાં પર્યટન કરવા તૈયાર થયા. આ વખતે તેની વિદ્વત્તા સર્વત્ર વખણાઈ ચૂકી હેાવાથી સાંના પંડિતાએ તેને બહુ માન આપ્યું. તે પંડિતા સાથેની વાતચિત પરથી જણાય છે કે નિમાઇની ટિકાવાળું વ્યાકરણ તે વખતે આખા અંગાળામાં પ્રસિદ્ધ હતું. આ પર્યટન કચે કચે સ્થળે કરવામાં આવ્યું હતું તે બરાબર જ્યાયું નથી. ચૈતન્યભાગવતકારના અભિપ્રાય મુજબ આ વખતે નિમાઇ પંડિત પદ્મા નદી સુધી ગયા હતા.

પૂર્વ ભંગાળામાંથી પાછા કરતાં નિમાઈએ જાણ્યું કે લક્ષ્માદેવી (નિમાઈનાં સ્ત્રી) સર્પદંશથી અત્યું પામ્યાં છે. માતાના આગ્રહતે લીધે તેણે વિષ્ણુપિયા સાથે લગ્ન કર્યું ખરૂં પણ પહેલી સ્ત્રીતા અત્યુડંખ તેને દારુણ શાકમાં દગ્ધ કરવા લાગ્યા. હૃદયના ભયંકર વિષાદને ઓછા કરવા તેઓ ગયા તરફ ચાલ્યા. રસ્તામાં ઇશ્વરપુરીની જન્મભૃમિ તરફ સાશુન્યને જોઈ રહ્યા અને સાંની ધૂળ દુર્લમ સામગ્રીની પેઠે છેડે માંધવા લગ્યા.

સ્ત્રીવિયાગથા શાકાતુર, પાંડિસાલિમાની યુવક ગયામાં વિષ્ણુનાં પગલાં આગળ અંજલિ આપવા ઉભો; જે ચરણુમાંથી લગવતી ગંગા પ્રગટ થઈ, જે ચરણું અલિરાજને પાતાળમાં ચાંપ્યા, જે ચરણુરજ ધારણ કરવા શુકદેવજી સંન્યાસી થયા, નારદ વેરાગી થયા, યાગેશ્વરા તપેશ્વરા થયા તે ચરણ જોતાં જોતાં નિમાઈ મૂર્જિત થઈ પહ્યા. સાંબ-તાઓએ મૂર્જા ઉતારવાના પ્રયત્ના કર્યા, મૃર્જા ઉતરી. નિમાઈ રડતા રડતા સાંખતીએ લણી જોઈ બાલ્યા, 'તમે ખધા ઘેર જાઓ. હવે હું સંસારમાં આવવાના નથી. હું પ્રાણેશ્વરનાં દર્શન માટે મથુરાં જાઉ છું.'

સોળતીએા સમજાવવા લાગ્યા, છેવટે મહામહેનતે તેને ઘેર લાવ્યા. પોતે શું જોયું હતું તે કહેવા જતાં લાગણીઓના ઓઘ આવી ગળું બધ કરી દેતા, કેટલીય વેળા તેા એ પૂર એવા જોરથી વહેતું કે તેઓ મૂર્છિત થઈ ધરણી પર ઢળી પડતા.

આ પ્રેમાન્મત્ત યુવકને શચીદેવી પુત્રવધૂના રૂપદ્વારા ઘરમાં ખાંધી રાખવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યાં, પણ બધું નિષ્ફળ ગયું. નિમાઈ એ કેશવભારતી આગળ દીક્ષા લીધી, કૃષ્ણચૈતન્ય નામ ધારણ કર્યું; સંન્યસ્ત

લીધું ત્યારે તેની ઉંમર ૨૪ વર્ષની હતી. ( ઇ. સ. ૧૫૦૯ ) ગયાગમન સુધી તેમનું જીવન જાુદું જ હતું. હવે પછીનું તેમનું જીવન એવું અલૌકિક છે કે તેવા જીવનના ચિતાર ઇતિહાસ યુગયુગાન્તર પછી એકાદ વાર માંડ માંડ આપે છે. પ્રખર વક્તૃત્વશક્તિથી નહિ પણ અલૌકિક રૂપલાવણ્યથી તેણે જગતને ગાંકું બનાવ્યું હતું. સત્યભાઈ સ્મને લક્ષ્મીબાર્ક નામની એ વેશ્યાઓ તેમને છેતરવા આવી પણ ઉલટી તેઓ પાતે જ વશ થઈ: બીલપંથ, નારાજી વગેરે લુટારાઓ રૂપ જોઈ તેમના પગમાં પડ્યા; આવાં આવાં અનેક દર્શાંતા આ બાબતમાં આપી શકાય. હરિનું નામ લેતાં તેનું અંગ પ્રકકિત **ચ**ઇિ જતું. આંખા માંચાઈ જતી, ખળખળ કરતા અશ્રપ્રવાહ ગાલ પર થઈ જમીન પર પડતાે: તમાલ જોતાં જ તે હેતે આલિં<mark>મન</mark> કરવા મંડતા, કદંખ જોતાં જ તેમનું ભાન જતું રહેતું; વિષ્ણુના પ્રસાદ ખાતાં ખાતાં આંખમાં પાણી ઉભરાતાં અને પ્રસાદના અકેક ક્રણ જાણે અમૃત હાય તેમ ગાંડા ખની તે ખાતા. વેંકટનગર આગળ આવેલા એક ઝાડ નીચે ત્રણ દિવસ ને ત્રણ રાત્રિ સુધી હરિન! નામની ધૂનમાં ખાવાપીવાનું સુલી જઈ તેઓ ધૂળમાં આળાટચાહતા. એ વખતે તેમને આહાર, નિદ્રાદિનું ભાન રહ્યું નહેાતું. જે માણસ તેમના પર દ્વેષ રાખતા તે જ તેની પાસે આવતાં પ્રેમાન્મત્ત ખની હરિના નામની ધૂન મચાવતો. ખરેખર, તેમણે સમુદ્રને જમના નદી ધારી ઝંપલાવ્યું હતું. પુનામાં એક વ્યાહ્મણે કહ્યું કે 'તમારા હરિ આ તળાવમાં છે. ' તરત જ ચૈત-યદેવ એ તળાવમાં કદી પડયા હતા. આ મૂર્તિ શું ધ્રવ અને પ્રહલાદના બાસ નથી આપતી!

આ અપૂર્વ માનવને જોઈ બંગાળીએ ગાંડા ખની ગયા હતા. શ્રીવાસના ચાેકમાં પાેતાના સાથીએા સાથે હરિનામની ધૂનમાં આખી રાત પસાર થતી છતાં ક્યારે સવાર પડી તેનું કાેઈને ભાન રહેનું નહિ. આ અપૂર્વ સંમિલનનું સુખ અનુભવવાની વસ્તુ છે, વર્ણવવાની વસ્તુ નથી. ' ખધા ચમકી જઈ ચાેતરફ જાએ છે, રાત વીતી હાેવાથી આંખામાં આંસુ ઉભરાય છે, અરુણાદય જોઈ વૈષ્ણુવાને થતું દુઃખ કરાહા પુત્રના નાશને પણ ભુલાવે તેવું હતું. '(ચે. ભા. મધ્ય ખંડ) અદ્દૈત ગાંસાઈ એ કહ્યું છે કે 'શિર પર વજ પહે, અગર પુત્ર મરી જાય, તા પણ પ્રભુની નિંદા સહન થઈ શકે નહિ. ' લાેકાની તેમના પ્રત્યે એટલી બધા ભક્તિ હતી કે 'જયાં જયાં પ્રભુનાં ચરણ પડતાં સાં તાં લાેકા ચરણરજ સંઘરતા હાેવાથી ખાડા પડતા.' ( ચે. ભા. મધ્ય ખંડ) હંમેશાં સાથે જ રહેતા ગાવિંદદાસને જગન્નાથપુરીથી શાંતિપુર પત્ર લઈ જવાની આત્રા થતાં કેવળ એ દિવસના વિરહ્યી તે વ્યાકુળ ખની ગયા હતા. હારના દર્શન કરવાને આંખા જે તરફ મીટ માંડતી તે તરફ કૂલ વેરાતાં. અનેક કવિઓ ઓ ચૈતન્ય દેવની આવેશમય મૂર્તિનું ચિત્ર દારવાના પ્રયત્ન કર્યો છે પણ અનુભવગમ્ય વસ્તુ ભાષામાં તે શી રીતે હતરી શકે? એ કવિઓની વાણામાં જરા પણ અતિશયોક્ત નથી. આપણે અલીકિક શક્તિના વિકાસ જોયા નથી, જેઓએ જોયો છે તે ઉપમાદિ અલકાર સિવાય વાત સમજાવી શકતા નથી, તેથી જ પૃથ્વી પરનાં ધર્મકાવ્યો રૂપકથાનાં જેવાં લાંગે છે.

ભંગાળીઓ આ નવદીપવાસીના રૂપગુણથી એટલા તા માહિત થઇ ગયા હતા કે હજા પણ તેનાં સંતાના 'નવદીપચંદ્ર', 'નદેવાસી' જેવાં નામાથી વિભૂષિત થઈ ૪૦૦ વર્ષ પહેલાં થઈ ગએલા એ નરદેવની યાદી તાજી કરે છે.

જીવન અને ધર્મનીતિ:—કૂલ જેવી મૃદુતા એ સ્ત્રીઓનો ગુણ છે. પૌરુષ વિના પુરુષ કહેવાય જ નહિ. ચૈતન્ય દેવના ચરિત્રમાં કેમલતાની સાથે પૌરુષના આશ્ચર્યજનક યોગ થયા છે. એક તરક્ષ્યા જેમ તેમના ચરિત્રમાં પ્રેમ અને વિનય વિકસિત પુષ્પની માક્ક મનાહર દેખાય છે તેમ બીજી તરક્ષ્યી દઢતા વિસ્મય પેદા કરે છે. તેમના વિનય પણ વીરસ્સયી ભરપૂર દેખાય છે; તેમની મૃદુતા પણ દઢતામય છે; ગંગાના ઘાટ પર શુદ્રાદિ સર્વની સેવા કરી તેમણે એક

ખરા વીરની માક્ક અનેક દિવસથી ચાલ્યા આવતા શૂદ્રસેવાગ્રહણ રૂપી શ્રાહ્મણોના અધિકાર તાેડયો હતાે.

પરંતુ આ વિનયમૂર્તિ પણ કાેઈ કાેઈ વાર વજસમ કઠાેર ખની જતી. પાતાની નિર્મળ પ્રીતિમાં જો કાેઈ કાદવ ભેળવવા મા**ો** તા એ મધર પ્રેમવિગલિત છખી એક ઉજ્જવલ વજ્મય મૂર્તિના કપમાં કેરવાઈ જતી. જગદાન દ નામના સેવક એક રૂએલ એાસીક તેમના માટે રાખ્યું હતું, તે ખાતર તેમણે તેના પ્રષ્કળ તિરસ્કાર કર્યા હતા. એક માણસે સુગ'ધા તેલના કુપ્પા બેટ આપા, ચૈતન્ય દેવના આગાથી એ કૃપ્પી ત્યાં તે ત્યાં ફાડી નાંખવામાં આવી. એક જણે મુખશહિ માટે આવેલી હરડેના અરધા ભાગ બીજા દિવસને માટે રાખી મુક્યા તા તેને મંડળ છાડી ચાલ્યું જવં પડ્યું. ચૈતન્ય દેવ સ્ત્રી સાથે વાતચીત કરનાર પાતાના મંડળના માણસનું મુખ પણ જોતા નહિ. સનાતન ધનવાનના પુત્ર હતા. તે એક મૂલ્યવાન શાલ ઓઢી મળવા આવ્યા. પણ ચૈતન્ય દેવે તા વાતચીત કરવાને બદલે એ શાલ તરફ જોયા જ કર્યું. છેવટે સનાતનને શાલ દૂર કરવી પડી. સંન્યાસ લેવાનાે નિશ્ચય કર્યાે ત્યારે આખું નદિયા ગામ શાકથી ઉન્મત્ત ખની ગયું, શચીદેવીએ બાર દિવસ સુધી ઉપવાસ કર્યા પણ ચૈતન્ય દેવે પાતાના નિશ્ચય ન છેપ્ડયો. દક્ષિણમાં મુસાક્રી કરવા જતી વેળા સેંકડાે માણસા સાથે આવવા માગતાં હતાં. છતાં ચૈતન્ય દેવે એક સિવાય બીજાં બધાંને ઘસીને ના પાડી. આ કષ્ટ સહન કરવામાં અનુપમ, ક્રાપીનધારી વ્યાહ્મણ બાળક, આવા કઠોર વૈરાગ્યમાં મસ્ત બની જીવનદારા એક અપૂર્વ પ્રેમકાવ્ય વિસ્તારી રહ્યો હતો.

ભક્તિમાર્ગમાં એક એવા પ્રસંગ આવે છે કે જ્યારે આરાધ્ય અને આરાધક વચ્ચે બેદ રહેતા નથા. ભાગવતમાં એવી સ્થિતિ વખતે ગાપીઓ પાતાને કૃષ્ણ માની અનેક લીલા કરતી માલમ પડે છે. જયદેવે પણ રાધાની આવી સ્થિતિ વર્ણવી છે; ાવદ્યાપતિનાં પદામાં

પણ આ વાતની પુનરાવૃત્તિ કરેલ છે. આ રિયતિ જ યાંગીઓના सोડहम મંત્ર છે; ખ્રિસ્તના 'હું અને મારા પિતા એક છીએ 'એ અલાકિક મંત્ર છે. આવું શુભમુદ્ધ વૈતન્ય દેવના જીવનમાં પણ આવતું હતું. ચૈતન્ય દેવ જેને માટે ઝ્રતા હતા તેને વખતાવખત હૃદયમાં પ્રાપ્ત કરી આનંદ પામતા. તે વેળા તેમની છખી અલાકિક પ્રપુલ્લતા ધારણ કરતા. તેઓ એ અમૂલ્ય ધન પ્રાપ્ત કરી 'હું તે જ છું, હું તે જ છું એમ કહી હસતા.' આવી સ્થિતિ વખતે વૃદ્ધ અદ્ભૈતાચાર્ય પણ તુલસીચંદનદારા તેમની પૂજા કરતા.

પરંતુ આ સ્થિતિ થોડો જ સમય ટકી રહેતી; એ સ્થિતિ નષ્ટ થતાં ચૈતન્ય દેવ પાતાને ધશ્વર કહી ખાલાવનારના તિરસ્કાર કરતા. દક્ષિણમાંથી એાઢિઆ પાછા આવતાં વાસુદેવ સાર્વભૌમે તેમને ઇધિર માની વંદન કર્યું હતું, પણ ચૈતન્ય દેવ તેથી ગુસ્સે થયા હતા. રામાનંદ રાયે તેમને ઇશ્વર કહ્યા એટલે તેમણે વિનયપૂર્વ ક જવાળ આપ્યા કે 'હું તા મનુષ્ય છું, સંત્યાસી છું.' એક ગૌડવાસી વ્યાસણે વિષ્ણુમ દિરમાં તેમનું પાદાદક પીધું, તેથી ચૈતન્ય દેવે તેને ત્યાંથા હાંશી કઢાવ્યા. હરિનું નામ લેતી વેળા ક્રાઈ એ ' શ્રીચૈતન્યની જય ' બાલાવી, તા તેથા તેમને બહુ કંટાળા ચઢ્યો હતા. દંકામાં કહીએ તા તેમના જેવા વિનયી જગતમાં દુર્લભ છે. તેમણે અહંકારીને પણ વિનયથી વશ કર્યા હતા. વાસદેવ સાર્વભૌમે તેમને આવી યુવાવસ્થામાં સંન્યસ્ત લેવા માટે ઠપકા આપ્યા. તેના જવાબમાં ચૈતન્ય દેવે કહ્યું કે 'મને સંન્યાસી ન જાણતા. કૃષ્ણવિરહથી હું ગાંડા ખની ગયા છું, તેથી શિખાસત્રાદિ તાડી નીકળા પડ્યો છું. મને આશીર્વાદ આપા કે મારી <u>ખુદ્ધિ કૃષ્ણાભિમુખી થાય! ' તુંગભદ્રાવાસી ડુન્ડિરામ તીર્થ સાથેના</u> વાદિવવાદમાં 'હું સંન્યાસી છું, મૂખે છું, કંઈ જાણતા નથી 'એમ કહી તેને 'જયપત્ર' લખી આપવાની ઇચ્છા દર્શાવી હતી. તે જ રીતે ખીજે કેટલેક ઠેકાણે પણ તેમણે એવા જ વિનય દર્શાવ્યા હતા. કેવળ હરિનામની ધૂત ખીજાને વશ કરવા માટે પુરતી હતી. પ્રયળ તક મુહ પછી પણ, સામાની દલીલોના ચૂરેચૂરા કરી નાખ્યા પછી તેઓ કીર્ત્તનરૂપી પોતાના અમેાધ અસ્ત્રને ઉપયોગ કરતા. માટા માટા અસાધારણ પાંહતા પણ તેમનું અસાધારણ શાસ્ત્રન્નાન, પ્રતિભા અને તર્ક આગળ નમી પડતા. છતાં એ પરાજયસ્વીકારમાં તેમને જરાયે અપમાન લાગતું નહિ. ચૈતન્ય દેવે ૨૪ મે વર્ષે સંન્યસ્ત ગ્રહણ કરી ૧૮ વર્ષ ઓહિઆમાં ગાબ્યાં તથા ૬ વષ દક્ષિણ, વૃંદાવન, ગૌડ વગેરે સ્થળાએ વીતાડ્યાં. ૪૮ વર્ષની ઉમરે (ઇ.સ. ૧૫૩૩) આષાઢ માસની શુકલ સપ્તમી ને રવિવારને રોજ તેમની અપૂર્વ લીલાનું અવસાન થયું.

આજે ૪૦૦ વર્ષ પછી પાશ્ચાસ કેળવણીના અભિમાનથી છાતી કુલાવતા નવસુવકા જે સમાજમાં ભ્રાતભાવ ખિલવવાને અસમર્થ નીવડ્યા છે, તે સમાજમાં એ જીના સમયમાં એક દરિક ધ્રાક્ષણે સમાજના મસ્તક અને ચરણને વિષે-ધ્રાક્ષણ અને ચંડાળને વિષે-જે સમવેદના જગાડી હતી તે શું અલૌકિક ન ગણાય! બીજાનું અન ગ્રહણ કરવાથી સામાજિક હલકાઈ ગમે તેટલી ગણાય, પણ તેથી હરિલક્તિને હાનિ પહાંચતી નથી. આવેા મહાન સિહાંત ફેલાવવામાં ચૈતન્ય દેવે એક અપૂર્વ વિજય મેળવ્યા છે. એ દેવરૂપી માનવ મનુષ્ય જાતિનું સન્માન સમજ્યા હતા અને તેણે વિનયપૂર્વક જાહેર કર્યું હતું કે ઇશ્વરની ભક્તિમાં નાતજાતના ભેદ નથી.

ચૈતન્ય દેવે ભંગાળી બાષા પર એક બીજો પણ ઉપકાર કર્યો છે. રામચંદ્ર, યુધિષ્ઠિર વગેરે પૌરાણિક માણસાની પેઠે આધુનિક કાળમાં જન્મેલાં મનુષ્યાનાં પણ જીવનચરિત્રા લખી શકાય એ વાત તે જમાનાના લોકામાં કેમે કરી ઉતરતી નહાતી. પાંજરામાં પુરેલા પક્ષીની માક્ક લોકા બાહ્યાંના મુખમાંથી નીકળતા શ્લોકા પઢી જતા હતા પણ પાતાની નૈસર્ગિક એાલી બહી ગયા હતા. ચૈતન્ય દેવના પ્રભાવથી ભંગાળામાં શ્લોકપરંપરાથી નિયંત્રિત યંત્ર સમાન માનવજીવનમાં

નવજીવનના સંચાર થયા; તેથી ખંગાળી બાષામાં પણ જીવનચરિત્રા લખવાનું શરૂ થયું. નરહરિ જેવા કેટલાય ધ્રાહ્મણો ખહુ જ આદરપૂર્વ કે નરાત્તમ જેવા શદ્ધનાં જીવના લખી કૃતાર્થ થયા. સાહિસ અને સમાજની વાત જવા દઈએ તાે પણ ધર્મ ક્ષેત્રને વિષે ચૈતન્ય દેવએક એવી અપૂર્વ સામગ્રી મૂકી ગયા છે કે તે યુગયુગાંતર સુધી માનવા-તમાંઓના હૃદયને સંતાષ્યા કરશે.

પદાવલી સાહિત્ય: પદાવલી સાહિત્યનાં બે રતના ચંડીદાસ ને વિદ્યાપતિ વિષે ગત પકરણમાં લખવામાં આવ્યું છે. આ પ્રકરણમાં આવતા પદાવલીકારામાંના લગભગ બધા ચૈતન્ય દેવના સમકાલીન કે તેની પછી થઈ ગએલા છે. તે જમાનામાં દરેક વૈષ્ણુવ પદકર્તા હતો. એથી પદકર્તાઓની સંખ્યા પુષ્કળ મળી આવે છે. બાયુ દીનેશયંક સેને પોતાના મહાન ગ્રંથમાં ૧૬૫ પદકર્તાઓનાં નામ, પદની સંખ્યા સાથે આપેલાં છે. તેમાંના અગીઆરનાં પદા તો સો કરતાં વધારેની સંખ્યામાં અત્યારે મળી આવ્યાં છે. એમાંના કેટલાકનાં પદા હજી મળતાં આવે છે. કેટલાકનાં પદામાં નામફેર હોવાને લીધે તે પદ કાર્નું ગણવું તેના નિશ્ચય થતા નથી. કાઈ કાઈ પદકર્તાઓ તો પોતાને 'દુ:ખિની' 'શિવાસહચરી ' ઇત્યાદ નામથી ઓળખાવે છે, છતાં તેઓ પુરુષ હતા તે તેમનાં પદા પરથી માલમ પડે છે. આવી સ્થિતિમાં રસમયી માધવીદાસ અને રામીનાં પદાને સ્ત્રીઓનાં પદા ગણવાં કે નહિ એ એક પ્રશ્ન થઈ પડે છે. વળી આ સમયમાં થઈ ગએલા ૧૧ મુસલમાન પદકર્તાઓનાં પદા પણ મળી આવે છે.

આ પદકર્ત્તાઓનાં જીવના જાણવાં બહુ મુશ્કેલ છે. તેઓમાંના ચાહાઓએ જ પાતાના ઓળખાણુ આપી છે.

આ યુગના સર્વિશ્રેષ્ઠ કવિ **ગાવિંદદાસ** છે. એ ચૈતન્ય દેવના સોખતી ચિર**ં**જીવ સેનના પુત્ર હતા. તેના માટા ભાઈ રામચંદ્ર સંસ્કૃતના પ્રસિદ્ધ કવિ હતા. તેણે ખંગાળીમાં કંઈ લખ્યું હાય એમ.

## ુ અંગાળી સાહિત્યના ઇતિ<mark>હાસ</mark>

લાગતું નથી. એમ કહેવાય છે કે તેણે 'ભંગજય' નામનું એક પુસ્તક ચૈતન્ય દેવની પૂર્વ ભંગાળાની મુસાક્રી ઉપર લખેલું છે, પણ હજી તે પુસ્તકની ભાળ લાગી નથી. એ જમાનામાં રામચંદ્ર વૈષ્ણવ સમાજના ભૂષણ રૂપ હાેવા છતાં ભંગાળી ભાષામાં તેણે કંઈ લખેલું ન હાેવાથી તેના નાના ભાઈ ગાેવિંદદાસ તેના કરતાં વધારે પ્રખ્યાત

આ પ્રસિદ્ધ કવિ વિષે કેટલાક પ્રાંથામાં ઇસારા કર્યા છે, પણ તે ઉપરથી તેનું જીવન જાણી શકાતું નથી. કહેવાય છે કે ઇ. સ. ૧૫૩૭ માં જન્મ્યા હતા, ૪૦ વર્ષની ઉંમર સુધી શાકત ધર્મ પાળતા, અને ત્યાર પછી ભયં કર માંદગીમાંથી ઉઠયા ખાદ વૈષ્ણવધર્મ પાળવા લાગ્યા. ઇ. સ. ૧૫૭૭ માં શ્રીનિવાસાચાર્ય પાસે તેણે દીક્ષા લીધી. વૈષ્ણવ ધર્મ સ્વીકાર્યા ખાદ તે ૩૬ વર્ષ જીવ્યા. આ દરમિયાન તેણે પાતાને નામે પ્રચલિત ખધાં પદા લખ્યાં હાય એ સંભવિત છે. છેવટના સમયમાં તે ખુધવી નામના ગામમાં પાતાનાં પદાના સંગ્રહ કરવા રહ્યો હતા એમ બક્તિરતનાકર નામના પ્રાંથ પરથી જણાય છે. ઇ. સ. ૧૬૧૨ માં કવિ મરણ પામ્યા. એણે કેટલાંક વિદ્યાપતિનાં પદામાં પાતાનું નામ ધુસાડી દીધું છે. તે સમયે આવી પહિત પ્રચલિત હોવાથી આ સંબંધમાં કવિને બહુ ઠપકા આપી શકાય નહિ.

ખલરામદાસ નામના પુષ્કળ કવિએા થઈ ગયા, પણ તેમાં 'પ્રેમવિલાસ 'ના રચનાર સૌથી વધારે પ્રખ્યાત છે. તેનાં પદા સુંદર અને સરળ છે. માબાપનાં નામ સિવાય આ કવિ વિષે ક'ઈ જાણી. શ્રકાતું નથી.

ગાનદાસ વિષે પહુ થાડી હડાકત મળા આવે છે. ચંડીદાસ, વિદ્યાપતિ, ગાવિંદદાસ, અને ગ્રાનદાસ આ ચાર, વૈષ્ણવ કવિએામાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. ગ્રાનદાસ ગાંસાઈ વંશમાં ઇ.સ. ૧૫૩૦ માં જન્મ્યા હતા અને ગાવિંદદાસના સમકાલીન હતા. કાંદડા ગામમાં તેના એક

45X

થક ગયેા.

મઠ હજા હયાત છે અને પાેષ માસની પૃર્ણિમાને રાજ દર વસ્સે ત્યાં મહાત્સવ તથા મેળા થાય છે.

ગદાધરના શિષ્ય યદનંદન ચક્રવતીએ 'રાધાકૃષ્ણલીલારસ ' નામનું ૬૦૦૦ શ્લોકનું પુસ્તક રચ્યું છે. પરંતુ તેના કરતાં **યદ્દનંદન** દાસ વધારે યશસ્વી ગણાય છે. યદનંદને શ્રીનિવાસની દીકરી હેમલતાની આત્રાથી ઇ. સ. ૧૬૦૭માં 'કર્ણાનંદ' નામનું ઐતિહાસિક પ્રસ્તક લખ્યું છે. ' ગાવિંદલીલામૃત 'માં પણ તેણે હેમલતાના ગુણનું વર્ણન કર્યું છે. તે શ્રીનિવાસાચાર્યના પૌત્ર સુખલચંદ્રના ાશષ્ય હતા. તેણે પદકર્ત્તા તરીકે પુષ્કળ યશ મેળવ્યા છે. પ્રેમદાસે ઇ. સ. ૧૬૧૨માં ' અંસીશિક્ષા ' નામના ગ્રાંથ રચ્યાે હતાે, તથા 'ચૈતન્યચંદ્રોદય ' નામના નાટકના બંગાળામાં અનુવાદ કર્યો હતા. ગો**રીદાસ** નામના પ્રસિદ્ધ પદકર્તા ચૈતન્ય દેવના અનુચર હતા. એમ કહેવાય છે કે ચૈતન્ય દેવે સ્વહસ્તે લખેલાં ગીતા તેણે સાચવી રાખ્યાં હતાં. **રાયવસંત** નરાત્તમ ઠાકરના શિષ્ય હતા. આખર અવસ્થામાં તે વૃંદાવન રહેતા હતા. ભક્તિરત્નાકર અને નરાત્તમવિલાસમાં આ કવિતું નામ આવે છે. શ્રીખંડના **નરહરિ સરકાર** ( ઇ. સ. ૧૪૭૮-૧૫૪૦ ) ચૈતન્ય દેવતા સમકાલીન હતા. ઐાઢિઆમાં તે તેમની સાથે જ રહેતાં હતા, અને પરણ્યાે નહાેતા. પ્રસિદ્ધ કવિ લાેચનદાસના ગુરુ અને 'ચૈતન્યમંગલ' નામના પ્રસિદ્ધ ગ્રાંથ રચવાનું સૂચવનાર તરીકે નરહરિની ક્રીર્તિ ગવાય છે. એણે 'ગૌરલીલા ' ને લગતાં પદેા પ્રવત્તાવેલાં હેાવા<mark>યી વ</mark>ૈષ્ણવાેમાં તે ખહુ પ્રસિદ્ધ છે. એના અનુગામી તરીકે વાસકેવ ધાષ ખહુ યશસ્ત્રી થઇ ગયા છે. વસુ રામાન દ કુલીનગ્રામના માલાધર વસુના પૌત્ર ચાય. તેણે દારકાથી એાઢિઆ સુધી ચૈતન્ય દેવની સાથે મુસાકરી ક**રી** હતી. ચૈતન્ય દેવ તેને પાતાના મિત્ર માનતા હતા. સુપ્રસિદ્ધ રામાન દરાય એાઢિઆના પ્રતાપરૂદ્ધ નામના રાજાના એક માટા અમલદાર હતા; તેમણે 'જગન્નાથવલ્લભ ' નામનું નાટક લખ્યું છે: ચૈતન્ય દેવ તેના દર્શન કરવા માટે જાતે વિદ્યાનગર ગયા હતા. એ રસિક લક્તામાં શ્રેષ્ઠ

તરીકે વૈષ્ણવામાં બહુ પંકાય છે. ઇ. સ. ૧૫૩૪ના માઘ માસમાં તેઓનું અવસાન થયું. ઘનશ્યામ નામથી નરહરિ ચક્રવર્તીએ પુષ્કળ પદા લખ્યાં છે. તે ગાર્વિદદાસના પૌત્ર હતા.

પીતાં ખરદાસે 'રસમં જરી 'માં પુષ્કળ પદાના સંગ્રહ કર્યો છે. તેમાં તેનાં પાતાનાં પદા પણ મળા આવે છે. એ પુસ્તકમાં વિદાપતિ, ગાવિંદદાસ વગેરેનાં પુષ્કળ પદા છે. એ ગ્રંથની ગાઠવણી જોતાં જણાય છે કે પીતાં ખરમાં સંકલનકલા અદ્દસત હતી. દીલગીરી એટલી જ કે તે સંગ્રહમાં તેના પિતા રામગાપાલનાં પદા કંઈક અધિક પ્રમાણમાં જોવામાં આવે છે. વળા ચંડીદાસનાં બેએક પદા તા પિતાને નામે ચઢાવી દેવામાં તેણે પિત્ બક્તિની પરાકાષ્ટા ખતાવી છે. તેનાં પાતાનાં પદા ખહુ સુંદર છે.

જગદાનંદ વૈંઘ જાતિના હતા. તેના છવન વિષે કેટલીક અલૌકિક વાતા પ્રચલિત છે. તે ઇ. સ. ૧૭૮૨માં મરણ પામ્યા હતા. વૈંષ્ણવ-દાસના 'પદકલ્પતરું'માં એનાં પદા મળા આવે છે. તેનાં પદાતા વિશેષતા એ છે કે સુંદર શબ્દો – પછી તે લલેને અર્થશ્વન્ય હાય – ગાઠવા એક પ્રકારના અપૂર્વ કર્ણપ્રિય ઝંકાર ઉત્પન્ન કરી શ્રોતાઓને સુગ્ધ કરી દેવા. તેણે ઝડઝમકની જે ઝડી ચલાવી છે તે ભંગાળી સાહિસમાં વૃતન જ છે. તેણે પુષ્કળ મહેનત કરી કવિતા રચવાની એક પ્રણાલિકા ગાઠવા કાઢી છે. પ્રાચીન પહિત મુજબ બંગાળી ભાષામાં અલંકારશાસ્ત્ર ઉતારવાના આ કવિના પહેલા તેમજ છેલ્લા પ્રયત્ન હતા.

ખંશીવદનનાં કેટલાંક પદા સુપ્રસિદ્ધ છે. તેના પૌત્ર રામચંદ્ર વિખ્યાત પદકર્તા ગણાય છે. તેના ભાઇ શચીનંદને 'ગૌરાંગવિજય' નામનું કાવ્ય લખ્યું છે.

આ સિવાય 'ચૈતન્યચંદ્રોદય ' વગેરેના લેખક પરમાનંદ સેન,

સાડાત્રણ ભકેતામાંની અર્ધી ભક્તાણી માધવી વગેરેનાં પદેા પણ પ્રખ્યાત છે.

આ સ્થળે કહી રાખવું જોઈએ કે જેઓ માટા માટા પ્રંથા લખી પ્રસિદ્ધ થઈ ગયા છે, અથવા જેઓના પ્રંથા કરતાં તેમનાં જીવન જ વધારે સુરભિમય છે તેના વિષે પછીથી કહેવામાં આવશે.

આ યુગના કવિએા ચંડીદાસ અને વિદ્યાપતિ કરતાં ઉતરતા છે. છતાં તેઓમાં અનેક ઉત્કૃષ્ટ કવિ છે. નરહરિ, ગાર્વિદદાસ, ગ્રાનદાસ વગેરેનાં પદેષમાં પ્રેમ સાથે ભક્તિ બળેલી છે. ચંડીદાસનાં તેમજ વિદ્યાપતિનાં પદેષમાં પ્રેમ સિવાય ખીજાં, કંઈ નથી. ભક્તિ સાથે નિર્મળતા હોય છે, પણ ગાઢતા એાછી હોય છે; પ્રેમથી ચીતરેલી મૂર્તિને આલિંગન કરવાથી પ્રાણ શાંત થાય છે, પણ બક્તિથી આંકેલી મૂર્તિને પદસ્પર્શ કરતાં જીવન કૃતાર્થ થાય છે. આથી પ્રેમ કરતાં બક્તિથી આંકેલી છખી જીદી જ હોય એ સ્વાભાવિક છે. ભક્ત પાતાના આરાધ્ય ન મળે તા કરી તપ તપવા લાગે, પણ પ્રેમી તા રીસ ચઢાવે; અને છતાં આત્મસમર્પણની ઇચ્છા તો જેવી ને તેવી જાયત જ રહે. ચંડીદાસ અને વિદ્યાપતિ સાથે આ કવિએાની આટલી જીદાઈ છે.

વૈષ્ણવ કવિઓના પ્રેમ કાંઇ વેચવાની વસ્તુ નથી. દાન એ જ એ પ્રેમના ધર્મ છે, દાન એ જ એ પ્રેમનું સુખ છે; પ્રતિદાનને આમાં સ્થાન નથી. કૂલની સુગંધી વિના મૂલ્યે વહેંચાય છે; ચંદ્રનું અજવાળું કે મલયસમીર કંઇ ક્રયવિક્રયની સામગ્રી નથી. પ્રાતઃકાળનાં સૂર્યરિક્ષ શીતકાળમાં કેટલાં મધુર લાગે છે? છતાં શાલની પેઠે તેની કીંમત એસતી નથી; વનમાં ખીલી નીકળતાં કુંદ્ર, જાુઇ, જાઇ વગેરે ગૃહસુંદરીએ કરતાં કંઇ એાછાં સુંદર નથી છતાં તેને માટે કંઇ ખર્ચ કરવું પડતું નથી; આ પ્રેમ પણ એવા અમૂલ્ય છે.

પંદરમી સદીમાં અંગાળામાં એ પ્રેમ અને સૌંદર્ય પૂજાના પ્રભાવ પરિપૂર્ણ જમ્યા હતા. અત્યારની પ્રેમકવિતા એ જમાનાની છાયા માત્ર છે. એ જમાના જેવી પ્રેમકવિતા તાે કદી લખાશે કે નહિ એ શ્રાંકાના વિષય છે. એ જમાનાની સ્વપ્નમયી ચિત્રલેખા વિજ્ઞાનના શીતળ નિહારિકામાં ગુંથાઈ અત્યારે હંમેશને માટે અસ્પષ્ટ થતી જાય છે. આ પુષ્પતરુપલ્લવમં હિત પૃથ્વી પહેલાં જેવી હતી તેવી જ અત્યારે પણ સુંદર છે, પણ આપણે તેની સુંદરતા અનુભવવાની શક્તિ ગુમાવી બેઠા છીએ.

આ યુગના પદકર્તાઓમાંના ગાવિંદદાસે વિદ્યાપતિનું અનુકરણ કર્યું છે. મૈથિલ કવિના પદમાં અનુભવની ગાઢતા અને ઉદ્દીપના શક્તિ વિશેષ છે, ત્યારે ગાવિંદના પદેામાં સ્વાર્થત્યાગ અને પવિત્રતા વિશેષ છે. કવિત્વના હિસાએ ગાવિંદ વિદ્યાપતિ કરતાં ઉતરતા ગણાય, પણ બહુ ઉતરતા નથી. વિદ્યાપતિ જેમ ગાવિંદદાસના આદર્શ છે તેમ ચંડીદાસ ત્રાનદાસના આદર્શ છે. ત્રાનદાસનાં કેટલાંક પદા તા ચંડીદાસનાં જેવાં જ મધુર છે. ત્રાનદાસનાં પદામાં નાયકના પ્રેમવિકાસ બહુ સુંદર છે. બલરામદાસે કાે નું અનુકરણ કર્યું નથી. તે ચંડીદાસના જેમ સ્વબાવને જ અનુસર્યા છે. તેનાં પદા પ્રેમના સુંદર વિકાસ છે. ગાવિંદદાસ, ત્રાનદાસ અને બલરામદાસ અનુક્રમે ઉતરતી શક્તિવાળા કવિ છે, પણ તેઓની વચ્ચેનું અંતર બહુ થાંડું છે.

વૈષ્ણવ કવિઓનાં પદાના સગ્રહ કરનાર સૌ પહેલા આઉલ મનાહરદાસ હતા. તેના સંગ્રહ 'પદસસુક' ના નામથી ઓળખાય છે પણુ એ હજુ દુષ્પ્રાપ્ય રહ્યો છે. ઇ. સ. ની સોળમા સદીના છેવટના ભાગમાં એ સંગ્રહ થયા હાય એમ જણાય છે. એમાંનાં પદાની સંખ્યા ૧૫૦૦૦ ની છે. ત્યાર પછી તરત જ શ્રીનિવાસાચાર્યના પૌત્ર રાધામાહન ઠાકુરે 'પદામૃતસસુક' નામથી એક સંગ્રહ કર્યા. તેમણે એ સંગ્રહમાં 'મહાભાવાનુસારિષ્ણી' નામક સંસ્કૃત દિકા આપી છે, તે બહુ સુંદર છે. અઢારમા સદીની શરુઆતમાં રાધામાહનના શિષ્ય વૈષ્ણવદાસે 'પદકલ્પતરું' નામનો એક ત્રીજો સંગ્રહ બનાવ્યો છે. આ સિવાય 'પદકલ્પલિકા', 'ગીતચિંતામણિ' વગેરે બીજા પણ પ્રુષ્કળ સંગ્રહ થી રસાયા છે.

પદસમુદ્ર ખહુ માટા ગ્રાંચ છે. 'પદામૃતસમુદ્ર 'માં શધામાહન ડાકુરે પાતાનાં પદાના પણ સમાવેશ કર્યા છે. 'પદકલ્પલતિકા 'ના સંગ્રહકારે પટેં ગાઠવવામાં કમાલ કરી છે, પરંતુ તેમ કરવામાં તેણે બાવ કરતાં શબ્દસૌષ્ટવ તરફ વધારે લક્ષ આપ્યું છે. વળા તે સંગ્રહ ખીજા સંગ્રહને મુકાબલે બહુ નાના છે; તેમાં માત્ર ૩૫૧ પદા જ છે. એકંદર રીતે વૈષ્ણવદાસ કૃત 'પદકલ્પતરુ' સૌથી સારા સંગ્રહ કહેવાય. તેમાં ૩૧૦૧ પદા છે. 'પદામૃતસસુદ્ર' તેથી નાનું પુસ્તક છે છતાં તેમાં ૪૦૦ પદા તા સંગ્રહકારના પાતાનાં છે. વૈષ્ણવદામે પાતાના સંગ્રહમાં કેવળ ૨૭ પાતાનાં પદા આપેલાં છે અને તે પણ વંદનાસચક હોવાથી **બહુ ભારે પડતાં નથી. વૈષ્ણવદાસે સંગ્ર**હ કરવામાં બહુ શ્રમ લીધા છે. ગ્રંથના ૪ વિભાગ કરી નાખ્યા છે અને દરેક વિભાગમાં કેટકેટલાં પદા ગાઠવેલાં છે તેના છેવટે હિસાળ આપ્યા છે. જો કે એ હિસાળ પ્રમાણે હાલની છાપેલી પ્રતામાં પદસંખ્યા મળી આવતી નથી. ું પદકલ્પત્<sub>રુ</sub> 'ના આદિ ને અંત ભાગ સુંદર નથી. વૈષ્ણ્**વ કવિએાનાં** પદા સર્વત્ર સુંદર હાતાં નથી; તેમાં વારંવાર પુનરૂક્તિ દાષ આવે છે. પરંતુ 'પદકલ્પતરુંના દરેક પાનામાં એવું એકાદ પદ કે બેચાર લીડીઓ મળા આવે છે કેતે વાંચતાં જણાય છે કે કવિએ સરસ્વતીના હાથમાંથી કલમ ઝંટવી લઈ આ લખ્યું છે.

આ સંગ્રહે!માં અક્ષરાનુક્રમ મુજબ પદા ગાંદવેલાં નથી. પદાવલી સાહિત્ય પ્રેમનું શાસ્ત્ર છે. પ્રેમનું રહસ્ય બતાવવા બીજા કાેઈ પણ દેશના સાહિત્યે આવે! પ્રયત્ન કરેલા નથી. અલંકારશાસ્ત્રમાં ૩૬૦ પ્રકારના નાયિકાભેદ બતાવેલા છે. તે ઉપર વેષ્ણવ કવિઓએ પાતાની પીછી ચલાવેલી છે; અલંકારશાસ્ત્રનાં લક્ષણોને વૈષ્ણવ કવિઓએ સજીવ બનાવી તેમાં રંગ પૂર્યા છે; આ ચિત્રા નિહાળી આપણે મુગ્ધ બની જઈએ છીએ. સંગ્રહકર્તાએ:એ પણ તે માટે જ અક્ષરાનુક્રમ ન સ્વીકારતાં આવાં જીદાં જીદાં ચિત્રાના એક જ ભાવવાળાં પદાને

એક જ સ્થળે ગાંઠવા ઔચિત્ય જળવ્યું છે. દર્ણત તરીકે 'મુરલીશિક્ષા' નામક પદેા લઈ એ. તેનું પહેલું પદ વૃંદાવનદાસનું છે. તેમાં રાધિકા કૃષ્ણુની પાસે વેશપરિવર્તન અને બંસીવાદનની રજા માગે છે. તે પછીનું પદ ત્રાનદાસનું છે. તેમાં વેશપરિવર્તન પૂર્ણુ થયું છે, પરંતુ રાધિકાને વાંસળી વગાડતાં આવડતી નથી. એ કૃષ્ણુ પાસે જઈ તે કઈ રીતે વગાડવી એ શીખવાની ઇચ્છા દર્શાવે છે. ત્રીજાં પદ શિવાન દનું છે. તેમાં કૃષ્ણુ રાધિકાને વાંસળી વગાડતાં શીખવે છે. ચોથું પદ ચંડીદાસનું છે. રાધા કૃષ્ણુનું અને કૃષ્ણુ રાધાનું રૂપ લે છે, વેશપરિવર્તન સંપૂર્ણુ થઇ ચૂક્યું છે, રાધા સુલલિત સ્વરે વાંસળી વગાડે છે એને સખીઓ ઓળખી ન શકવાથી 'આજે મારલી કાણુ વગાડે છે!' વગેરે પ્રશ્નો પૂછે છે. અક્ષરાનુક્રમ કરતાં આવી ગાડવણી કરવામાં વધારે કળા વાપરવાની જરૂર પડે છે એ સુત્ર વાચકોને કહેવાની જરૂર ન જ હાય. અને તેમ કરવામાં સંગ્રહકારા પુરેપુરા સફળ નીવડ્યા છે.

ખંગાળા સાહિત્યમાં આ પદાવલીસાહિત્ય ઉત્તમાત્તમ સૃષ્ટિ છે; જે જાતિ ઉદ્યમપૂર્ણ ઉન્નતિને રસ્તે દેહતા હાય છે તેઓના સાહિત્યમાં પુરુષાર્થનાં સજીવ ચિત્રા પુષ્કળ નજરે પડે છે; તે દેશમાં નરનારી-જીવન નાટકીય ચરિત્રના ગૃઢ સૌંદર્ય અને મહત્વમાં પ્રગટ થાય છે. રામાયણ અને મહાભારત એક વખતે હિંદુઓનાં એવાં ચરિત્રા વ્યક્ત કરતાં હતાં. પરંતુ સ્થિતિચક ક્ર્યું; છિન્નભિન્ન જાતિ માટે અશ્રુ સિવાય ખીજાં શું ખાકી રહ્યું હોય? પરંતુ જે દુઃખમાં દયાની ભિક્ષા ન હોય તે દુઃખ પણ ગૌરવની સામગ્રી ગણાવી જોઈ એ. ખંગાળા પદાવલી-સમુદ્રમાંથી દયાની ભિક્ષાનો ધ્વનિ ઉઠતા નથી. તેમાં તો ભક્તિને જીવાળ ચઢ્યો છે; તેમાં મહત્વ અને સૌંદર્યની છાયા તરવરી રહી છે.

આ ગીતકવિતાને માટે બાપ્યુ દીનેશચંદ્ર કહે છે કે 'આ ગીતકવિતા આપણે ઇંગ્લાંડ અને અમેરિકાનાં સાહિત્યપ્રદર્શનમાં લઈ જઈ આત્મગરિમાના રાજ્યના રહેવાશીઓને આત્મવિસર્જનની કથા સભળાવી મુગ્ધ બનાવી શકીએ ખરા!'

ચરિતશાખા: ગોવિંદદાસની નોંધ: ચૈતન્ય દેવના પ્રભાવશાળી આદર્શ ઉપરથી બંગસાહિત્યમાં જીવનચરિત્રા લખવાની પદ્ધતિ ચાલુ થઇ. મનુષ્યનું નૈસર્ગિક ચરિત્ર એક વખતે શાસ્ત્રના પડદા પાછળ છુપાઈ રહ્યું હતું. તેથી ચૈતન્ય દેવ પહેલાં શાસ્ત્રના અનુવાદા અને શાસ્ત્રોક્ત ધર્મ સિવાય બીજાં કંઈ લખાતું નહિ. ચૈતન્ય દેવે પાતાના જીવનદારા સમજાવ્યું કે મનુષ્યલીલાના સૌંદર્યથી જ શાસ્ત્ર ઉજ્જવલ ખતે છે અને મનુષ્ય શાસ્ત્રથી પણ મહાન છે. પુસ્તકમાં જે ભાવ અને ચરિત્ર કર્યેલું હોય છે તે મહાજનાના જીવનમાં પ્રસક્ષ થાય છે.

જીવનચરિત્ર લખાયાં તા ખરાં પણ પૌરાણિક ચરિત્રના ઓથારે ચાંપેલા લેખકા મનુષ્યાના વાસ્તિવિક ગુણાને તરછોડતાં શીખેલા હોવાથી ચૈતન્ય દેવ જેવા શુદ્ધ ઐતિહાસિક નરને પણ અનૈતિહાસિક હકીકતાેથી રગદાળવાનું ચૂક્યા નહિ. વળી તેઓ સારી પેઠે કેળવાએલા હોવાથી શાસ્ત્રનાં પ્રમાણા આપી એ ભાભતને સિદ્ધ કરવામાં પણ પાછા પડયા નહિ. તે વખતે ધર્મના પ્રચાર માટે એ જરૂરનું પણ હતું.

ચૈતન્ય દેવના કેટલાક સાંખતીઓ પાતાના નિત્યનાંધ મૂળ ગયા હતા. તે નાંધ અને કેટલીક દંતકથાઓ પર આધાર રાખી વૃંદાવનદાસે ચૈતન્યભાગવત નામે એક ઉત્કૃષ્ટ ઐતિહાસિક ગ્રંથ રચ્યાે છે. ત્યાર બાદ કૃષ્ણદાસે પણ તે જ વિષય પર 'ચૈતન્યચરિતામૃત ' નામનું અપૂર્વ ભક્તિમિશ્ર દર્શનાત્મક પુસ્તક લખ્યું છે. આ નિત્યનાંધા એ વખતે 'કડ્યા 'ના નામથી ઓળખાતા. ચૈતન્ય દેવના જીવન વિષેતી આવી નાંધામાં ગાવિંદદાસ અને મુરારિગુપ્તની નાંધા પ્રખ્યાત છે. પણ તેમાંની ખીજી સંશ્કૃતમાં હોવાથી આપણે માટે નકામી છે.

ગાવિંદદાસ ખહુ બણેલા નહાતા; તેણે જે બે વર્ષના નાંધ લખેલી છે તે નજરાનજર જોઈ ને જ લખેલી છે. તેના લખાણમાં એટલી થધા સરળતા અને સત્યપ્રિયતા છે કે નોંધ ફાટાગ્રાફના માધક શુદ્ધ અને સુંદર જણાય છે. જો કે મનુષ્યકૃત ઇતિહાસ કદી પૂર્ણ અને અસંદિગ્ધ હાેઈ શકે નહિ છતાં ગાેવિંદની નોંધ ધણે ભાગે પ્રામાણિક ઐતિહાસિક ગ્રંથ તરીકે માની લઈએ તાે તેમાં કંઈ ખાેડું નથી.

ચૈતન્ય દેવના ચરિત્રક્ષેખકામાંના વૃંદાવન તથા કૃષ્ણદાસે તેમને નજરાનજર જોયા નહોતા; પરંતુ ગાવિંદદાસ તો ખે વરસ સુધી રાતદહાડા પાતાના ચરિતનાયકની આંખ તળે રહ્યો હતા. જયાન દે ચૈતન્ય દેવને જોયા હતા ખરા પણ તેના ચરિતમાં કડચાના જેવી ચાસુષ ઘટના નથી. ગાવિંદનાં વર્ણીના પાંડિત્ય કે કૃત્રમતાથી દુષિત ખન્યાં નથી.

ગાર્વિદ જાતના લુહાર હતા. સ્ત્રીએ તેને 'મૂર્ખ' 'બેવકુક ' ઇત્યાદિ શબ્દોથી વધાવ્યા બદલ તેણે છે. સ. ૧૫૦૮માં ઘર છોડવું હતું. બીજે વરસે માઘ માસના પહેલા પખવાડિઆમાં ચૈતન્ય દેવે સન્યસ્ત લીધું. એટલે ચૈતન્ય દેવના સન્યસ્ત પહેલાં એક વર્ષ અગાઉ ગાર્વિદે તેમનાં દર્શન કરેલાં. ચૈતન્ય દેવ ગંગાતીરે સ્નાન કરતા હતા; ગાર્વિદ તેને જોઈ મુગ્ધ બની ગયા હતા.

ગાવિંદદાસ ચૈતન્ય દેવ સાથે મુસાક્ષ્રી કરવા નીકળ્યો હતો. ચૈતન્ય દેવની મુસાક્ષ્રી ગહુ લાંબી હતી. તેઓ ગુજરાતમાં પણ આવ્યા હતા. બંગાળમાંથી નીકળી દક્ષિણ તરફ મુસાક્ષ્રી કરતા કરતા તેઓ પુના આવ્યા હતા અને ત્યાંથી કેટલાંક શહેરામાં થઈ નાસિક અને ત્યાંથી દમણ આવ્યા હતા. ત્યાંથી તાપી નદી આળંગી ભરૂચ, ભરૂચથી વહાદરા, વહાદરાથી અમદાવાદ અને ત્યાંથી સાખરમતી ઓળંગી તેઓ હોાદ્યા ગયા હતા. કડચામાં અમદાવાદના અશ્વર્યનું સારૂં વર્ણન કરેલું છે. દોાદામાં તેણે ખારસુખી વેશ્યાના ઉદ્ઘાર કર્યો હતો. ત્યાંથી જાદરા-ખાદ, સામનાથ, જીનાગઢ થઈ તેઓ આશ્વિન માસમાં દારિકા ગયા

હતા. આશ્વિનની ૧૬ મી તારીખે દારિકાથી નીકળા નર્મદાને કિનારે આવેલા દાહેદ નગર આગળ આવ્યા હતા, અને ત્યાંથી મધ્યપ્રાંતમાં થઈ સીધા જગનાથપુરી પહેાં વ્યા હતા. ઇ. સ. ૧૫૧૦ ના વૈશાખની ૭ મી તારીખે તેમણે મુસાકરી શરૂ કરી હતી તે ઇ. સ. ૧૫૧૧ ના માધની ૩ જીએ જગનાથપુરીમાં પ્રત્યાગમન કર્યું હતું. અર્થાત્ ૧ વરસ, ૮ માસ ને છ૦વીસ દિવસમાં આ વધી મુસાકરી પુરી થઈ હતી.

આ તેાંધમાં તે સમયનાં ભૌગાલિક અને ઐતિહાસિક વર્ણના પુષ્કળ મળી આવે છે. એ તેાંધતે કાવ્ય કે ઇતિહાસનું ખાેખું કહીએ તા પણ ચાલે તેવું છે. એ એક વિસ્તૃત જીવનચરિત્ર છે. ચૈતન્ય દેવની મૂર્તિ અશિક્ષિત લુહારને હાથે પણ બહુ સુંદર રીતે ઘડાઇ છે. સિહ્લવેટશ્વરમાં તીર્થરામ નામના ધનવાને માેકલેલી બે વેશ્યાઓથી ચૈતન્ય દેવ ચલિત થતા નથી. વેશ્યાઓ નાના પ્રકારના ચાળા કરે છે, પણ ચૈતન્ય દેવ 'એ માતા' કહી તેમને પ્રણામ કરે છે; એ જોઇ વેશ્યાઓ તેમની શિષ્યા થાય છે. આ વર્ણન ગાેવિંદે બહુ સુંદર રીતે પાતાની તેાંધમાં ઉતાર્યું છે. એ જ રીતે બાલપંથ અને નારાજી નામના બે લુડારા અને બારમુખી વેશ્યા પણ ચૈતન્ય દેવ આગળ પાતાનું ગુમાન વિસર્જન કરે છે. ગુર્જરી નગરમાં ચૈતન્ય દેવની પ્રેમમય મૂર્તિ જોવા આખું ગામ ઉછળી પડે છે, એ મનુષ્યરૂપી દેવના શરીરમાં એક પ્રકારની આશ્ચર્યકારક પ્રતિભાનું પ્રકટીકરણ વારંવાર થાય છે, ઇત્યાદિ નિહાળી પાતાને થતી લાગણી ગાવિંદે અતિ સુંદર ભાષામાં ઉતારી છે.

પ્રાચીન કવિએાનાં વર્ણનામાં પ્રાકૃતિક સૌંદર્યના છથી ખરાષર પડેલી જણાતી નથી; પણ ગાવિંદના વર્ણનામાં અધુનિક કવિએાના જેવું જ કુદરતનું વર્ણન માલુમ પડે છે. નીલગિરિ પર્વત અને કન્યા-કુમારીનાં વર્ણનામાં કવિએ સારી સફળતા મેળવી છે. વળી ગાવિંદદાસના કડચાના બીજો ગું એ છે કે તેમાં સાંપ્રદાયિક સાં કી છું તાનું નામ નથી. આ નિર્મળ કાવ્ય સર્વત્ર સુરુચિસંપન્ન અને સરળ છે. પછીના લેખકાના વેખ્ણવી વિનય પણ ઠેકઠેકા છું સાંપ્રદાયિકતાના મિશ્રણથી દ્દષ્ટ બની ગયા છે; પરંતુ ખુદ ચૈતન્ય દેવ સંપ્રદાયથી પર હોવાથી તેના પ્રિય અનુચરના લખાણમાં પણ સાંપ્રદાયકપણાની ગંધ આવતી નથી. જે મહાપુરુષ નારાયણગઢમાં શિવમૂર્તિ જોઈ હરહર કરતા જમીન પર આળાડી પડ્યા હતા, જક્ષેશ્વરમાંના બિલેશ્વરનાં દર્શન માટે જેણે લાંબી મુસાકરી ખેડી હતી અને સામનાથનાં દર્શન કરી જે એટલા બધા વ્યાકુલ બની ગયા હતા કે એ વ્યાકુળતા શબ્દ દારા કહી શકાય જ નહિ, તે મહાપુરુષ શૈવધર્મ પ્રતિ વિમુખ હાય એમ ખને જ નહિ. એ જ રીતે ત્ર્યં બકમાં રામનાં પગલાં, પંચવડીમાં ગણેશની મૂર્તિ, દમણમાં અપ્રભુજાની મૂર્તિ વગેરે જોઈ તેમણે એવી જ બિક્ત દર્શાની હતી. 'કડચા'ના અસાંપ્રદાયિક ભાવ જોઈ કેટલાક ચુસ્ત વૈષ્ણુનો એને બનાવડી ઠરાવવા માગે છે, પરંતુ બાયુ દીનેશચંદ્ર જેવા વિદ્વાન આ 'કડચા'ને પ્રામાણિક ઠરાવે છે.

ગાર્વિદ સરળ અને નિરિલિમાની છે. તેણે ચૈતન્ય દેવની પેઠે સંન્યસ્ત સ્વીકાર્યું હતું. સંસારરૂપી સુવર્ણ્યૃંખલા તોહતી વેળા તેને શી લાગણીઓ થઈ હતી તે તેણે ક્યાંય જણાવેલું નથી; જો કે ખીજ કેટલાક વૈષ્ણવ કવિઓએ વૈષ્ણુવાચિત વિનયના છન્નવેશમાં આ ભાષત જણાવી આત્મપ્રશંસા કરી છે, પરંતુ ગાર્વિદે તો તે ખાખત ન જણાવવાની પ્રતિજ્ઞા લીધી છે. પૂર્વાવસ્થા તેણે જાણે હૃદયમાંથી હાંકી કાઢી ન હોય એવું જણાય છે. કદાચ એ સરળ લક્તને સંસારમાં કંઈ સુખ મળ્યું ન હોય તો પણ કાણ જાણે!

ચૈતન્ય દેવની ભાવમયા ભક્તિના જીવાળા પાતાના સમક્ષ ચઢતા હોવા છતાં ગાવિંદ હંમેશના સહવાસને લીધે એ દશ્ય જોઈ લાગણી વશ થઈ જતો નહિ છતાં ક્રાેઈ વેળા તેના હૃદયમાં પણ ક્રાેઈ અપૂર્ સાક્ષાતકાર થતા ખરા. ચૈતન્ય દેવ સાથેના સહવાસની શરુઆતમાં એવા એક પ્રસંગે તેને કક્ત એટલી જ ઇવ્છા થએલી કે 'હું તેમના અશુજળ વહે પગ ધોઉં!' ત્યાર ખાદ અનેક વાર ચૈતન્યની ઉન્માદ દશા નિહાળવાથી તેની નિત્ય નવીન સ્વાદ લેવાની શક્તિ નાશ પામી હતી છતાં બક્તિ એાઇી થઇ નહોતી એકાદ બે પ્રસંગે પ્રભુથી છુટા પડવાનું થતાં જ તેની આંખમાંથી દડદડ કરતાં અશુ વહ્યાં હતાં, એ તેની બક્તિ દર્શાવી આપે છે.

ગોવિંદનું નૈતિક ચરિત્ર અતિ વિશુદ્ધ હતું. ચૈતન્ય દેવતે ફ્રોઇ પણ ખાબતમાં તેણે સલાહ આપવાનું સાહસ કર્યું નહેાતું. કેવળ જે દિવસે તેઓ વેશ્યાઓ પાસે જવા તૈયાર થયા ત્યારે ગોવિંદે 'મારા મત પ્રમાણે ત્યાં જવાની જરૂર નથી ' એટલું કહી ચૈતન્ય દેવતે અટકાવવાના પ્રયત્ન કર્યો હતો. કેવળ આ પ્રયત્ન જ તેનું નૈતિક ચારિત્ર વિશુદ્ધ હોવાની સાબિતી માટે પુરતો છે.

ગાવિંદ ચૈતન્ય દેવના રૂપનું વર્ષુન કરતાં અતિશયોકિત વાપરી હોય એ સ્વાભાવિક છે. પણ તેની નોંધમાં જે વર્ષુના આવે છે તે તદ્દન સ્વાભાવિક છે. મહારાષ્ટ્રમાં મુસાક્ષરી કરતાં ગાવિંદ કહે છે કે 'મારી પાસે આવી કેટલાક લાેકા 'કાંઈમાંઈ' કરવા લાગ્યા પણ હું કંઈ ન સમજ્યા. શચીનંદન તા તે ભાગમાં લાંબા કાળ મુસાક્ષરી કરવાથી તેમની ભાષા સમજતા થઈ ગયા હતા.' આ વર્ષ્યન કેટલું સ્વાભાવિક છે! ચૈતન્ય દેવને અવતાર માનનારા તા કેવળ એશિક સત્તાને જ આગળ કરી આના ખુલાસા કરવા તૈયાર થાય છે. વળી હરિપુરમાં કેશવ સામંત ઉપર ચૈતન્ય દેવ પાતાના પ્રભાવ પાડી શક્યા નહિ, એ વાત 'કડચા' સિવાય બીજે ક્યાંય નથી. ચૈતન્ય દેવની એશિકતા અહીં પણ સ્વીકારાઈ નથી છતાં 'કડચા'માંનું ચૈતન્ય છતન વાસ્તવિક રીતે ભવ્ય છે.

લાંબી મુસાક્ર કરી ચૈતન્ય જગનાથપુરી આવ્યા. નવદ્વીયની ભક્તમંડળી તેના વિરહથી ઝૂરતી હતી. આખા અંગાળાના વૈષ્ણવેદ તેમને માટે તલસી રહ્યા હતા. તેઓ બધા તેમને મળવા આવ્યા. આ મુલાકાતનું વર્ણન કરતાં ગાર્વિદની કલમ ખિલી નીકળે છે. એ વખતનું વર્ણન એક ઉત્કૃષ્ટ ચિત્રપટની માક્ક તે દેશી શક્યા છે.

'કડચા'માં દેષ પણ છે. ચૈતન્ય દેવના ઉપદેશાનું મનાહરપણું તેમાં બિલકુલ નથી. અણુધડ નાકર પાસેથી તેની આશા ન જ રખાય. જે ઉપદેશ સાંભળી સે કડા માણસા મંત્રમુગ્ધ બની જતા, તે ઉપદેશ ગાર્વિદના લેખિના યથાર્ય ભાવે 'કડચા'માં ઉતારી શકી નથી. રામાનંદ રાય સાથેની વાતચીતની અને દક્ષિણના માટા માટા પહિતા સાથેની ચર્ચાની નોંધ ઉચી કેળવણીને અભાવે ગાર્વિદ લખી શક્યા નથી; કૃષ્ણદાસ કવિરાજ જેવા વિદ્વાન ગાર્વિદની જગાએ હાત તા આ બાખતમાં પુષ્કળ જાણવાનું મળત!

ગાવિંદની આ નોંધ પરથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે લુહાર જેવી જાતિમાં પણ તે વખતે પાતાના ધંધા છોડી તેથી ઉચા ધંધા પ્રહણ કરવાની શક્તિ હતી; સમાજનું અસ્થાયી સીમાળધન કાેઈ પણ વખતે માનવસ્વભાવનું વાસ્તવિક ળધન ગણાયું નથી.

જયાનં દતું ચૈતન્યમંગલ: જયાનં દતા જન્મ વર્લમાત જિલ્લામાં પ્રસિદ્ધ સ્માર્ત રઘુનં દતના વંશમાં થયા હતા. તેણે પાતાના કાકાઓની ચૈતન્યસંપ્રદાય તરફ એાછી ભક્તિ માટે દીલગીરી દર્શાવી છે. પણ તેના કુટું અનાં બીજાં ઘણાં માણસા એ સંપ્રદાયમાં હતાં એમ જણાય છે. જયાનંદ માસાળમાં જન્મ્યા હતા. તેની માએ છાકરાં જીવતાં ન હાવાથી તેનું નામ 'ગુઈયાં' પાડ્યું હતું. ચૈતન્ય દેવ એાઢિઆમાંથી વર્લમાન જતાં કવિના પિતા સુખુહિરાયને ત્યાં ઉતર્યા ત્યારે તેએ કવિનું નામ 'જયાનંદ' પાડતા ગયા. તેના જન્મકાળ છે. સ. ૧૫૧૧ થી ૧૫૧૩ સુધીના ગણાય છે. તેણે ગદાધર પંહિતની આગાથી ચૈતન્યમંગલ લખ્યું છે.

જયાનંદનું ચૈતન્યમાંગલ પ્રામાણિક ચાંચ છે. કેટલીક ભાળતમાં તે ગુંચ વૈષ્ણવાના પ્રત્યલિત અભિપ્રાયથી જાદો પડે છે. જયાનદે કેટલીક ઐતિહાસિક હુકાકતા જાહેરમાં મૂક્ય છે: ઐતન્ય દેવના પૂર્વજો એાઢિઆમાંના જાજપુરમાં રહેતા હતા. ત્યાંથી તેએ મહારાજ કપિલેન્દ્ર દેવના ભયથી નાસી શ્રીહદ્રમાં જઈ રહ્યા. વળી ચૈતન્ય દેવના અવસાન સંબંધમાં પણ જયાનંદ ખરી વાત જણાવે છે. એક દિવસ આષાઢ મામમાં ક્ષીર્તન કરતાં ચૈતન્ય દેવના પગમાં ઇંંટ વાગી: એકાદ એ દિવસમાં એ દઃખ વધી પડ્યું. પાંચમને રાજ તેઓ પથારીવશ થયા અને સાતમને દિવસે મરણ પામ્યા. ચૈતન્ય દેવના અવસાનની અલૌકિક વાતા આ લખાણ પરથી ખાટી પડે છે. ચૈતન્ય દેવના જન્મ પહેલાં નવદ્વીપમાં નાના પ્રકારની ઉથલપાથલ થઈ હતી, એ વૃત્તાંત પણ આ પુસ્તક સિવાય બીજે ક્યાંય જણાતું નથી. એ ઉથલપાથ-લમાં નવદ્વીપના કેટલાય બ્રાહ્મણોને મુસલમાન બનાવવામાં આવ્યા હતા. કુટલાંય દેવળા તાડી પાડવામાં આવ્યાં હતાં અને તલસી તથા પીપળા જેવાં પવિત્ર વૃક્ષાને કાપી નાખવામાં આવ્યાં હતાં. છેવટે ગૌડેશ્વર પ્રસન્ન થયા, તેની આન્નાથી દેવમંદિરા સમરાવવામાં આવ્યાં: પરંત મુસલમાન થઈ ગએલા વ્યાહ્મણોની તેા એ જ દશા રહી. પાણી પીધા પછી ધર પૃછલું નકામું જ તાે!

સાહિસના ઇતિહાસ કથવામાં પ્રાચીન લેખકા બહુ કૃપણ હાય છે. આથી કાઇ લેખક આ સંબ'ધમાં કંઈ પણ જણાવે તા ધન્યવાદ-પાત્ર ગણાય. જયાન દે પાતાના ગ્રાંથમાં કવીન્દ્ર, ગુણુરાજમાં, જયદેવ, વિદ્યાપતિ, ચંડીદાસ વગેરે કવિએા અને તેનાં પુસ્તકા વિષે જણાવ્યું છે એ એક નવીન વાત છે.

જયાન દેની કવિત્વશક્તિ અતિહાસિક હેરીકતના જાળામાં ગુંચવાઈ ગઈ લાંગે છે. પરંતુ આ ચરિતાખ્યાનને કાવ્યના માપથી માપવાનું કેઈ કારણ નથી.

જયાન દે 'કડચા ' ક્ષેખક ગાવિંદદાસ લુહાર હતાે એ વાતના **ઉલ્લેખ** કરેલાે છે. 'ચૈતન્યમંગલ' સિવાય જયાન દે 'ધ્રુવચરિત્ર' હ્લાદચરિત્ર' નામનાં બે નાનાં કાવ્યાે લખેલાં છે.

વૃંદાવનદાસનું ચૈતન્યભાગવત: હવે પછીનું ચરિતસાહિસ ચતન્ય દેવના અવસાન પછી રચાયું છે. તે વખતે ચૈતન્ય સામાન્ય મનુષ્ય મટી વિષ્ણુના અવતાર ખન્યા હતા. પંડિતા તેની વંદનાના શ્લોકા ખનાવતા હતા અને લક્તા તેની મૂર્તિ ખનાવી પૂજતા હતા. વિશાળ હિંદુ સમાજમાં લક્તાના આ એક નાના સંપ્રદાય પાતાની સ્વતંત્રતા જાળવી દઢ થવા માગતા હતા. આ સ્વાતંત્ર્ય સામે ખીજા સંપ્રદાયો વારંવાર હુમલા કરતા હાવાથી આ રક્ષણશીલ સંપ્રદાયના સ્વાલાવિક વિનય ધીમે ધીમે કલુષિત થતા જતા હતા.

ઇ. સ. ૧૫૩૫ ના વૈશાખ માસમાં શ્રીનિવાસાચાર્યની ભત્રીજી નારાયણીના પુત્ર વૃંદાવનદાસ નવદીપમાં જન્મ્યા હતા; અર્થાત્ ચૈતન્ય દેવના અવસાન પહેલાં બે વરસ અગાઉ ચૃંદાવનદાસ જન્મ્યાે હતા. તે પાતાના પ્રંથમાં ચૈતન્ય દેવનાં દર્શન ન કર્યા બદલ વારંવાર દાલગીરી દર્શાવે છે. તે બહુ લાંબા કાળ જીવ્યાે હતા અને એ લાંભું આયુષ્ય એમણે વૈષ્ણુવસમાજના ભૂષણ તરીકે ગાલ્યું હતું. ઇ. સ. ૧૫૭૩ માં ચૈતન્ય દેવના મરણ પછી ૪૦ વર્ષે એણે 'ચૈતન્ય લાગવત' અને 'નિત્યાનંદવંશમાલા' નામનાં બે પુસ્તકા રચ્યાં. (જો કે આ સાલ સંખધમાં મતભેદ છે. બાખુ રામગતિ ન્યાયરત્ન 'ચૈતન્ય લાગવત'ની રચ્યા સાલ ૧૫૪૮ અને બીજો એક વિદાન ૧૫૭૫ની આપે છે.) તે નિત્યાનંદના પરમ ભક્ત હતા. તેનાં એ બંને પુરતકામાં સામા પક્ષ પ્રત્યે પુષ્કળ કટાક્ષ મળી આવે છે. વર્દ્યમાન જિલ્લાના એક ગામમાં વૃંદાવનદાસનું બંધાવેલું મંદિર હજા હયાત છે.

'ચૈતન્યભાગવત' શ્રીમદ ભાગવતના અતુકરણ રૂપે લખાયું છે. આળક ચૈતન્ય અતિથિ બ્રાહ્મણોને આપેલું અન અજી કું કરી નાખે છે અને પછી તરત જ શંખચક્રગદાધારી રૂપ દેખાડી તેઓને મુગ્ધ બનાવી દે છે, કેમ્ક કેમ્ક વેળા શચીદેવીને પણ વિશ્વરૂપ બતાવે છે, આ બધું બાગવતનું અનુકરણ છે. કિશારાવસ્થામાં ચૈતન્ય વિદ્યામુગ્ધ યુવક અને પછીથી ભક્તિથી ઉજ્જવલ અનેલી દેવમૂર્તિરૂપ હતા. પરંતુ શ્રીકૃષ્ણુ તા રાજનીતિક્ષેત્રના મહાન અવતાર હતા. આથી એ ખંનેના ચરિત્રમાં એક્ય બાગ્યે જ જણાય છે. છતાં વૃંદાવનદાસ તા સતત ચૈતન્ય દેવને બાગવતની લીલાદ્વારા આયત્ત કરવા મથે છે. ચૈતન્યલીલા કરતાં તેના પુસ્તકમાં શ્રીકૃષ્ણુલીલા સ્પષ્ટરૂપે મુદ્રિત થઈ રહી છે. તે જ્યારે શિષ્યોથી વાંટાએલા ચૈતન્ય દેવને સનકાદિ શિષ્યગણાયી વાંટાએલા, બદરિકાશ્રમમાં એઠેલા નારાયણની ઉપમા આપે છે ત્યારે આ વાત સ્પષ્ટ જણાય છે.

આધુનિક ઇતિહાસા તત્ત્વન્નાનની વિચારસરણી રજા કરે છે: કેટલાક સુરાપિયના ઇતિહાસમાંથી નિયમા તારવવાના પ્રયત્ન કરે છે. ઘટનાની સચિ એ કંઈ ઇતિહાસ નથી. પણ જડજગતના નિયમાની માકક્ર રાજનૈતિક, સામાજિક કે ધર્મજીવનના નિયમા તારવવા એ જ અત્યારે ુકતિહાસ ગણાય છે. આ રિવાજ સર્વત્ર ઉત્કૃષ્ટ <mark>અને અ</mark>ડચણ વિનાના છે એમ કહી શકાય નહિ; આ રીતે અનેક લેખકા પાતાના કલ્પિત નિયમાના રંગે હકીકતાને રંગી ખરી હકીકતાને વિરંગી ખનાવી શકે છે: માટા માટા લેખકા પણ આમ કરી પાતાના લખાણને ઇંદ્રજાળથી મિથ્યા છતાં સત્યના પાશાક પહેરાવી જનસમાજને છેતરી શકે છે. वृंशवनशस पश गीताना यदा यदा हि धमेस्य ग्लानिर्भवति भारत ઇત્યાદિ શ્લોક અને ભાગવતના એકાદશ સ્કંધના યુગાવતાર સૂચક ખીજા એક શ્લાકને સૂત્રરૂપે સ્વીકારી ચૈતન્યના અવતારના જરૂર ખતાવે છે. આ રીતે સાંગાપાંગ રીતે આવિર્ભાવ અને યુગપ્રયાે-જન તેણે ખહુ સુંદર રીતે પ્રતિપાદન કર્યું છે. ચૈતન્યભાગવતના પ્રારંભ ખહુ સુંદર રીતે થયે। છે. એ પ્રારંભના સત્રાંશ અને એતિહાસિક અંશ ખરાખ નથી. પરંતુ એ સુત્રને તેશે એટલું બધું પકડી રાખ્યું છે કે ચૈતન્ય પુબુની સંદર મૂર્તિ નિહાળવાના પણ તેને પ્રસંગ મળ્યાનથી.

ચૈતન્યભાગવતમાં જે અલૌકિક વૃત્તાંત વાર્તાના રૂપમાં ગું થાએલો છે, તે કદાચ તેણે સાંબળેલો પણ હોય. તેના પાતાના જન્મ પણ એક અલૌકિક વાર્તાના રૂપમાં ગું થાએલો હાવાથી અલૌકિકપણામાં વિશ્વાસ રાખવા એ તેના સ્વભાવ થઈ પડ્યો હતા. એવી ઘટનાઓ પર વિશ્વાસ રાખવા કે ન રાખવા એ જાદી વાત છે, પણ દૃંદાવનદાસે પાતે કેવળ કલ્પનાથી કે કપટપણાથી એ બધું લખ્યું હોય એ સંભવિત નથી.

વંદાવનદાસે અવૈષ્ણવસમાજ તરફ જે કડવાં વચતા વાપર્યા છે. તે માટે સમાક્ષાચંકાએ તેને એકવાક્યે દેાષિત ઠરાવ્યા છે. પરંતુ રુચિ હંમેશાં એક સરખી રહેતી નથી: તે જમાનામાં કડવાં વચના ગામડાના ખેડતાના હળની ક્રાેશની પેઠે અસબ્ય અપભાષારૂપે પ્રગટ ચતાં હતાં. હાલમાં ખીજાં હચિચારાની જેમ ગાળાની ભાષામાં પણ સુધારા થયાે છે. ગાળાે દેવાનાં એ બધાં સુધરેલાં હથિઆરાે વિષે વૃંદાવન અજા હતા. તેથી તેણે તા તે જમાનાનાં જ અસ્ત્રાના **ઉપયાગ** કર્યો **છે.** અત્યારે વૃંદાવનનાં કડવાં વચના આપ**ણા** પાસે માજુ**દ છે**, પણ એ વચના જેના પ્રત્યે વપરાયાં હતાં તે લગભગ નાબુદ થઈ ગયા છે. તાે પણ વૈષ્ણવ સાહિત્યમાંથી એ ભયંકર દેષના કંઈક ખ્યાલ મળે છે ખરા. ચૈતન્યભાગવતમાં એ વિષે બહ લખ્યું છે. ભક્તિરત્નાકરમાં સંક્રીર્ત્તાનકારી એક રાતમાં મરી જાય એ માટે શાકતા કાલીમંદિરમાં અતુષ્ઠાન કરે છે અને નરાત્તમદાસના શય પાછળ તાલીઓ પીટે છે વગેરે વૃત્તાંત્ત મળી આવે છે. એ લોકાએ ચૈતન્યદાસની ગરીભાઈ અને પુત્રહીનતા ાવષ્ણુભક્તિના પ્રતાપ ३५ 🔌 એમ सर्वत्र हेसाव्युं ६तं, अने इन्धनमाला बलियत बाहु। परधनहरणे साक्षात राहु। x x x अंजने बीर। कीर्तने पतने मल्ल्यारीर॥ वगेरे निंहावाणा श्लीका रच्या हता. अ સિવાય પણ વૃંદાવનને ગુસ્સે થવાનું એક ખીજાું કારણ હતું. તેના જન્મ વિષે પુષ્કળ વાતા ચાલતી હતી. સામા પક્ષ એ વાતાને મમે તેવું હલા કું રૂપ આપતા અચકાતા ન હતા. ચૈતન્યભાગવતમાં એક સ્થળે તેના આબાસ છે ખરા. 'નારાયણી ચૈતન્યનું અવશેષપાત્ર છે. ચૈતન્ય દેવ તેને જ્યારે આના કરે ત્યારે તે તેની પાસે હાજર થાય છે. આ વચનામાં જેને શ્રહા ન હાય તેનું અધઃપતન થવાનું છે એ નક્કો જાણજો.' (ચૈ. ભા. મધ્ય ખંડ) વૈષ્ણવા વિનયો છે, હચિત કારણ વિના કદી ગુસ્સે થતા નથી. વૃંદાવન પણ કાઈ સભળ કારણને લીધે જ ગુસ્સે થયા છે. વળી એ કારણમાં સાંપ્રદાયિક કારણ પણ હાઈ શ્રકે. દરેક સંપ્રદાયને શરુઆતમાં પરધર્માં એ તરફથી હેસનગતિ ભાગવવી પહે છે. કેટલાય સંપ્રદાયોએ શરુઆતમાં અતિશય પીડા વેઠી છેવટ માનવજાતિ માટે સ્વીકારેલું પ્રીતિપુષ્પ શલના રૂપમાં ફેરવી નાખ્યું છે, અને માનવજાતિનાં લોહીથી પૃથ્વી તરબોળ કરી છે. તા પછી વૈષ્ણવાનો આટલા ગૃહો ક્ષે તેન્ય ગણાવા જોઇએ.

વૃંદાવને ૩૮ વર્ષની ઉંમરે ભાગવત રચ્યું. આટલી ઉંમરમાં તેનામાં વિશાળ ઘટનારાશિ એકત્ર કરી તેને યાંગ્ય રીતે ગાંદવવાની શ્રક્તિ આવી હતી; તેની રચનામાં યુવાવસ્થાના કેટલાક દાષા માલમ પડે છે ખરા, પરંતુ કેટલાંક કારણાને લીધે તેનું પુસ્તક બંગભાષાનું એક શ્રેષ્ઠ એતિહાસિક પુસ્તક અણાય છે. બંગાળાના કાઈ પણ ઇતિહાસકારને ચૈતન્યભાગવતમાંથી મદદ મળવાની જ. તેમાં પ્રસંગ પ્રસંગે વર્ણવેલી નાના પ્રકારની હેકીકતા – એટલું જ નહિ પણ વૈષ્ણવદેષી સમાજ પ્રત્યે વાપરેલી કટ્રક્તિ પણ – એકઠી કરવાથી બંગાળાના સામાજિક, રાજનૈતિક અને લોકિક ઇતિહાસની કેટલીય મૃલ્યવાન હેકીકતા એકઠી ચાય તેમ છે. શ્રહાળ જનને તા એ ધર્મકથા અતિશય રાચક થઈ પડે તેમાં નવાઈ નથી. તેમાંના કેટલાક પ્રસંગા તો બહુ સુંદર છે. ચૈતન્ય પ્રભુનું ગયાગમન અને પ્રત્યાગમનના વૃત્તાંત વારંવાર વાચવાથી હૃદય કાઈ અવર્ણનીય આનંદ અનુભવે છે.

## ૧૮૨ બંગાળી સાહિત્યના ઇતિહાસ

ચૈતન્યભાગવત ૩ ખંડમાં રચાયું છે. આદિ ખંડમાં ચૈતન્યનું ગયાગમન સુધીનું વૃત્તાંત્ત, મધ્ય ખંડમાં સંન્યાસગ્રહણ સુધીનું અને અન્ત ખંડમાં શેષ લીલાનું વૃત્તાંત વર્ણવેલું છે. આદિ ખંડ ૧૫, મધ્ય ખંડ ૧૬ અને શેષ ખંડ ૮ અધ્યાયમાં પુરા થયા છે. શેષ ખંડની આ અપૂર્ણતા પુરી કરવા માટે જ ચૈતન્યચરિતામૃત રચાયું છે. ચૈતન્ય-ભાગવત ભંગાળામાં બહુ લાકપ્રિય શ્રંથ છે. ચૈતન્યભાગવત ઉપરાંત વૃદ્દાવને કેટલાંક પદા પણ લખ્યાં છે.

લાચનદાસનું ચતન્યમંગલ: લાચનદાસ ઇ. સ. ૧૫૨૩માં વૈદ્ય કુળમાં જન્મ્યા હતા. તેનું પુરૂં નામ ત્રિલાચનદાસ હતું. તે બદવાનથી પંદર માઉ ઉત્તરે આવેલાં કાગ્રામમાં જન્મ્યા હતા. 'દુર્લભસાર' અને 'ચૈતન્યમંગલ'ની ભૂમિકામાં તેણે પાતાનું વૃત્તાંત આપેલું છે.

'ચતન્યમંગલ' સિવાય લાેચનદાસે ' દુર્લ બસાર' અને ' આનંદ-લિતકા' નામના બે માેટા ચંચા લખ્યા છે. પણ તેનું શ્રેષ્ઠ પુસ્તક તાે 'ચતન્યમંગલ' જ છે. એમ કહેવાય છે કે તેણે ઇ. સ. ૧૫૭૫ માં પાેતાના ગુરૂ નરહિર સરકારની આત્રાથી આ શ્રંથ રચ્યાે. તે વખતે તેની ઉંમર પર વર્ષની હતાે. તે લાડમાં ઉછરેલા હાેવાથા બહુ માેટી ઉંમરે અક્ષર ઓળખતાં શીખ્યા હતાે. વેંખ્ણવામાં 'ચતન્ય-મંગલ' નું આદરમાન ' ચતન્ય બાગવત ' કે ' ચતન્યચરિતામૃત' જેટહું નથી.

'ચૈતન્યભાગવત' પ્રથમ 'ચૈતન્યમંગલ'ના નામથી ઓળખાતું હતું. એમ કહેવાય છે કે લાેચનદાસે પાતાના ગ્રંથનું નામ 'ચૈતન્ય-મંગલ' રાખવાથી વૃંદાવન સાથે તેને કજીઓ થયા; વૃંદાવનના મા નારાયણીએ પાતાના પુત્રને 'મંગલ' શબ્દને બદલે 'ભાગવત' શબ્દ વાપરવાનું કહ્યું, આથી ખંતે કવિઓના ટેટા પત્યા. આ દંતકથામાં કેટલું સહ્ય છે તે પ્રભુ જાણે. કારણ કે 'ચૈતન્યમંગલ'માં 'વૃંદાવન-

દાસ કે જેનાં ભાગવતગીત સાંભળી જગત માહિત થાય છે તેને હું વંદન કરૂં છું ' એમ લખેલું છે. કદાચ ભાગવત સાથે વૃંદાવનના શ્રંથની એકતા હોવાથી ગાસ્વામીએ!એ તેના પુસ્તકને 'ચૈતન્યભાગવત' કહ્યું હોય!

ચૈતન્ય દેવના મરણ પછી તેમના જીવન સંખંધી અસંખ્ય કલ્પિત વાર્તા સર્વત્ર છવાઈ પડી. વૃંદાવનદાસમાં ગેહવણી કરવાની શક્તિ સારી હાેવાથી ચૈતન્ય ભાગવતમાંથી સત્યાસત્ય ખાેળી શકાય છે પણ લાેચનદાસે તાે પાેતાની કલ્પના વડે કલ્પિત વાતાને એટલી બધી વિસ્તારી મૂકી છે કે તે પરથી સત્ય ખાેળવાનું કામ કપફ બની ગયું છે. તેનું પુસ્તક ઐતિહાસિક લેળાસમાં શુદ્ધ કાલ્પનિક ચીજ છે.

વૃંદાવનદાસે યુગાવતારની જરૂર દર્શાવી ગૈતન્ય દેવના આવિર્ભાવનું વર્ણન કર્યું છે, પરંતુ લાેગનદાસ તા ગાલાકમાં માજ માણતા શ્રીકૃષ્ણ અને રક્મિણીની કલ્પિત વાતચીતને આધારે ગૈતન્ય દેવના જન્મની ત્યાપ્યા આપવાના પ્રયત્ન કરે છે. આ પુસ્તકમાં આદિથી આંત સુધી કેવળ દેવલીલા જ દેખાય છે; માનવમહિમાનું શ્રેષ્ઠત્વ લાેચનદાસ સમજી શક્યા નથી. તેના પ્રંથ વાંચતાં અલાકિક ઘટનાના વમળમાં ગૈતન્ય દેવની મૂર્તિ ક્ષણે ક્ષણે દરિગાચર થાય છે ખરી પણ વીજળાના ચમકારાની પેઠે બીજી જ ક્ષણે તે અદશ્ય થઈ અંધકાર સાગરમાં વાંચનારને પથબ્રાન્ત કરી મૂકે છે.

ચૈતન્યમંગલ ચૈતન્ય દેવના જીવન વિષે પ્રામાણિક યુંથ જણાતો નથી. વૈષ્ણવ સમાજમાં એ પુસ્તક ચૈતન્યભાગવતના જેવું પ્રમાણુલૂત ગણાતું નથી. ચૈતન્યચરિતામૃતના લેખક વૃંદાવનદાસને વારંવાર નમન કરે છે પણ લાચનદાસનું નામેય લેતા નથી. ભક્તિરત્નાકરમાં ચૈતન્યભાગવત અને ચૈતન્યચરિતામૃતમાંથી પુષ્કળ અવતરણા આપ્યા છતાં આ યુંચના તેમાં ઉલ્લેખ પણ નથી.

## ૧૮૪ બ'ગાળી સાહિત્યના ઇતિહાસ

છતાં આ પુસ્તકની ૩૦૦ વર્ષની હયાતી તેનામાં અમુક ગુષ્યુ હોવાની સાક્ષી પુરે છે. તેની કવિતા બહુ સુંદર છે. લેચનદાસની હોપિની ઇતિહાસ લખવા આગળ વધી હતી પરંતુ તેની ગતિ કવિત્વના પુષ્પપલ્લવથી રૂંધાઈ ગઈ. તે સસને રસ્તે ન દોડતાં કરુણુ અને આદિરસના કુંડમાં પડી લક્ષ્યબ્રષ્ટ થઈ ગઈ. વૃંદાવનના સીધા લખાણમાં અગર કૃષ્ણદાસના બહુલાષામિશ્રિત અટપટા લખાણમાં કવિત્વની સુગંધી નથી. એ બંને પુસ્તકા ઇતિહાસનાં ગાઢ અરણ્ય છે. ઇતિહાસકાર અને વૈષ્ણુવ સિવાય બીજાં કાઈ એ ધાડાં અરણ્યમાં સુસાકરી કરી ન શકે; પરંતુ લાચનદાસનું ચૈતન્યમંગલ કવિત્વરસથી લરપૂર છે. ચૈતન્ય દેવ સંન્યાસ લે છે એ સમાચાર સાંભળી શાક-સાગરમાં હુખેલી વિષ્ણુપ્રિયાનું વર્ણન ખરેખર પાઠકનું હૃદય ધડકાવી નાંખે એવું છે.

ચૈતન્યમંગલની ખુદ ક્ષેત્ર્યનદાસે લખેલી પ્રત હયાત છે. ચૈતન્ય-મંગલના ત્રણ ખંડ છે; પરંતુ તે ચૈતન્યભાગવત કરતાં બહુ નાના છે. લાચનદાસ ઇ. સ. ૧૫૮૯માં ૬૬ વર્ષની ઉમરે મરણ પામ્યા. તેનાં પદા બહુ પ્રખ્યાત છે.

કૃષ્ણુદાસ કવિરાજનું ચૈતન્યચરિતામૃત: કૃષ્ણુદાસ ધણુ ભાગે ઇ. સ. ૧૫૧૭ માં ખર્દવાન જિલ્લાના ઝામટપુર ગામના વૈદ્યવંશમાં જન્મ્યા હતા. તેના પિતા ભગીરથ વૈદ્યતા ધંધા કરતા હતા. કૃષ્ણુદાસ છ વર્ષના હતા ત્યારે તે મરણ પામ્યા. કૃષ્ણુદાસનો નાના ભાઈ તે વખતે ૪ વરસના હતા. આ બંને બાળફાના માતા સુનંદા પણ થાડા દિવસ પછી મરણ પામી. બંને ભાઈઓ ફાઈને ત્યાં ઉછ્યાં.

આ પરથી જણાશે કે કૃષ્ણુદાસ ખહુ દુ:ખમાં ઉછર્થા હતા; હતાં એક દિવસ સિવાય તેમને કદી દુ:ખ વશ કરી શક્યું નથી. એ દિવસ તે તેમની જિંદગીના છેલ્લા દિવસ હતા. એ શાચનીય કથા પછી કહીશું. ભાળક કૃષ્ણદાસ વાંચતાં લખતાં શીપ્યા, કંઈક સંસ્કૃત પણ ભણ્યા; જીવનમાં તેમણે કદી સુખ જોયું ન હતું; ધાવના ખાળા પર ઉછરેલા ભાળકની જેમ તે કુદરતના ઉધાડા આંગણામાં ઉપેક્ષા પામી રહ્યા હતા. છતાં સંયમી કૃષ્ણદાસે સંસારનાં સુખાને તરછાડી આખી જિંદગી કુમાર તરીકે ગાળી હતી.

એક દિવસ નિત્યાનંદ પ્રભુના પ્રખ્યાત ચાકર 'મીનકેતન' રામદાસ ઝામટપુર આવ્યા. જન્મદુ:ખી કૃષ્ણદાસ વૈષ્ણવના પ્રભાવથી મુખ્ય ખની ગયા. આ દુનિયાથી શ્રેષ્ટ બીજી એક દુનિયા તેની નજરે પડી. તેઓ એ દશામાં હતા તેવામાં નિત્યાનંદ પ્રભુએ તેમને વૃંદાવન જવાની સ્વપ્રમાં આગ્રા કરી. ગરીબ કૃષ્ણદાસ બિક્ષા માગી નિર્વાહ કરતા કરતા વૃંદાવન જઈ પહેંચ્યા. કૃષ્ણદાસનું ચિત્ત નિર્મળ હતું. તેઓ જ્યારે રૂપ, સનાતન, જીવ, રહ્યુનાથ, ગાપાલ અને કવિ કર્ણપુર નામના છ વૈષ્ણવાચાર્યા પાસે ભાગવતાદિ શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરવા લાગ્યા ત્યારે તેમના નિર્મળ ચિત્તમાં બક્તિની કથા બાણની પેઠે ચોંટી ગઈ. એ દરમિયાન તેમણે સંસ્કૃતમાં 'ગાર્વિદલીલામૃત' અને 'કૃષ્ણકર્ણામૃત'ની ટીકા લખી કાઢી. આ ખંતે ગ્રંથોમાં તેમનું અસાધારણ કવિત્વ અને પાંહિય ઝળહળી રહ્યું છે. તે સિવાય તેમણે ખંગાળીમાં પણ કેટલાંક નાનાં પુસ્તકા રચ્યાં.

વૃંદાવનવાસી વૈષ્ણુવા 'ચૈત-યભાગવત 'ના નિત્યપાઠ કરતા; પરંતુ તેમાં ચૈતન્ય દેવની અન્ત્ય લીલા વિસ્તારથી વર્ણુ વેલી ન હોવાથી તેઓએ કૃષ્ણુદાસને એ વિભાગ વિસ્તારથી વર્ણુ વવાની વિનંતિ કરી. એ વખતે કૃષ્ણુદાસ ૮૦ વર્ષના થયા હતા અને મૃત્યુને ભેટવાની ઘડીએ ગણતા હતા. આ વિષમ વિનંતિ સાંભળી તેઓ પહેલાં તા જરા મુંત્રાયા પણ છેવેટ તેમણે એ કાર્ય માથે લીધું.

કામ શરૂ તેા કર્યું, પણ નજર ડુંકી થઈ ગઈ હતી; લખતાં લખતાં હાથ કંપતા હતા; કામ પુરૂં થશે કે નહિ તે બાબત તેમને જરાયે આસ્થા ખેસતી નહાતી. છેવટે વદાવનદાસનું ચૈતન્યભાગવત, મુરારિશુપ્ત અને દામાદરના કડચા અને કવિ કર્ણપુરનું ચૈતન્યચંદ્રોદય નાટક આ પુસ્તકાના ઉપયાગ કરી તથા બીજા કેટલાક લકતા પાસેથી વૃત્તાંતા સાંભળી પ્રબળ અને અમાનુષી મહેનત કરી ઇ. સ. ૧૬૧૫ માં નવ વર્ષના અથાગ પરિશ્રમને અંતે તેમણે ચૈતન્યચરિતામૃત પુર્ફ કર્યું.

ચૈતન્યચરિતામૃતમાં ચૈતન્યભાગવત કે ચૈતન્યમંગલમાંના સાંપ્રદાયિક વિદેષ નામમાત્ર નથી. વૃંદાવનના શીતળ વાય અને નિમ<sup>જ</sup>ળ ચ્યાકાશ નીચે ભક્તિના અવતાર ચૈતન્યની મૂર્તિ કૃષ્ણદાસના ચિત્તમાં જેવી નિર્મળ અને સુંદર આલેખાઈ હતી, તેવી જ દૂખદૂ છમી ચૈતન્યચરિતામૃતમાં ઉતરી છે. ખંગાળામાં વૈષ્ણવ અને શાકતના પ્રયુળ વિરાધ હોવાથી ઉપલા ખંને શ્રંથામાં જે કટ્રક્તિ ઉતરી આવી છે. તે જાણતા છતાં વૃદ્ધ કૃષ્ણદાસે એ બધાંને વજન આપવું યાગ્ય ધાર્યુ નથી. વૃદ્ધનું હૃદય બાળકના જેવું કાેમળ અને નમ્ન છે: ચૈતન્ય-ચરિતામૃતના કાઈ ક્રાેઈ ભાગ ચેતન્યભાગવત કરતાં ઉત્કષ્ટ છતાં કૃષ્ણદાસ નારાયણીસુત વૃંદાવનનાં અશેષ ગુણકીર્તાન કરતાં ચાકતા નથી. ચૈતન્ય દેવના જીવન વિષે ગાેવિંદદાસના કડયા પછી ચૈતન્ય-ચરિતામૃત જ શ્રેષ્ઠ અને પ્રામાણિક ગ્રાંથ છે; પરંતુ ઉંડી પંડિતાઈ અને પ્રવીણતાને લીધે પ્રથમનાં બધાં પુસ્તકા કરતાં શ્રેષ્ઠ છે. ચૈતન્ય-ભાગવતની પેંકે તેમાં ઘટનાએાની ગીચ ગાહવણી નથી, ઉલકું એક ધટના અને ખીજી ઘટના વચ્ચે અંતર પડી ગયું છે, છતાં એ અંતર છં ખીના અધિષ્ઠાનક્ષેત્રની માકક મૂળ ઘટનાના સૌંદર્યને વિકસાવે છે. વિનય, ભક્તિની વ્યાખ્યા, સંયત લેખિનીદારા નાના પ્રકારના સંસ્કૃત ચાં**યોની ચર્ચા અને પ્રેમને વૈજ્ઞાનિક પ્ર**ણાલી મુજબ સંબદ્ધ કરવાની નિપુણતામાં ચૈતન્યચરિતામૃત પરિપૂર્ણ છે.

કેવળ અંસ લીલા જ નહિ પણ આદિ તથા મધ્ય લીલા પણ વૃંદાવન સારી રીતે લખી શક્યો નથી. કૃષ્ણદાસે એ અપૂર્ણતા પૂર્ણ કરી છે. દિગ્વિજયા અને રામાનંદ રાય સાથેની ચર્ચા ચરિતામૃતમાં પાંડિત્યની પરાકાષ્ટા દર્શાવે છે. પુસ્તક પુષ્કળ સંસ્કૃત શ્લાેકાથી પરિપૂર્ણ છે; તેમાંના કેટલાક શ્લાેકા તા કવિરાજે પાતે રચ્યા છે.

આ પુસ્તકની શ્લાકસંખ્યા ૧૨૦૫૧ ની છે. આદિ ખંડના ૧૭-અધ્યાયમાં ૨૫૦૦. મધ્ય ખંડના ૨૫ અધ્યાયમાં ૬૦૫૧ અને અંત્ય ખંડના ૨૦ અધ્યાયમાં ૬૫૦૦ શ્લોકોના સમાવેશ થાય છે. અંત્ય ખંડમાં ચૈતન્ય દેવની શેષલીલા ઉંડા ભક્તિરસથી ભરપૂર છે. ચૈતન્ય દેવની છેલ્લી સ્થિતિમાં ભક્તિનું મસ્તાનપર્ણ સતત જારી રહે છે: તેઓની જાગ્રતાવસ્થા. એક મહાન સ્વપ્નાવસ્થા જેવી લાગે છે. ચૈતન્ય દેવ ક્રાઇ વખતે વિરહની વ્યથાથી પીડાતા. જગન્નાથના મંદિરના સ્તંભ<sup>્</sup> સાથે માર્યું ધસતા ધસતા, શાહ્યિતસિક્ત દશામાં મુદડાંની પેઠે પડ્યા રહે છે: કદી પાણીમાંથી તેની શિથિલ, અસ્થિસાર, પ્રેમની છેલ્લી **દશાની મૂર્તિ સમાન દેહય**ષ્ટિ **બહાર કાઢી લોકા કાનમાં હરિનામના** ધાષ કરે છે; કદી જયદેવનાં ગીતા સાંભળી તેએા ઉન્મત્તપ**ણે** ગાનારી અીને અહિંગન કરવા પગમાં કાંટા કૂટતા છતાં દેાડે <mark>છે; સ્</mark>રીપુરુષના ભેદભાવનું ત્રાન લુપ્ત થઈ ગયું છે: રાત્રે પુષ્કળ લોકા તેમના પર પહેરાે ભરે છે, પણ તેઓ સહેજ તંદ્રાવશ થાય છે કે તરત ચૈતન્ય દેવ પાગલની માકક જંગલમાં દાેડી જઈ અચેત થઈ પડે છે: શરીર દુર્ભળ થઇ ગયું છે, હાડચામ માત્ર બાકી રહ્યાં છે; જાગરણ અતે સ્વપ્તમાં એક જ ભાવવાળા આ મહાપુરુષનું ચરિત્ર વર્ણવતાં ચરિત્રકાર હદ કરી નાંખે છે.

જો કે ચરિતા મૃતમાં મહાપ્રભુનું વર્ણ વેલું મરણ સત્ય ઘટના નથી છતાં એ ભક્તિવિહ્વળતાની ક્રમા ન્રતિને લીધે શરીર તરફ થતી જતી બેદરકારી અને તેનું પરિણામ એવું તા તાદશ છે કે એ બનાવ ચૈતન્યના જીવનમાં બન્યા નથી એવી પાઠકને સહેજ પણ શંકા આવતી નથી.

ચૈત-યચરિતામૃતની ભાષા બહુ કિલ છે; કૃષ્ણદાસ ભંગાળીમાં નિપુષ્યુ નહોતા. વૃંદાવનમાં ઘણા કાળ ગાળ્યાથી તેમની ભાષામાં હિંદી શખ્દા એટલા બધા ધુસી ગયા છે કે બંગાળી વાચકાને તે શલ્યની માક્ક ખુંચે છે. આ પુસ્તકની ભાષામાં સંસ્કૃત, બંગાળી ને હિંદીના રાસાયનિક સંયાગ થઈ ગયા છે. છતાં ગ્રંથ પરિપક્વ લેખિનીથી લખાયો હોવાથી મનના વિચાર દર્શાવવા માટે ઉત્તમ છે.

૮૫ વર્ષની વયે ઇ. સ. ૧૬૨૫માં ગ્રંથ પુરા થયો. ગ્રંથના અંત્ર તાતા માં કવિરાજ કૃત્તિવાસ કે કાશીદાસની પેઠે પાતાના ગ્રંથના પાઠ કરનાર ભવસિંધુ તરી જશે એવી આશા દર્શાવતા નથી. પરંતુ જે 'આ ગ્રંથ સાંભળશે, હું તેનું ચરણામૃત પીશ' એવા વિનય દર્શાવે છે.

પુસ્તક પુર્ફ કરી, પાતાના જીવનનું શ્રેષ્ઠ કર્ત વ્ય પાર પડ્યું માની, કવિ નિશ્ચિંત ચિત્તે મરવા તૈયાર થયા. જીવ ગાસ્વામાં વગેરેએ પુસ્તક વાંચી તેમાંના મજકુરતે અનુમાદન આપ્યું એટલે કવિની હસ્તલિખિત પ્રત બંગાળામાં માકલવામાં આવી; પરંતુ રસ્તામાં વનવિષ્ણુપુરના રાજા હામ્બીરે નીમેલા લુટારાઓએ પુસ્તક લૂટી લીધું. આ પુસ્તકના પ્રચાર થશે એવી આશામાં કૃષ્ણુદાસ મરણુપથારી પર પશ્ચા હતા, તેવામાં માણસોએ આવી આ સમાચાર આપ્યા. અવસ્થાના કાઇ પણ આધાતથી જે કૃષ્ણુદાસ વ્યથા પામ્યા નહોતા તે આજે આ પાતાના જીવનનું શ્રેષ્ઠ કળ, મહાપ્રભુની સેવામાં ઉત્સર્ગ કરેલી મહા પરિશ્રમલખ્ધ વસ્તુ હરાયાની વાત સાંભળી જીવન ટકાની શકયા નહિ. તેએ આ દાર્શ્યુ શાકસંવાદ સાંભળી મરણ પામ્યા. ખરેખર 'કવિરાજના મરણુની વાત લખવી શ્રિયત નથી, તે લખતાં છાતી કાટી જય છે.'

આ પુસ્તક પર વિખ્યાત પંડિત વિશ્વનાથ ચક્રવર્તીએ સંસ્કૃતમાં ટીકા લખી છે. વૈષ્ણુવા આ પુસ્તકને બહુ માન આપે છે. કવિરાજે પ્રેમધર્મ અને આરાધ્યઆરાધકના સંબંધ વિષે બહુ સુંદર લખ્યું છે. તેમજ ચૈતન્ય દેવનું વૃંદાવનદર્શન પણ બહુ સુંદર છે. રામાનંદ રાય સાથેની વાતચીત અને તેમાંનું 'પ્રથમદર્શન થતાં રાગ ઉત્પન્ન થયો, એ રાગ દિવસે દિવસે વૃદ્ધિ પામ્યો, છેવટે તે રમણ નહિ અને દું રમણી નહિ એવી દશા પ્રાપ્ત થઈ' ઇત્યાદિ મતલબનું પદ ચૈતન્ય- ચરિતામૃતની ખાસ વિશેષતા છે.

આ સિવાય કૃષ્ણદાસે 'રસભક્તિલહરી ' નામનું એક નાનું ખંગાળી પુસ્તક લખ્યું છે; એમાં જીદી જીદી નાયિકાએોનાં લક્ષણોનું વર્ણન છે.

બીજા વૈષ્ણવ કવિઓ : હવે પછીના વૈષ્ણવ સાહિત્યમાં ચૈતન્ય દેવના સંગીઓ તથા બીજા આચાર્યાની ગુણુગાથા વર્ષુ વેલ છે. નિસાનંદ ઇ. સ. ૧૪૭૩માં અને અદૈતાચાર્ય ઇ. સ. ૧૪૭૪માં જન્મ્યા હતા. નિસાનંદ વિષે વૃંદાવનદાસે 'નિત્યાનંદવ શાવલી 'રચી છે, અને અદૈતાચાર્ય માટે શ્યામદાસે 'અદૈતમ ગલ, 'ઇશાન નાગરે 'અદૈતપ્રકાશ' અને કૃષ્ણુદાસે 'અદૈતખાલલીલાસ્ત્ર' વગેરે પુસ્તકા સ્થ્યાં છે.

રૂપ, સનાતન અને જીવ ગાસ્વામીએ પાતાના શ્રંથા સંસ્કૃતમાં જ ર<sup>ચ્યા</sup> છે. રૂપ અને સનાતન કર્ણાટરાજ વિપ્રરાજના વંશમાં જન્મ્યા હતા.

વૈષ્ણવામાં નિત્યાનંદ, અદ્વૈતાચાર્ય અને ગદાધર રાયના જેટલું સન્માન પામનાર શ્રીનિવાસ, નરાત્તમ અને શ્યામદાસ છે. એટલું જ નહિ પણ શ્રીનિવાસ અને નરાત્તમ તા ચૈતન્ય દેવના બીજા અવતાર મણાય છે. તેઓનાં જીવનચરિત્રા ધણા કવિઆએ લખેલાં છે. તેમાંનાં ધણાં થાહાં પ્રગટ થયાં છે.

શ્રીનિવાસના પિતાનું નામ ગંગાધર ચક્રવર્તી હતું. પાછળથી. તેમણે ચૈતન્યદાસ નામ ધારણ કર્યું હતું. તેમની માનું નામ **લક્ષ્મીપ્રિયા**  હતું. નરાત્તમદાસ પદ્માનદાને કાંઠે આવેલા ગાપાલપુરના કાયસ્થ રાજા કૃષ્ણાનંદ દત્તના પુત્ર હતા. તેમની માનું નામ નારાયણી હતું. તેમણે વૃંદાવનમાં રહેતા લાેકનાથ ગાસ્વામી પાસે દાક્ષા લીધી હતી. તેની જગા લેનાર રાજા સંતાેષ દત્તે ષડવિશ્રહની સ્થાપના કરતી વેળા ખેતુરીમાં માટે હત્સવ કર્યો હતાે.

રયામાનંદ ભાળપણમાં 'દુ:ખી 'ના નામથી એાળખાતા હતો. પાછળથી કૃષ્ણદાસ અને છેવટે શ્યામાનંદ નામથી તે પ્રસિદ્ધ થયા છે. 'શ્યામાનંદપ્રકાશ' અને 'અભિરામલીલા 'માં એના વિષે બહુ લખેહું છે. તેણે વૃદ્ધાવસ્થામાં આદિઆમાં આવેલા તૃસિંહપુરમાં રહી વૈષ્ણવધર્મ કૃલાવવામાં આગળ પડતા ભાગ લીધા હતા.

**ઇ. સ. ની** સાેળમી સદીના છેવટના ભાગમાં આ ત્રણ વૈષ્ણવ વીરા જન્મ્યા હતા. તેમાંના શ્રીનિવાસ **દ્યા**સણ હતા.

આ બધા ભક્તોનાં જીવનચરિત્રા નરાત્તમ ચક્રવર્તીએ 'ભક્તિ-રત્નાકર' નામના પ્રથમાં વર્ણવેલાં છે. 'ભક્તિરત્નાકર' રત્નાકરની પેંદ્રે વિશાળ અને નાના પ્રકારનાં મૂલ્યવાન અને મૂલ્યહીન દ્રવ્યથી ભરપૂર છે. તેમાંથી સત્ય ખાળી કાઢવાનું બહુ મુશ્કેલ છે.

આ વેષ્ણવ સાહિસ વિષે અહીં એક વાત કહી દેવી જોઇએ. યુરાપનાં ઇતિહાસ લખતી વેળા સ્વાધીનતા ખાતર થએલાં માટાં માટાં યુદ્ધો વર્ણવવામાં આવે છે. જીલના છુટા માણસાએ કરાવેલાં ખંડા, પેસિફિક મહાસાગરમાં થએલી સફરા, અને દરિયાપાર આવેલા દેશાના જંગલીએ પ્રત્યે ચલાવેલું વર્તન વગેરેનાં લાંખાં લાંખા વર્ણના એ ઇતિહાસનાં પૃષ્ઠો રાકે છે. ધર્મના ઇતિહાસ પણ જાણે રાજનૈતિક ઇતિહાસની જ જાણે આવૃત્તિ. તેમાં પણ અકથ્ય અત્યાચાર અને નરશાહિતલિપસાના અલિનય નજરે પડે છે.

પરંતુ વૈષ્ણુવ ઇતિહાસનું લક્ષ્યબિંદુજ જીદું છે. મુંડિત કેશ સાંન્યાસીઓ એ બધા ગંગાના નાયકા છે. ઝાંઝપખાજના ઉત્કર્ષ વિષે એ ઇતિહાસમાં જે વર્ષુંન છે તેને તાલે યુરાપના લેખકાના અલુચર કે નેપાલિઅનનાં યુદ્ધવર્ષોના ન જ આવી શકે. કીર્તનની વાત લખતાં લેખકા ગદગદભાવે પૃષ્ઠોનાં પૃષ્ઠો લખી કાઢે છે. તે વાંચતાં ખરેખર વાચકાની કસાટી થાય છે. નાયકા ' अश्चकम्पस्वेदादिम्पित' ચાય કે તરત તેઓ લેખકની આંખ આગળ દેવ જેવા ખની જાય છે. પરંતુ ઇતિહાસલેખક આ ચંચામાંથી ઉચિતઅનુચિત વાતાના વિચાર કરી સત્ય હકાકતા ખાળી કાઢે તા અવશ્ય તેમાંથી પુષ્કળ ઇતિહાસ મળી આવે.

ભક્તિરત્નાકરમાં પંદર તરંગા છે. પહેલા તરંગમાં છવ ગાસ્વામીના પૂર્વ જોનું, ગ્રંથાનું અને શ્રીનિવાસનું વૃત્તાંત છે. બીજા તરંગમાં શ્રીનિવાસના પિતા ચૈતન્યદાસ વિષે લખેલું છે: ત્રીજા ને ચોથા તરંગમાં શ્રીનિવાસની મુસાક્રીનું વર્ણન છે; પાંચમા ને છટ્ઠા તરંગમાં શ્રીનિવાસ, નરાત્તમ અને રાધવ પંડિતના બજવિહાર, રાગરાગિશી અતે નાયિકાભેદનું વર્ણન તથા શ્રીનિવાસ, શ્યામાનંદ વગેરે ગાસ્વામી-એોના ગ્રંથ લઇ ખંગાળા તરફ આવ્યા તેનું વર્ણન છે; સાતમા તરંગમાં વનવિષ્ણ્પુરના રાજાએ એ ગ્રંથ લૂટયો અને છેવટે તેણે વૈષ્ણવ ધર્મ ગ્રહણ કર્યો તેનું વર્ણન છે; આઠમામાં શ્રીનિવાસે રામચંદ્રને શિષ્ય બનાવ્યાે, તેનું નવમામાં કાંચાગહિઆ અને ખેતુરીનાે મહાત્સવ, દશમા ને અગિઆરમામાં જાહ્નવી દેવીએ કરેલાં તીર્થા, **ષારમામાં શ્રીનિવાસનું નવદ્ધીપગમન, તે**રમામાં તેમનું <mark>ષ</mark>ીજી વારનું લસ, ચૌદમામાં ખેરાકુલી ગામમાં ક્યાર્લન અને પંદરમામાં શ્યામાન દે એાઢિઆમાં કરેલા ધર્મ પ્રચાર વગેરેનાં વર્ણના આવે છે. લક્તિરત્નાકરમાં રાગરાગિણી વિષે લાંબી શાસ્ત્રીય ગવેષણા અને નાયકનાયિકાભેદ તથા પ્રેમનાં લક્ષણા વિષે જે ચર્ચા છે તે પાંડિત્યથી બરપુર છે. વળી તેમાં વૃંદાવન અને નવદીપનું ભૌગાલિક વર્ણન એવું તા સ્પષ્ટ છે કે મેં હિવાઇલે કરેલા જેરૂશાલેમ અને હ્યુએનત્સાંગે કરેલા કુશીનગરના વર્ણન કરતાં પણ એ ચઢી જાય છે.

' ભક્તિરત્નાકર 'માં જુદાં જુદાં અનેક પુરાણામાંથી તથા ચતન્યચરિતામૃત જેવા બાષાગ્રંથામાંથી હતારા કરેલા છે. વળી તેમાં સમકાલીન ભક્તોનાં પુષ્કળ પદા પણ દાખલ કર્યા છે. આ પુસ્તક ઉપરાંત નરહરિએ બીજાં કેટલાંય પુસ્તકા લખ્યાં છે. તેમાં નરાત્તમવિલાસ તેનું છેલ્લું પુસ્તક છે. આ પ્ર'થમાં નરહરિની યાજનાશક્તિ વિશેષ ઉત્કર્ષ દર્શાવે છે.

'ખેતુરી 'તા ઉત્સવ પુષ્કળ ગ્રંથકારાએ વર્ણું વ્યો છે. તે ઉત્સવમાં એકઠા થએલા વૈષ્ણવાનાં નામ પરથી અનેક કવિએાની જન્મસાલ નક્કી કરવામાં આવી છે.

નરહરિની કવિતા સરળ અને ગદ્યના જેવી છે. તે વખતે ગદ્ય લખા**ણ** પ્રચલિત હેાત તેા તે પાતાના ઇતિહાસ ગ્રાંથા કદી પણ પઘમાં ન લખત. તેનાં પદા પણ બહુ મધુર છે.

'પ્રેમવિલાસ'ના કર્ત્તા નિત્યાનંદદાસનું બીજાં નામ બલરામદાસ હતું. પ્રેમવિલાસ ૨૦ અધ્યાયમાં લખેલા છે. તેમાં શ્રીનિવાસ અને સ્યામદાસ વિષે લખવામાં આવ્યું છે. આ પ્ર'થ કપ૦ વર્ષ પહેલાં લખાયા છે. 'ભક્તિરત્નાકર' કરતાં તેની સ્થના ક્લિષ્ટ છે.

કશાન નાગરકૃત 'અદૈતપ્રકાશ 'માં અલૌકિક વૃત્તાંતાના બહાર છે. એ લેખકમાં વર્ણનશક્તિ સારી છે, લખાણ સરળ અને સુંદર છે, વળી કવિત્વશક્તિ પણ ઠીક છે. જો તેણે સારી વિવેકશક્તિ વાપરી હોત તા ગ્રંથ સારા લખાત. અદૈતાચાર્ય ક. સ. ૧૪૩૩ માં જન્મ્યા હતા અને ઇ. સ. ૧૫૫૭ માં મરણ પામ્યા હતા એ વાત આ ગ્રંથ પરથી જણાય છે.

ધશ્રાન નાગરનું વૃત્તાંત જાણવા જેવું છે. તે ઇ. સ. ૧૪૯૨ માં જન્મ્યા હતા. તે પાંચ વર્ષના થયા ત્યારે તેની વિધવા માતા અદેતા ચાર્યના કુટુંખમાં આશ્રિત તરીકે આવી રહી ઇશાન ૭૦ વર્ષના થયા

ત્યારે અદૈતાચાર્યના પત્ના સીતાદેવીની આત્રાથા તેના વિવાહ થયા. શાંતિપુરમાં એક દિવસ તે મહાપ્રભુના ચરણ ધાવા જતા હતા, પણ તે બ્રાહ્મણ હાવાથા ચૈતન્ય દેવે તેમ કરવા દેવાની ના પાડી. તે જ ક્ષણે ઇશાને જનાઈ તાડી ફેંકી દીધી. અદૈતપ્રકાશ તેણે છે. સ. ૧૫૬૦ માં પુરા કર્યો હતા.

આ સિવાય 'અર્દ્વતજીવની ' નામનું એક પુસ્તક અર્દ્વતાચાર્ય વિષે લખાયું છે. તેમાં તેમના ૬ ભાઇએનાં નામ અને જન્મ-તારીખ મળી આવે છે.

અદ્રૈતાચાર્ય તે એ સ્ત્રીએા હતી. શ્રી અને સીતા. સીતાના પ્રભાવ એ જમાનાના વૈષ્ણવસમાજ પર સારી રીતે પશ્ચો હતો. લેાકનાથનું સીતાચરિત્ર એ બાબતનું દર્શત છે.

એાઢિઆના વતની ગાેપીવલ્લબદાસે 'રસિકમંગલ' નામના પ્રંથ લખ્યા છે. તેમાં શ્યામાનંદના શિષ્યપુત્ર રસિકમુરારિનું ચરિત્ર વર્ષ્યુવેલું છે. ગ્રાંથ ૪ ભાગમાં અને ૧૬ લહરીમાં પૂર્ષ્ય થએલા છે, અને આકારમાં લાેચનદાસના 'ચૈતન્યમંગલ' જેવડા છે. રસિકાનંદ ઇ. સ. ૧૫૯૦માં જન્મ્યા હતાે, ગ્રાંથકારપણ લગભગ તેજ અરસામાં થઈ ગયાે છે.

આ સિવાય બીજાં અસંખ્ય પુસ્તકા આ સમયમાં લખાયાં છે. વૈષ્ણવસમાજનું બળ આ પુસ્તકાના જથ્થા પર**થી જ**ણાઈ આવે છે.

પરિશિષ્ટ: આ અધ્યાયમાં વૈષ્ણવસાહિત્યની વ્યાખ્યાનાં તથા અનુવાદનાં પુસ્તકાની ચર્ચા કરી નથી. એ પુસ્તકાની સંખ્યા પુષ્કળ છે. તે વિષે તીચે ડુંકાણમાં જણાવવામાં આવે છે.

ભક્તમાળ : આગરદાસના શિષ્ય નાભાજીએ હિંદીમાં લખેલા પુસ્તક પરથી કૃષ્ણદાસ બાબાજીએ આ પુસ્તક લખ્યું છે. ભક્તમાળમાં સંખ્યાબધ વૈષ્ણવ ભક્તોના જીવનાે લખ્યાં છે. અસલ ગ્રંથ પર

૧૩

નાભાજીના શિષ્ય પ્રિયદાસે ટીકા લખી છે. કૃષ્ણદાસે જીવનચારત્રામાં વધારા કરી, પ્રિયદાસની ટીકા લંબાવી, ગ્રંથનું કલેવર મૂળ કરતાં ખમણું કરી દીધું છે. તે પાતે હિંદી સારી પેઠે જાણતા ન હાવાથી આ ગ્રંથ લખવામાં તેને પુષ્કળ મહેનત કરવી પડી છે. ભક્તમાળના ખંગાળી અનુવાદ ચૈતન્યભાગવત જેવડાે છે.

રત્નાવલીઃ વિષ્ણુપુરી નામના કવિએ ભાગવત પરથી 'રત્નાવલી' નામનું કાવ્ય લખ્યું છે. કૃષ્ણદાસ લાઉડિઆએ તે પરથી અંગાળી પુસ્તક લખ્યું છે. કૃષ્ણદાસના અનુવાદ એકંદર રીતે સારા ગણાય તેવા છે.

કૃષ્ણ**મ'ગલ :** મહાપ્રભુના સાળા માધવિમિત્રે ભાગવતના દશમ સ્ક**ંધના સરળ બંગાળી અ**નુવાદ કરી તેને આ નામ આપ્યું છે.

આ સિવાય બીજાં કેટલાંય સંસ્કૃત પુસ્તકોના અનુવાદ થયા છે. તે બધાનાં નામ આપવાની જરૂર નથી. હજા આ ક્ષેત્રમાં જોઇએ તેટલી ખાળ થઈ નથી. કદાચ બવિષ્યમાં માટા માટા પ્રાંથા મળી આવે તો તેમાં નવાઈ જેવું કંઈ નથી. આ ગ્રંથા સ્થવામાં એક જ ઉદ્દેશ રાખવામાં આવ્યા હતા. ધર્મ અને ધર્માચાર્યાનાં જીવન શિવાય બીજો કોઈ કાવ્યના વિષય ગ્રંથકારાને મત્યા જ નથી.

આ યુગના સાહિત્ય પર હિંદીના પ્રભાવ સારી પેઠે પડ્યો છે. હાલમાં જેમ અંગ્રેજી ભાષાના પ્રભાવ સાહિત્યને પુષ્ટ કરે છે તેમ તે જમાનામાં વૃંદાવનની ભાષા સાહિત્યને પુષ્ટ કરવામાં મદદગાર થતી. વૃંદાવન હજી પણ મોહું તીર્થ ગણાય છે, પરંતુ તે જમાનાના ખંગાળાના કેળવાએલા વર્ગ તેને પૃથ્વી પરંતું સ્વર્ગ માની એઠો હતા. આજે જેમ આપણે વાતચીતમાં ચાર આની અંગ્રેજી શબ્દો મેળવી વાત કરીએ છીએ, તેમ તે વખતે ખંગાળામાં વૈષ્ણવસમાજ ચાર આની વૃંદાવનની ભાષાનું મિશ્રણ કરી વાતચીત કરતા. આ બધાની

અસર કાવ્ય પર પણ ઉતરી આવી છે. એવાં સે કંડા ઉદાહરણ આપી શકાય કે જેમાં વૃંદાવનની ભાષા અંગાળી ભાષા સાથે પુષ્કળ પ્રમાણુમાં વપરાઈ છે.

વિઘાપતિનાં મૈથિલ પદાના અનુકરણ રૂપે કવિતા રચનારાઓમાં આ યુગના ગાવિંદદાસ સૌથી શ્રેષ્ટ થઈ ગયા છે. તેની કવિતામાં ભાષાનું એટલું બધું લાલિત્ય છે કે વિદ્યાપતિનાં ભાવપ્રધાન પદા પણ ગાવિંદદાસનાં પદા જેટલાં મધુર નથી.

પરંતુ ષદાવલીમાં મૈચિલ અનુકરણ જેટલું સુંદર થયું છે, તેટલું સુંદર કવિતા કે ઇતિહાસમાં થઈ શક્યું નથી. વૈષ્ણવસમાજની વાતચીત વૃંદાવનની ભાષાથી ભરપૂર થઈ ગઈ હોવાથી તેઓ જે કંઈ લખતા તેમાં એવી જ ભાષા ઉતરતી હતી. ચૈતન્યચરિતામૃત તેનું ખાસ ઉદાહરણ છે. વૃંદાવનની ભાષા ઉપરાંત સંસ્કૃત ભાષાનું મિશ્રણ પણ ખંગાળી ભાષાને અંતરાયરૂપ થતું હતું.

કૃષ્ણદાસ અને તેના અનુચરાના મરણ બાદ વૃંદાવનની ભાષાના પ્રભાવ તા નષ્ટ થયા; પરંતુ બીજી ત્રણ શક્તિઓની હરિકાઇ બંગ સાહિત્યક્ષેત્ર પર રહી ગઈ. તે શક્તિઓ તે આઃ ૧. ઉર્દુ: વૈષ્ણવ સાહિત્યક્ષેત્ર પર રહી ગઈ. તે શક્તિઓ તે આઃ ૧. ઉર્દુ: વૈષ્ણવ સાહિત્યક્ષેત્ર ઉત્ત થયું હોવાથી તે અમલની રાજભાષાના પ્રભાવ બંગાળી પર પડે તેમાં કંઈ નવાઈ નથી, પરંતુ ભારતચંદ્ર વગેરે કવિઓની કવિતામાં ઉર્દુના પ્રભાવ વિશેષ પ્રમાણમાં જણાય છે. આમ હોવા છતાં બંગાળી ભાષાના સંસ્કૃત તરફના વલણમાં કંઈ ખાસ કેર પડ્યો નથી. ૨. શુદ્ધ બંગાળી: આ બાલચાલની ભાષાના પ્રભાવ મુકુંદરાય વગેરે કવિઓ પર ખાસ પડ્યો છે. જે ચિત્રકાર કુદરતનું ચિત્ર દેશરે તેને પૃથ્વી અને સ્વર્ગ કેવળ પૃષ્પથી જ ભરી દેવાનું પાલવે નહિ. તેને તા કાંડાવાળા છોડ તથા સડતાં, સુકાતાં પાંદડાંની છળી

પણ દોરવી પડે. આ માટે જ મુકુંદ્રરામે શુદ્ધ અંગાળી શબ્દોના વ્યવહાર વધારે કર્યો છે. ૩. સંસ્કૃત : વૈષ્ણુવ કવિઓએ અંગાળી બાષાને પૃથ્વીની શ્રેષ્ઠ બાષામાંની એક અનાવવાના પૃષ્કળ પ્રયત્ન કર્યો હતા. તેઓએ સંસ્કૃત પાંહિત્યાબિમાનીઓના ગર્વ તાહવા માટે દર્શન અને ન્યાયનાં સમસ્ત તત્ત્વો અંગાળી ભાષા જાણનાર માટે સુગમ કરી દીધાં. સામા પક્ષે તંત્રશાસ્ત્રને અંગાળીમાં ઉતારી વૈષ્ણુવાના મત સામે લડાઈ માંડી. આ બંને પક્ષની હરિફાઈને લીધે અંગાળી ભાષાના સંસ્કૃતના પાયા પર વિશાળ સૌધ નિર્માણ થયો; ન્યાય, પાતંજલદર્શન વગ્નેરે જેવાં ઉચ્ચ તત્ત્વથી માંડીને કાલિદાસ અને જયદેવનું સુંદર શ્રુષ્ઠ- લાલિસ પણ અંગાળીમાં ઉતર્યુ. પરંતુ આમ કરવા જતાં પહેલાં તેષ્ટ બાષા અતિ કિલષ્ટ થઈ પડી. ચૈતન્યચરિતામૃતને આ વાતના ઉદાહરણ તરીકે આગળ કરી શકાય.

અા ત્રણ શક્તિએામાંની કાેઈ પણ એકને અવલંબી પ્રાચીન કવિએા કાવ્ય કરતા.

આ યુગમાંના ગ્રંથામાં વપરાએલા કેટલાય શબ્દા અત્યારે અપ્રચલિત થઈ પડ્યા છે, અને તેમાંના કેટલાક જીદા અર્થમાં વપરાય છે.

આ યુગમાં બંગલાષામાં નાના પ્રકારના પુષ્કળ છંદ વપરાયા છે. પદકલ્પતરુ વગેરે પુસ્તકામાં કવિતા એકાદ પુષ્પિતા લતાની જેમ નાના પ્રકારના છંદમાં ખિલી સૌંદર્ય જાળ વિસ્તારી રહી છે. ભારતચંદ્ર વગેરે કવિએ આ મૂડીમાં વધારા કરી શક્યા નથી. પદા ગવાતાં હોવાથી તેમાં અક્ષરના મેળ રહ્યો નથી. કાઈ કાઈ સ્થળે તા પુષ્કળ લાંખાં ચરણા જોવામાં આવે છે.

ભાષાનું વ્યાકરણ રચાયું ન હેાવાથી આ યુગમાં પણ વિબક્તિમાં કંઈ કેકાછું જ્ણાતું નથી.

સામાજિક પરિસ્થિતિ તરફ લક્ષ આપતાં જ્યાય છે કે આ સુગમાં એક વિશાળ પરિવર્તન થઈ ગયું છે. ધ્રાહ્મણની પદરજ માર્થે ચઢાવનાર શકો તેમના ખરાખરીઆ થઈ ગયા છે. નવીન સૃષ્ટિના ખાળામાં ક્ષણ કાળને ખાતર પ્રાચીન સૃષ્ટિ જાણે હુબી ગઈ હાય એવા ભાસ થાય છે. પ્રાચીન સમાજ પાતાના બળવાખાર બાળકના ભયથી ત્રાસી થાેડી વાર સ્તબ્ધ બની મયાે, પરંતુ પછી ધામે ધામે લથડતાં ચરણા સ્થિર કરી એ ખંડખાર બાળકને તાબામાં લેવા માટે લંભો રહ્યો. મદંગતા ધ્વનિ અને હરિનામના આનંદ એક તરકથી ચ્યાકાશ **ગજ**વવા લાગ્યા ત્યારે બીજી તરકથી એ સ્થાનંદ તરક દેષ રાખનારાં ટાળાં તેની મશ્કરી કરવા લાગ્યાં. એ ટાળાંના અગ્રેસરામાના ક્રાઈ કાઈ તા કાલીમંદિરમાં જઈ એ આનંદમત્ત જનાને ઠેકાએ પાડવા દેવીને વિનંતિ કરવા લાગ્યા. વૈષ્ણવા પણ તેઓની ગાળા ગ્યા**જ સાથે** પાછી વાળવા લાગ્યા. વૈષ્ણવામાંના જે અતિશય સુસ્ત હતા તેઓ તાે કાલીનું નામ ન લેવું પડે તે ખાતર બીજા અર્થમાં વપરાતાે એ જ શબ્દ ઉચ્ચારવામાં પણ પાપ સમજતા. કાલીપૂજાની કાઈ પણ ક્રિયામાં ભાગ ક્ષેવા એ તેઓ મહાન પાપ સમજતા. આ કલહમાં એક જ સાન્ત્વના લેવા જેવું લક્ષણ હતું કે જતીય **છ**વનની રૂંધાઇિ ગએલી શક્તિ જડતાનું ખંધન ભેદી નવીન ભાવ ગ્રહણ કરવા તરફ વલશ ખતાવવા લાગી.

અવતારવાદ કેવળ ચૈતન્યસં પ્રદાયમાં જ ખંધાઈ રહ્યો નહાતો; લોકિક વિશ્વાસરૂપી સગવડ મળતાં ચૈતન્ય દેવ પછી પણ કેટલાય નક્લી ચૈતન્ય દેવા જન્મ્યા હતા. વૃંદાવનદાસે પૂર્વખંગાળામાં ઉત્પન્ન યએલા એવા એક અવતાર તરફ પુષ્કળ ક્રોધ દર્શાવ્યો છે. નરહિર ચક્રવર્તીએ પણ તેને રાક્ષસ, પાપિષ્ઠ ઇત્યાદિ શખ્દાથી નવાજ્યા છે.

ચૈતન્ય દેવ પછી થાેડા સમય વૈષ્ણવસમાજમાં અક્તિમય વૈરાગ્યની સ્વાભાવિક ક્રિયા એાછાવત્તા પ્રમાણમાં જોવામાં આવે છે. પરંતુ ધીમે ધીમે મહાત્સવાદિ પ્રસંગાની અધિકતાને લીધે નાના પ્રકારની વિલાસવૃત્તિ જામવા લાગી. અહીં એટલું તાે અવશ્ય કૃતન્નતા-પુર્વ'ક સ્વીકારવું જોઈ એ કે માંસના સ્વાદ તજી દીધાથી તે સ્વાદની જુઆ પરવા માટે વૈષ્ણવાસ્ત્રે નાના પ્રકારના મિષ્ટ પદાર્થી અને શાકદ્વારા બંગાળીએાની બોજનસામગ્રીની સૂચિ બહુ જ પ્રશંસનીય રીતે વધારી દીધી છે. તે એટલે સુધી ક્રેએ પદાર્થોનાં નામ આપવાં પ્રણ મુસ્ક્રેલ થઈ પડે તેવું છે. ચૈતન્યચરિતામૃતના મધ્ય ખંડના ૩ જા તે ૧૫ મા પ્રકરણમાં, અંત્ય ખંડના ૧૦ મા પ્રકરણમાં અને પદકલ્પ-તરુના ૨૪૯૮ માં પદમાં એ ભાજનસામગ્રીનાં નામ મળી આવે છે. આ સંખંધમાં દીલગીર થવા જેવું એટલું જ છે કે એક દિવસ એવે! પણ હતા કે જ્યારે રધુનાથદાસ જમીન પર વેરેલ પ્રસાદની એક મૂંઠી ખાઈ જીવન ગુજારતા હતા. અને ચૈતન્ય દેવ તે સામગ્રીને એક દિવ્ય વસ્ત તરીકે સ્વીકારતા હતા. તે ગૌરવજનક વૈરાગ્ય વૈષ્ણવ સમાજમાંથી દહાડે દહાડે એાછા થતા ગયા. સમાજ જેમ જેમ માટે થતા ગયા તેમ તેમ મનુષ્યસુલભ દુર્ભળતા અને પાય તેમાં પ્રવેશ કરવા લાગ્યાં. વિલાસને અહીં સામાજિક વૃદ્ધિનું અવશ્યં ભાવી રૂપ ગણવું જોઈ એ: પરંતુ ચૈતન્ય દેવ પછી પણ તેમાં સાચા માણસા પેદા થયા હતા ખરા. નરાત્તમદાસ બીજા બહુની માકક રાજ્યભવન તજી વેરાગી શ્રુધા હતા. તેના પ્રભાવથી હરિશ્ચંદ્ર રાય અને ચાંદ રાય વગેરે લડારાઓ પણ સાધુ થયા હતા. શ્રીનિવાસાચાર્યની પ્રેમવિહ્વળતા, નૈસર્ગિક શક્તિ અને અગાધ વિદ્વતાએ તેના જીવનના પૂર્વાર્ધ ભવ્ય બનાવ્યા હતા ગાસ્વામીઓએ રચેલા પ્રાંથ ગુમાવી શ્રીનિવાસ ગાંડાની જેમ વીરહામ્ખીરની સભામાં આવે છે. શાકથી વિહવળ ખનેલા શ્રીનિવાસને ખીજું કંઈ ત્રાન નથી. તે વજાહતની માક્ક સ્તબ્ધ થઈ ગયા છે. સભામાં વ્યાસાચાર્ય ભાગવત વાંચે છે. દેવરૂપી દર્શકના અપૂર્વ અવયવા જોઈ વીરહાસ્બીર તેના પગમાં પડે છે. સભાસ્થળ પર વિદ્યુતપ્રવાહની પેઠે એક આશ્વર્યજનક પ્રભાવ ફેલાઈ જાય છે. આગમનનું કારણ પૂછાય છે પણ બધું દુ:ખ દભાવી શ્રીનિવાસ કહે છે કે 'ભાગવતની કથા પૂર્ણ' ન થાય ત્યાં સુધી બીજો ક્રાઇ પથ્યું પસંગ ન ઉઠે એ જ વાંછનીય છે.' આવા દુ:ખના વખતે પણ તે બક્તિથી પરિપૂર્ણ ચિત્તે ભાગવત સાંભળે છે. છેવટે તેને ભાગવત વાંચવાની વિનંતિ થાય છે. શાકાકુલ સ્વરે, ભક્તિમય કંઠના આવેગથી, અસાધારણ પાંડિત્ય દર્શાવતા શ્રીનિવાસ ભાગવત વાંચે છે કે તરત રાજા, વ્યાસાચાર્ય વગેરે બધા તેમના પગમાં પડે છે. વનવિષ્ણુપુર સ્વર્ગ ભૃમિ થઈ પડે છે.

પરંતુ વૈષ્ણુવસમાજના આ ઉચ્ચભાવ પછી ન જળવાયા. પછીથી શ્રીનિવાસ પાતે પણ વિલાસી થઈ જાય છે. વીરહામ્બીર આપેલાં દ્રવ્યાદિ વડે વિલાસ ભાગવે છે, ધનવાન થાય છે, પહેલી સ્ત્રી હાવા છતાં માટી ઉમરે બીજી સ્ત્રી પરણે છે અને વૈષ્ણુવસમાજ નક્ષ્ટની જેમ તેનાં એ બાબતસર વખાણ કરે છે. અવશ્ય સમાજમાં એવા પણ કેટલાક ભક્તા હતા ખરા કે જેઓ શ્રીનિવાસના આ કૃત્યને ધુતકારી કાઢતા હતા. પ્રેમવિલાસમાં શ્રીનિવાસના આ કૃત્યને પદસ્પલન તરીકે ઓળખાવ્યું છે.

આ રીતે જેઓ ભક્તિરાજ્યમાં દેવતુલ્ય હતા, તેઓના દેહ પર સાંસારિક સુખના વાયરા પ્રુંકાવા લાગ્યા. નરાત્તમવિલાસમાં જાહ્નવીદેવી ભાજન કર્યા બાદ ઉનાં પાણીએ ન્હાય છે, એક દાસી પાસે અતિ ઝીણા વસ્ત્રદારા અંગ લુછાવે છે, બીજી એક દાસી તેનું પરેવાનું વસ્ત્ર લઈ ઉભી રહે છે. મતલબ કે પૈષ્ણવસમાજમાં પ્રેમનું કઠાર દેવલત નષ્ટ થયું. છેવટે વૈષ્ણવાએ મહાપ્રભુના સેવકાને પણ ગાપીઓ માની પુસ્તકા લખ્યાં, અવતારવાદની પરિપૂણતા થઈ. મુરારિગ્રમ હનુમાન અને પુરંદર અંગદના અવતાર મનાયા. લેખકા એ બાબતની નજરાનજર નિહાલેલી સાબીતીઓ આપવા લાગ્યા.

## **ખંગાળી સાહિત્યના ઇતિહાસ**

્વષ્ણુવ ધર્મમાં ભક્તિના પ્રભાવ દહાડે દહાડે એાછા થતા જવાયો ભક્તા આ પ્રમાણે પૌરાણિક ભૂત બના ગયા અને ધર્મ સાંસારિક સુખ ભાગવવાનું સાધન મનાવા,લાગ્યું. ચૈતન્ય પ્રભુના આવા નિર્મળ અને ઉન્માદ બનાવી નાખનારા પ્રેમધર્મ ધીરે ધારે વિલાસ અને વહેમજવનના પંજામાં સપડાવા લાગ્યા.

બીજી બાજુએથી સમાજમાં ખૂન, વ્યક્તિચાર વગેરે દુર્ગુણો ચાલુ હતા. નરાત્તમવિલાસમાં એનું ર્વાડાં ઉભાં કરે તેવું વર્ષુન વાંચતાં અતિ દુઃખ થાય છે. ગમે તેવી કુક્રિયા કરનારને પણ સન્ન થતી નહેતી. કાઇ હાથમાં કાપેલું માથું લઈ, હાથમાં તરવાર સાથે નાચ નાચતા. તે વખતે કાઈ પણ તેની પાસે થઈ પસાર થતું તે ભસેને બ્રાહ્મણ હાય તા પણ છૃટતું નહિ. બધા સ્ત્રીલંપટ હતા, નિવિચારરહિત હતા, મઘમાંસ વિના બીજાં કંઈ ખાતા નહિ. જગાઈમાધાઈ બ્રાહ્મણ હતા છતાં મઘ અને ગામાંસ ખાતા. પરંતુ તેઓ નાતબહાર થયા નહેાતા.

એ જમાનામાં લોકા ખાવેપીવે સુખી હતા; ઘરમાં પેદા થએલા પદાર્થો જ દૈનિક ગુજરાન માટે પુરતા હતા. બજારમાંથી ખરીદી લાવવાનું બહુ થોડું હતું. માધવાચાર્યની ચંડીમાં કાલકેતુના વિવાહના ખર્ચીના હિસાબ આપવામાં આવ્યા છે. તે પરથી હલકા વર્ણમાં વિવાહનું ખર્ચ શું થતું તેના અંદાજ નીકળી શકે છે. ધર્મ કેતુ તેર ગંડા કાડી લઈ (અઢી પૈસાથી કંઈક વધારે) બજારમાં ગયા અને વિવાહ માટેની બધી સામગ્રી લઈ આવ્યા. આ કંઈ કવિની કલ્પના હાય એમ લાગતું નથી. ગૃહસ્થ માણસના વિવાહનું ખર્ચ પણ વધારે નહાતું. ચૈતન્ય દેવના પહેલા વિવાહ અતિ સામાન્ય રૂપમાં પૂર્ણ થયા છે; પરંતુ તેમના બીજો વિવાહ બહુ ખર્ચાળ નીવડ્યો હતા. એમ કહેવાય છે કે તે એક વિવાહના ખર્ચમાં પાંચ વિવાહનું ખર્ચ નીકળા

200

શકે એવું છુટે હાથે ખર્ચ કરવામાં આવ્યું હતું. દું દાના મામના વર્જીન પરથી જણાય છે કે વિવાહ વખતે ધરમાં રેંગીળા પ્રત્વામાં હતાં. આંગણામાં માટી માટી કેળા રાપવામાં આવી હતાં. નવંદીપમાં ખધા ધ્યાસણોને ખાલાવવામાં આવ્યા હતા. પરંતુ તેમને જમદાવનાં ચાલ હાય એમ જણાતું નથી. આ નિમંત્રણ કેવળ પાનસાપારી લેવા માટે જ થતું. પાનસાપારી અને માળાચંદન ધ્યાસણોને વહેંચવામાં આવ્યાં પણ એક વખત લીધા પછી બીજીવાર લેવા આવનારના તાટા ન હાવાથી ચૈતન્ય દેવે દરેકને ત્રણ ત્રણ વાર આપવાની આત્રા કરી હતી. આ વખતે પાનસાપારી વગેરે એટલું બધું વપરાયું હતું કે કેવળ તેમાંથી જ બીજા પાંચ વિવાહ સહેલાઈથા થઈ શકે. વિવાહમાં ખર્ચ કેટલું એ છું થતું તે આ પરથી સમજાશે.

તે વેળા મનુષ્યોના નામ સાથે એકાદ અસંગત પદવી જોડાતી. હજ પણ ગામડામાં આ રિવાજ છે. તે વખતના લેખકાએ 'કાળા કૃષ્ણદાસ,' 'લંગડા ભગવાન,' 'કઠિઆરા જગનાથ,' 'નિલેમિ મંગાદાસ' વગેરે નામાના ઉલ્લેખ કર્યા છે. અત્યારનું 'કાણાને કાણા ન કહેવા' એ ઉપદેશવાક્ય તે વખતે પળાનું હોય એમ લાગનું નથી.

ન્યાયખાતાના ઉપરી કાજી કહેવાતા. કાજીની નીચેના અમલદાર 'શિકદાર અને તેની નીચેના દિવાન કહેવાતા. કાેટવાળની જવાબદારી સૌ કરતાં વધારે હતી. પાેલીસના કામ ઉપરાંત રાજ્યના નવા સમાચારાના રિપાર્ટ પણ તેને જ કરવા પડતા. લડાઇ વેળા એક રાજ્યમાંથી બીજા રાજ્યમાં અવરજવર થઈ શકતા નહિ. બધ રસ્તા પર ત્રિશ્રલ ખાેડી સસાકરાને ચેતવણી આપવામાં આવતી. રાજ્યોની આગ્રાવાળી 'ડુરિ' લઈ મુસાકરા આવજા કરી શકતા. આ 'ડુરિ' એ જમાનામાં 'પાસપાેર્ટ' જેવી હતી. રાજાએ લૂટકાટ કરતા. વીરહામ્બીર પાેતે લુટારાના સરદાર હતા. આ સિવાય બીજા કેટલાય લુટારાઓનાં

નામ મળી આવ્યાં છે. તેઓમાંના ઘણાખરા ધ્રાહ્મણા હતા. દરેકઃ ગામમાં રાજા એક 'મંડલ' નીમતા. આ 'મંડલ' તે ગામના મુખ્ય શાસનકર્તા ગણાતા.

**ખંગાળી ભાષા પર હિંદી ભાષા કંઈ સ્થાયી ચિક્રો મુ**ક્ષ ગઈ છે કે નહિ તે જોઈએ. હિંદી શબ્દોમાં મચ્છકટિક વગેરે નાટક્રોમાંના પ્રાકૃતની પેઠે સંપ્રસારણ ક્રિયા બહુ નજરે પડે છે. જેમકે : હર્ષ≔હરિષ, મગ્ત=મગત ઇત્યાદિ. આ ક્રાેમળ શબ્દા બંગાળીમાં વાતચીતમાં વપરાતા નથી. કેવળ પદ્મમાં વપરાય છે. વૈષ્ણવ યુગની કવિતામાં આ રીતના ક્રામળ શબ્દા માટા પ્રમાણમાં મળી આવે છે. પરંતુ પછીના સાહિત્યમાં એ શબ્દો એાછા થતા જાય છે. ખંગાળી બાષાની હાલની **મ**તિ સંપ્રસારણ ક્રિયાને અનુકૂળ નથી, માટે આ રિવાજ હિંદી પ્રભાવની છેલ્લી નિશાની હોય, એમ લાગે છે. બીજાં હિંદી ભાષામાં અનુનાસિક શબ્દોની સંખ્યા બહુ છે: જાહાં, તાંહાં, કબહું, વગેરે અસંખ્ય શબ્દો ઉપર ચંદ્રભિંદુ મૂકવામાં આવે છે. એ બધા શબ્દા જે સંસ્કૃત શખ્દાનું રૂપાંતર છે તેમાં એવું કંઈ નથી કે જેથી એ ચંદ્ર ભંદુનું સમર્થન કરી શકાય. 'ચંદ્રભિંદુ', 'અ', અતે 'હ્ન', હિંદી ભાષામાંથી આવી વૈષ્ણવ યુગમાં પ્રખળ અધિકાર ચલાવી ગયાં છે. અત્યારે પણ બંગાળીમાં ઍાખિ, કુઁજ, પુઁચિ વગેરે શબ્દોના અનુનાસિક ઉચ્ચાર રહી ગયા છે, છતાં અક્ષિ, કુખ્જ, પુસ્તક વગેરે શબ્દોના રૂપાંતરમાં ચંદ્રબિંદ ક્યાંથી આવ્યું તે સમજતું નથી. આ પણ હિંદી ' પ્રભાવની છેલ્લી નિશાની લાગે છે.

વૈષ્ણુવા 'શ્રી ' શબ્દના ભારે પક્ષપાતી હતા. પછીના વૈષ્ણુવ સાહિત્યમાં 'શ્રીકેશ.' 'શ્રીદર્શન ' 'શ્રીહસ્ત ' ઇત્યાદિ શબ્દોના પાર નથી.

અમ સ્થળે સંત્યસ્ત ક્ષેતી વેળા શિરમુંડન થતું તે વિષે કંઈક

લખલું જોઈ એ. ચૈતન્યભાગવતમાંથી જણાય છે કે મહાપ્રભુના વાળ ઉતારતી વેળા શિષ્યોએ નાના પ્રકારના વિલાપ કર્યા હતા. વાળ ઉતારતા જેવા સાધારણ ક્રિયા વખતે આ રીતે આટલું બધું દુ:ખ થાય એ આપણને જરા નવાઈ જેવું લાગે છે. પણ તે સમયના રિવાજના વિચાર કરતાં જણાય છે કે એ યુગમાં અસંખ્ય શિક્ષિત યુવકા સંન્યાસી થતા અને સંન્યાસી થવાથી તેઓ માતાપિતાના અશેષ સ્તેહથી હંમેશને માટે વિખુટા પડતા. તે વખતે દરેક સંસારી યુવક લાંખા વાળ રાખતા. એ વાળ દરરાજ આમળાં વડે ધાતા અને તેમાં પુષ્પાદિ ગુંથી તેને શાભાવતા. એ વાળના નાશ એટલે હંમેશને માટે માતા, પિતા અને બાંધવાના સ્તેહના નાશ. આ રીતે કેશવપનમાં એક જાતના ભયંકર ભાવ સમાયા હોવાથી તે વખતે એ કાર્ય બહુ ભયંકર મનાતું. બાહ યુગમાં ગાવિંદચંદ્રનાં ગીતામાં પણ ગાવિંદ સંન્યસ્ત લેતી વેળા કેશ ઉતરાવે છે ત્યારે તેના રાણાઓના વિલાપ અસહા થઇ પડે છે તેનું કારણ આ જ છે.

બૌદ્ધ યુગની કંઇક કંઇક નિશાનીઓ વૈષ્ણવ યુગની ભાષામાં મળી આવે છે. 'ગાંધા' શખ્દ બૌદ્ધના છે તે ચૈતન્યભાગવતમાં મળી આવે છે. 'પાંખડી' શખ્દ બૌદ્ધો બીજો ધર્મ પાળનારા પ્રત્યે વાર વાર વાપરતા. વૈષ્ણવાએ એ શખ્દ બૌદ્ધો કનેથી ઉધાર લઈ બીજા ધર્મવાળાઓ પ્રત્યે વાપર્યો છે.

હવે આપણે 'સંસ્કાર યુગ' પાસે આવી પહેાંચ્યા છીએ. આ યુગનાં અમૃતમય ગીતા બંગસાહિત્યમાં સર્વ કરતાં વધારે આદરણીય છે. જે દેવરૂપી મનુષ્ય વર્તમાનને ભૂતકાળના કઠાર પંજામાંથી સુકત કરી ઇતિહાસને અજવાળી ગયા છે, પશુનું માથું અને વનકૂલ તજી નયનાશ્રુ દ્વારા દેવની અર્ચના કરતાં શીખવી ગયા છે, જેનાં નિર્મળ અશુભિંદુથી પ્રભાન્વિત ભની આ યુગનું ભંગસાહિત્ય મિણના જેવું

સુંદર ળન્યું છે, તે ચૈતન્ય પ્રભુના પવિત્ર નામાંકિત યુગ આપણે ઉંડી શ્રદ્ધા સાથે અહીં પૂર્ણ કરીશું.

પરંતુ ગીતાના યુગ પુરા થયા ખાદ ખંગસાહિત્યે દેશી ઓપુરુષાનાં કેટલાંક વિશુહ ચિત્રા દોયા હતાં. એ ચિત્રા ત્રણ સા વર્ષનાં જીનાં છે. આ ચિત્રાની સુંદરતા જોઈ પ્રાચીનકાળની પર્ણાકુટીરને પણ સુંદર માનવાની વૃત્તિ થાય છે અને ઝુંપડીમાં રહેનારના ચરિત્રના સૌન્દર્યથી મુગ્ધ ખની જવાય છે. હવે આપણે એ કાવ્યામાં વર્ણવેલું વાસ્તવિક પ્રાચીન સામાજિક જીવન નિહાળીશું.



## પ્રકરણ ૮ મું

## સંસ્કાર યુગ

વૈષ્ણવ યુગમાં ભંગાળાની પ્રતિભા પૂર્ણ પ્રકાશી રહી હતી; ભંગસાહિત્યના રૂંધાએલા સ્ત્રાેત ચૈતન્ય પ્રભુના ચરણસ્પર્જથી નવજીવન પામી ખળખળ કરતા વહી રહ્યા હતા; વૈષ્ણવ પદાવલી અને ચરિ-તાખ્યાનદારા સ્વાધીનતાના અપૂર્વ પ્રભાવ પ્રાચીન સાહિત્યને ખસેડી પાતાના પ્રભાવ વિસ્તારવા ઉપરનીચે થઇ રહ્યો હતા.

પરંતુ પ્રાચીન પદ્માપુરાષ્યુ, ચંડી, રામાયષ્યુ, મહાભારત વગેરે સેંકડા પુસ્તકા વૃંદાવનદાસ જેવાની કૃષ્ટિલ બ્રકૃષ્ટિ છતાં થળી ખાખ થઈ ગયાં નહાતાં. પુલ્લરા અને ખુલ્લનાનું સોંદર્ય ખંગાળાઓ વિસરી ગયા નહાતા. જે કંઇ સાર્ક હાય – પછી ભલેને તે જીવનમાં હાય, સમાજમાં હાય કે ઇતિહાસમાં હાય – તે નાશ પામતું નથી: ક્રી-ક્રીને તેના કૃષ્ણુગા કૃષ્ટે છે. જેઓ તેના નાશ કરવા માગે છે તેઓ તેનું સાંદર્ય ઉલદું વધારે છે અને તેને નવજીવન પ્રાપ્ત કરવાના સમ-વડ કરી આપે છે. આ સંસ્કાર યુગમાં પ્રાચીન સાહિત્ય તરફ વળા સાહિત્યકારાના નજર પડી અને રક્ષણુશીલ સંપ્રદાયે પણ આ વખતે એ પ્રાચીન કાવ્યાને નવા રૂપ આપવાના પ્રયત્ન કર્યા રામા-યણ, મહાભારત વગેરે કાવ્યા નવા યુગના પ્રભાવથી રંગાઈ કરીથી લોકરુચિને અનુકૂળ નીવડયાં. એ બધાં કાવ્યાની નવી આવૃત્તિ થઈ અને એ નવા આવૃત્તિના યુગને અમે 'સંસ્કાર યુગ'ના સંદ્યા આપી છે.

આ યુગમાં કેટલાક જુના કવિએ નવા કવિએને હાથે નવ-જીવન પામ્યા પરંતુ એ પ્રાચીનોની કીર્તિ નવાએએ પાતાનામાં શમાવી દીધી; પ્રાચીન, કુશા ખાઈ ગએલા શ્રંથા સિવાય તેમની કીર્તિ બીજે કાઈ સ્થળ રહી નહિ.

. આ અપહરણ પણ કંઈ થેાડુંઘણું નથી. માધવાચાર્ય<sup>ુ</sup> વગેરે અગાઉના લેખકા પાસેથી સુકંદરાયે મૂળ વિષય ઉપરાંત લીટીએાની લીટીએ લઇ લીધી છે. ભારતચંદ્રે પણ પાતાના નાયક સુંદરની પૈકે સુરંગ ખાદી ચારી કરી છે. તેના કંદમાં જે યશની માળા ઝળ-હળે છે. તેમાંનાં માતી ન્યાયની અદાલતમાં તેનાં પાતાનાં જવલ્લે જ ઠરે તેમ છે. ખંગાળા સાહિત્યના વાત છાડી દઈ એ તાપણ કાલિ-દાસ. શેકસપીઅર અને મિલ્ટન પાતપાતાના કાવ્યનાટકાદિના વિષય અને સામગ્રી માટે જાના લેખકાના ઋણી છે. આ બધા બીજાનું હરી લેનારા લુટારા કાવ્યજગતમાં આટલા ખધા કીર્તિમાન ક્રેમ હશે ? એના એક જ જવાય એ છે કે તેઓ પ્રતિભાના રાજદંડ લઈ જન્મ્યા હતા. એ વડે તેમણે જેના સ્પર્શ કર્યો તે તેમનું પાતાનું થઇ ગયું હતું. પૃથ્વીના શ્રેષ્ઠ રાજાએા બધા આ પ્રકારના લુટારાઓ છે. કવિકંકણ, ભારતચંદ્ર વગેરે લેખકાએ જુદા જુદા દેકાણેથી ચારેલાં રત્ના એક સ્થળે એકત્ર કરી, તેના સમન્વય સાધ્યા છે; અને પૃથ્વી તા શક્તિની પુજારણ છે. માટે તેએ ચોરી કર્યા છતાં આદરમાન પામ્યા છે. પરંતુ જેઓ ચારી કર્યા છતાં તેના સમન્વય સાધી શકયા નથી, જેઓના બેડાળ સમન્વયને લીધે પાંદડાં સાથે શાખાના. અને ચામડી સાથે અસ્થિના મેળ લાધ્યા નથી, તેવા દુર્ભાગી માંથકારા માટે જ લાકનિગ્રહના નિષ્ઠુર શાસનના વ્યવસ્થા થઈ છે. શક્તિમાન સ્વેચ્છાન ચારીદ્વારા પાપપુણ્યનાં કૃત્રિમ ખંધતા નક્કી થાય છે, પરંતુ એ બધી સામાજિક ઉન્નતિ અને અવનતિના પાયામાં ભાગ્યદેવી ઉભી ઉભી પામલની પેઠે કાઇ તે માથે છત્ર ધરે છે. અને કાઇને માથે પ્રચંડ તાપના બડકા પડવા દે છે.

પ્રતિભાશાળા કવિ મંત્રખળ વહે પાચીન અને વર્તમાન કાળનું ખધું સૌંદર્ય અપહરણ કરી પાતાના કાવ્યમાં ભરે છે; એને અપહરણ નહિ પણ આહરણ કહેવું જોઇએ. કારણ કે કુશળ ચિત્રકારને તા ગત યુગનાં કાવ્યચિત્રા અને નવયુગની દશ્યાવલી સરખી રીતે ઉપ-યાગી નીવડે છે અને તે માટે તે એકલા જ અધિકારી છે.

ભૌકિક શાખા: દિજ જનાઈને રચેલું ચંડીનું ઉપાખ્યાન એક નાની વ્રતકથા જેવું હતું. એ વ્રતકથાને ચંડીના ભકતોએ માેઢું કાવ્ય કરી મૂક્યું. મુકુંદરામ પહેલાં આ ઉપાખ્યાન પર કેટલા કવિ-ઓના હાથ કર્યો હશે તે કહેવું મુશ્કેલ છે. ખલરામદાસની ચંડી મેદિનીપુર તરફ પ્રચલિત હતી અને માધવાચાર્યની ચંડી ઇ. સ. ૧૫૭૯ માં રચાઇ. આ બે પરથી સંશોધન કરી મુકુંદરામે પાતાનું પ્રસિદ્ધ કાવ્ય લખ્યું છે.

ખલરામદાસની ચંડીની પ્રતા હાથ લાગી નથી, પણ માધવની ચંડીની પ્રતા હાથ લાગી છે. માધવ અને મુકું દ એક વર્ગના કવિ નથી. મુકું દની પ્રતિભા પહેલા વર્ગના કવિ જેવી છે ત્યારે માધવ ખીજા વર્ગના કવિ છે. છતાં એ બંનેની પ્રતિભામાં સમાનતા છે ખરી. માધવની કુલ્લરા કવિકં કણની કુલ્લરા જેવી લજ્જાશીળ સુંદરી નથી. એની જીભ છુડી છે. તેનામાં કવિકં કણની કુલ્લરાની જેમ સંયમશીલતા અને સ્વાભાવિક શરમના વિકાસ થયા નથી. માધવની લહના અને ખુલ્લના મુકું દનાં એ જ પાત્રાની રૂપરેખા છે. વાર્તાભાગ ખંનમાં એક સરખા છે. કાઈ કાઈ જગાએ મુકું દે પાતાની કલા ખતાવવા ખાતર વાર્તાના સીધા માર્ગની આજી બાજી ઘોડી ઘણી કેડીઓ ઉમેરી છે. ઉપાના સિંદુર વર્ણમાં પ્રકૃતિના પરિપૂર્ણ વિકાસ થયા પહેલાં શુકના તારાના ક્ષીણ પ્રકાશમાં અરધી સૃતેલી પ્રકૃતિની જેમ મુકું દની ચંડી પહેલાં માધવની ચંડી કાવ્યના વિકાસના પૂર્વાભાસ ખતાવે છે.

મુકુંદ સ્વભાવકવિ છે. માધવની શક્તિ તેના કરતાં ઓછી છે; પરંતુ તેનું પણ સ્વભાવ તરફ ધ્યાન છે. નજીવી ઘટના, નજીવી કથા અને નજીવા વિષયદ્વારા ઘણી વેળા ઘણા ખરા શ્રેષ્ઠ કિવતું કવિત વિકસે છે. કવિ પારધીની ઝુંપડીનું વર્ણન કરવાના છે; અહીં ક્ષેખિનીને કાટાંત્રટાં કપડાં, માંસના ઢગ અને વંડાના ખેડાળ ચાંબલા સિવાય બીજી કંઈ વર્ણવવાનું નયી. કવિ અહીં ઉંચા પ્રકારની ઉત્પ્રેક્ષા વાપરી શકે તેમ નથી. છતાં માધવ આવું વર્ણન કરવામાં હાશિયાર છે. જાણે વંડાના ચાંબલા પર ચઢી, ધરમાં ડાેકિયું કરી, પારધીની સુંદરીના અધી ઉધાડા દેહ તેણે જોઈ લીધા હાય અને તે અધ અનાવૃત દેહના કેમેરા વડે ફાેટા પાડી લીધા હાય એવું નૈસર્ગિક વર્ણન કરવાની શક્તિ માધવમાં છે. કાેઈ કાેઈ વખતે તે વર્ણન કરતાં કરતાં પ્રકૃતિનું એટહું બધું અનુકરણ કરે છે કે તેની સંયમ વિનાની ક્રીડામાં પણ સ્વાભાવિકતા જણાય છે. રૂપવર્ણનમાં પણ કવિ સ્વાભાવિકતા તજતા નથી. મુકુંદરામે આ વર્ણના માત્ર વિસ્તાર્યાં છે એટલું જ

બંનેના કાવ્યમાં એવી અનેક લીટીએ મળી આવે છે કે તે કદાચ સુકુંદરામે માધવના કાવ્યમાંથી અગર બંનેએ કાઈ ત્રીજા કવિના કાવ્યમાંથી લીધી હોય એમ કલ્પી શકાય છે.

મુકુંદના કાવ્યના લગભગ ખધા ભાગ માધવના કાવ્ય કરતાં ઉત્તમ છે. તેમાં વસ્તુવર્ણન, કાવ્યાંશ, ઘટનાવૈચિત્ર્ય વગેરે બધા યુણોની ઉન્નતિ નજરે પડે છે. પરંતુ માધવના કાલકેતુ, મુકુંદના કાલકેતુ કરતાં પરાક્રમાં છે; માધવના ભાંડુદત્ત, કવિક કેણના ભાંડુદત્ત કરતાં શકતામાં પ્રવીષ્યુ છે. માધવ ખરા ખંગાળી કવિની માધક કઠોર વિષય કરતાં કામળ વિષય સ્ચવામાં હાશિયાર છે. તેની રાધાકૃષ્ણ વિષયક પંક્તિઓ વનકૂલ જેવી સૌરભમય છે.

માધવતું કાવ્ય ચઠુગ્રામના પર્વ તાેમાં અત્યાર સુધી સક્ષ્યા કરતું હતું પણ મુકુંદનું કાવ્ય અત્યાર સુધીમાં મુદ્રાયંત્રના પ્રભાવથી નવશક્તિ પ્રાપ્ત કરી તેને એ દુર્ગમ પ્રદેશમાંથી પણ હાંકી કાઢવા તત્પર થયું હતું.

કવિકંકણ મુકુંદરામ ચક્રવર્તી: હુસેનશાહતા અમલ બંગ-સાહિત્યમાં અનુપમ હાવા છતાં સાધારણ રીતે મુસલમાની અમલમાં હિંદુઓનું મુજરાન ચલાવવાનું કાર્ય ધીમે ધીમે કઠે થવું જવું હતું; મુસલમાનાના ત્રાસ સર્વત્ર ફેલાઈ રહ્યો હતા, મુસલમાની કાયદાની એક કલમ આ પ્રમાણે હતી : " જો ક્રાઈ મુસલમાન દિવાન હિંદુ પાસે કર લેવા આવે તાે હિંદુએ સંપૂર્ણ અવનતિ સ્વીકારી તે આપી દેવા જોઈ એ; છતાં જો મુસલમાન દિવાનની એવી ઇચ્છા થાય કે કાક્રરના મુખમાં શું કવું, તાે તે ઇચ્છાને વશ થઈ હિંદુએ તરત જ મુખ ઉધાડી તેનું યુંક સ્વીકારી લેવું જોઇએ. આમ કરવાના ઉદ્દેશ તેઓના પ્રત્યે તિરસ્કાર ખતાવવાના નથી. આ ક્રિયાના ક્રેટલાક ઉંડા અ**ર**ે સ્વીકારવા જોઇએ. એ દ્વારા સરકારના આશ્રિત કાકરની સંપૂર્ણ તાબેદારીની પરીક્ષા થાય છે તથા એકના એક સનાતન ઇસ્લામ ધર્મનું ગૌરવ સચવાય છે અને જાદા ધર્મ તરફના તિરસ્કાર પ્રદર્શિત થાય છે. "<sup>૧</sup> બંગસાહિત્યમાં મુસલમાતાેના જીલમ વિષે **ઘણા** જ**ગા**એ લખેલું છે. મુકુંદરામના કાવ્યમાં પણ આ જીલમા વિષેની હંકીકત મળી આવે છે. આ વખતે મુસલમાની પ્રભાવની ઉત્રતિ પાછળ, દૂર ભાગ્યાકાશને વિષે હિંદુના સુખના તારા ડૂલવાની તૈયારી કરી રહ્યો હતા; હિંદુનું દુર્ભાગ્ય અને મુસલમાનાનું સૌભાગ્ય ભાષાના ઇતિહાસમાં જ્વલંત અક્ષરા વડે લખાઈ રહ્યું હતું. હિંદુનું 'ઝું પહું' અને મુસલમાનાની 'ઇમારત': હિંદુઓનું 'ગામડું' અને મુસલમાનાનું 'શહેર'; હિંદુઓનું 'શસ્ય' તે મુસલમાનાનું 'ક્સલ'; હિંદુએાના 'ટંકા' તે મુસલમાનાના 'ખજાના' અને હિંદુઓનાં માટીનાં કાેડીઓના 'પ્રદીપ' અને મુસલમાનાના 'ઝાડ' 'ધાનસ' વગેરે; ડુંકામાં જેટલું હલકું તેટલું હિંદુનું, અને ઉત્તમ તેટલું મુસલમાનાનું. ખાદશાહ, ઉમરાવ, વજીર, નાજિર વગેરે ઉંચ દરજ્જાના તથા કાેટવાળ, પેયાદા, ખરકંદાજ, નકર જેવા હલકા કરજ્જાના એાહાએાના શબ્દા પણ મુસલમાની, પદવીએા પણ મુસલમાની, જાણે ક્રેમ ખંગાળી ભાષામાં એવા શબ્દા જ ન હાય ! સન્માનસૂચક 'સાહેખ,' પ્રભૂત્વસૂચક 'હજીર' વગેરે શખ્દા અંગાળામાં

૧. આ કાયદા અકબરે રદ કર્યા હતા.

ધેર ધેર વપરાતા થયા હતા. છતાં ગામડાના હિંદુઓએ પોતાના ધર્મ અને સ્વભાવ ઉપર મુસલમાની છાયાના સ્પર્શ થવા દીધા નહેાતો. સંસ્કૃત શબ્દો ત્યાં નિષ્કલંક મૃતના રૂપમાં વિરાજતા હતા.

કવિકંકએ મામુદ શરિક નામના પાંચસાત ગામના ઉપરીતે પેા-તાના કાવ્યમાં બહુ વગાવ્યા છે. આ માણસના જીલમથી પ્રજા ત્રાહિ ત્રાહિ પાકારતી હતી. સરકારે પડતર જમીન આળાદ માની તેના કર વસુલ કરવા માંડયા. કર વસુલ ન થયા એટલે ધનધાન્યાદિ પર તરાપ પડી. બજારમાં એ બધી ચીજો વેચાવા આવી. ચીજોની ખહાળાશને લીધે ભાવ ઓછા થઈ ગયા. રૂપીઆના માલ દશ આને વેચાવા લાગ્યા. શરાકા રૂપીએ અઠી આના નેકા કાપવા લાગ્યા અને અમલદારા વીધાનું માપ ઓછું કરી પાહ્યું વીધું ભરવા લાગ્યા. પ્રજા આ જીલમથી કંટાળી નાસવા લાગી એટલે કાેટવાળ અને જમીનદારાએ રસ્તા રાેકયા.

કવિકંકણ દામુન્યા નામના ગામડામાં ખેતી કરી ગુજરાન ચલાવતા હતા. પરંતુ ઉપર વર્ણુ વેલા જીલમને લીધે તેને પરિવાર સાથે બીજે ગામ નાસી જવું પડયું. કવિ તે વખતે કેવી દરિદ્રાવસ્થામાં આવી પડયા હશે તે તેમના કાવ્યમાંથી સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે. 'તેલ વિના હું સ્નાન કરૂં છું, બાળકા ભાત વિના રહે છે' ઇત્યાદિ પંક્તિઓ કવિની ગરીબાઇની પરાકાષ્ઠા બતાવે છે. ઉંડા દુઃખ વખતે કાઈ વેળા ઉડી વ્યાકુળતા પેદા થાય છે, આંખામાંથી અશ્રુપ્રવાહ છૂટે છે અને સંસારનાં અન્ય અવલંખના જતાં રહ્યાં હોવાથી માનવમાત્રના છેલા આધાર પ્રભુ પ્રત્યે મન દાહે છે. મુકું દ આવી રીતે ગામતજી જળમાંગેં જતો હતા ત્યારે રસ્તામાં ચંડીએ તેને સ્વપ્તમાં કાવ્ય લખવાની આજ્ઞા આપી. કવિએ આ સ્વપ્ત પર વિશ્વાસ રાખ્યા અને તેથી જ તેનું કાવ્ય આટલું બધું સુંદર થયું છે. દૈવશક્તિમાં વિશ્વાસ રાખવાથી

માનવશક્તિ અદ્ભુત કાર્ય કરે તેમાં નવાઈ નથી. કવિ કેટલેક સ્થળ ભટકી છેવટે રાજ્ય રધુનાથદાસને શરણે આવી રહ્યા. રધુનાથ-દાસના પિતાની કૃષાથી કવિ રાજકું છું આવી રહ્યા. રધુનાથ-દાસના પિતાની કૃષાથી કવિ રાજકું છું આવા આગાં આ સ્થળે રહી કવિએ પાતાનું પ્રસિદ્ધ કાવ્ય રચ્યું. આ સ્થળે પણ તે સ્વદેશની સ્મૃતિ વિસર્યા નહોતા. પાતાનું ગામ, ગામ પાસે વહેતી રત્નાષ્ટ્ર નદ, અમલદારાના જીલમ ઇત્યાદિનું વર્ણન તેમણે પ્રથી શરુઆતમાં જ લખ્યું છે. પરદેશમાં રહેતા માનવીના હૃદયમાં સ્વદેશના રસ્તા, ખાગળગીચા ઇત્યાદિ કાઈ અપૂર્વ રૂપ ધારણ કરી સ્મૃતિસાગર ખહલાવે છે. કવિક કર્ણ પણ પાતાની જન્મભૂમિની સ્મૃતિનું સંપૂર્ણ વર્ણન કરી વાચકાને પાતાના સખદુ:ખના સાથી ખનાવવાનું ભૂલ્યા નથી.

કાવ્ય પરથી જણાય છે કે કવિએ જ્યારે કાવ્યની સમાપ્તિ કરી ત્યારે ભંગાળામાં માનસિંહ અમલ ચલાવતા હતા. કવિને ઇ. સ. ૧૫૭૭ માં ચંડી દેવીએ કાવ્ય રચવાની આત્રા કરી હતી. આ વખતે કવિની ઉમર ૪૦ વર્ષના માનીએ તા કવિના જન્મકાળ ઇ. સ. ૧૫૩૭ માં કે લગભગ તે અરસામાં થએલા ધારી શકાય.

કવિક કેણના પિતામહનું નામ જગન્નાથ મિશ્ર તથા પિતાનું નામ હૃદય મિશ્ર હતું. કવિને નિધિરામ અને રામચંદ્ર નામના એ બાઈઓ હતા. કવિની માતાનું નામ દેવકી, પુત્રનું નામ શિવરામ, પુત્રવધૂનું નામ ચિત્રલેખા, કન્યાનું નામ યશાદા અને જમાઇનું નામ મહેશ હતું. હજા પણ કવિક કેણના વ શધરા ભદેવાન જિલ્લાના એક ગામમાં રહે છે. તેમની પાસે કવિએ લખેલી ચંડીની અસલ પ્રત હજા મોજીદ છે. કવિક કેણ વિષે આથી વધારે જાણી શકાય તેમ નથી.

કવિક કેણ પહેલા દરજ્જાના કવિ છતાં તેણે જે ચિત્ર ઓક્યું છે તે બીજા દરજ્જાનું છે. શેક્સપીઅરના જેવી જ પ્રતિભા લઈ તે ચિત્ર દારવા મંડ્યો હતા પણ ચિત્ર પરિપૂર્ણ સુંદર દારાયું નથી મધ્યસુગમાં રામ, ભીષ્મ, અર્જીન, નળ વગેરે આદર્શ પુરુષોની હાર માળા લુપ્ત થઈ ગઈ હતી પણ સીતા, સાવિત્રી, દમયંતી વગેરે સિતિએાની હારમાળા અતૃદ રહી હતી. સ્વામીની સાથે વનગમન કર-વાના દહાડા ગયા છતાં પતિની પાછળ હસતે મુખડે ચિતા પર ઝંપ-લાવવાના યુગ હજા પુરા થયા નહોતા. હલકા વર્ણની અશુકેળવા-એલી કુલરા, ખુલ્લના, અને બેહુલાને ઓળખતાં વાર લાગે છતાં એ પૌરાણિક સતીઓની બહેના જ છે. મુકું દરામના કાવ્યમાં પુરુષ પાત્રામાં પૌરુષ નથી છતાં ઉત્કૃષ્ટ સ્ત્રીપાત્રના અભાવ નથી.

કાવ્ય લખતાં લખતાં જ્યારે અન્તર્દાષ્ટ નિર્મળ અને પ્રતિ-ભાશી લદબદ થઈ જાય છે ત્યારે મુકુંદરામ પોતાની કલમ વહેતી મૂક્ષ દે છે. પાત્રા ઠઠ્ઠાંમશ્કરી અને વાતચીતમાં મશગુલ ખની જાય છે. પાતે કેવળ છેવેટ પાતાનું નામ લખી માલીકી સાખીત કરવા સિવાય ખીજી કાેઈ પણ ભાખતમાં ધ્યાન આપતા નથી. આ પ્રમાણે પડદા પાછળ રહી સંકેતથી કામ કરવું એ કુદરતને અનુસરવા જેવું છે. સાહિસમાં ઉત્કૃષ્ટ નાટકલેખકામાં જ આવા ગુણ હાેય છે; મુરારિશીલ અને કાલકેતુની વાતચીત આ બાબતનું ઉત્કૃષ્ટ ઉદાહરણ છે.

લહના સાથે ખુલ્લનાને કજીઓ થાય છે. આડેાશીપાડેાશીનાં ભૈરાં એ જોવા ટાળે મળે છે. કવિ જાણે એ ઝઘડા પ્રત્યક્ષ જોતા હોય તેવું સુંદર વર્ણન કરે છે. ધનપતિ ચાંદને પુષ્પમાળ આપવાથી નિમંત્રેલા વાણીઆએા ગુસ્સે થાય છે. તેએાના વાદવિવાદ અને ઝઘડા પૂણ કવિએ પ્રત્યક્ષ જોઈ નોંધ કરી હોય એવા સ્વાભાવિક વર્ણવ્યો છે.

કવિના ખીજો ગુણ એ છે કે તે સંસારનાં ખરાં ચિત્ર સિવાય બીજાં કંઈ કલ્પી શકતા નથી; મિથ્યા કલ્પનાના તે સદા વિરાધી છે. જ્યાં તેને કાેઈ લાંખી દંતકથા કહેવી પડે છે ત્યાં પણ તેને તે ખને ત્યાં સુધી સત્ય ઘટનામય ખનાવતાં ચૂકતા નથી. પશુ સાથેના કાલકેતની લડાઇ જાએા. એ વર્ષુન વાચકને એકાદ ગૃઢ અને મહિન્મામય રાજનૈતિક વિપ્લવની વાત હાેય એવા બાસ કરાવે છે.

પશુઓ લડાઈમાં હારી ભગવતી આગળ રડે છે. ચંડિકા થધાંને પૂછે - છે કે તમે આટલાં **બધાં જોરાવર છતાં મા**ણસથી શા માટે ડરા છા ? પશુઓ પાતપાતાની કેકિયત આપે છે. આ ચિત્ર દારા કવિ મુસલ-માન સમાપે હીનબલ હિંદ શક્તિની વિડંબના બતાવતા હોય એમ ુલાગે **છે.** રીંછ ખિચારૂ રહતાં રહતાં કહે છે, ' હું વનમાં રહું છું. ્વનમાં ખાઉં છું. જાતે રીં છડું છું. નીયાગી કે ચૌધુરી નથી, કે નથી તાલુકદાર. 'હાથી કહે છે કે 'મારૂં નામ માહું. ગામ પણ ેમાેરં, કક્ષેવર પણ માેરં, એવું એક્ય સ્થાન નથી કે હું જ્યાં છુપાઈ ્શકું. નાસીને જાઉં ક્યાં ? ક્યાં જવા<mark>થી આ જ</mark>ંજાળથી છૂદું, મારા દાંત જ મારા શત્રુ બન્યા છે. ' આ દર્શાતા ઉપરથી સ્પષ્ટ જણાય છે ક્રે કવિ પશજગતમાં પણ માનવી તત્ત્વના વિકાસ ખતાવે છે. કવિ ંપ્રકૃતિના પ્ર<mark>ષ્પપલ્લવના વર્</mark>જાનામાં પણ માનવી ઉપમાદ્વારા સ**છ**વતા ઋંક્રે છે. 'જેમ એક બિક્ષક બ્રાહ્મણ એક ઘેર માગી બીજે ઘેર જાય છે તેમ ભમરા એક કૂલ ઉપરથી ખીજા કૂલ ઉપર ખેસે છે. ' આ ઉપમા ઉપરથી કવિના ચિત્તમાં મનુષ્યસમાજ કેટલા બધા અફો જમાવી ખેઠા હતા એ જણાય છે. જળમાં, સ્થળમાં, લતાકુંજમાં ્સર્વત્ર એ માનવી ભાવ પ્રત્યક્ષ કરે છે.

પરંતુ કવિક કેશુની ખરી ખુબી દુઃખના વર્શુનામાં છે. માેટી માેટી આનંદપ્રદ ઘટનાઓમાં પણ સતત અંતર્વાહિની કલ્યુધારાનો માક્ક દુઃખ સંગીતના મર્ખસ્પર્શી શાંત ધ્વનિ સંભળાય છે. નાના પ્રકારની દુઃખની વાતાે તેની પ્રતિભાના ચરશ્યુનુપૂર કાઢી લઈ તેની અતિ મંથર બનાવા મૂકે છે.

કવિક કેશુના પુરુષ પાત્રોમાં સ્વાશ્રયની ખામી છે. આ કંઇ - કવિના દેષ ન મણાય. કારણ કે તેણે તેા કેવળ તે સમયના સમા-જતું દૂબદ્ધ ચિત્ર દાેર્યું છે. ધટનાઓ અદ્દસત છે, કવિ ખૂબ ઉંચા વર્ગતું પુરુષ પાત્ર સરજાવવા માટે સાધના એકત્ર કરે છે છતાં પાત્ર- રચના વિચિત્ર ખની ગઈ છે. ધનપતિની ચંડિકા પ્રત્યેની અવજ્ઞા, નાના પ્રકારનું અવસ્થાંતર વગેરે ખધું મહા પ્રતાપી નાયકાનાં પાત્રા સરજવાને ઉપયોગી સામગ્રી છે. છતાં કવિ આ સામગ્રીના કુશળ કલાકારની જેમ ઉપયોગ કરી શક્યો નથી. દૈવી શક્તિ ઉપર વિધાસ રાખવાથી પુરુષ પાત્રા પાતાની શક્તિ દર્શાવી શકતાં નથી. તેઓ વિધાતાનાં રમકડાંની પેઠે આળસુ થઈ ગયાં છે. કાેઈ ઉત્રત વિચા-રથી પ્રેરાઈ તેઓ કાેઈ પણ ઉચ્ચ કાર્યમાં જોડાતાં નથી. તેઓની શક્તિ, અદષ્ટ અને દૈવશક્તિ પ્રત્યેના અતિ વિધાસને લીધે સ્વતંત્ર-પણ વિહરી શકતી નથી.

કવિકંકણે રચેલા કાવ્યનું અમુક કેન્દ્ર નક્કી થઈ શકે તેમ નથી. ઉત્કૃષ્ટ નાટક ને કાવ્યમાં નાની માટી વિચિત્ર ઘટનાઓના સ્રોત એક મૂળ કેન્દ્રમાં જઈ ઠેરે છે. એ મૂળ દસ્યની આજી બાજી બધી જાળ વણાય છે. કવિકંકણના કાવ્યમાં એવું કંઈ જ નથી. ઘટના-ઓમાં પરસ્પર સંબંધ જણાતા નથી. આખું કાવ્ય એકાદ અરણ્યની જેમ તરુ, લતા, ગુલ્માદિયા ભરપૂર માલમ પડે છે, પણ તેમાંના કાઈ એક ભાગ અપૂર્વ ખન્યા જણાતા નથી.

કવિકંકણ સ્ત્રીપાત્ર સરજવામાં એક્કો છે. સરલ મિરેન્ડા<sup>૧</sup>, સ્તેહશાલ કાર્ડેલિયા<sup>૨</sup>, પતિને ચાહનારી ડેસ્ડેમાના<sup>૩</sup> વગેરેએ એકાએક અમુક ઘટનાઓમાં આવી પડી ચરિત્રની પરાકાષ્ઠા ખતાવી છે, પરંતુ ખંગાળી કવિની કુલરા અને ખુલનાની માધક તે વિલાયતી સુંદરીઓ ગૃહિણીઓ નથી. ખંગાળાના ઝુંપડામાં દરરાજ સહનશીલતાની જે પરીક્ષા લેવાય છે, સવારમાં ઉઠતાં જ આત્માત્સર્ગના જે જાપ જપતાં જપતાં ખંગનારીઓને ઘરકામમાં ગુંચાવું પડે છે, તે પરીક્ષામાં પસાર

**૧ શેકસપીઅરના 'ટે**મ્પેસ્ટ' નાટકની નાયિકા.

ર શેકસપીઅરના 'કિંગ લીયર' નાટકનું એક રમણીય સ્ત્રીપાત્ર.

<sup>3</sup> રોકસપીઅરના 'એાથેલા' નાટકની નાચિકા.

થવું અતે તે મંત્ર સહનશીળ ખની જપવેા એ સર્વત્ર સંભવિત ન**યા.** આ સ્થળે કાવ્ય અને નીતિની નજરે જેતાં કવિકંક**ણ**નું શ્રેષ્ઠત્વ નિ:સંશય છે.

કાલકેતુની વાર્તાઃ ક્ષેમિશ મુનિ સમુદ્ર કિનારે તપ કરતા હતા. **ઇંદ્રના પુત્ર નીલાં**ભરે તેમને કહ્યું, " મુનિ, આપ આટલાે <mark>બધાે ટાઢ</mark>ન તડકા વેઠાે છાે, તાે એકાદ ઝુંપડા ખાંધાને." લાેમશે જવાબ આપ્યા ક્રે " આ નશ્વર જીવનને માટે ધર ખાંધવું ! " નીલાં ખરે પૂછસું કે " મુનિ, તમારી આવરદા કેટલી ? " જવાળમાં લાેમશે કહ્યું કે "મારા શરીર પર જેટલાં ફવાટાં છે તેટલા ઈંદ્રો મરણ પામશે ત્યારે હું મૃત્યુવશ થઈશ." આ મહાપુરુષને આટલી આવરદા પણ ધ<mark>ર બાંધવાને</mark> લાયક લાગી નહિ. નીલાંબરે પૂછયું કે "અમર કેાણ્?" જવાબ મત્યા કે ''એક માત્ર શિવ ! '' આથી નીલાંબર શિવની બક્તિ કરવા લાગ્યા. એક વખતે નીલાં ખરે ચઢાવેલાં કૂલમાંના એક ક્રીડાએ શિવને ડંખ દીધા. મહાદેવે કાેપી નીલાંબરને પૃથ્વી પર જન્મ ગ્રહેણ કરવાના શાપ અપ્યાે. તેના સ્ત્રા છાયા પણ તે**ના** સાથે જ અવત**રા**ે. મૃત્યુ ક્ષાેકમાં આ ખન્તે જણાં કાલકેતુ અને પુલ્લરા નામે પ્રસિદ્ધ થયાં. આ અલૌકિક અંશ મૂળ વાર્તાને કંઈ હાનિ કરતા ન**થી.** પૂર્વ જન્મ વિષે કંઈક કહેવું એ પ્રથા બૌહ સમયથી ચાલતી આવી હતી. અત્યારે આપણે માનવજીવનને આદિઅંત રહિત એકાદ વિચ્છિ**ન** રહસ્ય માનીએ છીએ, પરંતુ તે જમાનામાં કવિએા જીવનના આદિઅંત અતાવી આપતા હતા.

પરંતુ એ ઠીક થયું કે નીલાંબર કાલકેતુર્પે સ્વર્ગીય વેંબવ લઈ અવતર્યો નહેાતો. તે પારધીને સાં અવતર્યો. બાળપણમાં બહુ તાકાની હતા અને પાંચ વરસતા હતા ત્યારથી જ બધાં બાળકાથી જુદા પડી રહેતા. તેના હાથ લાખંડ જેવા મજબુત હતા અને ખાવા પીવામાં અનાડી જેવા હતા. મુકુંદ કવિ પાતાના નાયકને પારધીથી વધારે ગુણા વડે વિસૃષિત કરવામાં નાનમ માને છે. કાલકેતુ અગિયાર વર્ષની વયે પરણ્યાે. પુલ્લરા રૂપ, ગુણ અને રસોાઈમાં હાેસિયાર હતી. માંસ વેચવાના ધંધામાં પણ નિપુણ હતી. કાલકેતુ માટે થયાે. દરરાજ વનમાં જઈ શિકાર કરવા લાગ્યાે. તેતું જેર એટલુ બધું હતું કે વાધને પણ તે પૂછડી પકડી ધસડી લાવતાે. દેવીનું વાહન હાેવાથી સિંહ તેને માટે ત્યાજ્ય હતાે છતાં તેને પજવવામાં બાકી રાખતા નહિ.

આખા દિવસ શિકાર કરી, સાંજરે માથે મરેલા પશુઓના બાર ઉપાડી ઘેર આવતા. ઘેર આવી જમવા ખેસતા. હાલ્લું ભરીને બાત, શાક, માંસ વગેરે જેટલું રધાતું તેટલું ખાઈ રહ્યા ખાદ પણ પૃછ્તા કે 'હવે કંઈ છે ? ' એટલું તા સ્વીકારવું પડશે કે તે જમાનામાં ભુખ અતે ખારાક પુષ્કળ હતાં.

આ તરફ બધાં પશુઓએ મળી ચંડી દેવીને કરિયાદ કરી. તેણે વરદાન આપ્યું કે 'કાલકેતુ હવે તમને કંઈ કરી શકશે નહિ!' બીજે દિવસે પારધી ધનુષબાણ લઇ શિકાર કરવા નીકળ્યા, પણ રસ્તામાં સાપ આડા ઉતર્યા. તેણે ગુસ્સે થઈ તેને ધનુષ્યના દારીએ બાંધી રાખ્યા અને વિચાર્યું કે આજ બીજો શિકાર નહિ મળે તા આ ચાલશે!

દેવીની ખટપટથી તે દિવસે જંગલમાં વાવાઝોડું થયું. કાલકેન તુને શિકાર ન મબ્યો. પુલ્લરા બિચારી ઘેર રાહ જોતી હતી. તે કાલકેતુને ખાલી હાથે આવતા જોઈ રાેઇ પડી. કાલકેતુએ સાપને ભૂંજવાની આત્રા કરી અને પાડાેશીને ત્યાંથી કંઇક ઉછીનું લાવવાનું કહ્યું. ત્યાર બાદ પાેતે દાલગીર વદને વાસી માંસ લઈ બજાર તરક દાેડયાે.

પુલ્લરા પાતાના સખા પાસે જઈ થાેડા ચાખા ઉછીના લઈ આવા. પણ તે ધેર આવે ત્યાં તા પેલા ચંડીરૂપા સાપ સુંદરી બના એડા હતા. તેના રૂપના તેજથા ઝુંપડી ઝળહળતા હતા. કુલ્લરાએ

આવી તેને પ્રણામ કરી આગમનનું કારણ પૂછ્યું. ચંડીએ કહ્યું કે 'હું મારી શાક્ય સાથે કુજુઓ કરી આવી છું. અને હવે અહીં જ રહેવાની છું.' કલ્લરા પાતાની નાની સરખી ઝુંપડીમાં સ્વામીના પ્રેમના ગર્વ માથે ચડાવી સુખમાં દિન ગુજારતી હતી. તે ઉપવાસ, ગરીષાઈ વગેરે બધું સહન કરતી હતી, પરંતુ ચંડીનું રૂપ તેનાથી સહન થયું નહિ. બળતા અંત:કરણે કુલ્લરા વિનયપૂર્વક ચંડીતે ઉપરાઉપરી પ્રશ્નો પૃછવા લાગી. પણ ચંડીતા તા ' હું હવે અહીં જ રહેવાની ' એવા જવાળ મળવા લાગ્યા. પુલ્લરા સતી સીતા, સાવિત્રી ઇત્યાદિના દર્ણાંતા આપી પતિને ધેર જવાનું સમજાવવા લાગી પરંતુ દેવી તા એકનાં બે ન જ થયાં. પૂલ્લરા હવે પાતાના ગરીખાઈ ગાવા લાગી. 'અરે બાઈ, અમારૂં ુદુઃખ તે શું કહીએ. બ્રાવણ માસે આવે. પા<mark>ણી તે</mark>ા આ ઝુંપડીમાં ક્ષું ટણપુર થઈ જાય. શિકાર ન મળે. વાસી માંસની છાખડી લઈ હું ધેર ધેર ભટકું ત્યારે માંડમાંડ પેટના ખાડા પ્રરાય. આશા માસમાં અધી સ્ત્રીઓ ઉત્તમ વસ્ત્રાથી વિભ્રષિત થાય પણ મારે તેા પેટની પીડામાં બધું આવી રહ્યું. કારતક માસમાં બધાંને વસ્ત્રાભૂષણ મળે પણ ચ્યા અભાગણી કુલ્લરા તેા હરણીની છાલ પહેરી ભટકતી કરે. ' આવાં આવાં વચેતા વડે પુલ્લરા દેવીતે ભય ઉપજાવવાના પ્રયત્ન કરવા લાગી, પણ દેવી જવાનું નામ લેતાં નથી. તે તેા કહે છે કે 'મારી પાસે પ્રષ્કળ ધન છે, તે વડે હું બધી ગરીબાઈ દર કરીશ. વળી હું કંઈ મારી જાતે અહીં આવી નથી. તારા પતિ મને અહીં બાંધીને લાવ્યા ું છે. ખાત્રી ન થતી હોય તો આવે ત્યારે પૂછજે.

સ્વામી તેને બાંધીને લાવ્યા છે એ સાંભળતાં જ પુલ્લરા મનના વિચાર છુપાવી શકી નહિ. તે બજારમાં ગઈ. સ્વામીને ખાળા કાઢી બધી વાત કહી. કેટલાય ઉપદેશ આપ્યા. પતિ તા આમાંનું કંઈ જાણતા નહાતા. તે ઘેર આવ્યા. ઘેર આવીને જાએ છે તા 'તેનું ઝુંપડું ઝળહળા રહ્યું છે. કરાડા ચંદ્ર જેવું દેવીનું વદનમંડલ 'નિહાળા કાલકેતુ તા વિસ્મિત થઈ ગયા. તેણે કહ્યું, કે 'આ શ્મશાન જેવી

ઝુંપડીમાં તમે કાેેેે છા છા ? આવા સ્થળ તમારાથી તે રહેવાય ? લોકો વાતા કરે. ચાલા, હું તમને તમારે ઘેર મૂંકા જ . પણ એકલા જવાથી લાેકા વાતા કરે માંટે તેે છાં પાતાની સાથે કુલ્લરાને પણ આવવાની આત્રા કરી. દેવી તાે ગુપચુપ ઉભાં છે. જવાબ આપતાં જ નથી. કાલકેતુના કાેધ વધતા જય છે. છેવટે તે છાં સૂર્યને સાક્ષા રાખી બાળુ ચઢાવ્યું. પણ બાળુ છાેડવા જતાં હાથને ચાંટી ગયું. સ્વામીની વિપત્તિ જાેઈ કુલ્લરા પાતે બાળુ ચઢાવવા લાગી પણ તેનાથી એ કાર્ય થઇ શક્યું નહિ. એ વખતે દેવીએ કૃપા કરી કહ્યું કે 'હું ચંડિકા છું, તમને વરદાન આપવા આવી છું.' કાલકેતુ હવે વિનયા થઈ બાલ્યા, 'અમે તા પારધી કહેવાઇએ, અમારે ઘેર પાવેતી શા માટે આવે!' દેવીએ પાતાનું રૂપ ધારણ કર્યું. કવિએ દશભુજાનું વર્ણન કરવામાં કમાલ કરી છે.

કાલકેતુ અને પુલ્લરા ચંડિકાના પગમાં પડ્યાં. દેવીએ કાલકેતુને એક વોંડી આપી. પણ એક વોંડીથી તે શું વળ કહી કુલ્લરાએ અસંતાષ પ્રગટ કર્યા. આથી ચંડિકાએ તેમને સાત ઘડા ભરીને ધન આપ્યું. એ ધન બંને જણાં ઉપાડી શકતાં ન હોવાથી તેમણે દેવીની મદદ માગી. ક્ષીણાંગી દેવી એક ઘડા ઉપાડી તેમની સાથે ચાલે છે, પણ એ ધન લઈ દેવી કદાચ નાસી જય એવી આશાંકાથી કાલકેતું વારંવાર પાછું વાળી જાએ છે. કાલકેતુને કવિએ ખરેખર પારધી જ બનાવ્યો છે અને એ ખાતર જ કવિકંકણ મહાન કવિ ગણાય છે.

ત્યાર ખાદ કાલકેતુ ચંડિકાની આગાથી ગુજરાતનું વન કાપી ત્યાં રાજધાની કરે છે. આ ગુજરાત તે કાઈ કલિંગ પાસેના કાલ્પનિક પ્રદેશ જણાય છે. રાજા કાલકેતુ પારધી કાલકેતુ કરતાં ઉતરતા છે. કવિ કાલકેતુને રાજા તરીકે સવાગ સુંદર ખનાવી શક્યા નથી. કાલકેતુ કલિંગના રાજા સાથે લડાઈ કરતાં હારે છે, અને સ્ત્રીના કહેવાથી સ્થયનગૃહમાં છુપાઈ જાય છે. આ દશ્ય જોઈ કાને દુઃખ ન થાય? એ જમાનાના ભંગાળી વીરા એવા જ હશે અને તેથી જ કવિને વીરતાનું આવું સ્વરૂપ બતાવવાનું સૂઝ્યું હશે. માધવાચાર્યના કાલકેતુ તા કલિંગરાજ સામે લડે છે, કેદ પકડાય છે અને છેવટે ચંડીના આદેશથી મુક્ત થાય છે.

સાર બાદ એકાએક એક દિવસે કાલકેતુ અને પુલ્લરા, નીલાંબર અને છાયાને વેશે સ્વર્ગે સંચરે છે.

આ કાવ્યમાં ભાંડુદત્ત નામના એક શઠનું પાત્ર પણ સુંદર છે. ભાંડુદત્તના ઘરમાં હાલ્લાં કુસ્તી કરે છે. પણ એ શઠ બજારમાંના વેપારીઓતે કંઈ કંઈ ધમકી આપી, રાજા સાથેની પોતાની ઓળ-ખાણની વાત કહી ધનધાન્યાદિ લઈ આવે છે. એટલું જ નહિ પણ કાલકેતુએ દિવાન ન બનાવ્યા માટે કલિંગરાજ પાસે જઈ કાલકેતુની નિંદા કરી તેને તેના પર હુમલા કરવાનું સમજાવી શક્યા છે. છેવટે ખંતે રાજાઓ વચ્ચે સંધિ થઈ ત્યારે આ ચાડીઆતે ઉધે ગધેડે બેસાડી દેશનિકાલ કરવામાં આવ્યા.

શ્રીમંતની વાર્તા: રત્નમાલા નામની અપ્સરા તાલભંગના દેષથી લક્ષપતિને ત્યાં ખુલ્લના રૂપે અવતરી. એક દિવસ ઉજ્જયિની નગરીના યુવક ધનપતિ સાદાગર મેદાનમાં પારેવું ઉડાડતા હતા. પારેવું ત્યાંથી ચાલી જતા ખુલ્લનાના છેડામાં આવી ભરાયું. ધનપતિએ પારેવું માંગ્યું. ખુલ્લના જાણતા હતા કે ધનપતિ મારા બનેવી થાય છે. માટે તે આ મશ્કરીના પ્રસંગ ચૂડી નહિ. તે મુખડું મરકાવતા મરકાવતા ચાલી ગઈ. ધનપતિનું માથું કરી ગયું. તે ઉભા ઉભા વિચાર કરવા લાગ્યા કે 'આ રૂપગવિંતા નારી સાથે લગ્ન કર્યા હાય તો કેવું સારૂં.?'

ધનપતિ, ધન અને કુળમાં શ્રેષ્ઠ હોવાથી આ વિચાર અમલમાં મૂકતાં તેને વિલંખ થયા નહિ. પરંતુ તેની પ્હેલી બેરી લહનાને સમજાવવી જોઈએ. તે તા આ વાત સાંભળા વંકાઈ બેઠી. છેવેટ 'નવી તા તારી રસાઇયણ દાસી અનશે અને તેને એકાદ શ્રણનું ઓહણું તથા ચુડી માટે પાંચેક તાલા સાના સિવાય બીજાં કંઈ મળશે નહિ' એવું વચન આપવાથી લહનાએ ખુલ્લનાની સાથે વિવાહ કરવામાં પતિને સંમતિ આપી.

લહના સ્થૂળ ખુદ્ધિની ખાર્ક છે. તેના સ્વભાવમાં સરળતા અને સુંદરતાનું અજબ મિશ્રણ થયું છે. પરંતુ કાઇનું રમકહું બનતાં તેને વાર લાગતી નથી. ઉશ્કેરણીથી તે ગમે તેવું નીચ કૃત્ય કરતાં પણ અચકાતી નથી.

વિવાહ થયા પછી ધનપતિને રાજ્યી આત્રાથી ગૌડ જવું પડ્યું. ખાર વર્ષની ખુલ્લનાને તે લહનાના હાથમાં સાંપી ગયા. લહના પતિના ઉપદેશ મુજબ ખુલ્લનાને ચાહવા લાગી. બે દિવસમાં જ ખુલ્લના આ પ્રેમની અધિકતા જોઈ અકળાવા લાગી. પણ એક દાસીએ લહનાની સરળતામાં ઝેર બેળવ્યું. 'તમે તા ધરડાં ને ખુલ્લના યુવતી. તમને હવે કાે ખુ પૂછવાનું હતું. ' આવા ઉપદેશ મળતાં જ લહના ગાંડી ખની ગઈ. ખુલ્લનાને સ્વામીની આંખનું ઝેર બનાવવા તે નાના પ્રકારના ધ તરમંતરના આશ્રય લેવા લાગી. છેવટે એક બનાવટી પત્ર લખાવી તે ખુલ્લના પાસે આવી. પત્રમાં લખ્યું હતું કે 'તું આજ્યી બકરી રાખજે. દળવાની એારડીમાં સ્ત્જે. એક વેળા અરધું જમજે અને જાડી સાડી પહેરજે. '

અહીંથી હવે ખુલ્લનાનું પાત્ર વિકસતું જાય છે. તે જેવી પતિભક્ત છે તેવી જ ખુલ્લિશાળી છે. તેનામાં ક્રોધ છે ખરા પણ તે લહનાની માધક વિવેકખુલ્લિને હણી નાખે તેવા નથી. ખનાવડી પત્ર જોતાં જ તેણે તે પતિના નથી અને આવી સખત આત્રા મારા જેવી નિરપરાધી અખળા પ્રત્યે તે ધરમાવે જ નહિ એમ કહ્યું. લહનાએ કહ્યું કે 'તું આવી કે તરત જ તેમને દેશ તજી ગૌડ જતું પડયું. તે માટે તેઓ મુસ્સે થયા લાગે છે. વળા તેઓએ કદાપિ આ કાગળ

પોતાને હાથે નહિ લખ્યા હાય તા કાઈ મુનીમ પાસે લખાવ્યા હશે. પરંતુ ખુલ્લનાએ તાે ચાકખું જણાવી દીધું કે આ કાગળ તરકડી છે. એટલે લહના ગુસ્સાથી લાલચાળ થઈ તેને મારવા દાડી. ખુલ્લના નાની હતી. કેવળ શારીરિક જોરના પ્રભાવે લહનાએ તેને જમીન પર પટકી.

આવી સ્થિતિમાં ખુલ્લનાને ઘેટાં ચરાવવા વનેવન ભટકનું પડ્યું, દળવાની ઓરડીમાં સનું પડ્યું અને જડાં વસ્ત્રા પહેરવાં પડ્યાં. ઘેટાં ચરાવવા માટે તેને ઘર છોડી કુદરતના રાજ્યમાં આવનું પડ્યું. ઘેટાંને સાચવતાં તેના દમ અટકી જવા લાગ્યા. તેના ' ખાર મહીના' વાંચી વાચકની આંખમાંથી ખરેખર અશ્રુભિંદુ ટપક્યા સિવાય રહેશે નહિ. આવા દુ:ખના સમયમાં પણ ખુલ્લનાના માળાપે તેની ભાળ લીધી નહિ.

પરંતુ ખુલ્લના અત્યારે વિદાપતિએ વર્જુ વેલી વય:સંધિની મનોહર અવસ્થા પસાર કરતી હતી. નવજીવાની આવી એટલે તે બધું દુ:ખ બૂલી વિરહાવસ્થાથી પીડાવા લાગી. આસપાસની કુદરતના ઉન્માદકર સૌંદર્ય સાથે તેના હૃદયના આવેગ બેળાવા લાગ્યો. ખુલ્લના બ્રમરના સતત મુંજારવ સાંભળી તેને ગાળા દેવા લાગી. કાયલના પહુકાર સાંભળી રાઈ પડવા લાગી. નિરાશ્રિત ખુલ્લના કુદરતના આ બધા પદાર્થોના તાબામાં રીબાવા લાગી. તે કાયલને કહેવા લાગી કે 'તું આ વનમાં શા માટે ટહુકી રહી છે? જાને જ્યાં સાદાગર છે ત્યાં!'

લાંખી વાટથી થાકી ગએલી ખુલ્લના આ ખધી શાબા નિહાળી નિહાળી ભર ઉંધમાં પડી. સ્વપ્નમાં ચંડિકાએ તેને માતાના રૂપમાં દેખા દીધી અને કહ્યું કે 'તારા સર્વ'શી ઘેટાને શિઆળ ખાઈ ગયાં' ખુલ્લનાએ જગી જોયું તો 'સર્વ'શી' કયાંય ન મળે લહનાની શિક્ષાના બયથી એ ખિચારી ચોમેર ઘૃમવા લાગી. પણ ઘેટાના પત્તો ન મળ્યા. એ દરમિયાન પાંચ કન્યાઓએ આવી તેને ચંડીપૂજા શીખવી

ચંડીએ ખુલ્લનાને દર્શન દીધું. ખુલ્લનાએ આંસુ વડે દેવીના પગ પલા-ત્યા. ચંડીએ આશીર્વાદ આપ્યા કે પત્તિપુત્રવતી મથા

હવે ખુલ્લનાનું દુ:ખ ગયું. તે રાત્રે ખુલ્લના ઘેર ન ગઇ. લહ-નાને ચિંતા થવા લાગી. 'પતિ મને સાંપી ગયા હતા. જંગલમાં એને વાઘે કાડી ખાધી હશે તો ?' છેવટે સવારે ખુલ્લના ઘેર આવી એટલે લહના અગાઉની પેઠે તેની સુશ્રુષા કરવા લાગી. આ તરફ ધનપતિમાં ચારિત્રબળના છાંટાય નથી. તે ગૌડમાં નાના પ્રકારના સુખામાં હુખી ગયા છે. એક રાત્રે તેને ખુલ્લનાનું સ્વપ્ન આવ્યું. ખીજે જ દિવસે તેણે પોતાના મુકામ ઉઠાવ્યા. ધનપતિ દેશમાં આવ્યા. લહના પોતાના શિથલ સૌ દર્યને નતન વસ્ત્રાભૃષ્ણથી મજાવવા લાગી. ઘેર અનેક માણ્યુસાને જમવા બાલાવ્યાં. દાસીએ!ને બજારમાંથી સામગ્રી લાવતાં સારા તડાકા પડ્યો. ધનપતિએ આત્રા આપી કે 'રસાઈ ખુલ્લનાએ કરવી.' લહનાએ વાંધા લીધા કે 'એને તે શું આવડે છે ? ખેડાં બેઠાં પાસા ખેલતાં આવડે છે એટલું જ!' પરંતુ ધનપતિએ હઠ પકડી. ખુલ્લના રાંધવા પેઠી. દેવીની કૃપાથી રસાઈ ઉત્તમ બની. નાતરેલા માણુસા રસાઈનાં વખાણ કરવા લાગ્યા પરંતુ લહના રસાઈ. છેવટે ખુલ્લનાએ તેને પગમાં પડી મનાવી.

ત્યાર પછી ખુલ્લનાતે ધનપતિના શય્યાગૃહમાં જવાતું દર્યું. લહનાએ તેને ત્યાં ન જવાતું સમજાવ્યું પણ ખુલ્લનાએ તેને ખાેટું ન લાગે તેમ હસતાં હસતાં શયનગૃહમાં પ્રયાણ કર્યું.

ખુલ્લનાએ પતિની છાતી સાથે માથું દબાવી પોતાના વિતકની ખધી વાત કરી. ધનપતિ બધું સાંભળી ગુસ્સાથી લાલચાળ થઈ ગયા. પરંતુ તે લહનાના અપરાધી હતા. ખુલ્લના આવ્યા પછી તે લહનાને ચાહતા ન હતા. અને જ્યારે સવાર પડતાં શયનગૃહ તજી તે બહાર નીકળ્યા ત્યારે કર્ષ્યા અને ક્રોધની મૂર્તિ જેવી લહનાને બારણા આગળ હમેલી જોઈ તેના ગુસ્સા ઉલટા શરમના રૂપમાં ફેરવાઈ ગયા.

પિતાના શ્રાહ્ય પર ધનષતિએ અસંખ્ય સ્વજ્ઞાતિ જનાને નિમંત્રણ કર્યું. માલાચંદન આપતી વેળા ઝઘડાં ઉઠયાં. એ ઝઘડાને પરિણામે પ્રશ્ન ઉઠયા કે 'ધનપતિએ ખુલ્લનાને જંગલમાં ભટકાવી છે, અને જંગલમાં એવી રૂપવતી આ જોઈ કાનું મન ન ચળે? ખુલ્લના જો સતી હાય તા તેણે પાતાનું સતીત્વ સાખીત કરી આપવું જોઇએ. જો તેમ નહિ થાય તા અમે તેને ઘેર ખાઇશું નહિ.' આ સાંભળી ખુલ્લનાના બાપ લક્ષપતિ બધાને સમજાવવા લાગ્યા. નાતે કહ્યું કે 'ખુલ્લના જો સામીતા ન આપે તા ધનપતિએ એક લાખ રૂપીઆના દંડ આપવા.'

ધનપતિ ધરમાં જઈ લહનાને ખૂબ ભાંડવા લાગ્યા, અને ખુલ્લનાને કહેવા લાગ્યા કે 'હું હમણાં જ લાખ રપીઆ આપી દઉ છું, તારે સાખીતી આપવાની કંઈ જરૂર નથી.' પરંતુ ખુલ્લનાએ કહ્યું 'કે 'આપ આ વખતે લાખ રૂપીઆ આપશા તા તેઓ આવતી સાલ એ લાખ માગશે. હું વખતાવખત એવાં કર્લાકા સહન કરવા તૈયાર નથી. મને પરીક્ષા આપવા દા, નહિ તા હું ઝેર ખાઈ મરીશ.'

આ પ્રમાણે ખુલ્લનાની દહતાથી ધનપતિ દંડ આપતા અટક્યા. જળ, સાપ, તપી લાલચાળ ખનેલા સળીઆ, લાક્ષાગૃહ બધી પરીક્ષામાં ખુલ્લના પસાર થઈ. લાક્ષાગૃહને બળવું જોઈ ધનપતિ તેમાં કૃદી પહેવા તૈયાર થયા. પરંતુ શુદ્ધ સુવર્ષ્યુંની પેઠે ખુલ્લના આ કસાેટીમાંથી વધારે સુંદર બની બહાર પડી. શત્રુઓ તેને નમસ્કાર કરવા લાગ્યા.

આ બનાવ બન્યા પછી રાજા માટે ચંદનાદિ પદાર્થો લેવા માટે ધનપતિને સિંહલ જવું પડ્યું. સાત વહાણો તૈયાર કરી ધનપતિ સિંહલ તરફ રવાના થયા. જતી વખતે ખુલ્લનાની ચંડીપૂજાને એક પ્રકારનું ધતિંગ કહી તિરસ્કારી ગયા હતા.

સપ્તશામ અંદરેથી વહાણા ઉપડ્યાં. ભરસમુદ્રમાં ચંડીએ પોતાના-અપમાનનું વેર વાળવા તેમાંનાં છ વહાણા હુળાડી દીધાં. ક્રેવળ

'મધુકર' નામનું એક વહાણ લઈ સાદાગર સિંહલદીય પહોંચ્યા. પરંતુ રસ્તામાં ચંડીએ કાલીદહતે વિષે એક અપૂર્વ દશ્ય બનાવી સાધુની આંખાને છેતરી. સમુદ્રમાં માટાં માટાં માર્જા ઉછળે છે. અનંત જળરાશિમાં પદ્મવનમાંના એક પ્રપુલ્લ પદ્મ પર એક અપાર સાદર્યવતી નારા એડા છે. તે એક હાથમાં હાથી પકડી તેના ગ્રાસ કરવા પ્રયત્ન કુરે છે. આ અલૌકિક દશ્ય જોઈ ધનપતિ સ્તબ્ધ થઈ જાય છે. હાથી સાથેના સુંદરીના ભારથી પદ્મ થરથર કંપે છે. સોદાગર નલિનીની આ દશા જોઈ દયાવશ થાય છે. સાદાગર સિવાય ખીજાં કાઈ આ દુખાવ જોતું નથી. ધનપતિ સિંહલ જાય છે. રાજ્ય તેને બહુ આદરમાન આપે છે. પરંતુ સાદાગરને મુખે કમળવનમાં કમલિની હાથીના ગ્રાસ કરે છે એ વાત માનવાની બધા સાક ના પાડે છે. સાદાગર રાજા સાથે હ્યારમાં હતરે છે કે એ દશ્ય હું તમને ખતાવી શકું તા તમારે મને અર્ધ રાજ્ય આપતું અને નહિ તો મારે આખી જિંદગી કેદમાં રહેવું. માદાગર રાજાને કાલીદહ પાસે લઈ ગયો. પણ લાચાર! ત્યાં કમળવન નહાેતું, કમલવન વિહારિણી કામિની પણ નહાેતી. રાજાએ ધનપતિને કુદ કર્યો. કેદખાનામાં ચંડીએ આવી કહ્યું કે 'તું મારી પૂજા કરે તા હમણાં છાડાવું.' પરંતુ ધનપતિના ઇષ્ટદેવ તા ભાળાનાથ શિવ હતા.

આ તરક ઘેર ખુલ્લનાને પુત્ર પ્રસભ્યો. પ્રસન વખતે લહનાએ તેને ખૂબ મદદ કરી. માલાધર ગાંધર્વ, શિવના શાપથી ખુલ્લનાને પેટ પુત્ર રૂપે અવતર્યો હતો. છોકરો હતો રૂપરૂપના અવતાર. પાંચ વર્ષે તા કૃષ્ણલીલા ચાલવા લાગી. બાળકાને મારવા, કાઈને પજવવાં એ તો તેનું નિત્યકર્મ થઈ પડ્યું. એક વખતે તેણે નિશાળમાં ગુરુને પ્રશ્ન પૂછ્યા કે 'પૂતના, અજમિલ વગેરે પાપીઓને મુક્તિ આપી છતાં ખિચારી શર્પાણખાના બાગ્યમાં નાક કપાવવાનું કેમ ?' ગુરુએ કહ્યું કે 'જેવા શ્રીકૃષ્ણની ઇચ્છા!' પરંતુ શ્રીમંતે એ જવાબ માન્ય કર્યો નહિ. તેણે ગુરુની સહેજ મશ્કરી કરી. ગુરુ ગુરસે થયા. તે શ્રીમંતને આ જો દેવા લાગ્યા. શ્રીમંતે પણ સામા તેવા જ જવાબ આપ્યા.

પરંતુ પાતાના માતાના ચારિત્ર પર હુમક્ષા થતાં જ તે વાદવિવાદ છાડી રડતા રડતા ઘેર ગયા. તે જ દિવસ તેણે પિતાની શાધ માટે સિંહલ જવાનું પણ લીધું. રાજાએ તથા માતાએ બહુ સમજાવ્યા પણ તે ન સમજ્યા. કરીથી સાત વહાણા સિંહલ તરક રવાના થયાં.

વળા એની એ ઘટના: કાલીદહમાં આશ્રય જનક કમલવન. સિંહલાધિય સાથે વાદવિવાદ રાજાએ પ્રતિજ્ઞા કરી કે 'જો તું મને એ વન ખતાવી શકે તાે હું તને અધું રાજ્યને મારી પુત્રી આપું અને ન ખતાવી શકે તેા દક્ષિણ દિશામાં આવેલા શ્મશાનમાં તારૂં માર્થ કાપી નાખું! શ્રીમંત રાજાને એ વન ન બતાવી શાક્યો. તે કરાર પ્રમાણે શ્મશાનમાં મસ્તક છેદન કરાવવા તૈયાર થયો. શ્રીમંત સ્નાન કરી રડતાે રડતાે જીવનના છેલ્લી ક્ષણામાં પિતા અને માતાને ઉદ્દેશી તર્પણ કરવા લાગ્યા. આંખનાં પાણી તર્પણનાં પાણી સાથે ભળા જવા લાગ્યાં. તર્પણ કરી ચંડીની સ્તૃતિ કરવા લાગ્યા. ચંડીએ આવી તેને ખાળામાં લીધા. રાજાનાં માણસા મસ્તકછેદન કરવા આવ્યાં. તેને ચંડીએ ભૂતપ્રેતાદિ દ્વારા નસાડી મૂક્યાં. રાજા લશ્કર લઈ આવ્યા પણ હાર્યો. ચંડીની કૃપાથી તેણે કમલવન જોયું. પિતાપુત્ર મળ્યા. શ્રીમંત રાજકન્યા સશીલા સાથે પરણ્યાે. પિતાપત્ર દેશમાં જવા તૈયાર થયા. સશીલાએ પાતાના પતિને એક વર્ષ ત્યાં જ રહેવાની વિનંતિ કરી. રાજકન્યા સિંહલનાં સુખા વર્ણવવા લાગી. પરંતુ શ્રીમંત માતાના દર્શન માટે વ્યાકળ થઈ રહ્યો હતો. પિતાપુત્ર ઘેર ગયા. રસ્તામાં ધનપતિનાં ડુખી ગએલાં વહાણા ચંડીદેવીની કૃપાથી પાછાં મળ્યાં. તે ચંડીની પૂજા કરવા લાગ્યા.

ઘેર આવી શ્રીમંતે કમલવનવિહારિણી દેવીનું દશ્ય ખતાવી સ્વદેશના રાજાને પણ સુગ્ધ કર્યો. તે રાજાએ પણ પાતાની પુત્રી શ્રીમંત સાથે વરાવી. યાગ્ય વખતે શાપભ્રષ્ટ માણસા સ્વર્ગે સંચર્યો. પૃથ્વી પર ચંઠીપૂજા પ્રચલિત કરી તેઓ પાતાનું સાથે કરી ગયાં.

ચંડીકાવ્યમાં 'શિવવિવાહ' નામના પ્રસંગ મુકુંદરામની કલમને શાભાવે તેવા છે. શબ્દના માધુર્ય કરતાં લાગણીના એાલ વહેવરાવવામાં કવિ ભગસાહિત્યમાં અતુલનીય છે. મુકુંદરામના 'કામભરમ' અને 'શિવવિવાહ'ના પ્રસંગા પણ રસની ખાણ જેવા છે. ભારતચંદ્રના કામકલાપૃર્ણ પદ્દવિન્યાસ કરતાં સુકુંદરામની સરળ ઉક્તિમાં લાગણીની તીવતા વધુ છે.

શિવાયન: શિવનાં ગીતા અંગસાહિત્યમાં ખહુ પ્રાચીન છે. અગીઆરમી સદીમાં રચાએલા શત્ય પુરાષ્ટ્રમાં શિવનાં ગીતા છે. એ ગીતામાં લક્તા પાતાને માટે કંઈ માગતા નથી. પષ્ટુ શિવના દુઃખથી પાતે દુઃખી થાય છે. તેઓ કહે છે કે "ઓ પ્રભુ, તમે સવારમાં ઉઠી ભિક્ષા માગવા જાઓ છો. કાઈ જગાએ કંઈ મળે છે તે કાઈ જગાએ કંઈ મળતું નથી. હરડે કે એડાના ફળ ખાઈ આખી દિવસ ગુજરા છો. પ્રભુ! તમારે તે કેટલું દુઃખ! જે દિવસે સુઠી ચોખા મળે છે ત્યારે તમને કેટલા આનંદ થાય છે? તમારૂં આટલું ખધું દુઃખ હવે જોઈ શકાતું નથી. તમે ખેતી કરા. તળાવને કિનારે જમાન લેજો એટલે પાષ્ટ્રીનું સુખ થાય. દેવ, જ્યારે ખેતીનું ફળ પાક તમારા ઘરમાં આવશે ત્યારે તમને કેટલું સુખ થશે? એક બીજી વાત કહું છું. વ્યાક્રચર્મ તે ક્યાંસુધી પહેરશા? કપાસ વાવી તેમાંથી રૂ કાઢશે: એટલે તેનાં કપડાં થશે!"

દિગંભર ભિખારી દેવના દુ:ખંધી ભકેતાનું મન ગળી ગયું છે. પાતાના સુખદુ:ખ તરફ નજર ન કરતાં તે પાતાના દેવનું દુ:ખ જોઈ રહે છે. આ રીતે આ ગ્રામ્ય ગાયામાં ઉડી ભક્તિનું વહેણુ વહું જ્યા છે.

ર'તિદેવ અને રઘુરામ રાયકૃત 'મૃગલુખ્ધ' પણ શિવના માહા-ત્મ્મથી ભરપૂર છે. તે પુસ્તક ઇ. સ. ૧૬૭૮ માં લખાયું છે. પછીથી શિવવિજ્ઞાહાદિ વિષયા સ્વતંત્ર કાવ્યમાં ન વર્ષ્યુવતાં અમુક્ર માટા કાવ્યના અંશ રૂપ ખની ગયા. પદ્માપુરાષ્ટ્ર, અંડીકાવ્ય વ**ગેરેમાં 'શિવવિવાહ'** 'હરગૌરીના કજીઓ' વગેરે વિષયા અંચની શરુઆતમાં જ વર્ષ્યું વેશા છે. એટલું જ નહિ પણ કૃત્તિવાસી રામાયણના ઉત્તરકાંડમાં શિવ**લીસા** તથ્યુ વેલી છે.

લગભગ ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં રામકૃષ્ણ કવિચંદ્રે એક શિવાયન લખ્યું છે. ત્યાર પછી દિજ હરિહરના પુત્ર શંકરે 'વૈદ્યનાથ મંગલ ' નામનું કાવ્ય લખ્યું છે. આ પુસ્તકના આકાર માટા છે. શિવપાર્વતીના ઝઘડા, શિવની ખેતી, ભગવતીના વિરહ અને મચ્છર વગેરે જંતુના ઉત્પાત પેદા કરી ભગવતીની શિવઠાકુરને ધાન્યક્ષેત્રમાંથી કૈલાસની કંજ-વનમાં આણવાની ચેષ્ટા વગેરે અનેક વિષયા આ પુસ્તકમાં વર્ષું વ્યા છે. આધુનિક કાળમાં રામેશ્વર ભદાચાર્યનું 'શિવાયન' અંગાળામાં ખહુ પ્રચલિત છે.

રામેશ્વર બદાચાર્યના પુસ્તકની ઇ. સ. ૧૭૬૩ માં લખાએલી એક પ્રત મળી છે. માટે એ પુસ્તક એ સાલ પહેલાં લખાએલું હોવું જોઈએ.

ખીજાં પારાિષા કાવ્યાની પેઠે શિવનાં ગીતામાં પણ દેવદેવીની વંદના, સૃષ્ટિપ્રકરણ, દક્ષ્મતાવગેરે વર્ષુ વેલાં છે. તે સિવાય તેમાં 'રૃકિમણી- વ્રત' 'બાલરાજાનું ઉપાપ્યાન' વગેરે વિષયાનું પ્રાપ્ત ગિક વર્ષુ ન આવે છે. વાદલના રૂપમાં ગૌરી શિવને છેતરવા આવે છે એ વાતને રામ- અતિ ત્યાયરતન કપાલક લિપત માને છે; પરંતુ વિજયગુપ્તના પદ્માપુરાસમાં ભગવતી હોમ જેવી હલકી આનું રૂપ ધારસ કરી શિવને છેતરવા આવે છે. માટે એ જ કલ્પનાને જીનાં પુસ્તકાના આધાર છે. પૂર્વકાન્સમાં પૌરાસિક વિષયા પર અનેક અક્ષરતા માસ્સો કરિયા કરતાં હતા. એટલે કાવ્યના કયા બાલ કયા માસ્સો કલ્પમાં એ નહીં કર્યા હતા. એટલે કાવ્યના કરેતાં હતા. એટલે કાવ્યના હતા.

રામેશ્વરના કવિતા અતિ અનુપ્રાસને લીધે ક્લિષ્ટ થઇ ગઈ છે. પરંતુ ધણે સ્થળે ગીચાગીચ અનુપ્રાસ લેદી હાસ્પરસ પુંટી નીકળતા જણાય છે. રામેશ્વરે કાઈ ઉચ્ચ વિચાર દર્શાવવાના પ્રયત્ન કર્યો જનથી. પરંતુ કાર્તિક અને ગણેશ સાથે શિવ જમવા બેઠા છે, એ વખતનું વર્ણન કરતાં કવિએ જે અન્નપૂર્ણ ગૃહિણીના સુંદર મૂર્તિ ચીતરી ખતાવી છે તે અત્યારની શિલ્પવિદ્યા અને ઉન્નત સાહિત્યરસ-પિપાસ રમણીઓને કદાચ ન ગમે છતાં અપૂર્વ છે. દેવી બે જોડ સુડીઓ માગે છે; શિવ એ આપવાને અસમર્થ છે. પાતાના ઘરની હાલત વિષે અનેક વાતા જણાવી છેવટે તે કટાક્ષમાં દેવીને તેમના ધનવાન પિતા પાસે જવાનું સૂચવે છે. પણ દેવી તા આ મહેહું સાંભળતાં જ કાર્તિક અને ગણેશને લઈ પિતાને ઘેર જવાની તૈયારી કરે છે. શિવ ખિચારા કેટલું સમજ્યવે છે, પણ દેવી માનતાં નથી. તે તો શિવને રઝળતા મૂરી ચાલ્યાં જય છે. આ વર્ણુ નમાં જીવાન સ્ત્રીના પાદપદ્મમાં વેચાએલા વૃદ્ધ ગૃહસ્થની મહાવિપદનું ચિત્ર આંકતાં રામેશ્વરે કમાલ કરી છે.

ઘણાં વર્ષો સાથે રહેવાથી હિંદુમુસલમાનાએ એક બીજાના ધર્મ પ્રત્યે ઉદારતા ધારણ કરી હતી. સત્યપીર નામના મિશ્ર દેવતાની પૂજા આ ઉદારતાનું ફળ છે. સત્યનારાયણુ આ પ્રસંગે ફકીરી જામો પંહેરી ઉદુઈ જખાનમાં ભાષણુ કરે છે. રામેશ્વરકૃત 'સત્યપીરનું' કાવ્ય આ બાબતમાં વાંચવા જેવું છે.

મનસા દેવીનાં આખ્યાના: આ આખ્યાનામાં ઉત્તરાત્તર વિકાસ થતા ગયા છે. કાણા હરિદત્ત અને વિજયગુપ્તના ટાળામાં અનેક નવા કવિએ આવી બલ્યા છે. અત્યાર સુધીમાં મનસા દેવીનાં આખ્યાના રચનારાઓમાં ૬૨ નામા મળી આવ્યાં છે. એમાંથી કેતકાદાસ અને ક્ષેમાનંદે લખેલું કાવ્ય ઉત્તમ છે. એ કાવ્યમાં ૨૬૦૦ શ્લોક છે અને ૬૬ પદામાંનાં ૨૬ કેતકાદાસનાં છે. એકંદર રીતે જોતાં પુસ્તકના પૂર્વાર્લ કેતકાદાસે અને ઉત્તરાર્લ ક્ષેમાન દ લખેલા જણાય છે. ક્ષેમાન દ કરુણરસમાં અને કેતકાદાસ હાસ્યરસમાં પ્રવીશ છે. કવિત્વ બતાવવા જેવા પ્રસંગા મનસાના કાવ્યમાં બહુ થાહા છે; પરંતુ વાર્તાના વિષય એવા છે કે પ્રસંગે પ્રસંગે વાંચનારની આંખામાંથી આંસુ ઉભરાય છે. બેહુલાતું સુંદર રૂપ વાચકાને સુગ્ધ કરી દેનારૂં છે. શ્રાવણ માસમાં બંગાળાના ગામડે ગામડે સર્વત્ર આ મનસાનાં ગીતા ગાતા ગાતા લોકો હાડી તરાવે છે. એ બધાં ગીતાની મુખ્ય નાયિકા બેહુલા હાય છે; બેહુલા આવાં અનેક ગીતદારા બંગાળાની શ્રામ્ય વધ્ઓના હૃદયમાં પાતાના આદર્શ સ્થાપી રહી છે. કેવળ બંગાળાના શિક્ષિત વર્ગ જ રેબેકાના (આઇવેન્હા નામની સ્કાટની પ્રસિદ્ધ નવલકથાની ઉપનાયિકા) રૂપમાં મુગ્ધ બની ધરનું શુદ્ધ સુવર્ણ વિસરી ગયા છે.

અગાઉ રચાએલાં મનસાનાં ઉપાખ્યાના સાથે તુલના કરતાં જણાય છે કે કેતકાદાસ અને ક્ષેમાનંદના ઉપાખ્યાનામાં ચાંદ સાદાગરનું ચરિત્ર સહેજ હલકું પડ્યું છે. પણ બેહુલાનું ચરિત્ર બહુ ઉત્તત ખન્યું છે.

કેતકાદાસ અને ક્ષેમાનંદ ઘણું કરીને કાયસ્થ હતા. બેહુલાએ જળમાર્ગે કરેલી મુસાકરીનું વર્ણન બદેવાનની આજીબાજીના પ્રદેશને મળતું આવતું હોવાથી કવિએ એ પ્રદેશના હશે એમ માનવામાં કંઈ વાંધા નથી. તે કાઈ ધ્યાહ્માજાના શિષ્ય હોય એવું તેમના એક પદ્યા જણાય છે. વળી એ ખંતે જીદાં જીદાં નામ એક જ કવિનાં હાય એ પણ સંભવિત છે. મનસાદેવીનું નામ કેતકા પણ છે. એટલે કવિ પાતાને કેતકાદાસ કહે એમાં અસંભવિત જેવું કંઈ નથી. સત્તરમા સદીના મધ્ય ભાગમાં આ શ્રંથ લખાયા લાગે છે.

 મનસામંગલના બીજા ક્રવિએાની કવિતા પણ સુંદર છે. મનસાદેવી ભરવાડણના વેશમાં ધન્વન્તરીને વિષ ભેળેલું દહીં વેચવા મયાં છે; તેના શિષ્યા દેવીનું રૂપ જોઈ તેની મશ્કરી કરે છે. એ વર્ષ્યુન વર્ધમાનદાસ નામના કવિની કલમથી બહુ સરસ થયું છે.

આ ભરવાડણના પ્રસંગ વૈષ્ણુવ કવિએાની દાણલીલા પર**યા** લેવાયા જણાય છે. પ્રાચીન વૈષ્ણુવ સાહિત્યની માદકતા સર્વત્ર પ્રસરી હાવાના આ એક ઉત્તમ દાખલા છે.

ધર્મમંગલ: ખૌદ્ધમં આ દેશની હલકી જતાના હાથમાં પડી વિકૃત રૂપ ધારણ કરી રહ્યો હતો. ધર્મમંગલ કાવ્ય એ ધર્મની હિંદુ આદૃત્તિ છે. રામાઈ પંડિતની પદ્ધતિમાં ખાદ્ધભાવના આભાસ સ્પષ્ટ છે. તે પછીનાં ધર્મકાવ્યોમાં ધીમે ધીમે તેત્રીશ કરાડ હિંદુ દેવતાના પ્રભાવ નીચે ખૌદ્ધભાવ દળાઈ ગયા છે. છતાં એટહું તા સ્વીકારનું જ જોઈ એ કે ધર્મમંગલ કાવ્યા ખૌદ્ધ રાજા અને બૌદ્ધ સાધુઓના મહીમાનું કીર્તન કરવા માટે જ પ્રથમ રચાયાં હતાં. ધીરે ધીરે બાદ્મણોને હાથે શ્રમણો ખિચારા લુટાયા, હાર્યા. બાદ્મણોએ બિક્ષુઓનાં આસના તાખે કરી જે મહાન પૂજાપદ્ધતિ ચલાવી તેમાં હાડિ જેવી હલકી જાતિઓનું ધર્મયાજકપણું રહ્યું નહિ. ધર્મમંગલ કાવ્ય બાદ્મણોને હાથે ચઢી દેવલીલા ખતાવનું થયું; પરંતુ તેમ છતાં ચતુર વાંચનારને તે તેમાં બૌદ્ધ ધર્મની છાયા જણાયા સિવાય રહેતી નથી.

રામાઈ પંડિત પછી ક્રેટલાય કવિએાએ ધર્મમંગલ લખ્યાં છે. ઇ. સ. ૧૬૦૩માં સીતારામદાસ નામના કવિએ દેવીના આદેશથી ધર્મમંગલ લખ્યું છે. તેના પુસ્તકની ખાંડિત પ્રત મળી આવી છે.

સીતારામ પછી રામદાસ આદક નામના એક કવિએ 'અનાદિ મંગલ ' નામનું એક ધર્મકાવ્ય રચ્યું છે. તેણે એ કાવ્ય રચવાની

જવાયદારી વી રીતે સ્વીકાર એ વૃત્તાંત યહુ કૌતુહલજનક છે: હાયતપુરમાં ચૈતન્યસામ ત નામના એક જીલમા તેહસીલદારના જીલમથી કવિ નાની ઉમરમાં કેદમાં પડયા. કર ન આપી શકાવા**થી તે**ના પિતા દેવું કરવા માટે બહારગામ ગયા હતા. રામદાસને **બીજીં** કાેઈ છાેડાવે તેમ ન હાેવાથા તે પહેરગીરને કાલાવાલા કરવા લાગ્યા**.** પહેરગીર દયાળુ હેાવાથી તેણે કવિને છોડી દીધા. ભૂખ અને તરસથી પિડાતા કવિ મામાને ઘેર જવા નીકત્યા. રસ્તામાં એક હથિઆરભંધ સિપાઈએ તેમને અટકાવ્યા. તે વખતે સશસ્ત્ર સૈનિકા માણસોને વેઠે પક્ઠી જતા હતા. કવિએ લખ્યું છે કે 'ભૂખ અને તરસથી છાતી કાટી જતી હતી, પણ અભાગીઆના નસીયમાં વળી સુખ ક્યાંથી ? સામે કાળ જેવા સિપાઈ આવી ઉભા છે. હાય! આ પરદેશમાં મારા પ્રાપ્યુ જવા બેઠાે છે!' સિપાઈ કવિને ધમકીથી કહેવા લાગ્યા, 'ખેટાજી, નાસી જવાના છેા કે? અત્યાર સુધી રખડ્યા ત્યારે માંડ માંડ તારા જેવા પડ્ડો જવાન મળ્યા છે. ચાલ મારી સાથે.' એમ કહી તેણે ઝારી અને કામળ કવિ માથે મૂક્યાં. તે હતાં તાે **બ**હુ નાનાં પણ વજનમાં બહુ ભારે લાગતાં હતાં. સિપાઈ એ ક**હ્યું કે** 'જો આ ભાર ભાેયભેગા થશે તા તારા કકડા કરી નાંખીશ.' સિપાઇની ધમકી સાંભળી કવિની 'આંખ મિચાઈ ગઈ.ક્રી આંખ ઉધાડતાં ન મળે સિપાઈ કે ન મળે કંઈ!' આ બધું વૃત્તાંત્ત નવાઈ ઉપજાવે તેવું છે. ત્યાર ખાદ કવિને તાવ આવ્યા. તે સામી તળાવડી તરક પાશી પીવા દેાડયા. કવિ તલાવડીમાં ઉતરવા જાય છે ત્યાં તા **બધું પાણી જોતજોતામાં ખલાસ થઈ ગયું. રામદાસ** હગલે હગ**લે આ** વિપત્તિએ જોઈ રહવા લાગ્યાે. ત્યારે એક દિબ્ય પુરુષ સાનાના ઝારીમાં **ગંગાજળ લઈ તેની પાસે આવી ખાલ્યા, "હે રામ, તે**ં **બહુ ભૂ**ખતરસ વેઠયાં છે. હું તા**રે માટે પાણી** લાવ્યાે **છું.'** એમ કહી તેણે તેના મુખમાં પાણી રેડ્યું. પાણી પાયા બાદ પેલા દિન્ય પુરુષે કહ્યું કે 'આજથી તારા જન્મ સફળ થયા છે. તું હવે ધર્મનાં ગીતા

ગા તે હું સાંભળું.' રામદાસે પાતે કે િ લણ્યા નથી એ જણાવ્યું પણ પેલા દિવ્ય પુરુષ તેને છાડે તેમ નહાતા. તેણે તા પાતે ધર્મતા અવતાર હાવાનું જણાવ્યું અને 'આજથી તું મહાન કવિ થઈશ' એવું વચન આપ્યું. હાયતપુરમાં છે. સ. ૧૬૨૬ માં આ પુસ્તક રચાયું. અનાદિમંગલની ભાષા સરળ છે. કવિત્વ પણ સાધારણ રીતે હીક ગણાય.

ઇ. સ. ૧૫૪૭ માં માણિક ગાંગુલીએ એક ધર્મમંગલ રચ્યું છે. માણિકરામ એક સારા કવિ હતા; પરંતુ ધ્રાહ્મણ વંશમાં જન્મેલા છતાં બૌહધર્મના વિકૃત દેવતા ધર્મઠાકુરના કવિતા રચવાથી સમાજમાં તેને હલકું પડવું પડ્યું હતું.

આ બધાં કાવ્યામાંથી સામગ્રી લઈ છે. સે. ૧૭૧૩માં ધનરામ ચક્રવર્તીએ પાતાનું 'શીધર્મ'મંગલકાવ્ય' પુરં કર્યું. ધનરામ બદ્ધાન જિલ્લાના કૈયડ પરગણામાંના કૃષ્ણપુરના વતની હતા. તે છે. સે. ૧૬૬૯માં જન્મ્યા હતા. બાલ્યકાળથી જ તેનામાં શારીરિક બળ બહુ હતું. તેના પુસ્તકમાં મલ્લોની લડાઈ અને અધાદિની દોડાદોડ વિષે જે વર્ણન આપ્યું છે તે એટલું તા સ્વાભાવિક છે કે તે પરથી કવિ જબરા કસરતબાજ હશે એમ માની લેવામાં કંઈ ખાડું નથી. કવિ નાનપણમાં બહુ કજીઆખાર હતા. તેના પિતાએ તેના આવા સવભાવ સુધારવા માટે રામપુરની સંસ્કૃત પાઠશાળામાં ભણવા માકલ્યા. ત્યાં કવિના એ કલહપ્રિય સ્વભાવ બદલાયા અને ભણવા પર પ્રીતિ વધી. બાલ્યાવસ્થામાં જ કવિતા દેવીએ તેના પર કૃષા કરી હતી. અને ગુરુએ પણ યુવાવસ્થામાં જ તેને 'કવિરતન'ના ખિતાબ આપ્યા હતા.

બર્દવાનના રાજા કીર્તિ ચંદ્ર રાયની આગ્રાથી તેણે 'શ્રીધર્મ'મંગલ' રચવું શરૂ કર્યું. આ પુસ્તક સિવાય તેણે 'શ્રી સત્યનારાયણુની પાંચાલી' નામક પુસ્તક લખ્યું છે. તેને ચાર પુત્ર હતા. કવિના વૃદ્ધ પ્રપૌત્રનું મરણુ હમણાં જ થયું છે.

ધનરામનું 'શ્રીધર્મ'મ ગલ' ૨૪ અધ્યાયમાં સમાપ્ત થયું છે. તેમાં બધા મળીને હ૧૪૭ શ્લાેકા છે. લાઉસેનના અપૂર્વ કીર્તિકલાપ એ આ પુસ્તકના મુખ્ય વર્ણનીય વિષય છે. લાઉસેન કુલટાએાના હાથમાં આવી પડયા છતાં ઇંદ્રિયજયી નીવડયા છે. વાધ, હાથી અને ૈક્ષાેડાએ સાથે લડાઈ કરી તેણે પાતાનું બાહુબળ ખતાવી આપ્યું **છે.** પાતાના મામાના ખટપટા નિષ્ફળ ખનાવી તેણે દેવાનુગૃહીત પદ મેળવ્યું ું અને પોતાનાં અંગા એક પછી એક કાપી દેવની આરાધના કરી કઠાર તપસ્વીપર્ણ જાહેર કર્યું છે. એ સિવાય તેણે મરેલાં બાળક પાસે <sup>ુ</sup>વાત કરાવી છે. મરેલા સૈનિકાને જીવનદાન આપ્યું છે અને નાના પ્રકારની અદ્ભુત ૪ીર્તિ ફેલાવી કલિંગા અને કાનડા નામની બે ક્રન્યાએ સાથે વિવાહ કર્યો છે. પરંતુ આ થાકબંધ ઘટનાઓ વડે કવિ પાતાના નાયકને મહાન ખનાવી શકયા નથી. છુટીછવાઈ ઘટ-ંનાએં એકત્ર કરી એક મહાન પાત્ર સરજાવવાની કળા ધનરામમાં ં**નથી.** લાઉસેનને વિપત્તિ વખતે હનુમાન આવી છોડાવી **જાય છે.** ્ચંડી આવી તેના શરીર પરથી માખીએા ઉડાડે છે. આથી તે**નાં** દુઃખેા ંતરફ વાચકવર્ગની સહાનુભૂતિ ખેંચાતી ન<mark>થી. વાચક આ</mark>ખું કાવ્ય વાંચી જાય છતાં તેની આંખમાંથી અશ્રુભિંદુ ટપકવાની આશા વૃથા ં છે. વર્ષાકાળમાં ખારી ઉધાડી અનિમિષ નેત્રે, વરસતાે વરસાદ નિહા-ળવામાં એક પ્રકારનું સુખ છે ખરૂં પણ સતત પડતાં જળબિંદુડાંના ્ટપટપ અવાજ, પાંદડાંનું કરકુવું, વાસુના વેગથી વૃક્ષાનું ડાેલવું વગેરે ં જોઇ આંખા ધેરાવા લાગે અને શન્ય નિષ્ક્રિય મન પુરાતન વાતા અને પુરાતન ખનાવાની સ્મૃતિ ઇચ્છા ન હાેય છતાં જાગૃત કરે તે**મ** ંધનરામનાં વર્ણુંના પણ વૃષ્ટિના શબ્દની માક્ક, તંબુરાના અવાજની માકક કેવળ અવાજ કર્યા કરે છે. તે વાંચતાં એક પ્રકારનું સુખ ્ઉપજે છે ખરૂં, દુરદૂરની કાેં**ઇ સ્મૃતિ વડે મન ઘેરાવા લાગે છે** ખ**રૂં** પરંતુ એ સુખ, એ સ્મૃતિ આંખામાં ઉધ આહ્વાના પ્રયત્ન કરે છે. પરંતુ જ્યારે યુદ્ધનાં નગારાં ઠેાકવા માંડે ત્યારે બગાસું ખાઇ ઉધ ઉડાડી મૂકવાના સહેજ પ્રયત્ન કરવાનું મન થાય છે. ધનરામનાં લડાઈનાં વર્ણુંનામાં નિદ્રાગ્રસ્ત સ્થિતિ પલટાવવા જેટલું જોર છે.

આ પુસ્તકમાં સર્વ શાસ્ત્રોનાં ઉદાહરણા નજરે પડે છે. બૌદ્ધ-ભાવ, શાસ્ત્રાક્ત દેવદેવીનાં માહાત્મ્યવર્ણીનામાં તદ્દન દ્રભાઇ ગયા છે. શાસ્ત્રજ્ઞાનના ધુમાડાએ કવિની પ્રતિભાને એવી તેા ગુંગળાવી નાખી છે કે સ્વાનુભવવાળા એકાદ ગ્રાનકથા કહેવા જેટલાે પણ કવિતે અવ-કાશ નથી. આખા કાવ્યમાં કેવલ કર્પુરનું પાત્ર સ્વભાવિક લાગે . છે. કર્પુર માેટાભાઈ લાઉસેનને ખૂબ ચાહે છે. વાઘ, મગર વગેરેની સાથે કસ્તી કરતાં પહેલાં તે પાતાના ભાઈને તેમ ન કરવા માટે ખૂબ સમજાવે છે. પરંતુ ભાઈ કરતાં પાતાની જાતને તે વધારે ચાહતા હૈાવાથી ખરા પ્રસંગે ભાઇને એકલાે મૂકી નાસી જાય છે. ભાઇ જીતે **છે**ં ત્યારે એ ખિરાદર કેાણુ જાણે ક્યાંથી પાછા આવી હાજર થાય છે અને પાતાના ખડાઈના અનેક ગયગાળા હાંકયે રાખે છે. લાઉસેન જામતી નગરમાં કેદ થયે৷ છે. કર્પૂર નાસી ગયે৷ છે. છેવટે લાઉસેન છૂટે છે એટલે તરત જ તે ભાઈને ગળે વળગી જૂઠી ખડાઇ કરતાં અચકાતા નથી. લાઉસેન તેને પૂછે છે કે 'ભાઈ, કાલે તમે કયાં ગયા . હતા ?' કર્યુર કહે છે કે 'એા ભાઈ, કાલે તેા હું તમને છોડાવવા માટે ગૌડના રાજ્ય પાસે ગયાે હતાે. રાજાને મળી જામતી નગરને ખેદાન-મૈદાન કરવા માટે એક લાખનું લશ્કર લઈ આ તરફ આવતા હતા ત્યાં તમારા છૂટકારાના સમાચાર મહ્યા એટલે લશ્કરને રજા આપી અહીં દાેડી આવ્યાે.' લાઉસેન આ ગપગાેળા ખરા માના પાેેેેેેેેેે માના ભાઇના આભાર માને છે.

ું ધનરામ પછી સહદેવ ચક્રવર્તીએ એક ધર્મ મંગલ રચ્યું છે. તેનું કાવ્ય ધનરામના અનુકરણ રૂપે લખાયું નથી. તેણે નાના પ્રકારના દેવદેવીનાં ઉપાખ્યાના વડે પોતાના કાવ્યને સજાવ્યું છે, છતાં તેમાંનું મૂળ બૌદ્ધ ઉપાખ્યાન તદ્દન છુપું રહી શક્યું નથી. હરપાર્વતીના વિવાહ સાથે જ મીનનાથ, ગારક્ષનાથ વગેરે બૌદ્ધ સાધકાની કથાઓને સ્થાન. મત્યું છે. હરિશ્વંદ્ર, લુઇચંદ્ર, જાજપુરનિવાસી પ્રાક્ષણોના 'ધર્મદ્રેષ' ઇત્યાદિ નાના પ્રકારના પ્રસંગામાં બૌદ્ધધર્મનું રૂપાંતર અને તેના કૃત્રિમ હિંદુવેશ સ્ચિત થાય છે. ધર્મના સેવકા, ડામજાતિના લોકા પર થએલા જીલમને પણ બૌદ્ધ પ્રસંગને અનુસરતા માની લેવામાં કંઈ વાંધા નથી.

આ ધર્મ દેવના પ્રચારદ્વારા હિંદુ દેવદેવીઓના વિવિધ કાર્ય કલાપ વર્ણવવામાં આવ્યા છે. આપણે મંદિરાના પત્થર વહે મસ્જિદ બંધાએલી જોઈ છે, તા પછી મંદિરની સામગ્રીની તપાસમાં બૌદ્ધ મહેની ખાળ થાય તા તેમાં નવાઈ પામવાની જરૂર નથી. જગનાથની મૂર્તિનાં બૌદ્ધ ઉપાદાના તા અત્યારે સર્વાશે સિદ્ધ થયાં છે, છતાં તે અસારે હિંદુના દેવ ગણાય છે. ધર્મ મંગલનું મૂળ ગમે તે હાય છતાં તે અત્યારે તો હિંદુધર્મના શ્રંથા ગણાય છે.

સહદેવ ચક્રવર્તીનું ધર્મમંગલ કાઈ કાઈ સ્થળ કવિત્વમય છે. કદલીપટ્રણની સુંદરીઓ વિલાલ કટાક્ષદ્વારા મીનનાથનું સંન્યસ્તવત તાહવાના પ્રયત્ન કરે છે. તે વખતનાં મીનનાથનાં વચના ખરા યાગીને છાજે તેવાં છે. પણ છેવટે તે બિચારા એ વિલાલ કટાક્ષીના ચરણમાં વેચાય છે. આવી સ્થિતિમાં તેના શિષ્ય ગારફ્ષનાથ કેટલીક રહસ્યમય કવિતા દ્વારા તેને ભાનમાં આણે છે. આ રહસ્યમય કવિતાની ભાષા પ્રાપ્ય છે, ભાવ અસંબહ છે છતાં મધુરતામાં એ ઉત્કૃષ્ટ જણાય છે.

ગારક્ષનાથની એ રહસ્યમય કવિતામાં સ્ત્રી જતિ પ્રત્યે જસ દ્રેષ છે ખરા, પણ એ બાબતમાં તા બંગાળી કવિએા કરતાં પ્રસિદ્ધ ભક્ત કબીર વધારે જવાબદાર છે. એ કવિતામાં અસંબવિતને સંભવિત થતું જોઈ ક્રેટલાક વિસ્મયના ઉદ્દગાર પ્રાદેશિક શ્રુષ્ટલાહ્રલ્યને લીધે કિલષ્ટ થઈ ગયા છે. છતાં તે નૈતિક એાજસ્વિતાયી ભરપૂર છે. 'સરસવના દાણા ભીંજાય એટલું પાણી નથી છતાં મંદિરનું શિખર પાણીમાં હુખી ગયું. વાઘ ને ખળદને હળે જોડી વાંદરા હળ ચલાવવા લાગ્યા ' ઇત્યાદિ રહસ્યપૃર્ણુ કવિતા પ્રાચીન ગારક્ષવિજયની એક કવિતાની નવી આવૃત્તિ માત્ર છે.

અનુવાદ શાખા: સાળમી સદીને 'અનુવાદ યુગ' કહી શકાય. કવિકંકણ પછી બંગાળાના કવિઓની પ્રતિભા ભર ઉંઘમાં પડી હતી. એ વખતે સંસ્કૃતનું અપાર સૌંદર્ય બંગાળી લેખકા સમક્ષ ઉઘારું પડ્યું હતું. વૈષ્ણુવ કવિએા જે સુધામય સ્વાભાવિક કંડસ્વરે સાહિત્યાકાશ ગજવી ગયા હતા, તે અત્યારે શાંત પડી ગયા હતા. ગીત-કવિતા પર લગભગ સા વર્ષના પડદા પડયા હતા. અત્યારે તો સંસ્કૃત શાસ્ત્રોના અનુવાદ કરી ભાષાને સંસ્કૃત કરવા તરફ જ લેખક વર્ગનું ધ્યાન ખેંચાયું હતું. ખનાના વચનામાં સંસ્કૃતનું ચિદ્ધ નથી. વૈષ્ણુવ કવિઓમાં જે સૌથી મહાન છે તેણું પાતાનાં ગીતા પાતાની બાષામાં જ ગાયાં છે. બીજા વૈષ્ણુવ કવિએા ઉપર સંસ્કૃતના પ્રભાવ પડયા છે ખરા પરંતુ ઘણું ભાગે એ સંસ્કૃતનું દાન બંગાળી કવિતાના પગમાં બેડીરૂપ બન્યું છે. કવિકંકણે સ્વભાવિક્તા તરફ નજર રાખી એકાદ બે સ્થળે સંસ્કૃત સાહિત્યનાં કંઇક રત્ના આણી પાતાની કવિતાને સજવી છે ખરી; પરંતુ તે સ્વભાવને જ અનુસર્યો છે.

કવિક'કણ પછી કુદરત ખંગાળાઓની અણુમાનીતી થઇ પડી. તેની જગ્યા શાસ્ત્રે લીવી. ભાષા વિચારના અધિકાર તજી પાતાની સ્વતંત્રતા જળવી બેઠી અને કવિઓ ખરા મનુષ્યને ન જોતાં સંસ્કૃત સાહિત્યની છબીઓ જોઈ ગાંડા ખની ગયા. સંસ્કૃતની નાના પ્રક્રારની અદ્ભુત ઉપમા અને અદ્દભુત વિચારા વડે લેખિની ભૂતકાળને ભજવા લાગી. સત્યયુગના માનવીઓ આવી કળિયુગના માનવીએા પર અત્યાચાર મુજારવા લાગ્યા. આ યુગમાં 'આજાનુલંખિત' હસ્ત અદસ્ય થઇ ગયા હતા. ઉધાડા રહેવાને બદલે વસ્ત્રો પહેરવાના રિવાજ વધા ગયા હાવાથા ' લંબાદર ' અને ' નાભિસુગભાર ' ક્ષેકા હવે આનંદ આપતા નહોતા. આવા માણસોથી છવાએલા પ્રદેશ એક વખતે અર-હ્યમય હતા. તેથી કરંગ અને માતંગની નૈસર્ગિક ક્રીડા માનવચક્ષુઓને દરરાજ પ્રત્યક્ષ થતી, અને તેમને એ ક્રીડા સુંદર પણ લાગતી. તેથી મનુષ્ય પાતાના ગતિ અને કટાક્ષ સાથે તેઓના હાવભાવના મુકાખલા કરી આનંદ ભાગવતા. પરંતુ આ કળિયુગમાં એ અરણ્યાએ ગયાં અને એ કરંગના વિલાલ કટાક્ષ પણ ગયા. દુખળાપાતળા હાથીએ। માવતના ભય<mark>થી પ</mark>ાતાની સ્વાભાવિક ચાલ પણ ભલી ગયા. એ સિવાય રૂચિ પણ **ખદલાઈ. આથી સત્યયુગની ઉપમા**ચ્છા અત્યારે કંઇ કામની નહાતી. છતાં અતિશય શસ્ત્રાહ્યાસને લીધે કવિએા સ્વાભાવિકપાર્થ છોડવા લાગ્યા. ઉપમાંગ્યા પણ સહ્ધ્મથી પણ સહ્ધ્મ રૂપ ધારણ કરી માનવરપવર્ણનાને પીડવા લાગી. આ યુગના કવિએાએ જે સંદર પુરુષો કે સ્ત્રીએાનાં પાત્રા સરજ્યાં છે તે અતિ ઉપમાદ્વારા અસ્વાભાવિક થઈ પડયાં છે. વિદ્યા ઠેકુરા**ણી**નું વર્ણન વાંચી તેને રૂપાળી માનવી તાે દૂર રહી પણ ખીબત્સ ન લાગે તાેચે કૃપા! ખંગસાહિત્યની આ દશા કરવામાં કેટલેક અંશે કારસી ભાષાના પણ હાથ છે.

આ રીતે કવિતાના વિચારા બદલાયા પણ ભાષા ધીમે ધીમે સંસ્કૃતમય થવા લાગી. બંગભાષા સંસ્કૃતના અલંકાર અને છદા પોતાના કરવા લાગી. પણ આ પ્રયત્નમાં શરુઆતની સ્થિતિ તો બહુ હાસ્યુજનક થઈ પડી.

સંસ્કૃતનું અનુસરણ ખાસ કરીને સંસ્કૃત શ્રંથાના અનુવાદ પરથી જણાઈ આવે છે. સાળમા, સત્તરમા અને અઢારમા સદામાં સંખ્યાળધ સંસ્કૃત પુસ્તકાના અનુવાદ થયા છે. એ પુસ્તકાના નામાવલિ પણ બહુ લાંબી થાય તેમ છે. જો કે તેમાંના ઘણાંખરાં પુસ્તકા કેવળ અનુવાદ નામને યાગ્ય નથી. કવિઓએ પુરાણ કે કાવ્યમાંથી મૂળ કથા લાગ લઈ તે પર પાતાના કલ્પનાનું બળ અજમાવ્યું છે. લાકનાથ

કૃત 'નૈષધ', મધુસદ્દન કૃત 'નળદમયંતી', રાજા રામદત્ત કૃત વાયુ-પુરાષ્યુ, ગરૂડપુરાષ્યુ, કાલિકાપુરાષ્યુ વગેરે લગભગ બધાં પુરાષ્યું અને બીજાં નાનાં માટાં કાવ્યાના અનુવાદ મળી આવ્યા છે. આ બધાં પુસ્તકાની રચના એકસરખી છે. ભાષા સરળ છે, કામળ છે છતાં સંસ્કૃત શબ્દો અને સંસ્કૃત ઉપમાની અતિશયતા વખતાવખત ખૂંચે છે. આ યુગના શ્રેષ્ઠ અનુવાદક કાશીરામ દાસની કવિતામાં જે જે ગુણા જણાય છે તેમાંના કેટલાક ગુણા આ બધા અનુવાદકામાં સામાન્ય છે. આ અપાર પુસ્તકા રૂપી આગીઆના વ્યવસ્થિત ચમકારા સાહિત્યના ઇતિહાસમાં તે વખતની રૂચિ અને વિચારના બરાબર ભાસ કરાવે છે અને તેનું અનુસરષ્યુ કરતા આપણે કાશીદાસની પ્રતિભા પાસે જઈ પહોંચીએ છીએ.

ભારતચંદ્રની ઉપમાના પૂર્વાભાસ પણ આ ગ્રંથામાં મળી આવે છે. લાેકનાથનું 'નૈષધકાવ્ય' ભારતચંદ્રના 'વિદ્યાસુંદર' જેવું જ છે; ધ્યાનપૂર્વક વાંચતાં લાેકનાથને 'નાના ભારતચંદ્ર' કહીએ તાે કંઈ ખાેડું નથી. દમયંતીનું વર્ણન કરતાં તેણે ઉપમા પર ઉપમા ખડકી આપણા પ્રેમાનંદ સાથે હરિદ્યાઈ કરી છે.

મધુસદન નાપિત આ યુગના એક સારાે કવિ ગણાય. તેના કવિતા સરળ અને હૃદયગ્રાહી છે. તેના પિતામહ પણ કવિ હતા. મધુસદને 'નળદમયંતી' નામનું માેડું કાવ્ય લખ્યું છે. તેની કવિતામાં કાેઈ કાેઈ સ્થળે લાેકનાથના નામનાે ઉલ્લેખ નજરે પડે છે.

'દંડીકાવ્ય'ના વિષય આ પ્રમાણે છે. દુર્વાસાના શાપથી હર્વશા પૃથ્વી ઉપર લેહી થઈ જન્મે છે. એક દિવસ અવન્તીનો રાજ દંડી શિકાર કરવા જતાં આ અપૂર્વ લેહીને એઈ સૈન્યથી છૂટા પડી તેની પાછળ દાંડે છે. થેહે દૂર જતાં નિર્જન સ્થળ એઈ લેહી સુંદરીતું રૂપ ધારણ કરે છે. રાજ તેને મહેલમાં લાવે છે. ઘાડી કામરૂપિયી છે. લેહા સમક્ષ લેહી થઈ રહે છે પણ રાજ સમક્ષ

સુંદરીનું રૂપ ધારણ કરે છે. નારદ ઋષિએ શ્રીકૃષ્ણને જઈ જણાવ્યું ે કે તમારા તાળાના અવન્તીરાજ પાસે એક સુંદર ધાડી છે. શ્રીકૃષ્ણુ એ ધોડી માગી. તેના જવાયમાં દંડી રાજાએ કહાવી માેકલ્યું કે 🕻 રાજપાટ છોડી દેવા તૈયાર છું પણ એ ધોડી છોડવા તૈયાર નથી. શ્રીકૃષ્ણ સાથે પાતાને લડાઈ થાય એવું લાગ્યું એટલે દંડી ખીજા રાજાઓની મદદ માગવા ગયા. દંડી સ્વર્ગ, મૃત્યુ ને પાતાળ એ ત્રણે <u>લાકમાં ભટક્યા પણ ક્રાઈએ મદદ ન આપી. આથી તેણે ઘાેડી સાથે</u> ગંગા નદીમાં હુખી મરવાના વિચાર કર્યો. રાજા આ કાર્ય સાધવા ગંગા નદી પર ગયા ત્યારે સુભદ્રાદેવી ઘાટ પર સ્નાન કરતાં હતાં. તે રાજાતા હેતુ જાણી ભામસેન પાસે જઈ તેને મદદ કરવાના વિનંતિ કરવા લાગ્યાં. છેવટે ભીમસેને મદદ આપવાનું કળૂલ કર્યું. આ ક્રેપુલાતથી ભારે ગડભડ મચી. ભીમસેન આ વિચાર પડતા મૂકે તો સારૂં એવી આશાથી ખધા તેને સમજાવવા લાગ્યા. પણ ભામ ન ડચ્યાે. ભા**રે** લડાઈ થઈ. ભીમતું રક્ષણ કરવા માટે પાંડવાને **હચિ**યાર પકડવાં પડયાં. આ કાવ્યમાં ભીમ પાતાની દઢતાને લીધે શ્રીકૃષ્ણ કરતાં પણ વધારે દીપે છે. કાવ્યનાં વર્ણના સુંદર છે. છેવટે ઘાડી અપ્સરાનું રૂપ ધારણ કરી સ્વર્ગમાં ચાલી ગઈ. 'હવે શા માટે!' એવા વિચારથી દંડીએ શ્રીકૃષ્ણની તાબેદારી સ્વીકારી લીધી.

આ કવિએામાંના કાઈની પુરી ઓળખાણ મળા આવી નથી. બનતાં સુધી તેઓમાંના બધા પૂર્વ બંગાળાના વતની હશે. તેઓમાંના એક અનંતરામે જ પાતાની ઓળખાણ આપી છે. તે મેઘના નદના પશ્ચિમ કિનારે આવેલાં શાહાપુરના વતની હતો. તેણે 'વિશારદ્' પદવીવાળા કાઈ માણુસની આત્રાથી 'ક્રિયાયાગસાર' નામનું પુસ્તક લખ્યું છે.

કવિ જયનાસયણે ક્રેટલાક પંડિતાની મદદથી 'કાશીખાંડ*ી*નું ભાષાંતર કર્યું છે. કવિ જયનારાયણની યાદગીરીમાં 'જ્યનારાયણ કાલેજ ' નામનું રમારક 'અત્યારે પણ કાશીમાં માેજીદ છે. લગભગ સવાસા વર્ષ પહેલાં કાશીમાંર હેતી વેળા તેમણે આ ' કાશીખંડ 'ના તરજીમા કર્યો હતા. એ તરજીમા કરવામાં કેટલાક પંડિતાની પણ તેમણે મદદ લીધી હતી.

આ પુસ્તકમાં મૃળ ભાગ કરતાં પુસ્તકને છેડે આપેલું કાશીવર્ણન ઘણું કીમતી છે. તે વર્ષાન સવાસા વર્ષ પહેલાનું કાશી તાદશ ખડું કરી દે છે. આ વર્ણન કવિએ ગંગા નદીના ગાળાકાર કિનારા ઉપર વાંકી રીતે આવી રહેલા કાશીને મહાદેવના કપાળ પર શાભી રહેલા અર્ધાચંદ્ર સાથે સરખાવી શરૂ કયુ છે. પ્રથમ પર ઘાટાનું વર્ણન આપેલું છે. તેમાં તે ઘાટાના વિસ્તાર, રચના અને તે સંબંધમાં ચાલતી વિવિધ 'તકથાઓનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. ત્યાર પછી પુસ્તાઓ અને તેના પરના 'ઘાડિયા' બાહ્મણા વિષે વર્શન કર્યું છે. આ લોકા ન્હાએલા માણસોના કપાળમાં તિલક કરે છે. ત્યાર પછી માટી માટી ઇમારતાેનું વર્ણન આવે છે. મંદિરાનું વર્ણન બહુ જાણવા જેવું છે. માધવરાયનું મંદિર કાશીમાં ખહુ ઉંચું ગણાતું. તે ૧૧૦ હાથ ઉંચું હતું અને ૯૦ હાથ ઉંચે ખેસવાનું સ્થાન આવતું. આ શિખર દુઃખી અને નિરાશાગ્રસ્ત લોકોના છેલ્લા ઉપાય હતા. તેઓ આ સ્થળેથી નીચે પડી મૃત્યુવશ થતા. કવિના પાતાના વખતમાં ખતેલા **ખનાવા ગણાવતાં તે કહે છે કે 'એક માણસ કાઈ સંદરીના પ્રેમમાં** હુખ્યા. તેની સાથે આ શિખર પર ચઢયાે. ત્રણ દિવસ સુધી એ ખંતે જુઆંએા ત્યાં રહ્યાં અને છેવટે ત્યાંથી કુદી પડી મરણ પામ્યાં.' કાઈ ક્રાેઈ વેળા આ મૃત્યુકામનાવાળાં માણસાની ઇચ્છા સફળ થતી નહિ. કુદી પડતી વેળા ઝાડની ડાળી સાથે અકળાતાં અને ત્યાંથી જમીન પર પડતાં તેથી તેને ખહુ ઇજા થતી નહિ. અત્યારનું સુધરાઈ ખાતાનું કામ તે વખતે લોકા અજાવતા. રસ્તા પર આવેલાં ધરાની ખડકી મહાર રાહદારીઓને અજવાળું આપવા માટે દરેક ધરધણીએ! દીવા મૂકતા.

કવિએ જિજ્ઞાસ મુસાકરની ખાકક સાસીનરસી તેમાંમ વાતા લખી કાઢી છે. સંન્યાસીઓ વિષે લખતાં કવિ તેને સંસાસીની સાથે સરખાવે છે. કપટી પંક્ષાએના 'ધરમાં ઠાકારજને બદલે ઠકરામાં એકાં હાય છે અને તેમનું ધર રાજવાડા જેવું જણાય છે.' આ પછી કવિ જાદી જાદી જાતિએાનું વર્ણન કરે છે. કાશીની સાંકડી ગલીએામાં તે વખતે દરરાજ ખૂન થતાં. ' દરરાજ કજીઆ થતા અને ક્ષણ વારમાં કેટલાંય ધુડ જમીન પર રગદાળાતાં.' તે વખતે કાશીમાં કીનખાય, સાડી. જરીકામ વગેરે સુંદર થતું. અહલ્યાબાઇનું મંદિર ચણાઈ રહ્યું હતું. આ મ'દિરતું વિસ્તારથી વર્ણન કરેલું છે. કાશીમાં રહેતી ધર્મ-પરાયણ સ્ત્રીએા, તેમનાં ધર્માનુષ્ટાન અને તેએાના ગંગાસ્નાન કરતી વેળાના દેખાવ વગેરે વણાન પણ કાવ્યમાં દીપી ઉઠે છે. ગંગારનાનમાં મસ્ત ખનેલી સ્ત્રીએોનું વર્ષ્યન કરતાં કવિ રંગે ચઢયા લાગે છે: પણ છેવટે 'આ બધું જોઈ મનમાં લક્તિ ઉપજે છે, તે સિવાય બીજો કાઈ વિચાર મનમાં રહેતા નથી ' એમ કહી મન સંયમમાં રાખે છે. ત્યાર પછી કાશીમાં રહેતા જાદા જાદા લોકાના ધર્મોત્સવ, બાર માસના જીદા જીદા **યનાવાે વગેરેનું વર્ણ**ન **છે**. 'તુલસીવિવાહ ' એ વખતે કાશીના એક મુખ્ય ઉત્સવ ગણાતા હતા. તે સિવાય રામલીલા, દુર્ગાલીલા વગેરે પણ ઉજવાતાં. આ પુસ્તકની હસ્તલિખિત પ્રત ઇ. સ. ૧૮૦૯ની લખેલી મળી આવેલી છે.

આ સ્થળ કવિ જયનારાયણ વિષે ટુંકમાં જણાવવું જોઈએ. તેમના જન્મ છ. સ. ૧૭૪૨માં થયા હતા. પંદર વર્ષના ઉંમરે તેઓ સંસ્કૃત, કારસી, હિંદી, અંગ્રેજી અને ફ્રેંચ ભાષામાં પ્રવીણ અન્યા હતા. ઇ. સ. ૧૭૬૫માં તેમણે ખંગાળાના નવાઅની નાકરી સ્વીકારી હતી. તેઓ વારન હેસ્ટિંગ્સના ખાસ કૃપાપાત્ર હતા અને જમીનની માપણી સંબંધમાં ખાસ મદદ કરેલી હોવાથી અંગ્રેજો પણ તેમનું સારૂં માન જળવતા. દિલ્હીના પાદશાહે તેમને મહારાજાની પદવી આપી હતી. તેઓ ઇ. સ. ૧૮૨૧માં મરણ પામ્યા.

કાશીખંડ સિવાય તેમણે ખીજાં પણ પુસ્તક લખ્યાં છે. તેમાં 'કરુણાનિધાનવિલાસ ' ઉલ્લેખયાગ્ય છે. આ પુસ્તકમાં તેમણે રાધાકૃષ્ણની લીલા વર્ણવી છે. તેમણે કાશીમાં 'કરુણાનિધાન' નામની કૃષ્ણમૂર્તિની સ્થાપના કરેલી હોવાથી આ પુસ્તકનું નામ પણ 'કરુણાનિધાનવિલાસ ' રાખ્યું હોય એ સંભવિત છે. રહ્યનાથ ભદ નામના કાઈ માણસે આ પુસ્તક રચવામાં મદદ કરી છે.

આ કાબ્યમાં કવિ આધુનિક ભૂગાળને અનુસરે છે. વાસુષ્ટીના માથા પર પૃથ્વી હોવાના ખ્યાલમાં મસ્ત બનેલા કવિઓમાં એકાદ આવા સત્યપ્રિય કવિ નીકળી આવ્યો એ જોઈ આપણને નવાઈલાગે એ સ્વાલાવિક છે.

રામાયણ, મહાભારત, ભાગવત વગેરેના અનુવાદ : કત્તિવાસ ખંગાળી રામાયણનાે આદિ કવિ છે. ઇ. સ. ૧૫૭૫માં રચાએલાં ચૈતન્યમ ગલમાં, કવિક કેણની વ'દનામાં અને ખીજા પછીના કવિએાનાં સ્તૃતિગીતામાં કૃત્તિવાસનું નામ મળી આવે છે. કેટલીક હસ્તલિખિત પ્રતામાં મૂળમાં ન હાય એવાં ઉપાખ્યાના મળા આવતાં નથી. પંડિત રામગતિ ન્યાયરત્ન પણ કહે છે કે 'ભગવતીપૂજા અને રાવણનું' મૃત્યુખાણ આણવાના પ્રસંગા રામપુરમાં છપાએલી પ્રતામાં નથી.' માટે એ પ્રસંગાને પ્રક્ષિપ્ત ગણવામાં કંઈ વાંધા નથી. કૃત્તિવાસે મૂળ સંક્ષિપ્ત લખ્યું હશે, પછીના કાવએાએ પુરાણાને અનુસરતાં આખ્યાના તેમાં જેડી દીધાં હશે, અને છેવટે છાપતી વેળા જયગાપાલ તકાલ કારે તેના પર હાથ ચલાવ્યાે હશે. ઘર્ષ્ટ કરીને તાે કૃત્તિવાસના રાક્ષસાંએ શ્રીરામચંદ્રનાં ભજના ગાયાં નહિ હાેય. કૃત્તિવાસ પછી થાેડા સૈકા ખાદ દેશમાં જે બક્તિનાં પૂર ચઢયાં હતાં એ પૂરના પ્રતાપથી કૃત્તિવાસી રામાયણના રાક્ષસો પણ ભક્તિમય બની ગયા હાય એ મંભાવત છે. કયા કવિએ કૃત્તિવાસનું છદ્મનામ ધારણ કરી એ આદિ કવિની રચના સાથે પોતાની રચના ભેળવી દીધી છે, તેની **શો**ધ કરવી અત્યારે વૃથા છે. વીરબાહુનું રામચંદ્ર પ્રત્યેના વંદનનું અપૂર્વ वर्शन नक्षी कृतिवासनुं नथी. अंगहना हौत्यनुं वर्शन कृतिवासने ખદલે કાઇ 'કવિચંદ્ર' નામના માર્ણને કરેલું જણાય છે. હાલની રામાયણમાં રામ, સીતાને માટે સૂર્યને બાલાવી જે સુલલિત પદ્યમાં વિલાપ કરે છે, બનતાં સુધી કૃત્તિવાસે તે જ શબ્દો નહિ લખ્યા હાય. આ રીતે અનેક કવિએાએ કૃત્તિવાસમાં પાતાની રચના ભેળવી દીધી છે પણ કૃત્તિવાસની સરળતા અને મધુરતા હાલની રામાયણમાં સર્વત્ર વિહરતી જણાય છે. જે જે કવિએા કૃત્તિવાસમાં પાતાની કવિતા ભેળવતા ગયા તેઓને એ બે ગુણા તરફ ખાસ લક્ષ આપતું પડ્યું છે.

પરંતુ કેટલાક કવિઓ કૃત્તિવાસમાં પાતાનું વ્યક્તિત્વ ભેળવવા કરતાં જુદા રહી પ્રકાશવા માગતા હતા. તેઓએ પાતાની જુદા જ રામાયણ પ્રચારમાં મૂકી છે. ચંદ્રાવતી નામની કાેઈ બાઇએ રામાયણ રચી છે. તેની મૌલિકતા અને કવિત્વ ઉલ્લેખ કરવા યાગ્ય છે. આ રામાયણ ગીતાની સમષ્ટિ છે. આ ગીતા અત્યારે પણ મયમનસિંહ જિલ્લામાં શુબ પ્રસંગે ગવાય છે. ચંદ્રાવતી કૃત 'મનસા દેવીનાં ગીતા', 'રામાયણનાં ગીતા' 'કેનારામ' વગેરે કવિતા એ જિલ્લાની ખાસ સંપત્તિ છે. એ ગીતા ખલાસીઓ અને ખેડુતાના મુખમાં પણ અત્યારે રમી રહ્યાં છે.

ચંદ્રાવતી પ્રાચીન બંગ સાહિત્યમાં મણિરૂપ છે. અત્યાર સુધી આ બાઈ અધારામાં રહી હતી પણ હમણાં જ બંગ સાહિત્ય સેવકાએ તેને જાહેરમાં આણી છે.

ચંદ્રાવતીના પિતાનું નામ ખંસીદાસ. તે મનસામંગલ રચનારા-ઓમાં મુખ્ય ગણાય છે. નવાઈની વાત એ છે કે બંદીદાસકૃત મનસામંગલની સિટેક આદૃત્તિ બહાર પાડનાર શ્રીયુત દારકાનાથ ચક્રવર્તી ખુદ મયમનસિંહના રહેવાશી છતાં આખા જિલ્લામાં વનકૂલની માક્ષક ખિલી રહેલાં ચંદ્રાવતીનાં ગીતોથી તેઓ અજાણ્યા હતા. ખંસીદાસનું મનસામંગલ ઇ. સ. ૧૫૦૬માં સંપૂર્ણ થયું હતું. એમાં ચંદ્રાવતી અને તેના પ્રશુપી જયચંદ્રની ઘણી કવિતા છે. ખંસીદાસે પોતાની પુત્રીની બદદથી આ પુસ્તક રચ્યું હતું. મનસામંગલ રચતી વેળા ચંદ્રાવતીની ઉંમર ૨૫ વર્ષની ધારી લઈએ તેા ઇ. સ. ૧૫૫૦ માં તેના જન્મ ત્રણી શકાય. ખંસીદાસ, વૃંદાવનદાસ અને લાેચનદાસ સમકાલીન છે; અને ચંદ્રાવતી તેમના સમયમાં યુવાન છતાં સારી! ખ્યાતિ પામેલી હાેય એમ જણાય છે.

ચંદ્રાવતીનું જીવન એક વિયામાંત કાવ્ય જેવું છે. તે પટવારી ગામમાં જે પાઠશાળામાં ભાષાતી હતી તે જ શાળામાં જયચંદ્ર નામના એક યાહ્મણ વિદ્યાર્થી પણ ભણતા હતા. ખાળપણથી જ તેઓ એક **બીજાને ચાહતાં હતાં અને પરસ્પર હરિક્ષાઈ કરી કવિતા લખતાં હતાં.** કિશારાવસ્થા પૂર્ણ થતાં ખંસીદાસની સંમતિથી ચંદ્રા સાથે જયચંદ્રના વિવાહ નક્કી થયા. પરંતુ એ દરમિયાન ચંચળ જયચંદ્ર એક મુસલમાન યુવતીના પ્રેમપાશમાં જકડાઈ મુસલમાન ખની ગયો. આ સમાચારે ખંસીદાસના કુટુંખ પર વજાઘાત કર્યો. પવિત્ર ચંદ્રાવતીએ ત્યાર બાદ ક્રાઇની સાથે લગ્ન ન કર્યું. જયચંદ્રે કેટલાંક વર્ષો બાદ પસ્તાવાની આગમાં બળતાં બળતાં ચંદ્રાવતીની મુલાકાત માટે એક પત્ર લખ્યા. ચંદ્રાવતીએ પિતાની અનુમતિ લઈ તેના જવાય વાલ્યા. એ જવાયમાં તેણે વિવેકપુર:સર ચોકખી ના પાડી. ખંસીદાસે પુત્રીને ભક્તિમાર્ગે વાળવા માટે એક શિવમંદિર ખંધાવી આપ્યું હતું. ચિરક્રમારી ચંદ્રા કુલેશ્વરી નદીને તીરે આવેલાં આ મંદિરમાં દિવસના માટા ભાગ ગુજારતી હતી. એક દિવસ જયચંદ્રે ઉન્મત્તની માક્ક પટવારી ગામમાં પ્રવેશ કરી આ મંદિરમાં પેસવાના પ્રયત્ન કર્યો, પણ ચંદ્રાએ બારણાં ન લુધાક્યાં, છેવટે એ શિવમ દિરના આંગણામાં લાલ માલતી ખીલી રહી હતી તે નીચાેવી, તેના લાલ રસ વડે મંદિરની દિવાલ **પર** જયચંદે એક શ્લાક લખ્યા અને પાતે ફ્લેશ્વરીમાં ડુખી મુ**એા. ચં**દ્રાએ અત્યાર સધી સંયમ જાળવ્યા હતા, છતાં આખી જિંદગીની સાધનાના ધનને મંદિરમાં પ્રવેશવા ન દીધું અને છેવટે તે કૂલેશ્વરીને શરણ થયું એ શાક તેનાથી સહન ન થયેા. આ બનાવ બન્યા પછી થાડે દિવસે તે શિવપૂજા કરતી કરતી એભાન ખની ગઈ અને એ જ સ્થિતિમાં સંદાને માટે સ્વર્ગ સંચરી. ખેને સ્વર્ગીય પ્રેમ અને કવિત્વ સ્મૃતિ માત્ર રાખી પૃશ્વીમાંથી અદસ્ય થઇ ગયાં. ચંદ્રાનું શિવમ દિર અત્યારે પણુ વિદ્યાન છે અને તેની આ પ્રેમકથા હજી એ ભાગના લોકા વિસર્યા નથી. કેળવાએલા વર્ગ જ્યારે આઇ વેન્હામાંની રેખેકાના પ્રેમમાં હુખી ગયા હતા ત્યારે પણ ગામહાના અભુકેળવાએલા વર્ગ પૂર્વ ખંગાળામાં ચંદ્રા અને જયચંદ્રની પ્રેમકથાના રસમાં મસ્ત હતા.

ચંદ્રાવતીએ મનસામંગલ અને રામાયણ સિવાય 'કાજીની કથા' 'ક્રેનારામ<sup>?</sup> વગેરે કેટલાંક નાનાં કાવ્યા લખ્યાં છે. તેમાં 'ક્રેનારામ*'* સૌથી સુંદર છે. એ કાવ્યનું વસ્તુ ઐતિહાસિક છે. એમાં ખંસીદાસના જીવનની એક મુખ્ય ઘટના વર્ણુવી છે. કેનારામ નામના એક પ્રસિદ્ધ લુટારાના ભયથી તે વેળા આખા મયમનસિંહ જિલ્લો કાંપતા હતો. તેવું નામ સાંભળતાં ગૃહસ્થની ઉંધ ઉડી જતી અને છોકરાંએા માના ખાળામાં છુપાઈ જતાં. અંસીદાસ સારા ગવૈયા હતા. તે પાતાના ટાળા સાથે આખા જિલ્લામાં મનસામ ગલ ગાતા કરતા હતા. તેનું ગાયન સાંભળી લોકા સ્તબ્ધ ખની જતા હતા. એક વખતે તે પાતાની ટાળા સાથે એક માટા જંગલમાંથી પસાર થતા હતા. અચાનક કેનારામે તેને આંતર્યા. લુટારાએ ખરાડા પાડી કહ્યું, 'જે હોય તે આપી દેા.' **ખંસીદાસે જવા**ય દીધા કે 'અમારી પાસે તેા કંઈ નથી.' પરંતુ લુટારે ધમકી આપતાં જણાવ્યું કે 'અમે કંઈન મળે તેા ખૂન કરીએ છીએ. એ જ અમારા ધંધા છે. માણસને ન મારી નાખીએ તા તે અમારા પર વેર વાળવાના પ્રયત્ન કરે; માટે એવી ફિકરનું કારણ રાખવું જ નહિ એ અમને ઠીક લાગે છે.' બસીદાસે કહ્યું, 'અમે તા બાહ્મણ છીએ. ગવૈયા છીએ.' કેનારામે કહ્યું, "અમે ત્યાહાણાને માનતા નથી. ' ખંસીએ કહ્યું, " અમે નિર્દોષ છીએ. મનસા <sup>ુ</sup>દેવીનાં ગીતા ગાતા કરીએ છીએ. અમને મારવાથી તમને શા લાભ થવાના હતા ?' કેનારામે પૂછ્યું કે 'તમારૂં નામ શું ?' દિજ ખંસીએ પાતાનું નામ કહ્યું. લુંટારાએ ચકિત થઇ કહ્યું કે 'સારે તું શું એ જ ખ'સીદાસ છે કે જેનાં ગીતા સુણી પત્થર પણ પીગળી જાય છે!

પરંતુ આ પત્થર જાદા છે. તે પીગળે તેમ નથી. ચાલ મરવાને તૈયાર થા: જે આટલા દેશામાં ભુડકા ગીતા ગાતા કરે તેને જીવતા છાડવા એ ઠીક નથી.' દિજ ખંસીએ છેવટે છેલ્લા પાસા ફેંક્યા. તેણે કહ્યું કે ભાઇ, એક વાર છેલી વેળા માતાજનું તામ લેવા દે! લુટારાએ. રજા આપી, ખંસીદાસે એ ભયાનક જંગલમાં પાતાના સાથીઓ સાથે મનસાનાં ગીતા લલકાર્યા. આકાશનાં પક્ષીએા પણ એ ગીતા સાંભ-ળવા આજુબાજા આવી એકાં. ગાતાં માતાં ખંસીના સ્વર ગળગળા થવા લાગ્યા. કાળા નાગણ લખીન્દરને કરકે છે. બેહલા શાકથી ઉન્મત્ત યની ગઈ છે. એ કરુણ રસના સ્ત્રોતમાં કાણ શાંત રહી શકે ? બંસીનું ચિત્ત એકાગ્ર થયું છે. ભાષા મર્મ સ્પર્શી ખની ગઈ છે. આંસના એાધથી વક્ષસ્થલ પલળા મધું છે. કંઠમાં ડુમા જામ્યા છે. કેનારામ ગીતામાં તન્મય ખુની ગયા. તેની કામળ લાગણીએ ઝણઝણવા લાગી ખેહુલાનું દઃખ તેને અધીરા બનાવવા લાગ્યું. તેની આંખમાંથી આંસની રેલ ચાલી. પરંતુ એહલા તા મૃતપતિને ખાળામાં રાખી તરતી જાય છે. ઉપવાસ, થાક, શાક, નિરાશા વગેરે કંઈ સતીના પ્રેમત્રતને હઠાવી શકતાં નથી. આ દુઃખની વાત સાંભળતા સાંભળતા કેનારામ પરવશ ખની ખંસીના પગમાં જઈ પશ્રી. આ ખનાવને ચંદ્રાવતીએ પાતાના કાવ્યમાં અમર કર્યો છે.

ચંદ્રાવતીની રામાયણ સંપૂર્ણ નથી. તેમાં સીતાના વનવાસ સુધીની હુકીકત વર્ણવી છે. ખંસીદાસે પાતાની કન્યાને તેના નિરાશામય જીવનમાંથી ખચાવવા માટે રામાયણ રચવાની આના કરી હતી. જયચંદ્રની આત્મહસા પછી ચંદ્રા મરણ પામી એટલે આ કામ અધુરૂં રહ્યું. ચંદ્રાવતીની રામાયણના ઉત્તરકાંડમાં કૈકેયીની કન્યા કુક્રયા વિષેની હુકીકત આવે છે. એ કન્યા પણ કૈકેયીના જેવી જ કમજાત છે; આ પાત્ર કૃત્તિવાસ કે વાલ્મીકિમાં નથી.

અહર્ષિ વાલ્મીકિ કૃત રામાયણની સાથે જે ઉત્તરકાંડ જોડવામાં આવ્યો છે તેમાં સીતા પ્રત્યે રામને કંઈ હલકા શક આવ્યો હોય એમ જણાતું નથી. ઉલટું રામ તેને શુદ્ધ માની ક્ષમા આપે છે. પરંતુ સીતાવનવાસ સંબંધી ભંગાળી રામાયણમાં જે સંદેહની દિવાલા સાણાઇ છે, તેના મૂળ પાયા જેન રામાયણમાં છે. હેમચંદ્ર આચારે સાળમી સદીમાં જે રામાયણ સ્થી હતી તેના પાયા દિક્ષણમાં ચાલતી કરલીક પ્રાચીન દંતકથાએ અને કેટલાંક પ્રાચીન ઉપાપ્યાના પર છે. એક વખતે ભંગાળામાં જૈનાના પ્રભાવ પુષ્કળ હતા. જૈના રામ અને રાવણ સંબંધીની પુષ્કળ આપ્યાયિકાઓ આ દેશમાં લઇ આવ્યા હતા. જૈન રામાયણમાં સીતાની શાક્ય રાવણની આકૃતિ દારવાની વિનંતિ કરે છે ત્યારે ચંદ્રાવતી કુકયા વડે એ કાર્ય કરાવે છે. સીતા પંખા પર રાવણનું ચિત્ર ચિતરે છે. ચિત્ર પુરં કર્યા ભાદ અતિ શ્રમને લીધે નિદ્રાવશ થઇ જાય છે. કુકયા એ પંખા સીતાની છાતી પર દખાવી રામને બોલાવી લાવે છે અને કહે છે કે 'જાઓ, આ તમારાં સતી સાધ્વી પત્નીશી! હજા પણ રાવણને ભૂલી શક્યાં નથી; તેની છબી ચીતરી છાતી સાથે દાખતાં પણ અચકાતાં નથી.'

આ સિવાય બીજા પણ કેટલાય રામાયણના રચનારા કવિએ। થઇ ગયા છે. તેમાંના થાેડાક વિષે જાણવા જેવું છે.

દિજ મધુસદ્દન કંડની રામાયણ કવિત્વથી ભરપૂર છે. તેની ખંડિત પ્રત મળી આવી છે. એક પ્રત ઇ. સ. ૧૬૬૪ મ! લખાએલી માલમ પડે છે.

ષકીવર અને ગંગાદાસ નામના પિતાપુત્રે આખું જીવન સાહિત્ય સેવામાં વિતાહ્યું હતું. પદ્માપુરાષ્ટ્ર, રામાયષ્ટ્ર, મહાભારત વગેરે ધૃષ્ટાં પુસ્તકા આ ખંને કવિઓએ મળી લખ્યાં છે. ષકીવરને 'ગુણુરાજ' ની પદવી મળી હતી. તેની રામાયષ્ટ્રમાં અનેક ઉપાખ્યાના મળી આવે છે. શેલી સંક્ષિપ્ત, સરળ અને પરિપક્વ છે. પરંતુ તેના પુત્ર ગંગાદાસની કવિતા વધારે સુંદર હોવાથી ચિત્તાકર્ષક ખની છે. તેની કવિતામાં સંક્ષિપ્તતા નથી. છતાં કંટાળા ઉપજાવે તેવું કાઇ પણ જાતનું તત્ત્વ નજરે પહેતું નથી.

ભવાનીદાસે 'લક્ષ્મણિદિગ્વજય' નામનું કાવ્ય લખ્યું છે. લક્ષ્મણ, ભરત અને શતુધ્ને જીતેલા દેશાનું વૃત્તાંત આ કાવ્યમાં લખ્યું છે. પુસ્તક ૫૦૦૦ શ્લોકનું છે છતાં કવિતા શુષ્ક હોવાથી વાંચવું અમે તેવું નથી.

દિજ દુર્ગારામ પ્ર**ણી**ત રામાયણ કૃત્તિવાસી રામાયણ પછી લખા-એલી છે. તેની કવિતા બહુ મધુર છે. તેણે કાલિકાપુરાણનું પણ ભાષાંતર કર્યું છે.

જગતરામ રાયની રાખાયણ લખાયે લગલગ સવાસા વર્ષ થઈ ગયાં છે. કવિ ભુલુક ગ્રામ નામના ગંગા નદીને તીરે આવેલા ગામમાં જન્મ્યા હતા. એ જીનું ગામ તો ગંગા નદીના ઉદરમાં સમાઈ ગયું છે, પણ નવું ગામ હજી હયાત છે. તેમાં કવિના વંશજો હજી રહે છે. મામની આજીખાજીનું દરય અતિ મનારમ છે. પંચકાટના રાજ્ય રધુનાથસિંહની આદ્યાથી તેણે રામાયણના અનુવાદ શરૂ કર્યો. ઇ. સ. ૧૭૯૦ માં પુસ્તક પુરં કર્યું. જગતરામનાં વર્ણના સંદર છે પણ તેમાં માધુર્યની ખામી છે. તેનું 'દુર્ગાપંચરાત્રિ' નામનું કાવ્ય રામાયણ કરતાં વધારે સાર્ં છે. તેમાં રામચંદ્રે કિષ્કિધામાં કરેલા દુર્ગાત્સવનું વર્ણન છે. તેણે 'કૃષ્ણલીલામૃત' નામનું એક મોડું કાવ્ય પણ લખ્યું છે.

શિવચંદ્ર સેને 'શારદા મંગલ' ના નામથી રામાયણનું ભાષાંતર કર્યું છે. રામચંદ્રની દુર્ગાપૂજા શારદાનું માહાત્મ્ય ળતાવનારી હોવાથી કવિએ રામાયણને આ નામ આપ્યું છે. આ કાવ્ય એક વખત વિક્રમ-પુર તરફ સર્વત્ર વંચાનું હતું. કવિ, ભારતચંદ્ર પછી થઈ ગયો છે.

નિત્યાનંદ નામના એક ધ્યાહ્મણે અદ્દસુતાચાર્યનું નામ ધારણ કરી રામાયણ લખ્યું છે. આ રામાયણની પુષ્કળ પ્રતા મળા આવે છે. નિત્યાનંદને સાતમે વર્ષે રામચંદ્રજીએ સ્વપ્નમાં રામાયણ ચાવાની આતા કરી હતી. તે વખતે તેને યદ્યોપવિત પણ આપ્યું નહોતું. ત્યાર-

ભાદ તેણે રામાયણ ખનાવ્યું હોય એ સંભવિત છે. તેને મહારતાન નહેાતું. કેવળ દેવી શક્તિના ખળ વડે તેણે આ પ્રંથ રચ્યા હાવાથી લોકોએ તેને અદ્દસતાચાર્યની પદવી આપી હતી. તેની રામાયણમાં એક અદ્દસત વાત છે; તેણે સીતાજીને કાલિકા માતાના અવતાર કલ્પી વાલ્મીકિની સીતા ઉપરાંત એક નવીન સીતા ઉબી કરી છે.

કવિચંદ્ર, શંકર, લક્ષ્મણ ખંઘોપાધ્યાય વગેરે કવિએ કૃત રામા-યણા પણ મળા આવી છે. તેમાં કંઈ ખાસ જાણવા જેવું નથી. આ કવિએ ૨૦૦ વર્ષથી વધારે જીના નથી.

રામમાહનની રામાયણ આધુનિક ગણાવી જોઇએ. એ પુસ્તક છ. સ. ૧૮૩૮ માં સમાપ્ત થયું છે. તેણે પિતાની આત્રાથી સીતા-રામની મૂર્તિઓની પ્રતિષ્ઠા કરી હતી, અને હનુમાનની આત્રાથી રામાયણ લખવું શરૂ કર્યું હતું. તેની કવિતા કૃત્તિવાસી જેવી સરલ નથી, પણ કાઈ કાઈ જગાએ પ્રતિભાના ચમકારા જણાય છે ખરા.

રધુનંદન ગાસ્વામી કૃત રામાયણ તા રામમાહનના રામાયણની પણ પછી લખાયું છે. કવિના જન્મ ૧૦૦ વર્ષ પહેલાં બર્દવાન જિલ્લાના કાંઇ એક ગામમાં થયા હતા. તેનું પુસ્તક રામરસાયનના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. આ સિવાય તેણે 'શ્રીરાધામાધવાદય' નામનું એક માડું પુસ્તક લખ્યું છે. કૃત્તિવાસી રામાયણ પછી રચાએલી બધી રામાયણામાં આ 'રામરસાયન' ઉલ્લેખ યાગ્ય છે. કવિએ ઘણે લાગે વાલ્મીકિના આધાર લીધા છે. બીજી બધી રામાયણા કરતાં આમાં વૈષ્ણવપ્રભાવ વધારે છે. કવિતામાં સંસ્કૃત શબ્દા પુષ્કળ હાવાથી સાધારણ માણસને વાંચતાં કંડાળા આવે તેમ છે. કવિએ ઉત્તરકાંડના કરુણ અંશ છાડી દીધા છે. વૈષ્ણવ કવિઓ જે બનાવા મનને દુઃખના તરંગામાં હુખાવી દે, તેવી ઘટનાએનું વર્ણન કરવાનું પસંદ કરતા નથી. તે માટે જ ચેતન્યચરિતામૃત અને ચેતન્યલાગ-વતમાં ગૌરાંગ પ્રસનુનું મરણ વિસ્તારથી વર્ણવાયું નથી.

સામ સિવાય પ્યુદ્દેવકૃત રામાયણ રામાનંદ ધોષ નામના માણસે લખી છે. તે. પોતાને શદ્ધ તરીકે ઓળખાવી પોતે સુદ્ધના અવતાર છે એમ જર્ણાવે છે, દરેક કવિતામાં નામાલ્લેખ કરતી વખતે પોતાનાં યશાગાન ગાય છે અને પોતે પૃથ્વી પર પાપ વધી ગયું હોવાથી કરુણાવશ થઈ પૃથ્વી પર આવ્યો છે, દારુષ્પદ્ધ (જગન્નાથ દેવ) મુસ-લમાનાના હાથમાંથી છોડાવી, તેને સિંહાસનારઢ કરી, તેની સમક્ષ ગાવા માટે આ રામાયણ રચી છે તથા મુસલમાના તથા વૈષ્ણવાનું દમન કરતું એ જ પોતાના આવિર્ભાવના ઉદ્દેશ છે એવાં એવાં અનેક ગપ્પાં ઉડાવે છે.

પ્રાપ્યવિદ્યાર્ણ વ નગેન્દ્રનાથ વસુના પ્રાચીન સંગ્રહ ઉથલાવતાં એકાએક દિનેશ બાયુને આ 'રામલીલા' નું પુસ્તક મળી આવ્યું હતું અને તે વિષે તેમણે વિશ્વવિદ્યાલય સમક્ષ એક નિબંધ વાંચ્યા હતા. એ નિબંધના સંક્ષિપ્ત સાર આ પ્રમાણે છે: મળી આવેલી પ્રત ખંડિત છે. આદિકાંડ અને લંકાકાંડનાં કેટલાંક પાનાં નથી. ઉત્તર-કાંડ તા લખાયા જ નથી. પહેલું ને છેલ્લું પાનું ન હાવાથી ગ્રંથકાર વિષે કંઈ જાણી શકાય તેમ નથી. ગ્રંથની રચ્યાસાલ મળી આવતી નથી પણ આંતર પ્રમાણા પરથી જણાય છે કે ઔરંગજેએ માકલેલા અકરામખાંએ જ્યારે પુરી પર હલ્લા કરી જગન્નાથની મૃતિની આંખા તરીકે તપરાતાં એ મૃલ્યવાન માણેકા લઈ લીધાં અને પુરીના એ મુખ્ય સ્તં બ તાડી પાડ્યા તે વખતે બૌહોના મનમાં પ્રભળ વૈરન્દત્તિ સળગી હઠી હતી. રામાનં દે બનતાં સુધી અકરામખાંના આક્રમણ ( છ. સ. ૧૬૯૭) પછી પાતાને બુહના અવતાર તરીકે જાહેર કરી મુસલમાના વિરુદ્ધ લક્તાને ઉશ્કેર્યા હશે.

ઓરિશ્સાના સાળમાં સદીના કવિઓની કવિતામાં ભાવી મુહા-વતાર વિષે ભવિષ્યવાણી મળી આવે છે. અચ્યુતાનંદ નામના કવિએ તો પાતાને યુહની પાંચ શક્તિમાંની એક શક્તિ તરીકે જાહેર કર્યો: હતાં. આવા િસંત્રોન કે 009 ા ભવિષ્યવાણીને આધાર લઇ તાલુને યુદ્ધ તરીકે જાહેર કરી, પાતાના ભક્તમંડળી હરકે હતા તે લાં સમય પછી બૌદ્ધીએ જગનાથ દેવના મંદિર પૂર્વ એ દુ વર્ષ ઉઠા-વવાની ગાઠવણ કરી હતી એમ કતિહાસ પરથી જણાય છે ખરૂં. માટે યુદ્ધરૂપી રામાનંદની જાહેરાત કેવળ શબ્દોમાં જ પરિણુમી નહાતી પણ કાર્યમાં પણ ઉતરી હતી એ સાખીત થાય છે. આ બધી હકી-કતો ઉપરથી જણાય છે કે સત્તરમી સદીના છેવટના ભાગમાં બૌદ્ધશક્તિ પાતાનું માથું ઉચકાવવાનું સ્વપ્ન જોઈ રહી હતી.

એકંદર રીતે જોતાં રામાનંદ એક માટા બૌલ ટાળાના ઉપરી હતા. રામલીલા લખ્યા પહેલાં પણ તે કવિતા લખતા અને અવસ્થાના સંપન્ન માણુસ હતા. તે તાંત્રિક મહાયાનના મતાનુસાર મહાકાલીની પૂજા કરતા અને યુદ્ધના એક અવતાર તરીકે રામને પણ સ્વીકારતા. સ્ટર્લિંગ કૃત ઓરિસ્સાના ઇતિહાસ ઉપરથી જણાય છે કે પ્રતાપરદ્રના વખતમાં બૌલો પ્રભળ થયા હતા; પરંતુ છેવટે તેઓ વૈષ્ણુવાને હાયે હાર્યા હોવાથી રાજાએ વૈષ્ણુવ ધર્મ સ્વીકાર્યા હતા. વળા વૈષ્ણુવા જગનાથનું મંદિર દખલ કરી એઠા હોવાથી રામાનંદ તેમના તરફ ક્રોધ દર્શાવે એ પણ સ્વાબાવિક છે.

રામાન દા રામલીલાના કવિતા સરસ ને કવિતવવાળા છે. આદિકાંડના એકાદ વર્ણનમાં કાલીદાસના રઘુવ શનું અનુકરણ જણાય છે. બૌહ સંપ્રદાયના હારેલી શક્તિના છેલ્લી જ્વાળા સત્તરમાં સદીના છેવટના ભાગમાં એક વાર છેલ્લા ઝખકારા કરી હાલાઈ ગઈ હાવાથી આ રામલીલાના પ્રચાર થઈ શક્યા નહાતો.

રામાયણમાં અસલ ઉપાખ્યાન સિવાય બીજા પ્રસંગા બહુ નથી; પરંતુ મહાભારતમાં મૂળ વાત ઉપરાંત સે કડા ઉપાખ્યાના હાવાથી બીષ્મ, યુધિષ્ઠિર, દુર્યોધનાદિ સાથે હરાળમાં યુદ્ધક્ષેત્ર ઉપર ઉભા રહ્યા ન હોવા છતાં યયાતિ, નલ, દુષ્યંત વગેરે મહાભારતના અંગ તરીકે ગણાય છે. ભારતમાં ઉપાખ્યાનાના પાર નથી. એની હેંકીકત વાંચતાં વાંચતાં વાંચક કંટાળી જાય છતાં દ્રૌપદીનાં વસ્ત્રાની માફક તેના પાર આવતાં વાંચક કંટાળી જાય છતાં દ્રૌપદીનાં વસ્ત્રાની માફક તેના પાર આવતા જ નથી. જન્મેજયના જેવા ઉત્સુક શ્રોતા અને વૈશંપાયન જેવા ધૈર્યશીલ વકતા પરસ્પર પાતાના ગુણાના પરિચય કરાવવા ખાતર પુસ્તકનું કદ વધાર્યે જ ગયા છે. એક વાર્તાના અધી ભાગ પુરા ન થાય ત્યાં વળા બીજી વાર્તા શરુ થાય; સપ્યાં ત્યાં વળા બીજી વાર્તા શરુ થાય; સપ્યાં ત્યાં વર્તાઓના સમુદ્રમાં થનની વાર્તા શરુ શ્રુક્ત આમ અસંખ્ય વાર્તાઓના સમુદ્રમાં પડી વાચક ભિચારા મુંઝાઈ જાય તો તેમાં કંઈનવાઈ નથી.

અપવા કાવ્યમાં વાર્તીએા ઉમેરવાનું બહુ સહેલું છે. જન્મેજય દ્વારા એકાદ પ્રશ્ન કરાવતાં જ લેખક પાતાની કલ્પિત વાર્તા ઉમેરી શકે છે. ખંગાળી મહાભારતા આ રીતે ધોમે ધોમે માટાં થતાં ગયાં છે.

કાશીદાસ પહેલાં રચાએલાં મહાભારતામાંનાં સંજય અને કવીન્દ્રનાં મહાભારતાે વિષે અગાઉ કહ્યું છે. અહીં તે સિવાયનાં ખીજાં ભારતાે વિષે ડુંકામાં જણાવીએ છીએ.

નિસાનંદ ધાષ નામના એક પ્રસિદ્ધ કવિએ આખા મહાભારતનું ભાષાંતર કર્યું હતું. આ મહાભારત પશ્ચિમ ખંગાળામાં સર્વત્ર ફેલાએલું હતું. સંજય જેમ પૂર્વ ખંગાળાના પ્રસિદ્ધ મહાભારતકાર હતા તેમ નિસાનંદ પશ્ચિમ ખંગાળાના હતા. એના મહાભારતના છુટા છુટા અધ્યાયા જીદે જીદે સ્થળેથા મળા આવ્યા છે. કાશીદાસી મહાભારતના છેલ્લા પર્વમાં નિત્યાનંદની કવિતા નજરે પડે છે.

પરંતુ નિત્યાનંદ કરતાં પણ વધારે પ્રખ્યાત 'કવિચંદ્ર' નામધારી કોઈ કવિ લાગે છે. તેણે ઘણાં પુસ્તકા લખ્યાં છે અને તે બધામાં આ ઉપનામ મળી આવે છે. તેનાં પુસ્તકાની વિષય વાર વર્ગણી કરતાં રામાયણ, મહાભારત અને ભાગવત એમ ત્રણ વર્ગમાં વહેંગી શકાય. આ કવિએ આ ત્રણ પુસ્તકના લગભગ બધા અગર ઘણાખરા ભાગનું ભાષાંતર કર્યું છે અને નકલ કરનારાઓએ પાતાની સગવડ પ્રમાણે

એ ત્રણ ગ્રંથમાંના અમુક પ્રસંગા લઈ પુસ્તકના રૂપમાં જળવી રાખ્યા છે. એ દરેક નકલમાં છેવટે ભાગવત, અગર પંચમ કે સપ્તમ સ્ક્રમાં નામ આવે છે. અર્થાત આ કવિચંદ્રે આખા ભાગવતનું ભાષાંતર કર્યું હોય એ સંભવિત છે. મહાબારત અને રામાયણના પણ આ કવિએ સંક્ષેપમાં અનુવાદ કર્યો હતા. આ કવિનાં કાવ્યોની નકલા બાંકુડા જિલ્લામાં પુષ્કળ મળી આવે છે. તેમાંની ઘણીખરી આજથી અઢી સા વર્ષ પૂર્વે લખાએલી માલમ પડે છે. આ કવિનું નામ શંકર હતું. એવા આલાસ કાઈ કાઈ જગાએ મળી આવે છે ખરા.

કાશીદાસ પહેલાં આ ઉપરાંત મહાભારતના જુદા જુદા પ્રસંગા પર લખાએલાં કાવ્યાના તાટા નહાતા. છુટિખાંની આત્રાથી શ્રીકરણ ન દિએ અશ્વમેધ પર્વ, રાજેન્દ્રદાસે આદિપર્વ, ગાપીનાથ દત્તે દ્રોણપર્વ, ગંગાદાસે આદિ ને અશ્વમેધપર્વ, એ સિવાય નલાપાખ્યાન, પ્રહલાદ-ચરિત્ર વગેરે એ વખતે પ્રચલિત હતાં. આ બધી સામગ્રીના કાશીદાસે પાતાના મહાભારતમાં ઉપયોગ કર્યા છે. કવિક કર્ણ જેમ ખલરામ અતે માધવનાં ચંડી કાવ્યા પર પીંછી ફેરવી તેને સુંદરતમ રૂપ આપ્યું છે. તેમ કાશીદાસ કરી શક્યા નથી. કવિક કર્ણ અમાઉનાં કાવ્યાની ભાષા પર ધ્યાન ન આપતાં તેમાંનાં પાત્રાના ક્રમવિકાસ સાધવામાં પાતાના **ખધી પ્રતિભા વાપરી નાખી છે ત્યારે કાશીદાસે અગા**ઉનાં કાવ્યોની ભાષા સુધારવા સિવાય વિશેષ કંઈ કર્યું નથી. કાશીરામનું સમગ્ર મહાભારત સુંદર ગણાય ખરૂં પણ તેના જુદા જુદા પ્રસંગાની રાજેન્દ્રદાસના શકુ તલાપાખ્યાન સાથે તુલના કરતાં તે તે પ્રસંગા અતિ હીનપ્રભ થઈ પડે ખરા. પરાગલી મહાભારત અને સંજયકત મહાભારતમાં એવા અનેક કકરા આવે છે કે તે કાશીદાસનાં તે જ મતલખનાં વર્ષાના કરતાં બેશક સુંદર છે; તા પણ એક ંદર રીતે જોતાં **ષધાં મહાભારતા કરતાં કાશીદાસનું મહાભારત સવેત્તિમ ગણાય** છે. પરંતુ એ મહાભારત પહેલી વાર છપાયું તે વેળા તેમાં થએહી સંશોધન આ સર્વોત્તમતામાં કેટલા ભાગ ભજવત હશે તે અત્યારે કહી શકાય તેમ નથી. કાશાદાસની કવિતા ઘણે ઠેકાણે કૃષ્ણભક્તિથી લદભદે છે. આ બક્તિરસ માટે જ બંગાળામાં એની ખ્યાતિ આટલી અધી વધી પડી છે.

આ પહેલાં લગભગ ૩૧ મહાભારત કે મહાભારતના અમુક ભાગાનાં ભાષાંતરા થયાં હતાં. તેમાંના અગાઉ ન આવી ગએલા ગ્રંથા વિષે વિવેચન કરવું અગત્યનું છે.

રાજેન્દ્ર દાસ, ગાપીનાથ દત્ત, ષષ્ઠીવર અને ગંગાદાસ કૃત મહાભારતના કેટલાક ભાગ મળી આવ્યા છે. આ પુસ્તકાની પ્રતા ખસા વર્ષથી જીની છે. આ કવિએામાં રાજેન્દ્ર દાસ સૌથી શ્રેષ્ઠ છે. તેનું આદિપર્વ મળી આવ્યું છે અને તેમાં શકું તલાપાખ્યાન બહુ જ સુંદર છે. કાલિદાસ ને માધની છાયા તે પર પડી જ્ણાય છે. ભાષા પૂર્વ ખંગાળાની છે. ક્લિષ્ટ છતાં પ્રાચીન જણાય છે. પરંતુ એ ક્લિષ્ટતા સૌંદર્યને હાનિ કરતી નથી.

આ કાવ્યમાં અનસ્યા, પ્રિયવંદા, વિદ્દષક વગેરે કાલિદાસનાં ખધાં પાત્રા લીધાં છે. દુષ્યંત મૃગયા કરવા જાય છે, તેના અનુચરેષ સાથે ચાલ્યા છે. રાજધાનીની સુંદરીઓ ગોખમાં બેઠી બેઠી પોતપાતાના પ્રિયજનોને ઓળખાવે છે. દુષ્યંત મુનિના તપાવનમાં જાય છે. શકું તલા હજી આવી નથી. ખાલ પ્રકૃતિ જાણે ભવિષ્યમાં ભજવાવાની પ્રેમલીલાને મદદ કરવા તૈયાર થઈ રહી છે. રાજેન્દ્ર દાસનું આ વખતનું વર્ણન અતિ સુંદર છે. આ વર્ણનમાં ભટ્ટિકાવ્યની અમુક લીટીઓની છાયા પડી જણાય છે. શકું તલા આવી. રાજા શકું તલાને વનદેવી માની ખકવાટ કરવા લાગ્યો. શકું તલા શરમથી નીચું જોઈ રહી હતી. તે આ બધું સાંભળી વધારે શરમાઈ ગઈ અને વલ્કલ વડે માં ઢાંપા સહેજ હસી પડી. તન્વી ઋષિકુમારીના વલ્કલનાં વસ્ત્રા વડે શરમથી લાલચાળ ખનેલા ગાલના ખધા ભાગ કદાચ નહિ ઢાંકાયા શ્રાય, માટે જ દુષ્યં તને કહેવું પડ્યું હશે કે 'कि मिष हि मधुराणां मण्डनं

પકીવરે સ્વર્ગારાહણ પર્વનું ભાષાંતર કર્યું છે. આ ભાષાંતરના છેવટના ભાગમાં તેણે આખા મહાભારતનું ભાષાંતર કર્યાના ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ કવિની કવિતા સરળ અને સુંદર છે. કલ્પનાના કુવારા ઉડાડવાની આ કવિને ટેવ હાેય એમ લાગતું નથી. ઠેકઠેકાણે મધુર શબ્દો અને સુંદર ઉપમાથી આખું કાવ્ય ઝળહળી ઉઠે છે.

ગંગાદાસના આદિપર્વમાં દેવયાનીનું આખ્યાન બહુ સુંદર છે. તે તેના પિતા કરતાં વધારે શાક્તવાળા હતા. કાશીદાસ સાથે આ કવિ હરિફાઇમાં ઉતરે તેવા છે. ગંગાદાસનું અશ્વમેધ પર્વ કાશીદાસના તેજ પર્વ કરતાં માેટું છે.

ગોપીનાથના દ્રોણપવમાં દ્રૌપદીયુદ્ધ વર્ણવવામાં અનેક પાનાં ભરી કાઢ્યાં છે. અભિમન્યુના વધ થતાં ગુસ્સે થએલી સ્ત્રીઓએ દ્રૌપદીની આગવાની નીચે કૌરવા સાથે જબરૂં ધમસાણ મચાર્વ્યું. કાશીદાસ ખંગાળા સ્ત્રીઓનો સ્વભાવ જાણતા હોવાયી તેણે આ લડાઇની

વિગત પાતાના મહાભારતમાં લીધી ન**થી. ગે**ાપીનાથની કવિતા કાશીદાસથી ઉતરે તેવી નથી.

આ બધાં મહાભારતા છતાં સાંગાયાંગ સમગ્ર મહાભારતો. આનુવાદક તા કાશીદાસ જ ગણાવા જોઇએ. આ કવિ વિષે વધારે કંઈ જણાયું નથી. તે બદેવાન જિલ્લાની ઉત્તરે આવેલા ઇંદ્રાણી પરબણામાંના સિંગિગ્રામમાં જન્મ્યા હતા. આ ગામ વ્યાહ્મણી નદીને તીરે આવેલું છે. કાશીદાસને બીજા એ લાઈએ હતા. તેમાંના એક ગદાધરને હાયે લખાએલી મહાભારતની પ્રત મળી આવેલી છે. તે પ્રત આજથી ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં લખાએલી છે. અર્થાત્ કાશીદાસ આજથી લગભગ સવા ત્રણ સા વર્ષ પહેલાં થઈ ગયા એમ માનવામાં કંઈ અડચણ નથી.

એમ કહેવાય છે કે કાશીદાસ મેદિનીપુરમાંના આએારીગઢના રાજ્યના આશ્રય તળે રહી પાઠેશાળામાં શિક્ષકનું કામ કરતા હતા. રાજ્યના દરભારમાં મહાભારતની કથા કહેનારા કેટલાય કથાકારા આવતા. તેઓની કથા સાંભળી કાશીદાસને મહાભારત તરફ પ્રીતિ ઉપજી અને તેના ફળ રૂપે મહાભારતનું ભાષાંતર થયું. તે સમયના અનુવાદા શબ્દશઃ થતા નહોતા, પણ મૂળ કાવ્યની છાયા લઈ કરવામાં આવતા. તેથી કાશીદાસ સંસ્કૃત નહોતો જાણતો એમ માન-વાની જરૂર નથી.

'આદિ, સભા, વન અને વિરાટના કેટલાંક ભાગ લખી કાશીદાસ સ્વર્ગે સંચર્યો' એવી મતલખની કવિતા ખંગાળામાં સર્વત્ર પ્રચલિત છે. આ ઉપરથી જણાય છે કે કાશીદાસે આખું મહાભારત લખ્યું નથી. કેટલાંક વિદ્વાના કાશીદાસને આખા મહાભારતના કવિ ઠેરાવવા માટે એ કવિતાના જોદા અર્થ કરે છે અને કહે છે કે કાશીદાસની કવિતા પહેલેથી છેલ્લે સુધી એક સરખી વહી જાય છે. મહાભારતના પહેલા ને છેલ્લા બાગની ભાષામાં કંઈ તફાવત નથી. પરંતુ ઉપર જણાવ્યું તેમ ગંગાદાસ, ગાપીદાસ વગેરેની કવિતાના નામાલ્સેખ બદલી એ કવિતા કાશીદાસને નામે ચઢાવતાં કાઈ પારખા શકે તેમ નથી. વર્ષ્યુંના એક સરખાં છે. કાશીદાસના મહાભારતમાં સર્વત્ર તેના નામના ઉલ્લેખ કર્યા છે, પણ માટા કવિની આયે રહી નાના કવિઓ પાતાની કવિતા પ્રચલિત કરવા કેવા તત્પર હાય છે તે પ્રાચાન પુસ્તકાના પરીક્ષકાયા અજાણ્યું નથી. કાશીદાસના વનપર્વમાં પણ એવા પુસ્તકારા મળા આવે છે કે કાશીદાસે ત્રણ જ પર્વ લખ્યાં હાય એ સંભાવત ઠરે છે. હાલમાં એક પ્રાચાન પ્રતમાં એવી હડીકત મળા આવી છે કે અંતકાળ વખતે પાતાના પુત્ર નંદરામને કાશીદાસે પાસે ખાલાવી ગળગળા અવાજે કહ્યું કે 'હું મહાભારત પુરું કરી શક્યો નથી માટે તું બાડીના લાગ પુરા કર.' આ પ્રતમાં વનપર્વ પછીના પર્વામાં નંદરામના નામાલ્લેખ થયેલા છે. નંદરામે નિત્યાનંદની પ્રત પરથી નકલ કરી તેની સાથે પિતાનું નામ જોડી પાતાના સાખ કરી લાગે છે. છેવટે તેનું નામ જતું રહી આપું મહાભારત એકલા કાશીદાસને નામે ચઢયું હાય એમ લાગે છે.

સંજયકૃત મહાભારતના 'યયાતિપતન' સાથે, ક્વીન્દ્રના ભીષ્મ પર્વમાંના 'કૃષ્ણના ક્રોધ ' સાથે, શ્રીકરણ નંદીના અશ્વમેધ પર્વમાંના 'વૃષકૃતુની ઓળખાણ ' સાથે, નિત્યાનં દના સ્ત્રીપર્વમાંના ' ગાંધારી- વિલાપ ' સાથે કાશીદાસના તે તે પ્રસંગા સરખાવતાં ભાષાભેદ સિવાય બીજો કંઈ તદ્દાવત માલમ પડતા નથી, અને એ ભાષાભેદ પણ જીના શબ્દો બદલવા પુરતા જ છે. બીજા કવિઓ કરતાં નિત્યાનંદ સાથે કાશીદાસનું વધારે મળતાપણું છે અને તે મળતાપણું પણ યુદ્ધ-પર્વ અને તે પછીનાં પર્વોમાં વધારે માલમ પડે છે. નિત્યાનંદની જ કવિતાને ભાષાફેર કરી કાશીદાસના નામે ચઢાવવામાં આવી છે અને કાશીદાસના યશ નીચે નિત્યાનંદના યશ લુપ્તપ્રાય થઈ ગયો છે.

ભંગાળી ભાષા અગાઉ અણકેળવાએલા કવિએાના હાથમાં પડી આત્માના અંતરનાદનું વાહન ખની હતી; પરંતુ હવે કેળવાએલાના ૧૭ હાથમાં પડવાથી શખ્દાડંખર આગળ આત્માના ગેખીનાદ ડુખી જવા લાગ્યા હતા. કાશીદાસ આ ખંતે પક્ષા વચ્ચે પૂલ જેવા છે. તેનામાં અગાઉના કવિએા જેવા અંતરનાદ નથી તેમ નવા કવિએા જેટલા બાલાડંખર પણ નથી. તેની કવિતામાં નવા જમાનાની બાલા અને શૈલી નજરે પડે છે. સંસ્કૃત શખ્દાના ટુકડા તેની કવિતામાં મુકતાની પેઠે ઝળહળે છે અને અનુપાસની રમત બવિષ્યના કવિએાને માટે માર્ગદર્શક નીવડેલી છે. અનેક સ્થળે તા સંસ્કૃત ઉપમાઓના વરસાદ વરસે છે છતાં કાવ્યની મજા એાછી થતી નથી. લક્ષ્યબેદ વખતે એકત્ર થએલા બ્રાહ્મણોનું વર્ણન ખંગાળાના બીર, અર્થલાબી બ્રાહ્મણો ને ખરાબર લાગુ પડે છે. કાશીદાસનાં વર્ણના બહુ સુંદર છે. યુદ્ધક્ષેત્ર ઉપરથી નાસતા સૈનિકાનું વર્ણન ખંગાળા કવિની લેખિનીના લગ્યક વિષય હાેવાથી કવિને તેમાં બહુ સફળતા મળી છે.

કાશીદાસે મહાભારત સિવાય બીજા ત્રણ નાનાં કાવ્યાે રચ્યાં છે કાશીદાસના બે ભાઇએા પણ કવિ હતા. તેના માટા ભાઇ કૃષ્ણદાસે 'શ્રીકૃષ્ણવિલાસ ' નામે ભાગવતના અનુવાદ કર્યાે છે. અને નાના ગદાધરે 'જગન્નાથમંગલ' નામનું ઉપયાગી પુસ્તક લખ્યું છે. આ પુસ્તકની ભૂમિકામાં અનેક ઐતિહાસિક બાબતાે મળી આવે છે.

કાશીદાસના પુત્ર ન દરામે દ્રોષ્યુપર્વના અનુવાદ કર્યો છે. કાશીદાસે જો આખું મહાભારત રચ્યું હોય તો તેના પુત્ર આ કાર્ય કરત નહિ. એકંદર રીતે જોતાં કાશીદાસી મહાભારત કાશીદાસ, ગદાધર અને નંદરામ આ ત્રણ જણાએ મળી રચેલું છે. કાશીદાસે પાતે આદિ, સભા, વન અને વિરાટપર્વના કેટલાક ભાગ અને બાડીનાં પર્વો ગદાધર અને નંદરામે મળી નિત્યાનંદ ધાષના મહાભારતને સુધારી કાશીદાસને નામે એકાવ્યાં છે.

રામેશ્વર નંદીએ કાશીદાસ પછી મહાભારતના બીજો અનુવાદ કુર્યો છે. તેની પ્રત ૧૦૦ વર્ષથી વધારે જીની મળી આવેલી નથી. તૈમાં આયામાં આહેબર બહુ છે. ભાગવતના અનુવાદકામાંના ગુણરાજખાં કૃત 'શ્રીકૃષ્ણુવિજય' માધવાચાર્યકૃત 'શ્રીકૃષ્ણુમંગલ' અને લાઉડિયા કૃષ્ણુદાસકૃત 'વિષ્ણુ-ભક્તિરત્નાવલી' વિષે અગાઉ ચર્ચા થઈ ગઈ છે. પણ આ અનુવાદા આખા ભાગવતના નથી. ગદાધર પંડિતના શિષ્ય રહ્યુનાથ પંડિતે સાળમી સદીના પ્રથમ પાદમાં આખા ભાગવતના અનુવાદ કર્યો હતા. આ અનુવાદ બહુ સુંદર છે. આખું પુસ્તક ૨૦૦૦૦ શ્લાકમાં રચાયું છે.

પરંતુ કવિચંદ્રકૃત 'ગાાવદમંગલ' નામના ભાગવતના અનુવાદ સાથી વધારે લાેકપ્રિય હશે એમ માનવાનાં ઘણાં કારણા છે. તેની પ્રતા દેકદેકાણે મળા આવે છે. આ સિવાય સનાતન ચક્રવર્તા નામના એક માણસે ભાગવતના અનુવાદ કર્યો છે. લેખક ઔરંગજેબ અને સુજાના યુદ્ધના હલ્લેખ કરી પુસ્તક રચનાના કાળ નિર્દેશ કરે છે.

ચંડી કાવ્યના અનુવાદ કામાં અંધ કવિ ભવાની પ્રસાદનું નામ હસ્લેખ કરવા યાગ્ય છે. કવિ જન્માંધ હતા. કુટું મીજનાની પ્રીતિથી વંચિત હતા. જીવનમાં અતિ કષ્ટ ભાગવી રહ્યો હતા. છતાં કવિતા-દેવીના ભક્ત હાવાથી સારી કવિતા રચી શક્યા હતા. તેના અનુવાદ સર્વત્ર મૂળને મળતા નથી છતાં એકંદર રીતે સુંદર અને સરળ થયા છે.

ચંડીકાવ્યના પ્રતાપી કવિ તા રૂપનારાયણ તે ભવાનીપ્રસાદના સમકાલીન હતા. આ કવિ આદિશરે ખંગાળામાં ખાલાવેલા કાયસ્થ મકરંદ ધાષના વંશના હતા. તેના પૂર્વ જો યશાહરમાં રહેતા હતા. યશાહર ઉપર રાજરાષ ઉતરતાં તેઓ એ શહેર તજી માણિકગંજમાંના આમહાલા નામના ગામમાં જઇ રહ્યા. ત્યાંના જમીનદાર હલકા કુળના કાયસ્થ હતા. તેણે આ વંશના ખંને બાઇઓના સતકાર કર્યો અને પાતાની દીકરી સાથે પરણવાના આગ્રહ કર્યો; માટા વાણીનાથે આ વિનંતિના અસ્વીકાર કર્યો. ખંને લાઇ નાસી જવા તૈયાર થયા, પણ પકડાયા અને નદી વચ્ચે લઇ જઈ ડુખાડી મારવાની ધમકી આપી

જમાનદારે તેમને પાતાના દીકરી સાથે પરણવાનું કરમાવ્યું. માટા બાઈ તા આ ધમકીને વશ ન થતાં અચળ રહ્યો એટલે તેને હુબાડી મારવામાં આવ્યા. નાના બાઈ જગનાથ મરણથી બીના અને જમીન-દારની પુત્રી સાથે પરણ્યો. આ જમીનદાર જીવ્યા ત્યાં સુધી જગનાથ સુખી રહ્યા પણ તેના મરણ બાદ બહુ હેરાન થયો.

આ જગન્નાથના પુત્ર રૂપનારાયણ ઇ. સ. ૧૫૯૭ માં જન્મ્યાે હતા. રૂપનારાયણના અનુવાદમાં સંસ્કૃત અલંકારા પુષ્કાળ વપરાયા છે. કવિનું રહ્યુવંશાદિ કાવ્યાનું જ્ઞાન અનુવાદમાં ઉતરેલું છે પણ તે મૂળ વિષય સાથે મેળ ખાતું ન હાવાથી અનુવાદને શાભાવતું નથી.

પરિશિષ્ટઃ—આ પ્રકરણમાં વર્ણવેલાં કાવ્યામાં ભંગાળી આચાર-વિચાર ખરાખર ઉતરેલા છે. કવિક કેણની ચંડી એ સમયના સમાજન એક સંદર ચિત્ર છે. એ સમયે લડાઇટિંટા વારંવાર થતા. અત્યારના કવિએ। વીરરસમાં મસ્ત ખની તોપના શબ્દથી આંખાવાડીઆને કંપાવે છે અને માના ખાળામાં બેડેલાં બાળકાને ઉંઘાડી દે છે ખરા પણ તેઓનાં વર્ણીના કેવળ કાલ્યનિક હોય છે. પરંતુ ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં ખંગાળામાં યુદ્ધાદિના પાર નહોતો તેમ લડવૈયાના પણ તોટા નહોતો. માધવાચાર્યની ચંડીમાં પાયદળ, લાડીવાળા વગેરેનું વર્ણન કરેલું છે. તેમાંના કાઈ કાેઈ હથિયારા વાપરવામાં કુશળ હતા. કાલકુતનું બળ અને સાહસ એક ઉંચા દરજ્જાના સૈનિકને લાયક છે. પરંતુ બંગાળા કાવ્યાેમાં પુષ્કળ લડાઇનાં વર્ણના વાંચ્યા છતાં એ વર્ણના ખરાં હાય એવા ભાસ થતા નથી. કૃત્તિવાસી રામાયણમાં રામચંદ્ર ચંપા, નાગેશ્વરાદિ પુષ્પા જટામાં ખાંધી લડાઇ કરે છે. માધવાચાર્યની ચંડીમાં ચંડીદેવી ભયંકર લડા-ઈમાં દૈસના નાશ કર્યા બાદ સખીએ પાસે વિશ્રાંતિ માટે પાન અને પંખા માગે છે અને કલિંગરાજ સ્વપ્ન જોઈ વ્યાકળ ખની જાય છે. કવિક કેશના કાલકેત આવડા માટા વીર છતાં લડાઈમાં હારી ખૈરીની શીખવણી મુજબ ધનાગારમાં છુપાઈ જાય છે. કલિંગાધિપતિના ક્રાેટવાળ આ ખળવાન કાયરને ખાળી કાઢી ખહાર ખેંચી લાવે છે એટલે કલ્લરા હાયપીટ કરતી પાકારી ઉઠે છે કે 'એા કાટવાળ, એ વીરને

તું ન મારતા. હું તને મારા નવલખા હાર આપીશ. ' પરંતુ "યુદ્ધના મેદાન પર ' ધ્રાહ્મણને ન મારતા એ વીરા, ધ્રાહ્મણને ન મારતા એ વીરા, ધ્રાહ્મણને ન મારતા એમ કહી જેનાઇ બતાવતા ધ્રાહ્મણો રદન કરે છે. જેટલા ધ્રાહ્મણ પાયદળા છે તેટલા જેનાઇ ઉચી કરી દાંતમાં તરણાં પકડી સંધ્યાના મંત્રા લણે છે '' આ ઉદ્યારા વિરલ નથી.

તે વખતે સીતારામ જેવા એકાદ એ વીરા હતા ખરા પણ તેઓ અપવાદ તરીકે. લાઉસેનના ભાઈ કર્પૂર વિષે અગાઉ કહ્યું છે. લાઉસેનનાં યુદ્ધાદિનાં વર્ણના કરતાં કર્પૂરના જીવ ખતાવવાના પ્રયત્નમાં ખંગાળા ચરિત્ર સુંદર રીતે પ્રદર્શિત થયું છે. ખરા વીરત્વને અભાવે ક્રાબ્યમાંના યુદ્ધક્ષેત્ર પર તીરની સણસણાડી અને લાકડીઓની ઠેકઠેકાડી ભમરાના યુદ્ધક્ષેત્ર પર તીરની સણસણાડી અને લાકડીઓની ઠેકઠેકાડી

હિંદુરાજાઓ તે વખતે પુરાણા સાંભળતા. ભાગવત તે વખતે શ્રેષ્ઠ પુરાણ ગણાતું. માટા રાજાઓના માંડલિક રાજાઓ ' ભુંયા રાજા ' ના નામથી ઓળખાતા. કાઈ શ્રેષ્ઠ રાજાના અભિષેક વખતે આ માંડલિક રાજાઓ તેના માથા ઉપર છત્ર ધરતા. રાજાઓ કાઈ ગામ વસાવતી વેળા પુષ્કળ જમીન દાનમાં આપતા અને કેટલીક વેળા ખેડુતાને હળ અને ખળદની જોડ આપી ઘર ખંધાવી આપતા. રાજાઓના જીલમ પણ આ દાનની પેઠે જ અપરિમિત હતા. ખજરમાંના વેપારીઓ રાજાના અમલદારાના ભયથી કંપતા, એ આપણે ભાંડુદત્તના પ્રસંગ પરથી જાણ્યું છે. ઘણા રાજાઓની ધર્મ ઉપરતી શ્રહા આદર્શરૂપ ગણાતી. દાનમાં અપાતી સંપત્તિના દસ્તાવેજમાં વિનયપૂર્વક લખાતું કે 'જો અમારા વંશના અધિકાર નષ્ટ કરી ખીજો કાઈ સત્તા મેળવે તો તેની પાસે અમારી એ પ્રાર્થના છે કે અમે એમના દાસાનુદાસ થઈ રહીશું પણ તેણે આ બ્રહ્મવૃત્તિ લઈ લેવી નહિ.' પ્રજાતંત્રમાં સાધારણ રીતે ન્યાયપુર:સર રાજ્ય ચાલે છે; પરંતુ સ્વેચ્છાચારી રાજા ઉત્તમ ચારિત્રવાળા હોય તો તેના અમલ દરમિયાન રાજ્ય સ્વર્ળ સમાન

યની જાય છે. કવિક કેણની ચંડીમાં દુર્ખળા યજારમાં માલ ખરીદવા જાય છે તે પરથી જણાય છે કે તે વખતે ખજારભાવ ખહુ સસ્તા હતા. માધવાચાર્યની ચંડીમાં તે કરતાં પણ વધારે સસ્તી ચીજોનું વિવરણ મળી આવે છે. પૂર્વ ખંગાળાની ખજારમાં ચીજોની કિંમત તેથી પણ વધારે સસ્તી હતી એમ જણાય છે. ગૃહરયા સાધારણ રીતે પાદુકા વાપરતા ન હતા. કાઈ ગૃહસ્થને ઘેર આખરદાર મેમાન આવતા તો તેને પ્રથમ પગ ધાવા માટે પાણી આપવામાં આવતું. મહા મહેનતે એકાદ ઘડા પાણી ઢાળા પગ પરના કાદવ સાક કર્યા ખાદ અતિથિ બાજ પર બેસતા અને ભાજન કર્યા બાદ સાપારીના કકડા ખાતા. ગૃહસ્થની સ્થિતિ ખહુ સારી હોય તો તે રાત્રે શયન કરતી વેળા પગ ધાઈ પાદકા પહેરી શયનગૃહ તરફ જતા. ધનપતિ લાખાપતિ હતા. તે સૂતી વેળા 'પગમાં પાદુકા પહેરી પથારી તરફ ગયા અને પદ્મ-નાબનું નામ લઈ સતો.' એવું વર્ણન મળી આવે છે. સ્ત્રીએ અંગદ. કંકણ, કર્ણપુર વગેરે નાના પ્રકારના સોનાના દાગીના પહેરતી, નાના પ્રકારની વેણી ગુંથતી અને મેઘડું ખુર નામની સાડી તથા કાંચળી પહેરતી. હલકી વર્ગની સ્ત્રીએ 'કામાં' અથવા શણનું એહિંહ વાપ-રતી. એ એક જાતનું હલકી કિંમતનું લુગડું હતું. માણિકચાંદના ગીતામાં તા આ શણના એાઢણા વાપરવાને પણ દાસીએા આનાકાની કરતી. આ શણ અને ક્ષૌમ એક જાતનું હલકું કપડું જણાય છે. સ્ત્રીએ સાયને બદલે આંબળાં વાપરતી. સવર્ણના અલંકારની સાથે કુલ પણ અ<sup>\*</sup>ગરાગનાં સાધન ગણાતાં. યજારમાં જુદી જુદી જાતનાં કુલા વેચાતાં મળતાં. શ્રીકૃષ્ણવિજયમાં ગાપીઓ શણગાર સજતી વેળા કાઇ 'ચ'પાના કલ ખરીદી વેણીમાં ગુંથે છે અથવા કાનમાં પહેરે છે' એમ લખ્યું છે. પણ એક માટા અંગ્રેજ ક્ષેખફે 'Rude nations delight in flowers' ( જંગલી જાતિઓ કૂલામાં ચ્યાનંદ માણે છે. ) એમ કહી ઉત્કૃષ્ટ જાતનાં નાગકેસર, કુરભક, ચંપક, પુત્રામ અને માલતી જેવાં ઉત્તમ કૂલાની જાત આ દુનિયા પરથી નષ્ટ કરી છે. અત્યારની સુંદરીઓ એ બધાં દેશી કૂલાને અડકતાં કદાચ બીએ પણ ખરી. તે વખતે પુરુષા કડાં પહેરતાં લજવાતા નહિ, અને ગરીબ માણસા પણ થાડું સાનું પહેરી કૃતાર્થ થતાં. ગુજરાતપુરીનું સાલાગ્ય વર્ણવતાં કાટવાળ કહે છે કે નગરના નાગરિકાના કાનમાં સાનું લળકી રહ્યું છે. મુખમાં સાપારી અને હાથમાં પાન સતત નજરે પડે છે. શરીર પર ચંદન શાબી રહ્યું છે અને રેશમાં વસ્તા તથા લાલ કૂલા કબકી રહ્યા છે. (ક. ક. ચં.) બજારમાં માલ ખરીદવા જતા પહેલાં બે માણસાની મુલાકાત થતી અને તેને કંઈ પણ આપનું પડતું. જો કે એ દક્ષિણાનું પરિમાણ એક કાડીથી વધારે નહાનું. તેમાંના એક લગ્નાચાર્ય: તે પંચાંગ જોઈ મુદ્ધર્ત્ત જોઈ આ-પતો અને કંઈક દક્ષિણા માગતા. બીજો 'કુશારી'ની પદવીવાળા ઓગો હતો. તેના ખબા પર એક માટા દાબના ભારા રહેતા અને તે વેદ બણી અભ્યાગતને આશીર્વાદ આપી દક્ષિણા માગતા.

ત્રણસો વર્ષ પહેલાં બંગાળામાં વિદ્યા પણ સારી પેંકે હતી. શ્યામાનંદ જાતના ગાવાળ હાવા છતાં ખહુ નાની ઉં મરે વ્યાકરણ શાસ્ત્રમાં પ્રવીશુ ખન્યા હતા. અને તે પણ વૈષ્ણવ ધમ શ્રહણ કર્યા પહેલાં. ચંડીકાવ્યમાં શ્રીપતિ વાષ્ટ્રીઓ છતાં શાસ્ત્રમાં નિપુણ હતા. તેના પિતા ધનપતિ પણ નાટક, નાટિકા અને કાવ્યા વાંચી આનંદ મેળવતા હતા. સંસ્કૃત પાઠશાળાઓમાં બંગાળા લિપિ સાથે નાગરી લિપિ પણ શિખવાતી હતી. ધનપતિ, સિંહલના રાજા પાસે પાતે એ બંને લિપિઓ જાણતા હોવાનું જણાવે છે. પાઠશાળામાં પહેલાં વ્યાકરણ શીખવાતું, તેથી ઉચા વર્ગના વિદ્યાર્થીઓ વ્યાકરણને 'શિશુશાસ્ત્ર' કહી ઉવેખતા હતા. હલકી જાતના વિદ્યાર્થીઓ સંસ્કૃતમાં કુશળ થતા ખરા પણ તેઓ અંગાળી ભાષા ઉપર વધારે લક્ષ આપતા. સાથી અસો વર્ષ પહેલાંની જેટલી હસ્તલિખિત અંગાળી પ્રતા મળી આવી છે

તેમાંની ધણીખરી હલશે જાતના લહીઆએ લખેલી માલમ પડે છે. જેમક હરિવંશ ( ખંગાળી સન ૧૧૦૦ ) લેખક શ્રીભાગ્યમંત ધાયી; દેવયાની ઉપાખ્યાન (ખં. સ. ૧૧૮૪) લેખક શ્રીરામનારાયણ ગાપ છત્યાદિ. ત્રિપુરાના રાતપાડા નામના ગામનાં સા વર્ષ પહેલાં લખા-એલી એક નળદમયંતીના કાવ્યની પ્રત એક ધાયીને ઘેર છે. એ પ્રત એ ધાયીના પિતામહે લખી છે. અક્ષરા માતીના દાણા જેવા સુંદર છે. દિનેશ બાયુએ પ્રાચીન પુસ્તકાની હસ્તલિખિત પ્રતો મેળવવા આખા બંગાળામાં પર્યટન કર્યું હતું, પણ તેમને ઘણીખરી પ્રતો ઉચ્ચવર્ષ્ય કરતાં નીચ વર્ષ્યના ઘરમાંથી હાય લાગી હતી.

અસારે ભણતાંગણતાં શીખ્યા કે તરત બાપદાદાના ધંધા છાડી દેવાનું મન થાય છે; પરંતુ મધુસદન નાપિત સંસ્કૃત જાણતા હતા, પાતે સારા કવિ હતા અને તેના પિતામહ પણ સારા કવિ ગણાતા હતા છતાં તેણે પાતાના હજામત કરવાના ધંધા છાડયા નહાતા. તે વખતે ધર્મ. આનંદ અને આત્માની ઉન્નતિ માટે ગ્રાનચર્ચા થતી હતી. ગ્રાનચર્ચાને અર્થ કરી બનાવવાની તો હાલના જમાનાની જ શાધ છે.

આંગામાં પણ કેળવણી સારી કેલાએલી હતી. ખુલ્લના પોતાના પતિના અક્ષરા એાળખતી હતી અને તે માટે જ લહના સાથે વાઃ- વિવાદમાં ઉતરી હતી. આ ખુલ્લના જાતે વાણીએણ હતી. વેષ્ણવ સાહિત્ય ઉપરથી જણાય છે કે મહાપ્રભુના સાડા ત્રણ કૃપાપાત્રમાં અરધું કૃપાપાત્ર એક ઓ હતી. એ અરધી કૃપાપાત્ર માધવીનાં પદેષ પણ બહુ સુંદર છે અને પદકલ્પતરુમાં એ પદેષ મળી આવે છે. ઓઓમાં વશીકરણનાં એાસડ બહુ ચાલતાં. મુકું દરાયને પણ એક જગાએ કહેવું પડશું છે કે ' હું તો ખુકૃષ્ણ થયા છું અને ખુકૃષ્ણને કાઈ ભય કર ઓપધ પણ વશ કરી શકતું નથી. ' આ એાસડદારા વશીકરણ કર-વાના રિવાજ વિલાયતમાં પણ ચાલતાં હતા. શેકસપીઅરના મેકબેથનાટ-

કમાં જાદુની સામગ્રીની એક લાંબી યાદી આપેલી છે; મુકુંદરામની યાદી એ યાદી સાથે બરાબર મળતી આવે છે; adders fork, eye of newt, scale of dragon, maw of shark, wool of bat, gall of goat, lizard's leg, swings of owlet વગેરે વિલાયતની જાદુની સામગ્રી સાથે 'કાચબાના નખ, કામડાનું લોહી, સાપની કાંચળી, મગરના દાંત, ચામાચીડીઆની પાંખ, કાળા કુતરાનું પિત્ત, માેડી માછલીનું આંતરહું, ઘરમાંનું લુવડ ' ઇત્યાદિ કવિક કૃષ્ણે કૃષ્યેલી દેશી સામગ્રી બરાબર મળતી આવે છે. આ પરથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે માનવકલ્પના બીભત્ય છતાં જાદે જાદે ઠેકાણે એક જ રીતે કાર્ય કરે છે, એક જ સામગ્રી બાળી વળે છે અને માનવ સ્વભાવ એક જ સામાન્ય નિયમાને આધીન છે.

ભંગાળી સમાજ આ વખતે વૈષ્ણવ પ્રભાવથી ઘેરાઈ મયો હતો. ચંડીકાવ્યમાં શ્રીમંતના સહચરા તથા જાનૈયાના નામ પરથી એ સ્પષ્ટ જણાય છે. તેઓમાનાં ઘણાંખરાં નામા આપણાં એ ચિરપરિ-ચિત ગાપ બાલકા અથવા ગાપિકાઓની સાથે મળતાં આવે છે.

પૂર્વ બંગાળાના રાજેન્દ્રદાસે શકું તલાપાખ્યાનમાં સમાજમાં પાપપુષ્યના જે આદર્શ ચાલતા હતા તેનું એક ચિત્ર આંક્યું છે. બંગાળામાં એ જ આદર્શ તે વખતે પ્રચલિત હશે એમ લાગે છે. 'જે ધ્યાહ્મણની સેવા કરે, જેની તળાવડીમાં ગાયા પાણી પીએ,' તે પુષ્ય-વાન અને 'નિષિદ્ધ દિવસે મત્સ્યમાં ખાય, માધ માસમાં મૂળા ખાય, કુલાચાર છાડી અનાચાર આદરે, કુળવિદ્યા છાડી બીજી વિદ્યા ભણે, ભાજન કર્યા પછી હજામત કરાવે, નીચવર્ણના સાથે ખાય', એ મહાપાપી. આજકાલ આ પાપપુષ્યની વ્યાખ્યામાં ઘણા કેર પડી ગયા છે એ તે નક્કી.

આ પ્રકરણમાં વર્ણવેલાં પુસ્તકામાં ધણા નવા શબ્દા વપરાયા

છે અને તે બધા સંસ્કૃતને અનુરૂપ છે. વિબક્તિઓના ગાટાળા તા જેવા ને તેવાજ ચાલ્યા આવ્યા છે. આ સિવાય પ્રાચીન યગ સાહિ-ત્યમાં કેટલાક નિયમા તા હંમેશને માટે પળાતા આવ્યા છે. તે નિયમા આ પ્રમાણેઃ (૧) દરેક સારા કાવ્યમાં 'બાર મહીના ' તા આવવાના જ. ખંગાળા ષડૠતુનું પ્રિય લીલાક્ષેત્ર છે. બાર માસનાં *ખા*ર રૂપ પ્રકૃતિના પટ પર સ્પષ્ટ રીતે અંકાતાં હેાવાથી કવિએા વરસનાં ખાર સુખદુઃખનાં ચિત્ર સુંદર રૂપે આંકી ગયા છે. (ર) દર-રાજ કેદમાં રહેતી અંગલલના જ્યારે રહેજ પણ મુક્તિ મેળવે ત્યારે તેએા થાેડી ઘણી અસાવધ અને ચંચળ જણાય એ સ્વાબાવિક **છે**. કવિએા શ્યામની વાંસળાના અવાજ અથવા વિવાહ વખતે સીમંતિ-નીની અસાવધ સ્વતંત્ર મૂર્તિ લગભગ દરેક કાવ્યમાં ખતાવે છે. તેઓની **વેણી અર્ધા** ઉઘાડી હેાય છે, કેાઇએ બધા અલ<sup>\*</sup>કારાે પહેર્યા હેાતા નથી, પરંતુ કવિએા તેમના અસંયમી અભિનયના વર્ણન આગળ તેમની સ્વાભાવિક માેહિની શક્તિ નિહાળવા દેતા ન<mark>થી. (</mark>૩) તળાવડી ઉપર બંગલલના એ બંગ કવિએાનું ત્રીજાં સર્વવ્યાપી દશ્ય છે. **ખંગાળી સ્ત્રીઓ** બહારના લાેકાેને પાતાનું રૂપ દેખાડવાની આ એક જ વખતે કૃષા કરે છે. તળાવડીના પા**ણી**માં જ્યારે તે**ગા**નાં પદ્મ સમાન મુખડાં તરવરી રહે અને સ્નિગ્ધ કાંતિ રેલાઈ રહે ત્યારે એ રૂપ કવિની લેખિનીને ચંચળ કરી મૂકે છે. વિવાયતિથી માંડીને કૃષ્ણદાસ સુધીના અસંખ્ય કવિએાએ ભીતે લુગડે, કેડે પાણીતા ઘડા લઈ ઘેર જતી સુંદરીનાં મનને મુગ્ધ કરી નાખતાં ચિત્રા દાર્યા છે. (૪) દામ્યત્યકલહ એ ખંગાળાઓના ચાેથા વિષય છે. વિદેશવિદ્રેષા , અંગાળાઓનું ઘેર એઠાં એઠાં સ્ત્રીઓની ગાળા ખાવાનું નિત્યકર્મ થઈ પડયું છે. આ ગાળા સર્વદા કડવી હોતી નથી. ક્રાઈ ક્રાઈ વખતે તેમાં મધુરપણું પણ હેાય છે. ત્યાર બાદ વૃદ્ધ પતિ પર યુવતી ભાર્યાની ક્રોધરૃષ્ટિ, કુલીનાની કૃપાથી કુળલલનાએાની વિડંખણા વગેરે કવિએા-

એ શિવપાર્વતીના પ્રસંગદારા ચિતરી બતાવી એ વખતની સમા-જતું એક દૂખદૂ ચિત્ર દાર્યું છે. (૫) પતિનિંદા એ પાંચમા સર્વવ્યાપી વિષય છે. આ વિષયનું વર્ણન કરવા જતાં કવિએાએ કેટલીય અશ્લીલ વાતા ચીતરી કાઢી છે. આવી અશ્લીલ વાતા પ્રત્યે કાઈની સહાન-ભૃતિ ન હ્રાય એ સ્વાભાવિક છે છતાં જ્યારે દરેક મહાન કવિએ આ બાબત ઉપર કલમ ચલાવી છે ત્યારે એટલું તા નક્કી માનવું પડે છે કે સમાજમાં એ રાગ હતા ખરા. 'જ્યારે જ્યારે મારાથી રસાેઇ ખરાખર થતી નથી ત્યારે ત્યારે મારા પર લાકડીઓની પીટ પડે છે અને મારે ખુણામાં ભરાઈ રડવું પડે છે. ' (ક. ક. ચં.) આ વચના ઉડા મર્મમાંથી નીકળેલાં લાગે છે. પિતામાતા પૈસાના લોભથી પાતાની પ્રાથપ્રિય દીકરીને કુવામાં ઉતારતાં. તેઓ **બિચારી** આખી જિંદગી દઃખમાં ગાળતી. કંઈ બાલી શકતી નહિ. તેઓ ચંડીદાસનાં વચનામાં કહીએ તા 'માહું છતાં બાલી શકતી ન હાવાથી 'અબાલા ' કહેવાતી.' (૬) હનુમાન એ ધાચીન ખંગસાહિત્યનું પ્રિય પાત્ર છે. સમુદ્રમાં તાેકાન મચાવવું હાેય, માેટી દિવાલા બાંધવી હાેય તા દેવદેવીએા હતુમાનના મદદ માગતાં; પરંતુ વાલ્મીકિનું આ મહાન પાત્ર ખંગમાહિત્યમાં કેવળ વાનરના રૂપમાં ઉતરી આવ્યું છે. (૭) બાળક કન્યાએાને પતિને ધેર માેકલતાં પિએરિંઆં જે કાગા-રાળ મચાવા મૂકતાં તેનું વર્ણન ઉમા અને મેનકાના પ્રસંગદારા પ્રાચીન કવિએાને સંદર રીતે સમજાવ્યું છે.

આ પ્રસંગામાં બંગાળી કવિએાએ પાતાના સુદ્ધિ સારી પેંઠે દાહાવી છે; આ બધા વિષયા કવિએાની સામાન્ય સંપત્તિ જેવા છે.

હવે આપણે જે યુગમાં પ્રવેશીએ છીએ તેના પૂર્વાભાસ આ યુગનાં પુસ્તકા પરથી મળી આવે છે. ચંડીની ચાત્રીશ અક્ષરવાળા છંદમાં કરેલી સ્તુતિ પ્રાચીન પુસ્તકામાં જોવામાં આવે છે. આ છંદમાં કેવળ શખ્દોની રમત સિવાય ખીજું કંઈ જ નથી. કામળ ગીતકવિ-

તાના દેશમાં આવી કર્યું કઠોર કવિતા રચનારને જયદેવ તા ફાંસીએ જ ચઢાવત. ગમે તેમ હા પણ આવી કર્યું કઠોર કવિતાદ્વારા પણ એક લાભ થયા છે. તે પરથી ભાષાની સજાવટ શરૂ થઈ. માધવાચાર્યની ચંડીમાં ભાષાની જે છટા છે તે ધીમે ધીમે વધતી ગઈ. ખરા પ્રેમને અભાવે કાવ્યમાં હીરામાલિનીગીરી શરૂ થઈ. કવિક કળની ચંડીથી લિપિયાતુર્યને હાથે કવિતાસુંદરીની ભ્રષ્ટતાના આભાસ શરૂ થાય છે. એ જ શ્રંથમાં ભારતચંદ્રની ઉપમાઓનું મૂળ પણ જોઈ શકાય છે. હવે પછી એ ભ્રષ્ટતા અને ઉપમાની બહુલતા વૃદ્ધિગત થઈ ગઈ અને ભારત-ચંદ્રે એમાં પરાકાષ્ટા ખતાવી.



## પ્રકરણ ૯ મું

## કૃષ્ણચંદ્રના યુગ

નવદ્ગીપ અને કૃષ્ણચંદ્રઃ નવદ્ગીપ ( નદીઆ ) માંથી લક્ષ્મણસેને સ્વતંત્રતાની ધજા ફેંકી નાસી ગયા હતા. નવદ્ગીપમાં જન્મી જયદેવે સુધામય ગીતદ્વારા ખંગાળા તા શું પણ આખા ભરતખંડમાં રસની રેલ રેલાવી હતી. ત્યારપછી નવદ્ગીપ પાતાના સંસ્કૃત જ્ઞાન માટે ભરત-ખંડમાં પ્રખ્યાતિ ભાગવી રહ્યું હતું. આધુનિક કાળમાં મહાપ્રભુ શ્રી ચૈતન્ય દેવના જન્મસ્થાન તરીકે એ ખંગાળામાં અમરધામ તરીકે પંકાય છે.

બંગાળી સમાજની સ્થિતિમાં પણ નવદ્ગીપ**ના જેમ પ**લટા **થયા** હતા. યુગેયુગ કાેઈ પ્રતિભાશાળી મહાપુરૂષ સ્વર્ગનું શાસન લઇ પતિત સમાજના ઉદ્ઘાર કરવાના પ્રયત્ન કરે છે. પરંત્ર દેવના વરદા**નથા** દિગ્વિજયા ગણાતા રાજા રાવણ જેમ પાતાનું બધું મળ એકત્ર કર્યા છતાં કૈલાસને રજમાત્ર ચલાયમાન કરવાને અસમર્થ નીવડયા **હ**તા, તેમ આ પર્વાત સમાન અચળ સમાજ પણ ધર્મવીસના તનતાેડ પ્રયત્ના છતાં પાતાનું વિશાળ શરીર જેમનું તેમ રાખી તે પરનું ફેવાડું પણ કરકવા દેતા નહોતા. જે નવદીપમાં એક વખતે વૈષ્ણવા વાદળાં-ને કૃષ્ણ ધારી ગાંડા બની જતા હતા, તે જ સ્થળે ભારતચંદ્રના શિષ્યા શાલતાની બધી જાળ તાેડી લાલસારાક્ષસીની ષાેડશાપચાર પૂજા કરવા લાગ્યા. સાહિત્યના આ યુગ અતિ મલિન છે. એ સમયના નવદ્વીપના મહારાજા કૃષ્ણચંદ્ર ભંગાળામાં યુવાવતાર રૂપ ગણાતા હતા. અંગાળાની સ્થિતિ શાચનીય હતી; મરાઠાએાના હુમલાથી લોકા ત્રાસી ગયા હતા; એમાં વળા અધુરૂં રહ્યું હાય તેમ નવદ્ગીષમાં ચેપી રાગ કાટી નીકળ્યાે, તેમાં કુલ વસ્તીના ત્રીજો <mark>લાગ મર</mark>ણુ પામ્યાે. **ઇ. સ. ૧૭૮૦ માં લુટાગનાં ટાળાંએાએ અંગાળામાં ૫૦૦૦૦ ધર** તે

ર • માણુસા અગ્નિદેવને સુપરત કરી દીધાં. આ વખતે કવિ ભારત-ચંદ્ર પાતાના માલીક મહારાજ કૃષ્ણચંદ્રને માટે કામાદ્દીપક ગાળાઓ તૈયાર કરતા હતા. રાષ્ટ્રીય ચરિત્રની આ હીનતાએ ભવિષ્યના વિષ્લવને સુગમ કરી મૂક્યા હતા. આ વિષ્લવમાં 'મૃદંગવાદકા છાતી સાથે મૃદંગ જડીને અને કળાવતા વીણાનું નુંબકું પકડીને ડુબી મુઆ.' અયાષ્યાના વાજિદઅલ્લી આનું પ્રત્યક્ષ દર્શાંત ગણી શકાય.

તા પણ એટલું તા ખરૂં કે આ યુગમાં કેટલીક સુકુમાર કલાએા વિકાસ પામા. કૃષ્ણચંદ્રની સભામાંથી વિશ્વામ ખાંના ગાયનની ઉસ્તાદી મૂર્જના, ગદાધર તર્કાલં કારનું પુરાણવાચન અને ભારતચંદ્રની કવિતા દેશમાં જઈ લાેકાની મધુર લાગણીઓ ઉશ્કેરવા લાગી. જે નવદ્દીપમાંથી એક વખતે નિઃસ્વાર્થ અને નિર્મળ પ્રેમના પ્રવાહ વહ્યો હતા તે જ નવદ્દીપ હવે ભારતચંદ્રની કવિતા, શાંતિપુરની ધોતી અને કૃષ્ણનગરની પુતળીએ માટા પ્રમાણમાં દેશાદેશ માકલવા લાગ્યું. ધૂર્તાતા અને છળકપટ શીખવવા માટે નવદ્દીપની રાજસભા જેવું બીજાં કયું સ્થાન હતું! આ બધાંના પ્રવર્ત્તક તે મહારાજ કૃષ્ણચંદ્ર હતાં.

કૃષ્ણ્યું કે. સ. ૧૭૧૦ માં મહારાજ કૃષ્ણ્યંદ્રતા જન્મ થયા હતા. તેમના કાકા રામગાપાળને રાજપદવી મળવાની હતી પણ નવાળના દરભારમાં કૃષ્ણ્યંદ્ર વહેલા જઈ પહોંચ્યા અને પાતાની વાક્યાતુરીથી નવાળને એવા તા મુગ્ધ બનાવી દીધા કે નવાળે તેને શિરપાવ આપી રાજપદવી આપી દીધા. અલીવર્દી ખાં તેને એટલા બધા ચાહતા કે તેના વિના તેને ધડીબર ગમતું નહાતું. દરભારમાં કૃષ્ણ્યંદ્ર ન હાય તા તેને નવાળ બાલાવી મંગાવતા. તેણે, તેને 'ધર્મચંદ્ર' ના પદવી આપી હતી; પરંતુ આ ધર્મચંદ્ર મહારાજે છળ-કપટ કરી પાતાના રાજ્યની કસ વગરની જમીન બતાવી અલાવર્દી ખાં પાસેથી મહેસુલના ૨૦ લાખ રૂપીઆ માક કરાવ્યા હતા. એ ધર્મચંદ્ર જ્યારે નવાળ મીરકાસિમને હાયે ખંદીવાન થયા ત્યારે મહાપૂજાનો

ઢોંગ કરી છૂટી આવ્યા હતા. નાના પુત્ર શંભુચંદ્રે દિવાન ગંગા-ગાવિંદસિંહને વશ કરી માેટાભાઈ ને છેતરવાના પ્રયત્ન કર્યો ત્યારે આ ધર્મચંદ્રે હેસ્ટિંગ્સ સાહેબની મડમને માતીની માળા આપી પુત્રના ઉદ્દેશ નિષ્ફળ કર્યો હતા. અંગ્રેજોને ખંગાળાના રાજા ખનાવવાના તરકટના મુખી પણ આ મહારાજ હતા એ તો વધા જાણે છે. રાજ-વંલ્લભને હાથે 'રાખડી' બાંધી તે ઢાકાના નવાળ સરકારમાં જે દેણું હતું તે માક કરાવી આવ્યા, પણ એ જ રાજવલ્લભે જ્યારે વિધવા-વિવાહ પ્રચલિત કરત્રાનાે પ્રયત્ન કર્યાે ત્યારે તેના એ પ્રયત્નને તાેડી પાડનાર પણ આ મહારાજા હતા. તેના અનુચરા પણ તેવા જ ધૂર્ત-વિદ્યાપ્રવીણ હતા. એક વખતે અગ્રદ્દીપમાં ખૂન થયાં. નવાળને ખબર પડી. નવાએ તપાસ શરૂ કરતાં પૂછયું કે 'અગ્રદ્રીપ કાના કબ-જામાં છે ?' અગ્રદ્ધીપના ખરા માલીકના મુખત્યાર બિચારા ગભરાયા અને ચુપ થઇ બેઠા. પણ કૃષ્ણચંદ્રના મુખત્યારે દાવ સાધ્યાે. તે નવામ પાસે આવી ખાલ્યા કે 'એ વિભાગ મહારાજ કૃષ્ણ્યંદ્રના છે. ' ત્યાર ખાદ તેણે પાેતાના વાક્**ચાતુરીથા** એ <mark>ખીના ઐવા રૂપમાં</mark> સમજાવી દીધી કે નવાત્યના ગુસ્સા શાંત થઈ ગયા અને અપ્રદીપ સદાને માંટે મહારાજ કૃષ્ણચંદ્રના હાથમાં આવ્યા. મુસલમાન દરયા-રના દાેષા કૃષ્ણચંદ્રમાં ઉતર્યા હતા; અને એ દાેષા આખા દરખારમાં છવાઈ ગયા હતા. એ દરભારમાં કેળવાઈ, **તે**ના પુત્ર શંભુચંદ્રે પાેતા**ના** માેટાભાઈ તથા પિતાનું મરણ થયું છે, એવા ખાેટા સમાચાર ફેલાવી રાજકર વસલ કર્યો હતો; કૃષ્ણચંદ્ર પુત્રના આ વ્યવહારથી બહુ નાખુશ થયા હતા અને ગંગાગાવિંદસિંહ ઉપર કવિતાની એ લીટીઓ લખા માેકલી પાેતાના સંતાપ ઠાલવ્યા હતાે. એ બે લીટીઓના ભાવા**થ**ે આ હતો કે 'પુત્ર માનતો નથી, દરળાર અસાધ્ય બની ગયો છે. હવે તા ગંગાગાવિંદ કરે તે ખરૂં. '

પરંતુ કૃષ્ણુચંદ્રે રાજ્ય ચલાવવામાં અને **તેનું સ**રક્ષણ કરવામાં

જે શક્તિ ખતાવી હતી તે અપૂર્વ હતી; ગાદીએ એસતી વેળા દસ લાખ રૂપીઆનું દેવું હતું, તથા ખાર લાખ રૂપીઆ માટે મહાેખત- જેંગે તેને કેદ કર્યા હતા. તેણે આ બધું દેવું વાળી રાજ્યને શાબાવ્યું હતું. તેણે શિવનિવાસને ઇંદ્રપુરી સમાન ખનાવ્યું હતું. તેના ઉત્સા-હથી શિલ્પકળાની ઉન્નતિ થઈ હતી. તેણે બંધાવેલાં કાઈ કાઈ શિવમંદિરા હજા બંગાળાનું ગૌરવ મનાય છે. તેના જ પ્રયત્નથી કૃષ્ણનગરના કું ભારા સુંદર પુતળાં ઘડતા અને શાંતિપુરના વણકરા દેશવિખ્યાત ધાતીઓ બનાવતાં શીખ્યા હતા.

કૃષ્ણ્યંદ્ર પાતે સંસ્કૃતના વિદાન હતા. તેની સભામાં કવિએો, તત્ત્વવેતાએો, ધર્મશાસ્ત્રીઓ, નૈયાયિકા વગેરે બધાનું સન્માન થતું. એ બધા વિષયાની ચર્ચામાં એ પાતે પણ ભાગ લેતા. આવા વિદ્વાન કૂટરાજનીતિત્ત રાજ્ય મશ્કરા પણ તેવા જ હતા. તેની મશ્કરીમાં સંયમશીલ ગૃહસ્થાઈ ન હતી છતાં તે વૃત્તિ બીજા ચાલ્માના ઇતિ- હાસથી વધારે ગેરવાજબી ગણાય તેવી પણ ન હતી. વિદ્દષક તરીકે રાજસભામાં ત્રણ માણસા કામ કરતા હતા તેમાંના એક ગાપાલ ભાંડ હતા. આ માણસનું નામ હાસ્યરસિક તરીકે બંગાળામાં પ્રખ્યાત છે. બીજો હાસ્યાર્ણવની પદ્યવાળા એક માણસ હતો. તે નકલ કરવામાં કુશળ હતા અને ત્રીજો મુક્તારામ મુખાપાધ્યાય હતો. એ રસિક હોવાથી રાજ્ય એને 'વેવાઈ' ના નામથી સંબાધતો. આ લોકોના મર્મળાણાથી રાજસભામાં હાસ્ય અને બીબત્સ રસની રેલ ચાલતી હતી.

આ આનંદ સિવાય રાજા શાસ્ત્રચર્યા કરતો, રાજ્ય વધારવાના નવા નવા ઉપાયો શાધતો, શિલ્પની ઉન્નતિ માટે પ્રયત્ન કરતો અને ભારતચંદ્ર પાસે તોટક છંદમાં કવિતા રચાવતો. વિલાસની આ વિવિધ સામગ્રીમાં કાઈ નિર્મળ પ્રેમની વાત કહેવા જતું તો તેની મશ્કરી થતી. રાજા ચૈતન્ય સંપ્રદાય તરફ દેષ રાખતો. શિવ અને શક્તિ તેના ઉપાસ્ય દેવતા હતા.

આ શાસ્ત્રચર્ચા, સુકુમાર શિલ્પ પ્રત્યેના અનુરાગ, કૂટ રાજ-નીતિ, કુર્ચિ અને વિલાસપ્રિયતાએ આ યુગના સાહિત્યને પણ પોતાના રંગ આપ્યા છે.

સાહિત્યમાં નવીન આદર્શઃ હવે બંગબાષા ખેડૂતાનાં ગીતાના રૂપમાં વિહરતી નહાતા. તેમ કેવળ ગામડાના કવિએાની જ કલમમાંથી ૮૫કતી નહેાતી. અત્યારે તેના તરફ ફારસી અને સંસ્કતના માટા માટા વિદ્વાનાની નજર પડી હતી અને તેને લીધે અંગાળીમ પણ રૂપવર્ણનના સાગર ઉછ્જ્યા હતા. જે કવિ જેટલી વધારે ઉપમા વાપરી રૂપવર્ણન કરી શકે તે કવિ તેટલા વધારે શક્તિમાન ગણાતા. ખરા રૂપની શાધ તે કાેેે કરવાનું હતું ? દર્શત તરિકે આ યુગમાં રચાએલા 'નૈષધચરિત' માંથી ચાેડા ઉતારા લઇએઃ 'દમયંતીની આંખા હરણની આંખા કરતાં પણ સુંદર છે, તેથી હરણાંએા ભૂમિ પર પગ પછાડી પાતાના પરાજયના ક્ષાેભ જાહેર કરે છે. વિધાતા ચંદ્રના સારભાગ ગ્રહણ કરી દમયંતીનું મુખ ખનાવ્યું છે, તેથી ચંદ્રમંડળમાં એક માટા ખાડા પડ્યા છે. લાકા એ ખાડાને જોઈ ચંદ્રતે કલંકિત ધારે છે. ' 'દમયંતીનું મુખ જોઈ પદ્મ પરાજયના ચિહ્ન રૂપે જળરૂપી દુર્ગમાં જઈ વસ્યાં છે. હજુ સુધી તેઓ બહાર આવ-વાનું સાહસ કરી શકયાં નથી.' 'દમયંતીની પહેલાં વિધાતાએ જેટલી સ્ત્રીઓ રચી હતી તેટલી બધી શિખાઉના નમુના જેવી હતી, અને દમયંતી રચ્યા પછી જેટલી સરજી છે તે ખધી તેનું શ્રેષ્ઠત્વ ખતાવવા માટે જ.' આ પરથી જણારો કે ભાષા એક એવા આદર્શને અનુ-સરતી હતી કે જેમાં શખ્દભાજી સિવાય ખીજાં કંઈ જ ન હાેઈ શકે. આવાં વર્ણનાથી પાનાંનાં પાનાં ભરવાં એ જ તે જમાનાની ખાસિયત હતી. આમ કરવામાં કેવળ સંસ્કૃતમાંથી જ નહિ પણ કારસી અને ઉદુ<sup>°</sup>માંથી પણ ઇચ્છા મુજબ મધુસંગ્રહ કરવામાં આવતા. ' <mark>તેના</mark> કાળા વાળ ખુદ્ધિમાનની ખેડી જેવા છે. ' તેના કટિદેશ વાળ જેવા

સૂક્ષ્મ છે. કદાચ તેનાથી પણ અધી હશે.' (જીલેખા) ' સુંદરી સ્નાન કર્યા પછી મેંદીથી રંગાએલી આંગળાઓ વહે વાળ ઝાટકે છે, એ વાદળાંમાંથી માતી વરસતા ન હાય એવું જણાય છે.' આવી અતિશ-યાક્તિ વાંચી વાચક કવિની ખુદ્ધિની અવશ્ય પ્રશંસા કરે ખરા; પરંતુ ક્રાઇ સુંદર સ્ત્રીના સાક્ષાત્કાર તા નહિ જ કરી શકે. ઉપમાનું અતિ-શયાક્તિપણું સૌંદર્ય વધારનારૂં નથી, પણ ઘટાડનારૂં છે.

સૌં દર્યના આદર્શની પેઠે કરુણ વગેરે રસોનો પ્રવાહ પણ મંદ પડવા લાગ્યો હતો. બારતચંદ્રની રિત સામાન્ય મણિકાની પેઠે કૃતિમ અવાજે પતિવિયાગના વિલાપ કરે છે કે 'આહા આહા હરિ હરિ, ઉદ્દુ ઉદ્દુ મરિ મરિ, હાય હાય ગાંસાઈ ગાંસાઈ' આ કરુણ રમની મશ્કરી નથી તા બીજાં શું છે? ભારતચંદ્ર ગંભીર ભાવ વર્ણવવામાં કુશળ નથી. અન્નદામંગલ જેવા ધર્મમંડપ સમાન કાવ્યમાં તેણે વેરયાના નાચ દાખલ કર્યા છે. જે દેશમાં એક વખત ચંડીદાસ અને ગાંવિંદદાસનાં ગીતા શ્રોતાઓને મુગ્ધ કરી નાખતાં, તેને બદલે રામપ્રસાદની શબ્દાલંકૃત કવિતા અને તેના અનુકરણ રૂપે રચાએલા બારતચંદ્રના તાટક છંદ સાંભળવાને ભંગાળી યુવકા ઉચાનીચા થઈ રહ્યા હતા. જે દેશમાં પ્રેમની મર્મસ્પર્શી સામગ્રીએ સાહિત્યને અતિ સમૃહ બનાવ્યું હતું તે જ દેશમાં પતિ, કુલાંગનાઓને પાપટની પેઠે પ્રેમના પાઠ બાલતાં શીખવે એથી વધારે આદર્શ હીનતા તે બીજી કઇ!

જો કે વિદ્યાસુંદરની હીરા, વિદુ ધ્યાહ્મણી વગેરે કુટણી અને કામિનીકુમારની સોનાસુખી જેવી દાસીએ બંગાળી હિંદુ સમાજનું વાસ્તવિક ચિત્ર નથી. દુર્ભ લાદાસીનાં જેવાં પાત્રા હજા હિંદુ સંસારમાં મળી આવે ખરાં પણ હીરાના જેવી નાગર પકડવાની યુક્તિ તો બેશક વિદેશી જ છે. ભારતચંદ્રે એ પાત્ર ઉર્દુ સાહિત્યમાંથી લીધું છે. હીરા અને સોનામુખીને નારદ ઋષિનું સ્ત્રી સંસ્કરણ અથવા કુબજા કે દુર્બલા સાથે સરખાવાની કંઈ જરૂર નથી.

વિદ્યાસુંદર કુટણીદ્વારા ગૃહસ્થના ઘરની કન્યાને વશ કરે છે, વગેરે વિગતા મુસલમાની સાહિત્યના પ્રભાવ ખતાવે છે. જો કે વિદ્યાન્સુંદર કાવ્ય ખંગાળાના પૂજાના મંડપમાં ગવાતું હતું. પરંતુ તેના ઉપર મુસલમાની સાહિત્યની છાયા ખહુ પડી છે એ વાત સ્પષ્ટ છે. લયલા-મજન્યના કિસ્સામાં લયલાની મા જેમ પાતાની કન્યાને પ્રતિષ્દ્રા ગુમાવવા માટે ગાળા દે છે, તેમ વીરસિંહની પટરાણી પણ વિદ્યાને ગાળા દે છે.

વિદ્યાસુંદરની આટલી ખધી પ્રખ્યાતીનું માત્ર એક જ કારેલું છે; ભારતચંદ્રના શખ્દમંત્ર અપૂર્વ છે. તેની કવિતા વાચતાં વાંચતાં અર્થ-એાધ થાય તે પહેલાં શખ્દલાલિત્ય મનને પરવશ ખનાવી દે છે.

આવું અશ્લિલ પણ મિષ્ટભાષી સાહિત્ય રાજાના આશ્રય તજે વિકસતું હતું સારે ખંગાળાનાં ગામડાંમાં ભક્તિમય સંગીતા રચાઈ શ્રીતાઓનાં ચિત્તને શાંતિ પમાડતાં હતાં. આ સંગીતા અનુપ્રાસ-પ્રિયતા અને કામળ ભાષા સિવાય કૃષ્ણચંદ્ર યુગનું બીજો કંઈ પણ ઝડણ સ્વીકારતાં ન હતાં. એ સંગીતાએ તે વખતે તા કેવળ અસિ-ક્ષિત સમાજને જ પાતાના ભણી આકર્ષ્યો હતા; પરંતુ તેમાંની નિર્મળતા અને લાગણીના એાઘે રચિદ્દષ્ટ કેળવણીને ધિકારી વખત જતાં પાતાનું શ્રષ્ટત્વ પ્રતિપાદન કર્યું હતું.

કાવ્યશાખા: આ પ્રકરણનું શ્રેષ્ઠ કાવ્ય તે વિદ્યાસુંદર જ ગણાય. એ કાવ્યના વિષય ઘણું કરીને પ્રાચીન દંતકથાએ ઉપરથી લેવાએલો છે. ભારતચંદ્ર પહેલાં ખીજા કવિએાએ આ વિષય પર કાવ્યો સ્થાં હતાં અને છેવટે ભારતચંદ્રે એ કાવ્યને સુંદરમાં સુંદર રૂપ આપ્યું

૧ દુતિની મારફત વશાકરણના પ્રયત્નાે વિષે પ્રાચીન બીલ સા**હિત્યમાં** કેટલીક વિગત મળી આવે છે. વાત્સ્યાયન કામસૂત્રમાં પણ એ બાબતનું વિવરણ છે. છતાં હિંદુ ધર્મ ના પુનરુત્થાન પછી સાહિત્યની રુચિ નિર્મળ થઇ હતી. પરંતુ બીલમાંના કેટલાક મુસલમાન થયા હતા, એ લાકા જ એ પ્રાચાન વિગતાને કરીથી સાહિત્યમાં હતારવા માટે જવાબદાર છે.

હતું. ધારસી ભાષામાં આ વિષય ઉપર ધર્ણા વર્ષો પહેલાં એક કાવ્ય લખાયું હતું. ભારતચંદ્રના વિદ્યાસંદરના ઉર્દ અનુવાદ થયાની વાત તા પ્રસિદ્ધ છે. મુસલમાન અને હિંદ પ્રજા એક સાથે રહેવાથી ધીમે ધીમે એક બીજા પ્રત્યે સહાનુબૃતિ દર્શાવતી થઈ હતી. ક્ષેમાન દના મનસામંગલમાં, લખીન્દરના લાહગૃહમાં જંતરમાંતરનાં ખીજાં સાધના સાથે એક કરાનની પ્રત પણ મળી આવે છે: રામેશ્વરના સત્યનારા-યણ મુસલમાન કૃષ્ટીર બની ધર્મોષ્દેશ કરે છે એ વાત અગાઉ આવી ગઈ છે: મીરજાકરના મરણ પહેલાં, પાપમાચનને માટે તેને કિરીટશ્વરી દેવીનું ચરણામૃત પીવરાવ્યું હતું એ તેા ઇતિહાસની પ્રખ્યાત વાત છે. હિંદુઓની પેઠે અગાઉ મુસલમાના પણ દેવમંદિરામાં ભાગ આપતા. મુસલમાનાનાં <mark>ગાપી.</mark> ચાંદ વિગેરે હિંદ નામ અને હિંદુઓનાં મુસલમાની નામ તા ખંગાળામાં ખહુ જાણીતાં છે. ચટ્ટ-ગામમાં તા એ ખંતે જાતિએ સામાજિક આચારવિચારમાં એટલી ખધી એકમેક થઈ ગઈ હતી કે ત્યાંનાં દર્શાતા હિંદના ખીજા કાેઇ પણ ભાગમાં જવલ્લે જ મળે છે. દાેઢ સા વર્ષના જાના કવિ આપ્તાબદીન પાતાના ' અમિલ દિલારામ ' નામના કાવ્યની નાાયકા દિલારામને પાતાળમાં માકલી સપ્તર્ષિ પાસે વરદાન મગાવે છે. અને તેના રૂપનું વર્ણન કરતાં તેને 'લક્ષ્મણની ચંદ્રકલા, ' 'રામચંદ્રની સીતા ', અને 'વિઘાધરી ચિત્રક્ષેખા ' સાથે સરખાવે છે. આવી સ્થિતિમાં વિદ્યાસુંદરમાં સુસલમાની છાયા પડે તાે તેમાં નવાર્ધ જેવું કંઈ નથી. આ વખતમાં ઉદ્દે અને કારસી ભાષામાં નાયકનાયિકાના વિલાસકલાપૂર્ણ પ્રેમની વાતાે બહુ લખાઈ છે. આ બધી વાતાેમાં નાયક, નાયિકાનું ચિત્રપટ જોઈ ગાંડાે ખની જાય છે અને નાયિકાને ખાળવા ધરભાર છાહી નીકળા પડે છે. તેજી ધાહા પર ચહેલા સુંદરને નાયિકાને ખાળવા નીકળતા જોઈ આ ઉર્દ્ધારસી કિસ્સા યાદ આવે છે. ખંગાળી સાહિત્યમાં વિવાહ પહેલાં વર સાથે પ્રેમ થયો હોય એવા કિસ્સા આ કાવ્ય સિવાય બીજ કાઈ કાવ્યમાં વર્ણવાયા નથી.

પદ્માવતી: લગભગ ૨૫૦ વર્ષ પહેલાં કવિ આલવાતે પદ્માવતી નામનું એક કાવ્ય રચ્યું છે. આ કાવ્ય મહારાજ કૃષ્ણ્યંદ્ર પહેલાં રચાયું છતાં તેમાં આ યુગનાં ખધાં ચિદ્ધો હેાવાથી તેને આ યુગનું પથપદર્શક કાવ્ય ગણવું જોઇએ. આ કાવ્યના કવિ મુસલમાન છતાં સંસ્કૃત ભાષા અને હિંદુઓના આચારવિચારથી સંપૂર્ણ પરિચિત હાય એમ લાગે છે.

ઇ. સ. ૧૫૩૧ માં મીરમહમ્મદ નામના એક કવિએ હિંદી ભાષામાં પદ્માવત નામનું કાવ્ય રચ્યું હતું. અલ્લાઉદ્દીને ચિતાડની રાશી પદ્મિનીના રૂપમાં મુગ્ધ બની જે સમરાનલ કિંવા કામાનલ પ્રજવલિત કર્યો હતો તેના ઇતિહાસ આ કાવ્યમાં વર્ણવેલા છે. એકાદ એ રથળ પ્રચલિત એતિહાસિક મતથી ઉલકી વાત છે ખરી (જેવી કે બીમ-સિંહને બદલે રત્નસિંહ તથા અલ્લાઉદ્દીનની છતને બદલે હાર વગેરે) પરંતુ કાવ્યને ઇતિહાસના માપે માપવાની કંઈ જરૂર નથી. આ કાવ્યના અનુવાદ ખંગાળીમાં કવિ આલવાલે કર્યા છે. જો કે તે જમાનાના અનુવાદ એટલે ઘણું અંશ નવી જ સૃષ્ટિ એ વાત તા સુપ્રસિદ્ધ છે.

આલવાલ કવિ કરિદપુર પરગણાના જલાલપુરના જમીનદારના પ્રધાનના પુત્ર હતા. એક વખત તે પિતાની સાથે જળમાર્ગે મુસાકરી કરતા હતા. રસ્તામાં પાર્ટું ગીઝાએ તેના ઉપર હલ્લા કર્યા. ધાંગાણામાં તેના પિતા મરણ પામ્યા અને કવિ આરાકાનના રાજાના અમાત્ય માગન ઠાકુરને શરણે ગયા. સંગીત અને સુકુમાર શાસ્ત્ર પ્રત્યે કવિના અનુરાગ જોઈ માગન ઠાકુરે તેને મીરમહમ્મદ કૃત પદ્માવતના કિસ્સાના અંગાનુવાદ કરવાની આત્રા કરી. આ કાવ્ય પુરૂં થયા ખાદ તેણું તેને એક બીજાં કાવ્ય લખવાની આત્રા કરી હતી. પરંતુ એ કાવ્ય પુરૂં થયા તે પહેલાં કવિના એ હાંસીલા આશ્રયદાતા ગયા. કવિએ શાક્યપૂર્ણ હૃદયે લેખિની તજી કાવ્ય અપૂર્ણ રાખ્યું. એવામાં આરાકાનમાં ઉથલપાથલ થઈ. સુજાએ આવી આરાકાનના રાજા સાથે લડાઈ કરી.

સુજા માર્યો ગયો. આરાકાનપતિએ તેના અનુચરીને વીણી વીણી માર્યા. મુસલમાના ઉપર જૂલમ શરૂ થયા. મૃજા નામના એક દુષ્ટ માણુસની જૂઠી જખાની પરથી કવિ આલવાલને કેદખાનામાં પૂરવામાં આવ્યો. કેદમાંથી દૂષ્ટયા બાદ કવિએ નવ વર્ષ અતિ ગરીબાઈમાં ગુજાયા. ત્યારબાદ વળી ભાગ્યદેવીએ તેના ઉપર કૃષા કરી; સૈયદ મુછા નામના એક માણુસે તેને આશ્રય આપ્યા અને અધુરૂં કાવ્ય પુરૂં કરવાની આત્રા આપી. કવિ ભગ્નવીણા પર સૂર યાજના કરવા લાગ્યા; પરંતુ વૃદ્ધ ઉંમરે 'વનિતાવિલાસ'નાં ગીત તે કઈ રીતે ગવાય ? આલવાલ આ જવાબદારીમાંથી છટકવાના પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા પણ સૈયદ મુછાએ પાતાના આશ્રહ પકડી રાખ્યા. છ. સ. ૧૬૫૮ માં સુજાનું મૃત્યુ થયું તેથી ૨૦ વર્ષ પહેલાં કવિની ૪૦ વર્ષના હોવા જોઇએ. એ કવિ કવિકંકણ અને કાશીદાસ પછીના છે. કવિએ પદ્માવતી ઉપરાંત બીજા કેટલાંક કાવ્યા લખ્યાં છે પણ તે બહુ વખાણવા જેવાં નથી. તેનાં રાધાકૃષ્ણના પદા બહુ પ્રખ્યાત છે.

પદ્માવતીમાં આલવાલની ઉંડી વિદ્વતા ઝળહળી રહે છે. રસશાસ્ત્ર, આયુર્વેદ, જ્યાતિષશાસ્ત્ર ક્રિયાકાંડ અને રૃદિની એવી કાઈ પણ બાબત નથી કે જે આ કવિથી અજાણી હોય. એ પણ જાણે અધુરૂં રહ્યું હોય તેમ પાઠશાળાના પંડિતની માકક અધ્યાયના શિરાભાગ ઉપર સંસ્કૃત શ્લોક ટાંકી તેણે પાતાની વિદ્વતાની પરાકાષ્ઠા બતાવી છે. તેણે પાતાની બધી વિદ્યા આ પુરતકમાં સમાવી દીધી છે. મુગ્ધાવસ્થાનું વર્ષાન કરતાં તે એક સારા વેષ્ણવ કવિને હડાવે છે. શબ્દલાલિત્યમાં જયદેવ સાથે હરિકાષ્ઠ કરે છે. ઋતુઓનાં વર્ષાનમાં સંસ્કૃત કવિ-ઓનું અનુકરણ કરે છે અને બારમહિના લખતાં બંગસમાજનું સુ-લિત શબ્દચિત્ર દારે છે. આ સિવાય નાના પ્રકારનાં વિદ્યાસુંદરમાં છે એવાં ગીતો તો તેના કાવ્યમાં પુષ્કળ મળી આવે છે. કાેઈ કાેઈ કાેઈ

વખતે તે તત્ત્વન્નાનના એવા ઉંડા ઉપદેશ આપે છે કે આપણને તેની આંતઈષ્ટિ માટે માન ઉપજ્યા સિવાય રહેતું નથી.

અગમ છતાં કાવ્યમાં મુસલમાની છાયા નથી એમ માનવાની જરૂર નથી. તેના કાવ્યમાં કલ્પનાના જે અસ્વાભાવિક આડં બર માલમ પડે છે તે મુસલમાન સાહિત્યના ભૂષણરૂપ અરેબિયન નાઈ-ટ્સને છાજે તેવા છે. રત્નસિંહ પાપટને મુખે પદ્માવતીના રૂપની વાત સાંભળી ખાનપાન તજી બેઠો છે, વારંવાર મુર્જાવશ થાય છે અને છેવટે રાજ્ય તજી સંન્યાસી થાય છે. તેની સાથે જવા રાજના સાળસો કંવરા પણ યાગીવેશ સજી તૈયાર થાય છે. પક્ષી રાજની વિરહવ્યથા રાજકુમારીને કાને પહોંચાડવા ઉડે છે. તે દુ:ખના સમાચારથી 'વાદળાં કાળાં ખની જાય છે, સમુદ્ર ખારા ખની જાય છે' ઇત્યાદિ એવી એવી વાતો આ કાવ્યમાં લખેલી છે કે તેની સાથે અરેબિયન નાઈટ્સની પરિખાનુ અને દાનહાસની વાર્તાની જ સરખામણી થઈ શકે.

પદ્માવતી મૌલિક કાવ્ય નથી. છતાં કવિનું ઉંકું સંસ્કૃત જ્ઞાન અને હિંદુ સમાજ પ્રત્યેની સહાનુભૂતિ કાવ્યને મૌલિક જેવું ખનાવે છે. મૂળ કાવ્ય સંસારત્યાગી સંન્યાસીએ ખનાવેલું હોવાથી તેમાં આધ્યાત્મિક તત્ત્વ પુષ્કળ પ્રમાણમાં છે. ઇશ્વર સંભંધમાં લખવું શરૂ કરતાં મૂળ લેખક જાણે પોતાના સ્વાભાવિક ઇલાકામાં પ્રવેશ કરતાં ન હોય એમ લાગે છે. કવિ આલવાલ એમાં સ્થળોએ માત્ર મૂળ કવિનું અનુસરણ જ કરે છે. છતાં મૂળના કવિના ભાવ દર્શાવવામાં તે જરા પણ પાછા પડતા નથી. તૃંગાર રસની વાત આવે છે ત્યાં આલવાલ મૂળ કવિને છાડી પાતાનું બધું રસન્નાન પ્રગટ કરવા લાગે છે. ત્યાં મૂળની છાયા માત્ર રાખી કવિ મૌલિકતા સરજે છે. એક દર રીતે વિચાર કરીએ તા આલવાલ કુસુમમાળ ખનાવી શક્યો નથી. કેવળ સુંદર સુંદર ફૂલા અસંબહ ભાવે એકત્ર કરી તેની છાળડી બરી એડો છે. કાવ્યમાં કેટલીક જગાએ સુંદર સુંદર વર્ણના આવે

છે. તેમાંનાં કેટલાંક મૂળ વાત સાથે સંબંધ રાખે છે તો કેટલાંક ધણા થાડા સંબંધ રાખે છે. પહેલા વર્ગના કાવ્યમાં એક મુખ્ય આદર્શ સ્પષ્ટ રેખાથી વિકસાવ્યો હોય છે અને તેની આસપાસ એ મૂળ આદર્શને વધારે વિકસિત કરે તેવા પ્રસંગા ગાઠવ્યા હાય છે. આવું કંઈ આ કાવ્યમાં જણાતું નથી. ભારતવાંદ્રના વિદ્યાસુંદરની જેમ સુલલિત ભાષા, ઉજ્જવલ હાસ્યરસનું તેજ અને કૌતુકાવહ પ્રતિ-ભાની રમત પદ્માવતીમાં સર્વત્ર વિલસતી નથી. કાઈ કાઈ જગાએ તેવા ભાસ થાય છે ખરા, કાઈ કાઈ જગાએ કવિ ભારતવાંદ્રના ખરાખરીએ! ખને છે ખરા, પણ સર્વત્ર નહિ. આલવાલના ખીજા પ્રયાપદ્માવતીથી ઉતરતા છે. તેના બધા પ્રયોની ભાષા સંસ્કૃત પ્રધાન ખંગાળી છે. કારસી કે અરખીનું મિત્રણ નજીવું છે. આલવાલ કવિના પ્રયો વિષે ખાસ જાણવાનું એ છે કે એનાં કાવ્યા ચંદ્રગામ તરફના મુસલમાનાના રિવાજ મુજબ કારસી લિપિમાં લખાયાં છે. આથી સંસ્કૃતથી અજાણ્યા પ્રકાશક કારસી અક્ષરને ખંગાળીમાં કેરવવા જતાં કેટલીય ભુલા કરી એડા છે.

વિદ્યાસુંદર, અન્નદામંગલ વગેરે—આ યુગનું શ્રેષ્ટ પુસ્તક તે ભારતચંદ્રનું વિદ્યાસુંદર જ. પરંતુ તેમાં નિંદવાયાગ્ય વાતા પુષ્કળ છે.

આ કાવ્યમાં હીરામાલિની સિવાય ખીજાં કેાઈ પાત્ર સ્પષ્ટ રૂપમાં વિકસ્યું નથી. કાવ્યના નાયકનાયિકાના વિકાસ આ કાવ્યમાં ખીલકુલ થયા નથી એમ કહીએ તો ચાલે. વિદ્યા અને સુંદરની કામાન્મત્તતા ક્ષણસ્થાયા આવેશ માત્ર છે. વિદ્યાના રૂપનું વર્ણન કરતાં કવિ વાસ્તવિક રૂપ કરતાં પાતાની શબ્દલીલા ખતાવે છે. સુંદરનું રાજ-સભામાનું ભાષણ પણ કેવળ શબ્દલીલા જ છે. શ્મશાનમાં સુંદરના શિર પર કાેટવાળનું ખડગ ઝુકા રહ્યું છે, ત્યારે પણ તે નિર્શ્વિત ચિત્તે શબ્દકાપમાંથી ખાળા કાઢેલા શબ્દોમાં ચંડીની સ્તૃતિ કરે છે. અલં- કારશાસ્ત્ર તથા ગણિતશાસ્ત્ર પર ધ્યાન રાખવાનું તેને એ અવ-સ્થામાં બહું સુત્રશું છે! દુંકામાં કહીએ તેા સુંદરની એ સ્તુતિમાં બક્તિ કરતાં લિપિકૌશલ્ય વધારે છે. સુંદર પકડાયા. વિદ્યા રદન કરે છે. એ રદનમાં આંસુ સિવાય ખીજાં બધું છે. છંદ તરફ સાવચેતી સૌથી વધારે છે. રામપ્રસાદી વિદ્યાસુંદરની રાષ્ણી અને તેની ગર્ભવતી કન્યાના ?લેષપૂર્ણ વાદવિવાદ વાંચી સજ્જન મનુષ્યાને કેવળ તિરસ્કાર જ છૂટે છે.

પરભાષાના અનુકર્ણને લીધે હો કે પછી બીજાં કાઇ પણ કારણોને લીધે હો પરંતુ એટલું તો ખરૂં કે વિદ્યા અને સુંદરનું પાત્ર તદ્દન અસ્વાભાવિક થઇ પડ્યું છે. પરંતુ ભારત અંદ્રે હીરામાલિનીની જે મૂર્તિ કાતરી કાઢી છે તે જીવતી જાગતી જણાય છે. આ પાત્રના ભાવ તેની પ્રતિભાને યોગ્ય છે. તેમાં પણ હીરા કાવ્યનું મુખ્ય પાત્ર ન હોવાથી કવિ તેના પાત્રાલેખનમાં બહુ વાગ્જળ ફેલાવી શક્યો નથી. આથી હીરા પાતાના સ્વાભાવિક સ્વરૂપમાં દષ્ટિગાયર થાય છે. વિદ્યાનું વર્ણન કરતાં કવિ શબ્દજળ આગળ અસલ વિદ્યાને છુપાવી દે છે, ત્યારે હીરાનું વર્ણન એવી સાદી ભાષામાં કરે છે કે તે સદેહે દૂખદ્ સ્થિતિમાં વાચકા સમક્ષ તરવરી રહે છે. ભારત ચંદ્ર મહાકવિની પ્રતિભા લઈ જન્મ્યો હતો. પરંતુ અલંકારશાસ્ત્રને બાજુએ મૂકે છે ત્યાં ત્યાં તેનું પાત્રાલેખન સજીવતા ધારણ કરે છે.

નાના પ્રકારના દાષા છતાં ભારતચંદ્રનું વિદ્યાસુંદર આટલું બધું લોકપ્રિય કેમ તેના ખુલાસા ઉપર આવી ગયા છે. બંગાળી ભાષા પૃથ્લીની મધુરમાં મધુર ભાષાએામાંની એક ગણાય છે. પરંતુ એની કેામળતામાં કેવી આકર્ષ છુશક્તિ છે તે વિદ્યાસુંદર વાંચ્યા સિવાય સમજ્ય તેમ નથી. વાંસળીના મધુર અવાજથી જેમ હરણ પ્રાંદામાં કસાય છે તેમ ભારતચંદ્રના લલિત શબ્દથી મુગ્ધ બની એક વખતે

અનેક અંગાળા સુવકા નૈતિક કૂપમાં ડૂખ્યા હતા. ભારતચંદ્રતું વિદ્યા-સુંદર કવિની અસાધારણ પાંડિત્યપ્રભા ચામેર ફેલાવી રહ્યું છે. ભારત હિંદી, ફારસી અને અરખીમાં કવિતા કરી શકતા હતા. સંસ્કૃતમાં પણ અસાધારણ વિદ્વાન હતા. આ બહુ બાષાના સંયોગ કરી તેણે મિશ્રભાષામાં 'ચંડીનાટક' લખવાતું શરૂ કર્યું હતું. તેના નમુના તેની પ્રંથાવળીમાંથી મળી આવે છે.

પરંતુ સંસ્કૃત કાવ્યસાહિત્યના અનુશીલન સિવાય ભારતચંદ્રે કેની પાસેથી કેટલું લીધું છે તે સમજી શકાય તેમ નથી. ભારત-ચંદ્રના સમયમાં પંડિતા રાજસભામાં ન્યાયદર્શનો વાદવિવાદ કરી યશસ્વી થતા હતા. વિદ્યા અને સુંદરના વાદવિવાદમાં ષડદર્શન સંબંધી અતિ સંક્ષેપમાં જે ધસારા કર્યા છે તે એ દર્શનાના અભ્યાસી સિવાય ખીજીં ભાગ્યે જ સમજી શકે. સુંદર પકડાયા ત્યારે રાજસભામાં તેની એ ાળખાણ માગવામાં આવી. પરંતુ સુંદરે 'વાક્રજી' દારા વાતને ઉડાડી મૂકવાના પ્રપંચ રચ્યાે. અહીં 'વાક્રજી' શબ્દ પણ ન્યાયદર્શનના પારિભાષિક અર્થમાં વપરાયા છે. ભારતચંદ્રે સંસ્કૃતમાંથી જે જેદા ખંગાળામાં ઉતાર્યા છે તે ખરાબર ઉતર્યા છે. આ બાબતમાં ભારતચંદ્રની બહાદુરી ગણાય ખરી, પણ કવિત્વ વિનાનું પાંડિત્ય શું કામનું ? અગર પાંડિત્ય આગળ કવિત્વ ઢંકાઈ જતું હોય તા તેથી શા લાલ?

વિદ્યાસુંદરનું કાવ્ય પુષ્કળ કવિએાને હાથે લખાયું છે. એ કાવ્યના જીનામાં જીના લેખક ગાવિંદદાસ છે. તેણે ઇ. સ. ૧૫૯૫ માં 'કાલિકામ ગલ ' નામના કાવ્યમાં વિદ્યાસુંદરના પ્રસંગ ગુંચ્યા છે. સ્થાન અને પાત્રનાં નામ આ કવિએ પ્રચલિત વિદ્યાસુંદરના કાવ્યથી જીદાં જ લીધાં છે. ભારતચંદ્રના વીરસિંહ ખદ વાનના રાજ છે; પરંતુ ગાવિંદદાસના વીરસિંહ રત્નપુરના રાજ છે. ભારતચંદ્રના સુંદર કાંચી-પુરનિવાસી છે; ગાવિંદદાસના સુંદર શાહેદર શાહેદર માં સુંદર શાહેદરના કાવ્યનગરના

રહેવાશી છે. ભારતચંદ્રની હીરામાલિનીને બદલે ગાવિંદદાસના કાવ્યમાં રંભામાલિનીનું નામ મળી આવે છે. ગાવિંદદાસ ચટ્ટગામ પરમણામાં આવેલા દેવગામના રહેવાશી હતા. તેનું ઉપાખ્યાન ચટ્ટગામનાં દુર્ભેદ્ય અરહ્યો ભેદી બંગાળાના સપાટ મેદાન પર પ્રત્યલિત થઈ શક્યું ન હાવાથી ભારતચંદ્રના કાવ્ય ઉપર તેની અસર થઈ નથી. આ ઉપ-રથી એક બીજી વાત પણ જણાય છે કે વિદ્યાસુંદરનું કાવ્ય ભારત-ચંદ્ર પહેલાં આ દેશમાં પ્રચલિત હતું એટહું જ નહિ પણ તે ચંદી-કાવ્યની માધ્ક દેવીમહાતમ્ય પ્રચારવાનું એક સાધન ગણાનું. મુસ-લમાની યુગમાં એ આખ્યાનમાંથી ધર્મભાવના એાછી થતી ગઈ અને છેવટે ભારતચંદ્રે તેને નવા સ્વરૂપમાં રજૂ કર્યુ. ગાવિંદદાસનું આખ્યાન શીલતાની હૃદ કુદાવી ગયું નથી. તેમ કાઈ કાઈ સ્થળે તેમાં કવિત્વ પણ ઝળકી ઉઠે છે.

ભારતચંદ્રની પહેલાંનાં આ સિવાય બીજાં એ વિદ્યાસુંદર મળા-આવે છે. તેમાં એનું પદલાલિત્ય કે અપૂર્વ શબ્દમંત્ર તેા નથી જ, પણ ઉલટા એના દાષો અધિક પ્રમાણમાં નજરે પડે છે. આ એ કાવ્યોના કવિએા કૃષ્ણરામ અને રામપ્રસાદ છે. પ્રાણુરામ નામના એક કવિએ ભારતચંદ્ર પછી વિદ્યાસુંદરનું એક કાવ્ય લખ્યું છે ખરૂં પણ તેમાં કંઈ માલ નથી.

કૃષ્ણરામ અને રામપ્રસાદનાં કાવ્યોને અનુસરી ભારતચંદ્રે પાતાનું કાવ્ય રચ્યું છે. આ અનુસરણ એક જાતની ચારી ગણાવી જોઇએ. પણ પ્રતિભાવાન કવિ ચાર ન ગણાતાં ઉલટા શાહુકાર ગણાય છે. ભારતચંદ્રે અગાઉનાં કાવ્યાને ઘસીમાં સુંદર ખનાવી અપૂર્વ મૂર્તિનાં રૂપમાં સજાવ્યાં છે. અગાઉનાં કાવ્યા કેવળ હાડપિંજર માત્ર હતાં. તેમાં રુધિરમાંસ પુરી, સુંદર ખનાવવામાં કુશળતા તા જોઇએ જ. . ભારતચંદ્રની અસાધારણ પ્રતિભા આગળ કૃષ્ણરામ અને રામપ્રસાદનાં કાવ્યા અંખાં પડી તેને મળવું જોઇનું માન મેળવી શક્યાં નથી.

કવિ કૃષ્ણરામ ઇ. સ. ૧૬૬૬ માં કલકત્તા પાસે આવેલા નિમ્તા નામના ગામમાં જન્મ્યા હતા. તે જાતે કાયસ્થ હતા. તેના પિતાનું નામ ભગવતી પ્રસાદ હતું. ઈ. સ. ૧૬૮૬ માં એક દિવસ ને એકાદ ગાવાળને ઘેર રાત ગુજારતા હતા તેવામાં સુંદર વનના દેવતા દક્ષિણરાયે આવી તેને સ્વપ્ન આપ્યું અને 'રાયમંગલ' નામનું કાવ્ય રચવાની આત્રા કરી. આ કાવ્ય રચ્યા પછી કવિએ વિદ્યાસુંદર લખ્યું જણાય છે. કવિના વિદ્યાસુંદરની ઇ. સ. ૧૭૫૩ માં લખાએલી પ્રત મળી આવી છે. આ પ્રત લખાઈ ત્યારે ભારતચંદ્રનું વિદ્યાસુંદર પુરૂં થયું નહાતું. કૃષ્ણરામનું કાવ્ય ભારતચંદ્રના કાવ્ય પહેલાં ૪૦-૫૦ વર્ષના અરસામાં લખાયું હોય એમ લાગે છે. કવિ ચૈતન્યના ભક્ત હતા.

વૈદ્ય વશમાં જન્મેલા રામપ્રસાદ સેન કુમારહદુ નામના ગામમાં ું **સ. ૧૭૧૮ થી** ૧૭૨૩ સુધીમાં જન્મ્યા હોય એમ લાગે છે. તેના પિતાનું નામ રામરામ સેન હતું. રામરામ સેનની બીજી વારની ું ખેરીને પેટે કવિના જન્મ થયા હતા. રામપ્રસાદને બે પુત્ર અને બે પુત્રીઓ થઈ હતી. કવિના પૂર્વજો ધનવાન હતા. કવિની મા કવિતે નાના મૂકી મરણ પામી હતી. કવિના વંશ હજા, હયાત છે. છેલ્લાં ત્રીશેક વર્ષથી કવિની જન્મભૂમિમાં કવિના માનમાં મેળા ભરાય છે. રામપ્રસાદ મહારાજ કૃષ્ણચંદ્રના સમકાલીન હતા. આ ગુણત્ત રાજાએ ઇ. સ. ૧૭૫૮ માં રામપ્રસાદને ૧૦૦ વીઘા જમીન દાનમાં આપી હતી. કૃષ્ણચંદ્ર ઘણી વાર કુમારહ્રક આવતા અને કવિને પાતાની રાજ-સભામાં આવી રહેવાના આગ્રહ કરતા. પણ વીતરાગી રામપ્રસાદ એ માંગણી સ્વીકારતા નહિ. કેવળ પાતાના ગામમાં એઠા એઠા ક્યામા-સંગીત ગાતા અને બધાને મુગ્ધ કરતા. કૃષ્ણચંદ્રે કવિને 'ક્રવિ-રંજન' ની ઉપાધિથી વિભૂષિત કર્યા હતા. કવિએ કુમારહદ્રમાં રામકૃષ્ણના મંડપમાં સિહિ મેળવવા માટે અનુષ્ઠાન કયું હતું. પરંતુ ંકંઈ દૈવધટનાને લીધે સંપૂર્ણતા મળી નહોતી. આ ળાળતમાં તે પાતાના કરતાં પાતાની સ્ત્રીનું પુણ્યભળ વિશેષ છે એમ વારંવાર કહે છે.

એમ કહેવાય છે કે રામપ્રસાદ એક ધનવાન માણસને ત્યાં મુનીમ તરીકે રહ્યા હતા. જમીનદારના હિસાળખર્ચના માટા માટા ત્રોપડામાં લખતાં કંટાળતા એટલે તેની કારણ ઉપર એકાદ બે ગીતા લખી કાઢતા અને એ રીતે પાતાના થાક ઉતારતા. એક દિવસ જમીનદારે ચાપડા તપાસ્યા. તેમાં 'આમાય દે તિબલદારી, આમિ નિમકહરામ નઈ શંકરી.'મને ખજાનચીના એહો આપ. હે શંકરી, હું નિમકહરામ નથી ઇત્યાદિ મતલળનું વિખ્યાત પદ જોઈ તે નવાઇ પામ્યા અને કવિને ૩૦ રૂપીઆનું પેન્શન બાંધી આપી શ્યામાસંગીત રચવાની આત્રા કરી. ત્યારથી કવિ પાતાના ગામમાં બેઠા બેઠા ઉત્કૃષ્ટ સંગીત રચી લોકોને મુગ્ધ કરવા લાગ્યા.

આ ધનવાન માણુસ સિવાય રાજકિશાર નામના એક બીજા-ધનવાને પણ તેને આ કાર્યમાં ઉત્સાહ આપ્યા હતા. તેની આત્રાથી કવિએ 'કાલીક્યાર્તન' નામનું પુસ્તક લખ્યું હતું. ભારતચંદ્રે પણ કવિની પ્રશ્નાસ કરી છે. ઇ. સ. ૧૭૭૫ માં કૃષ્ણચંદ્રના મરણ પહેલાં સાત વર્ષે રામપ્રસાદનું મરણ થયું હતું.

કાઇ કાઇ કહે છે કે રામપ્રસાદનું વિદ્યાસુંદર તેના 'કાલિકા-મંગલ'નામના કાવ્યના વિભાગ છે. એમ હોતું અસ્વાભાવિક પણ નથી. કારણ કે દરેક કવિઓએ વિદ્યાસુંદરને પાતાના માટા કાવ્યના વિભાગ તરીકે જ ગણ્યું છે. પરંતુ આ મત વિરુદ્ધ એક મુખ્ય દલીલ એ છે કે રામપ્રસાદનું 'કાલિકામ'ગલ' હજુ સુધી મળા આવ્યું નથી. 'કાલીપ્રીત્તેન'ને 'કાલિકામ'ગલ' એ એક કાવ્ય હાય એમ લાગતું નથી. કાલીપ્રીત્તેન કેવળ ગીતકાવ્ય છે. તેમાં વિદ્યાસુંદરના આખ્યાનના સમાવેશ થઈ શકે નહિ.

રામપ્રસાદે પાતાના કવિતામાં કૃષ્ણચંદ્ર સંબંધમાં જરાયે ઉલ્લેખ: કર્યા નથી, અને રાજિકશારના પણ રહેજ માત્ર ઉલ્લેખ કર્યા છે. આ પરથા જણાય છે કે કવિને કાઈની પરવા નહાતી.

રામપ્રસાદ વિશે અનેક દંતકથાઓ સાંભળવામાં આવે છે. સિરાજ તેનાં સંગીતા સાંભળા બહુ ખુશ થયા હતા. કાલિકા પાતે કન્યાના રૂપે અવતરી કવિને સંસારના બંધનમાં બાંધી રાખવા સહાય-ભૂત થયાં હતાં. તેણે કાશી જવાની અનુમતિ આપી કવિને રસ્તામાંથી પાછા ફેરવ્યા હતા. કાલીનું નામ જપતાં જપતાં વ્યક્ષરંધ્ર કાટી કવિના જીવ ઉડી ગયા હતા વગેરે અનેક વાતા લખવા એસીએ તા માનું પુસ્તક રચાય એમ હાવાથી અહીં કેવળ એ લક્ત કવિની એ અલીકિક કથાના ઉલ્લેખ માત્ર કરવામાં આવે છે.

રામપ્રસાદનાં સંગીતા નિર્મળ ભક્તિના ઝરા જેવાં છતાં તે તું વિદ્યાસુંદર ખીબત્સ રસતું સમર્થન કરતું હોવાથી તેનાં વખાણ કરી શકાય તેમ નથી. ભારતચંદ્રને રસ્તાે ખતાવનાર રામપ્રસાદ જ છે. જો કે ભારતચંદ્રની પેઠે રામપ્રસાદ ખીબત્સ ઝુંગારરસપૂર્ણ કવિતાને અવર્ણનીય સુંદરતા આપી શક્યા નથી પરંતુ તે શક્તિહીનતાને લીધે જ.

રામપ્રસાદ પોતાના આ કાવ્યમાં પોતાની સંસ્કૃત બાષાની વિદ્વત્તા ખતાવવા ગયો છે ખરા પણ તેને બંગાળા અને સંસ્કૃતની એકાત્મતા સાંધતાં આવડી નથી. જ્યારે તે સ્વાબાવિક સરમાં માતૃ- બાષાને જ અનુસરે છે ત્યારે તેનું કાવ્ય અલૌકિક ખને છે પણ સંસ્કૃત શબ્દોનાં ચાસલાંવાળાં કાવ્યા શ્રોતાઓને રચિકર નીવડતાં નથી. તે જમાના જ એવા હતા કે કેળવાએલા વર્ગ પોતાની વિદ્વત્તા ખતાવવાને સદા વ્યથ રહેતા. આ અસર રામપ્રસાદ જેવા બાવપ્રધાન કવિ ઉપર પણ થઈ છે.

રામપ્રસાદે 'વિદ્યાસુંદર 'ની ભાષાને અલંકાર પહેરાવી સુંદર અનાવવાના અનતા પ્રયત્ન કર્યા છે; પરંતુ સામાન્ય સૌન્દર્યખાધ ન હોવાથી તેના એ પ્રયત્ન નિષ્ફળ ગાયા છે અને ભારતચંદ્ર તેની જગા ખુંચવી એઠા છે. પરંતુ 'કાલીક્ષીત્તન ' અને 'કૃષ્ણુક્ષીત્તન 'માં એવાં મધુર પદાના સમાવેશ છે કે રામપ્રસાદને એક નૈસર્ગિક કવિ માન્યા સિવાય છૂટકા નથી.

રામપ્રસાદ ધર્મે શાક્ત હતા. વૈષ્ણુવા તરફ દેષ રાખતા અને તક મળ્યે તેના તરફ વચનબાણું ફેંકતાં અચકાતા નહિ. વળા તે કાલિકાદેવી કને કૃષ્ણ જેવાં કામા કરાવતાં પણ અટક્યા નથી, 'કાલીકી ત્તે'માં કાલિકા રાસલીલા કરે છે. ગાયા ચરાવે છે. દુંકામાં કૃષ્ણું જેવાં ખધાં કામા કરે છે. આ બધું સાંભળી શાકતા તા અવશ્ય બહુ રાજી થયા હશે પણ રામપ્રસાદના પ્રસિદ્ધ સામાવાળાઓ આજી, ગાંસાઈ બબડી ઉઠયા હતા કે ' × × × મેયે હયે ધેનુ કિ ચરાય રે. તા યદિ હઈત, યશાદા જાઈત, ગાપાલ કિ પાઠાય રે.' બૈરી માણુસ તે વળી ગાયા ચરાવતા હશે! જો તેમ હાત તા ગાપાન ળને બદલે યશાદા જ ગાયા ચરાવતા ન જાત! રામપ્રસાદના 'કૃષ્ણુકી ત્તેન'ના માત્ર થાડાં જ પાના મળી આવ્યાં છે. પણ એ ઉપરથી જણાય છે કે રામપ્રસાદનું એ કાવ્ય બહુ સુંદર હશે.

રામપ્રસાદની ખરી મહત્તા સંગીત કાવ્યમાં છે; એક વખતે તેણું પોતાનાં ગીતાથી આખું બંગાળા રેલાવી મૂક્યું હતું. તેનાં ગીતામાં કાલિકાનું માત્ર્ય એવું તો લવ્ય છે કે લોકા મુગ્ધ બની જાય છે. કવિ માધેલા બાળકની પેઠે તેની સાથે કાઈ વાર કલહ તો કાઈ વાર લાડ કરે છે. માતાના લાડકા પુત્રની પેઠે કાઈ વાર ગાળા પણ દે છે. પરંતુ આ ગાળામાં પણ સ્નેહ, ભક્તિ અને આત્મસમર્પણ એવું સચાટ સચવાએલું હોય છે કે શ્રોતાજના એ ગાળાને ગાળા ગણવા તૈયાર જ થતા નથી. રામપ્રસાદ પોતે પણ પોતાના વિદ્યાસુંદર માટે સારા અભિપ્રાય આપતા નથી. તેણે એ કાવ્ય જેમ બને તેમ જલદી પુરં કરી સંગીતા રચવા તરફ જ બધું લક્ષ આપ્યું હતું.

ભારતચંદ્ર રાયશુણાકર ઇ. સ. ૧૭૧૨ ના અરસામાં હુમલી પરમણામાં આવેલા પેંડા વસન્તપુરમાં જન્મ્યા હતા. તેના પિતા નરેંદ્રનારાયણ જમીનદાર હતા, અને રાજાની પદવીથી એાળખાતા હતા. એમ કહેવાય છે કે કેાઈ જમીનના સીમાડા બાબત તકરાર ઉડતાં નરેંદ્રનારાયણે બદેવાનના મહારાજા ક્રીતિંચંદ્રની માતા મહારાણી

વિષ્ણુકુમારી માટે કડવાં વચનાે ઉચ્ચાર્યા. મહારાણીએ આ સમાચાર સાંભળી નરે દ્રનારાયણની જમીનદારી ખુંચવી લેવા લશ્કર માેકલ્યું. લશ્કરે અધી જમીનદારી પડાવી લીધી. આ પછી નરેંદ્રનારાયણ ગરી-બાઈમાં **રી**બાવા લાગ્યા. ભારતચંદ્ર માસાળ જઈ ભણ્યા **અ**ને પરણ્યા. પણ માતાપિતા તે જે સ્થળે પરણ્યા તે સ્થળથી સંતુષ્ટ ન હોવાથી ભારતચંદ્રને ખૂબ ઠપકાે સાંભળવાે પડયાે. આ ઉપરથી કવિ રીસાયા અતે ધર છેાડી દેવાન દપુરમાં રહેતા રામચંદ્ર મુન્શી નામના ધનાઢય કાયસ્થતે શરણે આવી રહ્યા. આ મુન્શીજીની કૃપાથી કવિ કારસી શીખ્યા. મુન્શીજીના મકાનમાં સત્યનારાયણની પૂર્જા વખતે આ ૧૫ વર્ષના કવિએ 'સત્યપીરની કથા' વાંચી બધાંને મુગ્ધ કર્યા. આ પછી કવિ ઘેર આવ્યા. આ વખતે તેનાં માતપિતા અને તેના ભાઇએા તેની વિદ્વત્તા જોઈ ખહુ સંતાષ પામ્યાં. એ દરમિયાન નરેંદ્રસયે **ક્રીથી બર્દ**વાનના મહારાજા પાસેથી <mark>યોડી</mark> જગા ઈજારે લીધી. ભારતચંદ્ર રાજકર આપવા ખર્દવાન ગયા. પર\*તુ ત્યાં કાેઈ આકસ્મિક ખટપટમાં પડી કેદ થયા. ત્યાંથી મહામુશીયતે છૂટી તેએા જગનાથપુરી ભ**ણી** નાઠા અને જગત્રાથદેવના પ્રસાદ ખાઈ તેઓએ થાેડા દિવસ ત્યાં જ ગુજાર્યા. આ વખતે કવિને વૈષ્ણવ ધર્મ પ્રત્યે આદરમાન ઉપજ્યું હોય એમ કહેવાય છે. પણ 'ચાક્ષાે રે જઇએ જ**ગ**-નાથપુરી. સાં ભાતના પ્રમાદ ખાઈ, માથે હાથ **લૂ**છી મજેથી નાચીશું ને કુદીશું. ' આ વચનમાં જગનાથદેવ તરફ લક્તિ તાે દેખાતા નથા. ગમે તેમ હાે પણ આ વખતે કવિને એવાે તરંગ ઉદ્યો કે **વૃંદાવન જઈ વૈરાગી બનવું. આ** ઉદ્દેશથી તેઓ વૃ<mark>ંદાવન</mark> તરક રવાના થયા. પણ રસ્તામાં સાળીનું ગામ આવ્યું. સાઢુએ આ નવીન સ'ન્યાસી મહારાજને સમજાવી ઘેર આણ્યા ત્યારભાદ વંદાવનને બદલે સાસરાના ગામની જાત્રા શરૂ થઈ. તેમને સ્ત્રી તરક<mark>ૃથી સં</mark>તાેષ મુત્યા હાય એમ લાગતું નથી. તે પાતે પાતાને પ્રિય વક્કાક્તિ વાપરી કહે છે કે 'દુઈ સ્ત્રી નહિલે નહે સ્વામીર આદર, સે રસે વંચિત

રાય ગુણાકર ' બે આ ન હોય તેા સ્વામીનું માન ક્યાંથી જળવાય ! એ રસથી રાય ગુણાકર સદાને માટે વંચિત રહ્યા છે.

થાેડા વખત સાસરે રહી, પાેતાના સ્ત્રીને પાેતાના પિતા પાસે માેકલવાની મના કરી કવિ કરાશડાંગા આવ્યા ત્યાં દિવાન ઇંદ્રનારા-યણ ચૌધુરીના આશરા તળે કેટલાક દિવસાે ગુજાર્યા. આ માણસે કવિને મહારાજ કૃષ્ણચંદ્ર પાસે માેકલ્યા. કૃષ્ણચંદ્રે ભારતચંદ્રને રૂ. ૪૦ ના માસિક પગારથી રાજકવિ નીમ્યા. આ રાજાની સભામાં કવિની પ્રતિભા ઝળકી ઉઠી. અહીં જ તેમણે ચંડીપૂજાનું માહાત્મ્ય દર્શાવવા ખાતર વિદ્યાસુંદરનું કાવ્ય ર<sup>ચ્</sup>યું. ઇ. સ. ૧૭૫૨ માં **આ** પ્રસિદ્ધ કાવ્ય પુરૂં થયું. આ દરમિયાન રાજાએ કવિને સલષાેડ ગામ છજારે આપી ત્યાં મકાન ચણાવવાની અનુકળતા કરી આપી. પરંત એ ગામ પછીથી રાજાએ ખર્દવાનના ક્રાઈ એક રામદેવ નાગ નામના અમલદારતે પટ્ટે આપ્યું. આ નાગ મહારાજે કવિ ઉપર ખૂબ જૂલમ .કર્યો અને તેને પરિ**ણામે કવિને 'નાગાષ્ટક' નામનું એક સુંદર** કાવ્ય રચવું પડ્યું. આ સંસ્કૃત કાબ્યમાં હાસ્ય અને કરુણરસના એકત્ર સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. કૃષ્ણચંદ્ર આ કાવ્ય વાંચી હસી પડયા હતા અને દયાવશ થઈ તેમણે કવિને આનંદપુરના ગુસ્તે ગામમાં ૧૦૫ વીધાં અને મુલાષોડમાં ૨૬ વીધાં જમીન આપી હતી. ૪૮ વર્ષતી ઉંમરે ઇ. સ. ૧૭૬૦ માં કવિ ખહુમૂત્રરાેગ ભાેગવી મરણ પામ્યા. કુષ્ણચંદ્ર મહારાજે તેમને 'રાયગુણાકર'ની પદવી આપી હતી.

રાયગુણાકરના ' અન્નદામંગલ' સૌથી પ્રસિદ્ધ પ્રંથ છે. આ પ્રંથ ત્રણ ભાગમાં વહેં ચાએલા છે. પહેલા ભાગમાં દક્ષયત્ર, શિવવિવાહ, વ્યાસજીનું કાશીનિર્માણ, ભવાનંદના જન્મ કહ્યાદિ વિષયા વર્ણવેલા છે. ખીજા ભાગમાં વિઘાસુંદરનું ઉપાખ્યાન અને ત્રીજા ભાગમાં માનસિંહ કરેલા યશાહરવિજય, ભવાનંદ મજીમદારનું દિલ્હીગમન, જહાંગીર સાથે વાદવિવાદ, દિલ્હીમાં પ્રેતના પ્રકાપ અને ભવાનંદના છૂટકારા વગેરે વિષયા વર્ણવેલા છે. અન્નદામંગલ સિવાય કવિએ

' 'રસમંજરી, ' અપૂર્ણુ ' ચંડીનાટક ' અને સંખ્યાબંધ હિંદી, બંગાળી અને સંસ્કૃત કવિતાએ৷ લખી છે.

ભારતચંદ્રની કવિતામાં વિચારનું ઉડાપણું જણાતું નથી. દેવ-ચરિત્રાને એણું સામાન્ય બનાવી મૂક્યાં છે. 'નિવાતનિષ્કંપ' દીપશિખા જેવી પાર્વતીને ભારતચંદ્રે સામાન્ય સ્ત્રીની માક્ષક છેયાં છે! કરાંથી ઘેરાઈ વળેલી અને છે! કરાંઓને મુખે શિવની બાલચેષ્ટા થતી નિહાળી રહેલી ચીતરી છે. નારદઋષિ પાસે સાપના મંત્રા બાલાવી એ પ્રહલાદ અને શુકદેવના બરાબરી આ દેવપાત્રને હલકું બનાવી મૂક્યું છે. મેનકા— ઉમાની મા-બંગાળામાં આદર્શ જનની ગણાય છે. ભારતચંદ્રે એ પાત્રને પણ ગૌરવચ્યુત કર્યું છે. ઉમા અને શિવનું વર્ષ્યુન કરતાં કવિ વૃદ્ધ અને યુવતીના રૂપનું વર્ષ્યુન કરે છે. આ વાંચતાં તેના વખતના વૃદ્ધવિવાહની છાપ કવિના મન પર પડી હશે અને તે આ દેવાંશી જોડાનું વર્ષ્યુન કરતાં બહાર પડી હશે એમ લાગે છે.

કાવ્યસાહિત્યમાં ઉપમા એ એક ઇસારા જેવી ગણાય છે. તેથી વર્ણુ સુંદર અને સરળ ખને છે. પરંતુ સુંદર ચીજને વધારે હેરાન કરવાથી તેના સાંદર્યને હાનિ પહોંચે છે. એ માટે સારા કવિએ આ અલંકાર જેમ ખને તેમ એાચિત્ય જળવી વાપરે છે. સાંદર્યના સમુદ્રને કિનારે ઉભા રહી તેનું વર્ષ્યુન કરવા માટે તેના તરફના ઇસારા જ ખસ છે. સહજ ઇસારા એની અસીમતા આપણા હૃદયમાં ઉતારી શકે છે પણ જો એ સાંદર્યનું પાન કરવા તેમાં ઉડા ઉતરીએ તા એ અનંત જલરાશિની શાભા નિહાળી શકાતી નથી. કેવળ ઉપર ઉપરના થોડા ભાગ દેખાય છે. ઉપમાની અધિકતા હંમેશાં ચિત્રને ઝાંખુ પાડી દે છે. વિદ્યાનું રૂપ વર્ષ્યુવતાં ભારતચંદ્રે કેવળ પાતાની વિદ્યત્તા જ ખતાવી છે. તેમ અન્નપૂર્ણાના રૂપનું વર્ણુન પણ ઉપમાની ખહુલતાને લીધે દોષિત ખની ગયું છે. 'પંચમ સુર શીખવા માટે બ્રમરભ્રમરીનાં જાયો ટાળે મત્યાં છે. આંખની ચપળતા ઉપરથી ચાંચલ્ય શીખવાને ખંજનખંજનીના મહાસમુદ્ર ભગવતી આગળ

જીળા રહ્યા છે. ' આવાં ખધાં પંખાએાથી વાંડાએલાં પાર્વતી શું ગલ-રાતાં નહિ હાય ? વાલ્મીકિનું રાવણની લંકાનગરીમાં સુતેલી સુંદરી-એાનું વર્ણન અને કાલિદાસનું ભમરા વહે પિડાતી શકુંતલાનું ચિત્ર અલ્પ શબ્દોમાં કેટલું બધું સુંદર બન્યું છે. પરંતુ સર્વમત્યન્તગર્દિતમ્ એ નિયમ મુજબ ભારતચંદ્રની આ અતિ ઉપમાઓએ કાેઈ પણ ચરિત્રને પ્રત્યક્ષ કરાવવામાં બહુ જ અડચણ નાખી છે.

શિવપાર્વ તીના કલહદ્વારા કવિએ દરિદ્ર પતિ અને પાકી ગૃહિ-ષ્યુના ધરસ સારતું સુંદર ચિત્ર આંકશું છે. આવાં ચિત્રા અનેક છે. મરંતુ તેમાં વિચારતું ઉડાપણું નથી. એકાદ સુંદર છબી જોઇ આંખને જે તૃપ્તિ થાય, તેવી તૃપ્તિ ભારતચંદ્રનાં આ વર્ણના વાંચી થાય છે ખરી; પરંતુ ચિત્રકાર કરતાં કવિની પદવી ઉંચી છે. ચિત્રકાર ચિત્ર-કવિની મંત્રપૂત પીંછીના સ્પર્શથી પ્રાણ મેળવે છે. ભારતચંદ્રની પીંછી પ્રાણદાન કરી શકે તેમ નથી. તેના કાવ્યમાં કાઈ પણ સ્થળે હદયની વ્યાકુળતા નથી.

પરંતુ વિચારના યુગ તો ગયા હતા. શખ્દયુગે પાતાના પ્રભળ પ્રતાપ ચામેર ફેલાવ્યા હતા. આવા સ્થિતમાં ભારતચંદ્રની કવિતાના પરીક્ષા વિચાર તરફ ધ્યાન આપી કરવાથી તેને ગેરઇન્સાફ થવાના સંભવ છે. કેવળ ભાષા તરફ જ નજર કરીએ તા તેને અંગાળી સાહિત્યના એક સર્વોત્તમ કવિ ગણવા જોઇએ. શું પ્રાચીન કે શું અર્વાચીન કાઈ પણ કવિ તેના જેટલા શખ્દસિદ્ધ થઈ શકયા નથી એ ઉત્કૃષ્ટ શખ્દકવિ છે. 'મ' અને 'લ' જેવા કામળ અક્ષરદ્વારા તે જે જાદુ ફેલાવે છે, તે જાદુના સપાટામાં હરકાઈ માણસ કસાયા સિવાય રહેતું જ નથી. ભારતચંદ્રની કવિતામાં સંસ્કૃત અને ખંગાળી ભાષાનું મિલન એવું તા સ્વાભાવિક ખની ગયું છે કે તેની સંસ્કૃતમય કવિતા પણ સુગમ્ય થઈ પડી છે.

'જય કૃષ્ણુકેશવ, રામરાધવ, કંસદાનવધાતન<mark>ે; જય પદ્મદ્યોચન</mark>,

નંદનંદન, કુંજકાનનરંજન; જય ફેશિમર્દન, કૈટભાર્દન, ગાપિકાગણ માહન; જય ગાપબાલક, વત્સપાલક, પુતનાબકનાશન. ' – અન્નદામંગલ

આ પદમાં કેવળ સંસ્કૃત શખ્દો છતાં તે કાંકરાની પેંડે ખુંચતા નથી. ભારતચંદ્રની કવિતામાં શ્રમસાધ્યપણું સહેજ પણ જણાતું નથી. નાનાં નાનાં વર્ણનામાં સ્તિગ્ધ અને ઉજ્જવલ પ્રતિભા પ્રસ્પુરિત થઈ નાનાં નાનાં ઘટના અને ચરિત્રાને સુંદર ચિત્ર જેવાં ખનાવી મૂકે છે. ભુજંગી અને તાેટક છંદ તાે ભારતચંદ્રના પાતાના જ. એ છંદામાં તેણે ભાષાને ખૂબ શશ્ચારી છે.

મહારૂદ્રરે મહાદેવ સાજે, ભર્ભભં ભર્ભભં શિંગા ઘાર વાજે. લટાપટ જટાજીટ સંઘદુગંગા, છલચ્છલ, ટલદુલ, કલક્કલ તરંગા. ક્ષ્ણાક્ષ્ણ ક્ષ્ણાક્ષ્ણ ક્ષ્ણીક્ષ્ણ્ય ગાજે, દિનેશ પ્રતાપે નિશાનાથ સાજે. ધક્રધ્વક ધક્રધ્વક જ્વલે વહ્લિ ભાલે, ભર્ભભં ભર્ભભં, મહાશળ્દ ગાલે

આવા ધ્વન્યાત્મક શખ્દામાં જાણે પ્રાણપ્રતિષ્ઠા કરી ન હાય એવી આ કવિતા કાઇ પણ માનનીને મુગ્ધ કરી દેવાને બસ છે. ' છલચ્છલ, ટલદૃલ, કલક્ષલ તરંગા ' એ લીટીમાં તરંગના ત્રણ ગુણ ખતાવાયા છે. ' છલચ્છલ ' જલના પ્રવાહ ખતાવે છે, ' ટલદૃલ ' જલની નિર્મલતા ખતાવે છે, ' કલક્ષ્લ ' જલના અવાજ ખતાવે છે. ગંગાના તરંગનું આવું કુંકું અને સુંદર વર્ણન અમને લાગે છે કે કાઈ પણ કવિ કરી શક્યા નથી.

આવા શબ્દ અને છંદના ઐશ્વર્યથી મુગ્ધ બની ક્રાઈ સમા-લાેચકે ભારતચંદ્રનાં કાવ્યાને 'ભાષાના તાજમહેલ 'કહ્યો છે.

વિદ્યાસું દરનું ઉપાખ્યાન ઉજ્જયિનીમાં ખન્યું હતું એમ વરસ્ચિના કાવ્યમાં વર્ણવેલું છે. કૃષ્ણરામે પણ ઘટનાસ્થળ તરીકે ખર્દવાનને લીધું નથી. રામપ્રસાદે વીરસિંહને ખર્દવાનના રાજ્ય ખનાવ્યા અને તેને અનુસરી ભારતચંદ્રે પણ એજ સ્થળ કાયમ રાખ્યું. આ સ્થળનિર્દેશ-થી છેતરાઈ અત્યારે પણ કેટલાક ખર્દવાનમાં વિદ્યાની સુરંગ જોવા

જાય છે. પરંતુ ખર્દવાનમાં વિદ્યાની સુરંગ જાણીતી થઈ તે પહેલાં વિદ્યાસું દરની કથા દેશમાં પ્રચલિત હતી. આલવાલના કાશ્યમાં વિદ્યાની સુરંગનું સૂચન થયું છે. પણ તેમાં ખર્દવાનના ઉલ્લેખ નથી વિદ્યાન સું દરના ઉપાખ્યાનની મૂળ ઘટના એક જ હોવા છતાં કવિઓમાં નાની નાની બાબતોના મતભેદ રહ્યો છે. કૃષ્ણુરામ માલિનીને વિમળાનું નામ આપે છે. સું દરને વીરસિંહના શહેરમાં જીદી જ રીતે પ્રવેશ કરાવે છે. રામપ્રસાદ વિદુ ધ્યાસણીનું એક નવું પાત્ર સરજે છે અને ચાર પકડવાને બહાન ભારતચંદ્રના જેવા ઉપાય વર્ણુવતા નથી. પરંતુ આવા મતભેદ તા બહુ સામાન્ય મણાય. મૂળ વાતમાં ફેર નથી. ભારતચંદ્રનું વિદ્યાસું દર કૃષ્ણુચંદ્રની સલામાં નીલમણિ કંઠાલ-રણુ નામના ગવૈયાએ પહેલવહેલું ગાયું હતું. ભારતચંદ્ર પછી પ્રાધુ-રામ ચક્રવર્તીએ એક વિદ્યાસું દરનું કાવ્ય લખ્યું છે પણ એ માણુમે ગાંડાની જેમ નદી તીરે કુવા ખાદવાના પ્રયત્ન કર્યા છે.

ભારતચંદ્રની છૂટક કવિતાઓમાં સર્વત્ર શબ્દચાતુર્યની રેલ ચાલી છે. 'રસમંજરી 'નામના સંસ્કૃત પુસ્તકના અનુવાદ કરતાં કવિએ એ શબ્દચાતુર્યને ખૂબ જમાવ્યું છે. એ પુસ્તકની અપૂર્વ શબ્દચમત્કૃતિના સાક્ષાતકાર માટે એકાદ બે નમુના આપવાની જરૂર છે.

એ લો ધિન પ્રાહ્યુધન, શુન માર નિવેદન, સરાવર સ્તાનહેતુ જેયા ના લા જેયા ના; યદ્યપિ વા જાઓ ભુલે, અંગુલે ધામટા તુલે, કમલકાનન પાને ચેયા ના લા ચેયા ના; કરાલ મૃષ્ણાલ લાભે ભ્રમર કમલ ક્ષાભે, નિકટ આઈ લે ભય પેયા ના લા પેયા ના; તામા વિને નાહિ કેહ, ધામે પાછે ગલે દેહ, વાય પાછે ભાંગે કરિ, જેયા ના લા જેયા ના.

૧. એા પ્રિયા, મારી આટલી વિન'તિ સાંલળ. સ્નાન કરવા માંટે સરો કર્-

પતિવતા સ્ત્રી વિષે લખતાં કવિ જણાવે છે, કે નયન અમૃત નદી, સર્વદા ચંચલ યદિ, નિજ પતિ વિના કેભુ, અન્ય જને ચાય ના; હાસ્ય અમૃતેર સિંધુ, ભુલાય વિઘૃત ઇંદુ, કદાચ અધર વિના, અન્ય દિકે ધાય ના; અમૃતેર ધારા ભાષા, પતિર શ્રવણે આશા, પ્રિય સખી વિના કેભુ અન્ય કાને જાય ના; નતિ રતિ મતિ ગતિ, કેવલ પતિર પ્રતિ, ક્રોધ હશે મૌનભાવ, કેહ ટેર પાય ના ?

આ સમયનાં જેટલાં માટાં કાવ્યા મળા આવે છે તે બધામાં કેવળ એક કાવ્ય સિવાય નિર્મળ ભાવ દિષ્ટિગાચર થતા નથી. આ એક નિયમ બહારનું કાવ્ય તે 'માયાતિમિરચંદ્રિકા ' છે. ભારત-ચંદ્રના આદર્શ પર તે જમાનામાં કેટલાય કાવ્યા લખાયાં હતાં. તેમાં 'ચંદ્રકાંત ' 'કામિનીકુમાર ' અને 'જીવનતારા ' આ ત્રણ કાવ્યાએ લોકાની રુચિ ઉપર ઘણા દિવસા સુધી જૂલમ કર્યો હતા. આ કાવ્યાની ભાષા બહુ સુંદર છે. પરંતુ એમાં એટલી બધી અશ્લીલતા બરી છે કે ખુદ ભારતચંદ્ર પાતે એ કાવ્ય વાંચતાં શરમાઈ જય. આ ત્રણે કાવ્યમાં કાલિકાનું માહાત્મ્ય વર્ણવેલું છે. કાલિકાનું નામ આવતું હોવાથી લોકા એ પુસ્તકામાંના શૃંગારને આધ્યાત્મિક રસ માની

તટે જતી નહિ. જો જાય તેા ભૂલથી આંગળી વડે ઘુંઘટ. ઉચા કરી કમળ-વન તરફ જેતી નાહે. અને જે જુએ તેા મૃણાલના લેાભથી હંસ અને કમળના કાભથી ભ્રમરા તારા ભણી દાડચા આવે તાે બ્હી જતી નહિ તારા સિવાય બીજી કાઈ સ્ત્રી એવી નથી કે ઘામથી ગળી જાય અને વાયુથી જેની કેડ ભાંગી જાય! માટે હું સરાવર તટે જઇશ નહિ રે જઇશ નહિ.

૧ પતિવ્રતાનાં નયના અમૃતની નદી જેવાં છે. તે જો કે સર્વદા ચાંચળ રહે છે, છતાં પાતાના પતિ સિવાય ખીજાના તરફ નંજર કરતાં નથી. તેનું હાસ્ય અમૃતસાગર સમાન છે. તે વીજળી અને ચંદ્રને વીસરાવે છે

ભાવપૂર્યંક વાંચતા. દેવદેવીઓ જ્યારે આ પ્રમાણુ પાપતું આવરણ થઈ પહે ત્યારે મૂતિપૂજા વિરુદ્ધ રાજા રામમાહત રાય જેવા માણુસ ન ઉઠે તો કરે શું? આ જમાનાનાં આપાત્રામાં હલકી જાતનાં અમારફત ઉલ્લાસ નજરે પડતા હતા. કુલ્લરા, ખુલ્લના, અને એહુલાના જેવી દુ:ખ સહન કરવાની શક્તિવાળી સુંદરીઓ સાહિત્યક્ષેત્ર પરથી અદશ્ય થઇ ગઈ હતી. સતી થવાના ચાલ બધ પાડવાના કાયદા શા માટે કરવા પડયા તેનું કારણ તે કાળના સાહિત્યમાંથી કંઈક અંશે મળી આવે છે. લગભગ એક સા વર્ષ પહેલાં 'કામિનીકુમાર' 'ચંદ્રકાંત' અને 'જીવનતારા' રચાયાં હતાં. આ પ્રંથા પ્રજાની અધાગતિની છેલ્લી નિશાની રૂપ છે. આ કવિઓના લખાણ પર વિવેચન કરતાં પણ લજાવું પડે તેમ છતાં ન્યાયને ખાતર એટલું તા કહેલું જ જોઇએ કે તેમની બાષા તા બારતચંદ્રને પણ ટપી જાય તેવી છે.

વિદ્યાસું દર અને પદ્માવતી સિવાય વિક્રમપુરવાસી કવિ જયનારાયષ્યુ સેન, તેની ભત્રીજી આનં દમયી દેવી અને રામગતિ સેને ચંડીકાવ્ય, હરિલીલા અને માયાતિમિરચંદ્રિકા નામનાં ત્રણુ કાવ્યા રચ્યાં હતાં. આ ત્રણે પુસ્તકાનાં રચનાર એક જ કુડું ખનાં હતાં.

રામગિત સેનનું 'માયાતિમિરચંદ્રિકા ' ધર્મનું રૂપક કાવ્ય છે. એ સંસ્કૃત નાટક પ્રેબોધચંદ્રાદયને અનુસરતું છે. કવિએ આ કાવ્યમાં રૂપક દ્વારા મનુષ્યતી અવસ્થાનું વર્ણુ ત કરેલું છે. આ વર્ણુ ન ધામે ધામે તાદશ થતું ગયું છે અને છેવટે યાગપહૃતિનું વિસ્તૃત વર્ણન કરી કવિએ કાવ્યના ઉપસંહાર કર્યો છે.

પણ અધર સિવાય બીજી બાજીએ જહું નથી. તેની ભાષા અમૃતના પ્રવાર્ક સમાન છે, પતિના કાનનું આશાસ્થળ છે; પરંતુ પ્રિય સખી સિવાય એ ભાષા કાઇના કાનમાં જતી નથી. પતિવ્રતાની નમ્રતા, રતિ, ગતિ, મતિ અધું કેવળ પતિ તરફ જ હોય છે. તેને કોધ ચંડે છે તે પણ મીનભાવને લીધે કાઇ અણુવું પણ નથી.

રામગિત સેન જે ઘરમાં આંખા મીચી યાગાલ્યાસ કરતા હતા, તે જ ઘરના ખુણામાં જયનારાયણ કલ્પનાના પુષ્પક વિમાન ઉપર ચઢી આદિરસના રાજ્યમાં વિચરતા હતા. તે ભારતચંદ્રના શિષ્ય છે. છે દા તેની આંગળીના ટેરવા પર રમે છે. નાના પ્રકારના છે દામાં તે કવિતસું દરીને સજાવતા છતાં ભારતચંદ્ર કરતાં સહેજ વધારે સંયમી લાગે છે. જયનારાયણના ચંડીકાવ્યમાં પ્રથમ શિવવિવાહ વર્ણવેલા છે. આ વર્ણનમાં ગુરુની છે ખી ઉપર શિષ્ય પીંછી ફેરવવા તૈયાર થયા છે. મહાદેવને યાગમાંથી જગાડવા માટે ઋતુરાજ આવ્યા છે એ વર્ણન કરતાં કવિ ભારતચંદ્ર કરતાં ચઢે પણ ઉતરે એવા તો નથી જ.

જયનારાયણના રતિવિલાપ, ભારતચંદ્રના રતિવિલાપ કરતાં સુંદર છે. આ રતિવિલાપ અલંકારશાસ્ત્રમાંથી ચારી લીધા છતાં કવિ પાકા ચાર હાવાથી પકડાતા નથી.

તેના આખા કાવ્યમાં ક્રાેમળ પદા પુષ્પની માફક વેરાએલાં પડયાં છે. કપટી સંન્યાસી મૌરીની પાસે શિવનિંદા કરે છે, એ ભાગ કાલિદાસની કલમનું સ્મરણ કરાવે છે. ચંડીકાવ્યના વિષય લઈ કવિએ ભાષાનું જોર દાખવી કવિકંકણને પદચ્યુત કરવાના પ્રયાસ કર્યો છે ખરા પણ તેમાં તેણે ખત્તા ખાધી છે.

હરિલીલા, સત્યનારાયણની વ્રતકથા છે. પરંતુ જયનારાયણને હાથે એ નાની વ્રતકથાએ માટા કાવ્યનું કલેવર ધારણ કયું છે. જયનારાયણની પહેલાં લખાએલી આ જતની પુષ્કળ વ્રતકથાએ મળી આવી છે, પણ આ વ્રતકથા સાથે તેની તુલના થાય તેમ નથી. આ પુસ્તકમાં આનંદમયીની પણ કવિતા મળી આવે છે. એ કવિતામાં નામાલ્લેખ કરેલા નથી. છતાં એ કુટું ખનાં જીનાં માણસા તેની કવિતાથી એટલાં તા પરિચિત છે કે અત્યારે પણ તેની કવિતા તરત જ ઓળખાવી આપે છે. કાકાની કવિતા કરતાં ભત્રીજીની કવિતામાં પાંડિત્ય વધારે છે. કાકાની કવિતા કરતાં ભત્રીજીની જાય છે ખરી પણ તે

અજાણતાં. તેને ખખર પડે છે કે કવિતા સરળ થઇ ગઇ કે તરત અલંકારશાસ્ત્રના ઉપયોગ શરૂ થાય છે. અલંકાર દેખાડવાની સ્પૃહા અનિઓને હોય એ સ્વાભાવિક છે. તેમાં આનંદમયીના કંઈ દાષ નથી. એ વખતે સંસ્કૃતનું પાંડિત્ય ધીમે ધીમે અંગભાષા ઉપર પાતાના ગાઢ છાયા કેલાવતું હતું એ આનંદમયીની સંસ્કૃતમય કવિતા ઉપરથી અરાબર સમજાય છે.

જયનારાયણની કવિતામાં એક માટા દેષ એ છે તે તેમાં લાગણીનું દર્દ નથી. સજીવતા શું કહેવાય, લાગણી શું કહેવાય તેનું દર્ધ નથી. સજીવતા શું કહેવાય, લાગણી શું કહેવાય તેનું દર્ધન જયનારાયણની કવિતા વાંચતાં થાય તેમ નથી. રસ વિનાની વાકયાવલી કાેઈ પણ સ્થાયીભાવ કેલાવી ન શકે એ સ્વાભાવિક છે; કેવળ લસીમાંજી રૂપાળા કરેલા શખ્ટા કાનને તૃપ્તિ આપે છે એટલુંજ.

પરંતુ શબ્દવિન્યાસની કુશળતાનું પુરેપુરૂં દર્શન તો ગિરિધરં કૃત 'ગીતગાવિંદ 'ના અનુવાદમાં થાય છે. આ કાવ્ય છ. સ. ૧૭૩૬ માં પુરૂં થયું હતું. રસમયદાસકૃત ગીતગાવિંદના અનુવાદમાં સરળતા છતાં પદલાલિત્યના અભાવ હતા. પણ ગિરિધરે જયદેવનું મનાહરપણું બંગાળીમાં બરાબર ઉતાર્યું છે. ગીતગાવિંદના આ અનુવાદમાં કેવળ અનુસ્વાર કે વિસર્ગ જ નહિ પણ શબ્દની મધુરતા પણ બરાબર ઉતરી છે. ચતુર બંગાળી લેખકે બંગલાણાને બને તેટલી સંસ્કૃતમય બનાવવામાં કચાશ રાખી નથી.

આ સ્થળે એક બીજાં કાવ્યના ઉલ્લેખ કરવા જોઇએ. દુર્ગાપ્રસાદ મુખાપાધ્યાયે પાતાના સ્ત્રી હરિપ્રિયા મારફત ગંગાદેવીના આત્રા થવાથી લંગલગ સા વર્ષ પહેલાં 'ગંગાલક્તિ તરંગિણી' નામનું કાવ્ય લખ્યું હતું. ખંગાળી સાહિત્યાકાશમાં આ રીતે ગંગાદેવી સૌથી પાછળ દાખલ થયાં છે. આ કાવ્યમાં યાજનાશક્તિ સારી છે.

ગીતશા`માઃ મુસલમાની કિસ્સાઐોના કલુપિત પ્રવાહમાં પડી અંગસાહિત્ય કલંકિત થઈ રહ્યું હતું. વિદ્યાસુંદર, પદ્માવતી, હરિલીલા વગેરે કાવ્યાની ભાષા મહુ સુંદર છે પરંતુ ચિત્રમાં ચિતરેલા પદ્મથી મધમાખીને તૃપ્તિ થતી નથી તેમ રસ વગરના ભાષાકૌશલ્યથી શ્રોતાનાં મન મહુ લાંબા સમય આકર્ષાઈ રહેતાં નથી. આમ હાવાથી કાદવ સાદ્ કરી સાહિત્યને નિર્મળ મનાવવા માટે કરી પ્રતિભાશાળી ક્ષેખકની જરૂર પડી. આ જરૂર પુરી પાડવા માટે રાજદરભારથી મહુ દૂર એક નાના ગામડામાં સાધક રામપ્રસાદે પાતાના કલકંઠ શરુ કર્યો. જો કે તેનાં ગીતાના અમુક ભાગ તા વિદ્યાસુંદરની અસર નીચે આવી ગયા છે તા પણ ઘણા ખરા ભાગ અતિ નિર્મળ રહી શક્યો છે. ખંગાળાના સાહિત્યમાં કાવ્ય કરતાં ગીત જ વધારે વખાણવાયા અન્યાં છે. કારણ કે ત્યાં કર્મ કરતાં ભક્તિ વધારે કાજગરી નીવડી છે.

આ ગીતકવિતામાં ઘરઘેલાં ખંગાળી નરનારી આનાં ગૃહચિત્રા એવાં તો સુંદર ઉતર્યા છે કે એ ગીતા વાંચતાં અત્યારે પણ તેઓની આંખમાં પાણી ઉભરાઈ આવે છે. આઠમે વર્ષે કન્યાકાળ વીતી જવાની બીકે દીકરીને પરણાવી સાસરે માેકલતાં માળાપનું હૈયું દીકરીના વિશેગથી વલાવાઇ જાય છે, લાંબા કાળ પરદેશ-સાસરે રહી આવેલી પુત્રી પાછી ઘેર આવે છે, મા દીકરીને આવેલી જોઈ ઉઘાડે માથે તેને બેટવા ઘસે છે ઇત્યાદિ ઘરગશુ બાબતાને ઉમા અને મેનકાના પ્રસંગામાં અને એ જ રીતે માદીકરીના સ્તેહને લગતી બાબતા યશાદા અને કૃષ્ણને લગતાં પદામાં ઉતારી રામપ્રસાદે અંગાળામાં અમરપણું પ્રાપ્ત કર્યું છે.

પ્રાચીન બંગસાહિત્ય પ્રેમભક્તિથી લદબદતું છે. આ પ્રેમ-ભક્તિએ જ વખતાવખત લોકોની આંખ ઉધાડી છે. રામમાહનરાય ઉંડા શાસ્ત્રાબ્યાસને અંતે જે ધર્મ ફેલાવી ગયા એ ધર્મની ઝાંખી રામપ્રસાદે નિર્મળ બક્તિની વિહ્વળતાદ્વારા અનુભવી છે. તે પ્રેમ-શીલ હદ્દયના અનુભવના બળથી પુસ્તકગત વિદ્યાથી ઘણે ઉંચે આવેલાં સત્યના રાજ્યમાં પહોંચી શક્યો હતો. 'કિ કાજ રે મન જેયે કાશી ?' હૈ મન, કાશી જવાનું તે વળી શું કામ છે? વગેરે વાક્યો તીર્થયાત્રા ઉપરના લૌકિક વિશ્વાસ ઉપર કટાક્ષ રૂપે નથી પણ ઉંચામાં ઉંચી ભૂમિકા- એ પહેાંચ્યા ખાદ કર્મ કાંડ ઉપર જે નિવે દ આવે છે તેનું એ તાદશ ચિત્ર છે. રામપ્રસાદ પોતાના એક પદમાં ત્રિભુવનને શક્તિની મૂર્તિ માની માટીની મૂર્તિ તરફ ઉદાસીનના દર્શાવે છે એ પણ તેની આ ઉચ્ચ દશા સૂચવે છે. તેનાં પદામાં અદ્ભૈતવાદસૂચક અસંપ્ય પદા મળી આવે છે. રામપ્રસાદનું મરણ થયું એ જ વર્ષમાં રામમાહન જન્મ્યા અને જે કામ રામપ્રસાદ અધુરં મૂકયું હતું તે તેમણે શરૂ કયું. છતાં એ ખનેની કાર્ય સરણી જાદી હતી. એક માતમાંત્રના ભાનભૂલા સાધક હતા ત્યારે બીજો હરિફાઈના મેદાનમાં ઉભેલા ધર્મ જગતના જોહો હતા.

રામપ્રસાદ મૂર્તિની પૂજા કરતા હતા, પરંતુ તેની મૂર્તિપૂજામાં અનંતની સાધના હતી. કાલિમૂર્તિ તેના ચક્ષુ સમક્ષ જે રૂપમાં પ્રત્યક્ષ થતી તેનું ગૃઢ રહસ્ય તેના પદામાં સ્થળે સ્થળે મળી આવે છે. એ મૂર્તિનું વર્ણન કરતાં તેણે ભાષા અને અલંકારની પુષ્કળ મદદ લીધી છે અને એ મદદ વડે રચાએલી અપૂર્વ પદાવલી અત્યારે કાઈ પણ ભક્તના મુખે સાંભળતાં મન સ્વર્ગીય આનંદમાં ડુખી જાય છે.

સંસારથી કંટાળેલા માણુસને રામપ્રસાદનાં સંગીતા અત્યંત આનંદ આપે છે. 'ભવે આસાર આશા, કેવલ આશા, આસા માત્ર સાર હઈલ ' સંસારમાં આવવાની આશા કેવળ આશા જ રહી. આગમન માત્ર સાર નીવડ્યું વગેરે મતલખનાં પદા સાંસારિક કપ્ટથી પિડાતા માનવીના ચિત્તમાં સાન્ત્વનાનું અમૃત સીંચે છે. રામપ્રસાદનાં વૈષ્ણવ ગીતા પણ ખહુ મધુર છે. 'ઓહે નૃતન નેયે, ભાંગા નાકા ચલ વેયે ' આ નવા ખલાસી, ભાંગેલી નાકા હંકારી જ વગેરે મત-લખનાં એવાં ગીતા મનમાં કાઈ અગમ્ય ભાવ ભરી દે છે.

રામપ્રસાદ પછી શ્યામા સંખંધીનાં પદેા રચનારા બીજા કેટલાક કવિએા થઈ ગયા છે. તેઓએ પણ એ જાતનાં સંગીતા રચવામાં પુષ્કળ પટુતા વાપરી છે.

કવિવાળા નામક સંપ્રદાયમાં આગેવાન ગણાતા રામવસુએ ( ઇ. સ. ૧૭૮૬ થી ૧૮૨૮ ) કલકત્તા પાસે આવેલા ક્રાેઇ એક ગામમાં જન્મ લીધા હતા. એમ કહેવાય છે કે કવિએ પાંચ વર્ષની ઉ'મરે કવિતા કરવા માંડી હતી અને બાર વર્ષના કવિનાં સંગીતા ભવાની નામના એક કવિવાળાએ આદરમાનપૂર્વ કે પાતાની ટાળામાં ગવરાવ્યાં હતાં. રામવસુ ૪૨ વર્ષની ઉંમરે મરસ પામ્યો હતો. સુવા-વસ્થામાં તે ભવાની વસ્ત્રિક, નીલુ ઠાકુર, માહન સરદાર વગેરેની ટાળામાં રહી સંગીત બનાવતા હતા. છેવટ તેણે પાતે એક ટાળા ઉભા કરી હતી. રામવસુનાં વૈષ્ણવ સંગીતા અતિશય હૃદયગ્રાહી છે તથા ઉમા સંબંધીનાં પદા સ્નેહરસથી લદબદતાં છે.

કમલાકાંત ભટ્ટાચાર્ય નામના કવિ ઇ. સ. ૧૮૦૦ માં ખદે-વાનના ક્રોટાલહાર નામના ગામમાં આવી વસ્યા હતા. એ ખર્દવાનના રાજા તેજશ્ચંદ્રના સભાષંડિત અને ગુરૂ હતા. તેનાં રચેલાં શ્યામા સંખંધીનાં સંગીતા રામપ્રસાદ જેટલાં જ મધુર છે.

રામદુલાલ રાય ( ૧૭૮૫–૧૮૫૧ ) ત્રિપુરામાં આવેલા કાલી-ગચ્છ નામના ગામમાં જન્મ્યા હતા. થાડા વખત તેણે નાયાખાલિના કલેક્ટર હાલિડે સાહેબના શિરસ્તેદારનું કામ કર્યું હતું અને પછીથી તે ત્રિપુરાનાં મહારાજાના દિવાન બન્યા હતા. તેનાં સંગીતામાં વિષાદ, વૈરાગ્ય અને બક્તિના સ્નમાવેશ થયા છે.

રઘુનાથરાય (૧૭૫૦–૧૮૫૬) ખર્દવાનના ચુપી નામના ગામમાં રહેતા વ્રજિકશારરાયના પુત્ર હતો. તેનામાં કવિત્વશક્તિ ખૂબ હતી. ખર્દવાનના મહારાજાની આગ્ર થી તેણે દિલ્હીના પ્રસિદ્ધ ગવૈયાઓ પાસેથી ધ્રુપદ અને ખેયાલની કેળવણી લીધી હતી. તેનાં શ્યામાસંગીત ખહુ વખણાય છે.

મૃજાહુસેન અલી અને સૈયદ જાકરખાં નામના બે મુસલમાન સંગીત રચનારાઓ એક જ સમયે થઈ ગયા છે. ઇસ્ટ ઇંડિઆ કંપ-નીના દશસાલી બંદાેબસ્તના કાગળામાં મૃજાહુસેનનું નામ મળી આવે છે. માટે તે એક સૈકા પહેલાના કવિ ગણાય. આ કવિ ત્રિપુરાના તાષાના ષરદ્દાખાત નામના ગામના જમીનદાર હતા. એમ કહેવા છે કે તે માટી ધામધુમ સાથે કાલીપુજા કરતા હતા. દિનશ ખાર પાતાના ગ્રંથમાં ૧૧ મુસલમાન કવિઓનાં નામા અપથી છે તેમ ઉપકાત આ ખે શાકત મુસલમાન કવિઓનાં નામ પણ ગણાવી શકાય. આ ખે મુસલમાન કવિઓનાં નામ પણ ગણાવી શકાય. આ ખે મુસલમાન કવિઓનાં સાથે એન્ટનિ ફિરંગીનું નામ પણ આપી શકાય. આ કવિ ફેંચાના ગરિટી નામના ગામમાં રહેતા હતા. તેના મકાનનાં ખંડિયર હજી પણ જોવામાં આવે છે. એન્ટનિ જાતે પાર્ટુ-ગીઝ હતા. તેના બાઈ કેલિ સાહેખ તે વખતના એક શક્તિમાન આદમા ગણાતા હતા. એન્ટનિ એક પ્રાહ્મણખાધના પ્રેમમાં પડી હિંદુ જેવા ખની ગયા હતા. તે દુર્ગાત્સવમાં હાંસથી ભાગ લેતા, અને છેવટે કવિઓનું ટાળું એકત્ર કરી પાતે માતા માંલા મંડેયા હતા. તે જમાનામાં અંગ્રેજ અને દેશી વચ્ચે હાલના જેટલી જીદાઈ નહોતી. એન્ટનિ સાહેખ એક વિશાળ દર્શ કમંડળા વચ્ચે પાતાની ટાળા સાથે બજના ગાતા. સામા પક્ષના નેતા ઢાકુરસિંહ સાહેખને પૂછતા કઃ—

' બલ હે એન્ટર્નિ આમિ એક્ટી કથા જાન્તે ચાઇ, એસે એ દેશે એ વેશે તામાર ગાયે કેન કુર્ત્તિ નાઈ?'

હે એન્ટનિ, હું એક વાત જાણવા માગું છે તે જણાવ તું અમારા દેશમાં આ વેશથી શા માટે આવ્યા છે ?તારા શરીર પર કાટ ક્રેમ નથી ?

• ઐન્ટિનિ જવાખ તે શા આપે? તેને અહીં વિલાયતી ચાપડી-એામાં લખેલી સભ્યતા કામ આવે તેમ ન હતું. તેથી તે પણ વિલા-યતી સાહેખ મડી ખંગાળી કવિવાળા ખની જાય છે અને ઠાકુરસિંહને 'સાળા' નું સંખાધન કરી પાતાની જીબના ચળવળાટ ઓછા કરે છે. તેને કહે છે કેઃ—

'એઇ બાંગાલાય બાંગાલીર વેશે આનંદે આછિ હ'યે ઠાકુરસિંહેર બાપેર જમાઇ, કુર્ત્તિ હૃપિ છેડેછિ.' આ બંગાળામાં તા હું બંગાળી વેશમાં જ આનંદમાં છું,અને ઠાકુરસિંહના ભાષના જમાઈ થયાે છું સારથી કાટટાપીને પણ રજા આપી છે.

રામવસુ મજલિસમાં ઉભેા ઉભેા સાહેબને ગાળા દઇ પૃત્રપક્ષ ખેંચતા કહે છે કેઃ—

> 'સાહેબ, મિથ્યે તુધ કૃષ્ણપદે માથા મુંડાલિ, એા તાર પાદરી સાહેબ શુ-તે પેલે, ગાલે દિબે સુણકાલી. '

એ માહેબ, તે કૃષ્ણના ચરણકમળમાં માથું મુંડાવ્યું છે તે નકામું છે. તારા પાદરી માહેબ આ વાત માંભળશે તા તારા ગાલ પર ચુતા ને શાહી ચાપડશે.

જવાષમાં એન્ટનિ કહે છે કે:—

' ખૃષ્ટે આર કૃષ્ટે કિછુ ભિન્ન નાઈ રે ભાઈ, શુધુ નામેર ફેરે માતુષ ફેરે, એ એા કેાથા શુનિ નાઈ. આમાર ખાદા જે હીંદુર હિર સે; એઇ દાખ શ્યામ દાંડિયે આછે, આમાર માનવજ-મ સફલ હબે યદિ રાંગા ચરણ પાઇ.'

હે ભાઇ ખિરત ને કૃષ્ણ વચ્ચે કંઈ ભેદ નથી. નામ ફેર થતાં માનવરૂપ બદલાઈ જાય એવું તો મેં ક્યાંય સાંભલ્યું નથી. મારે ખુદા તેજ હિંદુના હિર છે. જો. શ્યામ ઉભા છે, અને તેના રક્ત ચરણક્રમલ પ્રાપ્ત કરૂં એટલે મારા માનવજન્મ સફળ થશે.

એન્ટનિએ પોતાના ધર્મ છોડયા હાય એમ લાગતું નથી. કેવળ આનંદને ખાતર આ રંગીલા આદમી સામાજિક ભેદભાવ ભૃલી દેશી પાષાક પહેરી મજલિસમાં ઉતરતા હતા અને ગાતા હતા કે

' આમિ બજનસાધન જાનિ ના મા નિજે ત ફિર્ંગી, યદિ દયા કરે કૃપા કર હે શિવે સાતંગી. '

હું તેા દિરંગી છું. તારી બક્તિ કેવી રીતે કરવી એ હું જાણતેા ⊱નથી. એા કાલી, તું મારા ઉપર કૃષા કર. હપરના કવિવાળાએ સિવાય બંગાળના કેટલાક રાજામહારાજા-એ એ પણ શ્યામાસંગીતમાં થોડા ઘણા ફાળા આપ્યા છે. પ્રચલિત સંગીતામાનાં કેટલાંક કૃષ્ણનગરના મહારાજા કૃષ્ણચંદ્ર, શિવચંદ્ર, શાંભુચંદ્ર, શ્રીશચંદ્ર, નાટારના મહારાજા રામકૃષ્ણ વગેરેનાં રચેલાં કહેવાય છે.

આ સંગીત રચનારાએામાંના બધા નિર્મળ રચિના પક્ષપાતી ન હતા. એ વખતે વિદ્યાસુંદર જેવાં ઉપાખ્યાના ભજવવા માટે ટાળીઓ બંધાતી અને તે ટાળીઓ આખ્યાના સાથે ગાવા માટે સુંદર શ્રખ્દાવાળાં પુષ્કળ ગાયના રચતી; આ ટાળીઓએ બંગાળામાં નાટકશાળાઓની પ્રાથમિક શરુઆત કરી દીધી હતી. આવી ટાળી-એાના મહારથી તાે ગાપાલ ઉડે (૧૯૧૯–૧૮૫૯) કહેવાય. તેણે ભારતચંદ્રના બિંદુમાત્ર ધન રસબિંદુને પ્રવાહી બનાવી એક શીશી જેટલા બનાવી દીધા. તેણે તથા તેના જેડીકારાએ રચેલાં સંગીતાની રચના એવી હતી કે તેની સાથે નૃત્ય પણ શર્ધ શકે. આ ટાળીઓ યાત્રાવાળાના નામથી આળખાતી. તેઓ રામલીલાની જેમ કૃષ્ણલીલાનાં જુદાં જુદાં આખ્યાના ભજવતી હાવાયી તે જોવા માટે સેંકડા માણસાની મેદની ઉભરાતી અને તે વખતે ગવાતાં ગીત લોકામાં બહુ જ પ્રચલિત થઇ જતાં. ગાપાલ ઉડે બહુ રસિક હતા. અને તેના શિષ્યા કૈલાસ બાર્ઇ અને શ્યામલાલ મુખાપાધ્યાય પણ તેના જેવા જ નીવડયા હતા.

આવાં કાનને મીઠાં લાગે તેવાં પણ કુરુચિપૂર્ણ ગીતા રચનારા-એામાં દાશરિથ રાય (૧૮-૪-૧૮૫૭) સૌથી શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. બદુંવાન જિલ્લામાં આવેલાં બાંદમુડા ગામમાં દાશરિથ રાયના પિતા દેવીપ્રસાદ રાય રહેતા હતા. પરંતુ દાશુ મામાને ત્યાં ઉજ્યો હતા. પ્રથમ તે સાંકાઈ નામના સ્થળે કાઈ એક ગળીના વેપારીને ત્યાં નાકરી કરતા હતા. પરંતુ આકાબાઈ નામની કાઈ એક બાઈના રૂપમાં લુખ્ધ થઈ તેણું એ નાકરી છોડી. આકાબાઈએ એક ઉસ્તાદ્મી કવિઓનું ટાળું

એકઠું કર્યું હતું. ગાવા માટે દાશરાય સંગીત બનાવી દેતા હતા. પરંતુ સામા પક્ષના કાઇ ટાળાએ તેના ખદબાઈ કરતી કવિતાએ! **ખ**નાવી. **આથી** તેની માએ તેને ખૂબ ઠપકા આપ્યા. દાશરાયે પ્રતિના લીધી કે હવે હું કદી કવિવાળાઓને સંગીતા રચી આપીશ નહિ. ત્યારથી તેણે ' પાંચાલીના ટાળા 'ના નામથી એક નવીન દળ ઉર્ભુ કર્યું. એ ટાળું પાંચાલી નામના ગાયનવાદન સાથે. છંદમાં રચાયેલાં સંગીતા ગાતું અને આપણામાં થતી હરિકથાની પેઠે સર્વત્ર પ્રશંસા પામતું. દાશરથિના પાંચાલી છંદ બહુ જ વખણાયા. તેણે એ છંદમાં પ્રભાસ. ચંડી, નિલનીભ્રમરાકિત, દક્ષયજ્ઞ, માનભંજન, લવકશ, વિધવાવિવાહ વગેરે આખ્યાના રચ્યાં. દાશરથિ શીધ્રકવિ હતા. શબ્દકવિએામાં એના જેવા શીધ્ર કવિ જવલ્લે જ જન્મ્યા હશે. તેના ગીતાભિનયમાં અશ્લીલતા મળી આવે છે ખરી પણ તે યુગધર્મ હૈાવાથી તે ખાતર દાશરથિની નિંદા થાય તેમ નથી. તે વખતે રાજસભામાંથી છટેલા સાહિત્યના પ્રવાહ જનસમાજમાં ફેલાયા હાવાથી આદિરસ તા એ પ્રવાહનું જીવન થઈ ગયું હતું. દાશની કવિતા ભમરાના જેવી છે. તેના ગુંજારવ મધુર છે. પણ ડંખમાં ઝેર વરસે છે. દાશ ગાળા દેતી વેળા કંઈ બાકી રાખતા જ નથી. સંયમ રાખવાનું તા એ શીખ્યા જ નથી.

એમ કહેવાય છે કે કાલિદાસની ઉપમા, નૈષધનું પદલાલિત્ય અને ભારવિનું અર્થગૌરવ એમ દરેક કવિઓના ગુણની હદ ખાંધી શકાય પણ દાશુરાયના ગુણની તો હદ જ નથી. ઉપમાના પ્રવાહ છૂટે છે ત્યારે તેની કલમમાંથી ક્ષણે ક્ષણે નવી ઉપમાઓ ૮૫કતી જાય છે. કલમમાં શાહી ન સુકાય ત્યાં સુધી એ અવિરત પ્રવાહ ચાલ્યા જ કરે છે. 'નલિનીભ્રમરાક્તિ ' નામનું આખ્યાન કવિત્વ અને ભાષા પરના અધિકાર માટે દાશુરાયની અમર કાર્તિ ગણી શકાય. પરંતુ તે એટલું બધું અશ્લીલ છે કે એ અશ્લીલતા ખાતર તેને છપાતું પણ અટકાવવામાં આવ્યું છે. એ કાવ્યમાં પદ્મની સાથે હરિફાઇમાં ઉતરી

મધુકર તીર્થયાત્રા કરે છે અને કુસુમ તથા ભ્રમર સાથેના વાકમાલાય દ્વારા કવિ પાતાની અને અકાભાઇ વચ્ચેના રસાલાય જાહેરમાં મૂકે છે. રચિ અને યવિત્રતાની નજરે જોતાં એ ચિત્ર ઢાંકી મૂકવા જેવું છે ખરૂં પણ કવિત્વનું આકર્ષણ કરીકરીને એના તરફ આપણું ધ્યાન આકર્ષે છે.

નૈતિક પ્રશ્ન છોડી દઈ કેવળ સાહિત્યની દ્રષ્ટિથી દાશુરાયની સમાલેવના કરીએ તો કહેવું પડશે કે તે ગમે તેવા માટા શખ્દકવિ હોવા છતાં પાત્રાલેખનકળામાં તદ્દન ઉતરતા છે. તે પ્રસંગ જોયા સિવાય સર્વત્ર ઠઠ્ઠામશ્કરી કર્યા કરે છે; 'પ્રભાસમિલન' વાંચતાં આ બાબતની પુરેપુરી ખાત્રી થાય છે. કૃષ્ણુ પાસે કાઈ એક ગરીબ બાહાણ લિક્ષા માગે છે. કૃષ્ણુ તેને ધકેકા મારી કાઢી મૂકે છે. આવી વાત લખી તે કાવ્ય પુરં કરે છે. દાશુને પ્રસંગાપ્રસંગનું ભાન નથી. તેની પાંચાલી હજારા અર્ધ શિક્ષિત માનવા સમક્ષ ગવાતી હોવાથી એ લોકોને રીઝવવા ખાતર જે પ્રસંગ પર લોકા મુગ્ધ બની જાય તે તેણે લંબાવ્યા છે અને જે પ્રસંગ લોકોને કંટાળા આપે પ્રસંગ ડુંકાવ્યા છે. સહદયી શ્રોતા મૂળ સર પકડવા માટે પ્રયત્ન કરે છે પણ કેટલીક વેળા તા મૂળ સર ઉપડયા સિવાય દાશુનું કાત્ય પુરં થાય છે. આથી શ્રોતાજનોના માટા ભાગ આનંદ પામે છે ખરા પણ સહદયી શ્રાતા નિરાશ થઇ ચાલ્યા જાય છે.

દાશુનાં કાલીકીર્તાના ખાસ વખાણવા જેવાં છે; આ સંગીતામાં વાચાળ દાશુ ખરા લક્ત બની ગયા છે; 'દાષ કાર એા નય ગા મા ' એા મા, દાષ કાઇના નથી ઇત્યાદિ લીટીથી શરૂ થતું સંગીત વૈરાગ્ય અને પશ્ચાત્તાપના અશ્રુથ પુનિત બનેલું છે. વૈષ્ણવ સંગીતામાં તેણે રાધાકૃષ્ણના રપકની બહુ સુંદર વ્યાખ્યા કરી છે. દાશુરાયનાં કાવ્યામાં બક્તિ સાથે અશ્લીલતા તથા સ્થૂળ પરિહાસરસિકતા સાથે ઉંચા પ્રકારની જે લાગણી એતામાં આવે છે તે વિષે આપણે અત્યારે જે

વિરાધ કલ્પીએ છીએ તેવા વિરાધ કહાપ વાસ્તવિક ન પણ હાય. અથવા માનવનું મન અતિ ગુંચવણભરી વસ્તુ છે, એમાં નિર્મળતાની સાથે મલિનતા, સરળતાની સાથે કપટ સદા સાથે જ રહે છે.

કવિના મરણ પછી તેના ભાઈ તથા ભત્રીજાઓએ તેનું દળ કાયમ રાખ્યું હતું. પરંતુ એ કવિના વખતમાં જેટહું પ્રસિદ્ધ હતું તેટહું પ્રસિદ્ધ રહી શક્યું નહેાતું.

કવિવાળા અને યાત્રાવાળા કવિઓનાં આદિરસથી ભરપૂર સંગીતો સાથે વૈષ્ણવ સંગીતો પણ બંગાળાનાં શહેરાથી દૂર આવી રહેલાં ગામડાંમાં ગુંજતાં હતાં. આ ગીતા રચનારાઓમાં કૃષ્ણકાંત ચમાર, નીલમણિ પાડુની, નિત્યાનંદ વેરાગી, ભાલાનાથ મયરા, મધુસદ્દન કિન્નર વગેરે હલકી જાતના કવિઓ હતા. સહ્ય દષ્ટિથી જોઈએ તો કવિવાળાઓના માટા ભાગ હિંદુસમાજની હલકી જાતમાંથી પેદા થયો હતો. જ્યારે માટા માટા રાજાઓ, આખરદાર ધ્રાહ્મણ પંડિતો અને બંગાળાના ગૃહસ્થ વર્ષ બંગસાહિત્યને બનાવડી સાંદર્યદારા શાબાવાળું કરવા મથતા હતા અને વિલાસના કાદવ દ્વારા તેને કાવ્ય-પિપાસુઓને માટે અસેવ્ય કરી મૂકતા હતા ત્યારે હલકી નાતના લોકો ભાષાની વિશુદ્ધતા અને રચિની નિર્મળતા જાળવવા ઉભા થયા હતા. આ કંઈ ઓછી આશ્ચર્યની વાત નથી!

કવિવાળાએ વિષે ચર્ચા ખધ કરતાં પહેલાં આપણે રામનિધિ રાયના ઉલ્લેખ કરવા જોઇ એ. તે ઇ. સ. ૧૭૪૧ માં પાંડુયા પાસેના ચાંપાતા ગામમાં જન્મ્યા હતા, અને પછીથી કલકત્તામાં આવી વસ્યા હતા. તે ઇસ્ટ ઇડિયા કંપનિના તાળામાં નાેકરી કરતા હતા. ઇ. સ. ૧૮૩૪ માં ૯૩ વર્ષની ઉમરે તેઓ મરણ પામ્યા હતા. રામનિધિનાં સંગીતા ખંગાળામાં 'નિધુના ટપ્પા 'ના નામથી પ્રખ્યાત છે. પાચીન સાહિત્યમાં કવિ નિધુરાય સ્વતંત્ર માર્ગે વિહરનારા છે; તેણે પ્રેમસંગીત રચ્યાં છે, છતાં રાધાકૃષ્ણ કે વિદ્યાસુંદરનું એાશું સ્વીકાર્યું નથી. પોતાનાે

જ પ્રેમ અને પાતાની જ માનસિક વ્યથા તેણે સંગીતમાં ઉતારી છે. તેના પ્રેમસંગાતમાં આત્મસર્મપણ અને સંયમ વિષે પુષ્કળ કહેવામાં આવ્યું છે. 'ભાલવાસળે ખલે ભાલવાસિ તે આમાર સ્વભાવ એક તામા ભઈ આર જાનિ ને. ' હું તમને ચાહવા ખાતર ચાહતા નથી. પણ મારા રવભાવ જ એવા છે કે તમારા સિવાય ખીજા કાઈ તે એાળખતી નથી. 'સુરભિ ગરવે કે તવ તુલના હંખે, આપનિઆપન સંભવે, જેમન ગંગાપુજા ગંગાજલે. ' સગંધિના ગર્વ સાથે શાં તારી તુલના ? તારી તલના તા તારી સાથે જ: જેમ ગંગાપુજા તા ગંગાજળ વડે જ થાય છે તેમ. ' તામાર વિરહ સંયે ખાંચિ યદિ દેખા હબે. આમિ-માત્ર એઈ ચાઈ, મરિ તાહે ક્ષતિ નાઈ, તુમિ આમાર સુખે થાક, એ દેહે સકલિ સખે.' તારૂં દર્શન થશે એવી ખાત્રી મળશે તો હું તારા વિરહ સહન કરીને પણ જીવન ટકાવી રાખીશ. હું તા માત્ર એટલું જ માર્યું છું કે તું સુખમાં રહે. હું મફે તો કંઈ વાંધા નયી. આ દેહ તો ખધું સહન કરશે. 'જેએ જેએ પ્રાણનાથ પ્રેમનિમંત્રણ, નયનજર્લ સ્નાન કરાબ, કેશેતે મુછાબ ચરણ ' એ પ્રાણનાથ, એ ત્રેપ્રાનિમંત્રણમાં જજો, જજો. તમને હું મારાં આંસુ વડે નવરાવીશ 🌂ને મારા માથાના કેશથી તમારા ચરણ લૂછીશ. વિદ્યાસુંદરના મલિત પ્રવાહમાંથી મુક્ત થઈ આ નિઃસ્વાર્થ પ્રેમના રાજ્યમાં પ્રવેશ ેકરવાથી અવસ્ય બહુ આનંદ થાય છે.

કવિવાળાઓના ઇતિહાસ ટુંકામાં તપાસી જઇએ. કવિવાળાઓ પ્રથમ 'દાંડ કવિ ' ના નામથી ઓળખાતા હતા. તેઓ સભામાં ઉભા ઉભા કવિતા રચતા હાવાથી તેમને આવું ઉપનામ મળ્યું હશે. રહ્યુ, મતે, નંદ્દ આ ત્રણુ પહેલા કવિવાળાઓ ગણાય છે. આ લાેકા આજથી ભેસા વર્ષ પહેલાંના છે. રહ્યુ માચી હતાે એમ કેટલાકનું કહેવું છે.

રામવસુ વિષે અગાઉ કહ્યું છે. તેનાં રાધાકૃષ્ણનાં ગીતા બહુ ક્રિ છે. રાધા પાણીમાં પડતાં કૃષ્ણના પ્રતિભિંભને નિહાળા સખીઓને કહે છે કે 'ઢેલ દિયા ના કેલ એ જલે, બલે કિશારી. દરશને દાજા દિલે, હળે પાતડી!' આ જળમાં કાેઈ તરંગા પેદા કરતાં નહિં. દર્શનમાં અડચણ નાખશા તાે પાતડી દેરશા! આ દસ્ય બહુ સુંદર છે. રામ-વસુ વિરહતું વર્ણન કરતાં બંગવધૂનાં પ્રેમપૂર્ણ શરમાળ હૃદયને ખુલ્લું કરી બતાવે છે. શ્રીકૃષ્ણ સાયેના પ્રણ્યભંગથી રાધિકા રદન કરે છે: 'દાંડાઓ દાંડાઓ પ્રાણ્યનાથ વદન ઢેકે જેઓના × × × તિમ ચક્ષુ મુદ્દે આમાય દુ:ખ દિઆના ' આ પ્રાણ્યનાથ, ઉભા રહાે. મુખહું ઢાંડી જતા રહેતા નહિ. તમે આંખા ઢાંડી મને દુ:ખી ન કરે. ' આકાશમાં વિહરતા સ્વર્ગીય પક્ષીના મધુર સ્વરની પેઠે અલ્વાં ગીતા અત્યારે પણ બંગાળાઓને મુગ્ધ કરી દે છે. રામવસુનાં સંગીતામાં અનુપ્રાસ પુષ્કળ છે.

હરેકૃષ્ણ ઇ. સ. ૧૭૩૮ માં કલકત્તામાં જન્મ્યા હતા. તે હર ઠાકુરના નામે પ્રસિદ્ધ છે. તેણે રહ્યુનાથદાસ નામના વર્ણકર પાસે કવિતા રચવાની કળા પ્રાપ્ત કરી હતી. એમ કહેવાય છે કે એક દિવસ હર ઠાકુર મહારાજ નવકૃષ્ણના મહેલમાં એક કવિવાળાના ટાળા સાથે ગાતા હતા. રાજા તેના ગાયનથી એટલા બધા ખૂશ થઈ ગયા કે તેમણે કવિને શાલ આપી. આથી હરૂ ઠાકુરે પાતાનું અપમાન થયું માની તે શાલ પાસેના ઢાલીના માથા પર ફેંકી દીધી. હરૂ ઠાકુર, રામ-વસુ જેટલા પ્રતિભાશાળી નહોતા છતાં મધુર પદા રચવામાં હે શિયાર હતા. વિરહવર્ણનમાં આ કવિ પારંગત ગણાય છે. ઇ. સ. ૧૮૧૩ માં આ કવિ પરલાકવાસી થયા.

રાસુ અને નૃસિંહ એ બે ભાઈઓ 'સખીસંવાદ' નામનાં કાવ્યા રચી પ્રસિદ્ધ થયા છે. તેઓએ લગભગ દોઢ સા વર્ષ પહેલાં આ ગીતા શરૂ કયા હતાં. આ સિવાય ૨૦૦ વર્ષ પહેલાંના કવિ આજી ગોસાઈનાં પુષ્કળ ગીતા મળી આવ્યાં છે. નિત્યાનંદ વેરાગી (૧૭૫૧–૧૮૨૧) ચંદ્રનગરના રહેવાશી હતા. એ પણ પ્રસિદ્ધ કવિ હતા. તેની ટાળીએ રચેલાં ગીતામાંનાં ક્રોઈ ક્રોઈ ળહુ સારાં છે. આ

કવિએાતા સમૂહમાં યત્તે ધરી નામની એક બાઈ એ રચેલાં 'સખીસંવાદ' કાવ્યા પણ છે.

ભોલા મયરા, હરૂ ઠાકુરના ચેલા હતા. ભાલાનાથ સાથે સરખા-મણી કરી સામા પક્ષ તેના મશ્કરી કરતા હતા. તેના જવાબમાં ભાલા મયરાએ પાતાની ખરી એાળખાણ આપતું એક સંગીત રચ્યું છે.

એ વખતે પૂર્વ ખંગાળામાં પણ કવિવાળાએા ઉત્તમ કાવ્યાે સ્થતા હતા. એ ભાગના કવિએામાં રામરૂપ ઠાકુરતું નામ **ન્યણી**તું છે.

કવિવાળાની ટાળીએ સાથે યાત્રાવાળાઓની ટાળીએ વિષે પહ્યુ કંઈક જાણવું જોઈએ. 'સખીસંવાદ 'એ એક જાતનાં સંગીત નાટકા (Opera) હતાં. પરંતુ યાત્રાએ તે દેશી નાટક જ હતાં. ખંગાળામાં સૌ પહેલાં શ્રીકૃષ્ણ્યાત્રા ભજવાઈ હોય એમ લાગે છે. શ્રીકૃષ્ણ્ય યાત્રાનું સાધારણ નામ 'કાલિયદમન' હતું; પરંતુ આ યાત્રા ક્રેવળ એ નામના અર્થમાં જ સીમાયહ થઈ રહી નહોતી. શ્રીકૃષ્ણુની બધી લીલા આ 'કાલિયદમન'ની યાત્રામાં ભજવાતી હતી. યાત્રા શરૂ મતા પહેલાં 'ગૌરચંદ્રી'ના પાઠ થતા. આ પરંથી જણાય છે કે મત્ય દેવ પછી યાત્રાએ!એ વર્તમાન આકાર ધારણ કર્યો હશે.

શ્રીકૃષ્ણયાત્રા બનાવનાર કવિએામાં વીરભૃમનિવાસી પરમાનંદ મિકારી સૌથી વધારે પ્રસિદ્ધ છે. આ કવિના સમકાલીન ક્ષાેચનદાસે મુક્કુસસંવાદ' અને 'નિમાઈસંન્યાસ' ગાઈ શ્રોતાઓને મુગ્ધ કર્યા હતા. એમ કહેવાય છે કે આ કવિએ કુમારટુલિના પ્રખ્યાત વન- માલી સરકાર અને મહારાજ નવકૃષ્ણને પોતાનાં ગીતાથી એટલા બધા મેલ કરી દીધા હતા કે તેઓએ બેલાન અવસ્થામાં કવિને ઘણું જ અપયું હતું. કરુણરસમાં દુખી જવાની બીકથી કલકત્તાના કોઈ ધનવાન તેને પાતાને ત્યાં ગીતા ગાવા બાલાવતા નહિ. આ પાતા બીજા પણ કેટલાક કવિએા આ સમયે પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યા હતા.

પૂર્વ ભંગાળા કૃષ્ણયાત્રાનું ખાસ અભિનયક્ષેત્ર થઈ પડ્યું હતું. પરંતુ આ યાત્રાઓમાં પછીથી નેતાનું પદ ગ્રહણ કરનાર કૃષ્ણકમલ ગાસ્વામી તા પશ્ચિમ ભંગાળાના જ હતા. વિદ્યાપતિ અને ચંડીદાસ પછી વૈષ્ણુવ ગીતકવિતામાં નામ કાઢનાર કવિ તે આ કૃષ્ણકમલ ગાસ્વામી. એ વૈષ્ણુવ ગીતકવિતાના પુનરુત્થાન યુગના એક શ્રેષ્ઠ કવિ છે.

કૃષ્ણકેમલ ગેસ્વામી મહાપ્રભુના પ્રિય સાથી સદાશિવ કવિરાજ ના વંશમાં જન્મ્યા હતા. તેઓના જન્મ ઇ. સ. ૧૮૧૦ માં ભોજ-નઘાટ નામના ગામમાં થયા હતા. તેની મા યમુનાદેવી એક આદર્શ ગૃહિણી હતાં. સાતમે વરસે કવિના પિતા તેને વૃંદાવન લઈ ગયા. ત્યાં તેણે વ્યાકરણના અભ્યાસ શરુ કર્યા. એમ કહેવાય છે કે બાળક કૃષ્ણકેમલનું સુંદર રૂપ અને હરિભક્તિના ઉદ્દામ ભાવાવેશ નિહાળી ક્રેષ્ઠ એક ધનવાન માણસે તેને પાતાના ઉત્તરાધિકારી નીમવાના ઈચ્છા દર્શાવી. મુરલીધર આ વિપત્તિમાંથી છૂટવા માટે ઘેર નાસી આવ્યા. ૬ વર્ષ પછી કરીથી યમુનાદેવી બાળકનું મુખ જોઈ શક્યાં.

કૃષ્ણક્રમલે નવદીપના ટાલ (પાઠશાળા) માં બણી રહ્યા બાદ 'નિમાઈસંન્યાસ' નામના બીતાબિનય રચ્યાે. આ પછી તેના પિતા મરણુ પામ્યા. પચ્ચીસમે વરસે કૃષ્ણક્રમલ સ્વર્ણમયી દેવી સાથે પરણ્યા. વિવાહ પછી તે પાતાના ઉદાર શિષ્ય રામિકશાર સાથે ઢાકા આવ્યા. આ સમયથી તેનું કવિત્વ વિકસવા લાગ્યું. તે સમયે ઢાકા સંગીત માંટે વખણાનું હતું. યાત્રાનાં જીદાં જીદાં ટાળાં ત્યાં હરિફાઈ કરી રહ્યાં હતાં. કૃષ્ણક્રમલનું 'સ્વપ્તવિલાસ ' બહાર પડયા પછી એ બધાં ટાળાં-એમએ તેની શ્રેષ્ટતા સ્વીકારી. વેરાબીઓ સારંગી સાથે સ્વપ્તવિલાસનાં સંગીતા ગાવા લાગ્યા. બાળકા શેરીએ શેરીએ સ્વપ્તવિલાસની કવિતા ગાતાં નાચવા લાગ્યાં. સ્વપ્તવિલાસ રચાયાને આજે ૭૦ વર્ષ થઈ ગયાં છે છતાં પૂર્વ બંગાળામાં હજા ગામડેગામડે એ સંગીતા ગાઈ પ્રેમીજના અશ્રુપાત કરે છે. પહેલવહેલું એ નાટક અષ્દુલ્લાપુરમાં બજવાયું. ત્યાર પછી કવિએ 'રાઈ ઉન્માદિની', 'વિચિત્ર

વિલાસ,' 'ભરતિમિલન', 'નંદહરણ,' 'સુખલસંવાદ' વગેરે નાટયાિલન્ય રચી ખ્યાતિ મેળવી. 'તિચિત્રવિલાસ' ની ભૂમિકામાં કવિ ' રાઈ ઉન્માદિની' અને 'સ્વપ્નવિલાસનો' ઉલ્લેખ કરી કહે છે કે 'અમને લાગે છે કે એ ખંતે નાટયાિલનચાે લોકાને ગમ્યા છે. નહિ તાે લગન્લગ વીશ હજાર પ્રતાે ચાેડા દિવસમાં ખપી જવાતા શું સંભવ હતાે ?' ડાંક્ટર નિશિકાંત આ ત્રણ નાટકાે—સ્વપ્નવિલાસ, રાઇઉન્માદિતા અને વિચિત્રવિલાસ–જર્મની, ફશિઆ વગેરે દેશામાં સાથે લઈ ગયા હતા અને લંડનમાં આ ત્રણે પુસ્તકા પરથી ' બંગાળાનાં ક્ષાેકપ્રિયનાટકાે' નામનું સુંદર પુસ્તક તેમણે છપાવ્યું હતું.

કૃષ્ણુકમલે અસાધારણ ખ્યાતિ સાથે પોતાની વૃહાવસ્થા ઢાકામાં ગુજારી હતી. પ્રસિદ્ધ ડૉકટર સિમ્સન તેને મળવા જતા અને 'પંડિત ગાંસાઈ' કહી બાલાવતા. ઢાકામાં 'બડ ગાંસાઈ' ના નામથી કૃષ્ણુકમલ પ્રસિદ્ધ હતા. અશ્રુથી ગદગદ કંડેગાંસાઈ ભાગવત વાંચતા ત્યારે તેના કરુણ વિવેચનથી પત્થર જેવાં હૈયાં પણ પીગળી જતાં.

કવિની વૃદ્ધ ઉંમરમાં તેનાે માટા પુત્ર સત્યગાપાળ મરણ પામ્યાે. આ શાક અને નાના પ્રકારના વ્યાધિથા તેનું શરીર લથડ્યું. ઇ. સ. ૧૮૮૮ માં તેઓ મરણ પામ્યા.

કૃષ્ણકમલ ગે.સ્વામીનું 'રાઈ ઉન્માદિની' એ ખાસ વખાણવા યોગ્ય કાવ્ય છે. આ પુસ્તકના દરેક પાનામાં ચૈતન્ય દેવની છખી નજરે પડે છે. જેઓએ શ્રીચેતન્યચરિતામૃત વાંચ્યું ન હોય તે આ કાવ્યનો પુરા સ્વાદ ચાખી શકે તેમ નથી. કવિ શરુઆતમાં કહે છે કે 'સ્વાદિતે નિજ માધુરી × × × × નામ ધરિ ગૌર હરિ વિરહેતે હરિ, કાંદિ બલે હરિ હરિ' પોતાના માધુર્યના સ્વાદ લેવા માટે ગૌરાંગ વિરહયી વ્યાકુળ બની હરિ હરિ બોલે છે. આ વચન ચૈતન્યચરિતામૃતના 'આપન માધુર્ય હરે આપનાર મન, આપનાઆપનિ ચાહે કરિતે આલિંગન' પોતાનું માધુર્ય પોતાનું જ મન હરણ કરે છે અને

પાતે પાતાનું જ આલિંગન કરવા ચાહે છે એ વચનતે મળતું આવે છે. આપણે નરગીઝના પુષ્પની માકક આત્મ રૂપથી મુગ્ધ થઈ પ્રાણ આપીએ છીએ. બહારની વસ્ત ખાતર એવું આત્મસમર્પણ કદી થાય ખરૂં! બહારની વસ્તુને ઉપલક્ષ કરી પાતાના અહદર્શ રૂપની સત્તા જ આપણે અનુભવીએ છીએ. આ રૂપના આદર્શ વ્યક્તિગત છે. રૂપ વસ્તુગત હોય તે સુંદર કુલ કે સ્નિગ્ધ પલ્લવ જોઈ માનવની પેઠે ખીંજાં પ્રાણીઓ પણ સુરુધ થાત. રૂપ જાતિગત હોત તો ચીન દેશના નાના પગ જોઈ આપણે સુખી થાત. રૂપ સમાજગત હોત તેર બે પાડે!શીએાની રૂચિ જાદી જાદી ન હોત. આપણે પ્રત્યેક 'નિજ માધુરી' **જો**ઈ ગાંડા ખતી ગયા છીએ: માટે પ્રેમતે એક જાતનું આત્મરમણ કહી શકાય. આપણી વાસનાનું પ્રતિબિંબ જ રૂપ ધારણ કરી આપણું અનુસરણ કહે છે. ગૌરાંગના અવતારદ્વારા આ પ્રેમલીલા અતિ પરિસ્પ્ર્ટ થઈ છે. કૃષ્ણકમલ આગળ આ પ્રેમલીલાનું જીવતું જાગતું ચિત્ર હયાત હેાવાથી જ તે રાઇઉન્માદિની જેવું ઉત્તમ રૂપકચિત્ર **આંકી** શક્યો છે. કષ્ણકમ**લે આ પ્રેમરિનગ્ધ** ગારાના રૂપની સરખા-મણીમાં ખીજાં બધાં રૂપાતે તુચ્છ માન્યાં છે. પ્રેમી પાતે જ પૂર્ણ છે તા પછી વિરહ શા માટે! ગાસ્વામી કહે છે કે 'ગાપીઓ જ્યારે પાતાની સ્ક્રુર્તિમય મૂર્તિ નિહાળતી, ત્યારે ધારતી કે અમે વૃંદાવનમાં આવ્યાં છીએ, અને જ્યારે એ સ્કુર્તિ જતી રહેતી ત્યારે માનતી કે કૃષ્ણ તા મધુપુરી ગયા છે. ' આ મિલનવિરાધી માર્ગમાં યમુના અંતરાય રૂપ થતી. જે અદ્ભેતભાવને દૈતભાવમાં ખદલી વિરહની સૃષ્ટિ કરે છે તે આત્મવિસ્મૃતિ માત્ર છે. ચૈતન્યચરિતામૃતમાં આદિખડના ચાેશા પ્રકરણમાં આ વિષે ચર્ચા કરેલી છે.

કૃષ્ણુકમલની રાધિકા ચૈતન્ય દેવની છાયા છે. તેના પ્રેમના આવેશ નિર્મલ, નિષ્કામ, અને આત્મવિસ્મૃતિથી બરપૂર છે. રાધિકા એ પ્રેમના આવેશમાં જડજગતના થરેથરમાં કૃષ્ણની સત્તા અનુબવે છે. તેના પ્રેમવિલાપ, પ્રલાપના જેવા અસંબલ, મધુર અને આત્મવિહ્વ- ળતાની કરુણતાવાળા છે. તેના પ્રેમાળ કંદેધ્વનિ અને તેનાં પ્રેમાશુ- થી ઉબરાતાં નયના સાથે સરખાવવા માટે કમ્પ્યુ કે કમલના જરૂર પડતી નથી. ચંદ્રાવલી મૂર્જાવશ રાધાનું રૂપ જોઈ વિચાર કરે છે, એ વિચારસરણીમાં પણ તે જ્યારે જ્યારે રાધિકાને કૃષ્ણના કૃપાપાત્ર તરીકે નિહાળે છે ત્યારે ત્યારે તેના અપાર સૌંદર્યની પ્યાતિ કથે છે. એ સૌંદર્ય માનસનેત્રે નિહાળી તે મુગ્ધ થઈ જાય છે. શ્રીકૃષ્ણ રાધિકાને યત્નપૂર્વં ક રાખતા, એ વિચારથી જ ચંદ્રાવલીના રાધિકા પ્રત્યે આટલી કૃપા છે. શ્રીકૃષ્ણ તેને પગે અળતા લગાડતા તે માટે જ એ ચરણક્રમલ ચંદ્રાવલીની નજરે આટલાં બધાં સુંદર છે અને જયારે કૃષ્ણદર્શન માટે રાધિકા કંટકવન બણી દેદો છે સ્થારે એ અનુરાગિણીના પગમાં દાબના કાંટા બાંકાશે એ બીકથી ચંદ્રાવલી પાતાની છાતી પાથરી દેવા ચાહે છે, એ પણ રાધિકાના કૃષ્ણ પ્રત્યેના પ્રેમને લીધે જ. અહીં રાધિકાનો પ્રેમ એ જ તેનું સાંદર્ય છે એમ માનવામાં આવ્યું છે.

'દિવ્યાન્માદ'ના જે ભાગમાં રાધિકા કુંજકાનનનાં કુંદ, જીઈ, લતાદિની પાસે પાતાનું દુઃખ કથે છે એ સ્થળ બહુ કવિત્વમય છે. 'આ કદંખની નીચે, ગાપનાં ટેલળાં સાથે, ચંદ્રમાનું બજાર ભરાવું, એવું અત્યારે મને ધીમે ધીમે યાદ આવતું જય છે.' ઇત્યાદિ યાદ લાવી એ પાગલિની મિલનનું સુખ ગાય છે. જીદી જીદી જાતની અતીત સુખની વાત યાદ લાવે છે. એક દિવસ કૃષ્ણ ચંપાના કૂલને જોઈ રાધિકાને યાદ લાવી ખેબાન બની ગયા હતા. બપારે રાધિકા કૃષ્ણ પાસે આવ્યાં. એ ખેબાન મૂર્તિના સ્પર્શ કરતાં જ મૂર્છા ઉતરી ગઈ. ત્યાર પછી કેટલી બધી મહેનતને અંતે શ્રીકૃષ્ણની પ્રીતિ થઈ તે વર્ણવતાં રાધિકા કહે છે, કે

" પ્રેમ કરે રાખાલેર સને, ક્રિસ્તે હળે વને વને ભુજંગ કંટક માઝે સખિ, આમાય જેતે જે હબે ગાે રાઈ બલે વાજિલે વાંશી. અંગને ઢાલિયા જલ, કરિયે અતિ પિછલ, ચલાચલ તાહાતે કરિતેમ, સિખ આમાર ચલ્તે હળે ગાે ભધુર લાગિ પિછલ પથે. હઈ લે આંધાર રાતિ, પથ માઝે કાંટા પાતિ, ગતાગતિ કરિયે શિખિતેમ, સદા આમાય કિરતે હળે ગાે, કેટકકાનન માઝે " <sup>૧</sup>

આ કંઇ નિષ્કામ દેવારાધના નહેાતી! શ્રીકૃષ્ણ પણ તેને કેટલા બધા સતકાર કરતા! અત્યારે શું આ ઉપેક્ષા સહન થાય દ 'વાળ હાળતા. પછી વેણી બાંધતા. તેમાં માલતીનાં કૂલા ગુંથતા. આ રીતે કેટલીય સામગ્રીથી સજાવી મારા મુખ સામે ટગરટગર જોઈ રહેતા. એ વખતે પ્રિયતમનું ચંદ્રવદન બંને આંખમાંથી ટપકતાં અશુ-જળમાં ડુખી જતું. 'આ વિલાપાત્મક ગીતના પ્રત્યેક શખ્દમાં ભવિષ્યના ખેબાનપણાની મૂર્જના તરવરી રહે છે. આવી સ્થિતિમાં એકા-એક પક્ષીના અવાજ થવાથી અથવા આકાશમાં એકાદ કાળું વાદળું ચઢવાથી રાધિકાનું મન ચકડાળે ચઢ છે. ઉદ્દેશ્રાંત ચક્ષુ આગળ વાદળું કૃષ્ણત્વ ધારણ કરે છે અને પક્ષીના અવાજ રાધા નામની ધૂત મચાનવતી બંસરીના સર બની જય છે. રાધિકા વાદળાને કૃષ્ણ ધારી હાથ જોડી કહે છે કે 'અરે, એકાદ ક્ષણ તા ચાંભા. આવી રીતે ચાલ્યું જવું તમને શાબે નહિ. જે જેનું સ્મરણ કરે છે તે તેના વધ કરે એ શું ઉચિત છે?' ઉન્માદિની રદન કરતી કરતી હજા કહે છે કે 'જાની

૧ હે સખિ, ભરવાડની સાથે પ્રેમ બાંધવાથી, એની મધુરી અંસી વાગતાં જ મારે વનેવન ભટકનું પડશે, વનમાં માટા માટા સાપ, કાંટા વગે- રેમાંથી પસાર થતું પડશે એ હું ન્નાણતી હતી મારે અતિશય કાદવવાળા રસ્તા પર થઈ પસાર થતું પડશે એવી અગમચેતીથી હું આંગણામાં પાણી રેડી જમીન કદુ મમય બનાવી મૂકતી અને પછી તેના પર દોડવાની ટેવ પાડતી. મારે સદા કંડકનનમાં ભટકનું પડશે એવા આશયથી હું રસ્તામાં કાંડા વેરી તે પર થઈ અંધારી રાતે ચાલતાં શીખતી હતી.

પ્રિયતમાં નજરે પડતાં જ જે વિધાતાની નિંદા કરે, તેને વળા આટલા વખત પછી પણ દર્શન દેવાં છાજે ખરાં કે! ગમે તેમ હોા, તમારા દર્શ નથી મારૂં દુ:ખ દૂર થયું છે. હવે ગઈ ગુજરી વાત ઉખેળવાની કંઈ જરૂર નથી !' ગઈ ગુજરી વાત કહેતાં વળી કૃષ્ણની નિષ્ફરતા કહેવી પહે તેથી જ રાધિકા એ વાત કહેવાનું પ્રયોજન નથી એમ કહે છે. ત્યારપછી એ ઉન્માદિની કહે છે કે ' પ્રિયતમ, મ્હારા જેવી સ્ત્રીઓ તા તમારે અનેક છે પણ મારે તા તમારા જેવા પ્રિયતમ એક જ છે. સર્યાને અનેક કમલિની હાય છે. પણ એ ભિચારી કમલિની માટે એકથી વધારે સર્ય કયાં ટાંગી મુકયા હતા! એા પ્રિયતમ! મારા હૃદયકમળ ઉપર તમારૂં શ્રીચરણ રાખી એકાદ ક્ષણ, રે અરધી ક્ષણ તા બેસા ! ' રાધિકાની આ બ્રમ-મય કૃષ્ણપ્રીાતમાં મગ્ન વિહ્વળતાનું ચિત્ર વાંચક પાતે વાંચી લે એ જ ડીક છે. આવી સ્થિતિમાં ભ્રમમાં પણ સુખ છે. એ સુખ સ્વપ્નના સુખ જેવું છે. જાગૃત થતાં જ એ લુપ્ત થાય છે. રાધિકા આ પ્રમાણે રદન કરી કરી વાદળું જતું રહેતાં મૂર્છિત થઈ પડે છે. સ-ખિએ એ મૃતિમતી પવિત્રતાને જોઈ વિમૃદ ખની ઉભી રહે છે. આ છ ખી એટલી ખધી સુંદર અને સ્વર્ગીય લાગે છે કે જગતની વાતા કરી આ અવસ્થામાંના નિર્મળ વિસ્મૃતિ સુખમાંથી જગાડવાની તેમને મરજી થતી નથી. આ વિરહાવસ્થાનું વર્ણન ચૈતન્ય-ચારિતામૃતના કેટલાક ભાગા સાથે દ્રખદ્દ મળતું આવે છે. મૂર્છા ઉતરતાં રાધા ક્ષીણ કંઠે કહે છે કે 'કયાં…કયાં… કયાં...ગા...વિ...દ વિશાખા!' ચંદ્રાવલી મથરાથી શ્રીકૃષ્ણને **ભાંધી આણ્**વાનું વચન આપે છે. એ વચનમાં વિશ્વાસ રાખી રાધિકા કહે છે કે 'અરે. તેના કમળ સરખા હાથને ન બાંધતી. તેના તિર-રકાર ન કરતી. તેને ખાડું લાગશે. તેને નઠારા કહીશ એટલે તેનું ચંદ્રવદન કરમાઈ જશે એ વાત યાદ આવતાં જ મારી છાતી કાટી જાય છે!' કૃષ્ણકમલે આવી નિર્મળ ત્યાગની કથની પાતાના એ અમર કાવ્યમાં ગાઈ છે. ધ્યાનપૂર્વક વાંચતાં કબ્શકમલની પદાવલી વાંચકાને

કાેઈ નવીન પ્રકારની કલા ખતાવે છે. આ પદાવલીમાંની રાધિકા ચૈતન્યચરિતામૃતમાં વર્ણવેલી ચૈતન્યલીલાનું દાહન માત્ર છે. રાઇઉન્મા-દિનીમાં ગૌરાંગનું જ મધુર આખ્યાન વૃદાવનનિવાસિની ને નામે વર્ષ્ણવેલું છે.

આ સ્થળે એક બીજાં પુસ્તકના પણ ઉલ્લેખ કરવા જોઈએ. નીલકમલ દાસ નામના એક કવિએ 'બૌહરંજિકા' નામથી ખુહનું જીવનચરિત્ર લખ્યું છે. બરમીઝ ભાષામાં લખાએલા એક પુસ્તકતા એ અનુવાદ છે. તેમાં ખુહના જન્મથી માંડીને તેના નિર્વાણતત્ત્વ-પ્રચાર સુધીની બધી કથા વર્ણવેલી છે. ચટ્ટગામના ડુંગરાળ પ્રદેશના રાજા ધર્મ બહ્નની પટરાણી કાલિન્દ્રીની આત્રાથી આ પુસ્તક રચાયું છે. પુસ્તક સોએક વર્ષ જેટલું પ્રાચીન લાગે છે. બંગાળી સાહિત્યમાં આ મુંથ સિલાય ખુહનું બીજાં એકેય ચરિત્ર નજરે પડતું નથી.

ચૈત્ર માસમાં ખંગાળી હિંદુ સ્ત્રીઓ નીલા અથવા લીલાવતી નામની કોઈ એક સ્ત્રીને ઉદ્દેશી ઉપવાસ કરે છે. ખંગાળી પંચાંગામાં એ ઉપવાસના દિવસ નક્કી કરેલા હાય છે. 'નીલાના ખારમાસ' નામની એક નાની સાપડી મળી આવી છે. તે પરથી જણાય છે કે નીલા નામની કોઈ બાઈ ના પતિ ગૃહધર્મ છોડી સંન્યાસી થઈ ગયા. તે વખતે નીલા ભિચારી ભાર વર્ષની હતી. આટલી નાની ઉમ્મરમાં સ્વામીની ખાળ માટે તે વનમાં નીકળી પડી, અને લાંબી મુદત પછી પતિને મેળવી, તેને પગે પડી ઘેર આવવા કાલાવાલા કરવા લાગી. આ વિગત એ ચાપડીમાં ગ્રામ્યભાષામાં વર્ષ્યુ વેલી છે. ખાતાના પતિના કાદવવાળા પગને પાતાના વાળ વડે સાક કરતી આ ખાઈ ચૈત્ર માસમાં ઉજવાતા એ ઉત્સવની અધિષ્ઠાત્રી હાય એમાં કંઈ નવાઈ નથી.

પરિશિષ્ઠ: કવિવાળાઓમાં ઇશ્વિરચંદ્ર ગ્રુપ્તનો (૧૮૧૧–૧૮૫૮) ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા નથી. કારણ કે તેના લખાણ પર અંગ્રેજી ભાષાના પ્રભાવ પડયા છે. તેણે 'સખીસંવાદ'નાં પુષ્કળ ગીતા લખેલાં છે, છતાં તેની ખ્યાતિ તો વ્યાંગકવિતા બનાવવામાં વધારે બણાઈ છે. તેના વ્યાંગના વિષય દુનિયાના બધા પદાર્થી બનતા હતા. આ કવિનું મહાન ચિરસ્થાયા કાર્ય તાે તેણે કરેલા પ્રાચીન કવિ-એાનાં ચરિત્રાતા સંગ્રહ છે.

**અ! યુગના ખંગસાહિત્યમાં જીદા જીદા અસંખ્ય સં**રકૃત છ**ંદે**! વપરાયા છે. કત્તિવાસ વગેરે કવિએાના વખતથી જ સંરકૃત છે દે ભાષામાં ઉતારવાના પ્રયત્ન થતા જસાય છે. આ સગમાં એ પ્રય-ત્નની પૂર્ણાહૃતિ થઈ હોય એમ લાગે છે. એ છંદામાના કેટલાક છંદા બગાળીમાં સંસ્કૃતના જેવા જ ઉતર્યા છે. પરંતુ પ્રાચીન નિયમ સર્વત્ર નવા જમાનાને અનુકુળ નીવડતા નથી. સંરકૃતની માક્ક જ બંગાળી અક્ષરાતે ગુરૂલઘુના **ઉચ્ચારણમાં** બાંધી રા**ખવાયી બં**ગાળી શખ્ટા સર્વત્ર સુંદર લાગતા નથી. ભારતચંદ્રના લખાણમાં છંદાેલં-ગના દાખલા બહુ થાેડા છે, પરંતુ ખીજા કવિએાના લખાણમાં તા છ દાલ ગતા પાર નથી. સંસ્કૃતનું આ અનુકરણ હજુ પણ ચાલુ જ છે. માઈ કેલના સમકાલીન કવિ ખલદેવકૃત ભવહરિ કાવ્યમાં આ પ્રયત્નના પરિપૂર્ણ વિકાસ નજરે પડેછે. તેમાં માલિના, વંશસ્થ વગેરે છે દા સફળતાપૂર્વક ઉતારવામાં આવ્યા છે. પરંતુ કાેઈ કાેઈ જગાએ હ દાલાંગ થક ગયા છે ખરા. અત્યારે નવા કવિએાએ આ માર્ગ તછ દ્રાધા છે અને નવા છંદમાં કવિતાઓ કરવા માંડી છે. પણ એ વાતને આ યુગ સાથે સંબંધ નથી.

પઘ વિષે એક બાબત જાણવા જેવી છે. કેવળ છેલ્લા અક્ષર સાથે મેળ મળતાં પદ્ય કાનને પ્રિય લાગતું નથી પણ અંત્યની સાથે ઉપાંત્ય સ્વરના પણ પ્રાપ્ત મળે તા જ બંને ચરણા કર્ણપ્રિય થઈ પડે છે. બારતચંદ્ર સિવાય જીના કાઈ પણ કવિએ આ બાબતમાં ધ્યાન આપ્યું નથી. કવિક કેશ, કાશીદાસ જેવા મહાન કવિએ એ પણ આ વાતની ઉપેક્ષા કરી છે. બારતચંદ્રે આ બાબતમાં ખૂબ ધ્યાન આપ્યું છે. છતા

તેની સત્યપીરની કથામાં આ જાતના પ્રાપ્ત માલમ પડતા નથી. તે પણ એ પુસ્તક રચતી વેળા તેની ઉં મર ૧૫ વર્ષની હોવાથી એ વાત જવા દઈએ તેા બાડીનાં પુસ્તકામાં તેણું આ નિયમ બરાબર પાબ્યો છે. ભારતચંદ્રની કવિતાનો આ પ્રસંશનીય ગુણ પ્રાચીન ખંગસાહિત્યના એક અસાધારણ ગુણ છે. એ સિવાય ભારતચંદ્ર કેટલાક ભળતા શખ્દોના પ્રાપ્ત મેળવવામાં એટલા સાવધાન રહેતા કે તેની કવિતામાં અતિ મીઠાશ આવી છે. ભારતચંદ્ર પર આ હિંદીના અસર હાય એમ માનીએ તા કંઈ ખાંદું નથી.

**ખંગાળી ગદ્યસાહિત્ય, પદ્યસાહિત્યને સુકાખલે નજીવું છે.** છતાં તેના જીના નમુના મળી આવ્યા છે ખરા. બૌદ્ધ અમલમાં લખા-એલા શન્યપુરાણમાં ગદ્ય લખાણ મળી આવે છે પણ તે કેટલેક ડેકા<mark>ણે બિલકુલ સમજાતું નથી. ચં</mark>ડીદાસકૃત 'ચૈત્યની પ્રાપ્તિ' નામનું નાતું પ્રસ્તક પણ ગદ્યમાં લખાયું છે. તેમાં તાંત્રિક ઉપાસનાનાં કેટલાંક સાંકેતિક ચિન્હાનું વિવરણ કર્યું છે. ચૈતન્ય દેવના પ્રિય સાથી રૂપગાસ્વા-મીકૃત 'કારિકા' નામના પુસ્તક પરથી જણાય છે કે આજથી ૪૦૦ વર્ષ પહેલાંનું બંગાળી ગદ્ય સરલ અને પ્રૌઢ વિચારા પ્રગટ કરવાને પ્રરેપ્રરં સમર્થ હતું. કૃષ્ણદાસ કવિરાજકૃત 'રાગમયી કણા' નામનું પુસ્તક પદ્મમાં લખાયું છતાં તેમાં સૂત્ર સમજાવવામાં ગદ્ય લખાણના ઉપયોગ કર્યો છે. ' દેહકડચા ' નામનું પુસ્તક હમણાં જ બંગસાહિત્ય પરિષદે છપાવ્યું છે. તેની ગદ્ય રચના અતિ સક્ષિપ્તમાં છતાં સંપૂર્ણ ભાવવ્ય જ ક છે. ઇ. સ. ૧૭૭૫માં લખાએલું ' ભાષા પરિચ્છેદ' નામનું ગદ્ય લખાણ અને દાેઢ સાે વર્ષ પહેલાં લખાએલા 'વૃંદાવનલીલા' પુસ્તકની ભાષા તપાસતાં માલમ પડે છે કે એ લખાણ સરળ અને આડંબર વિનાનું છે. આ સિવાય કૃષ્ણદાસકૃત 'આશ્રયનિર્ણય,' વગેરે ધર્ણા પુરતકા ગદ્યમાં લખાએલાં છે. આ સ્થળે કહી રાખવ જોઈએ કે ગદ્ય લખાણનાં પુસ્તકામાંનાં **ધ**ર્ણાખરાં 'સહજિયા' નામના ધર્મ પાળનારા લોકાનાં લખેલાં છે.

આ સિવાય 'સ્મૃતિકલ્પકુમ' નામનું સ્મૃતિગ્રં**યાનું વિવસ્ણ કરના**ફં ગદ્ય પુસ્તક પણ મળી આવ્યું છે. એ ઉપરાંત ' વ્યવસ્થાતંત્ર ' ના-મનું ગદ્ય પુસ્તક પણ એ જ જાતનું છે.

આ ઉપરથી જણાય છે કે પ્રાચીન યુગમાં અઘરાં સુત્રાની વ્યાખ્યા સમજાવવા માટે વખતાવખત ગદ્ય ગ્રંથા લખવામાં આવતા. પરંતુ ગદ્યના સતત પ્રવાહ વહેતા ન હતા તેમ તે જાતનાં લખાણના અભ્યાસ પણ થતા નહાતો.

' દેવડામર તંત્ર ' માં ભૃતના મંત્રાના જેવા કેટલાક અંગાળી ગદ્યના નમુના મળી આવે છે. એ તંત્ર ઘણું જીનું જણાય છે. તેની ભાષા સમજાતી નથી.

સામાન્ય પત્રવ્યવહારનું ગદ્ય લખાણ પણ બહુ સરળ હતું. કૃષ્ણુ ચંદ્ર મહારાજના પત્રવ્યવહાર તપાસતાં આ વાત સ્પષ્ટ જણાય છે. ઇ. સ. ૧૭૫૬માં મહારાજ નંદકુમારે લખેલા પાતાના નાના ભાઈ પરના એક પત્ર મળી આવ્યા છે. તેની ભાષા ભહુ સહેલી છે. કેવળ ઉર્દુ શખ્દાનું મિશ્રણ તેમાં સહેજ વધારે જણાય છે. શ્રીયુત રામેન્દ્રસું દર ત્રિવેદીએ સાહિત્યપરિષદપત્રિકામાં ઇ. સ. ૧૮૧૮માં લખાએલા વૈષ્ણવાના એક દસ્તાવેજની નકલ છપાવી હતી. તે નકલની ભાષા એ જમાનાના ગદ્ય લખાણુંનો ઉત્તમ દાખલો પુરા પાડે છે.

રાજદરભારમાં ઉદ્દુ<sup>°</sup> અને સંસ્કૃત ભાષાએ મળી એક જાતનું મિશ્ર ખંગાળી ગદ્ય નીપજાવ્યું હતું. અત્યારે પણ દસ્તાવેજની પ્રચ-લિત ભાષામાં એ મિશ્ર ગદ્યના નમુના મળી આવે છે. પાઠેય પુસ્તકા અને નવલકથાઓની ભાષા સુધારવા માટે બંગાળીઓએ ખૂબ પ્રયત્ન કર્ષા છે ખરા પણ આ દસ્તાવેજી ભાષા સુધારવા પ્રત્યે કાઈનું ખ્યાન ગયું નથી. આ દરભારી ઉદ્દે મિશ્ર ભાષાને કંઈક સહેલી બનાવી ઇ. સ. ૧૭૯૩ માં એચ. પી ફાસ્ટર સાહેબે કેટલાક કાયદાના બંગા- ળીમાં તરજીમા કર્યો હતા. આ તરજીમાની ભાષા મુકાયલે સહેલી છતાં અંગ્રેજી રહી મુજય લખાએલી હોવાથી અધરી લાગે છે.

જે ભાષામાં ટેકચાંદ ઠાકુરે ' આલાલેર ઘરેર દુલાલ ' નામનું પુસ્તક લખ્યું છે તે ભાષાના નમુના 'કામિનીકુમાર' ના રચનાર કાલીકૃષ્ણ દાસના ' ગઘર્છ દે' નામના ગઘ લખાણમાં નજરે પડે છે.

ઇ. સ. ૧૮૧૧ માં રાજીવલાયનકૃત 'મહારાજ કૃષ્ણ્યંદ્ર-ચરિત' નામનું પુસ્તક લંડનમાં અપાયું હતું. એ પુસ્તક પ્રાચીન કાળની શુદ્ધ બંગાળી ભાષામાં લખાયું છે. તેની ભાષા ઉપર અંગ્રેજી ગથના કંઈ પણ પ્રભાવ પડયા હાય એમ જણાતું નથી. આ ઉપરથી જણાય છે કે પ્રાચીન કાળમાં ગદ્ય લખાણ બહુ પ્રચલિત ન હતું અતાં એવાં લખાણના સારા વિકાસ થયા હતા. આ પુસ્તક કેવળ ગદ્ય સાહિસના હિસાએ જ નહિ પણ તે જમાનાના ઇતિહાસ તરીકે પણ ઉત્તમ છે.

આ સિવાય 'તોતા ઇતિહાસ,' 'ભત્રિસ સિંહાસન,' 'પુરુષ-પરીક્ષા' વગેરે કેટલાંક ગદ્ય પુરતકા એાગણીસમી સદીના પહેલા બાગમાં લખાયાં છે. તેની બાષા પણ કૃષ્ણચંદ્રચરિત જેવી જ છે. ઇ. સ. ૧૮૦૦ માં અંગ્રેજોને ખંગાળી લાષા શીખવવા માટે કલકત્તામાં ફાર્ટ વિલિયમ કાલેજ સ્થાપાઈ. કેટલાંક સંસ્કૃત જાણનારા પંડિતા તેમાં શિક્ષક તરીકે નીમાયા. સરકાર તરફથી કેટલાંક પાદેય પુસ્તકા રચત્રાના હુકમ થયા. તેઓએ ધાર્યું કે આપણે આપણાં પાંડિસ વડે બંગાળી લાષાને સજાવની. આથી સામાન્ય પ્રજાથી કદી ન સમજાય તેવા લાંખા લાંખા સમાસોવાળું બંગાળી ગદ્ય તેઓએ ઉપજાની કાઢયું. આ બાષાની કૃત્રિમતા 'પ્રેયોધચાંદ્રિકા 'વગેરે પુસ્તકા વાંચવાથી સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે.

અતુપ્રાસની છૂટથી વપરાશ થતી હેાવાથી પ્રાચીન ગદ્ય લખાસ ડેકાણે ઠેકાણે નગારાના અવાજની પેઠે કાનના પડદા ધુજાવે છે અને સમસ્યાની જેમ સમજવું બારે થઈ પડે છે. કુતૂહલ તરીકે એક દર્શત આપીએ છીએ. ' રે પાયંડ યંડ એઈ પ્રકાંડ શ્રહ્માંડ કાંડ દેખિયા એક કાંડતાન શ્રત્ય હઈયા બકાંડ પ્રત્યાશાર ન્યાય લંડભંડ હઈયા બંડ સંત્યાસીર ન્યાય લક્તિઓડ ભંજન કરિતે છ એવં ગવાપંડેર ન્યાય ગંડે જ ન્મિયા ગંડકીસ્થ ગંડશિલાર ગંડના યુઝિયા ગંડગાલ કરિતે છે!' આવું અનુપ્રાસમય લખાણ ભાષાના અલંકાર તે કઈ રીતે બને! આની સાથે પ્રબાધચંદ્રિકાનું ઉત્કૃષ્ટ ગદ્ય સરખાવી શકાય તેવું છે

પ્રાચીન ગદ્ય લખતી વેળા ધણી વાર શરુઆતમાં 'ગદ્યછંદ' એમ લખી સૂચન કરવામાં આવતું. વળી પદ્ય રચનામાં જેમ છેલ્લી લીટીમાં કવિના નામના ઉલ્લેખ થાય છે તેમ આ ગદ્ય લખાણમાં તેવા રિવાજ હતા. વળી પ્રત્યેક પરિચ્છેદ પુરા થતાં શ્લોક પુરા થતાં જેમ છે લીટી દારવામાં આવે છે તેમ ખે લીટીઓ દારી પૂર્ણવરામ દર્શાવાતું. પરિચ્છેદની વચમાં વિરામની જરૂર પડતી તા અર્ધા શ્લોક પછી જેમ એક લીડી દારવામાં આવે છે તેમ તે એક લીડી દારી દર્શાવાતું. હાલનાં ચિદ્ધોના ઉપયોગ તા અપ્રેજી કેળવણીના ફેલાવા સાથે જ શરૂ થયા હતા.

પ્રાચીન ગદ્ય લખાણમાં વપરાતા શખ્દામાંના ક્રેટલાક અત્યારે અપ્રચલિત અથવા બિન્નાર્થવાચક થઈ પડયા હોય એ સ્વાબાવિક છે. પ્રાચીન સમયમાં પત્રવ્યવહારની ભાષા સાદી હતી. ફાર્ટ વિલિયમ કાલેજના સંસ્કૃત જાણનારા પંડિતોએ જે પત્ર લખવાની પહતિ ઘડી કાઢી હતી તે જનસમૂહમાં પ્રચલિત થઈ હોય એમ જણાતું નથી. એ પ્રણાલીમાં જે જડમાંતોડ સંસ્કૃત શબ્દો આવે છે તેવા શબ્દો

૧. રે પાખંડા સાંઢ, આ પ્રચંડ છક્કાંડનું કાર્ય નેવા છતાં જ્ઞાનશૂન્ય થઈ નકામા આશા રાખનારની પેઠે પાયમાલ થઈ ઢાંગા સંન્યાસીના પેઠે બક્તિરૂપી પાત્રને ભાંગે છે અને મૂર્ખની પેઠે ખાંગાચાઆમાં જન્મા ગંડકા નદીના શાલિગ્રામની ખેસણી કયાં છે તે સમજ્યા વગર નકામા ગરખડ મચાવે છે!

સામાન્ય પત્રવ્યવહારમાં બિલકુલ આવતા નથી. એ પત્રવ્યવહારની ભાષા હાલની ભાષા સાથે બહુ જ મળતી આવે છે. બાબુ દીનેશચંદ્રે પાતાના પુસ્તકમાં લગભગ સાે વર્ષ પહેલાંના એ પત્રા છાપ્યા છે. તેની ભાષા અને હાલની બંગાળી ભાષા વચ્ચે નહિ જેવા જ તકાવત છે.

લગભગ સાે વર્ષ પહેલાં બંગસાહિત્યમાં જે શબ્દાે ખૂબ વપરાતા હતા, તેમાંના કાેઈ કાેઈ હવે ધીમે ધીમે અત્રચલિત થતા જાય છે. ઐમાંના કેટલાક શબ્દાે એવા હતા કે તે ચંડીદાસથી માંડીને રામપ્રસાદ સુધીના બધા કવિએાએ ખૂબ વાપર્યા છતાં આધુનિક ગદ્ય સાહિત્યમાં તાે લગભગ નિર્મૂળ થવા આવ્યા છે અને પદ્ય સાહિત્યમાંથી પણ એના પ્રભાવ અસ્ત પામતા જાય છે.

સંસ્કૃત શબ્દોના અર્થ પણ ક્રોઈ ક્રોઈ ડેકાણે તેનું બંગાળા રૂપ થતાં કેરવાઈ ગયા છે. સ\*સ્કૃતમાં 'પ્રીતિ ' શબ્દથી જે કંઈ સમજાય છે તે ખંગાળી ' પીરિત ' શબ્દથી સમજાતું નથી. સંસ્કૃત 'રાગ ' શખ્દ ખંગાળીમાં સંપૂર્ણ જાુદા જ અર્થમાં સ્વીકારાયાે છે. પરંતુ ચૈતન્યના સમય સુધી રાગ શબ્દના અર્થ ક્રોધ થતા નહોતા. અત્યારે 'રાગ' અને 'અનુરાગ' એ બંને શબ્દાે બંગાળીમાં જાુદાે જાદા અર્થ ખતાવે છે. 'ભર્તા' શબ્દ પરથી જે બંગાળી શબ્દ ું. ઉત્પન્ન થયે**ા છે** તે કેવળ અર્થદુષ્ટ**જ નહિ પ**ણ અશ્લીલ બન્યેા છે. 'ભાંડારી ના નામથી એાળખાતાં એક વખત રાજા દુર્યોધન પણ શરમાતા નહોતા તે શખ્દ અત્યારે આટલા બધા ગૌરવજનક અર્થમાં વયરાતા નથી. ' દેવ ' શખ્દ ઉપરથી ઉત્પન્ન થએલા ' દે ' અત્યારે **બાષામાં તદ્દન લાંછના ભાગવે છે. જરા આ**ળરદાર હાેય તાે 'દે' **પદ**વીવાળા 'દાસ ' ની પદવી મેળવી કૃતાર્થ થાય છે. આમ દેવ પદવીવાળાના વંશજો અત્યારે દાસથી પણ હલકા થઈ ગયા છે. મતુષ્યના ભાગ્યચક્રની માક્ષક શખ્દાેતું ભાગ્યચક્ર પણ સદા કરતું હાેય એમ લાગે છે. મહાત્સવના અર્થ ખંગાળીમાં અતિ સંકાચાયા છે. વૈષ્ણવાએ એ શબ્દના અર્થ સંક્રાચવામાં ખાસ ભાગ બજવ્યા છે.

મહોત્સવની માક્ક ' સંકીર્તાન ' શળ્દ પણ એ ધર્મવાળાઓએ સંકુચિત અર્થમાં વપરાતા કરી દીધા છે.

આ યુગમાં 'ખેઉડ' સંદ્યાર્થી ઓળખાતાં ગીતા બહુ વિખ્યાત ચયાં હતાં. આ ગીતામાં ગાળાગાળીની પરાકાષ્ઠા બતાવવામાં આવી છે. લગભગ દાઢ સાે વર્ષ પહેલાં નદીઆ અને શાંતિપુર આ ગીતા માટે બહુ પ્રસિદ્ધ હતાં. વિદ્યા સુંદરને બર્દવાનમાં રાષ્ટ્રી રાખવા માટે લાલચ આપે છે કે 'નદીઆ અને શાંતિપુરથી ખેઉડ ગાનારા સોક્રોને બાલાવીશ અને નવા નવા ઢાઢથી એ ગીતા સંભળાવીશ.' આ પરથી જણાય છે કે એ વખતે એ ગીતા બહુ પ્રખ્યાત થયાં હશે.

કૃષ્ણનગરની પૂતળીએ અને શાંતિપુરનાં ધાતીઓ એ વખતે ખહુ પ્રખ્યાત થયાં હતાં. નવદીપના કારીગરા પત્થરની મૂર્તિએ ધહવામાં ખહુ કુશળ હતા. કાશીમાં પણ એ કાંગગરાએ પાતાની આખર સારી જમાવી હતી. 'ભક્તિરતનાકર ' માં નયનભાસ્કર નામના પ્રખ્યાત શિલ્પીનું નામ આપવામાં આવ્યું છે. જયનારાયણની ચંડીમાં લખ્યું છે કે 'શ્રીહકની ઢાલ, લાહારી તાપ, કાશ્મીરી કંક, મુલતાની હિંગ, ચીનનાં રમકડાં અને દક્ષિણની સાપારી ' ખાસ વખણાતી. એ સિવાય કાશ્મીરની શાલ પણ આદરની વસ્તુ ગણાતી. દેશી વેપારીએ વેપાર ખેડવામાં બહુ ચતુર હતા. વેપાર ખેડી પુષ્કળ ધન કમાતા. શ્રીપતિ, લક્ષપતિ, ધનપતિ વગેરે નામા ધનની મર્યાદા બતાવનારાં છે. રાજપુત્ર કે સાદાગરપુત્રને નાયક રૂપે કલ્પી લગમગ બધાં કાવ્યા લખાયાં હોવાયી એ બંનેની પદવી લગભગ સમાન ગણાતી હશે એમ માની શકાય. વેપારીઓ પ્રત્યેનું આવું સન્માન અસારે યુરાપની પ્રજાનું વિશિષ્ટ લક્ષણ થઈ પડયું છે.

એ યુગમાં સ્ત્રીકેળવણીના દીપક ઝાંખા બળતા હતા એમ કહી શકાય. છતાં આનંદમયી દેવાની કવિતા ઉપરથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે એ બાઈ હાલની વિશ્વવિદ્યાલયની પદવી મેળવેલી કાઈ પણ સ્ત્રીયી વિદ્યત્તામાં હતરતી નથી. યત્તેશ્વરી નામની એક બીજી બાઈ વિષે પણ અગાઉ જણાવ્યું છે. વિક્રમપુરમાં લાલા જયનારાયણની ખેન ગંગા-મણી દેવીએ પણ સો વર્ષ પહેલાં કેટલાંક ગીત બનાવ્યાં હતાં. એ ગીતા અત્યારે પણ તે વિભાગમાં લગ્ન પ્રસંગે ગવાય છે. એ જ અરસામાં કરિદપુરની સુંદરી દેવી નામની એક બ્રાહ્મણીએ ન્યાય-શાસ્ત્રમાં અસાધારણ વિદ્વત્તા મેળવી હતી.

જયારે સ્ત્રીઓમાં આટલી બધી કેળવણી પ્રસરી હતી ત્યારે પુરૂષામાં તા સરસ્વતીના પુત્રા થાકબ ધ હાય જ એમાં કાંઈ નવાઈ નથી. એ સરસ્વતીના લાડકા પુત્રાએ જંગભાષાને સંસ્કૃત અને ફારસી ભાષાના પટ આપી શણગારી. રામપ્રસાદમાં એ પુટ આપવાની શક્તિ થાેડી હતી પણ ભારતચંદ્રે તાે કમાલ કરી. કારસી, અરખ્યા, તે સંસ્કૃત આ ત્રણે ભાષાઓના તેણે બંગભાષાને સજાવવામાં ઉપયોગ ક્રયો છે. કાઈ કાઈ જગાએ તા તે પાતાની વિદત્તા ખતાવવા માટે એ ત્રણે ભાષા સાથે બંગભાષા ભેળવી એવા અપૂર્વ ખીચડા બનાવે છે કે તેના સ્વાદ કેવલ કાન સિવાય બીજી કાઈ પણ ઇંદ્રિય લઇ શકે-નહિ. જયનારાયણની ચંડીમાં લખ્યું છે તે પ્રમાણે આ યુમમાં રાજ-પુત્રા એક હાથમાં પાેપટ અને ખીજા હાથમાં કાઇ એક રસીલું કાવ્ય લઈ વિલાસની કલા શીખતા હતા અને પાંડતા પરજીવન વિષે વિ-ચાર કરવામાં મશગુલ રહેતા. એ સમયે ભારતવર્ષાનું ભવિષ્ય ઘડાતું હતું અને પંડિતાની શાસ્ત્રકથા અને રાજપુત્રોની રસકથા એકાદ પ્રખલ રાજનૈતિક વાવાઝોડામાં સપડાઈ કેા**ણ જાણે કઈ દિશામાં ઘસડાઈ**િ જવાનાં હતાં તેનું એ લાેકાને જરા પણ ભાન નહાેતં.

પ્રાચીન પુસ્તકાના કેટલાક છપાએલા નમુના પણ મળી આવ્યા છે. લગભગ બસો વર્ષ પહેલાંની એક બંગળી ચાપડી લાકડા પર કાતરેલા અક્ષરાની મદદથી છપાઈ છે. એ પરથી જણાય છે કે જન-સમાજમાં છાપેલાં પુસ્તકા પ્રચલિત થયાં તે પહેલાં ક્રાઈ એક ખાસ માણસના પ્રયત્નથી મુદ્રણકાર્ય થતું હતું ખરૂં. પરંતુ આ બાબતમાં સા પહેલાં જબરા પ્રયાસ કરનારા તા સાહેબ લાકા જ હતા. બાઇ-

અલના ખંગાળા તરજીમા પહેલવહેલા છે. સ. ૧૭૪૭ માં લિસ્ખનમાં છ્યાયા હતા. એ છાયખાનું કંઈ આ એક જ બંગાળા પુસ્તક ્છાપી બંધ પડ્યું નહિ હાય. પરંત અત્યારે તાે તે એક જ પ્રસ્તક મળા આવે છે. ઇસ્ટ ઇંડિયા કંપનિના વિલ્કિન્સ નામના સાહેળે ઇ. સ. ૧૭૭૮ માં હુ<mark>ગલીમાં પ્રથમ ખંગાળી</mark> છાપખાતું સ્થાપ્<u>ય</u>ું. <mark>આ</mark> આ છાપખાના માટે પંચાનન કર્મકારે ખીબાં બનાવી આપ્યાં હતાં. છાપખાનામાં સર **છલાઇજા ઇમ્પીના કાયદાના ખંગાળી** તરજી**મા** અને હાલ્હેડ સાહેબનું ભંગાળી વ્યાકરણ છપાયું હતું. પરંતુ આ જીપખાનું ચાેડા દિવસ ચાલી બંધ પડ્યું હતું. ત્યારભાદ શ્રીરામપુરના ક્રેરી સાહેએ ક્ર્રીથી પંચાનન પાસે ખીખાં પડાવી ઇ. સ. ૧૭૯૯ માં અંગાળી બાઇબલના તરજામા છપાવવા શરૂ કર્યો. આ છાપખાનામાં b. સ. ૧૮૦૦ માં રામવસુનું પ્રતાપાદિત્યચરિત અને હિંદુ આચાર-વ્યવહાર સંબંધમાં એજ લેખકતું એક નિંદાપૂર્ણ પુસ્તક પ્રગ**ટ થયું** હતું. રામવસુએ પાતાના મિત્ર રાજા રામમાહનરાયને પ્રતાપાદિત્ય-ચરિતની હસ્તલિખિત પ્રત ખતાવી હતી અને રાજાએ એ પુસ્તક સુધાર્યું પણ હતું. રામવસુ જાદી જાદી ભાષાઓના પંડિત ગણાતો. ંકેરી સાહે**ળે એના વિષે લખ્યું છે કે 'રામવસુ કરતાં વધા**રૈ વિદ્યા-તુરાગી પંડિત મેં જોયા નથી.' વળી તેણે એમ પણ લખ્યું છે કે 'એની રીતભાત હંમેશાં સાજન્યશીલ હોય છે અને એની કર્તવ્ય-નિષ્ઠાનાં તેના શત્રુઓ પણ વખાણ કરે છે. છતાં કાઈ તેને તુકસાન કરે તો તે એ વાત જીવનભર ભૂલે તેમ નથી. તેના શત્રુ હંમેશને માટે તેના શત્રુ જ રહે છે.' કેરી સાહેળના છાપખાનામાં રામવસુએ એક ખીજું પણ પુસ્તક **છપાવ્યું હતું. એ પુસ્તકનું નામ 'લિપિ**માલા' હ**તું. આ** ઉપરાંત **ઇ. સ. ૧૮૦૧ માં કેરીકૃત 'ક્**થેાપકથન', ઇ. સ**. ૧૮૦૨** માં ગાલકનાથકૃત 'હિતાપદેશ', ઇ. સ. ૧૮૧૨ માં કેરીકૃત 'ઇ તિ-હાસમાલા' વગેરે ધણા ગ્રંથા આ છાપખાનામાં છપાયા હતા. આ અધા ગ્રંથામાં સાથી પ્રખ્યાત ગ્રંથ તાે ઇ. સ. ૧૮૧૩ માં પ્રગટ

ચએલ 'પ્રખાધચંદ્રિકા' ગણાય. આ પુસ્તકના રચનાર મૃત્યું જય વિષે માર્શ મેન સાહેએ પાતાના શ્રીરામપુરના ઇતિહાસમાં લખ્યું છે કે 'ફાર્ટ વિલિયમ કાલેજના પંડિતામાં સાંથી શ્રષ્ઠ મૃત્યું જય હતા. તે એારિસ્સાના વતના હતા. (મેદિનીપુર એ વખતે આરિસ્સામાં ગણાતું હતું.) છતાં તે 'વિદ્યાનું વહાણ' હતા. તેને એની અસાધારણ વિદ્ગતા માટે ડાેક્ટર જોન્સન સાથે સરખાવા શકાય, અને એ પ્રસિદ્ધ કાશ-કારની માધક જ એ પણ જાડા અને કદરૂપા હતા. તેના જેવા વિદ્વાન સંસ્કૃત ભાષામાં બીજો કાેઈ ન હતા. કેરી સાહેબ એની પાસેથી મંગાળી શીખતા હતા માટે જ તેઓ આટલી ઝડપથી ખંગાળી ભાષા વાંચતાંલખતાં શીખી શક્યા હતા.' શ્રીરામપુરની કાેલેજમાં અત્યારે પણ કેરી અને મૃત્યું જયની છખી જોવામાં આવે છે.

પંચાનન કર્મકાર પછી તેના ભત્રીજા મનાહર કર્મકારે બીબાં પાડવાનું કામ ચાલુ રાખ્યું. ઇ. સ. ૧૮૨૯ પહેલાં અંગાળી બીબાં ખહુ સુંદર ન હતાં. માત્રાના મેળ મળતા ન હતા. જોડાક્ષરા લખા- હામાં જીદા પડી આવતા અને રેક તથા માથા પરની રેખાઓનું આચિત્ય જળવાનું ન હતું. પરંતુ ઇ. સ. ૧૮૨૯ માં મનાહરે એ બધા દાેષો દૂર કરી બંગાળી બીબાંને લગભગ હાલના જેવું રૂપ આપ્યું. આ સાલ પછી ધાંમે ધીમે બંગાળી છાપખાનાં પણ ઉઘડતાં આવ્યાં.

અંગ્રેજોના આગમન સાથે સામાજિક, રાજનૈતિક અને પારિ-વારિક જીવનમાં નવીન વિચારાના પ્રવાહ રેલાયા. નવીન આદર્શ, નવીન ઉન્નતિ અને નવીન આકાંક્ષાઓએ સમગ્ર જાતિને ઘેરી લીધા. સાહિ-ત્યમાં પણ આ બધાંએ એક પ્રકારની ઉથલપાથલ મચાવી દીધા. આ ઉથલપાથલમાં બંગાળી ગદ્ય સાહિત્યે જે અપૂર્વ વિકાસ સાધ્યા એ વિષે આપણે જીદા પ્રકરણમાં ચર્ચા કરીશું.



## પ્રકરણ ૧૦ મું

## **અાધુનિક યુગ**

આધુનિક યુગ એટલે અંગ્રેજી આગારવિચારની આંધીમાં ગરક થઈ ગએલા દેશની ચિત્તભ્રમ દશા અને એ દશામાં ક્ષણે ક્ષણે ચમકતી ક્ષણપ્રભા સમ કાઈ સ્વતંત્રવિચારભુહિના ચમકારા. આ યુગમાં હિંદની લગભગ દરેક દેશી ભાષાનું ગદ્યસાહિત્ય ઉત્રતિ પામ્યું અને તેમાં ઉતરેલા પાશ્ચાત્ય વિચારોએ દેશના શિક્ષિત સંપ્રદાયને પ્રાચીન રીતરિવાજો પ્રત્યે શ્રહાહીન બનાવી મૂક્યો. આ યુગનું પદ્યસાહિત્ય પણ ઘણે અંશે પરાવલંખી જ નીવડયું. ગદ્યસાહિત્યના તો જન્મ જ પાશ્ચાત્ય શિક્ષણ સાથે થયા ગણાય. છતાં એ બન્ને સાહિત્યમાં જે સ્વતંત્રતાનું વાતાવરણ જામ્યું તે એવું તો અપૂર્વ હતું કે હરકાઈને તે આકર્યી શકે

બંગાળાનાં ગામડામાં જ્યારે કવિવાળા પાતાની શૃંગારરસપૂર્ણ કિવિતાઓના પ્રવાહ રેલાવતા હતા, ત્યારે હિંદમાં રાજ્યના પાયા મજબૂત કરતા અંગ્રેજોએ બંગાળી બાષાને પાતાના આચારવિચારના પુટ આપવાની તૈયારીઓ કરવા માંડી હતી. ઇ. સ. ૧૭૭૨થી અંગ્રેજી અમલ બંગાળા પર કાયમને માટે શરૂ થયા એટલે તેઓને માટે દેશીભાષા જાણવાનું આવશ્યક થઈ પડ્યું. એ દરમિયાન હાલ્હેડ નામના સાહેબ બંગાળામાં આવ્યા. તેમણે અત્યંત પરિશ્રમ વેઠી અંગાળી બાષાનું સારૂં જ્ઞાન મેળવ્યું. બંગાળી ભાષાના જ્ઞાતા તરીકેની કપીર્ત મહેલાં આ સાહેબને પ્રાપ્ત થઈ. ઇ. સ. ૧૭૭૮ માં તેમણે અંગ્રેજી ભાષામાં એક બંગાળી વ્યાકરણ રચ્યું. તે વખતે છાપખાનાં ન હતાં. બંગાળી બીખાંના હજા જન્મ પણ નહાતા થયા. છેવટે વિશ્કિન્સ સાહેબે બીબાં તૈયાર કરાવી એ વ્યાકરણ છાપ્યું. ઇ. સ. ૧૭૯૩ માં લોઈ કાર્નવાલિસના કાયદાના ફાસ્ટર નામના સાહેબે બંગાળીમાં

તરજીમા કરી છપાવ્યા. એ સાહેબ તે જમાનાના બંગાળી જાણુનારા સુરોપિયનોમાં શ્રેષ્ટ હતા. ત્યારબાદ ઇ. સ. ૧૮૦૧ માં બંગાળી ભાષાના પહેલા કાેલ રચાયા. આ પુસ્તક અત્યારે ક્યાંય નજરે પડતું નથી.

**ઇ. સ. ૧૭૯૯ માં માર્શ મેન, વાર્ક વગેરે પાદરી** ઓના ટાળાએ આવી શ્રીરામપુરમાં થાણું જમાવ્યું. પાછળથી કેરી સાહેળ પણ તેમની સાથે આવી ભળ્યા. એ લોકોના ઉદ્દેશ ખ્રિસ્તી ધર્મના પ્રચાર કરવાના હતો. પણ સાથે ખંગાળી ભાષાની ઉન્નતિ કરવાની પણ તેમને જરૂર પડી. જેમ ચૈતન્ય સંપ્રદાયવડે બંગાળી પદ્યની ઉન્નતિ થઇ તેમ આ ખ્રિસ્તી પાદરીએા વડે ભંગાળા ગદ્યની ઉન્નતિ થવાની શરૂઆત થઈ. આ સાહેબોએ શ્રીરામપુરમાં છાપખાનું સ્થાપ્યું અને દેવનાગરી, ખંગાળી વગેરે લિપિના અક્ષરા તૈયાર કરાવ્યા. આ છાપખાનામાં હિંદી, **ખંગાળી અને** ઉડિયા ભાષામાં કરેલા બાઇબલના તરજીમા ધમધાકાર છપાવા લાગ્યા. તે ઉપરાંત કૃત્તિવાસી રામાયણ, કાશીદાસી મહાભારત વગેરે બંગાળી ચાંચા પણ એ છાપખાનામાં છપાઈ સર્વત્ર ફેલાવા લાગ્યા. એ જ અરસામાં એ પાદરીએાનાં જૂથે બંગાળામાં પ્રાથમિક શાળાએ સ્થાપી. એ શાળાઓમાં ચલાવવા માટે કેટલાંક પાસ્ત્ર પુસ્તકા પણ એ જ છાપખાનામાં છપાઈ મહાર પડયાં. આ રીતે શ્રી-રામપુર છાપખાનાનું કેન્દ્ર ખની ગયું અને અત્યારે પણ ખીબાં બના-વનારાં મથકામાં તે મુખ્ય મથક ગણાય છે.

છ. સ. ૧૮૦૦ માં અંગ્રેજ અમલદારાતે દેશી ભાષામાં નિષ્ણાત ખનાવવા માટે ફાર્ટ વિલિયમ કાલેજ નામનું વિદ્યાલય સ્થપાયું. એમાં દેશી ભાષા જાણતા કેટલાક અંગ્રેજ અધ્યાપકા ઉપરાંત કેટલાક દેશી પાંડિતા પણ અધ્યાપક તરીકે નીમાયા. એ વિદ્યાલયના ઉપયાગ માટે કેટલાંક ખંગાળી પાઠ્ય પુસ્તકા રચાયાં અને છપાયાં. કેરી સાહેએ આ સ્થળે રહી ખંગાળી વ્યાકરણ રચ્યું અને એ ભાષાના કાષ તૈયાર કર્યાં એ વ્યાકરણ અત્યારે નજરે પડતુ નથી પણ કાષ કાઈ કાઈ જગાએ

મળી આવે છે ખરા. એ કાષ રચવામાં એ સાહેએ પાતાની અસા-ધારણ કુશળતા ખતાવી આપી છે. એ કાષમાં ૮૦૦૦૦ શખ્દાના અર્થ આપવામાં આવ્યા હતા અને ઘણા વર્ષની મહેનતે તે તૈયાર કરવામાં આવ્યા હતા. એ કાષને ટુંકાવી માશ મેન સાહેએ એક નાના કાષ છપાવ્યા હતા. ઇ. સ. ૧૮૦૧ માં રામરામ વસુએ 'પ્રતાપાદિત્ય અરિત' અને ઇ. સ. ૧૮૦૨ માં 'લિપિમાલા' રચી પ્રગટ કર્યા. એ દેશી પંડિતાએ રચેલાં પાઠય પુસ્તકામાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. રામરામ વસુ સંસ્કૃત જાણતા હતા કે નહિ તે કહી શકાતું નથી. તેણે પાતાના ગ્રંથા રચવામાં સંસ્કૃતના આધાર લીધા નથી, તેમ જીની બંગળી ઢળ પણ કાયમ રાખી નથી. એમ કહેવાય છે કે તે કારસી લાષામાં નિષ્ણાત ગણાતા હાવાથી તેમણે પાતાનાં પુસ્તકામાં એ ભાષાની શૈલી જાળવી રાખી છે.

' લિપિમાલા ' માં પત્રના રૂપમાં જીદા જીદા વિષયા ઉપર ચર્ચા કુરી છે. રામરામ વસુતી ગદ્ય લખવાની શક્તિ ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારની જણાતી નથી.

ઇ. સ. ૧૮૦૧ માં રાજીવલાંચનનું 'કૃષ્ણ્ચરિત,' ઇ. સ. ૧૮૦૮ માં મૃત્યુંજયકૃત 'રાજાવલી' અને ઇ. સ. ૧૮૧૩ માં તેણે જ રચેલી 'પ્રણાધચંદ્રિકા' વગેરે પુસ્તકા બહાર પડયાં. 'રાજાવલી' માં કલિયુગની શરુઆતથી માંડીને અંગ્રેજો આવ્યા ત્યાં સુધીના બધા હિંદી રાજા- ઓના સિક્ષ ઇતિહાસ આપેલા છે. 'પ્રણાધચંદ્રિકા' માં વિક્રમાદિત્યના પુત્ર વિજયપાલ શ્રીધરાધર નામના પાતાના પુત્રને વિદ્યા ભણાવવાના અભિલાષથી તેની સમક્ષ વિદ્યાના ગુણ ગાય છે અને તેને પ્રભાકર નામના ગુરુ પાસે વિદ્યા ભણવા માકલે છે. પ્રભાકર રાજપુત્રને સંબાધી વર્ણવિચારથી માંડીને વ્યાકરણ, સાહિત્ય, અલંકાર વગેરે અનેક વિષ્યોના ઉપદેશ આપે છે અને છેવટે જુદા જુદા અનેક સામાન્ય વિષ્યા પર ઉપદેશ આપે છે. ગ્રંથકારે આ પુસ્તકમાં સર્વ પ્રકનારનું ગ્રાન સમાવ્યું છે. પરંતુ ભાષા એવી સંસ્કૃતમય છે કે અત્યારના જમાનામાં

એવી ભાષા સંસ્કૃત જાણનારા મહામહાપાધ્યાયા સિવાય ખીજાં કાઈ સમજી શકે નહિ.

બંગાળી ગદ્ય સાહિત્યના આ યુગમાં કેવળ શખ્દાડંખરતું જ પ્રાપ્યલ્ય હતું. બંગાળી ગદ્ય સાહિત્યના વિકાસ ચત્રાની જમીન તૈયાર થઈ હતી પણ તે પર ચણતર શરુ થયું ન હતું.

રેવરંડ કૃષ્ણમાહન બંઘોપાધ્યાયે પણ આ અરસામાં 'વિદ્યા-કલ્પદ્રમ' નામનું માસિક કાઢી બંગાળી ગદ્ય સાહિત્યને ખિલવવામાં અગત્યના કાળા આપ્યા હતા, છતાં ગદ્ય સાહિત્યના પિતા તરીકે તાે રાજા રામમાહન રાયનું નામ પ્રસિદ્ધ છે.

રાજ રામમાહન ઇ. સ. ૧૭૭૮ માં હુગલી જિલ્લામાં આવેલા રાધાનગરમાં જન્મ્યા હતા. તેમણે જીની પહિત મુજબ કેળવણી લધી હતી. તે પછી તેએ પટણા જઈ કારસી અને અરબી શીખ્યા હતા. આ ભાષાઓના અભ્યાસને પરિણામે તેમને મૂર્તિ પૂજ તરપ્ર તિરસ્કાર આવ્યો. ત્યાર પછી તેએ બનારસ જઈ સંસ્કૃત ભણ્યા અને વેદનું અધ્યયન કર્યું. આ અધ્યયનના પ્રતાપે તેમના મૃતિ પૂજા તરકના તિર-સ્કાર વધ્યા. આ વખતે સાળ વરસના રામમાહને 'હિંદુઓની મૂર્તિ-પૂજાપહિતિ' નામનું ખંગાળી પુસ્તક લખ્યું. આ પુસ્તક વાંચી તેમના પિતા બહુ ચુસ્સે થયા. આથી રામમાહન બહુ દીલગીર થયા અને ધર છોડી હિંદના જીદા જીદા ભાગામાં પ્રચલિત ધર્મ પહિત જાણવા માટે મુસાકરીએ નીકળી પડયા તથા છેવટે બૌહ ધર્મના અભ્યાસ કરવા માટે તબેટમાં જઈ રહ્યા. ત્યાં થોડાં વર્ષ ગાબ્યા બાદ તેઓ પાછા ઘેર આવ્યા અને 'ધ્રાહ્મધર્મ' ના પ્રચાર માટે પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા.

રર વર્ષની ઉંમરે તેઓ અંગ્રેજી શીખવા લાગ્યા અને ૬–૭ વર્ષની મહેનતને અતે તેઓ અગ્રેજીમાં એવા તો હેાશિયાર બની ગયા કે માટા માટા અંગ્રેજ વિદ્વાના પણ તેમનું અંગ્રેજી લખાણ વાંચી આનંદ પ મતા. ત્યારબાદ તેઓ હિલ્લ, લાટિન, ગ્રીક, ફ્રેંચ વગેરે બધી મળી ૧૦ ભાષાઓમાં સારા વિદ્વાન બન્યા. પિતાના મરણ બાદ તેઓ

રંગપુરના કલેક્ટરના હાથ નીચે નાકર રહ્યા અને ત્યાંથી સારી જગાએ ચઢી ખૂબ ખ્યાતિ મેળવી. કહેવાય છે કે આ નાકરી દરમિયાન તેમણે વાર્ષિક ૧૦૦૦ રૂ. ની આવક વાળી એક જમીનદારા ખરીદવા જેટલા પૈસા પ્રાપ્ત કર્યો હતા. ત્યારબાદ તેઓ છે. સ. ૧૮૧૪ માં કલકત્તામાં સ્થાયીપણે રહેવા આવ્યા. કલકત્તામાં તેઓ શાસ્ત્રચર્ચા અને વ્યાલ-ધર્મના પ્રચાર આ બે કાર્યોમાં દિવસા ગુજારવા લાગ્યા. આ કાર્ય કરતાં તેમને ઘણા દેશી અને વિદેશી વિદ્રાનો સાથે વાદવિવાદમાં ઉતરતું પડ્યું. આ વાદવિવાદ લેખિત થતા હોવાથી તેમને અંગ્રેષ્ટ અને બંગાળી એ બંને ભાષામાં વેદાન્ત, ઉપનિષદ વગેરે અનેક શસ્ત્રોના અનુવાદ અને બીજા નાના નાના ગ્રંથા પ્રગટ કરવા પડયા હતા. તેના સામા પક્ષે પણ 'પાયન્ડપીડન' અને બીજાં એવાં અનેક પુસ્તકા રચી તેમના મતનું ખંડન કરવાના પ્રયાસો કર્યા હતા. આ વખતે તેમણે 'ધર્મ' તેના મતનું ખંડન કરવાના પ્રયાસો કર્યા હતા. આ વખતે તેમણે 'ધર્મ' તેમાં પોતાના મતને પૃષ્ટિ આપતાં પુસ્તકા ધર્માકાર છાપમાં શરૂ કર્યા.

ઇ. સ. ૧૮૨૮ માં બ્રાહ્મસમાજ સ્થપાઈ અને ઇ. સ. ૧૮૨ા માં સતી થવાના ચાલ બંધ થયાે. આ બંને કાર્યમાં રામમાેહન અત્રણી હતા. બીજાં કૃત્યથી તેમના શત્રુઓની સંખ્યા વધી.

છ. સ. ૧૮૩૦ માં દિલ્હીના બાદશાહના કામ સળબ તેઓ વિલાયત ગયા. વિલાયત જનારા દેશીઓમાં રા માહન પહેલા હતા. ઈંગ્લાંડમાં તેમની વિદ્વતા જોઈ ઘણા અંગ્રેજો ચકિત થયા. ત્યાંથી તેઓ દ્રાંસ ગયા અને દ્રાંસમાં તેમની તબિયત લથડવાથી પાછા ઈંગ્લાંડ આવ્યા. ત્યાં ઇ. સ. ૧૮૩૩ માં આ મહાપુરુષ વર્ગો સચર્યા.

તેમનાં પુસ્તકા ઘણે ભાગે ધર્મ સંબંધીનાં જ છે. કેવળ 'ગૌડીય ભાષાર વ્યાકરણું નામનું પુસ્તક એ નિયમ બહાર છે. વિલાયત જતા પહેલાં તેઓ એ પુસ્તક 'કલકત્તા સ્કૂલ બુક સાસાયટી'ને આપી ગયા હતા. એ વ્યાકરણ હજી છપાય છે. બંગાળી ભાષાનું એ પાંચમું વ્યાકરણ હતું. એ અંગ્રેજી વ્યાકરણ્શીલી મુજબ રચાયું છે અને ખંમાળી ભણનારાઓને માટે જાણવા જેવી અનેક વાતા તેમાં સમાવેલી છે. તેમણે અંગ્રેજમાં પણ એવું જ વ્યાકરણ રચ્યું હતું.

રામમાહન એક નૈસર્ગિક કવિ પણ હતા. તેમણે રચેલાં ' બ્રહ્મ-સંગીત ' અત્યારે પણ બ્રાહ્મસમાજમાં ગવાય છે. એ સંગીતા એવાં તા રાગરાગિણીમય છે કે અનેક ગવૈયાઓ અત્યારે પણ તે અદર-પૂર્વક ગાય છે. છતાં રામમાહનની ખરી ક્યર્તિ તા બંગાળો બાષાના ગદ્ય સાહિત્યના પ્રાસાદના પાયા નાખવામાં છે.

ચ્યા અરસામાં થઈ ગએલા ડૉ. રાજેન્દ્રલાલ મિત્રે પણ 'રહસ્ય સંદર્ભ',' 'પત્રકૌમુદી,' 'શિવાજીનું જીવન,' 'મેવાડના કૃતિહાસ' વગેરે શ્રુંથા રચી ભંગાળી ગદ્યસાહિત્યને વિકસાવ્યું હતું. તેમણે વિવિધાર્થ-સંગ્રહ નામનું માસિક પણ ચલાવ્યું હતું.

આ વખતે ગદ્ય લખાણમાં જુરસા આણનાર એક તેજસ્વી તારા ખંગસાહિત્યાકાશમાં ઝ**ગ**મગવા લાગ્યા. મદનમાહન તકીલંકાર કલકત્તાની સંરકૃત કાલેજમાં વ્યાકરણ, સાહિત્ય, અલંકાર, જ્યાતિષ, દર્શન, સ્મૃતિ <sup>-</sup>વગેરે વિષયા બણ્યા હતા. બણી રહ્યા બાદ તેઓ પ્ર**થ**મ 'ફાર્ટ વિલિયમ' અને પછી 'કૃષ્ણનગર કાલેજ ' માં અધ્યાપક તરીકે નીમાયા હતા. ત્રણ વર્ષ તેઓ આ જગાઓ પર રહ્યા હતા. પણ એ ત્રણ વર્ષમાં તેમણે અનેક કામ કર્યા હતાં. કલકત્તાનું 'સંસ્કૃત મુદ્રાયંત્ર ' તેમના જ પ્રયત્નથી સ્થપાયું અને તેમાં પુષ્કળ પ્રાચીન ભંગાળી અને સંસ્કૃત પુસ્તકા છપાયાં. બેથુન સાહેખ તે વખતે કેળવણી ખાતાના અધ્યક્ષ હતા. તેમની સ્ત્રીકેળવણી કેલાવવાની ઇચ્છા પાર પાડવામાં મદનમાહને મુષ્કળ શ્રમ વેઠ્યા હતા. એટલું જ નહિ પણ જીના સમાજની અનેક કટ્રેક્તિ સહન કરી બેથુન સાહેબે સ્થાપેલી કન્યાશાળામાં સા પહેલાં પાતાના જ એ પુત્રીએાને બહાવા માકલી કન્યાકેળવ**ણાનું દ્વા**ર ઉઘાડયું હતું. એ કન્યાશાળામાં ચલાવવા યાગ્ય પાઠ્ય પસ્તકા નહાતાં તેથી તેમણે 'શિશુશિક્ષા' ના ત્રણ ભાગ રચી આપ્યા અને સ્ત્રીકેળવણીના પ્રચાર માટે 'સર્વ'શલ'કરી ' નામનું માસિક પત્ર ચલાવવા માંડ્યું. એ

માસિકમાં એવી ઓજસ્વિની ભાષામાં <mark>લેખા લખાતા કે તે પહેલાં</mark> કાઈએ ખંગાળી ગદ્યના આ રહ્યુકાર સાંભળેલા ન **હાવાથી** હ**રકા**ઇ વાચક મુગ્ધ થઈ જતાે.

સારપછી તેઓ મુર્શિદાભાદના જજપંડિત નીમાયા અને સાં છ વર્ષ કામ કરી ડેપ્યુટી મેજિસ્ટ્રેટ બન્યા. આ જગાએ રહી તેમએ બંગાળી બાષાનું દારિદ્રય ફિટાડવા માટે કંઈ પ્રયત્ન કર્યો જણાતા નથી. કન્યાશાળામાં પુત્રીઓને ભણાવવા માટે અને વિધવાવિવાહમાં મદદ કરવા માટે તેમને પાતાના ગામમાં આઠનવ વર્ષ નાતબહાર રહેવું પડ્યું હતું.

તેમણે રચેલાં પુસ્તકામાં 'રસતરંગિણી,' 'વાસવદતા ' અને 'શિશુસિક્ષા' પ્રસિદ્ધ છે. 'રસતરંગિણી'માં શૃંગારરસના સંસ્કૃત શ્લોકોનો પઘાનુવાદ છે. બારતચંદ્ર સિવાય બીજો કાઈ કવિ આ બાબતમાં તર્કાલંકારને પહેાંચી વળે તેવા નથી. 'વાસવદત્તા' સુખધુ રચિત સંસ્કૃત મૂળ પુસ્તકને અવલં બી કરેલા પઘાનુવાદ છે. મૂળ અંથના અનુપાસ, શ્લેષ, યમક, ઉપમા, રપક વગેરે અનેક બાબતા આ અનુ-વાદમાં પણ મળી આવે છે. આ ઉપરાંત આ અંથમાં મૂળમાં ન હાય એવા પણ અનેક વિષયા યોજ્યા છે. 'શિશુસિક્ષા' કન્યાશાળા માટે યોજાઈ હતી. તે પુસ્તક ત્રણ વિભાગમાં રચાએલું છે. પહેલા બાગમાં સ્વર અને વ્યંજન તથા તેના વડે થતા શબ્દા દર્શાવવામાં આવ્યા છે. બીજા ભાગમાં જોડાક્ષરનું ત્રાન આપવામાં આવ્યું છે. પહેલા ભાગમાં છે. બીજા ભાગમાં જોડાક્ષરનું ત્રાન આપવામાં આવ્યું છે. પહેલા ભાગમાં છે. અને કહેવાય છે કે મદનમાહનના બીજા યાંથા ન હોત પણ આ 'શિશુસિક્ષા'ના ત્રણ ભાગ હોત તો પણ તેઓ બાગ મણ એવો જ સુંદર છે. એમ કહેવાય છે કે મદનમાહનના બીજા યાંથા ન હોત પણ આ 'શિશુસિક્ષા'ના ત્રણ ભાગ હોત તો પણ તેઓ બાગ મારાહત્યમાં અમર રહેત.

ખંગાળી સાહિત્યમાં ધ્ધારચંદ્ર ગુપ્તના પણ એક યુમ ગણાય છે. ખહુ કેળવણી મળી નહોતી છતાં કેવળ નૈસર્ગિક શક્તિને લીધે આ કવિ ખંગાળાના એક યુગપ્રવર્ત્તક કવિ થઇ ગયા. લગભેગ પચાસેક વર્ષ સુધી-માઇકેલ મધુસદ્દનના મેધનાદ્વધ સુધી-તેની ખ્યાતિ અચળ રહી હતી. આ કવિ છે. સે. ૧૮૧૧ માં કાંચડાપાડા નામના ગામમાં જન્મ્યો હતો. દશ વર્ષની ઉમરે કવિની માતા મરણ પામ્યાં હતાં. બાર વર્ષની વયે કવિએ પાતાની કુદરતી બક્ષીસ પર આધાર રાખી કવિ-વાળાઓને ગીતા બનાવી આપવાનું કામ ઉપાડયું હતું.

ઇ. સ. ૧૮૩૨ માં તેમણે 'સંવાદપ્રમાકર' નામનું છાપું કાઢ્યું. આ પ્રમાકર જ તેમની સર્વતાસુખી પ્રતિભાના વિકાસનું સુખ્ય સાધન ગણાયું. પ્રભાકરમાં ગદ્ય અને પદ્યમાં અનેક લખાણે! લખાતાં. છતાં ઇશ્વરચંદ્રની કુશળતા તો વ્યંગ અને શ્લેષ કવિતા રચવામાં જ હતી. આ વિષયમાં તેમની બરાપર કરી શકે તેવું કાઈ નહેાતું. કવિતામાં હાસ્ય રસની રેલ મચાવવાનું કામ પ્રથમ ઇશ્વરચંદ્રે જ કર્યું હતું.

પ્રભાકરે અનેક નવા લેખેકાને જન્મ આપ્યા. ગુપ્ત કવિની આ આખતમાં ખાસ સહાનુભૂતિ હાેવાથી દીનભંધુ અને બકિમચંદ્ર જેવા મહા વિદ્વાના એના છાપાદારા જ જનસમાજ સન્મુખ જાહેર થયા.

દંશ્વરચંદ્રના ગ્રંથામાં 'ં ખાધપ્રભ કર,' 'હિતપ્રભાકર,' 'ખાધ-ન્દુપ્રકાશ' વગેરે નાના નાના ગ્રંથા મળી આવે છે. પ્રભાધપ્રભાકરમાં પિતાપુત્રના પ્રશ્ન ત્તંત્ના રૂપમાં પ્રાચિત્તન્વનું નિરૂપણ થયું છે. 'હિત-પ્રભાકર' ગદ્ય અને પદ્મમાં હિતાપદેશને અનુસરી લખાયું છે અને ખાધેન્દુપ્રકાશ સંસ્કૃત પ્રભાધચદ્રેષ્દ્રય નાટકના અનુવાદ છે. ઇશ્વરચંદ્રનું સૌથા પ્રખ્યાત કામ તા જીના કવિએાનાં જીવત્ચરિત્રા અને અપ્રસિદ્ધ પદાની શોધ છે. આ કામ માટે તેઓ ગામહેગામહે ભટકયા હતા.

ઇશ્વરચંદ્ર ભંગાળાના છેલ્લા સ્વભાવકવિ હતા. તેમના મરણ સાથે ભંગાળાની સાથે હૃદયના સંભંધ હોય એવી કવિતા નાશ પામી. ભંગાળા સાહિત્યમાં ખુના અને નવીન કવિએા વચ્ચે તેએા સેતુરપ હતા. ભંગાળા ગૃહસંસારનું અનુપમ ચિત્ર કાવ્યમાં ઉતારવાના છેલો પ્રયત્ન આ કવિએ કર્યા છે. ભંગાળી ભાષામાં કેવળ સાહિત્યસર્જનને જ ધંધા તરીક સ્વીકારનાર પહેલા આ કવિ હતા.

ં **અ**ા દરમિયાન ગદ્ય સાહિત્યમાં તારાત કર તકે રત્નકૃત કાદ <mark>બરીના</mark>

અને રાસેલાસના અનુવાદ પ્રસિદ્ધ થયા હતા એ અનુવાદમાં એવી મધુરતા હતી કે બંગાળી સાહિત્યમાં એ બંને ગ્રંથા એ વખતે બહુ પ્રસિદ્ધિ પામ્યા હતા. વિદ્યાસાગરના યુગ પહેલાં ગદ્ય સાહિત્યની જમાન તૈયાર કરનાર આ બે પુસ્તકા છે.

ભંગાળી ગદ્યના મુખ્ય સંરકારક, આદિગુરુ અને આચાર્ય રૂપે ઇશ્વિરચંદ્ર વિદ્યાસાગરનું નામ આપી શકાય તારારાંકરને બાદ કરીએ તો અગાઉના બધા ગદ્ય સાહિત્યમાં ભાષાના વેગ કે દર્દ હતું નહિ. ઇશ્વ ચંદ્રે આ કાર્ય સાધી ગઘ સાહિત્યને સજીવન કર્યું

્રકશ્વરચંદ્રના જન્મ મેદિનાપુર જિલ્લામાં આવેલા વીરસિંહ ગામમાં છે. સ. ૧૮૨૦ માં થયેા હતાે. તેમની માતાનું નામ ભગવતી દેવી અને પિતાનું નામ ઠાકુરદાસ હતું. ઠાકુરદાસ માસિક દસ રૂપ<mark>ાઆના</mark> પગારે કલકત્તામાં નાકરી કરતા હતા. ગામમાં ગામઠી નિતાળમાં કેળવણી લીધા પછી ઇશ્વિરચંદ્ર પિતા સાથ કલકત્તા આવ્યા ને સંસ્કૃત કેહિજમાં દાખલ થયા. તે કેહિજમાં ભાર વર્ષ કેળવણી **લીધા પછી તેએ** 'વિદ્યાસાગર'ની પઘ્વી લઈ ખહાર **બંગાળામાં તેએ**। એ પદ્મવીથી જ બહુ પ્રસિદ્ધ છે. તે વખતે ફેાર્ટ વિલિયમ કાલેજના સેક્રેટરી તરીકે માર્શલ સાહેળ ક્ર.મ કરતા હતા. તેમના ઉત્સાહથી વિદ્યાસાગર અંગ્રેજી શીખવા લાગ્યા. માર્શલ સ હેળના એ બાબતમાં ખાસ આગ્રહ હતાઃ અંગ્રેજી ભાગવું અને **બગાળીમાં સારાં પુસ્તકાે લખવાં. પાેતાની કાેલેજમાં પ**ાંડેત તર્રાક્રે નિમહ્યુક કરતાં તેમણે વિદ્યાસાગરનું એ બે બાબત તરફ ખાસ ધ્યાન ખેંચ્યું હતું. છેવટે પુષ્કળ મહેનત કરી વિદ્યાતાગર અગ્રેજી શાખ્યા. સંસ્કૃત કેાલેજમાં એ વખતે અંગ્રેજી એન્બિક હતું. માર્શલ સાહેબના સહવાસથી વિદ્યાસાગરને એડ્યુકેશનલ સંક્રેટરી માએટ સાહેળ સાથે એોળખાણ થઈ અને ઇ. સ. ૧૮૪૨ માં તેએ!એ સંસ્કૃત કાલેજના આસિ સેક્રેટરીની જગા ખાલી પડતાં વિદ્યાસાગરને તે જગાએ નીસ્યા વિદ્યાસાગર ફાેર્ટ વિલિયમ કાેલેજમાં હતા ત્યારે સિવિલિયનાને પાઠેય

પુસ્તક તરીકે ચાલતાં ખંગાળી હિતાપદેશને બદલે ખીજાં કાે પુસ્તક ચલાવવાના માર્શલ સાહેબના વિચાર થયા. વિદ્યાસાગરે 'વાસુદેવ ચરિત ' નામનું ખંગાળી પુસ્તક રચ્યું પણ સરકારે તે મંજાર ન કર્યું. થાેડા દિવસ પછી સરકારની સંમતિથી હિંદી 'વેતાલપ ચર્વિશતિ' નું અને માર્શમેન સાહેબકૃત ખંગાળાના ઇતિહાસના ઉત્તરાર્દ્ધનું વિદ્યાસાગરે ખંગાળીમાં ભાષાંતર કર્યું. એ જ અરસામાં તેમણે ચેમ્બર્સ બાયાેગ્રાપ્રીને અનુસરી ' જીવનચરિત ' નામનું પુસ્તક પણ રચ્યું.

સંસ્કૃત ફ્રાલેજમાં એક વર્ષ કામ કર્યા ખાદ કંઇક કારણાને લીધે તેમણે રાજીનામું આપ્યું. ત્યારપછી તેઓએ અંગ્રેજમાં પારંગત થવા માટે અબ્યાસ શરુ કર્યો. આ દરમિયાન ફાર્ટ વિલિયમ ફાલેજમાં ર. ૮૦ ની જગા ખાલી પડી. માર્શલ સાહેબના આત્રહથી વિદ્યા-સાંગરે એ જગા સ્વીકારી. એવામાં બેયુન સાહેબ કેળવણી ખાતાના ઉપરી નીમાયા. માર્શલ અને માએટ સાહેબદ્વારા વિદ્યાસાગર સાથે તેમની આળખાણ થઈ અને આ ઓળખાણને પરિણામે બેયુન સાહેબે સ્થાપેલી કન્યાશાળાની બધી જવાબદારી તેણે પાતાને માથે લીધી. કન્યાશાળામાં ચલાવવા માટે 'બાેધાદય' અને 'શિશુશિક્ષા' ના ચોથો ભાગ પણ એ જ સમયે રચાયો.

ત્યારભાદ વિદ્યાસાગર પાછા સંસ્કૃત કાેલેજમાં નીમાયા અને સર-કારે તેમને એ કાેલેજમાં કરવા જોઇતા સુધારા માટે એક રિપારે તૈયાર કરવાનું કહ્યું. એ રિપાર્ટ મુજબ સરકારે કાેલેજના સેક્રેટરી અને આસિ. સેક્રેટરીના એાહા કાઢી નાંખી પ્રિન્સીપાલના એાહો સ્થાપ્યા અને તે જગાએ પ્રથમ વિદ્યાસાગરને જ નીમ્યા. આ રિપાર્ટ મુજબ હવે કાેલેજમાંના દરેક વિદ્યાર્થીએ અંગ્રેજી કરજિઆત બહાવું જોઇએ એમ ઠેયું. આ પદવી પર રહી, વિદ્યાસાગરે 'ઉપક્રમણિકા,' 'વ્યા-કરણુ કાેમુદી' અને 'ઋજીપાઠ' નામનાં ત્રણ પાઢય પુસ્તકા સ્થ્યાં. એ સિવાય 'શકુંતલા' નામનું સંસ્કૃત શાકુંતલ નાટક પરથી ઉપનવી કાઢેલું પુસ્તક લખ્યું. આ દરમિયાન સરકારે તેમને પ્રાથમિક કેળવણી સંખંધી તપાસ કરી રિપોર્ટ કરવાનું કહ્યું. અને એ રિપોર્ટ પરથી તેમને આસિ. ઇન્સ્પેકટર નીમવામાં આવ્યા. આ પદવીએ રહી તેમણે કેટલીય નિશાળા સ્થાપી અને એ નિશાળામાં કામ કરવા માટે શિક્ષકા તૈયાર કરવા કલકત્તામાં નાર્મલ સ્કૃલ કાઢી. તેમના પ્રયત્નથી ૪૦ કન્યાશાળાઓ પણ સ્થપાઈ પણ સરકારે એ બધી નિશાળાનું ખર્ચ આપવાનું નાક્યુલ કર્યું એટલે સામાન્ય કંડ ઉભું કરી એ બધી શાળાઓનું ખર્ચ નિભાવનું પડ્યું. આ વખતે વળી કંઇક મતબેદ પડવાથી વિદ્યાસાગરે નાકરી છોડી 'સંસ્કૃત પ્રેસ ડીપોઝિટરી' અને પાતાનાં પુસ્તકાની આવક પર ગુજરાનના આધાર રાખ્યા.

હવે તેમણે વિધવાવિવાહના પ્રશ્ન ઉપાડ્યા. ઇ. સ. ૧૮૫૫ માં 'વિધવાવિવાહ ઉચિત છે કે નહિ?' એ નામનું એક પુસ્તક રચ્યું. સમાજમાં ભારે કાલાહલ થઈ રહ્યા. ચકલેચકલે આ બાળતની ચર્ચા થવા લાગી. ગાળાના વરસાદ વરસ્યા. ભદાચાર્યાએ એ પુસ્તક સામે અનેક પત્રિકાઓ કાઢી પરંતુ તે સર્વધી ન હગતાં વિદ્યાસાગરે શાસ્ત્રની વિવિધ દલીલાથાં ભરપૂર 'વિધવાવિવાહ 'નામનું બીજાં પુસ્તક પ્રસિદ્ધ કર્યું. ઇ. સ. ૧૮૫૬ માં સરકાર પાસે વિધવાવિવાદ હથી થતાં સંતાના વારસામાંથી ભાતલ ન થાય એવા કાયદા પસાર કરાવ્યા અને સિક્ય હિલચાલ માટે મંડળ નીમ્યું. એ દરમિયાન મુર્શિદાબાદના જજ પંડિત શ્રીશચંદ્ર વિદ્યારતને વિધવાવિવાહ કર્યાં. એ સિવાય બીજા પણ વિધવાવિવાહ થયા. દેશમાં સ્થળે સ્થળે વિદ્યાના માગર અને વિધવાવિવાહના પ્રતિધ્વનિ થઈ રહ્યો. છેવટે ઇ. સ. ૧૮૭૧ માં ખુદ વિદ્યાસાગરના માટા દીકરાએ પણ વિધવા સાથે લગ્ન કર્યું એટલે વિદ્યાસાગર કેવળ બીજાને જ બાવા બનાવે છે એવા આક્ષેપ પણ નાશ પામ્યો. ઇ. સ. ૧૮૯૧ માં આ મહાપુરુષ મરણ પામ્યા.

વિદ્યાસાગરે બંગાળી ભાષામાં લગભગ ત્રીશેક પુસ્તકા લખ્યાં છે. 'વેતાલપંચવિંશતિ ' એ તેમનું પહેલું પુસ્તક છે. તે પુસ્તકની

લાષાએ ખંગાળી ગદ્ય લખાણમાં નવા ચીલા પાડવા છે. અને એ જાતની ભાષા વિદ્યાસાગરી ભાષાના નામથી એાળખાતી આવી છે. 'સીતાવનવાસ' એ વિદ્યાસાગરનું સાહિત્ય વિષેનું બીજું પુસ્તક છે. એ પુસ્તક ભવભૃતિના 'ઉત્તર રામચરિત' પરથી રચાયું હોવા છતાં તેમાં એટલા બધા ફેરફાર છે કે મૂળ સાથે સરખાવતાં તે નવા જેવું જ લાગે છે. આમાં કરુણરસના પ્રવાહ એવા જોસ બધા હે છે કે પુસ્તકનું એક પણ પાનું એવું નથી કે જે વાંચી પાષાણ- હૃદય પીગળ નહિ.

' વર્ષ પરિચય, ' 'કથામાલા,' ' બોધોદય ' ' ચરિતાવલી ' તથા સંસ્કૃત વ્યાકરણ વિષેતાં બધાં પુસ્તકા એટલાં બધાં વપરાશમાં આવ્યાં છે કે વિદ્યાસાગરનું નામ બંગાળામાં નિશાળમાં ભણતા છોકરાઓથી માંડીને એંસી વરસના સુઢાને પણ જીને ચઢી ગયું છે.

'વિધવાવિવાહ 'એ શાસ્ત્રીય વિષયમાં લખાએલું આદર્શ' ખંગાળી પુત્તક છે. વિદ્યાસાગરના શ્રંથામાંનાં લગભગ બધાં ભાષાંતર-રૂપ હોવાયા કેટલાક તેનામાં મૌલિકતા નહોતી એમ કહે છે પણ તે વખતના બંગસાહિત્યના ગદ્ય વિભાગની જે દશા હતી તે તરફ નજર કરીએ તા વિદ્યાસાગરના કાર્યની મહત્તા સમજાય તેમ છે. તેમણે બાષાના જે આદર્શ રજાૂ કર્યા હતા તે લાેકપ્રિય નીવડયા હતા અને અત્યારે પણ એ આદર્શ નાશ પામ્યા નથી. એ જ તેની મહત્તા માટે બસ છે.

ખંગાળી ગદ્ય લખનારાએમાં વિદ્યાસાગર પછી અક્ષયકુમાર દત્તનું (૧૮૨૧ ૧૮૮૭) નામ આપવું જોઇએ. તેઓ ગરીભ પિતાના પુત્ર હેાવાથી બહુ મહેનતે બણી શક્યા હતા. તેમાં વળી નાની ઉમરમાં પિતાના સ્વર્ગવાસ થતાં તેમને કમાવાના બાજો ઉપાડવા પડ્યો હતા. છતાં આ વિદ્યાપાસુ નરે જે કંઈ વખત મળ્યા તેમાં અંગ્રેજી બાષાનું ખપજોશું જ્ઞાન મેળવી લીધું હતું. તે વખતે પદ્ય સાહિત્યના પ્રભાવ બહુ હાવાથી પ્રથમ તેઓ પણ કવિતા લખતા પણ ઇશ્વરચંદ્ર ગુપ્તની

સલાહ મુજબ પછીથી તેએ। ગઇ લખાણ લખવા લાગ્યા અને 'પ્રભાક**ર'** માં છપાવવા લાગ્યા.

છ. સ. ૧૮૪૩ માં મહર્ષિ દેવન્દ્રનાથે 'તત્ત્વભાધિની સભા' સ્થાપી અને તે સભાના મુખપત્ર તરીકે 'તત્ત્વભાધિની'નામનું માસિક કાઢવાના ઠરાવ થયે!. આ માસિકના તંત્રી તરીકે અક્ષયકુમારની નિમણુક થઈ. આ પદવી પર રહી અક્ષયકુમારે ભાર વર્ષ અતિ યાગ્યતા-પૂર્વ'ક આ માસિક ચલાવ્યું. બનતાં સુધી તેનાં બધાં પુસ્તકા આ માસિકમાં કકડે કકડે છપાયાં હતાં અને પછી પુસ્તક રૂપે પ્રસિદ્ધ થયાં હતાં.

ત્યારબાદ નાર્મલ સ્કૂલના અધ્યક્ષ તરીકે રૂ. ૧૫૦ ના પગારથી તેમની નિમણુક થઈ પણ માથાના દરદને લીધે ત્યાં તેઓ કંઈ જાણવા- જોગ કામ કરી શકયા નહિ. તેમની આખર અવસ્થા એ રાગને લીધે ખહુ દુ:ખમય થઈ પડી. સ્મૃતિ મંદ પડી મઈ, મગજ બરાબર કામ કરતું બંધ પડ્યું અને આવી જીવનમૃત સ્થિતિમાં યાડા રાજ મુજરી તેઓ ઇ. સ. ૧૮૮૭ માં મરણ પામ્યા.

તત્ત્વએાધિનીના તંત્રી તરીકે તેમણે ગણિત, વિજ્ઞાન, ધર્મ વગેરે અનેક િષયોના અભ્યાસ કર્યો હતા. દ્રેંચ, અંગ્રેજી વગેરે ભાષા વિષે પણ તેમણે આ દરમિયાન સારૂં જ્ઞાન મેળવ્યું હતું.

અક્ષયકુમારનાં પુસ્તકામાં 'ચારપાઠ, ' 'ધર્મનીતિ, ' 'પદાર્થ-વિઘા, ''બાહા વસ્તુની સાથે માનવ પ્રકૃતિના સંબંધ, 'અને 'ભારતવર્ષીય ઉપાસક સંપ્રદાય' એ મુખ્ય છે. 'ચારપાઠ'માં જગતના નિયમા વિષે મનોહર અને જ્ઞાનપ્રદ નિબંધા આપેલા છે. એ નિબંધા અંગ્રેજી પર્શી લખેલા છતાં તેની ભાષા એવી મજાની છે કે ક્રોઈ પણ માણસ તેને ભાષાંતર કહી શકે નહિ. આ પુસ્તકના ત્રણ ભાગ છે. તેના ત્રીજા ભાગમાં કંઈક વધારે ગંભીર વિષયા પર ચર્ચા કરી છે.

' બાહ્ય વસ્તુ ' તું પુસ્તક અંગ્રેજી ' ક્રોન્સ્ટીટચુશન ઓવ્ મેન ' નામના પુસ્તકતું ભાષાંતર છે. તેમાં પરમેશ્વરના રાજ્યમાં સર્વત્ર નિયમ છે અને એ નિયમ પ્રમાણે વર્તાવાથી જ સુખા થવાય છે એ બાબત ચર્ચી છે. 'ધર્મનીતિ'માં શારીરિક સ્વાસ્થ્ય, ધર્મપ્રવૃત્તિની ઉન્નતિ, દંપતિના એકબીજ પ્રત્યેના વ્યવહાર, સંતાન પ્રત્યે માતાપિતાનું કર્તવ્ય વગેરે વિષયા પર નિખંધા આપેલા છે. 'ભારતવર્ષાય ઉપાસક સંપ્રદાય'ના એ ભાગમાંના પહેલા ભાગ અંગ્રેજી પરથી લખાયા છે પણ બીજા ભાગમાં અક્ષયકુમારે ઘણી મહેનત લઈ જીદા જીદા ધર્મ પ્રદાયાની વિગત ઉમેરી છે. આ પુરતક અક્ષયકુમારના બધાં પુરતકામાં સૌથી શ્રેષ્ઠ ગણાય છે.

વિદ્યાસાગર અને અક્ષયકુમારની ભાષારોલી લગભગ એક જ જાતની છે. એ ખંતે સમકાલીન હતા અને પુસ્તકાના વિષય માટે પણ લગભગ પરાવલંબી હતા. છતાં નવી ગદ્યશૈલીના ઉત્પાદક તો એ ખંતેને જ ગણી શકાય.

આ શૈલીમાં થતા સંસ્કૃત શખ્દોના ખહેાળા વપરાશ તે જ વખતે લોકોને ખુંચવા લાગ્યા હતા ખરા. જનસમાજ તા જેમ ખને તેમ વધારે વપરાશમાં આવતા શખ્દાવાળા ગદ્યશૈલી માગતા હતા. પ્યારીચાંદ મિત્રે (૧૮૧૪–૧૮૭૬) આ વખતે ટેકચાંદ ઠાકુરના નામથી 'આલાક્ષેર દર્શાલ' કિંવા 'ધનવાનના ઘરના લાડકા' નામની નવલકથા રચી. આ નવલકથા સામાન્ય જનસમાજમાં તેની ઘરગથુ ભાષાને લીધે ખહુ પ્રિય થઈ પડી. એ જ વખતે કાલીપ્રસન્ન સિંહે (૧૮૪૧–૧૮૭૦) પણ 'હુતામ પ્યાંચાર નકસા' કિંવા 'હુતામ નામક ધુવડનું રેખાચિત્ર' નામનું વ્યંગ પુસ્તક લખી આવી ભાષાને ઉત્તેજન આપ્યું. પણ એ વખતે વિદ્યાસાગરી ભાષાનું જોર એટહું બધું હતું, કે શિક્ષિત વર્ષે એ તરફ લક્ષ આપ્યું નહિ.

પ્યારીચાંદ મિત્ર કલકત્તાની પબ્લિક લાયબ્રેરીના લાયબ્રેરીઅન હતા અને તે જગાએ રહી તેમને માતભાષાને મજાવવાની રઢ લાગી હતી. તેમને વિષે બંકિમચંદ્ર કહે છે કે 'જે ભાષા બધા બંગાળીએ સમજી શકે તે ભાષામાં ગ્રંથ રચવાનું કામ પ્રથમ તેણે જ ઉપાડી લીધું. તેણું સંસ્કૃત કે અંગ્રેજીમાંથી વસ્તુ ન લેતાં પ્રકૃતિના અનંત ભંડાર તરક નજર દેહાવી અને પોતાને જોઇતી વસ્તુ સંઘરી લીધા. 'આલાલેર ઘરેર દુલાલ' બંગભાષામાં ચિરસ્થાયી અને ચિરસ્મરણીય રહેશે. આ કરતાં વધારે સુંદર પ્રંથ બંગાળી ભાષામાં બીજા ઘણા રચાશે પણ આ પુસ્તક દારા બંગભાષા પર જે ઉપકાર થયા છે તેવા ઉપકાર બીજો કાેઈ પણ પ્રંથ કરી શકશે નહિ. આ પ્રંથ પરથી જ સૌ પહેલાં લોકાેએ જાયશું કે કથિત ભાષામાં પણ પ્રંથ લખી શકાય છે.' પ્યારીચાંદ મિત્રે આ પ્રંથ સિવાય બીજાં પણ એકાદ બે પુસ્તકા

વ્યારાચાદ મિત્ર ન્યા ત્રાચ સત્રાય બાજા પષ્

કાલીપ્રસન્ન સિંહનું વ્યંગ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ હેાવા છતાં તેનું મહાન કાર્ય તા મહાભારતના ભંગાળા તરજીમાં છે. પુષ્કળ દ્રવ્ય ખરચી, પુષ્કળ પંડિતાની મદદ લઈ તેમણે આ કાર્ય પુરૂં કર્યું હતું. જો કે અર્દવાનના મહારાજાએ પણ મહાભારતના તરજીમા કરાવી ભંગાળામાં મફત વહેંચ્યા હતા પણ ભાષાની સરલતા તરફ નજર કરતાં કાલીપ્રસન્ન સિંહનું મહાભારત અત્યારે ભંગાળા ભાષામાં અદ્વિતીય ગણાય છે.

ભંગસાહિત્યમાં સામાજિક વિષયા પર અમૂલ્ય પુસ્તકા લખનાર તરીકે બાબુ બૂદેવચંદ્રનું (૧૮૨૫–૧૯૮૪) નામ અમર રહેશે. તેઓ બ્રાહ્મણના પુત્ર હતા અને સદા ખરા બ્રાહ્મણના ગુણા જાળવી રાખતા. તેમના પિતા વિશ્વનાથ તર્ક બૂષ્ણ તે જમાનાના વિદ્વાન પુરુષોમાંના એક હતા. બૂદેવ બાબુએ સંસ્કૃત કાલેજમાં અને હિંદુ કાલેજમાં કેળવણી પુરી કર્યા બાદ મિશનરીની માક્ષક ઠામ ઠામ નિશાળા સ્થાપ્યાનો તરંગ અમલ મૂકવા માટે પુષ્કળ પ્રચારકાર્ય કર્યું હતું. પરંતુ મિશનરીઓ પાછળ જે દ્રવ્યાબળ હાય છે તે આ ગરીબ બ્રાહ્મણ પાછળ ન હાવાથી તેમને એ કાર્ય મૂક્ષ દેવું પડ્યું હતું. ત્યાંથી તેઓ માસિક દાઢ સા રૂપીઆના પગારથી હાવરાની સરકારી હાઇસ્કૃલના હેડમાસ્તર બનવું પડ્યું હતું. ત્યાંથી તેઓ માસિક દાઢ સા રૂપીઆના પગારથી હાવરાની સરકારી હાઇસ્કૃલના હેડમાસ્તર થયા હતા. એ સ્થળે તેઓ શિક્ષક તરીકે ખૂબ પંકાયા

હેાવાયી હાવરાના માજિસ્ટ્રેટની ભલામણ પરથી તેમને દક્ષિણ ખંગાળાના કેળવણી ખાતાના ઇન્સ્પેક્ટર નીમવામાં આવ્યા. આ જગાએ રહી તેમણે 'શિક્ષાવિધાયક' નામનું કેળવણી સંખંધીનું પુસ્તક અને એતિહાસિક હંકી વાર્તાઓનું પુસ્તક છપાવ્યું. ત્યારબાદ તેઓ હુગલીની નાર્મલ સ્કૂલના સિપ્રિન્ટેન્ટ નીમાયા. અહીં તેમણે 'પ્રાકૃતિક વિજ્ઞાન' ભાગ ધ લો તથા ર જો, 'પ્રરાવૃત્ત સાર,' 'ઇંગ્લાંડના ઇતિહાસ,' 'રોમના ઇતિહાસ' અને યુકિલડના ત્રણ સ્કૂધ સ્થી છપાવ્યા. ત્યાર પછી તેઓ કેળવણી ખાતાના સહકારી ઇન્સ્પેક્ટર થયા અને 'શિક્ષાદર્પણ' નામનું માસિક ચલાવવા લાગ્યા, પુસ્તકા સ્થવા લાગ્યા અને ગામેન્યામ નિશાળા ઉધાડવા લાગ્યા. છેવેટ સરકારે તેમને કેળવણી ખાતાના વડા નીમ્યા અને ત્યાંથી તેઓ બંગાળાની કાયદા બાંધનારી સભાના મેમ્બર નીમાયા.

ભૂદેવભાષ્યુએ 'એડ્યુકેશન ગેઝેટ' નામનું છાપું ઘણા દિવસ ચલાવ્યું હતું. અને પાતાના ગામમાં પાતાના પિતાના નામથી 'વિશ્વનાથ-કંડ' સ્થાપી તેમાં ૬૦ હજાર રૂપીઆ ભર્યા હતા. એ કંડના ઉપયાગ સાંસ્કૃત વિદ્યાની ઉન્નતિ માટે થાય એવી તેમની ઇચ્છા હતી અને એ ઇચ્છા હજા એ કંડદ્વારા પૂર્ણ કરાય છે.

ભુદેવબાયુનાં પુસ્તકામાં 'પારિવારિક પ્રબંધ ' અને 'સામાજિક પ્રબંધ ' ઉત્તમ પુસ્તકા ગણાય છે. 'પારિવારિક પ્રબંધ 'માં હિંદુ કેહું બને ઉપયોગી પુષ્કળ વિષયોની ચર્ચા કરી છે. એ પુસ્તકમાં હિંદુઓને કોંહું બિક પરિસ્થિતિમાં કામ લાગે તેવા એક પણ વિષય ચર્ચા વિનાના રહ્યા નથી. ભૂદેવબાયુની સાંસારિક અભિન્નતા આ પુસ્તકમાં ન્રાન અને વિદ્વત્તા સાથે મળા સર્વમાન્ય થઈ પડી છે. બંગળામાં આ પુસ્તક વિનાનું ક્રાઈ પણ ઘર ભાગ્યે જ હશે.

' સામાજિક પ્રવાધ ' હિંદુ સમાજ સંવાધી લખાએલું દેશી ભાષાનું એક જ પુસ્તક છે. એ પુસ્તકનાં વાંગાળાના તે વખતના લેક્ટેનેન્ટ ગવર્નર સર ચાલ્સે ઇલિયટે એશિયાટિક સોસાઇટીના પ્રેસિડેન્ટ તરીકે પુષ્કળ વખાણ કર્યાં હતાં. પ્રાન્ય અને પાશ્ચાત્ય સમાજની ચર્ચા કરી ગ્રંથકારે આમાં હિંદુ સમાજનું ભાવિ કલ્પેલું છે. એ ભાવિ સુધારવાને તેમણે જે ઉપદેશ આપ્યા છે તે આવા ઉન્નતિશીલ જમાનામાં પણ દુર્લભ થઈ પડે તેવા છે. ખંગાળી ભાષામાં આ વિષય પર ગુરુદાસ ખંઘોપાધ્યાયના 'ગ્રાન એ કર્મ' સિવાય ખીજાં એકેય પુસ્તક આ ગ્રંથની ખરાેખરી કરી શકે તેમ નથી.

આ સિવાય 'આચારપ્રમાંધ,''પુષ્પાંજલિ' જેવાં બીજાં પુરતકા પણ ભૂદેવભાયુએ લખ્યાં છે. બંગાળાના ચિંતનશીલ લેખક તરીકે ભૂદેવ ભાયુનું સ્થાન બંકિમચંદ્ર કરતાં પણ ઉંચું છે.

ભૂદેવબાયુ પછી બંગાળી ગઘ વિકસાવનાર એક સાહિત્યરથીના આવિર્ભાવ થયો. રાજનારાયણ વસુએ ' બાંગલા ભાષા અને સાહિત્ય' નામનું પુસ્તક લખી બંગાળી સાહિત્યના ઇતિહાસની સામગ્રી તૈયાર કરી. દારકાનાથ વિદ્યાભૂષણે પ્રભાકર અને ભારકર જેને બંગાળી વર્તામાનપત્રોએ જે નૈતિક શિથિળતા આણી હતી તે મારી હદાવવા માટે 'સોમ પ્રકાશ' નામનું વર્તમાનપત્ર પ્રગટ કર્યું. 'સોમ પ્રકાશ ના શીળા પ્રકાશથી સમગ્ર બંગાળાનું મલિન વાતાવરણ વિશુદ્ધ થયું. એટલું જ નહિ પણ તેણે તેનું એટલું તો આકર્ષણ વધારી દીધું કે વાર્ષિક દસ રૂપીઆ જેટલું બારે લવાજમ બરીને પણ અમ'ખ્ય માણસો તેનાં ગ્રાહક થતાં અને દર સોમવારે એની રાહ બેઈ બેસતાં.

કેશવચંદ્ર સેનનું નામ દેશ વિખ્યાત છે. ધ્રક્ષોસમાજના ઉપદેશક તરીકે તેમની ખ્યાતિ અપાર છે. તેમની વકતૃત્વ શક્તિ તે જમાનામાં અજોડ લેખાતી. તેમણે 'સુલભ સમાચાર' નામનું વર્તમાન પત્ર સ્થાપી લોકમત કેળવવામાં આગેવાની બર્યો ભાગ ભજવ્યો. એ સિવાય 'જીવનવેદ' નામનું પ્રાયનાનું પુસ્તક અને 'નવવિધાન' નામનું ધાર્મિક પુસ્તક લખી તેમણે ખંગ સાહિસની સમૃદ્ધિ વધારી હતી.

રામ<sup>,</sup> તિ ન્યાયરત્તે **આજ અ**રસામાં 'ભાં<mark>ગલા ભાષા એા</mark> સાહિત્ય વિષયક પ્રસ્તાવ ' નામનું પુસ્તક લખી ભંગ ભાષાના સાંગાે- પાંગ ઇતિહાસ લખવાની શરૂઆત કરી.

આ સિવાય બીજા અસંખ્ય લેખકાએ વિદ્યાસાગર અને બંકિમ-ચંદ્ર વચ્ચેના ગાળામાં સાહિત્યની સેવા ઉઠાવી હતી.

ઉપરના બધા લેખકાએ અંગ્રેજ સાહિત્યનું અનુકરણ કર્યું છે ખરૂં, પણ પોતાના જાના મત જળવીને જાનું જવા દીધું નથી તે નવું બહુ સાવચેતીથી શીખી લીધું છે. એમ કરવામાં તેઓએ બનતાં સુધી તુલનાત્મક દિષ્ટ વાપરી છે. પણ તેમની પછીના ગધ લેખકાએ તા અંગ્રેજ સાહિત્યનાં ધુખકી મારી, તેમાંથી અપૂર્વ રતના લાવી, પાતાની અપાર દક્ષતાથી તેને દેશી પાશાક સજ્તવી બંગ ભાષાને શાભાવવાના પ્રયત્ન કર્યા. બંકિમચંદ્ર જેવા પ્રતિભાશાળીઓએ આ સજ્તવટમાં એવી અપૂર્વતા દાખવી કે તેની ભાષા અને તેના ભાવ મૌલિક તરીકે જ આપણી નજરે તરવર્યા કરે છે. ત્યારે બીજા સામાન્ય લેખકામાં એ કળા ન હાવાથી અંગ્રેજી સાહિત્યની અસર તેના પર સહેજે જણાઈ આવે છે. વાસ્તવિક રીતે કહીએ તા માઇકેલ મધુસદ્દન દત્તના સમયથી આ તદ્દન નવા યુગની શરુઆત થઈ ગણાય. પરંતુ તે વિષે વધુ ચર્ચા પદ્ય સાહિત્યની ચર્ચા વખતે કરીશું.

હવે ખંગાળામાં એક ઐવા પુરુષના આવિર્ભાવ થયા કે જેણે ખંગભાષાને નવું જ કલેવર બહ્યું. નવી ભાષા, નવા વિચાર અને નવી શૈલી તા જાણે ખંકિમચંદ્રને વરી ન હાય તેમ તેના દરેક મ્રંથમાં નવીન તાએ પાતાનું અપરૂપ સૌંદર્ય ખતાવવા માંડયું. એટલું જ નહિ પણ એ ખંગસાહિત્યાકાશના ખંકિમ ચંદ્રની આજીખાજી બીજા અસંખ્ય તારાએ પણ પાતપાતાના વધુઓછા પ્રકાશથી ઝગમગવા લાગ્યા. ટુંકામાં કહીએ તા હાલનું ખંગસાહિત્ય એટલે ખંકિમચંદ્ર અને રવીન્દ્રનાથ. ખંકિમચંદ્ર જે ભાષાશૈલી ખંગાળા સમક્ષ રજ્ કરી તે શૈલીને ઉચામવાના સહેજ પ્રયત્ન રવીન્દ્રનાથ સિવાય બીજા કાઇ લેખક કર્યા નથી. એટલું જ નહિ પણ ગદ્યસાહિત્યના પિતા તરીકેના પદવી તો ખુદ રવીન્દ્રનાથથી પણ લેવાઈ નથી.

ખંકિમ**ચં**દ્ર છે. સ. ૧૮૩૭ માં કાંઠાલપાડા નામના ક્રોઇ એક ગામડામાં જન્મ્યા હતા અને કલકત્તાની પ્રેસિડેન્સિ કાલેજમાં બી. એ. પાસ થઈ ડેપ્યુટિ માજિસ્ટ્રેટ બન્યા હતા. વિદ્યાર્થી અવસ્થામાં તેઓ પ્રભાકરમાં કવિતા લખતા અને ઈશ્વરચંદ્ર ગુપ્તની પ્રેરણાથી તેએ। નવું નવું લખવાના અભ્યાસ કેળવતા હતા. એ વખતે તેઓએ 'લલિતા-માનસ' નામનું નાનું કાવ્ય પ્રગટ કર્યું હતું. પણ તે પછી થાેડાં વર્ષ સુધા તેમણે કંઈ લખ્યું નહેાતું. ઇ. સ. ૧૮૬૪ માં તેમણે ' દુર્ગેશ-ન'દિની ' નામની નવલકથા બહાર પાડી અત્યાર સુધીમાં અંગાળામાં સારી નવલકથાએા ન હતી. બૂદેવ**ળા**ણુની 'ઐતિહાસિક ઉપન્યાસ' અને પ્યારીચાંદ મિત્ર 'આલાક્ષેર ધરેર દુલાલ' સિવાય ખીજી કાઈ નવલકથા શિક્ષિત વર્ગને વાંચવી ગમે તેવી ન હતી. અંકિમચંદ્રની અગાડીના ભંગાળી લેખકાએ ઘણે ભાગે વિદ્વતાપૂર્ણ ગ્રંથા લખેલા હાવાથી તે સમજવા જેટલી થેાડું ભણેલા માણસામાં તાકાત ન હતી, તેમ અંગ્રેજી ભાગેલાએને તેવાં પુસ્તકા ખંગાળા ભાષામાં વાંચવાની પરવા ન હતી. ખંગાળી ભાષામાં ઐતિહાસિક નવલકથા લખી શકાય જ નહિ એવી ુમનાદશામાં એ વખતે દેશના શિક્ષિત સંપ્રદાય કુષ્મી ગયે**લ્હેતા. તેવામાં** . ખંકિમચંદ્રની ' દુર્ગેશનં દિની ' ખહાર પડી. ક્ષેકા દિગ્મૃઢ ખની ગયા. વિમળા ને આયેષાની વાતા ઠેકઠેકારો થવા લાગી. તિલાત્તમાના આશ્ચર્ય-કારક સૌંદર્યનું આશ્ચર્યકારક વર્ણન વાંચી લેહેા મુગ્ધ થઈ ગયા. **ખંકિમચંદ્રે** સ્ક્રાટનું અનુકરણ કર્યું છે. 'આયેષા ' એ આઈ વેન્હાેની રેએકાની પ્રતિકૃતિ છે ઇત્યાદિ વાદવિવાદથી ખંગાળાતું સાહિત્યાકાશ ગરમાગરમ થઈ ગયું. પણ બંકિમબાયુએ દુર્ગેશનંદિની રચ્યા પહેલાં 'આઈ વેન્હાે' વાંચ્યા જ નહાતા એ સમાચાર પ્રસિદ્ધ થતાં જ ખધા તેમની અલૌકિક પ્રતિભાયી અંજાઈ ગયા. આ એક જ પુસ્તક ખંકિમ બાયુની સમર્થ પ્રતિભા ઓળખાવવા સમર્થ નીવડ્યું.

ત્યાર પછી તરત જ 'કપાલકુંડલા' બહાર પડી. શેક્સપીઅરનાં અવતરણાથી શાબતી, તદ્દન માદેવતાથી ભરપૂર આ નવલકથા વાંચી વળી દુર્ગેશન દિની કરતાં જુદી જ જાતની કલાના સર્જન માટે ખંકિમ ભાષ્યુનાં સર્વત્ર વખાણુ થવા લાગ્યાં. ત્યાર પછી ' મૃણાલિની' બહાર પડી. આ ત્રણ નવલા બહાર પાડવા પછી ખંકિમચંદ્રે ' બંગદર્શન' નામનું માસિક શરુ કર્યું. એ સમયનું બંગદર્શન એટલે કેળવાએલા લોકોને શ્લેષના ચાબખાથી સીધા દાર બનાવી માનુભાષાની સેવા કરા-વનારું પ્રસિદ્ધ સાધન. બંકિમચંદ્રે આ માસિકમાં પાતાની બીજી બધી નવલકથાઓ કકડે કકડે છપાવી હતી અને પછી પુસ્તકાકારે પ્રગટ કરાવી હતી. 'ચંદ્રશેખર,' 'વિષવૃક્ષ', 'કૃષ્ણકાંતેર વિલ,' દેવી ચૌધુરાણી' 'કમલાકાન્તેર્ દસર', 'સીતારામ', 'રાજસિંહ' વગેરે નાની માટી નવલ-કથાઓ તેમાં જ છપાઈ હતી. એ બધા પ્રધાએ કેવળ બંગાળામાં જ નહિ પણ ઇંગ્લાંડમાં પણ બંકિમ બાખુની ક્રીતિ' કેલાવી. બંકિમ-ચંદ્ર નવલકથાકાર તરીકે પ્રખ્યાત થયા.

ખંકિમભાયુની નવલકથા એના એ વર્ગો પાડી શકાય. ૧. ઐતિહાસિક ૨. સામાજીક. ઐતિહાસિક નવલકથા તરીકે 'દુર્ગેશનિદની',
'કપાલકું ડલા', 'મૃણાલિની,' વગેરે નવલકથાનું નામ આપી શકાય
ત્યારે સામાજીક નવલકથા તરીકે 'કૃષ્ણકાન્તેર્ વિલ' અને 'વિષવૃક્ષ'
આગેવાન નવેલા ગણાય. 'કૃષ્ણકાન્તેર્ વિલ' બંકિમ બાયુની સર્વોત્કૃષ્ટ
નવલકથા મણાય છે. દેવચરિત ગાવિંદલાલને પિશાચ બનાવી બંકિમચંદ્રે માનવચરિત્રની ક્રિમિક અવનિત બતાવવામાં કમાલ કરી છે.
વિષવૃક્ષ પણ બંકિમ બાયુની ઉત્તમ કૃતિ ગણાય છે. વિધવાવિવાહ
ના પ્રશ્ન નવલકથાદ્વારા સબળતાપૂર્વક રુજ્ કરવામાં આ વાર્તાએ
આગત્યના ભાગ ભજવ્યા જો કે કુંદન દિનીને વિષયાન કરાવી બંકિમચંદ્રે પાતાના એ પ્રશ્નનું પરિણામ વિષમય બતાવી લોકાને સંશયપ્રસ્ત કરી મુક્યા પરંતુ વિધવા પ્રત્યે દરેક મનુષ્યની દયા ખેંચવા માટે
કુંદનું પાત્ર સામર્ચ્યવાન થયું. 'આનંદમઢ', 'દેવી ચોધુરાણી' અને
'સીતારામ' આ ત્રણ નવલકથાએાનું વસ્તુ ઐતિહાસિક છતાં બંકિમ
બાયુએ ગીતાના નિષ્કામ ધર્મના ઉપદેશ આપવામાં એ ત્રણ વાર્તા-

એાના સુંદર ઉપયાગ કર્યા છે. 'આનંદમદ' તા તેમાં આવેલાં 'વંદે-માતરમ' નાં ગીતથી હિંદમાં જગજાહેર થઈ ગએલ છે. જો કે ભંકિમની એ ત્રીજ વર્ગની નવલકથા ગણાય છે છતાં શુદ્ધ ઐતિહાસિક નવલ-કથામાં પણ ભંકિમચદ્ર ઐતિહાસિક જમીન પર એવી સુંદર રીતે હિંદુ સંસારનું ચિત્ર ઉપસાવી કાઢે છે કે લાકા એ ચિત્ર જોઈ ઘડીલર મૂળ ઐતિહાસિક ભિનાને વિસરી જાય છે. બંકિમે નવલકથાકાર તરીકે જે ક્શળતા ખતાવી છે તે હિંદની કાઈ પણ દેશી બાષામાં અપૂર્વ જ ગણાશે.

'કમલાકાન્તેર્ દપ્તર' નવલકથા નથી પણ વ્યંગ પુસ્તક છે, અને ખુદ બંકિમચંદ્ર પણ એ પુસ્તકને પાતાની ચંચાવલીમાં ઉત્તમ માને છે. એ પુસ્તક કેળવાએલા લોકામાં બહુ પ્રસિદ્ધિ મેળવી છે.

'કૃષ્ણચરિત્ર', 'ધર્મ તત્ત્વ' અને 'ગીતા પરની ટિકા' એ બંકિમ-ચંદ્રની આખર અવસ્થાનાં પુસ્તકા છે. તેમાંનાં કૃષ્ણુચિત્ર વિષે તા એટલું જ કહેવું બસ થશે કે કેળવાએલા વર્ગમાં કૃષ્ણુની આબરૂ ફેલાવનાર અને કૃષ્ણુને પુરુષોત્તમ તરીકે દલીલાથી સાબીત કરનાર એ જ પુસ્તક છે. 'ધર્મ તત્ત્વ' પશ્ચિમના વિચારાથી ભરપૃર છે અને તેમાં પૂર્વને પશ્ચિમના તત્ત્વજ્ઞાનના વિચારાનો સમન્વય કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. ગીતા પરની ટિકા તેઓ સંપૂર્ણ લખી શક્યા નથી એટલે તે વિષે વધારે કહેવું જર્રનું નથી.

ખંકિમચંદ્રની પ્રતિભા કેવી સર્વતામુખી હતી તે તેમના શ્રંથા પરથી જણાઈ આવે છે. ખંગાળાઓ ખંકિમચંદ્રને કેવળ ખંગાળાના જ નહિ પણ જગતના નવલકથાકારામાં સ્થાન આપવા માગે છે અને એમાં કંઈ ખાંદું નથી. અંકિમચંદ્ર પહેલાં નવલકથાનું સાહિત્ય દેશમાં નહિ જેવું હતું. તેણે એકલે હાથે, કેવળ પાતાના અલૌકિક શક્તિ વડે એ સાહિત્યને સરજાવ્યું અને એવું તા સંપૂર્ણ ખનાવ્યું કે તેના પછી ખીજો કાઈ પણ નવલકાર તેના કરતાં સારી નવલ લખી શક્યા નથી. જે સાહિત્યને સંપૂર્ણ ખનાવતાં અંગ્રેજી સાહિત્યને સૈકા ગ્રુમાવતા

પડ્યા તે સાહિત્યને ખંકિમે પાતાના ત્રીશેક વર્ષના ગાળામાં સંપૂર્ણ ખનાવ્યું એ કંઈ જેવા તેવા વાત ન ગણાય.

ખંગદર્શનની સાથે ખંગાળામાં નવા લેખક વર્ગ ઉભા થયા. એ લેખક વર્ગમાંના અનેક પછીથી સારા વિદાન તરીકે પંકાઈ ગયા. કવિવર હેમચંદ્ર અને નવીનચંદ્ર ઉપરાંત તત્ત્વન્નાનપ્રવીણ યાગેશચંદ્ર, પંડિત રાજકૃષ્ણ, નાટકકાર દીનખંધુ, ઐતિહાસિક રામદાસ સેન, 'શ્રીક આ હિંદુ' તથા 'વાલ્મીકિ એ તત્કાલિન વૃત્તાંત' લખનાર પ્રપ્ટલ્લચંદ્ર અંઘોપાધ્યાય, પ્રસિદ્ધ સમાલાચક અક્ષયચંદ્ર સરકાર, ' ઉદ્ભાંત પ્રેમ' ના લખનાર ચંદ્રશેખર સુખાપાધ્યાય, 'સિપાહી યુધ્ધેર ઇતિહાસ' પ્રણેતા રજનીકાંત ગુપ્ત, 'વાલ્મીકિર્ જય' લખનાર, ઇતિહાસના ઉડા અભ્યાસી મહામહાપાધ્યાય હરપ્રસાદ શાસ્ત્રી, 'શકુંતલા તત્ત્વ', 'હિંદુત્વ' વગેરેના લેખક ચંદ્રનાથ વસુ વગેરે અનેક લેખકા એ પ્રસિદ્ધ માસિકના લખનારા હતા. એ બધા વિદ્વાનાને બંકિમચંદ્રે સાહિલના ક્ષેત્રમાં ખેંચી આણ્યા હતા.

રમેશચંદ્ર દત્ત જેવા અંગ્રેજી સાહિત્યના બક્તને બંકિમચંદ્રે 'માધવીક કહ્યું', 'જીવનપ્રભાત', 'જીવનસંધ્યા' જેવી નવલકથાઓના લખનારા ખનાવ્યા હતા એ વાત તો સુપ્રસિદ્ધ છે. આ ખધા લેખકા ઘણું ભાગે ખંકિમની જ ભાષાશ્રેલીને અનુસરતા હતા. ખંકિમે 'વિધાસાગરી' અને 'આલાલી' એ એ જાતની ભાષાશ્રેલી કરતાં નિરાળી જ શૈલી ઉપજાવી કાઢી હતી. તેથી એ ખંને શૈલીના બક્તોને સમાન સંતાય થયો હતો.

બંકિમ બાયુ ઇ. સ. ૧૮૯૪ માં મરણ પામ્યા. ત્યાર પછીના શક્તિશાળી ગંઘ લેખક તરીકે રવીન્દ્રનાથ આગળ આવ્યા. તેમની શૈલી બંકિમ કરતાં સહેજ જાદી જાતની હોવાથી અને કવિ તરીકે તેમની અસામાન્ય પ્રતિભાશક્તિ પશ્ચિમના દેશોએ પ્રણ કખૂલ કરી હોવાથી તેમની ગંઘ શૈલીએ પણ ધીમે ધીમે બંગ સાહિત્યપર કાય-મની અસર કરી. રવીન્દ્રનાથે બંકિમની ભાષાને વધારે સહેલી બનાવી

કચિત ભાષાની લગાલગ લાવી મકી. તેમની 'બૌઠાકરાણીર હાટ' 'ગારા' 'નૌકાડુખી,' 'ચાખેરવાલી' 'ધરે બાધરે' વગેરે **નવલકથાઓમાં** અતે જગપ્રસિદ્ધ ડુંડી વાર્તાએ માં આ શૈક્ષીના ક્રમવિકાસ સ્પષ્ટ માલમ પડે છે. 'ઘરે બાઇરે'માં તા કથિત બાષાને સાહિત્યની ભાષા તરીકે સ્વીકારવાનું તેમનું લક્ષ્યબિંદ એટલે બધે અંશે સધાયું છે ક્રે એ પસ્તક મહાર પડ્યા પછી અસક વર્ષો સુધી તે એ પસ્તકના વસ્તુ તરફ<sup>્</sup>ધ્યાન ન**ેખેંચાતાં તેની ભાષ**િસંભંધમાં અનેક માસિ-કામાં ચર્ચા ચાલી રહી હતી. છંગભાષામાં ભાષાસૈલીના અત્યારે એ <mark>બેદ માેજાદ છે. એક પક્ષ</mark>ુ બંકિમની ભાષા 'સાધુલાષા' સાહિ-ત્યની ભાષા હોવી જોઇએ એમ માતે છે ત્યારે ખીજો પક્ષ સ્વીન્ડ-નાથની 'ચલ્તી ભાષા' સાહિત્યની ભાષા ખનવી જોઇએ એમ કહે છે. આ બંને પક્ષના ઝઘડાે હજુ સમ્યાે નથી. છતાં રવીન્દ્રનાથના આ શૈલી દિવસે દિવસે વધારે પ્રચલિત થતી જાય છે એ તે! નક્કી. 'સંભુજ પત્ર'ના સંપાદક પ્રથમ ચૌધરી, 'ભારતી'ના સંપાદક સૌરીન્દ્ર-નાથ અને 'પ્રવાસી'ના સંપાદક રામાનંદ ખાયું આ શૈલીના હિમાયતી હાેવાથી એમનાં માસિકામાં ધણે ભાગે આ શૈલી વપરાતી જોવામાં આવે છે.

રવીન્દ્રનાથનાં ગઘ સાહિત્ય વિષે લખવું એ આ નાના પુસ્તકને માટે અસાધ્ય છે. તેમની ટુંકી વાર્તાઓ અત્યારે ભંગસાહિત્યને વિશ્વસાહિત્યના ભાગીદાર બનાવે છે. તેમની નવલકથાએ જેમને આકર્ષે છે તેઓ તેને જીવનમાં કદી છેાડતા નથી. છતાં સાધારણ રીતે કહીએ તો રવીન્દ્રનાથ નવલકથાના લેખક તરીકે બહુ લોકપ્રિય નથી.

ભંગાળી ગદ્ય સાહિત્યના વિકાસમાં ઉપરના મહારથીએ સિવાય બીજા અનેક લેખકાએ ભાગ લીધા છે. તે દરેકનું વર્ણન આ નાના પુસ્તકમાં થઇ શકે નહિ. ભંગાળી આધુનિક ગદ્ય સાહિત્યમાં પરસ્પર વિરુદ્ધ બળાએ એવું અટપદું કામ કર્યું છે કે તેના ક્રમવિકાસ બતાવવા માટે હજા ત્યાંના વિદાના પણ બહાર પડયા નથી. તા પછી તે વિષે

મહિતિસર લખાણ પ્રાપ્ત કરવાની આપણી આશા દુરાશા માત્ર છે. જીતાં કેટલાક અંતિ પ્રસિદ્ધ લેખકાએ ગઇ સાહિત્યને કયા કયા ગ્રંથોથી વિભૂષિત કર્યું છે એટલું જણાવી અમે ગઇસાહિત્યના ઇતિહાસ પુરા કરીશું.

જીવનચરિત્રના સાહિત્યમાં યાંગીન્દ્રનાથ વસુ કૃત 'માઈ કેલ મધુ-સદન દત્ત', ચંડીચરણ બંધોપાધ્યાય કૃત 'વિદ્યાસાગર', શિવનાથ શાસ્ત્રીકૃત ' રામતનુ લાહિડી એા તત્કાલિન બંગસમાજ,' નગેન્દ્રનાથ ચંદ્રોપાધ્યાય કૃત 'રામમોહન રાય' અને રવીન્દ્રનાથકૃત 'જીવનસ્મૃતિ' નામનું આત્મ વૃત્તાંત અતિ પ્રસિદ્ધ છે. આ સિવાય શિવનાથ શાસ્ત્રી અને નવીન-ચંદ્ર સેને પણ પાતાનાં આત્મવૃત્તાંતા બહુ વિસ્તારથી લખ્યાં છે અને તેમાં તે સમયના બંગાળાની સ્થિતિ તાદ્દશ વર્ણવેલી છે. દેવકુમાર રાય ચૌધુરીકૃત 'દિજેન્દ્રલાલ' પણ સારાં જીવનચરિત્રામાંનું એક ગણાય છે. ડુંકામાં જીવનચરિત્રના સાહિત્યમાં બંગલાયા દીન નથી.

ખંગાળામાં ઇતિહાસનું સાહિત્ય પણ ખીછા દેશી ભાષાઓને મુકામલે સારૂં છે રાજેન્દ્રલાલ મિત્રથી માંડીને હાલના તરુણ ઇતિ- હાસકાર ત્રજેન્દ્રનાથ ખંઘોપાધ્યાય સુધી સમર્થ ઇતિહાસકારોની હારમાળા નજરે પડે છે અને તેમાંના દરેકે ખનતા સુધી ખંગભાષાની સેવા કરી છે. અક્ષયકુમાર મેત્રેયે સિરાજીદ્દૌલા,' 'મીરકાસિમ' 'ફિ-રંગી વર્ણિક' અને 'ગાડલેખમાલા' નામના શ્રાંથા ખંગાળી ભાષામાં લખ્યા છે. તેમાંના 'સિરાજીદ્દૌલા' અને 'ગાડલેખમાલા' હત્તમ પુસ્તકા ગણાય છે. 'સિરાજીદ્દૌલા'માં ખંગાળાના કમનસીખ નવાખ સિરાજની હકીકત છે અને 'ગાડલેખમાલા'માં ગાડ અથવા ખંગાળાના મુસલમાની સમય પહેલાંના રાજાઓની શિલાલિપિઓના સંગ્રહ છે. રમાપ્રસાદ ચંદકૃત 'માડરાજમાલા' ખંગાળાના મુસલમાની સમય પહેલાંના એક સંપૂર્ણ ઇતિહાસ છે. કાલીપ્રસન્ન ખંઘોપાધ્યાયકૃત નવાખી અમલના ખંગાળાના ઇતિહાસ મુસલમાની સમયના ઉત્તમ ઇતિહાસ ગણાય છે. યાગીન્દ્રનાથ સમાદ્દારકૃત 'સમસામયિક ભારત'ના કેટલાક ખંડા અતિ પ્રખ્યાત છે. રાખાલદાસ ખંઘોપાધ્યાયકૃત 'પ્રાચીનમુદ્રા,' બંગાળાના

## આધુનિક યુગ

ઇતિહાસના એ ભાગા તથા કેટલીક એતિહાસિક નવલકથીએ જેલ્હું પ્રસિદ્ધ છે. હરપ્રસાદ શાસ્ત્રી પણ વગાળાના ઇતિહાસના સારા ત્રાતા ગણાય છે.

યદુનાથ સરકાર ભંગાગાના શ્રેષ્ઠ ઇતિહાસકોર મહામ છે હતાં તેમણે છૂટા લેખા સિવાય ભંગાળીમાં કાંઈ લખ્યું નથી. એ સિવાય ખીજા કેટલાક ગ્રંથા સાહિત્યના ઇતિહાસવિભાગને પુષ્ટ કેરી રહ્યા છે.

ખંગાળી કાષ રચનાર તરીકે જ્ઞાનેન્દ્ર માહન દાસ અને યાગેશ- ચંદ્ર રાય હાલમાં પ્રસિદ્ધિમાં આવેલ છે. જ્ઞાનેન્દ્રમોહનનો 'ભાંગલા- ભાષાર્ અભિધાન' ખંગાળી ભાષાનો સારા કાષ છે, ત્યારે યાગેશ- ચંદ્ર રાયે ખંગાળી સાહિત્ય પરિષદના આશરા નીચે એક સંપૂર્ણ ક્રાપ રચવાનું બીડું ઝડપ્યું હતું અને તે કામ તેમણે ઘણા વર્ષની મહેનતે પુરં કર્યું છે. તેમના ' ભાંગલા શબ્દકાષ ' ખંગાળી ભાષાના શ્રેષ્ઠ કાષ ગણાય છે. આ સિવાય બીજા પણ માટા માટા કાષા ઘણા છે પણ તેમાં બંગાળી શબ્દોનો જોઇતો ભંડાળ નથી. આ જગાએ બંગાળી ભાષામાં વિશ્વકાષ રચનાર નગેન્દ્રનાથ વસુનું નામ આપવું જોઇએ. બંગાળી વિશ્વકાષ રચનાર નગેન્દ્રનાથ વસુનું નામ આપવું જોઇએ. બંગાળી વિશ્વકાષ રચનામાં તેમણે ભારે જહેમત ઉઠાવો છે અને તેમાના કેટલાક હિંદવિષયક ક્ષકરા વાંચી તેમની ઉડી વિદત્તા વિષે ભારે માન ઉપજે છે. નગેન્દ્રનાથ ખંગાળી ભાષામાં જાતિએ વિષે લખનારા શ્રેષ્ઠ લેખક છે. તેમણે કાયરથ તથા બીજી નાતો વિષે બહુ શોધખાળપૂર્ણ શાંચા લખ્યા છે.

નવલકથાકાર તરીકે અત્યારે શરદચંદ્ર ચટ્ટોપાધ્યાયનું નામ કેવળ બંગાળામાં જ નહિ પણ આખા હિંદુસ્થાનમાં મશદ્દર થઈ રહ્યું છે. તેમની નવલકથાઓમાં જે સદ્ધમ મનાવિજ્ઞાનનું વિરલ અન્વેષણ છે તે અત્યારના જમાનાના હિંદના કાઈ પણ નવલકારમાં ભાગ્યે જ જોવામાં આવે છે. તેમને કહેવાની વાત એક જ હોવા છતાં દરેક પુસ્તકમાં તે એવી નવી નવી રીતે રજૂ કહે છે કે વાચકાને દરેક વખતે નવા જ આનંદ થાય છે. 'વિરાજવહ' 'બિંદુર્ છેલે' 'ચરિઝહીન'

વગેરે નવલકથાઓ લખી તેમણે બંકિમચંદ્રનું સ્થાન સાચવ્યું છે. ખીજ પ્રસિદ્ધ નવલકારામાં પ્રભાતકુમાર મુખાપાધ્યાયનું નામ મૂડી શકાય. તેમની 'દેશી એા વિલાતી ' ઉત્તમ વાર્ત્તા મું અણાય છે. આ સિવાય તેમણે ' ષાહશી ' ' નવકથા ' ' રમાસુંદરી, ' ' નવીન સંન્યાસી ' વગેરે વાર્તાસં મહા તથા નવલકથાઓ ખહાર પાડી છે. તેમની ડીતિ' હુંડી વાર્તા લખનાર તરીકે વિશેષ છે.

જલધર સેન, નિરુપમા દેવી, અનુરુપા દેવી, શૈલભાલા, સ્વર્ણ-કુમારી દેવી વગેરે પણ નવલકથાકાર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાનનાં પુસ્તકા લખનાર તરીકે શિશિરકુમાર ઘોષ, અધિનીકુમાર દત્ત, સ્વામી વિવેકાનંદ, સીતાનાથ તત્ત્વભૂષણ, દ્વિજ-નાથ દત્ત વગેરે વિદ્વાના પ્રસિદ્ધ છે. શિશિરકુમારનું 'અમિય નિમાઈ ચરિત ' ચૈતન્ય દેવનું ઉત્તમ જીવનચરિત્ર છે. આધિનીકુમારનાં 'ભક્તિયાય ' 'કર્મયાય' અને 'પ્રેમ ' ઉત્તમ પુસ્તકા મણાય છે. સ્વામી વિવેકાનંદકૃત 'જ્ઞાનયાય' તત્ત્વજ્ઞાનનાં પુસ્તકામાં અપૂર્વ મણાય છે. સીતાનાથકૃત ઉપનિષદાનાં ભાષાંતરા ભહુ વખાય છે. આ સિવાય કાષ્ટ્રીકેચર ભટાચાર્યકૃત 'ઉપનિષદેર ઉપદેશ ' નામના પુસ્તકના ત્રણ ભાગ બહુ સુંદર છે. બૌદ્ધ ધર્મને લગતું સાહિત્ય પણ પુષ્કળ છે. હીરેન્દ્રનાથ દત્તકૃત 'ગીતાય દિશ્વરવાદ ' પણ ઉત્તમ પુસ્તક મણાય છે.

સાહિત્યના ઇતિહાસ લેખક તરીકે બાપ્યુ દીનેશચંદ્રસેન, રામગિત ન્યાયરત્ન અને રાજનારાયણ વસુ પ્રખ્યાત છે. દીનેશબાપ્યુનું ' બંગ- બાષા એ! સાહિત્ય' બંગબાષા પર અંગ્રેજીની અસર થઈ તે પહેલાંના સાહિત્યના ઇતિહાસ તરીકે અજોડ ગ્રંથ ગણાય છે. રામગિત ન્યાયરત્નકૃત ' બાંગલા બાષા એ! સાહિત્ય વિષયક પ્રસ્તાવ' સાહિત્યના ઇતિહાસનું પ્રથમ પુસ્તક છે. રાજનારાયણ બાપ્યુએ એ વિષય પર લખેલું પુસ્તક સામાન્ય છે. દીનેશબાપ્યુએ આ ઇતિહાસ સિવાય બીજાં પણ ઘણાં પુસ્તકા લખ્યાં છે. તેમાં ' રામાયણી કથા ' નામનું રામાયણનાં પાત્રા વિષેનું સમાલાયનાત્મક પુસ્તક શ્રેષ્ઠ છે. વિવેચનાત્મક સાહિત્યમાં સુરેશચંદ્ર સમાજપતિનું નામ પણ બહુ વખ્યાય છે.

રામેન્દ્રસુંદર ત્રિવેદો, જગદાનંદ રાય અને પંચાનન નિયોગી વૈજ્ઞાનિક વિષયને ભંગાળી ભાષામાં ઉતારનાર તરીક પ્રસિદ્ધ છે. રામેન્દ્રભામુના તત્ત્વપૂર્ણ વૈજ્ઞાનિક શ્રંથ 'પ્રકૃતિ, ' 'જિજ્ઞાસા ' વગેરે ઉત્તમ શ્રંથા ગણાય છે. તેમના બીજા શ્રંથામાં 'કર્મકન્દ્રને' બહુ પ્રસિદ્ધ છે. 'યજ્ઞકથા ' પ્રાચીન યજ્ઞા વિષેતું સારૂં પુસ્તક ગણાય છે.

જગદાન દેખાયું ખાળકા પણ સમજે એવી ભાષામાં વિજ્ઞાનનાં પુરતકા લખવામાં બહુ કુશળ છે. તેમણે વિજ્ઞાનના એવા કાઈપણ વિષય ખાકી નહી રહ્યો હાય કે જેમાં કલમ ચલાવી ન હાય. 'પ્રાકૃતિકી,' 'વૈજ્ઞાનિકી' 'પાકામાકડ' 'શબ્દ્ર' 'આલા' 'ગાછપાલા' વગેરે તેમનાં પુસ્તકા ખાળકામાં બહુ પ્રસિદ્ધ છે. પંચાનન નિયાગીકૃત 'નવ્યરસાયની વિદ્યા' ખંગાળી ભાષાનાં વૈજ્ઞાનક પુસ્તકામાં સારૂં પુસ્તક મહાય છે.

વૈદકશાસ્ત્રના પુસ્તકા અંગાળા બાષામાં ઘણાં છે. વૈદકની ત્રણ પ્રસિદ્ધ શાખાએા–એલોપેથી, હોર્મિએાપેથી અને દેશી–ત્યાં પુષ્કળ પ્રસરી છે. અને એ ત્રણે શાખાને લગતાં સારાં અને સંપૂર્ણ પુસ્તકા અંગાળામાં લખાએલાં છે.

મુસાકરીનાં પુસ્તકા લખનાર તરીકે વિનયકુમાર સરકાર પ્રસિદ્ધ છે. તેમનું વર્તામાન જગત નામનું ચાર ભાગનું પુસ્તક, પૃથ્વીના સુધરેલા તમામ દેશા વિષે સારી માહિતી અપે છે. તે સિવાય વિવે-કાનંદનું 'પરિલાજક, ' રમેશચંદ્રનું 'યુરાપપ્રવાસીર ડાયરી ' અને સ્વીન્દ્રનાથનાં જપાન વગેરે દેશામાં કરેલી મુસાકરીનાં પુસ્તકાએ સારી પ્રતિષ્ઠા મેળવી છે. ચંદ્રશેખર સેનકૃત 'ભ્રપ્રદક્ષિણ ' અને ધરણીધર લાહિડીકૃત 'ભારતભ્રમણ 'પણ સારાં પુસ્તકા ગણાય છે. જલધર સેનનું 'હિમાલય ' તો ઉત્તમ પુસ્તક ગણાય છે.

વાતચીતને લગતાં પુસ્તકામાં 'રામકૃષ્ણુ કથામૃત' અને વિપિન-વિહારીકૃત 'પુરાતન પ્રસંગ ' સારાં પુસ્તકા ગણાય છે. રામકૃષ્ણુ કથામતમાં રામકૃષ્ણ પરમહંસ સાથેની વાતચીત અને પુરાતન પ્રસંગમાં પુરાતન ભાભતા વિષે જીદા જીદા મહાન પુરુષા સાથે થએલી વાત-ચીતના હેવાલ આપવામાં આવ્યા છે.

હવે આપણે ભંગાળી પદ્મ સાહિત્ય તરફ નજર કરીએ.

ભંગાળી પઘ સાહિત્યના પ્રાચીન યુગ ઇશ્વરચંદ્ર ગુપ્ત સાથે પુરા ચયા અને માઇકેલ મધુસદનના સમયથી નવીન યુગ શરુ થયા ગણાય છે. માઇકેલ મધુસદન ભંકિમચંદ્રની પેઠે આધુનિક પદ્ય સાહિત્યના મહાકવિ છે. બંકિમચંદ્રની પેઠે તેણે પદ્ય સાહિત્યમાં એટલી તો નવીનતા અને તે સાથે સફળતા આણી કે બંગાળીઓ તેને પદ્ય સાહિત્યના નવજીવનકાર માને છે.

માઇ કેલ મધ્યસૂદન દત્ત (૧૮૨૮-૧૮૭૩) યશાહર જિલ્લામાં આવેલા સાગરદંડિ નામના ગામમાં જન્મ્યા હતા. તેના પિતા વડીલ હતા અને કલકત્તામાં રહેતા હતા. મધુસુદને હિંદુ કાલેજમાં દાખલ થઈ અંગ્રેજી કેળવણી લીધી અને ઇ. સ. ૧૮૪૩ માં ખ્રિસ્તા ધર્મ સ્વીકાર્યો. ખ્રિસ્તી થવાથી તેના પિતાએ તેના સાથ છેાડ્યા છતાં વધારે અબ્યાસ કરવા માટે ખર્ચ આપવામાં આનાકાની ન કરી. હવે મધુ-સદન હિંદુકાલેજ છાડી બિશપ કાલેજમાં જઈ રહ્યો. ત્યાં તે પુષ્કળ ભાષાઓ શીખ્યા. છેવટે કમાઈ ખાવા માટે તે મદ્રાસ ગયા. ત્યાં ક્રાઇ યુરાપિયન સ્ત્રી સાથે પરણ્યો. પણ થોડા સમયમાં છુટાછેડા કરવામાં આવ્યા. તે પછી હેનિએટા નામની એક બીજ અગ્રેજ બાઈસાથે પરણ્યા અને તેની સાથે જિંદગીભર રહ્યો. મદાસમાં પેટ પરતું કમાવા માટે તે**ણે** અગ્રેજીમાં કવિતા કરવી શરૂ કરી. પરંતુ તેમાં તેને યશ ન મહ્યા. ઉલટી એવી સલાહ મળી કે અંગ્રેજી કરતાં માતુબાષામાં કવિતા કરવાથી વધારે યશ મળશે. છેવટે પિતાના મરણ બાદ મધુસદન **ખંગાળામાં આવ્યા અને ઇ. સ. ૧૮૫૮ થી ખંગાળામાં** લખવાના મહાવરાે શરુ કર્યા તેણે સૌ પહેલું કાવ્ય લખ્યું તે 'તિલાત્તમાસ ભવ' હતું. આ કાવ્ય પહેલાં તેણે નાટકા લખેલાં પણ તે વિષે આગળ

ચર્ચા કરીશું. 'તિલાત્તમાસ'ભવ 'માં તેણે સૌ પહેલાં 'અમિત્રાક્ષર ' છંદ વાષયો. અત્યાર સુધી ૧૫ અક્ષરતા 'પયાર' હંદ એ ખંગાળી ભાષાના મુખ્ય છંદ હતા. તેમાં પણ લીટીને છેડે પ્રાપ્ત મેળવવા પડતા અને વચ્ચે ઝડઝમક આણ્વી પડે તે તો જાદી. આથી કવિતા રચ-નારાને બહુ મુશ્કેલી નડતી. વળા વિચાર એ લીટીમાં પુરા કરવા જ જોઈ એ બિયમ ગંનાર વિષય પર કાવ્ય લખતારને બહુ નહેતો। હોવાથી અંગ્રેજી મહાકાવ્યા જેવાં મહાકાવ્યા લખવાને માટે એ છંદ ખીલકુલ અનુકૂળ નહાતા. માઇકેલે એ છંદમાં સુધારા કરી તેને પાતાના મહાકાવ્યને અનુસરતા ખનાવ્યા. એ સુધારા એ જાતના હતા; પહેંહું તા યતિનું બંધન તાડી નાખ્યું અર્થાત ગમે ત્યારે ને ગમે તે લીટીમાં વચ્ચે કે છેલ્લે વિચાર પૂરા થતાં યતિ મૂકી શકાય. બીજાું લીડીને એડે પ્રાપ્ત મેળવવાની કંઈ જરૂર રાખી નહિ. એ બે કેરફાર કરી તેએ. ૧૪ અક્ષરના પયાર પોતાના 'તિક્ષેત્તમાસંભવ 'માં વાપર્યોઃ અંગાન ળામાં આ જાતની કવિતા પહેલી હોવાથી પ્રથમ તો લોકા તેની બહુ નિંદા કરવા લાગ્યા. પણ કેટલાક પ્રતિષ્ઠિત વિદ્વાનાએ એ પ્રયત્નને આવકાર આપ્યા તેથા મધુસુદ્દને 'મેધનાદવધ' નામના બીજા કાવ્યમાં એ છંદના સફળતાપૂર્વક ખીજી વાર ઉપયોગ કરી ખંગાળાને જણાવી દીધું કે એ છંદ કેવળ વીરરસ જ નહિ પણ બધા રસોના વાહન તરી કે અદિતીય છે.

મધુસદ્દનનાં કાવ્યામાં 'મેઘનાદવધ ' સૌથી શ્રેષ્ઠ છે. ભંગોળી મહાકાવ્યામાં તેનું આસન ળહુ ઉચું છે. રામરાવણના યુદ્ધનું બે રૃત્રિ. અને ત્રણ દિવસનું વર્ણન આ કાવ્યના નવ સર્ગામાં કરવામાં આવ્યું છે. રાક્ષસ રાજ તરફની સહાનુભૃતિને લીધે કેટલાક કાવ્યના વસ્તુને વખાડે છે પરંતુ પાપી પ્રત્યે સહાનુભૃતિ છતાં પાપ પ્રત્યે સહાનુભૃતિ ન હોવાથી એ કાવ્યમાં વખાડવા જેવું કંઈ નથી. એમાં પાશ્વાત્ય કોવ્યાના કેટલાક પ્રસંગા એટલું જ નહિ પણ કેટલાક વિચારા પંચા એટલું જ નહિ પણ કેટલાક વિચારા પંચા

એ બાંચનના મધપુડા ખનાવવાની કળાના વખાસ કર્યા સિવાય રહેવાય નહિ. કાવ્યની ભાષા પણ એવી ગંભીર અને વિષયને છાજતી છે કે ભાષા, વિચાર અને વિષયમાં એ કાવ્ય સર્વોત્તમ બન્યું છે. જો ક રામ તથા લક્ષ્મણનાં ચરિત્રને રાવણ અને ઇંદ્રજિતનાં ચરિત્ર કરતાં હલકાં ચિતરવામાં તેમણે થાપ ખાધી છે પણ તે એમના પાશ્ચાત્ય અનુકર્ણન લીધે જ. 'મેધનાદવધ 'ના વાનરા, રીંછા વગેરે ખધાં સામાન્ય માનવી છે. રાક્ષસા પણ પ્રચંડ શક્તિધારી નથી તેઓ પણ માનવાના જેમ લંડાઈ કરે છે. દુંકામાં કાવ્ય પૌરાણિક વસ્તુ પર રચાયું છતાં તેમાં પૌરાણિક ભાવ શાધ્યા જડે તેમ નથી. મધુસુદને આ કોવ્યમાં મેઘનાદની સ્ત્રી પ્રમીલાનું પાત્ર સરજી જગતના સાહિત્યમાં ઋક ઉત્તમ પાત્રાલેખનના ઉમેરા કર્યો છે. મધસદનની પ્રમીલા એ પ્રેમ એને જ્ઞાંય તું એકત્ર મિલન છે. ચાથા સર્ગમાં સીતાનું આત્મકથન કરું હરસની રેલ રેલાવે છે. આ કાવ્યના ત્રીજો, ચોથા ને સાતમા સંગ લત્તમાં છે. કવિની જવિત દશામાં જ, સામા પક્ષના ધાર વિરાધ છતાં આ કાવ્યની ત્રણ ત્રણ આવૃત્તિઓ થાય એ જ તેની લાકપ્રિ-યતાનું દર્શન છે.

મહુસદ્દનનું બીજાં સુંદર કાવ્ય 'વીરાંગના ' છે. તેમાં દ્રૌપદી, શકુંતલા, ભાનુમતિ, શર્ષ ખુખા, તારા વગેરે વીરાંગનાઓ પાતપાતાના પ્રિયતમપ્રતિ પત્ર લખે છે અને એ પત્રામાં જે મનાવ્યા ચિતરે છે તે દરેક પાત્રનું અંતર અતાવવામાં એટલી તો સાર્થક નીવેડે છે કે આપું કાવ્ય 'મેધનાદવધ ' ની બરાબરી કરનારું જણાય છે. આ કાવ્ય લખવાના વિચાર પણ કવિને ઇટાલિના ક્રોઇ કવિના પ્રાયે સઝાડયા હતો. કાવ્ય ૧૧ સર્ગમાં પુરૂં થયું છે. કવિ ઓ કાવ્યના હતા પણ કેટલીક પત્રિકાઓની શ્રુરુઆત સિવાય બીજાં કંઈ લખા શક્યા નથી.

્રા તેંમનું ત્રીજાં અનુપમ કાવ્ય 'વ્રજાગના' છે. ' મેધનાદવધ ' અને 'વીરાંગના'ના ગુરુગંભીર ટંકાર પછી આવું કામળ લાગણીએ છેડનારૂં કાવ્ય પ્રગટ થાય એ નવાઈની વાત છે. રાધિકા વજમાં કૃષ્ણ વિના ટળવળ છે. રાધિકારમણની મારલી સાંભળવા પ્રેલી બંગે છે. તે વજના પર્વત, કુંજ, કુસમ ઇત્યાદિ પાર્થિવ પદાર્થોને જોઈ પાતાની વિરહવ્યથા જહેર કરે છે. એનું શાબ્દિક ચિત્ર આ કાવ્યમાં રજ્ થયું છે. ખિરતી મધુસદન, હિંદુ લાવપૂર્ણ આવું સુંદર કાવ્ય લખે તે જ તેના હિંદુ હદયની સાખીતી છે આખા કાવ્યતી ભાષા એવી સરળ છે કે મેધનાદ વધ તેને કવિ આવું કાવ્ય લખી શકેયાં એ વિચારતાં તેની સર્વતામુખી પ્રતિભાની અખી થાય છે. ક

મધુસદન બેરિસ્ટર થવા વિલાયત ગયા હતા. ત્યાંથી એ લહેકી જીવડા પારીસ જઈ પહેાંચ્યાે. સાથે તેની અંગ્રેજ સ્ત્રી પણ હતી. ુપારીસ પાસે ચ્યાવેલા વર્સેલ્સમાં ે**તે**ના મા**થે ગ**રીબાઇ? ત**્રા** પ્ર**હી.** ેતે વખતે વિદ્યાસાગરે મદદ ન કરી હોત તો એ મહા કુ વર્ગ પ્રાંસના કાઈ કેદખાનામાં જઈ વ્યાકીની જિંદગી ચુજારી હોત.ું એહીં તેણે ચૌદ લીડીતી એક એવી 'ચતુર્દશપદી' કવિતાનું પુસ્તક લબ્યું. તેમાં અસ'ખ્ય વિષયા પર ચાદ લીટીની 'સાનેટ' લખેલી છે. કવિએ આ કાવ્યમાં કેટલીક જગાએ પાતાના જીવનના મર્મભેદા પ્રસંગાત્ચીતર્યા ુછે. શ્રાંસમાં ખેઠાં ખેઠાં કવિને પાતાની વહાલી જન્મભૂમિ, તેની પાસે કલકલ નિનાદ કરતી કપાતાક્ષ નદ, ખંગાળામાં ઠામ ઢામ ઉજવાતી <sup>ુ</sup>વિજયાદશમી તથા કાશીદાસ, કૃતિવાસ જેવા કવિ વિજ્ઞાસાગર, ુર્ધિયુરચંદ્ર ગુપ્ત, સત્યેન્દ્રનાથ ઠાકુર જેવા મહાનુભાવા અને સર્ક**તલા.** િકિરાતાર્જીનીય**ં મેધદૂત જેવાં કાવ્યાની સ્મૃતિ આવે છે**ેઅતે **તે સ્**યુ-ુતિને આધારે એ દરેકને ચૌદ ચાદ લીટીની એક સાનેટ અપ અ ક્રેરી ્પોતે કૃતાર્થ થાય છે. પોતે પ્રથમ**્ચંગ્રેજમાં કવિતા કરતા માત**ભાષા ત્તરક અનાદર દર્શાવતા, એ યાદ લાવી કવિએ આ કાલ્યમાં કપ્પુબ પશ્ચાત્તાપ કર્યો છે.

કવિની છૂટક કવિતાએામાં ' તત્ત્વબાધિની <u>'</u> માં પ્રગટ ઘ**ર્એલ** ' આત્મવિલાપ ' નામક કવિતા તેમના જીવનનું એક સુંદર કર**્યા મ**ંગીત છે. એ કવિતાની પ્રત્યેક લીટીમાં મધુસદનના સાંસારિક જીવનની નિષ્ફળતાનું કરુણ આલેખન નજરે પડે છે. કવિએ વિલાયત જતી વેળા બંગબૂમિ પ્રતિ ' જે કાવ્ય સમર્પણ કર્યું છે તેમાં માતુબૂમિ પ્રત્યેની તેમની મમતા ઉત્કટ સ્વરૂપમાં પ્રગટ થઈ છે.

વાર્ષિક ૪૦ હજાર રપીઆ ન હોય તો એક ગૃહસ્થ તરીકેની જિંદગી દુનિયામાં શી રીતે ગુજારી શકાય એવા તર્કો કરતા આ રંગીલા કવિ આખર અવસ્થામાં બહુ દુઃખી થયા. છેવંટ તેના સ્ત્રી અને તે પાતે ધર્માદા કરિપતાલમાં અંકેક દિવસને અંતરે મરણ પામ્યાં. તેની મરણકિયામાં કેટલાક અંતરંગ મિત્રા સિવાય બીજા કાઇએ ભાગ ન લીધા. ખંગાળી પ્રજા પાતાના ખ્રિસ્તી મહાકવિના શખને ઉપાડવા જતાં પણ વટલાઈ જવાની હતી!

મધુસદ્દનની કબર ઉપર તેના મરણ પછી પંદર વરસે એક સ્મારક ઉભું કરી બંગાળી પ્રજાએ પાતાનું એ કલંક ભૂસ્યું હતું. અત્યારે પણ એ સ્તંભ અને તે પરની મધુસદ્દને લખેલી કવિતા દર્શકાના અંતરમાં શાકની લાગણી ઉભરાવે છે.

મધુસદ્દને અંકિમચંદ્રની જેમ બંગાળી કાવ્યપ્રદેશમાં નવીનતા મા**ણી.** એટલું જ નહિ પણ એ નવીનતા સફળ કરી. તેનાં બધાં કાવ્યો અમૃતના ઝરા છે.

મધુમદ્દનના સમકાલીન કવિ તરીકે રંગલાલ ખંદોપાધ્યાય પ્રસિદ્ધ છે. તેમનું 'પદ્મિની ઉપાખ્યાન' બંગલાષાનું એક ઉત્કૃષ્ટ કાવ્ય ગણાય છે. ઐતિહાસિક વિષયને વાહન તરીકે સ્વીકારી મહાકાવ્ય લખવાનો પહેલો પ્રયત્ન આ કવિએ કર્યો છે અને તેમાં તેમને સફળતાં મળી છે. સ્વદેસભક્તિના તરંગા કે જેણે પછીથી બંગાળાને રેલી નાખ્યું તે તરંગાની પ્રથમ બેરી આ કાવ્યમાં વાગતી સંભળાય છે. આ સિવાય 'કર્મદેવી' અને 'સુરસુંદરી' નામનાં કાવ્યા પણ આ કવિએ લખ્યાં છે. આ કાવ્યાં વૈચિત્ર્ય છે પણ મધુસદનના અમિત્રાક્ષર છંદની છાયા તેના પર પડી હોય એમ લાગતું નથી.

મધુસુદનને પગલે ચાલનારા કવિએામાં હેમચંદ્ર ( ઇ. સ. ૧૮૩૮-૧૯૦૩) અને નવીનચંદ્ર ( ઇ. સ. ૧૮૪૬–૧૯૦૯ ) મુખ્ય છે. યાંગાળાના એ ત્રણ કવિએા મહાકવિ તરીકે પંકાય છે. હેમચંદ્રનાં કાવ્યામાં ' વૃત્રસંહાર ' નામનું મહાકાવ્ય ખહુ પ્રસિદ્ધ છે. વૃત્રનામના રાક્ષસ દેવાને નસાડી સ્વર્ગના અધિપતિ થઈ પડયા છે. તેના ત્રાસથી દેવા પાતાળમાં પેસી ગયા છે. શચી નેમિયારણ્યમાં જ**િ રહી છે.** દ્યંદ્ર મેરુપર્વાત ઉપર તપ કરવા ચાલ્યા ગયા છે. વૃત્રાસરની પત્ની ઐન્દ્રિલાને શચીને દાસીરૂપે પ્રાપ્ત કરવાનું મન થાય છે. પાતાના પુત્ર રૂદ્રાપિડને માકલી તે તેને બંધાવી મંગાવે છે. આ તરક ઇંદ્ર વિધાતાને પ્રમન્ન કરી શંકર પાસે જાય છે અને ગૌરીની સહાયતાથી **વ**ત્રવં ભાગ્ય ખંડત કરે છે. પછી દેવા અને અસુરા વચ્ચે મહાસંગ્રામ થાય છે. તેમાં રૂદ્રાપિડ મરાય છે અને ઇદ્ર દધિચીનાં હાડકાંમાંથી ખનાવેલાં વજ વડે વત્રતે મારે છે. ઐન્દ્રિલા ગાંડી થઈ જાય છે અને દેશાદેશ ભડકે છે. ચાવીશ સર્યમાં પુરાં થએલાં મહાકાવ્યતા આ સાર છે. મૂળ આખ્યાન મહાભારતમાંથી લીધું છતાં હેમબાયુની કલ્પનાએાને લીધે આખં કાવ્ય મૌલિક જેવું જ ખ્યું છે.

'મેઘનાદવધ'માં જે દાષા છે તે દાષા આ કાવ્યમાં નજરે પડતા નથી. તેયી કેટલાક બંગાળી સમાલાચકા 'મેઘનાદવધ' કરતાં પણ આ કાવ્યને ઉત્તમ માને છે. 'ઉત્તમ ઉપાખ્યાન, ઉત્તમ નાટક અને ઉત્તમ ગીતકાવ્ય'વાળાં આ કાવ્યના કવિને બંકિમચંદ્ર મધુસદનની ખાલી જગાના વારસ બનાવે એ જ 'વૃત્રસંહાર'નો સમાલાચના માટે બસ છે.

કવિએ આ કાવ્યમાં અમિત્રાક્ષર તેમજ મિત્રાક્ષર એમ ખંતે જાતના હંદા વાપર્યા છે. પરંતુ મિત્રાક્ષરમાં તેણે એટલી વિશેષતા આણી છે કે સંસ્કૃતની પેઠે વિચાર ચાર લીડીએ તા પુરા થવા જે જોકએ એવું ખંધન સ્વીકાર્યું છે. આથી કેટલાક લોકાને 'મેધનાદ વધ' કરતાં 'વૃત્રસંહાર'ના હંદ વધારે મધુર લાગે છે.

્ર આ સિવાય હેમખાયની 'છાયામયી,' 'ચિંતાતરંગિષ્ઠી,' ' વીર-બાહુ ' ને 'દશમહાવિદ્યા' નામનાં કાવ્યા છે. તેમાં 'દશમહાવિદ્યા'માં **કવિએ છ**ંદમાં ખૂબ વિચિત્રતા આ**ણી છે. અનેક** તરેહતરેહના નવા નવા હ દે માં આ કાવ્ય રચ્યું હોવાથી કાવ્યના વિચારમાં પણ સારી પૈંઠે વિચિત્રતા ચ્યાવી છે. 'છાયામયા' પ્રસિદ્ધ ઇટાલિયન કવિ ડાન્ટેની 'હિવાઇન કામેહિ' પરથી રચેલું છે. હેમળા**યુના જ્**ટક કવિતામાં 'કવિતાવલી' નામના સંગ્રહ ખહુ પ્રસિદ્ધ છે. કવિ ઉત્તરાવસ્થામાં પૈસેટકે ઘસાઈ ગયા હતા. તેમાં વળી આંખા ગુમાવી એઠા હોવાથી સદા ચિંતાતર રહેતા. આવી અર્થાહીન અને અપંગ દશાનું ચિત્ર એ કવિતાઓમાં સારી રીતે વિકસ્યું છે. તે સિવાય એ ક વતાઓના એક ખીજો ગુણ પણ છે. સ્વદેશાભિમાનની રંગલાલે વગાઉલી ભેરી કવિ જોસબંધ કંકે છે. પાવૈતે પણ પાના ચઢે એવાં સ્વદેશગીતાથી હેમચંદ્રની કવિતા બહુ પ્રસિદ્ધ થઈ છે. તેના સ્વદેશપ્રેમ પર્વતના શિખર પરથી નીકળતી નદીની પેંકે જીસ્સાય ધ વહે છે. ' ભારતસંગીત ' નામનું તેમનું આપું કાવ્ય આ બાબતમાં એવું તા અનુપમ છે કે અત્યારે પણ બંગાળી સ્વદેશગીતામાં તે કાવ્ય અગ્રસ્થાન લે છે.

આ સિવાય કવિએ એકાદ બે નાટકા પણ લખ્યાં છે પણ તે શેક્સપાઅરના નાટકાના અનુવાદ રૂપે હોવાથી કંઈ વિશય કહેવા જેવં નથી.

નવીન ચંદ્ર સેન અંગાળામાં 'પલાશિર્ યુદ્ધ' નામના કાવ્યથી અતિ પ્રસિદ્ધ થએલ છે. આ કાવ્ય તેમનું પહેલું કાવ્ય છે અને તે તેનાં બધાં કવ્યો કરતાં વધારે લોકપ્રિય નીવડ્યું છે. આ કાવ્ય પાંચ સર્ગામાં વિભકત થએલું છે. કાવ્યના છંદમાં ત્રિપદી અને પયારનું આધિપત્ય વિશેષ છે. પરંતુ વચ્ચે વચ્ચે એવાં મનોહર ગીતકાવ્યો મુધાં છે કે હૃદય ખુશ ખુશ થઈ જય છે. નવીનબાયુનું સ્વદેશા- મિમાન આ આખા કાવ્યમાં પૂર્ણપણે વિલસી રહ્યું છે. તેમાં પણ ચોથા સર્ગમાં વીર સેનાપતિ મોહનલાલના વચનામાં કવિ જે લાંયુ

ભાષ<mark>ણું કરે છે તે સ્વ</mark>દેશબક્તિના સ્તાત્ર **જે**વું <mark>છે. લાગણીના એાધ</mark> વહેવડાવવામાં આ કવિ ભાયરન જેવા ગણાય છે,

તેમનાં ખીજાં પ્રસિદ્ધ કાવ્યામાં 'રૈવતક.' 'કરુક્ષેત્ર' ને 'પ્રભાસ' મુખ્ય છે. તેમાં 'કુરુક્ષેત્ર' વધારે પ્રસિદ્ધ છે. પરંતુ એ ત્રણે કાવ્યોના વિષય એક જ છે. કુખ્યના જીવનને અનુસરી આ ત્રણે કાવ્યા લખાયાં છે. કૃષ્ણની આદ્યલીલા 'રેવતક'માં, તેની મધ્યલીલા 'કુરુક્ષેત્ર'માં અને અંત્યલીલા 'પ્રભાસ'માં કુશળતાપૂર્વક ચુંથી છે. રેવતક વાંચતાં કાેઈ મધુર મનામય રાજ્ય ખડું થાય છે. કુરુક્ષેત્ર વાંચતાં સંસારતા કરુણ જીવનકલહ અનુભવાય છે અને પ્રભાસ વાંચતાં ઐક જ પરમાત્મસ્વરૂપનું મંગલમય વિધાન અનુભવી ચિત્ત શાંત થાય છે. રૈવતકમાં સુબદ્રા ને સુલાચના, રૂકિમણી અને સત્યભામા તથા શૈલજા અને જરત્કારૂના પરસ્પર વિરાધી પ્ર<mark>ાથ્યપ થયી વાચકને</mark> બહુ મઝા આવે છે અને તેમાંની છેલ્લી એ જોડ તા ઠેઠ 'પ્રભાસ ' સુધી વાચકનું ધ્યાન આકર્ષી રાખે છે. 'કુરુક્ષેત્ર' માં અભિમન્યુનું મૃત્યું એ મુખ્ય લક્ષ્ય છે. ઉત્તરા અને અભિમન્યુની શેશવલીલા અને શૈલજા અને જરત્કારના પરસ્પર વિરુદ્ધમુખી પ્રેમના વિકાસનું ચિત્ર યહુ સુંદર છે. અને 'પ્રભામ' માં જરતકારની કૃષ્ણ પરના દારુણ વેરની પૂર્ણાહૃતિ માનવા કાંઇ અલૌકિક શક્તિને વસ થઈ ઇચ્છા ન છતાં કેવી અગમ્ય દિશામાં ધસડાઇ મંગલમય વિધાનને વશ થાય છે તેને દ્રખદ્ગ ચિત્ર આપે છે. આ ત્રણે કાવ્યના કેટલાક સર્ગો તે৷ ખરેખર અનપમ છે. આ ત્રણે કાવ્યાને જો કે જાના વિચારના ક્ષેકાએ 'ઓગ-થ્યુીસમી સદીના મહાભારત' તરીકે વધાવી લીધાં હતાં પરંતુ જુનાં પુસ્તકામાંથી અતિહાસિક હશીકત તારવી કાઢી મહાકાવ્ય રચવાની દિશા અતાવવાની પહેલ કરનારના દેષો જોનાર તાે ઘણા નીકળે એ સ્વાભાવિક છે. આ સિવાય 'અમિતાભ' નામના કાવ્યમાં ખુહચરિત અને 'અમૃતાભ' નામના કાવ્યમાં ચૈતન્ય લીલા ગાઈ, 'ખુષ્ટ' નામનું િષ્યસ્તલીલા ગાતું પુસ્તક પ્રગટ કરી, કવિએ પાતાના યશસ્વી દેહ**ના** ્રશીયા વિસ્તારી હતી.

કવિની છુટક કવિતામાં 'અવકાશર જની' બહુ પ્રસિદ્ધ છે. કવિની પૂર્વાવસ્થાની દીન દશાના એમાં એવા મર્મભેદી વિલાપ છે કે હરકાઇ દુ:ખીઆને સહાનુભૂતિ મેળવવા માટે તે પુસ્તક લાયક નીવડે તેમ છે.

આ ત્રણે કવિઓના સમકાલીન તરીકે સુરેન્દ્રનાથ મજીમદાર (ઇ. સ. ૧૮૩૫–૧૮૭૮) અને બિહારીલાલ ચક્રવર્તા (ઇ. સ. ૧૮૩૫–૧૮૯૪) નામના કવિઓ બહુ પ્રખ્યાત છે. એ બંને કવિઓ ઉપલા ત્રણે કવિઓ કરતાં જીદા જ પડી આવે છે. તેમનાં કાવ્યોના વિષય જાદો છે તેમ લક્ષ્ય પણ જાદું છે. સુરેન્દ્રનાથે 'મહિલા' નામનું કાવ્ય સ્ત્રીઓનાં અનેકવિધ રૂપાનું વર્ણન કરી એ મહાજાતિના માતુ-રૂપતી સ્તૃતિ કને છે. ત્યારે બિહારીલાલે 'શારદામંગલ' નામનું સુંદર કાવ્ય લખી કવિતા દેવીને પ્રિયતમા માની તેના ચરણમાં ભક્તિપુષ્પ અપ્યાં છે. 'શારદામંગલ' બહુ સુંદર કાવ્ય છે. રવીન્દ્રનાથ જેવા મર્મત્ર પણ એ કાવ્ય પર પ્રીદા છે. બિહારીલાલે જાગતિક નધર પ્રેમને નવીન દિશાએ વાળી અલોકિક અને અવિનાશી લક્ષ્યતી સાધના સાધી છે અને તેથી જ તેની કાવ્યવાણીમાં નવીન તરેહનું સંગીત પ્રગટ થયું છે. આખું કાવ્ય બહુ મનોહર છે.

બિહારીલાલના એક મુખ્ય ભક્ત કવિ અક્ષયકુમાર બડાલ છે. તેણે 'પ્રદીપ,' 'કનકાંજલિ,' 'ભૂલ,' 'શંખ,' અને 'એષા' નામક કાવ્યા લખેલાં છે. તેમાંનું 'એષા' એ શાકકાવ્યા છે. બંગાળામાં શાકકાવ્યાની સંખ્યા બહુ નથી. છતાં આ કાવ્યના કરુણ્ય એવા ગાઢ છે કે તે બાબતમાં મહાકવિ 'ટિનિસન' ના 'ઇન મેમે.રિયમ' કરતાં પણ તે કાવ્ય ચઢી જાય છે. બિપિનચંદ્ર પાલ જેવા સુરસિક સમાલાચકે તે કાવ્યનાં વખાણ કરતાં એષાનું વિશ્વસાહિત્યમાં પણ સ્થાન છે એવું જણાવ્યું છે.

'યાગેશ' ન મનું કાવ્ય લખનાર ઘશાનચંદ્ર ખંઘોપાધ્યાયનું છવન અતિ શાચનીય હતું. એથી આ કાવ્યમાં કરુણરસના મર્મબેદી હાહાકાર જણાઈ આવે છે. આ સિવાય મંડિત શિવનાથ શાસ્ત્રીકૃત 'નિર્વાસિતેર વિલ પ' 'પુષ્પમાલા' 'હિમાદિકુસુમ' નામનાં કાવ્યા **બહુ** વખણાયાં હતાં. આ જ અરસામાં લખાએલું દિજેન્દ્રનાથ ઢાકુરતું 'સ્વય્નપ્રયાણ' નામનું રૂપક કાવ્ય ખંગાળી ઉત્તમ પુસ્તકામાંનું એક ગણાય છે છતાં અઘરી ભાષાને લીધે સાધારણ માણસને માટે તે અગમ્ય રહ્યું છે.

હવે આવ્યા રવીન્દ્રનાથના યુગ. રવીન્દ્રનાથની કવિ તરાકેની ક્યિતિ અત્યારે આખા જગતમાં ફેલાઈ રહી છે. તેમની 'ગીતાંજલિ'એ લાખા માણસાના હૃદયમાં ભક્તિના ઝરા પ્રગટ કર્યો છે. રવીન્દ્ર-નાથ જેવા મહાકવિને માટે ડુંકામાં લખલું એ અશકય છે છતાં સાધારણ માંણસની નજરે તેઓ કેવા જણાય છે તે આપણે જોઈશું.

રવીન્દ્રનાથની નવલકથા અને નાટકા જેટલાં લાેકપ્રિય છે તેના કરતાં પુષ્કળ વધારે લાેકપ્રિય તેનાં કાવ્યા છે. તેઓ મહર્ષિ દેવેન્દ્ર-નાથના સાથી નાના પુત્ર થાય. તેમના જન્મ ઇ. સ. ૧૮૬૨ માં થયા હતા. દેવેન્દ્રનાથ મહાન ભક્ત હતા અને એના ભક્તિમય વાતા-વરણમાં આ નૈસિક્કિ કવિનું કવિત્વ જોરથી વિકસી ઉઠે તેમાં કંઈ નવાઈ નથી. કવિએ નાનપણમાં જ ' ભાનુસિંહેર્ પદાવલી ' નામક કાવ્યસંગ્રહ પ્રગટ કરેલા. તેમાં પ્રાચીન વૈષ્ણવ કવિઓની છાયા સ્પષ્ટ જણાતી હતી. પરંતુ પછીથી તેમણે જે કાવ્યા પ્રગટ કર્યા તેમાં એ અસર પચાવી, તેને નવીન રૂપ આપી, વિવિધ છંદમાં, વિવિધ રાગ-રાગણીમાં પ્રગટ કરવામાં બહુ કળ બતાવી છે. રવીન્દ્રનાથનાં કાવ્યાનો આ વૈષ્ણવ ભાવ તેના પ્રત્યેક કાવ્યમાં અંતર્વાહિની નદીની જેમ અદશ્ય રીતે વિલસી રહ્યો છે.

રવીન્ડનાથની કાવ્યપ્રતિભાના ખરા વિકાસ 'સોનાર તરી' માં થયા છે. તેમાં એક મહા એશ્વર્યપૂર્ણ કવિહૃદય અત્યણી સમક્ષ ઉધડી જાય છે. તે કાવ્યના વિચારા, છંદ, સમગ્રની ધારણા વગેરે અધું એશ્વર્યપૂર્ણ છે.

ત્યાર પછી 'ચિત્રા,' 'માનસી,' 'કથા,' 'ક્ષણિકા', 'નૈવેદા વગેરે કાવ્યા બહાર પડયાં. છેવટે 'શિશુ' કાવ્ય પ્રસિદ્ધ થયું ત્યારે રવીન્દ્ર નાથની પ્રતિભાના અસાધારણ વિકાસ સમાલાચકાને મુંઝવવા લાગ્યા. વૈષ્ણવ ભાવના પરિપૂર્ણ વિકાસ આ વાત્સલ્ય રસપૂર્ણ કાવ્યમાં પુરે-પુરી રીતે થયા.

'ખેયા' નામક કાવ્યમાં સ્વદેશી ચળવળમાં ભળ્યા પછી કર્મ- દેવતાના કિંગ્ગે કરેલા કઠોર અનુભવ પછીની કવિતાઓ નજરે પડે છે. કર્મના હાથમાંથી છૂટી કવિનું મન પાછું પરમ સુંદર પરમાતમા પ્રત્યેના પ્રેમથી પરિપૂર્ણ થઈ મનમોહક નવીન અવાજે આ કાવ્યમાં કલરવ કરી રહ્યું છે. આથી ભક્તિભાવના પરિપૂર્ણ વિકાસ આ કાવ્યમાં નજરે પડે છે. 'ખેયા' એટલે હોડી. પ્રભુના દર્શન કરવા સંસારસાગંર ઉતરી કવિ હોડીમાં ખેસવા જતા હોય અને ભવિષ્યના આનંદથી તથા તો આનંદની તાલાવેલીથી જે તનમનાટ થાય તે તનમનાટ આ કાવ્યોમાં દરેક સ્થળ જણાય છે. એ તનમનાટ એટલે ઉપ્રતાનું રૂપ ધારણ કરે છે કે એ ઉપ્રતાની પરિપૂર્ણતાદ્વારા કવિ પ્રિયતમનો મેળાપ અનુભવે છે. પ્રાપ્ય વસ્તુ વિષે જીદી જીદી વાતો કવિના મનમાં જાગૃત થાય છે, અને એ વાતો એટલી તો મધુર છે કે 'ખેયા' નું દરેક કાવ્ય અમૃશ્ય રત્નરૂપ બની જાય છે.

'ગીતાંજિલ' રવીન્દ્રનાથનાં શ્રેષ્ઠ કાવ્યામાંનું એક છે. 'ગીતાં-જિલ'ના વિરહ વૈષ્ણવ કે સુધીના વિરહ સાથે સરખાવી શકાય ખરા. વેષ્ણવ પ્રેમાવતાર હોવા જોઇએ અને તેથી જ જ્યારે જ્યારે રવીન્દ્રનાથ પ્રેમની વ્યથા અનુભવે છે ત્યારે તેના હૃદયમાં વૈષ્ણવભાવ પ્રભળ-પણે સ્પુરી ઉઠે છે. રાધાભાવ 'ગીતાંજિલ'નાં અનેક કાવ્યાના પ્રાણ છે. યુરાપ 'ખેયા, 'નૈવેદ્ય' 'ગીતાંજિલ,' 'ગીતિમાલ્ય' વગેરે કાવ્યામાંથી સુંટી કાઢેલાં આવાં કાવ્યાના સંપ્રહ-કે જે અંગ્રેજી ગીતાંજિલમાં પ્રસિદ્ધ થયા છે જોઈ ગાંડું થઈ ગયું અને એક જ પ્રથ સ્વીન્દ્રનાથતે દુનિયાનું સર્વોત્તમ સાહિત્યનું ઇનામ અપાવવા શક્તિમાન થયા તે આપણા આ વૈષ્ણવ ધર્મના રાધાલાવની 'કૃના થઈ જવાની' વૃત્તિને લોધે જ.

'ગીતિમાલ્ય' અને 'ગીતાલિ'માં રવીન્દ્રનાથના આધ્યાત્મિક સાધનાના જે સર ઉઠે છે તે વળા 'ગીતાંજલિ' કરતાં પણ શ્રેષ્ઠ છે. 'ગીતિમાલ્ય'માં 'ગીતાંજલિ'નું રદન ચંબી જાય છે. પરંતુ અશ્રુ નૃતન વેશે પ્રગઢ થાય છે. એ અશ્રુ વેદનાનાં અશ્રુ નથી પણ સ્નિગ્ધ શાંતિના વરસાદ જેવાં છે. 'ગીતાંજલિ'માં વાવાઝાડાંની રાત્રે કવિ કહે છે કે 'આજે વાવાઝાડાંવાળી રાત્રે તારા માટે અભિસાર શરુ થાય છે' પરંતુ 'ગીતિમાલ્ય'માં એ અભિસારની રાતનું સ્મરણ થતાં કવિ કહે છે કે 'તે રાત્રે વાવાઝાડાંથી મારાં ભારણાં ભાંગી ગયાં ત્યારે મેં ન જાણ્યું કે તું મારા ધરમાં આવી ખેઠા છે.' આવી આંતરિક તૃપ્તિ કવિના આ કાવ્યમાં સર્વત્ર જણાય છે. 'ગીતાલિ'માં કવિની વિરહવ્યથા સાર્થકતાની શાભા ધારણ કરે છે. ભક્ત પાતાની ચિરવાં છિત વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી જેવા તૃપ્ત થાય તેવી તૃપ્તિ તેના આ કાવ્યમાં પ્રહમાં સર્વત્ર જણાય છે.

કવિતી આધુનિક કૃતિઓમાં 'ખલાકા' ને 'પલાતકા' બહુ પ્રસિદ્ધ છે. 'પલાતકા'માં હિંદુ સાંસારિક કરુણ કથા નવીન છદમાં અપૂ-વૈતાથી શુંથી છે, આ સિવાય 'કથા એા કાહિણી' 'પૂરખી' વગેરે ઘણા કાવ્યસંગ્રહા બહાર પાડી કવિએ બંગાળી સાહિત્યના કાવ્ય સાહિત્યને ખૂબ ખિલાવ્યું છે.

'ગીતાંજલિ,' 'ગીતિમાલ્ય,' 'પલાતકા' અને 'શિશુ'ના આવાં મહાન કવિ જે દેશમાં જન્મે તે દેશનાં અહેાભાગ્ય માનવાં જોઇએ. નાટકા અને નવલકથામ તે સર્વજનપ્રિય ભલે ન હા પણ તેનાં કાવ્યા તા ભાગાળામાં સર્વત્ર આદરણીય થઈ પડયાં છે એમાં કંઈ શક નથી. એમનું કાવ્યસાહિત્ય એટહું તા વિશાળ, એટહું તા વૈવિધ્યમય, એટહું તા વિચિત્રતાથી ભરપૂર છે કે સર્વને તેમાંથી જોઇતા ખારાક મળી રહે છે.

રવીન્દ્રનાથના પદાંકને અનુસરી કેટલાય કવિએા પ્રસિદ્ધિ પામ્યા છે. તેમાં ગિરીન્દ્રમાહિની દાસી, કામિની રાય, માનકુમારી દાસી, દેવેન્દ્રનાથ સેન, દેવકુમાર રાય ચૌધુરી, સત્યેન્દ્રનાથ દત્ત વગેરે મુખ્ય છે. ગિરીન્દ્રમાહિતીનું ' અશ્રુકણા ' ઉત્તમ કાવ્ય છે. ગિમિની રાયનું 'આલો ઓ છાયા' બંગાળી સાહિત્યનાં ઉત્તમ પુરતકામાંનું એક છે. આ ાસવાય તેમણે 'માલ્ય ઓ નિર્માલ્ય' વગેરે બીજા પણ કાવ્યસંગ્રહ બહાર પડયા છે. માનકુમારી દાસીના 'કનકાંજલિ' નામના કાવ્યસંગ્રહ પણ બહુ વખણાય છે. દેવેન્દ્રનાથ સેનના 'અશાકગુચ્છ' નામના કાવ્યસંગ્રહ સામાન્ય વાચક વર્ગમાં બહુ પ્રનિદ્ધ છે. દેવેન્દ્રનાથ સેનના 'અશાકગુચ્છ' નામના કાવ્યસંગ્રહ સામાન્ય વાચક વર્ગમાં બહુ પ્રનિદ્ધ છે. દેવેન્દ્રનાથ સેનના 'અશાકગુચ્છ' નામના કાવ્યસંગ્રહ સામાન્ય વાચક વર્ગમાં બહુ પ્રનિદ્ધ છે. દેવેન્દ્રનાથ કત્ત ઉત્કૃષ્ટ ગીત કવિતા લખનારાઓમાં અગ્રેસર છે. સત્યેન્દ્રનાથે 'કહુ એા કેકા' 'મણિમંજીષા ' 'વેલા શેષેર ગાન' વગેર અનેક કાવ્યસંગ્રહો પ્રગટ કરી બંગ સાહિત્યમાં નવીન પ્રવાહ રેલાવ્યો હતો. તેમની કવિતા વખાણનારામાં અત્યારે બંગાળાના પ્રસિદ્ધ સમાલા ચેકા ઘણા છે.

રવીન્દ્રનાથના યુગના બીજા કવિએાનાં નામ આપવાનું કામ પણ બહુ મુશ્કેલ છે. આપણી પેઠે ત્યાં પણ કવિએાના રાકઠા કાટયા છે અને કવિ દવી તા પાતાની મેળે ધારણ કરી લેવાતી હાવાથી એ કવિએા ખરા કવિએા છે કે નહિ તેની ખાત્રી તત્કાળમાં થઈ શકે તેમ નથી.

આ રવીન્દ્ર યુગમાં પણ માઇ કેલના યુગ પુરા થયા નથી. માઇ- કેલ મધુસદ્દનનું જીવનચરિત લખનાર પ્રસિદ્ધ લેખક યે ગીન્દ્રનાથ વસુ એ 'પૃથ્વારાજ' અને 'શિવાજ' નામનાં એ મહાકાવ્યા લખી આ ટુંકા કાવ્યાના જમાનામાં પણ ખંગાળી ભાષ ની અભ્યાસશીલતા ખતાવી આપી છે. 'પૃથ્વારાજ' અને 'શિવાજ' ઐતિહાસિક મહાકાવ્યા છે. ઐતિહાસિક બાબતામાં સહેજ પણ વિકૃતિ આણ્યા સિવાય કાવ્યા શી રીતે લખી શકાય તેના એ કાવ્યો ઉત્તમ નમુના પુરા પાડે છે. નવીનચંદ્રે 'પલાશિર યુદ્ધ'માં સિરાજુદ્દીલાના વાસ્તવિક જીવનને હલકું ખનાવી નિરંજુગા कवવા એ વાકયને પ્રમાણ માની શાંતિ મેળવી હતી. પરંતુ યાગીન્દ્રનાથે પાતાનાં આ ખંતે મહાકાવ્યોને એટલાં તા ઐતિ-

હાસિક થનાવ્યાં છે અને શુદ્ધ અતિહાસિક બાળના પરથી એવાં સાચાં પરિણામા તારવી કાઢ્યાં છે કે આપણને તેના પ્રત્યે માન ઉપજ્યા વગર રહેતું નથી.

પ્રાસાદ ગુણ એ યાગીન્દ્રનાથને વર્યો લાગે છે. સમગ્ર કાવ્યમાં સરળતા એટલી બધી છે કે સામાન્ય માણસ પણ ખાંતે ખાંતે તે વાંચે અને સમજે. તે સાથે કવિનું સ્વદેશાભિમાન એટલું બધું જાજ-લ્યમાન છે કે હિંદુ યુગના આ બે ભવ્ય પ્રસંગાને આધુનિક કાળતે ઉપયોગી ઉપદેશાથી કવિત્વમય ખનાવી સમજાવતાં પણ તેંઐન જરાઐ અચકાયા નથી. શિવાજી રામદાસ પાસે ઉપદેશ ક્ષેવા આવે છે. રામદાસ હિંદની તાત્કાલિક સ્થિતિ સમજાત્રી તેની દુર્ભળતા દૂર કરે છે. અતે કહે છે કે 'શું સંન્યાસી કે શું ગૃહસ્થ કાેઈ પણ હિંદવાસીને માટે વેરાગી થવાતા હજા વખત આવ્યા નથી; કર્મ વિના કાઇની કદા મુક્તિ થવાની નથી. તું જાણતા નથી કે વિજયનગરના સંન્યાસી દિજ્ઝાષ્ટ માધવાચાર્ય દેશને અરાજક જોઇ, રાજ્યના રક્ષણ માટે संन्यासवत तळ तरवार एउँडी उमे। थये। हते।, अने राज्यने सप्र-તિષ્ઠિત કરી, દુષ્ટાને શિક્ષા કર્યા ખાદ પાછા દંડકમડલ લઇ વનવાસી ચયા હતા! જે ખરા સ્વદેશભક્ત છે તે શું દેશને અંધકારના ગુર્ભમાં જતા જોઈ નિશ્ચિંત રહી શકે? માતાની છાતી પર પદાધાત થતા નિરખી જે માણસને મર્મવ્યથા ન થાય તે શું માતૃભક્ત કહેવાય ? તેનાં ધ્યાનને, જ્ઞાનને, જપને, તપને અને આરાધનાને ધિકાર છે!'

એ જ રીતે 'પૃથ્વીરાજ'માં પણ તુંગાચાર્ય નામના કલ્પિત પાત્રદારા હિંદુઓની દુર્ગતિનું મૂળ કઢાવે છે કે 'હિંદુની પડતાનું મૂળ તેની પાતાની જ દુર્મતિ છે. આજે તેનું પ્રાયશ્ચિત થાય છે અને પાયશ્ચિતને અતે આ દુદશા જરૂર દૂર થશે!'

આવાં સદુપદેશપૂર્ણ છતાં કલામય કાવ્યા રચનાર મહાકૃતિ યાગીન્દ્રનાથ અત્યારે આ નાના નાના ઉમિકાવ્યાના જમાનામાં પ**હ્** અંગાળામાં પાતાની નીરવે સાધનો સાધી રજ્ઞા છે. હમણાં જ બહાર પડેલું તેમનું 'માનવગીતા' નામનું કાવ્ય પણ આધુનિક સમયમાં દેશને ઉન્નત કરવા માટે ક્યાં કર્તવ્યા યાગ્ય છે તે એાજસભરી વાણીમાં સમજાવે છે.

આ સ્થળે કવિ તરીકે રજનીકાંત સેન અને દિજેન્દ્રલાલનાં નામ પણ આપવાં જોઇએ. રજનીકાંતની કમનીય પદાવલી કેવળ સંગીતમય છે. તેનાં 'વાણી' અને 'કલ્યાણી' નામનાં એ પુસ્તકા બહુ પ્રસિદ્ધ છે. દિજેન્દ્રની ખ્યાતિ કવિ કરતાં નાટકકાર તરીકે વિશેષ છે છતાં તેનું 'મંદ્ર' કાવ્ય ઉત્તમાત્તમ પુસ્તકામાંનું એક છે.

મધુસદનથી શરુ થયેલા નવીન કાવ્યપ્રવાહ હજી પૃત્ર વેગે વજ્ઞો જાય છે. કેટલીય નાની માટી નદીએ તેમાં પાતપાતાના સવચ્છ કે હાળા પ્રવાહ મેળવી એ પ્રવાહને સ્વચ્છ કે અસ્વચ્છ કરવામાં મદદ-ગાર થાય છે. એ પ્રવાહ હજી સમુદ્રસંગમે જઈ પહોંચ્યા નથી. તેથી તેનું પુરેપુરૂં સ્વરૂપ સમજવાનું કામ કઠિન છે અને હજી થાડાં વર્ષો સુધી તા એ કાવ્યપ્રવાહની ચાલુ ગતિનું પણ સંપૂર્ણ ઉંડાણુ માપનવાનું કામ કઠિન રહેવાનું.

નાટક સાહિત્યના આરંભ બંગાળી સાહિત્યના આધુનિક યુગ સાથે જ સંબંધ રાખે છે. અંગ્રેજો આવ્યા પછી કલકત્તામાં તેમને માટે એક નાટકશાળા સ્થપાઈ હતી. તેમાં કેટલાક આગેવાન અંગ્રેજો અભિનય કરતા. એ નાટક જોવા જનારા કેટલાક દેશી માણસાને પણ અંગ્રેજોની પેઠે એકાદ નાકકશ્વાળા ઉધાડવાનું મન થયું. ઇ. સ. ૧૮૩૩ માં કલકત્તાના બાગબાઝારમાં રહેલા બાબુ નવીનચંદ્ર વસુએ પુષ્કળ પૈસા ખરચી પોતાના મકાનમાં 'વિદ્યાસુંદર' નું નાટક ભજવાવ્યું. જો કે તેમાં આધુનિક રંગભુમિના જેવી સર્વ ગાઠવણુ નહાતી. દશ્ય પરિ-વર્ત્તની સાથે પ્રેક્ષકોને પણ એક જગ્યાએથી ઉઠી બીજી જગાએ જનું પડનું. સાં તેમને માટે આસના તૈયાર રાખવામાં આવતાં. વળી દશ્ય પરિવર્ત્તનની શરુઆતમાં એક નટ આવી એ દશ્ય શાનું છે તે દર્શાવવા ભારતચંદ્રના ' વિદ્યાસુંદર' કાવ્યમાંથી અમુક વમાકર્ણન

લીટીઓ બાલી જતા. આવી સાવી અનેક અડચણા છતાં ખેત્રણ વર્ષ સુધી આ નાટકશાળા ધમધાકાર ચાલી. એ દરમિયાન કપ્તાન રિચર્ડસન હિંદુકાલેજમાં વિદ્યાર્થીઓમાં નાટક જોવાની વૃત્તિ ઉશ્કેરવા લાગ્યા. તેની વાંચવાની, ખાલવાની અને ચાલવાની શૈલી એવી તા અભિનયપૂર્ણ હતી કે તે જોઈ ઘણા વિદ્યાર્થીઓમાં નાટક જોવાનું મન થતું. તે સિવાય ઓરિએન્ટલ સેમિનરીમાં પણ હાર્મન જેકે નામના નાટકના રસિયા પ્રાફેસર આવી રીતે વિદ્યાર્થીઓમાં નાટક તરફના અનુરામ વધારતા હતા. એ એ વિદ્યાલયા આખરદાર ખંગા- ળીઓનાં થાણાં જેવાં હાવાયી તેમના પ્રયાસ ઘણે અંશે સફળ પણ થયા.

નવીન બાબુની નાટકશાળા અશ્લીલતાને લીધે આ કેળવાએલા યુવકાને પસંદ ન પડી. તેઓએ પાતાની પાઠશાળામાં ઓરિએન્ટલ ચિએટર સ્થાપ્યું અને તેમાં કેટલાંક અંગ્રેજી નાટકા બજવાવા લાગ્યાં. પણ તેથી બંગાળા જાણુનારી પ્રજાને કંઈ લાબ થતા નહાતા. છેવટે આ ઓરિએન્ટલ ચિએટરના એકાદ એ અબિનેતાની આગેવાની નીચે જયરામ બસાક નામના ગૃહસ્થને ઘેર પંડિત રામનાસયણ તર્કરત્નકૃત 'કુલીનકુલસર્વસ્વ' નામનું બંગાળી નાટક બજવાયું. એ નાટકમાં કુલીનતાનાં વિષમય કળ દર્શાવવામાં આવ્યાં હતાં. ત્યારબાદ જીદે જીદે સ્થળ શકુંતલા, વેપ્યુસિંહાર અને વિક્રમાર્વશીય નાટકના બંગાળા અનુવારો બજવાયા. કલકત્તામાં નાટક જોવાના ચેપ ફેલાયા. જીના સમયની 'યાત્રા' 'કૃષ્ણલીલા' વગેરે તરફ લોકાને કંટાળા આવ્યા.

છેવટે સ્થાયા નાટકશાળા સ્થાપવા માટે કેટલાક ધનવાન ગૃહસ્થા આગળ પડયા. રાજા ઇસિરચંદ્ર અને પ્રતાપચંદ્રે મળી દ્વારકાનાથ ઠાકુ-રના ખેલગાછિયાના સુંદર ખગીચા આ કાર્ય માટે ખરીદા લીધા અને તેમાં સુંદર નાટકશાળા ખંધાવી. આ નાટકશાળા ચલાવવા માટે મહારાજા યતીન્દ્રમાહનના પ્રયત્નથી એક સંગીતમંડળ પણ સ્થપાયું. આ પ્રમાણે ટુંક સમયમાં નાટકશાળા, સંગીતમંડળ વગેરે નાટકને ઉપયોગી ખધાં સાધના તૈયાસ્થ્યાં. આ સાથે સારાં નાટકા રચાવવાના

પણ પ્રયત્ન શરુ થયો. સંસ્કૃત કાલેજના તે સમયના વિદાર્થી રામ-નારાયણ તર્કરત્નને આ કામ સોંપવામાં આવ્યું. તેમનું 'કુલીનકુલ-સર્વસ્વ ' નાટક વખણાયં હોવાથી ખંગાળામાં તેના સિવાય આ કામ માટે વધારે સારા વિદ્વાન ભાગ્યે જ મળે તેમ હતું. રામનારાયણે 'સ્ત્નાવલી' નામક નાટક લખી કાઢ્યું. મૂળ સંસ્કૃત નાટકનાે એ અનુવાદ જ હતા પણ તેમાં જોઈતાં ગાયના એક સારા ગવૈયા પાસે રચાવવામાં આવ્યાં હતાં. આ નાટકનાે અંગ્રેજી તરજામાે કરાવી ક્ષરાેપીઅન લાેકાે**તે પણ આ નાટક**તા આસ્વાદ લેવડાવવા એવાે વિચાર થતાં ભાષ્ય ગૌરદાસ ખસાક નામના મધુસુદન દત્તના મિત્રની સુચનાથી એ કામ માઇકેલને સાંપવામાં આવ્યું. માઇકેલ મધુસદન મદાસથી તાજો જ આવેલા હતા. તેણે અત્યાર સુધીમાં અંગ્રેજી કાવ્યલેખક તરીકે સારી ક્ષીર્તિ મેળવી હતી. એટલે તેના જેવા અંગ્રેજી ભાષાના અલ્યાસી આ કામ કરે તે સારૂં જ થશે એવી બધાને ખાત્રી હતી. તરજીમા તૈયાર થયા. માટી ધામધૂમ સાથે 'ખેલગાછિયા થિએટર'માં આ નાટક ભજવાયું. આ રીતે ખંગાળામાં ખંગાળી નાટક સાહિત્યના ઉદયનું પ્રથમ પગરણ મંડાયું.

'રત્નાવલી ' ભજવાતું હતું. મધુસદન ગૌરદાસ ખાયુની પાસે ખેઠા હતા. તે નાટક જોતા જોતા ખાલ્યા, 'અરેરે! રાજાઓ આવાં નમાલાં નાટક પાછળ કેટલા બધા પૈસા વેરે છે?' ગૌરદાસે કહ્યું, 'એ તા બધા જાણે છે પણ સારૂં નાટક છે કયાં!' મધુસદને કહ્યું, 'હું રચી આપીશ.' આ વચન સાંભળી ગૌરદાસ ખડખડ હસી પડયા. બંગાળી ભાષા લખતાં પણ ન આવડે એવા મધુસદનની આ સ્પર્ધા જોઈ તેને હસતું આવે જ એમાં કંઈ નવાઈ નથી. પરંતુ યાડા રાજમાં 'શર્મિષ્ટા નાટક'ના કાચા ખરડા જોતા જ તેમનું હસતું ઉડી ગયું. મધુસદનની પ્રતિભાએ તેને મુગ્ધ કરી દીધા. મહારાજ યતીન્દ્રમાહનની સંપૂર્ણ સહાનુભૂતિથી આ નાટક પણ મેલગાછયા થિએટરમાં ભજવાયું. જીના વિચારના લોકોએ સંસ્કૃત

ઢષ્યના વ્યતિક્રમ જોઈ પશ્ચાતાપ કર્યો પણ નવીન વિચારના લોકોને આ નાટક બહુ પસંદ પડ્યું. અને તે સાથે મધુસદ્દનની પ્રતિષ્ઠા પણ જામી. ત્યારભાદ શ્રીક દંતકથાને અતુસરી મધુસુદને 'પદ્માવતી' નામનું નાટક લખ્યું. આ પછી રાજા પ્રતાપચંદ્ર અને ઇશ્વરચંદ્રની સચનાથી મધસદને બે પ્રહસના લખ્યાં. તેમાંનું પહેલું 'એક્રેક કિ બલે સભ્યતા ?' અર્થાત ' આને જ શું સંસ્કૃતિ કહેવી!' હતું. એમાં તરુણ બંગાળાનું દૂબદૂ ચિત્ર આપેલું છે. બીજા પ્રહસનનું નામ ં ખુડા શાલિકેર ધાંડે રાયા 'અર્થાત્ 'વૃદ્ધ શાલિકના શરીર પરનાં રવાં ' હતું. એમાં ભક્તપ્રસાદ નામના ધાર્મિક છતાં અનીતિપરાયણ માણસનું ચરિત્ર સંદર રીતે દર્શાવ્યું છે. ધાર્મિક માણસા ઇશ્વરને ભજતાં છતાં માનવજાતિ પ્રત્યે કેવાં એકદર રહે છે તેનું તાદશ ચિત્ર આ પ્રસહન પુરૂં પાડે છે. આ ખંતે પ્રહસના રચી મધુસુદને સર્વેતિકષ્ટ પ્રહસનના આદર્શ પુરા પાડયા છે. અત્યાર સુધીમાં એ બે પ્રહસના કરતાં ચઢે તેવું એક પણ પ્રહસન બંગાળી ભાષામાં રચાયું નથી. આ ઉપરાંત મહારાજા યતીન્દ્રમાહન ઠાકરના આગહથી મધુસુદને ' કુષ્ણક્રમારી ' નામનું નાટક લખ્યું હતું. આ નાટક તેનાં બધાં નાટકામાં શ્રેષ્ટ છે. ખંગાળ ભાષાનાં કરુણાંત નાટકામાં આ પહેલું છે. આખું નાટક મેવાડન દિની કૃષ્ણકુમારીના કરુણ જીવનથી અંકિત થયું હાવાથી અતિ કરુણ ખન્યું છે. ખગાળી નાટક સાહિત્યમાં કૃષ્ણ-કુમારી હજુ પાતાની પદવી જાળવી રહ્યું છે. આ જગાએ કહી દેવું જોઇએ કે માઇકેલ મધુસુદન દત્તનાં નાટકા તેનાં કાવ્યા પહેલાં લખાયાં છે. કેવળ કુખ્ણકમારી જ કવિ તરીકેની ક્યર્તિ મેળવ્યા પછી લખાયું છે. માર્કકેલ આ રીતે કવિ ને નાટ્યકાર તરીકે ખંગાળી સાહિત્યમાં અમર થઇ ગયા છે.

આમ છતાં તેના કરતાં પણ વધારે લાેકપ્રિય નાટકકાર તાે **દીનખ લું મિત્ર (**ઇ. સ. ૧૮૨૯–૧૮૭૩) ગણાય છે. તેના 'નીલ-દર્પ'ર્ણુ' નામના નાટકે આખા બંગાળામાં એક એવું વાતાવરણ ફેલાવી દીધું હતું કે નાટક તરીકેના કેટલાક ઉત્તમ ગુણા ન હોવા છતાં એ ઉત્તમ નાટક ગણાઈ ચૂક્યું છે. ગળીવાળા સાહેબાના જૂલમને ઉધાડા પાડવામાં આ નાટકે અગ્રેસર ભાગ લીધા છે. એ નાટકની અનેક વાતા સત્યધટનામૂલક છે. આ નાટકના અંગ્રેજી અનુવાદ તરત જ બહાર પાડવામાં આવ્યો હતા. આ વાંચી સાહેબ લાકા બહુ ચિડાયા હતા અને એ અનુવાદ છાપનાર ઇંગ્લિશમેનના સંપાદક ઉપર કાર્ટમાં દાવા માંડયા હતા. આથી આ પુસ્તક સંખંધી બધી જવાબદારી મિ. જે. લેંગ નામના પાદરીએ માથે લઈ કાર્ટમાં હાજરી આપી હતા. આ મુકદ્દમાને અંતે જડજે એ મહાત્માને એક માસની કેદ તથા હજાર રૂપીઆના દંડ કર્યા હતા. દંડ તો કાલિપ્રસન્ન સિંહે તે જ વખતે ભરી દીધા હતા પણ પાતાને ખાતર એ બલા પાદરીને એક માસની કેદ ભોગવવી પડી તેથી ખંગાળીઓ બહુ દીલગીર થયા હતા. આ બનાવને લીધે 'નીલદર્પણ ખંગાળામાં બહુ પ્રખ્યાત થઈ પડયું હતું. અને હજા તે ખંગાળાનાં ઉત્તમ નાટકામાનું એક ગણાય છે.

દીનખંધુનું બીજું નાટક 'નવીન તપસ્વિની ' હતું. આ ઘટના-બહુલ નાટક 'નીલદર્પ હ્યું' કરતાં વધારે સારૂં છે અને તેમની કવિ તરીકેની ખ્યાતિ પહ્યુ વધારનારૂં છે. 'લીલાવતી ' નામનું ત્રીજીં નાટક પહ્યુ 'નવીન તપસ્વિની જેવું જ છે. આ સિવાય 'વિયે પાગલા ખુડેા' અર્થાત્ 'પરહ્યુવાને ઘેલા થએલા ખુડુાં' 'સધવાર એકાદશી' અને ' જામાઈ ખારિક' અર્થાત્ ' જમાઇવાડા' એ ત્રહ્યુ પ્રહસન દીનખંધુની વિદ્યા, ખુહિ, રસિકતા અને નાટક રચવાની શક્તિ બતાવી આપે છે. 'સધવાની એકાદશી'માં દારુડિયાનું, 'જામાઈ ખારિક'માં ઘરજમાઇનું અને 'વિયે પાગલા ખુડા' માં વૃહવિવાહનું સરસ ચિત્ર દારેલું છે. આ ત્રહ્યુમાં ' જામાઈ ખારિક' સૌથી શ્રેષ્ઠ છે.

દીનખંધુ નાટકકાર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે છતાં તેમણે એકાદ બે કાવ્યનાં પુસ્તકા પણ લખેલાં છે. 'સુરધુની' કાવ્યમાં હિમાલયમાંથી નીકળતી ગંગા અને તેના કિનારા પર આવેલાં તીર્થસ્થાનાનું વર્ણન છે. અને 'દ્રાદશ કવિતા'માં જુદા જુદા ખાર વિષયા પર કવિતાએ! લખેલી છે.

દીનખંધુ વિષે ખંકિમચંદ્ર લખે છે કે 'દીનખંધુના ઘણાખરા માંચાના ખનાવા ખરેખરા ખનેલા છે અને ઘણાં જીવતાં માણસાનાં ચરિત્રા તાર્યો મળતાં આવે છે. 'નીલદપ શું' ના ઘણા ખનાવા ખરા છે તથા 'નવીન તપસ્વિની'ની નાનીમાદી રાણીનાં છતાંતા પણ સત્ય છે. 'સધવાર એકાદશી'નાં ખધાં પાત્રા તે વખતનાં જીવતાં જાગતાં માણસાની છખી જેવાં જ છે તથા તેમાંના ખનાવામાં પણ ઘણીખરી ખનેલી વાતા જ છે. 'વિચે પાગલા ખુરા' કાઇ એક જીવતા માણસને ઉદ્દેશી લખામું હતું. ખરા ખનાવા, જીવતા માણસનું ચરિત્ર, પ્રાચીન વાર્તા, અંગ્રેજી પ્રય અને પ્રચલિત દંતકથાનાયી તારસંગ્રહ કરી દીનખંધુએ પોતાનાં અપૂર્વે તથા ચિત્તરંજક નાટકા લખ્યાં છે. 'નવીન તપસ્વિની' એનું ઉત્તમ ઉદાહરણ છે.'

ત્યારબાદ જ્યોતિરિન્દ્રનાથ ઠાકુરે નાટક સાહિત્યમાં ઝુકાવ્યું. તેમનાં 'સરોજિની', 'પુરુવિક્રમ', 'અશ્રુમતી' વગેરે નાટકા એક વખતે બહુ આદરપૂર્વક લજવાતાં. તે સિવાય સંસ્કૃત નાટકાના અનુવાદક તરીકે તેમની ખ્યાતિ બંગાળામાં છવાઈ રહી છે.

ગિરિશચંદ્ર ધાષ (ઇ. સ. ૧૮૪૩-૧૯૧૧) દીનખંધુ પછી થયેલો મહાન નાટકકાર છે. નાટક સાહિત્યનો એ ગુરુ મણાય છે. મદ્ય સાહિત્યમાં ખંકિમ, ષદ્ય સાહિત્યમાં માઇકેલ, તેમ નાટક સાહિત્યમાં ગિરિશની ખ્યાતિ ખૂબ છે. તે અદિતીય નટ હતો તેની સાથે તેવો જ કવિ હતો. તેણે પૌરાણિક, ઐતિહાસિક, સામાજિક, ધાર્મિક વગેરે બધી જાતનાં નાટકા લખ્યાં છે. તેમાં 'પ્રકુલ, 'ાબલ્વમ'ગલ', 'બલિદાન', વગેરે નાટકા બહુ પ્રસિદ્ધ છે. તેનું 'પ્રકુલ' નાટક તા ખંગાળી શ્રેષ્ટ પુસ્તકામાંનું એક ગણાય છે. ગિરિશચંદ્રે થાડાં પ્રહસના અને એકાદ નવલકથા પણ લખી છે પણ તે બહુ સારાં નથી. તેમનાં સંગીતા ખંગાળામાં ઘેર ઘેર આદરમાન પામ્યાં છે.

અમૃતલાલ વસુ અત્યારે નાટક સાહિત્યના નટ અને નાટક-કાર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. તેમણે 'વિવાહવિબ્રાટ' નામનું પ્રહસન લખેલું છે તે બહુ વખણાય છે. તેમનાં 'તરુળાલા', 'વિજયવસંત' વગેરે નાટકા અને બીજાં પ્રહસના પણ અત્યારે કલકત્તાની શાખીન પ્રજાને પ્રિય થઈ પક્ષાં છે.

આ જગાએ સુપ્રસિદ્ધ નાટકકાર દિજેન્દ્રલાલ રાયના (ઇ. સ. ૧૮૬૬-૧૯૧૩) ઉલ્લેખ કરવા જોઇએ. દિજેન્દ્રલાલ કવિ તરીકે પણ ખહુ પ્રસિદ્ધ છે; પરંતુ નાટકકાર તરીકે તેમની ખ્યાતિ વધારે હાવાથી અમે તેમને નાટક સાહિત્યમાં સ્થાન આપ્યું છે. તેનાં લખેલાં નાટકામાં 'સાજાહાન', 'દુર્ગાદાસ' અને 'મેવાડપતન' સૌથી શ્રેષ્ઠ છે. તે સિવાય 'રાણા પ્રતાપ', 'તરજહાન', 'ચંદ્રગુપ્ત', 'અંગનારી', 'સિંહલવિજય', 'પરપારે' વગેરે નાટકા, 'કાલ્કઅવતાર', 'વિરહ', 'પ્રાયશ્વિત', 'પુન-જેન્મ' વગેરે પ્રહસના અને 'મંદ્ર', 'આલેખ્ય, 'ત્રિવેણી' વગેરે ખંડકાવ્યા બહુ પ્રસિદ્ધ છે.તેમની નાટકકાર જેટલી જ ખ્યાતિ 'હાસિર ગાન' અર્થાત 'હાસ્યનાં ગાયના' નામના પુસ્તકને લીધે છે. હાસ્યરસિક કવિ તરીકે તેઓ બહુ પ્રખ્યાત હતા. તેમના દરેક નાટકમાં પણ ઉંડામાં ઉંડી ગંભીર લાગણી તે વિશુદ્ધ હાસ્યરસ ખળખળ થતો વહ્યો જય છે.

દિજેન્દ્રલાલનાં નાટકામાં ચરિત્રચિત્રષ્યું એવું ઉત્તમ પ્રકારનું છે કે તે વાંચતાં બહુજ આનંદ મળે છે. અને તે સાથે તેમાંનાં સંગીતા સ્વદેશલક્તિના જે ધાધ વહેવડાવે છે તેમાં દરેક વાંચકને તરબાળ કરી નાખવાની શક્તિ છે. તેનાં 'આમાર દેશ', 'આમાર ભાષા', 'આમાર જન્મભૂમિ' અને 'ભારતવર્ષ' નામક સંગીતા અસારે બંગાળાનાં પ્રખ્યાત સ્તાત્રા બની ગયાં છે. 'આમાર દેશ' અર્થાત 'મારા દેશ' નામક ગીત તા બંગાળામાં 'વન્દેમાતરમનું બરાબરીઉ થઈ પડ્યું છે. અને બેશક કેટલીક બાબતામાં તા તે એ જીનાં રાષ્ટ્રગીતને પણ મારી હઠાવે તેવું સુંદર છે.

દિજેન્દ્રલાલનાં નાટફ્રામાંનાં ઐતિહાસિક પાત્રા ખરાં ઐતિહાસિક પાત્રાથી ચઢતી કાટિનાં છે. 'સાજાહાન' નાટકમાંના શાહજહાન ભાઈ- ભત્રીજાઓના નાશ કરી ગાદી મેળવનાર અને ખાપના સામા મંદ હડાવનાર શાહજહાન નથી. એ ફ્રાઈ અલોકિક રાજ્યમાં વિહાર કરતો વિશ્વમાનવ છે. મેવાડપતનમાં પણ એ ખાદશાહની યુવરાજમૂર્તિ એવા જ સ્વરૂપમાં રજૂ થાય છે.

દિજેન્દ્રલાલના હાસ્યરસ અશ્લિલતાવર્જિત અને શ્લેષથી પરિ-પૂર્ણું છે. સમાજના દાષા ઉઘાડા પાડવામાં એ હાસ્યરસ બહુ કાજગરા થઈ પડયા છે, તેનાં ખંડકાવ્યામાં મંદ્ર બહુ પ્રખ્યાત છે. તેમાં વપ-રાએલા વિચિત્ર પ્રકારના છંદ બંગ સાહિત્યમાં નૃતન છે. દિજેન્દ્રલાલનાં કાવ્યામાં 'મંદ્ર'ને 'હાસિર ગાન'ની ઉત્તમ પુસ્તકામાં ગણતરી થાય છે.

દ્વિજેન્દ્રલાલની સાથે જ નાટક સાહિત્યમાં ઝંપલાવનારામાં ક્ષીરાદપ્રસાદ વિદ્યાવિનાદ, અમરેન્દ્રનાથ દત્ત વગેરે છે. ક્ષીરાદપ્રસાદનાં 'પ્રતાપાદિસ', 'રક્ષુવીર' જેવાં નાટકા અને અમરેન્દ્રનાથનાં 'હરિરાજ' જેવાં નાટકા લાકપ્રિય થઈ પડયાં છે.

આ સિવાય પ્રમથ ચૌધુરી અને એવા ખીજા ઘણા નાટકકારા અત્યારે ખેગાળાની સેવા કરી રહ્યા છે.

રવીન્દ્રનાથનાં નાટકા નાટકના તખતા પર ભજવાતાં નથી તેમ તે એ રીતે ભજવાઈ લોકપ્રિય થઈ શકે તેવાં છે પણ નહિ. એમાંની ગહનતાએ તેમને કેવળ શિક્ષિત વર્ગનાં જ નાટકા તરીકે પ્રસિદ્ધ કર્યાં છે. દિજેન્દ્રલાલ અને રવીન્દ્રનાથ વચ્ચે આ બાબતના મુખ્ય વિરોધ હતો. દિજેન્દ્રલાલ કહેતા કે ગહનતાને બહાને લેખકા પાતાની વિષય સ્પષ્ટ કરવાની અશક્તિ ઢાંકી રાખે છે. ત્યારે રવીન્દ્રનાથના લકતો એ ગહનતાને કાઈ અલોકિક ગુણુ ગણાવે છે. દિજેન્દ્રલાલનાં નાટકા કે કાવ્યોમાં ન સમજવા માટે બહુ મહાન ભેજાની જરૂર પડે છે. આથી એ કપ્રિય નથી. રવીન્દ્રનાથનાં નાટકામાં 'રાજ', 'વિસર્જન', 'રક્ત- કરવી' 'કાલ્ગુની', 'ડાકઘર' વગેરે નાટકા ખહુ પ્રસિદ્ધ છે. તેમનાં નાટ-ક્રાના તંતુ એવા સૂક્ષ્મ છતાં વેગવાન હાય છે કે જે તે જોઈ શકે છે તે તેને વળગી રહ્યા સિવાય રહેતા નથી.

ખંગાળી ભાષામાં માસિકા મુખ્કળ નીકળે છે અને તેમાંનાં કેટ-લાંક તા સાહિત્યની દષ્ટિએ ઉત્તમ કામ ખજાવે છે. ખંગાળા ભાષાનું આધુનિક સાહિત્ય ઘણે ભાગે પ્રથમ આ માસિકામાં જ છપાય છે અને પછી પુસ્તકાકારે પ્રગટ થાય છે. આમ હાવાથી એ માસિકાતી ઉપેક્ષા કરવી પરવડે તેમ નથી.

' બંગદર્શન ' અને તેના વિદ્વાન લેખકવર્ગ કેટલા વિપુલ હતા તે વિષે અગાઉ જણાવ્યું છે. ત્યાર પછી ' આર્યદર્શન ' નામનું માસિક પ્રગટ થયું હતું. તેના વિદ્વાન તંત્રી યાગીન્દ્રનાથ ચટ્ટોપાધ્યાયે 'મેઝિની' ને 'ગેરીબાલ્ડી'નાં જીવનચરિત્રા લખી બંગ બાષામાં ઉપયોગી પુસ્તકા ઉમેર્યા. એ જ રીતે તે પત્રના તંત્રી મહેન્દ્રનાથ વિદ્યાનિધિએ 'અક્ષયકુમારનું જીવનચરિત્ર,' 'વત્ત માનપત્રના ઇતિહાસ' વગેરે પુસ્તકા લખી સારી ક્યર્તિ મેળવી છે.

'ભાંધવ' સંપાદક કાલીપ્રસન થોષ એક સુપ્રસિદ્ધ નિળધ-લેખક હતા તેમનાં લખેલાં 'નિબૃત ચિંતા,' 'નિશીથ ચિંતા,' 'પ્રભાત ચિંતા,' વગેરે પુસ્તકા ભંગ સાહિત્યમાં પ્રસિદ્ધ છે. 'ભારતી' નામનું પ્રસિદ્ધ માસિક હજા હયાત છે. 'ભારતી' ના પહેલા સંપાદક હતા દિજેન્દ્રનાથ ઠાકુર. તેમનું 'સ્વપ્રયાણ' નામનું કાવ્ય અને 'ગીતાપાદે' નામક તત્ત્વન્નાનનું પુસ્તક ઉત્તમ ગણાય છે. તેમણે કેટલાક નિખધા પણ લખ્યા છે પરંતુ તેમની ભાષા સાધારણ માણસાને માટે અઘરી થઇ પડે તેવી છે. ભારતીના સંપાદક તરીકે સરલાદેવી, સ્વર્ણકુમારી દેવી અને મણિલાલ ગંગાપાધ્યાયનાં નામ પણ પ્રસિદ્ધ છે. રવીન્દ્રનાથે પણ એ માસિકને મદદ કરવામાં બાકી રાખ્યું નથી. આવા વિદ્વાન સંપાદકા મેળવી 'ભારતી' કૃતાથે થયું છે અને હજા સાહિત્ય સેવા ખળવે છે. 'ત્રાનાંકુર' નામના માસિકમાં ભંગાળી ભાષાનાં શ્રેષ્ઠ ગણાતાં મુસ્તકામાંનાં તારકનાથ ગંગાપાધ્યાય કૃત 'ત્વર્ધ્યુલતા' અને ચંદ્રશેખર મુખાપાધ્યાય કૃત 'ઉદ્દબાંત પ્રેમ' પ્રથમ પ્રગટ થયાં હતાં. અત્યારે તાે સાહિત્યના દરભારમાં એ પુસ્તકાની મુખ્કળ આભર ફેલાઈ રહી છે. અને આવૃત્તિ પર આવૃત્તિ નીકળી રહી છે.

દામાદર મુખાપાધ્યાયનાં 'પ્રવાહ ' નામના માસિકમાં તેમની લગભગ બધી નવલકથાઓ પ્રગટ થઈ હતી. તેમની ભાષા એવી સરળ હતી કે સાધારણ પ્રજામાં તેમનાં બધાં પુસ્તકાએ બહુ ખ્યાતિ મેળવી હતી. દેવીપ્રસન્ન રાયચૌધુરીનું 'નવ્યભારત' હજી ચાલુ છે અને ઉચા પ્રકારનું સાહિત્ય પ્રગટ કરવામાં હજી પ્રથમ જેવા જ દાળા આપી રહ્યું છે. તેમની લગભગ બધી નવલકથાએ પ્રથમ આ માસિકમાં પ્રગટ થઈ હતી.

'સાહિત્યના'ના તે ત્રી સુરેશચંદ્ર સમાજપતિનું અસન ઉત્કૃષ્ટ સમાલાચક તરીકે ખંગાળી સાહિત્યમાં બહુ ઉચું છે. એ માસિક 'બંગદર્શ્વન'ની ની પેઠે ઘણા લેખકાને જહેરમાં આણ્યા છે. ઉમેશચંદ્ર બટબ્યાલ જેવા તત્ત્વન્નાના ધુરંધર પંડિત આ માસિકમાં લખતા હતા. 'ગીતાય ઇશ્વરવાદ' જેવાં ઉત્તમ પુસ્તકા લખનાર હીરેન્દ્રનાથ-દત્ત પણ આ માસિકદ્વારા જહેરમાં આવ્યા હતા. આ સિવાય 'જિન્નાસા' 'કર્મકથા' અને 'યન્નકથા' જેવાં પુસ્તકા લખનાર રામેન્દ્રસુંદર ત્રિવેદી, 'પાગલાઝાર', 'ફાયારા', અને 'વ્યાકરણવિબીષિકા' જેવાં વ્યંગ પુસ્તક લખનાર લિલતકુમાર ખંદ્યોપાધ્યાય, પ્રસિદ્ધ વાર્ત્તાલેખક દીનેન્દ્રકુમાર રાય, ઇતિહાસકાર અક્ષયકુમાર મૈત્રેય અને 'માગલવંશ' 'પાઠાણ વંશ' જેવાં ઐતિહાસિક પુસ્તકા લખનાર રામપ્રાણ ગ્રુપ્ત આ જ માસિકના પાક છે.

' ઉદ્યોધન ' નામનું માસિક શ્રીરામકૃષ્ણું પરમહંસના શિષ્યો ત્તરફથી હજી ચાલે છે અને તત્ત્વત્તાનના કૂટ પ્રક્ષો ચર્ચાવામાં પાતાના દાળા આપી રહ્યું છે. હાલનાં પ્રસિદ્ધ માસિકામાં 'પ્રવાસી ', 'ભારતવર્ષ ', 'ભારતી', 'ભંગવા**ણી**' અને 'વસુમતી' સાથી વધુ વિખ્યાત છે. 'પ્રકૃતિ' નામનું કેવળ વિજ્ઞાનની ચર્ચા કરનારૂં દ્વિમાસિક પણ સારૂં વખણાય છે.

આધુનિક યુગના સાહિત્યમાં 'નવ્ય ખંગાલ' ના નામથી ઓળ-ખાતા નવીન ખંગાળાનું દ્રખદ્દ ચિત્ર પહેરું છે. ખંકિમચંદ્રે સાૈ પહેલાં 'કૃષ્ણકાંતેર વિલ' અને 'વિષવૃક્ષ' માં વિધવાને લગતા પ્રશ્ન રસિક રીતે રજૂ કર્યો અને ત્યાર પછી હિંદુસંસારને લગતી પ્રત્યેક નવલકથામાં વિધવાએ ખાસું મજાનું સ્થાન લીધું તે એટલે સુધી કે હાલની ખંગાળી નવલકથાનું મુખ્ય લક્ષ્યબિંદુ વિધવા જ ખેની ગઈ છે. આધુનિક પ્રસિદ્ધ નવલકાર રવીન્દ્રનાથ અને શરદચંદ્રની વાર્તાએ। લગભગ આવી જ છે. નવલકથાઓએ સમાજતું ચિત્ર દારવાના પ્રયત્ન કર્યો હાવાથી કાવ્યમાં એ પ્રયત્ન ઓછા થતા ગયા છે અને અત્યારે કેવળ ડ્કાં ઊર્મિ ગીતા સિવાય ખંગાળાના કાવ્યાકાશમાં ખીજાં કંઈ જણાતું નથી. આ સગનાં માટાં મહાકાવ્યાના વિષયા કાં તાે ઐતિહાસિક અને કાંતા પૌરાણિક હેાવાથી તેમાં આધુનિક સમાજનું ચિત્ર ન ઉતરે એ સ્વાભાવિક છે. વળી એ કાવ્યસાહિત્ય નિપ-જાવનારના સમાજના નીચલા વર્ગ સાથે સંબંધ ખહુ એછા હાવાથી સમાજના માટા ભાગ કેવું જીવન ગાળે છે તે એમાં ન જ ઉતરે. છતાં રવી દ્રનાથની 'પલાતકા' જેવાં પુરતકમાં હિંદુસમાજ—આધુનિક હિંદુસમાજના કેટલાક વ્યાપક પ્રશ્નોની સારી રીતે ચર્ચા થઈ છે. પરંતુ એટલું તા કહેવું જ પડશે કે કવિકંકણાદિ પ્રાચીન કવિએાની સાથે સરખાવતાં એ સામાજિક ચિત્રા અપૂર્ણ છે.

પ્રાચીન કાવ્યામાં વીરરસના અભાવ હતા. આધુનિક યુગનાં કેટલાંક કાવ્યા તા ખરેખર વીરરસથી ભરપૃર છે. 'મેઘનાદવધ,' 'પલાશિર યુહ,' 'પગ્નિની ઉપાખ્યાન', 'પૃથ્વીરાજ' જેવાં મહાકાવ્યાના કેટલાક સર્ગો તા વાચકાનાં રવાડાં ઉભાં કરી દે તેવા છે. પરંતુ એ રસ ખંગાળીઓને માટે મજ્જાગત થઈ રહેલા ન હાવાથી કામળ

ગીતકવિતાનું સામ્રાજ્ય હજુ જેવું ને તેવું જ છે. ખુદ રવીન્દ્રનાથની મહત્તા પણ ગીતકવિતામાં જ છે. અને એ ગીતકવિતામાં વિરહ એ મુખ્ય વિષય ખનેલા હાવાથી કરુણરસની કે શાંતરસની આધુનિક કાવ્યસાહિત્યમાં રેલ ચાલી છે.

્રાંગાળી સાહિત્ય પર વૈષ્ણુવ ધર્મના પ્રભાવ હજા જળવાઈ રહ્યો છે. એ વૈષ્ણુવ ધર્મની વિશ્વવ્યાપકતા ખતાવે છે.

આ યુગમાં ખંગાળી ભાષાનું શખ્દભંડાળ ખહુ વિપુલ ખન્યું છે; જાદી જાદી વૈજ્ઞાનિક પરિભાષાએ અને કાવ્યને ઉપયોગી હુંકા શખ્દાએ ખંગભાષાના શખ્દભંડાર ખૂખ વિસ્તાર્યો છે. માઇકેલ મધુસદન દત્તે પાતાના 'મેધનાદવધ' માં અનેક નવા શખ્દા યાજ્યા છે. અને તેમ કરવામાં સંસ્કૃતનાં ખંધનાને તરછાડયાં છે. કેવળ માધુર્ય જળવાય એટલું જ ધ્યાન રાખ્યું છે. દાખલા તરીકે, 'વરુષ્યું' ના નારી જાતિ 'વરુષ્યાની' થાય પણુ માઇકેલે શ્રુતિમાધુર્ય તરફ ધ્યાન આપી 'વારુષ્યું' શખ્દ યાજ્યા. એ સિવાય અંગ્રેજી શખ્દાને આધારે લક્ષ્મી માટે 'કેશવવાસના,' ઇંદ્રજિત માટે 'રાક્ષમભરસા', સીતા માટે 'રાધવવાંછા' જેવા શખ્દા યોજયા. એ સિવાય તેણે જયાં જ્યાં સંયુક્ત ક્રિયાપદો વડે વિચાર દર્શાવતો હતો ત્યાં ત્યાં એ સંયુક્ત ક્રિયાપદને એકત્ર કરી નવું જ ક્રિયાપદ સરજ્યું. જેમકે 'ડ્રજન કરિલ ને ખદલે 'ડ્રજનિલ', 'પ્રભાત હઇલ 'ને ખદલે 'પ્રભાતિલ' વગેરે. આવી શખ્દન્સંપત્તિ વધવાયી કવિઓને કેટલાક દુંકા પણ મિષ્ઠ શખ્દા મત્યા અને તે નવા નવા છંદામાં ઉપયોગી નીવક્યા.

જીનાં કાવ્યામાં વિભક્તિ વિષે કંઇ ઠેકાણું નહેાતું. પણ આધુ-નિક સાહિસમાં વ્યાકરણ રચાયાં, સાર્વજનિક શિક્ષણ દાખ<mark>લ થર્</mark>યું અને તેને લીધે વિભક્તિનું અનિયમિતપણું કાયમને માટે ગયું.

જુનાં કાવ્યોમાં 'પયાર,' 'ત્રિપદી ', 'ચતુષ્પદી ', 'એકાવલી ', 'દિગક્ષરા' 'ભંગપયાર' વગેરે છંદા વપરાતા હતા. કવિર જને કેટલાક નવા છંદા યોજયા હતા તેમ ભારતચંદ્ર અને કશ્વિરચંદ્રે પણ એ સંખ્યામાં વૃદ્ધિ કરી હતી. તે બધામાં ઈંધરગુપ્ત સિવાય બીજા બધાતા આદર્શ સંસ્કૃત ભાષાના છંદો હતા. આધુનિક યુગમાં હેમચંદ્ર, દિજેન્દ્રલાલ, રવીન્દ્રનાથ અને સત્યેન્દ્રનાથ આ બાબતમાં ખૂબ ખ્યાતિ પામ્યા છે. આ નવીન સર્જન ધણું ભાગે અંગ્રેજી છંદોના આદર્શને અનુસરી થયું છે. દિજેન્દ્રલાલે તો પોતાનાં પ્રખ્યાત નાટકામાં 'કારસ' વગેરે ગુંથી અંગ્રેજી રાગમાં એવાં સુંદર ગીતા બન વ્યાં છે કે બંગા-ળામાં ઘેર ઘેર એ લોકપ્રિય થઈ પડયાં છે. તેના 'હાર્સિર ગાન ' માં જાના છદા ભાગ્યે જ માલમ પડે છે. તેનું 'મંદ્ર' કાવ્ય નવા છદાના ભંડાર છે. રવીન્દ્રનાથે સંગીતના શુદ્ધ રાગને અનુસરી અનેક નવા છદા ઉપજ્યવ્યા છે અને હાલમાં એક ઇસ્લામી કવિ અરબી અને કારસીના છદાને બંગાળી ભાષામાં સફળતાપૂર્વ ક ઉતારવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યો છે. તા પણ એટલું તો કહેવું જ પડશે કે સંસ્કૃત છદા બંગાળી ભાષાને અનુકૂળ નીવક્યા નથી. ભારતચંદ્ર સિવાય કાઈ પણ કવિ એવા છદામાં સફળ નીવડયા પણ નથી. અત્યારે પણ સંસ્કૃત છદામાં ત્યાં એકેય કવિતા રચાતી હોય એમ લાગનું નથી.

છંદની પેંઠે ભાષામાં પણ નવીન ફેરફારા થતા આવ્યા છે. મુસલમાની યુગમાં ફારસી ને અરબી તથા આધુનિક યુગમાં અંગ્રેજી ભાષાના એટલા બધા શખ્દા બંગભાષામાં પેસી ગયા છે કે તેમાંના કેટલાકે તા પાતાના જીના સ્વાંગ તજી બંગાળી રૂપ ધારણ કરી લીધું છે. બંગાળી શખ્દકાષમાં પણ એવા કેટલાક અતિ પ્રચલિત અંગ્રેજી શખ્દાને સ્થાન આપવું પડ્યું છે.

આધુનિક યુગમાં અનુવાદ સાહિત્ય પણ ખૂબ ખીલ્યું છે છતાં આપણી ગુજરાતી ભાષાને મુકાયલે આ બાબતમાં એ સાહિત્ય પછાત ગ**શ**ાય ખરૂં.

ખંગાળામાં અરધ ઉપરાંત મુસલમાના છે. એ મુસલ-માનાએ પ્રાચીન ખંગાળા સાહિસના ઉન્નતિ માટે કેવા પ્રયાસો કરેલા છે તેના કંઇક આભાસ આપવાના આપણે પ્રયત્ન કર્યો છે. પરંતુ આધુનિક મુમમાં તેમની મનાદશા બહુ વિચિત્ર જાતની છે. સુભાગ્યે ખંગાળાના કાર્કપણ મુસ્રલમાન માતુભાષા તરીકે ખંગાળાને હવેખતા નથી તથા ઉર્દુ માછળના માહતે લીધે પ્રાથમિક કેળવણી ઉર્દુમાં આપવાના પ્રયત્ન કરતા નથી છતાં ખંગાળા ભાષાના જડભાંતાડ સંસ્કૃત શખ્દા તેને ગમતા નથી એ પણ ખરં છે. આધુનિક ખંગાળી સાહિત્યમાં મુસલમાનાએ પાતાની વસ્તીના પ્રમાણમાં નહિ જેવા ભાગ લીધા છે. તેમનું સાહિત્ય હિંદુ સાહિત્યને મુકાળલે બહુ થાંડું છે. છતાં કેટલાક મુસલમાન વિદ્યાના ખંગ સાહિ-ત્યમાં ધારસી અને અરખી પ્રયાના તરજીમા ઉતારી કરલામાં સંસ્કૃત્તનો આભાસ આપવા પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે. હિંદુ અને મુસલમાન વચ્ચે ધાર્મિક આચારવિચારની અનેઘ દિવાલ હની છે. એ દિવાલ છતાં સાહિત્યના ક્ષેત્ર પર એ ખંને મહાજાતિએકત્ર થઈ શકે તેમ છે.

ડુંકામાં કહીએ તા ખંગભાષાનું ભાવિ ખહુ ઉજ્જવલ છે. જે બાષામાં મધુસદન, બંકિમ અને રવીન્દ્રનાથ જેવા સાહિત્યકારા–કે જેમાંના એક પણ કાઇપણ દેશના ઇતિહાસને એક એક સૈકાઝળ-હળતા રાખી શકે તેમ છે–છેલ્લાં સા વર્ષમાં ઉત્તરાત્તર જન્મતા આવ્યા છે, જે ભાષામાં રામમાહન, રામકૃષ્ણ અને વિવેકાનંદે પાતાનાં અમૃલ્ય વચનામૃતા કહી સંભળાવ્યાં છે તે ભાષાનું ભાવિ ઉજળું ન હાય એમ માની શકાય નહિ. અત્યારે પણુ કેટલાય ચમકતા સિતારા બંગ-સાહિત્યના આકાશમાં પાતાના ઝળહળતા પ્રકાશ નાખી રહ્યા છે. કાઈ નવલકથાના ક્ષેત્રમાં, કાઈ નાટકના ક્ષેત્રમાં, કાઈ કાવ્યના ક્ષેત્રમાં તા કાઇ પરચુરણ વિષયામાં પાતાના ત્રાનના લાભ પ્રજાને આપી રહ્યા છે. ખુદ બંગાળી વિશ્વવિદ્યાલયને દારે પણ અંગભાષાને આદરમાન આપવામાં આવ્યું છે એટલું જ નહિ પણ એ વિશ્વવિદ્યાલય પાતે બંગાળી બાષામાં અંગ્રેજીમાં પણ ન હાય તેવાં પુસ્તકા રચાવી પ્રગટ કરવામાં છુટે હાથે નાણું વાપરે છે તા પછી બંગસાહિત્યનું ભવિષ્ય વીસમી સદીમાં ટલું વિકસશ તેનું માપ કાઢનું અશક્ય છે.

## સમાપ્ત

## પુરવણી

બંગાળાનાં લોકગીતામાંથા પુષ્કળ ઐતિહાસિક હૃકાકતા મળી આવે છે. એ પ્રાચીન ગીતા ઘણા વાર સુકામળ ભાવ અને કવિત્વના ખાણ જેવાં હાય છે, તો કાઈ વેળા કવિત્વ વિનાનાં છતાં ભાષા અને ઐતિહાસિક તત્ત્વના ભંડારરૂપ હોય છે. એ બધાંના ઉદ્ઘાર કરવાના અત્યારે તે તરફ પુષ્કળ પ્રયત્ના થાય છે અને એ ગીતામાં આવી રહેલા પ્રાચીન ઇતિહાસ તરફ બધા મુગ્ધ દૃષ્ટિથી નિહાળે છે.

હિંદુધર્મ નવું કહેવર ધારણ કરી જ્યાંજ્યાં પાતાના અફો જમાવી પડયા હતા ત્યાં ત્યાં તેણે જીના સમાજના આદર્શને તદ્દન મારી હઠાવ્યા હતા. તે જગાએ યુદ્ધ નામના માણસ યાંગાળાના ઉત્તર ભાગમાં જન્મ્યા હતા એવું કાઈ જાણતું જ ન હાતું. તે સ્થળની ભાષાને ધ્રાહ્મણ ધર્મે વિશુદ્ધ, સાંસ્કૃતમય યનાવવામાં કચાશ રાખી નહોતી. અનાર્ય અને દ્રાવિડ જાતિના પ્રભાવની વાતા વિસ્મૃતિના ખાળામાં ધ્રુવાડી દેવામાં આવી હતી અને અતિહાસિક વાતા પૌરાણિક કલ્પનાના વ્યૂહમાં પેસી વિકૃત યની ગઈ હતી. 'મધુમાલા', 'રૂપમાલા', 'માલંચમાલા' વગેરેની વાતા દાદીમાને માઢે અધુરી રહી ગઈ હતી અને તેને સ્થળે ધ્રાહ્મણોએ ભાગવતાદિ શાસ્ત્રામાંના ધ્રુવપ્રહ્લાદની વાતો ધ્રુસાડી દીધી હતી.

આથી ખલ્લાલીકુળ અને નવ પ્રતિષ્ટિત બ્રાહ્મણ ધર્મની સત્તાની ખહારના પ્રદેશમાં એ જીના જમાનાનું સાહિત્ય મળી આવે એ સ્વા-બાવિક છે અને ખાબુ દીનેશચંદ્રના મત મુજબ બંગાળાની અતિહાસિક સંકર હવે એ માર્ગે થવાની જરૂર છે.

મયમનર્સિંહ, ચંદુગ્રામ, નાયાખાલિ, ત્રિપુરા, શ્રીહૃદ વગેરે સ્થળાએ તપાસ કરતાં આવાં લાેકગીતા પુષ્કળ મળી આવે છે. પ્રાચીન કાવ્ય અને લાેકગીતામાં અહુ સ્થળે 'માગધી ખદી'ના ઉલ્લેખ જોવામાં આવે છે. પરંતુ પછીથી શ્રીહટના ભાટાએ એ 'માગધી બંદી'ના કર્લબ્યપ્રદેશ હાથ કરી લીધા હતા. શ્રીહટના સ્વદેશપ્રેમી ગૃહસ્થા પોતાના પાડાશા ભાટાના વંશજોની અવજ્ઞા ન કરતાં તેઓના ઘરમાં તપાસ કરે તા ખંગાળાના પુષ્કળ ઐતિહાસિક વૃત્તાંતા મળી આવે અને તે એવાં કે માર્શમેન, સ્ટુઅર્ટ કે અયુલક્ઝલના ગ્રંથમાંથી કદી પણ ન મળે.

મયમનસિંહ જિલ્લામાં એવાં લાકગીતા કે દંતકથામય કાવ્યાના જથ્થા પુષ્કળ છે. એ જિલ્લામાંથી 'કેનારામ લુટારાની વાર્તા'. 'કંકકવિની અપૂર્વ પ્રેમકથા'. દિજ કાનાઈ રચિત 'મહ્યા અને નદેર-ચાંદ'નું વિયોગાન્ત ગીતકાવ્ય વગેરે સંદર આપ્યાનાના નમુના મળી આવે છે. એ નમુનામાં ધ્યાક્ષણોના પ્રભાવ ખહુ થોડા જોવામાં આવે છે. તેમાં શાસ્ત્રાનાં વચના ખીલકુલ માલમ પડતાં નથી. પરંતુ ગ્રામ્ય કવિઓએ તેમાં જે મધુર, સ્વાભાવિક હૃદયાન્ટ્રાસભરી પ્રેમકથા વર્ણવી છે તે ખરેખર અતિશય મર્માસ્પર્શી છે. કાઈ એક પ્રતિષ્ઠિત ગૃહસ્થનં ધર લૂટી એક પ્રખ્યાત લુટારા તેની દીકરી ઉઠાવી જાય છે. આ છાકરી છેવટે 'મહુયા'ના નામથી પ્રસિદ્ધ થાય છે. પાતાની યાવનશ્રીથી આખા જગતના ગર્વને ગાળી દેતી આ સંદરી જ્યારે એ લુટારાની કુંજને અજવાળવા લાગી ત્યારે નદેરચાંદ નામના એક શ્રીમંત જમીનદારના ંત્ર તેને જોઈ ભાન ભૃલ્યાે. તે યુવક 'મહ્યાં 'ની સુલાકાત લેવા તલપી રહ્યો. છેવટે એક ાદવસ તે નદીએ પાણી ભરવા ગઈ હતી. ત્યાં તેના નદેરચાંદ સાથે મેળાપ થયા. નાના પ્રકારના છંદમાં તેણે પોતાના હૃદયની વાત 'મહ્યા'ને જણાવી. 'મહ્યા' આંખો ઢાળી મંગી મંગી એ બધું સાંભળી રહી. ખીજે દિવસે વળી એ જ જગાએ મેળાપ થયા. ખંતે વચ્ચે પ્રશ્નાત્તર થયા તેના તરજામા અમે નીચે આપીએ છીએ. આ આખ્યાયિકા એકાદ ગીતિનાટકના આકારમાં છે. ગીત-દ્વારા તેની ઘટનાએ વર્ણવાતી જાય છે. ખંગાળાના ગામડાંના પ્રાણ આ ગીતિમાં સંપૂર્ણપણે વિલસી રહ્યો છે. મહુયા નદેરચાંદની ખીજા દિવસની વાતચીત આ પ્રમાણે છે. નદેરચાંદે બીજા દિવસે મળવા

માટે નદીના ઘાટના નિર્દેશ અગાઉથી કરી મૂકયો હતો. તેણે કહ્યું હતું કે 'હે સંદરી, સંધ્યાકાળ વખતે તું જ્યારે પાણી ભરવા આવીશ ત્યારે હું તને ઘડા બરી આપીશ.' ત્યારપછી ખીજે દિવસે સુલાકાત થઈ. નદેરચાંદે કહ્યું કે 'હે સુંદરી, તું જળ ભરવામાં એકતાન થઈ રહી છે. કાલે મેં તને જે વાત કહી હતી તે યાદ છે કે નહિ ?' મહ્યા જવાળ આપે છે કે 'હે ભિન્નદેશી કુમાર, હું તને કરી પૃ**છું** છું કે તેં કાલે શું કહ્યું હતું ? હું તે৷ એ બધું વિસરી ગઈ છું'. નદેરચાંદ કરીથી પ્રશ્ન પૂછે છે કે 'તારાં માળાપ ક્યાં છે, તારૂં ઘર ક્યાં છે, તારી એાળખાણ આપ. & બાળા, હું તારી પાસે આટલા જ જવાબ માગું છું.' મહ્યા જવાય આપે છે કે 'મારે માયાય નથી, ભાઈ નથી, આ સ્ત્રાતના શેવાળ જેવું હૈયું હું જ્યાંત્યાં તરાવતી કરૂં છું.' નદેરચાંદ પૃછે છે કે 'હે પરમ સંદરી. તારૂં યૌવન તેા નીતરી રહ્યું છે. તેં જેને એનું દાન આપ્યું હોય તે માણસ કેવા છે એ તા જરા કહે?' મહ્યાના જવાબ પરથી નદેરચાંદ જાણે છે કે તેના વિવાહ થયા નથી. નદેરચાંદ કહે છે કે 'આ દઃખની વાત કહેતાં મને ખીક લાગે છે. આવે વખતે તારા વિવાહ ન થાય તા જાવાની વાસી થઇ જશે.' છેવટે મહ્યા પણ જાણે છે કે કમાર અવિવાહિત છે. તે તેને કહે છે કે 'તારાં માળાપ પત્થર જેવાં સખત લાગે છે અને તારૂં હૈયું પણ વજ જેવું કડણ હાય એમ જણાય છે. આટલી ઉંમરે પણ શું તું કુંવારા ! ' નદેરચાંદ જવાય આપે છે કે 'તું કહે છે એ વાત ખરી છે. મારાં માભાપ કઠણ હૈયાનાં છે. મારૂં હૈયું પણ કઠણ છે! પરંતુ તારા જેવી સ્ત્રી મળી હોત તો હું શું વિવાહ કર્યા વિનાના રહેત ખરા કે ! ' મહુયા કુમારને ફિટકાર આપતી બાલે છે કે ' હૈ નિર્લજ, તને જરાયે લાજ આવતી નથી. ગળે ઘડા **યાંધી** પા**ણીમાં** ુષ્ધી મર જા.' નદેરચાંદ વધારે નિર્લજ અને છે અને કહે છે. કે 'હે સુંદરી, ઘડા અતે દારકું ક્યાંથી એળવું. તું ઉંડી ગંગા નદી ખતે તા હું તેમાં ડૂબી મરૂં ખરા.

દ્રિજ કાનાઈએ અ ગીતા ક્યારે રચ્યાં તે જાણુવામાં આવ્યું નથી. પરંતુ આ ગીતા ઘણા જીના કાળથી મયમનસિંહ જિલ્લામાં પ્રચલિત છે.

મયમનસિંહને બીજો કવિ કંક મહાપ્રભુના સમકાલીન હતા. તેની લીલા સાથેની પ્રેમકથા સ્વર્ગનું પારિજાત કુસુમ છે. આવી સુંદર કાવ્ય-કથા અંગાળી ભાષામાં બહુ થાડી છે.

ખૌદ્ધયુગના અસ્તોન્સુખ પ્રકાશ આ કથા પર પહેયા છે. ચંડીદાસના સમયમાં બધી જનતા સહજ પથની પથિક હતી. પરંતુ એ પથ બહુ બયંકર હતો. પ્રેમના માર્ગના સુસાકરે પહેલાં ઇંદિયસંયમના અબ્યાસ કરવા જોઇએ. દેહને એકાદા કાઇ જેવા બનાવી મૂકવા જોઇએ. અર્થાત જ્યાંસુધી ચિત્ત ઇંદિયોને વશ રહે સાંસુધી મનુષ્ય આ સહજ ધર્મના અધિકારી થતા નથી. ઇંદિયોને રમત રમાડી વશ કરવી જોઇએ. સ્ત્રીઓની સાથે પ્રેમ કરી દેહ ને મન વિશુદ્ધ રાખવાં જોઇએ. ચંડીદાસે કહ્યું છે તેમ 'જે માણસ કરાળિઆની જાળ વડે મેરુ પર્વતને બાંધી શકે અથવા સાપના મુખમાં દેડકાને નચાવી શકે મતલબ કે જે અસાધ્ય સાધી શકે તે જ અહીં આવા. બીજા કોઈ માણસને માટે સહજ ધર્મ બયાનક છે.' આમ હાવાથી જ ચંડીદાસ કહે છે કે ' કરાડા મુસા-કરામાંથી કેવળ એકાદ જ આ માર્ગે થઇને લક્ષ્યસ્થાને પહોંચી શકે છે. 'કોટિક ગાટિક હય.'

ચડીદાસે રામીને આશ્રયે રહી આ પ્રેમસાધના સાધી હતી. જયદેવે પદ્મિનીના આશ્રય તળે અને અભિરામ સ્વામીએ માલિનીના આશ્રય તળે રહી આ પ્રેમમાર્ગની મુસાકરી સંપૂર્ણ કરી હતી. પરંતુ અમને લાગે છે કે એ માર્ગ વિહરતા સેંકડા પશ્રિકા તા ઉંડા કુવામાં જ પડયા હતા. કારણ કે ચંડીદાસના કહેવા મુજબ તે સમયે તા બંગાળાના લગભમ બધા માણસા આ ધર્મ પાળતા હતા.

ધર્મને નામે વ્યભિચાર કરવાના આ રસ્તો ખંધ કરી હિંદુ સુધારકાએ સીતા અને સાવિત્રીના આદર્શ સમાજમાં સ્થાપ્યા હતા. 'સહજિયા શબ્દ ધીમે ધીમે સમાજમાં તિરસ્કૃત થઈ પહેયા. પરંતુ સ્ત્રીપુરુષ વચ્ચે જ્યાં પ્રેમ વિશુહતાના પાયા ઉપર ખડા રહી સ્વર્ગલોકને સ્પર્શ કરે ત્યાં એ પારિજાત કુસુમરૂપ છે. મૃત્યુલોકમાંતું કાઈ એ કુસુમને અડકે તેા કદાચ ઇંદુમતીની પેંડે મરી જાય એ વાત ખગે પરંતુ કરોડા માનવીઓમાંથી એકાદ માણસ કદાચ એવાય તીકળી આવે કે આ પારિજાતના હાર પહેરી અમર બની જાય! આપણે સહજ ધર્મના તિરસ્કાર કરી તેને સમાજમાંથી ઝાડીઝૂડી દૂર કરી દઇએ તેથી એ કરાડામાંના એક અમરાત્માના સંગથી વિમુખ રહીએ છીએ. બિએડ્રિસની સાથે ડાન્ટેના અને ચંડીદાસ સાથે રામીના પ્રેમ મૃત્યુલોકના નથી, દેવલાકના છે. ચંડીદાસના વાશુલી દેવીએ સ્વપ્નમાં કહ્યું હતું કે 'મારા જેવી સે કડા દેવદેવીએ તને જે નહિ શાખવી શક તે આ એક રામી શીખવી શકશે ' રામીએ ચંડીદાસને દિવ્ય ચક્ષુ અપ્યાં હતાં.

મયમનિસંહ જિલ્લામાં સહજ પ્રેમનાં અનેક માયના પ્રચલિત છે. તે એટલા બધા ઉંચા દરજ્જાનાં છે કે બંગાળી બાષામાં તેની સાથે તુલના કરવા જેવું બીજાં કઈ નથી. વ્યાહ્મણ ધર્મની ધર્માધતા આ જિલ્લામાં પ્રવેશ કરી શકી નથી તેથી જ આ પ્રેમકથાએ હજી ત્યાં ટકી રહી છે.

કંકની સાથે લીલાના પ્રેમની કથા સમાજિવરોધી છે. એ સમાજના આદર્શથી ઉન્નતતર નિષ્ઠાની અપૂર્વ કથા છે. વિવાહવેદી બહાર હામાનલ સળયાવ્યા સિવાય પણ એક હૃદય બીજાં હૃદયને કેવી દઢતાથી, પવિત્ર ભાવે ચહણ કરી શકે તે એ ગામ્ય કવિએ મધુર આપમાં વર્ણવ્યું છે. આ ગીતાના સમગ્ર ભાગ ખાળી કાઢવાની બહુ જરૂર છે. પરંતુ આ કામ માથે લેનાર શ્રીયુત ચંદ્રકુમાર દેની ગરીબાઈ તેમને એ કામ કરવામાં આડખીલા રૂપ નીવડે છે. મહુયા અને નદેર-ચાંદ, લીલા અને કંક તથા વંશીદાસની દીકરી ચંદ્રાવતીની પ્રેમકથા શોધી કાઢનાર એ જ વિદ્વાન છે. બૌદ્ધ્યુગના અતિમ કાળમાં અવિવાહિત અપ્રેપ્રેયોના પ્રેમને અવલંબી અનેક કાવ્યો રચાતાં. સદજધમેં

એ વેદવિધિષહિર્ભૂત પ્રેમને ઉજ્જવલ કરી ખતાવ્યા હતા. મયમન-સિંહનું આ સહજ, સુંદર, સ્વાભાવિક પ્રેમઉદ્દીપનાનું ચિત્ર ગ્રામ્ય કવિએા ચિતરી મયા છે. ધ્રાહ્મણશક્તિના પુનરુત્થાન પછી કેાઈ કવિ આવાં ચિત્રા દારવાનું સાહસ કરી શકયા નથી.

કવિ કંકકૃત 'વિદ્યાસું દરની વાર્તાં' કવિત્વને હિસાએ મૃલ્યવાન પુરતક છે. અને તે ભારતચંદ્રના વિદ્યાસું દર ક તાં બહુ જીનું છે. અહીં એટલું કહી રાખવું અવશ્યનું છે કે આ વિદ્યાસું દર અન્નદા અથવા ચડી-મંગલના ભાગરૂપે નથા. જે દેવતાના મહિમ ગાવા માટે આ આખ્યા-વિકા રચવામાં આવી છે તે હિંદુમુસલમાન બંનેના ઉપાસ્ય દેવ સત્યપીર છે.

એ સિવાય ચઠ્ઠગામ, નાયાખાલી વગેરે પ્રદેશમાં હજું આવી અનેક ગ્રામ્ય ગાથાઓ પ્રચલિત છે. એ બધી ગાથાઓના સંગ્રહ કર-વાતી જરૂર છે જેઓ સ્વદેશન્દિતેચ્છુ બની પુના અને મુંબઈ જેટલે દૂર આવજા કરે છે અને ક્રાંગ્રેસના તખતા ગજાવે છે તેઓના ગામની વેદી પર ગ્રામ્ય સરસ્વતી અને ઇતિહાસલક્ષ્મી પુષ્પ જિલ અને નૈવેઘ વિના સુકાઈ મરે છે એ તરફ દિ રાખવાની તેમને કુરસદ મળતી જ નથી એ બહુ પરિતાપના વિષય છે.

રંગપુર તરફ 'કૃષ્ણધામાલી' નામનાં કૃષ્ણલીલાને લગતાં પ્રાચીન ગીતા ચંડીદાસનાં કૃષ્ણુકોત્તિનાની સમાલાચના કરતાં પહેલાં સંપૂર્ણ આકારમાં પ્રાપ્ત કરવા જોઇએ. ચૈતન્યભાગવતકારે મહીપાલ નંબીતોના હલ્લેખ કર્યો છે અને કાઈ કાઈ તાસશાસનમાં પણ તેને હિલ્લેખ સુળી આવે છે. એ ગીતા પણ હજી રંગપુર તરફ ગવાય છે. ખુંમાળામાં આ ખધી સાહિત્યના છૂટી છૂટી સામચી તરફ હમણાં જ નાઇર પૂર્ધ છે. અને એ બધી સામગ્રી પ્રાપ્ત થશે ત્યારે પ્રાચીન બંગ મહિત્યનો કિલ્લો

A STATE OF THE STA

